

ગ્રકાશક :--

શ્રી દલપતભાઈ પ્રેમચંદભાઈ શ્રી અશેષ્કભાઈ સેવ'તીલાહ

મંત્રીઓ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય જૈન સસા હેમચંદ્ર આર્ગ પાટણ (ઉ. ગુજરાત)

> લેલ સંવત ૨૫૦૭: વિક્રમ સંવત ૨૦૩૭ એપ્રીક્ષ ૧૯૮૧ સર્વ હક્ક પ્રકાશકને સ્વાધીન



યુક્ક સાહ િારધશ્લાલ કુલઅંદ સાધના મુદ્રણાલય દાણાપીદ-ભાવનગર

## પ્રકાશકનું નિવેદન

એ તે સુવિદિત છે કે પૂજ્ય મુનિ મહારાજ ન્યા. ન્યા. શ્રી ન્યાયવિજયજીનાં "અધ્યાત્મ તત્ત્વાલાક", "સુબાધ વાણી પ્રકાશ", "જૈન દર્શન " વગેરે પુસ્તકા પ્રકાશિત કરવાના સુયાળ અમને ધ્રાપ્ત થયા છે. એમનું "જૈન દર્શન " પુસ્તક ગુજરાતી અને દ્વિન્દી સારી પ્રસિદ્ધી પામ્યું છે.

શ્રી મહાવીર જૈન વિદ્યાલય અને શ્રી જૈન શ્વેતામ્બર એજયુ-કેશન બાર્ડ તેમજ અન્ય સંસ્થાએકના અભ્યાસક્રમમાં એ ચાલે છે. એ પુસ્તક સરળ તેમજ સુબાધ્ય હાઇ અને જૈન દર્શનના તત્ત્વા તથા સિદ્ધાંતાને સુયાગ્ય રીતે સમજાવતું હાઇ એની માંગ વધુ રહે છે. માટે જ અમે એની ગુજરાતી બારમી આવૃત્તિ બહાર પાડી શક્યા છીએ.

मुं अर्ध श्री पाटण कैन मंडणना ट्रस्टना हार्य हर्ता श्री आञ्चलार्ध नानालाल तथा हिमटिना मेम्भराक्षे कैन हर्श ननी गुकराती आरमी आवृत्ति छपाय अने विशेष प्रचार थाय से माटे आर्थिह महदनी सगवड हरी आपीने समारा हार्य ने टेडे। आप्या छे, से भरेणर समिन हनीय छे.

આ ગુજરાતી બારમી આવૃત્તિ છપાવવામાં નીચે જણાવે**ત** 

મહાનુભાવાએ આર્યિક સહાય આપી છે, તે બદલ તેએ તો અમા આ તકે આભાર માનીએ છીએ.

રૂા. ૮૦૦૦/- શ્રી પાટણ જૈન મંડળના ટ્રસ્ટમાંથી રૂા. ૪૦૦૦/- ગારેગાંવ, જવાહરનગરના જૈન સંઘ તરક્**થી** હાઃ સ્વ. ભગુભાઇ મણીલાલ

આ પુસ્તકનું છાપકામ સાધના પ્રેસ-ભાવનગરના માલિક શ્રી ગિરધરલાલ કુલચંદ શાહે સુંદર રીતે કરી આપી અમાને સમયસર આપવા માટે તેઓના આ તકે અમા આભાર માનીએ છીએ.

> લી. ડા. સેવંતીલાલ મા. શાહ પ્રમુખ શ્રા ભાગીલાલ ચુ. કાપડીયા શ્રા કાન્તીલાલ લહેરચંદ <sup>ઉપ-પ્રમુખે</sup>

જગત્પૂજ્ય. શાસ્ત્રવિશારદ, જૈનાચાર્ય સ્વ. શ્રી



શ્રીમદ્રવિજય ધર્મ સૂરી શ્વરજ મ. સા. ( A. M. A. S. B. H. M. A. S. I. H. M. G. O. S. )

સં. १६२४ **મહુવા** (સૌરાષ્ટ્ર)

ભાવનગર

દી**ક્ષા** : સં. ૧૯૪૩ - સ્વર્ગગમન : સં. ૧૯૭૮ શિવપુરી ( મ. ત્ર.) 

## શુભ કામના

લગભગ છેલ્લાં ત્રેવીસેક વર્ષથી મારી અનેક નાની-માટી કૃતિઓ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય જૈન સભા, પાટણ પ્રકાશિત કરતી રહી છે. જેમાં સુબાધ વાણી પ્રકાશ અને જૈન દર્શન ખાસ ઉલ્લેખનીય છે. જૈન દર્શનની અનેક આવૃત્તિએ એ સભા તરફથી ખહાર પડી છે. આમ સભા મારી કૃતિઓને પ્રકાશમાં મુકવા તરફ જે રસ જે ઉત્સાહ દાખવતી રહી છે, તે મારે મન ઘણા સંતાલની વાત છે, અને એ માટે હું અંતઃકરણથી સભાના આભાર માનું છું, અને સભા દ્વારા શ્રાંચ પ્રકાશન તથા જ્ઞાન પ્રચારનાં પવિત્ર કાર્યો ઉત્તરાત્તર વધુ ને વધુ થતા રહે એમ દ્વાદિક ભાવથી ઇચ્છું છું.

આ સભાની ઉન્નતિ સાધનામાં પાટણ નિવાસી સ્વર્ગત વિદ્યા વ્યાસ ગી સુપ્રજ્ઞ વિદ્વાન મણીલાલ દાલતચંદ શાહ બી. એ., એકએલ બી, રિટાયર્ડ આસિસ્ટંટ જજ, વડાદરા સ્ટેટ, તેઓએ જે ઉત્સાહ પૂર્ણ અને સક્રિય સહયાગ આપ્યા છે તે ખાસ ઉલ્લેખનીય અને સ્તૃત્ય છે.

શ્રીમાન ભાગીલાલ ચુનીલાલ કાપડીયા જેઓ આ સભાના પાણરૂપ છે, તેમ જ સભાના ઉત્કર્ષ માટેની સાધના એ જેમના મુખ્ય વ્યવસાય છે અને જેઓ સભાના વિકાસમાં સતત્ દત્તચિત્ત તેમજ પ્રયત્નશીલ રહે છે, તેમની સાહિત્ય સેવા ખરેખર સરસ્વતી સેવાનું અતિ ઉજવલ ઉદાહરણ છે. એ સેવારસિક, ઉદારમના મહાનુભાવનું આ પવિત્ર તપ નિરંતર અધિક અધિક ઝળહળતુ રહા અને સાહિત્ય પ્રચારના પવિત્ર કાર્યને વધુ ને વધુ વિસ્તૃત તથા દિપ્તિમાન ખનાવા, એ છે મારી શુભ કામના….

માં<mark>ડલ</mark> વિ. સં. ૨∙૨૪ આશ્વિત

-मुनि न्यायविक्य

## अर्थ ।

अपक्षपाताः परिपक्वबुद्धयः प्रमाणवाचश्च तटस्थ हुष्टयः। समत्वभाजश्च विवेकिवर्तनाः शमीजसा लोकमनः प्रमोदकाः ॥१॥

પક્ષપાતથી મુક્ત, પરિષકત્ર ખુદ્ધિવાળા, સત્યવચની, તટસ્થ દષ્ટિવાળા, સમતાસભર, વિવેકી વર્તાનવાળા અને શમના પ્રભાવથી લાકોના મનને આનંદ આપનારા;

विपिश्चदग्रेसर वृन्द संस्कृतिविद्यारदश्वा मुनिधर्मभासुराः। उपेक्ष्य दोषांश्च परेषु सद्गुण-प्रशंसका घीर-गंभीर मानसाः ॥२॥

વિદ્વાનાના અગ્રેસરાના સમુદાયે જેમનું પારંગતપણું સત્કાયું' છે તેવા મુનિના સદ્ગુણાથી ઝળહળતા; દાષાની ઉપેક્ષા કરીને બીજાએાના સદ્ગુણાની પ્રશંસા કરનાર; ધીરગંબીર મનવાળા;

विद्याक्षेत्रे श्रमोत्साहाबुद्वहन्तोऽप्यनारतम् ।

अनासक्ताः स्थिरप्रज्ञा विश्वकल्याणभावनाः

વિદ્યાના ક્ષેત્રમાં શ્રમ તેમ જ ઉત્સાહથી સતત્ કાર્ય કરનાર, સ્થિરણદ્ધિવાળા તથા વિશ્વકલ્યાણની ભાવનાવાળા

महापुण्या महास्मानः श्री पुण्यविजयाः सदा। प्रसारयन्तो जीयासुर्जने सन्मार्गभावनाम्॥

11811

11311

મહાપુષ્યશાળી, શ્રી અને પુષ્ય પર વિજય મેળવતાર (અને) લાકામાં સન્માર્ગે જવાની ભાવના પ્રસરાવનાર મહાત્મા (શ્રી પુષ્ય વિજયજ) વિજય પામા.

( चतुभि कलापकम् )



## र्डियिह् वक्तव्य

પાટ્યની શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય જૈન સસા તરફથી આજે વિદ્વાના અને જિજ્ઞાસુઓના કરકમલમાં જૈન દર્શન નામના ગ્રાંથ અપ<sup>ૄ</sup>ણ કરવામાં આવે <mark>છે. આ ગ્રાંથમાં</mark> તાત્ત્વિક જૈન દર્ષિએ જીવન વિકાસનાે માર્ગ દર્શાવતાં અનેકાનેક પ્રકરણાેના સંગ્રહ ગુજરાતીમાં આપવામાં આવ્યા છે. એમાં પૂર્વાચાર્યવર્ણિ**ત** વિવિધ પદાર્થીનું સ્વતાંત્ર નવીન દષ્ટિએ વર્ણન અને વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. આ આખા પુસ્તકના મૂળ પ્ર<mark>ણેતા પુજયપાદ</mark> મુનિવર શ્રી ન્યાયવિજયજ મહારાજ છે. એએાશ્રીએ પ્રત્યેક વિષયને પાતાની સૂક્ષ્મ દષ્ટિએ ડીક ન્યાય આપ્યા છે. કાઇ પણ વિષય ઉપર ગમે તે બાલવું કે બાલી નાખવું એ ઘણું સહેલું છે, પરંતુ એ વિષયને લિપિબન કે ગ્રંથબન કરવા એ ઘણું કપર કામ છે. પુન્યપાદ શ્રી ન્યાયવિજયજ મહારાજશ્રીએ પૂર્વાચાર્ય વર્ણિત વિવિધ જૈનધર્મ માન્ય તાત્ત્વિક પદાર્થીને વીણી-ીણીને વર્તમાન સુગને અનુરૂપ ગંભીર ભાષામાં ઉતારી विद्वहर्भ अने किज्ञासु कनता उपर भरे क भड़ान् अनुश्रह કરી છે.

આ કૃતિ અને એ સિવાયની એમની બીજી મૌલિક કૃતિએ। સર્જવા પાછળ તેએાશ્રીનાં વર્ષોનાં તપ અને ચિંતન છે. એ त्र व्यांति श्रिति के ते थे। श्री थे जैन दर्शन भने अद्याहम तत्वालोक आहि केवी विशिष्ट हृति थे। आप्योंने अपे खु કરી છે. ते थे। श्रीना कैन दर्शन पुस्त हे ते। आके विशिष्टता क प्राप्त हरी છે અને નામના પહ્યુ મેળવી છે. નવશુગના વિદ્યાર્થી વર્ગને સરળ અને ગ'ભીરપણે कૈન દર્શનના હાદ ને સમજાવતું પુસ્ત ક માતૃ લાધામાં તે। આજે આ એક જ છે. એનું અધ્યયન, અવલાકન અને ચિંતન આપણે તાત્વિક ગુણુ શહિતાની દર્ષિને લક્ષમાં રાખી કરવાં એ છેએ, જેથી તત્ત્વરા વિદ્યાન્ શ્રંથકાર અને પ્રકાશક આદિના શ્રમ સફળ થયા ગણાય.

—મુનિ યુષ્યવિજય



।। श्री ऋषभदेवस्वामिने नमः।।

॥ श्री शान्तिनाथाय नमः ॥

।। श्री शंखेश्वरपार्श्वनाथाय नमः ।।

।। श्री महावीरस्वामिने नमः ॥

॥ श्री गौतमस्वामिने नमः ॥

।। श्री सद्गुरुदेवेभ्यो नमः ॥

## પૂજ્ય જંબુવિજયજી મહારાજના બે બાેલ

પરમ કૃષાળુ શ્રી અરિહંત પરમાતમાએ પાતાના દિવ્ય જ્ઞાનથી જોયેલા અને જગતને ખતાવેલા સર્વ જગતના કલ્યાણુના અને સાચા સુખના જે સંપૂર્ણ માર્ગ તેનું નામ જૈન દર્શન.

જૈન દર્શન એ કાઈ વ્યક્તિએ જ સ્થાપેલા કે ચલાવેલા સંપ્રદાય વિશેષ નથી, પણ અનંતા જ્ઞાની પુરુષોએ કહેલું સુખ અને કલ્યાણના સાચા માર્ગનું સંપૂર્ણ દર્શન છે.

સંસ્કૃત ભાષામાં जિ નામના ધાતુ છે. 'વિજય મેળવવા ' એ તેના અર્થ' છે. આ जિ ધાતુ ઉપરથી जिન શખ્દ બનેલા છે. जिन એટલે વિજેતા. રાગ, દ્રેષ અને માહ એ જીવાત્માના ભયં-કર શત્રુ છે. જ્યાં સુધી જીવનમાં રાગ, દ્રેષ અને માહ હાય ત્યાં સુધી જીવને સુખના સાગા માર્ગનું દર્શન થતું જ નથી. આ રાગ, દ્રેષ તથા માહ ઉપર જેમણે વિજય મેળવ્યા છે તે પરમાત્માને जिन કહેવામાં આવે છે. રાગ, દ્રેષ અને માહ રૂપી મરિ એટલે શત્રુએાના તેમણે નાશ કર્યો હાવાથી તે અરિहત પણ કહેવાય છે. આ જિને ખતાવેલા જે માર્ગ તે જ જૈન દર્શન છે.

સુખ અને શાંતિ માટે અહિંસા અત્યંત અનિવાર્ય છે એ અનુભવસિદ્ધ હુકીકત છે. જે બીજા જીવાની હિંસા કરે છે અને બીજાને પીડા ઉપજાવે છે તેણે હિંસાનું પરપીડનનું દુઃખદાયક કેટું ફળ આ જન્મમાં કે જન્માંતરમાં અવશ્ય ભાગવવું પડે છે. માટે સવે અરહિંત પરમાત્મા ઉપદેશમાં કહે છે કે—

से बेमि-जे य अतीता जे य पहुष्पण्णा जे य आगिमस्सा अरहता भगवता ते सब्वे एवमाइक्खित एवं भार्सेति एवं पण्ण-बेति एवं परूर्वेति-सब्वे पाणा सब्वे भूता सब्वे जीवा सब्वे जत्ता ण हंतव्वा, ण अज्जावेतब्वा, ण परिघेत्तव्वा, ण परिता वेयव्वा ण उद्वेयव्वा।

एस धम्मे सुद्धे णितिए सासए समेन्च लोयं खेलणोहिं ववैदिते।

[ आयारांग सूत्र १.४.१३२ ]

ભાવાર્થ :—ત્રણે કાળના સવે અરિહંત ભગવાન એમ કહે કે કે કોઇ પણ જીવાને હણશા નહિ, બળાત્કારે તેમના ઉપર ખાજ્ઞા ચલાવશા નહિ, નાકર—ચાકર આદિ રૂપે તેમના ઉપર સ્વામિત્વ સ્થાપશા નહિ, કોઇને ય શારીરિક કે માનસિક પીડાએ! ઉપજવશા નહિ, કોઇના યે પ્રાણ લેશા નહિ.

આ અહિંસા એ શુદ્ધ ધર્મ છે, સનાતન ધર્મ છે, શાધત વર્મ છે, જગતના સ્વરૂપને બરાબર જાણીને જ્ઞાની પુરૂષોએ જગ્રતને આ અહિંસા ધર્મ બતાવેલા છે. અહિંસાને જીવનમાં સિદ્ધ કરવા માટે સર્વ **જવા ઉપર** આત્મતુલ્યત્વની દેષ્ટિ અત્યંત આવશ્યક છે. મનુષ્ય જેમ પાતાના હિતના વિચાર કરે છે તેમ બીજાના પણ હિતના વિચાર કરવાની દેષ્ટિ તેનામાં પ્રગટ થાય તા જ જીવનમાં અહિંસા સાચા સ્વરૂપે આવી શકે છે.

આ અહિંસા અને આત્મતુલ્યત્વની ભાવનાને કેન્દ્રમાં રાખીને જ ભિન્ન ભિન્ન ભૂમિકાના જીવાને ઉપયોગી થઈ શકે એ રીતે વિવિધ આચારા અને વિચારા તથા યેમા અને નિયમા જૈન દર્શનમાં ખતાવેલા છે.

વિયારમાં અહિંસા આવે તા જ આચારમાં પણ સાચી અહિંસા આવી શકે. મનુષ્યની પ્રકૃતિમાં માનની-અહંકારની મુખ્યતા રહેલી હાય છે. જ્યાં અહંકાર છે ત્યાં અધકાર છવાઇ જાય છે. એટલે સામાન્ય રીતે દરેક મનુષ્ય પાતાની જ વાતને સાચી માનવા તથા સાચી ડરાવવા પ્રયત્નશીલ હોય છે. બીજાની વિચારધારામાં રહેલા સત્ય અંશને અહંકારી મનુષ્ય જોઈ શકતા જ નથા. તેથી વિચારાના અને વાણીના સંઘષ અા જગતમાં સર્વ'ત્ર ચાલ્યા જ કરે છે. આ સંઘર્ષ'માંથી ઘણાં વૈરાે, કલહાે અને વિશ્રહા જન્મે છે. અને છેવટે ઘાર અતિઘાર હિંસાના **સ્વરૂપમાં** એ પરિણુમે છે. આ અહુંકારપ્રધાન એકાંત આગ્રહી ક્ષદ્રદેષ્ટિ દ્વર થાય તાે જ ધર્મ'થી જીવનમાં સાચું સુખ અને શાતિ પ્રાપ્ત થાય. આ અહંકારપ્રધાન એકાંત આગ્રહી લુદ્રદ્વષ્ટિ-માંથી જગતના ઉદ્ધાર કરવા માટેજ તીથ<sup>લ</sup>કર પરમાતમાએ અનેકાંત દર્ષિની અને સ્યાદ્વાદની જગતને મહાનમાં મહાન લેટ આપી છે. જ્યારે મનુષ્ય ખીજાના વિચારામાં રહેલા સત્ય અંશાને જોતાં. સ્વીકારતાં અને બાલતાં શીખે છે ત્યારે **જીવનના** ઘણા શેત્રામાંથી સંઘર્ષો અને કલેશાના અંત આવી જાય છે.

એક વસ્તુનાં અનેક પાસાં હાય છે. ભિન્નભિન્ન પાસાંને તટસ્થ વૃત્તિથી જોવાની દર્ષિને નય કહેવામાં આવે છે. આ નયદૃષ્ટિ એ અનેકાંતદૃષ્ટિના જ ભાગ છે. નયદૃષ્ટિએ વિચારવાથી ભિન્નભિન્ન વિચારધારામાં રહેલા ઘણા ઘણા સત્ય અંશાનું સાપેક્ષભાવે દર્શન થાય છે. તેથી વિચારામાં વિશાળતા, ઉદારતા અને બીજાએામાં રહેલા શુભ તત્ત્વા પ્રત્યે આદરભાવ અને પ્રમાદભાવ પ્રગટ થાય છે.

કેટલાક એમ માને છે કે જૈના ઇશ્વરને માનતા નથી. પરંતુ ખરેખર આ એક માટી ભ્રાંતિ જ છે જૈના નયદિષ્ટએ ઇશ્વરને સારી રીતે માને જ છે. જૈનાનું સમગ્ર ઉપાસના સાહિત્ય અને જૈનાના સમગ્ર આરાધનામાર્ગ પ્રભુભક્તિથી ભરેલાં છે. પરમાતમાના અનુગ્રહ અને પરમાતમાનું યાગક્ષેમકારિત્વ જૈનગ્રંથામાં ખૂબ સુંદર રીતે વર્ણવેલાં છે.

પરમાત્માનું સ્વરૂપ ખરેખર તેા અનુભવગમ્ય છે. યાગીશ્વર મહાત્મા શ્રી આનંદઘનજી મહારાજે શિવ, શંકર, જગદીશ્વર, જિન, અરિહંત, તીર્થ કર, વિધિ ( પ્રદ્યા ) આદિ અનેક નામાથી પરમાત્માની સ્તુતિ કરીને શ્રી સુપાર્થ નાથ ભગવાનના સ્તવનમાં અતે કહ્યું છે કે—

''એમ અનેક અભિધા ધરે, અનુભવગમ્ય વિચાર; લલના૦ જે જાણે તેહને કરે, આનંદઘન અવતાર લલના૦ શ્રી સુપાસજિન વંદીએ૦"

મહાન્ જૈન આચાર્ય શ્રી સિદ્ધસેનસૃરિજીએ પણ તેમણે રચેલી વર્ષમાન દ્રાત્રિંશિકામાં વિવિધ નામાથી પરમાત્માની સ્તુતિ કરીને દરેક શ્લાેકાના અંતમાં

स एकः परात्मा गतिर्में जिनेन्द्रः । આ શબ્દોથી પરમાત્માના ચરણે માં શરણાગતિ સ્વીકારી છે. જૈન દર્શ'નની આ વિશાળતા, ઉદારતા અને સર્વ' ગ્રાહ્યતા છે. જૈન દર્શનનું આ સ્વરૂપ સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ભાષાના શ્રંથામાં તા ઘણા વિસ્તારથી વર્ણવેલું છે. પરંતુ તે તા તે તે ભાષાના વિદ્વાનાને જ ઉપયાગી થઇ શકે. સામાન્ય માનવ, આજના બુદ્ધિયાગના અને વિજ્ઞાનયુગના માનવ પાતાની ભાષામાં સહેલાઇથી સમજી શકે એવી રીતે લખાયેલા પુસ્તકની ખાસ જરૂર હતી. સ્વ. મુનિરાજ શ્રી ન્યાયવિજયજી મહારાજે ગુજરાતી ભાષામાં આ રીતે વિસ્તૃત જૈન દર્શન પુસ્તક લખીને જૈન–અજૈન જિજ્ઞાસુએા ઉપર મહાન્ ઉપકાર કર્યો છે. આ પુસ્તકની આજ સુધીમાં અનેક અનેક આવૃત્તિએા છપાઇ ગઇ છે એ તેની ઘણી ઘણી લાકાપયાગિતા પુરવાર કરે છે.

શ્રી શં ખે ધરજ તીર્થ પાસે મહિલ ગામ એ સ્વ. મુનિ-રાજશ્રી ન્યાયવિજયજી મહારાજની જન્મભૂમિ. મારા અનંત ઉપકારી પરમ પૂજ્ય પિતાશ્રી અને ગુરૂદેવ મુનિરાજ શ્રી ભુવન વિજયજી મહારાજની પણ માંડલ જ જન્મભૂમિ. એ કારણે પૂજ્ય મુનિરાજ શ્રી ન્યાયવિજયજ મહારાજના મારા ઉપર ઘણા સ્નેહ હતા. મારા પિતાશ્રી કરતાં એ ઉં મરમાં થાડાં માટા હતા. મારા પિતાશ્રીએ નાની ઉંમરમાં તેમની ઉત્કટ જ્ઞાન ઉપા-સના વિષે જે જોયેલું અને સાંભળેલું તે મને ઘણીવાર કહેલું હતું. ઘણા વર્ષો પછી પાટણુમાં મહાલક્ષ્મીમાતાના પાડાના જૈન ઉપાશ્રયમાં તેમને મળવાના મારે સર્વ પ્રથમ પ્રસંગ આવ્યા હતા. તે પછી તા ઘણી ઘણીવાર મળવાનું થયું હતું. કેટલીક ભાળતામાં અમારા વિચારલેદ હતા જ. છતાં તેમની સરળતા, નિખાલસતા અને વિદ્વત્તાની મારા મન ઉપર ઘણી ઊંડી છાપ પડી હતી. તેએા સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ભાષાના પ્રકાંડવિદ્વાન તથા ઉત્તમ ક્રવિ હતા. પાછલી ઉંમરના તેમના ઝોક પ્રભુભક્તિ તરફ વિશેષ

चणेલા હતા. આ વાત તેમના दीनाऋन्दनम् વગેરે કાવ્યામાં પણ ∗પષ્ટ જોઈ શકાય છે.

तें शेश श्री शे बणे बा केन हर्रा न पुस्त हने सं पृष्टी रीते वां खवाने। प्रसंग भारे आव्या नथी. कथारे क्रेयुं छे त्यारे पण्ड ઉपर उपरथी हैट बांड पाना श्री मां नकर नाणवाना क प्रसंग आव्या छे. केन हर्रा नमां केनत त्वज्ञानमां रहे बा उत्तम आवारा, विवारा वधा सनातन सत्याने तेमनी विवारधारा प्रमाण्डे तेमनी आगवी स्वतंत्र शैहीथी वर्ती मान हेश डाणने। ज्याब राणीने तेमण्डे रकु इर्या छे. वाच डे। आ पुस्त डनुं वांचन तथा मनन डरीने तेमांथी सीर-नीर न्याये सार अहण्ड डरे तथा केनहर्री नने अराभर सम्लाने अने लिनमां उतारीने स्व-परनुं परम डह्याण्ड सिद्ध डरे से क शुले न्छा.

વિક્રમ સંવત ૨૦૩૭ ફાગણ વદિ ૧૦ **સુ. ધામા** (શ્રી શખેશ્વરજી તીર્થ પાસે)

પૂજ્યપાદ ગુરુદેવ મુનિરાજ શ્રી ભુવનવિજયાન્તેવાસી મુનિ જ'ળૂવિજયજી

## અભિપ્રાય

ક્રિયાત્મક વ્યવહાર-ધર્મમાં મતભેદના સંભવ છે, પરંતુ દાર્શનિક સિદ્ધાંતામાં મતભેદ શકય નથી. " જૈન દર્શન " ગ્રંથમાં પૂ ન્યાયવિજયજી મહારાજશ્રીએ પ્રાધાન્યતઃ જૈન ધર્મના દાર્શનિક સિદ્ધાંતાનું મૌલિક સ્વરૂપ વર્ણવ્યું છે.

સાંપ્રદાયિકતાના સંસ્કારાને જેમણે જીવનમાં પણ સ્થાન નહાતું આપ્યું તા પુસ્તકમાં તા શું કામ આપે? માટે આ શ્ર'થ અને શ્ર'થકર્તા સાંપ્રદાયિક વિચારસરણીથી પર છે.

જિજ્ઞાસુઓ માટે જૈન-ધર્મ દર્શ નના પાયાના મૌલિક સિદ્ધાંતાના અભ્યાસ માટે પ્રસ્તુત શ્રંથ "જૈન દર્શન" એક પાઠ્ય પુસ્તકની ગરજ સારે છે, તેમ જ વિવિધ ભાષાઓમાં અનુવાદ અને અનેક આવૃત્તિએ: એ જ પુસ્તકની લાેકપ્રિયતા અને ઉપયાગિતા સાબિત કરે છે.

તા. ૩**–**૫–**૧૯૮૧** મરિન ડ્રાઇવ–**સું અઇ** 

—અરૂણવિજય

#### 'જૈન દર્શ'ન' માટેના અભિપ્રાય

कैन शासनना पूर्ण वहाहार अने लारतीय हर्शन शास्त्रनां अहं ग अल्यासी पूज्य आचार्य वर्ष श्री हिलद्रसूरिक्ष पाताना क्रवनमां समन्वय दिष्टिने साहार हरें ही हावाथी तेमना श्रंथामां पण् ते दिष्ट हे जाह आवे छे. तेवी रीते पूज्य न्यायविशारह, न्यायतीर्थ, मुनिराक श्री न्यायविक्यक महाराकना क्रवनमां आध्यात्मिहतापूर्व समन्वयधमें ओत्रित थयें हो हावाथी क तेमना वरहहरते लागयें सं कैन हर्शन ' नामनुं प्रस्तुत पुस्तह जारमी आवृत्तिमां प्रहाशित धर्म रह्युं छे. आक सुधी आटबी आवृत्तिओने प्राप्त हरनार धीको ओहेय श्रंथ सांकणवामां आवृत्तिओने प्राप्त हरनार धीको ओहेय श्रंथ सांकणवामां आव्यी नथी.

સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષાના માધ્યમથી જૈન તત્ત્વજ્ઞાનને જાણવાનું કામ અઘરું બન્યું છે. ત્યારે આપણી માતૃભાષામાં જ જૈન તત્ત્વજ્ઞાન–દર્શન–કર્મ વાદ-સ્યાદ્વાદ–નયવાદ આદિ વિષયાને સમજવાનું સરળ બને તે કારણે જ શ્રંથકારાના પરિશ્રમ હાય છે, તેમ છતાં અધાય શ્રંથકારા યશસ્વી બની શકતા નથી. પ્રસ્તુત પુસ્તકના લેખક સાવ નાની ઉંમરમાં જ શિક્ષિત થઇને દીક્ષિત થયેલા છે. ત્યારે જ 'અધ્યાતમ તત્ત્વાલાક' તથા 'ન્યાય કુસુમાંજલી' જેવા અધ્યાતમ અને દર્શન શાસ્ત્રના શ્રંથાની તેમજ ભલભલા તાર્કિકની જીભને પણ શ્રેાથરાવી મારે તે 'પ્રમાણ પરિભાષા' જેવા ઉત્કટ શ્રંથાની પ્રભાવના કરીને યશસ્વી બન્યા છે.

પાટણની હેમચદ્ર થંથમાળા ફરી ફરીથી તે પુસ્તકને પ્રકાશિત કરવાના યશ મેળવી રહી છે તે આનંદની વાત છે.

મારી ભૂરિ ભૂરિ અનુમાદના સાથે ગ્રંથ લેખક મારા કાકાગુરૂ શ્રી ન્યાયવિજયજી મ.ને ભાવ વંદના કરતા વિરામ પાસું છું.

di. 6-4-69

લી. પંત્યાસ પૂર્ણાન ઢવિજય (કુમાર શ્રમણ)

## પ્રાસ્તાવિક બે બાેલ

મુનિ શ્રી ન્યાયવિજયજના જૈન દર્શન ઉપરના આ ગ્રન્થ ખહુ જાણીતા છે. તેની ખારમી આવૃત્તિ પ્રકટ થાય છે તે તેની લાકપ્રિયતા અને ઉપયાગિતા ખતાવે છે. ખાસ કરીને, સામાન્ય જન સમાજ માટે તેમ જ વિદ્યાર્થીઓ માટે, જૈન ધર્મ અને જૈન દર્શનનું પ્રાથમિક છતાં અધિકારયુક્ત જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવામાં આ બ્રન્થ આવકારદાયક છે.

ભારતીય દરા નામાં, જૈન દરા નનું વિશિષ્ટ સ્થાન છે. આપણે જેને ભારતીય સંસ્કૃતિ કહીએ છીએ તે વૈદિક સંસ્કૃતિ અને શ્રમણ સંસ્કૃતિના સમન્વય છે. શ્રમણ સંસ્કૃતિ મુખ્યત્વે તપ અને ત્યાગ-પ્રધાન છે. વૈદિક સંસ્કૃતિમાં નૈતિક મૂલ્યા આધારિત સમાજની સુવ્યવસ્થા છે. ભારતીય સંસ્કૃતિની વિશેષતા છે કે દર્શનના ક્ષેત્રે મતલેદ હોવા છતાં, આચારના ક્ષેત્રે એકતા છે.

આપણું સામાન્ય રીતે ધર્મ અને દર્શન શબ્દા પર્યાયવાચી માનીએ છીએ અને તે રીતે તેના ઉપયાગ કરીએ છીએ. પણ ખરી રીતે, ધર્મ મુખ્યત્વે આચારના વિષય છે, જીવન જીવવાની કળા છે, જ્યારે દર્શન મુખ્યત્વે જ્ઞાનના વિષય છે, તત્ત્વનું દર્શન છે.

જૈન દર્શનમાં નવ તત્ત્વ કહ્યાં છે, તેમાંના પ્રથમ બે જીવ અને અજીવ એ દર્શનના વિષય છે. જીવ, જગત્ અને કશ્વર વિષેતું જ્ઞાન અને તેને પરિણામે સ્વીકૃત માન્યતાએા, દર્શન છે. આસવ અને તેનું પરિણામ બંધ, કમેશાસ્ત્રના વિષય છે અને તેમાં મનાવિજ્ઞાન શાસ્ત્ર છે. સંવર અને નિર્જરા, ચારિત્રના વિષય છે—સાચા અર્થમાં ધર્મ છે, નૈતિક જીવનના પાયા છે. તેનું અંતિમ લક્ષ્ય માક્ષ છે, જે જીવનના ચરમ પુર્વાર્થ છે. પાપ-પુષ્ય, આસવ, સંવર, નિર્જરાનું માત્ર પરિણામ છે. જૈન શાસ્ત્રોનાં નવ તત્ત્વનું નિર્પણ અતિ વિસ્તારથી જોવા મળે છે.

જૈન ધર્મે અહિંસાને પ્રાધાન્ય આપ્યું છે, જૈન દર્શનનું જીવશાસ્ત્ર અદ્ભૂત છે. વિજ્ઞાનના સાધના ન હતા ત્યારે, પૃથ્વી, યાણી, અગ્નિ, વાયુ અને વનશ્પતિમાં જીવ છે એવું દર્શન, અંતર્જ્ઞાનની ચરમ કોટિ છે. જૈન દર્શનના બીજો પાયાના સિદ્ધાંત સર્વ જવથી સમાનતા—આત્મીપમ્યના છે. અહિંસાના પાયા અનુભવ અને ગ્રાન બન્ને છે. અનુભવ કહે છે કાઇ જીવને દુ:ખ ગમતું નથી. માટે કાઇને દુ:ખ થાય એવા વિચાર, વાણી કે વર્તન વજ્ય છે. એ જ સાચા સુખના માર્ગ છે, ગ્રાનની દ્રષ્ટિએ, સત્તાએ કરી, સર્વ જીવ સમાન છે. તેથી, સ્દ્રમતમ જીવની હિંસા પણ વજ્ય છે. અંગ્રેજીમાં તેને Unity of Life કહે છે.

જૈન ધર્મ આત્યંતિક કેાટિની અહિંસા અને તપશ્ચર્યા સ્વીકાર્યા છે. તેવું આચરણુ અતિ કઠિન છે, આ સાધના વિકટ છે. તેથી શ્રમણુધર્મ અને ગ્રહસ્થધર્મ એવા વિઆગ કર્યા છે. પણ, ગ્રહસ્થ-ધર્મ અંતે તા સાધુધર્મની પૂર્વભૂમિકા રૂપેજ છે તેથી જૈન ધર્મ પ્રધાનતયા વૈયક્તિક મુક્તિ અને નિવૃત્તિલક્ષી રહ્યો છે.

અહિંસાની અધુરી સમજણને કારણે, સામાજિક કલ્યાણની પ્રવૃત્તિ તેમજ સામાજિક ફરજ અને જવાબદારી પ્રત્યે દુર્લક્ષ થયું છે. ગ્રહસ્થને સાધુધર્મના ઉપદેશ આપવા તેમાં, તે ગ્રહસ્થધર્મ ચુકે છે અને સાધુધર્મને પાળી શકતા નથી. જૈન સમાજ આ દિધામાં અટવાયા છે.

ગાંધીજીએ અહિંસાને સમાજવ્યાપી સ્વરૂપ આપ્યું અને સામાજિક જીવનના પાયા બનાવી જૈન ધર્મનું આ વિસ્તૃત સ્વરૂપ છે, જગત માટે નવી દિશા છે.

જીવન શુદ્ધિના આધાર અંતે ચિન્તન, મનન અને સ્વાધ્યાય છે. જૈન દર્શન બુદ્ધિગમ્ય છે. તેમાં કાેઇ ગૂઢતા કે રહ્યસ્યવાદ નથી. દરેક વ્યક્તિએ પાતે સ્વપુર્ધાર્થથી જાણવાના છે. જૈન દર્શન, કાેઈ ઈશ્વરના આદેશ કે આજ્ઞા નથી, અપોર્ધેય નથી.

આ પુસ્તક આત્માર્થી અને જિજ્ઞાસુને માર્ગદ**ર્શ**ંક થશે. મુનિશ્રીએ સરળ ભાષામાં, છતાં સપ્રમાણ, જૈન ધર્મ અને દર્શનનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે.

તા. ૧૭-૩-૧૯૮૧

ચીમનલાલ ચકુભાર્ક



પ્રત્યપાદ પ્રવર્તક ૧૦૦૮ શ્રી કાન્તિવિજયજ મહારાજના શિષ્યરત્ન પ્ર મૃતિપ્રવર ૧૦૦૮ શ્રા અતુરવિજયજી મહારાજના શિષ્ય વિદ્વ-મૂર્ધ-ય, આગમપ્રભાકર, મુનિસ્તન શ્રી પુણ્યવિજયજ મહારાજ સાહે



# ग्रस्तित्व

પદાર્થ'-તત્ત્વાનું જ્ઞાન અતાવે તે દર્શન યા દર્શનશાસ્ત્ર, અર્થાત્ દર્શ નશાસ્ત્રના વિષય પદાર્થ –તત્ત્વ છે, અને ધર્મશાસ્ત્રના વિષય ધર્મ છે ધર્મ એટલે આચરણીય માર્ગ. આમ છતાં િએ બન્ને શાસ્ત્ર ખરી રીતે પૃથક્ છતાં ] દર્શનશાસ્ત્રમાં ધર્મ-શાસ્ત્રના વિષયનું (ધર્મનું) થાડુ –ઘણું નિરૂપણ લાવવામાં આવે છે એ દર્શ નશાસ્ત્રના અભ્યાસીથી અજાણ્યું નથી એનું કારણ એ છે કે માત્ર દર્શાનશાસ્ત્રના વિષયનું જ્ઞાન કરી લીધાથી કંઈ જીવનના મૂળ અર્થ સરતા નથી દર્શનશાસ્ત્ર અથવા ગમે તે विषयतुं ज्ञान मेणव्या पछी पण धर्मनुं ज्ञान मेणववानी कर ३२ રહે છે જ. કેમ કે જીવનનું કલ્યાણ ધર્મના પાલનથી છે. માટે ધમ<sup>6</sup>ને એના સાચા રૂપમાં સમજવા દરેકને માટે આવશ્યક રહે છે. અતએવ એ સ્પષ્ટ છે કે ધર્મશાસ્ત્રના વિષયનું (ધર્મનું) જ્ઞાન મેળવવાનું પ્રયોજન નિઃશ્રેયસ છે, કેમ કે ધર્મનું સાચું જ્ઞાત હાય તા જ ધર્મ યથાર્થ રીતે આચરણમાં મૂકી શકાય અને ત્યારે જ નિ:શ્રેયસની સિદ્ધિ થઈ શકે પણ જ્યારે દરા<sup>૧</sup>ન-શાસ્ત્રના જ્ઞાનનું પ્રયાજન પણ નિઃશ્રેયસ ખતાવવામાં આવે છે, જેવી રીતે 'ન્યાયદર્શ'ન, ' 'વૈશેષિક દર્શ'ન ' વગેરે દર્શ'ન-શાસ્ત્રોના પ્રારંભમાં અતાવવામાં આવેલ છે, ત્યારે એના અર્થ એ જ થાય કે ધર્મશાસ્ત્રના જ્ઞાન સાથે દર્શનશાસ્ત્રના જ્ઞાનના વિશિષ્ટ સંખંધ છે, જે પહેલાને સતેજ ખનાવવામાં ઉપયોગી થઈ શકે છે. પાતંજલ યાેગદર્શનને દર્શનશાસ્ત્ર કહી અકાય, તેમ ધર્મશાસ્ત્ર પણ કહી શકાય. કેમ કે તેમાં જેમ દાર્શનિક– तत्त्रज्ञान वर्षावायेद्धं छे, तेभ अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य,

अपरिग्रह, तप, सन्तोष, स्वाध्याय, 'ईश्वरप्रणिधानाद वा' 'यथाभिमतघ्यानाद वा' वजेरे धार्मिंड ઉपदेश पण पथराये लें छे. को ज रीते, धभ शास्त्र हे अध्यातमशास्त्र तरी हे प्रसिद्ध अंथा कोवा धणा छे, जे हाश निह वर्या को थी लरेला हार्श निहतामिश्र हही शहाय. श्री हिरिलद्रसूरिना 'धम्मसंगहणि' श्रंथ पाताना नामथी धम ने। संश्रह हरवानुं सूयववा छतां हार्श निह वर्या के लें धार्म के क्षेप के के नुं 'धे। जिन्ह' ये। जिवधयह छतां हार्श निह विचाराथी पृष् छे. वस्तुतः धार्मिंह क्षेत्र हार्श निह कथवा आध्यातिमह को हार्श निह विधाराथी पृष् छे. वस्तुतः धार्मिंह क्षेत्र हार्श निह कथवा आध्यातिमह को हार्श निह विधारा परस्पर के टला धार्मिंह को हार्श निह विधारा छे हे के हार्श निह विधारा परस्पर के टला धार्मिंह सं का धारा हार्श निह विधारा छे हे के हना श्रंथमां धीळानां वहेणु सहे कप हो हार्श के का विधारा परस्पर के टला धारा हि सं का धारा हो है के हना श्रंथमां धीळानां वहेणु सहे कप हो हो की नवार्थ पण्डे का धारा कर का स्था धीळानां वहेणु सहे कप हो हो स्था हो स्था हो है के स्था का धारा हो है के हना श्रंथमां धीळानां वहेणु सहे कप हो हो हो स्वाप पण्डे का धारा हो है के स्था धारा हो है के हना श्रंथमां धीळानां वहेणु सहे कप हो हो हो कर हो हो हो है के स्था धारा है है के हना श्रंथमां धीळानां वहेणु सहे कप हो हो हो है के स्था धारा है है के हना श्रंथमां धीळानां वहेणु सहे हि स्था है के स्था धारा है है के हना श्रंथमां धीळानां वहेणु सहे है के स्था धारा है है के स्था धार है है के स्था धारा है स्था धारा है है के स्था धारा है है स्था धारा है है के स्था धारा है है के स्था धारा है है के स्था धार है है के स्था धारा है है स्था धारा है स्था धारा है है स्था धारा है स्था धारा है है स्था धारा है स्था धारा है स्था धारा है स्था धारा है स्था धार

પ્રસ્તુત પુસ્તકના "જૈનદર્શન" નામમાં જે "દર્શન" શાળ્દ છે તે દાર્શનિક તત્ત્વજ્ઞાનને કહેનારા 'દર્શન' શખ્દ નથી. પણ ધર્મસંપ્રદાયને કહેનારા 'દર્શન' શખ્દ છે. એટલે એ નામના અર્થ એ થાય કે જૈનધર્મસંપ્રદાયની—એના ધાર્મિક તથા દાશેનિક વિચારાની માહિતી આપનાર.

સમ્યક્ પ્રકારે પવિત્ર જ્ઞાનસંપત્તિ કે શુદ્ધ વિચારધારા પ્રદાન કરનાર પરંપરા તે સંપ્રદાય [સમ્+પ્ર+દાય, અર્થાત્ સમ્યક્ પ્રકારે પ્રદાન કરનાર] કહેવાય છે. આ (સાચા) અર્થમા સંપ્રદાય દુનિયામાં એક જ હોય એવું માની લેવાનું નથી. અને શુદ્ધ જ્ઞાનમાર્ગ અતાવનારા સંપ્રદાયો જેટલા વધુ જગત્ને મળે તેટલું વધુ સદ્ભાગ્ય જગત્નું માની શકાય. એકથી વધારે દીવડા સાંપડે તો એટલું વધુ અજવાળું સાંપડે. પરંતુ જ્યારે સંકીર્ણ દૃષ્ટિ તથા સંકુચિત વૃત્તિ ધરાવનારા સંપ્રદાયો મતાંધતા કે મતાવેશને વશ થઈ રાગદ્રેષના કાલુખ્યના આવેશમાં

www.jainelibrary.org

દ્યેલા થઈ પરસ્પર લડે છે, લડી પડે છે ત્યારે એ સંપ્રદાય સંપ્રદાય ન રહેતાં સંપ્રદાહ [સમ્+પ્ર+દાહ અર્થાત્ પૂખ આળનાર ]ખની જાય છે.

જગત્માં કાઈ "સંપ્રદાય" ન રહે એનું એટલું દુઃખ નથી, પણ "સંપ્રદાહ" હાર્ગજ ન જોઇએ. અને ગંભીરપણે વિચારનાર બેધડક કહી શકશે કે બધા ધર્મ સંપ્રદાયા પાસેથી બીજું કાઈ જ્ઞાન ન મળતાં ક્કત સત્ય, અહિંસા, મેત્રી, પરાપકાર સંયમના જ—એટલા જ—બાધપાઠા રૂડી રીતે મળે તા ઈહલીકિક અને પારલીકિક સુખમાટે તેમ જ જીવનકલ્યાણ માટે એટલું જ બસ છે. પરંતુ જનતાના બીદ્ધિક વિકાસ કે જ્ઞાનવિનાદ માટે તેમણે બીજું આપવું હાય તા પરસ્પર ઝગડ્યા વગર સભ્યતાથી, મધ્યસ્થતાથી, ઉચ્ચ વાતસલ્યસાવથી આપે. અસ્તુ

વૈદિક અને શ્રમણ-સંસ્કૃતિ મહાવીર અને છુદ્ધના જમાનામાં પરસ્પર ખૂબ સંઘર્ષમાં આવી અને એ મહાપુરુષાને એમના પ્રખર તપાબળે સારા જય અપાબ્યા. માટાં માટાં વૈદિક વિદ્વાના કાંઈ મહાવીરના શાસનમાં જોડાયા, તા કાંઈ છુદ્ધના શાસનમાં શ્રમણસંસ્કૃતિના ધુરંધરામાં મહાવીર અને છુદ્ધ સિવાય પાંચ બીજા પણ હતા, જેમાં, ગાશાલકનું નામ×સાહિત્યના પાને વધુ ચડ્યું છે, જેના નિયતિવાદના ['યદ્દ માવ્ય તદ્દ મવિષ્યતિ"-' જે થવાનું છે તે થશે " એ પ્રકારના] નાદ આજે પણ કેટલાય ભારતવાસીઓનાં હુદયમાં જામેલા પડ્યો છે.

<sup>×</sup> ભાકીના ચાર: પૂરણકાશ્યપ, અજિતકેશક બલી, પકુધકાત્<mark>યાયન</mark> અને સંજયબેલદીપુત્ત, જેમના પન્થાે અને ગાેશાલકપન્<mark>ય નામરોષ</mark> થઇ ગયા છે.

મહાવીરના ક્રાન્તિકારક ઉપદેશના સંક્ષિપ્ત સાર આ પુસ્તકના પ૧૧મા પાનાથી વાચક જોઈ શકે છે. એ વીતરાગ સંતની સંભાવિત કાર્ય રેખાના દ્વંકમાં ઉલ્લેખ કરી શકાય કે—

લાે કામાં પ્રચલિત અંધવિશ્વાસ હટાવવા, હિંસાનું વાતા<sup>.</sup> વરણ મિટાવવું, અહિંસા-મૈત્રીભાવના પ્રચાર કરવા, વિવેક-ભુદ્ધિના ઉદ્ઘાટન દ્વારા ધર્મો તથા દર્શના સંબંધી સમન્વય-રેખા રજૂ કરવી અને સહુથી માેટી વાત એ કે માણુસાને એ ખતાવવું કે તમારું સુખ તમારી મુઠ્ઠીમાં છે. ધન-વૈભવમાં, પરિશ્રહમાં અસલી સુખ જોવાની ચેષ્ટા કરશા તા અસફલ રહેશા. અસલી સુખ આપણી પાતાની અંદર છે. જનતામાં સત્યના પ્રચાર વધુ થાય એ માટે એ સંતે વિદ્રદ્ભાષા ગણાતી ' સંસ્કૃત 'ના ત્યાગ કરી લાેક (પ્રાકૃત) ભાષામાં પાતાના ઉપદેશ વહેવડાવ્યો. (બુદ્ધે પણ એજ માર્ગ લીધા હતા. અનિની ભાષામાં સામ્ય અને ભાવનામાં પણ સામ્ય. પ્રાચીન જૈન અને ળૌદ્ધ ગ્રંથામાં સરખા રંગના, સરખી કલ્યાણસ'સ્કૃતિના ઉપદેશ આપણે જોઇ શકીએ છીએ. ) મહાવીરે ખૂબ બળપૂર્વક કહ્યું કે માણુસ પાતાનું ભલું-પાતાનું આત્મહિત-પાતાનું જીવનશાધન જેટલું વધુ સાધે છે તે તેટલું વધુ ખીજાનું અલું-ખીજાનું હિત કરી શકે છે. \* એની વાણીનાં ઉમદ્દાં ઝરણ આગમામાં જે ઉપલબ્ધ થાય છે તેના જરા નમૂના આગળ [ આ પ્રસ્તાવના પછી ] આપ્યા છે. જે પરથી વાચકને એ સંતની વિકાસગામી ક્રાન્તિકારી પ્રકૃતિના ખ્યાલ આવી શકશે.

ઈ. સન્ પૂર્વે પલ્લ વર્ષે જન્મેલા અને ૭૨ વર્ષની

<sup>\* &</sup>quot;Let him that would move the world, first move himself."

—Socrates.

આયુવાળા પ્રભુ મહાવીરની પહેલાં થયેલા જિન "પાર્ધ" પણ ઐતિહાસિક× વ્યક્તિ તરીકે ઇતિહાસસિદ્ધ છે. જેમના નિર્વાણ પછી અઢીસા વર્ષે મહાવીરનું નિર્વાણ થયેલું. આ ઉપરથી માલૂમ થઈ શકે છે કે મહાવીરે–અઢી હજાર વર્ષ પર થયેલા તીર્થકર મહાવીરે કંઇ નવાે ધર્મ ઉપજાવ્યાે નથી. કિન્તુ

#### × Dr. Guerinot (ડાં. ગેરિનાટ) કહે છે -

"There can no longer be any doubt that Parshva was a historical personage. According to the Jaina Tradition he must have lived a hundred years and died 250 years before Mahavira. His period of activity, therefore, corresponds to the 8th century B. C.

The parents of Mahavira were followers of the religion of Parshva.... There have appeared 24 prophets of Jainism. They are ordinarily called Tirthankaras. With the 23rd Parshvanatha we enter into the region of history and reality."

[Introduction to his Essay on Jaina Bibliography.]

અર્થાત્—એ નિઃસન્દેહ વાત છે કે પાર્ધાનાથ એક ઐતિદાસિક પુરુષ હતા. જૈનપર પરાનુસાર એમનું આયુષ્ય એક સાે વર્ષનું હતું અને એએ! મહાવીરની પહેલાં અઢીસાે વર્ષે નિર્વાણ પામ્યાં હતા. આમ એમને! (પાર્ધાનાથતે) છવનકાળ ઇ. સન્ પૂર્વની આઠમી શતાંબદી છે.

મહાવીરના માતાપિતા, પાર્ધાનાથના ધર્માના અનુયાયી હતા જૈન ધર્મમાં જેઓ **તીર્થ કરે** કહેવાય છે એવા પરમાત્માએ ૨૪ થ**યા છે.** તેવીસમા **તીર્થ કર પાર્ધાનાથના સમયથી આપણા વાસ્તવિક અને** ઐતિહાસિક પ્રદેશમાં પ્રવેશ થાય છે.

તેમની પૂર્વે થઈ ગયેલા પાર્શ્વનાથ વગેરે કેવલજ્ઞાની મહાપુરુષા (તીર્થ કરો) જે ધર્મમાર્ગ પ્રકાશી ગયેલા તેને પુનઃ પ્રકાશમાં આણી વિકસિતરૂપે રજૂ કર્યો છે. એ ધર્મ –સંપ્રદાય સંકુચિત વાડારૂપ સંપ્રદાય નથી, કિન્તુ મનુષ્યમાત્રના-પ્રાણીમાત્રના હિત-સાધનનાે -કલ્યાણસાધનના માર્ગાદરાં ક ∫ પવિત્ર જ્ઞાનસંપત્તિ કે વિચારધારાના સંપ્રદાતા ે સંપ્રદાય છે એમ એના વાસ્તવિક તત્ત્વાલ્યાસ પરથી માલૂમ પડી શકે છે. વિદ્વન્મૂર્ધાન્ય પ્રાહ્મણમાંથી શ્રમણ થયેલ તથા નિગ્ર<sup>ે</sup> **થમાગ**ે સ્વીકારેલ મહાન્ જૈનાચાર્ય श्री हिश्किद्र जयारे ''यस्मादेते महात्मानो भवव्याधिभिषग्वराः'' (કપિલ, બુદ્ધ વગેરે મહાત્માંઓ સંસારરૂપ વ્યાધિના માટા વૈદ્યો હતા ) એવી ઉજજવલ વાણી ઉચ્ચારે છે અને એને સમથે<sup>°</sup> છે, ત્યારે આપણે ક્ષણભાર સ્તબ્ધ થઈ જઇએ છીએ કે એ વાણીના ઉદ્ગાર વખતે એ આત્માની કેટલી શાન્તિ હશે! સંપ્રદાયબ્યવહારમાં પ્રવર્તમાન છતાં અને દાશ નિક વાદચર્ચામાં જળરદસ્ત ભાગ લેવા છતાં એ આત્મામાં આટલી પ્રશમવૃત્તિ તથા લાકમૈત્રી જગાડનાર અને એને વીતરાગતા ભણી દાેરનાર જે કાઈ દષ્ટિસંસ્કાર હાય તે ખરેખર વંદનાહે અને છે.

જૈનધર્મ નું સાહિત્ય ઘણા ખહેાળા પ્રમાણમાં છે, દરેક વિષયના ગ્રાંથી સમૃદ્ધ છે. જૈનાના સંસ્કૃત સાહિત્યની મહત્તા ખતાવતાં જર્મન ઢા. હટેલે લખ્યું છે કે—

"Now what would Sanskrita Poetry be without the large Sanskrita literature of the Jainas! The more I learn to know it, the more my admiration rises."

(Jaina shasana Vol. 1, No. 21)

અર્થાત્—જૈનાના મહાન્ સંસ્કૃતસાહિત્યને અલગ પાડવામાં

#### [ 94]

આવે તેા સંસ્કૃત કવિતાની શી દશા થાય ? આ વિષયમાં મને જેમ જેમ વધુ જાણવાનું મળે છે, તેમ તેમ મારા આનંદયુક્ત આશ્ચર્યમાં વધારા થતા જાય છે.

જૈનધર્મ ના અનુયાયીએામાં મુખ્ય બે ફાંટા પડેલા છે: શ્વેતાંબર અને દિગ બર. ક્રિયાકાંડ અને આચારવ્યવહાર સંબંધી મતલેદાને બાદ કરતાં એ બંને ફિરકાએાનું ધર્મસાહિત્ય અને દર્શનસાહિત્ય પ્રાયઃ પૂર્ણ્ય સમાન છે.

જૈનદર્શનના સંબંધમાં સ્વર્ગત જર્મન વિદ્વાન્ ડા. હર્મન યાકાબીએ કહ્યું છે કે—

\* "शेषं श्वेताम्बरैस्तुल्यमाचारे दैवते गुरौ ।
श्वेताम्बरप्रणीतानि तर्कशास्त्राणि मन्वते ।।"
"स्याद्वादिवद्याविद्योतात् प्रायः साधर्मिका अमी ।।"

( ષડ્દર્શ નસમુચ્ચય, રાજશેખરસૂરિ )

ભાવાર્થ એ છે કે 'સ્ત્રીઓને મુક્તિ મળે નહિ, ' 'દેહધારી કેવલ જ્ઞાની ભોજન કરે નહિ ' એ વગેરે ભાળતા અને 'વસ્ત્ર ન પહેરવું' એ વગેરે સાધુના આચારવ્યવહાર સિવાય ભાકી બધું પ્રાયઃ દિગંબર અને શ્વેતાંબર સંપ્રદાયમાં-સરખું છે. એકબીજાનાં તર્કશાસ્ત્રોને તેઓ સ્વીકારે છે. જૈન ધર્મના મુખ્ય સિદ્ધાન્ત જે 'સ્યાદ્વાદ' તેને તેઓ બંને એકસરખા ઉત્સાહથી સમર્થન કરે છે. આથી એએા પરસ્પર સાધમિક છે.

[બંનેમાં મહાવિદ્વાના અને પૂજનીય પુરુષા થયા છે. બંનેનું સાહિત્ય વિશાળ અને સમૃદ્ધ છે બંને સહાદરાની જેમ અસાધારણ પ્રેમથી હળામળી રહે એવી બધી વસ્તુ છે, છતાં ઘણી જ દિલગીરીની વાત છે કે ઘણી જુદાઇ રાખી તેઓ રહે છે. મળીને રહે તા તેઓ પાતાના સંયુક્ત બળે મહાવીરદેવના પવિત્ર શાસનની ઉત્રતિ બહુ સારી કરી શકે.]

"In conclusion let me assert my conviction that Jainism is an original system, quite distinct and independent from all others and that, therefore it is of great importance for the study of philosophical thought and religious life in ancient India."

(Read in the Congress of the History of Religions)

અર્થાત્-અંતમાં મને મારા થયેલા નિશ્ચય જણાવવા દ્યો કે જૈન ધર્મ એ મૌલિક ધર્મ છે, સર્વ દર્શનાથી તદ્દન પૃથક છે અને સ્વતંત્ર છે, તેમ જ પ્રાચીન ભારતવર્ષના તત્ત્વજ્ઞાન અને ધાર્મિક જવનના અસ્યાસ માટે તે ઘણા અગત્યના છે.

[ મહાવીરના ઉપદેશરૂપ આગમામાં કર્મ વિચાર, ગુણસ્થાન-વિચાર, જ્વાની ગતિ-આગતિ વગેરે બાબતાના વિચાર, લાકની વ્યવસ્થા તથા રચનાના વિચાર, જડ પરમાણુપુદ્દગલાની વર્ગ ણા તથા પુદ્દગલસ્કન્ધાના વિચાર, ષડ્દ્રવ્ય તથા નવ તત્ત્વાના વિચાર— આ બધા વિચારાનું વ્યવસ્થિત નિરૂપણ જેતાં એમ કહી શકાય છે કે જૈનતત્ત્વવિચારધારા ભગવાન્ મહાવીરની અગાઉની કેટલીય પેઢીઓના પરિશ્રમનું ફળ છે. એ (વિચારધારા) ઉપનિષદા વગેરેથી બિન્ન, સ્વતંત્ર તથા મૌલિક છે.]

ઇટાલિયન વિદ્વાન્ ડેા. એલ. પી. ટેસીટારીએ પાતાના આપ્યાનમાં જૈનદર્શનની શ્રેષ્ઠતા જણાવતાં કહેલું કે—

जैनदर्शन बहुत ही उची पिक्त का है। इसके मुख्य तस्व विज्ञानशास्त्र के आधार पर रचे हुए है, ऐसा मेरा अनुमान ही नहीं पूण अनुभव है। ज्यों ज्यों पदार्थविज्ञान आगे बढता जाता है, जैनधम के सिद्धांन्तों को पुष्ट करता है। अनुतु, જૈનસાહિત્ય અંધારામાં પડ્યું રહેવાથી અને પ્રકાશમાં આવતા યા આવેલ ગ્રંત્રાના બરાબર પ્રચાર નહિ થવાથી માટા માટા વિદ્વાના પણ જૈનધર્મનાં તત્ત્વાથી અપરિચિત યા થાડા પરિચિત રહેલા જેવાય છે. આ સિવાય એમ પણ જેવામાં આવે છે કે પાતાના અનુચિત પક્ષમાહમાં કસાયેલા કેટલાકા સંકુચિત દર્ષિના પરિણામે, બીજાના કહેવાતા તત્ત્વગ્રંથા અવલો કવાની ઉદાર વૃત્તિ ન ધરાવતા હાઈ જૈન શ્રંથાના તત્ત્વ- બાંધક વાચનથી વચિત રહી જાય છે.

પરંતુ હું કહી શકું છું કે ભારતીય દર્શનોના (અને સાહિત્યના) અભ્યાસ જૈન દર્શના (અને જૈન સાહિત્યના) અભ્યાસ વગર ઘણા અધૂરા છે; અને તટસ્થ ભાવે એ પણ જણાવી શકું છું કે જૈન ધર્મના તાત્વિક ગ્રથાનું અધ્યયન જ્ઞાનવર્ધક થવા સાથે આત્મશાન્તિના માર્ગ શાધવામાં પણ ઉપયોગી થઈ પડે તેમ છે.

तत्त्वज्ञानना क्षेत्र पर डेाઇनी मािलडीनी छाप नथी; क्रोने।
डेाઇ के छिलरे। लीधे। नथी. डेाઈपख् चिंतन—मननद्वारा डेाई
पण् समाजना इद्धेवाता तत्त्वज्ञानक्षेत्रने पेातानुं इरी शक्के छे.
इल्लधर्मना तत्त्वज्ञानने ज मान आपवुं अने अन्य तत्त्वज्ञानना
क्षेत्र ઉपर नजर सरणी पण् न इरवी के उद्दारवृत्ति न गण्याय
ज्ञानविक्षास अने सत्यनी उपलिधिने। आधार ''सायुं ते मारु''
के भावना पर अने ते मुज्य विक्षाण स्वाध्याय पर अवलंभित छे. सत्य सर्वत्र अनियंत्रित, निराणाध्यण् व्यापक छे.
सत्य डेानुं १ के मेणवे तेनुं. के के वाङ्मय सत्यपूत द्वाय
ते संसारक्षरनी संपत्ति छे. तेने। क्षायवटे। करवाने ज्यात्नी।
डेाई पण् मनुष्य दुक्दार छे.

—न्यायविकथ

## મહાવીરનાં ઉપદેશવચન

#### **---**45-----

#### સાચાે યજ્ઞ

सुसंबुडा पंचहि संवरेहि इह जीविअं अणवकसमाणा। वोसटुकाया सुइ-चत्तदेहा महाजयं जयइ जण्णसिटुं।। —- ®त्तराध्ययन, १२/४२

— અહિંસા આદિ પાંચ યમાથી સંવૃત, વૈષયિક જીવનને નહિ આકાંક્ષતા, શરીર ઉપરની માહેમમતા વગરના, કલ્યાછુ-રૂપ સત્ક્રમાંમાં સમર્પિત શરીરવાળા એવા સચ્ચારિત્રશાલીએા આવા સચ્ચરિતરૂપ વિજયકારક શ્રેષ્ઠયજ્ઞને યજે છે.

तवो जोई जीवो जोइठाणं जोगासुआ शरीरं कारिसन । कम्मे एहा संजमजोगसंती होमं हुणामि इसिणं पसत्यं।।

---- <del>१</del>२/४४

—તપ જ્યાતિ (અગ્નિ) છે, જીવાતમા અચ્નિકુંડ છે, મન-વચન-કાયની પ્રવૃત્તિ કડછી છે અને પાતાના કર્મો (પાપા)ને બાળવાનાં છે. આ જ યજ્ઞ છે, જે પવિત્ર સંયમરૂપ હાઇ શાન્તિદાયક તથા સુખકારક છે અને જેની ઋષિએાએ પ્રશાસા કરી છે.

#### સાચા શ્રાહ્મણ

जहा पडमं जरुं जायं नौविकिष्प**६ वारिणा ।** एवं अलितं कामेहि तं वयं बूम माहणा। —8तरा. १५/१६

#### [ 1e ]

—જેમ પાણીમાં પેદા થયેલ કમલ પાણીથી લેપાતું નથી, તેમ જે કામવૃત્તિથી [ વૈષયિક વાસનાથી ] લેપાતા નથી તેને અમે બ્રાહ્મણ કહીએ છીએ.

> जायर्वं जहा मठ्ठं निद्धन्तमलपावगं। रागदोसभयाईअंत वयं बूम माहणं।।

> > -- उत्तरा. २५/२१

—જે રાગ-દ્રેષ-ભય આદિથી મુક્ત હાઇ સુશાધિત-તપ્ત સુવર્ણની જેમ નિર્મલ-ઉજ્જવલ છે તેને અમે **પ્રાહ્મણ કહીએ** છીએ.

#### रेनान

घम्मे हरए बंभे संतितित्थे अणाइले अत्तपसन्नलेसे । जहिंसि ण्हाओ विमलो विसुद्धो सुसीतिभूओ पजहामि दोस ।। —— ९त्तरा. १२/४६

— ધર્મ હૃદ(જલાશય) છે અને પ્રદાચર્ય શાન્તિતીય છે, જે નિર્મળ અને પ્રસન્ન છે. ત્યાં સ્નાન કરવાથી આત્મા શાન્ત, નિર્મળ તથા શુદ્ધ થાય છે.

#### દાન

जो सहस्सं सहस्साणं मासे मासे गवं दए। तस्सावि संजमो सेओ अदिक्सावि किंचण ॥

— खेत्तरा. €/४•

—જે મહીને મહીને દસ લાખ ગાયાનું દાન કરે છે તેના કરતાં પણ, કશી (બાહ્ય ) ચીજનું દાન ન કરનાર અર્કિંચન માણસના સંયમ અધિક શ્રેયસ્કર છે. युद्ध

\*जो सहस्सं सहस्साणं सगामे दुज्जए जिणे। एगं जिणिज्ज अप्पाण एस से परमो जओ।।

—§त्तरा. **६**/३४

—હજારા દુજિય સં<mark>ગ્રામાને</mark> જીતનારના કરતાં એક પાતાના આત્માને જીતનાર ચડી જાય છે. બહારના બધા જયા કરતાં આત્મજય શ્રેષ્ઠ છે.

> अप्पाणमेव जुज्झाहि कि ते जुज्झेण बज्झओ। अप्पाणमेव अप्पाणं जइत्ता सुहमेहए।।

> > — **ઉत्तरा. ५/३**५

— પાતાના આત્મા સાથે યુદ્ધ કર. ખાદ્ય યુદ્ધ કરવાથી શું ? પાતાને–આત્માને જીતવાથી પરમસુખ પ્રાપ્ત થાય છે.

"से असइ उच्चागोए, असइ नीआगोए, नो हीणे, नो अइरित्ते, ×× को गोयावाई? को माणावाई? ॥"

—આચારાંગ, ૨-૩-૭૭

—જીવ અનેક વાર ઉચ્ચ ગાત્રમાં, અનેક વાર નીચ ગાત્રમાં ગયા. ઊચ કાેણુ ? નીચ કાેણુ ? કાેણુ ગાત્રવાદી ? કાેણુ અભિમાનવાદી ?

<sup>≠</sup> બૌદ ધમ્મપદ મન્થમાં સહસ્સવગ્ગમાં ચોથી ગાથા આ જાતની છે. ઉત્તરાખ્યયન સ્ત્રની અનેક ગાથાએા ધમ્મપદમાં થાડા ફેરફાર સાથે મળે છે. બીજાં પણ જૈન આગમાના વચના સમાન આકારે ધમ્મ-પદમાં મળે છે.

" जहा पुण्णस्स कथ्यइ, तहा तुच्छस्स कत्यई; जहा तुच्छस्स कथ्यइ, तहा पुण्णस्स कत्यइ।"

—-અાચારાંગ, ૨**–**૬–૧૦૧

—સન્ત યા સુજ્ઞ માનવ પુષ્યશાલીની (ધનાઢ્ય યા ધરાધીશ જેવાની) આગળ જેમ વાણીવ્યવહાર કરે, તેમ દીન-હીન– ગરીબની આગળ વાણીવ્યવહાર કરે; જેમ દીન-હીન–ગરીબની આગળ વાણીવ્યવહાર કરે, તેમ પુષ્યશાલીની આગળ વાણી-વ્યવહાર કરે.

"पुरिसा! सच्चमेव समभिजाणाहि। सच्चस्स आणाए से उवद्विए मेहावी मारं तरइ।"

—-આચારાંગ, ૩**–૩–૧૧**૮

—મનુષ્યા ! સત્યને સમજો ! **સત્યની આજ્ઞાએ ચાલનાર** મેધાવી મૃત્યુને તરી જાય છે.

"सब्बओ पमत्तस्स भयं, सब्वओ अप्पमत्तस्स नित्य भयं।" — आयारांग, अ-४-१२३

---પ્રમાદીને સવ<sup>૧</sup>ત્ર ભય **છે,** અપ્રમત્તને કયાંય ભય નથી.



## ય્રન્થનાે **ઉપદેશસાર**

#### 卐

અધા મહાપુરુષા સત્યશાધક અને સત્યગ્રાહક હાેવા છતાં સત્યની ખાજ અને તેને નિરૂપવાની પદ્ધતિ તે બધાની એક સરખી હાેતી નથી. છુદ્ધની\* જે નિરૂપણશૈલી છે તેનાથી

\* છુદ્ધ દેવની પ્રકૃતિ તત્કાલીન પરસ્પર વિરોધી વાદોથી અલિપ્ત રહેવાની હતી, એટલે જ તેઓ તે વખતના દાર્શનિક પ્રશ્નો, જે તેમની સામે ઉપસ્થિત હતા તેને એક પ્રકારે " અસ્પૃશ્ય " ( અવ્યાકૃત, અર્યાત્ ખુલાસો યા નિરૂપણ ન કરી શકાય તેવા ) કહી દેતા. દાખલા તરીકે, છવને નિત્ય પણ તેમનાથી કહેવાય નહિ, અને અનિત્ય જો કહે તો સાર્વાકસદશભૌ તિક્રવાદિસમ્મત ' ઉચ્છેદવાદ ' ગળે વળગે, એટલે તેઓ એવા પ્રશ્નોને 'અવ્યાકૃત' કહી દઇ જન્મ-મરણના ઉચ્છેદની વાતને પાતાના ઉપદેશના વિષય જણાવતા. ત્યારે મહાવીરદેવની પ્રકૃતિ બધા વિરોધી વાદોને જુદા જુદા દષ્ટિકાણથી સ્પર્શવાની હતી. તેઓ એવા પ્રશ્નોને સાપેક્ષ રીતે હલ કરતા. દાખલા તરીકે તેઓ છવને નિત્ય તથા અનિત્ય લોક શાધત તથા અશાધત, છવ અને શ્રરીરને લિમ તથા અભિન- જુદા જુદા દષ્ટિ બિંદુથી-જણાવી તેનુ સમર્થન કરતા. એવા પ્રામાણિક ( કહેવાતા ) વિરોધાનાં તેઓ યુક્તિસર સમાધાન કરતા. એવા પ્રામાણિક પશ્નોના સાપેક્ષ પ્રકારે મહાવીરે કરેલા ખુલાસા આજે તેમના મૂળ આગ- મોમાં મળે છે, જે તે મહાપુરુષની વ્યાપક પ્રતિભાનું દ્યોતન કરે છે.

અહની સમન્વયદિષ્ટ નહોતી એમ નહિ; તેઓ પણ 'વિભજ્યવાદ'ના નામે અનેકાંતવાદી હતા-અમુક અંશે. 'સિંહ ' સેનાપતિએ જ્યારે એમને પૂછ્યું કે લોકા આપને 'અક્રિયાવાદી' કહે છે તે શું ઠીક છે? ત્યારે તેમણે કહેલું કે શુલ ક્રિયા કરવાના ઉપદેશ કરું છું માટે ક્રિયાવાદી છું અને અકુશલ ક્રિયા ન કરવાના ઉપદેશ કરું છું માટે અક્રિયાવાદી છું.

મહાવીરની નિરૂપભુશૈસી જુદી છે. મહાવીરની એ વિશિષ્ટ શૈસીનું નામ જ 'અનેકાન્તવાદ.' વસ્તુનું પૂર્જાતયા યથાર્થ દર્શન થવું કઠિત છે. જેમને તે શ્રાય તેમને પણ તેનું તે જ રૂપમાં શબ્દોદ્રાશ ઠીક ઠીક કથન કરવું કઠિન જ છે. દેશ, કાળ, પરિસ્થિતિ, ભાષા, શૈલી વર્ગેરના ભેદના કારણે તે બધાનાં કથનામાં કંઈ ને કંઈ ભિન્નતા, વિરુદ્ધતા દેખાઈ આવે એ અનિવાર્ય છે.

પૃષ્દિશી મહાપુરુષાની વાત જવા દઇ લોકિક જગત્ની વાત કરીએ તે લોકિક મનુષ્યામાં પણ અનેક સત્યપ્રિય યથાર્થ વાદી હોય છે, પણ તેઓ અપૃષ્દું દર્શી હોય છે અને પાતાના અપૃષ્દું દર્શનને રજૂ કરવાની તેમની અપૃષ્દું તા હોય છે. અતઃ સત્યપ્રિય મનુષ્યાની પણ સમજમાં કચારેક કચારેક લેદ આવી જાય છે, અને સંસ્કારલેદ એમાં ઔર વળી પારસ્પરિક ટક્કર પેદા કરી દે છે. આમ પૃષ્દું દર્શી તથા અપૃષ્દું દર્શી બધા સત્યવાદીઓ દ્વારા અંતમાં લેદ અને વિરાધની સામશ્રી આપામાપ પ્રસ્તુત થઈ જાય છે, અથવા બીજા લોકો એમની પાસેથી અથવા એમના દ્વારા એવી સામશ્રી પેદા કરી લે છે.

આવી વસ્તુસ્થિતિ જોઈ મહાવીરે વિચાર્યું કે એવા માર્ગ કાઢવા જોઇએ, જેથી વસ્તુનું પૂર્ણ યા અપૂર્ણ સત્યદર્શન કરવા-વાળા સાથે અન્યાય ન થવા પામે. બીજાનું દર્શન અપૂર્ણ અને આપણા પાતાથી વિરુદ્ધ હાેવા છતાંય જો સત્ય હાેય, અને એ જ પ્રમાણે, આપણું પાતાનું દર્શન અપૂર્ણ અને બીજાથી વિરુદ્ધ હાેવા છતાં જો સત્ય હાેય તાે એ બનેને ન્યાય મળે એવા માર્ગ કાઢવા જોઇએ. એ માર્ગ તે અનેકાન્તદિષ્ટ. આ ચાવીથી તે સંતપુરુષે વૈયક્તિક તથા સામૂહિક જીવનની ધ્યાય-ફિસ્કિ અને પારમાર્થિક સમસ્યાએાનાં તાળાં ખાલી દીધાં. તેમણે જીવનાપયાગી વિચાર અને આચારનાં નિર્માણ કરવા વખતે તે અનેકાન્તદેષ્ટિને નીચેની શસ્તા પર પ્રકાશમાં મૂકી અને તેને અનુસરવાના ઉપદેશ આપ્યા—

- (૧) રાગદ્વેષની વૃત્તિને વશ ન થતાં સાત્ત્વિક માધ્યસ્થ્ય રાખવું.
- (૨) જ્યાં સુધી માધ્યસ્થ્યના પૃણે વિકાસ ન થાય ત્યાંસુધી તે લક્ષ્ય તરફ ધ્યાન રાખી કેવળ સત્યની જિજ્ઞાસા રાખવી.
- (૩) જેમ આપણા પાતાના પક્ષ પર, તેમ બીજાના વિરાધી લાગતા પક્ષ પર પણ આદરપૂર્વંક વિચાર કરવા, અને જેમ વિરાધી પક્ષ પર, તેમ આપણા પાતાના પક્ષ પર પણ તીવ્ર સમાલાચક દેષ્ટિ રાખવી.
- (૪) પાતાના તથા બીજાઓના અનુભવામાંથી જે જે અંશ ઠીક માલૂમ પડે-ચાહે તે વિરાધી જ કેમ ન જણાતા હાય-એ બધાના વિવેકપ્રજ્ઞાથી સમન્વય કરવાની ઉદારતાના અભ્યાસ કરવા અને અનુભવના વધવા પર પૂર્વના સમન્વયમાં જ્યાં ગલતી જણાય ત્યાં મિશ્યાભિમાન છાડી સુધારા કરવા અને એ કમે આગળ વધવું.

અનેકાન્તદિષ્ટમાંથી નયવાદ અને સપ્તભંગીવાદ કલિત થયા. વિચારની જેટલી પદ્ધતિએ તે સમયમાં પ્રચલિત હતી તેમને નયવાદમાં સ્થાન મળ્યું અને કાઈ એક જ વસ્તુની બામતમાં પ્રચલિત વિરાધી કથના અથવા વિચારાને સપ્તભંગીવાદમાં સ્થાન મળ્યું.

મનુષ્ય પાતાનું લહું થાય એ માટેની કાૈશિશ **જિલ્ગી**ની

છેલ્લી ઘડી સુધી કરતા રહેતા હાય છે; સતત પરાપકારનિરત મહાત્માઓની પણ ઈચ્છા પરાપકારબ્યાપારદ્વારા પાતાનું પરમાત્મત્વ પ્રકટાવવાની જ રહે છે; પરકલ્યાણવ્યાપારમાં આત્મકલ્યાણની સહજ ભાવનાનું સ્થાન પ્રમુખપદે હાય છે. સ્થિરચેતા શાન્ત પ્રજ્ઞાવાન્ યાગી પણ એ જ વિચારથી પાતાના સાધનમાં લાગ્યા રહેલા રહે છે કે આ જન્મમાં નહિ, તા ભલે બીજા જન્મમાં કચારેક પરમાત્મભાવને પ્રાપ્ત કરી જ લઈશુ.

શરીરના નાશ પછી ચેતનનુ અસ્તિત્વ માનવામાં ન આવે તો વ્યક્તિના ઉદ્દેશ કેટલા સંકુચિત અની જાય છે? અને કાર્યદ્દેત પણ કેટલું અલ્પ રહી જાય છે? આ જન્મમાં નહિ, તા ભાવી જન્મમાં પણ મારું લક્ષ્ય હું સિદ્ધ કરીશ એ ભાવના મનુષ્યના હુદયમાં જેટલું અળ પ્રગટાવી શકે છે તેટલું અળ પ્રાંટાવી શકે છે તેટલું અળ પ્રાંટાવી શકે છે તેટલું અળ બીજું કાઈ પ્રગટાવી શકતું નથી. આ અધું ધ્યાનમાં લેતાં નિત્ય—સનાતન સ્વતંત્ર ચેતન તત્ત્વનું અસ્તિત્વ પ્રતીત થઇ શકે છે. એ (ચેતન આત્મા) જાણતાં—અજાણતાં જે સારું—ખાડું કમેં કરે છે તેનું ફળ તેને મળે છે અને કમેં બન્ધના ચેરાં તેને પુનર્જન્મના ચક્કરમાં ઘૂમલું પડે છે.

હરિભદ્રાચાર્યનું યાગિબંદુ કહે છે—

दैवं नामेह त-स्वेन कमैं व हि शुभाशुभम्। तथा पुरुषकारश्च स्वव्यापारो हि सिद्धिद: ।।३१९।।

—શુભાશુભ કર્મ એ જ દૈવ છે અને પાતાના ઉદ્યમ એ પુરુષકાર (પુરુષાર્થ) છે.

व्यापारमात्रात् फलदं निष्फलं महतोऽपि च । अतो यत् कमं तद् दैवं चित्रं ज्ञैयं हिताहितम् ॥३२२॥ જે કર્મ અલ્પ ઉદ્યમથી પણ ફ્લદાયક થાય છે અને મહાન્ ઉદ્યમ કરવા છતાં નિષ્ફળ જાય છે એ કર્મને દૈવ કહેવામાં આવે છે, જે શુભાશુભરૂપે નાનાવિધ છે.

एवं पुरुषकारस्तु व्याप।रबहुलस्तथा । फलहेतुर्नियोगेन ज्ञेयो जन्मान्तरेऽपि हि ।।३२३।। अन्योन्यसश्रयावेव द्वावप्येतौ विचक्षणै:×× ।।३२४।।

- —એ પ્રમાણે પુરૂષાર્થ એ પ્રચુરપ્રયત્નરૂપ છે, જે આગામી જન્મમાં પણ અવશ્ય કલદાયક અને છે.
  - —આ (કમ' અને પુરુષાર્થ') બંને પરસ્પરાશ્રિત છે.

એ પછી ૩૨૬મા <sup>શ્</sup>લાેકમાં જણાવે <mark>છે કે કર્મ જીવના પ્રયત્ન</mark> વિના ફલસાધક થતું નથી.

> दैव पुरुषकारेण दुबलं ह्यूपहन्यते । दवेन चैषोऽपीत्येत + + + ।। ३२७ ।।

પુરુષાર્થથી દુર્ભ**ળ દૈવ હણાય છે અને પ્રભલ દૈવથી પુરૂષાર્થ** હુણાય છે જે બલવત્તર હેાય તેનાથી અન્ય **હુણાય છે.** 

માણસની બેવકૂફીલરેલ પ્રવૃત્તિ કે વર્તનમાં કટુ ફળ તેની તેવી પ્રવૃત્તિ યા વર્તનને આસારી છે. પાતાની ભાગાશક્તિ, દુર્વ્યાનિતા યા પ્રમાદશીલતાથી શારીરિક આદિ દુર્દ્યાઓ જે પાતા પર અને બીજા પર આવી પડે તે તે ભાગાશક્તિ વગેરેને આભારી છે એમ માનવું સુયાગ્ય તથા શાસ્ત્રાનુમાદિત છે. અત એવ કાઇ માણસને જેની બેવકૂફી અથવા અન્યાય કે ઘાતક દુષ્ટતાથી દુ:ખાપત્તિ સહન કરવી પડે તેમાં તેની બેવકૂફી અથવા દુષ્ટતા બરાબર જવાબદાર છે, અને તે દુષ્ટ્રત્યના તે ખરાખર અપરાધી બને છે. એમ કમેશાસ્ત્રનું નિવેદન છે.

એ જ પ્રમાણે કર્મશાસ ઉપસ્થિત ખુરી પરિસ્થિતિ-પાતાની કે બીજાની-હટાવવા માટે પુરતા પ્રયત્ન કરવાનું પણ ઉદ્દેશ છે એના એ ઉદ્દેશ પાતાને અંગે સ્વહિત અને અન્યને અંગે કર્તા વ્યર્પ દયાધર્મ બજાવવાના ઉદ્દેશ છે. ઘરમાં આગ લાગી ત્યારે તેને હાલવવાના પ્રયત્ન કરવાને બદલે માણસ બેઠા બેઠા બેઠા ભગવાનને પ્રાર્થના કરે કે " હે ભગવાન! વરસાદ માકલજે!" એ કેવું કહેવાય? ભગવાન્ પાતે પણ એવી વર્તા શુક પસંદ કરે? " God helps those, who help themselves. " [ ઈશ્વર તેમને મદદ કરે છે જેઓ પાતાની જાતને મદદ કરે છે. ]

દીન-હીન-દલિત-દુ:ખીને અને બદમાશ, ગુંડા. લૂટારા, હત્યારાના સકંજામાં ફસાયેલાને તેના કર્મ પર છેાડી દેવા એવું નૃશંસતાભર્યું કાઇ કર્મશાસ્ત્ર કહે જ નહિ. તેવાને રાહત આપવા, તેમનાં કષ્ટ દૂર કરવા અથવા તેમને આક્તમાંથી બચાવી લેવાના પ્રયત્ના કરવાનું જ કર્મશાસ્ત્ર ક્રમાવે છે.

ઉપરથી નીચે પડેલા, શસાઘાતથી ઘાયલ થયેલા, સાપ વગેરેથી કરડાયેલા અથવા માંદગીમાં પટકાયેલા આપણા સ્વજન કે મિત્રને સાંજો કરવા તાએડતો ખપ્રયત્ન આપણે કરીએ જ છીએ ને! ત્યાં આપણે એમનાં પૂર્વકમેંને ગણકારીએ છીએ ? નહિ જ, તેમ દારિદ્રય, રુગ્યુતા, અનાથતા, નિરાધારતાના દુ:ખમાં અથવા પીડિત-તાડિત-પતિત-દલિત-શાધિત દશામાં આવી પડેલાઓને ઉદ્ધરવા પ્રયત્ન કરવા એ આવશ્યક પુષ્ય રૂપ કર્ત બ્ય છે, અને એવા દુ:ખાર્ત તરફ ઉપેક્ષા ધરવી શક્તિ છતાં બેદરકારી પ્રકૃતિને લીધે, અથવા એમ સમજને કે એ દુખિયા એનાં પૂર્વકમેંને લીધે છે, એ પાપ છે દુ:ખાપત્તમાં આવી પડેલાને ઉદ્ધરવા યથાયાગ્ય પ્રયત્ન કરવામાં આવે તા [કમેશાસ્ત્રના નિયમ મુજબ એનાં તે દુ:ખદ કર્મા પર ફટકા

પહવાના પરિણામે ] એને એ દુઃખમાંથી મુક્ત કરી શકાય છે, કમમાં કમ, એની દુઃખમાત્રાને યથાસ ભવ જરૂર કમ કરી શકાય છે. આ સ્પષ્ટ પુષ્ટ્યકર્મ છે.

માનવધમ<sup>6</sup>નું આ પવિત્ર તત્ત્વ ખ્યાલમાં રાખી એના યથા-શક્તિ અમલ કરવામાં જ ધર્મ છે—ધર્મનું આરાધન છે, વૈયક્તિક તથા સામુદાયિક કલ્યાણુ છે.

ખરેખર જ—

नहीहशं संवननं त्रिषु छोकेषु विद्यते। दया मैत्री च भूतेषु दानं च मधुरा च वाक्।।

(વ્યાસજ)

—આવું વશીકરણુ ત્રણુ જગતમાં બીજાું કાેઇ નથી; પ્રાણીએા ઉપર દયા તથા મૈત્રી અને દાન તથા મધુર વાણી.



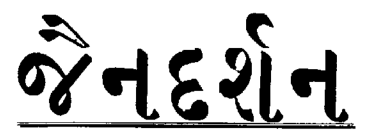
# વિષયાનુક્રમ

## प्रथम ७ उ-तत्त्वविद्यार

| વિષય                                         |                 | (6) (6)                     |      | પૃષ્ઠાંક   |  |  |  |
|----------------------------------------------|-----------------|-----------------------------|------|------------|--|--|--|
| <b>ઉપક્ર</b> મ                               | ****            | ••••                        | •••• | . ૧        |  |  |  |
| જગત્ શી વસ્તુ છે ?                           | •••             | 3400                        | •••• | 1          |  |  |  |
| ' જિન ' અને ' જૈન '                          | શુષ્કની         | વ્યાખ્યા                    | •••  | ર          |  |  |  |
| નવ તત્ત્વેાનાં નામ                           | •••             | ••••                        | •••• | 8          |  |  |  |
| <b>છ</b> વ                                   | •••             | •••                         | **** | ¥          |  |  |  |
| અજીવ તથા ષડ્દ્રબ્યાે                         | ****            | ••••                        | •••  | ૧૩         |  |  |  |
| પુષ્ય−પાપ આદિ તત્ત્વાે                       | •••             | ••••                        | •••  | २ ०        |  |  |  |
| માક્ષ અને ઇશ્વર                              | ****            | ••••                        | •••  | 88         |  |  |  |
| દ્ધિતીય ખ'ડ–માક્ષમાગ <sup>ર</sup>            |                 |                             |      |            |  |  |  |
| માેક્ષમાર્ગ નું નિરૂપણ                       | ****            | ,                           |      | <b>የ</b> ህ |  |  |  |
| સાધુધર્મ                                     | •••             | •••                         |      | ુ<br>પુરુ  |  |  |  |
| ગૃહસ્થધર્મ (ખાર વતા)                         | )               | 4048                        | **** | પવ         |  |  |  |
| સમ્યક્ત્વ                                    |                 | •••                         |      | . ૧<br>હવ  |  |  |  |
| ज्ञानना भेटी                                 | •••             | ••••                        | •••• | હ<br>હક્   |  |  |  |
| ગુણું પ્રેણી અથવા ગુણસ્થ                     | <b>ા</b> ન      | •••                         | **** | હહ         |  |  |  |
| અધ્યાત્મ                                     | ••••            | ****                        |      | . હહ્      |  |  |  |
| જૈન આચાર                                     | ****            | •••                         | 144  | 126        |  |  |  |
| વર્ત                                         | ીય ખં           | ડ–( પ્રકીણ <sup>°</sup> ક ) | -    |            |  |  |  |
| ૧ કલ્યાણનાં દાર સહુને                        |                 |                             |      | <b>.</b>   |  |  |  |
| ર દેવ-ગુરૂ-ધર્મ                              | 110 3           | ····                        | •••  | 100        |  |  |  |
| ર દ્વ-સુર-વન<br>૩ ભગવાનની મૂર્તિ             | ****            | •••                         | •••  | १८१        |  |  |  |
| ૩ હાળવાન્યા નૂતા<br>૪ જીવનનિર્વાદ્ધ માટે હિં | ۰۰۰<br>در السال | one<br>Santa Canana         | •••  | १८४        |  |  |  |
| 1                                            | લાના ત          | रतनताना वियार               | •••  | 124        |  |  |  |
| પ શરીરતાે ઉપયાગ                              | • • •           | ••••                        | •••  | 149        |  |  |  |
| <b>૧</b> અનુકમ્પા અને દાન                    | •••             | 2004                        | •••  | 16.        |  |  |  |

| <b>૭ મૈત્રી</b> આદિ ચાર <b>ભા</b>                      | વનાએા                     | •••    | •••         | 161          |  |  |
|--------------------------------------------------------|---------------------------|--------|-------------|--------------|--|--|
| ૮ વિશ્વપ્રેમ અને મતશુર્વિ                              | ૮ વિશ્વપ્રેમ અને મતશુદ્ધિ |        | •••         | 160          |  |  |
| ૯ અન્તર્યુદ્ધ                                          | •••                       | •••    | •••         | २००          |  |  |
| ૧• રાગ અને વીતરાગતા                                    |                           | •••    | •••         | ૨∙ક          |  |  |
| ૧૧ ઇશ્વરકૃપા                                           | •••                       | •••    | •••         | २०६          |  |  |
| ૧૨ 'અનશન' વ્રત લીધેલ                                   | લ વ્યક્તિના               | વિષે   | •••         | २०३          |  |  |
| ૧૩ વ્યાપક હિતભાવના                                     | ***                       | •••    | •••         | २१∙          |  |  |
| ૧૪ સરળ માર્ગ                                           | •••                       | ****   | •••         | <b>૨</b> ૧૧  |  |  |
| ૧૫ આત્માનું શાસ્ત્રીય સ્વ                              | ારૂપાવે <b>વે</b> ચન      |        | •••         | २१२          |  |  |
| ૧૬ લેશ્યા                                              | •••                       | ***    | •••         | ३४७          |  |  |
| ૧૭ કાર્યકારજ્સ બ'ધ                                     | •••                       | •••    | •••         | २५३          |  |  |
| ૧૮ કાલ                                                 | •••                       | •••    | •••         | २६४          |  |  |
| ૧૯ નિયતિવાદ                                            | •••                       | ••••   | ****        | <b>૨</b> ૭૨  |  |  |
| <b>૨૦</b> જાતિ−કુલ–મદ                                  | •••                       | •••    | •••         | २७८          |  |  |
| ૨૧ જ્ઞાન−ભક્તિ ક્રમ                                    | •••                       |        | •••         | २८४          |  |  |
| २२ श्रद्धा                                             |                           | ••••   | ••••        | २४२          |  |  |
| २३ <b>आ</b> ञ                                          | •••                       | •••    | •••         | <b>३०</b> २  |  |  |
| २४ वैराज्य                                             | •••                       | •••    | 3***        | <b>उ</b> ११  |  |  |
| ૨૫ મુક્તિ                                              | •••                       | •••    | •••         | ૩ <b>૧૪</b>  |  |  |
| <b>ચતુર્થ ખ</b> ંડ–કર્મવિયાર                           | ****                      | ••••   | ••••        | ಲ್ಯ          |  |  |
| પ ચમ                                                   | 1 W'3-r2                  | ાયપરિવ | <b>ા</b> ષા |              |  |  |
| પ્રમાણવિવેચન                                           | •••                       | ••-    | •••         | 3/3          |  |  |
| સ્યાદ્વાદ અથવા અનેકાન્તવાદ                             |                           | ••••   |             | 363          |  |  |
| સપ્તભ'ગી                                               | ••••                      | •••    | •••         | ૪૧૫          |  |  |
| નય                                                     | ••••                      | •••    | ••••        | <b>6 E 8</b> |  |  |
| <b>ષષ્ઠ ખંડ–જૈનદર્શ</b> નની અસામ્પ્રદાયિકતા અને ઉદારતા |                           |        |             |              |  |  |
|                                                        |                           |        |             |              |  |  |

- حديث والأنكات





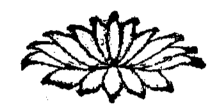


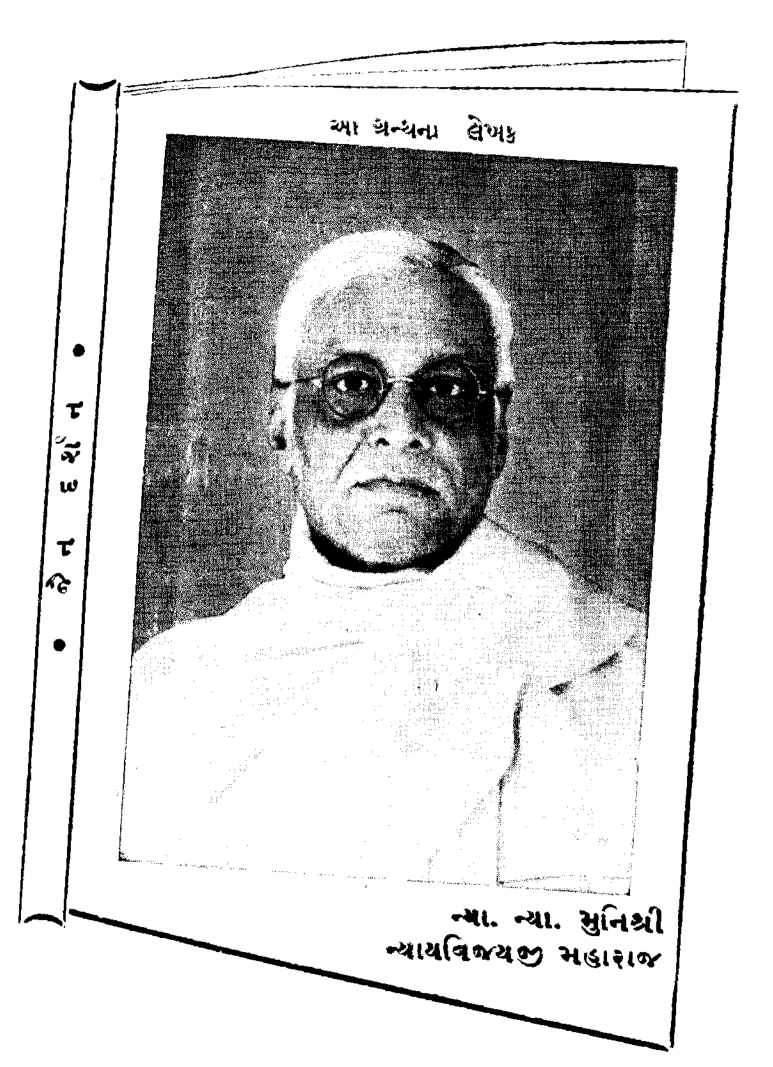
# दृष्टिबिन्दुविशेषेण समन्वयसमुन्मुखी । वाणी विजयते जैनी मैत्रीभावमचारिणी॥

--- न्यायविजय

[ લિન્નલિન્ન દષ્ટિકાણથી સમન્વયપરાયણ એવી મૈત્રીપ્રચારિણી જિનવાણી વિજયતે]

— ન્યાયવિજય





# જૈન દર્શન



## પ્રથમ ખંડ

#### ઉપક્રમ

'જગત્ શી વસ્તુ છે?' એના વિચાર કરતા તે માત્ર એ જ તત્ત્વરૂપ માલુમ પડે છે–જડ અને ચેતન. આ એ તત્ત્વા સિવાય સંસારમાં ત્રીજીં તત્ત્વ નથી. સમગ્ર વિશ્વના સમગ્ર પદાર્થી આ એ તત્ત્વામાં આવી જાય છે. આ મૂળભૂત પદાર્થીને 'દ્રવ્ય' સંજ્ઞાથી સામાન્યપણે આળખવામાં આવે છે.

જેમાં ચૈતન્ય નથી-ક્ષાગણી નથી, તે જડ છે. એથી વિપ રીત-ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા છે. આત્મા, જીવ, ચૈતન એ ખધા એક અર્થ ને કહેનારા પર્યાય શખ્દા છે. જ્ઞાનશક્તિ એ આત્માનું મુખ્ય લક્ષણ છે. : ૨: જૈન દર્શન

ચેતન અને જડ અથવા જીવ અને અજીવ એ છે તત્ત્વા પર અધ્યાત્મિક દેષ્ટિએ વિશેષ પ્રકાશ નાખવા ખાતર એના જ પેટા ભાગનાં બીજાં તત્ત્વા જુદાં પાડી સમજાવવા જૈન-શાસકારાએ બહુ પ્રતિપાદન કર્યું છે. એકંદર નવ તત્ત્વા ઉપર જૈનદેષ્ટિના વિકાસ છે.

#### જિન અને જૈન

'જિન' શબ્દ ઉપરથી 'જૈન' શબ્દ અનેલા છે. 'જિન' એ રામ, દ્રેષ આદિ સર્વ' દાષાથી રહિત એવા પરમાતમા- એનું સાધારણ નામ છે. 'જીતવું' એ અર્થવળા " જિ " ધાતુથી અનેલું 'જિન' નામ રાગ, દ્રેષ આદિ સમગ્ર દાષાને જીતનાર એવા પરમાત્માઓને ખરાબર લાગુ પડે છે. અહેં ન, વીતરાગ, પરમેષ્ઠી વગેરે 'જિન'ના પર્યાય શબ્દા છે. 'જિન'ના ભક્તો 'જૈન' કહેવાય છે. જિનપ્તિપાદિત ધર્મ' જૈન ધર્મ કહેવાય છે. જૈન ધર્મના આહેં ત ધર્મ, અનેકા-તદર્શન, નિર્ગ'ન્યશાસન, વીતરાગમાર્ગ એવાં અનેક નામાથી વ્યવહાર કરવામાં આવે છે.

#### તીથ"કર

આત્મસ્વરૂપના વિકાસ કરવાના અભ્યાસ પરાકાષ્ઠા ઉપર પહોંચતાં, જે ભવમાં (જન્મમાં) આવરણા વિધ્વસ્ત થવાના પરિણામે જેમના ચૈતન્યવિકાસ પૃર્ણુ રૂપે સિદ્ધ થયા છે, તેઓ તે ભવમાં પરમાત્મા થયા કહેવાય છે. આ પરમાત્મા-એાને જૈનશાસ્ત્રા બે વિભાગામાં અતાવે છે. પહેલા વિભાગમાં 'તીર્થ'કરા' આવે છે, કે જેઓ જન્મથી વિશિષ્ટ જ્ઞાનવાળા અને લાકાત્ત્રસૌભાગ્યસમ્પન્ન હાય છે. અનેક વિશેષતાએ પ્રથમ ખંડ : 3:

તીર્થ કરાના સંબંધમાં જણાવી છે. રાજ્ય નહિ પ્રાપ્ત થયા છત પણ આગળ ઉપર રાજ્ય મળવાનું હેાવાથી રાજકુમાર જેમ રાજા કહેવાય છે, તેમ તીર્થ કરા ખાસ્ય અવસ્થાથી કેવલજ્ઞાનધારી નહિ હેાવા છતાં અને અતએવ તેએામાં વાસ્તવિક તીથ<sup>ે</sup> કરત્વ નહિ હેાવા છતાં પણ, તે જિંદગીમાં તીથ<sup>જ</sup>ંકર થનાર હેાવાથી 'તીથ<sup>જ</sup>ંકર' કહેવાય છે. તેએા જ્યારે ગૃહવાસના ત્યાગ કરી ચારિત્રમાર્ગ સ્વીકારે છે, અને યાેગસાધનની પૂર્ણતાએ પહાેંચતાં સમગ્ર (धारी) डर्भावरिशाना क्षय थवाथी तेमने लयारे डेवबज्ञान પ્રકટ થાય છે, ત્યારે તેઓ તીર્થની સ્થાપના કરે છે. 'તીર્થ' શખ્દના અર્થ –સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા એ ચતુર્વિધ સંઘ છે. તીર્થ'કરના ઉપદેશના આધારે તેએાના સાક્ષાત્ મુ**ખ્ય** શિષ્યા-જેએા 'ગણધર' કહેવાય છે-શાસ્ત્રાની રચના કરે છે, જે ખાર વિભાગામાં વિભક્ત હાેય છે. એનું નામ છે–' દ્વાદ-શાંગી. ' દ્વાદશાંગી એટલે ખાર અંગોના સમૂહ. 'અંગ ' એ તે પ્રત્યેક ખાર વિભાગાનું –સૂત્રાનું પારિભાષિક નામ છે. 'તીક<sup>ડ</sup>' રાષ્દ્રથી આ દ્વાદશાંગી (શ્રુત) પણ લેવાય છે. આવી રીતે તેએા તીર્થ ના કરનાર (ઉક્ત ચતુર્વિધ સંઘના વ્યવસ્થાપક અને ' દ્વાદશાંગી 'ના પ્રયેાજક ) હેાવાથી તીર્થ'કર કહેવાય છે.

ઉપર ખતાવેલી વિશેષતાએા વગરના કેવલજ્ઞાનધારી વીતરાગ પરમાત્માએા, તીર્થ કરાના વિભાગથી જુદ્રા પડે છે. એએાને સામાન્ય કેવલી કહેવામાં આવે છે.

વૈદિક પર પરાનાં ધર્મ શાસ્ત્રામાં ' કૃતચુગ ' આદિ ચાર ચુગાથી કાળના વિભાગા પાડવામાં આવ્યા છે, તેમ, જૈન શાસ્ત્રામાં કાળના વિભાગ તરીકે છ \*આરા અતાવવામાં આવ્યા છે. તીથે કરા ત્રીજા-ચાયા આરામાં થાય છે. જે તીથે કરા કે જે કેવલજ્ઞાનીઓ આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં માેક્ષપદને પામે છે તેઓ કરીને સંસારમાં આવતા નથી. એથી એ સમજવાનું છે કે—સંસારમાં જે જે આત્માઓ તીથે કર અને છે, તે કાઇ પરમાન્યમાના અવતારરૂપે નથી, કિન્તુ સર્વ તીથે કરા જુદા જ આત્માઓ છે. મુક્ત થયા પછી સંસારમાં અવતાર લેવાનું જૈનસિદ્ધાંતને સમ્મત નથી.

નવ તત્ત્વાે જૈન શાસ્ત્રાના પ્રતિપાદ વિષય છે એ ઉપર કહેવામાં આવ્યું છે. તે નવ તત્ત્વાે–જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આસ્ત્રવ, સંવર, બન્ધ, નિજેશ અને માક્ષ છે.

## **<b>જ**વ

છવ, યીજા પદાર્થી જેમ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે, તેમ દેખાતા નથી; પરન્તુ સ્વાનુભવ પ્રમાણથી જાણી શકાય છે. " હું

<sup>\*</sup> જૈનશાસ્ત્રમાં ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણી એ નામના કાળના એ માટા વિભાગા પાક્યા છે. આ ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણીમાં સંખ્યા ન થઇ શકે એટલાં વર્ષો પસાર થઇ જાય છે. ઉત્સર્પિણી કાળ રૂપ, રસ, ગન્ધ, શરીર, આયુષ્ય, બલ આદિ વૈભવમાં ક્રમશઃ ચઢતા હાય છે, જયારે અવસર્પિણી કાળ તેમાં પડતા હાય છે. પ્રત્યેક ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણીના છ વિભાગા પાડવામાં આવ્યા છે. એ પ્રત્યેક વિભાગને આરા (સંસ્કૃત શબ્દ 'અર') કહેવામાં આવે છે. ઉત્સર્પિણી અને 'અવસર્પિણી 'ને કાલચકનું એક પૈડું કલ્પીએ તેા એના બાર વિભાગને 'આરા 'કહી શકાય. એકના છ આરા પૂરા થાય કે ખીજના આરા શરૂ થાય છે. વર્તમાનમાં ભારતવર્ષ આદિ ક્ષેત્રામાં અવસર્પિણીના પાંચમા અરા થાય છે. વર્તમાનમાં ભારતવર્ષ આદિ ક્ષેત્રામાં અવસર્પિણીના પાંચમા આરો ચાલે છે, જેને 'કલિયુગ ' કહી શકાય.

પ્રથમ ખંડ : પ:

મુખી છું, હું દુ:ખી છું" એવી લાગણી, શરીર (પૃથ્વી વગેરે ભૂતાનું પૂતળું હાઇ) જડ છે માટે તેને હાઇ શકે નહિ. શરીરને આત્મા માનવામાં આવે તા 'મડદું' કહેવાતા શરીરમાં જ્ઞાનના પ્રકાશ હાવાનું કાં ન બને ? 'મડદું' કહેવાતા શરીરને સજવન આત્મા કાં ન કહી શકાય ? પણ બાબત એવી છે કે—ઇશ્છા, લાગણી વગેરે ગુણા મૃતક શરીરમાં નહિ રહેવાથી એ સાબિત થાય છે કે એ ગુણાનું ઉપાદાન શરીર નથી, પણ બીજાં કાંઇ તત્ત્વ છે, અને એનું નામ આત્મા છે. શરીર, પૃથ્વી આદિ\* ભૂતસમૂહ્યી અનેલું ભૌતિક છે, એટલે એ જડ છે. અને જેમ ભૌતિક ઘટ, પટ વગેરે જડ પદાર્થીમાં જ્ઞાન, ઇશ્છા આદિ ધર્માની સત્તા નથી, તેમ ભૌતિક જડ શરીર પણ જ્ઞાન, ઇશ્છા આદિ ગુણાના ઉપાદાનરૂપ આધાર હાઇ શકે નહિ.

શરીરમાં પાંચ ઇન્દ્રિયા છે; પરન્તુ તે ઇન્દ્રિયાને સાધન ખનાવનાર આત્મા તે ઇન્દ્રિયાથી જુદા છે, કારણ કે ઇન્દ્રિયા દારા આત્મા રૂપ, રસ આદિનું જ્ઞાન કરે છે—ચક્ષુથી રૂપ જુએ છે, જીમથી રસ ગ્રહણ કરે છે, નાકથી ગન્ધ લે છે, કાનથી શબ્દ સાંભળે છે અને ત્વચાથી (ચામડીથી) સ્પર્શ કરે છે દેષ્ટાંત તરીકે જેમ, ચપ્પુથી કલમ બનાવાય છે, પણ ચપ્પુ અને બનાવનાર એ બે જુદા છે, દાતરડાથી કપાય છે, પણ દાતરડું અને કાપનાર એ બે જુદા છે, દીવાથી જોવાય છે, પણ દીવા અને જોનાર એ બે જુદા છે, તેવી રીતે ઇન્દ્રિયાથી રૂપ, રસ વગેરે વિષયા ગ્રહણ કરાય છે, પણ ઇન્દ્રિય-ગ્રામ, અને વિષયાને ગ્રહણ કરનાર એ જુદા છે. સાધકને સાધનની અપેક્ષા છે. પણ એથી સાધક અને સાધન એ બે એક હાઈ શકે નહિ. ઇદ્રિયા આત્માને જ્ઞાન પ્રાપ્ત થવામાં સાધનભૂત છે, એથી સાધનભૂત

<sup>\*</sup> પૃથ્વી, જલ, તેજ, વાયુ.

ઇન્દ્રિયા અને એમના દ્વારા જ્ઞાન મેળવનાર આત્મા એ એક હાઈ શકે નહિ. મૃત શરીરમાં ઇન્દ્રિયા હાવા છતાં મૃતકને તેમના દ્વારા કાઇ જાતનું જ્ઞાન થતું નથી એનું શું કારણ ? એટલે એ ઉપરથી જણાય છે કે ઇન્દ્રિયા અને તેમના દ્વારા જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરનાર આત્મા જાદો છે. એ સિવાય એ પણ યાદ રાખવું જોઇએ કે ઇન્દ્રિયા એક નથી કિન્તુ પાંચ છે, એથી ઇન્દ્રિયાને આત્મા માનવા જતાં એક શરીરમાં પાંચ આત્માઓ થઈ પડે, જે અઘટિત છે.

ખીજી રીતે જોઇએ તેા જે માણુસની ચક્ષુ ચાલી ગઈ હાય છે તેને પણ ચક્ષુની હયાતીમાં પૂર્વે દેખેલા પદાર્થી યાદ આવે છે – સ્મૃતિમાં ઉપસ્થિત થાય છે. ઇન્દ્રિયાને આત્મા માનીએ તેા આ વાત નહિ અને. ઇન્દ્રિયાથી આત્માને અલા-યદાે માનીએ ત્યારે જ આ હુકીકત બની શકે. કારણ કે ચક્ષુથી દેખાયેલી વસ્તુએાનું સ્મર**ણ**, ચક્ષુના અભાવે ન ચક્ષુ**થી થ**ઈ શકે તેમ છે, ન બીજી ઇન્દ્રિયાથી થઈ શકે તેમ છે. બીજી ઇન્દ્રિયાથી સ્મરણ નહિ થવામાં કારણ એ છે કે એક માણસે દેખેલી વસ્તુને જેમ બીજો માણુસ સ્મરણ કરી શકતા નથી, તેવી રીતે ચક્ષુથી દેખાયેલા પદાર્થાનું બીજી ઇન્દ્રિયાથી સ્મરણ થઈ શકે નહિ. એકને થયેલા અનુસવ ખીજાને સ્મરણરૂપ થઇ શકે જ નહિ એ તદ્દન સુગમ હકીકત છે. ત્યારે ચક્ષુથી દેખાયેલી વસ્તુએકને ચક્ષુના ચાલ્યા ગયા પછી સ્મરણ કરનાર જે શક્તિ છે તે ઇન્દ્રિયાથી ભિન્ન ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા છે. આત્માએ ચક્ષુ દ્વારા જે વસ્તુએા પૂર્વે પ્રત્યક્ષ કરી હતી, તે વસ્તુએાને, ચક્ષુની ગેરહાજરીમાં પણ પૂર્વ અનુભવથી સ્થાપિત થયેલા સંસ્કારના ઉદ્દુખાંધનબળે આત્મા<sup>ે</sup>શ્મરણ કરી **શ**કે છે. ભાવી રીતે અનુભવ અને સ્મરણના એક **પીજાના ∫જે અનુ**ભવે તે જ સ્મરે એવા પ્રકારના ] ઘનિષ્ઠ સંબંધને લીધે પણ સ્વતંત્ર ચતન્યસ્વરૂપ આત્મા સિદ્ધ<sup>ે</sup>થાય છે.

પ્રથમ ખંડ : છ :

"હું અમુક વસ્તુને જોઇને પછી એને અડ્યો, પછી એને મેં મુંઘી અને ચાખી" આવે! અનુભવ મનુષ્યને થયા કરે છે. આ અનુભવ ઉપર વિચારદૃષ્ટિ ફેંકવાથી ચાંખખી રીતે જણાઈ આવે છે કે તે વસ્તુને જોનાર. અડનાર, મુંઘનાર અને ચાખનાર જુદા નથી, કિન્તુ એક જ છે. એ એક કાેણ્ ? તે ચક્ષુ હાેઈ શકે નહિ, કારણ કે તેનું કામ ફક્ત જોવાનું છે, સ્પર્શ વગેરે કરવાનું નથી; તે, સ્પર્શન ઇન્દ્રિય [ત્વચા] પણ હાેઈ શકે નહિ, કારણ કે તેનું કામ ફક્ત સ્પર્શવાનું છે, જોવા વગેરેનું નથી; તે જ પ્રમાણે તે, નાક કે જીલ પણ હાેઈ શકે નહિ, કેમકે નાકનું કામ ફક્ત મુંઘવાનું અને જીલનું કામ ફક્ત ચાખવાનું છે. આ હકીકતથી એ નિ:શંક સિદ્ધ થાય છે કે એ વસ્તુને જોનાર, સ્પર્શનાર, સુંઘનાર અને ચાખનાર જે એ એક છે તે, ઇન્દ્રિયોથી જીદા આત્મા છે.

આત્મામાં કાળા, ધાળા, પીળા વગેરે કાઈ વર્ષુ નથી; એથી બીજી વસ્તુઓની જેમ તે પ્રત્યક્ષ થઈ શકતા નથી. પ્રત્યક્ષ નહિ થવાથી તે વસ્તુ નથી એમ માની શકાય નહિ. પરમાણુએ ચમેં ચક્ષુથી દેખી શકાતા નથી, છતાં અનુમાન પ્રમાણથી ખરાબર તેના સ્વીકાર કરાય છે. સ્થૂલ કાર્યની ઉત્પત્તિ માટે સૂક્ષમ-પરમ સૂક્ષ્મ અણુઓ હોવાની સાબિતી અનુમાન પ્રમાણ ઉપર ટકેલી છે. પરમાણુ મૂર્ત –રૂપી છતાં પ્રત્યક્ષગમ્ય નથી, તો અમૂર્ત – અરૂપી આત્મા પ્રત્યક્ષ શી રીતે હાઈ શકે? એમ છતાં સમજવાનું છે કે, જગત્ની અંદર કાઈ સુખી તા કાઈ દુઃખી, કાઈ વિદ્રાન તો કાઈ મૂર્ખ, કાઈ રાજા તો કાઈ રંક, કાઈ શેઠ તો કાઈ નાકર, આવી રીતની અનંત વિચિત્રતાઓ અનુભવાય છે. આ વિલક્ષણતાએ કારણ વગર સંભવે નહિ, એ અનુભવાય છે. આ વિલક્ષણતાએ કારણ વગર સંભવે નહિ, એ અનુભવાય છે. આ વિલક્ષણતાએ કારણ વગર સંભવે નહિ,

પુદ્ધિમાન્ મનુષ્યને પણ ઇષ્ટ વસ્તુ પ્રાપ્ત થતી નથી, જ્યારે બીજા મનુષ્યન વગર પ્રયાસે અભીષ્ટ **લાલ મળી જાય છે,** આવી અનેકાનેક ઘટનાએ આપણી નજર આગળ બન્યા કરે છે. એક જ સ્ત્રીની કુક્ષિમાંથી સાથે ઉત્પન્ન થયેલ જોડલામાંના બન્ને પ્રાણીએા સરખા ન નીવડતાં તેમની જીવનચર્યા એક-બીજાથી બહુ જ તફાવતવાળી પસાર થાય છે. આ બધી વિચિત્રતાએાનું કારણ શું? આ ઘટનાએ અનિયમિત હાય એમ બની શકે નહિ, કાઈ નિયામક-પ્રયાજક હાવા જોઇએ. આ ઉપરથી તત્ત્વ-જ્ઞાની મહાત્માએ કર્મની સત્તા સાબિત કરે છે; અને કર્મની સત્તાના અનુસંધાનમાં આત્મા સ્વતઃ સિદ્ધ થાય છે. કારણ કે આત્માને સુખ–દુ:ખ આપનાર કર્મ યુંજ આત્માની સાથે અનાદિ કાલથી સંયુક્ત છે, અને એને લીધે આત્માનું સંસારમાં પરિ-ભ્રમણ છે. કર્મ અને આત્માની ખાતરી થયેથી પરલાકની ખાતરી માટે કાંઇ ખાકી રહેતું નથી. જેવાં શુભ યા અશુભ કાર્યો પ્રાણી કરે છે તેવા પરલાક [ પુનજેન્મ ] તેને પ્રાપ્ત થાય છે. હકીકત એવી છે કે જેવી શુલ યા અશુલ ક્રિયા કરવામાં આવે છે તેવા પ્રકારની 'વાસના ' આત્મામાં સ્થપાય છે. આ 'વાસના ' એક વિભિન્ન પ્રકારના પરમાણસમૂહાના જથ્થા છે. એને જ ખીજા શબ્દામાં 'કમ<sup>°</sup>' કહેવામાં આવે છે. એટલે 'કમ<sup>°</sup>' એક પ્રકારના પરમાણુંઓના સમૂહુરૂપ છે. આવી રીતનાં નવાં નવાં કર્મો આત્માની સાથે જોડાતાં રહે છે અને જૂનાં જૂનાં કર્મા પાતાની મુદત પૂરી થતાં ખરી પડે છે. સારી યા ખરાળ ક્રિયાથી ખંધાતાં સારા યા ખરાબ કર્મા પરલાક સુધી, અરે! અનેકાનેક જન્મા સુધી પણ આત્માની સાથે કળ બતાવ્યા વગર સત્તામાં સંયુક્ત રહે છે; અને ફલવિપાકના ઉદય વખતે મીઠાં યા માઠાં ફ્લોના અનુભવ આત્માને કરાવે છે. ફલ-વિપાક ભાગવવાની અવધિ હાય ત્યાં સુધી આત્મા તે ફળ અનુભવે છે. અનુભવાઈ પ્રથમ ખંડ

ગયા પછી તે કર્મ આત્માથી ખરી પડે છે. વર્તમાન જિન્દગી અને પરલાકગતિ એ આ 'કર્મ'ના બળ પર પ્રવર્તમાન છે.

ઉપર્યું કત ચુક્તિ-પ્રમાણા દ્વારા અને '' હું સુખી, હું દુઃખી '' એવી-શરીરમાં નહિ, ઇન્દ્રિયામાં નહિ, કિન્તુ હૃદયના ઊંડાણમાં, એટલે અન્તરાત્મામાં સુસ્પષ્ટ અનુભવાતી લાગણી, જે પ્રત્યક્ષરૂપ છે, તે દ્વારા પણ શરીર અને ઇન્દ્રિયાથી અલગ સ્વતન્ત્ર આત્મતત્ત્વ સાબિત થાય છે.

#### સંસારમાં જીવા અનંત છે

આ પ્રસંગે એક પ્રશ્ન ઊભા થવાના સંભવ છે. સંસારવર્તી જીવરાશિમાંથી જીવા કમેં ક્ષય કરી મુક્તિમાં ગયા છે, જાય છે અને જશે. આવી રીતે પ્રતિક્ષણ સંસારમાંથી જીવાના ઘટાડા થતા રહે છે. આ પ્રમાણે જીવા ખૂટતા રહેવાથી ભવિષ્યમાં કાઇ વખતે સંસાર જીવાથી ખાલી કાં ન થાય?

આના સમાધાનના વિચાર કરતાં પહેલાં એ ધ્યાનમાં લેવું જોઇએ કે સંસાર, જવાથી ખાલી થાય એ વાત કાઇ શાઅને સમ્મત નથી; તેમ જ એ વાત આપણી વિચારદિષ્ટમાં પણ નથી ઊતરતી. બીજ તરફે, મુક્તિમાંથી જવા સંસારમાં પાછા કરે એ વાત પણ માની શકાય તેવી નથી; કારણ કે માક્ષ સર્વ કર્મોના પૂર્ણ વિનાશ થવાથી મેળવાય છે એમ સહુ કાંઈ માને છે; એટલે સંસારમાં જન્મ લેવડાવનાર કર્મસંખંધ કાંઇ પણ પ્રકારના જયારે મુક્ત જવાને નથી, તા પછી તેઓ સંસારમાં પાછા કેમ આવી શકે? માક્ષમાંથી પાછા કરવાનું માનવામાં માક્ષની મહત્તા ઉડી જાય છે. જયાંથી કરી પડવાના પ્રસંગ આવે તે માક્ષ કહેવાય જ નહિ. આ ઉપરથી એ ધ્યાનમાં રાખવાનું જરૂરી જણાય છે કે સંસાર, જવાથી શૂન્ય

થતા નથી એ અને મુક્તિમાંથી જીવા પાછા કરતા નથી, એ બન્ને સિદ્ધાન્તોને આંચન આવે એવા રસ્તે પ્રસ્તુત પ્રશ્નનું સમાધાન થવું જોઇએ. શાસ્ત્ર કહે છે કે જેટલા જવા મુક્તિમાં જાય છે, તેટલા જીવાે સંસારમાંથી ખરાખર ખૂટે છે, છતાં જીવરાશિ અનંત હાવાથી સંસાર જીવાથી ખાલી થઈ શકે નહિ; અર્થાત્ સંસારવત્તી જીવરાશિમાં નવા જીવાના ઉમેરે। <u> બિલકુલ ન હેાવા છતાં અને સંસારમાંથી જીવાના નિર્ન્તર</u> ઘટાડા થતા રહેવા છતાં પણ **ભ**વિષ્યમાં કાેઈ કાળે જવાેના અંત ન આવે એટલા અનંત જીવાે સમજવા જોઇએ. આ પ્રમાણે 'અનંત ' શબ્દની વ્યાખ્યા શાસ્ત્રા કરે છે. સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ (અવિભાજય) વખતને જૈન શાસ્ત્રામાં 'સમય' કહે છે. 'સમય' એટલાે સૂક્ષ્મ વખત છે કે તે સમયાે એક સેકન્ડમાં કેટલા પસાર ઘાય છે તે આપણાથી જાણી શકાય તેમ નથી. એવા–સમગ્ર ભૂતભવિષ્ય કાળના સમયા અનંતાનંત છે, તેમ સંસારવર્તી જુવા અનંતાનંત છે, જેની સમાપ્તિ કાૈકી પણ કાળે થવાના સંભવ નથી. ∫ પ્રસ્તુત દેષ્ટાન્ત જીવાની અનંતતાના કાઇ ખ્યાલ આવી શકે તેટલા પુરતું છે.

#### જીવના વિભાગ

सामान्य रीते જીવના છે લેદા પડે છે—સંસારી જીવા અને મુક્ત જીવા. સંસારમાં ભ્રમણ કરતા જીવા 'સંસારી ' કહેવાય છે. 'સંસાર 'શખદ 'सम 'ઉપસર્ગ પૂર્વ ક 'सृ ' ધાતુથી ખનેલા છે. 'सृ ' ધાતુના અર્થ 'ગમન, ' 'ભ્રમણ ' થાય છે. 'सम् ' ઉપસર્ગ તે જ અર્થને પુષ્ટ કરનાર છે. એટલે 'સંસાર 'ના અર્થ થયા 'ભ્રમણ '. ચારાસી લાખ જીવયાનિઓમાં અથવા ચાર ગતિઓમાં \* પરિભ્રમણ કરવુ તે સંસાર, અને પરિભ્રમણ

<sup>\*</sup> મનુષ્યગતિ, તિય ચગિત, સ્વર્ગગતિ અને નરકગતિ.

પ્રથમ ખંડ : ૧૧:

કરનાર સંસારી કહેવાય. બીજી રીતે 'સંસાર' શખ્દના અર્થ' ચારાશી લાખ જવયાનિ અથવા ચાર ગતિ પણ થઈ શકે છે. શરીરનું નામ પણ સંસાર છે. એ રીતે સંસારને વળગેલા જવા સંસારી કહેવાય છે. આત્માની કર્મ ખદ્ધ અવસ્થા એ 'સંસાર' શખ્દના મૂળભૂત અર્થ હાઈ એ સંસારી જવનું લક્ષણ ઠીક સમજી શકાય છે.

સંસારી જીવાના અનેક રીતે લેદાે પડી શકે છે. પરંતુ મુખ્ય બે લેદાે છે–સ્થાવર અને ત્રસ. દુઃખને દૂર કરવાની અને સુખ મેળવવાની પ્રવૃત્તિ-ચેષ્ટા, ગતિચેષ્ટા જ્યાં નથી તે સ્થાવર, અને જ્યાં છે તે ત્રસ. પૃથ્વીકાય, જલકાય, તેજસ્કાય, વાયુકાય અને વનસ્પતિકાય એ પાંચના સ્થાવરમાં સમાવેશ છે. એ પૃથ્વીકાય વગેરે પાંચ સ્થાવરા એક સ્પર્શન (ચામડી) ઇન્દ્રિય-વાળા હાવાથી એકેન્દ્રિય કહેવાય છે. એના બે લેદા છે-સૂક્ષ્મ અને ખાદર. સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાય, સૂક્ષ્મ જલકાય, સૂક્ષ્મ તેજસ્કાય, સૂક્ષ્મ વાયુકાય અને સૂક્ષ્મ વનસ્પતિકાય જીવા આખા લાકમાં બ્યાપી રહેલા છે. એ અત્યાંત સૂક્ષ્મ હેાવાથી આપણી ચક્ષુથી જોઈ શકાતા નથી. \*ખાદર (સ્થૂલ) પૃથ્વીકાય, આદર જલકાય, બાદર તેજસ્કાય, બાદર વાયુકાય અને બાદર વનસ્પતિકાય પ્રત્યક્ષ જોવામાં આવે છે. ઘર્ષ**ણ**, છેદન આદિ પ્રહાર જેને લાગ્યાે ન હાય એવી માટી, પત્થર વગેરે પૃથ્વી, જે જીવાનાં શરીરાતું પિંડ છે તે જીવા બાદર પૃથ્વીકાય જાણવા. જે જલને અગ્નિ વગેરેથી આઘાત ન થયેા હાય, અથવા બીજી વસ્તુના મિશ્રણની અસર ન થઈ હાેય તે જળ–કૂવા, નદી, વાવ, તળાવ વગેરેનાં– જે જીવાના શરીરાનું પિંડ છે તે જીવા બાદર જલકાય સમજવા. એ પ્રમાણે દીવા, અગ્નિ, વીજળી વગેરે જે જીવાનાં શરીરાતું

<sup>\* &#</sup>x27; ખાદર ' એ ' સ્થૂલ ' અર્થમાં જૈન શાસ્ત્રના સાંકેતિક શ્રુખ્દ છે.

જૈન દર્શન

ર્ષિડ છે તે બાદર તેજસ્કાય જીવાે છે. અનુભવાતા વાયુ જે જીવાનાં શરીરાનું પિંડ છે તે બાદર વાયુકાય છે અને વૃક્ષ, શાખા, પ્રશાખા, પત્ર, ફૂલ, ફલ, કાંદા વગેરે બાદર ×વનસ્પતિ કાય છે.

પૂર્વેક્તિ સચેતન પૃથ્વીને છેદન-લેદન વગેરે આઘાત લાગવાથી તેમાંના જીવા તેમાંથી ચ્યુત થાય છે અને એથી એ પૃથ્વી અચેતન (અચિત્ત) થાય છે. એવી રીતે પાણીને ગરમ કરવાથી અથવા એમાં સાકર વગેરે પદાર્થીનું મિશ્રણ કરવાથી તે પાણી અચેતન થાય છે. એ પ્રમાણે વનસ્પતિ પણ અચેતન થાય છે.

એ ઇન્દ્રિયો—ત્વચા અને જીલ-જેઓને હોય, તે દ્રીન્દ્રિય કહેવાય છે. કૃમિ, પારા, જળા, અળસિયાં વગેરેના દ્રીન્દ્રિયમાં સમાવેશ છે. જૂ, માંકડ, મકાડા, ધીમેલ વગેરે, ત્વચા, જીલ અને નાક એ ત્રણ ઇન્દ્રિયોવાળા હાવાથી ત્રીન્દ્રિય કહેવાય છે. ત્વચા, જીલ, નાક અને આંખ એ ચાર ઇન્દ્રિયાવાળા માખી, ડાંસ, તીડ, વીંછી, ભમરા વગેરે ચતુરિન્દ્રિય કહેવાય છે. ત્વચા, જીલ, નાક, આંખ અને કાન એ પાંચ ઇન્દ્રિયાવાળા પંચેન્દ્રિય

તમામ પોલાણ સૃક્ષ્મ જીવાયી ભર્યું છે એમ વર્તમાન વૈજ્ઞાનિકાના મત છે, જે જૈન દર્શનના મંતબ્યને અનુસરતી વાત છે. વૈજ્ઞાનિકાની લાંખા કાળથી એ પણ જાણીતી શાધ છે કે ચેક્સસ નામનું પ્રાણી એટલું નાનું છે કે એ જંતુઓ એક સાયના અપ્રભાગ પર એક લાખ જેટલા પણ ખુશીયી બેસી શકે છે. આવાં નિરૂપણ સૃક્ષ્મ જીવાનું વર્ષન આપતાં જૈન શાસ્ત્રના રાહ પરનાં ગણાય.

<sup>×</sup> વનસ્પતિ વગેરેમાં જીવા હાેવાનું પ્રસિદ્ધ વિજ્ઞાનવિશારદ જગદીશ-ચંદ્ર મહાશયે વિજ્ઞાનપ્રયાગથી જગત્ની આગળ સિદ્ધ કરી બતાવ્યું છે.

પ્રથમ ખંડ :૧૩:

કહેવાય છે. પંચેન્દ્રિયના ચાર લેદાે છે–મનુષ્યા તથા પશુ–પક્ષી, મ<sup>રુ</sup>છ, સાપ, નાેળિયા વગેરે તિય°ચા, સ્વગ°વાસી દેવતાએક અને નરકભૂમિના નારકાે.

× ' ત્રસ 'માં આ દ્રીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય જીવાના સમાવેશ થાય છે.

એ રીતે સ્થાવર અને ત્રસમાં સમસ્ત સંસારી જવા સમાઈ જાય છે. હવે રહ્યા મુક્ત જીવા. તેઓ માેક્ષતત્ત્વના પ્રકરણમાં વર્ણુ વાશે.

#### थ्र

ચૈતન્યરહિત–જડ પદાર્થીને અજીવ કહેવામાં આવે છે. અજીવના જૈનશાસ્ત્રામાં પાંચ લેદા પાડવામાં આવ્યા છે–ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, પુદ્ગળ અને કાળ.

<sup>× &#</sup>x27;સ્થાવર ' અને ' ત્રસ ' એ બે બેદોમાં 'સ્થાવર 'ના અર્થ સ્થિતિશીલ અને ' ત્રસ 'ના અર્થ હેતુપૂર્વક ગિત કરનાર થાય છે. સદ્ધમ બેઇન્દ્રિય જીવ પણ હેતુપૂર્વક ગિત કરતા હાય છે, માટે તે ' ત્રસ 'માં ગણાય છે. પૃથ્વી, જલ અને વનસ્પિત એ ત્રણ સ્થાવર (સ્થિતિમાન્) હોવાથી 'સ્થાવર ' કહેવાય છે, અને એ જ પ્રમાણે તેજસ્કાય તથા વાયુકાય જીવા યદ્યપિ ગિતમત્તા ધરાવે છે, તથાપિ તેમની ગિતમત્તા હેતુપૂર્વક નથી, કિન્તુ તેમની કાયાનું એ જાતનું સ્વાભાવિક વલણ છે, માટે તેમને ' ત્રસ 'માં ન ગણતાં 'સ્થાવર 'માં ગણયા છે. છતાં તેમની સ્વાભાવિક ગિતની અપેક્ષાએ તેમને ' ત્રસ 'માં પણ ગણનારી પરંપરા છે. પણ એ અપેક્ષાએ તેમને ' ત્રસ 'માં પણ ગણનારી પરંપરા છે. પણ એ અપેક્ષાએ તેમને ' ત્રસ 'માં ગણવા છતાં ય ખરી રીતે તેઓ 'સ્થાવર ' ગણાય છે. કેમકે દુઃખને છોડી દેવાની અને સુખ મેળવવાની ગિત—ચેષ્ટા જયાં સ્પષ્ટ હોય ત્યાં ' ત્રસ ' નામકર્મના ઉદય મનાય છે અને ન હોય ત્યાં ' સ્થાવર ' નામકર્મના ઉદય મનાય છે.

જૈન કર્શન

આ સ્થળે ધર્મ અને અધર્મ એ બે પદાર્થી પુષ્ય-પાપ રૂપ સમજવાના નથી, કિન્તુ એ નામનાં બે જીદાં જ દ્રવ્યા છે. એ પદાર્થી (દ્રવ્યા) આખા લાકમાં આકાશની પેઠે વ્યાપક અને અરૂપી છે. આ બે પદાર્થીના ઉલ્લેખ કાઇ પણ જૈનેતર દર્શનમાં નથી, પણ જૈન શાસ્ત્રામાં એ વિષેતું પ્રતિપાદન છે. જેમ આકાશને, અવકાશ દેનાર તરીકે સર્વ વિદ્વાના કબૂલ રાખે છે, તેમ આ બે પદાર્થી પણ જૈન શાસ્ત્રામાં સહેતુક માનવામાં આવ્યા છે.

## ધમ<sup>૧</sup> ( દ્રવ્ય )

ગમન કરતા પ્રાણિઓ અને ગતિ કરતી જડ વસ્તુઓને તેમની ગતિમાં સહાયભૂત થનાર પદાર્થ 'ધર્મ' કહેવાય છે. માછલાંને પાણીમાં વિચરવામાં મદદ કરનાર જેમ પાણી છે, તેમ જડ પદાર્થો અને જીવાની ગતિ થવામાં સામાન્ય સહાયક તરીકે 'ધર્મ' 'નામક પદાર્થ માનવામાં આવે છે. અવકાશ મેળ-વવામાં સહાયભૂત તરીકે આકાશને માનવામાં આવે છે, તેમ ગતિ કરવામાં સહાયભૂત તરીકે 'ધર્મ' પદાર્થ માનવામાં આવે છે.

## અધમ<sup>°</sup> ( દ્રવ્ય )

થાકૈલા પ્રવાસીને વિશ્વામ લેવામાં વૃક્ષની છાયા જેમ નિમિત્તભૂત છે, તેમ 'અધર્મ' પદાર્થના ઉપયાગ સ્થિતિ કરતા જીવા અને જડ પદાર્થીને તેમની સ્થિતિમાં સહાયક થવું એ છે. ગતિ કરવામાં સહાયક જેમ 'ધર્મ' પદાર્થ માનવા પડે, તેમ સ્થિતિ થવામાં સહાયક તરીકે 'અધર્મ' પદાર્થ માનવા પડે.

હાલવું –ચાલવું અને સ્થિત થવું એમાં સ્વતંત્ર કર્ત્તા તા જીવ અને જડ પદાર્થા પાતે જ છે, પાતાના જ વ્યાપારથી પ્રથમ ખંડ : ૧૫:

તેઓ હાલે-ચાલે છે અને સ્થિત થાય છે, પરન્તુ એમાં સહાય-ભૂત તરીકે કાઈ અન્ય શક્તિની અપેક્ષા હાવી જોઇએ એમ માનવા સુધી તા વર્તમાન વૈજ્ઞાનિકા પણ આવ્યા છે, જ્યારે જૈન શાસ્ત્રકારા એ સંબંધમાં 'ધમે' અને 'અધમે' એવા એ પદાર્થી હાવાનું જણાવે છે-જડ, જીવ પદાર્થીને પ્રેરણા કર-નાર તરીકે નહિ, પણ તેમને ઉદાસીન ભાવે (સંયુક્ત ભાવે) સહાય થનાર તરીકે.

#### આકારા

આકાશ પદાર્થ પ્રસિદ્ધ છે, દિશાના પણ આકાશમાં જ સમા**વેશ થાય છે. લાેક સંખ**ંધી આકાશને લાેકાકાશ અને અલાક સંબંધી આકાશને અલાકાકાશ કહેવામાં આવે છે. આ લેાક **અને** અલેાકનાે વિભાગ પડવામાં **ખા**સ કારણ કાેઈ **હ**ાય તા ઉપર ખતાવેલ 'ધર્મ' અને ''અધર્મ' પદાર્થી છે. લચે, નીચે અને આજુબાજુએ જ્યાં સુધી 'ધમ<sup>°</sup>' અને 'અધમ<sup>°</sup>' પદાર્થી સ્થિત છે, ત્યાં સુધીના ક્ષેત્રને 'લોક' સંજ્ઞા આપી છે, અને લેાકની બહારના પ્રદેશ 'અલાક' કહેવાય છે. આ બે પદાર્થીના સહયેાગથી જ લાેકમાં જીવા અને પુદ્દગલાેની ક્રિયા થઇ રહી છે. અલાેકમાં આ બે પદાર્થી નહિ હાેવાથી ત્યાં એક પણુ અશુ અથવા એક પણ જીવ નથી. લાેકમાંથી કાેઈ અશુ કે કાેઈ જીવ અલાેકમાં જઈ શકતાે નથી, કેમકે અલાેકમાં 'ધમ<sup>°</sup>' અને 'અધમ<sup>°</sup>' પદાર્થા નથી. ત્યારે અલેહમાં શું છે ? કાંઈ નથી. એ કેવલ આકાશરૂપ છે. જે આકાશમાંના કાેઈપણ પ્રદેશમાં પરમાણ, જીવ કે કેાઇપણ ચીજ નથી એવું શુદ્ધ માત્ર આકાશ એ અલાેક છે. આકાશ દ્રવ્ય વિસ્તારમાં અનંત છે, એટલે કે તેના છેડા નથી.

ઉપર કહ્યા પ્રમાણે 'ધમ'' અધમ<sup>ે</sup>' પદાર્થ દ્વારા લાેક અને અલાેકના વિભાગ સિદ્ધ થવામાં એક પ્રમાણ સમજ શકાય તેવું છે. તે એ છે કે સર્વ કર્મીના ક્ષય થતાં જ મુક્ત અનેલ આત્મા ઊંચે ગતિ કરે છે એમ જૈન શાસ્ત્રાના સિદ્ધાંત છે. એ વિષે તુંબડીનું ઉદાહરણ અપાય છે. જેમ પાણીમાં રહેલી માટીના લેપવાળી તું ખડી, તેના ઉપરની સઘળી માટી નીકળી જવાથી એકદ્રમ પાણી ઉપર આવી જાય છે, તે પ્રમાણે આત્મા ઉપરથી કમ<sup>°</sup>રૂપ સઘળી માટી દૂર થતાં જ મુક્ત બનેલ વિદેહ આત્મા સ્વત: સ્વભાવત: ઊર્ધ્વ ગતિ કરે છે-ઉપર જાય છે; પરન્તુ તે ઊધ્વ° ગતિ કચાં સુધી થતી રહે? કચાં જઇ અટકે ? એ ખાસ વિચારવાનું આવી પડે છે. આ વિચારના નિવેડાે 'ધમ<sup>િ'</sup> અને 'અધમ<sup>િ'</sup> પદાર્થ દ્વારા લાેક અને અલાેકનાે વિભાગ માન્યા સિવાય કાેઇ રીતે થઇ શકે તેમ નથી. આ વિભાગને માન્ય રાખીએ તેા એ પ્રશ્ન ઉકેલાઈ જાય છે, કેમકે ત્યારે ખુલાસા કરી શકાય છે કે ગતિ થવામાં સહાયક ' ધર્મ' પદાર્થ ઉંચે જ્યાં સુધી છે, ત્યાં સુધીના લાેકના અગ્ર ભાગે કર્મ રહિત થયેલ આત્મા પહેાંચી અટકી જાય છે, ત્યાં તેની ગતિ અટકી જાય છે અને ત્યાં જ તે અવસ્થિત થાય છે, ત્યાંથી આગળ અલેાકમાં 'ધમ<sup>િ'</sup> પદાર્થના અભાવે તેની ગતિ થઇ શકતી નથી. જો 'ધર્મ' 'અધર્મ' પદાર્થી ન હેાય અને તેથી થતા લાક-અલાકના વિભાગ ન હાય તા કમ રહિત મુક્ત બનેલ આત્મા ઊંચે જતાે કચાં અટકશે–કચાં અવસ્થિત થશે એ ઊભી થતી ગુંચવણ મટે તેવી નથી.

#### પુદ્દગલ

પરમાણુથી લઇ સ્થૂલ-અતિસ્થૂલ-મહાસ્થૂલ તમામ રૂપી પદાર્થીને 'પુદ્દગલ' સંज्ञा આપી છે. 'पूर' અને 'गरु' એ પ્રથમ ખંડ :૧૭:

એ ધાતુઓના સંયાગથી 'પુદ્દગલ' શખ્દ અન્યા છે. 'પૂર્'ના અર્થ પૂરવું, પુરાવું અર્થાત્ મળવું, અને 'गરું'ના અર્થ ગળવું અર્થાત્ ખરી પડવું – જુદું પડવું એવા થાય છે. આ હકીકત આપણા શરીરમાં અને બીજી દરેક વસ્તુઓમાં પ્રત્યક્ષ અનુભવાય છે, અર્થાત્ અણુસંઘાતરૂપ નાના – માટા દરેક પદા-ર્થમાં પરમાણુઓના વધારા – ઘટાડા થયા કરે છે. પરમાણુના સંશ્લેષ – વિશ્લેષ દરેક મૂત્ત વસ્તુમાં થયા કરે છે. એકલા પરમાણુને પણ બીજા સાથે મળવાનું કે તેનાથી અલગ પડવાનું થવાથી 'પુદ્દગલ' સંજ્ઞા અર્થયુક્ત ઘટી શકે છે.

પરમાણુ એ પુદ્દગલનું મૂળ તત્ત્વ છે. પરમાણુએ પરસ્પર મળવાથી બનતા પદાર્થી સ્કંધ કહેવાય છે.

સ્પર્શ, રસ, ગંધ અને વર્ણવાળા (એ ચારેવાળા) ઢાવું એ પુદ્દગલનું સ્વરૂપ છે. એ જ એનું મૂર્તત્વ છે. મૂર્તત્વ એટલે વર્ણ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ એ બધાના સમુદાયરૂપ પરિણામ. મૂર્તને રૂપી પણ કહેવામાં આવે છે. ત્યાં રૂપીના (મૂર્તના પર્યાયશબ્દ રૂપીના) અર્થ કેવળ વર્ણવાળું નહિ, પણ વર્ણાદિ-સમુદાયવાળું થાય છે. આ ઉપરથી એ પણ સમજી જવારો કે પુદ્દગલ સિવાયનાં બધાં દ્રવ્યાને અરૂપી કહેવામાં આવે છે તેના અર્થ એ નથી કે તેઓ સ્વરૂપ વગરનાં છે. જો એમનું કંઈ સ્વરૂપ જ ન હાય તા તે ખરવિષાણવત્ અસત્ જ ઠરે. એમનું દરેકનું પાતાનું ચાક્કસ સ્વરૂપ છે જ પણ તેમાં વર્ણ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ ગુણાના અભાવ હાવાથી (એ અભાવના અર્થમાં) એ અરૂપી કહેવાય છે.

સ્પર્શ આઠ પ્રકારનાે છેઃ કઠિન અને મૃદુ, ગુરુ તથા લઘુ, શીત અને ઉપ્છુ, સ્નિગ્ધ (ચીકણા) તથા રૂક્ષ (લૂપેા). રસ

कैन दर्शन

પાંચ પ્રકારના : કડવા, તીખા, કષાય (તૂરા), ખાટા, મીઠા. ગંધ એ પ્રકારની : સુગંધ અને દુર્ગંધ. વર્ણ પાંચ : કાળા, પીળા, લીલા, લાલ અને સફેદ આ પ્રમાણે સ્પર્શ વગેરેના કુલ વીશ લેદા થાય છે. પરંતુ એમના દરેકના સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનન્ત લેદ તરતમભાવથી થાય છે.

જે જે વસ્તુ મૃદુ હાય છે તે અધાના મૃદુત્વમાં કાંઇને કાંઇ તારતમ્ય હાય છે જ. એ કારણે સામાન્યરૂપે મૃદુત્વ સ્પશ્ એક હાેવા છતાં તેના તારતમ્ય પ્રમાણે સંખ્યાત, અસંખ્યાત, અનંત સુધી લેદા ઘઇ શકે છે. એ જ પ્રમાણે કઠિન વએરે અન્ય સ્પર્શાના તથા રસાદિ પર્યાયાના વિષયમાં સમજવુ.

શાબ્દ, પ્રકાશ, છાયા, તાપ, અંધકાર એ પણ પુદ્દગલ છે.

#### કાલ

કાલ દરેકના જાણવામાં છે. નવી વસ્તુ પુરાણી થાય છે, પુરાણી વસ્તુ જીણું થાય છે, જીણું ખતમ થાય છે. અલ તરુણ થાય છે, તરુણ વૃદ્ધ થાય છે. વૃદ્ધ પંચત્વને પ્રાપ્ત થાય છે. ભવિષ્યમાં થનારી વસ્તુ વર્તમાન થાય છે અને વર્તમાન વસ્તુ ભૂતકાલના પ્રવાહમાં પ્રવાહિત થાય છે. આ અધી કાળની ગતિ છે. નવાં નવાં રૂપાન્તર, ભિન્ન-ભિન્ન પરિવર્તન, જુદા જીદા પરિણામ કાળને આભારી છે.

#### મદેશ

ઉપર ખતાવેલા ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને પુદ્દગલ એ ચાર અજીવ પદાર્થી અને આત્મા એ અનેક પ્રદેશવાળા છે. પ્રદેશ એટલે પરમ સૂક્ષ્મ ( છેદ્ધામાં છેલ્લા અવિભાજ્ય ) અંશ. ઘટ, પુટ આદિ પુદ્દગલ પદાર્થીના છેદ્ધા અવિસાજય સૂક્ષ્મ અંશા પરમાણુ છે, એ તે સહુ કોઈ સમજે છે, અને એ પરમાણુએ જયાં સુધી સાથે લાગેલા હાય-અવયવી સાથે સંબદ્ધ હાય, ત્યાં સુધી તેના 'પ્રદેશ' નામથી વ્યવહાર થાય છે, અને અવયવીથી છૂટા પડ્યા પછી તે 'પરમાણુ' નામથી વ્યવહાર થાય છે; પરંતુ ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને આત્મા એ ચાર અરૂપી પદાર્થીના પ્રદેશા તા વિલક્ષણ પ્રકારના છે. એ પ્રદેશા પરસ્પર અત્યંત ઘનરૂપ પૂર્ણ એકતાબદ્ધ છે. ઘડાના પ્રદેશા-સૂક્ષ્મ અંશા ઘડાથી જીદા પડે છે, તોમ ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને આત્માના પ્રદેશા એક-બીજાથી જુદા પડી શકે જ નહિ, એ એકદ્રગ્યાત્મક અખંડ એકચરૂપ છે. અખંડ એકચરૂપ પ્રદેશવાળાં તે દ્રગ્યા નિત્ય દ્રવ્ય છે.

### અસ્તિકાય

આતમાં, ધર્મ અને અધર્મ એ ત્રણના \*અસંખ્યાત પ્રદેશોં છે. આકાશ અનંતપ્રદેશવાળું છે. લોકસંબંધી આકાશ અસંખ્યાત પ્રદેશવાળું એને અલોકસંબંધી આકાશ અનંતપ્રદેશવાળું છે. પુદ્દગલના સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંત પ્રદેશાં હોય છે આવી રીતે પ્રદેશસમૂહાત્મક હોવાથી એ પાંચ 'અસ્તિકાય' કહેવાય છે. 'અસ્તિકાય' શબ્દના અર્થ 'અસ્તિ' એટલે પ્રદેશ અને 'કાય' એટલે સમૂહ, અર્થાત્ પ્રદેશસમૂહાત્મક એવા ચાય છે. ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, પુદ્દગલ અને જીવની સાથે 'અસ્તિકાય' શબ્દ જોડીને 'ધર્માસ્તિકાય' 'અધર્માસ્તિકાય' 'આકાશાસ્તિકાય' પુદ્દગલાસ્તિકાય' 'જીવાસ્તિકાય' એ પ્રમાણે પણ એ દ્રવ્યોના નામનિદેશ થાય છે.

<sup>\*</sup> જેની સંખ્યા ન થઈ શકે તે અસંખ્યાત, આવા સામાન્ય અર્થ સમજવા ઉપરાંત જૈન શાસ્ત્રમાં ખતાવેલ વિશેષ અર્થ સમજવાના રહે છે.

ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ એક એક વ્યક્તિરૂપ છે. જીવા અનંત છે. જેટલા જીવાે તેટલી તે પૃથક્ વ્યક્તિએા છે. પુદ્દગલ દ્રવ્ય અને વ્યક્તિરૂપ છે. પુદ્દગલ પરમાણુએા અનંત છે.

કાલને 'અસ્તિકાય ' કહેવાય નહિ. કેમકે ગયા સમય નષ્ટ થયા અને ભવિષ્ય સમય અત્યારે અસત્ છે, ત્યારે ચાલુ સમય એટલે વર્તામાન ક્ષણ એ જ સદ્દભૂત કાલ છે. મુહૂર્તા, દિવસ, રાત્રિ, મહિના, વર્ષ એ બધા જે કાલના વિભાગા પાડ્યા છે તે અસદ્દભૂત ક્ષણાને બુદ્ધિમાં એકત્રિત કરીને પાડવામાં આવ્યા છે; માટે કાળ એક ક્ષણ માત્ર હાઈ તેને પ્રદેશસમૂહ્સ્ચ્યક 'અસ્તિકાય' શબ્દ લાગુ પડી શકે નહિ.

ઉપર બતાવેલા પાંચ અસ્તિકાયા અને કાલ એ જૈનદર્શન-સમ્મત ષડ્(છ) દ્રવ્યા છે. કાલને અલાયદું દ્રવ્ય ન ગણીએ તાે પાંચ દ્રવ્યા ગણાય.

## પુષ્ય–પાપ

જયારે બધા જીવા તત્ત્વતઃ સમાન છે, તા પછી એ બધામાં પરસ્પર વિષમતા શા માટે ? તેમ જ એક જ જીવમાં પણ કાળ- લેદે વિષમતા કેમ ? આ પ્રશ્નના જવાબમાંથી જ કમે વિદ્યા પ્રકટ થાય છે. ત્રણે કાળની જીવનયાત્રાની પારસ્પરિક સંગતિ કમે વાદ પર જ અવલ બિત છે. એ જ પુનજે નમવાદના આધાર છે. આત્મવાદી બધી પરંપરાએમાં પુનજે નમના કારણ તરીકે કમે તત્ત્વના સ્વીકાર છે.

સારાં કર્મો 'પુષ્ટ્ય' અને ખરાખ કર્મો 'પાપ' કહેવાય છે. આરાગ્ય, સંપત્તિ, રૂપ, કીર્તિ, સુકુટુંબ–પરિવાર, દીર્ઘ આયુષ્ય વગેરે સુખનાં સાધના જે કર્માથી પ્રાપ્ત થાય છે તે શુલ પ્રથમ ખંડ : ૨૧:

કર્મોને 'પુષ્ટ્ય' કહેવામાં આવે છે અને એથી વિપરીત- દુઃખની સામગ્રી જોડી આપનાર કર્મ 'પાપ' કહેવાય છે.

ગ્રાનાવરાયું. દર્શાનાવરાયું, વેદનીય, માહનીય, આયું, નામ, ગ્રાંત્ર, અન્તરાય એ આઠ પ્રકારનાં કર્મ આગળ કહેવાશે. તેમાં જ્ઞાનાવરાયું, દર્શાનાવરાયું, માહનીય અને અન્તરાય એ ચાર કર્મ અશુલ હાવાથી પાપકર્મ છે. કારાયું કે જ્ઞાનાવરાયું ગ્રાનશક્તિને દબાવનાર છે, દર્શાનાવરાયું દર્શાનશક્તિને રુંધનાર છે, માહનીય કર્મ માહ ઉપજાવનાર છે, અર્થાત્ આ કર્મ તત્ત્વશ્રદ્ધાનમાં તથા સંયમમાં બાધા નાખનાર છે, અને અન્તરાય કર્મ ઇષ્ટ્રસાધનમાં વિધ્ન નાંખનાર છે. આ ચાર કર્મા સિવાય શુલ અને અશુલ એ બે પ્રકારના નામકર્મની અંદરની અશુલ પ્રકૃતિઓ, આયુષ્ય કર્મમાંનું નારક—આયુષ્ય, ગાત્ર કર્મા માંની નીચગાત્ર પ્રકૃતિ અને વેદનીય કર્મમાંના અસાત-વેદનીય પ્રકાર—એટલા કર્મ લેદા અશુલ હોવાથી પાપકર્મ છે. વેદનીયકર્મના સાતવેદનીય લેદ, શુલ નામકર્મની પ્રકૃતિઓ, ઊચું ગાત્ર અને દેવ- આયુષ્ય, મનુષ્ય આયુષ્ય તથા તિયં ચ—આયુષ્ય એટલાં કર્મા પુષ્યકર્મ છે.\*

<sup>\*</sup> વિશેષ જણાવવાનું એ છે કે કર્મની પુષ્ય પ્રકૃતિઓને પૃષ્ય કહેવામાં આવે છે એ તે જાણીતી વાત છે; પરંતુ કર્મની નિર્જરા અથવા કમનું લાધવ થવું (દુખળું કે પાતળું પડવું) તેને પણ પુષ્ય કહેવામાં આવે છે. જુઓ યાગશાસ્ત્રના ૪થા પ્રકાશના ૧૦૭મા શ્લાકની વૃત્તિમાં શ્રા હેમચંદ્રાચાર્ય લખે છે કે:-

<sup>&</sup>quot; निर्जरा सैव रुपं यस्य तस्मात्, 'पुण्याद् ' इति पुण्यं न प्रकृतिरुपम्, किन्तु कर्मेलाधवरुपम्, तस्मात् ''

એ પછીના ૧૦૮મા શ્લોકની વૃત્તિમાં એ જ પ્રમાણે લખે છે કે-" पुण्यत:-कर्मलाघवलक्षणात्, शुभकर्मोदयलक्षणाच्च "। આ ય-ને ઉલ્લેખાના અર્થ ઉપર જણાવ્યા તે છે.

### આસવ

આત્માની સાથે કમેના સંખંધ થવાનાં કારણાને 'આસવ' નામ આપ્યું છે. જે વ્યાપારાથી, જે પ્રવૃત્તિઓથી કમેનાં પુદ્દગલા આત્મામાં ખેંચાઇ આવે તે વ્યાપારા તે પ્રવૃત્તિએ! 'આસવ' કહેવાય છે. જે અધ્યવસાયથી કમેં પ્રવાહ (કાર્મિક પુદ્દગલપ્રવાહ) આત્મામાં દાખલ થાય તે 'આસવ.' આત્મા કમેંથી બંધાય એવું કામ તે આસવ. મન, વચન અને શરીરના વ્યાપારા શુભ હાય તા શુભ કમેં અને અશુભ હાય તા અશુભ કમેં બંધાય છે, માટે મન, વચન અને શરીરના વ્યાપારા એ આસવ છે. મનના વ્યાપાર દુષ્ટ ચિંતન કે સારું ચિંતન; વચનના વ્યાપાર દુષ્ટ ભાષણ અથવા સારું ભાષણ; શરીરના વ્યાપાર હિંસા, જીઠ, ચારી વગેરે દુરાચરણ અથવા જીવદયા, ઇધારપૂજન, દાન વગેરે શુભ આચરણ છે.

પુષ્ય કર્મ યા પાપ કર્મ બંધાવામાં મુખ્ય પ્રયોજક મને વ્યાપાર છે, જ્યારે વાણી વ્યાપાર તથા શારીરિક પ્રવૃત્તિ મને યાગને સહકાર યા પુષ્ટિ આપનાર તરીકે કર્મબંધનના હેતુ છે.

મનાયાગ, વચનયાગ અને શરીરયાગરૂપ આસવથી ખેંચાઇ બંધાતાં કર્મોને અટકાવનાર આત્માના નિમ'ળ પરિણામને

# સંવર

કહેવામાં આવે છે. 'સંવર' શબ્દ सम् પૂર્વંક વૃધાતુથી બનેલા છે. 'सम્' પૂર્વંક 'વૃ' ધાતુના અર્થ રાકવું –અટકાવવું થાય છે. કર્મ બંધાતું અટકે તે 'સંવર' સમજવા. જે ઉજ્જવળ આત્મ પરિશામથી કર્મ બંધાતું અટકે તે ઉજ્જવળ પરિશામ પ્રથમ ખંડ : ૨૩:

પણ 'સંવર' છે. આમ 'અટકવું' અને જેનાથી અટકે તે બન્ને 'સંવર' કહેવાય 'સું' ધાતુના અર્થ 'ઝરવું', 'ટપકવું' એવા હાવાથી 'આ—સ્તવ'ના અર્થ કમેં પુદ્દ મહોાનું આત્મામાં વહેવું અથવા વહેવાનાં દ્વાર થાય છે; અને તે વહેલું અટકે તે 'સંવર' કહેવાય છે. આત્મદશા જેમ જેમ ઉન્નત થતી જાય છે, તેમ તેમ કમેં બન્ધ કમ થતાં જાય છે. આસ્વનિરાધ જેમ જેમ વધતા જાય છે, તેમ તેમ કાર્યા છે, તેમ તેમ ગુલ્લુસ્થાનભૂમિ લચી લચી પ્રાપ્ત થતી જાય છે.

## **બ**ન્ધ

કર્મના આત્માની સાથે દૂધ અને પાણીની પેઠે સંબંધ થવા એનું નામ બન્ધ છે. 'કર્મ' કચાંય લેવા જવા પડતા નથી, તે જાતનાં પુદ્દગલ-દ્રવ્યા આખા લાકમાં ઠાંસી ઠાંસીને ભરેલાં છે, જેને 'કર્મ'-વર્ગ' છા ' એવું નામ જૈનશાસ્ત્રકારા આપે છે. આ દ્રવ્યા માહરૂપ (રાગદ્રેષમાહરૂપ) ચિકાસને લીધે આત્માને વળગે છે.

અહીં એ પ્રશ્ન ઊભા થઇ શકે છે કે શુદ્ધ આત્માને માહની અથવા રાગદ્વેષની ચિકાશ લાગવી કેમ જોઇએ ? આના સમાધાનમાં સૂક્ષ્મ દિષ્ટિએ વિચાર કરવાની જરૂર છે. આત્માને માહની કે રાગદ્વેષની ચિકાશ અમુક વખતે લાગી એમ તા કહી શકાય નહિ, કારણ કે એમ કહેવામાં, જે વખતે આત્માને રાગદ્વેષની ચિકાશ લાગી તે પહેલાં આત્મા શુદ્ધસ્વરૂપવાળા ઠરે છે; અને શુદ્ધસ્વરૂપવાળા આત્માને રાગદ્વેષના પરિણામ થવાનું કાંઈ કારણ નથી. શુદ્ધસ્વરૂપી આત્માને રાગદ્વેષના પરિણામના પ્રારંભ થવાનું માનવામાં આવે, તા મુક્તિદશાને પામેલા આત્માએા—પૂર્ણ શુદ્ધ આત્માએને પણ કરી રાગદ્વેષના પરિણામ ઉત્પન્ન પૂર્ણ શુદ્ધ આત્માએને પણ કરી રાગદ્વેષના પરિણામ ઉત્પન્ન

થવાતું કાં નહિ અને ? પહેલાં કચારેંક ભૂતકાળમાં આત્માં પૂર્ણ શુદ્ધ હતા અને પછીથી એને રાગદ્વેષના પ્રાદુર્ભાવ થયા, એમ માનવા જતાં, ભવિષ્યકાળમાં મુક્ત અવસ્થાની શુદ્ધ સ્થિતિએ પહેાં વ્યા પછી કરી પણ રાગદ્વેષના પ્રાદુર્ભાવ થવાની ઊભી થતી આપત્તિ શી રીતે હઠાવી શકાશે ? આ ઉપરથી એ સિદ્ધ થાય છે કે આત્માના રાગદ્વેષમાહના પરિણામ અમુક વખતથી ઉત્પન્ન થયેલ નથી, કિન્તુ એ અનાદિ છે.

જેમ અનાદિકાળથી માટીની સાથે મળેલ સુવર્ણના ઉજ્જવળ ચાકચિકય-સ્વભાવ ઢંકાયેલા છે, તે પ્રમાણે આત્મા પણ શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ અનાદિસં ચુક્ત કર્મ પ્રવાહના આવરણથી ઢંકાયેલ છે. મલિન દર્પણને ઉટકવાથી, માંજવાથી તે ઉજ્જવળ થાય છે અને ઝગમગે છે, તેમ આત્મા ઉપરના કર્મ-મળ ધાવાઈ જવાથી-દ્વર થવાથી આત્મા ઉજ્જવળ બને છે અને પાતાના વિશુદ્ધ સ્વરૂપમાં પ્રકાશમાન થાય છે.

આ ઉપરથી જોઈ શકાય છે કે ' આત્મા પહેલા અને પછી કમેના સંબંધ' એમ માનવું બની શકતું નથી. 'કમેં પહેલું અને આત્મા પછી' એમ તો બાલાય જ નહિ એ ખુલ્લું છે. કારણ કે એમ કહેવામાં આત્મા ઉત્પન્ન થનારા અને અત-એવ વિનાશી ઠરે છે. એ સિવાય, આત્માના અલાવે 'કમેં' વસ્તુ જ ઘટતી નથી. આ રીતે એ બન્ને પક્ષા જ્યારે ઘટી શકતા નથી, ત્યારે " આત્મા અને કમેં એ બન્ને હમેશાંથી સાથે છે–અનાદિ સંબંધ ધરાવે છે" એ ત્રીએ પણ અર્થાત્ સિદ્ધ થાય છે.

જૈનશાસમાં કર્મના મુખ્ય અહ પ્રકારા ખતાવ્યા છે— જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, વેદનીય, માહનીય, આયુ, નામ, ગાત્ર પ્રથમ ખંડ : ૨૫:

અને અન્તરાય આત્મા અસલ સ્વરૂપે પરમજવાતિઃસ્વરૂપ, શુહ સચ્ચિદાનન્દમય છે, પરંતુ પૂર્વોક્ત કર્મોના આવરણથી એનું મૂળ સ્વરૂપ આચ્છાદિત છે. એથી એનું સંસારમાં પરિભ્રમણ છે અને ભવચક્રની અનેકાનેક વિડમ્બનાએા એને વળગેલી છે.

હવે આઠ કર્માને દૂંકમાં જોઈ જઇએ.

ગાનાવરણ કર્મ આત્માની ગ્રાનશક્તિને દળાવનાર છે. જેમ જેમ આ કર્મનું જોર વધે છે, તેમ તેમ તે, ગ્રાનશક્તિને વધારે આવ્છાદિત કરે છે. ખુદ્ધિના અધિકાધિક વિકાસ થવાનું પ્રધાન કારણ, આ કર્મનું શિથિલ થતું જવું એ છે. જગતમાં બૌદ્ધિક વિકાસતા આ કર્મની ભિન્નભિન્ન અવસ્થાને લીધે છે. આ કર્મનો સંપૂર્ણ ક્ષય થતાં 'કેવલગ્રાન' (પૂર્ણ પ્રત્યક્ષ ગ્રાન) પ્રકટ થાય છે.

દર્શનાવરણ કર્મ દર્શનશક્તિને દળાવનાર છે. જ્ઞાન અને દર્શનમાં વધુ અંતર નથી. પ્રારંભમાં થનાર સામાન્ય આકારના જ્ઞાનને 'દર્શન' નામ આપ્યું છે. જેવી રીતે કોઇ માણસને દ્વથી જેતાં એનું સામાન્ય પ્રકારનું જે ભાન થાય છે, તે દર્શન છે; અને પછી એના વિશેષ પ્રકારે બાધ થવા એ જ્ઞાન છે. નિદ્રા આવવી, આંધળાપણું, બહેરાપણું વગેરે આ કર્મનાં કળ છે.

વેદનીય કર્મનું કાર્ય ઇન્દ્રિયા દ્વારા સુખ–દુઃખના અનુભવ કરાવવાનું છે. સુખના અનુભવ કરાવનારને સાતવેદનીય કર્મ અને દુઃખના અનુભવ કરાવનારને અસાતવેદનીય કર્મ કહેવામાં આવે છે.

માહનીય કર્મ માેહ ઉપજાવનાર છે. સ્ત્રી ઉપર માેહ, પુત્ર ઉપર માેહ, મિત્ર ઉપર માેહ, સારી સારી લાગતી ચી**ંને ઉપર**  મોહ, એ બધું માહનીય કર્માનું પરિણામ છે. માહમાં અંધ બનેલાઓને કર્તાવ્ય કે અકર્તાવ્યનું ભાન રહેતું નથી. દારુ પીધેલ માણસ જેમ વસ્તુને વસ્તુસ્થિતિએ સમજ શકતા નથી અને ઉન્મત્ત બની ઉત્પથગામી બને છે, તેમ માહની ગાઢ અવસ્થામાં મુકાયેલા પ્રાણી તત્ત્વને તત્ત્વદૃષ્ટિએ સમજ શકતા નથી, અને અજ્ઞાનમાં તેમ જ ખાટી સમજમાં ગાથાં માર્યા કરે છે. માહની અપાર લીલા છે. તેનાં ચિત્ર-વિચિત્ર અનંત ઉદા હરેણા સસારમાં સર્વત્ર દશ્યમાન છે. આઠે કર્મામાં આ કર્મ આતમસ્વરૂપની ખરાળી કરવામાં આગેવાની ભર્યો ભાગ ભજવે છે. આ કર્મના બે લેદા છે: તત્ત્વદૃષ્ટિને રુંધનારૂં 'દર્શન માહનીય' અને ચારિત્રને અટકાવનારૂં 'ચારિત્ર માહનીય.'

આયુષ્ય કમેં ના ચાર લેદા છે-દેવતાનું આયુષ્ય, મનુષ્યનું આયુષ્ય, તિયં ચનું આયુષ્ય અને નરકનું આયુષ્ય. જેમ પગમાં છેડી હાય ત્યાં સુધી માણસ ખંધનમાંથી છૂટી શકતા નથી, તેવી રીતે મનુષ્ય, તિયં ચ, દેવતા અને નારક એ ચારે ગતિઓના છવા આયુષ્ય પૂરું ન થાય ત્યાં સુધી ત્યાંથી છૂટી શકતા નથી.

નામકર્મના અનેક શેદ—પ્રભેદા છે. પરંતુ ટૂંકમાં સારૂં યા ખરાબ શરીર, સારૂં યા ખરાબ રૂપ, સુસ્વર યા દુઃસ્વર, યશ યા અપયશ વગેરે અનેક બાબતા આ કર્મ ઉપર આધાર રાખે છે. ભિન્નભિન્ન એકેન્દ્રિયાદિ જાતિ અને ભિન્નભિન્ન મનુષ્યાદિ ગતિ વગેરે નામકર્મના વિપાક છે. જેમ ચિતારા ભિન્નભિન્ન જાતનાં સારાં, ખુરાં ચિત્રા બનાવે છે, તેમ પ્રાણીઓના વિવિધ દેહાકારા, રૂપાકારા, રચનાકારાનું નિર્માણ કરનાર આ કર્મ છે. શુભ નામકર્મથી શરીર વગેરે સારૂં મળે છે, અને અશુભ નામકર્મથી ખરાબ.

પ્રથમ ખંડ : ૨૭:

ગાત્રકર્મના બે લેદા છે: ઉચ્ચગાત્ર અને નીચગાત્ર. પ્રશસ્ત કે ગર્હિત સ્થાનમાં, સંસ્કારી કે અસંસ્કારી કુટુંબમાં જન્મ થવા એ આ કર્મનું પરિણામ છે.

અન્તરાયકર્મનું કામ વિઘ્ત નાખવાનું છે. સગવડ હોય અને ધર્મનો જાણકાર હોય, છતાં દાન ન આપી શકે એ આ કર્મનું ફળ છે. વૈરાગ્ય કે ત્યાગવૃત્તિ ન હોવા છતાં ધનના લોગોપલાગ માણસ ન કરી શકે એ આ કર્મના પ્રભાવ છે. અનેક પ્રકારના છુહિપૂર્વંક પ્રયાસા કરવા છતાં વ્યાપાર—ધંધામાં ફતેહમંદ ન થવાય અથવા નુકસાન ઉઠાવવું પડે એ આ કર્મનું કામ છે. શરીર પુષ્ટ હોવા છતાં ઉદ્યમશીલ ન થવાય એ આ કર્મનું પરિણામ છે.

કર્મ સંખંધી દૂંક હકીકત કહેવાઇ ગઈ. જેવા પ્રકારના અધ્યવસાય હાય, કર્મ તેવા પ્રકારનું ચીકણું અંધાય છે, અને ફળ પણ તેવું ભાગવવું પડે છે. કર્મના અંધન સમયે તેની સ્થિતિ, અર્થાત્ કર્મ કેટલા વખત સુધી જીવનની સાથે અંધાઇ રહેશે એ કાળમર્યાદા પણુ અંધાઇ જાય છે. કર્મ બંધાયા પછી તરત જ ઉદયમાં આવે, એમ સમજવાનું નથી. જેમ બીજ વાવ્યા પછી તરત પાક થતા નથી, તેમ કર્મ અંધાયા પછી અમુક વખત પસાર થયા ખાદ તે ઉદયમાં આવે છે ઉદયમાં આવ્યા પછી કર્મ કર્યા સુધી ભાગવવું જોઇએ એના નિયમ નથી; કારણ કે પૂર્વે (કર્મ અંધના વખતે) અંધાયેલા સ્થિતિ-કાળમાં પણ આતમપરિણામ પ્રમાણે ફેરફાર થઈ જાય છે.

કર્મનું બંધાવું એક રીતનું હાેતું નથી. કાેઈ કર્મ ગાઢ બંધાય છે, જ્યારે કાેઇ કર્મ અતિ ગાઢ, કાેઇ મધ્યમ પ્રકારનું તાે કાેઈ શિધિલ બંધાય છે. જે કર્મ અત્યંત ગાઢ બંધાય છે તેને જૈન શાસ્ત્રા 'નિકાચિત' એવું નામ આપે છે. આ કર્મ પ્રાયઃ અવશ્ય ભાગવવું પડે છે. બાકીનાં કર્મો ભાવના અને સાધનાના પર્યાપ્ત બળથી ભાગવ્યા વગર પણ છૂટી શકે છે.

' આસવ 'થી થતા ' બન્ધ 'ની બાબતમાં જરા વધુ સ્પષ્ટ વિચારી લઇએ.

પુદ્દગલની 'વર્ગ ણાએ ' (કક્ષાએ ) અનેક છે, તેમાંની જે 'વર્ગ' શું કમ'રૂપ પરિણામને પામવાની યાગ્યતા ધરાવતી હાય છે તેને જ જીવ ગ્રહણ કરી પાતાના સઘળા પ્રદેશા સાથે વિશિષ્ટ રીતે જોડી દે છે; અર્થાત્ જીવ સ્વભાવે અમૂત્ત છતાં અનાદિ કાળથી કર્મ સંબંધવાળા હાવાથી મૂત્ત જેવા હાવાને લીધે મૂત્તે કર્મ પુદ્દગલાને ગ્રહણ કરે છે. મન-વચન-કાયના વ્યાપાર જેને 'આસવ' કહેવામાં આવે છે, તેનાથી કર્મ'-પુદ્દગલા ખેંચાઇ-જેમ લીના ચામડા ઉપર હવાથી પડેલી રજ એની સાથે ચાંટી જાય છે તેમ કષાયના કારણે આત્મા સાથે જડાઈ જાય છે, આત્મા સાથે ક્ષીરનીરવત્ મળી જાય છે. એને (એવા ઘનિષ્ઠ સંબંધને ) " ખન્ધ " કહેવામાં આવે છે. કર્મ પુદ્દગલાે જીવન દ્વારા ચહુણુ થઇ કર્મારૂપે પરિણામ પામે છે. એના અર્થ એ છે કે તે વખતે તેમાં ચાર અંશાનું નિર્માણ થાય છે. તે જ અંશા બન્ધના પ્રકારા છે. તે પ્રકારા પ્રકૃતિ, કસ્થિતિ, અનુભાવ અને પ્રદેશ. કર્મ રૂપે પારણામ પામતાં કર્મ - પુદ્દગલામાં 'પ્રકૃતિ' એટલે સ્વભાવ ખંધાવા એ પ્રકૃતિ-બન્ધ છે. જેમકે જ્ઞાનને આવરવાના સ્વભાવ વગેરે. આ પ્રમાણે, પ્રાણી ઉપર થતી અસંખ્ય અસરાને ઉપજાવનાર સ્વભાવ પણ અસંખ્ય છતાં દ્રંકમાં વર્ગીકરણ કરી તે બધાને આઠ ભાગમાં વ્હેંચી નાખ-વામાં આવ્યા છે, અને એ જ કારણથી કર્મની સંખ્યા આઠ ગણાવવામાં આવી છે. જેમકે જ્ઞાનને આવરવાના સ્વભાવ ધરા-

પ્રથમ ખંડ : ૨૯ :

વનાર કર્મપુદ્ગલ તે 'જ્ઞાનાવરણ ' કર્મ'; સુખ–દુઃખને અનુભ-વાવવાના સ્વસાવ ધરાવનાર કર્મ પુદ્દગલ તે 'વેદનીય' કર્મ. ઉપર કહ્યું તેમ પ્રકૃતિ અર્થાત્ સ્વભાવ ખંધાવા સાથે જ, જીવની સાથે એ કર્મ પુદ્દગલ કર્યા સુધી બંધાઇ રહેશે એની કાળમર્યાદા પણ ખંધાઇ જાય છે. આ કાળમર્યાદાનું નિર્માણ તે સ્થિતિ–બન્ધ. પ્રકૃતિના બન્ધ અર્થાત્ સ્વભાવના નિર્માણ સાથે જ તેમાં તીવ કે અતિ તીવ, મન્દ કે મધ્યમ પ્રકારે ફળ ચખાડવાની શક્તિ પણ નિર્મિત થઈ જાય છે. આ પ્રકારની શક્તિ કે વિશેષતા જે બંધાય છે તે અનુભાવ-બન્ધ. જીવથી ગ્રહુણ કરાઈ ભિન્ન ભિન્ન સ્વભાવમાં પરિણામ પામતા કમ<sup>°</sup>-પુદ્દગલસમૂહ સ્વભાવદીઠ અમુક પરિમાણમાં વ્હેંચાઇ જાય છે તે પરિમાણવિભાગ એ પ્રદેશ–ખન્ધ. અન્ધના આ ચાર પ્રકારામાં પ્રકૃતિ–બન્ધ અને પ્રદેશબન્ધ યેાગને (મન–વચન-કાયના વ્યાપારને ) આભારી છે; કેમકે અકષાથી આત્માને પણ તેના કેવળ 'યાેગ 'ને જ કારણે કર્મ બંધાય છે; અલબત્ત તે ક્ષણિક હાય છે. અને સ્થિતિબન્ધ તથા અનુભાવબન્ધ એ કષાયને આભારી છે. આમ, કષાય અને યેાગ એ બે કમ<sup>°</sup>બન્<mark>ધના</mark> હેતુએા છે.

વિગતથી વિચારતાં કમેં બન્ધના હેતુએ મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કષાય અને યાગ છે. આત્મા વિષેની અશ્રદ્ધા અથવા આત્મભાવનાના અભાવ એ 'મિશ્યાત્વ' છે. હિંસા આદિ દેષોથી ન વિરમવું અને ભાગામાં આસક્તિ તે 'અવિરતિ.' 'પ્રમાદ' એટલે આત્માનું વિસ્મરણ, અર્થાત્ કુશલ કાર્યામાં આદર ન રાખવા તે, કર્તાવ્ય—અકર્તાવ્યની સ્મૃતિમાં સાવધાન ન થવું તે. કોધ, લાભ આદિ વિકારા તે 'કષાય.' મન-વચન —કાયની પ્રવૃત્તિ તે 'યાગ.'

જેમ, તળાવમાં નાળાં આદિનાં દ્વારાથી પાણી વહેતુ આવે છે, અને તે દ્વારા બંધ કરી દેવાથી પાણી આવતું બંધ થઇ જાય છે; અથવા યાનપાત્ર( વહાણુ )માં છિદ્રો દ્વારા પાણી અંદર પેસે છે, અને તે છિદ્રો પૂરી દેવાથી પાણી અંદર પેસતું અંધ થઇ જાય છે; એ પ્રમાણે 'યોગ ' ( મન-વચન-કાયના ભ્યાપાર ), જે ' આસવ ' છે, અર્થાત્ કમ'નાં આવવાનાં દ્વાર છે, તેમનાથી કર્મ-દ્રવ્ય ખેંચાઇ આત્મામાં ભરાય છે. પણ એ માર્ગો (કર્મ પ્રવેશના માર્ગો) જ્યારે અધ થાય છે ત્યારે કર્મ-દ્રવ્ય આવતું ખંધ થઇ જાય છે. જેમ કપડા વગેરેને રજ લાગે એવા ખારી -ખારણાંના માર્ગ જો ખંધ કરી દેવાય તો એને રજ લાગતી નથી, તેમ 'યાેગ 'રૂપ ( આસવ ) દ્વાર જ્યારે ખંધ થઇ જાય છે ત્યારે આત્માને કર્મ-દ્રવ્ય મુદ્દલ લાગતું નથી. આ સ્થિતિ જીવન્મુકતના નિર્વાણસમયના છેલ્લા ક્ષણે પ્રાપ્ત થનારી છે. નિર્વાણ થવા પહેલાં શરીરના સંબ'ધે મન–વચન–કાયાના 'ચાેગાે' વિદ્યમાન હેાવાથી ' યેાગ 'રૂપ આસવ દ્વારા એને ( જીવન્મુક્તને ) [અને અકષાયી આત્માને ] કિચિત્ કમ<sup>6</sup>–દ્રવ્ય લાગે છે, પણ તે કષાય–પ્રમાદરહિત કૈવલ 'ચાેગ 'થી આકૃષ્ટ હેાવાથી લાગતાંની સાથે જ ક્ષણુ માત્રમાં જ ખરી પડે છે–બિલ્કુલ સૂકી લાકડી પર રજ પડે અને તરત જ ખરી પડે તેમ. પર તુ મન–વચન–કાયના યાેગા કષાય આદિથી દ્વષિત હાેય તાે કર્મ-દ્રવ્ય આત્મા સાથે ચોંટી જાય છે.

બન્ધહેતુઓ, ઉપર કહ્યા મુજબ, મુખ્યપણે કષાય અને યાગ એમ બે હાવા છતાં આધ્યાત્મિક વિકાસની ઉતરતીચડતી ભૂમિકારૂપ ગુણુસ્થાનામાં બંધાતી કર્મ પ્રકૃતિઓના તરતમભાવનું કારણ જણાવવા માટે મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યાગ એમ ચાર બન્ધહેતુઓ બતાવવામાં આવ્યા છે. જે ગુણસ્થાને બન્ધ હેતુઓ ઉક્ત ચારમાંથી જેટલા વધારે હાય તે ગુણસ્થાનમાં યુથમ ખંડ : ૩૧:

કર્મ પ્રકૃતિઓના તેટલા બન્ધ વધારે, અને જ્યાં એ બન્ધહેતુઓ એાછા હાય ત્યાં કર્મ પ્રકૃતિઓના એાછા બન્ધ. આ ચાર સાથે પ્રમાદને મૂકતાં બન્ધહેતુઓ પાંચ ગણાય. પરંતુ અસંયમરૂપ પ્રમાદને અવિરતિ કે કવાયમાં અન્તર્ગત કરતાં બન્ધહેતુઓ ચાર ગણાવી શકાય અને મિશ્યાત્વ તથા અવિરતિ એ એ, કવાયના સ્વરૂપથી જીદા નથી પડતાં એમ માનીને ચાલતાં મુખ્યપણે બન્ધહેતુઓ કવાય અને યાગ એમ એ ગણાય.

આ કર્મ બન્ધહેતુઓના નિરાધ એના વિરાધી ગુણાથી સધાય છે. જેમકે 'મિશ્યાત્વ ' સમ્યગ્દર્શનથી, અર્થાત્ આત્માની સાચી ગ્રાનદેષ્ટિથી ખરે છે; 'અવિરતિ' વિરતિથી, અર્થાત્ પાપાચરણથી વિરત થવાથી, 'પ્રમાદ' અપ્રમત્તભાવથી, અર્થાત્ કર્ત્ત વ્યસાધનામાં જાગરૂકપણાથી; અને કોધ, માન, માયા, લાલ એ 'કષાયા' અનુક્રમે ક્ષમા, મૃદુતા, ઋજીતા, સન્તુ ષ્ટથી ખરે છે; અને મન-વચન-કાયાના વ્યાપારરૂપ 'ચાંગા' મન-વચન-કાયાના સદુપયાગ તથા સંયમસંસ્કારથી શુલ અને નિર્મળ બને છે, અને તેમના નિરાધના સમયે તેમના નિરાધ થાય છે. આ રીતે કર્મ બન્ધના હેતુઓને ખાળવા એ 'સંવર' છે અને બંધાયેલા કર્મીના અશત: નાશ થવા એનું નામ છે—

# નિજેરા

આ નિર્જરા છે રીતે થાય છે. એક નિર્જરા ઉચ્ચ આશયથી કરાતા તપથી [ આત્મસ્પરી ઉત્કટ સાધનાથી ] કમેનો જે ક્ષય થાય છે તે છે અને બીજી, કમેં પોતાના પરિપાકના સમયે લે ગવાઈ જઈ ખરી પડે છે એ છે પહેલી નિર્જરા સકામનિ જેરા કહેવાય છે, જ્યારે બીજી અકામનિર્જરા છે. વૃક્ષનાં કળ જેમ વૃક્ષ ઉપર સ્વત: સમય પર પાકે છે, અને ઉપાયથી પણ શીધ તેમને પકાવત્રામાં આવે છે, એ પ્રમાણે કમેં પણ

સમય ઉપર સ્વતઃ પાકી જઇ, લાેગવાઈ જઈ ખરી પડે છે, તેમ જ તપ–સાધનના બળથી પણ કર્મને પકાવી ક્ષીણ કરવામાં આવે છે.

આતમા પાતાના તપસાધનના અળથી પાતાનાં બંધાયેલાં કર્મોને ખંખેરી નાંખે તો એ ખરી પડે છે, નહિ તો પાતાની મેળે—મુદ્દત પૂરી થતાં પાતાના કળ અતાવી અથવા ભાગવાઈ જઈ ખરી પડેવું એ તો એના સ્વભાવ છે જ. પરંતુ એ ભાગવવામાં જો અશાન્તિ, દુધ્ર્યાત, કાષાયિક આવેશ થાય તો એનાથી કરી કર્મ બંધાય છે. આમ લાંખી લાંખી અથવા અનંત પરંપરા ચાલ્યા કરે છે. કર્મનું ફળ શાન્તિથી સહન કરી લેવાય અને કરી કર્મ બન્ધના પાશ બંધાવા ન પામે એવા શમભાવ અને શમ-ભાવથી પાતાની જીવનયાત્રા રખાય, ત્યારે અવી આધ્યાત્મિકતા વિકસતી જાય ત્યારે સર્વ કરી શકાય છે.

અગાઉ કહેવાયું છે તેમ 'સંવર' એટલે 'આસવ'ને અર્થાત્ કમેં બન્ધવ્યાપારને અટકાવનાર (આત્માના) શુદ્ધ ભાવપરિણામ. એ (સંવર) 'ગુપ્તિ' વગેરે સાધનાથી સધાય છે. મન-વચન-કાયયાગના સમ્યગ્ નિગ્રહ એ 'ગુપ્તિ', વિવેક શાલી પ્રવૃત્તિ એ 'સમિતિ', ક્ષમા, મૃદુતા, ઋજુતા, શૌચ, સત્ય, સંયમ, તપ, ત્યાગ, અકિંચન્ય, પ્રદ્માચર્યરૂપ, 'ધર્મ', વસ્તુસ્થિતિનું કલ્યાણપ્રેરક ચિંતન એ 'ભાવના', શાન્તભાવ-યુક્ત સહિષ્ણુતા એ '\*પરીષહજય' અને સમભાવપરિણતિરૂપ

<sup>\*</sup> ક્ષુધા-તૃષા, ઠંડી-ગરમી, માન-અપમાન, રાગ-તકલીફ શાન્ત-ભાવથી સહવાં, પ્રલેશનની સામે ન લલચાવું, છુદ્ધિમત્તા કે વિદ્વત્તાના ધમંડ ન થવા, છુદ્ધિમાન્દ્યતા કારણે ઉદ્દિગ્ન ન થવું એ વગેરે 'પરીષહજય' છે.

'સામાયિક' આદિ 'ચારિત્ર'—આટલી બાબતાથી 'સંવર' (કર્મ બન્ધના નિરાધ) સધાય છે; અને 'નિર્જરા' તપથી સધાય છે. અન્તમું ખ બાહ્યતપથી અને 'પ્રાયક્ષિત્ત ' (દાષશાધનક્રિયા), 'વિનય', 'વૈયાવૃત્ત્ય' (સેવા—ભક્તિ), 'સ્વાધ્યાય', મમત્વ અને કાષાયિક વિકારાને ખંખેરવારૂપ 'વ્યુત્સર્ગ' તથા માનસિક એકાગ્રતારૂપ 'ધ્યાન'; એ પ્રકારના આભ્યન્તર તપથી 'નિર્જરા' સધાય છે. તેમ 'સંવર' પણ સધાય છે. તે જ પ્રમાણે સંવર સાધનના ઉપર્યુક્ત 'ગુપ્તિ' વગેરે લેદો તપાગિલિત હાવાના બળ પર નિર્જરાના પણ સાધક ખને છે.

કર્મ પાતાની સ્થિતિ પૂરી થતાં પાકી જઈ ખરી પડે છે જ એ કહેવાઈ ગયું છે, એ જાતની 'નિજ'રા 'ના ક્રમ તા સમગ્ર સંસાર(ભવચક્ક)ના સમગ્ર જીવામાં બરાબર પ્રવર્ત્યા કરે છે, પણ કલ્યાણી 'નિજ'રા ' તા સંવરના સહયાગે જે સધાય છે તે છે. અને સંવર તથા નિજ'રા પૂર્ણ ઉત્કર્ષ પર આવતાં માક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે.

ત્રાનાવરણ, દર્શનાવરણ, માહનીય અને અન્તરાય; એ ચાર કર્મ 'ઘાતીકમ' કહેવ ય છે. કારણ કે તે આત્માના કેવલત્રાન આદિ નિજસ્વરૂપ મુખ્ય ગુણોને હણનાર (આવરનાર) છે. આ ચાર ઘાતી કર્મોના ક્ષય થવાથી કેવલત્રાન પ્રકટ થાય છે. આ જ્ઞાન પ્રકટ થતાં આત્મા પૂર્ણદ્રષ્ટા—પૂર્ણજ્ઞાની અને છે. પછી એ આયુષ્ય પૂર્ણ થવાના સમય ઉપર અવશિષ્ટ ચાર કર્મો, જે 'અઘાતી '' અથવા 'ભવાપત્રાહી ' કહેવાય છે, તેમને ક્ષીણ

૧ ધાતીથી વિપરીત અઘાતી. ૨ ' ભવ ' એટલે સંસાર અથવા શરીર તેને ટકાવી રાખનાર એ ' ભવેાપગ્રાહી ' શબ્દના અર્થ છે.

કરે છે, અને તત્ક્ષણાત્ સીધું ઊધ્વ'ગમન કરતાે ક્ષણમાત્રમાં લાેકના અગ્રભાગ ઉપર અવસ્થિત થાય છે. આ અવસ્થાને કહે છે—

## માક્ષ

ખન્ધહેતુંઓના અભાવથી અને નિર્જરાથી કર્મના આત્યંતિક ક્ષય થવા એ માક્ષ છે. માક્ષ એટલે સર્વ કર્માના ક્ષય. સર્વ કર્માના ક્ષય થતાં ઊદ્વંગમન થવું એ આત્માના સ્વભાવ છે, એ વિષે તું ખડીનું ઉદાહરહ્યુ પહેલાં અપાઈ ગયું છે. ઊદ્વંગમન કરતા આત્મા લાકના અગ્રભાગે પહોંચી અટકી જાય છે અને ત્યાં જ અવસ્થિત થાય છે. ત્યાંથી આગળ ગમન કરી શકતા નથી, કારણ કે પહેલાં કહેવાઇ ગયું છે તેમ, લાકના અગ્રભાગથી આગળ ગતિ કરવામાં સહાયભૂત 'ધર્માસ્તિકાય' પદાર્થ નથી, અને એનામાં ગુરૂત્વ તથા કાઈ કર્મજન્ય પ્રેરણા ન હાવાથી ત્યાંથી પાછા નીચે કે તિરહા જાય જ નહિ.

ઉપર્યું કત મુકત અવસ્થામાં સમગ્ર કર્મોની ઉપાધિઓ છૂટી જવાને લીધે શરીર, ઇન્દ્રિય અને મનના સર્વથા અભાવ થવાથી જે સુખ નિર્ભન્ધન નિરુપાધિ મુકત આત્માઓ અનુભવે છે, તે અનિર્વાચ્ય, અનુપમેય છે. તે સ્વભાવસિદ્ધ પરમ સુખની આગળ સમગ્ર ત્રિલાકીના વૈષયિક આનંદ કંઇ હિસાળમાં નથી ઘણાઓ શંકા કરે છે કે માક્ષમાં શરીર નથી, વાડી-લાડી-ગાડી નથી, તા ત્યાં સુખ શું હાઇ શકે? પરંતુ કેમ ભૂલાય છે કે આત્માની હેરાનગતિ એકમાત્ર વિષયવાસનાને આભારી છે? વિષયવાસનાના સંતાપ એ જ સંસારના સંતાપ છે. માલ-મિષ્ટાન્ન ઉડાવવામાં જે મઝા પડે છે, તેનું કારણ માત્ર ભૂખની પીડા છે. પેટ ભરાઇ ગયેલું હોય તા અમૃતસમાન ભાજન પણ ગમતું નથી. ટાઢની પીડા દૂર કરવા જે વસ્ત્રો પહેરવામાં આવે છે, તે જ વસ્ત્રો

પ્રથમ ખંડ : ૩૫:

ગરમીના તાપ વખતે પહેરવાં ગમતાં નથી. અહુ એસવાવાળાને ચાલવાનું મન થાય છે અને ખહુ ચાલવાવાળાને બેસવાનું, આરામ લેવાનું મન થાય છે. કામલાગ શરૂઆતમાં જેવા અનુ-કૂળ ભાસે છે, અન્તમાં તેવા જ પ્રતિકૂળ લાગે છે. આ બધી સ સારની સ્થિતિ કેવી છે? જે સુખનાં સાધના સમજાય છે તે માત્ર ક્ષણિક શાંતિ સિવાય શું સુખ ઉત્પન્ન કરનારાં છે ? પાકેલું ગુમડું જ્યારે ફૂટી જાય છે, ત્યારે 'હા....શ ' કરીને જે સુખ અનુભવાય છે, તે યથાથ માં સુખ છે? નહિ. માત્ર તે વેદનાની શાન્તિ છે. વિષયાનુષંગમાં જે સુખ જણાય છે તે વેદનાની શાન્તિ+ સિવાય બીજાં કંઇ છે? અને એ શાન્તિ પણ કેટલા વખતની? ક્ષણવારમાં એ ઊડી જાય છે, અને પાછે৷ અશાન્તિના વંટાળ ચડી આવે છે. એ થાડી શાન્તિ પણ કંઇ નક્કર નથી હાતી, પાેલી અને ગ્લાનિયુક્ત હાેય છે. દુનિયામાં રાગ-દ્રેષની ગડ મથલ અને કામ-ક્રોધના બળાપા કંઈ એાછા છે? રાગ-શાકનાં આક્રમણા કંઈ થાેડાં છે? આ બધી સ્થિતિ શું સુખરૂપ છે? શાન્તિ કે તૃષ્તિની માત્રા કરતાં અશાન્તિ કે અતૃષ્તિની માત્રા કેટલીયે ગણી વધારે નથી?

અર્થાત-તૃષાથી માેંદું સુકાતાં માણસ મિષ્ટ પાણી પીએ છે, ભૂખ્યા થતાં શાક વગેરેની સાથે ભાત ખાય છે અને કામાિસ પ્રજ્વલિત થતાં સ્ત્રીના સંગમ કરે છે, અને આ રીતે વ્યાધિના (કપ્ટના) જે પ્રતિકાર તે સુખ છે એમ ઊંધું સમજે છે.

<sup>+</sup> तृषा शुष्यत्यास्ये पिबति सिललं स्वादु सुरिभ, क्षुधार्तः सन् शालीन् कवलयित शाकादिवलितान्। प्रदीप्ते कामाग्नौ सुदृढतरमािश्लश्यति वधूं, प्रतीकारा व्याघेः सुखमिति विपर्यस्यति जनः॥ (भद्रात्भा सित्रिहिर वैराण्यशतक)

જેને ખુજલી આવતી હાય, તેને જ ખાલવામાં કંઇક આનંદ લાસે છે, બીજાને તે તરફ રુચિ થાય જ શાની? એ પ્રમાણે જેઓને માહવાસનાએ વળગેલી છે તેઓને જ માહ—ચેષ્ટાએ મજાની લાગે, બીજાઓને (વિરક્ત કે મુક્ત આત્મા એ) તે મજાની લાગે જ શાની? વૈષ્યિક માહવૃત્તિ ખરેખર ખુજલી જેવી શરૂઆતમાં કાંઇક આનંદ દેખાડનાર, પણ પાછળથી પરિતાપ પેદા કરનાર ભને છે. માહરૂપી ખુજલી જેમની બિલકુલ શાન્ત થઈ ગઇ છે એવા મુક્ત પરમાતમાંઓ પાતાના નિર્મલ ચિત્ત—રૂપમાં સદાનંદિત છે. આ પ્રકારનું (આત્મજીવનની પૂર્ણ નિર્મલ દશાનું) જે સુખ તે જ પરમાર્થ અને પૂર્ણ પવિત્ર સુખ છે. આવા પરમશુદ્ધ, પરમજયાતિ, પરમાનન્દ પરમાતમાંઓને માટે શુદ્ધ, ખુદ્ધ, સિદ્ધ, નિરંજન, પરપ્રાન વગેરે નામા શાસ્ત્રકારોએ યોજયાં છે.

માેક્ષની પ્રાપ્તિ મનુષ્યશરીર દ્વારા જ થાય છે. સ્વર્ગીય દેવા સ્વભાવ મુજબ વિરતિરહિત હાવાથી દેવગતિમાંથી માેક્ષનું પરમ ધામ પામી શકતા નથી. માેક્ષને ચાેગ્ય તે ભવ્ય. અભવ્ય દશા-વાળા માેક્ષને ચાેગ્ય નથી.

#### धविर

જૈનશાસ મુજબ ઇશ્વરનું લક્ષણ છે '' परिक्षीणसकलकर्मां ईश्वरः'' અર્થાત્ જેનાં સમગ્ર કર્મોના નિર્મૂલ ક્ષય થયા છે તે ઇશ્વર છે ઇશ્વર પૂર્વે બતાવેલી મુક્તિ—અવસ્થાને પામેલા પરમાતમા એથી જુદા પ્રકારના નથી, કિન્તુ ઈશ્વરત્વનું લક્ષણ અને મુક્તિનું લક્ષણ એક જ છે. મુક્તિને પામવું એ જ ઇશ્વરત્વનું લક્ષણ છે, એ જ ઇશ્વરત્વની પ્રાપ્તિ છે. 'ઇશ્વર' શબ્દના અર્થ 'સમર્થ' એવા થતા હાઇ પાતાના જ્ઞાનાદિ પૂર્ણ શુદ્ધ સ્વરૂપે પૂર્ણ સમર્થ થનાર માટે 'ઇશ્વર' શબ્દ અરાબર લાગૂ પડી શકે છે.

ત્રથમ ખંડ : ૩૭:

જૈનશાસ્ત્રો કહે છે કે માક્ષપ્રાપ્તિનાં કારણા-સમ્યગ્ જ્ઞાન અને સમ્યક ચારિત્રના અભ્યાસ વધતાં વધતાં જયારે પૃર્ણ સ્થિતિ ઉપર આવે છે, ત્યારે આવરણ–ખન્ધા સર્વધા છૂટી જાય છે અને આત્માનું જ્ઞાન આદિ સકલ સ્વરૂપ પૂર્ણ પ્રકાશ-માન થાય છે. આ સ્થિતિએ પહેાંચવું એ જ ઇશ્વરત્વ છે\* જે આત્મા પાતાના સ્વરૂપવિકાસના અભ્યાસમાં આગળ વધે, परमात्मस्थितिको पहेांचवाने। यथावत् प्रयत्न ५रे ते अराअर ઇશ્વર થઇ શકે છે એમ જૈન શાસ્ત્રના સિદ્ધાન્ત છે. ઇશ્વર વ્યક્તિ એક જ છે એવા જૈન સિદ્ધાન્ત નથી. એમ છતાં પર-માત્મસ્થિતિએ પદ્ધાંચેલા સર્વ સિદ્ધો એકસરખા નિરાકાર હાઇ, દીપજયાતિની જેમ પરસ્પર મળી જવાથી સમષ્ટિરૂપે, સમુ-ચ્ચયરૂપ તે બધાના 'એક' શબ્દથી કથંચિત્ વ્યવહાર થઇ શકે છે. ઝૂદી ઝૂદી નદીએ કે જુદા જુદા કૂવાએ તું લેગું કરેલું પાણી જેમ પરસ્પર એકમેક થઇ જાય છે અને એમાં કશા ભિન્નભાવ જણાતા નથી, તેમ જ એકરૂપે એના વ્યવહાર થાય છે, તે પ્રમાણે પ્રકૃતમાં પણ જુદા જુદા જલની પેઠે મળેલા સિદ્ધો વિષે 'એક ઇશ્વર' કે 'એક ભગવાન્' એવા વ્યવહાર થવા અસંગત કે અઘટિત નથી.

<sup>\*</sup> સામાન્ય કૈવલજ્ઞાનીઓના કરતાં તીર્થ કરો પુષ્યકર્મ પ્રકૃતિઓના મહત્તર પ્રભાવને લીધે અને ધર્મના એક મહાન્ પ્રભાવશાલી પ્રકાશક તરીકેની દષ્ટિએ બહુ ઉચ્ચ કાેટી પર છે. પરંતુ આત્મવિકાસ એ બન્તેના એકસરખા છે. નિરાવરણદશાસમ્ભૂત જ્ઞાનપૂર્ણતા યા પરમાત્મદશા એ બન્ને પ્રકારના કેવલીઓમાં પૂર્ણ સમાન હોવાથી એ બન્ને (તીર્થ કર અને સામાન્ય કેવલી) પરમાત્મા છે.

### માક્ષનું શાધિતત્વ

અહીં એક આશંકા થાય, અને તે એ કે 'જે વસ્તુની ઉત્પત્તિ થાય છે, તે વસ્તુના નાશ થાય છે' એ નિયમ અનુસાર, માેક્ષ પણ ઉત્પન્ન થતા હાવાથી તેના પણ અન્ત આવવા જોઇએ, અને અતએવ માેક્ષ શાશ્વત ઘટી શકે નહિ.

આના સમાધાનમાં જાણવું જોઇએ કે માેક્ષ કાઇ ઉત્પન્ન થનારી વસ્તુ નથી. માત્ર કર્મ-અન્ધથી છૂટા થવું યા આત્માથી કર્મો ખસી જવાં એ જ આત્માના માેક્ષ છે. આથી આત્મામાં કાઈ નવીન વસ્તુના ઉત્પાદ થતા નથી કે જેથી તેના અન્ત આવવાની કલ્પના ઊભી થઈ શકે. જેમ વાદળાં ખસી જવાથી જળહળતા સૂર્ય પ્રકાશમાન થાય છે, તેમ કર્મનાં આવરણા ખસી જવાથી આત્માના સકલ ગુણા પ્રકાશમાન થાય છે, અથવા એમ કહા કે આત્મા પાતાના મૂલ સ્વરૂપે-જયાતિમધ્ય ચિતસ્વરૂપે પૂર્ણ પ્રકાશમાન થાય છે. આનું નામ જ માેક્ષ છે. કહા, આમાં શું ઉત્પન્ન થયું?

સર્વ'થા નિર્મ'ળ થયેલ મુક્ત આત્માને પુનઃ કર્મ'ને৷ સંબ'ધ થતે৷ નથી, અને તેથી એનું સંસારમાં પુનરવત્તરણ થતું\* નથી. કહ્યું છે—

" दग्धे बीजे यथाऽस्यन्तं प्रादुर्भवित नाङ्कुरः । कर्मबीजे तथा दग्धे न रोहति भवाङ्कुरः ॥ " (सत्त्वार्थाधिगम-श्रास्त्र, मुख्षे (अस्वारि)

છાન્દાગ્યાપનિષદ્.

<sup>\* &</sup>quot;न स पुनरावर्तते, न स पुनरावर्तते।"

પ્રથમ ખંડ : ૩૯:

એટલે કે, જેમ બીજના અત્યન્ત અળી જવા પછી અંકુરા ઉત્પન્ન થતા નથી, તેમ કર્માં રૂપી બીજ સર્વાથા અળી ગયા પછી સંસારરૂપી અંકુરા ઉત્પન્ન થતા નથી.

સંસારના સંબંધ કમેં સંબંધને અધીન છે અને કર્મના સંબંધ રાગદ્રેષમાહની ચિકાસને અધીન છે. જેઓ પૃર્ણ નિર્મળ થયા છે–કમેં લેપથી સર્વથા રહિત થયા છે, તેઓને રાગદ્રેષમાહની ચિકાસ હાય જ શાની? અને અતએવ તેમને કર્મના પુનઃ સંબંધ થવાની કલ્પના પણ શી? અને એથી જ સંસારચક્રમાં તેમનું પુનરવતરણ અસંભવિત માનવામાં આવે છે.

### સર્વ કર્માના ક્ષય થઇ શકે છે

આ સ્થળે એક એવા પ્રશ્ન થાય છે કે આત્માની સાથે કર્મ ના સંયાગ જ્યારે અનાદિ છે, તા અનાદિ કર્મ ના નાશ કેમ થઈ શકે ? કારણ કે અનાદિ વસ્તુના નાશ થતા નથી એવા નિયમ છે. આ પ્રશ્નના સમાધાનમાં સમજવાનું એ છે કે આત્માની સાથે નવાં નવાં કર્મો બંધાતાં જાય છે અને જૂનાં જૂનાં ખરી પડે છે, એટલે આ સ્થિતિમાં કાઇ પણ કમ પુદ્ગલ-વ્યક્તિ આત્માની સાથે અનાદિ સંયુક્ત નથી, કિન્તુ જુદા **જુ**દા કમ<sup>6</sup>ના સંયાગને પ્રવાહ અનાદિકાળથી વહેતા આવે છે. સંસારી આત્માની સાથે હું મેશાંથી ભિન્ન ભિન્ન કમેં પુદ્દુગલાના સંયાગ સતત થતા રહેવાથી કમ'બન્ધના પ્રવાહ અનાદિ છે છતાં દરેક કર્મ પુદ્ગલ-વ્યક્તિના સંયાગ આદિમાન્ છે. કર્મ ળંધાયું એટલે એ કમેં બન્ધ આદિમાન્ થયા અને આદિમાન્ થયા એટલે એ કર્મ ગમે ત્યારે પણ જીવથી ખસવાનું જ. અત-એવ કાઇ કર્મ પુદ્દગલ–વ્યક્તિ આત્માની સાથે શાધતપણે સંયુક્ત રહેતી નથી. તેા પછી શુક્લ<sup>દ્</sup>યાનના પૂર્ણુ બળે નવાં કર્મ બંધાતાં અટકવા સાથે જૂનાં કર્મ ખરી પડે એમ બનવું

શકય નથી ? આમ સર્વ કર્મોના સમૂલ ક્ષય થઇ શકે છે, આત્મા સર્વકર્મ રહિત થઈ શકે છે.

એ સિવાય, સંસારના મનુષ્યા તરફ દષ્ટિ કરતાં જોવા-જાણવામાં આવે છે કે કાેઈ માણસના રાગ–દેષ અધિક પ્રમાણમાં હાય છે, જ્યારે કાઇના એાછા પ્રમાણમાં હાય છે. એટલું જ નહિ, એક જ માણસમાં પણ રાગ–દ્વેષ કચારેક તીવ બને છે, કથારેક મંદ પડે છે. આવી રીતની રાગ–દ્રેષની <mark>વધ</mark>-ઘટ હેતુ વગર ઘટી શકે નહિ એ સમજ શકાય છે, અને એથી માની શકાય છે કે વધઘટવાળી ચીજ જે હેતુથી ઘટતી હાય, તે હેતુનું પૂર્ણ બળ મળતાં તેના પૂર્ણ નાશ જ થાય. જેમકે, પાષ મહીનાની પ્રખલ ઠંડી ખાલ સૂર્યના મંદ મંદ તાપથી ઘટતી ઘટતી વધુ તાપ પડતાં બિલકુલ ઉડી જાય છે, તે પ્રમાણે, વધઘટવાળા રાગ–દ્વેષ દાેષા જે કારણથી એાછા થાય છે, તે કારણ જો પૂર્ણું રૂપમાં સિદ્ધ થાય, તેા તે દેાષા સમૂલ નષ્ટ થાય એમાં શું વાંધા જેવું છે? રાગ–દ્વેષ શુભ ભાવના-એાના ખળથી ઘટે છે, અને એ જ શુભ ભાવનાએ જ્યારે વધારે પ્રબલ બને છે અને આગળ વધી આત્મા શ્રેષ્ઠ સમાધિ ચાેગ પર પહેાંચે છે ત્યારે રાગ-દ્રેષના પૂર્ણ ક્ષય થાય છે. આમ રાગ-દ્રેષના ક્ષય થતાં નિરાવરણ દશા આત્માને પ્રાપ્ત થાય છે કેમકે રાગ–દેષના ક્ષય થતાં જ જ્ઞાનાવરણ, દર્શના-વરણ અને અન્તરાય એ ત્રણે કર્મીના ક્ષય થઇ જાય છે. આમ નિરાવરણુદશા પ્રાપ્ત થતાં જ કેવલજ્ઞાનના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે. **આખાે** સંસારરૂપ મહેલ માત્ર એ જ થાંભલા ઉપર ટકી રહ્યો છે, અને તે રાગ તથા દ્વેષ છે. માહનીય કમ<sup>6</sup>નું ( માહનું ) સવ<sup>6</sup>સ્વ રાગ અને દ્વેષ છે તાલ વૃક્ષના શિર ઉપર સાય ભાંકી દેવાથી જેમ આખું તાલ વૃક્ષ સુકાઇ જાય છે, તે પ્રમાણે સર્વ કર્મોનું પ્રથમ ખંડ : ૪૧:

મૂળ જે રાગ–દ્રેષ, તેના ઉપર પ્રહાર કરવાથી, તેના ઉચ્છેદ કરવાથી આખું કર્મ વૃક્ષ સુકાઈ જાય છે–નાશ પામી જાય છે.

### કેવલજ્ઞાનની સિદ્ધિ

રાગ-દ્રેષના ક્ષયથી (માહનીય કમ<sup>°</sup>ના ક્ષય પછી તત્કાણાત્ શેષ ત્રણ ' ઘાતી ' કમેના ક્ષય થતા હાવાથી ) પ્રાદુર્ભૂત થતા કૈવલજ્ઞાનના સંબંધમાં જે સમજીતી અપાય છે તે આ પ્રમાણે છે: જ્ઞાનની માત્રા મનુષ્યામાં ન્યૂનાધિક દેખવામાં આવે છે, એ શું સૂચવે છે? એ જ કે આવરણ જેટલા પ્રમાણમાં ખસે છે, તેટલા પ્રમાણમાં જ્ઞાન પ્રકટ થાય છે. આવરણ જેમ જેમ વધુ ખસે છે, જ્ઞાન તેમ તેમ અધિક અધિક પ્રકાશમાં આવે છે; અને તે ( આવરણુ ) સર્વધા ખસી જતાં જ્ઞાન પૂર્ણું પ્રકટ થાય છે. આ ખાબત એક દર્શાંતથી અતાવાય છે. નાની–માેટી વસ્તુ એામાં પહેાળાઈ જે એકથી બીજામાં ઘણી ઘણી જેવામાં આવે છે, તે વધતી જતી પહેાળાઇના પૂર્ણ પ્રકર્ષ જેમ આકાશમાં આવે છે, તેમ જ્ઞાનની માત્રા પણ વધતી વધતી કાેઇ પુરુષ-વિશેષમાં પૂર્ણતાએ પહેાંચી શકે છે. જ્ઞાનના વધતા જતા પ્રકર્ષની પૂર્ણતા જેની અંદર પ્રગટ થાય છે તે (પૂર્ણ જ્ઞાન–પ્રકાશ મેળવનાર) સર્વાંગ્ર, સર્વાદર્શી કહેવાય છે, અને તેનું જે જ્ઞાન તે ' કેવલજ્ઞાન '. જ્યારે આત્માનું રાગ–દ્વેષરૂપ માલિન્ય પૂર્ણુ-તયા દ્વર થઈ શકે છે અને એ પૂર્ણ શુદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. તા પૂર્ણ શુદ્ધિમાંથી પ્રકટતા પૂર્ણ જ્ઞાન–પ્રકાશ પણ એને પ્રાપ્ત થઇ શકે છે, જેને 'કેવલજ્ઞાન ' કહેવામાં આવે છે.

### ઇધર જગતના કર્તા નથી

જૈનધર્મના એક સિદ્ધાંત એ છે કે ઇશ્વર જગત્ના કર્તા નથી. જૈનશાસ્ત્રો એમ જણાવે છે કે કર્મ સત્તાથી કરતા સંસારચક્રમાં નિલે પ, પરમ વીતરાગ અને પરમ કૃતાર્થ એવા ઇશ્વરનું કર્તુલ કેમ બની શકે? ચેતન—અચેતનરૂપ અબિલ જગત્ પ્રકૃતિ—નિયમથી સંચાલિત છે. દરેક પ્રાણીનાં સુખ–દુ:ખ પાતપાતાની કરણી પ્રમાણે રચાતા સ્વસ્વકમે સંસ્કાર ઉપર આધાર રાખે છે. પૂર્ષ શુદ્ધ વીતરાગ ઇશ્વર ન કાઇના ઉપર ખુશ થાય, કે ન કાઇના ઉપર નાખુશ થાય. એમ થવું એ વીતરાવસ્વરૂપ નિરંજન પરમેશ્વરને ન ઘટે.

### ઇ વૈર પૂજનની જરૂર

'ઇશ્વર જગતકર્તા નથી' એ સિદ્ધાંતને અંગે, ઇશ્વરને પૂજવાથી શાે લાભ ? અર્થાત્ ઇશ્વર જ્યારે વીતરાગ છે, તુષ્ટ કે રુષ્ટ થતા નથી, તા પછી તેનું પૂજન શું ઉપયાગી? એવા પ્રક્ષ ઊભા થઇ શકે. પરંતુ જૈન શાસ્ત્રકારાનું કહેવું એવું છે કે કશ્વરની ઉપાસના ઇશ્વરને રાજી કરવા માટે નથી, કિન્તુ પાતાના હુદયની, પાતાના ચિત્તની શુદ્ધિ કરવા માટે છે. સમગ્ર દુઃખાના ઉત્પાદક રાગ–દ્વેષને દૂર કરવા સારુ રાગ–દ્વેષરહિત પરમાત્માનું અવલ બન લેવું પરમ ઉપયાગી અને આવશ્યક છે. માહવાસનાથી ભરેલાે આત્મા સ્ફટિકના જેવાે છે, એટલે કે સ્ફટિક પાતાની પાસે જેવા રંગનું ફૂલ હાય. તેવા રંગ પાતામાં ખેં ચી લે છે, તેવી રીતે જેવા રાગ-દ્વેષના સંચાગા આ આત્માને મળે છે, તેવા પ્રકારની અસર તેને જલદી ઉત્પન્ન થાય છે. આ માટે સારા પવિત્ર સંયાગા મળવવાની અને તેવા સંયાગામાં રહેવાની ખાસ આવશ્યકતા સમજી શકાય છે. વીતરાગદેવનું સ્વરૂપ પરમ વિમલ અને શાન્તિમય છે. રાગ-દ્રેષના રંગ કે તેની અસર તેના સ્વરૂપમાં બિલ્કુલ નથી. અતઃ તેનું આલ'બન લેવાથી, તેનું ધ્યાન કર<mark>વાથી</mark> આત્મામાં વીતરાગ ભાવનાના સંચાર થાય છે, અને એ રસ્તે ક્રમશઃ વીતરાગ થઈ શકાય છે.

પ્રથમ ખંડ : ૪૩:

સહું કાઇ સમજી શકે છે કે એક રૂપવતી રમણીના યાંગે એક પ્રકારના ભાવ પેદા થાય છે, પુત્રને જેવાથી કે મિત્રને મળવાથી સ્નેહની જાગૃતિ થાય છે અને એક પ્રસજ્ઞાત્મા સુનિનાં દર્શનથી હૃદયમાં શાન્તિપૃર્ણ આહ્લાદ અનુભવાય છે. સજ્જનની સંગતિ સુસંસ્કાર અને દુર્જનની સંગતિ કુસંસ્કારનું વાતાવરણ જન્માવે છે. માટે જ કહેવાય છે કે 'સાંખત તેવી અસર. 'ત્યારે વીતરાગ આત્માના સત્સંગ કેટલા કલ્યાણકારક નીવડે એના ખ્યાલ કરવા રહ્યો. વીતરાગ દેવની સાંખત—તેનું સ્મરણ, સ્તવન કે ભજન—ચિન્તન કરવું એ છે. એથી અના સખળ અભ્યાસના પરિણામે ] આત્મામાં એવી અસર ઉત્પન્ન થાય છે કે રાગ—દ્વેષની વૃત્તિએ શમવા માંડે છે. આ ઇશ્વર પૂજનનું મુખ્ય અને તાત્વિક ફળ છે.

પૂજ્ય પરમાતમાં પૂજકના તરફથી કંઇ આકાંક્ષા રાખતા નથી. પૂજ્ય પરમાતમાને પૂજકના તરફથી કોઈ ઉપકાર થતો નથી. પૂજ્ય પરમાતમાને પૂજકની પાસેથી કંઈ જોઇતું નથી. પૂજક કેવળ પાતાના આત્માના ઉપકાર અથે પૂજ્ય પરમાતમાની પૂજ કરે છે, અને તેના [પરમાત્માના] આલંબનથી, તે તરફની એકાગ્ર ભાવનાના અળથી તે પાતાનું ફળ મેળવી શકે છે.

અિંગની પાસે જનાર મનુષ્યની ઠંડી અિંગના સાનિધ્યથી જેમ સ્વત: ઉડી જાય છે, પરન્તુ આગ કેં ઇને ફળ લેવા બાલાવતી નથી, તેમ જ તે પ્રસન્ન થઇને કાઇને તે ફળ દેતી નથી, એ પ્રમાણે વીતરાગ પરમેશ્વરના પ્રણિધાનથી રાગાદિદાષરૂપ ઠંડી સ્વત: પલાયન કરવા માંડે છે અને આત્મ-વિકાસનું ફળ મેળવાતું જાય છે. પરમાતમાના સદ્યુણોનાં સ્મરણથી ભાવના વિકસતી જાય છે. ચિત્તનું શોધન થવા માંડે છે અને આત્મ-

વિકાસ સધાતા જાય છે. આમ પરમાત્માની ઉપાસનાનું આ ફળ ઉપાસક પાતે પાતાના આધ્યાત્મિક પ્રયત્નથી મેળવે છે.

વેશ્યાના સંગ કરનાર માણુસ દુર્ગતિને પાત્ર થાય છે એ ખરી વાત, પણુ એ દુર્ગતિ આપનાર કાેણુ ? વેશ્યાને દુર્ગતિ આપનારી માનવી એ બરાબર નથી. કારણુ કે એક તા વેશ્યાને દુર્ગતિની ખબર નથી અને એ સિવાય, કાેઇ કાેઇને દુર્ગતિએ લઈ જનાર માત્ર મનની મલિનતા સિવાય બીજું કાેઇ નથી, એ બેધડક ગળે ઊતરે એવી હકીકત છે. આ ઉપરથી એ સિદ્ધાન્ત સ્થિર થઇ શકે છે કે સુખ દુ:ખનાં કારણુભૂત જે કર્મ છે, તેના આધાર મનની વૃત્તિએ ઉપર છે: અને એ વૃત્તિએને શુભ બનાવવાનું અને તે દ્વારા આત્મવિકાસ સાધવાનું તથા સુખ-શાન્તિ મેળવવાનું પ્રશસ્ત સાધન ભગવદ્દ—ઉપાસના છે. ભગવદ્દ—ઉપાસનાથી વૃત્તિએ શુભ થાય છે, આગળ વધી શુદ્ધ થાય છે. આમ, એ કલ્યાણ્સાધનના માર્ગ બને છે.

# ક્રિતીય ખંડ

### --- Yi---

# માક્ષ–માર્ગ

નવ તત્ત્વોનું સંક્ષિપ્ત વર્ણુન પૂરું થયું. આમાં મુખ્ય તત્ત્વો જીવ અજીવ બે જ છે. આસવ એ જીવના કર્મ બન્ધક અધ્યવસાય છે. બન્ધ એ જીવ અને અજીવ(કર્મે-પુદ્દગલ)ના પરસ્પરના ઘનિષ્ઠ સંખંધ છે. સંવર અને નિર્જરા (ઊચી) એ આત્માની ઉજ્જવળ દેશા છે. માક્ષ આત્માની પૂર્ણુ શુદ્ધતાનું નામ છે. આમ એ આસવાદિ પાંચે તત્ત્વા જીવ —અજીવમાં સમાવિષ્ટ થાય છે. પુષ્ય—પાપ આત્મસંબદ્ધ કર્મે—પુદ્દગલા છે. પુષ્ય—પાપના બન્ધમાં અન્તર્ભાવ કરીએ તા સાત તત્ત્વાની પણ પરંપરા છે. આસવ અને બન્ધ એ સંસારનાં કારણ, અને સંવર તથા નિર્જરા એ માક્ષનાં કારણ. સત્પુષ્ય રૂપ શુભ આસવ માક્ષસાધનાનાં સાધન મેળવી આપનાર હાઈ

<sup>•</sup> શ્રી ઉમારવાતિવાચકવિરચિત તત્ત્વાર્થ સૂત્રમાં સાત તત્ત્વાના નિદે શ છે.

પ્રશસ્ત ગણાય, ×ધમે ગણાય. માેક્ષાર્થીને આત્મવિકાસના માર્ગમાં આ નવ વસ્તુઓનું જ્ઞાન અહુ ઉપયોગી છે, જેથી એ 'તત્ત્વ' નામથી કહેવાય. એ તત્ત્વામાં સમગ્ર વિશ્વના સમગ્ર પદાર્થીના જીવ તથા અજીવ (જડ) તત્ત્વા દ્વારા નિદેશ કરીને જીવનું મુખ્ય-સાધ્ય માક્ષ જાહેર કર્યું અને તેના (માક્ષના) ખાધક-સાધક માર્ગ ખતાવ્યા. ખાધકમાં બન્ધ અને બન્ધનું કારણ આસવ; સાધકમાં સંવર તથા નિર્જરા.

નવ તત્ત્વોના પ્રકરણ ઉપરથી આત્મા, પુષ્ય-પાપ, પરલાક, માક્ષ અને ઇશ્વર સંબંધી જૈન વિચારાનું દિગ્દર્શન થઈ જાય છે. કલ્યાણુસાધનના માર્ગ આત્મા, પરમાત્મા, પુષ્ય-પાપ અને પુનર્જન્મની શ્રદ્ધા પર સરળ બને છે. એકલું પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ માનવાથી ચાલે તેમ નથી. કેવળ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણના આધાર પર

[ ઉપમિતિભવપ્રપંચા કથા, પ્રથમ પ્રરતાવ, મુદ્રિત પુસ્તક પત્ર ૭૨ ] આ પાઠના અર્થ—

સામાન્ય રીતે ધર્મનાં ત્રણ રૂપ છે—કારણ, સ્વભાવ અને કાર્ય. તેમાં સદનુષ્ઠાન એ ધર્મનું કારણ છે. સ્વભાવ બે પ્રકારના: આશ્રવરૂપ અને અનાશ્રવરૂપ. જીવમાં શુલ કર્મપરમાણુઓના ઉપયય થવા તે આશ્રવરૂપ સ્વભાવ, અને પૂર્વોપાર્જિત કર્મપરમાણુઓનું ખંખેરાઇ જવું એ અનાશ્રવરૂપ સ્વભાવ. × × અને જીવમાં જે વિશેષ સુંદરતાઓ તે ધર્મનું કાર્ય.

x " घम: शभाश्रवे सवरे [ निजरायां ] च अन्तर्भवति"। ( हेभयंद्र, ये।गशास्त्र, रले प्रकाश, थील श्ले।क्रनी वृत्ति )

<sup>&</sup>quot; सामान्येन तावद् धर्मस्य त्रीण्येव रुपाणि द्रष्टव्यानि भवन्ति । तद्यथा कारण स्वभावः कायं च । तत्र सदनुष्ठान धमस्य कारणम् । स्वभावः पुनद्विविधः—साश्रवोऽनाश्रवश्च । तत्र साश्रवो जीवे शुभ-परमाणूपचयरुपः, अनाश्रवन्तु पूर्वोपचितकर्मपरमाणुविख्यमात्र-लक्षणः । × × कार्यं पुनर्धर्मस्य यावन्तो जीवगताः सुन्दरविशेषाः।"

તત્ત્વરાષ્ટ્રાં કાર્ય શક્ય નથી. કેવળ પ્રચક્ષપ્રમાણવાદીને પણ ધૂમના દર્શ નથી અગ્નિ હાવાનું અનુમાન સ્વીકારવું પડે છે. ન દેખાવા માત્રથી વસ્તુના અભાવ માનવા એ ન્યાયસંગત કહી શકાય નહિ. ઘણી વસ્તુએા હયાત છતાં દર્છિગાચરમાં આવતી નથી, એથી એમના અભાવ સિદ્ધ થઈ શકે નહિ. આકાશમાં ઊડેલું પક્ષી એટલે ઊંચે ગયું કે તે નજરથી દેખી શકાતું નથી, એથી તે પક્ષીના અભાવ સિદ્ધ થાય નહિ. આપણા પૂર્વો આપણને દેખાતા નથી, એથી એએ! નહાતા એમ કહેવાની કાઈ હિંમત કરી શકે નહિ. દ્રધમાં ભળી ગયેલું પાણી જોઈ શકાતું નથી, એથી એના અસાવ માની શકાય નહિ. સૂર્યના અજ-વાળામાં તારા દેખાતા નથી, એથી એમનું નાસ્તિત્વ કહી શકાય નહિ. આ ઉપરથી સમજ શકાય છે કે સંસારમાં જેમ ઇન્દ્રિય-ગાચર પદાર્થી છે, તેમ ઇન્દ્રિયાતીત(અતીન્દ્રિય) પદાર્થી પણ અસ્તિત્વ ધરાવે છે. પાતાનું જ અનુભવેલું માનવું અને બીજાની અનુભવેલ વાતને નિર્વિચારપણે ખાટી કહી દેવી એ વ્યાજળી ગણાય નહિ. લંડન, પેરિસ, અલિંન કે ન્યુયાર જેવા શહેરા જેણું દેખ્યાં નથી એવા મનુષ્ય, તે શહેરાના વૈભવના અનુભવ કરી આવેલા અન્ય કાઈ નિષ્પક્ષ સજ્જનને તે શહેરાના વૈભવ સંબંધે વર્ણન કરતા સાંભળી તેને પાતાથી અપ્રત્યક્ષ હાવાના કારણે અસત્ય ઠરાવવા તૈયાર થાય તેા એ જેમ અઘટિત છે, તેવી રીતે આપણા–સાધારણ મનુષ્યા કરતાં અનુસવજ્ઞાનમાં આગળ વધેલા મહાપુરુષાના સિદ્ધાંતાને 'નથી દેખાતા' કે 'નથી માલૂમ પડતા' એટલા જ માત્ર હેતુથી ખાટા કહી દેવા એ પણ અયુક્ત છે. આ ઉપરથી ફલિતાર્થ એ નીકળે છે કે પુષ્ય-પાપની પ્રત્યક્ષ કળાતી લીલાએાને ધ્યાનમાં લઇ, જગત્ની વિચિત્રતા અને માહવાસનાની વિષમતા સમજ કામ, ક્રોધ આદિ વિકારદાષાને દૂર કરવા માણસે યત્નશીલ થવું જોઇએ.

આત્મ–કલ્યાણના શ્રેષ્ઠ આદશ<sup>દ ક્</sup>યાન પર લઈ જીવન–શાેધનના સાચા માર્ગ પર પાતાના પ્રવાસ સદા વ્યવસ્થિત રીતે ચા<u>લ</u>ુ રાખવા જોઇએ. ધીરે ધીરે પણ માગ° ઉપર–સાચા માગ° ઉપર ગતિ કરતા પ્રાણી સીદાતા નથી, અને ક્રમશઃ આગળ વધતા જાય છે, છેવટે સાધ્યને પહેાંચી વળે છે. માક્ષ, અર્થાત્ આત્માના પૂર્ણ વિકાસ એ ખરુ સાધ્ય સાધુ કે ગૃહસ્થ દરેકે પાતાના દેષ્ટિ-બિન્દુ ઉપર સ્થાપિત કરવું જોઇએ. એ સાધ્યને સિદ્ધ કર<u>ી</u> આપનાર માગ<sup>૧</sup>ને જાણવા જોઇએ. દુરાગ્રહના ત્યાગ કરી ગુણાનુ-રાગી ખની શાસ્ત્રોના ગર્ભ તપાસવા જોઇએ. શુદ્ધ જિજ્ઞાસુ યુ**દ્ધિએ અને આત્મ**–કલ્યાણની સાચી ઉત્કંઠાથી અવલાેકાતાં શાસ્ત્રોમાંથી માક્ષ મેળવવાના નિષ્કલંક માર્ગ જાણી શકાય છે. જાણ્યા પછી ક્રિયામાં મૂકવાની જરૂર છે. ક્રિયા વગરનું જ્ઞાન, અર્થાત્ જે જ્ઞાન આચરણમાં ન મુકાય તે ફ્લસાધક થઈ શકતું નથી, એ વાત દરેક સમજી શકે છે. પાણીમાં તરવાની ક્રિયા જાણવા છતાં પણ તે ક્રિયા કરવામાં ન આવે તે৷ પાણીમાં તરી શકાતું નથી, તે જ પ્રમાણે ભવસાગરને તરવાના ઉપાય જાણવા છતાં તે ઉપાયને આચરણમાં ન મુકાય તેા ભવસાગર કેમ તરાય? માટે જ શાસ્ત્રકારા " सम्यग्ज्ञानिक्रयाभ्यां मोक्षः" એ સૂત્રથી, સમ્યક્જ્ઞાન અને સમ્યક્કિયા(આચરણુ) એ બન્નેના સહ-યાેગ થાય ત્યારે જ માેક્ષસાધન શક્ય થાય એમ પ્રરૂપે છે. પ્રાપ્તવ્ય સ્થળના માર્ગ'ની માહિતી હોય અથવા કોઇ ઔષધની રાેગલતાની ખાતરી હાેય, પણ એ માર્ગ ઉપર ચાલીએ નહિ, અથવા એ ઔષધનું સેવન કરવામાં આવે નહિ તેા ઇષ્ટસિદ્ધિ કેમ થઈ શકે? જ્ઞાન તથા શ્રદ્ધાના પાયા માંડી માણુસ અટકી જાય અને ચારિત્ર-મન્દિરને ચણવાનું કામ ન કરે (અર્થાત્ વર્તનમાં ન મૂકે ) તા કલ્યાણ-મન્દિર કથાંથી પામે ?

द्वितीय भंड

#### સમ્યગુજ્ઞાન

આત્મતત્ત્વની ઓળખાણ કરવી યા વાસ્તિવિક કલ્યાણસાધનના માર્ગ'ની ઓળખાણ કરવી એ સમ્યગ્રહ્માન (Right Know-ledge) છે. આત્માનું પરિજ્ઞાન કરવામાં તેની (આત્માની) સાથે સંભ'ધ ધરાવતાં જડ (કર્મ'-) દ્રવ્યાનાં આવરણ જાણવા પણ આવશ્યક છે. એ જાણ્યા વગર આત્માની સ્થિતિ બરાખર સમજાય નહિ અને આત્મ-કલ્યાણ સાધવાનું સરળ બને નહિ. વસ્તુતા આત્મજ્ઞાન, આત્મદિષ્ટ, આત્મ-ભાવતા વગર જગત્ની સલળી વિદ્વત્તા નિસ્સાર અને નિર્શંક છે. સંસારના સઘળા કલેશા માત્ર આત્માની અજ્ઞાનતાને લીધે છે. તે અજ્ઞાનતાને દ્વર કરવાનું સાધન આત્મબાધના અભ્યાસ સિવાય બીજાં શું હોઈ શકે ! આત્માભિમુખ થવું એ જ એકમાત્ર અખિલ આધ્યાત્મિક વાલ્મયનું રહસ્યભૂત તાત્પર્ય છે.\*

### સમ્યક્ ચારિત્ર

તત્ત્વજ્ઞાનનું (તત્ત્વસ્ત્રરૂપ જાણ્યાનું) કૃળ પાપકમેંથી હઠવું એ છે. એ જ સમ્યક્ આ (સ્ત્ર (Right Conduct) છે. પાતાના જીવનને પાપના સંયાગથી દ્વર રાખી નિર્મળ બનાવવું અને યથાશક્તિ પરહિત સાધવું એ 'સમ્યક્ ચારિત્ર' શબ્દના ખરા અવિ છે. એના સંબંધમાં શાસ્ત્રવર્ણિત સદુપદેશનું અનુસરણ ઉપયાગી છે. સામાન્યતા ચારિત્ર એ વિભાગામાં બ્હેંચાય છે—સાધુએનું ચારિત્ર અને ગૃહસ્થાનું ચારિત્ર. સાધુએના

( ખૃહદારણ્યકાેપનિષદ્ )

<sup>\* &</sup>quot;आतमा वा अरे! द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिष्ट्यासितव्यः। आत्मनो वा अरे! दर्शनेन श्रवणेन मत्या विज्ञानेन इदं सर्वं विदितं भवति।।"

ચારિત્રને 'સાધુધમ'' અને ગૃહસ્થાના ચારિત્રને 'ગૃહસ્થધર્મ' કહેવામાં આવે છે. આ બન્તે પ્રકારના ધર્મો વિષે જૈનશાસ્ત્રોમાં સારૂં વિવેચન કરવામાં આવ્સું છે.

### સાધુધમ<sup>°</sup>

" साघ्नोति स्वपरहितक।याणि इति साधुः " अर्थात् स्वितः અને પરહિતનાં કાર્યા જે સાધે તે સાધુ. સંસારના કાંચન– કામિન્યાદિ સર્વ લાગા છાડી, સમગ્ર ઝુઢુ–કુટુંળ–પરિવાર સાથેના સંખંધથી વિમુક્ત થઈ ઉચ્ચ કલ્યાણભૂમિ ઉપર આરૂઢ થવાની પરમ પવિત્ર આકાંક્ષાએ જે અસંગવત ગ્રહ્યુ કરાય છે તે સાધુ-ધર્મ છે. રાગદ્વેષની વૃત્તિએાને દળાવવી–જીતવી એ જ સાધુના **ધર્મ** વ્યાપારના મુખ્ય વિષય હાય છે. પ્રાણાતિપાતવિરમણ, મુષાવાદ-વિરમણ, અદત્તાદાનવિરમણ\*, મૈથુનવિરમણ અને પરિશ્રહવિરમણ એ સાધુએાનાં પાંચ મહાવતાે છે. એ પાંચ મહાવતાની પાલના એ સાધુજીવનની સાધના છે. ×મનાેગુપ્ત, ×વચનગુપ્ત અને ×કાયગુપ્ત થવું એ સાધુજીવનનું પ્રધાન લક્ષણ છે. સાધુધર્મ એ વિશ્વબંધુત્વનું વત છે. જેનું ફળ જન્મ, જરા, મૃત્યુ, આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ વગેરે સવે દુઃ ખાેથી રહિત અને આનંદ-સ્વરૂપ એવા માક્ષ છે. એ સાધુધમ કેવા ઉજજવલ અને કેવા વિકટ હાેવા જોઇએ એ એના ખ્યાલ કરવાથી સમજ શકાય છે. આવેા મુનિધર્મ, સંસારની વિચિત્રતાનું (ભવચક્રની નિસ્સારતાનું) યથાર્થ ભાન થયું હાય, તેના ઉપરથી તાત્ત્વિક વૈરાગ્યના પ્રાદુર્ભાવ થયે৷ હાેય અને માેક્ષ પ્રાપ્ત કરવાની પ્રબલ ઉત્કંઠા જાગ્રત થઈ હોય ત્યારે જ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. ત્યારે જ પાળી શકાય છે.

<sup>\*</sup> નહિ આપેલી વસ્તુ ન લેવી.

<sup>×</sup> મન, વચન અને શરીરને સુયાગ્ય સંયમમાં રાખનાર.

द्वितीय भंड

સાધુધર્મના જેએ અધિકારી નથી, તેએ ગૃહસ્થધર્મનું પાલન કરવાથી પાતાના જીવનને કૃતાર્થ કરી શકે છે. ધના-પાજનમાં પ્રામાણિકતા અને વ્યવહારમાં નીતિ તથા સચ્ચાઇ ગૃહસ્થધર્મને લાયક થવામાં પ્રથમ આવશ્યકતા ધરાવે છે. ધર્મ-ભાવનાને સતેજ રાખવા માટે સત્સંગના શ્રેયસ્કર લાભ લેતા રહી આત્મભાનના ખળે નિર્ભયતા મુણને કેળવવા અને સમુચિત સંયમના પાલનમાં જાગ્રત રહેવું એ ગૃહસ્થને માટે જરૂરનું છે. સૃહસ્થ-ધર્મ

ગૃહસ્થધમેનું બીજું નામ-જૈનશાસ્ત્રોમાં-શ્રાવકધર્મ છે. ગૃહસ્થધમેને પાળનાર પુરુષ 'શ્રાવક' અને સ્ત્રી 'શ્રાવકા' કહેવાય છે. 'શ્રાવક' શબ્દ 'શ્રવણ' અર્થ વાળા 'શુ' ધાતુથી અનેલા છે. શ્રવણ કરે અર્થાત્ આત્મકલ્યાણના માર્ગ ને રસપૂર્વક સાંભળે તે 'શ્રાવક' અને તે 'શ્રાવિકા'. શ્રાવકના અર્થમાં 'ઉપાસક' શબ્દ પણ વપરાય છે. ગૃહસ્થ-ધર્મમાં બાર વૃતા પાળવાની વ્યાખ્યા આવે છે. સ્થૂલ પ્રાણાતિપાતિવરમણ, સ્યૂલ મૃષાવાદવિરમણ, સ્થૂલ અદત્તાદાનિરમણ, સ્યૂલ મૃષાવાદવિરમણ, દિગ્રવત, ભાગાપત્રાપરિમાણ, અનર્થદંડ-વિરતિ, સામાયિક, દેશાવકાશિક, પાષધ અને અતિથિસ વિભાગ એ બાર વૃતા છે. આમાં શરૂઆતનાં પાંચ મર્યાદિત હાવાથી 'અણુવત' કહેવાય છે. મર્યાદિતતા સૂચવવા માટે 'સ્યૂલ' શબ્દ એમની સાથે જોડવામાં આવ્યા છે.

### स्थूस प्राष्ट्रातिपातविरमणु

પ્રાણાતિપાત એટલે પ્રાણાના અતિપાત, અર્થાત્ પ્રાણીના પ્રાણ લેવા એ પ્રાણાતિપાત, તેથી હઠવું એ પ્રાણાતિપાત-વિરમણ, પ્રાણાતિપાત અથવા હિંસા પાતે કરવાથી, બીજા પાસે

કરાવવાથી અને એને અનુમાદવાથી (એમ કરવા, કરાવવા, અનુમાદવાથી ) ત્રણ રીતે થાય છે. એ જ પ્રમાણે મુષાવાદ વગેરે પણ એ ત્રણ રીતે થાય છે. બીજાના આરંભ-સમારંભથી અનેલી ચીજ-વસ્તુના ભાગાપેલાગમાં પણ એ આરંભનું અનુ-માદન રહેલું છે. એ ( લાગાપલાગ ) એને ( આરંભને ) પ્રત્યક્ષ કે પરાક્ષ થાેડા કે ઘણા ટેકા ( ઉત્તેજન ) આપનાર પણ બને છે, અતઃ લાગાપલાગ કરનારને આરંભના દાષ લાગે છે. પુષ્ય કે પાપકાર્થ જે માણસ પાતે કરે છે તે પાતે તે<del>ા તેના પરિ</del>ન ણામરૂપ પુષ્ય કે પાપકમે બાંધે જ છે, પણ તે કાર્યમાં તેને જે પ્રવર્તાવનાર હાય તે પણ આંધે છે, તેમ જ તે કાર્યને જે અનુમાદે તે પણ બાંધે છે. અલબત, પુષ્ય કે પાપકાર્ય જે કરે છે તેની પાતાની મનાવૃત્તિ તે કાર્ય કરાવનાર અને તેને અનુ-માેદનારના કરતાં વધુ પ્રખળ હાવાના સંભવ છે. પણ આ એકાન્ત નથી. વિવશ અનીને જેને કરવું પડે છે તેના મનના **અ**ધ્યવસાય કરતાં કરાવનારના મનના અધ્યવસાય વધુ તીવ્ર હાેઈ શકે છે. દાખલા તરીકે, કાેઈ માણસને પાેલિસને હાથે માર મરાવનાર અફસરની માનસિક રૌદ્રતા એ વિવશ અનીને મારનાર પાેેેલિસ કરતાં ઘણી ઉગ્ર હાેય છે, એ જ પ્રમાણે કદા-ચિત્ પ્રચારરસિક અનુમાદકના મનના અધ્યવસાય, કરનાર– કરાવનારના અધ્યવસાય કરતાં વધુ તીવ્ર હેાઈ શકે છે. કેાના અધ્યવસાય વધુ તીવ એ માણુસ અપૂર્ણ હાેઈ જાણી ન શકે. સિદ્ધાન્તની વાત એટલી જ છે કે એ ત્રણ પૈકી જેના જેવા અધ્યવસાય, તેને તેવાં કમ<sup>°</sup> અધાય.

મન−વાણી−શરીરઅળ (૩), પાંચ ઇન્દ્રિયા, (૮) અને આયુષ્ય (૯) તથા ધાસો≈છવાસ (૧૦) એ દશ પ્રાણુ છે. ખીજાના કે પાતાના, એમાંના કાઈ પ્રાણુ કે પ્રાણાને પ્રમાદથી કે દુર્ખું દ્વિથી હુણવા કે ઈજા પહોંચાડવી એ હિંસા છે. આ ઉપરથી સમજ શકાય છે કે પ્રમાદથી અથવા દુર્ખું દ્વિ કે દ્રેષથી કાઇને માઠું લગાડવું, કાઇનું અપમાન કરવું, કાઇની નિંદા— સુગલી કરવી, કાઇને ભય–ત્રાસ આપવા, દૂંકામાં કાઇનું ખુરું કરવું કે બીજાના દિલને દુખવવું એ હિંસા છે એટલું જ નહિ, બીજાના પ્રાણને ઈજા પહોંચાડવાની કે બીજાનું ખુરું કરવાની સ્થૂલ ક્રિયા ન હાય તા યે બીજાનું ખુરું ચિતવવા માત્રથી પણ હિંસાના દોષ ઉપસ્થિત થાય છે. જૂઠ, ચારી, બેઇમાની, ઠગાઇ અને કોધ, લાભ, મદ, ઇર્ધ્યા, દ્રેષ વગેરે વિકારા એ બધ ભારાભાર હિંસારૂપ હાઈ પાપ છે. અહિંસાની ઉપાસના ખરી રીતે એ દાષાને અને મનના દુ:ચિંતનને દૂર કરી ચિત્તરોાધનના વ્યાપારમાં ઉદ્યત રહેવામાં છે.

હિંસાનું લक्षणु "प्रमत्तयोगात् प्राणव्यवरोषणं हिंसा " × से स्त्रथी कण्याववामां आव्युं छे हे प्रमत्तये। नशी, अर्थात् प्रमादथी, क्येटले हे रागद्वेषवृत्तिथी प्राणीना प्राण्यु लेवा के ढिंसा छे. तेम क पे।तानी असावधानी( केंदरहारी)थी प्राणीना प्राण्युनी ढसा थाय के पणु प्रमत्तये। गवाणी ढिंसा छे. प्रमत्तदशा काविंद्धा छे, अने प्राणीना प्राण्युने। नाश हरवे। के द्रव्यिंद्धा छे. काविंद्धा (प्रमत्तये। ग) पे।ते काते क हे। षर्प (पापर्प) ढिंसा छे, क्यारे द्रव्यिंद्धा काविंद्धा साथे मणीने पापर्प ( ढिंसा छे, क्यारे द्रव्यिंद्धा काविंद्धा साथे मणीने पापर्प ढिंसा अने छे. ढिंसाना संपूर्ण त्याग गृहस्थपण्यानी परि स्थितिमां शहय न ढे। वाथी गृहस्थने माटे ढिंसाना त्यागने मर्यादित हरी अताववामां आव्ये। छे. के मर्यादा 'निरपराधी

<sup>×</sup>મહર્ષિ ઉમારવાતિવિરચિત 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર ' હ ૮

સ્થૂલ (ત્રસ) જીવાને સંકલ્પથી\* ન મારું' એ પ્રકારની ખતાવવામાં આવી છે. તે બાબતની સમજુતી આ પ્રમાણે છે:--

पृथ्वी, जण, तेज, वायु, वनस्पति से सेडेन्द्रिय स्थावरे। સ્વાભાવિક ભાગાપભાગરૂપ હાવાથી અને જીવનચર્યામાં તેમના ઉપયોગ સતત અપેક્ષિત હાવાથી ગૃહસ્થના અહિંસાવ્રતમાં એમતી હિંસાના ત્યાગ ન લેતાં ' સ્થૂલ ( ત્રસ–બેઇન્દ્રિય આદિ ) છવાને ન મારું ' એ રીતે એ વર્તને મર્યાદિત કરવામાં આવ્યું. પણ ઘર–મકાન–ખેતી–કૂવા–તલાવ–વાવ વગેરે સંબ'ધી આરંભામાં કીડા–મંકાડા વગેરે સ્થૂલ (ત્રસ) જીવાની પણ હિંસાના સંભવ રહે છે જ, માટે 'સ્થૂલ જીવાને ન મારું' એટલેથી ન ચાલવાથી એ વ્રતમાં 'સંકલ્પથી' અર્થાત ઈરાદાપૂર્વક-જાણીળુઝીને ] એટલું ઉમેરવામાં આવ્યું. આ પ્રમાણે 'સ્થૂલ છવાને ઇરાદાપૂર્વંક (જાણીખૂઝોને) ન મારું' એવા આકારનું વત બન્યું. એમ થત્રાથી આરંભ-સમારંભના અનુપાતમાં સ્થૂલ જીવાની હિંસા થાય તે ઇરાદાપૂર્વ'ક (જાણીખૂઝીને) થતી ન હાેવાથી એ વતને બાધક થવાની નહિ. તેમ છતાં વળી એક હરકત આવી કે વિકટ પરિસ્થિતિના વખતે અપરાધીને ઠાર કરવા પડે તા તેનું કેમ ? એટલે એની પણ છૂટ રાખવા માટે એ વ્રતમાં 'નિરપરાધી 'ને ગ્રહણ કરી 'અપરાધી સિવાય સ્થૂલ (ત્રસ) જીવાને ઇરાદાપૂર્વંક (જાણીખૂઝીને) ન મારું ' એ પ્રમાણે વતનુ ઘડતર પૂરું કરવામાં આવ્યું.

આ ઉપરથી ક્લિત થાય છે કે સ્થૂલ હિંસા ચાર પ્રકારની છે; સંકલ્પી, આરંભી, ઉદ્યોગી અને વિરાધી. કાેઇ નિરપરાધ

<sup>\*</sup> पङगुकुष्टिकुणिस्वादि हष्टवा हिंसाफलं सुधीः। निरागस्त्रसजन्तूनां हिंसां सङ्कृल्पतस्त्यजेत् ॥१९॥ —-आयार्थ हेमयन्द्र ये।गशास्त्र, दितीय प्रकाश.

દ્વિતીય ખેડ : ૫૫:

પ્રાણીની જાણી ખૂઝીને હિંસા કરવી એ સંકલ્પી હિંસા છે. ઘર, દૂકાન, ખેતર વળેરેના આરંબ-સમારંભમાં, રસાઇ બનાવવી વળેરે પ્રવૃત્તિએમાં યત્નાચાર રાખવા છતાં ત્રસાની હિંસા થાય છે તે આરંભી હિંસા છે. દ્રવ્યાપાજન કાર્યમાં એ પ્રકારની જે હિંસા થાય છે તે ઉદ્યોગી હિંસા છે. દુષ્ટ નરાધમના હુમલાથી બચવા માટે, સ્વપર-રક્ષા માટે એના વધ કરવા પડે તા એ વિરાધી હિંસા છે. આ ચાર પ્રકારની હિંસાઓમાં સંકલ્પી હિંસા વર્જનીય છે. બાકીની ત્રણ પૈકી આરંભી અને ઉદ્યોગી તા ગૃહસ્થને સ્વાભાવિક રીતે વળગેલી જ છે; અને છેલી વિરાધી હિંસાના આશ્રય લેવાનું પણ કચારેક એને માથે આવી પડે છે.

આર'લી અને સંકલ્પી હિંસામાં કરક એ છે કે આર'-લીમાં ગૃહિનર્માણ કરવું, રસાઇ બનાવવી, ખેતીવાડી કરવી વગેરે કાર્યોની મુખ્યતા રહે છે. એ કાર્યો કરવામાં જવા મરે છે જરૂર, પણ એમાં જવાને સીધા મારવામાં નથી આવતા, એટલે કે એમાં જવાની હિંસા સંકલ્પ(ઇરાદા)પૂર્વક નથી હોતી; કિન્તુ કાર્ય-પ્રવૃત્તિના અનુસ'ધાનમાં જવાની હિંસા થવા પામે છે. પરંતુ સંકલ્પી હિંસામાં જવવધની મુખ્યતા રહે છે. એમાં ખાસ ઇરાદાપૂર્વક જવત્રધની પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે છે. જવહિંસાના સંકલ્પ(ઇરાદા)થી થનારી હિંસા તે સંકલ્પી હિંસા છે. યદ્યપિ વિકટ સંજોગમાં વિરાધીના વધ કરવાનું આવી પડે ત્યારે તેમાં વિરાધીના વધના સંકલ્પ (ઇરાદા) હોલા છતાં એ વાજબી ન્યાય્ય હેતુસર હાવાથી એને 'વિરાધી' હિંસાના ઝુદા નામથી નિદે શવામાં આવી છે અને ગૃહસ્થના અહિંસા વ્રતમાં તેના (વિરાધી હિંસાના) ત્યાંગ લેવામાં આવ્યો નથી.

ઈ ન છતાં અજાણપણે-સાવધાની ન ગપ્યાને લીધે હિંસા ન થવાની જગ્યાએ હિંસા થઈ જાય એ પ્રામાદિક હિંસા પણ વર્જનીય કક્ષામાં છે એ સમજવું જોઇએ. અહિંસાની મર્યાદાના ઉપરના નિદે શ-વાકચમાં મૂકેલ નિરપરાધી વિશેષણની ઉપયોગિતા વિષે કહેવું પ્રાસંગિક છે કે જુલ્મી નરાધમના અપરાધ સામે-એના તરફથી થતાં અનીતિ, જુલ્મ, અત્યાચાર સામે, અહિંસાની નીતિથી ન માને તા બીજી નીતિએ યાંગ્ય સામના કે પ્રતિકાર કરવાથી એના ગૃહસ્થધમેને બાધા આવતી નથી; ઊલટું, લાેકહિત માટે એ એનું ન્યાચ્ય ધમ્ય કર્તી અ બની જાય છે. એવા વિકેટ સંકટ વખતે વિશેષ દશામાં સાધુ પણ લાેકહિત ખાતર મુનાસિબ પગલાં લેવા તૈયાર થવામાં વાજબી ગણાય છે.

જગત્ સર્વંત્ર જવાથી ખીંચાખીંચ ભરેલું છે, પ્રવૃત્તિમાત્રમાં જવિહિંસા છે, એમ છતાં યાગ્ય સાવધાની (યત્નાચાર) રાખી પ્રવૃત્તિ કરનાર અહિંસકબુદ્ધિ માણસ પ્રવૃત્તિ—ક્રિયામાં અનિવાર્યં રૂપ હિંસા થવા છતાં ય હિંસાના દોષથી મુક્ત રહે છે, જયારે પ્રમાદી (એદરકાર) માણસની પ્રમાદી પ્રવૃત્તિમાં કદાચિત્ હિંસા (સ્થૂલ હિંસા) ન થાય તા યે તેને તેના પ્રમાદના કારણે હિંસાના દોષ લાગે છે.

દ્વિતીય ખંડ : ૫૭ :

અને નિવૃત્તિ લીધાથી અહિંસા સધાઈ જશે એવું કયાં નક્કી છે? નિવૃત્તિ લીધાથી મન શાન્ત પડી જવા અંધાયેલું નથી. શારીરિક સ્થિરતા વખતે પણ મન ચકડાળે ચડેલું ઢાઈ શકે છે. એક બાજી શારીરિક સંયમ જબરદસ્ત હોવા છતાં બીજી બાજી મનનું રોદ્રત્વ ઘાર નરકનાં કમે મજે શકે છે. (આ વિષેતાં 'પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિ' વગેરેનાં શાસ્ત્રોક્ત ઉદાહરણા જાણીતાં છે.)

અને ખાનપાન આદિ પ્રવૃત્તિ જો માેકળી રખાય તાે પાતાની યાગ્ય જવાબદારીની પ્રવૃત્તિ અને લાેકહિતની પ્રવૃત્તિને શું કામ બ'ધ કરી દેવાય ?

અન્ધ–માેક્ષના આધાર મનના ભાવ પર છે. મનના સારા ભાવ વચન અને કાયાને સારી દાેરવણી આપે છે, માટે મનને સતત જાગ્રત રાખવું એ જ એક મુદ્દાની વાત છે.

સમાજના ધારણ-પાષણ અને સુખ-સગવડ માટે જરૂરી હોય એવી ઘણી પ્રવૃત્તિએ સમાજની વ્યક્તિઓને કરવાની આવશ્યકતા હોય છે, અને આવા પ્રકારની પ્રવૃત્તિએ કરવા દરમ્યાન ઇરાદા ન હાવા છતાં પણ જીવહિંસા (દ્રવ્યહિંસા) થઈ જ જાય છે, તા પછી આવી પ્રવૃત્તિએ સમાજની સુખ-સગવડ ખાતર ચલાવવાની જ હાય તા શી રીતે ચલાવવી? એના ખુલાસા ધર્મશાસ્ત્રાનુસાર એવા છે કે આવી પ્રવૃત્તિએ જો ટાળી શકાય એવી જીવહિંસા થવા ન પામે એવી ચાગ્ય સંભાળ રાખીને કરી હાય તા હિંસા થઈ જવા છતાં ય તેવા પ્રકારની હિંસાને પાપર્પ હિંસા કહી શકાતી નથી. પરંતુ જે તેવી પ્રવૃત્તિએા, જીવહિંસા ટાળવા માટે લેવા ચાગ્ય સંભાળ લીધા વગર કરવામાં આવે તા, બેદરકારી રાખ્યાને લીધે હિંસારૂપી

દેાષને પાત્ર અને છે. કદાચિત્ કેાઇ પ્રવૃત્તિમાં બાહ્ય સ્થૂલ-હિંસારૂપ થવા ન પામે તેા યે બેદરકારી રાખ્યાને લીધે તે હિંસા-રૂપ દેાષને પાત્ર અને છે.

ચાગ્ય સંભાળ કાને કહેવી તે આખત તે જે તે વ્યક્તિના સ્થિતિ-સંજોગ ઉપર આધાર રાખે છે. કાઈ સંતપુરુષ પાતાના આશ્રમ યા રહેઠાણમાં રહીને જેટલી સંભાળ રાખી શકે તેટલી એક ખેડૂત ખેતી કરતી વખતે રાખી શકે નહિ એ ખુલ્લું છે. ખેતી કરતાં ઘણા નાના જીવજં તુઓની હિંસા થઈ જાય છે, એ દરેક કખૂલ કરે તેમ છે, તેમ છતાં ખેતીના ઉત્પન્નના અભાવે થનારી અતિ વિપુલ અને ખહુ દારુણ હિંસાની દ્યાર આપત્તિને અટકાવવાની ખાતર ખેતી કરવી એ આવશ્યક કર્તાવ્ય અને છે. એવા પ્રસંગે થનારી હિંસા અલ્ય ગણાઇ ક્ષંતવ્ય અને છે. એમાં હિંસા હાતાં પણ એની સાથે લેાકાપકારની ભાવના પણ (જો હાય તો એ પુષ્ય અને પ્રશસ્ત કાર્ય અની જાય છે. હિંસાની તરતમતાની આખત જાણવા માટે જાઓ ત્રીજા ખંડના લેખાંક ચોથા)

આ વ્રતમાં સ્થાવર (એકેન્દ્રિય) જીવાની હિંસાનું વર્જન શક્ય ન હાઇ–નહિ આવવા છતાં પણ બનતાં સુધી તેની વ્યર્થ હિંસા ન થાય એ તરફ ખ્યાલ રાખવાના છે. એ સિવાય

<sup>\*</sup> ભગવાન્ મહાવીરના ' આનંદ ' આદિ ખારવતધારી શ્રાવકાએ પરિગ્રહપરિમાણ વ્રતમાં પાંચસા હળ, અને પાંચસા ગાડાં દેશાન્તર માટે તેમ જ પાંચસા ગાડાં ક્ષેત્રાદિથી ધાસ, ધાન્ય, કાઇ વગેરે ધર વગેરે સ્થળે લાવવા માટે છૂટાં રાખ્યાં હતાં; અને દશ હળ્તર ગાયાનું એક વ્રજ, એવા વ્રજ કાઇ શ્રાવકે ચાર, કાઇએ છ, કાઇએ આઠ રાખ્યાં હતાં. જુઓ ' ઉવાસગદસા ' સ્ત્ર.

અપરાધીના સંઅ'ધમાં પણ વિચારદૃષ્ટિ રાખવાની છે. સાપ, વીંછીના કરડવાથી તેને અપરાધી સમજવા અને મારી નાખવા એ ગેરવાજળી છે. હુદયમાં દયાની લાગણી પૂરી રહેવી જોઇએ અને સવ'ત્ર વિવેકબુદ્ધિથી લાલ-અલાલના વિચારપૂર્વ'ક ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવી જોઇએ. સમજી રાખીએ કે પ્રાણી માત્ર પ્રત્યે સદ્ભાવ એ માનવતાનું મુખ્ય તત્ત્વ છે.

### स्थूस भुषावाहविरम्

સૂક્ષ્મ પણ અસત્ય નહિ બાલવાની ટેક નહિ રાખી શક-નાર ગૃહસ્થા માટે સ્થૂલ અસત્યાના ત્યાગ કરવા એ બીજાં વ્રત છે. વર–કન્યા વગેરે મનુષ્યના સંબ'ધમાં, ગાય–ભે'સ− ઘાેડા–બળદ વગેરે જાનવરના સંબંધમાં, ઘર–મકાન–ખેતર− વૃક્ષ–ખાત્ર–ખગીચા આદિ ભૂમિના સંખંધમાં અસત્ય નહિ બાલવાનું, તેમ જ પારકી થાપણ નહિ એાળવવાનું, ખાેટી સાક્ષી નહિ પૂરવાનું, ખાટા લેખ નહિ કરવાનું આ વત છે+ વેપાર ધંધામાં દગાળાજી ખેલનાર, તેમ જ કેોઇ પ્રલાેભનમાં તણાઇ જઈ ગપગાળા ફે'કનાર પાતાના વ્રત કે ધાર્મિક ક્રિયા-કાંડને લજાવે છે અને જનતાની દષ્ટિમાં પાતે તિરસ્કારપાત્ર ખનવા સાથે ધર્મની હાંસી કરાવે છે, એ વાત આ **વ**તના ધારકે ખાસ ધ્યાનમાં રાખવાની છે. વિશ્વાસઘાત તથા ખાટી સલાહુ આપવી એ મહાયાય છે એ ન ભૂલવું જોઇએ. ટૂંકમાં માણસ સમજી રાખે કે અર્થાપાજ નના ઉપાયાનું રહસ્ય ન્યાય (નીતિમત્તા)માં છે. એમાં સુખશાંતિ, માનસિક સ્વાસ્થ્ય તથા પરલાકહિતનું મૂળ છે.

<sup>+ &</sup>quot; कन्यागाभूम्यलीकानि न्यासापहरण तथा। कूटसःक्ष्यं च पचेति स्थूलासत्यान्यकीतंयन् "॥ ५४॥ ( हेभयन्द्र येशशास्त्र, भीले प्रकाश )

### स्थूस अहत्ताहानविश्मणु

સૂક્ષ્મ પણ ચારી નહિ કરવાના નિયમ નહિ પાળી શકનાર ગૃહસ્થા માટે સ્થૂલ ચાેરીના ત્યાગ આ વ્રતમાં આવે છે. \*ચારી લેવાની ખુદ્ધિએ બીજાની ચીજ ઉઠાવાય તે ચારી છે. ખાતર પાડવું, તાળું તાડી લઇ જવું, ગાંઠ કાપવી, દાણચારી કરવી, એાછું દેવું –વધારે લેવું, તેમ જ રાજા દંડે અને લાેકાેની દિષ્ટિમાં અપમાનિત થવાય એવી કાઈ ચારી નહિ કરવાનું આ વત છે. કાેઈનું રસ્તામાં પડી ગયેલું દ્રવ્ય ઉઠાવી લેવું, કાેઇના દાટેલા ધનને ઉપાડી લેવું, કેાઈની થાપણને હુડપ કરી જવી, કાેંઇની ચીજ ચાેરી લેવી એ બધાના આ વ્રતમાં સારી પેઠે ત્યાગ કરાય છે. કાેઈના લેખ વગેરેને ચાેરીથી પાતાને નામે ચડાવવા, બીજાના પૈસાથી કાેઇ સારું કામ કરી તેને પાતાના નામથી જાહેર કરવું એવી અધી ચારી વજેવાની છે. કાેંઇના **ખાળકનું કે કાેઇ માણસનું અપહુરણ કરવું એ** બહુ **ભૂંડી** ચારી. કાેઈની કન્યા કે સ્ત્રીનું અપહરણ કરવું એ ભયંકર ખદમાશીભરેલી ચારી. ચારને સંતાડવા અથવા ચારીના માલ સંઘરવા એ ચારીના માલમાં માહું ઘાલવારૂપ હાઇ ચારી છે, જે વર્જનીય છે. દેખાવમાં સાધારણ ચારી હાય, પણ એથી માણુસ જૂઢા અને અપ્રમાણુક અની જનનિંદા અને છે અને એથી પાતાના વતની હાંસી કરાવે છે, તેમ જ બીજાએ ની ધર્મો શ્રદ્ધા માળી પાડવામાં પાતે નિમિત્તભૂત અને છે, એ વાત આ વ્રતના ધારકે ખાસ લક્ષ પર રાખવાની છે.

<sup>\* &</sup>quot;पतितं विस्मृतं नष्टं स्थित स्थापितमाहितम्। अदत्तं नाददीत स्वं परकीयं कवित् सुधी:।। ६६।। हेमयन्द्र ये।गशास्त्र, भीको प्रकाश.

### સ્થૂલ મૈથુનવિરમણ

પરસ્ત્રીના ત્યાગ કરવા એ આ વ્રતના અર્થ છે. વેશ્યા, વિધવા અને કુમારીની સંગતિના ત્યાગ પણ આ વ્રતમાં આવી જાય છે. સ્વદારની મર્યાદિત સંગતિ× સિવાય દરેક જાતની

x મર્યા દેત સંગતિ એટલે સામાન્યતઃ વીર્ય રક્ષણનું ધ્યેય રાખીને પ્રજોત્પત્તિના ઇરાદે અને તેવા ઉદ્દેશથી સ્ત્રી–પુરુષ વચ્ચે થતી સંગતિ• વીર્યના ઉપયાગ માત્ર પ્રજોત્પત્તિ કરવામાં સીમિત થતા નથી; પરંતુ મનાે જળ અને શરીરળળ વધારવામાં, સંકલ્પળળ ખીલવવામાં, આરાેગ્ય સાચવવામાં અને એકંદરે શારીરિક. માનસિક. આધ્યાત્મિક તથા ભૌતિક ઉત્રતિ સાધવામાં પણ વીર્યના ઉપયોગ અસાધારણ**પ**ણે અપેન ક્ષિત છે. કામરસમાં અંધ બની અતિ પ્રમા<del>ણ</del>માં વિષયસેવન **શ**રીર અને મનની પાયમાલી આણી ભૌતિક સુખ ભાગવવા માટે તથા પ્રજો-ત્પત્તિ માટે પણ નાલાયક બનાવે છે. અને સંકલ્યબળ, જેનું અસ્તિત્વ કાઇ પણ કાર્ય માટે માક્ષ માટે પણ-આવશ્યક છે તેને નષ્ટપ્રાય કરી મૂકે છે અને મતુષ્યને અવનતિની ખીણમાં ધકેલી દે છે. વીર્યમાં સન્જન –શક્તિ છે, અને તેના ઉપયાગ પ્રજોત્પત્તિ સિવાય અન્ય ઉચ્ચ કાર્યામાં પણ થઈ શકે છે, એ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા યાગ્ય છે. જે લાેકાે શાસ્ત્રો સાહિત્યપ્રન્થાના અભ્યાસ કરવામાં, નવાં નિર્માણ કરવામાં અથવા લોકો પયોગી સેવાકાર્યોમાં રત થયેલા હોય છે, અથવા ઉચ્ચ આદર્શના ધ્યાનમાં નિમગ્ન રહી તે ચ્યાદર્શને પહેાંચવાના માર્ગોની વિચારણા કરવામાં અને તદનુસાર વર્તવામાં સંલગ્ન હાેય છે તેમને સ્ત્રી–સંગનાે વિચાર કરવાની કુરસદ હોતી નથી; અને જે આવા હોય છે તે જ મહાનુભાવા સંપૂર્ણ બ્રહ્મચર્ય પાળી શકે છે. કાેઇ પણ શક્તિને (વાસના એ પણ શક્તિ છે) અંકુશમાં લેવી હોય તેા તેને દાયવાના પ્રયતન એ સચાટ ઉપાય નથીઃ દબાયેલી કમાનની પેઠે તે પાછી ઊછળી પણ આવે છે; પરંતુ ખરેા ઉપાય તેને અન્ય ઉપયોગી કાર્યમાં વાળવી એ કામચેષ્ટા+ હેય છે. એ પ્રમાણે સ્ત્રીને માટે પાતાના વિવાહિત પતિને છેઃડી પરપુરુષના ત્યાગ કર્તવ્ય છે.

### પરિશ્રહ પરિમાણ

ઈચ્છા અપરિમિત પ્રસરે છે, તેને નિયમમાં રાખવાના આ શ્રતમાં પ્રયત્ન છે. ધન, ધાન્ય, સાેનું, રૂપું, ઘર, ખેતર, જમીન, પશુ વગેરે ખાહ્ય પદાર્થીના પરિશ્રહ એને દ્રવ્ય-પરિશ્રહ કહે-વામાં આવે છે; અને તે પદાર્થી ઉપરના મૂચ્છાંભાવ, અર્થાત માેહ–મમત્વ એને ભાવ–પરિગ્રહ કહેવામાં આવે છે. દાેષરૂપ અને ખન્ધનરૂપ આ ભાવપરિગ્રહને શિથિલ કરવા સારુ દ્રવ્ય-પરિગ્રહનું સમુચિત પરિમાણ કરવું આવશ્યક છે. જ્યારે કાેઈ માણસ પાતાના કબજામાંની અથવા અખત્યારમાંની ચીંજો પૈકી કેટલીક પાતાના, પાતાના કુટું આ જેનાના તથા આશ્રિતાના લાગાપલાગ માટે રાખે છે ત્યારે તેટલી ચીજો પુરતા તે પરિ થહી–ભાવપરિથહી ગણાય છે; પરંતુ તે સિવાયની જે ચી**જો** તે ખીજાઓના વપરાશ અથવા ઉપલાગ માટે છૂટી રાખે છે અને कथारे कथारे थीका डेाઇने करइर पडे त्यारे (ते थीको) तेमने ભાગાયભાગ માટે આપતા રહે છે ત્યારે તે ચીજાના સંબધ તે પરિગ્રહી (ભાવપરિગ્રહી) ન ગણાતાં એક ટ્રસ્ટી અર્થાત્ જુમ્મેદાર જેવા ગણાય છે. કેમકે તે ચીજોના સંબંધ તેને

છે. જેમ ધસી આવતાં પાણીનાં પૂરને તે નુકસાન કરી બેસે તે પહેલાં નહેરાે વગેરે ખાદી અન્ય માર્ગે વાળવામાં આવે છે તેમ. આ પ્રમાણે વાળવામાં ન આવે તાે તેના પૂરમાં ખેંચાઈ જવાની જ સ્થિતિ ઊભી થાય.

<sup>+</sup> षण्ढत्विमिन्द्रियहिदं वीक्ष्याब्रह्मफलं सुधोः । भवेत् स्वदारसन्तुष्टोऽन्यदारान् वा विवजयेत् ।। ७६ ।। ( द्वेभयन्द्र ये।गशास्त्र, प्रकाश २ )

દ્વિતીય ખંડ : 👣 :

મમત્વ–માેહ ન હાેઈ તે કેવળ બીજાઓના ઉપકાર અથે રાખે છે અને પાતે એના પ્રામાણિક સંરક્ષક જેવા બની રહે છે.

માણુસની હાલત નિર્ધન કે દરિદ્ર હાય તા પણ જો તેના મનમાં માજશાખ ઉડાવવાના ઇરાદે માટા પ્રમાણુમાં ધન લેશું કરી સંઘરી રાખવાની ઇચ્છા–તૃષ્ણા જલતી હાય તા તે પરિગ્રહી (ભાવપરિગ્રહી) છે. દ્રવ્યપરિગ્રહના અતિ સંગ્રહ પાપ છે અને તેવી ઇચ્છા ધરાવવી એ પણ પાપ છે. જીવનની સામાન્ય જરૂરી આત તથા સુખસગવડ પૂરતા દ્રવ્યપરિગ્રહ ઉપરની મમતા ભાવપરિગ્રહમાં ગણાય તા યે તેવી મમતા ગૃહસ્થાશ્રમની પરિસ્થિતિ સાથે અનિવાર્ય રૂપે સ્વાભાવિકતયા જડાયેલી હાઈ અને અનથ દંડરૂપ ન હાઈ પાપરૂપ ગણાવા પાત્ર નથી.

સામાન્ય જીવનજરૂરી ખાતા અને સામાન્ય સુખ-સગવડા એટલે અતિ ધનિક નહિ, તેમ જ અતિ ગરીખ નહિ એવા મધ્યમ સ્થિતિના માણસ જે જરૂરી આતા તથા સુખ-સગવડા શાન્તિથી લાગવી શકે તે. આ મધ્યમ સ્થિતિમાં સંતાષ અને શાન્તિ રહ્યાં છે અને આત્મવિકાસ તથા આત્મકલ્યાણુ માટે એ અનુકૂળ સ્થિતિ હાય તેમ સામાન્યતા દેખાઈ આવે છે. એવા સંતાષશાલી સજ્જનને કદાચિત્ પુષ્યસં જોગે જો વધુ ધનલાભ પ્રાપ્ત થાય તાં તેના ઉપયાગ પાતાના પરિશ્રહની વૃદ્ધિમાં નહિ કરતાં લાક કલ્યાણનાં કાર્યીમાં તે કરવાના.

જીવનનિર્વાહનાં સાધના જે મેળવી ચુકચો હાય અને જેને રળવાની પંચાત ન હાય તેણે વેપારધંધામાંથી છૂટકારા મળી ગયાથી અકમેં જય અની જવું ન જોઇએ. અકમેં જયતા બુરી અને જીવનને હાનિકારક છે. તેણે લાેકસેવાના કાર્યમાં પાતાની શક્તિ મુજબ લાગી જવું જોઇએ. એવું ઉદ્યમી જીવન એને બાહ્ય

अने आक्यन्तर अन्ने रीते इस्याणु हारी तथा पेताने अने परने હિતાવહ અનશે. જવનનિર્વાહની પંચાત ન હાવા છતાં એ વેપાર ધંધાના શાખ ચાલુ રાખવા માંગતા હાય તા તેણે પ્રમાણિકપણે વેપારધંધા ચલાવીને જે કમાય તે નિશ્ચિત કરેલ પરિશ્રહ પરિમાણુથી વધુ ન રાખતાં (પાતાના સ્વામિત્વ નીચે ન રાખતાં) લાૈકહિતનાં કાર્યામાં ખરચતા રહેવું જોઇએ. માણસે પાતાને એક અલગ અને સ્વતંત્ર વ્યક્તિ તરીકે ન ગણતાં સમાજના એક ઘટક અથવા અંશ તરીકે ગણવાના છે, અને તે દર્ષિથી તેણું સ્વપરહિતનાં સત્કાર્યો કરવાનાં છે. પરિગ્રહ ઉપરના મમત્વ-ભાવ એાછેા થતાં લાભવૃત્તિ ઉપર કાર્ય સાધક અંકુશ મુકાય છે, અને દ્રવ્યાપાજ નને અંગે થતી હિંસા આદિ પાપપ્રવૃત્તિઓમાંના રસ તીવ્ર ન બનતાં મંદ બનવા પામે છે. પરિશ્રહનું પરિમાણ નહિ કરવાથી લાભ-તૃષ્ણાનું દબાણ વધુ થાય છે અને એથી વિશેષ આરંભ–સમારંભા અને તે સાથે કષાયદાષામાં તણાવાથી આત્માની અધાગતિ થાય છે. માટે આ વ્રતની આવશ્યકતા છે. +તૃષ્ણાનું સમુચિત નિયન્ત્રણ થાય તેા પરિત્રહની ઉપાધિ એાછી થઈ શકે; અને એ ઉપાધિ જેમ એાછી હાેય છે, તેમ આત્મા શાન્તિમાં રહી શકે છે અને પરાપકાર, સ્વાધ્યાય તથા ભગવત્સમ-રણના વધુ સારા લાભ લઇ શકે છે. એ રીતે ધર્મસાધનદ્વારા એનું કલ્યાણ સધાય છે.

પરિશ્રહપરિમાણ જે સામાજિક દષ્ટિ અને સામાજિક સિદ્ધાંત અની જાય તા "સામ્યવાદ" કે "સમાજવાદ"ના અખેડા

<sup>+</sup> असन्तोषमिवश्वासमारमभं दुःखकारणम् । मस्त्रा मूच्छाफलं कुर्यात् परिग्रहनियन्त्रणम् ॥१०६॥ हेभयन्द्र ये।गश्चास्त्र, रले प्रक्षाश्च.

द्वितीय भंड

અધા સરલતાથી શમી જાય. આ ધર્મવત ખરેખર સારામાં સારી સમાજવ્યવસ્થા સર્જનારું પણ ત્રત છે.

#### કિંગ્લત

પૂર્વ, પશ્ચિમ, ઉત્તર, દક્ષિણ એ ચાર દિશાએા, ઇશાન, આગ્નેય, નૈઋત તથા વાયવ્ય એ ચાર વિદિશાએ અને મસ્તક ઉપરની ઊધ્વ<sup>°</sup>દિશા તથા પગ નીચેની અધાદિશા એ પ્રમાણે દશ દિશાએા છે. જુદી જુદી પ્રવૃત્તિએા અંગેના કાર્ય ક્ષેત્રને સીમિત બનાવવા માટે દિશાએાની મર્યાદાએ બાંધવી એ આ વર્તના અર્થ છે. આ દિગ્વતથી મર્યાદિત ક્ષેત્રમાં જવા આવવાનું, વેપારધંધા કરવાનું, પુત્ર-પુત્રી વરાવવાનું, તેમ જ સદરહું મર્યાદિત ક્ષેત્રમાં પેદા થયેલી અને પેદા કરવામા આવેલી ચીજવસ્તુએા વપરાશમાં લેવાનું-એ વગેરે પ્રવૃત્તિએા નિયમિત થઇ જાય છે. તૃષ્ણાને હુદ ઉપરાંત વિસ્તરતી અટકાવવાના, વર્તના અલાવ હાતાં મર્યાદિત ક્ષેત્રની ખહાર પ્રસરવા સંભવિત હિંસાદિ પ્રવૃત્તિએાથી અચાવવાના અને પાડાશીધમ<sup>૧</sup>ના પાલનને યુષ્ટિ આપવાના આ વર્તના ઉદ્દેશ છે. ખરેખર માણસની ઘણી જંજાળ, ઘણી ધાંધલ–ધમાલ આનાથી એાછી થાય, અને નિરાંત તથા શાંતિ મળવા સાથે જીવન–વિકાસ સાધવા માટેના અવકાશમાં સારી વૃદ્ધિ થાય.

## **લે**ાગાપ**લાગપ**રિમાણ

એક વાર ભાગમાં આવતા પદાર્થી ભાગ કહેવાય છે, જેવા કે અનાજ, પાણી વગેરે. વાર વાર ઉપભાગમાં આવનાર વસ્ત્ર વગેરે પદાર્થી ઉપભાગ કહેવાય છે. આનું પરિમાણ કરવું—એમાં નિયમિત રહેવું, જરૂરી આતથી વધારે ભાગાપભાગથી વિસ્ત થવું એ આ વતના અર્થ છે. આ વતથી તૃષ્ણા—લાેલુપતા ઉપર

કેવા અંકુશ મુકાય છે એ આ વ્રતના અનુભવ કરવાથી માલૂમ પડી શકે છે. માંસ, મદા વગેરે અભક્ષ્ય અને અપેય ચીંજો, જેમની બિલ્કુલ જરૂર નથી, ઉલડી જે જીવનને હાનિકારક અને આત્માની દુર્ગતિ કરનારી છે, તેમના નિષેધ આ વ્રતમાં આવી જાય એ સ્વાભાવિક જ છે. એવી જ રીતે જેમાં બહુ અધમેંના સંભવ દાય તેવી અભાગ્ય યા અનુપભાગ્ય ચીંજોના પણ ત્યાગ આ વ્રતમાં સમજવાના છે. શાંતિના માર્ગમાં આગળ વધવાના અભિલાષે આવા ત્યાગમાર્ગ શ્રહ્યુ કરાય છે, એ માટે પાપમય અધમ વેપાર–ધંધા પથુ આ વ્રતમાં વર્જ દેવાય છે. પુષ્ય પાપના વિવેક કરનાર માણુસ હાનિકારક માર્ગમાંથી પસંદગી કરવાનું આવી પડે તેા એાં છે હાનિકારક માર્ગ ચહ્યુ કરે.

માધ્યતની ઇચ્છાએ ઉપર કાઇ અંકુશ જ નથી, એથી જ આટલી બેકારી અને આટલી કપરી માંઘવારી અને હાડમારી દેશમાં પથરાઇ પડી છે. એક ઠેકાણે જ્યાં ધનના ઢગ નકામાં લેગો થાય છે અને ઉદ્દુલ્તટ લાગ-વિલાસમાં તથા પાતાની શ્રીમત્તાનાં પ્રદર્શનમાં શ્રીમત્તા નકામા ગંજાવર ખર્ચ કરે છે, ત્યાં બીજે (આમ જનતાના વિશાળ પ્રદેશમાં) દરિદ્રતાની લયાનક ખાઇ ખાદાઇ જાય છે. આ ઘાર વિષમતામાં જનતાના પાણુ શાષાઇ દેશ-આઝાદ દેશ પણ બરબાદ થાય છે. લાગા પલાગમાં વાજબી સમતા અને સંયતતા માણસા રાખે તા છવનનિર્વાહના માર્ગની બધી વિષમતા ટળી જાય અને એક પ્રકારની વિરાદ સમાનતા પેદા થઇ બધાનાં જવન સુખી થાય જનતા સુખી થાય અને માનવતાના પંચે વળે એ જ મુદ્દો આ વતની પાછળ છે, જેના એક આધ્યાત્મક કલ્યાણ તરફ તા ખુલા રીતે છે જ.

## અનથ દંડવિરમણ

' અનર્થ' એટલે નિરર્થંક, અને 'દંડ' એટલે પાપ. આમ ' અનર્થ'દં ડે <sup>7</sup>નાે અર્થ' થયાે નિર્ધ'ક ( પ્રયાજન વગર ) પાપા ચરણ; એના ત્યાગ તે 'અનથ'દંડવિરમણ ' ગૃહસ્થને ઉદ્યોગી અને આર'લી હિંસા વળગેલી છે, વિરાધી હિંસા કરવા**તું પ**ણ આવી પડે છે, કુટું બના નિર્વાદ્ધ અથે ધનાપાજ નવ્યવસાય અને ઉચિત પરિગ્રહ પણ એને જરૂરી છે. આમ ગૃહસ્થજીવન બહુ આરંભાથી ભરેલું છે, છતાં આગળ જણાવ્યા મુજબનાં અહુવતાનાં અને ખીજાં ઉપકારક વ્રતાનાં ધારણ એ એમના निस्तारने। માર્ગ છે. ગૃહસ્થ-જીવનના માર્ગ ને જે વિવિધ આરંભા અનિવાય પણે વળગેલા છે અને જે કરવાની ક્રરજ આવી પડે છે કે જે કરવા જરૂરી થઈ પડે છે તે બાબત તરફ પૂર્ણ ધ્યાન આપીને શાસકારાએ આ વ્રતથી ડહાપણભરેલી સૂચના આપતાં કહ્યું કે નકામાં પાપ ન કરા ! બસ આ વ્રતનું આ જ તાત્પર્ય છે, પણ નકામું પાપ કર્યું? એની ચાેખવટ કરવી એ બહુ ગુંચવણભરેલું છે. પાતાના નકામા પાપને પણ સહેતુક અતાવવું શું કઠણ છે? પ્રમાદી અને સંઘર્ષ પૂર્ણ જીવન-યાત્રામાં આતું સ્પષ્ટ વિવેચન શે બને ? એટલે જ શાસકારાએ સ્થૂલ સૂચનાઓથી આ વિષયના ખ્યાલ આપવા પ્રયત્ન કર્યો છે. તેઓ કહે છે—

(૧) પાપાપદેશ ન કરવા. માણુસ પાતે જે દુર્વ્યસનમાં કસેલા હાય તેના શાખ બીજાને લગાડવા પ્રયત્ન કરે એ અનથ દંડ પાપાપદેશ છે. માણુસ પાતાનું દુર્વ્યસન ન છાડી શકે તા યે એણું એને ન વખાણુતાં વખાડવું જોઇએ. વખાણીને પાપાચરણુના પ્રચાર કરવા એ અનર્થદંડ અનર્થકારક છે. પરંતુ રસોઈ કેમ બનાવવી, ખેતી કેમ કરવી, ગૃહરચના કેવી કરવી

એ વગેરે જીવનાપયાગી બાબતા બીજાને શીખવવી પડે છે; અને એ ઉદાર દિલથી કાઈ પણ જિજ્ઞાસુને બતાવવામાં કે સમજાવવામાં 'અનર્થ' દ'ડ 'નથી. " उदारचरितानां तु वसुधैव कुटुम्बकम् " (અર્થાત્ ઉદારચરિત મનુષ્યને જગત્ પાતાનું કુંડુંબ છે.) એટલે કાઈ પણ માણસને એની બલાઈ માટે બલી બુદ્ધિથી સાંસારિક કે વ્યાવહારિક ઉપયોગી બાબતાની સમજ આપવી એ અનર્થ દંડમાં નથી. બીજાની પાપાર ભપ્રવૃત્તિમાં નકામા ડાહ્યા થવું, વ્યર્થ શીખ આપવા કે પંચાત કરવા નીકળી પડવું એ અનર્થદંડ ખરું.

- (ર) હિંસોપકરણ ન આપવું. આની મતલખ એ છે કે ચપ્યુ, છરી કે અગ્ન વગેરે બીજાને પેન્સિલ છોલવા, શાક સમારવા કે રસાઇ બનાવવા માટે આપીએ એ અનર્થંદંડ નથી, પણ એના દુરુપયાં કરવા માટે આપવું એ અનર્થંદંડ છે. સંબંધી વર્મમાં જ આપવું અને બીજાને ન આપવું એ સંકુ ચિત મનાદશા ગણાય. કાઇ પરાયા માણસને રાટી બનાવવા આગ્ન ન આપીએ તા એ ચિત્તની કઠારતા ગણાય. ઉપર કહેલું " उदारचरितानां तु××" એ શ્લાકાર્ધવાકચ ધ્યાનમાં રાખવા લાયક છે. ભલાઇ માટે પારસ્પરિક વ્યવહારનું ક્ષેત્ર સમગ્ર વિશ્વ છે. કાઇ નિરપરાધ પ્રાણી ઉપર કાઇએ અન્યાયી આક્રમણ કર્યું હાય તા તે નિરપરાધીને બચાવવાના સાધન તરીકે કાઈ હથિયાર આપવું એ અનર્થદંડ નથી; પણ કાઇ હુમલાખારને હિંસા કરવાની ખાતર હિંસાનું ઉપકરણ આપવું એ અનર્થદંડ છે.
  - (3) દુધ્યતિ ન કરવું અર્થાત્ બીજાનું ખુરું કરવાના વિચારા, અનીતિ–અન્યાયના વિચારા કરવા અને નિરર્ધક માહ-રસને પાતાના મનમાં બહલાવવા તથા વ્યર્થ દુઃખીઆરા વિચારા

द्वितीय णंड : ६६ :

કર્યા કરવા એ અનર્થ દંડ છે. અનિષ્ટપ્રાપ્તિ, ઇંપ્રની અપ્રાપ્તિ અને રાગ વિષેના વ્યર્થ ચિંતા-બળાપા દુર્ધ્યાત હાઈ અનર્થ દંડ છે. વ્યાપાર-ધંધાના અને ગૃહસ્થાશ્રમની વ્યવસ્થાના યાગ્ય વિચાર અનર્થ દંડમાં ન આવે. 'રામ' જેવા ન્યાયીના જય અને 'રાવશ્વ' જેવા અન્યાયીના પરાજય વિષેના વિચાર દુર્ધ્યાનરૂપ અનર્થ દંડ ન ગણાય. ન્યાયરક્ષણ અને અન્યાયનાશના વિચાર જનહિત માટે ઉપયાગી હાવાથી અનર્થ દંડમાં ન આવે. રાગ વ્યાધિને દૂર કરવા—આરાગ્ય સાધવા વિષેની યાગ્ય વિચારણા અનર્થ દંડમાં ન આવે. ઇષ્ટપ્રાપ્તિ યા અનિષ્ટપરિહાર વિષેની ઉચિત વિચારણા અનર્થ દંડમાં ન આવે.

(૪) પ્રમાદચર્યા નિરથ કજમીન ખાદવી, વ્યર્થ આગ સળગાવવી વગેરે પ્રમાદચર્યા અનર્ધાદંડ છે. રસ્તામાં ચાલતાં, કાઈ જાનવર ઊભું હાય એને વ્યર્થ લાકડી ફટકારી દેવી એ એવકૂરી અનથ દંડ છે. આવા અનથ દંડનાં પાપ માણુસને હાથે ઘણાં થાય છે, જે ખ્યાલ રાખી તજવાં જોઇએ. અહિસાના અહ વ્રતમાં 'સ્થાવર ' જીવાની હિંસાના ત્યાગ ન આવવા છતાં પ**ણ** એની નિરર્થક હિંસા અનર્થદંડમાં ગણાય, જે ન કરવાનું આ વત ક્રમાવે છે. એ જ પ્રમાણે, સાધારણ કક્ષાનાં અસત્ય વગેરે, જેના નિષેધ અગાઉ જણાવેલ વ્રતમાં આવ્યા ન હાય, તેનું પણ નિરર્થંક આચરણ ન કરવાની આ વ્રતમાં ચેતવણી છે. બીજાને દુઃખકારક મશ્કરી-ઠઠ્ઠા, નિંદા-ચુગલી કરવાની આ વ્રતમાં મનાઈ છે. માહુવર્ધક ઉન્મત્ત ખેલ–તમાશા જેવા એ પ્રકારનાં પ્રમાદા ચરણ યથાશક્તિ વર્જવાનું આ વતમાં છે પરંતુ વાયુસેવન માટે બહાર ક્રવા જવું અને આરાગ્યને ઉપકારક યાગ્ય ક્રસ**ર**ત આદિ પ્રવૃત્તિએ। યેાગ્ય ભાજન–પાનની જેમ શરીર તેમ જ મનને ઉપકારક હાેઇ, સ્વાસ્થ્ય માટે ઉપયાગી હાેઈ અનર્થ દંડમાં ન આવે. સફાઇ, સ્વચ્છતા રાખવી, જાળવવી અને

અનારાગ્ય હાલતમાં ચાંગ્ય ચિકિત્સા કરાવવી, તેમ જ નિષ્પાપ મનાવિનાદ તથા આમાદ-પ્રમાદ માટે ચાંગ્ય મર્યાદામાં ઉચિત પ્રમાણમાં કાેઇ કાર્ય કરાય એ અનર્થદં ડમાં ન આવે. ગંદકી કે ગંદાપણું રાખી નિરર્થક જવાત્પત્તિ વધારવી એ જવહિંસાને માર્ગ આપ્યા ગણાય.

આ પ્રસંગે એ જણાવવુ યાગ્ય છે કે વનસ્પતિ ખારાકથી નિર્વાદ થઈ શકે તેમ હાય છતાં સ્વાદ ખાતર કે શરીરને પુષ્ટ ખનાવવા ખાતર માંસાહાર કરવા એ માત્ર અનર્થદંડ જ નથી, સંકલ્પી હિંસામાં પણ સમાવિષ્ટ થાય છે, જે ગૃહસ્થને તદ્દન વજીનીય છે.

સામાયિક વ્રત રાગદ્વેષરહિત શાન્ત સ્થિતિમાં એ ઘડી અર્થાત્ ૪૮ મિનિટ સુધી એક આસને રહેવું એનું નામ 'સામાયિક' છે. એટલા વખતમાં આત્મતત્ત્વની વિચારણા, જીવનશાધનનું પર્યાલાચન, જીવનવિકાસક ધર્મશાસ્ત્રોનું પરિશીલન, આધ્યાત્મિક સ્વાધ્યાય અથવા પરમાત્માનું પ્રણિધાન કરવાનું છે.

દેશાવકાશિક વ્રત. છટ્ટા વ્રતમાં ગ્રહ્યુ કરેલા દિશાના નિયમના એક દિવસ માટે અથવા અમુક વખત માટે સંક્ષેપ કરવા અને એવી જ રીતે બીજા વ્રતામાં રહેલી—રાખેલી છૂટના સંક્ષેપ કરવા એ આ વ્રતાના અર્થ છે. આમાં વિરતિવર્ધ નનું તાત્પર્ય છે.

પાષધ વ્રત. ધર્મને પાષણ કરનાર હાવાથી 'પાષધ ' કહેવાય છે. ઉપવાસ કે એકાશન કરી ચાર કે આઠ પહાર સુધી અથવા એથી વધુ વખત સાધુજીવનની પેઠે ધર્મ ક્રિયાપરાયણ થવું એ પાષધ વ્રત છે. સર્વ સંસારી ભાંજગડથી દ્વર ખસી સર્વિવરિત ધર્મની વાનગીના મધુર રસાસ્વાદ ચાખવા માટે આ

દ્વિતીય ખંડ : ૭૧:

પાષધ વ્રત છે. આમાં સંપૂર્ણ ધ્રહ્મચર્ય પૂર્વ ક યથાવિધિ ધર્મ ક્રિયા કરવામાં આવે છે, અને ક્રિયાવિધિ સિવાયના વખત સ્વાધ્યાય અથવા આત્મહિતની જ્ઞાનગાષ્ઠોમાં પસાર કરવામાં આવે છે.

અતિથિસ વિભાગ-આત્માની ઉચ્ચ કાેટીની ઉન્નતિ સાધવા જેઓએ ગૃહવાસના ત્યાંગ કરી વિરતિપરાયણ સન્યાસના માર્ગ અભત્યાર કર્યો છે એવા અતિથિ મુમુક્ષુ સાધુ સંત મુનિઓને તેમજ પરાપકારપરાયણ લાેકસેવક સજ્જનાને એમની જરૂરીઆતાે પૂરી પાડવી અને દીન–દુઃખીઓને યાેગ્ય મદદ કરવી એ આ વતના અર્થ છે.

આ ખાર વિતામાં શરૂઆતનાં પાંચ વૃતા 'અહુવત' કહેવાય છે, કેમકે સાધુજવનનાં મહાવતાની આગળ એ વૃતા 'અહુ' એટલે નાના છે. ત્યાર પછીનાં ત્રણ 'ગુણવત' કહેવાય છે, કારણ કે એ ત્રણ વૃતા અહુવતાને 'ગુણ' એટલે ઉપકાર કરનારાં છે, અર્થાત્ પુષ્ટિ આપનારાં છે. ત્યાર પછીનાં ચાર 'શિક્ષાવત' કહેવાય છે. 'શિક્ષાવત' એટલે અભ્યાસ કરવાનાં વૃત્ત.

ખારે વૃતા ગ્રહુણ કરવાનું સામચ્યે ન હાય તા શક્ય હાય તેટલાં વૃત લઇ શકાય છે. હવે ધર્મસિહિના મૂલાધાર તરીકે 'સમ્યક્ત્વ' જોઇએ. 'સમ્યક્ત્વ' એટલે વિચારપૂત આત્મશ્રહા.

#### सभ्यद्गत्व:

' સમ્યક્તવ 'ના શખ્દાર્થ છે સમ્યક્ષ્પણું અથવા સારાપણું. પણ પ્રસ્તુતમાં સારાપણું શું ? સચ્ચાઈ અથવા નિર્મળતા. કાેની સચ્ચાઇ અથવા નિર્મળતા ? દેષ્ટિની. એટલે અહીં સમ્યક્તવ શખ્દ દેષ્ટિની સચ્ચાઇ અથવા નિર્મળતામાં રૂઢ છે, અર્થાત્ સાચી અથવા નિર્મળ તત્ત્વદેષ્ટિને 'સમ્પક્તન' કહેવામાં આવે છે. તત્ત્વદેષ્ટિ એટલે ? એ પણ સ્પષ્ટ કરવું જરૂરી છે. તત્ત્વદેષ્ટિ એટલે શારમકલ્યાણના તત્ત્ર વિષેની દેષ્ટિ. એ જ્યારે સાચી અથવા નિર્મળ બને છે ત્યારે તેને 'સમ્યક્ત્વ' કહેવામાં આવે છે. એ કલ્યાણી દેષ્ટિના યાગે ધર્માં ધતા, મતદુરાશ્રહ, સંકુચિત સામ્પ્રદાયિકતા દૂર થાય છે અને કાષાયિક ભાવાવેશ ઠંડા પડે છે. સમ્યગ્દેષ્ટિ શુદ્ધ જિજ્ઞાસુતાને પ્રગટાવે છે અને એના અજવાળામાં વસ્તુ એકાંગી નહિ, પણ અનેકાંગી સમજાય છે, અને એલી સમન્વયદેષ્ટિ ખીંલતી જવાના પરિણામે આત્માના વિવેકપૂત સમસાવ વિકાસગામી બને છે.

સમ્યક્તવતું બીજું નામ 'સમ્યગ્દર્શન ' છે. એ પણ એ જ અર્થ દર્શાવે છે. એ બન્ને શબ્દોના સુગમ અર્થ સાચી શ્રદ્ધા થાય છે. સાચી શ્રદ્ધા એટલે અંધશ્રદ્ધા નહિ, પણ વિવેકપૂર્વકની શ્રદ્ધા. અંધશ્રદ્ધા આંધળી–વિચાર વગરની–કાર્ય કારણભાવના નિયમની સમજ વગરની હાય છે, જ્યારે વિવેક પૂર્વક શ્ર**હા**માં કાર્યકારણભાવના યથાશ્ય<sup>ર</sup>નું ભાન હોય છે. એ યુક્તિક્ષમ તથા ન્યાયપૂત શ્રદ્ધામાં બુદ્ધિ વાંધા ઊઠાવે એવું તત્ત્વ સ્થાન પામી શકતું નથી કે ટકવા પામતું નથી. આવી શ્રદ્ધા એક વિશિષ્ટ ખળ ધરાવતી દર્ષિ છે. કર્ત વ્ય– અકર્તા વ્ય અથવા હેયાપાદેય વિષેની વિવેકદષ્ટિનું ખળ, જે કલ્યા**ણુસાધનના સન્માર્ગ**માં નિશ્ચલ શ્રદ્ધારૂપ–અટલ વિશ્વાસ-રૂપ છે, તે પ્રગટ થતાં જ થાેડું પણ જ્ઞાન, અલ્પ પણ શ્રુત, સાધારણ ખુદ્ધિ કે પરિમિત ભણતર 'સમ્યગ્જ્ઞાન' ખની જાય છે. આ ઉપરથી સમજ શકાય છે કે વિવેકદષ્ટિરૂપ તત્ત્વશ્રદ્ધા એ 'સમ્યક્ત્વ' અથવા 'સમ્યગ્દર્શન' છે, જેના સમ્યક્ષપાલા ઉપર જ્ઞાનનું સમ્યક્ષપાલું અવલં બિત છે. જ્ઞાનથી વસ્તુ જણાય છે, એમાં વિવેકદર્ષ્ટ્રિ પાવિત્ય આણે છે અને

એ अन्तेना (सम्यन्दश्रांन अने सम्यन्ज्ञान के ઉભयना) आधार पर यारित्र (सायुं यारित्र) घडाय छे, केथी मेक्स सधाय छे. आ वात महर्षि उमास्वातिला तत्त्वार्थं सूत्रना "सम्यग्दशन—ज्ञान—चारित्राणि मोक्षमार्गः" એ प्रथम क सूत्रमां निर्दिष्ट छे.

ઉપર જણાવ્યું તેમ સમ્યગ્દર્શન (સમ્યગ્દષ્ટિ) એ ચારિત્ર માટેના મૂળભૂત સમર્થ પાયા છે એ સમજી શકાય તેવું છે. કેમકે સારી યા સાચી દષ્ટિ ઉપર સારી યા સાચી જીવનચર્યા ઘડાય. "જેવી દષ્ટિ તેવી સૃષ્ટિ."

જ્ઞાન કે બુદ્ધિના વિકાસ ગમે તેવા મહાન્ હાય, પણ દષ્ટિ બૂરી હાય તા એ જ્ઞાન કે બુદ્ધિના દુરુપયાગ થવાના, જ્યારે દષ્ટિ બલી હાતાં થાડા પણ જ્ઞાનના સદુપયાગ થાય છે. જ્ઞાનના ઉપયોગને દારનારી દષ્ટિ છે, એટલે તેનું બલીપણું યા બુરીપણું મુદ્દાના પ્રશ્ન થઇ પડે છે.

દષ્ટિ અપ્રશસ્ત હોતાં જ્ઞાન અને આચરણ બન્ને અપ્રશસ્ત બને છે અને એ પ્રશસ્ત હોતાં (અર્ધાત્ સમ્યગ્દષ્ટિ અથવા સમ્યગ્દર્શન હોતાં) જ્ઞાન અને ચારિત્ર બન્ને પ્રશસ્ત બની જાય છે. એ માટે દષ્ટિનું પ્રાથમ્ય અને પ્રાધાન્ય છે. એ જ કારણ છે કે ઉપરતા આર્ષ સ્ત્રમાં જે ત્રિકને માક્ષના માર્ગ કહ્યો છે તેમાં 'સમ્યગ્દર્શન'ને પહેલું મૂકવામાં આવ્યું છે, જે બતાવે છે કે દર્શન(દષ્ટિ)ના સમ્યક્ષ્પણાના આધાર પર જ્ઞાન તથા ચારિત્રનું સમ્યક્ષ્પણં આશ્રિત છે.

સમ્યગ્દર્શન અથવા સમ્યક્તવ શાસાલ્યાસથી જ મળે છે એવું કંઇ નથી. કાઈ પણ મુલ્કના, કાઈ પણ કામના અને જાડી ખુદ્ધિના \* નિરક્ષર પણ માણુસ જો મૃદુ આત્મા હાેય તાે

<sup>\*</sup> કાઈ ભાગ્યવાન્ તિર્યગ્યાનિ પશુ પણ એને પ્રાપ્ત કરે છે.

એને પામી જાય છે. કાઈ સજ્જન પરાપદેશાદિ ખાદ્ય નિમિત્તના સંજોગ વગર આત્મસ્વભાવે એને પામી જાય છે—એની એવી આત્મિક યાગ્યતા હાવાથી અથવા કહા કે એની આન્તરિક વિચારદિષ્ટના ખળે, જ્યારે કેટલાકનાં માનસ પરાપદેશાદિ ખાદ્ય નિમિત્તના સંજોગખળે જાગરિત થઈ એને પ્રાપ્ત કરે છે.

સમ્યક્તવની વ્યાવહારિક બાબત નીચે પ્રમાણે બલાવવામાં આવી છે—

"या देवे देवताबुद्धिर्गुरौ च गुरुतामितः। धर्मे च धर्मधी शुद्धा सम्यकत्विमिदमुच्यते।।×"

અર્થાત્–દેવની અંદર દેવબુદ્ધિ, ગુરુમાં ગુરુબુદ્ધિ અને ધર્મ ઉપર ધર્મ બુદ્ધિ–શુદ્ધ પ્રકારની હાેવી–એ સમ્યક્ત્વ છે.

અહીં દેવ-ગુરુ-ધર્મ તત્ત્વા જરા યાદ કરી જઇએ.

#### हेवतत्व

દેવ કહેા કે પરમાત્મા કહેા, એક જ વાત છે. પરમાત્મા કે ઇશ્વરનું લક્ષણ પહેલાં બતાવી દીધું છે. દેવનું વર્ણુન કરતા

> " सर्वज्ञो जितरागादिदोषस्त्रै लोक्यपूजित: । यथास्थितार्थवादी च देवोऽईन् परमेश्वरः "+ ।।

આ <sup>શ્</sup>લાક જણાવે છે કે-—

સર્વજ્ઞ, રાગ-દ્રેષ આદિ સમગ્ર દેષોથી નિમું કત, ત્રૈલાકચ-પૂજિત અને યથાસ્થિતતત્ત્વાપદેષ્ટા એને 'દેવ' કહેવામા આવે છે.

x હેમચન્દ્રાચાર્યનું યાેગશાસ્ત્ર, ખીજો પ્રકાશ, ર જો શ્લાેક.

## **अ**दुतस्व

" महावतधरा धीरा भैक्षमात्रोपजीविन: । सामायिकस्था धर्मीपदेशका गुरवो मताः "+॥

અર્થાત્-અહિંસા આવિ પાંચ\* મહાવતાને ધારણ કરનાર, ધૈય ગુણુથા વિભૂષિત, ભિક્ષા–માધુકરીવૃત્તિ કરનાર, સમભાવમાં રહેનાર અને ધર્મ ના યથાર્થ ઉપદેશ કરનાર એવા સંતને 'ગુરુ' કહ્યા છે.

#### धभ तत्व

" पञ्चेतानि पवित्राणि सर्वेषां धर्मचारिणाम्। अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यमछोभता"।।

( હારિભદ્ર અષ્ટક ૧૩મું)

અર્થાત્—સર્વ ધર્મવાળાઓને અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, **ષ્રદ્મચર્ય અને અપરિશ્રહ એ પાંચ બાબતાે પવિત્ર છે–પ**વિત્ર સિદ્ધાંતરૂપ છે-સર્વમાન્ય છે. 'ધર્મ' શબ્દના અર્થ—

दुर्गतिप्रपतन्त्राणिधारणाद् धर्म उच्यते । धत्ते चैतान् शुभस्थाने तस्माद् धर्म इति स्मृतः ॥

એ વાકથથી એમ અંતાવાય છે કે પ્રાણીએાને દુર્ગાતમાં પડતાં ખચાવે તે ધર્મ. જીવનને અધાગતિમાંથી ઉપર ઉઠાવે, ઊંચે ચડાવે તે ધર્મ. એ આત્માના સ્વાનુભવગમ્ય ઉજ્જવળ ગુણુ છે. કિલઇ કર્મના સંસ્કારા દૂર થવાથી રાગ–દ્રેષની વૃત્તિએા

<sup>+</sup> હેમચંદ્રાચાર્યનું યાગશાસ્ત્ર, ખીજો પ્રકાશ, ૪થા અને ૮મા શ્લાક.

<sup>\*</sup> અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, ધ્રહ્મચર્ય, અપરિગ્રહ.

નરમ પડતાં અન્ત:કરણની જે શુદ્ધિ થાય છે, તે જ વાસ્તિવિક 'ધર્મ' છે. એ જ જીવનની ઉજજવલતા છે. દયા, મૈત્રી, પરાપકાર, સત્ય, સંયમ, ત્યામ એ સદ્યુણા આન્તરિક ઉજજવલ જીવનની શુભ પ્રભા છે. એવું પ્રભાશાલી જીવન એને જ ધાર્મિક જીવન કહેવામાં આવે છે.

### જ્ઞાનના ભેદાે

દર્શનમાહનું આવરણ શિથિલ અથવા ક્ષીણ થતાં 'સમ્યગ્-દર્શન ' પ્રગટે છે; અને એ પ્રકટ થતાંની સાથે જ જ્ઞાનમાં સમ્ય**ક્**ત્વ (સારાપણું અથવા સચ્ચાઈ) આવી જાય છે, એ અગાઉ કહેવાઈ ગયું છે. સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાનનું સંપૂર્ણ સાહચર્ય છે. મતિ, શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યાય અને કેવલ એ જ્ઞાનના પાંચ લેદાે છે. મનાયુક્ત ઇન્દ્રિયા દ્વારા જે જ્ઞાન થાય છે તે મતિજ્ઞાન છે. આંખથી જોવાય છે, જીલથી ચખાય છે, નાકથી સુંઘાય છે, કાનથી સંભળાય છે અને ચામડીથી અડાય છે તે બધાં મતિજ્ઞાન છે. સ્મૃતિ, પ્રત્યભિજ્ઞાન, તકે, અનુમાન એ પણ મતિજ્ઞાન છે. શખ્દ દ્વારા કે સંકેત દ્વારા જે જ્ઞાન થાય છે તે શ્રુતજ્ઞાન છે. આ બન્ને (મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન) ઇન્દ્રિયાધીન હાઇ પરાક્ષ ગણાય, છતાં ઇન્દ્રિયા દ્વારા થનારાં રૂપાવલાકન આદિ (રૂપાવલાકન, રસસ્વાદન, ગંધગ્રહણ, શખ્દ-શ્રવણ અને સ્પર્શાનુભવ ) જ્ઞાન વ્યવહારદિષ્ટિએ પ્રત્યક્ષ છે, માટે સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે. જેમ એ ઇન્દ્રિય–સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ છે, તેમ સુખાદિસ વેદન એ માનસ–સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ છે. અહીં પ્રસંગાપાત્ત ઇન્દ્રિયા વિષેતું જૈન કથન જરા જોઇ લઇએ.

ઇન્દ્રિયા પાંચ છે : સ્પશ<sup>°</sup>ન (ત્વચા), રસન (જીલ), ઘાણ (નાક), ચક્ષુ અને શ્રોત્ર. એમના અનુક્રમે સ્પર્શ, રસ, ગંધ, द्वितीय भ'उ

રૂપ અને શબ્દ એ વિષયા છે. એ, દરેક મૂર્ત –પૌદ્ગલિક દ્રવ્યમાં રહેનારા તેના અ'શા છે–અવિભાજ્ય પર્યાયા છે, જે બધા તેના બધા ભાગામાં એકસાથે રહે છે. ઇન્દ્રિયાની શક્તિ જુદીજીદી છે. તે ગમે તેટલી પટુ હાય, તા પણ પાતાના ગ્રાહ્ય વિષય સિવાય અન્ય વિષયને ગ્રહ્યુ કરી શકતી નથી. આ કારણથી પાંચે ઇન્દ્રિયાના પાંચે વિષયા પ્રથક પૃથક છે–નિયત છે.

જેમ ઇન્દ્રિયાના ઉપશું કત પાંચ વિષયા છે, તેમ મનના વિષય વિચાર છે. બાહ્ય ઇન્દ્રિયા ફક્ત મૂર્ત પદાર્થીને ગ્રહણ કરે છે અને તે પણ અંશરૂપે, જ્યારે મન, જે આન્તર ઇન્દ્રિય હાઈ અન્તઃ કરણ કહેવાય છે, મૂર્ત અને અમૂર્ત ખધા પદાર્થીને તેમનાં અનેક રૂપા સાથે ગ્રહણ કરે છે, ભૂત ભવિષ્ય-વર્તમાન ત્રણેને શ્રહણ કરે છે. એટલે કે મનનું કાર્ય વિચાર કરવાનું છે. ઇન્દ્રિયા દ્વારા ગ્રહણ કરાયેલા અને ગ્રહણ ન કરાયેલા વિષયામાં પાતાના વિકાસ કે યાગ્યતા પ્રમાણે તે વિચાર કરી શકે છે. માટે મનના વિષય વિચાર છે. સ્પર્શન આદિ પાંચ ઇન્દ્રિયાથી ફક્ત મતિજ્ઞાન થાય છે, જ્યારે મનથી મતિ અને શ્રત બન્ને થાય છે—પહેલું સામાન્ય ભૂમિનું મતિજ્ઞાન થાય છે, પછી વિચારત્મ વિશેષતાવાળું શ્રતજ્ઞાન થાય છે. એમાં પણ મતિ કરતાં શ્રત જ પ્રધાન છે, માટે મનના વિષય શ્રુત કદ્યો છે— '' શ્રુતમત્તીન્દ્રિયસ્ય '' ( તત્ત્વાર્થ ર—૨૨ ).

ઇન્દ્રિયા પાંચે બળ્બે પ્રકારની છે: દ્રવ્યેન્દ્રિય અને ભાવેન્દ્રિય. દ્રવ્યેન્દ્રિયના બે લેદા પડે છે: નિવૃત્તિ અને ઉપકરણ. શરીરગત ઇન્દ્રિયાની આકૃતિએા, જે પુદ્દગલસ્કન્ધાની વિશિષ્ટ રચનાએા છે તે 'નિવૃત્તિ' ઇન્દ્રય છે. પુદ્દગલસ્કન્ધાની જે બાહ્ય રચના તે બાહ્ય નિવૃત્તિ ઇન્દ્રિય અને પુદ્દગલસ્કન્ધાની જે આલ્યન્તર રચના તે આલ્યન્તર નિવૃત્તિ ઇન્દ્રિયા બાહ્ય નિવૃત્તિ ઇન્દ્રિયા બાહ્ય નિવૃત્તિ ઇન્દ્રિયા

ખડ્ગની ઉપમા આપીએ તાે આહ્યન્તર નિવૃ'ત્તિ ઇન્દ્રિયને તે ખડ્ગની ધાર કહી શકાય; અને તે ધારની વિષય–ગ્રહણમાં સાધનભુત જે શક્તિ તેને 'ઉપકરણ' ઇન્દ્રિય કહેવામાં આવે છે. ભાવેન્દ્રિય પણ બે પ્રકારની છે: લબ્ધિ અને ઉપયાગ. જ્ઞાનના પ્રકારભૂત મૃતિજ્ઞાન આદિનાં આવરણુભૂત 'કર્મીના ક્ષયાપશ્ચમ્' ( કર્માનું એક પ્રકારનું પાચાપણું થવું એ ક્ષયાપશમ ), જે એક પ્રકારના આત્મિક પરિણામ છે, અથવા આત્મિક શક્તિ છે, તે 'લિપ્ધિ' ઇન્દ્રિય છે; અને એ લિપ્ધ તથા નિવૃ'ત્તિ અને ઉપકરણુ એ ત્રણેના મળવાથી રૂપ આદિ વિષયાના જે સામાન્ય અને વિશેષ બાધ થવા એ ' ઉપયોગ ' ઇન્દ્રિય છે. આ પ્રમાણે પાંચે ઇન્દ્રિયા લિખ્ધ, નિવૃંત્તિ, ઉપકરણ અને ઉપયાગ એમ ચાર ચાર પ્રકારની થઈ. મતલબ એ છે કે આ ચાર ચાર પ્રકારાની સમાષ્ટે એને જ એક એક (સ્પર્શન આદિ એક એક) પૃષ્ ઇન્દ્રિય કહી શકાય. એ સમષ્ટિમાં જેટલી ન્યૂનતા તેટલી જ ઇન્દ્રિયની અપૂર્ણતા. ઉપયાગ તા જ્ઞાન છે છતાં લિખ્ધ, નિવૃત્તિ અને ઉપકરણ એ ત્રણેની સમષ્ટિનું કાર્ય હાવાથી ઉપચારથી, અર્થાત્ કાર્યમાં કારણના આરાપ કરી એને પણ ઇન્દ્રિય કહી છે. ' ઉપયાગ' એટલે જ્ઞાન, એ પેદા થવામાં 'લબ્ધિ' એ આંતરિક સાધનશક્તિ છે, જ્યારે 'નિવૃ'ત્તિ ' અને 'ઉપકરણુ', જે પુદ્ગલમય દ્રવ્યેન્દ્રિય છે, બાહ્ય સાધન છે. આન્તરિક સાધન શક્તિરૂપ લબ્ધિના ઉપયાગ જ્ઞાન કે એાધ થવા એ છે, માટે એને 'ઉપયાગ ' સંજ્ઞા બરાબર ઘટી શકે છે.

જ્ઞાનના પાંચ લેદા પૈકી મતિ, શ્રુત જોયા. 'અવધિજ્ઞાન' અને 'મનઃપર્યાયજ્ઞાન' સ્પષ્ટ પ્રત્યક્ષ છે અને ત્યાવહારિક નહિ, પણ પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ છે. કેમકે તેએા ઇન્દ્રિયનિરપેક્ષ હાઈ કેવલ આત્મશક્તિસમ્ભૂત છે. અવધિજ્ઞાનની અવધિ એક જાતની થી, અસંખ્ય પ્રકારની છે. 'અવધિજ્ઞાન' પાતાની અવધિમાંના

દ્વિતીય ખંડ : ૭૬ :

રૂપી પદાર્થીને–ચાહે તે આવરણથી આવૃત હાય, ચાહે દ્વર હાય-સાક્ષાત્કાર કરી શકનારું જ્ઞાન છે. 'મનપર્યાયજ્ઞાન' બીજા-એાનાં મનને (મનાદ્રવ્યને) સ્પષ્ટ પ્રત્યક્ષ કરી શકનારું જ્ઞાન છે. બીજો માણુસ શું,ચિન્તવી રહ્યો છે તે મન:પર્યાયજ્ઞાની જાણી શકે છે. 'કેવલજ્ઞાન' એ પૂર્ણજ્ઞાન છે.

કૈવલ્ય-ભૂમિને પહેાંચવા માટે આરાહણપ્રકાર સમજવા જોઇએ, જે આત્માના ક્રમિક વિકાસ છે. એ ગુણસ્થાનના વિષય હાઈ હવે તે તરફ નજર કરીએ.

# ગુણુશ્રેણી અથવા ગુણુસ્થાન

જૈનશાસ્ત્રમાં ચૌદ શ્રેણીએા બતાવી છે. આ શ્રેણીએા ગુણ સ્થાનની છે. ગુણસ્થાન એટલે ગુણની અવસ્થા. આત્માના ગુણ-વિકાસ **યથા**યાગ ક્રમશઃ ચૌદ શ્રેણિએામાં થાય છે.

પહેલી શ્રેણિના છવા કરતાં બીજ-ત્રીજ શ્રેણિના છવા આત્મગુણના સમ્પાદનમાં આગળ ગયેલા હાય છે, અને તેમના કરતાં ચાથી શ્રેણીના જવા વધુ ઉન્નતિ ઉપર વર્તતા હાય છે. આ પ્રમાણે ઉત્તરાત્તર શ્રેણીના જવા પૂર્વ પ્રેણીના જવાથી અધિક ઉન્નતિ ઉપર ષહાંચેલા હાય છે-એક અપવાદ સિવાય. બધા પ્રાણીઓ પહેલાં (પ્રાથમિક અવસ્થામાં) તા પ્રથમ શ્રેણીમાં વર્ત્તાનારા હાય છે. પણ એમાંથી જેઓ આત્મબળ ફારવી ભાગળ વધવાના પ્રયત્ન કરે છે, તેઓ ઉત્તરાત્તર શ્રેણીઓમાં યેજ્ય કમથી પસાર થાય છે અને છેવટે બારમી શ્રેણીમાં નિરાવરલા બની તેરમીમાં જીવનમુક્ત પરમાતમા અને છે; અને મૃત્યુ સમયે ચૌદમી શ્રેણીમાં આવી તરત જ પરમ નિર્વાભુધામ પ્રાપ્ત કરે છે. મંદપ્રયત્નાળાઓને વચલી કેટલીક શ્રેણીઓમાં

વધારે રાેકાવું પડે છે, અડતી-પડતી પણ ઘણી વખત ઘણી યાય છે. જેથી બારમી શ્રેણીએ કે એ શ્રેણીએ જતા માર્ગે પહેાંચતાં તેઓને ઘણા વખત લાગે છે. કાેઈ પ્રબળ પુરુષાર્થ ફાેરવનારા મહાન્ સાધકાે તીવ્ર વેગથી કામ લેતાં વચલી શ્રેણી-ઓમાં વધુ ન રાેકાતાં સત્વર બારમી શ્રેણીએ પહાંચી તરત જ કેવલી બની તેરમીમાં આવે છે.

આ વિષય સૂક્ષ્મ હોવા છતાં સમજવામાં ધ્યાન અપાય તો મજાના લાગે એવા છે. આ આત્માની ઉત્કાંતિની વિવેચના છે. માક્ષમહેલ ઉપર પહેાંચવાને આ પગિથયાંની નીસરણી છે. પહેલા પગિથયાથી જીવા ચડવા માંડે છે અને કાઈ હળવે, તો કાઇ ઉતાવળથી ચડે છે અને યથાશક્તિ આગળ વધવાના પ્રયત્ન કરે છે. કેટલાક ચડતાં ચડતાં ભાન નહિ રાખવાથી નીચે ગળડી પડે છે, પડતાં–પડતાં કાઇ ઠેઠ પહેલે પગથથિયે પણ જઈ પડે છે, અગ્યારમા પગથિયા સુધી પહોંચેલાઓને પણ માહેના કટકા લાગવાથી એકદમ નીચે પડવાનું થાય છે. એટલા જ માટે જીવાને ચડતાં—ચડતાં જરા પણ પ્રમાદ ન કરવા માટે આધ્યાત્મક શાસ્ત્રોએ ખૂબ \*ચેતવણી આપી છે. બારમા પગથિયે પહોંચ્યા પછી પડવાના કોઈ જાતના ભય રહેતા નથી. આઠમે–નવમે પગથિયે માહેના ક્ષય શરૂ થયા પછી પડવાના ભય બિલ્કુલ ટળી જાય છે.

(અગ્યારમે પહેાંચેલાને પણ નીચે પડવાનું થાય છે તે તેણું માહના 'ક્ષય ' નહિ પણ ' ઉપશમ ' કર્યો હાવાના કારણું; પણ જો આઠમે–નવમે માહના ઉપશમની નહિ, પણ ક્ષયની

<sup>\*</sup>જૈન 'ઉત્તરાધ્યયન' સૃત્રમાં દશમા અધ્યયનમાં ભગવાન મહાવીરે ગૌતમ ઇન્દ્રભૂતિને સંબાધીને જીવાને '' समयं गोयम! मा पमायए '' ('ગાયમ? મ કર પ્રમાદ') એ પ્રકારના સુંદર ઉપદેશ કર્યો છે.

દ્વિતીય ખેંડ : ૮૧:

પ્રક્રિયા પ્રારંભ થઈ જાય તેા પછી નીચે પડવાનું અસંભવિત બની જાય છે)

'ગુણુસ્થાન' શખ્દમાં 'ગુણુ' શખ્દના અર્થ આત્મવિકાસના અંશ થાય છે. આત્મવિકાસના અંશ જેમ જેમ વધે છે, તેમ તેમ ગુણુસ્થાનના ઉત્કર્ષ માનવામાં આવે છે. આમ તા ગુણુસ્થાન અસંખ્યાત છે. કેમકે આત્માની એ પ્રકારની જેટલી પરિણૃતિઓ એટલાં ગુણુસ્થાન. જેમ નદીના એક પ્રવાહને 'કાસ' આદિના કલિપત માપથી વિભક્ત કરી શકાય છે, છતાં એથી એ પ્રવાહમાં કાઈ અમિટ રેખા બની જતી નથી, ન તા તે પ્રવાહ તૂટે છે, ન તા એક ભાગથી બીજો ભાગ અલગ પડે છે; એ પ્રમાણે ગુણસ્થાના વાત છે. એક ગુણુસ્થાનથી બીજા ગુણસ્થાનની સીમા એવી રીતે જોડાયેલી છે કે તે એક પ્રવાહસમું બની ગયું છે. એમ છતાં વર્ણન કરવાની સગવડ ખાતર ગુણુસ્થાન ચોદ ભાગામાં વિભક્ત કરવામાં આવ્યાં છે. દિશાનિદેશ એ રીતે જ કરી શકાય.

ચૌદ ગુણશ્રેણિએાનાં નામ : મિશ્યાદષ્ટિ, સાસાદન, મિશ્ર, અવિરતિસમ્યગ્રદ્દષ્ટિ, દેશવિરતિ, પ્રમત્ત, અપ્રમત્ત, અપૂર્વ કરણ, અનિવૃત્તિકરણ, સૂક્ષ્મસમ્પરાય, ઉપશાન્તમાહ, ક્ષીણુમાહ, સંયાગ-કેવલી, અયાગિકેવલી.

9 મિશ્યાત્વગુણસ્થાન. પ્રાણીમાં જયારે આત્મકલ્યાણુ-સાધનના માર્ગ વિષેની સાચી દેષ્ટિ ન હાેય, ઊંધી સમજ હાેય કે અજ્ઞાન, ભ્રમ પ્રવર્તતા હાેય ત્યારે એ આ પ્રથમ શ્રેણીમાં હાેય છે. નાના કીડાથી માંડી માેટા માેટા પંડિતા, તપસ્વીએા અને રાજા–મહારાજા વગેરે સુદ્ધાં આ શ્રેણીમાં હાેય છે. કેમકે વાસ્તવિક આત્મદેષ્ટિ કે આત્મભાવના ન હાેવી એ મિશ્યાત્વ છે, જે હાેતાં એમની અન્ય ઉન્નતિનું કશું મૂલ્ય નથી. સત્પુરુષને અસત્પુરુષ અને અસત્પુરુષને સત્પુરુષ, કલ્યાણુને અકલ્યાણ અને અકલ્યાણુને કલ્યાણ, સન્માર્ગને ઉન્માર્ગ અને ઉન્માર્ગ અને ઉન્માર્ગ એમ ઊંધું સમજવું એ અને ખાટાં રહિ વહેમામાં માનવું એ પણ મિશ્યાત્વ છે. દૂંકમાં, આત્મકલ્યાણ સાધનના માર્ગમાં કર્તા ત્ય-અકર્ત ત્ય વિષેના વિવેકના અભાવ તે 'મિશ્યાત્વ' છે.

શ્રીહરિભદ્રાચાર્યે પાતાના 'ચાગદષ્ટિસમુચ્ચય' ગ્ર'થમાં નિરૂપેલી યાેગની–મિત્રા, તારા, ખલા, દીપ્રા, સ્થિરા, કાન્તા, પ્રભા અને પરા–એ આઠ દર્ષિઓમાં પહેલી 'મિત્રા ' દર્ષિ કે જે દરિમાં ચિત્તની મૃદુતા, અદ્વેષવૃત્તિ, અનુક પા અને કલ્યાણ-સાધનની સ્પૃહા જેવા પ્રાથમિક સદ્યુણા પ્રગટે છે તે દર્ષિની ( મૈત્રીલક્ષણા 'મિત્રા' દેષ્ટિની ) પ્રાપ્તિ થવામાં પહેલું ગુણસ્થાન પ્રાપ્ત થાય છે, એમ એ આચાર્ય મહારાજ જણાવે છે. આમ પ્રથમ ગુણસ્થાન કલ્યાણકારક સદ્ગુણાના પ્રકટીકરણની (પ્રાથમિક) ભમિરૂપ છતાં તેને 'મિથ્યાત્વ' નામથી નિદે શવું એનું કારણ એ છે કે તે ભૂમિકાએ યથાથ 'સમ્યગ્દર્શન ' પ્રગટ થયેલું હોતું નથી. એ ગુણસ્થાનમાં સમ્યગ્દશ<sup>૧</sup>નની ભૂમિએ પહેાંચવાના માગ<sup>૧</sup>-રૂપ સદ્દુગુણું પ્રગટતા હાેવાથી એ અવસ્થાનું 'મિશ્યાત્વ' તીવ્ર હેાતું નથી. છતાં મન્દ પણ મિશ્યાત્વ વર્તાતું હાવાને કારણે એ (પ્રથમ) ગુણુસ્થાનને 'મિથ્યાત્વ' નામથી જણાવવામાં આવ્યું છે; અને સાથે જ, સમ્યગ્દર્શન તરફ લઈ જનારા સદ્યુણાનું પ્રકટીકરણ થવાની પ્રથમ ભૂમિકા હાવાના કારણે એને 'ગુણસ્થાન' પણ કહેવામાં આવ્યું છે.

આચાર્ય હેમચંદ્ર યાેગશાસ્ત્રના ૧ પ્રકાશના ૧**૧મા** શ્લાેકની વૃત્તિમાં—

" गुणस्थानस्वमेतस्य भद्रकस्व। द्यपेक्षया "

એ વચનથી જણાવે છે કે મિથ્યાદર્ષ્ટિને 'ગુણુસ્થાન' કહે વામાં આવે છે તે ભદ્રિકપશું વગેરે ગુણાના આધાર પર (એ ગુણાની અપેક્ષાએ).

આ પ્રથમ ('મિત્રા') દૃષ્ટિ સુધી જેઓ પહેાંચ્યા નથી તેવા નાના—માટા બધા અધઃસ્થિત જીવાને પણ શાસ્ત્રે 'મિશ્યાત્વ' નામના પ્રથમ ગુણસ્થાનમાં ગણ્યા છે. એ બધાની મિશ્યાત્વન્યૂમિને 'ગુણસ્થાન' નામથી નિદે શવાનું કારણ એ છે કે મિશ્યાત્વી પણ, માણસ—પશુ—પક્ષી વગેરેને માણસ—પશુ—પક્ષી આદિરૂપે જાણે છે, માને છે, એ પ્રકારની—બહુવિષયક—યથારે બુદ્ધિ ધરાવે છે. અને એ પણ કારણ શાસ્ત્ર જણાવે છે કે સૂક્ષ—અતિસૂક્ષમ જીવામાં પણ જીવસ્વભાવરૂપ ચેતનાશક્તિ, ગમે તેટલા અલ્પ પ્રમાણમાં પણ જીવસ્વભાવરૂપ ચેતનાશક્તિ, ગમે તેટલા અલ્પ પ્રમાણમાં પણ અવશ્ય છે. અથવા જે અધઃસ્થિતિમાંથી ઉપર ઊઠવાનું છે તે અધઃસ્થિતિને તેમાંથી ઉપર ઊઠવાની શક્યતા યા સંભવિતતાની દૃષ્ટિએ [ તે પાતે બલે ગુણસ્થાન ન હાય, પણ ગુણ માટેનું ઉત્યાન ત્યાંથી થતું હાવાની દૃષ્ટિએ ] 'ગુણસ્થાન' નામથી નિદે શવામાં આવી હાય.

ર. \*સાસાદન ગુણસ્થાન સમ્યગ્દર્શનથી પડતી અવસ્થાનું નામ છે. સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત થયા પછી પણ ક્રોધાદિ પરમ તીવ્ર

<sup>\* &#</sup>x27;'અનંતાનુખંધી '' (અતિ તીવ ) ક્રોધાદિ કષાય સમ્યગ્દિષ્ટિને સિથિલ કરનાર (આવરનાર) હોવાથી ''આ-સાદન '' કહેવાય. તેનાથી યુક્ત તે ''સાસાદન''. ''सीदिन्त मम गात्राणि' વગેરે પ્રયોગો મુજબ 'सद' ધાતુના અર્થ શિથિલ થવું - ઢીલું પડવું એવા થાય છે. 'सादन' એ એ ધાતુનું પ્રેરક કૃદન્તરૂપ છે. 'सादन' એટલે શિથિલ કરવું અથવા શિથિલ કરનાર. 'सादन'ને લાગેલા 'आ' એ જ અર્થની વૃદ્ધિ જણાવે છે. આ પ્રકારે 'आ-सादन 'થી અર્થાત્

('અનન્તાનુભન્ધી') ક્ષાયાના ઉદ્દય થાય તા સમ્યક્ત્વથી પડવાના વખત આવે છે. આ ગુણસ્થાન એવી પડતી અવસ્થા રૂપ છે-સમ્યગ્દર્શનથી અજ્ઞાનમાહમાં કે મિશ્યાત્વમાં પડવારૂપ છે. પડવા માંડે એને પડતાં કેટલી વાર? એટલે આ ગુણસ્થાન ક્ષણમાત્રનું છે. 'ઉપશમ' સમ્યક્ત્વથી પડનારને માટે જ આ ગુણસ્થાન છે.

3. મિશ્રગુલ્**સ્થાન:** આત્માના એવા વિચિત્ર અધ્યવસાયનું નામ છે કે જે સમ્યક્તવ અને મિશ્યાત્વ બન્નેના મિશ્રલ્ર્રપ છે, માટે આ ગુલ્**સ્થાનનું** નામ મિશ્રગુલ્**સ્થાન** છે.

જયારે કાઇ જીવને સત્યનું દર્શન થાય છે ત્યારે તે આશ્ચર્યન્ ચક્તિ જેવા બની જાય છે. એના જૂના સંસ્કાર એને પાછળ તરફ ખેંચે છે અને સત્યનું દર્શન આગળ ખેંચે છે. આ ગુણસ્થાનની આ 'ડાેલાયમાન' અવસ્થા થાડા વખત માટે હાય છે. પછી તાે એ કાં તાે મિથ્યાત્વમાં પડે છે, કાં તાે સત્યને પ્રાપ્ત કરે છે. આ ગુણસ્થાનમાં "અનન્તાનુખન્ધી" કલાય ન હાવાથી આ ગુણસ્થાન ઉપરનાં ખન્ને ગુણસ્થાનાથી ચઢિયાતું છે. પરંતુ આમાં પૂર્ણ વિવેકપ્રાપ્તિ હાેતી નથી, સમ્યક્ત અને મિશ્યાત્વનું મિશ્રણ હાેય છે, અર્થાત્ સન્માર્ગ વિષે શ્રહા પણ નહિ અને અશ્રહા પણ નહિ એવી "હાલકડાેલક" જેવી

પાડનારથી એટલે કે સમ્યક્ત્વને ગાળી નાખનાર એવા તીવ્ર ક્રોધાદિ ક્ષાયથી યુક્ત તે [स+आसादन] सासादन. મતલબ કે 'सासादन' ગુણસ્થાનભૂમિ તીવ્ર ક્રોધાદિ ક્ષાયાદયરૂપ હાેઇ પાડવાવાળી છે–સમ્યગ્દષ્ટિને રફે દફે કરી જનારી છે.

'सास्वादन' એવું પણ નામ આ ગુણસ્થાનનું છે. એના અર્થ આસ્વાદનયુક્ત, અર્થાત્ વમન કરાતા સમ્યક્ત્વના આસ્વાદથી યુક્ત. દ્વિતીય ખંડ

સ્થિતિ હાેય છે, અથવા સત્ અને અસત્ એઉ તરફ ખેં ચાનારી યા એઉ વિષે " સેળભેળ " જેવી શ્રદ્ધા હાેય છે.

૪ અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ: વિરતિ વિનાની સમ્યગ્દષ્ટિ ( સમ્ય-કૃત્વ યા સમ્યગ્દર્શન ) એ ' અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ ' શખ્દના અર્થ' છે. સમ્યકૃત્વના સ્પર્શ થતાં–ભવભ્રમણના કાળના છેડા નિયત થઇ જાય છે. આત્મવિકાસની મૂળ આધારભૂમિ આ ગુણસ્થાન છે.

મિશ્યાદષ્ટિ અને સમ્યગ્દષ્ટિ એ બે વચ્ચેના ફેર આ પ્રસંગે જરા જોઇ લઇએ. મિશ્યાદેષ્ટિમાં ધાર્મિક ભાવના નથી હોતી. બધા પ્રાણીએા સાથે એક્તા યા સમાનતા **અનુભવવાની** સદ્દૃ-વૃત્તિથી એ ખાલી હેાય છે. અન્ય સાથે એના સંબંધ સ્વાર્થના કે બદલા લેવાના જ હાય છે. સમ્યગ્દષ્ટિ ધાર્મિક ભાવનાશીલ અને આત્મદષ્ટિવાળા હાય છે. આત્મકલ્યાણની દિશામાં એ યથા-શક્તિ પ્રવર્તાતો હેાય છે. મારા આત્મા છે એવા જ બીજાએાના આત્મા છે એવી તેની શ્રદ્ધા હાેય છે. આસક્તિવશાત્ પાતાના સ્વાર્થ માટે બીજાના હિતના ઉપરાધ કરવા જેવું દુષ્કૃત્ય એ કદાચ કરે તા પણ એ અનુચિત છે એમ એના અન્તરાત્માને ડંખ્યા કરે છે, એ માટે એને પશ્ચાત્તાપ થાય છે અને કામકોધાદિક દાેષા અને પાપાચરણ એાછાં થાય એવી એની મનાભાવના હાેઈ એ પ્રકારનું વલણ એ પાતાના ગજા મુજબ રાખતા હાય છે. મિશ્યાદષ્ટિ, ધાર્મિક દર્ષિએ જે પાય ગણાતું હાય તેને પાય સમજતા નથી; ભૌતિક સુખ મેળવવા પાછળ મસ્ત હાવાથી એ માટેના માર્ગ લેવામાં પુષ્ય-પાપના ભેદ એને ગ્રાહ્ય નથી; એ પાપમાર્ગ ને પાપમાર્ગ ન સમજતાં ''એમાં શું ?'' એવી સ્વાભાવિકતાથી **ગ્રહણ** કરે છે. મિચ્યાદષ્ટિ કાેઇનું ભક્ષું કરતાે **હેાય તેા પણ સ્વાર્થ,** પક્ષપાત કે કૃતજ્ઞતાના હિસાએ કરતેા હાય છે, જ્યારે સમ્યગ્દષ્ટિ એ ઉપરાંત સ્વાપ<sup>°</sup>ણભાવનાનું

: ८५ :

સાત્ત્વિક તેજ પણ ધરાવતા હાય છે. એનામાં અનુકમ્પા અને ખંધુભાવની ત્યાપક વૃત્તિ હાય છે.

પ દેશવિરતિ: સમ્યગ્દષ્ટિપૂર્વક, ગૃહસ્થ ધર્મનાં વ્રતાનું રીત-સર પાલન કરવું એ ' દેશવિરતિ ' છે. સર્વધા નહિ, કિંતુ દેશતઃ અર્થાત્ અંશતઃ ચાક્કસપણે પાપયાગથી વિરત થવું એ ' દેશ-વિરતિ ' શબ્દના અર્થ છે. દેશવિરતિ એટલે મર્યાદિત વિરતિ.

ક પ્રમત્ત ગુણસ્થાન. મહાવ્રતધારી સાધુજીવનનું આ ગુણસ્થાન છે. પરંતુ અહીં સર્વિવિરતિ હોવા છતાં પ્રમાદ હોય છે. કચારેક કર્યારેક કર્તાવ્ય કાર્ય કરવાનું ઉપસ્થિત થવા છતાં આલસ્યાદને લીધે જે અનાદરખુદ્ધિ પેદા થાય છે તે પ્રમાદ છે, પરંતુ જેમ ઉચિત માત્રામાં ઉચિત ભાજન લેવું એ પ્રમાદમાં ગણાતું નથી, તેમ જ ઉચિત નિદ્રા પ્રમાદમાં ગણાતી નથી, તેમ કષાય પણ મન્દ હાલતમાં હોતાં અહીં પ્રમાદમાં ગણવામાં આવ્યો નથી, પણ તીવ્રતાને ધારણ કરે ત્યારે તે અહીં પ્રમાદમાં ગણવામાં ગણવામાં આવ્યો છે. કેમકે એમ તો કષાયોદય આગળ સાતમામાં પણ છે, દશમા ગુણસ્થાન સુધી છે, પણ મંદ થતા જતા હોઇ 'પ્રમાદ ' કહેવાતા નથી.

૭ અપ્રમત્ત ગુણસ્થાન. પ્રમાદમુક્ત મુનિવરનું આ સાતમું ગુણસ્થાન છે. સંયમી મનુષ્ય ઘણીવાર પ્રમત્ત અને અપ્રમત્ત અવસ્થામાં ઝાેલાં ખાતા હાય છે. કર્તવ્યમાં ઉત્સાહ અને સાવ-ધાની ખન્યાં રહે એ અપ્રમત્ત અવસ્થા છે. એ અવસ્થામાં ચલિત-પણું આવતાં થાેડા વખતમાં પાછી પ્રમત્તતા આવી જાય છે.

૮ અપૂર્વ કરણ. #ચારિત્રમાહનીય કર્મના ઉપશમ યા ક્ષય કરવાના અપૂર્વ (પહેલાં નહિ પ્રાપ્ત થયેલા) અધ્યવસાય

<sup>\* &#</sup>x27;કરણું' એટલે અધ્યવસાય-આત્મપરિણામ અથવા ક્રિયા.

( આત્મિક ઉત્થાનકાળના વિશિષ્ટ ભાવાતકર્ષ) આ ગુણસ્થાનમાં પ્રાપ્ત થાય છે. ચારિત્રમાહનીયના ઉપશમ યા ક્ષય અહીંથી ( અહીંની સબળ ભૂમિકા પર મંડાયેલ આગલા ગુણસ્થાનથી ) શરૂ થાય છે.

૯ અનિવૃત્તિકરણ. અપૂર્વ પ્રકારના પામેલા ભાવાતકર્ષ અહીં એ સમાન શ્રેણીના આત્માએ માં સમાનતાને ધારણ કરે છે. ઉપલું અને આ બે ગુણસ્થાન આત્મિક ભાવના નૈમ લ્યની તરતમ અવસ્થાના નિદે શરૂપ છે. 4

૧૦ સૃક્ષ્મસમ્પરાય. ×ેમાહનીયકર્મના ઉપશમ યા ક્ષય થતાં થતાં જયારે બધું (કોધ આદિ સપરિવાર કષાયરૂપ) માહનીય-કર્મ ઉપશાન્ત યા ક્ષીણ થઈ જાય છે, માત્ર એક લાેલના (રાગના) સૃક્ષ્મ અંશ અવશિષ્ટ રહે છે ત્યારે તે સ્થિતિનું ગુણસ્થાન 'સૂક્ષ્મસમ્પરાય' કહેવાય છે.

૧૧ ઉપશાન્તમાહ. કષાયરૂપ ચારિત્રમાહનીય કર્મના ઉપ શમ જ (ક્ષય નહિ) કરવા જેણે પ્રારંભ્યાે છે, તેના સંપૂર્ણ માહ ઉપશાન્ત થવા તેનું નામ 'ઉપશાન્તમાહ' ગુણસ્થાન.

૧૨ ક્ષીઅથાહ. કષાયરૂપ ચારિત્રમાહનીય કર્મના ક્ષય જેણે પારંભ્યા છે, તેના સંપૂર્ણ માહ ક્ષીઅ થવા તેનું નામ ' ક્ષીઅ- માહ ' ગુઅસ્થાન. ઉપદ્ધાં અને આ બન્ને પૂર્ણ સમભાવનાં ગુઅસ્થાન છે. પણ ક્રશ્ક એ છે કે ઉપલામાં સમભાવનું સ્થાયીત્વનથી, જ્યારે આ ગુઅસ્થાનમાં એ પૂર્ણ સ્થાયી છે.

ક્તિ પ્રથમ ગુણસ્થાનમાં પ્રવર્તમાન 'અપૂર્વ'કરણ' અને 'અનિવૃત્તિ-કરણ' જેમ 'સમ્યક્ત્વ' સાથે સંબ'ધિત છે, તેમ આ (ગુણસ્થાનરૂપ) 'અપૂર્વ'કરણ' અને 'અનિવૃત્તિકરણ' ઉત્કૃષ્ટ ચારિત્ર સાથે સંબ'ધિત છે.

<sup>× &#</sup>x27;સમ્પરાય ' એટલે કૃષાય, પ્રકૃતમાં લાભ લેવા.

અહીં ઉપરામ અને ક્ષયમાં ક્રેક સંમજી લઇએ. સામાન્ય રીતે એમ સમજુતી અપાય કે આગ પર પાણી નાખી તેને હોલવી નાખવી એ 'ક્ષય' અને રાખ નાખી તેને ઢાંકી દેવી એ ' ઉપશમ '. માહુના સર્વ'થા ઉપશમ થયા હાય, છતાં પુનઃ માહના પ્રાદુર્ભાવ થયા વગર રહેતા નથી. જેમ પાણીના વાસણમાં પાણીની રજ બધી તળીયે બેસી જાય છે, ત્યારે તે પાણી સ્વશ્છ દેખાય છે, તેમ માહનાં રજકણા-માહના તમામ પુંજ ઉદિત થતાં અટકી જઈ આત્મપ્રદેશામાં જ્યારે અન્તર્નિગૃઢપણે બિલ્કુલ સ્થિર થઈ જાય છે, ત્યારે આત્માના પ્રદેશા સ્વચ્છ જેવા ખને **છે.** પરંતુ આ સ્વચ્છતા કેટલા વખતની ? પેલા પાણીની નીચે બેસી ગયેલાં રજકણા થાડી વારમાં પાણીને જરામાત્ર હલનચલન-ક્રિયાની અસર લાગવાથી જેમ તમામ પાણીમાં પ્રસરી જાય છે, તેમ ઉપશાન્ત થયેલ માહુપુંજ થાડી વારમાં પુનઃ ઉદયમાં પ્રાપ્ત થાય છે, અને એથી, જેમ ગુણશ્રેણીએામાં ચડવાનું થયું હતું તેમ પડવાનું થાય છે. માહશમનના સાધકને ફરી પડવું જ પડે છે, જ્યારે માહુક્ષયના સાધક એકદમ ' કેવલજ્ઞાન 'ને પ્રાપ્ત કરે છે. કેમકે માહના ક્ષય થયા પછી કરી તેના ઉદ્દુસવ થતા નથી. બારમા ગુણસ્થાનમાં આત્મ ચિત્તયાેગની પરાકાષ્ઠાની શુકુલ-સમાધિ ઉપર આરૂઢ થઇ સમગ્ર માેહાવરણ, સમગ્ર જ્ઞાનદરાના-વરણ અને સમગ્ર અંતરાયચક્રને વિધ્વસ્ત કરી કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે. એ કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થતાં જ—

13 સયાગકેવલી ગુણસ્થાનની શરૂઆત થાય છે. આ ગુણસ્થાનના નામમાં જે 'સયાગ' શખદ મુકયો છે તેના અથ' 'યાગવાળા' એટલે શરીર વગેરેના વ્યાપારવાળા. કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા પછી પણ શરીરધારીને ગમનાગમનના વ્યાપાર, બાલવાના વ્યાપાર વગેરે બ્યાપારા

દ્વિતીય ખંડ : ૮૯ :

રહે છે દેહાદિની કિયા હાવાને લીધે શરીરધારી કેવલી સંયાગ કેવલી કહેવાય છે.

ગુણ્સ્થાનસમારાહ સંખંધી મહત્ત્વની પ્રક્રિયા ઉપર જરા દેષ્ટિપાત કરી લેવા અહીં પ્રાસ'ગિક છે.

સાતમા ગુણસ્થાનકે પહેાંચેલ પ્રગતિશીલ વીર્યવાન્ સાધકની આન્તરિક સાધના અત્યન્ત સૂક્ષ્મ બની પ્રખર પ્રગતિ કરવા માંડે છે અને ક્ષણમાત્રમાં વિરામભૂમિએ પહેાંચે છે. તે બાબત નીચે પ્રમાણે છે.

સમગ કર્મચક્રમાં સરદારી ધરાવતું કર્મ 'માહનીય' કર્મ છે. તેના દર્શ નમાહ**ની**ય અને ચારિત્રમાહનીય એમ બે લેદા અગાઉ ખતાવવામાં આવ્યા છે, અને ત્યાં જણાવ્યું છે કે ' દર્શ'ન ' એટલે દેષ્ટિ, અર્થાત્ તાત્ત્વિક સાચી સમજ અથવા કલ્યાણભૂત તત્ત્વશ્રદ્ધા, તેને અટકાવે તે દર્શનમાહનીય; અને ચારિત્રને અટકાવે તે ચારિત્રમાહનીય. જે જીવનના જે અન્ત-મું હૂર્તામાં દર્શનમાહનીયનાં અર્થાત્ મિથ્યાત્વનાં પુદ્દગલાેના ઉદય એટલા વખત પૂરતા અટકી જાય તે છવનું તે અન્તર્મું હૂત્ત સમ્યક્ત્વસંપન્ન અને છે, અને તે સમ્યક્ત્વ ' ઉપશમ 'સમ્યક્ત્વ છે. એ સમ્યક્ત્વના અજવાળામાં જીવ એ સમ્યક્ત્વના અન્તર્સુ હૂત પ્રમાણુકાળ પછી ઉદયમાં આવનારા દર્શાનમાહુનીય (મિથ્યાત્વેમાહનીય )નાં પુદ્દગલાને સંશાધવાનું કામ કરે છે. એ કરતાં જેટલા પુદ્દગલાનું માલિન્ય દ્વર થઈ તે પુદ્દગલા શુદ્ધ બને છે તેટલાં યુદ્દગલાના યુંજને 'સમ્યક્ત્વમાહનીય' કહેવામાં આવે છે; અને એ ( મિથ્યાત્વમાહનીયનાં ) પુદ્દગલાના જે ભાગ શુદ્ધાશુદ્ધ મિશ્ર હાલતમાં રહે છે તે યુંજ 'મિશ્રમાહનીય' કહેવાય છે; અને જે ભાગ એવા ને એવા અશુદ્ધ રહે છે તે

પુંજ ' મિશ્યાત્વ માહનીય ' કહેવાય છે. આમ દર્શ નમાહનીય એમ સમ્યક્ત્વ માહનીય, મિશ્ર માહનીય અને \* મિશ્યાત્વ માહનીય એમ ત્રણ ભેદો (ત્રણ ભાગો) પડે છે. 'ઉપશમ' સમ્યક્ત્વના કાળ પૂરા થતાં એ ત્રણ ભાગા—ત્રણ પુંજોમાંથી જેના ઉદય થાય છે તે મુજબ આત્માની પરિસ્થિતિ બની જાય છે. અર્થાત્ સમ્યક્ત્વ—માહનીય પુંજના ઉદય થતાં આત્મા ' ક્ષયાપશમ' સમ્યક્ત્વને ધારણ કરનારા બને છે; કેમકે એ નિર્મળ પુદ્ગલોના ઉદય નિર્મળ કાચની જેમ સમ્યક્ત્વપ્રતીતિમાં બાધક થતા નથી; અને જે મિશ્ર માહનીય પુદ્ગલપુંજના ઉદય થાય તા જવની તત્ત્વશ્રદ્ધા મિશ્ર એટલે કે " સેળલેળ" જેવી અથવા " હાલક- હાલક" જેવી ખને છે; અને મિશ્યાત્વ માહનીય પુદ્ગલપુંજના ઉદય થતાં જીવની ઉદય થતાં જીવની માં છે સ્થાન પાછા મિશ્યાત્વથી અવરાય છે.

દર્શનમાહનીયના આ ત્રણ પુંજોના તથા અનન્તાનુબન્ધી ચાર કષાયાના ઉપશમથી પ્રગટનારું 'ઉપશમ ' સમ્યક્ત્વ ઉપ-શમશ્રેણી અવસ્થામાં પમાય છે.

ઉપશમ સમ્યક્ત અને ક્ષયાપશમ સમ્યક્ત વચ્ચે ક્રક એ છે કે ઉપશમ સમ્યક્તવમાં મિથ્યાત્વના અથવા દર્શનમાહ-

<sup>\*</sup> दशन मोहयतीति दशनमोहनीयम् એ प्रभाषे व्युत्पाहित 'हर्शनभे। इनियं शुण्हमां 'भे। इनियं शुण्हने। मुं अवनार अर्थात् दुंधनार ओवे। अर्थ थाय छे, अर्थात् हर्शनने दुंधनार ते हर्शनभे। इनियः पण् ओना पेटालेहइप सम्यक्त्वभे। इनियं, भिश्रभे। इनियं अने भिथ्यात्वभे। इनियं अर्थ अनुक्ष्मे सम्यक्त्वने रुंधनार, भिश्रने दुंधनार, भिथ्यात्वने दुंधनार ओवे। नथी करवाने।, पण् सम्यक्त्वमेव मोहनीयं सम्यक्त्वमोहनी-यम्, मिश्रमेव मोहनीयं मिश्र—मोहनीयम्, मिष्यात्वेव मोहनीयं मिष्यात्व—मोहनीयम्, अर्थात् सम्यक्त्वभ भे। इनियं, भिश्रम् भे। इनियं नीय अने भिथ्यात्वइप भे। इनियं ओ प्रभाषे करवाने। छे.

નીયનાં કાઈ પુદ્ગલાના વિપાકાદય કે પ્રદેશાદય કાઇ ઉદય હાતા નથી, અને ક્ષયાપશમ સમ્યક્ત્વ મિશ્યાત્વમાહનીયનાં ઉદયગત\* (પ્રદેશાદયગત) પુદ્ગલાના ક્ષય અને ઉદયમાં નહિ આવેલ એવાં તે પુદ્ગલાના ઉપશમ એમ ક્ષય તથા ઉપશમ અનેવાળું છે, અને એથી તે 'ક્ષયાપશમ' સમ્યક્ત્વ કહેવાય છે. વળી તે સમ્યક્ત્વમાહનીયનાં પુદ્ગલાના \*વિપાકાદયરૂપ છે. આમ પુદ્ગલાશ્રયી ક્ષયાપશમ સમ્યક્ત્વ કરતાં શુદ્ધ આત્મ-પરિણામરૂપ ઉપશમ સમ્યક્ત્વ શ્રેષ્ઠતર છે; અને એનાથી શ્રેષ્ઠતર [સર્વ'શ્રેષ્ઠ] 'ક્ષાયિક' સમ્યક્ત્વ છે, જે મિશ્યાત્વમાહનીય, મિશ્રમાહનીય અને સમ્યક્ત્વમાહનીય એમ ત્રિવિધ દર્શનમાહનીય, મિશ્રમાહનીય અને સમ્યક્ત્વમાહનીય એમ ત્રિવિધ દર્શનમાહનીય, વિય તથા અનન્તાનુખન્ધી ચાર કવાય એ સાતના ક્ષયથી પ્રાપ્ત થાય છે. ક્ષયસાધ્ય હાવાથી એ 'ક્ષાયિક' કહેવાય છે. આમ સમ્યક્ત્વ મુખ્યતયા ત્રણ પ્રકારનાં છે.

હવે ચારિત્રમાહનીયના ભેદા જોઇએ. તે પચીશ છે. તે આ પ્રમાણે : ક્રોધ—માન—માયા—લાલ એ ચાર, આત્માને કષ્ટ આપન્ નાર હાવાથી 'કષાય ' કહેવાય છે એ દરેકના અનન્તાનુબન્ધી, અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ, પ્રત્યાખ્યાનાવરણ અને સંજ્વલન એમ ચાર ચાર લેદા છે. અતિ તીવ્ર કષાયા, જે અનન્તદુ:ખરૂપ મિશ્યાત્વના ઉદ્ભાવક છે તે 'અનન્તાનુબન્ધી '; ÷અ—પ્રત્યાખ્યાનને અર્થાત્ અલ્પ પ્રત્યાખ્યાનને પણ, એટલે કે દેશવિરતિને રુંધનાર કષાય તે 'અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ '; 'પ્રત્યાખ્યાન ' અર્થાત્ સર્વાવરતિને રાકનાર કષાય તે 'પ્રત્યાખ્યાનાવરણ '; અર્વા વારણ '; અર્વા વારણ ';

<sup>\*</sup> ફ્લપ્રદ ઉદય તે વિપાકાદય અને જે ઉદયથી આત્મા પર અસર ન થાય તે પ્રદેશાદય.

<sup>÷</sup> અહીં "અ"ના અર્થ અલ્પ છે.

' સંજવલન ' કહેવાય છે. આ ઉપરથી સમજાય છે કે '' અનન્તા-નુખન્ધી " કષાય ૮ળે ત્યારે ચતુર્થગુદ્યાનસ્વરૂપ સમ્યક્ત્વ, ખીજા નં ખરના કષાય ખસે ત્યારે ' દેશવિરતિ, ત્રીજા વગ<sup>ર</sup>ના કષાય હટે ત્યારે સર્વ વિરતિ અને " સંજવલન " કષાય દ્વર થાય ત્યારે વીતરાગ (યથાખ્યાત) ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય. આમ કષાયાના સાળ ભેદ થયા. એમના સહચારી ખીજા નવ ગણાવ્યા છે, જેમને ' નાેકષાય ' કહેવામાં આવે છે. તે છે-હાસ્ય, રતિ ( અનુરાગ, પ્રીતિ ), અરતિ ( અપ્રીતિ, ઉદ્વેગ ), ભય, શાેક, જાગુપ્સા ( ઘૃણા ) અને પુરુષવેદ, સ્ત્રીવેદ, નપુંસકવેદ, આમ ચારિત્રમાહનીયના આ (સાળ અને નવ) પચીશ લેદા અને દર્શ નમાહનીયના પૂર્વોકત ત્રણ ભેદાે એમ માહનીય કર્મના કુલ અઠાવીશ લેદ થયા. તેમાં ત્રિવિધ દર્શ નમાહનીય અને અનંતા નુળ'ધી ચાર કષાય એમ સાતના ઉપશમથી ઉપશમસમ્યક્ત્વ અથવા ક્ષયથી ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વને પ્રાપ્ત કરેલ આત્મા આઠમા, નવમા બે ગુણસ્થાનામાં બાકીની માહનીયની એકવીશ પ્રકૃતિ-એામાંથી-એક લાેબ સિવાય-વીશ પ્રકૃતિએાને ઉપશમાવે છે યા ક્ષય કરે છે; અને દશમા ગુણસ્થાનમાં 'સૂક્ષ્મ ' લાેેેલની દશા ધરાવતા એ ઉપશમક્રિયાની શ્રેણી ચલાવનાર હાેય તાે એ અવશિષ્ટ લેામાંશને–સૂક્ષ્મીભૂત લેામને ઉપશમાવી અગ્યારમા ઉપશાન્તમાહ ગુણસ્થાનને સ્પરો છે, જ્યારે ક્ષયક્રિયાની શ્રેણી ચલાવનાર એ સૂકમભૂત લાભાશના ક્ષય કરે છે. આ સૂક્મી ભૂત લાભના ક્ષય થતાં સંપૂર્ણ માહના નાશ પૂર્ણ થાય છે, જે ખારમા ગુણસ્થાનની પરાકાષ્ઠાએ પહેાંચેલી સિદ્ધિ છે, જે તત્કાલ કેવલજ્ઞાનની સિદ્ધિ પ્રગટાવે છે.

આગળ જણાવેલ મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કષાય અને યાગ એ કર્મળન્ધના હેતુઓમાં આગળ આગળના બન્ધહેતુ હાય ત્યારે એની પછીના બન્ધહેતુ બધાયે હાય; પણ પાછળના બન્ધહેતુ હાેય ત્યારે આગળનાે હાેય અને ન પણ હાેય. જેમકે मिथ्यात्व हाय त्यां अविरति वर्गेरे अधाये अन्धहेतु हाय; पख् અવિરતિ હાય ત્યાં મિશ્યાત્વ હાય જ એવા નિયમ નથી; હાય અને ન પણ હાેય; પહેલા ગુણસ્થાને અવિરતિ અને મિથ્યાત્વ ખન્ને છે, પણ ખીજા-ત્રીજા-ચાથા ગુણસ્થાને અવિરતિ છે અને મિશ્યાત્વ નથી. એ પ્રમાણે કષાય હેાય ત્યાં યાેગ હાેય જ, પણ સદેહ કેવલીના યાગ શરીરાદિ (ક્રિયા) નિષ્કષાય હાય છે. આ બધા બન્ધહેતુએ સાધકની સાધના જેમ જેમ ખિલતી જાય છે. તેમ તેમ ક્રમે ક્રમે ખસતા જાય છે. જેમકે ચતુર્થ ગુણસ્થાને સમ્યક્ષ્ત્વ પ્રાપ્ત થતાં મિચ્યાત્વના ઉદય અટકી જાય છે, એટલે એ મિથ્યાત્વના સંવર થયા. એ પ્રમાણે વિરતિનું ગુણસ્થાન પ્રાપ્ત થતાં અવિરતિ અટકી જાય છે એ અવિરતિના સંવર; અપ્રમત્ત (સપ્તમ) ગુણુસ્થાન પ્રાપ્ત થતાં પ્રમાદ અટકી જાય છે એ પ્રમાદના સંવર; ઉપશાન્તમાહ કે ક્ષીણુમાહ દશા આવતાં કષાય અટકી જાય છે એ કષાયના સંવર; અને છેલ્લે મૃત્યુ વખતે અયે**ાી** દશામાં યાેગના નિરાધ થાય છે એ યાેગના સંવર સમજવા.

મોહના પૂર્ણ વિલય થતાં જ કર્મના અંધ સવેથા અટકી જાય છે, અર્થાત્ 'સંવર' પૂર્ણતયા સિદ્ધ થાય છે. (એક ફક્ત સાતાવેદનીય કર્મના ક્ષિણુંક અન્ધ કઇ ગણત્રીમાં!) જીવનમુક્ત (સયાગકેવલી)ની એ દશા છે. આમ માક્ષ અથવા સિદ્ધત્વ પૂર્ણ સંવર અને દેહમુક્ત થતી વખતે પૂરી થતી નિર્જરા એ ઉભયના અળે પ્રાપ્ત થાય છે.

સર્વં કમેં ક્ષયાત્મક માેક્ષ થવા પૂર્વે અંશત: કમેં ક્ષયરૂપ નિજેશ વધતી જવી જરૂરની છે. જે કે સર્વ સંસારી આત્માઓમાં કમેં નિજેશના ક્રમ ચાહ્ય જે હાેય છે, પણ આત્મકલ્યાણરૂપ કમંનિજે રા જીવ માેક્ષાભિમુખ થયા પછી થાય છે. ખરી માેક્ષાભિમુખતા સમ્યગ્દ ષ્ટિની પ્રાપ્તિથી શરૂ થાય છે, અને તે માેક્ષાભિમુખતા સમ્યગ્દ ષ્ટિની પ્રાપ્તિથી શરૂ થાય છે, અને તે માેક્ષા પાંધનિવકાસ વધતા વધતા "જિન" અવસ્થાએ પૃર્ણુ થાય છે. સમ્યગ્દ ષ્ટિની પ્રાપ્તિથી માંડી "જિન" અવસ્થા સુધીમાં થતી અન્ત વિકાસગતિના સ્થૂલ દ ષ્ટિએ દશ વિભાગા અતાવવામાં આવ્યા છે. એમાં ઉત્તરાત્તર પરિણામની વિશુ હિ. ચઢતી જતી હાય છે. પરિણામની વિશુ હિ. જેટલી વધારે, કમંનિજે રા પણ તેટલી વધારે. એટલે પૂર્વ પૂર્વ અવસ્થા કરતાં ઉત્તર ઉત્તર અવસ્થામાં પરિણામવિશુ હિની અધિકતાને લીધે અસંખ્યાતગણી કમંનિજે રા વધતી જાય છે. આ રીતે વધતાં વધતાં છેવટે જિન (સર્વેજ્ઞ) અવસ્થામાં નિજે રાનું પ્રમાણ સહુથી વધારે થઇ જાય છે. એ દશ અવસ્થાઓ આ છે:

1 મિશ્યાત્વ ટળતાં સમ્યક્ત્વ પ્રગટે તે સમ્યગ્દિષ્ટિ. ર જેમાં દેશિવરિત પ્રગટે તે ઉપાસક. ૩ જેમાં સર્વ વિરતિ પ્રગટે તે વિરત. ૪ જેમાં "અનં તાનુખંધી" કવાયાના વિલય કરવા જેટલી વિશુદ્ધિ પ્રગટે તે અવન્તવિયાજક, પ જેમાં દર્શ નમાહના ક્ષય કરવાની વિશુદ્ધિ પ્રગટે તે દર્શ નમાહક્ષપક. ૬ જે અવસ્થામાં ચારિત્રમાહના પ્રકૃતિઓના ઉપશમ ચાલતા હાય તે ઉપશમક. ૭ જે અવસ્થામાં એ ઉપશમ પૃર્ણ થાય તે ઉપશાન્ત. ૮ જે અવસ્થામાં ચારિત્રમાહની પ્રકૃતિઓના ક્ષય ચાલતા હાય તે ક્ષપક. ૯ જે અવસ્થામાં એ ક્ષય પૃર્ણ સિદ્ધ થાય તે ક્ષીણમાહ. ૧૦ જેમાં જિનપણ [ સર્વ જ્ઞપશું ] પ્રગટે તે જિન.

જિન કેવળી પરમાત્મા પાતાના આયુષ્યના અંત વખતે [ મરણુસમયે ] પાતાના શરીરાદિના તમામ વ્યાપારાના નિરાધ ક**રે છે,** એ નિરાધની પૂર્ણ અવસ્થાનું ગુણુસ્થાન— ૧૪ અયાગી કેવલી છે. અયાગી એટલે સર્વવ્યાપારરહિત– સર્વકિયારહિત. કેવલી અયાગી થતાં જ એનું શરીર છૂટી જાય છે અને એ પરમ આત્મા અમૂત્ત, અરૂપી, કેવલજ્યાતિ સ્વરૂપ પરમ કૈવલ્યધામને પ્રાપ્ત થાય છે.

અધ્યાત્મદષ્ટિ પણ આ પ્રસંગે સંક્ષેપમાં ચિંતવી લઇએ.

## અધ્યાત્મ

સંસારની ગહુન ગતિ છે. જગત્માં સુખી જીવાના કરતાં દુ:ખી જીવાનું ક્ષેત્ર બહુ માટું છે. આધિ-વ્યાધિ-શાક-સંતાપથી સમસ્ત જગત્ સન્તપ્ત છે. સુખનાં અનેકાનેક સાધના માજીદ હાય તા પણ માહ અને સન્તાપનાં દર્દો મટી શકતાં નથી. ધન વગેરે મળવા છતાં દુ:ખના સંયાગ ખસી શકતા નથી. દુ:ખનાં મૂળ વસ્તુત:-કામ, ક્રોધ, લાેલ, અલિમાન, ઇર્ષ્યા, દ્રેષ આદિ માનસિક વિકારદાષામાં રહ્યાં છે. માહવાસનાની દુનિયાએ જ દુખીઆરા સંસાર છે.

સુખ-દુ:ખના તમામ આધાર મનાવૃત્તિ ઉપર છે. માટા મનાલ્ય મનુષ્ય પણ લાભના ચક્કરમાં કસાવાથી અથવા પ્રકૃતિના કાર્પ હ્યદાષને લીધે દુ:ખી રહ્યા કરે છે, જ્યારે નિર્ધ મનુષ્ય પણ વિવેકસંપાદિત સંતાષવૃત્તિના પ્રભાવે મન ઉપર ઉદ્દેગ નહિ રાખતા હાવાથી સુખી રહે છે. સુખદુ:ખની ભાવનાનાં વહેણુ મનાવૃત્તિના વિચિત્ર ચક્કર પ્રમાણે કરતાં રહે છે. મનની આ વિચિત્ર ચંલલ સ્થિતિમાં જ દુ:ખનાં મૂળ રહેલાં છે. બેશક

જળ, અન્ન તો +શરીરયાત્રાર્થ જોઇએ જ છે; જીવનયાત્રા યા સુખશાન્તિ માટે એ પ્રકારના બાદ્ય પદાર્થી કે સાધના અવશ્ય અપેક્ષિત છે; તથાપિ તેમની (તે પદાર્થી કે તે સાધનાની) તંગ હાલતમાં પણ, તાત્ત્વિક (સાચી) સમજ અને તેણે અફેલી સંતાષલફમી જેણે સંપાદન કરી છે તે સત્ત્વશાલી મનુષ્ય પાતાના ચિત્ત કે આત્માને સ્વસ્થ રાખી શકે છે અને પાતાના અન્તર્વિકાસને મંદ પડવા દેતા નથી.

સામાન્યત: આ જિંદગીમાં અને આ દુનિયામાં સુખી થઈ શકાય છે, સુખે રહી શકાય છે-જો આપણે આપણી પાતાની પાસે જે હાય તેનાથી સંતુષ્ટ રહીએ અને જરૂરી ચીજો ન્યાયના રસ્તે

+ હદ્મસ્થ મુનિ ઋષભદેવનું ચિંતન—

प्रदीपा इव तैलेन पादपा इव वारिणा।
आहारेणैव वर्तन्ते शरीराणि शरीरिणाम्।। २३९।।
अद्यापि यदि वाऽऽहारमितिऋग्तिदिनेष्विव।
नगृहणाम्यभिग्रहाय किन्तूत्तिष्ठे पुनर्यदि॥ २४१।।
अमी सहस्राश्चत्वार इवाऽभोजनपीडिता।
तदाभङ्गं ग्रहीष्यन्ति भाविनो मुनयोऽपरे।। २४२।।
स्वामी मनसिकृत्यंवं भिक्षार्थं चिलतस्ततः।

—હેમ–ત્રિષષ્ટિ, ૧ **પ**ર્વ, ઢ સર્ગ.

અર્થાત્ શરીરધારીઓના શરીર, જેમ તેલથી દીપક અને પાણીથી વૃક્ષ, તેમ આહારથી વર્તે છે. આજ વર્ષ દહાડા સુધી ભાજન વગર ચલાવ્યું તા હજી પણ જો આહાર પ્રહેણુ નકરું અને અલિગ્રહનિષ્ઠ ખનું તા પેલા ચાર હજાર મુનિઓની જે દશા થઈ અર્થાત્ તેઓ જેમ ભૂખથી પીડાઈ વ્રતભ્ર થયા, તેમ ભવિષ્યના મુનિઓ પણ ભાજન ન મળવાથી ભૂખથી પીડાઈ વ્રતભ્ર થશે. આમ વિચારીને ઋષભદેવ મિક્ષા માટે ચાલ્યા.

દ્વિતીય ખંડ : ૯૭:

મેળવીએ કે મેળવવા શ્રમ કરીએ, તેમ જ ભૌતિક વિલાસની આકાંક્ષા ન રાખતાં માનસિક સુખની સંભાળ રાખવાનું દેષ્ટિબિન્દુ ધારણ કરીએ. સારાંશ એ છે કે આત્માનું અથવા નિર્દોષ જવનની પ્રસન્નતાનું સુખ એ જ સાચું સુખ છે–ચાહે માણસ ગરીબ હાય કે પૈસાદાર; શહેરમાં વસનારા હાય કે ગામડામાં \*

#### तत्त्ववेत्ता भिस्टन क्रे छे:

\* "A mind can make heaven of hell and hell of heaven. અર્થાત્–મન નરક્રને સ્વર્ગ અને સ્વર્ગને નરક ખનાવી શકે છે.

"we may be unhappy even while sitting on a mountain of gold and happy even without a pie in our pocket. I think that true happiness comes when we are neither rich nor poor, but just able to meet our requirements and reasonable comforts of life. The struggle of existence kills the joy of life. Easy life makes life dull and inactive. I think true happiness consists in working for needs but never in becoming greedy."

અર્થાત્ એ સંભવિત છે કે આપણે સુવર્ણના પર્વત ઉપર બેસીને પણ સુખી ન થઈ શકીએ. દુઃખી થઈએ, અને આપણા ખિરસામાં એક પાઈ પણ ન હોય તેવે વખતે પણ સુખી હોઈ શકીએ. હું ધારું છું કે ખરં સુખ નથી ધની અવસ્થામાં કે નથી ગરીબ હાલતમાં, પણ આપણી જરૂરીઆતા અને વાજબી સુખ–આરામ મેળવવા માટે ઠીક ઠીક સમર્થ થવામાં છે. જીવનની ધાંધલ જીવનના આનંદને મારી નાખે છે અને આરામતલબ જીવન જીવનને આળસુ-જડ અને અકર્મ પ્ય બનાવે છે. હું ધારું છું કે સાચું સુખ જરૂરીઆતા માટે કામ, ધ્રમ કરવામાં સમાયું છે, પણ લાબીઆ થવામાં નહિ જ.

ખરેખર "મન સાધ્યું તેણે સઘળું સાધ્યું" એ વાત પૃ**ણ**ે સત્ય છે. જે મનના વિજેતા છે તે વિશ્વવિજેતા છે.

રાગ, द्वेष અને માહ એ મનાવૃત્તિના પરિશામાં છે. એ ત્રણ ઉપર આખું સંસાર—ચક્ર કરે છે. એ ત્રિદોષને દૂર કરવા અધ્યાત્મશાસ્ત્ર સિવાય અન્ય કોઈ વૈદ્યક શ્રંથ નથી. પરંતુ એ વાતના પાતાની જાતને અનુભવ થવા કે ' હુ એક પ્રકારે રાગી છું " બહુ કઠિન છે. જ્યાં સંસારના માહ—તરંગા મન ઉપર અફળાતા હાય, વિષયરતિરૂપ વીજળીના ચમકારા હૃદયને આંજી નાખતા હાય અને તૃષ્ણાના ઉત્કટ ધાધમાં આત્મા અસ્વસ્થ દશા લાગવી રહ્યા હાય ત્યા પાતાના શુપ્ત '' રાગ " સમજવા એ ભારે કઠિન છે. આવી સ્થિતિવાળા અજ્ઞ જીવા એકદમ અધઃસ્થિતિ પર છે. એ સ્થિતિથી ઉપર આવેલા જીવા, જેઓ પાતાને ત્રિદોષાકાન્ત, ત્રિદોષજન્ય ઉગ્ર તાપમાં સપડાયેલા સમજે છે અને તે રાગના પ્રતીકારની શાધમાં ઉત્સુક છે, તેવાઓને માટે આધ્યાત્મિક " ઔષધ "નાં પ્રકાશન ઉપયોગી છે.

'અધ્યાતમ' શબ્દ 'અધિ' અને 'આતમાં' એ બે શબ્દોના સમાસથી બનેલા છે. આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપને લક્ષ્ય કરી તદનુસાર વર્ત વું – આત્મવિકાસની કલ્યાણમયી દિશામાં વિદ્ધસ્વું એ અધ્યાત્મ છે, અથવા એ આધ્યાત્મિક જીવન કહેવાય. સંસારના તત્ત્વા જડ અને ચેતન–જે એકખીજાના સ્વરૂપને જાણ્યા સિવાય જાણી શકાતાં નથી–એમનું નિરૂપણ અધ્યાત્મના વિષયમાં મુદ્દાસર કરવામાં આવે છે.

'આતમા શી વસ્તુ છે?' 'આતમાને સુખ-દુ:ખના અનુલવ કેમ થાય છે?' 'આતમાને સુખ-દુ:ખના અનુલવ થવામા કાઈ અન્યના સંસર્ગ કારણભૂત છે કે કેમ?' 'કર્મ'ના સંસર્ગ આતમાને કેમ થઈ શકે?' 'એ સંસર્ગ આદિમાન છે કે અનાદિ?' 'અનાદિ હાય તા તેના ઉચ્છેદ કેવી રીતે થાય?' 'કર્મનું સ્વરૂપ કેવા પ્રકારનું છે?' 'કર્મના ભેદાનુભેદ કેવી રીતે છે? 'કર્મના બન્ધ, ઉદય અને સત્તા કેવી રીતે નિયમ- અદ્ધ છે?' એ પેતાની મૂળ સ્થિતને પામી શકે કે નહિ?' 'પામી શકે તા કેવી રીતે?' આ બધી બાબતાની વિચારણા અધ્યાત્મના વિષયમાં સારી પઠે પથરાયેલી હાય છે.

એ સિવાય, અધ્યાતમના વિષયમાં મુખ્યતયા સંસારની (ભવચક) નિસ્સારતા અને નિર્ગુ હાતાના, રાગ-દ્રેષ-માહના દાષે ભવચકના ફેરા કરવા પડે છે, એની કલેશરૂપતાના હૂબહૂ ચિતાર આપવામાં આવે છે. જુદી જુદી રીતે ભાવનાએ સમજ્લી માહ-મમતાને દખાવવા તરફ અધ્યાત્મશાસ્ત્રનુ પ્રધાન લક્ષ્ય હાય છે અને એ જ લક્ષ્ય તરફ એના સકલ ઉપદેશ પૂર્ગ બળથી વહે છે.

हुराश्रद्धना त्याभ, अद्वेषसाव, तत्त्वशुश्रूषा, सन्तसभागमः सत्पुरुषानी प्रतिपत्ति, तत्त्वश्रवण्, इल्याण्यसावना, भिथ्याद्दष्टिना निरास, सभ्यव्हिष्टिनी प्राप्ति, क्षोध, भान, भाया अने लेखा के क्षायाना नाश, छन्द्रियोना संयम, भनःशुद्धि, भभताना त्याभ, सभताना प्राहुर्काव, विक्तनी स्थिरता, आत्मस्वइपरमण्यता, ध्यानना प्रवाह, सभाधिना आविर्काव, भाहाहि आवर्ष्याना क्षय अने छेवटे केवलज्ञान तथा भाक्षनी प्राप्ति, को रीते भूलथी लर्धने क्षमशः थती आत्मान्नित अध्यात्मशास्त्रमां वर्ष्युववामां आवे छे.

'અધ્યાત્મ' કહા કે 'ચાેગ' કહા એક જ વાત છે. 'ચાેગ' શબ્દ 'જોડવું' એ અર્થ'વાળા યુજ્ ધાતુથી બનેલાે છે. કલ્યાણુકારક ધર્મ સાધના અથવા મુક્તિસાધનવ્યાપાર, જે મુક્તિ સાથે જોડનાર હાેવાથી 'ચાેગ' કહેવાય છે, તે અધ્યક્તિ છે.

માહુદશા એ આત્માના ગંભીર રાગ છે. કર્મ બન્ધપરંપરા અથવા ભવલમણ એને જ આભારી છે. કોધ વગેરે એનાં જ રૂપ છે. એમની સામે આધ્યાત્મિક સાધનાનું દિગ્દર્શન ખા પ્રમાણે છે; ક્રોધના નિરાધ ક્ષમાથી થાય છે, માન મૃદુતાથી શમે છે, માયા ઋજીતાથી ખસે છે અને લાભ સંતાષથી જિતાય છે. આ ક્ષાયોના પરાસવ ઇન્દ્રિયજય પર અવલસ્થિત છે. ઇન્દ્રિયજય ચિત્તશુદ્ધિથી સધાય છે. \*ચિત્તશુદ્ધિ રાગ-દેષ રૂપ મેલને દૂર કરવાથી થાય છે. એ દૂર કરવાનું કામ સમતા-રૂપ જળથી બને છે. સમતા મમતાને મૂકી દેવાથી પ્રગટે છે. भभताने द्वर ४२वा 'अनित्य ससारे भवति सकलं यन्नयनगम्" (સંસારમાં જે કાંઈ આંખથી દેખાય છે તે બધું અનિત્ય છે. એવી અનિત્ય-ભાવના અને બીજ ' અશરણ ' વગેરે ભાવનાએ! પાષવી ઉપયુક્ત છે. આ ભાવનાઓનું બળ જેમ જેમ પ્રખર થતું જાય છે, તેમ તેમ મમત્વરૂપ અધકાર તે પ્રમાણુમાં ક્ષીશુ થતા જાય છે, અને તે પ્રમાણમાં સમતાની જ્યાત પ્રગટતી જાય છે. આ સમતાની પરાકાષ્ટ્રાના પરિણામે ચિત્તની એકાગ્રતા સિદ્ધ થઈ શકે છે, જેના પરિણામે આત્મા ધ્યાન કે સમાધિ ચેાગની ભૂમિએ પહેાંચે છે. ધ્યાનની ભૂમિમાં આવ્યા પછી પણ, સિદ્ધિ-લબ્ધિએ! પ્રાપ્ત થતાં એમાં કસાવાનું થાય અથવા માન-માટાઈ કે પૂજા-ગૌરવના માહ પેદા થાય તા અધઃપાત થતા વાર લાગે નહિ. માટે જ્ઞાની ધ્યાની યાગીએ પાતાના

-भगवद्गीता, ६-३५

અર્થાત્-સત્કર્મોના અભ્યાસથી અને વૈરાગ્યભાવથી ચિત્તના નિરાધ થાય છે.

<sup>\* &</sup>quot;असशय महाबाहो! मनो दुनिग्रहं चलम्। अभ्यासेन च कौन्तेय! वैराग्येण च गृह्यते।।"

માહિવિદારણકાર્યમાં અખંડ ઘેર્ય રાખી પૂર્ણ સાવધાન રહેવાનું છે એમ શાસકારા ઉપદેશે છે. વીતરાગતાના ગરમ શિખરે જ્યારે એ પહેાંએ છે ત્યારે પૂર્ણ કૃતાર્થ (કૃતકૃત્ય) થાય છે. ત્યારે એ આત્મામાં પરમાત્મભાવનું પૂર્ણ પ્રકટન થાય છે. આવા ઉત્તાર્ણ આતમા એ જ ભગવાન્ કે પરમાત્મા શરીર હાય ત્યાં સુધી એ સાકાર પરમાત્મા, પછી નિરાકાર.

આતમા કલ્યાણુસાધન વિષે મૂઢ બુદ્ધિવાળા હાય ત્યારે 'બહિરાતમા', અન્તર્દષ્ટિવાળા થાય ત્યારે 'અન્તરાતમા' અને તિરાવરણ દશાએ પહાંચી પૂર્ણપ્રકાશ ખતે ત્યારે પરમાતમા કહેવાય છે.

બ હિરાત્મા, ભદ્રઆત્મા, ×અન્તરાત્મા, ÷સદાત્મા, ∗મહાત્મા, યાગાત્મા અને પરમાત્મા એ પ્રમાણે પણ આત્માના વિકાસ ક્રમ બતાવી શકાય છે.

'' योगश्चित्तवृत्तिनिरोध: '' એ મહાતમા પતંજિલના યાગના સંખંધમાં પ્રથમ સૂત્રપાત છે. ચિત્તવૃત્તિનિરાધ એટલે જ્યાં ત્યાં ભટકતી ચિત્તવૃત્તિઓને કુશલ ભાવનામાં જોડવી, શુભ-ચિતનમાં ધ્યાપૃત કરવી એને યાગ કહેવામાં આવે છે. યાગના આ અર્થ પ્રથમ આવશ્યક પાઠ તરીકે સમજવા યાગ્ય અને અભ્યસનીય છે.

ચિત્તવૃત્તિનું શુભપણું જેમ જેમ ખિલતું જાય છે તેમ તેમ તેનું શુદ્ધત્વ અને સ્થૈય સધાવા માંડે છે; પરિણામે એકાગ્રતાની ભૂમિ પર એ આવી શકે છે. મલિન વિચારાને ઊઠવા ન દેતાં સદ્વિચારામાં જ ચિત્તને અખંડ રમતું રાખવા માટે

<sup>×</sup>સમ્યગ્દષ્ટિ પ્રાપ્ત કરે ત્યારે. ÷સદાચરણસમ્પન્ન \*ચારિત્રની મહાન્ મૂમિકાને પામેલ.

સત્યનિષ્ઠા પહેલી જોઇએ, જોઇએ દઢનિશ્ચય, અને પ્રયત્ન; એ યાગસાધનના પ્રાથમિક અને અત્યાવશ્યક માર્ગ છે. ભગવત્ સ્મરણ તથા સત્ક**મ શીલતા.** 

માક્ષની સાધના નવાં આવતાં કર્મોને અટકાવવાં અને પૂર્વનાં બંધાયેલાં કર્મો ક્ષી છું કરવાં એ બે જ કિંહયાએ પર અવલ બિત છે, જેમાં પહેલીને 'સંવર' અને બીજને 'નિજેશ' નામ આપેલું પાછળ જોઇ ગયા છીએ. આ બન્ને ઉપાયાની સિદ્ધિ માટે સદ્વચારછુ, સદાચરછુ, શમ, સંયમ, તપ, ત્યાગ અને આધ્યાત્મિક સ્વાધ્યાય તેમ જ દાષાસ્પદ સંયાગથી દૂર રહેવું એ જ અધ્યાત્મશાસ્ત્રવર્ણિત સાધનપ્રણાલી છે.

આત્મામાં અનન્ત શક્તિએા છે. અધ્યાત્મના પ્રબલ માગે તે ખિલવી શકાય છે. આવરણા દૂર ઘવાથી આત્માની જે શક્તિએા પ્રગટે છે તે વર્ણુ વી શકાય તેમ નથી. આત્માની

्रम् स्वाभी शंकरायार्थना पशु साधनपञ्चकस्तोत्रभां ओवे। ज ७९सेभ छे हे—

प्राक्कमं प्रविलाप्यतां चितिबलान्नाप्युत्तरैः श्लिष्यतां प्रारब्धं त्विह भुज्यतामथ परब्रह्मात्मना स्थीयताम् ॥ ५॥

અર્થાત્ પૂર્વ ખદ્ધ કર્મોને જ્ઞાનશક્તિથી નષ્ટ કરા, નવા કર્મ બન્ધાથી ન જોડાઓ, તેમ જ પ્રારમ્ધ (ઉદયાગત) કર્મોને (સમભાવે) ભાગવા, અને એ રસ્તે પરશ્રહ્મસ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરા.

જૈનદર્શનમાં કર્મની બધ્યમાન, સત્ અને ઉદયમાન એમ ત્રણ અવસ્થાઓ માનવામાં આવી છે. જેમને કમશા બન્ધ, સત્તા અને ઉદય કહેવામાં આવે છે. જૈનેતર દર્શનામાં બધ્યમાન કર્મને 'કિયમાણ, '' સતકર્મ (સત્તાગત કર્મ)ને ''સંચિત'' અને ઉદયમાન કર્મને ''પ્રારબ્ધ'' કહે છે.

દ્વિતીય ખંડ : ૧૦૩ :

ચેતનશક્તિ સામે ભૌતિક વિજ્ઞાનના અમત્કારા કંઈ હિસાબમાં નથી. જડવાદના ઉત્કર્ષ અને એથી પ્રાપ્ત થતી ઉન્નતિ સાપાય, સપરિતાપ, સભય અને વિનશ્વર છે; પરંતુ વિશુદ્ધ આત્મશક્તિના પ્રકાશ એ કલ્યાણભૂત પ્રકાશ અને નિર્મળ આનંદના ઝરા છે. એ અખંડ અને અક્ષય સુખ છે. આધ્યાત્મિક યાત્રા જ એને મેળવવાના માર્ગ છે. વિદ્યા કે વિજ્ઞાન ધર્મસમ્પન્ન હાતાં જ સુખ અને અલ્યુદય સજે છે; ધર્મ વિરુદ્ધ હાતાં દુઃખરૂપ અને અન્યક્રિક નીવડે છે.

#### ભાવના :

માહ-મમત્વને નરમ પાડવામા ભાવનાઓનું બળ સારૂં કામ કરે છે, એમ હમણાં જ કહેવામાં આવ્યું છે. જેને ગ્રંથામાં એ વિષયમાં બાર ભાવના-જેમને 'અનુપ્રેક્ષા' પણ કહેવામાં આવે છે-ઉપદેશવામાં આવી છે.

(૧) અનિત્ય. બધું નાશવંત છે એમ વિચારવું એ અનિત્ય—લાવના છે. અનાસક્તિ માટે આ લાવના બહુ સારી છે. ' દુનિયાની જે ચીંજો માટે આપણે અન્યાય કરીએ છીએ તે સાથે આવવાની નથી; આ જીવન પણ ક્ષણુલંગુર છે; તા પછી એ માટે અન્યાય કે અધર્મનું આચરણુ કરવું ખાટું છે. પ્રકૃતિ ઉપર આપણુ કદાચ કેટલેક અંશે જય મેળવી શકીએ, બીજા માણસા કે રાષ્ટ્રમંડળ ઉપર પણુ પ્રભુત્વ જમાવી શકીએ, કિન્તુ માત ઉપર જિત નથી મેળવી શકતા. માત આપણા વિજયાને છીનવી લે છે. જિંદગી ચાર દિવસનું ચાંદરશું છે, એને પાપાચરણાથી કાળુ શું કામ બનાવીએ ? કાળુ બનાવીએ તેલ ' ફિર અંધેરી રાત!" ' શરીર એક દહાડે માટીમાં મળી જવાનું છે, પછી એને બીજાના માથા પર શું કામ નચાવીએ ?

નાશવાન્ જે જે લગી માટે અનિતિ—અન્યાયનાં, પરદ્રોહનાં દુષ્કર્મો કરવાં અને પછી એના પરિણામે દાર અધાગતિમાં પટકાઈ પડવું એ મૂર્ખાઇની જ વાત ગણાય, સમજદારીની નહિ. "— આ પ્રકારની ભાવના ન્યાયમાર્ગથી આપણને બ્રષ્ટ થવા દેતી નથી. એ જ આ ભાવનાની ઉપયોગિતા છે. સ પત્તિ ચાલી જાય છે, તેમ વિપત્તિ પણ ચાલી જાય છે એ વાત ધ્યાન પર રહે તેા વિપત્તિના વખતે અને ઇષ્ટવિયાગના વખતે ધૈયંને જાળવી શકાય. એ પણ આ ભાવનાની ઉપયોગિતા છે. આ ભાવનાના ઉપયોગ અકમં દ્ય બનવામાં ન થવા જોઇએ. એ એના દુરુપયાગ

मरणे प्रकृतिः शरीरिणां विकृतिर्जीवितमुच्यते बुद्यैः ॥ ८७ ॥ द्रुम-सानुमतां किमन्तरं यदि वायो द्वितयेऽपि ते चक्राः ? ॥ ९० ॥

<sup>\*</sup> કવિમૂર્ધ-ય કાલિકાસે રઘુવંશના ૮મા સર્ગમાં આપેલા ૮૭– ૮૮–૮૯–૯૦ શ્લોકા પ્રસ્તુત વિષયને ઉપયોગી થઇ શકે છે, તે શ્લોકોના ભાવ આ છે—

<sup>(</sup> ૮૭ ) મરણ પ્રકૃતિ છે અને જીવિત વિકૃતિ છે. પ્રાણી ક્ષણભર પણ ધાસ લેતા રહી શકે છે એ જ ગનીમત છે.

<sup>(</sup>૮૮) મૂઢ્યુદ્ધિ માગ્યુસ પ્રિયનાશ થતાં એને પાતાના હૃદયમાં ભાંકાયેલું <mark>શલ્ય સ</mark>મજે છે, જ્યારે સ્થિર્યુદ્ધિ મતુષ્ય એ સંયાગમાં 'શલ્ય ' નીકળી ગયું માને છે.

<sup>(</sup> ૮૯ ) જ્યારે એક વખતે માણસને ( પ્રાણીને ) પાતાનું શરીર જ મૂકી દેવું છે, તા પછી ( જીવિત દરમ્યાન ) બાહ્ય વિષયાના થતા વિયાગ પર એણે શા માટે દુઃખી થવું જોઈએ ?

<sup>(</sup> ૯ • ) હવાના સપાટા લાગતાં વૃક્ષ અને પર્વત બન્ને હાલવા માંડે તાે એ બેઉમાં ફેર શાે ? (વૃક્ષ જેવા તાે હાલી ઊઠે પણ પહાડ અડગ રહે.)

ગણાય. પરહિતના સત્કાર્યમાં યથાશકિત પ્રવૃત્તિશીલ થઇએ તો જ અનિત્ય-માવના સાચી રીતે પરિણમી ગણાય. કેમકે "અનિત્ય" સમજને " નિત્ય" ને પામવાના ઉમેદવારે સ્વપરહિતસાધનના સન્માર્ગે ચાલવું જ રહ્યું.

સુખાપભાગની ભૌતિક વસ્તુઓ અનિત્ય હાય તેમ જ દુ: ખમિશ્રિત હાય તેમ છતાં જ્યાં સુધી જીવન છે ત્યાં સુધી તેવી જીવના પયે ગી વસ્તુઓ મેળવવી એ આવશ્યક થઇ પડે છે અને તે વિના ચાલી શકતું નથી એ સ્પષ્ટ છે. અતા એ વસ્તુઓ ન્યાયથી મેળવવી જોઇએ અને એના ઉપલાગ આસક્તિ વિના કરવા જોઇએ એવા ઉપદેશ આપવાના આ ભાવનાના ઉદ્દેશ છે. આપઘાત કરવાનું તા નિષિદ્ધ જ છે.

(ર) અશરે લું 'હું રાજા છું, મહારાજા છું, જનતાનો કે જગતના રક્ષક છું, હું માટા શ્રીમંત છું, શેઠ છું, બળ વાન છું, મારું સહાયકમંડળ, મારા અનુયાચિવર્ગ વિશાળ છે, મારું કોઇ શું કરી શકે તેમ છે?" આ જાતના અહંકાર માણસમાં ન આવે એ માટે 'અશરેલું' ભાવના છે. માણસના આવી જાતના મદ કે ઘમંડ ખાટા છે, કેમકે એ મૃત્યુના અનિવાર્ય પંજામાંથી ખચી શકતા નથી, તેમ જ ખીજા કોઇને ખચાવી શકતા નથી. કારમા રાગાનાં દુઃખ એને એકલાને સહન કરવા પડે છે, એ વખતે એના દુઃખને કાઈ, કોઈ પ્રિયતમ પણ હળવું કરી શકતા નથી આ અશરેલાતા એાઇી છે? આ ભાવનાના ઉપયોગ અહંકારના ત્યાગ કરવામાં કરવાના છે. દયા અને પરાપકારનાં સતકર્મ છોડી નિપટ સ્વાર્થી અની જવું એ અશરેલાલના નથી. જે કે આપેલું અસાધ્ય સ્થિતિમાં બીજાને રક્ષી શકતા નથી, તો પણ રક્ષા કરવાના ચથાશક્તિ પ્રયત્ન કરી સહાનુભૂતિ તા ખતાવી શકીએ છીએ;

તેમ જ ળીજાની સલાઈમાં, ળીજાના હિતસાધનમાં એાછાવત્તા અવશ્ય ઉપયોગી થઇ શકીએ છીએ.

આ ભાવવાનું મુખ્ય લક્ષ્ય એજ છે કે દરેક વ્યક્તિએ કેાઈ બીજાના શરણની લેાલુપતા ન રાખતાં [કેવળ પરમાત્માના શરણ પર આશ્રિત થઇ ] સ્વાવલંબી બનવું જોઇએ, પરાપકાર –દયા–સંયમ જેવા સદ્ગુણરૂપ ધર્મનું શરણ સ્વીકારવું જોઇએ, અને સારાં કામ કરીને પણ, સારાં ગુણા કે સારી શક્તિએ હેાવાને લીધે પણ અભિમાન ન લાવવું જોઇએ, મૃદુ તથા નમ્ર બનવું જોઇએ.

(3) સંસાર-ધની કે નિર્ધન બધા દુનિયામાં દુ:ખી છે એવું ચિંતવન સંસાર-ભાવના છે. એ એટલા માટે જરૂરી છે કે માણસ દુનિયાના ક્ષુદ્ર પ્રલેાલનમાં ક્સાઈ કર્ત વ્યવ્યાય લે, પણ પરી વાત એ છે કે જે સુખી દેખાય છે, પણ ખરી વાત એ છે કે જે સુખી દેખાય છે તે પાતે પાતાને સુખી માનતા નથી. પાતાની પાસે સુખસગવડનાં સાધન પર્યાપ્ત હાવા છતાં માણસ તેનાથી સંતાવાતા નથી, અને બીજાની અધિક સંપત્તિ જોઈ એના અસંતાવ બહેકી ઊઠે છે, અને લેાલતૃષ્ણાના વધતા જતા વેગથી વધુને વધુ પ્રેરાઈ પરિયહનાં પાપને વધારવામાં, તેમ જ એને અંગનાં બીજા પાપોને પાયન વધારવામાં, તેમ જ એને અંગનાં બીજા પાપોને પાયન વામાં મશ્રપૂલ બને છે. એને જો સમજાય કે આટલાં પાપ કરીને પણ મને જે મળશે એમાં પણ હું દુ:ખી જ રહેવાના, બલ્કે દુ:ખ પરંપરા વધવાની, તા પાપ કરવા એ ન પ્રેરાય.

આ ભાવનાને અંગે વિચારવું ઉપયાગી છે કે સંસારમાં દુઃખ લણાં છે, પ્રાકૃતિક દુઃખાની સીમા નથી, ગમે તેટલા પ્રયત્ના કરવામાં આવે તાે પણ દુઃખા પૂરી રીતે ખસી શકતાં द्वितीय भ<sup>'</sup>उ : १०७ :

નથી, છતાં આવી હાલતમાં યે આપણુ પરસ્પર અન્યાય કરી અને એકલપેટા બની એકબીજા તરફ એદરકારી રાખી દુઃખામાં જે વધારા કરીએ છીએ તે શું ઠીક છે? ધ્યાનમાં લેવાની જરૂર છે કે સંસારમાં ઘણાં દુઃખા તા આપણા પાતાના દાષાથી આપણુ ઉપજાવીએ છીએ અને વધારીએ છીએ. માણસાઇના સદ્દ્રશાણોને ખિલવી અને મૈત્રીભાવને ત્યાપકરૂપે પ્રગટાવીને સંસારમાં બની શકે તેટલું દુઃખ નષ્ટ કરવા આપણુ કાશિશ કરવી જોઇએ. એ જ આ ભાવનાના મુદ્દો છે.

(૪) એકત્વ. માણુસ એકલા જ જન્મે છે, એકલા જ મરે છે હરેક હાલતમાં એના કાઇ સાથી નથી-એ પ્રકારનું વિચારવું એ એકત્વ–**ભાવના છે**. સ્વાવલંબન અને અનાસક્તિને પાષવામાં આ ભાવના ઉપયોગી છે. પરન્તુ દુનિયા જે સહયોગ ઉપર ટકેલી છે તેનું આ ભાવનાથી ખંડન થતું નથી એ ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ. મતલબ એ છે કે જેમ આપણે પાતાની બલાઈ માટે બીજાએાની સહાયતા ચાહીએ છીએ, તેમ બીજા પણ પાતાની **લલાઈ માટે આપ**ણી સહાયતા ચાહે છે એ ઉઘાડું છે. **બીજાની મલાઇ કરવાની યેાગ્યતા જેટલી આપ**ણામાં હશે એના જ ઉપર એ વાતના આધાર છે કે આપણે બીજાએા પાસેથી લાભ ઊઠાવી **શકીએ. નાનાવિધ સં**બંધાના લાભ ઉઠાવ વામાં માણુસની પાતાની યાગ્યતા જ એને કામ આવવાની. શ્રી એકમાત્ર યાેગ્યતાને વરે છે. એટલે Deserve, then desire. અર્થાત્ પાતે યાગ્ય ખનવું એ એકત્વભાવનાના મુદ્દો છે. આ જ એકત્વ અર્થાત્ એકતત્ત્વ ખપ લાગે છે-અનેક સહયાગ, અનેક મૈત્રી અને અનેક સેવાના લાભ માટે. એકત્વના અર્થ <mark>એ નથ</mark>ી કે વ્યક્ત યા અવ્યક્ત રૂપે દુનિયાથી તેા આપણે લાભ ઊઠાવ્યા કરીએ, અને એના અદલા ચુકાવવાના વખતે કહેતા ફરીએ કે " હું કાઇના નથી, મારું કાઈ નથી, સંસાર જૂઠા છે". આ

તો એક પ્રકારની ધૂર્ત વિદ્યા ગણાય એકત્વભાવના આવી સ્વાર્થા ધતા માટે નથી, પણ સ્વાવલ બી તેમ જ યાગ્ય અનવા માટે છે; અને અસહાય હાલતમાં દુઃખાર્ત્ત ન થતાં, પ્રત્યેક પ્રાણી એકલા છે એમ સમજી આત્મબળને ફારવી સમાધાન મેળવવા માટે છે, ધૈર્મ ધારણ કરવા માટે છે. બીજી રીતે જોઇએ તા 'એકત્વ' એટલે એકતા—એકય, અર્ઘાત્ માનવસમૃહનું પરસ્પર મૈત્રીપૃત સંગઠન આના મહત્ત્વપૃર્ણ અળે જગત્માં સુખ—શાન્તિ પ્રવર્તવા સાથે આધ્યાત્મિક દુશલ પણ સધાઇ શકે છે. આ પ્રકારની ભાવના તે એકત્વ—ભાવના.

- (૫) અન્યત્વ. હું શરીરથી ભિન્ન છું એવી અન્યત્વ-ભાવનાથી શારીરિક સુખ-દુ:ખ આપણને ક્ષુખ્ધ કરી શકતાં નથી. પ્રાયઃ શારીરિક સુખ-દુ:ખના વિચારમાં જ માણસની ખધી શક્તિ નષ્ટ થાય છે. ' હું કે છ્યુ ?' એ સમજાય તો એ પવિત્ર જ્ઞાનના અજવાળામાં માણસ શરીરના માહમાં પડેં નહિ, પડતા અટકી જાય, પડવાનું બંધ કરી દે, ઇન્દ્રિયાના દાસ બને નહિ અને એ રીતે એ બધાના બખેડાએાથી નીપજતારાં દુ:ખાથી બચી જાય; અને '' હું ''ના સમ્યક્ અનુભવના વિકાસમાં જેમ જેમ એ પ્રગતિ કરતા જાય, તેમ તેમ સાચા સુખની અનુભૂતિ એની ખિલતી જાય. સુખ ભૌતિક સાધના પર જ અવલ ખિત નથી, એના ઊગમનું ખરું સ્થાન આત્મા છે, ચિત્ત છે, જેનું નિર્મલીકરણ જેટલું જેટલું થતું જાય છે, તેટલું સ્વાસ્થ્ય અને સુખ-શાન્તિ ઉચ્ચ શ્રેણીનાં પ્રગટતાં જાય છે.
- ( ૬ ) અશુચિ. શરીરની અશુચિતાના વિચાર કરવા એ અશુચિ –ભાવના છે. આથી બે લાભ છે; એક એ કે એથી કુળજાતિના મદ અને છૂતાછૂતના ઢાંગ દૂર થાય છે. અશુચિ ભાવના ખતાવે છે કે શરીર સરખી અશુચિ વસ્તુમાં શુચિતા અને અશુચિતાની

દ્ભિતીય ખંડ : ૧૦૯ :

કલ્પના કરવી એ જ મૂર્ખતા છે. શરીર તેા બધાનાં અશુચિ છે. બીજો લાભ એ છે કે શરીરને અશુચિ સમજવાથી શારી-રિક ભાગા ઉપરની આસક્તિ કમ થાય છે. આમ શારીરિક અહેં કાર અને આસક્તિને કમ કરવા માટે આ ભાવનાના ઉપયાગ કરવાના છે. પણ અશુચિ—ભાવનાના નામ પર સ્વચ્છતાની બાબ તમાં બેપરવાહી રાખવાની નથી.

શરીર અશુચિ છે, છતાં એની તરફ બેદરકારી રાખવી પાલવે તેમ નથી અને એ યાગ્ય પણુ નથી. એની યાગ્ય સંભાળ રાખી (એ સંભાળમાં સમુચિત સંયમ પણુ ખાસ આવી જાય છે) સારાં શુભ કાર્યોમાં એના ઉપયાગ કરવાના છે. એક પણુ દુષ્કૃત્યમાં એને ન લગાવતાં સત્કર્મોમાં જ એના ઉપયાગ કરવાના છે. આમ એના સદુપયાગ મુખકારક તથા કલ્યાણકારક ખને છે અને અનુક્રમે માક્ષસાધનના વિશિષ્ટ માર્ગે ચડાવે છે, તેમ જ એ પ્રવાસને વિશેષ ગતિમાન્ ખનાવવામાં સહાયભૂત થાય છે. માટે જ '' शरीरमाद्य' खलु धर्मसाधनम् " અર્થાત્ શરીર ધર્મનું પ્રથમ સાધન છે એમ કહેવામાં આવ્યું છે.

વૈજ્ઞાનિક દેષ્ટિએ શરીર એવું "કારખાનું" છે કે જે ખાયેલ-પીયેલ દ્રવ્યામાનાં અસારભૂત તત્ત્વાને બહાર કાઢી નાખી તેમાંનાં સારભૂત તત્ત્વાને સંગ્રહે છે. આ રીતે એ અશુચિ તત્ત્વાને દ્વર કરી યાગ્ય તત્ત્વાને સંગ્રહનારું હાઇ, કાેે અશુચિ શકશે કે એ જીવનસાધનામાં ઉપયાગિભૂત સાધન નથી ? કલ્યાશ્રભાવનાને વીસરી જઇ માશ્રસ જયારે શરીરને કેવળ વિષયભાગોનું પાત્ર બનાવે છે ત્યારે એ ખરેખર અશુચિ છે, અને એવું અશુચિત્વ ન રાખવું જોઇએ એ જ અશુચિભાવનાના ધ્યાનમાં રાખવા લાયક મુદ્દો છે; અર્થાત્ આત્મતત્ત્વની ઉપેક્ષા કરી શરીર ઉપર રખાતી આસક્તિને દૂર કરવાના અશુચિ

ભાવનાના ઉદ્દેશ છે. માણુસ સમુચિત સંયમ રાખી સત્કમેંશીલ અને પરાપકારપરાયણ અને તા એનું શરીર "નાપાક" ન મનાતાં આત્મકલ્યાણના શુચિ માર્ગે દારનારું થઈ પડે છે, અને એ જ કારણે એ એવું 'શુચિ' ગણાય છે કે એ શરીરના અંગભૂત પગને કલ્યાણાભિલાષી લાકા ભક્તિભાવથી સ્પરાતા વંદે છે, ચરણસ્પર્શને પાવિત્યના સ્પરા માને છે.

- (૭) આસવ. દુઃખના કે કમ<sup>°</sup>બન્ધાનાં કારણા પર કે વૈષયિક ભાગાના રાગમાંથી ઉત્પન્ન થતાં અનિષ્ટ પરિણામાના વિચાર કરવા એ આસવ–ભાવના છે.
- (૮) સંવર, દુ:ખના કે કર્મ બન્ધાના કારણાને ન આવવા દેવા અથવા એમને રાકવા વિષેના વિચાર કરવા એ સંવર-ભાવના છે. દુર્વૃત્તિના દ્વારા બંધ કરવા માટે સદ્દવૃત્તિના ગુણાનું ચિતન કરવું એ સંવર-ભાવના છે.
- (૯) નિર્જરા. વળગેલી દુઃખની જડને ધ્વસ્ત કરવાના અથવા ઉપસ્થિત દુઃખને માનસિક સમાધાન સાથે સહન કરવા બાબતના કે દુઃખાવહ વાસનાના નાશ કરવા વિષેના વિચાર કરવા તે નિર્જરા–શાવના છે.
- (૧૦) લાક. વિશ્વ બહુ માટું છે, એમાં આપણી કિંમત એક અહું સરખી છે, તા પછી કઇ વાતા ઉપર આપણે અહંકાર કે ઘમંડ કરી શકીએ તેમ છીએ? આવા વિચાર જે નમૃતાને પ્રેરે છે, તે લાક—ભાવના છે. વિશ્વની વિશાળતા અને વિચિત્રતાના વિચાર કરવાથી જે એક કોતુહલ તથા હર્ષ ઉત્પન્ન થાય છે અને જીવનના ક્ષુદ્ર સ્વાર્થ ઉપર ઉપેક્ષા પૈદા થઇ પાપ કરવાની ઉત્સાહવૃત્તિ મદ પડી જાય છે એ જ

દ્વિતીય ખંડ : ૧૧**૧**:

માટે৷ લાભ છે. આ ભાવના વિનયાદિ ગુંણાને પ્રગટાવવામાં ઉપયાગી થઇ શકે.

- (૧૧) ખાધિદુલ ભત્વ. સંસારમાં બધા લાલ સુલલ છે, પણ સત્યની પ્રાપ્તિ દુલ છે. મનુષ્યજન્મ સુશિક્ષણ, સુસંગતિ વગેરે તો દુલ છે જ, પણ એ બધું પ્રાપ્ત થયા પછી પણ માણસ અહ કારરૂપ પિશાચને તાં મે થઇને એ બધાના લાલોને ગુમાવી બેસે છે. ધર્મ અને સંપ્રદાયના નામે આપણે અહંકારના પૂજારી બનીએ છીએ, જેથી વિશુદ્ધ સત્યની પ્રતીતિ કે ઉપલબ્ધિ થવા પામતી નથી. આમ, '' બાધિ'' અર્થાત્ વિશુદ્ધ સત્યની ઉપલબ્ધિના દૌલ ભ્ય વિષે વિચાર કરવા એ બાધિદુલ ભત્વ- લાવના છે.
- (૧૨) ધર્મ સ્વાખ્યાતત્વ. ધર્મનું કથન કેવી રાતે કરાય, જેથી એ 'સ્વાખ્યાત' અર્થાત્ સારી રીતે કહેવાયા કહેવાય—એ બાબતના વિચાર કરવા એ ધર્મ સ્વાખ્યાતત્વભાવના છે. ધર્મ બધાને માટે હીતકારી હાવા જોઇએ, એમાં બધાના સમાન અધિકાર હાવા જોઇએ, ધર્મના ભિન્ન ભિન્ન જણાતા ઉપદેશા વશ્યે સુસ ગત થઈ શકે તેવી સંમન્વયળુ હિ હાવી જોઇએ, જ્યાં —કચાંય સદ્યુણ દેખાય તેને નિષ્પક્ષપણે અપનાવવાની ઉદારતા રાખવી જોઇએ—આ વગેરે વિશેષતાએ ધર્મની સ્વાખ્યાતતા છે. ધાર્મિક સંદુ!ચતતા અને વ્યર્થ અહંકારથી ધાર્મિક સત્યનું અપનાન થાય છે. ઉપરાંત એકબીજાની કહુષિત નિંદામાં પડી જવાય છે એ સમજવું જોઇએ. જેના વડે સમગ્ર પ્રાણીઓનું કલ્યાણ સાધી શકાય એવા સર્વ ગુણસંપન્ન ધર્મ સત્પરુષોએ ઉપદેશ્યા છે એ કેટલું માટું સદ્ભાગ્ય છે એ પ્રકારનું ચિંતવવું એ ધર્મસ્વાખાતત્વ-ભાવના છે

ભાવના\* અર્થાત્ અનુપ્રેક્ષા, એટલે કે ઊંડું ચિંતન. જો ચિંતન તાત્વિક અને ઊંડું હાય તા તે દ્વારા રાગદ્વેષાદિ વૃત્તિઓ થતી અટકે છે, તેથી એવા ચિંતનને 'સંવર'ના (કર્મબન્ધ-નિરાેધન!) ઉપાય તરીકે જણાવવામાં આવેલ છે.

### ભન્ધ-માક્ષ

"मनः एव मनुष्याणां कारणं बन्धमोक्षयोः" स्मे (भै०थु-पिनिषद्तुं) प्रसिद्ध वयन कछावे छे हे भन क जन्ध सने भेक्षितुं हारखु छे सने स्मे वात सरासर छे. सेनुं तात्पर्यं स्मे छे हे भननी शुल वृत्तिथी शुल हमें सने स्मशुल वृत्तिथी सशुल हमी शुल वृत्तिथी सुल हमी पाछण भननी वीतराग स्थिति है विशुद्ध [निष्डषाय] वात्सस्यलाव हाय ते। स्मेवा श्रेष्ठ शुल भनथी हमें सन्ध थता नथी, सह भननी परा-हाष्ठास्मे पहासी शुल्रताथी भेक्ष प्रगटे छे. स्मेटला क भाटे अपदा संस्कृत श्लोहाधी मां भनने भेक्षितुं पण्ड हारखु कष्णाव्युं छे.

આ ઉપરથી માલૂમ પડી શકે છે કે ક્રિયા-પ્રવૃત્તિ હોવાથી જ કર્મ બ'ધાઈ જાય છે એવા નિયમ ધારી લેવાના નથી;

मनो वचो मे चरितं च सन्ततं पवित्रतावाहि यदा भविष्यति । तदा भविष्यामि यथार्थमुन्नतः कृताथजन्मा परमप्रसादभाक् ।। (क्षेभ्रु)

અર્થાત-જ્યારે મારાં મન, વચન અને આચરણ નિરંતર પવિત્રતાને ધારણ કરતાં થઈ જશે ત્યારે મારી સાચી ઉત્તતિ થઇ હશે, ત્યારે મારા જન્મ કૃતાર્થ થયાે હશે અને ત્યારે હું અખંડ પ્રસાદને અનુભવતાે હઇશ.

<sup>\*</sup> સમગ્ર ભાવનાઓના સારરૂપ ઉદ્દગાર---

દ્ભિતીય ખંડ : ૧૧૩:

ક્રિયા-પ્રવૃત્તિ રાગદ્વેષરહિતપણે હાય તા તે કર્મ અન્ધક થતી નથી. કેવલી ભગવાન સંસારી માણસની જેમ હરે-કરે છે, એાલે છે, અન્યાન્ય કાર્ય પ્રવૃત્તિ કરે છે. છતાં તેમને [ સાત-વેદનીય કર્મ ના ક્ષ્રણિક અન્ધ ગણતરીમાં ન હાઈ] કર્મ અન્ધ થતા નથી, કેમકે તેઓ વીતરાગ છે. જે ખરા વીતરાગ હાય તે વિશ્વતસલ હાય-જગન્મિત્ર હાય-અધા પ્રાણીઓ પ્રત્યે તેનું વીતરાગ વાતસલ્ય વહ્યા કરતું હાય. કેવલી એવા હાય એ નિષ્ક્રિય નથી હાતા, ઉજ્જવળ પ્રવૃત્તિપરાયણ હાય છે. વિશ્વહિતની તેમની પ્રવૃત્તિ વીતરાગપણે ( નિષ્ક્રષાય વત્સલભાવે) હાઇ કર્મ બન્ધક થતી નથી.

જો કે અનાસકત અથવા વીતરાગભાવે વિશુદ્ધવાત્સલ્ય-પ્રેરિત કાર્ય બજાવવું એ બહુ ઊચી સ્થિતિ છે એ વાત ખરી, અને સાધારણ વિકાસ સુધી પહેાંચેલાએાને પણ એ ભૂમિકા દુર્ગમ જણાય એ પણ સાચું, તા પણ દુર્ગમ આદર્શને સુગમ કરવાની દિશામાં ધીરે ધીરે પણ કાેશિશ કરવી જ રહી.

શુભ કર્મ બંધાવા પાછળ જે શુભ વૃત્તિ—પ્રવૃત્તિ હાય છે તેમાં રાગ વળગેલા હાય છે અને રાગના પ્રતિપક્ષી દ્વેષ પણ પ્રાય: (અન્યપક્ષે) આવવા સંભવે; રાગનું આવરણ હાય ત્યાં સ્વાર્થ, પક્ષપાત, અન્યના હિત પ્રત્યે ઉપેક્ષા એવું એવું કસ્તર ચાડું ઘણું પ્રાય: વળગેલું હાય, જેથી એ કર્મળન્ધક થાય અને તે એના સ્વભાવ અનુસાર.

આમ છતાં એ પણ ધ્યાનમાં રાખવાનું છે કે સ્વપરહિતનાં સત્કાર્ય કરવા પાછળ શુભયાગરૂપ શુભ 'આસવ' દેાય તે એ પણ આત્માને હિતાવહ છે. સદ્ભાવસમ્પન્ન સત્કાર્યાથી ખંધા-નારું સત્પુષ્યરૂપ કર્મ કલ્યાણસાધનાનાં સાધન મેળવી આપનાર હોવાથી પ્રશસ્તકોટીનું, પ્રશંસાસ્પદ સમજવું જોઇએ. યાગ્ય-સુયાગ્ય શરીરાદિ સાધના અને શ્રેય:સાધક સતસંગ જેવા શુભ સંયાગા મેળવી આપનાર કર્મ [સત્પુષ્ટ્યકર્મ] કેટલું મહત્ત્વ-શાલી ગણાય? "તીર્થં કર" નામકર્મ જેવાં મહાન્ ઉચ્ચ કાંટીનાં કર્મો આત્માના જે 'આસત' રૂપ પરિણામથી બંધાય તે એં છો સ્તુતિપાત્ર હશે! વીતરાગ દશા સિવાય ઊંચી–નીચી સમગ્ર જીવનયાત્રામાં કર્મ બન્ધનવ્યાપાર અથવા કર્મ બન્ધના ક્રમ ચાલુ જ રહે છે. તથાપિ કમમાં કમ એટલા ખ્યાલ વિવેકી જરૂર રાખે કે કર્મ કલુષ કે પાપરૂપ ન બંધાય; સત્કર્મો દ્વારા સત્પુષ્ટ્ય બંધાવાથી ડરવાનું કે ગભરાવાનું નથી.×

× नैव, यत् पुण्यबन्धोऽपि धर्महेतुः शुभोदयः। वह् नेदिह्यं विनाश्येव नश्वरत्वात् स्वतो मतः॥

આ-યશાવિજયજી ઉપાધ્યાયની પ્રથમ દ્રાત્રિંશિકાના ૧৬મા શ્લાક કહે છે કે—

પુષ્યત્રન્ધ (શુમ પુષ્યત્રન્ધ) પણ શુમ ઉદયવાળા અને ધર્મ હેતુ છે. એ મુક્તિ કે નિર્જારાના વિરાધી નથી. જેમ અમિ ઇન્ધનાદિતે ખાળીને પછી સ્વયં શાન્ત થઇ જાય છે, તેમ શુભ પુષ્ય પાપના નાશ કરી સ્વયમેવ ક્ષીણ થઈ જાય છે.

એ જ દ્રાત્રિશિકાના ૨૨મા શ્લેકિની ટીકામાં એએ જણાવે છે કે-શુભ પુષ્ય માક્ષમાર્ગ વિહારમાં ભંગ પાડનારું નથી. અત એવ એવા પુષ્યથી મુક્તિ સૌલભ્ય સમજવાનું છે.

પુષ્યાતમા શુભ પુષ્યના ઉદયે પ્રાપ્ત થયેલા ભાગામાં આસકત થતો નથી, સ્વસ્થ રહે છે, ધર્મ વિહારી રહે છે, રાજયોગી ખની રહે છે; અને એ પવિત્રભુદિ જાગ્રત્ મુમુક્ષુ અવસરે મોક્ષ-સાધનના મહાન્ માર્ગ પર ચડી જાય છે, અને ઉત્તરાત્તર પ્રગતિ કરતા જાય છે.

### कैन-कैनेतर दिष्टिओ आत्मा

અધ્યાતમના વિષય એ આત્માના વિષય છે, એટલે એમ આત્મસ્વરૂપની મીમાંસા મુખ્યપણે જ હાય. જુદી જુદી દેષ્ટિએ આત્મસ્વરૂપના વિચાર કરવાથી તે સંખંધી શંકાએ ટળી જાય છે અને આત્માની સાચી ઓળખાણ થવાથી તેના ઉપર અધ્યાત્મના પાયા માંડી શકાય છે. જે કે આ વિષય અતિ વિસ્તૃત છે, છતાં તે સંખંધી એકાદ બે બાબતા ઉપર દૂંક અવલાકન કરી લઇએ.

પ્રથમતા કેટલાક દર્શ નકારા \* આત્માને કેવળ શરીરમાં જ સ્થિત નહિ માનતાં વ્યાપક [ શરીરની બહાર પણ-સર્વ વ્યાપક ] માને છે. અર્થાત્ પ્રત્યેક શરીરના પ્રત્યેક આત્મા આખા જગત્ને વ્યાપ્ત કરી રહેલ છે એમ એઓના અતિપ્રાય છે. એ સિવાય એમ પણ એઓનું માનવું છે કે જ્ઞાન એ આત્માનું અસલ [ પાતાનું વાસ્તવિક ] સ્વરૂપ નથી; કિન્તુ શરીર, ઇન્દ્રિય અને મનના સંબંધથી આગન્તુક [ ઉત્પન્ન થનારા ] એ આત્માના અવાસ્તવિક ધર્મ છે.

આ બન્ને સિદ્ધાંતામાં જૈન દર્શનકારા જુદા પડે છે. પહેલી બાબતના સંબંધમાં એએ પ્રત્યેક શરીરના જુદા જુદા આત્માને માત્ર તે તે શરીરમાં જ ત્યાપી રહેલા માને છે. તેએાના અભિપ્રાય એવા છે કે જ્ઞાન, ઇચ્છા વગેરે ગુણા કક્ત શરીરમાં જ અનુભવાતા હાવાથી તે ગુણાના માલિક આત્મા પણ માત્ર શરીરમાં જ હાવા હોવા ઘટે છે.×

<sup>\*</sup> નૈયાયિક, વૈશેષિક અને સાંખ્યદશ નવાળા.

x જે વસ્તુના ગુણા જ્યાં દેખાતા હાેય, તે વસ્તુ ત્યાં જ હેાવી ઘટે. ઘટનું રૂપ જ્યાં દેખાતું હાેય ત્યાં જ ઘટ હાેવાનું ઘટી શકે છે. જે

ખીજી બાબતના સંબંધમાં, જ્ઞાન એ આત્માના વાસ્તિવિક ધર્મ છે—આત્માનું અસલ સ્વરૂપ છે—આત્મા સ્વલાવે જ્ઞાનમય છે એમ જૈનદર્શનનું મન્તત્વ્ય છે. અત એવ એ માન્યતા મુજબ શરીર, ઇન્દ્રિય અને મનના સંબંધ છૂઠ્યા પછીની મુક્ત અવસ્થામાં પણ આત્માનું પાતાનું સ્વભાવસિદ્ધ જ્ઞાનસ્વરૂપ અવસ્થિત હાય છે, અર્થાત્ આત્મા પાતાના સાચા સ્વરૂપે જ્ઞાનમય હાવાથી મુક્ત અવસ્થામાં તેનું નિરાવરણ ÷જ્ઞાન પૂર્ણ રૂપે પ્રકાશે છે, જ્યારે જ્ઞાનને આત્માના અસલ [ વાસ્તિવક ] ધર્મ નહિ માનનારાઓના મતે મુક્તિ—અવસ્થામાં આત્મા જ્ઞાનશૂન્ય માનવા પડે છે.

ભૂમિભાગ પર ઘટનું રૂપ દેખાતું હોય તે ભૂમિભાગ સિવાય બીજી જગ્યાએ તે રૂપવાળા ઘટ હોવા કેમ ખની શકે ? આ પ્રમાણે હેમચન્દ્રાચાર્ય પાતાની દ્વાત્રિ'શિકામાં—

" यत्रैव यो हष्टगुणः स तत्र कुम्भादिवन्निष्प्रतिपक्षमेतत् "

એ શબ્દોથી જણાવી આત્માના લાગણી, સમજ, ઇચ્છા વગેરે ગુણા શરીરમાં અનુલવાતા હોવાથી તે ગુણાના સ્વામી આત્મા પણ શરીરમાં જ–શરીરથી બહાર નહિ–રહેલા સિદ્ધ થાય છે એમ સમર્થન કરે છે.

÷ વાદળામાં સપડાયેલા સૂર્યના ઝળહળતા પ્રકાશ પણ વાદળામાંથી ઝાંખા નીકળે છે, અને એજ ઝાંખા પ્રકાશ અનેક છિદ્રવાળા પડદો લગાવેલા કે આવરણવાળા ધરમાં અધિક ઝાંખા પડે છે, પણ એથી સૂર્ય જળહળતા પ્રકાશવાળા નથી એમ કહી શકાય નહિ. (એવી રીતે આત્માના શાનપ્રકાશ કે વાસ્તવિક સચ્ચિદ્દાનન્દ પણ શરીર-ઇન્દ્રિય-મતના બન્ધનથી કે કર્મસમૂહના આવરણથી પૂર્ણ રૂપે ન અનુભવાય-ઝાંખા અનુભવાય વિકારમુક્ત અનુભવાય એ બનવા જોગ છે, પરન્તુ એથી એમ ન કહી શકાય કે જ્ઞાન આત્માનું અસલ સ્વરૂપ નથી. આત્માના સંખંધમાં અન્ધ દર્શનકારાથી જીદા પ્રકારના જૈન સદ્ધાંતા આ પ્રમાણે ખતાવવામાં આવ્યા છે—

" चैतन्यस्वरुप, परिणामी, कर्तां, साक्षाद् भोक्ता, देह-परिमाण:, प्रतिक्षेत्रं भिन्न: पौद्गलिकाहष्टवांश्चायम् । \* "

આ સૂત્રમાં આત્માને પહેલું વિશેષણ 'ચૈતન્યસ્વરૂપવાળા ' આપવામાં આવ્યું છે, અર્થાત્ જ્ઞાન એ આત્માનું અસલ સ્વરૂપ છે. એથી અગાઉ કહ્યા પ્રમાણે નૈયાયિક વગેરે દાશ નિકા જુદ પડે છે. 'પરિણામી' [નવી નવી યાનિઓમાં જીદી જીદી ગતિએામાં ભ્રમણ કરવાને લીધે, જુદી જુદી અવસ્થામાં પરિ-વર્તમાન હેાવાને કારણે પરિણામસ્વભાવવાળા ો, 'કર્તા' અને 'સાક્ષાત્ લાકતા' એ ત્રણ વિશેષણાથી, આત્માને કમલપત્રની જેમ निલે પ-સર્વ થા પરિણામરહિત તથા ક્રિયારહિત માનનાર અને એને સાક્ષાત્ ભાકતા ન માનનાર સાંખ્યાે જુદા પડે છે. નૈયાયિક વગેરે પણ આત્માને પરિણામી માનતા નથી. 'માત્ર શરીરમાં જ વ્યાપ્ત 'એ અર્થવાળા ' દેહપરિમાણ ' વિશેષણથી. આત્માને બધે વ્યાપક માનનારા વૈશેષિક–નૈયાયિક સાંખ્યાે જીદા પડે છે. 'શરીરે શરીરે આત્મા જુદાે' એ અર્થાવાળા ' પ્રતિક્ષેત્ર× સિન્ન 'એ વિશેષ**્**થી, એક જ આત્મા માનનારા અદ્વેતવાદીએ !-પ્રદ્માવાદીઓ ગુદા પડે છે. અને છેલ્લા વિશેષણ્યી આત્માને પૌદ્દગલિક દ્રવ્યરૂપ અદષ્ટવાળા ખતાવવાથી કર્મને અર્થાત્ ધર્મ'– અધમ ને આત્માના વિશેષ ગુણ માનનારા નૈયાયિકા-વૈશેષિકા અને કમ<sup>6</sup>ને તેવા પ્રકારના પરમાણુઓના સમૂહરૂપ નહિ માનનારા વેદાન્તી વગેરે જુદા પડે છે.

<sup>\*</sup> વાદિદેવસૂરિકૃત 'પ્રમાણનયતત્ત્વાલોક' નામક ન્યાયગ્રંથના સાતમા પરિચ્છેદનું પક્ષ્મું સૂત્ર.

<sup>×</sup> ક્ષેત્ર એટલે શરીર.

" सत्यं ब्रह्म मिथ्या जगत्" એ વાકચના ખરા અર્થ એ છે કે જગત્ના દેખાતા તમામ ભૌતિક પદાર્થી વિનાશી છે, માટે એમને મિથ્યારૂપ એટલે કે અસાર સમજવા જોઇએ; માત્ર શુદ્ધ-ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા જ આરાધન કરવા યાગ્ય છે, એનું આરાધન કરવું એ જ સાચું [સત્ય] છે. ઉક્ત વાકચના આ અર્થ અથવા એમાંથી નીકળતા આ ઉપદેશ બહુ મહત્ત્વપૂર્ણ છે. અનાદિ માહવાસનાના લીવણુ સંતાપ શમાવવા માટે આવા ઉપદેશા આપવા પ્રાચીન મહાત્માએ અગત્યતા સમજતા હતા. જગત્ના પદાર્થા ગધેડાના શિગડાની જેમ સર્વાથા અસત્ છે એવા અર્થ ઉક્ત વાકચના કરવા ખરાબર નથી, પણ જગત્ મિથ્યા છે એટલે કે અસાર છે, એ જ અર્થ યથાર્થ અને સહુની અનુભવ દષ્ટિમાં ઊતરી શકે તેવા છે. દેખાતા બધા પદાર્થીની અસારતાનું વર્ણુ ન કરતાં જૈન મહાત્માંઓએ પણ તેમને 'મિશ્યા' કહી દેવામાં કંઈ બાકી રાખી નથી. પણ<sup>\*</sup>એની મતલ્બ, દુનિયામાં ' પ્રહ્મ ' સિવાય વસ્તુતઃ કાેઇ વસ્તુ નથી એમ નથી. સંસારનાે સઘળા 'પ્રપંચ ' વિનશ્વર હાઈ અસાર છે, અથવા એના ઉપરના માહ અસાર છે એ સચ્ચાઇ ઉપર ભાર મૂકવા સારું 'મિથ્યા ' વિશેષણુ છે. એથી સર્વાનુભવસિદ્ધ જગતને શશશૃંગવત્ સર્વથા અસત્ સમજવાનું નથી. દુનિયાના દેખાતા ભૌતિક પદાર્થી સદ્દભૂત પદાર્થી છે. એ દેખાય છે તે " ખાટી" જ પ્રતીતિ છે એમ નથી. રસ્સી સર્પકૃપે જણાતી હાય ત્યાં અને ત્યારે એ સર્પ અસત્ છે, માટે એને સર્પ સમજવા એ બ્રમ છે, પણ સાર્વા સર્પ સત્ સર્પ છે, માટે એને સર્પ સમજવા એ બ્રમ નથી, એ સાચી સમજ છે.\*

<sup>\*</sup> બધું અસત્ ( ઝાંઝવાના નીરની જેમ ખાટું ) હાય તા બન્ધ-માક્ષના, સુખ-દુઃખના, સૌજન્ય-દોજંન્યના કે સત્કર્મ-અસત્કર્મના બેદ જેવું કશું જ રહે નહિ; તા સાચા લાગતા સિદ્ધાંતના કે સ-માર્ગના ઉપદેશની જરૂર પણ રહે નહિ, કાઈ કર્વબ્ય કે સવાલ જ રહે નહિ. બધું 'અસત્ ' હાતાં અસત્વાદ પણ અસત્ નહિ ઠરે ?

દ્ભિતીય ખંડ : ૧૧૯:

#### કમ<sup>ર</sup>ની વિશેષતા

અધ્યાત્મના વિષય આત્મા અને કમેને લગતાં વિસ્તૃત વિવેચનાથી ભરપૂર છે. આત્મસ્વરૂપના સંબંધમાં કિંચિત્ અવલાકન કર્યું, હવે કર્મની વિશેષતાના સંબંધમાં થાડુંક જોઈ લઇએ.

જડ પુદ્દગલદ્રભ્યમાં પણ અનન્ત શક્તિ છે. પુદ્દગલરૂપ 'કમે' જડ છતાં ચૈતનસ્વરૂપ આત્મા સાથેના અત્યંત ઘનિષ્ઠ સંયોગને લીધે અને એ બન્નેની શક્તિઓની એકત્રિત અસરના પરિણામે આત્મા ઉપર પોતાની જબ્બર અસર ઉપજાવે છે— જબ્બર અસર ઉપજાવવાનું બળ રાખે છે. જેમ સારી-બુરી ચીંજો શરીરમાં જઇને સારી-બુરી અસર ઉપજાવે છે, તેમ સારાં-બુરાં કામથી (વિચાર-વાણી-વર્તનથી) ખાસ પ્રકારના લોતિક અછુસંઘાતના સંયોગરૂપ હાય છે. એ જ શુલ-અશુલ 'કમે'' છે, જે આત્માને શુલ-અશુલ કળ આપે છે. પ્રાણીઓમાં– મનુષ્યામાં પણ દેખાઇ આવતી નાનાવિધ વિચિત્રતાએા આ શુલાશુલ કમેને આલારી છે.

સંસારમાં બીજા જીવા કરતાં મનુષ્યા તરફ આપણી નજર જલ્દી પડે છે. મનુષ્યજાતિની સ્થિતિના આપણને હંમેશાં પરિચય હાવાથી તેની તરફ મનન કરતાં કેટલીક આધ્યાત્મિક આબતામાં વિશેષ ખુલાસા થઈ શકે છે.

જગત્માં મનુષ્યાે બે પ્રકારના માલ્મ પડે છે; એક સદા-ચારી જીવનવાળા, બીજા એથી વિષરીત. આ બન્ને પ્રકારના મનુષ્યાને પણુ બે વિભાગામાં વહેંચી શકાય છે; સુખી અને દુઃખી. એકન્દર મનુષ્યાના ચાર વિભાગા થયા. ૧. સદાચરણી : ૧૨૦: જૈન દર્શન

અને સુખી, ર. દુરાચરણી અને સુખી, ૩. સદાચરણી અને દુઃખી, ૪. દુરાચરણી અને દુઃખી. આ ચારે પ્રકારના મનુષ્યો દુનિયાની સપાટી ઉપર આપણા જોવામાં આવે છે. આવી વિચિત્રતા કારણભૂત છે એ સ્પષ્ટ છે; અને એથી આ ચાર પ્રકારના મનુષ્યાને લઇને પુષ્ય અને પાપના સામાન્યતઃ બબ્બે પ્રકારા બતાવવામાં આવ્યા છે તે આ પ્રમાણે—

૧. પુષ્યાનુબન્ધી પુષ્ય, પાપાનુબન્ધી પુષ્ય, ૩. પુષ્યાનુ બન્ધી પાપ, ૪. પાપાનુબન્**ધી પાપ.** 

### પુષ્યાનુષ્યન્ધી પુષ્ય

જન્માન્તરના જે પુષ્યના ઉદયથી સુખ લાગવતાં છતાં ધર્મ સાધનમાં અભિરુચિ રહ્યા કરે, પુષ્યનાં કાર્યો કરવામાં પ્રમાદ ઊપજે અને સદાચારી જીવન જીવાય એવા પુષ્યને 'પુષ્યાનુખન્ધી પુષ્ય' કહેવામાં આવે છે. કેમકે આ પુષ્ય (પુષ્યાનુખન્ધી પુષ્ય' કહેવામાં આવે છે. કેમકે આ પુષ્ય (પુષ્યોદય) વર્ત માન જિન્દગીમાં સુખ આપવાની સાથે સાથે જીવનને પુષ્યશાલી બનાવવામાં પણ અનુકૂલ હાય છે. 'પુષ્યનું અનુબન્ધી' એટલે પરલાકસાધક પુષ્યસાધના સાથે સંબંધ ધરાવનાર (ભાવી સારા પરલાક માટેની પુષ્યક્રિયામાં બાધક ન થનાર, અનુકૂલ રહેનાર) જે પુષ્ય [પુષ્યોદય]તે પુષ્યાનુ- બન્ધી પુષ્ય છે. આ પવિત્ર પુષ્ય છે.

### પાપાનુબન્ધી પુણ્ય

જન્માન્તરના જે પુષ્યના ઉદ્દયથી સુખ મળે, પણ સાથે જ પાપાસક્તિ રહે એવા પુષ્યને 'પાપાનુબન્ધી પુષ્ય' કહેવામાં દ્વિતીય ખંડ : ૧૨૧ :

આવે છે. કેમકે આ પુષ્ય [પુષ્યાદય] વર્ત માન જિન્દગીમાં સુખ આપવા સાથે જીવનને પતિત બનાવવામાં સહયોગ રાખે છે. 'પાપનું અનુબન્ધી ' એટલે પરલાકમાં દુર્ગતમાં નાખે એવાં પાપાચરણ સાથે સંબંધ ધરાવનાર જે પુષ્ય [પુષ્યાદય] તે પાપાનુબન્ધી પુષ્ય છે, જેના યાગે માણસ સુખનાં સાધન મેળવે છે, પણ સાથે જ ભાવી પરલાક બગડે એવાં દુષ્કમાંમાં આસકત રહે છે. આ નાપાક પુષ્ય છે.

## પુષ્યાનુબન્ધી પાપ

જન્માન્તરના જે પાપના ઉદયથી દારિદ્રચાદિ દુ: ખ ભાગવતા છતાં પાપાચાર ન સેવાય અને પુષ્યમાર્ગ રૂપ ધર્મ સાધનમાં ઉદ્યત રહેવાય એવા પાપને 'પુષ્યાનુખન્ધી પાપ' કહેવામાં આવે છે. કેમકે આ પાપ [પાપાદય] વર્ત માન જિન્દગીમાં દુ: ખ આપવા છતાં જીવનને પાપી બનાવવામાં નિમિત્તભૂત થતું નથી. 'પુષ્યનું અનુબન્ધી' એટલે પરલાકસાધક પુષ્ય- સાધના સાથે પ્રતિકૂલ ન થવારૂપ સંબંધ રાખનાર જે પાપ [પાપાદય] તે પુષ્યાનુખન્ધી પાપ છે, જે, ભાવી સારા પરલાક માટેની પુષ્યકિયામાં આધક બનતું નથી.

### પાપાનુઅન્ધી પાપ

જન્માન્તરસંચિત જે પાપના ઉદયથી દરિદ્રતા વગેરે દુઃખા ભાગવવા છતાં પાપ કરવાની છુદ્ધિ હઠે નહિ, અધર્મનાં કામ કરવામાં તત્પરતા રહે એવા પાપને 'પાપાનુઅન્ધી પાપ' કહેવામાં આવે છે. કેમકે આ પાપ [પાપાદય] વર્તમાન જિન્દગીમાં દુઃખ આપવા સાથે જીવનને અધમ અનાવવામાં પણ સહયોગ રાખે છે. 'પાયનું અનુબન્ધી' એટલે પરલેકમાં દુગ'તિ આપનાર પાપાચરણ સાથે સંબંધ ધરાવનાર જે પાપ [પાપાદય] તે પાપાનુબન્ધી પાપ છે.×

xઆ પુષ્યાનુબન્ધી પુષ્ય વગેરે ચાર પ્રકારાના વિષયમાં આચાર્ય શ્રી હરિભદ્રે પાતાના અષ્ટક ગ્રન્થમાં (૨૪મા અષ્ટકમાં ) જે શ્લોકામાં વાત કરી છે તે આ છે—

गेहाद् गेहान्तरं कञ्चिच्छोभनादिधकं नरः । याति यद्वत् सुधर्मेण तद्वदेव भवाद् भवम् ॥ १ ॥

— જેમ કાઈ માણુસ સારા ધરમાંથી વધુ સારા ધરમાં (રહેવા) જાય, તે પ્રમાણે પ્રાણી સદ્ધર્મના પ્રભાવે સારા ભવમાંથી વધારે સારા ભવમાં જાય છે.

આ સદ્ધર્માચરણ તે પૂર્વજન્માેપાર્જિત પુરુયનાં સુખસમ્પત્તિરૂપ ફળ ભાગવતી વખતનું. એ પુરુષ (પુરુષોદય) પુરુષાનુખન્ધી પુરુષ. કેમકે એ સદ્ધર્માચરણથી (પુરુષાચરણથી) સંયુક્ત છે.

गेहाद् गेहान्तर कञ्चिच्छोभनादितरत्ररः। याति यद्वदसद्धर्मात् तद्वदेव भवाद् भवम्।। २।।

—જેમ ક્રાેઇ માણુસ સારા ધરમાંથી ખરાળ ઘરમાં ( રહેવા ) જાય, તે પ્રમાણે પ્રાણી અધર્મના યાેગે સારા લવમાંથી ખરાળ ભવમાં જાય છે.

આ અધર્માચરણ તે પૂર્વજન્માેપાર્જિત વિચિત્ર પુષ્યનાં શ્રીમત્ત્વાદિ-રૂપ ફળ ભાગવતી વખતનું. એ પુષ્ય ( પુષ્યાદય ) પાપાનુત્રન્ધી પુષ્ય. કેમકે એ પાપાચરણથી સંયુક્ત છે.

गेहाद् गेहान्तर कञ्चिदशुभादिधकं नरः। याति यद्वन्महापापात् तद्वदेव भवाद् भवम् ॥ ३॥

—જેમ કાેઇ માણસ ખરાળ ધરમાંથી **વધારે** ખરાળ ધરમાં

દ્વિતીય ખંડ **:૧૨**૩:

દૂં કમાં, પૂર્વ જન્મના જે પુષ્યનાં ( મીઠાં ) ફળ ભાગવતાં નવું પુષ્ય ઉપાર્જન થાય તેનું નામ 'પુષ્યાનુષનંધી પુષ્ય'. પૂર્વ જન્મના જે પાપના (માઠાં) ફળ ભાગવતાં શાન્તિ, સમતા. પશ્ચાત્તાપ અને સત્કર્મ દ્વારા પુષ્ય ઉપાર્જન થાય તેનું નામ 'પુષ્યાનુષ્યનંધી પાપ'. પૂર્વ જન્મના જે પુષ્યનાં ફળને ભાગવતાં મદમસ્ત થઇને નવાં નવાં પાપ ઉપાર્જન કરવામાં ( રહેવા ) જ્વય તે પ્રમાણે પ્રાણી મહાપાપના યાગે ખરાબ ભવમાંથી વધારે ખરાબ ભવમાં જાય છે.

અા અધર્માચરણ તે પૂર્વજન્માેપાર્જિત પાપનાં દારિદ્રવાદિદુઃખરૂપ ફળ ભાગવતી વખતનું. એ પાપ (પાપાદય) પાપાનુબન્ધી પાપ. કેમકે એ પાપાચરણથી સંયુક્ત છે.

गेहाद् गेहान्तरं कश्चिदश्भादितरन्नर: । याति यद्वत् सुधर्मेण तद्वदेव भवाद् भवम् ।। ४ ।।

—જેમ કાઇ માણુસ ખરાબ ઘરમાંથી સારા ઘરમાં (રહેવા) જાય, તે પ્રમાણે પ્રાણી સદ્ધર્મના પ્રભાવે ખરાબ ભવમાંથી સારા ભવમાં જાય છે.

આ સદ્ધર્માચરણ તે પૂર્વજન્માેપાર્જિત પાપનાં દારિદ્રચાદિદુઃખરૂપ ફળ ભાગવતી વખતનું. એ પાપ (પાપાદય) પુષ્યાનુષ્યન્ધી પાપ. કેમકે એ સદ્ધર્માચરણથી (પુષ્યાચરણથી) સંયુક્ત છે.

આ ચાર શ્લે હો પછી પાંચમા શ્લે હમાં આચાર્ય મહારાજ જણાવે છે કે, માણસે પુષ્યાનુત્રન્ધી (પવિત્ર) પુષ્ય આચરવું, જેથી અક્ષય્ય સક્કલ સમ્પત્તિ પમાય. પછી છકા શ્લે હમાં કહે છે કે-રાગાદિ સંકલેશાથી રહિત એવું ચિત્ત-રતન એ પ્રાણીનું આન્તરિક ધન છે. એ ધન જેવું લું ટાય છે તે અનેક વિપત્તિઓથી ધેરાય છે. એ પછી આઠમા શ્લે હમાં જણાવે છે કે ભૂતદયા, સદાચારિત્વ અને સમભાવ યા શમસાવ એ પુષ્યાનુભન્ધી પુષ્યને મેળવવાતા માર્ગ છે.

જૈન દર્શન

આવે તેનું નામ 'યાયાનુઅન્ધી યુષ્ય'. પૂર્વજન્મના જે પાપનાં ફળ ભાગવતાં નવાં પાપ આંધવામાં આવે તેનું નામ 'પાપાનુઅન્ધી પાપ.'

સંસારમાં જે મનુષ્યાનજે નરનારીઓ સુખી છે અને ધર્મ્ય છવન જીવે છે, તેઓ પુષ્યાનુબન્ધી પુષ્યવાળા સમજવા. જેઓને સુખ સામગ્રી સાંપડી છે અને પાપાચરણમાં મસ્ત રહે છે, તેઓ પાપાનુબન્ધી પુષ્યવાળા છે. જેઓ દરિદ્રતાદિને લીધે દુ:ખી ઢાલતમાં છે, છતાં પુષ્ય-પથ પર વિઢરે છે, તેઓ પુષ્યાનુબન્ધી પાપવાળા જાણવા. અને જેઓ દરિદ્ર–દુ:ખી ઢાવા છતાં પાપાચરણી છે તેઓ પાપાનુબન્ધી પાપવાળા છે.

વિશ્વાસઘાત, હત્યા, લૂટફાટ, મારફાડ, ચારી, દગાખારી અને ગુંડાશાહીના બળે માલદાર બની બંગલા બંધાવી એશ-આરામ ભાગવતા કેટલાક મનુષ્યાને જોઈ કેટલાક ટૂંકી નજરના માણુસા કહે છે કે " જુએા! ભાઇ! ધર્મીને ઘેરે ધાડ છે! પાપ કરનારા કેવી માજ મારે છે! હવે કચાં રહ્યું ધર્મ-કર્મ'!" પરંતુ આ કથન અજ્ઞાનપૂર્ણ છે તે ઉપરની કર્મ સંબંધી હુકીકત વિચારતાં સમજ શકાય છે. આ જિંદગીમાં અનેકાનેક પાપ કરવા સાથે પૂર્વ<sup>ા</sup>ના પુણ્યબળની ચમક હેાય ત્યાં સુધી સુખ પણ ભાગવી શકાય છે. પણ ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ કે પ્રકૃતિનું રાજ્ય કંઈ પાેેેપાબાઇનું રાજ્ય નથી કે તે અધું પાપ નિષ્ફળ જ હવામાં ઊડી જાય! પ્રકુતિનું સામ્રાજ્ય સુનિયમિત છે. તેનાં સૂક્ષ્મ તત્ત્વા અકળ-અગમ છે. માહના અધારામાં ગાેથાં મારતા પ્રાણી ગમે તેવી કલ્પનાએા ખાંધી નિર્ભય ર**હે**વા માંગે, પણ એ નિશ્ચય છે કે પ્રકૃતિના અટલ શાસનમાંથી કાઈ ગુનેહગાર છૂટ્યો નથી, છૂટતા નથી અને છૂટરો નહિ. આ જિંદગીનાં ઉગ્ર પાપ આ જિંદગીમાં પણ દ્ધિતીય ખંડ

પાતાના પરચા\* ખતાવે છે, એ પણ ખ્યાલમાં રાખવા યાગ્ય છે.

'પુષ્ય-પાપ'ની આ વિવેચનાના પ્રસંગે સુખ અને તેને અંગે ધનની બાબતમાં સ્પષ્ટતા કરવી ઠીક છે. ધનની પ્રચુરતાથી સુખ માપી શકાય નહિ. એ માપણી ખાંટી માપણી છે. ધનના અતિ સંગ્રહ પાપ છે, એટલું જ નહિ, એ ઘણી દુઃખદાયક ચિન્તાએ ઊભી કરી ચિત્તની શાન્તિને હરી લે છે; માટે એને સુખની ભાષામાં શી રીતે ગણી શકાય? માણસને શારીરિક જરૂરીઆતા પૂરી પડે અને નિવાસસ્થાન મળે અને તે ન્યાયમાર્ગથી, અને તેમાં તેને સંતાષ રહે, તેમ જ ન્યાયમાર્ગ જરૂરીઆત કરતાં વધુ પ્રાપ્ત થતાં સેવા કે પરાપકાર કરવાની વૃત્તિ રહે તો તે સુખ ગણાય. કેમકે એથી એ ચિત્તની શાન્તિને ન ગુમાવતાં મનથી આનન્દના અનુસવ કરે છે. બેશક, ધન

આ શાસ્ત્રગાથા કહે છે કે બાંધેલું કર્મ બાેગવવું પડે છે–ચાહે તે અન્ય ભવમાં બાંધેલું હાેય કે આ ભવમાં બાંધેલું હાેય. તે કર્મના વેદનાના પ્રયાજક પ્રાણી તાે નિમિત્તમાત્ર છે.

આ ઉલ્લેખ ઉપરથી આ ભવતું કર્મ પણ આ ભવમાં ઉદયમાં આવી શકે છે એમ જાણી શકાય છે.

<sup>\*</sup> सस्यमस्युग्रपापानां फलमत्रैव लम्यते આ પ્રકારનું વચન યાગ-શાસ્ત્રના ખીજા પ્રકાશના ૩•મા શ્લાક ઉપરની કથામાં હેમચન્દ્રાચાર્ય મગધેશ્વર શ્રેણિક રાજાના પુત્રરત્ન 'અભયકુમાર'ના મુખથી કહેવરાવે છે. જેમ ઉપ્ર પાપનું તેમ ઉપ્ર પુણ્યનું ફળ પણ આ જન્મમાં મળી શકે.

<sup>&</sup>quot;ज जेण कय कम्मं अन्नभवे इह भवे अ सत्तेणं। त तेण वेइअव्वं निमित्तमित्तं परो होइ॥"

कैन हश्न

જીવનનિર્વાહનું સાધન હાઇ સુખસગવડમાં ઉપયોગી છે, પણ તે ન્યાયાપાર્જિત હાય, પાતાની કે કુટું બની ઉચિત જરૂરી-આતામાં ખર્ચાતું હાય અને વધારાનું પરાપકારમા વપરાતું હાય, આટલી ઉપયોગિતા સિવાય તેને વધુ પ્રતિષ્ઠા આપવી અસ્થાને છે, અધ્યાતમદૃષ્ટિએ તો એ ખાટું જ છે. જીવનિકાસની સાધના કે ધર્મની ઉપાસના પરિગ્રહ સાથે નહિ, પણ અપરિગ્રહ કે પરિગ્રહપરિમાણુ સાથે સંબંધ રાખે છે. માત્ર ધનને પુષ્યની નિશાની ન સમજવી જોઇએ. અન્યાચ્ય ધન દુર્ભાગીપણાનું સૂચક છે. પુષ્યાઇનું સૂચક અને સુખદાયક ધન ન્યાચ્ય ધન છે. ધની કરતાં સદ્દગુણીનું સ્થાન કેટલુંય ઊંચું છે એ દૃષ્ટિ સંસ્કાર સમાજમાં ફેલાય એ જરૂરનું છે. પરિમિત પરિગ્રહના સુસંસ્કાર સમાજબાપી થતાં સુખ-શાન્તિ અને નૈતિક પ્રભા સમાજની ખિલી ઊઠવાની.

હવે, આચારવ્યવહારની શુદ્ધિ આવશ્યક હેાઇ એ બાબતમાં પણ જરા નજર કરી આ બીજા ખંડને પૂરા કરીએ.

# જૈન આચાર

સાધુધર્મ અને મૃહસ્થધર્મનું સામાન્ય પ્રકારે દિગ્દર્શન પહેલાં થઈ ગયું છે, તથાપી અહીં આચારના સંબંધમાં કેટલીક વિશેષ બાબતા નાંધાશે. પ્રથમ સાધુધર્મને લગતા આચારા દૂંકમાં જોઇએ.

### સાધુએાના આચાર

જૈન આચારશાસ્ત્રામાં સાધુને રેલ, માેટર, એરાપ્લેન, સાયકલ, દ્રામ, એક્કા, ગાડી, ઘાડા, ઊટ વગેરે કાેઇ પણ વાહન પર સવારી કરવાના નિષેધ છે.' સાધુને પાદવિહાર <mark>કરવાનું</mark> ફરમાન છે<sup>ર</sup> પાણી ગરમ કરેલું<sup>'૭</sup> પીવાનું ફરમાન છે.

જૈન સાધુને અગ્નિ સળગાવવાના, <sup>૪</sup>અગ્નિ તાપવાના કે અગ્નિથી રસાઇ કરવાના અધિકાર નથી. લિક્ષા–માધુકરી–વૃત્તિ<sup>૫</sup> કરવાનું તેમને ફરમાવવામાં આવ્યું છે. જુદાં જુદાં ઘરાથી ઘરવાળાઓને અડચણ કે સંકાચ ન થાય તે પ્રમાણે તેમણે

४ अनग्निरनिकेतः स्याद् ॥ ८३ ॥

( મનુસ્મૃતિ, કઠ્ઠો અધ્યાય

५ चरेन्माधुकरीवृत्तिमपि म्लेच्छकुलादपि ।

( અત્રિસ્મૃતિ )

૧ રસ્તામાં નદી આવે અને એટલામાં ખીજો સ્થલ માર્ગ ન હેાય તા નાવમાં બેસવાની છૂટ છે.

ર મહાભારત, મનુસ્મૃતિ વગેરે વૈદિક હિન્દુધર્મના પ્રન્થામાં પણ સંન્યાસીએા માટે ચ્યા ફરમાન છે.

ક પશ્ચિમની વિદ્યાવાળા ડાક્ટરા ઉષ્ણુ કરેલ પાણીને તન્દુરસ્તી માટે ગુણકારક બતાવે છે. પ્લેગ, કાેલેરા વગેરે રાેગામાં તેઓ ખૂબ ઊકળી ગયેલું પાણી પીવાનું કહે છે. વૈજ્ઞાનિક વિદ્વાતાની શાધ પ્રમાણે પાણીમાં એવા અનેક સદ્ભમ જવા હાેય છે કે જેઓ આપણી નજરે દેખી શકાતા નથી, કિન્તુ સદ્ભમદર્શક (Microscope) યન્ત્રથી જોઈ શકાય છે. પાણીમાં થતા પારા વગેરે જવા પાણી પીવાની સાથે શરીરમાં દાખલ થઈ સખ્ત વ્યાધિને જન્માવે છે. કાેઈ સ્થળનું ખરાબ પાણી પણ બરાબર ઉકાળીને પીવામાં આવે તાે તે શરીરને નુકશાન કરતું નથી. સાધુ ભ્રમણરાલ હાેઈ જુદાં જુદાં સ્થળાનાં જુદાં જુદાં પાણી એમને પીવાનાં હાેય, એથી એમને માટે ઉષ્ણ (ઊકળી ગયેલ) પાણીનું વિધાન એમના આરાગ્યના હિતની વાત ગણાય.

ભિક્ષા લેવાની છે. ખાસ સાધુને માટે રસોઇ બનાવવી અને તેવી રસોઇ સાધુએ લેવી શાસ્ત્રાનુકૂલ નથી. આમાં એ ઉદ્દેશ સાક તરી આવે છે કે સાધુસ સ્થા સમાજને બાજારૂપ ન લાગે અને સાધુજનામાં રસલુબ્ધતા પેદા થવા ન પામે

સાધુના ધર્મ બિલ્કુલ અકિંચન-અપરિગ્રહ રહેવાના છે, અર્થાત્ સાધુ પૈસા ટકા ન રાખે, દ્રવ્યના સંબંધથી સર્વથા સુકત હાય; ત્યાં સુધી કે તેનાં ભાજનનાં પાત્રા પણ પ્ધાતુનાં ન હાય, કાષ્ઠ, માટી કે તું અડીનાં પાત્રા સાધુઓના ઉપયાગમાં આવે છે.

વર્ષા-ઋતુમાં સાધુ એક જગ્યાએ રહી જાય. સાધુથી સ્ત્રીના સ્પર્શ સુદ્ધાં ન કરાય.

દ્રંકમાં, સાંસા**રિક સર્વ પ્રપ**ંચાથી નિર્મુક્ત અને સદા અધ્યાત્મરતિપરાયણ રહેવાના સાધુના ધર્મ છે. ₹આત્મકલ્યાણ-

१ " अतेजसानि पात्राणि तस्य स्युनिविणानि च ।

× × ×

"अलाबु दारुपात्रं च मृन्मयं वैदलं तथा एतानि यतिपात्राणि मनुः स्वायम्भुवोऽत्रवीत् ॥"

—મનુસ્મૃતિ, ૬ કો અધ્યાય, ૫૩, ૫૪, શ્લાક

અર્થાત્—ધાતુ વગરનાં તથા જ્રિદ્રરહિત પાત્રા સાધુને ખપે. તુંબડી, કાષ્ઠ, માટી અને વાંસનાં પાત્રા સંન્યાસીઓને માટે **મનુએ ક**હ્યાં છે.

- ર સાધુની વિરક્ત દશાના સંખંધમાં મનુસ્મૃતિના છઠ્ઠા અધ્યાયમાં નીચે પ્રમાણે સુંદર ઉપ<mark>દેશ મળે છે—</mark>
  - " अतिवादांस्तितिक्षेत नावमन्येत कञ्चन । न चेमं देहमाश्रित्य वैरं कुर्वीत केनचित् ॥ ४७ ॥

ના સાધનમાં સતત નિરત રહી નિ:સ્વાર્થ ભાવે પાતાના જવનને પરકલ્યાણને ઉપયાગી બનાવવું, જનતાને સન્માર્ગ દર્શ ક થવું એ સાધુ-જીવન છે. સાધુ-જીવન વસ્તુતઃ વિશ્વબન્ધુ જીવન છે, અહંકાર-અલિમાન, કોધ-રેષ, દંભ-વકતા અને મેહ-મમતા તથા 'વાહવાહ 'ની લિપ્સા જેવાં દ્રષ્ણા દ્ર થઈ નિર્મલ થયેલું ઉજ્જવલ જીવન છે.

સાધુ એટલે સાચા ત્યાગી. સાધુ એટલે જેમાં જ્ઞાન અને ચારિત્રના સુમેળ સધાયા હાય એવા તેજસ્વી મનુષ્ય. આસક્તિને વશ ન થતાં એ ગૃહસ્થાની પાસેથી જીવનની જરૂરીઆતની ચીંજો નિર્દોષરૂપે અને સહજ તથા સરળપણે જે મળી જાય

कुष्यन्तं न प्रतिकुष्येदाकुष्टः कुशल वदेत् "

x x ilacii

- " भैक्षे प्रसक्तो हि यतिर्विषयेष्विप सज्जति " ॥ ५५ ॥
- " अलाभे न विषादी स्याद्, लाभे चैव न हर्षयेत् " प्राणयात्रिकमात्रः स्यान्मात्रासगाद् विनिर्गतः " ॥ ५७॥
- " इन्द्रियाणां निरोधेन रागद्वेषक्षयेण च। अहिसया च भूतानाममृतत्वाय कल्पते "। ६०॥

અર્થાત્-નિન્દા-અપમાનને સહન કરે, પણ કાઇનું અપમાન કરે નહિ. આ દેહને સારુ કાઇ સાથે વૈર ન કરે, ક્રોધ કરનારની સામે ક્રોધ કરે નહિ, આક્રોશ કરનારને કુશલ વદે, ભિક્ષાના લોકમાં ક્સા-યેલા યતિ વિષયામાં ડૂખી જાય છે. લાભ થતાં ખુશ ન થાય અને અલાભ થતાં ખિલ ન થાય. કેવળ પ્રાણરક્ષા નિમિત્તે ભોજન કરે, આસક્તિથી વેગળા રહે, ઇન્દ્રિયોના નિરાધ કરવાથી, રાગ-દેષને પરાસ્ત કરવાથી અને પ્રાણીમાત્ર પર અહિંસા- વૃત્તિને ધારણ કરવાથી મોક્ષને યાગ્ય થવાય છે.

તેમાં સંતાષ ધરનારા હાય. સંયમમાં એ સતત જાગ્રત્ હાય, શમ-દમની એની સાધના ઉચ્ચ શ્રેણીની હાય અને જ્ઞાનલાેકના સાચા પ્રકાશથી પ્રકાશમાન હાય.

ત્યાંગી પાતાને માટે એાછામાં એાછી-ખાસ જરૂર હાય તેટલી જ-સગવડની અપેક્ષા રાખે છે અને તે પૂરી થતાં તેમાં સંપૂર્ણ સંતાષ તથા સાત્ત્વિક આનંદ અનુભવે છે; પરંતુ કદાચ પૂરી ન થાય તો તે ઉદ્વેગ પામતા નથી. અમુક પ્રકારનું ખાનપાન મળે તા ઠીક, અમુક પ્રકારનાં અને બનાવટનાં વસ્ત્ર પહેરવા મળે તા ઠીક, અમુક પ્રકારનું આશ્રયસ્થાન રહેવા મળે તા ઠીક, અથુક પ્રકારનું આશ્રયસ્થાન રહેવા મળે તો ઠીક, અથવા અમુક પ્રકારની અન્ય સામગ્રી મળે તા ઠીક-એવા પ્રકારના મોહ તેને હાતા નથી. જે વખતે જે સરળતાથી અને સહજ પ્રાપ્ત થાય તે વખતે તેના સ્વીકાર કરી તે સંતુષ્ટ રહે છે. આવા પ્રકારના ત્યાગ ખરા વૈરાગ્યમાંથી જન્મેલા હાય છે. વૈરાગ્ય વિનાના ત્યાગ એ ખરા ત્યાગ નહિ, પણ ત્યાગની વિડંબના છે. કારણ કે એવા પ્રસંગે જેના બહારથી ત્યાગ કર્યા હાય તેને મન ઝંખતું હાય છે. વૈરાગ્ય વિના ત્યાગ અછે. દેશી શકતો નથી.

બાહ્યવેષ જયારે એક પક્ષે સ્વેચ્છાપૂર્વંક સ્વીકૃત સંન્યાસમાર્ગને અનુસરતું જીવન જીવવા તરફ લક્ષ ખેંચે છે, ત્યારે અન્યપક્ષે દેાષયુક્ત આંતરિક જીવન છુપાવી દંભ કરવામાં પણ કારણભૂત અને છે. જીવનની સાચી માહિતી મેળવ્યા સિવાય બાહ્યવેષ તરફ ઉપેક્ષાવૃત્તિ રાખવાથી ખરેખરા સંત પુરુષના અનાદર યા અપમાન થઇ જવાના માટે ભય રહે છે; તે જ પ્રમાણે કેવળ બાહ્યવેષ ઉપર અંધશ્રહા રાખવાથી છેતરાવાના માટે બાહ્યવેષ અને આંતરિક જીવન એ બન્ને ઉપર ધ્યાન પહોંચાડવાની જરૂર

દ્વિતીય ખંડ : ૧૩૧:

છે. એ બાબતમાં વિવેક અને ધીરજની જરૂર છે, એકાએક પૂર્વબ્રહ બાંધી લેવામાં જેખમ છે.

સાધુનું જીવન લાેકાને પાતાના ઉપદેશ અને આચરણથી જેનીતેની યાેગ્યતા પ્રમાણે ગૃહસ્થ—ધર્મ કે સાધુ ધર્મના ક્ષેત્રમાં માર્ગદર્શક થવાનું છે. ધર્મની બાબતમાં મહત્ત્વની બાબતા કઈ અને ગૌણ બાબતા કઈ એ વિષે એનામાં વિવેક હાેવા આવશ્યક છે. અહિંસા વગેરે પાંચ વ્રતા મુખ્ય મહત્ત્વની બાબના છે, જ્યારે બાહ્ય કિયાકાંડની પ્રણાહીની બાબતા એટલે દરજ્જે મહત્ત્વની બાબતા ન ગણાય; છતાં તેમની બાબતમાં ''તે જ સર્વ'સ્વ છે" એવી પ્રરૂપણા કરી સમાજમાં જે સાધુ કે ધર્માચાર્ય કલહ પેદા કરે અને તડાં પાડે તે પાતાના વાસ્તવિક ધર્મથી ચ્યુત થાય છે. સાધુ સમગ્ર સમાજમાં શાંતિ ફેલાય એવી ભાવના અને પ્રવૃત્તિ-વાળા હાય; પ્રશાંત અને સત્ત્વપૃષ્ઠ વર્ચ'સ્વવાળા હાય. દાર્શનિક માન્યતાએ વિષેની ચર્ચા પણ તેની ગંભીર સૌમ્યભ વથી ભરેલી હાય અને સમન્યયદિષ્ટથી સુશાભિત હાય, જેથી અશાંતિ કે બખેડા ઉદ્ભવવા ન પામે.

#### **ગૃહસ્થાના આચાર**

હવે ગૃહસ્થાના આચાર વિષે કહેવાનું પ્રાપ્ત થાય છે. ગૃહસ્થના સહુથી પહેલા સદ્ગુણ એ છે કે એણે પાતાના વ્યવહાર નૈતિક (ન્યાયયુક્ત) રાખવા જોઇએ. નેકી-સશ્ચાઈ અથવા વ્યવસ્થિત પ્રામાણકતાના સમુચિત ધારણ પર એના જીવનવ્યવહાર પ્રવર્તમાન રહેવા જોઇએ. આ પ્રસંગે કંઇક વિશેષ અવબાધન કરી દેવું ઠીક પડશે.

પહેલી વાત અહિંસા ખાખતની. અનિવાર્યંરૂપે જીવનને વળગેલી હિંસા કર્યા વિના તેા આપણા છૂટકા જ નથી. પણ

જૈન દર્શન

હિંસાને જીવનના નિયમ ન બનાવતાં એાછામાં આછી હિંસાથી કેમ ચલાવી લેવાય એવા માર્ગો શાધવા તરફ પ્રયત્નશીલ રહેવું જોઇએ.

જેમ અને તેમ અવિકસિત જવાની અપેક્ષાએ વિકસિત જવાને અચાવા અને અવિકસિત જવાની પણ એાછામાં એાછી હિંસા થાય એવું જીવન ગાઠવા એમ સંતાના ઉપદેશ છે. આ દક્ષિએ માંસાહાર, શિકાર, સંહાર કે હિંસા નિષિદ્ધ મનાયાં.

વિરાધી તરફ આવેશવશ થઇ ઊકળી ઊઠવું અને એની સાથે ધીંગામસ્તીમાં ઊતરવું એમાં (એ હિંસામાં) શું શુરાતન છે? શુરાતન છે અહિંસામાં-વિરાધી સામે પાતાના મનને કુદ્ધ કે કૂર ન થવા દેતાં પાતાના વિવેકશાળી સત્ત્વભળે એને શાંત વૃત્તિમાં, યાગ્ય સંયમમાં રાખવામાં. આમ શરીરભળ કે ભૌતિકળળ, જે પશુભળ ગણાય છે, તેના કરતાં ઉપર જણાવ્યું તે મનાબળ કે આત્મભળ, જે અહિંસારૂપ છે, ઘણું વધારે ચડીઆતું છે. એ બળ માનવસમાજમાં જેટલું ખિલે તેટલા એના વિકાસ સધાય-ધાર્મિક અને આધ્યાત્મક, તેમ જ ભોતિક પણ વિવેકબુદ્ધિ અને સત્ત્વશુદ્ધિના પ્રકાશરૂપ અહિંસાબળથી જ માનવજગત્ મૈત્રી અને સૌહાર્દ, બળ અને શક્તિ, તેમ જ આનંદ અને આહ્લાદથી સમૃદ્ધ બની સ્વર્પલાક્સમું બની શકે છે.

મતલબ એ છે કે અહિંસા એ ( આધ્યાત્મિક ) બળ છે. ઉચ્ચ ક્ષાત્રવૃત્તિ વીરવૃત્તિ માંગી લે છે. પાતાની સ્વેચ્છાથી સ્વાર્થત્યાગ કે સ્વાર્પણ દ્વારા, અથવા જરૂર પડતાં પાતાનું અલિદાન આપીને પણ હિંસાના વિરાધ કરવા અને અહિંસાને જીવિત રાખવી એ ઉચ્ચ કાેટીની ક્ષાત્રવૃત્તિ—વીરવૃત્તિ છે. પરંતુ ખમવાનું કે સહન કરવાનું આવે ત્યારે ડરીને છેટા

દ્વિતીય ખંડ : ૧૩૩ **:** 

ખસી જવું અને માત્ર માેઢેથી હિંમાના વિરાધ કરવા એ કંઈ અહિંસાનું પાલન નથી. લડી લેવાની હિમ્મત અને શક્તિ હાેવા છતાં, એવા પ્રસંગ ઉપસ્થિત થતાં જે માણસ પાતાના આવેશ સંયમમાં રાખી હિંસા કરતા નથી તે અહિંસક ગણાવાપાત્ર છે. નાહિમ્મત અને નિબ<sup>°</sup>ળ માણસ અહિંસક હાવાના દાવા કરે તે ખાટા છે, કેમ કે એ માણસમાં હિંમત નથી, સામના કરવાનું અળ નથી એટલે એ (બાહ્ય) હિંસા કરતા નથી, પરંતુ એ કાયર અને નિર્બળ હાઈ સામના કરવાનું હિંમતભર્યું કામ કરવાને અશકત હેાવા છતાંયે એના દુર્બળ મનમાં તા એવા વખતે હિંસા જલતી જ હાય છે, રાષ ગુસ્સાના ઉશ્કેરાટ ભભૂકતા હાય છે. નિબ'ળ માણસનું નિબ'ળ મન "કમજોર ગુસ્સા બહુત" એ કહેતી મુજબ નજીવા કારણે હિંસાવૃત્તિથી જ્યારે ત્યારે ઘેરાઈ જાય છે, વાત-વાતમાં એ નિરથ'ક આવેશવશ થઇ ભભૂકી ઊઠે છે. અહિ'સકતાની સિદ્ધિ માટે સાચી સમજણ ઉપરાંત બળ અને હિમ્મત જોઇએ અને તે માટે **શ**રીરબળ પણ કેળવવુ' જોઇએ. બળ– શક્તિની કેટલી કિંમત છે! જુલ્મખારા, હુલ્લડખારા અને દુષ્ટ દુશ્મનાના આક્રમણમાં સપડાયેલા લાકોને તે દુષ્ટ્રો સામે મર્દાનગીભર્યો સામના કરી તેમનાથી બચાવી લેવામાં બળ– શક્તિના ઉપયાગ કેટલા ઉપયાગી થઈ પડે છે! ખરેખર, બળ−શક્તિના જેમ સમય પર દુષ્ટથી દુષ્ટતાનું દમન કરવામાં ઉપયાગી થાય છે, તેમ દુષ્ટ દ્વારા પીડાતી જનતાને ઉગારી લેવામાં પણ આશીર્વાદરૂપ ળને છે. જનરક્ષારૂપ અહિંસા માટે ખળ-શક્તિ કામ આવે છે, તેમ ચિત્તને સ્વસ્થ રાખવારૂપ આંતર અહિંસા માટે પણ એ એટલી જ અગત્યની છે.

અહિંસાના ઉપદેશ આપ્યા છે ક્ષત્રિયાએ અને તે ઝીલે ક્ષાત્રવૃત્તિના ખહાદુરા. ખરેખર ઉત્કર્ષ યા ઉત્કાન્તિ ક્ષાત્રવૃત્તિને જ વરી છે. એ જ લોકિક કે આધ્યાત્મક અલ્યુદય સાધી શકે છે અહિંસાની સાધના જ્યાં કાયરતા યા ડરપાકપણું હાય ત્યાં શક્ય નથી નૈર્બાલ્ય કે ડરપાકપણું એ જીવનના માટામાં માટા રાગ છે. " विरमोग्या वसुंघरा" એ કથન આજના યુગની વિચાર-સરણીને બંધ બેસે તેવું હાય કેન હાય, પણ अहिंसा बलवत्साच्या [ અહિંસા બળને વરેલી છે ] એ તા ત્રિકાલાબાધિત સનાતન સત્ય છે. વિવેકબુદ્ધિ વીર જ અહિંસાના પાલક બની શકે છે. અહેંન્તા ઉચ્ચ શ્રેણિના ક્ષાત્રધર્મી હાય છે, અને વિવેકશાલી ક્ષાત્રધર્મી જ તેમના ઉપાસક યા અનુયાયી બની શકે છે. માયકાંગલા પણ પાતાનું માયકાંગલાપણું ખંખેરી તેમના ઉપાસક બની શકે છે.

જેમ કૃત્ય કરીને હિંસા થાય છે તેમ શક્તિ છતાં હિંસા થતી અટકાવવામાં પાતાના ફાળા ન આપવા, ચૂપ એસી રહેવું એ પણ હિંસા છે. કાઈ માણસ ડૂબતા હાય અને આપણને તરતાં આવડતું હેાય છતાં તેની વહારે ન જતાં જોયા કરવું એ પણ હિંસા છે. કાઈ માણસ ભૂખ્યા હાય, ભૂખથી હેરાન થતા હાય, આપણી શક્તિ હાય છતાં યે તેને ખાવાનું ન આપવું એ હિંસા છે આવી બધી હિંસાએા નિષ્કુર બેદરકારીમાંથી– " મારે શું ? હું એવી લપમાં શું કામ પડું ? એટલાે ઘસારા મને ન પાલાય, ન પાલવે " એવી બેદરકારીમાંથી જન્મનારી છે. નિષ્ઠુરતા અધમ છે, " दया धर्मका मूल है " પાતાનાં સુખ, આરામ અને ફાયદા માટે બીજાનાં સુખ, આરામ અને હિત પ્રત્યે બેદરકાર બનવું એ પણ હિંસા છે. બીજા માણસના શ્રમનાે અનુચિત લાભ ઊઠાવવાે એ પણ હિંસા છે. ખરી હકીકત આપણને માલુમ હાય, તેમ જ તેવી જુબાની આપવાથી નિર્દોષ માણસના **ખચાવ થવાના સંભવ હાય છ**તાં તેના ન્યાયી લાભમાં જીળાની **આપવાની ના પાડી તેને અન્યાયના** 

**દ્વિતીય ખંડ** : ૧૩૫

ભાગ થવા દેવા એ પણ મૃષાવાદ છે, અને સાથે સાથે હિંસા પણ છે. મારા ઘરના કચરા કાઢી પાડાેશીના ઘર આગળ નાખું, અથવા મારા ઘરમાં નીકળેલાે વીંછી કે પ્લેગનાે ઉંદર પાડાેશીના ઘર આગળ નાખી આવું અને એ રીતે પાડાેશીને ભયમાં મૂકું કે તકલીક્માં નાખુ એ પણ હિંસા છે.

#### सत्य विषे

के वस्तु केम है।य अथवा केम अनी है।य तेम इहेवी એ સામાન્ય રીતે સત્ય કહેવાય છે અને હકીકતની દર્ષિએ એ સત્ય છે, પરંતુ ધાર્મિક દેષ્ટિએ તે સત્ય ગણાય અથવા ન પણ ગણાય. જો તે હુકીકતમાં સત્ય હાય અને સાથે જ કલ્યાણકારી પણ હાેય અથવા અકલ્યાણકારી ન હાેય તાે તે ખરેખર સત્ય છે. પરન્તુ જો તે હકીકતમાં સત્ય હેાવા છતાં અકલ્યાણકારી હાય તા તે અસત્ય તરીકે ગણાવા પાત્ર છે. કાઇ દુષ્ટ બદમાસ કાેઇ સુકુમાર સ્ત્રી પાછળ **પડ્યો હાેય, અથવા** કાેઈ શિકા**રી** કાૈઇ મૃગ પાછળ પડ્યો હાેય અને તે કચાં છુપાયેલ છે એની આપણને ખળર હાેય છતાં, એ ગુંડા કે શિકારીના પૂછવા ઉપર એના પત્તો ન ખતાવતાં ચૂપ રહીને કે એને આડે રસ્તે દાેરીને નિદેષિના બચાવ કરવા એ જ આપણા માટે ધર્મ્ય ગણાશે. તાેફાને ચડેલા ગુંડાએા મકાનવાળાને પૂછે છે કે મકાનમાં અમુક શખ્સ છે ? હવે, મકાનમાં સતાડેલા યા સ્ત્રીના ખુરખામાં છુપાવેલા એ શખ્સને જો તે બતાવી દે તે તરત જ એ નિશ-પરાધ શખ્સના ઘાણ નીકળી જાય. આવી હાલતમાં તે માણસને તે શખ્સ નથી એમ બેધડક જૂઠું બાલવું પડે છે, અને તેમ બાલવું તે વખતે કર્લા અને ધર્મ છે. સત્ય તે હુકીકતે સત્ય (સાચું) હાય, પણ અહિતકારી હાય તા સત્યની ગણનામાં

આવી× શકે નહિ. સત્ય બાલવા ન બાલવાના સ'બધમાં ખૂબ જ વિવેક અને સતર્કતાની જરૂર છે. રાગી કે પાગલ જેવાની સાથે તેમના હિતને માટે જૂઠું બાલવું પડે તા તે નિઃસ્વાથ' અને કેવલ તેમના હિતસાધનને માટે હેાઈ અનુચિત નથી.

પાતાનું ન્યાયસંગત રહસ્ય છુપાવવા જેવું હાેય તાે તે છુપાવવા માટે મૌન રાખ્યાથી ચાલે તેમ ન હાેય અને અસત્ય બાલવું પડે તાે તે અનુચિત નથી.

અન્યાય્ય યા અનુચિત પ્રતિજ્ઞા તાેડવામાં અસત્ય દાષ નથી. દાખલા તરીકે, "મારા દીકરા સાજે થશે તાે દેવીને એક બકરા ચડાવીશ" એવી પ્રતિજ્ઞા કાેઇ માણુસે કરી, પણ પાછળથી એને સમજ આવતાં કે પશુહત્યા ઘાર પાપ છે અને દેવીની આગળ તાે એ અત્યન્ત નિન્દનીય પાપ છે, એણું પાતાની તે પ્રતિજ્ઞાને તાેડી નાખવી જોઇએ. અધર્મી પ્રતિજ્ઞાના પાલનમાં પાપ છે, પણ તાેડવામાં કલ્યાણ છે.

×सद्भ्यो हित सत्यम्—प्राणीने हितकारी होय ते सल. उक्तेऽनृते भवेद् यत्र प्राणिनां प्राणरक्षणम् । अनृतं तत्र सत्य स्यात् सत्यमप्यनृतं भवेत् ।। (भहासारत, णहुनापाप्यान)

અર્થાત્ જ્યારે જૂઠું બાલતાં પ્રાણીનું રક્ષણ થતું હાય ત્યારે તે વખતે તે અસત્ય સત્ય છે, અને તે વખતે જો સાચું બાલવામાં આવે તા તે અસત્ય છે. (આમ સત્ય અસત્ય ખને છે અને અસત્ય સત્ય ખને છે.)

" तुसिणीओ उवेहेज्जा जाणं वा नो जाणं ति वएज्जा " ( आयारांग, दितीय श्रुतरुक्ष्म, त्रील अध्ययनने। त्रीले उद्देश ) अर्थात्-भौन रहे, अथवा जाखता छतां नथी जाखता सेम क्हे. ઉપર જણાવ્યાં એવાં આપવાદિક અસત્ય બાલવાં પડે તેા એ બાલ્યા પછી એવું બાલવાના પ્રસંગમાં આવી પડવા માટે અંતઃ-કરણુમાં પ્રાયક્ષિત્તરૂપ આલાચના કરવી યાગ્ય અને ઊધ્વરિાહણની ભાવનાને વિકસિત રાખવામાં ઉપયાગી છે.

બાળકો સાથે કે બીજાઓ સાથે મૃદુ અને નિર્દોષ હાસ્ય-વિનાદમાં, કાઇને ખેદ ન થાય તેમ ક્ષણભર યથા–તથા બાલાય છે તે અસત્યના દાષરૂપ નથી. શિષ્ટાચારના હિસાબે મર્યાદિત અતથ્ય બાલવું પડે તે પણ ક્ષંતત્ય છે.

તિરસ્કારવૃત્તિથી આંધળાને આંધળા, કાથાને કાણા, મૂર્ખને મૂર્ખ કહેવા એ અસત્ય છે. દુર્ભાવથી કે ખાટા આવેશમાં આવી કડવા શખ્દ બાલવા, ગાળ દેવી, ક્રૂર મશ્કરી એ બધું અસત્યમાં શામિલ છે.×

### અચૌર્ય વિધે

કેાઈ માણુસ બીજાની ચારી કરતા જણાયા હાય, છતાં તે અટકાવવામાં અથવા ઘરધણીનું ધ્યાન ખેંચવામાં આંખઆડા કાન કરી ચૂપ રહેવું એ બેદરકારી કે ખ્હીકણુપણું બહુ ખરાબ છે. પાતે જાતે ચારી ન કરનાર પણ આવી રીતે ચારી થવા દે તા ચેતી થવા દેવારૂપ ચૌર્યનું પાપ તેને લાગે.

सत्यं त्रूयात् प्रियं ब्रूयात् ब्रूयात् सत्यंप्रियम् । प्रिय च नानृतं ब्रूयाद् एव धर्मः सनातनः ॥ ॥ १३८॥

અર્થાત-સત્ય અને સાથે જ પ્રિય ખાલવું, સત્ય પણ અપ્રિય ન ખાલવું, તેમ જ પ્રિય પણ અસત્ય ન ખાલવું.

<sup>×</sup> વાણીવ્યવહારની સામાન્ય રીત ખતાવતાં મનુસ્મૃતિ ચોથા અધ્યયનમાં કહે છે—

વેપારધંધામાં અનીતિ ચલાવવી, કાવાદાવાથી કાેઇનું તફડાવવું, ઊંધુચત્તું સમજાવી કાેઇને ઠગવાે-છેતરવા, વિશ્વાસમાં લઇને કાેઇને નુકશાનમાં ઉતારવા, ચાલાકીથી કાેઇનું પડાવવું-બગાડવું, અન્યાયથી [ખાેટી રીતે] કાેઇને હેરાન કરવા, બીનગુ-હેગારને સતાવવા એ બધું અપકૃત્ય પાપાચરણ છે.

ચારીના કામમાં કાઇને પ્રેરણા આપવી, તેમાં સમ્મત થવું, ચારની ચારી કરેલી વસ્તુ લેવી, પ્રજાના હિત માટે સરકારે બાંધેલા કાયદા–કાન્,નના ભંગ કરવા, એાછાવત્તા તાલ રાખવા, એાછું વત્તું દેવું–લેવું, વસ્તુ સેળભેળ કરી આપવી, અસલી માલને બદલે નકલી વસ્તુ આપવી એ બધું ચારીરૂપ દુષ્કૃત્ય છે. કાઈ માણસની લાચારીના ગેરલાભ લઈ તેની પાસેથી વધારે પડાવવું, કાઈ માણસ ભૂલથી વધારે આપી ગયા હાય તે રાખી લેવું, એ ચારી છે. દૂંકમાં અન્યાયથી, નીતિના ધારણથી વિરુદ્ધ જઈ પારકી વસ્તુ લેવી એ ચારી છે.

ઉદ્યોગપતિએ અને શ્રીમંતાની સંબ્રહ્યોરી અને શાયણ પોરીના દુષ્પરિશામરૂપે, એના ભુંડા પ્રત્યાઘાતરૂપે ચાદાઇ, ઠગાઇ, ડકેલી, ગુંડાઈ જેવાં નિકૃષ્ટ અને અધમ તત્ત્વા પેદા થાય છે અને પ્રચાર પામે છે.

એકારીથી માણુસો ચારીના રસ્તે જઈ પડે છે. દ્રવ્યલાલુપતાના દુષ્ટ આવેગ માણુસને અનીતિ અને પરદ્રોહનાં પાપ કરાવે છે. માટાઈ મેળવવા અને પાતાની માટાઇનાં પ્રદર્શન કરવા માણુસ ધનલુખ્ધ બની લુચ્ચાઈ-દગાખારીના રસ્તા લે છે ઉડાઉ-પણાનાં અને દુર્વ્યસનાનાં પાપે માણુસ ચારી-ઠગાઇના રવાડે એ. કુઇ અને ખુરી સાખતશી માણુસ ચારી અને અનાચાર શીખે છે.

સમુચિત પરિશ્રહમાં સંતાષ, સાદું તથા સંયમિત જીવન અને વ્યાપક બન્ધુભાવના સદ્યુણાથી સમાજની નૈતિક ભૂમિ જ્યારે ઊંચી બનશે ત્યારે યત્ર-તત્ર પથરાઇ પડેલાં અનીતિ, ચારી, ઠગાઇ અને શયતાનિયતનાં પાપ આપાઓપ વિખેરાવા માંડશે.

### દુર્વ્ય સનરૂપ ધંધા

જુગાર કે સફો નથી પ્રામાણિક વ્યવસાય કે નથી પારિશ્રમિક ધે ધા. છળ-બળ ભરેલા એ ધં ધાથી બીજા કેટલાય
પાયમાલ થાય છે ત્યારે એકને ધન મળે છે. આમ, ઘણાંને
સંકટમાં નાખી એવા ધં ધાથી-વિના શ્રમે બેઠે બેઠે-ધન મેળવવું
અને પછી એમાંથી ધર્માથ દાન કરવું એ, જો કે જે ક્ષેત્રમાં
પડે તેને તો ઉપકારક થાય, પણ એ દાનના એ દાતાનું પેલા
સે કડા હૈયાં બાળ્યાનું પાપ ધાવાનું હશે ખરું? હા, ધાવાયએવું બધું ધન લાેકાપયાગી પ્રવૃત્તિઓમાં અપંદ્ય કરી એવા
કલાધત ધંધા પશ્ચાત્તાપપૂર્વ ભિવિષ્યને માટે કરવા છાડી દે તા.
અન્યાયાપાર્જિત ધનથી× અણસમજી સમાજમાં મળતી પ્રતિષ્ઠા
અને વાહવાહનું મૂલ્ય આધ્યાત્મિક દેષ્ટિએ કશું જ નથી. એવા
કારણે મળતી પ્રતિષ્ઠા કે વાહવાહને માટે ગર્લ કરવા એ વિશેષ
પાપમાં પડવા જેવુ છે.

અર્થાત્-અન્યાયાપાર્જિત દ્રવ્યનું દાન અત્યન્ત દાષકારી છે. એ છે ? ગાયને હણી તેના માંસવડે કાગડાઓને તર્પણ કરવા સરખું છે.

<sup>×</sup> અન્યાયાપાર્જિત ધનનું દાન કેવું છે તે નીચેના પ્રાચીન શ્લાક જણાવે છે:—

अन्यायोपात्तवित्तस्य दानमत्यन्तदोषकृत्। घेनुं निहत्य तन्मांसैं ह्वाक्षाणामिव तर्पणम्॥

# પરિગ્રહપરિમાણ વિધે

એટલા જ માટે પરિશ્રહ પરિમાણવત ઉપદેશવામાં આવ્યું છે કે જેથી લાલનું આક્રમણ મંદ્ર પડવાથી નીતિનું ધારણ જળવાઇ શકે અને પૃંજીપતિઓ પાતાના વધારાના ધનના સમાજના હિત-સાધનમાં ઉપયાગ કરી શકે. આ પ્રકારના ઉપયોગથી જ પૃંજીપતિઓ દરિદ્ર અને એકારાની પાતાની સામેની વિરાધવૃત્તિના યાગ્ય પ્રતિકાર કરી શકે છે. તેઓ પાતાના વધારે પડતા માજ-શાખના અને અન્ય પ્રકારે થતા દુર્વ્યયના ત્યાગ કરી પાતાની જરૂરી આતા ઉચિત રીતે મર્યાદિત કરી પાતાના વધારાના ધનના ઉપયોગ સમાજના હિત-સાધનમાં કરે એમાં એમનું અને સમાજનું ઉભયનું કલ્યાથુ છે.

સમાજને ખરેખર જરૂરી અને ઉપયોગી ચીજવસ્તુઓનાં ઉત્પાદન અને ક્રય–વિક્રયની સગવડો ઉપર સમાજનાં ધારશ્–પોષણનો મોટો આધાર રહે છે, એ સમજ શકાય તેવી વાત છે; માટે ઉત્પાદન અને ક્રય–વિક્રયની સગવડો પૂરી પાડનાર ધધા-એમાં એક યા બીજા રૂપમાં મૂડી રાકવાની જરૂર હોય છે. આ પ્રમાણે, જરૂરી ધંધાઓમાં રાકાયેલી મૂડીના સંબંધમાં તે [ રાકનાર પરિગ્રહી (ભાવ-પરિગ્રહી) ગણાય કે નહિ તે સબધમાં વિચાર કરતાં એમ જણાય છે કે સદર રાકાયેલી મૂડી સંબંધમાં રાકનાર ભાવ-પરિગ્રહી ગણી શકાય નહિ. કેમકે ભાવપરિગ્રહનો સંબંધ, વ્યક્તિ અથવા કોંદુમ્બિક જરૂરીઆત માટે, તેમ જ સમ–વિષમ પ્રસંગા આવી પડે તા તેને પહોંચી વળવા માટે, ધંધાની ઉપજમાંથી મૂડી બાદ જતાં જે નફા રહે તેમાંથી કઈ કઈ જાતના કેટલા પરિગ્રહ રાખવા તે ઠરાવવા સાથે છે, જ્યારે ધંધામાં રાકાયેલી મૂડીના સંબંધ તા તે ધંધાથી સમાજની જરૂરીઆતા પૂરી પાડવા સાથે રહે છે. દાખલા તરીકે, ખેડૂત

દ્વિતીય ખંડ : ૧૪૧ :

જમીનમાં દાણા એારે છે તે એ માટે કે તેમાંથી ઘણા દાણા પાકી સમાજની વ્યક્તિએા જીવિત રહી શકે. જે જરૂર કરતાં ઉત્પાદન ઘટી જાય અથવા ક્રય-વિક્રયના ધંધા બંધ પડે તો સમાજ માટી આફતમાં મુકાઇ જાય.

परिश्रह परिमाण्नुं वत देवाना उद्देश परिश्रहनुं परिमाण्य अर्थात् मर्याद्य भांधवाना छे. परिश्रह वधारवामां अथवा संश्रह वृत्तिने अमर्याद अनाववामां तेना उपयाण इरवाना नथी. जे हैं। सामान्य स्थितिना माण्य परिश्रह परिमाण्नुं वत देवानी ध्रव्या अतावी स्थितिना माण्य परिश्रह परिमाण्नुं वत देवानी ध्रव्या अतावी स्थित हैं " स्थे मण्ण हीरा, अ मण्ण माती, दश हा अ द्वारिना सामान राजवा माटे परिश्रह परिमाण्नुं वत आपे।." ते। तेवा माण्य परिश्रह वतनी हें डी इरे छे, स्थे आवुं वत आपनार, स्थिवेडी गण्यापात्र अने छे; हारण् हे स्थेवं वत देनारने। उद्देश हेजीती रीते पातानी स्थाद संश्रहवृत्तिने पायवाना छे, नहि हे समाक्यांनी व्यक्तिस्थानी विषमता टाजवाना स्थवा संताषवृत्तिने संपादन हरवाना हे हेजववाना.

# ભાગાપભાગપરિમાણવતના સંખધ

૧ જે વસ્તુએા લાેગ તથા ઉપલાેગમાં આવે છે તે વસ્તુ-એાનું પરિમાણ બાંધવા સાથે છે, તેમ જ

ર જે ધ ધાએાથી તે વસ્તુએા ઉત્પન્ન કરાતી હાય તે ધ ધાઓ કરવા સાથે છે.

જે ધ ધાઓમાં બહુ માટા પ્રમાણમાં હિંસા થવાના સંભવ છે તેવા 'મિલ' વગેરે યાંત્રિક ધ ધા અને એવા બીજા ધ'ધા એાના દાષમાંથી મુક્ત થવા માટે તે ધ ધાએા કરવા નહિ કે કરાવવા નહિ એટલું જ બસ નથી, પણ તે ધ ધાએાથી ઉત્પન્ન

થયેલી ચીજ-વસ્તુએં ભાગવવી પણ નહિ જોઇએ. જો તેવી વસ્તુના ઉપલાેગ કરીએ છતાં તે વસ્તુવાળા ધધા આપણે પાતે કરતા કે કરાવતા નથી, એટલા કારણસર આપણે દેષ્ધ-સુકત રહીએ છીએ એમ માનવામાં આત્મઠગાઈ રહેલી છે. માંસ ખાનાર માણુસ એવી દલીલ કરે કે જે પ્રાણીનું માંસ મેં ખાધું છે તે પ્રાણીને મેં માર્યું નથી કે મરાવ્યું નથી, તેથી પ્રાણિવધના દાષ મને લાગતા નથી, તા એ દલીલ કાઇ વાજબી માનશે નહિ. તે પાતાની દલીલને પુષ્ટ કરતાં જો એમ કહેવા લાગે કે માંસ સચિત્ત હશે તા તેની સચિત્તતાના દાષ મને લાગશે પણ પ્રાણિવધનું પાપ મને લાગી શકરો નહિ; અને જો તે કદાચ અચિત્ત હશે તે<del>ા સચિત્તતાના દેાષ પણ લાગી</del> શકવાના નહિ. તા એ જાતનું તેનું પાતાની દલીલનું સમર્થન કંઈ કામ લાગે તેમ નથી. તેને પ્રાણિવધનું પાપ લાગવાનું જ આચાર્ચ<sup>°</sup> હેમચન્દ્ર (યેાગશાસ્ત્રના ત્રીજા પ્રકાશના વીશમા ×શ્લાકમાં ) કહે છે કે પ્રાણીના ઘાતક તા ઘાતક છે જ, પણ પ્રાણીનું માંસ વેચનાર, ખરીદનાર, રાંધતાર, પીરસનાર અને ખાનાર એ બધા લાેકાે પણ ઘાતક છે. આગળ ૨૩ મા<sup>્ર</sup>લાેકમાં "न वधको भक्षकं विना " से शक्दीथी से क वातने पुष्ट करतां તેઓ કહે છે કે ખાનાર હેાય તેા વધક (ઘાતક) હેાય છે, ખાનાર ન હાેય તાે વધક હાેય નહિ, માટે ખરાે ઘાતક ખાનાર છે. હેમચન્દ્રાથાર્યના આ શબ્દો ધ્યાન ખેંચે એવા છે.

જો મારે મિલમાં ઉત્પન્ન થયેલાં વસ્તો પહેરવાં હાેય, જો મારે પશુહિંસાથી અનેલાં ચામડાની ચીજ–વસ્તુએા વાપરવી

हत्ता पलस्य विकेता संस्कर्ता मक्षकस्तथा । केताऽनुमन्ता दाता च घातका एव यव्मनुः ॥

x તે શ્લોક આ છે-

દ્વિતીય ખંડ : ૧૪૩:

હાય, જો મારે ચઉરિન્દ્રિય જીવાના નાશ કરી ઉત્પન્ન કરેલા રેશમનાં કપડાં કે રેશમની ચીજો વાપરવી હાય, જો મારે પ ચેન્દ્રિય માછલીઓના નાશ કરી મેળવેલાં માતીના દાગીના પહેરવા હાય, અને એ જ પ્રમાણે ઉગ્ર હિંસાથી નીપજેલા બીજા કાઈ પદાર્થીના ઉપલાગ મારે કરવા હાય તા તેમાં થયેલી પ્રાણીહિંસાના દાષમાં મારી ભાગીદારી નાંધાવવા સિવાય છૂટકા નથી.

શ્રેયાર્થીએ કાઇપણ વસ્તુના ઉપયાગ કરતા પહેલાં વિચારવું આવશ્યક છે કે તે વસ્તુ અલ્પારંભી છે કે મહારંભી? અલ્પારંભી વસ્તુથી તે ચલાવે, પણ મહારંભી વસ્તુ ન વાપરે. ભાગાપભાગના પરિમાણ સિવાય અથવા એનું સમુચિત નિયમન કર્યા સિવાય અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, પ્રદ્ભાચર્ય, અપરિશ્રહ વ્રતાનું પાલન શક્ય નથી. કારણ કે ભાગાપભાગલુખ્ય માણસને પાતાની નિર્મર્યાદ ભાગાપભાગતુખ્યાને સંતાવવા માટે ઉત્કટ હિસાના આશ્રય લેવા પડે છે. અસત્ય, અન્યાય, શાષણ વગેરે પાપા ભાગાપભાગની ઉચ્છુંખલ તૃષ્ણામાંથી જન્મે છે અને એ બહેકેલી તૃષ્ણાને સંતાવવા ખાતર પરિશ્રહ વધારવા માટે ફાફાં મારવાં પડે છે. બધાં પાપ ભાગાપભાગની કારમી તૃષ્ણામાંથી ઊભાં થાય છે. ભાગલાલસાનું સમુચિત નિયમન એ ખરેખર મના- ખળનું કામ છે અને એવા ધીર-મના મનુષ્ય ઘણાં પાપાથી ખર્ચી શકે છે, તેમ જ એનું પાતાનું જીવનશ્રેય ઘણી સરળતાથી સધાઈ શકે છે.

ટૂંકમાં આ વર્તના સારાંશ એક જ સંક્ષિપ્ત વાકચમાં કહી શકાય કે—

જેમાં અહુ જ અધર્મ ના સંભવ હાય તેવા ધંધા ત્યાગવા ઉપરાત તેવા ખાનપાન, ઘરેણાં, કપડાં, વાસણુકુસણ વગેરેના ત્યાગ કરી એાછા અધર્મ વાળી વસ્તુએાનું પણ ભાગ માટે પરિમાણ **બાંધવું તે ભાગાપ**ભાગપરિમાણ વ્રત.

અનર્થ દંડ-દુધ્યાન. વધ-બંધન-તાડન-પીડનરૂપ પ્રાચિ-હિંસા વિષેના વિચાર, જૂઠ-ચારી-અનીતિ-અન્યાય વિષેના વિચાર, નિષિદ્ધ કામવિલાસ ભાગવવાના વિચાર અને ગમે તે રસ્તે ધન ભેગું કરી તેના સંઘરા કરી સાચવી રાખવાના માહમસ્ત વિચાર એ રૌદ્રધ્યાન છે, તેમ જ હિંસાદિ પાપાથી મેળવેલી સિદ્ધિઓના વિચારામાં આનંદવૃત્તિ રૌદ્રધ્યાન છે, અને તેના દુધ્યાનમાં સમાવેશ થતા હાવાથી તેમાં દુધ્યાનરૂપ અનર્થ-દંડનું પાપ રહેલું છે.

અનર દંડ-પ્રમાદચર્યા. અલ્પ આરંભ( અલ્પહિંસા)થી ઉત્પન્ન થયેલી ચીજવસ્તુઓથી વ્યક્તિ તથા સમાજની જરૂરી આતો, વિના હેરાનગતિએ પૂરી પડી શકે તેમ હાય તેમ છતાં મહાઆરંભ( મહાહિંસા)થી ઉત્પન્ન થતી વસ્તુઓ વાપરવી એમાં પ્રમાદચર્યારૂપ અનર્થ દંડના દાષ રહેલા છે.

વ્યક્તિએ પાતાની અંગત સુખ–સગવડ પૂરી કરવા ખાતર જો પાતામાં શક્તિ અને આવડત હાય અને સમય હાય તો પાતે જાતે પરિશ્રમ ન કરતાં બીજા (નાકર, આશ્રિત વગેરે) ઉપર તેના બાજો નાખી અકર્માણ્ય બનવું એમાં પ્રમાદચર્યારૂપ અનર્થદંડના દાષ રહેલા છે.

સામાયિકના ઉદ્દેશ. સમમાવ, સમતા અને શમ કેળવ વાના છે.

### (૧) સમભાવ —

- ૧ ધર્મ સમભાવ.
- ર જાતિપાંતિસમભાવ.
- ૩ નરનારીસમભાવ.

द्वितीय भंड

### (૨) સમતા-

- ૧. દરેક જીવને પાતારૂપ ગણવા.
- ર સમ-વિષમ પ્રસંગાએ મનની સ્થિરતા જાળવવી.

### (૩) શમ---

કષાયાને દખાવવા યા શિથિલ કરવા.

વતોના સંબંધમાં શાસ્ત્ર કહે છે કે---

અહિંસા, સત્ય વગેરે વ્રતોથી વ્રતી (સાચા વ્રતી) થવા માટે પ્રથમ નિઃશલ્ય (શલ્યરહિત) થવાની જરૂર છે. શલ્ય દ્રુંકમાં ત્રણ છે—

- (૧) દંભ, ડાેળ કે ઠગવાની વૃત્તિ.
- (ર) લાેગાની લાલસા.
- (૩) સત્ય ઉપર અશ્રદ્ધા અથવા અસત્યના આગ્રહ્ધ.

જેમ શરીરના કાઈ ભાગમાં શલ્ય અર્થાત્ કાંટા કે એવી બીજી કાઈ તીફ્ષ્ણુ વસ્તુ લાંકાઇ હાય અને તે દૂર ન થાય ત્યાં સુધી શરીર અને મનને વ્યથ્થ બનાવી આત્માને અસ્વસ્થ બનાવે છે, તેમ આ શલ્યરૂપ ત્રણુ માનસિક દાષા પણ મન અને શરીરને કાતરી ખાય છે અને આત્માની અસ્વસ્થ દશા કરે છે. એ "શલ્યા " દૂર ન થાય ત્યાં સુધી વ્રતપાલનમાં સ્થિરતા આવતી નથી, માટે એ દાષાના ત્યાંગ વ્રતી બનવા માટેની પ્રથમ શરત છે.

આ પ્રસંગે ગૃહસ્થનાં ષદ્દકમેં પણ જોઇ જઇએ.

### ષદ્રક્રમ

देव-पूजा गुरूपास्तिः स्वाध्यायः संयमस्तपः। दानं चेति गृहस्थानां षट् कर्माणि दिने दिने।।

જૈન દર્શન

અર્થાત્ દેવ-પૂજા, ગુરુ-ઉપાસ્તિ, સ્વાધ્યાય, સંયમ, તપ અને દાન એ ગૃહસ્થનાં ષદ્ (છ) કર્મ છે. આ છએ કર્મા નિત્ય-કર્મી હાેઇ દરરાજ આચરવાનાં છે એ ધ્યાનમાં રાખવું ઘટે.

દેવપૂજા એટલે દેવનું પરમાતમાનું ભક્તિપૂર્ણ સ્મરણ, સ્તવન, પાર્થના. એ આંતારક દેખોને કાઢવા, વિચારાને સુધારવા, ભાવના કેળવવા અને આત્મશક્તિને જાગરિત તથા વિકસિત કરવાના શ્રેષ્ઠ માર્ગ છે.

દ્રવ્યપૂજા અને ભાવપૂજા એમ એ લેદા પૂજાના ખતાવવામાં આવે છે.

ભગવત્-સ્મરણ અર્થાત્ ભગવાન્ સાથે તાદાતમ્ય સાધવાના આંતરિક પ્રયત્ન એ ભાવ-પૂજા છે. આ વાસ્તવિક પૂજાના માર્ગ સરળ થાય એવી ઊર્મ જગાડવાના કાર્યમાં ભક્તિના બાહ્ય ઉપચાર કામ આવી શકતા હેાઈ એ (ઉપચાર) દ્રવ્યપૂજા ગણાય છે. "દ્રવ્યપૂજા " શખ્દમાં "દ્રવ્ય " શખ્દ નિમિત્તભૂત અથવા સહાયભૂત એ અર્થમાં છે. ભાવપૂજા માટે સહાયભૂત થનારી બાહ્ય પ્રક્રિયા તે દ્રવ્યપૂજા છે. ભક્તજન, જે સીધા પૂજા(ભાવ-પૂજા)એ પહોંચી શકતા નથી, તે આ રીતના વિવેકયુક્ત આશ્રય લઇને ભાવપૂજાના લાભ મેળવવા સમર્થ થાય છે. ભાવપૂજાનું અળ ભાવનામાં પલટા આણે છે, સદ્દગુણા અને સત્કાર્યોની ભાવના પ્રેરીને ચિત્તને સદ્દવત્તિશાલી બનાવે છે. ભાવપૂજાનું એાજસ્ જેમ જેમ ખિલે છે, તેમ તેમ ચિત્તની કલ્યાણકામના વિકસ્વર થતી જાય છે. આ રીતે એ પરમ શ્રેયના સાધક બને છે. શ્રી હરિભદ્રાચાર્ય પોતાના " અષ્ટક" શ્રંયના ત્રીજા અષ્ટકમાં કહે છે—

अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यमलोभता।
गुरुभक्तिस्तपो ज्ञानं सत्पुष्पाणि प्रचक्षते।।
एभिर्देवाधिदेवाय बहुमानपुरस्सरा।
दीयते पालनाद् या तु सा वे शुद्धेत्युदाहृता।।

અર્થાત્ અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, ખ્રહ્મચર્ય, નિર્દ્ધોલતા, ગુરુલક્તિ, તપ અને જ્ઞાન એ ( આઠ ) પ્રશસ્ત પવિત્ર પુષ્પાં છે. એ ગુણાનું પાલન કરીએ તે એ "પુષ્પાં" દેવાધિદેવને ચડાવ્યાં ગણાય. આ પ્રમાણે એ પુષ્પા ચડાવવાં ( આ પ્રકારની "પુષ્પ-પૂજા") એ શુદ્ધ પૂજા ×છે. જાણવું જોઇએ કે આવી "શુદ્ધ" પૂજા માટે ભાવ-પૂજા છે અને લાવ-પૂજાને અનુકૂલ માનસિક વાતાવરણ સર્જવા માટે જે ઉપચારવિધિ કરવામાં આવે તે દ્રવ્ય-પૂજા છે, જે પૂજા માટેના ઉપચારવિધિ હાઈ "ઉપચાર-પૂજા" પણ કહી શકાય.

આ ઉપરથી સમજ શકાય છે કે ઉપચાર [દ્રવ્ય] પૂજામાં જ ઇતિશ્રી ન કરતાં કે એને મુખ્ય કે પ્રધાન ન માનતાં એના જરૂરીઆત પૂરતા વિવેકયુક્ત ઉપયાગ કરી સાધ્યક્રિયામાં યથાશક્તિ ઉદ્યત અનવું જોઇએ.

ઉપર કહ્યું તેમ દ્રવ્યપૂજા ભાવપૂજા માટે વાતાવરણ ઉપ-સ્થિત કરવામાં નિમિત્તભૂત થાય છે, પરંતુ જો વાસ્તવિક ભાવ–પૂજા ન થાય તેા એકલી દ્રવ્યપૂજા યાેગ્ય સાફલ્યને વરી

અર્થાત્-માણસ એને (પ્રભુને) પાતાનાં કાર્યાથી પૂજને સિક્કિ મેળવે છે.

<sup>×</sup>स्वकर्मणा तमभ्यच्यं सिद्धि विन्दति मानवः ॥ १४६ ॥ — गीता, अध्याय १८

શકતી નથી. દ્રત્યપૂજા પ્રભુના પ્રતીકની થઈ શકે છે, પણ ભાવને પૂજા તો મૂર્તિ જેનું પ્રતીક છે તે પ્રભુની થઇ શકે. ભાવના સંગંધ પ્રભુના ગુણા સાથે હાય છે. દ્રત્યપૂજા થાડા વખતમાં પતી જાય છે, જયારે ભાવપૂજા-પ્રભુગુણુલક્તિ-ભગવદ્દ્રુણુપણીધાન માટે સ્થળ કે સમયની કશી મર્યાદા હાતી નથી, તેના તો ગમે તે સ્થળે અને ગમે તે સમયે લાભ લઈ શકાય છે. લોકિક કાર્ય વ્યવહાર કરતી વખતે પણ ભક્તના દિલ પર બક્તિરસ રમતા હાય છે, એ વખતે પણ એ પ્રકારના રસોક્ષાસરૂપે ભગવાનની ભાવપૂજા કરતા હાય છે. દુન્યવી કામધંધા કરતી વખતે પણ જેની નીતિમત્તા અને સત્યનિષ્ઠા અખાધિતપણે વર્લ્યા કરે છે તે તે વખતે પણ તે સદ્દ્રુણોના રૂપમાં ભગવત્પૂજા કરી રહ્યો છે. બક્તિરસ સ્મૃતિ પર સદા પથરાયેલા રહે અને એના ક્લસ્વરૂપ જીવનનું પાવિત્ય નિરંતર જ્વલંત રહે એ જ સાચા ભક્તની સ્થિતિ હાય છે.

ભગવદ્દભકત મનુષ્ય, કર્મ રૂપી પહાડાને લેકી નાખનાર, વિશ્વતત્ત્વોના જ્ઞાતા, પરમતત્ત્વના પ્રકાશક અને માક્ષમાર્ગે દેશનાર એવા વીતરાગદેવને એમના [એમના જેવા] ગુણા પ્રાપ્ત થાય [પાતાના આત્મામાં પ્રગટ થાય] એ માટે વંદન કરે છે. વળી જ્યાંસુધી એવી [વીતરાગતાની પૃર્ણ ઉજ્જવલ] સ્થિતિ પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાંસુધી તે એવી યાચના-પ્રાર્થના કરતા રહેશે કે 'લવે લવે સદા સતત વીતરાગદેવમાં—એ પ્રભુના સદ્દગુણોમાં મારી લક્તિ રહા, કે જેથી હું કાઇ પણ વખતે દુર્ગુણોમાં સરકી ન જાઉં. 'કારણ કે ત્રણે જગત્માં અને ત્રણે કાળમાં ભવભ્રમણથી અથવા દુ:ખચક્રથી રક્ષણ કરનાર કાઇ હાય તો એકમાત્ર વીતરાગ દેવનું, એની વીતરાગતાનું આલંખન જ છે.

વીતરાગતત્વને અ'તિમ ધ્યેય તરીકે સ્વીકારવાની જરૂર એટલા માટે છે કે વીતરાગ પરમાત્માના સ્મરણુમાં સતત નિરત રહેનાર યાગી વીતરાગતાને પ્રાપ્ત કરે છે, જ્યારે સરાગ વ્યક્તિને અ'તિમ ધ્યેય તરીકે સ્વીકારી તેનું ધ્યાન કરનાર સરાગતાને પાષે છે, અને એથી પાતાના ભવળ'ધનને વધુ સખ્ત બનાવે છે.

એ ખરી વાત છે કે વીતરાગતાએ પહેાંચવાની લાંબી મજલમાં કેટલાંક સાધનાની જરૂર પડે છે અને તેમને અવાન્તર સાધ્ય તરીકે વચમાં વચમાં સ્વીકારવાની અને ન્યાયમાર્ગે પ્રાપ્ત કરવાની\* આવશ્યકતા રહે છે, કે જેથી 'મુસાફરી' સરળ થાય; પરંતુ તે સાધન તરીકે, નહિ કે અંતિમ સાધ્ય તરીકે. જે માણસ વીતરાગતાના અંતિમ આદર્શ ચૂકી જાય અને જેના માત્ર સાધન તરીકે ઉપયાગ છે તેને અંતિમ સાધ્ય તરીકે પ્રતિષ્ટિત કરી તેની પાછળ લાગે તા તેવું કરનાર માણસ મુએ જ પડ્યો છે. તેના કાઈ રીતે નિસ્તાર નથી, પછી તે ગમે તેટલા ધમપછાડા કરે કે ગમે તેટલાં દ્રવ્ય ખર્ચી નાખે.

ભાવપૂજા ખુરી પ્રકૃતિ, ખરાબ સ્વભાવ અને ખરાભ આદતા કે અપલક્ષણોને ખસેડી આત્મવિકાસરૂપ સદ્યુણોને પાતાના જીવનમાં – જીવનવ્યવહારમાં – આચરશ્રુમાં પ્રગટાવવાની ભાવના કેળવવામાં છે. ભાવને વિકસાવી સદાચરણી થવા તરફ પ્રેરે એ જ ભાવપૂજાના ખરા મુદ્દો છે અને એમાં જ એનું સાફલ્ય છે.

<sup>\*</sup> દરેક સાધ્ય ક્રમે ક્રમે સાધનયાગ મુજબ સધાય છે. વસ્ત્ર તૈયાર કરવામાં રૂ, સૂતર વગેરે અવાન્તર કાર્યો કેટલાંય સધાય છે, ત્યારે (સાધનયાગના ક્રમ મુજબ) વસ્ત્ર તૈયાર થાય છે.

જૈના વ્યક્તિ-પરમાતમાના નહિ, પણ ગુણાના પૂજક +છે. પરમાત્મામાં હોવા યાગ્ય ગુણા જે જે આત્મામાં પ્રગટ થયા હોય તે બધાને એક સરખી રીતે જૈના પરમાતમા ગણે છે. એટલે પરમાત્માના ગુણા એ જ જૈનાના આદર્શ છે. જૈનાના અગ્રગણ્ય પવિત્ર ''નમોક્રાર '' અર્થાત્ ''નમસ્કાર'' [નવકાર] મંત્રમાં \*પહેલું પદ ''નમો ક્રારहંતાળ '' છે, તેમાં કાઈ વ્યક્તિ-પરમાત્માના નામનિદે'શ નથી, તેમાં રાગદ્રેષાદિ આંતર-શત્રુઓને જે કાઇએ હણી નાખ્યા હાય તેને-તે સઘળાને સામાન્યરૂપે નમસ્કાર છે.

# ચુરુ ઉપા<del>સ્</del>તિ :

ગુરુ એટલે વડીલ. હરિસદ્રાચાર્ય પાતાના યાગબિન્દુમાં-माता पिता कलाचार्य एतेषां ज्ञातयस्त्रया । वृद्धा धर्मोपदेष्टारो गुरुवर्गः सतां मतः ॥ ११०॥ આ શ્લાહિયી ગુરુઓના વર્ગ ખતાવતાં કહે છે કે માતા

<sup>+</sup> ગુણવાન્ વ્યક્તિ પણ પૂજ્ય જ, પણ વ્યક્તિ તરીકે નહિ, કિન્તુ તેના ગુણોના દારે. ગુણીના પૂજન દારા ગુણોનાં પૂજન કરાય છે. ગુણોનાં પૂજન ગુણીના પૂજન મારફતે બલાઢવ બને છે. ગુણીનું એના ગુણોના પૂજનરૂપે પૂજન પૂજકમાં ગુણભાવના પ્રેરે છે. હેકીકત એવી છે કે ગુણો દ્વારા ગુણી પૂજાય છે અને ગુણી દ્વારા ગુણા પૂજાય છે.

<sup>\*</sup> भे भंत्रमां अरिहत, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय भने साधु भे पांच पहोती निर्देश करी नभरकार करायें हो छे. भे पांचे पहोती निर्देश गुण्यायक छे, भेमां व्यक्तिनी निर्देश नथी. भे क प्रमाणे "अरिहते सरण पवज्जाम" वंगेरे यतःशरण्ना भने भंगक्षयत्रष्ट्यना के यार क्ष्याण्या पाठी छे तें भेमां पण् अरिहत, सिद्ध, साधु भने केविल-प्रज्ञप्त धर्म भे यारनी निर्देश गुण्यायक छे, व्यक्तिवायक नथी.

પિતા, વિદ્યાગુરુ, જ્ઞાતિ–કુટું બમાંના વડીલા, શ્રુતશીલવૃદ્ધો અને ધર્મ પ્રકાશક સંતા એ ગુરુએા છે.

આ ગુરુઓ તરફ યેાગ્ય રીતે વિનયશીલ રહેવું અને તેમને ઉચિત સહાયતા પહેાંચાડવી એ ગુરુ–ઉપાસ્તિ છે. એ દ્વારા તેમની પાસેથી જીવન ખીલે એવા જ્ઞાનસ સ્કાર 'મેળવવા ઉઘત રહેવું જોઇએ. માતાપિતાનું ગુરુત્વ અગ્રકાેટીનું હાય 'माता– વित्रोश्च पूजकः ( માતાપિતાના પૂજક) પ્રથમ બનવાનું શાસ્ત્ર ક્રમાવે છે.

### સ્વાધ્યાય :

'સ્વ' અને 'અધ્યાય' એ બે શબ્દોના સમાસથી 'સ્વાધ્યાય' શબ્દ બન્યા છે, જેના અર્થ સ્વનું—આત્માનું – પોતાના જીવનનું અધ્યયન થાય છે. જીવનપ્રેરક સદુપદેશનું વાચન–શ્રવણ–વિચારણ તે સ્વાધ્યાય, જે ચિત્તને સ્વસ્થ રાખવામાં ઉપયાગી થઈ પડે છે અને યત્ર–તત્ર ભ્રમણશીલ મનને 'અંતર્'માં ડાકિયું કરવા પ્રેરે છે; પરિણામે પ્રગતિ અને પ્રકાશના માર્ગ સરળ બનવા પામે છે. <sup>3</sup>સ્વાધ્યાય એ તપ છે, જેને તપના (ઊંચી કક્ષાના તપના) લેદામાં એક

१ तद् विद्धि प्रणिपातेन परिप्रश्नेन सेवया। उपदेक्ष्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्त-त्वदिश्चनः ॥ ३४।, (क्षाग्वह्गीता, अध्याय योथा)

અર્થાત્ જ્ઞાની સદ્યુરુતે પ્રણામ કરી, પૂછી અને એની સેવા કરી જ્ઞાન મેળવ. તત્ત્વદ્રષ્ટા જ્ઞાનીએા ભારે તને જ્ઞાનના ઉપદેશ કરશે.

२ " मातृदेवो भव ! पितृदेवो भव ! " (तैतिरीय ७५निष६) ३ स्वाच्यायाच्च प्रमादितच्यम् ! (तैतिरीय ७५निष६)

कैन दश्रीन

લેદરૂપે શામિલ કરી **જૈન ધર્મ** તપની વ્યાપકતા અને પ્રત્યક્ષ કલપ્રદતાનું સુંદર પ્રદર્શન કર્યું છે.

### સંયમ:

ઇન્દ્રિયા ઉપર કાળૂ, મન ઉપર કાળૂ, વાણી અને વિચારા ઉપર કાળૂ, રસેન્દ્રિય ઉપર કાળૂ, કામ-ક્રોધ-લાભ ઉપર 'કાળૂ, એતું નામ સંયમ. જીવનયાત્રાને સુખી બનાવવા તેમ જ શાંત તથા આનંદિત રાખવા માટે સંયમની કેટલી 'જરૂર છે!

પ્રમાદીપણું અને સંકલ્પનું દૌર્બંલ્ય એ જીવનના માટામાં માટા રાગા છે. માણુસ આ રાગાને લીધે પડતા પડતા ખુરીમાં ખુરી દશામાં જઈ પડે છે. સંચમ એ માનસિક સુખના ઝરા છે. શારીરિક કે ભૌતિક સુખના ખરા સ્વાદ પણ એના જ ખળ પર ઝળકે છે. બૌદ્ધધર્મ શ્રંથ ''ધમ્મપદ" કહે છે—

अप्पमादो अमतपद पमादो मच्चुनो पदं। अप्पमत्ता न मीयन्ति ये पमत्ता मता यथा।।

અર્થાત-ગંગા, યમુના, સરયુ, સરસ્વતી વગેરે નદીઓ પ્રાણીઓના તે મેલને ધાઇ શકતી નથી કે જે મેલને સદાચરણૂર્ય જળ ધાઇ શકે છે.

१ त्रिविध नरकस्येद द्वारं नाशनमात्मनः । कामः क्रोधस्तथा छोभस्तस्मादेतत् यत्र त्यजेत् ।। २१ ।। — ભાગવદ્દગીતા, ૧૬મા અધ્યાય

२ न गंगा यमुना चापि सरयू वा सरस्वती। निन्नगा वा चिरवती मही चापि महानदी।। सक्कुणंति विसाधेतुं तं मल इघ पाणिनं। बिसोधयति सत्तानं यं वे सील-जल मलं।।

<sup>—</sup>વિસુદ્ધિમગ્ગ ( બૌદ્ધગ્રંથ )

द्वितीय भंड

અર્થાત્ અપ્રમાદ એ અમૃતપદ છે, જ્યારે પ્રમાદ એ મૃત્યુ-ધામ છે. અપ્રમાદી મરતા નથી (એનું ભૌતિક શરીર છૂડી જવા છતાં એ મરતા નથી, કેમકે એ જે સત્કર્માની રાશની પાથરી ગયા છે તે સત્કર્માના ચળકાટથી હમેશાં ચળકથા જ કરે છે), જ્યારે પ્રમાદી માણસ જીવતા મુએા પડ્યો છે.

માણસ પાસે કાઇ આદરા હાય તા જ એ સંયમશીલ બની શકે છે. છતાં એ આદરા સાથે એને સર્જનના આનંદ મળે એવું કાર્યક્ષેત્ર÷ ન હાય તા સંયમ અઘરા થઇ પડે છે. માણસને શીલના કિમ્મત હાય અને શીલના મહત્ત્વ તરફ એ પ્રભાવિત હાય તા સંયમવાળું જીવન જીવી શકાય છે. સંયમ માટે વાતાવરણની જરૂર છે. વાતાવરણ સંયમને પાષક ન હાય તા સંસારીઓને તેમ જ ત્યાગીઓને સંયમ મુશ્કેલ બને છે દૂંકમાં સંયમ પાછળ ભાવના, સર્જનના આનન્દ, શીલ પ્રત્યેની નિષ્ઠા અને વાતાવરણ એ બધાં એને ઉપયાગી અને સહાયક છે.

#### त्रभ :

ઉપવાસાદિ તપનું મહત્ત્વ અને ગૌરવ એની પાછળ રહેલા કાઇ ઉદાત્ત હેતુ ઉપર અને ભાવશુદ્ધિ ઉપર રહેલું છે. એ જ તત્ત્વ ઉપર એને તપ તરીકેની પ્રતિષ્ઠા મળી શકે છે. લાકસેવાની ખાતર કે અનીતિ-અન્યાયનાં આવરણામાં અટવાઇ પડેલ સત્યને અથવા સત્ય વસ્તુને પ્રાક્રદ્યમાં લાવવાના હેતુએ શુદ્ધ આધ્યાત્મિક પ્રયાસરૂપે મહામના વિશેષર્રા અનશનાદિ તપના આશ્રય લે છે, જે એની પાછળ ના પવિત્ર-પ્રશસ્ત હેતુને લીધે તેમ જ ઉજ્જવલ ચિત્ત વૃત્તિથી સુશાસિત હાવાથી લાકવાંદ્ય અને શ્રેયસ્કર બને છે.

<sup>÷ &#</sup>x27;All joy lies in creation."

યાગ, ધ્યાન, ચિત્તશુદ્ધિ કે ઇન્દ્રિયસંયમના ઇરાદે અશનના ત્યાગ કરવામાં આવે, અન્તમુ°ખ ખનવાના કે આત્મશાન્તિ મેળવવાના હેતુએ, સચ્ચિન્તન કે સ્વાધ્યાય અથવા કાઈ બીજા સત્કાર્ય યા કલ્યાણુલાભ માટે અશન( ખાનપાન )ની ઉપાધિને વેગળી કરવામાં આવે તેા એ અનશન શ્રેયસ્કર તપ છે. જે સજ્જનાએ વિદ્યાવ્યાસંગમાં નિરત રહી પ્રશસ્ય શાસ્ત્રની રચના કરી છે તેઓના વિદ્યાત્યાસંગ, શાસ્ત્રસ્વાધ્યાય અને ગ્રંથનિર્માણ કાર્ય એ બધું શ્રેષ્ઠ તપ છે. એકાદ મહાન્ કાર્ય હાથમાં લઇ તે પાર પાડવાને માટે પ્રથમ વિચારણા કરવી, સાધન અને સહાય ભેગાં કરવાં, કામની યાજના ગાેલ્વીને તેના અમલ કરવા અને એ બધું કરતાં કરતાં ભૂખ, તરસ, થાક, મહેનત, કષ્ટ ખધું વીસરી જઇ એકાશ્રતાથી કામની પાછળ મંડવું એ સમગ્ર વ્યાપાર અને વ્યવહાર તપ છે. લાકોને માટે પાણી વગેરે પૂરાં પાડવાના નિષ્ઠાપૂત પ્રયાસ તપ છે. આમ આત્મશાધનપ્રયાસ કે પવિત્ર કાર્યલગની એ તપ છે. પરાપકારવૃત્તિ તપ છે. સત્યવાદીના સત્યવાદ, પ્રદ્યાચારીનું પ્રદ્વાચર્ય, સેવકની સેવા, યેાગીના યેાગ ધ્યાનીનું ધ્યાન, ભક્તની ભક્તિ, વિદ્યાર્થીના વિદ્યાભ્યાસ, વિદ્વાન્ના વિદ્યાવ્યાસંગ, અધ્યાપકની અધ્યાપકતા, ઉપદેશકની ઉપદેશકતા, લાકહિતૈષીની લાેકહિતસાધના એ ખધું નિષ્ઠાપૂત હાેતાં તપ છે. એટલું જ નહિ પ્રામાણિકતાપૂર્વક સ્વકમ નિષ્ઠા એ પણ તપ છે. તપનું સૌન્દર્ય એની પાછળ વિશિષ્ટ પ્રકારના ઉદ્ઘાસ અને આનંદ હાેવામાં છે.

રીતસર કરાતા પ્રમાણાચિત ઉપવાસ શારીરિક આરાગ્ય માટે કાયદાકારક છે, અને સુજ્ઞબુદ્ધિ માણુસને એના આધ્યાત્મિક લાભના (માનસિક વિશાધનના) કામમાં પણ ઉપયાગી થઈ શકે છે. એથી સહિષ્ણુતા કેળવાય **છે**. ''ઉપવાસ " શબ્દમાં દ્વિતીય ખંડ

"ઉપ"ના અર્થ 'પાસે' અને "વાસ"ના અર્થ 'વસવું' થાય છે; એટલે "ઉપવાસ"ના અર્થ " આત્માની પાસે, અર્ધાત્ આત્માની શુદ્ધ સ્થિતિમાં વસવું" એવા થાય છે. જેટલે અંશે આ અર્થ સધાય તેટલે અંશે ઉપવાસ તાપ અને છે. "આંબેલ"થી \* રસોલેલ પતા ઉપર અંકુશ હાવવાનું પ્રયાજન સાધવાનું છે, અને તળી અતના સમીકરા માં પણ એ ઉપયોગી થઈ શકે છે. એકાશનથી લાજનની ખટપટ એકવારમાં પતી જાય છે અને તળી અત હળવી બનવા સાથે કાર્ય પ્રવૃત્તિ માટે વધુ અવકાશ મળી રહે છે.

ખાદ્યા તપ ખાદ્યા હોવાથી એના તરફ લેં કોનું ધ્યાન જલ્દી ખેંચાય છે, તેમ જ એના પાલનમાં વિશેષ યાગ્યતાની આવશ્યકતા પણ હોતી નથી, યશ અને પ્રશંસા પણ શીધ મળી જાય છે, એટલે એ જલ્દી પ્રચાર પામી જાય છે. એની ઉપયાગિતા તથા મર્યાદાના પણ ખ્યાલ લાંકામાં રહેતા નથી. બાદ્યતપની વિશેષ ઉપયાગિતા એમાં હતી કે લાંકા પાતાના સ્વાસ્થ્યને સંભાળે, તથા અવસર આવતાં કષ્ટના સામના કરી શકે એ માટે કષ્ટ-સહિષ્ણુતાના અભ્યાસ કરતા રહે; પણ એ બંને બાખતાના વિચાર કરાતા નથી. એ સધાતી પણ નથી. ભગવાન મહાવીરની બાદ્ય તપસ્યા લાંકાના ધ્યાન પર આવે છે, પણ સમજવું જોઇએ કે બાદ્ય તપ કરતાં અન્તરંગ તપ એ મહર્ષિમાં વધારે હતો—ખૂબ જ વધારે, જેના તરફ પહેલું ધ્યાન જવું જોઇએ, જે પહેલું લક્ષ્ય બનવું જોઇએ.

<sup>\* &#</sup>x27; આંબેલ ' એકવાર ભાજન કરવાનું વ્રત છે પણ તે ભાજનમાં દૂધ, દહીં, છાશ, તેલ, ઘી, ગાળ, ખાંડ તથા મરચુ વગેરે મસાલા તેમજ લીલાં-સૂકાં શાકભાજ–ફળ એ બધાના ત્યાગ હાય છે. ઘઉં-બાજરી–મગ–અડદ-ચણા–ચાખા વગેરે અનાજના ખારાક દાળ–લાત–રાેટી વગેરે લેવાય છે. ધાણી ચણા–મમરા લેવાય છે. નમક, સુંઠ, કાળા મરી લેવાય છે.

ભગવાન્ મહાવીરની ખાહ્ય તપસ્યા તેમના આગલા ભવામાં કરૈલાં દુષ્કૃત્યાના પરિણામે તેમના ચિત્તમાં પડેલા સંસ્કારદાષા ( કર્મ દાષેા )ને પ્રાયશ્ચિત્તરૂપે પકડી પકડીને તેમના નાશ કરવા માટે હતી, તેમ જ યજ્ઞમાં તથા ખારાક માટે તે સમયમાં થતી અતિપ્રચુર પશુહિ સા પ્રત્યે લાેકહૃદયમાં પુષ્ય પ્રકાેપ સળગાવી હિંસાના સ્થાને અહિંસાની પ્રતિષ્ઠા કરી તેના પ્રચાર કરવાની પ્રખર ભાવના એ પરમ કારુણિક પુરુષમાં જે રમી રહેલી તેને મૂર્ત રૂપ આપવા માટે પણ હતી. તે વખતમાં થતી લડાઇઓમાં પરાજિત રાજ્યનાં સ્ત્રી-પુરુષાને કેદી તરીકે પકડી લાવી તેમને ગુલામા તરીકે વેચવા–ખરીદવાની જે પ્રથા ચાલતી હતી તે પ્રથા પ્રત્યે લેાકામાં ઘુણા ઉત્પન્ન થાય અને તે પ્રથા નાખૂદ કરવા તેઓ પ્રવૃત્ત થાય એવી એવી લાકહિતાવહ પુષ્ય ભાવના પણ એ કલ્યાણુમૂતિ<sup>૧</sup> પુરુષના તપની આસપાસ પથરાયેલી સંભવે છે. એ સત્પુરુષના પૂર્વ ભવાનાં જીવનચરિતના અવલાકન પરથી આ કલ્પનાએ સ્કુરી શકે છે. સન્યસ્ત મહાવીર કે જે કૈવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પહેલાં ચતુર્જ્ઞાનના ધારક હતા અને જેમની તે જમાનામાં (અન્ય સમ્પ્રદાયાની વિશાળ જનતામાં તેમ જ તે લાેકાેના લાેકમાન્ય ધર્મ નાયકાેમાં ) દીઘે તપસ્વી તરીકેની વ્યાપક ખ્યાતિ પ્રસરી હતી, તેએ પાતાની દીર્ઘ તપસ્યા માત્ર કાયાને કષ્ટ આપવા ખાતર કરે એ માની શકાય તેમ નથી, પણ એ મહાન્ વિશ્વબંધુની મહાન્ તપશ્ચર્યા પાછળ વિશાળ કલ્યાથુ-સાધનાનું વિશાળ દેષ્ટિ-બિન્દુ હતું, એમ તેમના જીવનચરિતના અધ્યયન પરથી પ્રગટ થાય છે. મહાવીરદેવના લીવણ 'અભિગ્રહ' અને તેની સાથે " ચંદનખાળા "ની ગુલામીમાંથી મુક્તિની વિશિષ્ટ ઘટનાના સંળધ મહાવીરના વ્યાપક તેજસ્વી તપના ખ્યાલ લાવી શકે છે.

દ્વિતીય ખંડ : ૧૫૭:

અંતરંગ તપ વિના બાહ્યતપનું મૂલ્ય નથી. મુખ્ય તપ-સીધા અને શ્રેષ્ઠ તપ આલ્યાંતર તપ છે, અને બાહ્ય તપ જેટલે અંશે અનુકૂળ થાય, જેટલે દરજ્જે ઉપકારક થાય તેટલે અશે, તેટલે દરજ્જે તે સાર્થક છે. પરંતુ ચિત્તશાધન, જીવન-વિકાસ અથવા આરાગ્યલાભ કશામાં જે ઉપયાગી ન થાય તે અજ્ઞાન નિરથેક તપ છે.

ખાદ્યતપ કરનારે ખીજા ઉપર બાજારૂપ પણ થવું ન ઘટે.

પ્રસંગત: એ યાદ લાવવું ઉપયોગી છે કે આરાગ્ય માટે, પેટમાં પડેલા ખારાક પચીને શરીરમાં આમેજ થાય એ જરૂરનું છે. પાચન-શક્તિના નાશ થતાં સર્વ પ્રાણા નાશના પંચે વળે છે અને શરીરમાં અનેક પ્રકારના રાગા ઉદ્ભવવા માંડે છે. રાગ માણસના મન ઉપર ખરાબ અસર ઉપજાવે છે અને આત્મધ્યાનમાં કે ધર્મ સાધનમાં નડતરરૂપ બને છે. માટે શરીર નીરાગી રહે એ પહેલી જરૂર છે. અતઃ બાહ્યતપ એવી રીતે ન કરવા જોઇએ કે જેથી શરીરમાં રાગ ઉત્પન્ન થાય અને ઇન્દ્રિયા (જ્ઞાનેન્દ્રિયા તથા કમે ન્દ્રિયા) કાર્ય ક્ષમ ન રહે.

ઉપાધ્યાય યશાવિજયજી પાતાના 'જ્ઞાનસાર' અષ્ટકના તપાડષ્ટકમાં કહે છે કે—

तदेवं हि तपः कायं दुर्ध्यानं यत्र नो भवेत्। येन योगा न हीयन्ते क्षीयन्ते नेन्द्रियाणि च।।

અર્થાત્—તપ એવા કરવાના છે કે જેમાં દુધ્યાન ન થાય, મન–વચન–કાયાનાં અળ વિણુસે નહિ અને ઇન્દ્રિયામાં ક્ષીણુતા આવે નહિ.

આ બાબતમાં નીચેના શ્લાક સ્પષ્ટ માર્ગ દર્શન કરાવે છે—

कायो न केवछमयं परितापनीयो मिष्टे रसेबँहुविधेनं च लालनीयः। चित्तेन्द्रियाणि न चरन्ति यथोत्पथेन वश्यानि येन च तदाचरितं जिनानाम्।।

અર્થાત્-આ શરીર કેવળ તપાવી નાખવા માટે પણ નથી, તેમજ નાનાવિધ મીઠા રસાથી અહલાવવા કે પંપાળવા માટે પણ નથી; કિન્તુ મન અને ઇન્દ્રિયા ખાટે માગે ન જાય અને કાળમાં રહે એ રીતે વર્તવાનું છે.

આ જિનભક્ત શ્લાેકકાર ખરેખર અંને છેડાએાની વચ્ચેના ( મધ્યમ ) માર્ગ લેવાતું કહે છે.

ભગવદ્ગીતા જીવનનું વ્યાપક ધારણ અતાવતાં કહે છે —

युक्ताहारविहारस्य युक्तचेष्टस्य कर्मसु। युक्तस्वापावबोधस्य योगो भवति दुःखहा।।६–१७॥

અર્થાત્—જેના આહાર-વિહાર, જેના ઉદ્યોગ કે શ્રમ-કાર્ય અને જેનું ઊઘવું તથા જાગવું નિયમિત અથવા પ્રમાણુસર છે તેને દુઃખવિનાશક યાેગ સાંપડે છે.

સારાંશ એ કે રાગનિવારણુ માટે, અભ્યાસ માટે કે જેથી ભવિષ્યમાં વખત ઉપર સેવાનું કે કષ્ટસહનનું કાર્ય બજાવી શકાય, અથવા આપણા ઉપર જેના સદ્ભાવ હાય તેણે દુશ્ચરિત કર્યું હાય તા તેના નિવારણ માટે, પરહિત (સેવાકાર્ય) માટે, વિદ્યાભ્યાસ, પઠન–પાઠન, વાચન–લેખન કે ચિંતન સારું કુરસદ મેળવવા માટે અથવા ચિત્તશુ હિના કાર્ય માટે–આવા શુભ હેતુઓ માટે બાદ્યતપ કર્તવ્ય છે.

દ્વિતીય ખંડ : ૧૫૯ :

વાસનાઓને ક્ષીબુ કરવા માટે જોઈતું આધ્યાત્મિક ખળ કેળવવા સારુ શરીર, ઇન્દ્રિય અને મનને જે જે 'તાપણી 'માં તપાવાય છે તે તે બધું તપ છે; અને એ વાત સારી પેઠે કહેવાઇ ગઈ છે કે બાહ્યતપનું મહત્ત્વ આભ્યંતર તપની પુષ્ટિમાં ઉપયોગી થવાની દિષ્ટિએ જ મનાયેલું છે, અર્થાત્ બાહ્યતપ આભ્યંતર તપે પહેાંચવામાં સહારારૂપ બનવા જોઇએ એમ શાસ્ત્રકારોના ઉપદેશ છે. આ બાહ્ય અને આભ્યંતર તપના વર્ગી કરણમાં સમગ્ર સ્થૂલ અને સૂક્ષ્મ ધાર્મિક નિયમાના સમાવેશ થઇ જાય છે.

### ભાહ્યતપ :

(૧) અશનનાે ત્યાગ અર્થાત્ ઉપવાસ એ અનશન (૨) પાતાની ક્ષુધા માગે તે કરતાં એાછે. આહાર લેવા એ અવમીદર્ય (ઊણાદરી). (૩) વિવિધ વસ્તુએાની લાલચ ડુંકાવવી તે વૃત્તિસંક્ષેપ. (૪) ઘી, દૂધ, મધ, માખણ વગેરે રસના તથા દારૂ જેવા હાનિકારક રસના ત્યાગ કરવા તે રસત્યાગ. રસત્યાગ પાછળ રસસ્વાદ–રસલાેલુપતા પર જય મેળવવાના ઉદ્દેશ છે. રસલુબ્ધ ન થવાય, રસના આસ્વાદમાં ખાેરાકનું પ્રમાણ અબ્યન વસ્થિત ન થવા પામે તેમ જ રસ વગર ચલાવી શકાય એવા અલ્યાસ પાડી શકાય એ હેતુ પણ રસત્યાગની પાછળ રહેલાે છે. એથી દારૂ તેા ત્યાજ્ય જ<sup>ે</sup> છે, પણ ઘી–દ્રધ જેવા શરીરને પાેષક નિર્દોષ પદાર્થી પણ પાેતાની જીવન–ચર્યાને સારી અને વિકસિત બનાવવાના હેતુએ પ્રમાણુસર લેવાય એટલા પૂરતા જ હિતાવહ છે (૫) બાધા વિનાના એકાંત સ્થાનમાં (આત્મ-લાભ માટે ) વસવું તે વિવિક્તશચ્યાસનસંલીનતા. ( ૬ ) ટાઢમાં, તડકામાં કે વિવિધ આસન આદિ વડે શરીરને કસવું તે કાયક્લેશ. કચારેક કેાઇ શારીરિક કષ્ટ આવી પડે તે વખતે માણસ એને સહન કરી શકે, સમલાવ રાખી શકે એ માટે આ તપ છે. કાયક્લેશ માત્ર કાયાને દુ:ખ ઉત્પન્ન કરવા ખાતર અથવા બીજા પર પ્રભાવ પાડવા ખાતર, બીજાને ચાંકાવવા ખાતર કે બીજાની દયાને ઉશ્કેરી કંઇક મેળવવા ખાતર કરવામાં આવે, અથવા એ બીજાની ઉપર ખાટી સખ્તાઇરૂપ હાય તા તે અજ્ઞાન તપ છે. જેટલે અંશે તે મનશુદ્ધિ કરવામાં, એટલે કે આસક્તિ દાષ અને ક્ષાયવિકારને દ્વર કરવામાં ઉપકારક થાય તેટલે અંશે તે સાર્થક ખને છે. અત: અમુક કાયક્લેશ સહવામાં જીવનશુદ્ધિ કે આત્મહિતના લાભ થવા સંભવ છે કે કેમ એ વિચારવું જરૂરી છે.

[ આમ બાહ્ય તપના છ લેદાે બતાવ્યા છે. ]

### आल्यन्तर तथ :

હેમચન્દ્રાચાર્ય યાેગશાસ્ત્રના ચાેથા પ્રકાશના ૯૧ મા <sup>દ્ર</sup>લાેકની વૃત્તિમાં કહે છે—

" निर्जराकरणे बाह्याच्छेष्ठमाभ्यन्तरं तपः।"

અર્થાત્ નિજેરા કરવા માટે ખાદ્ય તપ કરતાં આસ્યન્તર તપ શ્રેષ્ઠ છે.

૧ લીધેલ વ્રતમાં થયેલ પ્રમાદજનિત દેષોનું જેના વડે શોધન કરી શકાય તે પ્રાયક્ષિત્ત. ૨ જ્ઞાન આદિ સદ્યુણા વિષે ખહુમાન રાખવું તે વિનય. ૩ યાગ્ય સાધના પૂરાં પાડીને કે પાતાની જાતને કામમાં લાવીને સેવા-શુશ્રુષા કરવી તે\* વૈયા-વૃત્ત્ય. ૪ જ્ઞાન મેળવવા માટે વિવિધ પ્રકારના અભ્યાસ કરવા તે સ્વાધ્યાય. ૫ અહંત્વ અને મમત્વના ત્યાગ કરવા તે વ્યુત્સર્ગ. ૬ ચિત્તના વિક્ષેપ દૂર કરી એની એકાશ્રતા સાધવી તે ધ્યાન.

[ આમ આલ્યન્તર તપના છ લેદા ગણાવ્યા છે. ]

<sup>\*</sup> જૈન ધર્મ બીજાની સેવા કરવી એને પણ તપ માને છે અને તપના વિશિષ્ટ બેદોની યાદીમાં એને મૂકે છે.

આમાં વિનય જ્ઞાનવિનય, દર્શ નિવનય, ચારિત્રવિનય અને હપચારવિનય એમ ચાર પ્રકારના છે. જ્ઞાન મેળવવું, તેના અલ્યાસ ચાલુ રાખવા એ જ્ઞાનના ખરા વિનય છે. તત્ત્વની યથાર્થ પ્રતીતિરૂપ સમ્યગ્દર્શ નથી ચલિત ન થવું, તેમાં આવતી શંકાઓનું યથાર્શકત સંશાધન કરી નિઃશંકપણું કેળવવું તે દર્શ નિવનય. ચારિત્રમાં ચિત્તનું સમાધાન રાખવું તે ચારિત્ર-વિનય, કાઇ પણ સદ્ગુણ વડે જે પાતાથી શ્રેષ્ઠ હાય તેના યાગ્ય વિનય કરવા—તેના પ્રત્યે યાગ્ય વ્યવહાર સાચવવા તે ઉપચાર વિનય કરવા—તેના પ્રત્યે યાગ્ય વ્યવહાર સાચવવા તે ઉપચાર વિનય, વિનય ગર્લના તથા અન્ય પ્રત્યે તિરસ્કારવૃત્તિના ત્યાગ સ્ત્યવે છે. ઊંચ કે નીચ ગણાતા પ્રત્યે પણ મૈત્રીપૂત સભ્યતા આળવીને વર્તવું એ ધર્મશાસ્ત્રના સદુપદેશ યાદ રાખવા ઘટે.

#### ધ્યાન :

મનની એકાગ્રતાનું નામ ધ્યાન છે. આત્તે, રૌદ્ર, ધર્મ્ય, શુકલ એમ ધ્યાનના ચાર લેદા છે. એમાં ધર્મ્ય અને શુકલ ધ્યાન કલ્યાણુકારક અને માક્ષસાધક હાઈ તપના લેદરૂપ છે. આત્તે અને રૌદ્ર ધ્યાન દુધ્યાન છે, દુગતિ કારક છે અને તેથી ત્યાલય છે. એ ચારે ધ્યાનને દ્વકમાં જોઇએ.

આત્ત ધ્યાન દુખિયારાચિન્તનરૂપ છે. અપ્રિય વસ્તુ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે તેના વિયોગ માટે જે સતત ચિંતા તે પહેલું આત્ત ધ્યાન. બીમારી-દુ:ખ આવતાં તેને દૂર કરવાની વ્યગ્રતાનરી ચિંતા—સતત ચિંતા તે બીજીં આત્ત ધ્યાન. પ્રિય વસ્તુના વિયોગ થાય ત્યારે તેને મેળવવા માટે જે સતત ચિંતા થાય તે ત્રીજું આત્ત ધ્યાન. નહિ પ્રાપ્ત થયેલ લાગની પ્રાપ્તિ માટે સંકલ્પ કરવા કે સતત ચિંતા કરવી તે ચેશું આત્ત ધ્યાન. અર્તિ એટલે પીડા યા દુ:ખ, તત્સં બંધી ધ્યાન તે આત્ત ધ્યાન. દુ:ખના રાદ્યાન. દુ:ખના રાદ્યાન. દુ:ખના રાદ્યાન. દુ:ખના રાદ્યાના છે ત્યાના તે આત્ત ધ્યાન.

: ૧૬૨ : જૈન દર્શન

મુખ્ય ચાર કારણા છે: અનિષ્ટ વસ્તુના સંચાગ; પ્રતિકૂલ વેદના. ઇષ્ટ્ર વસ્તુના વિયાગ અને ભાગની લાલચ. આ કારણા ઉપરથી આર્ત્તા વાર પ્રકાર પાડવામાં આવ્યા છે: ૧ અનિષ્ટ— સંયાગ–આર્ત્તા ર રાગચિંતા–આર્ત્તા ક ઇષ્ટ્રવિયાગ– આર્ત્તા ધ્યાન, ૪ અપ્રાપ્ત ભાગ મેળવવાના તીવ્ર સંકલ્પ તે નિદાન–આર્ત્તા ('નિદાન' એટલે સંકલ્પ.]

### રૌદ્ર<sup>દ્</sup>યાન :

રૌદ્ર એટલે ક્ર્ર અથવા કઠાર, એવા ચિત્તનું કે જીવનું ધ્યાન તે રૌદ્રધ્યાન હિંસા, અસત્ય, ચારી અને વિષયસંરક્ષણ માટે જે ક્ર્રતાલરી સતત ચિંતા તે રૌદ્રધ્યાન છે. આ ઉપરથી હિંસાનું બંધી, અનૃતાનુબંધી, સ્તેયાનુબંધી અને વિષયસંરક્ષણાનુબંધી એમ ચાર લેદા રૌદ્રધ્યાનના પડે છે, જે અનુક્રમે હિંસામયચિંતા રૂપ, અસત્યમયચિંતારૂપ, ચૌર્ય મયચિંતારૂપ અને વિષયરક્ષણ-ચિંતારૂપ છે. પાપમાં અથવા પાપલબ્ધ લાલામાં આનંદરૂપ— ઉદ્વાસરૂપ વૃત્તિ એ રૌદ્રધ્યાન છે, જે ઉપર જણાવ્યા મુજબ હિંસાનંદ, અનૃતાનંદ, ચૌર્યાનંદ અને પરિશ્રહાનંદ એમ ચાર પ્રકારનું છે. (કુશીલાનંદ પરિશ્રહાનંદમાં શામિલ કરી શકાય. જેમ મહાવતામાં પ્રદ્વાચર્ય લેવાયું તેમ પૃથક્ પણ લઇ શકાય).

# ધમ<sup>ેદ્</sup>યાન ઃ

આત્મકલ્યાણુર્પ ધ્યાન છે. જે કંઈ એકાશ્રભૂત સસ્થિ'તન ( ધર્મ રૂપ ચિંતન, કલ્યાણુર્પ ચિંતન) તે ધર્મ ધ્યાન છે. ઉદા- હરણાર્થ, વીતરાગ મહાપુર્ષની આજ્ઞા શી છે? કેવી હાવી જોઇએ? એની પરીક્ષા કરી તેવી આજ્ઞા શોધી કાઢવા માટે મનાચાગ આપવા તે 'આજ્ઞાવિચય' ધર્મ ધ્યાન. રાગાદિદાષાના સ્વરૂપની અને તે દાષામાંથી કેમ છૂટાય એની વિચારણામાં જે મનાચાત્ર આપવા તે ' અપાયવિચય' ધર્મ ધ્યાત. કર્મના

द्वितीय भंड

વિષાક વિષેના ચિંતનમાં મનાયાગ આપવા તે 'વિષાકવિચય' ધર્મ'ધ્યાન. લાકના સ્વરૂપના વિચાર કરવામાં મનયાગ આપવા તે 'લાકસ'સ્થાનવિચય' ધર્મ'ધ્યાન.

### શુકલ<sup>દ્</sup>યાન :

આ બહુ ઊંચી ભૂમિકાનું — માહુનીય કર્માની પ્રશાંત અથવા ક્ષીણુ થતી અવસ્થાનું અતિસ્ક્ષમ ધ્યાન છે, જેના સ્વરૂપના ખ્યાલ વાંચી કે સાંભળી લેવા ઉપરથી આવવા \*કઠિન છે. ધ્યાતા જ્યારે પરમાણુ આદિ જડે કે આત્મરૂપ ચેતન એવા એક દ્રત્યમાં ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ, નાશ, મૂર્તાત્વ, અમૂર્તત્વ આદિ અનેક પર્યાયાનું વિવિધ દૃષ્ટિબિન્દુ વડે ભેદપ્રધાન ચિંતન કરે અને એક 'યાગ' ઉપરથી બીજા 'યાગ' ઉપર અથવા શબ્દ ઉપરથી અર્થ ઉપર અને અર્થ ઉપરથી શબ્દ ઉપર જઇ ચિંતનપરાયણ

જે પ્રથમ સંહનનવાળાને શુક્લધ્યાનના અધિકાર છે, તા આજના સેવાર્ત સંહનનવાળાએને શુક્લધ્યાનના ઉપદેશ શા માટે કરા છા ?

આવા પ્રશ્ન કરી પાતે તેનું સમાધાન કરતાં જણાવે છે કે— યદ્યપિ વર્તમાન યુગવાળાઓને શુકલધ્યાનના અધિકાર નથી, તેા પણ સંપ્રદાય (એ વિષયના જ્ઞાનસંપ્રદાય) તૂટવા ન પામે એ માટે એના ઉપદેશ કરવામાં આવે છે.

थे।गशास्त्रने सभाप्त करतां आयार्थ भहाराल—
मोक्षोऽस्तु माऽस्तु यदि वा परमानन्दस्तु वेद्यते स खलु ।
यस्मिन्निखलसुखानि प्रतिभासन्ते न किञ्चिदव ।।
आ (छेक्षा-णारभा प्रकाशना प९भा) श्ले।कथी लखावे छे के—
भेक्ष है। या न हो, पख् (यित्तनी स्थिर दशामां) ओ परमानंदनुं संवेदन थाय छे है लेनी आगण सभग्र सुभे। लखे कं चे नथी ओम लासे छे.

<sup>\*</sup> શુક્લધ્યાનના સંબંધમાં આચાર્ય હેમચન્દ્ર યાેગશાસ્ત્રના ૧૧**મા** પ્રકાશના ત્રીજા શ્લાેકની વૃત્તિમાં—

મને ત્યારે તે ધ્યાન ' પૃથક્તવવિતર્ક સવિચાર ' નામનું શુકલધ્યાન કહેવાય છે. એ નામના અર્થ આ પ્રમાણે: 'પૃથક્તવ' એટલે ભેદ. ભેદપ્રધાન વિતર્ક (ચિતન) તે પૃથક્ત્વવિતર્ક. એ એક ' યાેગ ' ઉપરથી બીજા ' યાેગ ' ઉપર અથવા અથ° ઉપરથી શાહ્ક ઉપર અને શબ્દ ઉપરથી અર્થ ઉપર-એમ સંચરતું (વિચરતું ) હાેવાથી ' સવિચાર ' કહેવાય છે. [ ' વિચાર 'નાે અથ**ે અહીં વિચ**ન રણ છે. ે આમ આ ધ્યાન વિચરણશીલ છતાં એકદ્રવ્યવિષયક હેાવાથી મનઃ સ્થૈય રૂપ છે. જ્યારે એ લેદપ્રધાન મટી અલેદપ્રધાન ચિંતન ખને છે અને તે પણ એક જ પર્યાય ઉપર, ત્યારે તે 'એકત્વ-વિતક 'કહેવાય છે. એ ઉપલા ધ્યાનની જેમ ક્રસ્તું ધ્યાન ન હાવાથી અવિચાર ' (વિચરણ વગરતું ) કહેવાય છે. પહેલી શ્રેણીના શુકલધ્યાન કરતાં આ બીજી શ્રેણીનું શુકલધ્યાન અતિ-પ્રખર હોય છે, જે મન-વચન-કાય એ ત્રણ યેાગામાંથી કાઇ એક જ ચાેગ ઉપર પૂર્ણ અટલ રહી પ્રવતે છે. **પહેલા** શુક્લ-ધ્યાનના અભ્યાસ દહ થયા પછી આ બીજા શુકલધ્યાન માટે સમર્થ થવાય છે. જેમ આખા શરીરમાં વ્યાપેલા સર્પ આદિના વિષને મંત્રાદિ ઉપાય વડે ડંખની જગ્યા પર લાવી મૂકવામા આવે છે, તેમ આખા જગત્ના પદાર્થીમાં અસ્થિરપણે ભ્રમણ-શીલ મનને ધ્યાન વડે કાેઈ એક અણુપર્યાય ઉપર લાવી સ્થિર કરવામાં આવે છે. એ સ્થિરતા સુંદેઢ થતાં ( પૂર્ણ ઉત્ક્રેષે ' પહોંચતાં ) મન પૂર્ણ શાન્ત થઇ જાય છે. જેમ ઇન્ધન શેષ નહિ રહેવાથી અથવા ઈન્ધનના સંખંધ ખતમ થવાથી આગ+

<sup>+</sup> त्रिजगद्विषय ध्यानादणुसस्य घारयेत् ऋमेण मनः।
विषमिव सर्वाङ्गगत मन्त्रबलान्मान्त्रिको दशे।। १९।।
अपसारितेन्धनभरः शेषस्तोकेन्धनोऽनलो ज्वल्तिः।
तस्मादपनीतो वा निर्वाति यथा मनस्तद्वत्।। २०।।
( हेभयन्द्र, ये।गशास्त्र, ११मे। प्रकाश )

સ્વયમેવ હેાલવાઈ જાય છે, તેમ મન ઉપયું કત ક્રમ એક અછુ ઉપર પૂર્ણ સ્થિરતાને પ્રાપ્ત થતાં તેનું ચાંચલ્ય સર્વથા દ્વર થઇ પૂર્ણ શાન્ત બની જાય છે, જેના પરિણામે માહાવરણના સંયાગ સર્વ થા છૂટી જતાં સમગ્ર જ્ઞાન–દર્શ નાવરણ અને સમગ્ર અંતરાય હટી જાય<sup>ે</sup> છે અને કેવળજ્ઞાન પ્રગટે છે. આમ શુક્લધ્યાનના બીજા ભેદના અળે કેવળજ્ઞાન× (સાર્વર્ય) પ્રગટે છે. કેવલી ભગવાન્ પાતાના મૃત્યુ સમયે યાગનિરાધના કાર્યક્રમમાં જ્યારે સૂક્ષ્મ શરીરયાેગના આશ્રય લઇ વચન અને મનના સૂક્ષ્મ યાેગના નિરાધ કરે છે ત્યારે તે અવસ્થાને 'સૂક્ષ્મક્રિય' ધ્યાન કહેવામાં આવે છે. આ અવસ્થા કંઇ ધ્યાન(ચિતન)રૂપ નથી, એટલે એ અવસ્થાને જે 'ધ્યાન ' કહેવામાં આવે છે તે રૂઢિ છે. એને અંગે એમ કહેવામાં આવે છે કે મનતું સ્થૈય જેમ 'ધ્યાન' કહેવાય તેમ શરીરનું સ્થૈય પણ 'ધ્યાન 'કહી શકાય. એ અવસ્થામાં 'ધાસાેમ્છૂવાસ જેવી સૂક્ષ્મ જ શરીરક્રિયા બાકી રહેલી હાવાથી એ 'સૂક્ષ્મકિય' કહેવાય છે. એટલી પણ ક્રિયા તરત જ અટકી જાય છે અને આત્મપ્રદેશાનું સંપૂર્ણ નિષ્કમ્પપણં પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે એ અવસ્થાને 'સમુચ્છિન્નક્રિય' ધ્યાન કહેવામાં આવે છે. આ ક્ષણિક અવસ્થામાં એ પરમ આત્મા દેહમુક્ત થઇ ઊધ્વ જતા ક્ષણમાત્રમાં લાકની ટાેચે પહાંચે છે અને ત્યાં સ્થિર થાય છે.

ધ્યાનનું વિવેચન પૂરું થયું અને તેની સાથે તપનું વિવેચન પૂરું થયું. હવે—

<sup>×</sup> બીજું શુક્લધ્યાન અગ્યારમા ગુણસ્થાનમાં હોય છે તેના કરતાં બારમા ગુણસ્થાનનુ શુક્લધ્યાન અત્યંત વધારે પ્રખર હાય છે; કહો કે બારમા ગુણસ્થાનમાં શુક્લધ્યાન(મનઃસ્થૈર્યકપ)ની પૂર્ણતા હોય છે. એટલે જ એ કૈવળજ્ઞાનને તતકાળ પ્રગટ કરે છે.

#### દાન :

દાન ન્યાયપૂત દ્રવ્યનું યાેગ્ય સ્થળે યાેગ્ય પાત્રમાં કત<sup>°</sup>વ્ય છે. દાન જેટલા પ્રમાણમાં કરવામાં આવે તેટલા પ્રમાણમાં એ ત્યાગ છે. ત્યાગી બની શુદ્ધ પરાેપકારપરાયણ બનવું એ દાનની પરાકાષ્ઠા છે. ત્યાગી માણુસ પાતાના નિર્વાહ માટે જરૂર પૂરતું મેળવી, કંઇ પણ ' સંગ્રહ ' કરવાની અહિ વિના પાતાની અધી શક્તિએા જીવનના ઉ<sup>ચ્</sup>ચ આશય પાછળ ખર્ચી સ્વ–પરહિતના કાર્ય માં મશગૂલ રહે છે. તે એાછામાં એાછું સમાજ પાસેથી લઇ વધારેમાં વધારે સમાજને એક યા બીજા રૂપમાં આપે છે. આવા ત્યાગી માણુસ જે તેની પાસે નથી હોતું તેનું દાન કરવાની કરજમાંથી મુક્ત રહે છે. એ પાેતાની સાધના <mark>અને</mark> પાતાની વિકાસ પામતી શક્તિએાના લાભ જ્યારે જનતાને નિર્મલ વાત્સલ્યભાવે આપ્યે જાય છે ત્યારે કાેઇ ધનિક–મહા-ધનિકના અસંખ્ય ધનના દાન કરતાં એ ત્યાગીનું દાન કચાંય ચડી જાય છે. મહાવીર, ખુદ્ધ અને એવા બીજા તેજસ્વી ત્યાગીએ! એવા દાનીઓ છે કે માટામાં માટા, ભારેમાં ભારે ધનદાન કરનાર દુનિયાના શ્રીપતિએા કરતાં કચાંય ઊંચે છે.

સમજી ધનિક પાતાના ધનનું દાન પ્રાયશ્ચિત્તરૂપે આપે છે. પાતાનું કર્ત વ્ય તથા સ્વ-પરકલ્યાણુના માર્ગ સમજીને આપે છે. વાહવાહ માટે અપાતું દાન વાહવાહમાં હવા થઈ જાય છે. ધન કે વસ્તુનું દાન થાય છે, તેમ વાણીથી કાઇને સારા માર્ગ ખતાવવા, સારી સલાહ આપવી, અથવા વાણી દ્વારા કાઇનું ભલું કરવું, હિત સાપ્તી આપવું એ પણ દાન છે. શિષ્ટ-મિષ્ટ વાણીવ્યાપાર એ મિષ્ટ દાન છે. એ જ પ્રમાણે પાતાની જાતથી –પાતાના શરીરથી કાઇનું ભલું કરવું, કાઇના હિતના કામમાં સફિય મદદગાર થવું એ પણ દાન છે. આમ દાનધમે અનેકધા બજાવી શકાય છે.

કયુ દાન માટું? એના સાદા જવાળ એ કે જે વખતે જેની જરૂરીઆત તેનું દાન માટું. જેમકે તરસ્યાને માટે પાણીનું દાન માટું, રાગીને માટે ઔષધ-દાન માટું, ભૂખ્યાને માટે ભાજન-દાન માટું, વસ્ત્રહીનને માટે વસ્ત્રદાન માટું, નિરક્ષર જન માટે શિક્ષણદાન માટું, ભયબીત માટે અભયદાન માટું. જે વખતે જેની જરૂરીઆત પહેલી, તેનું દાન પહેલું કરવાનું.

દાન અર્થાત્ અર્પણ એના કરનારને અને સ્વીકારનારને ઉપકારક થવું જોઇએ. અર્પણ કરનારના મુખ્ય ઉપકાર એ છે કે એ વસ્તુ ઉપરની એની મમતા ૮ળે અને એ રીતે એના સંતાષ તથા સમભાવ કેળવાય. સ્વીકારનારના ઉપકાર એ છે કે એ વસ્તુથી એની જીવનયાત્રામાં મદદ મળે અને પરિણામે એના સદ્યુણા ખિલે.

શક્તિના ઉપયાગ પૈસા કમાવામાં કરવા અને પછી પૈસા દાન કરવા એના કરતાં સીધી શક્તિનું દાન કેવું? સીધી શક્તિનું દાન એવે નિઃસ્વાર્થ સેવાભાવી જીવન ધારણ કરવું. એ પ્રકારનું જીવન ત્યાગી જીવન અની જાય છે. નીતિના માર્ગે ચાલી અને શ્રમયુક્ત જીવન જીવી સદ્વિચારનું અથવા પવિત્ર કે ઉપયાગી જ્ઞાનનું દાન કરવું, બીજાઓને સત્કાર્યપરાયણ થવા યથાશક્તિ પ્રેરક અનવું એ અર્થદાન કરતાં વધી જાય છે. ધન કરતાં વિદ્યા તથા સંસ્કારનું સ્થાન ઘણું ઊંચું છે, જેનું દાન ધનદાન કરતાં ઘણું ચડિયાતું છે. એ શ્રેષ્ઠ દાનના લાભ પહેાંચાડવાના કામમાં ઉપયાગી થવામાં જ ધનયાગની પ્રશસ્યતા છે. આ તારતમ્ય તરફ ધ્યાન આપવું જરૂરનું છે.

सेवा \* ये हाननी श्रेष्ठ स्थिति छे. अद्वेषः सर्वभूतानां मैत्रः

<sup>\* &#</sup>x27;The service of the poor is the service of God' અર્થાત્ ગરીય દુઃખીઓની સેવા એ ઇશ્વરની સેવા છે. ભગવતીમાં ભગવાન્ મહાવીરદેવ પાતાના મુખ્ય શિષ્ય ગૌતમ

कारुण एव च ' અર્થાત્ દ્રેષવૃત્તિ વગરનું અને સર્વ ભૂતા પ્રત્યે મૈત્રી ધારણ કરનારું, તેમજ કરુણાવાન્ એવું માનસ સ્વયમેવ દાનભાવનાનું વહેતું ઝરણુ છે, જે વાણી અને શરીર દ્વારા યથાશક્તિ દાનધર્મને સતત વહેતા રાખે છે.

દાન–ચાહે તેા શરીરશ્રમથી કરેલું હાય યા માનસિક શ્રમથી કરેલું હાય, શિક્ષણ અથવા સહાનુભૂતિના રૂપમાં કરેલું હાય અથવા ધન યા અન્ય ઉપયાગી ચીજનું કરેલું હાય–એના ત્યાગમાં સમાવેશ થાય છે એ ઉપર જણાવ્યું છે. ત્યાગના ત્રણ ઉદ્દેશ હાવા સંભવે છે–

(૧) સંયમમૂલક ત્યાગ એટલે જે, સંયમમાં સમાવિષ્ટ થનારાં પાંચ વ્રતાના પાલનને ઉપકારક હાય. નફામા માજ-શાખની ચીજ-વસ્તુએા જે સાત્ત્વિક અથવા નિર્દોષ આનંદ આપવાને બદલે શરીરને હાનિકારક હાય, મનને બગાડનાર હાય અથવા ધનની નિરથક બરબાદી કરનાર હાય અને તૃષ્ણા—આસક્તિને વધારનાર હાય તેમના ત્યાગ એ સંયમમૂલક ત્યાગ છે.

**પ્ર**ન્દ્રભૂતિને સંબાધીને કહે છે કે—

"गोयमा! जे गिलाण पडिचरई से म दसणेण पडिवज्जाइ, जे मंदसणेण पडिवज्जाइ से गिलाण पडिचरइ,"

અર્થાત્-હે ગૌતમ ! જે માંદા દુઃખીઆની સેવા કરે છે તે દર્શન (સમ્યગ્દર્શન) વડે મને ભજે છે–ઉપાસે છે, અને જેદર્શન (સમ્યગ્દર્શન) વડે મને ભજે છે-ઉપાસે છે તે માંદા દુઃખીઆની સેવા કરે છે.

"They asked a great one; How many ways are there to God? He said: There are as many ways as there are atoms in the universe, but the best and shortest is Service.

અર્થાત્–લોકોએ એક સંતને પૂછ્યું: ઇશ્વરને પામવાના કેટલા માર્ગ છે <sup>?</sup> સંતે કહ્યું : જગત્માં જેટલા અહુઓ છે તેટલા; પણ સહુથી સારા અને સહુધી ડૂંકા માર્ગ સેવા છે. द्वितीय भंड : १६६:

મહાર ભથી મિલામાં બનેલાં આકર્ષક અને ખારીક વસ્તોના બદલે હાથક તામણ અને હાથવણાટના અલ્પાર ભથી બનેલ ખાદી વાપરવામાં સતાષ માનવામાં.

પંચેન્દ્રિય માછલીઓને ચીરીને મેળવેલાં માતીના દાગીના અને ચઉરિંદ્રિય કીડાઓના નાશ કરી ઉત્પન્ન કરવામાં આવેલ રેશમનાં વસ્ત્રો ન વાપરવામાં.

પશુએાના વધ કરી મેળવેલાં ચામડાંએાના જોડા વગેરે ચીજવસ્તુએાના વપરાશના ત્યાગ કરી મૃત ઢાેરનાં ચામડાંથી બનેલી ચીજવસ્તુએા વાપરવામાં.

શંગારપ્રેરક નાટક, સિનેમા જોવાનું મૂકી દેવામાં.

પુરુષાને દાગીનાની જરૂર નથી અને સ્ત્રીઓને સોલાગ્ય-દર્શક દાગીના સિવાય અન્ય દાગીના પહેરવાની જરૂર નથી, છતાં શ્રીમંતાઇનું પ્રદર્શન કરવા માટે અથવા બીજાઓને આંજી નાખવા માટે દાગીનાના ઠઠારા નહિ કરવામાં.

પક્ પાવડર અને લિપસ્ટિક વગેરેથી કૃત્રિમ રીતે લેકોનું આકર્ષેણુ કરવામાં જે વિલાસપ્રિયતાના પરિચય આપવામાં આવે છે તેના ત્યાગ કરી ખરી શાેલા શીલપાલનમાં રહેલી છે એમ સમજ તદનુસાર વર્તવામાં.

કેવલ સ્વાદ ખાતર 'કેાલ્ડડ્રિંક' નામે ઓળખાતાં પીણાં પીવાં મૂકી દેવામાં—

સ યમમૂલક ત્યાગ રહેલાે છે.

(૨) પ્રેમમૃલક ત્યાગ. પાતાને અપ્રાપ્ત હાય છતાં પ્રાપ્ત થઇ શકે એવી ચીજવસ્તુએ!–અછતના પ્રસ'ગે બીજાની ખરે-ખરી જરૂરીઆતા પૂરી પાડવાને માટે પાતે સંકાચ કે અગવડ વેઠી બીજાની સગવડ ખાતર–લેવાની ના પાડવી અને તેમના ઉપયાગ અથવા ઉપલાગ છાડી દેવા એ પ્રેમમૃલક ત્યાગ છે. દાખલા તરીકે, ચાેખા ખાનારી પ્રજાની સગવડ ખાતર બીજા અનાજ ઉપર જીવનાર લાેકા ચાેખાનું રેશન છાેડી દે એ પ્રેમમૂલક ત્યાગ છે.

(૩) દાનમૂલક ત્યાગમાં 'પૂર્ણીઆ' શ્રાવકનું ઉદાહરણ આપી શકાય કે જે, રૂમાંથી પૂર્ણીએા બનાવી બે માણસ પૂરતું કમાતા હાેવા છતાં પાતે અને પાતાની પત્ની વારાફરતી એક ટંક ભૂખ્યાં રહી એક અતિથિને પાતાને ત્યાં રાજ જમાડતા હતા.

પરંતુ કાઇ માણુસ પાંચ રૂપીઆની નાટ ત્યાગ કરવા અર્થ કાડી નાખે તા તે ત્યાગ ગણાય? નહિ જ, એ તા કેવળ સ્વચ્છંદ અને મૂર્ખાઇ જ ગણાય. કારણ કે એથી કાઇને એટલા પૈસાના લાભ ન મળતાં કેવળ એના નાશ થાય છે. તેમ જ બેકારી અને ભૂખમરાને લીધે સમાજની વિપદ્ ગ્રસ્ત સ્થિતિ પ્રવર્તતી હાય તેવા વખતે એ પ્રત્યે દુર્લંક્ષ કરી ધર્મનું નિમિત્ત આગળ ધરી આડંબર ખાતર યા વાહવાઢ ખાતર ધનવ્યય કરનારને, ઉચિત અને ખરા ત્યાગથી મળનારા આધ્યાત્મિક લાભ મળી શકે નહિ એ સ્પષ્ટ છે, વળી જુગાર, સદ્દા, કાળાબજાર યા અન્ય અન્યાયી તરીકાએાથી પ્રાપ્ત કરેલા ધનથી કરાવાતી ધાર્મિક ક્રિયાઓા સાચા ધર્મને દ્રષ્તિ બનાવે છે. એટલું જ નહિ, પણ અન્યાયાર્જિત ધન મેળવીને ધાર્મિક ગણાતી ક્રિયાઓમાં ખર્ચવાથી ધર્મ થાય છે એવા લોકામાં ખાટે લ્રમ પેદા કરે છે અને અધર્મથી પણ ધન પેદા કરવાની વૃત્તિને ઉત્તેજે છે.

ત્યાંગ એક જાતનું સ્વપરહિતકારક તપ છે. સ્વાદજયના કારણું કે અન્ય કારણું અનશનાદિ તપ કરનારા મનુષ્યા પાત પાતાની શક્તિ અનુસાર 'પૂણીઆ ' શ્રાવકના દાખલાના હાર્દને અનુસરશે ત્યારે, અન્ય કાઈ પણ ઉપાયથી નહિ થઇ શકે એવી પ્રભાવના શાસનની થશે. કાઇ પણ ધમ'ની કલ્યાણુ- દ્વિતીય ખંડ : **૧**૭૧ :

કારકતાનું માપ તે ધર્મના અનુયાયીઓનાં વર્તન ઉપરથી સામાન્યતઃ કાઢવામાં આવે છે, ખાસ કરીને ધર્મના હાદેથી અનસિજ્ઞ જનસમૂહ તા હમેશાં એમ જ કરે છે.

ઉપર જણાવ્યું તેમ, પરાયકારને માટે પાતાના પ્રાપ્ત ધનના ખર્ચ કરવા કે પાતાનું દ્રવ્ય આપવું તે દાન છે; અને સ્વ-પરકલ્યાણ માટે પ્રાપ્ત અથવા અપ્રાપ્ત સુખ, સગવડ કે સંપત્તિ છાડવાં એ ત્યાગ છે. દાનનાં ચાર પ્રયાજન ગણાવી શકાય—

- ૧. દુરુપાજ ન ( અન્યાયની કમાણી ) આદિના પાપનું થાેડું પ્રાયશ્ચિત્ત થાય છે.
- ર. ભાગ કરતાં ખચેલી સંપત્તિના સદુપયાગ થાય છે.
- 3. જનસેવાનાં કાર્યા શિક્ષણાલય, દવાખાનાં, જાર્ણોદ્ધાર વગેરે સાધી શકાય છે.
- ૪. ખરી સાધુતાને અવલંબન અથવા મદદ આપી શકાય છે.

જે ન્યાયયુક્ત વેપારધંધા કરી કમાય છે અને ઉદારતાથી દાનપરાયણ રહે છે તે ભાગ્યશાલી દાની છે; અને જે ત્યાગી થઇને સંયમપૂત જીવન જીવવા સાથે પાતાની ભૂમિકા મુજબ પરાપકારપરાયણ રહે છે તે મહાભાગ્યશાલી ત્યાગી છે.

આ પ્રમાણે ષદ્કમે સંક્ષેપમાં જોયાં.

ભક્ષ્યાભક્ષ્યનાે વિચાર જૈન આચારબ્ર'થામાં ઘણા કરવામાં આવ્યા છે. તેમના રાત્રિભાજનનિષેધ પણ પ્રસિદ્ધ છે.

# રાત્રિભાજનનિષેધ :

આ બાબતમાં વિચાર કરતાં જોઈ શકાય છે કે સ'ધ્યા પડતાંની સાથે અનેક જીવા, જથ્થાળધ સૂક્ષ્મ જીવા ઊડવા માંડે છે. રાત્રિએ દીત્રાની આગળ બેશુમાર જીવા ઊડતા–ફરતા જોવામાં આવે છે. ખુલ્લા રાખેલા દીવાના પાત્રમાં પુષ્કળ જીવડાં પડેલાં દેખાય છે. એ સિવાય, આપણા શરીર ઉપર પણ, રાત્રિ પડતાં અનેક જવા બેસવા માંડે છે અને માેઢા ઉપર કરતા ઉપાધિરૂપ બને છે. આવી સ્થિતિમાં ભાજન ઉપર પણ જીવ-જંતુ બેસતા હાેવા જોઇએ એ અસંભવિત નથી. આથી રાત્રિ ભાજનમાં જીવવિરાધના થવાના દાેષ લાગે. કેટલાક ઝેરી જીવડા ભાજનની સાથે પેટમાં આવતાં વહેલામાેડા રાેગને ઉત્પન્ન કરનાર થાય છે. ભાજનમાં જૂ× આવી હાેય તાે જલાદર પેદા થાય, કરાળિયા આવવાથી કાઢ ઉત્પન્ન થાય, કીડી આવવાથી છુહિ હાસ થાય, માખી આવવાથી વમન થાય અને કાંટા કે લાકડાની કકડી જેવું આવવાથી ગળામાં પીડા પેદા થાય; અને વખતે કાેઈ ઝેરી જીવ ખાવામાં આવી જાય તાે માત જ આવી બને. રાત્રિએ રસાેઈ અને જમવાના અનેક બનાવા એવા આપણા સાંભળવામાં આવ્યા છે કે એમાં સર્પાદિના પડવાથી માણસાેનું માત નીપજ્યું છે.

સાય કાલે ( સૂર્યાસ્ત થવા પહેલાં ) કરેલું ભાજન રાત્રિએ સૂર્ધ જવાના વખત સુધીમાં ઘણું ખરું જઠરાશિની જવાલા પર ચડી જવાથી નિદ્રામાં અસ્વાસ્થ્યકારક ખનતું નથી, પણ રાત્રિએ ખાઇને થાડીવારમાં સૂર્ધ જવાથી જોઇતા પ્રમાણમાં હરફર ન થવાને લીધે પેટમાં તરતનું ભરેલું અન્ન નિદ્રામાં વખતે માઠી

मेघां पिपीलिका हन्ति यूका कुर्याज्जलोदरम । कुरुते मिक्षका वान्ति कुष्ठरोगं च कोलिकः । ५० ।। कण्टको दारुखण्ड च वितनोति गलव्यथाम् । व्यञ्जनान्तिनिपतितस्तालु विष्यति वृश्चिकः ।। ५१ ।। विलग्नश्च गले बालः स्वरभङ्गाय जायते । इत्यादयो हष्टदोषाः सर्वेषां निशि भोजने ।। ५२ ।। ( हेभयन्द्र थे।गशास्त्र, त्रीको प्रकाश )

અસર ઉત્પન્ન કરનાર થઇ પડે છે. ભાજન કર્યા પછી થાડું થાડું પાણી પીવાના વૈદ્યક નિયમ (' मुहुमुं हुर्वार पिवेदभूरि') છે, જે રાત્રિએ જમતા હાઇએ તા જોઇતા પ્રમાણમાં પાણી પીવાના વખત ન મળવાને લીધે સચવાઇ શકે નહિ, જેના પરિણામે અજી પેદા થવાનું સંભવે, જે રાગાનું મૂળ ગણાય છે—' अजी णंप्रभवा रोगा: ''.

દૂંકમાં, વીજળી કે ચંદ્રના પ્રકાશ ગમે તેટલા સારા હાય, પણ સૂર્ય પ્રકાશને ન પહોંચી શકે, એટલે ભાજન માટે બધા પ્રકાશ કરતાં સૂર્ય પ્રકાશ વધુ પસંદ કરવા લાયક છે. આરાગ્યની દૃષ્ટિએ એ પ્રથમ નંબરે સ્વીકારવા યાગ્ય છે. શાન્તિ–લાભની દૃષ્ટિએ પણ દિવસની બધી પ્રવૃત્તિએ સાથે ભાજનની પ્રવૃત્તિ સંકેલી લઇ સંતાષ સાથે રાત્રિએ જઠરને વિશ્રાન્તિ આપવી એ યાગ્ય લાગે છે. એથી નિદ્રા સારી આવે છે અને પ્રદ્રાચર્ય સાચવવામાં મદદ પણ મળે છે. આ આરાગ્યલાભની સ્પષ્ટ વાત છે. દિવસભાજન અને રાત્રિભાજન એ બન્નેમાથી સંતાષ ખાતર એકની જ પસંદગી કરવાની હાય તો વિચારકુશલ ખુદ્ધિ દિવસભાજન તરફ જ વલા લે એમ આજ સુધીના મહાન સંતાના જીવન–ઇતિહાસ પરથી જણાય છે.

रात्रिलेकिन त्यागना इायहा साही मुद्धिशी पण के समल शंहाय छे ते रात्रिलेकिनने। त्याग निह्न हरी शहनार ग्रुमावे छे को वात भरी छे; परंतु ल्वनहल्लहना का कमानामां के लेकि कालिहा मेणववाना कथें केवी व्यवसायी प्रवृत्तिमां मुहायेला हाय है रात्रिलेकिनने। त्याग न हरी शहता हाय तेकीनी ते प्रहारनी प्रवृत्ति संकोगे। केतां अध्यक्ष्ट है हरवामां आवती हाई क्षन्तच छे. हारण है तेमां सांहिए हिंसाने। तेम क अनर्थ हं जेना होष प्रवेशी शहती नथी.

#### **सक्षाभक्ष्यविवे**डः

આજ સુધીના જમાનામાં શરીરશાસ્ત્ર, આરાગ્યશાસ્ત્ર, ચિકિત્સા( વૈદ્યક )શાસ્ત્ર અને ખારાકશાસ્ત્રના સંબંધમાં વિજ્ઞાને પુષ્કળ શાેધખાેળ અને પ્રયાંગા કરી જે પ્રકાશ નાખ્યાે છે તે પ્રકાશની ઉપકારક ખાજુ તરફ આંખાે મીંચા રાખવી કે દૂર્લક્ષ કરવું એ જૈન ધર્મ જેવા વૈજ્ઞાનિક ગણાતા ધર્મને પાલવી શકે તેમ નથી. શરીર આત્મવિકાસનું અને છેવટે માેક્ષનું પ્રથમ સાધન હાેઇ તેની કાર્યક્ષમતા જળવાઇ રહે અને તે દુરસ્ત હાલતમાં રહે એ અનિવાર્ય પણે આવશ્યક છે. શરીર કાેઇ પ્રકારની રુગ્ણ સ્થિતિમાં આવ્યાં પછી તેની ચિકિત્સા અને ઉપચારક્રિયા કરાવવા બેસવું એના કરતાં રાેગનું આક્રમણ ન થવા પામે અને આરાગ્ય જળવાઈ રહે એવા પ્રકારની ખાન-પાના દિવિષયક દિનચર્યા રાખવી એ ઘણું સારું છે. આને માટે પથ્યાપથ્યના વિચાર કરી, શરીરની અંદર રાજ રાજ જે થસારા લાગે છે તે ઘસારાની જે ખાનપાનથી ક્ષતિપૂર્તિ થાય અને શરીરસ્વાસ્થ્યને માટે જરૂરી રસા પૂરા પડે તેવા ખાન-પાનની વિવેકપૂર્વ ક પસંદગી કરવી જોઇએ સામાન્ય રીતે એમ કહી શકાય કે જે ખાનપાનમાં ઢાલતા-ચાલતા પ્રાણીના વધ કરવામાં આવ્યા હાેય, જે નશા ઉત્પન્ન કરી બેલાન અથવા કર્ત વ્યચ્યુત બનાવે, જે આરાગ્યને હાનિકારક હાય, જેના ગુણ દાષથી આપણે અજાણ્યા હાઇએ, જે જીભને રસાસ્વાદ આપવા ઉપરાંત અન્ય કંઈ ફાયદા કરનાર ન હાય, જે ળીન જરૂરી હાવા છતાં એના ઉપયાગ કરવા જતાં વ્યસનરૂપ બની જતું હાય, જે શરીરમાં રસસમૃદ્ધિ વધારવાને બદલે માત્ર જ્ઞાનત તુઓ અને તેની સાથે સંબંધ રાખનારી માનસિક વૃત્તિઓને ઉશ્કેરી છેવટે થાક, નિર્બલતા યા શરીરની પાયમાલી <del>આ</del>ણે એવા ખાનપાનના ત્યાગ જ ઇષ્ટ **છે**. તેમ જ ઢાલતા–ચાલતાં પ્રાણીઓના

ક્રિતીય ખેડ : **૧**૭૫ :

વધ કરી તેમાંથી બનાવવામાં આવતી દવાએાના શરીરપુષ્ટિ માટે અથવા રાેગનિવારણ સારુ ઉપયાેગ કરવા એ ધાર્મિક દિષ્ટિએ ત્યાજય છે. કારણ કે તેથી પ્રાણિવધની પ્રવૃત્તિને ઉત્તેજન મળે છે. માંસાહાર અત્યાંત કુત્સિત અને ગર્ફ્યા છે, હિંસાનું ઉથ રૂપ હાેઈ ત્યાજય છે.

વનસ્પતિમાં યદ્યપિ સુસૂક્ષ્મ પ્રાશ્ચિતત્ત્વ (Life) છે, તથાપિ તેના આધાર વગર દેહધારી જીવી શકે નહિ. વળી એ પ્રાકૃતિક આહાર છે, જેમાં કાઈ પ્રકારની મલિન ચીજ (લાહી વગેરે) બિલકુલ નથી, માટે એ સ્વભાવિક પવિત્ર આહાર કરતાં માણસ દ્વિત થતા નથી–ગુન્નેગાર ઠરતા નથી. એકેન્દ્રિય સ્થાવરા (પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાયુ, વનસ્પતિ)ના લાગાપલાગની પ્રકૃતિએ સ્થય છૂટ આપી છે. એ પ્રાકૃતિક અને પવિત્ર (Natural as well as unsullied) લાગાપલાગ છે. તેથી આગળ ન વધવું એઇએ. આરોગ્ય

આરોગ્ય માટે યાેગ્ય અને મર્યાદિત આહાર, સ્વચ્છ જ**ળ,** ખુક્કી હવા, સૂર્યતાપ, સ્વચ્છતા, ઉચિત શરીરશ્રમ તથા ઉચિત આરામ અને નિદ્રા આવશ્યક છે. સમુચિત સં<mark>યમ તાે</mark> આવશ્યક છે જ. આ બાબતાેની અવગણના અનારાગ્યને નાેતરે છે.

# વ્યસનરૂપ નિંઘ કાર્યો :

જીવનને માટે જરૂરી ન છતાં જે નિંઘકાર્ય એવી આદતરૂપ થઈ પડે કે જેના વગર બેચેની લાગવા માંડે તે દુવ્ય સન છે. ×દુર્વ્ય સનરૂપ નિંઘ વસ્તુનું એક વાર પણ સેવન જો થઈ જાય

अध्यत च मास च सुरा च वेश्या पापद्धिचौर्यं परदारसेवा । एतानि सप्त व्यसनानि लोके तत्सेवितुदुर्गतिमावहन्ति ।। आ श्लेष्डमां सात हुर्व्यस्ते। आ गण्यां छे . लुगार, मांस, शराय, वेश्या, शिक्षार, योरी अने परस्त्रीगमन. તા અન્તઃકરણ ખિન્ન થવું જોઇએ–એવુ ખિન્ન થવું જોઇએ કે ક્રુરી એના સંપર્ક થવા ન પામે એટલું એ જાગ્રત્ રહે.

ખીજાં, જૈન ઉપદેશમાં સ્વચ્છતા, સુઘડતા, શુદ્ધતા અને સમુચિત શૌચનું ક્રમાન છે. એઠા-જાૂઠા પ્રત્યે એદરકારી સેવ-વામાં ધમે દિષ્ટિએ દેષ છે અને આરાગ્યદિષ્ઠએ હાર્નિ છે. લાંબા વખત મળ-મૂત્ર રહેવાથી તેમાંથી ફેલાતા રાગમય જંતુઓના સંક્રમણને લીધે અનેક રાંગા પેદા થાય છે એમ રસાયણશાસ્ત્ર જણાવે છે; ત્યારે છૂટી જગ્યામાં કાઇને અડચણકર્તા ન થાય તેમ મળ-મૂત્ર આદિ કરવા ખાબતના જૈન ઉપદેશ બહુ પ્રાચીન સમયના છે. ચાપ્ખાઈ અને સ્વચ્છતા અગત્યની છે, આરાગ્યને હિતકારક છે અને માનસિક ઉદલાસમાં સહાયભૂત ખને છે.

અંતમાં સર્વ શાસાર્યના નિષ્કર્ષ રૂપે ધ્યાનમાં રાખવું ઘટે કે સદ્વર્ત્તાન અને સદાચરણ, સંયમ અને સભ્યતા, દયા અને પ્રેમ, સેવા અને પરાપકાર, સત્ય અને વિવેક, બ્રાતૃભાવ અને મૈત્રીભાવ, સહિષ્ણુતા અને નમ્રતા, ગંભીરતા અને ધીરતા, વીરતા અને ક્ષમા, ઉદારતા અને ત્યાગ એ મનુષ્યજીવનની સર્વ શ્રેષ્ઠ સંપત્તિ છે. આ સદ્યુણાની વિકાસક્રિયામાં મનુષ્યનું ચારિત્ર સંપન્ન થાય છે. એમાં પુરુષાર્થ સિદ્ધિ છે. શારીરિક, માનસિક અને આત્મિક ઉત્કર્ષ સાધવાના એ સન્માર્ગ છે, એ કલ્યાણમય જીવન છે, એ મોક્ષ—માર્ગ છે.



# ત્તૃતીય ખંડ

# પ્રકીર્ણ ક

અમ તૃતીય ખંડમાં કેટલાક છૂઢક છૂટક ઉપયોગી જણાતા વિચારા રજાૂ કરવા ઇચ્છું છું.

#### (2)

કલ્યા**બુનાં દ્વાર સહુને માટે** ખુલ્લાં છે

किनेन्द्रहेवा सर्व ल्वानी तत्त्वहिष्टिं समानता प्रइप छे अने से सत्यनुं करा पण विस्मरण धर्म वगर संसारी अवस्थामां थे। व्यवहार यक्षाववानुं हरमावे छे. संसारी ल्वामां शरीराष्ट्रतिनी, इपनी, अजनी, धननी, धुजवंशनी, सत्तानी, समृद्धिनी तेमक ज्ञान-लुद्धिनी विषमताको। कोवामां आवे छे, परंतु ते सर्व विषमताको। आगन्तुष्ठ धरिणाने क्षधेने, अर्थात् धुलाशुक धर्मना प्रकावने क्षधेने हे। य छे. ल्वाना शुद्ध स्वक्षावमां तेवी विषमताकोने स्थान नथी. माटे आगन्तुष्ठ धरिण्यो सारा काव्यवाणाको अहंधार हे गर्वं धरीने धमलाव्यवाणाको प्रत्ये तिरस्धार धरेवा को लुपमां रहेला પરમાત્મતત્ત્વનું અપમાન કરવા અરાખર છે. જેમ રાગાદિ દુઃખાેમાં આવી પડેલા અનુકમ્પાને તેમ જ સદ્ભાવને પાત્ર છે, તેમ હીત ગણાતી હાલતમાં આવી પડેલા પણ અનુકમ્પા તેમ જ સદ્ભાવને પાત્ર છે.

વૈદિક હિન્દુધમ માં પ્રચલિત વર્ણાશ્રમધર્મ, જે સમાજ-વ્યવસ્થા સારી રીતે ચાલે અને જીવનકલઢ તથા અંદર અંદર ઘાતક હેરિફાઈ ન પ્રવેશે તેટલા માટે ગુણુકર્મના વિભાગના આધારે પ્રરૂપવામાં આવ્યા હતા, તેમાં જ્યારે ઊંચનીચ-ભાવના પેઠી, શુણુકર્મ ને બદલે જન્મને પ્રાધાન્ય આપવામાં આવ્યું અને સત્તાશાલી વર્ગ દલિતવર્ગ નું શાયણ કરવા માંડ્યો ત્યારે જિનેન્દ્રદેવે વર્ણુના અંગે પાડવામાં આવેલા ભેદાને અવગણીને સર્વ મનુષ્યા માટે પછી તે ગમે તે ચાનિમાં જન્મ્યા હાય, જન્મથી તે ખ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય કે શૂદ્ર યા ચાંડાલ હેાય, પતિત હાય, દુરાચારી હાય, કાઇને પણ માટે કશા પણ લેદભાવ વગર વિશ્વત્રાપક પ્રેમ અને અનન્ત કારુણ્યભાવથી ધર્મનાં દ્રાર ખુ€લાં કરી મૂકચાં છે. આમ છતાં ધમ° પામવામાં અથવા ધર્મ પામવાનાં નિમિત્તોના આશ્રય લેવામાં કાઇને પ્રતિબન્ધ અંધવા અડચણ કરવામાં આવે તેા તે પરમકારુણિક શ્રી જિનેશ્વરદેવના શાસનના ઉદ્દેશથી વિરુદ્ધ છે. જિનેન્દ્ર ભગવાનના ઉપદેશના શ્રાતાએા વિષેનું વર્ણન કરતાં હેમચન્દ્રાચાર્ય ત્રિષષ્ટિ-શલાકાપુરુષચરિતના પ્રથમ પર્વના ત્રીજા સર્ગમાં કહે છે—

नियन्त्रणा तत्र नैव विकथा न च काचन ।। ४७४ ।।

અર્થાત્ જિન ભગવાન્ની વ્યાખ્યાન–સભામાં કેાઇ પ્રકારની નિયન્ત્રણા નથી.

જૈનદરા ન મુજબ કાઈ પણ મનુષ્ય, પછી તે ગૃહસ્થ હાય કે સાધુ–સન્યાસી હાય, તેમ જ જૈન સમ્પ્રદાય પ્રમાણે કે અન્ય કાઈ સમ્પ્રદાય પ્રમાણે દાશ નિક માન્યતા ધરાવતા હાય અને ક્રિયાકાંડ કરતા હાય, તા પણ મુક્તિ પામી શકે છે— શરત માત્ર એક જ કે તેમાં વીતરાગતા આવવી જોઇએ. એટલા જ માટે કહ્યું છે—

सेयम्बरो य आसम्बरो य बुद्धो य अहव अन्नो वा । समभावभाविअप्पा लहई मुक्ख न सन्देहो ॥ २ ॥ (सम्भाधसप्तित)

અર્થાત્-શ્વેતામ્બર હોય કે દિગમ્બર હોય, અથવા ખૌદ્ધ હોય કે અન્ય કાઇ હોય, જો તે સમભાવથી ભાવિત હોય તેા અવશ્ય મોક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે.

જૈનાગમ કૈવલ્યપ્રાપ્તિ માટે કાઈ વેષવિશેષને નિયત \* ઠરાવતું નથી. તેના સ્પષ્ટ ઉદ્દેશષ છે કે માણસ ગૃહસ્થ-સ્થિતિમાં (ગૃહસ્થિલિંગે) હાય કે સાધુસં-યાસીની સ્થિતિમાં (સાધુલિંગે), પુરુષ હાય કે સ્ત્રી, સ્વસમ્પ્રદાયના વેષમાં

( 'સમ્બાધસપ્તિત 'ની ખીજી ગાથા ઉપરની મુણવિનય વાચકની ટીકા )

अह भवे पइण्णा उ मोक्खसब्भूअसाहणो। नाणं च दसणं चेव चरित्तं चेव निच्छए।। ३३।।

( उत्तराध्ययन, २३ मुं अध्ययन )

આ ગાથાની ભાવવિજયજીગણિકૃત ડીકામાં ડીકાકાર લખે છે કે—

" ज्ञानाद्येव मुक्तिसाधनम्, न तु लिङ्गम् । श्रूयते हि भरतादीनां छिङ्गं विनापि केवलोत्पक्तिः । इति त-त्वतो लिङ्गस्य अकिष्टिचत्करत्वान्न तद्भेदो विदुषां विप्रत्ययहेतुः । "

<sup>\* &</sup>quot; मोक्षप्राप्ति प्रति न देषप्राधान्यम्, किन्तु समभाव एव निवृँतिहेतु:।"

( સ્વર્લિંગે ) હેાય કે અન્યધમ<sup>ર</sup>સમ્પ્રદાયના વેષમાં ( અન્યલિંગે ), <sup>કાે</sup>ઇ હાલતમાં હાેય, જો વીતરાગતાને પ્રાપ્ત કરે તાે અવશ્ય માક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે.×

વીતરાગતા એ માનસિક યા આન્તરિક ધમ<sup>°</sup> છે અને જ્યારે સાચી વીતરાગતા પ્રકટે છે ત્યારે તેના પ્રભાવ વિચાર, વાણી અને વર્ત્તાનમાં પડે છે. વીતરાગતા માટે સંન્યાસ-માર્ગ સરળ કે ધારી માર્ગ ગણીએ તાે યે એવા એકાન્ત નથી કે એ વગર વીતરાગતા સાધી શકાય જ નહિ કે પ્રાપ્ત થઇ શકે જ નહિ. એ હમણાં જણાવેલ આગમપાઠથી (ગૃહસ્થલિંગે સિદ્ધ થઇ શકવાના ઉલ્લેખથી) સિદ્ધ છે. તેમ જ જૈનદર્શન-સમ્મત દાર્શનિક માન્યતાએ ધરાવ્યા સિવાય તથા તે સમ્પ્રદા-યમાં પ્રમાણિત ગણેલાં ક્રિયાકાંડ કર્યા સિવાય વીતરાગતા આવી શકે જ નહિ એવું પણ નથી. એ પણ એ આગમપાઠથી (અન્યર્લિંગે સિદ્ધ થઇ શકવાના ઉલ્લેખથી) સિદ્ધ છે. અહીં એટલું કહી દેવું જરૂરનું છે કે જૈન ધર્મ'ની દાર્શ'ાનક માન્યતાએા અને એનાં ક્રિયાકાંડામાં એવું કશું નથી કે જે વીતરાગતાને પ્રાપ્ત કરવામાં બાધક નીવડે. ઉલદુ એનાં દાર્શ નિક મન્તવ્યા તથા યાજેલાં ક્રિયાકાંડા વાસ્ત(વક ધર્માચરણમાં પુષ્ટપણે ઉપકારક તથા સહાયક થાય તેવાં છે, જો તે મન્ત-વ્યોના સદુપયાગ કરવામાં આવે અને ક્રિયાકાંડા, જે સદાચાર પ્રેરક ઉદ્દેશથી રચવામાં આવેલાં છે તે ઉદ્દેશ સફલ થાય એવી

( પત્રવણાસૂત્ર, પહેલું પ્રજ્ઞાપનાપદ, સિહ્ધપ્રજ્ઞાપનાપદ )

કેવલગ્રાનની પ્રાપ્તિ એ જ માક્ષ છે. દેહધારીના એ માક્ષ જીવનમુક્તિ કહેવાય છે.

<sup>×</sup> इत्थोलिंगसिद्धा, पुरिसलिंगसिद्धा, सिन्धा, अन्नलिंग-सिद्धा, गिहिलिंगसिद्धा।

तृतीय भंड

રીતે સમજપૂર્વંક કરવામાં આવે. સદાચરાષ્ટ્ર [સ≈ચરિત] એ જ પાયારૂપ ધર્મ છે. એ વિના કાઈ પણ દાશેનિક માન્યતાએ અથવા ખાદ્ય ક્રિયાકાંડા તારવા સમથે નથી એ લક્ષમાં રાખવા ચાગ્ય છે.

સમ્પ્રદાયા દુનિયામાં રહેવાના છે, તેમના નાશ થવાના નથી અને નાશ થાય એમ ઇચ્છવાની જરૂર પણ નથી. જે તે સમ્પ્રદાયના માણુસ પાતાના સમ્પ્રદાયમાં રહી સન્માર્ગ ચાલી પાતાના ઉદ્ધાર કરી શકે છે. સમ્પ્રદાયમાં રહેલું એ ખાેટું નથી, પણ સામ્પ્રદાયિકતા (સામ્પ્રદાયિક સંકુચિતતા) ખાટી છે. પાતાના સમ્પ્રદાય ઉપરના વ્યામાહ, કદાશ્રહ કે દુરક્ષિનિવેંશને લીધે બીજા સમ્પ્રદાયને ખાટા માનવા કે વખાડવા એ ધર્માન્ધતા વૈયક્તિક અને સામાજિક સ્વાસ્થ્યને ખૂબ બાધાકારક બની જાય છે. પાતાના સમ્પ્રદાયમાં રહી**ને પણ** ખહારના વિચારપ્રવાહા માટે પાતાનાં વિચારબુદ્ધિનાં દ્વાર ખુલ્લાં રાખવાં જોઇએ. મધ્યસ્થ બુદ્ધિથી વિચારતાં જે કાઈ વિચારધારા યાગ્ય અને જીવનને હિતાવહ જણાય તે ગ્રહણ કરવા ઉદાર બનવું નેઇએ. આપણે એ પણ સમજવું જોઇએ કે કાઈ પણ સમ્પ્રદાયના માણસ પાતાના સમ્પ્રદાયમાં રહી બીજાએા સાથે બન્ધુભાવ અને મૈત્રીને કેળવતાે રહી સદાચારના વિશદ માગે<sup>°</sup> ચાલે તાે એનું કલ્યા**ણ** નિશ્ચિત છે.

(२)

# દેવ–ગુરુ–ધમ<sup>¢</sup>

શરીરમાં રહેલા આત્મા તત્ત્વદૃષ્ટિએ એના મૂળ સ્વરૂપમાં સત્તાએ પરમાત્મા છે–દેવ છે, પણ કર્માવરણાથી આવૃત હાવાને લીધે અશુદ્ધ ભાવમાં વત્ત માન હાવાથી ભવચકમાં ભમે છે. એ પાતાની અશુદ્ધતા ટાળી પાતાના સ્વાભાવિક સ્વરૂપમાં

પ્રકાશમાન થઈ શકે છે, અર્થાત્ વીતરાગતા સાધી દેવત્વને પ્રાપ્ત કરી શકે છે. એવી રીતે જે કાેઈ મનુષ્ય દેવત્વને પ્રાપ્ત કરે છે તે દેવ છે, જે વીતરાગ છે તે દેવ છે.

આ દેવત્વને પ્રગટાવવું એ આપણા આદર્શ છે. એ દેવત્વને પ્રગટાવવાની સાધનામાં જે સુચાગ્ય પ્રયત્નરીલ છે, તે ત્યાગી સંચમી અપરિગ્રહી સન્ત ગુરુ છે, જે આદર્શની એલળખાણ કરાવે છે, વીતરાગતા શું છે એ સમજાવે છે અને એ સ્થિતિએ પહોંચવા માટે સંસારી જીવનમાં કચો માર્ગ વિધેય છે—આચરવા યાગ્ય છે એ યાગ્ય રીતે ખતાવે છે. અશુદ્ધ દશા દ્વર કરી શુદ્ધ દશા (વીતરાગતા) જે માર્ગ પમાય તે માર્ગનું નામ ધર્મ ધર્મ એટલે કર્ત વ્યમાર્ગ ચાલવું તે, અર્થાત્ વિકાસગામી કર્ત વ્યસાધના. આ દેવ-ગુરુ-ધર્મને (એ ત્રણે તત્ત્વોને) સાચા અર્થમાં એલળખવા સદ્દહવા એ 'સમક્તિ' (સમ્યક્ત્વ) કહેવાય છે. પણ એ 'વ્યવહાર-સમક્તિ' છે, જ્યારે આત્મા જ એના મૂળ સ્વરૂપમાં સત્તાએ દેવ છે અને કર્માવરણોને વીંખી નાખી પાતાના મૂળ સ્વરૂપમાં યુણ પ્રગટ થઇ શકે છે એવી વિમલ શ્રદ્ધાથી ઊજળા આત્મપરિણામ તે 'નિશ્ચય-સમક્તિ' છે.

વિવિધતામાં એકતા યા સમાનતા જેવી, એટલે કે સવે પ્રાણીઓને પાતાના આત્મરૂપ જેવા એ વસ્તુ સમ્યગ્દેષ્ટિના મૂળમાં રહેલી છે. એ જો સધાય તો આગળના માર્ગ સુગમ અની રહે છે. મૈત્રી આદિ ચાર ભાવનાએ એ આત્મદેષ્ટિમાંથી ઉદ્ભવે છે. આવી દેષ્ટિ પ્રગઠ્યા વગર મનુષ્ય તત્ત્વત: 'સમ્યક્રત્વી' અની શકતા નથી એ ખાસ ખ્યાલમાં રાખવા યાગ્ય છે. આવી દેષ્ટિ જ્યાં હાય છે ત્યાં કજિયા—ટ'ટા, વૈર-વિરાધ, છીનાઝપટી, ઊંચ-નીચલાવ, અહંકારવૃત્તિ વગેરે કાલુષ્ય હાતું નથી, અને

હાય છે ત્યાં તે કજિયા – ટંટા, વૈર–વિરાધ, છીનાઝપટી, ઊંચ-નાંચભાવ, અહંકારવૃત્તિ વગેરેથી કહુષિત થયેલા સ્વાર્થમય અન્ધકારના માર્ગ ભેદી સ્વાર્થત્યાગ, પરાપકાર અને સેવાના માર્ગ પ્રકાશિત કરે છે. આવી દેષ્ટિ સદસદ્વિવેક ખિલ્યા વગર પ્રાપ્ત થતી નથી.

વ્યવહાર-સમિકતમાંથી પ્રગતિ કરતા પ્રાણી :નિશ્ચય-સમિકિત પ્રાપ્ત કરે છે, જે પ્રાપ્ત થતાં આત્માની દૃષ્ટિ શુદ્ધ બને છે, અને ત્યારે તેણે ઘણી પ્રગતિ કરેલી હાય છે, અને હવે તેને માટે ધર્મની ઉત્તમ ભૂમિ પર, એટલે કે કલ્યાણસાધનના ઊચા વિકાસગામી માર્ગે પ્રયાણ કરવું એ જ બાકી રહે છે, કે જેથી એ ભવિષ્યમાં વીતરાગતા પ્રાપ્ત કરી શકે, એટલે કે પાતે જ દેવ બની શકે.

'સમ્યક્તવ'નું વિરાધી 'મિશ્યાત્વ' છે. એટલે એ સ્પષ્ટ છે કે મિશ્યાત્વ ખસે ત્યારે જ સમ્યક્તવ પ્રાપ્ત થાય. એટલે મિશ્યાત્વ કેવા પ્રકારનાં હાય છે તે પણ જરા જોઈ લઇએ.

# ( ૧ ) વસ્તુગત (મ<sup>શ્</sup>યાત્વ—

શરીરને જ આત્મા માનવા, તે બેની વચ્ચે ભિન્નતા ન સ્વીકારવી તે.

# ( ર') ધ્યેયગત મિથ્યાત્વ—

માેક્ષના સ્વરૂપ સંખંધમાં અવળી સમજ; માેક્ષને યા વીત-રાગતારૂપ પૂર્ણુ પાવિત્ર્યને ધ્યેય ન માનતાં શારીરિક કે ભૌતિક સુખને અન્તિમ સાધ્ય યા જીવનનું સર્વસ્વ માનવું તે.

# (૩) ધર્મ ગત મિધ્યાત્વ—

ધ્યેયને પહેાંચવાના માર્ગ વિષેની ઉંધી સમજણ, દેહસુખ યા ભૌતિક વૈભવ માટે અન્ય પ્રાણીએાનાં સુખ–દુઃખ પ્રત્યે તદ્દન એંદરકાર રહી પાતાની ભૌતિક લાલસા પૂરવા માટે હિંસા, અનીતિ, અન્યાયનાં કારમાં પાપ કરવાં તે એ પાપા-ચરણાને ખાટા રસ્તા (અધર્મ) ન સમજવા તે. દયા–અનુકમ્પા, નીતિ–ન્યાય, સંયમ–સદાચાર એ સદ્દ ગુણાને ધર્મ ન સમજવા અથવા એમના વિરાધી દુર્ગુણા–દાષાને ધર્મ સમજવા તે.

# ( ૪ ) ગુરુગત મિ<sup>શ્</sup>યાત્વ—

ધ્યેયપ્રાપ્તિ માટે અયેાગ્ય ઉપદેશકને અર્થાત્ આસક્તિપૂર્ણ, દંભી, અજ્ઞાની અને વિવેકહીન ઉપદેશકને ગુરુ માની બેસવું તે.

#### (૫) દેવગત મિશ્યાત્વ—

પરમ આદરા રૂપ અનુકરણીય વ્યક્તિ સંબ'ધી ઊંધી સમજણ, એટલે કે વીતરાગ પરમાત્માને દેવરૂપ ન માનતાં સરાગ વ્યક્તિને દેવ માનવા તે.

આવા પ્રકારના મિચ્યાત્વભાવ જીવન વિકાસના રાેધક છે.

# ભગવાનની મૂર્તિ

( )

ભગવાન્ના નામ દ્વારા ભગવત્સમરણુ થાય છે, તેમ ભગવાન્ની મૂર્તિ કે તસ્વીર દ્વારા પણુ ભગવત્સમરણુ થાય છે. સામાન્યત: મૂર્તિ કે તસ્વીર, નામથી પણુ વધારે સ્મૃતિપ્રેરક થઈશકે છે; જેમને પાતાને માટે મૂર્તિની ઉપયાગિતા ન લાગતી હાય તેમણે, જેમને ભગવત્સમરણુ કે ભગવદ્દભક્તિમાં ભગવાન્ની મૂર્તિનો સહારા ઉપયાગી થતા કે લાગતા હાય તેમને તે સહારા સહર્ષ લેવા દેવા જોઇએ અને સારા હેતુ માટે લેવાતા એ સહારા પ્રશાસનીય માનવા જોઇએ. એ જ પ્રમાણે, જેઓ મૂર્તિના સહારા વગર ભગવદ્દભક્તિ કરી શકતા હાય કે કરી શકવાનું માનતા હાય અને એ એથી સહારા ન લેતા હાય

તૃતીય ખંડ : ૧૮૫ :

તેમની દીકામાં ન પડવું જોઇએ. પાતાના કષાયના ઉપશમનના લાભ માટે ભગવાનની મૂર્તિના સહારા લેનારા, ભગવાનની મૂર્તિના સહારા લેનારા, ભગવાનની મૂર્તિના સહારા ત લેવાના કારણે બીજાને નિન્દે કે બીજાઓ સાથે કષાયમાં ઊતરે તા તેઓ પાતાનું ધ્યેય ચૂકી જતા ગણાય. આમ કાઈ સાધનનું [બાહ્ય સાધનનું] અવલંબન લેવા ન લેવાની બાબતને પકડી સંકુચિત વાડાબન્ધી સર્જવી કે પાષવી યાગ્ય ન ગણાય. મૂર્તિના સહારા પાતાને માટે જરૂરી ન લાગતાં ન લેનારાઓએ પણ મનુષ્યસમૂહની-મૂર્તિના સહારા લેવાની—રુચિને પ્યાલમાં લઇને, તે રુચિને સંતાષવા માટે કલ્યાણ—સાધનના હેતુએ બંધાયેલાં ઐતિહાસિક પવિત્ર દેવાલયા, જેઓ એક વિશિષ્ટ સંસ્કૃતિનાં ધામ છે, તેમની તરફ સન્માનવૃત્તિ રાખવી જોઈએ અને મહાતમા પુરુષાનાં ચિત્ર, મૂર્તિ કે તસ્વીર તરફ જેમ સહજ સન્માનવૃત્તિ હાય છે તેમ ભગવાનની મૂર્તિ તરફ સહજ સન્માનવૃત્તિ હાય છે તેમ ભગવાનની મૂર્તિ તરફ સહજ સન્માનવૃત્તિ હાય છે તેમ ભગવાનની મૂર્તિ

હા, એટલું ખરું કે વીતરાગ ભગવાનની મૂર્તિમાં વીતરાગ-તાના દેખાવ હાવા જોઇએ. રાગદ્વેષરહિત, અહિંસા-સંયમ-તપ-ત્યાગના સદ્ગુણાના પૂર્ષ ઉત્કર્ષથી પ્રકાશિત એવા વીતરાગ ભગવાનની ધ્યાનસ્થ વીતરાગ યાગીની આકૃતિવાળી મૂર્તિમાં વીતરાગતા સાથે અસંગત થાય, વીતરાગ મુનિને ન છાજે એવા દેખાવ ન લાવવા જોઇએ.

#### (8)

#### જીવનનિર્વાહ માટે હિંસાની તરતમતાના વિચાર

હિંસા વિના જીવન અશકય છે એ વાતના સ્વીકાર કરો' જ છૂટકાે છે, પરન્તુ તે સાથે, એાછામાં એાછી હિંસાથી શ્રેષ્ઠ રીતે જીવવું એ જીવનનાે નિયમ અથવા કાયદાે મનુષ્યે પાળ વાનાે છે. પણ એાછામાં એાછી હિંસા કાેને ક**હેવી એ** પ્રક્ષ

ઘણાને ઊઠે છે. કાેઈ મતવાળા એવું માનતા હાેય છે કે માેટા સ્થૂલકાય પ્રાણીના નાશ કરવાથી ઘણા માણસાના ઘણા દિવસ સુધી નિર્વાહ થાય છે, જ્યારે વનસ્પતિમાં રહેલા ઘણા જુવાને માર્યા છતાં એક માણુસના એક દિવસ માટે પણ પૂરતા નિર્વાદ્ધ થઈ શકતાે નથી, માટે ઘણા જીવાને મારવા કરતાં એક માટા પ્રાણીને મારવા એમાં એાછી હિંસા છે. આવા મતવાળા માણસા જવાની સંખ્યાના નાશ ઉપરથી હિંસાની તરતમતાના આંકડાે લગાવે છે, પણ આ વાત બરાળર નથી. જૈન દૃષ્ટિ છુવાની સંખ્યા ઉપરથી નહિ, પણ હિંસ્ય છુવના ચૈતન્ય–વિકાસ ઉપરથી હિંસાની તરતમતા ઠરાવે છે. એાછા વિકાસવાળા ઘણા જીવાની હિંસા કરતાં વધુ વિકાસવાળા એક જીવની હિંસામાં વધુ દેાષ રહેલા છે એમ જૈન ધર્મનું મન્તવ્ય છે. અને એટલા જ માટે એ વનસ્પતિકાયને ખારાક માટે યાેગ્ય ગણે છે. કેમકે વનસ્પતિ–જીવા એાછામાં એાછી ઇન્દ્રિય-વાળા, એટલે કે એક જ ઇન્દ્રિયવાળા ગણાય છે. અને એનાથી આગળના ઉત્તરાત્તર વધુ ઇન્દ્રિયવાળા જીવાને ખારાક તરીકે એ નિષિદ્ધ ઠરાવે છે. એ જ કારણ છે કે પાણીમાં જલકાય જીવાે ઘણા હાેવા છતાં તેમની-એટલા અધા જીવાની-વિરાધના [હિંસા] કરીને પણ (હિંસા થવા છતાંયે) એક તરસ્યા માણુસને કે પશુને પાણી પાવામાં અનુકમ્પા છે, દયા છે, પુષ્ય છે, ધર્મ છે એમ સહુ કાેઈ કળૂલ રાખે છે. કેમકે જલકાયજીવરાશિ એક માણુસ કે પશુની અપેક્ષાએ બહુ અલ્પ ચૈતન્યવિકાસવાળી છે. આ ઉપરથી જણાશે કે 'મનુષ્યસૃષ્ટ્રિના ભાગે તિય<sup>ે</sup> ચ સૃષ્ટિના જીવા બચાવવા એ જૈન ધર્મને સમ્મત નથી. પરન્તુ કાેઈ વ્યક્તિ પાતાને લાગે વળગે છે ત્યાં સુધી પાતાના લાગ આપવા જેટલી પાતાની અહિંસાવૃત્તિ વિકસાવે તા તેને કરાા પ્રતિબન્ધ નથી. જેમ શ્રી શાન્તિનાથજીએ

પાતાના પૂર્વ ભવમાં શરણે આવેલા પારેવાને અને રાજા દિલીપે ગાયને બચાવવા માટે પાતાના શરીરના ભાગ આપવા તત્પરતા બતાવી હતી. પરંતુ નિરથંક હિંસાના પ્રસંગે પુષ્પપાંખડી દુભાવવા જેટલી પણ હિંસાની જૈન ધર્મ મનાઈ કરે છે.

વનસ્પતિજીવામાં છે લેંદ છે: પ્રત્યેક અને સાધારણ. એક શરીરમાં એક જીવ હોય તે 'પ્રત્યેક' અને એક શરીરમાં અનંત જીવા હોય તે 'સાધારણ'. કંદમૂળ વગેરે 'સાધારણ' [સ્થૂલસાધારણ\*] છે. એમને 'અનન્તકાય' પણ કહેવામાં આવે છે. 'સાધારણ' કરતાં પ્રત્યેકની ચૈતન્યમાત્રા અતિ અધિક વિકસિત છે.

( 4)

#### શરીરનાે ઉપયાગ

શરીર હાડ, માંસ, લોહી, ચરળી વગેરેનું અનેલું "પૂતળુ" છે અને મળ, મૂત્ર આદિ અશુચિએાથી ભરેલું છે, એ પ્રમાણે શરીર પ્રત્યે વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન કરવા માટે વિવેચન કરવામાં આવે છે. વૈજ્ઞાનિક દિષ્ટિએ જોતાં શરીર તો જેનું અનતું હાય તેનું અને. બીજી વસ્તુઓથી અનાવવા જતાં અની શકે નહિ. આપણા કરતાં કુદરત વધુ ડાહી છે. શરીરમાં જે અશુચિ ઉત્પન્ન થાય છે તે શરીરને ટકાવવા માટે ખાનપાન લેવાની આવશ્યકતા હાઈ ખારાક વગેરમાં શરીરને ઉપયાગી વસ્તુએા સાથે સાથે જે નિરુપયાગી વસ્તુએા સાથે મોલે જે

<sup>\* &#</sup>x27;સૂક્ષ્મસાધારણ' છવા અને સૂક્ષ્મ પૃથ્વી-જલ-તેજ-વાયુ છવાથી સમગ્ર લાકાકાશ ડાંસી ઠાંસીને ભરેલું છે. એ પરમસૂક્ષ્મ છવા જિલ્કુલ સંઘર્ષ-વ્યવહારમાં આવતા નથી. 'સાધારણ 'ને 'નિગાદ' પણ કહે છે. માટે 'સૂક્ષ્મ સાધારણ 'ને સૂક્ષ્મનિગાદ અને 'સ્થૂલસાધારણ 'ને સ્થૂલનિગાદ (બાદરનિગાદ) કહે છે.

એવું અદ્દલુત યંત્ર છે કે સારભૂત વસ્તુએાને પાતાના ઉપયાગમાં લઇ નિરુપયાગી વસ્તુઓ, જે અશુચિ કહેવામાં આવે છે તેમને ખહાર ફેંકી દઇ શરીરને કાર્યક્ષમ રાખવાના આપમેળે સતત યત્ન કરતું રહે છે. શરીર એ પરાશે ત્યાગ કરવા જેવી ચીજ નથી, અથવા તેા જેમ ખને તેમ જલ્દી નાશ કરવા જેવી ચીજ નથી. શરીરને કાર્યક્ષમ અને આરાગ્ય સ્થિતિમાં રાખવાની જરૂર છે, કે જેથી તેના પ્રભાવ મન ઉપર પડી મન શરીરવિષયક દુશ્ચિન્તનમાંથી મુક્ત રહે. બેશક શરીરના લાગાપેલાગ માટે બીનજરૂરી હિંસા થવી ન જોઇએ, તેમ જ જૂઠ-અનીતિ-અન્યાયનું આચરણ થવું ન જોઇએ એટલી જ વાત પ્રસ્તુત વિષયમાં મુદ્દાની છે અને ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા લાયક તેમ જ અમલ કરવા લાયક છે. સમજી શકાય એવું છે કે આત્મા પાતાના શરીરમાં જ રહીને પાતાની જ્ઞાનશક્તિ અને કાર્યશક્તિના ઉપયાગ કરી માેક્ષ–સાધન કરી શકે છે. આત્મા જ્યાં સુધી છેવટનું શરીર છાેડી માક્ષ પ્રાપ્ત ન કરે ત્યાં સુધી તેને શરીરનાે ઉપયોગ છે અને ત્યાં સુધી તેને શરીર વળગેલું જ છે. છતાં અણુસમજથી શરીરના ત્યાગ કરવા જેવી પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે તા તે આપઘાતની પ્રવૃત્તિ જેવું ગણાય, જે પાપ મનાયું છે. ત્યાગ શરીરના નહિ, પણ દુર્વૃત્તિ તેમ જ દુષ્પ્રવૃત્તિના કરવાના છે.

આપઘાત અને 'સંલેખના 'માં ફરક છે. આપઘાત કષાયના આવેગનું પરિણામ છે, જ્યારે 'સંલેખના ' ત્યાગ અને દયાનું પરિણામ છે. જ્યાં પાતાના જીવનની કંઇપણ ઉપયાગિતા રહી ત હાય અને પાતાને માટે બીજાઓને વ્યર્થ કષ્ટ ઊઠાવવું પડતું હાય ત્યાં શરીરત્યાગમાં બીજાઓ ઉપર દયા છે. કેટલાક કાઇ પાણીમાં ડૂબી મરવાનું, કાઈ પર્વત ઉપરથી પડીને મરવાનું યા બીજી રીતે પ્રાણાતસર્ગ કરવાનું આદરે છે; પણ એ અંધશ્રદ્ધાની

વાત છે. હા, કર્ત ત્થની વેદી ઉપર બલિદાન કરવું એ સાચું અલિદાન છે. જનરક્ષા માટે પાતાના પ્રાણ કુરબાન કરવા અયવા બીજાએાની સેવામાં પાતાનું શરીર આપવું પડે તા આપવું એ સાચું બલિદાન છે. અમુક જગ્યાએ મરવાથી કે અમુકનું નામ લઇ મરવાથી સ્વર્ગ યા માેક્ષ મળે છે એ પ્રકારની અન્ધ-શ્રદ્ધાથી પ્રાણત્યાગ કરવા એ ખેત્દું છે. જૈનધર્મે ઉપવાસને છાેડી મૃત્યુના બીજા બધા ઉપાયાની મનાઇ કરી દીધી છે. આ પ્રશસ્ય સંશાધન ગણાય. જ્યારે કાઈ અસાધ્ય બીમારી આવે કે જેનું કષ્ટ સહુવું કઠિન થઇ પડે અને બીજાએા પાસેથી ખૂબ સેવા લેવી પડે એવા સમયમાં ઉપવાસ કરી શરીરને છેાડવું યાેગ્ય ગણાય છે. ઉપવાસચર્યા પણ એકદમ નહિ, પણ શરૂ આતમાં નીરસ ભાજન, પછી છાશ વગેરે કાઈ પેય વસ્તુ ઉપર અને પછી શુદ્ધ જળ પર એમ ચડતાં ઉપવાસ પર આવવુ' જોઇએ. આ પ્રક્રિયામાં દિવસા, મહીનાએા અને કદાચિત્ વર્ષોના વખત પણ લાગી જવા સંભવ છે. એકદમ પ્રાણત્યાગ કરવામાં જે સંક્લેશ સ્વ–પરને થાય છે તે આ પ્રક્રિયામાં થતા નથી. વળી આ પ્રક્રિયા મરણના જ નહિ, જીવનના પણ ઉપાય બની જઈ શકે છે, અર્થાત્ આ પ્રકારની પ્રક્રિયાથી કચારેય ખીમારીમાંથી સાજા થવાનું પણ બની જાય છે. આ પ્રકારની પ્રક્રિયાથી બીમારી શાન્ત થઈ જાય તેા સંલેખનાનું કારણ ન રહેતાં સંલેખના બંધ કરી દેવી જોઇએ. ઉપવાસચિકિત્સામાં અને સંલેખનામાં અન્તર છે. ચિકિત્સામાં જીવનની પૂરી આશા અને એ માટે પ્રવૃત્તિ હોય છે. પરન્ત સંલેખના ત્યારે કરાય છે, જયારે જીવનની ન તા કાઇ આશા રહી હાય છે, ન એ માટે પ્રયત્ન હાય છે. પરન્તુ ઉપરની સંલેખનાની પ્રક્રિયાથી શરીરને જો સારું થઈ જાય તા પછી જબરદસ્તીથી પ્રાણત્યાગ કરવાની જરૂર નથી કેમકે સંલેખના આત્મહત્યા નથી, કિન્તુ આવેલ માતની સામે વીરતાથી આત્મ-સમર્પણની ક્રિયા છે. એથી મનુષ્ય શાન્તિ અને આનન્દથી પાતાના પ્રાણત્યાગ કરે છે. માતની પહેલાં એણે જે કરવું જોઇએ તે એ કરી જાય છે. પણ માત જો ટળી જાય તા એને જબરદસ્તીથી ન બાલાવવું જોઇએ.

#### ( \$ )

#### અનુકમ્પા અને દાન

દયા એ ધર્મનું મૂળ છે. ચાેગ્ય દાન એ દયાધર્મનું ક્રિયા-ત્મક પાલન છે–ચાહે એ દાન આપણી શારીરિક, માનસિક, વાચિક અથવા સામ્પત્તિક શક્તિનું હાેય.

કાઈ પણ વ્યક્તિ જો આપણી દયાથી જીવિત રહેશે તે। તે જીવિત રહેશે ત્યાં સુધી જે જે હિંસા આદિ દેષવાળાં કાર્યી અથવા જે જે અપકૃત્યા કરશે તેની જવાબદારી આપણા ઉપર આવશે એવા લોકોમાં ભ્રમ ઉત્પન્ન કરવા અને દયા તથા દાનના શુભ પ્રવાહને સૂકવી નાખવાના પ્રયત્ન કરવા એ દાર પાપ છે. અમુક વ્યક્તિ ભવિષ્યમાં કેમ વર્તશે એ આપણું જાણુતા નથી, છતાંય એવા જ્ઞાનના અભાવમાં તે સારી રીતે નહિ, પણ ખાટી રીતે જ વર્ત શે એવા પૂર્વ થહ ધારણ કરી દયા કરવાથી વંચિત થવું એમાં ઘર્જી અજ્ઞાન રહેલું છે. દરેક વ્યક્તિ પાતે સામાન્ય રીતે કેમ વર્તાવું એમાં સ્વતન્ત્ર છે, અને તે જો ખાેટી રીતે વતે<sup>૧</sup>, અર્થાત્ આપણા દયાપ-ચારની સહાયતાના યાેગે મરવામાંથી ખચવા પામેલા માણસ દ્રષ્ટ રીતે વતે તે તેણે પાતાની સ્વતન્ત્રતાના દુરુપયાગ કર્યો એટલું જ કહી શકાય; પણ તેના દેાષ એ માણુસને દુઃખમાં સાહાય્ય કરી એનું જીવન લંબાવવામાં સહાયભૂત થનાર, એને બચાવનાર કે એને રાહત આપનારના ઉપર હાેઈ શકે

નહિ. શુદ્ધ અનુકમ્પાથી કરેલી હયા કે આપેલી શાન્તિના લાભ પામી સ્વસ્થ થનાર માણુસ પછી ગમે તે રીતે વર્તે તેની સાથે એ દયા બતાવનારને કંઈ લેવાદેવા નથી. એને તો કક્ત પાતાની શુદ્ધ અનુકમ્પાનું પુષ્ય કળ જ મળે છે. પરંતુ જે કાઇ લૂંડારા લૂંટવા માટે જતા હાય અને એ વાત આપણા જાણવામાં હાવા છતાં એને રસ્તામાં આપણે ત્યાં આશ્રય આપી જમાડીએ તા તે લૂંટ કરવામાં જે પાપ કરે તેના ભાગી આપણે થઇએ.

# (9)

#### મૈત્રી આદી ચાર ભાવનાએા

" ममानशीसव्यसनेषु सह्यम् " अर्थात् सरभा आधार અને સરખી આદતવાળાઓમાં પરસ્પર મિત્રતા હાય છે, કાં તા થાય છે. આ ઉક્તિ મુજબ, બધા આત્માઐા–નિકૃષ્ટ શ્રેણીના શરીરધારકેાથી લઇ ઊર્ચા ઊચી કક્ષાના શરીરધારકાે સુધીના બધા સંસારવર્તી જીવા સ્વરૂપે અર્થાત્ પાતાના સત્તાગત મૂળરૂપમાં બિલ્કુલ એક સરખા હાઈ, અર્થાત્ એ પ્રકારની મૌલિક પૂર્ણ સમાનતાને લઇને બધા પ્રાણીએામાં પરસ્પર મૈત્રી થવા બાબ-તની ઉમંગી કલ્પના પેદા થઈ જાય; પરંતુ તિર્ધ મ્યોનિના પ્રાણીઓમાં અજ્ઞાનતા અને વિવેકાસાવને લીધે એ (વ્યાપક મૈત્રીભાવ) ન હાવાનું કે ન સાધવાનું સમજ શકાય છે, કિંતુ भनुष्येतमां ते। समकदारी अने विशेष संज्ञावत्ता है।वाने क्षान्थे એ સધાવાનું સંભાવ્ય છે, છતાં એ ન હાતાં એને બદલે જ્યારે પશુસૃષ્ટિને યાગ્ય ઇર્લ્યા, દ્વેષ, કૂરતા, વૈરવિરાધ અને સ્વાર્થાન્ધ તાના પ્રગાઢ વંટાળ માણસોમાં પથરાયેલા જોવામાં આવે છે ત્યારે એવા માણસા પશુસૃષ્ટિને યાેગ્ય વાસનામય આવરણના ભિન્નભિન્ન પ્રકારના પડદાએા ચીરી ઊંચે આવ્યા નથી એમ ક્લિત થાય છે. કિન્તુ વિવેક્ષ્યુદ્ધિ, મનુષ્યના ચિત્તની નિકંટ

હાેવાથી માણસ જો શાન્ત અને સ્થિર થઇ વિવેકયુક્ત વિચાર કરે તા બધા પ્રાણીઓ સરખા છે એ વાત એને ઝટ સમજાઈ જાય તેમ છે, અને એના જ અનુસંધાનમાં બધા પ્રાણીએ તરફ એના ચિત્તમાં મૈત્રીભાવ પેદા થવાની ખૂબ જ શકચતા છે. વેદાન્તદર્શ'ન બધા જીવાને પ્રદ્વાની ચિનગારી તરીકે માને છે અને જૈન, વૈશેષિક, સાંખ્ય, યાગ વગેરે દર્શનકારા બધા જીવા પૃથક્ષ્પૃથક્ સ્વતન્ત્ર અખંડ દ્રવ્યાે છે એમ માનવાની સાથે સાથે જ એ બધા મૂળે એક સરખા છે એમ માને છે. આ પ્રમાણે બધા આર્ય દર્શાનકારા બધા જવા મૂળે એક સરખા તેજઃસ્વરૂપ છે એમ પ્રતિપાદન કરી તેના ફલિતાર્થરૂપે अद्वेष्टा सर्वभूताना मैत्रः करुण एव च अर्थात् डे। धितरक्ष देष વૃત્તિ ન રાખતાં પ્રાણીમાત્ર તરફ મૈત્રી રાખવાની અને દુઃખી तरह हथाणु अनवानी द्याष्या ५२ छे. छर्धा-द्वेष, वैरविराध વગેરે દાષા પરાપકાર અને સામાજિક અશાન્તિ પેદા કરનાર હાેવા સાથે પાતાના આત્માની પણ દુઃખદ્ર હિંસારૂપ છે, માટે એમને ખંખેરવા માટે આર્ય સન્તા મજળૂત લલામણ કરે છે.\* જૈનદર્શન અને પાતંજલદર્શન વગેરે આત્મીપમ્યની ભાવનાના આધાર પર અને એ ભાવનાને વિકસાવવા માટે મૈત્રી આદિ (મૈત્રી, પ્રમાદ, કરુણા અને માધ્યસ્થ ) ચાર ભાવનાએ! ખતાવે છે, જેમના અનુશીલનના આધાર પર જીવનની ઉત્તરાત્તર વિકાસભૂમિ ઉપર આરાહણ કરવાનું સુગમ બનતું જાય છે. એ ચારે ભાવનાએ આ પ્રમાણે—

અર્થાત્–રજોગુણથી ઉત્પન્ન થનાર આ કામ, આ કોધ સર્વા મર્લા સર્વાધાતી મહારાક્ષસ છે, એને તું વૈરી સમજ.

<sup>\*</sup> काम एव क्रोध एष रजोगुणसमुद्भवः।
महाशनो महापण्मा विद्घ्येनमिह वैरिणम्।। ३७।।
( क्षेत्रवह्गीता थ. ३)

પ્રાણીમાત્રમાં મૈત્રીવૃત્તિ કેળવવી એ મૈત્રીભાવના છે. આવી વૃત્તિ કેળવી હોય તો જ દરેક પ્રાણી પ્રત્યે સત્યવાદી અને અહિંસક રહી વર્તી શકાય. મૈત્રી એટલે અન્ય આત્માઓમાં પાતાપણાની બુદ્ધિ—આત્મીયપણાની ભાવના. આ ભાવના હોત બીજાને દુઃખ ઉપજાવવાની કે બીજાનું અહિત કરવાની વૃત્તિ ઉદ્ભવવા પામતી નથી, એટલું જ નહિ. પણ બીજાનું ભલું કરવાની વૃત્તિ પ્રવર્તતી રહે છે. આ ભાવનાના વિષય પ્રાણીમાત્ર છે.

માણસ અન્યને પાતાથી બાહ્યસમ્પત્તિની બાબતમાં ચહિ-યાતા જોઇ તેની અદેખાઈ કરવા લાગે છે; પરન્તુ તે અન્યનું ચડિયાતાપર્શું જો તેણે પાતાના ગુણથી યા શુભકર્માપાપ્ત પુષ્યના પરિણામે સમ્પાદન કરેલું હાેય અને તેના ઉપયાગ તે શુભ કાર્યો કરવામાં કરતા હોય તા તેની અદેખાઇ કરવાને અદેલે તેનાં શુભ–પુષ્ય કાર્યોતું તથા ગુણાતું અનુમાદન કરી ખુશ થવું જોઇએ. અનીતિ, અનાચરણ સામે અસન્તાષ કે યુણ્ય પ્રકાપ થાય તે અરાબર છે; પણ કેવળ, પાતાથી બીજાના ચડિયાતાપણાના જ કારણે તેના પર દ્વેષ કે અદેખાઇ કરવી એ ખાંદું છે. અદેખા માણસ પાતાના દુઃખે દુઃખી અને બીજાના સુખે દુ:ખી થઇ બેવડા દુ:ખાનુભવ કરે છે. જ્યાં સુધી અદેખાઇ જેવા દેષો દૂર ન થાય ત્યાં સુધી સત્ય, અહિંસાનું પાલન થઈ શકે નહિ; માટે અદેખાઈ જેવા દેાષાની વિરુદ્ધ પ્રમાદ-વૃત્તિ કેળવવી આવશ્યક છે. ગુણાધિક પર પ્રમુદિત થવું અને એના આદર કરવા એ પ્રમાદભાવના છે. આ ભાવનાના વિષય ગુણાધિક જન છે. પાતાના ઇષ્ટ્ર જનની ચડતી જોઇને જેમ આનન્દ થાય છે તેમ પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે આત્મીયતા કેળવી હાય તા જ જે કાેઇ ગુણાધિક હાેય તેને જાેઇ પ્રમાદ ઊપજ શકે. એટલે આ ભાવનાના મૂળમાં આત્મીયતાની બુદ્ધિ છે.

સામાન્યતઃ કાેઇ પણ ગુણીના ગુણ તરફ પ્રમાેદ થવા એ પ્રમાેદલાવના છે. ગુણીના ગુણરાગી થવું એ ગુણી થવાના માર્ગ છે.

ઉપરની અન્ને ભાવનાના વિષયમાં જરા વિશેષ અવલોકન કરીએ. બીજાનું સુખ જોઈ યા બીજાને અધિક સુખી જોઈ માણસને ઇર્લ્યા અને અસૂયા પેદા થાય છે, પરન્તુ વ્યાપક મેત્રીભાવ માણસના દિલમાં જો ઊગે તો તે બીજાના સુખિત્વને જોઈ તેને [એટલે કે તેના સુખિત્વને] પાતાના મિત્રનું કે પાતાના આત્મીયનું સમજે અને એથી એના તરફ એના મનમાં ઇર્લ્યા કે અસૂયા પેદા ન થતાં માનસિક સ્વસ્થતા અનુભવે. એ માટે સુખી જનનું સુખિત્વ પણ મૈત્રીભાવનાના વિષય અતાવવામાં આવ્યા છે. અર્થાત્ બીજાના સુખ તરફ સુહ્રદયભાવ એ મૈત્રી ભાવના છે. પ્રમાદ ભાવના સંખંધ જણાવવાનું કે કોઇ માણસ

× मैत्रीकरुणामुदितोपेक्षाणां सुखदुःखपुण्यापुण्यविषयाणां भावनातिश्चत्तप्रसादनम् । ( पातं क्रक्ष ये।गर्हशन १ पार उठभुं सूत्र )

અર્થાત્—મૈત્રીના વિષય સુખિત્વ, કરુણાના વિષય દુ ખિત્વ. મુદિતાના (પ્રમાદના) વિષય પુણ્યવત્તા અને ઉપેક્ષાના વિષય નિષ્પુણ્યત્વ છે. આવી એ (મૈત્રી, કરુણા, મુદિતા અને ઉપેક્ષા) ભાવનાઓના અનુશીલનથી ચિત્તના પ્રસાદ સંપાદન કરી શકાય છે.

આ ભાજતમાં મહર્ષિ શ્રીઉમાસ્વાતિજીના 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર 'નું સાતમા અધ્યાયનું કર્ટું સૂત્ર છે.

> मैत्रीप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थ्यानि स-त्वगुणाधिकविलश्यमानाविनेयेषु ।

અર્થાત્-પ્રાણીમાત્રમાં મૈત્રી, ગુણુથી માટાઓમાં પ્રપાદ, દુઃખ પામ-તાએામાં કરુણા અને જડ જેવા અપાત્રામાં માધ્યસ્થ ભાવના કેળવવી. तृतीय भंड : १६५:

धनवान् अववान् हे सत्तावान् हाय या भौतिह रीते सुणी मनाता हाय ते। तेटवा જ ઉપरथी तेना प्रत्ये प्रमुद्दित थवुं એમ કહેવાના આશય નથી; પરંતુ જો તે પાતાના ધનના, બળના કે સત્તાના ઉપયોગ દીન દુ:ખી જનાને સારી હાલતમાં લાવવા કે તેમનાં દુ:ખ વિદારવામાં કરતા હાય તા તેના સદુપયાંગ માટે તેને ગુણી સમજ તેના ગુણુ પ્રત્યે પ્રમુદિત થવું યાગ્ય છે. માણુસ ચાહે નિર્ધન હાય, પણુ પ્રામાણિકપણે ઉદ્યમ કે શ્રમ કરી પાતાની આજવિકા ચલાવતા હાય અને એમાં સંતાષ માનતા હાય તો તેના તેવા સદ્દગુણુ માટે પ્રમુદિત થવું યાગ્ય છે. પ્રમાદના વિષય પુષ્યવત્તા અતાવ્યા છે, તેના એ અર્થ નથી કે કાઈ પાતાની પુષ્યવત્તાના દુરુપયાંગ કરે તા યે તેના પર પ્રમુદિત થવું. વસ્તુત: પ્રમાદના વિષય પુષ્યવત્તા એટલે પુષ્યાચરણ્યીલતા.

હવે કરુણા-ભાવના. પીડાતાને જોઇને અનુક પા ન ઉભરાય તે અહિંસા આદિ વૃતા નભી ન શકે, તેથી કરુણા-ભાવનાની આવશ્યકતા છે. આ ભાવનાના વિષય દુ:ખ પામતા પ્રાણી છે, કારણ કે અનુશ્રહ કે મદદની અપેક્ષા દુ:ખી, દીન, અશક્ત, અનાથને જ રહે છે. પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે આત્મીયતા-ખુદ્ધિ હાય તા જ, ઇષ્ટજનને પીડાતા જોઇને જેમ એક પ્રકારની મૃદુ લાગણીથી ઘેરાઈ જવાય છે તેમ, કાઇને પણ પીડાતા જોઈ કરુણા ઉભરાવા માંડે. આમ આ ભાવનાના મૂળમાં આત્મીયતા-ખુદ્ધિ રહેલી છે. ભવચક્રનાં દુ:ખમાં પડેલાને તેમાંથી ઉદ્ધરવાની ભાવના જે કાઇ સંતના દિલમાં ઊગવી એ પણ કરુણાભાવના છે. જ્ઞાની મહાતમા તથા કેવલી ભગવાન સર્વાનુશ્રહ પરાયણ કરુણાવાળા હાય છે. એ જ માટે એએ પરમ કારુ બ્રિક એવા વિશેષણથી ઉદ્લેખાય છે.

કચારેક અહિંસા આદિ ગુણાના રક્ષણ માટે તટસ્થપણં જ ધારણ કરવું ઉપયાગી થાય છે, તેથી માધ્યસ્થ્ય ભાવનાની આવશ્યકતા છે. 'માધ્યસ્થ્ય ' એટલે તટસ્થતા કે ઉપેક્ષા. જ્યારે જડળુદ્ધિનાં અને ઉપયાગી સારી શિખામણ ગ્રહણ કરવાની યાગ્યતા ન હાય એવાં પાત્ર મળે અને તેવાને સુધારવાની પ્રવૃત્તિનું પરિણામ છેવટે તદ્દન શૂન્ય જ દેખાય તા તેવા પ્રત્યે તટસ્થપણું યા ઉપેક્ષાવૃત્તિ રાખવામાં જ શ્રેય છે. તેથી આ લાવનાના વિષય અવિનેય (અચાગ્ય) પાત્ર છે. પ્રાણીમાત્રમાં આત્મીયતા બુદ્ધિ હાય તા જ અવિનેય (દુર્મિત દુષ્ટ કે મૂર્ખ જણાતા) માણસ તરફ કૂરતા, દ્વેષ કે ક્લિષ્ટવૃત્તિ પેદા ન થતાં તેની તરફ શુદ્ધ તટસ્થભાવ રહી શકે—જેમ એવા પાતાના ઇષ્ટજન તરફ એવા ભાવ રહે છે તેમ.

આ ભાવનાઓમાં જેમ દુ:ખી જન કરુણાના વિષય છે, તેમ દુર્મિત માણસ પણ દયાના—ભાવદયાના વિષય છે. એવાની તરફ ઊપજતી કે રખાતી માધ્યસ્થ્ય—ભાવના ભાવદયાગિ ત છે. આ પ્રસંગે એ વાત પણ ખ્યાલમાં આવી શકે છે કે જેમ નાના ખાળકે કરેલ અથવા આત્મીય રનેહી સ્વજન કે પ્રેમીજન તરફથી થયેલ અનાદર કે અપમાનથી સ્વમાનભંગ થયાનું આપણને લાગતું નથી, તેમ આ મૈત્રી આદિ ભાવનાઓના સબળ સંસ્કારથી પ્રકાશિત ચિત્તવાળા સુરૂ જનને બીજાએ કરેલ અનાદર કે અપમાનથી સ્વમાનસંગ થયાની કલ્પના ઉદ્ભવતી નથી. વિશ્વ બન્ધુત્વની ભાવનામાં રમમાણું એવા સજ્જનને ગુણી માણસ પ્રમાદના વિષય છે, તો દુર્મત દુષ્ટ માણસ ભાવદયાગિલ પ્રમાદના વિષય છે. આચાર્ય હેમચંદ્ર (પાતાના યાગ્રાસના પ્રારંભમાં મંગલાચરણમાં) કહે છે—

कृतापराधेऽपि जने कृपामन्थरतारयाः । ईषद्बाष्पार्द्रयोभेद्रं श्रीवीरजिननेत्रयोः ॥ ३ ॥ અર્થાત્–અપરાધી માણુસ ઉપર પણુ પ્રભુ મહાવીરનાં નેત્રાે દયાથી જરા નીચે નમેલી કીકીવાળાં અને કરુણાથી આવેલ કિંચિત્ આંસુથી આર્દ્ર અની ગયાં.

(()

# વિધિષ્રેમ અને મનશુદ્ધિઃ

પ્રેમ-શુદ્ધપ્રેમ( બ્યાપક મૈત્રી)ના સદ્ગુણ સર્વ પ્રાણી પ્રત્યેની હિતદિષ્ટિએ કાર્ય કરે છે, અને એવા વત્સલ—મના મનુષ્ય પાતાનું હિત સાધે છે તે વિશ્વના એક ઘટક તરીકે સાધે છે. તેનું હિત પરહિતનું વિરાધી હાતું નથી. ( અહીં હિતથી લોતિક, માનસિક અને આધ્યાત્મિક હિત ગ્રહણ કરવાનું છે.) બ્યાપક પ્રેમથી કરેલાં કૃત્યા સ્વ અને પરને હિતકારક હાય છે અને કલ્યાણકર બને છે.

શુદ્ધપ્રેમ(અહિંસા)નાં એ સ્વરૂપ છે: (૧) નિષેધાતમક અને (૨) વિધેયાતમક. નિષેધાતમક પ્રેમ, બની શકે ત્યાં સુધી કાઈ પણ પ્રાણીને કાઇ પણ જાતની ઈજા કે નુકસાન ન કરવામાં ચરિતાર્થ થાય છે. એ જાતના પ્રેમ સૃષ્ટિનાં ઘણાંખરાં પ્રાણીઓમાં વ્યાપક બની વિદ્ધરનારા હાય છે. વિધેયાતમક પ્રેમ અન્ય પ્રાણીઓની સેવા યા પરાપકારવૃત્તિમાં પરિણુમે છે. આવા પ્રેમ ભલે ભાવનામાં આખા વિધ્ધના પ્રાણીઓને આવરી લેવા માંગે તો પણ તે વ્યવદારમાં જે તે વ્યક્તિની શક્તિની મર્યાદામાં રહીને જ ચરિતાર્થ થઇ શકે છે. કાઈ સજ્જનના પ્રેમ વિધ્ધવ્યાપી હાય તાયે તે વ્યક્તિની શક્તિની શક્તિના પ્રમાણમાં મર્યાદિત ક્ષેત્રમાં કાર્યરૂપે પરિણુમી શકે છે. પરન્તુ એથી એ વિધ્ધપ્રેમ મટી જતા નથી, કેમકે એ વ્યાપક હિત કરવાને ભલે અશક્ત હાય તા પણ વ્યાપક હિત કાવતી હાય છે.

સદરહુ પ્રેમના અમલ કૈવા ક્રમથી કરવા એ વિષે સામાન્ય રીતે એમ કહી શકાય કે પ્રેમને કાર્ય રૂપે અમલમાં મૂકતી વખતે તેની શરૂઆત કુટું અથી થાય છે, અને તે પ્રમાણે થાય તે ઇષ્ટ છે. પરંતુ જો શક્તિ હાય તા તે ત્યાં અટકવા ન જોઇએ અને શક્તિના વધવા સાથે તે વિસ્તરતા જતા હાવો જોઇએ. "Charity begins at home, but it does not end there." "ઘરનાં છાકરાં ઘંટી ચાટે અને ઉપાધ્યાયને આટા " જેવું તેમ જ "ઘર ખાળીને તીર્થ કરવા " જેવું સામાન્ય રીતે ન થવા દેવું જોઇએ. કુટું બપ્રેમ, ચામપ્રેમ, દેશપ્રેમ, રાષ્ટ્રપ્રેમ એ ઉત્તરાત્તર વિકસતા જતા પ્રેમનાં દેશંતા છે. પરંતુ કાઇ કાઇ વાર એવા આપવાદિક પ્રસંગા આવી પડે છે કે જે વખતે કુટું બ અથવા ગ્રામના ભાગ આપી દેશ યા રાષ્ટ્રકાર્યને સંભાળી લેવું પડે છે. આવા આપવાદિક પ્રસંગા જીજ હાય છે, અને તે અસાધારણ શક્તિશાલી તથા પ્રભાવશાલી પુરુષાના સંખંધ અસાધારણ શક્તિશાલી તથા પ્રભાવશાલી પુરુષાના સંખંધ અસાધારણ સંજોગામાં બની આવે છે.

એ વાત ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા જેવી છે કે ઉપર જણાવેલા કુંદું ખપ્રેમ વગેરે પ્રેમના કારણે અન્ય કુંદું ખ, અન્ય શ્રામ, અન્ય દેશ યા અન્ય રાષ્ટ્રને નુકસાન પહેાંચાડવામાં આવતું હાય અથવા તેનું ગેરવાજખી શાષણ કરવામાં આવતું હાય તા તે શુદ્ધ પ્રેમ મેટી જઈ કહુષિત રાગ બને છે, જે ત્યાજ્ય છે.

કેટલાક પ્રેમના નિષેધાત્મક સ્વરૂપથી જ સન્તુષ્ટ રહી પ્રેમના વિધેયાત્મક સ્વરૂપ તરફ ઉદાસીનતા સેવે છે અને તેમાં જ કૃત કૃત્યતા માની, મનાવી અકર્માણ્ય રહે છે. પરંતુ તેવી જાતના પ્રેમ અધ્રરા જ ગણવાપાત્ર છે.

પાતાની જીવનચર્યાને અંગે પ્રાણીસૃષ્ટિ પાસેથી આપણે જે મેળવીએ છીએ તેનું ઋગુ આપણા ઉપર ચડે છે અને તે આપણે ચુકવવાનું હાય છે; અને તે પ્રાણીસમાજને હિતકારક પ્રવૃત્તિ આદરી પરાેપકાર અને સેવામાગે જ ચુકવી શકાય છે.

જે અન્તર્જા ગ્રત્ દશાના ચારિત્રશાલી સન્તાે એકાન્તમાં પાતાના ઉચ્ચ આધ્યાત્મિક વિકાસની સાધનામાં નિમગ્ન રહે છે તેઓ પાતાની વિકાસગામી આધ્યાત્મિક તપારશ્મ અથવા યાગ-જયાતિ પ્રસારીને (એ પ્રકારની અગમ્ય રીતે) પ્રાણીસમાજના હિતસાધનમાં પાતાના યાગ આપતા હાય છે.

ખરેખરા સન્ત માનવા તા સમાજ પાસેથી જે મેળવે છે તેથી ઘણું વધુ તેઓ સમાજને આપે છે, એટલે સમાજ તેમના હમેશાં દેવાદાર રહે છે. અને એવા જ માણસાને પાતાની વાજળી જરૂરીઆતા પૂરી પાડવાનું સમાજને કહેવાના નૈતિક હક પ્રાપ્ત થાય છે. સમાજ તેમને ગમે તેટલું આપે તા પણ તે હંમેશાં એાછું જ રહેવાનું.

વિશ્વપ્રેમ, જે આધ્યાત્મિક પ્રેમ કહી શકાય તે આધ્યાત્મિક છવનના વિકાસ પર અવલ ખિત છે. ચિત્તશુદ્ધિ જેમ જેમ ખીલતી જાય છે, તેમ તેમ આત્મોપમ્યની દૃષ્ટિ વિસ્તરતી જાય છે, અને તેમ તેમ પ્રાણિવાત્સલ્ય વિમલ અને વિશાલ ખનતું જાય છે. વેરઝેર, અભિમાન તથા રાગ-રાષ જવા એ જ મનનું નિર્મલીકરણ છે. એ દાષોના દૂર થવામાં જ ચિત્તની પ્રસન્નતા છે. આસક્તિ તથા કષાયા પાતળા પડવા કે પાતળા પડતા જવા એ જ મનની થઈ રહેલી શાધનકિયા ગણાય કષાયા જેમ જેમ નબળા પડતા જાય છે, તેમ તેમ મનનું દુશ્ચિન્તન એાછું થતું જાય છે અને તેમ તેમ એ શુભચિન્તનપરાયણ ખને છે. અનુકૂલ કે પ્રતિકૂલ પ્રસંગા આવતાં મન ક્ષુખ્ધ થાય નહિ, પાતાનું સમતાલપણ ગુમાવે નહિ, રાગ-દ્રેષ્ માહને વશ થાય નહિ ત્યારે એ ચિત્તની નિર્મલીકરણની સાધના ગણાય.

જયારે એ સાધના સતત જાગ્રત રહી દૃઢતમ અવસ્થાને પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે સ્થિતપ્રજ્ઞ અને વીતરાગ દશા પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રલેભક કે ક્ષાલક ઘટનાના પ્રસંગે દુન્યવી બનાવા તથા વિષયભાગાના ચમકારાની ક્ષણભાગુરતાના વિચાર કરી, તેમ જ માહથી ઉત્પન્ન થનાર રસ પરિણામે સન્તાપરૂપ છે એ ધ્યાનમાં લઈ અને સંયાગ-વિયાગ, જન્મ-મૃત્યુ, સુખ-દુઃખ વગેરે પ્રસંગા સંસારી જીવનને અનિવાર્યપણે વળગેલા છે એમ સમજ મનની સ્વસ્થતા જાળવવી એ જ કર્ત્તા અને છે.

મનશુદ્ધિ ધીમે ધીમે સધાય છે. ઇન્દ્રિયાના સમુચિત સંયમથી મનશુદ્ધિના માર્ગ સરળ થતા જાય છે. મનની ચંચલ સ્થિતિ તા પ્રાય: લાંબે કાળે લાંબા "પ્રવાસ" પછી દ્વર થાય છે, એટલે એના ચાંચલ્યના ચમકારાથી ગભરાઈ ન જતાં એના ઉપર યાગ્ય સતર્ક રહેવા સાથે ઇન્દ્રિયા ઉપર આખંડ કાળૂ રાખવા જોઇએ×. જિતેન્દ્રિયત્વ પ્રતિષ્ઠિત થતાં મનઃસંયમ પૂર્ણ કળાએ ઝગમગશે અને એમાંથી જ શુદ્ધિ તેમ જ દિવ્યપ્રકાશ પ્રગટશે.

( & )

અન્તર્યુદ્ધ

માનસિક મન્દતાની શી વાત કરવી ? ઘણા ઘણા માણસાે એવા કમજેર મનના દ્વાય છે કે જેએા પાડનારાં પ્રલાેબનની

x ભગવદ્દગીતા ખીજા અધ્યાયમાં કહે છે કે—

तानि सर्वाणि संयम्य युक्त आसीत मत्परः । वशे हि यस्येन्द्रियाणि तस्य प्रज्ञा प्रतिष्ठिता ।। ६१ ।।

અર્થાત્–બધી ઇન્દ્રિયોને સંયમમાં રાખી સમાહિત બની મનુષ્ય ભગવત્પરાયણ રહે- જેણે પાતાની ઇન્દ્રિયોને વશ કરી છે તે સ્થિતપ્રજ્ઞ ખને છે. [અર્થાત્ જિતેન્દ્રિય થવાથી સ્થિતપ્રજ્ઞ થવાય.] તૃતીય ખંડ : ૨૦૧:

સાેબતનાં સ્વપ્ન સેવતા રહે છે અને એને મેળવવા ફાંફાં મારતા હાેય છે.

બહારની પરિસ્થિતિ માણુસને પાડવા માટે કારણભૂત બને છે, પણ ખરી વાત એ છે કે જેમ વાતાવરણમાં રહેલા રાગ-જંતુઓ જે માણુસની જીવનશક્તિ દુર્ખળ હાય છે તેને જ અસર કરે છે, પણ સમર્થ પ્રાણુશક્તિવાળાને અસર નથી કરતા, તે પ્રમાણે બહારનાં પ્રલાભન, વાસનાથી ભરેલા દુર્ખળ મનના માણુસને જ પાડે છે, સત્ત્વપૂર્ણ મનના માણુસને નહિ.

માણસ પાતાની નળળાઇઓ માટે સંજોગાને દાવ દે છે અને એમ મનાવે છે કે 'શું કરું? લાલચ સામે આવી એટલે હું ટકી ન શકયો.' પણ વસ્તુતઃ સંજોગાને દાવ દેવા એના કરતાં પાતાની માનસિક નળળાઇના વાંક કાઢવા એ જ વધારે યથાર્થ છે. માણસનું મન લાલચની શાધમાં હાય છે, તે પ્રત્યે રસવાળું હાય છે, એથી લાલચ સામે આવતાં તે પડે છે. પડે છે કે તેને હર્ષાવેશથી જોર કરી વધાવી લે છે! વિકાસ ઇચ્છનારે પાતાની નળળાઈ સમજી લઈ પાતાના સઘળા દાષાની જવાબદારી પાતાને શિરે ઉઠાવી લઈ તે દૂર કરવા કટિબદ્ધ થવું જોઇએ. સત્ત્વપૂર્ણ મનાબળની આગળ બહારનું ભૌતિકળળ શું વિસાતમાં છે?

સામાન્યતઃ બહારના પ્રલાભક સંજોગાથી છેટા રહેવામાં જ સલામતી છે; પણ એમાં પણ [ છેટા રહેવા કે ખસી જવામાં પણ ] મનાબળની તા જરૂર પડવાની જ. એટલું ય મનાબળ જેનામાં નહિ હાય તે તા ડગલે ને પગલે મરવાના જ. પ્રલાભના સામે ટકી રહેવાની શક્તિ કેળવવાના રાજમાર્ગ પ્રલાભક સંજોગાથી બની શકે તેટલા દરજ્જે છેટા રહેવામાં અને એ પ્રમાણે છેટા રહી તદ્યે મનાળળ કેળવવામાં રહેલા છે. એવા શક્તિ પહેલાં કલ્પનામાં સિદ્ધ કરવાની હાય છે. શરૂઆત એ જ પ્રમાણે કરવી ઇષ્ટ છે અને એમાં જ સલામતી રહેલી છે. તાલીમ હેઠળ હાવા છતાં સિદ્ધિનું અભિમાન કરનાર પાતાના પતનને નાતરે છે. સાહસ કરવામાં જોખમ છે. અને વળી પ્રલાભનાથી દૂર રહી મેળવેલી સિદ્ધિ છેતરનારી—બ્રમણારૂપ ન નીવડે એ પણ જોવાનું છે. પ્રલાભનાની વિદ્યમાનતામાં પણ, તેમની સામે અચળપણે ટકી રહેવામાં તેની ખરી કસાટી રહેલી છે. આ કારણથી મનુષ્યે પાતાના રાગ—દેષનું વખતાવખત સંશાધન અને નિરીક્ષણ ઘણી બારીકીથી કરતા રહેવાની અગત્ય પ્રત્યે આંખમીં ચામણાં કરવાં હિતાવહ નથી.

णाह्य परिस्थिति विषे भाण्से भेहरहार न क रहेवुं. लाण्डी लोधने हेाणु रे। जना कंतुओने आरे। जे हे त्यां लाय १ पण्ड आह्य परिस्थिति पर भाणुसना हाणू अहु ओछा है। य छे अने भाणुस हवारे हवां कई पडे छे ओनी अजर पडती नथी. ओटले प्रते। अवश अवश भाटे भाणुसे हरवणत जावत्, सतर्ह अने शिक्तशाली अनी रहेवानी कहर छे. पे। ताना भनने हरवणत बे। अले, वासना हे भालिन्यथी रहित अने धैर्य पूर्ण राअवुं ओ क पतनभांथी अववाना साचा भाग छे, केथी प्रते। अहे संक्षे। अहे। परिस्थित वणते भन पतित हे पराकित न थतां स्थिर अने तेकस्वी रही शहे.

લલા માણુસાનાં મન પણ પ્રલાભક કે સંક્ષાલક સંજોગ વખતે હાલકડાલકમાં પડી જાય છે; એવા વખતે સુજ્ઞ મનુષ્યને પાતાના મન સાથે યુદ્ધ કરવું પડે છે. એ યુદ્ધમાં—એ આન્તર સંગ્રામમાં મહામના મહાનુભાવ માનવ ખીલે છે, ખીલતા જાય છે અને એનું સંયમળળ એટહ્યું વધે છે કે પછી કાઈ પણ લાલચ સામે એ અડગ ઊલા રહી વિજેતાના આનંદ માણી શકે છે.

#### (90)

#### રાગ અને વીતરાગતા :

ખરેખર સંસારવર્તી જીવને અતિ નિબિડ બન્ધન રાગ-દ્વેષનાં છે. તેમાંય રાગ મુખ્યપદે છે. દ્વેષના મૂળમાં રાગ છે. દરેક દેષના મૂળમાં રાગનું બળ કામ કરે છે. વળી રાગ જડ અને ચેતન બન્તે પ્રકારના પદાર્થો વિષે હાય છે. જેમ મનુષ્યાદિ ચેતન પ્રાણીઓ ઉપર, તેમ ઘડીયાળ, ફાઉન્ટન પેન, સ્ટેશનરી, ફરનીચર, વસ્ત—આભૂષણ વગેરે સારી સારી ગમતી જડ ચીજો ઉપર પણ રાગ પથરાયા પડ્યો છે, જ્યારે દ્વેષ તે! સામાન્ય રીતે સચેતન પ્રાણિવિષયક હાય છે. જડ વસ્તુ એના વિષય×નથી. થાંબલા સાથે અફળાતાં વાગે તા થાંબલા તરફ દ્વેષ જેવા વિકાર થાય છે ખરા, પણ એ ખરી રીતે દ્વેષ નથી, કિન્તુ એ માહના (અજ્ઞાનના-બેવકૂફીના) ગાંડા આવેશ છે.

રાગ એ માહુનું પ્રખલતમ રૂપ છે અને સમગ્ર સંસાર ચક્રમાં એનું એકછત્ર સામ્રાજ્ય પ્રવર્તે છે. બધા દાષા એને વળગી રહેલા છે. એ ખસતાં બધા દાષા વિખરાઈ જાય છે. એટલા જ માટે 'વીતરાગ ' શબ્દમાં ફક્ત એક 'રાગ ' શબ્દ રજૂ કરીને રાગના અભાવ પણ સૂચવાઈ જાય છે.

સચેતનપ્રાણિવિષયક રાગ ધાર્મિક, સામ્પ્રદાયિક અને લોકિક એમ ત્રણ પ્રકારના છે. જ્ઞાની મહાત્મા સન્ત સત્પુરુષ સદ્ગુરુ ઉપર કલ્યાણી લક્તિના રાગ, તેમ જ સદ્ગુણાને અંગે ઊપજનાર

x આ બાબત માટે હરિલાદાચાર્યના અષ્ટક ગ્રાંથના પ્રથમ અષ્ટકના પ્રથમ શ્લાકના " न च द्वेषोऽपि स-त्वेषु " એ ત્રીજા ચરણ ઉપરની શ્રી જિનેશ્વરસૂરિકૃત ટીકા જુએા.

પિવિત્ર રાગ તે ધાર્મિક રાગ છે, જે ભક્તિરૂપ હાઇ કલ્યાણરૂપ છે. (જેમ મહિષે ગૌતમ ઇંદ્રભૂતિના ભગવાન્ મહાવીર પર હતો.) પાતાના સમ્પ્રદાય ઉપરના સંકુચિત ભાવના રાગ તે સામ્પ્રદાયક રાગ છે, જે ત્યાજય છે. સ્વજનકુટું ખ, સગા સંખંધી તથા મિત્રાદિ તરફના રાગ તે લોકિક રાગ છે, આ લોકિક રાગના પણ બે લેદા પડી શકે: સ્નેહરૂપ અને સ્મર વાસનારૂપ. સ્નેહરૂપ રાગ કહ્યુષિત ન હાય, નિર્મળ હાય તા આદરણીય છે. સ્મર વાસનારૂપ રાગ પણ નિષિદ્ધ અને અનિષદ્ધ એમ બે પ્રકારે ગણાવી શકાય. સ્વપત્ની કે સ્વપતિ વિષેના ઔચિત્યયુક્ત તે અનિષદ્ધ અને નિષદ્ધ સ્થાન વિષેના તે નિષદ્ધ.

જાણવું જોઇએ કે વ્યક્તિ પ્રત્યેના રાગ કરતાં તેના ગુણા પ્રત્યેના રાગ ગડિયાતા છે, ભલે એવી વ્યક્તિ પ્રત્યેના રાગ તેના સદ્ગુણાને લીધે ઉત્પન્ન થયા હાય. એવી વ્યક્તિ પ્રત્યેના રાગ આત્માના ઊધ્વીકરણમાં ઘણા અંશે સહાયભૂત થાય છે એ વાત ખરી. પરંતુ એવા રાગ તે વ્યક્તિના વિયાગ થતાં નિરાધારતાની લાગણી પેદા કરી રુદ્દન કરાવે છે અને છેવટના વિકાસને ટુંધે છે. આ બાબતમાં મહિષિ ગૌતમ ઈન્દ્રભૂતિનું ઉદાહરણ સ્પષ્ટ છે.

# \* कामरागस्नेहरागावीषत्करनिवारणौ। हिटरागस्तु पापीयान् दुरच्छेदः सतामपि।। (हेभय-५, पीतरागस्ते।त्र)

અર્થાત્-કામરાગ અને સ્તેહરાગનું નિવારણ સુકર છે, પણ અતિ-પાપી એવા દષ્ટિરાગને ઉચ્છેદવા એ પંહિતા અને સાધુસંતાને પણ કઠિન થઇ પડે છે. [દષ્ટિરાગ એટલે સામ્પ્રદાયિક રાગ.]

આ શ્લોકમાં કામરાગ, રતેહરાગ અને દષ્ટિરાગ એ ત્રણ રાગ બતાત્ર્યા છે. પવિત્ર ભક્તિરૂપ યા ધાર્નિક રાગના સ્તેહરાગના સુપવિત્ર વિભાગમાં સમાવેશ થઇ શકે છે. વીતરાગતા એટલે રાગ અને દ્વેષના આત્યન્તિક અભાવ. આમાં રાગજનિત તેમ જ દ્વેષજનિત અધી વૃત્તિઓના અભાવ સ્ચવાઇ જાય છે. વીતરાગતા એ વિશ્વબન્ધુત્વ, વિશ્વપ્રેમ અથવા વિશ્વવાત્સલ્યની વિરાધી નથી. જેટલે અંશે રાગ–દ્વેષ એછા થતા જાય છે તેટલે અંશે પ્રાણિવાત્સલ્ય વિકાસ પામતું જાય છે. અને જ્યારે વીતરાગતા પૂર્ણુ તયા પ્રાક્ષ્ટ્રમાં આવે છે ત્યારે એ વાત્સલ્યભાવ પૂર્ણુ પણે વિકસિત થઈ સમગ્ર લાકના પ્રાણી-એાને વ્યાપે છે. જ્યાં નિર્ફ્રાન્ત જ્ઞાન જળહળી રહ્યું છે, જ્યાં સંકુચિત રવાર્થ અને પૌદ્દગલિક સુખાપભાગમાં આસક્તિ નથી, જ્યાં કષાયાદિ દાષા નથી, જ્યાં શુબકમં પ્રાપ્ત વિશેષતા અંગ ગર્લ કે અહંકાર નથી, જ્યાં પશ્પાત કે અન્યાયવૃત્તિ નથી, જ્યાં ગુણું સમદર્શિતા તથા સર્લ-પ્રાણિહિતપરાયણતા છે ત્યાં વીતરાગતા છે, જે વિશ્વ-દ્વેમ કર પૂર્ણુ પવિત્ર પૃર્ણુ જ્યાંતિ જીવનનું નામ છે.

જે રાગને પડખે દ્વેષ, સ્થાર્થ, પક્ષપાત આદિ દોષો હોય છે અથવા જે રાગ સાક્ષાત્ કે પરંપરાએ દ્વેષાદિ દોષોથી સમ્બન્ધિત હોય છે તે રાગ કલુષિત રાગ છે. જગત્ આ કલુષિત રાગના જુલ્મી આક્રમણથી હેરાન છે. પણ એ રાગ જ્યારે દ્વેષ, સ્વાર્થ અને મૂહતા આદિ કચરાથી જેટલા છૂટો થતા જાય છે ત્યારે તે તેટલા નિર્મલ બનવા લાગે છે. આ નિર્મળતાને લીધે એ (રાગ) નિર્મળ વાત્સલ્ય કે નિર્મળ પ્રેમભાવ એવા સુ—નામથી વ્યવદ્ભુત થાય છે. વિધેયાત્મક અહિંસારૂપ આ વાત્સલ્યભાવ પ્રાણ્વિગઈમાં જેટલા વ્યાપક બને છે, આત્મા તેટલા મહાન્ બને છે. "સમ્યક્ત્વ"નાં નિર્મળ પુદ્-ગલા વિખરાતાં જેમ શ્રેષ્ઠતર કે શ્રેષ્ઠતમ (આત્મિક) સમ્યક્ત્વ પ્રગટે છે, તેમ અત્યુદ્ધત ભૂમિ પર આવતાં રાગનાં નિર્મળ

યુક્ગલા પણ જ્યારે વિખરાઇ જાય છે ત્યારે પૂર્ણ વીતરાગ દશા પ્રાપ્ત થાય છે; અને ત્યારે પરમ વિશુદ્ધ આત્મિક વાત્સલ્ય (Divine or spiritual love), જે અહિંસાની પરમ જ્યાત છે, સર્વ ભૂતવ્યાપી અને છે; અને તેના સદ્વ્યવહાર વીતરાગ પ્રભુ જ્યાં સુધી જગત્માં (શરીરધારી અવસ્થામાં) હાય છે ત્યાં સુધી કરે છે. એટલા માટે જ લાકબન્ધુ, જગન્મિત્ર, વિશ્વત્સલ કહેવાય છે, એ રીતે ગવાય છે, સ્તવાય છે.

#### ( 99 )

#### **ઇ**°ધરેકૃપા

"તિબિયત સારી રહે, બુદ્ધિ સારી રહે, વિચાર-વર્તન સારાં રહે, સુખ-શાન્તિ રહે એ બધું ઇશ્વરની કૃપાથી છે" આ પ્રમાણે જનસમૂહમાં બાલાય છે, જૈના પણ બાલે છે, એ ગેરવાજળી નથી. એ પ્રકારના સુષ્ઠુ વાણીવ્યવહારમાં ભારા-ભાર મૃદુતા રહેલી છે. સ્મૃતિપૂર્વક બાલાતાં એવાં વચનાથી આપણે અહંકારરહિત થઇ શકીએ છીએ. એથી ઇશ્વર તરફ આપણી નમ્રતા અને આપણા ભક્તિભાવ પાષાય છે અને એનાં ચરણામાં બેસી જવા જેટલું હેત ઊમડવા પામે છે.

બીજી ખાજુ તાર્કિક ખુદ્ધિવાદથી જોતાં જણાય છે કે કલ્યાણુમય ઇશ્વર એવા વીતરાગ અને સમત્વધારક છે, એવા નિરંજન અને નિલે પ છે કે કાઇનું ભલું—ખુરું કરવાની ખટ-ખટમાં પડતા નથી. દરેકનું ભલું—ખુરું એના પાતાના કર્મથી થાય છે, અને દરેકે પાતાનું ભલું પાતાના પ્રયત્નથી જ સાધવાનું છે. ઇશ્વરની 'કૃપા' તા ખધા જવા સારા સુખી રહે, સદ્ધ્યું ખુદ્ધિ, સદ્વવિચાર અને સદ્વત્વનાળા ખને, રહે એવી હાય જ, નિરન્તર જ હાય. ખધાના જ ઉપર એની કૃપા હાય જ

અને કૃપા જ હાેય એ સિદ્ધ વાત છે. અતઃ જે કેવળ એની કૃપાના જ કારણે સુખ, શાન્તિ મળતાં હેાય અને સદાચરણી થવાતું હાેય તાે તાે એની કૃષા અધા ઉપર એકસરખી હાેવાથી બધા એકસપાટે સદાચરણી અને સુખી બની જવા જોઇએ. પણ વસ્તુસ્થિતિ એવી નથી. અત: આપણે સમજવું જોઇએ કે એની સર્વ ત્યાપી, સર્વ સાધારણ સ્વભાવભૂત કૃપા કે પ્રસન્નતા ખધા ઉપર હાેવા છતાંયે પ્રાણીનાં સુખ–દુ:ખ, ઉન્નતિ–અવનતિ યા કલ્યાણુ–અકલ્યાણુના આધાર પાતાનાં કમ°આચરણ પર જ છે. આપણુંને પાડનાર આપણું દુરાચરણુ છે અને આપણું સદાચરણુ એ જ આપણા તારક છે. અને સદાચરણી થવા માટે ઇશ્વરની કૃયાની રાહુ જોવાની નથી. એની કૃપા છે જ, હરહમેશાં છે જ, અને આપણે સદાચરણી થઇએ કે સુખી થયા જ છીએ. સદાચરણની સાધના દરમ્યાન પૂર્વ<sup>°</sup>નાં દુષ્કૃતના બળે દુઃખ, તકલીફ આવી પડે એમ બને, પણ એ સનાતન સન્માર્ગમાં અડગ રહીએ તા ઉત્તરાત્તર વિકસિત થતા થતા આખરે પૂર્ણ ઉજ્જવલ બની સર્વ દુઃખામાંથી મુક્ત થઈ શકીએ અને પૂર્વ શાન્તિ પ્રાપ્ત કરી શકીએ.

દુનિયામાં દુષ્ટ અધમ માણુસા દુષ્ટ અધમ કામ કરે છે એનું કારણ શું? એમના ઉપર એની (ઇશ્વરની) કૃપા નથી એ કારણ છે? નહિ જ. એની તા, ઉપર જણાવ્યું તેમ, બધા ઉપર બધા લલા અને સુખી બને એવી કૃપા છે જ. એમ છતાં જગત કલિત પણ કેટલું છે? લલા કરતાં ખુરા, સુખી કરતાં દુ:ખી, અને ડાહ્યા કરતાં જ્ઞાનહીન પ્રાણીઓનું પ્રમાણ જગત્માં બહુ માટું છે. ખરી વાત એ છે કે દુનિયાના મામલામાં એની (એ અલખ ઇશ્વરની) કૃપા કે અકૃપા જેવું કંઈ જ નથી. તો સ્વમગ્ન છે, નિલે પ અને તટસ્થ છે. એના તરફ આપણા

ભક્તિભાવ અને એ ભક્તિભાવદારા સદાચારિત્વની સાધના એને જ એની કૃપા સમજ જઇએ તેા તાર્કિક બુદ્ધિ પણ વાંધા ઊઠાવી ન શકે એવા જીવનહિતના સંપૂર્ણ મુદ્દો એમાં આવી જાય છે.

સારું જે થાય છે તે પુષ્યથી અને ખુરું તે પાપથી એમ આર્ય સંસ્કૃતિના તત્ત્વજ્ઞાનના પ્રચલિત સિદ્ધાન્ત છે. હવે, સુખ–સગવડ મળે, અથવા કંઈ સારું અન્યું અથવા અનિષ્ટ અકશ્માત્ના સપાટામાંથી આપણા ઇષ્ટજન કે આપણે બચી જઇએ તે પુષ્યના ઉદયથી અને અગવડ કે સંકટ ઉપસ્થિત થાય અથવા ખુરી કે દુઃખી હાલતમાં કસાઈ પડીએ તે પાપના ઉદયથી એ વાત નક્કી; પણ એ પુષ્ટય અને પાપ આવ્યું કચાંથી ? કહેવું જોઇશે કે સત્કૃત્ય કરવાથી અથવા અમુક અંશે શુભ માગે વાલવાથી પુષ્ય આવ્યું અને અશુભ કાર્ય કે પાપા-ચરણથી પાપ આવ્યું. વારુ, ત્યારે પ્રશ્ન એ થાય કે શુભાશુભ માર્ગ'ની સનાતન સમજ મૂળમાં જગત્ ઉપર ઊતરતી રહી કર્યાથી ? જવાળ એ જ કે એ સમજ મૂળમાં મહાન્ જ્ઞાની પુરુષાથી ઊતરતી આવી છે. ત્યારે આ ઉપરથી એમ માની શકાય છે કે જ્ઞાની પ્રભુની શિખામણ મુજબ ચાલવાથી પુષ્ય ઉપાજિત થઈ એ યુણ્યદ્વારા જે સુખ પ્રાપ્ત થાય છે તે સુખના આપનાર, મૂળમાં તે જ્ઞાની પ્રભુ ગણાય અને તે જ પ્રમાણે જ્ઞાની પ્રભુની કલ્યાણુમયી શિખામણ નહિ માનીને દુષ્કર્મના માગે<sup>°</sup> ચાલવાથી પાપ બંધાય અને એના પરિષ્ટામે દુઃખી થવાય એ પણ જ્ઞાની ભગવાનની શિખામણ નહિ માન્યાનું પરિણામ લેખી શકાય. દુનિયાના વ્યવહારમાં આપણે જોઇએ જ છીએ કે જેને જેની સ**લાહથી લાભ કે સુખ મળે છે** તે તેને પાતાના ઉપકારી માને છે, પાતાને તે સુખ કે તે લાભ અપાવ<sub>ે</sub> તૃતીય ખંડ : ૨૦૯:

નાર તે છે એમ તે માને છે. એ જ પ્રમાણુ જ્ઞાની લગવાનની શિખામણ પ્રમાણે ચાલનાર માણુસ સુખ મેળવે તે માટે જ્ઞાની લગવાન ઉપકારી માની શકાય, કેમકે એમના (જ્ઞાની લગવાનના) સદુપદેશ પ્રમાણે ચાલવાથી તેને સુખ મળ્યું. આ જ દિષ્ટિએ પરમાત્મા ઇધર સુખદાયક કે મુક્તિદાયક ગણાય છે. એટલું જ નહિ, ઇધરના કર્તૃત્વના વાદ પણ આ દિષ્ટ અનુસાર અને આ રીતે આટલા અંશ પૂરતા ઘટાવી શકાય છે.

આ ઉપરથી, કાેઈ આક્તમાંથી બચી જતાં કે ઈષ્ટ **લાક્ષ** પ્રાપ્ત થતાં ભગવાનનાે ઉપકાર માનવામાં આવે છે અથવા એ**ની** કૃપાને અંજિલ આપવામાં આવે છે તે વાજળી અને યાેગ્ય છે.

### (१२)

### ' અનશન ' વ્રત લીધેલ વ્યક્તિના વિષે :

જૈનામાં તેમજ અન્ય સમ્પ્રદાયામાં 'અનશન' તપમાં કાઇ કાઇ પાણી પીવાના પણ ત્યાગ કરે છે. કદાચિત્ પ્રસંગ એવા બને છે કે એવા ત્યાગવાળાને પાણીની તીવ્ર તૃષા લાગે છે, અને એથી એ ઘણી જ બેચેની ભાગવે છે. તે વખતે તેને તેના વ્રતનું સ્મરણ આપવા છતાં પણ તે પાણી પીવાની તીવ્ર ઇચ્છાને વળગી રહે છે. આ પ્રસંગે જ્યારે તે આતુરતાથી પાણી માંગે છે ત્યારે, તે 'વ્રતી ' દુધ્યાનમાં ન પડી જાય અને તેનું માત બગડે નહિ એટલા માટે તેને પાણી આપી તૃપ્ત કરવા એ જ ધર્મ છે. તેને પાણી ન આપવું, અને તરસે રીબાવવા એ અક્ષમ્ય અને ભયંકર અપરાધ છે, જાલિમ મનુષ્યહત્યા છે. જૈનધર્મ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ (સંજોગ-પરિસ્થિતિ) ના વિચાર કરી કામ કરવાનું કરમાવે છે.

અા બાબતમાં કાઇ પ્રશ્ન કરે કે તેના વ્રતભંગ થાય એનું શું ? તેના જવાબ એ છે કે તે વિચાર વ્રતીએ પાતે કરવાના છે આપણે તેને વ્રતના અંગે આજ્ઞા કે હુકમ કરવાના, અથવા જોરજીલ્મથી તેને વ્રત પળાવવાના અધિકાર નથી. માત્ર તેને તેના વ્રતનું સ્મરણ આપી શકીએ; પછી કેવી રીતે વર્તવું તેને માટે તે સ્વતંત્ર છે. સમજવું જોઇએ કે પાણી આપનાર, વ્રતીને નહિ, પણ વ્રતથી ગબડી પડેલા અને પાણી માટે ફાંફાં મારતા એવાને-જે પાણી ન મળવાથી, વ્રતભંગ કરતાં અધિક પાપરૂપ **દુધ્યાનમાં પ**ડેલાે છે એવાને–એના માંગવાથી પાણી આપે છે. માટે પાણી આપનારને વ્રતીના વ્રતભંગના દેષ સાથે કંઈ જ લાગતું વળગતું નથી; અલ્કે તેને પાણી પાવું એ અનુ કમ્પાધમ હોઈ એ ધર્મ બજાવનાર ખરેખર પુષ્ય કાર્ય બજાવે છે. એથી, 'પાણી ' 'પાણી ' કરનાર, પાણી વગર તરફડિયાં મારનાર તે પાણી મળવાથી દુર્ધ્યાન અને સંકલેશામાંથી ખચી જાય છે, અને એ રીતે તેનું તે વખતે બગડતું માત અટકી જાય છે. પાણી આપતાં વ્રતભંગની આપત્તિ માનવાનું કંઈ જ કારણ નથી, પણ બહુ ભયાનક આપત્તિ તેા તેને પાણી ન આપવામાં ઊભી યાય છે, કેમકે તે હાલતમાં તે કરુણ (આત્તે) અને દારુણ (રૌદ્ર) દુર્ધ્યાનમાં પડે છે. તે વખતે તેની માગણી મુજબ તેને પાણી કે લાજન આપવાથી તેને સાતા વળે છે, અને એ સાતામાંથી, સંભવ છે કે તે પુનઃ ધર્માજાગૃતિ મેળવે.

'અનશન' જ નહિ, ઉપવાસાદિનાં વ્રત પાળવાની જવાબદારી પણ સમાધિ (શાંતિ) રહે ત્યાં સુધી જ છે. શાંતિ કે મનાલાવ નષ્ટ થયા પછી એ વ્રતનું બંધન રહેતું નથી. એ જ માટે તા ઉપવાસાદિનાં પચ્ચક્ર ખાણામાં સગ્વસમાદિવત્તિ आगारेणં પાઠ મુકાયેલ છે.

( 23 )

### વ્યાપક હિતભાવના :

માણસ સામાજિક પ્રાણી છે, સમુદાયમાં એક-બીજાના સાહ્યર્ય કે સહયાગ ઉપર રહેના રું, જીવનારું પ્રાણી છે. એક તૃતીય ખંડ : ૨૧૧:

ગ્યક્તિના જીવન અને વર્ષન પાછળ અસંખ્ય પ્રાણીઓની પ્રવૃત્તિ, પરિશ્રમ, કષ્ટસહન અને બલિદાન હાય છે. આમ પ્રત્યેક વ્યક્તિ ઉપર પ્રાણિસમાજનું ઋભુ પેદા થાય છે. માટે એણે કેવળ પાતાના જ હિતની દર્ષિએ નહિ, પણ બધાના હિતની દર્ષિએ પાતાના ધ્યેયના વિચાર કરવા જોઇએ, એની કાર્ય પ્રવૃત્તિ કાઇને અહિતાવહ ન થાય એના એણે ખ્યાલ રાખવા જોઇએ. એનું માનસ લાકખન્ધતાના વિશદ ભાવથી રંગાવું જોઇએ. પાતે સમાજથી જુદી અને અલગ વ્યક્તિ છે એવી રીતે વર્તવું એ સમાજના ઋણના ઈન્કાર કરી દેવાળું કાઢવા જેવું છે. પાતે સમાજના એક અંશ યા ઘટક તરીકે છે એમ વિચારી તથા સમાજહિતથી વિરુદ્ધ એવું પાતાનું એકલાનું હિતે હોણું અસંભવિત છે એમ સમજ એણે પાતાના હૈયે સમાજહિતની ભાવના વહેતી રાખવી જોઇએ.

ધર્મ અને જીવનને અલગ પાડી શકાય નહિ. ધર્મ જીવનમાં, બીજાએ સાથેના વ્યવહારમાં એ તપ્રાત બની રહેવા જોઇએ. જો ધર્મને જીવનથી, વ્યાવહારિક વર્તનથી અલગ પાડવામાં આવે તા તે ધર્મ મટી જઈ ખાલી બકવાદના વિષય બની જાય છે. 'નિશ્ચય દર્ષિ' (મૂળ આદર્શ) ઉપર લક્ષ્ય રાખી તદનુકૂલ અથવા તેની વિરુદ્ધ નહિ એવા સદ્વ્યવહાર રાખવામાં ધર્મનું પાલન છે. જ્યાં વ્યવહારમાં નીતિ અને ન્યાયને ઉવેખવામાં આવે ત્યાં ધર્મની પ્રતિષ્ઠા હાતી નથી. લાકબન્ધુલાવ એ અહિંસાની જ્યાત હાઈ ધર્મના પ્રાણ છે, એનાથી જીવન સુરિલ અનવું એ જીવનનું શ્રેષ્ઠમાં શ્રેષ્ઠ સૌન્દર્ય છે.

( 28 )

#### સરળ માર્ગ

જગત્ અનેક દુઃખાેથી આકાન્ત છે. દુઃખ એ ભૂલનું પરિણામ છે. માણુસ ધર્મનું અર્થાત્ કર્તાવ્યમાર્ગનું પાલન ન

જૈન દર્શન

કરવાની ભૂલ કરે છે, માટે જ દુ:ખી થાય છે. શાસ્ત્રકારાએ યમ–નિયમ ખતાવી મનુષ્યને એના કર્ત વ્ય–પથ ખતાવી દીધા છે, જેના ઉપર ચાલવાથી એનું કલ્યાણ સધાય છે. લાભવૃત્તિ એછી કરી ઉપાધિ કમ કરી સમુચિત સંયમના રસ્તે જીવનને સુખશાન્તિવાળું ખનાવવું એ જ વ્રતાના ઉદ્દેશ છે. મનુષ્ય-સમાજ પરસ્પર હળીમળી સુખશાન્તિથી રહે અને જીવન વિકાસ તરફ ગતિમાન્ થાય એ જ ધર્મમાર્ગનું પ્રયોજન છે. અને સત્ય, અહિંસા, સંયમ, સન્તાષ, મૈત્રી, સેવા એ સદ્દ- ગુણાની સાધના એ જ ધર્મમાર્ગના.

એમ કહી શકાય કે જે વખતે જે શ્રાદ્યા વસ્તુ આપશુને મળે તેના પ્રસન્નતાથી ઉપભાગ કરી સન્તાષ માનવા એમાં હરકત નથી. પરન્તુ તે વસ્તુ પ્રિય થઈ પડવાથી તે વસ્તુ વારંવાર મળે એવી ઈચ્છા થવી અને તેના વિયાગમાં તેની અપ્રાપ્તિદશામાં—ચિત્તની એચેની અથવા અસ્વસ્થતા અનુભવવી એ આસક્તિ અથવા તૃષ્ણા છે, જેના પરિશામે જીવન અસ્વસ્થ બને છે. આ આસક્તિને વશ ન થવાનું જે ઘૈર્ય તે અનાસક્તિમાર્ગ. સામાન્ય રીતે માણસ પાતાના આરાગ્યને અને પાતાની ચિત્તશુદ્ધિને ઇજા ન પહોંચે તેમ સ્વાદેન્દ્રિયને વશ થયા વગર ન્યાયસમ્પન્ન યાગ્ય રસાસ્વાદ કરી શકે છે, નિદેષ અને ન્યાય્ય ભૌતિક આનન્દ લઇ શકે છે. આ રીતના દિષ્ટિમાન્ સજ્જન સ્વાદેન્દ્રિયના દાસ થશે નહિ અને જીવન વિકાસના પાતાના મધ્યમ માર્ગમાં સુંવાળી પ્રગતિ સરલતાથી કરતો જશે.

#### ( १4 )

આત્માનું શાસ્ત્રીય સ્વરૂપવિવેચન

જીવનું લક્ષણ ચેતના છે. ચેતના એટલે જ્ઞાનશક્તિ. આવી શક્તિ જીવ સિવાય બીજા કાઇ રૂપી કે અરૂપી દ્રવ્યમાં નથી. ચેતનાસ્વરૂપ-જ્ઞાનસ્વરૂપ એવા જવ પાતાની ચેતના શક્તિથી જાણે છે, વસ્તુનું જ્ઞાન કરે છે, કરી શકે છે. જવ અન્ય પદાર્થીનું જ્ઞાન કરી શકે છે, એટલું જ નહિ, તે પાતાનું પણ જ્ઞાન કરી શકે છે. અને એટલા માટે તે સ્વપરપ્રકાશક કહેવાય છે. જ્ઞાન માત્ર (સાચું કે ખાટું) સ્વપ્રકાશક (સ્વસંવેદનરૂપ અથવા સ્વસંવિદિત) છે, અર્થાત્ પાતે સ્વયં પાતાના પ્રકાશ કરે છે. પરન્તુ યથાર્થ જ્ઞાન સ્વપ્રકાશક અને અર્થ-પ્રકાશક અને સ્વર્ધ સાશક અને સ્વર્ધ પ્રકાશક અને પ્રકાશિત કરે છે— પ્રદીપની જેમ. જે જ્ઞાન ખાટું (સન્દિશ્ધ યા બ્રાન્ત) હાય તે પરપ્રકાશક ન હાય એ તા ખુલ્લું જ છે.

વિશ્વમાં જેટલા પદાર્થી છે તે અધા સામાન્ય તથા વિશેષ સ્વભાવવાળા છે. જ્યારે ચેતના પદાર્થના વિશેષ સ્વભાવ તરફ. લક્ષ ન કરતાં મુખ્યત્વે પદાર્થના સામાન્ય સ્વભાવને લક્ષ્ય

१ " स्वनिर्णयस्तु अप्रमाणेऽपि संशयादौ वर्तते । न हि काचित् ज्ञानमात्रा सास्ति या न स्वसंविदिता नाम ।"

( હેમચન્દ્રાચાર્યની પ્રમાણમીમાંસાના ત્રીજ સૂત્રની વૃત્તિ )

२ " ज्ञानं प्रकाशमानमेव अर्थ प्रकाशयति प्रकाशकत्वात् प्रदोपवत् ! "

( ઉક્ત ત્રીજા સૂત્ર ઉપરની અવતરણિકામાં )

અર્થાત્ પ્રદીપને પોતાના પ્રકાશન માટે ખીજી વસ્તુની અપેક્ષા નથી, એ પોતે પ્રકાશરૂપ છે, અને એમ હોઈને જ એ અર્થને પ્રકાશિત કરે છે, તેમ જ્ઞાન પણ સ્વપ્રકાશ હોઇને જ પરપ્રકાશ કરે છે. જે સ્વયં-પ્રકાશરૂપ ન હોય તે પરપ્રકાશક ન હોઈ શકે (અર્ધપ્રકાશ ન કરી શકે). જેમ ઘટ જ્ઞાન અર્થપ્રકાશક કરે છે, માટે સ્વપ્રકાશ છે. આ પ્રમાણે જ્ઞાનને સ્વસંવિદિત (સ્વપ્રકાશરૂપ) સિદ્ધ કરવામાં આવે છે.

ખનાવે છે ત્યારે ચેતનાના તે વખતના પરિણમનને 'દર્શન' કહેવામાં આવે છે. અને જ્યારે ચેતના પદાર્થના સામાન્ય સ્વભાવ તરફ લક્ષ ન કરતાં મુખ્યત્વે પદાર્થના વિશેષ સ્વભાવને सक्ष्य भनावे छे त्यारे चेतनाना ते वभतना परिश्वभनने 'ज्ञान' કહેવામાં આવે છે. ચેતનાનું, યાગ્ય નિમિત્તયાગે જાણવાની ક્રિયામાં પરિશુમન થવું તેનું નામ 'ઉપયાગ'. આ ઉપરથી જણાશે કે ઉપયાગ બે પ્રકારમાં વહેંચાય છે. સામાન્ય ઉપયોગ અને વિશેષ ઉપયાગ. જે બાધ ગ્રાહ્ય વસ્તુને સામાન્યરૂપે જાણે તે સામાન્ય ઉપયાગ અને જે છાંધ ગ્રાહ્ય વસ્તુને વિશેષરૂપે જાણે તે વિશેષ ઉપયોગ. વિશેષ ઉપયોગ એ સાકાર ઉપયોગ કહેવાય છે અને સામાન્ય ઉપયાગ નિરાકાર ઉપયાગ કહેવાય છે. સાકાર–નિરાકાર શબ્દોમાં 'આકાર 'ના અથ° " વિશેષ " લેવાના છે. ' નિરાકાર ' એટલે આકારનું અર્થાત વિશેષનું શ્રહ્યું જેમાં નથી એવા એવા ઉપયાગ, અર્થાત્ સામાન્ય ચહુણાત્મક ઉપયાગ તે નિરાકાર ઉપયોગ. સામાન્ય ઉપયોગને 'દર્શન' અને વિશેષ ઉપયાગને 'ગ્રાન ' કહેવામાં આવે છે.

દર્શનનું લક્ષ સામાન્ય તરફ હાવાથી તેનાથી એકતા યા સમાનતાનુ ભાન નિપજે છે અને જ્ઞાનનું લક્ષ વિશેષતા તરફ હાવાથી તેનાથી વિશેષરૂપતાનું-બિન્નતાનું ભાન નીપજે છે. પ્રથમ દર્શન અને પછી જ્ઞાન એ ક્રમ લગભગ સર્વ સાધારણ ગણાય છે. પ્રથમ દર્શન ન હાય તા જ્ઞાન થાય જ કચાંથી ? દર્શન અને જ્ઞાનના લેદ સમજવા માટે અહીં સ્થૂલ દેશન્ત ઉપયાગી થશે. આપણું ગાયાના સમૂહ છેટેથી જોઇએ ત્યારે આપણુંને પ્રથમ 'આ બધી ગાયા છે 'એવું સામાન્યતા ભાન થશે. આ વખતે આપણું મુખ્યત્વે ગાયામાં રહેલા સામાન્ય તત્ત્વ તરફ ધ્યાન આપીએ છીએ. ગાયાના સમુહ પાસે આવતાં ગાયાના રંગ, શિંગડાં, કદ વગેરમાં રહેલી વિશેષતાએ તરફ લક્ષ આપીએ તો

એક ગાયથી બીજી ગાયમાં રહેલી ભિન્નતા આપણા સમજવામાં આવે છે. આ વખતે આપણે મુખ્યત્વે ગાયામાં રહેલી વિશેષતાએ! તરફ ધ્યાન આપીએ છીએ.

દર્શન અને જ્ઞાનમાં તાત્વિક ભેદ નથી. બન્ને બાધરૂપ જ છે. તફાવત ફક્ત વિષયની સીમાને લઇને જ છે. એટલે જ્ઞાનને વિશાળ અર્થમાં લઇએ તાે તેમાં 'દર્શન'ના× સમાવેશ થઈ જાય છે.

લગભગ બધાં દર્શન એમ માને છે કે જ્ઞાનવ્યાપારના ઉત્પત્તિક્રમમાં સર્વપ્રથમ એવા બાધનું સ્થાન અનિવાર્યરૂપે આવે છે કે જે ગ્રાહ્મ વિષયના સત્તામાત્ર સ્વરૂપને શ્રહ્યુ કરે, પણ જેમાં કાઇ અંશ વિશેષણવિશેષ્યરૂપે ભાસિત ન હાય.

લાકવ્યવહારના સમગ્ર આધાર જ્ઞાન ઉપર છે. એ જ કારણ છે કે જ્ઞાનને આવરનાર 'જ્ઞાનાવરણીય કર્મ, અગાઉ જણાવેલાં આઠ કર્મામાં પહેલું મૂકવામાં આવ્યું છે. જ્ઞાનના સંબંધમાં અગાઉ થાડુંક નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે, જેમાં જ્ઞાનના 'મતિ' વગેરે પાંચ લેદા અતાવ્યા છે. અહીં આપણે એ વિષયમાં જરા વધુ જોઇએ.

મતિ અને શ્રુતજ્ઞાન મન અને ઇન્દ્રિયા દ્વારા થાય છે. મનયુક્ત ચક્ષુ વગેરે ઇન્દ્રિયાથી રૂપ વગેરે વિષયાનું જે પ્રત્યક્ષ- જ્ઞાન થાય છે તે (સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ) મતિજ્ઞાન છે તેમ જ મનથી સુખાદિનું સંવેદન થાય છે તે માનસ (સાંવ્યવહારિક) પ્રત્યક્ષ મતિજ્ઞાન છે આમ મતિજ્ઞાનના એક વિભાગ પ્રત્યક્ષ- (સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ મતિજ્ઞાન છે આમ મતિજ્ઞાનના એક વિભાગ પ્રત્યક્ષ- (સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ )રૂપ છે, અને મનથી તર્ક-વિતર્ક-

x દર્શ'નને સામાન્ય અવળોધ, સામાન્ય ઉપયોગ નિરાકાર ઉપયોગ અથવા નિર્વિકરપક જ્ઞાન પણ કહે છે, અને જ્ઞાનને વિશેષ અવળોધ, વિશેષ ઉપયોગ, સાકાર ઉપયોગ અથવા સવિકલ્પક જ્ઞાન પણ કહે છે.

વિચાર, સ્મરણ, પ્રત્યભિજ્ઞાન, અનુમાન જે થાય છે તે પરાક્ષ મિતજ્ઞાન છે. પ્રત્યક્ષરૂપ મિતજ્ઞાનના અવગ્રહ, ઇહા, અવાય, ધારણા એવા ચાર લેદા છે. પ્રથમ સામાન્યગ્રહણાત્મક અવ્યક્ત 'દર્શન' પછી અવગ્રહ થાય છે. સામાન્યતઃ રૂપ, સ્પર્શ આદિના પ્રતિભાસ તે 'અવગ્રહ' છે. અવગ્રહ પછી વિશેષ ખાબતના સન્દેહ થતાં એ વિશેષ ખાબત વિષે નિર્ણયાન્મુખી વિશેષ આલાચના થાય તે 'ઇહા' છે. કાઇ દશ્ય આકૃતિના ચક્ષ દ્વારા, કાઇ શપર્શન દ્વારા પ્રતિભાસ (અવગ્રહરૂપ પ્રતિભાસ) થયા પછી, વિશેષ ચિદ્ધો માલૂમ પડ્યા ઉપર 'આ વૃક્ષ જ હાવું જોઇએ, માણસ નહિ,' અથવા 'આ માણુસ બંગાલી× હાવા જોઇએ, પંજાબી નહિ,' અથવા 'આ સશંખના શપદ હાવા જોઇએ, શૃંગ— (શિગડા)ના નહિ.' અથવા 'આ દોરડાના સ્પર્શ હોવો જોઇએ, સાંભવના શિયા તે 'ઇહા' છે.

ઇહા પછી 'આ વૃક્ષ જ છે, 'આ બંગાલી જ છે,' 'આ શંખના જ શખ્દ છે,' 'આ દાેરડાના જ સ્પર્શ છે' એવા નિર્ણય

<sup>× &</sup>quot; अवग्रहेण विषयीकृतो योऽथेऽवान्तरमनुष्यत्व। दिजाति-विशेषलक्षण:, तस्य 'विशेष: 'कर्णाटलाटादिभेद: तस्य: 'आकाक्षणं' भवितव्यताप्रत्ययरुपतया ग्रहणाभिमुख्यमीहा। "

<sup>(</sup> રત્નાકરાવતારિકા, ૨–૮ )

<sup>&</sup>quot;यथा पुरुष इत्यवगृहीते तस्य भाषावयोरुपादिविशेषेरा-कांक्षणमीहा।" (तत्त्वार्थराज्यार्तिक, १-५-९५)

<sup>\* &#</sup>x27;' अवग्रहगृहीतस्य शब्दादेरथस्य ' किमयं शब्दः शाङ्गः शाङ्गों वा ' इति संशये सित् ' माधुर्यादयः शाङ्कधर्मा एवोप-लम्यन्ते न कार्कश्यादयः शाङ्गधर्माः ' इत्यन्वयव्यतिरेकरुपविशेष-पर्यालोचनरुपा मतेश्चेष्टा ईहा । ' (अभाषुभीभांसा, १-१-२७)

થાય તે 'અવાય' છે અને અવાયથી નિર્ણીત થયેલ પદાર્થનું કાલાન્તરમાં સ્મરણ થઈ શકે એ પ્રકારના સંસ્કારવાળું જ્ઞાન તે 'ધારણા' છે, જે 'સંસ્કાર' પણ કહેવાય છે. અર્થાત્ 'અવાય' સમય ઉપર લુખ્ત થઈ જવા છતાંય એવા 'સંસ્કાર' મૂકતા જાય છે કે જેથી આગળ વખત ઉપર એ નિશ્ચિત વિષયનું સ્મરણ થઈ આવે છે. આ અવાયરૂપ નિર્ણયની સતત ધારા અને તજજન્ય સંસ્કાર અને સંસ્કારજન્ય સ્મરણ એ બધા મતિવ્યા પાર 'ધારણા' છે. પરંતુ એમાં 'સંસ્કાર' પ્રત્યક્ષરૂપ મતિજ્ઞાન છે અને 'સ્મરણ' પરાક્ષ મતિજ્ઞાન છે.

આ પ્રમાણે 'અવગ્રહ ' આદિ ચાર જ્ઞાનાના ઉત્પત્તિકા છે. શાસ્ત્રમાં ઔત્પત્તિકી, વૈનયિકી, કર્મજા અને પારિણામિકી એમ ગ્રાર પ્રકારની બુદ્ધિ વર્ણવી છે અને તેમને 'મતિજ્ઞાન' તરીકે જણાવી છે. કાઇ વિકટ સમસ્યાને ઉકેલવા વખતે ઉકેલી શકે એવી સહજ બુદ્ધિ તરત ઉત્પન્ન થઈ આવે તે ઔત્પતિકી બુદ્ધિ છે, જેને પ્રત્યુત્પન્ન મતિ પણ કહી શકાય. વિનયથી અર્થાત્ કેળવણીથી કેળવાયેલી મતિ તે વૈનયિકી બુદ્ધિ શિલ્પ અને કર્મથી સંસ્કાર પામેલી મતિ તે કર્મજા બુદ્ધિ અને લાંબા વખતના અનુભવથી ઘડાયેલી અર્થાત્ પરિપકવતાને પામેલી મતિ તે પારિણામિકી બુદ્ધિ.

આ ચાર પ્રકારની બુદ્ધિ 'નન્દી ' સૂત્રમાં ઉદાહરણાનાં ટ્રુંકા નામ સાથે જણાવી છે, અને તે ઉદાહરણા એ સૂત્રની ટીકામાં શ્રીમલયબિરિજીએ ટ્રુંકામાં આપ્યાં છે, જેમાંનાં કેટલાંક ઘણાં મનાર જક છે. અહીં પણુ માત્ર વિષયના ખાલ આવે એટલા ખાતર બેએક ઉદાહરણ એ ટીકામાંથી આપી દઉં.

ઔત્પત્તિકી બુદ્ધિ ઉપર ટીકાકારે આજે પણ આમ જનતામાં ખૂબ જાણીતું છે એવું એક ઉદાહરણ આપ્યું છે. જેમ કે– જૈન દર્શન

એક પુરુષની બે વિધવા સ્ત્રીઓમાં પુત્ર માટે ઝઘડા થયા. બન્ને કહે કે આ મારા પુત્ર છે. ન્યાયાધીશે આજ્ઞા કરી કે પુત્રના બે કકડા કરી નાખવા અને એક એક કકડા બન્ને સ્ત્રીઓને આપી દેવા. જે નકલી માતા હતી તે તા આ ફેંસલા ઉપર કંઇ ન બાલી, પણ જે અસલી માતા હતી તેનું હૃદય કંપી ઊઠ્યું અને ઉભરાતા પ્રેમ સાથે તેણીએ કહ્યું: આ મારા પુત્ર નથી. આ આખા પુત્ર એને આપી દા. આ ઉપરથી

અસલી માતાના પત્તો લાગી ગયા. ન્યાયાધીશની આ ઔત્પ-

२१८:

ત્તિક બુદ્ધિ.

વૈનિધિકી ખુદ્ધિનું ઉદાહરણ એક વૃદ્ધાએ બે જ્યાંતિર્વિદાને પૃછ્યું કે દેશાંતરથી મારા પુત્ર કચારે આવશે? આ પૃછ્તી વખતે કાંશીના માથા ઉપરના ઘડા નીચે પડી કકડે કકડા થઈ ગયા. આ ઉપરથી એ બે જ્યાંતિર્વિદામાંના એક કહ્યું: કાંશી! તમારા પુત્ર આ ઘડા નષ્ટ થયા તેમ મૃત્યુ પામ્યા છે. ત્યારે ખીજો એને એમ બાલતાં અટકાવીને કહે છે કે તમારા પુત્ર ઘર આવી ગયા છે માજી! ઘર જાએા. કાશી ઘર ગઈ અને પુત્રને જાઈ આનંદ પામી. જ્યાંતિર્વિદ્ની આ વૈનિધિકી ખુદ્ધિ. તેણે એવા વિચારથી-એવી તક શક્તિથી આ પ્રકારનું ભાવી કથન કરેલું કે જેમ કાંશીના ઘડા, પ્રશ્ન પૃછ્તી વખતે જ, પાતાની જનની માટીમાં મળી ગયા, તેમ કાંશીના પુત્ર પણ કાંશીને હમણાં જ મળી જવા જોઇએ.

કમેં જા છુદ્ધિના ઉદાહરણામાં શિલ્પ અને કર્મ (કારીગરી)માં કૌશલ બતાવનારાં ઉદાહરણા છે.

પારિણામિકી અહિના ઉદાહરણે માં એક ઉદાહરણ આ છે– એક પરસ્ત્રીસંગત્યાગી શ્રાવક એક વખતે પાતાની પત્નીની સખીને જોઈ માહિત થયા. માહથી પીડાતા પાતના પતિને જોઈ પત્નીએ કહ્યું: તમે દુ:ખી ન થાએા, તમારી ઇચ્છા હું પૂરી કરી આપીશ. પછી રાત પડતાં એ પાતાની સખીનાં વસાભરણ ધારણ કરી પાતાની સખીરૂપે અની પાતાના પતિને એકાન્તમાં મળી એની સાથે સંગ કર્યા પછી એ પુરુષને પાતાના વ્રતભંગ માટે દુ:ખ થયું. પત્નીએ ખરી વાત જણાવી ત્યારે એનું દુ:ખ થયું હળવું થયું, અને ગુરુની પાસે દુષ્ટ-મનઃસંકલ્પનિમિત્ત વ્રતભંગ માટે પ્રાયશ્વિત્ત લીધું શ્રાવિકાની આ પારિણામિકી છુદ્ધિ.

મિતિજ્ઞાન જોયું. હવે શ્રુતજ્ઞાન. શ્રુતજ્ઞાન એટલે શ્રુતનું અર્થાત્ સાંભળ્યાનું જ્ઞાન. એના એક અર્થ છે શાસ્ત્રજ્ઞાન. સામાન્યતઃ કાઇ પણ વિષયના શાસ્ત્ર કે શ્રન્થથી ઉત્પન્ન થનારું જ્ઞાન તે શ્રુતજ્ઞાન. સદુપયાગ યા દુરુપયાગ કાઇ પણ શાસ્ત્રના કે જ્ઞાનના થઇ શકે છે. માક્ષમાં ઉપયાગી થવું એ કંઇ શાસ્ત્રના નિયત સ્વભાવ નથી. અધિકારી યાગ્ય અને મુમુદ્ધ હાય તા લીકિક ગણાતાં શાસ્ત્રોને પણ માશ્ર માટે ઉપયાગી અનાવી શકે છે; અને અધિકારી યાગ્ય ન હાય તા આધ્યાત્મિક કાંડીનાં શાસ્ત્રોથી પણ પાતાને નીચે પાડે છે. છતાંય વિષય અને પ્રણેતાની યાગ્યતાની દૃષ્ટિએ શાસ્ત્ર જરૂર પાતાનું વિશિષ્ટ મહત્વ રાખે છે.

ગ્યાપક રૂપથી વિચારતાં, શ્રુતજ્ઞાનના અર્થ શબ્દજન્ય જ્ઞાન યા સંકેતજન્ય જ્ઞાન થાય છે. શબ્દો સાંભળીને કે લખાણ વાંચીને જે જ્ઞાન થાય છે તે તા શ્રુતજ્ઞાન છે જ, પણ સંકેતદારા થતું જ્ઞાન પણ શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે. જેમકે, કાેઈના હાથના ઇશારાથી, કાેઈના ખાંખારાથી જે સમજ્ઞય તે શ્રુતજ્ઞાન. કાેઇ પાતાના માેઢા આગળ હાથ ધરે તાે તે નિશાનીથી ખાવાના અર્થ સમજી જવાય છે તે શ્રુતજ્ઞાન. ઉપસેલા અક્ષરા પર હાથ ફેરવી આંધળા વાંચે છે-સમજે છે તે શ્રુતજ્ઞાન. તારના "કટ કટ" શખ્દા ઉપરથી જે સમજાય છે તે શ્રુતજ્ઞાન. સામાસામા છે માણુસા એક બીજાની નિશાનીઓથી જે સમજે છે તે શ્રુતજ્ઞાન. ઉધરસ વગેરે ઉપરથી અંધારામાં કાઈ માણસ છે એવું જ્ઞાન થાય છે તે શ્રુતજ્ઞાન. મૂંગા બીજાની ઢાથની ચેષ્ટાએક કે નિશાની ઓથી સમજે, અથવા મૂંગાની ઢાથની નિશાનીઓથી બીજો સમજે તે શ્રુતજ્ઞાન. તે જ પ્રમાણે અહેરાને બીજાની ઢાથની સંજ્ઞાઓથી સમજ પડે તે શ્રુતજ્ઞાન. પંચેન્દ્રિયપટુ માણુસામાં પણુ ઘણી વખત વાણીપ્રયાગ ન કરતાં મુખ, ઢાથ, મસ્તકની સંજ્ઞાઓ – નિશાનીઓથી એક બીજાને સમજાવી દેવાનું કે જવાબ આપી દેવાનું સુપ્રચલિત છે, એથી જે સમજ પડે છે તે શ્રતજ્ઞાન છે.

શખ્દા સાંભળીને અર્થની ઉપસ્થિતિ થાય છે, તેમ સંકેતથી પણ અર્થની ઉપસ્થિતિ થાય છે. જે ઢંબે શખ્દથી જ્ઞાન પેદા થાય છે, તે ઢંબે સંકેતથી પણ જ્ઞાન પેદા થાય છે. માટે સંકેતજન્ય જ્ઞાન શાબ્દબાધસમું છે અને અતએવ શ્રુતજ્ઞાન છે.

શખ્દને સાંભળવા એ તા શ્રાત્રેન્દ્રિયનું અવગાહાદિરૂપ મિતિજ્ઞાન છે, પણ તે દ્વારા બાધ (શાખ્દબાધ) થવા તે શ્રુત-જ્ઞાન છે. ચેષ્ટા, સંજ્ઞા કે સંકેત નજર પર આવે તે ચાક્ષુષ અવગ્રહાદિ મિતિજ્ઞાન છે, પણ તે દ્વારા અર્થની ઉપસ્થિતિ ધવી—અર્થના બાધ થવા તે શ્રુતજ્ઞાન છે. તે જ પ્રમાણે સંકેતને સાંભળવા તે શ્રાત્રેન્દ્રિયનું અવગ્રહાદિ મિતિજ્ઞાન છે, પણ તે દ્વારા શાખ્દબાધ જેવા અર્થબાધ થવા તે શ્રુતજ્ઞાન છે.

મતિ અને શ્રુતમાં અન્તર શું ? એ વિષે 'વિશેષાવશ્યક ' ભાષ્યકાર કહે છે કે ઇન્દ્રિય–મન દ્વારા ઉત્પન્ન થતું બધું 'મતિ-જ્ઞાન ' જ છે, ક્રક્ત પરાપદેશ અને આગમવચનથી પેઢા થવાને લીધે 'શ્રુત ' કહેવાય છે, જે (એ પ્રકારની વિશેષતાવાળા) મતિજ્ઞાનના એક વિશિષ્ટ# લેંદ જ છે.

સામાન્યતઃ કહી શકાય કે મતિ અને શ્રુતમાં અનુક્રમે બુદ્ધિ અને વિદ્વત્તાના લેદ છે. મતિજ્ઞાનીને બુદ્ધિમાન્ અને શ્રુતજ્ઞાનીને વિદ્વાન્ કહી શકાય. વિદ્વાન્ની મતિ શ્રુતથી રંગાયેલી હાય છે. એ રીતે એ બન્ને એકરસ બની જાય છે.

મતિજ્ઞાન નિમિત્તચાં એ સ્વયં ઉત્પન્ન થનાર જ્ઞાન છે, અર્થાત્ એમાં પરાપદેશની અપેક્ષા નથી, જ્યારે શ્રુતજ્ઞાન પરાપદેશથી (આગમ કે શાસ્ત્રવચન પણુ પરાપદેશ જ છે) પેઠા યાય છે, અને એમાં, અગાઉ કહ્યું તેમ શબ્દ અને અર્થના સંકેતની આવશ્યકતા છે. મતિજ્ઞાનથી જાણેલી વસ્તુ બીજાની આગળ કહેવા માટે જ્યારે આપણે મનમાં ને મનમાં ભાષારૂપમાં પરિણુમાવીએ છીએ ત્યારે એમ ભાષામાં પરિણુમવાથી તે, 'શ્રુતજ્ઞાન' થઇ જતું નથી, તે 'મતિજ્ઞાન' જ કહેવાય. 'શ્રુતજ્ઞાન' તો ભાષાથી પેદા થવાથી થાય છે. મતિજ્ઞાનથી જાણેલું પણ ભાષામાં રજ્ત કરી શકાય છે અને શ્રુતજ્ઞાનથી જાણેલું પણ ભાષામાં રજ્ત કરી શકાય છે. શ્રુતજ્ઞાનથી જાણેલા પદાર્થ પર વિશેષ વિચાર–વિશેષ ચિંતન–વિશેષ ઊદ્ધાપાદ્ધ કરવા તે બુદ્ધિર્ય એ અને બુદ્ધ 'મતિજ્ઞાન' છે. 'વૈનયિકી' બુદ્ધ જે અગાઉ ખતાવી છે, વિશેષ વિચારરૂપ છે અને મતિજ્ઞાન છે.

આમ મતિજ્ઞાનની વ્યાપકતા છતાં એની સંસ્કારિતા, પુષ્ટિમત્તા અને બલવત્તા શ્રુતજ્ઞાન પર આધાર રાખે છે. પ્રગતિ કે ઉન્નતિના પથ પર એ ચડાવે છે પૂર્વનો અને સાથીઓના

( વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય, પ્રારંભની ૮૬મી ગાથાની મલધારી ટીકા )

<sup>\*</sup>इन्द्रियानिनिद्रयनिमित्तद्वारेण उपजायमान सर्वं मितज्ञानमेव, केवलं परोपदेशाद्, आगमवचनाद्य भवन् विशिष्टः कश्चिन्मितभेद एव श्रुतम् नान्यत्।"

અનુભવાના લાભ આપણને ન મળે તા આપણી અવસ્થા પશુઓથી પણ નિમ્મ શ્રેણીની થઈ જાય. માટે જ શ્રુતજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર પણ ખૂબ વિશાલ છે. યદ્યપિ મતિજ્ઞાન વિના શ્રુતજ્ઞાન ખડું ન થઇ શકે, કિન્તુ શ્રુતજ્ઞાન વિના મતિજ્ઞાન પશુથી વધુ ઉંચી પાયરીએ લઇ જઇ શકે તેમ નથી. આમ, મતિ અને શ્રુત પરસ્પર એાતપ્રાત હોવા છતાં અન્ને વચ્ચેના તફાવત સમજી શકાય.

મતિ અને શ્રુત સંસારના સમગ્ર પ્રાણીઓમાં-સૃક્ષ્મ છવથી લઇ પંચેન્દ્રિય સુધીના સર્વે જવામાં છે. શાસ્ત્રાધારે મતિ અને શ્રુતના વિષય ખધાં દ્રવ્યા છે, અર્થાત્ રૂપી અને અરૂપી બધાં દ્રવ્યા મતિદ્વારા અને શ્રુતદ્વારા વિચારી, જાણી શકાય છે. પણ એ બન્ને જ્ઞાન કાઇ પણ દ્રવ્યના પર્યાયા તા પરિમિત જ જાણે છે. અલબત, મતિ કરતાં શ્રુતનું પર્યાયગ્રાહિત્વ અધિક છે.

મિતાન ઇન્દ્રિયજન્ય છે, તેમ મનાજન્ય પણ છે. મન સ્વાનુભૂત અથવા શાસ્ત્રશ્રુત અધાં મૂર્ત – અમૂર્ત દ્રવ્યાનું ચિન્તન કરે છે. આથી મનાજન્ય મતિજ્ઞાનની અપેક્ષાએ અધાં દ્રવ્યા મતિજ્ઞાનની અપેક્ષાએ અધાં દ્રવ્યા મતિજ્ઞાનના વિષય કહી શકાય છે. માનસિક ચિંતન જયારે શબ્દોલ્લેખ સહીત હાય× ત્યારે શ્રુતજ્ઞાન અને જયારે શબ્દોલ્લેખ રહિત હાય મતિજ્ઞાન.

શાસ્ત્રદેષ્ટિએ મતિ અને શ્રુત એ બે જ્ઞાન ઇન્દ્રિય–મના-નિમિત્ત હાઇ અન્ય નિમિત્તના બળ પર ઉત્પન્ન થનારાં હાેવાના કારણે 'પરાક્ષ' કહેવાયાં છે, જેમાં નેત્ર આદિ ઇન્દ્રિયાેથી

×શખ્દોલ્લેખના અર્થ વ્યવહારકાળમાં શખ્દશક્તિના ગ્રહણથી ઉત્પન્ન ચવું તે અર્થાત્ શ્રુતજ્ઞાનની ઉત્પત્તિના સમયે સંકેતસ્મરણ અને શ્રુત-ગ્રંથનું અનુસરણ અપેક્ષિત છે. ઇહા વગેરે મતિજ્ઞાનની ઉત્પત્તિમાં શખ્દારકુર્તિ હોવા છતાં એ જ્ઞાન આ પ્રકારનાં શખ્દોલ્લેખવાળાં નથી. થનારાં રૂપ વગેરે વિષયોનાં જ્ઞાન પણ આવી જાય છે. છતાં નેત્રાદિ–ઇન્દ્રિય–જન્ય રૂપાદિવિષયક જ્ઞાન લાકન્યવહારમાં પ્રત્યક્ષ ગણાતાં હાઇ શાસ્ત્રને એમને પ્રત્યક્ષ માનવાં પડે છે. પાર-માર્થિક દેષ્ટિએ એ જ્ઞાન 'પરાક્ષ' હાવા છતાં વ્યવહારના હિસાએ પ્રત્યક્ષ માનવાં પડતાં હાવાથી એમને સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ કહેવામાં આવે છે.

શાસ્ત્રાધારે પારમાર્થિક (વાસ્તવિક) પ્રત્યક્ષ ત્રણ છે: અવધિ, મનઃપર્યાય અને કેવલ. એ ત્રણે ઇન્દ્રિય અને મન કશાની અપેક્ષા વિના કેવળ આત્મશક્તિથી પ્રગટ થનારાં છે. અતઃ અતીન્દ્રિયજ્ઞાન છે.

અવધિના વિષય રૂપી ( મૂર્ત ) દ્રવ્યાે છે. અર્થાત્ અવધિ-જ્ઞાન રૂપી દ્રવ્યાના સાક્ષાત્ કરે છે.

અવધિજ્ઞાનના અસંખ્યા લેટા છે. એવું ઉચ્ચકાેટીનું પ**લ્** અવધિજ્ઞાન હાય છે, જે મનાેદ્રત્યને ગ્રહણ કરી શકે છે, કાર્મિક દ્રવ્યાને પણ ગ્રહણ કરી શકે છે.

મન: પર્યાયજ્ઞાન પણ રૂપી દ્રવ્યોને જ ગ્રહણ કરનારું જ્ઞાન છે, પણ રૂપી દ્રવ્ય ળીજાં કોઈ નહિ પણ કક્ત મનાદ્રવ્ય (મનરૂપે પરિભુમેલાં પુદ્રગલા) જ, મતલબ કે મન: પર્યાયજ્ઞાન મનુષ્યલાક વર્તી સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય જીવાનાં મનાદ્રવ્યને શ્રહણ કરે છે. આ કારણથી મન: પર્યાયજ્ઞાનના વિષય અવધિજ્ઞાનના વિષયના શ્રનન્તમાં ભાગ કહ્યો છે.

મન: પર્યાયજ્ઞાનથી, બીજાના મનમાં ચિંતવાતી વસ્તુનું જ્ઞાન નથી થતું, પણ વિચાર કરવાના સમયે મનની (મનાદ્રવ્યની) જે આકૃતિઓ બને છે તે આકૃતિઓનો જ સાક્ષાત્કાર થાય છે. ચિન્ત્યમાન (ચિંતવાતી) વસ્તુનું જ્ઞાન પછીથી અનુમાનથી ધાય છે. જેમ આપણે પુસ્તક વગેરમાં અંકિત લિપિને પ્રત્યક્ષ જોઇએ धीको, तेम मनः पर्यायज्ञान मने। द्रव्यनी विशिष्ठ आधृतिको। में प्रत्यक्ष जुके छे. के आधृतिको। साक्षात्कार के क मनः पर्यायनी साक्षात्क्रिया छे. पण् क्षिपहर्शन ७ परथी (क्षिप वांचीने) आपण्ने के ज्ञान थाय छे ते प्रत्यक्ष नथी, किन्तु शाण्डके। ध्रुतज्ञान) छे, तेम मने। द्रव्यनी विशिष्ठ आधृतिको। हर्शन (साक्षात्क्षार) अपरथी के (बिंतवाती वस्तुको। नं) ज्ञान थाय छे ते प्रत्यक्ष ३ परथी, ते अनुमानज्ञान छे, ते मनः पर्यायनी सीमानी णहारनुं छे.

અવધિ અને મનઃપર્યાય વચ્ચે તફાવત વિશુદ્ધિ, ક્ષેત્ર, સ્વામી અને વિષય દ્વારા ખતાવવામાં આવે છે.

મન:પર્યાયજ્ઞાન પાતાના વિષયને અવધિજ્ઞાનની તુલનામાં વધુ સ્પષ્ટરૂપે જાણે છે. એ વિશુ હિકૃત તફાવત. કાઈ અવધિજ્ઞાન બહુ દ્વંકી હદને સ્પર્શનારું હાય છે, તા કાઈ એથી વધુ હદને સ્પર્શનારું છે. એથી અલધજ્ઞાન છે. આ તારતમ્ય અસંખ્ય પ્રકારનું છે. એથી અવધિજ્ઞાનના અસંખ્ય લેદા પડે છે. હ=ચતમ અવધિજ્ઞાન આખા લાકને (સમગ્ર લાકના સમગ્ર રૂપી દ્રવ્યાને) સ્પર્શે છે—જાણે છે અને મનાપર્યાય જ્ઞાનનું વિષયક્ષેત્ર મનુષ્યક્ષેત્ર જ છે. આ ક્ષેત્રકૃત તફાવત. અવધિજ્ઞાનના સ્વામી મનુષ્ય, તિર્યં ચ, દેવ અને નારક ચારે ગતિવાળા હાઇ શકે છે, જ્યારે મન:પર્યાય જ્ઞાનના સ્વામી ફક્ત સર્વ વિરત મનુષ્ય જ હાઈ શકે છે. આ સ્વામિકૃત તફાવત. અવધિના વિષય, ઉત્કૃષ્ટતાએ સમગ્ર રૂપી દ્રવ્યો છે, જ્યારે મન:પર્યાય જ્ઞાનના વિષય, ઐના અનન્તમા ક્રબી છે, જ્યારે મન:પર્યાય જ્ઞાનના વિષય એના અનન્તમા ક્રાનો છે, અર્થાત્ માત્ર મનાદ્રવ્ય છે. આ વિષયકૃત તફાવત.

મનઃ પર્યાય જ્ઞાનના વિષય એાછા છતાં અવધિજ્ઞાનથી એ વિશુદ્ધતર માનવામાં આવ્યું છે. એનું કારણ સ્પષ્ટ છે કે વિશુદ્ધિના આધાર વિષયની ન્યૂનાધિકતા ઉપર નથી, પણ વિષયમાં રહેલી ન્યૂનાધિક સૂક્ષ્મતાએાને જાણવા ઉપર છે, જેમકે બે માણસામાં એક એવા છે, જે અનેક શાસ્ત્રાને જાણુ છે અને બીજો એક શાસ્ત્રને જાણુ છે. પણ જો એક શાસ્ત્રને જાણુનારા પાતાના શાસ્ત્ર વિષયને પેલા અને શાસ્ત્રન્ન માણુસ કરતાં વધારે ઊંડાણથી, વધારે સૂક્ષ્મતાથી જાણતા હાય તા તેનું તે વિષયનું જ્ઞાન પેલા અનેક શાસ્ત્રન્ન માણુસના કરતાં વિશુદ્ધ કહેવાય, ઉચ્ચતર કહેવાય. આ પ્રમાણે વિષય અલ્પ છતાં એની સૂક્ષ્મતાઓને અવધિજ્ઞાન કરતાં વિશુદ્ધતર પ્રમાણુમાં જાણુનાર મનઃપર્યાયજ્ઞાન અવધિજ્ઞાન કરતાં વિશુદ્ધતર ગણાય.

અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યાયજ્ઞાન અને કેવલજ્ઞાન એ ત્રણે પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષની શ્રેણીનાં છે. એમાં છેલ્લું સર્વધિત્ (રૂપિ– અરૂપિ–સર્વ-વિષયગ્રાહી) છે, માટે તે સકલ પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે, જયારે પહેલાં (અવધિ, મનઃપર્યાય) છે અપૂર્ણ પ્રત્યક્ષ હોઇ વિકલ પ્રત્યક્ષ ગણાય છે.

હવે ' જ્ઞાન ' થવા પૂર્વે ઝખકી જનારું ' દર્શન ' જોઇએ. તેના ચક્ષુદર્શન, અચક્ષુદર્શન, અવિધદર્શન અને કેવલદર્શન એમ ચાર લેદા બતાવ્યા છે. ચક્ષુદ્રારા થનારા પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનની પૂર્વે થનારું દર્શન તે ચક્ષુદર્શન અને ચક્ષુ સિવાયની ઇન્દ્રિયા તથા મન દ્વારા થનારા પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનની પૂર્વે થનારું દર્શન તે અચક્ષુદર્શન. અવિધજ્ઞાનની પૂર્વે થનારું અવિધદર્શન અને કેવલજ્ઞાનનું પૂર્વવતી તે કેવલદર્શન. મનઃપર્યાયજ્ઞાનની પૂર્વે ' દર્શન ' માનવામાં નથી \* આવ્યું. આ બાબતમાં એમ કલ્પન આવે છે કે અવિધજ્ઞાનના જે પ્રકાર મનાદ્રવ્યને સ્પરો છે તે

<sup>\*</sup> मनःपर्यायज्ञानं पटुक्षयोपशमप्रभवत्वाद् विशेषमेव गृह्णद् उस्पद्यते, न सामान्यम्, अतो ज्ञानरूपमेवेदम्, न पुनरिह दर्शनमस्ति। (विशेषावश्यक साध्ययाथा ८१४नी भस्यारि-टीक्षामां)

कैन इशन

જ વિશેષ સૃક્ષ્મ થતાં 'મન:પર્યાયજ્ઞાન' છે, તેથી તેના પૂર્વ ગામી દર્શન તરીકે અવધિદર્શન સિવાય અન્ય કાઈ દર્શનને શાધવા જવાની જરૂર નથી. મહાન આચાર્ય સિદ્ધસેન અવધિ- જ્ઞાન અસંખ્ય લેદાવાળું હાઇ મન:પર્યાયજ્ઞાનને તેના એક લેદ તરીકે તેમાં અન્તર્ગત કરે છે—' નિશ્ચયદ્વાત્રિંશિકામાં'.

"દર્શ'નથી થતા સામાન્યબાધ એટલા બધા સામાન્ય પ્રકારના હાય છે કે મિશ્યાદિષ્ટના અને સમ્યગ્દેષ્ટિના દર્શ'નમાં કંઇ ફેર પડતા નથી.

મતિ, શ્રુત અને અવધિ સમ્યગ્દષ્ટિનાં સમ્યગ્જ્ઞાન અને મિથ્યા-દષ્ટિનાં મિથ્યાજ્ઞાન યા અજ્ઞાન મનાયાં છે.

આ બાબત પર થાડા દેષ્ટ્રિયાત કરીંએ.

ન્યાયશાસમાં વિષયના યથાથે જ્ઞાનને પ્રમાણુ અને અયથાથે જ્ઞાનને અપ્રમાણુ માનવામાં આવ્યું છે. આ પ્રકારના સમ્યગ્— અસમ્યગ્જ્ઞાન—વિભાગ જૈન અધ્યાત્મશાસને મંજુર છે જ, પરંતુ સમ્યગ્દષ્ટિનું જ્ઞાન સમ્યગ્જ્ઞાન અને મિશ્યાદષ્ટિનું જ્ઞાન મિશ્યાજ્ઞાન યા અજ્ઞાન એ પ્રકારના નિરૂપણની પાછળ જૈન-દર્શનની એક ખાસ દૃષ્ટિ છે, અને તે એ છે કે જે જ્ઞાનથી આધ્યાત્મિક ઉન્નતિ થાય તે સમ્યગ્ર્જ્ઞાન અને જે જ્ઞાનથી આધ્યાત્મિક પતન થાય તે મિશ્યાજ્ઞાન. સમ્યગ્દૃષ્ટિ જીવને ય સંશય થાય, ભ્રમ થાય, અધૂરી સમજ થાય. તેમ છતાં તે કદાગ્રહરહિત અને સત્યગવેષક હોવાથી વિશેષદર્શી સ્રજ્ઞના આશ્રયે પાતાની સૃલ સુધારી લેવા તત્પર હાય છે અને સુધારી લે છે. તે પાતાના જ્ઞાનના ઉપયોગ મુખ્યત્યા વિષયવાશ્વનાનાં પાત્રણમાં ન કરતાં આધ્યાત્મિક વિકાસના સાધનમાં જ કરે

છે. સમ્યક્ત વિનાના જીવની સ્થિતિ આથી ઉલડી હોય છે. એને સામગ્રીની અધિકતાને લીધે નિશ્વયાત્મક અને સ્પષ્ટજ્ઞાન હોઇ શકે છે, એમ છતાં તે કદાગ્રહ તથા અહંકારને વશ હોઇ પોતાની બૂલ જણાય તો યે સુધારવા તૈયાર થતા નથી. ખાડાને પણ સાચું કરવા મથે છે. સાચું સમજાય તો યે કદાગ્રહાદિ દેખને લીધે તે સ્વીકારવા અચકાય છે. અભિમાનને લીધે, પકડ્યું ખાડું હોય, ખાડી રીતનું હોય છતાં છોડતા નથી. અહંકારના આવેશમાં વિશેષદર્શી વિજ્ઞના વિચારાને પણ તુચ્છ ગણે છે. તે આત્મદૃષ્ટિ યા આત્મભાવના વગરના હોય છે, એટલે પાતાના જ્ઞાનના ઉપયોગ આધ્યાત્મિક હિતસાધનમાં ન કરતાં સાંસારિક લાગવાસનાને પાષવા—સંતાષવામાં જ કરે છે, ભૌતિક ઉજ્ઞતિ મેળવવામાં જ કરે છે.

મતલખ એ છે કે જે મુમુસુ આત્માઓ છે તેઓ સમલાવના અલ્યાસી અને આત્મિવિવેકવાળા હાય છે. એથી તેઓ પાતાના જ્ઞાનના ઉપયાગ સમલાવની પૃષ્ટિમાં કરે છે, સાંસારિક વાસનાની પૃષ્ટિમાં નહિ. આ કારણથી, લોકિક દેષ્ટિએ તેમનું જ્ઞાન ગમે તેટલું અલ્ય હાય તા પણ તે સમ્યક્જ્ઞાન કહેવાય છે. કેમકે તે તેમને સન્માર્ગે લઈ જાય છે. એનાથી ઊલટું, જેઓ સંસારવાસનાના રસલાેલુપ છે તેવા આત્માઓનું જ્ઞાન ગમે તેટલું વિશાળ અને સ્પષ્ટ હાય છતાં તે સમલાવનું ઉદ્લાવક ન હાવાથી અને સંસારવાસનાનું પાષક હાવાથી જ્ઞાન ન કહેવાતાં અજ્ઞાન કહેવાય છે. કેમકે તેમનું તે જ્ઞાન તેમને વાસ્તિવક કુશલ માર્ગે ન લઇ જતાં દુર્ગ તિના માર્ગે લઇ જાય છે. સંસારવાસનાના પાષણમાં વપરાતું જ્ઞાન કુશલમાર્ગી કેમ કહેવાય? ઉન્માર્ગી કહેવાય. એથી એ મિશ્યાજ્ઞાન (અજ્ઞાન) કહેવાય એ દેખીતું છે.

હકીકત એવી છે કે મેળવેલા જ્ઞાનના સદુપયાગ પણ થઇ

શકે છે અને દુરુપયાગ પણ થઇ શકે છે. મેળવેલા જ્ઞાનના સંબંધમાં સમ્યક્રત્વી અને મિથ્યાત્વીની દેષ્ટિ જુદી જુદી હાય છે. સમ્યક્તવી પાતાના જ્ઞાનના સદુપ<mark>યાેગ કર</mark>વા તરફ વૃત્તિ રાખશે અને તેનાથી કદાચ આવેશવશ યા સ્વાર્થવશ તેના દુરુપયાગ થશે ત્યારે તેનું અન્તઃકરણ તેને ડંખશે, જ્યારે મિશ્યાત્વી ભૌતિક વિષયાનન્દના ઉપાસક હાેઇ પાતાના જ્ઞાનના પાતાના સ્વાર્થ માટે ગમે તે રીતનાે ઉપયાગ કરશે. એનાથી ખાટું કામ (પાપાચરણ) થાય તેા એ માટે એને કંઇ દુઃખ લાગશે નહિ. ઊલડું, એમાં તે આનન્દ માનશે. સમ્યક્ષ્વી માણસ સત્ને સત્ અને અસત્ને અસત્ સમજતા હાવાથી તેનાથી પાપાચરણ થઇ જાય તા તે માટે તેને દુઃખ થાય છે. એ કલ્યાણબુદ્ધિ અને શ્રેયાર્થી આત્મા હાવાથી કલ્યાણના, આત્માન દ્ધારના માર્ગ પર છે, જ્યારે મિશ્યાત્વીને પુષ્ય, પાપના લેદ માન્ય ન હાવાથી ઉપરથી 'સાહુકારી ' રીતે વર્ત તો હાય તાે ય તેની મનાદશા મિથ્યાદષ્ટિદ્ધષિત હાય છે અને આવી સ્થિતિ જ્યાં સુધી ચાલુ રહે ત્યાં સુધી તેના નિસ્તારના માર્ગ નથી.

આમ જૈન દર્શ ને ઉપર્યુક્ત સમ્યગ્–અસમ્ય**ગ્** જ્ઞાનવિભાગ અધ્યાત્મદિષ્ટિએ જાહેર કર્યા છે.

જીવની (સ્વાભાવિક અને વૈભાવિક) અવસ્થાએ અતાવતા 'ભાવ' નિરૂપવામાં આવ્યા છે. 'ભાવ' એટલે અવસ્થા. ભાવ પાંચ પ્રકારના છે. ઔપશમિકભાવ, ક્ષાયિકભાવ, ક્ષાયાપશમિકભાવ, ઔદયિકભાવ અને પારિણામિકભાવ.

કર્મ આઠ પ્રકારનાં અગાઉ બતાવાઇ ગયાં છેઃ જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, વેદનીય, માહનીય, આયુ, નામ, ગાત્ર અને અન્તરાય એ કર્મોનું સ્વરૂપ કરી અહીં યાદ કરીને આગળ ચાલ્રીએ.

જ્ઞાન વિષે અગાઉ આપેલા વિવેચનથી જોઇ શકાય છે કે મતિ, શ્રુત, અવધિ, મનઃ પર્યાય અને કેવલ એ પાંચ પ્રકારનાં જ્ઞાન હેાઇને તેને અવારનવાર કમ<sup>°</sup> પણ પાંચ હેાય. એટલે મતિ-જ્ઞાનાવરણ, શ્રુતજ્ઞાનાવરણ, અવધિજ્ઞાનાવરણ, મન:પર્યાય-જ્ઞાનાવરણ અને કેવલજ્ઞાનાવરણ; એમ જ્ઞાનાવરણ કર્મના પાંચ ભેદાે પડે છે. માણસા (પ્રાણીએા)માં બુદ્ધિના એાછાવધતા વિકાસ જોવામાં આવે છે તે આ જ્ઞાનાવર**ણકમ'ના એ**ાછાવધતા ક્ષયા પશમ(શિથિલીભાવ)નાં કારણે છે. દર્શ'નના ચક્ષુદર્શ'ન, અચક્ષુ-દર્શન, અવધિદર્શન, કેવલદર્શન એમ ચાર ભેદા હાઈ તેમને અવારનવાર કર્મ પણ ચક્ષુદર્શનાવરણ, અચક્ષુદર્શનાવરણ, અવધિદર્શનાવરણ અને કેવલદર્શનાવરણ એ પ્રમાણે ચાર છે. નિદ્રાપંચક\* પણ દર્શ'નાવરણીયમાં લીધાં છે. વેદનીયકમ<sup>°</sup>ના સાતવેદનીય અને અસાતવેદનીય એમ એ ભેદ અતાવી દેવાયા છે. માહનીયકર્મના દર્શાનમાહનીય અને ચારિત્રમાહનીય એ લેદ ખતાવી દીધા છે. આયુષ્યકર્મ, નામકર્મ, ગાેત્રકર્મ અને અન્તરાયકમ ખતાવી દીધાં છે. દાન, લાભ, ભાેગ, ઉપલાગ અને વીર્ય શક્તિમાં વિક્ષ નાખનાર તરીકે અન્તરાય કર્મ'ના દાનાન્તરાય, લાભાન્તરાય, ભાગાન્તરાય, ઉપભાેગાન્તરાય અને વીર્યાન્તરાય એમ પાંચ લેદાે બતાવ્યા છે. માણસાે-(પ્રાણીએા)માં એાછીવધતી કાર્યશક્તિ જેવામાં આવે છે તે અન્તરાય કર્મ'ના એકાછા વધતા ક્ષયાપશમ (શિથિલીભાવ )ના કારણે છે. દાનાન્તરાય વગેરેના પ્રભાવ દુનિયામાં જેવામાં આવે છે; તેમ જ તેમના ક્ષયાપશમ(શિથિલીલાવ)થી ઉપલબ્ધ થતી દાનાદિ સિદ્ધિએા જેવામાં આવે છે.

<sup>\*</sup> નિદ્રા, નિદ્રાનિદ્રા, પ્રચલા, પ્રચલાપ્રચલા અને સ્ત્યાનિદ્ધ એમ નિદ્રા પાંચ પ્રકારની યતાવી છે. નિદ્રાના ગાંભીર્યની તરતમતાને આશ્રીને આ બેદા પાડવામાં આવ્યા છે.

હવે આપણે ઉપર જણાવેલ આત્માના પાંચ ભાવ જોઇએ. ઔપશમિક ભાવ:

માહનીય કર્મના ઉપશમથી જે અવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે તે ઔપશમિક ભાવ છે. માહનીયના એક ભેદ જે દર્શનમાહનીય તેના ઉપશમથી (એક પ્રકારનું) જે સમ્યક્ત્વ (સમ્યગ્દર્શન) પ્રાપ્ત થાય છે તે અને માહનીયના બીજો ભેદ જે ચારિત્રમાહનીય તેના ઉપશમથી (એક કક્ષાનું) જે ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે તે અંને એપશમિક ભાવના કહેવાય છે. ઉપશમથી પ્રગટનાર સમ્યક્ત્વ અને ચારિત્ર અનુક્રમે ઔપશમિક સમ્યક્ત્વ અને ઔપશમિક આરિત્ર કહેવાય છે. આપ ઔપશમિક સાવર્ત્

૧ સમ્યક્ત અને ૨ ચારિત્ર

# ક્ષાયિક ભાવ:

કમેના 'ક્ષય 'થી શ્વનારી અવસ્થા ક્ષાયિક ભાવ છે. ક્ષાયિક ભાવમાં ( કેવલ ) જ્ઞાનાવરણક્ષયસમ્ભૂત કેવલજ્ઞાન, ( કેવલ ) દર્શનાવરણક્ષયસમ્ભૂત કેવલદ્દર્શન, મોહનીય કમેના એક ભેદના ( દર્શનમોહના ) ક્ષયથી સમ્પાદિત સમ્યકૃત્વ અને માહનીય કમેના બીજા ભેદના (ચારિત્રમાહના) ક્ષયથી સમ્પાદિત ચારિત્ર અને અન્તરાયક્ષયસિદ્ધ પાંચ દાન–લાભ–ભાગ–ઉપભાગ–વીર્યલ્લિએમ એમ નવ લેવાય છે. આમાં કક્ત ઘાતિકમેં ક્ષયસાધિત ક્ષાયિકા લેવાયા છે, યદ્ધપિ 'ક્ષય' સર્વ' કમેનિ થાય છે. કેમકે આ નિરૂપણ કક્ત ભવસ્થપણાને અનુલક્ષ્મીને છે.

#### ક્ષાયિક ભાવ ૯--

૧ કેવલજ્ઞાન, ૨ કેવલદ**શ'ન, ૩ સમ્યક્**ત્વ, ૪ **ચારિત્ર અને** ૫–૯ દાનાદિ પાંચ લખ્ધિએા. તૃતીય ખંડ : ૨૩૧ :

## ક્ષાયાપશમિક ભાવ :

ઘાતી કર્માના ' ક્ષયાપશમ ' ( એક પ્રકારના શિથિલી લાવ )થી પ્રાપ્ત થનારી અવસ્થા ક્ષાયાપશમિક ભાવ કહેવાય છે. જ્ઞાનાવરણુ કર્મના શરૂના ચાર લેદાના ક્ષયાપશમથી સમ્પાદિત મતિજ્ઞાન તથા મતિકૃજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન તથા શ્રુતકૃજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન તથા વિભ'ગજ્ઞાન અને મનઃપર્યાયજ્ઞાન એમ સાત લેદા; દર્શનાવરણના ક્ષયાપશમથી સાધિત ચક્ષુદર્શન, અચક્ષુદર્શન, અવધિદર્શન એમ ત્રણ લેદા, માહનીય કર્મના એક લેદ (દર્શનમાહનીય) ના ક્ષયાપશમથી પ્રાપ્ત સમ્યકૃત્વ અને માહનીય કર્મના બીજા લેદ (ચારિત્રમાહનીય) ના ક્ષયાપશમથી પ્રાપ્ત સમ્યકૃત્વ અને માહનીય કર્મના બીજા લેદ (ચારિત્રમાહનીય) ના ક્ષયાપશમથી પ્રાપ્ત દેશવિરતિરૂપ અથવા સર્વવર્તિરૂપ ચારિત્ર એમ માહનીય કર્મના ક્ષયાપશ્મથી શાધત ત્રણ લેદા તથા અન્તરાય કર્મના ક્ષયાપશમથી ઉપલબ્ય દાનાદિ પાંચ લિબ્ધઓ એમ બધા મળી અઢાર લેદા ક્ષાયાપશમિક ભાવમાં ગણાવ્યા છે.

### ક્ષાયાપશમિક ભાવ ૧૮—

૧ મિતિજ્ઞાન, ૨ શ્રુતજ્ઞાન, ૩ અવધિજ્ઞાન, ૪ મનઃપર્યાયજ્ઞાન, ૫ મિતિ–અસમ્યગ્ર્જ્ઞાન, ૧ શ્રુત–અસમ્યગ્ર્જ્ઞાન, ૭ વિભંગજ્ઞાન, ૮ ચક્ષુદર્શન, ૯ અચક્ષુદર્શન, ૧૦ અવધિદર્શન, ૧૧ સમ્યક્તવ, ૧૨ દેશવિરતિ, ૧૩ સવ'વિરતિ, ૧૪–૧૮ દાનાદિ પાંચ લબ્ધિએ।

### ઔદ્ધિક ભાવ

કર્મના ઉદયથી પ્રાપ્ત થતી સ્થિતિ તે ઔદયિક ભાવ છે. સમગ્ર સંસારી જીવા કર્મોના ઉદયથી જે જે પ્રકારની સ્થિતિઓ-અવસ્થાઓ ધરાવે છે, પામે છે તે ખધી સ્થિતિઓ-અવસ્થાઓ ઔદયિક ભાવમાં ગણાય. એમ છતાં મુખ્ય મુખ્ય નિદેશ કરી એકવીશ ભેદા ઔદયિક ભાવમાં ગણાવ્યા છે. તે આ:-

અજ્ઞાન અસિદ્ધત્વ, અસંયમ, છ લેશ્યા (કૃષ્ણુ-નીલ-કાપાત-તેજ-પદ્દમ-શુકલ), ચાર કષાય (ક્રોધ-માન-માયા-લાભ), ચાર ગતિ (દેવ-મનુષ્ય-તિર્ય'ચ-નરકગતિ), ત્રણ વેદ (પુરુષ-સ્ત્રી-નપુંસકવેદ) અને મિથ્યાત્વ.

આ ગણાવેલી અવસ્થાએમાં કઇ કયા કર્મના **ઉ**દયથી છે તે પણ જોઇ લઇએ.

અજ્ઞાન [મિશ્યાજ્ઞાન] મિશ્યાત્વના ઉદયથી છે. ખુદ્ધિમાન્ઘર્ય અજ્ઞાન જ્ઞાનાવરણના ઉદયથી છે. અસિદ્ધત્વ આઠે પ્રકારનાં કર્મોના ઉદયથી છે. અસ્વયમ, અર્થાત્ અવિરતિ અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ કર્મના ઉદયને આભારી છે. 'લેશ્યા ' મનાયાગપરિણામ છે અને મનાયાગ મનાપર્યાપ્તિને આભારી હાઇ અને મનાપર્યાપ્તિ 'નામ ' કર્મના એક લેદ હાઇ 'લેશ્યા ' 'નામ ' કર્મ સાથે સંબ'ધ રાખે છે. ક્યાય ચારિત્રમાહનીયકર્માદયથી થનારા છે. અતિ

ગતિનામ કમેને આભારી છે. પુરુષાદિ વેદ વેદમાહનીયાદયનું પરિણામ છે. મિથ્યાત્વ મિથ્યાત્વમાહનીયાદયના પ્રભાવ છે.

આ યાદી ઉપરાંત દર્શનાવરણજન્ય નિદ્રાપંચક, વેદનીયકમેં સમ્ભૂત સુખ-દુ:ખ, માહનીયજનિત હાસ્યાદિ છ, આયુષ્યકમેં નાં ચાર આયુષ્ય, નામ-કર્મની પ્રકૃતિપર પરા, ગાત્રકર્માદયજન્ય ઉચ્ચ-નીચ ગાત્ર એ બધાંયે ઔદયિક ભાવમાં સમજવાનાં છે. કેમ કે કાઈ પણ કર્મના ઉદયનું પરિણામ ઔદયિકભાવમાં આવે.

આ નિદ્રાપ'ચક વગેરે ભાવાના ઉપરની એકવીશની યાદીમાં શાસ્ત્રે સમાવેશ કરી બતાવ્યા <mark>છે. અને લિન્ન લિન્ન રીતે સ</mark>માવેશ કરી શકાય <mark>છે</mark>.

#### ઔદયિક ભાવ ર૧—

૧ અજ્ઞાન, ૨ અસિહ્ધત્વ, ૩ અસંયમ, ૪–૯ લેશ્યા (૬), ૧૦–૧૩ કષાય (૪), ૧૪–૧૭ ગતિ (૪), ૧૮–૨૦ વેદ (૩), ૨૧ મિથ્યાત્વ.

### પારિણામિક ભાવ:

આત્મરૂપ જીવત્વ અને આત્માની વિશેષ સ્થિતિરૂપ લબ્યત્વ તથા અલબ્યત્વ એ ત્રણ પારિશ્વામિક લાવ કહેવાય છે.

# પારિણામિક ભાવ ૩—

૧ જીવત્વ, ૨ ભગ્યત્વ, ૩ અભગ્યત્વ, આમ ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણુે—

| ઔપશમિક ભાવના         | ્ર <b>૨</b> | <u>ભે</u> ક |
|----------------------|-------------|-------------|
| ક્ષાયિક <b>ભાવના</b> | ¢-          | "           |
| ક્ષયેાપશમિક ભાવના    | १८          | "           |
| ઔદયિક ભાવના          | <b>૨</b> ૧  | 22          |
| પારિણામિક ભાવના      | 3           | 22          |

આ પણે જાઇ લીધા હવે આ મુખ્ય મુખ્ય ભાવા કેટલા કર્યા કર્યા સંભવે છે તે પણ જરા અવલાકી લઇએ.

ક્ષાયિક ભાવ અને પારિણામિક ભાવ એ બે જ ભાવ સિદ્ધ આત્મામાં છે–જ્ઞાનાદિ એ ક્ષાયિક ભાવ અને જીવત્વ એ પારિણામિક ભાવ.

ક્ષાયિક–ઔદયિક–પારિણામિક એ ત્રિકસંયાગ [ત્રણ જ ભાવા ] ભવસ્થ કેવલીમાં હાય છે. તે આ પ્રમાણે: તેમનામાં જ્ઞાનાદિ ક્ષાયિકભાવ છે, મનુષ્યગતિ અને લેશ્યા ઔદયિક ભાવ છે અને પારિણામિક ભાવ જીવત્વ છે.

ક્ષાયાપશમિક—ઔદયિક—પારિણામિક એ ત્રણ ભાવા ફક્ત છદ્મસ્ય જીવામાં જ હાય, અને તે સમગ્ર છદ્મસ્ય જીવામાં હાય. કેમ કે બધા છદ્મસ્ય પ્રાણીએમમાં ક્ષાયાપશમિક ભાવા અને ઔદયિક ભાવા વતે જ છે. કારણ કે ભાવેન્દ્રિય અથવા મતિ— શ્રુત [સત્ યા અસત્] એ ક્ષાયાપશમિક ભાવ અને ગતિ, લેશ્યા વગેરે ઔદયિક ભાવ સમગ્ર છદ્મસ્ય જીવામાં વતે છે. અને આ ત્રિક—સંયાગ (આ ત્રણ જ ભાવ) જેમ સમગ્ર ગતિ-ઓના સમગ્ર મિશ્યાત્વી જીવામાં હાય છે, તેમ સમગ્ર ગતિઓના સમગ્ર મિશ્યાત્વી જીવામાં હાય છે, તેમ સમગ્ર ગતિઓના સમગ્ર મિશ્યાત્વી જીવામાં હાય છે, તેમ સમગ્ર ગતિ એના સમગ્ર કાયોપશમિક સમ્યક્ત્વધારક જીવામાં પણ હાય છે. ક્ષાયોપશમિક સમ્યક્ત્વ–ક્ષાયોપશમિક આરિત્ર ઉભયના ધારક \*તિયે ચા અને મનુષ્યામાં પણ આ ત્રિક—સંયાગ (આ ત્રણ જ ભાવો) હોય છે.

આ ત્રણ ભાવા ઉપરાંત અન્ય પણ ભાવ યા ભાવા કાઈ

<sup>\*</sup> સંત્રી પંચેન્દ્રિય તિર્ય'ચામાં ' દેશિવરિતિ ' (પંચમ) ગુણસ્થાન સુધીના જ સંભવ છે. દેવા અને નારકામાં ચતુર્થ ગુણસ્થાન સુધીના જ સંભવ છે.

છદ્મસ્થ જીવામાં હાઇ શકે **છે**. જેમકે, ઔપશમિકસ**મ્યક**ત્વ-ધારક યા ઔપશમિક સમ્યક્ત્વ—ચારિત્ર ઉભયના ધારકને પ્રસ્તુત ત્રિક–સ'યાગ ઉપસંત ઔષશમિક **ભાવ પણ હાેય** છે. અને જેએા ઉપશમશ્રે**ણી વગરના ક્ષાયિકસ**મ્યક્રત્વધારક છદ્મસ્થેા છે તથા જેઓ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ–ચારિત્ર એ ઉભયના ધારક છદ્મસ્થા છે તેમને પ્રસ્તુત ત્રિક–સ'યાગ ઉપરાંત ક્ષાયિક ભાવ પણ હાય છે. ઔ<mark>પશમિક સમ્યક્ષ્વ ચારે ગતિએાના</mark> પ્રાણીઓમાં સંભવી શકે છે અને ઔપશમિક સમ્યકુત્વ– ચારિત્ર એ ઉભયના ધારક કેવળ મનુષ્યા જ **હો**ઈ શકે છે. એ પ્રકારના એ બન્ને વર્ગોમાં ઔપશમિક, ક્ષાયાપશમિક. ઔદયિક, પારિણામિક એ ચતુષ્ટય જ પ્રાપ્ત થાય. ક્ષાચિક સમ્યકૃત્વ પણ ચારે ગતિએામાં સંભવે. એટલે દેવ, નરક, તિયે ચ એ ત્રણ ગતિઓમાંના ક્ષાયિક-સમ્યક્ત્વધારીઓમાં અને ઉપશમશ્રેણી વગરના અથવા અગિયારમા× ગુણસ્થાન વગરના ક્ષાયિકસમ્યકૃત્વી છદ્મસ્થ મનુષ્યામાં તથા ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વ– ચારિત્ર ઉભેયના ધારક છવાસ્થામાં ક્ષાયિક, ક્ષાયાપશમિક, ઔદયિક, પારિણામિક એ ચતુષ્ટય જ પ્રાપ્ત થાય.

ઔષશમિક–ક્ષાયિક–ક્ષાયાપશમિક–ઔદયિક–પરિણામિક એ પાંચે ભાવા એક જીવમાં પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. કેવા જીવમાં? જે ક્ષાયિકસમ્યક્ત્વી હાવા સાથે ઉપશમશ્રેણીવર્તી (એકાદશ– ગુણસ્થાનવર્તી\*) છે તેમાં.

કર્મના યથાસંભવ ઉદય, ક્ષય, ઉપશામ અને ક્ષયાપશામ એ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, ભાવ અને ભવના આશ્રયે થાય છે.

<sup>×</sup> નવમા-દશ્રમા ગુણસ્થાનામાં ઔપશમિક ચારિત્ર ન માનવાના હિસા**બે**.

<sup>\*</sup> અગિયારમા ઉપશાન્તમાહ ગુણસ્થાનવાળાને જ વસ્તુત: ઔપ-શમિક ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે એ હિસાળે.

આ વિષયમાં પ્રથમ અસાતવેદનીય કર્મના ઉદય વિચારીએ. અસાતવેદનીય કર્મ સર્પ, વિષ, કંટક, ખરાબ અશનપાન વગેરે દ્રવ્યના આશ્રયે, ખરાબ ઘર, મકાન, જગ્યા અથવા કારાવાસ જેવા ક્ષેત્રના આશ્રયે, અશાન્તિકારક યા રાગિષ્ઠ ઋતુ જેવા કાળના આશ્રયે, ખરાબ પ્રકૃતિ, ચિન્તાર્ત સ્વભાવ, ઘડપણ યા રાગ જેવા ભાવના આશ્રયે અને તિર્પંચ અથવા દરિદ્ર મનુષ્ય આદિ ગતિરૂપ ભવના આશ્રયે ઉદયમાં આવે છે.

હવે એ કર્મના ક્ષય જોઇએ. એ કર્મના ક્ષય સદ્ગુરુ-ચરણાદિરૂપ દ્રવ્યના આશ્રયે, પવિત્ર તીર્થાદિરૂપ ક્ષેત્રના આશ્રયે, અનુકૂળ સમયરૂપ કાળના આશ્રયે, સમ્યગ્જ્ઞાનચારિત્રરૂપ ભાવના આશ્રયે અને યાગ્ય માનવજન્મરૂપ ભવના આશ્રયે સુધાય છે.

મિથ્યાત્વમાહનીય કર્મને ઘટાવીએ એ કર્મના ઉદય અજ્ઞાની દુર્મત દુજેનરૂપ દ્રવ્યના આશ્રયે, સંસ્કારહીન ક્ષેત્રના આશ્રયે, કુવાતાવરણદ્વષિત યા કુસમયરૂપ કાળના આશ્રયે, અસદ્ઉપદેશ અથવા દુઃસંગ જેવા ભાવના આશ્રયે, અને અસંસ્કારી જન્મરૂપ ભાવના આશ્રયે, અને અસંસ્કારી જન્મરૂપ ભાવના આશ્રયે હપસ્થિત થાય છે.

એ કર્મ ના ક્ષય—ક્ષયાપશમ—ઉપશમ ઉત્તમસંજોગરૂપ દ્રવ્યના આશ્રયે, સંસ્કારસમ્પન્ન ક્ષેત્રના આશ્રયે, અનુકૂલસમયરૂપ કાળના આશ્રયે, સમ્યગ્ર્જ્ઞાન–સદાચરણરૂપ ભાવના આશ્રયે અને યાગ્યજન્મરૂપ ભવના આશ્રયે થાય છે.

ઉદય અને ક્ષય બધાં કર્મોના થાય છે. ક્ષયાપશમ ફક્ત ઘાતી કર્મોના જ થાય \* છે. ઉપશમ કેવળ માહનીય કર્મના જ થાય છે.

<sup>\*</sup> કારણ કે ધાતી કર્મના ક્ષયાપશમ થવાથી (તેના પ્રમાણમાં) ગુણા પ્રગટ થાય છે. અધાતી કર્મ કાઈ ગુણને દખાવતાં નથી, જેથી તેના ક્ષયાપશમ હાય નહિ.

આઠ પ્રકારનાં કર્મા પૈકી દરેક કર્મના ઉદય**થી** નીપજતું પરિણામ અગાઉ બતાવાઇ ગયું **છે. હવે ઉપશમ અને** ક્ષયાેપશમ જોઇએ.

રાખથી ઢંકાયેલા અગ્નિની જેમ કર્મની સર્વથા (નિશ્ચિત મુક્ત સુધી) અનુદયાવસ્થા [પ્રદેશથી પણ ઉદયના અભાવ] તે ઉપશમ માહનીયકર્મના છે લેદા પૈકી દર્શનમાહના ઉપશમથી ઔપશમિક સમ્યક્ત અને ચારિત્રમાહના ઉપશમથી ઔપશમિક ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે.

ઘાતી કર્મા પૈકી જ્ઞાનાવરણ અને દર્શનાવરણના \*ક્ષયાપ-શમથી સત્ યા અસત્ જ્ઞાન, અને દર્શન (એ ક્ષયાપશમના

<sup>\*</sup> ક્ષયોપશમમાં ક્ષય અને ઉપશમ એ બે શબ્દો છે. 'ક્ષય ' એટલે ઉદયપ્રાપ્ત કર્મદલિકાનો ક્ષય એ તો બધા ક્ષયોપશમમાં હોય છે, પણ (ક્ષયોપશમને લગતો) ઉપશમ બે રીતના હોય છે. એક, મિથ્યાત્વ અને અનન્તાનુબન્ધી આદિ ભાર કષાયા એ સર્વધાતી× પ્રકૃતિઓના ક્ષયોપશમ વખતના અને બીજો, મિતજ્ઞાનાવરણ વગેરે દેશઘાતી પ્રકૃતિઓના ક્ષયોપશમ વખતના હોય કર્ષકત મિથ્યાત્વાદિ સર્વધાતી પ્રકૃતિઓના ક્ષયોપશ્ચમ વખતના જે ઉપશમ છે તે તે કર્મના વિપાકાદયના નિરાધ-રૂપ હોય છે, અર્થાત્ સત્તાગત તે કર્માંને એવાં દુર્ભળ બનાવી મૂકયાં હોય છે કે સ્વરૂપે અર્થાત્ પોતાની અસલી શક્તિ મુજબ ફળ આપી

<sup>×</sup> અનન્તાનુખન્ધી ચાર કષાયા સમ્યક્ત્વને, અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ ચાર કષાયા દેશવિરતિને અને પ્રત્યાખ્યાનાવરણ ચાર કષાયા સર્વવિરતિને સર્વથા હણે છે. મિથ્યાત્વ સમ્યક્ત્વને સર્વથા હણે છે. માટે એ બાર કષાયા અને મિથ્યાત્વ સર્વધાતી છે. સંજ્વલન કષાયા ચારિત્રલબ્ધિને દેશથી (અંશત:) હણે છે માટે દેશધાતી છે. કેવલજ્ઞાન–દર્શનાવરણ સર્વધાતી છે, પણ તેના ક્ષય જ થાય છે, 'ક્ષયાપશમ' નામના શિથિલી ભાવ થતા નથી.

कैन हश्न

પ્રસાણમાં) પ્રગટે છે. એ બન્ને કર્મોના ક્ષયાપશમ નાનામાં નાના જીવજન્તુ પણ ધરાવતા હાય છે. કેમકે એનામાં પણ અલ્પ, અલ્પતર યા અલ્પતમ પણ જ્ઞાનમાત્રા અવશ્ય હાય છે. જીવતું સ્વરૂપ ચેતના છે, એટલે કાઈ જીવ સર્વથા જ્ઞાન-

શકે નહિ એવા તે ઉપશમ હાય છે. મતલબ એ છે કે તે ક્ષયાપશમમાં તે કર્મના પ્રદેશાદય જ હાય છે, વિપાકાદય નહિ જ. અર્થાત આ સર્વધાતી કર્મપ્રકૃતિઓના ક્ષયાપશમ ત્યારે જ સંભવિત છે કે જ્યારે એના પ્રદેશાદય જ હાય.

પરંતુ મતિજ્ઞાનાવરણ વગેરે દેશધાતી કર્મપ્રકૃતિઓના ક્ષયાપશમ એવા હાય છે કે એમાં એ કર્માનાં મન્દરસયુક્ત કેટલાંક દલિકાના વિપાકા-દય પણ સાથે હાય છે, છતાં વિપાકાદયવાળાં કર્મદલિકા અલ્પરસયુક્ત હાવાથી સ્વધાત્ય ગુણના ધાત કરી શકતાં નથી. વિપાકાદયપ્રાપ્ત કર્મ-દલિકાની રસશક્તિ જેટલી મંદ હાય છે તેના પ્રમાણમાં મતિજ્ઞાનાદિ ગુણા આવિર્ભૃત થતાં રહે છે.

મતિ, શ્રુત વગેરે જે, જીવને અનાદિયી છે તેનાં આવરણભૂત કર્મોના ક્ષયોપશમ પણ અનાદિયી જ વહેતા આવતા મનાય અને તેમાં તે દેશધાતી કર્માના દેશધાતી જ રસનાે ઉદય હોવાનું હાેઇ શકે, સવ -ધાતી રસનાે ઉદય હોવાનું નહિ. કેમકે ∗દેશધાતી કર્મના વિપાકાદયમિશ્રિત

<sup>\*</sup> કેવલજ્ઞાન–દર્શનાવરણ સિવાય જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, માેહ-નીયના સંજવલન કષાય તથા નાેક્રષાય અને પાંચ અન્તરાય એટલાં દેશધાતી કર્મ છે. નિદ્રા સર્વધાતીમાં ગણાવી છે.

કર્મની ફલપ્રદ શક્તિને 'રસ ' કહેવામાં આવે છે. એની તીવતા-મન્દતાની તરતમતા બહુવિધ છે, સ્વધાત્ય ગુણને સર્વથા હણનારી કર્મપ્રકૃતિઓ સર્વધાતી અને દેશતઃ (અંશતઃ) હણનારી, દેશધાતી કહેવાય છે. સર્વધાતી કર્મના રસ સર્વધાતી જ હોય છે, જ્યારે દેશ-ધાતી કર્મના રસ કાઈ સર્વધાતી હોય છે, તા કાઈ દેશધાતી.

શૂન્ય હાેઈ શકે જ નહિ. સૂક્ષ્મતમ જીવનું પણ ઘનઘાેર જ્ઞાના-વરણ પણ અત્યલ્પ છિદ્રલેશમાં ઉઘાડું હાેય છે, રહે છે.

અન્તરાય કર્મના ક્ષયાપશમથી, અર્થાત્ દાન-લાલ-લાગ-ઉપલાગ-વીર્ય એ પાંચના પ્રતિબન્ધક અન્તરાયા પૈકી જે અન્તરાયના જેટલા ક્ષયાપશમ હાય તેના પ્રમાણમાં તે અન્ત-રાયથી આવૃત દાનકારિતા, લાલ, લાગ, ઉપલાગ અને વીર્ય પ્રાપ્ત થાય છે.

માહનીય કમેના છે લેદાે પૈકી દર્શનમાહના ક્ષયાપશમથી

ક્ષયોપશમના વખતે એ કર્મનું સર્વધાતીરસયુક્ત કાઇ પણ દલિક ઉદય-માન હોતું નથી. પણ ચક્ષુદર્શનાવરણ, અવધિજ્ઞાનાવરણ જેવાં આવરણો જ્યાં સુધી સર્વધાતી રસે ઉદયમાન હોય ત્યાં સુધી તેમના ક્ષયોપશમ હોઈ શકે નહિ તેમ જ તેમનાથી આવત ગુણો પ્રગટે નહિ; પણ જ્યારે એ આવરણોનો સર્વધાતી રસ દેશધાતી બની જાય ત્યારે એ કર્મોનો ક્ષયોપશમ થાય, પણ ઉપર કહ્યું તેમ, દેશધાતી કર્મોના ક્ષયોપશમ તે કર્માનાં દેશધાતિરસયુક્ત દલિકાના વિપાકાદયમિશ્રિત જ હોય છે, કિન્તુ વિપાકાદયપ્રાપ્ત દલિકા અલ્પરસવાળા હોવાથી સ્વધાત્ય ગુણના ધાત કરી શકતાં નથી.

ક્ષયોપશમમાંના ઉપશ્રમના જે અર્થ આપણું જોયા તેના કરતાં ઔપશ્ચમિકના ઉપશ્રમના અર્થ વધુ વિશાળ છે. અર્થાત ક્ષયોપશમના ઉપશ્ચમના અર્થ છે. વિપાકાદય સંબંધી યાગ્યતાના અભાવ યા તીલ્ર રસનું મન્દ રસમાં પરિણમન હોવું, અર્થાત મન્દવિપાકાદય પણ ઔપ-શ્ચમિકના ઉપશ્મના અર્થ છે. પ્રદેશાદય અને વિપાકાદય ખંતેના (ઉદય-માત્રના) અલાવ. કેમકે ક્ષયાપશ્ચમમાં કર્મના ક્ષય જારી રહે છે, જે કમમાં કમ પ્રદેશાદય સિવાય ખની જ ન શકે, પરંતુ ઉપશ્ચમમાં આ વાત નથી. જયારે કર્મના ઉપશ્મ થાય છે ત્યારથી જ એના ક્ષય એટલી મુદ્દત સુધી રાકાઇ જાય છે.

ક્ષાયા પશમિક સમ્યક્ત અને ચારિત્રમાહના ક્ષયા પશમથી ક્ષાયા પશમિક ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે.

સમ્યક્ષ્ત્વની વિરાધી મિથ્યાત્વવૃત્તિએા કેવી હાય છે તે પાંચ લેદામાં શાસકાર જણાવે છે. તે આ પ્રમાણેઃ—

(૧) આભિથ્રહિક મિથ્યાત્વ એટલે તત્ત્વની પરીક્ષા કર્યા વગર કાેઇ એક સિદ્ધાંતના પક્ષપાતી અની અન્ય સિદ્ધાન્તનું ખંડન કરવું તે.

સમ્યક્ત્વી કૃદિ અપરીક્ષિત સિદ્ધાંતના પક્ષપાત કરતા નથી. અતએવ જે વ્યક્તિ તત્ત્વપરીક્ષાપૂર્વ કે કોઇ એક પક્ષ સ્વીકારી અન્ય પક્ષનું ખંડન કરે છે તે આભિગ્રહિક મિશ્યાત્વી ન કહેવાય. જે કુલાચાર માત્રથી પાતાને જૈન (સમ્યક્ત્વી) માની તત્ત્વપરીક્ષણ કરતા નથી, સદ્દસદ્વિવેક ધરાવતા નથી અને નિર્વિવેકપણે 'લકીરના ફકીર' જેવા છે તે નામથી 'જૈન', પણ વસ્તુતા: 'આભિગ્રહિક મિશ્યાત્વી' છે. 'માષતુષ' મુનિ વગેરેની જેમ તત્ત્વપરીક્ષા કરવામાં સ્વયં અસમર્થ માણસા પણ જે ગીતાર્થ (યથાર્થ પરીક્ષાણ હિવાળા બહુ શ્રુત)ના આશ્રય હેઠળ હાય તા તેઓ આ મિશ્યાત્વવાળા નથી. કેમ કે ગીતાર્થના આશ્રય નીચે રહેવાથી મિશ્યા પદ્મપાતના સંભવ રહેતા નથી.

(૨) અનાક્ષિગ્રહિક મિથ્યાત્વ એટલે ગુણુ–દેષની પરીક્ષા કર્યા વગર જ બધા પક્ષાે બરાબર છે એમ માનવું તે.

આ મિથ્યાત્વ મન્દબુદ્ધિવાળા અને પરીક્ષા કરવામાં અસમ્**ર્ય** એવા સાધારણુ માણુસામાં મળી આવે છે. આવા માણુસા પ્રાય: સમજ વગર એવું બાલતા હાય છે.

(૩) આભિનિવેશિક મિથ્યાત્વ એટલે પાતાના પક્ષ અસત્ય **બ્ર**ણીને પણ એની સ્થાપના કરવા માટે દુરભિનિવેશ (દુરાશ્ર**હ) કર**વા તે. જે દુરાગ્રહી નથી અને શુદ્ધ સત્યજિજ્ઞાસુ તથા યથાર્ધ કલ્યાણુકામી છે તેવાની પણ શ્રદ્ધા પાતાની ખુદ્ધિમત્તા કે વિચારકુશલતાના અભાવે અથવા માર્ગંદર્શક કે ગુરુની ગલતીના પ્રભાવે વિપરીત ખની જાય છે, છતાં તે ' આભિનિવેશિક મિશ્યાત્વી' નથી. કેમકે તે ઉક્તસદ્યુણુસમ્પન્ન હાઈ, તેની, ઉપરના કારણે ખનેલી વિપરીત શ્રદ્ધા તેના સમ્યક્ત્વને રુંધનારી નથી.\* અને યથાર્થ માર્ગંદર્શક મળી જતાં તેની શ્રદ્ધા યથાર્થ ખની જાય છે.

શ્રી સિદ્ધસેનિ લાકર, શ્રી જિનલદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ આદિ આચાર્યોએ પાતપાતાના પક્ષનું સમર્થન કરીને ઘણું કહ્યું છે, તો પણ તેમને આ બિનિવેશિક મિશ્યાત્વી કહી શકાય નહિ. કેમકે તેઓએ અવિચ્છિન્ન પ્રાવચનિક પરંપરાના આધાર પર શાસ્ત્રતાત્પર્યને પાતપાતાના પક્ષને અનુકૂલ સમજી પાતપાતાના પક્ષનું સમર્થન કર્યું છે, પક્ષપાતથી નહિ એનાથી ઊલડું, 'જમાલિ' વગેરેએ શાસ્ત્રતાત્પર્યને સ્વપક્ષથી પ્રતિકૂલ જાણવા છતાં પાતાના પક્ષનું સમર્થન કર્યું છે, માટે તેઓ ' આ બિનિ વેશિક' કહેવાય છે.

અભિનિવેશરહિત માહ્સ મિથ્યાદિષ્ટના આશ્રયથી અસદ્ભૂત અર્થનું શ્રદ્ધાન ધરાવે તો તે તેના સ્વાભાવિક પારમર્પમાર્ગ શ્રદ્ધાનને અડચણ-કારક થતું નથી, અર્થાત્ તેના સમ્યક્ત્વને વાંધા આવતા નથી. પરંતુ અભિનિવેશી માણસ સ્વપક્ષમાં હોય કે પરપક્ષમાં, મિથ્યાત્વવાળા છે.

<sup>\*</sup> आ वात ' कम्भपयि 'ना अपशमनाधिकारनी २४भी आधानुं "सहहइ असब्भावं अजाणमाणो गुरुनियोगा।। " आ उत्तराध रुपपूर्ण कृषावे छे.

આની ટીકામાં ઉપાધ્યાય યશાવિજયજી કહે છે કે:-

(૪) સાંશયિક મિથ્યાત્વ એટલે દેવ આદિ કલ્યાણુભૂત તત્ત્વામાં સંદેહશીલ બનવું તે.

સૂક્ષ્મ વિષયોમાં ઉચ્ચકાેટીના સાધુઓને પણ સંશય પેદા થાય છે, પણ તે મિશ્યાત્વરૂપ નથી. કેમકે આખરે મહાન્ જ્ઞાની સત્પુરુષા પ્રમાણ હાેઇ, એવા સૂક્ષ્મ વિષયાેના પ્રશ્નો તેમના પર છાેડી દેવાથી આધ્યાત્મિક નિરાંતમાં કશી ખલેલ પડતી નથી.

(૫) અનાભાગ મિથ્યાત્વ એટલે વિચાર અને વિશેષ જ્ઞાનના અભાવ, અર્થાત્ માહુથી પ્રગાહતમ અવસ્થા. આ એકેન્દ્રિયાદિ ક્ષુદ્રતમ જ તુઓમાં તથા વિમૃદ્ધ જીવામાં હાય છે.

આવા પ્રકારનું મિથ્યાત્વ નિરસ્ત થતાં પ્રાપ્ત થતું સમ્યક્ત ઔપશમિક, ક્ષાયાપશમિક યા ક્ષાયિક હાય છે, જેમના સ્વરૂપ જેવાઈ ગયાં છે. એ ત્રણમાં ઔપશમિક સમ્યક્ત અન્તર્મું હૂર્ત પ્રમાણ જ હાય છે. ભવ્યાત્માને મુક્તિની પ્રાપ્તિ સુધીમાં વધુમાં વધુ પાંચ વાર ઉપશમ–સમ્યક્ત પ્રાપ્ત થાય છે. પહેલવહેલું અનાદિમિથ્યાદિષ્ટને અનંતાનુબંધી ચાર કષાય અને મિથ્યાત્વના ઉપશમનથી તે પ્રાપ્ત થાય છે, અને પછી ઉપશમશ્રેણીભવાન્ત સુધીમાં વધુમાં વધુ ચાર વાર પ્રાપ્ત થતી હાવાથી તે સમયે ચાર વાર ઉપશમ–સમ્યક્ત પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. [ આ ઉપશમનશ્રેણી તે અનંતાનુબંધી ચાર કષાયો અને ત્રિવિધ દર્શનમાહનીય એ સાતના ઉપશમનની ક્રિયા.]

ક્ષાયાપશમિક સમ્યક્તવ જીવને અસંખ્ય વાર પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. તેની જઘન્ય સ્થિતિ અન્તર્મું હૂત્તે અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કિંચિત્–અધિક છાસઠ સાગરાપમ કાળની છે.

ક્ષાયિક સમ્યક્ત પ્રાપ્ત થયા પછી જતું નથી. સંસારવાસની

અપેક્ષાએ તેની જઘન્ય સ્થિતિ અન્તર્મું હૂર્તા અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કિચિત્-અધિક તેત્રીસ સાગરાપમ કાળની છે.

ક્ષાયાપશમિક સમ્યક્ત્વમાં સત્યની ઉપલબ્ધિ હાય છે, સત્ય પર અથવા મૌલિક-કલ્યાણભૂત-તત્ત્વામાં દઢ શ્રદ્ધા હાય છે; પણ સાથે નામમાહ જેવું થાડું કસ્તર પણ રહે છે. જેવું કે, 'અન્યના બનાવેલા દેવાલયના દેવ કરતાં પાતાના બનાવેલા દેવા-લયના દેવ પર એને× વધારે પક્ષપાત હાય છે. ' 'દેવા-દેવાધિદેવા પૈકી એકના કરતાં બીજા પર**∗ વધુ પક્ષપાત હેાય છે.' ધર્મના** બાહ્ય સાધન કે પ્રણાલી પર ધર્મના નામ નીચે તેને માહ-મમતા હાય છે, એટલું જ નહિ, તે માટે તે કાષાયિક આવેશમાં પણ ચડી જાય છે. નામમાહ, કાળમાહ-પ્રાચીનતામાહ, ગુરુમાહ, ગ<sup>ર</sup>છાદિમાહ વગેરે માહનાં રજકણના યાેગે સમ્યક્**ત્વસુલભ સમ**ન ભાવમાં થાેડીક ખરાખી લાગી જવાથી એ સમ્યક્ત જરા અશુદ્ધ બની જાય <mark>છે. આ સમ્યક્</mark>રત્વ સૂક્ષ્મ વિષયમાં સન્દિગ્ધ યા શંકાશીલ થતાં કયારેક વિકલ્પાકુલ પણ બની જાય છે. ઔપ-શમિક અને ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વમાં આ પ્રકારની અશુદ્ધિ હાતી નથી. ઔપશમિક સમ્યક્ત્વ થાડા જ સમય માટે હાય છે અને ક્ષાયિક સમ્યક્ષત્વ હમેશાને માટે હાય છે. શુદ્ધ આત્મ પરિણામરૂપ આ બે સમ્યક્રત્વા વચ્ચે કાળમર્યાદાનું માટું અન્તર છે. અલખત્ત,

<sup>×</sup> स्वकारितेऽर्हच्चैत्यादौ देवोऽयं मेऽन्यकारिते । अन्यस्यायमिति भ्राम्यन् मोहाच्श्राद्घोऽपि चेष्टते ।। (गोम्भटसार, छवडांऽ टीडाः)

<sup>\*</sup> समेडप्यनन्तशक्तित्वे सर्वेषामहैतामयम् । देवोऽस्मै प्रभुरेषोऽस्मा इित्यास्था सुदृशामपि ॥ (त्राभ्यत्सार, क्ष्वकांड टीका)

ઉપશમ અને ક્ષયના પ્રભાવમાં અન્તર હેાવાથી તે બ'ને સમ્યક્ત્વાે વચ્ચે તત્ત્વદર્શનના આલાકમાં તેટલા પૂરતા ફરક હશે જ.

ક્ષાયાપશમિક સમ્યક્**રવમાં વર્ત**માન આત્મા મિથ્થાત્વમાહુ-નીય અને મિશ્રમાહનીય એ બે યું જોના ક્ષય કરી જ્યારે સમ્યક્ત માહનીયરૂપ શુદ્ધ યુંજનાં અન્તિમ પુદ્દગલાને વેદતા હાય છે ત્યારે તે અવસ્થા ક્ષાયાપશમિક સમ્યક્તવની છેલ્લી ખતમ થવાની અવસ્થા છે, જેને 'વેદક' એવું નામ પણ અપાયેલું છે. એ અન્તિમપુદ્દગલવેદન સમાપ્ત થતાં પુંજત્રયના પૂરા નાશ થવાથી ' ક્ષાયિક ' સમ્યક્તવ પ્રગટે છે. ' ક્ષાયિક ' સમ્યક્તવતું પ્રકટી-ભવન એ એ પ્રકારની ક્ષપકશ્રેણી ગણાય, એ જ પ્રમાણે સમગ્ર-દર્શાનમાહ (સપ્તક)નું ઉપશમન, જે વડે 'ઔપશમિક' સમ્યક્તવ પ્રકટ થાય છે તે તે પ્રકારની ઉપશમશ્રેણી ગણાય. ચારિત્રમાહની ઉપશમનક્રિયાની ધારારૂપ ઉપશમશ્રેણી અથવા ચારિત્રમાહની ક્ષપણક્રિયાની ધારારૂપ ક્ષપકશ્રેણી માટે પૂરી તૈયારી આઠમા ગુણસ્થાનમાં કરીને નવમા ગુણસ્થાનમાં આત્મા તે માહની ઉપશામનક્રિયા યા ક્ષપણ ક્રિયા કરવા માંડે છે, જેમાં ચારિત્ર-માહરૂપ ક્રોધાદિ ક્ષાયા અને એમના સહચારી તથા એમના પાષક હાસ્યાદિ નાકષાયાનું ઉપશામન યા ક્ષપણ શરૂ થાય છે. નવમા અને દશમા ગુણસ્થાનામાં ઉપશમક ઉપશમનનું અને ક્ષપક ક્ષપણનું કામ કરે છે. એ કામ પૂરું થવા પર આવતાં દેશમાં ગુણસ્થાનથી એ ખંને સાધકાના રસ્તા જૂદા પડે છે. ઉપશામક જે તરફ વળે છે, જ્યાં પહેાંચે છે તે 'ઉપશાન્તમાહ' ગુણસ્થાનક (૧૧મું) અને ક્ષપક જે તરફ વળે છે, જ્યાં પહેાંચે છે તે 'ક્ષીણમાહ' ગુણસ્થાન (૧૨મું). 'ક્ષીણમાહ' આત્મા પૂર્ણ કુતાર્થ થઇ પૂર્ણ આત્મા અને છે, પશુ 'ઉપશાન્તમાહે' આત્માના માહ ઉપશાન્ત જ થવાથી, ક્ષીણું ન થવાથી, પાછા બહુ જ થાડા સમયમાં ઉદ્દયમાં આવે છે, અને એ આત્મા જેમ

અડ્યો હતા તેમ નીચે પડે છે. નીચે પડતા કાઇ યાગ્ય ભૂમિ પર પાતાને સંભાળી લે અને અદમ્ય આત્મવીર્ય ફારવી પૂર્ણ ઉત્કાન્તિના ક્ષપકશ્રેણીના માર્ગ શ્રહણ કરે તા તે જ ભવમાં તે કેવલી બની શકે છે. અન્યથા જો પ્રમાદવૃત્તિ એની વધતી જ જાય તો એ સમ્યક્ત્વને પણ વમીને પહેલી મિશ્યાત્વભૂમિએ જઈ પડે છે.

આઠ કર્મા પૈકી આર ઘાતી કર્માની ટુકડી સાથે નષ્ટ થાય છે અને ચાર અઘાતી કર્માની ટુકડી સાથે નષ્ટ થાય છે. આઠે કર્માના ક્ષયનાં ફળ આ પ્રમાણે છે—

हानावरण्ना क्षयनुं इण अनन्त ज्ञान, दर्शनावरण्ना क्षयनुं इण अनन्त सुण, वेदनीयना क्षयनुं इण अनन्त सुण, भाढनीयना ले लेदे। पेडी दर्शनमाढना क्षयनुं इण परिपृष् यारित्र, सम्यक्ष्त्व तथा यारित्रमाढना क्षयनुं इण परिपृष् यारित्र, आयुष्यक्षभा क्षयनुं इण अक्षय स्थिति, नाम तथा गात्र स्थ अनन्ते क्षमीना क्षयनुं संयुक्त इण अमूत् अनन्त आत्मासे नी स्थेन्त्र अवगाढना अने अन्तरायना क्षयनुं इण अनन्तवीय स्थेम अष्टक्षियक्ष्य इक्षनी क्ष्रिति है.

આ સમગ્ર વિવેચનના સારાંશ ઉપર આવતાં, સાચા સમજણ અને સાચું આચરણ એ બે જ ઉપર કલ્યાણસિદ્ધિના દારમદાર છે. એ બે ભૂમિકાએામાં પહેલીને સમ્યક્ત્વ યા સમ્યગ્દિષ્ટ અને બીજને ચારિત્ર (સમ્યક્ચારિત્ર) કહેવામાં આવે છે. આમાં પહેલી વસ્તુ માહનીય કર્મના જે વિભાગ વીંખાવાથી પ્રગટે છે તે 'દર્શન માહ' છે, અને માહનીય કર્મના જે વિભાગ વીંખાવાથી પ્રગટે છે તે 'ચારિત્ર માહ' છે. આમ સાચી [કલ્યાણભૂત] સમજ અને સાચું આચરણ એ

છવનનાં મૂળભૂત ઉચ્ચ તત્ત્વા માહનીય કમ<sup>6</sup>ના પરાભવ થવા ઉપર આધાર રાખે છે; અર્થાત્ માહનીય કમ ના દર્ષિને-દર્શનને આવરનારા જે પહેલા 'દર્શનમાઢ ' નામના વિભાગ છે તે જેટલા પ્રમાણમાં વીંખાય છે તેના પ્રમાણમાં દષ્ટિ ખુલે છે અને જયારે એ વિભાગ પૂર્ણ પણે તૂટે છે ત્યારે દેષ્ટિ પૂર્ણ પણે પ્રગટે છે. દષ્ટિ ખુલ્યા કે પ્રગઢ્યા પછી યે ચારિત્રના અવરાધાને હ્યાવવાનું અતિ કઠિન અને પ્રખરપ્રયત્નસાધ્ય કામ બાકી રહે છે. પણ દષ્ટિ ખુલ્યા પછી એ કામ વહેલું – માેડું જરૂર સધાઇ જાય છે. માહુનીય કમ<sup>6</sup>ના ચારિત્રને આવરનારા બીજો ' ચારિત્ર-માહ ' નામના વિભાગ જેટલા પ્રમાણમાં વીંખાય છે તેના પ્રમાણમાં ચારિત્ર પ્રગટે છે, અને જ્યારે એ વિભાગ પૂર્ણપણ નષ્ટ થાય છે ત્યારે પૂર્ણ પણે ચારિત્ર પ્રગટે છે. આમ દર્શનમાહ ત્રુઆ પછી ચારિત્રમાહ તૂટતાં આખું માહનીય કર્મ ખતમ થઈ જાય છે અને એ ખતમ થતાં તરત જ એના સહયાગિભૂત આજ સઘળાં 'ઘાતી ' ( આત્મગુણાના ઘાત કરનારાં ) કર્મા નષ્ટ થઇ જાય છે અને આત્મા મુક્ત બને છે-શારીવિક જીવન વર્તામાન હાય તા જવનમુક્ત, અને પછી વિદેહમુક્ત.

દૂંકમાં આત્મા સંખંધી ખરી સમજણ પ્રગટે છે ત્યારે દામિનો હંતું આવરણ ખરે છે અને 'સમ્યક્ત્વ' અર્થાત્ સમ્યકૃષ્ટિ પ્રાપ્ત થતાં જ્ઞાન સમ્યક્ જ્ઞાન બને છે અને આગળ વધતાં જ્યારે વત્ત નમાંથી અસંયમ, આસક્તિ અને કષાયના નાશ થાય છે ત્યારે એ આરિત્રમાહના નાશ ક્રાઈ એના કલરૂપ સમ્યક્ ચારિત્ર પ્રગટે છે. આ પ્રમાણે સમ્યક્ (છ, સમ્યક્ જ્ઞાન અને તદનુરૂપ સમ્યક્ચારિત્ર એ ત્રણ વડે મુક્તિ પમાય છે.

#### ( १६ )

#### લેશ્યા

જૈનશાસ્ત્રનિરૂપિત " લેશ્યા " વિષય જોઇએ.

અન્ધ–માેક્ષના આધાર મુખ્યત્વે મનના ભાવ ઉપર રહેતા હાેવાથી અમુક ક્રિયા–પ્રવૃત્તિ અંગે મનના ભાવ–મનના અધ્યવસાય કેવા પ્રકારના વતે છે તે પ્રત્યે લક્ષ આપવાની જરૂર છે.

મનના અધ્યવસાય એક સરખા નથી હાતા, નથી રહેતા, અદલાયા ક**રે** છે. કચારેક કાળા–કલુષિત ખને છે, કચારેક કાખરચીતરા બને છે, કચારેક સેળભેળ જેવા, કચારેક સારા, કચારેક વધુ સારા અને કચારેક ઉચ્ચ શ્રેણીના ઉજજવલ ખને છે. આ આપ**ણા** અનુભવની વાત છે. આ મનના પરિણામ અથવા કહેા કે મનના ભાવ એને 'લેશ્યા' કહેવામાં આવે છે. સ્કૃટિક રત્નની પાસે જે રંગની ચીજ રાખવામાં આવે, સ્ક્ટિકરત્ન તેવા રંગવાળું જેવામાં આવે છે, તે પ્રમાણે ભિન્ન– ભિન્ન પ્રકારના સંયાગથી મનના પરિણામ (અધ્યવસાય ) બદલાયા કરે છે. માણુસને ક્રોધ આવે છે ત્યારે એના મનાગત ક્રોધની અસર એના ચહેરા ઉપર કેવી દેખા દે છે! તે વખતે એના ચહેરા કોધથી લાલચાળ અને વિકૃત ખની જાય છે. કોધના અશુસંઘાતનું જે માનસિક આન્દોલન તેના આ દેખાવ છે, જે ચહેરા ઉપર કરી વળે છે. ભિન્નભિન્ન અણુસંઘાતના યાેગે મન ઉપર જીદી જીદી અસર કે મનના જીદા જીદા પરિણામ થાય છે તે ' લેશ્યા ' છે. આવા અશુસંધાત કે પુદ્દગલ-દ્રવ્યાનું વર્ગી કરણ છ જાતનું ખતાવવામાં આવ્યું છે, જેમકે કૃષ્ણવર્ણનાં, નીલવર્ણનાં, કાપાત (વેંગણના ફૂલ જેવા) વર્ણનાં, પીતવર્ણનાં (ઊગતા સુર્યના વર્ણનાં), પદ્દમવર્ણુ (સુવર્ણવર્ણું)નાં અને શુકલવર્ણું નાં દ્રબ્યેા. આવાં દ્રબ્યેા પૈકી જે પ્રકારનાં દ્રબ્યેાનું સાન્નિધ્ય પ્રાપ્ત થાય છે, મનના અધ્યવસાય તે દ્રબ્યાને અનુરૂપ તેવા રંગના બની જાય છે. આનું નામ લેશ્યા. કહ્યું છે—

> कृष्णादिद्रव्यसाचिव्यात् परिणामो य आत्मनः । स्फटिकस्येव तत्रायं 'लेश्या 'शब्दः प्रवर्तते ॥

અર્થાત્–કૃષ્ણુ વગેરે વર્ણુનાં દ્રવ્યાના સાન્નિધ્યમાં–જેમ સ્ક્રિટિકમાં તેમ–આત્મામાં જે પરિણામ પેદા થાય છે તેને 'લેશ્યા' કહેવામાં આવે છે.

કૃષ્ણુ, નીલ તથા કાપાેત વર્ણુનાં **દ્રગ્યાે અશુભ છે અને** તેજ, પદ્મ તથા શુકલ વર્ણુનાં દ્રવ્યાે શુભ છે. અંશુભામાં પણ અશુભતમ, અશુભતર અને અશુભ, તથા શુભામાં શુભ, શુભતર અને શુભતમ એમ અનુક્રમે તારતમ્ય છે. શુભ દ્રવ્યાના સાન્નિધ્યથી નીપજનાર મનનાે શુભ અધ્યવસાય તે શુભ લેશ્યા, અને અશુભ દ્રવ્યોના સાન્નિધ્યથી નીપજનાર મનના અશુભ અધ્યવસાય તે અશુભ લેશ્યા, કૃષ્ણ વર્ણુંનાં પુદ્દગલાેના સાન્નિધ્યમાં મનના અથવા આત્માના જે કાળા-અશુદ્ધતમ પરિણામ (અધ્યવયાય ) ઉત્પન્ન થાય છે તે કૃષ્ણુ લેશ્યા, નીલ વર્ણનાં પુદ્ગલાના સાન્નિધ્યમાં નીયજનાર મનના લીલા રંગ જેવા જે અશુદ્ધતર પરિછામ તે નીલ લેશ્યા. કાપાત (વેંગણના કુલ જેવા ) વર્ણુનાં પુદ્દગલાના સાનિધ્યમાં મનના જે એ રંગ જેવા અશુદ્ધ પરિણામ તે કાપાત લેશ્યા. તે**જેવણું**નાં (ઊગતા સૂર્ય જેવા વર્ણુ'નાં ) પુદ્દગલાેના સાન્નિધ્યમાં મનના એ વર્ણુ જેવા જે શુદ્ધ પરિણામ તે તેજોલેશ્યા. પદ્દમવણ નાં ( કરેણ કે ચ'પાનાં ફૂલ જેવા ર'ગનાં ) પુદ્દગલાના સાલિધ્યમાં મનના એ રંગ જેવા જે શુદ્ધતર પરિણામ તે પદ્દમલેશ્યા. શુક્લ વર્ણુનાં

પુદ્દગલાેના સાક્ષિધ્યમાં મનનાે શુક<mark>લરૂપ શુદ્ધતમ પ</mark>રિણામ તે શુકલ લેશ્યા×

x આધુનિક વૈજ્ઞાનિક શાધમાં પણ એ જણાયું છે કે મન પર વિચારનાં જે આંદોલન થાય છે તેને પણ રંગ હોય છે.

જીવાના આંતરિક ભાવાની મલિનતા તથા પવિત્રતાના તરતમ-ભાવને સ્વ્યવતા છ લેશ્યાના વિચાર ઉપર પ્રમાણે જૈન શાસ્ત્રમાં છે અને આજીવિક મતના નેતા મંખલિપુત્ત ગાશાલકનાં મતમાં કર્મની શુદ્ધિ— અશુદ્ધિને લઈ મનુષ્યાની કૃષ્ણ, નીલ વગેરે છ વર્ણાના આધાર પર કૃષ્ણ નીલ, લાહિત, હારિદ્ર, શુકલ અને પરમ શુકલ એવી છ અભિજાતિઓ ભતાવી છે. (બૌદ્ધ પ્રંથ અંગુત્તરનિકાય)

( આ ગોશાલકે શ્રી મહાવીર પ્રભુતી છદ્દમસ્થ અવસ્થામાં એમના શિષ્ય તરીકે એમના સહચાર લગભગ છ વર્ષ સુધી રાખ્યો હતા. )

મહાભારતમાં શાંતિપર્વ ૧૨માના ૨૮૬મા અધ્યાયમાં—

षड् जीववर्णाः परम प्रमाणं कृष्णो धूम्रो नीलमथास्य मध्यम्।
रक्तं पूनः सह्यतर सुख तु हारिद्रवर्णं सुसुख च शुक्लम्।।३३।।
पर तु शुक्ल विमल विशोक

\* \* \*

એ વચનાેથી છ "જીવવર્ણો" બતાવ્યા છેઃ કૃષ્ણ, નીલ, રક્ત, હારિદ્ર, શુકલ અને પરમ શુકલ.

આ મહાભારતે જે છ છવવણેં ખતાવ્યા છે તે જ છ વર્ણો ગાશાલકના મતમાં ખતાવ્યા છે, જે ઉપર જણાવ્યા છે.

પાતંજલ યાેગદર્શનના ચાેચા પદના

"कर्म अशुक्लाकृष्ण योगिनः त्रिविधमतिरेषाम्।"

એ સાતમા સ્ત્રમાં કૃષ્ણ, શુકલકૃષ્ણ, શુકલ અને અશુકલાકૃષ્ણ એ પ્રમાણે કર્મના ચાર વિભાગ કરી છવે!ના ભાવાની શુદ્ધિ–અશુદ્ધિનું પૃથક્કકરણ કર્યું છે. આ દ્રવ્યા (લેશ્યા-દ્રવ્યા) મન-વચન-શરીરના યાંગાનાં અન્તર્ગત દ્રવ્યા છે. જેમ શરીરગત પત્ત કાંધાદ્દીપક અને છે અને શરાબ વગેરે પદાર્થા જ્ઞાનાવરણના ઉદયમાં અને છાહ્યા વગેરે પદાર્થા જાનાવરણના ઉદયમાં અને છાહ્યા વગેરે પદાર્થા એના ક્ષયાપશમમાં હેતુભૂત અને છે-આમ યાંગાન્તર્ગત અને બાહ્ય દ્રવ્યા પણ જેમ કર્મનાં ઉદયાદમાં હેતુભૂત અને છે, તેમ યાંગાન્તર્ગત લેશ્યા-દ્રવ્યા કલાય હાય ત્યાં સુધી તેનાં સહાયક અને પાષક અને છે. આમ લેશ્યા કલાયા સુધી તેનાં સહાયક અને પાષક અને છે. આમ લેશ્યા કલાયા ફિલ્લા ફાયા હાય કલાયા કલાયા હાય છે. લેશ્યા મન-વચન-શરીરના યાંગના પરિણામરૂપ હાઈ એ યાંગ હાય ત્યાં સુધી તે રહે છે. એટલે જ સયાંગકેવલીને પણ તે હાય છે.

<sup>∗</sup>ભવસ્થ કેવલજ્ઞાનીને લેશ્યા છે, લેશ્યા છે એટલે મન-વચન-કાયની પ્રવૃત્તિઓ છે. ધર્મ પ્રભાવક અને લાેકકલ્યાણકારક કાર્ય કલાપ છે, શુભ્ર અને તેજસ્વિ પ્રવૃત્તિમય એમનું જવન છે. આ ઉપરથી જનસમૂહ વચ્ચે વિહર-નાર કેવલી ભગવાન્તી જીવનચર્યાના ખ્યાલ આવી શકે છે સદ્દગુણી તરક એમને પ્રમાદ હાય, પ્રસન્નતા ઊપજે, અને દૌજન્યથી વર્તનાર શઠ તરફ ઔદાસીન્ય ભાવ થાય. અએ બીજાને સમજાવવા એની સાથે વાર્તાલાપમાં ઉતરે, લોકોને તેમના કલહુક કાસ શમાવવા સમાધાન માર્ગ બતાવે, કાૈઈને આશીર્વાદ કહેવરાવે, કાૈઇને આશ્વાસન <mark>અને પ્રાત્સાહન અપે.</mark> લાકહિત માટે લાકહિતના વિરાધીઓ કે બિન્નદષ્ટિવાળાઓ સાથે એમને ચર્ચામાં પણ ઊતરવું પડે. આમ એએા દેખાવમાં લૌકિક મનુષ્ય જેવા લાગે. એટલે જ અપરિચિત મુમુક્ષુ સાધુ સંતા અને ગૌરવાર્હ સ્થવિર શ્રમણા પણ એમને કેવલીરૂપે ન કળી શકે. કેમ કે કેવલીપણું કે જિનપણું જાહેર કરી શકે એવું વિશિષ્ટ ખાહ્ય ચિદ્ધ એમને હેાતું નથી, કે અહિત્– જિન થતાં પ્રગટતું નથી. જ્યારે એમની પાસેથી વિશિષ્ટ જ્ઞાનસ પત્તિના પરિચય થાય ત્યારે જ્ઞાનદર્ષિવાળા સંત એમને અહઉત્ કે જિન તરીકે પિછાનવા લાગે છે. આમ જનતામાં તેા '' શહેરમાં એ જિન–સર્વધા

અને એ યાગના સંપૂર્ણ નિરાધ થાય ત્યારે, અર્થાત્ 'અયાગી' અવસ્થામાં [ મૃત્યુ સમયે ] જ એનું અસ્તિત્વ દ્વર થાય છે.

શાસાધાર મુજબ (મન-વચન-કાયના) યાગ પ્રકૃતિબન્ધ તથા પ્રદેશબન્ધના હેતુ છે અને કષાય સ્થિતિબન્ધ તથા અનુ-ભાવબન્ધના હેતુ છે. લેશ્યા યદ્યપિ યાગપરિણામરૂપ છે છતાં કષાય સાથે એવી એકમેક થઇ જાય છે કે જેથી એ પણ અનુ-ભાવબન્ધના હેતુ તરીકે ગણાવા લાગે છે, એટલું જ નહિં, કષાય-રૂપ પણ ગણાવા લાગે છે-ઉપચારથી.

આવા છે. "એ પ્રકારની પણ વાતા ઊડે, -જેમ ' સાવત્યી ' નગરીમાં ભગવાન્ મહાવીરદેવ અને પાતાને જિન તીચ કર કહેવરાવનાર આછિવિક-મતપ્રસ્થાપક ઘર્માચાર્ય મંખલિપુત્ર ગાંશાલક બન્નેના નિવાસ હતા તે વખતે સાંની જનતામાં ઊડી હતી. ભગવાન્ પાર્શ્વનાશ્વની પરંપરાના સ્થવિર શ્રમણા ભગવાન્ મહાવીરદેવની પાસે આવે છે, પણ ભગવાન્ને વંદના કર્યા વગર જરા દૂર રહી તે સાધુઓ પ્રશ્નો કરે છે; જ્યારે તે સ્થવિરાને પાતાના પ્રશ્નોના ઉત્તરા સંતાષકારક મળે છે ત્યારે તેઓ ભગવાન્ મહાવીરને સર્વદ્ર તરીકે ઓળખવા પામે છે અને એમ ઓળખ્યા પછી એમને યથાવિધિ લક્તિપૂર્ણ વંદન કરે છે. આ હકીકત શ્રા ભગવતીસ્ત્રના× પાંચમા શતકના નવમા ઉદ્દેશમાં છે. એ જ પ્રમાણે, એ સ્ત્રના નવમા શતકના ૩૨મા ઉદ્દેશમાં પ્રભુપાર્ધનાથસન્તાનીય '' ગાંગેય " નામના સ્થવિર શ્રમણની વાત આવે છે.

<sup>×</sup> तेणं कालेणं तेण समएण पासाविञ्चिज्जा थेरा भगवंतो जेणेव समण भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छन्ति, समणस्स भगवओ महावीरस्स अदूरसामते ठिञ्चा एव वयासी××××। तप्पमिति ते पासाविञ्चज्जा थेरा भगवंता समणं भगवं महाबीरं पञ्चिमजाणंति-सब्बन्त् सव्वदरिसि, ××वदित नमसंति।"

લેશ્યા અર્થાત્ માનસિક અધ્યવસાયને સમજાવવા શાસ્ત્રમાં આપેલું એક દેષ્ટાન્ત આ પ્રમાણે છે.

છ મિત્રા જાંબૂ ખાવા જાં ખૂના વૃક્ષ પાસે ગયા. તેમાંના એક જે છે કહ્યું: "અરે યાર! મૂળ સાથે જ વૃક્ષને તોડી પાડા, પછી નિરાંતે જાંબૂ ખાવાની મજા પડશે." [આ અધ્યવસાય કૃષ્ણ લેશ્યા.] બીજાએ કહ્યું: "ના ભાઇ, વૃક્ષને શું કામ કાપવું? માટી મોટી ડાળા જ કાપી નાખાને!" [આ અધ્યવસાય નીલ લેશ્યા.] ત્રીજો બાલ્યા: "માટી ડાળા શું કાપવી? જાંખૂ તા આ નાની ડાળા ઉપર છે, તે જ કાપાને!" [આ અધ્યવસાય વસાય કાપાત લેશ્યા.] ચાથા કહે: "તમારી આ રીત ખાટી છે, માત્ર ફળના ગુષ્ણ ઓને તાડી લા! એટલે આપણું કામ ખની જશે." [આ અધ્યવસાય તેજાલેશ્યા.] પાંચમાએ કહ્યું: "તમે ખાટી વાત કરા છા, આપણું જાંખૂ ખાવાં છે, તા જાંખૂ જ ઝાડ પરથી તાડી લા!" [આ અધ્યવસાય પદ્મલેશ્યા.] ત્યારે છઠ્ઠો મિત્ર બાલ્યો (તાડી લા!" (આ અધ્યવસાય પદ્મલેશ્યા.) ત્યારે છઠ્ઠો મિત્ર બાલ્યો (તાડી લા!) આ અધ્યવસાય પદ્મલેશ્યા.) ત્યારે છઠ્ઠો મિત્ર બાલ્યો (તાડી લા!) આ અધ્યવસાય પદ્મલેશ્યા.) (આ જમીન પર પાકાં જાંખૂ પડ્યાં છે એ જ ઉડાવાને!"

કાર્ય તેા એક જ છે જાંખૂ ખાવાનું, પણ તેની રીતિ–નીતિ અંગેની ભાવનાએામાં જે ભિન્નતા છે, અથવા જે ભિન્નભિન્ન અધ્યવસાય છે એ જ ભિન્નભિન્ન લેશ્યા.

દ્રવ્યલેશ્યા અને ભાવલેશ્યા એમ લેશ્યાના બે બેંદ છે. દ્રવ્યલેશ્યા, ઉપર જણાવ્યું તેમ, પુદ્દગલવિશેષરૂપ છે. ભાવ-લેશ્યા, આત્માના પરિણામવિશેષ છે, જે સંકલેશ અને યાગને અનુસરનાર છે. સંકલેશના તીવ્ર, તીવ્રતર, તીવ્રતમ, મન્દ, મન્દ્રતર, મન્દ્રતમ આદિ અનેક ભેદા હાવાથી વસ્તુતઃ ભાવલેશ્યા અસંખ્ય પ્રકારની છે. તથાપિ સંક્ષેપમાં ઉપર જણાવ્યા મુજબ તેના છ વિભાગ શાસ્ત્રમાં ખતાવ્યા છે.

પહેલી ત્રણ લેશ્યાઓમાં અવિવેક રહેલા છે અને છેલી ત્રણ લેશ્યાઓમાં વિવેક રહેલા છે. પ્રથમ લેશ્યામાં અવિવેક પરાકાષ્ઠાએ પહેાંચેલા હાય છે. જ્યારે છેલી લેશ્યામાં વિવેક પરાકાષ્ઠાએ પહેાંચેલા હાય છે. પહેલી ત્રણ લેશ્યાઓમાં અવિવેકની માત્રા ઉત્તરાત્તર ઘટતી જાય છે, જ્યારે છેલી ત્રણ લેશ્યાઓમાં વિવેકની માત્રા ઉત્તરાત્તર વધતી જાય છે. પહેલી ત્રણ લેશ્યાઓમાં નિબિડ પાપર્પ બન્ધન ક્રમશઃ એાછું થતું જાય છે, જ્યારે છેલી ત્રણ લેશ્યાઓમાં પુષ્યરૂપ કમેં બન્ધની અભિવૃદ્ધિ હાય છે. તેમ જ પુષ્યરૂપ નિજેશનું તત્ત્વ ઉત્તરાત્તર વધતું જાય છે.

#### ( 99 )

# કાય<sup>¢</sup>કારણસ'મ'ધ ઃ

કાઈ પણ કાર્યોની ઉત્પત્તિ સાથે કારણના સંબંધ તે કાર્ય-કારણસંબંધ તે સમજવા માટે ઘટતું ઉદાહરણ લઇએ.

ન્યાયશાસ્ત્રના નિયમ છે કે जानाति, इच्छिति, ततो यतते अर्थात् भाष्यस प्रथम જાણે છે ( માલૂમ કરે છે ), પછી ઈચ્છે છે અને પછી તે માટે પ્રયત્ન કરે છે. આ પ્રમાણે ઘડા બનાવવાના જાણુકાર કું ભારમાં ઘડા બનાવવાની રુચિ પેદા થાય છે, રુચિ પછી પ્રવૃત્તિ થાય છે. ઘડા બનાવવા તૈયાર થયેલ કું ભારની કલ્પનામાં ઘડાની પાતાની પસ દગીની આકૃતિ અંકિત થયેલી હાવી જોઇએ અને પાતે જે કાર્ય નિપજાવવું છે તે નિપજાવતાં તેને આવડવું જોઇએ અને તે કાર્યના બરાબર પ્યાલ તેને રહેવા જોઇએ. નહિ તો એકને સાટે બીજું બની જાય-ઘડાને બદલે ગાગર બની જાય.

આ (ઘટાત્પત્તિના) કાર્યમાં કર્તા કું લાર છે. કેમકે તે સ્વાધીનપણે [Voluntarily] કારણાનું અવલં બન લઈ પાતાની જ્ઞાનેન્દ્રિયા, કમે ન્દ્રિયા અને મનના યાગવડે એ ઇન્દ્રિયા તથા મનરૂપ સ્વયં પ્રાપ્ત કરણાની સહાયતાથી ] ક્રિયા કરી કાર્ય નિપજાવે છે.

કાર્ય'ને નિપજાવવામાં કુંભારને કારણા (ખાહ્ય સાધના) લેવાં પડે છે. કેમકે 'કારણ વિના કાર્ય' નહિ. ' જયારે આપણે કાઈ કાર્ય **ને**ઇએ છીએ ત્યારે તે શી રીતે બનવા પાસ્યું તેની તપાસ કરવા અને તે સમજવા આકાંક્ષા થાય છે અને જયારે આપણા મર્યાદિત અનુભવ પ્રમાણે કાર્યનું કારણ જડી શકતું નથી ત્યારે આપણે તેને ચમતકાર કહી સન્તાેષ માનીએ છીએ, અથવા તા કાઈ અદષ્ટ કારણ જણાવી મનને મનાવી લઇએ છીએ. તે અદષ્ટ શું અને તે કેવી રીતે કામ કરે છે તેના તા આપણને ખ્યાલ હાતા નથી. અને તે સંબંધમાં ઊંડી તપાસ માટે આપણે અસમર્થ હાેઈ ચુપકી પકડી જઇએ છીએ. આ પ્રસંગે એમ કહેવું પડશે કે હાલના વિજ્ઞાને ચમત્કાર તરીકે ગણાતા ઘણા અનાવાને, શાધ કરીને કારણા સાથે યુક્તિ યુક્ત રીતે સમજાવવામાં સફલતા મેળવી છે. અને જેમ જેમ વિજ્ઞાન આગળ વધશે તેમ તેમ હુજા પણ ચમતકાર તરીકે ગણતા બનાવાના વિશેષ ખુલાસા પ્રાપ્ત થવા સંભવ છે. પરન્તુ માણસને કાઈ ખનાવનાં કારણાની શાધમાં કંઈ સન્તાષકારક ખુલાસા જયારે મળતા નથી ત્યારે તે તેને ચમતકાર ગણી કાેઈ સાધુપુરુષની કહેવાતી સિદ્ધિ સાથે **અથવા** કાેઈ મૂર્તિનીં અદભતતા સાથે જોડી દેવાને લલચાય છે. આમાં ઘણે અંશે વહેમનું જ પ્રાધાન્ય હાેય છે, અને એવા નાનાવિધ વહેમા લાેકામાં પ્રચલિત છે એ સ્વીકાર્યા સિવાય છૂટકાે નથી. વિજ્ઞાનની ભૌતિક બાજુની સાથે સાથે આધ્યાત્મિક બાજુ તરફ વિશેષ

તૃતીય ખંડ : ૨૫૫ :

શાધખાળ થતાં સન્તાષકારક ખુલાસા ઘણા થવા સંભવ છે એમ જણાય છે. પરંતુ એ સમજવું જરૂરનું છે કે વહેમનું કે વિભ્રમનું વાતાવરણ જ્યાં સુધી પ્રવર્તમાન રહેશે ત્યાં સુધી આગળ પ્રગતિ થવી મુશ્કેલ છે. કાેઈ ખનાવનું કારણ આપણી બુદ્ધિ બહારનું છે એમ સમજી બેસી રહેવું એ ઉત્તમ છે, પણ તે બનાવને ગમે તેની સાથે કેવળ કલ્પના કરી જોડી દેવાય એ ખાડું છે અને એમાંથી જ વહેમાની પરંપરા જન્મે છે.

કુંભાર જાણે છે કે ઘડા માટીની ખાલુમાંની ચીકલી માટીના બની શકે છે, તેટલા માટે તેવી માટી લાવી તેને સાફ કરી તેમાં પાણી રેડી ગુંદળીને તેના મુલાયમ પિંડા બનાવે છે. આ માટીના પિંડા જ ક્રિયાના અન્તે ઘડા બને છે. તેથી માટીને ઘડાનું ઉપાદાન કારણ કહેવામાં આવે છે. માટી-ઘડાને માટે જેમ 'ઉપાદાન કારણ' એ નામથી વ્યવદૃત શાય છે, તેમ 'પરિણામિકારણ'એ નામથી પણ વ્યવદૃત કરાય છે. કેમકે માટી પાતે જ ઘટરૂપે પરિણુમે છે. અવબ્રહ ઇઢારૂપે, ઇઢા અવાયરૂપે, અવાય ધારણારૂપે અને ધારણા (સંસ્કાર) સ્મૃતિરૂપે પરિણુમે છે, માટે પૂર્વ-પૂર્વઉત્તર-ઉત્તરનું પરિણુમિ-કારણ છે.

હવે કું ભારને ઘડા અનાવવા માટેની ક્રિયામાં સાધના પણ જોઇએ, એટલે તે ચક્ક, દંડ પણ મેળવી લે છે. કેમકે એ જાણે છે કે દંડથી ચક્કને ફેરવી તેની મદદથી ક્રિયા કરવામાં આવશે તા કાર્ય ઘણી સરળતાથી થશે. એથી તેના ઉપયાગ કરે છે. આમ કાર્યની સાધનામાં ઉપયાગીરૂપ થનારાં બાહ્ય સાધના નિમિત્તકારણ કહેવાય છે-જેમ દંડ વગેરે.

જે જેમાં આખેઆપું ઊતરી જાય તે તેનું ઉપાદાન કારણ કહેવાય. માટી ઘડામાં ઊતરી જાય છે (ઘડારૂપે પરિણુમી

कैन दर्शन

જાય છે), માટે માટી ઘડાનું ઉપાદાન કારણ. તન્તુ પટમાં ઊતરી જાય છે (પટરૂપે પરિણુમી જાય છે), માટે તન્તુ પટનું ઉપાદાન કારણ. સુવર્ણ કટક, કુંડલ કંકણ વગેરમાં ઊતરી જાય છે (કટકાદિરૂપે પરિણુમી જાય છે), માટે સુવર્ણ કટકાદિનું ઉપાદાન કારણ. અને આમ ઉપાદાનને કાર્યમાં પરિણુમાવવામાં જે વ્યાપકરૂપે આવશ્યક સાધન (ઉપકરણ) હાય તે 'નિમિત્ત કારણ' કહેવાય છે, જે કાર્યની સાધનામાં સીધા સક્રિય સંયાગથી વળગેલ હાય છે. આ પ્રકારની નિમિત્ત કારણની વિશિષ્ટતા છે. ઘટને માટેનાં દંડાદિ નિમિત્તકારણ એવાં હાય છે.

આ પ્રમાણું કુંલની નિષ્પત્તિમાં કુંલાર કર્તા છે, માટી ઉપાદાન કારણુ છે અને દંડ વગેરે નિમિત્ત કારણુ છે. કાઈ પણ કાર્યની નિષ્પત્તિમાં આ ત્રણુ (ત્રિપુટી) મુખ્ય અને પ્રધાનપણું આવશ્યક છે.

કાર્યસાધનની ક્રિયા દરમ્યાન સાધનાસહ એસવા-કરવા માટે અનુકૂલ પડતા ખુલ્લા આકાશ (અવકાશ) વાળી જમીન અપેક્ષિત હાઇ એ (જમીન, આકાશ) અપેક્ષાકારણ ગણાય આકાશ ક્યાંય લેવા જવું પડે છે? નહિ જ. તે સવેંત્ર વિદ્યમાન છે. એ ન હાય તા કાઈ કાર્ય બની શકે જ નહિ એ વાત ખરી, પણ એ ન હાય એ વાત જ અસંભવિત છે. અતઃસાક્ષિ-ભાવની અપેક્ષાએ એને અપેક્ષાકારણ તરીકે માનવામાં આવે છે. આકાશની જેમ જમીન કંઈ બધે નથી અને આકાશ કરતાં તે વધુ સગવડરૂપ પણ છે, એમ છતાંય એની સુલભતા અને કાર્ય સાધવાને અંગેની ઉપયોગીતાની માત્રાની અપેક્ષાએ એને કાર્ય સાધવાને અંગેની ઉપયોગીતાની માત્રાની અપેક્ષાએ એ પણ અપેક્ષાકારણ જ ગણાય. સર્વ કાર્યોમાં કાઇ પણ પ્રકારે

સહજ રીતે ઉપસ્થિત યા વિદ્યમાન હાઈ, સાધારણપણે સર્વ- સામાન્ય યાગ આપનાર હાય તે અપેક્ષાકારણ તરીકે કહી શકાય છે. આ પ્રકારના કારણનિદે શ તે સહજસિદ્ધ ઉપયાગી તત્ત્વના અથવા અપેક્ષિત બાહ્ય સગવડના નિદે શ કહી શકાય. અપેક્ષાન્કારણ પણ નિમિત્ત-કારણ જ કહેવાય. કેમકે નિમિત્ત-કારણના મુખ્ય બે ભેદ છે. એક કાર્યસિદ્ધિમાં વ્યાપકરૂપે આવશ્યક સક્રિય સીધા યાગ આપનાર હાય તે, અને બીજો આકાશ આદિની જેમ કેવલ સાક્ષિભાવે અથવા કર્તા આદિને સગવડ-રૂપે જેની ઉપસ્થિત આવશ્યક હાય તે. જેના વગર ચાલી શકે છતાં તેના યાગ જો સાંપડે તો તે કાર્યમાં એાછું વધતું ઉપયોગી થાય એવું જે હાય તે આગન્તુક નિમિત્ત કહી શકાય.

કું ભારને માટી લાવવા–કરવામાં ગધેડા પણ કામ આવે છે, છતાં તે દંડ–ચક્રની શ્રેણીનું કારણ (નિમિત્તકારણ) ગણાય નહિ. એવાં તત્ત્વા કામમાં આવી શકે તેમ હાેવા છતાં ય 'અન્યથાસિદ્ધ' ગણાય\* અથવા આગન્તુક નિમિત્ત કહી શકાય.

કું ભાર ચક્રદંડાદિ સાધના દ્વારા માટીરૂપ ઉપાદાનમાંથી ઘડા ખનાવે છે ત્યારે માટીના પિંડામાંથી એકદમ ઘડા થઈ જતા નથી, પણ ક્રિયા થતી વખતે એ પિંડામાં એક પછી એક જુદી જુદી અનેક આકૃતિએા ઉદ્ભવતી જાય છે, અને એ ભિન્ન-ભિન્ન આકૃતિએા યા સ્ત્રિતિઓામાંથી પસાર થયા પછી અંતમાં ઘડા

<sup>\*</sup> न्याय-वैशेषिक हर्शनती प्रिक्षिया मुळल गर्दक, आक्षिश वगेरेने अन्यथासिद्ध' गण्यामा आवे छे- ''तृतीय तु भवेद् व्योम × × पञ्चमो रासभादि: स्यात्'' [क्षारिकावली २२]. आ मुळल कार्य सिद्धिमां (क्षार्थिसिद्धि पूर्व) के साक्षात् क्षियायाग पूरनार तरीके व्यापक रूपे आवश्यक होय ते क ''क्षारख्'नी (निभित्तकारख्नी) केटीमां आवे छे. ते सिवायनां अधां ''अन्यथासिद्ध" ग्राय छे.

ખને છે ઘડા થવા પૂર્વે'ની આ ખધી ભિન્ન-ભિન્ન સ્થિતિઓામાં આગલી પાછલીનું કારેણ (ઉપાદાન ) છે, અને પાછલી આગલીનું કાર્ય છે. આ કાર્યકારણપરંપરાની સાંકળ ઉપરથી, વિકાસ ક્રુમિક હાેય છે એમ સમજ શકાય છે. ઘટરૂપ કાર્ય તરફ **ધહેતી અનેક સ્થિતિઓમાંથી પસાર થઈ છેવટે ઘડા અને છે**, અનેક સ્થિતિએામાંથી પસાર થઈ ફૂલ અને ફલ તૈયાર થાય છે, તેમ જીવનવિકાસ પણ વિકાસગામી અનેકાનેક સ્થિતિઓ માંથી પસાર થઇને સધાય છે. ઘડા થવા પૂર્વે માટીના પિંડા-માંથી ઉત્તરાત્તર જે પરિણામા નીપજતાં જાય છે, તેમાં ઉત્તરાત્તર ઘડાનું સ્વરૂપ અધિકાધિક ખીલતું જતું હેાય છે, અને છેલ્લા પશ્ચિમમાં ઘડા થવા માટેની ન્યૂનતમ રહેલી ઊાય જયારે પૂરાઈ જાય છે ત્યારે ફડાક દઇને ઘડેં પ્રાક્ટચને પામે છે. આમ ઘડા થવા પૂર્વે ક્રમશઃ થતા ભિન્ન-ભિન્ન આકાર-પરિણામાની હારમાળા ઘડા થવા માટે-ઘડા થવા પૂર્વે ' અત્યંત જરૂરની છે, જે કાર્યની સિદ્ધિમાં અસાધારણ ચોગ પૂરાવતી હોવાથી 'અસાધારણુ કારણુ' તરીકે નિદે શવામાં આવે છે. આ અસાધારણ કારણના નિદૈ શ કાર્યસિદ્ધિની ક્રામક ગતિના ખ્યાલ આપે છે.

કાર્યસિદ્ધિની પૂર્વે ઉત્તરાત્તર વિકાસ પામતી જતી ભિન્ન-ભિન્ન પરિણામધારા એ ઉપાદાનની જ પરિણામધારા છે. ઉપા-દાનની પરિણામધારાનું છેવટનું પકવ ફળ તે કાર્ય. માટીના પિંડની પરિણામધારાનું છેવટનું પકવ ફળ તે ઘડા.

આ ઉપરથી જણાય છે કે કાર્યસિદ્ધિ માટે કાર્ય અને તૈના ઉપાયનું સમ્યગ્જ્ઞાન જોઇએ, તેમજ તે ઉપાયના પ્રયોગ યથાર્થફર્ષે કરતાં આવડવા જોઇએ.

હવે આધ્યાત્મિક જીવનવિકાસ સંબંધ વિચારીએ.

**અ**ાધ્યાત્મિક જીવનવિકસિ સાધવાનું શ્રેષ્ઠ સામર્થ્ય મનુષ્યમાં **છે** એ સમજ એ સાધવાના અભિલાષવાળા જે સજજન એ માટે તૈયાર થાય છે તેનું ધ્યેય સંપૂર્ણ વીતરાગતા છે. વીતરાગતા એટલે રાગાદિ દાષાનું વિદારણ. જ્ઞાન-સ્વરૂપ આત્મામાં જ્ઞાન તા સત્તામાં ભર્યું જ પડ્યું છે, પણ તેને આવરતાર આવરણાને ખસેડવાં એ જ માેટી સમસ્યા છે. એ મહાન્ પુરુષાર્થનું કા**ર્ય**-ક્ષેત્ર હાેઇ, જ્ઞાનદેષ્ટિવાળા પુરુષા**ર્થ પરાયણ મુ**મુક્ષુ જ એ કાર્ય સાધી શકે છે. વીતરાગપણું સંપૂર્ણ પ્રતિષ્ઠિત થતાં આત્મા પરમાત્મા ખને છે. વીતરાગતાનું તત્ત્વ પરમ ધ્યેય તરીકે લગભગ **બધા દાર્શ** નિકાને મંજૂર છે. ન્યાય, વૈશેષિક, સાંખ્ય, ચાેગ, બૌદ્ધ, વેદાન્ત એ બધાય પાતાના દર્શનશાસ્ત્રના પ્રણયનના પરમ અને ચરમ ઉદ્દેશ નિ:શ્રેયસના અધિગમ જણાવે છે અને એના િનિ:શ્રેયસના ે સ્વરૂપ સંખંધે અર્થાત્ વીતરાગ પરમ આત્માની મરણોત્તર સ્થિતિ, જે માક્ષ-પરમ માક્ષ કહેવાય છે તેના સ્વરૂપ સંબંધે એ બધાની વિચારદષ્ટિ નાેખી નાેખી હાેવા છતાં એની પ્રાપ્તિ માટે વીતરાગત્વની પ્રાપ્તિની અનિવાય<sup>®</sup> આવશ્યકતા એ ખધા સ્વીકારે છે, તેમ જ એ જ (વીતરાગતા) વાસ્તવિક મુક્તતાનું સ્વરૂપ છે એમ પ્રતિપાદન કરે છે.

વીતરાગત્વરૂપ ધ્યેયની સાધનારૂપે જે કિયા ખપ લાગે છે તે છે સંયમ. સંયમ એટલે હિંસાદિ દાષોને દ્વર કરી અહિંસા સ્ત્ર વગેરે સદ્યુણોને, તેમ જ કામ, ક્રોધ, લેભ, અહંકાર જેવી દુર્વત્તિઓને ખસેડી સાત્ત્વિક શુદ્ધ રસવૃત્તિ અને શમ, સંતેષ, મૃદુતા, મૈત્રી વગેરે પવિત્ર ભાવોને ખીલવવામાં તત્પર થવું તે. આને સદાચરણ કહીએ.

ह्मानेन्द्रिया, इमेरिन्द्रया, तेम क यित्तना सुप्रशस्त यागथी

સમ્પન્ન એવા સાધકની સંયમસાધના જેમ જેમ ખીલતી જાય છે, તેમ તેમ તેના આત્મા ઊંચે ચડતા જાય છે.

મ ટીમાં ઘટ જેમ શક્તિરૂપે વર્તમાન છે, તેમ દરેક આત્મામાં પરમાતમા શક્તિરૂપે વર્ત માન છે. દરેક આત્મા પાતાના મૂળ સ્વરૂપમાં (સત્તાએ) પરમાત્મા છે. માટીને સાધનપ્રયાગ દ્વારા ઘડામાં ફેરવવામાં આવે છે, તેમ સાધક પાતાના આત્માને સંયમયાગના સાધન દ્વારા પરમાત્મામાં ફેરવે છે. પરમાત્મભાવને પ્રાપ્ત કરવા માટે કેમિક પ્રયત્નાની-ઉત્તરાત્તર વિકાસગામી પ્રયત્નાની પરંપરા ચાલે છે અને તદનુસાર ઉત્તરાત્તર વિકાસ સુધાતા જાય છે. આ વિકાસક્રમની ધારાનું નામ જ ગુણસ્થાન કુમારાહ છે, જે અગાઉ ગુણુસ્થાનાના વિવરણુમાં આપણે જોઇ આવ્યા છીએ. દ્રંકમાં મિશ્યાદેષ્ટિ નિરસ્ત થતાં સમ્યગ્દેષ્ટિ પ્રાપ્ત થવી એ પહેલા ખુનિયાદી વિકાસ છે, એ પછી દેશવિરતિ (મર્યાદિત સ'યમી જીવન), સર્વ વિરતિ (વ્યાપક સંયમી જીવન), અપ્રમત્ત મહાત્મજીવન અને પછી ઉચ્ચ શ્રેણીનું યાગી જીવન એ પ્રમાણે પ્રગતિક્રમના પથ પર સાધક જેમ જેમ ક્રમશઃ આગળ વધે છે, તેમ તેમ તેના ઉત્તરાત્તર અધિકાધિક વિકાસ સધાતા જાય છે, અને છેવટે એ બધા વિકાસાનું પૂર્ણરૂપ પરમાત્મભાવના પ્રાદુર્ભાવમાં આવે છે. એ સઘળા અવાન્તર વિકાસા પૂર્ણ તારૂપ પૂર્ણ સિદ્ધિમાં પૂર્ણ થાય છે, માટે અસાધારણ કારણ ગણાય.

દરેક કાર્ય સિદ્ધિમાં નિમિત્ત કારણના યાગ અવશ્ય અપેક્ષિત દ્વાય છે. પ્રસ્તુત બાબતમાં નિમિત્તકારણભૂત સદ્દદેવ, સદ્યુરુ અને બાહ્ય ક્રિયાનાં અવલ બનની આવશ્યકતા છે.

પૂર્ણ પરમાત્મપદ જેણે પ્રાપ્ત કર્યું છે તે વીતરાગદેવ સંદ્ર-દુવ છે. એ આદર્શ અનુકરણીય અક્તિ છે. તેની વીતસંગતા विषेती विचार करतां, तेनुं चिन्तन-मनन करतां वीतरागता आपण्यी साध्य थर्ड शक्ते छे स्थेम आपण्ने लखाय छे स्रते तेवी विश्वास आपण्ने पेदा थाय छे. रागीनी सेलिते लेम रागी थवाय छे, तेम वीतरागनी सेलिते (स्रेटेंबे के तेना चिन्तन-मनन-प्रण्विधान-ध्याने) वीतराग थर्ड शक्षाय छे-लेम "इलिका स्रमरी जाता ध्यायन्ती स्रमरी यथा" स्रेटेबे के लेने भ्रमरी खे उंभ मार्थी छे स्रेवी ध्यण समरीनुं ध्यान धरतां— धरतां पेति क समरी सनी लय छे तेम सहदेवना स्वइपनी आपण्डी क्रमनामां पण्ड परिचय थतां आपण्डं स्वइप पण्ड सत्तासे तेवुं क छे सेवुं आपण्डने सान क्रमत् थाय छे. लेवी रीते घेटाना टेलामां अछरेदा सिंदुना स्वच्य विषे स्वइप केतां स्वइप विषे सान थाय छे तेम.

सह् गुरु पेताना शास्त्राक्यास तथा अनुलवना परिण् में प्राप्त ज्ञानना आधारे आपण्ने आपण् ध्येयनी ओलभाण् करावे छे अने ते ध्येये पहुं ग्याने। सार्ग आपण्डी येग्यताने अनुसरीने जतावे छे, के केथी आपण्डे क्यां हे। धें त्यांथी क्रमशः आगण प्रगति करी शक्षीओं. के हं ली. आडं जरी, यशां हो। हों शें हों हों ये ते तो गुरु [सह्गुरु] केहेवाय क निहु ओ ह्यां दुं क छे धीर-ग लीर, शान्त, समलावी, समहर्शी अने तत्त्वज्ञ, ह्यारतत्त्विवेशक तथा हो। केहं ह्याण्डिमा विशाण लावनावाणा ओवा सहायारनी मूर्ति समा पवित्र सन्त क गुरु (सङ्गुरु) छे, के 'स्वय तरस्तारिय तुं क्षमः परान्' छे. ओवा गुरु आपण्डेने अथे। यशे रीते हें के भारवानुं, दूर का लरवानुं केहेशे निह, पण्ड हिंगत तथा योग्य रीते प्रगतिना पुष्य पंथे यहंवा प्रेरशे.

જૈન દર્શન

શરીરધારી કાેઈ માનસિક ક્રિયા તો શું શારીરિક ક્રિયા વગર પણ રહી શકતા નથી ધાર્મિક પ્રેરણા જગાવવા માટે ધાર્મિક ક્રિયાઓ બધા સંપ્રદાયામાં પાતપાતાની ઢબે યાજવામાં આવી છે. અને તેના ઉદ્દેશ જીવનને સદાચરણી બનાવવાના છે. ધાર્મિક ગળાતી વિધિની ક્રિયા સદાચરણની દિશામાં દારે એમાં જ એની સાચી સફલતા ગણી શકાય છે એ વાત ખૂબ ધ્યાનમાં રાખવા યાગ્ય છે. અને જુદા જુદા વર્ગાની જીદા જુદા પ્રકારની ક્રિયા ઉપર અસહિષ્ણુ બનવું અને તકરાર કરવી એ અજ્ઞાનદશાનું લક્ષણ છે એ આપણે જાણી લેવું જોઇએ અને દઢતાથી સમજી રાખવું જોઇએ કે જેમાં ભગવત્સ્તવન હાય, પાતાનાં પાપાની આલાચના તથા ગહુંણા હાય અને આત્મન્ કલ્યાણુ સાધવાની પવિત્ર ભાવના હાય તેવી કાઈ પણ [કાઈ પણ સમ્પ્રદાય કે મજહબની] ક્રિયા શ્રેયસ્કર છે.

આધ્યાત્મિક વિકાસ માટે મનુષ્યભવ, યાંગ્ય ક્ષેત્ર, શક્તિ સમ્પન્ન શરીરબંધારણ વગેરેની સગવડ અપેક્ષિત હાઇ એ અપેક્ષાકારણ ગણાય. એ બધાં સગવડરૂપે મળેલાં હાવા છતાં એમના સદુપયાગ ન કરતાં માણસા ''અન્ધકાર"માં આથડે છે! એ બધાં ખરેખર આત્મવિકાસની ભાવનાવાળાને આગળ વધવાની પ્રવૃત્તિમાં ખૂબ સહાયક બને છે. નિમિત્ત—કારણને મુખ્ય અને ગૌણ અથવા પ્રથમકક્ષાનું તથા ઉત્તરકક્ષાનું એમ બે વિભાગમાં વહેચી દેતાં, સન્તસમાગમ, ક્રિયાનુષ્ઠાન વગેરે, મુખ્ય અથવા પ્રથમ કક્ષાનાં નિમિત્તકારણ અને મનુષ્યશરીર વગેરે ગૌણ અથવા ઉત્તરકક્ષાનાં નિમિત્તકારણ કહેવાય.

બાધ લેવાની દષ્ટિથી એક કિસ્સા અહીં રજુ કરી દઉં:

મથુશના બે અલમસ્ત ચાેબા મથુરાથી ગાેકુળ જવા માટે રાતના હાેડીમાં બેઠા અને ખૂબ જોરશાેરથી હલેસાં માર્થા કર્યાં, પણ પ્રભાત થતાં જોયું તો તેઓ જ્યાં હાેડીમાં એઠા હતા ત્યાંથી જરા પણ આગળ વધ્યા નહાેતા. તેમને ખૂબ નવાઇ લાગી કે આટલી બધી મહેનત કરવા છતાં આમ કેમ બન્યું! એક જાણકારે તેમનું ધ્યાન ખેંચ્યું કે હાેડીને કિનારા ઉપરના ઝાડ સાથે જે દાેરડાથી બાંધી રાખી હતી તે દાેરડુ જ છાેડવું રહી ગયું હતું!

આ પ્રમાણે મિચ્યાદષ્ટિ અને ક્રોધ–લાેભ આદિ ક્ષાયદાેષાના જે વિકટ બ**ંધ**નથી આપણે બંધાયેલા છીએ તે બંધનને તાેડ્યા સિવાય અથવા તેને ઢીલું કરતા રહ્યા સિવાય બીજા કાેઇ રસ્તે, બીજી કાેઈ રીતે ભવસાગર તરી શકાય તેમ નથી એ કુવ સત્ય છે.

હવે પ્રસ્તુત લેખના સારરૂપે કારણકલાપના નામનિદે<sup>દ</sup>શને યાદ કરી જઇએ.

ઘઢ અંગે—

કર્તા-કું ભાર. કાર્ય-ઘટ. ક્રિયા-હસ્તકોશલ્યથી થતી ક્રિયા ઉપાદાનકારણ-માટી. નિમિત્તકારણ-દંડ, ચક્ક વગેરે.

અસાધારણકારણ-માટીના પિંડામાંથી ઘટ થવા સુધીમાં જે અવા-તર આકારા [પરિણામા] થયા હતા તે બધા. અપેક્ષાકારણ-જમીન, આકાશ વગેરે.

આધ્યાત્મિક વિકાસને અ'ગે—

કર્તા–આત્મા. ક્રિયા–સદાચરણ. કાર્ય – આત્માના પરમાત્મભાવ. ઉપાદાનકારણ–આત્મા પાતે જ.

નિમિત્તકારણ–સદ્દેવ, સદૂશુરુ, સત્ક્રિયા વગેરેનું અવલંખન. અસાધાકણકારણ–અવાન્તરવર્તી વિકાસપરંપરા. અપેક્ષાકારણ– મતુષ્ય્રભવ, શરીરસામથ્ય વગેરે.

## ( १८ )

#### કાલ—

જૈન દર્શ નમાં સ્વીકૃત ષડ્ર દ્રવ્યામાં એક દ્રવ્ય <mark>કાલ છે. એનાં</mark> કાર્ય જણાવતું તત્ત્વાર્થ સૂત્રનું સૂત્ર છે—

" वर्तना परिणामः क्रिया परःवापरःवे च कालस्य।" [ ५-२२ ]

અર્થાત્ વર્તાના, પરિણામ, ક્રિયા અને પરત્વાપરત્વ એ કાલનાં કાર્ય છે. મતલખ એ છે કે દ્રવ્યાના પાતપાતાના પર્યાયમાં સ્વભાવતઃ પ્રતિસમય પરિણુમતાં રહેવામાં-એ રીતે દ્રવ્યાના વર્તવામાં, દ્રવ્યાના નવીનતા-પુરાણતા વગેરે પરિણામ થતા રહેવામાં, વર્તમાન-ભૂત-ભવિષ્યરૂપ ક્રિયા અથવા હલન- ચલનરૂપ ચેષ્ટામાં અને નાના-માટારૂપ પરત્વ-અપરત્વની બાબતમાં કાલ નિમિત્તભૂત ( સહાયભૂત ) છે.

દાખલા તરીકે, ચાંખા અિક પર ચડતાં ભાત બને છે તે કુંઇ એકદમ જ બની જતા નથી, પણ ચાંખામાં પ્રતિસમય (ક્ષણે ક્ષણે) પરિણુમન (પરિવર્તન) થતાં થતાં અન્તમાં ભાત તૈયાર થવા રૂપ અન્તિમ સ્થૂલ પરિણુમન બને છે. ક્ષણે ક્ષણે સ્થણે સૂક્ષમ પરિણુમન ન થાય તા સ્થૂલ પરિણુમન બની શકે નહિ. અત: ચાંખામાં પ્રતિસમય જે પરિવર્તન થતું રહ્યું તે કાલ દ્રત્યના સહકારથી થયું, આમ બધા પદાર્થીનાં પરિશુમનમાં કાલ નિમિત્તભૂત છે.

આ વર્તાના વગેરે કાર્ય યથાસંભવ દ્રવ્યનું પાતાનું જ છે, પણ એમાં કાલ નિમિત્તભૂત કારણ છે.

પરન્તુ કાલદ્રવ્યના સંખંધમાં પ્રાચીન જૈનાચાર્યોમાં પરસ્પર મતલેદ છે. એક પક્ષ કાલને સ્વતન્ત્ર (પૃથક્ ) દ્રવ્ય સ્વીકારતા નથી. તેના અભિપ્રાય મુજબ જીવ-અજીવ દ્રબ્યાેના પર્યાય જ કાલ છે. જીવ–અજીવ દ્રબ્યાેનું પાેતાના પર્યાયમાં પરિણુમન જ કાલ મનાય છે.

લાકપ્રકાશ ગ્રંથના તૃતીય વિભાગરૂપ કાલ-**લાકપ્રકારામાં** વિનયવિજયજી ઉપાધ્યાય પ્રસ્તુત પક્ષના પરિચલ કરાવતાં કહે છે:—

- " एवं च द्रव्यपर्याया एवामी वर्तनादयः। सम्पन्नाः कालशब्देन व्यपदेश्या भवन्ति ये।। "
- " पर्यायाश्च कथञ्चित् स्यूद्रंग्याभिन्नास्ततश्च ते । द्रव्यनाम्नापि कथ्यन्ते जातु प्रोक्तं यदागमे ॥ "

[ પ્રારંભના ૯–૧૦ શ્લોક ]

અર્થાત્ આ વર્તાના, પરિણામ વગેરે [ ઉપરના તત્ત્વાથ'-સૂત્રમાં ખતાવ્યા તે ] પર્યાયા, જે 'કાલ' શખ્દથી વ્યવહૃત થાય છે તે જીવાજીવ દ્રવ્યના પર્યાયા જ છે.

અને દ્રવ્ય અને પર્યાયાની પરસ્પર કથંચિત્ અભિન્નતા હાવાથી એ (વર્તનાદિ) પર્યાયા દ્રવ્યના (જીવ–અજીવના) નામે પણ કહી શકાય છે. કેમકે આગમમાં કહ્યું છે, અને તે આગમ પાઠ આ—

" किमिदं भंते ! कालो सि पवुच्चइ ? गोयमा ! जीवा चेव अजीवा चेव सि ।"

[ ભગવતી સૂત્ર ]

અર્થાત્ હે ભગવન્! કાલ કહેવાય છે તે શું છે? ગૌતમ! જીવ અને અજીવ દ્રવ્ય એ જ કાલ છે. મતલબ કે જીવાજીવ દ્રવ્યાના પર્યાયાને કાલ કહેવાય, તેમ જીવાજીવ દ્રવ્યાને પણ કાલ કહી શકાય.

સમય, આવલિકા, મુહૂતે, દિનરાત વગેરે જે વ્યવહાર અને નવીનતા-પુરાણતા, જ્યેષ્ઠતા-કનિષ્ઠતા વગેરે જે અવસ્થાએા કાલ સાધ્ય ખતાવવામાં આવે છે તે સર્વ, દ્રવ્યના પર્યાયા જ છે, જીવ–અજીવ દ્રવ્યનાે જે પર્યાય અવિભાજ્ય છે, અર્થાત્ બુદ્ધિથી પણ જેના વિભાગ પડી શકે નહિ તે અન્તિમ પરમ–સૂક્ષ્મ પર્યાયને "સમય" કહે છે. એવા અસંખ્ય સમયેાની એક આવલિકા, અનેક આવલિકાએાનું એક મુહૂર્ત અને ત્રીશ મુહૂર્તોનું એક અહાેરાત્ર બને છે અને અહાેરાત્રોના મહીના તથા મહીના-એાનું વર્ષ વગેરે અને છે. એ ચીજોમાં જે આગળની હાય તે જૂની અને પછીની હાય તે નવી કહેવાય છે. બે પ્રાણીએા-મનુષ્યામાં જે પહેલાં જન્મ્યા હાય તે જ્યેષ્ઠ અને પછીથી જન્મેલા કનિષ્ઠ કહેવાય છે. આમ સમય, આવલિકા, મુહૂત્, અહારાત્ર, પક્ષ, માસ, વર્ષ વગેરે સમગ્ર વ્યવહાર અને જૂનું-નવું તથા માેટું-નાનું વગેરે સમગ્ર અવસ્થાએા વસ્તુના [ સચેતન-અચેતન દ્રવ્યાના ] પર્યાયા જ છે. પર્યાય એ દ્રવ્યની ક્રિયા છે, દ્રવ્ય પાતપાતાના પર્યાયમાં -સૂક્ષ્મ યા સ્થૂલ પરિષામમાં પરિણત થયા જ કરે છે. આમ દ્રબ્યાની પર્યાયપર પરા જ કાલ છે. માટે કાલને અલગ દ્રવ્ય માનવાની જરૂર આ પક્ષ જોતા નથી.

થીજો પક્ષ કાલને સ્વતન્ત્ર [ પૃથક્ ] દ્ર∘ય માને છે. તેના અભિપ્રાય એવા છે કે જેમ જીવ-પુદ્દગલામાં ગતિ સ્થિતિ કરવાના સ્વસાવ હાવા છતાં તે કાર્ય માટે નિમિત્તકારણરૂપે ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય નામના પૃથક્ દ્રબ્ય માનવામાં આવે છે, તેમ જીવા જીવ દ્રવ્યામાં પર્યાય-પરિણુમ<mark>નના સ્વભાવ હાેવા</mark> છતાં તે માટે નિમિત્તકારણુરૂપે પૃથક્ કાલ દ્રવ્ય માનવું <mark>ને</mark>ઇએ.

આ પક્ષના અભિપ્રાય મુજબ, કાલ પાતાનું કાર્ય જ્યાતિષ્ ચક્રની ગતિની મદદથી કરે છે, અને જ્યાતિષ્ચક્રનું ગતિક્ષેત્ર મનુષ્યક્ષેત્ર છે, માટે તે ક્ષેત્રમાં કાલ વર્તમાન છે, તેની ખહાર નહિ.

જયાતિષ્કરણડક ગ્રન્થની છઠ્ઠી ગાયા છે-

" लोगाणुभावजणियं जोइसचक्क भणति अरिहंता। सब्वे कालविसेसा जस्स गइविसेसनिष्फन्ना।। "

અર્થાત્—ચન્દ્રમાસ, સૂર્યમાસ, નક્ષત્રમાસ વગેરે સમબ્ર કાલવિશેષા ચન્દ્ર–સૂર્ય-નક્ષત્રાદિરૂપ જ્યાતિષ્ચક્રના ગતિ વિશેષથી બનેલા છે.

વિશેષાવશ્યક **ભાષ્ય ૨૦૨૭-૨૦૩૨-૨૦૩૩-૨૦૭૫ ગાશા**-એામાં જણાવે છે કે—

"પદાર્થીનું નવીનતા-પુરાણતા આદિ તે તે રૂપે વર્તવું- હુમેશાં હોતું તે વર્ત નાપરિણામ, એક સ્થાનથી અન્ય સ્થાનની પ્રાપ્તિ તે કિયા અને જ્યેષ્ઠતા-કનિષ્ઠતારૂપ [માટા-નાનાપણારૂપ] પરત્વ-અપરત્વ એ કાલકૃત હોઇ કાલનાં લિંગ છે. દ્રવ્યના વર્તાનાદિરૂપ પર્યાય તે જ કાલ છે. અને દ્રવ્ય તથા પર્યાયોના પારસ્પરિક અલેદની અપેક્ષાએ દ્રવ્યને જ કાલ કહેવામાં આવે છે. કેમકે આગમમાં જવ-અજીવ દ્રવ્યોને જ સમય, આવલિકા, મુહૂર્ત વગેરે કહેવામાં આવે છે. તે (સમય વગેરે) તેમનાથી (દ્રવ્યોથી) વિભિન્ન નથી.

" સૂર્ય' – ચન્દ્ર – ભ્રહ – નક્ષત્ર – તારાની ગતિ–કિયાથી સમય,

આવલિકા, મુહૂત, દિનરાત, પક્ષ, માસ, વર્ષ વગેરે જે-મનુષ્ય-ક્ષેત્રમાં અભિવ્યક્ત થાય છે તે 'અદ્ધાકાલ' કહેવાય છે. ચાલતા સૂર્ય પાતાનાં કિરણાથી જેટલું—જેટલું ક્ષેત્ર ઉદ્ઘોતિત કરે છે તે 'દિવસ' કહેવાય છે. પછી રાત્રિ કહેવાય છે. એ દિવસના અવિશાજ્ય પરમ સૂક્ષ્મ વખત તે 'સમય' કહેવાય છે. એવા અસંખ્ય સમયાની 'આવલિકા' અને એમાંથી મુહૂત' વગેરે બને છે."

કાલને પૃથક તત્ત્વ માનવાના સમર્થનમાં જણાવવામાં આવે છે કે કાલરૂપ નિયામક તત્ત્વ ન હાય તો કિસલય [કૂંપળ], કળી, કળ એ બધાંના એકસાથે જ ઉદ્દુલવ થશે. લિજ્ઞલિજ્ઞ શારીરિક સ્થિતિ ધરાવતી બાલ-યુવક-વૃદ્ધ અવસ્થાએ કાલ વિના કેમ બની શકે? છ ઋતુઓનાં નાનાવિધ પરિણામ કાલ વિના કેમ બની શકે? આંબા વગેરે વૃક્ષા અન્ય સામગ્રી ઉપસ્થિત હોવા છતાં અન્ય ઋતુઓમાં કેરી વગેરે કલ વગરના હાય છે તે કાલનું અસ્તિત્વ પુરવાર કરે છે. અતીત, વર્તમાન, ભવિષ્ય એ બાબતા કાલની જ બાબતા છે. વહેલું-માડું, એકસાથે, આજ, આવતી કાલ, ગઇ કાલ, કદાચિત, માસ, વપે, પાર, પરાર, યુગ, આ બધું કાલના અસ્તિત્વને પ્રકટ કરે છે. આગમ પણ અસ્તિકાયરૂપ પાંચ દ્રવ્યો ઉપરાંત છર્કું કાલ દ્રવ્ય જણાવે છે—

"कइ णं भते! दग्वा पन्नत्ता? गोयमा! छ दग्वा पन्नत्ता! तं जहां-घम्मित्थकाए, अधम्मित्थकाए, आगासित्थकाए, पुरगलिथकाए, जीवित्थकाए, अद्धासमये य!"

આ પાઠમાં કાલને માટે છેલ્લે 'અદ્ધાસમય 'એવા શખ્દ પ્રયોગ કર્યો છે. પરન્તુ એમ નહિ હાય કે એ શખ્દ-પ્રયોગ તાત્ત્વિક કાળના નિદે<sup>°</sup>શ ન હાય; પણ સમય, આવલિકા, મુહૂત<sup>°</sup>, અહારાત્ર **વગેરેરૂ**પ વ્યાવહારિક કાળના સૂચક હાય? કેમ કે વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં ૨૦૨૭–૨૦૩૨–૨૦૩૩ ગાથાઓમાં વર્તના-આદિરૂપ કાલનું જીવાજીવદ્રવ્યરૂપે નિરૂપણ કરી ૨૦૩૫ ગાથામાં અદ્ધાકાલનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે, જેમાં અદ્ધાકાલને સૂર્યાદિની ગતિકિયાથી અભિવ્યક્ત થનારા જણાવવામાં આવ્યા છે. કાલને તાત્ત્વિક (સ્વતંત્ર) દ્રવ્ય ન માનનારા પક્ષ પણ ઉપર્યુક્ત પ્રકારના અદ્ધાસમયને વ્યાવહારિક કાલરૂપે માને છે, કિન્તુ મૂળમાં, તેઓ કાલને જીવાજીવ દ્રવ્યાના પર્યાયરૂપે જ તત્ત્વતઃ સ્વીકારે છે.

કાલને સ્વતન્ત્ર દ્રવ્ય માનનાર એક અન્ય પક્ષ છે, જેના અભિપ્રાય મુજબ કાલ લાકવ્યાપી અને અણુરૂપ છે. આ છૂટા અણુએ ગતિહીન હાવાથી જ્યાંના ત્યાં જ રહે છે, અર્થાત્ લાકાકાશના પ્રત્યેક પ્રદેશ પર જ પાતપાતાના પ્રદેશ પર જ સ્થિત રહે છે. આ પ્રત્યેક કાલ—અણુમાં પર્યાયપર પરા અવિચ્છિન પ્રવર્ત્યા કરે છે. આ પર્યાય જ '' સમય" કહેવાય છે. દરેક કાલ—અણુના અનન્ત સમયપર્યાય છે. આ સમયપર્યાય જ અન્ય દ્રવ્યાના પર્યાયામાં નિમિત્તકારણ છે, નવીનતા—પુરાણતા, જયેષ્ઠતા—કનિષ્ઠતા વગેરે અધી અવસ્થાએ કાલ—અણુના \*સમય

<sup>\*</sup> એક પુદ્દગલપરમાણુને આકાશના એક પ્રદેશથી બીજા પ્રદેશ સુધી મન્દ ગતિએ જવામાં જેટલી વાર લાગે તેટલા વખતને ''સમય'' કહે છે.

यथाऽपकषपर्यन्तं द्रव्य परमाणुः, एवं परमापकर्षपर्यन्तः कालः क्षणः। यावता वा समयेन चलितः परमाणुः पूर्वदेशं जह्याद् उत्तरदेशमुपसम्पद्येत स कालः क्षणः।

<sup>[</sup> પાતંજલ યાગદર્શન, ૩જો પાદ, પરમું સૂત્ર]

અર્થાત્-જેમ પરમ સહ્ધતાને પામેલ દ્રવ્ય 'પરમાણુ ' કહેવાય છે, તેમ પરમ સહ્ધતાને પામેલ કાલ 'ક્ષણુ ' કહેવાય છે. અથવા ચાલેલા પરમાણુ જેટલા વખતમાં એક પ્રદેશને છેાડે અને ખીજા પ્રદેશને પ્રાપ્ત થાય તેટલા વખત 'ક્ષણુ' કહેવાય છે.

પર્યાયાના આધાર પર બન્યા કરે છે. આ અણુઓના સ્કન્ધ બનતા નથી, અત: અણુરૂપ કાલ અસ્તિકાય નથી.

આ પક્ષના પ્રતિપાદન મુજબ, ઉપરના તત્ત્વાર્થં સૂત્રમાં પ્રથમ નિદે શ જે વર્ત નાના છે તેમાં, એ પછીના 'પરિણામ ' વગેરે, જે વર્ત નાના જ વિશેષા છે તેમના સમાવેશ થઈ શકવા છતાં તેમના પૃથફ નિદે શ એમ બતાવવા ખાતર છે કે કાલ મુખ્ય અને વ્યાવહારિક એમ બે પ્રકારના છે. મુખ્ય કાલ વર્ત નારૂપ છે અને વ્યાવહારિક કાલ પરિણામ, ક્રિયા અને પરત્વાપરત્વરૂપ છે સૂર્યાદિની ગતિક્રિયાથી સમય, આવલિકા, મુહૂર્ત, દિનરાત વગેરેના જે વ્યવહાર થાય છે તે વ્યાવહારિક કાલ છે.

આ કાલની અશુરૂપતાનું મન્તવ્ય દિગમ્બર શંથામાં છે. એ શ્વેતામ્બરાને સમ્મત નથી, કિન્તુ પ્રસિદ્ધ શ્વેતામ્બર જૈનાચાર્ય હેમચન્દ્રને સમ્મત છે. તેઓ યાગશાસ્ત્રના પ્રથમ પ્રકાશના ૧૬મા શ્લાકની વૃત્તિમાં લખે છે—

लोकाकाशप्रदेशस्था भिन्नाः कालाणवस्तु ये। भावानां परिवर्ताय मृख्यः कालः स् उच्यते ॥ ५२ ॥

ज्योति:शास्त्रे यस्य मानमुच्यते समयादिकम्। स्र व्यावहारिकः कालः कालवेदिभिरामतः॥ ५३॥

અર્થાત્ લોકાકાશના પ્રદેશામાં કાલ-અશુઓ ભિન્ન ભિન્ન સ્થિતિ છે, જેઓ દ્રવ્યાનાં પરિવર્તનમાં નિમિત્તભૂત છે. એ મૂખ્ય કાલ છે, અને જ્યાતિષ્યશાસ્ત્રમાં જેનું સમય, આવલિકા, મુહ્ત, દિનરાત વખેરે પ્રમાણ ખતાવવામાં આવે છે તે વ્યાવહારિક કાલ છે.

આ મતલેકોને અંગે બહુશ્રુત મેધાવી પંડિત શ્રી સુખ લાલજીની વિચારસરણી એવી છે કે નિશ્ચયદષ્ટિથી વિચારતાં કાલને જીવાજવ દ્રવ્યોના પર્યાયરૂપ માનવાના પક્ષ અલિક અને તાત્ત્વિક જણાય છે. મનુષ્યક્ષેત્રની ખહાર પણ નવીનતા, પુરાણતા વગેરે ભાવા બન્યા કરે છે અને તેમાં કાલની અપેક્ષા માનવામાં આવતી નથી. એવી રીતે મનુષ્યક્ષેત્રમાં પણ સ્વતંત્ર કાલ દ્રવ્યની માન્યતા વગર ચાલી શકે. અતઃ સ્થૂલ લાક-વ્યવહારના આધાર પર આ પક્ષનું ઉત્થાન સમજવું જોઇએ, અને અણુરૂપ કાલની માન્યતાને અંગે વિચારતાં, પ્રત્યેક પુદ્દગલ-પરમાણુને જ ઉપચારથી કાલાણુરૂપ માની લેવામાં આવે તા અશુરૂપ સ્વતન્ત્ર કાલદ્રવ્યની કદ્દપનાની આવશ્યકતા રહેતી નથી. અણુરૂપ કાળને સ્વતન્ત્ર દ્રવ્ય માનવામાં આવે છે, તેા પછી એને (કાલદ્રવ્યને) ધર્માસ્તિકાયાદિની જેમ સ્કન્ધરૂપ કેમ માનવામાં નથી આવતું એ પ્રશ્ન થાય છે. અને બીજી વાત એ કે જીવાજીવ દ્રવ્યાના પર્યાયમાં નિમિત્તકારણ તરીકે સમય-પર્યાય માનીએ તે સમયપર્યાયમાં પણ નિમિત્તકારણ હરીકે કેનુઇને માનવું પડશે. અને જો સમયપર્યાય સ્વાભાવિક હોાઈ એને માટે અન્ય નિમિત્તની અપેક્ષા ન હાેવાનું માનવામાં આવે તેા જીવ-અજીવ દ્રવ્યાના પર્યાય જ એવા સ્વાભાવિક માની શકાય છે કે જેથી એને સમયપર્યાયરૂપ નિમિત્તકાર**થ**ની અપેક્ષા રહેતી નથી.

વૈદિક દર્શનામાં પણ કાલના સંબંધમાં મુખ્ય બે પક્ષા છે. નૈયાયિક-વૈશેષિક દર્શન કાલને સર્વ વ્યાપી સ્વતન્ત્ર દ્રવ્ય માને છે. પાત'જલ યાગદર્શનના તૃતીય પાદના ભાવનમા સૂત્રના ભાષ્યમાં કાલ શું છે એ વિષે ઉલ્લેખ છે. ભાષ્યકારના અભિપ્રાય મુજબ કાલનામક કાઇ સ્વતન્ત્ર વસ્તુ નથી તે કેવલ લોકિક

જૈનદરા<sup>°</sup>ન

દેષ્ટિવાળાઓએ વ્યવહારનિર્વાહ માટે ક્ષણોના અનુક્રમના વિષયમાં કરેલી કલ્પનામાત્ર છે. સાંખ્યદર્શન પાતંજલદ શેનનું એડીદાર દર્શન હોઈ એના મત પણ એ જ હાય. વેદાન્તની તા એ તાસીર જ નથી કે એ કાલને અલગ તત્ત્વ માને.

આમાં ન્યાય, વૈશેષિક જેવા દર્શ'નાના મત વ્યવહારમૂલક અને યાગદર્શ'ન વગેરેના મત નિશ્ચયદષ્ટિમૂલક હાય એમ ધારવામાં આવે છે.

આધુનિક વૈજ્ઞાનિક મત કાલને દિશાની જેમ કાલ્પનિક માને છે, વાસ્તવિક નહિ.

#### (૧૯)

## નિયતિવાદ

નિયતિવાદ એટલે દૈવવાદ અથવા ભવિતવ્યતાવાદ. એ બાગ્યવાદ પણ કહેવાય છે. જ્ઞાનહીન કાયર માણસા એમ સમજે છે કે માણસના હાથમાં છે જ શું ! જે કંઇ ભાગ્યમાં ઠરેલું છે અથવા પહેલેથી નિયત છે તે અનીને જ રહેવાનું, માટે કંઈ કરવા ધરવાની કે પ્રયત્ન કરવાની વાત નકામી છે, ધની માણસા, જેઓ ધન ભેશું કરવા પાપ કરે છે, તેને માટે દૈવવાદને આગળ કરી ધૃષ્ટતા સેવે છે. એવા માણસા કહે છે કે જે કંઇ અની રહ્યું છે તેમાં આપણા શું વાંક ? એ અધું તા પહેલેથી નિયત જ હતું. નિયત હાય તે હજાર પ્રયત્ના કરવાથી પણ થાડું જ અદલી શકાય છે? માટે જે અની રહ્યું છે તેની જવાઅદારી આપણા પર નથી.

આમ નિયતિવાદ યા દૈવવાદ જીવનસુધારના દુશ્મન છે. એ પાપીઓને પાતાનાં પાપ છુપાવવાના, ધનિકાને પાતાની વૈધાનિક લૂંટ છુપાવવાના અને કાયરાને પાતાની કાયરતા છુપાવવાના સહારા છે. દૈવવાદના સહારે શાન્તિ મળતી હોવાનું કહેવાય છે, પણ ખરી રીતે તે શાન્તિ નથી, પણ જડતા છે, જીવનનું પતન છે. એક માણસ મરીને ઝાડ થાય તા એની સંવેદનશક્તિ ઘટી જશે, એને જીવવા—મરવાની, કર્ત અ—અકર્ત અની કાર્ક ચિંતા નહિ રહે, એટલે શું એમ કહી શકાય કે માણસ મરી ઝાડ થયા તો એને ઘણી શાન્તિ મળી? એ જડતાને શાન્તિ કહી શકાય? એક માણસ શરાબ પી નશામાં ચકચૂર થયા તો એની એ જડભાવદશા શાન્તિ કહેવાય? માણસ પાતાની જવાબદારી ભૂલી જાય, પાતાના પાપમય યા પતનમય જીવનમાં પણ શાન્તિ યા સન્તોષ અનુભવવા લાએ એને માટે શું સારી વાત છે? નહિ, એ એની દુર્ગતિ છે. સ્પષ્ટ છે કે દૈવવાદ યા નિયતિવાદના પ્રચાર જનતાને અહિતકારક યા દુર્ગતિકારક રસ્તે દોરવાનું કામ કરે છે.

પ્રમાણુ ભગવાન્ મહાવીરના સમયમાં શ્રીમાન્ કું ભાર સદ્દાલ-પુત્ત\* આજિવિકમતનેના મંખલિપુત્ર ગાશાલકના નિયતિવાદમાં માનવાવાળા બનેલા. તેને ભગવાન્ મહાવીરે સમજાવવાના ઇરાદે પૂછ્યું: સદ્દાલપુત્ત! માટીનાં આ બધાં પાત્ર તમારા પ્રયત્નથી બને છે કે આપાઆપ બને છે? ભદ્રમનના એણે કહ્યું: નિયતિના બળે બને છે ભગવન્! બધા પદાર્થા નિયતિ સ્વભાવ છે. પાતપાતાના સ્વભાવ અનુસાર સ્વયં નિયતિ બળથી બને છે. એમાં પુરુષપ્રયત્ન કે નિમિત્તપ્રયાગ શું કરી શકે? મહાવીર બાલ્યા: જો કાઈ માણસ લાકડીથી તમારા આ વાસણા

<sup>\* &#</sup>x27; ઉવાસગદસાઓ ' સ્ત્રમાં ભગવાન્ મહાવીરના દશ શ્રાવકાનાં ચરિત આપ્યાં છે, તે દશ શ્રાવકામાં એક સદ્દાલપુત્ત નામના કુંભાર છે એમના ચરિતમાંથી આ હેવાલ અહીં આપવામાં આવે છે.

જૈન દર્શન

ફેરડી નાખે, અથવા તમારી પત્ની ઉપર અલાત્કાર કરે તો સાચું કહા સફાલપુત્ત, એ કુકૃત્યાની જવાબદારી એ માણુસ પર નાખશા કે એ માણુસ પર નહિ નાખતા નિયતિ પર નાખશા અને નિયતિ પર નાખી શાન્ત રહેશા ! સફાલપુત્તે કહ્યું : એ વખતે હું શાન્ત નહિ રહી શકીશ લગવન્! એ માણુસને બરાબર પીટી નાખીશ મહાવીરે કહ્યું : એના અર્થ તો એ થયા કે તમે એ માણુસને એનાં કાર્યોના જવાબદાર માના છા પણ જયારે દરેક કાર્ય નિયતિબદ્ધ છે તા પછી એ માણુસને એનાં કાર્યોના જવાબદાર શા માટે માનવા જોઇએ ! શું નિયતિવાદના એ અર્થ છે કે માણુસ પાતાનાં પાપાને નિયતિવાદના નામ નીચે ઢાંકી દે અને બીજાનાં પાપાના બદલા દેવા માટે નિયતિવાદને આધા ખસેડે ! સફાલપુત્ત, નિયતિવાદના આધારે પ્રગતિ થઇ શકવાની ! જગત્ની વ્યવસ્થા બની શકવાની !

શ્રી મહાવીરની આ સમજાવટથી ભદ્રાતમા સદ્દાલપુત્તની નજર ખુલી. તે બાલ્યા : હું સમજી ગયા પ્રભુ, કે નિયતિવાદ એક પ્રકારે જડતાના રાહ છે, દંભ છે, પાતાના પાપમય અને પત્તનમય જીવનના ઉત્તરદાયિત્વથી બચવા માટે એક એાટ છે. એ બહુ માટી આત્મવંચના અને પરવંચના છે પ્રભુ પ્રભુએ કહ્યું : આત્મવંચનાથી પાતાની આંખામાં ધૂળ નાખી શકાય છે સદ્દાલપુત્ત, અને પરવંચનાથી બીજાઓની આંખામાં ધૂળ નાખી શકાય છે સદ્દાલપુત્ત, અને પરવંચનાથી બીજાઓની આંખામાં ધૂળ નાખી શકાય છે નાખી શકાય છે, પણ જગત્ની કાર્યકારણવ્યવસ્થાની દ્રષ્ટિમાં ધૂળ નાખી શકાતી નથી.

નિયતિવાદને પણ સ્થાન છે જ. વિરાધ ક્કત એ એકને જ 'સવે'સર્વા 'માની બીજાં કારણોને ઉડાડી દેવા સામે છે. કાઇ પણ કાર્યં ઘટનામાં કાળ, સ્વભાવ, ઉદ્યમ, પૂર્વ કર્મ, નિયતિ એ બધાંય પાતપાતાની મામ્યતા અનુસાર ગાણ-મુખામાં

ભાગ ભજવે છે. માટે એ બધાંય સમવા<mark>યી કાર</mark>ણાને એમના સ્થાન પ્રમાણે સ્વીકારવામાં જ× ન્યાયસિદ્ધતા છે.

આચાર્ય સિદ્ધસેન સન્મતિમાં કહે છે—

कालो सहाब नियई पुव्वकयं पुरिस कारणेगंता। मिच्छत्तं ते चेद य समासओ होन्ति सम्मत्तं ॥ ३-५३॥

અર્થાત્–કાલ, સ્વભાવ, નિયતિ, પૂર્વકર્મ, ઉદ્યમ એ પૈકી કાૈઇ એકના એકાન્ત પક્ષપાત કરવામાં મિથ્યાત્વ છે અને એ પાંચેને યાગ્ય રીતે સ્વીકારવામાં સમ્યક્ત્વ છે.

प्रस्तुत विषयमां थे। उं वधु थितन કरीએ.

समग्र द्रव्यानी पातानी मूण शिक्ति हो नियत हे. कर द्रव्य वेतनइपे कने वेतन द्रव्य कर इपे परिष्मुत नियत हे. पुर्म समा पुर्म सं नियत है वेतन द्रव्य कर इपे परिष्मुत निथी. पुर्म समा पुर्म सं सं निया सहि परिष्म को छात्र मात्रनी सिन्न सिन्न परिष्म मधारा प्रतिसमय का विश्व प्रतिसमय का परिष्म प्रतिसमय परिष्म तुं रहे हे. परंतु द्रव्यमां कमुं व पर्यायमां प्रतिसमय परिष्म तुं रहे हे. परंतु द्रव्यमां कमुं व पर्या या स्वा परिष्म न कमुं के पर्याय था हो के नियत नथी. माटीना पिरमां घरें, हुं दुं, गागर व गरे को पर्यायों में प्रगटाववानी ये। ज्यता हे, पष्टु के मांथी के ने माटे निमित्तयां मणे तेने। हिं सव थाय. के व पते माटीना पिरमांथी घट थये। ते व पते को म न हहेवाय है को पिरमांथी घट थये। ते व पते को म न हहेवाय है को पिरमांथी घट थये। ते न पत्र हुं के म घटना निमित्तये। गागर थात के से गागरना निमित्तये। सं सं प्रथा होत ते। गागर थात के

x આ વિષેતું નિરૂપણ પંચમ ખંડમાં 'સ્યાદ્વાદ' પ્રકરહ્યુના અંતમાં વાચક જોશે.

પાત્રના નિમિત્તયાગ મળ્યા હાત તે પાત્ર અનત. આમ કારણ-કાર્ય સંખંધનું અળ નિશ્ચિત છે. જેવી જેવી અવિકલ કારણ સામગ્રી ઉપસ્થિત થાય છે તેવું કાર્ય યા પરિણામ બને છે. મનુષ્ય-પ્રયત્નના યાેગે કાર્ય ખને છે અને કુદરતી કારણસંયાેગે કાર્ય બને છે. દ્રવ્યનાં પરિણમન ઉપસ્થિત પરિસ્થિતિ યા નિમિત્તના અનુસાર થાય છે. પુદ્દગલ પરમાણુએા ઘટ બની શકે છે, પણ પાઘરા નહિ. તેમને જ્યારે અનુકૂલ સામગ્રી મળે છે ત્યારે તે સ્કન્ધ બની માટીના પિંડમાં ફેરવાઈ જાય છે અને પછી એ પિંડને ઘટમાં ફેરવનારું સાધન મળે છે ત્યારે તે (પિંડ) ઘટ બને છે. પુદ્દગલમાં જે પૌદુગલિક પરિણામની ચાેગ્યતા પ્રગટ હાેય તે તદનુકુલ નિમિત્તના યાગે પ્રગટે. રેતીમાં કાચ બનવાની, કાયલામાં હીરા અનવાની યેાગ્યતા (નિકટ યેાગ્યતા) હેાઇ પ્રયત્નયાેગે તેમાંથી તે થાય. અશુચિરૂપ ખાતરને નિમિત્તયાગ મળે છે ત્યારે તે કેવું રૂપ ધારણ કરે છે! પ્રયાગવિશેષથી વિષ અમૃત અને છે અને અમૃત વિષ. આમ અનેકાનેક પરિણામામાં ફેરવવાની ચાેગ્યતા દ્રવ્યમાં હાવા છતાં જેવું નિમિત્ત મળે છે તેને અનુસરતા પરિણામમાં તે ( દ્રવ્ય ) ફેરવાય છે. મૂખ છેાકરા પર સુચાગ્ય પરિશ્રમ કરવાથી તેની બુદ્ધિ અને જ્ઞાન વિકાસ પામી શકે છે. વિષમાં અમૃતત્વ અને અમૃતમાં વિષત્વ-યાગ્યતારૂપે-હતું જ, મુખ છાકરાની અંદર ગુપ્તપણે જ્ઞાન હતું જ, જે કારણસમ-વધાનથી બહાર આવ્યું. આમ દ્રવ્યમાં-ઉપાદાનમાં જે હાય-જે પ્રકટનિયપર્યાયયેાગ્યતા હાય તે નિમિત્તયાગે બહાર આવે અને ન હાય તે ખહાર ન આવે. રેતી પુદ્દગલ છે અને તેલ પુદ્દગલ છે. પણ રેતીમાંથી તેલ ન નીકળે. જેમાં જે પર્યાયની પ્રકટ કે નિકટ ચાગ્યતા નથી તેમાંથી તે પર્યાય ન ઉદ્ભક્ષે. રેતીના પરમાણ જ્યારે વિશિષ્ટ પ્રકારના સ્કન્ધ અને ત્યારે તેમાંથી તેલ નીકળી

શકે, દ્રવ્યમાં ઘણું ઘણું પ્રગટવાની શકચતા, અર્થાત્ પ્રકટનીય અનેક પર્યાયોના પ્રાદુર્ભાવની સંભવિતતા છતાં જે પરિણામ કે પર્યાય માટે નિમિત્તયોગ મળે છે તે જ પ્રાકટ્યને પામે છે. આમ દ્રવ્યગત શક્તિઓ નિયત છે, પણ તે શક્તિઓમાંથી કઇ કયારે પ્રગટ થશે તે નિયત નથી. જેને માટે નિમિત્ત મળશે તે પ્રગટ થશે, જેવું નિમિત્ત મળશે તદનુસાર પ્રગટ થશે.

બધું નિયત જ-નક્કીરૂપે ઠરી ચૂકેલું જ-હાેય તાે પ્રયત્ન ક્રિયાની દરકાર કાેઇ રહેવાની નહિ અને હિંસા-અહિંસા, પુષ્ય-પાપ બધું નિરસ્ત થઇ જવાનું. કાેઇ માણસના શરીરમાં શસ્ત્ર હુલાવી એની હત્યા કરનારને હિંસા કે પાપ નહિ લાગવાનાં. કેમકે એ હત્યારા માણસના એવા ભાવ અનવાના જ હતા, મરનારનું આવી જ અન્યું [ મરવું ઠરેલું જ ] હતું, મરનારના શરીરમાં શસ્ત્ર ઘુસવાનું જ હતું. આ બધું (નયત હતું. પછી હત્યારાના શા વાંક? અગ્નિજવાલામાં લપેટાયેલા સાધુ–પુરુષને અગ્નિ ઠારી ચાેગ્ય ઉપચારપ્રયાેગથી સાતા ઉપ-**જા**વી ખચાવનાર અથવા ભૂખથી પ્રાણાન્ત હાલતમાં આવી પડેલા મહાત્માને ભાજન આપી અચાવનારને પુણ્ય શું મળવાનું હતું ? કેમકે અચાવનારનું તે સ્થળે આવવું નિયત હતું. અગ્નિનું શાંત રૂપમાં પરિણ્યમન થવું નિયત હતું. ભાજન મહાત્માના મુખમાં પડવું નિયત હતું. આ બધું નિયત હતું. એમાં કહેવાતા અચાવનારે નવું શું કર્યું? ઉક્ષ્! કેવા ભયંકર વાદ !

આ નિયતિવાદમાં ભવિષ્યનિર્માણ જેવું કંઈ રહે છે? અધું ભવિષ્ય નક્કી થઇને જ પડ્યું હાેય ત્યાં આગળના વિચાર કે યાજના કરવાની વાત જ રહેતી નથી, પછી પ્રયત્ન કરવાની

જૈન દર્શન

વાત જ કર્યાં ? પ્રયત્ન યા પુરુષાર્થ ને કચડી મારનાર કાેઇ વાદ માનવજાતિને માટે ઘાર અંધકારરૂપ છે, ભીષણુ શાપરૂપ છે.

સમજવું જોઇએ કે નિમિત્તકારણ પાતાના સ્થાને બલવાન્ છે. દ્રવ્યમાં કાર્યના ઉપાદાનમાં કાર્ય બરાબર વિદ્યમાન છે, પણ વિદ્યમાન છે શક્તિરૂપે—અબ્યક્તરૂપે. તેને વ્યક્ત (આવિર્ભૂત) કરવા માટે નિમિત્તચાગની સખ્ત જરૂર છે. મંદિર—મૂર્તિ, શાસ્ત્રવાંચન, સંતની પાસે જવું અને તેમના સમીપે ઉપદેશ સાંભળવા, અનુકૂલ સ્થાનમાં નિવાસ, અનુકૂલ ભાજનપાન આ બધાની ઉપયાગિતા કાને મંજૂર નથી? આ બધું ઉપયાગરૂપે સ્વીકારી તેના અમલ કરનાર, નિમિત્તકારની યાગ્ય શક્તિને કખૂલ ન કરે તો તે વર્તાનવસંવાદી વામ્વયાપાર માણાય.

(२०)

# જાતિ–કુલ–મદ :

आयार्थ हिमयन्द्र ये।गशास्त्रमां ४हे छे— जातिलाभकुलैश्वर्यंबह्हपतपःश्रुतैः । कुवैन् मदं पुनस्तानि हीनानि लभते जनः ॥

[ ४-९३ ]

અર્થાત્–જાતિ, કુલ, લાભ, ઐશ્વર, ખલ, રૂપ, તપ અતે જ્ઞાનના મદ કરનાર માણસને એ મદના દુષ્પરિણામે એ ચીંજો હીન કાેટીની મળે છે.

ભૌતિક સમ્પત્તિ નાશવાન્ છે, એના ઉપર અભિમાન કુરદ્ધું એ સમજની ખામી સૂચવે છે. વિદ્યાસમ્પત્તિ મદ

કરવા માટે નથી, પણ વિદ્યાહીના તરફ અનુકમ્પા કેળવી એમના જીવનનું ભલું થાય એવું અજવાળું એમના ઉપર ફેંકવામાં એની સાર્થકતા છે. કુલ-જાતિનું ગૌરવ કે ઉ<sup>ચ્</sup>ચ ગણાતાએોનું ઉચ્ચત્વ માનવતાના સદ્ગુણાના ધારણમાં છે અને ઊતરતી શ્રેણીના ગણાતા માનવા સાથે આત્મીયપણાના લાવે વર્તાવામાં છે, નહિ કે પાતાની 'માટાઇ'નું અલિમાન કરી બીજાએાને તેમનાં કુલ-જાતિને અંગે 'હીન' ગણી તેમની સાથે હીનતાયુક્ત વ્યવહાર કરવામાં. ઊંચાપણું કે નીચાપણું, માેટાઇ કે છે.ટાઇ જન્મને લીધે નથી. ગુણ-કર્મોથી માેટાઇ એ સાચી માટાઇ છે. એ માટાઈ હાય ત્યાં અભિમાન જેવા દાષાને અવકાશ મળે જ નહિ. સદ્યુણાનું અભિમાન પણ સદ્યુણાને ઝાંખપ લગાડે છે. અભિમાન પ્રગતિને રુંધે છે અને જીવનની નિસર્ગ મધુરિમાને હરી લે છે. અભિમાન કરવાનું કાઈ સ્થાન નથી. પાતાને 'ઉચ્ચ' માની ઘમંડ કરનાર પાતાને ઉંચે**થી** પાડે છે. ઉચ્ચપ**ણું સદ્**ગુણકર્મીના સંસ્કારમાં <mark>છે. એ સંસ્</mark>કારિતા પ્રકાશતી દ્વાય ત્યાં 'ઊંચનીચપણાની ' લેકદષ્ટિ ઉદુલવવા પામતી નથી; ત્યાં નીંચલા સ્તરના ગણાતા માણસા સાથે પેણ સહાનુભૂતિ અને મૈત્રી વહેતી હેાય છે. ઉચ્ચપણું સદ્ગુણ-કર્મા ઉપર અને નીચપહું ગુલુકમેં હીનતા ઉપર સમજવું એ સાચી દેષ્ટિ છે. જન્મને કારણે માણુસને ઉત્તમ કલ્પવા કે અધમ કલ્પવા એ ખાટી દર્ષ્ટ છે.

સમાજના ધારણ-પાષણ માટે સમાજમાંતી વ્યક્તિઓને જે અનેકાનેક વ્યાવસાયિક પ્રવૃત્તિઓમાં રાકાવાની જરૂર પડે છે તે પ્રવૃત્તિઓને સ્થૂલતાથી ચાર વિભાગામાં વહેંચી દેવામાં આવી અને તે ચાર વ્યાવસાયિક પ્રવૃત્તિઓમાં રાકાનારને જુદી જુદી રીતે એાળખવા સારુ જુદા જુદાં-ખ્રાદ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય, શૂદ્ર એવા—નામ આપવામાં આવ્યાં.

के मनुष्या मुण्यत्वे शास्त्राख्यास हरी तथा पहन-पाहनथी से होमां ज्ञानसंस्हार रेउवाना व्यवसाय हरवा साग्या तेमने प्राह्माणु हहेवामां आज्या. के को मुण्यत्वे पाताना छवननी पण परवा राण्या विना आततायीको हे हुष्ट हुमसाणाराथी प्रकानं रक्षणु हरवाना तथा समाजना अंगेनी हुष्प्रवृत्तिको रेशी समाजने स्वस्थ राणवाना व्यवसाय सहं केहा ते क्षत्रिय हहेवाया. के से ही मुण्यत्वे भेती तथा अन्य व्यापार हरीने समाजनी कहरीआतनी श्रीको पूरी पाउवाना व्यवसाय सहं केहा तेका वैश्य हहेवाया. अने के से ही मुण्यत्वे शारीरिह श्रम हरी समाजनी अन्य प्रहारे सेवा हरवामां राहाया तेका श्रूद्र हहेवाया.

આ ઉપરથી જણાશે કે આ ચારે પ્રકારની પ્રવૃત્તિઓ સમાજનાં સુખસગવડ તથા સામાજિક વિકાસ માટે જરૂરી છે. આમાંની એક પણ પ્રવૃત્તિના અભાવે સમાજ ટકી શકે નહિ અને પોતાના વિકાસ રે ઉન્નતિ સાધી શકે નહિ. અતઃ અમુક માણસ અમુક એક વ્યવસાય કરે છે માટે તે ઊંચા અને અમુક માણસ અમુક બીજો વ્યવસાય કરે છે માટે તે નીચા એમ સમજવાનું નથી. કેવળ વ્યવસાયભેદ ઉપર નજર રાખી ઊંચ-નીચનું ધારણ ઠરાવવાનું નથી, કિન્તુ તે માટે તેા બીજી બાખત ધ્યાનમાં લેવાની છે. માણસ ગમે તે હાય અને ગમે તે વ્યવસાય કરતા હાય, પણ તે ગુણથી ઉચ્ચ (સચ્ચરિત) હાવા જોઇએ, એટલું જ નહિ, પણ તે પોતાના કર્મથી પણ ઉચ્ચ હાવા જોઇએ. કર્મથી ઉચ્ચ એટલે પાત-પાતાના વિશિષ્ટ વ્યવસાય પ્રામાણિકપણે ધર્મ બુહિથી દિલચારી કર્યા વગર યાગ્ય રીતે કરનાર. આ પ્રમાણે માણસ ગુણથી તેમ જ કર્મથી ઉચ્ચ હાય તો તે ઉચ્ચ છે, પ્રાદ્મણના વ્યવસાય

તૃતીય ખંડ : ૨૮૧ :

કરનાર માણુસ જો દુશ્ચરિત હાય અથવા પાતાના કર્ત વ્ય-પાલનમાં દાંગાઈ કરતાે હાય તાે તે નીચ છે, અને શુદ્રના વ્યવસાય કરનાર માણુસ જો સચ્ચરિત હાય અને પાતાનું કામ બરાબર બજાવતાે હાેય તાે ઉચ્ચ છે. જન્મના કારણુથી કાેઈને ઉચ્ચ, નીચ કહી શકાય નહિ

વસ્તુત: માણુસમાં છ્રાહ્મણત્વ, ક્ષત્રિયત્વ, વૈશ્યત્વ અને શૂદ્રત્વ એ ચારે તત્ત્વાના સંગમ હાવા જોઇએ. કેમકે જીવનચર્યામાં સ્વાધ્યાય યા વિદ્યોપાસના, ખલ-શુરાતન, કૃષિઆદિ વ્યાપાર-વિકાસ અને સેવાવૃત્તિ એ ચારે તત્ત્વાની અમુક માત્રામાં જરૂર છે. એ ચારેની ઠીક ઠીક માત્રામાં મનુષ્યત્વ સંપન્ન થાય છે.

અને શરીરમાં મસ્તક, હાથ, પેટ અને પગ એ અંગામાં કાને ઉચ્ચ અને કાને નીચ કહીએ? પગની એાછી ઉપયાગિતા છે? તેમ પગના સ્થાનના શૂદ્રની ઉપયાગિતા એાછી કેમ અંકાય? એ બધાં અંગા પરસ્પર હળીમળીને ચાલે તા તેઓ છિવત અને સુખી રહી શકે, અને એ વહવા માંડે કે એકબીજાની અદેખાઇ કરી રિસાઈ બેસે તા એ બધાંને મરવાના વખત આવે, તેમ બ્રાહ્મણાદિ વર્ણા પરસ્પર ઉદારતાથી, વાત્સલ્યભાવથી હળીમળીને રહે તા એમાં એ બધાંના ઉદય—અન્યુદ્ધ છે, અને ખાટા ઘમંડમાં પડી એકબીજાને ધૂતકારવામાં એ બધાના વિનિપાત છે.

થાડા વધુ વિચાર કરીએ.

ઉચ્ચતા અને નીચતા પ્રકૃતિધર્મ કૃત અને મનુષ્યસમાજે કલ્પેલી એમ બે પ્રકારે ગણાવી શકાય. તેમાં પહેલાં આપણું બીજા પ્રકારની જોઇએ.

એ તા માની શકાય તેવી વાત છે કે દુઃખજનક પરિ સ્થિતિમાં પૈદા થવું એ પાપાદયનું અને સુખજનક પરિસ્થિતિમાં પેદા થવું એ પુર્ધાદયનું પરિણામ છે. આ પ્રમાણે, જેમ રાગી ઘરમાં, દુર્ખુ\*િદ્ધ યા બેવકૂફ પરિવારમાં અથવા દરિદ્ર–કંગાલ કુટું બમાં પેદા થવું એ પાપકમેંના ઉદયનું પરિણામ છે, તેમ ખરાબ રાજશાસનવાળા મુલકમાં પેદા થવું એ પણ પાપાદયનું પરિણામ લેખી શકાય, અને એ જ પ્રમાણે ખરાબ સમાજ-રચનાવાળા સમાજમાં પેદા થવું એ પણ પાપાદયનું પરિણામ માની શકાય. રાગી વાતાવરણવાળા ઘરમાં પેદા થઇને માણસ વખત જતાં પાતાના તે ઘરને સુધારે અને આરાગ્યને અનુકૂલ અનાવે ત્યારની વાત ત્યારે, અને તે જ પ્રમાણે દરિદ્ર ઘરમાં કાઈ માણસ પેદા થઇને વખત જતાં પાતાના તે ઘરની આર્થિક સ્થિતિ સુધારે ત્યારની વાત ત્યારે, પણ જન્મતી વખતે દુ:ખાત્પાદક પરિસ્થિતિમાં જન્મવું અને જ્યાં સુધી એ પરિન સ્થિતિમાં સુધારા ન થાય ત્યાં સુધી, યાગ્ય પુરુષાર્થ કરવા છતાં ય જે સહન કરવું પહે તે પાપકર્માદ્રયનું પરિણામ.

અહીં આપણા પ્રશ્ન સમાજરચનાને અંગે છે. ખરાબ સમાજ રચનાઓ પૈકી એક ખરાબ સમાજરચના એ છે કે ' વર્ણાશ્રમ વ્યવસ્થા" જેવી પ્રણાલીની દૂષિત બનેલી ધારા મુજબ સમાજ જન્મને લીધે અને કામધન્ધાને લીધે કેટલાક વર્ગોને ઉચ્ચ અને કેટલાક વર્ગોને નીચ માની લીધા છે. આવી દૂષિત સમાજ રચનાવાળા સમાજ કે મુલકમાં સમાજ કે પ્લત નીચ વર્ગમાં પેદા થવાથી પેદા થનારને તે દૂષિત સમાજરચનાના ભાગ ધવું પડે છે, પાતાને ઉચ્ચ માનનારા વર્ગે તરફથી હીન દષ્ટિ અને તેમના તરફનાં ધૃણા—અપમાન વર્ગેરના સન્તાપ સહન કરવા પડે છે. આ પ્રકારનું અન્યાય્ય કલેશ-સહન સમાજે

સર્જેલી નહિ. કલ્પેલી સમાજ-રચનાને આભારી છે કાન્તિકાર વીર પુરુષા પેઢા થઇ દ્ભિત સમાજરચનાને સુધારવા પ્રમત્ન કરે અને તેમની પ્રયત્નપરંપરાના પરિણામે સમાજરચનામાં સુધારા થાય અને જન્મથી તથા કામધંધાથી ઊંચ-નીચ માનવાની દક્ષિમાં પલટે આવે ત્યારે વાતાવરણ સુધરી જતાં સમાજકલ્પિત જાતિગત ઉચ્ચ-નીચના ભેદાના બખેડા સહન કરવાના રહે નહિ; પણ જયાંસુધી એ પ્રકારની સુધારણા યાગ્ય પ્રચાર પામે નહિ, ત્યાંસુધી કહેવાતા નીચ વર્ગમાં પેદા થનારને યાગ્ય પુરુષાથે કરવા છતાંય, ઉપર કહ્યું તેમ, સહન કરવું પડે અને એ કલેશ-સહન, મૂળમાં જે 'કમે' પર આશ્રિત માનીએ તેને 'નીચગાત્ર' કમે કહેવામાં આવે છે.

હપર કહ્યું તેમ, સામાજિક રચના સુધરવા પામે, જન્મ કે કામધંધાના આધાર પર ખડી કરેલી ઉચ્ચ-નીચ લેદોની કલ્પના નાખૂદ થાય, અર્થાત્ એ પ્રકારની કલ્પનાના આધાર પર કાઇ ઉચ્ચ-નીચ ન ગણાય એવો યુગ આવે ત્યારે પણ 'ગાત્રકમેં 'તું સ્થાન તા રહેવાનું જ; અને તે ઉપરના પ્રકારની નહિ, તા બીજા પ્રકારની ઉચ્ચ-નીચતાના ખુલાસા ખેસાડવા માટે. સંસ્કારી, સદાચરણી કુલ-કુટું બમાં પેદા થવું કે અસંસ્કારી, અસલ્ય, હીન આચારવાળા કુટું બમાં પેદા થવું એના મૂળમાં કાઇ 'કમેં' તા માનવું જ પડશે ને ક અત: એ પરિસ્થિતિ ગાત્ર કમેં પર અવલ બનારી ગણાશે-અનુકમે ઉચ્ચગાત્ર અને નીચગાત્ર કમેં પર

વાસ્તિવિક દેષ્ટિએ તાે, હાલની સ્થિતિમાં કહેવાતા નીચ કુળમાં જન્મેલા માણુસ પણ જો સમ્યગ્દેષ્ટિવાળા હાેવા સાથે વ્રતાચરભુસમ્પન્ન હાેય તાે તે નીચ ગાત્રના નહિ, પણ ઉચ્ચ ગાત્રના ઉદય ધરાવે છે એમ જૈન શાસ્ત્ર કહે છે. અર્થાત્ દેષ્ટ અને આચરશુના સુસંસ્કારવાળા, ગમે તે જાતિ–કુલ–વંશના હાય, તેમને જૈનશાસ્ત્ર નીચ ગાત્રના નહિ, પણ ઉચ્ચ ગાત્રના ઉદય-વાળા માને છે. અરે! ચાંડાલ જાતિના પણ જેઓ ઉત્તમ ચારિત્ર સમ્પન્ન બન્યા છે તેમને જૈન આગમાએ પૂજાવાચક શબ્દાથી સમ્માનિત કરી ઉલ્લેખ્યા છે.

# ( २१ )

# જ્ઞાન-ભક્તિ–ક્રમ<sup>°</sup>

ઇશ્વરવાદની, અર્થાત્ ઇશ્વરના-ભગવાનના અસ્તિત્વના સિદ્ધાંતની ઉપયોગિતા અન્તઃકરશ્વની નિમેલતા સાધવામાં, ચારિત્ર ઘડવામાં અને જીવનવિકાસક પ્રેરણા પ્રાપ્ત કરી સન્માગે પ્રગતિ કરવામાં બરાબર જણાઈ આવે છે. તેમ, કર્મવાદ અથવા ભાગ્યવાદની ઉપયાગિતા સુખ-દુઃખના સમયે સમતા જાળવી રાખવામાં અને સત્કાર્યમાં ઉઘત થવામાં સ્પષ્ટ અનુભવાય છે. શુદ્ધ ઇશ્વરવાદી અથવા ભગવદુપાસક માણુસ પ્રભુ તરફની પાતાની નિમ'ળ ભાંકતને વિકસાવી પાતાના ચારિત્રને સમુન્નત ખનાવશે, અને એ રીતે ઇશ્વરવાદ એના જીવનને કલ્યાણકારક ખનશે; તેમ, શુદ્ધ ભાગ્યવાદી એટલે કે 'કમ<sup>°</sup>'ના નિયમમાં માનનાર. સુખના વખતમાં ઘમંડી નહિ થાય અને દુઃખના સમયમાં દીન-હીન-કાયર નહિ ળને, પરતુ એ અધી પરિસ્થિતિઓને કર્મ ના ખેલા સમજ મનની સમતા (Balance of mind) જાળવી રાખશે, અને સત્કર્મ કે સત્પુરુષાર્થના બળે દુઃખમાંથી રસ્તેા કાઠી શકાય છે અને સન્માગ<sup>ે</sup> પર પ્રગતિ કરતા રહેવાથી પાતાના જીવનને અધિકાધિક સુખી ખનાવી શકાય છે— એ પ્રકારની સુદેષ્ટિથી પાતાના જીવનને સમુન્નત બનાવવા પ્રયત્નશીલ થશે. કર્મ વાદ અને ઇશ્વરવાદના મહાન્ સિદ્ધાંતાના નિષ્ક્રિયતા સાથે સંબંધ જ નથી. એ નિષ્ક્રિયતાના પાઠ

નથી પઢાવતા, પણ કર્ત વ્યપરાયણ અનવાની શિક્ષા આપે છે; એટલું જ નહિ, પણ સાચા કમે દ્વ અનવા માટે ખરા 'મસાલા 'એ પૂરા પાડે છે. કમે વાદના સિદ્ધાન્તમાં સત્કર્મો દ્વારા સુભાગ, મહાભાગ અનવાના ધ્વનિ છે, અને ઇશ્વરવાદના સિદ્ધાંતમાં સચ્ચરિત અનવા માટે પરમાત્માના અવલં અનના ધ્વનિ છે, અથવા સચ્ચરિત દ્વારા ભગવત્પ્રાપ્તિના ધ્વનિ છે. જીવનની ગ્લાની દ્વર કરવામાં, આત્માને ધીરજ અધાવવામાં, તેમ જ સંતાષ તથા શાંતિ અક્ષવામાં અને સદાચરણની પ્રેરણા અપેવામાં એ અન્ને સિદ્ધાંતા સારું સામથ્યે ધરાવે છે.

કર્મ (ભાગ્ય)પણ માણુસ (પ્રાણી)ના પાતાના પ્રયત્નથી ઉત્પન્ન થનારી વસ્તુ છે સારા કામથી માણુસ પાતાનું સારું અને બુરા કામથી પાતાનું બુરુ કર્મ (ભાગ્ય)સર્જે છે. એટલે ભાગ્ય (કર્મ)ને ઘડીને તેનાં શુભાશુભ પરિણામ (કડવાં-મીઠાં ક્ળ) મેળવવાં એ માણુસના પાતાના હાથની વાત છે.—Man is the architect of his fortune—માટે જ, સુખ યા અભ્યુદયના અર્થી સજ્જન ઉત્સાહુથી સદાચરણપરાયણ ખને છે. સદ્ભાગ્યથી મળેલ સમ્પત્તિમાં માણુસ જો બહેકી જાય, ઘમંડી બની મત્ત-પ્રમત્ત-ઉન્મત્ત બને તો ભવિષ્યને માટે એ બુરાં કર્મ બાંધે અને એના વર્તમાન સુખાપભાગ એના વર્તમાન કર્માદયની અવધિ સુધી જ સીમિત રહે. માટે કર્મવાદ સાથે એ સુબાધ પણ વણાયેલા છે કે શુભ કર્મનાં સારાં ફળ પણ સમતાથી ભાગવવાનાં, જેમ દુ:ખ સમતાથી ભાગવવાનું છે તેમ.

ઉપર જણાવ્યું તેમ ભાગ્ય(કર્મ)વાદ પણ માણુસને ક્ષદાચરણ તરફ પ્રેરનારા વાદ છે; અને સદાચરણની ભાવના ઇશ્વરના (પરમાત્માના) આશ્રય લેવાથી [ઇશ્વરનિષ્ઠાથી ]વિકર્સે છે અને

પાષાય છે. સીધી રીતે આપણા કમ<sup>6</sup>(ભાગ્ય)માં ફેરફાર કે તેનું નવવિધાન કે વિઘાતન કરી શકે એવા કાઇ ઇશ્વર કે ભાગવાન નથી. પણ એના (ભગવાનના) આશ્રય લેવાથી જે ધર્મભાવના ખીલે છે, જે ધર્મસાધના બને છે, તે પાતાના પ્રમાણમાં કર્મ ( બાગ્ય ) ઉપર પણ જોર દાખવી શકે છે, એ દ્વારા અશુભ ભાગ્ય યા કમ<sup>૧</sup>માં ફેરફાર આણી શકાય છે, અશુભ કમ<sup>૧</sup>ને શુભમાં પલટાવી શકાય છે અને પ્રાયઃ તેને વિદારી પણ શકાય છે. કાેઈ કર્મ કે ભાગ્ય કાયમ ટકતું નથી, તેની મુદ્દત પૂરી થતાં તેના જ્યારે અન્ત આવે છે, ત્યારે તેના ફ્લાદય ખતમ થાય છે. એ જ કારણ છે કે સારી સ્થિતિને હુમેશાં ચાલુ ટકાવી રાખવા માટે તેના સાધન તરીકે શુ**ભ** ભાગ્યની સર્જન ક્રિયામાં (એ સજ નક્રિયા બીજ કાઈ નહિ, પણ સદાચરણી જીવનચર્યા હાઈ તેમાં ) સુજ્ઞ માણસ સદા તત્પર રહે છે. એમ કરી એ પાતાને સદા સુખી બનાવે છે અને સાથે જ પાતાને विक्रसित तथा इन्नत अनावते। काय छे. इत्तरे। इत्तर विक्रास પામતા જીવનના શુભ પ્રવાહમાં એવા મહાન્ અપૂર્વ અવસર આવે છે, જ્યારે આત્મ-વિકાસની પૂર્ણતાએ પદ્ધાંચવાની ભૂમિકા સાંપડે છે, અને પુષ્યપાપાતીત માક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે.

કમેવાદના સદ્બાધ આત્મસાધક મુમુક્ષુને પાતાનું બુરું કરનાર માણુસ ઉપર ક્ષમા રાખવામાં પણ કામ આવે છે, અને પાતાનું બુરું કરનાર માણુસની બુરાઇના ન્યાય માગે શક્ય પ્રતીકાર કરનારને પણ બુરું કરનાર માણુસ ઉપર વૈરભાવ ન રાખતાં તેનાં પ્રત્યે ક્ષમા રાખવામાં કામ આવે છે.

'' મારા વિરાધી માણસ મારી તરફ જે દુર્વ્યાવહાર કરે છે તે મારા કર્મના બળે કરે છે, મારૂં કર્મ એને હથિયાર બનાવી એની પાસે એમ કરાવે છે, માટે એ માણસ ઉપર तृतीय भंड : २८७ :

કોધ કરવા ખાટા છે. ક્રોધ તા એ માણુસને નિમિત્ત (હિથિયાર) બનાવનાર મારા પાતાના કર્મ ઉપર જ કરવા ઘટે "—આવી વિચારસરણીના આશ્રય સાત્ત્વિક ક્ષમાશીલ બનાવમાં તથા ક્રોધ— કષાય કે બખેડાના દુષ્કર્મ બન્ધક કહુષિત વાતાવરણથી પાતાના ચિત્તને દૂર રાખવામાં સુમુક્ષુને મદદગાર થઇ શકે છે.

દુર્જનના દૌર્જન્યની પાછળ તેના અજ્ઞાન-રાગ યા કષાયરાગ પ્રેરકભૂત હાઈ તે માણુસ પ્રત્યે વૈરવૃત્તિ ન રાખતાં તે જ્વરાર્ત કે રાગાર્ત માણુસની જેમ ભાવકથા અને ક્ષમાને પાત્ર છે એમ કર્મતત્ત્વવેત્તા સમજે છે.

કમેના સિદ્ધાન્ત સમજનાર નિયતકાલિક કમેના નિયત-કાલિક ક્ળ ઉપર મદ કે અહંકાર ન કરે અથવા વિષદ કે દિલગીરી ન અનુભવે. પાતાને ઉપસ્થિત થયેલ કષ્ટ કે સંકટને પાતે પાતાના દુષ્કમેથી પેદા કરેલું સમજીને સમતાથી સહે. આમ, સમતાથી સહન કરવાનું બળ, જીવનને મગરૂબી તથા ગ્લાનિથી મુક્ત રાખવાનું બળ કર્મ નિયમના તત્ત્વજ્ઞાનમાંથી સાંપડે છે, અને ભગવદાલંબનના યાગ એમાં ખૂબ શાન્તિ, સાન્ત્વન, આધાસન અને પ્રેરણા પૂરે છે.

માણુસની સ્તુતિ કે એના લક્તિ-ઉપચારથી લગવાન્ ખુશ થતો હોય તો એ ન કરનાર ઉપર અખુશ કે નાખુશ પણ થાય! પણ લગવાન્! (પરમાત્મા) એવી પ્રકૃતિના ન હોય. એ વીતરાગ છે, એ પૂર્ણ-પૂર્ણત્મા-પૂર્ણાનન્દ વિશ્વ મ્ભાર કહેવાય છે. એ આપણા શક્તિનાં ગાનતાનથી કે અલંકાર-આસ્પ્રણો ચડાવ-વાથી યા મિઠાઇના ચાળ ઢાકવાથી રાજી થાય એમ માનવું' એ લગવાન્ની વગવના વિષેતું અજ્ઞાન સ્ત્યવે છે. માણસનું હૃદય કલ્યાણુકામી હોય, ભગવદલિમુખ-લગવદ્લક્ત-લગવદેક-

શરણ હાય, અને ભગવત્સ્મરણથી સત્ત્વસંશુદ્ધ તથા પ્રસાદપૃષ્ અનતું જતું હાય તા, એનું સધાતું એ ઔજનવલ્ય કે નૈર્માલ્ય એ જ એને મળતા યા મળેલા-કાઇના અણદીધેલ-સ્વબલાયાર્જિત સહજ પુરસ્કાર છે. ભગવત્સ્મરણ સાધારણ નિમિત્ત નથી, પણ સબલ સાધન છે. એ પરમશુભ્ર, પરમદીપ્ર, પરમાજજવલ પરમતત્વના એકાગ્ર ધ્યાનનું પક્વ થતું જતું બળ ધ્યાતાના હુદયના કબાટ ખાેલી દે છે અને એના પર એવી પ્રતિક્રિયા કરે છે કે એની માહવાસના પર જખ્બર ફટકા પડે છે અને એ ધ્યેયતત્ત્વની શુદ્ધતાની રાશનીની આભા એના ( ધ્યાતા ) પર પથરાવા માંડે છે. શુદ્ધ અને ઊંચા વિષયની ભાવના મન પર શુદ્ધ અને ઊંચી છાયા પાથરે છે અને અશુદ્ધ તથા નિકૃષ્ટ વિષયની ભાવના મન પર અશુદ્ધ તથા નિકૃષ્ટ છાયા પાથરે છે. ધ્યાનના વિષય જેવા હાય તેવી અસર મન પર થાય છે. વીતરાગ પરમાત્માનું ચિતન, સ્મરણ, ઉપાસન િએ પ્રકારના પરમાત્માના માનસિક સત્સંગ ે મનના માહેરૂપ કાલુષ્યને પખાળવામાં ખૂબ કારગર થાય છે. આમ ભગવદું ઉપાસનાથી ચિત્તશુદ્ધિના કે માનસિક વિકાસ યા પ્રસન્નતાના જે લાભ મેળવાય છે તે ભગવાને આપેલા કહી શકાય, પણ તે ઉપચારથી. ભગવાનના હાથમાં સીધી રીતે પ્રકાશ આપી દેવાનું હાત તા તે કાેઇના અંતઃકરણમાં અધકાર રહેવા દેત નહિ; અધમબુદ્ધિના અને દુરાચરણી અધાને સદ્યુદ્ધિવાળા અને સદાચરણી બનાવી દેત; પ્રત્યેક પ્રાણીને એની નીચી ભૂમિકા ઉપરથી ઊઠાવી ઊંચી ભૂમિકા પર ચડાવી દેત; સમગ્ર જગત્તના આત્માઓને પૂર્ણ પ્રકાશ અને આનન્દી અનાવી દેત. પણ એ તા માણુસે ( પ્રાણીએ ) પાતે પાતાના ખળથી સાધવાનું છે-પાતાનું પાતે જ પાતાના જ પ્રયત્નથી-પાતાના જ પુરુષાથ થી તૃતીય ખંડ : ૨૮૯ :

બનાવવાનું છે; બીજો કાેઇ (ઇશ્વર પણ) બનાવી કે સાધી આપે તેમ નથી.

ભગવાન જો 'પ્રસન્ન ' થતા હાય તા કેવળ આપણાં સારાં ગુણ-કર્મા ઉપર જ પ્રસન્ન થાય, આપણી સચ્ચરિત્રતા યા સદા-ચરણશીલતા પર જ પ્રસન્ન થાય. આ સિવાય એને પ્રસન્ન કરવાના બીજો કાઈ જ માર્ગ નથી-નાન્ય: પન્થા વિદ્યત્તે શિવાય.

જેમ સૂર્ય પ્રકાશે છે, પણ એના પ્રકાશ લેવા કેન લેવા એ માણસની મરજીની વાત છે, પણ લેનારને ફાયદા થાય છે અને ન લેનારનું સ્વાસ્થ્ય ખગડી જાય છે, તેમ સંત કે મહાન્ આત્માના સદુપદેશના પ્રકાશ જે લેશે તેનું કલ્યાણ થશે, તે તરી જશે, અને નહિ લેનાર અધકારમાં સ્વડશે.

પરમાતમા કે ભગવાન દેખાતા તા છે જ નહિ, એનું સ્વરૂપ પાતાના સ્વચ્છ અન્તઃકરણમાં યથાર્થ રૂપે કલ્પીને એના—માનસિક— સાન્નિધ્યમાં આવવાથી માણસની દષ્ટિનું શાધન થાય છે, એને પ્રેરણા અને ખળ મળે છે; અને એ સાન્નિધ્યના લાભ જેમ જેમ વધુ લેવાતા જાય છે તેમ તેમ ચિત્તના ભાવ, ઉદ્વાસ તથા શુદ્ધીકરણ વધતાં જાય છે. આ ક્રમે એનું માહાવરણ હઠતું જાય છે, વાસના ખરતી જાય છે અને એના આત્મા સત્ત્વ સમ્પન્ન (વધુ ને વધુ સમ્યગ્દર્શન— જ્ઞાન— ચારિત્રથી સમ્પન્ન) ખનતા જાય છે. આ પ્રમાણે મહાન પદ ઉપર આરૃઢ થઈ આતમા મહાત્માની ભૂમિકામાંથી આગળ વધી પરમાત્મપદની ભૂમિકામાં પ્રવિષ્ટ થાય છે. ખસ ભગવદ્દભક્તિ આ પ્રકારે વિકાસ— પથ પર ચડવામાં અને આગળ વધવામાં ઉપયોગી ઘાય છે. આમ ભગવાન વિષેતું અને આત્મકલ્યાણ સાધવાનું સાચું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થવું તે જ્ઞાન, અને ભગવાનનું શરણ સ્વીકારી ભગવાને

કરમાવેલ સન્માર્ગના પૂજક બનવું તે ભક્તિ, અને એ સન્માર્ગ પર ચાલવું તે કમે-આ પ્રમાણે જ્ઞાન-ભક્તિ-કમેના પરસ્પર ઘનિષ્ટ સંબંધ છે.

વિશેષરૂપે વિચાર કરતાં જોઈ શકાય છે કે ભક્તિ સાથે ( ભક્તિમાવમાં ) જ્ઞાન ભળેલું જ છે. ભક્તિપાત્રને એાળખા વગર તેના ઉપર ભક્તિ કેમ ઊપજે ? ભક્તિપાત્રની વિશિષ્ઠતાનું જ્ઞાન થયા પછી તેના તરફ જે સાત્ત્વિક શુભ આકર્ષણ પેદા થાય છે તે લક્તિભાવ નામથી એાળખાય છે. આમ લક્તિની પાછળ ભક્તિપાત્રની વિશિષ્ટતાનું જ્ઞાન રહેલું જ છે, તેમ જ, ' આના (એ ભક્તિપાત્રના) સત્સંગે મારાે ઉદ્ધાર સધાઇ શકે' એ પ્રકારનું પણ જ્ઞાન અથવા પ્રતીતિ કે સંવેદન રહેલું છે. આમ ભક્તિના મૂળમાં જ્ઞાન રહેલું જ છે. જ્ઞાન વગર ભક્તિ શું? જ્ઞાનના આધાર પર ભક્તિ નીયજે છે. દૂધમાં જે સ્થાન સાકરનું છે તે સ્થાન જ્ઞાનમાં ભક્તિનું છે. દૂધમાં સાકર ભળતાં એ એક મિષ્ટ દ્રવ્ય ખની જાય છે, તેમ જ્ઞાનમાં ભક્તિ ભળતાં એ એક વિશિષ્ટ તત્ત્વ બની જાય છે. લક્તિપાત્રની વિશિષ્ટતાનું જ્ઞાન થયા પછી એના તરફ, ઉપર કહ્યું તેમ, કલ્યાણરૂપ આકર્ષણ અથવા શુભ સાત્ત્વિક ભક્તિભાવ જયારે પેદા થાય છે ત્યારે તે જ્ઞાનમાં ભક્તિરસ ભળ્યા કહેવાય છે. આમ જ્ઞાનમાં ભક્તિ ભળતાં એ સું દર મિશ્રિત રસ બને છે.

અને એ સમજ શકાય તેવું છે કે જેની જેના તરફ ઉન્નત ભક્તિ હાય છે તે તેને અનુસરે છે, તે તેમાં તન્મય અને છે, તેની આજ્ઞાને આધીન થાય છે, તેના માર્ગે ચાલે છે, તે તેમાં અપિત થાય છે. અને આગળ વધી સ્વાભાવિક રીતે, ભક્તજન પાતાના ઉપાસ્ય જેવા અનવા ઉત્કંઠિત થાય છે અને તેના પગલે ચાલી તેના જેવા અનવા મર્થ છે તેના જેવા સદ્યુણી, સચ્ચારિત્રી, સત્કર્માં સમર્પણ કેવલ જ્ઞાનથી આવતું નથી, પણ જ્ઞાનસંયુક્ત ભક્તિના ખળે આવે છે. આ પ્રમાણે જ્ઞાનસંયુક્ત ભક્તિના ભક્તિસુવાસિત જ્ઞાન કર્મને (ચારિત્ર અથવા જીવનવિધિને) ઘડનાર ખને છે.

આમ જ્ઞાન, ભક્તિ, કર્મ એ ત્રણે\* મળી, એક–બીજામાં ભળી એકરસ બની માેક્ષના–િનઃશ્રેયસના પરમ કલ્યાણપદના એક અનન્ય અસાધારણ માર્ગ બને છે.

સંસારમાં સર્વાધિક પ્રેમ ભાજન માતા ગણાય છે, એની આગળ એના બાલક જેમ કાલા બને છે, કાલા બનીને માતુ- વાત્સલ્યના મધુર આનંદ-રસ પીએ છે, તેમ, ભગવાન આગળ ભક્તજન ભક્તિના ઊમરામાં કાલા (મુગ્ધ) ખની જાય છે અને નિર્મળ ભક્તિમય સાત્વિક પ્રેમરસના ઉપલાગ કરે છે. આ રીતે એને પાતાના જીવન તથા આચરણની શુદ્ધિ કરવાના માર્ગ પણ સરળ થાય છે. પ્રભુના ભક્ત થઇને આચરણથી મલિન હાય તા એ મેળ બેસે જ કેમ ક નિર્મલ આત્મા સાથે મલિન આત્માના મેળ કેવા ? એ સ્વામિ-સેવકની જોડી જ બનતી નથી. ભક્તને તા ભક્તિના રસ્તે નિર્મલ આત્મા સદાચરણી થવું જ રહ્યું, તા જ પ્રભુની સાથે એના મેળ સધાય આમ ભક્તિનું પર્યવસાન આચરણની-વર્તનની-આરિશ્રની શુદ્ધિમાં જ આવે છે અને આવવું જ જોઇએ; ત્યારે જ અને તેમાં જ ભક્તિની સફલતા છે.

અને હું તા ત્યાં સુધી કહી શકું કે ઇશ્વરવાદ એક વાર

<sup>\*</sup> જૈનદર્શનપ્રસિદ્ધ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર એ જ્ઞાન-ભક્તિ-કર્મ છે. દર્શનના ભક્તિથી અથવા ભક્તિના દર્શનથી નિર્દેશ કરી શકાય. અને ચારિત્ર કહ્યું કે કર્મ કહેા એક જ વાત છે.

જૈન દર્શન

અસિદ્ધ (બિનસાબિત) રહી જાય-સાબિત ન થાય તા યે બુદ્ધિ-ભાવિત-ભાવનાવિરાજિત ઇશ્વર, અથવા કહા કે ઇશ્વરનિષ્ઠા હૃદયને સાંત્વન અને જીવનને ગતિ આપવામાં સ્પષ્ટ ઉપયાગી છે. એટલે ઇશ્વરવાદના આસરા-પરમાત્માના આસરા-જીવનને ખરેખર આશ્વાસનરૂપ અને પ્રેરકરૂપ છે એમ અનુભવ પરથી કહી શકાય છે.

### ( २२ )

#### મહા:

કાઇ પણ કાર્યમાં સફળતા મેળવવા માટે ત્રણ બાબતાની જરૂર છે: શ્રદ્ધા, જ્ઞાન અને ક્રિયા× આ ત્રણને જૈન દર્શનમાં અનુક્રમે સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ચારિત્ર કહે છે. આ ત્રણ કાર્યસિદ્ધિ યા માર્થના માર્ગ છે. એ ત્રણ માર્ગના ભેદા નથી, પણ માર્ગના અંશા–અવયવા છે. એ ત્રણ મળીને એક માર્ગ થાય છે.

શ્રદ્ધાના અર્થ છે વિવેકપૂર્વ દેહ વિશ્વાસ. જાણવું તે જ્ઞાન, અને તદ્દનુસાર આચરણુ કરવું તે ચારિત્ર.

x "The unity of heart, head and hand leads to liberation."

અર્થાત્-હૃદય (જે શ્રહ્ધાનું પ્રતીક છે), મસ્તક (જે જ્ઞાનનું પ્રતીક છે) અને હાથ (જે કિયાપ્રવૃત્તિનું પ્રતીક છે) એ ત્રણેના સંયાગ યા સુમેળથી મુક્તિ પમાય છે.

આ અંગ્રેજી વાકય પણ દર્શન (શ્રહાન) અને ત્રાન તથા ચારિત્ર (આચરણ) એ ત્રણના સહયાગથી જ મુક્તિ પમાય છે એ આષ્ ઉપદેશને જ કહેા કે, " सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः" એ શ્રી ઉમારવાતિપ્રણીત તત્ત્વાર્થસત્રના પ્રથમ સત્રને જ રજૂ કરે છે.

ઔષધની રાગધ્વ સકતાની ખાતરી હાય, તેની માહિતી હાય અને તેનું યથાયોગ્ય સેવન કરાય તા બીમારી દ્વર થાય છે, તેમ દુ:ખથી મુક્ત થવા માટે અથવા સુખ યા માક્ષ માટે તેના માર્ગ વિષેની શ્રદ્ધા, તે માર્ગ વિષેનું જ્ઞાન અને તે માર્ગ ચાલવારૂપ આચરણ જરૂરી છે. એ ત્રણે ભેળાં થાય ત્યારે જ દુ:ખમુક્તિ અથવા સુખ યા માક્ષની પ્રાપ્તિ થાય મતલમ એ છે કે ઇષ્ટસિદ્ધિના સાધનભૂત ઉપાય કે માર્ગ એમ ઇષ્ટ સાધક થઇ શકે નહિ, પણ તે સાધનભૂત ઉપાય કે માર્ગનું સાચું જ્ઞાન જોઇએ, તેમાં શ્રદ્ધા જોઇએ, તેમ જ તે સાધનભૂત ઉપાયના યથાયોગ્ય પ્રયોગ કરવારૂપ અથવા તે માર્ગ ચાલવારૂપ આચરણ જોઇએ.

ઉપર ઔષધનું ઉદાહુરણ આપ્યું છે તે બાબતમાં કાઈ એમ રજાઆત કરે કે ઔષધનું જ્ઞાન અને તેનું સેવન એ એ જ પર્યાપ્ત છે, અર્થાત્ સાચા ઔષધનું યથાયાગ્ય સેવન જ પર્યાપ્ત છે, ત્યાં શ્રદ્ધાને શું અવકાશ ? પરન્તુ એમાં પણ શ્રદ્ધાની જરૂર છે. ઔષધના તાત્કાલિક ફાયદા ન માલૂમ પડતાં માણસ અધીરા થઈ ઔષધને છાડી દેવા તૈયાર થાય છે, તે તેમ ન કરે અને યાગ્ય સમય સુધી ઔષધનું રીતસર સેવન જારી રાખે એ માટે શ્રદ્ધાની પણ ઉપયાગિતા છે.

વિષભક્ષણ અજાણતાં થઈ ગયું હાય તા યે મારક થાય છે, તેમાં શ્રદ્ધા—અશ્રદ્ધાના કંઈ જ સંખંધ નથી, તેમ સાચું ઔષધ ગુણુકારક યા પરિણામકારક થાય છે, તેની જોડે શ્રદ્ધા અશ્રદ્ધાના કંઈ જ સંખંધ નથી એ વાત માની લઇએ તાયે સુખ યા કલ્યાણના માર્ગેરૂપ સત્ય—સંયમમાં તા શ્રદ્ધાની જરૂર છે જ. શ્રદ્ધા હાય તા જ એ માર્ગમાં સ્થિર રહી શકાય. અતઃ સુખ અથવા કલ્યાણના માર્ગરૂપ સત્ય—સંયમ એ શ્રદ્ધાના, જ્ઞાનના

તેમ જ આચરણુનાે-એ ત્રણુના વિષય ખને ત્યારે જ સુખકારક યા કલ્યાણુકારક થાય, અન્યથા નહિ

વૈજ્ઞાનિક શાધખાળની પ્રવૃત્તિમાં જેમ જેમ પ્રયાગની સચ્ચાઇના આભાસ મળતા જાય છે, તેમ તેમ શ્રદ્ધા (વિશ્વાસ) જામતી જાય છે. એટલે શ્રદ્ધા (વિશ્વાસ) જ્ઞાનપૂર્વક જ હાય; અને જ્ઞાનપૂર્વક હોઇને જ તે પાયાદાર બની શકે છે, અને સાચા અર્થમાં શ્રદ્ધા કહેવાઈ શકે છે. મતલબ કે શ્રદ્ધાની પાછળ જ્ઞાન-ભાન હાય જ છે, જ્ઞાન-ભાનના આધાર વગર શ્રદ્ધા શું?

આમ શ્રદ્ધા જ્ઞાનપૂર્વંક હાેય છે, અને શ્રદ્ધાથી જ્ઞાનના પ્રયાગ જેમ જેમ આગળ વધે છે તેમ તેમ જ્ઞાનના વિકાસ થતા જાય છે, અને જ્ઞાનના વિકાસે શ્રદ્ધાના વિકાસ થતા જાય છે. આ પ્રમાણે તે બન્ને એક્ષીજાનાં પાષક બની રહે છે.

શ્રદ્ધા અને જ્ઞાન એ આચરણના યા કાર્ય પ્રવૃત્તિના પાયા તરીકે છે. શ્રદ્ધા અને જ્ઞાનમાં જેટલું બળ હાય છે તેટલું પ્રવૃત્તિમાં ઉમેરાય છે અને તદનુસાર પ્રવૃત્તિનું બળ સતેજ બને છે.

કાર્ય સાધનમાં ઉત્સાહ પેદા કરનાર અને વધારનાર શ્રહા છે. જ્ઞાનના આધારે કાંઈ બાબતમાં પ્રવૃત્તિ કરાય, પણ એ પ્રવૃત્તિ જેરદાર ત્યારે બને છે જ્યારે શ્રહાના સાથ મળે છે. અલબત, કામ કરવાની આવડત જ્ઞાન પર આધાર રાખે છે, જ્ઞાન જેટલું વધુ હાય, કામ તેટલું સારૂં બનાવી શકાય છે, પણ શ્રહા ન હાય તા એ કાર્ય પ્રવૃત્તિ જોર પકડતી નથી, જ્યારે સુદ્દરવર્તી પણ ક્લસિહિમાં શ્રહા હાય તા એના (શ્રહાના) બળે તે સંબંધી કાર્યપ્રવૃત્તિમાં વેગ પૂરાતા જાય છે. કાર્યમાં

રસ લેવડાવનાર શ્રદ્ધા છે, જેના પ્રભાવે કાર્ય'પરાયણુતા સતેજ બની રહે છે.

શાસ્ત્રમાં 'સમ્યગ્દરા'ન' શખ્દથી પણ શ્રદ્ધાના નિદે શ કરાય છે.

ગ્રાનનું કામ વસ્તુને ઠીક ઠીક જાણી લેવું એ છે, પણ જ્ઞાન-દ્વારા જાણેલી વસ્તુ વિષે જે દેષ્ટિથી કર્તાવ્યાકર્તા ત્યના અથવા હેયાપાદેયના વિવેક પ્રગટે છે તે સમ્યગ્દર્શન છે, વિવેકદેષ્ટિ અથવા વિવેકમૂલક શ્રદ્ધામયી દેષ્ટિ એ સમ્યગ્દર્શન છે

શ્રદ્ધા અને અન્ધ વિશ્વાસમાં જમીન-આમમાંનનું અન્તર છે. શ્રદ્ધા વિવેકપૂત હાય છે, જ્યારે અન્ધવિશ્વાસ 'અન્ધ 'શખ્દથી જ વિવેકશૂન્યતાવાળા જાહેર થાય છે. વિશ્વામ વિવેક પ્રસૂત હોવા પર 'શ્રદ્ધા'ના સુનામથી અભિહિત થાય છે. વિવેક દ્વારા વસ્તુનિર્ણય કરાય છે, અને તે પ્રમાણે વર્તાવા માટે શ્રદ્ધાની જરૂર છે. આ રીતે વિવેક અને શ્રદ્ધાના ઘનિષ્ઠ સંબધ સમજ શકાય છે.

ગ્રાનમાં શ્રહાના રસ પૂરાય છે ત્યારે તે બન્ને એક રસ બને છે અને ત્યારે એ પ્રકારનું જ્ઞાન એક વિશિષ્ટ તત્ત્વ બને છે. જેમ દૂધમાં સાકર મળે, તમ જ્ઞાનમાં મળેલી શ્રહા એ જ્ઞાનનું વિશિષ્ટ બળ છે, એ પ્રકારનું જ્ઞાન કલ્યાણુસાધનની 'મુખ્ય આધારભૂમિ બને છે. એ પ્રકારનું જ્ઞાન તે સમ્યગ્દર્શન જ છે, અથવા એ પ્રકારનું જ્ઞાન જ સમ્યગ્દર્શન છે.

हशीन ज्ञान-यारित्र को त्रख्नी (त्रख्ना सहयोगनी) क्रेभ रें नाण-किरिआहि मोक्खों ' वर्गेरे प्राचीन आवी

<sup>1.</sup> Knowledge is the wing with which we fly to heaven.

-Shakespeare

ર. વિશેષાવશ્યક ભાષ્યની ખીજી ગાયા.

ઉલ્લેખા द्वारा ज्ञान अने डिया (डिया એટલે ચારિત્ર) એ એના સહયોગને પણ માેક્ષમાર્ગ જણાવ્યા છે. ત્યાં દર્શનના (શ્રદ્ધાનના) ज्ञानमां समावेश छे. 'ज्ञानिव शेष एव सम्यकत्वम्'\* [सम्यक्ष्त्व ज्ञानिवेशेषनुं જ नाम छे] એम पूर्वे डासीन श्रुतधर ऋषिओनुं डथन छे.

શ્રદ્ધાના વિષયમાં જરા વધુ સ્પષ્ટીકરણ કરીએ.

આત્માને સ્પર્શ એવી તત્ત્વ શ્રદ્ધા જ શ્રદ્ધા [કલ્યાણી શ્રદ્ધા]ના સ્થાને સમજવાની છે. જે તત્ત્વાની શ્રદ્ધા આત્મજવનમાં પ્રેરણાદાયી આંદોલન જગાવે, દેષ્ટિમાં વિકાસગામી પલટા લાવે એ જ મંગલરૂપ તત્ત્વશ્રદ્ધા શ્રદ્ધાના સ્થાને છે. એ તત્ત્વશ્રદ્ધાના વિષયભૂત તત્ત્વા છે આત્મા, પુષ્ય—પાપ, પુનર્જન્મ અને માક્ષ તથા માર્જા. આ તત્ત્વાની શ્રદ્ધા—સાચી સમજ સાથેની શ્રદ્ધા—પાકા વિધાસરૂપ શ્રદ્ધા એ જ આધ્યાત્મિક જીવનમાં ઉપયોગિભૂત શ્રદ્ધા છે, અને એને જ સમ્યગ્દિષ્ઠ, સમ્યગ્દર્શન યા સમ્યક્ત્વ કહી શકાય. આ 'સમ્યક્ત્વ' માટે સ્વર્ગ—નરકનાં વૈદિક, બાદ્ધ કે જૈન વાર્હમયમાં કરેલાં વૈવિધ્યપૃષ્ઠુ પૌરાણિક વસ્તુવણું નામાં આસ્થા હાવી આનવાર્ય નથી. જે માણસને આત્મામાં, આત્માની સુગતિ—દુર્ગતમાં અને આત્માના પૃષ્ઠું વિકાસની શકચતામાં શ્રદ્ધા છે તે સમ્યક્ત્વશાલી છે. એ શ્રદ્ધા જીવનને અમૃતરૂપ હાઇ અમૃતશ્રદ્ધા છે. એ જીવનને—જીવન યાત્રાને માટામાં માટું આલંબન છે.

સમ્યક્તવરૂપ શ્રદ્ધામાં ષડ્દ્રબ્યાેની શ્રદ્ધાની શરત પણ અનિવાર્ય નથી. ધર્માસ્તિકાય વગેરે દ્રબ્યાેની જેને ખબર નથી તે પણ પાતાની–આત્માની શુભ દેષ્ટિના [કલ્યાણસાધન વિષેની

<sup>♣</sup> વિશેષાવશ્યક ભાષ્યની ૧૧૭૪મી ગાથાની વૃત્તિમાં.

સમ્યગ્દ ષ્ટિના ] આધાર પર સમ્યક્તવવાન્ હાઈ કે થઈ શકે છે. 'અન્યલિંગ 'વાળા કે અન્ય સમ્પ્રદાયવાળાને જૈન દર્શન સમ્મત 'ધર્માસ્તિકાય ' વગેરે પદાર્થીની ખબર ન હાય, એમ છતાં આતમશ્ર હાના ખલિષ્ઠ પાયા ઉપર સચ્ચરિતશાહી બની વીત-રાગતાની દિશામાં પૂર્ણ પ્રગતિ સાધી 'અન્યલિંગે× સિદ્ધા 'ના સ્ત્ર મુજબ મુક્તિને–કેવલજ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરી શકે છે. 'સંવર', 'આસવ', 'નિજેરા' વગેરે શખ્દો જેણે સાંભળ્યા જ નથી એવા માણસ પણ હિંસાદિના રસ્તે આત્માનું અહિત છે અને એનું હિત અહિંસા–સત્ય–સંયમના રસ્તે છે એમ જો બરાબર સમજતા હાય તા તે સમ્યગ્દ ષ્ટિનું લક્ષણ છે. હા, એ સમજ પાકા વિધાસરૂપ હાવી જોઈએ. કેમકે સમ્યગ્દ ષ્ટિ તરીકે મનાતી શ્રદ્ધામાં વિશિષ્ટ પ્રકારના વિધાસને લાવ સમાયેલા છે.

શરીરની અંદર, પણ શરીરથી જુદું અને વિલક્ષણ ગુણ-વાળું આત્મતત્ત્વ છે અને તે યાગ્ય પ્રક્રિયાથી જન્મ–મરણના ફેરામાંથી મુક્ત થઈ શકે છે એવી શ્રદ્ધા ધરાવવી તેનું નામ સમ્યક્ત્વ (સમ્યગ્દષ્ટિ). આવી માન્યતા યા શ્રદ્ધા કાઈ એક જ ધર્મ–સમ્પ્રદાયવાળા ધરાવી શકે અને બીજા ન ધરાવી શકે એવું કંઈ જ નથી. કાઈ પણ આત્મવાદી ધર્મ–સમ્પ્રદાયવાળા

અર્થાત્–' અન્યલિંગ ' વગેરે અવસ્થામાં સિદ્ધ થનારાઓના આધાર સમતા સમભાવ જ છે. એ સમતાના ખળે રત્નત્રયની (સમ્યગ્ફર્શન– જ્ઞાન–ચારિત્રની ) પ્રાપ્તિ થવાથી તેઓ ભાવ જૈન બને છે.

એ પ્રકારની શ્રદ્ધા ધરાવી શકે છે. અને જે કાઈ તે શ્રદ્ધાને અમલમાં મૂકી સમ્યક્ચારિત્રદ્વારા રાગભાવ, કષાયભાવથી મુક્ત થાય તે માેક્ષ મેળવી શકે છે.

આતમા બાબતની ફિલસુફી પણ ગહન છે. તે વિષયના તત્ત્વજ્ઞાન વગરના માણુસ પણ સત્ય, અહિંસાના સન્માર્ગની નિષ્ઠાના યાગે સમ્યક્ત્વના ધારક બની શકે છે. વાસ્તવમાં સત્ય, અહિંસાના સન્માર્ગની શ્રદ્ધા એ આત્મતત્ત્વની શ્રદ્ધા છે. અથવા આત્મતત્ત્વની યથાસ્થિત શ્રદ્ધા સાથે નિકટતમ સગપણ ધરાવતી શ્રદ્ધા છે, જે શ્રદ્ધામાં સાત કે નવ તત્ત્વાની શ્રદ્ધાના સાર આવી જાય છે.

પ્રત્યેક પ્રાણી દુ:ખથી છેટે થવા, રહેવા મથે છે અને સુખી થવા ઝ'ખે છે. "હું સુખી બનું" આ ભાવના સમગ્રપ્રાણિ-વ્યાપક છે. આ ભાવનામાં સંવેદાતું 'હું' તત્ત્વ કદ્દર નાસ્તિકાને પશુ માન્ય છે.

શાસ્ત્રોમાં આતમા અને શરીરના પૃથક અનુભવ કરવાનું લખ્યું છે, તેના અર્થ છે સ્વ-પરભેદવિજ્ઞાન. આ સ્વ-પરભેદ-વિજ્ઞાન સમજદાર નાસ્તિકા પણ ધરાવતા હાય છે, અને તે આ રીતે: 'હું' તત્ત્વને ('હું' થી જે કાઈ તત્ત્વ સંવેદાતું હાય તે તત્ત્વને) તેઓ 'સ્વ' લેખે છે અને શરીર તથા અન્ય બાદ્ય પદાર્થીને 'પર' લેખે છે. આમ આ 'હું' તત્ત્વને મુખ્ય આધારરૂપે સ્થાપિત કરી સ્વસંવિદિત સુખ-દુ:ખની ઇપ્ટાનિષ્ટ લાગણીઓના અનુભવના અજવાળામાં બીજા પ્રાણી-એાનાં સુખ-દુ:ખ સમજ બીજાને સુખ-સન્તાષ આપવામાં કત્વ્યપાલન સમજે છે અને બીજા પ્રત્યે અનીતિ-અન્યાયથી વર્તવાને અપકૃત્ય સમજે છે. આ નૈતિક માર્ગ સ્વ-પરને

આશીર્વાદરુપ છે, એ સર્વેદિયના માગે<sup>૧</sup> વિહરનાર પાેતાના જીવનને ધન્ય બનાવી જાય છે.

સ્વર્ગ'-નરકાદિ પરલાક માનવા જેટલી બુદ્ધિ તૈયાર ન હાય તે સ્થિતિમાં પણ ધર્મ'ની આવશ્યકતા અને ઉપયાગિતા એટલી જ રહે છે. કારણ એ છે કે એ (ધર્મ') ખરેખર જ પ્રત્યક્ષ પરિણામકારક વસ્તુ છે. જેમ જળ, ખારાક વગેરેનું દેહુ-પ્રદેશમાં સ્પષ્ટ પરિણામ છે, તેમ ધર્મ ચર્યાનું મનાભૂમિ પર સ્પષ્ટ પરિણામ છે. મનની વિકૃત દશાનું સશોધન અથવા સત્ય, સંયમ અનુકમ્પા આદિ લત્ય ગુણાથી જીવનનું સંસ્ક્રસ્ણુ એ જ તત્ત્વતઃ ધર્મ'વસ્તુ છે. એ જીવનની સ્વાભાવિક વસ્તુ છે, એ જીવનની સ્વાભાવિક સાચી સ્થિતિ છે. એ કંઈ સ્વર્ગ'-નરકાદિ વિષયાની દાશ'નિક ફિલસુફી પર અવલ'બત નથી. જીવનની એ સાચી સ્થિતિમાં જ સુખની ચાવી રહેલી છે. એ વગર સુખને શોધવાના સઘળા પ્રયત્ના વ્યર્થ જાય, દુ:ખમાં જ પરિણમે.

ધર્મની ભૂખ હાય ત્યાં ધર્મશાળાના પ્રશ્ન ગૌલુ રહે છે. એવી (ધર્મની ભૂખવાળી) વ્યક્તિ પાતાની તે ભૂખને તૃપ્ત કરવા પાછળ જ પ્રયત્નશીલ રહે છે. તે સમજે છે કે ગમે તે 'શાળા'માં ભુખને સંતાષી શકાય છે, પછી 'શાળાની બડાઇ' મારવાના અર્થ શું? પણ માણસને જયારે બીજી બાબતની જેમ એ બાબતના અહંકાર વળગે છે ત્યારે ધર્મશાળાના ઉદ્દેશ જે ધર્મસેવનના છે તેને તે ભૂલી જાય છે અથવા ભૂલાવી દે છે અને ધર્મના પૂજક મઠી ધર્મશાળાના પૂજક બની જાય છે. ભિન્નભિન્ન સમ્પ્રદાયા પાડાશી છે અને પાડાશી—ધર્મ સમજાય તા તે અધા વચ્ચે કેવા સરળ મેળ બ'ધાય? પાતાની શાળાની કાઇ વિશેષતા હાય અથવા સગવડ વધુ હાય તા જરૂર પાતાના પાડાશીને તે જણાવીએ, પણ તે નમ્નપણે હાય તો જરૂર પાતાના પાડાશીને તે જણાવીએ, પણ તે નમ્નપણે

અને વત્સલભાવે. એટલું જ નહિ, તેના લાભ લેવાનું પણ પ્રેમાળભાવે જરૂર સૂચવીએ. ચાહે કાંઇ 'ધર્મશાળા' કાંઇ વિશેષતાને અંગે માટી ગવાતી હાય, પણ તેના મુસાફિરને "ભૂખ" જ ન હાય અથવા તે ભૂખને સંતાષવામાં તે સાવધ ન હાય તો કાંઇ પણ શાળાના નિવાસી તરીકેની અથવા કાંઇ મહાશાળાના અંડાધારી તરીકેની છાપ વડે તેના દહાડા નહિ વળવાના, જ્યારે નાની શાળાના ઉતારુ પણ પાતાની "ભૂખ"ને ખરાબર સંતાષતા હશે તેન પાતાના જીવનનું પાષણ જરૂર મેળવશે અને કલ્યાણ સાધશે.

વાસ્તિવિક ધર્મ યા કલ્યાણુમાર્ગ સચ્ચારિત્ર છે. કલ્યાણુ— સાધનના એ અમાઘ સાધનને બરાબર સમજવું તે સમ્યગ્રાન છે અને તે સાનધમાં બરાબર શ્રદ્ધા હાવી તે સમ્યગ્રદર્શન છે અને તેનું સમ્યક્પાલન તે સમ્યક્ચારિત્ર છે. આમ સમ્યગ્રદર્શન (શ્રદ્ધા), સમ્યગ્રાન અને સમ્યક્ચારિત્રના—એ ત્રણુના—વિષય સચ્ચારિત્ર છે. [સમ્યક્ચારિત્રના વિષય સચ્ચારિત્ર એટલે આચરણુ—પાલન—આરાધનના વિષય સચ્ચારિત્ર.]

હેમચન્દ્રાચાર્ય યાગશાસ્ત્રના ૪થા પ્રકાશના ૧૦૯મા શ્લાકની વૃત્તિમાં ''શ્રद्ધા શ્વર્મામિलાષ'' એ શખ્દાથી શ્રદ્ધાના અર્થ ધર્મના અભિલાષ જણાવે છે. ધર્મ એટલે કર્ત્તાવ્યમાર્ગ, તે માર્ગે ચાલવાના અભિલાષ છે ધર્માભિલાષ આ અર્થમાં શ્રદ્ધા કે સમ્યક્ત્વ હાઈ એક ચાક્કસ સમ્પ્રદાયના ઘેરાવામાં સીમિત હાય એમ હાઇ શકે નહિ.

આપણું સમજવું જોઇએ કે ધર્મ તું ફળ ફક્ત પારલોકિક જ નથી. અનાત્મવાદી યા પરલાકમાં અશ્રાદ્ધાલુ અથવા સન્દિગ્ધ પણુ સમજુ માણુસ ધર્મના, અર્થાત્ ન્યાય–નીતિના સન્માગે લક્ષસિત મનથી ચાલે છે. કેમકે એ સમજે છે કે 'મનુષ્ય-સમાજ ન્યાયસમ્પન્ન સૌજન્યભૂમિ પર વિહરવા લાગે તા એનું એહિક જીવન ખૂબ સ્વાસ્થ્યવાળુ બની શકે છે, અને મરણાત્તર પરલાક હશે તા તે પણ એહિક જીવનના રૂડા વહેલુના પ્રભાવે સારા સુખાલ્ય મળવાના.'

નિ:સન્દેહ, ધર્મ ઐહિક-પ્રત્યક્ષ-ફલદ્ર્ય છે એમ સમજવું કેવલ યથાર્થ જ નથી, જરૂરનું પણ છે. માણસ અહીં દેવ બને તો જ મરીને દેવ બની શકે છે. અહીં પશુજીવન જીવવાના કારણે જ મરણોત્તર પશુજીવનની (તિયે ચ) ગતિમાં અને અહીં ઘારદુષ્ટતારૂપ નારકીય જીવન જીવવાના કારણે જ મરણોત્તર નારકીય ગતિમાં પડે છે. એ જ પ્રમાણે, આ દેહે માનવતાને માણુસાઇના સદ્દ્ર્ણણોને ખીલવનાર મરીને પુનઃ માનવ બને છે.

આ ખધાના ક્લિતાથે એ નીકળે છે કે અનીતિ—અન્યાય— અસ યમરૂપ દુશ્ચરિત્રની હ્યેયતામાં અને નીતિ—ન્યાય—સંયમરૂપ સચ્ચરિત્રની ઉપાદેયતામાં વિશુદ્ધ સમજ, વિશુદ્ધ વિશ્વાસ દ્ધાવાં એને સમ્યગ્દર્શન, સમ્યક્ત અથવા તત્ત્વાર્થ શ્રદ્ધાન સમજવું જોઇએ, જેના વિસ્તૃત પ્રચારના પ્રભાવે, મનુષ્ય— સમાજમાં વ્યાપેલાં વિલાસલમ્પટતા, મૂડીવાદ, સામ્રાજ્યવાદ, સત્તા—અધિકારવાદ, ગુરુડમવાદનાં ભયંકર વાવાઝોડાંનાં અતિ-વિષમ આક્રમણ નીચે પાષાતી અનીતિ—અન્યાય—અત્યાચાર તેમ જ શોષણુખારીની ભયાનક અદીએા અને ઉચ્ચનીચભાવના સમાજશાષક ઉન્માદ રાગા નાખૂદ થઈ અહિંસા, સત્ય, આવ-શ્યક પરિમિત પરિશ્રહ અને સમદષ્ટિ તથા ભૂતવાત્સસ્યના સર્વેદિયસાધક સદ્ગુણોના આલોકથી આ લોક આલેકિત ભની ક્વર્યનું પણ સ્વર્ગ અની શકે છે. શાસ્ત્રમાં વિશુદ્ધતત્ત્વશ્રદ્ધાનરૂપ યા સમ્યગ્દષ્ટિરૂપ સમ્યક્ત્વની એાળખાશુનાં પાંચ લક્ષણા ખતાવ્યાં છે—

> शमसंवेगनिर्वेदानुकम्पास्तिक्यलक्षणैः । लक्षणैः पञ्चभिः सम्यक सम्यक्त्वमुपलक्ष्यते ॥ [ हेभयन्द्र ये।अशास्त्र, २–१५ ]

અર્થાત્-શમ, સંવેગ, નિવે<sup>દ</sup>, અનુક્રમ્પા અને આસ્તિકથ એ સમ્યક્ત્વની એાળખાણનાં પાંચ લક્ષણા છે.

શમ—ક્રોધ, લાેલ આદિ ક્રુષાયદાયાને પાતળા પાડવા અને કામલાલસાને અંકુશમાં–મર્યાદામાં–સમુચિત નિયમનમાં રાખવી તે.

સ વેગ-આત્મકલ્યાણસાધનની ઉત્કટ આકાંક્ષા.

નિવે<sup>૧</sup>દ—પાપાચરણા-અનાચારા-અપકૃત્યા તરફ ધૃણાવૃત્તિ. અનુકમ્પા—અનુકમ્પા–કરુણા–દયાવૃત્તિ.

આસ્તિકય—સદાચરણમાં કલ્યાણ છે અને દુરાચરણમાં દુર્ગ'તિ છે એવી પાકી શ્રદ્ધા.

# ( २३ )

### શાસ્ત્ર :

સમજ લેવાની જરૂર છે કે શાસ્ત્ર અનુભવમાંથી સર્જાય છે. શાસ્ત્રથી સીધા અનુભવ સર્જાતા નથી, પણ શાસ્ત્રોપદેશના યારશીલન ખાદ પણ મુમુલ્લ જ્યારે અન્તર્યાંગની સાધનાના માર્ગ ગઢણ કરે છે ત્યારે તેના વિકાસમાંથી, શાસ્ત્રોથી તે મેળવી શકાય એવા અનુભવ તેને પ્રાપ્ત થાય છે. આ પ્રકારના ઉજ્જવલ અનુભવમાંથી લાકપ્રકાશરૂપ પવિત્ર શાસ્ત્ર

સર્જાય છે. આમ અનુભવનું સ્થાન ઘણું ઊંચું છે, શા**સ્ત્રાયની** ભૂમિથી ખહુ ઊંચે છે.

દુનિયામાં શાસ્ત્રોના પ્રવાહો કેટલી ભિન્નભિન્ન વિચારધાશ-ઓમાં વહી રહ્યા છે? એમના (શાસ્ત્રોના) પ્રણેતા ઋષિએ! સમાન ભૂમિકાના નથી. તે બધાની આન્તરિક નિર્મલતા તથા સમતા સરખી નથી. શાસ્ત્રવિદ્યાના મહારથી મહાપુરુષ આચાર્યો વચ્ચે કેટલા અને કેવા મતલેદો જોવામાં આવે છે! અને સ્વમંતવ્ય વિષે સમતુલા ન રહેતાં આગ્રહાતિરેકના પ્રદર્શનમાં આવેશને વશ થયેલા પણ જોઈ શકાય છે. ઋષિએા અને આચાર્યોનાં પરસ્પર ખંડનમંડનથી ભરેલા શાસ્ત્રો કંઈ એાછા છે? આ પ્રકારના વિકટ વાવ'ટોળથી મુંઝાઈ અખા ભગત બાલી ગયા કે—

''અખે કહે અધારા કૂવા, ઝઘડા ચુકાવી કાઇ ન મુએા."

કહેવાની મતલબ એ છે કે શાસ્ત્રમાં હે શાસ્ત્રના પૂજક ન બનતાં પાતાની પ્રજ્ઞારૂપ પ્રદીપને સાથે રાખી શાસ્ત્રવિહાર કરવામાં ક્ષેમકુશલ છે. દરેક સમજદારે કાઇ પણ શાસ્ત્ર—જળ યા ઉપદેસ —જળને પાતાની સ્વસ્થ બુદ્ધિરૂપ ગળણાથી ગાળીને જ લેવામાં ડહાપણ છે. પૂજ્ય સંત હરિભદ્રાચાર્યનું પણ એ જ કહેવું છે. શાસ્ત્રોરૂપી સમુદ્રમાંથી "મરજવા" થઈ માતી કાઢવાનાં છે. એ રીતે શાસ્ત્રોથી કામ લેવાનું છે. પણ ડૂબી મરવા માટે કાઈ એક શાસ્ત્રને કૂવા બનાવવાના નથી.

આવે, પારમર્વ શાસ્ત્રોમાં જ્ઞાનસંપત્તિ તથા પવિત્ર વિચાર-સંપત્તિ ઘણી ભરી છે, છતાં શાસ્ત્રો લાંબા ભૂતકાળના અનેક ઝંઝાવાતામાંથી પસાર થઇ આવ્યાં છે એ વસ્તુ પણ, શાસ્ત્રોના અવલાકનમાં, પાતાની સહજ તટસ્થ બુદ્ધિ યા પ્રજ્ઞાના ઉપયોગને સાથે રાખવાની આવશ્યકતા સૂચવે છે. કારું '' બાબાવાક્ય' પ્રમાણું " ન ચાલે. આજના શતિભાશાલી પ્રાજ્ઞોના વિચારા શાસ્ત્રપર પરાથી વિરુદ્ધ જણાતા હાય તો યે તેથી ન ભડકતાં તે વિચારાને સમતાથી વિચારવા એઇએ. અને તે ઠીક લાગે તાે સત્યશાધકની હેસિયતથી તે વિચારાને પાતાની વિચારપું જમાં ભેળવવા એઇએ. કાઇના પણ વિચારા જેટલે અંશે યુક્ત-ઉપયુક્ત લાગતા હાય તેટલે અંશે તેમની કદર કરવી એઇએ. એ સત્ય-પૂજા યા જ્ઞાનપૂજાનું પ્રશસ્ત લક્ષણ છે.

સત્યને માટે શાસ્ત્ર છે, પણ શાસ્ત્રને માટે સત્ય નથી. જે સત્ય છે, જે વિચારપૂત અથવા છુક્તિપૂત છે, યુક્તિસિક્ત અને ઉપયુક્ત છે તેને શાસ્ત્ર ઉથલાવી શકે નહિ. ઉથલાવવા જાય તા તે પાતે જ ઉથલી પડે. જે છુક્તિથી અગમ્ય-છુદ્ધિની પહોંચની અહાર હાય તે સામે તા વિરાધ કરવાની શકચતા જ કયાં છે? તેવી બાબતમાં ગમ ન પડે તા યે ચૂપકી જ રાખવી પડે. પરંતુ છુક્તિવિરુદ્ધ હાય [ છુદ્ધિ વાંધા ઉઠાવે ] એવું, લાકદિતવિરુદ્ધ હાય એવું તત્ત્વ શાસ્ત્રથી માની લેવાય નહિ 'બૃહસ્પતિસ્મૃતિ'માં કહ્યું છે કે—

केवलं शास्त्रमाश्चित्य न कर्तव्यो विनिर्णयः। युक्तिहीनविचारे तु धर्महानिः प्रजायते।।

અર્થાત્–કેવળ શાસ્ત્રના આશ્રય લઇને કર્તાવ્યના નિર્ણય કરવાના નથી. કેમ કે જે વિચાર યુક્તિથી વિરુદ્ધ હાય તેને અનુસરવાથી ધર્મની હાનિ થાય છે.

શાસ્ત્રપરીક્ષણ માટે કહ્યું છે—

यथा चतुभिः कनकं परीक्ष्यते निघर्षणच्छेदन-ताप-ताडनैः । तथैव शास्त्रं विदुषा परीक्ष्यते श्रुतेन शीलेन तपी-दयागुणैः ॥

અર્થાત્ જેમ સુવર્ષુનું પરીક્ષણ ઘર્ષણ, છેદન, તાપન અને તાડન એમ ચાર પ્રકારથી થાય છે, તેમ શાસ્ત્રનું પરીક્ષણ શ્રુત. શીલ, તપ અને દયા (અહિંસા) એ ચાર ગુણાથી થાય છે. જેમાં પ્રત્યક્ષ અને છુદ્ધિથી અવિરુદ્ધ (અબાધિત), અર્થાત્ પ્રત્યક્ષ તથા છુદ્ધિ વાંધા ન ઊઠાવે એવું (શ્રેયામૂલક) શ્રુત (તત્ત્વજ્ઞાન) હાય, જેમાં સદાચરણને મુખ્ય પ્રતિષ્ઠા આપવામાં આવી હાય, જેમાં જીવનના ઊદ્વીકરણમાં સહાયભૂત થાય એવા લપનું વિધાન કરવામાં આવ્યું હાય અને જેમાં અહિંસા– દયાનું કર્ત ત્યરૂપે વિવેકપૂર્ણ નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું હાય તે શાસ્ત્ર [ આદરણીય શાસ્ત્ર ] છે. એવા શાસ્ત્રદારા પ્રતિપાદિત સ્વાધ્યાય, શીલ, તપ, અહિંસાના સનમાર્ગ એ ધર્મ છે—કલ્યાણ-માર્ગ છે.

અહીં પ્રસંગોપાત્ત જણાવવું જોઇએ કે કુલાચારથી પણ સારૂં આચરણ કે સારાં કામ થાય તે પ્રશંસનીય છે, પણ સમજ ખુદિથી જે સત્કર્મ થાય તેની મજા એક ઔર છે. કુલાચારથી જે જૈન, બૌદ્ધ યા વૈષ્ણવ છે તેની એટલી મહત્તા નથી, પણ જે સમજ પૂર્વક જૈન, બૌદ્ધ યા વૈષ્ણવ છે, અર્થાત્ જૈનત્વ, બૌદ્ધત્વ યા વૈષ્ણવત્વના ઊંચા વિશુદ્ધ આદર્શ પર જે જૈન, બૌદ્ધ યા વૈષ્ણવ છે તે જ ખરા જૈન, બૌદ્ધ યા વૈષ્ણવ છે. કેમકે જે સમજ પૂર્વક સન્માર્ગની દીક્ષા અંગીકાર કરે છે તે એ માર્ગની પરંપરામાં કસ્તર કે કચરા જેલું જે આવી પડેલું હાય છે તેને ખસેડવાના વિવેક પણ દાખવે છે. એવા વિવેકથી તે અસત્ તત્ત્વને દ્વર કરી પાતાના જીવનવિકાસના સાધન સાથે આમજનતા આગળ પણ એક સ્વચ્છ જ્ઞાનમાર્ગ રજા કરે છે.

જૈન, બૌદ્ધ, વૈષ્ણુવ વગેરે સંકુચિત મનાવૃત્તિના હાય તા જ એકપ્રીજાથી અલગ જુદા જુદા માર્ગગામી બને છે, પણ જે વિવેકદિષ્ટિસમ્પન્ન અને સાચી કલ્યાણકામનાવાળા હાય તા તેઓ સામ્પ્રદાયિક નામ જુદાં જુદાં ધરાવતા છતાં વસ્તુતઃ એક જ કલ્યાણમાર્ગ પર વિહરનારા હાય છે. આવા સમલાવી, શુદ્ધ જિજ્ઞાસ, ગુણપૂજક સનજના ખરેખર એક જ માર્ગના સહ-પ્રવાસી છે.

" વૈષ્ણવ જન તા તેને કહીએ, જે પીડ પરાઇ જાણે રે. "

એ બજન, જે દેશભરમાં પ્રસિદ્ધ છે, તેમાં ખતાવેલા નૈતિક સદ્યુણા જેમ વેખ્યુવ થવા માટે છે, તેમ જૈન કે બૌદ્ધ થવા માટે પણ છે. એ સદ્યુણાને ધારણ કરવા એ જ જો વેખ્યુવ થવા પણું હાય તો વેખ્યુવપણું, જૈન- પણું અને બૌદ્ધપણું એ જુદી વસ્તુઓ રહેતી નથી, એ એક જ વસ્તુ ખતી જાય છે. કેમકે જેમ જલ, પાણી, વારિ, વાટર, નીર વગેરે શખ્દોના એક જ અર્થ છે, એથી જલ, પાણી, વારિ, વાટર, વાટર, નીર એ એક જ છે, તેમ વેખ્યુવપણું, જૈનપણું, બૌદ્ધ-પણું એ બધાના અર્થ એક જ છે-અને તે તે ગુણાને ધારણ કરવા તે.—એથી જૈન, \* બૌદ્ધ, વેખ્યુવ એક જ છે. [વેખ્યુવ, બૌદ્ધ, જૈનની જેમ અન્ય સમ્પ્રદાયાનુયાયી ધાર્મિકા પણ લેવા.]

જગતમાં દાશ નિક [Philosophical or logical] મ તવ્યા હંમેશાં જીદાં જીદાં જ રહેવાનાં, તેમ જ ક્રિયાકાંડની પ્રણાલીએા પણ પૃથક્ પૃથક્ જ રહેવાની.

બૌદ્ધિક ક્ષયાપશમની ભિન્ન–ભિન્નતાને લીધે દાશ'નિક વિચારધારાએા વિદ્વાનાની એકળીજાથી જુદી પડે છે દાશ'નિક

<sup>\*</sup> આ શબ્દોના શબ્દાર્થ પણ એક જ તાતપર્યના છે-(ઇન્દ્રિયાને) જીતવાના અલ્યાસ કરનાર તે જૈન. સદ્દ્રસુદ્ધિના માર્ગે વિહરનાર તે ખીદ્ધ. આત્મમૈત્રીથી વિશ્વના સમગ્ર પ્રાણીઓને વ્યાપે તે વૈષ્ણવ.

विचारधारान्यामां डांध युक्त, डांध अयुक्त ते। डांध युक्तायुक्त हांध शड़े छे परन्तु डियाडांडनी वस्तु नांधी छे अगवत्पार्थं ना डे आत्मकावनानी डियानुं आह्य इप शरीरनां अंगापांगा साथे, आह्य ઉपडरेषों साथे अने हिन-रातना तथा साप्तादिङ, पाह्यिङ, मासिङ डे वार्षं इ इपे पसंह इरेला वणत साथे संअंध राणतुं हावाथी ते डिया जुहा जुहा हेश-डाणना रंगढंग प्रमाणे, जुहा जुहा क्षाया सहित्र पणे किन्निक्त रीतनी क हाय. जिन्न-किन्नता हे वैविध्य के आह्य डियाने। इहरती स्वकाव छे. का वात अहु क सीधी साही छे, छतां डियालेह पर अष्युगमा धरावी तडरार डरवा के के। अतरी पडे छे ते तेमनी भरेभर गेरसमक छे.

હવે અહીં એ સમજ લેવાની જરૂર છે કે દાર્શ નિક મન્તવ્યા અને કિયાકાંડ એ વસ્તુઓની જુદાઇને લીધે ધમેંમાં જુદાઈ આવી શકતી નથી. હજારા માણસામાં દાર્શ નિક માન્યતાએ અને કિયાકાંડની રીતિ–પદ્ધતિએ એકબીજથી જુદી જુદી હાવાં છતાં યે એએ (એ બધા) સત્ય-અહિંસારૂપ એક ધમેમાં માનનાર હાય તા એક ધમેના હાઇ શકે છે.

એ વાત સ્પષ્ટ છે કે ધાર્મિકતાનું માપ ધર્મથી (જીવન ધર્મના નિર્મળ રગે જેટલું રંગાયું હાય તે પરથી) થાય, દાર્શનિક પટુતાથી કે ક્રિયાકાંડના ખાદ્ય આચરણુ પરથી નહિ. તેમ જ એ પણ ખુલ્લું છે કે જીવનના ઉદ્ધાર એક માત્ર ધર્મથી (અહિંસા-સત્યરૂપ સદ્ધર્મના પાલનથી) છે, કારાં દાર્શનિક મન્તવ્યાના સ્વીકારથી કે કારાં ક્રિયાકાંડથી નહિ આમ છતાં ભિન્નભિન્ન પ્રકારના દાર્શનિક વાદા પૈકી કાઈ પણ વાદ કાઈ માણસના પવિત્ર ધર્મસાધનમાં સહારા આપતા હાય અને કાઈ પદ્ધતિનું ક્રિયાકાંડ એના પવિત્ર ધર્મ સાધનમાં

ઉદ્ઘાસ પુરતું હેાય તે৷ તે માણસને માટે તે બન્ને ( તે વાદ અને તે ક્રિયાકાંડ ) શ્રેયસ્કર બની જાય છે.

આમ ધર્મ એ મુદ્દાની વસ્તુ છે અને દાર્શનિક મતવાદ તથા ક્રિયાકાંડનું સૌષ્ઠવ ધર્મ પાલનમાં ઉપયોગી અથવા સહાયક થવામાં જ રહેલું છે. જેના પવિત્ર ધર્મ સાધનમાં જે તત્વજ્ઞાન અને જે પ્રકારનું કર્મ કાંડ સહારા આપે તે તેને માટે અમૃત રૂપ. અત: દાર્શનિક મન્તવ્યાના લેદા કે ક્રિયાકાંડની ભિન્નભિન્ન પદ્ધતિએ ઉપરથી ધર્મ જુદા જુદા માની લેવાની દર્ષિ ખાટી હાઇ દૂર કરવી બેઇએ, અને અહિંસા—સત્યના સન્માર્ગમાં ધર્મ માનનારા બધા—ચાહે એ લાખા હાય કે કરાડા-એક ધર્મના છે—સાધર્મિક છે એમ સમજવું બેઇએ.

જીવનનું કલ્યાણુ શાસ્ત્રજ્ઞાનની વિશાલતા કે અધિકતા ઉપર અવલાંબત નથી, પણ તત્ત્વભૂત સમજણના દઢ રીતે અમલ કરવામાં છે. જાડી ખુદ્ધિના પણ માણસા અનીતિ—અન્યાય તથા રાગ–રાષ ન કરવાની શિખામણને જીવનમાં ઉતારી ઝપાટામાં તરી ગયા છે, જ્યારે માટા માટા પંડિતા–શાસ્ત્રીઓ કે ફિલસુફા તત્ત્વદ્દિને સ્પરાવામાં અસમર્થ રહી સવસાગરમાં ડૂબેલા રહે છે.

"મારું તે સાચું એમ નહિ, પણ સાચું તે મારું" એમ બેલવામાં ઘણાખરા ચતુરાઇ વાપરે છે ખરા, પરન્તુ વર્તવામાં તેઓ પક્ષમાહથી ખેંચાઇ જાય છે અને સાચું શું છે, ક્યાં છે તેના વિચાર કરવાને થાલતા નથી, અને પાતાનું તે સાચું અને બીજાનું ખાટું એવા મનાબદ્ધ પૂર્વચઢથી દારવાઇ બીજાને મિશ્યાત્વી, કુસંગી, નાસ્તિક, કાફર એવાં એવાં ઉપનામાથી નવાજે છે. પરન્તુ આમાં વિવેકશક્તિની માટી ખામી દેખાઇ આવે છે.

જેમને આપણે આપ્તપુરુષ માન્યા હોય તેમના વિષે આપણને શ્રદ્ધાળુ ભાવ હોય એ સ્વાભાવિક છે પરંતુ તે શ્રદ્ધા અન્ધશ્રદ્ધા ન હોવી જોઇએ. સ્થાને પડેલી હોય તો યે વિવેક-વિચારના પાયાવાળી ન હોય તો તે જાગ્રત્ અને અડગ શ્રદ્ધા નથી હોતી. જ્યારે તે શ્રદ્ધાને વિવેક-વિચારનું પીઠળળ હોય છે ત્યારે તે સાચી શ્રદ્ધા બને છે.

हिरिसद्राथार्थं नुं "युक्तिमद् वचनं यस्य तस्य कार्यः परिग्रहः" [ केनुं वयन युक्तिवाणुं हाय तेना स्वीकार करवा ] से वाक्य स्थवा सेना केवा भीका उद्गार माढेथी काढवा से ते। सहें हुं हो, पख् क्यारे पातानी परंपरानी युक्तिरहित वातने के हि युक्तिरहित कहें हे त्यारे गुस्सा थर्ध स्थावे हे सने समताथी से वातने विचाराती नथी; तेम क भीकानी (स्थान्य परंपरानी) युक्तियुक्त वातने पख् स्वीकारतां मनने भंचामध्य धाय हे. सावी स्थिति को वर्ताती हाय ते। हिरसदायार्थंना उपहा उद्दार सूक्तने। साहर है समझ क्यां कही शकाय ?

આચાર્ય હરિભદ્ર વિદ્વાન્ બ્રાહ્મણ અને દર્શનશાસ્ત્રાના બહુ માટા પંડિત હતા. તેઓ જૈન ધર્મ સ્વીકારી જૈન શાસનના મહાન્ પ્રભાવક આચાર્ય બન્યા હતા.

તેમણે.

पक्षपातो न मे वीरे न द्वेषः किपलादिषु । युक्तिमद् वचनं यस्य तस्य कार्यः परिग्रहः।।

[ से। इतत्त्वनिर्णु थ, ३८ ]

એમ કહી ખુદ્ધી રીતે જાહેર કર્યું છે કે, જો કે હું ભગવાન્ મહાવીરના અનુયાયી છું, છતાં મને ભગવાન્ મહાવીર પ્રત્યે પક્ષપાત નથી અને કપિલ વગેરે અન્ય સમ્પ્રદાયાના પુરસ્કર્તા મહિલ 'ઓ પ્રત્યે દ્વેષ નથી. અમુક વચન ભગવાન્ મહાવીરનું છે માટે તમે માના અને અમુક વચન મહિલ 'કપિલ વગેરેનું છે માટે તે ફેંકી દો એમ મારૂં કહેવું નથી. વચન ગમે તેનું હાય—તે કાનું છે એ વાત તમે ભૂલી જાઓ—પરંતુ તે વચન પર તમે વિચાર કરા, તેને બુહિની કસાટીએ ચડાવા અને જો તે [ વચન ] તમને બુહિસાંગત અને યુક્તિપુરસ્સર જણાય તા જ તેના સ્વીકાર કરા એમ મારૂં કહેવું છે.

એ મહાન આચાર્યના કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે મારૂં તે જ સારૂં એવા પક્ષપાત કે પૂર્વ શ્રહ છાડી દઇ કેળવાયેલી મધ્યસ્થ બુહિર્યા તપાસતાં જે સારૂં જણાય તે મારૂ, એવું સ્વીકારવા જેટલી વિશાળ ભાવના કેળવા, કે જેથી સામ્પ્રદાયિક મૂઢતા ટળે અને હુદય વિશાળ, નિષ્પક્ષપાત તથા સત્યાશ્રહી બને. અસ્તુ

અહીં આપણું એ જાણી લેવું ઉપયોગી છે કે માનવજીવનના સર્વાંગીણ વિકાસ માટે છુદ્ધ (જે જ્ઞાનનું સ્થાન છે) અને હુદય (જે શ્રદ્ધાનું સ્થાન છે) એ બેનું સન્તુલન આવશ્યક છે. એ બન્ને એકબીજાનાં પૂરક છે- ખુદ્ધિ જે કર્તાં વ્યમાર્ગ સુઝાડે છે, તેા હુદય એ માર્ગ પર ચાલવાની પ્રેરણા આપે છે. હુદય વિના છુદ્ધિ નિષ્ક્રિય છે અને ખુદ્ધિ વિના હુદય દિગ્બ્રાન્ત છે. ખુદ્ધિ અને હુદય છે એના સુમેળથી જ જીવનયાત્રા ચાલે છે.

ચારિત્રમાર્ગમાં જ્ઞાનની અપૃષ્દુતા શ્રહાથી પ્રીને આગળ વધી શકાય છે. જેમ જેમ અનુભવજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર વધતું જાય છે તેમ તેમ શ્રહાનું ક્ષેત્ર ઘટતું જાય છે. જો કે શ્રહાની ઘનિષ્કૃતા વધતી જાય છે; અને જ્યારે અનુભવજ્ઞાન પૃષ્દુતાએ પહેંચે છે ત્યારે શ્રહા પાતાનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ ગુમાવી અનુભવજ્ઞાનમાં લય પામી જાય છે.

કાઇ બાબતના અસ્તિત્વના સંખંધમાં અને કાઇ કાર્ય કારણ બાવના સંખંધમાં સન્દેહને માટે કિચિત્ પણ અવકાશ રહેતા હાય ત્યાં શ્રહા રાખવા ન રાખવાના પ્રશ્ન આગળ આવે છે; પરંતુ જ્યારે તે બાબતનું પ્રત્યક્ષ રીતે કે પ્રયાગસિદ્ધપણે અનુભવજ્ઞાન થાય છે ત્યારે શ્રહા રાખવા ન રાખવાના પ્રશ્ન ઊઠતા નથી.

( २४ )

## વૈરાગ્ય

સંસાર એ કંઇ ઇંટ માટીનું મકાન નથી, માતા-પિતા-બંધુ કે મિત્ર એ સંસાર નથી, એ બાગબગીચા કે દ્રવ્યસંપત્તિ નથી, એ ઉદ્યોગ યા પ્રવૃત્તિ-બ્યાપાર નથી, સંસાર એ કશામાં નથી. અને અતએવ તેના ત્યાગથી સંસારના વાસ્તિવિક ત્યાગ થયા સમજવા યાગ્ય નથી. મનુષ્યના ખરા સંસાર તેના હૃદયમાં-મનમાં છે. એવા મન સાથે તે વસતિમાં હાય કે જંગલમાં હાય, ત્યાં તેના સંસાર લેગા જ હાય છે. વાસના (માહવાસના, કલેશવાસના) એ સંસાર છે. એના આક્રમણ નીચે જીવ જયાં સુધી છે ત્યાં સુધી તે ગૃહસ્ય અવસ્થામાં હાય કે સંન્યાસી અવસ્થામાં ભવબ્રમણચક્રમાં છે. માણસ સ્થૂલ પદાર્થીના ત્યાગ કરી તે બધાથી છેટા ચાલ્યા જાય, કહા કે તે બધાથી ભાગી છૂટે, પણ તેના ચિત્તથી તે કચાં નાસી છૂટે તેમ છે? ચિત્તથી–વાસનામય ચિત્તથી? વાસનામય ચિત્ત છે ત્યાં સુધી તેને સંસાર વળગેલા જ છે. સંસારની સાચી રંગબૂમિ પ્રાણીના અન્તર્ના પ્રદેશમાં છે. બહાર તા ફક્ત તે અન્તર્ના ભાવાનું સ્થૂલ પકાર્ટીકરણ છે.

રાગ, અનીતિ–અન્યાય તથા સ્વાર્થાન્ધતા વગેરે દેષોનું ધામ હાેઇ એના દ્વરીકરણમાં પ્રાપ્ત થતા વૈરાગ્ય માણુસને ઉદાર, સત્યાચરણી, વિવેકદષ્ટિ અને વત્સલ (પ્રેમાળ) પ્રકૃતિના બનાવે છે. રાગવાસના જેમ જેમ ખસતી જાય છે અને એ રીતે વૈરાગ્યના સાત્ત્વિક ભાવ જેમ જેમ ખીલતા જાય છે, તેમ તેમ સાણુસ ત્યાગી અને પરાપકારપરાયણ બને છે, તેમ તેમ લાેકબન્ધુતાની ભાવના એની વિકાસ પામતી જાય છે. ત્યાગ અને પરગજીપણું એના સ્વભાવ બની જાય છે, જેમાં એ આનન્દ અનુભવે છે.

વૈરાગ્યમાં [શબ્દતઃ અને અર્થતઃ] રાગ વાસનાના ह्ररी कराधुने। क मुण्य साव छे. ये अत्यन्त क्रिन अने પ્રખર પ્રયત્નસાધ્ય વસ્તુ એટલી જ સ્થિર અને જવલન્ત દષ્ટિ ઉપર અવલ'બિત છે. એ દષ્ટિમાં જે મન્દતા આવી કે તરત જ વૈરાગ્ય દૂધની જેમ ફાટી જાય છે. જળહળતી विवेકદષ્ટિ પર ચમકતા વૈરાગ્ય માણસાની વચ્ચે, બાગબગીચા કે મકાનમાં કે લાજન-પાનના અવસરે અળાધિત રહે છે, અર્થાત્ મકાનમાં રહેવા છતાં, ભાજન-પાન લેવા છતાં અને માણસા વચ્ચે હાેવા છતાં એ (વૈરાગ્ય) અક્ષુષ્ણુ (અક્ષત) ખની રહે છે, જ્યારે વનવાસમાં રહેનાર અથવા સંન્યાસીરૂપે વિહરનાર પણ ઉપરથી ખૂબ ત્યાગવાળા દેખાવા છતાં× માહવાસનાનાં વાતાવરણ નીચે દબાયેલા અને માહચેષ્ટાથી ઘેરાયેલા હાઇ શકે છે. સાચી વૈરાગ્યદેષ્ટિ આપણને પ્રાપ્ત થાય તા પ્રાપ્ત થયેલ કે પ્રાપ્ત થતી સુખસામશ્રીમાં ગુંચવી મારતી આસક્તિમાંથી આપણે ખચી શકીએ. રાગમાં ખંધાઇને એક ઠેકાણે ચાંટી જવું, ઉદ્મતિ તથા વિકાસના માગે માં કુદરતના મહાનિયમ અનુસાર આગળ ને આગળ ન વધતાં એક જ પદાર્થ કે પ્રદેશમાં વ્યામાહવશ થઇ એમાં ખુંચી જવું એ વૈરાગ્યવિરુદ્ધ સ્થિતિ છે. વ્યામાહને હુટાવી ઉપર ઊઠવામાં વૈરાગ્ય છે. વિશ્વના વાતાવરણને અમૃત

<sup>×</sup> वनेऽपि दोषाः प्रभवन्ति रागिणां गृहेषु पञ्चेन्द्रियनिग्रहस्तपः। अकुस्सिते वत्मनि यः प्रवर्त्तते निवृत्तरागस्य गृहं तपीवनम्।।

ખનાવવું કે ઝેર ખનાવવું એ પાતાની દેષ્ટિકળા પર અવલં બિત છે. ઝેર માણુસના વિકૃત મનમાં છે અને એથી એ પાતાની આસપાસ એર અનુલવે છે અને પાથરે છે. મધુર અને પ્રસન્ન મન (વિચારદેષ્ટિ) સર્વંત્ર અમૃતરસ પાથરે છે અને અનુલવે છે. આત્માના કલ્યાણુરૂપ ઉન્નતિમાર્ગમાં પગલે પગલે આનંદ અને રસની ભરપૂરતા છે. ઊર્ધ્વંગામી આતમા પાતાના ઉન્નત વિદ્વારમાં એ રસ તથા આનંદની અનુલૂતિ કરતાં કરતાં પરમાપદની સ્થિતિએ પહેાંએ છે.

રસના રાગમાં અંધાઈ જવું એ પામરતા છે; પણ જે રસના સ્વામી બની નિર્બં-ધપણે રસાપેલાકતા છે અને જેને લોતિક રસ કરતાં ઘણા જ ઉચ્ચ પ્રકારના આનંદરૂપ રસના—જે આત્મવિકાસના સન્માર્ગમાં ઉપલબ્ય છે તે રસના શાખ લાગ્યા છે તે સાચા મર્દ, સાચા વીર માનવ દુન્યવી ધરતીથી ઘણા ઊંચે ચડેલ છે; એ પાતાના સાચા સાત્વિક સમુન્નત વૈરાગ્ય રસમાં અનુપમ આનંદ લાગવે છે અને દુનિયાના માણસાને શુલ પ્રકાશરૂપ બની રહે છે.

ઉપરના વિવેચનથી જોઇ શકાય છે કે વૈરાગ્ય કે વૈરાગ્યના ઉપદેશ માણુસને એદી, આળસુ, નિષ્ક્રિય બનાવતા નથી કે નિષ્ક્રિય બનવાનું કહેતા નથી; એ એને અહિંસા—સત્યના પાઠા શીખવે છે, એ પ્રકારના શિક્ષણ દ્વારા એને પ્રામાણિક, સત્ય-વાદી, પરાપકારશીલ તથા સેવાભાવી બનાવે છે પરાપકાર કે સેવાભાવ કેવળ વાણીના જ (વાણી પૂરતા જ) બસ નથી; સંતસ્યાધુજન પણ પાતાના શરીરથી પણ એના (પરાપકાર કે સેવાના) લહાવા લેવા ઉદ્યત રહે છે. સાચી દેષ્ટિ ખુલતાં મહા-ભાગને સમજાય છે કે બધા જીવા એક\* છે, અર્થાત્ એકરૂપ છે.

<sup>्</sup>रि∗ं 'एगे अंगया '' (ठाणुंग, सूत्र भीलु')

આ દિન્ય સમજ આવતાં એ બીજાના સુખ પર મુદિત બને છે અને બીજાના દુઃખ પર કરુણાદ્ર અને છે. આમ, વિશ્વના આત્માએ સાથે અખેદ અનુસવે છે. આ અલેદલાવના અયારે એની ટેાચે પહેાંચે છે ત્યારે આત્મા વિકાસની પરાકાષ્ટાએ પહેાંચે છે અને એનું મૂળ [પરમાત્મ–] સ્વરૂપ પૂર્ણ પ્રકટતાને પામે છે.

# (२५)

# **મુક્તિ**

સંસારી (કર્માવૃત) જીવ જ્યાં સુધી સંસારમાં (કર્માવૃત દશામાં ) છે ત્યાં સુધી એ એકલા નથી; શરીર, ઇન્દ્રિયા, મન, યુદ્ધિ એ બધાથી-એના એ પરિવારથી-એ સતત વીંટળાયેલા રહે છે. માટે એ સ્પષ્ટ છે કે એ અધાં અંગાના વિકાસમાં જીવના-જીવના જીવનના વિકાસ છે. એ પ્રધાંના આરાગ્યસમ્પન્ન હાેવામાં જીવનની આરાેગ્યસમ્પન્નતા છે. એ બધાં ખાેડખાંપણ-વાળાં હેાય ત્યાં સુધી જીવન ખાેડખાંપણવાળું છે, અને ત્યાં સુધી એની દુઈશા છે. માટે એ બધાંની ખાડખાંપણથી, અર્થાત્ બુરી ટેવ, ખુરું વલણ, ખુરા વિચાર, રાગ, નબળાઈ, ડરપાકપહ્યું, આળસ, જડતા, હુદયની કઠાેરતા, ખાેટી લાગણી, વિલાસિતા, કાપ<sup>૧</sup>૬ય, અભિમાન, લાેભ, લાલચ, દંભ, વહેમ, ગુલામી વગેરે પ્રકારની ખાેડખાંપણથી મુક્તિ સાધવી એ પહેલી જરૂરની વાત છે. એ પહેલી મુક્તિસાધના છે. િઅંગવિકલતાની <mark>અનિવાર્ય</mark> હાલત હાય એ વાત ન લેતાં ] શરીર, હૃદય, મન, ખુદ્ધિ અને ઇન્દ્રિયાને તેમના દાષામાંથી મુક્ત કરવાના શક્તિભર પ્રયત્ન એ ખરેખર મુક્તિના પ્રયત્ન છે, જે અત્યન્ત આવશ્યક છે. આ પ્રકારની મુક્તિ <sup>્</sup>સાચાં જ્ઞાન–શિક્ષણ કે સાચી કેળવણીથી મેળવાય; અથવા કહ્યા કે જે જ્ઞાન-શિક્ષણ કે જે કેળવણી

આ પ્રકારની મુક્તિ મેળવવામાં ઉપયોગી થાય તે જ વસ્તુતઃ જ્ઞાન-શિયુણ છે, તે જ વાસ્તવિક કેળવણી છે. " सा विद्या या विमृक्तये" એ પ્રાચીન આર્ષ સૂત્ર કહે છે કે વિદ્યા તે છે જે બંધનામાંથી મુક્ત કરે, એટલે કે આર્થિક, સામાજિક, રાજકીય, બોહિક દાસ્યોમાંથી છોડાવે અને માણસને બલવાન, બુહિમાન, વિવેકી, પ્રવૃત્તિશીલ, પરગજુ તેમ જ સદ્દ્રગુણી બનાવે. આ મુક્તિ છેલ્લી આધ્યાત્મિક મુક્તિ સાથે જોડાણ ધરાવતી મુક્તિ છે. જે કેળવણી વિચારાને સુધારવામાં સહાયક ન થાય, ઇન્દ્રિયા તથા મનને વશમાં રાખતાં ન શીખવે, નિર્ભયતા તથા સ્વાશ્રયિત્વ પેદા ન કરે, નિર્વાહના રસ્તા ન ખતાવે અને સ્વાત ત્ર્યબળની ભાવના ન જગાડે, એ ભાવનાને પ્રજ્વલિત રાખવામાં પ્રેરક ન થાય તે કેળવણીમાં તાર્કિક પટુતા, ભાષાપાંડિત્ય અને વિવિધ માહિતીજ્ઞાન ગમે તેટલાં ભર્યા હોય છતાં તે વાસ્તવિક રીતે અર્થસાધક કેળવણી નથી. બાદ્ય અને આન્તર બન્ને પ્રકારની મુક્તિ સાધી આપે તે જ વાસ્તવિક કેળવણી, તે જ શ્રેષ્ઠ શિક્ષણ.

भुष्ति हे हह्याण्यहने। मार्ग क्षेष्ठान्त निवृत्ति है क्षेष्ठान्त प्रवृत्ति नथी. निवृत्ति क्षेना साथा वणते क्षेनी मेणे उपास्य जनी नथी. निवृत्ति क्षेना साथा वणते क्षेनी मेणे उपास्य जनी न्या क्षे प्रवृत्ति निवृत्ति क्षेन्ने पेताना परस्परना सुमेण साथे छवनमां रहे क्षे साथुं छवन छे. निवृत्ति, प्रवृत्तिमां येतना आण्वा माटे छे. प्रवास हरते। प्रवासी विसामा देवा होई स्थणे क्षेसे क्षेने विसामा वहीं पाछे। यादवा मांहे, तेम विसामाइप येत्रि निवृत्ति देता रही प्रवृत्तिने सतेल क्षेने प्राध्वान जनाववानी छे. क्षेयवा क्षेम महान अथु हरवा माटे पाथे। अही हरवा पडे छे, तेम प्रवृत्तिमां क्वा माटे तैयारीनी साधना कथे निवृत्ति स्वीहारवी पडे छे. क्षाम समुखित निवृत्तिथी पेषाती विवेहपूत प्रवृत्तिमत्ता, सरहर्भशीद्यता, स्वपरहितहर

કાર્ય પરાયણતા કે અનાસકત કર્મધાગ એ સ્થાયી, સ્વસ્થ અને સ્વાદુ આનંદનું ઝરણ બની જાય છે. એવું ઝરણ ગમે તેવી ઊંચી કલ્પનાના આધાર પર સેવાતી નિવૃત્તિ [નિરુદ્દેશ અકર્મ ણ્યતારૂપ નિવૃત્તિ] બની શકી નથી.

અગાઉ જણાવ્યું છે તેમ, અહિંસાના હિંસા ન કરવી કે પાપાચરણ ન કરવું એવા કેવલ નિષેધરૂપ (નિવૃત્તિરૂપ) અર્થ નથી, પણ પ્રાણિદયા, ભૂતવાત્સલ્ય, પરાપકારિત્વ, સદાચરણ એવા વિધિરૂપ (પ્રવૃત્તિરૂપ) અર્થ પણ છે. જેમ એક સિક્કાની એ બાજી, તેમ ધર્મની એક બાજુ પ્રવૃત્તિ અને બીજી બાજી નિવૃત્તિ છે અશુભથી નિવૃત્તિ અને શુભમાં પ્રવૃત્તિ. આમ ધર્મ પ્રવૃત્તિ–નિવૃત્તિ–ઉભયાત્મક છે.

આપણે જાણવું જોઇએ કે ચારિત્રનાં બે અંગ છે: જીવનમાં રહેલા અને આવતા દાષાને દ્વર કરવા એ પહેલું અંગ અને આત્માના સદ્યુણોના ઉત્કર્ષ કરવા એ બીજાં. આ બન્ને અંગા માટે કરાતા સમ્યક્ પુરુષાર્થમાં જ વ્યક્તિગત તથા સામાજિક જીવનની કૃતાર્થતા છે. આ બન્ને અંગા પરસ્પર સંકાળાયેલાં છે કે પહેલા વગર બીજું સંભવે જ નિતુ. અને બીજા વગર પહેલું ધ્યેયશૂન્ય બની જતું હાઈ શૂન્ય જેવું લાગે. એટલે પ્રથમ જ અંગમાં (ચારિત્રની) પૃર્ણતા ન માનતાં એના ઉત્તરાર્ધ કે સાધ્યરૂપ બીજાં અંગ પણ વિકસાવવું જોઇએ.

આમ પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ બન્નેના સાહચય માં જ અભ્યુદય તથા નિઃશ્રેયસની સિદ્ધિ છે.



# ચતુર્થ ખંડ

# કર્મવિચાર

#### [ १ ]

પ્રત્યેક વ્યક્તિ પાતાનાં કૃત્યા માટે પાતે જવાબદાર છે, કિન્તુ સમાજનાં સામુદાયિક કૃત્યાનાં પરિણામ પણ સમાજે, સમાજની બધી વ્યક્તિઓએ લાગવવાં પડે છે, ભવિષ્યની પેઢીદરપેઢીને પણ લાગવવાં પડે છે. દાખલા તરીકે, આપણા પૂર્વ જોના અંદર અંદરના કુસંપાને લઇને હિન્દને માથે ચડી બેઠેલી પરતન્ત્રતા આપણુ પણ (એટલે હિન્દની જનતાએ) લાગવવી પડી છે; અને રાજકીય સ્વાતંત્ર્ય મળ્યા પછી પણ લાંચ રુશ્વત, કાળાબજાર વગેરે દેશદ્રોહી પ્રવૃત્તિઓના બજાર ખૂબ જ ગરમાગરમ પ્રવર્તતા હાઇ દેશની નિર્દોષ પ્રજાને પણ આર્થિક લોસમાં બીસાવા સાથે હાડમારી અને ત્રાસ કેટલાં લાગવવાં પડે છે.

"કરે તેવું યામે અને વાવે તેવું લણે" એવા કમેવાદના સનાતન નિયમ છે. માણુસે કમેવાદના જ્ઞાનના ખરા ઉપયોગ કાઇ પણ કાર્યના આરંભ કરવા વખતે કરવાના છે. સારા કામનું સારું કળ અને ખુરાનું ખુરું એ નિયમ એ ધ્યાનમાં રખાય તા માણુસ અશુભ કાર્ય કરતાં કેપ, અચકાય અને સત્કાર્ય કરવા તરફ જે પ્રાત્સાહિત રહે. પૂર્વે કરેલાં દુષ્કર્મોનાં કડુ ફળ

ભાગવવા વખતે તત્સં અંધી વિચાર કરવા કે રાવા બેસવું એના કંઇ અર્થ નથી એ તા દૂધ ઢાળાઈ ગયા પછી આંસુ સારવા જેવું છે પરંતુ એ કટુ અનુલવનાં વેદન પાછળ પશ્ચાત્તાપ હાય અને એમાંથી લવિષ્યને માટે બાધપાઠ શ્રહણ કરી તદનુસાર વર્તાવા તત્પર થવાય તા જરૂર કલ્યાણકારી વાત છે.

ખરી વાત એ છે કે સર્પ, વિષ વગેરેની ભયાનકતા તથા દુઃ ખકારકતામાં જે વિશ્વાસ છે એવા વિશ્વાસ દુષ્કર્માની (અનીતિ-અન્યાયનાં પાપાચરણોની) ભયાનકતા તથા દુઃ ખકારકતામાં જ્યારે પેદા થાય ત્યારે કર્મવાદમાં શ્રહા પેદા થઈ ગણાય.

કમેવાદના નિયમ ખરા છે એમ માહેથી બાલવું અને તેમ છતાં કાર્ય કરતી વખતે એ નિયમના ઇરાદાપૂર્વક અનાદર કરવા એ કમેવાદ ઉપરની અશ્રદ્ધા સૂચવે છે, અથવા ભવિષ્યમાં આવી પડનારાં કટુ ફળ કરતાં તાત્કાલિક ભૌતિક લાભ વિશેષ ગમે છે એમ જાહેર કરે છે. કાેઈ વખતે પરિસ્થિતિવશાત્ અષ્ક્રષ્ટ્ર કે કે કાેઇના અનિવાર્ય દબાણથી કમેવાદના નિયમની ઉપેક્ષા કરવા વિવશ થવું પડે છે ત્યારે પણ કમેળ ધ થાય છે અવશ્ય, પણ સ્થિતિ અને રસ એનાં થાડાં હાેય છે.

#### [ २ ]

કર્મ ઉદયમાં આવે ત્યારે તેને સમતાથી—સમભાવથી લોગવી લેવામાં ડહાપણ છે. એમ લાગવી લેવાથી એ કર્મ ખતમ થતાં નવાં દુ:ખદ કર્મો મૂકી જતું નથી. પણ જ્યારે કર્મનાં સુખલાગરૂપ ફળ આસક્તિથી અને દુ:ખલાગરૂપ ફળ દુધ્યાનથી લાગવવામાં આવે ત્યારે એ પ્રકારે લાગવવાના પરિણામે ખીજા નવા કર્મ ખન્ધા જડાઈ જાય છે. અતા સુખલાગના

ઉદયકાળે સુખભાગમાં નહિ રંગાતાં એટલે કે અનાસકતપણે સમભાવથી એ ઉદિત કર્મને ભાગવી લેવાથી અને દુઃખની હાલતમાં હિમ્મતથી મનને શાન્તિમાં રાખી દુઃખને (એ ઉદિત અસાત કર્મને) ભાગવી લેવાથી એ (ઉદયાગત) કર્મ એવી રીતે ક્ષીણ થઈ જાય છે કે જેના અનુસન્ધાનમાં નવાં અશુભ કર્મા ળ'ધાવા પામતાં નથી.

इमें ये। गथी ले। गसामश्री ઉपस्थित थर्ध पण् श्रेमां मे। इविहारने वश थष्ठुं हे न थष्ठुं श्रे श्रात्मानी पे। तानी सत्तानी वात छे. "विकारहेती सित विक्रियन्ते येषां न चेतांसि त एव घीराः" × श्र्यात् केश्रे। विहारसामश्री ઉपस्थित थतां विहारने वश थता नथी तेश्रे। क धीर छे. षर् स्रसले। कन हं छ छल पर असात्हार हरी तेमां पराष्ट्रे प्रवेश हरतां नथी; श्रुतिमने। हुर राग श्राप्या हानमां पेसी असात्हारे श्राप्याने सुम्ध हरता नथी; ते क प्रमाणे छन्द्रियोन।

અર્થાત્–લવજીર**સને કેટલાક મધુર રસમાં** અન્તર્ગત કરે છે, અને કેટલાક એને સંસર્ગજન્ય કહે છે.

<sup>×</sup>કાલિદાસના 'કુમારસંભવ' પ્રથમ સર્ગાના ઉપાન્સ શ્લોકનું ઉત્તરાર્ધ.

<sup>∗</sup>આ ગ્રન્થમાં પ્રથમ ખંડના ૧૯મા પૃષ્ઠમાં, કહેવા, તીખા, કસાય (તૂરા), ખાટા, મીઠા એમ શાસ્ત્રાનુસાર પાંચ પ્રકારના રસ જણાવ્યા છે. ત્યારે લવણરસનું શું ? એ પ્રશ્નને અંગે હારિભદ્ર ષડદર્શનસમુચ્ચય ગ્રન્થ ⊜પરની શ્રી ગુણરત્નસૂરિજીની ટીકામાં ટીકાકાર લખે છે કે—

<sup>&</sup>quot; छवणो मधुरान्तर्गत इत्येके। ससर्गंज इत्यपरे।" ( पर्ध्यानसभुन्ययनी वृत्ति, पत्र ६६ )

અધા વિષયા આત્માની અનિચ્છા છતાં અલાતકારે તેને ભાગમાં જોડતા નથી. ઇન્દ્રિયાના વિષયા જ અરદસ્તીથી વળગતા નથી, પણ એમના ભાગા (સ્થૂલ ભાગા) સામાન્યતઃ દેડુધારીની જવનયાત્રા સાથે અનિવાર્ય પણે જોડાયેલા છે. એમ છતાં ધ્યાનમાં રાખવા લાયક વસ્તુ એ છે કે સ્થૂલ ભાગમાં વિલાસવૃત્તિના ઉદય, આત્મા એમાં રસિયા (લુખ્ધ) ન થાય ત્યાં સુધી અલવાન્ થઈ શકતા નથી, અને એમાં રંગાવું કે ન રગાવું, રસિયા (લુખ્ધ) થવું કે ન થવું એ આત્માની પાતાની સત્તાની વાત છે. મતલખ કે ઉદયમાં ન જોડાવું, તેમાં રસવૃત્તિ ન કરવી, રસવૃત્તિને જ્ઞાનમળ વડે દ્વર કરવી એ જ કમેદિયજન્ય વિકારના પરાજય કરવાના ઉપાય છે.

ભાગસામથી પાસે ઉપસ્થિત દ્વાય પણ માણુસ પાતાના અન્તર બળથી "હઠીલા " બની પાતાના આસન ઉપસ્થી અસે નહિ, તા ઉપસ્થિત ભાગસામથી તેને વળગવાની હતી કે? મતલબ કે મનુષ્ય પાતાના દૃઢ મનાબળના ઉપયાગ કરી ભાગમાં જોડાવાથી દૂર રહી શકે છે. પણ જો તે ધીરજ ગુમાવી એસે તા ભાગમાં લપસેલા જ પડ્યો છે અને પછી એના દોષ "કમે" ને માથે મૂકવા એના કરતાં એની પાતાની આત્મિક નિર્બલતા ઉપર મૂકવા એ વધારે અર્થવાળું અને ઔચિત્યયુક્ત છે.

અનેક જ્ઞાની જનાનાં ઉદાહરણા પરથી જણાય છે કે જ્ઞાની જન ખાનપાનાદિ લાગ કરે છે છતાં એમાં જાગ્રત્ દેષ્ટિથી [અનાસક્તપણ ] વર્તતા હાઈ કર્મ બન્ધાના બાધાકારક સંચાગ થવામાંથી મુક્ત રહે છે. ન્યાયયુક્ત, ઔચિત્યયુક્ત ઉપયાગી લાગ સમતાથી થાય, જાગ્રત્ રહીને થાય તા એમાં કંઈ ડરવાપણ રહેતું નથી.

#### [8]

સમાજમાં દરેક વ્યક્તિને પાતાનું ભૌતિક, માનસિક અને આધ્યાત્મિક હિત સાધવાને છૂટ હાેવી જોઇએ; પરન્ત તેણે साथेसाथे सामाणिक नीति-न्यायना नियमे।नुं अन्धन स्त्रीक्षारवुं જોઇએ. જે સામાજિક રૂઢિએા ન્યાય અને નીતિને સંગત હાય તેવી રૂઢિઓનું પાલન સામાજિક સુબ્યવસ્થા માટે આવશ્યક છે. પરંતુ જે સામાજિક રૂઢિએ। અજ્ઞાનજનિત કે વિવેકહીન હાય, પાતાની ઉત્પત્તિના જમાનામાં ગમે તેવા સંજોગામાં ઉત્પન્ન થઇ હ્રાય, પણ વર્ત માન કાળમાં અસંગત અને હાનિકારક હાય, કુર્**ઢિએામાં ગણાવાપાત્ર હેાય અને જે** રૂઢિઓને કાઢી નાખવા**થી** સામાજિક વ્યક્તિએાના સુખમાં વૃદ્ધિ થતી હાેય અથવા દુઃખમાં કમી થતી હાય છતાં એવી રૂઢિએકને અજ્ઞાન-બ્રમથી અથવા દુરાગ્રહુથી સમાજ વળગી રહે અને એથી એ સમાજની ૦થકિતઐાને દુ:ખાપત્તિ થતી હેાય એવા પ્રસંગે, તે દુ:ખાપત્તિ જેમને સહન કરવી પડતી હાય તેમને એમ કહેવું કે, દુઃખાપત્તિ તે કુરૂઢિઓના લીધે નહિ, પણ પૂર્વકર્મના લીધે છે અને તેમણે તે નીચી મૂંડીએ સહન કરી લેવી જોઇએ, તે તેમને અફીણ આપી તેના નશા કરાવી ઉંઘાડી દેવા જેવું છે. આ પ્રસંગે પ્રત્યક્ષ દેાષ તે કુરૂહિના છે. જેમ કાંટા ભાેંકાવાથી થતી વેદના કાંટાથી છે, તેમ કુરૂ હિના આક્રમણથી થતાં દુઃખ કુરૂઢિને આભારી છે. અને એના જવાયદાર એ કુરૂઢિના પ્રચારકા અને પાષકા છે, જેમના સંગઠનશક્તિના ન્યાયપૂત આંદાલનથી સામના કરી કુરૂઢિના દુ:ખદ અને અવનતિકારક વાતાવરણને મિટાવી દેવું જોઇએ. તેમ થવાથી પૂર્વકમેંનું એ (કુરૂહિરૂપ હથિયારનું) અળ હણાઈ જશે. જે વાત કુરૂહિઓને લાગૂ પડે છે તે વાત, ગરીબાનું શાષણ કરનારા મૂહીવાદને તેમ જ નબળી

જૈન દર્શન

પ્રજાએને ગુલામ બનાવી ચૂસી ખાનારા સામ્રાજ્યવાદને પણ લાગૂ પડે છે.

#### [8]

સંસારવર્તી જીવની કાઈ પણ જીવનઘટના પાછળ સામાન્યત: પૂર્વકર્મનું બળ રહેલું જ છે. એટલે કાઈ ભૌતિક, શારીરિક કે આર્થિક આપત્તિ આવી પડે ત્યારે એની પાછળ એ બળનું કામ હાય જ. એમ છતાં એ આપત્તિને ઈરાદાપૂર્વક આણુનાર માણસ એ આપત્તિ આણુવાના ગુનામાંથી છૂટી શકતા નથી. એ ગુના માટે એને આ દુન્યવી શાસનની સજ મળે કે ન મળે, પ્રાકૃતિક શાસનની (કાર્મિક શાસનની) સજા તા મળે જ છે.

કાઈ માણસનું ખૂન થવામાં એ મરનાર માણસના અથવા કાઈ માણસના લૂંટાવામાં એ લૂંટાનાર માણસના પૂર્વકર્મનું કારણ પણ લેગું લાવયું હોવા છતાં ખૂન કરનાર ખૂની અને લૂંટનાર લૂંટારા ખૂન કરવાના કે લૂંટવાના અપરાધ માટે નિ:શંક ગુનેગાર છે, અને તેઓ દુન્યવી ન્યાયશાસનમાં જેમ યાગ્ય સજાને પાત્ર છે, તેમ કુદરત(કર્મ)ની સજા પણ તેમને મળે છે. એ ખૂની કે લૂંટારા મરનારના કે લૂંટાનારના નસીબનું કારણ ખતાવી પાતાના બચાવ કરી શકતા જ નથી; ધાર્મિક કાયદાની રૂએ કે દાર્શનિક ન્યાયશાસ્ત્રના સિદ્ધાન્તની રૂએ પણ એ રીતે એમના બચાવ થઇ શકતા જ નથી. એ પ્રકારનું (મરનાર કે લૂંટનારના નસીબનું) કારણ ખતાવવું એ હકીકતે ગમે તેટલું બરાબર હાય છતાં એમના (ખૂની કે લૂંટનારના) પઢ્ઢા તો હડહડતી ડાંડાઇ જ ગણાય. એ ડાંડાઇ કંઈ ખપ લાગતી નથી અને પાતાના કૃત્યનું ફળ એમને મળે જ છે.

અહીં આપણે સમજીએ કે ગુના ગુનામાં કરક અને તફાવત હાય છે. જે ગુના સામાન્ય પ્રકારના હાય અથવા જેની સામે યાગ્ય પ્રતિકારની શકચતા ન હાય એવી હાલતમાં એ ગુનાને અંગે મનમાં હંખ રાખવા અને વ્યર્થ વૈરવૃત્તિ સેવવી એના કરોા અર્થ નથી. કાંઇએ આપણું ખુરું કર્યાની જૂની વાતા નિરર્થક યાદ કરી વિરાધવૃત્તિ કે કષાયભાવનું વિષ પાછું જન્માવવું એમાં કંઇ સાર નથી. એટલે વિવેકખુદ્ધિને આગળ કરી એના (એ ગુનેગાર) પ્રત્યે વૈરવૃત્તિ ન રાખતાં એ વખતે કર્મ સંસ્કારના ખળને (કર્મવાદના સિદ્ધાંતને) વિચારવું ઉપયુક્ત થાય છે. એ વખતે એ પ્રકારના વિચારના આશ્રય લઇ સમભાવ ધારણ કરવા ઉપયોગી અને હિતાવહ છે.

પરંતુ તમને કાઈ મારવા આવે અને તેના તમે પ્રતીકાર કરા તા તમે વૈર રાખા છા એમ કાઇ કહેશે નહિ. તમે ધીરેલા રૂપીયા કાઈ તમને પાછા ન આપે અને તે મેળવવા તમે દાવા કરા તા તમે વૈર રાખ્યું એમ કાઇથી કહેવારો નહિ. કાઈ તમારી ચીજ-વસ્તુ લઈ જેતા હાય અને તે ચીજવસ્તુનું રક્ષણ કરવા તમે પ્રયાસ કરા તા તમે વૈર રાખ્યું એમ કાેઇથી બાલી શકાય નહિ. આવા પ્રસંગાેએ તમે શઠ, ચાર, ઠગ, હુચ્ચા, લબાડ કે ગુંડાના યાગ્ય સામના કરા એમાં કશુંય ખાટું નથી. ધર્મશાસ્ત્રના શાસનની રૂએ પણ કર્મશાસ્ત્ર પણ કર્મના ઉદય થવામાં સમુચિત ઉદ્યમના અવકાશ માને છે, તેમ જ કમેના ઉદયને દુર્ભળ બનાવવામાં પણ યાગ્ય ઉદ્યમને આવકારે છે. જીવનયાત્રામાં યાગ્ય ઉદ્યમ, પ્રયત્ન, પુરુષાથ<sup>6</sup>ને મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન છે એમ એ બરાબર સ્વીકારે છે અને જોરશારથી એનું સમર્થન કરે છે. ગયેલું ગુમાવેલું મેળવવામાં ઉદ્યમ ઉપયાગી થઇ શકે છે. માંદા પડ્યા પછી દવા કરીએ જ છીએ ને ! સુખ અને તેનાં સાધના પ્રાપ્ત કરવા અને દુઃખ તથા દુઃખના માર્ગોથી

છેટા રહેવા અથવા આવેલ દુઃખને ખસેડવા માણુસા દુરવખત કે દાશશ કરતા જ રહેતા હાય છે. સમગ્ર વિશ્વની આ પ્રકારની પ્રવૃત્તિ છે. સ્વરક્ષા, પરરક્ષા માટે કે ન્યાયની પ્રતિષ્ઠા ખાતર કરાતાં યાગ્ય પ્રતીકારનાં કાર્યો વૈરવૃત્તિથી થાય છે એમ કહી શકાય નહિ. રામચંદ્રજીના રાવણુની સામેના સામના ન્યાપ્ય હતા લૂંટારા તમારૂં કંઈ ઊઠાવી જાય અને તમે કાયર ખની ખેઠાખેઠા ટગરટગર જોયા કરા અને મનમાં તા ખળી રહ્યા હા એ નામદાંઇ છે અલખત્ત તત્કાલીન પરિસ્થિતિનું માપ કાઢવું જરૂરી છે અને તદનુસાર ઉચિત જ પ્રયત્ન કરવા વાજખી ગણાય. કેમકે—

अल्पस्य हेतोबहु हातुमिच्छन् विचारमूढः प्रतिभाति स्रोके।\* અર્થાત્–થાૈડા માટે બહુ ગુમાવવા ઇચ્છતાે માણુસ વિચાર-મૂઢ ગણાય છે.

( 4)

નસીબ અરોય હાઇ માણુસના હાથમાં તા ઉદ્યમ જ કરવાના રહે છે. ખાદીએ તા જમીનમાં પાણી હાય તા નીકળે. તેમ ઉદ્યમદ્રારા, ભાગ્ય હાય તા પ્રકાશમાન થાય છે. સદ્દ્વણુદ્ધિની પવિત્ર રાશની સાથેની પ્રયત્નશીલતા માણુસની વર્તમાન દુઈશાને પણ ભેદી નાખી સુખનાં દ્વાર તેને માટે ખુલ્લા કરી દે છે, તેમ જ અશુભ કર્માનાં ભાવી આક્રમણાં ઉપર પણ ક્ટકા લગાવી શકે છે. મતલબ કે કર્મવાદના નામે નિર્ળળ કે નિરાશ ન થતાં માણુસે આત્માના ખળની સર્વોપરિ મહત્તાને ધ્યાનમાં લઇ શક્ય તેટલા પુરુષાથી બનવું જોઇએ.

<sup>\*</sup> કાલિદાસના રધુવંશના ખીજા સર્ગના ૪૭મા શ્લોકની ઉત્તરાર્ધ ઉક્તિ જગ્યા પૂરવા ખાતર જ છેલા એ અક્ષરા બીજન પૂરીને અને सि ने બદલે ति મૂ**કી**ને.

ઉપસ્થિત કષ્ટ દ્વર થતું ન હાઈ ભાગવવું પડે તેમ હાય તા કાયરતાથી ભાગવી નવાં અશુભ કર્મા ઉપાજવાને બદલે પ્રશસ્ય સમલાવથી લાગવવામાં માણસની ખરી સમજદારી અને મર્દાનગી છે; અને એ વખતે મનને સ્વસ્થ રાખવાનું ખળ આપનાર કર્મવાદ છે, જે સૂચવે છે કે અવશ્ય ભાવી કર્મ કાઇને છાેડતું નથી, માેટા માેટા પણ એના ફળવિપાકમાંથી છૂટી શકચા નથી. જાણવું જોઇએ કે તકલીફ કે કષ્ટ એની મેળે નથી આવતાં, આપણાં વાવેલાં જ ઊગે છે, માટે એમને નિવારવાના યાગ્ય ઉપાય લેતા રહીને પણ, જેટલા પ્રમાણમાં ભાગવવાં પડે, શૂરા ખનીને ( આધ્યાત્મિક વીરતાથી ) ભાગવીએ, ભાગવી લઇએ. એ રીતે ભાગવી લેતાં, નવાં દુઃખદ કર્મા ન બધાવા સાથે એટલા ભાર એાછા થાય છે. જીવનનાં વહેણ રૂડાં અર્થાત્ નિષ્યાપ વહેતાં રાખવાથી નવાં અશુભ કર્મો ખંધાતા નથી, જેથી જીવનપ્રવાહ ઉત્તરાત્તર સુખી અને ઊજળા થતા જાય છે. એ ખુલ્લું છે કે અનીતિ, વિશ્વાસઘાત કે દુરાચરણથી માઠાં કર્મ બંધાવાના ( પુરું ભાગ્ય નીપજવાના ) અને સ<sup>ર</sup>ચાઈ, સંયમ, સેવાના સદ્ગુણાના પાલનથી શુભ કમે બંધાવાના (સદ્ભાગ્ય ઘડાવાના ) ×િસદ્ધાંત ( અર્થાત્ કર્મવાદ ) માણસને સદાચરણી બનવા પ્રેરે છે, જે લાકવ્યવસ્થા કે સમાજજવનના સ્વાસ્થ્ય માટે પણ અત્ય**ંત**ાજરૂરી છે.

<sup>×</sup> પૂર્વ જન્મમાં કરેલ કર્મ આ જન્મમાં ફળે છે, તેમ આ જન્મમાં કરેલાં કર્મ પણ આ જન્મમાં ફળે છે એ ભગવતી સ્ત્રના નીચેના ઉલ્લેખ પરથી જાણી શકાય છે–

<sup>&</sup>quot; परलोधकडा कम्मा इहलोए वेइज्जति, इहलोधकडा कम्मा इहलोए वेइज्जति।"

યાગદશ નનું—

<sup>&</sup>quot; क्लेशमूल: कर्माशयो हष्टाहष्टजन्मवेदनीय:। " એ (२, १२) સূત્ર પહ્યુ એ વાત જણાવે છે.

#### 

માણસ રાગી થાય છે, પૈસા ગુમાવે છે અથવા ખીજી આપત્તિમાં આવી પડે છે ત્યારે તે પાતાના કર્મને દેાષ દે છે. હવે જો તેવી પરિસ્થિતિ તેના પૂર્વ કર્મની સીધી જ અસર હાય તા તેમ કહેવું વાજળી ઠરે; પરંતુ તેવા વખતે પણ તેણે તેવી આપત્તિને નિવારવા માટે યાગ્ય પ્રયત્ન કરવા જેઇએ; અને તે કર્યા છતાં તે આપત્તિ ટળે નહિ તા તેણે કંઈ પણ દુર્ધ્યાન કર્યા વગર હિંમતથી તે આપત્તિ સહુન કરી લેવી એ તેનું કર્તવ્ય બને છે. આવા પ્રસંગે के ઉપસ્थित આપત્તિને ટાળવા માટે યાગ્ય પ્રયત્ન કરવાનું તે ચૂકે તેા તેવા પ્રયત્નના અભાવે તેને જે દુઃખ રહે તેને માટે તેના પ્રમાદ અથવા તેની અકર્માયતા જવાબદાર થાય છે. તે માટે કેવળ પાતાના **પૂર્વ કર્મને** દાષ દર્છ બેસી રહેવું એ ડહાપણભરૂ ગણાય નહિ. આ જન્મનાં આપણાં કૃત્યા કે આચરણાને લીધે આપણને શારીરિક, આર્થિક કે ખીજા પ્રકારની આપત્તિ આવી પડે તે વખતે પાતાનાં ' પૂર્વ'કમેં 'ને દેાષ દેતાં તા બધાંને આવડે છે, પણ જે કૃત્યા કે જે પ્રકારનાં વર્તાનના પરિણાએ આપણે તેવી સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરી હાય તે કૃત્યા કે તે પ્રકારનાં વર્ત નને દાષ દેવા એ વધારે યાગ્ય છે; અને તેવાં વર્તાન કે કામ માટે ખરેખર પસ્તાવા કરી તેવાં કામ કે વર્તાન કુરીથી નહિ કરવા નિશ્ચય કરવા જોઇએ. આહાર-વિહારમાં અસાવધાન કે અનિયમિત અની યા અપથ્ય કરી અથવા શરીરને લાંબા વખત ×ભૂખમાં રાખી અથવા શરીરમાં જોઇતાં તત્ત્વા

x પાતાની ઠીક ઠીક શક્તિ અનુસાર કાઇ ઉદાત્ત હેતુ માટે ઉદ્યાસથી ઉપવાસ-તપ કરવામાં આવે કે હઠીલા રાગને કાઢવા માટે નિષ્ણાતની સલાહ મુજબ અમુક વખત સુધી વિધિસર અનશનસાગ કરવામાં આવે એ જુદી વાત છે.

ખારાક મારફતે પૂરાં પાડવાનું ચૂકી આરાગ્ય ગુમાવવું અને શક્તિહીન બની જવું, જુગાર કે સફાને રવાકે ચડી જઈ પૈસા ગુમાવી દરિદ્ર બની જવું, માજશાખમાં પડી અથવા કુરૂઢિને વશ થઇ આવક કરતાં વધુ ખર્ચ કરી કરજદાર બનવું, આળસ કે માજમજામાં પડી પાતાના ભણતરને ઠીક ઠીક પાકું ન કરવું અને પરીક્ષામાં નાપાસ થવું, શારીરિક રાગની કુશલ વૈદ્ય કે ડાકટર પાસે ચિકિત્સા ન કરાવતાં ભૂત-પ્રેતના વહેમમાં પડી માંદા માણસની જિન્દગી માતના ભયમાં મૂકી દેવી અને એ બધાના દાષ કેવળ 'પૂર્વકર્મ' ઉપર નાખવા એ બૌહિક જાક્ય સૂચવે છે. એ પ્રકારના દાષો પાતાનાં એ મૂર્ખાઇભરેલાં વર્તન ઉપર કે પાતાની વિચારહીનતા ઉપર નાખવા જોઇએ, અને એમાંથી ચાગ્ય બાધ લેવા જોઇએ.

કર્મના સુગુપ્ત અને અંગાચર 'કારખાના 'ની સુગૃઢ ક્રિયાની આપણને કરી જ ખબર નથી, એટલે આપણા ઢાથમાં તો વિવેકયુક્ત ઉદ્યમ જ કરવાના રહે છે. પછી ગમે તો તે ઉદ્યમ પોતાના ઉપર કે અન્યથા ઉપર આવી પહેલી આપત્તિ નિવારવા માટે હાય અથવા તો વૈયક્તિક યા સામાજિક ઉન્નતિ સાધવા માટે હાય. અને તે ઉદ્યમનું ઇચ્છિત ક્ળ આવતાં માણસે ફ્લાવું ન એઇએ અને ન આવતાં ઉદ્દવિશ્વ થવું ન એઇએ. એ પ્રમાણે ઉદ્યમ કરવામાં આપણે કર્મના કાયદાને માન આપી આપત્તિ ટાળવારૂપ અથવા ઉન્નતિ સાધવારૂપ લાભ ઉઠાવવા માંગીએ છીએ. જેવી રીતે નદીનાં પાણીનાં પૂર ગામને ડુબાવવા આવતાં હાય તે વખતે નહેરા ખાદાવી પાણીને બીજે માંગે વહી જવાની યોજના કરવામાં આપણે કુદરતના કાયદાનો ભંગ કરતા નથી, પણ ગામના અચાવ ખાતર ઉદ્યમ કરીને કુદરતના જ કાયદાનો લાભ ઉઠાવીએ છીએ, તે જ પ્રમાણે આપત્તિ ટાળવા

યા ઉન્નતિ સાધવા માટે ઉદ્યમ કરીને કર્મના જ કાયદાને માન આપી બની શકે તેટલાે લાભ ઉઠાવવા માંગીએ છીએ.

કાઈ અસહાય કે નિરાધાર માણસ ઉપર આપત્તિ આવી પડી હાય અથવા તેના ઉપર અન્યાય ગુજરતો હાય તે પ્રસંગે તેના પૂર્વ મવના દોષ કાઢવા ન રાકાતાં તેની મદદે સત્વર દાંડી જવું એ કર્ત ન્ય અને છે. કાઈ દુ: ખાકાન્તને એઈ તેના ઉદ્ધાર માટે પ્રયત્ન ન કરતાં એને એના કર્મ ઉપર છાંડી દેવા એ પાપ છે. ધર્મ શાસ્ત્ર કે કર્મ શાસ્ત્ર કર્મ વાદના આધાર પર લમણે હાય દઈ છેસી ન રહેતાં કર્મ ને કર્મ ના અસરને તાડવા પ્રયત્ન કરવાનું જણાવે છે. માણસ ગર્ભ માં આવે છે, જન્મે છે ત્યારથી જિંદગી પર્ય ન્ત તે બીજાના સહકાર અને સાહાય્ય પર જ જવે છે. આમ માણસજાત એક કુટુ અપરિવાર જેવી છે અને પરસ્પર માનવીય સ્નેહે હળીમળી રહેવામાં અને એકબીજાને મદદ કરવામાં એની સુખશાન્તિ રહેલી છે, એમાં એના ઉદય તથા વિકાસ છે. નિપટ સ્વાર્થી બની પોતાનું પકડી બેસી રહેવું, આપમતલબી બની બીજાની તરફ બેદરકારી સેવવી, નિષ્ઠુરતા ધરાવી એ આધ્યાત્મક શાસનમાં ગુના છે.

જન્માન્તરવાદ કે કર્મવાદ એ નિરુદ્યમવાદ કે આલસ્યવાદ નથી, પણ યાગ્ય ઉદ્યમ અને પ્રગતિગામી પ્રયત્ન કરવાના નિર્દે શ કરતા ઉપયાગી વાદ છે. જે કહે છે કે યાગ્ય પુરુષાથે કરી કર્મનાં આવરણાને લેદી માણસે આગળ પ્રગતિ કરવી જોઇએ અને પ્રગતિમાં આગળ વધી પૂર્ણ માક્ષ મેળવવા જોઇએ. જન્માન્તરનું અનુસન્ધાન કરવું એ કર્મવાદના કર્મનું કાર્ય કેંગ્ર છે, પણ એ અણુસુધરેલા હાય તા એને સુધારવાનું કાર્ય કરવાના, તેમજ અનિષ્ટ કર્મમાં કે કર્માદયમાં પલટા આણવાના માણસના હાથમાં અવકાશ પણ છે એમ કર્મે શાસનું નિવેદન છે.

'ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ કે જીવ પાતાની ક્રિયાથી કર્માં બાંધે છે અને પાતાની ક્રિયાથી તાહી પણ શકે છે. પૂર્વકર્મ બધાંયે અલેદા નથી દ્વાતાં ઘણાંઘણાં કર્મ યાગ્ય પ્રયત્નબળથી લેટી શકાય તેવાં દ્વાય છે. અરે! શાસ્ત્ર તો ત્યાંસુધી કહે છે કે ''નિકાચિત" કર્મ પણ લેદાઈ×જઈ શકે છે, પણ તે પાવિત્ય-પૂર્ણ અતિ ઉત્કટ આત્મસાધનાથી. કહેવાની મતલબ એ છે કે કર્મના ભરાસે અકર્મણ્ય બનવું યાગ્ય નથી હા, યાગ્ય પ્રયતન પ્રવાહ પણ જ્યારે સફલતાને ન વરે અથવા પ્રયત્ન કરવાની યાગ્ય ભૂમિકા જ ન સાંપડે ત્યારે તે હાલતમાં કર્મને અલેદ્ય પ્રકારનું અથવા તેને પહોંચી વળવું અશક્ય કે દુઈટ સમજી શકાય, અને એમ સમજી ચિત્તને પ્રશાન્ત સ્થિતિમાં રાખવા જેટલું ધેર્ય ધારણ કરી અનુકૂલ કે પ્રતિકૂલ પરિસ્થિતિને સહન કરી લેવી જોઇએ.

પોતાના કૃત્યનું શું પરિણામ પોતાના શરીર કે મન ઉપર અથવા ઇતર જન ઉપર આવશે એનો વિચાર કર્યા વગર એટલે કે પરીક્ષિત કે સંભાવ્ય કાર્ય કારણભાવસમ્બન્ધને અવગણીને અંધશ્રદ્ધા, ગતાનુગતિકતા, દેખાદેખી કે અજ્ઞાનતા અથવા લેશન લાલચથી કરેલ પ્રવૃત્તિનું ઇચ્છિત પરિણામ ન આવે અથવા કંઈ

<sup>× &</sup>quot;નિકાચિત" (અબેઘ) ગણાતું કર્મ ક્રષ્ટ રીતે તૂટી શકે છે તે ખાબતમાં ઉપાધ્યાય યશાવિજયજી પાતાની ૨૭મી દાત્રિંશિકામાં નીચેના શ્લેષ્કથી જણાવે છે—

निकाचितानामिष यः कर्मणां तपसा क्षयः। सोऽभित्रेत्योत्तमं योगमपूर्वकरणोदयम्।।२४।।

અર્થાત્—'' નિકાચિત '' કર્મના પણ ક્ષય તપથી થવાનું જે જણાવવામાં આવ્યું છે તે ઉચ્ચ શ્રેણી-ભૂમિના યાગને અનુલક્ષીને છે. માહ્ય તપને કે એવા જે તે તપને અંગે એ સમજવાનું નથી.

અનિચ્છનીય દુષ્પરિણામ આવે તો તેને માટે તેણે પાતાના અજ્ઞાન કે અવિવેકીપણાને અથવા પાતાના લેા ભિયાપણાને દોષ દેવા જોઇએ. સંભાવ્ય—અસંભાવ્ય સારા—નરસા પરિણામને સમજવાની છુદ્ધિરૂપ વિવેક, કાર્યકારણના સંબંધને વિચાર્યા વગર કશું કાર્ય કરતા નથી, અને જ્યાં વિવેકબુદ્ધિના અભાવ હાય છે ત્યાં અન્ધશ્રદ્ધા, ગતાનુગતિકતા, દેખાદેખી કે અજ્ઞાનતા યા લેાભ-લાલચ કામ કરતાં હાય છે. સમજવા છતાંય લાભાદિ દાષને વશ થઈ માણસ ઊંધું કામ કરે છે, જેના દુષ્પરિણામના ભાગ તેને થવું પડે છે.

#### [ 9 ]

માણસા કહે છે કે દાન, પૂજા, સેવા વગેરે કાર્યા કરવાથી પુષ્ય પ્રાપ્ત થાય છે અને કાેઇને કષ્ટ પહાેંચાડવાથી કે એની ઈચ્છા વિરુદ્ધ કામ કરવાથી પાપ અંધાય છે. પરંતુ પુષ્ય પાપના નિર્ણય કરવાની મુખ્ય કસાટી આ ( ખાદ્ધા ક્રિયા ) નથી કારણ કે કાઇને કષ્ટ પહેાંચાડવા છતાં અથવા કાેઇની ઇચ્છા વિરુદ્ધ કામ કરવા છતાં માણુસ પુષ્યતું ઉપાજ<sup>°</sup>ન કરી શકે <mark>છે.</mark> અને દાન, પૂજન વગેરે કરવા છતાં માણુસ પુષ્યાપાજન ન કરતાં પાપાપાજિન કરી લે છે. એક પરાપકારી ચિકિત્સક જયારે કાઇ પર શસ્ત્રક્રિયા કરે છે ત્યારે તે રાગીને જરૂર ક્ષ્ટ પહાંચે છે; હિતૈષી માળાપ અણસમજુ છાકરાને એની ઇચ્છા विरुद्ध संख्यावना भाटे कयारे प्रयास ५२ छे त्यारे ये છાકરાને દુઃખ જેવું લાગે છે. પણ એટલા જ માત્રથી એ ચિકિત્સક અનુચિત કાર્ય કરનાર ગણાતાે નથી, અ**ને એ** માખાપ દાેષીત ગણાતાં નથી. આથી ઊલદું, જ્યારે કાેઈ, ભાળા માણસાને ઠગવાના ઇરાદે અથવા કાઈ તુચ્છ આશય**થી** દાન, પૂજન વગેરે ક્રિયા કરે છે ત્યારે તે પુલ્યને બદલે યા**પ** 

ખાંધે છે. માટે પુષ્ય-પાપના ઉપાજ'નની સાચી કસાટી કેવલ ઉપરઉપરની ક્રિયા નથી, પણ એની યથાર્થ કસાટી કર્તાના આશય છે. શુભ આશયથી જે કામ કરવામાં આવે છે તે પુષ્યનું નિમિત્ત અને ખુરા આશયથી જે કામ કરવામાં આવે છે તે પાપનુ નિમિત્ત થાય છે. પુષ્ય-પાપની આ કસાટી બધાને કખૂલ છે કેમકે " यादृशी भावना यस्य सिद्धिभंवति तादृशी" એ સિદ્ધાન્ત સર્વ માન્ય છે. પરન્તુ શુભ આશય હાવા છતાંયે વિચારમૂઢ માણુસની પ્રવૃત્તિ ખેવકૂફીભરેલી અને અનિષ્ટર્પ તથા પાપખન્ધક હાઈ શકે છે. અત: શુભ આશયથી કરાતા કાર્યમાં પણ સાવધાની અને વિવેક્ખુહિની ખાસ જરૂર છે. ઉપયાગમાં [અપ્રમત્તભાવમાં ] ધર્મ મનાયા છે અને वિવેક હાઈ શકો ના સંભાવ્ય છે.

### [ < ]

સાધારણ માણસા એમ સમજ બેઠા છે કે અમુક કામ ન કરવાથી, પ્રવૃત્તિમાત્રને ત્યજ દેવાથી આપણને પુષ્ય—પાપના લેપ નહિ લાગે. તેઓને એવા ખ્યાલ બધાયેલા હાય છે કે શુલ (હિતકારક) કાર્યા કરવાથી પુષ્ય કર્મ બધાય છે, જે સાનાની બેડીરૂપ છે અને અશુલ (અહિતકારક) કાર્યા કરવાથી પાપ કર્મ બધાય છે, જે લાહાની બેડીરૂપ છે, એટલે કે શુલ યા અશુલ ગમે તે કાર્ય કરવાથી કર્મ બન્ધ તો શય છે, અને આત્માની મુક્તિ તા કર્મ રૂપી બેડીના બન્ધનથી છૂટકારા મેળવ્યાથી સધાય છે, એ સિવાય નહિ. આવા ખ્યાલથી તેઓ પાતાની જરૂરીઆતા પૂરી પાડવા પૂરતી પ્રવૃત્તિઓ સિવાયની બીજી બધી પ્રવૃત્તિઓ છાડી દે છે અને અકર્મ રૂપ ખની માલની વાટ જેતા બેસી રહે છે. આળસ

જીવન શેતાનને પ્રવેશવા માટેનાં દ્વાર ખુદ્ધાં કરી દે છે અને "નવરા બેઠા નખ્ખાદ વાળે" એવી પરિસ્થિતિ પેદા કરે છે. માણુસ માત્ર કંઈ ને કંઈ પ્રવૃત્તિ કરતા જ હાય છે. કર્મ કર્યા સિવાય તેનાથી રહી શકાતું નથી. કચારેક બાદ્ય દેખાવમાં તે નિષ્ક્રિય જેવા દેખાય, તા પણુ તેનું મન તા કામ કરતું જ હાય છે. ચંચલ મનના એ સ્વભાવ જ છે. એટલે કર્મમાત્રથી છૂટવાના બાદ્ય દેખાવ માત્ર દંભ બની જાય છે.

અશુભ પ્રવૃત્તિ તો છોડી જ દેવાની છે; પણ તે કચારે અને ? જ્યારે મનને શુભ પ્રવૃત્તિઓમાં રાકવામાં આવે ત્યારે. જેમ પગમાં વાગેલા કાંટા કાઢવામાં સાયના ઉપયાગ કરીએ છીએ તેમ અશુભ પ્રવૃત્તિઓથી છૂટવા માટે શુભ પ્રવૃત્તિઓના આશ્રય લેવાની જરૂર પડે છે. કાંટા કાઢ્યા પછી કાંટાને ફેંકી દઇએ છીએ, પણ સાયને ભવિષ્યના ઉપયાગ માટે સાચવી રાખીએ છીએ, તે પ્રમાણે જ્યાં સુધી અશુભ પ્રવૃત્તિઓ પ્રત્યેનું વલણ તદ્દન નાખૂદ ન થયું હાય ત્યાં સુધી શુભ પ્રવૃત્તિઓ ત્યાં જ્યાં અલ્યા અનતી નથી.

શુભ પ્રવૃત્તિના અન્ધનથી છૂટવા માટે તે પ્રવૃત્તિના ત્યાગ કરવાની જરૂર નથી, પણ તે પ્રવૃત્તિના કર્તાએ તે પ્રવૃત્તિ કરવાના આશયને શુભમાંથી શુદ્ધ રૂપમાં ફેરવવાની જરૂર છે. જો કે એ પ્રમાણેનું કાર્ય ઘણું મુશ્કેલ છે, પણ મુક્તિ જેવી મુશ્કેલ વસ્તુ મેળવવા માટે એના માર્ગ પણ મુશ્કેલ જ હાય.

પ્રસ્તુતમાં કહેવાની મતલખ એ છે કે પ્રવૃત્તિ છેાડી છૂટતી નથી. જ્યારે તેની જરૂર નથી રહેતી ત્યારે તે આપાઆપ સ્વાભાવિકપણે છૂટી જાય છે. પણ જ્યાં સુધી જીવનની દશા સ્વભાવતઃ પ્રવૃત્તિગામી છે ત્યાં સુધી માણસે અસત્ પ્રવૃત્તિને ત્યાગી સત્પ્રવૃત્તિશીલ બનવું જોઇએ. અકાળે કરેલા પ્રવૃત્તિ-ત્યાગમાં કર્ત્ત વ્યપાલનના સ્વાભાવિક અને સુસંગત માર્ગથી ચ્યુત થવાપણું છે, એમાં વિકાસસાધનની અનુકૂળતા નથી, પણ જીવનની વિડેંબના છે.

એક પ્રવૃત્તિમાંથી બીજી પ્રવૃત્તિમાં સરકી જવું એ પશુ પ્રાયઃ નિવૃત્તિની ગરજ સારે છે. આ રીતની પ્રવૃત્તિધારા જીવનને ઉલ્લસિત સ્થિતિમાં રાખી શકે છે.

અલબત, પ્રવૃત્તિનું ક્ષેત્ર જુદી જુદી વ્યક્તિનું પાતાની યાગ્યતા અનુસાર જુદું જુદું –જુદી જુદી પસંદગીનું હાય છે. કહેવાની જરૂર નથી કે પ્રવૃત્તિને સતેજ બનાવવાના હેતુએ યાગ્ય આરામ અને શાંતિ આવશ્યક છે જ.

પ્રવૃત્તિને કર્મ'બ'ધ સાથે કયાં સુધી લાગે વળગે છે તે વિષે અગાઉ (૧૨૨–૧૨૩ પૃષ્ટોમાં) જણાવવામાં આવ્યું છે.

પ્રવૃત્તિ-નિવૃત્તિ વિષે ત્રીજા ખંડના અંતિમ 'મુક્તિ' શીષ'ક લેખમાં જોઇ આવ્યા છીએ.

# [ & ]

કર્મના સામાન્યતયા બે અર્થ થાય છે. એક અર્થ તો કોઈ કામ [ कर्म=कम्म=કામ], કિયા કે પ્રવૃત્તિ એને કર્મ કહેવામાં આવે છે; અને બીજો અર્થ જવની કિયા-પ્રવૃત્તિ દારા "કર્મવર્ગણા"નાં જે પુદ્રગલા જવ તરફ ખેંચાઈ એને ચાંટેલ છે તે પુદ્રગલાને "કર્મ" કહેવામાં આવે છે. જે કરાય તે કર્મ. એ 'કર્મ' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ, 'કર્મ' શબ્દના આ ખંને સ્થિમાં ઘટે છે. "કર્મવર્ગણા"નાં પુદ્રગલા એમ તા લોકા-કારામાં સર્વત્ર ભર્યા પડ્યાં છે, પણ એ પુદ્રગલા જવની

ક્રિયા-પ્રવૃત્તિ દ્વારા ખેંચાઈ જીવને ચાંટે છે-જીવ સાથે ખંધાય છે ત્યારે "કર્મ" સંજ્ઞાથી અભિહિત થાય છે. આમ, જીવબદ્ધ કાર્મિક ('કર્મ' રેપે પરિશૃત) પુદ્દગલાને "કર્મ'" કહેવામાં આવે છે. વિશેષ સમજીતી એવી છે કે જીવબદ્ધ કાર્મિક પુદ્દગલાને 'દ્રવ્યકર્મ' કહેવામાં આવે છે અને જીવના રાગદ્રેષાત્મક પરિશામને 'ભાવકર્મ'. જીવ (વિભાવ દશામાં) ભાવકર્મના કર્ત્તા છે, તેમ જ દ્રવ્યકર્મના કર્ત્તા છે ભાવકર્મથી દ્રવ્યકર્મ અને દ્રવ્યકર્મો શો ભાવકર્મ એમ એ બન્નેના પરસ્પર કાર્યકારશ્રભાવસં ખંધ છે-જેમ બીજથી અંકર અને અંકરથી બીજ.×

# [ 90]

કમેં પુદ્દગલા પહેલાં ખેં ચાય અને પછી અંધાય. કમેં પુદ્દગલાને ખેં ચી લાવવાનું કામ 'યાગ' [મન, વાણી અને શરીરની ક્રિયાઓ] કરે છે, માટે એ 'આસવ' કહેવાય છે; અને એને (એ કમેં પુદ્દગલાને) આત્મા સાથે જડી દેવાનું કામ મિશ્યાત્વ અવિરતિ, પ્રમાદ અને કષાય કરે છે, માટે એ બંધના હેતુ

<sup>×</sup> જૈનેતર દર્શન-સંપ્રદાયોમાં માયા, અવિદ્યા, પ્રકૃતિ, અપૂર્વ, વાસના, આશય, ધર્માધર્મ, અદપ્ટ, સંસ્કાર, દૈવ, ભાગ્ય વગેરે શબ્દો 'કર્મ'' માટે વ્યવહૃત છે. માયા, અવિદ્યા, પ્રકૃતિ એ ત્રણ શબ્દો વેદાન્ત દર્શનમાં મળે છે. 'અપૂર્વ' શબ્દ મીમાંસાદર્શનનો છે. 'વાસના' શબ્દ બોહ દર્શનમાં પ્રસિદ્ધ છે (યાગદર્શનમાં પણ એ શબ્દ વપરાયેલા છે.) 'આશય' શબ્દ યાગ તથા સાંખ્યદર્શનમાં અને ધર્માધર્મ, અદપ્ટ, સંસ્કાર એ શબ્દો નૈયાયિક તથા વૈશેષિક દર્શનમાં પ્રચલિત છે. દેવ, ભાગ્ય, પુષ્ય-પાપ વગેરે અનેક શબ્દો એવા છે જે બધા દર્શન-સંપ્રદાયોમાં, આમજનતામાં સાધારણ રીતે વ્યવહૃત છે. જેટલાં દર્શન આત્મવાદી છે અને પુનર્જન્મને સ્વીકારે છે તે બધાં કર્મને માને છે, અને પુનર્જન્મની ઉત્પત્તિ પણ એથી જ છે.

કહેવાય છે. એ બન્ધના કામમાં આ મિશ્યાત્વાદિ ચાર સાથે 'યાગ' તો હોય જ છે. એથી જ તત્ત્વાર્થ સૂત્રના આઠમા અધ્યાયના પ્રથમ સૂત્રમાં એ પાંચેને બન્ધના હેતુ કહ્યા છે. એ શ્રાંથના છઠ્ઠા અધ્યાયના પ્રારંભના સૂત્રમાં 'યાગ'ને જ આસવ કહ્યા છે, 'મિશ્યાત્વાદિ ચારને નહિ

આ ઉપરથી માલૂમ પડી શકે છે કે 'યાેગ' એ આસવના (કર્મપુદ્દગલાને ખેંચી લાવવારૂપ 'આસવ'ના) હેતુ છે અને બન્ધના હેતુ છે એમ બેઉના હેતુ છે. એ જ પ્રમાણે મિશ્યાત્વાદિ ચાર, જે બન્ધના હેતુ છે તે આસવાની ગણનામાં પણ મૂકી શકાય છે. તે આ રીતે-

શાસ્ત્રોમાં આઠ કર્માના તથા તેમના પેટા ભેદોના પૃથક્ પૃથક્ આસવા બતાવ્યા છે તેમાં મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, ક્ષાય, પ્રમાદ આદિ દેષક્પ ભિન્નભિન્ન વૃત્તિ—પ્રવૃત્તિને તે તે કર્મના ' આસવ' તરીકે જણાવવામાં આવી છે. કર્મ પુદ્દગલાને ખેંચનાર ' યાત્ર' જયારે મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કષાય દાષેથી દૂષિત હાય છે ત્યારે ' યાત્ર'થી ખેંચાતાં કર્મ પુદ્દગલા મિશ્યાત્વાદિ દેષવાળા ' યાત્ર 'થી ખેં ચાતાં હાઇ મિશ્યાત્વાદિ પણ ' આસવ' કહી શકાય છે, અર્થાત્ આસવાની ગણનામાં મિશ્યાત્વાદિ, જે ખ-ઇકેતુએન છે તે પણ મૂકી શકાય છે.

આ અવલાકન ઉપરથી જોઈ શકાય છે કે-

'યોગ'એ કર્મ પુદ્રગલાને ખેંચનાર તરીકે 'આસવ'રૂપે જાણીતો છે અને બન્ધહેતુઓમાં શાસ્ત્રે મૂકેલ હાઇ બન્ધહેતુ પણ છે. મિશ્યાત્વાદિ, કાર્મિક પુદ્રગલાને ખેંચનાર 'યાગ'માં ચાફેલાં હોતાં એ પુદ્રગલાને ખેંચનાર તરીકે 'આસવ' છે અને ખાના તરીકે 'આસવ' છે અને ખાના તે છે જ. મતલબ કે 'યાગ' એ 'આસવ' છે અને ખાના હતુ તે છે, અને બન્ધહેતુ મિશ્યાત્વાદિ એ ' આસવ'

પણ છે. આ ઉપરથી જોઈ શકાય છે કે કર્માને ખે'ચવાનું અને ચાંટાડી દેવાનું કામ લગભગ એક જ '' દાળકી '' કરે છે. આ પ્રમાણે આસવ અને બન્ધના અલેદ બતાવવામાં આવે છે.\*

\* જુઓ આચાર્ય હેમચંદ્રના યાગશાસ્ત્રના ચાથા પ્રકાશના ૭૮મા શ્લાક—

कषाया विषया योगाः प्रमादाविरती तथा। मिथ्यात्वमात्तंरौद्रे चेत्यशुभं प्रति हेतवः॥

અર્થાત્–કષાયા, વિષયા, યાગા, પ્રમાદ, અવિરતિ, મિથ્યાત્વ અને આર્ત-રૌદ્ર ધ્યાન એ અશુભકર્મના હેતુ (આસ્ત્રવ) છે.

આ શ્લોકની પાતાની ટીકામાં પાતે આસવ-બન્ધ વિષેની પ્રશ્નોત્તર-પૂર્વક ચર્ચા કરે છે. પ્રશ્ન આ પ્રકારના છે—

આ (ક્ષાય વગેરે) ખન્ધના હેતુ કહેવામાં આવ્યા છે, માટે આસ્રવની ભાવનામાં આ ખન્ધહેતુએાનું કથન શું કામ ?

આ પ્રશ્ન અને એના ઉત્તરની ચર્ચા કરતું મૂળ લખાણ જ અહીં આપી દેવામાં આવે છે-

"नन्वते बन्धं प्रति हेतुःवेनोक्ताः, यद् वाचकमुख्याः— "मिध्यादर्शनाविरतिप्रमादकषाययोगा बन्धहेतवः " इति । तत् किमाश्रवभावनायां बन्धहेतूनामेतेषामिभधानम् ? सत्यम्, आश्रव-भावनेव बन्धभावनापि न महद्भिर्भावनात्वेनोक्तां, आश्रवभावनयेव गतार्थत्वात् । आश्रवेण हयुपात्ताः कमपुद्गला आत्मना सम्बध्य-माना बन्ध इत्यभिधीयते । यदाह—" सकषायत्वाज्जीवः कमंणो योग्यान् पुद्गलानादत्त स बन्धः " इति । ततश्र बन्धाश्रवयोर्भेदो न विविक्षतः । ननु कमपुद्गलैः सह क्षीरनीरन्यायेनाऽऽत्मनः सम्बन्धो बन्ध उच्यते, तत् कथमाश्रव एव बन्धः ? युक्तमेतत्, तथाप्याश्रवेणानुपात्तानां कमपुद्गलानां कथं बन्धः स्यात् ? इत्य-तोऽपि कमपुद्गलाऽऽदानहेनावाश्रवे बन्धहेतूनामभिधानमदुष्टम् । ननु तथापि बन्धहेतूनां पाठो निरशंकः । नैवम्, बन्धाश्रवयोरे-कत्वेनोक्तत्वाद् आश्रवहेतूनामेवायं पाठ इति सर्वमवदातम् । " હવે, કયું કર્મ કેવાં કામ કરવાથી બંધાય છે તે જોઇએ.

ગ્રાનવાન્ વ્યક્તિના અનાદર, તેના તરફ પ્રતિકૂલ આચરણ, દ્વેષભાવ, કૃતક વર્તાવ, ગ્રાનનાં પુસ્તકાદિ સાધના તરફ એદરકારી—અવજ્ઞા, વિદ્યાભ્યાસીના વિદ્યાભ્યાસમાં વિક્ર નાખવું, ગ્રાન કે ગ્રાનનાં સાધન પાતાની પાસે હાવા છતાં ચિત્તના કહીં ધતપણાને લીધે બીજાને આપવાના ઇન્કાર કરવા—ખાટાં બહાના બતાવી ના પાડવી—આવાં આવાં વર્તાનથી અને આલસ્ય, પ્રમાદ, મિશ્યાપદેશથી ગ્રાનાવરણ બંધાય છે.

અને દર્શન, દર્શનવાન્ કે દર્શનનાં સાધન સાથેનાં આવાં વર્તનથી દર્શનાવરણીય કર્મ અંધાય છે.

અનુકમ્પા, સેવા, ક્ષમા, દયા, દાન, સંયમથી સાતવેદનીય કર્મ ખંધાય છે. બાલતપથી પણ તેના પ્રમાણમાં બંધાય છે.

અને બીજાના વધ કરવાથી અથવા બીજાને શાેક–સન્તાપ– દુઃખ આપવાથી અસાતવેદનીય કર્મ બંધાય છે, પાેતે પણ શાેક–સન્તાપ–દુઃખગ્રસ્ત રહેવાથી કે દુધ્ર્યાનદ્ભવિત આત્મઘાત કરવાથી આ કર્મ બંધાય છે.

અસત્ માર્ગ'ના ઉપદેશ, સત્ માર્ગ'ના અપલાપ અને સન્ત~ સાધુ~સજ્જના તથા કલ્યાણુસાધનના સાધનમાર્ગો તરફ પ્રતિકૂલ વર્તાવ કરવાથી દર્શ'નમાહુનીય કર્મ બ'ધાય છે.

કષાયાદયજનિત તીવ્ર અશુક્ષ પરિણામથી ચારિત્રમાેઢુનીય કર્મ બંધાય છે.

મહાઆર'લ, મહાપરિગ્રહ, પ'ચેન્દ્રિયવધ, રૌદ્રપરિણામથી નારક આયુષ્ય બ'ધાય છે.

ેમાયાવિતાના દાેષે તિય<sup>જ</sup> ચચ્ચાયુષ્ય ખ**ં**ધાય છે.

અલ્પ આરંભ, અલ્પ પરિગ્રહ અને મૃદુતા-ઋજુતાના ગુણાથી મનુષ્યઆયુષ્ય ખંધાય છે.

સંયમ મધ્યમ કક્ષાના કે રાગયુક્ત હાેય, તપસ્વીપણું બાલ-કક્ષાનું હાેય તાે તેના પ્રમાણુમાં દેવ( સ્વર્ગ )નું આયુષ્ય બંધાય છે. તપ–સંયમના સાધન અનુસાર દેવઆયુષ્ય બંધાય છે.

ઋજીતા, મૃદુતા, સચ્ચાઇ અને મૈત્રીમેળાય કરી આપવાના પ્રયત્ન એ પ્રકારના સૌજન્યથી શુભ નામકર્મ બધાય **છે.** 

અને એથી વિરુદ્ધ દૌજેન્ય ધારણ કરવાથી–કુટિલતા, શઠતા, લુચ્ચાઈ, ઠગાઇ, દગાખારીથી–અશુભ નામકર્મે બંધાય છે.

ગુણ્યાહીપણું, નિરિલમાનતા, વિનીતતા વગેરે ગુણેાથી ઉચ્ચ ગાત્રકર્મ ખંધાય છે.

અને પરનિન્દા, આત્મપ્રશંસા, બીજાના છતા ગુણાનું આવ્છાદન તથા છતા–અછતા દાષાનું ઉદ્ઘાટન અને પાતાના છતા દાષાનું આવ્છાદન તથા અછતા ગુણાનું ઉદ્ઘાટન અને જાતિકુલાદિના અભિમાનથી નીચ ગાત્રકર્મ ખંધાય છે.

કે હતે દાન કરતાં, કે હતે કંઈ મેળવતાં કે કે હિના ભાગ-ઉપભાગ આદિમાં અડચણ (વિક્ષ) નાખવાથી અન્તરાય કમ° બંધાય છે.

કર્મ પ્રકૃતિએાના આ આસવા (બન્ધહેતુએા) જણાવ્યા તે માત્ર દિશાસૂચક સ્થૂલ નિદે<sup>જ</sup>શ છે.

અહીં પ્રશ્ન ઉદ્દભવે છે કે જે કમ પ્રકૃતિના જે આસવા ગણાવ્યા તે આસવા તે કમ પ્રકૃતિ ઉપરાંત અન્ય કમ પ્રકૃતિના અન્ધક થઈ શકે કે નહિ ? જો 'હા 'માં જવાબ હાય તો પ્રકૃતિવાર જુદા જુદા આસવાનું કથન કરવું નિરથક ગણાશે. અને જો 'ના'માં જવાબ હાય, અર્થાત્ એક કમેં પ્રકૃતિના ગણાવેલ આસવા એ જ કમેં પ્રકૃતિના બન્ધક છે, બીજી કમેં પ્રકૃતિના નહિ એમ માનવામાં આવે તો શાસ્ત્રસિદ્ધાન્તના વાંધા આવે છે. શાસ્ત્રસિદ્ધાન્ત એ છે કે સામાન્ય રીતે આયુષ્યને છાડી સાતે કમેં પ્રકૃતિઓના બન્ધ એક સાથે થાય છે. આ નિયમ પ્રમાણે જ્યારે જ્ઞાનાવરણના બન્ધ થતા હાય ત્યારે વેદનીયાદિ છ કમેં પ્રકૃતિઓના બન્ધ પણ થાય છે એમ માનવું પડે છે. આસવ તો એક એક કમેં પ્રકૃતિના એક સમયે હાય અને બન્ધ તો તે કમેં પ્રકૃતિ ઉપરાંત બીજી પણ (અવિરાધી) કમેં-પ્રકૃતિઓના તે વખતે થાય. માટે અમુક આસવા અમુક કમેં-પ્રકૃતિના જ બન્ધક છે એ પ્રકારનું નિરૂપણ શાસ્ત્રનિયમથી બાધિત થાય છે. અતઃ પ્રકૃતિવાર આસવાના વિભાગ કરવાના અર્થ શાે શે

આના ખુલાસા એ છે કે પ્રકૃતિવાર ગણાવેલ (ઉપયું કત ) આસવા માત્ર તે તે કમેં પ્રકૃતિના અનુભાવ (રસ) બન્ધમાં જ નિમિત્ત છે, અને શાસ્ત્રસિદ્ધાન્ત એકસાથે અનેક કમેં પ્રકૃતિઓના બન્ધ જે બતાવે છે તે પ્રદેશબન્ધ સમજવા, એટલે કંઈ અસંગત રહેતું નથી.

આસવાના વિભાગ અનુભાવબન્ધને આશ્રિત છે એ વાત પણ મુખ્યતાની અપેક્ષાએ લેવાની છે. અર્થાત્ જે કમેં પ્રકૃતિના જે આસવા ગણાવ્યા છે તે આસવાના સેવન વખતે તે કમેં પ્રકૃતિના અનુભાવબન્ધ મુખ્યપણે થાય છે, અને તે વખતે બંધાતી અન્ય કમેં પ્રકૃતિઓના અનુભાવબન્ધ ગૌણપણે થાય છે. એમ તા કેમ બની શકે કે એક સમયે એક કમેં પ્રકૃતિના જ અનુભાવબન્ધ થાય છે અને બીજી બંધાતી કમેં પ્રકૃતિઓના અનુભાવબન્ધ હાતો નથી? કારણ કે જે સમયે જેટલી

કમે પ્રકૃતિઓના પ્રદેશબન્ધ યાગદ્વારા સંભવે છે તે જ સમયે કવાય દ્વારા તેટલી કમે પ્રકૃતિઓના અનુભાવબન્ધ પણ સંભવે છે. તેથી મુખ્યપણે થનાર અનુભાવબન્ધની અપેક્ષાએ પ્રસ્તુત આસવિભાગનું સમર્થન શક્ય લાગે છે. શુભાશુભકમેં બન્ધાના માર્ગો જે સદાયરણા—દુરાચરણા છે તેમનાં નામ લઇને કમે પ્રકૃતિ-એાના બન્ધ બતાવવાથી જીવાને સ્પષ્ટ સમજ પડે અને સદાચરણાને શહ્યુ કરવાના તથા દુરાચરણાને ત્યાગવાના તેમને ભાવ જાગે એ હેતુ આસવિભાગના વિવેચનની પાછળ હાય એ ખુલ્લું છે.

# [ ૧૧ ] ( આયુષ્ય **વિ**ષે )

આયુષ્ય કર્મના ચાર પ્રકાર અગાઉ બતાવ્યા છે: મનુષ્યનું આયુષ્ય, તિર્થ ચનું આયુષ્ય, દેવનું આવુષ્ય અને નારકનું આયુષ્ય.

જેવી રીતે ઘડીઆળને ચાવી આપી દીધા પછી તેમાં જે વચમાં કાઈ પ્રકારનું વિક્ષ આવી ન પડે તા તે નિયત સમય સુધી ચાલીને પછી પાતાની મેળે બંધ પડી જાય છે, તેવી રીતે, આંયુષ્ય કમેં દ્વારા આ જીવના મનુષ્ય, તિયે ચ આદિ લવામાં સ્થૂળ શરીર સાથેના સંબંધ, વચમાં કાઈ પણ વિક્ષ ઉપસ્થિત થવા ન પામે તા નિયત કાળ સુધી જારી રહે છે, અને કાળમર્યાદા પૂરી થતાં જીવ એ શરીરમાં પળવાર પણ રહેતા નથી. જ્યારે આ શરીરરૂપ ઘડીઆળ વિષ, ભય, શસાઘાત, સંકલેશ—વેદના વગેરેના કારણે નિયત કાળ પહેલાં પણ બગડી જાય છે ત્યારે તેવા આઘાતપ્રહારનું મૃત્યુરૂપ પરિશામ 'અકાળ મરણ,' તરીકે એાળખાય છે.

ક્રમે ક્રમે બળતી લાંથી રસ્સીને બળી જતાં વાર લાગે પણ એ જ રસ્સીને વાળી કાેકડું કરી તેના પર અગ્નિ

ચાંપવામાં આવે ત્યારે તે શીઘ અળી જાય છે; ભીના કપડાને વાળીને સુકવવામાં આવે તેા તેને સુકાતાં વાર લાગે છે, પણ તેને છુટું પહેાળું કરીને સૂકવવાથી જલ્દીથી સુકાઈ જાય છે; એ પ્રમાણે આયુષ્યદલ જો ક્રમે ક્રમે લાગવાય તા એના વખત પર એ પૂરું થાય છે; પણ જ્યારે શસ્ત્ર, જળ, વિષ. અગ્નિ વગેરેમાંના કાઇ ઉપદ્રવથી એ દળ આખું એક સામદું ભાગવાઇ જાય તા તરત મૃત્યુ થાય છે. સિત્તેર વર્ષના આયુષ્યનાં દળ ક્રમે ક્રમે લાગવાય ત્યારે સિત્તેર વર્ષે મૃત્યુ થાય, પણ એ દળ ક્રમે ક્રમે ન ભાગવતાં, પચીસ વર્ષની ઉમ્મરે કાેઇ ઘાતક અકસ્માત્ થાય અથવા કાઈ ઘાતક પ્રયાગના ઉપયાગ કરવામાં આવે અને એથી બાકીનાં ૪૫ વર્ષના આયુષ્યદળ એકસામટાં એક મિનિટ કે એક-બે ઘડીમાં અથવા બે ચાર પ્રહર જેટલા અલ્પ સમયમાં ભાગવાઇ જાય તા તે જ વખતે મૃત્યુ થાય છે. એક હુજાર રૂપીયાની મૂડીમાંથી રાજ એક એક રૂપીયા ખરચાતા જાય તે એક હજારે દિવસ સુધી એ મૂડી ચાલે, પણ એક દહાડામાં કે એક કલાકમાં એ મૂડી યા શેષ રહેલી મૂડી ખરચાઇ જાય તાે તરત નિર્ધનતા જ આવી પડે ને! પૂર્વ જન્મમાં આયુષ્ય શિથિલ ખંધાયેલું હાય તા ઘાતક ઉપદ્રવનું નિમિત્ત મળતાં એની ખન્ધકાળની કાળમર્યાદા ઘટી જાય છે અને એ પાતાની ાનયત કાલમર્યાદા પૂરી થયા પહેલાં જ સપાટામાં લાેગવાઇ જઈ ખતમ થઇ જાય છે; પણ જો (આયુષ્ય) ગાઢ બંધાયેલું હોય તેા એવું નિમિત્ત મળવા છતાં પણ અંધકાલની કાલમર્યાદા ઘટતી નથી, અર્થાત્ પાતાની નિયત કાલમર્યાદા પહેલાં સમાપ્ત થતું નથી. આ ઉપરથી આયુષ્યના અપવર્તાનીય અને અનપવર્તાનીય એવા એ પ્રકાર પડે છે. નિમિત્તના ઉપક્રમે શીઘ્ર લાગવાઈ જાય એવું આયુષ્ય અપવર્તાનીય કહેવાય છે; અર્થાત્ ઘાતક ઉપદ્રવથી ખાકીનું આયુષ્ય જે, અનેક વર્ષો સુધી ભાગવવા યાગ્ય છે,

શીધ્ર સપાટામાં ભાગવી લેવું તે આયુષ્યનું અપવર્તન છે. આમ અપવર્તાન પામનારું આયુષ્ય અપવર્તાનીય કહેવાય છે. આ અપવર્તાનાનું જ બીજું નામ 'અકાલ મૃત્યું' છે અને જે આયુષ્ય કાઇ નિમિત્તના આક્રમણથી ન સંકેલાતાં પાતાની નિયત કાલ-મર્યાદા સુધી ભાગવાય તે અનપવર્તાનીય કહેવાય છે.

જીવ શાધિત સનાતન નિત્ય તત્ત્વ છે. તેના નથી જન્મ [ઉત્પત્તિ] કે નથી નાશ. એમ છતાં [સકમેં ક હાલતમાં] તેનું કાઇ પણ યાનિમાં સ્થૂલ શરીરને ધારણ કરી પ્રકટ થવું તેને આપણે 'જન્મ' કહીએ છીએ અને સ્થૂલ શરીરના વિયાગ તેને 'મૃત્યું 'ગણીએ છીએ.

અકાળ મૃત્યુ દ્વારા આયુષ્યકાળના નિયતકાળમાં, ઉપર કહ્યું તેમ, કમી તેા આવી જાય છે એ ખરું, પરંતુ કોઇ પ્રકારના પ્રયત્નથી પશુ નિયત આયુષ્યકાળમાં વૃદ્ધિ થતી નથી. માહનીય કમેંના નેતૃત્વ નીચે ચાલુ ભવમાં જ આવતા (હવે પછીના) ભવના આયુષ્યબંધ પડી જાય છે. એટલે જ્યાં સુધી માહનીય કમેંની અસર ચાલુ રહેતી હાય છે ત્યાં સુધી આ પ્રકારની ભવભવની સાંકળ લંખાયે જાય છે અને ભવભ્રમણ ચાલુ રહે છે.

#### [ ૧૨ ]

જૈનદર્શ નમાં 'કર્મ' એ ક્રિયા-પ્રવૃત્તિના સંસ્કારમાત્ર નથી, કિંતુ કર્મ એક વસ્તુ છે-દ્રવ્યભૂત વસ્તુ છે. અગાઉ વારંવાર કહેવાઈ ગયું છે તેમ, જીવની ક્રિયા-પ્રવૃત્તિ [માનસિક, વાચિક, કાયિક]. જેને 'યાગ" કહેવામાં આવે છે તેનાથી કર્મનાં \*પુદ્દગલા આત્મા તરફ ખેંચાય છે-આત્માને સ્પર્શે છે-લાગે છે

<sup>\*</sup>સમગ્ર સંસાર (સમગ્ર લોકાકાશ) તરહાતરહની પુદ્દગલવર્ગણાઓથી ડસાડસ ભરપૂર છે. એ વર્ગણાએ પૈકી એક '' કર્મ ''ના પ્રકારની વર્ગણા છે, એ વર્ગણાનાં-જશ્ચાનાં પુદ્દગલા જવ સાથે ખંધાય છે. ત્યારે તે ''કર્મ'' કહેવાય છે.

અને કષાયના (રાગ-દ્રેષના) અળે આત્માને ચાંટે છે. જીવને રાગ-દ્રેષની વાસના અનાદિકાળથી છે, શરીરધારણ અનાદિકાળથી છે, એટલે અનાદિકાળથી કર્મનાં ખેંચાણ અને બંધનના ચક્રમાં એ પડેલા છે. એ ચક્રનું જ નામ સંસાર કે સંસારચક્ર અમ કર્મના સંબંધના ચાંગે જીવ સંસારની વિવિધ ચાનિઓ (ગતિઓ) માં ભ્રમણ કરી રહ્યો છે. કર્મના સમગ્ર સંબંધથી જ્યારે એ મુક્ત થાય ત્યારે મુક્ત થયા કહેવાય. આ પ્રકારની મુક્તિ એ અંતિમ અને પૂર્ણ મુક્તિ છે. કર્મદલના અનંત વિસ્તારમાં માહનું—રાગદ્રેષમાહનું—કામ, કાંધ, મદ, માયા, લાભ ઓ ટાળકીનું પ્રમુખ અને અગ્રિમ વર્ગસ્ છે. ભવચક્રના મુખ્ય આધાર એમના ઉપર છે. એએ સમગ્ર દાેષાના ઉપરી છે. સકલ કર્મતંત્ર પર એમનું અગ્રગામી પ્રભુત્વ અને નેતૃત્વ છે. એમનાથી મુક્તિ થઈ જાય તા સમગ્ર કર્મચક્રથી મુક્તિ થયેલી જ એપનાથી મુક્તિ થઈ જાય તા સમગ્ર કર્મચક્રથી મુક્તિ થયેલી જ અર્થાત્ કષાયોથી મુક્ત થવામાં જ મુક્તિ છે.

સંસારના નાનાવિધ પ્રાણીઓમાં મનુષ્ય સર્વ શ્રેષ્ઠ છે. વિવેક, ખુદ્ધિ એને મળેલાં છે. એ ન્યારે પાતાની વિવેક ખુદ્ધિના સદુપયાગ કરે છે અને સદાચરણના સન્માગે ચાલે છે ત્યારે એના કમે બન્ધાનાં બળાની કડુતા ઓછી થાય છે અને મિષ્ટતા વૃદ્ધિગામી બને છે. જીવનું પાતાનું ચૈતન્યબળ જ્યારે વિશિષ્ટ પ્રમાણમાં પુરુષાર્થ ફારવતું થાય છે ત્યારે એનાં જૂનાં બધાયેલાં કર્મા ખંખેરાતાં જવા સાથે નવા કમે બન્ધા વળગવાનું ઉત્તરાત્તર ઘટતું જાય છે. જીવની આ પરિસ્થિતિ એ એની માક્ષ તરફની પ્રગતિ કહેવાય.

સંસારવતી પ્રાણી ક્રિયારહિત હાતા નથી, છેવટે એની

मानसिક કिया पण हाय છે, એટલે કાઇ पण પ્રવृत्ति हें कियाना याणे એને કર્મ ખંધાવાનાં. પण જે વિવેકભુદ્ધિ પુરસ્સર સદાચરણના ઉજ્જવલ માર્ગ પર ચાલે છે તેને ક્રિયાસુલભ કર્મ ખન્ધથી ડરવાનું હાય જ નહિ. કેમકે એની એવી વિકાસગામી જવનચર્યા દરમ્યાન જે કર્મ ખંધાવાનાં તે કટુક્લદાયક હાવાનાં જ નહિ શુભ જીવનચર્યા દરમ્યાન અધિકાંશ સત્કર્મોના (પુષ્ય કર્મોના) જ સંભાર ભરાવાના, અને સાથે જ ઉચ્ચ નિર્જરાર્પ પુષ્ય પણ સધાતું જવાનું. જીવનની આ પ્રક્રિયા સુખદાયક અને સાથે જ આત્મકલ્યાણસાધનમાં ઉપકારક અન્ને છે.

માણસનું કામ છે પાતાની ખુદ્ધિને શુદ્ધ રાખવી અને સત્કમે પરાયણ રહી આત્મકલ્યાણના સન્માર્ગથી ચલિત ન થવું. એટલું એ ધ્યાનમાં રાખે એટલે ખસ. એમાં તમામ દુઃખા અને તજનક કર્માનાં ઔષધ સમગ્રપણે સમાયેલાં છે.

જેમ હવાથી ધૂલિરજ ઊડીઊડી કાેઈ સ્થાને પડે અને ત્યાં ચીકાણી-ચિકાસવાળી ચીજ હાેય તાે તે ચાંડી જાય, તેમ જીવની મનાવાક્કાયપ્રવૃત્તિરૂપ 'ચાેગ'રૂપી હવાથી કાર્મિક પુદ્દગલા જવ પર પડે છે અને કષાયના ચાેગે એની સાથે ચાંડી જાય છે- બ'ધાઈ જાય છે. કષાયના નાશ થઈ ગયા હાેય તાે યે '' ચાેગ '' જયાં સુધી રહે ત્યાં સુધી કમે પુદ્દગલા (ચાેગથી ખેંચાઈ) જીવને લાગે ખરાં, પણ ડકે નહિ, જીવને અડીને તરત જ ખરી પડે. જીવ અમૂર્ત છે, તાે એની સાથે મૂર્ત કમે પુદ્દગલા શી રીતે બંધાય? એવા પ્રશ્ન થવા સ્વાભાવિક છે. પણ જીવ સ્વરૂપે (પાતાના મૂળ સ્વરૂપમાં) અમૂર્ત હાેવા છતાં હમેશાંથી (અનાદિકાળથી) એક પ્રકારની વાસના [રાગદેષમાહવાસના], જે એના વાસ્તવિક શુદ્ધરૂપ સાથે સર્વથા અસંગત છે, તે

વાળા હાય અને તેને લીધે કાર્મિક પુદ્દગલા એને નિરંતર વળગતાં હાેઈ, એ અમૂર્ત છતાં મૂર્ત જેવા ખનેલા છે–હમેશાંથી મૃત્ત જેવી સ્થિતિ ધરાવતે। છે. આ શરીરધારણ, ભવભ્રમણ અને સુખ–દુઃખ તથા વાસનામય જીવનપ્રવાહ એ બધાં જીવનાં છે. શરીરધારક જીવ છે, ભવભ્રમણકર્તા જીવ છે, સુખ∹દુ:ખનાે વેદક જીવ છે, વાસનાવાસિત જીવ છે. આ બધું–આ બધા વળગાડ–આ બધી ખટપટ એને અકારણ તેા કેમ હાઇ શકે ? એટલે એની આ પરિસ્થિતિ અંગેનું કારણ પણ એની સાથે જ સંબંધિત હાેય એ સમજવું સુગમ છે. અને આ પરિસ્થિતિ એની અનાદિકાલની હાઇ એને અંગેના કારણ્યાેગ પણ એને અનાદિકાલથી લાગેલા હાવા જોઇએ એ પણ સમજી શકાય છે. એ કારણયાેગ—માહ, અવિદા, માયા, વાસના, કમ જે કહાે તે–એની સાથે અનાદિકાળથી વળગેલા હાઇ એ, ઉપર કહ્યું તેમ, અમૂર્ત છતાં હુમેશાંથી મૂર્ત જેવા છે, અને એને લીધે નિરતર કમેં બંધાદયાદિની જંજાળમાં કસાયેલા રહે છે, તેમ જ ભવચક્રમાં ભંમે છે.

ચૈતનાશક્તિ–જ્ઞાનશક્તિ અમૂત છે, છતાં મદિરા વગેરેથી તેના પર આવરણ પથરાય છે, તેમ આત્મા અમૂત છતાં તેની આવરણયુક્ત દશા ઘટી શકે છે.

જેમ વાવેલ બીજ તરત ન ઊગતાં એના વખત પર ઊગે છે, પીધેલ શરાબ તરત જ નશા ઉત્પન્ન ન કરતાં પરિશુમ્યા બાદ ઉત્પન્ન કરે છે, તેમ જીવની ક્રિયા—પ્રવૃત્તિ દ્વારા એને જે કર્મ બંધાય છે તે બંધાયા પછી અમુક વખત વિત્યા બાદ પાતાનું ફળ બતાવે છે. ફળ બતાવવાના વખત ન આવે ત્યાં સુધી તે કર્મ જીવ સાથે સત્તામાં અંતર્નિહિત રહે છે. કર્મ ઉદયમાં આવ્યું એના અર્થ પાતાનું ફળ બતાવવા જિવને ભાગવવા ] ટટાર થયું. દરેક કર્મ ( જીવ સાથે ) બંધાવાથી કર્મ કહેવાય છે, અને બંધાયું એટલે એણે ગમે ત્યારે પણ ખસવું જ જોઇએ એ નિશ્ચિત વાત છે. વિપાકાદયમાં આવીને અર્થાત્ પ્રકટ ઉદયમાં આવી પાતાનું ફળ ( જીવને ) ભાગવાવીને કાઇ પણ કર્મ નષ્ટ થઇ જાય છે-જીવથી ખરી પડે છે. પરંતુ કર્મની એવી પણ અવસ્થા બને છે યા હાય છે કે તે ઉદયમાં આવીને પણ ફળ બતાવ્યા વગર જ નષ્ટ થાય છે. આવા ( ફલાદાનરહિત ) ઉદયને 'પ્રદેશાદય ' કહેવામાં આવે છે. કર્મના મહાન વિસ્તારને વિપાકાદયથી જીવ ભાગવવા ખેસે તા માક્ષની પ્રાપ્ત અશક્ય જ બની જાય. સાધકના સાધનખલના પ્રતાપે ઘણા ઘણા કર્મપું જો એ રીતે ( પ્રદેશાદયથી ) નષ્ટ થાય છે. છેલ્લે એ રીતે કર્મનું મહાન ગાદામ ખલાસ થઇ માક્ષસિદ્ધિ મેળવાય છે.\*

વિષાકાદયથી જ કર્મ ખંખેરાય. બીજી રીતે નહિ જ એવા નિયમ માનવામાં આવે તાે કાઈ જીવને માક્ષપ્રાપ્તિ થઇ શકશે નહિ. કેમ કે તે જ ભવમાં માક્ષ પામનાર જીવને પણ 'સત્તા 'માં અસંખ્યેયમ**વા**ન

<sup>\*</sup> દરેક કર્મ અવશ્ય ભાગવાય છે એ નિયમ ખરાખર છે પણ તે નિયમ પ્રદેશાનુભવની અપેક્ષાએ છે. અનુભાવ(રસ)ની અપેક્ષાએ નહિ. રસાદય યા વિષાકાદય દરેક કર્મના વેદાય જ એવા નિયમ નથી. અધ્યવસાયવિશેષથી વિષાકાનુભવ કર્યા વગર પણ પ્રદેશાનુભવ દારા કર્મ ખરી પડે છે. 'પ્રસન્નચન્દ્ર ' વગેરેએ જે નરકયાગ્ય કર્મ ભાંધેલાં તે કર્મના અનુભાવ (રસ) તેમણે શુભ અધ્યવસાયના બળે હણી નાખેલા અને ને કર્મના નીરસ પ્રદેશા જ તેમણે વેદેલા. એ જ કારણ છે કે નરકયાગ્ય કર્મ ભાંધવા છતાં તેમને નરકનાં દુ:ખ ન પક્યાં. કેમ કે વિષાકાનુભવ હોતાં જ સુખ-દુ:ખનાં વેદન હોય છે. ( જુઓ વિશેષાવશ્યકમાધ્ય ગાથા ૨૦૪૯ની વૃત્તિ.)

જીવ કમેં પુદ્દગલોને શ્રહણ કરે છે તે જ વખતે તેમાં પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, અનુભાવ (રસ) અને પ્રદેશ એ ચાર બાખતાનું નિર્માણ થઈ જાય છે. કમેં પુદ્દગલોમાં જ્ઞાન–દર્શનને આવૃત્ કરવાના, સુખ–દુ:ખ અનુભવાવવાના વગેરે જે સ્વભાવ ખંધાય છે તે પ્રકૃતિબન્ધ સ્વભાવ ખંધાવા સાથે જ, જીવની સાથે કમેં પુદ્દગલોના ચાંડી રહેવાની સુદ્દત જે નિર્મિત થાય છે તે સ્થિતિબન્ધ. તે પુદ્દ અલામાં તીલપણુ યા મન્દપણું મીઠાં–માઠાં ફળ દેનારી શક્તિઓ જે બંધાય છે તે અનુભાવબન્ધ. જીવની સાથે કાર્મિક પુદ્દગલસ્કન્ધા અંધાવા તે પ્રદેશબન્ધ. કાર્મિક પુદ્દગલસમૂહ જીવથી ગ્રહણ કરાતાંની સાથે જ ભિન્ન ભિન્ન સ્વ-ભાવમાં પરિણામ પામતા સ્વભાવદીઠ અમુક અમુક પરિમાણમાં વહે ચાઈ જાય છે.

આ બાબતમાં, અર્થાત્ આ ચાર પ્રકારના બન્ધાને સમજા-વવા માટે માદકનું દેષ્ટાંત આપવામાં આવે છે. જેમ, વાચુ-

पार्कित डमें वर्ता होय छे स्मने ते डमें नानाविध स्थियसायेशी लांधेलां होई नरडाहि स्थने अतिस्थानां डारण होय छे तेथी ते लघां डमें को विपाडाहयथी क भेरववानां होय ते। से स्थे स्थानि स्थनां नानंविध स्थाने। स्थनस्थ इरवे। पडिश. पण ते ते। स्थानि छे. डमें डे से उपले सवमां नारड साहि स्थने स्थने स्थाने। स्थनस्थ धर्ध शडे नहि. हवे को ते नाना अतिस्थानं डारण्सूत डमें नाना स्थामां कर्छने डमें डमें विपाडर्थ स्थनस्थवा लागे ते। इरी वणी नाना अतिस्थानां डारण्सूत डमें लंधानां स्थानां स्थानं स्थान

નાશક વસ્તુએાથી બનેલા માદક વાયુને શાન્ત કરે છે, પિત્ત-નાશક ચીજોથી બનેલા માેદક પિત્તને શાન્ત કરે છે અને કફ નાશક પદાર્થાથી બનેલા માેદક કફને શાન્ત કરે છે; વળી કાેઈ માદક ચાર દિવસ સુધી, કાઈ માદક આઠ દિવસ સુધી ખરાળ થતાે નથી; વળી કાેઈ માેદકમાં મીઠાશ વધુ હાેય છે અને કાેઇમાં એાછી હાેય છે, તેમ જ કાેઇ માેદકમાં કટ્રતા વધુ, તાે કાઇમાં એાછી હાય છે; વળી કાઈ માદક અધ–શેરના, કાઈ શેરના હાય છે, અર્થાત્ જીદા જીદા માદકાનું પૌદ્રગલિક પરિ-માણ વધતું –એાછું હાેય છે; આ પ્રમાણે કર્મીમાં પણ કાેઇના સ્વલાવ, ઉપર જણાવ્યું તેમ, જ્ઞાનને, કોઇના દર્શનને આવર-વાના હાય છે; તા કાઇના સુખ યા દુઃખને અનુસવવાના હાય છે; તેમ જ કમેાની જીવની સાથે ચાંટી રહેવાની મુદ્દત પણ અલગ અલગ હાય છે; શુભાશુભ ( મધુર કે કડુ ) ફળ દેવાની શક્તિરૂપ રસ પણ કાેઈ કમ<sup>ર</sup>માં તીવ તાે કાેઇમાં મદ હાય છે; ∫ તીવ−મ દતામાં નાનાવિધ તારતમ્ય હાય છે. ] અને ભિન્ન ભિન્ન કર્મોમાં પરમાણુસમૂહ પણ ન્યૂનાધિક હાય છે.

આ ચાર પ્રકારના બન્ધામાં પહેલા અને છેલ્લા "યાગ"ને આલારી છે. કારણ કે યાગના તરતમલાવ ઉપર પ્રકૃતિબન્ધ અને પ્રદેશબન્ધની તરતમતા અવલંબિત છે. મતલબ કે જીવની તરફ ખેં ચાતા કમ પુદ્દગલામાં ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના સવલાવ પડવા અને એ પુદ્દગલાની સંખ્યામાં ન્યૂનાધિકતા આવવી એ છે કામ (પહેલું પ્રકૃતિબન્ધનું અને બીજનું પ્રદેશબન્ધનું) "યાગ" પર નિર્ભર છે. અને કમેના સ્થિતિબન્ધ અને અનુભાવબન્ધ કલાય પર આશ્રિત છે, જે વિષે આગલા પૃષ્ઠમાં સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવનાર છે.

અનુભાવબન્ધને રસબન્ધ પણ કહે છે. [અનુભાવની જગ્યાએ 'અનુભાગ ' શખ્દ પણ પ્રચલિત છે. ] રસ તીવ્ર અને મન્દ એમ બે પ્રકારના છે. આ બન્ને પ્રકારના રસબન્ધ શુભ અને અશુભ બન્ને કર્મ પ્રકૃતિઓમાં નિષ્પન્ન થાય છે. અશુભ પ્રકૃતિના અનુભાવ (રસ)ને લીમડા જેવા કડવા રસની ઉપમા અપાય છે, અર્થાત્ જેમ લીમડાના રસ કડવા હાય છે તેમ અશુભ પ્રકૃતિના રસ બુરા–દુ:ખરૂપ હાય છે; અને શુભ પ્રકૃતિના રસને શેરડી જેવા મીઠા રસની ઉપમા અપાય છે, અર્થાત્ જેમ શેરડીના રસ મીઠા હાય છે તેમ શુભ પ્રકૃતિના રસ સારા–સુખદાયક હાય છે.

ક્રોધ, માન, માયા, લોભ એ ચાર કષાયામાં રાગ-દેષ આદિના સમાવેશ થઇ જાય છે. એ ચાર કષાયા પૈકી દરેકના (અગાઉના જણાવ્યા મુજબ) ચાર ચાર ભેદ છે:-૧ અન-તાનુ-બન્ધી, ર અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ, ૩ પ્રત્યાખ્યાનાવરણ, ૪ સંજવલન-આમાં પહેલા કષાય, જે મિશ્યાત્વના સાથી છે, સમ્યગ્દિષ્ટને અવરાધનાર છે, બીજો દેશવિરતિ(આશિક ચારિત્ર)ને, ત્રીજો સર્વ વિરતિ ચારિત્રને અને ચાયા વીતરાગ ચારિત્રને પહેલા કષાય અત્યન્ત લીત્ર, બીજો લીત્ર, ત્રીજો મધ્યમ અને ચાયા મન્દ એમ સમજી શકાય.

કુષાયની તિવ્રતાના સમયે જે કાઇ કર્મ પ્રકૃતિ–શુભ કે અશુભ–બંધાય છે તેના સ્થિતિબન્ધ અધિક હાય છે, અને કુષાયની મન્દતાના સમયે જે કાઈ કર્મ પ્રકૃતિ–શુભ કે અશુભ–

वीतरागयतिश्राद्धसम्यग्दृष्टित्वधातकाः । ते देवस्व-मनुष्यत्व-तिर्यंक्त्व-नरकप्रदाः ।।

( હેમચન્દ્ર, યાગશાસ્ત્ર, ૪-૮.)

<sup>×</sup> આ ' સંજવલન ' આદિ ચાર ચાર પ્રકારના ક્રોધ આદિ ક્યાયો અનુક્રમે વીતરાગતા, યતિધર્મ, દેશવિરતિ અને સમ્યગ્દષ્ટિના ધાતક છે, અને સ્વર્ગગતિ, મનુષ્યગતિ, તિર્ય ચગતિ અને નરકગતિ આપનારા છે–

ખંધાય છે તેના સ્થિતિબન્ધ કમ હાય છે; અર્થાત્ કર્મમાત્રના સ્થિતિબન્ધની ન્યૂનાધિકતા કષાયની ન્યૂનાધિક માત્રા પર અવલં બિત છે. કષાય જેટલા તીવ્ર, કાઇ પણ (શુભ યા અશુભ) કર્મ પ્રકૃતિના સ્થિતિબન્ધ તેટલા અધિક અંધાય અને કષાય જેટલા મન્દ, કાઈ પણ (શુભ યા અશુભ) કર્મ પ્રકૃતિના સ્થિતિબન્ધ તેટલા અશુભ) કર્મ પ્રકૃતિના સ્થિતિબન્ધ તેટલા કર્મ પાયા કર્મ માત્રના ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ- અન્ધ અશુભ છે.

પણ અનુભાવખન્ધની (રસની) બાબત જાદી રીતની છે. તે આ પ્રમાણે: કષાયની તીવ્રતાના સમયે અશુભ કમેં પ્રકૃતિના રસ અધિક બંધાય, પણ શુભ કમેં પ્રકૃતિના રસ કમ બંધાય. અને કષાયની મન્દતાના સમયે શુભ કમેં પ્રકૃતિના રસ અધિક બંધાય, અને અશુભ કમેં પ્રકૃતિના રસ મન્દ બંધાય. કષાય જેટલા તીવ્ર, અશુભ કમેં પ્રકૃતિના રસખન્ધ તેટલા અધિક બંધાય અને શુભ કમેં પ્રકૃતિના રસખન્ધ તેટલા અધિક બંધાય અને શુભ કમેં પ્રકૃતિના રસખન્ધ તેટલા કમ બંધાય, અને કષાય જેટલા મન્દ. શુભ કમેં પ્રકૃતિના રસખન્ધ તેટલા અધિક બંધાય અને અશુભ કમેં પ્રકૃતિના રસખન્ધ તેટલા મન્દ બંધાય અને અશુભ કમેં પ્રકૃતિના રસખન્ધ તેટલા મન્દ બંધાય અને અશુભ કમેં પ્રકૃતિના તાવ રસ અને શુભ કમેં પ્રકૃતિમાં તાવ રસ આવે છે અને મન્દ કષાયથી શુભ કમેં પ્રકૃતિમાં તીવ રસ અને અશુભ કમેં પ્રકૃતિમાં તાવ રસ અને અશુભ કમેં પ્રકૃતિમાં સન્દ રસ આવે છે. શુભ કમેં નો ઉત્કૃષ્ટ રસખન્ધ શુભ છે.

એ વાત અનેક વાર કહેવાઇ ગઇ છે કે કર્મવર્ગણાનાં પુદ્દગલા જીવ સાથે ખંધાયા પહેલાં "કર્મ" કહેવાતાં નથી. પણ જ્યારે એ જીવથી શહેણુ કરાય છે ત્યારે તે જ વખતે (શ્રહણુ થતાંની સાથે જ) એ કામિક પુદ્દગલામાં વિચિત્ર જોશ આવી જાય છે અને જીવના ક્ષાયરૂપ પરિણામાનું નિમિત્ત પામી એમનામાં અનન્તગુણા રસ પડી જાય છે, જે જીવના ગુણાના ઘાત વગેરે કરે છે. જીવને તરહતરહનાં ક્ળ અતા-વવાનું તરહતરહના વિષાક ભાગવવાનું કામ આ રસ જ કરે છે. જીવની ભારેમાં ભારે ઉપાધિ આ રસ જ છે શુભ રસથી સુખ મળે છે અને અશુભ રસથી દુઃખ\*

જેમ સૂકાં તૃણુ નીરસ હાય છે, પણુ લેંસ, ગાય, બકરીના પેટમાં જઈ તે દ્વધરૂપ રસમાં પરિશુમે છે, તેમ જ એ રસમાં (દ્વધમાં) ચીકણાઇની ન્યૂનાધિકતા માલૂમ પડે છે, અર્થાત એ સૂકા તૃણુ ખાઈ લેંસ ગાહું દ્વધ આપે છે અને એ દ્વધમાં ચીકણાઇ વધારે હાય છે, ગાયના દ્વધમાં એાછું ગાઢાપણું અને એાછી ચીકણાઈ હાય છે અને બકરીના દ્વધમાં એથી એાછું ગાઢાપણું અને એથી એાછી ચીકણાઈ હાય છે; આમ એક જ પ્રકારના તૃણુ-ઘાસ વગેરે ભિન્નભિન્ન પશુઓના પેટમાં જઇ ભિન્નભિન્ન દ્વધરૂપ રસમાં પરિશુમે છે, તે પ્રમાણે એક જ પ્રકારનાં કમેવગે ણાનાં પુદ્દાલો ભિન્નભિન્ન જીવાના ભિન્નભિન્ન ક્ષાયરૂપ પરિશુમાનું નિમિત્ત પામી ભિન્નભિન્ન રસવાળાં

<sup>\*</sup> પણ સુખભાગમાં અનાસકતપણું રહેવું, જળવાવું બહુ કઠિન જાણી વૈરાગી ભાતું હિરિ પાતાના વૈરાગ્યશતકમાં બાલી ગયા કે—

<sup>&</sup>quot; विपाक: पुण्यानां जनयति भयं मे विमृशतः"।

અર્થાત્-પુષ્યતે વિષાક, વિચાર કરતાં, મને **લય** ઉત્પન્ન ક**રે છે.** શ્લાકના આ બીજા ચરણ પછી ઉત્તરાર્ધમાં એ ખૂબ જ કહી નાખે છે~

<sup>&</sup>quot; महद्भिः पुण्यौधैश्चिरपरिगृहीताश्च विषया महान्तो जायन्ते व्यसनिमव दातुं विषयिणाम् ! ।। "

અર્થાત્–મહાન્ પુષ્યસમૂહેાથી લાંખા વખતના મળેલા વિષયભાગા વિષયી માણસાને દુઃખ આપવા માટે જાણે કે ફેલાતા જતા ન હાય!

ખને છે. આનું નામ રસબન્ધ અથવા અનુભાવબન્ધ કે અનુ ભાગબન્ધ. જેમ ભિન્નભિન્ન દૂધ પૈકી કાેઈમાં અધિક શક્તિ હાેય છે અને કાેઈમાં કમ, તેમ શુભ કે અશુભ કમેં પ્રકૃતિ-એાના અનુભાવ ( રસ ) તીવ્ર પણ હાેય છે અને મન્દ પણ હાેય છે.

મહર્ષિ ઉમાસ્વાતિજીના તત્ત્વાર્થસૂત્રનું (છઠ્ઠા અધ્યાયનું ત્રીજું-ચાેથું ) સૂત્ર છે. શુમઃ पुण्यस्य । अशुभः पापस्य । અર્થાત્ 'યાગ' (માનસિક, વાચિક, કાચિક ક્રિયા) જો શુભ હાય તા શુલકર્મ અર્થાત્ પુષ્યકર્મ, અને અશુલ હાય તા અશુભકમ અર્થાત્ પાપકમ ખંધાય છે. પરંતુ શુભયાગના સમયે પણ પાપપ્રકૃતિએા બંધાય છે અને અશુલ યાગના સમયે પણ પુષ્ય પ્રકૃતિએા બંધાય છે એમ કર્મશાસ જણાવે છે. માટે ઉપરનાં બે સૂત્રાનું તાત્પર્ય એમ ખતાવવામાં આવે છે કે શુભયાગની સખલતાના સમયે (જ્યારે સંકલેશ ક્ષાય-પરિણામ મંદ હાય છે) યુષ્ય પ્રકૃતિએાના અનુસાવની (રસની) માત્રા અધિક બંધાય છે અને પાપપ્રકૃતિઓના અનુ-ભાવની માત્રા હીન **ખંધાય છે. એનાથી ઊલ**ટું, અશુભયાેગની તીવ્રતાના સમયે (જ્યારે સંકલેશ-કષાયપરિણામ તીવ હાય છે) યાપ-પ્રકૃતિઓના અનુભાવબંધ અધિક અને પુષ્ય પ્રકૃતિઓનો અનુભાવળન્ધ અલ્પ હાય છે. આમ, શુભયાંગને લીધે પુષ્ય કર્મ રસની જે અધિક માત્રા હાય છે અને અશુભયાગને લીધે પાપકમ રસની જે અધિક માત્રા હોય છે એને મુખ્યરૂપે ગણીને ઉપરનાં છે સૂત્રામાં શુભયાગને પુષ્યતું અને અશુભયાગને પાપનું બન્ધકારણ કહ્યું છે. આ પ્રમાણે ઉક્ત સૂત્રાનું વિધાન અનુલાવબન્ધની અધિક માત્રાની અપેક્ષાએ સમજવાનું છે. શુલયાગજન્ય પાપકમ રસની હીનમાત્રા અને અશુલયાગજન્ય

પુષ્યકર્મા રસની હીનમાત્રા વિવક્ષિત નથી. આમ પ્રધાનતાને અનુસરીને આ કથન છે. ' प्राधान्येन व्यवदेशा भवन्ति '.

કર્માની મુખ્ય દશ અવસ્થાએ આ પ્રમાણે ખતાવવામાં આવે છે—

(૧) ભન્ધ કર્મયા વર્ગણાનાં પુદ્દગલા સાથે આત્માના ક્ષીર-નીરની જેમ અથવા લાહ અને તદ્દગત અબ્રિની જેમ પરસ્પર મળી જવારૂપ સંબંધ થવા તે બન્ધ છે. એ સૃક્ષ્મ કર્મ પુદ્દગલસ્કન્ધા શ્રહણ કરાય છે તે આત્માના સમગ્ર પ્રદેશા વડે, નહિ કે કાઇ એક જ દિશામાં રહેલા આત્મપ્રદેશા વડે. બધા સંસારી જીવાના કર્મ બન્ધ સરખા ન હાવાનું કારણ એ છે કે બધાના માનસિક-વાચિક-શારીરિક યાગ (વ્યાપાર) એકસરખા નથી હાતા. તેથી જ 'યાગ'ના તરતમભાવ પ્રમાણે પ્રદેશબન્ધમાં તરતમભાવ આવે છે. પ્રત્યેક કર્મના અનંત સ્કન્ધા આત્માના સઘળા પ્રદેશામાં બંધાય છે. જવપ્રદેશવાળા ક્ષેત્રમાં જ રહેલા કર્મ વર્ગણાના પુદ્દગલસ્ક ધા અંધાય છે, તેની બહારના ક્ષેત્રમાં રહેલા નહિ. બન્ધ પામતા દરેક કર્મ સ્કન્ધા અનંતાનંત પરમાણુઓના જ બનેલા હાય છે.

કર્મ'ની પહેલી અવસ્થા બન્ધ છે. એ વગર બીજી કેાઇ અવસ્થા બની જ શકતી નથી. બન્ધના પ્રકૃતિબન્ધ સ્થિતિ-બન્ધ, અનુસાવબન્ધ અને પ્રદેશખન્ધ એમ ચાર લેદાે પાછળ જોવાઈ ગયા છે.

(૨–૩) ઉદ્દવર્તાના, અપવર્તાના. કર્મનાં સ્થિતિ–રસ વધવાં એને 'ઉદ્દવર્તાના' કહેવામાં આવે છે અને ઘટવાં એને 'અપવર્તાના' કહેવામાં આવે છે. અશુભ કર્મા બાંધ્યા પછી જો જીવ સારાં–શુભ કામ કરે તેા એશે અગાઉ બાંધેલ બુરા

કર્મનાં સ્થિતિ–રસ ઘટી જઈ શકે છે. આ ઉપરથી બાધપાઠ મળે છે કે માણસે અજ્ઞાન યા માહને વશ થઈ ખુરી રીતે વર્તીને પાતાનું જીવન કલુષિત અનાવ્યું હાય, પણ સમજ્યા પછી િ જાગ્યા ત્યાંથી રહવાર 'ના ન્યાયે ] એ પાતાનાં વર્ત નને સુધારી સદાચરણી અને સત્કર્મા અને તા એના સચ્ચરિતના પવિત્ર ભાવાેદ્વાસંખળથી એનાં અગાઉનાં ખુરાં કમેોની સ્થિતિ તથા કટુતામાં ઘટાડા અવશ્ય થઇ જઈ શકે છે. પડેલા અરાખર ચડી જઇ શકે છે. ઘાર નરકમાં લઇ જનારાં કર્મદલિક જેમણે આંધેલાં એવા મહાપાપી પણ જ્યારે ફર્યા છે ( જાગ્યા છે ) અને અડગ આત્મળળથી કલ્યાણયાત્રા પર ચડી ગયા છે ત્યારે તેમના એ તપાબળથી તેમનાં ધારાતિધાર કર્મા વિધ્વસ્ત થઇ ગયાં છે અને મહાત્મા બની પરમાત્મપદને પામવા સમ<sup>થ</sup>ે ખન્યા∗ છે. આત્મા પ્રમાદ-નિદ્રામાં પડેલા પણ સુતા સિંહ છે, એ જ્યારે જાગે છે-ખરેખર જાગે છે અને પાતાના આત્મ-વીર્યંને ફાેરવે છે ત્યારે ઉત્તરાત્તર પ્રખરતાને ધારણ કરતા એના મહાન્ આત્મળળ આગળ મહામારક માહમાતંગ પરાસ્ત થતા જાય છે અને આખરે પૂરેપૂરા હત-પ્રહત થઈ સંપૂર્ નાશ પામે છે.

આ જોયું અપવર્તાનાનું, તેમ ઉદ્દવર્તાનાનું જોઈ શકાય છે. જેમ કે, જીવે અલ્પ સ્થિતિનું અશુભ કર્મ બાંધ્યા પછી

અર્થાત્— બ્રાહ્મણ, સ્ત્રી, બ્રૂણ અને ગાય એ બધાની હત્યા કરી નરકના અતિથિ બનેલ 'દઢપ્રહારી ' અને એવા બીજા મહાપાપીઓ પણ યાગનું શરણ ત્રહી તરી ગયા છે.

<sup>\*</sup> ब्रह्म-स्त्री-भ्रूण-गो-घातपातकान्नरकातिथे:। ' दृढप्रहारि' प्रभूतेयोगो हस्तावलभ्बनम् ॥ [ हेभयन्द्र, येग्यशस्त्र, १-१२ ]

એ વળી વધુ ખુરાં કામ કરે અને એના આત્મપરિણામ વધુ કહુષિત બને તે આગળ બંધાયેલ એના અશુભ કમેનાં સ્થિતિ રસ, એના ખુરાં ભાવાની અસર પામીને વધી જઈ શકે છે. તેમ જ અશુભ પરિણામાના જોરે શુભકર્માનાં સ્થિતિ–રસ ઘડી જવા પામે છે. આ અપવર્તાના–ઉદ્વર્તાનાના કારણે કાઈ કમેં જલ્દીથી ફળ આપે છે અને કાઈ માડું. કાઈ કમેં મંદકલદાયક બને છે, તા કાઈ તીવ્રક્લદાયક.

- (૪) સત્તા. કર્મ બંધાયા પછી તરત ફળ ન આપતાં કેટલાક વખત સત્તારૂપમાં રહે છે એ વાત અગાઉ જણાવી છે. જેટલા વખત સત્તારૂપમાં રહેવું એને 'અબાધાકાલ' કહેવામાં આવે છે. એ કાલ [સ્વભાવિક ક્રમથી કે અપવર્તના દ્વારા શીઘ્ર] પૂરા થતાં કર્મ પાતાનું ફળ આપવા તત્પર થાય એ કર્મનાે–
- (૫) ઉદય કહેવાય. કમ<sup>ર</sup> નિયત કાળે ફળ આપવા તત્પર થાય એ ઉદય અને નિયત કાળની પહેલાં ફળ આપવા તત્પર થાય એ-
- ( દ ) ઉદીરણા કહેવાય. 'અબાધાકાળ '\* પૂરા થતાં ઉદયમાં આવેલ કર્મના નિયતકાળ પ્રમાણેના કમિક ઉદય તે ઉદય છે; અને તે ઉદયમાન કર્મનાં જે દલિક પછીથી ઉદયમાં આવવાવાળાં છે તેમને પ્રયત્નવિશેષથી ખેંચી ઉદયપ્રાપ્ત દલિકા સાથે ભેળવવાં અને ભાગવવાં તે 'ઉદીરણા' છે. જેમ કેરીની

<sup>\*</sup> કર્મ ભંધાયા પછી જેટલા વખત સુધી બાધા (ઉપાધિ) ન પહેાંચાડે અર્થાત્ ઉદયમાં ન આવે, શુભાશુભ કળ આપવા તત્પર ન થાય તેટલા વખતને 'અબાધાકાળ ' કહેવામાં આવે છે. જે કર્મના જેટલા અબાધાકાળ હાય તે પૂરા થયા પછી તે કર્મ પાતાનું ફળ આપવાનું શરૂ કરે છે.

માસમમાં કેરીઓને જલ્દી પકાવવા માટે ઝાડ ઉપરથી તોડી ઘાસ વગેરમાં દબાવી દેવામાં આવે છે, જેથી તે ઝાડ ઉપર પાકે તે કરતાં શીધ્ર પાકી જાય છે, તે પ્રમાણે કર્મના વિપાક કચારેક કચારેક નિયત સમયની પહેલાં પણ થઈ જઈ શકે છે. આ 'ઉદીરણા' કહેવાય છે, જેને માટે પ્રથમ 'અપવર્તના' ક્રિયાદ્વારા કર્મની સ્થિતિને કમ કરી દેવામાં આવે છે. સ્થિતિ ઘટી જતાં કર્મ નિયત સમયની પહેલાં ઉદયમાં આવી જાય છે. જ્યારે કાઇ માણસ પૂરું આયુષ્ય લાગવ્યા વિના અસમયમાં જ મરી જાય છે ત્યારે એ મૃત્યુને લાકમાં 'અકાલમૃત્યુ' કહેવામાં આવે છે. આમ થવાનું કારણ આયુષ્ય કર્મની ઉદીરણા થઇ ગઈ એ જ છે. અને ઉદીરણા અપવર્તનાથી ખને છે. અમુક અપવાદ સિવાય ઉદય અને ઉદીરણા કર્માનાં સર્વદા ચાલ્યાં કરે છે. ઉદિત કર્મની જ [ ઉદિત કર્મના વર્ગનાં અનુદિત કર્મન્યું પુદ્દગલાની જ ] ઉદીરણા હાય છે અને ઉદય હાતાં ઉદીરણા પ્રાય: અવશ્ય હાય છે.

(૭) સંક્રમણુ. એક કર્મ પ્રકૃતિનું અન્ય સજાતીયકર્મ પ્રકૃતિરૂપ થઈ જવું એ 'સંક્રમણું' ફિયા છે. સંક્રમણું કર્મના મૂળ લેદામાં થતું નથી, અર્થાત્ અગાઉ ગણાવેલ કર્મોના (જ્ઞાનાવરણુ, દર્શનાવરણુ આદિ) મૂળ આઠ લેદામાંથી એક કર્મ અન્ય-કર્મરૂપ થઈ શકતું નથી; કિન્તુ એક કર્મના અવાન્તર લેદામાંથી એક લેદ સ્વસજાતીય અન્યલેદરૂપ અની શકે છે. જેમકે સાતવેદનીય અસાતવેદનીયરૂપ અને અસાતવેદનીય સાતવેદનીયરૂપ અને અસાતવેદનીય સાતવેદનીય સાતવેદનીયરૂપ અને અસાતવેદનીય સાતવેદનીય સાતવેદ

ભિન્ન ગતિના આયુષ્યરૂપે બની જઇ શકતું નથી. એ જ પ્રમાણે દર્શનમાહનીય કર્મ અને ચારિત્રમાહનીય કર્મ એકબીજામાં સંક્રમણ પામી શકતાં નથી.

- (૮) ઉપશામના એટલે ઉદિત કર્મને ઉપશાંત કરવું. કર્મને-ઉદિતકમેં ભરમચ્છન્ન અગ્નિની જેમ દળાવી દેવામાં આવે તે ઉપશામના છે. ઉપશામન-અવસ્થામાં ઉદય-ઉદીરણા હાતાં નથી, તેમજ સંક્રમણ અને ઉદ્વર્તન-અપવર્તન તથા નિધત્તિ-નિકાચન હાતાં નથી. આ સર્વોપશમનાને લગતી વાત છે.
- (૯) નિધત્તિ એ કર્મ બન્ધનની એવી સખ્ત અવસ્થા છે કે એ ઉદ્દીરણા તેમ જ સંક્રમણની પહોંચની અહાર છે; કિંતુ ત્યાં ઉદ્વર્તન–અપવર્તન થઈ શકે છે.
- (૧૦) નિકાચના એ કર્મ બન્ધની સખ્તમાં સખ્ત અવસ્થા છે કે જ્યાં ઉદ્દીરણા, સંક્રમણ અને ઉદ્દવર્તન—અપવર્તન કોઇ ક્રિયા ચાલી શકતી નથી. આ નિકાચના પામેલું [નિકાચિત] કર્મ એના લખત પર ઉદયમાં આવે છે ત્યારે પ્રાયઃ અવશ્ય લોગવલું પડે છે.

### [ 83 ]

જનો દરેક જન્મ એના પૂર્વ જન્મની અપેક્ષાએ પુન-જન્મ જ છે. એના કોઈ જન્મ એવા ન હાય, જેની અગાઉ જન્મ ન હાય. એનાં જન્માની (ભિન્ન ભિન્ન દેહાનાં ધારણની) પર'પરા હમેશાંથી એટલે કે અનાદિકાળથી ચાલી આવે છે એમ માનવું યુક્તિસર જણાય છે. આત્માના ભૂતકાળના કાઈ જન્મને સર્વપ્રથમ એટલે કે શરૂઆતના જન્મ માનીએ તાે એમ માનવું પડે કે આત્મા ત્યાં લગી અજન્મા હતા અને પછી એના એ પહેલવહેલા નવા જન્મ શરૂ થયા. આમ જો માનવું પડે તા અજન્મા એવા શુદ્ધ આત્માને પણ કચારેક જન્મ ધારણ કરવાનું સંભવિત બની શકે છે એમ પણ માનવું પડે, અને એમ જો માનવું પડે તો ભવિષ્યમાં મુક્તિ પ્રાપ્ત થયા પછી પણ કચારેક પાછા જન્મપાશ વળગવાનું સંભવિત બની જાય છે, અને એથી સ્થિર અને પૂર્ણ મુક્તિનું અસ્તિત્વ ઊડી જાય છે. આત્મા કેટલાક કાળ લગી જન્મ વગરના (દેહ ધારણ વિનાના) રહી પાછા કચારેક ફરી જન્મ ધારણ કરવાનું ચાલુ કરે છે આમ માનવું બંધબેસતું નથી. દેહધારણની પરંપરા ચાલે તા અખંડ રૂપે જ ચાલે, વચમાં કચારે પણ દેહની કડી તૃ્દ્યા વગર અવિચ્છિત્ર રૂપે જ ચાલે, અને એક વાર દેહના વળગાડ છૂટ્યો કે પછી એ હમેશાંને માટે છૂટી જાય છે. આ પ્રમાણે માનવું સંગત દેખાય છે.

એક જ માતાપિતાનાં સંતાનામાં અંતર માલૂમ પડે છે. એટલું જ નહિ, એકસાથે જન્મેલ યુગલમાં પણ અંતર જોવામાં આવે છે. માબાપની ઠીકઠીક દેખભાળ હાેવા છતાંય તેમનાં વિદ્યા, શિક્ષણ, છુહિ, ડહાપણ, અનુભવ અને વર્તાન વગેરેમાં કરક પડી ગયેલા જોવાય છે. એ અંતરના ખુલાસા રજવીય અને વાતાવરણની વિભિન્નતા પર જ પર્યાપ્ત નહિ થાય. પૂર્વ જન્મના સંસ્કારાનું પરિણામ પણ ત્યાં સ્થાન રાખે છે એમ માનવું બંધ બેસે છે. એહિક કારણા અવશ્ય પાતાની કૃતિ દાખવે છે, પરંતુ એટલેથી વિચારણા અટકતી નથી. એ કારણા પણ પોતાના હતુ માંગે છે. એ કારણા પાછળ પણ ગૂઢ હતુના સંચાર હાય તેમ કલ્પના આવે છે. મૂળ કારણની શાધ માટે વર્તમાન જિંદગીના સંજોગાથી આગળ વધવું પડશે.

સંસારમાં એવા પણ માણુસા જેવાય છે કે જેઓ અનીતિ, અનાચારનાંુકામ કરવા છતાં ધુની અને સુખી હોય છે, જ્યારે નીતિ અને ધર્મના માર્ગ પર ચાલનારાઓમાં કેટલાક દરિદ્ર અને દુઃખી દેખાય છે. આમ થવાનું શું કારણ ? '' કરણી તેવું ફળ " કચાં ? આના ખુલાસા વર્તમાન જન્મ સાથે પૂર્વ-જન્મનું અનુસ'ધાન વિચારતાં આવી શકે છે. પૂર્વજન્મના કર્મસંસ્કાર અનુસાર વર્ષમાન જિંદગી ઘડાય છે અને વિશેષ પરિસ્થિતિએ ઊપજે છે; એ જ પ્રમાણે વર્તમાન જિંદગી અનુસાર ભવિષ્ય જિંદગીની નિષ્પત્તિ થાય છે. અર્થાત્ પૂર્વ-જન્મના કર્મસંસ્કારાનાં પરિણામ વર્તમાન જિંદગીમાં પ્રગટ થાય છે, અને વર્તમાન જિંદગીના કર્મસ સ્કારાનાં પરિણામ ભવિષ્ય જિંદગીમાં પ્રગટ થાય છે. એમ શું નથી ખનતું કે કેટલાક બદમાશ, લૂંટારા અને ખૂની દેાર અપરાધ કરીને એવા ગુપ્ત રહી જાય છે કે તેઓ ગુનાની સજાથી ખચી જાય છે, જયારે ખીજા નિરપરાધીએાને ગુના વગર ગુનાની ભયંકર સજા ભાગવવી પડે છે! કેટલા અન્યાય? કરણી તેવું ફળ કચાં? પણ એ બધી ગુંચવણ પુનર્જન્મ કે પૂર્વજન્મના (સદ્ધાંત આગળ ઉકેલાઈ જઈ શકે છે. પૂર્વજન્મવિદ્ધિત વિભિન્ન અને વિચિત્ર કર્મોનાં વિભिન્ન અને વિચિત્ર પરિણામ વર્તમાન જન્મમાં ઉપસ્થિત થાય છે.

પરંતુ આ ઉપરથી એમ સમજવાનું નથી કે અનીતિ-અન્યાય, અત્યાચાર કરીને ધન ભેગું કરી તેવા ધનના બળે સાહેળી ભાગવનારને એમ ભાગવવાના નૈતિક કે ધાર્મિક દૃષ્ટિએ કરોા હક્ક પ્રાપ્ત થાય છે. એવાઓએ માટે ભાગે પાતાનું ધન સીધી રીતે કે પરંપરાએ ગરીના અને પારિશ્રમિક વ્યવસાય કરનારાઓ પાસેથી છેતરીને અથવા લૂંટીને-છળ યા બળથી-મેળવેલું હાય છે. આવું હાય ત્યાં કાઇ પણ સુરાજય અથવા જાગ્રત સમાજ આવી પરિસ્થિતિ લાંના વખત નિશાની શકે

નહિ. જો નિભાવે તે પ્રથમ દાેષ રાજ્યના અને બીજો દાેષ તે ઊંઘણસી સમાજના છે. સમાજનું અર્થાત્પાદન અને તેની ચાગ્ય વહેંચણ થાય તે રાજ્યે અને સમાજે જોવાનું છે. કાઇ પણ ધમે, સમાજમાં પ્રવર્તી આવી અંધાધુંધીને અનુમાદન આપી તેને ટકાવી શકે નહિ, તેમ જ તેવા ધનના ધર્મ પ્રભાવના કરવાના ઇરાદે ધામિ'ક ગણાતા કાર્ય'માં ઉપયાગ કરવા-કરાવવાથી તેવા ધનને ન્યાયાપાજિત પ્રશસ્ત ધન તરીકે પ્રતિષ્ઠા આપી શકે નહિ. જો આપે તેા તે ધમ<sup>°</sup>, અનીતિ અને અનાચર**ણ**ના પાષક બની જાય. ગૃહસ્થાશ્રમીના પહેલા સદ્ગુણ ધનાપાજ ન ન્યાયથી કરવું એ છે. ન્યાયથી કમાવું અને એમાંથી બની શકે તેટહ્યું ધાર્મિક કાર્યમાં ખરચવું એ જ પ્રશસ્ત અને પુર્યમાર્ગ છે. ધાર્મિક કાર્યમાં ખરચવા માટે કે ધર્મ પ્રસાવના કરવાના ઇરાદે તેવાં માેટાં કાર્યો કરવા માટે સારા–નરસા કાેઈ રસ્તે ધન લેગું કરવા મંડી પડવું એ ખાેડું છે, એ શ્રેયસ્કર નથી. શાસ્ત્રકારાના એ સ્પષ્ટ ઉપદેશ છે કે ધર્મ માટે ધનની ઇચ્છા કરવી તે કરતાં તે ઇચ્છા ન કરવી એ જ વધારે સારું છે. કાદવમાં પગ નાખી પછી ધાવા તેના કરતાં કાદવમાં પગ નાખવા નહિ એ જ સારુ છે\*. સમજવું સુગમ છે કે ધાર્મિક કાર્યો ન્યાયાજિત દ્રવ્યથી

> \*धर्मार्थं यस्य वित्तेहा वर तस्य निरीहता। प्रक्षालनाद्धि पङ्कस्य दूरादस्पर्शनं वरम्।।

( भहासारत, वनपर्व 3, अध्याय २, श्लीक ४६)

આ શ્લાકનું ખીજુ ચરણ—

" तस्यानीहा गरीयसी "

એવુ પણ મળે છે.

આચાર્ય હરિભદ્ર અને આચાર્ય હેમચંદ્રના પ્રંથામાં આ શ્લોક શ્રદ્ધેયતાથી ઉદ્દધૃત કરાયેલા નજરે પડે છે. જૈન સાહિત્યમાં આ શ્લોક સારા પ્રચલિત છે. કરાય તેા ધર્મ ની પવિત્રતા સચવાઈ શકે. ધર્મના મહિમાને વિસ્તારવાના એ જ સારા અને સાચા રસ્તા છે. બાહ્યાડં બર ખાતર ધર્મની પવિત્રતાને જેખમમાં નાખી શકાય નહિ. નીતિથી ધન મેળવાય અને એવું [ન્યાયપૂત] ધન ધાર્મિક કાર્યમાં વાપરવામાં આવે તા તેની અસર સમાજ અને જાહેર જનતા પર બહુ સારી થાય.

વળી બી જી વાત એ સૂચવવા યાેગ્ય છે કે જે બદમાશ, લૂંટાશ કે ખૂનીને રાજ્ય કે સમાજના હાથ પહેાંચી શકે નહિં તેમને કર્મના અટલ કાયદા અનુસાર તેમનાં પાતાનાં દુષ્કર્મનાં ફળ મળવાનાં એ નક્કી છે, પરંતુ પરકૃત આપત્તિ માટે પાતાના કર્મવિપાકના ટેકા મળ્યાનું માની લેવા છતાંય તે સંબંધ જે બાબતના ઉપાય થઈ શકે તેમ હાય તે માટે યાેગ્ય સઘળા ઇલાજ રાજ્યે કે સમાજે લેવા જોઇએ, એ યાેગ્ય તથા ન્યાચ્ય છે. અસ્તુ.

હવે મૂળ વાત પર આવીએ. ઉપર જશાવ્યું તેમ, સરખી પરિસ્થિતિમાં પાષાયેલાઓમાં પણ એકની ખુદ્ધિ અને સ્મરણુ-શક્તિ પ્રખર હાય છે, જ્યારે બીજાની મંદ હોય છે; તેમજ વિચાર-વર્તાનમાં વિભિન્નતા હોય છે. સાધનસગવડ અને ઉદ્યમ સમાન છતાં એકને વિદ્યા કે કળા જલ્દી ચઢે છે, જ્યારે બીજો એમાં પાછળ રહે છે. સરખા અભ્યાસવાળા અને સરખી પરિસ્થિતિમાં ઊછરેલાઓમાં એકને વક્તૃત્વ, કાવત્વ કે સંગીત જેવી શક્તિ કે શક્તિઓ વરે છે, ત્યારે બીજો જન્મભર તે શક્તિથી વિરહિત રહી જાય છે, અથવા પેલાના વિકાસની સરખામણીમાં ઘણા મંદ રહી જાય છે. છ-સાત વર્ષના બાળક પાતાની સંગીતકળાથી સહૃદય જનતાને સુગ્ધ કરી મૂકે, નાના બાળક પાતાની સંગીતકળાથી સહૃદય જનતાને સુગ્ધ કરી મૂકે, નાના બાળક પાતાની સંગીતાથી કુશલ ગણિતખુદ્ધિ દાખવે, નાટક રચવા જેવું સાક્ષરત્વ

પ્રાપ્ત કરે! આ બધું પૂર્વજન્મની સંસ્કા<mark>રશક્તિના સ્કુર</mark>ણ વગર ઘટે ?

એવાં પણ અનેક ઉદાહરણા આપણી સામે માજૂદ છે કે માતાપિતા કરતાં તેમના બાળકની ચાગ્યતા બિલ્કુલ જુદા પ્રકારની હાય છે. અશિક્ષિત માબાપના પુત્ર શિક્ષિત, વિદ્વાન્ મહાવિદ્વાન્ બને છે. આનું કારણ કેવળ આસપાસની પરિસ્થિતિમાં જ પર્યાપ્ત નહિ થાય. જો એમ કહેવામાં આવે કે આ પરિણામ બાળકના અદ્દભ્ત જ્ઞાનત તુઓનું છે, તો એ પ્રશ્ન થાય કે બાળકના દેહ તા માતાપિતાનાં શુક્રશાણિતથી બનેલા છે, પછી તેમનામાં (માબાપમાં) અવિદ્યાના એવા જ્ઞાનત તુઓ બાળકના મસ્તિષ્કમાં આવ્યા કચાંથી? કવચિત્ કથચિત્ માતાપિતાના જેવી જ્ઞાનશક્તિ બાળકના દેખવામાં આવે છે ખરી, પણ ત્યારે એ પ્રશ્ન થાય કે એવા સુયાગ મત્યો શી રીતે? અને એનું શું કારણ કે કાઈ માબાપની ચાગ્યતા ઘણી લાંચી કક્ષાની હાય છે, અને એમના બાળક એમના અનેક પ્રયત્ના હાતાંય સાધારણ ખુદ્ધિનો કે ગમાર રહી જાય છે.

આવા અનેક ઉદાહરણા વિચાર માંગે છે.

સાવધાનીથી ગાલનાર માણસના માથા પર ઉપરથી એાચિતું નિળયું, ઇંટ કે પથરા પડ્યો અને એથી એને ગલીર ઇજા થઇ, એ તકલીફ આવી પડવામાં એ માણસના કંઈ વાંક ? નહિ જ. વાંક વગર તકલીફ શું કામ ? એક માણસે ખાંટી રીતે વહેમાઇ ઉશ્કેરાઈ બીજા માણસના પેટમાં શસ્ત્ર હુલાવી ફીધું અને એથી એનું મરણ નીપજયું, એમાં એ મરનારના કંઈ જ વાંક ? વસ્તુત: એ મરનારને લહા તથા નિર્દોષ માનીએ તા આ પ્રાણાપહારક પ્રહારના લાગ એને શું કામ થવું પડે?

પણ પૂર્વકર્મ <mark>નું અનુસન્ધાન વિચારમાં લેતાં આવી બાબતાના</mark> ખુલાસા થઈ શ*કે* છે.

ગર્ભના આરંભથી લઈ જન્મ સુધી આળકને જે કષ્ટ લોગવવાં પડે છે તે અધાં આળકની કૃતિનાં પરિણામ છે યા તેનાં માતાપિતાની કૃતિઓનાં પરિણામ છે? એ કષ્ટોને આળકની આ જન્મની કૃતિનાં પરિણામ કહી શકાય તેમ નથી, કેમકે એણે ગર્ભાવસ્થામાં તા સારું- બુરું કંઈ પણ કામ કર્યું નથી. અને જો માતાપિતાની કૃતિઓનાં પરિણામ કહેવામાં આવે તો તે પણ યુક્ત નથી, કેમકે માતા-પિતા સારું યા ખરાખ કામ કરે એનું પરિણામ વિના કારણ આળકને કેમ લાગવનું પડે? અને આળક જે કંઈ સુખ-દુ:ખ લાગવે છે તે એમ જ-વિના કારણ વિના કારણ વિના કારણ કોરો જ નહિ કેમકે કારણ વિના કારણ લાગવે છે એમ તો માની શકાય જ નહિ કેમકે કારણ વિના કાર્યનું થવું કે હોવું અસંભવ છે.

આ બધાં ઉદાહરણા પરથી માલૂમ પડી શકે છે કે આ જન્મમાં જોવામાં આવતી અહુવિધ વિલક્ષણતાએ તું મૂળ માત્ર વર્તમાં જન્મમાં નથી; ન એ કેવળ મા-બાપના સંસ્કારનું જ પરિણામ છે, તેમજ ન કેવળ પરિસ્થિતિનું જ. માટે આત્માનું અસ્તિત્વ ગર્ભારં ભના સમયની અગાઉ પણ હતું એમ માનવું યાચ્ય જણાય છે. તે જ પૂર્વજન્મ. એ જન્મમાં ઇચ્છા-પ્રવૃત્તિ દ્વારા જે કર્મ સંસ્કાર સંચિત થયા હાય તેમના આધાર પર વર્તમાન જન્મ અને તદ્દગત વિશેષતાએ ના ખુલાસા થઈ શકે છે. જે યુક્તિથી અગાઉના એક જન્મ સિદ્ધ થયા, તે જ યુક્તિના બળે તેની અગાઉના, અને તેની અગાઉના એમ અનેક અને તેની અગાઉના સાબિત થઈ જઇ શકે છે. અને એ જ પ્રમાણ આદ્માના મિહાવૃત આત્માના ] ભાવી જન્મ પણ સિદ્ધ થયા છે.

પ્રવૃત્ત થાય છે એ ઉપરથી પણ પૂર્વ ભવીય ચૈતન્યની અનુવૃત્તિનું અનુમાન શકય બતાવવામાં આવે છે.

પૂર્વજન્મ હાય તા તે યાદ કેમ ન આવે? એમ પ્રશ્ન થાય પણ વર્તમાન જિંદગીમાં જ ખની ગયેલી બાબતા બધી યાદ આવે છે? નહિ, ઘણી ઘણી વિસ્મૃતિમાં અવરાઈ જય છે, અવરાયેલી રહે છે, તા પૂર્વજન્મની કચાં વાત કરવી? જન્મકાન્તિ, શરીરકાન્તિ, ઇદ્રિયકાન્તિ—આમ આખી જિંદગીના ધરમૂળમાં જ આખા પલટા થાય, ત્યાં પછી પૂર્વજન્મની યાદ કેવી? છતાં કાઈ કાઇ મહાનુભાવને આજે પણ પૂર્વજન્મનાં સ્મરણ થાય છે એવા દાખલા ખહાર આવેલા છે. એ બાબતની વિગત હિન્દની પ્રતિષ્ઠિત પત્રિકાઓમાં પ્રકટ પણ થયેલી છે. જાતિસ્મરણની એ લટનાએ માણસને પુનર્જન્મ વિષે વિચાર કરતા કરી મૂકે તેમ છે.

માણુસનાં કૃત્યાની જવાબદારી પુનજેન્મથી જળવાય છે. સુજન મહાનુભાવને પણ કચારેક દાર આપત્તિ આવે છે અને અપરાધ વિના રાજદંડ ભાગવવા પડે છે, પરંતુ તે વખતે તેની માનસિક શાંતિમાં પુનજેન્મના સિદ્ધાંત બહુ ઉપકારક થાય છે. વર્તમાન જિંદગીની સત્કૃતિએાનું અનુસંધાન આગળ ન હાય તા મનુષ્ય હતાશ થઈ જાય; આક્તના વખતમાં તેની આરે બાજી અંધકાર કરી વળે.

આપણા (મનુષ્ય) જીવનમાં "અકસ્માત્" ઘટનાએન કંઇ એાછી નથી બનતી. એ અકસ્માત્ [અ–કસ્માત્] (કેઇ સચૈતનના બુદ્ધિપૂર્વંક પ્રયત્નના સંબંધ ન હાેવાથી) **લહે** કહેવાય. પણ નિમૂલ તાે કેમ હાેઈ શકે? તેની પાછળ મૂળ તાે હાેવું બેઇએ. અકસ્માત્ પણ કસ્માત્? કાેનાથી–શાથી? એની દુર્ગ મ શાધના વિચાર કરતાં અદષ્ટના (કર્મના) નિયમ સુધી પહેાંચા જવું પડે છે.

સંસારમાં કાઈ માણુસ એમ વિચાર કરે કે—

આતમા વગેર કંઈ નથી. જેટલા દિવસા હું આ જિંદગીમાં માજશાખ કરું એટલા જ દિવસા મારા છે. આ જિંદગીની સમાપ્તિ પછી આ દેહ પાંચ ભૂતામાં મળી જશે અને 'હું' જેવા કંઇ વ્યવહાર નહિ રહે. તા પછી હું જીવદયા કરું કે જવહિંસા કરું, સાચું બાલું કે જૂઠું બાલું, સંયમિત રહું કે ઉચ્છું ખલ રહું, અથવા મનમાં આવે તેમ કરું તા તેમાં હરકત જેવું શું છે ! કારણ કે મારા કરેલ કર્મોના મને દંડ કે પુરસ્કાર આપનાર કાઈ છે જ નહિ.

પરંતુ આવા વિચાર કે ખાલ એકદમ ભ્રમપૂર્ણ છે. આ જિંદગીમાં કાંઈ અનીતિ, અનાચાર, લૂંટફાટ, મારફાડ કેં ખુનામરકી કરી ધનવાન્ થાય અને મૌજથી કરે, પણ એનાં એ દુષ્કૃત્યાની જવાબદારી એના પરથી ઊડી જતી નથી. સજ્જનાની દુઃખી હાલત અને દુર્જનાની સુખી હાલત પાછળ એહિક પરિસ્થિતિ ઉપરાંત કાંઈ ' અદપ્ટ' કારણ ન હાય અને એ હાલતના હિસાબ અહીં ને અહીં પૂરા થઇ જાય, એનું અનુસંધાન આગળ ન ચાલે તા આધ્યાત્મિક જગતમાં કે સૃષ્ટિત્રવસ્થામાં એ એાછું અધેર નહિ ગણાય.

કમેં ના નિયમ એક એવું ચાેક્કસ અને ન્યાખ્ય વિશ્વશાસન છે કે પ્રાણીમાત્રના કાર્યને યાેગ્ય જવાબ આપે છે. માટે જ મનુષ્ય–સમાજને સારા બનાવવામાં કમેં વાદનું શાસન, જે પુનજેન્મવાદના સ્રષ્ટા છે, અત્યંત ઉપયાગી છે. એ( શાસન )નું એકમાત્ર તાત્પર્ય બુરાં કામ છાેડી સારાં કાર્ય કરવાં એમાં જ રહેલું છે, જેના પરિણામે ઉત્તરાત્તર વિકાસ સાધી પૂર્ણતાએ પ≧ાંચી શકાય.

જન્માંતરવાદના સિદ્ધાંતથી પરાેપકારભાવના પુષ્ટ થાય છે અને કર્તા વ્યપાલનમાં તત્પરતા આવે છે. પરાપકાર કે કર્તા વ્ય-પાલનમાં લૌકિક ફળ પ્રત્યક્ષ છે, છતાં જિંદગીનાં દુઃખાેના અંત ન આવે તે৷ એથી જન્માંતરવાદી હતાશ થતાં નથી. આગામી જન્મની શ્રહા તેને કર્ત વ્યમાર્ગ પર સ્થિર રાખે છે. તે સમજે છે કે 'કર્તાવ્યપાલન કદિ નિષ્ફલ ન જાય; વર્તમાન જન્મમાં નહિ, તેા આગામી જન્મમાં તેનાં ફળ મળશે. ' આમ પરલાેકના શ્રેષ્ઠ લાલની ભાવનાથી માણસ સત્કર્મમાં પ્રવૃત્ત રહે છે. તેને મૃત્યુના ભય પણ નથી રહેતા. કેમકે આત્માને નિત્ય યા અમર સમજનાર માણસ મૃત્યુને દેહપલટા સિવાય બીજું કશું જ સમજતાે નથી. મૃત્યુને તે એક કાેટ ઉતારી ખીજો કાેઇ પહેર્યા જેવું માને છે અને સત્કર્મશાલીને માટે તે પ્રગતિમાર્ગ નું દ્વાર અને છે એમ તે સમજે છે. આમ મૃત્યુના ભય જિતવાથી અને જીવનપ્રવાહ નિરંતર અખંડપણે વહેતા અનંત અને સદા સત્ છે એમ સમજવાથી જીવનને ઉત્તરાત્તર વધુ વિકસિત અનાવવાની વિવેકસુલસ સાવનાના યાેગે તેની કત્ત વ્યનિષ્ઠા અલવતી બને છે. આત્માની નિત્યતા સમજનાર એમ સમજે છે કે 'બીજાનું ખુરું કરવું તે પાતાનું ખુરું કરવા જેવું છે. વેરથી વેર વધે છે અને કરેલા કર્માના ળધા અનેક જન્માંતરા સુધી પણ છવ સાથે લાગ્યા રહી પાતાનાં કુળ કથારેક લાંબા વખત સુધી પણ ચખાડ્યા કરે છે. ' આ પ્રમાણે સમજનાર આત્મવાદી માણસ બધા આત્માએને પાતાના આત્મા સરખા સમજ ાધાએ સાથે મૈત્રી અનુલવે છે. મૈત્રીના અજ-

વાળામાં તેની રાગ–દ્વેષની વાસના એાછી થતી જાય છે. આ રીતે તેના સમભાવ પાષાય છે અને તેના વિશ્વપ્રેમ વિકસતા જાય છે. દેશ, જાતિ, વર્ણ કે સમ્પ્રદાયના લેદાે વચ્ચે પણ તેનું દષ્ટિસામ્ય (દષ્ટિમાં સમભાવ ) અળાધિત રહે છે. તે સમજે છે કે 'મર્યા પછી આગામી જન્મમાં હું કર્યાં, કઇ ભૂમિ પર, કયા વર્ણમાં, કઈ જાતિમાં, કયા સમ્પ્રદાયમાં, કયા વર્ગમાં અને કઈ સ્થિતિમાં પેદા થઈશ તેનું શું કહી શકાય? માટે કાઈ દેશ, જાતિ, વર્ણ કે સમ્પ્રદાયના તેમજ ગરીબ કે ઊતરતી પંક્તિના ગણાતા માણસ સાથે અસદુભાવ રાખવા, તેને હલકા કે હલકી નજરથી જેવા, મદ–અભિમાન કે દ્વેષ કરવા વાજળી નથી. ' આમ આત્મવાદના સિદ્ધાંતથી નિષ્પન્ન થતા ઉચ્ચ દિષ્ટિસંસ્કારના પરિણામે આત્મવાદી કે પરલાકવાદી સજ્જન કાઈ પ્રાણી સાથે વિષમભાવ ન રાખતાં 'पण्डिताः समदर्शिनः'ના મહાન્ વાકચાથ<sup>ર</sup>ને પાતાના જીવનનું ધ્યેય બનાવે છે અને એમ કરી પરહિતના સાધન સાથે પાતાના આત્મહિતના સાધનને વણી નાખવાના કાર્યમાં યત્નશીલ બને છે.

અનેક તાર્કિક મનષ્યો ઇશ્વર અને આત્માના અસ્તિત્વ વિષે સંદેહ ધરાવતા હોય છે, પણ જ્યારે તેમના ઉપર કપરી આકૃત આવે છે અથવા તેઓ દારુણુ વ્યાધિના શિકાર અને છે, ત્યારે તેમના હૃદયના તાર્કિક જેશ અધા નરમ પડી જાય છે અને તેમનું મન ઇશ્વરને (કાઈ અકળ અલખ ચેતનશક્તિને) સંભારવામાં મશગુલ અને છે. તેઓ તેના તરફ જુકે છે, તેને સમરે છે અને તેની આગળ પાતાની દુર્ખલતા, અસહાયતા અને પાપપરાયણતા વારંવાર પ્રકટ કરી પાતાની સમ્પૂર્ણ દીનતા જાહેર કરે છે, અને આતુર હૃદયના ભક્તિપૂર્ણ ભાવથી તેનું શરણું માંગે છે. માણસની માનસિક કદ્દરતા ગમે તેટલી પ્રબલ હાય, પણ દુ:ખના વખતમાં તેમાં જરૂર ફેર પડે છે; કઠોર વિપત્તિના વખતે તેનું ઉછાંછળાપણું બધું હવા થઈ જાય છે. તેમાં વળી મરણની નાબત! એ તા ગંભીરમાં ગંભીર પરિસ્થિતિ. એ વખતે તા કટ્ટરમાં કટ્ટર નાસ્તિક પણ ગળગળા બની જાય છે, એની નાસ્તિકતા ગળી જાય છે, અને દુ:ખના પંજામાંથી છૂટવા માટે કાને વીનવવા, કાનું શરણ લેવું એની શાધમાં એની આંખ ઘૂમવા લાગે છે.

આત્મા, પુનર્જન્મ અને પરમાતમાનું અસ્તિત્વ સ્વીકાર-વામાં ન આવે, પુષ્ય-પાપને કલ્પનાસમ્ભૂત મિશ્યા સમજવામાં આવે તેા આધ્યાત્મિક જગતમાં યા સૃષ્ટિવ્યવસ્થામાં જીવન-ગતિના એક શ્રેષ્ઠ આધારથી વંચિત થવું પડે છે. સાત્ત્વિક ઉત્કર્ષના યાત્રી પાતાની અનુભૂતિને ઉદ્દુખાધતાં કહે છે કે એવા વિચાર કરતાંની સાથે જ કે "આત્મા નથી, ભગવાન્ નથી," હુદયની તમામ પ્રસન્નતા લૂંટાઇ જાય છે અને નૈરાશ્યનું દ્યાર વાદળ તેના પર ક્રી વળે છે.

આતમાં, કર્મ ( પુષ્ય-પાપ ), પુનર્જન્મ, માક્ષ અને પર માત્મા એ પંચક એવું છે કે એકને માનતાં બાકીનાં બીજાં ખધાંય એની સાથે આવી જાય છે; અર્થાત્ એકને સ્વીકારતાં પાંચે સ્વીકારાઈ જાય છે અને એકને સ્વીકૃત ન કરતાં પાંચે અસ્વીકૃત થઇ જાય છે. આત્માના સ્વીકાર થયા કે પુનર્જન્મના સ્વીકાર થઈ જ ગયા. અતએવ પુષ્ય-પાપરૂપ કમ ' પણ સાથે જ આવી ગયાં. આતમાની પૃષ્ શુદ્ધિ એ જ માક્ષ, એટલે માક્ષના સ્વીકાર પણ આતમાની સાથે જ આવી જાય, અને માક્ષ એ જ ઇધારતત્ત્વ, અર્થાત્ પરમ શુદ્ધ મુક્ત આતમા એ જ પરમાતમા અને એ જ ઇધાર, એટલે ઇધારવાદ પણ આતમાદમાં જ આવી જાય છે.

ઇશ્વરસિદ્ધિ માટે લાંબા પારાયણની જરૂર નથી. થાડામાં જ સમજી શકાય તેમ છે કે જેમ જગતમાં મલિન દર્પણની હયાતી છે, તેમ શુદ્ધ દર્પણની પણ હયાતી છે, અથવા જેમ મલિન સુવર્ણની હયાતી છે, તેમ શુદ્ધ સુવર્ણની પણ હયાતી છે; આ પ્રમાણે, અશુદ્ધ આત્માની હયાતી છે, તેા શુદ્ધ (પૂર્ણું-શુદ્ધ) આત્માની વિદ્યમાનતા પણ ન્યાયઘટિત છે. મલિન દર્પણ ઉપરથી શુદ્ધ દર્પણનું અથવા મલિન સુવર્ણું ઉપરથી શુદ્ધ સુવર્ણુંનું અસ્તિત્વ પણ ખ્યાલમાં આવે છે, (અને વધુમાં સગી નજરે જોઈ શકાય છે), તેમ અશુદ્ધ આત્મા પરથી શુદ્ધ (પૂર્ણું-શુદ્ધ) આત્માનું અસ્તિત્વ હોવાની વાત પણ ખ્યાલમાં ઊતરી શકે છે. અશુદ્ધ વસ્તુ શુદ્ધ ખની શકે છે, તેમ અશુદ્ધ આત્મા શુદ્ધ ખેની શકે છે, તેમ અશુદ્ધ આત્મા શુદ્ધ ખની શકે છે. જોવાય છે, તો પૂર્ણું શુદ્ધિ પણ સંભવિત છે; અને જયાં એ સધાઈ છે તે જ પરમાત્મા છે; અને જે એ સાધશે તે પરમાત્મા થશે. પરમાત્મ-પદની પ્રાપ્તિ એ જ ઈશ્વરત્વનું પ્રકટીકરણ, એ જ ઈશ્વરપદ.

### (88)

આ જગત કાંઇ વખતે નવું અન્યું એમ નથી, તે હમેશાંથી છે. હા, એમાં પરિવર્તન થયા કરે છે. અનેક પરિવર્તન એવાં હાય છે કે જેમના હાવામાં માણુસ વગેરે પ્રાણીવર્ગના પ્રયત્નના યાગ હાય છે, અને અનેક પરિવર્તન એવાં હાય છે કે જેમાં કાંઇના પ્રયત્નની અપેક્ષા રહેતી નથી. તે જડ તત્ત્વાના તરહ તરહના સંચાગાથી, કુદરતી પ્રયાગાથી અનતાં રહે છે. દાખલા તરીકે, માટી, પચ્ચર વગેરે પદાર્થાના એકઠ્ઠા થવાથી નાના—માટા ટેકરા યા પહાડનું અની જવું; અહીં તહીંના જલ-પ્રવાહાના મળવાથી એમનું નદીરૂપે વહેલું; વનનાં વન વનસ્પતિ-રાજિથી હશ્યાળાં અનવાં; વરાળનું પાણીરૂપે વરસવું અને ક્રી પાછું પાણીનું વરાળરૂપે અની જવું વગેરે વગેરે.

એ વાત સારી પેઠે કહેવામાં આવી છે કે 'કમ<sup>°</sup>' જડ છતાં જીવના-ચેતનના વિશિષ્ટ સંસગ'થી એનામાં એવી શક્તિ પેદા થાય છે, જેથી તે પાતાના સારા-ખુરા વિપાકા નિયત સમય પર જીવ પર પ્રગટં કરે છે. જીવ માત્ર ચેતન છે અને એ ચૈતનના સંબંધ વગર જડ કર્મ ફલ દેવામાં સમર્થ નથી. ચેતન જેવાં કર્મ કરે છે તદનુસાર તેની તેવી બુદ્ધિ થાય છે. જેથી બુરાં કર્મનાં બુરાં ફળની ઈચ્છા ન હાેવા છતાં એ એવું કામ કરી છેસે છે, જેથી તેને પાતાના તે કર્મના અનુસાર ફળ મળી જાય છે. કર્મ કરવું એક વાત <del>છે</del> અને ફળ ન ચાહુવું બીજી વાત છે. કરેલ કર્મનું ફળ ન ચાહુવા માત્રથી મળતું અટકી જતું નથી. સામગ્રી એકઠ્ઠી થઈ કે કાર્ય આપા-આપ થવા લાગે છે. દાખલા તરીકે, એક માણસ તાપમાં ક્રે છે. ગરમ ચીજ ખાય છે અને એમ ચાહે કે મને તરસ ન લાગે. તેા શું તરસ લાગ્યા વગર રહે ખરી ? તાત્પર્ય એ છે કે જીવના અધ્યવસાય પ્રમાણે વિચિત્રદ્રવ્યયાગાત્મક 'સ'સ્કાર ' તેનામાં પડી જાય છે, જેને કમ બન્ધ કહેવામાં આવે છે, જે ચેતન જીવના સંત્રે ખળ પામેલ હાેઈ પાતાનાં ફળ જીવ પર પ્રમુટ કરે છે. આમ કર્મથી પ્રેરાઈ જીવ કર્મના કુળ લોગવે છે. આ પ્રમાણે કર્મોં વાદી જૈનાનું મન્તત્ય હાવાથી તેમને જીવને તેનાં કર્માનાં ફળ\* ભાગવાવવામાં ઇશ્વર-પ્રેરણા માનવાની જરૂર

[ ભાગવદ્ગીતા, ૫ અધ્યાય, ૧૪ મા શ્લોક]

અર્થાત્ કશ્વર લેકોનું કર્તાપણું કરતા નથી, લેકોને કર્મા કરાવતા નથી અથવા જીવાનાં કર્મા ભજેતા નથી, તેમ જ જીવાનાં કર્મા સાથે કળ જોડતા નથી, એટલે કે જીવાનાં કર્માને કળ દેવા મેરતા નથી, અથવા

स न कतृ स्व न कर्माण लोकस्य सृज्ञित प्रभु ।
 न कर्मफलसयोग स्वभावस्तु प्रवर्तते ।।

રહેતી નથી. સાંખ્યા અને મીમાંસકા પણ ઈશ્વરની પ્રેરકતામાં માનતા નથી. શ્રમણસ'સ્કૃતિ તાે એ નથી જ માનતી.

મન-વચન-કાયાનાં શુભાશુભ કાર્યાથી શુભાશુભ કર્મો ઉપા-જિંત થાય છે એ કર્મ ના સામાન્ય અને જાણીતા નિયમને ધ્યાનમાં રાખી માણસ જો પાતે સારાં કાર્મ કરે, કરાવે અને સારા કાર્ય ના અનુમાદક અને તો પાતાનું ભાવી સારુ અને સુખાકારી અનાવી શકે છે. એથી ઊલટું, બીજની નિંદા કરનાર, કડવી-કર મશ્કરી કરનાર, કડવા-બીભત્સ શખ્દા બાલનાર જૂઠ+બાલનાર, માણસ પાતાના એ વાણી-પાપના પરિણામે મૂંગા-ગૂંગા થાય છે. મનશક્તિના દુરુપયાગ કરનાર ગાંડપણ વહારી લે છે. હાથના દુરુપયાગ કરનાર ફૂંઠા થાય છે. પગના દુરુપયાગ

જીવાને તેમના ક્રમાનાં ફળ પાતે આપતા નથી, કિંતુ એ સ્વ−સાવધી પ્રવતે છે. સ્વ+સાવધી, એટલે કે પાતાની વૃત્તિથી કે પાતાની પ્રકૃતિથી, અર્થાત્ જીવની વૃત્તિથી કે જીવ અને ક્રમની પ્રકૃતિથી.

+ मन्मनस्वं काहलस्यं मुखरोगिताम्।
वीक्ष्यास्तरम् कन्याळीकाद्यसत्यमुरसृजेत्।।५३।।
(हेभयन्द्र, ये।गशास्त्र, रले प्रकाश

ં અર્<del>થાત-મૃષાનાદના વિષમ પાપે મ</del>ૂંગાપ**ણું, ગૂંગાપણું અ**તે મુખના રાગ પ્રાપ્ત થાય **છે.** 

मुका षद्वाश्च बिक्छा वाम्हीना वाग्जुनुव्सिताः। पूर्तिमन्धमुखाश्चेव जायन्तेऽनृतभाषिणः।।

[ ઉપલા શ્લાકતી જિત્તમાં હેમચન્દ્રે ઉદ્દ્યુત ]

કરનાર લૂલાે–લંગડાે થાય છે. વ્યભિચારી નપુંસક× થાય છે. માટે સર્વા'ગ–સુખી થવા ઇચ્છનારે મનસા–વાચા–કમ'ણા સત્કાર્ય' કરતા રહેવાની જરૂર છે.

દાનથી કીતિ'ની કામના દ્વાય તેં તે દાનની મજા ઊડી જય છે. જનતા જાહેર ઉપયોગ માટે પાતાના બંગલા આપી દેનાર એ બંગલા પર ખાસ પાતાની નામના માટે પાતાના નામની તખતી નંખાવે તો એ કીતિ'—માહના પરિણામે એવું બને કે એ દાતાર માણસ પછીના કાઈ જન્મમાં ભંગલાવાળા કાઈ ધનીને ત્યાં જન્મે, પણ કામકાજના ચિંતામય ભાર એના મન ઉપર એટલા બધા રહે કે એને એ બંગલામાં રહેવાના આનંદ મળી શકે નહિ.

માણુસ કચારેક, નિરપરાધ છતાં ભયંકર આપત્તિમાં ક્સાઈ જાય છે, પણ વાળવાળ ખચી જાય છે. એનું કારણુ એ છે કે જે જાતના ગુના જે માણુસે આ જન્મમાં કે પૂર્વજન્મમાં કરેલા જ નથી તેની સજા તેની પાસે ભાગવાવવા કાઇ પણ, કાઈ સરકાર પણ, શક્તિમાન્ નથી. કેમકે કમેના સમથે નિયમ તેનું રક્ષણ કરે છે.

જયારે કાેઈ માણુસને તેણે નહિ કરેલા ગુના માટે ગુનેગાર ઠરાવવામાં આવે છે અને તેને સજા પણ થાય છે, ત્યારે આવી સજાનું કારણ એ હાેઈ શકે કે તે માણુસે તેવા પ્રકારના ગુના

×नपुंसकत्वं तिर्यक्तवं दौर्भाग्यं च भवे भवे। भवेत्रराणां स्त्रीणां चान्यकान्ताऽऽसक्तचेतसाम्।।१०३॥ ( हेमयन्द्र, ये।गशास्त्र, रको प्रकाश )

અર્થાત્-વ્યાભિચારના પાપે ભવાન્તરમાં નપુંસકત્વ, તિર્ધ ગ્યોનિમાં જન્મ અને દૌર્ભાગ્ય પ્રાપ્ત થાય છે.

આ જન્મમાં અગાઉ કચારેક યા ગતજન્મમાં કરેલા, પણ તેણે યુક્તિપ્રયુક્તિથી તે વખતે છુપાવેલા, કિન્તુ કર્મના નિયમે તા તેની નાંધ લીધેલી, એટલે તે (કર્મ) માડું પણ અને વળી આ રીતે પાતાનું ફળ તેને ભાગવાવવા ખડું થયું.

કમેં ના નિયમ એ કિયા-પ્રતિક્રિયાના [ક્રિયાની પ્રતિક્રિયાના] નિયમ છે. તમે બીજાને કરેલા અન્યાય કાઇ ને કાઇ દ્વારા તમને પાછા મળી જાય છે. સારી ક્રિયાનું સારું અને ખરાબ ક્રિયાનું ખરાબ પરિણામ અચૂક છે.

હિંસક, દગાળાજ, પાપી, અધમી માણસ સુખી દેખાય અને સારા ધર્મી માણસ દુ:ખી દેખાય એવું જે બને છે તે વિષેના ખુલાસામાં આપણે સમજવું જોઇએ કે એક માણસની પાસે અગાઉના ઉપાજેલા-સંઘરેલા ઘઉં પડ્યા છે, એથી એ, હાલ વર્ત માનમાં કાેદરા વાવી રહ્યો છે છતાં, હાલ વર્ત માનમાં પૂર્વાપાર્જિત ઘઉંના ઉપલાેગ કરી શકે છે; પણ પછી ( ઘઉં ખલાસ થતાં ), વર્ત માનમાં વાવેલ કાેદરા જ એના નસીખમાં આવવાના. આ પ્રમાણે આજેના પાપાચરણી માણુસ **પણ** પૂર્વ ના વિચિત્ર પુષ્ય–કર્મથી ઉપાર્જિત ધન કે સુખસગવડ વર્ત માનમાં ભાગવી શકે; પણ પછી (એ ભાગવટાના વખત પૂરા થયા બાદ), એનાં વર્તમાનનાં પાપાચરણ માઠાં ફળ સાથે એની સામે ખડાં થવાનાં. એવી જ રીતે, બીજા કાેઇ માણસ પાસે અગાઉના ઉપાજિત-સંગૃહીત કાેદરા પડ્યા છે, એથી એ, હાલ વર્ત માનમાં ઘઉં વાવી રહ્યો છે છતાં, હાલ વર્તામાનમાં કેાદરાથી ગુજારા કરે છે; પણ પછી (કેાદરા ખલાસ થતાં ), વર્ત માનમાં વાવેલા ઘઉં એને મળવાના. આ પ્રમાણે આજના પુષ્યાચરણી માણુસ પણ પૂર્વનાં દુષ્કૃતથી ઉપાજિત દુઃખ વર્તમાનમાં ભાગવે એમ ખને, પણ એના એ

કઠિન કાળ પૂરાે થતાં એનાં વર્તમાનનાં પુષ્યાચરણુ મીઠાં ફળ સાથે એની આગળ ઉપસ્થિત થવાનાં.

માણસનું વર્તમાન છવન પુષ્ટયાચરણી કે પાપાચરણી હાેય, પણ પૂર્વની એની ખેડનાં ફળ એને મબ્યા વગર કેમ રહે ?

વર્ત માન જીવન પુષ્યાચરણી હાય અને પૂર્વ ની ખુરી ખેડનાં માઠાં ફળ એની સાથે જોડાય ત્યારે, તેમ જ વર્ત માન જીવન પાપાચરણી હાય અને પૂર્વ ની કાઇ સારી ખેડનાં મીઠાં ફળ એની સાથે જોડાય ત્યારે સાધારણ જનતાને એ આશ્વર્ય રૂપ લાગે છે, પણ એમાં આશ્વર્ય જેવું કશુંય નથી. કર્મના નિયમ અટલ અને વ્યવસ્થિત છે. સારાનું સારું અને ખુરાનું ખુરું એ એનું અબાધિત શાસન છે, એ કુદરતી નિયમ છે; એ ક્રિયા– પ્રતિક્રિયાના સ્વાભાવિક નિયમ છે.

અમુક સંજોગ કે અમુક પરિસ્થિતિને અમુક પરિણામ અનુસરે જ અને તેમાં અન્યથા થાય જ નહિ એનું નામ કુદરતી નિયમ. સંજોગ કે પરિસ્થિતિ જેવાં હોય તેવું જ પરિણામ નીપજે એનું નામ કુદરતી નિયમ. એ નિયમ આપણને અમુક કરવાની કે ન કરવાની આજ્ઞા કરતો નથી, પણ અમુક પરિણામ જોઇતું હોય તેા અમુક કાર્ય કરા એમ કહે છે, ઘઉં વાવવાથી ઘઉં લણાય છે અને કાંટા વાવવાથી કાંટા મળે છે એમ કુદરત આપણને કહે છે. પરંતુ એ બેમાંથી શું વાવવું તે બાબતમાં કુદરત આપણને હુકમ કરી શકતી નથી. આપણને પસંદ હોય તે વાવીએ. કેમકે પસંદગી કરવાનું સ્વાતંત્ર્ય કુદરતે આપણને પ્રથમથી જ આપ્યું છે. પણ વાવ્યા પછી એકને બદલે બીજાં મળે એ આશા રાખવી વ્યર્થ છે. કેમ કે કુદરતી નિયમ અટલ છે. ઘઉં વાવ્યા હોય તો ઘઉં

અને કાંટા વાગ્યા હાય તા કાંટા મળે, એમાં બીજી વાત થાય જ નહિ. આ પ્રમાણે સતકૃત્યનાં સુખ—શાન્તિ, અભ્યુદ્ધ, વિકાસ એવાં સારાં ફળ મળે છે, અને દુષ્કૃત્યનાં અશાન્તિ, દુઃખ, અવનતિ, પરાભવ, શાક—સંતાપ એવાં માઠાં ફળ મળે છે. કમેના આ અચલ સ્થિર નિયમ છે. પાષક, હાનિકારક કે પ્રાણહારક જેવાં ખાનપાન લઇએ તેવી અસર લેનારને થાય, તેમ જે પ્રકારનું વર્તન કરીએ તે પ્રકારની સૃક્ષ્મ અસર જરૂર નીપજવી જોઇએ.

જે માણસ પાતાનાં બાળકા પ્રત્યે બેપરવાહ રહે છે તે ભવિષ્ય માટે વાંઝિયાપણાનું કર્મ વહારી લે છે. જે પાતાને મળેલ ધનના વગર વિચાયે અને ઉડાઉપણે પુરુપયાગ કરે છે તે ભવિષ્યને માટે ગરીબીને આમંત્રે છે. જે સ્ત્રી-પુરુષ પાતાના પતિ કે પત્નીના પ્રેમની અવગણના કરે છે તે ભવિષ્ય માટે વૈધવ્ય કે વૈધુર્યનાં ખી વાવે છે. જે માણુસ પાતાને મળેલી સત્તાના દુરુપયાગ કરે છે તે ભવિષ્યની તાબેદારીની તૈયારી કરે છે. જે માણુસ પાતાની કુરસદના દુરુપયાગ કરે છે તે લાવિષ્ય માટે સંકડામણભરેલું જીવન સજે છે. જે પાતાને મળેલી તકા અને સાધનાના સદુપયાગ કરે છે તેને ભવિષ્યમાં વધારે સારી તકા અને વધારે સારાં સાધના મળે છે. જે પાતાનાં સાધના અને સંજોગાના પ્રમાણમાં અનતી લાેકસેવા કરે છે તેને ભવિષ્યમાં વધારે સારાં સાધના અને વધારે અનુકૂલ સંજોગા પ્રાપ્ત થાય છે જે પાતાને મળેલી સત્તાના સદુપયાગ કરે છે તે લવિષ્યમાં વધારે માેટી સત્તા પ્રાપ્ત કરે છે. જે અદેખાઈ રાખ્યા વગર અને માલિકી હક્ક કે કાેઈ પણ પ્રકારની શરત વગર બીજાને ચાહે છે તે ભવિષ્યમાં ઘણા લાકાના પ્રેમપાત્ર ભને છે. જે પાતાના ધનના ઉપયાગ જનતાની ગ**રી**ળી એાછી

કરવામાં કરે છે તે ભવિષ્યમાં સેવાભાવી ધનાઢ્ય થાય છે. અપ્રામાણિકપણે ચાલનાર, કાવાદાવાથી, વિશ્વાસઘાતથી, બીજાની આંતરડી કકળાવીને પૈસા મેળવનાર માણુસ ભવિષ્યની પાયમાલી વહેારી લે છે. પાતાને જ ખાતર જીવનાર માણુસના ભવિષ્યમાં સહુ કાઈ ત્યાગ કરે છે. સાશંશ એ છે કે મળેલ તકા અને સાધનાના દુરુપયાગ ન થાય અને તેના સદુપયાગ જ થાય તેવી સાવધાનતા હુમેશાં દરેક સમજુએ રાખવી જોઇએ-સ્વ-પરના હિત માટે, ઇહલાક-પરલાકના સુખ માટે.

જેમ વ્યક્તિગત કર્મામાંથી કુટુંબ-કુટુંબ વચ્ચેનાં સારાં-માઠાં કૌ ટું બિક કર્મ શરૂ થાય છે, તેમ જ્યારે એક ગામ પાતાની આસપાસનાં ગામાને ત્રાસરૂપ થાય છે, આસપાસનાં ગામાની માલાતને નુકસાન કરે છે, તેમનાં ઢારની ચારી કરે છે અને બીજાં ગામાનાં ખરે પાતાના સ્વાર્થ સાધે છે, ત્યારે તે ગામ બીજાં ગામા સાથેતું ખરાળ કર્મ બાંધે છે. એ જ પ્રમાણે, એક દેશમાં વસતી કામા, સંપ્રદાયા, વર્ગોના સારાં-માઠાં રીતરિવાજ, સાચી ખાેટી માન્યતાએા, સાચા ખાેટા ધ'ધા તથા સ્વાર્થી કે પરમાર્થી જીવનથી આખાય દેશનું કર્મ ઘડાય છે; અને તેની પાપમાત્રાના આધિકથના પરિણામે ભૂક પ, અવૃષ્ટિ, અતિવૃષ્ટિ, દુષ્કાળ તથા પ્લેગ, કાલેરા જેવા રાગા દેશમાં અવારનવાર દેખાં દે છે, અથવા આન્તરિક સંઘર્ષ જન્મે છે. એ જ પ્રમાણે, એક દેશ ખીજા દેશ સાથે સારા કે માઠા સંબંધ રાખવાના પરિણામે સારા કે માઠા કર્મસંબંધ બાંધે છે, જે આન્તરરાષ્ટ્રીય **કર્મ ખન્ધ** કહેવાય અને તેનાં પરિણામ ભાગવવાં પઢે છે.

સામુદાયિક દુષ્કર્મનાં કટુ કળ સમુદાયવ્યાપી અને છે તેવા સમયમાં પણ વિશિષ્ટ પુષ્ટયશાળી જે હોય તે વાળવાળ સલામતું પણ રહી શકે છે. કાઈ પણ સમાજમાં બધા જ માણુસા અન્યાયી, દગાખાર કે અત્યાચારી હાતા નથી, પરન્તુ જે શ્રાેડા—ઘણા તેવા હાય છે તેમણે કરેલ દુષ્કૃત્યાના પરિણામે આખા સમાજને હેરાનગતિ ભાગવવાના પ્રસંગા આવે છે. એનું શું કારણું એ વિષે વિચાર કરતાં જણાય છે કે સમાજમાં અન્યાયી કે અત્યાચારી માણુસા સમાજ કે રાજ્ય તરફથી કરીી રાકટાક સિવાય પાતાનાં દુષ્કૃત્યા નિરંકુશપણું આચરી શકે છે અને જે સમાજમાંની સમજદાર કે આગળ પડતી વ્યક્તિએ નૈતિક હિમ્મત ખતાવી તેમને રાજ્ય કે સમાજ આગળ ઉઘાડા પાડવાની અથવા તેમને રાજ્ય કે સમાજ આગળ ઉઘાડા પાડવાની અથવા તેમને રાકવાની તજવીજ કરવાને બદલે નીચી મૂંડી કરી તેમને નિલાવી લે છે અને તેમને આડકતરી રીતે અનુમાદન આપ્યા જેવું પણ કરે છે તે સમાજને પાતાના તેવા પ્રકારના દોષના કારણે હેરાનગતિ ભાગવી પડે એ દેખીતુ છે.

સામુદાયિક કર્મા વ્યક્તિઓનાં કર્મામાંથી ઉત્પન્ન થાય છે, માટે સમગ્ર સુધારણાઓની આવી વ્યક્તિસુધારણામાં રહેલી છે એ સમજી શકાય છે. માટે દરેક વ્યક્તિએ કર્મનું નિયમળળ વિચારી મનસા, વચસા, કર્મણા સારા થવા અને સારું કાર્ય કરવા પ્રયત્નશીલ થવાની જરૂર છે. એમાં જ વ્યક્તિની અને સમુદાયની, સમાજ કે દેશની આખાદી તથા સુખરાંતિ રહેલી છે. માણસામાં નીતિમત્તા અને બન્ધુલાવ હાય તા એ અને એમના આખા દેશ અનેકવિધ તકલીફામાંથી છૂટી જાય, બચી જાય અને એમની જીવનયાત્રા સુખી તથા વિકાસગામી બને.

લઘમથી, ઉદયમાં આવેલ કર્મમાં પણ પલટા કે શૈથિલ્ય લાવી શકાય છે એ વાત, આંધળા, લૂલા લંગડા, મૂંગા–બહેરા માટે શાળાએા સ્થાપી તેમને સ્વાશ્રયી અનાવવામાં આવે છે, એન્ડિયા છે ઉપરથી જોઈ શકાય છે. આ રીતે અનેક દેશાએ ભળવાન્ પુરુષાર્થ કરી પાતાની પ્રજાના કઠિન પ્રારુપ્ધની કઠિન તાને એાછી કરી દીધી છે. વ્યક્તિ પણ સાચું જવાળદાર જીવન જીવીને પાતાના 'પ્રારુપ્ધ'ને સુધારી શકે છે. વ્યક્તિગત વિકાસ અને સમૂહગત સાર્વજનિક વિકાસ પણ 'પ્રારુપ્ધ' કર્મને પાચું પાડી શકે છે, તેની કઠિનતાને એાછી કરી શકે છે, અને 'પ્રારુપ્ધ' કર્મને પાર કરી આગળ વધી શકે છે.

"Fate is the friend of the good, the guide of the wise, the tyrant of the foolish, the enemy of the bad."

-W. R. Alger.

આ સદ્વચન કહે છે કે નસીબ સજ્જનાના મિત્ર છે, વિવેક્ષ્યુદ્ધિવાળાઓના માર્ગ દર્શક છે, મૂર્ખાઓના જુલ્મી માલિક છે અને દુજીનોના દુશ્મન છે.

### [ १५ ]

## ( પરલાકના વિશિષ્ટ વિવેચના )

સામાન્ય રીતે 'પરલાક' શબ્દથી 'મૃત્યુ પછી પ્રાપ્ત થનારી ગતિ' એવા અર્થ સમજવામાં આવે છે અને તે સુધારવાને આપણને કહેવામાં આવે છે. પરંતુ જે ગતિમાં ભવિષ્યમાં જન્મ લેવાના પ્રાપ્ત થાય તે ગતિના સમાજ જો સુધરેલા ન હાય તા તેવા સમાજ તો સુધરેલા ન હાય તા તેવા સમાજમાં ભવિષ્યમાં જન્મી આપણે પાતે ગમે તેવા હાઇએ તા પણ સુખી થઈ શકીએ નહિ

દેવગતિ અને નરકગતિના લોકો સાથે આપણે કરોા સંપર્ક આ જન્મમાં સાધી શકીએ તેમ નથી, એટલે આપણે જે કોઈ સુધારકાર્ય કરવા માગીએ તેા મતુષ્યસમાજ અને પશુસમાજ વચ્ચે રહીને જ તેમના પ્રત્યે જ કરી શકીએ તેમ છીએ. આ સુધારાના લાભ આપણને આ જન્મમાં તા મળે જ એટલું જ

નંહિ, પણ ભવિષ્યના જન્મ વખતે પણ (મનુષ્ય કે પશુમાં પુનજન્મ થતાં) મળી શકે. એટલે આપણને લાગે વળગે છે ત્યાં સુધી 'પરલાક' શબ્દના એવા વિશિષ્ટ અર્થ પણ કરવા જોઇએ કે જેથી મનુષ્યસમાજ તથા પશુસમાજ પ્રત્યેની આપણી કરજોનું આપણને ભાન થાય અને તેવી કરજો બજાવી આપણે આ લાકની સાથેસાથે આપણા પરલાક (મૃત્યુ પછીનું જીવન) સુધારી શકીએ. એ દિષ્ટિએ નીચેની વિચારધારા રજૂ કરવામાં આવે છે.

પરલાક એટલે બીજો લાક, આપણા પાતા સિવાયના અન્ય લાકા. પરલાકના સુધાર એટલે બીજા લાકાના સુધાર આપણી અર્થાત્ દરેક માણસની સામે પરિચિત અને સંસર્ગ-વાળા બે લાક તા સાફ છેઃ મનુષ્યસમાજ અને પશુસમાજ. આ બે સમાજને સધારવાના પ્રયત્ન તે પરલાકને સુધારવાના પ્રયત્ન કહી શકાય પ્રત્યેક માણસ જો એમ દેઠપણે સમજે કે અમારા દશ્યમાન પરલાક આ મનુષ્યસમાજ છે અને પરલાક સુધારવાના અર્થ આ મનુષ્યસમાજને સુધારવા એ છે, તા મનુષ્યસમાજના નકશા જ બદલાઈ જાય. અને એ જ પ્રમાણે પશુસમાજ તરફ પણ સદ્ભાવના જમાવી શકાય છે અને એમના ખાવાપીવા, રહેવા વગેરેના ચાગ્ય પ્રભંધ યાલ શકાય છે. મનુષ્યસમાજના સુખસાધનમાં પશુસમાજના હિસ્સા કંઇ એને એકા છે? અમેરિકા વગેરે દેશાની ગાશાળાએ કેટલી સ્વચ્છ અને વ્યવસ્થિત છે!

માણુસ મરીને પાછા કર્યા જન્મશે એ નક્કી નથી. અત: માણુસે એ ખ્યાલમાં લેવું આવશ્યક છે કે મનુષ્યસમાજ તથા પશુસમાજ નાનાવિધ ભુરાઇએા અને બીમારીઓથી દુર્ગંતિરૂપ હશે તા મરીને એમાં જન્મ લેનાર તે (મનુષ્ય) પણ તે દુર્ગંતિના લેના થશે. માટે લેકિતની દૃષ્ટિએ તેમ જ સ્વહિતની

દેષ્ટિએ પાતાનાં આચરણ અને વર્તન એવાં સારાં રાખવાની જરૂર ઊભી થાય છે કે જેથી એ બન્ને સમાજ પર બુરી અસર ન પડતાં સારી અસર પડતી રહે. શહેરની સુધરાઈ જેમ બધા શહેરીઓને માટે સુખની વસ્તુ બને છે, તેમ આપણા આ મનુષ્ય તથા પશુ સંસાર રૂપ શહેરની સુધરાઇ એ શહેરના બધા શહેરીએ માટે સુખની વસ્તુ બની શકે છે. એ બન્ને વર્ગોને સુધારવા માટે તત્પરતા ધરાવવી તે પરલાકને સુધારવા માટેની તત્પરતા છે.

બીજો એક પરલાક છે માણુસાની પ્રજા-સન્તિ માણુસના શરીરથી થવાવાળાં સત્કર્મા કે દુષ્કર્માના જીવિતસંસ્કાર રક્ત-વીય દારા એની સન્તિતમાં આવે છે. માણુસમાં કાઢ, ક્ષય, પ્રમેઢ, કેન્સર જેવા સંક્રામક રાગા હાય તા એનું ફળ એની સન્તિને ભાગવવું પડશે. માણુસના અનાચાર, શરાખખારી વગેરે દુર્બ્ય સેનાથી થવાવાળા પાપસંસ્કાર રક્તવીર્ય દ્વારા એની સન્તિમાં ઊતરશે, અને એ માનવજાતિની દાર દુર્ગત કરશે. માટે પરલાકને સુધારવાના અર્થ છે સન્તિતને સુધારવી, અને સન્તિતને સુધારવી, અને સન્તિતને સુધારવી એટલે પાતાની જાતને સુધારવી.

જેમ મનુષ્યના પુનર્જન્મ રક્તવીર્યદ્વારા એની સન્તતિમાં થાય છે, તેમ વિચારાદ્વારા મનુષ્યના પુનર્જન્મ તેના શિષ્યામાં લથા અસપાસના માણુસામાં થાય છે. આપણા જેવા આચાર—વિચાર, તેવી અસર શિષ્યામાં તથા નિકટવર્તીએમાં પેદા થવાની. મનુષ્ય એવા સામાજિક પ્રાણી છે કે જાણુ યા અજાણુપણું તેની અસર બીજા ઉપર યા બીજાની અસર તેના ઉપર પડ્યા કરે છે. મનુષ્યના ઉપર પોતાના સુધાર—અગાડની જવાબદારી તેા છે જ, સાથેસાથે જ માનવસમાજના ઉત્થાન અને પતનમાં પણું એના હિસ્સા સાક્ષાત્ યા પરંપરાએ રહે છે. રક્તવીરજન્ય

સંતતિ તેા કદાચિત્ પાતાના પુરુષાથ થી પિતૃજન્ય કુસ સકારાથી મુક્ત થઈ પણ શકે છે, પણ વિચારસંતતિમાં જો વિષના સંચાર થાય તે એને સ્વાસ્થ્યમાં લાવવી દુષ્કર થઈ પડે છે. આજના પ્રત્યેક વ્યક્તિ આ નૂતન પેઢી ઉપર આંખા માંડી રહ્યો છે. કાેઈ એને મજ**હખની રાશ**ખ પીવરાવે છે, તાે કાેઈ હિન્દુત્વની, કાઈ જાતિની, તાે કાેઇ પાતાની કુળ-પરંપરાની. ન માલુમ કેટલા પ્રકારની વિચારધારાઓની રંગબેરંગી શરાબ માણસની દુર્બુ હિએ તૈયાર કરી છે અને પાતાના વર્ગની ઉચ્ચતા, સ્વસત્તાસ્થાયીત્વ અને સ્થિર સ્વાર્થાની રક્ષા માટે ધામિ'ક, સાંસ્કૃતિક, સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય વગેરે અનેકવિધ સુંદર માહક પાત્રામાં રેડી રેડી ભાળી નૃતન પેઢીને પિવરાવી તેમને સ્વરૂપ<sup>ર</sup>યુત કરવામાં આવે છે. તેએા આના નશામાં માનવ-સમત્વાધિકારને ભૂલી પાતાના ભાઇએા પ્રત્યે કૂરતા અને નૃશ સતાથી વર્ત તાં અચકાતા નથી. આજના વિચિત્ર કહુષિત ગ્રુગમાં જ્યાં માનવામાં પરસ્પર આ હાલત છે, ત્યાં પશુરક્ષા તેમ જ પશુસુધારની વાત કર્યા કરવી ?

જીવનશક્તિના વાસ્તિવિક તત્ત્વનું યથાર્થ જ્ઞાન જ એવી ઉત્તમ રાશની છે, જે આ અધા કાલુખ્ય—અધકારને વિખેરી નાખી પવિત્ર પ્રકાશ પાથરી શકે છે, જે એના ધારકને સર્વ — મંગલરૂપ માર્ગ પર ચડાવી દે છે.



# પંચમ ખંડ

# ન્યાય પરિભાષા

प्रमीयतेऽनेनेति प्रमाणम्-જે વડે વસ્તુ બરાબર જણાય તેને 'પ્રમાણુ' કહેવામાં આવે છે સાચું જ્ઞાન થતાં સંદેહ, ભ્રમ કે મૂઢતા દ્વર થાય છે અને વસ્તુસ્વરૂપ ઠીક ઢીક સમજાય છે, માટે તે (જ્ઞાન) 'પ્રમાણુ' ગણાય છે. 'પ્રમાણુ'ના આધાર પર વસ્તુનું સાચું જ્ઞાન થયા પછી તે (વસ્તુ) ઇષ્ટ હાય તા તેને મેળવવા અને અનિષ્ટ હાય તા તેને ત્યાગવા માણુસ તત્પર થાય છે.

પ્રમાણના બે લેદો છે: પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ. મનસહિત ચક્ષુ, આદિ ઇન્દ્રિયાથી રૂપ વગેરે વિષયોનું જે ગ્રહણ થાય છે, અર્થાત્ ચક્ષુથી રૂપ જેવાય છે, જીલથી રસગ્રહણ કરાય છે, નાકથી ગંધ લેવાય છે, ત્વચાથી સ્પર્શ કરાય છે અને કાનથી શબ્દ શ્રવણ કરાય છે તે પ્રત્યક્ષ છે. આ ઇન્દ્રિય–પ્રત્યક્ષ; અને મનાજનિત સુખાદિસંવેદન એ માનસ–પ્રત્યક્ષ.

વ્યવહારમાં અનુભવાતાં ઉપર્યું કત પ્રત્યક્ષા ' સાંવ્યવહારિક' પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે. તેનાં ચાર લેદ છે: અવબ્રહ, ઇહા, અવાય અને ધારણા. ઇન્દ્રિયાદિદ્વારા વસ્તુના પ્રથમ સામાન્ય બાધ થવા તે 'અવબ્રહ' છે. એ પછી એ જ વસ્તુ પરત્વે નિશ્ચયગામી વિશેષ પરામર્શ થવા તે 'ઇહા', ઇહા ખાદ પૂર્ણ નિર્ણય થવા તે 'અવાય' અને અવાય એટલા દઢ થવા અર્થાત્ ટકી રહેવા કે જેથી કાલાન્તરમાં સ્મૃતિ થઈ શકે તે 'ધારણા'.

પંચમ ખંડ : ૩૮૩ :

જેમકે દૂરથી વૃક્ષ જેવી કાઈ ઊચી વસ્તુ દેખાવી તે 'અવશ્રહ'; પછી 'આ માણસ છે કે ઠું ઠુ ?' એવા સંશય થતાં વિશેષ લક્ષણા દ્વારા નિશ્ચયગામી પરામશે થવા કે 'આ માણસ હાવા જોઇએ' તે ઈઠા; ઈદ્ધા પછી પૂર્ણ નિશ્ચય થવા કે 'આ માણસ જ છે' તે 'અવાય'; અને 'અવાય' દહીભૂત થવા અર્થાત્ કિંચિત્કાલ ટકી રહેવા તે 'ધારણા'.

'અવાય' રૂપ નિશ્ચય કેટલાક સમય સુધી રહે છે, પણ પછી મન બીજા વિષયમાં ચાલ્યું જતું હૈાવાથી તે નિશ્ચય લુપ્ત થઈ જાય છે, છતાં તે એવા સંસ્કાર મૂકતા જાય છે કે જેથી આગળ કાઈ પ્રસંગ પર એ નિશ્ચિત વસ્તુનું સ્મરણ થઈ આવે છે. આ પ્રમાણે 'અવાય'રૂપ નિશ્ચયની સતત ધારા, તજ્જન્ય સંસ્કાર અને સંસ્કારજન્ય સ્મૃતિ એ બધા મતિવ્યાપાર 'ધારણા' છે. પરન્તુ સ્મૃતિનું સ્થાન મત્યક્ષમાં નહિ, પણ પરાક્ષ પ્રમાણમાં છે.

ે આ અવબ્રહ-ઇહા-અવાય-ધારણા પાંચ ઇન્દ્રિયા અને મન એમ છ થી યાય છે.

ખા લૌક્ષિક કે વ્યાવહારિક (સાંબ્યવહારિક) પ્રત્યક્ષિથી જુદા પ્રકારનું પ્રત્યક્ષ, જે ઇન્દ્રિય તથા મનની અપેક્ષા સખતું નથી, માત્ર આત્મરાક્રિતની અપેક્ષા રાખે છે તે 'પારમાથિ'ક' પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે. તેના ત્રશ્રુ લેકો છે; અવધિ, મનઃપર્યાય અને કેવલ. અવધિજ્ઞાન દેવા અને નારકોને જન્મસિદ્ધ દ્વાય છે, અને મનુષ્યા તથા તિયે' ચોને યમ-નિયમાદિ ગુણાના વિશિષ્ટ સાધનથી પ્રાપ્ત થાય છે. મનઃપર્યાયજ્ઞાન વિશિષ્ટ સાંમની મહાતમાને થાય છે. કેવલજ્ઞાન પૃથ્ સ્થિર જ્ઞાન છે. આ બધ્યું અગાઉ ત્રીજા ખંડના ૧૫મા સેખમાં વિવેચાઈ ગયું છે.

ઇન્દ્રિયે શ્રાપ્યક્ષ થવામાં વસ્તુ સાથે ઇન્દ્રિયના સંયાગ થવાની બાબત પર નીચે પ્રમાણે જણાવવામાં આવે છે—

જીલથી રસ લેવાય છે, ત્યાં જીલ અને રસના સંચાગ ખરાબર હાય છે; ત્વચાથી સ્પર્શ કરાય છે, ત્યાં ત્વચા અને સ્પૃશ્ય વસ્તુના સંચાગ ચાખ્ખા હાય છે; નાકથી ગન્ધ લેવાય છે, ત્યાં ગન્ધવાળાં દ્રવ્યો નાકની સાથે અવશ્ય સંચાગ ધરાવતાં હાય છે; દ્રરથી ગન્ધ આવવામાં પણ દ્વરથી આવતાં ગન્ધવાળાં સૂક્ષ્મ દ્રવ્યા નાકની સાથે અવશ્ય સંચુક્ત હાય છે; અને કાનથી સાંભળવાનું, દ્વર કે નજીકથી આવતા શખ્દા કાનની સાથે અથ હાય છે ત્યારે જ થાય છે. જૈનાની માન્યતા પ્રમાણે શખ્દા એ ભાષાવર્ગણાના પુદ્દગલ-સ્કન્ધા છે, અર્થાત્ શખ્દ દ્રવ્ય છે.

આમ જીલ, ત્વચા, નાક અને કાન એ ચાર ઇન્દ્રિયા વસ્તુની સાથે સંયુક્ત થઈ પાતાના વિષયને ગ્રહણ કરે છે. પરંતુ ચક્ષુથી દેખાતી નજીક કે દ્વરની વસ્તુએ ચક્ષુની પાસે આવતી નથી એ ખુલ્લું છે, એટલે ચક્ષુઇન્દ્રિય સાથે સંયુક્ત થયા સિવાય× એ વસ્તુઓ પ્રત્યક્ષ થાય છે. એટલા માટે જૈન ન્યાયશાસ્ત્રમાં તેને (ચક્ષુને) 'અપ્રાપ્યકારીં' કહી છે. અર્થાત્ 'અપ્રાપ્ય' એટલે પ્રાપ્તિ (સંયાગ) કર્યા વગર 'કારી' એટલે વિષયને ગ્રહણ કરનાર શેષ ચાર ઇન્દ્રિયા 'પ્રાપ્યકારી' કહેવાય છે. મન પણ ચક્ષુની જેમ 'અપ્રાપ્યકારી' છે.

ે પરાક્ષ પ્રમાણુના પાંચ લેદાે પાડવામાં આવ્યા છે; સ્મરણ, પ્રત્યભિજ્ઞાન, તર્ક, અનુમાન અને આગમ.

<sup>×</sup> વસ્તુઓ પર પડતાં પ્રકાશનાં કિરણા આંખ ઉપર આવે છે, એથી વસ્તુદર્શન થાય છે એમ વૈજ્ઞાનિક મન્તભ્ય છે, તેા પણ એ તા ખુલ્લું છે કે ચક્ષુઇન્દ્રિય અને વસ્તુના પરસ્પર સાક્ષાત્ સંયાગ થતા નથી.

પંચમ ખંડ : ૩૮૫ :

### સ્મરણ અને પ્રત્યભિજ્ઞાન

અનુભવ કરેલી વસ્તુ યાદ આવે તે સ્મરણ છે. ખાવાઈ ગયેલી વસ્તુ જ્યારે હાથ આવે છે ત્યારે "તે જ આ " એવું જે ગ્રાન સ્કુરે છે તે પ્રત્યભિજ્ઞાન છે. પૂર્વે જોયેલા માણસ જ્યારે કરીને મળે છે, ત્યારે "તે આ ચન્દ્રકાન્ત" એવું જે પ્રતિભાન થાય છે તે પ્રત્યભિજ્ઞાન છે.

स्मरण थवामां पूर्व थये अस्म अनुसव क कारण छे, ल्यारे प्रत्यिस्तान थवामां अनुसव अने स्मरण ओ अन्ने साग से छे. स्मरण्मां "ते घडियाण" ओवुं स्कुरण् थाय छे, ल्यारे प्रत्यिस्त ज्ञानमां "ते आ घडियाण" ओवा प्रतिसास थाय छे. आधी ओ अन्नेनी सिन्नता समल शक्षाय छे. जावाये ती वस्तुने हे अवाथी अथवा पूर्व हे जे समुध्यने इरी लेवाथी "ते क आ" ओवुं के प्रत्यिस्तान थाय छे तेमां "ते क" ओ साग स्मरण्ड्य छे अने "आ" ओ साग इपस्थित वस्तु के मनुष्यने हे अवाव इप अनुसव छे. आ अनुसव अने स्मरण्ड ओ अन्नेना सक्षेत्रियाथी पेहा थतुं "ते क आ" ओ ओक्ष्रं [ संक्रित ] ज्ञान प्रत्यिस्तान छे.

આ પ્રત્યિભજ્ઞાન તે એકત્વ-પ્રત્યિભજ્ઞાન છે "રાઝ ગાયના જેવું હાય છે" એમ જાણ્યા બાદ રાઝને જેતાં અને 'રાઝ ગાયના જેવું હાય છે' એવું પાતે જાણું યાદ આવતાં "ગાયના જેવું રાઝ છે" એવું એ બેનું [ગાય અને રાઝનું] જે સાદ્દશ્ય માલૂમ પડે છે તે સાદ્દશ્ય-પ્રત્યિભજ્ઞાન છે. એ જ પ્રમાણું "ગાયથી લેંસ વિલક્ષણ છે" એમ એ બેનું (લેંસ અને ગાયનું) વૈલક્ષણય-વૈસદૃશ્ય જે માલૂમ પડે છે તે વૈસદૃશ્ય-પ્રત્યિભજ્ઞાન છે. બીજાં પણ ભિન્ન પ્રકારનાં ઉદાહરણાં છે.

### તર્ક અને અનુમાન

અનુમાનમાં વ્યાપ્તિજ્ઞાનની જરૂર છે. 'વ્યાપ્તિ' એટલે અવિનાભાવ સમ્બન્ધ અથવા નિયંત સાહુચર્ય. જેના વગર જેનું ન હેાલું તેની સાથેના તેના તે પ્રકારના સમ્બન્ધ તે અવિનાભાવ સમ્બન્ધ×. દાખલા તરીકે, અગ્નિ વિના ધૂમનું ન હાેવું એ પ્રકારનાે અગ્નિ સાથેનાે ધૂમનાે સમ્બન્ધ છે, માટે એ સમ્બન્ધ અવિનાભાવ સમ્બન્ધ છે-ધૂમના અગ્નિ સાથેના. એ અવિનાભાવ સમ્બન્ધરૂપ 'વ્યાપ્તિ ' ધૂમમાં હોવાથી ધ્રમ વ્યાપ્ય (અગ્નિના બ્યાપ્ય) કહેવાય છે. કેમકે અગ્નિવડે ધૂમ વ્યાપેલા છે; અને અગ્નિ ધૂમને વ્યાપનાર હાવાથી વ્યાપક ( ધૂમના વ્યાપક) કહેવાય છે. આમ, વ્યાપક સાથેના વ્યાપ્યના સમ્બન્ધ, અર્થાત્ વ્યાપક તરફથી વ્યાપ્ત થવાપણું વ્યાપ્યમાં જે વર્ત છે તેને 'બ્યાપ્તિ' કહેવામાં આવે છે. બ્યાપ્યથી બ્યાપકની સિદ્ધિ ( અનુમાન ) થતી હોાવાથી વ્યાપકને 'સાધ્ય' કહેવામાં આવે છે, અને એ સિદ્ધિ (અનુમાન), વ્યાપ્ય દ્વારા થતી હાવાથી વ્યાપ્યને 'સાધન' કે 'હેતુ ' કહેવામાં આવે છે. oથાપ્તિના નિર્ણય કરવામાં અન્વય~વ્યતિરેકની યાજના ઉપ-ચાગી થઈ પડે છે. 'અન્વય' એટલે સાધ્ય હેાતાં જ સા**ધનનુ**' હાવું (એની મતલબ એ થઈ કે સા**ધન** હાતાં સાધ્યનું અવશ્ય હોવું), અને વ્યતિરેક એટલે સાધ્ય ન હોતાં સાધનનું ન જ હાવું, અગ્નિ હાતાં જ ધૂમ હાય છે ( અર્થાત્ ધૂમ હાતાં

x 'અવિનાભાવ' શખ્દના પદચ્છેદ આ પ્રમાણે: અ+વિના+ભાવ અર્થાત્ 'વિના' એટલે સાધ્ય વિના; અને 'અ' અને 'ભાવ' અર્થાત્ અભાવ, એટલે ન હોવું—સાધનનું. અર્થાત્ સાધ્ય વિના સાધનનું ન હોવું. આ પ્રમાણે અવિનાભાવ સમ્યન્ય સાધનનું કે હેતુનું એકમાત્ર અસાધારણ લક્ષણ યને છે.

પંચમ ખંડ : ૩૮૭:

અિશ અવશ્ય હાય છે) એ થયા ધૂમમાં 'અન્વય,' અને અગ્નિ ન હાતાં ધૂમ હાતા જ નથી એ થયા ધૂમમાં 'ગ્યતિરેક'. આમ અગ્નિ તરફના અન્વય અને વ્યતિરેક અન્ને ધૂમમાં હાવાથી ધૂમમાં અગ્નિ તરફની ત્યાપ્તિ રહેલી સમજવામાં આવે છે. કેમકે ધૂમ અગ્નિને પૂર્ણપણે અનુસરનાર છે.

ધૂમ અગ્નિથી ગ્યાપ્ય છે, પણ અગ્નિ ધૂમથી વ્યાપ્ય નથી, અર્થાત્ ધૂમ હાય ત્યાં નિરપવાદરૂપે અગ્નિ હાય છે જ, પરંતુ અગ્નિ હાય છે ત્યાં અધે ધૂમ હાય જ એવું નથી; ધૂમ હાય વા ન પણ હાય. માટે ધૂમથી અગ્નિનું અનુમાન થઇ શકે, પણ અગ્નિથી ધૂમનું અનુમાન ન થઇ શકે. જ્યાં સાધ્ય અને સાધન બન્ને પરસ્પરને સરખી રીતે વ્યાપતાં હાય ત્યાંની વ્યાપ્તિ સમવ્યાપ્તિ કહેવાય. જેમકે રૂપથી રસનું અથવા રસથી રૂપનું અનુમાન કરી શકાય છે.

ઉપર્યું કત ' બ્યાપ્તિ ' તક થી નિર્ણીત થાય છે. દાખલા તરી કે, ધૂમ અગ્નિ વિના હોતા નથી, જ્યાં જ્યાં ધૂમ છે ત્યાં સવંત્ર અગ્નિ છે, એવા કે કે ધૂમવાન્ પ્રદેશ નથી કે જ્યાં અગ્નિ ન હાય—આ પ્રકારનું ધૂમનું અગ્નિ સાથેનું નિયત સાહ-ચર્ય, જેને 'બ્યાપ્તિ' કહેવામાં આવે છે, તે તક થી સાબિત થઇ શકે છે. છે વસ્તુઓ અનેક જગ્યાએ સાથે રહેલી દેખવાથી કે એમને કમલાવી દેખવાથી એમના પરસ્પર વ્યાપ્તિ—નિયમ (સહલાવ કે કમલાવના નિયમરૂપ અવિનાલાવ) સિદ્ધ થઈ શકતા નથી, કિન્તુ એ બેને જુદી પડવામાં અથવા એમને નિયતરૂપે કમલાવી ન માનવામાં શા વાંધા છે એ તપાસતાં વાંધા સિદ્ધ થતા હાય તો જ—એટલે કે ઉક્ત પ્રકારના સંબંધ નિઃશ'ક નિરપવાદ જણાતા હાય તો જ—એ બન્નેના વ્યાપ્તિ-નિયમ સિદ્ધ થઇ શકે છે. આવી રીતે એ નિયમની પરીક્ષા

કરવાના જે અધ્યવસાય તે તર્ક છે. ઉદાહરણાર્ક, ધૂમ-અગ્નિની બાબતમાં આમ તર્ક ણા કરી શકાય કે, જો અગ્નિ વિના પણ ધૂમ હાય તો તે અગ્નિનું કાર્ક અનશે નહિ, એટલે એમની પરસ્પર કાર્ક-કારણતા છે તે ટકરો નહિ, અને એમ થવાથી ધૂમની અપેશાવાળા અવશ્ય અગ્નિની જે શોધ કરે છે તે કરશે નહિ. આવા પ્રકારના તર્ક વ્યાપારથી એ એની વ્યાપ્તિ નક્કી શાય છે; અને વ્યાપ્તિના જ્ઞાનથી અનુમાન ઘડાય છે. ધૂમગત એ વ્યાપ્તિનિયમ માલૂમ ન હાય ત્યાં સુધી, ધૂમ દેખાવા છતાં અગ્નિનું અનુમાન ઊગી શકે નહિ એ ખુલ્લી વાત છે. ધૂમગત તો વ્યાપ્તિનિયમ જે સમજ્યો છે તે જ મનુષ્ય ધૂમ દેખી તે સ્થળે અગ્ન હોવાનું અનુમાન કરી શકે છે. આ ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે અનુમાન માટે વ્યાપ્તિનિશ્વય થવાની જરૂર છે અને વ્યાપ્તિનિશ્વય તર્કાંધીન છે.

साधनात् साध्यज्ञानमनुमानम् अर्थात् साधनथी—हेतुथी साध्यनं (परेक्ष साध्यनं) ज्ञान थवुं ते अनुमान छे. भतक्षण हे साधननी ઉपक्षाण्ध थतां तथा साधनगत (साध्य तरहनी) व्याप्तिनुं स्मरण् थतां साध्यनुं अनुमान थाय छे. हाणक्षा तरी है, ले छे धूम अने अग्निने। विशिष्ठ संणंध काष्ट्रेश छे, अर्थात, अग्नि तरहनी व्याप्ति धूममां छे ओ ले समल्ये। छे ते माणुस हार्घ स्थणे धूम ले छ अने तह्गत (धूमगत) व्याप्तिने [अग्नि तरहनी व्याप्तिने ] स्मरी ते स्थणे अग्नि हावानुं अनुमान हरे छे. आ प्रमाणे, अनुमान थवामां साधननी (हेतुनी) उपक्षिध अने साधनमां रहे ही साध्य तरहनी व्याप्तिनुं समरण् ओ ण ने अपेक्षित छे.

અહીં અનુમાનપ્રયાગના થાડા નમૂના પણ જોઇ લઇએ. (૧) અમુક પ્રદેશ અગ્નિવાળા છે, ધૂમ હોવાથી (૨) શખ્દ

પંચમ ખંડ : ૩૮૯ :

અનિત્ય છે, ઉત્પન્ન થતો હેાવાથી. (૩) આ વૃક્ષ છે, લીંબડા હેાવાથી. (૪) રાહિણી ઊગશે, કૃત્તિકા ઊગ્યું છે માટે (૫) ભરણી ઊગી ત્રયું છે, કૃત્તિકા ઊગવાથી. (६) અમુક ફળ રૂપવાન્ છે, રસવાન્ હાેવાથી; અથવા રસવાન્ છે, રૂપવાન્ હાેવાથી.

આમાં પહેલા હેતુ કાર્ય રૂપ છે, કેમકે ધૂમ અગ્નિનું કાર્ય છે; બીજો અને ત્રીજો સ્વભાવરૂપ હેતુ છે; ચાથા હેતુ પૂર્વ ચર છે, કેમકે કૃત્તિકા રાહિણીની પૂર્વ વર્તી છે; પાંચમા ઉત્તરચર છે, કેમકે કૃત્તિકા ભરણીથી ઉત્તરવર્તી છે; અને છઠ્ઠો સહચર હેતુ છે, કેમકે રૂપ અને રસનું સાહચર્ય છે.

આ ઉપરથી જોઇ શકાય છે કે હેતુ કેવા કેવા પ્રકારના હાઈ શકે છે. અને એ પણ જોઈ શકાય છે કે હેતુ સાધ્યની ઉપસ્થિતના વખતે ઉપસ્થિત જ હાવા જોઇએ એવા પણ નિયમ નથી. ઊગેલી કૃત્તિકા ઊગવાવાળી રાહિણીનું, તેમ જ ઊગી ગયેલ ભરણીનું અનુમાન કરાવી શકે છે. મતલબ એ છે કે હેતુ અને સાધ્ય ચાહે એકસમયવર્તી હાય, ચાહે ભિન્ન સમયવર્તી હાય, તેમ જ એકસ્થાનવર્તી હાય યા ભિન્નસ્થાનવર્તી હાય, ફંક્ત એમનું વિશિષ્ટ સગપણ અપેક્ષિત છે, જે નિશ્ચિત અને વ્યવસ્થિત હાવુ જોઇએ. હેતુ થવા માટે સમસ્યાવર્તી કે સમસ્થાનવર્તી હોવાના નિયમ નથી. એક ફંક્ત અવિનાભાવનું જ તત્ત્વ એમાં અપેક્ષિત છે. ઉદિત કૃત્તિકા ઊગવાવાળી રાહિણીનું કે ઊગી ગયેલ ભરણીનું અનુમાયક બને છે તે તે એઉના પરસ્પરના નિયત સમ્બન્ધને કમભાવીપણાના નિયમ સમ્બન્ધને લઇને જ છે, જે અવિનાભાવસમ્બન્ધરૂપ છે.

હેતુ પાતે જેના વિરાધી હાય તેના અભાવનું તે (હેતુ) અનુમાન કરાવે એ ખુલ્લું છે. કાેઇ માણસના વિશેષ મુખ-વિકાર ઉપરથી એનામાં ક્રોધાપશમ ન હાેવાનું અનુમાન થઈ શકે છે, ત્યાં મુખવિકારરૂપ હેતુ ક્રોધાપશમના વિરાધી હાઈ અથવા ક્રોધાપશમના વિરાધી એવા ક્રોધનું પરિણામ હાઈ ક્રોધાપશમના અભાવના અનુમાપક થાય છે. કાઈ માણસમાં આરાગ્યચેષ્ટા ન જેવાથી તેના શરીરમાં કાઇ વ્યાધિ હાવાનું અનુમાન થાય છે. આરાગ્યને અનુરૂપ ચેષ્ટા ન જણાય ત્યાં આરાગ્યના અભાવનું, અર્થાત્ વ્યાધિ હાવાપણાનું જ અનુમાન થાય. નમૂનારૂપે આટલું જણાવવું અહીં ખસ છે.

ખીજાના સમજાવ્યા વગર પાતાની જ ખુદ્ધિથી ' **હે**તુ 'દ્વારા જે અનુમાન કરાય તે 'સ્વાર્થાનુમાન' કહેવાય છે. ખીજાને સમજાવવા અનુમાનપ્રયાગ કરવામાં આવે છે. જેવી રીતે કે, અહીં અગ્નિ છે. કારણ કે ધૂમ દેખાય છે. જ્યાં જ્યાં ધૂમ હાય છે ત્યાં ત્યાં અગ્નિ નિયમેન હાય છે, જેમ રસાેડામાં. **અહીં** પણ ધૂમ દેખાઈ રહ્યો છે. માટે અહીં અવશ્ય અગ્નિ છે. આ પ્રકારના વાકચ-પ્રયાગ તે 'પરાર્થાનુમાન ' કહેવાય છે. પ્રતિજ્ઞા, હેતુ, ઉદાહરણુ, ઉપનય અને નિગમન એ પાંચ પ્રકારના શુષ્દપ્રયાગા પ્રાયઃ પશાર્થાનુમાનમાં કરવામાં આવે છે. '' આ અગ્નિવાળા પ્રદેશ છે" એ 'પ્રતિજ્ઞા" વાકચ છે. "કારણ કે અહીં ધૂમ દેખાય છે" એ 'હેતુ 'વાકચ છે. વ્યાપ્તિપૂર્વંક રસાેડાનું દેષ્ટાન્ત આપવું એ 'ઉદાહરણુ' વાકચ છે. "તે પ્રમાણે અહીં પણ ધૂમ દેખાઈ રહ્યો છે" એમ ઉપનય ઉતારવા એ 'ઉપનય વાકય છે. પછી "માટે અહીં અગ્નિ અવશ્ય છે" એવા નિર્ણય કરવા એ 'નિગમન' વાકચ છે. આ પ્રકારની અનુમાન પ્રણાલી હાય છે.

જે હેતુ ખાટા હાય, અર્થાત્ જેમાં સાધ્ય સાથે અવિના-ભાવસંખંધ ઘટતા ન હાય તે 'હેત્વાભાસ' કહેવાય છે. હેત્વાભાસ નિર્ણયાત્મક અનુમાન સાધવામાં ગલત નીકળે છે. પંચમ ખંડ : ૩૯૧:

અાગમ. આપ્ત (પ્રામાણિક) મનુષ્યના વચનાદિથી જે જ્ઞાન થાય છે તેને 'આગમ' અથવા 'શાખ્દ' પ્રમાણુ કહેવામાં આવે છે.

જે પ્રત્યક્ષ, અનુમાન આદિ પ્રમાણાથી વિરુદ્ધ ન હાય, જે આત્મવિકાસ અને તેના માર્ગ પર સાચા પ્રકાશ નાખતું હાય, એવું જે શુદ્ધતત્ત્વપ્રરૂપક વચન તે વસ્તુતઃ 'આગમ' શાસ્ત્ર છે.

સદ્દુપુદ્ધિથી યથાર્થ ઉપદેષ્ટાને 'આપ્ત ' કહેવામાં આવે છે. એવા આપ્તનું કથન 'આગમ ' કહેવાય છે. સહુથી અવ્વક્ષ નંબરના પ્રાપ્ત એ છે કે જેના રાગ-દ્વેષ આદિ દોષા ક્ષીલું થયા છે અને જેણે પાતાના પૂર્ણ નિર્મળ જ્ઞાનથી ઉચ્ચ અને પવિત્ર ઉપદેશ આપ્યા છે.

આગમ-શાસ્ત્રમાં પ્રકાશિત કરેલ ગંભીર તત્ત્વજ્ઞાનના મધ્યસ્થ સૂક્ષ્મ બુદ્ધિથી વિચાર કરવામાં ન આવે તો અર્થના અનથે થઈ જવા પૂર્ણ સંભવ રહે છે. દુરાગ્રહના ત્યાગ, મધ્યસ્થ વૃત્તિ, સ્થિર-સૂક્ષ્મ દેષ્ટિ તથા શુદ્ધ જિજ્ઞાસાબુદ્ધિ એટલાં સાધના પ્રાપ્ત થયાં હાય તા આગમિક તત્ત્વાના ઊંડા ભાગમાં પણ નિર્ભીકતાથી સફ્લતાપૂર્વક વિચરી શકાય છે.

ઘણી વખત ઉપલક દેષ્ટિએ વિચારતાં કેટલાક મહર્ષિઓના વિચારામાં વિરુદ્ધતા માલૂમ પડે છે; પરંતુ તે વિચારા પર મુયાગ્ય સમન્વયદેષ્ટિએ ભિન્ન ભિન્ન દેષ્ટિકાશુથી વિચાર કરવાથી તે ભિન્ન ભિન્ન લાગતા વિચારામાં પણ સામ્ય રહેલું જોઇ શકાય છે.

પ્રમાણુનું વિવેચન સંક્ષેપમાં થઇ ગયું. મતલખ એ છે કે વસ્તુસ્વરૂપ સમજવામાં ભૂલ યા ભ્રમ થાય, એટલે કે તેનું યથાસ્થિત સ્વરૂપ સમજવામાં ન આવતાં અવળું સ્વરૂપ સમજવામાં આવે તો તે વસ્તુના સંખંધ અથવા તેવી સમજણના લીધે જે પ્રવૃત્તિ થાય તે બરાબર હોતી કે થતી નથી. રસ્સીને સાપ સમજવા જેવા ભ્રમ થાય તો કંઇ પણ વાસ્ત્રવિક કારણ વિના ભયના માર્યે શરીર કંપવા માંડે છે. મૃગજળને ખરૂં જળ માની, તરન છીપાવવાની ઇચ્છાથી, તેની પાછળ આશાલેર દાડવામાં આવતાં તે પ્રયાસ નિષ્ફળ જાય છે અને નિરાશા પેદા થાય છે. મિત્રને બ્રમથી મિત્ર માનવામાં આવે અથવા શત્રુને બ્રમથી મિત્ર માનવામાં આવે જે પ્રવૃત્તિ થાય છે તે બરાબર ન થતાં વિપરીત થાય છે. આ બધાં બ્રમજનિત પ્રવૃત્તિનાં ઉદાહરણા છે. બ્રમ એટલે ઊધી સમજ, એના જ્ઞાનમાં [ સાચા જ્ઞાનમાં ] સમાવેશ થતા નથી.

તૃતિય ખંડના ૧૫મા લેખમાં જણાવ્યા મુજબ, મતિ, શ્રુત, અવિધ, મનઃપર્યાય અને કેવલ એ પાંચ જ્ઞાનામાં છેલ્લાં ત્રણ જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ (પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ) છે. મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન 'પરાક્ષ' છે. શ્રુતજ્ઞાન પરાક્ષ પ્રમાણના એક લેદ જે 'આગમ' છે તેનું નિદે શક છે. મતિજ્ઞાનમાંના એક વિભાગ, જે ઇન્દ્રિયા દ્વારા થતાં રૂપદર્શનાદિ જ્ઞાનાના છે, તે (ઇન્દ્રિયાદિરૂપ પર નિમત્તથી ઉત્પન્ન થનારા હોઇ વસ્તુતા 'પરાક્ષ' ગણાવા છતાં) 'સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ ' કહેવાય છે; અને સ્મરણ, તક', અનુમાન વગેરે પ્રકારના—મતિજ્ઞાનના ખીજો વિભાગ 'પરાક્ષ પ્રમાણ 'માં અન્તર્ભૂત છે. આમ, જ્ઞાનપંચકરૂપ પ્રાચીન વિભાગ સાંશુ પ્રત્યક્ષ મેરેક્ષરૂપ બે પ્રકારના પ્રમાણવાળા વિભાગના મેળ બેસી જાય છે. •

<sup>\*</sup> અનુયાગદાર સત્ર (પત્ર ૨૧૧)માં પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, ઉપુમાન, આગમ એમ ચાર પ્રમાણાના ઉલ્લેખ છે. એ પ્રમાણાની વિચારણા સાં

હવે આપણે જૈનશાસ્ત્રપ્રતિપાદિત એક વિશ્વબ્યાપી વિશ્વોપયાગી મહત્ત્વપૂર્ણ સિદ્ધાંત જોઇએ :-

## સ્યાદ્વાદ અથવા અનેકાંતવાદ

વસ્તુનું જુદા જુદા દર્ષિણિંદુથી અવલાકન કરવું કે કથન કરવું એ 'સ્યાદાદ 'ના અર્થ' છે. એ 'અનેકાન્તવાદ ' પણ કહેવાય છે. એક જ વસ્તુમાં ભિન્નભિન્ન દર્ષિણિંદુએાથી સંગત થઈ શકતા જુદા જુદા વિરુદ્ધ દેખાતા–ધર્મોના પ્રામાણિક સ્વીકાર

ન્યાય (ગૌતમ) દર્શનની પ્રમાણ વિચારણા જેવી જોવામાં આવે છે.

રથાનાંગસૂત્રમાં ૪ સ્થાનના ૩ ઉદ્દેશમાં ઉપર્યું કત ચાર પ્રમાણાના ઉલ્લેખ છે. કિન્તુ એ સૂત્રમાં ખીજા સ્થાનના પ્રથમ ઉદ્દેશમાં પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ એમ બે પ્રમાણાના પણ ઉલ્લેખ છે, જે ન'દીસ્ત્રમાં તાે છે જ.

ભગવતીસૂત્રમાં ( શતક ૫, ઉદ્દેશ ૩માં ) ઉક્ત ચાર પ્રમાણાના ઉલ્લેખ અનુયાગદ્વાર સૂત્રની સાખ આપી કરેલ છે.

'સાંવ્યહારિક પ્રત્યક્ષ' એવા પ્રત્યક્ષના વિશિષ્ટ પ્રકાર સહુથી પ્રથમ શ્રા જિનભદ્રગણિજીના વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં જોવામાં આવે છે. પરંતુ તે નન્દીસૂત્રના આધાર પર છે, કેમકે નન્દીસૂત્રમાં ઈન્દ્રિયસાપેક્ષ જ્ઞાનને પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ બન્તેમાં રાખ્યું છે.

આ બધા ઉપરથી તારણ નીકળે છે કે જ્ઞાનપંચકની વિવેચના એ આગમકાળની વિવેચના છે અને પ્રત્યક્ષાદિરૂપે પ્રમાણવિભાગની વિવેચના એ એ પછીની તાર્કિ'ક યુગના સંસ્કારવાળી વિવેચના છે. આગમાની ×સંક્લના વખતે પ્રમાણદયવાળા તથા પ્રમાણચતુષ્ટયવાળા એમ બન્ને

<sup>×</sup>ભગવતીસૂત્રમાં લાંભાકાળ પછી બનેલાં સ્ત્રો ' રાઇપસેંબુઇઅ, ' 'પજ્યવણા,' 'નંદી,' 'જીવાભિગમ,' અનુયાગદાર'નાં નામ લઇ તેમની સાખ આપવામાં આવેલી જોવાય છે, તે આગમાની સંકલના વખતનાં ઉમેરણ છે.

એ સ્યાહાદ છે. જેવી રીતે એક જ પુરુષમાં પિતા-પુત્ર, કાકા-ભત્રીએ, મામા-ભાણેજ, સસરા-જમાઈ વગેરે પરસ્પર-વિરુદ્ધ લાગતા વ્યવહાર ભિન્નભિન્ન સંબંધની ભિન્નભિન્ન અપેક્ષાએ સંગત થતા હાઇને માનવામાં આવે છે, તેવી રીતે એક જ વસ્તુમાં, સ્પષ્ટીકરણ માટે એક વિશેષ વસ્તુ ઊઠાવીને કહીએ તેા એક જ ઘટમાં નિત્યત્વ અને અનિત્યત્વ વગેરે વિરુદ્ધરૂપે ભાસતા ધર્મા જુદી જુદી અપેક્ષાદિષ્ટિએ સંગત થતા હાઇને સ્વીકારી શકાય છે. આમ, એક વસ્તુમાં ભિન્નભિન્ન દિષ્ટિએ સંગત થઈ શકે તેવા ભિન્નભિન્ન ધર્મીના સમન્વય કરવા એ સ્યાહાદ અથવા અનેકાંતવાદ છે.

એક જ પુરુષ પાતાના પિતાની અપેક્ષાએ પુત્ર અને પાતાના પુત્રની અપેક્ષાએ પિતા, તેમજ પાતાના ભત્રીજા તથા

વિભાગ, ઉપર જણાવ્યું તેમ, સ્થાનાંગ અને અગવતીસૃત્રમાં દાખલ થઈ ગયા. છતાં જૈનાચાર્યાના મુખ્ય કોક પ્રમાણદ્દયનિસાગ તરફ જ રહ્યો છે. કારણ એ છે કે પ્રમાણ અતુષ્ટયવાળા વિભાગ અસલમાં 'ન્યાયદર્શન 'ના જ છે. અત એવ ઉમારવાતિજીએ તત્ત્વાર્થકામ્ય [૧, ૬]માં તેને " नयदाहान्तरेण" કહ્યો છે, જ્યારે પ્રમાણદ્દયન્ વિભાગ જૈનાચાર્યાના સ્વાપત્ત છે, જે તત્ત્વાર્થસૃત્ર વગેરેમાં મૃદિલ થઇ જૈન પ્રક્રિયામાં પ્રતિષ્ઠા પામ્યો છે. એ જ વિભાગ નન્દીસૃત્રમાં છે. કિન્દુ નન્દીની વિશેષતા એ છે કે તેણે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણમાં તેના એક વિભાગરૂપ 'અવધિ ' વગેરે નાઈન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ ઉપરાંત ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ પણ લીધું. પણ તે લીધું સ્વપૂર્વવર્તી 'અનુયાગદાર' સ્ત્રના આધાર પર કેમકે અનુયાગદારસ્ત્રમાં પ્રત્યક્ષ અનુયાગદારસ્ત્રમાં પ્રત્યક્ષ —અનુમાન—ઉપમાન—આગમ એમ ચાર પ્રમાણોના નિર્દેશ કરી પ્રત્યક્ષ પ્રમાણના ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ અને નાઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ એમ એ પ્રકાર ખતાવ્યા છે. આ જ (અનુયાગદાર તથા નન્દીનાં) આધાર પર, ઇન્દ્રિયજન્ય દાન, જેને લાકા પ્રત્યક્ષ કહે છે માને છે તેને ' સાંબ્ય-

પંચમ ખંડ : ૩૯૫:

ભાશુંજની અપેક્ષાએ કાકા અને મામા અને પાતાના કાકા તથા મામાની અપેક્ષાએ ભત્રીએ અને ભાશુંજ, અને પાતાના સસરા તથા જમાઇની અપેક્ષાએ જમાઈ અને સસરા બને છે, અને એ રીતે એ બધા સંબંધા એક જ વ્યક્તિમાં ભિન્નભિન્ન સંબંધની ભિન્નભિન્ન અપેક્ષાએ સ્વીકારવા સહુ તૈયાર છે, તેમ, નિત્યત્વ અને અનિત્યત્વ વગેરે વિરુદ્ધ દેખાતા પશુ ધર્મો એક જ વસ્તુમાં જુદી જુદી અપેક્ષાદેષ્ટિએ વિચારતાં સંભવતા હોય, સંગત થતા હોય તેા કેમ કબૂલ ન રખાય?

એ પહેલાં જાણવું જોઇએ કે 'ઘટ' શી વસ્તુ છે? એક જ માટીમાંથી ઘડા, કુંડું વગેરે અનેક પાત્રા બને છે, એ બધાઓને સુવિદિત છે. ઘડા ફાડી તે જ માટીથી બનાવેલ કુંડાને કાઇ ઘડા કહેશે? નહિ, કેમ? માટી તા એની એ છે? પરન્તુ નહિ, આકાર બદલાયા હાવાથી તે 'ઘડા' કહેવાય નહિ. વારૂ, ત્યારે એથી એમ સિદ્ધ થયું કે 'ઘડા' એ માટીના અમુક આકાર-વિશેષ (એક વિશેષ પર્યાય) છે.

વહારિક ' પ્રત્યક્ષ એવું નામ આપનાર સહુથી પહેલા જિનભાદ છે. તેમણે એમ કરી ઉકત સૂત્રાની સંગતિ પણ કરી છે અને લોકમતને પણ સાચવી લીધો છે. એ પછી શ્રીઅકલં કદેવે એ જ પ્રકારે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણના એ બે બેદોને પ્રતિષ્ઠિત કર્યા. ઉપરાંત, તેમણે રમૃતિ-પ્રત્યભિત્તા-તકં- અનુમાન-આગમ એ પ્રમાણે પરાક્ષ પ્રમાણનું કરેલું વિભાગીકરણ તે તેમનું છુલિકોશલ છે, જે આજ લગી સમય જૈનાચાર્યાર્થા સાદર સ્વીકૃત છે.

સિહસેન દિવાકરના 'ન્યાયાવતાર 'એ તાર્કિક સંસ્કારના બલાદ્ધા ખનતા જતા વાતાવરણની ઊપજ છે. 'ન્યાયાવતાર 'ગત 'ન્યાય 'શષ્દ્રદ મુખ્યત્વેન અનુમાનના સત્યક હશે. કેમકે અનુમાનનું અવતરણ એ દ્રાત્રિં-શિકાત્મક નાના ગ્રન્થમાં બહુ વધારે જગ્યા લઈ બેઠું છે. આ ન્યાયાન ુવતારમાં પ્રત્યક્ષ–અનુમાન–આગમ એમ ત્રણ પ્રમાણાની વાત કરી છે.

પરન્તુ એ ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ કે તે આકારવિશેષ માટીથી तद्दन अही नथी. ते ते आकारमां हेरवायें भारी क (भारी પાતે જ) જ્યારે 'ઘડા,' 'કુડું' વગેરે નામાની વ્યવહૃત થાય છે, તેા પછી ઘડાના આકાર અને માટી એ બેને તદ્દન જુદાં કેમ માની શકાય? આ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે ઘડાના આકાર અને માટી એ બન્ને ઘડાનું સ્વરૂપ છે. હવે એ ઉભય સ્વરૂપમાં વિનાશી સ્વરૂપ કહ્યું છે અને ધ્રુવ સ્વરૂપ કર્યું છે એ જોઇએ. ઘડાના આકાર (પર્યાય) તા વિનાશી છે એ પ્રત્યક્ષ જોઇએ છીએ. એટલે ઘડાનું એક સ્વરૂપ તા-જે ઘડાના આકારવિશેષ છે તે–વિનાશી ઠર્યું. હવે ઘડાનું ખીજાું સ્વરૂપ જે માટી છે, તે કેવું છે? તે વિનાશી નથી. કારણ કે માટીના તે તે આકરા-પરિણામા-પર્યાયા બદલાયા કરે છે, પણ માટી તેા એની એજ રહે છે, એ આપણને અનુમવસિદ્ધ છે આમ, ઘડાનું એક વિનાશી અને એક ધ્રુવ એમ ઉલય સ્વરૂપ જોઈ શકાય છે. એ ઉપરથી એમ માનવું સહજ પ્રાપ્ત થાય છે કે વિનાશી રૂપથી ઘડા અનિત્ય છે અને ધ્રુવ રૂપથી ઘડા નિત્ય છે આ પ્રકારે એક જ વસ્તુમાં ભિન્ન મિન્ન દેષ્ટિકાણથી નિત્યભાવ અને અનિત્યભાવનું દર્શન એ અનેકાન્તદર્શન છે.

કંઈક વિશેષ સ્પષ્ટ કરવાની ખાતર કંઇક વધુ દેષ્ટિપાત કરીએ. સર્વ પદાર્થીને ઉત્પત્તિ, નાશ અને સ્થિતિ વળગેલાં છે. દાખલા તરીકે એક સાનાની કંઠી લઇએ. સાનાની કઠી લાંગીને દાેરા બનાવ્યા, ત્યારે કંઠીના નાશ થયા અને દાેરા ઉત્પન્ન થયા એ આપણે સ્પષ્ટ જોઇએ છીએ. પણ, કંઠી લાંગીને તે

— તત્ત્વાર્થસૂત્ર, ૫,૨૯

<sup>+ &</sup>quot; उत्पाद-व्यय-ध्रीव्ययुक्तं सत् "।

પંચમ ખંડ : ૩૯૭ :

તમામ સુવર્ણના ખનાવેલ દાેરા તદ્દન-સર્વધા-નવી જ વસ્ત્ર ઉત્પન્ન થઈ એમ કહી શકાય નહિ. દાેરાને તદ્દન નવીન ઉત્પન્ન થયેલા ત્યારે જ માની શકાય કે કંઠીની કાેઇ પણ વસ્ત્ર તે દારામાં આવી ન હાય. પરંતુ જ્યારે કંઠીનું તમામ સુવર્ષ દારામાં ઊતરી આવ્યું છે, માત્ર કંઠીના આકાર જ ખદલાયા છે, તેા પછી દાેરાને સર્વધા નવીન ઉત્પન્ન થયેલા કેમ કહેવાય ? એવી જ રીતે કંડીના સર્વથા નાશ થયા પણ ન કહેવાય. કંડીનાે સર્વથા નાશ થયાે ત્યારે જ માની શકાય કે કંડીની કાેઇ પણ ચીજ નાશથી અચી ન હાેય. પરંતુ જ્યારે કંઠીનું તમામ સુવર્ણ જેમનું તેમ દાેરામાં ઊતયું છે, તાે પછી કંઠીને સર્વાથા નાશ પામેલ કેમ માની રાકાય ? આ હકીકતથી એ વાત સારી પેઠે ધ્યાનમાં ઊતરે છે કે કંઠીના નાશ, કંઠીની આકૃતિના ( કંડીના પર્યાયના ) નાશ થયા એટલા પૂરતા છે, અને દારાની ઉત્પત્તિ, દાેરાના આકાર (પર્યાય) ઉત્પન્ન થયા એટલા પુરતી છે, જ્યારે એ કંઠી અને દારાનું -બન્નેનું -સુવર્ણ તા એક જે છે. કંઠી અને દેારા એ એક જ સુવર્ણના આકારભેદા (પર્યાયભેદા) સિવાય બીજું કશું નથી.

આ ઉપરથી કાઈ પણ કહી શકશે કે કંઠીને ભાંગી બનાવેલ દારામાં, દારાના આકારે ઉત્પત્તિ, કંઠીરૂપે નાશ તથા સુવર્ણની સ્થિતિ એ પ્રમાણે ઉત્પાદ, નાશ અને સ્થિતિ (ધ્રુવત્વ) એ ત્રણે બાબતા બરાબર અનુભવાય છે. આવાં ઉદાહરણા ન્યાં નજર નાખા ત્યાં હાજર છે. ઘર જયારે પડી ભાંગી જાય છે, ત્યારે તે ઘર જે વસ્તુઓથી બનેલું હતું તે બધી વસ્તુઓ તદ્દન નાશ પાંમી જતી નથી. તે બધા પદાર્થો રૂપાન્તરે સ્થૂલરૂપે અથવા સૂક્ષ્મરૂપે, અન્તતા પરમાણરૂપે તો અવશ્ય જગતમાં રહે છે. આથી તે ઘરના સવધા નાશ તત્ત્વદેષ્ટિએ ઘડી શકે નહિ. કોઈ પણ સ્થૂલ વસ્તુ વીખરાઇ જતાં તેના અણુઓ કે

જૈન દશ<sup>દ</sup>ન

અણુસંઘાતા સ્વતંત્ર યા ખીજી વસ્તુઓ સાથે મળી નવું પરિ-વર્ષન ઊલું કરે છે. દુનિયાના પદાર્થો દુનિયામાં જ સ્થૂલરૂપે યા સૂક્ષ્મરૂપે ઇતસ્તતઃ વિચરણ કરે છે અને એમનાં નવાં નવાં રૂપાન્તરાના ઘાટ ઘડાય છે. દીવા શાન્ત થયા એટલે દીવાના તદ્દન નાશ થયા એમ સમજવાનું નથી. દીવાના પરમાણુસ્રમૂહ અરાબર કાયમ છે. જે પરમાણુસંઘાતથી પ્રદીપ પ્રગટેલા, તે જ પરમાણુસંઘાત રૂપાન્તર પામી જવાથી પ્રદીપ પ્રગટેલા, તે જ પરમાણુસંઘાત રૂપાન્તર પામી જવાથી પ્રદીપરૂપે દેખાતા નથી, એટલે અધકાર અનુભવાય છે. સૂર્યની રિશ્મથી પાણી સુકાઇ જાય છે, એટલે એ પાણીના અત્યંત અભાવ થતા નથી. એ પાણીની વસ્તુઓ રૂપાન્તરે બરાબર કાયમ છે. વસ્તુના સ્થૂલ રૂપના નાશ થઇ એ વસ્તુ સૂક્ષ્મ અવસ્થામાં યા અન્ય રૂપમાં પરિણૃત થાય એથી એ દેખાયેલ વસ્તુના રૂપે ન દેખાય એ બનવાનોગ છે. કાઇ મૂળ વસ્તુ નવી ઉત્પન્ન થતી નથી અને કાઇ મૂળ વસ્તુના સર્વા નાશ થતા નથી એ અટલ સિદ્ધાંત છે.

"नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः।" ( अगवह्गीता, २-१६ )

અર્થાત્-અસત્ની ઉત્પત્તિ નથી અને સત્ના નાશ નથી.

ઉત્પત્તિ અને નાશ પર્યાયોના થાય છે. દૂધનું બનેલું દહીં નવું ઉત્પન્ન થયું નથી. દૂધનું જ પરિણામ દહીં છે. એ ગારસ દૂધરૂપે નષ્ટ થઇ દહીંરૂપે ઉત્પન્ન થયું છે.+ એ બન્ને ગારસ છે.

<sup>+ &</sup>quot; पयोत्रतो न बध्यत्ति न पयोऽत्ति दिधवतः । अगोरसव्रतो नोभे तस्माद् वस्तु त्रयात्मकम् "।।६०॥ —श्री सभन्तक्षद्रायार्थं, स्थाप्तभीभांसा

<sup>&</sup>quot; उत्पन्नं दिवभावेन नष्टं दुग्वतवा पयः । गोरसत्वात् स्थिरं जानन् स्याद्वादद्विड् जनोऽपि कः ? "।। —श्री यशाविलयुक्ष अमाध्याय, व्यध्यात्मे।पनिषद्, १/४४

પંચમ ખંડ : ૩૯૯ :

આ પ્રમાણે સર્વંત્ર સમજી રાખવાનું છે કે મૂળ તત્ત્વો આળાદ છે, અને એમાં જે અનેકાનેક પરિવર્ષના–રૂપાન્તરા થતાં રહે છે, અર્થાત પૂર્વ પરિણામના નાશ અને બીજા પરિણામના પ્રાદુર્ભાવ થતા રહે છે તે વિનાશ અને ઉત્પાદ છે. આથી સર્વ પદાર્થે ઉત્પાદ, વિનાશ અને સ્થિતિ (ધ્રુવત્વ) સ્વભાવના ઠરે છે. જેના ઉત્પાદ અને વિનાશ થાય છે તેને જૈન શાસ્ત્રમાં 'પર્યાય' કહે છે. જે મૂળ વસ્તુ સ્થાયી છે તેને 'દ્રવ્ય' કહેવામાં આવે છે. દ્રવ્યથી (મૂળ વસ્તુ રૂપે) દરેક પદાર્થ નિત્ય છે અને પર્યાયથી અનિત્ય છે. આ રીતે પ્રત્યેક વસ્તુનું એકાંત નિત્ય નહિ, એકાંત અનિત્ય નહિ, કિન્તુ નિત્યાનિત્ય રૂપે અવલાકન કે નિરૂપણ કરવું એ 'સ્યાદાદ' છે.

હેમચંદ્રાચાર્ય પાતાના 'વીતરાગસ્તાત્ર'ના આઠમા પ્રકાશમાં કહે છે:–

आत्मन्येकान्तिनिस्ये स्यान्न भोगः सुख-दुःखयोः। एकान्तानित्यरूपेऽपि न भोगः सुख-दुःखयोः॥ २ ॥

पुण्य-पापे बन्ध-मोक्षौ न नित्येकान्तदर्शने। 🦠 पुण्य-पाषे बन्ध-मौक्षौ नानित्येकान्तदर्शने।। ३।।

અર્થાત્—આત્માને એકાન્ત નિત્ય (નિત્ય નહિ, પણ એકાંત નિત્ય) માનવામાં આવે તે એના અર્થ એ શાય કે આત્મા એવા છે કે જેમાં કાઈ અવસ્થાન્તર કે સ્થિત્યન્તર યતું નથી, કાઈ પરિણામ કે પરિવર્તન થતું નથી, એટલે કે આત્મા બિલ્કુલ કૂટસ્થ નિત્ય છે એમ માનવું મુદ્દે આમ માનવામાં આવે તા સુખ, દુ:ખ આદિની ભિન્નભિન્ન સમયન્

નિત્ય માનીને પણ પરિણામી (જીદા જુદા પરિણામામાં પરિશ્વમતા રહેનાર) માનીએ તાજ સુખ-દુ:ખ આદિની ભિન્ન-ભિન્ન અવસ્થાએા, ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના પરિણામા-પરિવર્તના આત્મામાં ઘટી શકે; અને તાજ આત્મામાં પુષ્ય-પાપની અને બન્ધ-માક્ષની ભિન્નભિન્ન પરિણતિએા ઘટી શકે.

જેમ, આત્માને એકાંત નિત્ય માનવામાં ઉપરની વાતા સંગત થતી નથી, તે જ આપત્તિ આત્માને એકાંત અનિત્ય [સર્વ'થા ક્ષણિક] માનવામાં પણ ઊભી થાય છે. વસ્તુના સતત નિરન્તર પરિવર્ત માન પર્યાયા-વિવર્તા-પરિણામા-પરિ-વર્ત નામાં અનુસ્યૂત એક સ્થાયી દ્રવ્ય માનવું ન્યાયપ્રાપ્ત છે. આત્મા ભિન્નભિન્ન અવસ્થાએમાં–ભિન્નભિન્ન પર્યાયામાં નિરંતર પરિણમતા રહેવા છતાં એ બધી લિન્નલિન્ન અવસ્થાએ અથવા પર્યાયામાં પાતે આત્મારૂપે નિત્ય અખંડ વર્તે છે. દાખલા તરીકે, કાેઈ પુસ્તક, વસ્ત્ર કે છત્રી મેલી થાય કે એના પર છાંટા યા ડાઘા પડે અથવા સારા રંગ પૂરાય તા એથી જેમ એ પુસ્તક, વસ્ત્ર કે છત્રી-એ વ્યક્તિ-મટી જતી નથી, તેમ આત્માની અવસ્થામાં, એના લાવે માં પરિવર્તના થાય એથી એ આત્મા (એ વ્યક્તિ) મટી જતા નથી. જેમ માણસના કે ઘાડા, હાથી વગેરેના શરીરમાં ફેરફાર થવા છતાં એ માણુસ કે ઘાડા, હાથી (એ વ્યક્તિ) મટી જતા નથી, પશુ એ માણુસ જ યા એ ઘાડો, હાથી જ દૂબળા-જાડા થયો યા બીજી રીતે ફેરફારમાં આવી ગયેલા કહેવાય છે, તેમ આત્મામાં જુદા જુદા પરિણામ થતા રહેવાથી આત્મા મહી જતા નથી. એ પરિણામ, પરિવર્તાન કે પર્યાય આત્માના જ હાઇ એ બધામાં આત્મા આત્મારૂપે અખંડ બન્યા રહે છે. સુવર્ણ ના–ઝાંમુ પડવું કે ઊજળું થવું -એવા સાધારથ પંચમ ખંડ : ૪૦૧:

ફેરફારા [ પર્યાયા ની વાત તા દ્વર રહી, પણ કુંડલ, કંઠી, કડું, કંકેણ કંદાેરા વગેરે એનાં ભિન્ન ભિન્ન રૂપાંતરા પણ એનાં (સુવર્ણનાં) જ છે, એનાં એ ખધાં રૂપાંતરામાં-એના એ ખધા ભિન્ન ભિન્ન આકારરૂપ પર્યાયામાં એ (સુવર્ણ) ખરાખર અનુસ્યૂત ( અનુગત ) રહે છે, તેમ આત્માના એક જ જન્મની નહિ, પણ જુદાં જુદાં જન્માની વિવિધ અવસ્થાએામાં પણ આત્મા (એ વ્યક્તિ) અખંડ અન્યા રહે છે, અને એમ હાય તા જ એનાં એક જન્મનાં કરેલ સુકૃત-દુષ્કૃતનાં સારાં-માઠાં ફળ એને સમય ઉપર એ જ જન્મમાં અથવા બીજા જન્મમાં યા ઘણાં જન્મા પછીના ભવમાં મળી શકે; અને તા જ એનાં કૂત્યાની જવાબદારી જળવાઈ રહી શકે; અને તા જ એના કમિક (જન્મ–જન્માન્તરામાં ક્રમે ક્રમે થતા) વિકાસ સાંચિત થતા જઇ શકે, તેમ જ એની-અનેક જન્મામાં-ક્રમશઃ થતી જતી સાધનાના વધતાં જતા ઉત્કર્ષ<sup>°</sup>ના સંચયના એક્<mark>ર</mark>ા પરિણામરૂપે કેાઇ જન્મમાં એ કલ્યાણની ઊંચી ભૂમિ પર આરૂઢ થઈ શકે.

કિંતુ આત્માને સદાસ્થાયી એક નિત્ય અખંડ દ્રવ્ય માનવાને અદલે કેવલ ક્ષણક્ષણના પર્યાયો જ માનવામાં આવે તો એવું અનશે કે એક ક્ષણના પર્યાયે જે કાર્ય કર્યું હોય તેનું કળ બીજા ક્ષણના પર્યાયને જ મળવાનું, અર્થાત્ જેણે કર્યું તેને નહિ મળવાનું અને જેણે કર્યું નથી તેને મળવાનું આ કેટલી અધી વિસંગતિ! આ દાષોને ''કૃતનાશ '' અને '' અકૃતાગમ '' કહેવામાં આવે છે ('કૃતનાશ ' એટલે જેણે જે કર્યું હાય તેનું કળ તેને ન મળવું એ, અને 'અકૃતાગમ ' એટલે જેણે જે કર્યું હોય તેનું કળ તેને ન મળવું એ, અને 'અકૃતાગમ ' એટલે જેણે જે કર્યું હોય તેનું કળ તેને મળવું એ.)

આમ, એકાન્ત ક્ષણિકવાદમાં પણ સુખદુઃખ–ભાગ અને પુષ્ય–પાપ તથા બન્ધ-માક્ષની ઉપપત્તિ અશકય બની જાય છે. આવે તો નિરંતર ઊપજતા, વિશુસતા એના સમગ્ર પર્યાયે (પરિશામાં)માં એ (આત્મા) સ્થાયી-સ્થિર-સ્થિતિશીલ હાવાથી એનામાં જુદા જુદા વખતની જુદી જુદી અવસ્થાએ જુદા જુદા સમયનાં ભિન્ન ભિન્ન પરિવર્તના ઘડી શકે, અને જુદા જુદા સમયમાં એશે કરેલ સત્કર્મ-દુષ્કર્મનાં સારાં-છુરાં ફળ ગમે તેટલા સમયના અથવા જન્માના ગાળા પછી પણ એને મળી શકે. કૂટસ્થનિત્યમાં તો કંઇ પણ અવસ્થાન્તર, સ્થિત્યન્તર યા વિભિન્ન પરિણામની શકચતા ન હોવાથી પુષ્ય-પાપની ભિન્ન ભિન્ન વૃત્તિ-પ્રવૃત્તિએ અને સુખ-દુઃખ આદિની ભિન્ન ભિન્ન વૃત્તિ-પ્રવૃત્તિએ અને સુખ-દુઃખ આદિની ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાએ ઘડી શકે તેમ નથી. ચેતનસ્વરૂપ આત્મામાં જ નહિ, દરેક અચેતન જડ પદાર્થમાં પણ ક્ષણે ક્ષણે થતા અન્યાન્ય પરિણામોના પ્રવાહ ચાલુ જ હાય છે. વસ્તુમાત્ર પારવર્તનશીલ છે. ક્ષણે ક્ષણે એના પર્યાયે બદલાયા કરે છે. ક્લિતાર્થ એ છે કે ચેતન આત્મતત્ત્વ, જે નિત્ય છે તેને પણ ક્લાયાં એ છે કે ચેતન આત્મતત્ત્વ, જે નિત્ય છે તેને પણ

<sup>×</sup> મહાત્મા ખુદ્ધને એક વખતે ચાલતાં ચાલતાં એમનાં પગમાં કાંટા વાગ્યા, ત્યારે તેમણે પાતાના ભિક્ષુએાને કહ્યું—

इत एकनवति कल्पे शक्त्या मे पुरुषो हतः । तेन कर्मविपाकेन पादे विद्धोऽस्मि भिक्षवः! ॥

અર્થાત્ હે ભિક્ષુએા! આ ભવધી એકાશુમા ભવમાં મેં એક પુરુષને શક્તિથી હણ્યાે હતાે એ કર્મના વિપાકે મારાે પગ વિંધાયાે.

<sup>\* &#</sup>x27;કૂટસ્થ ' એટલે કૂટની જેમ, અર્થાત્ પહાડના ક્ષિખરની જેમ, અથવા જે લોઢાના ધણના આધાર પર દિપાય છે તેની જેમ સ્થિર, કોઇ તત્ત્વને સર્વથા અપરિણામી નિર્વિકાર જણાવવા માટે 'કૂટસ્થ ' શબ્દ વાપરવામાં આવે છે.

પંચમ ખંડ : ૪૦૩:

એકાન્ત નિત્ય ન માનતાં, તે પરિણામી (પરિવર્ત નશીલ) પણ હોવાથી તેને તેટલા પૂરતા અનિત્ય પણ માનવા જોઇએ તે જ પ્રમાણે ઘટ જેવા સ્પષ્ટ અનિત્ય દેખાતા અચેતન જડ પદાર્થીને તેમનાં મૃત્તિકાદિરૂપ મૂળ દ્રવ્ય સ્થાયી હાવાને લીધે તેની અપેક્ષાએ નિત્ય પણ માનવા જોઇએ. આમ નિત્યાનિત્યવાદ \* સુક્તિસંગત દેખાય છે.

આ બાબતમાં હેમચંદ્રાચાર્ય ઉપરના શ્લાેકાના અનુસંધાનમાં વ્યાવહારિક દાખલા આપતાં જણાવે છે કે–

गुडो हि कफहेतुः स्यान्नागर पित्तकारणम् । द्वयात्मनि न दोषोऽस्ति गुडनागर-भेषजे ॥६॥

અર્થાત્:-ગાળ કફ કરનાર છે અને સૂંઠ પિત્ત, પણ તે બન્નેના યાગ્ય મિશ્રણમાં તે કાઇ દેવ રહેતા નથી. (તેમ

\* ''जीव। ण भते! कि सासया असासया? गीयमा! जीवा सिय सासया, सिय असासया। से केणट्ठेणं भते! एव वुच्चइ ××? गोयमा! दव्बट्टयाए सासया, भावट्टयाए असासया।" (अश्वती, शतक ७ ६देश २)

આ પાં<mark>ડમાં જીવનું શાધ્યતત્વ અને અશાધ્યતત્વ અન્ને જણાવેલ છે</mark>– ભિન્નભિન્ન નયથી.

स्यातामस्यन्तनाशेस्य कृतनाशकृतागमौ । न त्ववस्थान्तरप्राप्तौ लोके बालयुवादिवत् ।। २३ ।। तस्मान्दुभयहानेन व्यावृश्यनुगमाश्मकः । पुरुषोऽभ्युपगन्तव्यः कुण्डलादिषु सर्पवत् ।। २८ ।।

ઈત્યાદિ શ્લાેકા મહાન્ મીમાંસક કુમારિલભદના શ્લાેકવાર્તિક-( આત્મ∘ )માં છે. જે, આત્માનું નિત્યાનિત્યરૂપે પ્રતિપાકન કરે છે. એકાન્ત નિત્યવાદ કે એકાન્ત અનિત્યવાદ સદેાષ છે, પણ નિત્યા-નિત્યવાદ નિર્દોષ છે. )

સત્ના સ્વરૂપ विषे लिल्लिल हरांनानां लिल्लिल मंत्रव्ये। छे. वेहान्त हरांन पृष्ं सत्३५ छहाने डेवण ध्रुव (नित्य) જ માને છે. બૌદ્ધ हरांन सत् पहार्थंने सर्वाथा (निरन्वय) क्षिष्ठिंड (मात्र ઉत्पाह-विनाशशीत) माने छे. सांष्यहरांन चेतनतत्त्व-३५ सत्ने डेवण ध्रुव (धूटस्थ नित्य) भने प्रष्टृति तत्त्व३५ सत्ने परिष्ठामी नित्य (नित्यानित्य) माने छे नैयायिडे।—वैशेषिडे। सत् पहार्थोमांथी परमाष्ट्र डाण, स्नात्मा वजेरे डेटलांड सत् तत्त्वोने धूटस्थनित्य स्ने घट, पट वजेरे सत् पहार्थोने मात्र स्नित्य (मात्र ઉत्पाह-विनाशशीत) माने छे. परंतु कैनहर्शननुं मंत्रव्य स्रेवुं छे डेचेतन डेकड, मूर्तं डेस्स्म अधा सत् डहेवाता पहार्थे जित्याह, नाश स्ने ध्रीव्य स्ने त्रयात्मा छे.

અગાઉ જણાવ્યું છે તેમ પ્રત્યેક વસ્તુમાં એક અંશ એવા છે કે જે સદા શાધ્વત છે અને બીજો અંશ અશાધ્વત છે. શાધ્વત અંશના યાંગે પ્રત્યેક વસ્તુ ધ્રીવ્યાત્મક (સ્થિર) અને અશાધ્વત અંશના યાંગે ઉત્પાદ-વ્યાયાત્મક (અસ્થિર) કહેવાય છે. આ બે અંશામાંથી કાઈ એક જ અંશ તરફ દષ્ટિ જવાથી વસ્તુ કુત્ર અસ્થિરરૂપ અથવા ફક્ત સ્થિરરૂપ માલૂમ પડે છે, પરંતુ બન્ને અંશા તરફ દષ્ટિ આપવાથી વસ્તુનું પૂર્ણ, યથાથે સ્વરૂપ માલૂમ પડે છે. એથી એ બન્ને દષ્ટિઓના અનુસારે જ જૈન-દર્શન સત્ વસ્તુને ઉત્પાદ, વ્યય, ધ્રીવ્ય એ ત્રયરૂપ બતાવે છે-એક (અસ્થિરગાચર) દષ્ટિના હિસાબે ઉત્પાદ-નાશરૂપ અને એક (સ્થરગાચર) દષ્ટિના હિસાબે ધ્રીવ્યરૂપ.

જો અધી વસ્તુએા ક્ષણિક માત્ર હોય તેા પ્રત્યેક ક્ષણુમાં

પંચમ ખંડ :૪૦૫:

નવી નવી વસ્તુ ઉત્પન્ન થવા તથા નષ્ટ થવાને લીધે તેમ જ તેના કાઇ સ્થાયી (અનુસ્યૂત) આધાર ન હાવાને લીધે એ ક્ષિણિક પરિણામ પર પરામાં સજાતીયતાના અનુભવ થવા કચારે પણ શક્ય નહિ ખને; અર્થાત્ પહેલાં કાઈ વાર જેયેલી વસ્તુને ક્રીથી જેતાં '' આ તે જ વસ્તુ છે'' એવું જે પ્રત્યભિજ્ઞાન થાય છે તે કાઈ પણ રીતે શક્ય નહિ ખને. કેમકે પ્રત્યભિજ્ઞાનને માટે જેમ એની વિષયભૂત વસ્તુનું સ્થિરત્વ આવશ્યક છે, તેમ દ્રષ્ટા આત્માનું પણ સ્થિરત્વ આવશ્યક છે.

એકાન્ત ક્ષણિકવાદમાં સ્મૃતિ જ બની શકતી નથી, કેમકે જે ક્ષણ-પર્યાયે અનુભવ્યું તે નિરન્વય નષ્ટ થયા, એટલે તેના અનુભવેલને બીજો ક્ષણ પર્યાય શી રીતે સ્મરી શકે? અનુ-ભવનાર એક અને સ્મરનાર બીજો એમ બની શકતું નથી. સ્મૃતિ અને પ્રત્યભિજ્ઞાન અશક્ય બનવાથી જગત્ના પરસ્પરના લેણદેણના જ નહિ, જીવનના સમગ્ર વ્યવહારાની ઉપપત્તિ દુર્ઘંટ બની જવાની.

એ જ રીતે, જડ અથવા ચેતન તત્ત્વ માત્ર નિર્વિકાર હાય તો એ બન્ને તત્ત્વાના મિશ્રણરૂપ જગતમાં ક્ષણ ક્ષણમાં માલૂમ પડતી વિવિધતા, રૂપાન્તર દશા કચારે પણ ઉત્પન્ન થાય. એથી જ પરિણામી નિત્યવાદને જૈનદર્શન યુક્તિસંગત માને છે. વસ્તુના સદસદ્વાદ પણ સ્યાદ્રાદ છે. વસ્તુ 'સત્' કહેવાય છે તે કાને લઇને ? એ વિચારવું એઇએ. પાતાની જ ગુણાથી—

પાતાના જ ધર્મીથી દરેક વસ્તુ 'સત્ ' હાેઇ શકે છે, બીજાના ગુણાથી ગુણી છે, બીજાના ગુણાથી ગુણી છે, બીજાના ગુણાથી નહિ. ધનવાન્ પાતાના ધનથી ધનવાન્ છે, બીજાના ધનથી નહિ. બાપ પાતાના પુત્રથી ખાપ છે, બીજાના પુત્રથી નહિ. એ પ્રમાણે દરેક વસ્તુ પાતાના ગુણા—ધર્મીથી 'સત્' છે,

બીજી વસ્તુના ગુણે, ધર્મોથી નહિ. બીજી વસ્તુના ગુણે,–ધર્મોથી [બીજાના સ્વરૂપથી ] 'સત્' ન હેાઈ શકે ત્યારે કેવી હાઇ શકે ? 'અસત્'.

ઉપર કહ્યા પ્રમાણે અપેક્ષાદિષ્ટિએ 'સત્' 'અસત્' પણ સમજ શકાય છે. લેખન કે વકતૃત્વશક્તિ તહિ ધરાવનાર એમ કહે છે કે '' હું લેખક નથી " અથવા ''હું' વક્તા નથી" અથવા કોઇ એમ કહે છે કે '' હું વક્તા છું, પણ લેખક નથી " આ શબ્દપ્રયોગમાં 'હું' પણ કહેવાય છે અને સાથે જ 'નથી' પણ કહેવાય છે; અથવા 'હું અમુક છું' પણ કહેવાય છે અને સાથે જ 'હું અમુક નથી, પણ કહેવાય છે; અને તે યુક્ત જ છે. કારણ કે 'હું' પોતે 'સત્' છતાં મારામાં લેખન કે વકતૃત્વશક્તિ નહિ હાવાથી તે શક્તિરૂપે ''હું' વક્તા હોવા છતાં મારામાં લેખનશક્તિ ન હોવાથી તે શક્તિરૂપે ''હું' વક્તા હોવા છતાં મારામાં લેખનશક્તિ ન હોવાથી તે શક્તિરૂપે ''હું' વક્તા હોવા છતાં મારામાં લેખનશક્તિ ન હોવાથી તે શક્તિરૂપે ''હું' વક્તા હોવા છતાં મારામાં લેખનશક્તિ ન હોવાથી તે શક્તિરૂપે ''હું' નથી," અર્થાત્ ''હું' લેખક રૂપે નથી." આવા પ્રકારનાં સર્વ સુગમ ઉદાહરણોથી સમજ શકાય છે કે સત્ પણ પોતામાં જે સત્ નથી તેની અપેક્ષાએ અસત્ ગણાય આ પ્રમાણે જુદા જુદા દર્ષિ હંની અપેક્ષાએ એક વસ્તુમાં સત્ત્વ અસત્વનો સ્યાદાદ ઘટી શકે છે.

દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવથી વિચારતાં ઘટ (દરેક પદાર્થ) પોતાના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવથી સત્ છે અને બીજાનાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવથી અસત્ છે. જેવી રીતે કાશીમાં શિયાળામાં ઉત્પન્ન થયેલ માટીના કાળા ઘટ, દ્રવ્યથી માટીના છે, અર્થાત્ મૃત્તિકારૂપ છે, પરંતુ જલરૂપ નથી. ક્ષેત્રથી કાશીમાં અનેલા છે, પરંતુ બીજા ક્ષેત્રના નથી. કાળથી શિયાળામાં બનેલા છે, પરંતુ બીજી ઋતુના નથી. ભાવથી શ્યામવર્ણવાળા

પંચમ ખંડ : ૪૦૭ :

છે, પરંતુ અન્યવર્ણ વાળા નથી. આમ દરેક વસ્તુ સ્વ-દ્રવ્ય, સ્વ-ક્ષેત્ર, સ્વ-કાલ અને સ્વ-ભાવે સત્ (અસ્તિ) છે અને પર-દ્રવ્ય, પર-ક્ષેત્ર, પર-કાલ અને પર-ભાવે અસત્ (નાસ્તિ) છે. આમ, વસ્તુ કે વ્યક્તિ 'શું છે' અને 'શું નથી' એમ બન્ને રીતે તપાસાય ત્યારે એનું સ્વરૂપ બરાબર નિર્ણીત થઈ શકે છે અતઃ વસ્તુ સત્ અસત્-ઉભયાત્મક સિદ્ધ થાય છે.

घट स्व-३५( पेताना ३५) थी पण सत् न हाय ते। ते सर्वधा असत् अनी अशे; अने को स्व-३५ ( पेताना स्व३५) सिवाय अन्यहीप ( पट वगेरे श्रीकेना ) स्व३५थी पण् सत् हाय तो घट पटाहिसर्व ६०५३५ अनी अशे. ओ अ प्रभाणे, श्रेतन आत्मा पेताना स्व३५थी सत् छे, पण् को अशेतन६०५० ३५थी पण् सत् थवा काय ते। १ ते। श्रेतन आत्मानुं विशिष्ट स्व३५ अ रहेवा न पामे अहीं ओ आहमां हेवुं आवश्यक छे हे हरेड वस्तु-०४ कितनुं पेतानुं निक्छ ६०थाहि स्व३५ ओ तेनुं विशिष्ट स्व३५ छे. अल्डेडल सरणी अने समान श्रीकेमां पण् हरेड वस्तुव्यक्तिनुं पेति पेतानुं ०थितित्व, पेति पेतानुं ६०थाहि विशिष्ट स्व३५ छे. अल्डेडल सरणी अने समान श्रीकेमां पण् हरेड वस्तुव्यक्तिनुं पेति पेतानुं ०थितित्व, पेति पेतानुं ६०थाहि विशिष्ट स्व३५ कित्र किन्न अभे छे. आम पेताना विशिष्ट स्व३५थी असत् छे आने पर३५थी असत् छे आ रीते अमुड अपेक्षाओ सत्त्व अने अमुड अपेक्षाओ असत्त्व ओ अन्ने धर्मी श्रेतन-अश्रेतन हरेड वस्तुमां प्राप्त थाय छे.

વળી સ્યાદ્વાદનું એક વધુ ઉદાહરણું જોઇએ. વસ્તુમાત્રમાં સમાન ધર્મ અને વિશેષ ધર્મ રહેલા છે. જુદા જુદા ઘોડા-એમમાં 'ઘોડા' 'ઘોડો' એવી જે એકાકાર એક-સરખી )ખુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે, એ જ બતાવી આપે છે કે બધા ઘોડાઓમાં સમાન ધર્મ-સામાન્ય તત્ત્વ-સમાનતા—એકરૂપતા છે. પરંતુ ઘણા ઘોડાએમાંથી પાતપાતાના ઘાડા અથવા અમુક ઘાડો જે એાળખી લેવાય છે, તે ઉપરથી તમામ ઘાડા એક-બીજાથી વિશેષતા-ભિન્નતા-પૃથક્તાવાળા પણ સિદ્ધ થાય છે. આ પ્રમાણે સવે વસ્તુ સામાન્ય-વિશેષ-સ્વરૂપવાળી સમજ શકાય છે. વસ્તુનું સ્વરૂપ આ સામાન્ય અને વિશેષ પરસ્પરસાપેક્ષ છે. આમ, પ્રત્યેક વસ્તુને સામાન્યવિશેષ-ઉભયરૂપ સમજવી એ અનેકાન્તદર્શન છે.

સામાન્ય બે પ્રકારનું છે: તિયે ક્સામાન્ય અને ઊર્ધ્વતા સામાન્ય ભિન્ન ભિન્ન અધોમાં 'અધ ' 'અધ ' [ ' ઘોડો ' ' ઘોડો '] એવી એકાકાર પ્રતીતિ જે થાય છે તે અધત્વરૂપ ધર્મને લઇને. આ અધત્વ, જે, સમગ્ર અધોનું એક સામાન્ય સ્વરૂપ છે તે ' તિયે ક્સામાન્ય ' છે અને, એક જ વ્યક્તિ અથવા પદાર્થમાં નિરન્તર પરિવર્તમાન પર્યાયામાં જે સામાન્ય તત્ત્ર અનુગત [ અનુસ્યૂત ] હાય છે તે ' ઊર્ધ્વતા સામાન્ય ' છે. જેમકે સુવર્ણના કટક, કુંડલ, કંકણ વગેરે ભિન્ન ભિન્ન આકારના પદાર્થમાં અનુગત જે સુવર્ણ તે ' ઊર્ધ્વતા સામાન્ય ' છે. તે જ પ્રમાણે, એક જ વ્યક્તિ બાળક, કુમાર, યુવા, પૌઢ, વૃદ્ધ વગેરે અવસ્થાએમાં થઇને પસાર થતી હાવા છતાં આપણને તે વ્યક્તિ તેની તે જ એવું – જે સામાન્ય તત્ત્વનું – ભાન થાય છે તે ' ઊર્ધ્વ'તાસામાન્ય ' છે.

વિશેષ બે પ્રકારના છે: ગુણુ અને પર્યાય. આ બાબતમાં જરા વિચારીએ.

કાઇ પુદ્દગલરૂપ [વર્ણુ, ગન્ધ, રસ, સ્પરા ] વગરનું ક્યારેય હાતુ નથી, રૂપ પુદ્દગલ સાથે સદા સહભાવી છે. પણ-સામાન્યતઃ રૂપ પુદ્દગલ સાથે સદા સહભાવી છતાં–નીલ, પીત વગેરે વિશેષ વર્ણુ આદિ, પુદ્દગલ સાથે સદા સહભાવી પંચમ ખંડ : ૪૦૯ :

નથી. નીલ, પીત વગેરે પર્યાયાે –પરિણામાે અદલાયા કરે છે. માટે જે સહુમાવી છે તેને 'ગુણુ' અને જે ક્રમલાવી [પરિવર્તનશીલ] છે તેને 'પર્યાય' કહેવામાં આવે છે.

એ જ પ્રમાણે આત્માનું સદા સહભાવી સ્વરૂપ ચૈતના તે 'ગુણુ' અને એના 'જ્ઞાન,' 'દર્શન' પ્રકારના વિવિધ ઉપ-યાગા એ 'પર્યાય,' અથવા સામાન્યતઃ જ્ઞાન તે ગુણુ અને તેના વિશેષ પ્રકારા તે પર્યાય.\*

પ્રત્યેક દ્રવ્યમાં શક્તિરૂપ અનંત ગુણા છે, જે વસ્તુતઃ આશ્રયભૂત દ્રવ્યથી અને પરસ્પર અવિભાજય છે. પ્રત્યેક ગુણ-શક્તિના ભિન્નભિન્ન સમયમાં થતાં ત્રૈકાલિક પર્યાયા અનંત છે. દ્રવ્વ અને એના અંશભૂત શક્તિએ ઉત્પન્ન તથા નષ્ટ ન હોવાને કારણે નિત્ય, અર્થાત્ અનાદિઅનંત છે. પરંતુ તેમના બધા પર્યાયા પ્રતિક્ષણ ઉત્પન્ન તથા નષ્ટ થવાના કારણે અનિત્ય છે– સાદિસાન્ત છે. પણ તે વ્યક્તિશઃ પ્રવાહની અપેક્ષાએ તેા અનાદિઅનંત છે. દ્રવ્યમાં અનંત શક્તિએાથી તજજન્ય પર્યાય-પ્રવાહ પણ અનંત જ એકી સાથે ચાલુ રહે છે. ભિન્નભિન્ન– શક્તિજન્ય વિજાતીય પર્યાયાે એક સમયમાં એક દ્રવ્યમાં મળી આવે છે, પરંતુ એક શ ક્તજન્ય ભિન્નભિન્ન–સમયભાવી સજાતીય પર્યાયા એક દ્રવ્યમાં એક સમયમાં હાતા નથી. આ રીતે એક પુદુગલ દ્રવ્યમાં રૂપ, ગંધ આદિ ભિન્નભિન્ન શક્તિઓના ભિન્ન-ભિન્ન પર્યાયા એક સમયમાં થાય છે, પરંતુ એક રૂપશક્તિના નાલ, પ્રીત આદિ વિવિધ પર્યાયા એક સમયમાં થતા નથી. એ જ રીતે આત્મામાં ચેતના, સુખ, વીય આદિ શક્તિઓના

<sup>\*&#</sup>x27; गुणः सहभावी धर्मः ××। पर्यायस्तु क्रमभावी " [५/७-८] ( प्रभाशनयतत्त्वाक्षेष्ठ, श्रीहेवसूरि )

ભિક્ષ્મભિન્ન વિવિધ પર્યાય એક સમયમાં થાય છે. પરંતુ એક ચેતનાશક્તિના વિવિધ ઉપયોગ પર્યાયા, તેમ જ બીજી શક્તિ એાના બીજા વિવિધ પર્યાયા એક સમયમાં થતા નથી. કેમકે પ્રત્યેક શક્તિઓના એક દ્રવ્યમાં એક સમયમાં એક જ પર્યાય વ્યક્ત થાય છે. અસ્તુ

'સ્યાદ્રાદ' શખ્દ 'સ્યાત્' ને 'વાદ' એ બેથી ખનેલા છે. 'સ્યાત્' એટલે 'અમુક અપેક્ષાએ,' 'અમુક દિષ્ટિકાે લુથી'. એ ('સ્યાત્') અહીં અબ્યય છે અને અનેકાન્તસ્ત્રક છે. એટલે અનેકાન્તર્ય કથત એ સ્યાદ્રાદના અર્થ થયા. આથી જ સ્યાદ્રાદનું બીજાં નામ 'અનેકાન્તવાદ' છે×. 'અનેકાન્ત'માં 'અનેક' અને 'અન્ત' એમ બે શખ્દા છે. તેમાં 'અન્ત'ના અર્થ અહીં ધર્મ, દિષ્ટ, દિશા, અપેક્ષા, બાજુ એવા કરવાના છે. આ ઉપરથી અનેકાન્તવાદના અર્થ અનેક દિષ્ટિઓથી—વિવિધ દિશાઓથી – સિન્નસિન્ન અપેક્ષાથી (વસ્તુનું) અવલેકાન કે કથત કરવું એવા થાય છે. આમ સ્યાદ્વાદ' અને 'અનેકાન્તવાદ', એ બન્ને શખ્દા એકાર્થક છે. આમ અનેકાન્તવાદના અર્થ કે એનું રહસ્ય એના નામમાં જ ઝળકી રહ્યું છે. વસ્તુને એક જ દિષ્ટિથી—એક જ બાજુથી જોવી એ એકાન્તદિષ્ટ, એટલે એ અપૂર્ણ દિષ્ટ; જ્યારે અનેક બાજુથી,

અર્થાત્-'' સ્યાત્ '' એ અબ્યય છે, જે અનેકાન્ત અર્ધનું દ્યોતન કરે છે. એ ઉપરથી સ્યાદ્વાદ એટલે અનેકાન્તવાદ. એટલે કે નિત્ય– અનિત્ય આદિ અનેક ધર્માત્મક વસ્તુના સ્વીકાર.

भ "स्यात्" इध्यव्यमनेकान्तद्योतकम् । ततः 'स्याद्वादः' अनेकान्तवादः, निस्यानित्याद्यनेकघमशबलेकवस्त्वम्युपमम् इति यावत् । ( हेभयं द्र, सिद्धहेभशण्दानुशासन, भीलु' सूत्र )

પંચમ ખંડ : ૪૧૧ :

ભિન્ન ભિન્ન દર્ષિબિન્દુએાથી અવલાકન કરતી દર્ષિ એ અનેકાન્ત-દર્ષિ, એટલે એ વિશાળ યા વ્યાપક દર્ષિ. એનાથી વસ્તુની બરાબર માહિતી મળે.

જેમ હાથીના કેવળ એક એક જ અવયવને સ્પરા વાશી હાથીની માહિતી ન થઈ શકે, તેમ વસ્તુના કેવળ એક એક જ અંશને સ્પર્શવાથી વસ્તુની ખરાખર માહિતી ન થાય. હાથીની માહિતી માટે તેના મુખ્ય મુખ્ય અંશા બધા સ્પરા વા એઇએ. તેમ વસ્તુને તત્ત્વતઃ પિછાનવા માટે <mark>તેનાં સં</mark>ભવિત અને શકથ બધાં સ્વરૂપાે માલૂમ કરવાં જોઇએ. જેમ એક બાજુએ ચાંદીથી અને બીજી બાજુએ સાનાથી મઢેલી ઢાલને ચાંદીવાળી ખાજુથી જોનાર ચાંદીની કહે અને સાનાવાળી બાજુથી જોનાર સાેનાની કહે એ પૂર્ણ સત્ય નથી, પણ યથા-સ્થિત રીતે અંશતઃ ચાંદીની અને અંશતઃ સાનાની કઢેવી એ પૂર્ણ સત્ય છે, તેમ વસ્તુનું સ્વરૂપ જે પ્રકારનું હાય તે પ્રકારે સમજવું અને કથવું એ જ્ઞાન અને કથન યથાથ (પૃછ્યું-सत्य ) हिंदाय, अने ते એક णालुने कोनारी એકान्तदिष्टिथी ન થઈ શકે, પણ અનેક ખાજુઓને જેનારી અનેકાન્ત-દષ્ટિથી થઈ શકે. અનેકાન્તદષ્ટિ વસ્તુના અનેક ધર્મો ભુએ છે, જુદી જુદી અપેક્ષાએ સંભવિત (વસ્તુના) <mark>અનેક</mark> ધર્માનું તે અવલાકન કરી શકે છે; અને એથી વસ્તુની અનેક બ જુ તપાસાવાથી વસ્તુસ્વરૂપની બરાબર ચાેખવટ થઇ શકે છે. બીજા માણસનું દર્ષિબિંદુ અને તેની અપેક્ષાદર્ષિ તે પારખી શકે છે અને તેના અળાધિત રીતે થઇ શકતા સમન્વય કરવા યત્ન કરે છે. વિવિધ દર્ષિખિંદુઓ દ્વારા શક્ય સમન્ત્રયા કરી ભિન્ન યા વિરુદ્ધ દેખાતા મતાની સમુચિત રીતે સંગતિ કરવી એ અનેકાન્તદષ્ટિનું સ્વરૂપ છે. આ ઉપરથી

એ દિષ્ટની વ્યાપકતા, મહત્તા અને ઉપયોગિતા સમજ શકાય છે. આ ઉદાર દિષ્ટના પવિત્ર બળથી જ મતસં ઘર્ષ ભુજનિત કેં લાહેલા શમી જઇ માનવસમાજમાં પરસ્પર સમભાવ સધાય છે. આ સમભાવ અથવા સામ્યના પ્રચાર એ અનેકાન્તવાદના ઉદ્દેશ છે. કલિતાર્થ એ થયા કે અનેકાન્તવાદ એટલે સમન્વયવાદ અને એમાંથી નીપજનારું કલ્યા ભુલ્ત ફળ તે સામ્યવાદ અર્થત્ સમભાવ, જેમાંથી વ્યાપક મૈત્રીભાવ ફલિત થઇ મનુષ્યભૂમિ કલ્યા ભુલ્લિમ અની જઇ શકે છે.

સ્યાદ્વાદના સંબંધમાં કૈટલાકાનું એમ કહેવું થાય છે કે તે નિશ્વયવાદ નથી, કિન્તુ સંશયવાદ છે; અર્થાત, એક જ વસ્તુને નિત્ય સમજવી અને અનિત્ય પણ સમજવી, અથવા એક જ વસ્તુને સત્ માનવી અને અસત્ પણ માનવી એ સંશયવાદ નહિ તા બીજું શું? પરંતુ આ કથન અયુક્ત છે એમ અત્યાર સુધીના વિવેચન ઉપરથી જોઈ શકાય છે. \*સંશયના સ્વરુપથી જે માહિત છે તે આ સ્યાદ્વાદને સંશય

\*ગુજરાતના પ્રસિદ્ધ વિદ્વાન્ આનંદશં કર આપુભાઇ ધ્રુવ 'સ્યાદાદ' સિદ્ધાંત વિષે પોતાના અભિપ્રાય જણાવતા કહેતા કે સ્યાદાદના સિદ્ધાંત અનેક સિદ્ધાંતા અવલાકીને તેમના સમન્વય કરવા ખાતર પ્રગટ કરવામાં આવ્યા છે. સ્યાદાદ એકીકરણનું દર્ષ્ટિ બિંદુ આપણી સમક્ષ ઉપસ્થિત કરે છે. શં કરાચાર્યે સ્યાદાદ ઉપર જે આક્ષેપ કર્યો છે, તે મૂળ રહસ્યની સાથે સંખંધ રાખતા નથી. એ નિશ્ચય છે કે વિવિધ દર્ષ્ટિ બિંદુઓ દારા નિરીક્ષણ કર્યા વગર કોઈ વસ્તુ પૂરી રીતે સમજવામાં આવી શકે નહિ આ માટે સ્યાદાદના સિદ્ધાંત ઉપયાગી તથા સાર્થ ક છે. મહાવીરના સિદ્ધાંતમાં ખતાવેલ સ્યાદાદને કેટલાક સંશયવાદ કહે છે, એ હું નથી માનતા. સ્યાદાદ સંશયવાદ નથી, કિંતુ તે વસ્તુદર્શનની વ્યાપક કળા આપણને શીખવે છે.

પંચમ ખંડ : ૪૧૩ :

વાદ કહેવાનું સાહુસ કદાપિ નહિ કરી શકે. રાત્રે કાળી દેારડી પર નજર પડતાં " આ સર્પ છે કે દેારડી ?" એવા સન્દેહ થઇ આવે છે. દૂરથી ઝાડના ડુંઠાને જોતાં " આ ઝાડ હશે કે માણસ ? " એવા સન્દેહ પેદા થાય છે. આ પ્રકારના સંશયનાં અનેક ઉદાહરણા જાણીતાં છે. ઉક્ત સંશયમાં સપ<sup>°</sup> અને દોરડી અથવા વૃક્ષ અને માણુસ એ બન્ને વસ્તુએ! તરફ ઝાલાં ખાતી ખુદ્ધિને કાઇ એક વસ્તુ ચાક્કસરૂપે સમજવામાં ન આવે એ સંશય છે. સંશયનું આવું સ્વરૂપ સ્યાદ્વાદમાં ખતાવી શકાય તેમ નથી. સ્યાદ્વાદ એક જ વસ્તુને જુદી જુદી અપેક્ષાદિષ્ટિએ અવલાકવાનું, અનેકાંગી અવલાકન દ્વારા નિર્ણય કરવાનું જણાવે છે. ભિન્નભિન્ન દર્ષ્ટિખિંદુએાથી જોતાં સમજાય છે કે એક જ વસ્તુ અમુક અપેક્ષાએ 'અસ્તિ ' છે એ નિશ્ચિત વાત છે; અને અમુક અપેક્ષાએ 'નાસ્તિ ' છે એ પણ નિશ્ચિત વાત છે; તેમ જ એક જ વસ્તુ એક દેષ્ટિએ નિત્ય રૂપે પણ નિશ્ચિત છે અને બીજી દાષ્ટએ અનિત્ય રૂપે પણ નિશ્ચિત છે. આવી રીતે એક જ પદાથ માં ભિન્નભિન્ન અપેક્ષાદેષ્ટિએ ભિન્નભિન્ન ધર્મા (વિરુદ્ધ જેવા લાગતા ધર્મા પણ) સંગત થતા જણાતા હાય તા તેમના પ્રામાણિક સ્વીકારને, જેને 'સ્યાદ્વાદ' કહેવામાં આવે છે, સંશયવાદ કહી શકાય નહિ. વસ્તુતઃ સ્યાદ્રાદ સંશયવાદ નથી, પણુ સાપેક્ષ નિશ્ચયવાદ છે.

કાશીના સ્વર્ગત મહામહાપાષ્યાય શ્રીરામમિશ્ર શાસ્ત્રીએ પાતાના ''સુજન-સમ્મેલન'' નામના વ્યાખ્યાનમાં, જે સ્વતંત્ર પુરિતકારૂપે પ્રકઠ થયેલ છે, સ્યાદાદ યા અનેકાંતવાદની યુક્તિયુક્તતા અને ઉપયાગિતા પત્તિપુરસ્સર જણાવી છે.

આ ઉલ્લેખ '' જૈનતર દર્ષિએ જૈન " નામના પુસ્તકમાં પ્રગઢ થયેલ છે.]

જૈનદર્શ ન

" स्याद् अस्त्येव घटः", " स्यान्नास्त्येव घटः" "स्यान्नित्य एव घटः", स्वाद् अनित्य एव घटः"

આવાં સ્યાદ્ધાદનાં નિશ્ચયદ્યોતક एवकारથી શુક્ત વાકયોના, ઉપર બતાવ્યા પ્રમાણે, અમુક અપેક્ષાએ ઘટ સત્ જ છે અને અમુક અપેક્ષાએ ઘટ અસત જ છે; અમુક અપેક્ષાએ ઘટ અનિત્ય જ અને અમુક અપેક્ષાએ ઘટ નિત્ય જ છે—એવા નિશ્ચયાત્મક અર્થ સમજવાના છે. 'સ્યાત્ ' શબ્દના અર્થ 'કદાચ', 'શાયદ ' કે એવા કાઈ બીજા ;સ 'શયદરા' ક શબ્દથી કરવાના નથી જ. નિશ્ચયવાદમાં સ 'શયના શબ્ધનું કામ શું?' ઘટને ઘટરૂપે સમજવું જેટલું નિશ્ચયરૂપ છે. તેટલું જ નિશ્ચયરૂપ, ઘટને ભિન્ન-ભિન્ન અપેક્ષાદષ્ટિએ અનિત્ય અને નિત્યરૂપે સમજવું એ પણ છે. આ ઉપરથી સ્યાદ્ધાદને અન્યવસ્થિત કે અસ્થિર સિદ્ધાંત પણ કહી શકાય તેમ નથી.+

+દર્શન-શાસ્ત્રોના વિશાળ અભ્યાસીને વિદિત હોય કે ભારતીય પ્રાચીન અન્યાન્ય દર્શનોએ પણ અનેકાન્તદિષ્ટનું અનુસરણ કર્યું છે. પૃથ્વીને પરમાશુરૂપે નિત્ય એને કાર્યરૂપે અનિત્ય માનનાર તથા દ્રવ્યત્વ, પૃથ્વીત્વ વગેરે ધર્મીને સામાન્ય વિશેષરૂપે સ્વીકારનાર નૈયાયિક તથા વૈશેષિક દર્શને સ્યાદાદદિષ્ટને ગ્રહણ કરી છે.

અને---

इच्छन् प्रधान स-स्वाद्यैविरुद्धेर्गु मिफ्त गुणै:। सांख्यः संख्यावतां मुख्यो नानेकान्त प्रतिक्षिपेत्।।

( હેમચન્દ્ર, વીતરાગરતાત્ર)

અર્થાત્—સત્ત્વ, રજ અને તમ એ પરસ્પર-વિરુદ્ધ ત્રણ ગુણાની પ્રકૃતિના સ્વીકારમાં સાંખ્યદર્શનને સ્યાદ્દોદના સ્વીકાર છે.

તથા--

" एतेन भूतेन्द्रियेषु धमँलक्षणावस्थापरिकामा व्याख्याताः।"

પંચમ ખંડ

: ४१५:

## સપ્તભંગી

ઉપર જોઈ ગયા છીએ કે 'સ્યાદ્ભાદ' [અનેકાન્તદિષ્ટ] એક જ વસ્તુમાં જુદી જુદી દિષ્ટિએ અસ્તિત્વ—નાસ્તિત્વ, નિત્યત્વ—અનિત્યત્વ વગેરે અનેક ધર્મીના સમન્વય કરી બતાવે છે. આ ઉપરથી સમજી શકાય છે કે વસ્તુસ્વરૂપ જેવા પ્રકારનું હાય તેવી રીતે તેની વિવેચના કરવી જોઇએ. વસ્તુસ્વરૂપની જિજ્ઞાસાવાળા કાઇએ પ્રશ્ન કર્યો કે '' ઘડા અનિત્ય છે?" તા એના જવાળમાં જો એમ જ કહેવામાં આવે કે '' હા, ઘડા અનિત્ય જ છે," તો એ કથન કાં તા યથાર્થ નથી, કાં તા

એ પાતંજલ યેાગ**દર્શનના** ત્રીજા પાદના ૧૩મા સૂત્રની એક જ વસ્તુમાં ભિન્નભિન્ન ધર્મા, <mark>લક્ષણા અને</mark> અવસ્થાએાના પરિણામા ખતા-વતાં યાગદર્શન સ્યાદ્વાદનું જ ચિત્રણ રજૂ કરે છે.

તથા---

जातिव्यक्त्यात्मकं वस्तु वदन्ननुभचोचितम् । भट्टो वाऽपि मुरारिर्वा नानेकान्तं प्रतिक्षिपेत् ॥ ४९ ॥ ( अध्यात्मे।पनिषद्द, प्रथम अधिकार, यशे।विकय् थ्रा

અર્થાત્-જાતિ અને વ્યક્તિ ઉભયરૂપે વસ્તુને અનુભવાચિત વદનાર ભટ્ટ અને મુરારિ સ્યાદ્વાદના જ આદર કરે છે.

૪૪૧મા પેજમાં કુમારિલ ભદેનું અનેકાન્તદર્શન બતાવ્યું છે. તથા—

अबद्धं परमार्थेन बद्धं च व्यवहारतः। बुवाणो ब्रह्म वेदान्ती नानेकान्तं प्रतिक्षिपेत् ॥ ५०॥ (अध्यात्भापनिषद्, प्रथम अधिकार, यशाविजयळ)

અર્થાતૃ—ક્ષસને વ્યવહારથી ખદ્ધ અને પરમાર્થથી અબદ્ધ માનનાર વૈદ્દાન્તી સ્યાદ્વાદને માન્ય કરે છે. અધૂરું છે. કેમકે તે કથન યદિ સંપૂર્ણ વિચારદરિના પરિણામે કહેવાયું હોય તો તે યથાર્થ નથી. કારણ કે ઘડા (કાઇ પણ વસ્તુ) સંપૂર્ણ દેષ્ટિએ વિચારતાં અનિત્ય હાવાની સાથે નિત્ય પણ ઠરે છે અને જો તે કથન અમુક દેષ્ટિએ કહેવાયું હાય તા તો વાકચમાં 'તે કથન અમુક દેષ્ટિએ છે' એમ સૂચન કરનાર કાઇ શબ્દ મૂકવા જોઇએ. એ વગર તે જવાબ અધૂરા હાય તેમ લાગે. આ ઉપરથી સમજી શકાય છે કે વસ્તુના કાઇ પણ ધર્મ બતાવવા હાય તા એવી રીતે બતાવવા જોઇએ કે બીજો વર્ગ યા તેના પ્રતિપક્ષ ધર્મ જે તેમાં સંભવિત હાય,

સાદા ઉદાહરણમાં જોઇએ—

कस्यचिद् गुणकृद् दुग्धं दोषक।रि च कस्यचित्। एकस्यापि दशाभेदे, स्याद्वादोऽय प्रकाशते।। एकोऽर्थं उपयोगी चानुपयोगी च जायते। अवस्थाभेदमाश्रित्य, स्याद्पादोऽय प्रकाशते।। एकमेव भवेद् वस्तु हानिकृल्लाभकारि च। अवस्थाभेदमाश्रित्य, स्याद्वादोऽयं प्रकाशते।।

( क्षेभक्ष न्यायविकय )

અર્થાત્–દૂધ કાેંઇને ગુણકારી થાય છે અને કાેંઇને દાેષકારી થાય છે. એટલું જ નહિ, એક જ માણુસને એક વખતે–એક અવસ્થામાં– ગુણકારી અને બીજા વખતે-બીજી અવસ્થામાં–દાેષકારી થાય છે.

એક જ પદાર્થ એક જ માણસને એક અવસ્થામાં ઉપયોગી થાય છે અને બીજી અવસ્થામાં અનુપયાગી થાય છે.

એક જ વસ્તુ એક જ માણસને એક અવસ્થામાં લાભકારક <mark>થા</mark>ય છે અને બીજી અવસ્થામાં હાનિકારક થાય છે. આ સ્યાદ્વાદનાં સરલ નિદર્શન <mark>છે.</mark> પંચમ ખાંડ : ૪૧૭ :

આ તાત્ત્વિક નિરૂપણ છે. વ્યવહારમાં એવા શબ્દ કંઇ પ્રયાજાતા નથી અને પ્રયાજાય પણ નહિ. વ્યવહાર તા નિયવાદ ' છે. તે જે રીતે થતા હાય તે રીતે જ થાય. જે બાબત વિવક્ષિત હાય તેના જ ઉલ્લેખ, નિર્દેશ કે વાણીપ્રયાગથી

મતલખ કે—

દૂધ ગુણકારી છે કે હાનિકારક ? એમ કાઈનાં સામાન્ય પ્રશ્ન પર 'ગુણકારી છે' એમ પણ (એકાન્તરૂપે) શા રીતે કહી શકાય ? અને 'હાનિકારક છે' એમ પણ (એકાન્તરૂપે) કેમ કહી શકાય ? એટલે અનેક અપેક્ષાએ ને ખ્યાલમાં લઇને 'ગુણકારી પણ છે અને હાનિકારક પણ છે' એવી જ રીતનું કહેવું યોગ્ય ગણાય. હા, નિશ્ચિત અવસ્થા કે અવસરને અનુલક્ષીને કહેવું હોય તા તે અવસ્થા કે અવસરને અનુરૂપ હાય તેમ કહેવું જોઈએ.

વાત થાય આ તેા ફક્ત વસ્તુસ્વરૂપની તાત્ત્વિક દેષ્ટિ વ્યુત્પન્નના ખ્યાલ પર મૂકવામાં આવે છે.

આપણે કાઇ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં યા તા 'હા' (હકારાત્મક વાકચ) બાલીએ છીએ, યા 'ના' (નકારાત્મક વાકચ) બાલીએ છીએ. આ 'હા' અને 'ના'ને લઇને સપ્તભંગીની યાજના થઈ છે. આમ, ઉત્તર આપવાના જેટલા તરીકા છે તેમને 'ભંગ' કહેવામાં આવે છે. એવા સાત તરીકા હાઈ શકે છે, માટે સાત ભંગા(પ્રકારા)ના સમૂહને 'સપ્તભંગી' કહેવામાં આવે છે. શાસ્ત્રીય પરિભાષા મુજબ પ્રશ્નવશાત એક વસ્તુમાં એક એક ધર્મ વિષયક વિધિ અને નિષેધની વિરાધરહિત કલ્પના એ સપ્તન્ બંગી છે. પ્રશ્ન સાત પ્રકારના થઈ શકે છે, માટે સપ્તભંગી કહેવાય. સાત પ્રકારના પ્રશ્નોનું કારણ સાત પ્રકારની જિજ્ઞાસા છે, અને સાત પ્રકારના સંશય છે, અને સાત પ્રકારના સંશયોનું કારણ એના વિષયભૂત વસ્તુના ધર્મી સાત પ્રકારના સંશય છે, અને સાત પ્રકારના સંશય છે.

આ ઉપરથી માલુમ પડે છે કે સપ્તભંગીના સાત ભંગા કેવળ શાબ્દિક કલ્પના જ નથી, પણ વસ્તુના ધર્મ ઉપર અવલંબિત છે. અતઃ દરેક ભંગનું સ્વરૂપ વસ્તુના ધર્મ સાથે સમ્બદ્ધ હાય એ ખ્યાલમાં રાખવું જોઇએ.

સાત ભંગ આ પ્રમાણુે :–

(૧) અસ્તિ (છે). (૨) નાસ્તિ (નથી). (૩) અસ્તિ, નાસ્તિ (છે, નથી). (૪) અવક્તવ્ય (કહી શકાતું નથી). (૫) અસ્તિ, અવક્તવ્ય (६) નાસ્તિ, અવક્તવ્ય (૭) અસ્તિનાસ્તિ, અવક્તવ્ય. આ સાતે ભંગા સાથે "કથંચિત્" લાગેલું છે.

શાસ્ત્રીય ઢંબે સાત લંગા આ પ્રમાણે :-

પંચમ ખંડ : ૪૧૯ :

પ્રથમ ભાગ–પહેલા ભાગથી વસ્તુ 'શુ' છે ' તે ખતાવવામાં આવે છે. તે નીચે પ્રમાણે—

વસ્તુ અસ્તિ જ છે, પણ કથ ચિત્ , એટલે કે અમુક અપેક્ષાએ અર્થાત સ્વ–દ્રવ્ય, સ્વ–ક્ષેત્ર, સ્વ–કાલ અને સ્વ–ભાવથી.

દ્વિતિય ભ'ગ–બીજા ભ'ગથી વસ્તુ 'શું નથી' તે અતાવવામાં આવે છે. તે નીચે પ્રમાણે —

વસ્તુ નાસ્તિ જ છે, પણ કથંચિત્, એટલે કે અમુક અપેક્ષાએ, અર્થાત્ પર-દ્રવ્ય, પર-ક્ષેત્ર, પર-કાલ અને પર-ભાવથી

वस्तुमां को स्व-द्रव्याहिनी अपेक्षाओं अस्तित्व मानवामां न आवे ते। वस्वु निःस्व३५ अनी ज्ञय तेभक पर-द्रव्याहिनी અપેક્ષાએ નાસ્તિત્વ માનવામાં ન આવે તેા વસ્તુસાંકર્ય બની જાય. કેમકે ઘટમાં પટરૂપેણ નાસ્તિત્વ ન હાય તા ઘટ અને પટ એક અની જાય. એક વસ્તુ સર્વાત્મક અની જાય. ઉપલક નજરે એમ જણાય ખરું કે સ્વ-સત્ત્વ એજ પર અસત્ત્વ છે, પણ એમ નથી. એ ખંને ભિન્ન ભિન્ન છે. જેમ સ્વરૂપેણ સત્ત્વ, તેમ પરરૂપેણુ અસત્ત્વ પણ સ્વતંત્રપણે અનુભવાય છે. એ બંને ભંગાથી જુદા જુદા પ્રકારનું જ્ઞાન થાય છે. એક ભંગનાે પ્રયાગ કરવા છતાં બીજા ભંગથી પેદા થનારું જ્ઞાન થતું નથી. જેમ કે, 'અમુક માણસ ખજારમાં નથા 'એમ કહેવામાં આવે તેા એથી એ માલૂમ પડી શકતું નથી કે તે માણુસ અમુક સ્થળે છે. બજારમાં ન હેાવા છતાં તે કચાં છે એ જિજ્ઞાસા બની જ રહે છે, જે માટે 'અસ્તિ' ભંગના પ્રયોગની આવશ્યકતા છે. વ્યવહારમાં 'અસ્તિ' ભંગના પ્રયોગ કરવા છતાં 'નાસ્તિ' ભ'ગના પ્રયેાગની આવશ્યકતા પડે છે. 'મારા હાથમાં રૂપીઆ છે' એમ કહેવું એક વાત છે અને

જૈન દર્શન

' મારા હાથમાં અશરફી નથી ' એ કહેવું બીજી વાત છે. આમ બ'ને ભ'ગાના પ્રયાગ આવશ્યક છે.

તૃતીય ભ'ગ–ત્રીજા ભંગથી વસ્તુ 'શું છે' અને 'શું નથી 'તે ક્રમશઃ ખતાવવામાં આવે છે.

અર્થાત્ વસ્તુમાં અસ્તિ અને નાસ્તિ ખંને સાપેક્ષ ધર્મોનું ક્રમશઃ કથન કરવું એ ત્રીજે ભંગ છે.

ઉપરના ('અસ્તિ' અને 'નાસ્તિ') છે ભંગા મળીને ત્રીજો ભંગ થાય છે, છતાં એનું કામ ઉપલા ખને ભંગાથી અલગ છે. જે કામ આ અસ્તિ—નાસ્તિ ઉમયાત્મક ત્રીજા ભંગથી થાય છે તે ન કેવલ 'અસ્તિ' કરી શકે છે, ન કેવલ 'નાસ્તિ' અસંયુક્ત ઉત્તર બીજી વાત છે, યદ્યપિ એક અને છે મળીને ત્રણ થાય છે, છતાં ત્રણની સંખ્યા એક અને બેથી જુદી માનવામાં આવે છે.

ચતુર્થ ભંગ–વસ્તુ અવક્તવ્ય છે.

વસ્તુની અનંતધર્માત્મકતાની દેષ્ટિએ તો વસ્તુ અવક્તિવ્ય છે એ સહજ રીતે સમજી શકાય તેવું છે. પણ સખ્તભંગી (સાતે ભંગો) વસ્તુના એક એક ધર્મને અંગે લાગુ પડનારા ભંગો છે. અતઃ 'અવક્તવ્ય ' ભંગ વસ્તુના અસ્તિત્વાદિ એક એક ધર્મને અંગે ઘટાવવાના છે. સત્—અસત્ (અસ્તિ—નાસ્તિ) એવાં વિરાધી બર્મ યુગલાની વિચારણા કરતાં વસ્તુ સદસદ્— ઉમયાત્મક છે, નિત્ય—અનિત્ય ઉભયાત્મક છે એમ જ્યારે કહી શકાય છે—એમ જ્યારે વસ્તુ વક્તવ્ય થઇ શકે છે, તા પછી અવક્તવ્ય શી રીતે?

અસ્તિત્વ–નાસ્તિત્વ વગેરે સામસામાં ધર્મ યુગલાે એકસાથે યુગપત્ વાણીમાં બાલી બતાવી શકાતાં નથી એ કારણથી વસ્તુને પંચમ ખંડ : ૪૨૧:

અવકતવ્ય ખતાવવામાં આવે, પણ બે ધર્મો શું? એક અસ્તિત્વ શબ્દ પણ એકસાથે—એક સપાટે બાલી શકાતા નથી. એ પણ 'અ' 'સ' 'તિ' એમ અનુક્રમે જ વર્ણાચ્ચારથી બાલી શકાય છે. તા એથી શું કેવલ અસ્તિત્વ કે નાસ્તિત્વ પણ અવક્તવ્ય બની જાય? અને એમ એક ધર્મ પણ અવક્તવ્ય બની જાય તા વસ્તુ સાવ સર્વથા માત્ર અવક્તવ્ય જ બની રહે!

વસ્તુના કેવળ અસ્તિત્વ ધર્મ અતાવી શકાય છે, તેમ અસ્તિત્વ–નાસ્તિત્વ બન્ને ધર્મા પણ જો બતાવી શકાય છે, તાે વસ્તુ 'અવક્રતન્થ 'શી રીતે ?

વસ્તુનું પાતાનું 'સત્પણું' એટલું બધું ઊંડું છે, એટલું બૃહત્–મહત્ છે, તેમ જ એનું 'અસત્પણું ' પણ અન્ય સમગ્ર દ્રવ્યાથી વ્યાવૃત્તત્વરૂપ હાઈ અતિ ગંભીર બૃહત્–મહત્ છે કે જેનું યથાવત્ નિરૂપણ અશક્ય છે. એ જ પ્રમાણે નિત્યત્વ– અનિત્યત્વ આદિ માટે પણ સમજ શકાય તેમ છે. વસ્તુના 'અવક્તવ્ય ' ભંગ આ રીતે વિચારી શકાય છે.

બાકી તો, વસ્તુમાં જેટલા ધર્મો છે, તેટલા શબ્દો પણ નથી, અને તે બધા ધર્મો આપણને જ્ઞાત હાઈ શકતા નથી. પરમ જ્ઞાની પણ પાતાને જ્ઞાત થતા ધર્મો બધાય ભાષામાં ઉતારી શકતા નથી એટલે વસ્તુ કથંચિત્ અવક્તત્ય જ રહે છે. આ બાબત જરા જોઇએ—

વસ્તુમાં પાતામાં વર્તમાન ધર્મી તે અસ્તિધર્મી અને પર વસ્તુએામાંના ધર્મીના અભાવ તે નાસ્તિધર્મી એમ અસ્તિધર્મી તથા નાસ્તિધર્મી દરેક વસ્તુમાં છે. તે બન્ને પ્રકારના ધર્મી અનંત છે. અતઃ વસ્તુ માત્ર અનંતધર્માત્મક કહેવાય છે. આપણુ વસ્તુનું વધુન કરવા બેસીએ તાે તેનું વધુન તે વસ્તુના કેટલાક અસ્તિધર્મા જણાવીને કરી શકીએ-[ પ્રથમ ભંગ ]. અથવા તે વસ્તુના કેટલાક નાસ્તિધર્મને જણાવી કરી શકીએ-િ**બીજો ભ'ગ**ે અથવા તેા તે વસ્તુના કેટલાક અસ્તિધર્મો અને કેટલાક નાસ્તિધર્મા જણાવી કરી શકીએ- ત્રીજો **ભ**ાગી. પરંતુ ગમે છે રીતે વર્ણુ ન કરાએ તે અંશવર્ણન જ હાવાનું. પૂર્ણ વર્ણન નહિ. કારણ કે અસ્તિધર્મો અને નાસ્તિધર્મો અનંત હાઈ તે પૈકી જે ધર્માનું વર્ણન કરવું અશકય છે તે તા કહી શકાવાના નથી, એટલે તે અવક્તવ્ય જ રહેવાના, એટલે વસ્તુ અંશતઃ અવક્રતવ્ય પણ કહેવાય-[ચાથા ભંગ]. સારાંશ એ કે વસ્તુનું વર્ણુન તેના કેવળ અસ્તિધર્માથી કરા તા પણ થાડા જ અસ્તિધર્મા કહી શકાશે, બાકીના બધા અસ્તિધર્મા અવક્તવ્ર જ રહેશે- [ પાંચમા ભાંગ ]. વસ્તુનું વર્ણન કેવળ તેના નાસ્તિધર્માથી કરા તા પણ તમે થાડા જ નાસ્તિધર્મા જણાવી શકશા, બાકીના બધા નાસ્તિધર્મા અવક્તવ્ય જ રહેશે-િછ**ૂો ભાગ**ે. કદાચ તમે વસ્તુને તેના અસ્તિધર્મો અને નાસ્તિધર્મા બન્ને ધર્માથી વર્ણન કરશા તા પણ તમે કેટલાક જ અસ્તિધર્મા અને કેટલાક જ નાસ્તિધર્મા કહી શકશા, બાકીના ખધા અસ્તિધર્મો અને નાસ્તિધર્મો અવક્તવ્ય જ રહેશે–િસા**તમા** ભાંગ ] આમ તમે ગમે તે રીતે વસ્તુનું વર્ણન કરવા માગશા તા પણ તે કદિ સંપૂર્ણ થઇ શકવાનું નથી. તે હુમેશાં અપૂર્ણ જ રહેવાનું છે.

વસ્તુનું પૂર્ણ તત્ત્વ ગહન હેાઇ એક જ વસ્તુને તત્ત્વદ્રષ્ટ એ। જીદી જીદી રીતે વર્ણવે છે. ઋગ્વેદનું સૂક્ત એ જ કહે છે–

"एक सद् विप्रा बहुधा वदन्ति" [१. १६४. ४३.]

વસ્તુના જે ધર્મા આપણને અજ્ઞાત હોય છે તેમને ભાષામાં ઉતારવાના પ્રશ્ન જ ઉપસ્થિત થતા નથી, જો તો અવકતવ્ય જ રહેવાના. પરંતુ કેટલાક ધર્મા એવા પણ હાય છે, જે અનુ ભવમાં આવી શકતા હાવા છતાં ભાષાની અપૂર્ણતાને લીધે યાગ્ય શબ્દામાં ઉતારી શકાતા નથી. દાખલા તરીકે ''ગળ્યું કેવું છે?" ''ઘીના સ્વાદ કેવા છે?'' ''કેવી વેદના થાય છે?" એના ઠીક જવાબ અનુભવ કરવાથી મળી શકે, શબ્દોથી શું બતાવી શકાય? ગાળ, મધ અને સાકરના ગળપણમાં જે તફાવત છે તે શબ્દોથી શું બતાવી શકાય? માટે પણ વસ્તુ અવક્તવ્ય છે.

વસ્તુની અનંતધર્માત્મકતાને, ભિન્નભિન્નરૂપતાને લીધે વસ્તુ અવક્તવ્ય હાેઇ **દપ**નિષદ્દા વસ્તુને અનિર્વચનીય જણાવે છે. અનિર્વચનીય કહાે કે અવક્તવ્ય કહાે એક જ વાત છે.

ચાેથા ભંગમાં 'ઘટ' વક્તવ્ય છતાં કાેઇ અપેક્ષાએ 'અવક્તવ્ય' પશુ બતાવાય છે.\*

આ ચાર લાંગા ઉપરથી **ખી**જા ત્રણ લાંગા ઊપજે છે, તે આ પ્રમાણે—

વસ્તુ કથંચિત્ ' અવક્તવ્ય ' છતાં અન્ય દિષ્ટિઓથી કથંચિત્ વક્તવ્ય પણુ છે [ જુઓ ભંગ ૧–૨–૩ ] માટે જ્યારે આપણુ વસ્તુની અવક્તવ્યતા સાથે કાઈ રૂપમાં એની વક્તવ્યતા પણુ કહેવા ચાહીએ છીએ ત્યારે વક્તવ્યરૂપ ત્રણે ભંગ ( અસ્તિ, નાસ્તિ, અસ્તિ–નાસ્તિ ) અવક્તવ્યની સાથે મળી જાય છે.

અવક્તવ્યની સાથે 'અસ્તિ' મળવાથી " અસ્તિ અવક્તવ્ય"

<sup>\*</sup> વસ્તુગત અન્તિત્વ અને નાસ્તિત્વ એવાં એવાં સામસામા ધર્મ-યુગલો મુખ્યપણે એકીસાથે (યુગપત્) કહી બતાવવાં અશક્ય હાવાથી વસ્તુ અવક્તવ્ય છે એમ ચતુર્થ ભંગ ન્યાયપ્રચામાં જણાવેલા છે.

નામના **પંચમ ભ'**ગ બને છે. અર્થાત્ 'ઘટ' અમુક અપેક્ષાએ 'અવક્તવ્ય' હોવા સાથે 'અસ્તિ' છે એ પાંચમા ભગ.

અવક્તવ્યની સાથે 'નાસ્તિ' મળવાથી "નાસ્તિ અવક્તવ્ય" નામના ષષ્ઠ ભાગ બને છે. અર્થાત્ 'ઘટ' અમુક અપેક્ષાએ 'અવક્તવ્ય' હોવા સાથે 'નાસ્તિ' એ છઠ્ઠો ભાગ.

અવક્તવ્યની સાથે અસ્તિ-નાસ્તિ મળવાથી "અસ્તિ-નાસ્તિ અવક્તવ્ય" નામના સપ્તમ ભાગ બને છે. અર્થાત્ 'ઘટ' અમુક અપેક્ષાએ 'અવક્તવ્ય' હાેવા સાથે 'અસ્તિ, નાસ્તિ' છે એ સાતમા ભાગ.

વસ્તુમાં અનેક ધર્મો છે, માટે વસ્તુ અનેકાન્ત, અર્થાત્ અનેકધર્માત્મક કહેવાય છે. કાેઈ મકાનના ચારે દિશાઓથી ચાર ફાટા લેવામાં આવે તા તે ફાટા એક સરખા નહિ હશે, તા પણ તે એક જ મકાનના છે અને એક જ મકાનના કહેવાશે. એ પ્રમાણે વસ્તુ પણ અનેક દેષ્ટિઓથી અનેક તરહની માલુમ પડે છે. એ જ કારણ છે કે આપણા વાકચપ્રયાગ પણ નાના-વિધ ખને છે. એક જ માણસને ખીજી વખત ઉન્નત હાલતમાં આવેલા આપણે જોઇએ છીએ ત્યારે આપણે એમ કહીએ છીએ કે ' આ હવે એ નથી રહ્યો, માટે કલાકાર કે વિદ્વાન અની ગયા છે. " આ પ્રમાણે ભિન્ન ભિન્ન બાબત ( અવસ્થા કે ધમ ) ને [એની વિદ્યમાનતા યા અવિદ્યમાનતાને ] અનુલક્ષીને ભિન્ન ભિન્ન વાકચપ્રયાેગ કરવામાં આવે છે એમાં વિરા<del>ે</del>ષ કાઇને લાગતા નથી. કેરીનું ફળ કાળા કરતાં નાનું અને બાર કરતાં માટું એમ એકને જ નાનું અને માટું સાથે જ-જુદ્દી જુદી અપેક્ષાએ-કહેવામાં આવે છે એમાં કાઇને કશા વાંધા કે વિરાધ જણાતા નથી. અનેકાન્તના વિષયમાં પણ આ જ વાત છે. એક જ વસ્તુને અપેક્ષાભેદે 'છે' અને 'નથી 'કહી શકાય છે.

પંચમ ખંડ : ૪૨૫ :

કચા ધર્મીમાં પરસ્પર વિરાધ છે એ વાત આપશે પહેલેથી નથી જાણી શકતા; પણ જ્યારે આપણને એ વાત માલૂમ પડે છે કે અમુક બે ધર્મી એક સમયમાં એક જગ્યાએ રહી શકતા નથી ત્યારે તેમના પરસ્પર વિરાધ જાણવા અને માનવામાં આવે છે. પણ જે બે ધર્મી એકત્ર સાથે રહી શકતા હાય તા પછી એમના વિરાધ કેવા ? સ્વ–રૂપની અથવા સ્વદ્રવ્યાદિચતુષ્ટયની અપેક્ષાએ 'અસ્તિ' અને એ જ અપેક્ષાએ 'નાસ્તિ' એમ જો માનવામાં આવે તા ખરેખર એ વિરાધની વાત ગણાય. પણ સ્વ–રૂપથી અથવા સ્વદ્રવ્યાદિચતુષ્ટયની અપેક્ષાએ 'અસ્તિ' અને પર–રૂપથી અથવા પરદ્રવ્યાદિચતુષ્ટયની અપેક્ષાએ 'નાસ્તિ' અને પર–રૂપથી અથવા પરદ્રવ્યાદિચતુષ્ટયની અપેક્ષાએ 'નાસ્તિ' અને પર–રૂપથી અથવા પરદ્રવ્યાદિચતુષ્ટયની અપેક્ષાએ 'નાસ્તિ' એમ માનવામાં વિરાધ કેવા ? આમ, 'અસ્તિ', 'નાસ્તિ' અને એક વસ્તુમાં અપેક્ષાએ દે માનવામાં વિરાધ જ નથી અને વિરાધ ન હાવાથી જ વિરાધમૂલક મુકાયેલાં ['અનેકાંત' ઉપર] દ્ર્ષણો નિરવકાશ અની જાય છે.

વિચાર કરતાં જોઇ શકાય છે કે સપ્તભંગીમાં મૂળ ભંગ તો ત્રણુ છે. (૧) અસ્તિ, (૨) નાસ્તિ અને (૩) અવક્તવ્ય. બાકીના ભંગા તા એમના (એ ત્રણના) સંયાગથી બનેલા છે. ભગવતી સૂત્રમાં '' સિક્ષ અત્થિ, સિક્ષ નત્થિ, સિક્ષ ક્રવત્તવ્વં '' એ પ્રમાણે ઉપરના ત્રણ જ ભંગા ઉલ્લેખાયેલા છે. સપ્તભંગી એ ત્રિભંગીની વિશેષ વ્યાખ્યા છે.

કાઇ પણ પ્રશ્નના ઉત્તર દેવા વખતે આ સાત ભંગામાંથી કાઇને કાઇ ભંગના ઉપયાગ આપણે કરવા પડે છે. પ્રસ્તુત વિષયને સુગમ કરવા માટે આપણે એક સ્થૂલ ઉદાહરણું અહીં જોઇએ. કાઇ મરણાસન્ન રાગીના વિષયમાં પૂછવામાં આવે કે એની કેવી હાલત છે? તા એના જવાબમાં વૈદ્ય નીચે જણાવેલ સાત ઉત્તરામાંથી કાઇ એક ઉત્તર આપશે—

- (1) સારી તબિયત છે. (અસ્તિ)
- (૨) તબિયત સારી નથી. (નાસ્તિ)
- (૩) કાલથી તેા સારી છે (અસ્તિ), પણુ એવી સારી નથી કે આશા શખી શકાય (નાસ્ત) [અસ્તિ– નાસ્તિ]
- (૪) સારી છે કે ખરાબ કંઈ કહી શકાતું નથી. (અવક્તવ્ય)
- (૫) કાલથી તેા સારી છે (અસ્તિ), છતાં કહી શકાતું નથી કે શું થશે (અવક્રત્તવ્ય). [અસ્તિ, અવક્રતવ્ય]
- ( ६ ) કાલથી તેા સારી નથી ( નાસ્તિ ), છતાં કહી શકાતું નથી કે શું થશે (અવક્તવ્ય) [ નાસ્તિ, અવક્તવ્ય ]
- (૭) આમ તે৷ સારી નથી (નાસ્તિ), પણ કાલ કરતાં સારી છે (અસ્તિ), તે৷ પણ કહી શકાતું નથી કે શું થશે (અવક્તવ્ય). [અસ્તિ–નાસ્તિ, અવક્તવ્ય].

આ વ્યાવહારિક સાધારણ ઉદાહરણુ ઉપરથી સપ્તભંગીના વિશદ રીતે ખ્યાલ આવી શકે છે. એ રીતે સપ્તભંગી વ્યવહારુ અને છે–ઘટના, પરિસ્થિતિ અને સિદ્ધાંતનું ઉપયોગી વિશ્લેષણ કરનારી બને છે. આપણે જોઇ શકયા છીએ કે જીદી જીદી અપેક્ષાએ જુદી જુદી બાબત આ સાત ભંગા (વચન–પ્રયાગા) બતાવે છે અને એથી પરસ્પરથી કંઈક વિશેષતા ધરાવે છે.

ધાર્મિ'ક અથવા આચાર સંબ'ધી પ્રશ્નોની બાબતમાં પણ સપ્તલ'ગીના ઉપયાગ કરી શકાય છે. જેમકે—

- (૧) હિંસા પાપ છે જિ પ્રમત્તયાગથી કરી હાય તા ] (અસ્તિ)
- (૨) હિંસા પાપ નથી. મનુષ્યા ઉપર-નિરપરાધ જનતા

પંચમ ખંડ : ૪૨૭:

ઉપર લય કર ઘાતકીપણું ગુજારનાર ફ્રૂર નરાધમના વધ કરવાનું આવી પડે તે કર્ત'વ્યરૂપ હિંસા હાેઈ પાપ નથી. ≠ ( નાસ્તિ )

- (૩) વિના કારણ નિરપરાધીની સાંકલ્પિક હિંસા પાપ છે, પરંતુ યત્નાચાર સાથે કરેલી સપ્રયાજન પ્રવૃત્તિમાં થઇ જતી હિંસા (દ્રવ્યહિંસા) પાપ નથી. નીતિલંગરૂપ–અન્યાચ્ય હિંસા પાપ છે, પરંતુ કર્ત વ્યરૂપ હાય તે પાપ નથી. (અસ્તિ–નાસ્તિ)
- (૪) પરિસ્થિતિના વિચાર કર્યા વગર હિંસા પાય છે કે નહિ એ નક્કી કહી શકાતું નથી. (અવક્તવ્ય)
- (૫) હિંસા પાપ છે, પણ સદા અને સર્વત્રને માટે કાેઇ એક વાત કહી શકાતી નથી. (અસ્તિ, અવક્તબ્ય)

મુનિને માટે જીવવિરાધનારૂપ નદી ઊતરી જવા જેવી અનેક ભાયતાની આગ્રાએ છે.

શ્રી હરિભદાચાર્ય 'દરાવૈકાલિક' સ્ત્રના પહેલા અધ્યયનમાંની ૪૫મી નિર્યુક્તિગાથાની ટીકામાં નીચેની ગાથાએ। ઉદ્દ્યુત કરીને જચાવે છે કે-

उच्चालिअम्मि पाए इरिआसमिअस्स संकमट्टाए। वाबज्जेज्ज कुलिंगी मरिज्ज तं जोगमासज्ज।। न य तस्स तिष्णिमित्तो बधो सुहुमो वि देसिओ समये। जम्हा सो अपमत्तो सा य पमाओ त्ति निहिट्टा।।

અર્થાત્-અપ્રમત્તપણે ચાલનારથી ક્રોઈ દીન્દ્રિયાદિ જીવની હિંસા થઇ જાય તો તે નિમિત્તનો સક્ષ્મ પણ કર્મ બન્ધ શાસ્ત્રમાં જણાવવામાં આવ્યો નથી. કારણ કે તે અપ્રમત્ત છે. અને પ્રમાદને હિંસા કહેવામાં આવી છે.

<sup>\*</sup> શાસ્ત્રોમાં ગ્લાન, બીમાર, માંદા સાધુ વગેરેની પરિચર્યા નિમિત્તે તેમ જ તે તે પ્રકારના દેશ-કાળને લક્ષીને અત્યંત આપવાદિક માગે છએ કાયના છવાની હિંસા થાય તેવી પૈદ્યકીય ચિકિત્સા આદિને લગતાં વિધાના છે.

- ( ६ ) ઉપર જણાવ્યું તેમ આપવાદિકપ્રસંગરૂપ હિંસા પાપ નથી, પણ સદા અને સર્વત્રને માટે કાઈ એક વાત કહી શકાલી નથી. (નાસ્તિ, અવક્લવ્ય)
- (૭) હિંસા પાપ છે, પણ એવા પણ અવસર આવે છે, જ્યારે હિંસા પાપ નથી હાેતી; એમ છતાંય સદા અને સર્વ ત્રને માટે કાેઇ એક વાત કહી શકાતી નથી. (અસ્તિ-નાસ્તિ, અવક્તવ્ય)

સત્યવાદના વિષે જોઇએ-

- (૧) સત્ય ધર્મ છે. (અસ્તિ)
- (૨) સત્ય ધર્મ નથી. કેમકે જાનવરાની પાછળ પડેલ પશુઘાતક શિકારીની આગળ અથવા યુવતીની પાછળ પડેલ ગુંડાની આગળ સાચેસાચું કહી દેવામાં આવે તાે તે કહેવાતું સત્ય પાપ છે.\* (નાસ્તિ)

भवेत् सस्यमवक्तव्यं वक्तध्यमनृतं भवेत् । यत्रानृतं भवेत् सस्यं साग्यनृतं भवेत् ॥

અર્થાત્-કયારેક સત્ય બાલવા જેવું હોતું નથી અને જૂઠું બાલવા જેવું હાય છે, આમ જૂઠ સત્ય ખને છે અને સત્ય જૂઠ ખને છે.

આ શ્લોકના અનુસ ધાનમાં 'કૌશિક' તાપસની કથા આપી છે, જેણે સાચું કહી દીધા પર માણસોની ક્રૂર હત્યા થઇ છે અને તે કહેવાતા 'સત્ય'ના પરિણામે તે તાપસ નરક ગતિમાં ગયા જણાવ્યા છે.

હેમચંદ્રાચાર્ય યાેગશાસ્ત્રના દ્વિતીય પ્રકાશના-

न सत्यमि भाषेत परपोडाकर वच:। लोकेऽपि श्रुयते यस्मात् कौशिको नरक गतः॥

આ **૧૧મા શ્લોકમાં પરપીડાકારક સત્ય ન બાલવા બાબત**ે તે જ મહાભારતના 'કૌશિક' તાપસના દાખલા ટાંકે છે.

આ બાબતમાં ૧૩૬મા પેજની નીચેની નેાટમાં 'આચાર' અંગસત્રના પાઠ આપ્યા છે. મહાભારના કર્ણપર્વના હરમા અધ્યાયમાં ૩૩મા શ્લોક છે—

પંચમ ખંડ : ૪૨૯ :

(૩) કલ્યાણુસાધક સત્ય ધર્મ છે અને ઉપર પ્રમાણુ કલ્યાણુબાધક સત્ય ધર્મ નથી. (અસ્તિ–નાસ્તિ)

- (૪) પરિસ્થિતિના વિચાર કર્યા વગર સત્ય વચન ધર્મ છે કે નીહ એ કહી શકાતું નથી, (અવક્તવ્ય)
- (૫) સત્ય વચન ધર્મ છે, પણ સદા અને સર્વંત્રને માટે કાેઈ એક વાત કહી શકાતી નથી. (અસ્તિ, અવક્તબ્ય)
- (६) સત્ય વચન ધર્મ નથી (ઉપર જે નાટ આપી છે તદનુસાર), છતાં સાર્વંત્રિક તથા સાર્વંકાલિક દષ્ટિએ કાેઈ એક વાત કહી શકાતી નથી. (નાસ્તિ, અવક્તવ્ય)
- (૭) સત્ય વચન ધર્મ તો છે જ, પણ એવા પણ અવસર આવે છે, જ્યારે સત્ય વચન ધર્મ નથી હોતું; એમ છતાં સદા અને સર્વત્રને માટે કોઈ એક વાત કહી શકાતી નથી. (અસ્તિ–નાસ્તિ, અવક્તબ્ય)

આમ, આચારશાસ્ત્રના નિયમાને સખ્તભંગીના રૂપમાં દુનિયાની આગળ રજા કરવામાં આવે તો ખધા સમ્પ્રદાયાના નિકટવર્તી બનવામાં કેટલી સહાયતા પહેાંચે ? કચો નિયમ કઈ પરિસ્થિતિમાં અસ્તિરૂપ છે એના પત્તો સસ્તિરૂપ છે એના પત્તો લાગી જવાથી આપણે વર્તમાન પરિસ્થિતિને અનુરૂપ નિયમાના ચુનાવ કરી શકીએ છીએ. આ બાબત જીવનને અને સામાજિક દૃષ્ટિએ કેટલી હિતકર છે. અવશ્ય, વિવેકદૃષ્ટિ વગર સખ્તભંગીની યાજના થવી અશક્ય છે અને થાય તા તેમાં ભલીવાર ન હાય; ઊલડું, વિષમિશ્રિત પણ બની જાય.

ઘટત્વ-પટત્વાદિમાં તે સપ્તભ'ગોના ઉપયોગ ઘણા થાય છે, પણ ઉપલી વિવેચનામાંથી જોઇ શકાય છે કે સપ્તભ'ગીના મૂળમાં જીવનને અમૃતમય ખનાવવાના ઉદ્દેશ હાવા જોઇએ; એ આચારવ્યાપી હાય તા જ ''જીવતા અનેકાંત'' કહેવાય.

## નય

હવે 'નય 'ની વાત. 'પ્રમાણુ ' એટલે જ્ઞાન અને 'નય ' પણ જ્ઞાન(વિચારાત્મક ) જ છે.

अनेकांतात्मक वस्तु गोचरः सर्वसविदाम् । एकदेज्ञविशिष्टोऽर्थो नयस्य विषयो मतः ॥ २९॥ ( सिद्धसेन, न्यायावतार )

અર્થાત્–અનેક ધર્માત્મક વસ્તુ એ પ્રમાણના વિષય છે અને એક અંશસહિત વસ્તુ નયના વિષય છે.

વસ્તુ જ્યારે અખંહિતપણે ભાસે છે ત્યારે તે અનેક-ધર્માત્મક વિષય કહેવાય છે, પરન્તુ તે જ વસ્તુમાંથી કાઈ એક અંશ છૂટા પડી પધાનપણે ભાસે છે ત્યારે તે એક-અંશવિશિષ્ટ વિષય કહેવાય છે. આ વાત દાખલાથી સ્પષ્ટ કરીએ. આંખ સામે કાેઇ એક ઘાડા આવે ત્યારે અમુક આકાર, અમુક કદ અને અમુક રંગ એ તેની વિશેષતાએા પ્રધાનપણે ભાસે છે; પણ તે વખતે એ વિશેષતાઓની પ્રધાનતા છતાં અભિન્નરૂપે અન્ય વિશેષતાએ સહિત સમગ્ર (આખા) દ્યાંડા જ ચાક્ષુષ જ્ઞાનના વિષય અને છે તે વખતે કંઈ તેની અમુક વિશેષતાએ બીજી વિશેષતાએ કરતાં છૂટી પડી લાસતી નથી, કે ઘાડારૂપ અખંડ પદાર્થમાંથી આકાર આદિ તેની વિશેષતાએ પણ તદ્દન ભિન્નપણે ભાસતી નથી. માત્ર અમુક વિશેષતાએા દ્વારા તે આખા ઘાડા જ અખંડિતપણે ભાસે (આંખના વિષય ખને ) છે. એ જ પ્રમાણના વિષય **થવાની** રીત છે. પ્રમાણના વિષય થયેલ એ ઘાડાનું **ગાન જ્યારે** ખીજાને શખ્દદ્વારા કરાવવું હાય ત્યારે તે ઘાડાની **અસુ**ક વિશેષતાએ ખીજ વિશેષતાએ થી બુદ્ધિદ્વારા છૂટી **પાડી વક્તા** 

પંચમ ખંડ : ૪૩૧:

કહે છે કે આ ઘાડા લાલ છે, ઊંચા છે, અથવા અમુક આકાર કે અમુક પ્રકારના છે. તે વખતે વકતાના બૌદ્ધિક વ્યાપારમાં કે શ્રોતાની જ્ઞાનિક્રિયામાં ઘાડા ભાસમાન છતાં તે માત્ર ગૌણ હાય છે અને તેની વિશેષતાએા, જે, બીજી વિશેષતાએાથી જુદી પાડી કહેવામાં આવે છે તે જ મુખ્ય હાય છે. તેથી જ એ વખતે જ્ઞાનના વિષય બનતા ઘાડા અમુક અંશવિશિષ્ટ વિષય બને છે. એ જ નયના વિષય થવાની રીત છે.

धिन्द्रियेानी भद्दश्री के भद्द सिवाय ઉत्पन्न थये त अमा क्यारे के जिन्तुने यथार्थ पांचे प्रकाशित करें छे त्यारे ते 'प्रभाख़ ' कंडिवाय छे. अने प्रभाख़दारा प्रकाशित थये दी वस्तुने शफ्द-द्वारा धीकाने कख़ाववा भाटे ते वस्तुना विषयमां के अंश-अंशने स्पर्शती भानसिक्ष विचारिक्षया थाय छे ते 'नय ' अर्थात् शफ्दमां उताराती के उतारवा दायक के ज्ञानिक्षया ते 'नय ' अने तेने। पुरागाभी चेतनाव्यापार ते 'प्रभाख़ '.

'નય' પ્રમાણુભૂત જ્ઞાનનું અંશભૂત જ્ઞાન છે. પ્રમાણુ– વ્યાપારમાંથી જ નય વ્યાપારની ધારાએા પ્રકટે છે.

ઉપર કહ્યું તેમ, પ્રમાણુદેષ્ટિ વસ્તુને અખંડરૂપે ગ્રહુણુ કરે છે, અને વસ્તુના જુદા જુદા ધર્મ પરત્વેની મુખ્ય દેષ્ટિ એ નય-દેષ્ટિ છે. એક વસ્તુને કાઈ, કાઈ રૂપે જુએ યા સમજે અને બીજો બીજા રૂપે જુએ અથવા સમજે, એથી એક વસ્તુ પરત્વે જુદા જુદા માણુસાના જુદા જુદા અભિપ્રાય બંધાય છે. 'ક' એક વસ્તુને જે રીતે (જે પ્રકારે) સમજ્યા હાય તેની, એ જ વસ્તુને જુદી રીતે [ જુદા પ્રકારે] સમજનાર 'ખ'ને ખબર પણ ન હાય, અને એ જ પ્રમાણે 'ખ'ની સમજની 'ક'ને ખબર ન હાય; પણ એ બન્નેને એક-બીજાની ભિન્નભિન્ન પ્રકારની સમજ માહ્યુમ પડે તા એમની (એ બન્નેની) અધૂરી

સમજ પૂરી થાય-જો એ બન્ને જિજ્ઞાસુ હાય તા. જ્ઞાન અને ક્રિયા એ બેમાંથી એકની જ ઉપયાગિતાની જેને સમજ હાય અથવા દ્વેત અને અદ્વેત જેવા સામસામા દેખાતા સિદ્ધાંતામાંથી એક જ સિદ્ધાંતની જેને સમજ હાય, તે જો બીજી બાબત તરફ પણ પાતાની વિચારદષ્ટિ લગાવે, એના દર્ષિબંદુને પણ યાગ્ય રીતે સમજે તા બીજી બાબતને પણ સ્વીકારે જ.

જેમ 'પ્રમાણ ' એટલે શુદ્ધ જ્ઞાન, તેમ 'નય ' એટલે પણ શુદ્ધ જ્ઞાન. ફરક એટલા જ કે એક શુદ્ધ જ્ઞાન અખંડ-વસ્તુ સ્પર્શી છે, જ્યારે ખીજું વસ્તુના અંશને સ્પરો<sup>૬</sup> છે. પણ મર્યાદાનું તારતમ્ય છતાં-એ બન્ને જ્ઞાન છે શુદ્ધ. પ્રમાણરૂપ શુદ્ધ જ્ઞાનના ઉપયાગ 'નય 'ની વાટે થાય છે. કેમકે પ્રમાણરૂપ શુદ્ધ જ્ઞાન જયારે બીજાની આગળ પ્રકટ કરવામાં આવે છે ત્યારે તે ખાસ મર્યાદામાં આવી જવાથી ' નય ' બની જાય છે. વસ્તુ<mark>ની</mark> એક બાબત(અંશ)ને સ્પર્શાનારી એક નયદિષ્ટને એ જ વસ્તુની બીજી બાબત(બીજા અંશ)ની ખબર હાય પણ ખરી અને ન પણ હાય. જો હાય તા યે પાતાના જ વિષયને સ્પરાવાની એની મર્યાદા છે. અને વ્યવહારમાર્ગ એવા જ હાય છે. જેમકે, જ્ઞાનની મહત્તા અને ઉપયાગિતા અતાવવી હાેય ત્યારે જ્ઞાનનું મહત્ત્વ કે ઉપયાગિત્વ જે વર્ણવાય તે જ્ઞાનદષ્ટિરૂપ જ્ઞાનનયને આભારી છે. તે વખતે, ક્રિયાને પણ સ્થાન છે એની ખબર હાેવા છતાં ય જ્ઞાનનય (પ્રસંગાનુરૂપ) જ્ઞાનની જ મહત્તા વર્ણુ વે. અને એમ કરવામાં એ કશું ખાટું કરતા નથી. હા, ખાટું કરતા તે ત્યારે કહેવાય કે જ્યારે પાતાની વાતને ગાવાની ધૂનમાં ક્રિયાની ઉપયાગિતાના સ્થાનને નષ્ટ કરી નાખે.

વસ્તુતઃ સ્યાદ્વાદનીતિ [ અનેકાન્તદેષ્ટિ ] કેળવાવી આવશ્યક છે, જેના બળે વસ્તુની જુદી જુદી બાબતા–વસ્તુના જુદા જુદા પંચમ ખંડ : ૪૩૩ :

અંશા કે ધર્મા અવગત થઇ શકે. અને એમ થવું જરૂરી છે. કેમકે તા જ [ બીજી બાજુની માહિતી હાય તા જ ] વ્યવહારમાં વસ્તુના કાઇ અંશ કે ધર્મના સમયસર ઉચિત ઉપયાગ કરવાનું શક્ય બને; તેમ જ બીજાના એ પ્રકારના ઉચિત ઉપયોગને આવકાર આપી શકાય. આથી, બીજી બાજુના વિચાર સાથે અજ્ઞાનમૂલક જે સંઘર્ષણ થાય છે તે થવા ન પામે સમન્વયદ્ધિથી, સંભવિત બીજી બાજુના યાગ્ય મેળ બેસાડનાનું કૌશલ પ્રાપ્ત થવાથી જીદી જીદી બાજુના વિચાર ધરાવનારાએ વચ્ચે સમજપૂર્વક એકમત થવાનું ઘણે અંશે શક્ય બને છે. જેના પરિણામે પરસ્પર સૌમનસ્ય સધાવાના માર્ગ સુગમ થાય છે. આમ, અનેકાંતવાદનું પ્રસ્થાન જીદી જીદી દિષ્ટિઓના સુસંગત સમન્વયની દિશામાં છે, ન કે અપ્રામાણિક વિરાધમાં.

એક જ વસ્તુ પસ્ત્વે જુદી જુદી દષ્ટિએ ઉત્પન્ન થતા જુદા જુદા [યથાર્થ] અભિપ્રાયા, વિચારા 'નય' કહેવામાં આવે છે. એક જ મનુષ્યને જુદી જુદી અપેક્ષાએ કાકા-ભત્રીજો, મામા-ભાણેજ, પુત્ર-પિતા, સસરા-જમાઇ વગેરે જે માનવામાં આવે છે તે સાદા વ્યવહારુ દાખલાથી 'નય'ના ખ્યાલ આવી શકે છે. વસ્તુમાં એક ધર્મ નથી, અનેક ધર્મો છે. અતએવ વસ્તુગત ભિન્ન ભિન્ન ધર્માને લગતા જેટલા અભિપ્રાયા તેટલા 'નયા' છે. જગતના વિચારાનાં આદાન-પ્રદાનના બધા વ્યવહાર 'નય' છે.

અનેકાન્તદિષ્ટિથી વસ્તુ એના વ્યાપક સ્વરૂપમાં–એ કૈવા કૈવા ધર્મીના ભ'ડાર છે તે–સમજાય છે; અને વ્યવહારના વખતે એમાંની સમયાચિત બાબત(ધર્મ)ના ઉપયાગ કરવામાં આવે છે, જે, નયના પ્રદેશ છે.

હવે નયદષ્ટિનાં થાડાં ઉદાહરણ નોઇએ.

એક જ ઘટ વસ્તુ, મૂળ દ્રવ્ય-માટીની અપેક્ષાએ વિનાશી નથી, અર્થાત્ નિત્ય છે; કિન્તુ તેના આકારાદિરૂપ પર્યાય-(પરિણામ)ની દેષ્ટિએ વિનાશી છે. આમ એક દેષ્ટિએ ઘટને નિત્ય માનવા અને બીજી દેષ્ટિએ અનિત્ય માનવા એ બન્ને નયા છે \*

આત્મા નિત્ય છે એમાં શક નથી. કેમ કે તેના નાશ થતા નથી. પરન્તુ તેના સંસારી જીવનમાં હુમેશાં પરિવર્તન થતું રહે છે. આત્મા કાેઈ વખતે પશુજીવનને પ્રાપ્ત થાય છે, કાેઈ સમયે મનુષ્ય-અવસ્થામાં આવે છે, વળી કાઇ અવસરે દેવ ભમિના ભાકતા બને છે, અને કદાચિત્ નરક આદિ દુર્ગ તિઓમાં જઇને પડે છે. આ કેટલું ખધું પરિવર્તાન! એક જ આત્માની આ કેવી વિલક્ષણ અવસ્થાએ ! આ શું સૂચવે છે ? ખરેખર આત્માની પરિવર્ત નશીલતા એની એક જ શરીરની યાત્રા પણ એાછાં પરિવર્ત નવાળી છે? વિચાર, વેદના, સાવના આદિ અને હું , વિષાદ આદિ અવસ્થાએાનાં આન્તરિક પરિવર્તન પણ એનાં સતત ચાલ્યાં કરે છે. આમ, દેહુધારી આત્મા સતત પરિવર્ત નની ઘટમાળમાં કરતા રહે છે. આ કારણને િપરિવત<sup>૧</sup>નશીલતાને ] લીધે નિત્યદ્રવ્યરૂપ આત્માને કથંચિત્ અનિત્ય પણ માની શકાય. અતએવ આત્માને એકાન્તનિત્ય नाड, क्येडान्तकनित्य निह्न, डिन्तु नित्यानित्य भानवानु प्राप्त થાય છે આવી હાલતમાં જે દર્ષિએ આત્મા નિત્ય છે તે અને જે દક્ષિએ આત્મા અનિત્ય છે તે બન્ને દક્ષિએ નયા કહેવાય છે.

અર્થાત્-કાઇ પદાર્થ નાશ પામતા નથી. જે પદાર્થિ નાશ પામતા આપણને દેખાય છે તે પણ વસ્તુતઃ કેવળ બદલાતા ( પરિવર્તન પામતા ) હાય છે.

<sup>\* &</sup>quot;Nothing extinguishes, and even those things which seem to us to perish, are, in truth, but changed."

પંચમ ખંડ : ૪૩૫ :

આ બાબતમાં એક વાત ધ્યાન આપવા યાગ્ય છે કે આત્મા કહેતાં મુખ્યપણે દ્રવ્ય ધ્વનિત થાય છે, અને ઘટ કહેનાં મુખ્યપણે પર્યાય ધ્વનિત થાય છે. માટે આત્મા કહેતાં મુખ્યપણે નિત્ય તત્ત્વના બાધ છે અને ઘટ કહેતાં મુખ્યપણે અનિત્ય અર્થના બાધ થાય છે અને ઘટ કહેતાં મુખ્યપણે અનિત્ય અર્થના બાધ ધાય છે. આત્મા મૂળદ્રવ્ય હાઈ નિત્ય જ છે. ઘટ પુદ્રગલપર્યાય હાઈ અનિત્ય જ છે.

શરીરથી આત્મા જુદાે જ છે, એ વાત સ્પષ્ટ અને નિ:સન્દેહ છે; પરન્તુ એમાં એટલું ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ કે દહીંમાં જેમ માખણ વ્યાપીને રહેલું છે, તેમ શરીરમાં આત્મા વ્યાપીને રહ્યો છે. આ ઉપરથી, માટલું અને તેમાં રહેલા લાડુની જેમ શરીર અને આત્મા ઝુદા સિદ્ધ થતાં નથી એ ખુલ્લું જણાય છે. અને એથી જ શરીરના કાઈ પણ ભાગમાં કંઈક ચાેટ લાગે કે તુરત જ આત્માને વેદના થવા લાગે છે શરીર અને આત્માના આવા ગાઢ-અત્યન્ત ગાઢ સમ્બન્ધને લઇ જૈન-શાસ્ત્રકારાે કહે છે કે આત્મા શરીરથી વસ્તુતઃ જીદાે જ હાેવા છતાં તેને શરી રથી તદ્દન ભિન્ન ન માનવા જોઇએ. કેમકે તેમ માનવામાં, તદ્દન ભિન્ન એવાં બે મનુષ્યાનાં શરીરા પૈકી એકને આઘાત લાગવાથી ખીજાને જેમ વેદનાના અનુભવ થતા નથી, તેમ શરીર પર આઘાત લાગતાં આત્માને વેદનાના અનુભવ નહિ થાય. પણ તે થાય છે ખરાે. માટે આત્મા અને શરીરનાે કાઇક અંશે અલેક પણ માનવા ઘટે છે, અર્થાત્ શરીર અને આત્મા એ વસ્તુતઃ તદ્દન ભિન્ન હોવા છતાં એ ખન્નેના સંયાગ એવા ધનિષ્ઠ થયા છે કે એ સંયાગની દૃષ્ટિએ એમને કથાંચિત્ અભિન્ન પણ કહી શકાય છે. આ સ્થિતિમાં જે દેષ્ટિએ આત્મા અને શરીર ભિન્ન છે તે અને જે દર્ષિએ આત્મા અને શરીરના અલેદ મનાય છે તે બન્ને દેષ્ટિએા નયા કહેવામાં આવે છે.

જે અભિપ્રાય જ્ઞાનથી સિદ્ધિ ખતાવે છે તે 'જ્ઞાનનય' અને જે અભિપ્રાય ક્રિયાથી સિદ્ધિ કથે છે તે 'ક્રિયાનય'. આ બન્ને અભિપ્રાયા નયા છે.

અભિપ્રાય ખતાવનાર શબ્દ, વાકચ, શાસ્ત્ર કે સિદ્ધાન્ત એ સર્વ 'નય ' કહી શકીએ. પાતપાતાની મર્યાદામાં રહેતા એ (નય) માનનીય છે અને એક-બીજાને ખાટા ઠરાવવા જતાં અમાન્ય ઠરે છે. ઉદાહરણાર્ય, જ્ઞાનથી પણ સિદ્ધિલાભ ખતા વાય અને ક્રિયાથી પણ સિદ્ધિલાભ બતાવાય. આ બન્ને અભિપ્રાયા કે વિચારા પાતપાતાની હુદમાં સાચા છે. પણ એ જો એક-બીજાને ખાટા ઠરાવવા જાય તા એ બન્ને ખાટા ઠરે. ભિન્ન ભિન્ન દર્ષ્ટિબિન્દુ પર ઘડાયેલા જુદા જુદા **અભિપ્રાયા, જે** 'નય' કહેવાય છે, પાતાના પ્રદેશ–વિષય પૂરતા સત્ય છે. 'નય 'એ વસ્તુના અંશનાે ગ્રાહક હાેઇ આ<mark>ંશિક જ્ઞાન છે.</mark> અતએવ એ આંશિક યા આપેક્ષિક સત્ય છે. પાતાના-એક અપેક્ષા પર અવલ બિત આશિક જ્ઞાનને સંપૂર્ણ સત્ય માની **બીજાના−બીજી અપેક્ષા પર અવલંબિત આંશિક જ્ઞાનને બીજી** ખાજુના વિચાર કર્યા વગર ખાટું ક**હેવું એ દુ**રાશહ છે. એ પ્રકારના દુરાગ્રહ મનુષ્યસમાજને હાનિકારક છે-આર્થિક, સામાજિક, રાજકીય અને ધાર્મિક બધી બાબતમાં કાેઇ વિષયમાં કાઈ દેષ્ટિબિન્દુ સાપેક્ષ જ્ઞાનને પૂર્ણ જ્ઞાન માની ન લેતાં તે વિષયને શક્ય તેટલાં અન્યાન્ય દષ્ટિબિન્દુએાથી તપાસતાં તે ખધાં દર્ષ્ટિબિન્દુએાના સમન્વયપૂર્વંક જે બાધ થાય તે પૂ**ર્ણ** સાચું જ્ઞાન ગણાવા યાેગ્ય છે.

એક બીજાની વિચારદર્ષિને યથાસ્થિતપણે સમજવાના યતન ન કરવાથી અને અભિમાન તથા ઘમંડને વશ થવાથી માણુસા અને તાર્કિક પંડિતા લાંબા કાળથી અરસપરસ લડતા આવ્યા પંચમ ખંડ : ૪૩૭ :

છે ધર્માચાર્યોએ પણ જો એકળીજાનાં દેષ્ટિબિન્દુએને શાન્ત ભાવથી સમજવા પ્રયત્ન કર્યો હોત તો જરૂર એકબીજાનાં દેષ્ટિબિંદુઓ અને તત્સાપેક્ષ સમજના સવળા અને ઉપયાગી અર્થ શ્રહણ કરી જનતામાં સુરભિ વાતાવરણ ફેલાવી શકચા હોત, જેના પ્રતાપે સમશ્ર જનસમૂહ વચ્ચેના મીઠા મૈત્રીભાવ આજે આપણને જોવા અને અનુમવવા મળત, પણ દુનિયાનું દૈવ એટલું પાંસરું નહિ હશે!

એક જ વસ્તુને વિષે જુદા જુદા દેષ્ટિકાંણને અવલંબી જુદી જુદી વિચારસરણીએા ઘડાય છે એ 'નય' છે. સંસ્કારી અથવા વ્યાપક યા અનેકાન્ત દેષ્ટિ એ જુદા જુદા વિચારા પાછળ એમના આધારભૂત જે જુદાં જુદાં દેષ્ટિબિન્દુઓ હાય છે તેમને તપાસે છે, અને એમ કરી ન્યાબ્ય રીતે મેળ સાધે છે. નયવાદની વિશાલ વિચારસરણી સમન્વય કરવાના માર્ગ છે.

જેમ સમુદ્રનું બિંદુ સમુદ્ર ન કહેવાય, તેમ અસમુદ્ર [ સમુદ્ર અઢારનું ] પણ ન કહેવાય, કિન્તુ સમુદ્રના અંશ× કહેવાય; આંગળીનું ટેરવું એ આંગળી ન કહેવાય, તેમ આંગળી નથી એમ પણ ન કહેવાય, છતાં આંગળીના અંશ તા છે જ; તે પ્રમાણે 'નય' પણ પ્રમાણના અંશ છે.

કાઇ પણ વિષય પરત્વે અંશે અંશે વિચાર ઉત્પન્ન થાય છે અને એમ થઇને જ છેવટે તે વિશાલતા કે સમગ્રતામાં પરિશ્વમે છે. કાઇ વિષયના સમગ્ર જ્ઞાનના ઉપયાગ વ્યવહારમાં

<sup>×</sup> સમુદ્રના એક બિન્દુને સમુદ્ર માનવામાં આવે તો એ બિન્દુ સિવાયના સમુદ્રના રોષ ભાગ અસમુદ્ર બની જાય! અથવા સમુદ્રના દરેક બિંદુ એક એક સમુદ્ર કહેવાવા લાગે કે જેથી એક જ સમુદ્રમાં કરાડા સમુદ્રોના વ્યવહાર થવા લાગે!

તા અંશે અંશે જ થવાના, તેથી પણ સમબ્રવિચારાત્મક શ્રુત કરતાં અંશ વિચારાત્મક નયનું નિરૂપણ જુદ્દું કરવાનું પ્રાપ્ત થાય છે.

નયવાદ, અર્થાત્ અનેકાંગલક્ષી વિચારખુદ્ધિ વિરાધી દેખાતા વિચારાના વાસ્તવિક અવિરાધનું મૂળ તપાસે છે અને એમ કરી તેવા વિચારાના સમન્વય કરે છે દાખલા તરીકે, આત્મા એક છે અને અનેક છે એમ ઉભયથા ઉપલબ્ધ થતાં વિરુદ્ધા- ભાસ કથનાની સંગતિ શી રીતે એની શાધ કરી નયવાદે એવા સમન્વય કર્યો છે કે વ્યક્તિરૂપે આત્મા અનેક છે અને શુદ્ધ ચૈતન્યરૂપે એક છે. આવા સમન્વય કરી નયવાદ પરસ્પર વિરાધી દેખાતાં વાકચોના અવિરાધ [એકવાકચતા] સાધે છે.

અામ, આતમા વગેરે તત્ત્વાના વિષયમાં પાતપાતાના દર્શન—સમ્પ્રદાય મુજબ જયારે જુદા જુદા વિચારા [ આતમા નિત્ય છે કે અનિત્ય ? ઇત્યાદિ પ્રકારના ] અથડામણમાં આવે છે અને વિવાદ તથા વિષમતા ઊભાં કરે છે ત્યારે એવી હાલતમાં યુક્તિપૃર્ણ સમન્વયવાદ એ જ અનેક બાજુની સમજ પાડી એ અથડામણને દ્વર કરી શકે છે અને પરસ્પર વિરાધ તથા વિવાદ મિટાવી સમાધાન સાધી આપે છે. એ સમન્વયવાદનું નામ જ નયવાદ છે, જે વિવિધ વિચારાની સંગમનકલા છે. એ સાપેક્ષ વિચારદષ્ટ હોઈ અપેક્ષાવાદ પણ કહી શકાય.

સિદ્ધસેન દિવાકર કહે છે કે જેટલા પ્રકારનાં વચન છે તેટલા પ્રકારના 'નય' છેx. આ ઉપરથી બે વાત માલૂમ પડે

×जावइआ वयणपहा तावइआ चेव होति णयवाया। जावइआ णयवाया तावइआ चेव परसमया।।

[सन्भतितर्धं, ३/४७]

અર્થાત્-જેટલા વચનમાર્ગો છે તેટલા નયવાદ છે અને જેટલા નયવાદ છે તેટલા પરસમય (મતાન્તર) છે. પંચમ ખંડ : ૪૩૯ :

છે એક તા એ કે નય અગિલત છે, અને બીજી એ કે નયના વચન સાથે બહુ સંબંધ છે. પ્રત્યેક નય વચનદ્વારા પ્રગટ કરી શકાય છે, માટે નય ઉપચારથી વચનાત્મક પણ કહી શકાય. આ પ્રમાણે નય બે પ્રકારના કહી શકાય: ભાવનય અને દ્રવ્યનય જ્ઞાનાત્મક નય તે ભાવનય અને વચનાત્મક નય તે દ્રવ્યનય.

तत्त्वार्थं श्वीष्ठवास्तिष्ठभां श्री विद्यानिहस्वाभी ४ छे छे -सर्वे शब्दनयास्तेन परार्थप्रतिपादने ।
स्वार्थप्रकाशने मातुरिमे ज्ञाननयाः स्थिताः ।।\*

અર્થાત્ ખધા નયા પાતાને બાધકરૂપ હાતા જ્ઞાનનય છે અને બીજાને બાધકરૂપ હાતા શબ્દનય છે.

નયાનું નિરૂપણ એટલે વિચારાનું વર્ગી કરણ નયવાદ એટલે વિચારાની મીમાંસા. નયા સેંકડા છે. અભિપ્રાયા કેવચનપ્રયાગા જ્યારે ગણનાથી બહાર છે, તા નયા તેથી જીદા ન હાવાથી તેની ગણના થઈ શકે નહિ. મોલિકરૂપે નયના મુખ્ય બે ભેદા અતાવ્યા છે; દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક. મૂળ પદાર્થને 'દ્રવ્ય' કહેવામાં આવે છે. જેવી રીતે ઘટની માટી. મૂળ દ્રવ્યના પરિમાણ 'પર્યાય' કહેવાય છે. માટી અથવા કાઇ પણ મૂળ દ્રવ્યને લગતા જે ફેરફાર થાય છે તે બધા 'પર્યાય' સમજવા. વસ્તુના સ્થૂલ ફેરફારરૂપ સ્થૂલ પર્યાય તા માલૂમ પડે છે, પણ ક્ષણે ક્ષણે (સમયે સમયે) સ્ફ્રમ-મુસ્ફ્રમ-પરમસ્ફ્રમ ફેન્ફાર થતા રહે છે તે સૂક્ષ્મ પર્યાય અગમ્ય છે. અગમ્ય છતાં નિશ્ચિત રૂપે પ્રતીતિમાં ઊતરી શકે છે.

<sup>≠</sup> તત્ત્વાર્થ શ્લેકવાર્તિકમાં તત્ત્વાર્થસૂત્રના પ્રથમાધ્યાયના ઢકમા સૂત્રના વાર્તિકમાં ૯૬મા શ્લેક.

' દ્રગ્યાર્થિ' ક' નય એટલે મૂળ દ્રગ્ય પર (સામાન્ય સ્થિર તત્ત્વ પર) લક્ષ આપનારા અભિપ્રાય. પર્યાયાર્થિક નય એટલે વસ્તુના પર્યાય [ પરિવર્ત'ન–ફેરફાર ] પર લક્ષ આપનારા અભિ પ્રાય. દ્રગ્યાર્થિક નય સમસ્ત પદાર્થીને નિત્ય માને છે જેમ કે ઘડા મૂળદ્રગ્ય–મૃત્તિકારૂપે નિત્ય છે. પર્યાયાર્થિક નય સમસ્ત પદાર્થીને અનિત્ય માને છે. કેમકે સર્વ પદાર્થીમાં પરિવર્ત'ન (રૂપાન્તર) થતું રહે છે. અતઃ એ દેષ્ટિએ એ અનિત્યતાના દેશષક છે. સામાન્ય તત્ત્વામિની વિચારદેષ્ટિ તું 'દ્રગ્યાર્થિ'ક નય' અને વિશેષ અ'શગામિની વિચારદેષ્ટિ તે 'પર્યાયાર્થ'ક નય.'

મનુષ્યની છુદ્ધિ જ્યારે સામાન્ય અંશગામી હાય ત્યારે તેના તે વિચાર 'દ્રવ્યાર્થિ'ક નય ' અને જ્યારે વિશેષ અંશગામી હાય ત્યારે તેના તે વિચાર 'પર્યાયાર્થિ'ક નય' દ્રવ્યદેષ્ટિમાં વિશેષ કે પર્યાયદેષ્ટિમાં દ્રવ્ય નથી આવતું એમ તા નથી જ; પણ એ દેષ્ટિવિભાગ ગૌણમુખ્યભાવની અપેક્ષાએ સમજવા જોઇએ.

આ બે દિષ્ટિઓના ખ્યાલ નીચેના દાખલાથી આવી શકશે.

हिश्या तरह देष्टिपात करतां लयारे पाणीना रंग तेनुं अडा के तेना विस्तार या सीमा वगेरे के पिख तेनी विशेषता तरह ध्यान न लय अने भात्र पाणी पाणी तरह क ध्यान लय त्यारे ते भात्र पाणीना सामान्य विद्यार कंडेवाय, अने ते ल, पाणी विषे 'द्रव्यार्थि' क्या आधी अह्म अह्म अधी अह्म क्यारे विशेषताओं तरह ध्यान लय त्यारे ते विद्यार पाणीनी विशेषताओं ना हावाथी तेने पाणी विषे क्यारे पाणी विषे क्यारे नय क्यारे ही शिवार पाणीनी विशेषताओं ना हावाथी तेने पाणी विषे क्यारे व्यार्थीयाथि के नय

આ ઉદાહરણથી વિદિત થઇ શકે છે કે અધા ભૌતિક પદાર્થા વિષે સામાન્યગામી અને વિશેષગા**ત્રી** કે વિચારે **સંસ**બે પંચમ ખેડ

છે તેમ જ ભૂત, વર્ત માન અને ભવિષ્ય એ ત્રિકાળરૂપ અપાર પટ પર પથરાયેલ કાઇ એક જ આત્મા આદિ વસ્તુ વિષે પણ સામાન્યગામી તથા વિશેષગામી વિચારા સંભવે છે. કાળ અને અવસ્થાલેદના વિવર્તા તરફ ધ્યાન ન આપતાં માત્ર શુદ્ધ ચેતના તરફ ધ્યાન અપાય ત્યારે તે, તે વિષય( આત્મા)ના ' દ્રવ્યાર્થિક' નય કહેવાય, અને એ ચેતના ઉપરની દેશકાલાદિકૃત વિવિધ દશાએા તરફ ધ્યાન જાય ત્યારે તે, તે વિષયના ' પર્યાયાર્થિક' નય કહેવાય.

પર્યાય વિના દ્રવ્ય હાતું નથી અને દ્રવ્ય વિના પર્યાય હાતા નથી. દ્રવ્ય-પર્યાયના સમ્બન્ધ ભિન્ન ભિન્ન છે. દ્રવ્યના પર્યાય-વ્યક્તિ સાથેના સંખંધ ભિન્ન હાવા છતાં પર્યાયપ્રવાહની અપેક્ષાએ અભિન્ન પણ છે.

હવે વધુ વિવેચના માટે નયના સાત પ્રકારા ખતાવવામાં આવે છે. તે આ : નૈગમ, સંગ્રહ, બ્યવહાર, ઋજુસૂત્ર, શબ્દ, સમભિરૂઢ અને એવમ્ભૂત.

નૈગમ 'નિગમ' એટલે કલ્પના. એથી થતા વ્યવહાર 'નૈગમ' કહેવાય છે. એના મુખ્ય ત્રણ લેદા પડે છે: સંકલ્પ-નૈગમ, અંશનૈગમ અને એારાપનૈગમ.

## (૧) સંકલ્પનૈગમ—

એક માણુસ મુંબઇ જવા તૈયાર થઇ ઊલાે છે તે વખતે તેના મિત્ર ત્યાં આવી તેને પૂછે છે: 'શું કરાે છાે?' ત્યારે તે જવાબ આપે છે: 'મુંબઇ જાઉં છું.'

અથવા એક માણુસે ચારી કરવાના સંકલ્પ કર્યો, તેને ધર્મ શાસ્ત્ર ચારી કર્યા જેવા દાષ લાગ્યા કહેશે. આ નયના હિસાબ 'જિयमाण कृतम् '–કરાતું હાય તે કર્યું કહેવાય છે.

## ( ર ) અ'શનૈગમ—

એક પુરુષના ધાતીયાને કે એક સ્ત્રીની સાડીને સહેજ અગ્નિના તથું ખેતા લાગતાં જરા બળતાં તે પુરુષ કે તે સ્ત્રી એકદમ ચાંકી જઈ બાલે છે: 'મારું ધાતીયું બળી ગયું,' 'મારી સાડી બળી ગઇ.' એ જ પ્રમાણે ખુરશીના એક પાયા ભાંગી જતાં ખુરશી ભાંગી ગયાનું કહેવાય છે.

## (૩) આરાપનૈગમ—

' આજે દિવાળીના દિવસે મહાવીરસ્વામી નિર્વાણ પામ્યા, ' અથવા ' આજે ચૈત્ર શુદ્ધિ તેરસે મહાવીરદેવ જન્મ્યા ' એ પ્રમાણે કહેવામાં વર્તમાન ઉપર ભૂતકાળના આરાપ કરવામાં આવે છે.

ચાખા રંધાઈ જવા આવ્યા હાય ત્યારે ચાખા રંધાઇ ગયા, અથવા પથારી પથરાઇ જવા આવી હાય ત્યારે પથરાઇ ગઈ એમ કહેવાય છે. તેમાં ભૂતકાળ ઉપર સવિષ્યકાળના આરાપ છે આ કાલારાપ છે. બીજા પણ અનેકવિધ આરાપા છે. આરાપનામમાં અન્તર્ભૂત થતા ઉપચારનામાં

'કવિ કાલિદાસ હિન્દના શેકસપિયર છે.' સુખ-દુ:ખમાં સહાયરૂપ થનાર મિત્રને વિષે એમ કહેવું કે 'તે મારા જમણા હાથ છે.' પાતાની વહાલી પુત્રીને ઉદ્દેશીને એમ કહેવું કે 'આ મારી આંખની કીકી છે.' સુંદર સ્ત્રીને માટે એમ કહેવું કે 'તે મૂર્તિમાન્ સાંદર્ય છે.'

'त्वं जीवितं त्वमिस मे हृदयं द्वितीय त्वं कीमुदी नयनयोरमृत त्वमङ्गे।'

[ તું મારું છવિત છે, મારું બીજું હૃદય છે, મારાં નેત્રાની ચન્દ્રિકા છે, મારા અંગને અમૃતરૂપ છે.] એવાં ખધાં ઉપચારનેગમનાં ઉદાહરણા છે.

આમ વિવિધ લાેકરૂઢિ અને લાેકિક સંસ્કારના અનુસરણમાંથી જન્મનારા વિચારા–વાગ્વ્યાપારા નેગમનયની કાેટીમાં મુકાય છે.

નેગમનય ધર્મ અને ધર્મી પૈકી કાઈ એકને ગૌલુર્પે અને બીજાને મુખ્યર્પે શ્રહણ કરે છે. જેમકે, જીવના સ્વર્પનિર્પણમાં એના જ્ઞાનાદિ ગુણા ગૌણરૂપ હાય છે, અને જ્ઞાનાદિ ગુણાના વર્ણનમાં જીવ ગૌણરૂપે હાય છે. ગુણ-ગુણી, ક્રિયા-ક્રિયાવાન્, અવયવ-અવયવી તથા જાત-જાતિમાન્ એમની વચ્ચેના તાદાત્મ્ય (અલેદ)ને આ નય સ્પરાંતા નથી. એ બધા વચ્ચે (જેમકે ગુણ અને ગુણા વચ્ચે) એ લેદને જુએ છે. એમનામાંના (ગુણ –ગુણી વગેરમાંના) કાઈ એકને મુખ્યપણે તા બીજાને ગૌણપણે કલ્યવાની આ નયની સરણી છે.

માં ગ્રહ. 'સામાન્ય' તત્ત્વને આશ્રીને અનેક વસ્તુએલું – સમેટીને –એકર્યે બ્રહ્યું કરવું એ સંબ્રહ્નય છે. જડ અને ચેતનર્ય અનેક વ્યક્તિઓમાં જે સત્ર્ય 'સામાન્ય' તત્ત્વ રહેલું છે તે તત્ત્વ ઉપર નજર રાખી બીજા વિશેષોને લક્ષમાં ન લેતાં એ બધી વિવિધ વ્યક્તિઓને એકર્યે સમજી એમ વિચારવું કે સત્ર્ય વિશ્વ એક છે [કારણ કે સત્તા વિનાની કોઈ વસ્તુ નથી], તે સંબ્રહનયની દૃષ્ટિ છે. 'એક આત્મા છે' એ કથનથી વસ્તુત: બધાના એક આત્મા સિદ્ધ થતા નથી. પ્રત્યેક શરીરે આત્મા જીદો જીદો છે. છો. ' અક આત્મા એ સ્ટું સ્ત્રા વસ્તુત: અધાના એક આત્મા સિદ્ધ થતા નથી.

<sup>\* &#</sup>x27;व्यवस्थातो नाना।' એ वैशेषिक दर्शनना तृतीय अध्यायनुं इपान्य सूत्र अनेक छववादने। सिद्धांस २०४ करे छे.

<sup>ુ ×</sup> ઢાણું ગતું ખીજું સત્ર.

કથન થાય છે, જે, સંશ્રહનયની દૃષ્ટિ છે. લોકિક ઉદાહરણ પણ જોઇ શકાય છે કે કપડાની વિવિધ જાતો અને વ્યક્તિએ ને લક્ષમાં ન લઇ માત્ર કપડાપણાનું સામાન્ય તત્ત્વ દૃષ્ટિ સામે રાખી વિચારવું કે અહીં એક કાપડ જ છે, એ સંશ્રહનયના દાખલા છે.

'સંગ્રહ' નય 'સામાન્ય' તત્ત્વને આશ્રિત હાઈ, 'સામાન્ય' જેટલું વિશાળ તેટલા તે સંગ્રહનય વિશાળ, અને 'સામાન્ય' જેટલું નાનું, તેટલા તે સંગ્રહ નય ટૂંકા પણ જે જે વિચારા 'સામાન્ય' તત્ત્વને લઇ વિવિધ વસ્તુએાનું એકીકરણ કરવા તરફ પ્રવર્તતા હાય તે બધા જ સંગ્રહનયની શ્રેણીમાં મૂકી શકાય.

વ્યવહાર. સામાન્યરૂપે નિર્દેષ્ટ કરાયેલી વસ્તુ વીગતવાર ન સમજ શકાય માટે તેની વિશેષ સમજ આપવા માટે વિશેષ પ્રકારે તેના ભેદ પાડી તેનું પૃથક્કરણ કરી ખતાવનાર વિચાર 'વ્યવહાર' નય કહેવાય છે. સામાન્ય કાપડ કહેવાથી તેની વિશેષ જાતોની ખખર ન પડે, માટે તેની વિશેષ જાતો ખતાવવા રૂપે તેના ભેદો કરવા પડે એ 'વ્યવહાર' નયની આખત છે. આ દાખલા પ્રમાણે સમજ શકાય કે સતરૂપ વસ્તુ જડ અને ચતન એમ બે પ્રકારે ખતાવવી અને એ બે પ્રકારાનું પણ ભેદખહુલ વિસ્તૃત વિવેચન કરવું એ 'વ્યવહાર' નયની પ્રવૃત્તિ છે. 'આત્મા એક છે' એમ 'સંગ્રહ' નયે કહ્યું, પણ એના (આત્માના) ભેદો તેમ જ પેટાલેદા પાડી એ બધાને વિશેષ વિનેચનથી ખતાવવા એ 'વ્યવહાર' નયની પહિત છે. ટૂંકમાં, એકીકરણરૂપ છુદ્ધિવ્યાપાર એ 'સંગ્રહ' અને પૃથક્ષરણરૂપ છુદ્ધિવ્યાપાર એ 'સંગ્રહ' અને પૃથક્ષરણરૂપ છુદ્ધિવ્યાપાર એ 'સંગ્રહ' અને પૃથક્ષરણરૂપ છુદ્ધિવ્યાપાર એ 'વ્યવહાર'.

ઋજીસૂત્ર, વસ્તુના માત્ર વર્તમાન પર્યાય તરફ આ નય

ષંચમ ખંડ : ૪૪૫ :

લક્ષ ખેંચે છે જે વિચાર ભૂત અને ભવિષ્યકાળને ખાજુએ મૂકી માત્ર વર્તમાનને સ્પરો તે 'ઋજુસૂત્ર' નય આ નયની દિષ્ટિએ વર્તમાન સમૃદ્ધિ સુખનું સાધન થતી હોવાથી તેને સમૃદ્ધિ કહી શકાય, પણ ભૂત સમૃદ્ધિનું સ્મરણ કે ભાવી સમૃદ્ધિની કલ્પના એ વર્તમાનમાં સુખસગવડ પૂરી પાડનાર ન હોવાથી તેને સમૃદ્ધિ ન કહી શકાય. જે પુત્ર વર્તમાનમાં ઉપચોગી હોય તે આ નયના હિસાએ પુત્ર છે, બાકી ભૂતકાળ કે ભવિષ્યકાળના પુત્ર જે આજે નથી તે આની દિષ્ટિએ પુત્ર જ નથી. એ જ પ્રમાણે સુખ-દુ:ખની વર્તમાન અવસ્થા જ એને માન્ય છે. વર્તમાનમાં ઉપસ્થિત હોય તે જ ખરું એમ એ માને છે. કેાઇ ગૃહસ્થ સાધુધમંની શુભ મનાવૃત્તિવાળા હોય ત્યારે તેને આ નય સાધુ કહે; અને કાઇ, સાધુના વેષમાં છતાં અસંયમી વૃત્તિવાળા હોય ત્યારે તેને આ નય સાધુ કહે; અને કાઇ, સાધુના વેષમાં છતાં અસંયમી વૃત્તિવાળા હોય ત્યારે તેને આ નય સાધુ ન કહેતાં અત્રતી જ કહે. સામાયિકમાં બેઠેલા માણસ એ ખુરા વિચારમાં પડેલા હાય તા તે—આ નયના હિસાએ—' ઢેઢવાડે ગયા ' કહેવાય.

સૂક્ષ ઋજુસૂત્ર અને સ્થૂલ ઋજુસૂત્ર એમ ઋજુસૂત્રના બે લેદે પડે છે. એક 'સમય' માત્રના વર્ત માન પર્યાયને શ્રહણ કરનાર, સૂક્ષ્મ ઋજુસૂત્ર અને અનેક સમયના વર્ત માન પર્યાયને શ્રહણ કરનાર સ્થૂલ ઋજુસૂત્ર કહેવાય. સા વર્ષના મનુષ્યપર્યાય એ સ્થૂલ ઋજુસૂત્રનું ઉદાહરણ.

આ ચાર અર્થ નય કહેવાય છે. કેમકે વસ્તુને સ્પર્શ નારા છે. હવે અર્થ ને અનુરૂપ ઉચિત શબ્દપ્રયાગ વાપરવાના પક્ષકાર ત્રણ શબ્દનયા જોઇએ.

રાબ્દ. આ નય પર્યાય(એકાર્થ )વાચી શબ્દાને એકાર્થ'-વાચી માને છે; પણ કાર્બ, હિંગ વગેરેના ભેદ જો પડતા હોય તો તે લેદને લીધે એકાર્યવાચી શબ્દોના પણ અર્થલેદ માને છે. લેખક પાતાના સમયમાં 'રાજગૃહ' નગર માજૂદ હોવા છતાં પૂર્વકાળનું જુદા પ્રકારનું હોવાથી અને તેનું વર્ણન લેખકને પ્રસ્તુત હોવાથી તેને "હતું" લખે છે તે કાળલેદે અર્થલેદના વ્યવહાર આ નયને આભારી છે.

જરા વીગતથી વિવેચના કરીએ.

જે શબ્દ જે અર્થના (વસ્તુના) વાચક કે સૂચક હાય ते अर्थ'ने-ते वस्तुने दर्शाववा ते क शण्ह वापरवानी 'शण्ह ' નય કાળજી રાખે છે. એ વસ્તુ ગમે તેા કાઈ વ્યક્તિ (પ્રાણી અથવા પદાર્થ ) હેાય, ગુણ હેાય, ક્રિયા હેાય અથવા સંબંધ હાય. પ્રાણીઓમાં નર અથવા નારીના ભેદ (લિંગભેદ) હશે તાે તે દર્શાવવા પ્રસ્તુત નય જુદા જુદા શખ્દાેના પ્રયાગ કરશે. જેમકે પુરુષ, સ્ત્રી; ગદંભ, ગદંભી; કુતરા, કુતરી; માર, દૈલ; પુત્ર, પુત્રી વગેરે એક્ષ્મીજાની સરખામણીમાં એક માટું અને બીજું નાનુ હશે તો તે પરિમાણલેંદ દર્શાવવા આ નય જીકા જીદા શખ્કા વાયરશે. જેમકે લાટા, લાટી; ટેકરા, ટેકરી; કુવા, કુઇ; પહાડ, પહાડી; પ્યાલા, પ્યાલી વગેરે એક જ માણુસ જુદા જુદા માણુસાના સંબંધે જુદું જુ<mark>દું સગપ્</mark>ય ધરાવતા હશે તે તે માણસના સંબંધમાં બાલતાં પ્રત્યેક સગપણ-સંબંધ જુદાૈ જુદાે જણાવવા જુદા જુદા શખ્દાના ઉપયાગ કરશે. જેમકે કાંકા, ભત્રીએ; મામા, ભાણેજ; બાપ, દીકરા; સસરા, જમાઇ; વગેરે. ( આ ખધાં સાપેક્ષ સંબંધના દાખલા છે. ) કાઈ ક્રિયા ભૂતકાળમાં થઇ હાય તા ભૂતકાળ, વર્તમાન-કાળમાં થતી હશે તો વર્તમાનકાળ અને ભવિષ્યકાળમાં થવાની હશે તેા ભવિષ્યકાળ વાપરવાની આ નય કાળજી રાખશે. વસ્તુ એ એક હશે તા એકવચની અને અનેક હશે તા બહુવચની

પંચમ ખંડ : ૪૪૭ :

શબ્દના પ્રયોગ કરશે. [સંસ્કૃત ભાષામાં એને માટે દ્વિવચન અને બેથી વધુને માટે બહુવચન વાપરશે.] વસ્તુના કિયા સાથે જેવા પ્રકારના (કર્તા, કર્મ, કરણ, સમ્પ્રદાન, અપાદાન અને અધિકરણુરૂપ) કારક સંખંધ હશે તે દર્શાવવા તેને અનુરૂપ વિભક્તિવાળા શબ્દ વાપરશે. 'રાજાના પુત્ર' એમાં રાજા સાથે પુત્રના સગપણ—સંબંધ, 'રાજાના મહેલ' એમાં મહેલ સાથે રાજાના માલિકપણાના સંબંધ, 'માટીના ઘડા' એમાં ઉપાદાન સાથે કાર્યના સંબંધ, 'મારા હાથ, પગ' વગેરમાં અને 'ખુરશીના પાયા' વગેરમાં અવયવ— અવયવીના સંબંધ દર્શાવાય છે. આવા બધા સંબંધા છઠ્ઠી વિભક્તિથી ખતાવાય છે.

અહીં પ્રસંગતઃ જણાવવું ઉપયાગી છે કે જે પ્રસંગે જે નય ઉપયાગી હાય તે પ્રસંગે તે નયનું પ્રાધાન્ય સ્વીકાર્યા સિવાય છુટકા નથી. વ્યવહાર નયના પ્રસંગે સંગ્રહ નયના ઉપયાગ કરાંએ તા પત્ની, માતા, અહેન, શેઠ, નાકર વગેરે વચ્ચેના લેદ રહેશે નહિ અને અનેક ગાટાળા થવા પામશે. સંગ્રહ નયના સ્થળે કેવળ વ્યવહાર નયના ઉપયાગ કરવામાં આવે તા ઠામ ઠામ જીદાઇ જ જીદાઈ જણાશે અને પ્રેમ-ભાવનાના નાશ થઈ છીનાઝપટીને ઉત્તેજન મળશે. જ્યાં શાબદ નયની ઉપયાગિતા છે ત્યાં નૈગમ નયને લાગૂ પાડતાં જેનામાં સાધુત્વના કંઈ પણ ગુણા નહિ હાય એવા કેવળ સાધુવેષ-ધારીને નૈગમનયવાળા સાધુ કહેશે, અને વેષ ઉપરાંત બાદ્ધા કિયા કરનારને વ્યવહારનયવાળા સાધુ કહેશે, પરંતુ શાબદનયવાળા એ બંનેને દંભી ગણી અસાધુ જ કહેશે અને જેમાં ખરી સાધુતા હશે તેને જ સાધુ કહેશે. આવા પ્રસંગ્રે મુખ્યતા શાબ્દનયની છે. એટલે કચા પ્રસંગે કથા નયના ઉપયોગ

વાજળી ઠરશે તેના વિવેકપૂર્વંક વિચાર કરવાની જરૂર પ્રત્યેક પ્રસંગે રહેશે.

કાઈ બદસુરત પુરુષનું નામ સુંદરલાલ અને કાઈ દરિદ્ર બાઇનું નામ લક્ષ્મી પાડેલું હાય તા પણ નૈગમવાળા તેમને સ્વાભાવિકતયા તેમનાં પાડેલાં તે નામથી બાલાવશે, અને શખ્દ-નયવાળાને તેમ કરવું ગમે તેટલું કઠતું હશે તા પણ તેને તે પ્રસંગે નૈગમનયની મુખ્યતા હાવાથી નૈગમનયને અનુસરીને તેમને તેમનાં પડેલાં તે નામથી બાલાવ્યા સિવાય છૂટકા થવાના નથી.

'શખ્દ' નય એક અર્થને (વસ્તુને) કહેનાર અનેક જીદા જીદા શખ્દો (પર્યાયવાચી શખ્દો)માંથી કાઈ પણ એક શખ્દને તે અર્થ (તે વસ્તુ) દર્શાવવા માટે વાપસ્વાનું અયાગ્ય માનતા નથી. પરંતુ ઉપર જણાવ્યું તેમ કાળ, લિગ આદિના ભેદે અર્થભેદ માને છે.

સમ (ભારૂઢ. આ નયની દિષ્ટિમાં પ્રત્યેક શખ્દના અર્થ જુદા જુદા છે. 'શખ્દ' નયે કાળ, લિંગ વગેરેના ભેદથી અર્થના ભેદ માન્યા, પણ કાળ આદિના ભેદ ન હાતાં પર્યાયવાચી શખ્દામાં [ઇન્દ્ર, પુરન્દર, શક વગેરે અનેક પર્યાયવાચી શખ્દામાં ] અર્થ ભેદ માન્યા નથી, ત્યારે આ નય શખ્દના જ ભેદથી અર્થ ભેદ માને છે. શખ્દ ભિન્ન તો અર્થ ભિન્ન એવા એના મત છે. આથી રાજા, નૃપ, ભૂપતિ વગેરે એકાર્થવાચી મનાતા પર્યાયશખ્દાના પણ એમની (એ શખ્દાની) વ્યુત્પત્તિ પ્રમાણે જુદા જુદા અર્થ એ કલ્પે છે. એ કહે છે કે રાજ ચિદ્ધાથી રાજે (શાલ) તે 'રાજા'; માણસાનું રક્ષણ કરે તે 'નૃપ'; પૃથ્વીનું પાલન—પાષણ કરે તે 'ભૂપતિ'. રાજ ચિદ્ધાથી

પંચમ ખંડ : ૪૪૯:

શોભવાપણું, માણુસાનું રક્ષણ કરવાપણું અને પૃથ્વીનું પાલન-પાષણ કરવાપણું એ બધાના આધાર એક વ્યક્તિ હાવાથી એ અર્થીને જણાવતા એ [રાજા, નૃપ, ભૂપતિ] શખ્દા પર્યાયવાચી બની ગયા છે, પણ વસ્તુતા એમના અર્થ જુદા જુદા છે એવા મતના આ નય, ઉપર કહ્યું તેમ, જુદા જુદા પર્યાયશખ્દાના પણ તેમની જુદી જુદી વ્યુત્પત્તિ અનુસાર જુદા જુદા અર્થ માને છે. પ્રત્યેક શખ્દ મૂળમાં તા પૃથક્ અર્થ અતાવનાર હાય છે, પછી કાલાન્તરે વ્યક્તિ અને સમૂહમાં પ્રયુક્ત થતાં થતાં પર્યાયવાચી બની જાય છે. 'સમિલફઢ' નય એમના પર્યાય વાચિત્વને નહિ ગણકારી એ પ્રત્યેક શખ્દના મૂળ અર્થ પકડે છે—ઉપર જોયું તેમ.

એવં ભૂત. આ નય કહે છે કે જો વ્યુત્પત્તિ ભેદથી અર્ધ- લેદ માનવામાં આવે તો એમ પણુ માનવું જોઇએ કે જ્યારે વ્યુત્પત્તિસિદ્ધ અર્ધ ઘટતા હાય ત્યારે જ તે શખ્દના તે અર્ધ સ્વીકારવા અને તે શખ્દ વડે તે અર્ધ નું કથન કરવું, બીજા વખતે નહિ. આ કલ્પના પ્રમાણે રાજચિદ્ધોથી શાલવાની યાગ્યતા ધરાવવી અને મનુષ્યરક્ષણની જવાબદારી રાખવી એટલું જ 'રાજ ' અને 'નૃપ' કહેવડાવવા માટે બસ નથી, પણુ તેથી આગળ વધી, જ્યારે ખરેખર રાજચિદ્ધોથી શાલિત-પણું વર્ત તું હાય ત્યારે જ અને ત્યાં સુધી જ 'રાજ ' કહેવડાવી શકાય; લેજ અને તેટલી જ વાર 'નૃપ' કહેવડાવી શકાય; આર્થાત્ ત્યારે જ એને તેટલી જ વાર 'નૃપ' કહેવડાવી શકાય; અર્થાત્ ત્યારે જ તેવી ત્યક્તિ વિષે 'રાજ ' અને 'નૃપ' શખ્દના પ્રયોગ વાસ્તિલક ઠરે આ જ રીતે જ્યારે કાઇ ખરેખર સેવામાં લાગેલા હાય ત્યારે જ અને તેટલી જ વાર તે 'સેવક' નામ ધરાવી શકે. આમ, જ્યારે ખરેખરું કામ થતું હાય

ત્યારે જ તેને લગતું વિશેષણ કે વિશેષ્ય નામ વાપરી શકાય એમ એવંભૃત નય માને છે.

'સમભિરૂઢ' નય શખ્દોના જુદા જુદા અર્થ જણાવે છે એ આપણે ઉપર જોયું, પણ યોદ્ધો જ્યારે યુદ્ધ કરતા ન હાય (યુદ્ધકાર્યમાં પ્રવર્તમાન ન હાય, લડાઇના પ્રસંગ ન હાય, મકાનમાં નિરાંતે રહેતા હાય) ત્યારે તે વખતે તેને માટે 'યોહો' શખ્દના પ્રયાગ કરવા સામે એ વાંધા નહિ લે, પણ 'એવં ભૂત' નય લેવાના. તે કહેશે કે યાહો સુદ્ધની પ્રવૃત્તિમાં પ્રવર્તમાન હોય ત્યારે જ તેને 'ચાહો 'કહી શકાય એ જ પ્રમાણે પૂજારી પૂજાકિયામાં પ્રવર્તમાન હાય ત્યારે જ તે વખતે જ તેને 'પૂજારી' કહી શકાય. કાઈ પણ શબ્દ ક્રિયાના અર્થ ખતાવે જ છે. એટલે, જે શખ્દની વ્યુત્પત્તિમાંથી के डियाना भाव नीडणते। द्वाय ते डियामां ते शण्डना अध (ते शक्टनी अर्थ ३५ वस्तु ) प्रवर्त भान हाय त्यारे क तेने ते શખ્દથી કહી શકાય. દરેક શખ્દ કેાઇ ને કેાઈ ધાતુથી બનેલા હાઈ કાઇ ને કાઈ ક્રિયા સાથે સમ્બન્ધ રાખે છે. 'સમિલારઢ' નય, શખ્દમાંથી નીકળતી 'ક્રિયા' એના અથ ભૂત પદાય માં કચારેક કાઇ વખત જેવા પછી ગમે ત્યારે એ અર્થ (વસ્તુ)માં એ શબ્દના પ્રયાગ કરશે-એ કિયા એ અર્થ (વસ્તુ)માં વર્તમાન હાય કે ન હાય, પરંતુ 'એવં ભૂત ' નય એ ક્રિયા એ અર્થ (પદાર્થ )માં જ્યારે પ્રવર્ત તી હાય અને જ્યાં સુધી પ્રવર્ત તી રહે ત્યારે જ અને ત્યાં સુધી જ તે શહનો તે પદાથ માં પ્રયોગ કરશે. ક્રિયાના અભાવમાં તે શબ્દને તે પદાર્થ માટે અપ્રયોજય કહેશે+. આ નયના મતે દરેક શબ્દ ક્રિયાશબ્દ છે.

<sup>+</sup>ગ્યવહારમાં જોઇ શકાય છે કે કાઈ રાજકર્મચારી જ્યાં સુધી પોતાના કાર્ય (-Duty) પર હોય તે સમય દરમ્યાન તેની સાથે

પંચમ ખેડ : ૪૫૧ :

સાત નયા આપણે સંક્ષેપમાં જોયા. નૈત્રમના વિષય સત્ અને અસત્ બન્ને છે. કેમકે એ બન્ને સંકલ્પ-કલ્પનાના વિષય છે. એના કરતાં, કેવલ સત્ને જ વિષય સંગ્રહ નય અલ્પવિષયવાળા છે. સંગ્રહના ટુકડાએા વ્યવહારના વિષય છે. વ્યવહારથી ઋજુસૂત્ર પાતળા છે. ઋજુસૂત્ર કરતાં શબ્દનયા ઉત્તરાત્તર× પાતળા (સૂક્ષ્મ વિષયના) છે. આમ નયા ઉત્તરાત્તર સૂક્ષ્મ થતા જાય છે. શરૂના ત્રણ 'સ્થૂલ' હાેઈ વધુ સામાન્યગામી છે; અને ઋજીસૂત્ર ભૂત–ભવિષ્યનાે ઈન્કાર કરી માત્ર વર્તમાનના ગ્રાહક હોવાથી ' વિશેષ ' ગામીરૂપે સ્પષ્ટ ખ્યાલમાં આવી શકે છે; તેમ જ એની પછીના ત્રણ નયા પણ સૂક્ષ્મ થતા જતા હાેઈ અધિક વિશેષગામી છે. સામાન્ય અને વિશેષ બંને એક વસ્તુની અવિભાજ્ય બાઝુએં છે અને પરસ્પર સુસમ્બહ છે, માટે વાસ્તવમાં બધા નયેા સામાન્ય વિશેષ–ઉભયગામી કહી શકાવા છતાં જે જેટલાે– વિશેષગામી કરતાં-વધુ સામાન્યગામી હાય તે 'દ્રવ્યાર્થિક ' નયની શ્રેણીમાં ગણાય; અને જે જેટલાે-સામાન્યગામી કરતાં– વધુ વિશેષગામી હાય તે 'પર્યાયાર્થિક' નયમાં મનાય. કેમકે

× કાળ આદિના બેદે અર્થ બેદ માનવાના કારણે ' શબ્દ ' નય ઋજીસૂત્ર કરતાં પાતળા છે. અને 'શબ્દ 'નય કરતાં એની પછીના ખે નયાનું ઉત્તરાત્તર પાતળાપણું સ્પષ્ટ છે.

ક્રોઇ દુર્વ્યવહાર કરવામાં આવે તો રાજા (ગવન્મેન્ટ) તેના પક્ષ લે છે; પણ બીજા વખતે સાધારણ પ્રજાની જેમ એના વિચાર કરવામાં આવે છે. રાજા આ પ્રમાણે પાતાના કર્મચારી સાથે વ્યવહાર કરે છે એ 'એવંભૂત' નયની સરણી છે. " હું ગવર્તરને મળ્યા નહાતા, પણ મારા મિત્રને મળ્યા હતા." " હું રાજા નથી, અતિથિ છું" વગેરે વચનપ્રયાગામાં 'એવ ભૂત' નયની ઝલક છે.

प्राधान्येन व्यपदेशा भवन्ति [ प्राधान्यने मुण्यताने अनुसक्षीने क्ष्यन थाय छे. ]

નયા પ્રમાણસિદ્ધ દ્રવ્યપર્યાયરૂપ અનેકધર્માત્મક પદાર્થને વિભક્ત કરી પ્રવતે છે. એના [ અગાઉ જણાવ્યા મુજબ ] મુખ્ય બે લેદા દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિકમાં સાત નયા અન્તર્ભૂત થાય છે: પહેલા ત્રણુ દ્રવ્યાર્થિક અને છેલ્લા ચાર પર્યાયાર્થિક

દ્રવ્યાર્થિક નય પર્યાયાર્થિક નયના વિષયભૂત ભેદને ગૌશુરૂપે રાખી પાતાના વિષયભૂત અભેદના જ વ્યવહાર કરે છે. જેમ કે, દ્રવ્યાર્થિક નયથી (દ્રવ્યસામાન્યના અભિપ્રાયથી) એમ કહેવામાં આવે કે 'સુવર્ણુ' લાવ!', તો લાવનાર, સુવર્ણું નાં કટક, કુંડલ, કંદોરા, દારા વગેરમાંથી કાઈ પણ આભૂષણ મંગાવનારની પાસે રજૂ કરે તો સુવર્ણું મંગાવ્યાની આજ્ઞા એણે ખજાવી ગણાશે. કેમ કે સુવર્ણુંનાં કટક, કુંડલ વગેરે પૈકી કાઇ પણ આભૂષણ સુવર્ણું જ છે. એમાંનું કાઇ રજૂ કરવાથી—આજ્ઞા સુજબ–સુવર્ણું જ રજૂ કર્યું ગણાય.

પર્યાયાર્થિક નય દ્રવ્યાર્થિક નયના વિષયભૂત અભેદને ગૌણરૂપે રાખી પાતાના વિષયભૂત ભેદના જ વ્યવહાર કરે છે. જેમ કે પર્યાયાર્થિક નયથી (પર્યાયના અભિપ્રાયથી) કહેવામાં આવ્યું હાય કે 'કુંડલ લાવ!', તા લાવનાર, કટક–કંકથું આદિ બીજું કાઈ આભૂષણ ન લેતાં ફક્ત કુંડલ જ લઇને મંગાવનારની પાસે રજૂ કરશે. કારણ કે કટક, કુંકણ, કુંઠી વગેરે બધાં સુવર્ણ આભૂષણામાં સુવર્ણ એક હાવા છતાં સુવર્ણના તે અધા પર્યાયા એકબીજાથી ભિન્ન ભિન્ન છે, માટે સુવર્ણના જે કેઇ ખાસ પર્યાય મંગાવ્યા હાય તા તે જ રજૂ કરવાથી તે આજ્ઞા બજાવી ગ્રાણાશો.

પંચમ ખંડ : ૪૫૩ :

આ ઉપરથી દ્રત્યાથિક નયના અભિપ્રાયે સુવર્ણ એક છે અને પર્યાયાર્થિક નયના અભિપ્રાયે અનેક. કેમકે સુવર્ણના ભિન્ન ભિન્ન પર્યાયોમાં સુવર્ણ સામાન્ય એક છે, પણ તેના પર્યાયો ઝુદા જુદા છે. આ પ્રકારના એક—અનેકને આશ્રીને સખ્તભંગી ચાલે. આમ, એકત્વ—અનેકત્વ અન્યત્ર સર્વત્ર ઘટાવી શકાય.

સૂક્ષ્મતાથી જોઇએ તે મુખ્યત્વેન છે પ્રકારની જ દેષ્ટિ કામ કરે છે: અલેદદૃષ્ટિ અને લેદદૃષ્ટિ. દ્રવ્યાર્થિક નય અલેદ – દૃષ્ટિ પર અને પર્યાયાર્થિક નય લેદદૃષ્ટિ પર છે. 'નૈગમ' આદિ નયા, અલેદગ્રાહી તથા લેદગ્રાહી એવા – મૂળભૂત આ એ નયાના જ વિસ્તાર છે. સિદ્ધસેન દિવાકરે અલેદસંકલ્પી નૈગમને વ્યવહારમાં સમાવિષ્ટ કરી નૈગમને પૃથક્ નય માન્યા નથી. એમના અલિપ્રાયે સંગ્રહાદિ છ નય છે.

હવે નયભાસ ( દુર્ન ય ) પણ જોઇ લઇએ.

ધમ'-ધર્મી, ગુણ-ગુણી વગેરેના એકાંત ભેદ માનતા મત-કેવલ ભેદની બાજી સ્વીકારી અભેદને તિરસ્કારનાર મત-નેશમાભાસ છે. આના ઉદાહરણમાં નૈયાયિક-વૈશેષિક દર્શનને મૂકવામાં આવે છે.

સંશ્રહનયના પરસંશ્રહ તથા અપરસંગ્રહ એમ બે લેદા હાઈ, સમગ્ર વિશ્વ સત્ર્પે એક છે એમ માત્ર સત્ને શુદ્ધ દ્રવ્ય માનતા પરસંગ્રહ સમગ્ર વિશેષા તરફ ઉદાસીન રહે છે; પણ ઉદાસીન ન રહેતાં જે વિશેષાના ઇન્કાર કરે તા તે પરસંગ્રહાભાસ બની જાય છે.

જીવ, પુદ્દગલ, કાળ વગેરે દ્રવ્યાને દ્રવ્યત્વરૂપે એક માનતા અપરસંગ્રહ તેમના વિશેષા તરફ ઉપેક્ષા **ધરે છે; પણ** ઉપેક્ષા ન ધરતાં એ વિશેષાના ઇન્કાર કરે તાે તે અ<mark>પરસ પ્રહાભાસ</mark> અની જાય છે.

સંગ્રહાભાસના ઉદાહરણમાં સાંખ્યદશેન તથા અ**દ્વેતવાદનાં** દર્શોનોને મૂક્વામાં આવે છે.

संग्रह्णना विषयभूत सत् तत्वनुं 'के सत् ते द्रव्य अथवा पर्यायः के द्रन्य ते छवाहि अने अधारनुः के छव ते अधत तथा संसारी ' धत्याहि प्रधारे विसक्न – विश्वेषण्य (विसागशः (ववेयन) धरनार व्यवहार नय छः, पण्य क्यारें ये द्रव्य – पर्यायना विसागने अपारमाथि ह (भाटा) इही नाभे ( डेवल लेहणामी अनी अलेहने वभाडी काढे) त्यारे व्यवहाराकास अने छे. व्यवहाराकासना उहाहरण्यमां यार्वा हर्शनने मूहवामां आवे छे.

ઋજુસૂત્ર માત્ર વર્ત માન ક્ષણના પર્યાયને સ્વીકારે છે; પણ અયારે એ દ્રવ્ય-પર્યાયના સંબંધના-સ્થાયી દ્રવ્યના સર્વથા અપલાપ કરે ત્યારે ઋજુસૂત્રાભાસ બની જાય. બૌદ્ધદર્શન પ્રતિક્ષણ વિનશ્વર પર્યાયોને જ વાસ્તવિકતયા માનનાર અને એમના (એ પર્યાયોના) આધારભૂત ત્રિકાલસ્થાયી દ્રવ્યના ઇન્કાર કરનાર દર્શન તરીકે ગણાયું છે; એવું કોઇ દર્શન ઋજુસૂત્રાભાસના ઉદાહરણમાં બતાવવામાં આવે છે.

કાલ, લિંગ વગેરના લેદે શખ્દના અર્થભેદનું જ એકાંતે સમર્થન કરે તે શખ્દાભાસ, ભૂતકાલપ્રયુક્ત અને વર્તમાન-કાલપ્રયુક્ત 'રાજગૃહ' શખ્દ એકાંતે જુદું જ 'રાજગૃહ' જણાવે છે એમ માનવું એ શખ્દાભાસનું ઉદાહરણ, પર્ધાય-શખ્દોના જુદા જુદા જ અર્થ માનવાના એકાંત આગ્રહ રાખવા એ સમસ્મિર્ઢાભાસ, એવંભૂત નય, શખ્દમાંથી નીકળતી પંચમ ખેડ : ૪૫૫ :

કિયામાં એ શબ્દોના અર્થ રૂપ [એ શબ્દથી સૂચિત] પદાર્થ જ્યારે પરિણિત હાય ત્યારે તે વખતે તે શબ્દ તે અર્થ ને કહી શકે છે એવા મતના છે, પણ એ મતને જ એકાંતે પકડી નાખે- રાજા સૂતા હાય ત્યારે તે રાજા નૃપ કહેવાય જ નહિ એમ એકાંતે વિધાન કરે તા એ એવ ભૂતાભાસ બને.

અત્યાર સુધીના વિવેચન ઉપરથી જાણી શકયા છીએ કે અનેકાંતદષ્ટિ અથવા સ્યાદ્વાદ એક વસ્તુમાં વિવિધ ધર્મીના સમૂહ જુએ છે, નિરૂપે છે; અને નય તે ધર્મોમાંથી કાેઈ એક ધાર્મના વિચારરૂપ છે અને તેનું મુખ્યપણે કથન અથવા વ્યવહાર કરે છે સ્યાદ્વાદ 'સકલાદેશ' કહેવાય છે–એટલા માટે કે તે એક ધર્મદ્વારા આખી એક વસ્તુને 'સકલ'-(અખંડ) રૂપે ગ્રહણ કરે છે, જ્યારે નય 'વિકલાદેશ' કહેવાય છે-એટલા માટે કે તે વસ્તુને વિકલરૂપે અર્થાત્ અ શત: વસ્તુના એક દેશનું -એક ધમ નું કથન કરે છે. સ્યાદ્વાદ અર્થાત્ સકલાદેશ અથવા પ્રમાણવાકેય અનેકાંતાત્મક (અનેકધર્માત્મક) વસ્તુને જણાવે છે. જેમકે 'જીવ' કહેવાથી જ્ઞાન-દર્શન આદિ અસાધારણ ગુણવાળા, સત્ત્વ-પ્રમેયત્વ આદિ સાધારણ ધર્મવાળા અને અમૂર્તાત, અસંખ્યપ્રદેશિત્વ વગેરે સાધારણાસાધારણ ધર્મ વાળા જીવના અખંડરૂપે બાેધ થાય છે. એમાં જીવના બધા ધર્મી એક (અભિન્ન)રૂપે ગૃહીત થતાં હાઈ ગૌણમુખ્યભાવની વિવક્ષા અંતર્લીન થઇ જાય છે. વિકલા-દેશ ( નયવાકલ ) વસ્તુના એક ધર્મનું મુખ્યતયા કથન કરે છે. જેમકે 'ચેતન જીવ' અથવા 'જ્ઞાતા જીવ' એમ કહેવાથી જીવના ચૈતન્ય કે જ્ઞાન ગુણના મુખ્યત્વેન બાધ થાય છે અને શેષ ધર્મા ગૌભારૂપે અંતગલ રહે છે.

ુ આ પ્રમા**ણે જોઈ શકાયું કે વાકચના એ લેદ પ**ડે **છે**.

પ્રમાણવાકય અને નયવાકય વસ્તુને સામાન્યતઃ પૂર્ણ રૂપે વિષય કરનાર 'પ્રમાણ 'નું વાકય તે પ્રમાણવાકય; અને વસ્તુને અંશરૂપે વિષય કરનાર 'નય 'નું વાકય તે નયવાકય, આ એ વાકયો વચ્ચેનું અંતર શખ્દાંથી નહિ, પણ ભાવાથી માલૂમ પડે છે. જ્યારે આપણે કાઈ શખ્દદ્વારા સામાન્યતઃ પૂરી વસ્તુ કહીએ છીએ ત્યારે તે પ્રમાણવાકય કહેવામાં આવે છે અને જ્યારે આપણે શખ્દદ્વારા વસ્તુના કાઇ એક ધર્મને કહીએ છીએ અથવા કાઇ એક ધર્મ મુખે વસ્તુને કહીએ છીએ ત્યારે તે નયવાકય કહેવાય છે. નયવાકય અર્થાત્ 'વિકલાદેશ' વસ્તુને તેના કાઈ એક ધર્મ મુખે રજૂ કરે છે; અને પ્રમાણવાકય અર્થાત્ ' સકલાદેશ' વસ્તુને તેના કાઈ એક ધર્મ મુખે રજૂ કરે છે.

જરા ઉદાહરણથી જોઇએ. 'સંસારના વૈભવ કે દુન્યવી પદાર્થો વિદ્યુતની જેમ ક્ષણિક છે.' એવાં વાકયામાં 'વિદ્યુત્' શખ્દના નિદે'શ, વિદ્યુત્ શખ્દના અર્થ પૂખ ચમકદાર એવા દાવા છતાં ચમકદારીના હિસાએ નથી, કિંતુ ચમકવાવાળી તે સમૂચી વસ્તુના તે આદેશ (નિદે'શ) છે. અતઃ તે 'સકલાદેશ' છે. કાઈ છાકરીની ચમકતી કાંતિ તથા અતિ-ચપલતા માટે આપણે એમ કહીએ કે 'આ છાકરી વિદ્યુત્ છે' ત્યારે એ 'વિદ્યુત્' શખ્દના નિદે'શ એ [વીજળી] વસ્તુના સૌંદર્ય સમેત ચપલતારૂપ ધર્મના મુખે થયેલા છે માટે તે 'વિકલાદેશ' છે. એ જ પ્રમાણે 'જવ' શખ્દથી જાણવું, દેખવું વગેરે અનેક ધર્માવાળી સામાન્ય જીવ વસ્તુના બાધ કરાય તે 'સકલાદેશ' અને કુદ્રત 'જીવન' ધર્મથી જ મતલબ હાય તો 'સકલાદેશ' અને કુદ્રત 'જીવન' ધર્મથી જ મતલબ હાય તો 'વકલાદેશ'

'પ્રમાણુ ' બાધના ઉલ્લેખ 'સ્યાત (ક્યું ચિત્) સત્'

પંચમ ખંડ : ૪૫૭ :

અથવા 'સ્યાત્ સત્ જ' એવા પ્રકારના છે. એમાં 'સ્યાત્'ના પ્રયાગ એટલા માટે છે કે બીજા પણ ધર્મા સાપેક્ષ રીતે ધ્વનિત કે સૂચિત થાય. 'સ્યાત્' મૂકવાથી એ કથન સ્યાદ્વાદ બને છે. નયના ઉલ્લેખ 'સત્' એ પ્રકારના છે.× કારણ કે એ સ્વાલિમત ધર્મને જ કથે છે. સ્વાલિમત ધર્મથી લિજ્ઞ ધર્મની પંચાતમાં એ પડતા નથી. પરંતુ જે સ્વાલિમત ધર્મના નિવેદન સાથે ઇતર ધર્મના નિવેદ કરે તે નય નહિ, પણ દુર્નય છે. એના ઉલ્લેખ 'સત્ જ' એમ એકાન્ત (નિરપેક્ષ એકાન્ત) નિર્ધારણરૂપ છે. નય અને દુર્નય એ બે વચ્ચેના આ જ તફાવત છે. યદ્યપિ એ બેના વાકચમાં તફાવત નથી હાતો, છતાં અલિ-પ્રાયમાં અવશ્ય તફાવત હાય છે.

જેમ અવધારણ વગરના धर्म निहेंश नय छे, जेमडे 'सत्', तेम એકान्तनुं अवधारण पण् सापेक्ष हाय ते। नय छे. जेमडे 'स्यात् सत् જ'. आ वाड्यमां 'જ' मूड्यो हावाथी सत्त्व ( अस्तित्व ) सावधारण छे, पण् ते सापेक्ष छे. से सापेक्षता 'स्यात्'ना प्रयोग डे अध्याहारथी काणी शहाय छे. अध्यावा तेनी पाछण ते प्रहारना क अक्षिप्राय हाय छे. से क प्रमाणे 'घट अनित्य छे' से अवधारण वगरना धर्म निहेंश लेम नय छे, तेम 'घट ड्य' यित् अनित्य क छे' की वे। सावधारण निहेंश पण् सापेक्ष हाई नय छे—" नयास्तव स्यात् पदलाग्छना इमे "—स्वामी समन्तक्द

સ્વામી શ્રી સમન્તભદ્રજી કહે છે—

[ હેમચંદ્ર, અન્યયોગવ્યવચ્છેદિકા, શ્લોક, ૨૮ ]

<sup>×</sup> सदेव, सत्, स्यात्सदिति त्रिधार्थो मीयेत दुनीसि-नय प्रमाणैः ।

अनेकान्तोऽप्यनेकान्तः प्रमाणनयसाधनः । अनेकान्तः प्रमाणात्ते तदेकान्तोऽपितान्नयात् ॥

[ स्वयम्भूरते।त्र, १०३ ]

અર્થાત્—અનેકાન્ત એ પણ એકાન્તે નથી, એટલે કે અનેકાન્ત પણ છે અને એકાન્ત પણ છે—બન્ને છે. પ્રમાણગાચર અનેકાન્ત છે અને નયગાચર એકાન્ત છે.

આ ઉપરથી જોઇ શકાય છે કે નયવાદ સાપેક્ષ એકાન્તવાદ હાતાં સમ્યક્ એકાન્તવાદ છે. એવા એકાન્તવાદાના સુધાજિત હાર તે અનેકાન્તવાદ છે.

દિવાકર શ્રીસિદ્ધસેનના સન્મતિતક ની

भद्ं मिच्छादसणसमूहमइअस्स अमयसारस्स । जिणवयणस्स भगवओ सविग्गसुहाहिगम्मस्स ॥

આ ६૯ મી ગાથામાં જિનવચનને (મથ્યાદર્શનાના સમૂહ-રૂપ જણાવવામાં આવ્યું છે. અર્થાત્ અનેકાન્તપૂત જિનવાણી સમન્વિત અનેલાં મિથ્યાદર્શનોના સમુશ્ચય છે. મતલઅ એ કે જેને મિથ્યાદર્શન કહેવામાં આવે છે તે આંશિક જ્ઞાનમાં આંશિક સત્ય સમાયેલું છે. '' પડ્દર્શન (જનઅ'ગ ભણીજે '' એ આનંદલનના ઉદ્ગાર પણ એ જ જણાવે છે. અંશ જ્ઞાનને અંશ સત્ય માનવાને બદલે સમગ્ર સત્ય માની બેસવું એનું નામ મિથ્યાદર્શન.

હાથીના જાણીતા ઉદાહરણ \* પર વિચાર કરતાં જોઇ શકાય છે કે આખા હાથી જ્યારે સમજાય ત્યારે એક હાથી વસ્તુ પૂરી સમજાઇ ગણાય; પણ તેના એક એક જ અવયવને હાથી સમજવામાં આવે એ કંઈ હાથી સમજાયા ન કહેવાય, પણ

<sup>\*</sup> આ ઉદાહરણ તિત્થિયસત્ત, ઉદાન o વગ્ગ કમાં છે.

પંચમ ખંડ : ૪૫૯ :

હાથીના એક એક અંશ જ સમજાયા કહેવાય. હાથીના એક એક અંશને હાથી માનનારા પેલા આંધળા કેવા ઘેલા હતા ? અને એટલે જ હાથીના એક એક અવયવને હાથી માની આપસમાં ઝગડવા લાગ્યા. એક એક બાજુની અધૂરી વાતને પકડી તેને પૂર્ણ સત્ય માની બીજાના દર્ષિબિન્દુ અને તત્સાપેક્ષ સમજને સમજવાના યતન નહિ કરનારા અને પૂરું સમજ્યા વગર તેને અવગણનારા આપસઆપસમાં વિરાધ અને બખેડા કેવા મચાવે છે એ આપણી નજર સામે ઉઘાડું છે. અજ્ઞાનનું (દુરાગ્રહ્યુક્ત અધૂરા જ્ઞાનનું) કામ જ લડાવવાનું છે!

જેમ, હાથી તેના એક એક અવયવમાં નહિ, પણ તેના સઘળા અવયવામાં જણાય, તેમ વસ્તુ તેની એક જ બાજુ નહિ, પણ, તેની સંભવિત વિવિધ બાજુએ માલૂમ થાય ત્યારે પૂરી જણાઈ કહેવાય. અર્થાત્ હાથીના મુખ્ય મુખ્ય સઘળા અવયવામાં હાથી જાણવા એ જેમ હાથી વિષેની પૂરી સમજ કહેવાય, તેમ વસ્તુને એનાં ભિન્ન-ભિન્ન સ્વરૂપામાં જાણવી એ વસ્તુ વિષેની પૂરી સમજ કહેવાય. મતલબ કે વસ્તુની એક એક નહિ, પણ સંભવિત અનેક બાજુએ જાણવામાં વસ્તુનું પ્રું જ્ઞાન સમાયું છે. જડ કે ચેતન તત્ત્વની અનેક બાજુએ રીતસર સમજવામાં આવે તો દાર્શનિકામાં, હાથીના એક એક અંગને પકડી લડનારા પેલા લાકો જેવી લડાઈ થાય ખરી ?

વ્યવહારમાં તા સમય ઉપર સમય-સંજાગ અનુસાર પ્રાયં: કાઈ એકાદ વિચારમાર્ગ શહુણુ કરી લેવા પડે છે. વ્યવહારમાં એમ જ હાય. નયદષ્ટિ વ્યાવહારિક ઉપયાગની વસ્તુ હાઈ જે વખતે જે વિચારદષ્ટિ યાગ્ય કે અનુકૂલ લાગે તે દષ્ટિ(નયદષ્ટિ) અનેકાન્તરત્નકાષમાંથી પકડી લેવાની રહે છે.

'સ્યાદ્વાદ 'યા ' અનેકાન્તવાદ ' એ એક એવી વિશાળ દરિના

વાદ છે, જે, વસ્તુનું ભિન્ન ભિન્ન દેષ્ટિકાે શાયી –જૂદી જૂદી બાજુઓથી અવલાકન કરે છે. આ વિશાલ અને વ્યાપક દર્ષિના અવલાકને એકદષ્ટિબદ્ધ વિચારા સંકુચિત (અધ્રુરા) પુરવાર થાય છે અને ભિન્ન ભિન્ન દિષ્ટિબિન્દુસંગત ભિન્ન ભિન્ન (વિરુદ્ધ દેખાતા ) વિચારા પણ માલામાં મૌક્તિકાની જેમ સમન્વિત <mark>ખની જાય છે. અનેકાન્તવાદ, માટે જ, વસ્તુતઃ સમન્વયકલા</mark> હાઇ સમન્વયવાદ છે, જેનું પરિષ્ણામ અધૂરી દષ્ટિએાથી ઊપ-જતા કલહોને શમાવી સામ્યવાદ( સમવાદ-સમભાવ )ના સજે-નમાં આવે છે. કેમકે એક દરિના આધાર પર એક બાજાના મત ધરાવનાર જ્યારે સામી દર્ષિના ખ્યાલ પામે છે ત્યારે તેના એક બાજુના અનુચિત જક્ક અને એ વિષેની તકરાર મટી જાય છે. અવશ્ય, એકખીજાનાં માનસને સમાહિત ખનાવી પરસ્પર મીઠાશવાળાં અનાવવામાં વ્યાપક જ્ઞાનની જરૂર છે અને તે, વ્યાપકદષ્ટિ પૂરું પાડે છે, જે દર્ષિને જૈનદરા નમાં ' અનેકાંત દક્ષિ ' કહેવામાં આવે છે, જે ખરેખર સંસ્કારી જીવનનું સમર્થ **અંગ છે** એ દેષ્ટિ વ્યવહારુ પણ છે અને આધ્યાત્મિક પણ છે. એને વ્યવહારજગત્ના કુનેહળાજ પણ સમજે અને માક્ષ-માર્ગના પ્રવાસી પણ સમજે. એ વિશાલ વિચારદર્ષિના વિમલ જલથી અન્તદેષ્ટિનું પ્રક્ષાલન થતાં રાગ-દ્રેષ શાન્ત પડવા માંડે છે, જેથી ચિત્તની અહિંસાત્મક શુદ્ધિ થતાં આત્મસમાધિના માર્ગ સુલભ થવા પામે છે.

વિશાલ દેષ્ટિના યાગે ઉદા**રભાવ પ્ર**ગટે છે તે બાબત એકાદ ઉદાહરણુ સાથે જરા જોઇએ.

એક સંપ્રદાય કહે છે કે જગત્કર્તા ઇશ્વર છે; બીજો કહે છે કે જગત્કર્તા ઇશ્વર નથી અથવા ઇશ્વર જગત્કર્તા નથી. નિ:સંદેહ આ બન્નેમાંથી કાઇ એક અસત્ય છે. પણ સમજ વાની બાબત એ છે કે આ બન્ને વાદાનું લક્ષ્ય શું છે? ઇશ્વરકર્તુ ત્વવાદી કહે છે કે જો તમે પાપ કરશા તા ઇશ્વર તમને દંડ દેશે, નરકમાં માકલશે; જો તમે પુષ્ય કરશા તા તે ખુશ થશે, તમને સુખ દેશે, સ્વગ માં માકલશે. ઇશ્વરકર્તુ ત્વવિરાધી જૈન વગેરે કહેશે કે જો તમ પાપ કરશા તા અશુભ કર્મીને ખાંધશા, ખાધેલા અપશ્<mark>ય સાજનની જેમ એનું (અશ</mark>સ કર્મ નું) દુ:ખરૂપ ફળ તમને મળશે, તમારે ખુરી ગતિમાં જેવું પડશે; જો તમે પુષ્ય કરશા તા તમે શુભ કમેનું ઉપાજન કરશા. ખાધેલા પથ્ય ભાજનની જેમ એ (શુભ કમ ) તમને સુખદાયક થશે. એક ધમ<sup>8</sup>-સંપ્રદાય માણસાને ઇશ્વરકતૃત્વવાદી બનાવી જે કામ કરાવવા ચાહે છે, તે જ કામ બીજો ધમ -સંપ્રદાય તેમને ઇશ્વરકતૃ ત્વમતના વિરાધી બનાવી કરાવવા ઇચ્છે છે. આમાં જોવું જોઇએ કે ધર્મમાં (ધર્મના મુદ્દામાં ) ભિન્નતા આવી ? ના. સારા કામનું સાર્ટું અને ખુરાનું ખુરું પરિણામ મળવા વિષે બધા એકમત જ છે. ત્યારે ભિન્નતા કુલના માર્ગની કેડીના વિચારણામાં આવી. આ ભિન્નતા વજૂદવાળી ન ગણાય. એ વિરાધકારક શા માટે થવી જોઇએ? વિરાધ ત્યાં હાઈ શકે, જ્યાં બન્નેના ઉદ્દેશ્ય એકબીજાની વિરુદ્ધ હાય. પણ અહીં अन्नेना ઉદ્દેશ્ય એક જ છે. ઇશ્વરકર્તું त्ववाहने वैज्ञानिક દિષ्ટથી અતથ્ય માનીએ તાે યે એ અધમ (અધમ પ્રેરક) ન કહી શકાય. ખુદ્ધિ કરતાં ભાવુકતા જેમની વધારે છે તેઓને ઇશ્વર-કતૃત્વવાદ અધિક પ્રિય અને ઉપયાગી લાગે છે. તેઓ એમ વિચારતા લાગે છે કે ઇશ્વરના ભરાસે બધું છેાડી દેવાથી નિશ્ચિત થઈ શકાય છે. એથી કર્તું ત્વના અહંકાર પેદા થતા નથી. પુર્ય-પાપના વિચાર રહે છે. અધિક વિકસિત ગણાતી બુદ્ધિવાળા, ઇશ્વરકર્તું ત તક સિન્દ ન હોવાથી માનતા નથી તેઓ એમ સમજે છે કે ઇશ્વરને કર્તા ન માનતાં સ્વાવલ બી બનવું –

આત્મબળ અને નિજપુરુષાથ ને ખીલવવામાં જાગ્રત્ રહેલું આવશ્યક છે, કશ્વરને ખુશ કરવાની ભાળી ભક્તિ અને ભાળી કાશિશ કરવાને બદલે કર્તા બ્યસાધનમાં પ્રગતિમાન બનવા પ્રયતનશાલી થવું એ જ બહેત્તર છે. તેઓ એવા ખ્યાલ ધરાવતા હાય છે કે અમારાં પાપાને માક કરનાર કાઈ નથી તેથી અમારે પાપાચરણથી ડરવું –ડરતા રહેવું જોઇએ.

એ તો સ્પષ્ટ જ એઈ શકાયું છે કે જેમણે ઇશ્વરકર્તૃત્વને માન્યું છે તેમણે પણ એ જ માટે એ માન્યું છે કે માણસ પાપ ન કરે; જેમણે ઇશ્વરકર્તૃત્વને માન્યું નથી તેમની એ માન્યતાના સાર પણ એ જ અર્થમાં પરિશુમે છે કે માણસ પાપ ન કરે. ખન્નેનું લક્ષ્ય એક છે. પ્રાણીએા સદાચરણી થઈ સુખી ખને એ જ ખન્નેના ઉદ્દેશ છે.

આ પ્રમાણે અદ્ભૈતવાદ, જેના સિદ્ધાંત એ છે કે જગત્નું મૂળ તત્ત્વ એક છે, એમ કહે છે કે દ્વેત—ભાવના સસાવનું કારણ છે. અદ્ભૈતની ભાવનાવાળા આ મારા સ્વાર્થ, એ બીજાના સ્વાર્થ એવા સંકુચિત વિચાર નથી રાખતા. એ તા જગત્ના હિતમાં પાતાનું હિત સમજે છે. જે વૈયક્તિક સ્વાર્થ પાછળ માણસા નાનાવિધ પાપ કરે છે એ વૈયક્તિક સ્વાર્થ એની દિષ્ટમાં નહિ રહે અને અત એવ એ નિષ્પાપ બનશે દ્વેતવાહી કહેશે કે મૂળ તત્ત્વ બે છે. હું આત્મા છું અને મારી સાથે લાગેલું પરતત્ત્વ—જડતત્ત્વના કારણે દુર્વાસનાને વશ થઇ મૂર્ખ બની મારા સાધિમક (સમાનધર્મા) અન્ય ચૈતન તત્ત્વો (જીવા) સાથેના વ્યવહારમાં પ્રામાણિક ન રહેતાં અનીતિ—અન્યાયભરેલું વર્ષન ચલાલું છું તે મારે માટે યાય નથી. હું જડતત્ત્વના કહીલત માહાત્મક અંધનમાં પડી

પંચમ ખંડ : ૪૬૩ :

જડતત્ત્વની ગુલામી સ્વીકારી દુઃખી થાઉં છું અને અન્યને દુઃખી કરું છુ. માટે આ માહના દુઃખદ ખંધનને મારે તાેડવું જોઇએ.

આ પ્રમાણે અદ્વૈત, દ્વૈત ખન્ને વાદોમાંથી એક સરખા જ કલ્યાણરૂપ કલિતાથ નીકળે છે.

અનેકાન્ત વિષયમાં મારી 'અનેકાન્ત–વિભૂતિ'–[દ્વાત્રિંશિકા]ના કેટલાક <sup>શ્</sup>લાકા પણ અહીં રજાૂ કરી દઉં—

# ફૈતાદ્વૈતવાદ—

द्वेत यथार्थ जड-चेतनाम्यामद्वेतमप्यात्मविकासहष्ट्या। इत्थ द्वयं तत् पटु सङ्गमय्य शान्तस्त्वया तारक! तद्विरोधः ॥९

—જગત્ જડ અને ચેતન એમ છે તત્ત્વરૂપ હાઇ 'દ્વેત-વાદ ' યથાર્થ છે; તેમ જ આરાધ્ય તત્ત્વ એક માત્ર સ્માત્મતત્ત્વ હાઈ તેના ( આત્માના ) વિકાસસાધનની દષ્ટિએ [ તેની વિકાસ-સાધના પર ભાર સુકવા માટે ] ' અદ્વૈતવાદ 'ના નિદે'શ પણ યથાર્થ છે. આમ એ બન્નેની કુશલ સંગતિ કરીને, હે તારક પ્રભુ! એમના વિરોધ તે શાન્ત કરી દીધા છે. ૯

#### એકાનેકાત્મવાદ—

एकात्मवादो हि समास्मवादः स सर्वभूतैः समभाववादः। इत्थ सुधीर्भावयति श्रितोऽपि नानात्मव।वं परमार्थसिद्धम्।।१०

—'એકાત્મવાદ' સામે કશાય વાંધા નથી, પણ આત્મા વ્યક્તિશઃ નાના હાેઈ 'એકાત્મવાદ'ના અર્થ સમાનાત્મવાદ કરવા યાગ્ય છે. [સમાનાત્મવાદ એટલે બધા આત્માએન (મૂળ રૂપે) એક જ-એક જ સરખા-સ્વરૂપના છે એવા સિદ્ધાંત.] આ વાદ સર્વ પ્રાણીએને સાથે સમભાવ કેળવવાના પાઠ શીખવે

છે. સુરૂ જન અનેકાતમવાદના (જીવા જુદા જુદા છે એ તત્ત્વના) સિદ્ધાંત, જે યથાથે છે, તેના અનુગામી છતાં, ઉપર કહ્યા મુજબ એકાત્મવાદની ભાવના સેવે છે. ૧૦

#### અવતારવાદ---

मुक्तस्य भूयो न भवःवतारो मुक्तिव्यवस्था न भव।वतारे। उत्कृष्टजन्मान उदारकार्येंमेहावतारा उदिता महान्तः।।११

—મુક્તિ પામ્યા પછી મુક્ત આત્માનું પુનઃ સંસારમાં અવતરણ થતું નથી. સંસારમાં એનું પુનઃ અવતરણ માનવામાં મુક્તિની વ્યવસ્થા રહેશે નહિ. અતઃ એ પ્રકારના 'અવતાર-વાદ' યુક્તિયુક્ત નથી. મહાન્ પુરુષાના જન્મ મહાન્ કાર્યો કરવા વડે મહાન ગણાય છે. અને એથી જ 'અવતાર'ના અર્થ' જન્મ ' હાઈ તેઓ 'અવતારી ' કે મહાન-અવતારી ગણાય છે. ૧૧

### કર્તુ ત્તવાદ---

सोपाधिरात्मा जगित प्रवृत्तोऽनुपाधिरात्मा न वहेदुपाधिम् । एवं हि कतृ त्वमकर्तृतां चाश्चित्योद्भवन्तः कलहा व्यपेयुः ।।१२

— ઉપાધિવાળા આતમા જગતમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. ઉપાધિ-મુક્ત શુદ્ધ (સચ્ચિદાનન્દમય) આત્માને – પરમ આત્માને ઉપાધિ ઉઠાવવાપણું હાય નહિ. આમ, કતૃત્વ અને અકતૃત્વવાદને અંગે ઊભા થતા કલહા શમી જાય છે. ૧૨

## સાકારનિરાકારવાદ—

साकारमावे सशरीरतायां निराकृतिस्वे च विदेहसायाम्। सङ्गच्छमाने परमेश्वरस्य विरोधभावोऽनवकाश एव।।१३ પંચમ ખંડ : ૪૬૫:

—પરમાતમાનું શરીરધારી અવસ્થામાં સાકારપણું અને વિદેહ દશામાં નિરાકારપણું એમ અન્ને સંગત હેાવાથી એમાં વિરાધને અવકાશ નથી. ૧૩

## આત્મવિભુત્વવાદ—

शरीरमानोऽस्ति शरीरधारी विभुः पुनर्ज्ञानविभुःवयोगात्। इत्थ बुधोऽवैभव-वैभवस्य समन्वयं सत्कुरुते त्वदीयम्।।१४॥

—શરીરધારી આત્મા સ્વશરીરપ્રમાણ છે; અને જ્યારે એ ત્યાપક જ્ઞાનશક્તિના પ્રકાશથી પ્રકાશમાન અને છે ત્યારે એ જ્ઞાનની વિભુતાની દૃષ્ટિએ વિભુ પણ છે. આમ, તારા ખતાવેલા વિભુત્વ અને અવિભુત્વના સમન્વયને સુજ્ઞ જન સત્કારે છે. [ જૈનદૃષ્ટિએ આત્મા અસંખ્યપ્રદેશી હાઈ તેના પ્રદેશા સુવિસ્તૃત થતાં સકલલાકત્યાપી અને છે. આ પ્રકારે પણ આત્મા વિભુ ( વિભુત્વશક્તિના ધારક ) છે. ] ૧૪

## શૂન્ય અને ક્ષબ્રિકવાદ—

जगत् समग्र खलु सारहीनमिति प्रबुद्धो निजगाद शून्यम् । विनश्वरंचक्षणिक तदेव ज्ञात्वाऽऽशयकः कुरुतां विरोधम् ? ।।१५।।

—સમગ્ર જગત્ અસાર છે એમ સમજનારે એને 'શુન્ય' કહ્યું: અને એને વિનશ્વર (ક્ષણભંગુર) સમજનારે 'ક્ષણિક' જણાવ્યું. આ દેષ્ટિએ 'શૂન્યવાદ' અને 'ક્ષણિકવાદ' ને સમજવામાં આવે તેા કેાણ વિરાધ કરે તેમ છે? ૧૫

### દિગમ્બર <sup>શ્</sup>વેતામ્બરવાદ—

ैवेताम्बरादिग्वसनाश्चहन्त ! कथं मिथः स्युः कलहायमानाः ? अ।श्चित्य नग्नेतरभावभूमि भवत्यनेकान्तधुरन्धरत्वे ।।१६।। --- ^ વેતામ્બરા અને દિગમ્બરા બન્ને અનેકાન્તવાદના ધુરન્ધર છે (અનેકાન્તવાદના જેશીલા પ્રચાર કરનારા છે), પછી, નગ્નતા અને અનગ્નતાની બાબત પર પરસ્પર કલહ કેમ કરતા હશે ? ૧૬

कषायमुक्ताववगत्य मुक्ति बुद्घ्वाऽप्यनासक्ति-समर्थयोगम् ! ज्ञात्वा ऋमं साधनसश्चयं च मुनेः सचेलत्वमपि प्रतीयात् ॥१७॥

—કષાયા (કામ, ક્રોધ, મદ, લાેભ, માહ)થી મુક્ત થવામાં મુક્તિ જાણ્યા પછી, 'અનાસક્તિ 'યાેગના સામર્થ્યાના ખ્યાલ પામ્યા પછી અને સાધનવિધિનું ક્રમિકપણું સમજ્યા પછી મુનિનું સચેલપણું સમજી શકાય તેમ છે.

कि मुक्तिसंसाधनयोगमार्गो बस्तं विनाऽऽविष्कुरुते न मुक्तिम् ? चेद् वीतरागत्वमुदेति पूर्णं नग्नोऽप्यवग्नोऽपि स्रभेत् मुक्तिम् ॥१९॥

— મુક્તિલાલમાં પરમ સાધનસૂત જે યાગમાર્ગ છે તે શું વસ્ત્ર ન હાતાં મુક્તિ પ્રગટ કરતાે નથી ? વસ્ત્ર ન હાતાં મુક્તિને પ્રગટ થતી શું રાકે છે ? નહિ જ. મુદ્દાની વાત એક જ છે કે જ્યારે વીતરાગતા પૂર્ણ પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે નગ્ન હાય કે અનગ્ન, જરૂર મુક્તિ પ્રાપ્તિ કરે છે. ૧૮

## મૂર્તિવાદ—

सद्भावना जाग्रति मूर्तियोगाद्, उपासकास्तां तत आश्रयन्ति । योगाप्रमत्त-स्थिरभानसानामावश्यकः स्यान्नहि मूर्तियोगः ॥२२॥

—ભગવાનની મૂર્તિના આશ્રય લેવાથી સદ્દભાવના જાગ્રત્ થાય છે, માટે ઉપાસકા તેના આશ્રય લે છે. યાગની અપ્રમત્ત દશામાં સ્થિરમનાએાને મૂર્તિયાગ જરૂરી ન હાય. ૨૨ પંચમ ખંડ : ૪૬૭ :

सद्भावनोद्भावनसाधनानां मूर्त्यात्मकं खल्वधिक य एकम्। श्रयेद् यथाशक्ति विवेकयुक्तं करोति नैवानुचितं स किञ्चित् । २३॥

—સદ્ભાવનાને જાગરિત કરવાનાં સાધનામાં એક વધુ સાધન મૂર્તિયાગ પણ છે; તેના જે યથાશક્તિ વિવેકયુક્ત આશ્રય લે છે તે શું કંઇ ગેરવાજળી કરે છે? નહિ જ. ૨૩

कषायरोधाय हि मूर्तियोगः समाश्रयंस्तः तमनाश्रयद्भिः। साधविरोधाचरणं धरेच्चेत् कृतस्तदा तस्य स साथकः स्यात् ॥२४॥

—મૂર્તિયાગ કષાયાને શમાવવા માટે છે. તેના આશ્રય લેનાર તેના આશ્રય નહિ લેનાર સાથે (તેના આશ્રય ન લેવાને કારણે) જો વિરાધભાવ ધારણ કરે તા તેના મૂર્તિયાગ કેમ સાર્થક થાય ? ૨૪

### ક્રિયાવાદ—

न कर्मकाण्डाश्रयदुर्ग्रहस्याऽनेकान्तदर्शी ददतेऽवकाशम् । सर्वी त्रिया शुद्धिमृतः सुयोगाः शुभावहाः कोऽत्र सतां विरोधः ? ।। २५ ॥

— અનેકાન્તદર્શી ક્રિયાકાંડની બાબતમાં દુરાગ્રહ કે હઠવાદને અવકાશ આપતા નથી. કાેઇ પણ ક્રિયા જે શુદ્ધિવાળી હાેય, એમાં મન-વચન-કાયના યાેગા શુદ્ધ યા શુભ હાેય તા તે કલ્યાણકારક છે. એમાં કયા સમજુના વિરાધ હાેય? ૨૫

દાશ નિક મતમતાન્તરોના વિસ્તાર બહુ મેટો અને ગંભીર છે. કાઈ આત્મવાદી છે, તા બીજા અનાત્મવાદી. આત્મવાદીમાં પથુ કાઇ એકાત્મવાદી છે, તા બીજા નાનાત્મવાદી. એ જ પ્રમાણે ઈશ્વરવાદના મતમાં ઘણી ભિન્નતાએ છે. આ

**ખ**ધાં મન્તવ્યા એક ખીજાં સાથે ટકરાતાં રહે છે અને વાદ વિવાદના વિષય બન્યાં રહે છે એમ છતાં જગતની દૃષ્ટિ આગળ એક તત્ત્વ સુનિશ્ચિત છે, અને તે બધા પ્રાથ્ધારી એામાં-સમગ્ર જીવન્ત શરીરામાં " હું "નું વેદન-સંવેદન થાય છે તે એ સર્વાનુભવસિદ્ધ અને સર્વમાન્ય તત્ત્વના આધાર પર ''જીવા અને જીવવા દાે "ના ઉપદેશ સર્વ ગ્રાહ બન્યાે છે. કદ્વરમાં કદ્વર કહેવાતી નાસ્તિક સંસ્થા પણ એ ઉપદેશને સ્વીકારે છે અને કર્લ બ્ય માને છે. એ ઉપદેશ એટલે સુધી માનવ સમૂહમાં વિસ્તરેલા છે કે ખીજાના હિતના ભાગે પાતાનું હિત સાધવું એ અનીતિ છે, દાષ છે, પાપ છે એમ માણુસ માત્રને સમજાયું છે અને સમજાયુ છે કે 'હુ'નું સં**વેદન બધા** પ્રાણીઓમાં એકસરખું હેાવાથી બધાએ પરસ્પર સદ્ભાવ અને મૈત્રીથી રહેવું અને વર્તવું જોઇએ. એ રીતે વર્તવામાં જ ખધાનાં હિત અને સુખ સમાયાં છે. દૂંકમાં ' હું "ના સર્વમાન્ય તત્ત્વના આધાર પર આખું નૈતિક ધારણ અથવા સદાચરણનીતિ ગાઠવાઈ જાય છે. જે માણસ ''અખા કહે અ'ધારા કૂવા '' મુજબ દાશ'નિક ચર્ચાએા અને કલ્પનાઓથી મુંઝાઇ જઈ વિષમ ઝંઝાવાત સમા લાગતા વાદાથી વિરક્ત થઈ ગયા હાય તે પણ ઉપર ખતાવેલ સર્વ ગ્રાહ્ય " હું "ના તત્ત્વ પર પ્રતિષ્ઠિત સદાચરેણુ-નીતિની (સત્ય-શીલ-સદાચારની) ઉપા-સનાથી પાતાનું કલ્યાણ સાધી શકે છે. ખરેખર એ ઉપાસનાના ખળે ચિત્તશુદ્ધિ સધાતી અને વિક્સતી જાય છે અને વિકાસ પામતી પામતી એવી ઉજજવલ બનવા પામે છે કે અગાચદ રહેલાં સત્યા જેવાં હાય તેવાં એ માણસની દર્ષિને સ્પષ્ટ થાય છે. '' વાગતુ' વાગતુ' ખધું માંડવે આવી જાય છે. ''

આ ઉપરથી સમજી શકાય છે કે અનાત્મવાદી પણું જો શુદ્ધ સદાચરણપરાયણ હશે તેા એની એ સાધના આત્મતત્ત્વની પંચમ ખંડ : ૪૬૯ :

સાધનારૂપે જ લેખાવાની. એની એ સાધના અજારૂયે પણ ( આત્મતત્ત્વના સ્વતંત્ર અસ્તિત્વથી અજાણ હાલતમાં પણ) એના આત્માના શુદ્ધીકરણમાં જ પહેાંચવાની. એટલે એવા માણુસ માન્યતાની દૃષ્ટિએ અનાત્મવાદી કહેવાવા છતાં વર્ત નની દેષ્ટિએ આત્મવાદી છે, જ્યારે આત્મવાદીનું વર્લન જો આત્માને હિતાવહ ન હાેય, સદાચરણપૂત ન હાેય તાે એ, માન્યતાથી ભલે આત્મવાદી કહેવાય, પણ વાસ્તવિક રીતે અનાત્મવાદી છે, **બાલવા પુરતા જ એ આસ્તિક છે**, બાકી નાસ્તિક છે. સ્વ–પરને ભયરૂપ બને એવા. આ જ પ્રમાણે ઈશ્વરવાદની બાબત. ઈશ્વર કે પરમાત્મા સદાચરણી ખનાવવાનું, વિચાર–વાણી–વર્તાનને વિશુદ્ધ રાખવાનું ક્રમાવે છે. હવે જે માણસ ઇશ્વરવાદમાં માનતા નથી, છતાં આ કરમાનના અમલ કરે છે અર્થાત્ સદાચરણના શુભ માર્ગ પર ચાલે છે, તે ઇશ્વરભક્ત નહિ ? તે માન્યતાની દેષ્ટિએ ભલે નિરીશ્વરવાદી ગણાય, પણ તત્ત્વતઃ ઇશ્વરવાદી છે, ઇશ્વરભક્ષ્ત છે. કેમકે એને ઇશ્વરના અસ્તિત્વની કલ્પના ન હેાવા છતાં એ એ સન્માર્ગ પર ચાલે છે, જે માગે<sup>°</sup> ચાલવાનું ઇધરનું ક્રમાન છે. વિશ્વંભર ભગવાનને પૂજક પાસેથી કંઈ જોઇતું નથી. જોઇતું હોય તો એટલું જ કે માણસ માણુસ **ખને.** એ જે પૂજકને ફરમાન કરે તેા એટલુ જ કરે કે માણુસ ખન! જીવનમાંથી દેષો અને ખુરાઇએા દૂર કરી સદ્યુણી થા! સદાચરણી અને સત્કર્મી થા! માણસ એવું જીવન જીવે એટલા માટે જ અદ્વૈતવાદે જડતત્ત્વ ઉપરના માહ ખંખેરી નાખી આત્મદેષ્ટિને જગાવી પ્રદ્યાનિષ્ઠ અર્થાત્ આત્મનિષ્ઠ એટલે કે આત્મારાધક બનવાનું ઉપદેશ્યું. દ્વૈતવાદે ચૈતનતત્ત્વ સાથે ભળેલ અચૈતનતત્ત્વ (જડતત્ત્વ)ને એાળખી તેને પાતાના ચિત્-સ્વરૂપમાંથી ખસેડવાનું પ્રણાધ્યું, અર્થાત્ નિર્માહ દશા પ્રાપ્ત કરી પાતાનું શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ પ્રગટાવવાનું

સમજાવ્યું. ક્ષણિકવાદે સમગ્ર દુન્યવી વિસ્તારને ક્ષણિક (ક્ષણભંગુર) ખતાવી, ક્ષણિક ઉપર માહ શા ? એમ ઠસાવી માહવાસનાને હટાવવાના સદુપદેશમાં પાતાના ફાળા આપ્યા. શુન્યવાદે નાશવંત જગત્ની સમજ પાડીને આખરે અધુ સૂનું સૂનું થઈ જાય છે એવા સર્વસ્પરી અનુભવના આધાર પર, સંસારની અસારતાના અર્થમાં દીજેન્યપ્રેરક દુઃખદ માહુનું દ્વરીકરણ કરવાના ઇરાદે 'શૂન્યવાદ' જણાવ્યા. જ્ઞાનવાદે, લાભકારક વસ્તુને નુકશાનકારક અને નુકશાનકારકને લાભકારક, હિતને અહિત તથા અહિતને હિત, પ્રિયને અપ્રિય અને અપ્રિયને પ્રિય સમજ લેનારું મન કાેનાથી અજાહ્યું છે? એમ જણાવી અર્થાત્ વસ્તુની હાલત ગમે તે હાય, પણ તેની નાનારંગી કલ્પના ચિત્તને આવરી લઈ નાનારંગી બનાવે છે એવી લોક પ્રતીતિને રજૂ કરી સત્ય-શીલ-સદાચારથી સધાનારી ચિત્તશુદ્ધિ-માંથી પ્રગટનાર વિશુદ્ધ અનુભૂતિ અને પ્રમિત ઉપર જીવન-સ્વાસ્થ્ય અવલ ખિત હાવાનું નિરૂપ્યું. જગત્કતૃ ત્વાદે ઇશ્વરનું એ ધર્ય (સામથ્ય ) વર્ણવી તેની તરફ ભક્તિ કેળવવાનું ઉપદેશી તે ભક્તિના અનુસંધાનમાં તેના સાચા ફળરૂપે સચ્ચરિત્રશાલી અનવાનું ઉદ્દેશેષ્યું – એ અભિપ્રાયથી કે સચ્ચારત્ર વગર **સક્તિ** નહિ અને સક્તિ વગર સ<sup>ચ્</sup>ચરિત્રનાે વિકાસ નહિ જગત્કર્તા ઇ-ધર નહિ માનનાર વાદે આત્માને સ્વયંભૂશક્તિશાલી ખતાવી આત્મા ઉપરનાં કામિ<sup>૧</sup>ક આવરણાનાં આક્રમણાસે ખસેડવામાં પાતાના સમર્થ આત્મબળના ઉપયોગ કરવાનું પ્રરૂપ્યું. આમ પરસ્પર વિરુદ્ધ દેખાતા પૌરાણિક વાદાના પુરસ્કર્તાએ એ પાતપાતાના વાદના પુરસ્કરણના મૂળમાં જવનને સદ્વુણી, સદાચરણી, સત્કર્મી બનાવવાનું જ એકમાત્ર મુખ્ય ધ્યેય રાખ્યું છે. આ ધ્યેયને કાેઈ પણ મતાવલંબી દાશ નિક કે વાદી સાધી શકે છે અને એમ કરી પાતાના કલ્યાણસાધનની

પંચમ ખંડ : ૪૭૧:

સાથેસાથે આ પ્રત્યક્ષ દુનિયાને રૂડી બનાવવામાં પાતાના શક્તિભર પ્રશાસનીય ફાળા આપી જાય છે, જેનાથી વધારે રૂડું બીજું શું હાેઈ શકે ?

અનેકાન્તદષ્ટિના વિષયપ્રદેશનું એક વધુ સ્થળ આ નીચે રજાૂ કરવામાં આવે છે—

#### ( ૧ ) કાળ

કરેલા શુભાશુભ કર્મા તરત ઉદયમાં આવતાં નથી, પણ પરિષકવ થયા પછી ઉદયમાં આવે છે, માટે કર્મને પણ પાતાનું ફળ ખતાવવામાં કાળની અપેક્ષા છે. કાર્યસિદ્ધિને અનુકૂલ ઉદ્યમ પણ સફલ થવા માટે થાેડાેઘણા વખત લે જ છે. આંબા વાવ્યા કે તરત જ ફળ ઉત્પન્ન થતું નથી. આગ્રણેટ કે માેટર હંકારી યા એરાપ્લેન ઉડ્યું કે તરત જ ગન્તવ્ય સ્થળે પહેંચતા નથી. કેરીની ગાટલીમાં આંબા બનવાના સ્વભાવ છે અને ઉદ્યમ વગેરેની અનુકૂલતા છે, છતાં કાળની મર્યાદા પ્રાપ્ત થયા વગર તે ગાટલી આંબા બની શકતી નથી, માટે સ્વભાવને પણ કાળની દરકાર છે. શિયાળામાં ઠંડી પડે, ઉન્હાળામાં ગરમી પડે, વર્ષાઋતુમાં વરસાદ પડે, વસન્તઋતુમાં વૃક્ષાે સુપદ્ધવિત અને, યૌવનવયમાં પુરુષને દાઢી– મૂછ આવે એ વગેરે ઘણી ઘણી બાબતા ઉપરથી કાળની નિમિત્તકારણતાનું સામર્થ્ય જાણી શકાય છે કાળ જિન્દગીના ખનાવામાં અગત્યના ભાગ ભજવે છે એમ કહ્યા સિવાય રહી શકાય તેમ નથી. માેક્ષને માટે પણ ભવસ્થિતિના પરિપાકની આવશ્યકતા અતાવાય છે તે પણ કાલની લગ્ધિ જ છે.

### ( ર ) સ્વભાવ

ચાેખા વાવ્યા હાેય તાે ચાેખા જ અને ઘઉં વાવ્યા હાેય તાે ઘઉં જ ઊગે એ મહિમા સ્વભાવનાે છે. એમાં કાળની મર્યાદાને અવશ્ય સ્થાન છે, છતાં બીજના સ્વભાવ પ્રમાણે જ ક્લસિદ્ધિ થવાની. આંબાના ગાટલામાં આંબા બનવાના સ્વભાવ છે, માટે જ આંબાના ગાટલા વાવવાથી ઉદ્યમદ્ધારા, કાલ-મર્યાદાનુસાર ભાગ્યવાન્ને કેરી પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. કાળ ઉદ્યમ વગેરે હાેવા છતાંય સ્વભાવવિરુદ્ધ કંઈ કાર્ય થઈ શકતું નથી. ચેતન, અચેતનના સ્વભાવ પ્રમાણે કાર્ય બન્યા કરે છે નિ:સંદેહ સ્વભાવનું જબરદસ્ત સ્થાન છે.

## (૩) પૂર્વ કર્મ

સુખ-દુ:ખ અને તેની સાથે સંબંધ ધરાવતી વિવિધ દશાએ કર્મની વિચિત્રતા ઉપર આધાર રાખે છે. સવળું કરતાં અવળું થાય એની પાછળ કર્મનું સામર્થ્ય છે. આકસ્મિક લાભ અને આકસ્મિક આક્ત એ કાર્મિક બળના અદ્ભૂત નમૂના છે. સંસારવર્તી સમગ્ર છેવા કર્મનાં બંધનાથી બહ હાવાથી તદનુસાર ભિન્ન ભિન્ન પરિસ્થિતિઓમાં તેમને મુકાવું પડે છે, તરહતરહની અવસ્થા એમાંથી પસાર થવું પડે છે, કર્મનું પ્રાબલ્ય સહુ કાઇને જાણીતું છે.

क्ष्माभृद्रङ्क्षयोर्मनोषिजड्योः सद्रूपनीरुपयोः श्रीमद्दुर्गतयोबलाबलवतोर्नीरोगरोगातयोः। सौभाग्यासुभगस्वसगमजुषोस्तुल्येऽपि नृत्वेऽन्तर् यत्तत्कमंनिबन्धन तदपि नो जातं विना युक्तिमत्।।

( દેવેન્દ્રસૂરિકૃત પ્રથમ કર્મગ્રન્થની સ્વાપત્ત ટીકામાં ઉદ્દ્યૃત ]

અર્થાત્–રાજા અને રંક, મેધાવી અને મૂર્ખ, ખૂબસૂરત અને બદસૂરત, દૌલતમંદ અને દરિદ્ર, બલવાન્ અને નિર્બળ, આરાેગ્યવાન્ અને રાેગી તથા સૌસાગ્યવાન્ અને દૌર્શાગ્યવાન્માં પંચમ ખંડ : ૪૭૩:

માણસપણું સરખું હાતાંયે એ પ્રકારનું (નાનાવિધ) અંતર જોવામાં આવે છે તે કર્મને આભારી છે, અને જીવ વિના કર્મ શું? એટલે કર્મની સાબિતી થવા સાથે જ આત્મા પણ સાબિત થઈ જાય છે.

આ પુસ્તકના આખા ચાથા ખ'ડ કર્મ વિષયક વિવેચનથી ભર્યો છે. પુષ્ય–પાપરૂપ કર્મસંબંધી વિચારધારા ત્યાં રજૂ કરવામાં આવી છે.

માણુસ સહજરૂપે અપૂર્ણ છે, તે ગમે તેટલી કુશલતા યા હાંશિયારી રાખે તા પણ પ્રાકૃતિક અસાવધાનતા અને શારીરિક સહજ ચપલતા થાડી-ઘણી તેને વળગેલી જ છે, એટલે એ અપૂર્ણતા યા ખામીના લાગ તે કચારેક થઇ જ પડે છે. પાતાની આંગળીથી પાતાની આંખ, પાતાના દાંતથી પાતાની જીમ કચારેક એ ચિંતી એવી દબાઈ કે કચડાઈ જય છે કે પીડા લાગવવી પડે છે. ગફલત રાખ્યાના વાંક કાઈ કાઢી ન શકે એવા અકસ્માત્ના લાંગ તે કચારેક થઈ પડે છે. અમુક સ્થળે જવું યા હાવું અને અનિષ્ટ અકસ્માત્ના શિકાર બનવું અથવા માણસ સમજા છતાં તેનાથી લધી પ્રવૃત્તિ થઈ જવી એવું બહુ બને છે.

અક્તિગત યા સામૃહિક ચિત્ર−વિચિત્ર ઘટનાએા બને છે, જેને '' દેવાધીન " કહેવામાં આવે છે, તે ઉપરથી 'કમે 'ના અસ્તિત્વના ખ્યાલ આવી શકે છે.

### ( ૪ ) ઉદ્યમ

ઉદ્યમની મહત્તા પણ માન્યા વગર ચાલે તેમ નથી. કેવલ કર્મ ને પ્રધાન માનનારે જાણવું જોઇએ કે કર્મને ઉત્પન્ન કર-નાર કાેણુ ? જીવ પાતે. જીવ પાતે પાતાના વ્યાપારથી કર્મો બાંધે છે, તે કર્મો સાથે બાંધાય છે. કર્મ ને ઉદિત થવામાં પણ

પ્રવૃત્તિ–સંજોગના સહકાર છે. શુભ કર્મ અશુભ કર્મના રૂપમાં અને અશુભ કર્મ શુભ કર્મના રૂપમાં ફેરવાય છે એ જીવના પ્રયત્નથી બને છે. જ્યાં કમેંની ગતિ નથી, પહેાંચ નથી ત્યાં ઉદ્યમની ધજા કરહરે છે કમેનું ('અદ્દ 'નું) કામ જીવને ભવચક્રમાં ભમાવવાનું –ફેરવવાનું છે, ત્યારે ઉઘમ–પ્રયત્ન– પુરુષાર્થ કર્મોની સામે લડત ચલાવી કર્મકટકને ધ્વસ્ત કરી આત્માને મુક્તિ-ધામે લઈ જાય છે. કૈવલ્યને પ્રગટાવવામાં કર્મનું ળળ કારણુ નથી, પણ કર્મીના ક્ષય જ-કર્મક્ષયસાધક પ્રયત્ન જ એક માત્ર મુખ્ય કારણ છે. આ પ્રકારની ઉદ્યમની–પ્રયત્નની આત્મ-બળની અસાધારણ વિશેષતાએા ધ્યાનમાં લેતાં 'કમ<sup>જ</sup>'ના મહત્ત્વ તરફ એકાન્ત પક્ષપાત રાખવા અસ્થાને છે. કર્મ (' અદૂષ્ટ 'ના અર્થમાં), કર્મ (ક્રિયાના અર્થમાં) પર અવલ'બિત છે. માટે સારી-શુભ-પ્રશસ્ત ક્રિયા (સત્કાર્યો) કરવામાં મનાવાક્રકાય-વ્યાપારને શુદ્ધ કે શુભ રાખવામાં દૃઢસંકલ્પી બની રહેવું એ જ કર્મ તંત્રને સુધારવા અને નાખૂદ કરવાના ઉપાય છે એમ જ્ઞાની સંતા તરફથા ઉપદેશવામાં આવ્યું છે. કેવળ કર્મવાદી માણસ નિરુત્સાહ-નિરુદ્યમી ખનવાથી સફલતાથી વંચિત રહે છે, પાતાના " દારિદ્રચ "ને ખંખેરવામાં અસમર્થ ખને છે. લક્ષ્મી ઉદ્યોગી પુરુષસિંહને\* વરે છે.

> \* आरभेतैव कर्माणि श्रान्तः श्रान्तः पुनः पुनः । कर्माण्यारभमाणं हि पुरुष श्रीनिषेक्ते ।। (भनुरभृति, ६/३००)

અર્થાત્—માણસ ફરી ફરી કાર્યપરાયણ બને. કર્મવીરને જ શ્રી સેવે છે.

लर्भन विद्वान् से। पनहार इहे छे है-

"Our happiness depends in a great degree upon what we are upon our individuality."

પંચમ ખંડ

-Burke

જે કે પુરુષાથ ને કાળ, સ્વભાવ વગેરેની અપેક્ષા રહે જ છે, તા પણ વિજય આપવામાં તે એક્કો છે. વર્ત માન યુગમાં

અર્થાત્—આપણું સુખ અધિકાંશ આપણે જેવા હાેઈએ તેના ઉપર, આપણા વ્યક્તિત્વ ઊપર અવલ બિત છે.

"It is the prerogativ of man to be, in a great degree, the creature of his own making"

અર્થાત્—માટે ભાગે પાતાના પ્રયત્ન પ્રમાણે બનવાના વિશેષ અધિકાર માણસને મળેલા છે.

"The poorest have sometimes taken the highest places; nor have difficulties apparently the most insuperable proved obstacles in their way. Those very difficulties, in many instances, would even seem to have been their best helpers by evoking their powers of labour and endurance, and stimulating in to life faculties which might otherwise have lain dormant."

—S. Smile's Self-Help

અર્થાત્—ખૂત્ર ગરીબ માણસોએ કયારેક ઊંચામાં ઊંચા સ્થાન પ્રાપ્ત કર્યા છે અત્યત કઠિન દેખાતાં સ'કટા તેમના માર્ગમાં ત્યાધક થઈ શકયાં નથી. લણા ઉદાહરણામાં કઠિન સંકટા, પરિશ્રમ અને સહનનું બળ જગાડીને અને શક્તિઓને પ્રદીપ્ત કરીને તેમને શ્રેષ્ઠ સહાયક બનેલાં પણ જોવાય છે, એવી શક્તિઓને કે જે બીજી રીતે તેમની અંદર છુપાયેલી જ પડી રહી હોત.

"Slumber not in the tents of your fathers. The world is advancing, Advance with it "
—Mazzini

તારા પૂર્વ જોની છાવણીમાં ધાર્યા ન કર જગત્ આગળ વધે છે. એની સાથે તું આહળ વધ. રેલ્વે, માટર, ટેલીગ્રાફ, વાયરલેસ ટેલીગ્રાફ, ફાનાગ્રાફ, એરાપ્લેન, રેડિયા, અણુબાંબ વગેરે જે નવી નવી શાધા નીકળી છે, જેના ઉપયાગ આમજનતામાં વ્યાપક બન્યા છે, અને બીજા નવા નવા આવિષ્કારા જે નીકળતા જાય છે તે પુરુષાર્થ—અળનાં જ્વલન્ત ઉદાહરણ છે. પુરુષાર્થ ફારવનાર વ્યક્તિ કે પ્રજા આગળ વધે છે અને પાતાના ઉત્કર્ષ તથા અભ્યુદયને ખીલવે છે. અકર્મણ્ય વ્યક્તિ કે પ્રજા પાતાના નિઃસત્ત્વપણાને લીધે પાછળ રહે છે અને બીજાની ગુલામી નીચે એને કચડાવું પડે છે. (ઉદ્યમથી પ્રાપ્ત થતી સિદ્ધિના દુરુપયાગ કરવામાં આવે તા એ ઉદ્યમના કે સિદ્ધિના વાંક નથી, પણ સિદ્ધિના દુરુપયાગ કરનારના વાંક છે એ ઉદ્યાદું જ છે.)

## (૫) નિયતિ

'નિયતિ' એટલે ભાવિભાવ અથવા ભવિતવ્યતા. અવશ્ય ભાવિભાવ અવશ્ય અને છે એ પ્રમાણે 'નિયતિ'ના અર્થ આપી શકાય. અનુકૂલ સંજોગાથી ખેતી પાકીને તૈયાર થઈ, પણ હિમ પડવાથી યા તીડનાં ઝુંડનાં આક્રમણથી અથવા કાઈ અનિવાર્ય આકસ્મિક ઉપદ્રવથી ખેતિ નષ્ટ થાય તે ભાવિભાવ-(નિયતિ)નું ઉદાહરણ છે. ક્લસિદ્ધિ સાંપડવાના અણીના વખતે જ ખીમારી કે બીજું કાઇ આકસ્મિક પ્રબલ વિશ્વ આવી પડતાં ક્લસિદ્ધિ અટકી પડે તે 'નિયતિ'ના પ્રભાવ મનાય છે. સટ્ટા, લાટરી વગેરમાં વગર મહેનતે ધનવાન્ બની જવાનું પણ 'નિયતિ' પર મૂકાય છે.

'નિયતિ' જીવાના સંબંધમાં એક પ્રકારનું અનિવાર્ય' 'કર્મ' કહી શકાય, જેને જૈન પરિભાષામાં 'નિકાચિત' કર્મ' કહેવામાં આવે છે. જે કર્મ પ્રાયઃ અભેદ્ય હેાઇ અવશ્ય (વિપા-કાદયથી) સુખ કે દુઃખરૂપે ભાગવવું પડે તે નિકાચિત કર્મે. પંચમ ખંડ : ૪૭૭:

આવા પ્રકારના કર્મ નું ફળ નિયત [ અવશ્ય ભાગવવું પડે તેમ ] હાઈ તે નિયતિ યા ભાવિભાવના નામથી એાળખાય છે.

પાંચે કારણાની સત્તા જોઈ. એ પાંચે પાતપાતાના સ્થાને ઉપયોગી છે. એક કારણને સર્વધા પ્રાધાન્ય આપીને બીજાને ઉડાવી દેવાયજ નહિ અથવા સર્વધા ગૌણ સ્થાને મૂકી શકાય જ નહિ. કાલવાદી કાલને જ પ્રાધાન્ય આપી બીજાઓનું યથાયોગ્ય મૂલ્ય ન આંકે તો તેની તે બ્રાન્તિ ગણાય તેવી રીતે સ્વભાવવાદી, કર્મવાદી, ઉદ્યમવાદી માટે પણ સમજવું. પાંચે કારણાને યથાચિત ગૌણ-મુખ્યભાવે માનવામાં જ સમ્યગ્દ ષ્ટિ રહેલી છે. એથી વિપરિત કેવલ એકાન્તવાદ તરફ જવુ એ મિથ્યાદ ષ્ટિ છે.

પાંચે કારણાના સહયોગના દાખલા પણ આપણી સામે માંજૂદ છે સ્ત્રીથી બાળક ઉત્પન્ન થવામાં પાંચે કારણાં જેવાય છે. કાળ (ગર્ભકાળ પૂરા થયા) વગર બાળક જન્મે જ નહિ એ સ્પષ્ટ છે, પ્રસવસ્વભાવવાળી સ્ત્રીથી જ બાળક જન્મે એ પણ સ્પષ્ટ છે, એટલે ત્યાં સ્વભાવ પણ કારણરૂપે ઉપસ્થિત છે. ઉદ્યમ તાત્ યાં હાય જ. પૂર્વ કર્મની અથવા નિયતિની અનુકૂલતા હાય તો જ એ વસ્તુ અને. આમ પ્રસૂતિમાં પાંચે કારણાંના સમવાય વર્તે છે. વિદ્યાભ્યાસમાં આગળ વધી ઊંચી કક્ષાને પસાર કરવામાં પણ આ કારણસામગ્રીનું સાન્નિધ્ય જેવાય છે. ત્યાં કાળની મર્યાદા છે, વિકાસગામી ઉદ્યમ છે, શિક્ષણયાગ્ય સ્વભાવ પણ છે અને કર્મની અથવા નિયતિની અનુકૂલતા પણ છે. પાંચે કારણાંની પ્રધાનતા જ બધે હાય એમ સમજવાનું નથી. પણ ગૌણતાએ કે મુખ્યતાએ પાંચે કારણા અવશ્ય વિદ્યમાનતા ધરાવતાં હાય છે.

કાળની મર્યાદા ઉદ્યમ વગેરેથી બદલાવી શકાય છે. અજ ક્લાદિ પાકવામાં અમુક વખતની મર્યાદા ખાસ ચાેક્કસ નથી. વૃક્ષનાં ફળ પાકવાના સમય જુદા જુદા દેશમાં ભિન્ન ભિન્ન હાય છે. અન્ય દેશામાં યન્ત્રા દ્વારા ખેતીના પાક હિન્દુસ્તાનની અપેક્ષાએ જલ્દી તૈયાર કરી શકાય છે. હાંથથી ખનાવાતી વસ્તુમાં વધુ વખત લાગે છે, જ્યારે યન્ત્ર દ્વારા થાડા વખતમાં તૈયાર કરી શકાય છે. પૂર્વકાળમાં જ્યારે રેલ્વે નહાતી ત્યારે વીરમગામથી કાશી પહેાંચતા મહીનાના મહીના લાગતા, જયારે વર્તમાન યુગમાં રેલ્વે દ્વારા ત્રીજે દિવસે પહેાંચી શકાય છે; અને એરાપ્લેનથી સુદ્ધર પ્રદેશમાં પણ કેટલી ઝડપે પહેાંચી શકાય છે તે અજાર્યું નથી. આ પ્રમાણે કાળના મર્યાદામાં ઉદ્યમ વગેરેથી ફેરફારની શકચતા પ્રત્યક્ષ જોઈ શકાય છે, છતાં સામાન્યતઃ કાળની થાડી-ઘણી મર્યાદા તા દરેક કાર્યની સિદ્ધિમાં અવશ્ય રહે છે, માટે કાળ સ્વતન્ત્ર નહિ, પણ ઉદ્યમ, સ્વભાવ વગેરે અવલ બીને જેટલે દરજ્જે કાર્યસાધક (કાર્યસાધનમાં ઉપયાગી) હાય તેટલે દરજજે તેની મહત્તા માનવી ન્યાય્ય છે. કાળની સહકારિતા ધ્યાનમાં લેવામાં આવે તેા કા**ર્યના** પ્રારંભ કરીને કાર્ય પૂર્ણ ન થાય ત્યાં સુધી માણસ ધીરજ રાખતાં શીખે; નહિ તેા કાઇ કામને માટે ક્રિયા પ્રારંભ કરીને તરત જ કે પૂરતા વખત પહેલાં–અસમયમાં જ–ફલે**ચ્**છા રાખવા જતાં તેમ ન ખનવાને લીધે માણસ નિરાશ થઇ જાય, અને કાર્ય સાધવાના ઉદ્યમમાં ઢીલાે–પાેચા પડી જાય તા ફળથી વંચિત રહે. કાળની સહકારિતા સમજાતાં એમ સમજાય કે કાળે કરી ફળ મળશે. અર્થાત્ કાળક્રમે કાર્ય સિન્દ થાય, અને એથી માણસ કાર્યમાં ઉદ્યમી રહે.

કાળની મર્યાદા ઉદ્ઘંધનીય છે, તેમ સ્વભાવની મર્યાદા ઉદ્ધં-ધનીય નથી, છતાં વ્યવહારદેષ્ટિએ સ્વભાવનું પણ અતિક્રમણ પંચમ ખંડ : ૪૭૯ :

થતું જોવાય છે. (વ્યવહારમાં જેને મનુષ્યના સ્વભાવ કહેવામાં આવે છે તે ખરેખર સ્વભાવ નહિ, પણ વિભાવ છે. અને તેથી તેમાં ફેરફારની શકચતા હોય છે.) ક્રોધી માણસના ક્રોધી સ્વભાવ શાન્તાત્મા સંતના સત્સંગીથી એાછા થઈ જઈ શકે છે, અને સત્સંગસંપાદિત ઉત્તમ ભાવનાએાના સુદઢ સંસ્કારબળથી તે નાખૂદ પણ થઇ જાય છે. સત્સંગના ખળે દુર્જન પ્રકૃતિ સજ્જન પ્રકૃતિમાં ફેરવાઈ જાય છે. સાંભત પ્રમાણે સારા ખરાબ થઇ જાય છે અને ખરાબ સારા. વળી ભિન્નભિન્ન વસ્તુએાનું મિશ્રણ કરવાથી એ વસ્તુએાના મૂળ સ્વભાવમાં ફેર પડે છે અને અન્ય જ સ્વભાવ પેદા થાય છે. જેમકે પિત્તસ્વભાવવાળી સૂંઢ અને કફસ્વભાવના ગાળ એ બેનું મિશ્રણ થતાં તેમાં કફ કે પિત્તના સ્વભાવના દોષ રહેતા નથી.

કર્મમાં – પૂર્વ કર્મમાં પણ ફેરફાર થાય છે. એના સ્થિતિ-રસમાં ફેરફાર થાય છે. કાઈ કર્મ વહેલું પણ ઉદયમાં આવે છે. \*કર્મનાં ઉપશામ, ઉદ્વર્તાન, અપવર્તાન, સંક્રમણ થઈ

આખરે કર્મના 'ક્ષય' જ પૂર્ણ શ્રેય:સાધક થાય છે. કર્મના ક્ષય,

<sup>\* &#</sup>x27;કર્મ'ની મુખ્ય અવસ્થાઓનું નિરૂપણ કરકમાં પૃષ્ઠ પર શરૂ થાય છે. એમાં એક 'ઉપશમના ' અવસ્થા બતાવી છે. કર્મની ઉપશમના દેશ ઉપશમના ( આંશિક ઉપશમના ) હોતા સંક્રમણ તથા ઉદ્વર્તન-અપવર્તન કિયાઓ ( એવા ઉપશાન્ત કર્મ ઉપર ) પ્રવર્તી શકે છે, કિન્તુ કર્મના નિબિડીકરણરૂપ 'નિધૃત્તિ ' અને 'નિકાચિત ' ક્રિયા પ્રવર્તી શકતી નથી; પરંતુ જ્યારે કાઈ પણ ક્રિયાની અસર નીચે ન આવી શકે એવી કર્મની સર્વ ઉપશમના ( પૂર્ણ ઉપશમના ) થાય છે, સારે પણ એ 'ઉપશાન્ત ' અવસ્થા વધુ વખત ઢકતી નથી, થાડી જ વારમાં ઉપશાન્ત કર્મ પાછું ઉદયમાં આવે છે અને એ 'ઉપશાન્ત ' આત્મા જેમ ચલ્લો હતા તેમ પડવા માંડે છે.

શકે છે. આત્મભળના ઉત્કર્ષથી કર્મને વિષાકાદયથી ભાગવ્યા વગર નષ્ટ કરી શકાય છે. કર્મથી મળેલ શરીર, ઇન્દ્રિયા વગેરેને જો યાગ્ય રીત કેળવવામાં ન આવે તા તેમના વિકાસ થઈ શકતા નથી, માટે કર્મથી મળેલ વસ્તુઓના વિકાસના લાભ ઉદ્યમને આભારી છે. જે સારી કેળવણી મેળવી પાતાનાં શરીર, ઇન્દ્રિયા, મન, બુદ્ધિ, હૃદયના યાગ્ય વિકાસ સાધે છે તે પાતાના તે પ્રકાર પ્રશસ્ત ઉદ્યમ અને પ્રયત્નથી પાતાના જીવનનું હિત સાધવા સાથે પાતાને સુખસમ્પન્ન બનાવે છે.

જેમ કેવળ ભાગ્ય ઉપર આધાર રાખનાર માણુસ પુરુષાર્થના અભાવે પાતાના જીવનના વિકાસ કરી શકતા નથી અને અકર્મ હયતાના પરિણામે નિઃસત્ત્વ બની પાતાની

અમ કર્માનું ખેરવાવું વિષાકાદયથી થાય છે અને સાધનપ્રયત્નથી પણ. સાધનપ્રયત્નથી થતા નિર્જરામાં કેવલ નીરસ કર્મદલિકાનું વેદન હોય છે, જે 'પ્રદેશાદય કહેવાય છે. 'સંક્રમણ ' નામની ક્રિયા અગાઉ ખતાવી છે, તે વડે અનુદિત કર્મોને ઉદયવતી કર્મપ્રકૃતિઓમાં સંક્રમાવીને – ભેળવીને તે ઉદયવતી કર્મપ્રકૃતિઓના ફલવિપાકરૂપે ભાગવવામાં આવે છે. મુક્તિગામી આતમા પાતાના આયુષ્યના અંતિમ ક્ષણે, આમ, સંક્રમણથી પણ કર્મોને વેદી ખેરવી દઈ વિદેહ મુક્તિને પામે છે. આમ, કર્મવિદારણમાં સંક્રમણવિધિ પણ એક છે.

જે, કમંને વિપાકરૂપે ભાગવીને થાય છે તેમાં તા તે કર્મના ક્ષપણ સાથે અન્યાન્ય કર્માના બન્ધ પણ થવા પામે છે, માટે એ ક્ષય (નિર્જરા) લાંબી મજલે પહોંચાડી શકે તેમ નથી; કિન્તુ પવિત્ર ચારિત્ર-તપના સાધનથી કર્માને ખલાત ઉદયમાં લાવીને એમનાં વિપાક-ફળ સ્પર્શ્યા વગર જ એમને ખેરવી નાખવાં એ શ્રેયારૂપ નિર્જરા જ કૈવલ્યસાધક ખને છે. આત્મસાધનાનું બળ જેટલું ઉત્રત હાય છે, તેટલા વિશાળ પ્રમાણમાં કર્માના નિર્જરા (ક્ષય) થાય છે.

પંચમ ખંડ : ૪૮૧ :

किंदगीने निःसार जनावे छे तेम, केंगा डमेंने-पूर्वंडमेंने मानता नथी तेगा लयंडर ब्रान्तिमां गांथां मारता हाय छे. डमेंवादनी सिद्धि अने उपयागिता विषे विवेचन थर्ड गयुं छे. डमेंवादने अवगण्नार माण्यसने आत्मा केंवा विशिष्ट तत्त्वनी प्रतीति न हावाथी विपत्तिना वणते तेने सहवामां ते समकाव राणी शक्ता नथी. प्राण्विवात्सदयना विशद काव तेने दुर्वं क केंवा जनी कवाथी सामान्य विराधनी जाजतमां पण्य ते आक्षेंगा जनी कवाथी सामान्य विराधनी जाजतमां पण्य ते आक्षेंगा जाकी जाव छे. उद्याण्याधननी मूण लूमि-साची लूम अज्ञात स्वेच अप्रतीत होतां पाताना साचा क्षेत्रा अवनिवहास साधवा अश्वक्य या दुर्वंट जने छे.

'નિયતિ 'નું અળ અદમ્ય છે. આગળ જણાવ્યું તેમ, અકસ્માત્ લાલ આપનાર કે અંતરાય નાખનાર કર્મને 'નિયતિ ' તરીકે ગણી શકાય. પુરુષાથંથી નિવારી શકાય તેમ ન હાવાથી એ વિશેષતાને–નિયતતાને–અંગે નિયતિને પૂર્વંકમંથી પૃથક્ નિર્દિષ્ટ કરાઈ હશે. કેમકે બીજાં પૂર્વંકમાં પુરુષાથંથી નિવારી શકાય તેમ હાય છે.

ત્રીજા ખંડમાં જણાવ્યું છે તેમ જાણી લેવું જોઇએ કે 'કર્મ'ના એ સુગૂઢ અને અગમ, અગાચર કારખાનામાં 'કર્મા' તરહતરહના પ્રકારનાં હોય છે. બધાંય કર્મા કંઈ 'નિકાચિત' (અનિવાર્ય) પ્રકારનાં હોતાં નથી. એવાં કર્મા ખજાનામાં ખહુ થાડાં હોય છે. ઘણાં ઘણાં કર્મા અને તજ્જન્ય વિધ્તા સુયાં પ્યત્નથી લેદી શકાય એવી સ્થિતિનાં હાય છે, માટે કાઇ કાર્ય સિદ્ધ ન થતાં ઝટ એમ ન માની લેવું જોઇએ કે એ કાર્ય મારા નસીબમાં જ નથી. આપણને આપણા કર્મના પડદાઓ તથા તેમની જાતાની કરીી જ ખબર નથી, તા પછી ઉદ્યમ

કર્યા છતાં કાર્ય સિદ્ધ થયું કે થતું ન હેાય તાેચે તેને (તે કાર્ય ને ) અનિવાર્ય કર્મથી અવરાયેલું શા માટે માની લેવું જોઇએ ? શા માટે, એમ માની હતાશ થઈ કાર્ય પ્રવૃત્તિ મૂકી દેવી જોઇએ ? સંકલ્પબલપૂર્ણ પ્રામાણિક પ્રયત્ન સિદ્ધિને નજીક લાવે છે. તેજસ્વી તપના બળે પાતાના સંકલ્પ પૂરા પ**ે છે**– પાતાની આકાંક્ષા પાર પડે છે.

આ કાળ વગેરે પરસ્પર સાપેક્ષપણે ભેગાં મળીને કામ કરનાર હાેઈ 'સમવાયી ' કારણ કહેવાય છે. આત્માના મૂળ સ્વભાવ સચ્ચિદાન દરૂપ હાેઈ ઉષસ્થિત કર્માનાં કળ સમભાવથી વેદવા સાથે ભવચકના મૂળભૂત તૃષ્ણાને વિદારવા પ્રયત્નરીલ થવાથી પરમકલ્યાણરૂપ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે. કાળ તા જ્યારે ઉત્સાહી બની પ્રયત્નશીલ થઇએ ત્યારે 'ના ' પાડે તેમ નથી. આમ આત્મકલ્યાણ–સાધનમાં આ કારણાના યાગ જોઈ શકાય છે.

વાદભૂમિના ખખેડા વખાેડી તેના સૌષ્ઠવ પર પ્રકાશ ફેંકતાે નીચેના ઉલ્લેખ કેટલા સરસ છે-

" Disagreement is refreshing when two men lovingly desire to compare their views to find out truth. Controversy is wretched when it is only an attempt to prove another wrong.

-F. W. Robertson

અર્થાત-મતલેદ વા વાદચર્ચા ત્યારે સારી સરસ લાગે છે, જયારે સત્ય શાેધવા માટે બે માણસાે પરસ્પર મૈત્રીભાવથી પાેતાના વિચારાની તુલનાત્મક **અાલાેચના કરવા ચાહતા હાેય છે**; પણ જ્યારે મતભિન્નતા વા ચર્ચા બીજાને ખાટા પુરવાર કરવાના જ પ્રયત્નરૂપ હેાય છે ત્યારે તે ધિક્કારવા લાયક હેાય છે.

द्वे ज्ञान-डिया विषेने। समन्वय लेध्थे.

પંચમ ખંડ : ૪૮૩:

કાઇ પણ કાર્યની-માક્ષની પણ-સિદ્ધિ જ્ઞાન અને ક્રિયા એ બન્ને ઉપર અવલંબે છે. એકહ્યું જ્ઞાન અપંગ છે અને એકલી ક્રિયા અન્ધ છે, એટલે ક્રિયા વિનાના એકલા જ્ઞાનથી અથવા જ્ઞાન વિનાની એકલી ક્રિયાથી ધાર્યું પરિણામ આણી શકાતું નથી. દાખલા તરીકે, કવીનાઇન મેલેરિયા તાવ ઉપર રામબાણ ઈલાજ છે એવું જ્ઞાન હોવા છતાં જો તેને દવા તરીકે રીતસર યાગ્ય પ્રમાણમાં લેવામાં ન આવે, એટલે કે સદરહુ જ્ઞાનને આચરણમાં મૂકવામાં ન આવે તેા તાવ જતા નથી; તેમજ, તાવ શાથી જાય છે તે બાબતના જ્ઞાનના અભાવે ભળતી જ કાેઇ ચીજને દવા તરીકે લેવામાં આવે તેથી તાવ જતાે નથી; તે જ પ્રમાણે વર્ત નમાં અનીતિ, અન્યાય, દંભના ત્યાગ કર્યા सिवाय भेक्ष प्रति प्रगति हरी शहाती नथी खेवु ज्ञान भेणव्या છતાં તે મુજબ વર્તન રાખવામાં ન આવે તા માક્ષ પ્રતિ પ્રગતિ થાય નહિ. ઊલડું તેથી વિરુદ્ધ દિશામાં પીછેહઠ થાય એ જ ખને. મતલબ કે જ્ઞાનને ક્રિયામાં [ આચરણમાં ] મૂકયા સિવાય એકલું જ્ઞાન વાંઝિયું રહે છે, અર્યાત્ ફલદાયક થતું નથી; તેમજ જ્ઞાનની સાચી દાેરવણી વગરની એકલી ક્રિયા નિષ્ફલ જાય છે અથવા વિપરીત પરિણામ આણે છે.

ભાજનને જોવું અને એનાં વખાણ કરવાં એથી ભૂષ્યા માણસની ભૂષ નહિ ભાંગે, એણે પાતાના હાથ ચલાવવા જોઇશે—ખાવું જોઇશે એ પ્રમાણે મહાપુરૂષના ઉપદેશ સાંભળી લીધાથી નહિ ચાલે, પણ એ સદુપદેશને બરાબર સમજ તેને આચરણમાં મૂકવા પડશે ઇપ્સિત સ્થળના માર્ગની માહિતી હાય, પણ એ માર્ગે ચાલીએ નહિ તા એ સ્થળે કેમ પહાંચાય? અને અજ્ઞાનથી અવળા રસ્તે ચાલીએ તા ? તા ઇષ્ટ સ્થળ તા દ્વર જ રહે, પણ વધારામાં રખડપદ્દીની તકલીફ પલ્લે પડે.

જૈન દર્શન

ગ્રાન-ક્રિયાના સુમેળ વિશે વિશેષાવશ્યભાષ્ય ગ્રાંથમાં કહે છે કે—

हयं नाण कियाहीण ह्या अन्नाणओ किया। पासतो पंतुलो दड्ढो घावमाणो अ अघओ ॥११५९॥

[ विशेषावश्यक्रलाभ्यगत आवश्यक्रनियुंकित ]

અર્થાત્—િકિયા વગરનું જ્ઞાન હણાયેલું સમજવું; તે જ પ્રમાણે જ્ઞાન વગરની ક્રિયા હણાયેલી સમજવી. ઉદાહરણ તરીકે, દેખવાં છતાં પાંગળા અને દાહવા છતાં આંધળા બંને બળી મૂઆ.

આ ઉદાહરણને નીચેની ગાથા સ્પષ્ટ કરે છે—

संजोगसिद्धिइ फलं वयंति न हु एगचक्केण रहो पयाइ। अंधोयपंगूयवणे समिच्चा ते संपउत्तानगरंपविद्वा।।१९६५।। [विशेषावश्यक्षाध्यात आवश्यक्रितीर्थकित]

અર્થાત્—ત્રાન અને ક્રિયા એ બેના સંજોગથી જ ફલસિદ્ધિ થાય છે. એક ચક્રથી રથ ચાલતા નથી (વનમાં દાવાનળ ફાટતાં) આંધળા અને પાંગળા એ બન્નેએ એક બીજાના સહયાગ સાધ્યા તા ખચીને નગરે પહોંચી શકયા [અન્ધના ખભા ઉપર પંગુ બેઠા અને પંગુના કહ્યા પ્રમાણે અન્ધ ચાલ્યા, આમ એકબીજાના સહયાગ (પરસ્પર સાંખત) કરવાથી એ બન્ને ખચી ગયા. એ બે જણાએ એકબીજાની સાંખત કરી ન હાત તા બેઉ મરી જાત. આ પ્રમાણે પંગુસદેશ જ્ઞાન અને અન્ધસમાન ક્રિયા એ બંને પરસ્પર મળે—સુસંગત અને તા સફલતાની ભૂમિએ પહોંચી શકે. પણ એ બંને અલગ અલગ રહે—સંયુક્ત ન બને તા એ બન્ને હતપ્રાય (હણાયેલાં જેવાં) છે, સિદ્ધિકારક થઈ શકતાં નથી.

પંચમ ખંડ : ૪૮૫ :

हवे निश्चय-व्यवहार देष्टि जोधंकी.

જીવ તથા પુદ્દગલ તેમના વ્યાવહારિક સ્વરૂપમાં દેષ્ટિંગમ્ય થઈ શકે છે. પુદ્ગલ મૂળ સ્વરૂપમાં પરમાણુરૂપ કહેવાય, છતાં જયારે તે અનન્તાનન્ત પરમાણએાના એકત્ર મળવાથી સ્કન્ધરૂપ બને છે ત્યારે આપણા અનું ભવમાં આવે છે. જીવ પાતાના શુદ્ધ રૂપમાં ઇન્દ્રિયાતીત હાેઈ આપણા અનુભવમાં આવી રાકતા નથી, કિન્તુ વ્યાવહારિક રૂપમાં વર્ત માન જીવ પુદ્દગલ સાથે સંયુક્ત થયેલાે–ભળેલાે હાવાથી આપણને અનુસવમાં આવી શકે છે. જીવ પાતાના હાલના અશુદ્ધ [ પુદ્દગલમિશ્રિત ] રૂપમાંથી–અશુદ્ધિ ટાળી–શુદ્ધ સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરે એવુ જીવ માટે અન્તિમ ધ્યેય મનાયેલું છે. અહીં આપણે જોઇ શકીએ છીએ કે જે દષ્ટિ વસ્તુના મૂળ સ્વરૂપને, વસ્તુની તાત્વિક યા શુદ્ધ સ્થિતિને સ્પર્શ કરનારી છે તે નિશ્ચયદર્ષિ અથવા નિશ્ચય નય કહેવાય અને જે દર્ષિ વસ્તુની વ્યાવહારિક અવસ્થાને સ્પર્શાનારી છે તે વ્યવહારદષ્ટિ અથવા વ્યવહારનય, જે દર્ષિ જીવને માત્ર શુદ્ધ-ખુદ્ધ-નિરંજન-સ<sup>િ</sup>ચદાન-દ તરીકે એાળખે છે તે નિશ્ચયદિષ્ટ છે અને જે દિષ્ટ જવને માહવાન, અવિદ્યાવાન, ક્રોધલાભાદિકાલુષ્યવાન્, દેહાધ્યાસી તરીકે એાળખે છે તે વ્યવહારદષ્ટિ છે દૂં કમાં, વ્યવહારગામી દર્ષિ તે વ્યવહારદર્ષિ અને મૂલતત્ત્વસ્પર્શી દર્ષિ તે નિશ્ચયદષ્ટિ, જે સર્વ પ્રાણીઓમાં પરમ ચૈતન્યને જેનારી હાઇ વિશ્વપ્રેમી છે.

નિશ્ચયદેષ્ટિને હુદયમાં ધારણ કરીને, અર્થાત્ પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે વિશુદ્ધ મૈત્રીભાવ રાખીને વ્યવહારનું પાલન કરવાનું છે એને જ જ્ઞાનીએા કલ્યાણવિહાર કહે છે

નિશ્ચયદષ્ટિ [ તત્ત્વસ્પર્શી પવિત્ર જ્ઞાનદષ્ટિ ] વ્યવહારને તેમાં પેસી જતી અશુદ્ધિએા હટાવી શુદ્ધ બનાવે છે. જેમ ભારદિશ્યામાં રાત્રિના અન્ધકારમાં મુસાક્ર્રી કરનાર વહાણુને દીવાદાંડીના પ્રકાશની મદદ્વથી સુકાની ખરાળા સાથે અથડાતું બચાવી લઇ નિર્ભય માર્ગે હંકારી જાય છે, તે જ પ્રમાણે નિશ્ચયદેષ્ટિ, માહાન્ધકારને દ્ર્ધ કરી વિવેકજ્ઞાનના પ્રકાશ પાથરી પાતાના સમ્બન્ધના અથવા અન્ય સાથેના ઉચિત વ્યવહારને અંગે કરાતા કાઇ પણ વર્તાનને અશુદ્ધતામાં—મલિનતામાં સરકી જતું અટકાવી શુદ્ધ માર્ગે વહાવી માક્ષમાર્ગને સીધા, સરળ અને કાંટાઝાંખરા વગરના બનાવે છે. સંસારી અવસ્થામાં સ્વપરહિત (ભૌતિક, માનસિક અને આધ્યાત્મિક હિત)ના અંગે કરાતાં વ્યવહાર—આચરણમાંથી છૂટી શકાતું નથી. તે કર્તા વ્યવહાર છે. કિન્તુ તે નિર્દોષ—પવિત્ર અને શુદ્ધપ્રેમયુક્ત હોતાં માક્ષપ્રાપ્તિમાં બાધક થતા નથી.

આ પવિત્ર આત્મદિષ્ટિરૂપ નિશ્ચિયદિષ્ટ જેના મનામિન્દિરમાં પ્રકાશતી હાય તેના બાહ્ય જીવન પર—તેના વર્ત નવ્યવહાર પર એ દિષ્ટનું અજવાળું કેવું ચમકી રહે એ કલ્પી શકાય છે. એવા સજ્જન પાતાની પત્નિ અથવા પાતાના પતિ, પાતાના નાકર–ચાકર કે પાતાના શેઠ, પાતાના ઘરાક યા પાતાના સગાસં બધી, અથવા પાતાના સંપર્કમાં આવનાર કાઇ પણ માણસ સાથે નીતિ અને વાત્સલ્યથી સુવાસિત વ્યવહાર રાખશે. અહીં આપણે ખ્યાલ કરી લઇએ કે આવા ઉમદા વ્યવહાર, ચિત્તની ઉચ્ચતા અને ઉદાત્તતા કેટલી સધાઇ હાય ત્યારે મૂર્તિમન્ત બની શકે. આ સાચી કલ્યાણયાત્રા છે.

નિશ્ચય અને વ્યવહાર બન્નેના સમુચિત–સુસંગત રીતે અમલ કરવાના જ્ઞાની મહાત્માએાના ઉપદેશ એમ કરમાવે છે કે માણસે પાતાનું અન્તરંગ તથા બાહ્ય (બન્ને) જીવન ઊંચું અને શુદ્ધ રાખવું જોઇએ. પંચમ ખંડ :૪૮૭:

જૈન ' આચાર ' અંગસૂત્રના ચાેથા અધ્યયનના બીજા ઉદ્દેશના પ્રાર'ભમાં અનેકાન્તદર્ષિનું ઉદ્દેશોધન કરતું સૂત્ર છે–

" जे आसवा ते परिस्सवा, जे परिस्सवा ते आसवा "।

અર્થાત્-જે કમ બન્ધનાં સ્થાન છે તે કમ નિજ રાનાં સ્થાન અને છે; અને જે કમ નિજ રાનાં સ્થાન છે તે કમ બન્ધનાં સ્થાન અને છે.

અર્થાત્-જે કાર્ય (પ્રવૃત્તિ) અજ્ઞાની અવિવેકીને કર્મ બન્ધક થાય છે તે કાર્ય (પ્રવૃત્તિ) જ્ઞાનીને કર્મ નિર્જરા (કર્મનાશ)રૂપ થાય છે. એથી ઊલડું, જે કાર્ય (પ્રવૃત્તિ) જ્ઞાનીને કર્મ નિર્જરા (કર્મનાશ)રૂપ થાય છે તે અજ્ઞાની અવિવેકીને કર્મ બન્ધકરૂપ થાય છે.

ગ્રાની જે કાઇ પ્રવૃત્તિ કરે છે તે પ્રાણિવર્ગના હિત માટે અને તેવી બહિથી કરે છે. નથી હાતી તેમાં અહંકારવૃત્તિ, ઉપકારબુદ્ધિ અથવા યશ કે અન્ય બદલાની લાલસા. તે ખાય છે, પીએ છે, સુખસગવડ ભાગવે છે અને આરાગ્ય જાળવી રાખે છે. તે એટલા માટે કે તેનાથી પાતાની આત્મસમાધિ સ્વસ્થ રહેવા સાથે અન્ય પ્રાણીઓનું હિત વધુ ને વધુ સાધી શકાય એવી પાતાની માનસિક તથા શારીરિક કાર્યક્ષમતા ચાલુ રહી શકે. પરાર્થસાધના એ તેના સ્વભાવ બની જાય છે, અને માણસ જ્યારે પાતાના સ્વભાવ પ્રમાણે વર્તે છે ત્યારે તેને કશી મુશ્કેલી લાગતી નથી, એટલું જ નહિ, પણ પાતે ખૂબ ખૂબ કરી નાખ્યું છે એવા '' અહાલાવ" તેના મનમાં આવતા નથી. પરિણામે ગ્રાનીની કાઈ પણ પ્રવૃત્તિ તેને બંધનકારક થતા નથી.

અજ્ઞાનીની પ્રવૃત્તિ પ્રાણિવગ'ના હિતમાં પરિણમતી હેાય, છતાં તેવી હિતસું હિ તેનામાં હાતી નથી. તેની પ્રવૃત્તિનુ પર્યાવસાન પાતાના સ્વાર્થ સાધવામાં થતું હાેય છે. ખાલું--પીવું, સુખસગવડા ભાગવવી અને માટા માટા બંગલા બંધાવી લાડી-વાડી-ગાડીની માજમજાહ લૂંટવી અને તે માટે સારા– નરસા ગમે તે ઉપાયે ધનરાશિના ઢગ ભેગા કરી રાખવા એવી તેની બુદ્ધિ અને વૃત્તિ હેાય છે. તેની પ્રવૃત્તિથી અન્યનું હિત સધાતું હાય તાેપણ તેનામાં તે વખતે અહંકારવૃત્તિ, ઉપકાર-ખુદ્ધિ અથવા યશ કે અન્ય ખદલાની લાલસા જલતી રહેતી હાય છે. અજ્ઞાની જપ, તપ, ધ્યાન, સ્વાધ્યાય, સેવા ( **વૈયાવૃત્ત્ય** ), સામાયિક, પ્રતિક્રમણ, દેવપૂજન કે ગુરુસેવા આદિ ધાર્મિક ગણાતી પ્રવૃત્તિએા કરતાે હાેય છતાં તે બાબતમાં તેનામાં અહું વૃત્તિ (ગર્વ) જાગતી પડેલી હાય છે અને પાતે ખૂબ ખૂબ કર્યા કરે છે એવા અહાભાવ તેનામાં વર્ત તા હાય છે. આ કારણથી અજ્ઞાનીની પ્રવૃત્તિએા, ધાર્મિ'ક ગણાતી પ્રવૃત્તિએા પણ એને બંધનકારક થાય છે. જ્ઞાનીમાં પરાર્થ સાધક બુદ્ધિ અને નિરાભિમાનતા મુખ્યપણે હાય છે, જ્યારે અજ્ઞાનીમાં સ્વાથ બુદ્ધિ અને અહકારવૃત્તિ મુખ્યપણે હાય છે.

પ્રસ્તુત વિષયના સંબંધમાં સમજી શકાય છે કે જે કાર્ય કે પ્રવૃત્તિ એની પાછળ રહેલ અજ્ઞાન, માહ, કષાયને લીધે દુષ્કર્મા બંધક થાય છે, તે જ કાર્ય કે પ્રવૃત્તિ એની પાછળ રહેલી વિવેક દૃષ્ટિ તથા શુદ્ધ ભાવનાને લીધે શ્રેયસ્કર થાય છે. વાઢ-કાપ પાછળ હત્યારાના આશય જુદા હાય છે અને કર્ત વ્યાપાલક ડાંકટરના આશય જુદા હાય છે. પહેલાના આશય ફ્ર અને હિંસક છે, જ્યારે બીજાના આશય સામાનું ભલું કરવાના છે. આમ એક જ ક્રિયા એકને ઘારપાપરૂપ બને છે, જ્યારે બીજાને પુષ્ટ્યરૂપ, સ્ત્રીના અંગના સ્પર્શ ભક્તિ, વાત્સલ્ય યા અનુકમ્પાથી કરાતા નિર્દાષ્ટ્ર છે અને કામવાસનાથી કરાતા સદાષ છે.

પંચમ ખંડ : ૪૮૯ :

મિષ્ટાન્ન જમતા છે માણસા પૈકી એક વિષયાસક્તિથી જમે છે અને બીજો જીવન સાધનના ઉદાત્ત હેતુએ અનાસક્તપણે જમે છે. આ બે માણસાેની ભાજનપ્રવૃત્તિ એકસરખી છતાં પહેલા અવિવેકી હાઇ માહરાગના વશે કર્મ બન્ધને પાષે છે. જયારે બીજો વિવેકશાલી હાેઇ અનાસક્તિના એાજસૂબળ (જમતાં જમતાં પણ) પાતાના અન્તર જીવનને ઊર્ધ્વગામી રાખે છે. એ જ પ્રમાણે, બે માણસા પવિત્ર તીર્થ ભૂમિ પર વિહરે છે. તેમાં એક સાવધાનીથી ( ઉપયાગ -યતનાથી ) તેમજ સદુવિચારમાં વિહરતા ચાલે છે, જ્યારે બીજો ઉપયાગ-યતના વગર પ્રમત્તપણે અને માહુમાયાના વિચારામા ધૂમતા ચાલે છે. આ પ્રમાણે તીથ'યાત્રા એકને કર્મળન્ધક થાય છે અને **બીજાને શ્રેયસ્કર. દેવાલયમાં દેવદર્શન કરનારા બધાના મના-**ભાવ સરખા નથી હાતા, એટલે જેએા પવિત્ર ભાવનાવાળા હાય છે તેઓ શ્રેય ઉપાજે<sup>૧</sup> છે અને માહ-માયાના વિચાર સેવનારા અથવા છુરી વૃત્તિવાળા નવાં અશુલ કર્મા બાંધે છે. આમ, દેવદર્શન એકને શ્રેયસ્કર અને બીજાને પાપળન્ધક બને છે.

આમ, ઉપર્યુક્ત 'આચાર' સૂત્રનું વચન સમજી શકાય છે. ળીજી રીતે જોતાં, જ્ઞાની વિવેકી મનુષ્ય સામાન્ય નિયમ તરીકે જણાવેલી વાતાને હરેક પ્રસંગે વિચાર વિના વળગી રહેતા નથી, પણ જે તે પ્રસંગે દેશકાલાદિ પરિસ્થિતિના વિચાર કરી પાતાને માટે શું કર્તાવ્ય છે અને શું અકર્તાવ્ય છે તે ઠરાવી તેને અનુસરીને પાતાનું વર્તાન ચલાવે છે. ત્યારે અજ્ઞાની અવિવેકી જે તે વખતના સંજોગાને વિચારમાં લીધા વિના, સામાન્ય નિયમ તરીકે જે વાતાને કર્તાવ્ય અથવા અકર્તાવ્ય તરીકે જણાવવામાં આવી હાય તેને આંખા મીંચીને વળગી રહે છે અને પરિણામે ધર્મ આચરવાની ખુદ્ધિ છતાં ધર્મને ખદલે અધર્મને આચરી બેસે છે. અજ્ઞ-જળના ત્યાગ કરી એઠેલ તપસ્વીને પાણીની સખ્ત તરસ લાગી, 'પાણી' પાણી 'ની ઝંખના કરતા એ ખુરી રીતે તરફડવા લાગ્યા, તે વખતે તેને ધર્મ ખુદ્ધિએ પાણી ન આપતા મરવા દેવા એ ધર્મ ખુદ્ધિ કેવી!

રાત્રે 'ચાવિહાર' [ ભાજન, જળના ત્યાગ ]વાળા માણુસના શરીરમાં કાેઇ કારણુસર જીવલેણુ સખત ગરમી વ્યાપી જતાં તે બેભાન હાલતમાં આવી પડતાંય ચાગ્ય ધૃતાદિ ખવરાવવારૂપ ઉપચાર ન કરતાં તેને મરવા દેવા એ કેવી ધર્મ ખુદ્ધિ!

આ પ્રસંગે એક કિસ્સા યાદ આવે છે—

ભોળા ગામડિયાએ શહેરથી આવેલા લલા શેઠની આતિષ્ય-ભક્તિ કરી. શિયાળાના વખત, પાષ મહીના, જમીન પર પાણીના છંટકાવ કરી શેઠને જમવા બેસાડ્યા, જમભુમાં શીખંડ –પુરી, અને બરફનાં પાણી અને પંખા. ગામડિયા શેઠને કહે છે; તમારા જેવા માટા માણુસની બરદાસ મારા જેવા શું કરી શકે? શેઠ કહે છે; ભાઇ તારી ભક્તિ તા ઘણી છે, પણ મારા જીવ કઠણ છે કે શેય નીકળતા નથી!

હવે ઉત્સર્ગ - અપવાદના વિષય જરા જોઇએ.

ઉત્સર્ગ – અપવાદની વાત એ દ્રવ્ય – ક્ષેત્ર – કાળ – ભાવની જ દર્ષિ છે. એ દર્ષિ વસ્તુનું સમ્યક્દર્શન થવામાં ઉપયોગી છે, તેમ જ કૃત્ય તથા અકૃત્ય અને તેનાં પરિણામના વિચાર કરવામાં કાર્યના કર્ત વ્યપણા કે અકર્ત વ્યપણાના નિર્ણય કરવામાં ઉપયોગી છે.

સામાન્ય સ્થિતિ સંજોગામાં વર્તાન સંખંધી જે સર્વસાધારણ નિયમા સ્થાપિત થયેલા હાય છે તે ઉત્સર્ગમાર્ગ કહેવાય છે પંચમ ખંડ : ૪૯૧:

અને અદલાયેલા સ્થિતિ–સંજોગામાં જે માર્ગ શ્રહણ કરવાને પ્રાપ્ત થાય છે તે અપવાદમાર્ગ કહેવાય છે.

અમુક પ્રસંગે ઉત્સર્ગમાર્ગ શ્રહ્યુ કરવા કે અપવાદમાર્ગ ગ્રહ્યુ કરવા તે ઠરાવવામાં જે તે વખતના દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ- ભાવની વિચારણા આવશ્યક અને છે. 'દ્રવ્ય' એટલે પાત્ર, 'ક્ષેત્ર' એટલે જે તે વખતની સ્થળસ' બંધી અનુકૂળતા યા પ્રતિકૂળતા, 'કાળ' એટલે જે તે વખતની ઋતુ કે વાતાવરણની અનુકૂલતા કે પ્રતિકૂલતા અને 'ભાવ' એટલે પાત્રની વર્તમાન કાર્યક્ષમ સ્થિતિ. આ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર—કાળ—ભાવમાં સમાયેલા અર્થને દૂંકામાં વ્યક્ત કરવા માટે સ્થિતિ—સં બેગા અથવા પરિસ્થિતિ એવા શખ્દપ્રયાગના ઉપયાગ કરવામાં આવે છે.

તાત્પર્ય એ છે કે નીતિશાસ્ત્રે અથવા ધર્મશાસ્ત્રે સામાન્ય નિયમ તરીકે—ઉત્સર્ગમાર્ગ તરીકે એકપણે અમુક વસ્તુ કરવી જોઇએ અથવા અમુક રીતે વર્ત વું જોઇએ, અને અન્યપણે અમુક વસ્તુ ન કરવી જોઇએ અથવા અમુક રીતે ન વર્ત વું જોઇએ એમ ઠરાવ્યું હોય, તો પણ તે વિધિવાકય અથવા નિષેધવાકય હંમેશને માટે અને અધી પરિસ્થિતિમાં લાગુ પડે છે એમ સમજવું એ એકાન્ત છે અને ભૂલ છે. અમુક વખતે, અમુક સ્થળે અમુક કરવું કે ન કરવું, એ યાગ્ય છે કે અયોગ્ય એ તે તે પ્રસંગના દ્રવ્ય-દ્દેત્ર—કાળ—ભાવ (તે તે વખતના સંજાગ, પરિસ્થિત ) જોઇને નક્કી કરવાનું છે. દેશકાલાદિ અંગ પરિસ્થિત અદલાતાં, જે વાતને સામાન્ય નિયમ તરીકે કર્તવ્ય તરીકે જણાવવામાં આવી હોય તે વાત પલટાયેલા સ્થિતિસંજોગોમાં અકર્તવ્ય અને છે, અને જે વાતને અકર્તવ્ય તરીકે જણાવવામાં આવી હોય તે વાત પલટાયેલી પરિસ્થિતિમાં કર્ત્વવ્ય પને છે. આને અપવાદમાર્ગ કહે છે. આમાં નિયમના કર્ત્વવ્ય પને છે. આને અપવાદમાર્ગ કહે છે. આમાં નિયમના

ભાંગ થતા નથી, પરંતુ નિયમથી જે ઉદ્દેશ સિદ્ધ કરવાના હાય છે તે જ ઉદ્દેશ, અથવા તેના જેવા અન્ય ઉચ્ચ ઉદ્દેશ, પલટા-યેલી પરિસ્થિતિમાં અપવાદમાર્ગના આશ્રય લઈ પાર પાડવામાં આવે છે. બેશક, નિયમના માર્ગ નહિ સ્વીકારીને અપવાદના આશ્રય લેતી વખતે ખૂબ જ સતર્કતા રાખવાની જરૂર છે.

દ્રવ્ય–ક્ષેત્ર–કાળ–ભાવ યા ઉત્સર્ગ-અપવાદની બાબતમાં નીચેના શ્લાક દ્રષ્ટવ્ય છે—

उल्पद्यते हि सावस्था देशकालामयान् प्रति। यस्यामकार्यं कार्यं स्यात् कर्म कार्यं च वर्जयेत्।।\*

અર્થાત્—દેશ, કાલ અને રાેગના કારણે એવી અવસ્થા આવી પડે છે કે જ્યારે અકાર્ય કાર્ય ખની જાય છે અને કાર્ય અકાર્ય ખની જઈ ત્યાગી દેવું પડે છે.

અપવાદ ઔત્સર્ગિક માર્ગ ના પાષક જ હાય, ઘાતક નહિ. આપવાદિક વિધાનની મદદથી જ ઔત્સર્ગિક માર્ગ વિકાસ કરી

<sup>\*</sup>હારિભદ્ર સત્તાવીશમાં અષ્ટકના પાંચમા શ્લોકની વૃત્તિમાં જિનેશ્વર-સરિજીએ આ શ્લોક ઉદ્દુધૃત કરેલા છે. હેમચંદ્રાચાર્યની દ્રાત્રિશિકાના ૧૧મા શ્લોક ઉપરની મિલિયેજ્સરિની 'સ્યાદ્દાદમંજરી ' ટીકામાં આ શ્લોકના આધાર પર કહેવામાં આવ્યું છે કે, આયુર્વેદ મુજબ જે રાગને અંગે જે અવસ્થામાં જે વસ્તુ અપથ્ય હાય તે જ વસ્તુ તે જ રાગમાં બીજી અવસ્થા વખતે પથ્ય બને છે. લંઘન અમુક જ્વરની હાલતમાં ઉપયાગી છે, પણ ક્ષીજુધાતુની હાલતમાં જ્વરવાળાને એ અયાગ્ય છે. દેશકાલાદિની અપેક્ષાએ જ્વરવાળાને પણ દિધપાન વગેરે સેવ્ય બને છે. મતલબ કે જે અપથ્યના ત્યાગ એક અવસ્થામાં જે રાગને શામક બને છે, તે અપથ્ય જ બીજી અવસ્થામાં તે જ રાગના શમનમાં અનુકૂલ પડે છે.

પંચમ ખંડ : ૪૯૩:

શકે છે. એ બન્ને મળીને જ મૂળ ધ્યેયને સિદ્ધ કરી શકે છે. દાખલા તરીકે, ભાજનપાન જીવનની રક્ષા અને પુષ્ટિ માટે જ છે; પણ એ પણ જેવામાં આવે છે કે કચારેક કચારેક તા ભાજનપાનના ત્યાગ જ જીવનને બચાવી લે છે, આમ, ઉપર ઉપરથી પરસ્પર વિરુદ્ધ દેખાતા પણ જીવનવ્યવહાર જ્યારે એકલક્ષ્યગામી હાય ત્યારે એ ઉત્સર્ગ—અપવાદની કાટીમાં આવે છે. ઉત્સર્ગને આતમા કહીએ તા અપવાદને દેહ કહેવા જોઇએ. બન્નેના સમ્મિલિત ઉદ્દેશ સંવાદી જીવન જીવલું એ છે.

ઉત્સર્ગ અને અપવાદ એ બન્ને માર્ગનું લક્ષ્ય એક જ હાય છે. જે કાર્યને માટે ઉત્સર્ગના નિદે શ કરવામાં આવે છે તે જ કાર્ય માટે અપવાદના નિદે શ કરવામાં આવે છે. અર્થાત્ જે બાબત(હેતુ)ને ઉદ્દેશીને ઉત્સર્ગ પ્રવર્ત છે, અપવાદ પણ તે જ બાબત(હેતુ)ને ઉદ્દેશીને પ્રવર્ત છે. દાખલા તરીકે જેમ મુનિને વિશુદ્ધ આહાર શ્રહણ કરવાનું ઉત્સર્ગ વિધાન સંયમના પરિપાલન માટે છે, તેમ અન્યવિધ પ્રસંગ પર (માંદગી આદિના વખતે બીજો રસ્તા ન હાઇ) અનેષણીય (મુનિને માટે બનાવેલ હાવા જેવા કારણે ન ખપે એવા) આહાર શ્રહણ કરવાનું અપવાદ-વિધાન પણ સંયમના પરિપાલન માટે જ છે. આમ એ બન્ને– ઉત્સર્ગ તથા અપવાદના હેતુ એક જ છે.

હેમચંદ્રાચાર્ય યાેગશાસ્ત્રના ત્રીજા પ્રકાશના ૮૭મા <sup>શ્</sup>લાેકની વૃત્તિમાં લખે છે કે–

'कम्बलस्य च वर्षासु बहिनिगंतानां तात्कालिकवृष्टावण्काय रक्षणमुपयोगः। बाल-वृद्ध-ग्लनिमित्त वर्षत्यपि जलघरे भिक्षाये निःसरता कम्बलावृत्तदेहानां न तथाविधाण्कायविराधना। उच्चार प्रस्त्रावणादिपीडितानां कम्बल।वृत्तदेहानां गच्छतामपि न तथाविधा विराधना।" અર્થાત્-વર્ષા ઋતુમાં અહાર નીકળેલા મુનિઓને તાતકાલિક વરસાદ આવતાં અપ્કાય જીવાના રક્ષણુમાં કંખલના ઉપયોગ છે. વરસતા વરસાદમાં પણ બાલ, વૃદ્ધ કે ગ્લાનને માટે ભિક્ષા સારૂ નિકળેલા મુનિઓને, જો તેમણે પાતાના શરીરને કંખલથી લપેટયું હાય તા અપ્કાયવિરાધના તેટલી થતી નથી. વરસતા વરસાદમાં પેશાબ યા શૌચ માટે બહાર જતાં તેમનાં [ મુનિ-એાનાં ] શરીર કમ્બલથી આચ્છાદિત હાતાં તેમને તેટલી વિરાધના લાગતી નથી.

[ पेशाभ या हस्त रे। इवानी सफत मनार्ध छे-" वच्च-मुत्तं न घारए। " हशवैं हा सिंह, प-१६]

આમ કાચા પાણીના સ્પર્શ પણ મુનિને માટે જ્યાં નિષિદ્ધ છે, ત્યાં વરસતા વરસાદમાં ઉપરના પ્રયાજને બહાર જવાનું વિધાન પણ છે—અપવાદરૂપે. [અને કમ્બલના ક્ક્ત એ જ ઉપયોગ મુનિને માટે હૈમચંદ્રાચાર્યે ઉપરના પાઠમાં અતાવ્યા છે. એ સિવાય બીજા ઉપયોગના કશા ઉલ્લેખ તેમણે કર્યા નથી.]

ધર્મનું અનુશાસન સત્યવાદી બનવાનું ફરમાવે છે. પણ પશુપ્રાણીને હુણવા તેની પાછળ પડેલ ઘાતકી માણસના. એ (પશુપ્રાણી) કઈ તરફ ગયાનું પૂછવા ઉપર, જાણવા છતાં એની રક્ષા માટે, ન છૂટકે, અતથ્ય બાલવું પડે તાે તેમ બાલવાનું અપવાદવિધાન પણ ઉત્સર્ગ વિધાનની જેમ અહિંસાની સાધના માટે હાેઈ કર્ત વ્યરૂપ શ્રુપ્ત પડે છે. આમ ઉત્સર્ગ અને અપવાદ એ બંનેનું એક જ લક્ષ્ય છે.

<sup>\* &</sup>quot; यस्तु संयमगुष्त्यर्थं न मया भृगा उपलब्धा इत्यादिकः स न दोषाय "।

<sup>( &#</sup>x27; સૂયગડ ' અંગના ૮મા અધ્યનની ૧૯મી ગાથાની વૃત્તિમાં )

પંચમ ખંડ : ૪૯૫ :

એ જ પ્રમાણે સ્ત્રીના સ્પર્શ સાધુને માટે નિષિદ્ધ છતાં કાઈ સ્ત્રી નહી, આગ કે એવી બીજી કાઈ વિક્રટ આક્તમાં સપડાઈ પડી હાય તેવા વખતે તેને અડીને પણ ખચાવવાના ધર્મ સાધુને પણ પ્રાપ્ત થાય છે. સાધુને માટે વિવિધ સ્ત્રીસ્પર્શ નિષેધની પાછળ પ્રદ્ધાચર્ય સલામત રહે એ દેષ્ટ છે જે, અહિંસાની એક પ્રદેશભૂમિ છે, તેમ એ આપવાદિક સ્પર્શ પણ પ્રદ્ધાચર્યની વિશાલભૂમિરૂપ અહિંસાના પાષણ માટે છે. આમ સ્પર્શનિષેધ તથા સ્પર્શ બંનેનું એક જ લક્ષ્ય છે.

जं दब्बिसेकालाइसंगयं भगवया अणुट्ठाण । भणियं भावविसुद्धं निष्फज्जइ जल फल तह उ ।। ७७८ ।। न वि किंचि वि अणुणात पिडिसिद्धं वा वि जिणवरिदेहिं। तित्थगराणं आणा कज्जे सच्चेण होयव्वं ।।७७९।। ( હरिसद्रसूरि, ७वेंगेसप्य )

અર્થાત્-લગવાને મનાલાવને શુદ્ધ રાખી દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવને અનુકૂલ કૃત્ય કરવાનું ફરમાવ્યું છે, જે રીતે સ્વપરકલ્યાણ-સાધનરૂપ ફળ નીપજે તે રીતે વર્ત વાનું ફરમાવ્યું છે. ( ૭૭૮ )

જિનેન્દ્રભગવાને કાઈ કૃત્ય કરવાનું એકાન્તે ક્રમાગ્યું નથી, તેમ જ કાઈ ભાખતાના નિષેધ એકાન્તે કર્યા નથી. ભગવાનની આજ્ઞા તા એટલી જ છે કે આત્મકલ્યાણુમાર્ગના આરાધનમાં સચ્ચાઈથી વર્ષવું. (૭૭૯)

એકાન્તવાદની બાબતમાં **છેલ્લે એક ચેતવણીરૂપ પણ** જોઈ લઇએ—

વસ્તુની એક નહિ, પણ અનેક માજીએા જેવી, તપાસવી અને સંગત થઇ શકતી બાજીઓના યાગ્ય મેળ બેસાડવા એ અનેકાન્તવાદના અર્થ છે. પણ જે બાબત ઘટતી ન હાય,

જૈન દર્શન

અસંગત હેાય તેવી બાઝતને ઘટિત તથા સંગત ઠરાવવી એ તાે બાલચેષ્ટા કહેવાય. એ રીતે અનેકાન્તવાદ ' અન્ધાધુન્ધવાદ ' બની જાય.

જે વખતે જે પ્રવૃત્તિના ઔચિત્ય માટે વિવેકદર્ષિના ટેકા ન હાય અને જેને વિવેક એકંદરે અયાગ્ય ઠરાવતા હાય તેને અનેકાંતના ટેકા આપવા કે સ્યાદ્ધાદને સંગત કરવા મથવું અને અનેકાન્તના એાઠા નીચે એને ઉચિત તથા આદરનીય ઠરાવવી એ અનેકાન્તવાદના દુરુપયાગ છે. અને એની મજાક ઉડાવવા સરખું છે. અનેકાન્તવાદ કંઈ 'ફેરફુદડીવાદ'નથી, એ છેન્યાય્ય સમન્વય-વાદ એ ધ્યાનમાં રહેવું જોઇએ.

### ' નિક્ષેપ '

ગ્રાનનું વાહન ભાષા છે, અમૂર્ત જ્ઞાન ભાષામાં ઊતરી મૂર્ત રૂપ બની વ્યવહાર્ય બને છે. ભાષા શખદાત્મક છે અને શખદના સામાન્ય અર્થ પ્રયોગ ચાર રીતના જોવામાં આવે છે, જેને 'નામ', 'સ્થાપના', 'દ્રવ્ય' અને 'ભાવ' કહેવામાં આવે છે. દાખલા તરીકે 'રાજા' લઇએ. 'રાજા' કાઇનું નામ હાય ત્યારે તે એ નામથી વ્યવહૃત થાય છે. એ 'નામ' માત્રથી રાજા હાઇ નામ–ર જા છે. 'રાજા' શખદના આ અર્થ નામનિક્ષેપ કહેવાય. રાજાની મૂર્તિ, છખી કે ચિત્રને પણ રાજા કહેવામાં આવે છે તેમ. એ સ્થાપના (ચિત્ર, છખી, મૂર્તિ)ના રૂપે રાજા હાઈ સ્થાપના–રાજા છે. 'રાજા' શખદના આ અર્થ સ્થાપનાનિક્ષેપ કહેવાય. મૂળ વસ્તુના એની મૂર્તિ, છખી કે ચિત્રમાં આરાપ કરવા એ સ્થાપના–નિક્ષેપ કહેવાય. જે ભૂતકાળમાં રાજા હતા આવા અથવા ભવિષ્યમાં રાજા થનાર છે તેને પણ 'રાજા' કહેવામાં આવે છે. એ 'દ્રવ્ય'થી એટલે કે પાત્રપણાની અપેક્ષાએ રાજા

પંચમ ખાંડ : ૪૯૭ :

હાઇ દ્રવ્ય-રાજા છે. 'રાજા ' શખ્દના આ અર્થ દ્રવ્યનિક્ષેપ કહેવાય. દ્રવ્યના અર્થ અહીં 'પાત્ર ' કરવા ઘટે. એની મતલબ એ કે જે ભૂતકાળમાં રાજા હતા અથવા ભવિષ્યમાં રાજા થનાર છે તે માણુસ રાજાપણાનું અથવા રાજાપણાને 'પાત્ર ' છે, જેમાં વર્તમાનકાળે રાજાપણું નથી, પણ ભૂતકાળમાં હતું અથવા ભવિષ્યમાં આવવાનું. જે રાજાપણાથી રાજમાન (શાભિત) હાય તે રાજા કહેવાય છે એ જાણીતું જ છે. એ 'ભાવ'થી એટલે કે યથાર્થપણે રાજા હાઇ ભાવ–રાજા છે. 'રાજા ' શખ્દના આ અર્થ ભાવ–નિક્ષેપ કહેવાય. આમ, નામ–સ્થાપના–દ્રવ્ય– ભાવ એ રીતાથી શખ્દના અર્થ વિભાગ કરાય છે.

ભગવાનની ભક્તિ તેમના નામસ્મરણથી, તેમની મૂર્ત્તિદ્વારા અથવા ગુરુભક્તિ મારફત કરી શકાય છે; કારણ કે સાચા ગુરુ એ દ્રવ્યભગવાન ગણી શકાય. આ રીતે નામ, સ્થાપના અને દ્રવ્ય એ ત્રણ નિક્ષેપ ભાવનિક્ષેપ તરફ દોરી શકે છે.

卐

# ષષ્ઠ ખંડ

# જૈનદર્શનની અસામ્પ્રદાયિકતા અરુ ઉદારતા

જૈનધર્મના સિદ્ધાંતાને સ્કુટ કરવા પ્રાચીન મહાન આચાર્યોએ સર્જેલી ગ્રન્થસમ્પત્તિ વિશાળ પ્રમાણમાં છે, જેમાં મહાન્ પુરુષાએ મધ્યસ્થપણે તત્ત્વનિરૂપણ કરતાં લાકકલ્યાણ તરફ મુખ્ય દિષ્ટ રાખી છે. મૂળ આગમામાં તા નિર્માળ સમભાવનાં વિશાળ ઝરણ આપણે જેઈ શકીએ છીએ; પણ એ પછીનાં સમભાવી મહાન્ આચાર્યોના રચેલા મહાન્ ગ્રન્થા પણ એાછા મહત્ત્વના નથી. ઉદાહરણાર્થે જુઓ આચાર્ય હરિભદ્રના 'શાસ્ત્રવાત્તાંસમુશ્ચય' ગ્રથા એ તત્ત્વપૂર્ણ સુંદર ગ્રંથમાં એ મહાન્ ગ્રંથકાર સાધુ પુરુષના ઉમદા સમભાવ અને વાતસલ્યનાં જે દર્શન થાય છે તેનાં અવતરણ આપવાને અહીં સ્થાન નથી, છતાં નમૂનારૂપે કંઇક જોઇએ.

એ ગ્રન્થમાં ત્રીજા સ્તબકમાં જૈનદર્શનસમ્મત "ઇધ્ધર જગત્કર્તા નથી" એ સિદ્ધાન્ત યુક્તિપુરસ્સર સિદ્ધ કર્યા પછી એ શમભાવસાધક અને ગુણુપૂજક આચાર્ય લખે છે કે—

ततक्तेश्वरकतृ त्ववादोऽयं युज्यते परम् । सम्यग्न्यायाविरोधेन यथाऽऽहुः शुद्धबुद्धयः ॥ १०॥ ईश्वरः परमात्मैव तदुक्तव्रतसेवनात् । यतो मुक्तिस्ततस्तस्याः कर्त्ता स्याद् गुणभावतः ॥ ११॥ વષ્ટ ખંડ : ૪૯૯ :

तदनासेवन।देव यत् संसारोऽपि त-स्वतः। तेन तस्यापि कतृत्वं कल्प्यमानं न दुष्यति ॥ १२ ॥

અર્થ — ઇશ્વરકર્તું ત્વના મત આવી રીતની યુક્તિથી ઘટાવી પણ શકાય છે કે, રાગદ્વેષમાહરહિત પૂર્ણ વીતરાગ પૂર્ણ જ્ઞાની પરમાતમાં એ જ ઇશ્વર છે અને તેણે ફરમાવેલ કલ્યાણમાર્ગ ને આરાધવાથી મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે, માટે મુક્તિના દેનાર ઇશ્વર છે એમ ઉપચારથી કહી શકાય, અને એ પરમાતમાએ ખતાવેલ સદ્ધમ માર્ગ નહિ કરવાથી ભવભ્રમણ જે કરવું પડે છે તે પણ ઇશ્વરના ઉપદેશ નહિ માન્યાનું પરિણામ છે.×

× જેની સલાહધા આપણને લાભ મળે તેને આપણા લાભરૂપ ઉપકારના કર્તા આપણે કહીએ છીએ, પણ જેની સલાહ પ્રમાણે ન ચાલવાથી, તેથી વિરુદ્ધ ચાલતાથી નુકસાન આવે તો તેના (તે નુકસાનના) કર્તા તેને આપણે નથી કહેતા, વ્યવહારમાં પણ તેન નથી કહેવાતું એ પ્રમાણે પરમાત્માએ દર્શાવેલા સન્માર્ગ પર ચાલવાથી મુક્તિના લાભ મળે છે, માટે એ લાભરૂપ ઉપકારના કર્તા અથવા મુક્તિના દાતા પરમાત્માને માની શકાય છે. [ બેશક, એમ માનવું એ ઔપચારિક વ્યવહાર છે. છતા એ યુક્તિસર અને રમ્ય છે ] પણ તેના ( પરમાત્માના ) ખતાવેલા માર્ગ ન ચાલતાં, એથી વિરુદ્ધ ચાલતાં ભવભ્રમણનાં કષ્ટ ઉઠાવવાં પડે તેના કર્તા તરીકે તેને ( પરમાત્માને ) માનવા એ ઔપચારિક રીતે પણ છાજતું નથી. ઔપચારિક રીતે પણ એવા વાણી–વ્યવહાર ગમે તેવા નથી એથી જ ઉપાષ્યાયશ્રી યશાવિજયજીને એ સંબંધમાં ઉપર ખતાવેલ બારમા શ્લોકની ડીકાર્મા કહેવું પડ્યું છે કે–

"'अङ्गुल्यग्रे करिशतम्' इत्यादिवद् यथाकथाञ्चिद् उप-चारेण व्यवहार निर्वाहात्।"

અર્થાત્ " આંગળીના ટેરવા ઉપર સો હાથી " એવા લૌકિક કથન

'ઇશ્વર કર્તા છે' એવા વાકચ પર કેટલાકાના આદર ખંધાયા છે તેમને લનુલક્ષીને (તેમના અનુરાધ) પૂર્વેક્ત પ્રકારની–ઇશ્વરકર્તું ત્વની–દેશના આપવામાં આવી છે એમ આચાર્ય મહારાજ નીચેના શ્લાકથી જણાવે છે—

कर्त्ताऽयमिति तद्वाक्ये यतः केंषाञ्चिदादरः । अतस्तदानुगुण्येन तस्य कर्तृ त्वदेशना ॥ १३ ॥ &वे थीळ रीते, ઉपयार वगर धिधरेने धर्ता अतावे छे-परमैश्वर्ययुक्तत्वात्मत आत्मेव वेश्वरः । स च कर्त्त ति निर्दोषः कर्तृ वादो व्यवस्थितः ॥ १४ ॥

અર્થ — અથવા આત્મા જ ઈશ્વર છે એમ મનાયું છે, કેમકે દરેક આત્મા ( જીવ ) એના સાચા રૂપમાં પરમ ઐશ્વર્ય યુક્ત છે, અને આત્મા ( જીવ ) તો ચાેેે ખી રીતે કર્તા છે જ. આવી રીતે ઈશ્વરકર્તૃતવવાદ વ્યવસ્થિત થઈ શકે.

ઉપરનાં પાંચ <sup>શ્</sup>લાેકાે પછી એ જ વાતના અનુસન્ધાનમાં ઉપસંહાર કરતાં આચાર્ય મહારાજ કહેે છે કે—

शास्त्रकारा महात्मानः प्रायो वीतस्पृहा भवे । स-स्वार्थसम्प्रवृत्ताश्च कथ तेऽयुक्तभाषिणः ? ।। १५ ।।

જૈન દર્ષિએ ભવસ્થ અને ભવાતીત એમ બે શ્રેણીના પરમાતમાં છે ભવસ્થ પરમાત્માં મન-વાણી-શરીરના ધારક હોઈ હરવું ફરવુ, બાલવું, વગેરે પ્રવૃત્તિઓ કરે છે. તેએ કલ્યાણમાર્ગના-મુક્તિમાર્ગના યોજક, ઉપદેશક અને પ્રચારક છે, તેમજ મુમુક્ષુસંધના સંગઠનકર્તા છે અને ભવાતીત (સિદ્ધ) પરમાતમાં સંપૂર્ણ વિદેહ હોઈ સ્વકીય શાનજ્યોતિમાં જ રમમાણ રહે છે.

केवुं आ म्थन के ते औपयारिक रीते निकावी सेवानुं.

अभिप्रायस्ततस्तेषां सम्यग् मृग्यो हितैषिणा । न्यायशास्त्राविरोधेन यथाऽऽह मनुरप्यद: ।।१६ ॥

અર્થાત્–શાસ્ત્ર અનાવનારા ઋષિ–મહાત્માએ પ્રાયઃ નિઃસ્પૃહ અને લે! કાેપકારની વૃત્તિવાળા હાેય છે, માટે તેઓ અયુક્ત ભાષણ કેમ કરે ? અતઃ તેમના અભિપ્રાય ન્યાયસંગત થાય તેમ તપાસવા જોઇએ.

એ પછી (એ સ્તબકમાં) કપિલના પ્રકૃતિવાદની સમીક્ષા આવે છે. સાંખ્યમતાનુસારી વિદ્વાનાએ પ્રકૃતિવાદની જે વિવેચના કરી છે તેમાં ઉપસ્થિત થતા દોષા જાહેર કરી પ્રકૃતિવાદનું તાત્પર્ય ખતાવી છેવટે આચાર્ય મહારાજ કહે છે કે—

एवं प्रकृतिवादोऽिष विज्ञेयः सत्य एव हि। किष्ठोक्तत्वतश्चैव दिव्यो हि स महामुनिः॥ ४४॥

અર્થાત્-એ પ્રમાણે (પ્રકૃતિવાદનું જે રહસ્ય અતાવ્યું તે પ્રમાણે) પ્રકૃતિવાદ પણ યથાર્થ જાણવા. વળી તે કપિલના ઉપદેશ છે, માટે સત્ય છે, કારણ કે તેઓ દિવ્ય મહામુનિ હતા.

એ પછી છઠ્ઠા સ્તબકમાં ક્ષણિકવાદ, વિજ્ઞાનવાદ અને શૂન્યવાદની ખૂબ આલાેચના કરીને અને તે વાદામાં અનેક ઊભા થતા દાષા અતાવીને છેવટે આચાર્ય મહારાજ વસ્તુસ્થિતિને જાહેર કરે છે કે—

अन्ये त्वभिद्घत्येवमेतदास्थानिवृत्तये। क्षणिकं सर्वमेवेति बुद्धेनोक्तं न त-त्वतः।। ५१।। विज्ञानमात्रमप्येवं बाह्यसङ्गनिवृत्तये। विनेयान् कांश्चिदाश्चित्य यद्वा तद्देशनाईतः॥ ५२।। एवं च शून्यवादोऽपि सद्धिनेयानुगुण्यतः। अभिप्रायत इथ्युक्तो लक्ष्यते तन्त्ववेदिना ॥ ५३ ॥

અર્થાત્-મધ્યસ્થ પુરૂષોનું એમ કહેવું છે કે 'બધું \* ક્ષિણું છે' એમ બુધ્ધે વાસ્તિવિકતાની દેષ્ટિએ કહ્યું નથી. કિન્તુ રાગાત્પાદક વિષયવાસનાને દૂર કરવાના વૈરાગ્યાત્પાદક અનિત્યત્વ—ભાવનાને જગાડવાના ઉદ્દેશથી કહ્યું છે. વિજ્ઞાનવાદ પણ બાહ્યવિષયાસક્તિને દૂર કરવાના ઉદ્દેશથી યોગ્ય શિષ્યા શ્રોતાએ ને અનુલક્ષીને કહેવામાં આવ્યા છે. શૂન્યવાદ પણ યાગ્ય શિષ્યાને અનુલક્ષીને વૈરાગ્યની પુષ્ટિ કરવાના આશયથી કહ્યો જણાય છે.

આગળ જઈ, વેદાન્તના અદ્ભૈતવાદની વેદાંતાનુયાયી વિદ્વા-નાએ જે વિવેચના કરી છે તે પર પ્રાપ્ત થતા દાેષા ખતાવી છેવટે આઠમા સ્તબકમાં આચાર્ય મહારાજ કહે છે—

अन्ये व्याख्यानयन्स्येवं समभावप्रसिद्धये । अद्वेतदेशना शास्त्रे निर्दिष्टा न तु त-त्वतः ॥ ८॥

અર્થાત્–અન્ય મહર્ષિએા એમ કહે છે કે અદ્વૈતના જે ઉપદેશ કરવામાં આવ્યા છે તે અદ્વૈતની વાસ્તવિકતા અતાવવા માટે નહિ, પણ સમભાવની પ્રાપ્તિના ઉદ્દેશે કરવામાં આવ્યા છે.

<sup>\*</sup> દ્રગ્ય વગરના પર્યાય નથી અને પર્યાય વગરનું દ્રવ્ય નથી. ક્ષણે ક્ષણે દરેક વરત પરિવર્તમાન રહે છે. આ ખું યે આ ખું દ્રવ્ય ક્ષણે ક્ષણે પલટાયા જ કરે છે. આ વાત જૈનાને અને લગભગ વધાઓને સમ્મત છે, અને પ્રતીતિગાયર છે. અતઃ આ દર્ષિએ મહર્ષિ ધ્યુધ્ધે વસ્તુને (સમગ્ર જગત્ને) ક્ષણિક કહ્યાનું ખૂબ જ સંભવે છે. આખું જગત્ જ્યાં નજર નાખા ત્યાં ફરતું બદલાતું જ નજરે પડે છે. અતઃ કાઈ પણ ફિલસુફ કે ઋષિ મુનિના મુખેયી એવા અભિપ્રાય [સાપેક્ષ રીતે પણ) નિકળવા ખૂબ સ્વાલાવિક છે.

: 403 :

મતલબ કે જગત્માં જીવા માહાધીન થઇ રાગ-દ્રેષ કરે છે એ બધા અવિદ્યાના વિલાસ છે એમ બતાવીને એ દાષાને રાકવા માટે, શત્રુ–મિત્રને એક દિષ્ટથી જેવા માટે એ પ્રકારે સમભાવની સિદ્ધિ માટે " आत्में वेदं सर्वम्," " सर्वं इत्वदं ब्रह्म" [ બઘું આત્મા જ છે. બધું પ્રદ્મા જ છે. ] ઈત્યાદિ અદ્ભેત ઉપદેશ છે. અદ્ભેત શાસ્ત્રના ઉપદેશ સંસારપ્રપંચને અસાર માની સર્વને આત્મદિષ્ટથી જોવાનું ક્રમાવે છે. [ આ વાદાનું તાત્પર્ય ૪૬૩ માં પેજમાં જુએા. ]

આવી રીતે અન્યાન્ય દર્શ'નોના સિદ્ધાન્તોની તટસ્થ દેષ્ટિએ પરિક્ષા કરવાની સાથે શુદ્ધ દેષ્ટિથી તેના સમન્વય કરવા પણ પ્રયત્ન કરવા એ ચિત્તશુદ્ધિ અને નિસર્ગ'વત્સલ પ્રકૃતિનું પ્રશંસનીય નિદ્દર્શ'ન છે. અન્ય દર્શ'નાના ધુરન્ધરાને 'મહર્ષિ', 'મહામૃતિ,' 'જ્ઞાની,' 'મહામિતિ' અને એવા બીજા ઊંચા શબ્દોથી સન્માનપૂર્વ'ક પાતાના શ્ર'થામાં ઉલ્લેખવા, અને દૂષિત સિદ્ધાંતવાળાઓના મતાનું ખંડન કરતાં પણ તેમના હલકા શબ્દોથી વ્યવહાર ન કરવા અને સમ્પૂર્ણ સભ્યતા તથા શિષ્ટતા સાથે પ્રસન્ન શૈલીથી સામાને પ્રબુદ્ધ કરવાની પાતાની માયાળ લાગણી વહેતી શખવી એ જૈન મહર્ષિઓનું મહદ્ ઔદાર્ય' છે. ધાર્મિક કે દાર્શનિક વાદયુદ્ધ ચલાવતાં વિરુદ્ધ-દર્શ'નવાળાએ તરફ પાતાના આત્મીયભાવ (સમભાવ) સ્વસ્થ શહે એ કેટલું સાત્ત્વક હૃદય!

વળી જુએા ઉદારતાના મનાહર ઉદ્ગાર— શ્રીમદ્ હેમચન્દ્રાચાર્યના

भवबीजाङ्करजनना रागाद्याः क्षयमुपागता यस्य । ब्रह्मा वा विष्णुर्वा हरो जिनो वा नमस्तमे ॥ આ <sup>શ્</sup>લાેક તેમણું પ્રભાસપાટણુમાં સામના**થ મહાદેવની** મૂર્તિના સામીપ્યે સ્તુતિ કરતી વખતે ઉચ્ચાર્યો <mark>હતાે એ</mark>વી પર પરાગત આપ્યાયિકા છે.

આ સ્તુતિ શ્લોક કહે છે કે---

ભવ–સંસારના કારણભૂત રાગ, દ્વેષ આદિ સમગ્ર દાેષા જેના ક્ષય પામ્યા છે તે ચાહે પ્રદ્યા, વિષ્ણુ, શાંકર અથવા જિન હાેય તેને મારા નમસ્કાર છે.

મૂર્તિ એ આપણા વીતરાગતાના ઉચ્ચતમ આદર્શનું (પરમાત્માનું)-વીતરાગતાના પ્રતિભાસ પાડનારું-પ્રતીક છે. તે પ્રતીકદ્વારા આદર્શ (પરમાત્મા)ની પૂજા-ભક્તિ થઇ શકે છે. દ્રૌણાચાર્ય ભિદ્ધ એકલવ્યને ધનુર્વિદ્યા શીખવવા જ્યારે ના પાડી ત્યારે તેણે (એકલવ્યે) દ્રોણાચાર્યનું-પાતાને આવડ્યું એવું-પ્રતીક ગાઠવી તેના ઉપર ગુરુ તરીકે દ્રૌણાચાર્યના આરાપ કરી શ્રદ્ધાપૂર્વક ધનુર્વિદ્યા શીખવાનું શરૂ કર્યું, અને છેવટે દ્રોણાચાર્યના પ્રિયતમ શિષ્ય અર્જુનને પણ ટપી જાય એવી ધનુર્વિદ્યા એ શીખ્યા, આ ઉદાહરણ કેટલું સૂચક છે!

આદરા ને કયા નામથી પૂજવું એ બાબતમાં પણ પ્રસ્તુત શ્લોક સ્પષ્ટ અજવાળું પાડે છે. આદરા નું પૂજન અને ભક્તિ અમુક જ નામ ઉચ્ચારીને થઇ શકે એવું કંઇ નથી. ગમે તે નામ આપીને અને ઉચ્ચારીને આદરા ને પૂજી શકાય છે. શ્રી યશાવિજયજી મહારાજ પણ પરમાત્મ-પશ્ચીશીમાં કહે છે કે—

बुद्धो जिनो हृषीकेशः शम्भूपं ह्यादिपूरुषः। इत्यादिनामभेदेऽपि नार्थतः स विभिद्यते।।

અર્થાત્—ખુદ, જિન, હુષીકેશ, શમ્ભુ, પ્રદ્યા, આદિપુરુષ

ષષ્ઠ ખંડે : ૫૦૫ :

વગેરે જુદાં ઝુદાં નામ છતાં એ બધાંના અર્થ એક જ છે. એક જ પરમાત્મા એ બધાં નામાથી અભિહિત થાય છે.×

તાત્પર્ય એ છે કે તમને ગમે તે મૂર્તિ નું અને ગમે તે નામનું આલં બન લાે, છતાં જેમની પૂજનીય મૂર્તિ નાે આકાર પ્રકાર કે રચનાપ્રકાર લિજ્ઞ હાેય અથવા જેઓ આદર્શ એાળખાવવા માટે જુદાં નામાના ઉપયાગ કરતા હાેય તેમની સાથે તે કારણે વિરાધ કે તકરાર કરવાનું કંઈ કારણ નથી.

× ' સુદ્ધ ' એટલે પૂર્ણ શુદ્ધ સુદ્ધિને પ્રાપ્ત થયેલ, અથવા પરમન્તત્ત્વના પૂર્ણ જ્ઞાતા. ' જિન ' એટલે રાગાદિ સર્વ દાષાને જીતનાર. ' હષીકેશ ' એટલે [ હષીક એટલે ઈન્દ્રિયા, અને કશ એટલે સ્વામી એ પ્રમાણે ] ઈન્દ્રિયાના સ્વામી અર્થાત્ પૂર્ણ જિતેન્દ્રિય. ' શમ્ભુ ' એટલે પરમસુખનું ઉદ્ભવસ્થાન. ' હાલા ' એટલે પવિત્ર જ્ઞાનમૂર્તિ. ' આદિપુષ્ણ ' એટલે સર્વેત્તમ પુરૂષ. એ જ પ્રમાણે ' વિષ્ણુ ' એટલે પાતાના ઉચ્ચ જ્ઞાનથી વિશ્વને વ્યાપનાર આત્મા. ' શંકર ' એટલે સુખકારક. અથવા સુખકારક માર્ગ ખતાવતાર. ' હૃરિ ' અને ' હર ' એટલે પ્રાણીઓનાં દુ: ખાને હરનાર. ' મહાદેવ ' એટલે પૂર્ણ પ્રકાશથી દેદીપ્યમાન ' અર્હન્ ' એટલે પૂજ્યતાનું પરમ ધામ.

रागादिजेता भगवन् ! जिनोऽसि बुद्धोऽसि बुद्धि परमामुपेतः। कैवल्यचिद्व्यापितयाऽसि विष्णुः शिवोऽसि कल्याणविभूतिपूर्णः॥

[લેખકની અનેકાંતવિભૂતિ—દાત્રિંશિકા]

અર્થાત્ હે પ્રસુ ! તું રાગાદિદાષોના જેતા હેાવાથી જિન છે, પરમસુદ્ધિને પ્રાપ્ત થયેલ હાેઈ છુદ્ધ છે. કૈવત્યજ્ઞાનથી વ્યાપક હાેવાથી વિષ્ણુ છે અને કત્યાણવિભૂતિપૂર્ણ હાેવાથી શિવ છે.

જૈન દશ્વાન

એટલું જ નહિ, તેની બાબતાને લઇ તેમના પ્રત્યેના આપણા મૈત્રીશાલી વ્યવહારમાં ફરક ન આવવા જોઇએ.

વીતરાગતા એ પ્રત્યેક માણુસનું અન્તિમ સાધ્ય હેાવું જોઇએ એ મુખ્ય મુદ્દો ચૂકચા સિવાય જૈનધર્મ અન્યસમ્પ્રદાયાની તત્ત્વવિષયક માન્યતા અને આચારપદ્ધતિ અથવા ક્રિયાકાંડ પ્રત્યે આદર ધરાવે છે એ નીચેના શ્લાક ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે—

जितेन्द्रिया जितकोघा दान्तात्मानः शुभाशयाः। परमात्मगति यान्ति विभिन्नैरपि वर्त्मभिः।।

[ યશાવિજયજી, પરમાત્મપચ્ચીશી ]

અર્થ : જિતેન્દ્રિય, ક્રોધાદિકષાયરહિત, શાન્તમના, શુભ-આશયવાળા સજ્જના ઝુદાઝુદા માર્ગથી પણ પરમાત્મદશાએ પહોંચી શકે છે.

તે પરમ આદર્શના અનુયાયી, પછી તે કાઈ સંપ્રદાયવાળા હાઈ ગમે તે નામથી એાળખાતા હાય તેન પણ તેના આત્મા જો સમભાવભાવિત હાય તા મુક્તિ પ્રાપ્ત કરે છે એમાં કશા સહેહ નથી એ વાત નીચેના શ્લોક રજા કરે છે—

सेयंबरो य आसंबरो बुद्धो य अहव अन्नो वा समभावभाविअप्पा लहई मुक्खं न संदेहो।।२।।

[ જયશેખરસૂરિની સમ્બાહસત્તરિ]

અર્થ': શ્વેતામ્ત્રર, દિગમ્બર, બૌદ્ધ યા અન્ય કોઇ પણ જો સમભાવભાવિત હાય તા અવશ્ય મુક્તિ પ્રાપ્ત કરે છે.

કાઇ પણ માણસ ગમે તે નામથી એાળખાય એની કશી હરકત નથી, પરંતુ તે જો એમ માની બેસે કે દિગમ્બરત્વમાં ષષ્ઠ ખંડ : ૫૦૭ :

(નગ્ન રહેવામાં) જ મુક્તિ છે અથવા શ્વેતામ્બરત્વમાં (શ્વેત વસ્ત્ર ધારણ કરવામાં યા વસ્ત્ર–ધારણમાં) જ મુક્તિ છે, અથવા તત્ત્વવાદ કે તર્ક વાદમાં મુક્તિ છે, અથવા માત્ર પાતાના પક્ષની સેવા કરવામાં (સાંપ્રદાયિક "વાડા"માં) મુક્તિ છે તા એ પ્રકારની માન્યતાએ ખાટી છે, કિંતુ ક્ષાયા (રાગ–દ્રેષ–માહ)થી મુક્તિ એ જ સાચી [આધ્યાત્મિક] મુક્તિ છે–એ પ્રકારના ઉપદેશ નીચેના શ્લાકથી મળે છે—

नाशाम्बरत्वे न सिताम्बरत्वे न तर्कवादे न च त-त्ववादे । न पक्षसेवाऽऽश्रयणेन मुक्तिः कषायमुक्तिः किल मुक्तिरेव ॥

દેશના (જ્ઞાનાપદેશ અથવા ધર્માપદેશ) કેવી દેવી જોઇએ તે સમ્બન્ધમાં શ્રી હરિભદ્રસૂરિ કહે છે—

> चित्रा तु देशना तेषां स्याद् विनेयानुगुण्यतः । यस्मादेते महात्मानो भवन्याधि-मिष्यवरा ॥

> > [ યાેગદષ્ટિસમુચ્ચય, ૧૩૨]

અર્થ : એ [ કપિલ, સુગત ( છુદ્ધ ) વગેરે ] મહાત્માઓની દેશના ( જ્ઞાનાપદેશ યા ધર્માપદેશ ) ભિન્ન ભિન્ન શ્રેણીના શિષ્યાની યાગ્યતાને અનુસરીને જુદા જુદા પ્રકારની હાય છે, કેમકે તેઓ ભવરાગના મહાન વૈદ્યો છે.

તાત્પર્ય કે શ્રોતાજનાના અધિકાર મુજબ તેમને પચી શકે તેમનાથી અમલમાં મૂકી શકાય-એવા પ્રકારની દેશના ઝુદા જુદા માણસા માટે જુદી જુદી હાય છે. કારણ કે આધ્યાત્મક ઉન્નતિ એકદમ સાધી શકાતી નથી, કિંતુ તે ક્રમિક હાઈ એક પછી એક પગથિયે તેમાં આગળ વધી શકાય છે. કૂદકા મારવા જતાં પગ લાંગી જવાના માટે લય છે અને ઘણાય પગ લાંગી બેઠા છે એવા અનુલવા થયા છે. જેમ કુશલ વૈદ્ય પાતાના

દર્દીઓના જુદા જુદા રાગાની પરીક્ષા કરી તે તે રાગને અનુ સરીને જુદી જુદી દવા આપે છે અને અનુપાના સૂચવે છે, તેમ જ પથ્યાપથ્ય સમ્બન્ધમાં સૂચના કરે છે. તેમ ભવરાગના મહાન્ વૈદ્યો પણ પાતાના શ્રોતાજનાની પરીક્ષા કરી તેમની યાગ્યતા અને અધિકારને અનુસરીને તેમને ઉચિત જુદી જુદી દેશના આપે છે.

હરિલ્દ્રાચાર્યના આ શ્લોક ઉપરની તેમની ટીકા જણાવે છે કે '' સર્વજ્ઞ કપિલ, સુગત ( બુહ ) વગેરેની દેશના જે ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારની છે તે ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના શિષ્યા કે શ્રોતાઓને લઇને. કેમકે એ ( કપિલ, સુગત વગેરે ) સર્વજ્ઞ મહાત્માએ! ભવરાગના મહાન વૈદ્યો છે."

એ જ કારણ છે કે એ મહાત્માઓની વચ્ચે દાશ નિક-તત્ત્વભેદ માલૂમ પડે છે, જે ભિન્ન ભિન્ન દષ્ટિકાણને લીધે છે; વાસ્તિવિક ભેદ કરોા નથી કેમકે એ ભવવ્યાધિના માટા વૈદ્યોએ પ્રાણીઓના ભવરાગ મટે એવા સદુપદેશ કર્યો છે.× આ શ્રાકની આસપાસના હરિસદ્રના વાણીપ્રવાહ દ્રષ્ટવ્ય છે.

<sup>×</sup> હૈય, હૈયહેતુ, હાન અને હાનોપાય એ યોગદર્શનનું વર્ગી કરણ છે. હૈય દુઃખ છે, એનું કારણ [ હૈયહેતુ ] અવદા છે, દુઃખના સમૂલનાશ એ હાન છે અને તેના ઉપાય [ હનોપાય ] વિવેકખ્યાતિ છે. દુઃખ, દુઃખસમુદય, દુઃખનિરાધ અને માર્ગ એ છુદ્દનું ચતુર્વ્યુ છે. દુઃખનું કારણ તૃષ્ણા છે, જે ' દુઃખસમુદય ' શબ્દથી વિવક્ષિત છે. દુઃખનિરાધના અર્થાત્ દુઃખન શના માર્ગ તૃષ્ણાના નાશ છે. જે માર્ગથી તૃષ્ણાના નાશ સધાય તે માર્ગ પણ દુઃખનાશના નાશ છે. જે માર્ગથી તૃષ્ણાના નાશ સધાય તે માર્ગ પણ દુઃખનાશના નાર્ગ કહી શકાય. ન્યાય-વૈશષિક દર્શ તામાં સંસાર, મિથ્યાતાત, તત્ત્વત્તાન તથા અપવર્ગ એ પ્રકારે અને વેદાન્ત દર્શનમાં સંસાર, અવિદ્યા, લસ્લભાવના તથા લસસાક્ષાતકાર એ રીતે ચતુર્વર્ગ બતાવેલ છે. જૈન પરિભાષામાં ' બન્ધ ' હેય છે, એ હેયના હેતુ ' આસ્ત્ર ' છે. ' સંવર, ' ' નિર્જરા ' અને માક્ષ એ હાન છે અને મનેાવાકકાયગુપિત, સત્ય, સંયમ, તપ, ત્યાગ વગેરે એ હાનના ઉપાય છે.

ષષ્ઠ ખંડ : ૫૦૯ :

જૈનધર્મની પ્રકૃતિના પરિચય કરતાં માલુમ પડી શકે છે કે તે વસ્તુતઃ વાડારૂપ સંપ્રદાય નથી, કિન્તુ એ જીવન છે-જીવનવિધિ અથવા જીવનચર્યા છે. યદ્યપિ તીર્થ કર દેવે ચતુવિધ (સાધુ-સાધ્વી-શ્રાવક-શ્રાવિકા એ પ્રકારના) સંઘની સ્થાપના કરી છે અને આચાર-ક્રિયા-પદ્ધતિ પણ પ્રદર્શિત કરી છે; અને વ્યવહારમાર્ગ ના હેતુએ, જનસમુદાયને માર્ગદર્શન મળે એ કલ્યાણુરૂપ હેતુએ સંઘતું ખંધારણ તથા આચારક્રિયાપ્રણાલીની રજૂઆત જનતા આગળ કરવાં પડે જ, તથાપિ એના અર્થ એ નથી જ કે જે એ સંઘમાં હોય અથવા એ પ્રકારની આચાર-ક્રિયાપ્રણાલીને પાળતા હાય તે જ જૈન કહેવાય. જે એ સંઘમાં ન હાય અને એ આચારક્રિયાપ્રણાલી ન પાળતા હાય તે પણ (તે ચાહે તે દેશ-જાતિ-કુલ-વંશ-સંપ્રદાયના હાય) જો સત્ય-અહિંસાના સન્માર્ગે ચાલતા હાય તા જૈન છે–અવશ્ય જૈન છે અને માેક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકે છે એમ જૈનધર્મ કહે છે, તીથ<sup>જ</sup> કર દેવ અને તેમનું શાસન કહે છે. આ બાબતનું નિરૂપણ આ ચાપડીમાં થઈ ગયું છે.

જીવનના બે અંશા : વિચાર અને આચાર. એ બન્નેને સુધારવા બે ઔષધિએ જિનેન્દ્ર ભગવાન્ મહાવીર દેવે જગત્ને આપી : અનેકાન્તદેષ્ટિ અને અહિંસા. પહેલી વિચારદેષ્ટિને શુદ્ધ કરી તેને સમ્યગ્દેષ્ટ બનાવે છે; અને બીજી આચારને શુદ્ધ તથા મૈત્રીપૂત બનાવે છે.

શ્રી મહાવીર દેવના શાસનની ખાસ ધ્યાન ખેંચનારી વિશેષતાએ ત્રણ છે: અનેકાન્ત, અહિંસા અને અપરિગ્રહ.\*

<sup>\*</sup> તીર્થ કર પાર્શ્વનાથના ચાઉજળમ (તુર્યામ) ધર્મ છે, જેના ઉલ્લેખ બૌદ્ધ ત્રિપિટક મંથામાં આવે છે અને જે ઉત્તરાધ્યયન સત્રમાં ૨૩મા અધ્યયનની ૨૩મી ગાથામાં જણાવવામાં આવેલ છે, તેના અર્થ ચાર યામા-યમા [અહિંસા-સલ-અસ્તેય-અપરિગ્રહ]. એટલે

અનેકાન્તદેષ્ટિનું વિવેચન થઈ ગયું છે. ત્યાં જણાવ્યું છે કે માનવવગ માં પરસ્પર સૌમનસ્ય સધાવાના માર્ગ અનેકાન્ત-દેષ્ટિના યાગે સરળ થાય છે. અહિંસામાંથી અનેકાન્તદેષ્ટિ સ્કુરે છે

જિનભગવાન્ પાર્ધાનાથની સંસ્થામાં સ્વીકૃત મહાવ્રતામાં ધ્રહ્મચર્યાના અલગ ઉલ્લેખ નહાતો. તે વિષે એમ જણાવવામાં આવે છે કે તે (ધ્રહ્મચર્ય) અપરિશ્રહમાં અન્તર્ગત હતું—

नो अपरिग्गहियाए इत्थीए जेण होइ परिभोगो। ता तिव्वरईए चिचअ अबंभविरइति पण्णाणं।।

અર્થાત્—અપરિગૃહીત સ્ત્રીના બાગ થાય નહિ, અર્થાત્ સ્ત્રીના બાગમાં જ સ્ત્રી પરિગૃહીત થઇ જાય છે, માટે પરિગ્રહની વિરતિમાં અધ્યક્ષચર્યની વિરતિ આવી જાય છે.

આ બાબતમાં જરા વધુ વિચાર કરતાં જોઈ શકાય છે કે જૂના વખતમાં 'પરિગ્રહ' શબ્દના એવા વિશાળ અર્થ હતા અથવા એ શબ્દ એવા અનેકાર્થક હતા કે જેમાં પત્નીના પણ સમાવેશ થતા. એટલું જ નહિ, સંરકૃત શબ્દકાયા તથા મહાકવિઓનાં કાવ્યામાં પણ 'પરિગ્રહ' શબ્દ પત્નીના વાચક તરીકે પ્રયુક્ત થયેલા છે. જેમકે—

અમરકાષ નાનાર્થ વર્ગમાં-

" पस्नोपरिजनादानमूलशापाः परिग्रहाः " ॥ २३७ ॥

`` परिग्रहः कलत्रे च $\times \times$  "—अजय

હૈમ અભિધાનચિંતામણિ, ૩ કાંડમાં—

"×× जाया परिग्रहः ॥ २७६ ॥

હૈમ અનેકાર્યસંત્રહ, ૪ કાંડમાં—

" परिग्रहः परिजने पत्न्यां " ।। ३५३ ।।

ક્રાલિદાસના રઘુવંશમાં—-

"कात्वं शुभे! कस्य परिग्रहो वा?" [१६-८]

[ તું કાષ્યુ છે ? કાની પત્ની છે ? ]

ચ્યા ઉપરથી જોઈ શકાય છે. કે પ્રભુ પાર્ધીનાથની સંસ્થામાં સ્વીકૃત

અને અનેકાન્ત્દષ્ટિના યાગે અહિંસા જાગ્રત્ થાય છે. આમ એ બન્નેનું પરસ્પર ઘનિષ્ઠ સગપણ છે. હિંસામાં અસત્ય, ચારી વગેરે બધા દેાષા અને બધી ખુરાઇએાના સમાવેશ થઈ જાય છે હિંસા, **જૂ**ઠ, ચાેરી, લુ<sup>રુ</sup>ચાઈ વગેરે <mark>ખધા</mark> દાેષાે પરિગ્રહના આવેશમાંથી જન્મે છે, એ જ સમાજમાં વિષમતા આણે છે અને વર્ગ વિશ્વહ જગાડી ધાંધલ અને ધિંગાણાં મચાવરાવે છે. અધાં પાપા અને સ્વચ્છન્દતા તથા વિલાસાનમાદાનું મૂળ એ છે. અહિંસાની સાધના પરિગ્રહના સમુચિત નિયન્ત્રણ વગર અશકય હાઇ પરિશ્રહનિયમન જીવનહિતની અને સમાજ હિતની પ્રથમ ભૂમિ બને છે, માટે ગૃહસ્થવગ ના તેમજ સમગ્ર સમાજના ભલા માટે એ મહાત્માએ પરિગ્રહપરિમાણ (પરિમિત પરિગ્રહ), જેના વગર સમાજમાં કે જનતામાં મૈત્રી તથા સુખ-શાન્તિ સ્થપાઈ શકતી નથી, તેના ઉપર ખૂબ જ ભાર આપ્યા છે અને એ રીતે લાેકાનું વ્યવહારુ જીવન ઊજળું તથા સુખશાંતિવાળું ખને એ દિશામાં એ સંતપુરુષના ઉપદેશપ્રચાર વ્યાપક ખનેલા છે. આજે સામ્યવાદ અને સમાજવાદનું આદાલન જગત્ ઉપર કરી વળ્યું છે, પણ સામ્યવાદના વિશુદ્ધ રૂપના પ્રચાર પરિશ્રહપરિમાણ અને લાકમૈત્રીના વિશાલ નાદ ગજાવી અહી હજાર વર્ષ ઉપર સર્વ પ્રથમ શ્રેષ્ઠ રીતે મહાવીરે કરેલાે એ ઐતિહાસિક સત્ય છે.

એ તપાનિધિ મુનીશ્વરે પાતાના સમયમાં પથરાયેલી દાસ-દાસીની ખુરી પ્રથાએા હટાવવા તીવ્ર તપશ્ચર્યા કરી લોકોને સમાનતાના પાઠ ભણાવ્યા છે. ધમ<sup>°</sup>ને નામે સ્વર્ગાદિના

ચાર યમેા ( મહાવ્રતેા ) પૈકી પરિગ્રહવિરતિથી દ્રવ્યાદિ તેમજ પત્ની (મૈદ્યુન) ઉભયના ત્યાગ જે ગૃહીત હતા તે દ્રવ્યાદિ તેમજ પત્ની એમ બેઉ અર્થ 'પરિગ્રહ' શબ્દના સીધી રીતના હોવાથી સીધી રીતે જ ગૃહીત હતા.

પ્રલેશન પર પથરાયેલ અજ્ઞાન કર્મ કાંડ શાસ્ત્રવ્યામાં અને ઇશ્વરવિષયક ગેરસમજ સામે સુસંગત તત્ત્વજ્ઞાન રજુ કરી લોકોની વિચારખુદ્ધિને પશ્ષ્કિૃત કરી છે. એ અહિંસામૂર્ત્તિ ધર્માચાર્યે યાગાદિ કર્મામાં ધર્મ ને નામે ફેલાયેલ ભયંકર પશુદ્ધિયા સામે પાતાના તપ અને ચારિત્રના અસાધારણ અળે તેમ જ વાત્સલ્યપૂર્ણ પ્રવચના તથા ઉપદેશાથી સાત્ત્વિક સામના કરી જબરદસ્ત કાંતિ કરી છે, જેના પરિણામે હિંસાના રાગચાળા ઉપર જબર કટકા પડી અહિંસાની ભાવના પ્રચાર પામી છે\* આ દિશામાં તેમનાં સમસમયી મહર્ષિ ખુદનું પ્રચારકાર્ય પણ ખૂબ પ્રશાંસનીય છે.

श्वीरो यदाजायत, भारतस्य
 स्थितिविचित्रा समभूत् तदानीम्।
 मूढिऋयाकाण्डिवमोहजाले

निबध्यमाना जनता यदाऽऽसीत् ।। २८ ।। મહાવીર જન્મ્યા તે વખતની ભારતવર્ષની સ્થિતિ વિચિત્ર હતી, જે વખતે જનતા અજ્ઞાન કર્મકાંડની માહજાળમાં કસાવાતી હતી;

> '' धर्माग्रणीमि ''श्च जनो यदाऽन्ध— श्रद्धावटेऽभूत् परिपात्यमानः । उच्चब्रुवा नीचपदेऽवगम्य परान् यदांनल्पमद्दशंश्च ॥ २९ ॥

અને જે વખતે ધર્મના " ઠેકૈકારા " લાકાને અધશ્રદ્ધાના ખાડામાં પટકી રહ્યા હતા અને, જે વખતે પાતાને ' ઉચ્ચ ' માનનારાઓ બીજાઓને ''નીચ" સમજ બહુ સતાવી રહ્યા હતા;

> यदापजहुर्महिलाधिकारा— नन्यायतः पौरुषगर्वमत्ताः ।

के महापुरुषे दे। है। ने इह्यं — कम्मुणा बंभणो होइ कम्मुणा होइ खित्तओ। वइस्सो कम्मुणा होइ सुद्दो हवइ कम्मुणा।। ३२।। ( ઉत्तराध्ययन, पथीशमुं अध्ययन)

અર્થાત્–કર્મથી ખ્રાહ્મણ છે, કર્મથી ક્ષત્રિય છે, કર્મથી વૈશ્ય છે અને કર્મથી શૂદ્ર છે.

આમ, મહાવીરે (અને ખુધ્ધે) "कर्मणा वर्णः"ના સિદ્ધાંત ઉપર જ જોર આપ્યું છે. આ જ સિદ્ધાંત ઉત્તમ વ્યવસ્થાકારક છે. એને ન માનવાથી, એની જગ્યાએ " जन्मना वर्णः"ના અપસિદ્ધાંતને સ્થાપિત કરી દેવાથી ભારતીય જનતાની દુર્દશા થઈ છે.

धर्माय यज्ञादिषु भूरिहिंसा— पापानल: प्रज्वलितो यदाऽऽसीत् ॥ ३०॥

અને, જે વખતે પૌરુષ–મદથી છકી ગયેલા પુરૂષેા અન્યાયથી સ્ત્રીજ્તિના હક્કો છીનવી રહ્યા હતા; અને જે વખતે ધર્મના નામે યજ્ઞાદિમાં પશુવધના પાપાનલ ભયંકર ધમધમી રહ્યો હતા;

एताहशे भारत-दौस्थ्यकाले,

देवार्यदेवो विषये 'विदेहे '।

ख्याते पुरे 'क्षत्रियकुण्ड 'नाम्नि,

प्राजायत क्षत्रियराजगेहे ॥ ३१॥ ( चतुर्मिः कलापकम् )

એવા-દેશની દુર્દશાના-વખતમાં 'દેવાર્ય' દેવ ( વર્ધમાન અથવા મહાવીર ) તે વખતના જાણીતા ( હાલની બિહારભૂમિમાં આવેલ ) 'ક્ષત્રિયકું કે' નગરમાં ક્ષત્રિય રાજ્યના રાજમહાલયમાં અવતરે છે.

[ આ શ્લોકા લેખકના " વીરવિભૂતિ " કાવ્યમાંથી ]

ઉચ્ચનીચભાવની સંકુચિત વૃત્તિ એટલી કટ્ટર અને કઠાર તે વખતે પથરાયેલી હતી કે બીચારા−નીચ અને હલકા ગણાતા− માણસા ઉપર અતિનિર્ણુણ સીતમ ગુજારાતા,× અને ધર્મના દ્વાર તેમને માટે સખ્ત બંધ હતાં, જેની સામે એ મહાત્માએ—

उच्चो गुणे कर्मणि यः स उच्चो,

नीचो गुणे कर्मणि यः स नीचः।

शूद्रोऽपि चेत् सच्चरितः स उच्चो,

द्विजोऽपि चेद् दुश्चरितः स नीचः।।

િજે, ગુણુ–કમ<sup>°</sup>માં ઉચ્ચ છે તે ઉચ્ચ છે અને જે, ગુણ− કમ°માં નીચ છે તે નીચ છે. કહેવાતા શૂદ્ર પણ સચ્ચરિત હાય તાે ઉચ્ચ છે અને કહેવાતાે પ્રા**દ્મણ પણ દુશ્ચ**રિત હાેય તાે નીચ છે.]

આ પ્રકારે ઉદ્ધાધન કરી વિચાર અને વર્ત નના સુસંસ્કાર પર ઉચ્ચપણું પ્રતિષ્ઠિત હાવાનું લાેકાને સમજાવ્યું. માત્ર વાણીથી જ ન સમજાવ્યું, પણુ નીચ, દલિત કે અસ્પૃશ્ય ગણાતાઓને

અર્થ -શૂર્ત સુદ્ધિ ન આપવી, એતે યત્તના પ્રસાદ ન દેવા અને એતે ધર્મના ઉપદેશ તથા વ્રતના આદેશ ન આપવા.

<sup>🗴 &</sup>quot;अथ हास्य वेदमुपशृण्वतस्रपुजतुम्यां श्रोत्रप्रतिपूरणम्, उदाहरणे जिह्वाच्छेदो घारणे शरीरभेदः। (गौतभधर्भस्त्र)

અર્થ'-વેંદ સાંભળનાર શૂદના કાનમાં સીસુ અને લાખ ભરી દેવી; એ વેદનું ઉચ્ચારણ કરે તેા જીભ કાપી નાખવી; અને યાદ કરી લે તેા એનું શરીર કાપી નાખવું.

<sup>&</sup>quot; न शूद्राय मिंत दद्यान्नोच्छिष्टं न हविष्कृतम् । न चास्योपदिशेद् धर्म न चास्य व्रतमादिशेत् ।। " ( वासिष्टधर्भसूत्र )

માટે પણ પાતાનાં ધર્મસંસ્થાનાં દ્વાર ખુલ્લાં કરી દીધાં જૈન. દીક્ષાને પામી ઋષિ-મહુષિ'-મહાત્મા અનેલા એવા માણુસાનાં ચરિત ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં ખારમા, તેરમા અધ્યયનમાં ગવાયાં છે. તે જમાનામાં સ્ત્રીનું સ્થાન કેટલું હીન કેાટીએ મૂકી દેવામાં આવ્યું હતું, અને વૈદિક ધર્મની તે વખતની પ્રણાલિકાએ સ્ત્રીને કેટલી તિરસ્કારી દીધી હતી, ત્યારે અહુંન્ મહાવીરે જગત્ની આગળ સ્ત્રીને પુરૂષની સમકક્ષ જાહેર કરી અને ધાર્મિક ક્ષેત્રમાં પુરૂષના સરખે દરજજે ચડાવી તેને સંન્યાસદીક્ષામાં પણ સ્વીકારી\* લીધી. શ્રમણ ભગવાન્ મહાવીરનું ધર્મ ચક્ર તે વખતે વ્યાપકરૂપે ક્રાન્તિકારક બન્યું હતું, જેણે પ્રકાશ અથવા વિકાસમાં આણેલ ધર્મમાર્ગને એના સાચા રૂપમાં આપણે માનવધર્મ કહી શકીએ, જે બધા (જગત્ના સઘળા માણુસા) પ્રત્યે ન્યાય અને સમાનતાની દષ્ટિવાળા હાઈ જગત્ના કાઈ પણ માણસ પાતાના સ્થિતિ-સંજોગ પ્રમાણે એને (એ ધર્મને) અતુસરી શકે છે, પાળી શકે છે. એ માર્ગ જિને× પ્રકાશ કે પ્રચારમાં આણેલ હેાવાના કારણે જ " જૈન " ધમ<sup>°</sup> કહેવાય **છે.** ખાકી એની વાસ્તવિકતા અને વ્યાપકતા જેતાં એ સર્વજન-સ્પશી અને સવજનિહિતાવહમાર્ગંદર્શક ધર્મ 'જનધર્મ' કહી શકાય.

વિશ્વબન્ધુ મહાવીરે નામધારી કે ઢીલાપાચા શ્રમણા,

<sup>\*</sup> મહાવીરે દાસીપણામાં સપડાઇ પડેલી રાજકુમારી 'ચંદનબાળા 'તે સંત્યાસિની બનાવી (સર્વ'વિરતિચારિત્રદીક્ષા આપી) એ આર્ય મહિલાથી સા<sup>દ</sup>વીસંસ્થાના પ્રારંભ કર્યો છે.

x અને "જિન" કોઇ એક વ્યક્તિનું નામ નથી, પણ કાેે પણ પૂર્ણદ્રષ્ટા વીતરાગ ગ્રાનીનું નામ છે.

જૈન દર્શન

છ્રાહ્મણે, મુનિએા અને તાપસાે એ બધાની પણ ખબર લીધી છે. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના પચીશમા અધ્યયનમાં કહે છેે–

न वि मुंडिएण समणो न ओंकारेण बंभणो। न मुणी रण्णवासेण कुसचीरेण न तावसो।।३०।।

અર્થ :-માથું મુંડાવા માત્રથી કાઈ શ્રમણ થતા નથી, એાંકારના જાપ કે આલાપ માત્રથી કાઈ છાહ્મણ થતા નથી, નિર્જન વનમાં રહેવા માત્રથી કાઈ મુનિ થતા નથી અને ધાસનું ચીવર કે વલ્કલ ધારણ કરવા માત્રથી કાઇ તાપસ થતા નથી.

કેં છે પણ માણસના આન્તિ શિલનો યાગ્ય રીતે પરિચય કેળવ્યા સિવાય કેવળ બાહ્યવેષ, બાહ્યદેખાવ અથવા આહ્યા કેયા કે ચેષ્ટાઓથી દોરવાઈ જઈ તે માણસમાં તે તે વેષ, દેખાવ અને કિયા–ચેષ્ટા-પ્રવૃત્તિઓથી સૂચિત ગુણા પણ અવશ્ય અસ્તિત્વ ધરાવે છે એવું અવિચારીપણે માની લેવામાં ઠગાવાના જે ભય રહેલા છે તેની સામે આ શ્લાક લાલભત્તા ધરે છે. અને એની પછીના શ્લાક એ બાબતમાં વિશદ પ્રકાશ પાડતા આ છે-

समयाए समणो होइ बंभचेरेण बंभणो। नाणेण य मुणी होइ तवेण होइ तावसो।। ३१।

અર્થ :–સમતાથી શ્રમણુ થવાય છે, પ્રદ્વાચર્યથી પ્રાદ્ધાણ થવાય છે, જ્ઞાન(વિવેકજ્ઞાન)થી મુનિ થવાય <mark>છે અને</mark> તપથી (વિવેકયુક્ત, નિષ્કામ તથા સ્વપરહિતસા**ધક તપથી) તાપસ** થવાય છે.

[ સમતા એટલે સર્વ પ્રાણીએા પ્રત્યે સમાનતાના ભાવ કેળવી આત્મીયતા ધરાવવી તે, તેમ જ સુખ–દુઃખ, **લાલ–હા**નિ, ષષ્ઠ ખંડ : **૫૧૭** :

જય–પરાજયના પ્રસંગામાં મનતું સમતાેલપણું ન ગુમાવતાં એતું સ્થૈય જાળવી રાખવું તે.

બ્રહ્મચર્ય એટલે પૌદ્દગલિક સુખાપભાગમાં લુખ્ધ ન થતાં મનના નિરાધ કરી બ્રહ્મમાં ( પશ્માત્મામાં અથવા પરમાત્મપદે પહેાંચાડનાર કલ્યાણુ માર્ગમાં ) વિચરવુ'–વિહરવુ'–રમમાણુ થવુ' તે.]

અનુભવે જણાય છે કે જૈનદર્શન આધ્યાત્મિક દર્શન છે. એના દાર્શનિક તત્ત્વજ્ઞાનના પણ ઝાક પૂર્ણ રીતે આધ્યાત્મિક શ્રેયશ્ચર્યા ઉપર છે એના વિવિધવિષયક સમગ્ર વાલ્મયના એક માત્ર ઉદ્દેશ વીતરાગતાની પ્રાપ્તિના માર્ગ પર ચડાવવાના છે. કેમકે એનું ચાખ્ખું અને ભાર દર્શને અને પુનઃ પુનઃ કહેવું છે કે યથાર્થ કલ્યાણની પૂર્ણતા વીતરાગતા પર અવલં બિત છે. એની મુખ્ય શીખ છે કે—

જે જે રીતે રાગ-દ્રેષ એાછા થાય, નષ્ટ થાય તે રીતે વર્તા! પ્રવર્તા!\*

भेता समश्र वाङ्मयने। यश्म अने परम सार रक्षू हरती आ अनी शीफ स्पष्ट कणावे छे हे के हेाई वाहथी दित है अद्वेत, ध्वरहतृत्व हे प्राष्ट्रतिह हतृत्व अवा कात-कातना वाहामांथी के हेाई पण वाहना सहारा देवाथी ] अने के हेाई हियापद्धति अथवा आयारमार्गथी सत्यारित्र सधातुं हाय, ओ सधावामां अनुदूद्धता पडती हाय अने वीतरागतानी तरह प्रगति थई शहती हाय ते रीते यारित्र साधा अने वीतरागतानी हिशामां प्रगति हरेा—" मित्त मे सक्वभूएसु" ने

<sup>\*</sup> कि बहुणा ? इह जह जह रागदोषा लहुं विकिज्जन्ति । तह तह पयट्टिअव्वं एसा आणा जिणिदाणं ।। (यशेविलय्था, अध्यात्ममतपरीक्षानी छेक्षी गाथा)

જૈન દર્શન

#### : ५१८ :

જીવનના મન્ત્ર બનાવીને, અર્થાત્ સર્વભૂતમૈત્રીના સદ્ગુણને ખીલવતા રહીને.

### ઉપસંહાર

જિવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આસવ, સંવર, બન્ધ, નિજે રા, મેક્ષ એ નવ તત્ત્વો, જીવાસ્તિકાય, ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, પુદ્દગલાસ્તિકાય, કાલ એ ષડ્રદ્રવ્યા, સમ્યગ્રાન અને સમ્યક્ ચારિત્રના સહયાગરૂપ માક્ષનામાં, ગુણુસ્થાન, અધ્યાત્મ, ગૃહસ્થધર્મ, ન્યાય, સ્યાદ્ધાદ અને નય એટલી મુખ્ય બાબતાનું યથાશક્તિ વિવેચન આ પુસ્તકમાં થઈ શક્યું છે. ત્રીજે ખંડ "પ્રકીર્ણંક" અને ચાથા ખંડ 'કર્મવિચાર' મૂકવામાં આવ્યા છે. એ બન્ને ખંડામાં વિવિધ વિચારધારા રજૂ કરવામાં આવી છે. હવે મારું કથન સમાપ્ત થાય છે. માત્ર એક ઇચ્છાને છેવટે પ્રદર્શિત કરી લઉં અને તે એ કે આ પુસ્તકના વાચનના પરિણામે વાંચનારને ધર્મ અને તત્ત્વજ્ઞાન સંબંધી અનેકાનેક જિજ્ઞાસાએ જાગરિત થાય અને એથી તેએ મહાન્ પુર્લાન મહાન્ પ્રન્થે અવલાકવાને ઉત્સક અને.

### 🕉 શાન્તિ:!



# ન્યાયવિશારદ-ન્યાયતીર્થ મુનિશ્રી ન્યાયવિજયજી મ.ની રચનાએા



# संस्कृत

| નામ                            | શ્લાક સંખ્યા   | નામ              | શ્લાક સંખ્યા               |
|--------------------------------|----------------|------------------|----------------------------|
| अध्याःम-स्वालोकः               |                | भक्तभारती        |                            |
| ગુજરાતી અર્થયુક્ત ૫૦૦          |                | ગુજરા            | તી અર્થયુક્ત ૫૦            |
| महात्मविभूतिः                  | <b>پر ۹</b> ۵۷ | विद्यार्थीजीवन   | रिंच ,, १६                 |
| जीवनामृतम्                     | ,, उ२          | आश्वासनम्        | ,, ૧૫                      |
| जीवनहितम्                      | 27 27          | आत्महितोपदेः     |                            |
| जोवनभूमिः                      | <b>3</b> 2 22  | उपदेशसार:        | ,, 15                      |
| अनेकांतविभूतिः                 | <b>37</b> 37   | न्यायकुसुमांजा   | लेः १८५                    |
| दीनाऋन्दनम्                    | 27 27          | आत्मत-त्वप्रक    | <b>াহা</b> :               |
| भवतगीतम्                       | <b>37 37</b>   | (केवल गद्यसं     | स्कृत) <u>—</u>            |
| विजयघमंसूरि                    |                | आर्तनाद:         |                            |
| <sup>श्</sup> लोकाञ्ज <b>ि</b> | " "            | ગજરાતી           | અર્થાં યુક્ત ૩૨            |
| महामानव-महावी                  | · .            |                  | ्रम् हुआ <b>उर्</b>        |
| कल्याणभावना                    | ,, ३२          | म्यायालकारः      | •                          |
| कल्याणमार्गमीमां               | सा ,, ,,       | (સંસ્કૃત ટીકા) — |                            |
| वीरविभूतिः                     | ,, ૧•૨         | कल्यागभारतो      |                            |
| जीवनपाठोपनिषद्                 | <b>37</b> 37   | <b>યુજરા</b> તી  | <sup>ા</sup> અર્થયુક્ત ૪૦૦ |
|                                |                |                  |                            |

प्राकृत

अज्झततत्तालोओ

- -

... Yo o

## <u>ગુજરાતી</u>

જૈનદર્શન પૃ. ક્લ કલાણસાધનદિશા ધર્મની સમજ શ્રીકૃષ્ણ ગીતાના પ્રાર ભ પર એક સમીક્ષમાણ દષ્ટિ ગીતાનું નિષ્કામ કમ પ્રકાશની હડફેટમાં અન્ધકાર તપાવનવિહાર સ્ત્રીજ્વનની વિકાસદિશા વાણીવિહાર પવિત્ર સન્દેશ ઉપદેશમીક્તિમાલા મહાવીરદેવના ગૃહસ્યાશ્રમ (અનુવાદ) ઉપદેશસરિતા જીવનનું ઊધ્વીકરણ આત્મભાવદિગ્દર્શન ગાંધીજી ઉપદેશ સરિતા (અગ્રેજી અનુવાદયુક્ત)

## <u>हिन्दी</u>

धर्मशिक्षा न्यायशिक्षा जैनसिद्धांतदिग्दर्शन

कल्याणभावना कल्याणमागमीमांसा विद्यार्थिजीवनरहिम

### **English**

The Nectar of Life
The Salutary Instruction
The Devotional Song
The Reflections on the Auspicious path
The Good Contemplations

A Ray to the Student Life

The Homage to the Memory of the great

The Homage to the Memory of the great saint Vijayadharma Suri

A Cry before God
The Auspicious Discourse
Lord Mahavira