

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

# जैन - दर्शन

मोहनलाल मेहता, एम० ए० (दर्शन व मनोविज्ञान), पी-एच० डी०, शास्त्राचार्य



### श्री सन्मति ज्ञानपीठ लोहामण्डी, श्रागरा

प्रकाशक : श्री सन्मित ज्ञानपीठ, लोहामण्डी, श्रागरा

मुद्रक:
प्रेम इलेक्ट्रिक प्रेस,
मण्डी सईदखाँ,
स्रागरा

प्रथम पदार्पगा सनु १६५६ वि० सं० २०१५ शाके १८८० मूल्य चार रुपये

#### प्रकाशक के दो बोल

श्राधुनिक युग की एक माँग है—एक सर्वोच्च अपेक्षा है — प्रत्येक दर्शन का क्ष प्रतिनिधि प्रत्य; तत्त्व-चिन्तकों के सम्मुख हो । इसी दिशा में ज्ञान पीठ की रे से जैन- दर्शन का प्रतिनिधि ग्रन्थ, जैन-दर्शन के नाम से प्रस्तुत करते हुए मैं परम श्राह्लाद की अनुभूति कर रहा हूँ। लेखक ने जैन-दर्शन के सम्पूर्ण तत्त्वों का मूक्ष्म चिन्तन- मूलक सुन्दर, सरस, भाव-भाषा और शैली की हिष्ट से अधुनातम ग्रन्थ प्रदान किया है। मैं मानता हूँ यह जैन-दर्शन के तत्त्वों का सर्वागपूर्ण विश्लेषण है, और विद्वान लोग इसे पसन्द करेंगे।

प्रस्तुत ग्रंथ गत सन् १६५८ के मार्च महीने में ही पाठकों की सेवा में पहुँच जाता, किन्तु प्रेस सम्बन्धी ग्रड्चन तथा प्रूफ संशोधनार्थ मेटर लेखक के पास पहुँचते रहने से विलम्ब होता गया। ग्रस्तु जैन-दर्शन की ग्रत्यधिक मांग होने पर भी हम समय पर पाठकों की ज्ञानिपपासा शान्ति में योग न दे सके, श्रतः पाठकगण हमें क्षमाप्रदान करें।

ग्रन्थ का यह प्रकाशन लेखक, प्रकाशक, सम्पादक या ग्रालोचकों से नहीं नापा जा सकता । जैन-दर्शन ग्रपने ग्राप में कितना पूर्ण है — यह विद्वानों का चिन्तन ही बता सकेगा।

प्रन्त में में कृतज्ञता-प्रकाशन का यह लोभ-संवरण नहीं कर सकता कि प्रस्तुत प्रकाशन का यह नयनाभिराम सौन्दर्य तथा कलात्मक वर्गीकरण उपा-ध्याय श्री जी के श्रन्तेवासी शिष्य सुबोध मुनि जी के द्वारा ही मुखर हुआ है।

> मन्त्री—सोनाराम जैन सन्मति ज्ञान-पीठ, ग्रागरा

#### शुभाशीः

मुभ्ते प्रसन्नता है, कि जैन विद्वान, त्राज के युग की नित्य-न्तन साहित्यिक प्रगति को देख कर ज्ञपनी शक्ति का सत्प्रयोग ठीक दिशा में करने लगे हैं। त्र्रपने धर्म, दर्शन तथा संस्कृति के गौरव की ज्ञोर उनका ध्यान केन्द्रित होने लगा है।

डावटर मोहन लाल जी मेरे निकट के परिचितों में से एक हैं। उनका मृदु स्वभाव, कोमल व्यवहार, श्रीर उनकी गहरी विद्वत्ता श्राज के समाज के लिए एक सन्तोप की वात है। विद्वत्ता के साथ विनम्रता महेता जी की श्रपनी एक श्रलगही विरोधता है। कार्य-पटुता श्रीर कार्य-त्तमता—इन दोनों गुणों ने ही मेहता जी को इतना गौरव प्रदान किया है। डाक्टर मेहता श्रभी तरुण हैं। श्रतः मविष्य में वे श्रीर भी श्रिधिक प्रगति कर सकेंगे, इसमें सन्देह नहीं किया जा सकता।

'सन्मित ज्ञान पीठ, श्रागरा' से उनका जैन-दर्शन प्रकाशित हो रहा है। यह प्रन्थ मुभ्ने बहुत पसन्द है। क्योंकि इसमें जैन दर्शन के प्रायः समप्र पहलुश्रों पर सुन्दर ढंग से प्रकाश डाला गया है। प्रमाण, प्रमेय, नय श्रोर सप्त भगी जेसे गम्भीर विषयों पर मेहता जी ने लिखा है, श्रीर काकी विस्तृत, साथ ही रोचक भाषा में लिखा है। यह प्रन्थ माव, माषा श्रीर शैली—सभी दृष्टियों से सुन्दर है। जैन दर्शन की उच्च कद्याश्रों में स्थान पाने योग्य है।

जैन-दर्शन जीवन-दर्शन है। वह न्यर्थ के काल्पनिक स्रादशों के गगन की उड़ान नहीं, किन्तु कदम कदम पर जीवन के प्रत्येक न्य ने की वस्तु है। दर्शन का मूल स्रर्थ हिंप्ट हैं,इस स्रर्थ में जैन-दर्शन ने के लिए मनुष्य को विवेकहाप्ट देता है। स्रादमी जब स्व पहचान जाता है, तभी वह स्रपने जीवन का एक उद्देश्य स्वार पूरी शक्ति के साथ उस स्रोर स्त्रय-चरसा होता है।

मेहता जी दर्शन के उवत पत्त को समसाने में काफी सफल

लेखक की श्रन्य कृतियाँ

Jaina Psychology Outlines of Jaina Philosophy Outlines of Karma in Jainism

#### शुभाशी:

मुक्ते प्रसन्नता है, कि जैन विद्वान, त्राज के युग की नित्य-नूतन साहित्यिक प्रगति को देख कर त्र्यपनी शक्ति का सत्प्रयोग ठीक दिशा में करने लगे हैं। त्र्यपने धर्म, दर्शन तथा संस्कृति के गौरव की त्र्योर उनका ध्यान केन्द्रित होने लगा है।

डाक्टर मोहन लाल जी मेरे निकट के परिचितों में से एक हैं। उनका मृदु स्वभाव, कोमल व्यवहार, श्रोर उनकी गहरी विद्वत्ता श्राज के समाज के लिए एक सन्तोष की बात है। विद्वत्ता के साथ विनम्रता महेता जी की श्रपनी एक श्रलगही विरोषता है। कार्य-पटुता श्रोर कार्य-च्नमता—इन दोनों गुणों ने ही मेहता जी को इतना गौरव प्रदान किया है। डाक्टर मेहता श्रभी तरुण हैं। श्रतः भविष्य में वे श्रोर भी श्रिधिक प्रगति कर सर्केंगे, इसमें सन्देह नहीं किया जा सकता।

'सन्मित ज्ञान पीठ, त्रागरा' से उनका जैन-दर्शन प्रकाशित हो रहा है। यह प्रन्थ मुक्ते बहुत पसन्द है। क्योंकि इसमें जैन दर्शन के प्रायः समप्र पहलुत्रों पर सुन्दर ढंग से प्रकाश डाला गया है। प्रमाणा, प्रमेय, नय त्रोर सप्त भगी जेसे गम्भीर विषयों पर मेहता जी ने लिखा है, त्रीर काफी विस्तृत, साथ ही रोचक भाषा में लिखा है। यह प्रन्थ भाव, भाषा त्रीर शैली—सभी दृष्टियों से सुन्दर है। जैन दर्शन की उच्च कद्यात्रों में स्थान पाने योग्य है।

जैन-दर्शन जीवन-दर्शन है। वह ब्यर्थ के काल्पनिक श्रादशों के गगन की उड़ान नहीं, किन्तु कदम कदम पर जीवन के प्रत्येक व्यवहार में ढालने की वस्तु है। दर्शन का मूल श्रर्थ दृष्टि है, इस श्रर्थ में जैन-दर्शन स्व पर को पहचान ने के लिए मनुष्य को विवेकद्दाष्टि देता है। श्रादमी जब स्व-पर को ठीक तरह पहचान जाता है, तभी वह श्रपने जीवन का एक उद्देश्य स्थिर करता है, श्रोर पूरी शिक्त के साथ उस श्रोर श्रय-चरण होता है। में समसता हूँ, मेहता जी दर्शन के उवत पद्म को समसाने में काफी सफल हुए हैं। यह ठीक

है कि कुछ स्थलोंपर महेता जी का चिन्तन स्वतन्त्र राह भी पकड़ लेता है, फिर भी वह पाठक को चिन्तन की दिशा में एक महत्वपूर्ण प्रेरणा देता है, इसमें तो कोई सन्देह हैं ही नहीं।

यन्थ को श्रद्यतन सुन्दर रूप में प्रकाशित करने की श्रोर ज्ञानिषीट के विवेकशील श्रिषकारियों ने पर्याप्त ध्यान रखा है। श्राशा है दर्शन-चेत्र का विज्ञ पाठक प्रस्तुत जैन दर्शन का हृदय से समादर करेगा. श्रोर भिवष्य में मेहता जी से श्रन्य कोई श्रिभनव भव्य कृति प्राप्त करने के लिए प्रेरणा-स्रोत बनेगा। बस, श्राज इतना ही। सरस्वती के महामिन्दर में सरस्वती के बरद पुत्र की यह भेंट चिरायु हो .....श्रानन्द!

ग्रागरा वीर जयन्ती : १६५६

— उपाध्याय, श्रमर मुनि

#### पुरो वचन

ग्राज के विकास-युग में, चारों ग्रोर विकास, प्रगति ग्रीर ग्रम्युदय हो रहा है। मानव प्रत्येक क्षेत्र में, विकास ग्रीर प्रगति के पद चिन्ह छोड़ता चला जा रहा है। विज्ञान, दर्शन, साहित्य, कला ग्रीर भाषा के क्षेत्र में भी मानव मस्तिष्क ने ग्रद्भुत विकास एवं प्रगति की है।

जैन साहित्य भी उस विकास एवं प्रगति से अप्रभावित कैसे रह सकता या ? यद्यपि जैन-विचारधारा का विराट् एवं विपुल साहित्य—संस्कृत, प्राकृत तथा भारत की अन्य प्रान्तीय भाषाओं में चिरकाल से उपचित होता चला आ रहा था, तथापि हिन्दी भाषा में वह अत्यन्त मन्दगित से आ रहा था। परन्तु हर्ष है, कि अब राष्ट्र भाषा हिन्दी में भी जैन साहित्य अपने विविध रूपों में द्रुत गित से अवतिरत हो रहा है। मुक्ते आशा है, भविष्य में जैन विद्वानु, अपनी श्रेष्ठ कृतियों से राष्ट्रभाषा के भण्डार को भरते रहेंगे।

'जैन-दर्शन' पर संस्कृत एवं प्राकृत में विपुल मात्रा में लिखा गया है— सरल से सरल श्रीर कठिन से कठिन। किन्तु हिन्दी भाषा में इस विषय पर मुनिराज श्री न्यायविजय जी का 'जैन-दर्शन' सर्व प्रथम सफल प्रयास कहा जा सकता है। यह ग्रन्थ न वहुत गहरा है श्रीर न वहुत जयला। 'दर्शन' जैसे गम्भीर विषय को इसमें सरल, सुबोध्य एवं सुन्दर भाषा में सर्वजन भोग्य रूप में प्रस्तुत किया है।

डावटर महेन्द्र कुमार न्यायाचार्य का जैन-दर्शन' भी जनता के हाथों में पहुँच चुका है। उसकी भाषा, शैली ग्रीर विषय सभी गम्भीर हैं। प्रमाण ग्रीर प्रमाण के फल की इसमें काफी लम्बी चर्चा की गई है। षट् द्रव्य, सप्त तत्त्व, श्रीर सप्त नयों का संक्षिप्त,—परन्तु सारभूत परिचय दे दिया है। वह ग्रन्थ विस्तृत, गम्भीर, ग्रीर तात्विक ग्रालीचनात्मक है। सामान्य पाठक उससे उतना लाभान्वित नहीं हो सकता, जितना दर्शन-क्षेत्र का एक सुपरिचित व्यक्ति लाभान्वित हो सकता है।

डाक्टर मोहनलाल मेहता का 'जैन-दर्शन' ग्रपनी नयी र्शली, सुन्दर भाषा ग्रीर उच्च भावनाओं को लेकर पाठकों के समक्ष ग्रारहा है। नि:सन्देह डाक्टर मेहता का यह प्रयास उक्त दोनों ग्रन्थों के बीच की कड़ी कहा जा सकता है। यह गम्भीर भी है, ग्रीर सरल भी। यह सर्वजन-भोग्य भी है, ग्रीर विद्वज्जन-भोग्य भी। भाषा, भाव ग्रीर शैली सभी दृष्टियों से सुन्दर है।

प्रस्तुत 'जैन दर्शन' में प्रमाण ग्रौर प्रमेय का खासा ग्रच्छा परिचय कराने के साथ ही, उसमें पूर्व ग्रौर पश्चिम की दार्शनिक विचार धाराग्रों में 'जैन-दर्शन' का ग्रपना स्थान क्या है ? इस विषय पर काफी स्पष्ट चर्चा की गई है। इतना ही नहीं, किन्तु धर्म, दर्शन ग्रौर विज्ञान — इन तीनों के सम्बन्ध में भी डाक्टर मेहता ने स्पष्ट छहा-पोह किया है। धर्म, दर्शन ग्रौर विज्ञान का परस्पर क्या सम्बन्ध है ? उनमें वैषम्य कहाँ तक है ? ग्रौर साम्य कहाँ तक ? इसकी चर्चा भी सुन्दर ढंग से की गई है। ग्रतः यह प्रस्तुत ग्रन्थ ग्राधुनिक पाठ्य ग्रन्थों की श्रेणी में भी सहज ही ग्रपना एक विशिष्ट स्थान बना सकेगा। कालेज ग्रौर महाविद्यालयों की उच्चतर कक्षाग्रों में भी यह ग्रपना उचित स्थान प्राप्त करेगा, इसमें जरा भी सन्देह नहीं।

'जैन-दर्शन' के परिज्ञीलन, चिन्तन ग्रीर मनन के ग्रभाव में, ग्रन्य दर्शनों का ग्रध्ययन ग्रपूर्ण ही रहता है। वह इसलिए कि जैन दर्शन में ग्राकर समस्त अन्य दर्शनों के मतभेद विलुप्त हो जाते हैं। जैन-दर्शन का अपना एक ही विशिष्ट दृष्टिकोए। है, कि वह विभिन्न दार्शनिक दृष्टियों में प्रच्छन सत्य को प्रकट कर देता है। ग्रन्य दर्शनों में दोष-दर्शन, यही मुख्य नहीं है, किन्तू उन दार्शनिक मत भेदों के बीच मतैक्य कहाँ है ? ग्रीर वह दूर कैसे हो सकता है ? इस तथ्य का अनुसन्धान ही जैन दर्शन का अपना मुख्य विषय है। विभिन्न दर्शनों का तुलनात्मक ग्रध्ययन, जो ग्राज के युग की सबसे बड़ी ग्रावश्यकता है, उसकी पूर्ति ग्राज से ढाई हजार वर्षों से जैन-दर्शन निरन्तर करता चला यही कारण है, कि तत्-तत् काल के जैन दर्शन-सम्बद्ध ग्रन्थ केवल जैन-दर्शन का ही परिवोध नहीं कराते, विलक तत्-तत् काल के ग्रन्य दर्शनों का प्रामािंगिक ज्ञान कराने में भी सफल साधन रहे हैं। मूल संस्कृत में विलुप्त वौद्ध ग्रन्यों ग्रौर तद्गत मन्तव्यों को जानने का जितना ग्रन्छा साधन प्रतिष्टित जैन दर्शन की ग्रन्य-राशि है उतना ग्रन्य नहीं। विशेषता यह है, कि दार्शनिक सूत्र काल से लेकर भाष्य, वार्तिक ग्रीर टीकानुटीकाग्रों के काल में भी निरन्तर एवं क्रमशः जैन दार्शनिकों ने ग्रपने ग्रन्थ लिखे हैं, ग्रीर उन में ग्रपने काल तक की समग्र दार्शनिक सामग्री को एकत्रित करने का पूरा सत्प्रयत्न किया है।

इस दृष्टि से भारतीय दार्शनिक चिन्तन धाराग्रों का क्रमिक विकास, ग्रीर घात-प्रतिघात से निष्यन्न प्रत्येक दर्शन के विकास को जानने का साधन भी जैन-दर्शन है। दार्शनिकों का ध्यान ग्रभी तक इस ग्रीर गया नहीं है, ग्रतः जैन दर्शन के महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ भी विद्वानों की उपेक्षा के विषय बने हुए हैं। परन्तु यह उपेक्षा घातक है, इसमें जरा भी संशय नहीं है। भारतीय राजनीति में सह ग्रस्तित्व का सिद्धान्त स्वीकृत किया गया है। उसकी मूल दार्शनिक परम्परा की शोध जैन दार्शनिक ग्रन्थों से भली भाँति हो सकती है। क्या राजनीतिक, क्या सामाजिक, ग्रीर क्या दार्शनिक, ग्राज के जीवन में सर्वत्र सहग्रस्तत्व के सिद्धान्त की ग्रावश्यकता है। ग्राज के दार्शनिक विद्वानों को इस विषय पर गम्भीरता के साथ विचार करना होगा।

डाक्टर मेहता के प्रस्तुत 'जैन-दर्शन' को देख कर विद्वानों की दृष्टि यदि जैन-दर्शन के मौलिक ग्रन्थों के ग्रध्ययन की ग्रोर गई, तो उनका श्रम रूफल होगा। मैं इस ग्रन्थ के लिए उन्हें वधाई देता हूँ। भविष्य में भी वे इसी प्रकार ग्रपनी श्रेष्ठ कृतियाँ देते रहेंगे, यह ग्राशा करता हूँ।

सन्यति ज्ञान पीठ के ग्रविकृत ग्रिधिकारीगए। ने इस ग्रन्थ को प्रकाशित करके जैन दर्शन के ग्रध्ययन की प्रगित में महत्वपूर्ण योग-दान िया है। ग्रतः वे भी धन्यवाद के योग्य हैं। मैं ग्राशा करता हूँ कि भविष्य में वे लोग सत्-साहित्य के प्रकाशन में ग्रपना उदार योग-दान देते रहेंगे।

वाराग्यसी १⊏-३-५६ दलसुख भाई मालविशया

|  | , | ı |
|--|---|---|
|  |   |   |
|  | • |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |

#### परिचय-रेखा

पार्वनाथ ग्रीर महावीर एक ही सांस्कृतिक परम्परा के प्रचारक-उपदेशक थे, यह वात ग्राज निर्विवाद रूप से सिद्ध हो चुकी है। इस वान को प्रमाणभूत मान लेने पर यह स्वतः सिद्ध हो जाता है कि जैन-परम्परा के प्रवर्तक महावीर से भी पहले विद्यमान थे। यह परम्परा कितनी पुरानी है, इसका ग्रन्तिम निर्णय हमारी ऐतिहासिक दिष्ट की मर्यादा से बाहर है। हम तो इतना ही निश्चित कर सकते हैं कि महावीर जैन विचारधारा के प्रवर्तक न थे, ग्रिपतु प्रचारक थे, उपदेशक थे, सूघारक थे, उद्धारक थे। जैन तत्त्वज्ञान को अच्छी तरह से समभने के लिये, यह ग्रावश्यक है कि महावीर के जीवन के कुछ महत्त्व-पूर्ण पहलुक्यों पर विचार किया जाय। प्रत्येक महापूरुष अपने सिद्धान्त का च्यापक प्रचार करने के लिये दो प्रकार के कार्य ग्रपने हाथ में लेता है। पहला कार्य यह है कि अपने सिद्धान्त से विपरीत जितनी भी मान्यताएँ समाज में प्रचलित हों उनका प्रत्यक्ष या परोक्ष रूप में खण्डन करना। यह निषेधात्मक कार्य है। दूसरा कार्य विघेयात्मक होता है, श्रीर वह है, श्रपने सिद्धान्तों का खुले रूप में प्रचार करना । महावीर के सामने भी ये दोनों प्रकार के कार्य थे। उन्होंने उस समय की सामाजिक क़्रीतियाँ, घार्मिक श्रन्ध-भक्ति ग्रादि पर कठोर प्रहार किया ग्रीर साथ ही साथ लोगों को शान्ति एवं प्रेम का मार्ग बताया। महावीर ने जनता को शान्ति का जो सन्देश दिया, वह श्रपूर्ण श्रथीत् किसी एक क्षेत्र तक ही सीमित न था। जीवन के जितने पक्ष थे, सब पर उसकी छाप थी । क्या सामाजिक, क्या श्राथिक, क्या दार्शनिक, क्या धार्मिक-सभी क्षेत्रों के लिए उनका एक ही सन्देश था ग्रीर वह या शान्ति ग्रीर प्रेम का, वह था सदभावना एवं सामंजस्य का, वह था ग्रहिंसा ग्रीर ग्रनेकान्त का । तत्कालीन मुख्य मुख्य समस्याओं पर इसका प्रयोग कैसे किया गया, इसे क्रमशः देखने का प्रयत्न करना ठीक होगा:-

सामाजिक परिस्थित : महावीर के समय में सामाजिक विषमता काफी बढ़ी हुई थी, इसमें कोई संगय नहीं। वर्णभेद के नाम पर मनुष्य-समाज के अने क खेड हो रहे थे। ये खण्ड केवल व्यवसाय या कर्म के क्षेत्र तक ही

सीमित न थे अपितु जीवन के सभी अंगों में प्रविष्ट हो चुके थे। एक जाति दूसरी जाति से, एक वर्गा दूसरे वर्गा से इतना ग्रधिक कट चुका था कि दोनों में किसी प्रकार की एकता न रही। पारस्परिक विवाह-सम्बन्ध या खान-पान की बात तो एक ग्रोर रही, परस्पर स्पर्श करना भी पाप माना जाने लगा। छूत्राछूत का रोग केवल एक वर्ण तक ही सीमित हो ऐसा भी नहीं था। शूद्र वर्ण के जितने लोग थे वे सब अन्य तीन वर्णों की दृष्टि में अस्पर्श्य थे। इसके श्रतिरिक्त तीनों वर्गों के लोगों में भी छुग्राछूत का व्यवहार प्रचलित था। ब्राह्मण वर्ण के लोग किसी भी वर्ण के हाथ का छुग्रा हुग्रा भोजन नहीं खा सकते । ब्राह्मणों की दृष्टि में किसी दृष्टि से तीनों वर्ण ग्रस्पर्श्य थे । इतना ही नहीं ग्रिपितु एक ही वर्ण का एक वर्ग दूसरे वर्ग को समय विशेष पर अछूत समभता था। स्राज भी यही दशा समाज में देखी जाती है। यह तो हुई वर्ण-व्यवस्था की बात। इसके स्रतिरिक्त लिंग-भेद भी उस समय कम न था। स्त्री-जाति को पुरुष-जाति से भ्रनेक भ्रवसरों पर हीन समका जाता था। स्त्रियों का व्यापार करना साधारण सी बात थी। इसके ग्रनेक उदाहरण ग्रागमों में मिलते हैं। महावीर ने इन सारे भेदभावों को समाप्त करने का कार्य ग्रपने हाथ में लिया। वर्ण ग्रीर ग्राश्रम की व्यवस्था को मिटाने का प्रयत्न किया। सभी लोगों को समान सामाजिक अधिकार दिए । अपने संघ में सब लोगों को ग्राने का ग्रवसर दिया। उन्हें इस कार्य में उस समय सफलता भी मिली। उनके श्रमण-संघ में ब्राह्मण वर्ण के लोगों से लेकर शुद्र वर्ण के निम्नतम वर्ग, भंगी. चमार श्रादि जाति के लोग थे।

श्रार्थिक समस्या: श्रर्थ के क्षेत्र में भी महावीर ने समानता लाने का प्रयत्न किया। श्राहंसा की भूमिका पर खड़ा होने वाला श्रपरिग्रहवाद उन्हें बहुत प्रिय था। उन्होंने परिग्रह को बहुत बड़ा पाप बताया। श्रपरिग्रह के लिये परिग्रह की मर्यादा का उपदेश दिया। यह मर्यादा श्रन्न-वस्त्र से लेकर सोना-चाँदी श्रादि तक थी। यह कहना सम्भवत: उचित न होगा कि उन्होंने साम्यवाद का ही प्रचार किया, क्योंकि श्राज के साम्यवाद का प्रचार उस समय की समस्या ही न थी। श्राज के युग का श्राधिक ढाँचा उस युग के श्राधिक ढाँचे से भिन्न प्रकार का है। श्राज के युग का गमूहिक गोषण उस युग में प्रचलित न था। फिर भी यह बात श्रवश्य है कि उस समय श्राधिक श्रसमानता समाज में विद्यमान थी। उस श्रसमानता को दूर करने का महावीर

का प्रयत्न उस युग की दिल्ट से महानू है। इतना होते हुए भी महावीर को इस कार्य में पूरी सफलता मिली हो, ऐसा नहीं कहा जा सकता, क्योंकि महा-वीर के जीवन के श्रन्तिम काल तक ग्राधिक श्रसमानता वनी रही। महावीर के वड़े बड़े भक्त-श्रावक इस ग्रसमानता के उदाहरण के रूप में उपस्थित किये जा सकते हैं। हां, जहां तक श्रमण-सघ का प्रश्न है, महावीर को ग्रपरिग्रह के सिद्धान्त में पूरी सफलता मिली। श्रमण-संघ का कोई भी साधु ग्रावश्यकता से श्रिषक उपभोग-परिभोग की सामग्री नहीं रख सकता था। इस सामग्री की मर्यादा का वन्धन भी बहुत कठोर था।

धार्मिक मान्यता : जिस समय महावीर ने अहिंसक धारणाओं का प्रचार करना घुरू किया उस समय भारत की भूमि पर वैदिक क्रियाकाण्डों का बहुत जोर या। यज्ञ के नाम पर किन किन प्राणियों के प्राणों की ग्राहृति दी जाती थी, यह इतिहास के विद्यार्थी से छिपा नहीं है। वैदिक क्रिया-काण्डों का सुचार रूप से पालन करवाने के लिए एक स्वतन्त्र सम्प्रदाय ही वन चुका था। इस सम्प्रदाय का नाम मीमांसा सम्प्रदाय है। यही सम्प्रदाय दर्शन-जगत् में पूर्व मीमांसा के नाम से प्रसिद्ध है। इसके अनेक ग्रन्थ इसी हेतु से बने कि अमुक क्रिया का ग्रम्क विधि से ही पालन होना चाहिये। प्रत्येक प्रकार के विधि-विधान के लिए ग्रलग प्रलग प्रकार के नियम थे। यज्ञ में ग्राहति देने की विशिष्ट विधियाँ थीं। लोगों की यह धारणा हुढ़ होती जा रही थी कि स्वर्ग-प्राप्ति के लिये ये किया-काण्ड श्रनिवार्य हैं। विना यज्ञ में श्राहति दिए स्वर्ग-प्राप्ति ग्रसम्भव है। महावीर ने इन सब धारणात्रों को देखा एवं वैदिक क्रिया-काण्ड के पीछे होने वाली भयं कर हत्याग्रों का विरोध करना प्रारम्भ किया। वे खुने रूप में हिसापूर्ण यज्ञों का विरोध करने लगे। इस विरोध के कारण उन्हें जगह-जगह ग्रपमानित भी होना पड़ता था। किन्तु उन्होंने किसी भी प्रकार की परवाह किए विना ग्रहिसा का सन्देश घर-घर पहुँचाना वरावर चालू रखा। शान्ति और प्रेम के सन्देश में कभी हिलाई न ग्राने दी। यद्यपि वैदिक किया-काण्ड का समयंक वर्ग बहुत बड़ा एवं प्रभावशाली था किन्तु महावीर की वह न दवा सका। इसका कारण यही मालूम होता है कि एक तो महावीर स्वयं दृढ़ प्रतिज्ञ व्यक्ति थे, दूसरी वात यह है कि महावीर का जन्म एक क्षत्रिय राज-परिवार में हुया था श्रीर उसका श्रासपास में वहुत प्रभाव था। यदि ऐसा न होता तो सम्भवतः उन्हें इतनी जत्दी सफलता न मिलती । बुद्ध के विषय में भी यही बात कही जा सकती है। महावीर जब ग्रवना परिचित क्षेत्र छोड़ कर ग्रन्यत्र गए तो उन्हें काफी यातनाएँ सहनी पड़ीं। इसका कारण यह था कि उस क्षेत्र में केवल उनका व्यक्तिगत प्रभाव था, न कि राजवंश का कोई ग्रसर । महावीर ने जनता को श्रहिंसा-सन्देश दिया। उन्होंने कहा कि श्रात्मशुद्धि ही सुख का सच्चा एवं सीधा उपाय है। जब तक ग्रात्मशुद्धि न होगी, वायुशुद्धि ग्रथवा देवताश्रों की प्रसन्नता से कुछ नहीं हो सकेगा। यदि श्राप श्रपने लिए सुख चाहते हैं तो उसे प्रपने भीतर से ही निकालिए। वह कहीं वाहर नहीं है। दूसरे प्राशायों की हत्या से ग्रापको सुख कैसे मिल सकता है ? ग्रपने कपाय की हत्या करिए, ग्रपने रागद्वेष का वध करिए। इसी से ग्रापको सचा सुख मिलेगा। दुःख के कारगों का नाश होने पर ही दुःख दूर होता है। जो दुःख के वास्तविक कारण हैं उन्हें नष्ट कीजिए — उनकी स्राहृति दीजिए । दु:ख का कारण तो है राग-द्वेष-कषाय श्रीर श्राप नाश करते हैं दूसरे प्राणियों का । हे भोले जीवो ! ऐसा करने से दु:ख कैसे दूर होगा ? स्वयं सुख चाहते हो ग्रीर दूसरों को दु:ख देते हो, यह कहाँ का न्याय है ? जैसा हमें सुख प्रिय है वैसा दूसरों को भी सुख प्रिय है। इसलिए किसी को भी दु:ख मत दो। किसी की भी हिंसा मत करो । जो दूसरे की हिंसा करता है वह सचमुच अपनी ही हिंसा करता है। हिंसा से दुःख बढ़ता है, घटता नहीं। महावीर का यह सन्देश आज के युग के लिये भी ग्रत्यन्त उपयोगी है। इससे परलोक में कल्याए होता है, यही नहीं, ग्रपितु इहलोक भी सुखी बनता है। भारतीय परम्परा में महावीर का ग्रहिसा-सन्देश ग्राज भी किसी न किसी रूप में जीवित है।

दार्शनिक विवाद: महावीर के सामने अनेक प्रकार की दार्शनिक परम्पराएँ विद्यमान थीं। नित्य और अनित्य, एक और अनेक, जड़ और चेतन आदि विषयों का ऐकान्तिक आग्रह उनकी विशेषता थी। एक परम्परा नित्यवाद पर ही सारा बोक डाल देती थी तो दूसरी परम्परा अनित्यवाद को ही सब कुछ समक्षती थी। कोई परम्परा अन्तिम तत्त्व एक ही मानती थी तो किसी परम्परा में एक का सर्वथा निषेध था। कोई सारे संसार की विभिन्नता का कारण एक मात्र जड़ को मानता था तो कोई केवल आत्मतत्त्व से ही सब कुछ निकाल लेता था। इस प्रकार विविध प्रकार के विरोधी वाद एक दूसरे पर प्रहार करने में ही अपनी सारी शक्ति लगा देते थे। परिणाम यह होता कि दार्शनिक जगत में जरा भी शान्ति न रहती। पारस्परिक विरोध ही दर्शन का

मूल था। महावीर ने सोचा कि वात क्या है ? क्या कारएा है कि सभी वाद एक दूसरे के विरोधी हैं ? उन्हें ऐसा मालूम पड़ा कि इस विरोध के मूल में मिथ्या त्राग्रह है। इसी स्राग्रह को उन्होंने ऐकान्तिक स्राग्रह कहा। उन्होंने वस्तुतत्त्व को घ्यान से देखा। उन्हें मालूम हुग्रा कि वस्तु में तो वहुत से धर्म हैं, फिर वया कारण है कि कोई किसी एक घर्म को ही स्वीकार करता है तो कोई किसी दूसरे धर्म को ही यथार्थ मानता है ? हिंट की संकुचितता के कारण ऐसा होता है, यह हल निकला। उन्होंने कहा कि दार्शनिक दिष्ट संकुचित न होकर विशाल होनी चाहिये। जितने भी धर्म वस्तु में प्रतिभासित होते हों, सब का समावेश उस दृष्टि में होना चाहिये। यह ठीक है कि हमारा दृष्ट-कोगा किसी समय किसी एक धर्म पर विशेष भार देता है, किसी समय किसी दूसरे धर्म पर। इतना होते हुए भी, यह नहीं कहा जा सकता कि वस्तु में ग्रमुक धर्म है, ग्रीर कोई धर्म नहीं। वस्तु का पूर्ण विक्लेषरा करने पर यह प्रतीत होगा कि वास्तव में हम जिन धर्मों का निपेध करना चाहते हैं वे सारे धर्म वस्तु में विद्यमान हैं। इसी दृष्टि को सामने रखते हुए उन्होंने वस्तु को श्रनन्त धर्मात्मक कहा । वस्तु स्वभाव से ही ऐसी है कि उसका श्रनेक दृष्टियों ी से विचार किया जा सकता है। इसी हिष्ट का नाम अनेकान्तवाद है। किसी एक धर्म का प्रतिपादन 'स्यात्' (किसी एक ऋपेक्षा से या किसी एक दृष्टि से) शब्द से होता है ग्रतः ग्रनेकान्तवाद को स्याद्वाद भी कहते हैं। दार्शनिक क्षेत्र में महावीर की यह वहत वड़ी देन है। इससे उनकी उदारता एवं विशालता प्रकट होती है। यह कहना ठीक नहीं कि अनेकान्तवाद एकान्तवादों का सम-न्वय मात्र है। श्रनेकान्तवाद एक विलक्षरण वाद है। इसकी जाति एकान्तवाद से भिन्न है। एकान्तवादों का समन्वय हो ही नहीं सकता। समन्वय तो सापेक्ष-वादों का हो सकता है। अनेकान्तवाद सापेक्षवादों का समन्वय अवस्य है। सापेक्षवाद ग्रनेकान्तवाद से ग्रभिन्न हैं। ग्रनेक एकान्त हिष्टयों को जोडने मात्र से भ्रनेकान्त दृष्टि नहीं वन सकती। भ्रनेकान्त दृष्टि एक विशाल एवं स्वतन्त्र दृष्टि है,जिसमें ग्रनेक सापेक्ष दृष्टियां हैं।

जैनदर्शन की विशेषता: महावीर ने जिस हिन्ट का प्रचार किया जस हिन्ट की विशेषताओं पर प्रकाश डालना ग्रावश्यक है। जैनदर्शन की मुख्य विशेषता स्थाद्वाद है, यह हमने देखा। महावीर ने वस्तु का पूर्ण स्वरूप हमारे सामने रखने की पूरी कोशिश की ग्रीर जसी का परिगाम स्थाद्वाद के ह्य में हमारे सामने है। इसके ग्रतिरिक्त जैनदर्शन की श्रीर भी कई विशेषताएँ हैं। उनका हम क्रमशः उल्लेख करेंगे।

सर्व प्रथम हम तत्त्व को लें। तत्त्व के सामान्य रूप से चार पक्ष होते हैं। एक पक्ष तत्त्व को सत् मानता है। संख्य इस पक्ष का प्रवल समर्थक है। दूसरा पक्ष ग्रसत्वादी है। उसकी हिंद से तत्त्व सत् नहीं हो सकता। बौद्ध दर्शन की शाखा शून्यवाद को इस पक्ष का समर्थक कह सकते हैं। यद्यपि शून्यवाद की हिंद से तत्त्व न सत् है, न ग्रमत् हैं, न जमय हैं न ग्रमुभय है, तथापि उसका भुकाव निषेध की ग्रोर ही है ग्रतः वह ग्रसत्वादी कहा जा सकता है। तीसरा पक्ष सत् ग्रीर ग्रसत्—दोनों का स्वतंत्र रूप से समर्थन करता है। यह पक्ष न्याय—वैशेषिक का है। इसकी हिंद से सत् भिन्न है, ग्रसत् भिन्न है। ये दोनों स्वतन्त्र तत्त्व हैं। सत् ग्रसत् से सर्वधा भिन्न तथा स्वतन्त्र पदार्थ है। उसी प्रकार ग्रसत् भी एक भिन्न पदार्थ है। चीधा पक्ष ग्रमुभयवाद का है। इस पक्ष का कथन है कि तत्त्व ग्रनिर्वचर्नाय है। वह न सत् कहा जा सकता है, न ग्रसत्। वेदान्त की माया इसी प्रकार की है। वह न सत् हैं न ग्रसत्। जैन दर्शन इन चारों प्रकार के एकान्तवादी पक्षों को ग्रधूरा मानता है। वह कहता है कि वस्तु न एकान्तरूप से सत् है, न एकान्तरूप से सत् ग्रीर ग्रसत् दोनों से ग्रनिर्वचनीय है। यह तो जैनदर्शन-सम्मत तत्त्व की सामान्य चर्चा हुई।

विशेष रूप से जैनदर्शन छः द्रव्य (तत्त्व) मानता है। ये छः द्रव्य हैं— जीव, धर्म, ग्रधर्म, ग्राकाश, काल ग्रीर पुद्गल। जीवद्रव्य के विषय में जैन-दर्शन की विशेष मान्यता यह है कि संसारी ग्रात्मा देह-परिमाण होती है। भारत के किसी ग्रन्य दर्शन में ग्रात्मा को स्वदेह-परिमाण नहीं माना जाता। केवल जैन दर्शन ही ऐसा है जो ग्रात्मा को देह-परिमाण मानता है। धर्म ग्रीर ग्रधर्म की मान्यता भी जैनदर्शन की ग्रपनी विशेषता है। कोई ग्रन्य दर्शन गित ग्रीर स्थित के लिए भिन्न द्रव्य नहीं मानता। वैशेषिकों ने उत्क्षेपण ग्रादि को द्रव्य न मान कर कर्म माना है। जैनदर्शन गित के लिए स्वतन्त्र द्रव्य-धर्मास्तिकाय मानता है। जैनदर्शन की ग्राकाश-विषयक मान्यता में भी विशेषता है। लोकाकाश की मान्यता ग्रन्यत्र भी है किन्तु ग्रलोकाकाश (केवल ग्राकाश) की मान्यता ग्रन्यत्र नहीं मिलती। पुद्गल की मान्यता में यह विशेषता है कि वैशेषकादि पृथ्वी

श्रादि द्रव्यों के भिन्न-भिन्न परमासा मानते हैं जब कि जैनदर्शन पुद्गल के श्रलग-प्रलग प्रकार के परमासा नहीं मानता। प्रत्येक परमासा में स्पर्श, रस, गन्य श्रीर रूप की योग्यता रहती है। स्पर्श के परमासा रूपादि के परमासा श्री से भिन्न नहीं हैं। इसी प्रकार रूप के परमासा स्पर्शादि परमासा श्री से श्रलग नहीं हैं। परमासा की एक ही जाति है। पृथ्वी का परमासा पानी में परिसात हो सकता है, पानी का परमासा श्रीन में परिसात हो सकता है आदि। इसके श्रितिरक्त शब्द को पौद्गलिक मानना भी जैनदर्शन की विशेषता है। तत्त्व—विषयक विशेषता श्री के ज्ञान के लिए यह विवरसा काफी है।

ज्ञानवाद की मान्यता में सब से बड़ी विशेषता यह है कि जैनेतर दर्शन इन्द्रियज्ञान को प्रत्यक्ष मानते हैं जब कि जैनदर्शन वास्तव में आत्मा से होने वाले ज्ञान को ही प्रत्यक्ष मानता है अर्थात् जो ज्ञान इन्द्रियों की सहायता से न होकर सीवा आत्मा से होता है वही ज्ञान प्रत्यक्ष है। इन्द्रियज्ञान को व्यावहारिक प्रत्यक्ष कह सकते हैं। पारमार्थिक प्रथवा निश्चय-दृष्टि से इन्द्रियज्ञान परोक्ष ही है। मितज्ञान और श्रुतज्ञान इन्द्रिय और मन की अपेक्षा रखते हैं अतः परोक्ष हैं। श्रविष, मनःवर्षय और केवलज्ञान इन्द्रिय और मन की अपेक्षा नहीं रखते, किन्तु आत्मा से उत्पन्न होते हैं अतः प्रत्यक्ष हैं।

प्रामाण्य की समस्या का उत्पत्ति श्रौर ज्ञष्ति की दृष्टि से जो समाधान जैन तार्किकों ने किया है वह भी दूसरों से भिन्न है। जैनदर्शन में प्रामाण्य श्रौर श्रप्रामाण्य की उत्पत्ति परतः मानी गई है जब कि ज्ञष्ति स्वतः श्रौर परतः दोनों प्रकार से मानी गई है। श्रम्यास-दशा में ज्ञष्ति स्वतः होती है, श्रन-म्यास दशा में परतः। प्रमाण श्रौर फल के सम्बन्ध में भी जैन दृष्टिकोण भिन्न है। प्रमाण फल से कथंचित् भिन्न है कथंचित् श्रमिन्न।

स्याद्वाद घौर नय की जैन दर्शन की देन ग्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण तथा विशिष्ट है, हम पहले ही कह चुके हैं। नय का ग्राविष्कार करके जैनतार्किकों ने सम्यक् एकाना की निद्धि करने का सफल प्रयत्न किया है। ग्रपनी दृष्टि तक सीमित रहते हुए भी दूमरों की दृष्टि पर प्रहार न करना, यही नय का सन्देश है।

कमंबाद पर जैनदर्शन के प्राचार्यों ने जितना विद्याल साहित्य तैयार किया है उतना किसी दूसरे दर्शन के पादार्यों ने नहीं किया। कर्म-सिद्धान्त का दतना त्यय-ियत एवं सर्वागपूर्ण दिवेचन प्राय दर्शनों में नहीं मिलता।

प्रस्तुत ग्रंथ का प्रथम ग्रद्याय घर्म, दर्शन श्रीर विज्ञान की तुलना के रूप में है। इससे दर्शन के क्षेत्र का श्रीर उसकी पद्धति का ज्ञान होने में सहायता मिलेगी । दूसरा ग्रध्याय ग्रादर्शवाद ग्रौर यथार्थवाद के दार्शनिक हिष्टिकोर्गो को समभने के लिए हैं। जैनदर्शन का क्या हिन्टकोरा है व दूसरे हिन्टकोराों से उसमें क्या विशेषता है, यह जानने की हिन्ट से इसे आवश्यक समभा गया है। पारचात्य और प्राच्य विचारधाराश्रों की सामान्य भूमिका क्या है, यह भी इससे ज्ञात होगा । तीसरा ग्रघ्याय जैनदर्शन के सामान्य स्वरूप व उसके ग्राधार-भूत साहित्य पर है। इसमें ग्रागम से लेकर ग्राजतक के साहित्य का परिचय दिया गया है। जैन-दर्शन के विकास को समभने के लिए यह जानना भाव-रयक है। चौथा अध्याय तत्त्व पर है। तत्त्व के स्वरूप, भेद आदि का संक्षिप्त विवेचन किया गया है। पाँचवाँ ग्रघ्याय ज्ञानवाद ग्रीर प्रमाराशास्त्र पर है। इसमें श्रागमिक मान्यता श्रीर तार्किक मान्यता—दोनों का विचार किया गया है। छठा अध्याय स्याद्वाद पर है। ग्रागमों में स्याद्वाद किस रूप में मिलता है, भगवती ग्रादि में सप्तभङ्गी किस रूर में है, सप्तभङ्गी ग्रागम-कालीन है या बाद के दार्शनिकों के दिमाग की उपज, ग्रादि प्रश्नों को हल करने का प्रयत्न किया गया है श्रीर साथ ही स्याद्वाद पर किये जाने वाले प्राचीन एवं अर्वाचीन प्रहारों का सप्रमारा उत्तर दिया गया है। सातवाँ ग्रध्याय नय पर है । इसमें द्रव्याथिक ग्रीर पर्यायाधिक दिष्ट का विवेचन करते हुए सात नयों का स्वरूप बताया गया है। ग्राठवें ग्रघ्याय में कर्मवाद पर प्रकाश डाला गया है। इस प्रकार इस ग्रंथ में जैन-दर्शन की मौलिक समस्याओं पर प्रकाश डालने की पूरी कोशिश की गई है। प्रायः मुख्य मुख्य सारी बातें इसमें आ गई हैं। कोई भी ऐसा महत्त्व का विषय नहीं है जिस पर इसमें प्रकाश न डाला गया हो। ऐसी बातें ग्रवश्य छोड दी गई हैं जो केवल मान्यता की हैं, जिनका दर्शनिक दृष्टि से खास महत्त्व नहीं है। हिन्दी जगत् में इस प्रकार के प्रन्थों की कमी है। प्रस्तुत ग्रंथ इस कमी को किसी ग्रंश तक दूर करने का नम्र प्रयास है। पृष्ठों के नीचे स्थल-निर्देश व उद्धरण दिए गये हैं जिससे कोई भी बात निर्मूल मालूम न हो। 'नामूलं लिख्यते किंचित्' का यथा संभव पालन किया गया है।

ग्रंथ की पाण्डुलिपि सात वर्ष पूर्व ही तैयार हो चुकी थी किन्तु किन्हीं कारणों से ग्रंथ प्रकाशित न हो सका। आज इसे इस रूप में हमारे सन्मुख प्रस्तुत करने का सारा श्रेय श्री सन्मित ज्ञानपीठ, श्रागरा को हैं। इसके लिए मैं ज्ञानपीठ का हृदय से श्राभारी हूँ। साथ ही श्रद्धेय उपाध्याय किन श्रमर मुनिजी तथा श्रपने, गुरु पं० दलसुख मालविशाया का भी श्रत्यन्त अनुगृहीत हूँ जिनकी सन्त्रेरणा एवं श्रुभाशीर्वादों के फलस्वरूप ही यह कार्य निष्पन्न हुआ।

> —मोहनलाल मेहता शैद्गाणिक एवं व्यावसायिक परामर्श केन्द्र राजस्थान, बोकानेर ३-१२-५८



## कहाँ — क्या — है ?

|                                  |      |       | पृर     | s संख्या |
|----------------------------------|------|-------|---------|----------|
| १धर्म, दर्शन ग्रौर विज्ञान       | •    | ••    | • •     | ३–२२     |
| धर्म की उत्पत्ति                 | •••• | ••••  | •••     | ধ        |
| धर्मका श्रर्थ                    | •••  | •••   | ••••    | ৩        |
| दर्शन का स्वरूप                  | •••  | •••   | •••     | ११       |
| विज्ञान का क्षेत्र               | •••  | •••   | • • •   | 8 .      |
| धर्म ग्रीर दर्शन                 | •••  | • • • | - •••   | १६       |
| दर्शन ग्रौर विज्ञान              | •••  | •••   | ***     | १८       |
| धमं श्रीर विज्ञान                | •••  | ****  | •••     | २१       |
| २दर्शन, जीवन श्रीर जगत्          | •    | ••    | غ       | ३–६४     |
| दर्शन की उत्पत्ति                | •••  | •••   | •••     | २६       |
| भारतीय परम्परा का प्रयोजन        | •••  | •••   | •••     | ३०       |
| दर्शन श्रीर जीवन                 | •••  | •••   | ****    | ३७       |
| जगत् का स्वरूप                   | •••  | ••••  | •••     | 38       |
| श्रादर्शवाद का हिल्टकोरा         | **** | •••   | •••     | ४१       |
| कुछ मिध्या घारगाएँ               | •••  | •••   | •••     | ४२       |
| ग्रादर्शवाद की विभिन्न दृष्टियाँ | •••  | • • • | •••     | ४४       |
| यथार्थवाद                        | ***  | •••   | •••     | ४४       |
| यपायंवादी विचारधाराएँ            | •••  | •••   | •••     | ४६       |
| जैन-दर्शन का यथार्घवाद           |      | • • • | •••     | ६३       |
| ३जैन दर्शन श्रोर उसका श्र        | गधार | •••   | ••् ६५- | ∹१२२     |
| जैन धर्म या जैन दर्शन            | •••  | •••   | •••     | ६्द      |
| भारतीय विचार-प्रवाह की दी घार    | तष्  | •••   |         | 33       |
| षाह्मण संस्कृति                  | ***  | •••   | •••     | ७२       |

|                                         |       |       |       | पृष्ठ संख्या |
|-----------------------------------------|-------|-------|-------|--------------|
| श्रमण संस्कृति                          | •••   | •••   | •••   | ४७           |
| 'श्रमरा' शब्द का ग्रर्थ                 | •••   | •••   | •••   | ७६           |
| जैन परम्परा का महत्त्व                  | •••   | ••••  | •••   | e· <i>0</i>  |
| जैन दर्शन का श्राधार                    | • • • | • • • | •••   | हर           |
| श्रागम युग                              | • • • | ••••  | •••   | <b>د</b> غ   |
| श्रागमों का वर्गीकरण                    | • • • | •••   | •••   | ⊏४           |
| श्रागमों पर टीकाएँ                      | • • • | •••   | •••   | <b>5</b> 9   |
| दिगम्बर श्रागम                          | •••   | •••   | •••   | <b>=</b> 5   |
| स्थानकवासी श्रागम ग्रन्थ                | •••   | •••   | •••   | 58           |
| श्रागमप्रामाण्य का सार                  | • • • | ***   | • • • | 0 3          |
| ध्रागम युग का भ्रन्त                    | •••   | • • • | •••   | 03           |
| श्राचार्य उमास्वाति श्रीर तत्त्वार्थ सू | স'''' | •••   | •••   | \$3          |
| तत्त्वार्थ पर टीकाएँ                    | • • • | •••   | •••   | <b>ह</b> ३   |
| श्रनेकान्त-स्थापना-युग                  | •••   | •••   | • • • | ४३           |
| सिद्धसेन                                | •••   | •••   | •••   | 83           |
| समन्तभद्र                               | •••   | • • • | •••   | 33           |
| मल्लवादी                                | •••   | ****  | •••   | १०२          |
| सिहगिए।                                 | •••   | •••   | •••   | <b>१</b> ०३  |
| पात्रकेशरी                              | •••   | • • • | •••   | १०३          |
| प्रमाराञास्त्र-व्यवस्था-युग             | •••   | •••   | •••   | १०४          |
| श्रकलंक                                 | •••   | • • • | •••   | १०४          |
| हरिभद्र                                 | •••   | •••   | •••   | १०६          |
| विद्यानन्द                              | •••   | •••   | •••   | १०७          |
| शाकटायन श्रीर श्रनन्तवीर्य              | •••   | • • • | •••   | १०५          |
| माणिक्यनन्दी, सिद्धिष ग्रीर ग्रभय दे    | व•••  | •••   | ••••  | 308          |
| प्रभाचन्द्र ग्रीर वादिराज               | •••   | •••   | •••   | 308          |
| जिनेश्वर, चन्द्रप्रभ ग्रीर धनन्तवीर्थ   | •••   | •••   | •••   | ११०          |
| वादी देवसूरि                            | •••   | •••   | •••   | ११०          |
| हेमचन्द्र                               | •••   | 4 * * | ****  | १११          |
|                                         |       |       |       |              |

|                                  |      |       | पृष्ठ संख्या |
|----------------------------------|------|-------|--------------|
| श्रन्य दार्शनिक                  | •••  | •••   | ••• ११२      |
| नव्य-न्याय-युग                   | •••  | •••   | 888          |
| सम्पादन एवं श्रनुसंधान-युग       | •••  | ••••  | ••• ११६      |
| ४जैन-दर्शन में तत्त्व            |      | •••   | १२३-२०२      |
| जैन दृष्टि से लोक                | •••  | •••   | … १२६        |
| सत् का स्वरूप                    | •••  | ••••  | ••• १२६      |
| द्रव्य श्रीर पर्याय              | •••  | •••   | १३३          |
| भेदाभेदवाद                       | •••  | •••   | १३E          |
| द्रव्य का वर्गीकरण               | •••  | •••   | ••• १४६      |
| श्रात्मा का स्वतन्त्र श्रस्तित्व | •••  | • • • | ••• १५१      |
| श्रात्मा का स्वरूप               | •••  | •••   | १५८          |
| ज्ञानोपयोग                       | •••  | •••   | {48          |
| दर्शनोपयोग                       | •••  | •••   | *** १६२      |
| संसारी श्रात्मा                  | •••  | •••   | ••• १६३      |
| पुद्गल                           | •••  | •••   | ••• १७=      |
| घराषु                            | •••  | •••   | ••• १७६      |
| स्यान्ध                          | •••  | •••   | *** १६३      |
| पुद्गल का काय                    | •••  | ••••  | *** १८८      |
| घट <b>द</b>                      | •••  | •••   | १८८          |
| वन्ध                             | •••  | •••   | 3=3          |
| मीध्म्य                          | •••  | • • • | १६०          |
| स्योत्य                          | **** | •••3  | १६०          |
| मं <b>स्थान</b>                  | •••  | •••   | 980          |
| मेद                              | •••  | •••   | १६०          |
| तम                               | •••  | •••   | १६०          |
| द्माया                           | •••  | • • • | १६१          |
| <b>घात</b> प                     | •••  | •••   | १६१          |
| <b>उ</b> द्योत                   | •••  | •••   | १६१          |
|                                  |      |       | •            |

l पृष्ट संख्या १६२ पूद्गल और आत्मा १६२ भ्रौदारिक शरीर 838 वैक्रिय शरीर 833 म्राहारक शरीर १६३ तेजस शरीर 838 कार्मण शरीर 838 धर्म १६६ ग्रधर्म 038 श्राकाश 338 ग्रद्धासमय २०३-२७२ ५-ज्ञानवाद श्रोर प्रमाग्यज्ञास्त्र २०६ श्रागमों में ज्ञानवाद २११ मतिज्ञान 283 इन्द्रिय २१३ मन २१५ ग्रवग्रह . 288 ईहा २२० श्रवाय २२१ धारणा . २,२७ श्रतज्ञान 355 मिति ग्रीर श्रुत ग्रवधिज्ञान २३२ २३४ मन:पर्ययज्ञान ग्रवधि ग्रीर मनःपर्यय २३७ २३८ केवलज्ञान दर्शन ग्रीर जान 385 ग्रागमों में प्रमाणचर्चा २४५

इपूर

तकंयुग में ज्ञान श्रीर प्रमाण

|                                      |       |       | पृष्ठ | संख्या |
|--------------------------------------|-------|-------|-------|--------|
| - ज्ञान काः प्रामाण्य                | ••••  | •••   | •••   | २४४    |
| प्रमाग का फल                         | •••   | •••   | ••••  | २५७    |
| प्रमाण के भेद                        | •••   | • • • | •••   | २५८    |
| प्रत्यक्ष                            | •••   | • • • | •••   | २६१    |
| परोक्ष                               | • • • | •••   | ••••  | २६२    |
| ६-स्याद्वाद                          | • • • | • • • | २७३-३ | १२४    |
| विभज्यवाद श्रीर स्रनेकान्तवाद        | •••   | • • • | •••   | २७७    |
| ्एकान्तवाद श्रीर श्रनेकान्तवाद       | •••   | •••   | •••   | २८०    |
| लोक की नित्यता श्रनित्यता            | •••   | •••   | •••   | २६३    |
| सान्तता श्रीर श्रनन्तता              | •••   | •••   | ••••  | २५३    |
| जीव की नित्यता श्रीर श्रनित्यता      | •••   | •••   | •••   | २५४    |
| सान्तता श्रोर ग्रनन्तता              | •••   | •••   | ••••  | २८७    |
| पुद्गल की नित्यता अनित्यता           | • • • | •••   |       | २८८    |
| एकता ग्रीर ग्रनेकता                  | • • • | •••   |       | २६०    |
| ग्रस्ति ग्रीर नास्ति                 | •••   | •••   |       | २६१    |
| श्रागमों में स्याद्वाद               | •••   | •••   | •••   | १३९    |
| ग्रनेकान्तवाद ग्रीर स्याद्वाद        | •••   | •••   | •••   | ४३६    |
| स्याद्वाद ग्रीर सप्तभङ्गी            | •••   | •••   | •••   | २८६    |
| भङ्गों का ग्रागमकालीन रूप            | •••   | •••   | •••   | 300    |
| सप्तभङ्गी का दार्शनिकरूप             | •••   | •••   | •••   | ३०८    |
| दोप-परिहार                           | •••   | •••   | •••   | ३१४    |
| ७-नयवाद                              | • • • | • • • | ३२५-  | ३४२    |
| द्रव्यायिक श्रीर पर्यायायिक हरि      |       | •••   | •••   | ३२८    |
| द्रव्यायिक ग्रीर प्रदेशार्थिक दृष्टि |       | •••   | •••   | ३२६    |
| व्यावहारिक ग्रीर नैश्चयिक हि         | į     | • • • |       | ३३०    |
| म्रथंनय श्रीर शब्दनय                 | •••   | •••   | • • • | ३३१    |
| नय के भेद                            | •••   | •••   | •••   | ३३२    |
| नयों का पारस्परिक सम्बन्ध            |       |       |       |        |

|                          |                  |             | पृष्ठ र | रंख्या |
|--------------------------|------------------|-------------|---------|--------|
| <b>प्र</b> —कर्मवाद      | • • •            | • • • • • • | ३४३-३   | ५७     |
| कर्मवाद, नियतिवाद एवं    | इच्छास्वातंत्र्य | •••         | •••     | ३४६    |
| कर्मका ग्रर्थ            | ••••             | •           | •••     | ३४६    |
| कर्म-बन्ध का कारएा       | • • •            | •••         | • • •   | ३४७    |
| कर्म-वन्ध की प्रक्रिया   | • • •            | ••••        | •••     | ३४७    |
| कर्म-प्रकृति             | ••••             | •••         | •••     | ३४८    |
| कर्मों की स्थिति         | • • •            | • • •       | •••     | ३५४    |
| कर्म-फल की तीव्रता मन्य  | दता •••          | •••         | •••     | ३५५    |
| कर्मों के प्रदेश         | • • •            | •••         | •••     | ३४४    |
| कर्म की विविध भ्रवस्थाएँ | ; ···            | •••         | •••     | メメ۶    |
| कर्म ग्रीर पुनर्जन्म     | ••••             | •••         | · • • • | २५७    |

# क क क



धर्म, दर्शन ग्रौर विज्ञान

धर्म की उत्पत्ति

धर्म का ग्रथं

दशंन का स्वरूप

विज्ञान का क्षेत्र

धर्म ग्रीर दर्शन

दर्शन ग्रीर विज्ञान

धर्म ग्रीर विज्ञान



## धर्म, दर्शन श्रीर विज्ञान

धमं, दर्शन ग्रीर विज्ञान परस्पर सम्बद्ध तो हैं ही, साथ ही साथ किसी न किसी रूप में एक दूसरे के पूरक भी हैं। यह ठीक है कि इन दृष्टियों के मार्ग भिन्न-भिन्न हैं। तीनों ग्रपनी-अपनी स्वतंत्र पद्धति के ग्राधार पर सत्य की खोज करते हैं। तीनों ग्रपने-ग्रपने स्वतंत्र दृष्टिविन्दु के ग्रनुसार तत्त्व की शोध करते हैं। इतना होते हुए भी तीनों का लक्ष्य एकान्त रूप से भिन्न नहीं है। इसी दृष्टि को सामने रखते हुए हम धमं, दर्शन ग्रीर विज्ञान के लक्षगों व सम्बन्धों का दिग्दर्शन कराने का प्रयत्न करेंगे।

#### धर्म की उत्पत्ति :

सर्वप्रथम हम यह देखने का प्रयत्न करेंगे कि धर्म की उत्पत्ति का क्या कारण है। मानव-जीवन में ऐसे कीन से प्रश्न आये, जिनको मुलभाने के लिए मानव जाति को धर्म का आश्रय लेना पड़ा। ऐसी कौन सी कठिनाइयाँ आई, जिन्हें दूर करने के लिए मनुष्य-जाति के हृदय में धर्म की प्रवल भावनाएँ जाग्रत हुई।

किसी का मत है कि मनुष्य ने जब प्रकृति के ग्रद्भुत कार्य देखे तब उसके मन में एक प्रकार की विचारणा जाग्रत हुई। उसने उन सब कार्यों के विषय में सोचना प्रारम्भ किया। सोचते-सोचते वह उस स्तर पर पहुँच गया, जहाँ श्रद्धा का साम्राज्य था। यहीं से धर्म की विचारधारा प्रारम्भ होती है। ह्यूम इस मत का विरोध करता है। उसकी धारगा के ग्रनुसार धर्म की उत्पत्ति का मुख्य ग्राधार प्राकृतिक कार्यों का चिन्तन नहीं, ग्रपितु जीवन की कार्य-परम्परा है। मानव-जीवन में निरन्तर ग्राने वाले भय व श्राशाएँ ही धर्म की उत्पत्ति के मुख्य कारए हैं। जीवन के इन दो प्रधान भावों को छोड़कर अन्य कोई भी ऐसा कार्य या व्यापार नहीं, जिसे हम धर्म की उत्पत्ति का प्रधान कारण मान सकें। ह्यूम की इस मान्यता का विरोध करते हुए किसी ने केवल भय को ही धर्म की उत्पत्तिका कारए। माना । इस मान्यता के अनुसार भय ही सर्व-प्रथम काररा था, जिसने मानव को भगवान की सत्ता में विश्वास करने के लिए विवश किया। यदि भय न होता तो मानव एक ऐसी शक्ति में कदापि विश्वास न करता, जो उसकी सामान्य पहुँच व शक्ति के वाहर है। कान्ट ने इन सारी मान्यताओं का खण्डन करते हुए इस धारगा की स्थापना की कि धर्म का मुख्य श्राधार न ग्राशा है, न भय है ग्रौर न प्रकृति के ग्रद्भुत कार्य ही ? धर्म की उत्पत्ति मनुष्य के भीतर रही हुई उस भावना के आधारपर होती है जिसे हम नितकता (Morality) कहते हैं। नैतिकता के अतिरिक्त ऐसा कोई ग्राधार नहीं, जो धर्म की उत्पत्ति में कारण वन सके। जर्मन के दूसरे दार्शनिक हेगल ने कान्ट की इस मान्यता को विशेष महत्त्व न देते हुए इस मत की स्थापना की कि दर्शन ग्रौर धर्म दोनों का त्राधार एक ही है। दर्शन ग्रौर धर्म के इस ग्रमेदभाव के सिद्धान्त का समर्थन क्रोस ग्रादि ग्रन्य विद्वानों ने भी किया है। हेगल के समकालीन दार्शनिक इलैरमाकर ने धर्म की उत्त्वति का आधार मानव की उस भावना को माना, जिसके अनुसार मानव अपने को सर्वथा परतंत्र (Absolutely dependent) ग्रनुभव करता है। इसी ऐकान्तिक परतत्र भाव के ग्राधार पर धर्म व ईश्वर की उत्पत्ति

होती है। हेगल ग्रीर इलैरमाकर की मृत्यु के कुछ ही समय उपरान्त थर्म की उत्पन्ति का प्रदन डार्बिन के विकासवाद के हाथ में चला गया। यह परिवर्तन दर्शन ग्रीर विज्ञान की परम्परा के बीच एक गम्भीर संघर्ष था। धर्म की उत्पन्ति का प्रदन, जो ग्रव तक दार्शनिकों के हाथ में था, श्रवस्मात् विज्ञान के हाथ में ग्रा गया। विज्ञान की बाखा मानव-विज्ञान (Anthropology) श्रपनी विकासवाद की धारगा के ग्राधार पर धर्म की उत्पत्ति का ग्रध्ययन करने लगा। इस मान्यता के श्रनुसार ग्राध्यात्मिक श्रद्धा ही धर्म की उत्पत्ति का

इस प्रकार धमं की उत्पत्ति के मुख्य प्रश्न को लेकर विभिन्न धारणाओं ने विभिन्न विचार-धाराओं का समर्थन किया। इन सब विचार-धाराओं का विक्लेपण करने से यह प्रतीत होता है कि धमं की उत्पत्ति का प्रधान कारण न तो प्राकृतिक कार्यों की विचित्रता है, न ब्राश्चयं है और न ब्राशा ही है ब्रिपनु मानव की असहाय अवस्था है, जिसमें एक प्रकार के भय का मिश्रण रहा हुआ है। इसी श्रवस्था से छुटकारा पाने के लिए मनुष्य एक प्रकार की श्रद्धा-पूर्ण भावना का निर्माण करता है। यही भावना धमं का हप धारण करती है। भारतीय परम्परा में धमं की उत्पत्ति का प्रधान कारण दुःस माना गया है। मनुष्य नांसारिक दुःच से मुक्ति पाने की ब्राशा से एक श्रद्धापूर्ण मार्ग का अवलम्बन लेना है। यही मार्ग धमं का रूप धारण करता है। जिसे पास्तात्य परम्परा में ब्रन्तिकी श्रीनलापा है। इन धन से प्रति की श्रीनलापा है। इन धन से दोनों परम्पराशों में बहत नाम्य है।

#### धर्म का स्रर्थः

पर्न की उत्तिन से मन्दन्ध रगते वाली विभिन्न धारान्नी का परम्पमन कर लेने के बाद यह जानना स्नादस्य हो जाता है कि धर्म का बाराधिक अर्थ क्या है है 'धर्म' शब्द का टीक-टीक अर्थ समस्ते विना उनकी उत्तिन विजयक मान्यता स्पष्ट रूप में समस्त्र में की धा सकती। धर्म का ब्युत्तिसमुक्त स्तर्य है

''धारणात् धर्मः'' ग्रर्थात् जो धारण किया जाए वह धर्म है। 'धृ' धातु के धारण करने के ग्रर्थ में 'धर्म' शब्द का प्रयोग होता है। जैन परम्परा में वस्तु का स्वभाव धर्म कहा गया है। प्रत्येक वस्तु का किसी न किसी प्रकार का ग्रपना स्वतंत्र स्वभाव होता है। वही स्वभाव उस वस्तु का धर्म माना जाता है। उदाहरण के तौर पर ग्रग्नि का ग्रपना एक विशिष्ट स्वभाव है, जिसे उष्णता कहते हैं। यह उष्णता ही अगिन का धर्म है। आतमा के अहिंसा, संयम, तप आदि गुर्गों को भी धर्म का नाम दिया गया है । इनके श्रतिरिक्त 'धर्म' के श्रौर भी श्रनेक श्रर्थ होते हैं। उदाहरए के लिए नियम, विधान, परम्परा, व्यवहार, परिपाटी, प्रचलन, ग्रांचरण, कर्तव्य, श्रधिकार, न्याय, सद्गुरा, नैतिकता, किया, सत्कर्म श्रादि श्रथीं में धर्म शब्द का प्रयोग होता आया है। जब हम कहते हैं कि वह धर्म में स्थित है तो इसका अर्थ यह होता है कि वह अपना कर्तव्य पूर्ण रूप से निभा रहा है। जब हम यह कहते हैं कि वह धर्म करता ह तो हमारा ग्रभिप्राय कर्तव्य से न होकर क्रिया-विशेष से होता है—ग्रमुक प्रकार के कार्य से होता है, जो धर्म के नाम से ही किया जाता है। वौद्ध परम्परा में धर्म का ग्रर्थ वह नियम, विधान या तत्त्व है जिसका बुद्ध प्रवर्तन करते हैं। इसी का नाम 'धर्म-चक्र-प्रवर्तन' है। वौद्ध जिन तीन शरएों का विधान करते हैं उनमें धर्म भी एक है।

इस प्रकार 'धर्म' शब्द का श्रनेक श्रथीं में प्रयोग हुग्रा है। भिन्न-भिन्न परम्पराएँ ग्रपनी-ग्रपनी मान्यता के ग्रनुसार विविध स्थानों पर 'धर्म' शब्द के विविध ग्रर्थ करती हैं। ऐसी कोई व्याख्या नहीं है, जिसे सभी स्वीकृत करते हों। ऐसा कोई लक्षरण नहीं है, जो सर्व-सम्मत हो।

१. वत्वुसहावो घम्मो
२. घम्मो मंगलमुद्धिट्टं ग्रहिस संजमो तवो ।
३. Sanskrit - English Dictionary (Monier Williams)

४. धम्मं सरगां गच्छामि, बुद्धं सरगां गच्छामि, संघं सरगां गच्छामि ।

वस्तुतः 'धर्म' से हमारा अभिप्राय इस समय उस शब्द से है, जिसे अँग्रेजी में 'रिलीजन' कहते हैं। अंग्रेजी के 'रिलीजन' शब्द से हमारे मन में जो स्थिर ग्रर्थ जम जाता है, 'धर्म' शब्द से वैसा नहीं होता, क्योंकि 'रिलीजन' शब्द का एक विशेष ऋर्य में प्रयोग होता हैं। 'रिलीजन' शब्द के एक निश्चित ग्रर्थ को दृष्टि में रख कर ही भिन्न-भिन्न विचारक उस ग्रयं को ग्रपनी-ग्रपनी दृष्टि से भिन्न-भिन्न रूपों में ग्रभिव्यक्त करते हैं। उन सब रूपों में उस ग्रथं की मूल भित्ति प्रायः एक सरीखी ही होती है । 'घर्म' शब्द के विषय में एकान्त रूप से ऐसा नहीं कहा जा सकता। 'रिलीजन' ग्रर्थात् 'धर्म' शब्द का पादचात्य विचारकों ने किन-किन रूपों में क्या श्रर्थ किया है; इसे जरा देख लें। कान्ट के शब्दों में ऋपने समस्त कर्तब्यों को ईश्वरीय ग्रादेश समकता ही धर्म है। हेगल की धारएा। के ग्रनुसार 'धर्म' सीमित मस्तिष्क के भीतर रहने वाले अपने असीम स्वभाव का ज्ञान है ग्रथीत् सीमित मस्तिष्क का यह ज्ञान कि वह वास्तव में सीमित नहीं ग्रपितु ग्रसीम है, धर्म है। मेयसं ने धर्म की व्याख्या करते हुए कहा कि मानव-ग्रात्मा का ब्रह्माण्ड-विषयक स्वस्य ग्रीर सापारण उत्तर ही धर्म है। इन तीन मुख्य न्याख्यात्रों के त्रतिरिक्त ग्रीर भी ऐसी न्याख्याएँ हैं जिन्हें देखने से हमारी धर्मविषयक पारगाएँ बहुत फुछ स्पष्ट हो सकती हैं। व्हाइटहेड ने धर्म की व्या-रया करते हुए कहा है: व्यक्ति अपने एकाकी रूप के साथ जो कुछ व्यवहार करता है वही धर्म है अर्थात् जिस समय व्यक्ति अपने को एकान्त में सर्वथा अकेला पाता है और यह समभता है कि जो कुछ उसका रवरूप है वह यही व्यक्तित्व है, ऐसी ग्रवस्था में उसका धपने साथ जो व्यवहार होता है; व्हाइटहेड की भाषा में वही धर्म है। यह धर्म का वैयिवतक लक्ष्मण हैं। व्यक्ति का श्रंतिम मूल्य व्य-वित स्वयं ही है, ऐसा मानकर धर्म की उपरोक्त व्यवस्था की गई है । यह दृष्टिकोगा एकान्त व्यक्तिवाद (Absolute Individualism) का मूचक है। अमेरिका के एक मनोविज्ञान-शास्त्री धामेन ने पर्म की ठीक इससे विषयीत व्याख्या करते हुए कहा : जो धरपर से प्रेम करता है वह अपने भाई से अवस्य प्रेम करता है।

यह धर्म की सामाजिक व्याख्या है। व्यक्ति केवल व्यक्तिगत साधना से धार्मिक नहीं हो सकता। धार्मिक बनने के लिए यह ग्रावश्यक है कि व्यक्ति समाज की सेवा करे। जो व्यक्ति समाज की उपेक्षा करके धर्म की श्राराधना करना चाहता है वह वास्तव में धर्म से बहुत दूर है। यह दृष्टिकोगा समाजवादी विचारधारा का पोषक क्रौर समर्थक है। इसे हम एकान्त समाजवाद (Absolute Socialism) का नाम दे सकते हैं। हबर्ट स्पेन्सर ने इसी धारणा को दृष्टि में रखते हुए धर्म का स्वरूप इस ढंग से वताया कि धर्म विश्व को व्यापक रूप से समभने की एक काल्पनिक धारगा है। संसार के समस्त पदार्थ, एक ऐसी शक्ति की ग्रभिव्यक्ति है, जो हमारे ज्ञान से परे है। स्पेन्सर की यह धारणा आदर्शवादी हिष्टकोण के बहुत समीप है। हेगल के समान स्पेन्सर ने भी धर्म के साथ दर्शन की विचारधारा का समन्वय किया है, ऐसा प्रतीत होता है। मक्टागार्ट ने इसी लक्षरा को जरा ग्रौर स्पष्ट करते हुए कहा : धर्म चित्तका वह भाव है जिसके द्वारा हम विश्व के साथ एक प्रकार के मेल का श्रनुभव करते हैं। जेम्सफ्रेजर के शब्दों में धर्म, मानव से ऊँची गिनी जाने वाली उन शक्तियों की ग्राराधना है, जो प्राकृतिक व्यवस्था व मानव-जीवन का मार्गदर्शन व नियंत्रग् करने वाली मानी जाती हैं। धर्म का उपरोक्त स्वरूप विचारात्मक व भावात्मक न होकर क्रियात्मक है, ऐसा मालूम होता है। श्राराधना या पूजा मानसिक होने की ग्रपेक्षा विशेष रूप से कायिक होती है, तथापि उसके ग्रन्दर इच्छाशक्ति का सर्वथा ग्रभाव नहीं होता। यदि ऐसा होता तो शायद ग्राराधना करने की प्रेरणा ही न मिलती। जहाँ तक प्रेरणा की जागृति का प्रदन है, इच्छाशक्ति ग्रवश्य कार्य करती है। जिस समय वह प्रेरगा कार्यरूप में परिगत होती है, उस समय उसका क्रिया-त्मक रूप हो जाता है ग्रौर वह कायिक श्रेग्गी में ग्रा जाती है। जेम्सफोजर की उपरोक्त व्याख्या मानसिक व कायिक दोनों दृष्टियों से ग्राराधना का विधान करती है, यह वात इस विवेचना से स्पष्ट हो जाती है। विलियम जेम्स ने किसी उच्च शक्तिविशेप की ग्रारा-धना का विधान न करके विश्वास के ग्राधार पर ही धर्म की नींव

रखी। जेम्स के शब्दों में धर्म एक श्रद्धा है, जिसे धारण कर मनुष्य मीचता है कि जगत एक श्रद्धण्ट नियम के श्राधार पर चलता है जिसके साथ मेल रखने में ही हमारा उत्कृष्ट हित है। ' इस व्याख्या के श्रनुसार धर्म का, श्राराधना या पूजा से कोई सम्बन्ध नहीं है। मनुष्य जगत् के साथ मैत्री का व्यवहार करे, यही इस व्याख्या का श्रमिप्राय है। संसार का सारा वार्य एक ऐसे नियम के श्रनुसार चलता है जिसका रपष्ट दर्शन हमारी योग्यता से बाहर है। हम लोग श्रपनी साधारण युद्धि के श्राधार पर उस नियम तक नहीं पहुँच सकते। उम नियम का पूर्ण विश्लेपण हमारी शवित से बाहर है। श्रपनी इस श्रयोग्यता को हिष्ट में रखते हुए संसार के समस्त श्रामियों के प्रति सद्भावना व मित्रता का व्यवहार रखना ही धर्म है। धर्म का यह लक्षण नैतिकता का पोपण करनेके लिए बहुत उपयोगी है।

एन गव व्याल्याओं को देखने से यह सहज ही समक्त में आ भगता है कि धर्म का सर्वसम्मत एक लक्ष्या निर्धारित करना कठित है। इतना होते हुए भी हम यह कह सकते हैं कि धर्म, मानव विचार श्रीर धाचार का श्रावस्यक श्रेग है।

यह ठीक है कि धर्म के कुछ चिह्न सामान्य होते हैं और कुछ विशेष । सामान्य चिह्न के आधार पर ही सम्पूर्ण समाज की उन्नति होती है । विशेष चिह्न या नक्षमा विशेष परिस्थिति या समय की हिए में उपयोगी एवं शक्षा होते हैं । ऐसे लक्षमों का मामान्य रूप में उपयोग नहीं हो सकता । धर्म के चिह्न आस्यन्तर और बाह्य दोनों एकार के होते हैं । आस्यन्तर चिह्न विचार-प्रधान होते हैं भीर बाह्य चिह्न धानार-प्रधान । दोनों में श्रद्धा का प्रमुख स्थान है, यह कहते की धावस्यकता नहीं ।

#### दरांन का स्वरूप:

पर्भ का रक्षण बनाना जितना कटिन है, प्रायः दर्शन का स्वस्त-निरायस भी उनमा ही कटिन है। दर्शन का भीषा अर्थ होता है:

য় Varieties of Religious Experience, পুত হয়,

हिष्ट । इसी हिष्ट को ग्रँग्रेजी में विजन (Vision) कहते हैं। साधारणतया प्रत्येक व्यक्ति देखता ही है। जिसके ग्राँखें होती हैं वह उनका उपयोग करता ही है। हम यहाँ पर जिस 'हिष्ट' का प्रयोग कर रहे हैं, वह 'हिष्ट' साधारण हिष्ट नहीं है। ग्राँखों से देखना ही हमारी 'हिष्ट' का विषय नहीं है। दर्शन के ग्रर्थ में प्रयुक्त होने वाली हिष्ट का एक विशिष्ट ग्रर्थ होता है। इस हिष्ट का उत्पत्ति स्थान ग्राखें न होकर बुद्धि है, विवेक है, विचार-शक्ति है, चिन्तन है। साधारण हिष्ट में जहाँ ग्राँखें देखती हैं, दर्शनिक हिष्ट में देखने का काम विचार-शक्ति करती है। दूसरे शब्दों में कहा जाय तो साधारण हिष्ट बाह्य चक्षुग्रों को ग्रपना करण बनाती है ग्रीर दार्शनिक हिष्ट ग्रान्तरिक चक्षु से काम लेती है। विवेक, विचार ग्रीर चिन्तन इसी ग्रान्तरिक चक्षु के पर्याय हैं।

मनुष्य ग्रपने ग्रासपास ग्रनेक प्रकार की वस्तुएँ देखता है। वह संसार के वीच अपने को अकेला नहीं पाता, अपितु अन्य पदार्थीं से घिरा हुग्रा ग्रनुभव करता है। वह यह समभता है कि मेरा संसार के सव पदार्थों से कोई न कोई सम्वन्ध अवश्य है। किसी न किसी रूप में मैं सारे जगत् से वँघा हुम्रा हूँ। जिस समय मनुष्य इस सम्बन्ध को समभने का प्रयत्न करता है उस समय उसका विवेक जाग्रत हो जाता है, उसकी बुद्धि ग्रपना कार्य संभाल लेती है, उसकी चिन्तन-शक्ति उसकी सेवा में लग जाती है। इसी का नाम दर्शन है। दूसरे शब्दों में दर्शन जीवन ग्रौरजगत् को समभने का एक प्रयत्न है। दोर्शनिक जीवन ग्रीर जगत् को खर्ण्डशः न देखता हुग्रा दोनों का अखराड ग्रध्ययन करता है। उसकी दृष्टि में जगत् एक ग्रखराड सत्ता होती है जिसका प्रभाव जीवन के प्रत्येक कार्य पर पड़ता है। जीवन और जगत् के इस सम्वन्ध को समभना ही दर्शन है। एक सच्चा दार्शनिक विज्ञानवेत्ता की तरह सत्ता के अमुक रूप या ग्रंश का ही ग्रध्ययन नहीं करता, कवि या कलाकार की भाँति सत्ता के सौन्दर्य ग्रंदा का ही विश्लेपरा नहीं करता, एक व्यापारी की भाँति केवल लाभ-हानि का ही हिसाब नहीं करता, एक धर्मोपदेशक की तरह केवल परलोक की ही वातें नहीं करता, अपतु सत्ता के सभी धर्मी

का एक साथ ग्रध्ययन करता है। ग्रपनी विचार-शक्ति व बुद्धि की योग्यतानुसार जगत् के प्रत्येक तत्त्व की गहराई तक पहुँचने का प्रयत्न करता है। उसकी खोज किसी समय-विशेष या स्थान-विशेष तक ही सीमित नहीं होती । प्लेटो के शब्दों में वह सम्पूर्ण काल व सत्ता का द्रष्टा है। उसका दृष्टिकोगा इतना विशाल एवं विस्तृत होता है कि उसके भ्रन्दर सब समा सकते हैं. किन्तु बाहर कोई नहीं निकल सकता। उसकी खोज कहाँ से प्रारम्भ होती है, इसे हरेक समम सकता है, किन्तु वह कहां तक चला जाता है, यह समभना दूसरों के लिए बहुत कठिन है। वह कहां से चलता है, यह तो दिखाई देता है, किन्तु कहां पहुँचता है, इसका पता नहीं लगता। उसकी खोज किसी सीमा-विशेष से सीमित नहीं होती । इस विवेचन से हम सहज ही समभ सकते हैं कि दर्शन का क्षेत्र ज्ञान की सब पारात्रों से विज्ञान है। मानव-बुद्धि की सभी शाखाएँ दर्शन के धन्तर्गत थ्रा सकती हैं। जहाँ मानव-मस्तिष्क सोचना प्रारम्भ फरता है, वहीं दर्शन का प्रारम्भ हो जाता है। दर्शन ज्ञान की प्रत्येक धारा का प्रध्ययन करता है, ऐसा कहने का यह ग्रंथं नहीं कि वह प्रत्येक वस्तु को पूरी गहराई तक जानता है, वयोंकि ऐसा करना मानव की यक्ति के बाहर है। दर्शन सम्पूर्ण विस्व का अध्ययन गरता है, इसका भ्रयं यही है कि विस्व के मूलभूत सिद्धान्तों की घोल ही उनका प्रधान लक्ष्य है। जगत् के मूल में कौनसा तत्त्व फाम कर रहा है, जीवन का उस तत्त्व के साथ क्या सम्बन्ध है, धाप्यान्मिक और भौतिक तत्त्वों की सत्ता में वया अन्तर है, दोनों की समानता श्रीर धसमानता का वया रहस्य है, श्रन्तिम और पास्तियक तत्त्व की क्या कसौटी है, ज्ञान व बाह्य पदार्थ के बीच षया नम्बन्य है, जैय ज्ञान ने भिन्न है या श्रभिन्न ..... इत्यादि भी गोज ही दर्गन का प्रधान उद्देश्य है। जीवन और जगत् की भौतिक समस्याएँ मानव-मस्तिष्क की प्रयोगशाला में किस तरह हल हो सकती हैं: इसका चिन्तन करना ही दर्शन का मुख्य काम

<sup>1.</sup> The spectator of all time and existence.

है। भौतिक विज्ञान की भाँति दर्शन केवल जगत् का विश्लेषण् या स्पष्टीकरण् ही नहीं करता अपितु उसकी उपयोगिता का भी विचार करता है। उपयोगितावाद दर्शन की मौलिक सूफ है। इसी सूफ के बल पर दर्शन जीवन की वास्तिवकता समफने का दावा कर सकता है। जीवन की वास्तिवकता जगत् की वास्तिवकता से सम्बद्ध है, अतः जीवन की वास्तिवकता समफने वाला जगत् की वास्तिवकता भी समफ लेता है, यह स्वतः सिद्ध है।

#### विज्ञान का क्षेत्र:

बरट्रन्ड रसल लिखता है: विज्ञान के दो प्रयोजन होते हैं। एक ग्रोर तो यह इच्छा रहती है कि ग्रपने क्षेत्र में जितना जाना जा सके उतना जान लिया जाय । दूसरी ग्रोर यह प्रयतन रहता है कि जो कुछ जान लिया गया है उसे कम से कम 'सामान्य नियमों' में गूँथ लिया जाय। रसल के इस कथन में विज्ञान का क्षेत्र दो भागों में विभाजित किया गया है। प्रथम भाग में विज्ञान के ग्रध्ययन की सामग्री की ग्रोर संकेत है। यह तो प्रायः स्पष्ट ही है कि विज्ञान जितनी भी सामग्री एकत्र करता है, ग्रपने ग्रवलोकन के ग्राध र पर। श्रवलोकन (Observation) को छोड़कर उसके पास ऐसा कोई साधन नहीं है जिसकी सहायता से वह ग्रपनी सामग्री जुटा सके। धर्म ग्रौर दर्शन की तरह केवल श्रद्धा या चिन्तन से विज्ञान का कार्य नहीं चल सकता । विज्ञान तो प्रत्येक प्रयोग को ग्रवलोकन की कसौटी पर कसता है। दूसरे शब्दों में कहा जाय तो विज्ञान प्रत्यक्ष श्रनुभववादी है। जिस चीज का प्रत्यक्ष श्रनुभव होता है वही चीज विज्ञान की दृष्टि से ठीक होती है। उसकी सामग्री का ग्राधार प्रत्यक्ष श्रनुभव है। इन्द्रियों की सहायता से मनुष्य जितना श्रनुभव प्राप्त करता है वही विज्ञान का विषय है। ग्रात्मप्रत्यक्ष, योगिप्रत्यक्ष या अन्य प्रत्यक्ष में उसका विश्वास नहीं होता । विज्ञान का सर्व प्रथम कार्य यही है कि वह अ़नुभव के आधार पर जितना ज्ञान प्राप्त हो सकता है, प्राप्त करने की कोशिश करता है। अपने अभीष्ट विषय को हिष्ट में रखते हुए इन्द्रियों और अन्य भौतिक-साधनों की सहायता

से जितना ज्ञान एकट्टा हो। सकता है, इकट्टा। करने का प्रयत्न करता। है। यह दिलान की पहली भूमिका है। इन भूमिका का ज्ञान बिखन हम्रा होता है। गल की नामकी का कोई साधारणीकरण नहीं होता । जो कल जिस रूप में अवलोकन के आधार पर प्राप्त होता है वह ज्ञान उसी रूप में क्लिया हुप्रा पड़ा रहता है । उसकी कोई वुद्धिजन्य व्यवस्था नहीं होती—उनका किसी प्रकार का साधारगी-गोरमा नहीं होता । जहा पर वृद्धिजन्य व्यवस्था प्रारंभ होती है वहीं से दूसरी भूमिका का आरम्भ हाता है। यही दूसरी भूमिका रसल ने दूनरे भाग में राजी है। इस भूगिका में विज्ञान, प्राप्त सामग्री के धाधार पर, यह निशंय करने का प्रयत्न करता है कि यह सारी सामग्री किल्ली कथा थें में दिनाजित हो सकती है ? कितनी ऐसी र्थमार्या वन गगरी है। जिनमे पानी सामग्री। ठीय-ठीक बैठ सके ? यह एक प्रकार की वर्गी ररसा की धूमिका होती है, जिसमें ऐसे कुछ यमं बनाए जाते हैं जिनका सामान्य आधार होता है। इस प्रकार के वर्गीयरम्। को ही नायारमीकरमा कहते हैं। मानव जाति हमेशा व्यवस्थित प्रमाली पमन्द यरती है। श्रव्यवस्थित ज्ञान या पद्धति से गिरी जाति या नमाज का कार्य मुचार क्य में नहीं चल सकता, वयंकि जानि या समाज का घर्ष ही व्यवस्था होता है। विज्ञान की इस दिसीय भूमिया में यही कार्य होता है। सारी प्रव्यवस्थित सामग्री एक व्यवस्थित रूप धारमा कर लेती है। अनुभवजन्य ज्ञान के रग स्ववस्थित राप को सामने रत्यवार ही विज्ञान ग्रंपने क्षेत्र में ग्रागे बदता है। यही ने प्रतीम (Experiment) प्रारम्भ होता है। प्रयोग का पर्य होता है नियस्त्रित अवलोगन । सामान्य नियम या साधारगी-करमा के शाधार पर उसी प्रवार की जन्म सामग्री का परीक्ष्या गरना, एसी का नाम नियम्बिन घयलोकन या प्रयोग है। यदि प्रमेग में पार सामान्य नियम दीय इतरता है तो समभी निया राजा है कि अपूर्व कितम ही कहैं। प्रयोग में बढ़ि हुछ कुमी मालूम होंदी है यो सम्भ दिया जाता है कि सामानगीकरमा में कुछ बृहि है। इन एंच ने प्रयोगशाला (Laboratory) दिलान के नियमी का रलौटी-स्थल है। जिन निद्मों को प्रयोगशाला प्रमाणित कर देती है

वे नियम ग्रन्तिम रूप से सही समभ लिए जाते हैं। ऐसे प्रमाणित नियम ही विज्ञान की दृष्टि में प्रमाणभूत सामान्य नियम माने जाते हैं। इन्हीं नियमों को सर्वव्यापी या सार्वित्रक नियम (Universal Rules) कहते हैं। ये सार्वित्रक नियम ही विज्ञान के प्राण हैं। यह हम पहले ही देख चुके हैं कि इन नियमों का मुख्य ग्राधार हमारा अनुभव है। ग्रनुभव के साथ नियमों का मेल ही विज्ञान का कार्य है। ऐन्स्टेन के शब्दों में विज्ञान का कार्य यही है कि वह हमारे श्रनुभवों का ग्रनुसरण करता है श्रीर साथ ही साथ उन्हें एक तर्कसंगत प्रणाली में जमा देता है।

## धर्म ग्रौर दर्शन:

धर्म ग्रौर दर्शन के प्रश्न को लेकर मुख्य रूप से दो प्रकार की विचारधाराएँ कार्य कर रही हैं। एक विचारधारा के अनुसार धर्म श्रीर दर्शन श्रभिन्न हैं। दूसरी विचारधारा इस मत से बिलकुल विपरीत है। वह इस मत की पुष्टि करती है कि धर्म ग्रौर दर्शन का एक दूसरे से कोई सम्बन्ध नहीं। धर्म का क्षेत्र बिलकुल अलग है ग्रौर दर्शन का क्षेत्र उससे बिलकुल भिन्न है। दोनों ग्रंपने-ग्रपने क्षेत्र में स्वतंत्र हैं। उदाहरण के तौर पर हरमन स्पष्ट शब्दों में कहता है कि धार्मिक व्यक्ति का इससे कोई प्रयोजन नहीं कि दर्शन श्रमुक शाखा ईश्वरवाद का समर्थन करती है या श्रनीश्वरवाद स्थापना करती है। हेगल ने ठीक इससे विपरीत बात कही। उसके मतानुसार धर्म की सत्यता दर्शन में ही पाई जाती है। इस प्रकार की विरोधी विचारधाराश्रों को देखने से यही मालूम होता है कि भिन्न-भिन्न हिन्टकोएा से भिन्न-भिन्न विचारकों ने धर्म ग्रीर दर्शन की भिन्त-भिन्त व्याख्या की है। उस व्याख्या के अनुसार अमुक विचारक धर्म को दर्शन से अभिन्न मानता है तो अमुक विचारक धर्म से दर्शन को भिन्न मानता है,। वास्तव में धर्म ग्रौर दर्शन का क्षेत्र भिन्न-भिन्न है। यदि दोनों एक ही होते तो दो हिष्टयों की आवश्यकता ही न होती। धर्म की अपनी दृष्टि होती है और दर्शन की अपनी दृष्टि होती है। दोनों को एकान्तें रूप से अभिन्न कहना तर्क, ग्रौर श्रद्धा का सांकर्य करना है। दोनों के भेद का सर्वथा नाश करना, विचार-

णिक श्रीर श्रद्धापूर्ण श्राचरण के भेद को समाप्त करना है। यह ठीक है कि धर्म और दर्शन के कुछ विषय सामान्य हैं। ईश्वर, पुनर्भव इत्यादि अनेक प्रश्न दोनों के सामने आते हैं। इतना होते हुए भी दोनों की पद्धति में बहुत अन्तर है। एक धार्मिक व्यक्ति ईश्वर के सम्बन्ध में जिस ढंग का व्यवहार करता है, एक दार्शनिक वैसा नहीं कर नकता । धार्मिक व्यक्ति का श्रद्धापूर्ण श्राचरण दर्शनशास्त्री को विवय नहीं कर सकता कि वह भी ईश्वर की सत्ता में विस्वास फरे। एक दार्शनिक की तर्क-शक्ति एक श्रद्धालु धार्मिक को श्रपने प्य से नहीं हिमा सकती। धमं श्रीर दर्शन में लास श्रन्तर यह है नि धर्म में घानरए। या व्यवहार प्रधान होता है। ग्रीर सिढान्त या भान गीमा होता है। धर्म की दृष्टि में किया का जो मूल्य होता है, भान का बह मूल्य नहीं होता । इसके विपरीत दर्शन में ज्ञान का मृत्य धिषक होता है और क्रिया का कम। ज्ञान और किया की यह हीनाधिकता ही दर्शन और धर्म की सीमा-रेखा है। दार्शनिक विचारधारा की सफलता की कुंजी बुद्धि है, जब कि धर्म के क्षेत्र में गत कार्य श्रद्धा करती है। धार्मिक श्रद्धा श्रीर दार्शनिक सिद्धान्त में भौतिक भेद यह है कि दार्शनिक दृष्टिकोग्। गुद्ध रूप से बीद्धिक ोता है जब कि पामिक श्रद्धा का मूल श्राधार भावुकता है, जो निकार को बदलने से भी नहीं चूकती । उसकी दृष्टि में भिरास्त का कोई मूल्य नहीं होता। ज्यों ही श्रद्धा बदलती है, गिरामा भी यदन जाता है। इतना होते हुए भी यह नहीं कहा जो सराता कि धर्म धीर दर्शन एकान्त रूप से भिन्न है। धर्म पर जब भिन्धे प्रकार का वाह्य संकट छाता है उस समय दर्शन उसे बचाने के लिए सबसे पर्ने धारी धाना है। दर्शन की सहाबता के बिना धमं प्राप्ति काल तक नहीं दिक सकता । जिस श्रद्धा के पीछे तर्क-वन गर्न ग्रंग यह विषयाची नहीं हो सकती। तर्क की कमौटी पर एशी हुई पदा ही लग्दे काल नेक जीविन रह सकती है। धर्म धीर गरीने, का एन प्रकार का सम्बन्ध होते हुए भी यह नहीं नहा का रक्षण कि वर्धन धर्म की प्रत्येक मान्यता की धर्म तर्क-तल मे विद्रारत गरता है। माद्रमता-प्रधान मान्यताएँ धर्म के धेव में ही अपना प्रभुत्व रखती हैं। कभी-कभी दर्शन इस प्रकार की मान्यताओं का खण्डन करने का प्रयत्न करता है तो धर्म के साथ उसका विरोध हो जाता है और उस विषय में वह उसकी वात मानने के लिये तैयार नहीं होता। परिगाम स्वरूप धर्म और दर्शन समय-समय पर टकराते भी रहते हैं। उस टक्कर में कभी धर्म की हार होती है तो कभी दर्शन की। धर्म और दर्शन का यह संघर्ष हमेशा से चलता आया है।

इस ढंग से हम इस निर्ण्य पर पहुँचते हैं कि धर्म श्रीर दर्शन में मौलिक एकता होते हुए भी दोनों के साधनों में अन्तर है। दोनों का विषय एक होते हुए भी वहाँ तक पहुँचने की पद्धित व मार्ग में अन्तर है। मानव-जीवन की दो मुख्य शक्तियों—श्रद्धा श्रीर तर्क में से एक का ग्राधार श्रद्धा है श्रीर दूसरे का ग्राधार तर्क है। एक का ग्राधार विचारशक्ति है श्रीर दूसरे का ग्राधार भावुकता है। एक का ग्राधार स्थिरता है ग्रीर दूसरे का ग्राधार गित है। धर्म हमेशा श्रद्धा, भावुकता व स्थिरता का ग्राश्रय लेता है। दर्शन का ग्राश्रय तर्क, विचारशक्ति व गित है।

### दर्शन ग्रौर विज्ञान :

दर्शन ग्रौर विज्ञान दो भिन्न क्षेत्रों में कार्य करते हैं। दर्शन विश्व को एक सम्पूर्ण तत्त्व समभ कर उसका ज्ञान कराता है ग्रौर विज्ञान हश्य जगत् के विभिन्न ग्रंगों का ग्रलग-ग्रलग ग्रध्ययन करता है। इस प्रकार दर्शन का क्षेत्र विज्ञान से कई गुना ग्रधिक है। ज्ञान की कोई भी धारा जिसका मानव-मस्तिष्क से सम्बन्ध है, दर्शन के क्षेत्र से बाहर नहीं हो सकती। दर्शन हमेशा ज्ञान की धारा के पीछे रहे हुए ग्रन्तिम तत्त्व को खोजने की कोशिश करता है और उसी के ग्राधार पर उस धारा को स्पष्ट करता है। विज्ञान हश्य जगत् तक ही सीमित है, ग्रतः उसका कार्य हमेशा पदार्थों का एकत्री-करगा, व्यवस्था ग्रौर वर्गीकरगा ही रहेगा। जो चीजें बाह्य ग्रवनलोकन ग्रौर प्रयोग के ग्राधार पर जैसी सिद्ध होंगी, विज्ञान उन चीजों को उसी रूप में लेता रहेगा। इस ढंग से विज्ञानप्रदत्त ज्ञान हमेशा हश्य जगत्-विषयक होगा। विज्ञान ने ग्रध्ययन की सुविधा

की हिन्दि से जसन् की नीन भागों में बाँद रखा है—मीनिक (Physical), प्राण-सम्बन्धी (Biological) और मानसिक (Mental)। इन नीनों धालाधों का जान ही प्राज के विज्ञान का पूर्ण जान है। यह जान पूर्ण होते हुए भी हुव्य जसन् तक ही मीमित होता है; ध्रतः इसे विश्व का सम्पूर्ण और सन्ता ज्ञान नहीं कह सकते। विश्व के शहर्य और यूट सिद्धान्त विज्ञान की हिष्ट से धोमत रहते है, ध्रतः इस सिद्धान्तों के ध्रभाव में विज्ञान का जान पारमाधिक हिष्ट से पूर्ण नहीं फहा जा सकता। व्यावहारिक सत्य की हिष्ट से भने ही हम विज्ञान को पूर्ण य सर्वांगी कह सकते हैं, किन्तु श्रन्तिम सत्य की दृष्टि में येना कहना ठीक नहीं। इस प्रकार वज्ञानिक हिष्टकोस्प हमेशा ध्रपूर्ण य एकांगी होता है धोर इसीनिए दार्शनिक ज्ञान, जो कि पूर्ण य नवींगी होता है, उसकी तुलना में वह संकृचित मालूम होता है।

उपरोक्त विवेचन के आधार पर हमें यह नहीं सोचना चाहिए कि दर्भन श्रीर विज्ञान का केवल क्षेत्र ही भिन्न है। जिस प्रकार इन बानों का क्षेत्र भिन्न है उनी प्रकार इनकी विधि भी सिन्न है। विज्ञान र्क विधि हमेदा धानुनविक (Empirical) एवं व्याप्तिमूलके (Induclive) रोती है। उसका श्रायार हमेगा बाह्य धनुभव होना है, जो ध्यत्वोकन एव प्रयोग पर गड़ा होता है। दर्शन की विधि का धापार नेवल यनुभव नहीं होता. चपितृ युक्ति और अनुभव दोनों होने हैं। एकि घोर धनभय के मस्मिलिन प्रयत्न से प्राप्त विका हुआ जान ही पर्यंत की भूमिका का निर्माण करता है। राधारमा धनुभव का तर्र के साथ विरोध होने पर दर्शन धनुभव वो लोएने के लिए नैयार हो सकता है. किन्तु नके का स्थान उसके लिए समय नहीं । विज्ञान की विधि इसने विषयीत होती है । अनु-भग का न्यास विकास की दिक्त में देखित नहीं कहा जा मकता। या श्रीमा यो कोई मारण मेरी देवा गरितु वनुभव को ही सब कुछ रमभा है। इन प्रभार दर्शन की विधि की साधार जेवन प्रमुख राश है, सरित यूनि और धनमय डोनों हैं जदिक विवान केंद्रन ध्यम् धर्माता हुआ है। दूसरी बात यह है कि विकास का

आधार केवल व्याप्ति है जबिक दर्शन व्याप्ति (Induction) श्रौर निगमन (Deduction) दोनों को श्राधार मान कर चलता है। इस प्रकार दर्शन विज्ञान की व्याप्ति-पद्धित को तो श्रपनाता ही है, साथ ही साथ निगमन-पद्धित का भी उपयोग करता है।

विज्ञान ग्रीर दर्शन में दूसरा मुख्य भेद यह है कि विज्ञान अपने निर्णय का प्रदर्शन ग्रपूर्ण रूप में करता है, जबिक दर्शन ग्रपने विषय का स्पष्टीकरण पूर्ण रूप से करता है। वैज्ञानिक निर्णय पूर्ण इसिलए नहीं होता कि उसका ग्राधार सत्य का एक ग्रंश-दृश्य जगत् ही है। इस ग्रंश के पीछे रहने वाला दूसरा महत्त्वपूर्ण ग्रंश-ग्रलौकिक ग्रथवा पारमार्थिक जगत् (Noumenon) विज्ञान को दिखाई नहीं देता,परिगामस्वरूप विज्ञान का दर्शन ग्रधूरा होता है। दर्शन सत्य के दोनों ग्रंशों को देखता है ग्रीर उन्हीं ग्रंशों के ग्राधार पर ग्रपना निर्णय देता है, फलस्वरूप दर्शन का निर्णय पूर्ण होता है।

१—विशेप घटनाग्रों को देखकर उनके ग्राधार पर एक सामान्य नियमका निर्माण करना व्याप्ति (Induction) है, उदाहरण के लिए धूम श्रोर ग्राग्न के कार्य-कारण भाव को ले सकते हैं। हम ग्रानेक स्थानों पर धूम ग्रोर ग्राग्न को एक साथ देखते हैं तथा कहीं पर भी बिना ग्राग्न के धूम को नहीं देखते। इस ग्रवलोकन से हम इस निर्णय पर पहुँचते हैं कि धूम ग्राग्न का ही कार्य है। इस प्रकार के कार्य-कारणभाव के ग्रहण का नाम व्याप्ति-ग्रहण है। इसी को ग्रंग्रेजी में (Induction) कहते हैं। इसके विपरीत एक दूसरी पद्धति है जिसे निगमन (Deduction) कहते हैं। इसके ग्रनुसार सामान्य नियम के ग्रावार पर विशेष घटना की कसौटी होती है। उदाहरण के लिये मानवता को लीजिए। 'मानवता' एक सामान्य सिद्धान्त या गुण है। जिसमें हम यह गुण देखते हैं उसी को मानव कहना पसन्द करते हैं। निगमन विधि की विशेषता यह है कि वह हमारे ग्रनुभव के ग्राधार पर नहीं बनती ग्रापतु हमारा ग्रनुभव उसको ग्राधार मान कर ग्रागे बढ़ता है। दूसरे शब्दों में व्याप्ति संयोजनात्मक (Synthetic) है, जबिक निगमन विश्लेषणात्मक (Analytic) है। व्याप्ति ग्रनेक घटनाग्रों के संयोजन से एक नियम बनाती है; निगमन का कार्य एक वने हुए नियम का विश्लेपण पूर्वक विविध घटनाग्रों के माथ मेल स्थापित करना है।

दर्शन श्रीर विज्ञान में इस प्रकार महत्त्वपूर्ण श्रन्तर होते हए भी दोनों में कुछ साम्य भी है। विज्ञान धौर दर्गन दोनों का उद्भय एक है, सामान्य है श्रीर वह है स्पर्धिकरण । स्पर्धीकरण का यथं होता है-जान का संयुक्तीकरमा । ज्ञान का संयुक्तीकरमा यथीत् विशेष सम्यो का सामान्य सस्य के सिद्धान्तों में परिवर्तन । यद्यपि दर्शन श्रीर विज्ञान दोनों रपष्टीकरण के सामान्य। उद्देश्य को सामने रम गर धारो वक्ते है, किन्तु विज्ञान उसके श्रन्तिम छोर तक नहीं पहुँच पाता, जबकि दर्मन विज्ञान को पीछे छोड़ कर आगे बढ़ जाता है और मत्य के श्रन्तिम किनारे तक जा पहुँचना है। कई दार्घनिकों की यह पारणा भी है कि वास्तव में दर्शन का कार्य वहीं से प्रारंभ होता है जहां पर विज्ञान का कार्य समाप्त होता है । दृश्य जनन् का जिल्ला अनुभवजन्य धौर साधारम् विधेचन तथा रेपष्टीकरम्। हो सकता है, वह सब विज्ञान के क्षेत्र के ग्रन्तर्गत ग्राता है। जहाँ पर जिञान का धनुभय कुछ कार्य नहीं कर सकता. 'बैज्ञानिक श्रवलोकन की गति मन्द है। नहीं ध्रिपितृ यन्द हो जाती है, वहां से दर्शन की गीन प्रान्थ्य होती है। दर्शन की कीज का श्रन्त स्वयं सत्य का अन्य है। जहाँ तक मध्य है यहाँ तक दर्शन है और जहाँ तक दर्शन र्भ पर्दी तक मन्य है।

पर्म श्रीर विज्ञान :

विज्ञान के समन्वय का काल था। मध्यकालीन विज्ञान के अग्रदूतग्रोसेटेट, कोपरिनकस ग्रीर रोजरवेकन बहुत बड़े महन्त थे। सतरहवींग्रठारहवीं शताब्दी में धर्म ग्रीर विज्ञान ने ग्रपना-अपना क्षेत्र
सर्वथा ग्रलग कर लिया। दोनों के बीच एक प्रकार का समर्भाता
हो गया, जिसके ग्रनुसार भौतिक जगत् का भार विज्ञान के कन्धों
पर पड़ा ग्रीर ग्राध्यात्मिक जगत् का भार धर्म के लिए बच गया।
डार्विन के विकासवाद ने धर्म ग्रीर विज्ञान के बीच इतनी गहरी
खाई खोद दी कि दोनों के पुर्नामलन की ग्राशा हमेशा के लिए
ग्रस्त हो गई।

ग्राज हम धर्म ग्रौर विज्ञान के वीच जो कलह या संघर्ष देखते हैं, वह वास्तव में धर्म ग्रौर विज्ञान का संघर्ष नहीं है, ग्रपितु उन दो बस्तुग्रों के बीच एक प्रकार की खटपट है, जो धर्म ग्रीर विज्ञान के नाम से सिखाई जाती है। जिस प्रकार कला ग्रौर विज्ञान के वीच कोई कलह नहीं है, कला ग्रौर धर्म में कोई भगड़ा नहीं है, उसी प्रकार धर्म ग्रौर विज्ञान में भी कोई संघर्ष नहीं है। दोनों की ग्रपनी अपनी हिष्ट है और उसी हिष्ट के आधार पर दोनों तत्त्व के दो भिन्न-भिन्न ग्रंशों को ग्रहरा करने का प्रयत्न करते हैं। साधाररातया यह माना जाता है कि धर्म ग्रान्तरिक ग्रनुभव (Inner Experience) को अपना श्राधार बनाकर चलता है श्रीर विज्ञान बाह्य श्रनुभव (Outer Experience) पर खड़ा होता है, किन्तु इस भेद पर विशेष जोर देना ठीक नहीं, क्योंकि कभी-कभी धर्म बाह्य श्रनुभव को भी प्रमारा मानता हुम्रा म्रागे बढ़ता है। धर्म म्रीर विज्ञान में खास ग्रन्तर यह है कि विज्ञान का सम्बन्ध वस्तु के ग्रस्तित्व धर्म से ही होता है। विज्ञान, वस्तु को क्या है केवल इसी रूप में ग्रहरा करता है। धर्म, इस क्या है के साथ-ही-साथ उसका क्या मूल्य है इस सत्य को भी प्रतिपादित करने का प्रयत्न करता है। विज्ञान की हिष्टि में वस्तु का अपना अस्तित्व होता है, मूल्य नहीं। मूल्यांकन करना धर्म की अपनी विशेषता है।

दर्शन, जीवन श्रीर जगत् हर्शन की उत्पत्ति भारतीय परम्परा का प्रयोजन हर्शन श्रीर जीवन जगन् का स्वरूप श्रादर्शयाद का हिष्टकोत्ता कुछ मिष्या धारत्माएँ श्रादर्शयाद को विभिन्न हरिट्यां यथार्थवाद यथार्थवाद यथार्थवाद यथार्थवाद

<del>.</del>

,

.

•

# दर्शन, जीवन श्रीर जगत्

दर्शन मानय-लागि के बौदिक क्षेत्र की एक विचित्र उपज है।
जिब्द इसिंदए कि उन्न ज्ञानधारामां की संपेक्षा दर्शन का सम्बन्ध हमारे
एमारिशिक जीवन से बहुत फम है। जीवन को मुख्यविश्वत रूप से
दर्शित करने के लिए दर्शनमान्त्र सायद उतना उपयोगी नहीं है जितना
कि विज्ञान, रुपंधान्य, राजनीतिमानक इत्यदि। दर्शनमान्त्र के घष्यपन
के विना भी पदि एमारा लीवन चल सकता है तो। फिर दर्शनमान्त्र की
उन्ह कि कि मानव-महिल्प में फिर न का यह भार पर्ने उद्यवा ?
यह कि कि हमारे एमज्युद्धिक जीवन में दर्शन का प्रदिक्त मृत्य
महिले, कि सुमारे एमज्युद्धिक जीवन में दर्शन का प्रिक्त का भीवन का
एक दूसरा होने भी है, जी स्वयनार में भिन्न होना हुमा भी महुम्ब के
जिल्ह इतना ही स्वयन्त्र है जितना। कि स्वावनादिक करा। इतना ही

नहीं, इस ग्रंश का मूल्य व्यावहारिक ग्रंश से कई गुना ग्रधिक है ग्रथवा यों किहए कि उसका मूल्यांकन करना सामान्य मानव की शक्ति से वाहर है। काव्य, कला, दर्शन ग्रादि इसी ग्रंश की प्रतिष्ठा व सेवा करते हैं, इसी का परिवर्धन व परिष्कार करते हैं। ये जीवन के व्यावहारिक ग्रंश को भी कभी-कभी मार्गदर्शन करते हैं। इस दूसरे ग्रंश को हम ग्राध्यात्मिक जीवन (Spiritual Life) ग्रथवा ग्रान्तरिक जीवन (Inner Life) कह सकते हैं। दर्शन की उत्पत्ति में यही जीवन प्रधान कारण है, ऐसा कहें तो ग्रनुचित न होगा। सामान्यरूप से इतना समभ लेने पर ग्रागे यह देखने का प्रयत्न करेंगे कि इस जीवन के कौन-कौन से विशिष्ट दृष्टिकोण दर्शन को उत्पन्न करने में सहायक वनते हैं। उन कारणों को समभ लेने पर ग्राध्यात्मिक जीवन का पूरा चित्र सामने ग्रा जाएगा।

## दर्शन की उत्पत्ति :

सोचना मानव का स्वभाव है। वह किस रूप में सोचता है, यह एक अलग प्रश्न है, किन्तु वह सोचता अवश्य है। जहाँ सोचना प्रारम्भ होता है वहीं से दर्शन शुरू हो जाता है। इस दृष्टि से दर्शन उतना ही प्राचीन है जितना कि मानव स्वयं। इस सामान्य कारण के साथ-ही-साथ मानव जीवन के ग्रासपास की परिस्थितियाँ एवं उसके परम्परागत संस्कार भी दर्शन की दिशा का निर्माण करने में कारण बनते हैं। प्रत्येक दार्शनिक की विचारघारा इसी ग्राधार पर बनती है ग्रौर इन्हीं कारगों की ग्रनुकूलता-प्रतिकूलता के ग्रनुसार ग्रागे बढ़ती है। स्वभाव-वैचित्र्य और परिस्थिति विशेष के कारगा ही विभिन्न दार्शनिक विचारधाराम्रों में भिन्न-भिन्न दृष्टिकोएा होते हैं। सोचने के लिए जिस ढंग की सामग्री। उपलब्ध होती है उसी ढंग से चिन्तन प्रारम्भ होता है। इस सामग्री के विषय में अलग अलग मता हैं। कोई आश्चर्य को चिन्तन का अवलम्बन समभता है, तो कोई संदेह को उसका ग्राधार मानता है। कोई बाह्य जगत् को महत्त्व देता है, तो कोई केवल आत्म-तत्त्व को ही सब कुछ समभता है। इन सब दृष्टिकोगों के निर्माग में मानव का व्यक्तित्व एवं बाह्य परिन स्थितियाँ काम करती हैं।

श्राह्मयं—मुद्ध द्वाद्यंनिक यह मानते है कि मानव के चिन्तत का मृत्य श्राधार एक प्रकार का श्राह्मयं है। मनुष्य जब प्राकृतिक कृतियों एवं धिक्तयों को देखता है तब उसके हृदय में एक प्रकार का श्राह्मयं उत्पन्न होता है। यह सोचने लगता है कि यह सारी लीला कैसी है ? इस लीला के पीछे किमका हाथ है ? जब उसे कोई ऐसी धिक्त प्रस्थक्षमय से दृष्टि-गोचर नहीं होती, जो इस लीला के पीछे कार्य पर रही हो, तब उसका श्राह्मयं श्रीर भी बढ़ जाता है। इस प्रकार श्राह्मयं में उत्पन्न हुई विचारधारा क्रमधः श्रामें बढ़ती जाती है श्रीर समुष्य नाना प्रकार की युक्तियुक्त कल्पनाश्री हारा उस विचारपरमा को समुष्य नाना प्रकार की युक्तियुक्त कल्पनाश्री हारा उस विचारपरमा को समुष्य नाना श्रीयत्न श्री युक्तियुक्त कल्पनाश्री हारा उस विचारपरमा को सम्बद्ध में परिवर्तित हो जाता है। किटो तथा श्रीयत्न श्रीय वार्यनिकों ने श्राह्मयं के श्राधार पर ही द्यार्यनिक मिन्ति का निर्माण किया था।

सन्देश-मुद्ध दार्गनिकों को विस्वास है कि दर्गन की इसित छाइन्यं से नहीं, धिवनु सन्देश में होती हैं। जिस नमय बुद्धिप्रधान सानव वाह्य-जनत् ध्रप्या छाती सत्ता के किसी भी ग्रंग के विषय से सन्देश करने लगता है, उस समय उसकी दिनारणिक जिस मार्ग का धालस्थन देती है, यही मार्ग दर्गन का रूप प्रारंग करना है। पह प्रारंग से धवांचीन पर्यंन का प्रारंग करना है। पह प्रारंग से धवांचीन पर्यंन का प्रारंग से ही होता है। पह प्रारंग देवन से समसना चाहिए, जिसने विज्ञान धीर दर्शन के सुपार के लिए धानिक छाउँदों ( Teachings of the Church ) को सन्देश की हिए से देवना धूर जिया। उसने मुधार का मुख्य ग्रापार मन्देश माना धीर हमी धायार पर धवनी विचार-प्रारं प्रति । इसी प्रकार धेरार्थ में भी सन्देश के घायार पर ही दर्शन थी तीय हमने स्पारंग के भी सन्देश के घायार पर ही दर्शन थी तीय हमने स्वारंग हमने ध्रप्य सन्देश है। पहले पहले उसने ध्रप्य सन्देश के घायार पर इसने प्रारंग कि मान्देश कि धायार पर इसने पर ही तादेश किया कि मैं है या नहीं हमने सन्देश के घायार पर इसने यह दिल्लिंग हिया कि मैं अवद्य है, स्वींकि यदि मेरा स्वरंग हो चारितरण होता है जहां सन्देश हो सान्देश होता है जहां

नहीं, इस ग्रंश का मूल्य व्यावहारिक ग्रंश से कई गुना ग्रधिक है ग्रथवा यों किहए कि उसका मूल्यांकन करना सामान्य मानव की शक्ति से वाहर है। काव्य, कला, दर्शन ग्रादि इसी ग्रंश की प्रतिष्ठा व सेवा करते हैं, इसी का परिवर्धन व परिष्कार करते हैं। ये जीवन के व्यावहारिक ग्रंश को भी कभी-कभी मार्गदर्शन करते हैं। इस दूसरे ग्रंश को हम ग्राध्यात्मिक जीवन (Spiritual Life) ग्रथवा ग्रान्तरिक जीवन (Inner Life) कह सकते हैं। दर्शन की उत्पत्ति में यही जीवन प्रधान कारण है, ऐसा कहें तो ग्रनुचित न होगा। सामान्यरूप से इतना समभ लेने पर ग्रागे यह देखने का प्रयत्न करेंगे कि इस जीवन के कौन-कौन से विशिष्ट दृष्टिकोण दर्शन को उत्पन्न करने में सहायक वनते हैं। उन कारणों को समभ लेने पर ग्राध्यात्मिक जीवन का पूरा चित्र सामने ग्रा जाएगा।

# दर्शन की उत्पत्ति :

सोचना मानव का स्वभाव है। वह किस रूप में सोचता है, यह एक ग्रलग प्रश्न है, किन्तु वह सोचता ग्रवश्य है। जहाँ सोचना प्रारम्भ होता है वहीं से दर्शन शुरू हो जाता है। इस हिष्ट से दर्शन उतना ही प्राचीन है जितना कि मानव स्वयं। इस सामान्य कारण के साथ-ही-साथ मानव जीवन के ग्रासपास की परिस्थितियाँ एवं उसके परम्परागत संस्कार भी दर्शन की दिशा का निर्माण करने में कारण बनते हैं। प्रत्येक दार्शनिक की विचारघारा इसी ग्राधार पर बनती है ग्रौर इन्हीं कारगों की ग्रनुकूलता-प्रतिकूलता के ग्रनुसार ग्रागे बढ़ती है। स्वभाव-वैचित्र्य ग्रौर परिस्थिति विशेष के कार्ग् ही विभिन्न दार्शनिक विचारधारास्रों में भिन्न-भिन्न दृष्टिकोरा होते हैं। सोचने के लिए जिस ढंग की सामग्री उपलब्ध होती है उसी ढंग से चिन्तन प्रारम्भ होता है। इस सामग्री के विषय में अलग अलग मत हैं। कोई आश्चर्य को चिन्तन का अवलम्बन समसता है, तो कोई संदेह को उसका श्राधार मानता है। कोई बाह्य जगत् को महत्त्व देता है, तो कोई केवल आत्म-तत्त्व को ही सब कुछ समस्रता है। इन सब दृष्टिकोगों के निर्माग में मानव का व्यक्तित्व एवं बाह्य परिन स्थितियाँ काम करती है।

श्राश्चर्य — कुछ दार्शनिक यह मानते हैं कि मानव के चिन्तन का मुख्य ग्राधार एक प्रकार का ग्राश्चर्य है। मनुष्य जब प्राकृतिक कृतियों एवं शक्तियों को देखता है तब उसके हृदय में एक प्रकार का ग्राश्चर्य उत्पन्न होता है। वह सोचने लगता है कि यह सारी लीला कैसी है? इस लीला के पीछे किसका हाथ है? जब उसे कोई ऐसी शक्ति प्रत्यक्ष रूप से हृष्टि-गोचर नहीं होती, जो इस लीला के पीछे कार्य कर रही हो, तब उसका ग्राश्चर्य ग्रीर भी बढ़ जाता है। इस प्रकार ग्राश्चर्य से उत्पन्न हुई विचारधारा क्रमशः ग्रागे बढ़ती जाती है ग्रीर मनुष्य नाना प्रकार की युक्तियुक्त कल्पनाग्रों द्वारा उस विचारपरमपरा को सन्तुष्ट करने का प्रयत्न करता है। यही प्रयत्न ग्रागे जाकर दर्शन में परिवर्तित हो जाता है। प्लेटो तथा ग्रन्य प्रारंभिक ग्रीक दार्शनिकों ने ग्राश्चर्य के ग्राधार पर ही दार्शनिक भित्ति का निर्माण किया था।

सन्देह—कुछ दार्शनिकों का विश्वास है कि दर्शन की उत्पत्ति आश्चर्य से नहीं, अपितु सन्देह से होती है। जिस समय बुद्धिप्रधान मानव वाह्य-जगत् अथवा अपनी सत्ता के किसी भी अश के विषय में सन्देह करने लगता है, उस समय उसकी विचारशक्ति जिस मार्ग का आलम्बन लेती है, वही मार्ग दर्शन का रूप धारण करता है। पिरचम में अर्वाचीन दर्शन का प्रारम्भ सन्देह से ही होता है। यह प्रारम्भ बेकन से समभना चाहिए, जिसने विज्ञान और दर्शन के सुधार के लिए धार्मिक उपदेशों ( Teachings of the Church ) को सन्देह की दृष्टि से देखना शुरू किया। उसने सुधार का मुख्य आधार सन्देह माना और इसी आधार पर अपनी विचार-धारा फैलाई। इसी प्रकार डेकार्ट ने भी सन्देह के आधार पर ही दर्शन की नींव डाली। उसने स्पष्टरूप से कहा कि दर्शन का सर्वप्रथम आधार सन्देह है। पहले पहल उसने अपने स्वयं के अस्तित्व पर ही सन्देह किया कि मैं हूँ या नहीं ? इसी सन्देह के आधार पर उसने यह निर्णय किया कि मैं अवश्य हूँ, क्योंकि यदि मेरा खुद का अस्तित्व ही न होता तो सन्देह करता ही कौन ? जहाँ सन्देह होता है वहाँ

<sup>?. &</sup>quot;Cogito ergo sum"-I think therefore I exist.

सन्देह करने वाला भी अवश्य होता है। इसी प्रकार उसने बाह्य जगत् और ईश्वर का अस्तित्व भी सिद्ध किया। डेकार्ट का दार्शनिक विवेचन बेकन की अपेक्षा अधिक स्पष्ट एवं आगे बढ़ा हुआ था। इसीलिए वह पश्चिम के अर्वाचीन दर्शन का जनक (Father of Modern Philosophy) गिना जाता है।

व्यावहारिकता— ग्राश्चर्य ग्रौर सन्देह के सिद्धान्त पर विश्वास न करने वाले कुछ दार्शनिक ऐसे भी हैं, जो व्यावहारिकता को ही दर्शन की उत्पत्ति का कारण मानते हैं। वे कहते हैं कि जीवन के व्यवहार-पक्ष की सिद्धि के लिए ही दर्शन का प्रादुर्भाव होता है। दर्शन की यह विचारधारा व्यावहारिकतावाद (Pragmatism) के नाम से प्रसिद्ध है। वास्तव में यह विचारधारा दर्शन की ग्रपेक्षा विज्ञान के ग्रधिक समीप है। इसका दृष्टिकोण भौतिकता-प्रधान है। भारतीय परम्परा में चार्वाक दर्शन का ग्राधार व्यावहारिकतावाद ही था।

वुद्धिप्रेम—दर्शन का ग्राधार बुद्धिप्रेम (Love of wisdom) है, ऐसा कई दार्शनिक मानते हैं। उनकी धारणा के ग्रनुसार दर्शन की उत्पत्ति का कोई बाह्य कारण नहीं है, जिसको ग्राधार बनाकर दर्शन का प्रादुर्भाव हो। मानव ग्रपनी बुद्धि से बहुत प्रेम करता है। वह ग्रपनी बुद्धि का प्रत्येक दृष्टि से हित चाहता है। वह कभी यह नहीं चाहता कि उसकी बुद्धि ग्रविकसित देशा में पड़ी रहे। यह दूसरी वात है कि लोगों को अपनी बुद्धि के विकास के लिए उचित वातावररा व साधन नहीं मिलते ।। बुद्धिप्रेम की यह अभिव्यक्ति दर्शन के रूप में प्रकट होती है। इस धारए। के अनुसार दर्शन का कोई ग्रन्य प्रयोजन नहीं होता । बुद्धि को सन्तोष प्राप्त हो, बुद्धि का खूव विकास हो-यही दर्शन का एक मात्र प्रयोजन होता है। दर्शन अपने ग्राप में पूर्ण होता है। उसका साध्य कोई दूसरा नहीं होता। वह स्वयं ही साधन व स्वयं ही साध्य होता है। ऋँग्रेजी शब्द 'फिलोसोफी' जो कि दर्शन का पर्यायवाची है, ग्रीक भाषा के दो शब्दों से मिल कर वना है। वे शब्द हैं 'फिलोस' ग्रौर 'सोफिया। फिलोस (Philos) का अर्थ होता है-प्रेम (Love) और सोकिया (Sophia) का भ्रथं होता है-बुद्ध (Wisdom)। इन दोनों शब्दों को जोड्ने से 'बुद्धि का प्रेम' (Love of Wisdom) ग्रथं निकलता है। यहाँ पर 'बुद्धि' शब्द से सामान्य विचारशक्ति (Rationality) या प्राकृतिक बुद्धि (Intellect) नहीं समफ्रकर 'विवेकयुक्त बुद्धि' समफ्रना चाहिए।

श्राध्यात्मिक प्रेरणा — कुछ दार्ज्ञानिक ऐसे भी हैं, जो दर्ज्ञान को केवल बुद्धि का खेल नहीं समभते। उनकी धारणा के ग्रनुसार दर्शन का प्रादुर्भाव मनुष्य के भीतर रही हुई श्राध्यात्मिक शक्ति के कारएा होता है। श्रपने ग्रासपास के वातावरण से श्रथवा जगत् के भीतर रही हुई श्रन्य भौतिक साधन-सामग्री से जब मनुष्य की ग्रात्मा को पूर्ण संतोष नहीं होता, वह सारी सामग्री में किसी-न-किसी प्रकार की न्यूनता का श्रनुभव करता है, उसकी श्रान्तरिक श्रावाज के श्रनुसार उसे शाश्वत शांति व सतीप नहीं मिलता, तब वह नई खोज प्रारंभ करता है, श्राध्यात्मिक पिपासा की शान्ति के लिए नवक्नप का निर्माए। करना गुरू करता है, ग्रान्तरिक प्रेरणा को सन्तुष्ट करने के लिए नई राह पकड़ता है। मनुष्य के इसी प्रयत्न को दर्जन का नाम दिया गया है। वह एक ऐसी चीज देखना चाहता है जिसे सामान्य चक्षु नहीं देख सकती, ऐसी वस्तु का अनुभव करना चाहता है जिसे साधारण इन्द्रियां नहीं पा सकतीं। भारतीय परम्परा के एक बहुत बड़े भाग का दार्शनिक श्राधार यही है। वर्तमान से ग्रसंतोप ग्रीर भविष्य की उज्ज्वलता का दर्शन, यही ग्रांच्यात्मिक प्रेरिंगा का मुख्य ग्राधार है। जिसे वर्तमान से संतोप होता है वह भविष्य की याशा में वर्तमान को कदापि खतरे में नहीं डाल सकता। इसीलिए ग्राध्यात्मिक प्रेरणा की सदसे पहली शर्त है, वर्तमान से ग्रसंतोप । केवल वर्तमानकालिक ग्रसंतोप से ही काम नहीं चलता, वयोंकि जबतक भविष्य की उज्ज्वलता का दर्शन नहीं होता तव तक वर्तमान को छोड़ने की भावना उत्पन्न नहीं हो सकती। इसी-लिए वर्तमानकालीन ग्रसंतोप के साथ-ही-साथ भविष्यत्कालीन उज्ज्वलता का दर्शन भी श्रावश्यक है। इस प्रकार की प्रेरणा से जिस दर्शन का निर्माण होता है, वह दर्शन बहुत गम्भीर होता है, एवं उसका स्तर बहुत ऊंचा होता है। भौतिक विचारधारा का व्यक्ति उससे वहुत दूर भागमें का प्रयत्ने करता है। उसे उसी रूप में ग्रहगा करना, उमके लिए शक्य नहीं होता।

# भारतीय परम्परा का प्रयोजन:

श्राश्चर्य, जिज्ञासा श्रौर संश्रायादि कारण, जिनसे दर्शन का प्रादुर्भाव होता है, मुख्यरूप से पाश्चात्य परम्परा का प्रतिनिधित्व करते हैं। श्रव हम यह देखने का प्रयत्न करेंगे कि भारतीय परम्परा इस विषय में क्या मानती है ? सामान्य रूप से देखने पर यही प्रतीत होता है कि भारत के प्रायः सभी दर्शनों ने दर्शन की उत्पत्ति में दुःख को कारण माना है। दुःख से मुक्ति पाना, यही भारतीय दर्शनशास्त्र का मुख्य प्रयोजन है श्रौर इसी प्रयोजन की सिद्धि के लिए विविध दार्शनिक विचारधाराश्रों की उत्पत्ति हुई है। यद्यपि दुःख सव दर्शनों की उत्पत्ति का सामान्य कारण है, किन्तु दुःख क्या है, उसका क्या रूप है, उसके कितने भेद हैं, उससे छुटकारा पाने की क्या विधि है ? इत्यादि प्रश्नों के श्राधार पर सब दर्शनों ने भिन्न-भिन्न ढंग से श्रपनी विचारधारा का निर्माण किया। प्रत्येक दर्शनशास्त्र की उत्पत्ति का रहस्य समभने के लिए इस विचारधारा का ज्ञान श्रावश्यक है।

चार्वाक — भारतीय दर्शनों में चार्वाक दर्शन एकान्त रूप से भौतिक वादी दर्शन है। इसने अपनी विचारधारा का आधार भौतिक सुख रखा। यद्यपि चार्वाक दर्शन के मौलिक ग्रन्थ उपलब्ध नहीं है किन्तु अन्य दर्शनग्रन्थों में पूर्वपक्ष के रूप में इसकी मान्यता का जो उल्लेख मिलता है, उसे देखने से यह मालूम पड़ता है कि इसकी भित्ति गुद्ध भौतिकवाद है। सुख दु:ख इसी जन्म तक सीमित हैं, ऐसा उसका पक्का विश्वास है। इसी आधार पर चार्वाक दर्शन यह मानता है कि इसी जन्म में अधिक से अधिक सुख भोगना यही हमारे जीवन का लक्ष्य है। मृत्यु के बाद फिर पैदा होना पड़ता है— ऐसा कहना मिथ्या है, क्योंकि शरीर के राख हो जाने पर कौन सी चीज बचती है जो फिर जन्म लेती है? आत्मा की धारणा सर्वथा भ्रान्त है, क्योंकि चार भूतों के अतिरिक्त कोई स्वतन्त्र ग्रात्मा नहीं है। जिस समय चारों भूत अमुक मात्रा में अमुक रूप से मिलते हैं उस समय शरीर बन जाता है और उसमें चेतना आ जाती है।

१--भस्मीभूतस्य देहस्य पुनरागमनं कुतः।

चारों भूतों के वापिस विखर जाने पर चेतना समाप्त हो जाती है। जो कुछ है वह या तो भूत है या भौतिक है। भूतों का ग्रच्छे-से-ग्रच्छे रूप में उपयोग करना, उनसे खूव सुख प्राप्त करना, जीवन में खूव ग्रानंद लूटना, यही हमारे जीवन का लक्ष्य है। इसी लक्ष्य की सिद्धि के लिए दर्शन का प्रादुर्भाव होता है। दर्शनशास्त्र हमारे लिए ऐसी व्यवस्था करता है जिससे हमें ग्रविक-से-ग्रविक सुख मिल सके। इस प्रकार चार्वाक मत के ग्रनुसार ऐहिक सुख की सिद्धि के लिए ही दार्शनिक विचारधारा का प्रादुर्भाव होता है।

जेंन - जैन दर्शन का प्रधान प्रयोजन यह है कि जीव सांसारिक दुःखों से मुक्त होकर भ्रनन्त भ्राघ्यात्मिक सुख का उपभोग करे। यह दर्शन छः मीलिक तत्त्वों के ग्राधार पर सारे जगत् की व्यवस्था करता है। इन छः तत्त्वों में जीव और पुद्गल ये दो तत्त्व ऐसे हैं, जिनके पारस्परिक सम्बन्ध के श्राघार पर प्राणियों को नाना प्रकार के कष्ट भोगने पड़ते हैं। जगत् के ग्रन्दर प्राप्त होने वाला तथाकथित सुख भी इन्हों के सम्बन्ध का परि-ग्गाम है। जैन दर्शन की ऐसी मान्यता है कि जब तक ये दोनों तत्त्व एक दूसरे से सर्वथा भिन्न नहीं हो जाते, श्रनन्त श्राध्यात्मिक सुख की प्राप्ति श्रसम्भव है। ग्रनादिकाल से परस्पर सम्बद्ध ये दोनों तत्त्व किस प्रकार श्रलग हो जाएं – इसका दिग्दर्शन करना,यही दर्शन का मुख्य प्रयोजन है । जैन दर्शन के श्रनुसार सम्यग्दर्शन, सम्यग्जान श्रौर सम्यक्चारित्र ये तीनों मिल कर उस मार्ग का निर्माण करते हैं, जिस पर चलने से जीवन और पुद्गन अन्ततोगत्वा अलग-अलग हो जाते हैं। पुद्गल से सर्वथा मुक्त जीव ही गुद्ध आत्मा है, सिद्ध है, परमात्मा है। इस प्रकार की आत्मा ग्रनन्त ज्ञान, ग्रनन्त दर्शन, ग्रनन्त सुख और ग्रनन्त वीर्य से युक्त होती है। वह फिर कभी भी पुद्गल से सम्बद्ध नहीं होती। हमेशा स्वतन्त्र रहती है। इस प्रकार जैन दर्शन का उद्देश्य भी यही है कि प्राग्गी दु:ख से छुटकारा पाकर सूख का उपभोग करे।

१ — प्रत्र चत्वारि भूतानि भूमिवार्यननानिनाः । चतुर्भ्यः सञ्ज भूतेस्यस्चैनस्यमुपनायते ॥३॥।

गौद- बुद्ध की शिक्षाग्रों का ध्येय भी यही है कि प्राग्री संसारी दुःख से मुक्त हो। दुःख प्रथम ग्रायंसत्य है। संसारावस्था के पाँच स्कन्धों को छोड़ कर दु:ख ग्रौर कुछ नहीं है।ये पाँच स्कन्ध हैं - विज्ञान, वेदना, संज्ञा, संस्कार ग्रौर रूप। रिजिस समय ये पाँचों स्कन्ध समाप्त हो जाते हैं, दुःख स्वतः समाप्त हो जाता है। ये स्कन्य कैसे समाप्त हो सकते हैं? इनकी परम्परा किन कारगों से बराबर चलती रहती है ? परम्परा समाप्त होने के बाद क्या ग्रवस्था होती है ? इत्यादि प्रश्नों के फलस्वरूप तीन ग्रन्य ग्रार्य सत्य प्रादुभूत होते हैं। इन चारों ग्रार्य सत्यों के ग्राधार पर सम्पूर्ण बौद्धदर्शन विकसित होता है। श्रार्यसत्यों के नाम ये हैं— दु:ख, समुदय, मार्ग श्रौर निरोध । दु:ख का स्वरूप पाँच स्कन्धों के रूप में वता दिया गया है। समुदय उसे कहते हैं जिसके कारण रागादि भावनाएं उत्पन्न होती हैं। यह मेरी ग्रात्मा है, ये मेरे पदार्थ हैं-इत्यादि रूप ममत्व ही समुदय है। मार्ग का स्वरूप बताते हुए कहा गया है कि 'सारे संस्कार क्षिणिक हैं--कुछ भी नित्य नहीं है' इस प्रकार की वासना ही मार्ग है। सब प्रकार के दुः खों से मुक्ति मिलने का नाम ही निरोध है। निरोधावस्था में श्रात्मा का एकान्त स्रभाव हो जाता है। कुछ श्राधुनिक विचारक इस एकान्त श्रभाव की परम्परा को चुनौती देते हैं। उनका कथन है कि वौद्धदर्शन प्रतिपादित मोक्षावस्था भावात्मक है। उनकी विचारधारा के श्रनुसार माध्यमिक का शून्यवाद (Nihilism) श्रर्थ ठीक नहीं। जो कुछ भी हो। यहाँ पर हम इस समस्या को ग्रधिक महत्व न देते हुए इतना ही कहना चाहते हैं कि बौद्धदर्शन का मूल

१—दुःखं संमारिएाः स्कन्धास्ते च पंच प्रकीतिताः । विज्ञानं वेदना संज्ञा, संस्कारो रूपमेव च ॥

<sup>—</sup>षड्दर्शनसमुच्चय : बौद्धदर्शन

२—समुदेति यतो लोके, रागादीनां गर्गोऽखिलः। त्रात्माऽऽत्मीयभावाख्यः, समुदयः स उदाहृतः।। —वही

३—क्षिंगिकाः सर्वे संस्कारा, इत्येवं वासना यका । स मार्ग इह विजे यो निरोधो मोक्ष उच्यते ॥ — वही

ग्रावार भी दुःखमुक्ति ही है। संसार में रहने वाले प्राणी को स्कन्घरूप ःख से मुक्त करना—यही वौद्ध-विचारघारा का उद्देश्य है।

सांख्य—सांख्य दर्शन का प्रयोजन भी दु:खनिवृत्ति है। कपिल ने स्वरचित 'सांख्यसूत्र' में सबसे पहिले लिखा है कि जीवन का सर्वश्रेष्ठ गुरुपार्थ तीन प्रकार के दु:खों की ग्रात्यन्तिक निवृत्ति है।' ईश्वरकृष्ण-रचित 'सांख्यकारिका' का प्रथम क्लोक भी इसी वात का समर्थन करती है। संसार में ग्रनेक प्रकार के दु:ख होते हैं। सांख्य दर्शन के ग्रनुसार उनकी तीन राशियाँ होती है—श्राध्यात्मिक, ग्राधिदैविक, ग्राधि-भीतिक। श्राध्यात्मिक दुःख दो प्रकार के होते हैं - शारीरिक एवं मान-सिक। पाँच प्रकार के वात, पाँच प्रकार के पित्त, पाँच प्रकार के व्लेप्मा - इनके वैपम्य से जो रोग पैदा होते हैं, वह शारीरिक दु:ख है। काम, क्रोध. मोह, मद, मत्सर ग्रादि से जो क्लेश उत्पन्न होता है; वह मानसिक दुःख है। यक्ष, राक्षस, विनायक, ग्रह ग्रादि के श्रावेश से जो दःख होते है वे श्राधिदैविक दःख हैं श्रौर श्रन्य जंगम प्राणियों से तथा प्राकृतिक स्थावर पदार्थों से जो दुःख मिलता है, वह ग्राधिभौतिक दुःख हं। प्रध्यातम, ग्रिधिदेव ग्रीर ग्रिधिभूत सदा ग्रिभेद्य रूप से परस्पर वह है। कभी किसी की प्रधानता होती है, तो कभी किसी की। जिस समय जिसकी प्रधानता होती है उस समय उसी का नाम लिया जाता है इन तीनों प्रकार के दुःखों का ऐकान्तिक-श्रात्यन्तिक नाश दृष्ट उपायों से नहीं हो सकता । इसीलिए ऐसे उपाय की जिज्ञासा होती है जिससे इनका समूल सावंदिक विनाश हो जाय-ये हमेशा के लिए जड़ से यतम हो जाएं। यह कैसे हो सकता है ? सांख्य दर्शन ग्रपनी मान्यता के श्रनुसार इसका उत्तर देता है कि यह कार्य सच्चे ज्ञान से ही हो सकता है। यह ज्ञान क्या है ? उसकी प्राप्ति के क्या उपाय हैं ? ग्रादि प्रश्नों के रामाधान के रूप में पुरुष श्रीर प्रकृति के श्राधार पर सांख्य-विचारधारा श्रागे बढ़ती है। यहीं सांख्यदर्शन की उत्पत्ति श्रीर गति का श्राधार है।

१-- प्रप त्रिविधदुःसारयन्तनिवृत्तिः श्रत्यन्तपुरुपार्थः ।

२ -दुःसवयाभिघाताज्जिलासा तदपघातके हेती।

३--- शानेन चापवर्गी .....

योग -- सांख्य भ्रौर योग में ईश्वर-विषयक एकाध विषयों को छोड़-कर विशेष ग्रन्तर नहीं है। सांख्य ज्ञान-प्रधान है जविक योग किया की प्रधानता स्वीकार करता है। ऐसी स्थिति में पतंजलि के योगसूत्रों में सांख्य से मिलती-जुलती वातें हों, तो कोई ग्राइचर्य की वात नहीं। पतंजिल ने स्पष्ट लिखा है कि संसार ग्रादि से ग्रंत तक दुःखमय ही है। जिसे हम लोग सुख समभते हैं वह वास्तव में सुख नहीं है ग्रिपतु दु:ख ही है। इस बात को साधारण लोग नहीं समभ सकते। विवेकी यह अच्छी तरह से जानता है कि सांसारिक सुंख परिगाम में दुःख ही देता है। यह जीवन नाना प्रकार की वृत्तियों एवं वासनाग्रों से परिपूर्ण है। विविध प्रकार की वृत्तियां एवं वासनाएं चित्त के भीतर परस्पर कलह किया करती हैं। एक वृत्ति की पूर्ति से चित्त में सुख होता है तो दूसरी के भंग से चित्त खिन्न हो जाता है। इन सब दुःखों का मूलकारए। द्रष्टा श्रौर दृश्य, पुरुष श्रौर प्रकृति का संयोग है। उस संयोग का मुख्य हेतु श्रविद्या है - मिथ्याज्ञान है। उसको दूर करने का एक मात्र उपाय है विवेक ख्याति—तत्व ज्ञान – सच्चा ज्ञान । इस विवेक-ख्याति से ही सब कर्म ग्रौर क्लेशों की निवृत्ति होती है।' इस प्रकार सांख्य ग्रौर योग का उद्देश्य प्राय: एक है। योग ने सांख्यदर्शन के मूल सिद्धान्तों को ज्यों-का-त्यों लेकर कियापक्ष पर जोर दिया । विवेकख्याति के लिए कियापक्ष को स्रावश्यक माना। किया के स्राधाररूप में ईश्वर की सत्ता स्वीकृत की। योग का यह ईश्वर न्यायवैशेषिक के ईश्वर के समान जगत्-कर्ता न होकर प्रेरणा-प्राप्ति का साधनमात्र है।

न्याय —गौतम ने ग्रपने न्यायसूत्र में भी यही लिखा है कि दर्शन का प्रयोजन ग्रपवर्गप्राप्ति है। उसने प्रमागा-प्रमेय-संशय-प्रयोजन-दृष्टान्त-सिद्धान्त भ्रवयव-तर्क-निर्णय-वाद-जल्प-बितग्डा- हेत्वाभास-छल-जाति-निग्रहस्थान- इस प्रकार से सोलह पदार्थों की सत्ता मानी ग्रौर कहा कि इन सोलह

१ —परिगामतापसंस्कारदुःखेर्गुं ग्रवृत्तिविरोधाच दुःखमेव सर्वं विवेकिनः।
हष्टहश्ययोः संयोगो हेयहेतुः। तस्य हेतुरविद्या। विवेकख्यातिरविद्लवा हानोपायः।

<sup>—</sup>योगसूत्र—ग्र० २, सू० १५, १७, २४, २६।

पदार्थों का सच्चा ज्ञान होने से दुःख ग्रीर उसके कारणों की परम्परा का प्रमृशः क्षय होता है। इस क्षय के ग्रनन्तर ग्रपवर्ग-मोक्ष-निःश्रीयस मिलता है। मोक्षावस्था में ग्रात्मा को न दुःख होता है, न सुख। दुःख स्यादि, जो कि संसारावस्था में ग्रात्मा के साथ समवाय सम्बन्ध से रहते है, श्रपवर्ग में उससे ग्रत्यन्त विच्छिन्न हो जाते हैं। ग्रात्मा के चुद्धि-ग्रादि गुणों का ग्रत्यन्त उच्छेद ही मोक्ष है। इस ग्रवस्था में रहने वाली ग्रात्मा श्रपने ग्रसली स्वरूप में होती है, जहाँ उसके साथ बुद्ध-ग्रादि गुणा नहीं रहते।

वैशेषिक—'वैशेषिक-सूत्र' के रचियता करणाद के शब्दों में भी यही भलक है कि निःश्रे यस की प्राप्ति के लिए ही धर्म का प्रादुर्भाव होता है। भारतीय परम्परा में धर्म श्रीर दर्शन में उतना भेद नहीं है जितना कि पाश्चात्य परम्परा में। धर्म शब्द में दर्शन का समावेश व दर्शन शब्द में धर्म का समावेश हमारी परम्परा में बहुत साधारण वात है। करणाद ने श्रपने सूत्रों में जगह-जगह धर्म शब्द का प्रयोग किया है। ऐसा होते हुए भी उसका सम्प्रदाय बंशेषिक दर्शन के नाम से प्रसिद्ध है, न कि वंशेषिक धर्म के रूप में। धार्मिक मान्यताश्रों की तर्कयुक्त सिद्धि ही हमारे यहां दर्शन के नाम से प्रसिद्ध है। करणाद ने लिखा है—धर्म वह पदार्थ है जिससे सांसारिक श्रम्युदय श्रीर पारमाधिक निःश्रे यस दोनों मिलते हैं। वैशेषिक दर्शन का यही प्रयोजन है।

पूर्व मीमांसा—'मोमांसासूत्र' का सर्व प्रथम सूत्र है—'ग्रथातो धर्म-जिज्ञाना'। इसके भाष्य के रूप में शवर ने कहा है—'तस्माद् धर्मों जिज्ञामितव्यः। सहि निःश्रेयसेन पुरुषं संयुनक्तीति प्रतिजानीमहे।' धर्म पुरुष को निःश्रेयस की प्राप्ति कराता है—कल्याण से जोड़ता है भतः धर्म ग्रवस्य जानना चाहिए, यही भाष्यकार का ग्रमिप्राय है। मनुष्य धर्म हारा ही कल्याण-मार्ग की श्राराधना कर सकता है, ग्रतः उसे धर्म का ज्ञान होना श्रावस्यक है। धर्म के स्वरूप को ठीक तरह से

१-- न्यायनूत्र, १/२।

२- मनोऽस्युदणनिःश्रोगममिद्धिः स धर्मः ।

समभने के लिए, यह जानना जरूरी है कि धर्म क्या है, उसके साधन क्या हैं, धर्माभास भीर साधनाभास क्या हैं, धर्म का ग्रन्तिम प्रयोजन कैसे पूर्ण किया जा सकता है, मतभेद और विवाद में पड़े हुए धर्म का उद्धार कैसे किया जा सकता है ? ग्रादि । इन प्रश्नों की मीमांसा-युक्ति-युक्त परीक्षा का नाम ही दर्शन है । यद्यपि मीमांसाशास्त्र का साक्षात् सम्बन्ध कर्मकाण्ड से है, इतना होते हुए भी उसका ग्रन्तिम लक्ष्य वही है जो ग्रन्य भारतीय दर्शनों का है ।

वेदान्त—'मीमांसासूत्र' में जो पहला सूत्र है, ठीक वही सूत्र 'ब्रह्मसूत्र' में भी है, अन्तर केवल इतना ही है कि पहले में धर्म शब्द है ग्रीर दूसरे में ब्रह्म शब्द । वेदान्त का प्रयोजन है ब्रह्मज्ञान । वह ब्रह्म कैसा है ? कोई भी वस्तु जिसके ग्रधिकार के वाहर नहीं है, जो सब कुछ है, सब कुछ जिसमें है । जिसका स्वरूप चेतना है, जो चित्राक्ति रूप है, जो ग्रात्मा ही है । ब्रह्म को जानने का ग्रर्थ यह नहीं है कि ब्रह्म एक ग्रलग पदार्थ है, ग्रीर जानने वाला एक ग्रलग तत्त्व है । ब्रह्म को जानने वाला स्वयं ही ब्रह्म हो जाता है । वहाँ ज्ञाता ग्रीर ज्ञेय का कोई भेद नहीं रहता । शांकर वेदान्त का कथन है कि भेद ही सब दुःखों का मूल है । जहाँ द्वैत रहता है वहीं दुःख रहता है । ग्रह त ही सच्चा सुख है ।

इस विवेचन से स्पष्ट है कि भारतीय परम्परा की साधना का मुख्य प्रयोजन दु:खमुक्ति है। चार्वाक की दृष्टि भौतिकवादी है। उसका मुख्य लक्ष्य भौतिक सुख की वृद्धि करना है। इसी जन्म में अधिक-से-अधिक सुख का भोग करना उसे इष्ट है। वह इसी सुख को जीवन-लक्ष्य समभता है। दर्शनशास्त्र का जन्म इसीलिए होता है कि वह हमारे इस ध्येय को गित प्रदान करता है। दर्शन शास्त्र हमारे लिए ऐसी व्यवस्था करता है जिसके आधार पर हमें अधिक-से-अधिक सुख मिलता है। जैन दर्शन की धारणा अनन्त सुख की प्राप्ति की है ही। पुद्गल-तत्त्व को आतम-तत्त्व से सर्वथा विच्छित्र कर देना, यही सबसे बड़ा सुख है। जब तक ये दोनों तत्त्व एक दूसरे से सर्वथा अलग नहीं हो जाते, अनन्त सुख की प्राप्ति या प्रादुर्भीव अस-म्भव है। अनादि काल से एक दूसरे से मिले हुए ये दोनों तत्त्व किस

प्रकार ग्रलग-ग्रलग हो सकते हैं, यह दिखाना दर्शन का मुख्य प्रयोजन है । दूसरे शब्दों में ग्रोत्मा ग्रपने ग्रसली रूप में किस प्रकार ग्रा सकती है, इसका दिग्दर्शन कराना दर्शन का ध्येय है। बुद्ध की शिक्षास्रों का सार भी यही है कि दु:ख से कैसे मुक्ति मिले। पाँच स्कन्धों की परिसमाप्ति हो दु:खमुक्ति है। इस परिसमाप्ति का मार्ग वताना दर्शनशास्त्र का ध्येय है। सांख्य की मान्यता के ग्रनुसार ग्राध्यात्मिक, श्राधिदैविक श्रीर ग्राधिभीतिक-इन तीन प्रकार के दु.खों की श्राह्यन्तिक निवृत्ति कैसे संभव है ? इस वात की खोज करने के लिए दर्शन का प्रादुर्भाव होता है। योगदर्शन भी इसी वात का समर्थन करता है। वह क्रिया-पक्ष पर विशेष भार देता है। न्याय-दर्शन का प्रयोजन भ्रपवर्ग-प्राप्ति है। दुःख ग्रौर उसके कारणों की परम्परा का क्षय करना उसका ध्येय है। दुःख के कारणों की परम्परा का क्षय होने पर ग्रपवर्ग ग्रर्थात् निःश्रेयस मिलता है। वैशेषिक लोग भी निःश्रेयस की प्राप्ति को जीवन-लक्ष्य मानते हैं। सांसारिक ग्रभ्युदय ग्रीर पारमाधिक निःश्रेयस-इन दोनों की प्राप्ति ही दर्शन का प्रयोजन है। मीमांसक भी निःश्रेयस की प्राप्ति को महत्त्व देते हैं। वे कहते हैं कि धर्म से पुरुष को निःश्रेयस की प्राप्ति होती है, ग्रतः धर्म ग्रवश्य जानना चाहिए। धर्म के स्वरूप का ठीक ठीक ज्ञान करना-इसी का नाम दर्शन है। वेदान्त का प्रयोजन यहाजान है। यही सबसे बड़ा सुख है, यही सबसे बड़ा तत्त्व है। इस तत्त्व का साधात्कार करना-ब्रह्ममय हो जाना, यही वेदान्त को इष्ट है।

#### दर्शन ग्रौर जीवन:

जीवन के साथ दर्शन का क्या सम्बन्ध है, इसका ठीक-ठीक उत्तर प्राप्त हो जाने पर हम यह सहज ही में समभ सकते हैं कि जीवन में दर्शन का क्या महत्त्व है। जब हम यह मानते हैं कि मनुष्य का स्वभाव सोचना या चितन है घ्रयवा यों किह्ए कि चिन्तन से ही मनुष्य सम्बन्ध मनुष्य वनता है, चिन्तन ही एक ऐसा विशेष गुएा है, जो मनुष्य का बास्तविक रूप में मनुष्य बनाता है तो यह समभना कठिन नहीं है कि जीवन धौर दर्शन कितने समीप हैं। जबतक चिन्तन या

सोचना मानव का ग्रावश्यक स्वभाव बना रहेगा तवतक मानव-जीवन में हमेशा दर्शन रहेगा। चिन्तन मानव के जीवन से दूर हो जाय, यह ग्रभी तक तो संभव प्रतीत नहीं होता। ऐसी दशा में हम इस निर्णाय पर पहुँच सकते हैं कि जहाँ-जहाँ मानव रहेगा, दर्शन ग्रवश्य रहेगा। दर्शन के ग्रभाव में मानव का ग्रस्तित्व ही ग्रसंभव है। यह एक दूसरा प्रश्न है कि दर्शन का स्तर क्या है? किसी समाज की विचारधारा ग्रधिक विकसित हो जाती है, तो किसी की प्रारम्भिक अवस्था में ही रहतो है। इन्हीं ग्रवस्थाग्रों के ग्राधार पर हम दर्शन के स्तर का भी निश्चय करते हैं। जीवन में दर्शन रहेगा ग्रवश्य, चाहे वह किसी भी स्तर पर रहे।

दार्शनिक इतिहास को देखने से पता चलता है कि मनुष्य की विचारधारा या चिन्तन-शक्ति का प्रमुख केन्द्र उसका जीवन ही रहा है। उसने सोचना प्रारम्भ तो किया ग्रपने जीवन पर, किन्तु जीवन के साथ-साथ रहने वाली या तत्सम्बद्ध ग्रनेक समस्यार्ग्रों पर भी उसे सोचना पड़ा, क्योंकि उन समस्याग्रों का समाधान किए 'बिना जीवन का पूरा चिन्तन संभव न था। जीवन के सर्वाङ्गीए 'चिन्तन के लिए यह ग्रत्यन्त ग्रावश्यक था कि जीव से सम्बन्धित जगत् के अन्य तत्त्वों का भी अध्ययन किया जाता और हुआ भी ऐसा ही। ऐसा होते हुए भी मनुष्य ने दूसरी समस्यात्रों को इतना श्रिधिक महत्त्व नहीं दिया कि जीवन का मूल प्रश्न गौरा हो जाता। कहीं-कहीं पर उससे यह त्रुटि अवश्य हुई, किन्तु वह शीघ्र ही संभलता गया ग्रीर ग्रपने क्षेत्र को बराबर संभालता रहा । दर्शन का मुख्य प्रयोजन, जीवन का चिन्तन या मनन है, ऐसा कहने का ग्रर्थ इतना ही है कि उस चिन्तन या मनन का केन्द्र जीवन है। जीवन के साथ-साथ ग्रन्य चीजों को भी लिया जाता है, किन्तु गौरा रूप से, ग्रर्थात् उसी सीमा तक जहाँ तक कि जीवन के चिन्तन में वे चीजें सहायक बनें। बाधक बनने की हालत में उन्हें छोड़ दिया जाता है। जीवन के मूल तत्त्वों का अध्ययन करना और उन्हें समभने का प्रयत्न करना और विवेक की कसौटी पर कसे हुए तत्त्वों के अनुसार आचरण करना—यही दर्शन का जीवन के साथ वास्तविक सम्बन्ध है।

दार्शनिक होने का ग्रथं विचारक होना तो है ही, साथ-साथ ही यह समभना भी है कि जीवन का उन विचारों के साथ कितना सामजस्य है ? जीवन के मूल तत्त्वों पर उनका क्या प्रभाव है ? जीवन की मौलिकता से वे कितने मिले हुए है ? उनकी शैली जीवन को कितनी गिन प्रदान करती है ? वृत्तियों के नियन्त्रण में उनका कितना हाथ रहता है ? इन सारे प्रश्नों का चिन्तन ही सच्चे विचारक की कसीटी है। सच्चा दार्शनिक जीवन के इन मौलिक तत्त्वों व प्रश्नों को ग्राधार बना कर ही ग्रपने चिन्तन क्षेत्र में ग्रागे बढ़ता है ग्रौर बढ़ता-बढ़ता यहां तक बढ़ जाता है कि चिन्तन की सीमा को साहस के साथ पार करता हुगा बहुत दूर निकल जाता है, जहाँ से वापिस लीटना संभव नहीं। चिन्तन व मनन के नियन्त्रित क्षेत्र को पार गर जीवन का साक्षात्कार करता हुगा न जाने कहाँ चला जाता है ? जाता हुगा दिखाई देता है, किन्तु कहाँ जाता है, इसका पता नहीं लगता।

#### जगत् का स्वरूप:

दर्शन श्रीर जीवन का सम्बन्ध समक्ष लेने के पश्चात् हमारे लिए यह श्रावश्यक हो जाता है कि जिस जगत् में हमारा जीवन व दर्शन फलता-फुलता है, उस जगत् का स्वरूप भी समकें। जगत् का स्वरूप समक्षते नमय हमें यह भी मालूम हो जायगा कि व्यक्ति के जीवन का जगत् के साथ क्या सम्बन्ध है। जीवन श्रीर जगत् का मम्बन्ध जात हो जाने पर दर्शन का जगत् के मूल्यांकन में कितना हाथ है, यह भी समक्ष में श्रा जायगा। दर्शन के क्षेत्र में जगत् का विस्तेष्यम् करने वाली दो मुख्य विचारधाराएँ हैं। एक विचारधारा यथाधंवाद के नामसे प्रसिद्ध है श्रीर दूसरी विचारधारा श्रादशंवाद के रूप में जानी जाती है। यथाधंवाद श्रीर आदर्शवाद का कगड़ा कोई नया नहीं है। यह कगड़ा बहुत लम्बे काल से चला श्रारहा है। इस कगड़े का मुख्य प्राधार भौतिक सत्ता (Material Existence) है। हाल ही की वैज्ञानिक शोधों ने इस कगड़े को श्रीर श्रोत्साहन प्रदान किया है। जह या भूत के स्वरूप श्रीर जगत् की रचना के

प्रश्नों को लैकर ग्राधुनिक वैज्ञानिकों ने जो नई-नई खोजें की हैं उन्हें लेकर दार्शनिक क्षेत्र में एक नई हलचल मच गई है। कुछ भी हो, ग्राज भी दर्शन की दोनों विचारधाराएँ समान बल से ग्रपने-ग्रपने पक्ष को लेकर आगे बढ़ रही हैं और अपनी-अपनी धारणा एवं तर्क-शक्ति के बल पर जगत् के स्वरूप को समभने का प्रयत्न कर रही हैं। साधारण व्यक्ति भौतिक या जड़ जगत् की सत्ता में कभी संदेह नहीं करता। वह कदापि यह नहीं सोचता कि जिस भौतिक जगत् का मैं अपनी इन्द्रियों द्वारा अनुभव कर रहा हूँ वह जगत् उस रूप में भूठा या प्रतीतिमात्र है। उसका वास्तविक ग्राधार चेतना या चैतन्य है। बर्गसां ने तो यहाँ तक कह दिया कि हमारी भाषा ठोस पदार्थीं की भाषा है। हम ग्रपनी भाषा द्वारा ठोस पदार्थों का ही ठीक-ठीक वर्णन कर सकते हैं । हम कई बार मानसिक प्रवृत्तियों (Mental process) का वर्णन कर सकते हैं श्रीर उन प्रवृत्तियों के लिए भावना, प्रेरएाा, भावुकता आदि शब्दों का प्रयोग करते हैं किन्तु वास्तव में इन सारी प्रवृत्तियों का मौलिक ग्राधार व महत्त्व भौतिक ही होता है। इन प्रवृत्तियों के मूल में भौतिक प्रेरणा ही कार्य करती है, ग्रथवा यों कहिए कि इन प्रवृत्तियों का प्रादुर्भाव भौतिक प्रेरणा को ग्रालम्बन बनाकर ही होता है। भौतिक ग्राधार के ग्रभाव में ये प्रवृत्तियाँ साधारण व्यक्ति की समक्त में ग्रा ही नहीं सकतीं। इतना ही नहीं, इनका कथन भी भौतिक ग्राधारशिला पर ही टिक सकता है। ग्रादर्शवाद और यथार्थवाद में मौलिक भेद इसी भौतिक तत्त्व का है। आदर्शवाद भौतिक तत्त्व की स्वतंत्र सत्ता स्वीकार नहीं करता। यथार्थवाद इस धारगा को खुली चुनौती देता है। उसकी दृष्टि में भौतिक तत्त्व उसी रूप में स्वतन्त्र एवं सत्य है, जिस रूप में ग्राध्यात्मिक तत्त्व स्वतंत्र एवं सत्य है। पाइचात्य परम्परा का दार्शनिक इतिहास देखने से पता लगता है कि सबसे पहले ग्रीक दार्शनिक पारमेनाइड्स ने ईसा से ५०० वर्ष पूर्व इस वात की घोपगा की थी कि ज्ञान ग्रीर ज्ञेय (Thought and the

<sup>?.</sup> Our Language is a Language of solids.

Object of Thought) में कोई भेद नहीं है। ज्ञान को छोड़कर ज्ञेय कोई भिन्न पदार्थ नहीं है। ज्ञान श्रीर ज्ञेय वास्तव में एक ही हैं। प्लेटो ने आध्यात्मिक तत्त्व की सत्ता पर जोर दिया, किन्तु पूर्ण रूप से श्रादर्शवादी न वन सका। एरिस्टोटल तो यथार्थवादी था ही। चौदहवीं शताब्दी में निकोलम को श्रादर्शवाद की थोड़ी-सी भलक मिली, किन्तु वह वहीं शान्त हो गई। श्रादर्शवाद श्रीर यथार्थवाद का जो रूप श्राज हमारे सामने है उसका बीज डेकार्ट की विचार-धारा में मिलता है। डेकार्ट ने विस्तार (Extension) श्रीर विचार (Thought) के भेद से भीतिक तत्त्व श्रीर आध्यात्मिक तत्त्व में भेद डाला। वह यथार्थवादी था किन्तु उसके बाद धीरे-धीरे श्रादर्श-याद का जोर बढता गया।

### श्रादर्शवाद का दृष्टिकोरा :

कुछ लोग यह समभते हैं कि ग्रादर्शवाद वह सिद्धान्त है, जो स्पण्ट रूप से दिखाई देने वाले जगत् को यथार्थ न समभ कर उसके मूल्यांकन या स्वरूप-निर्णय में कुछ कमी कर देता है। जगत् का स्वरूप जैमा दिखाई देता है, वैसा नहीं है, किन्तु ग्रलग ही प्रकार का है, जो हश्यमान जगत् से थोड़ी कमी लिए हुए है—ग्रथात् वहुत सी ऐसी वातें हमें इस जगत् में दिखाई देती हैं, जो वस्तुत: जगत् में नहीं हैं। कुछ दार्शनिकों का यह मत है कि 'ग्रादर्शवाद' पद का प्रयोग, उन सब दर्शनदास्यों के लिए किया गया है, जो यह मानते हैं कि विश्व की व्यवस्था के निर्माण में ग्राध्यात्मिक तत्त्व का प्रमुख हाथ है। उनकी धारणा के श्रनुसार प्रकृति का ग्रवलम्बन या ग्राधार ग्रात्मतत्त्व है। ऐसी ग्रवस्था में यह प्रश्न उठना स्वाभाविक है कि श्रादर्शवाद का वास्तविक स्वरूप क्या है? 'ग्रादर्शवाद' पद से हमें प्या योध होना चाहिए ? ग्रादर्शवाद वह मिद्धान्त या विश्वास है जिसके श्रनुसार विचार-शक्ति (Thought) या तर्क (Reason) तत्त्व की ग्रिन्थिक का माध्यम है ग्रर्थात् तत्त्व का यही स्वभाव है कि

t. Prolegomena to an Idealistic Theory of Knowledge, ye t.

वह विचार या तर्क के माध्यम द्वारा ग्रपने आपको प्रकट करता है। दूसरे शब्दों में विचार या तर्क से असम्बद्ध या स्वतन्त्र तत्त्व की प्रतीति हमारे लिए सर्वथा ग्रसम्भव है। हमें जो कुछ प्रतीत होता है, ग्रपनीं विचारशक्ति या तर्कबल के ग्राधार पर ही। प्रतीति के इस माध्यम को छोड़कर हमारे पास ऐसा कोई सावन नहीं है, जो तत्त्वज्ञान में सहायक सिद्ध हो सके। हमारा विचार या हमारा युक्ति-बल जिस प्रकार का तत्त्वज्ञान कराता है, हमें उसी प्रकार का तत्त्वज्ञान होता है। ग्रादर्शवाद की इस व्याख्या के ग्रनुसार मानव-बुद्ध (Human mind) ही एक ऐसा सावन है, जिसे ग्राधार बना कर तत्त्व ग्रपने को ग्रभिव्यक्त करता है।

### कुछ मिथ्या धारगाएँ :

कई लोगों का यह विश्वास है कि ग्रादर्शवाद एक ऐसा सिद्धानत है, जो छिपे या खुले तौर से यह सिद्ध क ना चाहता है कि विश्व की यह सम्पूर्ण रचना भूठी है—पृथ्वी, पाताल ग्रार स्वर्ग का यह पूरा प्रदेश मिथ्या है। वास्तव में वात ऐसी नहीं है। यह ठीक है कि विश्व ग्रपने वास्तविक रूप में वैसा नहीं है जैसा कि दिखाई देता है। किन्तु इसका यह ग्रथं कदापि नहीं कि वह बिल्कुल भूठा है—सर्वथा मिथ्या है। ग्रादर्शवाद की दृष्टि में उसका वास्तविक रूप कुछ ग्रीर ही है। वह विश्व को विज्ञान या साधारण बुद्धि की धारणा तक ही सीमित नहीं करता, ग्रपितु उसे इन सीमाग्रों से थोड़ा ग्रागे ले जाता है।

कुछ लोग बर्कले जैसे अधूरे आदर्शवादियों को आदर्शवाद का आदर्श समभकर आदर्शवाद पर यह आरोप लगाने के लिए उतारू हो जाते हैं कि आदर्शवाद यह मानता है कि हमारा दर्शन (Perception) ही बाह्य पदार्थों की उत्पत्ति का कारण है। बर्कले की यह धारणा कि दर्शन ही सत् है अथवा सत्ता का अर्थ दर्शन के अतिरिक्त और कुछ नहीं है, 'ठीक नहीं है। वह तत्त्व या सत्ता को

<sup>8.</sup> Esse est percipi.

व्यक्तिगत दर्शन (Individual perception) तक ही सीमित कर देता है। श्रागे जाकर वह दर्शन के स्थान पर धारएा। (Conception) शब्द को श्रपना लेता है श्रीर कहता है कि धार**गा ही सत् है,'** किन्तु फिर भी वह ग्रादर्शवादी नहीं कहा जा सकता । सच्चा ग्रादर्शवाद यह कभी नहीं मानता कि दर्शन, धारगा, विचारशक्ति, तर्क, युक्ति या बुद्धि तत्त्व ग्रथवा सत्ता का निर्माण करते हैं। वह तो कहता है कि विचार या बुद्धि का कार्य निश्चय या निर्एाय करना है। निर्माए श्रीर निर्माय भिन्न-भिन्न चीजें हैं। विचार का कार्यक्षेत्र तत्त्व को समभना ग्रथीत् ग्रपने माध्यम द्वारा तत्त्व का निर्णय करना है। तत्त्व एक ऐसी सत्ता है जो उससे भी बड़ी है, जो उसके निर्एय का विषय वनती है। दूसरे शब्दों में कहा जाय तो सत्य या सत्ता विचार का कार्य नहीं, ग्रपितु विषय है। विषय के लिए यह ग्रावस्यक नहीं कि वह कार्य भी हो। तत्त्व ग्रौर विचार में विषयविषयिभाव सम्बन्ध है, न कि कार्यकारेगाभाव सम्बन्ध । कहने का तात्पर्य यही है कि श्रीदर्शवाद जगत् की वास्तविक वाह्य सत्ता में कदापि श्रविद्वास नहीं करता। हां, इतना अवश्य है कि उसकी अन्तिम सत्ता उसी रूप में नहीं मानता, जिस रूप में कि वह साधारण प्रतीति का विषय वनती है। यद्यपि वे पदार्थ जिन्हें हम जानते हैं, श्रपनी सत्ता के लिए हम पर निर्भर नहीं रहते हैं। हम उन्हें जाने या न जाने, ये जगत् में रहते ही हैं । इसका ग्रर्थ यह हुग्रा कि वे ज्ञाता से स्वतन्त्र सत्ता रखते हैं। इतना होते हुए भी पदार्थ-विषयक सम्पूर्ण निर्णय नान से पूर्ण सम्बद्ध होता है। ज्ञान से असम्बद्ध पदार्थ-निर्णय कदापि संभव नहीं होता । इससे यह स्पष्ट है कि जिस ढंग से हमें पदार्थ-ज्ञान होता है, उसकी एक निश्चित विधि एवं मार्ग है और उस विधि की सीमा के अन्दर रह कर ही हम वस्तुओं का ज्ञान कर सकते है। ऐसी दशा में यदि यह कहा जाय कि हम वास्तविक जगत् या घट्टयजगत् (Noumenon) को नहीं जान सकते, किन्तु हमारा भाग दृश्यजगत् (Phenomenon) तक ही सीमित रहता है तो कोई युरा नहीं। इसका केवल इतना ही अर्थ है कि पदार्थ हमारी इटिट

t. Esse est concipi.

में त्रैसा ही प्रतिभासित होता है जैसा कि हम उसे जानते हैं। हमारा ज्ञान पदार्थ ग्रौर विचार के पारस्परिक सम्बन्ध से उत्पन्न होता है, ऐसी हालत में वस्तुतः में पदार्थ क्या है, उसका वास्तविक स्वरूप क्या है, यह हम भ्रपने साधारण ज्ञान से कैसे जान सकते हैं। इससे यह फलित होता है कि पदार्थ अपने आप में ( Thing-in-itself-Ding an sich) बया है, यह जानना हमारे लिए ग्रसम्भव है। इसका श्रर्थ यह हुआ कि हम सत्य का स्पष्टीकरण करने में सफल नहीं हो सकते । वास्तव में सत्य क्या है, इसका श्रन्तिम निर्णय करना हमारे अधिकार से बाहर है। हम जगत् को जिस रूप में देखते हैं वह रूप केवल चैतन्य के माध्यम द्वारा हमारे सामने ग्राता है। इस ग्राधार पर हम यह कह सकते हैं कि जगत् का ग्रन्तिम रूप भ्राध्यात्मिक चाहिए, क्योंकि ग्राध्यात्मिकता के ग्रभाव में ज्ञान की संभावना ही नहीं रहती। ग्राध्यात्मिक (चैतन्य) ग्रौर जड़ दो प्रकार की स्वतन्त्र सत्ता मानने पर उनमें परस्पर कोई सम्बन्ध नहीं हो सकता ! दो परस्पर विरोधी सत्ताएं ग्रापस में ज्ञाता ग्रौर ज्ञेय का सम्बन्ध स्थापित नहीं कर सकतीं। इसके श्रतिरिक्तं सम्बन्ध का क्या स्वरूप है ग्रौर वह दोनों सत्ताग्रों को कैसे जोड़ता है; इसके लिए किसी ग्रन्य सम्बन्ध की ग्रावश्यकता रहती है ग्रथवा नहीं, इत्यादि प्रश्नों को हल करना बहुत कठिन है। तात्पर्य यही है कि ग्रादर्शवाद ग्रनुमान द्वारा इस निर्णाय पर पहुँचता है कि जगत् का ग्रन्तिम ग्रौर वास्तविक स्वरूप श्राध्यात्मिक है। वह श्राध्यात्मिक सत्ता से स्वतन्त्र जड़ तत्त्व की सत्ता स्वीकार नहीं करता। यह श्राध्यात्मिक तत्त्व क्या है, व्यक्ति ग्रीर जगत् की ग्रभिव्यक्ति का ग्राधार क्या है, ज्ञान, विचार, ग्रमुभव, बुद्धि ग्रादि का ग्राध्यात्मिक सत्ता में कैसे ग्रन्तर्भाव होता है - इत्यादि प्रश्नों पर भिन्न-भिन्न ग्रादर्शवादियों ने भिन्न-भिन्न प्रकार के विचार व्यक्त किए हैं। हम उन्हें समभने का प्रयत्न करेंगे।

## ग्रादर्शवाद की विभिन्न दृष्टियां :

ग्रादर्शवाद के ग्रनेक दृष्टिकोगों में एक दृष्टिकोगा प्लेटो का भी है। प्लेटो ग्रीक दार्शनिक है। उसकी यह धारगा थी कि तत्त्व विचारों का एक

मुसंगठित राज्य है। प्रत्येक विचार (Idea) ग्रनादि-ग्रनंत एवं ग्रपरिवर्तन-शील हैं। जब हम यह कहते हैं कि विचार ही तत्त्व हैं तो इसका ग्रथं यह नहीं समभाना चाहिए कि वे वैयक्तिक मस्तिष्क के ग्राश्रित एवं परतंत्र हैं। विचार श्रपने श्रापमें स्वतंत्र, ग्रनादि, ग्रनंत एवं श्रपरिवर्तनशील हैं; ऐसा समभावर ही हमें प्लेटों की दार्शनिक विचार-धारा का ग्रध्ययन करना चाहिए। ये विचार ही हमारे इस दृश्य जगत् का निर्माण करते हैं। यह निर्माण क्यों व कैसे होता है ? इसका उत्तर देते हुए प्लेटों कहता है कि इस प्रश्न का इसके श्रतिरिक्त कोई सन्तोपजनक उत्तर नहीं है कि किसी-न-किसी प्रकार ऐसा हो जाता है। इसका श्रथं यह हुश्रा कि हम जिस जगत् का श्रनुभव करते हैं, वह जगत् वास्तव में श्रन्तिम सत्य नहीं है। श्रन्तिम सत्य तो विचारों का एक संगठित समाज है जो नित्य एवं श्रनादि-श्रनंत है।

वर्कने का नाम भी श्रादर्शवादी दार्शनिक के रूप में लिया जा सकता है; यद्यपि वह पूर्ण श्रादर्शवादी नहीं है। ऐसा होते हुए भी वह श्रापुनिक युग के श्रादर्शवाद का निर्माता है, इसमें कोई सन्देह नहीं। वर्कन ने अपने पूर्वज लोक के इस मत का खंगडन किया कि वस्तु में दो प्रकार के धर्म होते है--श्रात्मकत एवं वस्तुगत । श्रात्मकत धर्म का श्रर्थ होता है -ऐसे गुगा, जो वास्तव में पदार्थ में तो नहीं होते किन्तु जाता के शान का ऐसा स्वभाव होता है कि वह उन गुर्गों का वस्तु में श्रारोप कर देता है। उदाहरण के रूप में वर्ण को लीजिए। वास्तव में प्दार्थ में यम् नहीं होता किन्तु ज्ञाता के नेत्र, मस्तिष्क व दर्शन का ऐसा रवभाव होता है कि उमें इन सब कारगों की उपस्थिति में वस्तु में वर्गा दिरगाई देता है। इसी प्रकार से उस आदि गुणों को भी समझ लेना चाहिए । इन गुन्में को लोक ने (Secondary qualities) वा (Subjective qualities) नाम दिया है। वस्तुगत धर्म, वह धर्म या गुरा है, जो वास्तव में पदार्थ में होता है। हप्टान्त के लिए संस्वा ने लीजिए। यदि मेरे सामने पांच घट पड़े है तो वास्तव में वे पांच है। मेरी हिं इन्हें पांच नहीं बना देती, घषितु वे घषने घाष में पांच हैं।

<sup>1.</sup> Eternal and Immutable.

इसी प्रकार श्राकार श्रादि के विषय में भी समभ लेना चाहिए। इस प्रकार के गुर्गों को लोक की भाषा में (Primary qualities) या (Objective qualities) कहते हैं। वक्ले ने लोक की इस धारणा का खएडन किया। उसने स्पष्ट शब्दों में कहा कि वस्तु में इस प्रकार का भेद डालना निरी भ्रान्तता है। वास्तव में पदार्थ के सारे ही गुरा श्रात्मगत होते हैं। हम यह नहीं कह सकते कि श्रमुक गुगा तो वस्तु के श्रपने गुरा हैं श्रौर श्रमुक गुरा हमारी कल्पना द्वारा वस्तु पर थोपे गए हैं। हमें तथाकथित वस्तुगत धर्म का ज्ञान भी ठीक उसी प्रकार होता है जिस प्रकार कि ग्रात्मगत धर्म का । ऐसी स्थिति में हम यह कैसे कह सकते हैं कि श्रमुक धर्म तो वस्तु का श्रपना धर्म है श्रौर श्रमुक धर्म ज्ञाता द्वारा श्रारोपित है। वास्तव में वस्तु में ऐसा कोई धर्म नहीं है जो श्रात्मगत न हो। दूसरे शब्दों में कहा जाय तो सारी वस्तु ही श्रात्मगत है क्योंकि विविध धर्मी या गुर्गों से ग्रतिरिक्त या भिन्न वस्तु श्रपने श्राप में कुछ नहीं है। तात्पर्य यह है कि वर्कले के मतानुसार ज्ञाता स्वयं ही वस्तु का निर्माण करता है। ज्ञाता के दर्शन या ज्ञान से भिन्न कोई बाह्य पदार्थ नहीं होता। ज्ञाता का ज्ञान खुद ही बाह्य पदार्थ का श्राकार धारण करता है श्रीर वह ऐसा प्रतिभासित होता है मानों श्रपने से भिन्न कोई बाह्य पदार्थ हो। वास्तव में जितने भी बाह्य पदार्थ किसी को दिखाई देते हैं - किसी के अनुभव में आते हैं, सब अनुभवकर्ता के अपने दिमाग की उपज है- ज्ञाता की अपनी विचारधारा की कृति है। बर्कने की इस धारगा का स्पष्ट मन्तव्य यह है कि व्यक्ति की विचारधारा ही बाह्य पदार्थी की सत्ता का निर्माण करती है। जगत् अपने श्राप में कुछ नहीं है। व्यक्ति स्वयं जगत् का निर्माण करता है ग्रौर स्वयं मिटाता हैं। वास्तव में व्यक्ति का चित्त या मन (Mind) ही अन्तिम तत्त्व है। सारा संसार उसी का खेल है। बर्कले के इस आदर्शवाद की आत्मगृत न्नादर्शवाद या स्वगत ग्रादर्शवाद(Subjective Idealism)कह सकते हैं। कान्ट का भ्रादर्शवाद दूसरे ही प्रकार का है। उसकी धारणा के श्रनुसार हमें वास्तविक पदार्थ का ज्ञान हो ही नहीं सकता। हमारा जितना भी ज्ञान या अनुभव है वह दृश्यजगत् तक ही सीमित है। यह

कैसे ? इसका स्पष्टीकरण करते हुए कान्द्र कहता है कि हमारे ज्ञान की

उत्पत्ति में बहुन मे ऐसे कारण हैं जिनकी उपस्थिति में हमें पदार्थ श्रपने श्राप में क्या है श्रर्थात् पदार्थ का श्रपना वास्तविक स्वरूप क्या है, इसका ज्ञान नहीं हो सकता । मान लीजिए, मैं एक घट का ज्ञान कर रहा हूँ। भरा यह घटनान किस प्रकार का होगा? इस घटनान में समय प्रवश्य रहेगा, वयोंकि मै किसी-न-किसी समय में ही घट का अनुभव कर नकता है। इसके अतिरिक्त इसमें स्थान का हिस्सा भी रहेगा ही, क्योंकि मेरा यह घटज्ञान किसी न किसी जगह पर पड़े हुए घट के विपय में ही होगा। इन दोनों कारगों के श्रतिरिक्त में उस घट को श्रस्ति या नास्ति श्रर्थात् है या नहीं है श्रथवा कार्य या कारए। या श्रन्य किसी रूप में ही जानुंगा, श्रथवा इन सब रूपों में जानुंगा। कहने का तात्पर्य यह है कि मेरा घटजान काल, श्राकाण श्रीर विचार की किसी न किसी श्रे खी या वर्ग का उल्लंघन नहीं कर मकता। कान्ट ज्ञान की उत्पत्ति में तीन प्रकार की श्रवस्थाओं की सीमा स्वीकृत करता है। ज्ञान किसी न किसी काल में उत्पन्न होता है, किसी न किसी श्राकाण-स्थान से सम्बन्ध रखता है घोर बारह विचार-कोदियों (Twelve Categories of Thought) में से किसी न किसी विचार-कोटि का श्राश्रय लेता है । श्राकाण श्रौर काल को यह श्रन्तर हि (Intuition) के दो श्रक्षग्ड रूप मानता है।

इस विवेचन को समभ लेने पर यह स्पष्ट हो जाता है कि हमारा ज्ञान केंगा है? हम किसी भी पढार्य को उसी रूप में जानते हैं, जिस रूप में कि हमें उनका उपरोक्त स्पित में ज्ञान होता है। दूसरे शब्दों में कहा जाय तो हमारे ज्ञान में काल की मर्यादा है, ह्रान की मर्यादा है धीर नाथ-ही-साथ विचार की भी मर्यादा है। हमें इन सब मर्यादाशों के बीस पथार्य जैसा दिस्पार देता है, हम उसे उसी रूप से जानते हैं। यस्तव में पदार्थ कैसा दिस्पार देता है, हम उसे उसी रूप से जानते हैं। यस्तव में पदार्थ कैसा ह पर्यात् काल. श्राक्ता श्रीर विचार की सीमायों से परे उसका क्या रूप है, इसका ज्ञान हमें नहीं हो सकता। इस रूपजगत ना ज्ञान कर सकते हैं किन्तु पारमाधिक—साम्मिक जगत काल ज्ञान काल ज्ञान करना हमारे श्रिषकार से बाहर है। इसत्त जिस रूप में हमारे नामने प्रतिभागित होता है इस रूप में हम उसे श्रान सकते है, धपने प्रमत्नी रूप में नहीं। इस श्रान काल ज्ञान का प्रादर्शनाद ज्ञान का हमाजन (Pheno-

menon) श्रीर पारमाथिक जगत् (Noumenon) के रूप में विभाजन करता है।

हेगल ने जगत् का अन्तिम तत्त्व विचार माना। उसने कहा कि विचार की भूमिका पर ही सारा जगत् टिक सकता है । यह विचार तत्त्व बर्कले की तरह वैयक्तिक न होकर सार्वित्रक है। साथ ही साथ सापेक्ष न होकर निरपेक्ष है। हेगल यह भी मानता है कि तक, हेतु श्रादि इसी विचार के पर्याय हैं। विचार, तर्क, हेतु ग्रादि में कोई भेद नहीं है। यह निरपेक्ष विचार ( Absolute Thought) स्थितिशील (Static) न होकर गतिशील (Dynamic) है। इसी गतिशीलता के कारएा हेगल के दर्शन में डाइलेक्टिक (Dialectic) का जन्म होता है जो 'विध (Thesis), निषेध (Anti-thesis) ग्रौर समन्वय (Synthesis) के रूप में परिरात होता है। निरपेक्ष सार्वत्रिक सत्य तक पहुँचने के लिए यह ग्रावश्यक है कि विधि ग्रौर निषेध का सामना करते हुए समन्वय तक पहुँचा जाय। यह समन्वय की भूमिका ही ग्रन्तिम है। इस भूमिका पर पहुँचते ही जगत् की सारी विप्रतिपत्ति (Contradiction) शान्त हो जाती है। विश्व का सम्पूर्ण विरोध, जो कि विधि श्रौर निषेध रूप से हमारे सामने श्राता है, स्वतः शान्त हो जाता है। विधि ग्रौर निषेध वास्तव में तभी तक परस्पर विरोधी मालूम होते हैं जब तक कि वे हमारे सीमित अनुभव के स्तर पर रहते हैं। असीम स्तर पर पहुँच जाने पर उनका विरोध ग्रपने ग्राप ही शान्त हो जाता है क्योंकि वहाँ पर एक प्रकार की ग्राध्यात्मिक एकता (Spiritual Unity) रहती है। सार्वत्रिक निरपेक्ष तत्त्व के पेट में सब समा जाते हैं। इसी स्थिति का नाम समन्वय है। समन्वय की इस स्थिति में किसी का नाश या स्रभाव नहीं होता भ्रिपतु सबको उचित स्थान प्राप्त हो जाता है। यही हेगल का निरपेक्ष श्रादर्शवाद या विचारवाद है।

हेगल के बौद्धिक नेतृत्व का भ्रनुसरएा करते हुए ब्रेडले ने यह सिद्ध किया कि द्रव्य, गुएा, कर्म, भ्राकाश, काल, कार्य, कारएा भ्रादि का श्राधार भ्रनेक विरोधी विचारों को उत्पन्न करता है। उसने इन सब प्रतीयमान तत्त्वों को भ्राभास (Appearance) कहा। वास्तविक तत्त्व

(Reality) के निए यह ग्रावश्यक है कि वह सम्बन्ध-निर्पेक्ष (None-relational) हो, ऐसा कह कर ब्रेडले ने यह सिद्ध किया कि सावंत्रिक 'श्रनुभव' ही ग्रन्तिम तत्त्व है। इस 'ग्रनुभव' के भीतर वुद्धि, वेदना धीर इच्छा तीनां रहते हैं। भ्रपनी प्रसिद्ध कृति श्रपियरेन्स एग्ड रियमिटी (Appearance and Reality) में इस विषय पर प्रेडिंग प्रकार प्रमुक्त प्रकाश डाला है। हमारी साधारण बुद्धि की किस प्रकार थनेक विप्रतिपत्तियों का सामना करना पड़ता है, इसका बहुत सुन्दर चित्रमा किया गया है। उसमें यही सिद्ध किया गया है कि निरोध अन्तिम नत्य का ग्रहण हमारी सामान्य बुद्धि से वाहर की भीज है। वह मत्यनीत होते हुए प्रत्यक्ष श्रनुभव श्रथवा साक्षात्कार का विषय है। बुद्धि की नारी विष्ठतिपत्ति वहाँ विलीन हो जाती है। अथवा यो किहए कि हमारी साधारण बुद्धि, जो कि विष्ठतिपत्ति से परिपूर्ण है, वहाँ इस रूप में नहीं रहती। उस दशा मे वह तत्त्व के साथ एकरूप हो जाती है। जगत् के पदार्थ तभी तक श्राभासरूप प्रतीत होते है जब तक कि उनका ज्ञान, श्रनुभव या ग्रहम्। सामान्य बुद्धि द्वारा होता है। इस प्रकार की प्रतीति भ्रपने सीमित रूप में 'श्राभास' कही जाती है। इस प्रकार का धाभास माया या भ्रम नहीं है, श्रिपनु नीमित एवं सापेक मत्य है। उसे हम पूर्ण सत्य श्रथवा नत्त्व नहीं कह मकते। पूर्ण सत्य निरपेक्ष एवं यसीम होता है, बार वहीं मत्य ब्रन्तिम तत्त्व है। इस प्रकार घे उने के मनानुसार नहव के अनेक स्तर या अम (Degrees) रोते है। धन्तिम कर्ण निरपेक्ष एवं पूर्ण होता है और वही अन्तिम गरव है।

योगांकेट ने घेटले की पद्धति का धनुमरण करते हुए तस्त्र को नाकिक एवं योजिक नींव पर सड़ा किया। उनने वीद्धिक शक्ति पर विशेष लोग दिया। इतना होते हुए भी बाल जगत् की मत्ता का अवलाप नहीं किया। उनने कहा कि विचार या तर्क का सार मानसिक शक्ति में नहीं, धष्तु पम्नु की बाल व्यवस्था में हैं। यदि हम यह कहें

कि तत्त्व का मानसिक प्रवृत्ति पर नियन्त्रण रहता है तो हम दोनों में एकता ला सकते हैं। '

बोसांकेट की धारणा के अनुसार विचार या तर्क का लक्ष्य 'पूर्ण' (Whole) है। यह 'पूर्ण' स्वभाव से ही निर्माण करने वाला है। जब यह विचार अपनी पूर्ण शक्ति का प्रयोग करता है—पूर्णता तक पहुँच जाता है, तभी तत्त्व की सम्पूर्णता का निर्माण होता है। यह पूर्णता आध्यात्मिक अहै त के अतिरिक्त और कुछ नहीं है। यह आध्यात्मिक अहै त ही अनुभव की एकता है। यह अन्तिम आध्यात्मिक तत्त्व ही वास्तविक तत्त्व है। वाह्य जगत् अनुभव की एकना—आध्यात्मिक तत्त्व के अतिरिक्त कुछ नहीं है। बोसांकेट ने अनुभव के साथ ही साथ सूल्य (Value) पर भी जोर दिया और कहा कि आध्यात्मिक तत्त्व में सूल्य की एकता (Unity of Values) का भी समावेश है। इस प्रकार वोसांकेट का आदर्शवाद बुद्धि—तर्क—विचार पर विशेष भार देता हुआ आध्यात्मिक एकता की ओर बढ़ जाता है। आदर्शवाद की इस धारा को हम आध्यात्मिक अहै तवाद कह सकते हैं।

इस प्रकार हमने संक्षेप में पाश्चात्य ग्रादर्शवादी विचारधाराग्रों का परिचय देने का प्रयत्न किया है। ग्रब हम यह चाहते हैं कि इसी ढंग से भारतीय ग्रादर्शवादी परंपरा का भी संक्षिप्त परिचय हो जाय।

वौद्धदर्शन की महायान शाखा श्रौर श्रद्वैत वेदान्त, भारतीय श्रादर्शवाद के प्रतिनिधि हैं। इन दोनों परम्पराश्रों में भारतीय श्रादर्शनवाद श्रच्छी तरह समा सकता है, ऐसा कहा जाय तो कोई श्रत्युक्ति न होगी। वौद्धदर्शन की मुख्यरूप से दो धाराएँ हैं—हीनयान श्रौर महायान। इनमें से हीनयान खुले रूप से यथार्थवादी है, इसमें कोई संशय नहीं। महायान के पुनः दो भेद हैं—माध्यमिक श्रौर योगाचार। माध्यमिक विचारधारा के श्रनुसार तत्त्व 'चतुष्कोटिविनिमुंक्त' कहा गया है। मानवीय बुद्धि की चारों कोटियाँ तत्त्व-ग्रहण की योग्यता से

<sup>ং —</sup>Life and Philosophy in Contemporary British Philosophy, মুদ্র হং

२--चतुष्कोटिविनिर्मु क्तं तत्त्वं माध्यमिका विदुः ।

रहित है। हमारी सामान्य बुद्धि में इतनी योग्यता नहीं कि वह अन्तिम तन्य नक पहुँच सके । वह केवल संवृति-सत्य (प्रपंच) तक ही सीमित है । यह संवृत्तिसम्य वास्तविक-एवं श्रन्तिम सत्य नहीं है। हमारा साघारए। ज्ञाने परमार्थ सत्य तक नहीं पहेंच सकता। यह अन्तिम सत्य क्या है ? इस प्रश्त को लेकर बिहानों में कुछ मनभेद है । कुछ विचारक कहते हैं कि माध्यमिक परम्परा इस ग्रन्तिम तत्त्व को शून्य मानती है श्रर्थात् यह श्रन्तिम तत्व विधिक्ष न होकर निषेधक्ष है। दूसरे शब्दों में शून्य का श्रमं यह हो सकता है कि वह तत्व नवंथा श्रमत् है—श्रभावात्मक है। इन प्रकार इन विचारकों की मान्यतानुसार माध्यमिक का दूसरा अर्थ धून्ययाद हो जाता है। श्रीर वही कारगा है कि माध्यमिक शून्यवाद के नाम से प्रसिद्ध है। कुछ विचारक ऐसे हैं, जो माध्यमिक प्रतिपादित तत्त्व को श्रमत् या भूत्व नही मानते । उनकी धारम्गानुसार यह श्रन्तिम तत्त्व विधिराप है-सन् है। वे शून्य शब्द का प्रयोग श्रवश्य करते है किन्तु श्यस्य की सिद्धि के लिए नहीं, श्रपितु सन् की सिद्धि के लिए । वे कहते हैं कि शून्य का दो अर्थों में प्रयोग करना चाहिये—एक स्वभाव-शून्य श्रीर रूपमा प्रपंत-पूरव । प्रातिभाषिक तत्त्व स्वभावयून्य हे अर्थात् उसका धगना कोई स्थानाय प्रथमा स्वतस्य सत्ता नहीं है। वह केवल प्रपंच या प्रतिभासमात्र हे, इसलिए बहु धन्तिम तत्व नहीं है। वास्तविक तत्त्व प्रपंचवृत्य है अर्थात् सब प्रकार के प्रयंच या प्रतिभास से रहित है। ण्यः शपेने प्रापं में शन्तिम नस्य है। बही अन्तिम नस्य है। जैसा कि करा गया है : "बुद्ध ने दो महत्रों के बाधार पर धर्म-देशना की । उनमें एक क्षेत्रभवेति मेर्द्र है और दूसरा पारमाधिक मत्य है।'' ' 'पारमा-भिया गत्य पात्म-माधातकार का विषय है, मानत है, प्रयंच रहित है, निधियलया है, एक है। यही सन्य का लक्षण है।" "

योगाचार विज्ञानाहै तवाद के नाम से प्रसिद्ध है। विज्ञानाह ते का ग्रंथ है केवल विज्ञान ही सत् है—तत्त्व है। लंकावतारसूत्र में इस तत्त्व को 'ग्रालयविज्ञान' कहा गया है। यह तत्त्व ग्राह्य-ग्राहक भाव से विनिर्मुक्त है। बुद्धि से विवेचन करने पर हम इस तत्त्व का कोई भी स्वरूप निश्चित नहीं कर सकते। ऐसी ग्रवस्था में यह तत्त्व ग्रनभिलाप्य एवं निःस्वभाव है।

श्रसंग एवं वसुवन्धु ने इसी तत्त्व को 'विज्ञितिमात्रता' कहा है। विज्ञितिमात्रता का पूर्ण वर्णन हमारी शक्ति से वाहर है। साधारण बुद्धि इसका वर्णन करने में ग्रसमर्थ है।'

विज्ञानाहँ तवादप्रतिपादित विज्ञितमात्रता या विज्ञान क्षिणिक है या नित्य है ? इस प्रश्न का उत्तर दो रूपों में मिलता है । कुछ विद्वान् प्राचीन ग्राचार्यों की कृतियों के ग्राधार पर यह सिद्ध करने का प्रयत्न करते हैं कि योगाचार नित्यवादी है । उनका कथन है कि विज्ञानाह त में क्षिणिकत्व की कल्पना पीछे के तर्कयुग के ग्राचार्यों की देन है । कुछ विचारक मूलतः विज्ञानाह त को क्षिणिक मानते हैं । वे कहते हैं कि क्षिणिक विज्ञान-परम्परा ही विज्ञानाह त का मूलभूत सिद्धान्त है । योगाचार ने कभी भी नित्यवाद को स्वीकृत नहीं किया । वह हमेशा से ग्रनित्यवादी ग्रथीत् क्षिणिकवादी रहा है । जो कुछ भी हो, इतना श्रवश्य है कि योगाचार केवल विज्ञान को ही ग्रन्तिम तत्त्व मानता है ।

श्रद्धेत वेदान्त ब्रह्म को श्रन्तिम तत्त्व मानता है। यही ब्रह्म श्रात्मा के नाम से भी जाना जाता है। ब्रह्म श्रौर श्रात्मा दो तत्त्व नहीं हैं, श्रिपतु ब्रह्म ही श्रात्मा है श्रौर श्रात्मा ही ब्रह्म है। हमारे सीमित ज्ञान का श्रसीम श्राधार यही तत्त्व है। यद्यपि हम श्रपने सीमित ज्ञान के श्राधार पर श्रसीम ब्रह्म का वर्णन नहीं कर सकते, तथापि हमारी बुद्धि को

१---बुद्धया विविच्य .....

लंकावतारसूत्र, पृ० ११६

२—विंशतिका, का० २२।

३—Indian Philosophy : डा० सी० डी० शर्मा, पृ० १६६

कुछ सन्तोष प्राप्त हो, इस दृष्टि से कहीं-कहीं ब्रह्म का वर्णन करते समय उसे नित्य, ग्रपरिवर्तनशील, शाश्वत, ग्रनन्त, निरपेक्ष ग्रादि विशेषणों से विभूषित किया गया है। वह न तो उत्पन्न होता है, न मरता है, न वह किसी का ग्राश्रय है, न उसका कोई ग्राधार है, वह ग्रज है, नित्य है, शाश्वत है, पुराण है, न उसे कोई मार सकता है, न वह किसी को मार सकता है। यह ग्रात्म तत्त्व या ब्रह्म तत्त्व स्वयंसिद्ध है, क्योंकि सिद्धि ग्रीर ग्रसिद्धि दोनों ही की सिद्धि उसकी सिद्धि के विना ग्रसिद्ध है।

यहाँ एक प्रश्न उठ सकता है कि यदि ग्रह्रैत वेदान्त का यह ग्रन्तिम तत्त्व नित्य ग्रौर ग्रपरिवर्तनशील है, तो फिर जगत् के सारे पदार्थ प्रतिक्षण बदलते क्यों रहते हैं ? इस कठिनाई को दूर करने के लिए श्रह्रैत वेदान्त तत्त्व को तीन रूपों में देखता है—

१--व्यावहारिक ुसत्ता ।

२--प्रातिभासिक सत्ता।

३--पारमाथिक सत्ता ।

जाग्रत ग्रवस्था का साधारण ज्ञान व्यावहारिक सत्ता का प्रतीक है। व्यावहारिक सत्ता की दृष्टि से हमारा साधारण ज्ञान सच्चा है, ग्रथवा यों किहए कि जाग्रत ग्रवस्था के ज्ञान के विषयी-भूत पदार्थों की व्यावहारिक सत्ता है। भ्रमावस्था में जो पदार्थ प्रतिभासित होते हैं उनकी प्रातिभासिक सत्ता है। इस सत्ता का व्यावहारिक सत्ता से खरडन हो जाता है। ब्रह्म की सत्ता पार-माथिक सत्ता है ग्रथात् ब्रह्म ही ग्रन्तिम सत्ता है—ग्रात्मा ही निरप्रेक्ष तत्त्व है। जाग्रत दशा की सत्ता इस सत्ता से बाधित हो जाती है। इस सत्ता से बढ़कर दूसरी कोई ऐसी सत्ता नहीं है, जिससे यह बाधित हो, क्योंकि यही सबसे वड़ी है—ग्रनन्त है—निरपेक्ष है—एक है—सर्वव्यापी है। इसी तत्त्व को 'प्रपंचस्य एकायनम्' ग्रौर 'भूमा' भी कहा गया है। यद्यपि यह सब का ग्राधार है, किन्तु ग्रपने

१ — वेदान्तसिद्धान्तमुक्तावली, पृष्ठ २५ ।

२ — प्रपंचस्यैकायनमनन्तरमवाह्यं कृत्स्नं ......

<sup>—</sup> शांकरभाष्य, १।४।६।१६

ग्राधार के लिए इसे किसी ग्रन्य की ग्रावश्यकता नहीं रहती। यह ग्रप्रतिष्ठित और ग्रनाश्रित है। इस तत्त्व का ज्ञान तत्त्वमय होने पर ही हो सकता है, तत्त्व से ग्रलग रहने पर नहीं। इसीलिये कहा गया है कि ब्रह्म को जानने वाला ब्रह्म ही हो जाता है— ब्रह्मविद् ब्रह्म एव भवति। उस ग्रवस्था में ज्ञाता ग्रौर ज्ञेय का भेद नहीं रहता।

#### यथार्थवाद :

यह स्पष्ट ही है कि यथार्थवाद ग्रादर्शवाद की तरह जड़ तत्त्व का ग्रपलाप नहीं करता। चार्वाक-जैसे कुछ यथार्थवादी दर्शन ऐसे तो मिल सकते हैं, जो स्वतन्त्र चेतन तत्त्व न मानते हों, किन्तु ऐसा कोई भी यथार्थवादी दर्शन न मिलेगा, जो जड़ तत्त्व का ग्रपलाप करता हो। तात्पर्य यह है कि यथार्थवादी दृष्टिकोगा के अनुसार जड़तत्व ग्रसत् नहीं है, अपितु सत् है। भौतिक तत्त्व ग्राभास नहीं ग्रपितु यथार्थ है। इस भौतिक या जड़ तत्व का ग्राधार कोई चेतन तत्त्व या विचारधारा नहीं है, ग्रपितु यह स्वयं ग्रपने ग्राप में ग्रपना ग्राधार है। इसका कोई ग्रन्य ग्राध्यात्मिक ग्राश्रय नहीं है, ग्रपितु यह स्वाश्रित है—स्वप्रतिष्ठित है।

ग्रव प्रश्न यह है कि क्या सचमुच जड़ या भौतिक तत्त्व है ? जिसे मैं गुलाव का फूल समभ रहा हूँ, या गुलाब के फूल के रूप में देख रहा हूँ, क्या वह सचमुच कोई ऐसी चीज है, जो मेरे ज्ञान से भिन्न स्वतन्त्र जड़ पदार्थ है ? जिस समय मैं उसे नहीं देखता हूँ, क्या उस समय भी वह फूल उसी रूप में मौजूद है ? क्या वह फूल वास्तव में फूल रूप से सत्य है, या केवल मेरी कल्पना की उत्पत्ति ही है, जिसका स्वप्न के पदार्थ की तरह वास्तव में कोई ग्रस्तित्व नहीं है ? उसका ग्राधार सार्वत्रिक चेतना है, या वह स्वयं ग्रपना ग्राधार है ? यथार्थवाद इन सब प्रश्नों को हल करने का प्रयत्न करता है । उसकी दृष्ट में गुलाव के फूल की उसी तरह स्वतन्त्र सत्ता है, जिस

१ — 'ग्रप्रतिष्ठितोऽनाश्रितो भूमा ववचिदिप'

तरह कि मेरी उससे भिन्न स्वतन्त्र सत्ता है। जिस प्रकार मेरी चैतन्य शक्ति ग्रपने ग्रस्तित्व के लिए फुल की सत्ता पर निर्भर नहीं है, उसी प्रकार फुल की सत्ता भी ग्रपने ग्रस्तित्व के लिए मुभ पर निर्भर नहीं है। इतना ही नहीं, ग्रपितु किसी ग्रन्य चैतन्य शक्ति, ज्ञान, विचारधारा या ग्राध्यात्मिक तत्त्व पर भी ग्रवलम्बित नहीं है। वह ग्रपने ग्राप में सत् है, जड़ रूप से सत् है, भौतिक रूप से सत् है, ग्राध्यात्मिक तत्त्व से भिन्न स्वतन्त्र रूप से सत् है। उसकी सत्ता का ग्राधार न कोई वैयक्तिक विचारधारा है, ग्रौर न किसी प्रकार की सार्वभौम ज्ञानधारा या सार्वित्रक ग्राध्यात्मिक सत्ता है। वह स्वयं सत् है, स्वयं यथार्थ है, स्वयं तत्त्व है। हाँ, यह ठीक है कि उसका किसी ग्रन्य तत्त्व से सम्बन्ध हो सकता है, वह किसी ज्ञान के लिए ज्ञेय बन सकता है, किन्तु उसकी सत्ता या ग्रस्तित्व किसी पर निर्भर नहीं है। वह ग्रपने कारगों से उत्पन्न होता है, ग्रौर ज्ञान ग्रपने कारगों से उत्पन्न होता है। चेतन ग्रौर जड़ में ज्ञाताज्ञेय सम्बन्ध हो सकता है, उत्पन्ना होता है। चेतन ग्रौर जड़ में ज्ञाताज्ञेय सम्बन्ध हो सकता है, उत्पन्ना होता है। चेतन ग्रौर जड़ में ज्ञाताज्ञेय सम्बन्ध हो सकता है, उत्पन्ना होता है।

वाह्य भौतिक पदार्थों की सिद्धि के लिए यथार्थवादी अनेक हेतु उपस्थित करते हैं। उनमें प्रधान हेतु यह है कि यदि वाह्य परार्थ न हो, तो इन्द्रिय-प्रत्यक्ष (Sensation) नहीं हो सकता। इन्द्रिय-प्रत्यक्ष के लिए यह ग्रावञ्यक है कि उस प्रत्यक्ष का कोई वाह्य कारण विद्यमान हो। वाह्य कारण के ग्रभाव में यह व्यवस्था नहीं हो सकती कि ग्रमुक इन्द्रिय-प्रत्यक्ष का ग्रमुक विषय है। इन्द्रिय-प्रत्यक्ष उसी पदार्थ को ग्रपना विषय वनाता है, जो उसकी सीमा के भीतर होता है। प्रत्येक इन्द्रिय की भिन्न-भिन्न योग्यता होतो है, शौर उसी योग्यता के ग्रनुसार वह इन्द्रिय किसी पदार्थ को ग्रपना विषय वनाती है। चक्षुरिन्द्रिय की ग्रपनी सीमा है, घ्राणे-न्द्रिय की ग्रपनी योग्यता है, रसनेन्द्रिय का ग्रपना क्षेत्र है। इसी प्रकार इन्द्रियों की भी ग्रपनी-ग्रपनी मर्यादाएँ हैं। वाह्य पदार्थ ग्रमुक दूरी पर ग्रमुक स्थित में ग्रमुक योग्यता वाला हो तो वह ग्रमुक परिस्थित में ग्रमुक व्यक्ति की ग्रमुक इन्द्रिय का ग्रमुक नीमा तक विषय वन सकता है। इस प्रकार वाह्य पदार्थ की मर्या-

दाग्रों के साथ-साथ इन्द्रिय की भी मर्यादाएँ होती हैं। यदि वास्तव में स्वतन्त्र रूप से बाह्य पदार्थ न हो तो ये सारी सीमाएँ व्यर्थ हो जाएँगीं। भ्रम, स्वप्न या ग्रन्य किसी विकृत ग्रवस्था का उदा-हरण देकर इस सत्य को ग्रन्यथा सिद्ध नहीं किया जा सकता, क्योंकि इन सब ग्रवस्थाग्रों का वास्तविक ग्राधार साधारएा ग्रौर जाग्रत अवस्था है। जब तक हम यह नहीं समभ लेते कि हमारी जाग्रत दशा का साधारए। ग्रीर ग्रविकृत ज्ञान या ग्रनुभव सच्चा है-यथार्थ है-तब तक हमें यह कहने का कोई ग्रधिकार नहीं कि स्वप्न या भ्रमावस्था का विकृत ज्ञान भूठा है---ग्रयथार्थ है---मिथ्या है-भ्रम है। जाग्रत दशा का ज्ञाने हमें स्पष्ट रूप से यह बताता है कि हमारे इन्द्रिय-प्रत्यक्ष का विषय वाह्य पदार्थ है जो, ग्राध्यात्मिक या विचारमात्र न होकर भौतिक स्वभाव वाला है। मेरे चक्षुरिन्द्रिय-प्रत्यक्ष-का विषय, जिसे मैं गुलाब का फ़ूल कहता हूँ, म्राध्यारिमक या विचारमात्र न होकर भौतिक स्वभाव वाला है। यदि उसकी भौतिक रूप सत्ता न होती, तो मैं किसी भी जगह, किसी भी समय, किसी भी इन्द्रिय से उसका प्रत्यक्ष कर लेता। वह मेरी चक्षुरिन्द्रिय की मर्यादाओं से सीमित न होता, उसी प्रकार मेरी चक्षुरिन्द्रिय भी उसकी सीमाओं से मर्यादित न होती। ज्ञान और पदार्थ, विषयी ग्रौर विषय, ज्ञाता ग्रौर ज्ञेय-इन सारी समस्याग्रों का संतोषजनक समाधान यही है कि जगत् में एक ही तत्त्व नहीं है, ग्रपितु ग्रनेक तत्त्व हैं।

दूसरी बात यह है कि एक ही वस्तु अनेक व्यक्तियों के ज्ञान का विषय बनती है। यदि उस वस्तु की स्वतन्त्र भौतिक सत्ता नहीं है तो यह कैसे संभव हो सकता है? उदाहरएा के तौर पर, मेरे सामने एक मेज पड़ी हुई है। जिस समय मैं उस मेज को देख रहा हूँ, उस समय मेरे पास बैठे हुए दो मित्र भी उसी मेज को देख रहे हैं। नपने पर यह भी निश्चित हो रहा है कि जितनी दूरी मेरे सामने से है ठीक उतनी ही दूरी उनके सामने से भी है, क्योंकि हम लोग बिलकुल सीधी पंक्ति में बैठे हुए हैं। रंग भी प्रायः एक्सा दिखाई दे रहा है। (प्रायः इसलिए कि रंग का कोई बाह्य नापतोल

नहीं है) लम्बाई-चौड़ाई भी सबको एक सरीखी दिखाई दे रही है ...... इत्यादि । इसका क्या कारण है ? इसका कारण यही है कि हमारे सामने कोई ऐसी वस्तु अवश्य पड़ी हुई है, जो हमारे ज्ञान का विषय बन रही है । वह वस्तु हम सबसे भिन्न कोई स्वतंत्र पदार्थ है । रसल के शब्दों में ''यद्यपि विभिन्न व्यक्ति एक मेज को थोड़ी-सी विभिन्नता से देख सकते हैं, फिर भी जिस समय वे मेज को देखते हैं, प्रायः एक सरोखी चीज ही देखते हैं । इससे सहज ही इस निर्णय पर पहुँचा जा सकता है कि सब व्यक्तियों के ज्ञान का विषय एक ही स्थिर पदार्थ है ।'' '

भौतिक पदार्थों की स्वतन्त्र सत्ता स्वीकार करने का दूसरा कारण यह है कि इस प्रकार की मान्यता के ग्राधार पर गिणत- शास्त्र की प्रक्रिया शीघ्र ही समभ में ग्रा सकती है। यदि बाह्य पदार्थों की वास्तविक सत्ता न मानी जाय, तो गिणत का कोई भी नियम किसी स्थान पर लागू नहीं हो सकता। यह ठीक है कि गिणत- शास्त्र की उत्पत्ति का आधार विचार-व्यापार (Conceptional process) है, किन्तु विचार-व्यापार का ग्राधार क्या है, यह सोचने पर हमें बाह्य पदार्थों की शरण लेनी ही पड़ती है। विचार का सारा व्यापार ठोस पदार्थों के ग्राधार पर चलता है। हमारा कोई भी ऐसा विचार-व्यापार नहीं है, जिसकी जड़ में ठोस वस्तु की सत्ता न हो। 'केवल विचार' की कल्पना केवल कल्पना है, वास्तविक सत्य नहीं। ग्रीर फिर 'केवल कल्पना' भी ग्रपने ग्राप में किसी-न- किसी वस्तु को छिपाए रखती है।

भौतिक पदार्थ और आध्यात्मिक तत्त्व के स्वरूप में इतना अधिक अन्तर है कि दोनों अभिन्न हो ही नहीं सकते। आत्मा का स्वभाव संवेदन या ज्ञान है, जबिक जड़ रूपादि गुणों से युक्त है। ज्ञान या संवेदन आत्मा के भीतर रहता है, जबिक भौतिक पदार्थ हमारी इंद्रियों के विषय बनते हैं और बाह्यसत्ता का उपभोग करते हैं। मान लीजिए, मेरे सामने इस समय एक पत्थर पड़ा हुआ है,

<sup>ং—</sup>The Problems of Philosophy, বুল্ট ২ং

जिसका मुभे इंद्रिय-प्रत्यक्ष हो रहा है। यह इंद्रिय-प्रत्यक्ष ज्ञान है, क्योंकि मैं उस प्रत्यक्ष का अनुभव कर रहा हूँ—मुभे उसका संवेदन हो रहा है। एक आदर्शवादी की हिष्ट से पत्थर से लगा कर ज्ञान तक सब कुछ एक ही कोटि में है। जो ज्ञान का स्वभाव है वही पत्थर का स्वभाव है। पत्थर ज्ञान से कोई भिन्न वस्तु नहीं है। यह एक ग्रलग प्रश्न है कि पत्थर, जो कि ज्ञान रूप है, मेरे ज्ञान तक ही सीमित है, या उसका क्षेत्र सारा विश्व है। जहाँ तक उसके स्वभाव का प्रश्न है, वह ज्ञानरूप है, चेतनारूप है, विचाररूप है। इन ग्राध्यात्मिक धर्मों को छोड़कर उसके भीतर ऐसा कोई धर्म नहीं है, जिसे हम वास्तविक कह सकें। यथार्थवादी इसका निराकरण करते हुए कहता है कि पत्थर भी ज्ञान है ग्रीर मेरा तद्विषयक प्रत्यक्ष भी ज्ञान है। ऐसी स्थिति में मैं उस पत्थर से दूसरे व्यक्ति का सिर फोड़ सकता हूँ, किन्तु तद्विषयक श्रपने ज्ञान से नहीं, ऐसा क्यों ? ग्रादर्शवादी इस प्रश्न का संतोषजनक उत्तर नहीं दे सकता। यथार्थवादी स्पष्ट रूप से कहता है कि ज्ञान का स्वभाव और बाह्य पदार्थ का स्वभाव दोनों विलकुल भिन्न हैं। दो ऐसे तत्त्व कि जिनका स्वभाव सर्वथा भिन्न है, एक नहीं हो सकते। भौतिक तत्त्व का स्वभाव भिन्न है, ग्राध्यात्मिक तत्त्व का स्वभाव भिन्न है। ऐसी दशा में दोनों एक नहीं हो सकते।

इन सब हेनुश्रों के श्राधार पर यह कहना श्रनुचित नहीं कि भौतिक पदार्थों की ज्ञान से भिन्न स्वतन्त्र सत्ता है। जिस प्रकार श्राध्यात्मिक तत्त्व की सत्ता का कोई श्रन्य ग्राधार नहीं है, किन्तु वह स्वयं सत् है, ठीक उसी प्रकार जड़ या भौतिक तत्त्व भी श्रपनी सत्ता के लिए किसी दूसरे तत्त्व का मुँह नहीं ताकता। वह स्वयं सत् है, स्वतन्त्र है, श्रपने वल पर टिका हुग्रा है। सामान्य रूप से यथार्थवाद का यही दृष्टिकागा है। यह भौतिक तत्त्व एक है या श्रनेक है, उसका ज्ञान श्रीर श्रात्मा के साथ क्या सम्वन्ध है, श्रनेक होने पर उनका परस्पर क्या सम्वन्ध है, श्रात्मा भौतिक तत्त्व से भिन्न एक स्वतन्त्र पदार्थ है या केवल उसी का परिगाम है, इत्यादि श्रनेक समस्याश्रों को सुलभाने के लिए यथार्थवादियों ने भिन्न-भिन्न

दृष्टिकोगों का ग्राश्रय लिया है। ग्रब हम इन दृष्टिकोगों को सम-भने का प्रयत्न करते हुए इस प्रकरण को समाप्त करेंगे।

### यथार्थवादी विचारधाराएँ :

सामान्य रूप से यथार्थवाद के तीन भेद हैं—(१) जड़ा है तवाद (२) है तवाद (३) नानार्थवाद। जड़ा है तवाद केवल एक तत्त्व स्वीकार करता है। वही तत्त्व जगत् का मुख्य कारण है। चैतन्य ग्रादि ग्रन्य जितने भी तथाकथित तत्त्व हैं, उसी तत्त्व का रूपान्तर मात्र हैं। प्रारंभिक ग्रीक दार्शनिक थेलिस, एनाक्सिमेनेस, हेराक्लिटस एक ही तत्त्व में विश्वास करते थे। थेलिस केवल ग्रप् तत्त्व को प्रधान मानता था। उसकी दृष्टि में ग्रन्य सारे पदार्थ उसी के रूपान्तर मात्र थे। एनाक्सिमेनेस ने वायु को प्रधान तत्त्व माना। इसी प्रकार हेराक्सिटस की दृष्टि में तेज ही सब कुछ था। ग्रात्मा भी तेज का ही एक रूप है, ऐसा उसका दृढ़ विश्वास था। एनाक्सिमान्डर ने सामान्य जड़मात्र स्वीकार किया। उसने उस सामान्य तत्त्व को विशेष नाम न देकर जड़ या भूतसामान्य के रूप में ही रखा।

द्वैतवाद इस सिद्धान्त को न मानकर कुछ ग्रागे बढ़ता है ग्रौर जड़ तत्त्व के साथ एक चेतन तत्त्व भी जोड़ देता है। उसकी दृष्टि में जगत् में दो मुख्य तत्त्व होते हैं—एक जड़ ग्रौर दूसरा चैतन्य जितने भौतिक पदार्थ हैं, सभी जड़ तत्त्व के ग्रन्तर्गत ग्रा जाते हैं। जितना ग्राध्यात्मिक तत्त्व है, सारा चैतन्य के ग्रन्दर ग्राजाता है।। ग्रीक दार्शनिक एनाक्सागोरस ने जड़ तत्त्व के साथ-ही-साथ ग्रात्मतत्त्व भी स्वीकृत किया जिसे उसने (Nous) नूस कहा है। गित ग्रौर परिवर्तन का मुख्य कारण यही नूस है, ऐसा उसने प्रतिपादित किया है। एम्पिडोकल्स के विषय में थोड़ा सा मतभेद है, फिर भी यह निश्चत है कि उसने राग ग्रौर द्वेष (Love and Hate) नामक तत्त्व की सत्ता स्वीकृत की। एरिस्टोटल को भी द्वैतवादी कह सकते हैं। मध्यकालीन दार्शनिक धारा तो द्वैतवाद के जल से ही प्रवाहित होती है। भारतीय दर्शन में सांख्य, मीमांसा द्वैतवाद के पक्के समर्थक हैं।

नानार्थवाद, तत्त्व की संख्या को दो तक ही सीमित नहीं रखता। उसकी दृष्टि दो से ग्रागे वढ़ती हुई ग्रसंख्य और ग्रनन्त तक पहुँच जाती है। बाद के ग्रीक दार्शनिक डेमोक्रिट्स ग्रादि परमागुवादी (Atomists) नानार्थवाद के ग्रन्तर्गत आते हैं। नानार्थवादी अनेक तत्त्वों को ग्रन्तिम सत्य मानते हैं। वे एक या दो तत्त्वों को मुख्य न मानकर ग्रनेक तत्त्वों को मुख्य ग्रीर स्वतन्त्र मानते हैं। सभी तत्व ग्रपने ग्राप में पूर्ण ग्रीर स्वतन्त्र होते हैं। उन्हें ग्रपनो पूर्णता या सत्ता के लिए दूसरे तत्त्व पर निर्भर नहीं रहना पड़ता। लाइविनत्स नानार्थवादी तो था, किन्तु भौतिकवाद का कट्टर विरोधी था, ग्रतः उसे हम यथार्थवाद की दृष्टि से नानार्थवादी नहीं कह सकते। उसके ग्रनन्त मोनाड (Infinite Monads) आध्यात्मिक प्रकृति के थे ग्रतः हम उसे ग्राध्यात्मिक नानार्थवादी कह सकते हैं। भारतीय परम्परा में चार्वाक, जैन, हीनयान बौद्ध, वैशेषिक, नैयायिक ग्रादि दार्शनिक विचारधाराएँ नानार्थवादी कही जा सकती हैं।

इस प्रकार संक्षेप में यथार्थवाद के तीनों दृष्टिकोगों को समभ लेने के बाद भारतीय यथार्थवादी विचारधारा को जरा ग्रधिक स्पष्ट करने का प्रयत्न करते हैं।

मीमांसा के अनुसार ज्ञान और ज्ञेय भिन्न-भिन्न तत्त्व हैं। ज्ञेय के अभाव में ज्ञान उत्पन्न ही नहीं हो सकता। यह ज्ञेय तत्त्व जब इन्द्रिय के साथ सम्बद्ध होता है, तभी ज्ञान उत्पन्न होता है। प्रभा-कर और कुमारिल दोनों आचार्यों ने ज्ञान और ज्ञेय के इस सम्बन्ध को माना है और अपनी-अपनी कृतियों में इस सिद्धान्त का पूर्ण समर्थन किया है।

सांख्य दर्शन स्पष्टरूप से दो तत्त्व मानता है। ये दोनों तत्त्व ग्रपने ग्राप में सत् हैं। ये तत्त्व हैं—पुरुष ग्रौर प्रकृति। दोनों शाश्वत हैं ग्रौर एक दूसरे से स्वतन्त्र हैं। पुरुष की सत्ता प्रकृति पर निर्भर

१--- 'द्रव्यजातिगुरोष्विन्द्रियसंयोगोत्था सा प्रत्यक्षा प्रतीतिः'

<sup>--</sup>प्रकरणपंचिका, पृ० ५२।

नहीं है, ग्रौर प्रकृति की सत्ता पुरुष से भिन्न है। पुरुष न तो वास्तव में बद्ध होता है, न मुक्त। संसार का जितना भी प्रपंच ग्रौर खेल है, सब प्रकृति की ही माया है। पुरुष तो एक द्रष्टामात्र है, जो चुपचाप सब कुछ देखा करता है। वह न तो कुछ करता है, न वास्तव में कुछ भोगता है। प्रकृति जड़ है ग्रौर पुरुष चित् है। प्रकृति से महत्, महत् से ग्रहंकार, ग्रहंकार से दस इन्द्रियाँ, मन ग्रौर पाँच तन्मात्राएँ, ये सोलह ग्रौर इन सोलह में से पाँच तन्मात्राग्रों से पाँच भूत, इस प्रकार एक ही प्रकृति से सारे संसार की उत्पत्ति होती है।

रामानुज भी चित् तत्त्व ग्रीर जड़ तत्त्व दोनों को स्वतन्त्र मानता है। चित् ज्ञान का आश्रय है। ज्ञान ग्रीर चित् दोनों का शाश्वत सम्बन्ध है। जड़ तत्त्व तीन भागों में विभक्त है— पहला वह, जिसमें केवल सत्त्व है। दूसरा वह, जिसमें तीनों गुएए-सत्त्व, रजस् ग्रीर तमस् हैं। तीसरा वह, जिसमें एक भी गुएए नहीं है। यह तत्त्व नित्य है, ज्ञान से भिन्न है ग्रीर चित् से स्वतन्त्र है। यह परिवर्तनशील है। यद्यपि रामानुज विशिष्टाद्व त वादी है, किन्तु वह यह कभी नहीं मानता कि जड़ ग्रीर चित् किसी समय ब्रह्म में मिलकर एक रूप हो जाएँगे। दोनों तत्त्व हमेशा स्वतन्त्र रूप से जगत् में रहेंगे। इस दृष्टि से दोनों तत्त्वों का ग्राधार ब्रह्म भले ही हो, किन्तु दोनों कभी भी एक रूप न होंगे। ग्रतः रामानुज को यथार्थवादी कहना उचित ही है।

मध्व तो स्पष्ट रूप से द्वैतवादी है। वह रामानुज की तरह विशिष्टाद्वैत में विश्वास नहीं रखता। उसकी दृष्टि में जड़ ग्रौर चित् दोनों सर्वथा स्वतन्त्र एवं भिन्न-भिन्न तत्त्व हैं। उनका कोई सामान्य ग्राधार नहीं है। वे ग्रपने ग्राप में पूर्ण स्वतन्त्र एवं सत् हैं। वे ब्रह्म या ग्रन्य किसी भी तत्त्व के गुण नहीं हैं ग्रपितु स्वयं द्रव्य हैं।

न्याय ग्रौर वैशेषिक पक्के यथार्थवादी हैं, इसमें तिनक भी संशय नहीं। वैशेषिक दर्शन द्रव्य, गुर्गा, कर्म, सामान्य, विशेष, समवाय ग्रौर ग्रभाव-इस प्रकार सात पदार्थों को यथार्थ मानता है। नैयायिक लोग प्रमारा प्रमेय ग्रादि सोलह पदार्थ मानते हैं।

होनयान बौद्ध विचारधारा के दो भेद हैं-वैभाषिक स्रौर सौत्रान्तिक । वैभाषिक सर्वास्तिवादी हैं । सर्वास्तिवादी का अर्थ है 'सव कुछ है'–इस सिद्धान्त को मानने वाला । यहाँ पर सब कुछ से तात्पर्य जड़ ग्रौर चैतन्य से है। ग्रान्तरिक ग्रौर बाह्य दोनों तत्त्व ज्ञान और जड़ रूप से सत् हैं। ये नित्य न होकर ग्रनित्य हैं, ग्रर्थात् स्थायी न होते हुए क्षिणिक हैं। सौत्रान्तिक भी यही मानता है कि ज्ञान ग्रौर जड़ पदार्थ दोनों ही क्षिएाक हैं। वैभाषिक ग्रौर सौत्रा-न्तिक में मुख्य भेद यह है कि वैभाषिक बाह्य ग्रर्थ का सीधा प्रत्यक्ष मान लेता है, जबिक सौत्रान्तिक की मान्यता के श्रनुसार ज्ञान के ग्राकार से वाह्य ग्रर्थ का ग्रनुमान लगाया जाता है। ग्रर्थ के ग्रनु-सार ज्ञान में ग्राकार ग्राता है ग्रीर उस ग्राकार से ग्रर्थ का ज्ञान होता है। अर्थ का ज्ञान सीधा ग्रर्थ से नहीं होता, अपितु तदाकार बुद्धि से होता है। दूसरे शब्दों में कहा जाय तो वैभाषिक की मान्यता के ग्रनुसार ज्ञान, बुद्धि या चेतना निराकार है, जबिक सौत्रान्तिक उसे साकार मानता है। जैसा पदार्थ होता है वैसा ही बुद्धि में ग्राकार ग्रा जाता है। उसी ग्राकार से हमें बाह्य पदार्थ के ग्राकार का ज्ञान होता है। वैभाषिक की धारगा के ग्रनुसार बाह्य पदार्थ का सीधा प्रत्यक्ष होता है। सौत्रान्तिक के मतानुसार वाह्य पदार्थ का सीधा प्रत्यक्ष न होकर बुद्धि के ग्राकार के द्वारा उसका ज्ञान होता है। वैभाषिक का पदार्थज्ञान प्रत्यक्ष (Direct) है ग्रीर सौत्रान्तिक का पदार्थज्ञान परोक्ष (Indirect)—ऐसा भी कहा जा सकता है। तात्पर्य यह है कि वैभाषिक ग्रीर सौत्रान्तिक दोनों ही वाह्य ग्रर्थ की स्वतंत्र सत्ता में विश्वास रखते हैं, जो कि यथार्थ-वाद के लिए ग्रावश्यक है।

चार्वाक पूर्ण रूप से जड़वादी है। वह चेतना या ग्रात्मा नामक भिन्न तत्त्व नहीं मानता। जिसे हम लोग ग्रात्मा कहते हैं वह वास्तव में जड़ से भिन्न तत्त्व नहीं है ग्रिपतु उसी का रूपान्तर है। जगत् चार भूतों की ही रचना है। ये चार भूत ग्रन्तिम सत्य हैं। इनके ग्रितिरक्त ग्रन्य कोई स्वतन्त्र तत्त्व या मत्य नहीं है। ये चार भूत हैं— पृथ्वो, ग्रप्, तेज ग्रीर वायु। इन चार भूतों का एक विशिष्ट संयोग

ग्रात्मोत्पत्ति का कारण है। यद्यपि इन चारों तत्त्वों में भिन्न-भिन्न रूप से चेतना नहीं है, तथापि जिस समय ये चारों तत्त्व एक विशिष्ट रूप में एकत्र होते हैं उस समय उनसे चेतना उत्पन्न हो जाती है। इस प्रकार चेतना भूत से भिन्न नहीं है, ग्रिपतु भौतिक है। चार्वाक दर्शन का यह पक्का विश्वास है कि दुनियाँ में ऐसी कोई चीज नहीं है, जो न भूत हो न भौतिक हो। प्रत्येक पदार्थ या तो भूत है या भौतिक है। जो न तो भूत है न भौतिक ही है वह केवल ग्रसत् है—ग्रभाव है। जो न तो भूत है न भौतिक ही है वह केवल ग्रसत् है—ग्रभाव है। चार्वाक की इस मान्यता को दृष्टि में रखते हुए हम उसे जड़ा- द्वैतवादी कह सकते हैं किन्तु यह जड़ाद्वैत ग्रीक दार्शनिक थेलिस, एनाक्सिमेनेस, हेराक्लिटस ग्रादि के ढंग का न होकर नानार्थवाद के ढंग का है। उसे चतुर्भ्तवादी या चतुर्भ्तजड़ाद्वैतवादी कहना भी ग्रनुचित नहीं है।

## जैन दर्शन का यथार्थवाद :

साधारएतया जैन दर्शन दो तत्त्व मानता है-जीव ग्रौर ग्रजीव। जीव तत्त्व का ग्रर्थ है वह तत्त्व जिसमें चेतना है, ज्ञान है, उपयोग है। चेतना, ज्ञान ग्रौर उपयोग प्रायः एक ही ग्रर्थ के वाचक हैं। ग्रजीव तत्त्व ग्रचेतन है-जड़ है। इन दो तत्त्वों के ग्राधार पर ही पांच, छः या नव तत्त्व वनते हैं। मुख्य रूप से दो ही तत्त्व हैं, किन्तु इन दोनों तत्त्वों के विद्यलेषएा या ग्रवस्थाविशेष से भिन्न-भिन्न संख्यक तत्त्वों की रचना व वोध होता है। श्रनुयोगद्वार (सूत्र १२३) में कहा गया है—'ग्रविसेसिए दन्वे, विसेसिए जीवदन्वे श्रजीवदन्वे य' ग्रथीत् सामान्यरूप से द्रव्यद्रव्य रूप से एक है, विशेषरूप से द्रव्य जीव द्रव्य ग्रौर ग्रजीव द्रव्य रूप से दो हैं। यह विभाजन ग्रपेक्षाकृत है। केवल द्रव्य की दृष्टि से देखा जाय तो एक ही तत्त्व होगा ग्रीर वह होगा द्रव्यसामान्य। यह द्रव्य सामान्य वेदान्त या चार्वाक की तरह केवल चेतन या केवल णड़ नहीं है, ग्रिपितु उसके भीतर जड़ ग्रीर चेतन दोनों ग्राते हैं श्रीर दोनों ही यथार्थ हैं। इसीलिए विशेषरूप से द्रव्य के दो भेद किए गए हैं-जीवद्रव्य ग्रौर त्रजीवद्रव्य। यहाँ पर इस बात का विशेष ध्यान रखना चाहिए कि जैन दर्शन में तत्त्व, द्रव्य, सत्, पदार्थ, ग्रर्थ आदि शब्दों का प्रायः एक ही ग्रर्थ में प्रयोग हुग्रा है। ग्रागमों में 'सत्' शब्द का प्रयोग वहुत कम है। वहाँ प्रायः द्रव्य शब्द का ही प्रयोग है ग्रौर द्रव्य को ही तत्त्व कहा गया है।

भगवती सूत्र में महावीर ग्रौर गौतम के वीच एक संवाद है। गौतम महावीर से पूछते हैं—'भगवन्! यह लोक क्या है?' महावीर उत्तर देते हैं—'गौतम! यह लोक पंचास्तिकाय रूप है। पंचास्तिकाय ये हैं—धर्मास्तिकाय, ग्रधर्मास्तिकाय, ग्राकाशास्तिकाय, जीवास्तिकाय ग्रौर पुद्गलास्तिकाय'। यहाँ पर काल की स्वतन्त्र रूप से गणना नहीं की गई है। कई स्थानों पर काल को स्वतन्त्र रूप से गिना गया है। कहीं कहीं पर काल के स्थान में ग्रद्धासमय शब्द का भी प्रयोग हुग्रा है। इस प्रकार काल को मिला देने से कुल छः द्रव्य हो जाते हैं। प्रत्येक द्रव्य जीव ग्रौर ग्रजीव के विश्लेषण से बनते हैं। जीवद्रव्यको जीवास्ति काय कहा गया। ग्रजीवद्रव्य के पाँचभेद किए गए—धर्मास्तिकाय, ग्रधर्मास्तिकाय, ग्राकाशास्तिकाय, पुद्गलास्तिकाय ग्रौर काल (ग्रद्धासमय)।

जीव की भिन्न-भिन्न वृत्तियों के ग्रनुसार उसकी भिन्न-भिन्न ग्रवस्थाएँ होती हैं ग्रौर उन्हीं ग्रवस्थाग्रों के ग्राधार पर तत्त्व के नवभेद किये गये हैं। इन ग्रवस्थाग्रों में ग्रजीव का भी हाथ रहता है। नव भेद ये हैं—जीव, ग्रजीव, ग्राप्तव, बंध, पाप, पुण्य, संवर, निर्जरा ग्रौर मोक्ष। इन नव भेदों में कुछ जीव की ग्रपनी ग्रवस्थाएँ हैं, कुछ ग्रजीव की ग्रपनी ग्रवस्थाएँ हैं, व कुछ दोनों की मिश्रित ग्रवस्थाएँ हैं। इस प्रकार जैन दर्शन विभिन्न हिंदिकोगों से विभिन्न तत्त्व मानता है। इतना होने पर भी यह निश्चित है कि उसका हिंदिकोगा पूर्ण रूप से यथार्थवादी है। वह चेतन ग्रौर ग्रचेतन दोनों तत्त्वों को यथार्थ मानता है। इन्हीं तत्त्वों को जीव ग्रौर ग्रजीव कहा गया है।

१--- 'तत्त्व' की चर्चा का प्रकरण देखिए।

जैनदर्शन श्रीर उसका श्राधार जैन धर्म या जैन दर्शन भारतीय विचार-प्रवाह की दो धाराएँ ब्राह्मग्-संस्कृति श्रमश् शब्द का ग्रर्थ जैन परम्परा का महत्त्व जैन दर्शन का श्राधार आगम युग ध्रागमों का वर्गीकरए श्रागमों पर टीकाएँ दिगम्बर आगम स्थानकवासी श्रागमग्रन्थ श्रागमप्रामाण्य का सार श्रागमयुग का अन्त **प्रा**दि'''' श्रनेकान्तस्थापना-युग

सिद्धसेन ग्रादि ग्राचार्य



# जैन दर्शन और उसका आधार

जैन परम्परा दर्शन के अन्तर्गत आती है या उसका समावेश धर्म के अन्दर होता है? यह हम जानते हैं कि दर्शन तर्क और हेतु-वाद पर अवलिम्वत है, जब कि धर्म का आधार मुख्य रूप से श्रद्धा है। श्रद्धा और तर्क दोनों का आश्रय मानव है, तथापि इन दोनों में प्रकाश और अन्धकार-जितना अन्तर है। श्रद्धा जिस बात को सर्वथा सत्य मानती है, तर्क उसी बात को फूँक से उड़ा देता है। श्रद्धा के लिए जो सर्वस्व है, तर्क की दृष्टि में उसीका सर्वथा अभाव हो सकता है। जो वस्तु श्रद्धा के लिए आकाश-कुसुमवत् होती है, हेतु उसी के पीछे अपनी पूरी शक्ति लगा देता है। ऐसी स्थित में क्या यह संभव है कि एक ही परम्परा धर्म और दर्शन दोनों हो सके? भारतीय विचारधारा तो यही बताती है कि दर्शन और धर्म साथ-साथ चल सकते हैं। श्रद्धा और तर्क के सहानवस्थान रूप विरोध को भारतीय परम्परा आचार और विचार के विभाजन से शान्त करती है। प्रत्येक परम्परा दो दृष्टियों से अपना विकास करती है। एक और आचार की दिशा में उसकी गित या स्थित का निर्माण होता है,

श्रौर दूसरी श्रोर बुद्धि एवं तर्क-शक्ति के संतोष के लिए विचार का विकास होता है। श्रद्धालु व्यक्तियों की सन्तुष्टि के लिए ग्राचार-मार्ग सहायक होता है, तथा चिन्तनशील व्यक्तियों की तृष्ति के लिए विचार-परम्परा का पूर्ण सहयोग मिलता है।

### जैन धर्म या जैन दर्शन :

बौद्ध परम्परा में हीनयान ग्रौर महायान के रूप में ग्राचार ग्रौर विचार की दो घाराएँ मिलती हैं। हीनयान मुख्यरूप से ग्राचारपक्ष पर भार देता है। महायान का विचारपक्ष पर ग्रिधिक भार है। बौद्ध दर्शन में प्राण डालने का कार्य यदि किसी ने किया है तो महायान परम्परा ने ही। जून्यवाद-माध्यमिक तथा योगाचार विज्ञानाद्वैतवाद ने बौद्ध-विचारधारा को इतना दृढ़ एवं पुष्ट बना दिया कि ग्राज भी दर्शन जगत् उसका लोहा मानता है। पूर्वमोमांसा श्रौर उत्तरमीमांसा के नाम से वेदान्त में भी यही हुग्रा। कई विद्वानों का यह विश्वास है कि मीमांसा ग्रौर वेदान्त एक ही मान्यता के दो बाजू हैं। एक वाजू पूर्वमीमांसा (प्रचलित नाम मीमांसा) है ग्रौर दूसरा बाजू उत्तरमीमांसा (वेदान्त) है। पूर्व-मीमांसा त्राचार पक्ष है एवं उत्तरमीमांसा विचार पक्ष है। मीमांसा-सूत्र ग्रौर वेदान्तसूत्र एक ही ग्रन्थ के दो विभाग हैं—दो ग्रध्याय हैं। ग्राचारपक्ष की स्थापना मीमांसासूत्र का विषय है। परन्तु वेदान्तसूत्र का प्रयोजन विचार पक्ष की सिद्धि है। सांख्य ग्रौर योग भी विचार ग्रौर ग्राचार का प्रतिनिधित्व करते हैं। सांख्य का मुख्य प्रयोजन तत्त्वनिर्गाय है। योग का मुख्य ध्येय चित्तवृत्ति का निरोध है—'योगिवत्तवृत्ति-निरोधः''। इसी प्रकार जैन परम्परा भी ग्राचार ग्रौर विचार के भेद से दो भागों में विभाजित की जा सकती है। यद्यपि इस प्रकार के दो भेदों का स्पष्ट उल्लेख इस परम्परा में नहीं मिलता, तथापि यह निश्चित है कि ग्राचार ग्रौर विचार रूप दोनों भाराएँ इसमें बराबर प्रवाहित होती रही हैं। ग्राचार के नाम पर ग्रहिसा का जितना विकास जैन परम्परा में हुग्रा है, उतना भारतीय

१. पातंजल योग दर्शन १, २

परम्परा की किसी अन्य धारा में शायद ही हुम्रा, म्रथवा यों कहिए कि नहीं हुम्रा। यह जैन परम्परा के लिए गौरव का विषय है। विचार की दृष्टि से ग्रनेकान्तवाद का जो समर्थन जैन दर्शन के साहित्य में मिलता है, उसका शतांश भी अन्य दर्शनों में नहीं मिलता; यद्यपि प्राय: सभी दर्शन किसी न किसी रूप में अनेकान्तवाद का समर्थन करते हैं। ग्रनेकान्तवाद के ग्राधार पर फलित होने वाले ग्रन्य ग्रनेक विषयों पर जैन।चार्यों ने प्रतिभायुक्त ग्रन्थ लिखेहैं, जिनका यथावसर परिचय दिया जायगा । इतना ही नहीं अपितु कई वातें जैन दर्शन में ऐसी भी हैं, जो आधुनिक विज्ञान की हिष्टि से भी यथार्थ हैं। यद्यपि वैज्ञानिक पद्धति से जैनाचार्य किसी प्रकार के ग्राविष्कारात्मक प्रयोग न कर सके, किन्तु उनकी दृष्टि इतनी सूक्ष्म तथा ग्रथंग्राही थी कि उनकी ग्रनेक बातें ग्राज भी विज्ञान की कसौटी पर कसी जा सकती हैं। शब्द, ग्रगु, ग्रन्धकारादि विषयक ग्रनेक ऐसी मान्यताएँ हैं, जो ग्राज की वैज्ञानिक दृष्टि से विरुद्ध नहीं हैं। यह एक ग्रलग प्रश्न है कि वैज्ञानिक सत्य कहाँ तक ठीक हैं ? तात्पर्य यह है कि जैनपरम्परा धर्म ग्रीर दर्शन दोनों का मिला-जुला रूप है। दर्शन की कुछ मान्यताएँ विज्ञान की दृष्टि से भी ठीक है। आचार में ग्रहिंसा ग्रौर विचार में ग्रनेकान्तवाद का प्रतिनिधित्व करने वाली जैन परम्परा धर्म ग्रौर दर्शन दोनों को ग्रपने ग्रंक में छिपाए हुए हैं। अस्तु, धर्म की दृष्टि से वह जैन धर्म है। दर्शन की दृष्टि से वह जैन दर्शन है।

### भारतीय विचार-प्रवाह की दो धाराएँ:

भारतीय संस्कृति अनेक प्रकार के विचारों का ऐतिहासिक विकास है। इस संस्कृति में न जाने कितनी धाराएँ प्रवाहित होती रही हैं। अनेकता में एकता और एकता में अनेकता—यही हमारी संस्कृति की प्राचीन परम्परा है। यहाँ पर अनेक प्रकार की विचार-धाराएँ वहीं। प्राचीनता और नवीनता का संघर्ष बरावर होता रहा। इस संघर्ष में नवीनता पनपती रही, किन्तु प्राचीनता सर्वथा नष्ट न हो सकी। नवीनता और प्राचीनता दोनों का ही यथोचित सम्मान होता रहा। किसी समय प्राचीनता को विशेष सम्मान मिला तो कभी नवीनता का विशेष आदर हुआ। दोनों एक दूसरे से प्रभावित भी होते रहे, और वह प्रभाव काफी स्थायी भी होता रहा। विविधताग्रों के वैसे तो ग्रनेक रूप रहे हैं, किन्तु ये सारी विविधताएँ दो रूपों में बाँटी जा सकती हैं:—एक वैदिक परम्परा ग्रौर दूसरी ग्रवैदिक परम्परा। ये दोनों परम्पराएँ क्रमशः ब्राह्मण-परम्परा ग्रौर श्रमण-परम्परा के नाम से प्रसिद्ध हैं। ब्राह्मण-परम्परा ग्रीधक प्राचीन है या श्रमण-परम्परा ? इस प्रश्न का सन्तेषप्रद उत्तर देना जरा किठन है।

ब्राह्मरा-परम्परा का प्राचीनतम उपलब्ध ग्राधार वैदिक साहित्य है। वेदों से ग्रधिक प्राचीन साहित्य दुनिया के किसी भी भाग में उपलब्ध नहीं है। दुनिया की कोई भी दूसरी संस्कृति इतने प्राचीन साहित्य का दावा नहीं कर सकती। यह एक ऐतिहासिक सत्य है। इसी सत्य के आधार पर ब्राह्मरा-संस्कृति का यह दावा है कि वह दुनिया की प्राचीनतम संस्कृति है।

दूसरी ग्रोर श्रमण्-संस्कृति के उपासक यह दावा करते हैं कि श्रमण्-संस्कृति किसी भी दृष्टि से वैदिक संस्कृति से कम प्राचीन नहीं है। औपनिषदिक साहित्य, जो कि वेदों (संहिता-मंत्रभाग) के बाद का साहित्य है श्रमण्-परम्परा से पूर्ण्रूष्ण से प्रभावित है। वैदिक मान्यताग्रों का उपनिषद् के तत्त्वज्ञान से बहुत विरोध है। जो ग्राचार ग्रौर विचार वैदिक भाग में उपलब्ध होते हैं, उनसे भिन्न ग्राचार-विचार उपनिषदों में मिलते हैं। यह ठीक है कि उपनिषद् बाह्मण्-परम्परा द्वारा मान्य हैं, किन्तु इसका यह ग्रर्थ नहीं कि वे श्रमण्-परम्परा के प्रभाव से सर्वथा ग्रद्धते हैं। वास्तव में उपनिषद् का निर्माण करने वाले ऋषियों ने वैदिक मान्यताग्रों के प्रति एक प्रकार का छिपा विद्रोह किया ग्रौर उस विद्रोह के पीछे श्रमण्-परम्परा का मुख्य हाथ था।

ब्राह्मण-परम्परा का यह दावा कि वह भारत की या विश्व की सबसे पुरानी संस्कृति है, ठीक नहीं। उसी प्रकार श्रमण-परम्परा की यह धारणा कि उसी के प्रभाव से उपनिषदों के ऋषियों की हिष्ट में श्रकस्मात् परिवर्तन हुग्रा, मिथ्या है। ये दोनों धारणाएँ

इसलिए मिथ्या हैं कि इनका ग्राधार मात्र ऐतिहासिक पृष्ठभूमि है। कुछ सहस्र वर्षों के उपलब्ध साहित्य को देखकर, केवल उसी पर से किसी ग्रन्तिम निर्णय पर पहुँच जाना, सबसे बड़ी ऐतिहासिक भूल है। कौन धारा प्राचीन है, इसका जब हम निर्णय करते हैं, तो उसका ग्रर्थ होता है—कौन सबसे प्राचीन है। जहाँ पर सबसे प्राचीनता का प्रश्न ग्राता है, वहाँ पर ऐतिहासिक दृष्टि कभी सफल नहीं होती, क्योंकि वह स्वयं ग्रधूरी है। जब तक वह ग्रपने-ग्रापको पूर्ण न बनाये, उसका निर्णय हमेशा ग्रधूरा रहेगा-सापेक्ष रहेगा-सीमित रहेगा। अपनी मर्यादा का उल्लंघन किए बिना उसका जो निर्ण्य होगा, वह सम्भवतः सत्य हो सकता है। इतिहास का ग्राधार वाह्य सामग्री है। जितनी सामग्री उपलब्ध होगी, उतने ही परिमाण में उसका निर्ण्य सत्य या ग्रसत्य होगा। वर्तमान समय का इतिहास इस वात का दावा नहीं कर सकता कि उसकी सामग्री पूर्ण है, क्यों कि जहाँ पूर्णता है वहाँ मतभेद नहीं हो सकता और जहाँ मतभेद नहीं है वहाँ इतिहास स्वयं समाप्त हो जाता है। बात यह है कि जहाँ मतभेद नहीं है वहाँ सब कुछ एक है, ग्रौर जहाँ सर्वस्व है वहाँ पूर्णता है—वहाँ न भूत है, न वर्तमान है, न भविष्य है।

सत्य यह है कि ग्रपने-ग्राप में दोनों विचारधाराएँ ग्रनादि हैं। न तो ब्राह्मण-परम्परा ग्रधिक प्राचीन है ग्रौर न श्रमण-परम्परा। दोनों सदैव साथ-साथ चली हैं ग्रौर साथ-साथ चलती रहेंगी। ये दोनों परम्पराएँ ऐतिहासिक परम्पराएँ नहीं हैं, ग्रपितु मानव-जीवन की दो धाराएँ हैं। इन दोनों धाराग्रों का ग्राधार दो सम्प्रदाय-विशेष नहीं हैं, ग्रपितु सम्पूर्ण मानवजाति है। मानव स्वयं इन दो धाराग्रों का स्रोत हैं। दूसरे शब्दों में ये दोनों धाराएँ मनोवैज्ञानिक सत्य पर ग्रवलम्बत हैं। मानव का स्वामाविक प्रवाह ही ऐसा है कि वह इन दोनों धाराग्रों में प्रवाहित होता है। कभी वह एक धारा को ग्रधिक महत्त्व देता है तो कभी दूसरी को। सत्तारूप से दोनों धाराएँ उसमें हमेशा मौजूद रहती हैं। जब तक कि वह मानवता के स्तर पर रहता है, उससे सर्वथा ऊपर नहीं

उठ जाता अथवा नीचे नहीं गिर जाता, तव तक वह इन दोनों धाराग्रों में प्रवाहित होता ही रहता है। ब्राह्मण संस्कृति या वैदिक संस्कृति दोनों धाराग्रों में से एक धारा की प्रतीक है। श्रमण्संस्कृति या संत-संस्कृति दूसरी धारा पर ग्रधिक भार देती है। एक समय ऐसा ग्राता है जिस समय पहली धारा का मानव समाज पर ग्रधिक प्रभाव रहता है। दूसरा समय ऐसा होता है, जब दूसरी धारा का विशेष प्रभाव होता है। यह परम्परा न कभी प्रारम्भ हुई है ग्रीर न कभी समाप्त होगी। यह प्रवाह ग्रनादि है, ग्रनन्त है। दोनों धाराएँ इस प्रवाह में रही हैं, ग्राज भी हैं ग्रीर ग्रागे भी रहेंगी। उन पर न काल का विशेष प्रभाव है, न विकास का ही कोई खास ग्रसर है। काल ग्रीर विकास उन्हीं के दो रूप हैं।

# ब्राह्मगा संस्कृति :

ब्राह्मण श्रीर श्रमण परम्पराश्रों में उतना ही श्रन्तर है, जितना भोग श्रीर त्याग, हिंसा श्रीर अहिंसा, शोषण श्रीर पोषण, ग्रन्धकार श्रीर प्रकाश में श्रन्तर है। एक धारा मानव-जीवन के बाह्य स्वार्थ का पोषण करती है तो दूसरी धारा मनुष्य के ग्राह्मिक विकास को बल प्रदान करती है। एक का ग्राधार वैषम्य है तो दूसरी का ग्राधार साम्य है। इस प्रकार ब्राह्मण श्रीर श्रमण परम्परा का वैषम्य एवं साम्यमूलक इतना ग्रधिक विरोध है कि महाभाष्यकार पतंजिल ने ग्रहि-नकुल एवं गो-व्याघ्र जैसे शाश्वत विरोध वाले उदाहरणों में ब्राह्मण-श्रमण को भी स्थान दिया। जिस प्रकार अहि ग्रीर नकुल, गौ ग्रीर व्याघ्र में जन्मजात विरोध है, ठीक उसी प्रकार ब्राह्मण ग्रीर श्रमण में स्वाभाविक विरोध है। ग्राचार्य हेमचन्द्र भी ग्रपने ग्रन्थ में इसी बात का समर्थन करते हैं। इन उदाहरणों को उपस्थित करने का ग्रर्थ यह नहीं कि ब्राह्मण ग्रीर श्रमण, समाज में एक साथ नहीं रह सकते। इसका ग्रभिप्राय केवल इतना ही है कि जोवन के ये दो पक्ष एक दूसरे के विरोधी हैं।

१ — महाभाष्य २, ४, ६

२ — सिद्धहैम ३, १. १४१

जीवन की ये दो वृत्तियाँ विरोधी ग्राचार ग्रौर विचार को प्रकट करती हैं। ये दोनों धाराएँ मानव-जीवन के भीतर रही हुई दो भिन्न स्वभाव-वाली वृत्तियों की प्रतीक मात्र हैं।

ब्राह्मण परम्परा का उपलब्ध मान्य साहित्य वेद है। वेद से हमारा अभिप्राय उस भाग से है, जो संहिता-मंत्रप्रधान है। यह परम्परा मूल में 'ब्रह्मन्' के आसपास गुरू और विकसित हुई है, ऐसा प्रतीत होता है। 'ब्रह्मन्' शब्द के अनेक अर्थ होते हैं। यहाँ पर हम केवल दो अर्थों को समभने का प्रयत्न करेंगे। पहला स्तुति या प्रार्थना और दूसरा यज्ञयागादि कर्म। वैदिक मन्त्रों और सूक्तों की सहायता से जो नाना प्रकार की प्रार्थनाएँ एवं स्तुतियाँ की जाती हैं, वह 'ब्रह्मन्' कहलाता है। वैदिक मन्त्रों द्वारा होने वाला यज्ञ-यागादि कर्म भो 'ब्रह्मन्' कहलाता है। इसका प्रमाण यह है कि उन मन्त्रों एवं सूत्रों का पाठ करने वाला एवं यज्ञयागादि कर्म कराने वाला पुरोहितवर्ग 'ब्राह्मण्' वर्ग कहलाता है।

इस परम्परा के लिए 'शर्मन्' शब्द का प्रयोग भी होता है। यह 'शृ' घातु से बनता है, जिसका अर्थ होता है—हिंसा करना। यहाँ यह प्रश्न उठता है कि 'शर्मन्' का ग्रर्थ हिंसा करने वाला तो ठीक है, किन्तु किसकी हिंसा ? इस प्रश्न का उत्तर—'श्रुगाति ग्रशुभम्' ग्र्यात् जो ग्रशुभ की हिंसा करे वह 'शर्मन्' इस व्युत्पत्ति से मिलता है। जहाँ तक ग्रशुभ की हिंसा का प्रश्न है वहाँ तक तो ठीक है, किन्तु ग्रशुभ क्या है, इस प्रश्न का जहाँ तक सम्बन्ध है, वैदिक परम्परा में मनुष्य के बाह्य स्वार्थ में बाधक प्रत्येक चीज ग्रशुभ हो जाती है। याज्ञिक हिंसा का समर्थन इसी ग्राधार पर हुग्रा है। "मा हिंस्यात् सर्वभूतानि" कह कर 'वैदिकी हिंसा हिंसा न भवति" का नारा लगाने का ग्राधार मनुष्य का भौतिक स्वार्थ ही है। यज्ञ का ग्रर्थ उत्सर्ग या त्याग है, यह ठीक है, किन्तु किसका उत्सर्ग ? यहाँ पर फिर वैदिक परम्परा वही ग्रादर्श सामने रखती है। त्याग ग्रौर उत्सर्ग के नाम पर दूसरे प्रािरायों को सामने रख देती है ग्रौर भोग ग्रौर ग्रानन्द के नाम पर मनुष्य स्वयं सामने ग्रा धमकता है। ग्रपने सुख के लिए दूसरे की ग्राहुति देना, यही इस परम्परा का ग्रादर्श रहा है। यह ग्रादर्श मनुष्य की स्वार्थ-पूर्ति का सबसे वड़ा ग्राधार है। यह ग्राधार कृत्रिम नहीं, ग्रिपतु स्वाभाविक है। इसी का नाम मात्स्य-ग्याय-मत्स्य-गलागल (Logic of fish) है। संसार की गतिविधि में इस न्याय का सबसे अधिक भाग है—सबसे वड़ा हाथ है। हमारी साधारण प्रवृत्तियों का यही ग्राधार है। हमारी यही वृत्ति वर्ग-संघर्ष को उत्पन्न करती है। इसी वृत्ति के कारण समाज में वैषम्य पैदा होता है। यही भावना उच्च ग्रीर नीच, छोटा ग्रीर बड़ा, श्रेष्ठ ग्रीर निकृष्ट, स्पृश्य ग्रीर ग्रस्पृश्य, सेवक ग्रीर स्वामी, शोषक ग्रीर शोषित वर्गों के प्रति उत्तरदायी है।

# श्रमण संस्कृति :

यह धारा मानव के उन गुरगों का प्रतिनिधित्व करती है, जो उसके वैयक्तिक स्वार्थ से भिन्न हैं। दूसरे शब्दों में श्रमण-परम्परा साम्य पर प्रतिष्ठित है। यह साम्य मुख्य रूप से तीन बातों में देखा जा सकता है:-(१) समाज विषयक (२) साध्य विषयक (३) प्रागी जगत् के प्रति हिष्ट विषयक । समाज-विषयक साम्य को अर्थ है-समाज में किसी एक वर्ग का जन्मसिद्ध श्रेष्टत्व या कनिष्ठत्व न मान कर गुराकृत एवं कर्मकृत श्रेष्ठत्व या कनिष्ठत्व मानना। श्रमगा-संस्कृति, समाज-रचना एवं धर्म-विषयक ग्रधिकार की दृष्टि से जन्मसिद्ध वर्गा श्रौर लिंगभेद को महत्त्व न देकर व्यक्ति द्वारा समा-चरित कर्म ग्रौर गुरा के ग्राधार पर ही समाज-रचना करती है। उसकी दृष्टि में जन्म का उतना महत्त्व नहीं है, जितना कि पुरुषार्थ स्रौर गुरा का। मानव-समाज का सही स्राधार व्यक्ति का प्रयत्न एवं कर्म है, न कि जन्मसिद्ध तथाकथित श्रेष्ठत्व । केवल जन्म से कोई' श्रेष्ठ या हीन नहीं होता। हीनता ग्रौर श्रेष्ठता का वास्तविक ग्राधार स्वकृत कर्म है। साध्य विषयक साम्य का ग्रथं है, ग्रभ्युदय का एक सरीखा रूप। श्रमण-संस्कृति का साध्य-विषयक ग्रादर्श वह अवस्था है, जहाँ किसी प्रकार का भेद नहीं रहत । वह एक

१ -- जैन घर्म का प्रारा, पृ० १

२--भगवती सूत्र, ६, ६, ३८३

ऐसा ग्रादर्श है—जहाँ ऐहिक एवं पारलौकिक सभी स्वार्थों का ग्रन्त हो जाता है। वहाँ न इस लोक के स्वार्थ सताते हैं, न परलोक का प्रलोभन व्याकुलता उत्पन्न करता है। वह ऐसी साम्यावस्था है, जहाँ कोई किसी से कम योग्य ग्रथवा ग्रधिक योग्य नहीं रहने पाता। वह ग्रवस्था योग्यता ग्रौर ग्रयोग्यता, ग्रधिकता ग्रौर न्यूनता, हीनता ग्रौर श्रेष्ठता—सभी से परे हैं।

जहाँ विषमता मूलतः नष्ट हो जाती है वहाँ भेदभाव का कोई स्रथं नहीं। प्राणी-जगत् के प्रित दृष्टिविषयक साम्य का यर्थ है—जीव जगत् के प्रित पूर्ण साम्य। ऐसी समता कि जिसमें न केवल मानवसमाज या पशु-पक्षीसमाज ही समाविष्ट हो, ग्रपितु वनस्पति-जमे अत्यन्त सूक्ष्म जीवसमूह का भी समावेश हो। यह दृष्टि विश्व-प्रेम की अद्भुत दृष्टि है। विश्व का प्रत्येक प्राणी चाहे वह मानव हो या पशु, पक्षी हो या कीट, वनस्पित हो या अन्य क्षुद्र जीव—सब स्रात्मवत् हैं। किसी भी प्राणी का वध करना अथवा उसे कष्ट पहुँचाना, आत्मवध व आत्मपीड़ा के समान है। 'आत्मवत् सर्वभूतेषु' की भूमिका पर प्रतिष्ठित यह साम्यदृष्टि श्रमण-परम्परा का प्राणा है। सामान्य जीवन को ही अपना चरम लक्ष्य मानने वाला साधारण व्यक्ति इस भूमिका पर नहीं पहुँच सकता। यह भूमिका स्व और पर के अभेद की पृष्ठभूमि है। यही पृष्ठभूमि श्रमण-संस्कृति का सर्वस्व है।

श्रमण-परम्परा की श्रनेक शाखाएँ रही हैं ग्रौर ग्राज भी मौजूद हैं। जैन, बौद्ध, चार्वाक, ग्राजीवक ग्रादि विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं। जैन ग्रौर बौद्ध परम्पराएँ तो स्पष्ट रूप से श्रमण संस्कृति की शाखाएँ हैं। चार्वाक ग्रौर ग्राजीवक भी इसी परम्परा की शाखाएँ हैं, किन्तु दुर्भाग्य से ग्राज उनका मौलिक साहित्य उपलब्ध नहीं है। यहां कारण है कि निश्चित रूप से इनके विषय में कुछ नहीं कहा जा सकता। ऐसा होते हुए भी इतना ग्रवश्य मानना पड़ेगा कि ये दोनों परम्पराएँ वैदिक परम्परा की विरोधी रही हैं। इन परम्पराग्रों ने भी वैदिक परम्परा से लोहा लेने

में कोई कमी न रखी। इनके ग्रातिरिक्त ग्रन्य ग्रनेक परम्पराएँ भी श्रमण संस्कृति को ग्राधार बनाकर प्रचलित हुई जिनमें से कुछ वैदिक परम्परा के प्रभाव से प्रभावित हो उसमें समा गई। वैप्णव ग्रौर शैव सम्प्रदायों का इतिहास इस मत की बहुत कुछ पुष्टि करता है। कुछ लोग सांख्य सम्प्रदाय के विषय में भी यही धारणा रखते हैं। कुछ भी हो, इतना निश्चित है कि श्रमण संस्कृति की दो मुख्य शाखाएँ आज भी जीवित हैं ग्रौर वे हैं जैन ग्रौर बौद्ध। ये परम्पराएँ ग्राज भी खुले तौर पर यह कहती हैं कि हम ग्रवैदिक हैं।

जैन श्रीर बौद्ध, दोनों परम्पराएँ वेदों को प्रमाण नहीं मानतीं। वे यह भी नहीं मानतीं कि वेद का कर्ता ईश्वर है ग्रथवा वेद श्रपौरुषेय है। ब्राह्मण वर्ग का जाति की हिष्ट से या पुरोहित के नाते गुरुपद भी स्वीकार नहीं करतीं। उनके श्रपने-श्रपने ग्रन्थ हैं, जो निर्दोष श्राप्त व्यक्ति की रचनाएँ हैं। उनके लिए वे ही ग्रथ प्रमाणभूत हैं। जाति की ग्रपेक्षा व्यक्ति की पूजा करना दोनों को मान्य, है श्रीर उस व्यक्ति-पूजा का ग्राधार है गुण और कर्म! दोनों परम्पराग्रों के साधक ग्रीर त्यागी वर्ग के लिए श्रमण, भिक्ष, श्रनगार, यित, साधु, परिव्राजक, ग्रह्त्, जिन ग्रादि शब्दों का प्रयोग होता रहा है। एक 'निर्गन्थ' शब्द ऐसा है, जिसका प्रयोग जैन-परम्परा के साधकों के लिए ही हुग्रा है। यह शब्द जैन ग्रन्थों में 'निग्गंथ' ग्रीर बौद्ध ग्रन्थों में 'निग्गंठ' के नाम से मिलता है! इसीलिए जैनशास्त्र को 'निर्गन्थ प्रवचन' भी कहा गया है। यह 'निग्गंथ पावयणा' का संस्कृत रूप है।

### 'श्रमरा' शब्द का ग्रर्थ:

श्रमण-परम्परा के लिए प्राकृत साहित्य में 'समग्।' शब्द का प्रयोग हुग्रा है। जैन-सूत्रों में जगह-जगह 'समग्।' शब्द ग्राता है, जिसका ग्रर्थ होता है साधु। उक्त 'समग्।' शब्द के तीन रूप हो सकते हैं:—श्रमगा, समन ग्रीर शमन। श्रमगा शब्द 'श्रम्' धातु से वनता है। 'श्रम्' का अर्थ होता है—परिश्रम करना।

तपस्या का दूसरा नाम परिश्रम भी है। जो व्यक्ति ग्रपने ही श्रम से उत्कर्ष की प्राप्ति करते हैं, वे श्रमण कहलाते हैं। समन का ग्रथं होता है समानता। जो व्यक्ति प्राणी सात्र के प्रति समभाव रखता है, विषमता से हमेशा दूर रहता है, जिसका जीवन विश्व-प्रेम और विश्वबन्धुत्व का प्रतीक होता है, जिसके लिए स्व-पर का भेद-भाव नहीं होता, जो प्रत्येक प्राणी से उसी भाँति प्रेम करता है जिस प्रकार खुद से प्रेम करता है, उमक किसी के प्रति द्वेष नहीं होता ग्रौर न किसी के प्रति उसका राग ही होता है, वह राग ग्रौर द्वेष की तुच्छ भावना से ऊपर उठकर सबको एक दृष्टि से देखता है। उसका विश्व-प्रेम घृणा ग्रौर आसक्ति की छाया से सर्वथा अछूता रहता है। वह सबसे प्रेम करता है किन्तु उसका प्रेम राग की कोटि में नहीं ग्राता। वह प्रेम एक विलक्षण प्रकार का प्रेम होता है, जो राग ग्रौर द्वेष दोनों की सीमा से परे होता है। राग ग्रौर द्वेष साथ-साथ चलते हैं, किन्तु प्रेम ग्रकेला ही चलता है।

शमन का अर्थ है—शान्त करना। जो व्यक्ति ग्रपनी वृत्तियों को शान्त करने का प्रयत्न करता है, ग्रपनी वासनाग्रों का दमन करने की कोशिश करता है ग्रौर ग्रपने इस प्रयत्न में बहुत कुछ सफल होता है वह श्रमण-संकृति का सच्चा ग्रनुयायी है। हमारी ऐसी वृत्तियाँ, जो उत्थान के स्थान पर पतन करतीं हैं, शान्ति की बजाय ग्रशान्ति उत्पन्न करती हैं, उत्कर्ष की जगह ग्रपकर्ष लाती हैं वे जीवन को कभी सफल नहीं होने देतीं। ऐसी ग्रकुशल वृत्तियों को शान्त करने से ही सच्चे लक्ष्य की प्राप्ति हो सकती है। इस प्रकार की कुवृत्तियों को शान्त करने से ही ग्राध्यात्मिक विकास हो सकता है। श्रमण संस्कृति के मूल में श्रम, सम ग्रौर शम, ये तीनों तत्त्व विद्यमान हैं। यही 'श्रमण' शब्द का रहस्य है।

## जैन-परम्परा का महत्त्वः

श्रमण संस्कृति की ग्रनेक धाराग्रों में जैन-परम्परा का बहुत महत्त्वपूर्ण स्थान है। यह हम देख चुके हैं कि श्रमण संस्कृति की दो मुख्य धाराएँ ग्राज भी जीवित हैं। उनमें से बौद्ध परम्परा का

१ — 'श्राम्यन्तीति श्रमणा : तपस्यन्तीत्यर्थः' दशवैकालिकवृत्ति १, ३ 🗀

भारतीय जीवन से विशेष सम्बन्ध नहीं रह गया है। यद्यपि उसका थोड़ा बहुत प्रभाव किसी न किसी रूप में ग्राज भी मौजूद है ग्रौर ग्रागे भी रहेगा, किन्तु भारतीय जीवन के निर्माण ग्रौर परिवर्तन में जैन-परम्परा का जो हाथ ग्रतीत में रहा है, वर्तमान में है ग्रौर भविष्य में रहेगा, वह कुछ विलक्षण है। यद्यपि ग्राज की प्रचलित जैन विचारधारा, भारत के बाहर ग्रपना प्रभाव न जमा सकी, किन्तु भारतोय विचारधारा ग्रौर ग्राचार को वदलने में इसने जो महत्त्वपूर्ण काम किया है, वह इस देश के जन-जीवन के इतिहास में वहुत समय तक ग्रमर रहेगा।

जैन-परम्परा ग्रौर बौद्ध-परम्परा श्रमरा-संस्कृति के ग्रन्तर्गत हैं. किन्तु इसका ग्रर्थ यह नहीं कि जैन-परम्परा ग्रौर बौद्ध-परम्परा दोनों एक हैं। जैन-परम्परा जैन-परम्परा है ग्रौर बौद्ध-परम्परा बौद्ध-परम्परा है। श्रमरा-परम्परा दोनों में प्रवाहित होने वाली एक सामान्य परम्परा है। श्रमण-परम्परा की दृष्टि से दोनों एक है, किन्तु परस्पर की ग्रपेक्षा से दोनों भिन्न हैं। बुद्ध ग्रौर महावीर दोनों भिन्न-भिन्न व्यक्ति हैं। बुद्ध की परम्परा ग्राज बौद्ध-धारा के नाम से प्रसिद्ध है श्रौर महावीर की परम्परा जैन-धारा के नाम से प्रसिद्ध है। यह बात हम भारतीयों के लिए विवाद से परे है। हमलोग इन दोनों परम्पराग्रों को भिन्न परम्पराग्रों के रूप में देखते ग्राए हैं। इसके विरुद्ध कुछ विदेशी विद्वान् यहाँ तक लिखने लग गये थे कि बुद्ध ग्रौर महावीर एक ही व्यक्ति हैं, क्योंकि जैन ग्रौर बौद्ध परम्परा की मान्यताश्रों में बहुत भारी समानता है। प्रो० लासेन श्रादि की इस मान्यता का खंडन करते हुए प्रो० वेबर ने यह खोज की कि जैनधर्म बौद्धधर्म की एक शाखा-मात्र है। प्रो० याकोबी ने इन दोनों मान्य-ताग्रों का खरडन करते हुए यह सिद्ध किया कि जैन ग्रौर बौद्ध दोनों सम्प्रदाय स्वतन्त्र हैं। इतना ही नहीं, ग्रुपितु जैन सम्प्रदाय बौद्ध सम्प्रदाय से भी प्राचीन है। ज्ञातपुत्र महावीर तो उस सम्प्रदाय के स्रन्तिम तीर्थंकर मात्र हैं। इस प्रकार जैन-परम्परा का स्वतन्त्र

१—Sacred Books of the East, Vol. 22, Introduction, पृ० १५-१६

ग्रस्तित्व स्वीकार करने में भ्रबं किसी को ग्रापित्त नहीं रही है। इतना ही नहीं ग्रपितु ऐतिहासिक सामग्री के ग्राधार पर तो यह भी सिद्ध किया जा सकता है कि बौद्ध-परम्परा पर जैन-परम्परा का पूरा प्रभाव है। कुछ भी हो, जैन-परम्परा का स्वतन्त्र ग्रस्तित्व है, यह निविवाद सत्य है। इस परम्परा का भारतीय जीवन के प्रत्येक क्षेत्र में प्रभाव है। ग्राचार ग्रौर विचार दोनों पर इसकी ग्रमिट छाप है। ग्रब हम यह देखने का प्रयत्न करेंगे कि जैन परम्परा के ग्राचार ग्रौर विचार की भित्ति क्या है। जैन-परम्परा द्वारा मान्य ग्राचार ग्रौर विचार के मौलिक मिद्धान्त क्या हैं। किन सिद्धान्तों पर जैनाचार ग्रौर जैन विचार खड़े हैं?

जैनाचार की मूलिभित्ति ग्रहिंसा है। ग्रहिंसा का जितना सूक्ष्म विवेचन जैन-परम्परा में मिलता है उतना शायद ही किसी ग्रन्य परम्परा में हो । । प्रत्येक ग्रात्मा, चाहे वह पृथ्वी-सम्बन्धी हो, चाहे वह जलगत हो, चाहे उसका भ्राश्रय कीट म्रथवा पतंग हो, चाहे वह पशु ग्रौर पक्षी में रहती हो, चाहे उसका निवासस्थान मानव हो-तात्त्विक दृष्टि से उसमें कोई भेद नहीं है। जैनदृष्टि का यह साम्य-वाद भारतीय संस्कृति के लिए गौरव की चीज है। इसी साम्यवाद के ग्राधार पर जैन-परम्परा यह घोषणा करती है कि सभी जीव जीना चाहते हैं। कोई वास्तव में मरने की इच्छा नहीं करता। इसलिए हमारा यह कर्तव्य है कि हम मन से भी किसी का वध करना न सोचें। शेरीर से किसी की हत्या कर देना तो पाप है ही, किन्तु मन से तद्विषयक संकल्प करना, यह भी पाप है। मन, वचन श्रीर काया से किसी जीव को सन्ताप न पहुँचाना, उसका वध न करना, उसे पीड़ा न पहुँचाना-यही सच्ची ग्रहिंसा है। वनस्पति से लेकर मानव तक की ग्रहिंसा की यह कहानी जैन परम्परा की विशिष्ट देन है। विचारों में एक आत्मा-एक ब्रह्म का आदर्श अन्यत्र भी मिल सकता है किन्तु ग्राचार पर जितना भार जैन परम्परा ने दिया है उतना अन्यत्र नहीं मिल सकता । ग्राचार-विषयक ग्रहिसा का यह उत्कर्ष

१—ग्राचारांग सूत्र---१, १, ६

२ - ग्राचारांग सूत्र १, ४, १

जैन-परम्परा की ग्रपनी देन है, जो ग्राज भी ग्रविकांश भारतीय जनता के जीवन में विद्यमान है। जैन-परम्परा के ग्रनुयायी तो इससे पूरे-पूरे प्रभावित हैं ही, इसमें कोई संगय नहीं।

ग्रहिंसा को केन्द्र मानकर ग्रमुपावाद, ग्रस्तेय, ग्रमैथुन ग्रीर अपरिग्रह का ग्रादर्श सामने रखा गया। यथाशक्ति जीवन को स्वावलम्बी, सादा ग्रीर सरल वनाने के लिए ही श्रमण्-परम्परा ने इन सव वातों को अधिक महत्त्व दिया। ग्रसत्य का त्याग, अन्धिकृत वस्तु का अग्रहरा ग्रौर संयम का परिपालन ग्रहिंसा की पूर्ण साधना के लिए ग्रावश्यक हैं। साथ-ही साथ ग्रपरिग्रह का जो ग्रादर्श है, वह वहुत ही महत्त्रपूर्ण है। परिग्रह के साथ ग्रात्मविकास की घोर शत्रुता है। जहाँ परिग्रह रहता है वहाँ ग्रात्मविकास नहीं रह सकता। परिग्रह मनुष्य के ग्रात्मपतन का बहुत बड़ा कारग है। दूसरे शब्दों में परिग्रह पाप का वहुत बड़ा संग्रह है। जितना ग्रिधिक परिग्रह बढ़ता जाता है उतना ही ग्रधिक पाप बढ़ता जाता है। मानव-समाज में वैषम्य उत्पन्न करने का सबसे वड़ा उत्तरदायित्व परिग्रह-बुद्धि पर है। परिग्रह का दूसरा नाम ग्रन्थि भी है। जित्नी श्रिविक गाँठ बाँधी जाती है उतना ही श्रिधिक परिग्रह बढ़ता है। किसी की गाँठ मन तक ही सीमित रहती है तो कोई बाह्य वस्तुओं की गाँठें वाँघता है। यह गाँठ जब तक नहीं खुलती तब तक विकास का द्वार बन्द रहता है। महावीर ने ग्रन्थिभेदन पर बहुत श्रिधिक भार दिया। इसीलिए उनका नाम निर्ग्रन्थ पड़ गया और उनकी परम्परा भी निर्ग्रन्थ-सम्प्रदाय के नाम से प्रसिद्ध हुई। जैन-परम्परा को छोड़ ग्रन्य किसी परम्परा को यह नाम नहीं दिया गया। ग्रपरिग्रह का मार्ग विश्वशान्ति का प्रशस्त मार्ग है। इस मार्ग का उल्लंघन करने वाला संसार को स्थायी शान्ति नहीं दे सकता । वह स्वयं पतनोन्मुख होता है, साथ ही साथ अन्य प्रारिएयों को भी अपदस्थ करता है-नीचे गिराता है। स्वाधीनता की रक्षा के लिए ग्रपरिग्रह ग्रत्यन्त ग्रावश्यक है।

श्राचार की इस भूमिका पर कर्मवाद का जन्म हो। वाद का श्रर्थ है कार्य-कारणवाद । प्रत्येक ह कारण होता है ग्रौर प्रत्येक कारण किसी न किसी कार्य को उत्पन्न करता ही है। यह कारण ग्रौर कार्य का पारस्परिक सम्बन्ध ही जगत् की विविधता ग्रौर विचित्रता की भूमिका है। हमारा कोई कर्म व्यर्थ नहीं जाता । हमें किसी भी प्रकार का फल बिना कर्म के नहीं मिलता। कर्म और फल का यह ग्रविच्छेद्य सम्बन्ध ही म्राचारशास्त्र को नींव है। यह एक म्रलग प्रश्न है कि व्यक्ति के कर्मों का समाज पर क्या प्रभाव पड़ता है ग्रौर समाज के कर्म व्यक्ति के जीवन-निर्माग में कितने ग्रंश में उत्तरदायी हैं ? इतना निश्चित है कि विना कर्म के किसी प्रकार का फल नहीं मिल सकता। बिना कारण के कोई कार्य उत्पन्न नहीं हो सकता। कर्मवाद का अर्थ यही है कि वर्तमान का निर्माण भूत के ग्राधार होता है ग्रौर भविष्य का निर्माण वर्तमान के ग्राधार पर। व्यक्ति ग्रपनी मर्यादा के प्रनुसार वर्तमान ग्रौर भविष्य को परिवर्तित कर सकता है, किन्तु यह परिवर्तन भी कर्मवाद का ही श्रंग है। जैन-परम्परा नियतिवाद (Determinism) में विश्वास न करके डच्छा-स्वातन्त्र्य (Freedom of will) को महत्त्व देती है किन्तु ग्रमुक सीमा तक । प्राणी की राग-द्रेषात्मक भावनाम्रों को जैनदर्शन में भावकर्म कहा गया है, उक्त भावकर्म के द्वारा आकृष्ट सूक्ष्म भौतिक परमागु द्रव्यकर्म है। इस प्रकार जैनदर्शन का कर्मवाद चैतन्य ग्रौर जड़ के सम्मिश्रग द्वारा अनादिकालीन परम्परा से विधिवत् अग्रसर होती हुई एक प्रकार की द्वन्द्वात्मक ग्रान्तरिक क्रिया है। इस क्रिया के ग्राधार पर ही पुनर्जन्म का विचार किया जाता है। इस क्रिया की समाप्ति ही मोक्ष है। जैनदर्शन-प्रतिपादित चौदह गुरास्थान इसी क्रिया का क्रमिक विकास है, जो ग्रन्त में ग्रात्मा के ग्रसली रूप में परिसात हो जाता है। ग्रात्मा का ग्रपने स्वरूप में वास करना, यही जैनदर्शन का परमेश्वर-पद है। प्रत्येक ग्रातमा के भीतर यह पद प्रतिष्ठित है। ग्रावश्यकता है उसे पहचानने की। 'जे ग्रप्पा से परमप्पा' ग्रर्थात् 'जो त्रात्मा है वही परमात्मा है'-जैन परम्परा की यह घोपणा साम्य-

हिष्टि का अन्तिम स्वरूप है, समभाव का ग्रन्तिम विकास है, समानता का अन्तिम दावा हैं।

विचार में साम्पद्दिको भावना पर जो जोर दिया गया है उसी में से अनेकान्त हब्टिका जन्म हुआ है। अनेकान्त हब्टि तत्त्र की चारों ग्रोर से देखती है। तत्त्र का स्वभाव ही ऐसा है कि वह ग्रनेक प्रकार से जाना जा सकता है। वस्तु के ग्रनेक धर्म होते हैं। किसी समय किसी की हिन्दि किसी एक धर्म पर भार देती है ता किसी समय दूसरे की दृष्टि किसी दूसरे धर्म पर जोर देती है। तत्त्र को दृष्टि से उस वस्तु में सारे धर्म हैं। इसीलिए वस्तु को ग्रनेक धर्मात्मक कहा गया है। ग्रपेशा-भेद से दृष्टिभेद का प्रतिपादन करना ग्रौर उस हिष्टिभेद को वस्तु धर्म का एक ग्रंश समभना, यही अनेकान्तवाद है। अपेक्षाभेद को दृष्टि में रखते हुए ग्रनन्त-धर्मात्मक तत्त्व को प्रतिपादन 'स्याद्' शब्द द्वारा हो सकता है, ग्रतः ग्रनेकान्तवाद का नाम स्याद्वाद भी है। स्याद्वाद का यह सिद्धान्त जैनदर्शन के अतिरिक्त अत्य दर्शनों में भो मिलता है। मोमांसा, सांख्य ग्रीर न्यायदर्शन में यत्र-तत्र ग्रनेकान्तवाद विखरा हुग्रा मिलता है। बुद्ध का त्रिभज्यवाद स्पाद्वाद का हो निषेधात्मक रूपान्तर है। इतना होते हुए भी किसी दर्शन ने स्याद्वाद को सिद्धान्तरू में स्वाकृत नहीं किया। ग्रपने पक्ष की मिद्ध के लिए उन्हें यत्रतत्र स्याद्वाद का ग्राश्रय ग्रवश्य लेना पड़ा; परन्तु उन्होंने जानबूभ कर उसे ग्रयनाया हो ऐसी वात नहीं है। जैन परम्परा ने जैसे ग्रहिंसा पर ग्रधिक भार दिया है वैसे हा ग्रनेकान्तवाद पर भी ग्रत्यधिक भार दिया है । दूसरे शब्दों में ग्रनेकान्तवाद जैन-दर्शन का प्राण है। जैन-परम्परा का प्रत्येक ग्राचार ग्रौर विचार ग्रनेकान्त-दृष्टि से प्रभावित है। जैन-विचारघारा का कोई ऐसा क्षेत्र नहीं, जिस पर ग्रनेकान्त-दृष्टि की छार न हो । जैन-दार्शनिकों ने इस विषय पर एक नहीं, अनेकों अन्थ लिखे हैं। अनेकान्त-दृष्टि के आधार पर ही नयवाद का विकास हुया है। स्याद्वाद ग्रोर नयवाद जैन परम्परा की ग्रमूल्य सम्यत्ति है। जैन दार्शनिक साहित्य के मुख्य ग्राधार ग्रनेकान्त दृष्टि की भूमि में उत्पन्न होने वाले एवं बढ़ने वाले स्या- द्वाद ग्रीर नयवाद हैं। ग्रागिमक साहित्य से लेकर ग्राज तक का साहित्य स्याद्वाद ग्रीर नयवाद के मौलिक सिद्धान्तों से भरा हुग्रा है। जैन विद्वानों का यह दृष्टिकोगा विश्व की दार्शनिक परम्परा में ग्रिंदितीय है।

### जैनदर्शन का ग्राधार:

जैन दर्शन पर ग्राज जो साहित्य उपलब्ध है, उसे मोटे तौर पर पाँच भागों में वाँटा जा सकता है। यह साहित्य महावीर से लगाकर ग्राज तक के विकास को हमारे सामने उपस्थित करता है। विकास का क्रम इस प्रकार है:——(१) ग्रागमयुग, (२) ग्रानेकान्त-स्थापनयुग, (३) प्रमाणशास्त्र-व्यवस्थायुग (४) नवीनन्याय युग, (५) ग्राधुनिक युग—सम्पादन एवं ग्रनुसंधान।

#### श्रागमयुग :

इस युग की काल-मर्यादा महावीर के निर्वाण अर्थात् वि० पू० ४७० से प्रारम्भ होकर प्रायः एक हजार वर्ष तक जाती है। महावीर के विचारों का सार उनके गणधरों ने शब्दबद्ध किया। स्वयं महावीर ने कुछ नहीं लिखा। जैनागम तीर्थंकरप्रणीतं कहे जाते हैं। इसका तात्र्य यही है कि अर्थं रूप से तीर्थं कर प्रणेता है और अन्थं रूप से गणधर। आगमों का प्रामाणय गणधर-कृत होने से नहीं, अपितु तीर्थं द्धर को वीतरागता एवं सर्वज्ञत्व के कारण है। गणधरों के अतिरिक्त अन्य स्थिवर भी आगम-रचना करते हैं। स्थिवर-कृत आगम 'अंगवाह्य' कहलाते हैं और गणधरकृत आगम 'अंगप्रविष्ट' कहलाते हैं। तीर्थं द्धर के मुख्य शिष्य गणधर कहलाते हैं। अन्य प्रकार के श्रमण, जो या तो सम्पूर्ण श्रुतज्ञानी होते हैं या दशपूर्व-धर, वे स्थिवर कहलाते हैं। गणधर और स्थिवर दोनों के अन्थों का आधार तीर्थं द्धर-प्रणोत तत्त्वज्ञान हो होता है। इसीलिए उनकी

१ - जैन दार्शनिक साहित्य का सिहावलोकन, पृ० १

<sup>्</sup>र २ — नन्दीसूत्र, ४०

३--विशेपावस्यक भाष्य, गा० ५५०

रचनाएँ प्रमाराभूत मानी जाती हैं। दूसरी बात यह है कि चत्-दंशपूर्वधर (पूर्गा श्रुतज्ञानी) ग्रौर दशपूर्वधर वे ही साधक हो सकते हैं, जो नियमत: सम्यग्हिष्ट होते हैं। ग्रत: उनके ग्रन्थ मूल ग्रागम से विरुद्ध नहीं हो सकते। इस प्रकार गराधरकृत एवं स्थिवरकृत दोनों प्रकार के ग्रागमों का प्रामाण्य स्वीकृत किया गया है।

त्राज त्रागमों के जो संस्करण उपलब्ध हैं, वे ग्रपने प्रस्तुत रूप में देविधगिए। क्षमा-श्रमण के समय के हैं। कालक्रम से स्मृति का लोप होते हुए देखकर महावीर के निर्वाण से लगभग ६६० वर्ष बाद पाटलिपुत्र में लम्बे काल के दुर्भिक्ष के बाद जैन-श्रमणसंघ एकत्रित हुग्रा। एकत्रित हुए श्रमणों ने परस्पर पूछ कर ११ ग्रग व्यवस्थित किए। बारहवें ग्रंग दृष्टिवाद का कुछ कारणों से संग्रह न हो सका। यह प्रथम वाचना है।

दूसरी वाचना मथुरा में हुई। वारह वर्ष के दुष्काल के कारण ग्रहण-गुणन-ग्रनुप्रेक्षा के ग्रभाव में सूत्र नष्ट होने लगे। ग्रार्थ स्कंदिल के नेतृत्व में मथुरा में साधुसंघ एकत्रित हुग्रा। जिसको जो याद रह सका उसके ग्राधार पर श्रुत पुनः व्यवस्थित कर लिया गया। इस वाचना का काल सम्भवतः वोर निर्वाण संवत् ६२७ से ६४० तक के वीच का है।

लगभग इसी समय वल्लभी में भी नागार्जु न सूरि ने श्रमणसंघ को एकत्रित करके ग्रागमों को व्यवस्थित करने का प्रयत्न किया था।

लगभग डेढ़ सौ वर्ष के उपरान्त पुनः वल्लभीनगर में देविधगिणि क्षमाश्रमण की ग्रध्यक्षता में श्रमणसंघ एकित्रत हुग्रा। इस समय पूर्वोक्त दोनों वाचनाग्रों के समय एकित्रत किए गए सिद्धान्तों के उपरान्त जो जो ग्रन्थ-प्रकरण मौजूद थे उन सबको भी लिखा कर सुरक्षित करने का निश्चय किया गया तथा दोनों वाचनाओं के सिद्धान्तों का परस्पर समन्वय किया गया। वर्तमान में जो ग्रागम-ग्रन्थ उपलब्ध हैं, उनका ग्रन्तिम स्वरूप इसी समय स्थिर हुग्रा था।

### श्रागमों का वर्गीकरराः

ग्रंगप्रविष्ट ग्रौर ग्रंगवाह्य आगमों का उल्लेख हो चुका है। १२ ग्रंग ग्रंगप्रविष्ट हैं ग्रौर शेष ग्रन्थ ग्रंगवाह्य। इसके ग्रतिरिक्त निम्न वर्गीकरण विशेष प्रसिद्ध है:——

### (१) श्रंग:

् १-आचार, २-सूत्रकृत, ३-स्थान, ४-समवाय, ५-उपासक दशा, ६-भगवती, ७-ज्ञातृधर्मकथा, ८-ग्रन्तकृद्शा, ६-ग्रनुत्तरौपः, पातिक दशा, १०-प्रश्नव्याकरण, ११-विपाक, ग्रौर १२-हिष्ट-वाद (जो उपलब्ध नहीं है)

#### (२) उपांग:

१-म्रौपपातिक, २-राजप्रश्नीय, ३-जीवाभिगम, ४-प्रज्ञापना, ४-सूर्यप्रज्ञिप्त, ६-जम्बूद्वीपप्रज्ञिष्ति, ७-चन्द्रप्रज्ञिष्ति, ६-किएका, ६-कल्पावतंशिका, १०-पुष्पिका, ११-पुष्पचूलिका, १२-वृष्णिदशा ।

#### (३) मूल:

१ - ग्रावश्यक, २-दशवैकालिक, ३-उत्तराध्ययन, ४-पिएडनियुं क्ति ग्रथवा ग्रोघनियुं क्ति ।

### (४) चूलिका सूत्र : १-नन्दी सूत्र, २-ग्रनुयोगद्वार सूत्र ।

### (५) छेद सूत्र:

१-निशोथ, २-महानिशोथ, ३-वृहत्कल्प, ४-व्यवहार, ४-दशाश्रुत-स्कन्ध, ६-पंचकल्प।

#### (६) प्रकीर्णक:

१-चतुःशरगा, २-ग्रानुरप्रत्याख्यान, ३-भक्तपरिज्ञा, ४-संस्तारक, ५-तन्दुलवैचारिक, ६-चन्द्रवेध्यक, ७-देवेन्द्रस्तव, ८-गिणविद्या, ६-महाप्रत्याख्यान, १०-वीरस्तव।

उपरोक्त ग्रन्य जैन परम्परा की बहुत बड़ी निधि हैं। इनकी भाषा प्राकृत है। कुछ सूत्र ऐसे भी हैं जिनके कर्ता का नाम मिलता है। उदा-हरण के लिए दश्वैकालिक के कर्ता शय्यंभवाचार्य हैं, प्रज्ञापना इयामा चार्यकृत है। दशाश्रुत, बृहत्कल्प ग्रीर व्यवहार के कर्ता भद्रवाहु स्वामी हैं। ज्ञान की प्रायः सभी शाखाएँ उपर्युक्त सूत्रों में ग्रा जाती हैं। कुछ सूत्रों का सम्बन्ध जैन ग्राचार से है जैसे ग्राचारांग, दशवैकालिक ग्रादि। कुछ उपदेशात्मक हैं—जैसे उत्तराध्ययन, प्रकीर्णिक ग्रादि। कुछ सूत्र तत्कालीन भूगोल ग्रीर खगोल पर लिखे गए हैं—जैसे जम्बू- होपप्रज्ञप्ति, सूर्यप्रज्ञप्ति ग्रादि। जैन सायुग्रां के ग्राचार सम्बन्धी ग्रीत्सर्गिक ग्रीर ग्रापवादिक नियमों के लिए छेदसूत्र लिखे गए। कुछ सूत्र ऐसे हैं जिनमें ग्रादर्श चित्र दिए गए हैं—जैसे उपासकदशा, ग्रनुत्तरौपपातिक दशा ग्रादि। कुछ सूत्र ऐतिहासिक ग्रीर किल्पत कथाग्रों के संग्रह हैं—जैसे ज्ञातृधर्मकथा ग्रादि। विपाकसूत्र ग्रुभ ग्रीर ग्रग्नुभ कर्मों का कथाग्रुक्त वर्णन है। भगवती सूत्र में महावीर के साथ हुए प्रश्नोत्तर एवं संवाद संगृहीत हैं।

सूत्रकृत, प्रज्ञापना, राजप्रश्नीय, भगवती, नन्दी, स्थानांग, समवाय ग्रौर ग्रनुयोग मुख्य रूप से दार्शनिक विषयों की चर्चा करते हैं।

सूत्रकृतांग में तत्कालीन दार्शनिक मन्तव्यों का निराकरण किया गया है। भूताद्दे तवाद का निराकरण करके ग्रात्मा की पृथक् सिद्धि की गई है। ब्रह्माद्दे तवाद के स्थान पर नानात्मवाद की स्थापना की गई है। कम ग्रीर उसके फल की सिद्धि की गई है। जगदुत्पत्ति-विषयक ईश्वरवाद का खराडन करके यह दिखाया गया है कि संसार ग्रनादि-ग्रनन्त है। तत्कालीन कियावाद, ग्रक्तियावाद, विनयवाद, ग्रज्ञानवाद ग्रादि का निराकरण करके तर्कसंगत कियावाद की स्थापना की गई है।

प्रज्ञापना में जीव के विविध भावों पर विस्तृत प्रकाश डाला गया है। राजप्रश्नीय में पार्श्वनाथ की परम्परा के केशीश्रमण ने श्रावस्ती के राजा प्रदेशी द्वारा पूछे गए प्रश्नों के उत्तर में नास्तिकवाद का निराक-रण करके श्रात्मा श्रोर परलोक श्रादि विषयों को दृष्टांत एवं युक्ति पूर्वक समभाया है।

भगवती सूत्र में नय, प्रमागा, सप्तभंगी, ग्रनेकान्तवाद ग्रादि विषयों पर ग्रच्छा प्रकाश डाला गया है ।

नन्दीसूत्र ज्ञान के स्वरूप ग्रीर उसके भेद ग्रादि का वर्गान करने वाला एक ग्रच्छा ग्रन्थ है। स्थानांग में ग्रात्मा, पुद्गल, ज्ञान ग्रादि विषयों पर ग्रच्छी चर्चा है। इसमें सात निहनवों का भी वर्णन है। महावीर के सिद्धान्तों की एकांगी वातों को लेकर एकान्तवाद का प्रचार करने वाले निहनव कहे गए हैं।

समवायांग में भी ज्ञान, नय, प्रमारा स्नादि विषयों पर काफी चर्चा है।

श्रनुयोग में शब्दार्थ की प्रित्रया का वर्णन मुख्य है। प्रसंगवशात् प्रमाण, नय तथा तत्त्व का सुन्दर निरूपण किया गया है। श्रागमों पर टीकाएँ:

ं उपर्युक्त ग्रागमों की ग्रनेक टीकाएँ मिलती हैं। कुछ टीकाएँ प्राकृत में हैं तो कुछ संस्कृत में। कुछ गद्य में लिखी गई है तो कुछ पद्य में। प्राकृत में जो टीकाएँ हुई हैं वे निर्युक्ति, भाष्य ग्रौर चूर्गि के नाम से प्रसिद्ध हैं। निर्युक्ति ग्रौर भाष्य पद्य में हैं ग्रौर चूर्गि गद्य में। उपलब्ध निर्युक्तियां प्रायः भद्रवाहु (द्वितीय) की रचनाएँ हैं। उनका समय विक्रम संवत् ४००-६०० तक का है। निर्युक्तियों में कहीं-कहीं दार्शिक विषयों पर सुन्दर विवेचन मिलता है। प्रमागा, नय, ज्ञान, ग्रात्मा, निक्षें प ग्रादि विषयों पर ग्रच्छी चर्ची मिलती है।

भाष्यकारों में संघदासगिए। ग्रौर जिनभद्र विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं। इनका समय विक्रम की सातवीं शताब्दी है। विशेषावश्यक भाष्य जिनभद्र की सुन्दर कृति है। इसमें तत्त्व का व्यवस्थित एवं युक्तियुक्त विवेचन मिलता है। संवदासगिए। वृहत्कल्प भाष्य साधुग्रों के ग्राहार-विहार के नियमों का दार्शनिक एवं तार्किक विवेचन है।

चूरिंगयों का समय लगभग सातवीं-ग्राठवीं शताब्दी है। चूरिंगकारों में जिनदास महत्तर का नाम विशेष उल्लेखनीय है। इन्होंने नन्दी ग्रादि ग्रनेक सूत्रों पर चूरिंगयाँ लिखी हैं। चूरिंगयाँ संक्षिप्त एवं सरल हैं। कहीं-कहीं कथाग्रों का भी समावेश किया गया है।

सस्कृत टीकाकारों में ग्राचार्य हरिभद्र का विशेष महत्त्व है। जैन ग्रागमों पर प्राचीनतम संस्कृत टीका इन्हीं की है। इनका सभय संवत् ७५७ से ५५७ के वीच का है। हरिभद्र ने प्राकृत चूिर्णियों के ग्राधार से ही टीका लिखी है। वीच-वीच में दार्शनिक दृष्टि का विशेष उपयोग किया है। हरिभद्र के वाद दीलांक सूरि ने संस्कृत टीकाएँ लिखीं। इनका काल दशवीं शताब्दी है। उनके बाद प्रसिद्ध टीकाकार शान्त्याचार्य हुए। उन्होंने उत्तराध्ययन पर बृहत् टीका लिखी। इनके बाद प्रसिद्ध टीका-कार अभयदेव हुए। इन्होंने नव ग्रंगों पर टीकाएँ लिखीं। इनका समय सं० १०७२ से ११३५ तक का है। इसी समय मलधारी हेमचन्द्र भी हुए जिन्होंने विशेषावश्यक-भाष्य पर वृत्ति लिखी। ग्रागमों पर संस्कृत टीका लिखने वालों में मलयगिरि का विशेष स्थान है। इनकी टीकाएँ दार्श-निक चर्चा के साथ-ही-साथ सुन्दर भाषा में हैं। प्रत्येक विषय पर सुस्पष्टः ढंग से लिखने में इन्हें ग्रच्छी सफलता मिली है। ये बारहवीं शताब्दी के विद्वान थे।

इन टीकाग्रों के ग्रतिरिक्त ग्रपभ्रंश ग्रर्थात् प्राचीन गुजराती ग्रौर राजस्थानी में संक्षिप्त टीकाएँ मिलती हैं। इन्हें 'टबा' कहते हैं। टबा-कारों में लोकागच्छ के ग्राचार्य धर्मिसह मुनि का नाम विशेष रूप से उल्लेखनीय है। इनका समय ग्रठारहवीं शताब्दी है।

#### दिगस्बर ऋागस :

दिगम्बर परम्परा का विश्वास है कि वीरनिर्वाण के बाद श्रुत का कमशः हास होता गया। यहाँ तक कि ६८३ वर्ष के बाद कोई ग्रंगधर या पूर्वधर ग्राचाय रहा ही नहीं। हाँ, ग्रंग ग्रौर पूर्व के ग्रंशमात्र के ज्ञाता कुछ ग्राचार्य ग्रवश्य हुए हैं। ग्रंग ग्रौर पूर्व के ग्रंशधर ग्राचार्यों की परम्परा में होने वाले पुष्पदन्त ग्रौर भूतबिल ग्राचार्यों ने 'षट्खएडागम' की रचना दूसरे ग्रग्राह्मणीय पूर्व के ग्रंश के ग्राधार से की ग्रौर ग्राचार्य गुणधर ने पाँचवें पूर्व ज्ञानप्रवाद के ग्रंश के ग्राधार से 'कषायपाहुड' की रचना की।'

इस प्रकार ऊपर लिखे गए ग्रागम ग्रौर उनकी टीकाएँ श्वेताम्वर परम्परा को ही मान्य हैं। दिगम्बर परम्परा के मतानुसार प्राचीन ग्रागम लुप्त हो गए। उनके ग्राधार से लिखे गए षट्खएडागम, कषाय-पाहुड ग्रादि ग्रन्थ ग्रागम की ही भाँति प्रमाराभूत हैं। षट्खराडागम ग्रौर कपायपाहुड के ग्रतिरिक्त महाबन्ध का नाम भी उल्लेखनीय है, जिसकी

१—धवला, पु० १, प्रस्ता० पु० ७१

रचना भूतविल ग्राचार्य ने की है। इन तीनों ग्रन्थों का विषय जीव श्रौर कमं से सम्बन्धित है। मूलग्रन्थों में दार्शनिक चर्चा का कोई खास स्थान नहीं है। हाँ, वाद में लिखी जाने वाली टीकाग्रों में खंडन-मंडन खूव मिलता है। षट्खराडागम की रचना पुष्पदन्त ग्रौर भूतबिल ग्राचार्यों हारा ग्रौर कपायपाहुड की रचना ग्राचार्य गुराधर द्वारा विक्रम की दूसरी शताब्दी के वाद हुई है ग्रौर उनपर धवला ग्रौर जयधवला जैसी टीकाग्रों की रचना वीरसेनाचार्य ने नवमी शताब्दी में की है।

इन ग्रन्थों के ग्रतिरिक्त ग्राचार्य कुन्दकुन्द-कृत ग्रन्थ ग्रागम के समान ही प्रमाए।भूत माने गये हैं। उनके ग्रन्थों में प्रवचनसार, पंचास्तिकाय, समयसार, श्रष्टपाहुड, नियमसार ग्रादि प्रसिद्ध हैं। ग्रात्मा, ज्ञान, सप्त-भंगी, द्रव्य, गुएा ग्रादि सभी विषयों पर कुन्दकुन्द ने ग्रपनी कलम चलाई है। व्यावहारिक ग्रौर नैश्चियक दृष्टियों पर विशेष भार दिया है। ग्रमृत चन्द्र ग्रादि विद्वानों ने उनके ग्रन्थों पर टीकाएँ लिखी हैं। कुन्दकुन्द का समय ग्रभी विवादास्पद है। कुछ लोग उनका समय ईसा की प्रथम शताब्दी मानते हैं तो कुछ पाँचवीं ग्रौर छठी शताब्दी।

### स्थानकवासी ग्रागमग्रन्थ:

रवेताम्बर स्थानकवासी परम्परा के मत से दृष्टिवाद को छोड़कर सभी ग्रंग सुरक्षित हैं — जैसा कि इवेताम्बर (मूर्तिपूजक) परम्परा मानती है। ग्रंगवाह्य ग्रन्थों में वारह उपांग वे ही हैं, जो रवेताम्बरों को मान्य हैं। इन तेईस ग्रन्थों के ग्रतिरिक्त निम्नलिखित ग्रन्थ भी सुरक्षित हैं, ऐसी इस परम्परा की मान्यता है:—

४ छेद:--१--व्यवहार, २---वृहत्कल्प, ३----निशीथ, ४----दशा-भुतस्कन्य।

४ मूल :— १—दशवैकालिक, २—उत्तराध्ययन, ३—नर्न्दा, ४—ग्रनुयोग ।

इनके ग्रतिरिक्त एक ग्रावदयक सूत्र भी है।

१—जैन दार्शनिक साहित्य का इतिहास, ५० ७०

काल दशवीं शताब्दी है। उनके बाद प्रसिद्ध टीकाकार शान्त्याचार्य हुए। उन्होंने उत्तराध्ययन पर बृहत् टीका लिखी। इनके बाद प्रसिद्ध टीका-कार ग्रभयदेव हुए। इन्होंने नव ग्रंगों पर टीकाएँ लिखीं। इनका समय सं० १०७२ से ११३५ तक का है। इसी समय मलधारी हेमचन्द्र भी हुए जिन्होंने विशेषावश्यक-भाष्य पर वृत्ति लिखी। ग्रागमों पर संस्कृत टीका लिखने वालों में मलयगिरि का विशेष स्थान है। इनकी टीकाएँ दार्श-निक चर्चा के साथ-ही-साथ सुन्दर भाषा में हैं। प्रत्येक विषय पर सुस्पष्टः ढंग से लिखने में इन्हें ग्रच्छी सफलता मिली है। ये बारहवीं शताब्दी के विद्वान् थे।

इन टीकाओं के ग्रतिरिक्त ग्रपभ्रंश ग्रथीत् प्राचीन गुजराती श्रौर राजस्थानी में संक्षिप्त टीकाएँ मिलती हैं। इन्हें 'टबा' कहते हैं। टबा-कारों में लोकागच्छ के ग्राचार्य धर्मिसह मुनि का नाम विशेष रूप से उल्लेखनीय है। इनका समय ग्रठारहवीं शताब्दी है।

#### दिगस्बर ग्रागम:

दिगम्बर परम्परा का विश्वास है कि वीरनिर्वाण के बाद श्रुत का कमशः हास होता गया। यहाँ तक कि ६८३ वर्ष के बाद कोई ग्रंगधर या पूर्वधर ग्राचाय रहा ही नहीं। हाँ, ग्रंग ग्रौर पूर्व के ग्रंशमात्र के ज्ञाता कुछ ग्राचार्य ग्रवश्य हुए हैं। ग्रंग ग्रौर पूर्व के ग्रंशधर ग्राचार्यों की परम्परा में होने वाले पुष्पदन्त ग्रौर भूतबिल ग्राचार्यों ने 'षट्खएडागम' की रचना दूसरे ग्रंगाह्यणीय पूर्व के ग्रंश के ग्राधार से की ग्रौर ग्राचार्य गुणधर ने पाँचव पूर्व ज्ञानप्रवाद के ग्रंश के ग्राधार से 'कषायपाहुड' की रचना की।'

इस प्रकार ऊपर लिखे गए ग्रागम ग्रौर उनकी टीकाएँ श्वेताम्बर परम्परा को ही मान्य हैं। दिगम्बर परम्परा के मतानुसार प्राचीन ग्रागम लुप्त हो गए। उनके ग्राधार से लिखे गए षट्खएडागम, कषाय-पाहुड ग्रादि ग्रन्थ ग्रागम की ही भाँति प्रमाग्गभूत हैं। षट्खएडागम ग्रौर कवायपाहुड के ग्रतिरिक्त महाबन्ध का नाम भी उल्लेखनीय है, जिसकी

१-धवला, पु० १, प्रस्ता० पु० ७१

रचना भूतविल ग्राचार्य ने की है। इन तीनों ग्रन्थों का विषय जीव ग्रीर कमं से सम्बन्धित है। मूलग्रन्थों में दार्जानिक चर्चा का कोई खास स्थान नहीं है। हाँ, बाद में लिखी जाने वाली टीकाग्रों में खंडन-मंडन खूब मिलता है। षट्खएडागम की रचना पुष्पदन्त ग्रीर भूतविल ग्राचार्यों हारा श्रीर कषायपाहुड की रचना ग्राचार्य गुएाधर द्वारा विक्रम की दूसरी जताब्दी के बाद हुई है ग्रीर उनपर धवला ग्रीर जयधवला जैसी टीकाग्रों की रचना वीरसेनाचार्य ने नवमी ज्ञाबदी में की है।

इन ग्रन्थों के म्रतिरिक्त म्राचार्य कुन्दकुन्द-कृत ग्रन्थ म्रागम के समान ही प्रमाणभूत माने गये हैं। उनके ग्रन्थों में प्रवचनसार, पंचास्तिकाय, समयसार, ग्रष्टवाहुड, नियमसार म्रादि प्रसिद्ध हैं। म्रात्मा, ज्ञान, सप्त-भंगी, द्रव्य, गुण म्रादि सभी विषयों पर कुन्दकुन्द ने म्रपनी कलम चलाई है। व्यावहारिक ग्रौर नैश्चियक दृष्टियों पर विशेष भार दिया है। म्रमृत चन्द्र म्रादि विद्वानों ने उनके ग्रन्थों पर टीकाएँ लिखी हैं। कुन्दकुन्द का समय म्रभी विवादास्पद है। कुछ लोग उनका समय ईसा की प्रथम शताब्दी मानते हैं तो कुछ पाँचवीं ग्रौर छठी शताब्दी। '

# स्थानकवासी ग्रागमग्रन्थ:

रवेताम्वर स्थानकवासी परम्परा के मत से दृष्टिवाद को छोड़कर सभी ग्रंग सुरक्षित है — जैसा कि इवेताम्वर (मूर्तिपूजक) परम्परा मानती है। ग्रंगवाह्य ग्रन्थों में बारह उपांग वे ही हैं, जो रवेताम्बरों को मान्य हैं। इन तेईस ग्रन्थों के ग्रतिरिक्त निम्निलिखित ग्रन्थ भी सुरक्षित हैं, ऐसी इस परम्परा की मान्यता है:—

४ छेद :--१-व्यवहार, २--वृहत्कल्प, ३---निशीथ, ४---दशा-

४ मूल :— १—दशवैकालिक, २—उत्तराध्ययन, ३—नन्दी, ४—ग्रनुयोग।

इनके ग्रतिरिक्त एक ग्रावश्यक सूत्र भी है।

१--जैन दार्शनिक साहित्य का इतिहास, पृ० ७०

इस प्रकार ११ ग्रंग+१२ उपांग+४ छेद+४ सूल+व १ ग्राव-इयक=इस प्रकार कुल ३२ सूत्र हैं।

इन ३२ सूत्रों के ग्रतिरिक्त निर्युक्ति ग्रादि टीकाएँ इस परम्परा को स्वतः प्रमारात्वेन मान्य नहीं हैं।

#### श्रागम्प्रामाण्य का सार:

- १ श्वेताम्वर मूर्तिपूजक परम्परा ११ ग्रंग, १२ उपांग, ४ मूल, २ चूलिका सूत्र, ६ छेद सूत्र, १० प्रकीर्णिक इस प्रकार ४५ ग्रागम ग्रन्थ तथा निर्युक्त, चूर्णि, भाष्य ग्रादि टीकाएँ।
- २— श्वेताम्बर स्थानकवासी एवं श्वेताम्बर तेरापन्थी परम्परा-११ ग्रंग, १२ उपांग, ४ छेद, ४ मूल, व १ ग्रावश्यक-इस प्रकार ३२ ग्रागम ग्रंथ।
- ३—िदगम्बर परम्परा—ये सभी श्रागम ग्रंथ लुप्त । षट्खराडागम, कषायपाहुड, महाबन्ध इस प्रकार तीन मूल ग्रंथ एवं धवला, जयधवला श्रादि टीकाएँ । कुन्दकुन्दाचाय के ग्रन्थ प्रवचनसार, पंचास्तिकाय श्रादि मूलग्रन्थ एवं टीकाएँ ।

### श्रागमयुग का श्रन्त:

श्रागम-साहित्य ज्ञान की विविध शाखाश्रों का एक बहुत बड़ा भांडार है, इसमें कोई सन्देह नहीं। इतना होते हुए भी किसी एक विषय को लेकर संक्षिप्त श्रौर सरल ढङ्ग से जो प्रतिपादन होना चाहिए उसकी इसमें कमी है। इस कथन का यह श्रभिप्राय नहीं कि श्रागमों में किसी विषय का संक्षिप्त एवं व्यवस्थित प्रतिपादन है ही नहीं। कहीं-कहीं बहुत सरल एवं संक्षिप्त प्रतिपादन श्रवश्य मिलता है। किन्तु प्रत्येक विषय पर इस प्रकार की सामग्री नहीं है। दूसरी वात यह है कि श्रागम की शैली में पुनरुक्ति की मात्रा भी कुछ श्रधिक है। यह मात्र श्रागम की शैली का दोप नहीं है, क्योंकि उस समय के साहित्य की परम्परा ही ऐसी थी। जैसे-जैसे समय व्यतीत होता गया, कुछ ऐसे ग्रन्थों की श्रावश्यकता प्रतीत होने लगी, जो श्राकार से छोटे हों ग्रौर विषय का संक्षिप्त प्रतिपादन करने वाले हों। सिद्धान्त की मुख्य मुख्य वातें जिनमें मिल जाएँ, किन्तु उनका बहुत विस्तार न हो। इसी श्रावश्यकता

की पूर्ति के लिए ग्रागमेतर ग्रन्थों की रचना प्रारम्भ हुई। यद्यपि ग्रागे जाकर पुनः विस्तार का ग्राश्रय लेना पड़ा ग्रौर यह ठीक भी था, क्योंकि ज्ञान का क्षेत्र विस्तृत होता जा रहा था ग्रौर दार्शनिक वाद-विवाद बढ़ने लग गये थे। ग्राचार्य उमास्वाति ने जैन-तत्त्वज्ञान, ग्राचार, खगोल. भूगोल ग्रादि ग्रनेक विषयों का संक्षेप में प्रतिपादन करने की दृष्टि से प्रसिद्ध ग्रन्थ 'तत्त्वार्थसूत्र' लिखा। ग्रन्थ की भाषा भी प्राकृत न रखकर संस्कृत रखी। ग्रागमेतर साहित्य का वीजवपन यहीं से होता है।

## श्राचार्य उसास्वाति श्रौर तत्त्वार्थसूत्रः

उमास्वाति कव हुए, इस विषय में ग्रभी कोई निश्चित मत नहीं है। वाचक उमास्वाति का प्राचीन से प्राचीन समय विक्रम की पहली शताब्दी ग्रीर ग्रवीचीन से ग्रवीचीन समय तीसरी-चौथी शताब्दी है। इन तीन-चार सौ वर्ष के बीच में उनका समय पड़ता है।

ग्राचार्य उमास्वाति सर्वप्रथम संस्कृत-लेखक हैं, जिन्होंने जैनदर्शन पर ग्रपनी कलम उठाई। उनकी भाषा गुद्ध एवं संक्षिप्त है। शैली में सरलता एवं प्रवाह है। उनका 'तत्त्वार्थाधगम सूत्र' श्वेताम्बर ग्रौर दिगम्बर दोनों परम्पराग्रों में समान रूप से मान्य है। इसकी शैली सूत्रश्ली है,यह नाम से ही स्पष्ट है। इसमें दस ग्रध्याय हैं जिनमें जन दर्शन ग्रौर जैन ग्राचार का संक्षिप्त निरूपण है। खगोल ग्रौर भूगोल विषयक मान्यताग्रों का भी वर्णन है। यों कहना चाहिए कि यह ग्रन्थ जैन तत्त्व-ज्ञान, ग्राचार, भूगोल, खगोल, ग्रात्मिवद्या, पदार्थविज्ञान, कर्मशास्त्र ग्रादि ग्रनेक विषयों का संक्षिप्त कोष है।

प्रथम अध्याय में ज्ञान से सम्बन्ध रखने वाली निम्न वातों पर प्रकाश डाला गया है: — ज्ञान और दर्शन का स्वरूप, नयों का लक्षरा, ज्ञान का प्रामार्य। सर्वप्रथम दंशन का अर्थ वताया गया है। तदनन्तर प्रमारा और नय रूप से ज्ञान का विभाग किया गया है। फिर मित आदि पाँच

१—पं० सुखलाल जी कृत तत्त्वाथंसूत्र विवेचन, पृ० ६

२ — ज्ञानदर्शनयोस्तत्त्वं नयानां चैव लक्षणम् ज्ञानस्य च प्रमाणात्वमध्यायेऽस्मिन्निरूपितम् ॥



नववें ग्रध्याय में संवर, उसके साधन ग्रौर भेद, निर्जरा ग्रौर उसके उपाय, साधक ग्रौर उनकी मर्यादा पर विशद विवेचन है।

दसवें ग्रध्याय में केवल ज्ञान के हेतु, मोक्ष का स्वरूप, मुक्तात्मा की गित व स्वरूप पर प्रकाश डाला गया है।

## तत्त्वार्थ पर टीकाएँ :

तत्त्वार्थं सूत्र पर एक भाष्य मिलता है जो उमास्वाति की ग्रषनी ही रचना है। इसके ग्रतिरिक्त 'सवार्थंसिद्धि' नाम की एक संक्षिप्त किन्तु ग्रति महत्त्वपूर्ण टीका मिलती है। यह टीका म्राचार्य पूज्यपाद की कृति है जो छठी शताब्दी में हुए थे। ये दिगम्बर परम्परा के स्राचार्य थे। स्रकलंक ने 'राजवात्तिक' की रचना की। यह टीका वहुत विस्तृत एवं सर्वाङ्गपूर्ण है। दर्शन के प्रत्येक विषय पर किसी-न-किसी रूप में प्रकाश डाला गया है। कहीं-कहीं खराडन-मराडन की दृष्टि की मुख्यता है। विद्यानन्द कृत 'श्लोकवार्तिक' भी बहुत महत्त्वपूर्ण टीका है। ये दोनों दिगम्बर् परम्परा के अनुयायी थे। इनके भ्रतिरिक्त सिद्धसेन भ्रीर हरिभद्र ने कमश वृहत्काय ग्रौर लघुकाय वृत्तियों की रचना की। ये दोनों रवेताम्बर परम्परा के उपासक थे। इन सभी टीकाग्रों में दार्शनिक दृष्टिकोएा ही प्रधान रूप से मिलता है। जैनं दर्शन की ग्रागे की प्रगति पर इन टीकायों का ग्रत्यिक प्रभाव पड़ा है। ये टीकाएँ ग्राठवीं-नवीं शताब्दी में लिखी गई । जिस प्रकार दिङ्नाग के 'प्रमाणसमुच्चय' पर धर्मकीति ने 'प्रमाणवार्तिक' लिखा और उसी को केन्द्रविन्दु मान कर समग्र वौद्ध-द्र्शन विकसित हुग्रा, उसी प्रकार तत्त्वार्थ सूत्र की इन टीका यों के ग्रासपास जैन दार्शनिक साहित्य का बड़ा विकास हुग्रा। इन टीकाग्रों के ग्रतिरिक्त वारहवीं शताब्दी में मलयगिरि ने ग्रौर चौदहवीं शताब्दी में चिरन्तन मुनि ने भी तत्त्वार्थ पर टीकाएँ लिखीं। ग्रठारहवीं शताब्दी में नव्यन्याय शैली के प्रकार्ड परिडत यशोविजय ने भी ग्रपनी टीका लिखी। दिगम्बर परम्परा के श्रुतसागर, विबुधसेन, योगीन्द्रदेव, योगदेव, लक्ष्मीदेव, अभयनन्दी आदि विद्वानों ने भी तत्त्वार्थ सूत्र पर अपनी-अपनी टोकाएँ लिखी थीं। वीसवीं शताब्दी में पं० सुखलाल जी संघवी ग्रादि ज्ञानों का प्रत्यक्ष ग्रौर परोक्ष प्रमाणों में विभाजन किया गया है। उसके बाद मित ज्ञान की उत्पत्ति ग्रौर उसके भेदों पर प्रकाश डाला गया है। तदुपरान्त श्रुतज्ञान का वर्णन है। िफर ग्रविध, मनःपर्यय ग्रौर केवल ज्ञान ग्रौर उनके भेद-प्रभेद तथा पारस्परिक ग्रन्तर का कथन है। तत्परचात् पाँचों ज्ञानों का तारतम्य बतलाते हुए उनका विषय-निर्देश एवं उनकी सहचारिता का दिग्दर्शन कराया गया है। तदनन्तर मिथ्याज्ञानों का निर्देश है। ग्रन्त में नय के भेदों का कथन है।

दूसरे ग्रध्याय में जीव का स्वरूप, जीव के भेद, इन्द्रियभेद, मृत्यु ग्रौर जन्म की स्थिति, जन्मस्थानों के भेद, शरीर के भेद ग्रौर जातियों का लिंग, विभाग, ग्रादि विषयों पर प्रकाश डाला गया है।

तीसरे ग्रध्याय में ग्रधोलोक के विभाग, नारक जीवों की दशा, द्वीप, समुद्र, पर्वत, क्षेत्र ग्रादि का वर्णन, इत्यादि भौगोलिक विषयों पर काफी चर्चा है।

चौथे ग्रध्याय में देवों की विविध जातियाँ, उनके परिवार, भोग, स्थान, समृद्धि, जीवनकाल ग्रौर ज्योतिर्मग्डल ग्रादि दृष्टियों से खगोल का वर्गान किया गया है।

पांचवें ग्रध्याय में निम्न विषयों पर प्रकाश डाला गया है:—द्रव्य के मुख्य भेद, उनकी परस्पर तुलना, उनकी स्थिति, क्षेत्र एवं कार्य, पुद्गल का स्वरूप, भेद ग्रौर उत्पत्ति, सत् का स्वरूप, नित्य का लक्षरण, पौद्गलिक वन्ध की योग्यता ग्रौर ग्रयोग्यता, द्रव्य लक्षरण, काल स्वतन्त्र द्रव्य है या नहीं इसका विचार एवं काल का स्वरूप, गुरा ग्रौर परिगाम के भेद।

छठे ग्रध्याय में ग्राश्रव का स्वरूप, उसके भेद एवं तदनुकूल कर्म-वन्धन ग्रादि वातों का विवेचन है।

सातवें ग्रध्याय में व्रत का स्वरूप, व्रत ग्रहंगा करने वालों के भेद, व्रत की स्थिरता, हिंसा ग्रादि ग्रतिचारों का स्वरूप, दान-स्वरूप, इत्यादि विषयों पर प्रकाश डाला गया है।

त्राठवें त्रध्याय में कर्मवन्धन के हेतु ग्रौर कर्मवन्धन के भेद पर विचार किया गया है। नववें ग्रध्याय में संवर, उसके साधन ग्रौर भेद, निर्जरा ग्रौर उसके उनाय, साधक ग्रौर उनकी मर्यादा पर विशद विवेचन है।

दसवें ग्रध्याय में केवल ज्ञान के हेतु, मोक्ष का स्वरूप, मुक्तात्मा की गति व स्वरूप पर प्रकाश डाला गया है।

## तत्त्वार्थ पर टीकाएँ:

तत्त्वार्थ सूत्र पर एक भाष्य मिलता है जो उमास्वाति की अपनी ही रचना है। इसके ग्रतिरिक्त 'सवार्थसिद्धि' नाम की एक संक्षिप्त किन्तु ग्रति महत्त्वपूर्ण टीका मिलती है। यह टीका म्राचार्य पूज्यपाद की कृति है जो छठी शताब्दी में हुए थे। ये दिगम्बर परम्परा के ग्राचार्य थे। ग्रकलंक ने 'राजवात्तिक' की रचना की। यह टीका बहुत विस्तृत एवं सर्वाङ्गपूर्ण है। दर्शन के प्रत्येक विषय पर किसी-न-किसी रूप में प्रकाश डाला गया है। कहीं-कहीं खराडन-मराडन की ट्रिंट की मुख्यता है। विद्यानन्द कृत 'श्लोकवार्तिक' भी बहुत महत्त्वपूर्ण टीका है। ये दोनो दिगम्बर परम्परा के अनुयायी थे। इनके अतिरिक्त सिद्धसेन और हरिभद्र ने कमश वृहत्काय ग्रीर लघुकाय वृत्तियों की रचना की। ये दोनों श्वेताम्बर परम्परा के उपासक थे। इन सभी टीकाग्रों में दार्शनिक टिष्टिकोगा ही प्रधान रूप से मिलता है। जैनं दर्शन की ग्रागे की प्रगति पर इन टीकाग्रों का ग्रत्यधिक प्रभाव पड़ा है। ये टीकाएँ ग्राठवीं-नवीं शताब्दी में लिखी गई । जिस प्रकार दिङ्नाग के 'प्रमारासमुच्चय' पर धर्मकीति ने 'प्रमाणवार्तिक' लिखा ग्रौर उसी को केन्द्रविन्दु मान कर समग्र वौद्ध-द्र्शन विकसित हुम्रा, उसी प्रकार तत्त्वार्थ सूत्र की इन टीका यों के म्रासपास जैन दार्शनिक साहित्य का वड़ा विकास हुग्रा। इन टीकाग्रों के ग्रतिरिक्त वारहवीं शताब्दी में मलयगिरि ने ग्रौर चौदहवीं शताब्दी में चिरन्तन मुनि ने भी तत्त्वार्थं पर टीकाएँ लिखीं। ग्रठारहवीं शताब्दी में नव्यन्याय र्गली के प्रकार्ड परिडत यशोविजय ने भी ग्रपनी टीका लिखी। दिगम्बर परम्परा के श्रुतसागर, विबुधसेन, योगीन्द्रदेव, योगदेव, लक्ष्मीदेव, ग्रभयनन्दी आदि विद्वानों ने भी तत्त्वार्थ सूत्र पर ग्रपनी-ग्रपनी टीकाएँ लिखी थीं। वीसवीं शताब्दी में पं० सुखलाल जी संघवी आदि विद्वानों ने हिन्दी तथा गुजराती म्रादि भाषाम्रों में तत्त्वार्थसूत्र पर सुन्दर विवेचन लिखे हैं।

इस प्रकार तत्वार्थसूत्र के पास पहुँचते-पहुँचते हमारा 'ग्रागम युग' समाम हो जाता है। इसके बाद 'ग्रागम युग' के ग्रनेक संस्कारों को लिए हए 'ग्रनेकान्त-स्थापन-पुग' ग्राता है। इस युग में जैन-दर्शन का स्तर काफी ऊँचा उठ जाता है।

# श्रनेकान्त-स्थापना-युग :

भारतीय दार्शनिक क्षेत्र में नार्गा जुन ने एक बहुत बड़ी हल-चल मचा दी थी। जब से नागार्जु न इस क्षेत्र में ग्राए, दार्शनिक वादिववादों को एक नया रूप प्राप्त हुग्रा। श्रद्धा के स्थान पर तर्क का साम्राज्य हो गया। पहले तर्क न था, ऐसी बात नहीं हैं। तर्क के होते हुए भी ग्रधिक काम श्रद्धा से ही चल जाता था। यही कारएा था कि दर्शन का व्यवस्थित ग्राकार न बन पाया। नागार्जु न ने इस क्षेत्र में ग्राकर एक कान्तिकारी परिवर्तन कर दिया। यह कान्ति बौद्ध-दर्शन तक ही सीमित न रही। इसका प्रभाव भारत के सभी दर्शनों पर बड़ा गहरा पड़ा। परि-एगामस्वरूप जैन दर्शन भी उससे ग्रद्धता न रह सका। सिद्धसेन ग्रौर समन्तभद्र जैसे महान् तार्किकों को पैदा करने का बहुत कुछ श्रेय नागार्जु न को ही है। यह समय पाँचवीं-छठी शताब्दी का है। जैनाचार्यों ने इस युग में महावीर के समय से बिखरे रूप में चले ग्राते हुए ग्रनेकांतवाद को स्थिर ग्रौर सुनिश्चित रूप प्रदान किया। इसलिए यह युग 'ग्रनेकान्त-स्थापन युग' के नाम से पुकारा जा सकता है। इस युग में पाँच प्रसिद्ध जैनाचार्य हुए हैं। सिद्धसेन ग्रौर समन्तभद्र के ग्रतिरिक्त मल्लवादी, सिंहगिएा ग्रौर पात्रकेसरी के नाम उल्लेखनीय हैं।

## सिद्धसेन:

नागार्जु न ने शून्यवाद का समर्थन किया। शून्यवादियों के अनुसार तत्त्व न सत् है, न असत् है, न सदसत् है, न अनुभय। 'चतुष्कोटिविनिमु क्त' रूप से तत्त्व का वर्णान किया जा सकता है। विचार की चारों कोटियाँ तत्त्व को ग्रहगा करने में असमर्थ हैं। विचार जिस चीज को ग्रहगा करता है वह मात्र लोक-त्र्यवहार है।' बुद्धि से विवेचन करने पर हम किसी एक स्वभाव तक नहीं पहुँच सकते । हमारी बुद्धि किसी एक स्वभाव का ग्रवधारण नहीं कर संकती। इसलिए सारे पदार्थ ग्रनभिलास्य हैं, निःस्वभाव हैं । इस प्रकार शून्यवाद ने तत्त्व के निषेधपक्ष पर भार दिया। विज्ञानवाद ने विज्ञान पर जोर दिया ग्रौर कहा कि तत्त्व विज्ञा-नात्मक ही है। विज्ञान से भिन्न वाह्यार्थ की सिद्धि नहीं की जा सकती। जब तक व्यक्ति को विज्ञासमात्रता के साथ एकरूपता का वोध नहीं हो जाता तव तक ज्ञाता श्रीर ज्ञेय का भेद वना ही रहता है। इसके विपरीत नैयायिक, वैशेषिक ग्रीर मीमांसक वाह्यार्थ की स्वतन्त्र सत्ता सिद्ध करने लगे। सांख्यों ने सत्कार्यवाद का समर्थन किया ग्रौर कहा कि सब सत् है। हीनयान बौद्धों ने क्षिएाकवाद की स्थापना की ग्रौर कहा कि ज्ञान ग्रौर ग्रर्थ दोनों क्षिएाक हैं । इसके विपरीत मीमांसकों ने शब्द ग्रादि कुछ क्षिएाक जैसे पदार्थों को भी नित्य सिद्ध किया। नैयायिकों ने शब्दादि पदार्थों को क्षिंगिक ग्रौर ग्रात्मादि पदार्थों को नित्य माना। इस प्रकार भारतीय दर्शन के क्षेत्र में भारी संघर्ष होने लगा। जैन दार्शनिक भी इस ग्रवसर को खोनेवाले न थे। उन्हें इस संधर्प से प्रे रराा मिली। ग्रपने मत की पुष्टि के लिए उन्होंने भी इस क्षेत्र में पैर रखा श्रीर इंके की चोट सबके सामने ग्राए।

महावीरोपदिष्ट नयवाद ग्रौर स्याद्वाद को मुख्य ग्राधार वनाकर सिद्धसेन ने ग्रपना कार्य प्रारम्भ किया । सिद्धसेन ने सन्मतितकं,

१—'चातुष्कोटिकं च महामते ! लोकव्यवहार :' लंकावतार सूत्र, पृ० १८८

२ - बुद्धया विविच्यमानानां स्वभावो नावधार्यते । तस्मादनभिलाप्यास्ते निःस्वभावारच देशिता : ।। लंकावतार सूत्र, पृ० ११६

२—यावद् विज्ञप्तिमात्रत्वे विज्ञानं नावतिष्ठते । ग्राह्मं यस्य विषयस्तावन्नविनिवर्तते ।

<sup>—ि</sup>त्रिधिका, का० २६०

थीं जैसे भव्य ग्रौर ग्रभव्य का विभाग, जीवों की संख्या का प्रश्न ग्रादि, उन पर उन्होंने तर्क का प्रयोग करना उचित न समभा। उन बातों को यथावत् ग्रह्गा कर लिया। जो वातें तर्कवल से सिद्ध या ग्रसिद्ध की जा सकती थीं उन वातों को उन्होंने ग्रच्छी तरह से तर्क की कसौटी पर कसा।

सिद्धसेन का कथन है कि धर्मवाद दो प्रकार का है-ग्रहेतुवाद ग्रौर हेतुवाद। भन्याभन्यादिक भाव ग्रहेतुवाद के ग्रन्तगंत हैं। सन्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र ग्रादि नियम दुःख का नाश करने वाले हैं इत्यादि वातें हेतुवाद का विषय हैं। सिद्धसेन का हेतुवाद ग्रौर ग्रहेतुवाद का यह विभाग हमें दर्शन ग्रौर धर्म क्षेत्र का स्मरण कराता है। हेतुवाद तर्क पर प्रतिष्ठित है ग्रतः वह दर्शन का विषय है। ग्रहेतुवाद श्रद्धा पर प्रतिष्ठित है ग्रतः वह धर्म का विषय है। इस प्रकार सिद्धसेन ने परोक्ष-रूप से दर्शन ग्रौर धर्म की मर्यादा का संकेत किया है।

सिद्धसेन ने एक विल्कुल नई परंपरा स्थापित की। वह परंपरा है दर्शन ग्रौर ज्ञान का ग्रभेद। जैनों की ग्रागमिक परंपरा थी सर्वज्ञ के दर्शन ग्रौर ज्ञान को भिन्न मानना। इस परंपरा पर उन्होंने प्रहार किया ग्रौर ग्रपने तर्कवल से यह सिद्ध किया कि सर्वज्ञ के दर्शन ग्रौर ज्ञान में कोई भेद नहीं है। सर्वज्ञत्व के स्तर पर पहुँच कर दोनों एक रूप हो जाते हैं। इसके ग्रितिरक्त ग्रवधि ग्रौर मनः पर्यय ज्ञान को एक सिद्ध करने का प्रयत्न किया। साथ ही साथ ज्ञान ग्रौर श्रद्धा को भी एक सिद्ध किया। जैनागमों में प्रसिद्ध नैगमादि सात नयों के स्थान पर उन्होंने छः नयों की स्थापना की। नैगम को स्वतन्त्र नय न मानकर संग्रह ग्रौर व्यवहार में समाविष्ट कर दिया। इत्ना ही नहीं ग्रपितु उन्होंने यहाँ तक कह दिया कि जितने वचन के प्रकार हो सकते हैं

१--सन्मतितर्क ३:४३,४४

२ ज अपुट्ठे भावो जागाइ पासइ य केवली गियमा । तम्हा तं गागां दंसगां च अविसेसम्रो सिद्धं।।

<sup>-</sup> सन्मतितर्क २:३०

उतने ही नय के प्रकार हो सकते हैं श्रौर जितने नयवाद हो सकते हैं उतने ही मत-मतान्तर भी हो सकते हैं।'

ज्ञान ग्रीर फिया के ऐकान्तिक ग्राग्रह को चुनौती देते हुए सिद्धसेन ने घोपगा की कि ज्ञान ग्रीर फिया दोनों ग्रावब्यक हैं। ज्ञान-रहित क्रिया उसी प्रकार व्यर्थ है जिस प्रकार फिया-रहित ज्ञान निकम्मा है। ज्ञान ग्रीर फिया का सम्यग् संयोग ही वास्तविक सुख प्रदान कर सकता है। जन्म ग्रीर मरगा के दु:ख से मुक्ति पाने के लिए ज्ञान ग्रीर किया दोनों ग्रावब्यक हैं।

न्यायावतार ग्रीर वत्तीसियों में भी सिद्धसेन ने ग्रपनी मान्यताग्रों की पुष्टि का पूर्ण प्रयत्न किया है। सिद्धसेन ने सचमुच जैन दर्शन के इतिहास में एक नए युग की स्थापना की।

#### समन्तभद्र:

द्वेताम्वर परम्परा में सिद्धसेन का जो स्थान है वही स्थान दिगम्बर परम्परा में समन्तभद्र का है। समन्तभद्र की प्रतिभा विलक्षण थी इसमें कोई शंका नहीं। उन्होंने स्याद्वाद की सिद्धि के लिए ग्रथक परिश्रम किया। उनकी रचनाग्रों का छिपा हुग्रा लक्ष्य स्याद्वाद ही होता है। स्नोत्र की रचना हो तो क्या ग्रौर दार्शनिक गृति हो तो क्या—सभी का लक्ष्य एक ही था ग्रौर वह था स्याद्वाद की सिद्धि। सभी वादों की ऐकान्तिकता में दोप दिखा कर उनका श्रनेकान्तवाद में निर्दोप समन्वय कर देना समन्तभद्र की ही खूबी थी। स्वयम्भूस्तोत्र में चौबीस तीर्थकरों की स्तृति के बहाने दार्शनिक तत्त्व का नया ही मुन्दर एवं अद्भुत ममावेश किया है। यह स्तोत्र, स्तृतिकाव्य का उत्कृष्ट नमूना तो है हो, साथ ही नाथ इमके श्रन्यर भरा हुग्रा दार्शनिक वक्तव्य ग्रत्यन्त महत्त्व का है। प्रत्येक

१—जावह्या वयरावहा तावह्या चैव होति गायवाया । जावह्या गायवाया तावह्या चेव परसमया ॥ सन्मतितर्क ३ : ४७

२-- सन्मतितकं ३: ६=

तीर्थकर की स्तुति में किसी न किसी दार्शनिकवाद का निर्देश करना वे नहीं भूले । स्वयम्भूस्तोत्र की तरह युक्त्यनुशासन भी एक उत्कृष्ट स्तुतिकाव्य है। इस काव्य में भी यही वात है। स्तुति के बहाने अन्य ऐकान्तिकवादों में दोष दिखाकर स्वसम्मत भगवान् के उपदेशों में गुगों के दर्शन कराना इस काव्य की विशेपता है। यह तो अयोगव्यवच्छेद हुआ। इसके अतिरिक्त भगवान् के उपदेशों में जो गुगा हैं वे अन्य किसी के उपदेश में नहीं, यह लिखकर उन्होंने अन्ययोग-व्यवच्छेद के सिद्धान्त का भी प्रतिपादन किया।

इन स्तोत्रों के अतिरिक्त उनकी एक कृति आप्तमीमांसा है। दार्शनिक दृष्टि से यह श्रेष्ठ कृति है। ग्रहन्त की स्तुति के प्रश्न को लेकर उन्होंने यह ग्रंथ प्रारम्भ किया। ग्रर्हन्त की ही स्तुति क्यों करनी चाहिए। इस प्रश्न को सामने रखकर उन्होंने ग्राप्तपुरुष की मीमांसा की है। ग्राप्त कौन हो सकता है, इस प्रश्न को लेकर विविध प्रकार की मान्यतास्रों का विश्लेषणा किया है। देवागमन, नभोयान, चामरादि विभूतियों की महत्ता की कसौटी का खरडन करते हुए यह सिद्ध किया है कि ये बाह्य विभूतियाँ ग्राप्तत्व की सूचक नहीं हैं। ये सब चीजें तो मायावी पुरुषों में भो दिखाई दे संकती हैं। इसी प्रकार शारीरिक ऋद्धियाँ भी आप्त पुरुष की महत्ता सिद्ध नहीं कर सकतीं। देवलोक में रहने वाले भी अनेक प्रकार की ऋद्वियाँ प्राप्त कर सकते हैं। किन्तु वे हमारे लिये महान् नहीं हो सकते । इस प्रकार बाह्य प्रदर्शन का खरंडन करते हुये वे यहाँ तक पहुँचते हैं कि जो धर्म प्रवर्तक कहे जाते हैं जैसे बुद्ध, किपल, गौतम, कर्णाद, जैमिनो ग्रादि, क्या उन्हें आप्त माना जाय ? इसके उत्तर में वे कहते हैं कि ग्राप्त वही हो सकता है जिसके सिद्धान्त दोषयुक्त न हों, विरुद्ध न हों। सभी धर्म-प्रवर्तक ग्राप्त नहीं हो सकते क्योंकि उनके सिद्धान्त परस्पर-विरुद्ध हैं। किसी एक को ही भ्राप्त मानना चाहिए।

१—तीर्थकृत्समयानां च, परस्परविरोधतः । सर्वेषामाप्तता नास्ति, कश्चिदेव भवेद् गुरुः ॥

<sup>---</sup> श्राप्तमीमांसा, का० ३।

वह एक कौन है ? इसका उत्तर देते हुए समन्तभद्र ने कहा कि जिसमें मोहादि दोपों का सर्वथा ग्रभाव है ग्रीर जो सर्वज्ञ है वही ग्राप्त है। ऐसा व्यक्ति ग्रहंन्त ही हो सकता है, क्योंकि अहंन्त के उपदेश प्रमाण से वाधित नहीं होते। यह जैन दृष्टि की पूर्व भूमिका है। जैन दर्शन निर्दोप एवं सर्वज्ञ ग्रहंन्तों की वाणी को ही ग्राप्तप्रणीत मानता है। जो वाणी प्रमाण से वाधित है वह सर्वज्ञ की वाणी नहीं हो सकती, क्योंकि सर्वज्ञ की वाणी कभी वाधित नहीं होतो। ग्रवाधित वाणी ही ग्राप्त-वचन है। इस प्रकार के ग्राप्तवचन ही प्रमाणभूत माने जा सकते हैं। प्रत्यक्षादि प्रमाण से वाधित सिद्धान्तों को ग्राप्तवचन नहीं कहा जा सकता। इस प्रकार ग्रवाधित सिद्धान्त ही आप्तवचन नहीं कहा जा सकता। इस प्रकार ग्रवाधित सिद्धान्त ही आप्तवचन नहीं कहा जा सकता। इस प्रकार ग्रवाधित सिद्धान्त ही आप्तवचन नहीं कहा जा सकता। इस प्रकार ग्रवाधित सिद्धान्त ही आप्तवचन नहीं कहा जा सकता। इस प्रकार ग्रवाधित सिद्धान्त ही आप्तवचन ग्रवोच कर्माटी है। इस कसीटी को हाथ में लेकर समन्तभद्र ग्रागे वढ़ते हैं ग्रीर सभी प्रकार के ऐकान्तिक वादों में प्रम ण-विरोध दिखाकर ग्रनेकान्तवाद की ध्वजा ऊँची फरकाते हैं।

एकान्तवाद के दो मुख्य पहलू हैं। एक पक्ष एकान्त सत् का प्रतिपादन करता है तो दूनरा पक्ष एकान्त असत् का। एक पक्ष धारवतवाद का आश्रय लेता है तो दूसरा पक्ष उच्छेदवाद का प्रतिपादन करता है। इसी प्रकार नित्येकान्त और अनित्येकान्त, भेदैकान्त और अभेदंकान्त और विशेषेकान्त, गुणैकान्त और प्रदेशकान्त, सापेक्षेकान्त, लोर निरपेक्षेकांत, हेतुवादेकान्त और अहेतुवादेकान्त, विज्ञानेकान्त और भूतंकान्त, देवेकान्त और पुरुपार्थकान्त, वाच्येकांत और अवाच्येकांत आदि हिटकोण एकांतवाद के समर्थक हैं। समंतभद्र ने आप्तमीमांसा में दो विरोधी पक्षों के ऐकांतिक आग्रह से उत्पन्न होने दाल दोषों को दिखाकर स्याहाद की स्थापना की है। स्याहाद को लक्ष्य में रख कर सप्तभंगी की योजना की है। प्रत्येक दो

६—म स्वमेव।नि निर्दोषा, मुक्तिसास्त्राविरोधिवाक । प्रविरोधो पदि टं ते, प्रसिद्धीन न बाध्वते ॥

विरोधी वादों को लेकर सप्तभंगी की योजना किस प्रकार हो सकती है इसका स्पष्टीकरण समन्तभद्र की विशेषता है।

#### मल्लवादी:

मल्लवादी सिद्धसेन के समकालीन थे। उनका नाम तो कुछ ग्रौर ही था किन्तु वाद में कुशल होने के कारण उन्हें मल्लवादी पद से विभूषित किया गया ग्रौर यही नाम प्रचलित भी हो गया। उनकी सन्मतितर्क की टीका बहुत महत्त्वपूर्ण है। यह टीका इस समय उपलब्ध नहीं है। उनका प्रसिद्ध एवं श्रेष्ठ ग्रन्थ नयचक्र है। आज तक के ग्रन्थों में यह एक ग्रद्भुत ग्रन्थ है। तत्कालीन सभी दार्शनिक वादों को सामने रखते हुए उननें एक वादचक्र बनाया। उस चक्र का उत्तर-उत्तरवाद, पूर्व-पूर्ववाद का खण्डन करके ग्रपने-ग्रपने पक्ष को प्रबल प्रमाणित करता है। प्रत्येक पूर्ववाद अपने को सर्वश्रेष्ठ एवं निर्दोष समभता है। वह यह सोचता ही नहीं कि उत्तरवाद मेरा भी खण्डन कर सकता है। इतने में तुरन्त उत्तरवाद श्राता है श्रीर पूर्ववाद को पछाड़ देता है। श्रन्तिम वाद पुनः प्रथम वाद से पराजित होता है। ग्रन्त में कोई भी वाद अपराजित नहीं रह जाता। पराजय का यह चक्र एक ग्रद्भुत श्रृ खला तैयार करता है। कोई भी एकान्तवादी इस चक्र के रहस्य को नहीं सम्भ सकता। एक तटस्थ व्यक्ति ही इस चक्र के भीतर रहनेवाले प्रत्येक वाद की सापेक्षिक संवलता ग्रौर निर्वलता मालूम कर सकता है। यह वात तभी हो सकती है जब उसे पूरे चक्र का रहस्य मालूम हो। चक्र नाम देने का उद्देश्य भी यही है कि उस चक्र के किसी भी वाद को प्रथम रखा जा सकता है ग्रौर ग्रन्त में जाकर वह ग्रपने ग्रन्तिम वाद का खण्डन कर सकता है। इस प्रकार प्रत्येक वाद का खण्डन हो जाता है। ग्राचार्य का वास्तविक उद्देश्य यही है कि प्रत्येक वाद ग्रपनी-ग्रपनी दृष्टि से सच्चा है, परन्तु ज्योंही वह 'मैं ही सच्चा हूँ' का आग्रह करता है त्योंही दूसरा वाद आकर उसे ममाप्त कर देता है। प्रत्येक वाद की ग्रानी-ग्रपनी योग्यता है और अपना-ग्रपना क्षेत्र है। वह ग्रपने क्षेत्र में सचा है। इस प्रकार

श्रनेकान्त दृष्टि का श्राश्रय लेने से ही सभी वाद सुरक्षित रह सकते हैं। अनेकान्त के विना कोई भी दाद सुरक्षित नहीं। श्रनेकान्तवाद परस्पर-विरुद्ध प्रित भाषित होने वाले सभी वादों का निर्दोष समन्वय कर देता है। उस समन्वय में सभी वादों को उचित स्थान प्राप्त हो जाता है। कोई भी वाद वहिष्कृत घोषित नहीं किया जाता। जिस प्रकार वेडले के 'सम्पूर्ण' (Whole) में सारे प्रतिभामों को श्रपना-श्रपना स्थान मिल जाता है उसी प्रकार श्रनेकान्तवाद में नारे एकान्तवाद समा जाते हैं। इससे यही फलित होता है कि एकान्त वाद तभी तक मिथ्या है जब तक कि वह निरपेक्ष है। मापेक्ष होने पर वही एकान्त सच्चा हो जाता है— सम्यक् एकान्त श्रीर मिथ्या एकान्त में यही भेद है कि सम्यक् एकांत सापेक्ष होता है जबकि मिथ्या एकांत निरपेक्ष होता है। नय में सम्यक् एकान्त श्रीर है। नय सम्यक् एकान्त श्रीर है। नय में सम्यक् एकान्त श्रीर है। नय में सम्यक् एकान्त श्रीर है। नय सम्यक् है। निर्या एकान्त दुनंय है—नयाभास है, इसीलिए वह भूठा है—श्रसम्यक् है। सिहगिरा:

सिंहगिए। ने नयचक पर १८००० श्लोक की एक वृह-त्काय टीका लिखी । इस टीका में सिंहगिए। क्षमाश्रमए। की प्रतिभा ग्रच्छी तरह भलकती है। इसमें सिद्धसेन के ग्रन्थों के उद्धरण हैं, किन्तु समन्तभद्र का कोई उल्लेख नहीं। इसी तरह विङ्नाग ग्रीर भर्नु हिर के कई उद्धरण हैं, किंतु धर्मकीति के ग्रथ का कोई उद्धरण नहीं। मल्लवादी ग्रीर सिंहगिए। दोनों श्वेता-ग्वराचार्य थे।

#### पात्रकेशरी:

एसी समय एक तेजस्वी आचार्य दिसम्बर परम्परा में हुए जिसका नाम पात्रकेशरी था। इन्होंने प्रमासा-झास्त्र पर एक ग्रन्थ निस्पा जिसका नाम 'त्रिलक्षसा कर्द्यन' है। जिस प्रकार मिद्धसेन ने प्रमासा-सास्त्र पर त्यायावतार निया उसी प्रकार पात्रकेशरी ने उसत स्त्य निया। इस ग्रन्थ में दिङ्नाम सम्बित हेतु के त्रिलक्षसा का स्त्राचन किया गया है। अन्यथानुषपत्ति ही हेतु का ग्रद्यभिचारी निक्रम हो सकता है, यह बात जिलक्षमा कर्द्यन में मिद्ध की गई है। जैन न्यायशास्त्र में यही लक्षण मान्य है। दुर्भाग्य से यह ग्रन्थ उपलब्ध नहीं है।

### प्रमाग्रशास्त्र व्यवस्था युग:

दिङ्नाग के विचारों ने भारतीय प्रमाणशास्त्र ग्रौर न्याय-शास्त्र को प्रेरणा दी, यह हम देख चुके हैं। दिङ्नाग बौद्ध तर्क-शास्त्र का पिता कहा जा सकता है। दिङ्नाग की प्रतिभा के फलस्वरूप ही प्रशस्त, उद्योतकर, कुमारिल, सिद्धसेन, मल्लवादी, सिंहगिण, पूज्यपाद, समन्तभद्र, ईश्वरसेन, अविद्धकर्ण ग्रादि दार्श-निकों की रचनाएँ हमारे सामने ग्राईं। इन रचनाग्रों में दिङ्नाग की मान्यताओं का खराडन था। इसी संघर्ष के ग्रुग में धर्मकीर्ति पैदा हुए। उन्होंने दिङ्नाग पर ग्राक्रमण करने वाले सभी दार्श-निकों को करारा उत्तर दिया ग्रौर दिङ्नाग के दर्शन का नए प्रकाश में परिष्कार किया। धर्मकीर्ति की परम्परा में ग्रचंट, धर्मोतर, शान्तरिक्षत, प्रज्ञाकर ग्रादि हुए जिन्होंने उनके पक्ष की रक्षा की। दूसरी ग्रोर प्रभाकर, उम्बेक, व्योमिशव, जयन्त, सुमित, पात्रकेशरी, मंडन ग्रादि बौद्धेतर दार्शनिक हुए जिन्होंने बौद्ध पक्ष का खराडन किया। इस संघर्ष के फलस्वरूप ग्राठवीं-नवीं शताब्दी में जैनदर्शन के समर्थक ग्रकलंक, हिरभद्र आदि दार्शनिक मैदान में आए।

#### श्रकलंक:

जैन-परम्परा में प्रमाणशास्त्र का स्वतंत्र रूप से व्यवस्थित निरूपण ग्रकलंक की ही देन है। दिङ्नाग के समय से लेकर ग्रकलंक तक बौद्ध ग्रौर बौद्धेतर प्रमाणशास्त्र में जो संघर्ष चलता रहा, उसे ध्यान में रखते हुए जैन प्रमाणशास्त्र का प्राचीन मर्यादा के ग्रनुकूल प्रतिपादन करने का श्रेय ग्रकलंक को है। प्रमाणसंग्रह न्यायविनिश्चय, लघीयस्त्रयी ग्राद्धि ग्रन्थ इस मत की पुष्टि करते हैं। अनेकान्तवाद के समर्थन में उन्होंने समन्तभद्रकृत आप्तमीमांसा पर ग्रष्टशती नामक टीका लिखी। सिद्धिविनिश्चय में भी उनका यही हिष्टकोण है। अकलंक ने प्रमागा-व्यवस्था का उपन्यास इस प्रकार किया है—

१---प्रमारण के दो भेद---(१) प्रत्यक्ष ग्रीर (२) परोक्ष ।

२—प्रत्यक्ष के दो भेद—(१) मुख्य ग्रीर (२) सांव्यवहारिक

३—परोक्ष के पाँच भेद—(१) स्मृति, (५) प्रत्यभिज्ञान, (३) तर्क, (४) श्रनुमान, (४) श्रागम।

४—प्रत्यभिज्ञान (संज्ञा), तर्क (चिता), अनुमान, (ग्रभि-निवोध), आगम (श्रुत)।

५—मुख्य प्रत्यक्ष के उपभेदः—(१) श्रविष, (२) मनःपर्यय, (३) केवल ।

६—मांव्यवहारिक प्रत्यक्ष (इंद्रियानिन्द्रिय प्रत्यक्ष)-मितज्ञान। यह व्यवस्था ग्रागमों में भी मिलती है। तत्वार्थसूत्र में भी इसी व्यवस्था का प्रतिपादन है। तत्वार्थ की व्यवस्था यो है:—

१—ज्ञान (प्रमारा) के पाँच भेदः—(१) मति, (२) श्रुत,

(३) अवधि, (४) मनःपर्यय और (५) केवल ।

२-परोक्ष ज्ञान के दो भेद:-(१) मित ग्रीर (२) श्रुत।

३—प्रत्यक्ष ज्ञान के तीन भेदः—(१) ग्रविध, (२) मनःपर्यय (३) केवल ।

४—मितज्ञान के दूसरे नाम':—मित, स्मृति, संज्ञा, चिन्ता, धिभिनिबोध। ये सब इंद्रियों तथा मनकी सहायता से होते हैं।

नन्दीसूत्र की प्रमाण-व्यवस्था में थोड़ा सा परिवर्तन व परिवर्धन है । वह इस प्रकार है—

ज्ञान दो प्रकार का है:-प्रत्यक्ष और परोक्ष ।

प्रत्यक्ष तीन प्रकार का है:—इन्द्रिय ग्रीर नो-इन्द्रिय ग्रीर मितज्ञान ।

१ — तदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तम्

है। तत्वज्ञान, शब्दशास्त्र, जातिवाद ग्रादि सभी विषयों पर प्रभाचन्द्र की कलम चली है। मूलसूत्र ग्रीर कारिकाग्रों का तो मात्र ग्राधार है। जो कुछ उन्हें कहना था वह किसी न किसी बहाने कह डाला। प्रभाचन्द्र की एक विशेषता ग्रीर है—वह है विकल्पों का जाल फैलाने की। किसी भी प्रश्न को लेकर दस-पन्द्रह विकल्प सामने रख देना तो उनके लिए सामान्य वात थी। उनका समय वि० १०३७ से ११२२ तक का है।

वादिराज प्रभाचन्द्र के समकालीन थे। इन्होंने स्रकलंककृत न्याय विनिश्चय पर विवरण लिखा है। ग्रन्थों के उद्धरण देना उनकी विशे-षता है। प्रमाणशास्त्र की दृष्टि से यह विवरण महत्वपूर्ण है। जगह-जगह ग्रनेकान्तवाद की पुष्टि की गई है ग्रौर वह भी पर्याप्त मात्रा में।

## जिनेश्वर, चन्द्रप्रभ ग्रौर ग्रनन्तवीर्य:

जिनेश्वर की रचना न्यायावतार पर प्रमालक्ष्म नामक वार्त्तिक है। इसमें इतर दर्शनों के प्रमाणभेद, लक्षण ग्रादि का खगडन किया गया है ग्रीर न्यायावतार-सम्मत परोक्ष के दो भेद स्थिर किए गए हैं। वार्त्तिक के साथ उसकी स्वोपज्ञ व्याख्या भी है। इसका रचना काल १०६५ के ग्रास-पास है।

ग्राचार्यं चन्द्रप्रभसूरि ने वि० ११४६ के ग्रास-पास प्रमेयरत्नकोष नामक एक संक्षिप्त ग्रन्थ लिखा। यह ग्रन्थ प्रारम्भिक ग्रभ्यास करने वालों के लिए बहुत काम का है।

इसी समय ग्राचार्य ग्रनन्तवीर्य ने परीक्षामुख पर प्रमेथरत्नमाला नामक एक संक्षित ग्रौर सरल टीका लिखी। यह टीका सामान्य स्तर वाले ग्रभ्यासियों के लिए विशेष उपयोगी है। इसमें प्रमेयकमलमार्तगड़ की तरह लम्बे चौड़े विवादों को स्थान न देकर मूल समस्याग्रों का ही सौम्य भाषा में समाधान किया गया है।

## वादी देवसूरि :

प्रमाणशास्त्र पर परीक्षामुख के समान ही एक ग्रन्य ग्रन्थ लिखने वाले वादी देवसूरि हैं। परीक्षामुख का श्रनुकरण करते हुए भी उन्होंने ग्रपने ग्रन्थ प्रमाणनयतत्त्वालोक में दो नए प्रकरण जोड़े, जो परीक्षा- मुख में नहीं थे। एक प्रकर्ण तो नयवाद पर है, जिसका माणिक्यचन्द्र ने अपने प्रन्थ में समावेश नहीं किया। यह सातवाँ प्रकर्ण जैन न्याय-शास्त्र के पूर्ण ज्ञान के लिए अत्यन्त आवश्यक है। इस सातवें प्रकर्ण के अतिरिक्त प्रमाणनयतत्त्वालोक में आठवाँ प्रकरण वादिवद्या पर है। इस हिंद्र से परीक्षामुख की अपेक्षा यह प्रन्थ कहीं अधिक उपयोगी है। वादी देवसूरि इतना ही करके सन्तुष्ट न हुए, अपितु, उन्होंने इसी प्रन्थ पर स्वोपक्ष टीका भी लिखी। यह टीका स्याद्वादरत्नाकर के नाम से प्रसिद्ध है। इस बृह्त्नाय टीका में उन्होंने दार्शनिक समस्याओं का उस समय तक जितना विकास हुआ, सबका समावेश किया। प्रभाचन्द्रकृत स्त्रीमुक्ति आर केविनिक्वलाहार की चर्चा का श्वेताम्वर हिष्ट से उत्तर देने से भी वे न चूके। इतना ही नहीं, अपितु, कहीं-कहीं तो उन्होंने श्रन्य दार्शनिकों के आक्षेपों का उत्तर विल्कुल नये ढंग से दिया। इस तरह वादी देवसूरि अपने समय के एक श्रेष्ठ दार्शनिक थे, इसमें कोई संशय नहीं। इनका समय वि० ११४३ से १२२६ तक है।

### हेसचन्द्र:

श्रानार्यं हेमचन्द्र का जन्म वि० मं० ११४५ की कार्तिकी पूर्णिमा के दिन श्रह्मदाबाद के समीप धन्छुका ग्राम में हुआ। इनका वाल्यकाल का नाम चंगदेव था। इनके पिता दोवधर्म के श्रनुशाबी थे श्रीर माता जेन- धर्म पालती थीं। श्रामें जाकर ये देवचन्द्रसूरि के दिष्य बने श्रीर इनका नाम सोमचन्द्र रूपा गया। देवचन्द्रसूरि श्रपने शिष्य के गुग्मों पर बहुत अनव थे श्रीर माथ ही नाथ सोमचन्द्र की विद्वत्ता की धाक भी मानते थे। वे श्रपने जीवन काल में ही सोमचन्द्र की श्राचार्यं पद पर प्रतिष्ठित करना चाहते थे। वि० नं० ११६६ की वैद्याच शुक्ता हतीया के दिन सोमचन्द्र की नागीर में श्राचार्यंवद प्रदान किया गया। सोमचन्द्र के धारीर की प्रभा श्रीर कान्ति सुवर्ग के समान श्री, श्रतः उनका नाम हैमजन्द्र रूपा गया। यह उनके नाम का इतिहान है।

स्थानार्यं हेमनन्द्र की प्रतिभा बहुमुक्ती थी, यह उनकी कृतियों को देखने ने नपट मालूम टो जाता है। कोई ऐसा महत्वपूर्ण विषय न थार विषय के उन्होंने स्थानी कलमान सलाई हो। ब्याकरण, कोटा, छन्दर अलंकार, काव्य, चरित्र, न्याय ग्रादि प्रत्येक विषय पर विद्वत्तापूर्ण ग्रन्थ लिखे हैं। व्याकरण शास्त्र पर उनका ग्रन्थ सिद्धहेमव्याकरण प्रसिद्ध ही है। कोश की दृष्टि से ग्रिभिधानचिन्तामिण बहुत महत्वपूर्ण है। छन्द, अलंकार ग्रीर काव्य पर छन्दोनुशासन, काव्यानुशासन ग्रादि ग्रन्थ प्रसिद्ध हैं।

प्रमाग्शास्त्र पर त्राचार्य हेमचन्द्र का प्रमाग्मीमांसा ग्रन्थ ग्रत्यत्त मह्त्वपूगं है। इसमें पहले सूत्र हैं ग्रीर फिर उन पर स्वोपज्ञ व्याख्या है। इस ग्रन्थ की सबसे बड़ी विशेषता यह है कि यह सूत्र ग्रीर व्याख्या दोनों को मिलाकर भी मध्यमकाय है। यह न तो परीक्षामुख ग्रीर प्रमाग्गनय-तत्त्वालोक जितना संक्षिप्त ही है ग्रीर न प्रमेयकमलमार्तगृड ग्रीर स्याद्वाद-रत्वाकर जितना विशाल ही है। इसमें न्यायशास्त्र के महत्वपूर्ण प्रश्नों का मध्यम प्रतिपादन है। इस ग्रन्थ को समभने के लिए न्यायशास्त्र की पूर्वभूमिका ग्रत्यन्त ग्रावश्यक है। इस समय यह ग्रन्थ पूर्ण उपलब्ध नहीं है। जिस समय यह पूर्ण उपलब्ध होगा। उस समय जैन न्यायशास्त्र के गीरव में वहुत कुछ ग्रभिवृद्धि होगी।

इसके अतिरिक्त हेमचन्द्र की अयोगव्यवच्छेदिका श्रीर अन्ययोग व्यवच्छेदिका नामक दो हात्रिशिकाएँ भी हैं। इनमें से अन्ययोगव्यवच्छे-दिका पर मिल्लिपेगा ने स्थाहादमंजरी नामक टीका लिखी है, जो शैली श्रीर सामग्री दोनों इण्टियों से महत्वपूर्ण है। हेमचन्द्र की मृत्यु वि० सं० १२२६ में हई।

## ग्रन्य दार्शनिक:

वारह्वीं शताब्दी में हुए शान्याचार्य ने न्यायावतार पर स्वोपज्ञ-टीका सिंहत वार्तिक लिखा। इसमें उन्होंने अकलंक द्वारा स्थापित प्रमागा के नेदों का खएडन किया है और न्यायावतार की परम्परा को पुनः स्थापित किया है। यह ग्रन्थ पं० दलसुख मालविश्या द्वारा सम्पा-दित होकर भारतीय विद्याभवन-वस्वर्ड से सिंधी ग्रन्थमाला में प्रकाशित हुगा है।

ें स्याद्वादरत्नाकर को समभन्ने में सरलता हो, इस दृष्टि से बादी देवमुरि के ही शिष्य रत्नप्रभमृरि ने —जिन्होंने स्याद्वादरत्नाकर के लेखन में भी सहायता दी थी—श्रवतारिका बनाई। यह ग्रन्थ रत्नाकराव-तारिका नाम से प्रसिद्ध है। ग्रन्थ की भाषा विषयक ग्राडम्बरैता ने इसे स्वाहादरत्नाकर से भी कठिन बना दिया। इतना होते हुए भी इस ग्रन्थ का उतना प्रभाव पड़ा कि स्वाहादरत्नाकर का पठन-पाठन प्रायः बन्दसा हो गया। सभी लीग इनी से ग्राना काम निकानने लगे। इसका परि-गाम यह हुग्रा कि ग्राज स्वाहादरत्नाकर जैसे महत्वपूर्ण ग्रन्थ की एक भी सम्पूर्ण प्रति उपलब्ध नहीं है।

श्राचार्य हमचन्द्र के शिष्य रामचन्द्र श्रीर गुगाचन्द्र ने मिलकर द्रव्या-

लंकार नामक दार्शनिक कृति का निर्माग्। किया।

चन्द्रमेन ने बिर्नार १२०७ में उत्पादादिसिद्धि की रचना की। इस ग्रन्थ में उत्पाद, ब्यय श्रीर श्रीब्य रूप वस्तु का समर्थन किया गया है। यस्तु का यह लक्ष्मण जैनदर्शन की विशिष्ट परम्परा है।

पट्दर्शन-ममुञ्चय पर वि० गं० १३६६ में मोमतिलक ने एक टीका निग्ती । दूसरी टीका गुग्रास्त ने लिखी जो श्रिधिक उपादेय बनी । यह

टीना पन्द्रहवीं घताद्यों में लिखी गई।

इसी धनाव्दी में मेमनुंग ने पड्दशंननिर्म्य नामक ग्रन्य लिखा। राजधेसर ने पड्दशंनसमुख्यय, स्याद्यदमिलका, रत्नाकरावनारिका-पंजिता यादि ग्रन्थ निले। इसके श्रनिरिक्त उन्होंने प्रशस्तपाद भाष्य की टीका भन्दली पर पजिका लिखी। ज्ञानचन्द्र ने रत्नाकरावतारिका-पंजिकाटिष्यम् निया। भट्टारक धर्मभूषम्म ने न्यायदीपिका लिखी, जो जैन न्यायशास्त्र का प्रारम्भिक ग्रन्थ है।

सापुविजय ने सोलहवीं शताब्दी में वादविलयप्रकरण श्रीर हेतु-रागुण्य नामक यो क्रम नियो।

शासनंक भीर हरिनद्र से प्रारम्भ होने वाला यह युग प्रमाणवास्त्र की स्थापना एवं विकास के छेत्र में निरन्तर बढ़ता रहा। इस युग में अनदर्भन और जैन प्रमाण्यास्त्र पर एक से एक श्रेष्ठ प्रस्य यने। दार्श-निक भूतिका पर अने परस्परा को प्रतिष्ठित करना एवं उनके गौरव को ब्याना, यह इस पुग की विकोध देन है। यह देन जैनदर्शन के स्थायिख के लिये धारस्त उपयोगी एवं महत्वदूष्ण है।

## नव्य न्यायृयुग :

तत्त्वचिन्तामिं नामक न्याय के ग्रन्थ से न्यायशास्त्र का एक नया श्रध्याय प्रारम्भ होता है। इसका श्रेय विक्रम की तेरहवीं शताब्दी में मिथिला में पैदा होने वाले गंगेश नामक प्रतिभा-सम्पन्न नैयायिक को है। तत्त्वचिन्तामिए। नवीन परिभाषा भ्रौर नूतन शैली में लिखा गया एक श्रद्भुत यन्थ है। इसका विषय न्यायसम्मत प्रत्यक्षादि चार प्रमारा है। इन चारों प्रमाणों की मिद्धि के लिए गंगेश ने जिस परिभाषा, तर्क ग्रौर शैली का प्रयोग किया वह न्यायशास्त्र के क्षेत्र में एक बहुत बड़ी क्रान्ति थी। न्याय के जुष्क ग्रौर नीरस विषय में एक नये रस का संचार कर देना ग्रौर उसे ग्राकर्षण की वस्तु बना देना, सामान्य बात नहीं थी। गंगेश ने जिस नूतन भ्रौर सरस शैली को जन्म दिया वह शैली उत्तरो-त्तर बढ़ती हो गई। चिन्तामिए। के टीकाकारों ने इस नवीन न्यायग्रन्थ पर उतनी ही महत्वपूर्ण टीकाएँ लिखीं कि इस ग्रन्थ के साथ एक नये युग की स्थापना हो गई। न्यायशास्त्र प्राचीन ग्रौर नवीन न्याय में विभक्त हो गया। यहीं से नवीन न्याय का प्रारम्भ होता है। इस युग का इतना ग्रधिक प्रभाव पड़ा कि सभी दार्शनिक ग्रपने-ग्रपने दर्शन को नवीन न्याय की भूमिका पर परिष्कृत करने लगे। इस शैली का ग्रनुसरण करके जितने भी ग्रन्थ बने उनका दर्शन के इतिहास में बहुत महत्व है। प्रत्येक दर्शन के लिए यह भ्रावश्यक हो गया कि यदि वह जीवित रहना चाहता है तो नवीन न्याय की शैली में ग्रपने पक्ष की स्थापना करे। इतना होते हुए भी जैनदर्शन के श्राचार्यों का ध्यान इस ग्रोर बहुत शीघ्र नहीं गया । सत्रहवीं शताब्दी के श्रन्त तक जैनदर्शन प्राचीन परम्परा ग्रीर शैली के चक्कर में ही पड़ा रहा। जहाँ ग्रन्य दर्शन नवीन सजधज के साथ रंगमंच पर ग्रा चुके थे, जैनदर्शन पर्दे के पीछे ही ग्रंगड़ाइयाँ ले रहा था। यशोविजय ने ग्रठारहवीं शताब्दी के प्रारम्भ में जैनदर्शन को नया प्रकाश दिया। इसी प्रकाश के साथ जैनदर्शन के इतिहास में एक नये युग का प्रारम्भ होता है।

वि० सं० १६९६ में ग्रहमदावाद के जैनसंघ ने श्राचार्य नयविजय ग्रौर यशोविजय को काशी भेजा। ग्राचार्य नयविजय यशोविजय के गुरु थे, इसलिए दोनों साथ ग्राए। विद्या का पिवत्र धाम कासी उस समय दर्शन के क्षेत्र में प्रसिद्ध था। यहाँ श्राकर यशोविजय ने भारतीय दर्शन-शास्त्र का गम्भीर श्रध्ययन किया। साथ ही साथ श्रन्य शास्त्रों का भी पागिड्रिय प्राप्त किया। इनके पागिड्रिय एवं प्रतिभा से प्रभावित हो इन्हें न्याय-विशारद की पदवी प्रदान की गई।

पांच-सी वर्षं की जैनदर्शन की क्षिति को यदि किसी ने पूरा किया तो वे थशोविजय ही थे। इन्होंने घड़ाघड़ जैनदर्शन पर प्रत्य लिखने प्रारम्भ किए। प्रनेकान्त-व्यवस्वा नामक प्रत्य नव्यन्याय की शैलों में लिखकर प्रनेकान्तवाद की पुनः प्रतिष्ठा की। प्रमाण्शास्त्र पर जैनतर्क भाषा थ्रार ज्ञानविन्दु लिखकर जैन-परम्परा का गौरव बढ़ाया। नय पर भी नयप्रदीप, नयरहस्य थ्रीर नयोपदेश थ्राडि प्रन्य लिखे। नयोपदेश पर तो नयामृततर्राग्मी नामक स्वोपज्ञ टीका भी लिखी। इसके व्यतिरक्त श्रष्ट-सहस्री पर ध्रपना विवरण लिखा। हरिभद्रकृत शास्त्रवार्तासमुन्वय पर स्थाद्राद्रकल्पलता नामक टीका भी लिखी। इस प्रकार अप्ट-महस्री श्रीर शास्त्रवार्तासमुन्वय को नया रूप मिला। भाषारहस्य, प्रमाण्यरहस्य, यादरहस्य थ्रादि थ्रनेक प्रन्यों के श्रलाचा न्यायखण्डरवाद्य थ्रीर श्रायालोक लिखकर नवीन रौली में ही नैयायिकादि दार्शनिकों की गान्यतार्थी का ग्रण्डन भी किया।

दर्शन के श्रतिरिक्त योगशास्त्र, श्रलंकार, श्राचारशास्त्र श्रादि से गम्यन्थ रखने वाले अन्य लिखे। संस्कृत के श्रतिरिक्त प्राचीन गुजराती श्रादि भाषाधों में भी उन्होंने काफी लिखा है। इस तरह श्रकेत येशो- विजय ने ही जैन-साहित्य का यहत यहा उपकार किया है। जैन-वाङ्मय का गौरव यहाने में उन्होंने कुछ भी उठा न रखा। जैनदर्शन की परम्पा की गम्मानबुठि में उन्होंने श्रपना पूर्ण योग दिया। उनका यह वार्य शित्तान एवं दर्शन के पक्षों में धमर रहेगा।

यशोविजय के शितिरिक्त इस युग में यशन्यत्मागर ने सप्तपदायीं, आमार्ययादायं, आदार्थनिरूपाग, न्यादादमुक्तावलीं, छादि दार्गनिक इस्य तियो। विभनदान ने मण्डभंगी-तरिंगिणी की रचना नव्य स्याय की शेली में की।

# सम्पादन एवं श्रनुसन्धान-युग:

यशोविजय की परम्परा किसी न किसी रूप में बीसवीं शताब्दी तक चलती रही। कुछ लोग छोटी-मोटी टीका-टिप्पिंग्याँ लिखते रहे, किन्तु कोई ऐसा महत्त्वपूर्ण परिवर्तन नहीं हुग्रा कि एक नई परम्परा चल पड़ती । इधर २५--३० वर्षों से सम्पादन एवं श्रनुसन्धान की एक नई परम्परा चली है, जिस पर भारतीय दर्शनशास्त्र ग्रौर पश्चिम के ज्ञान-विज्ञान का पूरा प्रभाव पड़ा है। पाश्चात्य शिक्षरा पद्धति के साथ ही साथ हमारी दृष्टि में बहुत कुछ परिवर्तन भी हुग्रा। हम ग्रपने प्राचीन वाङ्मय को नई दृष्टि से देखने लगे। प्राचीन ग्रन्थों के प्रामािएक संस्क-र्गों पर जोर देने लगे। मुद्रगा की सुविधा से इस कार्य में विशेप प्रेरणा मिली। प्राचीन ग्रन्थों को शुद्ध रूप से लोगों के सामने रखने के साथ ही साथ उन ग्रन्थों का ऐतिहासिक ग्रन्वेवरा, टिप्पिंग्याँ, पाठान्तर तुलनात्मक विवेचन, उद्घरण ग्रादि वातों पर भी विद्वानों का ध्यान गया । इस प्रकार से विविध सम्पादन के कार्य प्रारम्भ हुए । इनके श्रति-रिक्त प्राचीन सामग्री नए ढंग से किस प्रकार दुनिया के सामने ग्राए, इस पर भी विद्वानों का ध्यान गया। इसका परिगाम यह हुन्ना कि प्राचीन ग्रन्यों के ग्राधार पर नवीन भाषा श्रीर नूतन शैली में नए ढंग के मौलिक ग्रन्थों का निर्माग् होने लगा। यह कार्य ग्रनुसन्धान के ग्रन्तगेत ही ग्राता है । इस प्रकार श्राघुनिक युग सम्पादन एवं श्रनुसन्धान के क्षेत्र में प्रगति की ग्रोर वढ़ रहा है। इन दोनों दिशाग्रों में जैनदर्शन ने कितनी प्रगति की है, इसका संक्षिप्त परिचय यहाँ अनुपयुक्त न होगा। एतिहपयक मुख्य-मुख्य ग्रन्थों का विवरग्ग ही पर्याप्त होगा ।

इस युग में सम्पादन ग्रीर ग्रनुसन्धान की धारा प्रारम्भ करने का श्रेय पं० सुखलाल जी संघवी को दिया जाय तो ग्रनुचित न होगा। उनका सर्वप्रथम कार्य कर्मग्रन्थों का चार भागों में विवेचन है, जो वि॰ सं० १६७४ में लिखा गया। यह कार्य हिन्दी में ही हुग्रा। उसके बाद उन्होंने प्रतिक्रमण का हिन्दी विवेचन लिखा। इसके बाद योगदर्शन ग्रार योगविद्यानका नामक ग्रन्थ की प्रस्तावना हिन्दी में लिखी। इसमें उन्होंने वैदिक, बीद्ध ग्रीर जैन मान्यता के ग्रनुसार योग का तुलनात्मक विवेचन किया है। इस प्रकार की तुलना शायद ग्राज तक किसी ने नहीं

की। उनके तत्वाथंसूत्र का विवेचन हिन्दी ग्रीर गुजराती दोनों भाषाग्री में प्रकाशित हो चुका है। यह विवेचन भी पंडित जी की वेजोड़ कृति है। इन सब विषयों में पंडित जी से पहले किसी ने कुछ नहीं लिखा था। उन्होंने खुद ग्रपने श्रध्यवसाय व ग्रध्ययन-बल से ग्रपना मार्ग बनाया।

उपर्युक्त कार्य थ्रागे थ्राने वाले महान् कार्य सन्मतितकं के उद्घार की भूमिका मात्र है। उन्होंने सटीक सन्मतितर्क के सम्पादन का कार्य श्रागरा में प्रारम्भ किया। यह कार्य करते-करते बीच ही में वि० सं० १६७= में गुजरात विद्यापाठ श्रहमदाबाद में दर्शनशास्त्र के श्रव्यापक क रूप में उनकी नियुक्ति हो गई। श्रतएव पंडित जी ने पं० वेचरदास जी क सहयोग से यह कार्य वहीं रह कर पूर्ण किया। सन्मतितर्क मूल में वहुत बड़ा प्रन्य नहीं है, जिन्तु उसकी टीका दर्शन का महार्गाव ही है। पटितर्जा ने उस प्रत्य में श्राने वाल उद्धरणों का मूलस्थान खोजा। इतना ही नहीं, अपितु प्रन्य के पूर्वात्तर पत्नी को श्रन्य दार्शनिक ग्रन्थों से निकाल कर लिया। इतन ही में उन्हें सन्तोप न हुआ। टिप्पगों मे प्रत्येक बाद के हेतुया का इतिहास खीजने वाली के लिए भी उन्होंने भरपूर सामग्री दो । सचमुच उनका यह ग्रन्थ भारतीय दर्शनहास्त्र का विद्येगोप (Encyclopaedia) है। ग्रन्थ की प्रस्तावना भी बहुत महस्यपूर्ण है। इसक प्रतिरिक्त मूलग्रन्य का संक्षित विवेचन भी गुजराती धार अंग्रेजी में प्रकाशित हुया है। पंडित जी का यह कार्य सचमुच जैन-धर्शन के इतिहास में स्वर्गोक्षरों में लिखा जायगा। इस कार्य से पंडित जी ने न केवल जनदर्शन का ही उपकार किया है, श्रपितु भारतीय दर्शन या भी महान् उपकार किया है।

एस प्रनय का सम्पादन पूरा करते ही वे वि० सं० १६६० में काशी विश्व-विधालय में आए धार पहीं रह कर प्रमागा-मीमांना का पांडिन्य-पूर्ण सम्पादन किया। इसके घतिरिक्त धानिवन्तु का सम्पादन भी इसी सभव किया। इस दोनों सन्यों की प्रम्तावनाओं में पंडित भी ने प्रमागा-धान्य पर महरवपूर्ण नुष्यात्मक सामग्री प्रदान की है। इसके बाद उन्होंने पार्था प्रमान उपलब्ध प्रन्य सन्वोधप्यय का सम्पादन किया। कार पार उन्होंने बोद्य दर्शन के प्रस्तावन की हिया। कार पार उन्होंने बोद्य दर्शन के प्रस्तावन का हिन्दी विवेचन निस्ता

जो वैदिक श्रौर श्रौपनिपदिक उद्धरगों से समलंकृत है। इस प्रकार पंडित जी का सम्पादन श्रौर श्रनुसंधान कार्य एक दृष्टि से पूरे भारतीय दर्शनशास्त्र पर हुश्रा है। जैनदर्शन का तुलनात्मक श्रध्ययन करने की नवीन दिशा का निर्माण कर उन्होंने भारतीय वाङ्मय की वहुत वड़ी सेवा की है।

इस क्षेत्र में पंडित जी की परम्परा के निभाने वाले दो ग्रांर मुख्य व्यक्ति हैं—पं० महेन्द्रकुमार जैन न्यायाचार्य एवं पं० दलसुख माल-विग्या। पं० महेन्द्रकुमार जी के सम्पादकत्व में प्रमेयकमलमातंग्ड, न्यायकुमुदचन्द्र, न्यायविनिश्चयविवरण्, तत्त्वार्थं की श्रुतसागरी टीका श्रादि कई ग्रन्थ प्रकाशित हुए। प्रमेयकमलमातंग्ड जैन प्रमाणशास्त्र का उत्कृष्ट ग्रन्थ है। पंडितजी ने इसका सम्पादन तुलनात्मक टिप्पणादि देकर किया है। इस ग्रन्थ के सम्पादन में काफी परिश्रम करना पड़ा है। इसी प्रकार न्यायकुमुदचन्द्र का सम्पादन भी काफी महत्वपूर्ण है। इन दोनों बृहत्काय ग्रन्थों की प्रस्तावनाएँ ऐतिहासिक एवं दार्शनिक दोनों इष्टियों से महत्वपूर्ण हैं। न्यायविनिश्चयविवरण् में श्रकलंक के मूल ग्रीर वादिराज के विवरण् की श्रन्य दर्शनों के साथ तुलना की गई है। प्रस्तावना में सम्पादक ने स्याद्वाद सम्वन्धी श्रनेक भ्रमों के निरसन का सफल प्रयत्न किया है। तत्त्वार्थ की श्रुतसागरी टीका की प्रस्तावना में श्रनेक दार्शनिक एवं श्रन्य विषयों की विशद चर्चा की गई है। उसका लोकवर्णन ग्रीर भूगोल भाग विशेष महत्व का है। इस भाग में जैन, वाद्व ग्रीर त्राह्मण् परम्परा के मन्तव्यों की तुलना की गई है।

पं० दलसुल मालविश्या द्वारा सम्पादित न्यायावतार-वार्त्तिक-वृत्ति जैन न्याय का प्राचीन एवं महत्वपूर्ण प्रत्य है। इसकी मूल कारिकाएँ सिद्धरेनकृत हैं खोर उन पर पद्यवद्ध वार्तिक और उनकी गद्य वृत्ति दोनों शान्त्याचार्य कृत हैं, जैसा कि हम पहले लिख चुके हैं। सम्पादक पं० दलसूल मालविश्यया ने इसकी विस्तृत भूमिका में खागमयुग से लेकर एक हजार वर्ष तक के जैनदर्शन के प्रमागा-प्रमेय विषयक चिन्तन एवं विकास का ऐतिहासिक व तुलनात्मक हण्टि से खत्यन्त महत्वपूर्ण विकास कि है। प्रस्थ के खन्त में विद्वान सम्पादक ने खनेक

विषयों पर टिप्पण लिखे हैं। भारतीय दर्गन के तुलनात्मक श्रध्ययन के लिए इनका विदीप महत्व है। ये ग्रन्थ भारतीय विद्या-भवन—वम्बई से प्रकाशित हुए हैं। पं० मालविष्याजी की दूसरी कृति गण्धरवाद है। यह ग्रन्थ गुजरात विद्यासभा-श्रहमदाबाद की श्रोर से प्रकाशित हुग्रा है। उक्त ग्रन्थ विदीपावय्यक भाष्य के एक भाग के श्राधार से गुजराती भाषा में लिखा गया है। इसका मूल पाठ जंगलमेर भंडार की सबसे प्राचीन प्रति के श्राधार से तैयार किया गया है। इनकी प्रस्तावना नुलनात्मक दृष्टि से बहुत महत्वपूर्ण है। इन ग्रन्थों के श्रितिस्क जैनसंस्कृति संशोधन मंडल बनारस से प्रकाशित श्रागमयुग का श्रीकान्तवाद, जैन श्रागम, जैनदादीनिक माहित्य का गिहायलोकन श्रादि पुस्तकों लेखक की विद्वत्तापूर्ण छोटी-छोटी कृतियां हैं।

प्रो० ए० एन० उपाध्ये हारा सम्पादिन प्रवचनसार श्रीर प्रो० ए० चक्रवर्ती हारा अनूदिन एवं सम्पादित समयसार भी विशेष महत्व रमते है। प्रवचनसार की लम्बी प्रस्तावना ऐतिहासिक एवं दार्गनिक दृष्टियों से भी विशेष सहत्वपूर्ण है। यह प्रस्तावना श्रेंग्रेजी में है । समयसार की भूमिका जैनदर्शन के महत्वपूर्ण विषयों से परिपूर्ण है। टा० हीरालाल जैन ने पट्खण्डागम धवला-टीका के सभी भागों का सम्पादन कर लिया है। पंज्यस्वारीलाल कोटिया कृत ग्राप्तपरीक्षा का हिन्दी धनुवाद भी एक घच्छी कृति है। पूज्यपादकृत तत्त्वार्ध-मुत्र की सर्वार्यसिद्धि टीको का संक्षिप्त संस्करणे पं० चेनसुखदासजी र्ने वैयार किया है और इसका सम्यादन किया है मीं० एस० मिल्लाभ ने। इस संस्करण की जो सबसे बड़ी विधेषता है वह है धना में जिये गए एक सी छ। पृष्ठ के श्रेयेकी टिप्पमा। ये टिप्पसी विद्वालापूर्ण है सभा बड़े परिश्वम में तैयार किए गए हैं। प्रारम्भ में भूमिका भी काफी अन्त्री विमी गई है। भारतीय पुरातस्य के मुप्राप्तत विद्वान् हा० दिमलाचरण ना ने हुद जैनमूत्रों के विषय भ भए लिए । इनका मंग्र Some Canonical Jaina Sutras के नाम में रोयल ऐशियाहिक मोमापटी की दम्बई बागा की चौर ने प्रशासित हुआ है। इन वेस्ते में वैनमृत्रों के प्रध्ययन की दिया का

जो वैदिक श्रीर श्रीपनिषदिक उद्धरगों से समलंकृत है। इस प्रकार पंडित जी का सम्पादन श्रीर श्रनुसंधान कार्य एक दृष्टि से पूरे भारतीय दर्शनशास्त्र पर हुश्रा है। जैनदर्शन का तुलनात्मक श्रध्ययन करने की नवीन दिशा का निर्माण कर उन्होंने भारतीय वाङ्मय की बहुत बड़ी सेवा की है।

इस क्षेत्र में पंडित जी की परम्परा के निभाने वाले दो श्रौर मुख्य व्यक्ति हैं-पं० महेन्द्रकुमार जैन न्यायाचार्य एवं पं० दलसुख माल-विराया। पं॰ महेन्द्रकुमार जी के सम्पादकत्व में प्रमेयकमलमार्तरह, न्यायकुमुदचन्द्र, न्यायविनिश्चयविवररा, तत्त्वार्थ की श्रुतसागरी टीका श्रादि कई ग्रन्थ प्रकाशित हुए। प्रमेयकमलमार्तग्ड जैन प्रमाग्रशास्त्र का उत्कृष्ट ग्रन्थ है। पंडितजी ने इसका सम्पादन तुलनात्मक टिप्प-गादि देकर किया है। इस ग्रन्थ के सम्पादन में काफी परिश्रम करना पड़ा है। इसी प्रकार न्यायकुमुदचन्द्र का सम्पादन भी काफी महत्वपूर्ण है। इन दोनों वृहत्काय ग्रन्थों की प्रस्तावनाएँ ऐतिहासिक एवं दार्शनिक दोनों दृष्टियों से महत्वपूर्ण हैं। न्यायविनिश्चयविवरण में श्रकलंक के मूल ग्रौर वादिराज के विवरण की ग्रन्य दर्शनों के साथ तुलना की गई है। प्रस्तावना में सम्पादक ने स्याद्वाद सम्बन्धी श्रनेक भ्रमों के निरसन का सफल प्रयत्न किया है। तत्त्वार्थ की श्रुतसागरी टीका की प्रस्तावना में ग्रनेक दार्शनिक एवं ग्रन्य विषयों की विशद चर्चा की गई है। उसका लोकवर्णन श्रौर भूगोल भाग विशेष महत्व का है। इस भाग में जैन, वौद्ध श्रौर ब्राह्मण् परम्परा के मन्तव्यों की तुलना की गई है।

पं० दलसुख मालविशाया द्वारा सम्पादित न्यायावतार-वार्त्तिक-वृत्ति जैन न्याय का प्राचीन एवं महत्वपूर्ण ग्रन्थ है। इसकी मूल कारिकाएँ सिद्धसेनकृत हैं ग्रौर उन पर पद्यवद्ध वार्तिक ग्रौर उसकी गद्य वृत्ति दोनों शान्त्याचार्य कृत हैं, जैसा कि हम पहले लिख चुके हैं। सम्पादक पं० दलसुख मालविशाया ने इसकी विस्तृत भूमिका में ग्रागमयुग से लेकर एक हजार वर्ष तक के जैनदर्शन के प्रमाण-प्रमेय विपयक चिन्तन एवं विकास का ऐतिहासिक व तुलनात्मक दृष्टि से ग्रत्यन्त महत्वपूर्ण विवरण दिया है। ग्रन्थ के ग्रन्त में विद्वान् सम्पादक ने ग्रनेक

विषयों पर टिप्पण लिखे हैं। भारतीय दर्शन के तुलनात्मक अध्ययन के लिए इनका विशेष महत्व है। ये ग्रन्थ भारतीय विद्या-भवन—बम्बई से प्रकाशित हुए हैं। पं० मालविणयाजी की दूसरी कृति गणधरवाद है। यह ग्रन्थ गुजरात विद्यासभा-श्रहमदाबाद की श्रोर से प्रकाशित हुग्रा है। उक्त ग्रन्थ विशेषावश्यक भाष्य के एक भाग के श्राधार से गुजराती भाषा में लिखा गया है। इसका मूल पाठ जैसलमेर भंडार की सबसे प्राचीन प्रति के श्राधार से तैयार किया गया है। इसकी प्रस्तावना तुलनात्मक दृष्टि से बहुत महत्वपूर्ण है। इन ग्रन्थों के श्रितिरक्त जैनसंस्कृति संशोधन मंडल बनारस से प्रकाशित ग्रागमयुग का ग्रनेकान्तवाद, जैन ग्रागम, जैनदार्शनिक साहित्य का सिहावलोकन ग्रादि पुस्तकों लेखक की विद्वत्तापूर्ण छोटी-छोटी कृतियाँ हैं।

प्रो० ए० एन० उपाध्ये द्वारा सम्पादित प्रवचनसार ग्रौर प्रो० ए० चक्रवर्ती द्वारा ग्रनूदित एवं सम्पादित समयसार भी विशेष महत्व रखते हैं। प्रवचनसार की लम्बी प्रस्तावना ऐतिहासिक एवं दार्शनिक दृष्टियों से भी विशेष महत्वपूर्ण है। यह प्रस्तावना ग्रँग्रेजी में है। समयसार की भूमिका जैनदर्शन के महत्वपूर्ण विषयों से परिपूर्ण है। डा० हीरालाल जैन ने षड्खण्डागम घवला-टीका के सभी भोगों का सम्पादन कर लिया है । पं**े**दरबारीलाल कोटिया कृत ग्राप्तपरीक्षा का हिन्दी अनुवाद भी एक अच्छी कृति है। पूज्यपादकृत तत्त्वार्थ-सूत्र की सर्वार्थेसिद्धि टीका का संक्षिप्त संस्करण पं० चेनसुखदासजी ने तैयार किया है ग्रौर इसका सम्पादन किया है सी० एस० मिल्लिनाथ ने । इस संस्करण की जो सबसे बड़ी विशेषता है वह है ग्रन्त में दिये गए एक सौ छः पृष्ठ के ग्राँग्रेजी टिप्परण । ये टिप्परण विद्वत्तापूर्ण हैं तथा बड़े परिश्रम से तैयार किए गए हैं। प्रारम्भ में भूमिका भी काफी अच्छी लिखी गई है। भारतीय पुरातत्व के सुप्रसिद्ध विद्वान् डा॰ विमलाचरण ला ने कुछ जैनसूत्रों के विषय में लेख लिखे। उनका संग्रह Some Canonical Jaina Sutras के नाम से रॉयल ऐशियाटिक सोसायटी की वम्वई शाखा की ग्रोर से प्रकाशित हुमा है। इन लेखों से जैनसूत्रों के मध्ययन की दिशा का

जो वैदिक श्रीर श्रीपनिपदिक उद्धरगों से समलंकृत है। इस प्रकार पंडित जी का सम्पादन श्रीर श्रनुसंधान कार्य एक दृष्टि से पूरे भारतीय दर्शनशास्त्र पर हुश्रा है। जैनदर्शन का तुलनात्मक श्रध्ययन करने की नवीन दिशा का निर्माण कर उन्होंने भारतीय वाङ्मय की बहुत वड़ी सेवा की है।

इस क्षेत्र में पंडित जी की परम्परा के निभाने वाले दो श्रौर मुख्य व्यक्ति हैं-पं० महेन्द्रकुमार जैन न्यायाचार्य एवं पं० दलसुख माल-विग्या। पं॰ महेन्द्रकुमार जी के सम्पादकत्व में प्रमेयकमलमार्तग्ड, न्यायकुमुदचन्द्र, न्यायविनिश्चयविवरण, तत्त्वार्थ की श्रुतसागरी टीका श्रादि कई ग्रन्थ प्रकाशित हुए। प्रमेयकमलमार्तगड जैन प्रमाणशास्त्र का उत्कृष्ट ग्रन्थ है। पंडितजी ने इसका सम्पादन तुलनात्मक टिप्प-गादि देकर किया है। इस ग्रन्थ के सम्पादन में काफी परिश्रम करना पटा है। इसी प्रकार न्यायकुमुदचन्द्र का सम्पादन भी काफी महत्वपूर्ण है। इन दोनों बृहत्काय ग्रन्थों की प्रस्तावनाएँ ऐतिहासिक एवं दार्शनिक दोनों दृष्टियों से महत्वपूर्ण हैं। न्यायविनिश्चयविवरण में श्रकलंक के मूल और वादिराज के विवरण की श्रन्य दर्शनों के साथ तुलना की गई है। प्रस्तावना में सम्पादक ने स्याद्वाद सम्बन्धी श्रनेक भ्रमों के निरसन का सफल प्रयत्न किया है। तत्त्वार्थ की श्रुतसागरी टीका की प्रस्तावना में अनेक दार्शनिक एवं अन्य विषयों की विशद चर्चा की गई है। उसका लोकवर्णन और भूगोल भाग विशेष महत्व का है। इस भाग में जैन, बीड श्रीर ब्राह्मण परम्परा के मन्तव्यों की तुलना की गई है।

पं० दलसुन मानविग्या द्वारा सम्पादित न्यायावतार-वात्तिक-वृत्ति जैन न्याय का प्राचीन एवं महत्वपूर्ण ग्रन्थ है। इसकी मूल कारिकाएँ गिड़नेनड़त है और उन पर पद्यवद्व वात्तिक ग्रौर उसकी गद्य वृत्ति दोनों झान्याचार्य इत हैं, जैसा कि हम पहले लिख चुके हैं। सम्पादक पं० दलसून मानविग्या ने इसकी विस्तृत भूमिका में ग्रागमयुग से लेकर एक हणार वर्ष तक के जैनदर्शन के प्रमाग-प्रमेय विपयक चिन्तन एवं विकास का ऐतिहासिक व नुलनात्मक हिन्द में ग्रन्थन महत्वपूर्ण विकास का एवं हथा है। ग्रन्थ के प्रस्त में विद्वान सम्पादक ने ग्रनेक

विषयों पर टिप्पएग लिखे हैं। भारतीय दर्शन के तुलनात्मक प्रध्ययन के लिए इनका विशेष महत्व है। ये ग्रन्थ भारतीय विद्या-भवन—बम्बई से प्रकाशित हुए हैं। पं० मालविष्णयाजी की दूसरी कृति गएणधरवाद है। यह ग्रन्थ गुजरात विद्यासभा-ग्रहमदाबाद की ग्रोर से प्रकाशित हुग्रा है। उक्त ग्रन्थ विशेषावश्यक भाष्य के एक भाग के ग्राधार से गुजराती भाषा में लिखा गया है। इसका मूल पाठ जैसलमेर भंडार की सबसे प्राचीन प्रति के ग्राधार से तैयार किया गया है। इसकी प्रस्तावना तुलनात्मक दृष्टि से बहुत महत्वपूर्ण है। इन ग्रन्थों के ग्रितिरक्त जैनसंस्कृति संशोधन मंडल बनारस से प्रकाशित ग्रागमयुग का ग्रनेकान्तवाद, जैन ग्रागम, जैनदार्शनिक साहित्य का सिहावलोकन ग्रादि पुस्तकें लेखक की विद्वत्तापूर्ण छोटी-छोटी कृतियाँ हैं।

प्रो० ए० एन० उपाध्ये द्वारा सम्पादित प्रवचनसार ग्रौर प्रो० ए० चक्रवर्ती द्वारा अनूदित एवं सम्पादित समयसार भी विशेष महत्व रखते हैं। प्रवचनसार की लम्बी प्रस्तावना ऐतिहासिक एवं दार्शनिक दृष्टियों से भी विशेष महत्वपूर्ण है। यह प्रस्तावना ऋँग्रेजी में है। समयसार की भूमिका जैनदर्शन के महत्वपूर्ण विषयों से परिपूर्ण है। डा० हीरालाल जैन ने षड्खण्डागम धवला-टीका के सभी भागों का सम्पादन कर लिया है। पं०दरबारीलाल कोटिया कृत ग्राप्तपरीक्षा का हिन्दी ग्रनुवाद भी एक ग्रच्छी कृति है। पूज्यपादकृत तत्त्वार्थ-सूत्र की सर्वार्थसिद्धि टीका का संक्षिप्त संस्करण पं विनसुखदासजी ने तैयार किया है ग्रौर इसका सम्पादन किया है सी० एस० मिल्लनाथ ने । इस संस्करएा की जो सबसे बड़ी विशेषता है वह है ग्रन्त में दिये गए एक सौ छः पृष्ठ के ग्रँग्रेजी टिप्परा। ये टिप्परा विद्वत्तापूर्ण हैं तथा बड़े परिश्रम से तैयार किए गए हैं। प्रारम्भ में भूमिका भी काफी अच्छी लिखी गई है। भारतीय पुरातत्व के सुप्रसिद्ध विद्वान् डा० विमलाचरण ला ने कुछ जैनसूत्रों के विषय में लेख लिखे। उनका संग्रह Some Canonical Jaina Sutras के नाम से रॉयल ऐशियाटिक सोसायटी की वम्बई शाखा की ग्रोर से प्रकाशित हुम्रा है। इन लेखों से जैनसूत्रों के म्रध्ययन की दिशा का ज्ञान होता है। श्राचार्य हेमचन्द्रकृत प्रमाणमीमांसा का ग्रंग्रेजी अनुवाद डा॰ सातकौड़ी मुकर्जी और डा॰ नथमल टांटिया ने किया है। श्रनुवाद वहुत श्रच्छा बन पड़ा है। इसके श्रितिरक्त डा॰ मुकर्जी की एक पुस्तक और प्रकाशित हुई है जिसका नाम है The Jaina Philosophy of Non-absolutism. इस पुस्तक में अनेकान्तवाद का तुलनात्मक विवेचन है। सामग्री व भाषा दोनों दृष्टियों से पुस्तक श्रेष्ठ है। मुनि लिब्धसूरि ने द्वादशारनयचक्र का सम्पादन किया है। श्राचार्य श्रात्मारामजी का 'जैनागमों में स्याद्वाद' भी स्याद्वाद-विषयक श्रागमिक उद्धरणों का अच्छा संग्रह है।

डा० नथमल टांटिया की पुस्तक Studies in Jaina Philo-sophy जैनदर्शन पर आधुनिक ढङ्ग की अद्वितीय पुस्तक है। यह पुस्तक जैनदर्शन के इतिहास में ही नहीं, भारतीय दर्शन के इतिहास में भी एक विशेष स्थान रखती है। इसमें अनेकान्त, ज्ञान, अविद्या, कर्म तथा योग पर विद्वत्तापूर्ण विवेचन किया गया है। इसकी शैली वहुत रोचक है। लेखक का अध्ययन विशाल तथा अनेकांगी है। विवेचन स्पष्ट तथा निष्पक्ष है। अँग्रेजी में श्री चंपतराय, श्री जुगमंदिरलाल आदि की पुस्तकों भी साधारण कोटि के पाठकों के लिए उपयोगी सिद्ध हुई हैं।

मुनि पुण्यविजय जी ने ग्रागम तथा साहित्य पर बहुत काम किया है। उन्होंने लीम्बड़ी, पाटन, बड़ौदा, जैसलमेर ग्रादि कई भण्डारों को सुव्यवस्थित किया है। सम्पादन-संशोधन के लिए उपयोगी ग्रनेक हस्तलिखित प्रतियों को सुलभ बनाया है। ग्रनेक महत्वपूर्ण संस्कृत एवं प्राकृत के ग्रन्थों का संपादन भी किया है। ई० स० १६५० के प्रारम्भ में उन्होंने जैसलमेर पहुँचकर ग्रनेक महत्वपूर्ण ग्रन्थों का उद्घार किया। सैकड़ों प्राचीन ग्रन्थों के फोटो भी लिए।

त्राधुनिक युग की प्रवृत्ति का इतना-सा विवरण काफी है। ग्राज के बौद्धिक युग में इस प्रकार की प्रवृत्तियों के विना जैन-

१—विशेष जानकारी के लिए देखिये-'श्रमगा' व०३ ग्रं०१ में पं० सुखलालजी का लेख।

दर्शन की धारा का प्रवाह ग्रविच्छिन्न रूप से बहता रहे, यह ग्रसंभव है। प्रत्येक युग की एक विशिष्ट देन होती है। जो धारा उस देन से लाभ उठा सकती है वही ग्रागे के युग में जीवित रह सकती है। प्रत्येक युग का संस्कार लिये बिना वह आगे नहीं बढ़ सकती। यद्यपि उसकी मौलिक प्रवृत्ति वही रहती है तथापि युग की परिवर्तित परिस्थिति एवं प्रवृत्ति का प्रभाव उस पर ग्रवश्य पड़ता है ग्रौर यही प्रभाव उसे विविध रूपों में ढालता रहता है। उस प्रभाव का सामयिक उपयोग करने वाली विचारधारा हमेशा वृतन सन्देश देती रहती है। उसके सन्देश का ग्राकार हमेशा बदलता रहता है, किन्तु उसका ग्रंतरंग हमेशा एक-सा रहता है।

दिप्पर्णी – प्रस्तुत ग्रन्थ की पाण्डुलिपि तैयार होने के बाद जैनदर्शन पर कुछ ग्रन्थ ग्रीर प्रकाशित हुए हैं। निम्नलिखित ग्रन्थ विशेष उल्लेखनीय हैं—

१---जैनदर्शन---पं० महेन्द्रकुमार न्यायाचार्य

R—Outlines of Jaina Philosophy. —M.L. Mehta
R—Jaina Psychology —M.L. Mehta



## जैन दर्शन में तत्त्व जैन हिंद से लोक सत्का स्वरूप द्रव्य ग्रीर पर्याय भेदाभेदवाद द्रध्य का वर्गीकरण भारमा का स्वतन्त्र ग्रस्तित्व प्रात्मा का स्वरूप ज्ञानोपयोग दर्शनोपयोग संसारी श्रात्मा पुद्गल श्रगु स्कन्ध पुद्गल का कार्य पुद्गल ग्रौर ग्रात्मा धर्म श्रधमं श्राकाश

श्रद्धासमय

. . .

# जैन इर्गुट ने तुन्ह

श्रादर्शवाद श्रीर ययार्थनाइ की होते के जिल्ला किया जाय तो यह कहा जा सकता है कि कैन करेन प्रविद्य है । यहिक उनका यथार्थवादी दृष्टिकोस्स किन्ने से स्टूडिक क्रिक्ट मनीप पहुँच जाता है, किलु काचिक इंट्रिके देन दर्ग ययायंत्राद का ही समर्थन करता है। बैन कोन स्टब्स ने एकत्व का प्रतिकादन करता हुआ भी चेतन और इड़ इस से बन्दरन के सम्योग करना है। इस प्रकार जैन दर्शन सूल में एकता स्टब्स है जिस्सू दृह एकता अनेक ताश्चित है। स्टिक्स में ताश्रित है। यनेकता के यम व वे लिया की बल्यमा करना, जैन दर्शन को कदापि अमीष्ट नहीं कार्यात्मक होता स्वीतक समय तत्त्व सत् हैं इसलिए वे एक हैं। इस्ते में स्वमानमें हैं इसलिए भौतिकता, चैतन्य और बहुन्य ग्राट ग्रन्थ हिन्दिन ने जैन की की भूमिका समस्ते का प्रयुक्त हैं हो है है है है है की कि का यथार्थवाद से क्या सम्म है । उनकी हा करिय समानता है ? दोनों चीनाई के का क्षेत्र के के के कि स्पष्ट हो जाएँगीं।

# जैन दृष्टि से लोक

विश्व के सभी दर्शन किसी न किसी रूप में लोक का स्वरूप समभने का प्रयत्न करते हैं। दार्शनिक खोज के पीछे प्रायः एक ही हेतु होता है ग्रीर वह हेतु है सम्पूर्ण लोक। कोई भी दार्शनिक धारा क्यों न हो, वह विश्व का स्वरूप समभने के लिए ही निरन्तर वढ़तो रहती है। यह ठोक है कि कोई धारा किसी एक पहलू पर ग्रधिक भार देती है ग्रीर कोई किसी दूसरे पहलू पर। पहलुग्रों के भेद के रहते हुए भी सबका विषय लोक ही होता है। सारे पहलू लोक के भीतर ही होते हैं। दूसरे शब्दों में विभिन्न पहलू व समस्याएँ लोक की ही समस्याएँ होती हैं। जिसे हम लोग लोकोत्तर समभते हैं वह भी वास्तव में लोक ही है। लोक को समभने के दृष्टिकोगा जितने विभिन्न होते हैं उतनी ही विभिन्न दार्शनिक विचारधाराएँ संसार में उत्पन्न होती रहती हैं।

जैन दर्शन में लोक का स्वरूप इस प्रकार वताया गया है :— गौतम-भगवन् ! लोक क्या है ?

महावीर-गीतम ! लोक पंचास्तिकाय रूप है। पंचास्तिकाय ये हैं: धर्मास्तिकाय, ग्रधमीस्तिकाय, ग्राकाशास्तिकाय, जीवास्तिकाय, पुद्गलास्तिकाय।

भगवतीसूत्र का उपर्युक्त संवाद यह वताता है कि पाँच ग्रस्तिकाय ही लोक है। यहाँ एक प्रश्न उठ सकता है कि महावीर ने लोक के स्वरूप में काल की गराना क्यों नहीं की ? जैन दर्शन के ग्रन्य कई ग्रन्थों में काल का स्वतन्त्र ग्रस्तित्व स्वीकृत किया गया है, ऐसी दशा में महावीर ने लोक का स्वरूप वताते समय काल को पृथक क्यों नहीं गिनाया ? स्वयं भगवतीसूत्र में ही ग्रन्यत्र काल की स्वतन्त्र रूप से गराना की गई है , तो फिर उपरोक्त संवाद में काल को स्वतन्त्र रूप से क्यों नहीं गिनाया ?

इसका समावान यही हो सकता है कि यहाँ पर काल को स्वतन्त्र द्रव्य न मानकर जीवद्रव्य ग्रौर ग्रजीवद्रव्य दोनों के

१--भगवतीसूत्र १३/४/४८१ २--२५/२; २५/४

ग्रन्तर्गत मान लिया गया है। जीव ग्रौर ग्रजीव-चेतन ग्रौर ग्रचेतन दोनों का स्वरूप-वर्गान परिवर्तन के बिना अपूर्ण है। परिवर्तन का दूसरा नाम वर्तना भी है । वर्तना प्रत्येक द्रव्य का स्रावश्यक एवं ग्रनिवार्य गुरा है। वर्तना के ग्रभाव में द्रव्य एकान्त रूप से नित्य हो जाएगा । एकान्त नित्य पदार्थ भ्रर्थ क्रिया नहीं कर सकता । ग्रर्थिकियाकारित्व के ग्रभाव में पदार्थ ग्रसत् है। ऐसी स्थिति में वर्तना-परिणाम-क्रिया--परिवर्तन द्रव्य का त्रावश्यक धर्म है। प्रत्येक द्रव्य स्वभाव से ही परिवर्तनशील है, ग्रतः कालको स्वतन्त्र द्रव्य मानने की कोई स्त्रावश्यकता नहीं। दूसरी बात यह मालूम होती है कि भगवतीसूत्र के उपर्युक्त संवाद में ग्रस्तिकाय की हिंट से लोक का विचार किया गया है। जहाँ पर काल की स्वतंत्र सत्ता स्वीकृत की गई है वहाँ उसे ग्रस्तिकाय नहीं कहा गया है। इसलिए महावीर ने पंचास्तिकाय में काल की पृथक् गराना नहीं की। काल-विषयक प्रश्न के ये दो समाधान हो सकते हैं। जहाँ पर काल की पृथक् गराना की गई है वहाँ पर छः द्रव्य गिनाये गए हैं। इन द्रव्यों का स्वरूप समफने से पहले हम तत्व का अर्थ समफ लें तो अच्छा रहेगा। तत्व का सामान्य अर्थ समफ लेने पर तत्व के भेद रूप द्रव्यों का स्वरूप समभना ठीक होगा।

जैनाचार्य सत्, तत्त्व, अर्थ, द्रव्य, पदार्थ, तत्त्वार्थ, ग्रादि शब्दों का प्रयोग प्रायः एक ही अर्थ में करते रहे हैं। जैन दर्शन में तत्त्व-सामान्य के लिए इन सभी शब्दों का प्रयोग हुआ है। अन्य दर्शनों में इन शब्दों का एक ही अर्थ में प्रयोग हुआ हो, ऐसा नहीं मिलता। वैशेषिकसूत्र में द्रव्यादि छः को पदार्थ कहा है, किन्तु अर्थसंज्ञा द्रव्य, गुएा और कर्म इन तीन पदार्थों की ही रखी गई है। सत्ता के समवाय सम्बन्ध से द्रव्य, गुएा और कर्म इन तीनों को ही सत् कहा गया है। न्यायसूत्र में आनेवाले प्रमाएगादि सोलह तत्त्वों के

<sup>8-8/8/8</sup> 

२—=/२/३

३-- १/१/५

परिवर्तन-सूचक। किसी भी वस्तु के दो रूप होते हैं-एकता ग्रौर अनेकता, नित्यता भ्रौर भ्रनित्यता, स्थायित्व भ्रौर परिवर्तन, सदृशता श्रीर विसदृशता। इनमें से प्रथम पक्ष ध्रीव्य सूचक है—गुरासूचक है। द्वितीय पक्ष उत्पाद ग्रीर व्यय सूचक है—पर्याय सूचक है। वस्तु के स्थायित्व में एकरूपता होती है, स्थिरता होती है। परिवर्तन में पूर्व रूप का विनाश होता है, उत्तर रूप की उत्पत्ति होती है। वस्तु के विनाश और उत्पाद में व्यय ग्रौर उत्पत्ति के रहते हुए भी वस्तु सर्वथा नष्ट नहीं होती ग्रौर न सर्वथा नवीन ही उत्पन्न होती है। विनाश और उत्पाद के बीच एक प्रकार की स्थिरता रहती है, जो न तो नष्ट होती है ग्रौर न उत्पन्न। यह जो स्थिरता या एकरूपता है वही ध्रौव्य है—नित्यता है। इसी को तद्भावाव्यय' कहते हैं। यही नित्य का लक्षरा है। श्राचार्य कुन्द-कुन्द ने द्रव्य की व्याख्या इस प्रकार की:—जो अपरित्यक्त स्वभाव-कुन्द न द्रव्य का व्याख्या इस प्रकार का :— जा ग्रपारत्यक्त स्वभाव-वाला है, उत्पाद, व्यय ग्रीर ध्रीव्य युक्त है, गुरा और पर्याययुक्त है वही द्रव्य है। द्रव्य ग्रीर सत् एक ही है इसलिए यही लक्षरा सत् का भी है। तत्त्वार्थ के उत्पादव्ययध्रीव्ययुक्त सत् 'गुरा-पर्यायवद द्रव्यम्' ग्री र 'सद्भावाव्ययं नित्यम्' इन तीनों सूत्रों को एक ही गाथा में बाँध दिया। सत्ता का लक्षरा बताते हुए अन्यत्र भी उन्होंने यही बात लिखी है। इस प्रकार जैन दर्शन में सत् एकान्तरूप से नित्य या अनित्य नहीं माना गया है। वह कथंचित् नित्य है ग्रीर कथंचित् ग्रानित्य है। गुरा ग्रथवा ग्रान्वय की ग्रपेक्षा से वह नित्य है ग्रीर पर्याय की तिष्य से वह ग्रानित्य है। करस्य नित्य होने से है ग्रौर पर्याय की दृष्टि से वह ग्रनित्य है। क्रूटस्थ नित्य होने से उसमें तिनक भी परिवर्तन नहीं हो सकता और सर्वथा ग्रनित्य होने

१ -- तत्त्वार्थसूत्र ५।३०

२—- ग्रपरिचत्तसहावेगुप्पादव्वयधुक्तसंजुत्तं ।
गुग्वं चसपज्जायं, जं तं दव्वंति बुच्चंति ।।

<sup>---</sup>प्रवचनसार २।३

३—सत्ता सन्वपयत्था, सविस्सरूवा ग्रग्गंतपजाया। भंगुष्पादधुवत्ता, सप्पडिवक्खा हवदि एक्का।। —पंचास्तिकाय, गा० प

से उसमें थोड़ी सी भी एकरूपता नहीं रह सकती। ऐसी दशा में वस्तु नित्य ग्रीर ग्रनित्य उभयात्मक होनी चाहिए। जैनदर्शन-सम्मत यह लक्षरा ग्रनुभव से ग्रव्यभिचारी है।

जैन दर्शन सदसत्कार्यवादी है, श्रतः वह उत्पाद की व्याख्या इस प्रकार करता है:—स्वजाति को परित्याग किए विना भावान्तर का ग्रहरण करना उत्पाद है। मिट्टी का पिण्ड घटपर्याय में परिरणत होता हुआ भी मिट्टी ही रहता है। मिट्टीरूप जाति का परि-त्याग किए विना घटरूप भावान्तर का जो ग्रहरण है, वही उत्पाद है। इसी प्रकार व्यय का स्वरूप वताते हुए कहा गया है कि स्वजाति का परित्याग किए विना पूर्वभाव का जो विगम है, वह व्यय है। घट की उत्पत्ति में पिएड की ग्राकृति का विगम व्यय को उदाहरए। है। पिएड जब घट वनता है तब उसकी पूर्वाकृति का व्यय हो जाता है। इस व्यय में मिट्टी वहीं बनी रहती है। केवल म्राकृति का नाश होता है। मिट्टी की पर्याय परिवर्तित हो जाती है, मिट्टी वही रहती है। ग्रनोदि पारिगामिक स्वभाव के कारगा वस्तु को सर्वथा नाश न होना ध्रुवत्व है। उदाहरण के लिए पिएडादिँ ग्रवस्थाओं में मिट्टी का जो ग्रन्वय है वह ध्रौव्य है। इन तीनों दशाओं के जो उदाहरए। दिए गए हैं वे केवल समभने के लिए हैं। मिट्टी हमेशा मिट्टी ही रहे, यह श्रावश्यक नहीं। जैन दर्शन पृथ्वी श्रादि परमाराष्ट्रगों को नित्य नहीं मानता। परमाराष्ट्र एक अवस्था को छोड़कर दूसरी ग्रवस्था को ग्रहण कर सकता है। जड़ ग्रौर चेतन का जो विभाग है, जीव का भव्य ग्रौर ग्रभव्य सम्बन्धी जो विभाग है, वह नित्य कहा जा सकता है।

सत् और द्रव्य को एकार्थक मानने की परम्परा पर दार्शनिक हिटि का प्रभाव मालूम होता है। जैन ग्रागमों में सत् शब्द का प्रयोग द्रव्य के लक्षरण के रूप में नहीं हुग्रा है। वहाँ द्रव्य को ही तत्त्व कहा गया है ग्रीर सत् के स्वरूप का सारा वर्णन द्रव्य-वर्णन के रूप में रखा गया है। ग्रनुयोगद्वार सूत्र में तत्त्व का सामान्य लक्षरण

१--सर्वार्थसिद्धि ५/३०

द्रव्य माना गया है श्रीर विशेष लक्षरा के रूप में जीव द्रव्य ग्रीर ग्रजीव द्रव्य माने गए हैं। वाचक उमास्वाति ग्रागमिक मान्यता को दर्शन के स्तर पर लाए ग्रीर उन्होंने द्रव्य को सत् कहा। उनकी दृष्टि में सत् ग्रीर द्रव्य में कोई भेद न था। ग्रागम की मान्यता के ग्रनुसार भी सत् और द्रव्य में कोई भेद नहीं है किन्तु इस सिद्धान्त का ग्रागमकाल में सुस्पष्ट प्रतिपादन न हो सका। उमास्वाति ने दार्शनिक पुट देकर इसे स्पष्ट किया।

'सत्' शब्द का ग्रर्थ वाचक ने ग्रन्य परम्पराग्रों से भिन्न रखा। न्यायवैशेषिक ग्रादि वैदिक परम्पराएँ सत्ता को क्रूटस्थ नित्य मानती हैं। इन परम्पराग्रों के ग्रनुसार सत्ता सर्वदा एकरूप रहती है। उसमें तिनक भी परिवर्तन की सम्भावना नहीं रहती। जो परिवर्तित होती है वह सत्ता नहीं हो सकती। दूसरे शब्दों में नैयायिक ग्रौर वैशेषिक सत्ता को सामान्य नामक एक भिन्न पदार्थ मानते हैं, जो सर्वदा एकरूप रहता है, जो कूटस्थ नित्य है, जिसमें किंचित् भी परिवर्तन नहीं होता । उमास्वाति ने सत् को केवल नित्य ही न माना, ग्रपितु परिवर्तनशील भी माना। उत्पाद, व्यय ग्रौर ध्रौव्य तीनों का अविरोधी समन्वय ही सत् का लक्षरा है। उत्पाद ग्रौर व्यय ग्रनित्यता के सूचक हैं तथा घ्रौव्य नित्यता का सूचक है। नित्यता का लक्षरण क्रटस्थ नित्य न होकर तद्भावाव्यय है। तद्भावाव्यय का क्या अर्थ है, इसे स्वष्ट करते हुए कहा कि जो अपने भाव को न तो वर्तमान में छोड़ता है ग्रीर न भविष्य में छोड़ेगा, वह नित्य है ग्रीर वही तद्भावाव्यय है। उत्पाद ग्रीर व्यय के बीच में जो हमेशा रहता है, वह तद्भावाव्यय है। सत्ता नामक कोई भिन्न पदार्थ नहीं है, जो हमेशा एक सा रहता है। वस्तु स्वयं ही त्रयात्मक है। तत्त्व स्वभाव से ही उत्पाद, व्यय भ्रौर धौव्य युक्त हैं। पदार्थ स्वतः सत् है। सत्ता सामान्य के सम्बन्ध से सत् मानने में ग्रनेक दोषों का सामना करना पड़ता है। जो सत् है वहीं पदार्थ है क्योंकि जो सत्

१ -- 'ग्रविसेसिए दव्वे, विसेसिए जीवदव्वे ग्रजीवदव्वे य-सू० १२३

२ — 'यत् सतो भावान्न व्येति न व्येष्यति, तन्नित्यम् ।

<sup>-</sup> तत्त्वार्थभाष्य ५।३०

न हो ग्रीर फिर भी पदार्थ हो, यह परस्पर विरोधी बात है। जो सर्वथा श्रसत् है वह सत्ता के सम्बन्ध से भी सत् नहीं हो सकता, जैसे गगनारिवन्द । सत् ग्रीर ग्रसत् से भिन्न कोई ऐसी कोटि नहीं, जिसमें पदार्थ रखा जा सके। इसलिए द्रव्य न स्वतः सत् है, न स्वतः ग्रसत् है, किन्तु सत्ता के सम्बन्ध से सत् है, यह कहना ठीक नहीं। द्रव्य सत् होकर ही द्रव्य हो सकता है। जो सत् न हो वह द्रव्य नहीं हो सकता। सत्ता नामक कोई ऐसा पदार्थ उपलब्ध नहीं होता जिसके सम्बन्ध से द्रव्य सत् होता हो। कदाचित् ऐसा पदार्थ मान भो लिया जाय, फिर भी समस्या हल नहीं हो सकती, क्योंकि उस पदार्थ का खुद का ग्रस्तित्व खतरे में है। वह स्वतः सत् है या नहीं? यदि वह स्वतः सत् है तो यह सिद्धान्त कि 'पदार्थ सत्ता के सम्बन्ध से हो सत् होता है' खिएडत हो जाता है। यदि वह स्वतः सत् नहीं है ग्रीर उसकी सत्ता के लिए किसी ग्रन्य सत्ता की ग्रावश्यकता रहती है तो ग्रनवस्था दोष का सामना करना पड़ेगा। ऐसी परिस्थित में यही ग्रच्छा है कि प्रत्येक पदार्थ को स्वभाव से ही सत् माना जाय ग्रीर सत् ग्रीर पदार्थ में कोई भेद न माना जाय।

#### द्रव्य श्रौर पर्याय:

द्रव्य शब्द के ग्रनेक ग्रर्थ होते हैं उनमें से सत्, तत्त्व अथवा पदार्थ-परक ग्रर्थ पर हम विचार कर चुके हैं। जैन साहित्य में द्रव्य शब्द का प्रयोग सामान्य के लिए भी हुग्रा है। जाति ग्रथवा सामान्य को प्रकट करने के लिए द्रव्य ग्रीर व्यक्ति ग्रथवा विशेष को प्रकट करने के लिए पर्याय शब्द का प्रयोग किया जाता है।

द्रव्य ग्रथवा सामान्य दो प्रकार का है—तिर्यक् सामान्य ग्रीर अर्ध्वता सामान्य। एक ही काल में स्थित ग्रनेक देश में रहने वाले अनेक पदार्थों में जो समानता की ग्रनुभूति होती है वह तिर्यक् सामान्य है। जब हम कहते हैं कि जोव ग्रीर ग्रजीव दोनों सत् हैं, धर्मास्तिकाय, ग्रधर्मास्तिकाय ग्रादि द्रव्य हैं, तव हमारा ग्रभिप्राय तिर्यक् सामान्य से है। जब हम कहते हैं कि जीव दो प्रकार का है—संसारी ग्रीर सिद्ध। संसारी जीव के पाँच भेद हैं—एकेन्द्रिय, होन्द्रियादि। पुद्गल चार प्रकार का है—स्कन्ध, स्कन्धदेश, स्कन्ध-

प्रदेश ग्रीर परमाणु । इसी प्रकार ग्रन्य प्रकार के सामान्यसूलक भेदों में तिर्यक् सामान्य ग्रभीप्सित है । एक जाति का जहाँ निर्देश होता है, ग्रनेक व्यक्तियों में एक सामान्य जहाँ विवक्षित होता है, वहाँ तिर्यक् सामान्य समभना चाहिए ।

जव कालकृत नाना ग्रवस्थाग्रों में किसी विशेष द्रव्य का एकत्व या ग्रन्वय विवक्षित हो, एक विशेष पदार्थ की ग्रनेक ग्रवस्थाग्रों की एक एकता या घ्रौव्य ग्रपेक्षित हो, तब उस एकत्व ग्रथवा घ्रौव्य सूचक ग्रंश को ऊर्ध्वता सामान्य कहा जाता है। उदाहरण के लिए जव यह कहा जाता है कि जीव द्रव्याधिक हिष्ट से शाश्वत है' ग्रौर पर्यायाधिक हिष्ट से ग्रशाश्वत है, तब जीव द्रव्य का ग्रथं ऊर्ध्वता सामान्य से है। जब यह कहते हैं कि ग्रव्युच्छित्त नय की ग्रपेक्षा से नारक शाश्वत है', तब ग्रव्युच्छित्ति नय का विषय जीव ऊर्ध्वता सामान्य से विवक्षित है। इस प्रकार जहाँ किसी जीव-विशेष या ग्रन्य पदार्थ-विशेष की ग्रनेक ग्रवस्थाग्रों का वर्णन किया जाता है वहाँ एकत्व ग्रथवा ग्रन्वय सूचक पद ऊर्ध्वता सामान्य की हिष्ट से प्रयुक्त होता है।

जिस प्रकार द्रव्य या सामान्य दो प्रकार का है उसी प्रकार पर्याय ग्रथवा विशेष भी दो प्रकार का है। तिर्यक् सामान्य के साथ रहने वाले जो विशेष विवक्षित हों वे तिर्यक् विशेष हैं ग्रौर ऊर्ध्वता सामान्याथित जो पर्याय हों वे ऊर्ध्वता विशेष हैं। ग्रनेक देश में भिन्न भिन्न जो द्रव्य या पदार्थविशेष हैं वे तिर्यक् सामान्य की पर्यायें हैं। वे तिर्यक् विशेष हैं। ग्रनेक काल में एक ही द्रव्य की ग्रथांत् ऊर्ध्वता सामान्य की जो विभिन्न ग्रवस्थाएँ हैं—जो ग्रनेक विशेष ग्रथवा पर्याय हैं वे ऊर्ध्वता विशेष हैं। जीवपर्याय कितने हैं? इसके उत्तर में महावीर ने कहा कि जीवपर्याय ग्रनन्त हैं। यह कैसे? इसका स्पष्टीकरण्करते हुए उन्होंने कहा कि ग्रसंख्यात नारक हैं, ग्रसंख्यात ग्रसुरकुमार हैं, यावत् ग्रसंख्यात स्तनितकुमार

१ — भगवतीसूत्र ७।२।२७३

२--भगवतीसूत्र ७।३।२७६

हैं, ग्रसंख्यात पृथ्वीकाय हैं, यावत् ग्रसंख्यात वायुकाय हैं, ग्रनन्त वनस्पति हैं, ग्रसंख्यात द्वीन्द्रिय हैं, यावत् ग्रसंख्यात मनुष्य हैं, ग्रसंख्यात वागाव्यन्तर हैं यावत् ग्रनन्त सिद्ध हैं। यही कारगा है कि जीव पर्याय ग्रनन्त हैं। इस चर्चा में जो पर्याय विवक्षित हैं, वे तिर्यक् विशेष की ग्रपेक्षा से हैं, क्योंकि ये पर्याय ग्रनेक देश में रहने वाले विभिन्न जीवों से सम्वन्धित हैं। इनमें सभी जीवों का समावेश हो जाता है, अतः ग्रनेक जीवाश्रित पर्याय होने से तिर्यक् विशेष हैं।

ऊर्ध्वता विशेष की हिण्ट से सोचने पर विशेष का ग्राधार दूसरा हो जाता है। यदि हम कहें कि प्रत्येक जीव के ग्रनन्त पर्याय हैं ग्रौर किसी जीव-विशेष के विषय में सोचें तो हमारा दृष्टिकोगा ऊर्ध्वता विशेष को विषय करता है। उदाहरण के तौर पर एक नारक जीव को लेते हैं। उसके ग्रनन्त पर्याय होते हैं। जीव-सामान्य के ग्रनन्त पर्यायों का कथन तिर्यक् सामान्याश्रित पर्याय की दृष्टि से है, किन्तु विशेष नारकादि के ग्रनन्त पर्याय का कथन ऊर्ध्वता सामान्याश्रित पर्याय की दृष्टि से है। एक नारक-विशेष के ग्रनन्त पर्याय कैसे हो सकते हैं, इसका स्पष्टीकरण यों है:—

एक नारक दूसरे नारक से द्रव्य की अपेक्षा से तुल्य है। प्रदेशों की अपेक्षा से भी तुल्य है। अवगाहना की अपेक्षा से स्यात् चतुःस्थान से हीन, स्यात् तुल्य, स्यात् चतुःस्थान से अधिक है। स्थिति की अपेक्षा से अवगाहना के समान है किन्तु श्यामवर्ण पर्याय की अपेक्षा ये स्यात् पट्स्थान हीन, स्यात् तुल्य, स्यात् षट्स्थान अधिक है। इसी प्रकार शेष वर्णपर्याय, दोनों गन्धपर्याय, पाँचों रसपर्याय, आठों स्पर्शपर्याय, मितज्ञान और मत्यज्ञानपर्याय, श्रुतज्ञान और श्रुताज्ञान-पर्याय, अवधिज्ञान और विभंगज्ञानपर्याय, चक्षुर्दर्शनपर्याय, अवधिद्धान गौर विभंगज्ञानपर्याय, चक्षुर्दर्शनपर्याय, अवधिद्धान पर्याय, अवधिद्धान से स्यात् पट्स्थान पतित हीन है, स्यात् तुल्य है, स्यात् पट्स्थान पतित अधिक है। इसीलिए नारक के अनन्त पर्याय कहे जाते हैं। इव्यदृष्टि से

१ — भगवती सूत्र २५। ५

२---प्रज्ञापनामूत्र ४।२४=

प्रत्येक नारक समान है। आत्मा के प्रदेश भी सबके ग्रसंख्यात हैं। शरीर की दृष्टि से एक नारक का शरीर दूसरे नारक के शरीर से छोटा भी हो सकता है, समान भी हो सकता है ग्रीर बड़ा भी हो सकता है, शरीर की ग्रसमानता ग्रसंख्यात प्रकार की हो सकती है। सर्व जघन्य ग्रवगाहना ग्रंगुल के ग्रसंख्यातवें भाग के वराबर होगी। क्रमशः एक-एक भाग की वृद्धि से सर्वोत्कृष्ट ५०० धनुष प्रमाण तक पहुँचती है। इसके बीच के प्रकार ग्रसंख्यात होंगे। ग्रतः ग्रव-गाहना की अपेक्षा से न रक के असंख्यात प्रकार हो सकते हैं। यही वात ग्रायु के विपय में भी कही जा सकती है। यह तो सामान्य वात हुई। एक नारक के जो अनन्त पर्याय कहे गए हैं वे कैसे ? शरीर ग्रीर ग्रात्मा को कथचित् ग्रभिन्न मानकर वर्णा, रस, गन्ध ग्रीर स्पर्श को भी नारक के पर्याय मानकर सोचा जाय तो नारक के म्रनन्तपर्याय हो सकते हैं। इसका कारएा यह है कि किसी भी गुएा के ग्रनन्त भेद माने गये हैं। यदि हम किसी एक वर्ण को लें ग्रौर कोई भाग एक गुरा स्याम हो, कोई द्विगुरा स्याम हो, कोई त्रिगुरा श्याम हो ग्रौर इस प्रकार उसका ग्रनन्तवाँ भाग ग्रनन्त गुरा स्याम हो तो वर्गा के अनन्त पर्याय सिद्ध हो सकते हैं। अन्य वर्गा, गन्ध, रस ग्रौर स्पर्श के विषय में भी यही वात घटाई जा सकती है। यह तो भौतिक अथवा पौद्गलिक गुगों की वात हुई। ज्ञानादि आत्मगुगों के विषय में भी यही वात कही जा सकती है। स्रात्मा के ज्ञानादि गुगा की तरतमता की मात्रास्रों का विचार करने से ग्रनन्तप्रकारता की सिद्धि हो सकती है। ये सारे भेद एक नारक में कालभेद से घट सकते हैं। ऊर्ध्वता-सामान्याश्रित पर्याय कालभेद के श्राधार से ही होते हैं। एक जीव कालभेद से अनेक पर्यायों की घाररा करता है। ये पर्याय ऊर्ध्वतासामान्याश्रित विशेष हैं। यही ऊर्ध्वताविशेष का लक्ष्मा है।

द्रव्य के ऊर्ध्वतासामान्याश्रित पर्यायों की परिगाम भी कहा जाता है। भगवतीसूत्र और प्रजापन।सूत्र में इस प्रकार के परि-गामों का वर्णन है। विशेष और परिगाम दोनों द्रव्य के पर्याय है क्योंकि दोनों परिवर्तनशील हैं। परिगाम में काल-भेद की प्रधानता रहती है, जब कि विशेष में देश-भेद मुख्य होता है। जो काल की हिष्ट से परिगाम है वे ही देश की हिष्ट से विशेष हैं। इस प्रकार पर्याय, विशेष, परिगाम, उत्पाद और व्यय प्राय: एकार्थक हैं। द्रव्य-विशेष की विविध अवस्थाओं में इन सभी शब्दों का समावेश हो जाता है।

द्रव्य ग्रौर पर्याय का स्वरूप समभ लेने के वाद यह जानना भी ग्रावश्यक है कि द्रव्य ग्रौर पर्याय का सम्वन्य क्या है ? द्रव्य ग्रौर पर्याय भिन्न हैं या अभिन्न ? इस प्रवन को सामने रखते हुए महावीर ने जो विचार हमारे सामने रखे उन पर एक सामान्य हिष्ट डालना ठीक होगा। भगवतीसूत्र में पार्वनाय के शिष्यों ग्रौर महावीर के शिष्यों में हुए एक विवाद का वर्णन है। पाद्र्वनाथ के शिष्य यह कहते हैं कि उनके प्रतिपद्मी सामायिक का ग्रर्थ नहीं जानते । महावीर के शिष्य उन्हें समस्ताते हैं — आत्मा ही सामायिक है। आत्मा ही सामायिक का ग्रंथ है। यहाँ पर आत्मा एक द्रव्य है ग्रौर सामायिक ग्रात्मा की जन्न विशेष है ग्रथीत पर्याय है। सामायिक ग्रात्मा से भिन्न नहीं है छर्यात पर्याय द्रव्य से भिन्न नहीं है। यह द्रव्य और पर्याय को अमेदहिष्ट हैं। इस हिष्ट का समर्थन आपेक्षिक है। किसी छनेटा ने छात्मा और सामायिक दोनों एक हैं, क्योंकि सामायिक ग्रान्स की ही एक ग्रवस्था है—ग्रात्म-पर्याय है, अतः सामायिक अत्सा है अनित्र है। अन्यत्र द्रव्य और पर्याय के भेद का भी समयंत्र किया गया है। 'ग्रस्थिर पर्याय का नाश होने पर भी द्रस्य स्थिर खुटा हैं है, इस वाक्य से स्थण्ड नेद-हण्डि भलकती है। यदि द्रस्य कीर नर्धाय का सर्वथा अमेद होटा तो पर्याय के नप्ट होते ही ज्ञ्य मी नष्ट हो जाता। इसका इसी यह है कि पर्याय ही द्रश्य नहीं है। द्रश्य श्रीर पर्याय कर्याचित हैं भी हैं। द्रव्य की पर्योगें इदल्हों रहती हैं, किन्तु द्रव्य अन्ते कर

१—ग्रामा से ब्रह्मों ! सन्तहः, प्राया सी प्रक्रों ! सन्तहः वर्षे —स्पर्वतः ।

२—चे पूर्ण नवे अधिरे त्वीट्टइ, नो थिरे प्रवीट्टइ... —प्रदर्शीय

में नहीं बदलता। द्रव्य का गुएग कभी नष्ट नहीं होता, भले ही उसकी अवस्थाएँ मिटती रहें और पैदा होती रहें। पर्यायदृष्टि की प्रधानता से द्रव्य और पर्याय के भेद का समर्थन किया जा सकता है और द्रव्य-दृष्टि की प्रधानता से द्रव्य और पर्याय के अभेद की पुष्टि की जा सकती है। दृष्टि-भेद से द्रव्य और पर्याय के भेद और अभेद की कल्पना करना ही महावीर को अभीष्ट था।

इस प्रकार ग्रात्मा ग्रौर ज्ञान के विषय में भी महावीर ने वही बात कही। शज्ञान आत्मा का एक परिगाम है। वह सदैव बदलता रहता है। ज्ञान की ग्रवस्थाग्रों में परिवर्तन होता रहता है किन्तु श्रात्मद्रव्य तो वही रहता है। ऐसी श्रवस्था में ज्ञान श्रौर श्रात्मा भिन्न हैं। ज्ञान की ग्रात्मा से भिन्न स्वतन्त्र सत्ता नहीं है। वह म्रात्मा की ही एक म्रवस्था-विशेष है। इस दृष्टि से ज्ञान भीर म्रात्मा म्रभिन्न हैं। यदि म्रात्मा भीर ज्ञान में एकान्त स्रभेद होता तो ज्ञान के नाश के साथ-ही-साथ ग्रात्मा का भी नाश हो जाता। ऐसी श्रवस्था में एक शार्वत ग्रात्मद्रव्य की उपलब्धि न होती। यदि ज्ञान ग्रौर ग्रात्मा में एकान्त भेद होता तो एक व्यक्ति के ज्ञान ग्रौर दूसरे व्यक्ति के ज्ञान में कोई ग्रन्तर न होता। एक व्यक्ति के ज्ञान की स्मृति दूसरे व्यक्ति को हो जाती ग्रथवा उस व्यक्ति के ज्ञान का स्मरण उसे खुद को भी न हो पाता। ऐसी अवस्था में ज्ञान के क्षेत्र में ग्रराजकता ग्रौर ग्रव्यवस्था हो जाती। इसलिए ज्ञान ग्रीर ग्रात्मा का कथंचित् भेद ग्रीर कथंचित् ग्रभेद मानना ही उचित है। द्रव्य-दृष्टि से ज्ञान ग्रीर ग्रात्मा का ग्रभेद मानना चाहिए, ग्रौर पर्याय-दृष्टि से दोनों का भेद मानना चाहिए।

ग्रात्मा के ग्राठ भेदों की बात भगवतीसूत्र में कही गई है। गौतम महावीर से पूछते हैं—हे भगवन् ! ग्रात्मा के कितने प्रकार हैं ? महावीर उत्तर देते हैं—हे गौतम ! ग्रात्मा आठ प्रकार का कहा गया है। वे ग्राठ प्रकार ये हैं—द्रव्यात्मा, कषायात्मा, योगात्मा, उपयोगात्मा, ज्ञानात्मा, दर्शनात्मा, चारित्रात्मा ग्रौर

१--- आचारांगसूत्र १।५।५

वीर्यातमा । ये भेद द्रव्य श्रौर पर्याय दोनों दृष्टियों से हैं। द्रव्यातमा द्रव्यदृष्टि से श्रौर शेष सात पर्यायदृष्टि से हैं। इस प्रकार की श्रनेक चर्चाएँ जैन दाशंनिक साहित्य में मिलती हैं, जिनसे द्रव्य श्रौर पर्याय के सम्बन्ध का पता लगता है। द्रव्य श्रौर पर्याय एक दूसरे से इस प्रकार मिले हुए हैं कि एक के बिना दूसरे की स्थिति श्रसम्भव है। द्रव्य-रहित पर्याय की उपलब्धि नहीं हो सकती उसी प्रकार पर्याय-रहित द्रव्य की उपलब्धि भी श्रसम्भव है। जहाँ पर्याय होगा वहाँ द्रव्य श्रवश्य होगा श्रौर जहाँ द्रव्य होगा वहाँ उसका कोई-न कोई पर्याय श्रवश्य होगा।

### भेदाभेदवादः

दर्शन के क्षेत्र में भेद श्रीर श्रभेद को लेकर मुख्य रूप से चार पक्ष वन सकते हैं। एक पक्ष केवल भेद का समर्थन करता है, दूसरा पक्ष केवल श्रभेद को स्वीकृत करता है, तीसरा पक्ष भेद श्रीर श्रभेद दोनों को मानता है, चौथा पक्ष भेद-विशिष्ट श्रभेद का समर्थन करता है।

भेदवादी किसी भी पदार्थ में श्रन्वय नहीं मानता । प्रत्येक क्षरा में भिन्न भिन्न तत्त्व श्रीर भिन्न भिन्न ज्ञान की सत्ता में विश्वास करता है। उसकी दृष्टि में भेद को छोड़कर किसी भी प्रकार का तत्त्व निर्दोष नहीं होता । जहाँ भेद होता है वहीं वास्तविकता रहती है। भारतीय दर्शन में वैभाषिक श्रीर सौत्रान्तिक इस पक्ष के प्रवल समर्थक हैं। वे क्षरा-भंगवाद को ही ग्रन्तिम सत्य मानते हैं। प्रत्येक पदार्थ क्षिएक है। प्रत्येक क्षरा में पदार्थ की उत्पत्ति श्रीर विनाश होता है। कोई भी वस्तु चिरस्थायी नहीं है। जहाँ स्थायित्व नहीं वहाँ श्रभेद कैसे हो सकता है? ज्ञान श्रीर पदार्थ दोनों क्षरिएक हैं। जिसे हम श्रात्मा कहते हैं वह पंचस्कन्ध के श्रतिरक्त श्रीर कुछ नहीं

१—कहिवहा एां भन्ते द्याया पण्णात्ता ? गोयमा ! ग्रट्ठिवहा स्राया पण्णाता । तं जहा —दिवयाया, कसायाया, जोगाया, उवग्रोगाया, गाणाया दंसणाया, चरित्ताया, वीरियाया ।

स्रभेदवाद का समर्थन करने वाले भेद को मिथ्या कहते हैं। उनकी हिष्ट में एकत्व का ही मूल्य है, स्रनेकरूपता की कोई कीमत नहीं। जितने भेद या स्रनेक रूप हैं, सब मिथ्या हैं। हमारा स्रज्ञान भेद की प्रतीति में कारण है। अविद्याजनित संस्कारों के कारण भेद स्रौर स्रनेकरूपता की प्रतीति होती है। ज्ञानियों की प्रतीति हमेशा स्रभेद-मूलक होती है। तत्त्व स्रभेद में ही है, भेद में नहीं। दूसरे शब्दों में स्रभेद ही तत्त्व है। भारतीय परम्परा में उपनिषद और वेदान्त के कुछ समर्थक स्रभेदवाद का समर्थन करते हैं। स्रभेदवादी एक ही तत्त्व मानता है क्योंकि स्रभेद की स्रन्तिम सीमा एकत्व है। वह एकत्व अपने-स्राप में पूर्ण व स्रनन्त होता है। जहाँ पूर्णता होती है वहाँ एकत्व ही होता है, क्योंकि दो कदापि पूर्ण नहीं हो सकते। जहाँ दो होते हैं वहाँ दोनों अपूर्ण व सीमित होते हैं। स्रसीम व पूर्ण एक ही हो सकता है। इसी हेतु के स्राधार पर भारतीय स्रादर्शवाद का प्रवल समर्थक स्रद्धैत वेदान्त एक तत्त्व में विश्वास रखता है। विज्ञानवाद सौर स्वन्यवाद की स्रन्तिम भूमिका में भी इसी विचारधारा के दर्शन होते हैं।

पाश्चात्य परम्परा में पारमैनैड्स ग्रभेदवाद का प्रवर्त्तक कहा जा सकता है। उसने कहा कि परिवर्तन वास्तिवक नहीं है, क्योंिक वह बदल जाता है। जो बस्तु वास्तिवक एवं सत्य है वह कदािप नहीं बदल सकती। जो बदल जाती है वह सत्य नहीं हो सकती। इन सारे परिवर्तनों के बीच में जो नहीं बदलता है वही सत्य है। जो ग्रपरिवर्तनशील है वह सत् है, जो परिवर्तनशील है वह ग्रसत् है। जो सत् है वही वास्तिवक है। जो ग्रसत् है वह वास्तिवक नहीं है। जो सत् है वह हमेशा मौजूद है क्योंिक वह पैदा नहीं हो सकता। यदि सत् पैदा होता है तो वह ग्रसत् से पैदा होता है तो वह पैदा नहीं होता है, जो सत् न हो वह पैदा होता है, जो सत् न हो वह पैदा हो ही नहीं

<sup>?—</sup>Ex nihilo nihil fit.

सकता; इसलिए जो वास्तिवक है वह सब सत् है। सत् होने से सब एक है। जो सत् है वह सत् ही है, अतः वहाँ भेद का कोई प्रश्न ही नहीं उठता। जहाँ कोई भेद नहीं है वहाँ अभेद ही है। इस प्रकार अभेदवाद की सिद्धि करने वाला पारमैनैड्स भेद को इन्द्रियजन्य भ्रान्ति वताता है। जितने भेद हिण्योचर होते हैं सब इन्द्रियों के कारण हैं। हेराक्लैटस ने अभेद की प्रतीति में जो कारण वताया, पारमैनैड्स ने वही कारण भेद की प्रतीति में दिया। अभेद की प्रतीति ही सच्ची प्रतीति है और वह हेतुवाद के आधार पर सिद्ध की जा सकती है। यह वात पारमैनैड्स ने कही। जैनों ने अनेकता का तर्कसंगत खण्डन किया और एकता के आधार पर अभेद की स्थापना की।

तीसरा पक्ष भेद और अभेद दोनों का समर्थन करता है, भेद और अभेद दोनों को स्वतन्त्र रूप से सत् मानकर दोनों में सम्बन्ध स्थापित करता है। न्याय-वैशेषिक दर्शन सामान्य और विशेष नाम के दो भिन्न-भिन्न पदार्थ मानता है। वे दोनों पदार्थ स्वतन्त्र एवं एक दूसरे से सर्वथा भिन्न हैं। किसी सम्बन्ध विशेष के आधार पर सामान्य और विशेष मिल जाते हैं। सामान्य एकता का सूचक है। विशेप भेद का सूचक है। वस्तु में भेद और अभेद विशेष और सामान्य के कारण होते हैं। एकता की प्रतीत अभेद के कारण है—सामान्य के कारण होते हैं। एकता की प्रतीत अभेद के कारण है, इसलिए सब में "गो"—गौ ऐसी एकाकार प्रतीति होती है। यही प्रतीति एकता की प्रतीति है। उसी प्रकार सब गाएँ व्यक्तिगत रूप से अलग भी मालूम होती हैं। उनका अपना भिन्न-भिन्न व्यक्तित्व है। वीसे दोनों एक दूसरे से अत्यन्त भिन्न हैं, किन्तु समवाय सम्बन्ध के कारण दोनों मिले हुए मालूम होते हैं। इस प्रकार भेद और अभेद को भिन्न मानने वाला पक्ष दोनों को सम्बन्ध-विशेप से मिला देता है, किन्तु वास्तव में दोनों को भिन्न मानता है। यद्यिप जाति और

व्यक्ति कभी भिन्न भिन्न उपलब्ध नहीं होते, क्योंकि वे ग्रयुत सिद्ध हैं। विथापि दोनों स्वतन्त्र एवं एक दूसरे से ग्रत्यन्त भिन्न हैं।

चौथा पक्ष भेदविशिष्ट अभेद का है। इसके दो भेद हो जाते हैं। एक के मत से अभेद प्रधान रहता है और भेद गौरा हो जाता है । उदाहरण के लिए रामानुज का विशिष्टाद्वैत लीजिए । रामानुज के मत से तीन तत्त्व ग्रन्तिम ग्रीर वास्तविक हैं —ग्रचित्, चित् ग्रीर ईश्वर । ये तीन तत्त्व "तत्त्वत्रय" के नाम से प्रसिद्ध हैं । यद्यपि तीनों तत्त्व समानरूप से सत् एवं वास्तविक हैं तथापि ग्रचित् ग्रौर चित् ईश्वराश्रित हैं। यद्यपि वे ग्रपने ग्राप में द्रव्य हैं किन्तु ईश्वर के सम्बन्ध की दृष्टि से वे उसके गुरा हो जाते हैं। वे ईश्वर-शरीर कहे जाते हैं और ईश्वर उनकी ग्रात्मा है। इस प्रकार ईश्वर चिदा-चिद्विशिष्ट है। चित् ग्रौर ग्रचित् ईश्वर के शरीर का निर्माण करते हैं और तदाश्रित हैं । इस मत के ग्रनुसार भेद की सत्ता तो श्रवश्य रहती है किन्तु ग्रमेदाश्रित होकर। ग्रमेद प्रधानरूप से रहता है ग्रौर भेद तदाश्रित होकर गौए। रूप से । भेद का स्थान स्वतन्त्र न होकर ग्रभेद पर ग्रवलम्बित है। भेद परतंत्र होता है और अभेद स्वतंत्र भेद ग्रभेद की दया पर जीता है। उसका स्वतंत्र ग्रस्तित्व मान्य नहीं होता । भेद ग्रौर अभेद को भिन्न मानने वाला पक्ष दोनों को स्नतंत्र रूप से सत् मानता है, जब कि उपर्युक्त पक्ष ग्रभेद को प्रधान मान कर भेद को गौरा एवं पराश्रित बना देता है। उसकी दृष्टि में श्रभेद का विशेष महत्त्व रहता है। भेद की मानता तो है, किन्तु इरालिए कि वह ग्रभेद के ग्राधार पर टिका हुग्रा है।

जैन दृष्टि इससे भिन्न है। भेद ग्रौर ग्रभेद का सच्चा समन्वय जैन दर्शन की विशिष्ट देन है। जब हम भेदाभेदवाद की व्याख्या करते हैं तो उसका ग्रथं होता है—भेदिविशिष्ट ग्रभेद ग्रौर ग्रभेद विशिष्ट भेद। भेद ग्रौर अभेद दोनों समानरूप से सत् हैं। जिस

१ — श्रयुतिसद्धानामाधार्याधारभूतानां इहप्रत्ययहेतुः सम्बन्धः स समवायः ।
— स्याद्वादमंजरी, का॰ ७

२ — 'सर्वं परमपुरुषेण सर्वातमना । — श्रीभाष्य २, १, ६

प्रकार ग्रभेद वास्तविक है ठीक उसी प्रकार भेद वास्तविक है। तत्त्व की दृष्टि से जो स्थान ग्रमेद का है, ठीक वहीं स्थान मेद का है। भेद ग्रौर ग्रभेद दोनों इस ढंग से मिले हुए हैं कि एक के विना दूसरे की उपलिब्ध नहीं हो सकती । वस्तु में दोनों का ग्रिवच्छेद समन्वय है। जहाँ भेद है वहाँ ग्रभेद है ग्रौर जहाँ ग्रभेद है वहाँ भेद है। भेद ग्रौर ग्रभेद किसी सम्बन्ध विशेष से जुड़े हों, ऐसी बात नहीं है। वे तो स्वभाव से ही एक दूसरे से मिले हुए हैं। प्रत्येक पदार्थ स्वभाव से ही सामान्य-विशेषात्मक है-भेदाभेदात्मक है-नित्या-नित्यात्मक है। जो सत् है वह भेदाभेदात्मक है। प्रत्येक पदार्थ सामान्य-विशेषात्मक है। वस्तु या तत्त्व को केवल भेदात्मक कहना ठीक नहीं, क्योंकि कोई भी भेद ग्रभेद के विना उपलब्ध नहीं होता। अभेद को मिथ्या या कल्पना मात्र कहना काफी नहीं जब तक कि वह किसी प्रमाण से मिथ्या सिद्ध न हो। प्रमाण का ग्राधार ग्रनुभव है ग्रीर ग्रनुभव ग्रमेद को मिथ्या सिद्ध नहीं करता। इसी प्रकार एकान्त ग्रभेद को मानना भी ठीक नहीं क्योंकि जो दोष एकान्त भेद में है वही दोष एकान्त अभेद में भी है। भेद और अभेद की दो स्वतंत्र पदार्थ मानना भी ठीक नहीं, क्योंकि वे भिन्न-भिन्न उपलब्ध नहीं होते और उनको जोड़ने वाला कोई अन्य पदार्थ भी उपलब्ध नहीं होता । उनको जोड़ने वाला पदार्थ होता है, ऐसा मान लिया जाय, फिर भी दोष से मुक्ति नहीं मिल सकती क्योंकि उसको जोड़ने के लिए एक ग्रन्य पदार्थ की श्रावश्यकता होगी ग्रौर इस तरह ग्रनवस्था दोष का प्रसंग उपस्थित होगा। ऐसी दशा में वस्तु स्वयं ही भेदाभेदात्मक है, ऐमा मानना ही ठीक होगा। तत्त्व कथंचित् सदृश है, कथंचित् विरूप-विसदृश है, कथंचित् वाच्य है, कथंचित् अवाच्य है, कथंचित् सत् है, कथंचित् असत् है । ये जितने भी धर्म हैं वस्तु के अपने धर्म हैं। इन धर्मों का कहीं वाहर से सम्बन्ध स्थापित नहीं होता है। वस्तु स्वयं सामान्य ग्रौर विशेष है, भिन्न ग्रीर ग्रभिन्न है, एक ग्रीर प्रनेक है, नित्य ग्रीर क्षिएाक

१—स्यान्नाशि नित्यं सदृशं विरूपं, वाच्यं न वाच्यं सदसत्तदैव । १० ग्रन्ययोगव्यवच्छेदिकाद्वात्रिशिका, का०

है । ठीक इसी प्रकार की मान्यता एरिस्टोटल की भी है । वह वस्तु को सामान्य ग्रौर विशेष उभयात्मक मानता है। वह कहता है कि कोई भी सामान्य विशेष के बिना उपलब्ध नहीं होता ग्रीर कोई भी विशेष सामान्य के बिना उपलब्ध नहीं होता। द्रव्य सामान्य स्रौर विशेष दोनों का समन्वय है। कोई भी वस्तु इन दोनों रूपों के बिना उपलब्ध नहीं हो सकती। 'जैन दर्शन सम्मत भेदाभेदवाद वस्तु के वास्तविक रूप को ग्रहण करता है। यह भेदाभेद हिष्ट ग्रनेकान्त दृष्टि का एक प्रकार से कारएा है। दो परस्पर विरोधी प्रतीत होने वाले गुर्गों को एक ही वस्तु में एक साथ मानना भेदाभेदवाद का ग्रर्थ है। भेद श्रौर ग्रभेद की एकत्र स्थिति वस्तु के रूप को नष्ट नहीं करती अपितु उसको वास्तविक रूप में प्रकट करती है। भेद ग्रौर ग्रभेद के सम्बन्ध के विषय में भी स्याद्वाद का ही प्रयोग करना चाहिए। भेद और अभेद कथंचित् भिन्न हैं भीर कथंचित् अभिन्न हैं। द्रव्य और पर्याय के लिए जिस हेतु का प्रयोग किया गया है उसी हेतु का प्रयोग भेद ग्रौर ग्रभेद के लिए भी किया जा सकता है। द्रव्य ग्रभेद-मूलक है ग्रौर पर्याय भेद-मूलक है। इसलिए द्रव्य ग्रौर ग्रभेद एक हैं ग्रौर पर्याय ग्रौर भेद एक हैं। मेद ग्रौर ग्रभेद-विषयक इतना विवेचन काफी है।

# द्रव्य का वर्गीकरणः

द्रव्य के कितने भेद हो सकते हैं ? इस प्रश्न का उत्तर अनेक तरह से दिया जा सकता है। जहाँ तक द्रव्य-सामान्य का प्रश्न है, सब एक है। वहाँ किसी प्रकार की भेद-कल्पना उत्पन्न ही नहीं होती। जो द्रव्य है वह सत् है और वही तत्त्व है। सत्तासामान्य को दृष्टि से जड़ और चेतन, एक और अनेक, सामान्य और विशेष, गुणा और पर्याय सब एक हैं। यह दृष्टिकोण संग्रह-नय की दृष्टि से सत्य है। संग्रह-नय सर्वत्र अभेद देखता है। भेद की उपेक्षा करके अभेद का जो ग्रहण है वह संग्रह-नय का कार्य है। अभेद-ग्राही संग्रह-नय भेद का निषेध नहीं करता अपितु भेद को अपने

१—देखिए—A Critical History of Greek Philosophy.

क्षेत्र से वाहर समभता है। इस नय का अन्तिम विषय सत्ता सामान्य है, जिसे हम पर सामान्य या महा सामान्य कह सकते हैं। प्रत्येक द्रव्य सत् है। सत्तासामान्य का ग्रहण एकता का ग्रन्तिम सोपान है, जहाँ सारे भेद भेदरूप से सत् होते हुए भी अभेद रूप से प्रतिभासित होते हैं। सत्ता भेदों को नष्ट नहीं करती, ग्रपितु उनमें एकत्व ग्रौर सद्भाव स्थापित करती है। भेद रहते हुए भी जहाँ ग्रमेद का दर्शन होता है, ग्रनेकता में भी जहाँ एकता दिखाई देती है, इस दृष्टि से द्रव्य अथवा तत्त्व एक है। जो लोग अद्वौत में विश्वास रखते हैं उनसे हमारी मान्यता में यह भेद है कि वे केवल सामान्य को यथार्थ मानते हैं ग्रौर भेद ग्रर्थात् विशेष का ग्रपलाप करते हैं जव कि जैन दृष्टि से भेद का निषेध नहीं किया जा सकता। वहाँ, प्रयोजन के ग्रभाव में भेद की उपेक्षा ग्रवश्य की जा सकती है। उपेक्षा का अर्थ यह नहीं कि भेद ग्रसत् है—मिथ्या है। ग्रभेद की हिष्ट को प्रधानता देने समय हमारा भेद से कोई प्रयोजन नहीं होता है इसीलिए उसकी उपेक्षा की जाती है। उपेक्षा ग्रौर अपलाप में जितना ग्रन्तर है, ग्रद्धैतवाद ग्रौर जैन दर्शन की मान्यता में उतना ही अन्तर है। इस प्रकार संग्रह नय ग्रर्थात् संग्रहहिष्ट की प्रधानता स्वीकृत की जाय तो द्रव्य एक ही सिद्ध होगा ग्रौर वह होगा सत्ता सामान्य के रूप में।

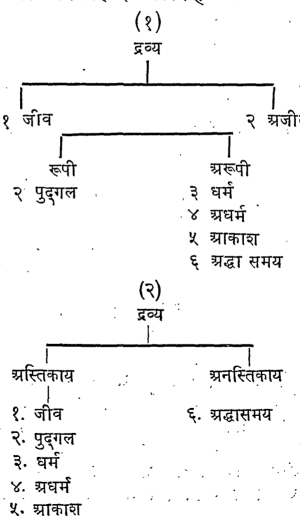
यदि हम द्वैतदृष्टि से देखें तो द्रव्य को दो रूपों में देख सकते हैं। ये दो रूप हैं जीव श्रौर ग्रजीव। चैतन्यधर्म वाला जीव है श्रौर उससे विपरीत ग्रजीव है। इस प्रकार सारा लोक दो भागों में विभक्त हो जाता है। चैतन्य लक्षरण वाले जितने भी द्रव्य विशेष हैं, वे सव जीव-विभाग के ग्रन्तर्गत ग्रा जाते हैं। जिनमें चैतन्य नहीं है इस प्रकार के जितने भी द्रव्यविशेष हैं, उन सव का समावेश ग्रजीवविभाग के ग्रन्तर्गत हो जाता है।

जीव श्रौर श्रजीव के श्रन्य भेद करने पर द्रव्य के छ: भेद भी होते हैं। जीव द्रव्य श्ररूपी है। श्रजीव द्रव्य के दो भेद किये गये

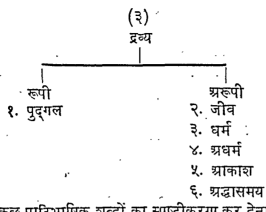
१-- 'विसेसिए जीवदव्वे भ्रजीव दव्वे य-ग्रनुयोगद्वार सू० १२३

२-भगवतीसूय-१४।२-४

हैं—रूपी और अरूपी। रूपी द्रव्य को पुद्गल कहा गया। अरूपी के पुनः चार भेद हुए—धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, अद्धासमय-काल। इस प्रकार द्रव्य के कुल ६ भेद हो जाते हैं—जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश और अद्धासमय। इन छः द्रव्यों में से प्रथम पांच द्रव्य अस्तिकाय हैं और छठा अस्तिकाय नहीं है। भेद-प्रभेद का स्पष्ट विवरण इस प्रकार है:—



१-भगवतीसूत्र २।१०।११७, स्थानांग सू० ४।४४१



यहाँ कुछ पारिभाषिक शब्दों का स्पष्टीकरण कर देना ठीक होगा। श्रजीवद्रव्य रूपी श्रीर श्ररूपी दो भेदों में विभक्त किया गया है। रूपी का सामान्य ग्रर्थ होता है—रूपयुक्त। इस ग्रर्थ में चक्षुरिन्द्रिय की प्रधानता दिखाई देती है। जैन दर्शन में रूपी का ग्रर्थ केवल चक्षुरिन्द्रिय तक ही सीमित नहीं है। स्पर्श, रस, गन्ध श्रीर वर्ण इन चारों से जो युक्त है वह रूपी है। स्पर्श, रस, गन्ध श्रीर वर्ण ये चारों एक साथ रहते हैं। जहाँ स्पर्श है वहाँ रसादि भी हैं, जहाँ वर्ण है वहाँ स्पर्शादि भी हैं। जहाँ इन चारों में से एक भी हो वहाँ शेप तीन श्रवश्य हैं। ग्रतः जहाँ रूपी शब्द का प्रयोग हो वहाँ स्पर्श, रस, गन्ध श्रीर वर्ण चारों की स्थित समभनी चाहिए। पुद्गल के किसी भी ग्रंश में ये चारों गुण रहते हैं, श्रतः वह रूपी है। इसकी विस्तृत चर्चा पुद्गल के स्वरूपवर्णन के समय की जायगी। जो रूपी न हो, उसे श्ररूपी समभना चाहिए। पुद्गल को छोड़कर शेप पाँच द्रव्यों में स्पर्श, रस, गन्ध श्रीर वर्ण नहीं हैं श्रतः वे ग्ररूपी हैं।

ग्रस्तिकाय का ग्रर्थ होता है प्रदेश-बहुत्व। 'ग्रस्ति' ग्रीर 'काय' इन दोनों शब्दों से ग्रस्तिकाय वनता है। ग्रस्ति का ग्रर्थ है विद्यमान होना

१-- रूपिरग: पुद्गला:

<sup>—</sup>तत्त्वार्यं सूत्र ५।४ स्पर्शरसगन्धवर्णवन्तः पुद्गलाः —तत्वार्यं सूत्र, ४।२३

ग्रौर काय का अर्थ है अनेक प्रदेशों का समूह। जहाँ अनेक प्रदेशों का समूह होता है वह अस्तिकाय कहा जाता है। इसी चीज को और स्पष्ट करने के लिए हमें प्रदेश का ग्रर्थ भी समभना चाहिए। पुद्गल का एक अर्गु जितना स्थान (आकाश) घेरता है, उसे प्रदेश कहते हैं। यह एक प्रदेश का परिमागा है। इस प्रकार के अनेक प्रदेश जिस द्रव्य में पाए जाते हैं, वह द्रव्य ग्रस्तिकाय कहा जाता है। प्रदेश का उक्त परिमारा एक प्रकार का नाप है। इस नाप से पुद्गल के श्रतिरिक्त श्रन्य पाँचों द्रव्य भी नापे जा सकते हैं। यद्यपि जीवादि द्रव्य श्ररूपी हैं, किन्तु उनकी स्थिति ग्राकाश में है ग्रौर ग्राकाश स्वप्रतिष्ठित है। श्रतः उनका परिमाएा समभने के लिये नापा जा सकता है। यह ठीक है कि पुद्गलद्रव्य को छोड़कर शेष द्रव्यों का इन्द्रियों से ग्रहरण नहीं हो सकता, किन्तु बुद्धि से उनका परिमारा नापा एवं समभा जा सकता है। धर्म, श्रध्म, श्राकाश, पुद्गल श्रीर जीव के श्रनेक प्रदेश होते हैं। अतः ये पाँचो द्रव्य अस्तिकाय कहे जाते हैं। इन प्रदेशों को श्रवयव भी कह सकते हैं। श्रनेक श्रवयव वाले द्रव्य श्रस्तिकाय हैं। अद्धासमय अर्थात् काल के स्वतन्त्र निरन्वय प्रदेश होते हैं। वह अनेक प्रदेशों वाला एक ग्रखराड द्रव्य नहीं है, ग्रिपतु उसके स्वतन्त्र ग्रनेक प्रदेश हैं। प्रत्येक प्रदेश स्वतन्त्ररूप से ग्रपना कार्य करता है। उनमें एक ग्रवयवी की कल्पना नहीं की गई, अपितु स्वतन्त्र रूप से सारे काल प्रदेशों को भिन्न-भिन्न द्रव्य माना गया। इस प्रकार ये काल द्रव्य एक द्रव्य न होकर ग्रनेक द्रव्य हैं। लक्षरा की समानता से सबको 'काल' ऐसा एक नाम दे दिया गया। धर्म ग्रादि द्रव्यों के समान काल एक द्रव्य नहीं है। इसलिए काल को अनस्तिकाय कहा गया। अस्तिकाय और अनस्तिकाय का यही स्वरूप है।

१ — संति जदो तेरोदे, ग्रित्यित्त भराति जिरावरा जम्हा । काया इव बहुदेसा, तम्हा काया य ग्रित्थकाया य ॥ — द्रव्यसंग्रह, २४

२ — जाविदयं ग्रायासं, ग्रविभागी पुग्गलासु वट्टद्धं । तं खु पदेसं जारो, सन्वासुद्ठारावास्तिहं ।। — द्रव्यसंग्रह, २७

#### श्रात्मा का स्वतन्त्र श्रस्तित्व:

जीव का स्वरूप जानने के पहले हम यह देखने का प्रयत्न करेंगें कि जीव की स्वतन्त्र सत्ता है या नहीं। चार्वाक ग्रादि दार्शनिक जीव की स्वतन्त्र सत्ता में विश्वास नहीं करते। वे भौतिक तत्त्वों के विशिष्ट संयोग से ग्रात्मा की उत्पत्ति मानते हैं। जीव या ग्रात्मा नाम का कोई पृथक् स्वतन्त्र तत्त्व नहीं है। जिस प्रकार नाना द्रव्यों के संयोग से मादकता उत्पन्न हो जाती है उसी प्रकार भूतों के विशिष्ट मेल से चैतन्य पैदा हो जाता है। भारत में चार्वाक ग्रीर पिश्वम में थेलिस, एनाक्सिमांडर, एनाक्सिमीनेस ग्रादि एकजड़वादी (Monistic Materialists) तथा डेमोक टस ग्रादि ग्रनेकजड़वादी (Pluralistic Materialists) इसी मान्यता के पक्षपाती हैं।

विशेपावर्यक भाष्य में ग्रात्मा के स्वतन्त्र ग्रस्तित्व के लिए कई प्रमागा दिए गए हैं। सर्वप्रथम हम पूर्वपक्ष का विचार करेंगे। ग्रात्मा का श्रस्तित्व स्वीकृत न करने वाला पहला हेतु यह देता है कि ग्रात्मा नहीं है, क्योंकि उसका इन्द्रियप्रत्यक्ष नहीं होता। घट सत् है, क्योंकि वह इन्द्रियप्रत्यक्ष से ग्राह्य है। ग्रात्मा सत् नहीं है, क्योंकि वह घट के समान इन्द्रियों से ग्राह्य नहीं है। जो इन्द्रिय-ग्राह्य नहीं होता, वह ग्रसत् होता है जैसे ग्राकाश-कुसुम। ग्रात्मा इन्द्रिय-ग्राह्य नहीं है, इसलिये ग्राकाश-कुसुम के समान ग्रसत् है। कोई यह कह सकता है कि ग्राणु यद्यपि इन्द्रियप्रत्यक्ष का विषय नहीं है, फिर भी वह सत् है, ऐसा क्यों? इसका उत्तर यह है कि नि:सन्देह ग्रगु ग्रगु के रूप में प्रत्यक्षग्राह्य नहीं हैं, किन्तु जब वे किसी स्यूल पदार्थ के रूप में परिगात हो जाते हैं तब इन्द्रियप्रत्यक्ष का विषय वनते हैं। घटरूप से परिगात हो जाते हैं तब इन्द्रियप्रत्यक्ष का विषय वनते हैं। घटरूप से परिगात परमागु चक्षुरिन्द्रियग्राह्य होते हैं। जब तक वे परमागु किसी कार्यरूप में परिगात नहीं होते तब तक उनका प्रत्यक्ष नहीं होता। घटादि-कार्यरूप में परिगात होने पर उनका प्रत्यक्ष होता है।

१ — जीवे तुह संदेहो, पद्मक्त्वं जं न घिप्पइ घडो व्व । धन्चंतापद्मक्त्वं, च सात्यि लोए खपुष्कं व ॥

इसलिए यह कहना ठीक नहीं कि श्रगु प्रत्यक्ष का विषय न वनता हुन्ना भी सत् है। श्रगु का कार्य जव प्रत्यक्षग्राह्य है तव श्रगु भी सत् है, ऐसा कहने में कोई वाधा नहीं। श्रात्मा के विषय में ऐसा नहीं कहा जा सकता, क्योंकि श्रात्मा किसी भी दशा में इन्द्रिय-प्रत्यक्ष का विषय नहीं बन सकती। श्रतः श्रात्मा श्रसत् है।

ग्रात्मा ग्रनुमान का विषय भी नहीं वन सकती, क्योंकि ग्रनुमान प्रत्यक्षपूर्वक होता है। जब किसी वस्तु के ग्रविनाभावसम्बन्ध का ग्रहण होता है, उस सम्बन्ध का कहीं प्रत्यक्ष होता है ग्रौर पूर्व सम्बन्ध-ग्रहण की स्मृति होती है तब ग्रनुमान-जन्य ज्ञान पैदा होता है। ग्रात्मा ग्रौर उसके किसी ग्रविनाभावी लिंग का कभी प्रत्यक्ष ही नहीं होता, ऐसी दशा में ग्रात्मा ग्रनुमान का विषय कैसे बन सकती है? हमें ग्रात्मा के किसी भी ऐसे लिंग का ज्ञान नहीं, जिसे देख कर ग्रात्मा का ग्रनुमान कर सकें।

ग्रागम-प्रमाण से भी ग्रात्मा के स्वतन्त्र ग्रस्तित्व की सिद्धि नहीं की जा सकती, क्योंकि जिसका प्रत्यक्ष ही नहीं वह ग्रागम का विषय कैसे बन सकता है। श्रागमप्रमाण का मुख्य ग्राधार प्रत्यक्ष है। कोई ऐसा व्यक्ति नहीं जिसे ग्रात्मा का प्रत्यक्ष हो ग्रीर जिसके वचनों को प्रमाण मान कर ग्रात्मा का ग्रस्तित्व सिद्ध किया जा सके । यदि किसी को ग्रात्मा का प्रत्यक्ष होता तो उसके वचनों को प्रमाण मानकर ग्रात्मा के ग्रस्तित्व की सिद्धि की जाती। ऐसे व्यक्ति के ग्रमाण मानकर ग्रात्मा की श्रां व्यर्थ है। थोड़ी देर के लिए यदि ग्रागम-प्रामाण्य मान भी लिया जाय, तथापि ग्रात्मा की सिद्धि नहीं हो सकती, क्योंकि ग्रागम परस्पर विरोधी बातें बताते हैं। किसी के ग्रागम में किसी बात की सिद्धि मिलती है तो किसी का ग्रागम उसी बात का खण्डन करता है। कोई ग्रागम एक बात को सत्य एवं वास्तिवक मानता है तो दूसरा उसी बात का खण्डन करता है। कोई ग्रागम एक बात को सत्य एवं वास्तिवक मानता है तो दूसरा उसी बात का खण्डन करता है। कोई ग्रागम एक बात को सत्य एवं वास्तिवक मानता है तो दूसरा उसी बात का खण्डन करता है। कोई ग्रागम एक बात को सत्य एवं वास्तिवक मानता है तो दूसरा उसी बात का खण्डन करता है। कोई ग्रागम एक बात को सत्य एवं वास्तिवक मानता है तो दूसरा उसी बात का स्था एवं काल्पनिक समभता है।

१ - वही १५५०-५१

२-वही १५५२

ऐसी स्थिति में श्रागम को श्राधार मानकर श्रात्मा के श्रस्तित्व की सिद्धि करना खतरे से खाली नहीं।

उपमान से भी ग्रात्मा की सिद्धि नहीं हो सकती, क्योंकि जगत् में कोई ऐसा पदार्थ नहीं जिसकी समानता के ग्राघार पर ग्रात्मा का ग्रस्तित्व सिद्ध किया जा सके। जब ग्रात्मा का ही प्रत्यक्ष नहीं तो ग्रमुक पदार्थ ग्रात्मा के सहश है, ऐसा कैसे कहा जा सकता है ? मूल के ग्रभाव में साहरय-ज्ञान केवल कल्पना है। 'यह उसके समान है' ऐसा कथन तभी संभव है जब उस पदार्थ का, जिसके समान ग्रमुक पदार्थ है, कभी प्रत्यक्ष हुग्रा हो। जब मूल पदार्थ का ही प्रत्यक्ष न हो तब समानता के ग्राधार पर उस पदार्थ का ज्ञान होना ग्रसम्भव है।

अर्थापत्ति से भी ग्रात्मा का ग्रस्तित्व सिद्ध नहीं किया जा सकता। ऐसा कोई पदार्थ नहीं जिसके सद्भाव को देखकर यह कहा जा सके कि ग्रात्मा के ग्रभाव में इस पदार्थ का सद्भाव नहीं हो सकता। जब इस पदार्थ का सद्भाव है तो ग्रात्मा का सद्भाव ग्रवश्य होना चाहिए। ग्रतः ग्रथीपत्ति भी ग्रात्मा को सिद्ध करने में असमर्थ है।

इस प्रकार जब पांचों सद्भावसाधक प्रमाणों से ग्रात्मा के ग्रस्तित्व की सिद्ध नहीं हो सकती तब स्वाभाविक तौर से ग्रभाव प्रमाण की प्रवृत्ति होती है। ग्रभावप्रमाण ग्रसद्भाव साधक है ग्रत. यह सिद्ध हो जाता है कि ग्रात्मा ग्रसत् है। यह ग्रभाव, अमुक स्थान पर ग्रात्मा नहीं है, ऐसा नहीं कहता ग्रपितु सर्वत्र आत्मा नहीं है, इस प्रकार से ग्रात्मा के ग्रात्यन्तिक ग्रभाव की सूचना देता है। किसी वस्तु का एक जगह प्रत्यक्ष होता है ग्रीर ग्रन्यत्र प्रत्यक्ष नहीं होता, तब यह कहा जा सकता है कि ग्रभाव ने ग्रमुक क्षेत्र में अमुक वस्तु के ग्रसद्भाव की स्थापना या सिद्धि की। ग्रात्मा का कहीं प्रत्यक्ष नहीं होता ग्रतः ग्रात्मा के ग्रभाव का जो ज्ञान है वह ग्रात्यन्तिक ग्रभाव का सूचक है। इस प्रकार पूचपक्ष के रूप में ग्रात्मा के ग्रस्तित्व के विरोध में उपरोक्त हेतु उपस्थित किए गए। इन हेनुग्रों का मुख्य आधार प्रत्यक्ष है—इन्द्रियप्रत्यक्ष है। इस्त्रिय प्रत्यक्ष के विषय में ग्रभाव में ग्रात्मा का सद्भाव सिद्ध नहीं किया जा सकता, यहीं मुख्य आधार है।

इन हेतु श्रों का इस प्रकार खएडन हो सकता है:-

प्रथम हेतु में प्रत्यक्ष का ग्रभाव वताया गया, वह ठींक नहीं। केवल इन्द्रियप्रत्यक्ष को ही किसी तत्त्व की सिद्धि में प्रमाण मानना, युक्ति-युक्त नहीं। ऐसा मानने पर सुखदु:खादि का भी ग्रभाव सिद्ध होगा, क्योंकि वे इन्द्रिय-प्रत्यक्ष के विषय न होकर मानसिक ग्रनुभव के विषय हैं। ग्रात्मा प्रत्यक्ष से सिद्ध है, क्योंकि संशय ग्रादि जितनी भी मानसिक और बीद्धिक क्रियाएँ है, सब ग्रात्मा के कारण ही हैं। जहाँ संशय होता है वहाँ ग्रात्मा का ग्रस्तित्व ग्रवश्य स्वीकृत करना पड़ता है। जो प्रत्यक्ष ग्रनुभव से सिद्ध है, उसे सिद्ध करने के लिए किसी ग्रन्य प्रमाण की ग्रावश्यकता नहीं होती। ग्रात्मा स्वयं सिद्ध है, क्योंकि उसी के ग्राधार पर संशयादि उत्पन्न होते हैं। सुखदु:खादि को सिद्ध करने के लिए भी किसी ग्रन्य प्रमाण को ग्रावश्यकता नहीं। ये सब ग्रात्मपूर्वक ही हो सकते हैं।

स्रहं प्रत्यय का ग्राधार कोई न कोई स्रवश्य होना चाहिए, क्योंकि उसके बिना नैकालिक स्रहं प्रत्यय नहीं हो सकता। जड़ भूतों में यह शक्ति नहीं कि वे स्रहं प्रत्यय को उत्पन्न कर सकें, क्योंकि स्रहं प्रत्यय के स्रभाव में जड़ का ज्ञान ही नहीं हो सकता। पहले स्रहं प्रत्यय होता है तब 'यह जड़ है' ऐसा ज्ञान होता है, ऐसी दशा में जड़ से स्रहं प्रत्यय उत्पन्न होता है, यह नहीं कहा जा सकता। स्रहं प्रत्यय के स्रभाव में जड़ तत्त्व की सिद्धि ही नहीं हो सकती, फिर यह कैसे बन सकता है कि जड़ से स्रहं प्रत्यय उत्पन्न हो। अहं प्रत्यय-पूर्वक ही जड़-प्रतीति होती है, जड़प्रतीति-पूर्वक सहं प्रत्यय नहीं। यदि स्रात्मा नहीं है तो अहं प्रत्यय कैसे होता है ? स्रात्मा के स्रभाव में यह सन्देह कैसे हो सकता है कि स्रात्मा है या नहीं ? हो सकता है कि स्रात्मा है या नहीं ?

यह हेतु मनोत्रैज्ञानिक दृष्टि से है। स्मृति, प्रत्यभिज्ञान, संशय, निर्ण्य ग्रादि जितनी भी मनोवैज्ञानिक क्रियाएँ हैं, किसी एक स्थायी चेतन तत्त्व के अभाव में नहीं हो सकतीं। ये सारी क्रियाएँ किसी एक चेतन तत्त्व को ग्राधार या केन्द्र बनाकर ही घट सकती हैं।

१--वही १५५६

ज्ञान, संवेदन और इच्छा (Cognition, Affection and Conation) किसी एक ग्रात्मिक तत्त्व के बिना सम्भव नहीं। ये तीनों क्रियाएँ विखरी हुई अवस्था में उपलब्ध न हो कर व्यवस्थित ढंग से एक दूसरे से सम्बद्ध और सापेक्ष रूप में मिलती हैं। किसी एक सामान्य तत्त्व के ग्रभाव में उनका पारस्परिक सम्बन्ध नहीं हो सकता। इनकी एकरूपता ग्रौर अन्वय बिना किसी सामान्य ग्राधार के सम्भव नहीं। शुद्ध भौतिक मस्तिष्क इस प्रकार को एकरूपता, व्यवस्था और ग्रन्वय के प्रति कारए। नहीं हो सकता।

संशय और संशयी का प्रश्न भी अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। संशय के लिए किसी ऐसे तत्त्व की ग्रिनवार्यता है, जो उसका ग्राधार हो। विना ग्रिधण्ठान के किसी ज्ञान की उत्पत्ति नहीं हा सकती। संशय का अधिण्ठान कोई न कोई ग्रवश्य होना चाहिए। सांख्यकारिका में पुरुष की सिद्धि के लिए एक हेतु 'ग्रिधण्ठानात्' भी दिया गया है। इसी प्रकार से भोक्तृत्वादि हेतु भी उपस्थित किए गए हैं।' ये सारे हेतु यहाँ प्रयुक्त हो सकते हैं। विशेषावश्यक भाष्य में महावीर गीतम से कहते हैं कि हे गौतम ! यदि संशयी ही नहीं है तो ''में हूँ या नहीं हूँ'' यह संशय कहां से उत्पन्न होता है ? यदि तुम स्वयं ही ग्रपने खुद के विषय में सन्देह कर सकते हो तो फिर किसमें सशय न होगा। र

श्रात्मा की सिद्धि के लिए गुर्ग और गुणी का हेतु भी दिया जाता है। घट के रूपादि गुर्गों को देखकर घट का श्रस्तित्व सिद्ध किया जाता है उसी प्रकार श्रात्मा के ज्ञानादि गुर्गों का अनुभव करके श्रात्मा को सिद्ध किया जा सकता है। गुर्ग श्रीर गुर्गी का सम्बन्ध श्रविच्छेद्य है। जहाँ गुर्ग होते हैं वहाँ गुर्गी श्रवश्य होता है श्रीर जहां गुर्गी रहता है वहाँ गुर्ग श्रवश्य होते हैं। न तो गुर्ग गुर्गी के श्रभाव में रह सकते हैं श्रीर न गुर्गी गुर्ग के विना रह

१—संघातपरार्यत्वात्, त्रिगुगादिविषर्ययादिधिष्ठानात् । पुरुषोऽस्ति भोषतृभावात्, कैवस्यार्यं प्रवृत्तेरच ॥

<sup>—</sup>सांस्यकारिका, १७

सकता है। जब गुरा का अनुभव होता है तव गुराों का अस्तित्व भी होना ही चाहिए।

वादी इस हेतु को मान लेता है, कि किन्तु वह कहता है ज्ञानादि गुणों का ग्राधार शरीर के ग्रतिरिक्त अन्य कुछ नहीं है। ज्ञानादि जितने भी गुण पाए जाते हैं, सब शरीराश्रित हैं। ऐसी दशा में शरीर से भिन्न एक स्वतन्त्र ग्रात्मा मानने की कोई आवश्यकता नहीं। ज्ञानादि शरीर की ही क्रियाएँ हैं, ग्रतः उनका ग्राधार शरीर से भिन्न कोई द्रव्य नहीं है। वादी का हेतु यों है—ज्ञानादि शरीर के गुण हैं, क्योंकि वे केवल शरीर में ही पाए जाते हैं, जो शरीर में ही पाये जाते हैं वे शरीर के गुण होते हैं, जैसे मोटाई ग्रीर द्वलापन ग्रादि।

वादी का यह हेतु व्यभिचारी है। यह कैसे ? इसका उत्तर यों है—ज्ञानादि गुएा भौतिक शरीर के गुएा नहीं हो सकते, क्योंकि वे अरूपी हैं, जब कि शरीर रूपी है, जैसे घट। रूपी द्रव्य के गुएा अरूपी नहीं हो सकते, जैसे घट के गुएा अरूपी नहीं हैं, क्योंकि वे इन्द्रिय-प्राह्य हैं। ज्ञानादि गुएा अरूपी हैं, क्योंकि वे इन्द्रिय-प्राह्य नहीं हैं। इसलिए ज्ञानादि गुएा शरीर के गुएा नहीं हो सकते, क्योंकि शरीर रूपी है और उसके गुएा भी रूपी हैं और चक्षुरादि इन्द्रियों से उन गुएाों का ग्रहण होता है। इसलिये ज्ञानादि गुणों का ग्रहण होता है। इसलिये ज्ञानादि गुणों का ग्रह्ण होता है।

दूसरी बात यह है कि कभी-कभी यह भी देखा जाता है कि शरीर की उपस्थिति में भी ज्ञानादि गुणों का स्रभाव रहता है। सुषुप्ति, मूच्छादि स्रवस्थास्रों में शरीर के विद्यमान रहते हुए भी ज्ञानादि गुणा नहीं मिलते। इससे मालूम होता है कि ज्ञानादि गुण शरीर के नहीं, अपितु किसी स्रन्य तत्त्व के हैं। यदि शरीर के गुण

१--विशेषावश्यक भाष्य, १५५६

<sup>्</sup>र--ज्ञानं न शरीरगुरां, सित शरीरे निवर्तमानत्वात् ।

होते तो रूपादि की भाँति वे भी किसी-न-किसी रूप में उपलब्ध होते।

शरीर ज्ञानादि गुर्गों का कार्गा नहीं हो सकता, क्योंकि शरीर भौतिक तत्वों का कार्य है और भौतिक तत्त्व चेतना-शून्य हैं। जब भूतों में ही चैतन्य नहीं है तो उनके कार्य में चैतन्य कहाँ से ग्रा जाएगा। प्रत्येक कार्य, कारण में ग्रनुद्भूत रूप से रहता है। जब वह कारण कार्यरूप में परिणत होता है तब वह शक्तिरूप से रहा हुया कार्य ग्रिभव्यक्तरूप में हमारे सामने ग्रा जाता है। इसके अतिरिक्त कारण और कार्य में कोई विशेष अन्तर नहीं है। जब भौतिक तत्त्वों में हो चेतना नहीं है तव यह कैसे सम्भव है कि शरीर चैतन्यगुण वाला हो जाय ? यदि चेतना प्रत्येक भौतिक तत्त्व में नहीं है तो उन तत्त्वों के संयोग से भी वह उत्पन्न नहीं हो सकती। रेगु के प्रत्येक कण में न रहने वाला तैल रेगुकरणों के संयोग से उत्पन्न नहीं हो सकता । ग्रतः यह कहना युक्तिसंगत नहीं कि चैतन्य चतुर्भूत के विशिष्ट संयोग से उत्पन्न होता हैं। यद्यप्र इन चारों भूतों में पृथक्-पृथक् चैतन्य नहीं है। किग्वादि द्रव्यों के विशिष्ट संयोग से उत्पन्न होने वाली मादकता सर्वया नवीन हो, ऐसी वात नहीं है। मादकता का कुछ-न-कुछ ग्रंश प्रत्येक द्रव्य में अवस्य रहता है। ग्रन्यथा उनके ग्रतिरिक्त ग्रन्य किमी भी द्रव्य से वही मादकता क्यों नहीं उत्पन्न हो जाती। गिक्निस्य ने रहने वाली मादकता ही ग्रिभिव्यक्त रूप से प्रकट होनी है। जो गहिन रूप से सत्न हो वह अभिव्यक्त रूप से भी अस्त ही रहता है। जो वस्तु सर्वथा असत् है वह कभी भी सन नहीं हो सकती—जैसे रवपुष्प। जो वस्तु सत् होती है वह कभी भी सबंबा ग्रमन नहीं हो सकती—जैसे चतुम्रत। यदि चैतन्य सबंबा ग्रमन है नो वह

१—'प्रत्येकमसती तेषु न स्याद्-रेन्टुर्नन्दन् ;

२—षट्रशंनसमुन्तय, ६।=३

३—'नासतो विद्यते मावो नामादो जिन्ने सतः'

कभी सत् नहीं हो सकता ग्रौर यदि सत् है तो सर्वथा ग्रसत् नहीं हो सकता। चतुर्भूत में चैतन्य की उपलब्धि नहीं होती, ग्रतः उसका ग्राश्रय ग्रात्मा है।

आत्मा की पृथक् सिद्धि में एक हेतु यह भी है कि ग्रात्मा या जीव शब्द सार्थक है, क्योंकि वह व्युत्पत्तिमूलक है ग्रीर शुद्ध पद है। जो पद व्युत्पत्तियुक्त एवं शुद्ध होता है, उसका कोई-न-कोई विषय या वाच्य ग्रवश्य होता है, जैसे घट शब्द का वाच्य एक विशिष्ट ग्राकार वाला पदार्थ है। जो पद सार्थक नहीं होता उसकी व्युत्पत्ति नहीं होती ग्रीर वह शुद्धपद नहीं होता। 'डित्थ' पद शुद्ध होता हुग्रा भी व्युत्पत्तिमूलक नहीं है, ग्रतः वह निर्थक है। 'ग्राकाशकुसुम' पद व्युत्पत्तिमूलक होता हुग्रा भी निर्थक है क्योंकि वह शुद्ध पद नहीं है। 'जीव' पद के लिए यह बात नहीं है, ग्रतः उसका वाच्य कोई-न-कोई ग्रथं ग्रवश्य होना चाहिए'। यह अर्थ ग्रात्मा है।

#### श्रात्मा का स्वरूपः

तत्त्वार्थसूत्र में जीव का लक्षण वताते समय उपयोग शब्द का प्रयोग किया गया है । उपयोग वोवरूप व्यापार-विशेष है । यह व्यापार चैतन्य के कारण होता है । जड़ ग्रादि पदार्थों में उपयोग नहीं है क्योंकि उनमें चेतना शक्ति का ग्रभाव है । यह चेतना शक्ति ग्रात्मा को छोड़कर श्रन्य किसी भी द्रव्य में नहीं पायी जाती ग्रतः इसे जीव का लक्षण कहा गया है । उपयोग के ग्रतिरिक्त उत्पाद, व्यय, त्रीव्य, सत्त्व, प्रमेयत्वादि ग्रनेक साधारण धर्म भी उसमें पाये जाते हैं । जीव का विशेष धर्म चेतना ही तत्त्वार्थकार के शब्दों में उपयोग है, अतः वही उसका लक्षण है । लक्षण में उन्हीं गुणों का समावेश होता है तो ग्रमाधारण होते हैं । उपयोग को जो ग्रात्मा का लक्षण कहा गया है वह मोटे तौर से है । वैसे चैतन्य ही

<sup>े</sup> १ —जीवोत्ति सत्यपिमणं, सुद्धत्तणग्रो घडाभिहरणं व ।

<sup>—</sup>विशेपावश्यक भाष्य १५७५

२—'उपयोगो लक्षग्म्'।

गतमा का धर्म है। यह चैतन्य केवल उपयोग ही नहीं है, अपितृ पुत्र ग्रीर वीर्यात्मक भी है। उपयोग का ग्रर्थ होता है ज्ञान ग्रीर खिन'। ग्रात्मा में ग्रनन्त चतुष्टय होता है—ग्रनन्त ज्ञान, ग्रनन्त खिन, ग्रनन्त सुख और ग्रनन्त वीर्य। उपयोग केवल ज्ञान ग्रीर खिन हो है। सुख ग्रीर वीर्य का इसी के ग्रन्दर ग्रन्तभीव करने में पह लक्षरा पूर्ण हो सकता है। ग्रनन्त चतुष्टय संसारी ग्रात्मा में प्रपने पूर्ण क्य में नहीं होते। मुक्त ग्रात्मा ग्रयवा केवलियों की इष्टि से इनका ग्रहरा किया गया है। ज्ञानावररा, दर्शनावररा, गोहनीय ग्रीर ग्रन्तराय कर्म के क्य में क्रम्या ग्रवन्तज्ञान, ग्रनन्त खीर ग्रनन्तवीर्य प्रादुर्गत होता हैं। इन चार बातिकर्मी के क्षय से प्रादुर्गत होता हैं। इन चार बातिकर्मी के क्षय से प्रादुर्गत होता हैं। इन चार बातिकर्मी के क्षय से प्रादुर्गत होता हैं। इन चार बातिकर्मी के क्षय से प्रादुर्गत होते चित्रीय की ही ग्रनन्त चतुष्टय का नाम दिया गया है। वैमें जीव मा ग्रात्मा का लक्षरा चेवना ही है।

# ज्ञानोपयोगः ज्ञानोपयोग ग्रीर दर्शनोपयोग में यह श्रन्तर है कि झानु साह्यर

है, जब कि दर्शन निराकार है। जान सिवकलरके है और दर्शन निविकल्पक है। उपयोग की सर्वप्रथम स्थिता दर्शन है। जिसमें केवल सत्ता का भान होता हैं। इसके बाद क्षमदा उपयोग विधेपप्राही होता जाना है। यह कानी प्रयोग है। पहले दर्शन होता है
फिर जान होता है। इसी दिए दर्शन निराकार और निविकल्पक है
और जान साकार और स्विकल्पक है। दर्शन के पहले हान को
प्रहिए इसलिए किया जाना है कि बान निर्धायन होने के कारण
प्रियमिक महत्त्व रहना है। बैसे उन्होंन की द्वित में बान का स्थान

नानीपदीत् के दो भेद हैं —कमावदान कोत् विमाददान है

केवल । इनमें से प्रथम दो अर्थात् मित और श्रुत को परोक्ष कहा । शेष तीन अर्थात् अविध, मनःपर्यय और केवल को प्रत्यक्ष कहा । इन पाँच ज्ञानों में से प्रथम तीन ज्ञानों को विपर्यय कहा । इस प्रकार दो परोक्ष, तीन प्रत्यक्ष और तीन विपरीत यों कुल मिला कर ज्ञान के आठ भेद हुए । ज्ञानोपयोग की चर्चा इन आठ भेदों के साथ समाप्त होती है ।

### दर्शनोपयोग:

ज्ञानोपयोग की तरह दर्शनोपयोग भी दो प्रकार का है— स्वभावदर्शन श्रोर विभावदर्शन।

स्वभावदर्शन श्रात्मा का स्वाभाविक उपयोग है। स्वभावज्ञान की तरह यह भी प्रत्यक्ष एवं पूर्ण होता है। इसे केवलदर्शन भी कहते हैं।

विभावदर्शन तीन प्रकार का होता है-चक्षुर्दर्शन, अचक्षुर्दर्शन, अविध्वदर्शन, अविध्वदर्शन,

चक्षुर्दर्शन—चक्षुरिन्द्रिय से होने वाला निराकार ग्रौर निर्विकल्प दर्शन चक्षुर्दर्शन है। चक्षुरिन्द्रिय की प्रधानता के कारण चक्षुर्दर्शन नामक स्वतन्त्र भेद किया गया है।

ग्रचक्षुर्दर्शन—चक्षुरिन्द्रियातिरिक्त इन्द्रियों तथा मन से होने वाला जो दर्शन है वह ग्रचक्षुर्दर्शन है।

अवधिदर्शन—सीधा ग्रात्मा से होने वाला रूपी पदांथीं का दर्शन ग्रवधिदर्शन है।

इस प्रकार दर्शनोपयोग के चार भेद हुए —

१—केवलदर्शन (स्वभावदर्शन), २—चक्षुर्दर्शन, ३—ग्रम्बक्षु-र्दर्शन, ४—अविधदर्शन।

ज्ञानोपयोग ग्रौर दर्शनोपयोग के भेदों में यह ग्रन्तर है कि दर्शनोपयोग कभी मिथ्या नहीं होता । सत्तामात्र का उपयोग मिथ्या नहीं हो सकता । जब उपयोग सिवंकल्पक रूप धारण करता है—विशेषग्राही होता है तब मिथ्या होने का ग्रवसर आता है । सामान्य सत्तामात्र का ग्रहण मिथ्यात्व से परे है क्योंकि वहाँ केवल सत्ता का

प्रतिभास है। सत्ता के प्रतिभास में सम्यक्त्व ग्रौर मिथ्यात्व का भेद नहीं होता। वह तो एक रूप होता है ग्रौर वह रूप यथार्थ होता है। दूसरा ग्रन्तर यह है कि मनःपर्यय दर्शन नहीं होता क्योंकि अविध्यान के विषय के ग्रनन्तवं भाग का ज्ञान ही मनःपर्ययज्ञान है। मनःपर्यय उपयोग ग्रविध्ञान का ही विशेष विकास है। ऐसी दशा में मनःपर्यय नामक भिन्न दर्शन की कोई ग्रावश्यकता नहीं। सूक्ष्म विवेचन किया जाय तो मनःपर्ययज्ञान भी अविध्ञान से भिन्न नहीं है। ग्रविध्ञान ग्रौर मन पर्ययज्ञान एक ही उपयोग की दो भूमिकाएँ हैं। तीसरा ग्रन्तर यह है कि श्रुतज्ञान की तरह श्रुतदर्शन ग्रौर से विश्व मत्त्वां की ही भूमिकाएँ हैं। इन दोनों का नाम मितदर्शन इसलिए नहीं रखा कि दर्शन में चक्षुरिन्द्रिय को ग्रधिक महत्त्व दिया गया है। चक्षु के महत्त्व के कारण एक भेद चक्षु के नाम से रखा गया ग्रौर दूसरा चक्षु से इतर इन्द्रियों ग्रौर मन के नाम से।

सामान्यरूप से ग्रात्मा का यहो स्वरूप है। ऐसे जीवों के दो भेद किए गए हैं—संसारी ग्रीर मुक्त । मुक्त जीव का लक्षण स्वभावोपयोग है। केवलज्ञान ग्रीर केवलदर्शन रूप ग्रात्मा का गुद्ध ग्रीर स्वभावोपयोग ही मुक्तात्मा की पहचान है। संसारी जीवों के समनस्क ग्रीर अमनस्क, त्रस ग्रीर स्थावर, पर्याप्त ग्रीर ग्रपर्याप्त ग्रीद कई भेद हैं। इन सब भेदों का विशेष विचार न करके संसारी जीव के स्वरूप का जरा विस्तृत विवेचन करेंगे। साथ-ही-साथ ग्रन्य दर्शनों से इस विषय में क्या मतभेद है, इसका भी उल्लेख करने का प्रयत्न करेंगे।

### संसारी श्रात्मा:

वादिदेवसूरि ने संमारी ग्रात्मा का जो स्वरूप वताया है उनमें जैनदर्शनसम्मत ग्रात्मा का पूर्ण रूप ग्रा जाता है। यहाँ उनी स्वरूप को ग्रायार बनाकर विवेचन किया जायगा। वह स्वरूप यह है—

१--'नंसारिखो मुक्तारच'-वही २।१०

केवल । इनमें से प्रथम दो ग्रर्थात् मित और श्रुत को परोक्ष कहा । शेष तीन अर्थात् ग्रविध, मनःपर्यय ग्रीर केवल को प्रत्यक्ष कहा । इन पाँच ज्ञानों में से प्रथम तीन ज्ञानों को विपर्यय कहा । इस प्रकार दो परोक्ष, तीन प्रत्यक्ष ग्रीर तीन विपरीत यों कुल मिला कर ज्ञान के ग्राठ भेद हुए । ज्ञानोपयोग की चर्चा इन आठ भेदों के साथ समाप्त होती हैं ।

#### दर्शनोपयोग:

ज्ञानोपयोग की तरह दर्शनोपयोग भी दो प्रकार का है— स्वभावदर्शन ग्रोर विभावदर्शन।

स्वभावदर्शन ग्रात्मा का स्वाभाविक उपयोग है। स्वभावज्ञान की तरह यह भी प्रत्यक्ष एवं पूर्ण होता है। इसे केवलदर्शन भी कहते हैं।

विभावदर्शन तीन प्रकार का होता है-चक्षुर्दर्शन, अचक्षुर्दर्शन, अवक्षुर्दर्शन, अविधदर्शन।

चक्षुर्दर्शन—चक्षुरिन्द्रिय से होने वाला निराकार ग्रौर निर्विकल्प दर्शन चक्षुर्दर्शन है। चक्षुरिन्द्रिय की प्रधानता के कारण चक्षुर्दर्शन नामक स्वतन्त्र भेद किया गया है।

ग्रचक्षुर्दर्शन—चक्षुरिन्द्रियातिरिक्त इन्द्रियों तथा मन से होने वाला जो दर्शन है वह ग्रचक्षुर्दर्शन है।

ग्रविषदर्शन—सीधा ग्रात्मा से होने वाला रूपी पदांथीं का दर्शन ग्रविषदर्शन है।

इस प्रकार दर्शनोपयोग के चार भेद हुए ---

१—केवलदर्शन (स्वभावदर्शन), २—चक्षुर्दर्शन, ३—ग्रचक्षु-र्दर्शन, ४—अवधिदर्शन।

ज्ञानोपयोग ग्रौर दर्शनोपयोग के भेदों में यह ग्रन्तर है कि दर्शनोपयोग कभी मिथ्या नहीं होता । सत्तामात्र का उपयोग मिथ्या नहीं हो सकता । जव उपयोग सविकल्पक रूप धारण करता है—विशेपग्राही होता है तब मिथ्या होने का ग्रवसर आता है । सामान्य सत्तामात्र का ग्रहण मिथ्यात्व से परे है क्योंकि वहाँ केवल सत्ता का

उपर्युक्त मान्यता का खरडन करते हुए यह कहा गया कि श्रात्मा चैतन्यस्वरूप है। चैतन्य श्रात्मा का मूल गुरा है, श्रागन्तुक या श्रीपाधिक नहीं। श्रात्मा श्रीर चैतन्य में एकान्त भेद नहीं है। यदि श्रात्मा श्रीर ज्ञात को एकान्त भिन्न माना जाय तो चैत्र का ज्ञान चैत्र की श्रात्मा से उतना ही भिन्न है जितना कि मेत्र की श्रात्मा से। इसी प्रकार मैत्र का ज्ञान भी मैत्र की श्रात्मा से उतना ही भिन्न है जितना कि चैत्र की श्रात्मा से। चेत्र श्रीर मैत्र दोनों का ज्ञान दोनों की श्रात्माश्रों के लिए एक मरीखा है। ऐसी स्थित में इसका क्या काररा है कि चैत्र का ज्ञान चैत्र की ही श्रात्मा में है श्रीर मैत्र का ज्ञान मैत्र की ही श्रात्मा में है दोनों ज्ञान दोनों में समान रूप से रहने चाहिएँ। वास्तव में 'उसका ज्ञान' 'इसका ज्ञान' या 'मेरा ज्ञान' जैसी कोई वस्तु नहीं है। सभी ज्ञान सबसे समान रूप से भिन्न है, क्योंकि ज्ञान श्रात्मा का स्वभाव नहीं है। वह वाद में श्रात्मा से जुड़ता है।

इस किठनाई को दूर करने के लिए यह हेतु दिया जाता है कि यद्यिप ज्ञान ग्रीर ग्रात्मा विल्कुल भिन्न हैं तथापि ज्ञान ग्रात्मा से समवाय सम्बन्ध से सम्बद्ध है। जो ज्ञान जिस ग्रात्मा के साथ सम्बद्ध होता है वह ज्ञान उसी ग्रात्मा का कहा जाता है, ग्रन्य का नहीं। इस प्रकार समवाय सम्बन्ध हमारी सारी किठनाई दूर कर देता है। चैत्र का ज्ञान चैत्र की ग्रात्मा से सम्बद्ध है; न कि भैत्र की ग्रात्मा से। इसी तरह मैत्र का ज्ञान मैत्र की ग्रात्मा के साथ समवाय सम्बन्ध से सम्बद्ध है न कि चैत्र की ग्रात्मा के साथ। जो ज्ञान जिस ग्रात्मा के साथ समवाय सम्बन्ध से जुड़ा हुग्रा होता है वह ज्ञान उसी ग्रात्मा का ज्ञान कहा जाता है।

नैयायिकों ग्रौर वैशेषिकों का यह हेतु ठीक नहीं। नमवाय एक है, नित्य हे ग्रौर व्यापक है। ग्रमुक ज्ञान का सम्यन्य चैत्र से ही होना चाहिए, भैत्र से नहीं, इसका कोई सन्तोपप्रद उत्तर नहीं है। जब समवाय एक, नित्य ग्रौर व्यापक है, तब ऐसा क्यों कि ग्रमुक ज्ञान का सम्यन्य

<sup>₹—&#</sup>x27;समवायस्यैकत्वाक्षित्यत्वाद्व्यापकत्वाच' ।

ग्रात्मा प्रत्यक्षादि प्रमाणों से सिद्ध है। वह चैतन्यस्वरूप है, परिणामो है, कर्ता है, साक्षात् भोक्ता है, स्वदेहपरिमाण है, प्रत्येक शरीर में भिन्न है, पौद्गलिक कर्मों से युक्त है।

'म्रात्मा प्रत्यक्षादि प्रमाणों से सिद्ध है' इस कथन का तात्पर्य यह है कि चार्वाकादि जो लोग म्रात्मा का पृथक् मस्तित्व नहीं मानते उन्हें उसकी स्वतन्त्र सत्ता में विश्वास करना चाहिए। इसके लिए हम बहुत कुछ लिख चुके हैं, ग्रत यहाँ उसे दोहराने की म्रावश्यकता नहीं।

'वह चैतन्य स्वरूप है' यह लक्षण वैशेषिक ग्रौर नैयायिकादि उन दार्शनिकों को उत्तर देने के लिए है, जो चैतन्य को ग्रात्मा का ग्रागन्तुक और ग्रौपाधिक गुण मानते हैं। ग्रात्मा स्वरूप से चेतन नहीं है। बुद्धयादि गुणों के सम्बन्ध से उसमें ज्ञान या चेतना उत्पन्न होती है। जिस प्रकार ग्राग्न के सम्बन्ध से घट में रक्तता उत्पन्न होती है उसी प्रकार आत्मा से चेतना गुण उत्पन्न होता है।

जब तक श्रात्मा में चैतन्य उत्पन्न नहीं होता तब तक वह जड़ है। जो लोग इस प्रकार चैतन्य को उत्पत्ति मानते हैं उनके मत से श्रात्मा स्वभाव से चेतन नहीं है। वे चैतन्य को श्रात्मा का श्रावश्यक गुग् नहीं मानते। चैतन्य श्रथवा ज्ञान एक भिन्न तत्त्व है श्रौर श्रात्मा एक भिन्न पदार्थ है। दोनों के सम्बन्ध से श्रात्मा में ज्ञान उत्पन्न होता है। इसी सम्बन्ध के कारगा हम कहते हैं कि यह श्रात्मा ज्ञानवान् है। जिस प्रकार दग्ड के सम्बन्ध से पुरुष दग्डी कहा जाता है उसी प्रकार ज्ञान के सम्बन्ध से श्रात्मा ज्ञानवान् कहा जाता है। वास्तव में ज्ञान श्रौर श्रात्मा श्रत्यन्त भिन्न हैं।

१—प्रमाता प्रत्यक्षादिप्रसिद्ध आत्मा । चैतन्यस्वरूपः परिगामी कत्ती साक्षाद्भोक्ता स्वदेह-परिमागः प्रति-क्षेत्रं भिन्नः पौद्गलिकादृष्ट्वांश्चायम् ।

<sup>---</sup> प्रमागानयतत्त्वालोक ७। ४४-५६

२ — ग्रग्निघटसंयोगजरोहितादिगुरावत्।

भी श्रात्मा से सर्वथा भिन्न नहीं है। वह श्रात्मा का स्वभाव है, इसलिए श्रात्मा से श्रभिन्न है।

यहाँ पर एक शंका होती है कि यदि ग्रात्मा ग्रीर ज्ञान ग्रभिन्न हैं तो उन दोनों में कर्नु-करण भाव कैसे वन सकता है ? जिस प्रकार सर्प अपने ही शरीर से ग्रपने को लपेटता है' उसी प्रकार ग्रात्मा ग्रपने से ही श्रपने ग्रापको जानता है। वही ग्रात्मा जानने वाला है— कर्त्ता है ग्रीर उसी ग्रात्मा से जानता है—करण है। कर्त्ता ग्रीर करण का यह सम्बन्ध पर्यायभेद से है। ग्रात्मा की ही पर्यायें करण होती हैं। उन पर्यायों को छोड़कर दूसरा कोई करण नहीं होता। ग्रतः ग्रात्मा चैतन्य स्वरूप है।

श्रात्मा 'परिगामी है' यह विशेषण उन लोगों के मत के खगड़न के लिए है जो श्रात्मा को चैतन्यस्वरूप मानते हुए भी एकान्त रूप से नित्य एवं शाश्वत मानते हैं। वे कहते हैं कि श्रात्मा ग्रपरिगामी है—ग्रपरि-वर्तनशील है। उदाहरण के लिए सांख्य दर्शन को लीजिए। वह पुरुप को क्रूटस्थ नित्य मानता है। जो कुछ भी परिवर्तन होता है, वह प्रकृति में होता है। पुरुप न कभी बद्ध होता है ग्रीर न कभी मुक्त। वन्धन ग्रीर मुक्किप जितने भी परिगाम हैं, प्रकृत्याश्रित हैं, पुरुपाश्रित नहीं। पुरुप नित्य है ग्रतः जन्म, मरण ग्रादि जितने भी परिगाम हैं उनसे वह भिन्न है—ग्रस्पृश्य है। इसीलिए पुरुप ग्रपरिगामी है।

परिगामवाद का समर्थन करने वाला जैन दर्शन कहता है कि यदि प्रकृति ही यद्व होती है, प्रकृति ही मुक्त होती है तो वह क्या है जिससे प्रकृति वद्ध होती है थार जिसके श्रभाव में उसे मुक्ति मिलती है। प्रकृति के श्रतिरक्त कोई ऐसा तत्त्व नहीं जिसे सांख्य दर्शन मानता हो। इस-

१- 'सर्पं ग्रात्मानमात्मना वेष्टयति'।

<sup>—</sup>बही बा० ६ पृ० ४३

२---तस्माम बध्यतेऽ नाऽषि मुच्यते नाऽषि मंगरति करिचत् । संसरति बढ्यते मुच्यते च नानाश्रया प्रकृतिः ॥ ---सांख्यकारिका, ६२

अमुक ग्रात्मा के साथ ही हो ग्रीर ग्रन्य ग्रात्माग्रों के साथ नहीं। दूसरी बात यह है कि न्यायवेंशेषिक दर्शन के ग्रनुसार ग्रात्मा भी सर्वव्यापक है, इसलिए एक ग्रात्मा का ज्ञान सब ग्रात्माग्रों में रहना चाहिए। इस तरह चैत्र का ज्ञान मैत्र में भी रहेगा।

किसी तरह यह मान भी लिया जाय कि ज्ञान समवाय सम्बन्ध से श्रात्मा के साथ सम्बद्ध हो जाता है, तब भी एक प्रश्न बाकी रह जाता है श्रीर वह यह कि समवाय किस सम्बन्ध से ज्ञान श्रीर श्रात्मा के साथ सम्बद्ध होता है ? यदि इसके लिए किसी श्रन्य समवाय की श्रावश्यकता होती है तो श्रनवस्था दोष का सामना करना पड़ता है। यदि यह कहा जाय कि वह श्रपने-श्राप जुड़ जाता है तो फिर ज्ञान श्रीर श्रात्मा श्रपने श्राप क्यों नहीं सम्बद्ध हो जाते ? उनके लिए एक तीसरी चीज की श्रावश्यकता क्यों रहती है ?

नैयायिक ग्रीर वैशेषिक एक दूसरा हेतु उपस्थित करते हैं। वे कहते हैं कि ग्रात्मा ग्रीर ज्ञान में कर्त-करण भाव है, ग्रतः दोनों भिन्न होने चाहिए। ग्रात्मा कर्ता है ग्रीर ज्ञान करण है, ग्रतः ग्रात्मा ग्रीर ज्ञान एक नहीं हो सकते। जेन-दार्शनिक कहते हैं कि यह हेतु ठीक नहीं है। ज्ञान ग्रीर ग्रात्मा का सम्बन्ध सामान्य करण ग्रीर कर्ता का सम्बन्ध नहीं है। 'देवदत्त दात्र से काटता है,' यहाँ दात्र एक बाह्य करण है। ज्ञान इस प्रकार का करण नहीं है जो ग्रात्मा से भिन्न हो।' यदि दात्र की तरह ज्ञान भी ग्रात्मा से भिन्न सिद्ध हो जाय तब यह कहा जा सकता है कि ज्ञान ग्रीर ग्रात्मा में करण ग्रीर कर्ता का सम्बन्ध है, फलतः ज्ञान ग्रात्मा से भिन्न है। हम कह सकते हैं कि देवदत्त नेत्र ग्रीर दीपक से देखता है। यहाँ पर देवदत्त से दीपक जिस प्रकार भिन्न है उस प्रकार ग्रांखें भिन्न नहीं हैं। यद्यपि दीपक ग्रीर नेत्र दोनों करण हैं किन्तु दोनों में बहुत ग्रन्तर है। उसी प्रकार ज्ञान ग्रात्मा का करण होता हुग्रा

१-करणं द्विविधं ज्ञेयं, वाह्यमाभ्यन्तरं वुधैः। यथा लुनाति दात्रेण, मेरुं गच्छति चेतसा।।

<sup>--</sup>स्याद्वादमंजरी, का० ५ ५० ४२

भी श्रात्मा से सर्वया भिन्न नहीं है। वह श्रात्मा का स्वभाव है, इसलिए श्रात्मा ने श्रभिन्न है।

यहां पर एक शंका होती है कि यदि ग्रात्मा ग्रीर ज्ञान श्रमिन्न हैं तो उन दोनों में कर्न-करण भाव कैसे वन सकता है? जिस प्रकार सर्प श्रपने ही शरीर से ग्रपने को लपेटता है' उसी प्रकार श्रात्मा ग्रपने से ही श्रपने श्रापको जानता है। वही ग्रात्मा जानने वाला है— कर्ता है ग्रीर उसी ग्रात्मा से जानता है—करण है। कर्ता ग्रीर करण का यह सम्बन्ध पर्यायभेद से है। ग्रात्मा की ही पर्यायें करण होती हैं। उन पर्यायों को छोड़कर दूसरा कोई करण नहीं होता। ग्रतः ग्रात्मा चैतन्य स्वरूप है।

श्रात्मा 'परिगामी है' यह विशेषण उन लोगों के मत के खएडन के लिए हैं जो श्रात्मा को चेतन्यस्वरूप मानते हुए भी एकान्त रूप से नित्य एवं शाश्वत मानते हैं। वे कहते हैं कि श्रात्मा श्रपरिगामी है—श्रपरि- पर्तनशील हैं। उदाहरण के लिए सांख्य दर्शन को लीजिए। वह पुरुप को क्रूटस्थ नित्य मानता है। जो कुछ भी परिवर्तन होता है, वह प्रकृति में होता है। पुरुप न कभी बद्ध होता है श्रोर न कभी मुक्त। वन्धन श्रोर मुक्तिस्थ जितने भी परिगाम हैं, प्रकृत्याश्रित हैं, पुरुपाश्रित नहीं। पुरुप नित्य है श्रतः जन्म, मरण श्रादि जितने भी परिगाम हैं उनसे वह भिन्न हैं—श्रस्पृत्य है। इसीलिए पुरुप श्रपरिगामी है।

परिग्णामवाद का समर्थन करने वाला जैन दर्शन कहता है कि यदि प्रकृति ही बद्ध होती है, प्रकृति ही मुक्त होती है तो वह क्या है जिससे प्रकृति वह होती है श्रोर जिसके श्रभाव मे उसे मुक्ति मिलती है। प्रकृति के श्रतिरिक्त कोई ऐसा तत्त्व नहीं जिसे सांस्य दर्शन मानता हो। इस-

१- 'सर्प धारमानमात्मना बेण्टयति'।

<sup>—</sup>वहीं का० = पृत ४३

२--तरमाप्त यथ्यतेशमाजी मुच्यते नाजीय संनरति करियन् । संगर्यति वज्यते मुज्यते च नानाश्रया प्रकृतिः ॥

<sup>—</sup>मांस्यकारिका, ६२

लिये प्रकृति किसी ग्रन्य तत्त्व से तो वद्ध नहीं हो सकती। यदि प्रकृति स्वयं ही वद्ध होती है ग्रौर स्वयं ही मुक्त होती है तो वन्धन ग्रौर मुक्ति में कोई ग्रन्तर नहीं होगा, क्योंकि प्रकृति हमेशा प्रकृति है। वह जैसी है वैसी ही रहेगी, क्योंकि उसमें भेद डालने वाला कोई ग्रन्य कारण नहीं है। ग्रख्युड तत्त्व में ग्रुपने ग्राप ग्रवस्थाभेद नहीं हो सकता। यदि यह माना जाय कि पुरुष प्रकृति के परिवर्तन में कारण है तब भी समस्या का समाधान नहीं हो सकता। पुरुष हमेशा प्रकृति के सम्मुख रहता है। यदि वह हमेशा एकरूप है तो प्रकृति भी एकरूप रहेगी। यदि उसमें परिवर्तन होता है तो प्रकृति में परिवर्तन होता रहे। यदि पुरुष तो सदैव एकरूप रहे ग्रौर प्रकृति में परिवर्तन होता रहे। यदि पुरुष प्रकृति के परिवर्तन हो गरही हो सकता चाहिए। बिना उसमें परवर्तन हुए प्रकृति में परिवर्तन होता रहे, यह समक्ष में नहीं ग्राता। यदि प्रकृति के परिवर्तन के लिए पुरुष में परिवर्तन माना जाय तो जिस बला से वचने के लिए प्रकृति की शरण लेनी पड़ी वही बला पुनः गले में ग्रा पड़ी।

सांख्य दर्शन की धारणा के अनुसार सुख-दुःखादि जितनी भी मानसिक कियाएँ हैं, सब प्रकृति की देन हैं। पुरुष का बुद्धि में प्रतिविम्ब पड़ता है। इस प्रतिबिम्ब के कारण पुरुष यह समभता है कि सुख दुःखादि मेरे भाव हैं। यह धारणा भी परिणामवाद की ग्रोर जाती है। पुरुष ग्रपने सूल स्वरूप को भूल कर सुखदुःखादि को ग्रपना समभने लगता है, इसका ग्रथं यह हुग्रा कि उसके सूलरूप में एक प्रकार का परिवर्तन हो गया। बिना ग्रपने ग्रसली रूप को छोड़े यह कभी नहीं हो सकता कि वह सुखदुःखादि को जो वास्तव में उसके नहीं हैं, ग्रपने समभने लगे। ज्यों ही वह ग्रपने मूलरूप को भूलकर ग्रन्य रूप में ग्रा जाता है त्यों ही उसके स्वभाव में परिवर्तन हो जाता है। यह परिवर्तन ग्रपरिणामी पुरुष में कदापि समभव नहीं। ग्रतः पुरुष परिणामी है। दूसरी बात यह है कि सुखदुःखादि परिणाम चैतन्यपूर्वक हैं। जड़ प्रकृति को इन परिणामों का ग्रनुभव नहीं हो सकता। ऐसी दशा में यही मानना चाहिए कि पुरुष परिणामी है।

सांख्य पुरुष को कर्ता नहीं मानता। पुरुष साक्षी मात्र है, ऐसा उसका विश्वास है। परिशामबाद की सिद्धि के साथ ही साथ कर्नृ त्व भी सिद्ध हो जाता है। सुख-दुःखादि का अनुभव विना किया के नहीं हो सकता। अथवा यो कहना चाहिए कि सुख दुःखादि किया रूप ही हैं। ऐसी अवस्था में पुरुष को अकर्ता और निष्क्रिय कहना ठीक नहीं। आत्मा 'कर्त्ता है' यह लक्ष्मण इसी वात यी पृष्टि के लिए है।

श्रात्मा साक्षात् भोक्ता है, यह विशेषण भी सांख्यों की मान्यता के खर्डन के लिए है। सांख्य लोग पुरुप में साक्षात् भोवरत्व नहीं मानते। वे कहते हैं कि बुद्धि का जो भोग है उसीको पुरुप अपना मान लेता है। वैसे पुरुष में स्वतः भोग क्रिया नहीं है। जैनों का गथन है यि भोगरूप किया जड़ बुद्धि में नहीं घट सकती। उसका सम्बन्ध सीधा पुरुष से है—श्रात्मा से है। जिस प्रकार परिणाम श्रोर क्रिया का श्राश्रय श्रात्मा ही होना चाहिए उसी प्रकार भोगरूप किया का ग्राध्य भी ग्रात्मा ही होना चाहिए। इसके अतिरिक्त पुरुष का युद्धि में प्रतिविम्य नहीं पड़ सकता, क्योंकि पुरुष श्राध्या-रिमक श्रीर चेतन तत्त्व है जबकि बुद्धि जड़ श्रीर भौतिक है, क्योंकि यह प्रकृति का विकास है। चंतन्य का जड़ तत्त्व में प्रतिविम्ब कंसे पट सर्वता है ? प्रतिबिम्ब तो जड़ का जड़ में ही पड़ सकता है। जैन दर्शन सम्मत श्रात्मा श्रीर कर्म के सम्बन्ध में ये सब दोप लागू नहीं होते. वर्षोकि वह संवारी बात्मा को परिगामी बाँर कथंचित् मूर्त मानता है । सार्य दर्शन एकान्तवादी है । वह पुरुष को एकान्त रुप से नित्य मानवा है। परिग्णाम का भी ब्रात्यन्तिक ब्रभाव मानता है। ऐसी स्पिति में प्रकृति और पुरुष का किसी भी प्रकार का सम्बन्ध नहीं घट सकता। सम्बन्ध के लिए परिवर्तन-परिगाम घरमन वायरमक है। जहां परिगाम का श्रभाव है वहाँ कर्तृत्व. भावतृत्व प्रादि सभी कियाग्री का ग्रभाव है।

६ —तस्मारम विषयीमात् निद्धं माक्षित्वमस्य पुरुषस्य । ग्रैयत्यं माध्यस्यं द्रष्टृत्यमकर्षुं भावस्य ॥

ग्रात्मा 'स्वदेह परिमाण है' यह लक्षण उन सभी दार्शनिकों की मान्यता का खण्डन करने के लिए है, जो ग्रात्मा को सर्वव्यापक मानते हैं। नैयायिक, वैशेषिक, सांख्य, मीमांसक ग्रादि ग्रात्मा का ग्रनेकत्व तो स्वीकृत करते हैं, किन्तु साथ ही साथ ग्रात्मा को सर्वव्यापक भी मानते हैं। वें कहते हैं कि जिस प्रकार श्राकाश सर्वव्यापक है उसी प्रकार प्रत्येक चात्मा सर्वव्यापक है। भारतीय दर्शनशास्त्र में ग्रात्मा का स्वतन्त्र ग्रस्तित्व मान कर भी उसे स्वदेह परिमाण मानना जैन दर्शन की ही विशेषता है। जैन दर्शन के अतिरिक्त कोई ऐसा दर्शन नहीं है जो आतमा को शरीर परिमाण मानता हो। जैनों का कथन है कि किसी भी ग्रात्मा को शरीर से बाहर मानना ग्रनुभव एवं प्रतीति से विपरीत है। हमारी प्रतीति हमें यही बताती है कि जितने परिमारा में हमारा शरीर है उतने ही परिमारा में हमारी श्रात्मा है । शरीर से वाहर श्रात्मा का ग्रस्तित्व किसी भी प्रमारा से सिद्ध नहीं हो सकता। जहाँ पर जिस वस्तु के गुरा उपलब्ध होते हैं वह वस्तु वहीं पर होती है। कुम्भ वहीं है जहाँ कुम्भ के गुरा रूपादि उपलब्ध हैं। इसी प्रकार ग्रात्मा का ग्रस्तित्व भी वहीं मानना चाहिए, जहाँ ग्रात्मा के गुरा ज्ञान, स्मृति ग्रादि उपलब्ध हों। ये सारे गुरा यद्यपि भौतिक शरीर के नहीं हैं तथापि उपलब्ध वहीं होते हैं जहाँ शरीर होता है, . श्रतः यह मानना ठीक नहीं कि श्रात्मा सर्वव्यापक है।

कोई यह पूछ सकता है कि गन्ध दूर रहतो है फिर भी हम कैसे सूँघ लेते हैं ? इसका उत्तर यही है कि गन्ध के परमाण् घ्रागोन्द्रिय तक पहुँचते हैं, इसीलिए हमें गन्ध ग्राती है। यदि घ्रागो-न्द्रिय के पास पहुँचे बिना ही गन्ध का ग्रनुभव होने लगे, तो सभी वस्तुग्रों की गन्ध ग्रा जानी चाहिए। ऐसा नहीं होता, किन्तु जिस वस्तु के गन्धाणु हमारी घ्रागोन्द्रिय तक पहुँचते हैं उसी वस्तु की गन्ध की प्रतीति होती है। ग्रात्मा के सर्वगतत्व का खगडन करने के लिए निम्न हेतु का प्रयोग है—

<sup>े</sup> १--- ग्रन्ययोगव्यवच्छेदद्वात्रिशिका, का० ६

श्रात्मा सर्वगत नहीं है क्योंकि उसके गुगा सर्वत्र उपलब्ध नहीं होते । जिसके गुगा सर्वत्र उपलब्ध नहीं होते वह सर्वगत नहीं होता जैसे घट । श्रात्मा के गुगा सर्वत्र उपलब्ध नहीं होते, श्रतः श्रात्मा सर्वगत नहीं है । जो सर्वगत होता है उसके गुगा सर्वत्र उपलब्ध होते हैं—जैसे श्राकार्य ।

नैयायिक इस मान्यता का खण्डन करते हुए कहते हैं कि हमारा श्रहण्ट सर्वत्र कार्य करता रहता है। उसके रहने के लिए श्रात्मा की श्रावर्यकता होती है। वह केवल श्राकाश में नहीं रहता, वयोंकि प्रत्येक श्रात्मा का अहण्ड भिन्न-भिन्न है। जब श्रहण्ड सर्वच्यापक है तब श्रात्मा भी सर्वच्यापक हो होगी, क्योंकि जहाँ श्रात्मा होती है वहीं श्रहण्ड रहता है। जैन दार्शनिक इस चीज को नहीं मानते। वे कहते हैं कि प्रत्येक बस्तु का श्रपना-श्रपना स्वभाव होता है, जिनके श्रनुतार वह कार्य करती है। श्रीन का स्वभाव जलना है, प्रसित्य वह जनती है। यदि प्रत्येक वस्तु के लिए श्रहण्ड की कल्पना की जाएगी तो वायु का तियंग् गमन, श्रीन का प्रज्वलन श्राद जगत् के जितने भी कार्य हैं, सबके लिए श्रहण्ड की सत्ता माननी पड़ेगी। ऐसा मानना युक्तिसंगत नहीं, क्योंकि प्रत्येक वस्तु का एक विधिष्ट रवभाव होता है जिसके श्रनुनार वह कार्य करती है। यह स्वभाव उसका स्वस्य है, श्रहण्ड-प्रदत्त गुगा नहीं।

दूगरी वात यह है कि यदि सभी वस्तुत्रों के स्वभाव का निर्माण श्रष्टण्ट द्वारा माना जाय तो ईश्वर के लिए जगत् में कोई स्थान नहीं रहेगा।

एक प्रस्त यह हो सकता है कि यदि आत्मा विभु नहीं है तो घरीर-निर्माण के लिए परमासुओं को कैसे खीचेगी? इसका उत्तर यह है कि घरीर-निर्माण के लिए विभुत्य की आवश्यकता नहीं है। यदि यात्मा को विभु माना जाय तो उनका बारीर जगत्परिमाण हो जानगा, वयोंकि जगत्थ्यायों होने से सारे जगत् के परमासुओं

१--स्याहादमंत्ररी, का॰ ६ पृ० ४६

को खींच लेगी। ऐसी अवस्था में न जाने उसका शरीर कितना भयंकर होगा और शायद सारे जगत् में एक ही शरीर होगा।

नैयायिक एक भ्रौर शंका उठाता है। वह कहता है कि भ्रात्मा को शरीर-परिमाण मानने से आत्मा सावयव हो जाएगा भ्रौर सावयव होने से कार्य हो जाएगा जैसे शरीर स्वयं कार्य है। कार्य होने से भ्रात्मा भ्रनित्य हो जाएगी। जैन दार्शनिक इस परिगाम को बड़े गर्व से स्वीकृत करते हैं। वे भ्रात्मा को क्रूटस्थ नित्य मानते ही नहीं। इसलिए भ्रात्मा को भ्रनित्य मानना उन्हें इष्ट है। जैनों की मान्यता है कि भ्रात्मा के प्रदेश होते हैं, यद्यपि साधारण भ्रथ में भ्रवयव नहीं होते। भ्रात्मा पारिगामिक है, सावयव है, सप्रदेश है। ऐसी स्थित में भ्रनित्यता का दोष जैनों पर नहीं भ्राता। भ्रात्मा संकोच भ्रौर विकासशाली हैं भ्रतः एक शरीर से दूसरे में पहुँचने पर उसके परिमाण में परिवर्तन हो जाता है। रामानुज जिस प्रकार ज्ञान को संकोचिवकास-शाली मानता हैं उसी प्रकार जैन दर्शन भ्रात्मा को संकोचिवकासशाली मानता है।

ग्रात्मा 'प्रत्येक शरीर में भिन्न है' यह बात उन दार्शनिकों की मान्यता के खराउन के रूप में कही गई, है, जो ग्रात्मा को केवल एक ग्राध्यात्मिक तत्त्व मानते हैं। उनकी मान्यता के ग्रनुसार प्रत्येक ग्रात्मा की स्वतन्त्र सत्ता नहीं है। जैन-दर्शन की मान्यता के ग्रनुसार एक ही शरीर में ग्रनेक आत्माएँ रह सकती हैं, किन्तु एक ग्रात्मा ग्रनेक शरीरों में नहीं रह सकती। नैयायिक ग्रादि दार्शनिक भी ग्रनेक ग्रात्माग्रों की स्वतन्त्र सत्ता में विश्वास करते हैं। इस ग्रनेकता की दृष्टि से जैन-दर्शन में ग्रीर उनमें मतैक्य है। (स्वदेह परिमाण की दृष्टि से जो मतभेद है उसका विचार कर चुके हैं) ग्रद्वेत वेदान्त मानता है कि ग्राध्यात्मिक तत्त्व एक ही है। वह सर्वव्यापक है ग्रीर सर्वत्र समान रूप से रहता है। ग्रविद्या के प्रभाव के कारण हम यह समभते हैं कि भिन्न-भिन्न ग्रात्माएँ हैं

१ - 'ज्ञानं धर्मः संकोचिवकासयोग्यम् ।'

श्रीर उनका भिन्न-भिन्न श्रस्तित्व है। जिस प्रकार एक ही आकारा घटाकाल, पटाकाल श्रादि रूपों में प्रतिभासित होना है उसी प्रकार श्रविद्या के कारण एक ही श्रात्मा श्रनेक श्रात्माश्रों के रूप में प्रतिभा-सित होती है। एक ही परमेश्वर क्रूटस्थ, नित्य, विज्ञान-घातु श्रविद्या के कारण श्रनेक प्रकार का मालूम होता है।

इस मान्यता का खण्डन करते हुए जैनाचार्य कहते हैं कि जहाँ तक आकाश का प्रश्न है, यह कहना उचित है कि वह एक है, वयोंकि अनेक वस्तुओं को अपने अन्दर अवगाहना देते हुए भी वह एक रूप रहता है। उसके अन्दर कोई भेद दृष्टिगोचर नहीं होता। श्रयवा श्राकाश भी सर्वथा एक रूप नहीं है, व्योंकि वह भी पटाकाश, पटाकाश, मठाकाश स्रादि स्रनेक रूपों में परिगत होता रहता है। दोपक की तरह वह भी कथंचित् नित्य है ग्रीर कथंचित् अनित्य है। फिर भी मान लीजिए कि आकाश एकहप है। किन्त जहाँ तक आत्मा का प्रत्न है, ऐसी कोई भी एकता मालूम नहीं होती जिसके कारण सारे भेद समाप्त हो जाते हों। यह ठीक है जनका स्वरूप एक सरीखा है। ऐसा होते हुए भी उनमें ऐकान्तिक श्रमेद नहीं है। माया को बीच में डोल कर भेद को मिथ्या सिद्ध करना युक्ति संगत नहीं, वर्षोंकि माया स्वयं हो असिद्ध है। आत्मा प्रत्येक शरीर में भिन्न है, प्रत्येक विण्ड में अलग है। संसार के सभी जीवित प्राग्ती भिन्न-भिन्न हैं, बयोंकि उनके गुग्तों में भेद है जैसे--पट । जहां किसी वस्तु के गुणों में अन्य चन्तु के गुणों से भेद नहीं होता वहाँ यह उसमे भिन्न नहीं होती-जैसे श्रोकाण ।

दूसरी बात यह है कि यदि सारे संसार का श्रन्तिम तत्त्व एक ही आत्मा है तो सुख, दुःख, बन्धन, मुक्ति श्रादि किसी की भी

रि—विषां सर्वेषामारमैकत्वसम्यग्दर्शनप्रतिषधभूतानां प्रतिबोधावेदं शरीर-समारव्यम् । एक एव परमेरवरस्य-कूटस्थनित्यो विद्यानपाष्ट्रर-विजया मायया गायावियदनेकथा विभाव्यते, नान्यो विद्यान-पातुरस्य ।

को खींच लेगी। ऐसी अवस्था में न जाने उसका शरीर कितना भयंकर होगा और शायद सारे जगत् में एक ही शरीर होगा।

नैयायिक एक ग्रौर शंका उठाता है। वह कहता है कि ग्रात्मा को शरीर-परिमाण मानने से ग्रात्मा सावयव हो जाएगा ग्रौर सावयव होने से कार्य हो जाएगा जैसे शरीर स्वयं कार्य है। कार्य होने से ग्रात्मा ग्रनित्य हो जाएगी। जैन दार्शनिक इस परिणाम को बड़े गर्व से स्वीकृत करते हैं। वे ग्रात्मा को क्रटस्थ नित्य मानते ही नहीं। इसिलए ग्रात्मा को ग्रनित्य मानना उन्हें इष्ट है। जैनों की मान्यता है कि ग्रात्मा के प्रदेश होते हैं, यद्यपि साधारण ग्रर्थ में ग्रवयव नहीं होते। ग्रात्मा पारिणामिक है, सावयव है, सप्रदेश है। ऐसी स्थित में ग्रनित्यता का दोष जैनों पर नहीं ग्राता। ग्रात्मा संकोच ग्रौर विकासशाली हैं ग्रतः एक शरीर से दूसरे में पहुँचने पर उसके परिमाण में परिवर्तन हो जाता है। रामानुज जिस प्रकार ज्ञान को संकोचिवकास-शाली मानता है उसी प्रकार जैन दर्शन ग्रात्मा को संकोचिवकासशाली मानता है।

ग्रात्मा 'प्रत्येक शरीर में भिन्न है' यह बात उन दार्शनिकों की मान्यता के खराडन के रूप में कही गई, है, जो ग्रात्मा को केवल एक ग्राध्यात्मिक तत्त्व मानते हैं। उनकी मान्यता के ग्रनुसार प्रत्येक ग्रात्मा की स्वतन्त्र सत्ता नहीं है। जैन-दर्शन की मान्यता के ग्रनुसार एक ही शरीर में ग्रनेक आत्माएँ रह सकती हैं, किन्तु एक ग्रात्मा ग्रनेक शरीरों में नहीं रह सकती। नैयायिक ग्रादि दार्शनिक भी ग्रनेक ग्रात्माग्रों की स्वतन्त्र सत्ता में विश्वास करते हैं। इस ग्रनेकता की दृष्टि से जैन-दर्शन में ग्रीर उनमें मतैक्य है। (स्वदेह परिमागा की दृष्टि से जो मतभेद है उसका विचार कर चुके हैं) ग्रद्धत वेदान्त मानता है कि ग्राध्यात्मिक तत्त्व एक ही है। वह सर्वव्यापक है ग्रीर सर्वत्र समान रूप से रहता है। ग्रविद्या के प्रभाव के कारण हम यह समभते हैं कि भिन्न-भिन्न ग्रात्माएँ हैं

१- 'ज्ञानं धर्मः संकोचविकासयोग्यम् ।'

ग्रौर उनका भिन्न-भिन्न ग्रस्तित्व है। जिस प्रकार एक ही आकाश घटाकाश, पटाकाश ग्रादि रूपों में प्रतिभासित होता है उसी प्रकार ग्रविद्या के कारण एक ही ग्रात्मा ग्रनेक ग्रात्माग्रों के रूप में प्रतिभा-सित होती है। एक ही परमेश्वर क्रूटस्थ, नित्य, विज्ञान-धातु ग्रविद्या के कारण ग्रनेक प्रकार का मालूम होता है।

इस मान्यता का खण्डन करते हुए जैनाचार्य कहते हैं कि जहाँ तक आकाश का प्रश्न है, यह कहना उचित है कि वह एक है, क्योंकि ग्रनेक वस्तुओं को ग्रपने ग्रन्दर ग्रवगाहना देते हुए भी वह एक रूप रहता है। उसके अन्दर कोई भेद हिष्टगोचर नहीं होता। अथवा आकाश भी सर्वथा एक रूप नहीं है, क्योंकि वह भी घटाकाश, पटाकाश, मठाकाश त्रादि स्रनेक रूपों में परिएात होता रहता है। दीपक की तरह वह भी कथंचित् नित्य है ग्रौर कथंचित् अनित्य है। फिर भी मान लीजिए कि अकाश एकरूप है। किन्तु जहाँ तक आतमा का प्रक्त है, ऐसी कोई भी एकता मालूम नहीं होती जिसके कारए। सारे मेद समाप्त हो जाते हों। यह ठीक है जनका स्वरूप एक सरीखा है। ऐसा होते हुए भी उनमें ऐकान्तिक अभेद नहीं है। माया को बीच में डाल कर भेद को मिथ्या सिद्ध करना युक्ति संगत नहीं, क्योंकि माया स्वयं हो ग्रसिद्ध है । आत्मा प्रत्येक शरीर में भिन्न है, प्रत्येक पिण्ड में ग्रलग है। संसार के सभी जीवित प्राग्गी भिन्न-भिन्न हैं, क्योंकि उनके गुग्गों में भेद है जैसे--घट । जहाँ किसी वस्तु के गुर्गों में अन्य वस्तु के गुर्गों से भेद नहीं होता वहाँ वह उससे भिन्न नहीं होती-जैसे स्राकाश।

दूसरी वात यह है कि यदि सारे संसार का ग्रन्तिम तत्त्व एक ही आत्मा है तो सुख, दु:ख, बन्धन, मुक्ति आदि किसी की भी

१— 'तेषां सर्वेषामात्मैकत्वसम्यग्दर्शनप्रतिपक्षभूतानां प्रतिबोधायेदं शरीर-कमारव्धम् । एक एव परमेश्वरस्य-कूटस्थनित्यो विज्ञानधातुर-विद्यया मायया मायाविवदनेकधा विभाव्यते, नान्यो विज्ञान-धातुरस्ति।

ग्रावश्यकता नहीं रहतो। जहाँ एक है वहाँ कोई भेद हो ही नहीं सकता। भेद हमेशा ग्रनेकपूर्वक होता है। भेद का ग्रथं ही ग्रनेकता है। माया या ग्रविद्या भी इस समस्या का समाधान नहीं कर सकती, क्योंकि जहाँ केवल एक तत्त्व है वहाँ माया या ग्रविद्या नाम की कोई चीज नहीं हो सकती। उसके लिए कोई गुजाइश नहीं रहती। तात्पर्य यह है कि एक तत्त्ववादी भेद का संतोषजनक समाधान नहीं कर सकता। यह हमारे ग्रनुभव की चीज है कि भेद होता है, इसलिए भेद का ग्रपलाप भी नहीं किया जा सकता। ऐसी दशा में सुख, दु:ख, जनन, मरगा, वन्धन, मुक्ति ग्रादि ग्रनेक दशाग्रों के सन्तोषप्रद समाधान के लिए ग्रनेक ग्रात्माग्रों की स्वतन्त्र सत्ता मानना अत्यावश्यक हैं।

श्रात्मा के गुणों में भेद कैसे है, इसका उत्तर देते हुए कहा गया है कि आत्मा का सामान्य लक्षण उपयोग है। किन्तु यह उपयोग श्रनन्त प्रकार का होता है, क्योंकि प्रत्येक श्रात्मा में भिन्न-भिन्न उपयोग है। किसी श्रात्मा में उपयोग का उत्कर्ष है तो किसी में श्रपकर्ष है। उत्कर्ष श्रीर श्रपकर्ष की श्रन्तिम श्रवस्थाश्रों के बीच में श्रमेक प्रकार हैं। श्रात्माएँ श्रनन्त हैं, इसलिए श्रात्मा के भेद से उपयोग के भेद भी अनन्त हैं।

यहाँ पर सांख्य दर्शन के उन तीन हेतु ग्रों का भी निर्देश कर देना चाहिए, जिनसे पुरुषबहुत्व की सिद्धि की गई है। ये तीनों हेतु ग्रात्मा के बहुत्व की सिद्धि के लिए बहुत उपयोगी हैं। पहला हेतु है 'जननमरणकरणानां प्रतिनियमात्' ग्रर्थात् उत्पत्ति, मृत्यु ग्रौर इन्द्रियादि करणों की विभिन्नता से पुरुषबहुत्व का ग्रनुमान हो सकता है। दूसरा हेतु है 'ग्रयुगपत्प्रवृत्तेः' ग्रर्थात् ग्रलग-म्रलग प्रवृत्ति को देखकर पुरुषबहुत्व की कल्पना हो सकती है। तीसरा हेतु है 'त्रैगुण्यविपर्ययात्' ग्रर्थात् सत्त्व, रजस् ग्रौर तमस् की

१--विशेषावश्यक भाष्य १५८२

२--वही---१५८३

ग्रसमानता से पुरुषवहुत्व की सिद्धि हो सकती है'। सत्त्व, रजस् ग्रौर तमस् की ग्रसमानता के स्थान पर जैन कर्म की ग्रसमानता का प्रयोग कर सकते हैं। ग्रात्मा के बहुत्व की सिद्धि के लिए इतनी चर्चा काफी है।

श्रातमा 'पौद्गलिक कर्मों से युक्त है' यह लक्ष्मग् दो बातों को प्रकट करता है। पहली बात तो यह है कि जो लोग कर्म श्रादि की सत्ता में विश्वास नहीं रखते उनके सिद्धान्त का खराडन करता है। दूसरी बात यह है कि जो लोग कर्मों को मानते हैं किन्तु उन्हें पौद्गलिक श्रर्थात् भौतिक नहीं मानते उनके मत को दूषित ठहराता है। कर्म' पद से प्रथम बात निकलती है श्रीर 'पौद्गलिक' पद से दूसरी बात प्रकट होती है।

चार्वाक जो कि कर्म की सत्ता में विश्वास नहीं करते उनकी मान्यत का खण्डन करते हुए कहा जा सकता है कि सुख-दुःखादि की विषमता का कोई-न-कोई कारण अवश्य है, क्योंकि यह एक प्रकार का कार्य है जैसे अंकुरादि। केवल आत्मा में सुखदुःखादि की विषमता नहीं होती। वह तो अनन्तमुखात्मक है और फिर चार्वाक आत्मा को मानते भी नहीं। भूतों का विशिष्ट संयोग भी इस विषमता का कारण नहीं हो सकता, क्योंकि उस संयोग की विषमता के पीछे कोई-न-कोई अन्य कारण अवश्य होना चाहिए, जिसके कारण संयोग में वैषम्य होता है। वह कारण क्या है? उस कारण की खोज में वर्तमान को छोड़कर भूत तक पहुँचना पड़ता है। वही कारण कर्म है। यदि कोई यह कहे कि हमें कर्मी का प्रत्यक्ष नहीं होता, इसिलए कर्म मानने की कोई आवश्यकता नहीं है। ऐसी अवस्था में उसे यह उत्तर दिया जा सकता है कि जो वस्तु इन्द्रिय-प्रत्यक्ष का विषय न हो वह है ही नहीं, ऐसा नहीं कहा जा सकता, अन्यथा भूत और भविष्य के जितने भी पदार्थ हैं सव असत्

१ — जननमररणकररणानां, प्रतिनियमाद् युगपत् प्रवृत्तेश्च । पुरुषवहुत्वं सिद्धं, त्रैगुण्यविपर्ययाच्चैव ।।

<sup>--</sup> सांख्यकारिका, १८

हो जाएँगे, क्योंकि उनका हमें इस समय प्रत्यक्ष नहीं हो रहा है। ऐसी दशा में सारा व्यवहार लुप्त हो जाएगा। पिता की मृत्यु के बाद 'मैं अपने पिता का पुत्र हूँ' ऐसा नहीं कहा जा सकेगा, क्योंकि पिता का प्रत्यक्ष ही नहीं है। इस कठिनाई को दूर करने के लिए अनुमान का महारा लेना पड़ता है। 'पुत्र' कार्य है, इसलिए उसका कारण 'पिता' अवश्य होना चाहिए। इसी प्रकार कर्मों के कार्यों को देखकर कारण रूप कर्मों का अनुमान लगाना ही पड़ता है। इसी चीज को दूसरी तरह से देखें। परमाणु इन्द्रिय-प्रत्यक्ष का विपय नहीं है किन्तु घटादि कार्य देख कर तत्कारण रूप परमाणुओं का अनुमान किया जाता है। इसी प्रकार सुखदु:खादि के वैपम्य को देखकर तत्कारणरूप कर्मों का अनुमान करना युक्तिसंगत है।

यहाँ एक प्रश्न उठ सकता है। चन्दन, ग्रंगनादि के संयोग से व्यक्ति को सुख की प्राप्ति होती है ग्रौर विष, कराटक, सर्पादि से दुःख मिलता है। ये प्रत्यक्ष दिखाई देने वाले कारण ही सुख ग्रौर दुःख के कारण हैं। ऐसी दशा में हम ग्रदृश्य कारणों की कल्पना क्यों करें? जो कारण दिखाई देते हैं उन्हें छोड़कर ऐसे कारणों की कल्पना करना जो ग्रप्रत्यक्ष हैं, ठीक नहीं। प्रश्न बहुत श्रच्छा है किन्तु उसमें थोड़ा सा दोष है। दोष यह है कि वह व्यभिचारी है। यह हमारा प्रतिदिन का ग्रमुभव है कि एक ही प्रकार के साधनों के रहते हुए एक व्यक्ति ग्रधिक सुखी होता है, दूसरा कम सुखी होता है, तीसरा दुःखी होता है। समान साधनों से सबको समान सुख नहीं मिलता। यही बात दुःख के साधनों के विषय में भी कही जा सकती है। ऐसा क्यों होता है? इसके लिए किमी-न-किसी ग्रदृष्ट की कल्पना करनी पड़ती है।

जिस प्रकार हम युवकदेह को देखकर बालदेह का अनुमान करते हैं उसी प्रकार बालदेह को देखकर भी किसी अन्य देह का अनुमान करना चाहिए। यह देह 'कार्मएा शरीर' है। 'यह परम्परा अनादिकाल से चली आती है।

१ — विशेषावश्यकभाष्य, १६१४

हम गरीररूप कार्य से कर्मरूप कारण का अनुमान करते हैं। शरीर भौतिक है—पौद्गलिक है, ऐसी दशा में कर्म भी पौद्गलिक ही होने चाहिएँ, क्योंकि पौद्गलिक कार्य का कारण भी पौद्गलिक ही हो सकता है। जैन दर्शन तर्क की इस मांग का समर्थन करता है तथा कर्म को पौद्गलिक सिद्ध करने के लिए निम्न हेतु उपस्थित करता है—

१--कर्म पौद्गलिक हैं, क्योंकि उनसे सुखः दुखादि का अनुभव होता है। जिसके सम्बन्ध से सुखदुः खादि का अनुभव होता है वह पौद्गलिक होता है, जैसे भोजनादि। जो पौद्गलिक नहीं होता उसके सम्बन्ध से सुखदुः खादि भी नहीं होते, जैसे आकाश।

२--जिसके सम्बन्ध से तीव्र वेदनादि का अनुभव होता है वह पौद्गलिक होता है जैसे अग्नि। कर्म के सम्बन्ध से तीव्र वेदनादि की

प्रतीति होती है, ग्रतः कर्म पौद्गलिक हैं।

३—पौद्गलिक पदार्थ के संयोग से पौद्गलिक पदार्थ की ही वृद्धि हो सकती है जैसे घट तैलादि के संयोग से वृद्धयुन्मुख होता है। यही स्थिति हमारी है। हम बाह्य पदार्थों के संयोग से वृद्धि की प्राप्ति करते हैं। यह वृद्धि कार्मिक है और पौद्गलिक पदार्थों के संयोग से होती है, श्रतः कर्म पौद्गलिक हैं।

४—कर्म पौद्गलिक हैं, क्योंकि उनका परिवर्तन ग्रात्मा के परिवर्तन से भिन्न है। कर्मा का परिगामित्व (परिवर्तन) उनके कार्य शरीरादि के परिगामित्व से जाना जाता है। शरीरादि का परिगामित्व ग्रात्मा के परिगामित्व से भिन्न है, क्योंकि ग्रात्मा का परिगामित्व ग्रह्पी है जब कि शरीर का परिगामित्व रूपी है। ग्रतः कर्म पौद्गलिक हैं।

संसारी ग्रात्मा का कर्मों से संयोग इसलिए हो सकता है कि कर्म मूर्त हैं। ग्रौर संसारी ग्रात्मा भी कर्मयुक्त होने से कथंचित् मूर्त हैं। ग्रात्मा ग्रौर कर्म का यह संयोग ग्रनादि है, ग्रतः यह प्रश्न ही नहीं उठता कि पहले पहल ग्रात्मा ग्रौर कर्म का संयोग कैसे हुग्रा? एक बार इस संयोग के सर्वथा समाप्त हो जाने पर पुनः संयोग नहीं होता, क्योंकि उस समय ग्रात्मा ग्रपने गुद्ध ग्रमूर्त रूप में पहुँच जाता है। यही मोक्ष है। यही संसार-निवृत्ति है। यही सिद्धावस्था है। यही ईश्वरा- वस्था है। यही ग्रन्तिम साध्य है। यही दुःख की ग्रात्यन्तिक निवृत्ति है। यही सुख का ग्रन्तिम रूप है। यही ज्ञान, दर्शन, सुख ग्रौर वीर्य की पराकाष्ठा है।

## पुद्गल:

यथार्थवाद का विवेचन करते समय यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया जा चुका है कि जड़ तत्त्व की स्वतन्त्र सत्ता है। भौतिक तत्त्व ग्राध्यातिमक तत्त्व से स्वतन्त्र हैं। जिसे सामान्यत्या जड़ या भौतिक कहा जाता है वही जैन दर्शन में पुद्गल शब्द से व्यवहृत होता है। वौद्ध दर्शन में पुद्गल शब्द का ग्रात्मा के ग्रर्थ में प्रयोग हुग्रा है। पुद्गल शब्द में दो पद हैं—'पुद्' ग्रौर 'गल'। 'पुद्' का ग्रर्थ होता है पूर्ण ग्रर्थात् वृद्धि ग्रौर 'गल' का ग्रर्थ होता है पूर्ण ग्रर्थात् वृद्धि ग्रौर 'गल' का ग्रर्थ होता है गलन ग्रर्थात् हास। जो द्रव्य पूर्ण ग्रौर गलन हारा विविध प्रकार से परिवर्तित होता है वह पुद्गल हैं। पूर्ण ग्रौर गलनरूप किया केवल पुद्गल में ही होती है, ग्रन्य में नहीं। पुद्गल का एक रूप दूसरे रूप में पूर्ण ग्रौर गलन हारा ही परिवर्तित होता है।

पुद्गल के मुख्य चार धर्म होते हैं — स्पर्श, रस, गन्ध ग्रौर वर्गा।
पुद्गल के प्रत्येक परमाग्रु में ये चारों धर्म होते हैं। इनके जैन दर्शन में
बीस भेद किए जाते हैं ।

स्पर्श के ग्राठ भेद होते हैं--मृदु, कठिन, गुरु, लघु, शीत, उष्ण, स्निग्ध ग्रौर रूक्ष।

रस के पाँच भेद होते हैं—तिक्त, कटुक, ग्राम्ल, मधुर ग्रौर कवाय। गन्ध दो प्रकार की है—सुरिभगन्ध ग्रौर दुरिभगन्ध।

वर्गा के पाँच प्रकार हैं — नील, पीत, शुक्ल, कृष्ण ग्रौर लोहित। ये बीस मुख्य भेद हैं। इनका संख्यात ग्रसंख्यात ग्रौर ग्रनन्त भेदों में विभाजन हो सकता है । एक पुद्गल परमाग्रु में कम-से-कम कितने

१ —पूररागलनान्वर्थसंज्ञत्वात् पुद्गलाः ।

<sup>---</sup>तत्त्वार्थराजवातिक ५।१।२४

२--वही ४। २३, ७-१०

३ — सर्वार्थसिद्धि ५। २३

स्पर्शादि होते हैं, इसका निर्देश परमाणु के स्वरूप-वर्णन के समय किया जाएगा। वर्णादि पुद्गल के अपने धर्म हैं या हम लोग इन धर्मों का पुद्गल में आरोप करते हैं ? इस प्रश्न का उत्तर यही है कि ये धर्म पुद्गल के ही धर्म हैं। जो धर्म जिसका न हो उसका हमेशा आरोप नहीं हों सकता, ग्रन्यथा कोई भी धर्म वास्तविक न होगा। यह ठीक है कि वर्णादि के प्रतिभास में थोड़ा बहुत अन्तर पड़ सकता है। एक वस्तु एक व्यक्ति को अधिक काली दीख सकती है और दूसरे को थोड़ी कम काली। इसका ग्रर्थ यह नहीं होता कि वस्तु का काला वर्ग ही ग्रय-थार्थ है। यदि ऐसा होता तो कोई भी वस्तु काली दिखाई देती, क्योंकि कालापन वस्तु में तो है नहीं। जिसकी जब इच्छा होती काली वस्तु दिखाई देती। इसलिए वर्गादि धर्मी को वस्तुगत ही मानना चाहिए। उनकी प्रतीति के लिए कुछ कारणों का होना कुछ प्राणियों के लिए ग्रावश्यक है, यह ठीक है, किन्तु इसका ग्रर्थ यह नहीं कि वे गुरा अपने आप में कुछ नहीं हैं। गुरा स्वतन्त्र रूप से यथार्थ हैं और उनकी प्रतीति के काररा अतग हैं। दोनों भिन्न-भिन्न चीजें हैं। न तो गुराों की सत्ता से भ्रावश्यक कारण श्रसत् हो सकते हैं भ्रौर न कारणों के रहने से गुरा ही मिथ्या हो सकते हैं। दोनों का स्वतन्त्र ग्रस्तित्व है।

पुद्गल के मुख्यतया दो भेद होते हैं- ऋगु ऋौर स्कन्ध।

# श्रग् :

पुद्गल का वह अन्तिम भाग जिसका फिर विभाग न हो सके, अगु कहा जाता है। अगु इतना सूक्ष्म होता है कि वही अपनी आदि है, मध्य है और अन्त है। आदि, मध्य और अन्त एक ही हैं'। अगु के अन्दर इन सबका कोई भेद नहीं होता। पुद्गल का सबसे छोटा हिस्सा अगु है। उससे कोई छोटा नहीं हो सकता। ग्रीक दार्शनिक जेनो ने एक शंका उठाई थी कि पुद्गल का अन्तिम विभाग हो ही नहीं सकता। आप

१ — ग्रन्तादि ग्रन्तमज्भं, ग्रन्तन्तं रोव इन्दिए गेज्भं। जंदन्वं ग्रविभागी, तंपरमार्गुं विजासीहि॥

<sup>--</sup> तत्त्वार्थराजवातिक ४ । २४, १, १

उसका छोटे से छोटा विभाग कीजिए। वह विभाग रूपादि युक्त होगा, अतः उसका फिर विभाग हो सकता है। वह विभाग भी उसी प्रकार रूपादि गुर्गों से युक्त होगा, इसलिए उसका फिर विभाग हो सकेगा। इस प्रकार अनवस्था का सामना करना पड़ेगा। इसलिए यह कहना ठीक नहीं कि पुद्गल का सबसे छोटा विभाग हो सकता है। जेनो की इस धारगा का खगड़न करते हुए एरिस्टोटल ने उत्तर दिया कि जेनो की यह धारगा कि किसी चीज का अन्तिम विभाग नहीं हो सकता, भ्रान्त है। यह ठीक है कि कल्पना से किसी वस्तु का विभाग किया जाय तो उसका अन्त नहीं आ सकता, किन्तु वास्तव में ऐसा नहीं हो सकता। जब हम किसी वस्तु का वास्तिवक विभाग करते हैं तब वह विभाग कहीं-न-कहीं जाकर अवश्य रुक जाता है। उससे आगे उसका विभाग नहीं हो सकता। काल्पनिक विभाग के विषय में यह कहा जा सकता है कि उसका कोई अन्त नहीं आ सकता। यही समाधान-जैन-दर्शनादि-सम्मत परमागु के लिए प्रयुक्त किया जा सकता है।

स्पर्शादि गुगों का एक ग्रगु में किस मात्रा में ग्रस्तित्व रहता है ? इसका उत्तर देते हुए कहा गया है कि ग्रगु में एक रस, एक वर्ग, एक गन्ध ग्रौर दो स्पर्श होते है। ग्रगु स्वयं शब्द नहीं है, किन्तु शब्द का कारण ग्रवश्य है। जो स्कन्ध से भिन्न है, किन्तु स्कन्ध को बनाने वाला है । इस कथन का तात्पर्य यह है कि एक ग्रगु में उपर्युक्त स्पर्शादि गुगों के बीसों प्रकार नहीं रहते, किन्तु स्पर्श के दो प्रकार जो परस्पर विरोधी न हों, रस का एक प्रकार, गन्ध का एक प्रकार, वर्ग का एक प्रकार—इस तरह पाँच प्रकार रहते हैं। एक निरंश परमागु में इनसे ग्रधिक प्रकार नहीं रह सकते। मृदु ग्रौर कठिन, गुरु ग्रौर लघु ये चारों स्पर्श ग्रगु में नहीं होते, क्योंकि ये चारों गुगा सापक्ष हैं, ग्रतः स्कन्ध में ही हो सकते हैं। ग्रगु शब्द नहीं है, क्योंकि शब्द के लिए ग्रनेक ग्रगुओं की ग्रावश्यकता रहती है। स्कन्ध भी एक से ग्रधिक ग्रगु का होता है, ग्रतः ग्रगु ग्रौर स्कन्ध में भेद है।

१ - पंचास्तिकायसार, ८८

ग्रगु हमारी इन्द्रियों के विषय नहीं बन सकते। वे इतने सूक्ष्म होते हैं कि हमारी इन्द्रियाँ उनका ज्ञान नहीं कर सकतीं। यदि ऐसी वात है तो उन्हें ग्ररूपी क्यों न मान लिया जाय ? श्रगु ग्ररूपी नहीं हैं, क्योंकि उनका स्कन्धादि कार्य रूपी है। जो तत्त्व ग्ररूपी होता है उसका कार्य भी ग्ररूपी ही होता है। स्कन्धादि रूपी कार्यों से परमागु के रूप का ग्रनुमान किया जाता है। इसलिए इन्द्रियजन्यज्ञांन के विषय न होते हुए भी श्रगु रूपी हैं।

जैन दर्शन मानता है कि स्कन्ध से जो श्रग्ण पैदा होते हैं वे भेदपूर्वक हैं। इसका श्रमिप्राय यह है कि जो पुद्गल वर्तमान में श्रग्ण रूप से सत् नहीं हैं, वह श्रग्ण हो सकता है या नहीं? यदि हो सकता है तो कैसे? पुद्गल के दो रूप बताए जा चुके हैं। उनमें से जो पुद्गल श्रग्णरूप में रहा हुश्रा है उसकी उत्पत्ति का कोई प्रश्न ही पैदा नहीं होता। जो पुद्गल श्रग्णरूप में नहीं है श्रपितु स्कन्धरूप में है, वह क्या श्रग्णरूप में श्रा सकता है? इसका उत्तर है—हाँ, वह श्रग्णरूप में श्रा सकता है। यह कैसे? इसके उत्तर में कहा गया कि भेदपूर्वक। जब स्कन्ध में भेद होता है—स्कन्ध टूटता है तभी श्रग्ण पैदा हो सकता है। स्कन्ध का एक श्रविभागी श्रंश ही श्रग्ण है। इस प्रकार स्कन्ध का भेद ही श्रग्ण की उत्पत्ति में कारण है। संयोग से श्रग्ण उत्पन्न नहीं हो सकता, क्योंकि जहाँ संयोग होगा वहाँ कम से-कम दो श्रग्ण श्रवश्य होंगे श्रौर दो श्रग्ण वाला स्कन्ध होता है, न कि श्रग्ण।

वैशेपिक नव द्रव्य मानते हैं—पृथ्वी, अप्, तेज, वायु, आकाश, काल, दिक्, आत्मा और मन। देन नव द्रव्यों में से प्रथम चार द्रव्य – पृथ्वी, अप्, तेज और वायु-इन चारों द्रव्यों में जिन गुर्गों को मानते हैं वे सव ग्रगा पुद्गल द्रव्य में आ जाते हैं। वैशेषिक वायु को स्पर्श गुर्गा युक्त ही मानते हैं। वे कहते हैं कि वायु में वर्गा, रस और गन्ध नहीं हैं। जैन दार्शनिक इस वात को नहीं मानते। वे कहते हैं कि रूप, रस, गन्ध और

१-- 'भेदादगुः'

<sup>---</sup> तत्त्वार्थसूत्र ५।२७

२--वैशेषिकदर्शनं, १।१।५

३ - वैशेषिक दर्शन, २।१।४

स्पर्श सहचारी हैं। जहाँ इन चारों में से एक भी गुण की प्रतीति होती हो वहाँ शेप तीन गुण भी श्रवश्य रहते हैं। उनकी सूक्ष्मता के कारण चाहे स्पष्ट प्रतीति न होती हो, किन्तु उनका सद्भाव वहाँ श्रवश्य होता है। रूप, रस, गन्ध श्रीर स्पर्श चारों गुण प्रत्येक भीतिक द्रव्य में रहते हैं। वायु में रूप होता है, क्योंकि वह स्पशांविनाभावी है, जैसे घट में रूप है क्योंकि वहाँ स्पर्श है। रूप होते हुए भी रूप का ग्रहण करती हैं। जैसे सूक्ष्मगन्ध के रहते हुए भी श्राणिन्द्रय से उसका ग्रहण नहीं होता उसी प्रकार वायु में सूक्ष्म रूप रहता है तथापि चक्षुरिन्द्रिय उसका ग्रहण नहीं कर सकती। जैनों की यह मान्यता श्राधुनिक विज्ञान की कसोटी पर भी सची उतरती हैं। विज्ञान मानता है कि 'निरंतर ठंडा करते रहने से वायु एक प्रकार के नीले रस में परिवर्तित हो जाता है जिस प्रकार कि वाप्प पानी के रूप में परिवर्तित किया जा सकता है। जव वायु में वर्ण-रूप सिद्ध हो जाता है तो रस श्रीर गंध तो सिद्ध हो ही जाते हैं।

वैशेषिक तेज में रस और गन्ध नहीं मानते। वे कहते हैं कि तेज में स्पर्श ग्रोर रूप ही होता है। यह धारणा भी मिथ्या है। तेज—ग्राग्न भी एक प्रकार का पुद्गल द्रव्य हैं, इसलिए उसमें चारों गुण होते हैं। विज्ञान भी इस वात को मानता है कि ग्राग्न एक भौतिक द्रव्य है ग्रोर उसमें उष्णता का अंश ग्राधिक रहता है।

गन्ध केवल पृथ्वी में ही है, ऐसा वैशेपिकों का विश्वास है। यह भी ठीक नहीं। हमें साधारण तौर से वायु. ग्रग्नि ग्रादि में गंध की प्रतीति नहीं होती। इसके ग्राधार पर हम यह नहीं कह सकते कि इनमें गंध है ही नहीं। चींटी जितनी ग्रासानी से शक्कर की गंध का पता लगा लेती है उतनी ग्रासानी से हम नहीं लगा सकते। विल्ली जितनी सरलता से दही ग्रौर दूध की गंध के ग्राधार पर वहाँ तक पहुँच जाती है उतनी सरलता से हम लोग नहीं पहुँच सकते।

<sup>1.</sup> Air can be converted bluish liquid by continuous cooling, just as steam can be converted into water.

इसका ग्रर्थ यही है कि किसी की इंद्रियगक्ति इतनी तीव्र होती है कि वह बहुत दूर से साधारण सी वस्तु की गंध का पता लगा लेता है। किसी की इन्द्रियगक्ति इतनी मन्द होती है कि उसे तीव्र गंध का भी पता नहीं लग सकता। इसी प्रकार वायु, पानी, श्रग्नि श्रादि में गंध की साधारणत्या प्रतीति नहीं होती, तथापि उनमें रूप, रस ग्रादि की तरह गंध भी होती है।

वैशेषिक दर्शन जिस प्रकार पृथ्वी ग्रादि द्रव्यों में भिन्न गुरा मानता है उसी प्रकार भिन्न द्रव्यों के भिन्न परमागु भी मानता है। पृथ्वी के परमागु ग्रलग हैं, पानी के परमागु ग्रलग हैं, तेज के परमागु ग्रलग हैं ग्रौर वायु के परमागु ग्रलग हैं। ये सारे परमागु एक दूसरे से भिन्न हैं। पृथ्वी के परमागु पानी के परमागु नहीं बन सकते, पानी के परमागु पृथ्वी के परमागुत्रों में परिवर्तित नहीं हो सकते ग्रादि। यह वैशेषिक दर्शन का परमागु-नित्यवाद है। 'सब द्रव्यों के परमागु नित्य होते हैं। उनका कार्य बदलता रहता है किन्तु वे कभी नहीं बदलते । जैन दर्शन ऐसा नहीं मानता । पृथ्वी श्रादि किसी भी पुद्गल द्रव्य के परमारण श्रप् श्रादि रूपों में परिरणत हो सकते हैं। परमासुत्रों के रूपों में परिवर्तन होता रहता है। नए नए स्कन्धों के भेद से नए नए परमारा बनते रहते हैं। किसी भ्रन्य स्कन्ध में मिल जाने से फिर वे उस स्कन्ध के समान हो जाते हैं श्रौर पुनः भेद होने से उस नए रूप में रहने लग जाते हैं। परमारा ुश्रों की ऐसी जातियाँ नहीं वनी हुई हैं जिनमें वे नित्य रहते हों। एक परमारा का दूसरे रूप में वदल जाना साधाररा वात है। वैशेपिकों के परमारा -नित्यवाद में जैन दर्शन विश्वास नहीं रखता। ग्रीक दार्शनिक ल्युसिपस ग्रीर डेमोक्र ट्स भी इसी तरह परमारा ग्रों में भेद नहीं मानते। वे सब परमारा ग्रों को एक जातिका मानते है। वह जाति है भूतसामान्य या जड़सामान्य। स्कन्धः

यह पहले ही कहा जा चुका है कि स्कन्ध ग्रगा ग्रों का समुदाय है। स्कन्ध तीन तरह से बनते हैं — भेदपूर्वक, संघातपूर्वक ग्रौर भेद ग्रौर संघात उभयपूर्वक।

१—'भेदसंघातेभ्य उत्पद्यन्ते' े —तत्त्वार्थसूत्र ४।२६

भेद दो कारगों से होता है - श्राभ्यन्तर श्रीर बाह्य। श्राभ्यन्तर कारएा से जो एक स्कन्ध का भेद होकर दूसरा स्कन्ध बनता है उसके लिए किसी बाह्य कारण की अपेक्षा नहीं रहती। स्कन्ध में स्वयं विदा-रगा होता है। बाह्य कारगा से होने वाले भेद के लिये स्कन्ध के श्रतिरिक्त श्रन्य कारण की श्रावश्यकता रहती है। उस कारण के होने पर उत्पन्न होने वाले भेद को बाह्य काररापूर्वक कहा गया है।

विविक्त ग्रथित् पृथक् भूतों का एकीभाव संघात है। यही वाह्य ग्रीर ग्राभ्यन्तर भेद से दो प्रकार का हो सकता है। दो पृथक्-पृथक् ग्रग् त्रों का संयोग संघात का उदाहरएा है।

जब भेद भ्रौर संघात दोनों एक साथ होते हैं तब जो स्कन्ध बनता है वह भेद ग्रौर संघात उभयपूर्वक होने वाला स्कन्ध कहा जाता है। जैसे ही एक स्कन्ध का एक हिस्सा ग्रलग हुग्रा ग्रौर उस स्कन्ध में उसी समय दूसरा स्कन्ध श्राकर मिल गया श्रीर एक नया स्कन्ध बन गया। यह नया स्कन्ध भेद ग्रौर संघात उभयपूर्वक है।

इस प्रकार स्कन्ध के निर्माण के तीन मार्ग हैं। इन तीन मार्गों में से किसी भी मार्ग से स्कन्ध बन सकता है। कभी केवल भेद से ही स्कन्ध बनता है, तो कभी केवल संघातपूर्वक ही स्कन्ध का निर्माण होता है, तो कभी भेद ग्रौर संघात उभयपूर्वक स्कन्ध निर्मित होता है।

संघात ग्रथवा बन्ध कँसे होता है, इस प्रश्न के उत्तर में जैन-दार्शनिक कहते हैं कि 'पुद्गल में स्निग्धत्व ग्रौर रूक्षत्व के कारण बन्ध होता है। ' स्निग्ध ग्रौर रूक्ष दो स्पर्श हैं। इन्हीं के कारण पुद्गल में बंध होता है। बन्ध के लिए निम्न बातें होना जरूरी हैं --

१ - सर्वार्थसिद्धि ५।२६

२--स्निग्धरूक्षत्वाद् बन्धः

३--''न जघन्यगुणानाम्''

<sup>&</sup>quot;गुणसाम्ये सद्दशानाम्"

<sup>-</sup>तत्त्वार्थं सूत्र ५।३२

<sup>&#</sup>x27;'द्वयधिकादिगुराानां तु''

<sup>-</sup>तत्त्वार्थ सूत्र ४ । ३२-३४

१—जघन्य गुग् वाले प्रवयवों का बन्ध नहीं होता ।

्रे समानगुरा होने पर सदृश प्रर्थात् स्निग्ध से स्निग्ध ग्रवयवों का तथा रूक्ष से रूक्ष ग्रवयवों का बन्ध नहीं होता ।

३---द्वयधिकादि गुरा वाले ग्रवयवों का बन्ध होता है।

बन्ध के लिए सवप्रथम बात यह है कि जिन परमाण्यों में स्निग्धत्व या रूक्षत्व का ग्रंश ग्रर्थात् गुर्ण जघन्य हो उनका पारस्परिक बंध नहीं हो सकता। इसका ग्रर्थ यह हुग्रा कि मध्यम ग्रीर उत्कृष्ट गुर्ण वाले स्निग्ध ग्रीर रूक्ष ग्रवयवों का पारस्परिक बंध हो सकता है। इस सिद्धांत को पुनः सीमित करते हुए दूसरी बात कही गई। उसके ग्रनुसार समान गुर्ण वाले सहश ग्रवयवों का पारस्परिक बन्ध नहीं हो सकता। इसका ग्रर्थ यह हुग्रा कि ग्रसमान गुर्ण वाले सहश ग्रवयवों का बन्ध हो सकता है। इसका निषेध करते हुए तीसरा सिद्धान्त स्थापित किया गया। इसके ग्रनुसार ग्रसमान गुर्ण वाले सहश ग्रवयवों में भी यदि एक ग्रवयव का स्निग्धत्व या रूक्षत्व दो गुर्ण, तीन गुर्ण ग्रादि ग्रधिक हों तो उन दो सहश ग्रवयवों का बन्ध हो सकता है। इसका तात्पर्य यह है कि एक ग्रवयव के स्निग्धत्व या रूक्षत्व की ग्रपेक्षा दूसरे ग्रवयव का स्निग्धत्व या रूक्षत्व केवल एक गुर्ण ग्रधिक हो तो उनका बन्ध नहीं हो सकता, ग्रन्थथा उनका बन्ध हो सकता है।

वन्ध की इस चर्चा का जब ग्रौर स्पष्ट विवेचन किया जाता है तव हमारे सामने दो परम्पराएँ उपस्थित होती हैं। क्वेताम्बर परम्परा के श्रनुसार दो परमागा जब जघन्य गुगा वाले हों तभी उनका बन्ध निपिद्ध है। यदि एक परमागा जघन्य गुगा वाला हो ग्रौर दूसरा जघन्य गुगा न हो तो उनका बन्ध हो सकता है। दिगम्बर मान्यता के श्रनुसार जघन्य गुगा वाले एक भी परमागा के रहते हुए बन्ध नहीं होता। क्वेता-म्बर मान्यता के श्रनुसार एक श्रवयब से दूसरे श्रवयब में स्निग्धत्व या रूक्षत्व के दो, तीन, चार, यावत् श्रनन्तगुगा श्रधिक होने परंभी बन्ध हो जाता है, केवल एक ग्रंश श्रधिक होने पर बन्ध नहीं होता। दिगम्बर मान्यता के श्रनुसार केवल दो गुगा श्रधिक होने पर ही बन्ध माना जाता है। एक श्रवयव से दूसरे श्रवयव में स्निन्धत्व या रूक्षत्व तीन, चार यादत् श्रनन्त गुरा ग्रधिक होने पर बन्ध नहीं माना जाता। इवेताम्बर परम्परा की धारणा के श्रनुसार दो, तीन श्रादि गुर्णों के ग्रधिक होने पर जो बन्ध का विधान है वह सहश ग्रवयवों के लिए ही है, ग्रसहश ग्रवयवों के लिए नहीं। दिगम्बर धारणा के श्रनुसार यह विधान सहश ग्रौर ग्रसहश दोनों प्रकार के श्रवयवों के बन्ध के लिए हैं। इवेताम्बर ग्रौर दिगम्बर परम्पराग्रों के बन्ध विषयक मतभेद का सार निम्न कोष्ठकों में दिया जाता हैं—

# इवेतास्बर परम्परा

| गुग्                                | सदृश                | विसदृश                     |
|-------------------------------------|---------------------|----------------------------|
| १-जघन्य - जघन्य                     | नहीं                | नहीं                       |
| २–जघन्य ┼एकाधिक                     | नहीं                | है                         |
| ३–जघन्य – ह्यधिक                    | मेह <sub>मे</sub> ह | ላይ 410 410 410 410 410 410 |
| ४-जघन्य + त्र्यधिकादि               | •                   | ħο                         |
| x-जघन्येतर <del> </del> समज्घन्येतर | नहीं                | है                         |
| ६-जघन्येतर + एकाधिक जघन्येतर        | नहीं                | है                         |
| ७-जघन्येतर + द्वयधिक जघन्येतर       | है                  | <b>å</b>                   |
| प्रचन्येतर में त्र्यधिकादि जघन्येतर | है                  | है                         |

# दिगम्बर परस्परा

| <i>गुर्</i> ग                                  | सदृश | विसदृ <b>श</b> |
|------------------------------------------------|------|----------------|
| १-जघन्य - जघन्य                                | नहीं | नहीं           |
| २-जघन्य 🕂 एकाधिक                               | नहीं | नहीं           |
| ३-जघन्य + द्वयधिक                              | नहीं | नहीं           |
| ४–जघन्य े च्यधिकादि                            | नहीं | नहीं           |
| ५–जघन्येतर —े समजघन्येतर                       | नहीं | नहीं           |
| ६–जघन्येतर 🕂 एकाधिक जघन्येतर                   | नहीं | नहीं           |
| ७–जघन्येतर 🕂 द्वयधिक जघन्येतर                  | है   | है             |
| प्र-जघन्येतर <del> </del> त्र्यधिकादि जघन्येतर | नहीं | नहीं           |

बन्ध हो जाने पर कौन से परमागु किन परमागुओं में परिगत होते हैं ? सदृश और विसदृश परमागुओं में से कौन किसको अपने

१ -- तत्त्वार्थसूत्र (पं० सुखलाल संघवी), ए० २०२, २०३

में परिएात करता है ? समान गुरा वाले सदृश ग्रवयवों का तो बन्ध होता ही नहीं । विसदृश बन्ध के समय कभी एक सम दूसरे सम को ग्रपने रूप में परिएात कर लेता है, कभी दूसरा सम पहले को अपने रूप में बदल लेता है । द्रव्य, क्षेत्रादि का जैसा संयोग होता है वैसा हो जाता है । इस प्रकार का बन्ध एक प्रकार का मध्यम बन्ध है । ग्रियक गुरा ग्रीर हीन गुरा के बन्ध के समय ग्रियक गुरावाला हीन गुरावाले को ग्रपने रूप में परिसात कर लेता है । जिस परम्परा में समान गुरा का पारस्परिक बन्ध नहीं होता वहाँ ग्रधिक गुरा हीन गुरा को ग्रपने स्वरूप में परिसात कर लेता है, यही काफी है ।

पुद्गल द्रव्य के अग् और स्कन्ध ये दो मुख्य भेद हैं। इन भेदों के आधार से वनने वाले छ: भेदों का भी वर्णन मिलता है । ये छ: भेद निम्नलिखित हैं:—

- १ स्थूलस्थूल मिट्टी, पत्थर, काष्ट ग्रादि ठोस पदार्थ इस श्रेगी में ग्राते हैं।
- २—स्यूल—दूध, दही, मक्खन, पानी, तैल ग्रादि द्रव पदार्थ स्थूल विभाग के अन्तर्गत हैं।
- .३—स्थूलसूक्ष्म—प्रकाश, विद्युत्, उष्णता स्रादि ग्रभिव्यक्तियाँ स्थूल सूक्ष्म कोटि में स्राती हैं।
- ४--- सूक्ष्मस्थूल--वायु, वाष्प ग्रादि सूक्ष्मस्थूल भेद के ग्रन्तर्गत आते हैं।
- ५—सूक्ष्म—मनोवर्गणा ग्रादि ग्रचाक्षुप (चक्षुरादि इन्द्रियों के विषय नहीं हैं ) द्रव्य सूक्ष्म पुद्गल हैं।
- ६—सूक्ष्म-सूक्ष्म—ग्रन्तिम निरंश पुद्गल परमागु सूक्ष्म-सूक्ष्म कोटि में ग्राते हैं।

१-- 'बन्धेसमाधिको पारिगामिकी'

<sup>--</sup>तत्त्वार्थसूत्र ५ । ३६

२-- 'वन्धे समाधिको पारिसामिको' -- वही प्रा३६

३---नियममार, २ं१

जो पुद्गल स्कन्ध ग्रचाक्षुष है वह भेद ग्रौर संघात से चाक्षुष होता है। जब किसी स्कन्ध में सूक्ष्मत्व की निवृति होकर स्थूलत्व की उत्पत्ति होती है तव कुछ नए परमागु उस स्कन्ध में ग्रवश्य मिलते हैं। इतना ही नहीं ग्रपितु कुछ परमागा उस स्कन्ध में से ग्रलग भी हो जाते हैं। मिलना ग्रौर ग्रलग होना, यही संघात ग्रौर भेद है। इसीलिए यह कहा गया है कि ग्रचाक्षुष से चाक्षुष होने के लिए भेद ग्रौर संघात दोनों ग्रिनवार्य हैं।

# पुद्गल का कार्य:

स्थूल-स्थूल, स्थूल, स्थूल सूक्ष्मादि भेदों का सामान्य परिचय दिया जा चुका है। यहाँ पुद्गल के कुछ विशिष्ट कार्यों का परिचय देने का प्रयत्न करेंगे। वे कार्य हैं—शब्द, बन्ध, सौक्ष्म्य, स्थौल्य, संस्थान, भेद, तम, छाया, ग्रातप ग्रौर उद्द्योत ।

### शब्द :

वैशेषिक भ्रादि भारतीय दर्शन शब्द को आकाश का गुरा मानते हैं। सांख्य शब्द-तन्मात्रा से म्राकाश की उत्पत्ति मानता है। जैन-दर्शन इन दोनों मान्यताग्रों को मिथ्या सिद्ध करता है। आकाश पौद्गलिक नहीं है। ग्रतः शब्द, जो कि पौद्गलिक है—इन्द्रियों का विषय बनता है, ग्राकाश से कैसे उत्पन्न हो सकता है? शब्द-तन्मात्रा से भी ग्राकाश की उत्पत्ति नहीं हो सकती; क्योंकि शब्द पौद्गलिक है, ग्रतः शब्द-तन्मात्रा भी पौद्गलिक ही होनी चाहिए ग्रौर यदि शब्द तन्मात्रा पौद्गलिक है तो उससे उत्पन्न होने वाला ग्राकाश भी पौद्गलिक होना चाहिए, किन्तु आकाश पौद्गलिक नहीं है ग्रतः शब्द तन्मात्रा से ग्राकाश उत्पन्न नहीं हो सकता। जब एक पौद्गलिक ग्रवयव का दूसरे पौद्गलिक ग्रवयव से संघर्ष होता है तव शब्द उत्पन्न होता है। ग्रकेला स्कन्ध शब्द उत्पन्न नहीं कर सकता तब ग्रकेला परमाग्रु शब्द कैसे पैदा कर सकता है? 'परमाग्रु का रूप श्रत्यन्त सूक्ष्म होता है, वह पृथ्वी, ग्रप्, तेज और वाग्रु का कारगा है ग्रौर

१ — शब्दवन्धसौक्ष्म्यस्थौत्यसंस्थानभेदतमञ्जायातपोद्द्योतवन्तश्च । — तत्त्वार्थं सूत्र ४।२४

ग्रशब्दात्मक है। शब्द का कारएा स्कन्धों का परस्पर में टक-राना है'।' ग्रतः शब्द पुद्गल का कार्य है।

शब्द दो प्रकार का है—भाषालक्षण ग्रौर तिद्वपरीत ग्रभाषा-लक्षण । भाषा-लक्षण दो प्रकार का है—ग्रक्षरीकृत ग्रौर ग्रनक्षरी-कृत । ग्रक्षरीकृत मनुष्य ग्रादि को स्पष्ट भाषा है ग्रौर ग्रनक्षरीकृत द्वीन्द्रियादि प्राण्यिं की ग्रस्पष्ट भाषा है । भाषा-लक्षण प्रायोगिक ही है । ग्रभाषालक्षण के दो भेद हैं—प्रायोगिक ग्रौर वैस्नसिक । वैस्र-सिक शब्द बिना किसी ग्रात्म-प्रयत्न के उत्पन्न होता है । बादलों की गर्जना ग्रादि वैस्नसिक है । प्रायोगिक शब्द के चार प्रकार हैं—तत, वितत, घन ग्रौर सोषिर । चर्म से बने बाद्य मृदंग, पटह ग्रादि से उत्पन्न होने वाला शब्द तत कहलाता है । तार वाले बाद्य बीएा, सारंगी ग्रादि से पैदा होने वाला शब्द वितत है । घंटा, ताल ग्रादि के उत्पन्न शब्द घन कहलाता है । फ क कर बजाए जाने वाले शंख, वंशी ग्रादि से पैदा होने वाला शब्द सौषिर कहलाता है ।

#### बन्ध :

वैस्रसिक ग्रौर प्रायोगिक भेद से बंध भी दो प्रकार का है। वैस्रसिक बंध के पुन: दो भेद होते हैं—ग्रादिमान् ग्रौर ग्रनादि। स्निग्ध ग्रौर रूस गुग्ग-निर्मित विद्युत, उत्का, जलधार, ग्राग्न, इन्द्र-धनुरादिविषयक वन्ध आदिमान् है। धर्म, ग्रधमं ग्रौर ग्राकाश का जो वन्ध है वह ग्रनादि है। प्रायोगिक वन्ध दो प्रकार का है। ग्राजीवविषयक ग्रौर जीवाजीव विषयक। जन्-काष्टादि का वन्ध ग्रजीवविषयक है। जीवाजीवविषयक बन्ध कर्म ग्रौर नोकर्म के भेद से दो प्रकार का है। ज्ञानावरग्रादि ग्राठ प्रकार का वन्ध कर्म-वन्ध है। ग्रौदारिकादि-विषयक वन्ध नोकर्म वन्ध है।

१-पंचास्तिकायसार ६४, ६६ २-तत्त्वार्थराजवातिक ५ । २४, २-६ ३-वही ४ । २४, १०-१३

# सौक्ष्म्य :

सौक्ष्मय दो प्रकार का है—ग्रन्त्य ग्रीर ग्रापेक्षिक'। परमागु की सूक्ष्मता ग्रन्त्य है, क्योंकि उससे ग्रधिक सूक्ष्मता नहीं हो सकती। ग्रन्य पदार्थों की सूक्ष्मता ग्रापेक्षिक है जैसे केले से ग्रांवला छोटा है, ग्रांवला से बेर छोटा है, ग्रांवि।

# स्थौल्य:

स्थौल्य भी अन्त्य और आपेक्षिक के भेद से दो प्रकार का है । जगद्व्यापी महास्कन्ध अन्त्य स्थौल्य है। बेर, आँवला, केला आदि स्थौल्य आपेक्षिक हैं।

# संस्थान:

इत्थं लक्षगा ग्रौर ग्रनित्थं लक्षगा के भेद से संस्थान दो प्रकार का हैं। व्यवस्थित ग्राकृति इत्थं लक्षगा है। मेघादि की तरह ग्रव्य-वस्थित ग्राकृति ग्रनित्थं लक्षगा है।

# भेद:

भेद के छः प्रकार हैं—उत्कर, चूर्गा, खण्ड, चूर्गिका, प्रतर श्रौर श्रगुचटन । करपत्रादि से काष्ठादि का चीरना उत्कर है। गेहूँ, जौ श्रादि का श्राटा चूर्ग है। घटादि के दुकड़ों को खर्ड कहते हैं। चावल, दाल श्रादि के छिलके निकलना चूर्गिका है। अभ्रपटलादि का श्रलग होना प्रतर है। तप्तलोहे के पिराड को घनादि से पीटने पर स्फुलिंग का निकलना श्रगुचटन है।

## तमः

तम हृष्टि के प्रतिबन्ध का एक कारण है। यह प्रकाश का विरोधी है। नैयायिकादि तम को स्वतन्त्र भावात्मक द्रव्य न मान कर प्रकाश का ग्रभावमात्र मानते हैं। जैन-दर्शन के ग्रनुसार तम

१–वहीं ५ । २४, १४

२-वही ५। २४, १५

३-वही ५। २४, १६

४-वही ५। २४, १५

ग्रभावमात्र नहीं है, ग्रपितु प्रकाश की ही भाँति भाव।त्मक द्रव्य है। जैसे प्रकाश में रूप है उसी प्रकार तम में भी रूप है, ग्रतः तम प्रकाश की ही तरह भावरूप है। जिस प्रकार प्रकाश का भासुर रूप ग्रीर उप्णस्पर्श लोक में प्रसिद्ध है उसी प्रकार ग्रन्थकार का कृष्ण-रूप ग्रीर शीतस्पर्श लोक की प्रतीति का विषय है। तम द्रव्य है, क्योंकि उसमें गुण हैं। जो जो गुणवान् होता है, वह वह द्रव्य होता है—जैसे ग्रालोकादि।

#### छाया :

प्रकाश पर भ्रावरण भ्रा जाने से छाया होती है। इसके दो प्रकार हैं—तद्वर्णादि विकार भ्रौर प्रतिविम्व । दर्पण भ्रादि स्वच्छ पदार्थों में जो मुख का विम्व पड़ता है और उसमें भ्राकार भ्रादि ज्यों का त्यों देखा जाता है वह तद्वर्णादि विकाररूप छाया है। भ्रन्य भ्रस्वच्छ द्रव्यों पर प्रतिविम्व मात्र का पड़ना प्रतिविम्व रूप छाया है।

#### श्रातप:

सूर्य, ग्रग्नि ग्रादि का उष्ण प्रकाश ग्रातप है।

### उद्योत :

चन्द्र, मिंग, खद्योत ग्रादि का शीत प्रकाश उद्योत है।

पुद्गल के कार्यों का यह एक दिग्दर्शन मात्र है। इसी प्रकार के अन्य जितने भी कार्य हैं, सब पुद्गल के ही समभने चाहिए। शरीर, वाणी, मन, नि:श्वास, उच्छ्वास, सुख, दु:ख, जीवन, मरण आदि सभी पुद्गल के ही कार्य हैं। कुछ कार्य ग्रुद्ध पौद्गलिक होते हैं और कुछ कार्य आत्मा और पुद्गल दोनों के सम्बन्ध से होते हैं। शरीर, वाणी आदि कार्य आत्मा के सम्बन्ध से होते हैं।

१-वही ५। २४, २०-२१

२-दारीरवाङमनःप्रागापानाः पुद्गलानाम् ।
सुखदुःखजीवितमरगोपग्रहाश्च ॥

<sup>-</sup> तत्त्वार्यमूत्र, ५ । १६-२०

# पुद्गल श्रीर श्रात्मा :

श्रात्मा पुद्गल से प्रभावित होती है या नहीं ? जैन-दर्शन यह मानता है कि संसारी श्रात्मा पुद्गल के विना नहीं रह सकती। जब तक जीव समार में भ्रमण करता है तब तक पुद्गल श्रौर जीव का सम्बन्ध ग्रविच्छेद्य है। पुद्गल ग्रात्मा को किस प्रकार प्रभावित करता है ? इसका उत्तर जैसा कि पहले लिखा जा चुका है, यही है कि पुद्गल से ही शरीर का निर्माण होता है, वाणी, मन ग्रौर श्वा-सोच्छ्वास भी पुद्गल के ही कार्य हैं। यही वात जीवकाण्ड में इस प्रकार कही गई है—

"पुद्गल शरीर-निर्माण का कारण है। ग्राहारकवर्गणा से भौदारिक, वैक्रिय भौर श्राहारक ये तीन प्रकार के शरीर वनते हैं तथा श्वासोच्छ्वास का निर्माण होता है। तेजोवर्गणा से तेजस् शरीर बनता है। भाषावर्गणा वाणी का निर्माण करती है। मनोवर्गणा से मन का निर्माण होता है। कर्मवर्गणा से कार्मण शरीर बनता है।"

श्वासोच्छ्त्रास, वागी और पान का विशेष परिचय देने की आवश्यकता नहीं है। श्वास को अन्दर खोंचना और बाहर निकालना श्वासोच्छ्वास है। भाषा आदि का व्यवहार वागी है। मन एक सूक्ष्म आभ्यन्तरिक इन्द्रिय है। वह चक्षुरादि सभी इन्द्रियों के अर्थ का ग्रह्ण करता है। वैशेषिक दर्शन मन को अग्रुमात्र मानता है। जैन दर्शन का कहना है कि मन को अग्रुमात्र मानने से सम्पूर्ण इन्द्रिय से अर्थ का ग्रह्ण नहीं हो सकता, क्योंकि मन एक अग्रु प्रमाण स्थान पर ही रहता है। मन आग्रुसंचारी भी नहीं हो सकता क्योंकि वह अचेतन है। अतः मन स्कन्थात्म क है, अग्रुप्रमाण नहीं।

श्रव हम श्रौदारि नादि पाँच प्रकार के शरीर का स्वरूप देखेंगे। श्रौदारिक शरीर:

तिर्यच ग्रौर मनुष्य का स्थूल शरीर ग्रौदारिक शरीर है। उदर युक्त होने के कारण इसका नाम ग्रौदारिक है। यहाँ उदर का अर्थ

१--गाथ, ६०६-६० न

केवल गर्भ नहीं है, ग्रिपतु सारा शरीर है । रक्त, मांस ग्रादि इस शरीर के लक्षण हैं।

### वैक्रिय शरीर:

देवगित ग्रीर नरकगित में उत्पन्न होने वाले जीवों के वैक्रिय शरीर होता है। इन जीवों के ग्रितिरक्त लिब्धप्राप्त मनुष्य ग्रीर तिर्यच भी इस शरीर को प्राप्त कर सकते हैं। यह शरीर साधारण इन्द्रियों का विषय नहीं होता। भिन्न भिन्न ग्राकारों में परिवर्तित होना इस शरीर की विशेषता है। इसमें रक्त, मांस ग्रादि का सर्वथा ग्रभाव होता है।

## श्राहारक शरीर:

सूक्ष्म पदार्थ के ज्ञान के लिए ग्रथवा किसी शंका के समाधान के लिए प्रमत्त संयत (मुनि ) एक विशिष्ट शरीर का निर्माण करता है। यह शरीर वहुत दूर तक जाता है ग्रौर शंका-समाधान के साथ पुनः ग्रपने स्थान पर ग्रा जाता है। इसे ग्राहारक शरीर कहते हैं।

#### तंजस शरीर:

यह एक प्रकार के विशिष्ट पुद्गल परमाणुग्रों (तेजोवर्गणा) से वनता है। जठराग्नि की शक्ति इसी शरीर की शक्ति है। यह ग्रौदा-रिक शरीर ग्रौर कार्मण गरीर के बीच की एक ग्रावश्यक कड़ी है।

## कार्मण शरीर:

श्रान्तरिक सूक्ष्म शरीर जो कि मानसिक, वाचिक श्रीर कायिक सभी प्रकार की प्रवृत्तियों का मूल है, कार्मण शरीर है। यह श्राठ प्रकार के कर्मों से वनता है।

उपर्युक्त पाँच प्रकारों में से हम ग्रपनी इन्द्रियों से केवल ग्रोदा-रिक शरीर का ज्ञान कर सकते हैं। शेप शरीर इतने सूक्ष्म हैं कि हमारी इन्द्रियाँ उनका ग्रह्ण नहीं कर सकतीं। कोई वीतराग केवली ही उनका प्रत्यक्ष कर सकता है। इनकी सूक्ष्मता का क्रम इस प्रकार है—ग्रोदारिक से वैक्रिय सूक्ष्म है, वैक्रिय से ग्राहारक सूक्ष्म है, श्राहारक से तैजस सूक्ष्म है श्रीर तैजस से कार्मण सूक्ष्म है । तैजस ग्रौर कार्मण शरीर का किसी से भी प्रतिघात नहीं होता । वे लोका-काश में ग्रपनी शक्ति के ग्रनुसार कहीं भी जा सकते हैं। उनके लिए किसी भी प्रकार का वाह्य बन्धन नहीं है। ये दोनों शरीर संसारी ग्रात्मा से ग्रनादिकाल से सम्बन्धित हैं। प्रत्येक जीव के साथ-कम से कम ये दो शरीर तो रहते ही हैं। जन्मान्तर के समय ये दो शरीर ही होते हैं। अधिक से ग्रधिक एक साथ चार शरीर हो सकते हैं। जव जीव के तीन शरीर होते हैं तो तैजस, कार्मगा श्रीर श्रीदारिक या तैजस, कार्मरा ग्रीर वैकिय, जब चार होते हैं तो तैजस, कार्मरा ग्रौदारिक और वैक्रिय या तैजस, कार्मगा, ग्रौदारिक ग्रौर ग्राहारक समभना चाहिए। पाँच शरीर एक साथ नहीं होते, क्योंकि वैक्रिय लब्धि ग्रीर ग्राहारक लब्धि का प्रयोग एक साथ नहीं हो सकता। वैक्रिय लब्धि के प्रयोग के समय नियमतः प्रमत दशा होती हैं, किन्तु ग्राहारक के विषय में यह बात नहीं है। ग्राहारक लब्धि का प्रयोग तो प्रमत दशा में होता है, किन्तु ग्राहारक शरीर वना लेने के बाद गुद्ध ग्रध्यवसाय होने के कारएा ग्रप्रमत्तावस्था रहती है । ग्रतः एक साथ इन दो शरीरों का रहना सम्भव नहीं। शक्ति रूप से एक साथ पाँचों शरीर रह सकते हैं, क्योंकि ग्राहारक-लब्धि ग्रौर वैक्रिय का साथ रहना सम्भव है, किन्तु उनका प्रयोग एक साथ नहीं हो सकता; ग्रतः पाँचों शरीर ग्रिभिव्यक्ति रूप से एक साथ नहीं रह सकते । इस चर्चा के साथ शरीर चर्चा समाप्त होती है ग्रौरं साथ-ही-साथ पुद्गल चर्चा भी पूरी होती है।

# धर्म :

जीव ग्रीर पुद्गल गित करते हैं। इस गित के लिए किसी न किसी माध्यम की ग्रावव्यकता है। यह माध्यम धर्म द्रव्य है। चूँ कि यह ग्रस्तिकाय है, इसलिए इसे धर्मास्तिकाय भी कहते हैं। कोई यह

१ - तत्त्वायंसूत्र २।३८

२ - वही २१४१-४४

३ -- तत्वार्थम्त्रभाष्यवृत्ति-२।४४

शंका कर नकता है कि गित करने के लिए किसी माध्यम की क्या आवश्यकता है? क्या जीव और पुद्गल स्वयं गित नहीं कर सकते? इसका समाधान यह है कि गित तो जीव और पुद्गल ही करते हैं, किन्तु उनकी गित में जो सहायक कारण है—माध्यम है वह धर्म है। यदि विना धर्म के भी गित हो सकती तो मुक्तजीव अलोकाकाश में भी गहुँच जाता। अलोकाकाश में आकाश के सिवाय कोई द्रव्य नहीं है। मुक्तजीव स्वभाव से ही ऊर्ध्व गितवाला होता है। ऐसा होते हुए भी वह लोक के अन्त तक जाकर रक जाता है; क्योंकि अलोकाकाश में धर्मास्तिकाय नहीं है। धर्मास्तिकाय के अभाव में गित नहीं हो सकती, इसीलए ऐसा होता है।

धर्म का लक्षरा वताते हुए राजवातिककार कहते हैं कि स्वयं क्रिया करने वाले जीव और पुद्गल की जो महायता करता है वह धर्म है । यह नित्य है, ग्रवस्थित है ग्रीर ग्रक्षी है । नित्य का ग्रथं है तद्भावाव्यय । गति (क्रिया) में सहायता देने रूप भाव से कभी च्युत नहीं होना ही धर्म का तद्भावाव्यय है । ग्रवस्थित का ग्रथं है जितने प्रदेश हैं उतने ही प्रदेशों का हमेशा रहना । धर्म के ग्रसंख्यात प्रदेश हैं । वे प्रदेश हमेशा ग्रसंख्यात ही रहते हैं । ग्ररूपी का ग्रथं पहले वताया जा चुका है । स्पर्ध, रस, गन्ध ग्रीर वर्णारहित द्रव्य ग्ररूपी हैं । धर्मास्तिकाय पूरा एक द्रव्य है । जीवादि की तरह धर्म भिन्न-भिन्न रूप से नहीं रहता, ग्रपितु एक ग्रखराड द्रव्य के रूप में रहता है । यह सारे लोक में व्याप्त है । लोक का ऐसा कोई भी भाग नहीं है, जहां धर्मद्रव्य न हो । जव यह सर्वलोक व्यापी है तव यह स्वतः सिद्ध है कि उसे एक स्थान से दूसरे स्थान में जाने की कोई ग्रावश्यकता नहीं है ।

गति का अर्थ है एक देश से दूसरे देश में जाने की किया। इसलिये किया को गति भी कह सकते हैं। धर्म इस प्रकार की

१-- 'तदनन्तरमूध्वं गच्छत्यालीकान्तात्'-तत्त्वार्थं सूत्र १०।५

२--तत्त्वाधंमुत्र १।१, १६

३---तत्त्वायंसुत्र ५१४

किया ग्रथवा गित में सहायक है। जिस प्रकार मछली स्वयं तैरती है किन्तु उसकी यह क्रिया विना पानी के नहीं हो सकती, पानी के रहते हुए ही वह तालाव, क्रूप या समुद्र में तैर सकती है। पानी सूख जाने पर उसमें तैरने की शक्ति रहते हुए भी वह नहीं तैर सकती। इसका ग्रथं यही है कि पानी तैरने में सहायक है। जिस समय मछली तैरना चाहती है उस समय उसे पानी की सहायता लेनी ही पड़ती है। न तैरना चाहे तो पानी उसके साथ वलप्रयोग नहीं करता। वहते हुए पानी का प्रश्न दूसरा है। उसी प्रकार जब जीव या पुद्गल गित करता है तब उसे धर्म द्रव्य की सहायता लेनी पड़ती है।

# ग्रधर्म :

जिस प्रकार गित में धर्म कारण है उसी प्रकार स्थित में ग्रधमं कारण है। जीव ग्रौर पुद्गल जव स्थितिशील होने वाले होते हैं तब ग्रधमं द्रव्य उनकी सहायता करता है। जिस प्रकार धर्म के ग्रभाव में गित नहीं हो सकती उसी प्रकार ग्रधमं के ग्रभाव में स्थित नहीं हो सकती। ग्रधमं एक ग्रखण्ड द्रव्य है। इसके ग्रसंख्यात प्रदेश हैं। धर्म की तरह यह भी सर्वलोकव्यापी है। 'जिस प्रकार सम्पूर्ण तिल में तेल होता है उसी प्रकार सम्पूर्ण लोकाकाश में धर्मास्तिकाय है।' एक चलते हुए पिथक के विश्राम में जिस प्रकार एक वृक्ष सहायक होता है उसी प्रकार गित करते हुए जीव ग्रौर पुद्गल की स्थित में ग्रधमं द्रव्य सहायक होता है। धर्म ग्रौर ग्रधमं द्रव्य की यह धारणा जैन-दर्शन की ग्रप्रतिम देन है।

कोई यह शंका कर सकता है कि धर्म ग्रौर ग्रधर्म मूलतः एक ही द्रव्य के ग्रन्तर्गत हैं। ऐसा क्यों ? क्योंकि ये दोनों लोकाकाश

१---नियमसार, ३०

२—लोकाकाशे समस्तेऽपि धर्माधर्मास्तिकाययोः । तिलेषु तैलवत् प्राहुरवगाहं महर्षयः ॥

<sup>—</sup>तत्त्वार्थसार, ३१२३

व्यापी हैं ग्रत: दोनों का देश-स्थान एक है। दोनों का परिमाण भी एक है, क्योंकि दोनों सारे लोकाकाश में व्याप्त हैं। दोनों का काल भी एक है, क्योंकि दोनों ही त्रैकालिक हैं। दोनों ही ग्रमूर्त हैं, थजीव हैं, श्रनुभेय हैं। इसका समाधान यह है कि इन सारी एक-ताश्रों के होने पर भी उन्हें एक नहीं कहा जा सकता, क्योंकि उन दोनों के कार्य भिन्न-भिन्न हैं। एक का कार्य गति में सहायता देना है तो दूसरे का स्थिति में सहायक होना है। इस प्रकार दो विभिन्न ग्रीर विरोधी कार्यों के करते हुए दोनों एक कैसे हो सकते हैं? द्रव्यत्व की दृष्टि से भले ही एक हों, किन्तु ग्रपने-ग्रपने कार्य या स्वभाव की दृष्टि से दोनों भिन्न हैं।

धर्म श्रीर श्रधमं श्रमूर्त द्रव्य हैं, ऐसी स्थित में वे गित श्रीर स्थित में कंसे सहायक हो सकते हैं? इसका उत्तर यह है कि सहायता देने की समर्थता के लिए मूर्तता श्रीनवार्य गुएा नहीं माना जा सकता। कोई द्रव्य श्रमूर्त होकर भी श्रपना कार्य कर सकता है। उदाहरए। के लिए श्राकाश यद्यपि श्रमूर्त है फिर भी पदार्थ को श्राकाश—स्थान देता है। यदि श्राकाश के लिए, श्रवकाश प्रदान रूप कार्य श्रसम्भव नहीं तो धर्म श्रीर श्रधमं के लिए गित श्रीर स्थित में सहायता रूप कार्य क्यों कर कठिन है।

#### श्राकाश:

जो द्रव्य जीव, पुद्गल, धर्म, ग्रधमं ग्रीर काल को स्थान देता है—ग्रवगाह देता है वह ग्राकाश है। यह सर्वव्यापी है, एक है, ग्रमूर्त है और ग्रनन्त प्रदेश वाला है। इसमें सभी द्रव्य रहते हैं। यह ग्रह्मी है। ग्राकाश के दो विभाग हैं—लोकाकाश ग्रीर ग्रलोकाकाश। जहाँ पुर्य ग्रीर पाप का फल देखा जाता है वह लोक है। जोने कल के ग्राकायस्थान को जलाशय कहते हैं उसी प्रकार लोक के ग्राकाश को लोकाकाश कहते हैं। यहाँ यह प्रका उठ सकता है कि आकाश

१ — 'माकारास्यावगाहः ।'

जब एक है—ग्रखगड है तब उसके दो विभाग कैसे हो सकते हैं? लोकाकाश और ग्रलोकाकाश का जो विभाजन है वह ग्रन्य द्रव्यों की हिष्ट से है, ग्राकाश की हिष्ट से नहीं। जहाँ पर जीव, पुद्गल, धर्म, ग्रधमं ग्रौर काल रहते हैं वहीं पुग्य ग्रौर पाप का फल देखा जाता है, इसलिए वही लोकाकाश है। जिस ग्राकाश में यह नहीं होता वह ग्रलोकाकाश है। वैसे सारा ग्राकाश एक है, ग्रखगड है, सर्वव्यापी है। उसमें कोई भेद नहीं हो सकता। भेद का ग्राधार ग्रन्य है। ग्राकाश की हिष्ट से लोकाकाश ग्रौर ग्रलोकाकाश में कोई भेद नहीं है। ग्राकाश सर्वत्र एक रूप है।

याकाश का लक्ष्म् वताते हुए यह कहा गया कि यवकाश देना याकाश का धर्म है। लोकाकाश पाँच द्रव्यों को यवकाश देता है, यतः उसे हम याकाश कह सकते हैं। यलोकाकाश किसी को याश्रय नहीं देता, ऐसी दशा में उसे याकाश क्यों कहा जाय? इस शंका का समाधान यों किया जा सकता है कि याकाश का धर्म यवकाशदान है, यह ठीक है, किन्तु याकाश यवकाश उसी को दे सकता है जो उसके यन्दर रहता है। यलोकाकाश में कोई द्रव्य नहीं रहता तो फिर आकाश यवकाश किसे दे? हाँ, यदि वहाँ कोई द्रव्य होता और फिर भी याकाश उसे यवकाश न देता तो हम कह सकते कि यलोक को याकाश नहीं कहना चाहिए। जब वहाँ कोई द्रव्य ही नहीं पहुँचता तो यलोकाकाश का क्या यपराध है। वह तो यवकाश देने के लिए सर्वदा प्रस्तुत है। कोई द्रव्य वहाँ पहुँचे भी तो सही। इसीलिए यलोक को याकाश मानने में कोई बाधा नहीं है। याकाश-स्वभाव वहाँ भी है। उससे लाभ उठाने वाला कोई द्रव्य वहाँ नहीं है। इसीलिए उसे अलोकाकाश कहते हैं।

लोकाकाश के असंख्यात प्रदेश हैं और अलोकाकाश के अनन्त प्रदेश है। सारे आकाश के अनन्त प्रदेश हैं, यह कहा जा चुका है। अनन्त प्रदेश में से असंख्यात प्रदेश निकाल देने से जो प्रदेश बचते हैं वे भी अनन्त हो सकते हैं क्योंकि अनन्त बहुत बड़ा है। इतना ही नहीं, अनन्त में से अनन्त निकाल देने पर भी अनन्त रह सकता है, क्योंकि अनन्त परितानन्त, युक्तानन्त ग्रौर ग्रनन्तानन्त के भेद से तीन प्रकार का है। '

धर्म, ग्रथमं ग्रीर ग्राकाश ये तीनों सर्व लोकव्यापी हैं तो इनमें परस्पर व्याघात क्यों नहीं होता ? व्याघात हमेशा मूर्त पदार्थों में होता है, ग्रमूर्त पदार्थों में नहीं। धर्म, ग्रथमं ग्रीर ग्राकाश ग्रमूर्त हैं, अतः वे एक साथ निविरोध रह सकते हैं।

त्राकाश ग्रन्य द्रव्यों को ग्रवकाश देता है, यह ठीक है, किन्तु ग्राकाश को कीन ग्रवकाश दता है ? ग्राकाश स्वप्रतिष्ठित है। उसके लिए किसी ग्रन्य द्रव्य को ग्रावश्यकता नहीं। यदि ऐसा है तो सभी द्रव्यों को स्वप्रतिष्ठित क्यों न मान लिया जाय ? इसका उत्तर यह है कि निश्चय दृष्टि से तो सभी द्रव्य ग्रात्म-प्रतिष्ठित हैं। व्यवहार दृष्टि से ग्रन्य द्रव्य ग्राकाशाश्रित हैं। इन द्रव्यों का सम्वन्य ग्रनादि है। ग्रनादि सम्वन्ध होते हुए भी इनमें शरीर हस्तादि की तरह ग्राधाराधेय भाव घट सकता है। ग्राकाश ग्रन्य द्रव्यों से ग्रिधक व्यापक है, ग्रतः वह सबका ग्राधार है।

श्राकाश को कुछ दार्शनिकों ने स्वतन्त्र द्रव्य माना है श्रीर कुछ ने नहीं माना । जिन्होंने उसे स्वतन्त्र द्रव्य माना है उनमें से किसी ने भी जैन दर्शन की तरह लोकाकाश श्रीर श्रलोकाकाश के रूप में नहीं माना । पारचात्य दर्शनशास्त्र के इतिहास में 'रिक्तग्राकाश (Empty space) है या नहीं' इस विषय पर काफी विवाद है, किन्तु इस ढंग के दो श्रलग-श्रलग विभाग वहाँ भी नहीं हैं।

#### श्रद्धासमय:

परिवर्तन का जो कारएा है उसे ग्रद्धासमय या काल कहते हैं। काल की व्याख्या दो हिष्टियों से की जा सकती है। द्रव्य का स्व-जाति के परित्यान के विना वैस्नसिक ग्रीर प्रायोगिक विकाररूप परिगाम व्यवहार हिष्ट से काल को सिद्ध करता है। प्रत्येक द्रव्य परिवर्तित होता रहता है। परिवर्तनों के होते हुए भी उसकी जाति

१--तत्त्वार्थराजवातिक प्रा१०, २

२ - वही प्रा२२, १०

का कभी विनाश नहीं होता। इस प्रकार के परिवर्तन परिगाम कहे जाते हैं। इन परिगामों का जो कारगा है वह काल है। यह व्यवहार दृष्टि से काल की व्याख्या हुई। प्रत्येक द्रव्य ग्रीर पर्याय की प्रतिक्षण-भावी स्वसत्तानुभूति वर्तना है। इस वर्तना का कारण काल है। यह काल की पारमाधिक व्याख्या है। प्रत्येक द्रव्य उत्पाद, व्यय ग्रौर ध्रौव्यात्मक वृत्तिवाला है। यह वृत्ति प्रतिक्षरण रहती है। कोई भी क्षरा इस वृत्ति के विना नहीं रह सकता। यही पारमार्थिक काल का कार्य है। काल का अर्थ है परिवर्तन। परिवर्तन को समभने के लिए ग्रन्वयं का ज्ञान होना ग्रावश्यक है। ग्रनेक परिवर्तनों में एक प्रकार का ग्रन्वय रहता है। इसी ग्रन्वय के ग्राधार पर यह जाना जा सकता है कि इस वस्तु में परिवर्तन हुग्रा। यदि ग्रन्वय न हो तो क्या परिवर्तन हुग्रा, किंसमें परिवर्तन हुग्रा-इसका जरा भी ज्ञान नहीं हो सकता । यही बात ऊपर कही गई है । स्वजाति का त्याग किए बिना विविध प्रकार के परिवर्तन होना, काल का कार्य है। इसी काल के ग्राधार पर हम घंटा, मिनट, सेकएड ग्रादि विभाग करते हैं। यह व्यावहारिक काल है। पारमार्थिक या निश्चय दृष्टि से प्रत्येक पदार्थ का क्षिणिकत्व काल का द्योतक है । क्षण-क्षण में पदार्थ में परिवर्तन होता रहता है, यह परिवर्तन बौद्ध परिवर्तन की तरह ऐकान्तिक न होकर ध्रौव्ययुक्त है। इस प्रकार दोनों हृष्टियों से काल का लक्षरा परिवर्तन है।

काल असंख्यात प्रदेश प्रमागा होता है। ये प्रदेश एक अवयवी के प्रदेश नहीं हैं, अपितु स्वतन्त्र रूप से सत् हैं। इसीलिए काल को अनस्तिकाय कहा गया है। लोकाकाश के प्रत्येक प्रदेश पर एक एक काल प्रदेश बैठा हुआ है। रत्नों की राशि की तरह लोकाकाश के एक एक प्रदेश पर जो एक एक द्रव्य स्थित है वह काल है। वह असंख्यात द्रव्यप्रमागा है । इससे यह फलित होता है कि काल एक

१-वही ४।२२, ४

२—लोयायासपदेसे, इनकेनके जे ठिया हु इनकेनका। रयणागां रासी इन, ते कालागू श्रसंखदव्नाणि।।

द्रव्य नहीं है, ग्रपितु ग्रसंस्यात द्रव्यप्रमागा है। परिवर्तन की दृष्टि से यद्यपि काल के सभी प्रदेशों का एक स्वभाव है, तथापि वे परस्पर भिन्न हैं। वे सब मिलकर एक ग्रवयवी का निर्माण नहीं करते। जिस प्रकार उपयोग सभी ग्रात्माग्रों का स्वभाव है, किन्तु सभी त्रात्माएँ भिन्न-भिन्न हैं, उसी प्रकार वर्तनालक्षरण का साम्य होते हुए भी प्रत्यंक काल भिन्न भिन्न है। जीवत्व सामान्य को लेकर सभी ग्रात्माग्रों को जीव कहा जाता है उसी प्रकार कालत्व ( वर्तना ) सामान्य की दृष्टि से सभी कालों को काल कहा गया है। ग्रतः काल वर्तना-सामान्य की दृष्टि से ग्रसंस्थात हैं। काल को ग्रस्तिकाय न मानकर ग्रनस्तिकाय वयों माना गया ? इसका सन्तोपप्रद उत्तर देना कठिन है। यह कहा जा सकता है कि द्रव्य के प्रत्येक ग्रवयव-ग्रंश का परिवर्तन स्वतंत्र है। इसलिए प्रत्येक काल स्वतन्त्र है। यहाँ एक कठिनाई है। परिवर्तन प्रत्येक द्रव्य के प्रत्येक ग्रंश में होता है। पुर्गल द्रव्य के अनन्त प्रदेश हैं। इसी प्रकार सभी जीवों के ग्रनन्त प्रदेश हैं। ऐसी स्थिति में ग्रसंख्यात प्रदेश प्रमागा वाला काल ग्रनन्त प्रदेशों में परिवर्तन कैसे कर सकता है ? जहाँ तक ग्रसंख्यात प्रदेश वाले आकाश में ग्रनन्त प्रदेश के रहने का प्रश्न है, यह वात किसी तरह मान भी लें कि परस्पर व्याघात के विना दीपकों के प्रकाश की तरह उनका रहना सम्भव है। परन्तु परिवर्तन ऐसी चीज नहीं कि एक काल एक से ग्रधिक ग्रंश में परिवर्तन कर सके। ग्राकाश की तरह परिवर्तन की बात भी किसी तरह घट सकती, यदि काल ग्राकाश की भाँति एक ग्रखण्ड द्रव्य होता। इस कठिनाई को दूर करने के लिए यह माना गया कि काल लोकाकाश के प्रत्येक प्रदेश पर स्थित है, न कि जीव या पुद्गल के प्रत्येक प्रदेश पर। जब लोकाकाश के प्रत्येक प्रदेश पर काल की सत्ता मानी गई तो नया कारएा है कि आकाश की तरह काल को अखराड द्रव्य नहीं माना गया ? आकाश का धर्म अवकाशदान है और अवकाश में विशेष विभिन्नता नहीं होती । काल का धर्म वर्तना है—परिग्णाम हैं। इसमें श्रत्यधिक विभिन्नता होती है। प्रत्येक परिवर्तन विलक्षरा होता है । यदि काल एक अखण्डद्रव्य होता तो परिवर्तन में विलक्ष-राता नहीं आती । सम्भवतः इसीलिए प्रत्येक काल की स्वतंत्र द्रव्य

माना गया। यह समाधान भी सन्तोपजनक नहीं है। परिवर्तन की विलक्षणता में स्वयं द्रव्य की विलक्षणता कारण है। काल का उससे कोई सम्बन्ध नहीं है। इसके अतिरिक्त और कोई हेतु दिखाई नहीं देता जिसके आधार पर प्रत्येक काल को स्वतंत्र द्रव्य माना जाय। शायद इन्हीं कठिनाइयों के कारण काल सर्वसम्मत रूप से स्वतंत्र द्रव्य नहीं माना गया।

जैन दर्शन प्रतिपादित तत्त्व का यह विवेचन ग्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। तत्त्व का ठीक स्वरूप समभे विना ग्रन्य विषयों का यथार्थज्ञान होना कठिन है। प्रमाराशास्त्र, ज्ञानवाद ग्रादि गम्भीर विषयों के लिए तत्त्वज्ञान ग्रावश्यक है।

१ - 'कालक्चेत्येके' - तत्त्वार्थं सूत्र ४।३८

# ज्ञानवाद श्रीर प्रमाग्रशास्त्र

श्रागमों में ज्ञानवाद मतिज्ञान श्रुतज्ञान मति ग्रौर श्रुत श्रवधिज्ञान मन:पर्याधज्ञान प्रविध ग्रीर मनःपर्याय केवलज्ञान दर्शन श्रीर ज्ञान श्रागमों में प्रमाणवर्चा तर्क्युग में ज्ञान श्रीर प्रमाण ज्ञान का प्रामाण्य प्रमाग् का फल प्रमाग के भेद प्रत्यक्ष परोक्ष

# ज्ञानवादः और प्रमाणशास्त्र

ज्ञान और श्रात्मा का सम्बन्ध दण्ड और दग्डी के सम्बन्ध से भिन्न है। ज्ञान श्रात्मा का स्वाभाविक गुण है। ज्ञान के श्रभाव में श्रात्मा की कल्पना करना सम्भव नहीं। न्याय-वैशेपिक दर्शन ज्ञान को श्राग्न का मानता है, मौजिक नहीं। जैन दर्शन ज्ञान को श्रात्मा का मौलिक धर्म मानता है। कहीं-कहीं तो ज्ञान को इतना श्रधिक महत्त्व दिया गया है कि आत्मा के श्रन्य गुगों की उपेक्षा करके ज्ञान श्रोर श्रात्मा को एक मान लिया गया है। श्राचार्य कुन्दकुन्द ने व्यवहार नय श्रोर निश्चय नय का सहारा लेकर कहा कि व्यवहार नय से श्रात्मा और ज्ञान में भेद है, किन्तु निश्चयनय से श्रात्मा श्रोर ज्ञान में कोई भेद नहीं। यहां पर श्रात्मा के श्रन्य गुगों को ज्ञानान्तगंत कर लिया गया है, अन्यथा यह कभी नहीं हो सकता कि ज्ञान ही श्रात्मा हो जाय, वयोंकि श्रात्मा में श्रोर भी कई गुगा हैं। इस वात का प्रमाग श्रां मिलता है। श्रवचनसार में उन्होंने स्पष्ट लिख दिया कि श्रनतसुन्द श्रनतज्ञान है। सुख श्रीर ज्ञान श्रीमन्न हैं। जैन

१--नमगसार ६१७ २--वही, ११५६-६०

ग्रागमों में भी यही बात मिलती है। आत्मा ग्रौर ज्ञान के ग्रभेद की चर्चा बहुत पुरानी है। कुन्दकुन्द ने सर्वज्ञ की चर्चा करते समय भी यही कहा कि व्यवहार दृष्टि से केवली सभी द्रव्यों को जानता है। परमार्थतः वह ग्रात्मा को ही जानता है'। आत्मा और ज्ञान में कोई भेद नहीं, अतः केवली ग्रात्मा को जानता है, इसका ग्रर्थ यह हुआ कि केवली ग्रप्ते ज्ञान को जानता है। ग्रपने ज्ञान को कैसे जाना जा सकता है? उसके लिए किसी ग्रन्य ज्ञान को ग्रावश्यकता रहने पर ग्रनवस्था होती है। ज्ञान स्वयं को स्वयं से जानता है, यह बात जल्दी समभ में नहीं ग्राती। कोई भी चतुर नट ग्रपने खुद के कन्धों पर नहीं चढ़ सकता। ग्रग्नि ग्रपने आप को नहीं जला सकती। जैन दर्शन मानता है कि ज्ञान ग्रपने ग्राप को जानता हुग्रा ही दूसरे पदार्थों को जानता है। वह दीपक की तरह स्वयं प्रकाशक है। तात्पर्य यह है कि ग्रात्मा का स्वरूप समभने के लिए ज्ञान का स्वरूप समभना वहुत ग्रावश्यक है। इसीलिए ज्ञान का इतना महत्त्व है।

# त्रागमों में ज्ञानवाद:

ग्रागमों में ज्ञान-सम्बन्धी जो मान्यताएँ मिलती हैं वे बहुत प्राचीन हैं। सम्भवतः ये मान्यताएँ भगवान् महावीर के पहले की हों। पंचज्ञान की चर्चा ग्रागम साहित्य में मिलती है। उसके विषय में राजप्रश्नीय-सूत्र में एक वृतान्त मिलता है। श्रमण के ज्ञिकुमार ग्रपने मुख से कहते हैं - ''हम श्रमण निर्ग्रन्थ पाँच प्रकार के ज्ञान मानते हैं — ग्राभिनिबोधिक-ज्ञान, श्रुतज्ञान, ग्रवधिज्ञान, मनः पर्ययज्ञान, के वलज्ञान। के शिकुमार पार्श्वनाथ की परम्परा के साधु थे। उन्होंने ग्रपने मुख से पाँच ज्ञानों का नाम लिया है। ठीक वे ही पाँच ज्ञान महावीर की परम्परा में भी प्रचलित हुए। महावीर ने ज्ञानिवषयक कोई नवीन प्ररूपणा

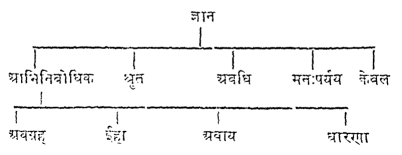
१ — जागादि पस्प्तदि सब्वं, ववहारगाएगा केवली भगवं। केवलागागी जागादि, पस्प्तदि गियमेगा श्रप्पागं।।

<sup>—</sup>नियमसार, १४८

२—'एवं खु पएसी ग्रम्हं समगागां निगांथागां पंचितिहे नागो पण्गते । तंजहा-ग्रिमिणवोहियनागो, सुयनागो, ग्रोहिगागो, मगापज्जवगागो केवल-गागो' । १६%

नहीं की। यदि पार्वनाथ की परम्परा से महावीर का एति इपयक कुछ भी मतभेद होता ती वह ग्रागमों में ग्रवश्य मिलता। पंचनान की मान्यता श्वेताम्वर ग्रीर दिगम्वर दोनों परम्पराग्रों में प्रायः एक गी है। इस विषय पर केवलनान ग्रीर केवलदर्शन श्रादि की एक दो वातों के ग्रतिरिक्त कोई विशेष मतभेद नहीं है। जैन ग्रागमों में पंचनान की मान्यता के कितने रूप मिलते हैं व उनके भेद-प्रभेदों में वया ग्रन्तर है, इस पर थोड़ा विचार करें। ग्रागमों में जानचर्ना की तीन भूमिकाएँ मिलती हैं:—'

१—प्रथम भूमिका में ज्ञान का सीघा पाँच भेदों में विभाग है श्रीर प्रथम भेद के पुन: चार भेद किए गए हैं। यह विभाग इस प्रकार है।

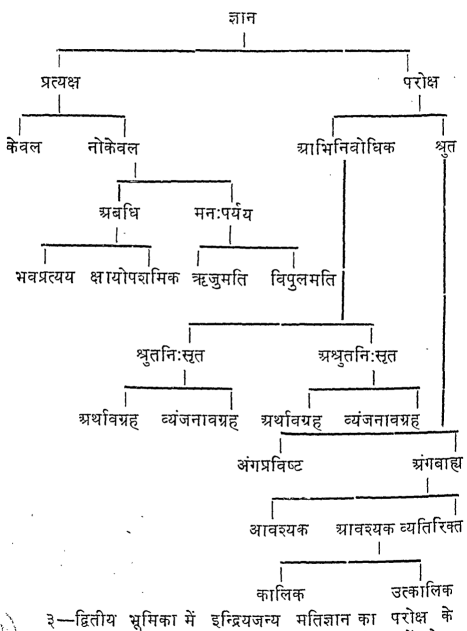


अयग्रहादि के भेद-प्रभेद अन्य स्थानों के अनुसार निर्दिष्ट हैं।

२—दितीय भूमिका में जान को प्रत्यक्ष ग्रीर परोक्ष में विभक्त किया गया है। तदनन्तर प्रत्यक्ष ग्रीर परोक्ष के भेद-प्रभेद करके जान का विस्तार किया गया है। यह योजना स्थानांगसूत्र में है:—

१ - स्यापादनारवातिकवृत्ति—प्रस्तादना पृष् ४= (पंष्टनमुख मालविश्वा)

२--भगवतीतुष ==1२, ३१७



्रे चितीय भूमिका में इन्द्रियजन्य मितज्ञान का परोक्ष के प्रिम्न स्थानिका में श्री है। प्रिम्न में इस विषय में थोड़ा सा परिवर्तन हो गया। इन्द्रियजन्य मितज्ञान को प्रत्यक्ष और परोक्ष दोनों में स्थान दिया गया। इसका कारण लौकिक प्रभाव

मालूम होता है । नन्दीसूत्र के ग्रनुसार इस भूमिका का सार यह है :— जान मन:पर्यय ग्राभिनिवोधिक श्रुत ग्रवधि केवल प्रत्यक्ष परोक्ष नोइन्द्रियप्रत्यक्ष ग्राभिनिबोधिक इन्द्रियप्रत्यक<u>्ष</u> श्रुत १-श्रोत्रेन्द्रिय प्रत्यक्ष १-ग्रवधि २-चक्षुरिन्द्रियप्रत्यक्ष २-मनःपर्यय ३- घ्रागोन्द्रियप्रत्यक्ष ३-केवल ४-रसनेन्द्रिय प्रत्यक्ष ५-स्पर्शनेन्द्रिय प्रत्यक्ष श्रुतनि:सृत ग्रश्रुतनि:सृत ग्रवग्रह ईहा ग्रवाय धारगा व्यंजनावग्रह ग्रर्थावग्रह औत्पत्तिकी वैनियकी कर्मजा पारिसामिकी उपर्यु क्त तीनों भूमिकाग्रों को देखने से पता लगता है कि प्रथम

भूमिका में दार्शनिक पुट का स्रभाव है। यह भूमिका प्राचीन परम्परा

का सीधा सा दिग्दर्शन है। ज्ञान को प्रारम्भ से ही पाँच भागों में विभक्त करके मितज्ञान के अवग्रहादि प्रभेद करना वहुत प्राचीन परिपाटी है। इसी परिपाटी का दिग्दर्शन भगवतीसूत्र में हैं। द्वितीय भूमिका पर दार्शनिक चिन्तन का प्रभाव है ग्रौर साथ ही साथ गुद्ध जैन हिन्ट की छाप भी है। सर्वप्रथम ज्ञान को प्रत्यक्ष ग्रीर परोक्ष में विभक्त किया गया । यह विभाग बाद के जैनतार्किकों द्वारा भी मान्य हुग्रा। इस विभाग के पीछे वैशद्य ग्रौर ग्रवैशद्य की भूमिका है। वैशद्य का म्राधार म्रात्मप्रत्यक्ष है ग्रौर म्रवैशद्य का आधार इन्द्रिय और मनो-जन्य ज्ञान है। जैन दर्शन की प्रत्यक्ष ग्रौर परोक्ष सम्वन्धी व्याख्या इसी ग्राधार पर है। अन्य दर्शनों की प्रत्यक्ष-विपयक मान्यता से जैन दर्शन की प्रत्यक्ष-विषयक मान्यता में यही ग्रन्तर है कि जैन दर्शन भ्रात्मप्रत्यक्ष को ही वास्तविक प्रत्यक्ष मानता है, श्रन्य दर्शन इन्द्रियजन्यज्ञान को भी प्रत्यक्ष मानते हैं। ग्रवधिज्ञान, मनःपर्ययज्ञान और केवलज्ञान प्रत्यक्ष के भेद हैं। क्षेत्र, विगुढि श्रादि की हिष्टि से इनमें तारतम्य है। केवलज्ञान गुद्धि, क्षेत्र श्रादि की अन्तिम सीमा है। इससे वढ़कर कोई ज्ञान विशुद्ध या पूर्ण नहीं है। ग्राभिनिबोधिकज्ञान ग्रौर श्रुतज्ञान परोक्ष के भेद हैं। श्राभिनिबोधिकज्ञान को मितज्ञान भी कहते हैं। श्रुतज्ञान का श्राधार मन है। मितज्ञान का ग्राधार इन्द्रियाँ ग्रीर मन दोनों हैं। मित, श्रुतादि के ग्रनेक अवान्तर भेद हैं। तृतीय भूमिका में जैन हिष्ट ग्रौर इतर हिष्ट दोनों का पुट है। प्रत्यक्ष को इन्द्रिय-प्रत्यक्ष ग्रौर नोइन्द्रिय-प्रत्यक्ष-इन दो भागों में बाँटा गया। इन्द्रिय प्रत्यक्ष में इन्द्रियजन्यज्ञान को स्थान मिला, जो वास्तव में इन्द्रियाश्रित होने से परोक्ष है। नोइन्द्रियप्रत्यक्ष में वास्तविक प्रत्यक्ष रखा गया, जो इन्द्रियाश्रित न होकर सीधा श्रात्मा से उत्पन्न होता है। इन्द्रियप्रत्यक्ष । जैनेतर दृष्टि का, जिसे हम लौकिक दृष्टि कह सकते हैं, प्रतिनिधित्व करता है। नोइन्द्रियप्रत्यक्ष जैनदर्शन की वास्तविक परम्परा का द्योतक है ही।

ग्राभिनिबोधिक ज्ञान के ग्रवग्रहादि भेदों का बाद के तार्किकों ने भी अच्छा विश्लेषण किया है। स्मरण, प्रत्यभिज्ञान ग्रादि की इन नार्किकों ने दार्शनिक भूमिका पर जिस ढंग से व्याख्या की है वैसी व्याख्या ग्रागमकाल में नहीं मिलती। इसका कारण दार्शनिक संघर्ष है। ग्रागमकाल के वाद जैनदार्शनिकों की ग्रन्य दार्शनिक विचारों के साथ काफी संघर्ष करना पड़ा ग्रीर उस संघर्ष के परिगामस्वरूप एक नए ढंग के ढाँचे का निर्माण हुग्रा। इस ढाँचे की शिली ग्रीर मामग्री दोनों का आधार दार्शनिक चिंतन रहा। सर्व प्रथम हम पाँचों ज्ञानों का स्वरूप देखेंगे। इसके लिए ग्रावश्यकतानुमार ग्रागमग्रंथ ग्रीर दार्शनिक ग्रंथ दोनों का उपयोग किया जाएगा। नर्कशास्त्र ग्रीर प्रमाणाशास्त्र से सम्बन्धित स्मरण, प्रत्यभिज्ञान, नर्क, ग्रनुमान ग्रादि का विवेचन प्रमाण चर्चा के समय किया जाएगा। इस विवेचन का मुख्य ग्राधार प्रमाणशास्त्र से सम्बन्धित दार्शनिक ग्रंथ होंगे।

#### मतिज्ञान :

हम देख चुके हैं कि ग्रागमों में मितज्ञान को ग्राभिनिबोधिक ज्ञान कहा गया है। उमास्वाित ने मित, स्मृति, संज्ञा, चिन्ता ग्रीर ग्रभिनिबोध को एकार्थक बताया है'। भद्रवाहु ने मितज्ञान के लिए निम्निलिखत बन्दों का प्रयोग किया है—ईहा, श्रपोह, विमर्श, मार्गगा, गवेपगा, संज्ञा, स्मृति, मित, प्रज्ञा'। नंदीसूत्र में भी ये ही बन्द हैं। मितज्ञान का लक्षण बताते हुए तत्त्वार्थसूत्र में कहा गया है कि इन्द्रिय ग्रीर मन से उत्पन्न होने वाला ज्ञान मितज्ञान है'। स्वोपज्ञभाष्य में मितज्ञान के दो प्रकार बताए गए हैं—इन्द्रियजन्यज्ञान ग्रीर मनोजन्यज्ञान'। ये दो भेद उपर्युक्त लक्षण से ही फिलित होते हैं। गिद्धसेनगिण की टीका में तीन भेदों का वर्णन है—उन्द्रियजन्य, ग्रिनिन्द्रियजन्य (मनोजन्य) ग्रीर इन्द्रियानिन्द्रियजन्य । इन्द्रियजन्यज्ञान

१ — 'मितः स्मृति, संज्ञा चिन्तार्रीमनिबोध इत्यनयन्तिरम्'

<sup>--</sup> तत्त्वार्यसूत्र १/१३

२ —विशेषायस्यक भाष्य, ३६६

३—'तदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तम्' १/१४

४ -तस्वापं भाष्य १ १४

५--तत्त्राधंसूत्र पर टीका १/१४

केवल इन्द्रियों से उत्पन्न होता है। अनिन्द्रियजन्यज्ञान केवल मन से पैदा होता है। इन्द्रियानिन्द्रियजन्य ज्ञान के लिए इन्द्रिय और मन दोनों का संयुक्त प्रयत्न ग्रावश्यक है। ये तीन भेद भी उपर्युक्त सूत्र से ही फलित होते हैं।

श्रकलंक ने सम्यग्ज्ञान (प्रमाण्) के दो भेद किए हैं—प्रत्यक्ष श्रोर परोक्ष । प्रत्यक्ष दो प्रकार का है—मुख्य श्रौर सांव्यवहारिक । मुख्य को अतीन्द्रिय प्रत्यक्ष श्रौर सांव्यवहारिक को इन्द्रियानिन्द्रिय प्रत्यक्ष का नाम भी दिया है। इन्द्रिय प्रत्यक्ष के चार भेद किए गए हैं—श्रवग्रह, ईहा, श्रवाय श्रौर धारणा । श्रनिन्द्रिय प्रत्यक्ष को स्मृति, संज्ञा, चिन्ता श्रौर श्रभिनिबोध में विभक्त किया है । श्रुत, श्रथीपत्ति, श्रनुमान, उपमान श्रादि परोक्षान्तर्गत हैं। इन्द्रियप्रत्यक्ष के चार भेद वताए गए हैं—श्रवग्रह, ईहा, श्रवाय श्रौर धारणा । इनके श्रवान्तर भेद भी हैं, जिनका निर्देश श्रागे किया जाएगा । श्रनिन्द्रिय प्रत्यक्ष के स्मृति, संज्ञा श्रादि भेद हैं । यहाँ पर हम अवग्रह, ईहा, श्रवाय श्रौर धारणा के स्वरूप का विचार करेंगे । ये चारों मितदान के मुख्य भेद हैं । इसके पहले इन्द्रिय श्रौर मन का क्या श्रर्थ है, यह देख लें ।

# इन्द्रिय:

यातमा की स्वाभाविक शक्ति पर कर्म का ग्रावरण होने से सीधा ग्रात्मा से ज्ञान नहीं हो सकता। इसके लिए किसी माध्यम की ग्रावश्यकता रहती है। यह माध्यम इन्द्रिय है। जिसकी सहायता से ज्ञान का लाभ हो सके, वह इन्द्रिय है। ऐसी इन्द्रियाँ पाँच हैं—स्पर्शन, रसन, घाण, चक्षु ग्रीर श्रोत्र। सांख्य ग्रादि दर्शन वाक, पाणि ग्रादि कर्मेन्द्रियों को भी इद्रिय-संख्या में गिनते हैं। ज्ञानेन्द्रियाँ पाँच ही हैं। प्रत्येक इन्द्रिय दो प्रकार की होती है—द्रव्येन्द्रिय ग्रीर भावेन्द्रिय। पुद्गल का ढाँचा द्रव्येन्द्रिय है ग्रीर ग्रात्मा का परिणाम भावेन्द्रिय है। द्रव्येन्द्रिय के पुनः दो भेद हैं—

१--लघीयस्त्रय ३-४

२-वही ६१

निर्वृत्ति ग्रीर उपकरण्। इन्द्रियों की विशिष्ट आकृतियाँ निवृत्ति द्रव्येन्द्रिय हैं। निर्वृत्ति द्रव्येन्द्रिय की बाह्य ग्रीर ग्राभ्यन्तरिक पाँद्गिलिक शक्ति, जिसके विना ग्राकृति के होते हुए भी ज्ञान होना सम्भव नहीं, उपकरण् द्रव्येन्द्रिय हैं। भावेन्द्रिय भी लिंघ ग्रीर उपयोग रूप मे दो प्रकार की है। ज्ञानावरण् कर्म ग्रादि के क्षयोपशम से प्राप्त होने वाली ग्रात्मिक शक्ति-विशेप लिंध है। लिंध प्राप्त होने पर ग्रात्मा एक विशेप प्रकार का व्यापार करती है। यही व्यापार उपयोग है। स्पर्शनेन्द्रिय का विषय स्पर्श है। रसनेन्द्रिय का विषय एस है। च्राणेन्द्रिय का विषय शब्द हैं। चक्षुरिन्द्रिय का विषय वर्ण है। श्रोत्रेन्द्रिय का विषय शब्द हैं। मन

प्रत्येक इन्द्रिय का भिन्न-भिन्न विषय है। एक इन्द्रिय दूसरी इन्द्रिय के विषय का ग्रहण नहीं कर सकती। मन एक ऐसी सूक्ष्म इन्द्रिय है, जो सभी इन्द्रियों के सभी विषयों का ग्रहण कर सकता है। इसलिए इसे सर्वार्थग्राही इन्द्रिय कहते हैं। इसको ग्रानिन्द्रिय इसलिए कहा जाता है कि यह ग्रत्यन्त सूक्ष्म है। ग्रानिन्द्रिय का ग्रार्थ इन्द्रिय का ग्राप्त नहीं, ग्रापितु ईपत् इन्द्रिय है। जैसे अनुदरा कन्या का ग्रार्थ विना उदरवाली लड़की नहीं होता ग्रापितु ऐसी लड़की होता है जिसका उदर गर्भभार सहन करने में असमर्थ है। उसी प्रकार चक्षुरादि के समान प्रतिनियत देश, विषय ग्रयस्थान का ग्राप्त होने से मन को ग्रानिन्द्रिय कहते हैं। इसका नाम ग्रन्त:करण भी है, व्योंक इसका ग्रन्य इन्द्रियों की तरह कोई वाह्य ग्राकार नहीं है। इसे सूक्ष्म इन्द्रिय इसलिए कहते हैं कि यह श्रन्य इन्द्रियों की ग्रपेक्षा ग्रत्यन्त सूक्ष्म है।

इन्द्रियों की तरह मन भी दो प्रकार का है—द्रव्यमन ग्रीर भायमन । द्रव्यमन पाद्गलिक है । भावमन लब्धि ग्रीर उपयोग रूप से यो प्रकार का है ।

१-- प्रमालमीमासा १।२।२१-२३ २-- 'सर्वार्यप्रहलं मनः' ।

मतिज्ञान के विषय में एक शंका का समाधान करके फिर ग्रवग्रहादि के विषय में लिखेंगे। शंका यह है कि मतिज्ञान की उत्पत्ति के लिए केवल इन्द्रिय ग्रौर मन काफी नहीं है। उदाहरण के लिए चक्ष्रिनिद्रय को लीजिए। उसके द्वारा ज्ञान तभी उत्पन्न होता है जब प्रकाश ग्रौर पदार्थ दोनों उपस्थित हों। इसलिए मतिज्ञान की उत्पत्ति के लिए यह भ्रावश्यक है कि इन्द्रिय भ्रौर मन के ग्रतिरिक्त पदार्थ तथा ग्रन्य ग्रावश्यक सामग्री उपस्थित हो। जैन-दर्शन इस शर्त को नहीं मानता। ग्रर्थ, ग्रालोक ग्रादि ज्ञान की उत्पत्ति में निमित्त नहीं हैं क्योंकि ज्ञानोत्पत्ति ग्रौर ग्रथीलोक में कोई व्याप्ति नहीं है। दूसरे शब्दों में बाह्य पदार्थ ग्रौर प्रकाश रूप-ज्ञानोत्पत्ति के ग्रावश्यक ग्रीर ग्रव्यवहित कारण नहीं हैं। यह ठीक है कि वे ग्राकाश, काल ग्रादि की तरह व्यवहित कारण हो सकते हैं। यह भी ठीक है कि वे मतिज्ञानावरणादि कर्मों के क्षयोपशम के प्रति उपकारक हैं। इतना होते हुए भी इन्हें ज्ञानोत्पत्ति के प्रति कारए। इसलिए नहीं माना जा सकता कि उनका श्रीर ज्ञान का ग्रविनाभाव सम्बन्ध नहीं है। यह कैसे ? ग्रालोक ग्रीर ग्रर्थ ज्ञानो-त्पत्ति में ग्रव्यवहित कारण तभी माने जाते, जब आलोक ग्रौर ग्रर्थ के अभाव में ज्ञान की उत्पत्ति होती ही नहीं। किन्तु ऐसी बात नहीं है। नक्तं चर, मार्जार ग्रादि रात्रि में भी देखते हैं। यदि श्रालोक के स्रभाव में रूपज्ञान नहीं होता तो उन्हें कैसे दिखाई देता ? यह कहने से काम नहीं चल सकता कि उनके नेत्रों में तेज होता है, ग्रतः वे रात्रि में भी देख सकते हैं, क्योंकि ऐसा कहने का ग्रर्थ होगा ग्रपनी प्रतिज्ञा का त्याग । दूसरी ग्रोर उलूकादि दिन के प्रकाश में नहीं देख सकते। वे रात्रि में ही देख सकते हैं। यदि प्रकाश ज्ञानोत्पत्ति का ग्रावश्यक कारएा होता तो उन्हें दिन में दिखाई देता । हमारे सामने दोनों तरह के उदाहरएा विद्यमान हैं। पहला उदाहरएं। रात्रि ग्रौर दिन—ग्रन्थकार और ग्रालोक दोनों में रूपज्ञान की उत्पत्ति का है। दूसरा उदाहरण बिल्कुल विपरीत है। केवल ग्रंथकार में ही होने वाला रूपज्ञान 'ग्रालोक के ाभाव में रूपज्ञान नहीं हो सकता' इस सिद्धान्त का सर्वनाश करता ्। इनके ग्रतिरिकत हमारे सामने ऐसे उदाहरण भी हैं, जिनसे

यह सिद्ध होता है कि ग्रालोक के होने पर ही रूपज्ञान की उत्पत्ति होती है। साधारण मनुष्यों का रूपज्ञान इसी श्रेणी का है। तात्पर्य यह है कि ऐसा एकांत नियम नहीं है कि ग्रालोक के होने पर ही स्पज्ञान उत्पन्न हो । कहीं पर ब्रालोक के होने पर ही रूपज्ञान होता है, कहीं पर ग्रन्थकार के होने पर ही रूपज्ञान होता है, ग्रीर कहीं पर ग्रालोक ग्रीर ग्रंघकार दोनों प्रकार की ग्रवस्थाग्रों में रूपज्ञान होता है। इसलिए यह कथन उचित नहीं कि ग्रालोक ज्ञानोत्पत्ति का ग्रनिवायं कारण है। ग्रर्थ के विषय में भी यही वात कही जा सकती है। मरीचिकाज्ञान विना ही ग्रर्थ के उत्पन्न होता है। स्वप्नज्ञान के समय हमारे सामने कोई पदार्थ नहीं रहता। इन ज्ञानों को मिथ्या कह कर नहीं टाला जा सकता, क्योंकि मिथ्या होते हुए भी ज्ञान तो हैं ही । यहाँ प्रक्त सत्य और मिथ्या का नहीं है। प्रवन है ग्रथं के ग्रभाव में जानोत्पत्ति का। ज्ञान कैसा भी हो, किंतु यदि ग्रर्थ के श्रभाव में उत्पन्न हो जाता है तो यह प्रतिज्ञा रामाप्त हो जाती है कि ग्रर्थ के होने पर ही ज्ञान उत्पन्न होता है। स्वप्नादिज्ञानों को थोड़ी देर के लिए छोड़ भी दें, तो भी यह सिद्धांत ठीक नहीं उतरता, क्योंकि भूत ग्रार भिवष्य के प्रत्यक्ष की सिद्धि इस ग्राधार पर नहीं की जा सकती। योगियों के ज्ञान का विषय भी यदि वर्तमान पदार्थ ही माना जाय तो त्रिकाल-विषयक ज्ञान की वात व्यर्थ हो जाती है। अतः ग्रर्थ भी ज्ञानीत्पत्ति के प्रति श्रनिवार्य कारगा नहीं है।

### श्रवग्रह:

श्रवग्रह को वताने वाले कई शब्द हैं। नंदीसूत्र में श्रवग्रह के लिए अवग्रहगाता. उपधारगाता, श्रवग्रता, श्रवलम्बनता श्रीर मेधा का प्रयोग हुग्रा है । तत्त्वार्थभाष्य में निम्न शब्द श्राते हैं—श्रवग्रह, ग्रह, ग्रहगा, श्रालोचन श्रीर श्रवधारगा । इन्द्रिय श्रीर अर्थ का सम्बन्ध होने पर नाम श्रादि की विशेष कल्पना से रहित सामान्य

**<sup>₹---</sup>**₹0

२--१, १५

मात्र का ज्ञान ग्रवग्रह है। इस ज्ञान में यह निश्चित प्रतीति नहीं होती कि किस पदार्थ का ज्ञान हुग्रा है। केवल इतना मालूम होता है कि यह कुछ है। इन्द्रिय श्रीर श्र्यं का जो सामान्य सम्बन्ध है वह दर्शन है। दर्शन के बाद पैदा होने वाला सामान्य ज्ञान अवग्रह है। इसमें केवल सत्ता का ही ज्ञान नहीं होता, अपितु, पदार्थ का प्रारंभिक ज्ञान हो जाता है कि कुछ है। अवग्रह दो प्रकार का होता है— व्यंजनावग्रह ग्रीर ग्रथीवग्रह। ग्रथं ग्रीर इन्द्रिय का संयोग व्यंजना-वग्रह है। ऊपर जो ग्रवग्रह की व्याख्या की गई है वह वास्तव में अर्थावग्रह है। इस व्याख्या के अनुसार व्यंजनावग्रह दर्शन की कोटि में म्राता है मौर अवग्रह का मर्थ अर्थावग्रह ही होता है। व्यंजनावग्रह को ज्ञान मानने वालों के लिए दर्शन इन्द्रिय श्रीर श्रर्थ के संयोग या सम्बन्ध से भी पहले होता है। यह एक प्रतिभास मात्र है, जो सत्ता मात्र का ग्रहरा करता है। उसके बाद ग्रर्थ ग्रौर इन्द्रिय का संयोग होता है, जिसे व्यंजनावग्रह कहते हैं। इन्द्रिय ग्रौर अर्थ के संयोग के सम्बन्ध से पहले दर्शन कैसे हो सकता है ? इसका समाधान यही हो सकता है कि उनका सम्बन्ध अवश्य होता है, किन्तु वह सम्बन्ध व्यंजनावग्रह से भी पहले होता है। व्यंजनावग्रह रूप जो सम्बन्ध है वह ज्ञानकोटि में भ्राता है भ्रौर उससे भी पूर्व जो एक सत्ता सामान्य का सम्बन्ध है-सत्ता सामान्य का भान है वह दर्शन है। इसके अतिरिक्त और क्या समाधान हो सकता है, यह हम नहीं जानते।

ग्रथिवग्रह का पूर्ववर्ती ज्ञानव्यापार, जो इन्द्रिय का विषय के साथ संयोग होने पर उत्पन्न होता है, ग्रौर क्रमशः पुष्ट होता जाता है, व्यंजनावग्रह कहलाता है। यह ज्ञान अव्यक्तज्ञान है। यह ज्ञान क्रमशः किस प्रकार पुष्ट होता है ग्रौर अर्थावग्रह की कोटि में ग्राता

१ — 'ग्रक्षार्थयोगे दर्श्नानन्तरमर्थग्रहणमवग्रहः।'

<sup>--</sup> प्रमारामीमांसा १।१।२६

२ — 'ग्रर्थस्य ।'

व्यं जनस्यावग्रहः ।

<sup>- -</sup> तत्त्वार्थसूत्र।१।१७-१८

है, यह समभने के लिए एक उदाहरए देना ठीक होगा। कुम्भकार ने अपने आवाप (अवाड़ा ) में से एक ताजा शराव (सकोरा) निकाला, निकाल कर उसमें एक-एक बूँद पानी डालता गया। प्रथम विन्दु डालते ही सूख गया। दूसरा विन्दु भी सूख गया। तीसरा, चाथा ग्रीर इस तरह ग्रनेक विन्दु सूखते गए। ग्रंततोगत्वा एक समय ऐसा ग्राता है जब वह दाराव पानी को सुखाने में ग्रसम-थंना दिखाने लगना है। धीरे-धीरे वह पानी से भर जाता है। प्रथम विन्दु से लगा कर ग्रन्तिम विन्दु तक का सारा पानी शराव में होता है, किन्तु पहले कुछ विन्दुश्रों की इतनी कम शक्ति होती है कि वे स्पष्टरूप से दिखाई नहीं देते । ज्यों-ज्यों पानी की शक्ति बढ़ती जाती है त्यों-त्यों उसकी ग्रभिव्यक्ति भी स्पष्ट होती जाती है। इसी तरह जब किसी सोये हुए व्यक्ति को पुकारा जाता है तब पहले के फुछ शब्द कान में जाकर चुपचाप बैठ जाते हैं। उनकी अभिव्यक्ति नहीं हो पाती । दो चार बार पुकारने पर उसके कान में काफी शब्द एकत्र हो जाते हैं। तभी उसे यह ज्ञान होता है कि मुभे कोई बुला रहा है। यह ज्ञान पहले शब्द के समय इतना अस्पष्ट और अब्यक्त होता है कि उसे इस बात का पता नहीं लगता कि कोई बुला रहा है। जब शब्दों का जलिबन्दुयों की तरह काफी मात्रा में संग्रह हो जाता है तब उसे यह ज्ञान होता है कि मुभे कोई पुकार रहा है। प्रथम कोटि का व्यक्त ज्ञान ग्रथिबग्रह है। व्यजनावग्रह ग्रीर ग्रथिबग्रह में ग्रव्यक्तता और व्यक्तता का भेद है। सामान्यात्मक ज्ञान ग्रवग्रह है। इसी ज्ञान के विकास-क्रम के दो रूप हैं। प्रथम रूप ग्रव्यक्त ज्ञानात्मक है। यही व्यंजनावग्रह है। द्वितीय रूप व्यक्तज्ञानात्मक है। यही अर्थावग्रह है।

नया व्यंजनावग्रह नभी इंद्रियों से होता है ? इसका उत्तर देते हुए कहा गया है कि चक्षु ग्रीर मन से व्यंजनावग्रह नहीं होता'। नक्षु और मन से व्यंजनावग्रह वयों नहीं होता ? क्योंकि ये दोनों शप्राप्यकारी हैं। व्यंजनावग्रह के लिए ग्रर्थ और इंद्रियों का संयोग

१- 'न पध्रिनिद्याभ्याम्'।

अपेक्षित है। संयोग के लिए प्राप्यकारित्व अनिवार्य है। चक्षु भ्रौर मन ग्रप्राप्यकारी हैं, ग्रतः इनके साथ ग्रर्थ का संयोग नहीं होता। संयोग न होने से व्यंजनावग्रह नहीं होता । मन को अप्राप्यकारी माना जा सकता है, किंतु चक्षु ग्रिप्राप्यकारी कैसे है ? चक्षु ग्रिप्रा-प्यकारी है, क्योंकि वह स्पृष्ट अर्थ का ग्रहण नहीं करता। यदि प्राप्यकारी होता तो त्विगिन्द्रिय के समान स्पृष्ट ग्रंजन का ग्रहण करता। चूँकि वह ग्रहए। नहीं करता, ग्रतः ग्रप्राप्यकारी है। कोई यह कह सकता है कि चक्षु प्राप्यकारी है, क्योंकि वह आवृत वस्तु का ग्रहरण नहीं करता-जैसे त्विगिन्द्रिय। यह ठीक नहीं, क्योंकि चक्षु काच, ग्रभा, स्फटिक ग्रादि से ग्रावृत ग्रर्थ का ग्रहण करता है। यदि चक्षु ग्रप्राप्यकारी है तो वह व्यवहित ग्रीर ग्रतिविप्रकृष्ट ग्रथं का भी ग्रहरा कर लेगा। यह शंका ठीक नहीं, क्योंकि चुम्बक ग्रप्राप्यकारी होते हुए भी अमुक सीमा के अन्दर रहने वाले लोहे को ही पकड़ता है, व्यवहित और अतिविप्रकृष्ट को नहीं। चक्षु स्वयं प्राप्यकारी नहीं है, ग्रपितु इसकी तजस रिक्मयाँ प्राप्यकारी हैं। यह भी ठीक नहीं; क्योंकि हमें यह भी अनुभव नहीं होता कि चक्षु तैजस हैं। यदि चक्षु तैजस होता तो चक्षुरिन्द्रिय का स्थान उष्ण होता। नक्तंचर प्राणियों के नेत्रों में रात को रिक्मयाँ दिखाई देती हैं, अतः चक्षु रश्मियुक्त है, यह धारगा ठीक नहीं। अतैजस द्रव्य में भी भासुररूप देखा जाता है-जैसे मिए ग्रादि । ग्रतः चक्षु प्राप्यकारी नहीं है । ग्रप्राप्यकारी होते हुए भी तदावरण के क्षयोपशम से वस्तु का ग्रहण होता है । इसलिए मन ग्रौर चक्षु से व्यंजनावग्रह नहीं होता। श्रोत्र, घ्राएा, रसन ग्रीर स्पर्श इन चार इन्द्रियों से व्यंजनावग्रह होता है।

ग्रथिवग्रह संयोगरूप नहीं है ग्रिपतु सामान्यज्ञानरूप है। चक्षु ग्रौर मन से ग्रथीवग्रह होता है, क्योंकि इन दोनों का विषय-ग्रहण सीधा सामान्यज्ञानरूप होता है। इस प्रकार ग्रथीवग्रह पांच इन्द्रियाँ भीर छठा मन-इन छ: से होता है। 'ईहा, ग्रवाय ग्रौर धारणा भी पाँचों इंद्रियों ग्रौर मन पूर्वक होते हैं।

# ईहा:

अवग्रह के बाद ज्ञान ईहा में परिगात होता है। अवगृहीतार्थ की विशेप रूप से जानने की इच्छा ईहा है। नदीसूत्र
में ईहा के लिए निम्न शब्द ग्राते हैं—ग्रायोगगाता, मार्गगाता,
गवेपगाता, चिन्ता, विमर्ष । उमास्वाति ने ईहा, ऊह, तर्क, परीक्षा,
विचारगा ग्रीर जिज्ञासा का प्रयोग किया है । ग्रवग्रह से गुजरते
हुए ईहा तक कैसे पहुँचते हैं, इसे समफने के लिए पुनः शब्द का
उदाहरगा लेते हैं। ग्रवग्रह में इतना ज्ञान हो जाता है कि कहीं
से शब्द मुनाई दे रहा है। शब्द सुनने पर व्यक्ति सोचना है कि
किमका शब्द है ? कीन बोल रहा है ? स्त्री है या पुरुष ? इसके
वाद स्वर की तुलना होती है। स्वर मीठा ग्रीर ग्राकर्षक है, इसलिए
किसी स्त्री का होना चाहिए। पुरुष का स्वर कठोर एवं रूखा
होता है। यह स्वर पुरुष का नहीं हो सकता। ईहा में ज्ञान यहाँ
तक पहुँच जाता है।

ईहा संशय नहीं है, क्योंकि संशय में दो पलड़े वरावर रहते हैं। शान का किसी एक ग्रोर भुकाव नहीं होता। 'पुरुष है या स्त्री'? इसका जरा भी निर्ण्य नहीं होता। न तो पुरुष की ग्रोर ज्ञान भुकता है, न स्त्री की ग्रोर। ज्ञान की दशा त्रिशंकु सी रहती है। ईहा में ज्ञान एक ग्रोर भुक जाता है। ग्रवाय में जिसका निश्चय होने वाला है उसी ग्रोर ज्ञान का भुकाव हो जाता है। 'यह स्त्री का शब्द होना चाहिए, क्योंकि इसकी यह विशेषता है'—इस प्रकार का ज्ञान ईहा है। यद्यपि ईहा में पूर्ण निर्ण्य नहीं हो पाता तथापि ज्ञान निर्ण्य की ग्रोर भुक ग्रवश्य जाता है। संशय में ज्ञान किसो ग्रोर नहीं भुकता। संशय ईहा के पहले होता है। ईहा हो जाने पर संगय नमाप्त हो जाता है।

१—'धवगृहीनायंविदेषकांक्षणमीहा' ।

<sup>—</sup>प्रमागानयतन्त्रालोक श्रद

२--३१

३—तहवायंगारव शहर

#### श्रवाय:

ईहितार्थ का विशेष निर्एाय भ्रवाय है । ईहा में हमारा ज्ञान यहाँ तक पहुँच जाता है कि यह शब्द किसी स्त्री का होना चाहिए। जब यह निश्चित हो जाता है कि यह शब्द स्त्री का ही है, तब हमारा ज्ञान भ्रवाय की कोटि तक पहुँच जाता है। इसमें सम्यक् ग्रसम्यक् की विचारणा पूर्ण रूप से परिपक्व हो जाती है ग्रौर श्रसम्यक् का निवारए। होकर सम्यक् का निर्एाय हो जाता है। जो गुरा वास्तविक हैं उनका निश्चित ज्ञान हो जाता है, ग्रौर जो गुरा ग्रवास्तविक हैं उनका पृथक्करण हो जाता है। विशेषावश्यकभाष्य में एक मत यह भी मिलता है कि जो गुरा पदार्थ के अन्दर नहीं हैं उनका निवारएा ग्रवाय है ग्रीर जो गुएा पदार्थ में हैं उनका स्थिरीकरए धारणा है । भाष्यकार के मत से यह सिद्धान्त ठीक नहीं है। चाहे श्रसद् गुर्गों का निवारण हो, चाहे सद्गुर्गों का स्थिरीकरण हो, चाहे दोनों एक साथ हों—सब अवायान्तर्गत है । नन्दीसूत्र में ग्रवाय के निम्न पर्याय हैं — ग्रावर्तनता, प्रत्यावर्तनता, ग्रवाय, बुद्धि, विज्ञान । तत्त्वार्थसूत्रभाष्य में अवाय के लिए निम्न शब्दों का प्रयोग हुआ है---अपगम, अपनोद, अपव्याध, अपेत, अपगत, अपविद्ध, त्रपनुतर। ये शब्दं निषेधात्मक हैं। विशेषावश्यकभाष्य में जिस मत का उल्लेख है, सम्भवतः वह यही परम्परा हो । अवाय और अपाय दोनों शब्दों को देखने से मालूम होता है कि ग्रपाय निषेवात्मक है श्रीर श्रवाय विध्यात्मक है। जो परम्परा इस ज्ञान को निषेधात्मक मानती है उसमें अधिकतर अपाय शब्द का प्रयोग हुआ है । जिस परम्परा में इसका विध्यात्मक विधान भी है उसमें ग्रिधिकतर अवाय

१--ईहितविशेपनिर्णयोऽवाय:।

<sup>---</sup>प्रमाग्मीमांसा १।१।२=

**२---१5**¥

३ -- १८६

<sup>8--35</sup> 

<sup>्</sup>र्रः १, १४।

<sup>े</sup>६—सर्वार्थसिद्धि, राजवातिक ग्रादि

शब्द का प्रयोग हुआ है'। यह ज्ञान धारणा की कोटि में पहुँच कर ही पक्का होता है, इसलिए यह मतभेद है। ग्रवाय में कुछ कमी ग्रवश्य रहनी है। विध्यात्मक मानकर भी उसकी हढावस्था धारणा में ही मानी गई है। इसलिए इन दोनों परम्पराग्रों में विशेष भेद नहीं रह जाता।

#### धारगा:

ग्रवाय के वाद घारगा होती है। धारगा में ज्ञान इतना हढ़ हो जाता है कि वह स्मृति का कारण बनता है। इसीलिए घारणा को स्मृति का हेतु कहा गया है। यह संख्येय अथवा असंख्येय समय तक रहती है'। नंदीसूत्र में घारएा के लिए इन शब्दों का प्रयोग हुग्रा है —धारएाा, स्थापना. प्रतिष्ठा, कोष्ठा । उमास्वाति ने निम्नलिखित पर्याय दिए हैं--प्रतिपत्ति, ग्रवधारणा, ग्रवस्थान, निघ्चय, ग्रवगम, ग्रवबोध<sup>र</sup>। जिनभद्र ने घारए। की व्याख्या गरते हुए कहा है कि ज्ञान की ग्रविच्युति को धारएा। कहते हैं<sup>प्र</sup>। जो ज्ञान शीघ्र ही नण्ट न हो जाय, ग्रॅपितु स्मृति के लिए हेतु का कार्य कर सके, वही ज्ञान धारणा है। यह धारणा तीन प्रकार की है। (१) श्रविच्युति—पदार्थ के ज्ञान का विनाश न होना। (२) वासना—संस्कार का निर्माण होना। (३) अनुस्मरण— भविष्य में उन संस्कारों का जाग्रत् होना । इस प्रकार ग्रविच्युति, वासना, श्रीर स्मृति तीनों धारगा के श्रंग हैं। वादिदेवसरि के अनुसार यह मत ठीक नहीं है। धारगा, ग्रवाय-प्रदत्त ज्ञान की दृद्वमावस्था है। कुछ काल के लिए अवाय का दृढ़ रहना—यही धारगा है। धारणा स्मृति का कारण नहीं वन सकती, क्योंकि किसी ज्ञान का इतने लम्बे काल तक वरावर चलते रहना सम्भव

१ - नरवापंत्रुत्र भाष्य, हारिभद्रीव टीका, मिद्धसेनीय टीका

२—'समृतिहेतुर्पारणा' - प्रमाणमीमांसा १।१।२६

**३--- ३**४

۶.— غ

५— 'घविष्युर् भारत्या तस्त—विशेषावस्यक १८०

६---यही २६६

नहीं। यदि धारणा इतने लम्बे काल तक चलती रहे तो धारणा ग्रौर स्मृति के वीच के काल में दूयरा ज्ञान होना सर्वथा ग्रसम्भव है, क्योंकि एक साथ दो उपयोग नहीं हो सकते । संस्कार एक भिन्न गुण है, जो ग्रात्मा के साथ रहता है। धारणा उसका व्यवहित कारण हो सकती है। किन्तु धारणा को सीधा स्मृति का कारण मानना युक्तिसंगत नहीं। धारणा ग्रपनी ग्रमुक समय की मर्यादा के बाद समाप्त हो जाती है। उसके बाद नया ज्ञान पैदा होता है। इस तरह एक ज्ञान के बाद दूसरे ज्ञान की परम्परा चलती रहती है। बादिदेवसूरि का यह कथन युक्तिसंगत है।

मतिज्ञान के अवग्रह, ईहा अवाय और घारगा-ये चार भेद किये गए । ग्रवग्रह के व्यंजनावग्रह ग्रौर ग्रथावग्रह-ये दो भेद हुए । इनमें से ग्रर्थावग्रह, ईहा, ग्रवाय ग्रीर धारणा--ये चार प्रकार के ज्ञान श्रोत्र, चक्षु, झारा, रसन, स्पर्शन ग्रौर मन-इन छः से होते हैं। व्यंजनावग्रह केवल श्रोत्र, घ्रागा, रसन ग्रौर स्पर्शन इन चार इन्द्रियों से होता है। चक्षु ग्रौर मन ग्रप्राप्यकारी हैं, ग्रतः इन दोनों से व्यंजनावग्रह नहीं होता। अर्थावग्रह, ईहा, ग्रवाय ग्रौर धारगा-ये चार पाँच इन्द्रियाँ ग्रीर मन-इन छः से होते हैं, ग्रतः ४×६=२४ भेद हुए। व्यंजनावग्रह मन ग्रौर चक्षु को छोड़कर चार इन्द्रियों से होता है, ग्रतः उसके ४ भेद हुए। इन २४ + ४=२८ प्रकार के ज्ञानों में से प्रत्येक ज्ञान पुनः बहु, ग्रह्प, बहुविध, ग्रह्पविध, क्षिप्र, ग्रक्षिप्र, ग्रनिश्चित, निश्चित, ग्रसंदिग्ध, संदिग्ध, ध्रुव ग्रौर अध्रुव-इस् प्रकार वारह प्रकार का होता है । ये नाम क्वताम्बर मान्यता के ग्रनुसार हैं। दिगम्बर परम्परा में इन नामों में थोड़ा सा ग्रन्तर हैं। ग्रनिश्चित ग्रौर निश्चित के स्थान पर ग्रनि:सृत ग्रौर श्रसंदिग्ध श्रौर संदिग्ध के स्थान पर श्रनुक्त श्रौर उक्त का प्रयोग हैं।

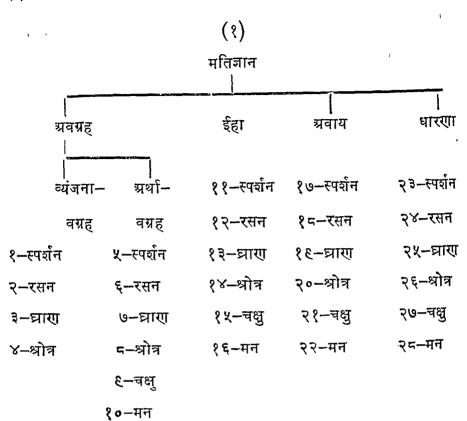
१--स्याद्वादरत्नाकर २।१०

२--- 'बहुबहुविधक्षिप्रानिश्चितासिन्दिग्धध्नुवागां सेतरागाम्'।

<sup>---</sup>तत्त्वार्थसूत्र १।१६

३ - सर्वार्थसिद्धि, राजवातिक ग्रादि १।१६

वह का अर्थ अनेक और अल्प का अर्थ एक है। अनेक वस्तुओं का ञान बहुग्राही है । एक बस्तु का ज्ञान छन्पग्राही है । अनेक प्रकार की यस्तुर्ग्रों का ज्ञान बहुविधग्राही है। एक ही प्रकार की वस्तु का ज्ञान अल्पविधग्राही है। वह ग्रीर ग्रन्य संन्या से सम्बन्धित हैं ग्रीर वहविध तथा अत्यविध प्रकार या जाति से सम्बन्धित हैं। शीघ्रता-पूर्वक होने वाले अवग्रहादि ज्ञान, क्षिप्र कहलाते है। विलम्ब से होने याने ज्ञान ग्रक्षिप्र हैं। ग्रनिध्चित का ग्रथं हेतु के विना होने याला वन्तृज्ञान है। निश्चित का अर्थ पूर्वानुभूत किसी हेतु से होने याला ज्ञान है। जो ग्रनिश्चित के स्थान पर ग्रनिःसृत ग्रौर निश्चित के स्थान पर नि:सृत का प्रयोग करते है उनके मतानुसार ग्रनि:सृत का अर्थ है असकलरूप में आविर्भुत पुर्गलों का ग्रह्मा और निःस्त का अर्थ है सकलतया आविभूत पुद्गलों का ग्रह्मा। असदिग्ध का श्रथं है निश्चितनान श्रीर सदिग्य का श्रथं है श्रनिश्चित ज्ञान। श्रवग्रह श्रीर ईहा के श्रनिञ्चय से इसमें भेद ह । इसमें श्रमुक पदार्थ है–ऐसा निय्चय होते हुए भी उसके विशेष गुर्गों के प्रति सन्देह रहता है। असंदिग्ध और संदिग्ध के स्थान पर अनुक्त और उक्त-ऐसा पाठ मानने वाले धनुबन का अर्थ करने हैं अभिप्राय मात्र से जान लेना श्रीर उपत का अर्थ करते है-कहने पर ही जानना । श्रुव का धर्प है-अवस्यस्भावी ज्ञान और अध्युव का अर्थ है-कदाचित्-भारी झान । इन बारह भेदों में ने चार भेद प्रमेय की विविधता पर अवलिंग्वत है श्रीर भेष श्राठ भेद प्रसाता के क्षयोपनम की विविधना पर आधिन है। उपयुंक्त २० भेदों में से प्रत्येक के १२ भेद होने पर कुल २=×१२=३३६ भेद हो जाते हैं। इस प्रकार मलिझान के ३६६ भेद हैं। इसका विशेष स्वण्टीकरमा इस प्रकार है।



| शानवाट श्रीर                              | ( प्रमा        | गगार     | न                      |                   |                       |                    |                |               |             |              |             |           |            | Ę          | २५    |
|-------------------------------------------|----------------|----------|------------------------|-------------------|-----------------------|--------------------|----------------|---------------|-------------|--------------|-------------|-----------|------------|------------|-------|
| ਗ<br>ਜ਼                                   | गुही           | ~        | =                      | •                 | :                     |                    | : :            |               | : :         | : 2          |             | •         | : :        | =          | •     |
| न<br>ह                                    | माही           | ا<br>م   | •                      | :                 | :                     | •                  | : 2            | :             | •           |              | . =         | =         | =          | •          | . =   |
| 11<br>11<br>11                            | माहो           |          | =                      | :                 | :                     | :                  | : :            | :             | :           | =            |             | =         | ĭ          | =          | •     |
| 22 19.00 m                                | माही           | ω        | =                      | =                 | :                     | :                  | :              | 1             | :           | :            | :           | 2         | :          | =          | =     |
| म् र                                      | साही           | t ,      | :                      | **                | :                     | . :                | :              | :             | =           | =            | <i>:</i>    | •         |            | •          | :     |
| या.<br>या                                 | माश्री याही    | en ;     | ٠.                     | :                 | 2                     | :                  | :              | •             |             | :            | *           | 2         | 33         | :          | :     |
| (e)<br>(e)                                | 如意             | vr i     | :                      | :                 | :                     | :                  | •              | :             | <b>:</b>    | :            | 2           | :         | £          |            | :     |
| 17                                        | चाही           | 7        | <u>:</u>               | 7.                | :                     | :                  | *              | Ξ             | =           | :            | :           | :         | :          | :          | =     |
| यः<br>सन्तर्भित                           | ग्राह्रो       | > 1      | :                      | :                 | :                     | :                  | :              | :             | :           | 11           | 2           | :         |            | ٠,         | :     |
| †:-<br>!:-<br>!!!<br>!!!                  | र<br>याही      | ar i     | :                      | :                 | :                     | :                  | <i>:</i>       |               | :           | =            | :           | £         | =          | =          | •     |
| t-<br>11<br>12                            | ग्राहो         | <b>D</b> | he.                    | <u>.</u>          |                       | ÷                  | :              | **            | :           | =            | :           | =         | 16         | <b>2</b>   | =     |
| in the tree tree tree tree tree tree tree | .,<br><b>∵</b> | ~~       | स्पर्धाः स्वास्तास्य । | र्मन न्यानायपत ।, | ज्ञान व्यन्तनावयत् ,, | योग यंत्रनावयत् ., | सारीन ययांचयत् | र्गम पर्मावपद | घाण यर्गवयह | थोत सर्यानयह | नत् यप्तियह | मन ययनियह | रम्धान देश | Ties.      | tini. |
|                                           |                | £\$ .    | date.                  | रंगम              | 五                     | योग                | 11:11          | स्यान         | ZIT         | श्रोप        | मध्य ।      | मन म      | रपर्धान    | रमन ध्रमूर | HH    |

|              | 179       |             |             |            |       |      |                                         |          |         |       | 1             |                     |           |     |         |          | র্জন-  |
|--------------|-----------|-------------|-------------|------------|-------|------|-----------------------------------------|----------|---------|-------|---------------|---------------------|-----------|-----|---------|----------|--------|
| o.<br>o.     | <u> </u>  |             | ٠,          | 2          | 2     | "    | :                                       | 1        | 2       |       | 5             |                     | _         |     |         | <b> </b> | m<br>m |
| <b>~</b>     | :  =      | ŗ           | 1,1         | "          | 11    | ű    | 11                                      | 2        | 2       | 2     |               | , ,                 | 11        | , , |         | रेप रेप  | # H    |
| °            | "         | *           | 66          | 2          |       | . "  |                                         |          | "       | 2     |               | "                   | 73        | 11  | 11      | 7<br>7   |        |
| ω            | 16        | ï           | 22          | ۲,         |       |      | 11                                      | "        | 2       | ,,    |               | 64                  | ,,        | 11  | 31      | ار<br>م  |        |
| រេ           | "         | "           | ć.          | ŗ.         | 2 :   | 2    |                                         | ĭ        | 3,      | •     | 33            | 11                  |           | ٤.  |         | น        |        |
| 9            | 2         | 2           | <b>2</b> ;  | <b>?</b> ; | 2 =   | : :  | <b>`</b>                                | <u>.</u> | ÷       | •     | <u> </u>      |                     |           |     |         |          |        |
| use          |           | ٠ ;         | <b>.</b> .  | : :        |       | •    |                                         | , ,      |         |       | -, .          | •                   | •         | •   |         | ۲<br>۲   |        |
| 24           | 2         | ÷ ;         |             | <b>\$</b>  |       |      | ,                                       | •        |         |       |               | ` .                 |           | ;   | U II    |          |        |
| >            | 2 2       | : :         |             | 2          | •     |      |                                         |          |         | ·     |               | •                   | •         | -   | าร      | •        | •      |
|              |           |             |             |            | •     | 7    | •                                       |          | 13      |       | 33            | ç                   | ,         | =   | ري<br>م |          |        |
| m-           | • •       | •           | 3,          | 2          | 2     |      | 2                                       | 2        | ć       | ,,    | ٠,            | 2                   | ä         | =   | n<br>n  |          |        |
|              | : :       | •           |             | 2          | ï     | 2    | ۲,                                      | 2        | ٠,      | 67    | ĵ,            | î                   | 2         | =   | น       |          |        |
| श्रोत्र ईहा  | चक्षु ईहा | मन ईहा<br>, | स्परान अवाय | - अवाय     | स्वाम | 7414 | 24.4                                    | 29.5     | । वारसा | धारसा | प्राद्ध वारसा | 417411<br>ETT 23111 | मन धारमार |     |         |          |        |
| <del>k</del> | ंस्छ<br>प | म           | स्पर्       |            | Z K   |      | ֓֞֞֜֞֜֞֜֞֜֞֜֞֜֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֡֓֓֓֓֡ | , d      | יאלין   | रसम   |               | व र                 | मन ध      |     |         |          |        |

#### श्रुतनान:

श्रृतज्ञान का अर्थ है, वह ज्ञान जो श्रृत अर्थात् वास्त्रनिवह है। श्राप्त पुरुष हारा प्रगीत आगम या अन्य वास्त्रों से जो ज्ञान होता है यह श्रृतज्ञान है। श्रृतज्ञान मित्रपूर्वक होता है। उनके दो भेद हैं—अंग याज श्रीर श्रंगप्रविष्ट। श्रंगवाह्य अनेक प्रकार का है। श्रंगप्रविष्ट के बारह भेद हैं।

श्रुतज्ञान मितपूर्वक होता है, इसका क्या अर्थ है ? श्रुतज्ञान होने के लिए शब्द-श्रवण श्रावश्यक है, क्योंकि ज्ञास्त्र क्चनात्मक है। शब्द-श्रवण मित के श्रन्तमंत है, क्योंकि यह श्रोत्र का विषय है। जब सब्द सुनाई देता है तब उसके अर्थ का स्मरण होता है। सब्द-श्रवण रूप जो स्मरण हे वह मितज्ञान है। नदनन्तर उत्तन्त होने वाला ज्ञान श्रुतज्ञान है। इसीलए मितज्ञान कारण है और श्रुतज्ञान कार्य है। मितज्ञान के श्रमाय में श्रुतज्ञान नहीं हो सकता। श्रुतज्ञान का वास्तविक कारण तो श्रुतज्ञान वहीं पर भी यदि श्रुतज्ञान तो उसका बहिरंग कारण है। मितज्ञान होने पर भी यदि श्रुतज्ञानावरण का क्योपश्म न हो तो श्रुतज्ञान नहीं होता । श्रन्यथा जो कोई शास्त्र-वचन मुनता, सब को श्रुतज्ञान हो जाता।

धंगवाध धौर शंगप्रविष्ट रूप से श्रुतज्ञान दो प्रकार का है। श्रंगप्रिविष्ट उसे पहते हैं जो साक्षान् तीथंकर द्वारा प्रकाशित होता है श्रीर
गणपरीं द्वारा मूलवद किया हुआ होता है। श्रायु, बल, बुद्धि श्रादि की
धीम धवरना देनकर बाद में होने वाले श्राचार्य सर्वसाधारमा के हित
के लिए अगप्रविष्ट गन्धों की शाधार बनाकर भिन्न भिन्न विषयों पर
यहा किराते हैं। में अन्य धंगवाध ज्ञान के श्रन्तानंत है। तात्त्वयं यह है
कि जिन गन्धों के रचिता स्वयं गम्पधर है वे श्रंगप्रविष्ट श्रीर जिनके
राजित उसी पारस्या के सन्य श्राचार्य है वे श्रंगवास ग्रन्थ है। श्रंगवास यन्य कालिक, उत्तालिक शादि धनेक प्रकार के हैं। श्रंगप्रविष्ट के
धारा भेद है। में नागर श्रंग पहलाते है। इनके नाम पहले गिनाये जा

१ - 'पूर्व मनिवृत्तं क्रयानेवकायमध्यम्'।

चुके हैं। श्रुत वास्तव में ज्ञानात्मक है, किन्तु उपचार से शास्त्रों को भी श्रुत कहते हैं, क्योंकि वे ज्ञानोत्पत्ति के साधन हैं। श्रुतज्ञान के भेद मोटे तौर पर समभने के लिये हैं।

श्रावश्यकिनयुं कि में कहा गया है कि जितने श्रक्षर हैं श्रौर उनके जितने विविध संयोग हैं उतने ही श्रुतज्ञान के भेद हैं। इसलिए उसके सारे भेद गिनाना सम्भव नहीं । श्रुतज्ञान के चौदह मुख्य प्रकार हैं— म्रक्षर, संज्ञी, सम्यक्. सादिक, सपर्यवसित, गमिक म्रौर म्रंगप्रविष्ट ये सात ग्रौर ग्रनक्षर, ग्रसंज्ञी, मिथ्या, ग्रनादिक, ग्रपर्यवसित, ग्रगमिक ग्रौर ग्रंगबाह्य ये सात इनसे विपरीत । नन्दीसूत्र में इन भेदों का स्वरूप बताया गया है। ग्रक्षर श्रुत के तीन भेद किये गए हैं—संज्ञाक्षर, व्यंजनाक्षर, भ्रौर लव्ध्यक्षर। वर्गा का म्राकार संज्ञाक्षर है। वर्गा की ध्वनि व्यंजनाक्षर है। जो वर्गा सीखने में समर्थ है वह लब्ध्यक्षरधारी है । संज्ञाक्षर ग्रौर व्यंजनाक्षर द्रव्य-श्रुत है। लब्ध्यक्षर भावश्रुत है। खांसना, ऊँचा खांस लेना श्रादि स्रनक्षरश्रुत है। संज्ञी श्रुँत के भी तीन भेद हैं—दीर्घकालिकी, हेतूपदेशिकी, श्रौर दृष्टिवादोपदेशिकी। वर्तमान, भूत श्रौर भविष्य त्रिकालविषयक विचार दीर्घकालिकी संज्ञा है। केवल वर्तमान की दृष्टि में हिताहित का विचार करना हेतूप-देशिकी संज्ञा है। सम्यक् श्रुत के ज्ञान के कारण हिताहित का बोध होना दृष्टिवादोपदेशिकी संज्ञा है। जो इन संज्ञाग्रों को धारण करते हैं वे संज्ञो कहलाते हैं। जो इन संज्ञायों को धारण नहीं करते वे असंज्ञी हैं। असंज्ञी तीन तरह के होते हैं। जो समनस्क होते हुए भी सोच नहीं सकते वे प्रथम कोटि के असंज्ञी हैं। जो अमनस्क हैं वे दूसरी कोटि के असंज्ञी हैं। अमनस्क का अर्थ मन-रहित नहीं है, अपितु अत्यन्त सूक्ष्म मन वाला है। जो मिथ्याश्रुत में विश्वास रखते हैं वे तीसरी कोटि के ग्रसंज्ञी हैं। सादिक श्रुत वह है जिसकी

१--- आवश्य निर्युक्ति १७-१६

२ — नंदीसूत्र ३८

३---वही ३६--४०

श्रादि है। जिसकी कोई श्रादि नहीं है वह अनादिक श्रुत है। इध्यरूप में श्रुत श्रनादिक है श्रीर पर्यायरूप से सादिक है। सपर्यव-नित श्रुत वह है जिसका श्रन्त होता है। जिसका कभी श्रन्त नहीं होता वह श्रप्यंवित्त श्रुत है। यहाँ भी द्रव्य और पर्याय दृष्टि का उपयोग करना चाहिए। गिमक उसे कहते हैं, जिसके सहश पाठ उपलब्ध है। श्रगमिक श्रमहमाक्षरालापक होता है। श्रंगप्रविष्ट श्रीर श्रंगवाह य के विषय में लिख ही चुके है।

श्रत्तान का मुन्य श्राधार गट्द है। हस्तसंकेत श्रादि श्रन्य साधनों में भी यह तान होता है। वहाँ पर ये नाधन गट्द का ही नायं फरते हैं। अन्य गट्दों की तरह उनका स्पष्ट उच्चारण कानों में नहीं पड़ता। मीन उच्चारण से ही वे श्रपना कार्य पर्यो है। श्रुत्तान जब इतना अभ्यस्त हो जाता है कि उसके लिए सफेतरमरण की श्रायद्यकता नहीं रह जाती तब वह मतिज्ञान के धन्त्रभंत था जाता है। श्रुत्तज्ञान के लिए चिन्तन श्रीर संकेतस्मरण थरमण श्रायद्यक है। श्रम्यान द्या में ऐसा न होने पर वह ज्ञान श्रुत्त की कोटि से बाहर निकल कर मति की कोटि में श्रा जाता है। मति श्रीर श्रत:

जैन दर्शन की मान्यता के अनुनार प्रत्येक जीव में कम-मे-कम जान-भित जीर श्रुत आयर्थक होते हैं। केवलज्ञान के समय भी योगों की निर्धात के जिपय में मतभेद हैं। कुछ लोग उन समय भी भित और श्रुत की सत्ता मानते हैं और कहते हैं कि केवलज्ञान के भाष्यकाश के नामने उनका जल्म प्रकाश दय जाता है। मूर्य के प्रचल प्रकाश के रहते हुए चन्द्र आदि का प्रकाश नहीं यत् मालूम होता है। कुछ लोग यह बात गही मानते। उनके मत से केवल-धन राने दा हो रहता है। मित, श्रुतादि धायोपशिमक है। जब सम्दर्भ धानावरण का धय हो जाता है तब धायोपशिमक ज्ञान नहीं रह रहता। पर मत जैन दर्शन की परम्परा के छनुकुत है। केवल धन का धर्ष ही क्वाला जान है। यह क्यराय ही होता है। उसे कि ही की महामना क्वेधित मही है।

मी। चीर प्राति धारस्परित संस्थाप के विषय में उमान्याति

का मत है कि श्रुतज्ञान मतिपूर्वक ही होता है, जब कि मतिज्ञान के लिए यह भावश्यक नहीं कि वह श्रुतपूर्वक ही हो । नन्दीसूत्र का मत है कि जहाँ ग्राभिनिबोधिक ज्ञान (मिति) है वहाँ श्रुतज्ञान भी है और जहाँ श्रुतज्ञान है वहाँ मितज्ञान भी है । सर्वाथिसिद्धि और तत्त्वार्थराजवार्तिक में भी इसी मत का समर्थन है । यहाँ प्रश्न यह है कि क्या ये दोनों मत परस्पर विरोधी हैं ? एक मत के श्रनुसार श्रुतज्ञान के लिए मतिज्ञान श्रनिवार्य है, जबकि मतिज्ञान के लिए श्रुतज्ञान आवश्यक नहीं। दूसरा मत कहता है कि मित और श्रुत दोनों सहचारी हैं। एक के अभाव में दूसरा नहीं रह सकता। जहाँ मित होगी वहाँ श्रुत श्रवश्य होगा श्रीर जहाँ श्रुत होगा वहाँ मित श्रवश्य होगी। हम समभते हैं कि ये दोनों मत परस्पर विरोधी नहीं हैं। उमास्वाति जब यह कहते हैं कि श्रुत के पूर्व मित म्रावश्यक है तो उसका म्रर्थ केवल इतना ही है कि जब कोई विशेष श्रुतज्ञान उत्पन्न होता है तब वह तद्विषयक मतिपूर्वक ही होता है। पहले शब्द सुनाई देता है ग्रौर फिर उसका श्रुतज्ञान होता है। मितज्ञान के लिए यह आवश्यक नहीं कि पहले श्रुतज्ञान हो और फिर मितज्ञान हो, क्योंकि मितज्ञान पहले होता है और श्रुतज्ञान बाद में । यह भी ग्रावश्यक नहीं कि जिस विषय का मतिज्ञान हो उसका श्रुतज्ञान भी हो। ऐसी दशा में दोनों सहचारी कैसे हो सकते हैं ? नन्दीसूत्र में जो सहचारित्व है वह किसी विशेष ज्ञान की अपेक्षा से नहीं है। वह तो एक सामान्य सिद्धान्त है। सामान्य-तया मित और श्रुत सहचारी हैं, क्योंकि प्रत्येक जीव में ये दोनों ज्ञान साथ-साथ रहते हैं। मित और श्रुत के बिना कोई जीव नहीं है। ऐकेन्द्रिय से लगाकर संज्ञी पंचेन्द्रिय तक हरेक जीव में कम-से-

१—श्रुतज्ञानस्य मितज्ञानेन नियतः सहभावः तत्पूर्वकत्वात् । यस्य श्रुत-ज्ञानं तस्य नियतं मितज्ञानं, यस्य तु मितज्ञानं तस्य श्रुतज्ञानं स्याद्वा न वेति ।

<sup>—</sup>तत्त्वार्थसूत्रभाष्य ११३१

**२---**२४

३ --- सर्वार्थसिद्धि १।३०; तत्त्वार्थराजवातिक १।६।३०

कम ये हो जान रहते हैं। इसी हिष्ट से यह कहा गया है कि जहाँ मिनजान है वहां श्रुनजान भी है श्रीर जहाँ श्रुतजान है वहाँ मित-जान भी है। ये दोनों जान जीव में किसी-न-किसी मात्रा में हर नमय रहते हैं। शक्तिरूप से इनकी सत्ता सदैव रहती है। जीव की हिष्ट में यह मह्चारित्व है, न कि किसी विशेष जान की हिष्ट में।

जिनभद्र कहते हैं कि जो ज्ञान श्रुतानुसारी है, इन्द्रिय श्रीर मन से पैदा होता है, तथा नियत प्रथं को समकाने में समर्थ है, यह भावश्रुत है। शेष मित हैं। केवल शब्दज्ञान श्रुत नहीं है। जिस शब्दज्ञान के पीछे श्रुतानुसारी संकेतस्मरण है श्रीर जो नियत श्र्यं को समभाने में समयं है वही शब्दज्ञान श्रुत है। इसके प्रतिरियत जितना भी धट्दज्ञान है, सेव मिति है। सामान्य शट्दज्ञान, जो कि केवल मितजान है, बद्ते-बद्ते उपमु वत स्तर तक पहुँचता है गभी यह श्रुतज्ञान बनता है। मन्दज्ञान होने से कोई भी भन्दज्ञान श्रुत नहीं हो जाता। श्रुत के लिए जो शर्ते हैं उन्हें पूरी करने पर ही मन्द्रज्ञान श्रुत बनता है। श्रुतज्ञान के प्रति कारण होने से शब्द को द्रव्यश्चन केहा जाता है। वास्तव में भावश्चत ही श्रुत है। पर भारमगुषेक्ष है, प्रतः श्र्वानुमारित्व, इन्द्रिय श्रीर मेनोजन्य व्या-पार धौर नियत थयं को सेमफाने का सामर्थ्य—ये सब बातें होना धायस्यक है। धार्गे इसी बात को श्रिधिक स्पष्ट करते हुए कहा गया है कि वका या श्रोता का यही ज्ञान श्रुत है जो श्रुतानुमारी है। जो हान श्रुतानृसारी नहीं है वह मति है । वेबल सब्द-संमर्ग में ही ज्ञान भ्यानी है। बाता । घरवया ईहा, प्रवाय चादि भी श्रान ही होते प्याति -ये पिना सन्दर-मंनगं के उत्पन्न नहीं होते । मन में 'यह स्त्री

१ दिय-गर्गोतिसर्वं, लं विष्णामां मुयामानारेग् ।
 नियमणुनिनमस्यं म भावस्यं, मई इयस् ॥
 नियमणुनिनमस्यं म भावस्यं, मई इयस् ॥

भगाणी मुगालो व मुख य जिस्ति मुखानुसारि विष्णुतस् ।
 भगाणी पर गुणाईवी, व विष्णान्यी स्वयं मुद्दी ।।
 --विशेषाद्यवक्रमान्य, १२१

का शब्द है या पुरुष का' यह विकल्प बिना ग्रन्तर्जल्प के नहीं हो सकता। यह अन्तर्जल्प शब्द-संसर्ग है। शब्द-संसर्ग होते हुए जहाँ श्रुतानुसारित्व हो वह ज्ञान श्रुत है। श्रुतानुसारी का ग्रथं है-शब्द व शास्त्र के ग्रथं की परम्परा का श्रनुसरण करने वाला।

## श्रवधिज्ञान:

श्रात्मा का स्वाभाविक गुगा केवलज्ञान है। कर्म के श्रावरण की तरतमता के कारण यह ज्ञान विविध रूपों में प्रकट होता है। मित श्रीर श्रुत इन्द्रिय तथा मन की सहायता से उत्पन्न होते हैं, श्रतः वे श्रात्मा की दृष्टि से परोक्ष हैं। श्रविध, मनःपर्यय श्रीर केवल सीधे श्रात्मा से होते हैं, श्रतः उन्हें प्रत्यक्ष कहा गया है। केवलज्ञान सकल प्रत्यक्ष है श्रीर श्रविध श्रीर मनःपर्यय विकलप्रत्यक्ष हैं। श्रविध ज्ञान श्रीर मनःपर्ययज्ञान श्रात्मा से पैदा होते हैं इसलिए प्रत्यक्ष हैं। श्रविध ज्ञान श्रीर मनःपर्ययज्ञान श्रात्मा से पैदा होते हैं इसलिए प्रत्यक्ष हैं किन्तु श्रपूर्ण हैं, श्रतः विकल हैं। श्रविध का श्रविध का विषय केवल रूपी पदार्थ हैं। श्रविध ज्ञान की क्या सीमा है ? श्रविध का विषय केवल रूपी पदार्थ हैं। जो रूप, रस, गन्ध श्रीर स्पर्शयुक्त है वही श्रविध का विषय है। इससे श्रागे श्ररूपी पदार्थों में श्रविध की प्रवृत्ति नहीं हो सकती। दूसरे शब्दों में कहा जाय तो छः द्रव्यों में से केवल एक द्रव्य श्रविध का विषय हो सकता है। वह द्रव्य है पुद्गल, क्योंकि केवल पुद्गल ही रूपी है। श्रन्य पाँच द्रव्य उसके विपय नहीं हो सकते।

ग्रविद्यान के ग्रिविकारी दो प्रकार के होते हैं—भवप्रत्ययी ग्रौर गुग्पप्रत्ययी। भवप्रत्यय ग्रविद्यान देव ग्रौर नारक को होता हैं। गुग्प-प्रत्यय का ग्रिविकारी मनुष्य या तिर्यञ्च होता है। भवप्रत्यय का ग्रथं है जन्म से प्राप्त होने वाला। जो ग्रविद्यान जन्म के साथ ही-साथ प्रकट होता है- वह भवप्रत्यय है। देव ग्रौर नारक को पैदा होते ही ग्रविद्यान प्राप्त होता है। इसके लिए उन्हें व्रत, नियमादि का पालन नहीं करना पड़ता। उनका भव ही ऐसा है कि वहाँ पैदा होते ही ग्रविद्यान हो जाता है। मनुष्य ग्रीर ग्रन्य प्राणियों

१—-'क्पिप्यवधे: ।' — तत्त्वार्थसूत्र १, २८ २ —स्यानांगनूत्र ७१ नंतीन्त्र ७-८, तत्त्वार्थसूत्र १, २२-२३

के लिये ऐसा नियम नहीं है। मिन श्रीर श्रुतज्ञान तो जन्म के साथ ही होते हैं किन्तु धवधिज्ञान के लिए यह धावस्यक नहीं है। व्यक्ति के प्रयन्न ने कमों का क्षयोपशम होने पर ही यह ज्ञान पैदा होता है। देव श्रीर नारक की तरह मनुष्यादि के लिए यह ज्ञान जन्म सिट नहीं है, श्रवितु बन, नियम बादि गुगों के पानन से प्राप्त किया जा सकता है। इसीलिए इसे मुगाप्रत्यय अथवा आयोपशमिक महाने हैं। यहाँ एक प्रान उठ सकता है कि जब यह नियम है कि धविष्यानावरमा के क्षयोपयम से ही अवधिज्ञान प्रकट होता है तव यह पैसे कहा जा सकता है कि देव श्रीर नारक जन्म से ही श्रवधि-शानी होते है ? उनके लिए भी क्षयोपशम ग्रावय्यक है । उनमें और इतरों में अन्तर इतना ही है कि उनका क्षयोपराम भवजन्य होता है धर्पात उस जाति में जन्म लेने पर श्रवधिज्ञानावरमा का क्षयोपशम हो ही जाता है। यह जाति ही ऐसी है कि जिसके कारमा यह कार्य विना विशेष प्रवस्त के पूरा हो। जाता है । मनुष्यादि। श्रन्य जातियों के लिए यह नियम नहीं। वहां तो ब्रत, नियमादि का विशेषरूप मे पालन करता पडता है। तभी श्रवधिशानावरम् का क्षयोपशम होता है। अयोपसम तो सभी के लिए प्रावस्यक है। अन्तर साधन में ि। जो जीव केवल जन्म मात्र से धयोपनम कर नकते हैं उनका धयविज्ञान भववत्यय है। जिन्हें इसके निये विशेष प्रयत्न करना पड़ना है उनका धवधितान गुगाप्रत्यय है।

गुराष्ट्रस्य व्यविष के छः भेद होते हैं-अनुगामी, छननुगामी, वर्ध-भाग, सियमान, अयस्थित धौर छन्यन्थित ।

को सर्याधवान एक स्थान को छोड़कर इसरे स्थान पर चले अभि पर भी नष्ट न हो, विषित् नाथ-नाथ जावे, यह अनुगामी है।

अपिक्षान का त्याग कर देने पर जो नष्ट हो जाय बह धनकुगामी है।

को एवधिकान उत्पत्ति के समय में क्रमणः बढ़ता जाय बह

१०० भग्यामयसर्गामिवर्षमानशीयमास्य निःलासयम्बद्धेदात् । हह्तिषः । — तस्यार्थसावयातिसः ११२२।४ का शब्द है या पुरुष का' यह विकल्प बिना ग्रन्तर्जल्प के नहीं हो सकता। यह अन्तर्जल्प शब्द-संसर्ग है। शब्द-संसर्ग होते हुए जहाँ श्रुतानुसारित्व हो वह ज्ञान श्रुत है। श्रुतानुसारी का ग्रर्थ है—शब्द व शास्त्र के ग्रर्थ की परम्परा का श्रनुसरण करने वाला।

# श्रवधिज्ञान :

य्यात्मा का स्वाभाविक गुरा केवलज्ञान है। कर्म के य्रावररा की तरतमता के काररा यह ज्ञान विविध रूपों में प्रकट होता है। मित श्रौर श्रुत इन्द्रिय तथा मन की सहायता से उत्पन्न होते हैं, ग्रतः वे ग्रात्मा की दृष्टि से परोक्ष हैं। ग्रवधि, मनःपर्यय ग्रौर केवल सीधे ग्रात्मा से होते हैं, ग्रतः उन्हें प्रत्यक्ष कहा गया है। केवलज्ञान सकल प्रत्यक्ष है ग्रौर ग्रवधि ग्रौर मनःपर्यय विकलप्रत्यक्ष हैं। ग्रवधिज्ञान ग्रौर मनःपर्ययज्ञान ग्रात्मा से पदा होते हैं इसलिए प्रत्यक्ष हैं। ग्रवधिज्ञान ग्रौर मनःपर्ययज्ञान ग्रात्मा से पदा होते हैं इसलिए प्रत्यक्ष हैं किन्तु ग्रपूर्ण हैं, ग्रतः विकल हैं। ग्रवधि का ग्रथं है 'सीमा' ग्रथवा 'वह जो सीमित है'। ग्रवधिज्ञान की क्या सीमा है? ग्रवधि का विषय केवल रूपी पदार्थ हैं । जो रूप, रस, गन्ध ग्रौर स्पर्शयुक्त है वही ग्रवधि का विषय है। इससे ग्रागे ग्ररूपी पदार्थों में ग्रवधि की प्रवृत्ति नहीं हो सकती। दूसरे शब्दों में कहा जाय तो छः द्रव्यों में से केवल एक द्रव्य ग्रवधि का विषय हो सकता है। वह द्रव्य है पुद्गल, क्योंकि केवल पुद्गल ही रूपी है। ग्रन्य पाँच द्रव्य उसके विषय नहीं हो सकते।

ग्रविधज्ञान के ग्रिधिकारी दो प्रकार के होते हैं—भवप्रत्ययी ग्रौर गुराप्रत्ययी। भवप्रत्यय ग्रविधज्ञान देव ग्रौर नारक को होता हैं। गुरा-प्रत्यय का ग्रिधिकारी मनुष्य या तिर्यञ्च होता है। भवप्रत्यय का ग्रर्थ है जन्म से प्राप्त होने वाला। जो ग्रविधज्ञान जन्म के साथ ही-साथ प्रकट होता है- वह भवप्रत्यय है। देव ग्रौर नारक को पैदा होते ही ग्रविधज्ञान प्राप्त होता है। इसके लिए उन्हें व्रत, नियमादि का पालन नहीं करना पड़ता। उनका भव ही ऐसा है कि वहाँ पैदा होते ही ग्रविधज्ञान हो जाता है। मनुष्य ग्रौर ग्रन्य प्रास्तियों

१—- रूपिप्ववधे: ।' — तत्त्वाथंसूत्र १, २८ २ —स्यानांगनूत्र ७१ नंदीसूत्र ७-८, तत्त्वार्थसूत्र १, २२-२३

के लिये ऐसा नियम नहीं है। मित ग्रौर श्रुतज्ञान तो जन्म के साथ ही होते हैं. किन्तु ग्रवधिज्ञान के लिए यह ग्रावश्यक नहीं है। व्यक्ति के प्रयत्न से कर्मों का क्षयोपशम होने पर ही यह ज्ञान पैदा होता है। देव ग्रौर नारक की तरह मनुष्यादि के लिए यह ज्ञान जन्म सिद्ध नहीं है, ग्रिपितु व्रत, नियम ग्रादि गुगों के पालन से प्राप्त किया जा सकता है। इसीलिए इसे गुगाप्रत्यय ग्रथवा क्षायोपशमिक कहते हैं। यहाँ एक प्रश्न उठ सकता है कि जव यह नियम है कि ग्रवधिज्ञानावरण के क्षयोपशम से ही ग्रवधिज्ञान प्रकट होता है तब यह कैसे कहा जा सकता है कि देव ग्रीर नारक जन्म से ही ग्रवधि-ज्ञानी होते हैं ? उनके लिए भी क्षयोपशम ग्रावश्यक है। उनमें और दूसरों में ग्रन्तर इतना ही है कि उनका क्षयोपशम भवजन्य होता है अर्थात् उस जाति में जन्म लेने पर अवधिज्ञानावरण का क्षयोपशम हो ही जाता है। वह जाति ही ऐसी है कि जिसके कारण यह कार्य विना विशेष प्रयत्न के पूरा हो जाता है। मनुष्यादि ग्रन्य जातियों के लिए यह नियम नहीं। वहाँ तो व्रत, नियमादि का विशेषरूप से पालन करना पड़ता है। तभी अवधिज्ञानावरण का क्षयोपशम होता है। क्षयोपशम तो सभी के लिए ग्रावश्यक है। ग्रन्तर साधन में है। जो जीव केवल जन्म मात्र से क्षयोपशम कर सकते हैं उनका ग्रवधिज्ञान भवप्रत्यय है। जिन्हें इसके लिये विशेष प्रयत्न करना पड़ता है उनका श्रवधिज्ञान गुराप्रत्यय है ।

गुराप्रत्यय ग्रवधि के छः भेद होते हैं-अनुगामी, ग्रननुगामी, वर्ध-मान, हीयमान, अवस्थित ग्रौर ग्रनवस्थित ।

जो ग्रवधिज्ञान एक स्थान को छोड़कर दूसरे स्थान पर चले जाने पर भी नष्ट न हो, ग्रपितु साथ-साथ जावे, वह अनुगामी है।

जत्पत्तिस्थान का त्याग कर देने पर जो नष्ट हो जाय वह स्रननुगामी है।

जो अवधिज्ञान उत्पत्ति के समय से क्रमशः बढ़ता जाय वह

१ — 'ग्रनुगाम्यननुगामिवर्धमानहीयमानावस्थितानवस्थितभेदात् षड्विघः'

<sup>—</sup>तत्त्वार्थराजवातिक १।२२।४

वर्धमान है। यह वृद्धि क्षेत्र, शुद्धि ग्रादि किसी भी हिष्टि से हो सकती है।

जो ग्रवधिज्ञान उत्पत्ति के समय से परिगामों की विगुद्धि कम हो जाने के कारगा क्रमशः ग्रल्प-विषयक होता जाता है वह हीयमान है।

जो न तो बढ़ता है ग्रीर न कम होता है, ग्रिपतु जंसा उत्पन्न होता है वैसा-का वैसा बना रहता है। जन्मातर के समय ग्रथवा केवलज्ञान होने पर नष्ट होता है, वह ग्रवस्थित है।

जो ग्रवधिज्ञान कभी घटता है, कभी बढ़ता है, कभी प्रकट होता है, कभी तिरोहित हो जाता है उसे ग्रनवस्थित ग्रवधिज्ञान कहते हैं।

ग्रविधज्ञान के उपर्युक्त छः भेद स्वामी के गुरा की हिष्ट से हैं। इनके अतिरिक्त क्षेत्र ग्रादि की हिष्ट से तीन भेद ग्रौर होते हैं—देशाविध, परमाविध और सर्वाविधि। देशाविध के पुनः तीन भेद होते हैं—जघन्य, उत्कृष्ट ग्रौर ग्रजघन्योत्कृष्ट। सर्वाविध एक ही प्रकार का होता है।

जघन्य देशाविध का क्षेत्र उत्सेधांगुले का ग्रसंख्यातवाँ भाग है। उत्कृष्ट देशाविध का क्षेत्र सम्पूर्ण लोक है। ग्रजघन्योत्कृष्ट देशाविध का क्षेत्र इन दोनों के बीच का है, जो ग्रसंख्यात प्रकार का है।

जघन्य परमावधि का क्षेत्र एक प्रदेशाधिक लोक है। उत्कृष्ट परमावधि का क्षेत्र ग्रसंख्यातलोक प्रमारा है। ग्रजघन्योत्कृष्ट परमा-विधका क्षेत्र इन दोनों के बीच का है।

सर्वाविध का क्षेत्र उत्कृष्ट परमाविध के क्षेत्र से बाहर ग्रसंख्यात क्षेत्र प्रमाण है।

१ — 'पुनरपरेऽवधेस्त्रयो भेदा देशावधिः परमावधिः सर्वावधिःचेति'।
—वही १।२२।५ (वृत्तिसहित)

२ — अंगुल एक प्रकार का क्षेत्र का नाप है। यह तीन प्रकार का है — उत्सेघांगुल, प्रमाणांगुल और आत्मांगुल। भिन्न भिन्न पदार्थों के नाप के लिए भिन्न भिन्न अंगुल निश्चित हैं।

लोक से ग्रधिक क्षेत्र नहीं हो सकता, क्योंकि लोक के बाहर कोई पदार्थ नहीं जिसे ग्रवधिज्ञानी जान सके। इसलिए जहाँ लोक से ग्रधिक क्षेत्र का निर्देश है वहाँ उत्तरोत्तर उतने ही प्रमाण में ज्ञान की सूक्ष्मता समभाना चाहिए। जिस तरह क्षेत्र की दृष्टि से विभिन्न प्रकार हैं उसी प्रकार काल की दृष्टि में भी ग्रनेक भेद हो सकते हैं। उन सब का वर्णन करना यहाँ ग्रभीष्ट नहीं।

ग्रावश्यकित मुं कित में क्षेत्र, संस्थान, ग्रवस्थित, तीव्र, मन्द ग्रादि चौदह दृष्टियों से ग्रविधिज्ञान का लम्बा वर्णन हैं। विशेषावश्यक भाष्य में सात प्रकार के निक्षेप से ग्रविधिज्ञान को समक्षेन की सूचना है। ये सात निक्षेप हैं—नाम, स्थापना, द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव ग्रौर भाव।

#### मनःपर्ययज्ञानः

'मनुष्यों के मन के चिन्तित ग्रर्थ को प्रकट करने वाला ज्ञान मनःपर्ययज्ञान है। यह मनुष्य क्षेत्र तक सीमित है, गुर्ग के काररग उत्पन्न होता है ग्रीर चारित्रवान् व्यक्ति ही इसका ग्रधिकारी है'। यह मनःपर्ययज्ञान की व्याख्या ग्रावश्यकित ग्री क्तिकार ने की है। मन एक प्रकार का पौद्गलिक द्रव्य है। जब व्यक्ति किसी विषय का विचार करता है तब उसके मन का विविध पर्यायों में परिवर्तन होता है। उसका मन तद्तद् पर्यायों में परिग्तित होता है। मनः पर्ययज्ञानी उन पर्यायों का साक्षात्कार करता है। उस साक्षात्कार के ग्राधार पर वह यह जान सकता है कि यह व्यक्ति इस समय यह बात सोच रहा है। ग्रनुमान—कल्पना से किसी के विषय में यह सोचना कि 'ग्रमुक व्यक्ति ग्रमुक विचार कर रहा है' मनःपर्ययज्ञान नहीं है। मन के परिग्मन का ग्रात्मा से साक्षात् प्रत्यक्ष करके मनुष्य के चिन्तित ग्रर्थ को जान लेना मनःपर्ययज्ञान हैं। यह ज्ञान

१----२६-२८

२—मणपज्जवणागां पुरा, जरामरापिरिचितियत्थपागडरां। मार्गुमखेत्तिवद्धं,गुरापच्चइयं चरित्तवस्रो।।

<sup>—</sup>ग्रावश्यकनियुँ क्ति, ७६

ग्रात्मपूर्वक होता है न कि मनपूर्वक । मन तो विषय मात्र होता है । ज्ञाता साक्षात् ग्रात्मा है ।

मनःपर्ययज्ञान के दो प्रकार हैं—ऋजुमित ग्रौर विपुलमित । ऋजुमित की ग्रपेक्षा विपुलमित का ज्ञान विगुद्धतर होता है, क्योंकि विपुलमित ऋजुमित की ग्रपेक्षा मन के सूक्ष्मतर परिगामों को भी जान सकता है। दूसरा ग्रन्तर यह है कि ऋजुमित प्रतिपाती है ग्रथित् उत्पन्न होने के बाद चला भी जाता है किन्तु विपुलमित नष्ट नहीं हो सकता। वह केवलज्ञान की प्राप्ति पर्यन्त ग्रवश्य रहता है ।

मनः पर्ययज्ञान के विषय में दो परम्पराएँ चली ग्रा रही हैं। एक परम्परा तो यह मानती है कि मनः पर्ययज्ञानी चिन्तित ग्रर्थ का प्रत्यक्ष कर लेता है । दूसरी परम्परा इसके विपरीत यह मानती है कि मनः पर्ययज्ञानी मन की विविध ग्रवस्थाग्रों का तो प्रत्यक्ष करता है, किन्तु उन ग्रवस्थाग्रों में जो ग्रर्थ रहा हुग्रा है उसका ग्रनुमान करता है। दूसरे शब्दों में एक परम्परा ग्रर्थ का ही प्रत्यक्ष मानती है ग्रीर दूसरी परम्परा मन का तो प्रत्यक्ष मानती है किन्तु ग्रर्थ का ज्ञान ग्रनुमान से मानती है। मन की विविध परिग्रातियों को मनः पर्ययज्ञानी प्रत्यक्ष रूप से जान लेता है ग्रीर उन परिग्रातियों को मनः पर्ययज्ञानी प्रत्यक्ष रूप से जान लेता है, जिसके कारण मन का उस रूप से परिग्रामन हुग्रा हो। इसी बात को ग्रीर स्पष्ट करें। पहली परम्परा मन के द्वारा चिन्तित ग्रर्थ के ज्ञान के लिए मन को माध्यम न मानकर सीधा उस ग्रर्थ का प्रत्यक्ष मान लेती है। मन के पर्याय ग्रीर ग्रर्थ के पर्याय में लिंग ग्रीर लिंगी का सम्बन्ध नहीं मानती। केवल मन एक सहारा है। जैसे कोई यह कहे कि 'देखो, बादलों में चन्द्रमा है' तो इसका ग्रर्थ यह नहीं होता कि चन्द्रमा

१ - ऋजुविपुलमती मनःपर्याय :। - तत्त्वार्थसुत्र, १।२४

२---वही १।२५

३--सर्वार्थसिद्धि, १।६ ; तत्त्वार्थराजवातिक, १।२६।६-७

४---विशेषावश्यकभाष्य, ८१४

सचमुच वादलों में है। यह तो दृष्टि के लिए एक ग्राधारमात्र है। इसी प्रकार मन भी ग्रर्थ जानने का एक ग्राधारमात्र है। वास्तव में प्रत्यक्ष तो ग्रर्थ का ही होता है। इसके लिए मन के ग्राधार की ग्रावश्यकता ग्रवश्य रहती है। दूसरी गरम्परा यह मानने के लिए तैयार नहीं। वहाँ मन का ज्ञान मुख्य है ग्रीर ग्रर्थ का ज्ञान उस ज्ञान के वाद की चीज है। मन के ज्ञान से ग्रर्थ का ज्ञान होता है न कि सीधा ग्रर्थज्ञान। मन:पर्यय का ग्रर्थ ही यह है कि मन की पर्यायों का ज्ञान न कि ग्रर्थ की पर्यायों का ज्ञान।

उपर्युक्त दोनों परम्पराश्रों में से दूसरी परम्परा युक्तिसंगत मालूम होती है। मनःपर्ययज्ञान से साक्षात् अर्थज्ञान होना सम्भव नहीं, क्योंकि उसका विषय रूगी द्रव्य का अनन्तवाँ भाग हैं। यदि वह मन के सम्पूर्ण विषयों का साक्षात् ज्ञान कर लेता है तो अरूपी द्रव्य भी उसके विषय हो जाते हैं, क्योंकि मन से अरूपी द्रव्य का भी विचार हो सकता है। ऐसा होना इष्ट नहीं। मनः-पर्ययज्ञान मूर्त द्रव्यों का साक्षात्कार करता है और वह भी अवधि-ज्ञान जितना नहीं। अवधिज्ञान सब प्रकार के पुद्गल द्रव्यों का ग्रह्ण करता है किन्तु मनःपर्ययज्ञान उनके अनन्तवें भाग अर्थात् मनरूप बने हुये पुद्गलों का मानुषोत्तर क्षेत्र के अन्तर्गत ही ग्रह्ण करता है। मन का साक्षात्कार हो जाने पर तिच्चिन्तित अर्थ का ज्ञान अनुमान से हो सकता है। ऐसा होने पर मन के द्वारा चिन्तित मूर्त, अमूर्त सभी द्रव्यों का ज्ञान हो सकता है।

### भ्रवधि भ्रौर मनःपर्ययः

स्रविध और मनःपर्यय दोनों ज्ञान रूपी द्रव्य तक सीमित हैं तथा स्रपूर्ण स्र्यात् विकलप्रत्यक्ष हैं। इतना होते हुए भी दोनों में स्रन्तर है। यह स्रन्तर चार दृष्टियों से है—विजुद्धि, क्षेत्र, स्वामी स्रौर विषये। मनः-पर्ययज्ञान स्रपने विषय को स्रविध्ञान की स्रपेक्षा विश्वद्रूप से जानता

१- 'तदनन्तभागे मनःपर्यायस्य'।

<sup>—</sup>तत्त्वार्थसूत्र १।२६

२ — 'विशुद्धिक्षेत्रस्वामिविषयेम्योऽविधमनःपर्याययोः ।

<sup>--</sup>तत्त्वार्यसूत्र १।२६

है। ग्रतः उससे विगुद्धतर है। यह विगुद्धि विषय की न्यूनाधिकता पर नहीं, किन्तु विषय की सूक्ष्मता पर ग्रवलम्बित है। ग्रधिक मात्रा में विषय का ज्ञान होना उतना महत्वपूर्ण नहीं जितना विषय की सूक्ष्मताग्रों का ज्ञान होना। मनःपर्ययज्ञान से रूपी द्रव्य का सूक्ष्म ग्रंज जाना जाता है। ग्रवधिज्ञान उतनी सूक्ष्मता तक नहीं पहुँच सकता। ग्रवधिज्ञान का क्षेत्र ग्रंगुल के ग्रसंख्यातवें भाग से लेकर सारा लोक है मनःपर्ययज्ञान का क्षेत्र मनुष्य लोक (मानुषोत्तर पर्वत पर्यन्त) है। ग्रवधिज्ञान का स्वामी क्षेत्र मनुष्य लोक (मानुषोत्तर पर्वत पर्यन्त) है। ग्रवधिज्ञान का स्वामी देव, नरक, मनुष्य ग्रौर तिर्यञ्च किसी भी गति का जीव हो सकता है। मनःपर्ययज्ञान का स्वामी केवल चारित्रवान् मनुष्य ही हो सकता है। ग्रवधिज्ञान का विषय सभी रूपीद्रव्य हैं (सब पर्याय नहीं), किन्तु मनःग्रवधिज्ञान का विषय केवल मन है, जो कि रूपीद्रव्य का ग्रनन्तवाँ पर्ययज्ञान का विषय केवल मन है, जो कि रूपीद्रव्य का ग्रनन्तवाँ भाग है।

उपर्यु क्त विवेचन को देखने से मालूम पड़ता है कि अविधज्ञान और मन:पर्ययज्ञान में कोई ऐसा अन्तर नहीं जिसके आधार पर दोनों ज्ञान स्वतन्त्र सिद्ध हो सकें। दोनों में एक ही ज्ञान की दो भूमिकाओं से अधिक अन्तर नहीं है। एक ज्ञान कम विशुद्ध है, दूसरा ज्ञान अधिक विशुद्ध है। दोनों के विषयों में भी समानता ही है। क्षेत्र और स्वामी की दिष्ट से भी सीमा की न्यूनाधिकता है। कोई ऐसा मौलिक अन्तर नहीं दीखता जिसके कारण दोनों को स्वतन्त्र ज्ञान कहा जा सके। दोनों ज्ञान आंशिक आत्म-प्रत्यक्ष की कोटि में हैं। मित और श्रुतज्ञान के विषय में भी यही बात कही जा सकती है।

केवलज्ञान:
यह ज्ञान विशुद्धतम है। मोहनीय, ज्ञानावरण, दर्शनावरण और
अन्तराय के क्षय से कैवल्य प्रकट होता हैं। मित, श्रुत, अवधि और
अन्तराय के क्षय से कैवल्य प्रकट होता हैं। मित, श्रुत, अवधि और
मनःपर्यय क्षायोपशमिक ज्ञान हैं। केवलज्ञान क्षायिक है। केवलज्ञान के
चार प्रतिबंधक कर्म हैं—मोहनीय, ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तराय।
यद्यपि इन चारों कर्मों के क्षय से चार भिन्न-भिन्न शक्तियाँ उत्पन्न होती
यद्यपि इन चारों कर्मों के क्षय से चार भिन्न-भिन्न शक्तियाँ उत्पन्न होती
हैं, किन्तु केवलज्ञान उन सब में मुख्य है. इसलिए हमने उपर्युक्त वाक्य

का प्रयोग किया है। सर्व-प्रथम मोह का क्षय होता है। तदनन्तर भ्रन्तर्मु हूर्त के बाद ही ज्ञानावरण, दर्शनावरण भ्रौर भ्रन्तराय-इन तीनों कर्मी का क्षय होता है। तदनन्तर केवलज्ञान पैदा होता है ग्रौर उसके साथ-ही-साथ केवलदर्शन भ्रादि तीन ग्रन्य शक्तियाँ भी उत्पन्न होती हैं। केवलज्ञान का विषय सर्व द्रव्य ग्रौर सर्व पर्याय हैं। कोई भी वस्तु ऐसी नहीं है, जिसको केवलज्ञानी न जानता हो। कोई भी पर्याय ऐसा नहीं है, जो केवलज्ञान का विषय न हो। जितने भी द्रव्य हैं ग्रौर उनके वर्तमान, भूत ग्रौर भविष्य के जितने भी पर्याय हैं, सब केवलज्ञान के विषय हैं। केवलज्ञान के समय मित श्रादि चारों ज्ञान नहीं होते, इसका निर्देश पहले कर चुके हैं। ग्रात्मा की ज्ञानशक्ति का पूर्ण विकास या श्राविर्भाव केवलज्ञान है। इस ज्ञान के होते ही जितने छोटे मोटे क्षायोपशमिक ज्ञान हैं, सब समाप्त हो जाते हैं। मित ग्रादि क्षायोपशमिक ज्ञान ग्रात्मा के ग्रपूर्ण विकास के द्योत्तक हैं। जब ब्रात्मा का पूर्ण विकास हो जाता है तब इनकी स्वतः समाप्ति हो जाती है। पूर्णता के साथ अपूर्णता नहीं टिक सकती। दूसरे शब्दों में पूर्णता के ग्रभाव का नाम ही अपूर्णता है। पूर्णता का सद्भाव अपूर्णता के ग्रसद्भाव का द्योतक है। केवलज्ञान सकल-प्रत्यक्ष है—सम्पूर्ण है, ग्रतः उसके साथ मित ग्रादि ग्रप्णंज्ञान नहीं रह सकते। जैन दर्शन की केवलज्ञान-विषयक मान्यता व्यक्ति के ज्ञान के विकास का भ्रन्तिम सोपान है।

#### दर्शन श्रीर ज्ञान:

श्रात्मा का स्वरूप बताते समय हम कह चुके हैं कि उपयोग जीव का लक्षण है। यह उपयोग दो प्रकार का होता है—श्रनाकार ग्रीर साकार। श्रनाकार उपयोग को दर्शन कहते हैं ग्रीर साकार उपयोग को ज्ञान'। श्रनाकार का ग्रर्थ है-निर्विकल्पक ग्रीर साकार का ग्रर्थ है-सिवकल्पक। जो उपयोग सामान्यभाव का ग्रहण करता है वह निर्विकल्पक है ग्रीर

१ — 'सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवलस्य'। —तत्त्वार्यसूत्र १।३०

२ -तत्त्वार्थसूत्रभाष्य । १६

जो विशेष का ग्रहण करता है वह सिवकल्पक है। सत्ता सामान्य की सर्वोत्कृष्ट भूमिका है। सत्ता में भेद होते ही विशेष प्रारम्भ हो जाता है।

जैनदर्शन में दर्शन ग्रीर ज्ञान की मान्यता बहुत प्राचीन है। कर्मों के श्राठ भेदों में पहले के दो भेद ज्ञान ग्रीर दर्शन से सम्बन्धित हैं। कर्म-विषयक मान्यता जितनी प्राचीन है, ज्ञान ग्रीर दर्शन की मान्यता भी उतनी ही प्राचीन है। ज्ञान को ग्राच्छादित करने वाले कर्म का नाम ज्ञानावरण कर्म है। दर्शन की शक्ति को ग्रावृत्त करने वाले कर्म को दर्शनावरण कर्म कहते हैं। इन दोनों प्रकार के ग्रावरणों के क्षयोपशम से ज्ञान ग्रीर दर्शन का ग्राविर्माव होता है। ग्रागमों में ज्ञान के लिए 'जाएइ' (जानाति) ग्रर्थात् जानता है ग्रीर दर्शन के लिए 'पासइ' (पश्यित) ग्रर्थात् देखता है का प्रयोग हुग्रा है।

साकार ग्रौर ग्रनाकार के स्थान पर एंक मान्यता यह भी देखने में ग्राती है कि बहिमुंख उपयोग ज्ञान है ग्रौर ग्रन्तमुंख उपयोग दर्शन है। ग्राचार्य वीरसेन लिखते हैं कि सामान्य-विशेषात्मक वाह्यार्थ का ग्रहण ज्ञान है ग्रौर तदात्मक ग्रात्मा का ग्रहण दर्शन हैं। तत्त्व सामान्य-विशेषात्मक है। चाहे ग्रात्मा हो, चाहे ग्रात्मा से इतर पदार्थ हों—सब इसी लक्षण से युक्त हैं। दर्शन ग्रौर ज्ञान का भेद यही है कि दर्शन सामान्य-विशेषात्मक ग्रात्मा का उपयोग है—स्वरूप दर्शन है, जब कि ज्ञान ग्रात्मा से इतर प्रमेय का ग्रहण करता है। इसके ग्रतिरिक्त दर्शन ग्रौर ज्ञान में कोई ग्रन्तर नहीं है। जो लोग यह मानते हैं कि सामान्य का ग्रहण दर्शन है ग्रौर विशेष का ग्रहण ज्ञान है वे इस मत के ग्रनुसार दर्शन ग्रौर ज्ञान का स्वरूप नहीं जानते। सामान्य ग्रौर विशेष दोनों पदार्थ के धर्म हैं। एक के ग्रभाव में दूसरा नहीं रह सकता। दर्शन ग्रौर ज्ञानं, इन दोनों धर्मों का ग्रहण करते हैं। केवल सामान्य या केवल विशेष का ग्रहण नहीं हो सकता। सामान्य-व्यतिरिक्त विशेष का ग्रहण करने वाला

१—'सामान्यविशेषात्मकबाह्यार्थग्रह्णं ज्ञानम्, तदात्मकस्वरूपग्रह्णं दर्शन-मिति सिद्धम्'।

को सामान्यग्राही मानने का ग्रर्थ केवल इतना ही है कि उस उपयोग में सामान्य धर्म भलकता है जब कि ज्ञानोपयोग में विशेष धर्म की ग्रोर प्रवृत्ति रहती है। इसका यह ग्रर्थ नहीं कि सामान्य का तिरस्कार करके विशेष का ग्रहण किया जाता है ग्रथवा विशेष को एक ग्रोर फेंककर सामान्य का सम्मान किया जाता है। वस्तु में दोनों धर्मों के रहते हुए भी उपयोग किसी एक धर्म का मुख्य रूप से ग्रहण कर सकता है। यदि ऐसा न होता तो हम सामान्य ग्रौर विशेष का भेद ही नहीं कर पाते। उपयोग में धर्मों का भेद हो सकता है, वस्तु में नहीं। उपयोग में सामान्य ग्रौर विशेष का भेद किसी भी तरह व्यभिचारी नहीं है।

ज्ञान श्रीर दर्शन में क्या भेद है, इसका विवेचन हो चुका। श्रव यह देखेंगे कि काल की दृष्टि से दोनों का क्या सम्वन्ध है? जहाँ तक छद्मस्थ श्रर्थात् सामान्य व्यक्ति का प्रश्न है, सभी श्रांचार्य एकमत हैं कि दर्शन श्रीर ज्ञान युगपद् न होकर कमशः होते हैं। हाँ, केवली के प्रश्न को लेकर श्रांचार्यों में मतभेद है। केवली में दर्शन श्रीर ज्ञान की उत्पत्ति कैसे होती है, इस प्रश्न के विषय में तीन मत हैं। एक मत के श्रनुसार दर्शन श्रीर ज्ञान कमशः होते हैं। दूसरी मान्यता के श्रनुसार दर्शन श्रीर ज्ञान युगपद् होते हैं। तीसरा मत यह हैं कि ज्ञान श्रीर दर्शन में श्रभेद है—दोनों एक हैं।

श्रावश्यकिनयुं क्ति में कहा गया है कि केवली के दो उपयोग एक साथ नहीं हो सकते'। श्रागम इस विषय में एकमत हैं। वे दर्शन श्रौर ज्ञान को युगपद् नहीं मानते'।

दिगम्बर भ्राचार्य दूसरी मान्यता का समर्थन करते हैं। इस विषय में वे सभी एकमत हैं कि केवलदर्शन भ्रौर केवलज्ञान युगपद होते हैं। उमास्वाति का कथन है कि मित, श्रुत भ्रादि में उपयोग क्रम से होता है, युगपद नहीं। केवली में दर्शन भ्रौर ज्ञानात्मक उपयोग प्रत्येक क्षरा

१--- 'सन्वस्स केवलिस्स वि जुगवं दो नित्थ उवग्रोगा', १७३

२-भगवतीसूत्र, १८।८

में युगपद् होता है'। ग्राचार्य कुन्दकुन्द ने स्पष्टरूप से इसका समर्थन किया है। वे कहते हैं-'जिस प्रकार सूर्य में प्रकाश ग्रौर ताप एक साथ रहते हैं उसी प्रकार केवली में दर्शन ग्रौर ज्ञान एक साथ रहते हैं'।' सर्वार्थिसिद्धिकार भी इसी सिद्धान्त का समर्थन करते हैं। वे कहते हैं—'ज्ञान साकार है, दर्शन ग्रनाकार है। छद्मस्थ में वे कमशः होते हैं, केवली में युगपद् होते हैं'।' इस प्रकार दिगम्बर परम्परा के सभी ग्राचार्यों ने केवलदर्शन ग्रौर केवलज्ञान की उत्पत्ति युगपद् मानी। जहाँ तक छद्मस्थ के दर्शन ग्रौर ज्ञान का प्रश्न है, खेताम्बर परम्परा ग्रौर दिगम्बर परम्परा दोनों एकमत हैं।

तीसरी परम्परा सिद्धसेन दिवाकर की है। वे कहते हैं कि मनः-पयंय तक तो ज्ञान और दर्शन का भेद सिद्ध कर सकते हैं, किन्तु केवल-ज्ञान और केवलदर्शन का भेद सिद्ध करना सम्भव नहीं । दर्शनावरण और ज्ञानावरण का युगपद क्षय होता है। उस क्षय से होने वाले उपयोग में 'यह पहले होता है और यह बाद में होता है' इस प्रकार का भेद कैसे किया जा सकता है"। जिस समय कैवल्य की प्राप्ति होती है उस समय सर्व प्रथम मोहनीय का क्षय होता है, तदनन्तर ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तराय का युगपद क्षय होता है। जब दर्शनावरण

१—मितज्ञानादिषु चतुर्षु पर्यायेणोपयोगो भवति न युगपद् । सिम्भन्न-ज्ञानदर्शनस्य तु भगवतः केविलनो युगपद्.....भवित ।

<sup>--</sup>तत्त्वाथंसूत्रभाष्य १।३१

२—जुगवं वट्टइ नार्गा,केवलसास्मिस्स दंससां च तहा। दिसायरपयासताप जह वट्टइ तह मुसोयन्वं ।।

<sup>--</sup> नियमसार, १५६

३---सर्वार्थसिद्धि २।६

४—मरापण्जवसारांतो सारास्स य दरिस्रसस्स य विसेसो।
केवलसारां पुरा दंसरांति सारां ति य समारां।।

<sup>---</sup>सन्मतितकं प्रकरण २।३

भीर ज्ञानावरण दोनों के क्षय में काल का भेद नहीं है तब यह कैसे कहा जा सकता है कि पहले केवलदर्शन होता है, फिर केवलज्ञान होता है। इस कठिनाई को दूर करने के लिए कोई यह माने कि दोनों का युगपद सद्भाव है तो भी ठीक नहीं, क्योंकि एक साथ दो उपयोग नहीं हो सकते। इस कठिनाई को दूर करने का सबसे सरल एवं युक्तिसंगत मार्ग यहो है कि केवलो ग्रवस्था में दर्शन ग्रौर ज्ञान में भेद नहीं होता। दर्शन ग्रौर ज्ञान को भिन्न मानने में एक कठिनाई ग्रौर है। यदि केवली एक ही क्षरा में सब कुछ जान लेता है तो उसे हमेशों के लिए सब कुछ जानते रहना चाहिए। यदि उसका ज्ञान हमेशा पूर्ण नहीं है तो वह सर्वज्ञ किस बात का'? यदि उसका ज्ञान सदैव पूर्ण है तो कम ग्रीर श्रकम का प्रश्न ही नहीं उठता। वह हमेशा एक रूप है। वहाँ दर्शन ग्रौर ज्ञान में कोई ग्रन्तर नहीं। 'ज्ञान सविकल्पक है ग्रौर दर्शन निर्वि-कल्पक है' — इस प्रकार का भेद ग्रावरगारूप कर्म के क्षय के बाद नहीं रहता । सिवकल्पक ग्रौर निर्विकल्पक का भेद वहीं होता है जहाँ उपयोग में श्रपूर्णाता होती है। पूर्ण उपयोग में किसी तरह का भेद-भाव नहीं रहता। एक कठिनाई ग्रौर है। ज्ञान हमेशा दर्शनपूर्वक होता है, किन्तु दर्शन ज्ञानपूर्वक नहीं होता'। केवली को जब एक बार सम्पूर्ण ज्ञान हो जाता है तब पुनः दर्शन नहीं हो सकता, क्योंकि दर्शन ज्ञानपूर्वक नहीं होता। इसलिए ज्ञान ग्रौर दर्शन का क्रमभाव नहीं घट सकता।

१ — जइ सव्वं सायारं, जागाइ एक्कसमएगा सव्वण्णू । जुज्जइ सया वि एवं ग्रहवा सव्वं गा यागााइ ।। —सन्मतितर्क प्रकरगा २।१०

२—परिसुद्धं सायारं, ग्रवियत्तं दंसगां ग्रगायारं। गाय रवीगावरिणाज्जे, जुज्जइ सुवियत्तमवियत्तं।। —वही २।११

३ — दंसरापुर्वं सार्सं सारासिमत्तं तु दंसरां सिय । तेस सुविसिच्छियामो, दंसरासासा अण्यत्तं ।।

<sup>—</sup>वही २।२२

ज्ञान ग्रौर दर्शन की इस चर्चा के साथ ग्रागम-प्रतिपादित पंच ज्ञान की स्वरूप-चर्चा समाप्त होती है। ज्ञान से सम्बन्धित एक ग्रौर विषय है ग्रीर वह है प्रमागा। कौन सा ज्ञान प्रमागा है ग्रौर कौन सा श्रप्रमागा? प्रामाग्य का ग्राधार क्या है? प्रमागा का क्या फल है? ग्रादि प्रश्नों का प्रमागा-चर्चा के समय विचार किया जायगा।

### श्रागमों में प्रमागचर्चा :

प्रमाण्चर्चा केवल तर्कयुग की देन नहीं है। ग्रागमयुग में भी प्रमाण् विपयक चर्चा होती थी। ग्रागमों में कई स्थलों पर स्वतन्त्ररूप से प्रमाण-चर्चा मिलती है। ज्ञान ग्रौर प्रमाण दोनों पर स्वतन्त्र रूप से चिन्तन होता था, ऐसा कहने के लिए हमारे पास पर्याप्त प्रमाण हैं।

भगवतीसूत्र में महावीर श्रीर गौतम के बीच एक संवाद है। गौतम महावीर से पूछते हैं—'भगवन्! जैसे केवली श्रन्तिम शरीरी (जो इसी भव से मुक्त होने वाला हो) को जानते हैं वैसे ही क्या छद्मस्थ भी जानते हैं?' महावीर उत्तर देते हैं—'गौतम! वे श्रपने-श्राप नहीं जान सकते। या तो सुनकर जानते हैं या प्रमाण से। किससे सुनकर? केवली से .....। किस प्रमाण से? प्रमाण चार प्रकार के कहे गए हैं— प्रत्यक्ष, श्रनुमान, उपमान श्रीर श्रागम। इनके विषय में जैसा श्रनुयोग-हार में वर्णन है वैसा यहाँ भी समभना चाहिए'।'

स्थानांग सूत्र में प्रमारा श्रौर हेतु दोनों शब्दों का प्रयोग मिलता है। निक्षेप पद्धति के श्रनुसार प्रमारा के निम्न भेद किए गए हैं—द्रव्य-प्रमारा, क्षेत्रप्रमारा, कालप्रमारा श्रौर भावप्रमारा । हेतु शब्द का जहाँ

१—गोयमा ! गो तिराठ्ठे समट्ठे । सोच्चा जागित पासित, पमागितो वा.....से कि तं पमागि ? पमागि चउिवहे पण्यते - तं जहा पच्चववले प्रसुमागि ग्रोवम्मे ग्रागमे, जहा ग्रसुग्रोगद्दारे...
—भग० ४।४।१६१-१६२

२—'चउब्विहे पमाणे पण्णत्ते, तं जहा-दब्वप्पमाणे, खेत्तप्पमाणे, काल-प्पमाणे, भावप्पमाणे,' ३२१

प्रयोग है वहाँ भी चार भेद मिलते हैं—प्रत्यक्ष, अनुमान उपमान और आगम'। कहीं-कहीं पर प्रमाण के तीन भेद भी मिलते हैं। स्थानंगसूत्र में व्यवसाय को तीन प्रकार का कहा है-प्रत्यक्ष, प्रात्यिक और आनु-गामिक'। व्यवसाय का अर्थ होता है निश्चय। निश्चयात्मक ज्ञान ही प्रमाण है।

प्रमाण के कितने भेद होते हैं, इस विषय में अनेक परम्पराएँ प्रचलित रहीं हैं। आगमों में जो विवरण मिलता है वह तीन और चार भेदों का निर्देश करता है। सांख्य प्रमाण के तीन भेद मानते आए हैं। नैयायिकों ने चार भेद माने हैं। ये दोनों परम्पराएँ स्थानांगसूत्र में मिलती हैं। अनुयोगद्वार में प्रमाण के भेदों का किस प्रकार वर्णन है? संक्षेप में देखने का प्रयत्न किया जाएगा।

प्रत्यक्ष — प्रत्यक्ष प्रमारा के दो भेद हैं — इन्द्रिय प्रत्यक्ष भ्रौर नोइन्द्रिय प्रत्यक्ष ।

इन्द्रियप्रत्यक्ष के पाँच भेद हैं —श्रोत्रेन्द्रियप्रत्यक्ष, चक्षुरिन्द्रियप्रत्यक्ष, घ्रागोन्द्रियप्रत्यक्ष जिन्हेन्द्रियप्रत्यक्ष ग्रौर स्पर्शनेन्द्रियप्रत्यक्ष ।

नोइन्द्रियप्रत्यक्ष के तीन प्रकार हैं—श्रविधप्रत्यक्ष, मनःपर्ययप्रत्यक्ष श्रीर केवलप्रत्यक्ष।

मानसप्रत्यक्ष को ग्रलग नहीं गिनाया गया है। सम्भवतः उसका पाँचों इन्द्रियों में समावेश कर लिया गया है। ग्रागे के दार्शनिकों ने इसे स्वतन्त्र स्थान दिया है।

१—ग्रहवा हेऊ चउन्विहे पण्णात्ते, तं जहा पच्चवखे, ग्रगुमागो, श्रोवम्मे, श्रागमे, ३३८

२ — 'तिविहे ववसाए पण्णात्तो, तं जहा पच्चवसे, पच्चइए, श्रग्रुगामिए' १८५

<sup>&#</sup>x27;व्यवसायो निश्चयः स च प्रत्यक्ष ग्रविष्मनःपर्ययकेवलाख्यः, प्रत्ययात् इन्द्रियानिन्द्रियलक्षर्णात् निमित्ताज्जातः प्रात्ययिकः साध्यमग्न्यादिकमनुगच्छति— साध्याभावे न भवति योधूमादिहेतुः सोऽनुगामी ततो जातम् ग्रागुमिकम्— ग्रनुमानम्, तद्योव्यवसाय—ग्रानुगामिक एवति । श्रथवा प्रत्यक्षः स्वयंदर्शनलक्षरणः प्रात्ययिक ग्राप्तवचनप्रभवः, तृतीयस्तर्थवेति ।

श्रनुमान प्रमाण के तीन भेद किए गए हैं — पूर्ववत्, शेष-वत्, श्रौर दृष्टसाधम्यवत् । न्याय, बौद्ध श्रौर सांख्यदर्शन में भी श्रनुमान के ये ही तीन भेद वताये गये हैं। उनके यहाँ श्रन्तिम भेद का नाम दृष्ट-साधम्यवत् न होकर सामान्यतोदृष्ट हैं।

पूर्ववत् — पूर्वपरिचित लिंग (हेतु) द्वारा पूर्व परिचित पदार्थ का ज्ञान करना पूर्ववत् अनुमान है। एक माता अपने पुत्र को बाल्यावस्था के समय देखती है। पुत्र कहीं वाहर चला जाता है। कुछ वर्षों के बाद वह युवावस्था में प्रविष्ट हो जाता है। जव वह वापिस घर आता है तो पहले माता उसे नहीं पहचान पाती है। थोड़ी देर बाद उसके शरीर पर कोई ऐसा चिन्ह देखती है जो बाल्यावस्था में भी था। यह देखते ही वह तुरन्त जान जाती है कि यह मेरा ही पुत्र है। यह पूर्ववत् अनुमान का उदाहरए। है ।

शेषवत् — शेषवत् अनुमान पाँच प्रकार का है – कार्य से कारण का अनुमान, कारण से कार्य का अनुमान, गुण से गुणी का अनुमान, अवयव से अवयवी का अनुमान और आश्रित से आश्रय का अनुमान।

शब्द से शंख का, ताडन से भेरी का, ढिक्कित से वृषभ का, केका-यित से मयूर का, हेषित से ग्रश्व का, गुलगुलायित से गज का, घरा-घराायित से रथ का ग्रेनुमान कार्य से काररा का ग्रनुमान है।

तन्तु से ही पट होता है, पट से तन्तु नहीं, मृत्पिगड से ही घट वनता है, घट से मृत्पिगड नहीं इत्यादि कारगों से कार्य-व्यवस्था करना कारगा से कार्य का अनुमान है।

१ -- न्यायसूत्र १।१।५, उपायहृदय पृ० १३, सांख्यकारिका ५-६

२ — माया पुत्तं जहा नट्ठं जुवाएां पुरारागयं।
काई पच्चभिजारोज्जा, पुट्विलगेरा केराई।
तं जहा--खत्ते रावा वण्रोरा वा लंछरोरा वा मसेरा वा तिलएरा वा।
—अनुयोगद्वार सूत्र, प्रमारा प्रकररा

निकष से सुवर्ण का, गन्ध से पुष्प का, रस से लवरा का, ग्रास्वाद से मदिरा का, स्पर्श से वस्त्र का ग्रनुमान गुरा से गुराी का ग्रनुमान है।

सींग से भैंसे का, शिखा से कुक्कुट का, दांत से हाथी का, दाढ़ से वराह का, पिच्छ से मयूर का, खुर से घोड़े का, नख से व्याघ्न का, केश से चमरी गाय का, पूँछ से बन्दर का, दो पैर से मनुष्य का, चार पैर से पशु का, बहुत पैर से गोजर ग्रादि का, केसर से सिंह का, ककुभ से वृषभ का, वलयवाली भुजा से महिला का, परिकरवन्घ से योद्धा का, ग्रधोवस्त्र-लँहगे से नारी का ग्रमुमान ग्रवयव से ग्रवयवी का ग्रमुमान है।

धूम से वन्हि का, बलाका से पानी का, ग्रभ्नविकास से वृष्टि का, शीलसमाचार से कुलपुत्र का ग्रनुमान ग्राश्रित से ग्राश्रय का ग्रनुमान है।

ये पाँच भेद अपूर्ण मालूम होते हैं। कारण ग्रौर कार्य को लेकर दो भेद कर दिए किन्तु गुण ग्रौर गुणी, ग्रवयव ग्रौर ग्रवयवी तथा ग्राश्रित ग्राश्रय के दो दो भेद नहीं किए। जब कारण से कार्य का ग्रनुमान कर सकते हैं तो गुणी से गुण, ग्रवयवी से ग्रवयव ग्रौर ग्राश्रय से ग्राश्रित का ग्रनुमान भी हो सकता है। सूत्रकार ने किस सिद्धान्त के ग्राधार पर पाँच भेद किए, यह नहीं कहा जा सकता।

हष्ट साधर्म्यवत्—इसके दो भेद हैं-सामान्य हष्ट श्रौर विशेष हृष्ट। किसी एक वस्तु के दर्शन से सजातीय सभी वस्तुश्रों का ज्ञान करना श्रथवा जाति के ज्ञान से किसी विशेष पदार्थ का ज्ञान करना, सामान्य- हष्ट श्रनुमान है। एक पुरुष को देखकर पुरुषजातीय सभी व्यक्तियों का ज्ञान करना श्रथवा पुरुषजाति के ज्ञान से पुरुषविशेष का ज्ञान करना सामान्यहष्ट श्रनुमान का हष्टान है।

श्रनेक वस्तुश्रों में से किसी एक वस्तु को पृथक् करके उसका ज्ञान करना विशेषदृष्ट श्रनुमान है। श्रनेक पुरुषों में खड़े हुए विशेष पुरुष को पहचानना कि 'यह वही पुरुष है जिसे मैंने श्रमुक स्थान पर देखा था' विशेषदृष्ट दृष्टसाधम्यंवत् श्रनुमान का उदाहरएा है।

सामान्यदृष्ट उपमान के समान लगता है ग्रौर विशेषदृष्ट प्रत्यभिज्ञान े भिन्न प्रतीत नहीं होता।

काल की दृष्टि से भी श्रनुमान तीन प्रकार का होता है। श्रनुयोगद्वार में इन तीनों प्रकारों का वर्णन है:—

१—श्रतीतकालग्रहण्-नृरायुक्तवन, निष्पन्नशस्यवाली पृथ्वी, जल से भरे हुए कुण्ड-सर-नदी-तालाव ग्रादि देखकर यह ग्रनुमान करना कि ग्रच्छी वर्पा हुई है, ग्रतीतकालग्रहण् है।

२—प्रत्युत्पन्नकालग्रह्ण-भिक्षाचर्या के समय प्रचुर मात्रा में भिक्षा प्राप्त होती देखकर यह ग्रनुमान करना कि सुभिक्ष है, प्रत्युत्पन्नकाल-ग्रह्ण है।

३—श्रनागतकालग्रह्ग्-मेघों की निर्मलता, काले-काले पहाड़, विद्युत्तमुक्त वादल, मेघगर्जन, वातोद्भ्रम, रक्त ग्रौर स्निग्ध सन्ध्या, ग्रादि देखकर 'यह सिद्ध करना कि खूव वर्षा होगी, ग्रनागतकाल-ग्रह्गा है।

इन तीनों लक्षणों की विपरीत प्रतीति से विपरीत श्रनुमान किया जा सकता है। सूखे वनों को देखकर कुवृष्टि का, भिक्षा की प्राप्ति न होने पर दुभिक्ष का ग्रौर खाली बादल देखकर वर्षा के श्रभाव का श्रनु-मान करना विपरीत प्रतीति के उदाहरण हैं।

श्रन्मान के श्रवयव-मूल ग्रागमों में श्रवयव की चर्चा नहीं है। श्रवयव का ग्रथं होता है दूसरों को समभाने के लिए जो श्रनुमान का प्रयोग किया जाता है उसके हिंस्से। किस ढंग से श्रनुमान का प्रयोग करना चाहिए? उसके लिए किस ढंग से वाक्यों की संगति वैठानी चाहिए? ग्रधिक से ग्रधिक कितने वाक्य होने चाहिए? कम से कम कितने वाक्यों का प्रयोग होना चाहिए? इत्यादि वातों का विचार श्रवयव-चर्चा में किया जाता है। ग्राचार्य भद्रवाहु ने दशवैकालिक-नियुंक्ति में श्रवयवों की चर्चा की है। उन्होंने दो से लगाकर दस श्रवयवों तक के प्रयोग का समर्थन किया हैं। दस श्रवयवों को भी उन्होंने दो

१-- 'कत्यइ पंचावयवयं दसहा वा सब्वहा एा पडिकुत्यंति ।

<sup>-</sup> दशवैकालिकनियु वत, ५०

प्रकार से गिनाए हैं । दो अवयवों की गराना में उदाहररा का नाम है, हेतु का नहीं । भद्रबाहु ने कितने अवयव माने हैं और वे कौन कौन से हैं, इसकी गराना इस प्रकार है:—

दो—प्रतिज्ञा, उदाहरण तीन—प्रतिज्ञा, हेतु, उदाहरण पाँच—प्रतिज्ञा, हेतु, दृष्टान्त, उपसंहार, निगमन

- (१) दस—प्रतिज्ञा, प्रतिज्ञाविशुद्धि, हेतु, हेतुविशुद्धि, दृष्टान्त, हृष्टान्तविशुद्धि, उपसंहार, उपसंहारविशुद्धि, निगमन, निगमनविशुद्धि
- (२) दस प्रतिज्ञा, प्रतिज्ञाविभक्ति, हेतु, हेतुविभक्ति, विपक्ष, प्रतिषेध, दृष्टान्त, ग्राशंका, तत्प्रतिषेध, निगमन।

दो, तीन श्रौर पाँच श्रवयवों के नाम वही हैं जिनका श्रन्य दार्शनिकों ने उल्लेख किया है। दस श्रवयवों के नामों का भद्रबाहु ने स्वतन्त्र निर्माण किया है।

उपमान — उपमान दो प्रकार का है — साधर्म्योपनीत श्रौर वैधर्म्योपनीत ।

साधम्योंपनीत के तीन भेद हैं-किंचित्साधम्योंपनीत, प्रायःसाधम्यों-पनीत ग्रौर सर्वसाधम्योंपनीत।

किंचित् साधम्योंपनीत—जैसा मन्दर है वैसा सर्षप है, जैसा सर्षप है वैसा मन्दर है। जैसा समुद्र है वैसा गोष्पद है, जैसा गोष्पद है वैसा समुद्र है। जैसा स्नादित्य है वैसा खद्योत है, जैसा खद्योत है वैसा स्नादित्य है। जैसा चन्द्र है वैसा कुमुद है, जैसा कुमुद है वैसा चन्द्र है। ये उदाहरण किंचित्साधम्योंपनीत उपमान के हैं। मन्दर श्रौर सर्षप का थोड़ा सा साधम्य है। इसी प्रकार ग्रादित्य श्रोर खद्योत ग्रादि का समभ लेना चाहिए।

१---दशवैकालिकनियुं क्ति, ६२

२ — 'प्रतिज्ञाहेतूदाहरगोपनयनिगमनान्यवयवाः'।

<sup>—</sup>न्यायसूत्र १।१।३२

गराधरों के शिष्यों के लिए श्रथं रूप श्रागम परम्परागम है, क्योंकि उन्हें ग्रथं का साक्षात् उपदेश नहीं दिया जाता ग्रिपतु परम्परा से प्राप्त होता है। श्रथांगम तीर्थं कर से गराधरों के पास जाता है श्रीर गराधरों से उनके शिष्यों के पास ग्राता है। सूत्र ए श्रागम गराधर-शिष्यों के लिए ग्रनन्तरागम है, क्योंकि सूत्रों का उपदेश उन्हें साक्षात् गराधरों से मिलता है। गराधर-शिष्यों के बाद में होने वाले ग्राचार्यों के लिए ग्रथांगम ग्रीर सूत्रागम दोनों परम्परागम हैं।

इस विवेचन के आधार पर सहज ही इस निर्ण्य पर पहुँचा जा सकता है कि जैन आगमों मे प्रमाण्शास्त्र पर प्रचुर मात्रा में सामग्री विखरी पड़ी है। जिस प्रकार ज्ञान का विवेचन करने में आगम पीछे नहीं रहे हैं उसी प्रकार प्रमाण की चर्चा में भी पीछे नहीं हैं। ज्ञान के प्रामाण्य-अप्रामाण्य के विषय में आगमों में अच्छी सामग्री है। यह ठीक है कि बाद में होने वाले दर्शन के आचार्यों ने इसका जिस ढंग से तर्क के आधार पर विचार किया है—पूर्वपक्ष और उत्तरपक्ष के रूप में जिन युक्तियों का आधार लिया है और जैन प्रमाण्शास्त्र की नींव को सुदृढ़ बनाने का सफल प्रयत्न किया है वैसा प्रयत्न आगमों में नहीं मिलता; किन्तु मूलरूप में यह विषय उनमें अवश्य है।

# तर्कयुग में ज्ञान श्रौर प्रमारा:

उमास्वाति ने ज्ञान ग्रौर प्रमाण में किसी प्रकार का भेद नहीं रखा। उन्होंने पहले पाँच ज्ञानों के नाम गिनाए ग्रौर फिर कह दिया कि ये पाँचों ज्ञान प्रमाण हैं। प्रमाण का ग्रलग लक्षण बताकर, फिर ज्ञान में उस लक्षण को घटा कर, ज्ञान ग्रौर प्रमाण का ग्रभेद सिद्ध करने के वजाय, ज्ञान को ही प्रमाण कह दिया। प्रामाण्य-ग्रप्रामाण्य का ग्रलग विचार न करके ज्ञान के स्वरूप के साथ ही उनका स्वरूप समभ लेने का संकेत कर दिया।

वाद में होने वाले तार्किकों ने इस पद्धित में परिवर्तन कर दिया। उन्होंने प्रमाण की स्वतन्त्र रूप से व्याख्या करना प्रारम्भ किया। उनका प्रथा प्रामाण्य-ग्रप्रामाण्य की ग्रोर ग्रियिक रहा। मात्र ज्ञानों के नाम नाकर ग्रौर उनको प्रमाण का नाम देकर ही वे सन्तुष्ट न हुए।

श्रिषतु प्रमाण का श्रन्य दार्शनिकों की तरह स्वतन्त्र विवेचन किया। उसकी उत्पत्ति श्रौर ज्ञिष्ति पर भी विशेष भार दिया। ज्ञान को प्रमाण मानते हुए भी कोन सा ज्ञान प्रमाण हो सकता है, इसकी विशद चर्चा की। इस चर्चा के बाद में इस निर्णिय पर पहुँचे कि ज्ञान ग्रौर प्रमाण कथंचिद श्रभिन्न हैं।

प्रमाण क्या है ? इस प्रश्न को हस्तगत करने के लिए एक दो ग्राचार्यों का ग्राधार लें। माणिक्यनन्दी प्रमाण का लक्ष्मण बताते हुए कहते हैं कि वही ज्ञान प्रमाण है जो स्व का ग्रीर अपूर्व प्रर्थ का निर्णय करता है'। ज्ञान ग्रपने को भी जानता है ग्रीर वाह्य ग्रर्थ को भी जानता है। ज्ञानरूप प्रमाण के लिए यह ग्रावरयक है कि वह ग्रपने को भी जाने ग्रीर ग्रथं को भी जाने। ग्रथंज्ञान में भी पिष्टपेषण न हो, ग्रपितु कुछ नवीनता हो। इसलिए ग्रथं के पहले 'ग्रपूर्व' विशेषण है। ज्ञान ही प्रमाण क्यों है ? इसका उत्तर देते हुए कहा गया है कि ज्ञान ही प्रमाण है क्योंकि इष्ट वस्तु का ग्रहण ग्रीर ग्रनिष्ट वस्तु का त्थाग ज्ञान के कारण ही हो सकता है'। ग्रहण ग्रीर त्याग रूप कियाएँ ज्ञान के ग्रभाव में नहीं घट सकतीं। ग्रतः ज्ञान ही प्रमाण हो सकता है।

वादिदेवसूरि ने प्रमारा का लक्षण यों वताया — 'स्व ग्रौर पर का निश्चयात्मक ज्ञान प्रमारा है'।' इन्होंने श्रपूर्व विशेषण हटा दिया। श्रपूर्व श्रर्थ का हो या पूर्व ग्रर्थ का हो – कैसा भी ज्ञान हो, यदि वह निश्चयात्मक है तो प्रमारा है। ज्ञान ही यह बता सकता है कि क्या श्रभीष्सित है श्रौर क्या श्रनभीष्सित है, श्रतः वहीं प्रमारा है'।

श्राचार्य हेमचन्द्र ने प्रमारामीमांसा में लिखा - ग्रर्थ का सम्यक

१-परीक्षामुख १।२

२—वही १।२

३ — 'स्वपरव्यवसायात्मकं ज्ञानं प्रमाराम् ।

<sup>-</sup>प्रमाणनयतत्त्वालोक १।२

निर्णिय प्रमाण है'। यहाँ पर 'स्व ग्रौर पर' ऐसा प्रयोग नहीं है। ग्रर्थ का निर्णिय स्वनिर्णिय के ग्रभाव में नहीं हो सकता, ग्रतः ग्रर्थेनिर्णिय का ग्रविनाभावी स्वनिर्णिय स्वतः सिद्ध है। जब स्वनिर्णिय होता है तभी ग्रर्थिनिर्णिय होता है। हेमचन्द्र ने इसी सिद्धान्त को दृष्टि में रखते हुए 'स्वनिर्णिय' विशेषण का प्रयोग नहीं किया।

प्रमारा के उपर्युक्त लक्षराों को देखने से यह मालूम होता है कि ज्ञान भ्रौर प्रमारा में भ्रभेद है। ज्ञान का भ्रर्थ सम्यग्ज्ञान है, न कि मिथ्याज्ञान । ज्ञान जब किसी पदार्थ का ग्रहरा करता है तो स्वप्रकाशक होकर ही। जैन दर्शन में ज्ञान को स्वपरप्रकाशक माना गया है। ज्ञान का ऐसा स्वभाव है कि वह स्वयं प्रकाशित होकर ही ग्रर्थ का प्रकाश करता है। जो स्वयं अप्रकाशित होता है वह दूसरे को प्रकाशित नहीं कर सकता। दीपक जब उत्पन्न होता है तो घटादि पदार्थों को प्रकाशित करने के साथ-ही-साथ भ्रपने को भी प्रकाशित करता है। उसको प्रका-शित करने के लिए किसी दूसरे दीपक की ग्रावश्यकता नहीं रहती। वह प्रकाशरूप उत्पन्न होकर ही दूसरे पदार्थों को प्रकाशित करता है। इसी प्रकार ज्ञान भी प्रकाशरूप है, जो स्वप्रकाश के साथ अर्थ की प्रकाशित करता है। इसीलिए ज्ञान को स्वपरप्रकाशक कहा गया है। जैनदर्शन में निरुचयात्मक ज्ञान को प्रमाण माना गया है। निरुचयात्मक का ग्रर्थ है सविकल्पक । वही ज्ञान प्रमारा हो सकता है, जो निश्चयात्मक हो-व्यवसायात्मक हो-निर्णयात्मक हो-सविकल्पक हो। न्यायबिन्दु में निर्विकल्पक ज्ञान को प्रत्यक्ष प्रमागा कहा गया है। वहाँ कल्पनापोढ़ रे शब्द है जिसका ग्रर्थ है कल्पना ग्रर्थात् विकल्प से रहित। जैनदर्शन इस सिद्धान्त का खगडन करता है। वह कहता है कि जो निर्विकल्पक होता है वह प्रमारा-अप्रमारा कुछ नहीं होता। दूसरे शब्दों में ज्ञान निर्विकल्पक हो हो नहीं सकता। जहाँ विकल्प अर्थीत् निश्चय या निर्णय होता है वहीं ज्ञान होता है। ज्ञान भी हो श्रीर विकल्प भी न हो,

१—'सम्यगर्थनिर्णयः प्रमाणम् ।'

<sup>—</sup>प्रमाणमीमांसा १।१।२

२--- त्यायबिन्दु का प्रथम प्रकरण।

यह कैसे हो सकता है ? निर्विकल्पक उपयोग तो दर्शनमात्र है। ज्ञान 'उसके वाद का उपयोग है। ऐसी स्थिति में ज्ञान निर्विकल्पक कैसे हो सकता है। प्रमाण ग्रीर ग्रप्रमाण का निर्णय करने के लिए निश्चयात्मक उपयोग होना ग्रावश्यक हं।

#### ज्ञान का प्रामाण्य:

सम्यग्ज्ञान ही प्रमाण होता है, यह हमने देख लिया। कौन सा ज्ञान सम्यक् है श्रीर कौन सा मिथ्या ? इसका निर्णय करना श्रभी बाकी है। दूसरे शब्दों में ज्ञान को जिसके कारएा प्रमाए कहा जाता है वह प्रामाएय क्या है ? प्रामाएय की कसीटी क्या है जिसके ग्राधार पर हम यह निर्एाय कर सकें कि श्रमुक ज्ञान तो प्रमाण है ग्रीर श्रमुक ज्ञान श्रप्रमाण। प्रामाएय श्रौर ग्रप्रामाएय का निर्एाय कैसे हो ? जैन तार्किक कहते हैं कि ज्ञान के प्रामाएय का निश्चय या तो स्वतः होता है या परतः ? किसी परिस्थिति में ज्ञान का प्रामार्ग्य स्वतः निर्दिचत हो जाता है। किसी परिस्थिति में प्रामाएय-निश्चय के लिए दूसरे साधनों का सहारा लेना पड़ता है । मीमांसक स्वतः प्रामाग्यवादी हैं । नैयायिक परतः प्रामाएयवादी हैं। मीमांसक कहते हैं कि ज्ञान प्रमाएारूप ही उत्पन्न होता है। उसमें जो अप्रामाएय श्राता है वह वाह्य दोप के कारए। है। ज्ञान के प्रामाएयनिश्चय के लिए किसी अन्य वस्तु की ग्रावश्यकता नहीं। प्रामाएय स्वतः उत्पन्न होता है ग्रीर ज्ञात होता है। प्रामाएय की उत्पत्ति ग्रीर ज्ञप्ति स्वतः है। इसे स्वतःप्रामार्यवाद कहते हैं। नैयायिक स्वतः प्रामाएयवाद को नहीं मानते। वे कहते है कि ज्ञान प्रमाए। है या ग्रप्रमाएा, इसका निर्एाय किसी वाह्य पदार्थ के ग्राधार पर ही किया जा सकता है। जो ज्ञान यथार्थ ग्रथित् ग्रर्थ से ग्रव्यभिचारी होता है वह प्रमाण है। जो ज्ञान ग्रयव्यिभिचारी नहीं होता वह ग्रप्रमाण है। प्रामाएय ग्रौर ग्रप्रामाएय दोनों की कसीटी वाह्य वस्तु है । ज्ञान स्वतः न तो प्रमारा है ग्रौर न ग्रप्रमारा । प्रमारा

१ — 'प्रामाण्यनिरचयः स्वतः परतो वा' ।

श्रौर ग्रप्रमाण का निर्णय तभी होता है जब वह वस्तु से मिलाया जाता है। जैसी वस्तु है वैसा ही ज्ञान होता है तो उसे हम प्रमाण कहते हैं। विपरीत ज्ञान होता है तो उसे हम अप्रमाण कहते हैं। नैया-यिकों का यह सिद्धान्त परतःप्रामाण्यवाद है। इसमें प्रामाण्य का निश्चय स्वतः न होकर परतः होता है। सांख्यदर्शन की मान्यता का भी उल्लेख कर देना चाहिए। सांख्यों की मान्यता है कि प्रामाण्य और अप्रामाण्य दोनो स्वतः हैं। अमुकज्ञान प्रमाण है या अमुक ज्ञान अप्रमाण है, ये दोनों निर्णय स्वतः होते हैं। यह मान्यता नैयायिकों से बिल्कुल विपरीत है । भ्रम्तू, नैयायिक प्रामार्य भ्रौर भ्रप्रामार्य दोनों परतः मानते हैं, जब कि सांख्य प्रामाएय श्रीर श्रप्रामाएय दोनों स्वतः मानते हैं। जैनदर्शन इन तीनों से भिन्न सिद्धान्त की स्थापना करता है। प्रामार्यिनश्चय के लिए स्वतःप्रामाण्यवाद ग्रौर परतःप्रामाण्यवाद दोनों की ग्रावश्यकर्ता है । स्वतःप्रामाण्यवाद के उदाहरण देखिए-एक व्यक्ति भ्रपनी हथेली हमेशा देखता है। वह उससे खूब परिचित है। उस व्यक्ति के हथेली-विषयक ज्ञान के प्रामाण्य का निञ्चय करने के लिए किसी बाह्य वस्तु की ग्रावश्यकता नहीं है। हथेली को देखते ही वह व्यक्ति निश्चय कर लेता है कि यह मेरी ही हथेली है। दूसरा उदाहरएा पानी का है। एक व्यक्ति को प्यास लगी है। वह पानी पीता है ग्रौर तुरन्त प्यास बुभ जाती है। प्यास बुभते ही वह समभ लेता है कि मैंने पानी ही पिया। वह पानी था या नहीं, इसका निश्चय करने के लिए उसे दूसरी वस्तु का सहारा नहीं लेना पड़ता। कई बार ऐसे अवसर आते हैं जब व्यक्ति अपने आप ग्रपने ज्ञान के प्रामाण्य का निश्चय नहीं कर पाता । उसे किसी बाह्य वस्तु का सहारा लेना पड़ता है। उदाहरण के लिए एक कमरे में छोटा सा छेद है। उससे थोड़ा सा प्रकाश बाहर निकल रहा है। वह प्रकाश दीपक का है या मिए। का इसका निर्णय नहीं हो रहा है। इसके निर्णय के लिए कमरा खोला जाता है। दीपक की बत्ती दिखाई देती है। तेल का प्रत्यक्ष होता है। इन सब चीजों को देख कर यह निश्चय हो जाता है कि मेरा दीपक-विषयक ज्ञान तो सचा है ग्रीर मिएाविषयक ज्ञान भूठा। दीपक-विषयक ज्ञान के प्रामाण्य का निश्चय होता है ग्रौर मिंग-विषयक ज्ञान के ग्रप्रामाएय का।

इस निश्चय के लिए वत्ती, तेल ग्रादि का ग्राधार लेना पड़ा। दूसरा उदाहरण लीजिए। एक जगह सफेद ढेर लगा हुग्रा है। हमें ऐसी प्रतीति हो रही है कि यह शक्कर है, किन्तु इसका निश्चय कैसे हो कि यह शक्कर ही है। उसमें से थोड़ी सी मात्रा उठा कर मुँह में डाल ली। मुँह मीठा हो गया। तुरन्त निश्चय हो गया कि यह शक्कर है। इस निर्ण्य के लिए पदार्थ के कार्य या परिणाम की प्रतीक्षा करनी पड़ी। स्वतः निर्ण्य न हो सका। यदि वही ढेर पहले देखा हुग्रा होता तो तुरन्त निर्ण्य हो जाता कि यह शक्कर का ढेर है। उस ग्रवस्था में होने वाला ज्ञान का प्रामाण्य स्वतः होता। ग्रागे के परिणाम की प्रतीक्षा करने पर होने वाला प्रामाण्यवाद ग्रीर परतः प्रामाण्यवाद के ग्रन्तर्गत है। जैन दर्शन स्वतः प्रामाण्यवाद ग्रीर परतः प्रामाण्यवाद दोनों का भिन्न-भिन्न दृष्टि से समर्थन करता है। ग्रभ्यासावस्था ग्रादि में होने वाला निश्चय स्वतः प्रामाण्यवाद का साक्षी है। किसी ग्रन्य ग्राधार पर होने वाला प्रामाण्य-निश्चय परतः प्रामाण्यवाद का समर्थक है।

#### प्रमाग का फल:

प्रमाण के भेद-प्रभेद की चर्चा करने के पहले यह जानना श्राव-रयक है कि प्रमाण का फल क्या है? प्रमाण की चर्चा क्यों की जाय? प्रमाण-चर्चा से क्या लाभ है? प्रमाण का प्रयोजन क्या है? प्रमाण का मुख्य प्रयोजन श्रयंप्रकाश है। 'श्रयं का ठीक-ठीक स्वरूप समभने के लिए प्रमाण का ज्ञान श्रावश्यक है। प्रमाण-ग्रप्रमाण के विवेक के विना श्रयं के यथार्थ—श्रयथार्थ स्वरूप का ज्ञान नहीं हो सकता। इसी वात को दूसरी तरह से यों कह सकते हैं—प्रमाण का साक्षात फल श्रज्ञान का नाश है। केवलज्ञान के लिए उसका फल सुख श्रार उपेक्षा है। शेप ज्ञानों के लिए ग्रहण श्रीर त्यागबुद्धि है।'

\$ 10

१---'फलमर्यंप्रकाशः'

<sup>—</sup>वही १।१।३४ २—प्रमाणस्य फलं साक्षादज्ञानविनिवर्तानम् । केवलस्य सुखोपेक्ष, रोपस्यादानहानधीः ॥ —न्यायावतार २०

सामान्य दृष्टि से प्रमाण का फल यही है कि ग्रज्ञान नहीं रहने पाता। जैसे सूर्य के उदय से ग्रन्थकार का सर्वनाश हो जाता है उसी प्रकार प्रमाण से ग्रज्ञान का विनाश होता है। यह साधारण फल है। इस ग्रज्ञान-नाश का किसके लिए क्या फल है, इसे बताने के लिए कहा गया है कि जिसे केवलज्ञान होता है उसके लिए ग्रज्ञाननाश का यही फल है कि उसे ग्रात्म-सुख प्राप्त होता है ग्रौर जगत् के पदार्थों के प्रति उसका उपेक्षाभाव रहता है। दूसरे लोगों के लिए ग्रज्ञान-नाश का फल ग्रह्ण ग्रौर त्यागरूप बुद्धि का उत्पन्न होना है। ग्रमुक वस्तु निर्दोष है ग्रतः इसका ग्रह्ण करना चाहिए। ग्रमुक वस्तु सदोष है ग्रतः इसका त्याग करना चाहिए। ग्रमुक वस्तु सदोष है ग्रतः इसका त्याग करना चाहिए। इस प्रकार का विवेक ग्रज्ञान के विनाश से जाग्रत् होता है। यही विवेक सत्कार्य में प्रवृत्ति करने की प्रेरणा देता है, ग्रसत्कार्य से दूर हटने का बोध कराता है। प्रमाण का यह फल ज्ञान से भिन्न नहीं है। पूर्वकालभावी ज्ञान उत्तर-कालभावी ज्ञान के लिए प्रमाण है ग्रौर उत्तरकालभावी ज्ञान पूर्वकालभावी ज्ञान का फल है। यह परम्परा उत्तरोत्तर बढ़ती जातो है।

### प्रमारा के भेद:

ज्ञान का विवेचन करते समय हमने यह देखा है कि जैन दर्शन मुख्यरूप से ज्ञान के दो भेद मानता है—प्रत्यक्ष ग्रौर परोक्ष । प्रत्यक्ष सीधा ग्रात्मा से उत्पन्न होने वाला ज्ञान है ग्रौर परोक्ष इन्द्रियादि करणों की सहायता से पैदा होता है । जैनतिककों ने इसी ग्राधार पर प्रमाण के भी दो भेद किए हैं—प्रत्यक्ष ग्रौर परोक्ष'। बौद्धों ने प्रमाण के जो दो भेद किए हैं उनसे ये भिन्न हैं । प्रत्यक्ष ग्रौर परोक्ष ऐसे दो भेद न करके वौद्ध तार्किकों ने प्रमाण के प्रत्यक्ष ग्रौर ग्रनुमान ऐसे दो भेद किए हैं । जैनदर्शन के ग्रनुसार ग्रनुमान परोक्ष का

१—'प्रमाणं द्विधा। प्रत्यक्षं परोक्षं च।'

<sup>---</sup>प्रमागामीमांसा १।१।६-१०

२— 'प्रत्यक्षमनुमानं च।'

<sup>---</sup> न्यायविन्दू १।३

एक भेद है। इसलिए वौद्धदर्शन का प्रमागा-विभाजन ग्रपूर्ण है। चार्वाक दर्शन केवल इन्द्रियप्रत्यक्ष को ही प्रमागा मानता है। इस मान्यता का खण्डन करते हुए कहा गया है कि केवल इन्द्रियप्रत्यक्ष के ग्राधार पर हमारा ज्ञान पूर्ण नहीं हो सकता। 'यह प्रमागा है, यह प्रमागा नहीं है' यह व्यवस्था ग्रनुमान के ग्रभाव में नहीं हो सकती। 'ग्रमुक व्यक्ति ग्रमुक प्रकार की भाषा का प्रयोग कर रहा है, ग्रमुक प्रकार की उसकी चेप्टाएँ हैं ग्रतः उसके मन में इस समय यह भावना काम कर रही है'—इस प्रकार की दूसरे की चेप्टा का ज्ञान करना प्रत्यक्ष से सम्भव नहीं। 'प्रत्यक्ष ही प्रमागा है, ग्रमुमानादि परोक्ष नहीं'— इस प्रकार का निषेध भी प्रत्यक्ष के ग्राधार पर नहीं किया जा सकता। इस प्रकार विना ग्रमुमान के न तो कोई व्यवस्था हो सकती है, न दूसरे का ग्रभिप्राय जाना जा सकता है, न स्वपक्ष की सिद्धि ग्रथवा परपक्ष का निषेध ही हो सकता है'। इन्हीं सव कठिनाइयों को सामने रखते हुए जैन दार्शनिक ग्रमुमानादि परोक्ष प्रमागा को भी मान्यता देते हैं तथा जो लोग केवल इन्द्रियप्रत्यक्ष को प्रमागा मानते हैं उनकी मान्यता का विरोध करते हैं।

जो ज्ञान यथार्थ होता है ग्रथित् ग्रर्थ के श्रनुकूल होता है वही ज्ञान प्रमाण माना जाता है। प्रत्यक्ष, श्रनुमान श्रादि सब के लिए यह मिद्धान्त समानरूप से महत्वपूर्ण है। द्विचन्द्रज्ञान प्रत्यक्ष होते हुए भी प्रमाण नहीं है क्योंकि वह ज्ञान यथार्थ नहीं है। उसका विषय चन्द्र तो एक है किन्तु ज्ञान में दो चन्द्रों का प्रतिभास होता है। ज्ञान श्रीर श्र्थ में श्रनुकूलता नहीं है। ग्रतः यह ज्ञान मिथ्या है। इसी प्रकार श्रनुमानादिजन्य ज्ञान भी मिथ्या हो सकता है। जिस प्रकार एक प्रत्यक्ष ज्ञान के मिथ्या होने से सारे प्रत्यक्ष ज्ञान मिथ्या नहीं हो जाते उसी प्रकार श्रनुमानादि में एक जगह व्यभिचार होने से सारे ज्ञान व्यभिचारी नहीं हो जाते। प्रत्यक्ष की तरह श्रर्थानुकूल उत्पन्न

१—'व्यवस्पान्यधीनिवेधानां सिद्धेः प्रत्यक्षेतरप्रमाग्गुनिद्धिः ।

होने से अनुमानादि अव्यभिचारी हैं। यदि कहीं कहीं प्रत्यक्ष में दोष या व्यभिचार आ सकता है तो अनुमानादि में भी वैसी संभावना हो सकती है। ऐसी स्थिति में एक को प्रमाण मानना और दूसरे को अप्रमाण मानना युक्ति संगत नहीं कहा जा सकता। जिस यथार्थता के कारण प्रत्यक्ष में प्रमाणता की स्थापना की जा सकती है उसी यथार्थता को हिष्ट में रखते हुए अनुमानादि को भी प्रमाण कहा जा सकता है।

वैशेषिक ग्रौर सांख्य तीन प्रमागा मानते हैं--प्रत्यक्ष, ग्रनुमान ग्रीर ग्रागम। नैयायिक चार प्रमाण स्वीकृत करते हैं-प्रत्यक्ष, श्रनुमान, ग्रागम ग्रौर उपमान । प्राभाकर पाँच प्रमारा मानते हैं-प्रत्यक्ष, अनुमान, आगम, उपमान और अर्थापत्ति । भाट्ट इससे भी आगे बढ़ते हैं। वे प्रत्यक्ष, अनुमान, आगम, उपमान, अर्थापत्ति और स्रभाव-ये छः प्रमारा मानते हैं। जैन-दर्शन-सम्मत दोनों प्रमाराों में ये सब प्रमारा समा जाते हैं। प्रत्यक्ष को ग्रन्य दर्शनों की तरह जैनदर्शन भी प्रमारा मानता है। अनुमान जैनदर्शन-सम्मत परोक्ष का एक भेद है। आगम भी परोक्ष का ही एक प्रकार है। उपमान भी परोक्ष प्रमागान्तर्गत है। ग्रर्थापत्ति ग्रनुमान से भिन्न नहीं। श्रभाव प्रत्यक्ष का ही एक ग्रंश है। वस्तु भाव ग्रौर ग्रभाव उभया-त्मक हैं। दोनों का ग्रहणा प्रत्यक्ष से ही होता है। जहाँ हम किसी के भावांश का ग्रहण करते हैं वहाँ उसके ग्रभावांश का भी ग्रभाव रूप से ग्रहण हो ही जाता है ग्रन्यथा ग्रभावांश का भी भावरूप से ग्रहरा होता। वस्तु भाव और ग्रभाव—इन दो रूपों को छोड़कर तीसरे रूप में नहीं मिलती। एक वस्तु जिस दृष्टि से भावरूप है तदितर दृष्टि से ग्रभावरूप है। जब भावरूप का ग्रहरा होता है तब ग्रभावरूप का भी ग्रहण होता है। दोनों प्रत्यक्षग्राह्य हैं। ऐसी स्थित में अभावग्राहक भिन्न प्रमाण की ग्रावश्यकता नहीं रह जाती। प्रभाव की दूसरी तरह से परीक्षा करें। 'इस भूमि पर घट नहीं है' पह अभाव का उदाहरए। है। यहाँ अभाव प्रमाए। घटाभाव का प्रहरा करता है। यह घटाभाव क्या है? यदि हम इसका विचार करें तो मालूम होगा कि यह घटाभाव शुद्ध भूतल के अतिरिक्त कुछ

नहीं है। जिस भूतल पर पहले हमने घट देखा था उसी भूतल को श्रव हम गुद्ध भूतल के रूप में देख रहे हैं। यह गुद्ध भूतल ही घटाभाव है ग्रीर इसका दर्शन प्रत्यक्षपूर्वक है। इस विश्लेपएा से यही फलित होता है कि ग्रभाव प्रत्यक्षें से भिन्न नहीं है। एक का ग्रभाव दूसरे का भाव है।

#### प्रत्यक्ष:

प्रत्यक्ष का लक्ष ए। वैशद्य या स्पष्टता है'। सन्निकर्ष या कल्पना-पोढत्व प्रत्यक्ष का लक्षरण नहीं माना गया है। वैशद्य किसे कहते हैं? जिसके प्रतिभास के लिए किसी प्रमागान्तर की ग्रावश्यकता न हो ग्रथवा जो 'यह'-इदन्तया प्रतिभासित होता हो उसे वैशद्य कहते हैं'। प्रमागान्तर का निपेध इसलिए किया गया है कि प्रत्यक्ष ग्रपने विषय के प्रतिभास के लिए स्वयं समर्थ है। उसे किसी दूसरे प्रमाए। से सहायता को अपेक्षा नहीं। अनुमान, आगमादि प्रमाएा अपने श्राप में पूर्ण नहीं हैं। उनका श्राधार प्रत्यक्ष है। प्रत्यक्ष श्रपने में पूर्ण है। उसे किसी अन्य आधार के सहयोग की आवश्यकता नहीं। 'यह' इस रूप से प्रतिभासित होना भी प्रत्यक्षपूर्वक ही है। 'यह' का ग्रर्थ स्वप्ट प्रतिभास है। जिस प्रतिभास में स्वष्टता न हो, वीच में व्यवधान हो, एक प्रतीति के ग्राधार से दूसरी प्रतीति तक पहुँचना पड़ता हो वह प्रतिभास 'यह' एतद्रूप प्रतिभास नहीं है। ऐसे व्यवहित प्रतिभास का परोक्ष कहते हैं। प्रत्यक्ष में इस प्रकार का कोई व्यवधान नहीं रहता।

हम यह देख चुके हैं कि जैनतार्किकों ने प्रत्यक्ष का दो दृष्टियों से प्रतिपादन किया। एक लोकोत्तर या पारमार्थिक दृष्टि है ग्रीर

१—'विश्वदः प्रत्यक्षम्' 'स्पप्टं प्रत्यक्षम्' 'विशवं प्रत्यक्षमिति'

<sup>-</sup>प्रमाणमीमांसा १।१।१३

<sup>---</sup>प्रमारानयतत्त्वालोक २।२

<sup>&#</sup>x27;विशवं प्रत्यक्षमिति' —परीक्षामुख २।३ २ — प्रमासान्तरानपेक्षेदन्तया प्रतिभाक्षो वा वैशद्यम्।'

<sup>---</sup>प्रमारामीमांसा १।१।१४

<sup>&#</sup>x27;प्रतीत्यन्तराव्यवधानेन विरोपवत्तया वा प्रतिभासनं वैश्रद्यम्।' -परीक्षामुख २।४

दूसरी लौकिक या व्यावहारिक हृष्टि है। पारमार्थिक हृष्टि से पारमार्थिक प्रत्यक्ष का विश्लेषगा किया ग्रौर व्यावहारिक हृष्टि से सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष का ग्रमुमोदन किया। पारमार्थिक प्रत्यक्ष सकल ग्रौर विकल के भेद से दो प्रकार का है। सकलप्रत्यक्ष केवल-ज्ञान है और विकलप्रत्यक्ष ग्रविध्ञान व मनःपर्ययज्ञान हैं। सांव्यव-हारिक प्रत्यक्ष के ग्रवग्रह, ईहा, ग्रवाय ग्रौर धारगा—ये चार भेद होते हैं। पारमार्थिक ग्रौर सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष के भेद-प्रभेदों का वर्णन पहले किया जा चुका है। यहाँ हम परोक्ष पर थोड़ा सा प्रकाश डालेंगे।

### परोक्ष:

जो ज्ञान ग्रविशद ग्रथवा ग्रस्पष्ट है वह परोक्ष है। परोक्ष प्रत्यक्ष से ठीक विपरीत है। जिसमें वैशद्य ग्रथवा स्पष्टता का ग्रभाव है वह परोक्ष है। परोक्ष के पाँच भेद हैं—स्मृति, प्रत्यभिज्ञान, तर्क, ग्रनुमान ग्रौर ग्रागम ।

स्मृति—वासना का उद्बोध होने पर उत्पन्न होने वाला 'वह' इस ग्राकार वाला ज्ञान स्मृति है'। स्मृति ग्रतीत के ग्रनुभव का स्मरण है। किसी ज्ञान या ग्रनुभव की वासना की जागृति से उत्पन्न होने वाला ज्ञान स्मृति कहलाता है। वासना की जागृति कैसे होती है ? समानता, विरोध ग्रादि ग्रनेक कारणों से वासना का उद्बोध हो सकता है। चूँकि स्मृति ग्रतीत के ग्रनुभव का स्मरण है इसलिए 'वह' इस प्रकार का ज्ञान स्मृति की विशेषता है।

भारतीय दर्शनशास्त्र के इतिहास में जैनदर्शन ही ऐसा है जो स्मृति को प्रमारा मानता है। स्मृति को प्रमारा न मानने वाले

१ — 'तद् द्विप्रकारं सांव्यवहारिकं पारमाथिकं च।'

<sup>—</sup>प्रमागानयनतत्त्वालोक, २।४

२—'ग्रविशिदः परोक्षम्' —प्रमागामीमांसा १।२।१ 'ग्रस्पप्टं परोक्षम्' —प्रमागानयतत्त्वालोक ३।१

३—'स्मरगाप्रत्यभिज्ञानतर्कानुमानागमभेदतस्तत् पंचप्रकारम्'। -वही ३।२

४ — वासनोद्वोधहेतुका तदित्याकारा स्मृतिः।

<sup>· ---</sup>प्रमाग्गमीमांसा १।२।३

दार्गनिक खास दोष यह देते हैं कि स्मृति का विषय ग्रतीत का ग्रथं है। वह तो नष्ट हो चुका। उसके ज्ञान को इस समय प्रमाण कैमे कहा जा सकता है ? जिस ज्ञान का कोई विषय नहीं, जिस श्रनुभव का कोई वर्तमान श्राधार नहीं, वह उत्पन्न ही कैसे हो सकता है ? विना विषय के ज्ञानोत्पत्ति कैसे सम्भव है ! इसका उत्तर यह है कि ज्ञान के प्रामाएय का ग्राचार वस्तु की यथार्थता है, न कि उसकी वर्तमानता। पदार्थ किसी भी समय उपस्थित क्यों न हो, यदि ज्ञान उसकी वास्तविकता का ग्रहण करता है तो वह प्रमाण है। वर्तमान, भूत ग्रौर भविष्य किसी भी काल में रहने वाला पदार्थ ज्ञान का विषय वन सकता है। यदि वर्तमानकालीन पदार्थ को ही ज्ञान का विषय माना जाय तो अनुमान भी प्रमारण की कोटि से बाहर हो जायगा, क्योंकि वह त्रैकालिक वस्तु का ग्रहगा करता है। केवल वर्तमान के ग्राधार पर ग्रनुमान की भित्ति नहीं वन सकती । स्मृति यदि ग्रतीत के ग्रर्थ का ग्रहरा करती हुई यथार्थ है तो प्रमारा है। जो लोग यह ग्राग्रह रखते हैं कि वर्तमान पदार्थ का ज्ञान ही प्रमाण हो सकता है, उनके विरोध में कोई यह भी कह सकता है कि ग्रतीत के पदार्थ का ज्ञान ही प्रमाण है। कथन-मात्र से यदि कोई बात सिद्ध हो जाती हो तो प्रमाए ग्रीर श्रप्रमारा की परीक्षा ही व्यर्थ है। ज्ञान को प्रमाण इसलिए नहीं माना जाता है कि वह वर्तमान वस्तु का ग्रहण करता है या ग्रतीत ग्रर्थ को ग्रंपना विषय बनाता है या अनागत पदार्थ का चिन्तन करता है। शान वस्तु की यथार्थता का ग्राहक होने से प्रमागा माना जाता है। वह यथार्थता तीनों काल में रहने वाली हो सकती है। विरोधी एक दोप श्रीर देता है। वह कहता है कि जो वस्तु नष्ट हो चुकी है वह ज्ञानोत्पत्ति का कारए। कैसे वन सकती है ? जैनदर्शन पदार्थ को ज्ञानोत्पत्ति का कारण नहीं मानता, यह वात अर्थ और आलोक की चर्चा के समय सिद्ध की जा चुकी है। ज्ञान ग्रपने कारराों से उत्पन्न होता है, पदायं ग्रपने कारगों से उत्पन्न होता है। ज्ञान में ऐसी शक्ति है कि वह पदायं को ग्रपना विषय वना सकता है। पदायं का ऐसा स्वभाव है कि वह ज्ञान का विषय वन सकता है। पदार्थ ग्रौर ज्ञान में कारण ग्रौर कार्य का सम्बन्ध नहीं है। उनमें ज्ञेय ग्रौर ज्ञाता, प्रकाइय ग्रौर प्रकाइक, व्यवस्थाप्य ग्रौर व्यवस्थापक का सम्बन्ध है। इन सब तथ्यों को देखते हुए स्मृति को प्रमाण मानना युक्तिसंगत है। स्मृति को प्रमाण न मानने पर ग्रनुमान भी प्रमाण नहीं हो सकता क्योंकि लिंग ग्रौर लिंगी का सम्बन्ध-ग्रहण प्रत्यक्ष का विषय नहीं है। ग्रनेक वार के दर्शन के वाद निश्चित होने वाला लिंग ग्रौर लिंगी का सम्बन्ध स्मृति के ग्रभाव में कैसे स्थापित हो सकता है! लिंग को देखकर साध्य का ज्ञान भी विना स्मृति के नहीं हो सकता। सम्बन्ध-स्मरण के विना ग्रनुमान सर्वथा ग्रसम्भव है।

प्रत्यभिज्ञान—दर्शन ग्रीर स्मरण से उत्पन्न होने वाला 'यह वही है'; 'यह उसके समान है,' 'यह उससे विलक्षण है,' 'यह उसका प्रतियोगी है' इत्यादि रूप में रहा हुग्रा संकलनात्मक ज्ञान प्रत्यभिज्ञान है'। प्रत्यभिज्ञान में दो प्रकार के अनुभव कार्य करते हैं—एक प्रत्यक्ष दर्शन, जो वर्तमान काल में रहता है, ग्रीर दूसरा स्मरण, जो भूतकाल का अनुभव है। जिस ज्ञान में प्रत्यक्ष ग्रीर स्मृति इन दोनों का संकलन रहता है वह ज्ञान प्रत्यभिज्ञान है। 'यह वही घट है' इस प्रकार का ज्ञान ग्रभेद का ग्रहण करता है। 'यह' प्रत्यक्ष दर्शन का विषय है ग्रीर 'वही' स्मृति का विषय है। घट दोनों में एक ही है' ग्रतः यह ग्रभेद-विषयक प्रत्यभिज्ञान है। 'यह घट उस घट के समान है यह ज्ञान साहश्यविषयक है। इसी ज्ञान को ग्रन्य दर्शनों में उपमान कहा गया है। 'गवय गौ के समान है' यह ज्ञास्त्रीय उदाहरण है। 'भैंस गाय से विलक्षण है' इस प्रकार का ज्ञान विसह्शता का ग्रहण करता है। यह ज्ञान साहश्यविषयक ज्ञान से विपरीत है। यह उससे छोटा है, यह उससे दूर है—इत्यादि ज्ञान भेद का ग्रहण करते हैं। यह ज्ञान ग्रभेदंग्राहक ज्ञान से विपरीत है। तुलनात्मक ज्ञान चाहे

१ — 'दर्शनस्मरणसम्भवं तदेवेदं तत्सदृशं निद्वलक्षर्णं तत्प्रियोगीत्यादि— संकलनं प्रत्यभिज्ञानम् ।'

वह किसी भी प्रकार का क्यों न हो, प्रत्यभिज्ञान के अन्दर समाविष्ट हो जाता है। केवल उपमान को ही प्रत्यभिज्ञान का पर्यायवाची मानना ठीक नहीं। सादृश्य, वैलक्षण्य, भेद, अभेद आदि सव का ग्रह्ण करने वाला ज्ञान प्रत्यभिज्ञान है।

तकं—उपलम्भानुपलम्भिनिम्त व्याप्ति ज्ञान तर्क है। इसे उत्ह भी कहते हैं'। उपलम्भ का ग्रथं है लिंग के सद्भाव से साध्य के सद्भाव का ज्ञान। धूम लिंग है ग्रीर ग्रग्नि साध्य है। धूम के सद्भाव के ज्ञान से ग्रग्नि के सद्भाव का ज्ञान करना उपलम्भ है। ग्रनुपलम्भ का ग्रथं है साध्य के ग्रसद्भाव से लिंग के ग्रसद्भाव का ज्ञान। 'जहाँ ग्रग्नि नहीं है वहाँ धूम नहीं हो सकता' इस प्रकार का निर्ण्य ग्रनुपलम्भ है। उपलम्भ ग्रीर ग्रनुपलम्भ रूप जो व्याप्ति है उससे उत्पन्न होने वाला ज्ञान तर्क है। इसके होने पर हो यह होता है, इसके ग्रभाव में यह नहीं हो सकता। इस प्रकार का ज्ञान तर्क है। तर्क का दूसरा नाम उत्ह है।

प्रत्यक्ष से व्याप्ति का ग्रहण नहीं हो सकता, क्योंकि प्रत्यक्ष का विषय सोमित है। जिस विषय से प्रत्यक्ष उत्पन्न होता है उसी विषय तक वह सीमित रहता है। त्रिकालविषयक व्याप्तिज्ञान उससे उत्पन्न नहीं हो सकता। साधारण प्रत्यक्ष का विषय वर्तमान-कालीन सीमित पदार्थ हैं। किसी त्रैकालिक निर्णय पर पहुँचना प्रत्यक्ष के बस की बात नहीं। इसके लिए तो किसी स्वतन्त्र प्रमाण की आवश्यकता है जो त्रिकालविषयक निर्णय पर पहुँचने में समर्थ हो। यह प्रमाण तर्क है।

श्रनुमान भी तर्क का स्थान नहीं ले सकता, वयोंकि श्रनुमान का श्राधार ही तर्क है। जब तक तर्क से व्याप्तिज्ञान न हो जाय तब तक श्रनुमान की प्रवृत्ति ही श्रसम्भव है। दूसरे शब्दों में यदि तर्कज्ञान नहीं है तो श्रनुमान की कल्पना ही नहीं हो सकती। श्रनुमान स्वयं तर्क पर प्रतिष्टित है। ऐसी श्रवस्था में तर्क का

१—उपलम्भान्पलम्भनिमित्तं ग्याप्तिज्ञानमूहः ।

स्थान अनुमान कैसे ले सकता है। जो ज्ञान जिस से पूर्व उत्पन्न होता है और जिसका आधार होता है वह ज्ञान तद्रूप नहीं हो सकता; अन्यथा पूर्व और पश्चात् का सम्बन्ध ही नष्ट हो जायगा, आधार और आध्य की व्यवस्था ही समाप्त हो जाएगी। अतः तर्क अनुमान से भिन्न है तथा स्वतन्त्र प्रमाण है।

तर्क की व्याख्या करते हुए यह कहा गया कि व्याप्तिज्ञान तर्क है। व्याप्ति क्या है, इसका स्पष्टोकरण वाकी है। 'व्याप्य के होने पर व्यापक होता ही है अथवा व्यापक के होने पर ही व्याप्य होता है'— इस प्रकार का जो नियम है वह व्याप्ति है। धूम ग्रीर ग्रिग्न के उदाहरण से इसे ग्रीर स्पष्ट कर लें। धूम व्याप्य है ग्रीर ग्रिग्न व्यापक है। धूम (व्याप्य) के होने पर ग्रिग्न (व्यापक) होती ही है ग्रिथ्वा ग्रिग्न (व्यापक) के होने पर ही धूम (व्याप्य) होता है। धूम ग्रीर ग्रिग्न का यह सम्बन्ध व्याप्ति है। जहाँ व्याप्य होता है वहाँ व्याप्य हो भी सकता है ग्रीर नहीं भी। जहाँ ग्रिग्न होती है वहाँ व्याप्य होता ही है। जहाँ व्याप्य होता ही है। व्याप्य व्यापक के होने पर ही हो सकता है। धूम ग्रिग्न के होने पर ही हो सकता है। धूम ग्रिग्न के होने पर ही हो सकता है। धूम ग्रिग्न के होने पर ही हो सकता है। इस प्रकार का जो व्यापक ग्रीर व्याप्य का सम्बन्ध है वही व्याप्ति है। इस सम्बन्ध का ग्रहण करने वाला ज्ञान तर्क है—ऊह है।

श्रनुमान—साधन से साध्य का ज्ञान होना श्रनुमान हैं। साधन का ग्रर्थ है हेतु ग्रथवा लिंग। साधन को देख कर तदिवनां-भावी साध्य का ज्ञान करना श्रनुमान है। उदाहरण के लिए धूम, जो कि श्रग्नि का साधन है, उसे देख कर श्रग्नि, जो कि साध्य है, उसका ज्ञान करना श्रनुमान है। साधन ग्रौर साध्य के बीच श्रवि-नाभाव सम्बन्ध श्रवश्य होना चाहिए। श्रविनाभाव का ग्रथे है किसी

१— व्याप्तिव्यापिकस्य व्याप्ये सित भाव एव. व्याप्यस्य वा तत्रैव भावः'।
— प्रमाणमीमांसा, १।२।६

२ — 'साधनात् साध्यविज्ञानमनुमानम्'।

<sup>---</sup>वही १।२।७

के विना न होना। जो चीज जिसके विना नहीं हो सकती उस चीज के होने पर उसके विना न होने वाली चीज का होना ग्रवि-नाभाय सम्बन्ध है। धूम ग्रग्नि के विना नहीं हो सकता। धूम के होने पर ग्रग्नि का होना यह ग्रविनाभाव सम्बन्ध है।

श्रनुमान दो प्रकार का है—स्वार्थानुमान श्रौर परार्थानुमान । स्वार्यानुमान-साध्य के साथ ग्रविनाभाव सम्बन्ध से रहने वाले स्वनिश्चित साधन से साध्य का ज्ञान करना स्वार्थीनुमान हैं। श्रविनाभाव का एक ग्रीर लक्षग् देखिए। 'सहभावी ग्रीर क्रमभावी कार्यों का क्रमभाव ग्रीर सहभावविषयक जो नियम है वह ग्रविनाभाव है। कुछ कार्य सहभावी होते हैं ग्रीर कुछ क्रमभावी। रूप ग्रीर रस सहभावी हैं। रूप को देखकर रस का अनुमान करना अथवा रस-दर्जन से रूप का श्रनुमान करना सहभावी अविनाभाव है। एक के होने पर दूसरे का होना ऋमभाव है। क्रत्तिका के उदित होने पर शकट का उदय होना क्रमभावी श्रविनाभाव है। कारएा श्रौर कार्य का सम्बन्ध भी क्रमभाव के अन्तर्गत आता है। ग्रग्नि से धूम की उत्पत्ति क्रमभावी ग्रविनाभाव है। इस प्रकार के श्रविनाभाव का जब व्यक्ति स्वतः ज्ञान करता है श्रीर साध्य के साथ श्रविनाभावी साधन को देखकर स्वयं साध्य का श्रनुमान करता है तय जो ज्ञान पैदा होता है वह स्वार्थानुमान है। स्वार्थानुमान के निए एक व्यक्ति दूसरे व्यक्ति पर निर्भर नहीं रहता। साधन को देगकर साध्य का ग्रनुमान व्यक्ति स्वयं कर लेता है। इसलिए इस प्रकार के अनुमान का नाम 'स्वार्थानुमान' अर्थात् 'अपने लिए अनु-मान' है।

सायन—सायन कितने प्रकार के हैं, इस पर भी जरा विचार कर लें। श्राचार्य हेमचन्द्र ने पांच प्रकार के साधन माने हैं। ये पांच

१—'म्यार्थं स्वनिदिचतसाध्याविनाभावैकलक्षरणात् साधनात् साध्यज्ञानम्' —प्रमारणमीमांसा १।२।६

२ - गरममभाविनोः नहम्रमभावनियमोऽविनाभावः

<sup>-</sup>वही १।२।१०

प्रकार हैं-स्वभाव, कारएा, कार्य, एकार्थसमवायी ग्रौर विरोधी ।

वस्तु का स्वभाव ही जहाँ साधन (हेतु) वनता है वह स्वभाव-साधन है। 'ग्रग्नि जलाती है क्योंकि वह उष्णस्वभाव है,' 'शब्द ग्रनित्य है क्योंकि वह कार्य है' ग्रादि स्वभावसाधन या स्वभावहेतु के उदाहरण हैं।

ग्रमुक प्रकार के मेघ देखकर वर्षा का ग्रमुमान करना कारण साधन है। जिस प्रकार के बादलों के नभ में ग्राने पर वर्षा होती है वैसे बादलों को देखकर वर्षा होने का ग्रमुमान करना कारण से कार्य का ग्रमुमान है। साधारण से कारण को देख कर कार्य का ग्रमुमान नहीं किया जाता। उसी कारण से कार्य का ग्रमुमान किया जा सकता है जिसके होने पर कार्य ग्रवश्य होता है। बाधक कारणों का ग्रभाव ग्रौर साधक कारणों को सत्ता ये दोनों ग्राव-श्यक हैं।

किसी कार्यविशेष को देखकर उसके कारण का अनुमान करना कार्य साधन है। प्रत्येक कार्य का कोई-न-कोई कारण होता है। बिना कारण के कार्योत्पत्ति नहीं हो सकती। कारण और कार्य के सम्बन्ध का ज्ञान होने पर ही कार्य को देखकर कारण का अनुमान हो सकता है। नदी में बाढ़ श्राती हुई देखकर यह अनुमान करना कि कहीं पर जोरदार वर्षा हुई है, कार्य से कारण का अनुमान है। धूम को देखकर श्रग्नि का अनुमान करना भी कार्य से कारण का श्रनुमान है।

एक ग्रर्थ में दो या ग्रधिक कार्यो का एक साथ रहना एकार्थ-समवाय है। एक ही फल में रूप ग्रौर रस साथ साथ रहते हैं। रूप को देखकर रस का अनुमान करना या रस को देखकर रूप का अनुमान करना, एकार्थसमवाय का उदाहरण है। रूप ग्रौर रस में न तो कार्य—कारण भाव है, न रूप ग्रौर रस का एक स्वभाव है। इन दोनों की एकत्रस्थित एकार्थसमवाय के कारण है।

१ — 'स्वभावः कारणं कार्यमेकार्थसमवायि विरोधि चेति पंचधा साधनम्'।
— प्रमाणमीमांसा १।२।१२

किसी विरोधी भाव से किसी के अभाव का अनुमान, विरोधी साधन ने होने वाला अनुमान है। 'यहाँ पर ठएड नहीं है वयोंकि कि अग्न जल रही है', 'यहाँ पर अग्न का अभाव है क्योंकि ठएड लग रही है' आदि विरोधी साधन के उदाहरएए हैं। अग्न और ठएडक का परस्पर विरोध हैं, इसलिये एक के होने पर दूसरी नहीं हो सकती। विरोधी की मात्रा ठीक-ठीक होने पर ही विरोधी साधन का प्रयोग हो नकता है। अग्न की छोटी सी चिनगारी से ठएडक के अभाव का अनुमान नहीं किया जा सकता। खूब अग्नि होने पर ही ठण्डक के अभाव का अनुमान करना सम्यक् है।

परार्थानुमान—साधन श्रीर साध्य के श्रविनाभाव सम्बन्ध के कथन से उत्पन्न होने वाला ज्ञान परार्थानुमान हैं। स्वार्थानुमान का विवेचन करते समय हमने देखा है कि वह व्यक्ति में दूसरे की सहायता के विना ही उत्पन्न होता है। परार्थानुमान इससे विपरीत है। एक व्यक्ति ने स्वयं साधन श्रीर साध्य के श्रविनाभाव का ग्रहण किया है श्रीर दूसरा व्यक्ति ऐसा है, जिसे इस सम्बन्ध का ज्ञान नहीं है। पहला व्यक्ति श्रपने ज्ञान का प्रयोग दूसरे व्यक्ति को समभाने के लिये करता है। उसके कथन से उत्पन्न होने वाला ज्ञान परार्थानुमान है। यह श्रनुमान उनके लिए नहीं है जो साधन श्रीर साध्य के सम्बन्ध ने परिचित है श्रिषतु उसके लिए है जिसे इस सम्बन्ध का ज्ञान नहीं है, श्रतः इसका नाम परार्थानुमान है।

परार्थानुमान ज्ञानात्मक है किन्तु उपचार से उसे बताने वाले वचन को भी परार्थानुमान कहा गया है । ज्ञानात्मक परार्थानुमान को उत्वत्ति वचनात्मक परार्थानुमान पर निर्भर है, इसितए उपचार से वचन को भी परार्थानुमान कहा जाता है । परार्थानुमान के लिए हेनु का वचनात्मक प्रयोग दो तरह से हो सकता है। साध्य के होने पर ही साधन का होना बताने वाला, एक प्रकार है। साध्य

१—'यपोवननाधनाभिधानजः परार्वम्'।

<sup>--</sup> प्रमाणमीमांसा २।१।१

२ - 'पश्टेत्वजनात्मकं परार्थमनुमानमुपचारात्'।

श्राग्नि की सिद्धि के लिए धूम हेतु दिया गया है। 'इस पर्वत में धूम है' यह उस हेतु का उपसंहार है। यही उपनय है। निगमन—साध्य का पुनर्कथन निगमन है'। प्रतिज्ञा के समय

निगमन—साध्य का पुनर्कथन निगमन है। प्रतिज्ञा के समय जो साध्य का निर्देश किया जाता है, उसको उपसंहार के रूप में पुनः दोहराना, निगमन कहलाता है। यह ग्रन्तिम निर्णयरूप कथन है। 'इसलिए यहाँ ग्रग्नि है' यह कथन निगमन का उदाहरण है।

इन पाँचों ग्रवयवों को ध्यान में रखते हुए परार्थानुमान का पूर्णारूप इस प्रकार होगा—

इस पर्वत में ग्रग्नि ह, क्योंकि इसमें धूम है, जहाँ जहाँ धूम होता है वहाँ वहाँ ग्रग्नि होती है—जैसे पाकशाला (साधर्म्य हुव्टान्त,), जहाँ पर ग्रग्नि नहीं होती वहाँ पर धूम नहीं होता—जैसे जलाशय (वैधर्म्य हुव्टान्त), इस पर्वत में धूम है, इसिलए यहाँ ग्रग्नि है।

स्रागम—स्राप्त पुरुष के वचन से ग्राविभू त होने वाला ग्रर्थ-संवेदन स्रागम हैं। ग्राप्त पुरुष का ग्रर्थ है तत्त्व को यथावस्थित जानने वाला व तत्त्व का यथावस्थित निरूपण करने वाला। रागेंद्वे-पादि दोषों से रहित पुरुष ही ग्राप्त हो सकता है, क्योंकि वह मिथ्यावादी नहीं हो सकता। ऐसे पुरुष के वचनों से होने वाला ज्ञान ग्रागम कहलाता है। उपचार से ग्राप्त के वचनों का संग्रह भी ग्रागम है। परार्थानुमान ग्रीर ग्रागम में यही ग्रन्तर है कि परार्थानुमान के लिए ग्राप्तत्व ग्रावश्यक नहीं है, जब कि ग्रागम के लिए ग्राप्त पुरुष ग्रनिवार्य है। ग्राप्त पुरुष है इसीलिए उसके वचन प्रमाण हैं। उनके प्रामाण्य के लिए ग्रन्य कोई हेतु नहीं। परार्थानुमान के लिए हेतु का ग्राधार ग्रावश्यक है। हेतु की सचाई पर ज्ञान की सचाई निभर है। लीकिक ग्रीर लोकोत्तर के भेद से ग्राप्त दो प्रकार के होते हैं। साधारण व्यक्ति लीकिक ग्राप्त हो सकते हैं।

८ — 'माध्यवर्मस्य पुनिगमनम् । यथा तस्मादग्निरत्र' ।

<sup>---</sup>प्रमागानयतत्त्वालांक ३।४१-४२

२ —'ग्राप्तवचनादाविभ् तमर्थमंबेदन गागनः ।' 💎 🐪 — वही 🗸 १

### स्याद्वाद

विभज्यवाद धौर ध्रनेकान्तवाद एकान्तवाद घौर ध्रनेकान्तवाद जीव की नित्यता घौर ध्रनित्यता पुद्गल की नित्यता घौर घनित्यता एकता घौर घनित्यता ध्रस्ति घौर नास्ति ग्रागमों में स्याद्वाद प्रनेकान्तवाद घौर स्याद्वाद स्याद्वाद घौर सप्तभंगी भंगों का घागमकालीन रूप सप्तभंगी का दारांनिक रूप दोप-परिहार

# स्यादाद

श्रमण भगवान् महावीर को केवलज्ञान होने के पहले कुछ स्वप्न श्राए थे, ऐसा भगवती सूत्र में उल्लेख है। उन स्वप्नों में से एक स्वप्न इस प्रकार है—'एक वड़े चित्रविचित्र पंखों वाले पुंस्को-किल को स्वप्न में देख कर प्रतिबुद्ध हुए"। इस स्वप्न का क्या फल है, इसका विवेचन करते हुए कहा गया है कि श्रमण भगवान् महावीर ने जो चित्रविचित्र पुंस्कोकिल स्वप्न में देखा है उसका फल यह है कि वे स्वपरिसद्धान्त का प्रतिपादन करने वाले विचित्र दादमांग का उपदेश देंगे। इस वर्णन को पढ़ने से यह मालूम होता

१ —'एगं च एां महं चित्तविचित्तपक्तगं पुंसकोइलगं सुविशो पासित्ता एां पडिबुद्धे'।—भगवती सूत्र१६।६

र-'लग्गं समगो भगवं महावीरे एगं महं चित्तविचित्तं जाव पिडवुद्धे तथ्यं समगो भगवं महावीरे विचित्तं ससमयपरसमइयं दुवालसंगं गिणिपिटगं प्रापविति पन्नवेति परूवेति ।' —वही, १६।६

है कि शास्त्रकार ने कितने सुन्दर ढंग से एक सिद्धान्त का प्रति-पादन किया है। चित्रविचित्र पंख वाला पुंस्कोकिल कौन है? यह स्याद्वाद का प्रतीक है। जैनदर्शन के प्राराभूत सिद्धान्त स्याद्वाद का कैसा सुन्दर चित्रण है। वह एक वर्ण के पंख वाला कोकिल नहीं है, ग्रिपतृ चित्रविचित्र पंख वाला कोकिल है। जहाँ एक ही तरह के पंख होते हैं वहाँ एकान्तवाद होता है, स्याद्वाद या ग्रनेकान्तवाद नहीं। जहाँ विविध वर्ण के पंख होते हैं वहाँ ग्रनेकान्तवाद या स्याद्वाद होता है, एकान्तवाद नहीं। एक वर्ण के पंख वाले ग्रीर चित्रविचित्र पंख वाले कोकिल में यही ग्रन्तर है। केवलज्ञान भी स्याद्वादपूर्वक ही होता है। इसे दिखाने के लिए केवलज्ञान होने के पहले यह स्वप्न दिखाया गया है।

तत्त्व उत्पाद, व्यय ग्रीर भ्रीव्यात्मक है, यह वात पहले लिखी जा चुकी है। उत्पाद, व्यय और भ्रीव्य वस्तु के चित्रविचित्र पंख हैं । महाबीर ने इसी प्रकार के तत्त्वज्ञान का उपदेश दिया । उन्होंने वस्तु के स्वरूप का सभी हण्टियों से प्रतिपादन किया। जो वस्तु नित्य मालूम होती है वह ग्रनित्य भी है। जो वस्तु क्षिणिक प्रतीन होती है वह नित्य भी है। नित्यता ग्रीर ग्रनित्यता दोनों एक दूसरे का स्वरूप समक्तने के लिये ग्रावश्यक हैं। जहाँ नित्यता की प्रतीति होती है वहाँ अनित्यता अवस्य रहती है। अनित्यता के अभाव में नित्यता की पहचान ही नहीं हो सकती। इसी प्रकार श्रनित्यता का स्वरूप समभने के लिए नित्यता की प्रतीति ग्रनिवार्य है। यदि पदार्थ में श्रीव्य या नित्यता नहीं है तो श्रनित्यता की प्रतीति ही नहीं हो सकती। नित्यता और अनित्यता सापेक्ष हैं। एक की प्रतीति द्वितीय की प्रतीतिपूर्वक ही होती है। अनेकानेक अनित्य-प्रतीतियों के बीच जहाँ एक स्थिर प्रतीति होती है वही नित्यत्व या श्रीच्य की प्रतीति है। श्रीच्य या नित्यत्व का महत्व तभी मालूम होता है, जब उसके साथ में अनेक अनित्य प्रतीतियाँ होती हैं। यनित्य प्रतीति के न होने पर 'यह नित्य है' ऐसा ज्ञान ही नहीं हो सकता। जहाँ नित्यता की प्रतीति नहीं है, वहाँ 'यह यनित्य है' ऐसा भान ही नहीं हो सकता। नित्यता ग्रीर ग्रनित्यता दोनों की

प्रतीतियां रवसाव से ही परस्पर सम्बन्धित हैं। जहाँ एक प्रतीति होगी वहाँ दूसरो अवस्य होगी।

### विभज्यवाद श्रीर श्रनेकान्तवाद:

मिल्समेनिकाय में मारायक के प्रश्न के उत्तर में बुद्ध कहते हैं: 'हे माणवक! में विभज्यवादी हूँ, एकांशवादी नहीं।' भागायक का प्रश्न था कि भगवन्! मैंने सुन रखा है कि गृहस्थ ही प्राराधक होता है, प्रव्नजित नहीं। इस विषय में ग्राप क्या कहते हैं ? बुद्ध ने उत्तर दिया कि गृहस्थ भी यदि मिथ्यावादी है तो निर्वाग्तमार्ग का प्राराधक नहीं हो सकता ग्रार त्यागी भी यदि गिथ्यात्वी है तो निर्वाग्तमार्ग की ग्राराधना नहीं कर सकता। दोनों यदि सम्यक् प्रतिपत्तिसम्पन्न हैं तो दोनों ग्राराधक हो सकते है। यह उत्तर विभज्यवाद का उदाहरण हैं। किसी प्रश्न का उत्तर एकान्तरूप ने दे देना कि यह ऐसा ही है, ग्रथवा यह ऐसा नहीं है, एकांशवाद है। बुद्ध ने गृहस्थ ग्रीर त्यागी की ग्राराधना के प्रश्न को लेकर विभाजनपूर्वक उत्तर दिया, एकान्तरूप से नहीं, इसीलिए बुद्ध ने ग्रथन श्राप को विभज्यवादी कहा है, एकांशवादी नहीं।

पूत्र गुनांग में भी ठीक इसी शब्द का प्रयोग है। भिक्षु को कैसी भाषा का प्रयोग करना चाहिए, इसके उत्तर में कहा गया है कि भिक्षु 'विभव्यवाद' का प्रयोग करे'। जैनदर्शन में इस शब्द का धर्म प्रनेकान्तवाद या स्यादाद किया जाता है। जिस हण्टि से जिस धर्म का उत्तर दिया जा मकता हो, उस हण्टि से उमका उत्तर देना स्यादाद है। जिसी एक प्रपंक्षा से इस प्रथम का यह उत्तर हो सकता है। किसी दूनरी धर्मका से इसे प्रथम का यह उत्तर भी हो गकता है। इसे प्रकार एक प्रथम के अनेक उत्तर हो सकते हैं। इसे हिएट को स्यादाद, प्रमेकान्तवाद या विभव्यवाद प्रदेश हैं। व्या का विभव्यवाद इतना आगे नहीं बढ़ मका, जिनना कि महावोर का विभव्यवाद अनेकान्तवाद और स्यादाद के स्य में

आगे वढ़ गया। महावीर ने इस हिंट पर बहुत भार दिया, जविक बुद्ध ने यथावसर उसका प्रयोग तो कर लिया परन्तु उसे विशेष महत्व न दिया। बुद्ध के विभज्यवाद और महावीर के अनेकान्तवाद में कितनी अधिक समानता है, इसे समभने के लिए कुछ उदाहरण देते हैं। माणवक और बुद्ध की तरह गौतमादि और महावीर के बीच भी इसी प्रकार की चर्चा हुई है।

जयन्ती-भगवन् ! सोना ग्रच्छा है या जगना ?

महावीर--जयित ! कुछ जीवों का सोना ग्रच्छा है ग्रौर कुछ जीवों का जगना ग्रच्छा है।

जयन्ती--यह कैसे ?

महावीर—जो जीव ग्रधमीं हैं, ग्रधमीनुग हैं, ग्रधमिष्ठ हैं, ग्रधमिष्यायी हैं, ग्रधमिप्रलोकी हैं, ग्रधमिप्ररज्जन हैं, ग्रधमिसमाचार हैं, ग्रधमिन वृत्तियुक्त हैं, वे सोते रहें, यही ग्रच्छा है, क्योंकि यदि वे सोते रहेंगे तो ग्रनेक जीवों को पीड़ा नहीं होगी। इस प्रकार वे स्व, पर और उभय को ग्रधामिक क्रिया में नहीं लगावेंगे, ग्रतएव उनका सोना ग्रच्छा है। जो जीव धामिक हैं, धर्मानुग हैं, यावत् धामिक वृत्तिवाले हैं उनका जगना ग्रच्छा है, क्योंकि वे ग्रनेक जीवों को सुख देते हैं। स्व, पर ग्रौर उभय को धामिक कार्य में लगाते हैं। ग्रतएव उनका जागना ग्रच्छा है।

जयन्ती—भगवन् ! बलवान् होना ग्रच्छा या निर्बल होना ? महावीर—जयन्ति ! कुछ जीवों का बलवान् होना ग्रच्छा है ग्रौर कुछ जोवों का निर्बल होना ग्रच्छा है।

जयन्ती--यह कैसे ?

महावीर—जो जीव ग्रधामिक हैं यावत् ग्रधामिक वृत्ति वाले हैं उनका निर्वल होना ग्रच्छा है, क्योंकि यदि वे बलवान् होंगे तो ग्रनेक जीवों को कष्ट देंगे। जो जीव धार्मिक हैं यावत् धार्मिक वृत्ति वाले हैं उनका बलवान् होना ग्रच्छा है, क्योंकि वे बलवान् होने से ग्रधिक जीवों को सुख गें। गीतम-भगवन् ! जीव सकम्प हैं या निष्कम्प ? महावीर--गौतम ! जीव सकम्प भी हैं ख्रीर निष्कम्प भी । गीतम---यह कैसे ?

महावीर—जीव दो प्रकार के हैं—संसारी श्रीर मुक्त । मुक्त जोव दो प्रकार के हैं—श्रनन्तर सिद्ध श्रीर परम्पर सिद्ध । परम्पर निद्ध निष्कम्प हैं श्रीर श्रनन्तर सिद्ध सकम्प । संसारी जीवों के भी दो भेद हैं—शैंलेशी और श्रशैंलेशी । शैंलेशी जीव निष्कम्प होते हैं श्रीर श्रशैंलेशी सकम्प ।

गोतम—जीव सवीयं हैं या श्रवीयं। महावीर—जीव सवीयं भी हैं श्रौर श्रवीयं भी। गौतम—यह कैंसे ?

महावीर—जीव दो प्रकार के हैं—संसारी और मुक्त । मुक्त तो प्रवीर्य हैं। संसारी जीव दो प्रकार के हैं—शैलेशीप्रतिपन्न और प्रयोलेशीप्रतिपन्न। शैलेशीप्रतिपन्न जीव लब्धिवीर्य की अपेक्षा से सबीर्य हैं और करणवीर्य की अपेक्षा से अवीर्य हैं। अशैलेशी-प्रतिपन्न जीव लब्धिवीर्य की अपेक्षा से सबीर्य हैं। अशैलेशी-प्रतिपन्न जीव लब्धिवीर्य की अपेक्षा से सबीर्य हैं, और करणवीर्य को अपेक्षा से सबीर्य हैं। जो जीव पराक्रम गरते हैं वे करणवीर्य की अपेक्षा से नवीर्य हैं। जो जीव पराक्रम नहीं करते वे करणवीर्य की अपेक्षा से अवीर्य हैं।

गीतम—यदि कोई यह कहे कि मैं सर्वप्रारण, सर्वभूत, सर्वजीव, नवंनस्य की हिंसा का प्रत्यारपान (त्याग) करता हूँ तो उसका यह प्रापारपान सुप्रत्यारपान है या दुष्प्रत्यारपान ?

महायोर—कथंनित् मुप्रत्याग्यान है श्रोर कथंनित् दुष्प्रत्या-ग्यान है।

गीवम-यह गैमे ?

मरावीर—जो यह नहीं जानता कि ये जीव है श्रीर ये सजीव, ये अस है थीर ये स्थापर, उसका प्रत्यारयान दृष्प्रत्याच्यान है। वह

१ - भगवती सूत्र, २५१४ २—वर्गी, शब्दाहर

श्रागे बढ़ गया। महावीर ने इस हिष्ट पर बहुत भार दिया, जविक बुद्ध ने यथावसर उसका प्रयोग तो कर लिया परन्तु उसे विशेष महत्व न दिया। बुद्ध के विभज्यवाद श्रीर महावीर के श्रनेकान्तवाद में कितनी श्रधिक समानता है, इसे समभने के लिए कुछ उदाहरण देते हैं। माणवक श्रीर बुद्ध की तरह गौतमादि श्रीर महावीर के बीच भी इसी प्रकार की चर्चा हुई है।

जयन्ती-भगवन् ! सोना ग्रच्छा है या जगना ?

महावीर--जयन्ति ! कुछ जीवों का सोना ग्रच्छा है ग्रौर कुछ जीवों का जगना ग्रच्छा है।

जयन्ती--यह कैसे ?

महावीर—जो जीव ग्रधमीं हैं, ग्रधमीं नुग हैं, ग्रधमिष्ठ हैं, ग्रधमिष्यायी हैं, ग्रधमिप्रलोकी हैं, ग्रधमिप्ररज्जन हैं, ग्रधमिसमाचार हैं, ग्रधमिस वृत्तियुक्त हैं, वे सोते रहें, यही ग्रच्छा है, क्योंकि यदि वे सोते रहेंगे तो ग्रनेक जीवों को पीड़ा नहीं होगी। इस प्रकार वे स्व, पर और उभय को ग्रधामिक क्रिया में नहीं लगावेंगे, ग्रतएव उनका सोना ग्रच्छा है। जो जीव धामिक हैं, धमीनुग हैं, यावत् धामिक वृत्तिवाले हैं उनका जगना ग्रच्छा है, क्योंकि वे ग्रनेक जीवों को सुख देते हैं। स्व, पर ग्रौर उभय को धामिक कार्य में लगाते हैं। ग्रतएव उनका जागना ग्रच्छा है।

जयन्ती—भगवन् ! बलवान् होना ग्रच्छा या निर्बल होना ? महावीर—जयन्ति ! कुछ जीवों का बलवान् होना ग्रच्छा है ग्रौर कुछ जोवों का निर्बल होना ग्रच्छा है।

जयन्ती--यह कैसे ?

महावीर—जो जीव ग्रधामिक हैं यावत् ग्रधामिक वृत्ति वाले हैं उनका निर्वल होना ग्रच्छा है, क्योंकि यदि वे बलवान् होंगे तो ग्रनेक जीवों को कष्ट देंगे। जो जीव धामिक हैं यावत् धामिक वृत्ति वाले हैं उनका बलवान् होना ग्रच्छा है, क्योंकि वे बलवान् होने से ग्रधिक जीवों को सुख गे'।

१ —भगवती सूत्र, १२.२।४४३

गीतम—भगवन् ! जीव सकम्प हैं या निष्कम्प ? महावीर—गीतम ! जीव सकम्प भी हैं ग्रीर निष्कम्प भी । गीतम—यह कैसे ?

महावीर—जीव दो प्रकार के हैं—संसारी श्रीर मुक्त । मुक्त जोव दो प्रकार के हैं—ग्रनन्तर सिद्ध ग्रीर परम्पर सिद्ध । परम्पर सिद्ध निष्कम्प हैं ग्रीर ग्रनन्तर सिद्ध सकम्प । संसारी जीवों के भी दो भेद हैं—शैंलेशी और ग्रशैंलेशी । शैंलेशी जीव निष्कम्प होते हैं ग्रीर ग्रशैंलेशी सकम्प ।

गौतम—जीव सवीर्य हैं या स्रवीर्य । महावीर—जीव सवीर्य भी हैं ग्रौर स्रवीर्य भी । गौतम—यह कैंसे ?

महावीर—जीव दो प्रकार के हैं—संसारी ग्रौर मुक्त । मुक्त तो ग्रवीर्य हैं। संसारी जीव दो प्रकार के हैं—शैलेशीप्रतिपन्न ग्रौर ग्रशैलेशीप्रतिपन्न । शैलेशीप्रतिपन्न जीव लब्धिवीर्य की ग्रपेक्षा से सवीर्य हैं ग्रौर करणवीर्य की ग्रपेक्षा से ग्रवीर्य हैं। ग्रशैलेशी-प्रतिपन्न जीव लब्धिवीर्य की ग्रपेक्षा से सवीर्य हैं, ग्रौर करणवीर्य की ग्रपेक्षा से सवीर्य हैं, ग्रौर करणवीर्य की ग्रपेक्षा से सवीर्य हैं। जो जीव पराक्रम करते हैं वे करणवीर्य की ग्रपेक्षा से सवीर्य हैं। जो जीव पराक्रम नहीं करते वे करणवीर्य की ग्रपेक्षा से ग्रवीर्य हैं।

गौतम—यदि कोई यह कहे कि मैं सर्वप्राग्, सर्वभूत, सर्वजीव, सर्वतत्त्व की हिंसा का प्रत्याख्यान (त्याग) करता हूँ तो उसका यह प्रत्याख्यान सुप्रत्याख्यान है या दुष्प्रत्याख्यान ?

महावीर---कथंचित् सुप्रत्याख्यान है ग्रीर कथंचित् दुष्प्रत्या-ख्यान है।

गीतम-यह कैसे ?

महावीर—जो यह नहीं जानता कि ये जीव हैं ग्रीर ये ग्रजीव, ये त्रस हैं ग्रीर ये स्थावर, उसका प्रत्याख्यान दुष्प्रत्याख्यान है। वह

१—भगवती सूत्र, २५।४ २—वही, १।=।७२

मृषावादी है। जो यह जानता है कि ये जीव हैं ग्रौर ये ग्रजीव, ये त्रस ग्रौर ये स्थावर, उसका प्रत्याख्यान सुप्रत्याख्यान है। वह सत्य-वादी हैं।

महावीर की दृष्टि का पता लगाने के लिए ये संवाद काफी हैं। बुद्ध ने ग्राराधना को लेकर जिस प्रकार विभाजनपूर्वक उत्तर दिया, महावीर ने भी ठीक उसी शैली से ग्रपने शिष्यों की शंका का समा-धान किया। जो प्रश्न पूछा गया उसका विश्लेषण किया गया कि इस प्रश्न का क्या ग्रर्थ है। किस हिष्ट से इसका क्या उत्तर दिया जा सकता है। जितनी हिष्टियाँ सामने ग्राईं उन हिष्टियों से प्रश्न का समाधान किया गया। एक दृष्टि से ऐसा हो भी सकता है, दूसरी दृष्टि से सोचने पर ऐसा नहीं भी हो सकता। हो सकता है वह कैसे, ग्रौर नहीं हो सकता है वह कैसे ? प्रश्नोत्तर की यह शैली विचारों को सुलभाने वाली शैली है। इस शैली से किसी वस्तु के भ्रनेक पहलुओं का ठीक-ठीक पता लग जाता है। उसका विक्लेषरा एकांगी, एकांशी या एकान्त नहीं होने पाता । बुद्ध ने इस दृष्टि को विभज्यवाद का नाम दिया। इस से विपरीत हिष्ट को एकांशवाद कहा । महावीर ने इसी हिष्टि को अनेकान्तवाद और स्याद्वाद कहा। इससे विपरीत हिष्ट को एकान्तवाद का नाम दिया। बुद्ध ग्रीर बुद्ध के अनुयायियों ने इस दृष्टि का पूरा पीछा नहीं किया। महावीर ग्रौर उनके ग्रनुयायियों ने इस हिष्ट को ग्रपनी विचार-सम्पत्ति समभकर उसकी पूरी रक्षा की, तथा दिन प्रतिदिन उसे खूब बढ़ाया।

## एकान्तवाद श्रौर श्रनेकान्तवादः

एकान्तवाद किसी एक हिष्ट का ही समर्थन करता है। यह हमेशा दो विरोधी रूपों में दिखाई देता है। कभी सामान्य ग्रौर विशेष के रूप में मिलता है तो कभी सत् ग्रौर ग्रसत् के रूप में। कभी निर्वचनीय ग्रौर ग्रनिर्वचनीय के रूप में दिखाई देता है तो कभी हेतु ग्रौर ग्रहेतु के रूप में। जो लोग सामान्य का ही समर्थन

१--भगवती सूत्र, ७।२।१७०।

करते हैं वे ग्रभेदवाद को ही जगत् का मौलिक तत्त्व मानते हैं श्रौर भेद को मिथ्या कहते हैं। उसके विरोधी रूप भेदवाद का समर्थन करने वाले इससे विपरीत सत्य का प्रतिपादन करते हैं। वे अभेद को सर्वथा मिथ्या समभते हैं ग्रौर भेद को ही एकमात्र प्रमारा मानते है। सद्वाद का एकान्तरूप से समर्थन करने वाले किसी भी कार्य की उत्पत्ति या विनाश को वास्तविक नहीं मानते। वे कारण और कार्य में भेद का दर्शन नहीं करते । दूसरी श्रोर श्रसद्वाद के समर्थक हैं । वे प्रत्येक कार्य को नया मानते हैं । कारएा में कार्य नहीं रहता, ग्रेपितु कारण से सर्वथा भिन्न एक नया ही तत्त्व उत्पन्न होता है। कुछ एकान्तवादी जगत् को ग्रनिर्वचनीय समभते हैं। उनके मत से जगत् न सत् है, न ग्रसत् है। दूसरे लोग जगत् का निर्वचन कर सकते हैं। उनकी दृष्टि से वस्तु मात्र का निर्वचन करना ग्रर्थात् लक्षणादि बनाना ग्रसम्भव नहीं। इसी तरह हेतुवाद ग्रीर ग्रहेतुवाद भी ग्रापस में टकराते हैं। हेतुवाद का समर्थन करने वाले तर्क के वल पर विश्वास रखते हैं। वे कहते हैं कि तर्क से सव कुछ जाना जा सकता है। जगत् का कोई भी पदार्थ तर्क से अगम्य नहीं । इस वाद का विरोध करते हुए अहेतुवादी कहते हैं कि तर्क से तत्त्व का निर्णय नहीं हो सकता। तत्त्व तर्क से ग्रगम्य है। एकान्तवाद की छत्रछाया में पलने वाले ये वाद हमेशा जोड़े के रूप में मिलते हैं। जहाँ एक प्रकार का एकान्तवाद खड़ा होता है वहाँ उसका विरोधी एकान्तवाद तुरन्त मुकावले में खड़ा हो जाता है। दोनों की टक्कर प्रारम्भ होते देर नहीं लगती। यह एकान्त-वाद का स्वभाव है। इसके बिना एकान्तवाद पनप ही नहीं सकता।

एकान्तवाद के इस पारस्परिक शत्रुतापूर्ण व्यवहार को देखकर कुछ लोगों के मन में विचार श्राया कि वास्तव में इस क्लेश का मूल कारण क्या है ? सत्यता का दावा करने वाले प्रत्येक दो विरोधी पक्ष श्रापस में इतने लड़ते क्यों हैं ? यदि दोनों पूर्ण सत्य हैं तो दोनों में विरोध कैंसा ? इससे मालूम होता है कि दोनों पूर्ण रूप से सत्य तो नहीं हैं। तब क्या दोनों पूर्ण मिथ्या हैं ? ऐसा भी नहीं हो सकता, क्योंकि ये लोग जिस सिद्धान्त का प्रतिपादन करते हैं उसकी

प्रतीति अवश्य होती है। विना प्रतीति के किसी भी सिद्धान्त का प्रतिपादन सम्भव नहीं। ऐसी स्थिति में इनका क्या स्थान है? ये दोनों अंशतः सत्य हैं, और अंशतः मिथ्या। एक पक्ष जिस अंश में सच्चा है, दूसरा पक्ष उसी अंश में भूठा है। इसीलिए उनमें परस्पर कलह होता है। एक पक्ष समभता है कि मैं पूरा सच्चा हूँ और मेरा प्रतिपक्षी विल्कुल भूठा है। दूसरा पक्ष भी ठीक यही समभता है। यही कलह का मूल कारण है।

जैनदर्शन इस सत्य से परिचित है। वह मानता है कि वस्तु में अनेक धर्म हैं। इन धर्मों में से किसी भी धर्म का निषेध नहीं किया जा सकता। जो लोग एक धर्म का निषेध करके दूसरे धर्म का समर्थन करते हैं वे एकान्तवाद की चक्की में पिस जाते हैं। वस्तु कथंचित् भेदात्मक है कथंचित् ग्रभेदात्मक है, कथंचित् सत्कार्यवाद के अन्तर्गत है कथंचित् असत्कार्यवाद के अन्तर्गत है, कथंचित् निर्व-चनीय है कथंचित् ग्रनिवंचनीय है, कथंचित् तर्कगम्य है कथंचित् तर्कागम्य है। प्रत्येक दृष्टि की एवं प्रत्येक धर्म की एक मर्यादा है। उसका उल्लंघन न करना ही सत्य के साथ न्याय करना है। जो व्यक्ति इस बात को न समभ कर ग्रपने ग्राग्रह को जगत् का तत्त्व मानता है, वह भ्रम में है। उसे तत्त्व के पूर्णरूप को देखने का प्रयत्न करना चाहिए । जब तक वह ग्रपने एकान्तवादी ग्राग्रह का त्याग नहीं करता, तब तक तत्त्व का पूर्ण स्वरूप नहीं समफ सकता। किसी वस्तु के एक धर्म को तो सर्वथा सत्य मान लेना और दूसरे धर्म को सर्वथा मिथ्या कहना वस्तु की पूर्णता को खंडित करना है। परस्पर विरोधी प्रतीत होने वाले धर्मे अवश्य ही एक दूसरे के विरोधी हैं, किन्तु सम्पूर्ण वस्तु के विरोधी नहीं हैं। वस्तु तो दोनों को समान रूप से आश्रय देती है। यही दृष्टि स्याद्वाद है, अनेकान्त-वाद है, अपेक्षावाद है। परस्पर विरोधी प्रतीत होने वाले धर्मों का समन्वय कैसे हो सकता है? पदार्थ में वे किस ढंग से रहते हैं? हमारी प्रतीति से उनका क्या साम्य है ? इत्यादि प्रक्नों का, श्रागमों के ग्राधार पर विचार करें।

### लोक की नित्यता कर श्रनित्यताः

बुद्ध के विभज्यवाद का स्वरूप हम देख चुके हैं। कुछ ऐसे प्रश्न हैं, जिन्हें वुद्ध ने ग्रव्याकृत कहा है। वे प्रश्न विभज्यवाद के ग्रन्तर्गत नहीं ग्राते। ऐसे प्रश्नों के विषय में बुद्ध ने न हाँ कहा न 'न' कहा। लोक की नित्यता ग्रीर ग्रनित्यता के विषय में भी बुद्ध का यही दृष्टिकोगा है'। महावीर ने ऐसे प्रश्न के विषय में मौन धारण करना उचित न समभा। उन्होंने उन प्रश्नों का विविध रूप से उत्तर दिया। लोक नित्य है या ग्रनित्य ? इस प्रश्न का उत्तर महा-वीर ने यों दिया—

जमालि ! लोक शाश्वत भी है और ग्रशाश्वत भी। तीनों कालों में ऐसा एक भी समय नहीं मिल सकता, जब लोक न हो, ग्रतएव लोक शाश्वत है।

लोक सदा एक रूप नहीं रहता । वह अवसिंपणी और उत्स-पिणी में वदलता रहता है । अतएव लोक अशाश्वत भी है ।

महावीर ने प्रस्तुत प्रश्न का दो दृष्टियों से उत्तर दिया है। लोक हमेशा किसी-न-किसी रूप में रहता है, इसलिए वह नित्य है— ध्रुव है—शाश्वत है—ग्रपरिवर्तनशील है। लोक हमेशा एकरूप नहीं रहता। कभी उसमें सुख की मात्रा बढ़ जाती है तो कभी दुःख की मात्रा ग्रधिक हो जाती है। कालभेद से लोक में विविधरूपता ग्राती रहती है। ग्रतः लोक ग्रनित्य है, ग्रशाश्वत है, ग्रस्थिर है, परिवर्तनशील है, ग्रध्नुव है, क्षिएाक है।

### सान्तता श्रौर श्रनन्तता:

लोक की सान्तता ग्रौर ग्रनन्तता के प्रश्न को लेकर भी महा-वीर ने इसी प्रकार का समाधान किया।

"लोक चार प्रकार से जाना जाता है-द्रव्य से, क्षेत्र से, काल से ग्रीर भाव से। द्रव्य की अपेक्षा से लोक एक है ग्रीर सान्त है।

१ - मिक्सिमिनकाय, चूलमालंक्यसुत्त ६३

२ - ग्रसासए लोए जमाली ! जम्रों ग्रोसप्पिग्गी भवित्ता उस्सप्पिग्गी भवइ । उस्सप्पिग्गी भवित्ता ग्रोसप्पिग्गी भवइ ।

क्षेत्र की ग्रपेक्षा से लोक ग्रलंख्यात योजन कोटाकोटि विस्तार ग्रीर श्रसंख्यात योजन कोटाकोटि परिक्षेप प्रमारा कहा गया है। इसलिए क्षेत्र की ग्रपेक्षा से लोक सान्त है। काल की ग्रपेक्षा से कोई काल ऐसा नहीं जब लोक न हो, ग्रतः लोक ध्रुव है, नित्य है, शास्वत है, ग्रक्षय है, ग्रव्यय है, ग्रवस्थित है। उसका ग्रन्त नहीं है। भाव की श्रपेक्षा से लोक के श्रनन्त वर्गापर्याय, गन्धपर्याय, रसपर्याय, स्पर्श-पर्याय हैं । ग्रनन्त संस्थानपर्याय हैं, ग्रनन्त गुरुलघुपर्याय हैं । ग्रनन्त अगुरुलघुपर्याय हैं। उसका कोई अन्त नहीं। इसलिए लोक द्रव्य-ं दृष्टि से सान्त है, क्षेत्र दृष्टि से सान्त है, कालदृष्टि से अनन्त है, भावदृष्टि से ग्रनन्त है । लोक की सान्तता ग्रीर ग्रनन्तता का चार दुष्टियों से विचार किया गया है। द्रव्य की दृष्ट से लोक सान्त है, क्योंकि वह संख्या में एक है। क्षेत्र की हिष्टि से भी लोक सान्त है, क्यों कि सकल ग्राकाश में के कुछ क्षेत्र में ही लोक है। वह क्षेत्र ग्रसंख्यात कोटाकोटि योजन की परिधि में है। काल की हिष्ट से लोक ग्रनन्त है, क्योंकि वर्तमान, भूत ग्रौर भविष्यत् का कोई क्षरा ऐसा नहीं जिसमें लोक का ग्रस्तित्व न हो। भाव की द्षिट से भी लोक ग्रनन्त है, क्योंकि एक लोक के ग्रनन्त पर्याय हैं।

काल भी गां लोए गा कयावि न आसी, न कयावि न भवति, न कयावि न भविस्सति, भविसु य भविति य भविस्सइ य, धुवे गितिए सासते अनखए अव्वए अविदेठए गिच्चे, गितिथ पुगा से अते।

भावश्रो एं लोए श्रग्तां वण्गपज्जवा गंघ० रस० फासपज्जवा, श्रग्ता संठागपज्जवा, श्रग्तां गुरु य लहु य पज्जवा श्रग्तां श्रगुरु य लहु य पज्जवा श्रग्तां श्रगुरु य लहु य पज्जवा, निध्य पुण से श्रंते । से तं खंदगा ! दव्वश्रो लोए सग्रते खेत्तश्रो लोए सग्रते, कालतो श्र्लोए श्रग्तंते, भावश्रो लोए श्रग्तंते ।

-भगवती सूत्र, २।१।६०

१—एवं खलु मए खदया ! चउिंवहे लोए पन्नते, तंजहा देव्वश्रो खेत्तश्रो कालग्रो भावश्रो ।
दव्वश्रो एं एगे लोए सग्नंते ।
खेत्तश्रो एं लोए ग्रसंखेडजाश्रो जोयग्राकोडाकोडीश्रो
ग्रायामिवक्खंभेणं ग्रसंखेडजाश्रो जोयग्राकोडाकोडीश्रो
परिक्खेवेणं पन्नत्ता ग्रत्थि पुग्र सग्नंते ।

महावीर ने सान्तता और ग्रनन्तता का ग्रपनी दृष्टि से उपर्युक्त समाधान किया। बुद्ध ने सान्तता ग्रौर ग्रनन्तता दोनों को ग्रव्याकृत कोटि में रखा।

### जीव की नित्यता श्रीर श्रनित्यता:

बुद्ध ने जीव की नित्यता ग्रीर ग्रानित्यता के प्रश्न को भी ग्रव्या-कृत कोटि में रखा। महावीर ने इस प्रश्न का स्याद्वाद दृष्टि से समाधान किया। उन्होंने मोक्ष-प्राप्ति के लिए इस प्रकार के प्रश्नों का ज्ञान भी ग्रावश्यक माना। ग्राचारांग के प्रारम्भिक कुछ वाक्यों से इस वान का पता लगता है—जब तक यह मालूम न हो जाय कि मैं ग्रायां, कौन था ग्रीर कहाँ जाएगा, तब तक कोई जीव ग्रात्मवादी नहीं हो सकता, लोकवादी नहीं हो सकता, कर्मवादी नहीं हो सकता, ग्रीर क्रियावादी नहीं हो सकता। ये सब वातें मालूम होने पर ही जीव ग्रात्मवादी, लोकवादी, कर्मवादी ग्रीर क्रियावादी वन सकता हैं।

जीव की शाश्वतता ग्रौर ग्रशाश्वतता के लिए निम्न संवाद देखिए—

गौतम-"भगवन् ! जीव शाश्वत है या ग्रशाश्वत" ? महावीर-"गौतम ! जीव किसी हिष्ट से शाश्वत है, किसी

१—इहमेगेसि नो सन्ना भवई तंजहा-पुरित्यमाग्रो वा दिसाग्रो ग्रागभ्रो श्रहमंसि, दाहिएएग्रो वा अन्य ग्रागग्रो ग्रहमंसि। एवमेगेसि नो नायं भवइ-ग्रित्थ मे ग्राया उववाइए। निध्य मे ग्राया उववाइए। के ग्रहं ग्रासी, के वा इग्रो चुग्रो इह पेच्चा भविस्सामि ?

से जं पुरा श्रारोज्जा सहसम्मइयाए परवागररोगां श्रन्नेसिवा श्रन्तिए सोच्चा तंजहा-पुरित्यमाश्रोः श्रायावाई, लोगावाई, कम्मावाई, किरियावाई।

हिष्ट से अशाश्वत है। गौतम ! द्रव्यार्थिक हिष्ट से शाश्वत है, भावार्थिक हिष्ट से अशाश्वत हैं।"

द्रव्यद्दिष्टि अभेदवादी है और पर्यायद्दिष्ट भेदवादी है। द्रव्यद्दिष्टि से जीव नित्य है और पर्यायद्दिष्ट अर्थात् भावदृष्टि से जीव अनित्य है। जीव में जीवत्व सामान्य का कभी अभाव नहीं होता। वह किसी भी अवस्था में हो--जीव ही रहता है, अजीव नहीं होता। यह द्रव्य-दृष्टि है। इस दृष्टि से जीव नित्य है। जीव किसी-न किसी पर्याय में रहता है। एक पर्याय को छोड़कर दूसरी पर्याय ग्रहण करता रहता है। इस दृष्टि से वह अशाश्वत है--अनित्य है।

जीव सामान्य की नित्यता—ग्रनित्यता के ग्रतिरिक्त नारकादि जीवों की नित्यता—ग्रनित्यता का भी प्रतिपादन किया गया है।

"भगवन् ! नारक शाश्वत हैं या ग्रशाश्वत ?"

''गौतम ! कथंचित् शाश्वत हैं, कथंचित् ग्रशाश्वत हैं।"

"भगवन् ! यह कैसे ?"

"गौतम ! ग्रव्युच्छित्तिनय की ग्रपेक्षा से शाश्वत हैं, व्युच्छित्तिनय की ग्रपेक्षा से ग्रशाश्वत हैं । इसी प्रकार वैमानिक देवों के विषय में भी समभना चाहिए ।"

अ्रव्युच्छित्ति नय का अर्थ है द्रव्यार्थिक नय और व्युच्छित्तिनय का अर्थ है पर्यायार्थिक नय । जैसे जीव सामान्य को द्रव्य की अपेक्षा से

१ — जीवागां भंते ! किं सासया श्रसासया ? गोयमा ! जीवा सिय सासया सिय ग्रसासया । ०००० गोयमा ! दव्वट्ठयाए सासया भावट्ठयाए श्रसासया ।

<sup>---</sup>भगवती सूत्र, ७। । २७३

२ — नेरइया गां भंते ! कि सासया श्रसासया ?
गोपमा ! सिय सासया सिय श्रसासया ।
से केगाट्ठेगां भंते ! एवं वुच्चइ ००० ?
गोयमा ! ग्रव्वोच्छित्तिग्यट्ठयाए सासया, वोच्छित्तिग्यट्ठयाए श्रसासया । एवं जाव वेमागिया ।
—वहीं, ७।३।२७६

नित्य कहा गया है वैसे ही नारकादि जीवों को भी जीव द्रव्य की ग्रपेक्षा से नित्य कहा गया है। जैसे जीव सामान्य को नरकादि गतिरूप पर्याय की श्रपेक्षा से ग्रनित्य कहा गया है वैसे ही नारक जीव को भी नारकत्वरूप पर्याय की ग्रपेक्षा से ग्रनित्य कहा गया है।

जीव की नित्यता विषयक स्थिति को ग्रिधिक स्पष्टतापूर्वक समभने के लिए एक ग्रीर संवाद का उल्लेख करते हैं। महावीर जमाली को यह वात समभा रहे हैं:—

तीनों कालों में ऐसा कोई क्षरण नहीं, जब कि जीव न हो। इसीलिए जीव ध्रुव है, नित्य है, शाश्वत है । जीव नारकावस्था का त्याग कर तिर्यंच ग्रवस्था को प्राप्त करता है, तिर्यंच मिट कर मनुष्य होता है, मनुष्य से देव होता है। इन विभिन्न ग्रवस्था श्रों की दृष्टि से जीव ग्रनित्य है। एक ग्रवस्था का त्याग ग्रौर दूसरी ग्रवस्था का ग्रहण ग्रनित्यता के विना नहीं हो सकता।

लोक की नित्यता-ग्रनित्यता के लिए जो हेतु दिया गया है, ठीक वही हेतु यहाँ पर भी उपस्थित किया गया है। तीनों कालों में जीव जीवरूप में रहता है, ग्रतः वह नित्य है। उसकी विविध ग्रव-स्थाएँ परिवर्तित होती रहती हैं, इसलिए वह ग्रनित्य है।

### सान्तता भ्रौर श्रनन्तता:

बुद्ध का जीव की सान्तता और अनन्तता के विषय में वहीं दृष्टिकोग है जो नित्यता और अनित्यता के विषय में था। महावीर ने इस विषय का अपनी दृष्टि से प्रतिपादन किया:—

—भगवती सूत्र, हाइ।३८७, शिरा४२

१—सासए जीवे जमाली ! जं न कयाइ एगासी, एगो कयावि न भवित, एग कयावि एग भविस्सई, भुविं च भवई य भविस्सइ य, धुवे िएतिए सासए अवखए अव्वए अविद्ठिए शिच्चे। असासए जीवे जमाली ! जन्नं नेरइए भवित्ता तिरिवखजोि एए भवइ, तिरिवखजोि एए भवित्ता मे स्पुस्से भवड़ मे स्पुस्से भवित्ता देवे भवइ।

जीव सान्त भी है ग्रीर ग्रनन्त भी है। द्रव्य की दृष्टि से एक जीव सान्त है। क्षेत्र की ग्रपेक्षा से जीव ग्रसंख्यात प्रदेशवाला है, ग्रतः वह सान्त है। काल की दृष्टि से जीव हमेशा है, इसलिए वह ग्रनन्त है। भाव की ग्रपेक्षा से जीव के ग्रनन्त ज्ञानपर्याय हैं, ग्रनन्त दर्शनपर्याय हैं, ग्रनन्त चारित्रपर्याय हैं, ग्रनन्त अगुरुलघुपर्याय हैं। इसलिए वह ग्रनन्त हैं।

द्रव्य, क्षेत्र, काल ग्रौर भाव इन चार दृष्टियों से जीव की मान्तता-ग्रनन्तता का विचार किया गया है। द्रव्य ग्रौर क्षेत्र की दृष्टि से जीव सीमित है, ग्रतः सान्त है। काल ग्रौर भाव की दृष्टि से जीव ग्रसीमित है, ग्रतः ग्रनन्त है। तात्पर्य यह है कि जीव कथंचित् सान्त है, कथंचित् ग्रनंत है।

## पुद्गल को नित्यता श्रौर श्रनित्यता:

द्रव्य का सबसे छोटा ग्रंश जिसका पुनः विभाग न हो सके परमासु है। परमासु के चार प्रकार वताये गए हैं—द्रव्यपरमासु, क्षेत्रपरमासु, कालपरमासु ग्रौर भावपरमासु । वर्सादिपर्याय की विवक्षा के विना जो सूक्ष्मतम द्रव्य है, वह द्रव्यपरमासु है। इसे पुद्गल परमासु भी कहते हैं। ग्राकाश द्रव्य का सूक्ष्मतम प्रदेश क्षेत्रपरमासु है। समय का सूक्ष्मतम प्रदेश कालपरमासु है। द्रव्य परमासु में वर्सादिपर्याय की विवक्षा होने पर जिस परमासु का ग्रह्म, होता है, वह भावपरमासु है।

१—जे वि य खंदया ! जाव सम्रंते जीवे भ्रग्तं जीवे, तस्स वि य ग्ं एयमट्ठे-एवं खलु जाव दब्बम्रो ग्रं एगे जीवे सम्रंते, खेत्तम्रो ग्रं जीवे मसखेजपानिए असंखेजपासीगाढ़े मृद्धि पुगा से म्रंते, कालम्रो ग्रं जीवे म क्यावि न म्रासि जाव निच्चे नित्य पुगा से म्रंते, भावम्रो ग्रं जीवे मग्तंता ग्रागपज्ञवा, म्रग्तंता दंसग्पज्ञवा, म्रग्तंता चिरत्तपज्ञवा, म्रग्तंता म्रगुरलहुयपज्ञवा नित्य पुगा से म्रंते ।

<sup>--</sup>भगवती सूत्र, २।१।६०

२—गोयमा ! चट्टिवहे परमासु पन्नत्ते तंजहा-दव्यपरमासु, क्षेत्तपरमासु, कालपरमासु, भावपरमासु ।

जैन दर्शन के ग्रतिरिक्त ग्रन्य भारतीय दर्शन वैशेषिक ग्रादि द्रव्य परमागु को एकान्त नित्य मानते हैं। वे उसमें तिनक भी परिवर्तन नहीं मानते। परमागु का कार्य ग्रनित्य हो सकता है, परमागु स्वयं नहीं।

महावीर ने इस सिद्धान्त को नहीं माना। उन्होंने ग्रपने ग्रमोघ ग्रस्त्र स्याद्वाद का यहाँ भी प्रयोग किया ग्रौर परमागु को नित्य ग्रौर श्रनित्य दोनों प्रकार का माना।

''भगवन् ! परमागु पुद्गल शाश्वत है या ग्रशाश्वत ?'' ''गोतम् ! स्याद् शाश्वत है, स्याद् ग्रशाश्वत है ।''

"यह कैसे ?"

"गौतम ! द्रव्याथिक दृष्टि से शाश्वत है। वर्णपर्याय यावत् स्पर्श-पर्याय की दृष्टि से अशाश्वत है'।"

श्रन्यत्र भी पुद्गल की नित्यता का प्रतिपादन करते हुए यही वात कही कि द्रव्यदृष्टि से पुद्गल नित्य है। उन्होंने स्पष्ट कहा कि तीनों कालों में ऐसा कोई समय नहीं, जिस समय पुद्गल पुद्गलरूप में न हो । इसी प्रकार पुद्गल की ग्रनित्यता का भी पर्यायदृष्टि से प्रतिपादन किया। गौतम श्रीर महावीर के संवाद के इन शब्दों को देखिए—

"भगवन् ! क्या यह सम्भव है कि अतीत काल में किसी एक समय में जो पुद्गल रूक्ष हो वही अन्य समय में अरूक्ष हो ? क्या वह एक ही समय में एक देश से रूक्ष और दूसरे देश से अरूक्ष हो सकता है ? क्या यह भी सम्भव है कि स्वभाव से या अन्य प्रयोग के द्वारा किसी पुद्गल में अनेक वर्णापरिणाम हो जाएँ और वैसा परिणाम नष्ट होकर वाद में एक वर्ण-परिणाम भी हो जाय ?"

१—परमास्तु पोग्गले सां भंते ! कि सासए ग्रसासए ? गोयमा ! सिय सासए सिय ग्रसासए । से केसाट्ठेसां ००० ? गोयमा ! दब्बट्ठयाए सासए, वन्नपंज्जवेहि जाव फासपज्जवेहि ग्रसासए ।

<sup>-</sup>वही १४।४।५१२

२-वही १।४।४२

"हाँ, गौतम! यह सम्भव है'।"

इस प्रकार महावीर ने परमाणु नित्यवाद का खगडन किया। उन्होंने ऐसे परमाणु की सत्ता मानने से इनकार कर दिया, जो एकान्त नित्य हो। जैसे परमाणु के कार्य घटादि में परिवर्तन होता है ग्रौर वह ग्रनित्य है, उसी प्रकार परमाणु भी श्रनित्य है। दोनों का समानरूप से नित्यानित्य स्वभाव है।

## एकता श्रीर श्रनेकता:

महावीर प्रत्येक द्रव्य में एकता और अनेकता दोनों धर्म मानते हैं। जीव द्रव्य की एकता और अनेकता का प्रतिपादन करते हुए उन्होंने कहा—"सोमिल! द्रव्य दृष्टि से मैं एक हूँ। ज्ञान और दर्शन की दृष्टि से मैं दो हूँ। न बदलने वाले प्रदेशों की दृष्टि से मैं अक्षय हूँ, अव्यय हूँ, अवस्थत हूँ। बदलते रहने वाले उपयोग की दृष्टि से मैं अनेक हूँ ।"

इसी प्रकार भ्रजीव द्रव्य की एकता ग्रौर अनेकता का स्पष्टीकरण करते हुए उन्होंने कहा—"गौतम! धर्मास्तिकाय द्रव्य दृष्टि से एक है, इसलिए वह सवस्तोक है। वही धर्मास्तिकाय प्रदेशों की अपेक्षा से असंख्यातगुरा भी है"। इसी प्रकार अधर्मास्तिकाय, ग्राकाश ग्रादि द्रव्य-दृष्टि से एक ग्रौर प्रदेशदृष्टि से अनेक हैं। परस्पर विरोधी माने जाने वाले धर्मों का एक ही द्रव्य में ग्रविरोधी समन्वय करना अनेकान्तवाद की देन है।

१—एस एां भंते ! पोग्गले तीतमएातं सासयं समयं लुवली, समयं ग्रलुवली, समयं ग्रल्वली, समयं ग्रलुवली, समयं ग्रलेवली, समयं ग्रलुवली, समयं ग्रलेवली, समयं ग्रलुवली, समयं ग्रलुवली, समयं ग्रलुवली, समयं ग्रलुवली,

२—सोमिला ! दव्वट्ठयाए एगे अहं, नागादंसगाट्ठयाए दुविहे अहं, पएसट्ठयाए अवखए वि अहं, अव्वए वि अहं, अवट्ठिए वि अहं, उवओगट्ठयाए अगोगभूयभावभविए वि अहं। —वही १।८।१०

३—गोयमा ! सन्वत्थोवे एगे धम्मित्थकाए दन्वट्ठयाए, से चेव पएस-ट्ठयाए असंखेजगुरो ....। सन्वत्थावे पोग्गलित्थकाए दन्वट्ठयाए, से चेवपएसट्ठयाए असंखेजजगुरो । — प्रज्ञापनापद ३।५६

#### श्रस्ति श्रौर नास्तिः—

बुद्ध ने 'श्रस्ति' श्रौर 'नास्ति' दोनों को मानने से 'इनकार किया। सब है, ऐसा कहना एक अन्त है। सब नहीं है, ऐसा कहना दूसरा अन्त है। इन दोनों अन्तों को छोड़कर तथागत मध्यम मार्ग का उपदेश देते हैं'। महाबीर ने 'सर्वमस्ति' श्रौर 'सर्वनास्ति' इन दोनों सिद्धान्तों की परीक्षा की। परीक्षा करके कहा कि जो श्रस्ति है वही ग्रस्ति है. श्रीर जो नास्ति है वही नास्ति है। उन्हीं के शब्दों में- "हम श्रस्ति को नास्ति नहीं कहते, नास्ति को श्रस्ति नहीं कहते। हम जो श्रस्ति है उसे श्रस्ति कहते हैं, जो नास्ति है उसे नास्ति कहते हैं

ग्रस्ति ग्रौर नास्ति दोनों परिग्णमनशील हैं। यह बात भी महावीर ने स्वीकृत की। ग्रात्मा में ग्रस्तित्व ग्रौर नास्तित्व दोनों के परिग्णमन का सिद्धान्त स्थापित किया। इस प्रकार ग्रस्ति ग्रौर नास्ति के सम्बन्ध में भी ग्रनेकान्त हिष्ट की स्थापना की ।

१ — सब्वं श्रत्थीति खो ब्राह्मण् श्रयं एको श्रन्ते । ''सब्वं नत्थीति खो ब्राह्मण् श्रयं दुतियो श्रन्तो । एते ते ब्राह्मण् उभो श्रन्ते श्रनुपगम्म मज्भेन तथागतो धम्मं देसे तिश्रविज्जापंचया संखारा '''।

<sup>---</sup> संयुक्तनिकाय १२।४७।

२—नो खलु वयं देवारगुष्पिया ! स्नित्यभावं नित्यत्ति वदामो, नित्यभावं म्रित्यित्ति वदामो । श्रम्हे राः देवारगुष्पिया ! सव्वं म्रित्यभावं म्रित्यित्ति वदामो, सव्वं नित्यभावं नित्यत्ति वदामो ।

<sup>-</sup> भगवती सूत्र ७।१०।३०४

२—से नूरां भंते ! श्रित्यतां श्रित्यत्ते परिसामइ, नित्यत्तां नित्यत्ते परसामइ ! परसामइ ! जण्यां भंते ! श्रित्यत्तां श्रित्यत्तो परिसामइ नित्यत्तां नित्यत्तो परिसामइ, तं

कि पश्रोगसा वीससा ?

गोयमा ! पग्रोगसा वि तं वीससा वि तं।

जहा ते भंते ! श्रित्यत्तं श्रित्थत्ते परिगामइ, तहा ते नित्यतं नित्यत्ते परिगामइ ? जहा ते नित्यत्तं नित्यत्तं परिगामइ तहा ते श्रित्यत्तं भित्यत्तं परिगामइ ?

हंता गोयमा ! जहा मे अस्थितां " परणमइ । वही १।३।३३

'ग्रस्ति' ग्रौर् 'नास्ति' को मानने वाले दो एकान्तवादी पक्ष हैं। एक पक्ष कहता है कि सब सत् है--'सर्वमस्ति'। दूसरा कहता है कि सब ग्रसत् है--'सर्वनास्ति'। बुद्ध ने इन दोनों पक्षों को एकान्तवादी कहा, यह ठीक है, किन्तु उन्होंने उनका सर्वथा त्याग कर दिया। उस त्याग को उन्होंने मध्यम मार्ग का नाम दिया। बुद्ध का यह मार्ग निषेधप्रधान है। महावीर ने दोनों पक्षों का निषेध न करके विधिरूप से अनेकान्तवाद द्वारा समर्थन किया। उन्होंने कहा कि 'सब सत् है,' यह एकान्तदृष्टिकोरा ठीक नहीं। इसी प्रकार 'सब ग्रसत् है, यह एकान्त दृष्टि भी उचित नहीं। जो सत् है, उसी को सत् मानना चाहिए। जो असत् है, उसी को असत् मानना चाहिए। सत् मानना चाहिए। जा असत् ह, उसा का असत् मानना चाहिए। सत् ग्रौर ग्रसत्-ग्रस्त ग्रौर नास्ति के भेद को सर्वथा लुप्त नहीं करना चाहिए। सब ग्रपने द्रव्य, क्षेत्र, ग्रादि की ग्रपेक्षा से सत् है। पर द्रव्य, क्षेत्र ग्रादि की ग्रपेक्षा से ग्रसत् है। सत् ग्रौर ग्रसत् का विवेकपूर्वक समर्थन करना चाहिए। जो जिस रूप से सत् हो, उसे उसी रूप से सत् मानना चाहिए। जो जिस रूप से ग्रसत् है, उसे उसी रूप से ग्रसत् मानना चाहिए। सत् ग्रौर ग्रसत् के इस भेद को समभे विना एकान्तरूप से सव को सत् या ग्रसत् कहना दोषपूर्ण है।

उपर्युक्त विवेचन से यह बात मालूम हो जाती हैं कि एक और अनेक, नित्य और अनित्य, सान्त और अनन्त, सद् और असद् धर्मों का अनेकान्तवाद के आधार पर किस प्रकार समन्वय हो सकता है। यह समभना भूल है कि अनेकान्तवाद स्वतन्त्र दृष्टि न होकर दो एकान्तवादों को मिलाने वाली एक मिश्रित दृष्टि मात्र है। वस्तु का ठीक ठीक स्वरूप समभने के लिए अनेकान्त दृष्टि ही उपयुक्त है। यह एक विलक्षण व स्वतन्त्र दृष्टि है, जिसमें वस्तु का पूर्ण स्वरूप प्रतिभासित होता है। केवल दो एकान्तवादों को मिला देने से अनेकान्तवाद नहीं वन सकता, क्योंकि दो एकान्तवाद कभी एक स्वरूप नहीं हो सकते। वे हमेशा एक दूसरे के विरोधी होते हैं।

स्याद्वाद या ग्रनेकान्तवाद एक ग्रखण्ड दृष्टि है, जिसमें वस्तु के सभी धर्म निर्विरोध रूप से प्रतिभासित होते हैं।

### श्रागमों में स्याद्वाद:

यह विवेचन पढ़ लेने के वाद इसमें तो तिनक भी सन्देह नहीं रहता कि स्याद्वाद का वीज जैनागमों में मौजूद है। जगह जगह 'सिय सासया' 'सियग्रसासया'-स्यात् शाश्वत, स्यात् ग्रशाश्वत ग्रादि का प्रयोग देखने को मिलता है। इससे यह सिद्ध है कि ग्रागमों में 'स्याद्' शब्द प्रयुक्त हुग्रा है। यहाँ पर एक प्रश्न है कि क्या ग्रागमों में 'स्याद्वाद' इस पूरे पद का प्रयोग हुग्रा है? सूत्रकृतांग की एक गाथा में से 'स्याद्वाद' ऐसा पद निकालने का प्रयत्न किया गया है।' गाथा इस प्रकार है:—

नो छापए नो विप लूसएज्जा मार्गा न सेवेज्ज पगासरां च। न यावि पन्ने परिहास कुज्जा न या सियावाय वियागरेज्जा।। १,१४,१६

इसका जो 'न या सियावाय' ग्रंश है- उसके लिए टीकाकार ने 'न चाशीर्वाद' ऐसा संस्कृत रूप दिया है। जो लोग इस गाथा में से 'स्याद्वाद' पद निकालना चाहते हैं, उनके मतानुसार 'चास्याद्वाद' ऐसा रूप होना चाहिए। ग्राचार्य हेमचन्द्र के नियमों के ग्रनुसार 'ग्राशिष्' शब्द का प्राकृत रूप 'ग्रासी' होता है। हेमचन्द्र ने 'ग्रासीया' ऐसा एक दूसरा रूप भी दिया है'। 'स्याद्वाद' के लिए प्राकृतरूप 'सियावाग्रो' है'। इसके लिए एक ग्रौर हेतु दिया गया है कि यदि इस 'सियावाग्रो' शब्द पर ध्यान दिया जाय तो उपयु क गाया में श्रस्याद्वाद वचन के प्रयोग का ही निपेध मानना ठीक होगा; वयोंकि यदि टीकाकार के मतानुसार ग्राशीर्वाद वचन के

१—ग्रौरिएण्टल कोन्फ्रेंस-नवम श्रधिवेशन की कार्यवाही (डा॰ ए॰ एन॰ उपाध्ये का मत) पृ॰ ६७१।

२-प्राकृत व्याकरण-दारा१७४

३-वही =।२।१०७

प्रयोग का निषेध माना जाय तो कथानकों में जो 'धर्मलाभ' रूप आशीर्वाद का प्रयोग मिलता है वह असंगत सिद्ध होगा। यह हेतु विशेष महत्व नहीं रखता। 'धर्मलाभ' को आशीर्वाद कहना ठीक वैसा ही है, जैसा मुक्ति की ग्रिभलाषा को राग कहना। जो लोग मोक्षावस्था को सुखरूप नहीं मानते हैं, वे सुखरूप मानने वाले दार्श-निकों के सामने यह दोष रखते हैं कि सुख की अभिलाषा तो राग है, ग्रौर राग बन्धन का कारएा है न कि मोक्ष का ग्रतः मोक्ष सुखरूप नहीं हो सकता। सुख की ग्रभिलाषा को जो राग कहा गया है, वह सांसारिक सुख के लिए है, न कि मोक्षरूप शाश्वत सुख के लिए, इस सिद्धान्त से अपरिचित लोग ही मोक्ष की अभिलाषा को राग कहते हैं। ग्राशीर्वाद भी सांसारिक ऐश्वर्य ग्रीर सुख की प्राप्ति के लिए होता है। धर्म के लिए कोई आशीर्वाद नहीं होता। वह तो आध्यात्मिक उन्नित का मार्ग है जिस पर व्यक्ति अपने प्रयत्न से चलता है। 'धर्मलाभ' या 'धर्म की जय' ग्राशीर्वाद नहीं है, सत्य की ग्रभिव्यक्ति है-सत्यपथ का प्रदर्शन है। तात्पर्य यह है कि उप-र्यु क्त हेतु में कोई खास बल नहीं है। व्याकरण के प्रयोगों के अध्ययन के ग्राधार पर सम्भवतः 'न चास्याद्वाद' पद का ग्रौचित्य सिद्ध हो सकता है। जो कुछ भी हो, यह तो निर्विवाद सिद्ध है कि 'स्याद' पूर्वक वचन-प्रयोग ग्रागमों में देखे जाते हैं। 'स्याद्वाद' ऐसा ग्रखण्ड प्रयोग न भी मिले, तो भी स्याद्वाद सिद्धान्त ग्रागमों में मौजूद है, इसे कोई इनकार नहीं कर सकता।

# श्रनेकान्तवाद श्रौर स्याद्वाद :

जैन दर्शन एक वस्तु में अनन्त धर्म मानता है। इन धर्मों में से व्यक्ति अपने इच्छित धर्मों का समय-समय पर कथन करता है। वस्तु के जितने धर्मों का कथन हो सकता है, वे सब धर्म वस्तु के अन्दर रहते हैं। ऐसा नहीं कि व्यक्ति अपनी इच्छा से उन धर्मों का पदार्थ पर आरोप करता है। अनन्त या अनेक धर्मों के कारण ही वस्तु अनन्तधर्मात्मक या अनेकान्तात्मक कही जाती है।

ग्रनेकान्तात्मक वस्तु का कथन करने के लिए 'स्यात्' शब्द का अयोग करना पड़ता है। 'स्यात्' का ग्रर्थ है कथंचित्। किसी एक दृष्टि से वस्तु इस प्रकार की कही जा सकती है। दूसरी दृष्टि से वस्तु का कथन इस प्रकार हो सकता है। यद्यपि वस्तु में ये सब धर्म हैं, किन्तु इस समय हमारा दृष्टिकोगा इस धर्म की ग्रोर है, इस लिए वस्तु एतद्रूप प्रतिभासित हो रही है। वस्तु केवल एतद्रूप ही नहीं है, ग्रिपतु उसके ग्रन्य रूप भी हैं, इस सत्य को ग्रिमन्यक्त करने के लिए 'स्यात्' शन्द का प्रयोग किया जाता है। इस 'स्यात्' शन्द के प्रयोग के कारण ही हमारा वचन 'स्याद्वाद' कहलाता है। 'स्यात्' पूर्वक जो 'वाद' ग्रर्थात् वचन है—कथन है, वह 'स्याद्वाद' है। इसीलिए यह कहा गया है कि ग्रनेकान्तात्मक ग्रथं का कथन 'स्याद्वाद' हैं।

'स्याद्वाद' को 'ग्रनेकान्तवाद' भी कहते हैं। इसका कारण यह है कि 'स्याद्वाद' से जिस पदार्थ का कथन होता है, वह ग्रनेकान्ता-त्मक है। ग्रनेकान्त ग्रर्थ का कथन यही 'ग्रनेकान्तवाद' है। 'स्यात्' यह ग्रन्थय ग्रनेकान्त का द्योतक है, इसीलिए 'स्याद्वाद' को 'ग्रनेकान्त' कहते हैं'। 'स्याद्वाद' ग्रौर 'ग्रनेकान्तवाद' दोनों एक ही हैं। 'स्या-द्वाद' में 'स्यात्' शब्द की प्रधानता रहती है। 'ग्रनेकान्तवाद' में ग्रनेकान्त धर्म की मुख्यता रहती है। 'स्यात्' शब्द ग्रनेकान्त का द्योतक है, ग्रनेकान्त को ग्रभिव्यक्त करने के लिए 'स्यात्' शब्द का प्रयोग किया जाता है।

यह स्पष्टीकरण इसलिए है कि जैन ग्रन्थों में कहीं स्याद्वाद शब्द श्राया है तो कहीं अनेकान्तवाद शब्द का प्रयोग हुग्रा है। जैन दार्गनिकों ने इन दोनों शब्दों का एक ही ग्रर्थ में प्रयोग किया है। इन दोनों शब्दों के पीछे एक ही हेतु रहा हुग्रा है ग्रीर वह है वस्तु की अनेकान्तात्मकता। यह अनेकान्तात्मकता अनेकान्तवाद शब्द से भी शकट होती है ग्रीर स्याद्वाद शब्द से भी। वैसे देखा जाय तो स्याद्वाद शब्द ग्रीधक प्राचीन मालूम होता है, क्योंकि ग्रागमों में

१--अनेकान्तात्मकार्यकथनं स्याद्वाद:-लधीयस्वयटीका ६२

२—'स्यादित्यव्ययमनेकान्तद्योतकं ततः स्याद्वादोऽनेकान्तवादः'

'स्यात्' शब्द का प्रयोग श्रधिक देखने में श्राता है। जहाँ वस्तु की अनेकरूपता का प्रतिपादन करना होता है, वहाँ 'सिय' शब्द का प्रयोग साधारएा सी बात है। अनेकान्तवाद शब्द पर दार्शनिक पुटकी प्रतीति होती है, क्योंकि यह शब्द एकान्तवाद के विरोधी पक्ष को सूचित करता है।

#### स्याद्वाद श्रीर सप्तभंगो :

यह हम देख चुके हैं कि स्याद्वाद के मूल में दो विरोधी धर्म रहते हैं। इन दो विरोधी धर्मों का अपेक्षा भेद से कथन स्याद्वाद है । उदाहररा के लिए हम सत् को लेते हैं । पहला पक्ष है सत् का । जब सत् का पक्ष हमारे सामने आता है तो उसका विरोधी पक्ष श्रसत् भी सामने श्राता है। मूल रूप में ये दो पक्ष हैं। इसके बाद तीसरा पक्ष दो रूपों में ग्रा सकता है-या तो दोनों पक्षों का समर्थन करके या दोनों पक्षों का निषेध करके । जहाँ सत् ग्रौर ग्रसत् दोनों पक्षों का समर्थन होता है वहाँ तीसरा पक्ष बनता है सदसत् का। जहाँ दोनों पक्षों का निषेध होता है वहाँ तीसरा पक्ष बनता है ग्रनुभय ग्रर्थात् न सत् न ग्रसत् । सत्, ग्रसत् ग्रौर ग्रनुभय इन तीन पक्षों का प्राचीनतम श्राभास ऋग्वेद के नासदीयसूक्त में मिलता है। उपनिषदों में दो विरोधी पक्षों का समर्थन मिलता है। 'तदेजति तन्नैजति', 'ग्रगोरगीयान् महतो महीयान्' 'सदसद्वरेण्यम्' ग्रादि वाक्यों में स्पष्टरूप से दो विरोधी धर्म स्वीकृत किये गये हैं। इस परम्परा के अनुसार तीसरा पक्ष उभय अर्थात् सदसत् का बनता है। जहाँ सत् ग्रीर ग्रसत् दोनों का निषेध किया गया, वहाँ ग्रनुभय का चौथा पक्ष वन गया। इस प्रकार उपनिषदों में सत्, ग्रसत्, सदसत् ग्रौर ग्रनुभय ये चार पक्ष मिलते हैं। ग्रनुभय पक्ष ग्रवक्तव्य के नाम से भी प्रसिद्ध है। अवक्तव्य के तीन अर्थ हो संकते हैं-(१) सत् और

१---ईशोपनिपद् ५

२ —कठोपनिपद् १।२।२०

३ - मुण्डकोपनिपद् २।२।१

<sup>ं</sup> ४ -- 'न सन्नचासत्' स्वेताक्वतरोपनिपद् ४।१८

ग्रसत् दोनों का निषेध करना (२) सत्, ग्रसत् ग्रौर सदसत् तीनों का निषेध करना (३) सत् ग्रौर ग्रसत् दोनों को ग्रक्रम से ग्रथीत् युगपद् स्वीकृत करना । जहाँ अवक्तव्य का तीसरा स्थान है वहाँ सत् ग्रौर ग्रसत् दोनों का निषेध समभना चाहिये। जहाँ ग्रवक्तव्य का चौथा स्थान है वहाँ सत्, ग्रसत और सदसत् तीनों का निषेध समभना चाहिए। सत् श्रौर श्रसत् दोनों का युगपद प्रतिपादन करने की सूभ तर्कयुग के जैनाचार्यों की मालूम होती है। यह बात श्रागे स्पष्ट हो जाएँगी। अवक्तव्यता दो तरह की है-एक सापेक्ष और दूसरी निरपेक्ष । सापेक्ष अवक्तव्यता में इस बात की भलक होती है कि तत्त्व सत्, असत् और सदसत् रूप से अवाच्य है । इतना ही नहीं श्रिपतु नागार्जु न जैसे माध्यमिक बौद्धदर्शन के श्राचार्य ने तो सत्, श्रसत्, सदसत् श्रीर श्रनुभय इन चारों हिष्टयों से तत्त्व को श्रवाच्य माना । उन्होंने स्पष्ट कहा कि वस्तु चतुष्कोटिविनिर्मुक्त है। इस प्रकार सापेक्ष प्रवक्तव्यता एक, दो, तीन या चारों पक्षों के निषेध पर खड़ी होती है। जहाँ तत्त्व न सत् हो सकता है, न असत् हो सकता है, न सत् श्रीर असत् दोनों हो सकता है, न अनुभय हो सकता है (ये चारों पक्ष एक साथ हों या भिन्न भिन्न) वहाँ सापेक्ष अवक्तव्यता है। निरपेक्ष अवक्तव्यता के लिए यह बात नहीं है। वहाँ तो तत्त्व को सीधा 'वचन से अगम्य' कह दिया जाता है। पक्ष के रूप में जो अवक्तव्यता है वह सापेक्ष अवक्तव्यता है। ऐसा समभना चाहिये।

उपनिषदों में सत्, ग्रसत्, सदसत् ग्रौर ग्रवक्तव्य ये चारों पक्ष मिलते हैं, यह हम लिख चुके हैं। बौद्ध त्रिपिटक में भी ये चार पक्ष मिलते हैं। सान्तता ग्रौर ग्रनन्तता, नित्यता ग्रौर ग्रनित्यता ग्रादि प्रश्नों को बुद्ध ने ग्रव्याकृत कहा है। उसी प्रकार इन चारों पक्षों को भी ग्रव्याकृत कहा गया है। उदाहरण के लिए निम्न प्रश्न ग्रव्याकृत हैं:—

ي د کار ديد اندوزه دي

१-- 'यतो वाचो निवर्तन्ते ।'

(१) होति तथागतो परंमरणाति ? न होति तथागतो परंमरणाति ? होति च न होति च तथागतो परंमरणाति ? नेव होति न न होति तथागतो परंमरणाति ?

(२) सयंकतं दुक्खवंति ? परंकतं दुक्खवंति ? सयंकतं परंकतं च दुक्खवंति ? ग्रसयंकारं ग्रपरंकारं दुक्खंति ?

बुद्ध की तरह संजयवेलिट्ठपुत्त भी इस प्रकार के प्रश्नों का न 'हाँ' में उत्तर देता था न 'न' में। उसका किसी भी विषय में कुछ भी निश्चय न था। बुद्ध तो कम-से-कम इतना कह देते थे कि ये प्रश्न ग्रव्याकृत हैं। संजय उनसे भी एक कदम ग्रागे बढ़ा हुग्रा था। वह न 'हाँ' कहता, न 'न' कहता, न ग्रव्याकृत कहता, न व्याकृत कहता। किसी भी प्रकार का विशेषण देने में वह भय खाता था। दूसरे शब्दों में वह संशयवादी था। किसी भी विषय में ग्रपना निश्चित मत प्रकट न करता था। पाश्चात्य दर्शनशास्त्र में ह्यूम का जो स्थान है, प्रायः वही स्थान भारतीय दर्शनशास्त्र में संजयबेलिट्ठपुत्त का है। ह्यूम भी यही मानता था कि हमारा ज्ञान निश्चित नहीं है, इसलिए हम ग्रपने ज्ञान से किसी ग्रन्तिम तत्त्व का निर्णय नहीं कर सकते। सीमित ग्रवस्था में रहते हुए सीमा से वाहर के तत्त्व का निर्ण्य करना हमारे सामर्थ्य से परे है। संजय ने जिन प्रश्नों के विषय में विक्षेपवादी वृत्ति का परिचय दिया, उनमें से कुछ ये हैं'—

(१) परलोक है ? परलोक नहीं है ? परलोक है ग्रौर नहीं है ? न परलोक है ग्रौर न नहीं है ?

१--संयुत्तनिकाय

२-वही १२।१७

३ -दीघनिकाय-सामञ्जफलसुत्त

(२) भ्रौपयातिक हैं ? भ्रौपयातिक नहीं हैं ? भ्रौपयातिक हैं भ्रौर नहीं हैं ? न भ्रौपयातिक हैं न नहीं हैं ?

(३) सुकृत दुष्कृत कर्म का फल है ? सुकृत दुष्कृत कर्म का फल नहीं है ? सुकृत दुष्कृत कर्म का फल है और नहीं है ? सुकृत दुष्कृत कर्म का फल न है न नहीं है ?

(४) मरणानन्तर तथागत है ?

गरणानन्तर तथागत नहीं है ?

मरणानन्तर तथागत है ग्रौर नहीं है ?

मरणानन्तर तथागत है ग्रौर नहीं है ?

मरणानन्तर न तथागत है न नहीं है ?

स्याद्वाद और संजय के संशयवाद में यही अन्तर है कि स्याद्वाद निश्चयात्मक है, जब कि संजय का संशयवाद अनिश्चयात्मक है। महावीर प्रत्येक पक्ष का अपेक्षाभेद से निश्चत उत्तर देते थे। वे न तो बुद्ध की तरह अव्याकृत कहकर टाल दिया करते और न संजय की तरह अनिश्चय का बहाना बनाते। जो लोग स्याद्वाद को संजयबेलट्टिपुत्त का संशयवाद समभते हैं, वे स्याद्वाद का स्वरूप ही नहीं जानते। जैनदर्शन के आचार्य बार-बार यह कहते हैं कि स्याद्वाद संशयवाद नहीं है, स्याद्वाद मुस्थरवाद यह विक्षेपवाद नहीं है। वह निश्चयवाद है, ज्ञानवाद है।

उपनिषदों में व बौद्धित्रिपिटक में तत्त्व के विषय में चार पक्ष किस रूप में मिलते हैं, यह लिख चुके। अब हम जैन आगमों में मिलने वाले चारों पक्षों को देखें। इससे हमें मालूम हो जाएगा कि भारतीय दर्शनशास्त्र की परम्परा में ये चारों पक्ष अतिप्राचीन हैं।

भगवतीसूत्र में मिलने वाले कुछ उदाहरएा देखिए:---

ग्र---

(१) ग्रात्मारम्भ

(२) परारम्भ

(३) तदुभयारम्भ

(४) अनारम्भ

<sup>2-- 313120</sup> 

ग्रा---

(१) गुरु

(२) लघु

(३) गुरुलघु

(४) ग्रगुरुलघु'

(१) सत्य

(३) सत्यमृषा

(२) मृषा(४) ग्रसत्यमृषा

इस विवेचन से स्पष्ट भलकता है कि ग्रस्ति, नास्ति, ग्रस्तिनास्ति ग्रौर ग्रवक्तव्य ये चार भंग प्राचीन एवं मौलिक हैं। महावीर ने इन चार भंगों को ग्रधिक महत्व दिया। यद्यपि ग्रागमों में इनसे ग्रधिक भंग भी मिलते हैं, तथापि ये चार भंग मौलिक हैं, ग्रतः इनका ग्रधिक महत्व है। इन भंगों में ग्रवक्तव्य का स्थान कहीं तीसरा है, तो कहीं चौथा है। ऐसा क्यों ? इसका उत्तर हम पहले ही दे चुके हैं कि जहाँ ग्रस्ति ग्रीर ग्रास्ति इन दो भंगों का निषेध है वहाँ ग्रवक्तव्य का तीसरा स्थान है ग्रीर जहाँ ग्रस्ति, नास्ति ग्रौर ग्रस्तिनास्ति (उभय) तीनों का निषेध है वहाँ ग्रवक्तव्य का चौथा स्थान है। इन चार भंगों के ग्रतिरिक्त ग्रन्य भंग भी मिलते हैं किन्तु वे इन भंगों के किसी-न-किसी संयोग से ही बनते हैं। ये भंग किस रूप में भ्रागमों में मिलते हैं, यह देखें।

# भंगों का श्रागमकालीन रूप:

भगवतीसूत्र के ग्राधार पर हम स्याद्वाद के भंगों का स्वरूप समफने का प्रयत्न करेंगे । गौतम महावीर से पूछते हैं कि 'भगवन् ! रत्नप्रभा पृथ्वी ग्रात्मा है या ग्रन्य हैं इसका उत्तर देते हुए महावीर कहते हैं:---

१--रत्नप्रभा पृथ्वी स्यात् स्रात्मा है।

२---रत्नप्रभा पृथ्वी स्यात् ग्रात्मा नहीं है।

१ — १।६।७४

२-- १३।७।४६३

३---भगवतीसूत्र १२।१०।४६६

४--- श्राप्तमीमांसा, १६

- ३—-रत्नप्रभा पृथ्वी स्यात् ग्रवक्तव्य है। यह कैसे ?
- १---ग्रात्मा के ग्रादेश से ग्रात्मा है।
- २---पर के आदेश से आत्मा नहीं है।
- ३--- उभय के ग्रादेश से अवक्तव्य है।

ग्रन्य पृथ्वियों, देवलोकों ग्रौर सिद्धशिला के विषय में भी यही बात कही गई है। परमागु के विषय में पूछने पर भी यही उत्तर मिला। द्विप्रदेशी स्कन्ध के विषय में महावीर ने इस प्रकार उत्तर दिया—

- १--- द्विप्रदेशी स्कन्ध स्यात् आत्मा है।
- २--- द्विप्रदेशी स्कन्ध स्यात् ग्रात्मा नहीं है।
- ३--- द्विप्रदेशी स्कन्ध स्यात् ग्रवक्तव्य है।
- ४--- द्विप्रदेशी स्कन्ध स्यात् श्रात्मा है ग्रीर श्रात्मा नहीं है।
- ५--द्विप्रदेशी स्कन्ध स्यात् आत्मा है और अवक्तव्य है।
- ६— द्विप्रदेशी स्कन्ध स्यात् आत्मा नहीं है और अवक्तव्य है ! यह कैसे ?
- १--- द्विप्रदेशी स्कन्ध ग्रात्मा के ग्रादेश से ग्रात्मा है।
- २-पर के आदेश से आत्मा नहीं है।
- ३--उभय के ग्रादेश से ग्रवक्तव्य है।
- ४—एक ग्रंश (देश) सद्भावपर्यायों से ग्राविष्ट है ग्रौर दूसरा ग्रंश ग्रसद्भावपर्यायों से ग्राविष्ट है, ग्रतः द्विप्रदेशी स्कम्ध ग्रात्मा है ग्रौर ग्रात्मा नहीं है।
- ५—एक देश सद्भावपर्यायों से ग्रादिष्ट है ग्रौर एक देश उभयपर्यायों से ग्रादिष्ट है, ग्रतएव द्विप्रदेशी स्कन्ध ग्रात्मा है ग्रौर ग्रवक्तव्य है।
- ६—एक देश ग्रसद्भावपर्यायों से ग्रादिष्ट है ग्रीर दूसरा देश तदुभयपर्यायों से ग्रादिष्ट है, ग्रत: द्विप्रदेशी स्कन्ध ग्रात्मा नहीं है ग्रीर ग्रवक्तव्य है।

त्रिप्रदेशी स्कन्ध के विषय में पूछने पर निम्न उत्तर मिला— १—त्रिप्रदेशी स्कन्ध स्यात् ग्रात्मा है।

- २— त्रिप्रदेशी स्कन्ध स्यात् ग्रात्मा नहीं है।
- ३-- त्रिप्रदेशी स्कन्ध स्यात् ग्रवक्तव्य है।
- ४— त्रिप्रदेशी स्कन्ध स्यात् ग्रात्मा है ग्रौर ग्रात्मा नहीं है। ५— त्रिप्रदेशी स्कन्ध स्यात् ग्रात्मा है ग्रौर (दो) ग्रात्माएं नहीं हैं।
- ६— त्रिप्रदेशी स्कन्ध स्यात् (दो) ग्रात्माएँ हैं ग्रौर ग्रात्मा नहीं है।
- ७-- त्रिप्रदेशी स्कन्ध स्यात् ग्रात्मा है ग्रीर ग्रवक्तव्य है।
- प्यात्मा है ग्रीर (दो) ग्रात्माएँ ग्रवक्तव्य हैं।
- ६—त्रिप्रदेशी स्कन्ध स्यात् (दो) ग्रात्माएँ हैं ग्रवक्तव्य है।
- १०—त्रिप्रदेशी स्कन्ध स्यात् ग्रात्मा नहीं है ग्रौर ग्रवक्तव्य है।
- ११—त्रिप्रदेशी स्कन्ध स्यात् ग्रात्मा नहीं है ग्रीर (दो) श्रवक्तव्य हैं।
- १२-- त्रिप्रदेशी स्कन्ध स्यात् (दो) ग्रात्माएँ नहीं हैं ग्रौर श्रवक्तव्य है।
- १३ त्रिप्रदेशी स्कन्ध स्याद् आत्मा है, ब्रात्मा नहीं है और भ्रवक्तव्य है। ऐसा क्यों ?
  - १--त्रिप्रदेशी स्कन्ध ग्रात्मा के ग्रादेश से ग्रात्मा है।
  - २-- त्रिप्रदेशी स्कन्ध पर के ग्रादेश से ग्रात्मा नहीं है।
  - ३--त्रिप्रदेशी स्कन्ध तदुभय के ग्रादेश से ग्रवक्तव्य है।
  - ४--एक देश सद्भाव पर्यायों से ग्रादिष्ट है ग्रौर एक देश ग्रसद्भाव पर्यायों से ग्रादिष्ट है, इसलिए त्रिप्रदेशी स्कन्धं ग्रात्मा है ग्रौर ग्रात्मा नहीं है।
  - ५--एक देश सद्भावपर्यायों से ग्रादिष्ट है ग्रौर दो देश ग्रसद्भाव पर्यायों से ग्रादिष्ट है, ग्रतः त्रिप्रदेशी स्कन्ध श्रात्मा है ग्रौर (दो) ग्रात्माएँ नहीं हैं।
  - ६--दो देश सद्भावपर्यायों से म्रादिष्ट हैं म्रौर एक देश

े ग्रसद्भावपर्यायों से ग्रादिष्ट है, ग्रतएव त्रिप्रदेशी स्कन्ध (दो) ग्रात्माएँ हैं ग्रीर ग्रात्मा नहीं हैं।

७—एक देश सद्भावपर्यायों से ग्रादिष्ट है ग्रीर दूसरा देश तदुभयपर्यायों से ग्रादिष्ट है, ग्रतः त्रिप्रदेशी स्कन्ध ग्रात्मा है ग्रीर ग्रवक्तव्य है।

- प्रक देश सद्भावपर्यायों से ग्रादिष्ट है और दो देश तदु-भय पर्यायों से ग्रादिष्ट हैं, ग्रतएव त्रिप्रदेशी स्कन्ध ग्रात्मा है ग्रीर (दो) ग्रवक्तव्य हैं।
- ६—दो देश सद्भावपर्यायों से ग्रादिष्ट हैं ग्रौर एक देश तदुभय पर्यायों से ग्रादिष्ट है, इसलिए त्रिप्रदेशी स्कन्ध (दो) ग्रात्माएँ हैं ग्रौर ग्रवक्तव्य है।
- १० एक देश आदिष्ट है असद्भावपर्यायों से श्रौर दूसरा देश श्रादिष्ट है तदुभय पर्यायों से, अतएव त्रिप्रदेशी स्कन्ध आत्मा नहीं है श्रौर अवक्तव्य है।
- ११—एक देश आदिष्ट है असद्भावपर्यायों से और दो देश आदिष्ट हैं तदुभय पर्यायों से, अतः त्रिप्रदेशी स्कन्ध आत्मा नहीं है और (दो) अवक्तव्य हैं।
- १२—दो देश ग्रसद्भावपर्यायों से ग्रादिष्ट हैं ग्रीर एक देश तदुभय पर्यायों से ग्रादिष्ट है, ग्रतः त्रिप्रदेशी स्कन्ध (दो) ग्रात्माएँ नहीं है ग्रीर ग्रवक्तव्य है।
- १३—एक देश सद्भावपर्यायों से आदिष्ट है, एक देश ग्रसद्भाव-पर्यायों के आदिष्ट है, और एक देश तदुभय पर्यायों से आदिष्ट है, अतएव त्रिप्रदेशी स्कन्ध आत्मा है, आत्मा नहीं है और अवक्तव्य है।

चतुष्प्रदेशी स्कन्ध के विषय में प्रश्न करने पर महावीर ने १६ भंगों में उत्तर दिया। इस उत्तर का स्पष्टीकरण इस प्रकार है—

- १ चतुष्प्रदेशी स्कन्ध ग्रात्मा के ग्रादेश से ग्रात्मा है।
- र चतुष्प्रदेशी स्कन्ध पर के ग्रादेश से ग्रात्मा नहीं है।
- र-चतुष्प्रदेशी स्कन्ध तदुभय के आदेश से भवक्तव्य है।

- ४—एक देश ग्रादिष्ट है सद्भावपर्यायों से ग्रौर एक देश ग्रादिष्ट है ग्रसद्भावपर्यायों से, ग्रतएव चतुष्प्रदेशी स्कन्ध ग्रात्मा है ग्रौर ग्रात्मा नहीं है।
- ४—एक देश श्रादिष्ट है सद्भावपर्यायों से ग्रीर श्रनेक देश ग्रादिष्ट हैं श्रसद्भावपर्यायों से, ग्रतः चतुष्प्रदेशी स्कन्ध ग्रात्मा है ग्रीर (श्रनेक) ग्रात्माएँ नहीं हैं।
- ६ अनेक देश ग्रादिष्ट है सद्भावपर्यायों से ग्रौर एक देश ग्रादिष्ट है ग्रसद्भावपर्यायों से, ग्रतः चतुष्प्रदेशी स्कन्ध (ग्रनेक) ग्रात्माएँ हैं ग्रौर ग्रात्मा नहीं है।
- ७—दो देश श्रादिष्ट हैं सद्भावपर्यायों से श्रीर दो देश श्रादिष्ट हैं श्रसद्भावपर्यायों से, श्रतः चतुष्प्रदेशी स्कन्ध (दो) श्रात्माएँ हैं श्रीर (दो) श्रात्माएँ नहीं हैं।
- प्य देश ग्रादिष्ट है सद्भावपर्यायों से ग्रीर एक देश ग्रादिष्ट है तदुभयपर्यायों से, ग्रतः चतुष्प्रदेशी स्कन्ध ग्रात्मा है ग्रीर ग्रवक्तव्य है।
- ६—एक देश म्रादिष्ट है म्रसद्भावपर्यायों से म्रौर म्रनेक देश म्रादिष्ट हैं तदुभयपर्यायों से, म्रतः चतुष्प्रदेशी स्कन्ध म्रात्मा है म्रौर ( स्रनेक) स्रवक्तव्य हैं।
  - १० अनेक देश ग्रादिष्ट हैं सद्भावपर्यायों से ग्रौर एक देश ग्रादिष्ट है तदुभयपर्यायों से, ग्रतः चतुष्प्रदेशी स्कन्ध ( ग्रनेक ) ग्रात्माएँ हैं ग्रौर ग्रवक्तव्य है।
  - ११ दो देश ग्रोदिष्ट हैं सद्भावपर्यायों से ग्रौर दो देश ग्रादिष्ट हैं तदुभय पर्यायों से, ग्रतः चतुष्प्रदेशी स्कन्ध (दो) ग्रात्माएँ हैं ग्रौर (दो) ग्रवक्तव्य हैं।
  - १२—एक देश श्रादिष्ट है ग्रसद्भावपर्यायों से ग्रौर एक देश ग्रादिष्ट है तदुभय पर्यायों से, ग्रतएव चतुष्प्रदेशी स्कन्ध ग्रात्मा नहीं है ग्रौर ग्रवक्तव्य है।
    - १३—एक देश ग्रादिष्ट है ग्रसद्भावपर्यायों से ग्रौर ग्रनेक देश ग्रादिष्ट हैं तदुभय पर्यायों से, ग्रतएव चतुष्प्रदेशी स्कन्ध ग्रात्मा नहीं है ग्रौर (ग्रनेक) ग्रवक्तव्य हैं।

१४—ग्रनेक देश ग्रादिष्ट हैं ग्रसद्भावपर्यायों से ग्रौर एक देश ग्रादिष्ट है तदुभयपर्यायों से ग्रतएव चतुष्प्रदेशी स्कन्ध (ग्रनेक) ग्रात्माएँ नहीं है ग्रौरक्ष्यवक्तव्य है।

१५ — दो देश स्रादिष्ट हैं स्रसद्भावपर्यायों से स्रौर दो देश स्रादिष्ट हैं तदुभय पर्यायों से, स्रतएव चतुष्प्रदेशी स्कन्ध (दो) स्रात्माएँ

नहीं हैं ग्रौर (दो) श्रवक्तव्य हैं।

१६ — एक देश सद्भावपर्यायों से भ्रादिष्ट है, एक देश ग्रसद्भाव-पर्यायों से श्रादिष्ट है श्रौर एक देश तदुभयपर्यायों से श्रादिष्ट है, इसलिए चतुष्प्रदेशी स्कन्ध ग्रात्मा है, नहीं है ग्रौर ग्रवक्तव्य है।

१७—एक देश सद्भावपर्यायों से ग्रादिष्ट है, एक देश ग्रसद्भाव-पर्यायों से ग्रादिष्ट है श्रौर दो देश तदुभय पर्यायों से ग्रादिष्ट हैं, इसलिए चतुष्प्रदेशी स्कन्ध श्रात्मा है, नहीं है श्रौर (दो) ग्रवक्तन्य हैं।

- १८—एक देश सद्भावपर्यायों से ग्रादिष्ट है, दो देश ग्रसद्भाव-पर्यायों से ग्रादिष्ट हैं ग्रौर एक देश तदुभय पर्यायों से ग्रादिष्ट है, इसलिए चतुष्प्रदेश स्कन्ध ग्रात्मा है, (दो) नहीं हैं ग्रौर ग्रवक्तव्य है।
- १६—दो देश सद्भावपर्यायों से ग्रादिष्ट है, एक देश ग्रसद्भाव पर्यायों से ग्रादिष्ट है, ग्रीर एक देश तदुभयपर्यायों से ग्रादिष्ट है, इसलिए चतुष्प्रदेश स्कन्ध (दो) ग्रात्माएँ हैं, नहीं है ग्रीर ग्रवक्तव्य है।

चतुष्प्रदेशी स्कन्ध का १६ भंगों में उत्तर देकर पंचप्रदेशी स्कन्ध के विषय में २२ भंगों में उत्तर देते हैं —

१--पंचप्रदेशी स्कन्ध ग्रात्मा के ग्रादेश से ग्रात्मा है।

२--पंचप्रदेशी स्कन्ध पर के ग्रादेश से ग्रात्मा नहीं है।

३--पंचप्रदेशी स्कन्ध तदुभय के ग्रादेश से ग्रवक्तव्य है।

४,४,६ - चतुष्प्रदेशी स्कन्ध के समान हैं।

७—दो या तीन देश ग्रादिष्ट हैं सद्भावपर्यायों से ग्रौर दो या तीन देश ग्रादिष्ट हैं ग्रसद्भावपर्यायों से ग्रतएव पंचप्रदेशी स्कन्ध (दो या तीन) ग्रात्माएँ हैं ग्रौर (दो या तीन) ग्रात्माएँ नहीं हैं (सद्भावपर्यायों में यदि दो देश लेने हों तो ग्रसद्भावपर्यायों में तीन देश लेने चाहिए ग्रौर सद्भावपर्यायों में यदि तीन देश लेने हों तो ग्रसद्भावपर्यायों में दो देश लेने चाहिए)।

८,१० - चतुष्प्रदेशी स्कन्ध के समान है।

११—दो या तीन देश ग्रादिष्ट हैं सद्भावपर्यायों से ग्रीर दो या तीन देश ग्रादिष्ट हैं तदुभयपर्यायों से, ग्रतएव पंचप्रदेशी स्कन्ध (दो या तीन) ग्रात्माएँ हैं ग्रीर (दो या तीन) ग्रवक्तव्य हैं।

१२,१३,१४ — चतुष्प्रदेशी स्कन्ध के समान समभना चाहिए।

- १५—दो या तीन देश भ्रादिष्ट हैं तदुभयपर्यायों से, भ्रौर दो या तीन देश भ्रादिष्ट हैं भ्रसद्भावपर्यायों से भ्रतएव पंच-प्रदेशी स्कन्ध (दो यातीन) भ्रात्माएँ नहीं हैं भ्रौर (दो या तीन) भ्रवक्तव्य हैं।
- १६ चतुष्प्रदेशी स्कन्ध के समान है।
- १७—एक देश सद्भावपर्यायों से ग्रादिष्ट है, एक देश ग्रसद्भाव पर्यायों से ग्रादिष्ट है ग्रौर ग्रनेक देश तदुभयपर्यायों से ग्रादिष्ट है ग्रौर ग्रनेक देश तदुभयपर्यायों से ग्रादिष्ट है ग्रतः पंचप्रदेशी स्कन्ध ग्रात्मा है, ग्रात्मा नहीं है ग्रौर (ग्रनेक) ग्रवक्तव्य हैं।
- १८—एक देश सद्भावपर्यायों से श्रदिष्ट है, श्रनेक देश असद्भाव-पर्यायों से श्रादिष्ट हैं, श्रीर एकदेश तदुभय पर्यायों से श्रादिष्ट है, श्रतः पंचप्रदेशी स्कन्ध श्रात्मा है, (श्रनेक) श्रात्माएं नहीं हैं श्रीर श्रवक्तव्य है।
  - १६—एक देश सद्भावपर्यायों से आदिष्ट है, दो देश असद्भावपर्यायों से आदिष्ट हैं, और दो देश तदुभय पर्यायों से आदिष्ट हैं, आतः पंचप्रदेशी स्कन्ध आत्मा है, (दो) आत्माएँ नहीं हैं और (दो) अवक्तव्य हैं।
  - २०-- अनेक देश ग्रादिष्ट हैं सद्भावपर्यायों से, एक देश ग्रादिष्ट है ग्रसद्भावपर्यायों से, ग्रौर एक देश ग्रादिष्ट है तदुभयपर्यायों से, ग्रतः पंचप्रदेशी स्कन्ध ( अनेक ) ग्रात्माएँ हैं, ग्रात्मा नहीं है ग्रौर ग्रवक्तव्य है।

२१--दो देश ग्रादिष्ट हैं सद्भावपर्यायों से, एक देश ग्रादिष्ट

है असद्भावपर्यायों से, भ्रौर दो देश भ्रादिष्ट हैं तदुभय-पर्यायों से, ग्रत: (दो) ग्रात्माएँ हैं, ग्रात्मा नहीं है ग्रौर (दो) ग्रवक्तव्य हैं।

२२—दो देश म्राविष्ट हैं सद्भावपर्यायों से, दो देश म्राविष्ट हैं म्राविष्ट हैं म्राविष्ट हैं म्राविष्ट हैं म्राविष्ट हैं तदुभय-पर्यायों से, म्रातः पंचप्रदेशी स्कन्ध (दो) म्रात्माएँ हैं, (दो) म्रात्माएँ नहीं हैं म्रोर म्रवक्त म्राविष्ट हैं।

इसी प्रकार षट्प्रदेशी स्कन्ध के २३ भंग किए गए हैं। २२ का पूर्ववत् निर्देश किया गया है ग्रीर २३ वाँ भंग इस प्रकार है—

दो देश सद्भावपर्यायों से ग्रादिष्ट हैं, दो देश ग्रसद्भावपर्यायों से ग्रादिष्ट हैं ग्रीर दो देश तदुभय पर्यायों से ग्रादिष्ट हैं, ग्रतएव पट्षदेशी स्कन्ध (दो) ग्रात्माएँ हैं, (दो) ग्रात्माएँ नहीं हैं ग्रीर (दो) ग्रवक्तव्य हैं।

उपर्युक्त भंगों को देखने से हम इस निर्णय पर पहुँचते हैं कि स्याद्वाद से फिलत होने वाली सप्तभंगी बाद के ग्राचार्यों की सूभ नहीं है। यह ग्रागमों में मिलती है ग्रौर वह भी ग्रपने प्रभेदों के साथ। २३ भंगों तक का विकास भगवती सूत्र के उपर्युक्त सूत्र में मिलता है। यह तो एक दिग्दर्शन मात्र है। नाना प्रकार के विकल्पों के ग्राधार पर ग्रनेक भंगों का निर्माण किया जा सकता है, यह प्रवक्ता के बुद्धिकौशल पर निर्भर है। इन सब भंगों का निचोड़ सात भंग हैं। ग्रस्ति, नास्ति, ग्रनुभय (ग्रवक्तव्य), उभय (ग्रस्ति-नास्ति), ग्रस्ति-ग्रवक्तव्य, नास्ति-ग्रवक्तव्य, ग्रस्ति-नाम्त-ग्रवक्तव्य।

इन सात में भी प्रथम चार मुख्य हैं—ग्रस्ति, नास्ति, ग्रनुभय ग्रीर उभय। इन चार में भी दो मौलिक हैं—ग्रस्ति ग्रीर नास्ति। तत्त्व के मुख्य रूप से दो पहलू हैं। दोनों परस्पराश्रित हैं। 'ग्रस्ति' 'नास्ति' पूर्वक हैं ग्रीर 'नास्ति' 'ग्रस्ति' पूर्वक। बाद के दार्शनिकों ने सात भंगों पर ही विशेष भार दिया ग्रीर स्याद्वाद ग्रीर सप्तभंगी एकार्थक हो गए। भंग सात ही क्यों होते हैं, ग्रधिक या कम क्यों

१-भगवतीसूत्र, १२।१०.४६६

नहीं होते, इसका भी समाधान करने का प्रयत्न किया गया। जैन-दर्शन की मौलिक धारणा ग्रस्ति ग्रौर नास्तिम्लक ही है। चार ग्रौर सात भंग तो ग्रस्ति ग्रौर नास्ति की ही विशेष ग्रवस्थाएँ हैं। ग्रस्ति ग्रौर नास्ति एक नहीं हो सकते, क्योंकि दोनों विरोधी धर्म हैं।

# सप्तभंगी का दार्शनिक रूप:

वस्तू के ग्रनेक धर्मों के कथन के लिए ग्रनेक शब्दों का प्रयोग करना चाहिए। किसी एक धर्म का कथन किसी एक शब्द से होतां है। हमारे लिए यह सम्भव नहीं कि म्रनेकान्तात्मक वस्तु के सभी धर्मों का वर्णन कर सकें, क्योंकि एक वस्तु के सम्पूर्ण वर्णन का ग्रर्थ है-सभी वस्तुग्रों का सम्पूर्ण वर्णन । सभी वस्तुएँ प्रस्पर सम्बन्धित हैं, ग्रतः एक वस्तु के कथन के साथ ग्रन्य वस्तुग्रों का कथन अनिवार्य है। ऐसी अवस्था में वस्तु का ज्ञान या कथन करने के लिए हम दो हृष्टियों का उपयोग करते हैं। इनमें से एक दृष्टि सकलादेश कहलाती है ग्रौर दूसरी विकलादेश । सकलादेश का ग्रर्थ है किसी एक धर्म के साथ अन्य धर्मों का अभेद करके वस्तु का वर्णन करना। दूसरे शब्दों में एकगुरा में अशेष वस्तु का संग्रह करना सकलादेश हैं'। उदाहरण के लिए किसी वस्तु के ग्रस्तित्व धर्म का कथन करते समय इतर धर्मी का ग्रस्तित्व में ही समावेश कर लेना सकलादेश है। 'स्याद्रूपमेव सर्वम्' ऐसा जब कहा जाता है तो उसका अर्थ होता है सभी धर्मी का अस्तित्व से अभेद। म्रस्तित्व के म्रतिरिक्त म्रन्य जितने भी धर्म हैं सब किसी दृष्टि से ग्रस्तित्व से ग्रभिन्न हैं, ग्रतः 'कथंचित् सब है ही' (स्यादस्त्येव सर्वम्) यह कहना ग्रनेकान्तवाद की दृष्टि से ग्रनुचित नहीं है। एक धर्म में सारे धर्मों का समावेश या ग्रभेद कैसे होता है ? किस दृष्टि से एक धर्म ग्रन्य धर्मों से ग्रभिन्न है ? इसका समाधान करने के लिए कालादि ग्राठ

१—'एकगुरामुखेन शेषवस्तुरूपसंग्रहात् सकलादेशः'।

<sup>-</sup> तत्त्वार्थराजवातिक ४ ४२।१५

दृष्टियों का श्राधार लिया जाता है'। इन श्राठ दृष्टियों में से किसी एक के श्राधार पर एक धर्म के साथ अन्य धर्मों का अभेद कर लिया जाता है श्रीर इस अभेद को दृष्टि में रखते हुए ही उस धर्म का कथन सम्पूर्ण वस्तु का कथन मान लिया जाता है। यही सकलादेश है। विकलादेश में एक धर्म की ही अपेक्षा रहती है श्रीर शेष की उपेक्षा। जिस धर्म का कथन श्रभीष्ट होता है वही धर्म दृष्टि के सामने रहता है। अन्य धर्मों का निषेध नहीं होता, अपितु उनका उस समय कोई प्रयोजन न होने से ग्रह्ण नहीं होता। यही उपेक्षाभाव है। नय का स्वरूप बताते समय इसका विशेष स्पष्टीकरण किया जाएगा। अब हम्भूसकलादेश की कालादि श्राठ दृष्टियों का स्वरूप समभने का प्रयत्न करेंगे।

काल — जिस समय किसी वस्तु में ग्रस्तित्व धर्म होता है उसी समय ग्रन्य धर्म भी होते हैं। घट में जिस समय ग्रस्तित्व रहता है उसी समय कृष्णत्व, स्थूलत्व, कठिनत्व ग्रादि धर्म भी रहते हैं। इसलिए काल की ग्रपेक्षा से ग्रन्य धर्म ग्रस्तित्व से ग्रभिन्न हैं।

श्रात्मरूप—जिस प्रकार श्रस्तित्व घट का गुरा है उसी प्रकार कृष्णत्व, कठिनत्व श्रादि भी घट के गुरा हैं। श्रस्तित्व के समान श्रन्य गुरा भी घटात्मक ही हैं। श्रतः श्रात्मरूप की दृष्टि से श्रस्तित्व श्रौर श्रन्य गुराों में श्रभेद है।

ग्रथं — जिस घट में ग्रस्तित्व है उसी घट में कृष्णत्व, कठिनत्व ग्रादि घर्म भी हैं। सभी धर्मों का स्थान एक ही है। ग्रतः ग्रथं की दृष्टि से ग्रस्तित्व ग्रौर ग्रन्य गुगों में कोई भेद नहीं।

सम्बन्ध — जिस प्रकार ग्रस्तित्व का घट से सम्बन्ध है उसी प्रकार ग्रन्य धर्म भी घट से सम्बन्धित हैं। सम्बन्ध की दृष्टि से ग्रस्तित्व ग्रौर इतरगुरा ग्रभिन्न हैं।

उपकार — ग्रस्तित्व गुए घट का जो उपकार करता है वही उपकार कृष्णत्व, कठिनत्व ग्रादि गुएा भी करते हैं। इसलिए यदि उपकार की दृष्टि से देखा जाय तो ग्रस्तित्व ग्रीर ग्रन्य गुएाों में ग्रभेद है।

गुणिदेश - जिस देश में ग्रस्तित्व रहता है उसी देश में घट के ग्रन्य

१ - स्याद्वादरत्नाकर ४।४४

गुरा भी रहते है। घटरूप गुरा के देश की दृष्टि से देखा जाय तो ग्रस्तित्व ग्रीर ग्रन्य गुराों में कोई भेद नहीं।

संसर्ग — जिस प्रकार ग्रस्तित्व गुरा का घट से संसर्ग है उसी प्रकार ग्रन्य गुराों का भी घट से संसर्ग है। इसलिए संसर्ग की दृष्टि से देखने पर ग्रस्तित्व ग्रीर इतरगुराों में कोई भेद दृष्टिगोचर नहीं होता। संसर्ग में भेद की प्रधानता होती है ग्रीर ग्रभेद की ग्रप्रधानता। सम्बन्ध में ग्रभेद की प्रधानता होती है ग्रीर भेद की ग्रप्रधानता।

शब्द — जिस प्रकार ग्रस्तित्व का प्रतिपादन 'है' शब्द द्वारा होता है उसी प्रकार ग्रन्य गुणों का प्रतिपादन भी 'है' शब्द से होता है । 'घट में ग्रस्तित्व है,' 'घट में कठिनत्व है' इन सब वाक्यों में 'है' शब्द घट के विविध धर्मों को प्रकट करता है । जिस 'है' शब्द से ग्रस्तित्व का प्रतिपादन होता है उसी 'है' शब्द से कृष्णत्व, कठिनत्व ग्रादि धर्मों का भी प्रतिपादन होता है । ग्रतः शब्द की दृष्टि से भी ग्रस्तित्व ग्रौर ग्रन्य धर्मों में ग्रभेद है । ग्रस्तित्व की तरह प्रत्येक धर्म को लेकर सकलादेश का संयोजन किया जा सकता है ।

सकलादेश के ग्राधार पर जो सप्तभंगी वनती है उसे प्रमाणसप्तभंगी कहते हैं। विकलादेश की दृष्टि से जो सप्तभंगी वनती है वह नयसप्तभंगी हैं। सप्तभंगी क्या है? एक वस्तु में ग्रविरोधपूर्वक विधि ग्रौर प्रेतिषेध की विकल्पना सप्तभंगी हैं। प्रत्येक वस्तु में कोई भी धर्म विधि ग्रौर निपेध उभयस्वरूप वाला होता है, यह हम देख चुके हैं। जब हम ग्रस्तित्व का प्रतिपादन करते हैं तब नास्तित्व भी निपेधरूप से हमारे सामने उपांस्थत हो जाता है। जब हम सत् का प्रतिपादन करते हैं तब ग्रसत् भी सामने ग्रा जाता है। जब हम सित्यंव का कथन करते हैं तब ग्रसत् भी सामने ग्रा जाता है। जब हम नित्यंव का कथन करते हैं तब ग्रसत् भी सामने ग्रा जाता है। जब हम नित्यंव का कथन करते हैं तब ग्रनत्यंव भी निपेध रूप से सम्मुख उपस्थित हो जाता है। किसी भी वस्तु के विधि ग्रौर निपेध रूप दो पक्ष वाले धर्म का विना विरोध के प्रतिपादन करने से जो सात प्रकार के विकल्प वनते हैं वह सप्तभंगी है। विधि ग्रौर निपेधरूप धर्म का वस्तु में कोई विरोध नहीं है।

१ -- प्रश्नवद्यादेकस्मिन वस्तुन्यविरोधेन विधिप्रतिपेधविकल्पना सप्तभंगी।
--तत्त्वार्थराजवातिक, १।६

दोनों पक्ष एक ही वस्तु में ग्रविरोध रूप से रहते हैं। यह दिखाने के लिए 'ग्रविरोधपूर्वक' ग्रंश का प्रयोग किया गया है।

घट के ग्रस्तित्व धर्म को लेकर जो सप्तभंगी बनती है, वह इस प्रकार है:—

१--कथंचित् घट है।

२ - कथंचित् घट नहीं है।

३ - कथंचित् घट है ग्रौर नहीं है।

४-- कथंचित् घट ग्रवक्तव्य है।

५ - कथंचित् घट है ग्रौर ग्रवक्तव्य है।

६--कथंचित् घट नहीं है ग्रौर ग्रवक्तव्य है।

७ - कथंचित् घट है, नहीं है ग्रौर ग्रवक्तव्य है।

प्रथम भंग विधि की कल्पना के आधार पर है। इसमें घट के अस्तित्व का विधिपूर्वक प्रतिपादन है।

दूसरा भंग प्रतिषेध की कल्पना को लिए हुए है। जिस ग्रस्तित्व का प्रथम भंग में विधिपूर्वक प्रतिपादन किया गया है उसी का इसमें निषेधपूर्वक प्रतिपादन है। प्रथम भंग में विधि की स्थापना की गई है। दूसरे में विधि का प्रतिषेध किया गया है।

तोसरा भंग विधि ग्रौर निषेध दोनों का क्रमशः प्रतिपादन करता है। पहले विधि का ग्रहण करता है ग्रौर बाद में निषेध का। यह भंग प्रथम ग्रौर द्वितीय दोनों भंगों का संयोग है।

चौथा भंग विधि श्रौर निषेध का युगपत् प्रतिपादन करता है। दोनों का युगपत् प्रतिपादन होना वचन के सामर्थ्य के बाहर है, श्रतः इस भंग को श्रवक्तव्य कहा गया है।

पाँचवाँ भंग में विधि स्रीर युगपत् विधि स्रीर निषेध दोनों का प्रति-पादन करता है। प्रथम स्रीर चतुर्थ के संयोग से यह भंग वनता है।

छठे भंग निषेध ग्रौर युगपत् विधि ग्रौर निषेध दोनों का कथन है। यह भंग द्वितीय ग्रौर चतुर्थ दोनों का संयोग है।

सातवाँ भंग क्रम से विषय और निषेध और युगपत् विधि और निषेध का प्रतिपादन करता है। यह नृतीय और चतुर्थ भंग का संयोग है।

'कथंचित् घट हैं' इसका क्या अर्थ हैं ? किस अपेक्षा से घट हैं। स्वरूप की अपेक्षा से घट हैं और पररूप की अपेक्षा से घट नहीं हैं। सब स्वरूप की अपेक्षा से हैं और पररूप की अपेक्षा से नहीं हैं। यदि ऐसा न हो तो सब सत् हो जाए अथवा स्वरूप की कल्पना ही असम्भव हो जाए'। कोई भी पदार्थ स्वरूप की दृष्टि से सत् है और पररूप की दृष्टि से असत् हैं। यदि वह एकान्तरूप से सत् हो तो सवंत्र और सवंदा उपलब्ध होना चाहिए, क्योंकि वह हमेशा सत् हैं। जो हमेशा सत् होता है वह कदाचित् नहीं होता। स्वरूप क्या है और पररूप क्या है, इसका अनेक दृष्टियों से विचार किया जा सकता है। हम कुछ दृष्टियों से यह देखने का प्रयत्न करेंगे कि स्वरूप और पररूप का क्या अभिप्राय है ? स्वरूप से क्या समक्ता चाहिए ? पररूप का क्या अर्थ लेना चाहिए ?

नाम, स्थापना, द्रव्य ग्रौर भाव से जिसकी विवक्षा होती है वह स्वरूप या स्वात्मा है। वक्ता के प्रयोजन के ग्रनुसार ग्रर्थ का ग्रहण

१—ग्रप्रयुक्तो पि सर्वत्र स्यात्कारोऽर्थात् प्रतीयते । विघो निषेषेऽप्पन्यत्र कुशलश्चेत् प्रयोजकः ॥

<sup>—</sup>लघीयस्त्रयः, राप्रा६३

२ — सर्वमस्ति स्वरूपेण पररूपेण नास्ति च । ग्रन्यया सर्वसत्त्वं स्यात् स्वरूपस्याप्यसम्भवः ॥

करना स्वात्मा का ग्रह्ण कहलाता है। यह प्रयोजन भाषा के विविध प्रयोगों में भलकता है। एक शब्द प्रयोजन के श्रनुसार श्रनेक श्रयों में प्रयुक्त होता है। प्रत्येक शब्द का मोटे तौर पर चार श्रयों में विभाग किया जाता है। इसी श्रयं-विभाग को न्यास कहते हैं। ये विभाग हैं— नाम, स्थापना, द्रव्य ग्रौर भाव। सामान्य तौर पर किसी का एक नाम रख देना नाम निक्षंप है। मूर्ति, चित्र ग्रादि स्थापना निक्षंप है। भूत या भविष्यत् काल में रहने वाली योग्यता का वर्तमान में ग्रारोप करना द्रव्य निक्षेप है। वर्तमान कालीन योग्यता का निर्देश भावनिक्षेप है। इन चारों निक्षेपों में रहने वाला जो विविक्षत ग्रर्थ है वह स्वरूप श्रयवा स्वात्मा कहलाता है। स्वात्मा से भिन्न श्रर्थ परात्मा या पररूप है। विविक्षत ग्रर्थ की दृष्टि से घट है ग्रौर तिदतर दृष्टि से घट नहीं है। यदि इतर दृष्टि से भी घट हो तो नामादि व्यवहार (निक्षेप) का उच्छेद हो जाय।

स्वरूप का दूसरा ग्रथं यह है कि विवक्षित घट विशेषका जो प्रतिनियत संस्थानादि है वह स्वात्मा है। दूसरे प्रकार का संस्थानादि परात्मा है। प्रतिनियत रूप से घट है। इतर रूप से नहीं। यदि इतर रूप से भी घट हो तो सब घटात्मक हो जाय। पट ग्रादि किसी का स्वतन्त्र ग्रस्तित्व न रहे।

काल की अपेक्षा से भी स्वात्मा और परात्मा का अर्थ-ग्रहण होता है। घट की पूर्व और उत्तर काल में रहने वाली कुशूल, कपालादि अवस्थाएँ परात्मा है। तदन्तरालवर्ती अवस्था स्वात्मा है। घट कुशूल, कपालादिअन्तरालवर्ती अवस्था की दृष्टि से सत् है, कुशूल, कपालादि अवस्थाओं की दृष्टि से सत् नहीं है। यदि इन अवस्थाओं की दृष्टि से भी सत् होता तो उस समय ये भी उपलब्ध होतीं। कपालादि अवस्थाओं के लिए पुरुष को प्रयत्न न करना पड़ता।

स्वात्मा और परात्मा का एक ग्रथं यह भी है कि प्रतिक्षराभावी द्रव्य की जो पर्यायोत्पत्ति है वह स्वात्मा है ग्रौर ग्रतीत एवं ग्रनागत पर्यायविनाश तथा पर्यायोत्पत्ति है वह परात्मा है। प्रत्युत्पन्न पर्याय की अपेक्षा से घट है ग्रौर ग्रतीत एवं ग्रनागत पर्याय की ग्रपेक्षा से घट नहीं है। यदि ग्रतीत एवं ग्रनागत पर्यायों की ग्रपेक्षा से घट सत् हो

एक ही क्षरा में घट की सारी ग्रवस्थाएँ उपलब्ध हो जाएँ। ऐसी ग्रवस्था में ग्रतीत, वर्तमान ग्रौर ग्रनागत का कोई भेद ही न रहे।

द्रव्य, क्षेत्र, काल ग्रौर भाव की दृष्टि से स्वरूप ग्रौर पररूप का विवेचन करना ग्रनुचित न होगा । यद्यपि ऊपर के विवेचन में इनका समावेश हो जाता है, तथापि विशेष स्पष्टीकरण के लिए यह उपयोगी होगा। घट का द्रव्य मिट्टी है। जिस मिट्टी से घट बना है उसकी श्रपेक्षा से वह सत् है। ग्रन्य द्रव्य की ग्रपेक्षा से वह सत् नहीं है। क्षेत्र का अर्थ स्थान है। जिस स्थान पर घट है उस स्थान की अपेक्षा से वह सत् है। ग्रन्य स्थानों की ग्रपेक्षा से वह ग्रसत् है। काल के विषय में कहा जा चुका है। जिस समय घट है उस समय की अपक्षा से वह सत् है ग्रौर उस समय से भिन्न समय की ग्रपेक्षा से ग्रसत् है। भाव का ग्रर्थ है पर्याय या ग्राकार विशेष। जिस ग्राकार या पर्याय का घट है उसकी अपेक्षा से वह सत् है। तदितर आकारों या पर्यायों की अपेक्षा से वह श्रसत् है। स्वद्रव्य, स्वक्षेत्र, स्वकाल श्रौर स्वभाव की श्रपेक्षा से घट है। परद्रव्य, परक्षेत्र, परकाल ग्रौर परभाव की ग्रपेक्षा से घट नहीं है। कथंचित् या स्यात् शब्द का प्रयोग यही सूचित करने के लिए है। इससे प्रत्येक पदार्थ की मर्यादा का ज्ञान होता है। उसकी सीमा का पता लगता है। इसके ग्रभाव में एकान्तवाद का भय रहता है। श्रनेकान्तवाद के लिए यह मर्यादा स्निनवार्य है।

### दोष-परिहार:

स्याद्वाद का क्या ग्रर्थ है व उसका दर्शन के क्षेत्र में कितना महत्त्व है, यह दिखाने का यथासम्भव प्रयत्न किया गया है। ग्रब हम स्याद्वाद पर ग्राने वाले कुछ ग्रारोपों का निराकरण करना चाहते हैं। स्याद्वाद के वास्तिवक ग्रर्थ से ग्रपिरिचित बड़े-बड़े दार्शनिक भी उस पर मिथ्या ग्रारोप लगाने से नहीं चूके। उन्होंने ग्रज्ञानवज्ञ ऐसा किया या जानकर, यह कहना कठिन है। कैसे भी किया हो, किन्तु किया ग्रवह्य। धर्मकीति ने स्याद्वाद को पागलों का प्रलाप कहा ग्रीर जैनों को निर्लंज्ज' वताया।

१---प्रमाखवातिक १।१८२-१८५

शान्तरिक्षत ने भी यही बात कही। स्याद्वाद, जो कि सत् श्रौर श्रसत्, एक श्रौर श्रनेक, भेद श्रौर श्रभेद, सामान्य श्रौर विशेष जैसे परस्पर विरोधी तत्त्वों को मिलाता है, पागल व्यक्ति की वौखलाहट हैं। इसी प्रकार शंकर ने भी स्याद्वाद पर पागलपन का श्रारोप लगाया। एक ही श्वास उष्ण श्रौर शीत नहीं हो सकता। भेद श्रौर श्रभेद, नित्यता श्रौर श्रनित्यता, यथार्थता श्रौर श्रयथार्थता, सत् श्रौर श्रसत्, श्रन्धकार श्रौर प्रकाश की तरह एक ही काल में एक ही वस्तु में नहीं रह सकते। इसी प्रकार के श्रनेक श्रारोप स्याद्वाद पर लगाए गए है। हम जितने श्रारोप लगाये गए हैं श्रथवा लगाए जा सकते हैं उन सब का एक-एक करके निराकरण करने का प्रयत्न करेगे।

१—विधि ग्रीर निषेध परस्पर विरोधी धर्म हैं। जिस प्रकार एक ही वस्तु नील ग्रीर ग्रनील दोनों नहीं हो सकती, क्योंकि नीलत्व ग्रीर ग्रनीलत्व विरोधी वर्ण हैं, उसी प्रकार विधि ग्रीर निषेध परस्पर विरोधी होने से एक ही वस्तु में नहीं रह सकते। इसलिए यह कहना विरोधी है कि एक ही वस्तु भिन्न भी है ग्रीर ग्रभिन्न भी है, सत् भी है ग्रीर ग्रसत् भी है, वाच्य भी है ग्रीर ग्रवाच्य भी है। जो भिन्न है वह ग्रभिन्न कैसे हो सकतो है। जो एक है वह एक ही है, जो ग्रनेक है वह ग्रनेक ही है। इसी प्रकार ग्रन्य धर्म भी पारस्परिक विरोध सहन नहीं कर सकते। स्याद्वाद इस प्रकार के विरोधी धर्मों का एकत्र समर्थन करता है। इसलिए वह सदोष है।

यह दोषारोपण मिथ्या है। प्रत्येक पदार्थ अनुभव के आधार पर इसी प्रकार का सिद्ध होता है। एक दृष्टि से वह नित्य प्रतीत होता है और दूसरी दृष्टि से अनित्य। एक दृष्टि से एक मालूम होता है और दूसरी दृष्टि से अनेक। स्थाद्याद यह नहीं कहता कि जो नित्यता है वही अनित्यता है या जो एकता है वही अनेकता है। नित्यता और अनित्यता, एकता और अनेकता आदि धमं परस्पर विरोधी हैं यह सत्य है, किन्तु उनका विरोध अपनी दृष्टि से हैं, वस्तु की दृष्टि से नहीं। वस्तु दोनों

१ - तत्त्वसंग्रह ३११-३२७

२-- शारीरकभाष्य २.२।३३

को ग्राश्रय देती है। दोनों की सत्ता से ही वस्तु का स्वरूप पूर्ण होता है। एक के श्रभाव में पदार्थ श्रधूरा है। जब एक वस्तु द्रव्यद्वष्टि से नित्य ग्रौर पर्यायद्विद से ग्रनित्य मालूम होती है तो उसमें विरोध का कोई प्रश्न ही नहीं हैं। विरोध वहाँ होता है जहाँ विरोध की प्रतीति हो। विरोध की प्रतीति के श्रभाव में भी विरोध की कल्पना करना सत्य को चुनौती देना हे। जैन ही नहीं, बौद्ध भी चित्रज्ञान में विरोध नहीं मानते । जब एक ही ज्ञान में चित्रवर्ण का प्रतिभास हो सकता है और उस ज्ञान में विरोध नहीं होता तो एक ही पदार्थ में दो विरोधी धर्मी की सत्ता मानने में क्या हानि हैं। नैयायिक चित्रवर्ण की सत्ता मानते ही हैं। एक ही वस्त्र में संकोच ग्रौर विकास हो सकता है, एक ही वस्त्र रक्त और अरक्त हो सकता है, एक ही वस्त्र पिहित और अपिहित हो सकता है, ऐसी दशा में एक ही पदार्थ में भेद भीर अभेद, नित्यता ग्रीर भ्रनित्यता, एकता भ्रीर श्रनेकता की सत्ता क्यों विरोधी है, यह समभ में नहीं त्राता । इसलिए स्याद्वाद पर यह त्रारोप लगाना कि वह परस्पर विरोधी धर्मी को एकत्र ग्राश्रय देता है, मिथ्या है। स्याद्वाद प्रतीति को यथार्थ मानकर ही ग्रागे वढ़ता है। प्रतीति में जैसा प्रतिभास होता है ग्रौर जिसका दूसरी प्रतीति से खरडन नहीं होता, वही निर्णय यथार्थः है-ग्रव्यभिचारी है-ग्रविरोधो है।

२—यदि वस्तु भेद ग्रौर ग्रभेद उभयात्मक है तो भेद का ग्राश्रय भिन्न होगा ग्रौर ग्रभेद का ग्राश्रय उससे भिन्न। ऐसी दशा में वस्तु की एकरूपता समाप्त हो जाएगी। एक ही वस्तु दिरूप हो जाएगी।

यह दोष भी निराधार है। भेद और ग्रभेद का भिन्न-भिन्न ग्राश्यय मानने की कोई ग्रावश्यकता नहीं। जो वस्तु भेदात्मक है वही वस्तु ग्रभेदात्मक है। उसका जो परिवर्तन धर्म है, वह भेद की प्रतीति का कारण है। उसका जो धोव्य धर्म है, वह ग्रभेद की प्रतीति का कारण है। ये दोनों धर्म ग्रखण्ड वस्तु के धम हैं। ऐसा कहना ठीक नहीं कि वस्तु का एक ग्रंश भेद या परिवर्तन धर्म वाला है ग्रौर दूसरा ग्रंश ग्रभेद या ध्रौव्य धर्मयुक्त है। वस्तु के दुकड़े-दुकड़े करके ग्रनेक धर्मी की सत्ता स्वीकृत करना स्याद्वादी को इष्ट नहीं। जब हम वस्त्र को संकोच ग्रौर विकासशील कहते हैं, तब हमारा तात्पर्य एक ही वस्त्र से होता है। वहीं वस्त्र संकोचशाली होता है श्रौर वहीं विकासशाली। यह नहीं कि उसका एक हिस्सा संकोच धर्म वाला है श्रौर दूसरा हिस्सा विकास धर्म वाला है। वस्तु के दो श्रलग श्रलग विभाग करके भेद श्रौर श्रभेद रूप दो भिन्न भिन्न धर्मों के लिए दो भिन्न भिन्न श्राश्रयों की कल्पना करना स्याद्वाद की मर्यादा से बाहर है। वह तो एकरूप वस्तु को ही श्रमेक धर्मयुक्त मानता है।

३—वह धर्म जिसमें भेद की कल्पना की जाती है श्रोर वह धर्म जिसमें श्रभेद की स्वीकृत किया जाता है, दोनों का क्या सम्बन्ध होगा ? दोनों परस्पर भिन्न हैं या श्रभिन्न ? भिन्न मानने पर पुनः यह प्रश्न उठता है कि वह भेद जिसमें रहता है उससे वह भिन्न है या श्रभिन्न ? इस प्रकार श्रनवस्था का सामना करना पड़ेगा। श्रभिन्न मानने पर भी यही दोष श्राता है। यह श्रभेद जिसमें रहेगा वह उससे भिन्न है ग्रभिन्न ? दोनों श्रवस्थाश्रों में पुनः सम्बन्ध का प्रश्न खड़ा होता है। इस प्रकार किसी भी श्रवस्था में श्रनवस्था से मुक्ति नहीं मिल सकती।

ग्रनवस्था के नाम पर यह दोष भी स्याद्वाद के सिर पर नहीं महा जा सकता। जैनदर्शन यह नहीं मानता कि भेद ग्रलग है ग्रीर वह भेद जिसमें रहता है वह धर्म ग्रलग है। इसी प्रकार जैन दर्शन यह भी नहीं मानता कि ग्रभद भिन्न है ग्रीर ग्रभेद जिसमें रहता है वह धर्म उससे भिन्न है। वस्तु के गरिवर्तनशील स्वभाव को ही भेद कहते हैं ग्रीर उसके ग्रप-रिवर्तनशील स्वभाव का नाम ही ग्रभेद है। भेद नामक कोई भिन्न पदार्थ ग्राकर उससे सम्बन्धित होता हो ग्रीर उसके सम्बन्ध से वस्तु में भेद की उत्पत्ति होती हो, यह बात नहीं है। इसी प्रकार ग्रभेद भी कोई स्वतन्त्र पदार्थ नहीं है, जो किसी सम्बन्ध से वस्तु में रहता हो। वस्तु स्वयं ही भेदाभेदात्मक है। ऐसी दशा में इस प्रकार के सम्बन्ध का प्रश्न ही नहीं उठता। जब सम्बन्ध का प्रश्न ही व्यर्थ है तब ग्रनवस्था दोष की व्यर्थता स्वतः सिद्ध है, यह कहने की कोई ग्रावश्यकता नहीं।

४-जहाँ भेद है वहीं अभेद है और जहाँ अभेद है वहीं भेद है। भेद और अभेद का भिन्न-भिन्न श्राश्रय न होने से दोनों एकरूप जाएँगे। भेद श्रीर अभेद की एकरूपता का अर्थ होगा संकर स्याद्वाद को संकर दोष का सामना तब करना पड़ता, जब भेद ग्रभेद हो जाता या ग्रभेद भेद हो जाता। ग्राश्रय एक होने का ग्रर्थ यह नहीं होता कि ग्राश्रित भी एक हो जाएँ। एक ही ग्राश्रय में ग्रनेक ग्राश्रित रह सकते हैं। एक ही ज्ञान में चित्रवर्ण का प्रति-भास होता है', फिर भी सब वर्ण एक नहीं हो जाते। एक ही वस्तु में सामान्य ग्रौर विशेष दोनों रहते हैं', फिर भी सामान्य ग्रौर विशेष एक नहीं हो जाते। भेद ग्रौर ग्रभेद का ग्राश्रय एक ही पदार्थ है, किन्तु वे दोनों एक नहीं हैं। यदि वे एक होते तो एक ही की प्रतीति होती, दोनों की नहीं। जब दोनों को भिन्न भिन्न रूप में प्रतीति होती है, तब उन्हें एक रूप कैसे कहा जा सकता है?

४—जहाँ भेद है वहाँ अभेद भी है श्रीर जहाँ अभेद है वहाँ भेद भी है। दूसरे शब्दों में जो भिन्न है वह अभिन्न भी है श्रीर जो अभिन्द है वह भिन्न भी है। भेद श्रीर अभेद दोनों परस्पर बदले जा सकते हैं। इसका परिगाम यह होगा कि स्याद्वाद को व्यतिकर दोष का सामना करना पड़ेगा।

जिस प्रकार संकर दोष स्याद्वाद पर नहीं लगाया जा सकता, उसी प्रकार व्यतिकर दोष भी स्याद्वाद का कुछ नहीं बिगाड़ सकता। दोनों धर्म स्वतन्त्ररूप से वस्तु में रहते हैं श्रौर उनकी प्रतीति उभयरूप से होती है। ऐसी दशा में व्यतिकर दोष की कोई सम्भावना नहीं। जव भेद की प्रतीति स्वतन्त्र है श्रौर ग्रभेद की स्वतन्त्र, तब भेद श्रौर ग्रभेद के परिवर्तन की ग्रावश्यकता ही क्या है! ऐसी स्थिति में व्यतिकर दोष का कोई ग्रर्थ नहीं। भेद का भेद रूप से श्रौर ग्रभेद का ग्रभेद रूप से ग्रहण करना, यही स्याद्वाद का ग्रर्थ है। ग्रतः यहाँ व्यतिकर जैसी कोई चीज ही नहीं है।

६ — तत्त्व भेदाभेदात्मक होने से किसी निश्चित धर्म का निर्णय नहीं होने पाएगा। जहाँ किसी निश्चित धर्म का निर्णय नहीं होगा वहाँ संज्ञय उत्पन्न हो जाएगा, ग्रौर जहाँ संज्ञय होगा वहाँ तत्त्व का ज्ञान ही नहीं होगा।

१--वौद्ध

२ — नैयायिक–वैशेपिक

यह दोष भी व्यर्थ है। भेदाभेदात्मक तत्त्व का भेदाभेदात्मक ज्ञान होना संशय नहीं है। संशय तो वहाँ होता है जहाँ यह निर्णय न हो कि तत्त्व भेदात्मक है या अभेदात्मक है या भेद और अभेद उभयात्मक है ? जब यह निर्णय हो रहा है कि तत्त्व भेद और अभेद उभयात्मक है, तब यह कैसे कहा जा सकता है कि किसी निश्चित धर्म का निर्णय नहीं होगा। जहाँ निश्चत धर्म का निर्णय है वहाँ संशय पैदा नहीं हो सकता। जहाँ संशय नहीं वहाँ तत्त्वज्ञान होने में कोई बाधा नहीं। इसलिए संशयाश्रित जितने भी दोप हैं, स्याद्वाद के लिए सब निरर्थक हैं। ये दोष स्याद्वाद पर नहीं लगाए जा सकते।

७—स्याद्वाद एकान्तवाद के विना नहीं रह सकता। स्याद्वाद कहता है कि प्रत्येक वस्तु या धर्म सापेक्ष है। सापेक्ष धर्मों के मूल में जब तक कोई ऐसा तत्त्व न हो, जो सब धर्मों को एक सूत्र में बांध सके, तब तक वे धर्म टिक ही नहीं सकते। उन को एकता के सूत्र में बांधने वाला कोई— न-कोई तत्त्व अवश्य होना चाहिए, जो स्वयं निरपेक्ष हो। ऐसे निरपेक्ष तत्त्व की सत्ता मानने पर, स्याद्वाद का यह सिद्धान्त कि प्रत्येक वस्त्र सापेक्ष है, खिएडत हो जाता है।

स्याद्वाद जो वस्तु जैसी है उसे वैसी ही देखने के सिद्धान्त का प्रतिपादन करता है। सब पदार्थों या धर्मों में एकता है, इसे स्याद्वाद मानता है। भिन्न-भिन्न वस्तुग्रों में ग्रभेद मानना स्याद्वाद को ग्रभीष्ट है। स्याद्वाद यह नहीं कहता कि ग्रनेक धर्मों में कोई एकता नहीं है। विभिन्न वस्तुग्रों को एक सूत्र में बांधने वाला ग्रभेदात्मक तत्त्व ग्रवश्य है, किन्तु ऐसे तत्त्व को मानने का यह ग्रथं नहीं कि स्याद्वाद एकान्तवाद हो गया। स्याद्वाद एकान्तवाद तव होता जब वह भेद का खरडन करता – ग्रनेकता का तिरस्कार करता। ग्रनेकता में एकता मानना स्याद्वाद को प्रिय है, किन्तु ग्रनेकता का निषेध करके एकता को स्वीकृत करना, उसकी मर्याद्वा से वाहर है। 'सर्वमेकं सदविशेषात्' ग्रयीत् सब एक है, क्योंकि सब सत् है-इस सिद्धान्त को मानने के लिए स्याद्वाद तैयार है, किन्तु ग्रनेकता का निषेध करके नहीं, ग्रपितु उसे स्वीकृत करके। एकान्तवाद ग्रनेकता का निषेध करता है-ग्रनेकता को ग्रयथार्थ मानता है-भेद को मिथ्या कहता है. जब कि ग्रनेकान्तवाद एकता के साथ-साथ ग्रनेकता को भी

यथार्थ मानता है। एकतामूलक यह तत्त्व एकान्तरूप से निरपेक्ष है, यह नहीं कहा जा सकता। एकता भ्रनेकता के बिना नहीं रह सकती, भ्रौर भ्रनेकता एकता के भ्रभाव में नहीं रह सकती। एकता भ्रौर भ्रनेकता इस प्रकार मिली हुई हैं कि एक को दूसरे से भ्रलग नहीं किया जा सकता। ऐसी दशा में एकता को सर्वथा निरपेक्ष कहना युक्तियुक्त नहीं। एकता भ्रनेकताश्रित है भ्रौर भ्रनेकता एकताश्रित है। दोनों एक दूसरे की भ्रपेक्षा रखती हैं। एकता के बिना भ्रनेकता का काम नहीं चल सकता भ्रौर भ्रनेकता के बिना एकता कुछ नहीं कर सकती। तत्त्व एकता भ्रौर भ्रनेकता दोनों का मिला-जुला रूप है। उसे न तो एकान्तरूप से एक कह सकते हैं भ्रौर न एकान्ततः भ्रनेक। वह एक भी है भ्रौर भ्रनेक भी। इसलिए एकता को वास्तविक मानते हुए भी स्याद्वाद को एकान्तवाद या निरपेक्षवाद का कोई भय नहीं है।

द—यदि प्रत्येक वस्तु कथंचित यथार्थ है श्रौर कथंचित् ग्रयथार्थ तो स्याद्वाद स्वयं भी कथंचित् सत्य होगा श्रौर कथंचित् मिथ्या। ऐसी स्थिति में स्याद्वाद ही से तत्त्व का यथार्थ ज्ञान हो सकता है, यह कैसे कहा जा सकता है ?

स्याद्वाद तत्त्व का विश्लेषएा करने की एक दृष्टि है। ग्रनेकान्तात्मक तत्त्र को ग्रनेकान्तात्मक दृष्टि से देखने का नाम ही स्याद्वाद है! जो वस्तु जिस रूप में यथार्थ है उसे उस रूप में यथार्थ मानना ग्रौर तदितर रूप में ग्रयथार्थ मानना स्याद्वाद है। स्याद्वाद स्वयं भी यदि किसी रूप में ग्रयथार्थ या मिथ्या है तो वैसा मानने में कोई हर्ज नहीं। यदि हम एकान्तवादी दृष्टिकोएा लें ग्रौर स्याद्वाद की ग्रोर देखें तो वह भी मिथ्या प्रतीत होगा। ग्रनेकान्त दृष्टि से देखने पर स्याद्वाद सत्य प्रतीत होगा। दोनों दृष्टियों को सामने रखते हुए हम यह कह सकते हैं कि स्याद्वाद कथंचित् मिथ्या है ग्रर्थात् एकान्तदृष्टि की ग्रपेक्षा से मिथ्या है ग्रीर कथंचित् सत्य है ग्रर्थात् ग्रनेकान्तदृष्टि की ग्रपेक्षा से सत्य है। जिसका जिस दृष्टि से जैसा प्रतिपादन हो सकता है उस दृष्टि से वैसा प्रतिपादन करने के लिए स्याद्वाद तैयार है। इसमें उसका कुछ नहीं बिगड़ता। जब हम यह कहते हैं कि प्रत्येक पदार्थ स्वरूप से सत् है, ग्रौर पररूप से मेंसत् है, तो हम यह भी कह सकते हैं कि स्याद्वाद स्वरूप से ग्रर्थात्

ग्रनेकान्तरूप से सत् है--यथार्थ है ग्रौर पररूप से ग्रर्थात् एकान्तरूप से ग्रसत् है--ग्रयथार्थ है। हमारा यह कथन भी स्याद्वाद ही है। दूसरे शब्दों में स्याद्वाद को कथंचित् यथार्थ ग्रौर कथंचित् ग्रयथार्थ कहना भी स्याद्वाद ही है।

६—सप्तभंगी के पीछे के तीन भंग व्यर्थ हैं, क्योंकि वे केवल दो भंगों के योग से बनते हैं। इस प्रकार योग से ही संख्या बढ़ाना हो तो

सात क्या भ्रनन्त भंग वन सकते हैं।

यह हम पहले ही कह चुके हैं कि मूलतः एक धर्म को लेकर दो पक्ष वनते हैं--विधि ग्रौर निषेध। प्रत्येक धर्म का या तो विधान होगा या प्रतिषेध । ये दोनों भंग मुख्य हैं । वाकी के भङ्ग विवक्षाभेद से बनते हैं । तीसरा ग्रौर चौथा दोनों भङ्ग भी स्वतन्त्र नहीं हैं । विधि ग्रौर निषेध की क्रम से विवक्षा होने पर तीसरा भङ्ग बनता है ग्रौर युगपत् विवक्षा होने पर चौथा भङ्ग वनता है। इसी प्रकार विधि की ग्रौर युगपत् विधि ग्रौर निषेध की विवक्षा होने पर पाँचवाँ भङ्ग बनता है। ग्रागे के भङ्गों का भी यही कम है। यह ठीक है कि जैनाचार्यों ने सात भङ्गों पर ही जोर दिया, ग्रौर सात भङ्ग ही क्यों होते हैं, कम या ग्रधिक क्यों नहीं होते, इसे सिद्ध करने के लिए ग्रनेक हेतू भी दिए, किन्तु जैनदर्शन की मौलिक समस्या सात की नहीं, दो की है। बौद्ध दर्शन ग्रौर वेदान्त में जिन चार कोटियों पर भार दिया जाता है, वह भी सप्तभङ्गी की तरह ही है । उसमें भी मूल रूप में दो ही कोटियाँ हैं । तीसरी श्रीर चौथी कोटि में मौलिकता नहीं है। कोई यह कह सकता है कि दो भङ्गों को भी मुख्य क्यों माना जाय, एक ही भङ्ग मुख्य है। यह ठीक नहीं, क्योंकि यह हम देख चुके हैं कि वस्तु न तो सर्वथा सत् या विध्यात्मक हो सकती है, न सर्वथा ग्रसत् या निषेघात्मक । विधि ग्रौर निषेघ दोनों रूपों में वस्तु की पूर्णता रही हुई है। न तो विधि निषेध से बलवान है ग्रौर न निषेध विधि से शक्तिशाली हैं : दोनों समान रूप से वस्तु की यथार्थता के प्रति कारगा हैं। वस्तु का पूर्णरूप देखने के लिए दोनों पक्षों की सत्ता मानना ग्रावश्यक है। इसलिए पहले के दो भङ्ग मुख्य हैं। हाँ, यदि कोई ऐसा कथन हो, जिसमें विधि ग्रौर निषेध का समानरूप से प्रतिनिधित्व हो, दोनों में से किसो का भी निषेध न हो, तो उसको मुख्य मानने में जैन दर्शन को २१

कोई ग्रापित्त नहीं। वस्तु का विश्लेषण करने पर प्रथम दो भङ्ग ग्रवश्य स्वीकृत करने पड़ते हैं। विवक्षाभेद से २३ भङ्गों की रचना भगवतीसूत्र में पहले देख ही चुके हैं।

१०—स्याद्वाद को मानने वाले केवलज्ञान की सत्ता में विश्वास नहीं रख सकते, क्योंकि केवलज्ञान एकान्तरूप से पूर्ण होता है। उसकी उत्पत्ति के लिए बाद में किसी की अपेक्षा नहीं रहती।

स्याद्वाद श्रौर केवलज्ञान में तत्त्वज्ञान की दृष्टि से कोई भेद नहीं है। केवली वस्तु को जिस रूप से जानेगा, स्याद्वादी भी उसे उसी रूप से जानेगा । ग्रन्तर यह है कि केवली जिस तत्त्व को साक्षात् जानेगा--प्रत्यक्ष ज्ञान से जानेगा, स्याद्वादी छद्मस्थ उसे परोक्षरूप से जानेगा-श्रुतज्ञान के म्राधार से जानेगा। केवलज्ञान पूर्ण होता है, इसका म्रर्थ यही है कि वह साक्षात् श्रात्मा से होता है श्रीर उस ज्ञान में किसी प्रकार की बाधा की सम्भावना नहीं है। पूर्णता का यह अर्थ नहीं कि वह एकान्तवादी हो गया। तत्त्व को तो वह सापेक्ष-ग्रनेकान्तात्मक रूप में ही देखेगा । इतना ही नहीं, उसमें उत्पाद, व्यय ग्रौर ध्रौव्य ये तीनों धर्म रहते हैं। काल जैसे पदार्थ में परिवर्तन करता है वैसे ही केवलज्ञान में भी परिवर्तन करता है। जैन-दर्शन केवलज्ञान को क्रूटस्थनित्य नहीं मानता। किसी वस्तु की भूत, वर्तमान ग्रौर ग्रनागत-ये तीन ग्रवस्थाएँ होती हैं। जो ग्रवस्था ग्राज श्रनागत है वह कला वर्तमान होती है। जो श्रांज वर्तमान है वह कल भूत में परिरात होती है। केवलज्ञान ग्राज की तीन प्रकार की ग्रवस्थाग्रों को ग्राज की दृष्टि से जानता है। कल का जानना ग्राज से भिन्न हो जाएगा, क्योंकि ग्राज जो वर्तमान है कल वह भूत होगा ग्रौर श्राज जो श्रनागत है कल वह वर्तमान होगा। यह ठीक है कि केवली तीनों कालों को जानता है, किन्तु जिस पर्याय को उसने कल भविष्यत् रूप से जाना था उसे ग्राज वर्तमान रूप से जानता है। इस प्रकार काल-भेद से केवली के ज्ञान में भी भेद ग्राता रहता है। वस्तु की ग्रवस्था के परिवर्तन के साथ-साथ ज्ञान की ग्रवस्था भी वदलतो रहती है। इसलिए केवलज्ञान भी कथंचित् ग्रनित्य है ग्रौर कथंचित् नित्य। स्याद्वाद ग्रौर केवलज्ञान में विरोध की कोई सम्भावना नहीं।

महावीर ने केवलज्ञान होने के पहले चित्र-विचित्र पंख वाले एक वड़े पुंस्कोकिल को स्वप्न में देखा। इस स्वप्न का विश्लेषरा करने पर स्याद्वाद फलित हुमा। पुंस्कोकिल के चित्रविचित्र पंख ग्रानेकान्तवाद के प्रतीक हैं। जिस प्रकार जैनदर्शन में वस्तु की ग्रनेकरूपता की स्थापना स्याद्वाद के ग्राधार पर की गई, उसी प्रकार वौद्ध दर्शन में विभज्यवाद के नाम पर इसी प्रकार का अंकुर प्रस्फुटित हुग्रा, किन्तु उचित मात्रा में पानी ग्रौर हवा न मिलने के कारण वह मुरभा गया श्रीर श्रन्त में नष्ट हो गया। स्याद्वाद को समय-समय पर उपयुक्त सामग्री मिलती रही; जिससे वह त्राज दिन तक वरावर वढ़ता रहा । भेदाभेदवाद, सदसद्वाद, नित्यानित्यवाद, निर्व-चनीयानिवंचनीयवाद, एकानेकवाद, सदसत्कायंवाद आदि जितने भी दार्शनिक वाद हैं सबका आधार स्याद्वाद है, जैन दर्शन के आचार्यों ने इस सिद्धान्त की स्थापना का युक्तिसंगत प्रयत्न किया। त्रागमों में इसका काफी विकास दिखाई देता हैं। जैनदर्शन में स्या-द्वाद का इतना श्रधिक महत्त्व है कि श्राज स्याद्वाद जैनदर्शन का पर्याय वन गया है। जैनदर्शन का अर्थ स्याद्वाद के रूप में लिया जाता है। जहाँ जैनदर्शन का नाम ग्राता है, ग्रन्य सिद्धान्त एक ग्रोर रह जाते हैं ग्रीर स्याद्वाद या ग्रनेकान्तवाद याद ग्रा जाता है। वास्तव में स्याद्वाद जैन दर्शन का प्राग्ण है। जैन ग्राचार्यों के सारे दार्शनिक चिन्तन का ग्राधार स्याद्वाद है।

#### सात:

#### नयवाद

द्रव्याथिक श्रोर पर्यायाथिक हिष्ट द्रव्याथिक श्रोर प्रदेशायिक हिष्ट व्यावहारिक श्रोर नैश्चियक हिष्ट श्रथंनय श्रोर शब्दनय नय के भेद नयों का पास्परिक सम्बन्ध

### नयवाद

श्रुत के दो उपयोग होते हैं—सक्लादेश ग्रौर विकलादेश ।
सक्लादेश को प्रमाण या स्याद्वाद कहते हैं । विकलादेश को नय
कहते हैं । धर्मान्तर की ग्रविवक्षा से एक धर्म का कथन, विकलादेश
कहलाता है । स्याद्वाद या सक्लादेश द्वारा सम्पूर्ण वस्तु का कथन
होता है । नय ग्रर्थात् विकलादेश द्वारा वस्तु के एक देश का कथन
होता है । सक्लादेश में वस्तु के समस्त धर्मों की विवक्षा होती है ।
विकलादेश में एक धर्म के ग्रतिरिक्त ग्रन्य धर्मों की विवक्षा नहीं
होती । विकलादेश इसीलिए सम्यक् माना जाता है कि वह ग्रपने
विवक्षित धर्म के ग्रतिरक्त जितने भी धर्म हैं उनका प्रतिपेध नहीं
करता, ग्रपितु उन धर्मों के प्रति उसका उपेक्षाभाव होता है । शेष
धर्मों से उसका कोई प्रयोजन नहीं होता । प्रयोजन के ग्रभाव में वह
उन धर्मों का न तो विधान करता है ग्रौर न निपेध । सक्लादेश
ग्रीर विकलादेश दोनों की दृष्टि में साकल्य ग्रौर वैकल्य का ग्रन्तर

है। सकलादेश की विवक्षा सकल धर्मों के प्रति है, जब कि विकला-देश की विवक्षा विकल धर्म के प्रति है। यद्यपि दोनों यह जानते हैं कि वस्तु ग्रनेक धर्मात्मक है—ग्रनेकान्तात्मक है, किन्तु दोनों के कथन की मर्यादा भिन्न-भिन्न है। एक का कथन वस्तु के सभी धर्मों का ग्रहण करता है, जबिक दूसरे का कथन वस्तु के एक धर्म तक ही सीमित है। ग्रनेकान्तात्मक वस्तु के कथन की दो प्रकार की मर्यादा के कारण स्याद्वाद ग्रीर नय का भिन्न-भिन्न निरूपण है। स्याद्वाद सकलादेश है ग्रीर नय विकलादेश है'।

# द्रव्याथिक ग्रौर पर्यायाथिक हिष्टः

वस्तु के निरूपएा की जितनी भी हिष्टयाँ हैं, दो हिष्टयों में विभाजित की जा सकती हैं। वे दो दृष्टियाँ हैं द्रव्यार्थिक ग्रौर पर्यायार्थिक । द्रव्यार्थिक दृष्टि में सामान्य या ग्रभेदमूलक समस्त दृष्टियों का समावेश हो जाता है। विशेष या भेदमूलक जितनी भी हिष्टियाँ हैं सब का समावेश पर्यायाथिक हिष्ट में हो जाता है। श्राचार्य सिद्धसेन ने इन दोनों हिष्टयों का समर्थन करते हुए कहा कि भगवान् महावीर के प्रवचन में मूलतः दो ही दृष्टियाँ हैं-द्रव्या-थिक ग्रीर पर्यायाथिक । शेष सभी हिष्टियाँ इन्हीं की शाखा-प्रशाखाएँ हैं। महावीर का इन दो इिंटयों से वया ग्रिभिप्राय है, यह भी ब्रागमों को देखने से स्पष्ट हो जाता है। भगवती सूत्र में नारक जीवों की शाक्वतता और अशाक्वतता का प्रतिपादन करते हुए कहा गया है कि ग्रव्युच्छित्तिनय की ग्रपेक्षा से नारक जीव शाह्वत है, श्रीर व्युच्छित्तिनय की अपेक्षा से वह श्रशाश्वत है। अव्युच्छित्तिनय द्रव्यार्थिक हष्टि का ही नाम है। द्रव्यद्दि से देखने पर प्रत्येक पदार्थ नित्य मालूम होता है। इसीलिए द्रव्यार्थिक इष्टि अभेदगामी है—सामान्यमूलक है—अन्वयपूर्वक है। व्युच्छित्तिनय का दूसरा नाम है पर्यायार्थिक इष्टि। पर्यायइष्टि से देखने पर वस्तु अनित्य

१---'स्याद्वादः सकलादेशो नयो विकलसंकथा'।

<sup>---</sup>लघीयस्त्रय, ३।६।६२

२ - सन्मति तर्क प्रकरण, १।३

<sup>3---6151508</sup> 

मालूम होती है—ग्रशाश्वत प्रतीत होती है। इसीलिए पर्यायाथिक हिंट भेदगामी है—विशेषमूलक है। हम किसी भी दृष्टि को लें, वह या तो भेदमूलक होगी या ग्रभेदमूलक, या तो विशेषमूलक होगी या ग्रभेदमूलक, या तो विशेषमूलक होगी या सामान्यमूलक। उक्त दो प्रकारों को छोड़कर वह ग्रन्यत्र कहीं नहीं जा सकती। इसलिए मूलतः द्रव्याधिक ग्रौर पर्यायाधिक ये दो ही दृष्टियाँ हैं, ग्रौर इन दो दृष्टियों का प्रतिनिधित्व करने वाले दो नय हैं। ग्रन्य दृष्टियाँ इन्हीं के भेद-प्रभेद-शाखा-प्रशाखाग्रों के रूप में हैं।

#### द्रव्याथिक भ्रौर प्रदेशाथिक दृष्टि:

द्रव्यार्थिक ग्रीर पर्यायार्थिक हिष्ट की भाँति द्रव्यार्थिक ग्रीर प्रदेशार्थिक दृष्टि से भी पदार्थ का कथन हो सकता है। द्रव्यार्थिक दृष्टि एकता का प्रतिपादन करती है, यह हम देख चुके हैं। प्रदेशा-र्थिक दृष्टि ग्रनेकता को ग्रपना विषय वनाती है। पर्याय ग्रौर प्रदेश में यह ग्रन्तर है कि पर्याय द्रव्य की देश ग्रौर कालकृत नाना ग्रव-स्थाएँ हैं। एक ही द्रव्य देश ग्रौर काल के भेद से विविध रूपों में परिवर्तित होता रहता है। इसके विविध रूप ही विविध पर्याय हैं। द्रव्य के अवयव प्रदेश कहे जाते हैं। एक द्रव्य के अनेक अंश हो सकते हैं। एक-एक अंश एक-एक प्रदेश कहलाता है। पुद्गल का एक परमाणु जितना स्थान घेरता है वह एक प्रदेश है। जैन दर्शन के अनुसार कुछ द्रव्यों के प्रदेश नियत हैं और कुछ के अनियत। जीवके प्रदेश सर्व देश श्रौर सर्व काल में नियत हैं। उनकी संख्या न कभी बढ़ती है, न कभी घटती है। वे जिस शरीर को व्याप्त करते हैं उसका परिगाम घट-वढ़ सकता है, किन्तु प्रदेशों की संख्या उतनी ही रहती है। यह कैसे हो सकता है, इसका समाधान करने के लिए दीपक का हप्टान्त दिया जाता है। जैसे एक ही दीपक के उतने ही प्रदेश छोटे कमरे में भी ग्रा सकते हैं ग्रीर वड़े कमरे में भी, उसी प्रकार एक ही ग्रात्मा के उतने ही प्रदेश छोटे शरीर को भी व्याप्त कर सकते हैं और बड़े शरीर को भी। धर्मास्तिकाय, ग्रधर्मास्तिकाय श्रौर श्राकाशास्तिकाय के प्रदेश तो नियत हैं। पुद्गलास्तिकाय के प्रदेशों का कोई निश्चित नियम नहीं। उनमें स्कन्ध के श्रनुसार

न्यूनाधिकता होती रहती है। पर्याय के लिए ऐसा कोई नियम नहीं है। वे नियत सख्या में नहीं मिलते। जिस प्रकार पर्यायदृष्टि से भगवान् महावीर ने वस्तु का विचार किया है उसी प्रकार प्रदेश दृष्टि से भी पदार्थ का चिन्तन किया है। उन्होंने कहा है कि मैं द्रव्य दृष्टि से एक हूँ, ज्ञान ग्रीर दर्शनरूप पर्यायों की दृष्टि से दो हूँ, प्रदेशों की दृष्टि से ग्रंक्षय हूँ, ग्रव्यय हूँ, ग्रवस्थित हूँ। यहाँ पर महावीर ने प्रदेश दृष्टि का उपयोग एकता की सिद्धि के लिए किया है। संख्या की हिष्ट से प्रदेश नियत हैं, ग्रत. उस हिष्ट से ग्रात्मा ग्रक्षय है, ग्रव्यय है, ग्रवस्थित है। प्रदेशहिष्ट का उपयोग ग्रनेकता की सिद्धि के लिए भी किया जाता है। द्रव्यद्दिष्ट से वस्तु एकरूप मालूम होती है, किन्तु वही वस्तु प्रदेशद्दाष्ट से अनेकरूप दिखाई देती है, क्योंकि प्रदेश ग्रनेक हैं। ग्रात्मा द्रव्य दृष्टि से एक है, किन्तु प्रदेश दृष्टि से ग्रनेक है, क्योंकि उसके ग्रनेक प्रदेश हैं। इसी प्रकार धर्मास्तिकाय द्रव्यद्दिष्टि से एक है, किन्तु प्रदेशद्दृष्टि से अनेक है। अन्य द्रव्यों के विषय में भी यही वात समभनी चाहिए। जब किसी वस्तु का द्रव्यद्दिः से विचार किया जाता है तव द्रव्यार्थिक नय का उपयोग किया जाता है। अदेशहिष्ट से विचार करते समय प्रदेशार्थिक नय काम में लाया जाता है।

# व्यावहारिक श्रीर नैश्चियक दृष्टि:

व्यवहार और निश्चय का भगड़ा बहुत पुराना है। जो वस्तु जैसी प्रतिभासित होती है उसी रूप में वह सत्य है या किसी अन्य रूप में ? कुछ दार्शनिक वस्तु के दो रूप मानते हैं—प्रातिभासिक और परमार्थ में किसी प्रकार का भेद नहीं करते। उनकी दृष्टि में इन्द्रियगम्य तत्व पारमार्थिक है। महावीर ने वस्तु के दोनों रूपों का समर्थन किया और अपनी-अपनी दृष्टि से दोनों को यथार्थ बताया। इन्द्रियगम्य वस्तु का स्थूल रूप व्यवहार की दृष्टि से यथार्थ है। इस स्थूल रूप के अतिरिक्त वस्तु का सूक्ष्म रूप भी होता है, जो इन्द्रियों का विषय नहीं हो सकता। वह केवल श्रुत या आत्मप्रत्यक्ष का विषय होता है। यही नैश्चियक दृष्टि है। व्यावहारिक दृष्टि और नैश्चियक दृष्टि

में यही ग्रन्तर है कि व्यावहारिक दृष्टि इन्द्रियाश्रित है, ग्रतः स्थूल है, जब कि नैश्चियक दृष्टि इन्द्रियातीत है, ग्रतः सूक्ष्म है। एक दृष्टि से पदार्थ के स्थूल रूप का ज्ञान होता है, ग्रौर दूसरी से पदार्थ के सूक्ष्म रूप का। दोनों दृष्टियाँ सम्यक् हैं। दोनों यथार्थता का ग्रहरा करती हैं।

महावीर और गौतम के बीच एक संवाद है। गौतम महावीर से पूछते हैं-"भगवन् ! पतले गुड (फािएत) में कितने वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श होते हैं!' महावीर उत्तर देते हैं-गौतम ! इस प्रश्न का उत्तर दो नयों से दिया जा सकता है। व्यावहारिक नय की दृष्टि से वह मधुर है और नैश्चियक नय की अपेक्षा से वह पाँच वर्ण, दो गन्ध, पाँच रस ग्रौर ग्राठ स्पर्श वाला है। इसी प्रकार गन्ध, स्पर्श ग्रादि से सम्वन्धित ग्रनेक विषयों को लेकर व्यवहार ग्रीर निश्चय नय से उत्तर दिया हैं। इन दो दृष्टियों से उत्तर देने का कारण यह है कि वे व्यवहार को भी सत्य मानते थे। परमार्थ के ग्रागे व्यवहार की उपेक्षा नहीं करना चाहते थे। व्यवहार ग्रौर परमार्थ दोनों दृष्टियों को समान रूप से महत्त्व देते थे।

### श्रर्थनय श्रीर शब्दनय:

श्रागमों में सात नयों का उल्लेख है<sup>९</sup>। श्रनुयोगद्वारसूत्र में शब्द, समभिरूढ़ श्रीर एवंभूत को शब्दनय कहा गया है<sup>९</sup>। बाद के दार्शनिकों ने सात नयों के स्पष्ट रूप से दो विभाग कर दिए-भ्रर्थनय ग्रीर शब्दनय । ग्रागम में जब तीन नयों को शब्दनय कहा गया, तो शेप चार नयों को ग्रर्थनय कहना युक्तिसंगत ही है। जो नय श्रर्थ को श्रपना विषय बनाते हैं, वे श्रर्थनय हैं। प्रारम्भ के चार नय नैगम, संग्रह, व्यवहार ग्रीर ऋजुसूत्र ग्र्यं को विषय करते हैं, ग्रतः वे अथंनय हैं। ग्रन्तिम तीन नय शब्द, समिस्हड़ और एवंभूत शब्द को विषय करते हैं, ग्रतः वे शब्दनय हैं। इन सातों नयों के

१--भगवती सूत्र १=1६

२—- अनुयोगद्वारसूत्र, १४६, स्यानांग सूत्र,७।४४२ ३ — 'तिहं नद्दनयार्यं' अनुयोगद्वारसूत्र १४६ ।

स्वरूप का विश्लेषण करते समय मालूम हो जाएगा कि नैगमादि चार का विषय अर्थ क्यों है, और शब्दादि तीन का विषय शब्द क्यों है ? अर्थनय और शब्दनय के भेद की यह सूभ नई नहीं है। आगमों में इसका उल्लेख है।

#### नय के भेद:

नय की मुख्य दृष्टियाँ क्या हो सकती हैं, यह हमने देखा । ग्रब हम उसके भेदों का विचार<sup>े</sup> करेंगे । ग्राचार्य सिद्धसेन<sup>९</sup> ने लिखा है कि ''वचन के जितने भी प्रकार या मार्ग हो सकते हैं, नय के उतने ही भेद हैं। जितने नय के भेद हैं, उतने ही मत हैं।" इस कथन को यदि ठीक माना जाय तो नय के अनन्त प्रकार हो सकते हैं। इन अनन्त प्रकारों का वर्णन हमारी शक्ति की मुर्यादो के बाहर है। मोटे तौर पर नय के कितने भेद होते हैं, यह बताने का प्रयत्न जैनदर्शन के आचार्यों ने किया है। यह तो हम देख चुके हैं कि द्रव्य ग्रौर पर्याय में सारे भेद समा जाते हैं। द्रव्य ग्रौर पर्यायों को ग्रधिक स्पष्ट करने के लिए उनके ग्रवान्तर भेद किये गये हैं। इन भेदों की संख्या के विषय में कोई निश्चित परम्परा नहीं है। जैन-दर्शन के इतिहास को देखने पर हमें एतद्विषयक तीन परम्पराएं मिलती हैं। एक परम्परा सीधे तौर पर नय के सात भेद करती है । ये सात भेद हैं-नैगम, संग्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र, शब्द, समभि-रूढ़ ग्रौर एवंभूत । ग्रागम ग्रौर दिगम्बर ग्रम्थे इस परम्परा का पालन करते हैं। दूसरी परम्परा नय के छः भेद मानती है। इस परम्परा के ग्रनुसार नैगम स्वतन्त्र नय नहीं है। ग्राचार्य सिद्धसेन दिवाकर ने इस परम्परा की स्थापना की है। तीसरी परम्परा तत्त्वार्थ सूत्र ग्रौर उसके भाष्य की है। इस परम्परा के श्रनुसार मूलरूप में नय के पाँच भेद हैं-नैगम, संग्रह, व्यवहार,ऋजुसूत्र ग्रौरशब्द। इनमें से

१—जावइया वयरावहा, तावइया चेव होंति नयवाया। जावइया रायवाया, तावइया चेव परसमया।

<sup>—</sup>सन्मति तर्क प्रकरण ३।४७°

२—स्थानांग सूत्र, ७।४४२, तत्त्वार्थराजवातिक १।३३ ३—सन्मति तर्क में नय प्रकरण ४—१।३४-३४

प्रथम ग्रर्थात् नैगम नय के देश-परिक्षेपी ग्रौर सर्व परिक्षेपी इस प्रकार के दो भेद हो जाते हैं, तथा ग्रन्तिम ग्रर्थात् शब्दनय के सांप्रत, समिभक्ड ग्रीर एवं भूत ऐसे तीन भेद हैं। सात भेदों वाली परम्परा ग्रियक प्रसिद्ध है ग्रतः नैगमादि सात भेदों के स्वरूप का विवेचन किया जायगा।

नंगम — गुगा ग्रीर गुगा, ग्रवयत्र ग्रीर ग्रवयवी, जाति ग्रीर जाति मान्, क्रिया ग्रीर कारक ग्रादि में भेद ग्रीर ग्रभेद की विवक्षा करना, नैगम नय है। गुरा ग्रीर गुरा कथंचित् भिन्न हैं ग्रीर कथंचित् ग्रभिन्न। इसी प्रकार ग्रवयव ग्रीर ग्रवयवी, जाति ग्रीर जातिमान् ग्रादि में भी कथंचित् भेद है ग्रीर कथंचित् ग्रभेद। किसी समय हुमारी विवक्षा भेद की ग्रोर होती है, किसी समय ग्रभेद की ग्रोर। जिस समय हमारी विवक्षा भेद की ग्रोर होती है उस समय ग्रभेद गौरा हो जाता है, ग्रौर जिस समय हमारा प्रयोजन ग्रमेद से होता है उस समय भेद गौरा हो जाता है। भेद ग्रौर ग्रभेद का गौरा ग्रौर प्रधान भाव से ग्रहरा करना, नैगम नय है। दूसरे शब्दों में भेद का ग्रहरण करते समय ग्रभेद को गीण समभना ग्रीर भेद को मुख्य समभना, ग्रार ग्रभेद का ग्रहण करते समय भेद को गौण समभना त्रीर श्रभेद को मुख्य समभना, नैगम है'। उदाहरण के लिए गुण श्रीर गुणी को लें। जीव गुणी है श्रीर सुख उसका गुण है। 'जीव सुखी है' इस कथन में कभी जीव श्रीर सुख के श्रभेद की प्रधानता हाती है श्रीर भेद की श्रप्रधानता, कभी भेद की प्रधानता होती है श्रीर श्रमेद की श्रप्रधानता। दोनों विवक्षाश्रों का ग्रहरण नैगम नय है। कभी एक प्रधान होती है तो कभी दूसरी, किन्तु होना चाहिए दोनों का ग्रहण । केवल एक का ग्रहण होने पर नैगम नहीं होता । दोनों का ग्रहण होने से यह सकलादेश हो जाएगा, क्योंकि सकला-देश में सम्पूर्ण वस्तु का कथन होता है, ग्रीर वस्तु भेद ग्रीर ग्रभेद उभय रूप से ही सम्पूर्ण है। जब नैगम नय भेद और श्रभेद दोनों का

१—-प्रत्योन्यगुणभूतैकभेदाभेदप्ररूपणात् । नैगमोऽपन्तिरत्वोक्तौ नैगमाभास इप्यते ॥ —-सघीयस्त्रय २।४।३६

ग्रहरा करता है, तो वह सम्पूर्ण वस्तु का ग्रहरा करता है, यह स्वतः सिद्ध है। यह शंका ठीक नहीं। सकलादेश में प्रधान ग्रीर गौगा भाव नहीं होता। वह समान रूप से सब धर्मों का ग्रहरा करता है, जब कि नैगम नय में वस्तु के धर्मों का प्रधान ग्रीर गौगा भाव से ग्रहरा होता है।

धर्म ग्रौर धर्मी का गौएा ग्रौर प्रधान भाव से ग्रहएा करना भी नैगम नय है। किसी समय धर्म की प्रधान भाव से विवक्षा होती है ग्रौर धर्मी की गौएा भाव से। किसी समय धर्मी की मुख्य विवक्षा होती है ग्रौर धर्म की गौएा। इन दोनों दशाग्रों में नैगम की प्रवृत्ति होती है। 'सुख जीव-गुएा है' इस वाक्य में सुख प्रधान है, क्योंकि वह विशेष्य है ग्रौर जीव गौएा है क्योंकि वह सुख का विशेषएा है। यहाँ धर्म का प्रधान भाव से ग्रहएा किया गया है ग्रौर धर्मी का गौएा भाव से। 'जीव सुखी है' इस वाक्य में जीव प्रधान है, क्योंकि वह विशेष्य है ग्रौर सुख गौएा है, क्योंकि वह विशेषएा है। यहाँ धर्मी की प्रधान भाव से विवक्षा है ग्रौर धर्म की गौएा भाव से'।

कुछ लोग नैगम को संकल्पमात्रग्राही मानते हैं । जो कार्य किया जाने वाला है, उस कार्य का संकल्पमात्र नैगम नय है। उदाहरण के लिए एक पुरुष कुल्हाड़ी लेकर जंगल में जा रहा है। मार्ग में कोई व्यक्ति मिलता है ग्रीर पूछता है—'तुम कहाँ जा रहे हो?' वह पुरुष उत्तर देता है—'मैं प्रस्थ लेने जा रहा हूँ।' यहाँ पर वह पुरुष वास्तव में लकड़ी काटने जा रहा है। प्रस्थ तो बाद में बनेगा। प्रस्थ के संकल्प को हिष्ट में रखकर वह पुरुष उपर्युक्त ढंग से

१—यद्वा नैकगमो नैगमः, धर्मधर्मिग्गोर्गुगप्रधानभावेन विषयीकरगात्। 'जीवगुगः सुखम्' इत्यत्र हि जीवस्याप्राधान्यम् विशेषगात्वात्, सुखस्य तु प्राधान्यम्, विशेष्यत्वात्। 'सुखी जीवः' इत्यादी तु जीवस्य प्राधान्यम्, न सुखादेः, विपर्ययात्।

<sup>---</sup>नयप्रकाशस्तववृत्ति. ५० १०

२ — अर्थसंकल्पमात्रग्राही नैगमः।

<sup>-</sup>तत्त्वार्थराजवातिक १।३।२

उत्तर देता है। उसका यह उत्तर नैगम नय की दृष्टि से ठीक है। इसी प्रकार जब कोई व्यक्ति किसी दुकान पर कपड़ा लेने के लिए जाता है और उससे कोई पूछता है कि तुम कहाँ जा रहे हो तो वह उत्तर देता है कि जरा कोट सिलाना है। वास्तव में वह व्यक्ति कोट के लिए कपड़ा लेने जा रहा है, न कि कोट सिलाने के लिए। कोट तो वाद में सिया जाएगा, किन्तु उस संकल्प को दृष्टि में रखते हुए वह कहता है कि कोट सिलाने जा रहा हूँ।

संग्रह—सामान्य या ग्रभेद का ग्रहण करने वाली दृष्टि संग्रह नय है। स्वजाति के विरोधी के विना समस्त पदार्थों का एकत्त्व में संग्रह करना, संग्रह कहलाता है। यह हम जानते हैं कि प्रत्येक पदार्थ सामान्य-विशेषात्मक है, भेदाभेदात्मकहै। इन दो धर्मों में से सामान्य धर्म का ग्रहण करना ग्रीर विशेष धर्म के प्रति उपेक्षाभाव रखना संग्रह नय है। यह नय दो प्रकार का है-पर ग्रीर ग्रपर। पर संग्रह में सकल पदार्थों का एकत्त्व ग्रिभिप्रेत है। जीव ग्रजीवादि जितने भी भेद हैं, सब का सत्ता में समावेश हो जाता है'। कोई भी पदार्थ ऐसा नहीं है, जो सत् न हो । दूसरे शब्दों में जीवा-जीवादि सत्ता सामान्य के भेद हैं। एक ही सत्ता विभिन्न रूपों में दृष्टिगोचर होती है । जिस प्रकार नीलादि ग्राकार वाले सभी ज्ञान, 'ज्ञान-सामान्य' के भेद हैं, उसी प्रकार जीवादि जितने भी हैं, सब सत् हैं। पर संग्रह कहता है कि 'सव एक है, वयोकि सव मत् हैं।' सत्ता मामान्य की हिष्ट से सव का एकत्त्व में अन्तर्भाव हो जाता है। अपर संग्रह द्रव्यत्वादि भ्रपर सामान्यों का ग्रहरा करता है । सत्ता सामान्य, जो कि पर सामान्य ग्रथवा महा सामान्य है, उसके समान्यरूप ग्रवान्तर भेदों का ग्रहरण करना, ग्रपर संग्रह का कार्य है। सामान्य के दो

१—जीवाजीवप्रभेदा यदन्तर्लीनास्तदस्ति सत् । एकं यथा स्विनभासि ज्ञानं जीवः स्वपर्ययैः ॥

<sup>—</sup> लघीयस्त्रय, २।५।३१

२ — मर्वमेकं सदिवधेपात्।

प्रकार हैं—पर ग्रौर ग्रपर। पर सामान्य सत्ता सामान्य को कहते हैं, जो प्रत्येक पदार्थ में रहता है। ग्रपर सामान्य, पर सामान्य के द्रव्य, गुरा ग्रादि भेदों में रहता है। द्रव्य में रहने वाली सत्ता पर सामान्य है, ग्रौर द्रव्य का जो द्रव्यत्व सामान्य है वह ग्रपर सामान्य है। इसी प्रकार गुरा में सत्ता पर सामान्य है ग्रौर गुरात्व ग्रपर सामान्य है। द्रव्य के भी कई भेद-प्रभेद होते हैं। उदाहररा के लिए जीव द्रव्य का एक भेद है जीव में जीवत्व सामान्य ग्रपर सामान्य है। इस प्रकार जितने भी ग्रपर सामान्य हो। सकते हैं उन सबका ग्रहरा करने वाला नय ग्रपर संग्रह है। पर संग्रह ग्रौर ग्रपर संग्रह दोनों मिलकर, जितने भी प्रकार के सामान्य या ग्रभेद हो। सकते हैं, सबका ग्रहरा करते हैं। संग्रह नय सामान्यग्राही दृष्टि है।

व्यवहार—संग्रह नय द्वारा गृहीत ग्रर्थ का विधिपूर्वक ग्रवहरण करना, व्यवहार नय है। जिस ग्रर्थ का, संग्रह नय ग्रहण करता है उस ग्रर्थ का विशेष रूप से बोध कराना हो, तब उसका पृथवकरण करना पड़ता है। संग्रह तो सामान्य मात्र का ग्रहण कर लेता है, किन्तु वह सामान्य किरूप है, इसका विश्लेषण करने के लिए व्यवहार का ग्राश्रय लेना पड़ता है। दूसरे शब्दों में संग्रहगृहीत समान्य का भेदपूर्वक ग्रहण करना, व्यवहार नय है। यह नय भी उपर्युक्त दोनों नयों की भाँति द्रव्य का ही ग्रहण करता है, किन्तु इसका ग्रहण भेदपूर्वक है, ग्रभेदपूर्वक नहीं। इसलिए इसका ग्रन्तभाव द्रव्यार्थिक नय में है, पर्यायार्थिक नय में नहीं। इसकी विधि इस प्रकार है—पर संग्रह सत्ता सामान्य का ग्रहण करता है। उसका विभाजन करते हुए व्यवहार कहता है—सत् क्या है? जो सत् है वह द्रव्य है या गुण ? यदि वह द्रव्य है तो जीव द्रव्य है या ग्रजीव द्रव्य ? केवल जीव द्रव्य कहने से भी काम नहीं चल सकता। वह जीव नारक है, देव है, मनुष्य है या तिर्यञ्च है? इस प्रकार व्यवहार नय वहाँ तक भेद करता जाता है, जहाँ पुन: भेद की सम्भावना न

१--- 'ग्रतो विधिपूर्वकमवहरणं व्यवहारः'

<sup>—</sup> तत्त्वार्थराजवातिक, १।३३।६

हो। इस नय का मुख्य प्रयोजन व्यवहार की सिद्धि हैं'। केवल सामान्य के बोध से या कथन से हमारा व्यवहार नहीं चल सकता। व्यवहार के लिए हमेशा भेदबुद्धि का ग्राश्रय लेना पड़ता है। यह भेदबुद्धि परिस्थिति की ग्रनुक्तलता को दृष्टि में रखते हुए ग्रन्तिम भेदतक बढ़ सकती है, जहाँ पुनः भेद न हो सके। दूसरे शब्दों में, वह ग्रन्तिम विशेष का ग्रहण कर सकती है। व्यवहारगृहीत विशेष पर्यायों के रूप में नहीं होते, ग्रिपतु द्रव्य के भेद के रूप में होते हैं। इसलिए व्यवहार का विषय भेदात्मक ग्रौर विशेषात्मक होते हुए भी द्रव्यरूप है, न कि पर्यायरूप। यही कारण है कि द्रव्याधिक ग्रौर पर्यायाधिक नयों में से व्यवहार का समावेश द्रव्याधिक नय में किया गया है। नैगम, संग्रह ग्रौर व्यवहार, इन तीनों नयों का द्रव्याधिक नय में ग्रन्तर्भाव होता है। शेष चार नय पर्यायाधिक के भेद हैं।

ऋजुसूत्र—भेद ग्रथवा पर्याय की विवक्षा से जो कथन है वह ऋजुसूत्र नय का विषय हैं। जिस प्रकार संग्रह का विषय सामान्य ग्रथवा ग्रभेद है उसी प्रकार ऋजुसूत्र का विषय पर्याय ग्रथवा भेद है। यह नय भूत ग्रीर भविष्यत् की उपेक्षा करके केवल वर्तमान का ग्रह्ण करता है। पर्याय की ग्रवस्थित वर्तमान काल में ही होती है। भूत ग्रीर भविष्यत् काल में द्रव्य रहता है। मनुष्य कई वार तात्कालिक परिणाम की ग्रोर भुक कर केवल वर्तमान को ही ग्रपना प्रवृत्ति-क्षेत्र बनाता है। ऐसी स्थित में उसकी बुद्धि में ऐसा प्रतिभास होता है कि जो वर्तमान है वही सत्य है। भूत ग्रीर भावी वस्तु से उसका कोई प्रयोजन नहीं रहता। इसका ग्रथं यह नहीं कि वह भूत ग्रीर भावी का निषेध करता है। प्रयोजन के ग्रभाव में उनकी ग्रोर उपेक्षा-दृष्टि रखता है। वह यह मानता है कि वस्तु की प्रत्येक ग्रवस्था भिन्न है। इस क्षण् की ग्रवस्था में ग्रीर दूसरे क्षण् की

१ — ध्वयहारानुकूल्यातु प्रमागानां प्रमागाता । नान्यथा वाध्यमानानां ज्ञानानां तत्प्रसंगतः ॥

<sup>---</sup>लघीयस्त्रय, ३।६।७०

२ — भेवं प्राधान्यतोऽन्यिन्छन् ऋजुनुष्रनयो मतः।'

<sup>--</sup> लघीयस्त्रय, ३।६।७१

अवस्था में भेद है। इस क्षण की अवस्था इसी क्षण तक सीमित है। दूसरे क्षण की अवस्था दूसरे क्षण तक सीमित है। इसी प्रकार एक वस्तु की अवस्था दूसरी वस्तु की अवस्था से भिन्न है। 'कौ आ काला है' इस वाक्य में कौए और कालेपन की जो एकता है, उसकी उपेक्षा करने के लिए ऋजुसूत्र नय कहता है कि कौ आ कौ आ है और कालापन कालापन है। कौ आ और कालापन भिन्न भिन्न अवस्थाएँ है। यदि कालापन और कौ आएक होते तो अमर भी कौ आ हो जाता क्यों कि वह काला है। ऋजुसूत्र क्षिणकवाद में विश्वास रखता है। इसलिए प्रत्येक वस्तु को अस्थायी मानता है। जिस प्रकार कालभेद से वस्तुभेद की मान्यता है उसी प्रकार देश भेद से भी वस्तुभेद की मान्यता है। भिन्न भिन्न देश में रहने वाले पदार्थ भिन्न भिन्न है। इस प्रकार ऋजुसूत्र प्रत्येक वस्तु में भेद ही भेद देखता है। यह भेद द्रव्यमूलक न होकर पर्यायमूलक है। अतः यह नय पर्यायािशक है। यहीं से पर्यायािशक नय का क्षेत्र आरम्भ होता है।

शब्द-नाल, कारक, लिंग, संख्या ग्रादि भेद से ग्रर्थभेद मानना शब्द नय है। यह नय व ग्रागे के दोनों नय शब्दशास्त्र से सम्बद्ध हैं। शब्दों के भेद से ग्रर्थ में भेद करना, इनका कार्य है। शब्दनय एक ही वस्तु में काल, कारक, लिंग ग्रादि के भेद से भेद मानता है। लिंग तीन प्रकार का होता है--पुल्लिंग, स्त्रीलिंग ग्रौर नपुंसकलिंग । इन तीनों लिंगों से भिन्न-भिन्न ग्रर्थ का वोध होता है। शब्दनय स्त्रोलिंग से वाच्य ग्रर्थ का बोध पुल्लिंग से नहीं मानता । पुल्लिंग से वाच्य ग्रर्थ का बोध नपुंसकलिंग से नहीं मानता। इसी प्रकार ग्रन्य लिंगों की योजना भी कर लेनी चाहिये। स्त्रीलिंग में पुल्लिंग का ग्रमि-धान किया जाता है। जैसे तारका स्त्रीलिंग है ग्रौर स्वाति पुल्लिंग है। पुल्लिंग से स्त्रीलिंग के ग्रभिधान का उदाहरएा है ग्रवगम ग्रौर विद्या। स्त्रीलिंग में नपुंसकलिंगका प्रयोगहोता है-जैसे वीएए के लिए ग्रातोद्य का प्रयोग। नपु सकलिंग में स्त्रीलिंग का अभिवान किया जाता है-जैसे ग्रायुध के लिए शक्ति का प्रयोग। पुँ लिलग में नपु सकलिंग का प्रयोग किया जाता है-जैसे पट के लिए वस्त्र शब्द का प्रयोग। नपुंसकलिंग में पुल्लिंग का ग्रिभिधान होता है-जैसे द्रव्य

रहा है।

के लिए परगु का प्रयोग। शब्दनय इन सबमें भेद मानता है। संख्या तीन प्रकार की है—एकत्व, द्वित्व ग्रौर बहुत्व। एकत्व में द्वित्व का प्रयोग होता है —जैसे नक्षत्र भौर पुनर्वसु। एकत्व में बहुत्व का प्रयोग किया जाता है—जैसे नक्षत्र ग्रौर शतिभपक्। द्वित्व में एकत्व का प्रयोग होता है—जैसे जिनदत्त, देवदत्त ग्रौर मनुष्य। द्वित्व में वहुत्व का प्रयोग होता है—जैसे पुनर्वसु ग्रौर पंचतारका। बहुत्व में एकत्व का प्रयोग होता है—जैसे ग्राम ग्रौर वन। बहुत्व में दित्व का ग्रभिधान किया जाता है—जैसे देवमनुष्य ग्रौर उभय राशि। शब्दनय इन प्रयोगों में भेद का व्यवहार करता है। काल के भेद से ग्रथंभेद का उदाहर्ए है —'काशी नगरी थी ग्रौर काशी नगरी है।' इन दोनों वाक्यों के ग्रथं में जो भेद है, वह शब्दनय के कारणा है। कारक—

एक ही धातु के भिन्न-भिन्न अर्थ हो जाते हैं। संस्थान, प्रस्थान, उप-स्थान आदि के अर्थ में जो विभिन्नता है, उसका यही कारण है। 'सम्' उपमगं लगाने से संस्थान का अर्थ आकार हो गया, 'प्र' उप-मगं लगाने से प्रस्थान का अर्थ गमन हो गया, और 'उप' उपसगं लगाने से उपस्थान का अर्थ उपस्थित हो गया। इस तरह विविध मंयोगों के आधार पर विविध शब्दों के अर्थभेद की जो अनेक पर-म्पराएँ प्रचलित हैं, वे मभी शब्दनय के अन्तर्गत आ जाती हैं। सब्दशास्त्र का जितना विकास हुआ है उसके मूल में यही नय

भेद से अर्थभेद हो जाता है-जैसे मोहन को, मोहन के लिए, मोहन से आदि शब्दों के अर्थ में भेद है। इसी प्रकार उपसर्ग के कारए। भी

समिभिष्ड़—गटदनय काल, कारक, लिंग ग्रादि के भेद से ही ग्रर्थ में भेद मानता है। एक लिंग वाले पर्यायवाची शटदों में किसी प्रकार का भेद नहीं मानता। गटदभेद के श्राधार पर श्रर्थभेद करने वाली युद्धि जय कुछ श्रीर श्रागे यह जाती है श्रीर व्युत्तिन्भेद के श्राधार पर पर्यायवाची शटदों में श्रथंभेद मानने के लिए तैयार हो जाती है,

काल आदि ने भेद से सर्थभेद मानना ही काफी नहीं है स्रवितु व्युत्पत्ति-स्वक शब्दभेद से भी सर्थभेद मानना चाहिए। प्रत्येक शब्द स्रवनी-स्वनी

तम समिम्द्रस्य की प्रवृत्ति होती है। यह सय कहता है कि केवल

व्युत्पत्ति के अनुसार भिन्न-भिन्न ग्रर्थ का प्रतिपादन करता है। उदा-हरएा के लिये हम इन्द्र, शक्र ग्रौर पुरन्दर इन तीन शब्दों को लें। शब्द नय की दृष्टि से देखने पर इन तीनों शब्दों का एक ही अर्थ होता है। यद्यपि ये तीनों शब्द भिन्न-भिन्न व्युत्पत्ति के ग्राधार पर बनते हैं, किन्तु इनके वाच्य ग्रर्थ में कोई भेद नहीं है। इसका कारण यह है कि इन तीनों का लिंग एक ही है। समिभि इंढ यह मानने के लिये तैयार नहीं। वह कहता है कि यदि लिंग-भेद, संख्या-भेद ग्रादि से ग्रथंभेद मान सकते हैं, तो शब्दभेद से ग्रथंभेद मानने में क्या हानि है ! यदि शब्दभेद से अर्थभेद नहीं माना जाय, तो इन्द्र और शक दोनों का एक हो ग्रर्थ हो जाय। इन्द्र शब्द की व्युत्पत्ति 'इन्दनादिन्द्रः' अर्थात् 'जो शोभित हो वह इन्द्र है' इस प्रकार है। 'शकनाच्छकः' अर्थात् 'जो शक्तिशाली है वह शक्र है' यह शक्र की व्युत्पत्ति है। 'पूर्वारगात् पुरन्दरः' अर्थात् 'जो नगर आदि का ध्वंस करता है वह पुरन्दर हैं इस प्रकार के ग्रर्थ को व्यक्त करने वाला पुरन्दर शब्द है। जब इन शब्दों की व्युत्पत्ति भिन्न-भिन्न है तब इनका वाच्य ग्रर्थ भी भिन्न-भिन्न ही होना चाहिए। जो इन्द्र है वह इन्द्र है, जो शक है वह शक है, ग्रौर जो पुरन्दर है वह पुरन्दर है। न तो इन्द्र शक हो सकता है, ग्रौर न शक्र पुरंदर हो सकता है। इसी प्रकार नृपित, भूपित, राजा इत्यादि जितने भी पर्यायवाची शब्द है, सब में अर्थभेद है।

एवम्भूत—समिभिक्दनय व्युत्पत्तिभेद से ग्रर्थ-भेद मानने तक ही सीमित है, किन्तु एवम्भूतनय कहता है कि जब व्युत्पत्ति-सिद्ध ग्रर्थ घटित होता हो तभी उस शब्द का वह ग्रर्थ मानना चाहिए। जिस शब्द का जो ग्रर्थ होता हो, उसके होने पर ही उस शब्द का प्रयोग करना एवम्भूत नय है। इस लक्ष्मण को इन्द्र, शक्क ग्रौर पुरंदर शब्दों के द्वारा ही स्पष्ट किया जाता है। 'जो शोभित होता है वह इन्द्र है' इस व्युत्पत्ति को दृष्टि में रखते हुए जिस समय वह इन्द्रासन पर शोभित हो रहा हो, उसी समय उसे इन्द्र कहना चाहिए। शक्ति का प्रयोग करते समय या ग्रन्य कार्य करते समय उसके लिए इंद्र शब्द का प्रयोग करना ठीक नहीं। जिस समय वह

श्रपनी शक्ति का प्रदर्शन कर रहा हो, उसी समय उसे शक्त कहना चाहिए। श्रागे श्रीर पीछे शक्त का प्रयोग करना, इस नय की दृष्टि में ठीक नहीं। ध्वंस करते समय ही उसे पुरन्दर कहना चाहिए, पहले या वाद में नहीं। इसी प्रकार नृपत्ति, भूपति, राजा श्रादि शब्दों के प्रयोग में भी समभना चाहिए।

#### नयों का पारस्परिक सम्बन्ध:

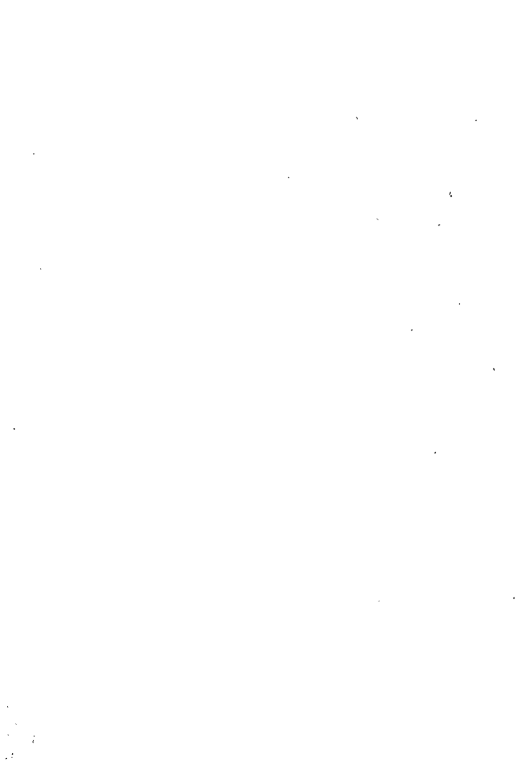
उत्तर-उत्तर नय का विषय पूर्व-पूर्व नय से कम होता जाता है। नैगम नय का विषय सबसे ग्रोधक है, क्योंकि वह सामान्य श्रीर विशेष-भेद ग्रीर ग्रभेद दोनों का ग्रहरण करता है। कभी सामान्य को मुख्यता देता है ग्रीर विशेष का गौरा रूप से ग्रहरा करता है, तो कभी विशेष का मुख्यरूप से ग्रहण करता है श्रीर सामान्य का गीएा-रूप से अवलम्बन करता है। संग्रह का विषय नैगम से कम हो जाता है, वह केवल सामान्य ग्रथवा ग्रभेद का ग्रहरा करता है। व्यवहार का विषय संग्रह से भी कम है, क्योंकि वह संग्रह द्वारा गृहीत विषय का ही कुछ विशेषताओं के ग्राधार पर पृथंक्करण करता है। ऋजु-सूत्र का विषय व्यवहार से कम है, क्योंकि व्यवहार त्रैकालिक विषय की सत्ता मानता है, जब कि ऋजुसूत्र वर्तमान पदार्थ तक ही सीमित रहता है, अतः यहीं से पर्यायाथिक नय का प्रारम्भ माना जाता है। शब्द का विषय इससे भी कम है, क्योंकि वह काल, कारक, लिंग, संस्या श्रादि के भेद से श्रथं में भेद मानता है। समिभरह का विषय शब्द से कम है: वयोंकि वह पर्याय-व्युत्यत्तिभेद से अर्थभेद मानता है, जय कि शब्द पर्यायवाची शब्दों में किसी तरह का भेद ग्रङ्गीकार नहीं करता । एवम्भूत का विषय समभिरूढ़ से भी कम है, क्योंकि वह ग्रथं को तभी उस गब्द द्वारा वाच्य मानता है, जब ग्रथं ग्रपनी व्युत्पत्तिमूलक किया में लगा हुआ हो । श्रतएव यह स्पष्ट है कि पूर्व पूर्व नय की अपेक्षा उत्तर उत्तर नय सूक्ष्म और सूक्ष्मतर होता जाता है। उत्तर उत्तर नय का विषय पूर्व पूर्व नय के विषय पर ही धयलम्बित रहता है। प्रत्येक का विषय-क्षेत्र उत्तरोत्तर कम होने से इनका पारस्परिक पौर्वापर्य सम्बन्ध है।

सामान्य और विशेष के ग्राधार पर इनका द्रव्यार्थिक ग्रीर पर्यायार्थिक में विभाजन किसी खास दृष्टि से किया गया है। पहले के तीन नय सामान्य तत्त्व की ग्रीर विशेषरूप से भुके हुए हैं, ग्रीर बाद के चार नय विशेष तत्त्व पर ग्रधिक भार देते हैं। प्रथम तीन नयों में सामान्य का विचार ग्रधिक स्पष्ट है ग्रीर शेष चार में विशेष का विचार ग्रधिक स्पष्ट है। सामान्य और विशेष की इसी स्पष्टता के कारण सात नयों को द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिक में विभक्त किया गया है। वास्तविकता यह है कि सामान्य ग्रीर विशेष दोनों एक ही तत्त्व के दो ग्रविभाज्य पक्ष हैं। ऐसी स्थित में एकान्तरूप सामान्य का या विशेष का ग्रहण सम्भव नहीं।

ग्रर्थनय ग्रौर शब्दनय के रूप में जो विभाजन किया गया है, वह भी इसी प्रकार का है। वास्तव में शब्द ग्रौर ग्रर्थ एका तरूप से भिन्न नहीं हो सकते। ग्रर्थ की प्रधानता को ध्यान में रखते हुए प्रथम चार नयों को ग्रर्थनय कहा गया है। शब्द-प्राधान्य की दृष्टि से शेष तीन नय शब्दनय की कोटि में ग्राते हैं। इस प्रकार पूर्व पूर्व नय से उत्तर उत्तर नय में विषय की सूक्ष्मता की दृष्टि से, सामान्य ग्रौर विशेष की दृष्टि से, ग्रर्थ ग्रौर शब्द की दृष्टि से भेद ग्रवश्य है, किन्तु यह भेद ऐकान्तिक नहीं है।

#### कर्मवाद

कर्मवाद, नियतिवाद एवं इच्छास्वातन्त्र्य कर्म का श्रयं कर्मवन्ध का कारण कर्मवन्ध की प्रक्रिया कर्मश्रकृति कर्मों की स्थिति कर्मेफल की तीवता-मन्दता कर्मों के प्रदेश कर्म की विविध श्रवस्थाएँ कर्म श्रीर पुनर्जन्म



भारतीय दार्शनिक चिन्तन में कर्मवाद का महत्त्वपूर्ण स्थान है। मुख, दुःख एवं ग्रन्य प्रकार के सांसारिक वैचित्र्य के कारण की खोज करते हुए भारतीय चिन्तकों ने कर्म-सिद्धान्त का ग्रन्वेपण किया। जीव ग्रनादि काल से कर्मवश हो विविध भवों में भ्रमण कर रहा है। जन्म-मरण का मूल कर्म है। जीव ग्रपने शुभ एवं अधुभ कर्मों के साथ पर भव में जाता है। जो जैसा करता है वह वैना ही फल पाता है। एक प्राणी दूसरे प्राणी के कर्मफल का ग्रिषकारी नहीं होता। कर्मवाद किसी न किसी हप में भारत की समस्त दार्शनिक एवं नैतिक विचारधाराग्रों में विद्यमान है तथापि दसका जो सुविकसित हप जैन परम्परा में उपलब्ध होना है वह अन्यत्र उपलब्ध नहीं होता। कर्मवाद जैन विचारधारा एवं अ। परम्परा का ग्रविच्छेद्य ग्रंग है।

### कर्मवाद, नियतिवाद एवं इच्छास्वातंत्र्य:

प्राणी अनादि काल से कर्म परम्परा में पड़ा हुआ है। पुरातन कर्मों के योग एवं नवीन कर्मों के बन्धन की परम्परा अनादि काल से चली आरही है। जीव अपने कृत कर्मों को भोगता हुआ नवीन कर्मों का उपार्जन करता रहता है। ऐसा होते हुए भी यह नहीं कहा जा सकता कि प्राणी एकान्त रूप से कर्मों के अधीन है अर्थात् वह कर्मों का बन्धन रोक ही नहीं सकता। यदि प्राणी का प्रत्येक कार्य कर्माधीन ही माना जाए तो वह अपनी आत्मशक्ति का स्वतन्त्रतापूर्वक उपयोग कैसे कर सकेगा। प्राणी को सर्वथा कर्माधीन मानने पर इच्छा-स्वातन्त्र्य का कोई मूल्य नहीं रह जाता। परिणामतः कर्मवाद नियतिवाद के रूप में परिणत हो जायगा।

कर्मवाद को नियतिवाद अथवा अनिवार्यतावाद नहीं कह सकते। कर्मवाद यह नहीं मानता कि प्राणी जिस प्रकार कर्म का फल भोगने में परतन्त्र है उसी प्रकार कर्म का उपार्जन करने में भी परतन्त्र है। कर्मवाद यह मानता है कि प्राणी को स्वोपाजित कर्म का फल किसी न किसी रूप में अवश्य भोगना पड़ता है किन्तु जहाँ तक नवीन कर्म के उपार्जन का प्रश्न है, वह अमुक सीमा तक स्वतन्त्र होता है। यह सत्य है कि कृतकर्म का भोग किये बिना मुक्ति नहीं हो सकती किन्तु यह अनिवार्य नहीं कि अमुक समय में अमुक कर्म का उपार्जन हो ही। अन्तरिक शक्ति तथा बाह्य परिस्थित को हिष्ट में रखते हुए प्राणी अमुक सीमा तक नये कर्मों का उपार्जन रोक सकता है। यही नहीं, वह अमुक सीमा तक पूर्वकृत कर्मों को शीघ्र अथवा देर से भी भोग सकता है। इस प्रकार कर्मवाद में सीमित इच्छास्वातन्त्र्य स्वीकार किया गया है।

# कर्मका प्रर्थः

'कर्म' शब्द का ग्रर्थ साधारणतया कार्य, प्रवृत्ति ग्रथवा क्रिया किया जाता है। कर्मकाएड में यज्ञ ग्रादि क्रियाएँ कर्म के रूप में भ्रचलित हैं। पौराणिक परम्परा में व्रतियम ग्रादि क्रियाएँ कर्मरूप नी जाती हैं। जैन परम्परा में कर्म दो प्रकार का माना गया है:

द्रव्यकर्म ग्रौर भावकर्म । कार्मण जाति का पुद्गल ग्रर्थात् जड़तत्त्व विशेष जो कि ग्रात्मा के साथ मिलकर कर्म के रूप में परिणत होता है, द्रव्यकर्म कहलाता है। राग-द्वेषात्मक परिणाम को भावकर्म कहते हैं।

श्रात्मा यौर कर्म का सम्बन्ध प्रवाहतः श्रनादि है। जीव पुराने कर्मों का विनाश करता हुश्रा नवीन कर्मों का उपार्जन करता रहता है। जब तक प्राग्गों के पूर्वोपाजित समस्त कर्म नष्ट नहीं हो जाते एवं नवीन कर्मों का उपार्जन बंद नहीं हो जाता तब तक उसकी भवबन्धन से मुक्ति नहीं होती। एक बार समस्त कर्मों का विनाश हो जाने पर पुनः नवीन कर्मों का उपार्जन नहीं होता क्योंकि उस श्रवस्था में कर्मोपार्जन का कार्ग्ण विद्यमान नहीं रहता। श्रात्मा की इसी श्रवस्था को मुक्ति, मोक्ष, निर्वाग्ण श्रथवा सिद्धि कहते हैं।

#### कमंबन्ध का कारएा:

जैन परम्परा में कर्मोपार्जन के दो कारण माने गये हैं : योग श्रीर कपाय । शरीर, वाणी श्रीर मन की प्रवृत्ति को योग कहते हैं । कोधादि मानसिक श्रावेगों को कपाय कहते हैं। वैसे तो प्रत्येक प्रकार का योग श्रयांत् किया कर्मोपार्जन का कारण है किन्तु जो योग कपाययुक्त होता है उससे होने वाला कर्मवन्ध विशेष वलवान् होता है जबिक कपायरहित किया से होने वाला कर्मवन्ध श्रित निर्वल व श्रल्पायु होता है । दूसरे शब्दों में कपाययुक्त श्रयांत् राग-हे पजनित प्रवृत्ति ही कर्मवन्ध का महत्त्वपूर्ण कारण है ।

#### कमंबन्ध को प्रक्रियाः

नम्पूर्ण लोक में ऐसा कोई भी स्थान नहीं है जहाँ कर्नयोग्य परमासु विस्तान न हों। जब प्रास्ती प्रपने मन, वचन प्रयवा नन से किसी भी प्रकार की प्रयुक्ति करता है तब उनके ग्रास-पास चारों भोर से कर्मयोग्य परमासुगों का श्राकर्पस होता है अर्थात् जितने क्षेत्र में ग्रात्मा विद्यमान होती है उतने ही क्षेत्र में विद्यमान पर-मासु उनके हारा उन समय ग्रह्स किये जाते हैं। प्रयुक्ति की तरतमका के प्रमुक्तार परमासुधों की मात्रा में भी हारतम्य होता गृहीत परमागुओं के समूह का कर्मरूप से ग्रात्मा के साथ बद्ध होना जैन कर्मवाद की परिभाषा में प्रदेश-बन्ध कहलाता है। इन्हीं परमागुओं की ज्ञानावरणादि रूप परिणित को प्रकृतिवन्ध कहते हैं। कर्मफल के काल को स्थिति-वन्ध तथा कर्मफल की तीग्रता—मंदता को ग्रनुभाग-बन्ध कहते हैं। कर्म बँधते ही फल देना प्रारम्भ नहीं कर देते। कुछ समय तक वे वैसे ही पड़े रहते हैं। कर्म के इस काल को ग्रवाधाकाल कहते हैं। ग्रवाधाकाल के व्यतीत होने पर ही बद्धकर्म फल देना प्रारम्भ करते हैं। कर्मफल का प्रारम्भ ही कर्म का उदय कहलाता है। कर्म ग्रपने स्थिति-बन्ध के ग्रनुसार उदय में ग्राते रहते हैं एवं फल प्रदान करते हुए ग्रात्मा से ग्रलंग होते रहते हैं। इसी को निर्जरा कहते हैं। जिस कर्म का जितना स्थिति-बन्ध होता है वह उतनी ही ग्रवधि तक उदय में ग्राता रहता है। जब ग्रात्मा से समस्त कर्म ग्रवण हो जाते हैं तब जीव कर्ममुक्त हो जाता है। ग्रात्मा की इसी ग्रवस्था को मोक्ष कहते हैं।

कमंत्रकृति:

जैन कर्मशास्त्र में कर्म की ग्राठ मूल प्रकृतियाँ मानी गई हैं। 'ये प्रकृतियाँ प्राणी को भिन्न-भिन्न प्रकार के अनुकूल एवं प्रतिकूल फल प्रदान करती हैं। इन ग्राठ प्रकृतियों के नाम ये हैं: १-ज्ञाना-वरण, २-दर्शनावरण, ३-वेदनीय ४-मोहनीय, १-ग्रायु, ६-नाम, ७-गोत्र, द-ग्रन्तराय। इनमें से ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय ग्रीर ग्रन्तराय-ये चार घाती प्रकृतियाँ हैं क्योंकि इनसे ग्रात्मा के चार मूल गुणों--ज्ञान, दर्शन, सुख ग्रीर वीर्य का घात होता है। शेष चार प्रकृतियाँ ग्रघाती हैं क्योंकि ये ग्रात्मा के किसी गुण का घात नहीं करतीं। ज्ञानावरण कर्मप्रकृति ग्रात्मा के ज्ञान गुण का घात करती है। दर्शनावरण कर्मप्रकृति ग्रात्मा के दर्शन गुण का घात करती है। मोहनीय कर्मप्रकृति से ग्रात्मसुख का घात होता है। ग्रन्तराय कर्मप्रकृति के कारण वीर्य ग्र्यांत् ग्रात्मशक्ति का

१ — देखिये — कर्मग्रन्थ प्रथम भाग तथा

Outlines of Jaina Philosophy, अन्तिम प्रकरण।

घात होता है। वेदनीय कर्मप्रकृति ग्रंनुकूल एवं प्रतिकूल संवेदन ग्रथीत् सुख-दुःख के ग्रनुभव का कारण है। ग्रायु कर्मप्रकृति के कारण नरकादि विविध भवों की प्राप्ति होती है। नाम कर्मप्रकृति विविध गति, जाति, घरीर ग्रादि का कारण है। गोत्र कर्मप्रकृति प्राणियों के उच्चत्व एवं नीचत्व का कारण है।

ज्ञानावरण कर्म की पाँच उत्तरप्रकृतियाँ हैं: १-मितज्ञानावरण, २-श्रुतज्ञानावरण, ३-ग्रविध्ञानावरण, ४-मन:पर्यायज्ञानावरण, ४-केवलज्ञानावरण । मितज्ञानावरण कर्म मितज्ञान प्रथीत् इन्द्रियों व मन ने उत्पन्न होने वाले ज्ञान को ग्राच्छादित करता है। श्रुतज्ञानावरण कर्म श्रुतज्ञान ग्र्यात् वास्त्रों ग्रुथवा अवदों के पठन तथा श्रुवण में होने वाले ग्र्यांज्ञान का निरोध करता है। ग्रुविध्ञानावरण कर्म ग्रविध्ञान ग्र्यांत् इन्द्रिय तथा मन की महायता के विना
होने वाले म्पी पदार्थों के ज्ञान को ग्रावृत्त करता है। मन:पर्यायज्ञानावरण कर्म मन:पर्यायज्ञान ग्र्यांत् इन्द्रिय व मन की महायता के विना समनस्य जीवों के मनोगत भावों को जानने वाले ज्ञान को ग्राच्छादित करता है। केवल-ज्ञानावरण कर्म केवलज्ञान ग्र्यांत् लोक के ग्रतीत, वर्तमान एवं सनागत समस्य पदार्थों को युगपत् जानने वाले ज्ञान को ग्रावृत्त करना है।

वर्गनावरण वर्म की नव उत्तर प्रकृतियाँ हैं: १-चक्ष्टंगंना-वरण, २-अवक्ष्यंगंनावरण, ३-अविव्हंगंनावरण, ४-केवलदर्ग-नावरण, ४-निद्रा, ६-निद्रानिद्रा, ७-अवला, =-अवलाप्रचला, ६--रखानित । श्रांचों हारा प्रवार्थों के मामान्य धर्म के ग्रहण को चक्ष्य-वंशन कहते हैं। इस प्रकार के दर्शन में प्रदार्थ का साधारण आभाम होता है। चक्ष्यंश्वेत को ब्रावृत करने वाला कर्म चक्ष्यंगंनावरण कर्म कहलाता है। धार्यों के श्वतिरक्ति अन्य इन्द्रियों तथा मन में प्रवार्थों का जो सामान्य प्रतिभाग होता है उमें अवक्ष्यंगंन कहते हैं। इस प्रकार के दर्शन को ब्रावृत्त करने वाला कर्म अनक्ष्यंगंन नामरण कर्म कहलाता है। इन्द्रियां नथा मन की महायता के बिना किरमा हारा रकी पदार्थों का सामान्य द्वीध होना ब्रव्हिद्धांन करणाता है। इस प्रकार के दर्शन को धावृत्त करने वाला कर्म प्रविध्वं दर्शनावरण कर्म कहलाता है। संसार के समस्त त्रैकालिक पदार्थों का सामान्यावबोध केवलदर्शन कहलाता है। इस प्रकार के दर्शन को आवृत्त करने वाला कर्म केवलदर्शनावरण कर्म कहलाता है। सोये हुए प्राणी का थोड़ी सी आवाज से जग जाना निद्रा कहलाता है। जिस कर्म के उदय से इस प्रकार की निद्रा आती है उसका नाम निद्राकर्म है। सोये हुए प्राणी का बड़े जोर से चिल्लाने, हाथ से जोर से हिलाने आदि पर बड़ी कठिनाई से जगना निद्रानिद्रा कहलाता है। तिन्निमित्तक कर्म को निद्रानिद्रा कर्म कहते हैं। खड़े-खड़े या बैठे-बैठे नींद निकालना प्रचला कहलाता है। तिन्निमित्तक कर्म को प्रचलाकर्म कहते हैं। चलते-फिरते नींद लेने का नाम प्रचलाप्रचला है। तिनिमित्तक कर्म को प्रचलाकर्म कहते हैं। दिन में अथवा रात में सोचे हुए कार्यविशेष को निद्रावस्था में सम्पन्न करने का नाम स्त्यानिद्ध है। जिस कर्म के उदय से इस प्रकार की नींद आती है उसे स्त्यानिद्ध कर्म कहते हैं।

वेदनीय कर्म की दो उत्तर प्रकृतियाँ हैं: साता वेदनीय श्रौर श्रसाता वेदनीय। जिस कर्म के उदय से प्राग्गी को अनुकूल विषयों की प्राप्ति से सुख का अनुभव होता है उसे साता वेदनीय कर्म कहते हैं। जिस कर्म के उदय से प्रतिकूल विषयों की प्राप्ति से दुःख का संवेदन होता है उसे श्रसाता वेदनीय कर्म कहते हैं। ग्रात्मा को विषयिनरपेक्ष स्वरूपसुख का अनुभव बिना किसी कर्म के उदय के 'स्वतः होता है। इस प्रकार का विशुद्ध सुख श्रात्मा का स्वधर्म है।

मोहनीय कर्म को मुख्य दो उत्तरप्रकृतियाँ हैं: दर्शन मोहनीय कर्म ग्रौर चारित्र मोहनीय कर्म। जो पदार्थ जैसा है उसे वैसा ही समभने का नाम दर्शन है। यह तत्त्वार्थ-श्रद्धानरूप ग्रात्मगुण है। इस गुगा का घात करने वाला कर्म दर्शनमोहनीय कहलाता है। जिस ग्राचरण विशेष के द्वारा ग्रात्मा ग्रपने यथार्थ स्वरूप को श्राप्त करता है उसे चारित्र कहते हैं। चारित्र का घात करने वाला

<sup>ु</sup>र १ — तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् ।

कर्म चारित्र-मोहनीय कहलाता है। दर्शनमोहनीय कर्म के पुनः तीन भेद हैं. सम्यक्त्वमोहनीय, मिथ्यात्वमोहनीय, मिश्रमोहनीय। सम्य-क्तवमोहनीय के कर्म-परमागु (दलिक) जुद्ध होते हैं। यह कर्म स्वच्छ परमासुत्रों वाला होने के कारस तत्त्वरुचिरूप सम्यक्त्व में बाधा नहीं पहुँचाता । इसके उदयसे ग्रात्मा को स्वाभाविक सम्यक्तव ग्रथीत् कर्मनिरक्षेप क्षायिक सम्यक्तव की प्राप्ति नहीं होने पाती । परि-ग्गामतः उसे सूक्ष्म पदार्थों के चिन्तन में शंकाएँ हुम्रा करती हैं। मिथ्यात्व मोहनीय के कर्मपरमाणु श्रशुद्ध होते हैं। इस कर्म के उदय से प्रागा हित को ग्रहित समक्ता है तथा ग्रहित को हित । विपरीत बुद्धि के कारेगा उसे तत्त्व का यथार्थ बोध नहीं होने पाता। मिश्र-मोहनीय के कर्मपरमागु अर्घविशुद्ध होते हैं। इस कर्म के उदय से जीव को न तो तत्त्वरुचि होती है न अतत्त्वरुचि। इसीलिए इसे सम्यक्मिथ्यात्व मोहनीय भी कहते हैं। यह सम्यक्त मोहनीय व मिथ्यात्व मोहनीय का मिश्रित रूप है। मोहनीय के दूसरे मुख्य भेद चारित्र मोहनीय के दो उपभेद हैं : कषाय मोहनीय ग्रीर नोकषाय मोहनीय । केषाय मोहनीय चार प्रकार का है : क्रोध, मान. माया, ग्रौर लोभ। क्रोधादि चारों कषाय तीव्रता-मन्दता की हिष्ट से पुनः चार-चार प्रकार के हैं: ग्रनन्तानुबन्धी, ग्रप्रत्याख्यानावरण, के कुल सोलह भेद होते हैं जिनके उदय से प्राग्गी में क्रोधादि कवाय उत्पन्न होते हैं। अनन्तानुबन्धी क्रोधादि के प्रभाव से जीव अनन्त काल तक संसार में भ्रमण करता है। यह कषाय सम्यक्त्व का घात करता है। अप्रत्याख्यानावरण कषाय के उदय से देशविरतिरूप श्रावकधर्म की प्राप्ति नहीं होने पाती । प्रत्याख्यानावरण कषाय के उदय से सर्वविरतिरूप श्रमगाधर्म की प्राप्ति नहीं होने पाती। संज्वलन कषाय के प्रभाव से श्रमएा यथाख्यात चारित्ररूप सर्वविरति प्राप्त नहीं कर सकता। कषायों के साथ जिनका उदय होता है अथवा जो कषायों को उत्तेजित करते हैं उन्हें नोकषाय कहते हैं।

१ — कपायसहवित्तित्वात् कषायप्रेरणादिष । हास्यादि नवकस्योक्ता, नोकपायकषायता ॥

नोकषाय के नव भेद हैं: १-हास्य, २-रित ३-ग्ररित, ४-शोक, ४-भय, ६-जुगुप्सा, ७-स्त्रीवेद, ८-पुरुषवेद, ६-नपुंसकवेद। नपुंसकवेद का ग्रर्थ स्त्री ग्रीर पुरुष दोनों के साथ संभोग करने की कामना के ग्रभाव के रूप में नहीं ग्रिपितु तीव्रतम कामाभिलापा के रूप में है जिसका लक्ष्य स्त्री ग्रीर पुरुष दोनों हैं।

श्रायु कर्म की उत्तरप्रकृतियाँ चार हैं: १-देवायु, २-मनुष्यायु, ३-तियं ञ्चायु, ४-नरकायु। ग्रायु कर्म की विविधता के कारण प्राणी देवादि गतियों में जीवन यापन करता है। ग्रायु कर्म के क्षय से प्राणी की मृत्यु होती है। ग्रायु दो रूपों में उपलब्ध होती है: ग्रापवर्तनीय ग्रीर ग्रानपवर्तनोय। वाह्य निमित्तों से ग्रायु का कम होना ग्राथीत् नियत समय से पूर्व ग्रायु का समाप्त होना ग्रापवर्तनीय ग्रायु कहलाता है। इसी का नाम ग्राकालमृत्यु है। किसी भी कारण से कम न होने वाली ग्रायु को ग्रानपवर्तनीय ग्रायु कहते हैं।

नाम कर्म की एकसौ तीन उत्तर प्रकृतियाँ हैं। ये चार श्रेणियों में विभक्त हैं: पिएडप्रकृतियाँ, प्रत्येकप्रकृतियाँ, त्रसदशक ग्रौर स्थावरदशक । पिराडप्रकृतियों में निम्नोक्त पचहत्तर प्रकार के कार्यों से सम्बन्धित कर्मों का समावेश है. (१) चार गतियाँ—देव, नरक, तिर्यञ्च ग्रीर मनुष्य; (२) पाँच जातियाँ—एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय ग्रीर पंचेन्द्रिय, (३) पाँच शरीर—ग्रीदारिक, वैक्रिय, ग्राहारक, तैजस ग्रीर कार्मण; (४) तीन उपांग—ग्रीदारिक, वैक्रिय ग्रौर ग्राहारक तैजस ग्रौर कार्मिंग शरीर के उपांग नहीं होते) ; (४) परद्रह बन्धन—ग्रौदारिक-ग्रौदारिक, ग्रौदारिक-तैजर्स, ग्रौदारिक-कार्मएा, ग्रौदारिक-तैजस-कार्मएा, वैक्रिय-वैक्रिय, वेक्रिय-तैजस, वैक्रिय-कार्मएा, वैक्रिय-तैजस-कार्मएा, ग्राहारक-त्राहारक थ्राहारक-तेजस, ग्राहारक-कार्मगा, ग्राहारक-तेजस-कार्मण, तैजस-तैजस, तैजस-कार्मण ग्रीर कार्मण-कार्मण; (६) पाँच संघातन-ग्रौदारिक, वैकिय, ग्राहारक, तैजस ग्रौर कार्मग्र; ্ব (৩) छः संहनन-वज्रऋषभनाराच, ऋषभनाराच, नाराच, अर्ध-न्यग्रोधपरिमएडल, सादि, कुब्ज, वामन श्रौर हुण्ड ; (६) शरीर के

पाँच वर्णं — कृष्ण, नील, लोहित, हारिद्र स्रौर सित; (१०) दो गन्ध — सुरिभगन्ध स्रौर दुरिभगन्ध; (११) पाँच रस — तिक्त, कटु, कषाय, स्राम्ल स्रौर मधुर; (१२) स्राठ स्पर्श — गुरु, लघु, मृदु, कर्कश, शीत, उष्ण, स्निग्ध स्रौर रूक्ष; (१३) चार स्रानुपूर्वियाँ — देवानुपूर्वी, मनुष्यानुपूर्वी, तिर्यं ञ्चानुपूर्वी स्रौर नरकानुपूर्वी; (१४) दो गितयाँ — सुभविहायोगित स्रौर स्रशुभविहायोगित। प्रत्येक प्रकृतियों में निम्नोक्त स्राठ प्रकार के कार्यों से सम्बन्धित कर्मों का समावेश है: पराधात, उच्छ् वास, स्रातप, उद्योत, स्रगुरुलघु, तीर्थं कर, निर्माण स्रौर उपघात। त्रसदशक में निम्नलिखित से सम्बन्धित दस प्रकार के कर्मों का समावेश है: त्रस, वादर, पर्याप्त, प्रत्येक, स्थिर, स्रुभ, सुभग, सुस्वर, स्रादेय स्रौर यशःकीर्त। स्थावरदशक में त्रस-दशक से विपरीत दस प्रकार की कर्मप्रकृतियाँ समाविष्ट हैं जो निम्नलिखित से सम्बन्धित हैं: स्थावर, सूक्ष्म, स्रपर्याप्त, साधारण, स्रिक्थर, स्रशुभ, दुर्भग, दुस्वर, स्रनादेय स्रौर स्रयशःकीर्त। इन एकसौ तीन कर्मप्रकृतियों के स्राधार पर प्राणियों के शारीरिक वैविध्य का निर्माण होता है। इस प्रकार शरीर-रचना का कारण नाम कर्म है। ।

गोत्र कर्म की दो उत्तर प्रकृतियाँ हैं: उच्च श्रौर नीच। जिस कर्म के उदय से प्राणी उत्तमकुल में जन्म ग्रहण करता है उसे उच्चगोत्र कर्म कहते हैं। जिस कर्म के उदय से प्राणी का जन्म नीच ग्रथीत् ग्रसंस्कारी कुल में होता है उसे नीचगोत्र कर्म कहते हैं।

श्रन्तराय कर्म की पाँच उत्तर-प्रकृतियाँ हैं: दानान्तराय, लाभान्तराय, भोगान्तराय. उपभोगान्तराय ग्रीर वीर्यान्तराय। जिस कर्म के उदय से दान करने का उत्साह नहीं होता वह दानान्तराय कर्म है। जिस कर्म का उदय होने पर उदार दाता की उपस्थिति में भी दान का लाभ-प्राप्ति न हो सके वह लाभान्तराय कर्म है

१—विशेष विवेचन के लिए देखिए—कर्मविषाक (पं॰ सुखलालजी कृत हिन्दी अनुवाद सहित) पृ॰ ५५-१०५; Outlines of Karma in Jainism, पृ॰ १०-३

ग्रथवा पर्याप्त सामग्री के रहने पर भी जिसके कारण ग्रभीष्ट वस्तु की प्राप्ति न हो वह लाभान्तराय कर्म है। भोग की सामग्री उपस्थित हो एवं भोग करने की इच्छा भी हो फिर भी जिस कर्म के उदय से प्राणी भोग्य पदार्थों का भोग न कर सके वह भोगान्तराय कर्म है। इसी प्रकार उपभोग्य वस्तुग्रों का उपभोग न कर सकना उपभोगान्तराय कर्म का फल है। जो पदार्थ एक वार भोगे जाते हैं वे सोग्य कहलाते हैं तथा जो वार-वार भोगे जाते हैं वे उपभोग्य कहलाते हैं। ग्रन्न, जल, फल ग्रादि भोग्य पदार्थ हैं। वस्त्र, ग्राभूपण, स्त्री ग्रादि उपभोग्य पदार्थ हैं। जिस कर्म के उदय से प्राणी श्रपने वीर्य ग्रथीत् सामर्थ्य—शक्ति-वल का चाहते हुए भी उपयोग न कर सके उसे वीर्यान्तराय कर्म कहते हैं।

# कर्मों की स्थित:

जैन कर्मग्रंथों में ज्ञानावरए। ग्रादि कर्मों की विभिन्न स्थित वतलाई गई है जिसके कारए। वे उतने समय तक उदय में रहते हैं। यह स्थिति जो कि न्यूनतम एवं ग्रधिकतम रूपों में मिलती है. इस प्रकार है:

| <i>कर्म</i><br>ज्ञानावरएा | त्र्रधिकतम समय<br>तीसकोटाकोटि | न्यूनतम समय<br>ग्रन्तमु हूर्त    |
|---------------------------|-------------------------------|----------------------------------|
| •                         | सागरोपम                       |                                  |
| दशनावरगा                  | "                             | "                                |
| वेदनीय                    | "                             | बारह मुहूर्त<br>श्रन्तर्मु हूर्त |
| मोहनीय                    | सत्तर कोटाकोटि                | श्रन्तर्मु हूर्त                 |
|                           | सागरोपम                       |                                  |
| <b>ग्रा</b> यु            | तैतीस सागरोपम                 | 11                               |
| नाम                       | बीस कोटाकोटि                  | ग्राठ मुहूर्त                    |
|                           | सागरोपम                       |                                  |
| गोत्र                     | 11                            | "                                |
| <sup>'</sup> श्रन्तराय    | तीस कोटाकोटि                  | -ग्रन्तमु हूर्त                  |
|                           | सागरोपम'                      | , **                             |
|                           |                               |                                  |

१ —सागरोपम ग्रादि के स्वरूप के लिए देखिए— Doctrine of Karman in Jain Philosophy, पु॰ २०

#### कर्मफल की तीव्रता-मन्दता:

कर्मफल की तीव्रता और मन्दता का आधार तिन्निमित्तक कषायों की तीव्रता-मन्दता है। जो प्राणी जितना अधिक कषाय की तीव्रता से युक्त होगा उसके अञ्चभ कर्म उतने ही प्रवल एवं गुभ कर्म उतने ही निर्वल होंगे। जो प्राणी जितना अधिक कषायमुक्त एवं विगुद्ध होगा उसके गुभ कर्म उतने ही अधिक प्रवल एवं अञ्चभकर्म उतने ही अधिक दुर्वल होंगे।

#### कर्मों के प्रदेश:

प्राणी ग्रपनी कायिक ग्रादि कियाग्रों द्वारा जितने कर्मप्रदेश ग्रथित् कर्मपरमाणु ग्राकृष्ट करता है वे विविध प्रकार के कर्मों में विभक्त होकर ग्रात्मा के साथ वद्ध होते हैं। ग्रायु कर्म के हिस्से में सब से कम भाग ग्राता है। नाम कर्म को उससे कुछ ग्रधिक हिस्सा मिलता है। गोत्र कर्म का हिस्सा भी नाम कर्म जितना ही होता है। इससे कुछ ग्रधिक भाग ज्ञाना-वरण, दर्शनावरण एवं ग्रन्तराय को प्राप्त होता है। इन तीनों का भाग समान रहता है। इससे भी ग्रधिक भाग मोहनीय के हिस्से में ग्राता है। सबसे ग्रधिक भाग वेदनीय को मिलता है। इन परमा-गुग्रों का पुनः ग्रपनी-ग्रपनी उत्तर प्रकृतियों में विभाजन होता है। कर्म की विविध श्रवस्थाएँ:

जैन कर्मसाहित्य में कम की विविध ग्रवस्थाओं का वर्णन किया गया है। इनका मोटे तौर पर ग्यारह भेदों में वर्गीकरण किया जा सकता है। ये भेद इस प्रकार हैं: १-वन्धन, २-सत्ता, ३-उदय, ४-उदीरणा, ५-उदवर्तना, ६-ग्रपवर्तना, ७-संक्रमण ८-उपशमन, ६-नियत्ति, १०-निकाचन, ११-ग्रवाध।

१ — बन्धन — ग्रात्मा के साथ कर्म-परमागुत्रों का वंधना ग्रर्थात् नीर-क्षीरवत् एक रूप हो जाना बन्धन कहलाता है। वन्धन चार

१ — देखिए — म्रात्ममीमांसा, पृ० १२६-१३१; Jaina Psychology, पृ० २५ — ह.

प्रकार का होता है। प्रकृतिवन्य, स्थितिवन्य, ग्रनुभागवन्य और प्रदेशवन्य। इन चारों का वर्गान किया जा चुका है।

२—सत्ता—वद्ध कर्म-परमागु निर्जरा ग्रर्थात् क्षयपर्यन्त ग्रात्मा से सम्बद्ध रहते हैं। इसी ग्रवस्था का नाम सत्ता है। इस ग्रवस्था में कर्म फल प्रदान नहीं करते।

३ — उदय -- कर्म की फल प्रदान करने की ग्रवस्था को उदय कहते हैं। इस ग्रवस्था में कर्म-पुद्गल ग्रपनी प्रकृति के ग्रनुसार फल देकर नष्ट हो जाते हैं।

४—उदीरणा—नियत समय से पूर्व कर्म का उदय में ग्राना उदीरणा कहलाता है। जिस प्रकार प्रयत्नपूर्वक नियत काल से पहले फल पकाये जा सकते हैं उसी प्रकार प्रयत्नपूर्वक नियत समय से पूर्व बद्धकर्म भोगे जा सकते हैं। सामान्यतया जिस कर्म का उदय जारी होता है उसके सजातीय कर्म की ही उदीरणा संभव होती है।

४ — उद्वतंना—वद्धकर्मों की स्थिति ग्रौर रस का निश्चय वन्धन के समय विद्यमान कषाय की तीव्रता-मन्दता के अनुसार होता है। उसके बाद की स्थिति विशेष ग्रथवा भाव विशेष के कारण उस स्थिति एवं रस में वृद्धि होना उदवर्तना कहलाता है। इसे उत्कर्षण भी कहते हैं।

६—ग्रपवर्तना—बद्ध कर्मी की स्थिति एवं रस में भाविवशेष के कारण कमी होने का नाम ग्रपवर्तना है। यह ग्रवस्था उद्वर्तना से विपरीत है। इसे ग्रपकर्षण भी कहते हैं।

७ — संक्रमण—एक प्रकार के कर्म-परमाणुओं की स्थिति ग्रादि का दूसरे प्रकार के कर्म-परमाणुग्रों की स्थिति ग्रादि में परिवर्तन ग्रथवा परिणमन होना संक्रमण कहलाता है। इस प्रकार के परि-वर्तन के लिए जैन ग्राचार्यों ने कुछ निश्चित मर्यादाएँ ग्रथीत् सीमाएँ बना रखी हैं।

द जिस मिन्न कर्म की जिस मिन्या में उदय मथवा उदीरणा संभव नहीं होती किन्तु उद्वर्तना, भपवर्तना एवं संक्रमण की सभावना का अभाव नहीं होता उसे उपशमन कहते हैं। जिस प्रकार

राख से ग्रावृत्त ग्रग्नि ग्रावरण हटते ही ग्रपना कार्य करना प्रारम्भ कर देतो है उसी प्रकार उपशमन ग्रवस्था में रहा हुग्रा कर्म उस ग्रवस्था के समाप्त होते ही ग्रपना कार्य प्रारम्भ कर देता है ग्रथीत् उदय में ग्राकर फल देना प्रारम्भ कर देता है।

६—निधित्त—जिसमें उदीरणा ग्रौर संक्रमणका सर्वथा ग्रभाव रहता है किन्तु उद्वर्तना व ग्रपवर्तना की ग्रसंभावना नहीं होती उसे निधित्त कहते हैं।

१०—िनकाचन—िजसमें उद्वर्तना, ग्रपवर्तना, संक्रमरा एवं उदीरगा इन चारों ग्रवस्थाग्रों का ग्रभाव रहता है उसे निकाचन कहते हैं। इस ग्रवस्था का ग्रथं है कर्म का जिस रूप में बन्ध हुग्रा है उसी रूप में उसे भोगना।

११ — श्रबाध — बंधने के बाद ग्रमुक समय तक किसी प्रकार का फल न देने की कर्म की ग्रवस्था का नाम ग्रवाध ग्रवस्था है। इस प्रकार की ग्रवस्था के काल विशेष को ग्रवाधा-काल कहते हैं।

#### कर्म ग्रौर पुनर्जन्म:

कर्म और पुनर्जन्म का अविच्छेद्य सम्बन्ध है। कर्म की सत्ता स्वीकार करने पर तद्फलरूप परलोक अथवा पुनर्जन्म की सत्ता भी स्वीकार करनी पड़ती है। जैन कर्म साहित्य में समस्त संसारी जीवों का समावेश चार गितयों में किया गया है: मनुष्य, तियं ञ्च, नारक और देव। मृत्यु के पश्चात् प्राणी अपने गित नाम कर्म के अनुसार इन चार गितयों में से किसी एक गित में उत्पन्न होता है। जब जीव एक शरीर छोड़ कर दूसरा शरीर धारण करने वाला होता है तब आनुपूर्वी नाम कर्म उसे अपने उत्पत्तिस्थान पर पहुँचा देता है। गत्यन्तर के समय जीव के साथ केवल दो प्रकार के शरीर रहते हैं: तैजस और कार्मण। अन्य प्रकार के शरीर—औदारिक अथवा वैक्रिय का निर्माण वहाँ पहुँचने के वाद प्रारम्भ होता है।



### ग्रन्थ-सूची

ग्रनुयोगद्वार सूत्र ग्रन्ययोगव्यवच्छेद--द्वात्रिशिका--हेमचन्द्र ग्रष्टसहस्री—विद्यानन्दी श्राचारांग सूत्र ग्रात्ममीमांसा—पं० दलसुख मालवणिया श्राप्तमीमासा-समन्तभद्र ग्रावश्यकनियुं क्ति-भद्रबाहु ईशोपनिषद् उत्तराध्ययन सूत्र ऋग्वेद कठोपनिषद् कर्मग्रन्थ, भाग १-५--देवेन्द्रसूरि कर्मग्रन्थ, भाग ६--चन्द्रमहत्तर कर्मग्रन्थ सार्थ--ज़ीवविजय कर्मविपाक-पं० सुखलालजी गोम्मटसारः जीवकाएड-नेमिचन्द्र <sup>,</sup>छान्दोग्यउपनिषद् जैनतर्कभाषा—यंशोविजय जैन दार्शनिक साहित्य का सिंहावलोकन---पं दलसुखभाई मालवणिया जैनधर्म का प्राण—पं० सुखलाल जी ज्ञानविन्दुप्रकरण---यशोविजय ज्ञानार्गाव--शुभचन्द्र तत्त्वत्रय-लोकाचार्य तत्त्वसंग्रह तत्त्वार्थ-भाष्य--उमास्वाति

तत्त्वार्थ-भाष्य-टीका---सिद्धसेनगणि तत्त्वार्थ-राजवातिक—-स्रकलंक तत्त्वार्थ-लोकवार्तिक--विद्यानन्दी तत्त्वार्थ सार---ग्रमृतचन्द्र तत्त्वार्थसूत्र-विवेचन--पं० सुखलालजी तत्त्वार्थाधिगम सूत्र-उमास्वाति तर्कसंग्रह—ग्रन्नं भट्ट त्रिशिका—वसुबन्धु दशवैकालिक-निर्यु क्ति-भद्रबाहु दशवैकालिक-वृत्ति---हरिभद्र दीर्घनिकाय द्रव्यसंग्रह—नेमिचन्द्र द्रव्यसंग्रह-वृत्ति--- ब्रह्मदेव धवला ( षट्खएडागम-टीका )—चीरसेन ध्यानशतक — जिनभद्र नन्दी सूत्र नन्दी सूत्र-वृत्ति--हिरभद्र नन्दी सूत्र-वृत्ति--मलयगिरि नयकणिका—विनयविजय नय प्रकाशस्तव वृत्ति नियमसार—कुन्दकुन्द न्यायकन्दली-श्रीधर न्यायबिन्दु—धर्मकीति न्यायबिन्दु-टीका—धर्मोत्तर न्यायभाष्य--वात्स्यायन न्यायमजरी--जयन्त न्यायवातिक--उद्योतकर न्यायसूत्र—गौतम न्यायावतार—सिद्धसेन न्यायावतार—वार्तिक-वृत्ति—सं० पं० दलसुख मालविष्या परीक्षामुख—मागिक्यनन्दी पंचसंग्रह—चन्द्रिषमहत्तर पंचास्तिकायसार--कृन्दकृन्द प्रज्ञापना सूत्र प्रमाणनयतत्त्वालोक--वादिदेव प्रमाणमीमांसा—हेमचन्द्र प्रमारा वार्तिक प्रमेयकमलमात्ण्ड-प्रभाचन्द्र प्रवचनसार---कुन्दकुन्द प्रशस्तपादभाष्य--प्रशस्तपाद प्राकृत व्याकरगा—हेमचन्द्र बुद्धचरित--अश्वघोष बौद्धदर्शन और वेदान्त-डा० चन्द्रधर शर्मा भगवती सूत्र भगवद्गीता मजिभमनिकाय महाभाष्य---पतंजलि माध्यमिककारिका--नागार्जुन मीमांसा-सूत्र-शावरभाष्य--शवरस्वामी मुक्तावली--विश्वनाथ मुण्डकोपनिषद् योगसूत्र-पतंजलि रत्नाकरावतारिका (प्रमाणनयतत्त्वालोक-टीका)-रत्नप्रभ राजप्रश्नीय सूत्र लघीयस्त्रय--- ग्रकलंक लघीयस्त्रय-टीका----- ग्रकलंक लंकावतार सूत्र विशुद्धिमार्ग विशेषावश्यक भाष्य-जिनभद्र विंशतिका--वसूबन्ध्

वेदान्तसिद्धान्तमुक्तावली—प्रकाशानन्द वैशेषिक सूत्र—कणाद शाङ्करभाष्य—शंकराचार्य श्रेताश्वतरोपनिषद् शान्तिपर्व (महाभारत) शास्त्रवात्तीसमुच्चय--हरिभद्र श्रमग्-व० ३ ग्रं० १ श्रीभाष्य—रामानुज श्लोकवात्तिक-कुमारिल षड्दर्शनसमुच्चय—हरिभद्र सन्मतितर्कप्रकरण — सिद्धसेन समयसार---कुन्दकुन्द समवायांग सूत्र सर्वदर्शन संग्रह--माधवाचार्य सर्वार्थसिद्धि--पूज्यपाद संयुक्तनिकाय सांख्यकारिका-ईश्वरकृष्ण सांख्यतत्त्वकौमुदी—वाचस्पतिः मिश्र सांख्यप्रवचन-भाष्य—विज्ञानभिक्ष् सांख्यप्रवचन सूत्र--कपिल सांख्यसूत्र-वृत्ति---ग्रनिरुद्ध सिद्धहेम—हेमचन्द्र सूत्रकृतांग स्थानांगसूत्र स्याद्वादमंजरी---मिल्लेषण स्याद्वादरत्नाकर-वादिदेव

Cosmology: Old and New—G. R. Jain.

Critical History of Greek Philosophy-Stace.

Doctrine of Karman in Jain

Philosophy-Glasenapp.

History of Philosophy-Thilly.

History of Western Philosophy-Russell.

Indian Philosophy—C. D. Sharma.

Jaina Philosophy of Non-Absolutism

—S. K. Mookerjee.

Jaina Psychology—M. L. Mehta.

Life and Philosophy in Contemporary British Philosophy—Bosanquet.

Outlines of Jaina Philosophy-M. L. Mehta.

Outlines of Karma in Jainism-M. L. Mehta.

Principles of Philosophy—H.M. Bhattacharya.

Problems of Philosophy—Russell.

Prolegomena to an Idealistic Theory of Knowledge—N. K. Smith.

Sacred Books of the East, Vol. 22.

Studies in Jaina Philosophy—N. M. Tatia.

Varieties of Religious Experience

-William James.

The state of the s

.

.

.

# शब्दानुक्रमिएाका

|                                                  | पृष्ठ        |                           | पुष्ठ                    |
|--------------------------------------------------|--------------|---------------------------|--------------------------|
| <b>श्रकलं</b> क                                  | १०४—१०६      | ग्रवधिज्ञान               | २३२—- <b>२</b> ३४        |
| श्रकाल मृत्यु                                    | ३४२          | ग्रवसपिंगा                | २८३                      |
| <b>ग्रगुरुलघु</b>                                | ३००          | भ्रव्याकृत <sup>े</sup>   | २५३-२५४                  |
| <b>ग्रगुरुलघुपर्याय</b>                          | २०४-२८८      | ग्रव्युच्छित्तिनय         | २८६                      |
| <sup>ग्र</sup> चक्षुर्दर्शनावर <b>गा</b>         | 388          | <b>ग्रसत्कार्यवाद</b>     | २५२                      |
| त्रगु 🚬                                          | १७६—-१८३     | ग्रसद्भावपर्याय           | ३०१                      |
| श्रधर्मातिस्काय                                  | १६६ — १६७    | ग्रस्तिकाय                | 88E—840                  |
| <b>ग्रनन्तवीर्य</b>                              | १०५—११०      | <b>अ</b> शुभिवहायोगि      | त <b>३</b> ५३            |
| ग्रनन्तसिद्ध                                     | २७६          | <b>ग्र</b> शैलेशी         |                          |
| ग्रनन्तानुबब्धी                                  | ३५१          | श्रंग                     | <b>५</b> ५               |
| ग्रनपवर्तनीय                                     | ३५२          | ग्राकाश                   | 339—038                  |
| ग्रन्तराय                                        | ३४८-३५४      | श्रागम                    | =XE8                     |
| अन्तर्मु हूर्त                                   | ३४४          |                           | २४१२४२,२७२               |
| ग्रनिर्वचनीय                                     | २८०-२८२      | श्रागमयुग                 | =3—=×                    |
| <b>अनुभागवन्ध</b>                                | ३५६          | ग्रातप                    | <b>१</b>                 |
| श्रनुमान                                         | २४७ — २५०    | त्रात्मा                  | १५१—१५६                  |
| <b>ग्रनुसन्धान-युग</b>                           | ११६—१२१      |                           | १६३—१७ <del>८</del>      |
| <b>अनेकान्तवाद</b>                               | २७६-२७७      | श्रादर्शवाद               | 88-78                    |
| श्रनेकान्त <del>-स</del> ्थापना-युः<br>श्रपवर्तन |              | जारसमा <b>र</b><br>प्लेटो |                          |
| श्रुपवर्तनीय<br>श्रुपवर्तनीय                     | ३४४          | बक्ले                     | <u>አለ</u> አ <sup>ረ</sup> |
| त्रपतनाय<br>श्रपेक्षावाद                         | ३५२          | कान्ट                     | ४४ ४६<br>४९ ४ <b>-</b>   |
|                                                  | २७७-२=२      | नगर <b>्</b><br>हीगल      | <b>४६</b> — <b>४</b> ⊏   |
| ग्रप्रत्याख्यान<br>श्रभयदेव                      | ३५१          | हागल<br>व्र डले           | <b>%−</b>                |
| त्रमयद्व<br>अभेदवाद                              | 308          | प्र ७ल<br>वोसांकेट        | <u>لاح</u>               |
| अर्थनय<br>अर्थनय                                 | २ <b>-</b> १ |                           | 38                       |
| अवग्रह                                           | ३३१          | शून्यवाद                  |                          |
| 16                                               | ११५—२१=      | योगाचार                   |                          |
|                                                  |              |                           |                          |

|                     | युष्ठ                             |                 | पुष्ठ              |
|---------------------|-----------------------------------|-----------------|--------------------|
| येवाना ।            | 7578                              | नामंग           | <b>ें ह</b> ३      |
| आनुप्यी             | ३५३                               | काल             | १६६ २०२            |
| মাদ্র               | হ্ভহ                              | गुरुग्यनिस्य    | 355                |
| यागु                | 3 /5                              | रिनग् <u>न</u>  | 53€ 53€            |
| यासन्त              | হৈ ১                              | गोहारोहि        | ಶ್ರ <b>ಷ</b> ೪     |
| <u> थाहारक</u>      | £3\$                              | गुग्नन्द्रमूरि  | ११३                |
| इस्द्रिय            | 282283                            | गुनारन          | ११३                |
| र्दहा               | 288                               | गुरुअपुषर्याय   | 50%                |
| उत्पाद              | २७३                               | मीन             | 388                |
| उत्गणिग्धी          | ર્લક                              | गीनम            | २७=-१=४            |
| <b>उदय</b>          | 3749-374<br>349-374               | नक्ष शंनावरस    | 5,83               |
| <b>उदाहर</b> म्     | २७१                               | नानियमगीय       | ফ্লল               |
| <b>उदीरगा</b>       | 37.7                              | न्तिका          | <b>⊏</b> ¥         |
| उद्गोत              | 858                               | नन्द्रप्रभ      | ११०                |
| उर्गान              | ∌ λ΄ <b>గ</b>                     | चन्द्रसेन       | ११३                |
| उपनय                | २७ <i>१</i> २७२                   | खागा            | १ड१                |
| उपमान               | ₹ <b>४० — ₹</b> ४१                | <b>चे</b> य     | εX                 |
| उपगम                | 3 <u>44</u>                       | जगन्            | 38—3F              |
| उपांग               | ₹ <del>~</del> ₹ <del>₹</del> ₹ ₹ | जमालि           | २८३                |
| जगा-<br>जमास्वाति   | £3—83                             | जयन्ती          | २७८                |
| एकानेकवाद           | 383                               | जिनेश्वर        | ११०                |
| एकान्तवाद           | २७६,२८०,२८९                       | जीवन            | 35 <del>-</del> 05 |
| एकान्शवाद           | २७७                               | <b>गैनदर्शन</b> | ६=६६               |
| एवं भूत<br>-        | <b>₹</b> ₹१                       | जैनधर्म         | ६६                 |
| श्रीदारिक           | १ <u>६३</u> — १६३                 | जैनपरम्परा      | ७७—=३              |
| कर्म<br>कर्म        | ३४६                               | शान             | १५६—१६२,           |
| कर्मप्रकृत <u>ि</u> | ३४८                               |                 | २३६—२५४,           |
| कर्भवाद             | ३४५-३४६                           |                 | २५२२५७             |
| कर्मवादी            | २५४                               | जानचन्द्र       | ११३                |
| 10 1 11 11 11       | (                                 | *11 + 1 A       | • • •              |

| 31221 <del>2</del>                                                                                              | पृष्ठ                                                                                                           | पृष्ठ               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| ज्ञानवाद<br>तत्त्व                                                                                              | २०६ — २११ नय                                                                                                    | ३२७                 |
| तत्त्वार्थसूत्र                                                                                                 | २७६ नयवाद                                                                                                       | २५०<br>३२७          |
| तम                                                                                                              | न्यसप्त धर्मा                                                                                                   | 3.40<br>3.40        |
| तक                                                                                                              | १६० — १६१ नाम<br>२६४ — २६६ नत्यासस ==                                                                           | 3 १ २ – ३ ४ ५       |
| तिर्यज्व                                                                                                        | <sub>२२८</sub> गञ्चस्याय-युग                                                                                    | 888888              |
| तीर्घ कर                                                                                                        | ३५३ निकाचन                                                                                                      | <b>\$</b> 77-\$7.3  |
| तैजस                                                                                                            | १६३— २३० । नगमन                                                                                                 | ম্ভন্               |
| ****                                                                                                            | इप्र <b>०—२४५</b> नित्यानित्यवाद                                                                                | \$5,8-\$5 <u>y</u>  |
| नस                                                                                                              | २७६ निद्रा                                                                                                      | 211                 |
| त्रसदसक<br>दर्शन                                                                                                | ३५२ निद्रानिद्रा                                                                                                | 3/11                |
| 4414                                                                                                            | ११-१४, १६-२१, नियनिवाद                                                                                          | 3.12                |
| दर्शनपर्याय                                                                                                     | २६—२६, ३७—३६, नियनि                                                                                             | ₹ <b>%</b> %−₹%,3   |
| क्षेत्रवर्ग                                                                                                     | २== निर्वचनीय<br>३४= निर्वास                                                                                    | च् <u>न्न</u> ०-५५० |
| रशगाययाग                                                                                                        | 1 - 1 - 1 - 1                                                                                                   | € / <del>5</del>    |
| रेघपरि <i>लेगी</i>                                                                                              | 112(1)                                                                                                          | €/3                 |
| ह्य् <u>टान्</u> य                                                                                              | <sup>इड्ड</sup> नीच गोह<br>२७१ नेगम                                                                             | 3%3                 |
| ह्य                                                                                                             | १३३ - साक्ष्याय                                                                                                 | 3 5 5               |
|                                                                                                                 | इ.हर्-इ.इ. निर्दे                                                                                               | = 3.3.              |
| क्रहीं                                                                                                          | 7=3330 <del></del>                                                                                              | #3c                 |
| रूक्ता यहार स्थापना व्यापना व्य | 7.53.53 <u></u>                                                                                                 | 2 3:<br>            |
|                                                                                                                 |                                                                                                                 |                     |
|                                                                                                                 | १—११, १६—१६, वर्गणपुण्य<br>२१—२२, २८२ वर्गण                                                                     | 158—553             |
| =======================================                                                                         |                                                                                                                 | *==-3:              |
| =======================================                                                                         |                                                                                                                 |                     |
| के सम्बद्धाः<br>इ.स.च्या                                                                                        | 100 to |                     |
| इन्दर्                                                                                                          | 225 <u></u> 22-                                                                                                 | 253                 |
| <del></del>                                                                                                     | F 25                                                                                                            | 7.5                 |
|                                                                                                                 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                           | <u> </u>            |

|                     | पृष्ठ           |                  | দূত্ত          |
|---------------------|-----------------|------------------|----------------|
| प्रकृति बन्ध        | ३४५–३५६         | भारतीय संस्कृति  | ६६७२           |
| प्रकीर्एक           | <b>5</b> ሂ      | भाव              | -२८३–२१२       |
| प्रचला              | ३४६             | भाव दृष्टि       | २८६            |
| प्रचला प्रचला       | 388             | भेद              | १६०            |
| प्रतिज्ञा           | २७०             | भेदवाद           | २८१            |
| प्रत्यक्ष           | २४६, २६६—-२६२   | भंग              | 300            |
| प्रत्यभिज्ञान       | २६४२६६          | भेदाभेदवाद       | १३६ — १४६      |
| प्रत्याख्यान        | १४६–३७८         | मतिज्ञान         | २११—२१२        |
| प्रदेश दृष्टि       | <b>२</b> ६०–३३० | भन               | २१३२१५         |
| प्रदेश वन्ध         | ३५६             | मनःपर्ययज्ञान    | २३५ — २३७      |
| प्रभाचन्द्र         | १०६—११०         | मल्लवादी         | १०२—१०३        |
| प्रमाग्गशास्त्र-व्य | वस्था-युग       | महावीर           | २७६            |
|                     | १०४ — ११३       | मारिगक्यनन्दी    | 308            |
| प्रमारग सप्तभंगी    | . \$ \$ o       | मिथ्यात्वमोहनीय  | 388            |
| प्रामार्य           | २४४ — २४७       | मिश्रमोहनीय      | ३५१            |
| बंध                 | १८४ — १८६       | मुक्त            | 305            |
| बन्धन               | ३५५             | मूल              | <b>ፍ</b> ሂ     |
| बुद्ध               | २७७             | मेरुतुं ग        | ११३            |
| ब्राह्मण संस्कृति   | ७२—७४           | मोहनीय           | ३५२            |
| भारतीय परम्पर       | υξ—οξ Τ.        | यथाख्यात चारित्र | ३५१            |
| ं चार्वाक           | 35—0€           | यथार्थवाद        | ४४६४           |
| जैन                 | . <b>३१</b>     | जड़ाद्वे तवाद    | 32             |
| बौद्ध               | ३२३३            | द्वेतवाद         | 38             |
| सांख्य              | · ३३            | नानार्थवाद       | ४६ <i>—६</i> ० |
| ंयोग                | ं इ४            | मीमांसा          | ६०             |
| न्याय               | ३४३५            | सांख्य           | ६०६१           |
| वैशेषिक             | . 3x            | विशिष्टाहें तवाद | ६१             |
| पूर्व मीमांसा       | ३५—३६           | द्वैतवाद् (मध्व) | ६१             |
| वेदान्त             | ३६              | न्याय-वैशेषिक    | ६१             |

|                           | पृष्ठ                      | •                                 | पृष्ठ                      |
|---------------------------|----------------------------|-----------------------------------|----------------------------|
| वैभाषिक                   | ६२                         | शरीर                              | १६२—१६४                    |
| सौत्रान्तिक               | ६२—६२                      | शाकटायन                           | १०८                        |
| चार्वाक                   | • <del>६२—६३</del>         | शान्त्याचार्य                     | २१२                        |
| , जैनदर्शन<br>जैनदर्शन    | ६३— <b>६</b> ४             | <b>गु</b> भविहायोगति              | ३५३                        |
| यशस्वत्सागर               | ११ <u>५</u><br>११ <u>५</u> | शैलेशीय                           | २७६                        |
| यशोविजय                   | ११४—११५                    | श्रमंग                            | ७६७७                       |
| योजन                      |                            | श्रमण धर्म                        | ३५१                        |
|                           | २५४                        | श्रमण संस्कृति                    | ७४७६                       |
| रत्नप्रभसूरि              | ११२—११३                    | श्रुतज्ञान                        | २२७—२२६                    |
| रत्नप्रभा<br>राजेश्वर     | 300                        | मुरासान<br>सकलादेश                | ३०५-३२७                    |
| _                         | ११३                        | सत्                               | १२६—१३३                    |
| रामचन्द्रसूरि 🕖<br>रूपी   |                            | <sup>राप्</sup><br>सत्कार्यवाद    | २८२                        |
| लोक                       | 388                        | सत्ता                             | 344                        |
| <sup>लाक</sup><br>वादिराज | १२६—१२८                    | सद्भावपर्याय<br>सद्भावपर्याय      | ३०१                        |
|                           | ११०                        | सद्सत्कार्यवाद                    | ३२३                        |
| वादीदेवसूरि<br>विकलादेश   | 888                        | सप्त भंगी                         | २६६                        |
| ^                         | ३०५–३२७                    | सन्तभद्र                          | EE 907                     |
| ापशान १०<br>विद्यानन्द    | १६, १ <u>८</u> -२२         | समारा <b>मप्र</b><br>समभिरूढ़     | <b>३३१-३३</b> २            |
| विभज्यवाद                 | 208-2-5                    |                                   | _                          |
| विमलदास                   | २७७२≍३<br><b>११५</b>       | सम्यक्तवमोहनीय                    | 1                          |
| वेदनीय                    |                            | सर्व परिक्षेगी                    | २२२<br>३१७                 |
| वेदान्त                   | ₹ <b>४</b> 5               | संकर दोष<br>———                   | २ <b>२</b> ०<br>३५५–३५६    |
| वैक्रिय                   | ३२१                        | संक्रमण<br><del>संक्र</del>       | २ <i>२</i> .२.२२<br>३३२    |
| व्यतिकर दोप               | 7 × 5 — 7 × 7              | संग्रह<br>संग्रह                  | १ <b>५४</b> — १ <b>५</b> ६ |
| व्यय                      | ३१८                        | संघात<br>संघातन                   | <b>३</b> ५२                |
|                           | २७६                        | संघातन<br><del>चंचारेटण</del> ी ए |                            |
| व्यवहार<br>व्यक्तिसम्ब    | ३३२                        | संजयवेलगठ्ठी पुर<br>संज्यान       | त रूट<br>इप्रश             |
| व्युच्छित्तिनय<br>कार्टर  | २८६                        | संज्वलन<br><del>चंटा</del> री     | २८६<br>२७६                 |
| शब्द<br>शब्दनय            | 3=5                        | संसारी<br><del>संस्थान</del>      |                            |
| राज्याव                   | ३३१                        | संस्थान                           | १६०, ३३६—३५२               |

|             | ਸੁਫਤ                        |            | प्रस्क        |
|-------------|-----------------------------|------------|---------------|
| संहनन       | ३४२                         | स्थापना    | ३१२           |
| साधन        | २६७ — २६६                   | स्थावर     | ३७१           |
| साधुविजय    | ११३                         | स्थावरदशक  | ३५२           |
| साम्प्रत    | ₹ ३ ३                       | स्थितिवन्घ | ४५६           |
| सिर्द्धांष  | ३०१                         | स्थूलता    | 980           |
| सिद्धसेन    | <i><b>E3—EE,375—337</b></i> | स्योद्वाद  | २७६–२७७       |
| सिंहगिएा    | १०३                         | स्वप्न     | २७६           |
| सूक्ष्मता   | १९०                         | स्मृति     | २४—२६२        |
| सोमतिलक     | ११३                         | हरिभद्र    | १०६१०७        |
| सोमिल       | २६०                         | हेतु       | २१७—-२८०      |
| स्कन्ध      | १८३— १८६                    | हेमचन्द्र  | १११ — ११२,२६२ |
| स्त्यानद्धि | 388                         |            |               |

# दो हजार वर्षों के बाद प्रथम बार

उपाध्याय श्री ग्रमर मुनि जी तथा

पं० श्री कमल मुनि जी

के द्वारा

सुसम्पादित होकर प्रकाशित निशीथ महाभाष्य

चार भागों में राज संस्करण मूल्य मात्र सौ रुपये