

### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.

### सम्यग्ज्ञान प्रचारक मण्डल, जयपुर

प्रकाशक .

Π

एसोगियेट प्रोफेंसर, हिन्दी विभाग राजस्यान विश्वविद्यालय, जयपुर

डॉ. नरेन्द्र भानावत

जैन दर्शन : ग्राधुनिक दृष्टि

 मुद्रक
 फ्रैण्ड्स प्रिण्टर्स एण्ड स्टेशनर्स जौहरी वानार, जयपुर

- मूल्य : बीस रुपये
- प्रथम संस्करएा : १९८५४

सम्यग्ज्ञान प्रचारक मण्डल बापू वाजार, दुकान न०<sup>े</sup>१८२-१८३ र्के जयपुर--३०२ ००३ (जयपुर) फोन ४८६९७

• प्रकाशक

• © डॉ नरेन्द्र भानावत

जैन दर्शन . ग्राधुनिक दृष्टि

समर्पण

परम श्रद्धेय **ग्राचार्य श्री हस्तीमलजी महाराज** के नैतिक उन्नयन एव ग्राध्यात्मिक जागरएा मे निरत साधनाशील महिमामय व्यक्तित्व को जो मेरे जीवन-निर्माएा मे प्रेरक वना ।

# ग्रनुक्रम

• प्रकाशकीय

| • अपनी वात                                                |        |
|-----------------------------------------------------------|--------|
| १ महावीर की क्रान्ति-चेतना                                | 8      |
| २ स्वातन्त्र्य वोध                                        | 5      |
| ≻३ जनतान्त्रिक सामाजिक चेतना के तत्त्व                    | १८     |
| 🔨 🖌 समतावादी समाज-रचना के भ्रार्थिक तत्त्व                | ३०     |
| ५. सास्कृतिक समन्वय ग्रौर भावनात्मक एकता                  | ४२     |
| ६ वीर भाव का स्वरूप                                       | 32     |
| ७. दिक् और काल की भ्रवघारणा                               | र्द्रम |
| म्वर्तमान युग की समस्याओं के परिप्रेक्ष्य मे<br>जैन दर्शन | น      |
| ६ शिक्षा ग्रीर स्वाघ्याय                                  | હદ્દ   |
| १०   ग्रनुशासन · स्वरूप और दृष्टि                         | १०३    |
| ११ घ्यान तत्त्व का प्रसार                                 | 308    |
| १२ घर्म : शक्ति श्रौर सीमा                                | १२०    |

### 

(५)

### प्रकाशकीय

महान् कियोद्धारक स्वर्गीय पूज्य आचार्य श्री रत्नचन्द्रजी म सा की स्वर्गवास शताब्दी (स २००२) के पुनीत प्रसग पर परम श्रद्धेय ग्राचार्य श्री हस्तीमलजी म सा के सदुपदेशो से प्रेरित-प्रभावित होकर सम्यग्ज्ञान प्रचारक मण्डल की स्थापना की गई। मण्डल द्वारा सम्यग्ज्ञान के प्रचार-प्रसार की विविध प्रवृत्तियाँ सचालित की जा रही है जिनमे मुख्य हैं—'जिनवाग्गी' मासिक पत्रिका का नियमित प्रकाशन, सामायिक व स्वाध्याय सघ का सचालन तथा जीवनोन्नायक सत् साहित्य का निर्माण एव प्रकाशन।

अव तक सम्यग्ज्ञान प्रचारक मण्डल द्वारा ग्रागमिक, ग्राघ्यात्मिक, धार्मिक, ऐतिहासिक, तात्त्विक, कथात्मक, स्तवनात्मक, प्रवचनात्मक, व्याख्यात्मक ग्रादि विविध विषयक धर्म, दर्शन, इतिहास व साहित्य मम्वन्घी ४० से ग्रधिक पुस्तकें प्रकाशित हो चुकी है। ये पुस्तके सत-सतियो, विद्वानो, स्वाघ्यायियो से लेकर सामान्य स्तर के सभी पाठको के लिए पठनीय, मननीय, चिन्तनीय श्रौर उपादेय रही हैं। कई पुस्तकें पुनर्मु द्वित भी करायी गई हैं। उच्चकोटि के सत् साहित्य के निर्माण एव प्रकाशन की व्यापक योजना भी तैयार को जा रही है ताकि जीवन श्रौर समाज की साहित्य सम्बन्धी बढती हुई माग पूरी की जा सके।

इसी योजना के अन्तर्गत जैन दर्शन और साहित्य के प्रमुख विद्वान एव समीक्षक तथा **'जिनवाणी'** के सम्पादक डॉ नरेन्द्र भानावत की प्रस्तुत पुस्तक '**जैन दर्शन : म्राधुनिक दृष्टि'** का प्रकाशन किया गया है ।

डॉ भानावत विगत कई वर्षों से 'जिनवारगी' का सम्पादन कर रहे है ग्रौर मण्डल की विविध साहित्यिक एव आध्यात्मिक प्रवृत्तियों में उनका सतत मार्गदर्शन मिलता रहा है। उनके कुशल सम्पादन में 'जिनवारगी' के स्वाध्याय, सामायिक, तप, साधना, श्रावक धर्म, घ्यान, जैन संस्कृति ग्रौर राजस्थान आदि विशेषाक प्रकाशित हुए हैं जो बौद्धिक

(७)

एव ग्राघ्यात्मिक जगत् मे विशेष चर्चित रहे हैं। आचार्य श्री विनयचन्द्र ज्ञान भण्डार शोध प्रतिष्ठान, जयपुर के मानद निदेशक के रूप मे आपने हस्तलिखित ग्रथो का दोहन कर जैन साहित्य की अज्ञात सम्पदा को उजागर करने व शोध की नयी दिशाएँ उद्घाटित करने मे ग्रपना महत्त्व-पूर्एा योगदान दिया है। ग्रखिल भारतीय जैन विद्वत् परिषद् के महामत्री के रूप मे देश के विभिन्न क्षेत्रो मे विविध विषयों पर सगोष्ठियो का सयोजन-निर्देशन कर समाज मे एक नयी बौद्धिक चेतना की लहर प्रवाहित की है। ग्रापका अध्ययन व्यापक, चिन्तन गहन और ग्रभिव्यक्ति स्पष्ट व प्रभावशील है।

प्रस्तुत पुस्तक मे डॉ भानावत के १२ निबन्ध सकलित हैं जो विविध विषयो पर समय-समय पर आयोजित 'ग्रखिल भारतीय स्तर की सगोष्ठियो मे प्रस्तुत किये गये हैं। इन निवन्धो मे डॉ भानावत ने जैन-दर्शन मे निहित काति-चेतना, स्वतत्रता, समानता, लोककल्याण, सास्कृतिक समन्वय और भावनात्मक एकता, ग्रात्म-विजय, विध्व मैत्री भाव, चित्त शुद्धि, धर्म-जागरणा, घ्यान योग जैसे तत्त्वो की आधुनिक ज्ञान-विज्ञान के सन्दर्भ मे व्यक्ति और समाज के घरातल पर व्यापक हष्टिकोण से विवेचना-विवृति की है। आपकी भाषा प्राजल और परिष्कृत है तथा भावाभिव्यक्ति मे गाभीर्य होते हुए भी ग्रपने ढग का सारल्य है जो कथ्य को बोफिल व दुरुह नही बनाता।

डॉ भानावत ने ग्रपने निबन्घो मे यथा प्रसग आगमिक उद्धरएो का भी उपयोग किया है। उनके विवेचन-विश्लेषरा मे उनकी अपनी दृष्टि रही है। यह ग्रावश्यक नही कि सम्यग्ज्ञान प्रचारक मण्डल की लेखक के विचारो से सहमति हो ही।

डाँ भानावत ने अपने निवन्धो को पुस्तक रूप मे प्रकाशित करने की मण्डल को अनुमति प्रदान की, एतदर्थं हम उनके श्राभारी हैं।

त्राशा है, यह पुस्तक जैनदर्शन को आधुनिक परिप्रेक्ष्य मे समभने--परखने मे विशेष सहायक बनेगी । इसी भावना के साथ ।

उमरावमल ढड्ढा अघ्यक्ष टोकमचन्द हीरावत मत्री

सम्यग्ज्ञान प्रचारक मण्डल, जयपूर

## 🔹 ग्रपनी बात

जैनदर्शन विश्व के प्राचीनतम दर्शनों में से है। ग्रन्य कई दर्शन-काल-प्रवाह में विलीन हो गये, पर जैनदर्शन की ग्रविच्छिन्न धारा आज भी प्रवहमान है और उसमे निहित जीवन मूल्यों के साधक चर्तुविव सघ----साधु, साघ्वी, श्रावक ग्रौर श्राविका के रूप में विद्यमान हैं। इससे यह स्पष्ट है कि जैनदर्शन में ऐसे तत्त्व हैं जिनकी प्रासगिकता ज्ञान-विज्ञान के इस विकसित युग में भी बराबर बनी हुई है।

आधुनिक जीवन और सभ्यता का जिस तौर-तरीके से विकास हुम्रा है, उसने धर्म के साथ जुडे हुए प्रतिगामी मूल्यो को फकफोर दिया है। उससे यह समफा जाने लगा है कि धर्म ग्रतीत जीवन का व्याख्यान ग्रौर भविप्य की स्वप्नदर्शी कल्पना मात्र है, वर्तमान जीवन के साथ उसका सीधा सरोकार नही है ग्रौर ज्ञान-विज्ञान के स्तर पर जो आधुनिक दृष्टि विकसित हुई है, धर्म के साथ उसका तालमेल नही है, पर ऐसी सोच ग्रौर समफ भ्रामक है। इस भ्रम के निवारएा के लिये आधुनिकता और धर्म के स्वरूप को सही परिप्रेक्ष्य मे समफना आवश्यक है।

आधुनिकता को दो रूपो मे समभा जा सकता है। एक तो समय सापेक्ष प्रक्रिया के रूप मे और दूसरा विभिन्न प्रभावो से उत्पन्न चेतना के रूप मे। पहले रूप मे ग्राधुनिकता कालवाची है जो परिवर्तन और विकास को सरिएियो को पार कर काल-प्रवाह के साथ ग्रागे वढती है। इस स्थिति मे हर ग्रगला क्षण ग्रपने पूर्ववर्ती क्षण की अपेक्षा ग्राधुनिक होगा ग्रोर इस प्रक्रिया मे परम्परा आधुनिकता से जुडी रहेगी, उससे कटकर एकदम अलग नही होगी। दूसरे रूप मे ग्राधुनिकता भाववाची है, विभिन्न प्रभावो से उत्पन्न चेतना रूप है। इसका सम्वन्ध मूल्यवत्ता से है। आधुनिक काल-खण्ड मे रहते हुए भी कई वार व्यक्ति इस मूल्यपरक चेतना को ग्रहण नही कर पाता। जैनदर्शन मे यह चेतना समानता,

(2)

स्वतन्त्रता, श्रमनिष्ठा, इन्द्रिय जय, ग्रात्म संयम, ग्रान्तरिक वीतरागता, लोककल्याण, वैचारिक ग्रौदार्य, विश्वमैत्री, स्वावलम्बन, ग्रात्म जागृति, कर्त्तव्य परायरणता, ग्रात्मानुणासन, ग्रनासक्ति जैसे मूल्यो से जुडी हुई है यही मूल्यवत्ता जैनदर्शन की ग्राधुनिक दृष्टिवत्ता है।

आधुनिकता के उपयुर्फ सन्दर्भ मे धर्म मत या सम्प्रदाय वनकर नही रहता । वह म्रात्मजयता या म्रात्म स्वभाव का पर्याय वन जाता है । सम्यता का विकास डन्द्रिय-सुख म्रौर विषय-सेवन की ओर अधिकाधिक होने से म्रात्मा अपने स्वभाव मे स्थित न रहकर विभावाभिमुख होती जा रही है । फलस्वरूप आज ससार मे चहुँ म्रोर हिंसा, तनाव और विषमता का वातावरएा वना हुम्रा है ।

विषमता से समता, दुःख से सुख ग्रौर अशान्ति से शान्ति की ग्रोर बढने का रास्ता धर्ममूलक ही हो सकता है। पर ग्राज का सबसे वडा मकट यही है कि व्यक्ति धर्म को ग्रपना मूल स्वभाव न मानकर, उसे मुखौटा मानने लगा है। धर्म मुखौटा तब वनता है जब वह ग्राचरएा में प्रतिफलित नही होता। कथनी ग्रौर करनी का वढता हुआ ग्रन्तर व्यक्ति को ग्रन्दर ही ग्रन्दर खोखला बनाता रहता है। जव धर्म का यह रूप ग्रधिक उग्र ग्रौर लोगो की सामान्य अनुभूति का विपय वन जाता है तव धर्म के प्रति ग्ररुचि हो जाती है। लोग उसे अफीमी नशा और न जाने क्या-क्या कहने लग जाते हैं। यह सही है कि इस धर्मोन्माद मे वडे-वडे अत्याचार हुए हैं। विधमियो को भूठा ही नही ठहराया गया वल्कि उन्हे प्राणान्तक यातनाएँ भी दी गर्ड।

जहाँ घर्म के नाम पर ऐसे अत्याचार होते हो, घर्म के नाम पर सामाजिक ऊँच-नीच के विभिन्न स्तर कायम किये जाते हो, घर्म के नाम पर भगवान के प्रागण मे जाने न जाने की, उन्हे छूने न छूने की प्ररूपणा की जाती हो, वह घर्म निश्चय ही एक प्रकार की अफीम है। उसके सेवन से नशा ही आता है। ग्रात्म-दशा की कोई पहचान नही होती। घर्म के नाम पर पनपने वाली डस विकृति को देखकर ही मार्क्स ने घर्म को अफीम कहा।

पर सच्चा धर्म नशा नही है । वह तो नशे को दूर कर ग्रात्म-दशा को शुद्ध श्रौर निर्मल वनाने वाला है, सुपुप्त चेतना को जागृत करने वाला है, ज्ञान ग्रौर ग्राचरण के द्वैत को मिटाने वाला है । घर्म के दो ग्राघार हैं—(१) चिरन्तन ग्रौर (२) सामयिक । दोनो एक दूसरे के पूरक हैं । चिरन्तन आधार ग्रात्म-गुगो से सम्वन्घित है और सामयिक आधार समसामयिक परिस्थितियो का परिणाम है । देश ग्रौर काल के अनुसार यह परिवर्तित होता रहता है । ग्राम धर्म, नगर धर्म, राष्ट्र धर्म, सघ धर्म, सामयिक आधार पर अपना रूप खडा करते है और चिरन्तन आधार से प्रेरणा व शक्ति लेकर जीवन तथा समाज को सन्तुलित-सयमित करते हैं । दोनो आधारो से धर्म चक्र प्रवर्तन होता है । जैन दर्शन डन दोनो आधारो को द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव के अनुसार यथायोग्य स्थान और महत्त्व देता है ।

व्यक्ति अनन्त शक्ति और निस्सीम क्षमताओ का घनी है । घर्म की सम्यक् आराधना उसकी शक्ति और क्षमता को शतोमुखी वनाती है जवकि घर्म की विराधना उसे पतित करती है ।

ससार मे चार वाते अत्यन्त दुर्लभ कही गई हैं—मनुष्य जन्म, शास्त्र-श्रवण, श्रद्धा और सयम मे पराक्रम। आज मनुष्य जनसख्या के रूप मे तीव्रगति से वढते जा रहे है पर मनुप्यता घटती जा रही है। मनुष्य जन्म पाकर भी लोग सत्सग और विवेक के अभाव मे हीरे से अनमोल जीवन को कौडी की भाँति नष्ट किये जा रहे हैं। यही कारण है कि जीवन और समाज मे नैतिक ह्लास और सास्कृतिक प्रदूपर्या वढता जा रहा है। डमे रोकने का उपाय है—सम्यक् जीवन दृष्टि का विकास और विवेक पूर्वक धर्म-आचरण, कर्त्तव्य पालन।

किसी को यह भ्रम नही होना चाहिए कि आधुनिकता और वैज्ञानिक युग घर्म के लिये अनुकूल नही है या वे घर्म के विरोधी है। सच तो यह है कि आधुनिकता ही घर्म की कमौटो है। <u>घर्म अन्धविख्वास या</u> <u>अवसरवादिता नही है। कई लोकसम्मत जीवन आदश मिलकर ही घर्म</u> का रूप खडा करते हैं। <u>उसमे जो अवाछनीय रूढि तत्त्व प्रवेश कर जाते</u> है, ग्राधुनिकता जनका विरोध करती है। आधुनिकता का घर्म के केन्द्रीय जीवन-तत्त्वो से कोई विरोध नही है। आज के इस ग्रापाधापी के युग मे मवसे वड़ी ग्रावश्यकता इस वात की है कि घर्म के केन्द्रीय जीवन तत्त्व यथा इन्द्रिय निग्रह, मैत्री, करुणा, प्रेम, सेवा, सहकार, स्वावलम्वन, तप, सयम, परोपकार आदि सुरक्षित रहे। उन पर अन्धविश्वास, सकीर्णता और रूढियो की जो गर्द छा गई है, उसे हटाने मे हमे किचित भी सकोच नही करना चाहिये और न अपने प्रयत्नो मे शिथिलता लानी चाहिये। आधुनिकता के प्रवाह मे धर्म के जो सुदृढ आघार स्तम्भ हैं, वे विचलित हो जायें, यह ग्रुभ लक्षण नही है। आधुनिकता या विज्ञान कोई चरम सत्य नही है। वह तो सत्य को प्राप्त करने की, उसे खोज निकालने की एक प्रत्यक्ष प्रयोग भूमि और परीक्षण प्रक्रिया मात्र है। इस प्रक्रिया के द्वारा हमे अपनी दृष्टि को तटस्थ व पारदर्शी वनाने के लिये सतत सावधान ग्रीर तत्पर रहना चाहिए।

प्रस्तुत पुस्तक मे उपर्युक्त विचार-क्रम मे समय-समय पर लिखे गये मेरे १२ निवन्घ सकलित हैं। इनमे से कुछ निवन्ध भगवान् महावीर के २४००वे परिनिर्वाण महोत्सव पर उदयपुर विश्वविद्यालय, सागर विश्वविद्यालय, नागपुर विश्वविद्यालय व अन्य स्थानो पर आयोजित सगोष्ठियो मे पठित है। समय-समय पर लिखित होने के कारण इन निवन्धो मे कही-कही विचारो की पुनरावृत्ति होना स्वाभाविक है। ग्राशा है, पाठक मेरे विचारो को उदारतापूर्वक ग्रहण करेंगे।

सम्यग्ज्ञान प्रचारक मण्डल, जयपुर के पदाघिकारियो के प्रति मैं अपना ग्राभार व्यक्त करता हूँ कि उन्होने मेरी इस पुस्तक को प्रकाशित कर मेरे विचारो को पाठकों तक पहुँचाने मे सहयोग प्रदान किया ।

—नरेन्द्र भानावत

सी-२३५ ए, तिल्कनगर जयपुर-३०२ ००४ विजयादशमी, १९८४ Ş

## महावीर की क्रान्ति चेतना

वर्द्धमान महावीर कान्तिकारी व्यक्तित्व लेकर प्रकट हए । उनमे स्वस्थ समाज-निर्माण श्रीर ग्रादर्श व्यक्ति-निर्माण की तडप थी। यद्यपि म्वय उनके लिये समस्त ऐश्वर्य श्रौर वैलासिक उपादान प्रस्तूत थे तथापि उनका मन उनमे नही लगा। वे जिस बिन्दु पर व्यक्ति ग्रीर समाज को ले जाना चाहते थे, उसके ग्रनुकूल परिस्थितियां उस समय (ई. पूछठी शती) नही थी। घार्मिक जडता और अन्ध श्रद्धा ने सबको पुरुषार्थ रहित बना रखा था, आर्थिक विषमता ग्रपने पूरे उभार पर थीँ। जाति-भेद श्रीर सामाजिक वैपम्य समाज-देह मे घाव बन चुके थे। गतानुगतिकता का छोर पकड कर ही सभी चले जा रहे थे। इस विषम और चेतना रहित परिवेश मे महावीर का दायित्व महानु था। राजघराने मे जन्म लेकर भी उन्होने अपने समग्र दायित्व को समभा । दूसरो के प्रति सहानुभूति श्रीर सदाशयता के भाव उनमे जगे श्रीर एक कान्तदर्शी व्यक्तित्व के रूप मे वे सामने आये, जिसने सबको जागृत कर दिया, अपने-अपने कर्तव्यो का भान करा दिया ग्रौर व्यक्ति तथा समाज को भूलभुलैया से बाहर निकाल कर सही दिशा-निर्देश ही नही दिया वरन् उस रास्ते का मार्ग भी प्रशस्त कर दिया।

#### क्रान्ति की पृष्ठभूमि

परिवेश के विभिन्न सूत्रो को वही व्यक्ति पकड सकता है जो सूक्ष्म द्रष्टा हो, जिसकी वृत्ति निर्मल, स्वार्थ रहित श्रौर सम्पूर्एं मानवता के हितो की सवाहिका हो। महावीर ने भौतिक ऐश्वर्य की चरम सीमा को स्पर्श्व किया था, पर एक विचित्र प्रकार की रिक्तता का ग्रनुभव वे बराबर करते रहे, जिसकी पूर्ति किसो बाह्य साधना से सम्भव न थी। वह आन्तरिक चेतना और मानसिक तटस्थता से ही पाटी जा सकती थी। इसी रिक्तता को पाटने के लिए उन्होने घर-बार छोड दिया, राज-वैभव को लात मार दी ग्रीर बन गये ग्रटल वैरागी, महान् त्यागी, एकदम ग्रपरिग्रही, निस्पुही।

उनके जीवन दर्शन की यही पृष्ठभूमि उन्हे कान्ति की म्रोर ले गई । उन्होने जोवन के विभिन्न परिपाश्वों को जड, गतिहीन श्रौर निष्क्रिय देखा । वे सबमे चेतनता, गतिशीलता श्रौर पुरुषार्थ की भावना भरना चाहते थे । धार्मिक, सामाजिक, आर्थिक ग्रौर बौद्धिक क्षेत्र मे उन्होने जो कान्ति की, उसका यही दर्शन था ।

#### धार्मिक क्रान्ति

महावीर ने देखा कि घर्म को लोग उपासना की नही, प्रदर्शन की वस्तू समफने लगे है। उसके लिए मन के विकारो और विभावो का त्याग आवश्यक नही रहा, ग्रावश्यक रहा-यज्ञ मे भौतिक सामग्री की आहूति देना, यहा तक कि पशुओ का बलिदान करना। धर्म अपने स्वभाव को भूल कर एकदम कियाकाड बन गया था। उसका सामान्यीकृत रूप विकृत होकर विशेषाधिकार के कठघरे मे बन्द हो गया था। ईश्वर की उपासना सभी मुक्त हृदय से नही कर सकते थे। उस पर एक वर्ग का एकाधिपत्य सा हो गया था। उसकी दृष्टि सूक्ष्म से स्थूल और अन्तर से बाह्य हो गई थी। इस विषम स्थिति को चुनौती दिये बिना आगे बढना दुष्कर था। अत भगवान् महावीर ने प्रचलित विकारग्रस्त धर्म और ू उपासना पद्धति का तीव्र शब्दों मे खण्डन किया श्रोर बताया कि ईश्वरत्व को प्राप्त करने के साधनो पर किसी वर्ग विशेष या व्यक्ति विशेष का अधिकार नही है । वह तो स्वय मे स्वतन्त्र, मुक्त, निर्लेप और निर्विकार है। उसे हर व्यक्ति, चाहे वह किसी जाति, वर्ग, घर्म या लिंग का हो--मन की ग्रुद्धता और आचरण की पवित्रता के बल पर प्राप्त कर सकता है। इसके लिए ग्रावश्यक है कि वह अपने कषायो----क्रोध, मान, माया, लोभ-को त्याग दे।

धर्म के क्षेत्र मे उस समय उच्छृ खलता फैल गई थी। हर प्रमुख साधक ग्रपने को तीर्थ कर मान कर चल रहा था। उपासक की स्वतन्त्र

२

चेतना का कोई महत्त्व नही रह गया था। महावीर ने ईश्वर को इतना व्यापक वना दिया कि कोई भी ग्रात्म-साघक ईश्वर को प्राप्त ही नही करे वरन् स्वयं ही ईश्वर बन जाय। इस भावना ने ग्रसहाय, निष्क्रिय जनता के हृदय मे शक्ति, आत्म-विश्वास और आत्म-बल का तेज भरा। वह सारे ग्रावरणो को भेद कर, एकबारगी उठ खडी हुई। ग्रब उसे ईश्वर-प्राप्ति के लिए परमुखापेक्षी बन कर नही रहना पडा। उसे लगा कि साघक भी वही है ग्रोर साघ्य भी वही है। ज्यो-ज्यो साघक तप, सयम ग्रीर अहिंसा को ग्रात्मसात् करता जायगा त्यो-ज्यो साघक तप, स्थम ग्रीर अहिंसा को ग्रात्मसात् करता जायगा त्यो-त्यो वह साघ्य के रूप मे परिवर्तित होता जायगा। इस प्रकार धर्म के क्षेत्र से दलालो ग्रोर मघ्यस्थो को बाहर निकाल कर, महावोर ने सही पुरुषार्थमूलक उपासना पद्धति का सूत्रपात किया जिसका केन्द्र स्वय मनुष्य था।

### सामाजिक क्रा7न्टी

महावीर यह ग्रच्छी तरह जानते थे कि धार्मिक क्रान्ति के फल-स्वरूप जो नयी जीवन-दृष्टि मिलेगी उसका क्रियान्वयन करने के लिए समाज मे प्रचलित रूढ मूल्यो को भी बदलना पडेगा। इसी सन्दर्भ मे महावीर ने सामाजिक क्रान्ति का सूत्रपात किया। महावीर ने देखा कि समाज मे दो वर्ग है—एक कुलोन वर्ग जो कि शोषक है, दूसरा निम्न वर्ग जिसका कि शोषण किया जा रहा है। इसे रोकना होगा। इसके लिए उन्होने अपरिग्रह-दर्शन की विचारधारा रखी, जिसकी भित्ति पर ग्रागे चल कर आर्थिक क्रान्ति हुई। उस समय समाज मे वर्ण-भेद अपने उभार पर था। ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य श्रौर शूद्र की जो ग्रवतारणा कभी कर्म के ग्राधार पर सामाजिक सुधार के लिए, श्रम विभाजन को घ्यान मे रखकर की गई थी, वह आते-आते रूढिग्रस्त हो गई ग्रीर उसका ग्राधार अव जन्म रह गया। जन्म से ही-व्यक्ति ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद्र कहलाने लगा। फल यह हुग्रा कि शूद्रो की स्थिति ग्रत्यन्त दयनीय हो गई। नारी जाति की भी यहो स्थिति थी। शूद्रो की श्रौर नारी जाति की इस दयनीय अवस्था के रहते हुए धार्मिक-क्षेत्र मे प्रवत्ति क्रान्ति का साथ शूद्रो श्रौर नारी जाति को ग्रयने घर्म मे दीक्षित किया और यह घोषणा की कि जन्म से कोई ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्रादि नही होता, कर्म से ही सब होता है। उन्होने चाडाल (हरिकेशी) के लिए, कुम्भकार सद्दाल पुत्त के लिये, स्त्री (चन्दनवाला) के लिए ग्रध्यात्म साधना का रास्ता खोल दिया।

आदर्श समाज कैसा हो, इस पर भी महावीर की दृष्टि रही। इसीलिए उन्होने व्यक्ति के जीवन मे व्रत-साधना की भूमिका प्रस्तुत को। श्रावक के बारह व्रतो मे समाजवादी समाज-रचना के अनिवाय तत्त्व किसी न किसी रूप मे समाविष्ट हैं। निरपराधो को दण्ड न देना, ग्रसत्य न बोलना, चोरी न करना, न चोर को किसी प्रकार की सहायता देना, स्वदार-सतोष के प्रकाश मे काम-भावना पर नियन्त्रण रखना, ग्रावध्यकता से ग्रधिक सग्रह न करना, व्यय-प्रवृत्ति के क्षेत्र की मर्यादा करना, जीवन मे समता, सयम, तप श्रौर त्याग वृत्ति को विकसित करना—इस व्रत-साधना का मूल भाव है। कहना न होगा कि इस साधना को अपने जीवन मे उतारने वाले व्यक्ति, जिस समाज के ग्रग होगे, वह समाज कितना ग्रादर्श, प्रगतिशील ग्रौर चरित्रनिष्ठ होगा। शक्ति ग्रौर शील का, प्रवृत्ति और निवृत्ति का यह सुन्दर सामजस्य ही समाजवादी, समाज-रचना का मूलाधार होना चाहिये। महावीर की यह सामाजिक क्रान्ति हिंसक न होकर ग्रहिसक है, सधर्षम्लक न होकर समन्वयमूलक है।

#### आर्थिक क्रान्ति

महावीर स्वय राजपुरुष थे। धन, सत्ता, सम्पत्ति और भौतिक वैभव को उन्होने प्रत्यक्ष देखा था। फिर भी उनका निश्चित मत था कि सच्चे जीवनानद के लिये ग्रावश्यकता से ग्रधिक सग्रह उचित नही। आवश्यकता से ग्रधिक सग्रह करने पर दो समस्यायें उठ खडी होती हैं। पहली समस्या का सम्बन्ध व्यक्ति से है, दूसरी का समाज से। ग्रनावश्यक सग्रह करने पर व्यक्ति लोभ-वृत्ति की ग्रोर अग्रसर होता है ग्रौर समाज का शेष अंग उस वस्तु विशेष से वचित रहता है। फलस्वरूप समाज मे दो वर्ग हो जाते हैं—एक सम्पन्न, दूसरा विपन्न ग्रौर दोनो मे संघर्प प्रारम्भ होता है। कार्ल मार्क्स ने इसे वर्ग-सघर्ष की सज्ञा दी है, ग्रौर इसका हल हिंसक क्रान्ति मे ढू ढा है। पर महावीर ने इस आर्थिक वैषम्य को मिटाने के लिए ग्रपरिग्रह और परिग्रह की मर्यादा निश्चित करने की विचारधारा रखी। इसका सीधा ग्रर्थ है—ममत्व को कम करना,' अना-वश्यक सग्रह न करना। अपनी जितनी ग्रावश्यकता हो, उसे पूरा करने की दृष्टि से नीतिपूर्वक ग्राजीविका चलाना। श्रावक के बारह व्रतो मे

¥

इन सवकी भूमिकाएँ निहित हैं। मार्क्स की आधिक कान्ति का मूल आधार भौतिक है, उसमे चेतना को नकारा गया है जवकि महावोर की यह आधिक कान्ति चेतनामूलक है। इसका केन्द्र-विन्दु कोई जड पदार्थ नही वरन् व्यक्ति स्वय है।

#### वौद्धिक क्रान्ति

महावोर ने यह अच्छो तरह जान लिया था कि जीवन तत्त्व ग्रपने मे पूर्ए होते हुए भी वह कई अञो की ग्रखण्ड समण्टि है। इसीलिये ग्रशो को समफ़ने के लिए ग्रश का समभना भी जरूरी है। यदि हम अश को नकारते रहे, उसकी उपेक्षा करते रहे तो हम अशो को उसके सर्वांग सम्पूर्ण रूप मे नही समभ मकेगे। सामान्यत. समाज मे जो फ्तगडा या वाद-विवाद होता है, वह दुराग्रह, हठवादिता और एक पक्ष पर अडे रहने के ही कारण होता है। यदि उसके समस्त पहलुग्रो को ग्रच्छी तरह देख लिया जाय तो कही न कही सत्यांश निकल आयेगा। एक ही वस्तु या विचार को एक तरफ मे न देखकर उसे चारो ओर से देख लिया जाय, फिर किसी को एतराज न रहेगा। इम वौद्धिक दृष्टिकोण को ही महावीर ने स्याद्वाद या ग्रनेकात दर्शन कहा। इस भूमिका पर ही आगे चल कर सगुरा-निर्गु रा के वाद-विवाद को, ज्ञान और भक्ति के फगड़े को सुलफाया गया। आचार मे ग्रहिसा की ग्रीर विचार मे ग्रनेकात की प्रतिप्ठा कर महावीर ने अपनी क्रान्तिमूलक दृष्टि को ब्यापकता दी।

#### अहिंसक दृष्टि

इन विभिन्न क्रान्तियो के मूल मे महावीर का वीर व्यक्तित्व ही सर्वत्र भाकता है । वे वीर ही नही, महावीर थे । इनकी महावीरता का स्वरूप ग्रात्मगत ग्रधिक था । उसमे दुष्टो से प्रतिकार या प्रतिशोध लेने की भावना नही वरन् दुष्ट के हृदय को परिवर्तित कर उसमे मानवीय सद्गुणो—दया, प्रेम, सहानुभूति, करुणा ग्रादि को प्रस्थापित करने की स्पृहा अधिक है । दृष्टिविप सर्प चण्डकौशिक के विप को अमृत वना देने मे यही मूल वृत्ति रही है । महावीर ने ऐसा नही किया कि चण्डकौशिक को ही नप्ट कर दिया हो । उनकी वीग्ता मे झत्रु का दमन नही, शत्रु के दुर्भावो का दमन है । वे बुराई का वदला बुरार्ड से नही बल्कि भलाई से देकर बुरे व्यक्ति को ही भला मनुष्य वना देना चाहते हैं । यही ग्रहिंसक दूष्टि महावीर की क्रान्ति को पृष्ठभूमि रही है ।

भगवान् महावीर को हुए ग्राज २४०० वर्ष से ग्रधिक हो गये हैं पर अभी भी हम उन जीवन-मूल्यो को आत्मसात् नही कर पाये हैं जिनकी प्रतिष्ठापना के लिए उन्होने अपने समय मे साधनारत सघर्ष किया। सच तो यह है कि महावीर के तत्त्व चिन्तन का महत्त्व उनके अपने समय की अपेक्षा आज वर्तमान सन्दर्भ में कही अधिक सार्थक श्रीर प्रासगिक लगने लगा है। वैज्ञानिक चिन्तन ने यद्यपि धर्म के नाम पर होने वाले बाह्य कियाकाण्डो, ग्रत्याचारो और उन्मादकारी प्रवृत्तियो के विरुद्ध जन-मानस को सघर्षशील बना दिया है, उसकी इन्द्रियो के विषय-सेवन के क्षेत्र का विस्तार कर दिया है, झौद्योगिकरण के माघ्यम से उत्पादन की प्रक्रिया को तेज कर दिया है, राष्ट्रो की दूरी परस्पर कम करदी है, तथापि आज का मानव सुखी और शान्त नहीं है। उसकी मन की दूरिया बढ गई है। जातिवाद, रगभेद, भूखमरी, गुटपरस्ती जैसे सूक्ष्म सहारी कीटागुग्रों से वह ग्रस्त है। वह अपने परिचितो के बीच रहेकर भी ग्रपरिचित है, ग्रजनवी है, पराया है। मानसिक कुठाओ, वैयक्तिक पीडाग्रो और युग की कडवाहट से वह त्रस्त है, सतप्त है। इसका मूल कार एा है---आत्मगत मूल्यो के प्रति निष्ठा का स्रभाव । इस ग्रभाव को वैज्ञानिक प्रगति और ग्राघ्यात्मिक स्फुरणा के सामजस्य से ही दूर किया जा सकता है।

ग्राघ्यात्मिक स्फुरएग की पहली गर्त है—व्यक्ति के स्वतन्त्रचेता ग्रस्तित्व की मान्यता, जिस पर भगवान् महावोर ने सर्वाधिक बल दिया और आज की विचारघारा भी व्यक्ति मे वाछित मूल्यो की प्रतिष्ठा के लिए ग्रनुकूल परिस्थिति निर्मारग पर विशेप बल देती है। ग्राज सरकारी और गैर सरकारी स्तर पर मानव-कल्याएग के लिए नानाविध संस्थाएँ ग्रौर एजेन्सिया कार्यरत है। शहरी सम्पत्ति की सीमाबन्दी, भूमि का सीलिंग और ग्रायकर-पद्धति आदि कुछ ऐसे कदम हैं जो ग्रायिक विषमता को कम करने मे सहायक सिद्ध हो सकते हैं। धर्मनिरपेक्षता का सिद्धान्त भो, मूलत इस बात पर बल देता है कि ग्रपनी-ग्रपनी भावना के ग्रनुकूल प्रत्येक व्यक्ति को किसी भी धर्म के ग्रनुपालन की स्वतन्त्रता है। ये परिस्थितिया मानव-इतिहास मे इस रूप मे इतनी सार्वजनीन बनकर पहले कभी नही ग्राई। प्रकारान्तर से भगवान् महावीर का ग्रपरिग्रह व ग्रनेकान्त-सिद्धान्त इस चिन्तन के मूल मे प्रेरक घटक रहा है।

Ę

वर्तमान परिस्थितियो ने आध्यात्मिकता के विकास के लिए ग्रच्छा वातावरण तैयार कर दिया है। आज ग्रावश्यकता इस वात की है कि भगवान् महावीर के तत्त्व-चिन्तन का उपयोग समसामयिक जीवन की समस्याओ के समाधान के लिए भी प्रभावकारी तरीके से किया जाय। वर्तमान परिस्थितिया इतनी जटिल एव भयावह वन गयी हैं कि व्यक्ति ग्रपने आवेगों को रोक नहीं पाता और वह विवेक्हीन होकर आत्मघात कर वैठना है। ग्रात्महत्याग्रो के ग्राकडे दिल-दहलाने वाले हैं, ऐसी परिस्थितियो से वचाव तभी हो सकना है जवकि व्यक्ति का दृष्टिकोण आत्मोन्मुसी वने। इसके लिए आवश्यक है कि वह जड तत्त्व से परे चेतन तत्त्व की मत्ता मे विश्वास कर, यह चिन्तन करे कि मैं कौन हूँ? कहाँ से ग्राया हूँ ? किनसे वना हूँ, ? मुमे कहाँ जाना है ? यह चिन्तन-क्रम उसके मानमिक तनाव को कम करने के नाय-साथ उसमे ग्रात्म-विश्वास, स्थिग्ता, वैर्य, एकाग्रता जैसे सद्भावो का विकास करेगा।



## स्वातन्त्र्य बोध

दार्शनिको, राजनीतिज्ञो ग्रोर समाजशास्त्रियो मे स्वतन्त्रता का अर्थ भिन्न-भिन्न दृष्टिकोणो से गृहीत हुआ है। यहाँ दो परिभाषायें देना पर्याप्त है। मोटिंगरं जे० एडलर के ग्रनुसार यदि किसी व्यक्ति मे ऐसी क्षमता अथवा शक्ति है, जिससे वह ग्रपने किये गये कार्य को अपना स्वय का कार्य बना सके तथा जो प्राप्त करे उसे ग्रपनी सम्पत्ति के रूप मे ग्रपना सके तो वह व्यक्ति स्वतन्त्र कहलायेगा । इस परिभाषा मे स्वतन्त्रता के दो आवश्यक घटक बताये गये हैं---कार्य क्षमता और ग्रपेक्षित को उपलब्ध करने की शक्ति।

ग्रस्तित्ववादी विचारक ज्या पाल सात्रं के शब्दो मे स्वतन्त्रता मूलत मानवीय स्वभाव है और मनुष्य की परिभाषा के रूप मे दूसरो पर आश्रित नही है। किन्तु जैसे ही मैं कार्य में गूथता हू मैं अपनी स्वतन्त्रता को कामना करने के साथ-साथ दूसरो की स्वतन्त्रता का सामना करने के लिये प्रतिश्रुत हूँ। दस परिभाषा के मुख्य विन्दु है---आत्म निर्भरता और दूसरो के अस्तित्व व स्वतन्त्रता की स्वीकृति।

कहना न होगा कि उक्त दोनो परिभाषाओ के ग्रावश्यक तत्त्व जैन दर्शन को स्वतन्त्रता विषयक ग्रवधारणा मे निहित हैं। ये तत्त्व उसी ग्रवस्था मे मान्य हो सकते हैं जब मनुष्य को ही ग्रपने सुख-दुःख का कर्ता ग्रथवा भाग्य का नियता स्वीकार किया जाये और ईश्वर को सृष्टि के कर्ता, भर्ता और हर्ता के रूप मे स्वीकृति न दी जाये। जैन दर्शन मे

ع Existentialism, ۲۰ ۲۷

१ द आइडिया ऑफ फीडम, पू० ४८६

ईश्वर को सृष्टिकर्ता और सृष्टि नियामक के रूप मे स्वीकार नही किया गया है । इस दृष्टि से जैन दर्शन का स्वातन्त्र्य-वोध ग्राधुनिक चिन्तना के ग्रधिक निकट है ।

जैन मान्यता के म्रनुसार जगत् मे जड म्रौर चेतन दो पदार्थ हैं। सृष्टि का विकास इन्ही पर म्राधारित है । जड म्रौर चेतन मे अनेक कारणो से विविध प्रकार के रूपान्तर होते रहते हैं । इसे पर्याय कहा गया है । पर्याय की दृष्टि से वस्तुम्रो का उत्पाद म्रौर विनाश अवश्य होता है परन्तु इसके लिये देव, ब्रह्म, ईश्वर म्रादि की कोई म्रावश्यकता नही होती, म्रतएव जगत् का न तो कभी सर्जन ही होता है न प्रलय ही। वह म्रनादि, अनन्त म्रौर शाश्वत है। प्राणिशास्त्र के विशेषज्ञ श्री जे वी एस हाल्डेन का मत है कि "मेरे विचार मे जगत् को कोई म्रादि नही है।" मृष्टि विषयक यह सिद्धान्त अकाट्य है भ्रौर विज्ञान का चरम विकास भी कभी इसका विरोध नही कर सकता । पर स्मरणीय है कि गुणा कभी नष्ट नही होते ग्रौर न म्रपने स्वभाव को बदलते हैं। वे पर्यायो के द्वारा म्रवस्था से अवस्थान्तर होते हुए सदैव स्थिर बने रहते है। इस दृष्टि से जैन दर्शन मे चेतन के साथ-साथ जड पदार्थों की स्वतन्त्रता भी मान्य की गई है।

जैन दर्शन के अनुसार जीव ग्रथवा आत्मा स्वतन्त्र अस्तित्व वाला द्रव्य है। अपने ग्रस्तित्व के लिए न तो यह किसी दूसरे द्रव्य पर आश्रित है और न इस पर आश्रित कोई ग्रन्य द्रव्य है। इस दृष्टि से जीव को प्रभु कहा गया है जिसका ग्रभिप्राय है जीव स्वय ही अपने उत्थान या पतन का उत्तरदायी है। वहीं ग्रपना शन्न है और वही ग्रपना मिंत्र। बन्धन और मुक्ति उसी के ग्राश्रित है। जैन दर्शन मे जीवो का वर्गीकरण दो दृष्टिकोण से किया गया है—सासारिक और ग्राध्यात्मिक । सासारिक दृष्टिकोण से जीवो का वर्गीकरण इन्द्रियो की अपेक्षा से किया गया है। सबसे निम्न चेतना स्तर पर एक इन्द्रिय जीव है जिसके केवल एक स्पर्शेन्द्रिय ही होती है। वनस्पति वर्ग इसका उदाहरण है। इसमे चेतना सबसे कम विकसित होती है। इससे उच्चतर चेतना के जीवो मे कमश रसना, द्राण, चक्षु ग्रौर कर्ण इन्द्रियो का विकास होता है। मनुष्य इनमे सर्वश्रेष्ठ माना गया है।

3

आध्यात्मिक दृष्टिकोण से जीव तीन प्रकार के माने गये है। बहिरात्मा, अन्तरात्मा और परमात्मा। बहिरात्मा शरीर को ही झात्मा समफता है और शरीर के नष्ट होने पर अपने को नष्ट हुआ समफता है। वह ऐन्द्रिय सुख को ही सुख मानता है। अन्तरात्मा अपनी आत्मा को अपने शरीर से भिन्न समफता है। उसकी सासारिक पदार्थों मे रुचि नही होती। परमात्मा वह है जिसने समस्त कर्म बन्धनो को नष्ट कर जन्म-मरए के चक्र से सदा के लिए छुटकारा पा लिया है।

सुविधा की दृष्टि से बहिरात्मा, ग्रन्तरात्मा श्रीर परमात्मा से सम्बद्ध स्वातन्त्र्य भाव को हम तीन प्रकार से समक सकते है—

(१) बहिरात्मा की स्वतन्त्रता एक प्रकार से इच्छा पूर्ति करने को क्षमता धारण करने वाली स्वतन्त्रता है क्योकि यह क्षमता सभी जीवो मे न्यूनाधिक मात्रा मे निहित होती है । भौतिक आकाक्षाग्रो की पूर्ति सभी जीव करते ही है । यह स्वतन्त्रता राजनैतिक शासन प्रणाली, सामाजिक सगठन ग्रौर परिस्थितियों के आश्रित होती है । स्वतन्त्रता का यह बोध बहुत ही स्थूल है और देशकालगत नियमो और भावनाओ से बधा रहता है ।

(२) अन्तरात्मा की स्वतत्रता एक प्रकार से आत्मपूर्श्ता की क्षमता घारग करने की स्वतत्रता है। इसे हम ग्रात्मसाक्षात्कार करने की स्वतंत्रता अथवा आदर्श जीवन जीने की स्वतत्रता भी कह सकते 'है। यह स्वतत्रता ग्राजित स्वतत्रता है जो ज्ञान, दर्शन, चारित्र ग्रीर तप के सम्यक् परिपालन से सम्पादित की जा सकती है। सम्यक् दृष्टिसम्पन्न सद्गृहस्थ अर्थात् व्रती श्रावक, मुनि ग्रादि इस प्रकार की स्वातत्र्य भावना के भावक होते है।

(३) परमात्मा की स्वतत्रता जन्म-मरण के चक्र से सदा के लिए मुक्त होकर अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त सुख और अनन्त बल के प्रकटीकरण की स्वतत्रता है। यह स्वतत्रता जीवन का सर्वोच्च मूल्य है जिसे पाकर और कुछ पाना शेष नही रह जाता। तीर्थद्ध,र, अहंत केवली, सिद्ध आदि परमात्मा इस श्रेणी मे आते है।

जैन दर्शन मे परमात्मा की स्वतत्रता ही वास्तविक और पूर्ण स्वतत्रता मान्नी गई है। जीव या आत्मा का लक्षण उपयोग ग्रर्थात् चेतना माना गया है। ससारी जीव अपने-अपने कर्मानुमार सुख-दु ख का ग्रनुभव करता है। जैन दर्शन के ग्रनुसार ससारी जीव जव राग-द्वेष युक्त मन, वचन, काया की प्रवृत्ति करता है तब ग्रात्मा मे एक स्पन्दन होता है उससे वह सूक्ष्म पुद्गल परमागुओ को ग्रहण करता है और उनके द्वारा नाना प्रकार के आम्यतर सम्कारो को उत्पन्न करता है। ग्रात्मा मे चुम्वक की तरह अन्य पुद्गल परमागुग्रो को अपनी ग्रोर ग्रार्कीषत करने की तथा उन परमागुग्रो मे लोहे की तरह आर्कापत होने की शक्ति है। यद्यपि ये पुद्गल परमागु भौतिक हैं, ग्रजोव हैं तथापि जीव की राग द्वेषात्मक मानसिक, वाचिक एव शारीरिक किया के द्वारा आकृष्ट होकर वे ग्रात्मा के साथ ऐसे घुलमिल जाते हैं जैसे दूध और पानी। ग्रग्नि और लौहपिण्ड की भाति वे परस्पर एकमेक हो जाते हैं। जोव के द्वारा कृत (किया) होने से ये कर्म कहे जाते हैं।

जैन कर्मशास्त्र मे कर्म की ग्राठ मूल प्रकृतियाँ मानी गई हैं । ये प्रकृतिया प्राणो को भिन्न-भिन्न प्रकार के ग्रनुकूल एव प्रतिकूल फल प्रदान करती है । इन ग्राठ प्रकृतियो के नाम हैं---ज्ञानावरण, दर्शनावरए, वेदनीय, मोहनोय, ग्रायु, नाम, गोत्र और ग्रन्तराय । इनमे मे ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय ग्रीर अन्तराय ये चार घाती प्रकृतिया हैं क्योकि इनसे ग्रात्मा के चार मूल गुएगो ज्ञान, दर्शन, सुख ग्रीर वीर्य (वल) का घात होता है । इन घाती कर्मों को नष्ट किए विना आत्मा सर्वज्ञ केवल-ज्ञानी नही वन सकती । शेष चार प्रकृतिया अघाती हैं क्योकि ये ग्रात्मा के किसी गुण का घात नही करती । उनका ग्रभाव केवल शरीर, इन्द्रिय, आयु ग्रादि पर पडता है । इन मभी कर्मों से मुक्त होना ही वास्तविक व पूर्ण स्वतत्रता है ।

आज हम म्वतत्रता का जो अर्थ लेते हैं वह सामान्यत राजनैतिक स्वाधीनता से है । यदि व्यक्ति को अपनी शासन-प्रणाली और शासना-धिकारी के चयन का अधिकार है तो वह स्वतत्र माना जाता है, पर जैन दर्शन में स्वतत्रता का यह स्थूल अर्थ ही नही लिया गया, उसकी स्वतत्रता का ग्रर्थ वहुत सूक्ष्म ग्रीर गहरा है । समस्त विषय-विकारो से, राग-द्वेष मे, कर्म-वन्धन से मुक्त होना ही उसकी दृष्टि मे वास्तविक स्वतत्रता है । भगवान् महावीर ने ग्रन्तर्मु खी होकर लगभग साढे वारह वर्ष की कठोर साधना कर, यह चिन्तन दिया कि व्यक्ति अपने कर्म ग्र<u>ीर पुरुषार्थ मे स्वतत्र है</u>। उन्होने कहा - यह आत्मा न तो किसी परमात्म शक्ति की कृपा पर निर्भर है ग्रौर न उससे भिन्न है। जब वह यह महसूस करती है कि मेरा सुख-दुख किसी के अधीन है किसी की कृपा और कोध पर वह ग्रवलम्वित है, तव चाहे वह किसी भो गणराज्य मे, किसी भो स्वाधीन शासन प्रणालो मे थिचरण करे, वह परतत्र है।

यह परतत्रता ग्रात्मा से परे किसी अन्य को ग्रपने भाग्य का नियता मान लेने पर बनी रहती है। ग्रत महावीर ने कहा — ईश्वर ग्रात्मा से परे कोई ग्रलग शक्ति नही है। ग्रात्मा जब जागरूक होकर अपने कर्मफल को सर्वथा नष्ट कर देती है, ग्रपने मे निहित ग्रनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, ग्रनन्त चारित्र ग्रीर ग्रनन्त बल का साक्षात्कार कर लेती है, तब वह स्वय परमात्मा बन जाती है। परमात्म दर्शा प्राप्त कर लेने पर भी बह किसी परम शक्ति मे मिल नही जाती वरन् ग्रपना स्वतत्र ग्रस्तित्व अलग बनाये रखती है। इस प्रकार ग्रस्तित्व की दृष्टि से जैन दर्शन मे एक परमात्मा के स्थान पर ग्रनेक व अनन्त परमात्मा की मान्यता है पर गुण की दृष्टि से सभी परमात्मा ग्रनन्त चतुष्टय की समान शक्ति से सम्पन्न हैं। उच्चतम आध्यात्मिक स्थिति में व्यक्ति स्वातन्त्र्य ग्रीर समूहगत गुणात्मकर्ती का यह सामंजस्य जैन दर्शन की एक विशिष्ट और मौलिक देन है।

परमात्मा वनने की इस प्रक्रिया में उसकी श्रपनी साघना श्रौर उसका पुरुषार्थ ही मूलतः काम आता है। इस प्रकार ईश्वर निर्भरता से मुक्त कर जैन दर्शन ने लोगो को आत्म-निर्भरता की शिक्षा और प्रेरएगा दी है।

कुछ लोगो का कहना है कि जैन दर्शन द्वारा प्रस्थापित ग्रात्म-निर्भरता का सिद्धान्त स्वतत्रता का पूरी तरह से ग्रनुभव नही कराता, क्योकि वह एक प्रकार से ग्रात्मा को कर्माधीन बना देता है । पर जैन दर्शन की यह कर्माधीनता भाग्य द्वारा नियन्त्रित न होकर पुरुषार्थ द्वारा सचालित है। महावीर स्पष्ट कहते हैं---हे आत्मन ! तू स्वय ही अपना निग्रह कर । ऐसा करने से तू दुखो से मुक्त हो जायगा। यह सही है

१ पुरिसा <sup>।</sup> ग्रत्ताणमेव अभिनिगिज्भ, एव दुक्खा पमोक्खसि—- ग्राचाराग ३/३/११६

कि आत्मा ग्रपने कृत कमों को मोगने के लिए वाध्य है पर वह उतनी वाध्य नहीं कि उसमे परिवर्तन न ला सके। महावोर की दृष्टि मे ग्रात्मा को कर्म र्वव मे जिननो स्वनत्रता है, उननो ही स्वतंत्रता उमे कर्मफल के भीगने की भी है। ग्राव्या अपने पुरुपार्थ के वल पर कर्मफल मे परिवर्तन ला मकतो है। इम मम्बन्ध मे भगवान महावोर के कर्म-परिवर्तन के निम्नलिखित चार सिद्धान्त विशेष महत्त्वपूर्ण हैं—

- (?) उटीरएगा : नियत अवधि से पहले कर्म का उदय मे ग्राना ।
- (२) उद्वर्तन कर्म की ग्रववि ग्राँर फल देने की जक्ति मे अभिवृद्धि होना।
- (४) ग्राप्रवर्तन . कर्म की ग्रववि और फल देने की शक्ति मे कमी होना ।
  -(४) संक्रमण : एक कर्म प्रकृति का दूसरी कर्म प्रकृति मे सकमण होना ।

उक्त सिद्धान्त के ग्राघार पर भगवान् महावीर ने प्रतिपादित किया कि मनुष्य अपने पुरुपार्थ के वल से वघे हुए कर्मो की ग्रवघि को घटा-वढा सकता है और कर्मफल की शक्ति को मन्द अथवा तीव्र कर सकता है। इस प्रकार नियत अवधि से पहले कर्म भोगे जा सकते हैं और तीव्र फल वाला कर्म मन्द फल वाले कर्म के रूप मे तथा मन्द फल वाला कर्म तीव्र फल वाले कर्म के रूप मे वदला जा सकता है। यही नहीं, पुण्य कर्म के परमाग्गु को पाप के रूप मे वदला जा सकता है। यही नहीं, पुण्य कर्म के परमाग्गु को पाप के रूप मे और पाप कर्म के परमाग्गु को पुण्य के रूप मे संकान्त करने की क्षमता भी मनुष्य के स्वयं के पुरुपार्थ मे है। निष्कर्ष यह है कि महावीर मनुष्य को इस वात की स्वतत्रता देते हैं कि यदि वह जागरूक है, अपने पुरुपार्थ के प्रति सजग है और विवेक पूर्वक अप्रमत्त भाव से अपने कार्य सम्पादित करता है, तो वह कर्म को अधीनता से मुक्त हो सकता है, परमात्म दशा अर्थात् पूर्ण स्वनंत्रता को प्राप्त कर सकता है।

महावीर ने अपने इस ग्रात्म स्वातंत्र्य को मात्र मनुष्य तक सीमित नही रक्त्वा । उन्होंने प्राणी मात्र को यह स्वतत्रता प्रदान की । अपने ग्रहिंसा सिद्धान्त के निरूपएा में उन्होंने स्पष्ट कहा कि प्रमत्त योग द्वारा किमी के प्राएो को क्षति पहु चाना या उस पर प्रतिवंध लगाना हिंसा है । इनमे से यदि किसी एक भो प्राएा की स्वतंत्रता मे वाधा पहु चाई जाती है तो वह हिंसा है। स्वतत्रता का यह ग्रहिसक ग्राघार ग्रत्यन्त व्यापक ग्रौर लोक मागलिक है। जब हम किसी दूसरे के चलने-फिस्ते पर रोक लगाते हैं तो यह कार्य जीव के शरीरवल प्रारा की हिंसा है। जब हम किसी प्राणी के वोलने पर प्रतिबध लगाते है तो यह वचनवल प्राण की ग्रौर जब हम हम किसी के स्वतत्र चिन्तन पर प्रतिवध लगाते हैं तो यह उसके मनोवल प्राण की हिंसा है। इसी प्रकार किसी के देखने, सुनने ग्रादि पर प्रतिबध लगाना विभिन्न प्राणो की हिंसा है। कहना नही होगा कि भारतीय सविधान मे मूल ग्रधिकारो के ग्रन्तगंत लिखने, बोलने, गमनागमन करने ग्रादि के जो स्वतत्रता के ग्रधिकार दिये गए हैं, उनके सूत्र भगवान् महावीर के इस स्वातत्र्य वोध से जोडे जा सकते हैं।

भगवान् महावीर ने श्रावक धर्म के सन्दर्भ से जिस व्रत-साधना को व्यवस्था दी है, सामाजिक जीवन पद्धति से उसका गहरा जुडाव है। ग्रहिसा के साथ-साथ सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य, इच्छा परिमाएा आदि व्रत व्यक्ति को सयमित और अनुशासित बनाने के साथ-साथ दूसरो के अधिकारो की रक्षा और उनके प्रति ग्रादर भाव को बढावा देते है। ग्रचौर्य और इच्छा परिमाण व्रतो की आज के युग मे बडी सार्थकता है। अचौर्य त्रत व्यवहार-शुद्धि पर विशेष बल देता है। इस व्रत मे व्यापार करते समय ग्रच्छी वस्तु दिखा कर घटिया दे देना, किसी प्रकार की मिलावट करना, भूठा नाप तोल तथा राज्य-व्यवस्था के विरुद्ध ग्राचरण करना निषिद्ध है। यहा किसी प्रकार की चोरी करना तो वर्जित है ही, किन्तु चोर को किसी प्रकार की सहायता देना या चुराई गई वस्तु को खरीदना भी वर्जित है। ग्राज की बढती हुई तस्कर वृत्ति, चोर-बाजारी, रिश्वतखोरी, टैक्स चोरी आदि सब महावीर की दृष्टि से व्यक्ति को पाप की ग्रोर ले जाते हैं, उसे मूर्च्छित और पराधीन बनाते हैं। इन सब की रोक से ही व्यक्ति स्वतत्रता का सही अनुभव कर सकता है।

महावीर की दृष्टि मे राजनैतिक स्वतत्रता ही मुख्य नही है। उन्होने सामाजिक व आर्थिक स्वतत्रता पर भी बल दिया। उन्होने किसी भी स्तर पर सामाजिक विषमता को महत्त्व नही दिया। उनकी दृष्टि मे कोई जन्म से ऊँचा-नीचा नही होता, व्यक्ति को उसके कर्म ही ऊँचा-नीचा बनाते हैं। उन्होने परमात्म-दशा तक पहु चने के लिए सब लोगों

और सब प्रकार के साधनामागियो के लिए मुक्ति के द्वार खोल दिए। उन्होने पन्द्रह प्रकार से सिद्ध होना बतलाया - तीर्थ सिद्ध, ग्रतीर्थ सिद्ध, तीर्थेङ्कर सिद्ध, ग्रतीर्थेङ्कर सिद्ध, स्वयबुद्ध सिद्ध, प्रत्येक बुद्ध सिद्ध, बुद्धबोधित सिद्ध, स्त्रीलिंग सिद्ध, पुरुषलिंग सिद्ध, नपु सकलिंग सिद्ध, स्वलिंग सिद्ध, ग्रन्यलिंग सिद्ध, गृहस्थलिंग सिद्ध, एक सिद्ध, ग्रनेक सिद्ध (पन्नवर्णा पद १, जीव प्रज्ञापन प्रकरण) परमात्म-सिद्धि के लिये विशेष लिंग, विशेष वेश, विशेष गुरु म्रादि की व्यवस्था को भगवान् महावीर ने चुनौतो दी । उन्होने कहा दूसरे के उपदेश के बिना स्वयमेव बोध प्राप्त कर (स्वयबुद्ध सिद्ध) परमात्मा बना जा सकता है। स्त्री ग्रीर नपु सक भी (स्त्रीलिग सिद्ध, नपु सक लिंग सिद्ध) सिद्धि प्राप्त कर सकते हैं। लिंग या आकृति को सिद्धि प्राप्ति में कोई बाधा नही है । गृहस्थ के वेश मे रहा हुआ और महावीर द्वारा दीक्षित न होने वाला अन्य परिव्राजक भी सिद्धि प्राप्त कर सकता है। उनके धर्म सब मे कुम्हार, माली, चाण्डाल आदि सभी वर्ग के लोग थे । उन्होने चन्दनबाला साध्वी (स्त्री) को - ग्रप्ने सध को प्रमुख बनाकर नारी जाति को सामाजिक स्तर पर ही नही म्राघ्यात्मिक सांघना के स्तर पर भी पूर्ण स्वतत्रता का भान कराया। यही नही, जैन श्वेताम्बर परम्परा में सर्व प्रथम मोक्ष जाने वाली भगवान् ऋषमदेव की माता मरुदेवी (स्त्री) मानी गई है। इससे भी आगे १९वे तीर्थद्धर मल्लिनाथ स्त्री माने गये है। तीर्थद्धर विशिष्ट केवलज्ञानी होते है जो न केवल परमात्म दशा प्राप्त करते हैं वरन् लोक कल्याएा के लिए साधु, साध्वी, श्रावक, श्राविका रूप तीर्थ की भी स्थापना करते हैं।

गृहस्थो के लिए महावीर ने आवश्यकताग्रो का निषेघ नही किया। उनका बल इस बात पर था कि कोई आवश्यकता से अधिक सचय-सग्रह न करे । क्योकि जहा सग्रह है, ग्रावश्यकता से ग्रधिक है, वहा इस बात से इन्कार नही किया जा सकता कि कही ग्रावश्यकता भी पूरी नही हो रही है । लोग दु:खी ग्रौर अभावग्रस्त है । अत सब स्वतत्रतापूर्वक जीवनयापन कर सकें इसके लिए इच्छाग्रो का सयम आवश्यक है । यह सयमन व्यक्ति स्तर पर भी हो, सामाजिक स्तर पर भी हो ग्रौर राष्ट्र व विश्व स्तर पर भी हो । इसे उन्होने परिग्रह की मर्यादा या इच्छा का परिमाएा कहा। इससे ग्रावश्यक रूप से घन कमाने की प्रवृत्ति पर त्रकुझ लगेगा और राष्ट्रो की आर्थिक प्रतिद्वन्द्विता रुकेगी । शोपएा और उप-निवेशवाद की प्रवृत्ति पर प्रतिवध लगेगा ।

महावीर ने कहा—जैसे सम्पत्ति आदि परिग्रह हैं वैसे ही हठ-वादिता, विचारो का दुराग्रह आदि भो परिग्रह हैं। इससे व्यक्ति का दिल छोटा और दृष्टि अनुदार वनती है। इस उदारता के अभाय मे न व्यक्ति स्वय स्वतत्रता की अनुभूति कर पाता है और न दूसरो को वह स्वतंत्र वातावरण दे पाता है। ग्रत उन्होने कहा—प्रत्येक वस्तु ग्रनन्त धर्मात्मक होती है। उसे अपेक्षा से देखने पर ही, सापेक्ष दृष्टि से ही, उसका सच्चा व समग्र ज्ञान किया जा सकता है। यह सोचकर व्यक्ति को अनाग्रही होना चाहिए। उमे यह सोचना चाहिए कि वह जो कह रहा है वह सत्य है, पर दूसरे जो कहते हैं उसमे भो सत्यांश है। ऐसा समफ कर दृष्टि को निर्मल, विचारो को उदार ग्रौर दिल को विशाल बनाना चाहिए। हमारे सविधान मे धर्म निरपेक्षता का जो तत्त्व समाविष्ट हुआ है, वह इसी वैचारिक मापेक्ष चिन्तन का परिणाम प्रतीत होता है।

कुल मिलाकर कहा जा सकता है कि जैन दर्शन का स्वातत्र्य वोध यद्यपि आत्मवादी चिन्तन पर आधारित है पर वह जीवन के सभी पक्षो—आर्थिक, सामाजिक, राजनैतिक आदि को सतेज और प्रभावी वनाता है।

स्वतत्रता के ३७ वर्षों वाद भी हम विभिन्न स्तरो पर स्वतत्रता को सही ग्रनुभूति नही कर पा रहे है। इसका मूल कारण स्वतत्रता को अधिकार प्राप्ति तक ही सीमित रख कर समभना है। पर वस्तुत स्वतत्रता मात्र ग्रधिकार नही है। वह एक ऐसा भाव है, जो व्यक्ति को श्रपने सर्वाङ्गोण विकास के लिए उचित अव्सर, माघना ग्रौर कर्म करने की शक्ति प्रदान करता है। यह भाव श्रपने कर्तव्य के प्रति सजग और सक्रिय वने रहने से ही प्राप्त किया जा सकता है। परन्तु दुख इस वात का है कि आज हम अपना कर्त्तव्य किए बिना ही अधिकार का सुख भोगना चाहते हैं। इसी का परिएाम है - ग्राज का यह सत्रास, यह सकट।

१६

इस सत्रास ग्रौर सकट से निपटने के लिए हमे बाहर नही, भीतर को ओर देखना होगा । बाहर से हम भले ही स्वतत्र ग्रौर स्वाधीन लगे पर भीतर से हम छोटे-छोटे स्वार्थों, सकीर्णताओ ग्रौर अधविश्वासो से जकडे हुए हैं । शरीर से हम स्वतत्र लगते है पर हमारा मन स्वाधीन नही है। जब तक मन स्वाधीन नही होता, व्यक्ति की कर्म शक्ति सही माने मे जागृत नही होती और वह ग्रपने कर्तव्य पथ पर निष्ठा पूर्वक बढ नही पाता । मन को स्वाधीनता के लिए आवश्यक है-विषय-विकारो पर विजय पाना ग्रौर यह तब तक सम्भव नही जब तक कि व्यक्ति आत्मोन्मुखी न बने ।

श्राज की हमारी सारी कार्य प्रणाली का केन्द्र कर्तव्य न होकर, ग्रधिकार बना हुग्रा है, शक्ति का स्रोत सेवा न होकर, सत्ता है। प्रतिष्ठा का ग्राधार गुण न होकर, पैसा और परिग्रह है, जब तक यह व्यवस्था रहेगी तव तक हम स्वतत्रता का सही आस्वादन नही कर सकते। हमे इस व्यवस्था को बदलना होगा ग्रौर इसके लिए चाहिए, तप, त्याग, बलिदान, कर्तव्य के प्रति ग्रगाध निष्ठा ग्रौर ग्रात्मोन्मुखी दृष्टि।



३

# जनतांत्रिक सामाजिक चेतना के तत्त्व

जन मान्यता के अनुसार सम्यता की प्रारम्भिक अवस्था मे वर्तमान अवस्पिणी के प्रथम तीनो कालो मे जीवन अत्यन्त सरल एव प्राकृतिक था। तथाकथित कल्प वृक्षो से आवश्यकताओ की पूर्ति हो जाया करती थी। यह अकर्म भूमि भोग भूमि का काल था। पर तीसरे काल के अन्तिम पाद मे काल चक्र के प्रभाव से इस अवस्था मे परिवर्तन आया और मनुष्य कर्म भूमि की योर भ्रग्रसर हुआ। उसमे मानव सम्बन्धपरकता का भाव जगा और पारिवारिक व्यवस्था—कुल व्यवस्था—सामने आई । इसके व्यवस्थापक कुलकर या मनु कहलाये जो विकास कम मे चौदह हुए। कुलकर व्यवस्था का विकास आगे.चलकर समाज सगठन के रूप मे हुग्रा ग्रौर इसके प्रमुख नेता हुए २४ तीर्थंड्कर तथा गौरा नेता ३६ ग्रन्य महापुरुष (१२ चक्रवर्ती, ६ वलदेव, ६ वासुदेव, ६ प्रतिवासुदेव) हुए जो सब मिल कर त्रिषष्ठिश्लाका पुरुष कहे जाते है।

उपर्यु क्त पृष्ठभूमि मे यह कहा जा सकता है कि जैन दृष्टि से धर्म केवल वैयक्तिक ग्राचरण ही नही है, वह सामाजिक ग्रावश्यकता और समाज व्यवस्था का महत्त्वपूर्ण घटक भी है। जहा वैयक्तिक ग्रावरण को पवित्र ग्रौर मनुष्य की आतरिक शक्ति को जागृत करने की दृष्टि से क्षमा, मार्दव, आर्जव, सत्य, सयम, तप, त्याग, ब्रह्मचर्य जैसे मनोभा-वाधारित धर्मो की व्यवस्था है, वहा सामाजिक चेतना को विकसित ग्रौर सामाजिक सगठन को सुदृढ तथा स्वस्थ वनाने की दृष्टि से ग्राम धर्म, नगर धर्म, राष्ट्र धर्म, कुल धर्म, गण धर्म, सघ धर्म जैसे समाजोन्मुखी

१न

धर्मों तथा ग्राम स्थविर, नगर स्थविर, राष्ट्र स्थविर, प्रशास्ता स्थविर, कुल स्थविर, गण स्थविर, सघ स्थविर जैसे धर्मनायको की भी व्यवस्था की गई है ।<sup>9</sup>

इस विन्दु पर ग्राकर "जन" और "समाज" परस्पर जुडते हैं और धर्म मे निवृत्ति-प्रवृत्ति, त्याग-सेवा और ज्ञान-किया का समावेश होता है।

यद्यपि यह सही है कि वर्म का मूल केन्द्र व्यक्ति होता है क्योकि वर्म याचरण से प्रकट होता है पर उसका प्रभाव समूह या समाज मे प्रतिफलित होता है और इसी परिप्रेक्ष्य मे जनतात्रिक सामाजिक चेतना के तत्त्वो को पहचाना जा सकता है। कुछ लोगो की यह घारणा है कि जनतात्रिक सामाजिक चेतना की अत्रधारणा पश्चिमी जनतन्त्र--यूनान के प्राचीन नगर राज्य और कालान्तर मे फ्रास की राज्य क्रांति की देन है। पर सर्वथा ऐसा मानना ठीक नही । प्राचीन मारतीय राजतत्र व्यवस्था मे ग्राधुनिक इंगलेण्ड की भाति सीमित व वैधानिक राजतत्र से युक्त प्रजातत्रात्मक शासन के वीज विद्यमान थे। जन सभाओ ग्रीर विशिष्ट ग्राघ्यात्मिक ऋषियो द्वारा राजतत्र सीमित था भरवयं भगवान महाबीर लिच्छिवी गणराज्य से सम्वन्धित थे। यह अवश्य है कि पश्चिमी जनतत्र ग्रीर भारतीय जनतत्र की विकास-प्रक्रिया ग्रीर जद्देश्यो मे अन्तर रहा है, उसे इस प्रकार समफा जा सकता है :--

- १ पश्चिम मे स्थानीय शासन की उत्पत्ति केन्द्रीय शक्ति से हुई है जवकि भारत मे इसकी उत्पत्ति जन समुदाय से हुई है ।
- २. पाश्चात्य जनतात्रिक राज्य पू जोवाद, उपनिवेणवाद और साम्राज्य-वाद के वल पर फले फूले हैं। वे ग्रपनी स्वतन्त्रता के लिए तो मर मिटते है पर दूसरे देशो को राजनैतिक दासता का शिकार वना कर उन्हे स्वशासन के अधिकार से वचित रखने की साजिश करते है। पर भारतीय जनतत्र का रास्ता डससे भिन्न है। उसने ग्राधिक शोप्रण और राजनैतिक प्रभुत्व के उद्देश्य से कभी वाहरी देशों पर ग्राक्रमण नही किया । उसकी नीति शातिपूर्ण सहग्रस्तित्व और ग्रन्तर्राष्ट्रीय सहयोग की रही है।

१ दियानांग सूत्र, दसवा ठाणा ।

३. पश्चिमी देशो ने पू जीवादी और साम्यवादी दोनो प्रकार के जनतत्रो को स्थापित करने मे रक्तपात, हत्याकाण्ड और हिंसक कान्ति का सहारा लिया है पर मारतीय जनतन्त्र का विकास लोकशक्ति श्रौर सामूहिक चेतना का फल है। अहिंसक प्रतिरोध और सत्याग्रह उसके मूल आधार रहे हैं।

सक्षेप मे कहा जा सकता है कि भारतीय समाज-व्यवस्था मे जनतन्त्र केवल राजनैतिक सन्दर्भ ही नही है। यह एक व्यापक जीवन पद्धति है, एक मानसिक दृष्टिकोण है जिसका सम्बन्ध जीवन के धार्मिक, नैतिक, ग्राथिक, सामाजिक ग्रौर राजनैतिक सभी पक्षो से है। इस घरातल पर जव हम चिन्तन करते हैं तो मुख्यत जैन दर्शन में ग्रौर अधिकाशत. ग्रन्य भारतीय दर्शनो मे भी जनतात्रिक सामाजिक चेतना के निम्नलिखित मुख्य तत्त्व रेखाकित किये जा सकते हैं:---

- १. स्वतन्त्रता
- २ समानता
- ३ ंलोककल्यारग
- ४ धर्म निरपेक्षता

१. स्वतन्त्रता: स्वतन्त्रता जनतन्त्र की आत्मा है ग्रीर जैन दर्शन की मूल भीत्ति भी । जैन मान्यता के प्रनुसार जीव अथवा आत्मा स्वतन्त्र ग्रस्तित्व वाला द्रव्य है । अपने ग्रस्तित्व के लिए न तो यह किसी दूसरे द्रव्य पर ग्राश्रित है और न इस पर ग्राश्रित कोई ग्रन्थ द्रव्य है। इस दृष्टि से जीव को प्रभु कहा गया है—जिसका अभिप्राय है जीव स्वयं ही अपने उत्थान या पतन का उत्तरदायी है। सद् प्रवृत्त ग्रात्मा ही उसका मित्र है ग्रीर दुष्प्रवृत्त ग्रात्मा ही उसका भन्न है । स्वाधीनता ग्रीर पराधीनता उसके कर्मो के ग्रधीन है। वह प्रपनी साधना के द्वारा घाती-ग्रघाती सभी प्रकार के कर्मो को नष्ट कर पूर्ण मुक्ति प्राप्त कर सकता है। स्वयं परमात्मा वन सकता है। जैन दर्शन मे यही जीव का लक्ष्य माना गया है । यहा स्वतन्त्रता के स्थान पर मुक्ति शव्द का प्रयोग हुआ है। इस मुक्ति प्राप्ति में जीव की साधना ग्रीर उसका पुरुषार्थ हो मुख्य साधन है । गुरु आदि से मार्गदर्शन तो मिल सकता है पर उनको पूजने-ग्राराधने से के र्मा ते कि र्यान नही मिल सकती । मुक्ति-प्राप्ति के लिए स्वय के आत्म को ही पुरुषायं मे लगाना होगा । इस प्रकार जीव मात्र की गरिमा, महत्ता और इच्छा शक्ति को जैन दर्शन में महत्त्वपूर्ण स्थान दिया गया है । इसीलिए यहा मुक्त जीव अर्थात् परमात्मा को गुणात्मक एकता के साथ-साथ मात्रात्मक प्रनेकता -है । क्योकि प्रत्येक जीव ईश्वर के सान्निघ्य सामीप्य-लाभ ही प्राप्त करने का अधिकारी नही है बल्कि स्वय परमात्मा बनने के लिए क्षमतावान है । फलत जैन दृष्टि मे आत्मा ही परमात्म दशा प्राप्त करती है, पर कोई परमात्मा आत्मदशा प्राप्त कर पुन अवतरित नही होता । इस प्रकार व्यक्ति के अस्तित्व के घरातल पर जीव को ईश्वरा-धीनता और कर्माधीनता दोनो से मुक्ति दिलाकर उसकी पूर्ण स्वतन्त्रता की रक्षा की गयी है ।

जैन दर्शन की स्वतन्त्रता निरकुश या एकाधिकारवादिता की उपज नही है। इसमे दूसरो के अस्तित्व की स्वतन्त्रता की भी पूर्ण रक्षा है। इसी बिन्दु से श्रहिसा का सिद्धान्त उभरता है जिसमे जन के प्रति ही नही प्राणी मात्र के प्रति मित्रता और बन्धुत्व का भाव है। यहा जन अर्थात् मनुष्य ही प्राणी नही है और मात्र उसकी हत्या ही हिंसा नही है । जैन शास्त्रो मे प्रारण ग्रर्थात् जीवनी शक्ति के दश भेद बताए गए हैं --- सुनने की शक्ति, देखने की शक्ति, सूघने की शक्ति, स्वाद लेने की शक्त, छूने की शक्ति, विचारने की शक्ति, बोलने की शक्ति, गमनागमन की शक्ति, श्वास लेने व छोडने की शक्ति और जीवित रहने की शक्ति । इनमे से प्रमत्त योग द्वारा किसी प्राण को क्षति पहुचाना, उस पर प्रतिवन्ध लगाना, उसकी स्वतन्त्रता मे बाधा पहु चाना, हिंसा है । जब हम किसी के स्वतन्त्र चिन्तन को वाधित करते हैं, उसके बोलने पर प्रतिबन्ध लगाते है और गमनागमन पर रोक लगाते हैं तो प्रकारान्तर से कमश उसके मन, बचन और काया रूप प्राण की हिंसा करते है। इसी प्रकार किसी के देखने, सुनने, सू घने, चखने, छूने ग्रादि पर प्रतिबन्ध लगाना भी विभिन्न प्राण्रो की हिंसा है । यह कहने की ग्रावश्यकता नही कि स्वतन्त्रता का यह सूक्ष्म उदात्त चिन्तन हमारे सविधान के स्वतन्त्रता सम्बन्धी मौलिक अधिकारो का उत्स रहा है ।

विचार-जगत मे स्वतन्त्रता का बडा महत्त्व हैं । म्रात्म-निर्णय और मताधिकार इसी के परिणाम हैं । कई साम्यवादी देशो मे

सामाजिक और आर्थिक स्वतन्त्रता होते हुए भी इच्छा स्वातन्त्र्य का यह ग्रधिकार नही है। पर जैन दर्शन में और हमारे संविधान में भी विचार स्वातन्त्र को सर्वोपरि महत्त्व दिया गया है। महावीर ने स्पष्ट कहा कि प्रत्येक जीव का स्वतन्त्र ग्रस्तित्व है, इसलिए उसकी स्वतत्र विचार-चेतना भी है। ग्रतः जैसा तुम सोचते हो एकमात्र वही सत्य नही है। दूसरे जो सोचते हैं उसमें भी सत्याश निहित है। अतः पूर्ण सत्य का साक्षात्कार करने के लिए इतर लोगो के सोचे हुए, अनुभव किये हुए सत्याशो को भी महत्त्व दो । उन्हे समक्तो, परेखो और उसके श्रालोक मे ग्रपने सत्य का परीक्षण करो । इससे न केवल तुम्हे उस सत्य का साक्षात्कार होगा वरन् ग्रपनी भूलो के प्रति सुघार करने का तुम्हे भ्रवसर भी मिलेगा । प्रकारान्तर से महावीर का चिन्तन जनतात्रिक शासन-व्यवस्था मे स्वस्थ विरोधी पक्ष की ग्रावश्यकता ग्रौर महत्ता ,प्रतिपादित करता है तथा इस वात की प्रेरणा देता है कि किसी भी तथ्य को भली प्रकार समभने के लिए अपने को विरोध पक्ष की स्थिति मे रख कर उस पर चिन्तन करो। तब जो सत्य निखरेगा वह निर्मल, निर्विकार और निष्पक्ष होगा । महावीर का यह वैचारिक श्रौदार्य और सापेक्ष चिन्तन स्वतत्रता का रक्षा कवच है। यह दृष्टिकोण अनेकान्त सिद्धान्त के रूप मे प्रतिपादित है।

२ समानता :—स्वतन्त्रता की अनुभूति वातावरण ग्रौर अवसर को समानता पर निर्भर है । यदि समाज मे जातिगत वैषम्य ग्रौर आर्थिक ग्रसमानता है नो स्वतन्त्रता के प्रदत्त ग्रधिकारो का भी कोई विशेष उपयोग नही । इसलिए महावीर ने स्वतन्त्रता पर जितना वल दिया उतना ही वल समानता पर दिया । उन्हे जो विरक्ति हुई वह केवल जीवन की नश्वरता या सासारिक ग्रसारता को देखकर नही हुई वरन् मनुष्य द्वारा मनुप्य का शोषण देख कर वे तिलमिला उठे । और उस शोषण को मिटाने के लिए, जीवन के हर स्तर पर समता 'स्थापित करने के लिए उन्होने काति की, तीर्थप्रवर्तन किया । भक्त ग्रौर भगवान के वीच पनपे धर्म दलालो को अनावश्यक बताकर भक्त ग्रौर भगवान के वीच गुएगात्मक सम्वन्ध जोडा । जन्म के स्थान पर कर्म को प्रतिष्ठित कर गरीवो, दलितो ग्रौर ग्रेसहायो को उच्च आध्यात्मिक स्थिति प्राप्त करने की कला सिखायी । ग्रपने साधना काल मे कठोर अभिग्रह घारए कर दासी वनी, हथकडी और वेडियो मे जकडी, तीन दिन से भूखी, मुण्डितकेश राजकुमारी चन्दना से ग्राहार ग्रहण कर, उच्च क्षत्रिय राजकुल की महारानियो के मुकावले समाज मे निकृष्ट समभी जाने वाली नारी शक्ति को ग्राध्यात्मिक गरिमा और महिमा प्रतिष्ठापित की । जातिवाद ग्रीर वर्ण-वाद के खिलाफ छेडी गयी यह सामाजिक क्रान्ति भारतीय जनतत्र की सामाजिक समानता का मुख्य ग्राधार बनी है । यह तथ्य पश्चिम के सम्य कहलाने वाले तथाकथित जनतात्रिक देशो की रगभेद नीति के विरुद्ध एक चूनौती है ।

महावीर दूरद्रष्टा विचारक ग्रौर ग्रनन्तज्ञानी साधक थे । उन्होने अनुभव किया कि आर्थिक समानता के बिना सामाजिक समानता ग्रधिक समय तक कायम नही रह सकती ग्रौर राजनैतिक स्वाघीनता भी आर्थिक स्वाघीनता के अभाव मे कल्याणकारी नही बनती । इसलिए महावीर का सारा वल अपरिग्रह भावना पर रहा । एक ग्रोर उन्होने एक ऐसी साधु सस्था खडी को जिसके पास रहने को अपना कोई ग्रागार नही । कल के खाने को ग्राज कोई निश्चित व्यवस्था नही, सुरक्षा के लिए जिसके पास कोई साधन सग्रह नही, जो अनगार है, भिक्षुक है, पादविहारी है, निग्रन्थ है, श्रमण है, ग्रपनी श्रम साधना पर जीता है और दूसरो के कल्याण के लिए समर्पित है उसका सारा जीवन । जिसे समाज से कुछ लेना नही, देना ही देना है । दूसरी ग्रोर उन्होने उपासक संस्था— श्रावक संस्था खडो को जिसके परिग्रह की मर्यादा है, जो श्रणुव्रती है ।

श्रावक के वारह व्रतो पर जव हम चिन्तन करते हैं तो लगता है कि ग्रहिंसा के समानान्तर ही परिग्रह की मर्यादा और नियमन का विचार चला है। गृहस्थ के लिए महावोर यह नही कहते कि तुम सग्रह न करो। जनका वल इस वात पर है कि आवश्यकता से ग्रधिक सग्रह मत करो। और जो सग्रह करो उस पर स्वामित्व की भावना मत रखो । पाश्चात्य जनतात्रिक देशो मे स्वामित्व को नकारा नही गया है। वहा सम्पत्ति को एक स्वामी से छीन कर दूसरे को स्वामी वना देने पर वल है । इस व्यवस्था मे ममता टूटती नही, स्वामित्व वना रहता है और जव.तक स्वामित्व का भाव है – सघर्ष है, वर्ग भेद है। वर्ग विहीन समाज रचना के लिए स्वामित्व का विसर्जन जरूरी है। महावीर ने इसलिए परिग्रह को सम्पत्ति नही कहा, उसे मूच्छी या ममत्व भाव कहा है। साधु तो नितात अपरिग्रही होता ही है, गृहस्थ भी घीरे-घीरे उस ओर बढे, यह ग्रपेक्षा

है । इसीलिए महावीर ने श्रावक के बारह व्रतो मे जो व्यवस्था दी है वह एक प्रकार से स्वैच्छिक स्वामित्व विसर्जन और परिग्रह मर्यादा, सोलिंग की व्यवस्था है । ग्रार्थिक विषमता के उन्मूलन के लिए यह आवश्यक है कि व्यक्ति के उपार्जन के स्रोत ग्रौर उपभोग के लक्ष्य मर्यादित और निश्चित हो । बारह व्रतो मे तीसरा अस्तेय व्रत इस वार्त पर बल देता है कि चोरो करना हो वर्जित नही है बल्कि चोर द्वारा चुराई गई वस्तु को लेना, चोर को प्रेरणा करना, उसे किसी प्रकार की सहायता करना, राज्य नियमो के विरुद्ध प्रवृत्ति करना, क्रूठा नाप-तोल करना, क्रूठा दस्तावेज लिखना, भूठी साक्षी देना, वस्तुग्री मे मिलावट करना, ग्रच्छी वस्तु दिखाकर घटिया दे देना आदि सब पाप है । आज की बढती हुई चोर-वाजारी, टैक्स चोरो, खाद्य पदार्थों में मिलावट को प्रवृत्ति म्रादि सब महावीर की दुष्टि से व्यक्ति को पाप की ग्रोर ले जाते हैं ग्रौर समाज मे श्रार्थिक विषमता के कारण बनते है । इस प्रवृत्ति को रोकने के लिए पाचवे व्रत मे उन्होने खेत, मकान, सोना-चादी ग्रादि जेवरात, धन-धान्य, पश-पक्षी, जमीन-जायदाद आदि को मर्यादित, आज की शब्दावली में इनका सीलिग करने पर जोर दिया है श्रौर इच्छाओ को उत्तरोत्तर नियत्रित करने की बात कही है। छठे व्रत मे व्यापार करने के क्षेत्र को सीमित करने का विधान है । क्षेत्र ग्रीर दिशा का परिमाए करने से न तो तस्कर वृत्ति को पनपने का ग्रवसर मिलता है ग्रौर न उपनिवेश-वादी वृत्ति को बढावा मिलता है। सातवे व्रत मे अपने उपयोग मे आने वाली वस्तुग्रो की मर्यादा करने की व्यवस्था है। यह एक प्रकार का स्वैच्छिक राशनिंग सिस्टम है । इससे व्यक्ति ग्रनावश्यक सग्रह, से बचता है और सयमित रहने से साधना को ग्रोर प्रवृत्ति बढतो है। इसी वृत मे अर्थार्जन के ऐसे स्रोतो से बचते रहने की बात कही गयी है जिनसे हिंसा बढती है, कृषि उत्पादन को हानि पहु चती है ग्रौर असामाजिक तत्त्वो को प्रोत्साहन मिलता है । भगवान महावीर ने ऐसे व्यवसायो को कर्मादान की सज्ञा दी है श्रीर उनकी सख्या पन्द्रह बतलायी है। आज के सन्दर्भ मे इगालकम्मे---जंगल मे ग्राग लगाना, वर्णकम्मे---जगल ग्रादि कटवा कर वेचना, ग्रसईजणपोसणया---असयति जनो का पोषण करना त्रर्थात् ग्रसामाजिक तत्त्वो को पोष**रा देना, आदि पर रोक का** विशेष महत्त्व है ।

२४

३ लोक कल्याण :---जैसा कि कहा जा चुका है कि महावीर ने सग्रह का निषेघ नहीं किया है वल्कि आवश्यकता से अधिक सग्रह न करने को कहा है। इसके दो फलितार्थ हैं —एक तो यह कि व्यक्ति ग्रवने लिये जितना ग्रावश्यक हो उतना हो उत्पादन करे ग्रौर निष्क्रिय वन जाय । दूसरा यह कि अपने लिए जितना आवश्यक हो उतना तो उत्पादन करे ही ग्रीर दूसरो के लिये जो आवश्यक हो उसका भी उत्पादन करे। यह दूसरा अर्थ ही ग्रभीष्ट है । जैन धर्म पुरुषार्थ प्रधान धर्म है ग्रत वह व्यक्ति को निष्क्रिय व अकर्मण्य वनाने की शिक्षा नही देता । राष्ट्रीय उत्पादन मे व्यक्ति की महत्त्वपूर्णं भूमिका को जैन दर्शन स्वीकार करता है पर वह उत्पादन शोपण, जमाखोरी श्रीर श्रार्थिक विषमता का कारण न वने, इसका विवेक रखना श्रावश्यक है । सरकारो कानून-कायदे तो इस दृष्टि से समय-समय पर वनते हो रहते हैं पर जैन माधना मे व्रत-नियम, तप-त्याग ग्रीर दान-दया के माध्यम से इस पर नियन्त्र रखने का विधान है । तपो मे वैयावृत्य ग्रर्थात् सेवा को महत्त्वपूर्ण स्थान दिया गया है। इसी सेवा-भाव से धर्म का सामाजिक पक्ष उभरता है। जैन धर्मावलम्वियो ने शिक्षा, चिकित्सा, छात्रवृत्ति, विधवा सहायता आदि के रूप मे ग्रनेक ट्रस्ट खडे कर राष्ट्र की सेवा की है । जैन शास्त्रो मे पैसा अर्थात् रुपयो के दान का विशेष महत्त्व नहीं है। यहा विशेष महत्त्व रहा है - आहार दान, जान दान, औपघं दान और ग्रभंय दान का । स्वय भूखे रह कर दूसरो को भोजन कराना पुण्य का कार्य माना गया है। अनमन अर्थात् भूखा रहना, अपने प्राग्तो के प्रति मोह छोडना प्रथम तप कहा गया है पर दूसरो को भोजन, स्थान, वस्त्र आदि देना, उनके प्रति मन से जुभ प्रवृत्ति करना, वाणी से हित वचन वोलना और गरीर मे ग्रुभ व्यापार करना तथा समाज सेवियो व लोक सेवको का ग्रादर-सत्कार करना भी पुण्य माना गया है। इसके विपरीत किसी का भोजन-पानी से विच्छेद कराना-भत्तपाणवुच्छए, अतिचार, पाप माना गया है।

महावोर ने स्पष्ट कहा है---जैसे जीवित रहने का हमे अधिकार है वैसे ही ग्रन्य प्राणियो को भी। जीवन का विकास सघर्ष पर नही सहयोग पर ही आधारित है। जो प्राणी जितना ग्रधिक उन्नत श्रौर प्रबुद्ध है, उसमे उसी अनुपात मे सहयोग और त्यागवृत्ति का विकास देखा जाता है। मनुप्य सभी प्राणियो मे श्रेष्ठ है। इग नाते दूसरो के प्रति सहयोगी बनना उसका मूल स्वभाव है । अन्त करण मे सेवा-भाव का उद्रेक तभी होता है जब ग्रात्मवत् सर्वभूतेपु जैसा उदात्त विचार शेप सृष्टि के साथ ग्रात्मीय सम्बन्ध जोड पाता है । इस स्थिति मे जो सेवा की जाती है वह एक प्रकार से सहज स्फूर्त सामाजिक दायित्व ही होता है । लोक-कल्याण के लिए ग्रपनी सम्पत्ति विर्साजत कर देना एक वात है ग्रीर स्वय सक्रिय घटक बन कर सेवा कार्यों मे जुट जाना दूमरी वात है ग्रीर स्वय सक्रिय घटक बन कर सेवा कार्यों मे जुट जाना दूमरी वात है । पहला सेवा का नवारात्मक रूप है जवकि दूसरा सकारात्मक रूप । इसमे सेवाव्रती "स्लीपिंग पार्टनर" वन कर नही रह सकता, उसे सजग प्रहरी बन कर रहना होता है । श्रावक के बारह व्रतो मे पांचवा परिग्रह परिमाण व्रत सेवा के नकारात्मक पहलू को सूचित करता है जवकि ग्यारहवा पौषघ व्रत और वारहवा अतिथि सविभाग व्रत सेवा के सकारात्मक पहलू को उजागर करता है ।

लोक सेवक मे सरलता, सहृदयता ग्रौर सवेदनशीलता का गुएा होना ग्रावश्यक है। सेवाव्रती को किसी प्रकार का ग्रहम् न छू पाए ग्रौर वह सत्तालिप्सु न वन जाए, इस बात की सतर्कता पद-पद पर वरतनी जरूरी है। विनय को जो धर्म का मूल कहा गया है, उसकी ग्रर्थवत्ता इस सन्दर्म मे वडी गहरी है।

लोकसेवा के नाम पर अपना स्वार्थ साधने वालो को महावीर ने इस प्रकार चेतावनी दी है .---

अर्थात् जो असंविभागी है—जोवन साधनो पर व्यक्तिगत स्वामित्व को सत्ता स्थापित कर दूसरो के प्रकृति प्रदत्त सविभाग को नकारता है. असंग्रह रुचि—जो अपने लिए ही संग्रह करके रखता है और दूसरो के लिए कुछ भी नही रखता, ग्रप्रमाण भोजी—मर्यादा से अधिक भोजन एव जीवन-साधनो का स्वय उपभोग करता है, वह ग्राराधक नही विराधक है, ।

४ धर्मनिरपेक्षताः स्वतन्त्रता, समानता ग्रौर लोक-कल्यागा का भाव धर्म-निरपेक्षता की भूमि मे ही फल-फूल सकता है। धर्म निरपेक्षता का ग्रर्थ धर्म विमुख्ता या धर्म रहितता न होकर ग्रसाम्प्रदायिक भावना

न्प्रपहरण

त्रौर सार्वजनीन समभाव से हे । हमारे देश मे विविध धर्म श्रौर धेफ्क नुयायी है । इन विविध धर्मो के अनुयायियो मे पारस्परिक सौहार्द, सम्मान और ऐक्य की भावना बनी रहे, सबको अपने-अपने ढग से उपासना करने श्रौर अपने-ग्रपने धर्म का विकास करने का पूर्एा अवसर मिले, तथा धर्म के श्राधार पर किसी के साथ भेद भाव या पक्षपात न हो इसी दृष्टि से धर्म निरपेक्षता का भाव हमारे सविधान का महत्त्वपूर्ण अग बना है । धर्म निरपेक्षता की इस ध्रार्थभूमि के ग्रभाव मे न स्वतन्त्रता टिक सकती है श्रौर न समानता और न लोक कल्याण की भावना पनप सकती है । जैन तोर्थव्द्वरो ने सम्यता के प्रारम्भ मे ही शायद यह तथ्य हृदयगम कर लिया था इसीलिए उनका सारा चिन्तन धर्म निरपेक्षता ग्रर्थात् सार्वजनीन समभाव के रूप मे ही चला । इस सम्बन्ध मे निम्न-लिखित तथ्य विशेप महत्त्वपूर्ण हैं '---

(१) जैन तीर्थद्धरो ने अपने नाम पर धर्म का नामकरण नही किया । जैन शब्द बाद का शब्द है। इसे समएा (श्रमण), अर्हत् ग्रौर निग्रंन्थ धर्म कहा गया है। श्रमण शब्द समभाव, श्रमशोलता और वृत्तियो के उपशमन का परिचायक है। ग्रहंत् शब्द भी गुएा वाचक है जिसने पूर्ण योग्यता—पूर्एाता प्राप्त करली है वह है—ग्रहंत्। जिसने सव प्रकार की ग्रन्थियो से छुटकारा पा लिया है वह है निग्रंन्थ जिन्होने राग-द्रेष रूप—शत्रु आन्तरिक विकारो को जीत लिया है वे जिन कहे गये हैं ग्रौर उनके ग्रनुयायी जैन। इस प्रकार जैन धर्म किसी विशेष व्यक्ति, सम्प्रदाय या जाति का परिचायक न होकर उन उदात्त जीवन ग्रादर्शों और सार्वजनीन भावो का प्रतीक है जिनमे ससार के सभी प्राणियो के प्रति इ ात्मोपम्प मैत्री भाव निहित है।

(२) जैन धर्म मे जो नमस्कार मन्त्र है, उसमे किसी तीर्थंड्वर, ग्राचार्य या गुरु का नाम लेकर वन्दना नही की गई है। उसमे पच परमेष्ठियो को नमन किया गया है—णमो ग्ररिहताण, णमो सिद्धाए, णमो ग्रायरियाएा, णमो उवज्फायाण, णमो लोए सव्वसाहूण। अर्थात् जिन्होने अपने शत्रुग्रो पर विजय प्राप्त करली है, उन ग्ररिहन्तो को नमस्कार हो, जो ससार के जन्म-मरएा के चक्र से छूटकर शुद्ध परमात्मा बन गये हैं उन सिद्धो को नमस्कार हो, जो दर्शन, ज्ञान, चारित्र, तप ग्रादि ग्राचारों का स्वय पालन करते हैं और दूसरो से करवाते है उन ग्राचार्यों को प्रति । र हो, जो आगमादि ज्ञान के विशिष्ट व्याख्याता हैं, ग्रौर जिनके सान्निघ्य मे रहकर दूसरे अघ्ययन करते है, उन उपाघ्यायो को नमस्कार हो, लोक मे जितने भी सत्पुरुष हैं उन सभी साधुग्रो को नमस्कार हो, चाहे वे किसी जाति, धर्म, मत या तीर्थ से सम्वन्वित हो । कहना न होगा कि नमस्कार मन्त्र का यह गुर्गानिष्ठ आधार जैन दर्शन की उदार-चेता सार्वजनीन भावना का मेरुदण्ड है ।

(३) जैन दर्शन मे आत्म-विकास अर्थात् मुक्ति को सम्प्रदाय के साथ नही बल्कि सदाचरण व धर्म के साथ जोडा गया है। महावीर ने कहा कि किसी भी परम्परा या सम्प्रदाय मे दीक्षित, किसी भी लिंग मे स्त्री हो या पुरुष, किसी भी वेश मे साधु हो या गृहस्थ, व्यक्ति अपना पूर्श विकास कर सकता है। उसके लिए यह आवश्यक नहो कि वह महावीर द्वारा स्थापित धर्म सघ मे हो दीक्षित हो। महावीर ने अश्रुत्वा केवली को—जिसने कभी भी धर्म को सुना भी नही, परन्तु चित्त की निर्मलता के कारण, केवल-ज्ञान की कक्षा तक पहु चाया है। पन्द्रह प्रकार के सिद्धो मे जो किसी सम्प्रदाय या धार्मिक परम्परा से प्रेरित होकर नही, बल्कि अपने ज्ञान से प्रबुद्ध होते हैं, सम्मिलित कर महावीर ने साम्प्रदा-यिकता की निस्सारता सिद्ध करदी है। आचार्य हरिभद्र ने स्पष्ट कहा है —

> पक्षपातो न मे वीरे, न द्वेष. कपिलादिषु । युक्तिमद् वचन यस्य, तस्य कार्यं परिग्रह: ।।

त्रर्थात् महावीर के प्रति मेरा पक्षपात नही है और कपिल आदि के प्रति मेरा द्वेष नही है। मैं उसी वाणी को मानने के लिए तैयार हू जो युक्ति युक्त है।

वस्तुतः धर्म निरपेक्षता का ग्रर्थ धर्म के सत्य से साक्षात्कार करने को तटस्थ वृत्ति से है । निरपेक्षता अर्थात अपने लगाव ग्रीर दूसरो के द्रेष-भाव से परे रहने की स्थिति । इसी अर्थ मे जैन दर्शन में धर्म की विवेचना करते हुए वस्तु के स्वभाव को धर्म कहा है । जब महावीर से पूछा गया कि ग्राप जिसे नित्य, घ्रुव ग्रीर शाश्वत धर्म कहते है वह कौनसा है—तब उन्होंने कहा—किसी प्राणी को मत मारो, उपद्रव मत करो, किसी को परिताप न दो श्रौर किसी की स्वतन्त्रता का श्रयहरण न करो । इस दृष्टि से जो धर्म के तत्त्व है प्रकारान्तर से वे ही जनतान्त्रिक सामाजिक चेतना के तत्त्व हैं ।

उपर्युं क्त विवेचन से यह स्पष्ट है कि जैन दर्शन जनतान्त्रिक सामाजिक चेतना से प्रारम्भ से ही ग्रपने तत्कालोन सन्दर्भों मे सम्पृक्त रहा है। उसकी दृष्टि जनतन्त्रात्मक परिवेश मे राजनैतिक क्षितिज तक ही सीमित नही रही है। उसने स्वतन्त्रता और समानता जैसे जनतान्त्रिक मूल्यो को लोकभूमि मे प्रतिष्ठित करने की दृष्टि से ग्रहिसा, अनेकान्त ग्रौर ग्रपरिग्रह जैसे मूल्यवान सूत्र दिये है और वैयक्तिक तथा सामाजिक धरातल पर घर्म-सिद्धान्तो की मनोविज्ञान ग्रौर समाजविज्ञान सम्मत व्यवस्था दी है। इससे निश्चय ही सामाजिक ग्रौर आर्थिक क्षेत्र मे सास्क्वतिक स्वराज्य स्थापित करने की दिशा मिलती है।



४

# समत्तावादी समाज∙रचना के आधिक तत्त्व

जीवन के चार पुरुषार्थ माने गये हैं। धर्म, अर्थ, काम और मोझ। धर्म के साथ ग्रर्थ रखने का फलितार्थ यह है कि ग्रर्थ का उपणेग धर्म द्वारा नियन्त्रित हो और धर्म ग्रर्थ द्वारा प्रवृत्यात्मक वने। इस दृष्टि से धर्म-ग्रर्थ का यह सम्वन्ध संनुलिन अर्थ व्यवस्था और सामाजिक समानता स्थापित करने मे सहायव वनता है। धर्म अन्तर की सुषुप्त जक्तिणे को जागृत करने के साध-साथ जरीर-रक्षण के लिये आवध्यक व्यवस्था भी देता है। इनी घरानल पर धर्म आधिक तत्त्वों से जुड़ना है।

जैन घर्म केवल निवृत्तिवादी दर्जन नहीं है। इसमे प्रवृत्तिमूलक घर्म के व्लेक तत्त्व विद्यमान हैं। वस्तुतः निवृत्ति और प्रवृत्ति के उचित समन्वय से ही घर्म का लोनोपकारी रूप प्रकट होता है। कहना तो यह चाहिये कि घर्म का प्रवृत्ति रूप ही उसकी ग्रान्तरिक्ता को, उसकी प्रमूर्तता को उजागर करता है। उदाहरण के लिए अहिंसा घम की ग्रान्तरिक्ता किसे को नही मारने तक ही मीमित नही है। वह दूनरों को ग्रपने तुल्य नमभ्म्ने, उनसे प्रेम करने जैसे विष्टारम् माद में प्रति-फलित होती है। इस दृष्टि से जैन घर्म मे ज्हा एक जोर संसार त्यागी, अपरिग्रही, पंच महाव्त वारी साधु (श्रमण) है वहां दूसरी ग्रोर ससार मे रहते हुए मर्यादिन प्रवृत्तियां करने वाले ग्रग्युवतवारी श्रावक (सद्गृहस्थ) भी हैं। जैन दर्मावलम्वी मात्र साधु हो नहीं है, वड़े-बड़े राजा-नहाराजा, दीवान और नोपाच्यक्ष, सेनापति और क्लिदार तथा सेठ-साहूकार भी इसके मुख्य उपासक रहे हैं। यही नहीं, वैभव सम्यन्नता, दानशीलता, धनाढ्यता और व्यावसायिक कुशलता मे जैन धर्मावलम्वी सदा ग्रग्रणी रहे हैं। ईमानदारी, विश्वस्तता ग्रौर प्रामाणिकता के क्षेत्र मे भी ये प्रतिष्ठित रहे हैं। इस पृष्ठभूमि मे यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि जैन धर्म के आचार-विचारो ने उनकी व्यावसायिकता, प्रवन्धकुशलता ग्रौर आर्थिक गतिविधियो को प्रेरित-प्रभावित किया है।

आधुनिक युग मे महात्मा गाधी ने राजनीति और अर्थनीति के धरातल पर ग्रहिंसात्मक सवेदना से प्रेरित होकर जो प्रयोग किये, उनमे जैन-दर्शन के प्रभावो को सुगमता से रेखाकित किया जा सकता है। आर्थिक क्षेत्र मे ट्रस्टीशिप का सिद्धान्त, ग्रावश्यकताग्रो से ग्रधिक वस्तुओ का सचय न करना, शरीर-श्रम, गो-पालन, स्वाद-विजय, उपवास ग्रादि पर बल इस दृष्टि से उल्लेखनीय है।

जिन दर्शन का मूल लक्ष्य वीतराग भाव अर्थात् राग-द्वेष से रहित् समभाव की स्थिति, प्राप्त करना है। जब तक हृदय मे या समाज मे विपम भाव वने रहते है, तब तक यह स्थिति प्राप्त नही की जा सकती । इस विषमता के कई स्तर हैं, जैसे सामाजिक विषमता, वैचारिक मतभेद स्वार्थ है, और स्वार्थ के कारए ही मन मे कषाय भाव जागृत होते हैं और प्रवृत्तियां पापोन्मुख वनती है छेलोभ और मोह पापो के मूल कहे गये हैं। इस युग के प्रसिद्ध ग्रर्थवेत्ता ग्रीर चिन्तक कार्ल मार्क्स ने भी सभी मघर्षों का मूल अर्थ-मोह बत्ताया है। भगवान् महावीर ने इसे मरिग्रह कहा है। यह अर्थ मोह या परिग्रह कैसे टूटे, इसके लिये जैन घर्म में मुख्यत, वारह वतो की व्यवस्था की गई है। समतावादी समाज-रचना के लिये भ्रावश्यक है कि न मन मे विषम भाव रहे और न समाज मे ग्रसमानता रहे । इसके लिये धार्मिक श्रौर श्रार्थिक दोनो स्तरो पर प्रयत्न अपेक्षित है। जैन दर्शन मे धार्मिक प्रेरणा से जो ग्रर्थतन्त्र उभरा है, वह इस दिशा मे हमारा मार्ग-दर्शन कर सकता है। इस दृष्टि से निम्नलिखित मुख्य तत्त्वो को रेखाकित किया जा सकता है-

- १ श्रम की प्रतिष्ठा।
- २ आवश्यकताग्रो का स्वैच्छिक परिसीमन 🔥
- ३ साधन-शुद्धि पर वल। 🗸
- ४ ग्रजंन का विसर्जन।

जैन मान्यता के अनुसार सभ्यता की प्रारम्भिक ग्रवस्था मे जब प्राकृतिक कल्पवृक्षादि साधनो से ग्रावश्यकताग्रो की पूर्ति होना सभव न रहा, तब ऋषभदेव ने असि, मसि और कृषि रूप जीविकोपार्जन की कला विकसित की ग्रौर समाज को प्रकृति निर्भरता से श्रमजन्य ग्रात्मनिर्भरता की ग्रोर उन्मुख किया ।

जैन-दर्शन मे आत्मा के पुरुषार्थ और थम की विशेष प्रतिष्ठा है। व्यक्ति अपने पुरुषार्थ के बल पर ही आत्मसाधना कर परमात्म-दशा प्राप्त कर सकता है। इस दशा को प्राप्त करने के लिये किसी ग्रन्य का पुरुषार्थ उसके लिये मार्गदर्शक ग्रौर प्रेरक तो बन 'सकता है, पर सहायक नही। इसो दृष्टि से भगवान् महावीर ने ग्रपने साधनाकाल मे इन्द्र की सहायता नहीं स्वीकार की और स्वय के पुरुषार्थ-पराक्रम के बल पर ही उपसर्गों का समभाव पूर्वक सामना किया। 'उपासक दशाग' सूत्र मे भगवान् महावीर ग्रौर कुम्भकार सदालपुत्र का जो प्रसग वर्णित है, उससे स्पष्ट होता है कि गोशालक का, आजीवक मत नियत्तिवाद का विश्वासी है जबकि महावीर का मत आत्म पुरुषार्थ और आत्म पराक्रम को ही अपनी उन्नति का केन्द्र मानता है। जैन साधु को 'श्रमण' और जैन श्रावक को 'श्रमएोपासक' कहा जाना भी इस दृष्टि से अर्थवान बनता है। तप के बारह मेदो मे 'सिक्षाचरी' और 'काण्क्लेश' तथा दैनन्दिन प्रतिलेखन ग्रौर परिमार्जन का कम भी प्रकारान्तर से साधना के क्षेत्र मे शारीरिक श्रम की महत्ता प्रतिष्ठापित करते हैं।

साधना के क्षेत्र मे प्रतिष्ठित श्रम को यह भावना सामाजिक स्तर पर भी समादृत हुई। भगवान् महावीर ने जन्म के आधार पर मान्य वर्ण व्यवस्था को चुनौती दी और उसे कर्म ग्रर्थात् श्रम के आधार पर प्रति-रुठापित किया। उनका स्पष्ट उद्घोष था कर्म से ही व्यक्ति ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य ग्रौर शूद्र बनता है। दूसरे शब्दो में उन्होने 'जन्मना' जाति के स्थान पर 'कर्मणा समूह' को मान्यता दी ग्रौर इस प्रकार सामाजिक प्रतिष्ठा का ग्राधार कर्म शक्ति को बनाया। इसी बिन्दु से श्रम ग्रर्थ व्यवस्था से जुडा ग्रौर के किंदि, गौपालन, वाणिज्य ग्रादि की प्रतिष्ठा बढी।

٦Ę

#### २. आवश्यकताओ का स्वैच्छिक परिसीमन

जीवन मे श्रम की प्रतिष्ठा होने पर जीवन-निर्वाह की ग्रावश्यक वस्तुग्रो को सभी पैदा करने लगे और आवश्यकतानुसार उनमे विनिमय होने लगा। घीरे-घीरे विनिमय के लाभ ने अनावश्यक उत्पादन क्षमता बढाई ग्रौर तब ग्रर्थ-लोभ ने मुद्रा को मान्यता दी। मुद्रा के प्रचलन ने समाज मे ऊँच-नीच के कई स्तर कायम कर दिये। समाज मे श्रम की ग्रपेक्षा पू जी की प्रतिष्ठा वढी ग्रौर नाना प्रकार से शोषण होने लगा। ग्रौद्योगीकरएए, यन्त्रवाद ग्रौर यातायात तथा सचार के द्रुतगामी साधनो के विकास से उत्पादन और वितरण मे ग्रसन्तुलन पैदा हो गया। एक वर्ग ऐसा वना जिसके पास ग्रावश्यकता से अधिक पू जी ग्रौर वस्तु-सामग्री जमा हो गयी और दूसरा वर्ग ऐसा बना जो जीवन-निर्वाह की आवश्यक वस्तुओ से भी वचित रहा। पहला वर्ग दूसरे वर्ग के श्रम का शोषण कर उत्पादन मे सक्रिय भागीदार न वनने पर भी, ग्रघिकाधिक पू जी सचित करने लगा। फलस्वरूप वर्ग सघर्प बढा। यह सघर्ष प्रदेश विशेष तक सीमित न रहकर, ग्रन्तर्राष्ट्रीय समस्या बन गया।

इस समस्या को हल करने के लिए आधुनिक युग मे समाजवाद, साम्यवाद जैसी कई विचारधाराएँ सामने आई । सबकी अपनी-अपनी सीमाएँ हैं। भगवान् महावीर ने आज से २५०० वर्ष पूर्व इस समस्या पर चिन्तन किया ग्रौर कुछ सूत्र दिये जो ग्राज भी हमारे लिए समाधान कारक है।

१ उनका पहला सूत्र यह है कि ग्रावश्यकता से अधिक वस्तुओ का सचय न करो। मनुष्य की इच्छाए ग्राकाश को तरह ग्रनन्त हैं ग्रौर ज्यो-ज्यो लाभ होता है, लोभ की प्रवृत्ति वढतो जाती है। यदि चादी-सोने के कैलाश पर्वत भो व्यक्ति को प्राप्त हो जाए, तब भी उसकी इच्छा पूरी नही हो सकती, अत इच्छा का नियमन ग्रावश्यक है। इस दृष्टि से श्रावको के लिए परिग्रह-परिमाएा या इच्छा-परिमाण व्रत की व्यवस्था की गयी है। इसके ग्रनुसार सासारिक पदार्थों से सम्वन्ध रखने वाली इच्छा को सीमित किया जाता है ग्रौर यह निश्चय किया जाता है कि मैं इतने पदार्थों से ग्रधिक की इच्छा नही करू गा। शास्त्रकारो ने ऐसे पदार्थों को नौ भागो मे विभक्त किया है—१ क्षेत्र (खेत आदि भूमि) २ वस्तु (निवास योग्य स्थान) ३ हिरण्य (चादी) ४ सुवर्एा (सोना)

३३

४ घन (सोना-चादी के ढले हुए सिक्के अथवा घी, गुड, शक्कर झादि मूल्यवान पदार्थ) ६ घान्य (गेहू, चावल, तिल आदि) ७. द्विपद (जिसके दो पॉव हो, जैसे मनुष्य और पक्षी) म चौपद (जिसके चार पाव हो, जैसे हाथी, घोडे, गाय, बैल, भैस, बकरी आदि) झौर ६. कुप्य (वस्त्र, पात्र, औषध, बासन झादि)।

इस प्रकार की मर्यादा से व्यक्ति अनावश्वक संग्रह श्रौर शोषरण की प्रवृत्ति से बचता है ।

२ भगवान् महावीर का दूसरा सूत्र यह है कि विभिन्न दिशाओ मे ग्राने-जाने के सम्बन्ध मे मर्यादा कर यह निश्चय किया जाये कि मैं अमुक स्थान से ग्रमुक दिशा मे ग्रथवा सब दिशाग्रो मे इतनी दूर से अधिक नहीं जाऊगा। इस मर्यादा या निश्चय को दिक्परिमाण व्रत कहा जाता है। इस मर्यादा से वृत्तियो का सकोच होता है, मन की चचलता मिटती है ग्रीर अनावश्यक लाभ या सग्रह के ग्रवसरो पर स्वैच्छिक रोक लगती है। प्रकारान्तर से दूसरो के अधिकार-क्षेत्र मे उपनिवेश वसा कर लाभ कमाने की अथवा शोषण करने की वृत्ति से बचाव होता है। आधुनिक युग मे प्रादेशिक सीमा, ग्रन्तर्राष्ट्रीय सीमा, नाकेवदी ग्रादि की व्यवस्था इसी व्रत के फलितार्थ हैं। क्षेत्र सीमा का ग्रतिक्रमण करना ग्राज भी अन्तर्राष्ट्रीय कानून की निगाह मे ग्रपराध माना जाता है। तस्कर वृत्ति इसका उदाहरण है।

३ भगवान् महावीर ने तीसरा सूत्र यह दिया कि मर्यादित क्षेत्र मे रहे हुए पदार्थों के उपभोग-परिभोग की मर्यादा भी निश्चित की जाए। दिक्परिमाण व्रत के द्वारा मर्यादित क्षेत्र के बाहर का क्षेत्र एव वहा के पदार्थादि से तो निवृत्ति हो जाती है पर यदि मर्यादित क्षेत्र के पदार्थों के उपभोग की मर्यादा निश्चित नही की जाती तो उससे भी ग्रनावश्क सग्रह का ग्रवसर बना रहता है। ग्रत उपभोग-परिभोग परिमाएा व्रत को विशेष व्यवस्था को गयी है। जो एक वार भोगा जा चुकने के पश्चात् फिर न भोगा जा सके, उस पदार्थ को भोगना, काम मे लेना, उपभोग है, जैसे भोजन, पानी ग्रादि; ग्रोर जो वस्तु बार-वार भोगी जा सके, उसे भोगना परिभोग है, जैसे वस्त्र, विस्तर आदि। उपभोग-वस्तुओ मे वे वस्तुए ग्राती है जिनका होना शरीर रक्षा के लिए ग्रावश्यक है। अर्थशास्त्रियो ने ऐसी वस्तुग्रो

ЗX

को म्रावश्यक त्रस्तुए या Necessity कहा है। परिभोग वस्तुओ मे उन पदार्थों की गणना है जो शरीर को सुन्दर भ्रौर म्रलकृत बनाते हैं ग्रथवा जो शरीर के लिए आनन्ददायी माने जाते हैं। भ्रर्थशास्त्रियो ने इन वस्तुम्रो को आरामदायक (Comforts) म्रौर वैलासिक (Luxuries) वस्तुम्रो की श्रेणी मे रखा है। शास्त्रकारो ने उपभोग्य परिभोग्य वस्तुम्रो को २७ मागो मे विभक्त किया है।

इस प्रकार की मर्यादा का उद्देश्य यही है कि व्यक्ति का जीवन सादगीपूर्र्ण हो ग्रौर वह स्वय जीवित रहने के साथ-साथ दूसरो को भी जीवित रहने का अवसर ग्रौर साधन प्रदान कर सके ।

(४) भगवान् महावीर ने चौथा सूत्र यह दिया कि व्यक्ति प्रति-दिन अपने उपभोग-परिभोग मे आने वाली वस्तुओ की मर्यादा निश्चित करे ग्रौर अपने को इतना सयमग्रील वनाये कि वह दूसरो के लिए किसी भी प्रकार बाधक न बने । दिक्परिमाण और उपभोग-परिभोग परिमाग व्रत जीवन भर के लिए स्वीकार किये जाते हैं । ग्रतः इनमे आवागमन का जो क्षेत्र निश्चित किया जाता है तथा उपभोग-परिभोग के लिए जो पदार्थ मर्यादित किये जाते है, उन सबका उपयोग वह प्रतिदिन नही करता है । इसीलिए एक दिन-रात के लिए उस मर्यादा को भी घटा देना, ग्रावागमन के क्षेत्र ग्रौर भोग्योपभोग्य पदार्थों की मर्यादा को भी घटा देना, ग्रावागमन के क्षेत्र ग्रौर भोग्योपभोग्य पदार्थों की मर्यादा को भ्रौर कम कर देना, देशावकाशिक व्रत है । ग्रर्थात् उक्त व्रतो मे जो ग्रवकाश रखा है, उसको भी प्रतिदिन सक्षिप्त करते जाना ।

श्रावक के लिए प्रतिदिन चौदह नियम चिन्तन करने की जो प्रथा है वह इस देशावकाशिक व्रत का ही रूप है। शास्त्रो मे वे नियम इस प्रकार कहे गये हैं —

> सचित्त दव्व विग्गई, पन्नी ताम्बुल वत्थ कुसुमेषु । वाहण सयण विलेवरा, बम्भ दिसि नाहरा भत्तेषु ।।

अर्थात्—१ सचित्त वस्तु, २ द्रव्य. ३ विगय, ४ जूते-खडाऊ, ४ पान, ६ वस्त्र, ७ पुष्प, द वाहन, ६ शयन, १० विलेपन, ११ ब्रह्मचर्य, १२ दिशा, १३ स्नान और १४ भोजन । इन नियमो से व्रत विषयक जो मर्यादा रखी जाती है, उसका सकोच होता है और आवश्यकतायें उत्तरोत्तर सोमित होती हैं। उपर्यु क्त चारो सूत्रो मे जिन मर्यादाग्रो की वात कही गयी है वे व्यक्ति की ग्रपनी इच्छा ग्रौर शक्ति पर निर्भर हैं। महावीर ने यह नहीं कहा कि आवश्यकतायें इतनी-इतनी सीमित हो। उनका सकेत इतना भर है कि व्यक्ति स्वेच्छापूर्वक ग्रपनी शक्ति ग्रौर सामर्थ्य के ग्रनुसार ग्रावश्यक-ताये सीमित करे, डच्छाये नियत्रित करे क्योकि यही परम शान्ति ग्रौर आनन्द का रास्ता है। ग्राज की जो राजनैतिक चिन्तन धारा है उसमे भी स्वामित्व और ग्रावश्यकताग्रो को नियत्रित करने की वात है। यह नियमन, नियत्रण ग्रौर सोमाकन विविध कर पद्धतियो के माघ्यम से कानून के तहत किया जा रहा है। यथा—ग्रायकर, सम्पत्तिकर, भूमि ग्रौर भवन कर, मृत्यु कर ग्रौर नागरीय भूमि सीमाकन एवं विनियमन अधिनियम (ग्ररवन लैण्ड सीलिंग एण्ड रेग्युलेशन) एक्ट ।

भगवान् महावीर ने ग्रपने समय मे, जवकि जनसख्या इतनी नहीं थी, जीवन में जटिलतायें भी कम थी, तब यह व्यवस्था दी थी। उसके बाद तो जनसख्या में विस्फोटक वृद्धि हुई है, जीवन पद्धति जटिल वनी है, आर्थिक दवाव बढा है, ग्राथिक ग्रसमानता की खाई विस्तृत हुई है, फिर भो लगता है कि महावीर द्वारा दिया गया समाधान आज भो ग्रधिक व्यावहारिक और उपयोगी है क्योकि कानून के दबाव से व्यक्ति बचने का प्रयत्न करता है, पर स्वेच्छा से जो आत्मानुशासन आता है, वह अधिक प्रभावो बनता है।

३. साधन-शुद्धि पर बल---भगवान् महावोर ने आवश्यकताओ को सोमित करने के साथ-साथ जो ग्रावश्यकताये शेष रहती हैं, उनकी पूर्ति के लिए भी साधन शुद्धि पर विशेप बल दिया है। महात्मा गाधी भी साध्य को पतित्रता के साथ-साथ साधन की पवित्रता को महत्त्व देते थे। ग्रहिंसा, सत्य, अस्तेय ग्रादि व्रत, साधन की पवित्रता को महत्त्व देते थे। ग्रहिंसा, सत्य, अस्तेय ग्रादि व्रत, साधन की पवित्रता के ही प्रेरक ग्रौर रक्षक है। इन व्रतो के पालन ग्रौर इनके आतिचारो से बचने का जो विधान है, वह भाव-शुद्धि का सूचक है। अपनी ग्रावश्यकताओ की पूर्ति के लिए व्यक्ति को स्थूल हिंसा से बचना चाहियें। उसे ऐसे नियम नही बनाने चाहिए जो अन्याय युक्त हो न ऐसो सामाजिक रूढियो के बन्धन स्वीकार करने चाहिए जिनसे गरीवो का ग्रहित हो। 'ग्रहिभार' (अति भार) अतिचार इस बात पर बल देता है कि ग्रपने ग्रधीनस्थ कर्मचारियो से निश्चित समय से ग्रधिक काम न लिया जाय, न पशुग्रो, मजदूरो ग्रादि पर ग्रधिक वोफ लादा जाए ग्रौर न वाल-विवाह, अनमेल विवाह और रूढियो को

३६

अपनाकर जीवन को भारभूत बनाया जाए । 'भत्त-पाण-विच्छेद' अतिचार से यह तथ्य गृहीत होता है कि व्यक्ति अपना व्यापार इस प्रकार करे कि उससे किसी का भोजन व पानी न छीना जाए ।

सत्यारणुव्रत मे सत्य के रक्षरण ग्रौर ग्रसत्य से बचाव पर बल दिया गया है। कहा गया है कि व्यक्ति ग्रपने स्वार्थ के लिए कन्नालिये ग्रर्थात् कन्या के विषय मे, गवालिए अर्थात् घरोहर के विषय मे, भोमालिए ग्रर्थात् भूमि के विषय मे, णासावहारे ग्रर्थात् घरोहर के विषय मे भूठ न बोले कूडएसक्खिजे ग्रर्थात् भूठी साक्षी न दे। इसी प्रकार सत्यव्रत के अतिचारो से बचने के लिए कहा गया है कि बिना विचारे एकदम किसी पर दोपारोपण न करे, दूसरो को भूठा उपदेश न दे, भूठे लेख, भूठे दस्तावेज न लिखे, न भूठे समाचार या विज्ञापन आदि प्रकाशित करायें और न भूठे हिसाब आदि रखे।

अस्तेय व्रत की परिपालना का, साधन शुद्धता की दृष्टि से विशेष महत्त्व है । मन, वचन ग्रीर काय द्वारा दूसरे के हको को स्वय हरण करना ग्रौर दूसरो से हरण करवाना चोरी है। आज चोरी के साधन स्थूल से सूक्ष्म वनते जा रहे है। सेव लगाने, डाका डालने, ठगने, जेब काटने वाले ही चोर नही हैं बल्कि खाद्य वस्तुग्रो मे मिलावट करने वाले, एक वस्तु वताकर दूसरी लेने-देने वाले, कम तोलने ग्रौर कम नापने वाले, चोरो द्वारा हरण की हुई वस्तु खरीदने वाले, चोरो को चोरी की प्रेरणा करने वाले, फूठा जमा खर्च करने वाले, जमाखोरी करके वाजारो मे एकदम से वस्तु का भाव घटा या वढा देने वाले, भूठे विज्ञापन करने वाले, ग्रवैध रूप से अधिक सूद पर रुपया देने वाले भी चोर हैं। भगवान महावीर ने ग्रस्तेय व्रत के ग्रेतिचारो में इन सबका समावेश किया है। इन सूक्ष्म तरीको की चौर्य वृत्ति के कारण ही आज मुद्रा-स्फीति का प्रसार है ग्रीर विश्व की अर्थव्यवस्था चरमरा रहो है। एक ग्रोर काला धन बढता जा रहा है तो दूसरी ओर गरीब अधिक गरीब बनता जा रहा है। भ्रर्थव्यवस्था के सन्तुलन के लिए श्राजीविका के जितने भी साधन हैं, पूजी के जितने भी स्रोत है उनका ग्रुद्ध और पवित्र होना आवश्यक है।

इसी सन्दर्भ मे भगवान् महावीर ने ऐसे कार्यों के द्वारा आजीविका के उपार्जन का निषेघ किया है जिनसे पाप का भार वढता है स्रौर समाज के लिए जो ग्रहित कर हो । ऐसे कार्यो की सख्या शास्त्रो मे पन्द्रह गिनाई गयी है और इन्हे 'कर्मादान' कहा गया है । इनमे से कुछ कर्मादान तो ऐसे है जो लोक मे निद्य माने जाते हैं ग्रौर जिनके करने से सामाजिक प्रतिष्ठा नष्ट होती है । उदाहरएा के लिये जगल को जलाना (इगालकम्मे), जगल से लकडी आदि काटकर बेचना (त्रणकम्मे) शराब ग्रादि मादक पदार्थों का व्यापार करना (रसवाणिज्जे), ग्रफीम, संखिया ग्रादि जीवन-नाशक पदार्थों को बेचना (विसवाणिज्जे), मुन्दर केश वानी स्त्रियो का कय-विक्रय करना (कैसवाणिज्जे), वनदहन करना (दवागिदावणिया कम्मे), असतजनो ग्रर्थात् ग्रसामाजिक तत्त्वो का पोपएा करना (असईजण-पोसणिया कम्मे) ग्रादि कार्यों को लिया जा सकता है ।

साधन-शुद्धि मे विवेक, सावधानी ग्रौर जागरुकता का महत्त्व है। गृहस्थ को ग्रपनी ग्राजीविका के लिए ग्रारम्भज हिसा ग्रादि करनी पडती है। यह एक प्रकार का ग्रर्थदण्ड है जो प्रयोजन विशेष से होता है पर बिना किसी प्रयोजन के निष्कारण ही केवल हास्य, कौतूहल, अविवेक या प्रमाद वश जीवो को कष्ट देना. सताना ग्रनर्थदण्ड है। 'इस प्रवृत्ति से व्यक्ति को वचना चाहिये और विवेकपूर्वक अपना कार्य-व्यापार सम्पादित करना चाहिये।

जैन दर्शन मे साधन शुद्धि पर विशेष बल इसलिये भी दिया गया है कि उससे व्यक्ति का चरित्र प्रभावित होता है। 'जैसा खावे अन्न वंसा होवे मन' सूक्ति इस प्रसग मे विशेष ग्रर्थ रखतो है। बुरे साधनो से एकत्र किया हुग्रा धन ग्रन्तत व्यक्ति को दुर्व्यसनो की ओर ढकेलता है ग्रीर उसके पतन का कारण बनता है। शास्त्रकारो ने इसलिये खाद्य शुद्धि ग्रीर खाद्य स्यम पर विशेष बल दिया है। तप के बारह प्रकारो मे प्रथम चार तप--ग्रनशन, उएगोदरी, भिक्षाचर्या और रस-परित्याग प्रकारान्तर से भोजन से ही सम्बन्धित है। साधु की भिक्षाचर्या के सम्बन्ध मे जो नियम बनाये गये है वे भी किसी न किसी रूप मे गृहस्थ की साधन शुद्धि और पवित्र भावना पर ही बल देते है।

४ ग्रजंन का विसर्जन :— उपर्युक्त विवेचन से यह नही समफा जाना चाहिये कि जैन घर्मावलम्बी भ्राथिक दृष्टि से सम्पन्न नही होते। इसके विपरीत ऐसे उदाहरण पर्याप्त हैं जो उनकी वैभव सम्पन्नता और श्रीमन्तता को सूचित करते हैं। 'उपासक दशाग' सूत्र मे भगवान् महावीर के दस आदर्श श्रावको का वर्णन आया है। वहाँ उल्लेख है कि आनन्द, नन्दिनीपिता और सोलिहिपिता के पास १२-१२ करोड मोनैयो की सम्पत्ति भी। चार-चार करोड सोनैया निधान रूप अर्थात् खजाने मे था, चार-चार करोड सोनैयो का विस्तार (द्विपद, चतुप्पद, धन-धान्य म्रादि की सम्पत्ति) था और चार-चार सोनैयो से व्यापार चलता था। इसके अलावा उनके पास गायो के चार-चार गोकुल थे (एक गोकुल मे दस– हजार गाये होती थी)। इसी प्रकार कामदेव, चुल्लशतक, कुण्डकोलिक के पास १८-१८ करोड सोनैये थे ग्रीर गायो के ६ गोकुल थे। चुलनीपिता, सुरादेव, महाशतक के पास २४-२४ करोड सोनैयो की सम्पत्ति और गायो के ६ गोकुल थे। सद्दालपुत्त जो जाति का कुम्भकार था, उसके पास तीन करोड सोनैयो की सम्पत्ति थी और दस हजार गायो का एक गोकुल था। मध्ययुग मे वस्तुपाल-तेजपाल ग्रीर भामाणाह जैसे श्रेष्ठि थे। ग्राधुनिक युग मे भी श्रेष्ठियो की कमी नही है।

इससे स्पष्ट है कि महावीर गरीवी का समर्थन नही करते । उनका प्रहार घन के प्रति रही हुई मूच्छींवृत्ति पर है । वे व्यक्ति को निाष्क्रय या ग्रकर्मण्य बनाने को नही कहते, पर उनका वल अर्जित सम्पत्ति को दूसरो मे बाँटने पर है । उनका स्पष्ट उद्घोष है—'ग्रसविभागी ण हु तस्स मोक्खो' अर्थात् जो ग्रपने प्राप्य को दूसरो मे वाँटता नही, उसकी मुक्ति नही होती । अर्जन के विसर्जन का यह भाव उदार ग्रौर सवेदनशील व्यक्ति के हृदय मे ही जागृत हो सकता है ग्रौर ऐसा व्यक्ति कूर, हिंसक या पापाचारी नही हो सकता । निश्चय ही ऐसा व्यक्ति मिष्टभापी, मितव्ययी, सयमी ग्रौर सादगीपूर्ण जीवन व्यतीत करने वाला होगा और इन सबके सम्मिलित प्रभाव से उसकी सम्पत्ति भी उत्तरोत्तर वृद्धिमान होगा ।

ग्रजंन का विसर्जन नियमित रूप से होता रहे ग्रौर मर्यादा से ग्रधिक सम्पत्ति सचित न हो, इसके लिए ग्रतिथि सविभाग व्रत ग्रौर दान का विधान है। भगवती सूत्र मे तु गिया नगरी के ऐसे श्रावको का वर्एन ग्राता है जिनके घरो के द्वार ग्रतिथियो के लिए सदा खुले रहते थे। ग्रतिथियो मे साधुग्रो के ग्रतिरिक्त जरूरतमन्द लोगो का भी समावेश है। पुण्य तत्त्व के प्रसग मे पुण्य वन्ध के नौ कारएा वताये गये हैं। इस दृष्टि से वे उल्लेखनीय हैं। उनके नाम इस प्रकार हैं --- (१) भूखे को भोजन देना (ग्रन्न पुण्य), (२) प्यासे को पानी (पेय पदार्थ) पिलाना, (पान पुण्य), (३) जरूरतमन्द को मकान ग्रादि देना (स्थान पुण्य), (४) पाट, विस्तर ग्रादि देना (शयन पुण्य), (५) वस्त्र आदि देना (वस्त्र पुण्य), (६) मन, (७) वचन ग्रीर (५) शरीर की शुभ प्रवृत्ति से समाज सेवा करना (मन पुण्य, वचन पुण्य और काय पुण्य) तथा (६) पूज्य पुरुषो ग्रीर समाज सेवियो के प्रति विनम्र भाव प्रकट करते हुए उनका सम्मान-सत्कार करना (नमस्कार पुण्य)। ग्राज भी विभिन्न व्यक्तियो ग्रीर संस्थाग्रो—द्वारा गरीबो, विधवाग्रो ग्रीर ग्रसहायो के लिये कई पारमार्थिक कार्य ट्रस्टो द्वारा सम्पन्न होते हैं 1

म्रावश्यकता से म्रघिक सचय न करना और मर्यादा से अधिक प्राप्य सम्पत्ति को जरूरतमन्द लोगो मे वितरित कर देने की भावना ही जन कल्याण के कार्य को आगे बढाती है। दान या त्याग का यह रूप केवल रूढि पालन नही है। समाज के प्रति दायित्व वोध भी है। दान का उद्देश्य समाज मे ऊँच-नोच का स्तर कायम करना नही, वरन् जीवन रक्षा के लिये आवश्यक वस्तुम्रो का समवितरण करना है। धर्म शासन इस प्रवृत्ति पर जितना बल देता है उत्तना ही बल जनतात्रिक समाजवादी शासन व्यवस्था भी देती है।

जैन दर्शन मे दान का यह पक्ष केवल अर्थ दान तक ही सीमित नही है। यहाँ अर्थदान से अधिक महत्त्व दिया गया है आहार दान, औषध दान, ज्ञान दान और अभय दान को। उत्तम दान के लिये यह आवश्यक है कि जो दान दे रहा है वह निष्काम भावना से दे और जो दान ले रहा है उसमे किसी प्रकार की दीन या हीन भावना पैदा न हो। दान देते समय दानदाता को मान सम्मान की भूख नही होनो चाहिये। निर्लोभ और निरभिमान भाव से किया गया दान ही सच्चा दान है। दाता के मन मे किसी प्रकार का ममत्व भाव न रहे, इसी दृष्टि से शास्त्रो मे गुप्तदान की महिमा बतायी गई है।

दान की होड मे येन-केन प्रकारेण घन वटोरने की प्रवृत्ति आत्मलक्षी व्यक्ति के लिये हितकर नही हो सकती। दान मे मात्रा का नही, गुणात्मक्ता का महत्त्व है। नीति और न्याय से अजित सम्पदा का दान ही वास्तविक दान है। ग्रावश्यकता से अधिक वस्तु का सचय न

४०

कर, दूसरो को दे देना लोक धर्म है, पर अपनी आवश्यक वस्तुग्रो मे से कमी करके, दूसरो के लिये देना आत्म धर्म है। इस दूसरे रूप मे ही व्यक्ति ग्रपनी प्रवृत्तियो का विशेप नियमन कर पाता है।

उपर्युंक्त विवेचन से स्पष्ट है कि जैन दर्शन मे जिन आर्थिक तत्त्वो का सगुम्फन है, उनकी ग्राज के सन्दर्भ मे बडी प्रासगिकता है और घर्म तथा ग्रर्थ की चेतना परस्पर विरोघी न होकर एक दूसरे की पूरक है।



# Y

## सांस्कृतिक समन्वय और भावनात्मक एकता

#### धर्म ग्रौर संस्कृति

संस्कृति जन का मस्तिष्क है और धर्म जन का हृदय। जब-जब संस्कृति ने कठोर रूप घारण किया, हिंसा का पथ ग्रपनाया, ग्रपने रूप को भयावह व विकृत बनाया, तब-तब धर्म ने उसे हृदय का प्यार लुटा कर, मैत्री और करुगा की बरसात कर, उसके रक्तानुरंजित पथ को शीतल ग्रीर अमृतमय बनाया। सयम, तप ग्रीर सदाचार से उसके जीवन को सौन्दर्य श्रीर शक्ति का वरदान दिया। मनुष्य की मूल समस्या है—आनन्द की खोज। यह ग्रानन्द तब तक नही मिल सकता जब तक कि मनुष्य भय-मुक्त न हो, ग्रातक-मुक्त न हो। इस भय-मुक्ति के लिये दो शर्ते ग्राव-श्यक है। प्रथम तो यह कि मनुष्य ग्रपने जीवन को इतना शीलवान, सदा-चारी और निर्मल बनाये कि कोई उससे न डरे। द्वितीय यह कि वह अपने मे इतना पुरुषार्थ, सामर्थ्य ग्रीर बल सचित करे कि कोई उसे डरा-धमका न सके। प्रथम शर्त को धर्म पूर्ण करता है तो दूसरी को संस्कृति।

### जेन घर्म ग्रौर मानव-संस्कृति

जैन धर्म ने मानव सस्कृति को नवीन रूप ही नही दिया, उसके स्रमूर्त भाव तत्त्व को प्रकट करने के लिए सभ्यता का विस्तार भी किया । प्रथम तीर्थंकर—ऋषभदेव इस मानव-सस्क्रुति के सूत्रघार बने । उनके पूर्व युगलियो का जीवन था, भोगमूलक दृष्टि की प्रघानता थी, कल्पवृक्षो के स्राधार पर जीवन चलता था । कर्म और कर्त्तव्य की भावना सुषुप्त थी । लोग न खेती करते थे न व्यवसाय । उनमे सामाजिक चेतना श्रौर लोक दायित्व की भावना के अकुर नही फूटे थे । ऋषभदेव ने श्रादर्श राजा के रूप मे भोगमूलक संस्कृति के स्थान पर कर्ममूलक संस्कृति की प्रतिष्ठा को । पेड-पौधो पर निर्भर रहने वाले लोगो को खेती करना वताया । आत्म-शक्ति से अनभिज्ञ रहने वाले लोगो को अक्षर श्रौर लिपि का ज्ञान देकर पुरुपार्थी वनाया । दैववाद के स्थान पर पुरुषार्थवाद की मान्यता को सम्पुष्ट किया । श्रन्याय और ग्रत्याचार के विरुद्ध लडने के लिये हाथो मे वल दिया । जड संस्कृति को कर्म को गति दी, चेतनाशून्य जीवन को सामाजिकता का वोध और सामूहिकता का स्वर दिया । पारिवारिक जीवन को मजवूत वनाया, विवाह, प्रथा का समारम्भ किया । कला-को श्राल ग्रीर उद्योग-घन्घो की व्यवस्था कर निष्क्रिय जीवन-यापन की प्रणाली को संक्रिय और सक्षम वनाया ।

#### संस्कृति का परिष्कार श्रौर महावीर

अन्तिम तीथँकर महावीर तक ग्राते-ग्राते इस संस्कृति मे कई परि-वर्तन हुए । संस्कृति के विशाल सागर मे विभिन्न विचार-धाराओ का मिलन हुआ । पर महावीर के समय इस सांस्कृतिक मिलन का कुत्सित और वीभत्स रूप ही सामने ग्राया । संस्कृति का जो निर्मल और लोक-कल्याणकारी रूप था, वह ग्रव विकारग्रस्त होकर चन्द व्यक्तियो की ही मम्पत्ति वन गया । धर्म के नाम पर क्रियाकाण्ड का प्रचार वढा । यज्ञ के नाम पर मूक पशुग्रो की वलि दी जाने लगी । अश्वमेध ही नही नरमेध भी होने लगे । वर्णाश्रम व्यवस्था मे कई विकृतियाँ ग्रा गईं । स्त्री ग्रौर शूद्र ग्रधम तथा निम्न समर्भे जाने लगे । उनको आत्म-चिन्तन ग्रौर सामा-जिक-प्रतिष्ठा का कोई ग्रधिकार न रहा । त्यागी-तपस्वी समभे जाने वाले लोग अब लाखो-करोडो की सम्पत्ति के मालिक वन बैठे । सयम का गला घोटकर भोग ग्रौर ऐश्वर्य किलकारियाँ मारने लगा । एक प्रकार का सास्कृतिक सकट उपस्थित हो गया । इससे मानवता को उवारना आव-ध्यक था ।

वर्ढ मान महावीर ने सवेदनशील व्यक्ति की भाँति इस गम्भोर स्थिति का अनुशीलन ग्रौर परीक्षर्णा किया । साढे वारह वर्षों की कठोर साधना के वाद वे मानवता को इस सकट से उवारने के लिए अमृत ले आये । उन्होने घोषरणा की—सभी जीव जीना चाहते है, मरना कोई नही चाहता । सभी को अपना आयुष्य प्रिय है । सुख अनुकूल है और दुख प्रतिकूल है । वध सभी को अप्रिय लगता है और जीना सबको प्रिय लगता है । प्राणी मात्र जीवित रहने की कामना करता है । यज के नाम पर की गई हिंसा ग्रधर्म है । सच्चा यज्ञ आत्मा को पवित्र बनाने मे है । इसके लिये कोध की बलि दीजिये, मान को मारिये, माया को काटिये और लोभ का उन्मूलन कीजिये । महावीर ने प्राणी मात्र की रक्षा करने का उद्बोधन दिया । धर्म के इस अहिंसामय रूप ने संस्कृति को अत्यन्त सूक्ष्म और विस्तृत बना दिया । उसे जनरक्षा (मानव-समुदाय) तर्क सीमित न रख कर समस्त प्राणियो की सुरक्षा का भार भी सम्भलवा दिया । यह जनतत्र से भी आगे प्राण्तन्त्र का व्यवस्था का सुन्दर उदाहरण है ।

जैन धर्म ने सास्कृतिक विषमता के विरुद्ध श्रपनी श्रावाज वुलन्द की । वर्णाश्रम व्यवस्था की विकृति का गुद्धिकरण किया। जन्म के झाधार पर उच्चता और नीचता का निर्णय करने वाले ठेकेदारो को मुँहतोड जवाब दिया। कर्म के आधार पर ही व्यक्तित्व की पहचान की । हरिकेशी चाण्डाल और सद्दालपुत्त कुम्भकार को भी आचरण की पवित्रता के कारण झात्म-साधको मे गौरवपूर्ण स्थान दिया।

प्रपमानित ग्रौर ग्रचल सम्पत्तिवत् मानी जाने वाली नारी के प्रति आत्म-सम्मान ग्रौर गौरव की भावना जगाई । उसे धर्म ग्रथो को पढने का ही अधिकार नही दिया वरन् ग्रात्मा के चरम-विकास मोक्ष की भी अधिकारिणी माना । श्वेताम्बर परम्परा के अनुसार इस युग मे सर्वप्रथम मोक्ष जाने वाली ऋषभदेव की माता मरुदेवी हो थी । नारी को अवला और शक्तिहीन नही समक्षा गया । उसकी ग्रात्मा मे भी उतनी ही शक्ति सभाव्य मानी गई जितनो पुरुष मे । महावीर ने चन्दनवाला को इसी शक्ति को पहचान कर्र उसे खत्तीस 'हजार साध्न्यों का नेतृत्व प्रदान किया । नारो को दब्बू, ग्रात्मभीरु और साधना क्षेत्र मे बाधक नही माना गया । उसे साधना मे पतित पुरुष को उपदेश देकर सयम-पथ पर लाने वाली प्रेरक शक्ति के रूप मे देखा गया । राजुल ने सयम से पतित रथनेमि

|  | १ | सव्वे जीवा वि | न इच्छति, श्लीविउन | मरिज्जिउ | दशव कालिक | ६/१० |
|--|---|---------------|--------------------|----------|-----------|------|
|--|---|---------------|--------------------|----------|-----------|------|

२ सव्वे पाएाा पियाउया सुहसाया, दुक्ख पडिकूला, ग्रप्पियवहा । पियजीविएगो, जीविउकामा, सब्वेसि, जीविय पिय ॥ ---ग्राचाराग २/२/३ को उद्वोधन देकर' अपनी आत्मशक्ति का ही परिचय नही दिया, वरन् तत्त्वज्ञान का वास्तविक स्वरूप भी समभाया ।

#### सास्कृतिक समन्वय श्रोर मावनात्मक एकता

जैन घर्म ने सास्कृतिक समन्वय और एकता की भावना को भी वलवती वनाया। यह समन्वय विचार और ग्राचार दोनो क्षेत्रो मे देखने को मिलता है। विचार-समन्वय के लिए अनेकान्त दर्शन की देन ग्रत्यन्त महत्त्वंपूर्र्श है। भगवान् महावीर ने इस दर्शन की मूल भावना का विश्ले-पण करते हुए सासारिक प्राणियो को वोघ दिया — किसी वात को, सिद्धात को एक तरफ से मत देखो, एक ही तरह उस पर विचार मत करो। तुम जो कहते हो वह सच होगा, पर दूसरे जो कहते हैं, वह भी सच हो सकता है। इसलिये सुनते हो भड़को मत, वक्ता के हष्टिकोण से विचार करो।

आज समार मे जो तनाव ग्रौर द्वन्द्व है वह दूसरो के दृष्टिकोण को न समफ़ने या विपर्यय रूप से समफ़ने के कारण हैं। ग्रगर अनेकान्तवाद के ग्रालोक मे सभी व्यक्ति ग्रौर राष्ट्र चिन्तन करने लग जार्ये तो फगडे की जड ही न रहे। सस्कृति के रक्षण और सवर्धन मे जैनधर्म की यह देन ग्रत्यन्त महत्त्वपूर्ए है।

श्राचार-समन्वय की दिजा मे मुनि-धर्म और गृहस्थ धर्म की व्यवस्था दी है। प्रवृत्ति और निवृत्ति का सामजस्य किया गया है। ज्ञान और किया का, स्वाध्याय और सामायिक का सन्तुलन इसीलिये ग्रावश्यक माना गया है। मुनिधर्म के लिये महाव्रतो के परिपालन का विधान है। वहाँ सर्वथा--प्रकारेण तीन करण तीन योग (मन, वचन और कर्म से न करना, न कराना और न करते हुए का ग्रनुमोदन करना) से हिंसा, फूठ, चोरी, मैथुन और परिग्रह के त्याग को वात कही गई है। गृहस्थ धर्म मे ग्रणुव्रतो की व्यवस्था दी गई है. जहाँ यथाणक्य इन आचार नियमो का पालन ग्रभिप्रेत है। प्रतिमाधारी श्रावक वानप्रस्थाश्रमी की तरह और साधु सन्यासाश्रमी की तरह माना जा सकता है।

हे यग्न कामिन् <sup>।</sup> धिक्कार है तुम्मे कि तू भोगी जीवन के लिए वमन किये हुए भोगो को पुन भोगने की इच्छा करता है । इससे तो तेरा मरना श्रेयस्कर है ।

विरत्यु ते जसोकामी, जो त जीवियकारएा । वन्त डच्छमि ग्रावेउ, सेय ते मरएा भवे ।।

सास्कृतिक एकता की दृष्टि से जैनधर्म का मूल्याकन करते समय यह स्पष्ट प्रतिभासित होता है कि उसने सम्प्रदायवाद, जातिवाद प्रातीयतावाद, ग्रादि सभी मतभेदो को भुला कर राष्ट्र-देवता को वडी $\checkmark$ उदार भ्रोर म्रादर की दृष्टि से देखा है। प्रत्येक धर्म के विकसित होने के कुछ विशिष्ट क्षेत्र होते हैं। / उन्ही दायरों में वह घर्म वधा रहता है पर जैन घर्म इस दृष्टि से किसी जनपद या प्रान्त विशेष मे ही वन्धा हुआ नही रहा । उसने भारत के किसी एक भाग विशेष को ही श्रपनी श्रद्धा का, सांघना का ग्रीर चिन्तना का क्षेत्र नही बनाया। वह सम्पूर्ए राष्ट्र को अपना मानकर चला । धर्म का प्रचार करने वाले विभिन्न तीर्थकरो की जन्मभूमि, दीक्षास्थली, तपोभूमि, निर्वाणस्थली, आदि अलग-ग्रलग-रही है-। भगवान् महावीर विदेह (उत्तर बिहार) में उत्पन्न हुए तो उनका सांधना क्षेत्र व निर्वाण स्थल मगेध (दक्षिए विहार) रहा । तैइसवें तीथ-कर पार्श्वनाथ का जन्म तो वारागासी में हुआ पर उनका निर्वाणस्थल बना सम्मेदशिखर । प्रथम तीर्थंकर भगवान् ऋषभदेव ग्रयोघ्या मे जन्मे, पर उनको तपोभूमि रही कैलाश पर्वत और भगवान् अरिष्टनेमि का कर्म व घर्म क्षेत्र रहां सौराष्ट्र-गुजरात । भूमिगत सीमा की दृष्टि से जैनधर्म सम्पूर्ण राष्ट्र में फैला । देश की चप्पा-चप्पा भूमि इस धर्म की श्रद्धा श्रोर शक्ति का श्राधार बनी । दक्षिएा भारत के श्रवणवेलगोला व कारकल आदि स्थानो पर स्थित वाहुवली के प्रतोक आज भी इस राष्ट्रीय चेतना के प्रतीक हैं।

जैन धर्म की यह सास्कृतिक एकता भूमिगत हो नही रही । भाषा ग्रीर साहित्य मे भी उसने समन्वय का यह ग्रीदार्य प्रकट किया । जैना-चार्यों ने संस्कृत को ही नही ग्रन्थ सभी प्रचलित जनपदीय भाषाग्रो को ग्रपना कर उन्हे समुचित सम्मान दिया । जहाँ-जहाँ भी वे गये, वहाँ-वहाँ की भाषाग्रो को, चाहे वे ग्रार्य परिवार की हो, चाहे द्रविड परिवार की-अपने उपदेश ग्रीर साहित्य का माघ्यम वनाया । इसी उदार प्रवृत्ति के कारण मघ्ययुगीन विभिन्न जनपदीय भाषाग्रो के मूल रूप सुरक्षित रह सके हैं । ग्राज जब भाषा के नाम पर विवाद ग्रीर मतभेद हैं, तव ऐसे समय मे जैन धर्म की यह उदार दृष्टि स्तुत्य ही नही, ग्रनुकरणीय भी है ।

साहित्यिक समन्वय की दृष्टि से तीर्थंकरो के म्रतिरिक्त राम<sup>ं</sup> और कृष्ण जैसे लोकप्रिय चरित्र नायको को जैन साहित्यकारो ने सम्मान का स्थान दिया । जो पात्र ग्रन्यत्र घृणित ग्रौर वीभत्स दृष्टि से चित्रित किये गये हैं, वे जैन साहित्य मे उचित सम्मान के अधिकारी वने हैं । इसका कारए णायद यह रहा कि जैन साहित्यकार अनार्य भावनाओ को किसी प्रकार को ठेस नही पहुँचाना चाहते थे । यही कारण है कि वासुदेव के शत्रुग्रो को भी प्रति–वासुदेव का उच्च पद दिया गया है । नाग, यक्ष आदि को भी अनार्य न मान कर तीर्थंकरो का रक्षक माना है और उन्हे देवालयो मे स्थान दिया है । कथा-प्रवन्घो मे जो विभिन्न छन्द और राग-रागनियाँ प्रयुक्त हुई हैं उनकी तर्जे वैप्णव साहित्य के सामजस्य को सूचित करती हैं । कई जैनेतर संस्कृत और डिंगल ग्रयो की लोकभाषात्रो मे टीकाएँ लिख कर भी जैन विद्वानो ने इस सांस्कृतिक विनिमय को प्रोत्साहन दिया है ।

जैन धर्म अपनी समन्वय भावना के कारण ही सगुएा भक्ति के भगड़े में नही पडा। गोस्वामी तुलसीदाम के ममय इन दोनो भक्ति धाराम्रो मे जो ममन्वय दिखाई पडता है, उसके वीज जैन भक्तिकाव्य मे ग्रारम्भ में मिलते हैं। जैन दर्शन में निराकार ग्रात्मा (सिद्ध) ग्रौर वीनराग साकार भगवान् (अरिहन्त) के स्वरूप में एकता के दर्शन होते हैं। पच-परमेव्ठी नमस्कार महामत्र (णमो ग्रारिहताएा, णमो सिद्धाण एामो ग्रायरियाण. णमो उवज्भायाएां, णमो लोए सव्व साहण) में सगुण और निर्गु एा भक्ति का कितना मुन्दर मेल विठाया है। अरिहन्त संकल परमात्मा सगुण, साकार हैं। सिद्ध निष्कल परमात्मा निर्गु एा निराकार हैं। एक ही मगलाचरएा में इस प्रकार का समभाव अन्यत्र देखने को नही मिलता।

यह समन्वय भावना अनुपम उदारता की फलश्रुति है। नमस्कार महामत्र किसी वैयक्तिक निष्ठा का प्रतिपादक न होकर गुएानिष्ठा का जीवन्त प्रतीक है। इसमे जैनघर्म के सर्वाधिक पूजनीय, वन्दनीय, महनीय २४ तीर्थंकरो मे से किसी का नाम निर्देश नही है। व्यक्ति विशेप को नम-स्कार न करके गुएाो को नमन किया गया है। जो कोघ, ग्रहंकार आदि विकारो से मुक्त हो गये हैं उन ग्ररिहन्तो को नमस्कार है, जिन्होंने साधना का लक्ष्य प्राप्त कर लिया है उन सिद्धो को नमस्कार है, जो शुद्ध ग्राचार मे ग्रादर्श हैं उन ग्राचार्यों को नमस्कार है, जो शुद्ध ग्राचा दान करने मे कुशल हैं उन उपाध्यायों को नमस्कार है और जो साधना के शुद्ध मार्ग पर गतिशील हैं, विश्व के उन सभी साधुओ को नमस्कार है। जिसकी ग्रात्मा सभी प्रकार के विकारो से मुक्त हो गई है जो ग्रुढ, बुढ, निर्मंल और ग्रखण्ड आनन्दधाम है वही हमारे लिए परम आराध्य है। महान् ग्राघ्यात्मयोगी आनन्दघन ने कहा है—उस परम तत्त्व को चाहे राम के नाम से कोई सम्वोधित करे, चाहे रहमान के नाम से, चाहे कृष्ण के नाम से या महादेव के नाम से, चाहे पार्श्वनाथ के नाम से, चाहे ब्रह्मा के नाम से, किन्तु वह महा चैतन्य स्वय ब्रह्म स्वरूप ही है—

> राम कहौ रहमान कहौ कोउ, कान्ह कहौ महादेव री। पारसनाथ कहौ कोउ ब्रह्मा, सकल ब्रह्म स्वमेव री।।

मिट्टी का रूप तो एक ही है किन्तु पात्र भेद से अनेक नाम कहे जाते हैं तथा—यह घड़ा है, यह कु डा है ग्रादि, उसी प्रकार इस परम तत्त्व के पृथक्-पृथक् भाग कल्पना मे किये गये है, किन्तु वास्तव मे वह तो ग्रखण्ड स्वरूप ही है—

> भाजन मेद कहावत नाना, एक मृत्तिका रूप री। तैसे खण्ड कल्पनारोपित, आप भ्रखण्ड सरूप री।।

जो निज स्वरूप मे रमए करे उसे राम कहना चाहिए, जो प्राएगि मात्र पर रहम (दया) करे उसे रहमान । जो ज्ञानावरणादि कर्मों को कृश म्रर्थात् नष्ट करे उसे कृष्ण कहना चाहिए और जो निर्वाण प्राप्त करे उसे महादेव । अपने श्रात्म स्वरूप को जो स्पर्श करे उसे पार्श्वनाथ कहना चाहिये ग्रौर जो चैतन्य आत्म-शुद्ध रूप सत्ता को पहचाने, वह ब्रह्मा है । यह परम तत्त्व निष्कमं (कर्म उपाधि से रहित), ज्ञाता, द्रष्टा और चैतन्य-मय है—

निज पद रम राम सो कहियै, रहम करैं रहमान रो । करषै करम कान्ह सो कहियै, महादेव निरवाण री ।। परसे रूप सो पारस कहियै, ब्रह्म चिन्है सो ब्रह्म री । इह विध साघ्यो ग्राप 'ग्रानदघन', चेतनमय निष्कर्म री ।।

इस प्रकार स्पष्ट है कि जैनदर्शन में किसी व्यक्ति, वर्ण, जाति, मत या सम्प्रदाय के लिये कोई स्थान नही है । यहाँ महत्त्व है केवल झात्म-गुणो का ।

जैन कवियो ने काव्य-रूपो के क्षेत्र मे भी कई नये प्रयोग किये । उसे सकीर्एा परिषि से बाहर निकाल कर व्यापकता का मुक्त क्षेत्र दिया । साहित्यशास्त्रियो द्वारा प्रतिपादित प्रबन्ध-मुक्तक को चली श्राती हुई

۲r

काव्य-परम्परा को इन कवियो ने विभिन्न रूपो मे विकसित कर काव्य-शास्त्रीय जगत मे एक क्राति सी मचा दी । दूसरे शब्दो मे यह कहा जा सकता है कि प्रत्रन्ध ग्रौर मुक्तक के वीच काव्य-रूपो मे कई नये स्तर इन कवियो ने निर्मित किये ।

जैन कवियो ने नवीन काव्य-रूपो के निर्माण के साथ-साथ प्रचलित काव्य-रूपो को नई भाव-भूमि और मौलिक अर्थवत्ता प्रदान की । इन सबमे उनकी व्यापक, उदार दृष्टि ही काम करती रही । उदाहरण के लिए वेलि, वाहरमासा, विवाहलो, रासो, चौपाई, सघि म्रादि काव्य रूपो के स्वरूप का अघ्ययन किया जा सकता है । 'वेलि' सज्ञक काव्य डिंगल शैली मे सामान्यत वेलियो छद मे ही लिखा गया है पर जैन कवियो ने 'वेलि' काव्य को छन्द विशेप की सीमा से वाहर निकाल कर वस्तु श्रौर शिल्प दोनो दृष्टि से व्यापकता प्रदान की। 'वारहमासा' काव्य ऋतु काव्य रहा है जिसमे नायिका एक-एक माह के कम से अपना विरह, प्रकृति के विभिन्न उपादानो के माध्यम से व्यक्त करती है । जैन कवियो ने वारह मासा की इस विरह-निवेदन-प्रणाली को ग्राघ्यात्मिक रूप देकर इसे श्र गार क्षेत्र से वाहर निकालकर भक्ति ग्रौर वैराग्य के क्षेत्र तक ग्रागे वढाया । 'विवाहलो' संज्ञक काव्य मे सामान्यत नायक-नायिका के विवाह का वर्णन रहता है, जिसे 'व्याहलो' भी कहा जाता है। जैन कवियो ने इसमे नायक का किसी स्त्री से परिणय न दिखा कर सयम और दीक्षा कुमारी जैसी अमुर्त भावनाओ को परिएाय के बधन मे वाधा । रासो, मुंधि ग्रीर चौपाई जैसे काव्य रूपो को भी इसी प्रकार नया भाव-बोध दिया । 'रासो' यहाँ केवल युद्धपरक वीर काव्य का व्यजक न रह कर प्रेमपरक गेय काव्य का प्रतीक वन गया । 'सघि' शब्द श्रपभ्र श महाकाव्य के सर्ग का वाचक न रह कर विशिष्ट काव्य विधा का ही प्रतीक बन गया। 'चौपाई' सज्ञक काव्य चौपाई छन्द मे ही वन्धा न रहा, वह जीवन की व्यापक चित्रएा क्षमता का प्रतीक वनकर छन्द की रूढ कारा से मुक्त हो गया ।

उपर्युं क्त उदाहरणो से स्पष्ट है कि जैन कवियो ने एक ओर काव्य रूपो की परम्परा के घरातल को व्यापकता दी तो दूसरी ग्रोर उसको वहिरग से ग्रन्तरग को ओर तथा स्थूल से सूक्ष्म की ओर भी खीचा ।

यहाँ यह भी स्मरगीय है कि जैन कवियो ने केवल पद्य के क्षेत्र मे ही नवीन काव्यरूप नही खडे किये वरन् गद्य के क्षेत्र मे भी कई नवीन काव्य- रूपो गुर्वावली, पट्टावली, उत्पत्तिग्रथ, दफ्तरबही, ऐतिहासिक टिप्पण, ग्रथ प्रशस्ति, ववनिका, दवावैत, सिलोका, बालाववोघ, बात आदि को सृष्टि की । यह सृष्टि इसलिए और भी महत्त्वपूर्ण है क्योकि उसके द्वारा हिन्दी गद्य का प्राचीन ऐतिहासिक विकास स्पष्ट होता है । हिन्दी के प्राचीन ऐतिहासिक और कलात्मक गद्य मे इन काव्य रूपो की देन महत्त्व-पूर्ण है ।

#### जैन-धर्म का लोक-संग्राहक रूप

धर्म का म्राविर्भाव जब कभी हुम्रा विषमता मे समता, म्रव्यवस्था मे व्यवस्था और म्रपूर्णता मे सम्पूर्णता स्थापित करने के लिए ही हुम्रा । म्रत: यह स्पष्ट है कि इसके मूल मे वैयक्तिक म्रभिक्रम अवश्य रहा पर उसका लक्ष्य समष्टिमूलक हित ही रहा है, उसका चिन्तन लोक हित की भूमिका पर ही अग्रसर हुआ है ।

पर सामान्यतः जब कभी जैन धर्म या श्रमएा धर्म के लोक सग्राहक रूप की चर्चा चलती है तब लोग चुप्पी साध लेते है। इसका कारएा शायद यह रहा है कि जैन दर्शन मे वैयक्तिक मोक्ष की बात कही गई है, सामूहिक निर्वाण की बात नही। पर जब हम जैन दर्शन का सम्पूर्एा सन्दर्भों मे ग्रध्ययन करते है तो उसके लोक सग्राहक रूप का मूल उपादान प्राप्त हो जाता है।

लोक सग्राहक रूप का सबसे बडा प्रमाण है लोकनायको के जीवन कम को पवित्रता, उनके कार्य-व्यापारो को परिधि और जीवन-लक्ष्य की व्यापकता । जैन धर्म के प्राचीन ग्रथो मे ऐसे कई उल्लेख ग्राते है कि राजा श्रावक धर्म अगीकार कर, अपनी सीमाओ मे रहते हुए, लोक-कल्याणकारी प्रवृत्तियो का सचालन एव प्रसारण करता है । पर काल-प्रवाह के साथ उसका चिन्तन बढता चलता है श्रोर वह देश विरति श्रावक से सर्वविरति श्रमण बन जाता है । सासारिक मायामोह, पारिवारिक प्रपच, देह-आसक्ति से विरक्त होकर वह साधु श्रमण, तपस्वी ग्रोर लोक-सेवक बन जाता है । इस रूप या स्थिति को ग्रपनाते ही उसकी दृष्टि अत्यन्त व्यापक और उसका हृदय अत्यन्त उदार बन जाता है । लोक-कल्याण मे व्यवधान पैदा करने वाले सारे तत्त्व ग्रब पीछे छूट जाते हैं ग्रीर वह जिस साधना पर वढता है, उसमे न किसी के प्रति राग है न द्वेष । वह सच्चे अर्थों मे श्रमण है ।

٤٥

'श्रमएा' के लिए शमन, समन, समण आदि शब्दो का भी प्रयोग होता है । उनके मूल मे भी लोक सग्राहक वृत्ति काम करती रही है । लोक सग्राहक वृत्ति का घारक सामान्य पुरुष हो ही नही सकता । उसे अपनी साधना से विशिष्ट गुएगो को प्राप्त करना पडता है। कोधादि कषायो का शमन करना पडता हैं, पाँच इन्द्रियो श्रौर मन को वशवर्ती बनाना पडता है, शत्रु-मित्र तथा स्वजन-परिजन को भेद भावना को दूर हटाकर सबमे समान मन को नियोजित करना पडता है। समस्त प्राणियो के प्रति सम-भाव की धारणा करनी पडती है। तभी उसमे सच्चे श्रमण-भाव का रूप उभरने लगता है। वह विशिष्ट साधना के कारएा तीर्थंकर तक बन जाता है । ये तीर्थंकर तो लोकोपदेशक ही होते है । ये साघू, साघ्वी, श्रावक और श्राविका रूप चार तीर्थों की स्थापना करते हैं। इन्हे चतुर्विघ सघ कहा गया है। सघ एक प्रकार का धार्मिक-सामाजिक सगठन है जो ग्रात्म-साधना के साथ-साथ लोक-कल्याएा का पथ प्रशस्त करता है। 'नन्दोसूत्र' की पीठिका में सघ को नगर, चक्र, रथ, कमल, चन्द्र, सूर्य, समुद्र और पर्वत इन ग्राठ उपमाग्रो से उपमित करते हुए नमन किया गया है । सघ ऐसा नगर है जिसमे सद्गुरा ध्रौर तप रूप अनेक भवन हैं, विशुद्ध श्रद्धा की सडकें हैं। ऐसा चक्र है जिसकी धुरा सयम है श्रीर सम्यक्त्व जिसकी परिधि है। ऐसा रथ है जिस पर शील की पताकाएँ फहरा रही हैं श्रीर तप-सयम रूप घोडे जुते हुए हैं। ऐसा कमल है जो सासारिकता से उत्पन्न होकर भी उससे ऊपर उठा हुन्ना है। ऐसा चन्द्र है जो तप-सयम रूप मृग के लाछन से युक्त होकर सम्यक्त्व रूपी चादनी से सुशोभित है । ऐसा सूर्य है जिसका ज्ञान हो प्रकाश है। ऐसा समुद्र है जो उपसर्ग और परीपह से म्रक्षुव्ध ग्रीर घैर्य आदि गुणो से मडित-मर्यादित है। ऐसा पर्वत है जो सम्यग्दर्णन रूप वज्ज्रपीठ पर स्थित है और शुभ भावो की सुगन्ध से भ्राप्लावित है।

चतुर्विघ सघ के प्रमुख अग 'श्रमएा' को भी वारह उपमाग्रो से उपमित किया गया है—

> उरग गिरि जलण सागर रणहतल तरुगण समाय जो होइ । भ्रमर मिय घररिए जलरुह, रवि पवर्एा समाय सो समणो ।।

ग्रर्थात् श्रमण सर्पं, पर्वत, ग्रग्नि, सागर, आकाश, वृक्षपक्ति, भ्रमर, मृग, पृथ्वो, कमल, सूर्य ग्रौर पवन के समान होता है ।

ये सब उपमाएँ साभिप्राय दी गई है। सपं की भांति श्रमण भी अपना कोई घर (बिल) नही बनाते। पर्वत की भांति ये परीषहो और उपसगों की आधी से डोलायमान नही होते। अग्नि की भांति ज्ञान रूपी उन्धन से ये तृप्त नही होते। समुद्र की भांति अथाह ज्ञान को प्राप्त कर भो ये मर्यादा का ग्रतिक्रमण नही करते। ग्राकाश की भांति ये स्वाश्रयी, स्वावलम्बी होते हैं, किसी के ग्रवलम्बन पर नही टिकते। वृक्ष की भांति समभावपूर्वक दु ख-सुख को सहन करते हैं। भ्रमर की भांति किसी को बिना पीडा पहुँचाये शरीर-रक्षण के लिए आहार ग्रहण करते हैं। मृग की भांति पापकारी प्रवृत्तियो के सिंह से दूर रहते है। पृथ्वी की भांति शीत, ताप, छेदन, भेदन आदि कष्टो को समभावपूर्वक सहन करते हैं। कमल की भांति वासना के कीचड ग्रौर वैभव के जल से अलिप्त रहते है। सूर्य की भांति वासना के कीचड ग्रौर वैभव के जल से अलिप्त रहते है। सूर्य की भांति वासना के कीचड ग्रौर वैभव के जल से अलिप्त रहते है। सूर्य की भांति वासना के कीचड ग्रौर वैभव के जल से अलिप्त रहते है। सूर्य की

ये श्रमण पूर्ण अहिंसक होते हैं। षट्काय (पृथ्वीकाय, ग्रपकाय, तेउकाय, वायुकाय, वनस्पतिकाय श्रोर त्रसकाय) जीवो की रक्षा करते है। न किसी को मारने की प्रेरणा देते है श्रौर न जो प्राणियो का वध करते है, उनकी अनुमोदना करते हैं। इनका यह अहिंसा प्रेम ग्रत्यन्त सूक्ष्म श्रौर गभीर होता है।

ये ग्रहिसा के साथ-साथ सत्य, ग्रचौर्य, ब्रह्मचर्य ग्रौर अपरिग्रह के उपासक होते है। किसी की वस्तु बिना पूछे नही उठाते। कामिनी और कचन के सर्वथा त्यागी होते है। आवश्यकता से भी कम वस्तुग्रो की सेवना करते हैं। सग्रह करना तो इन्होने सीखा ही नही। ये मनसा, वाचा, कर्मणा किसी का वध नही करते, हथियार उठाकर किसी ग्रत्याचारी-श्रन्यायी राजा का नाश नही करते। लेकिन इससे उनसे लोक सग्रही रूप मे कोई कमी नही ग्राती। भावना की दृष्टि से तो उसमे ग्रौर वैशिष्ट्य आता है। ये श्रमण पापियो को नष्ट कर उनको मौत के घाट नही उतारते वरन् उन्हे ग्रात्मबोध ग्रौर उपदेश देकर सही मार्ग पर लाते है। ये पापी को मारने मे नही, उसे सुधारने मे विश्वास करते है। यही कारण है कि महावीर ने विषद्दष्टि सर्पं चण्डकौशिक को मारा नही वरन् अपने प्राणो को खतरे मे डालकर, उसे उसके श्रात्मविश्वास से परिचित कराया। बस फिर क्या था ? वह विष से अमृत बन गया। लोक कल्याण की यह प्रक्रिया ग्रत्यन्त सूक्ष्म ग्रौर गहरी है।

इसका लोक सग्राहक रूप मानव सम्प्रदाय तक ही सीमित नही है। ये मानव के हित के लिये अन्य प्राणियो का बलिदान करना व्यर्थ ही नही, धर्म के विरुद्ध समभते है। इन<u>की यह लोक-सग्रह की भावना इस</u>ीलिये जनतत्र-से-ग्रागे वढ़कर प्रारातत्र तक पहुँची है। यदि अयतना से किसी जीव का वध हो जाता है या प्रमा वश किसी को कष्ट पहुँचता है तो ये उन पापो से दूर हटने के लिए प्रात -साय प्रतिक्रमण (प्रायश्चित) करते हैं। ये नगे पैर पैदल चलते है। गाव-गाव और नगर-नगर मे विचरएा कर सामाजिक चेतना ग्रौर सुषुप्त पुरुषार्थ को जागृत करते हैं। चातुर्मास के अलावा किसी भी स्थान पर नियत वास नही करते। अपने पास केवल इतनी वस्तुएँ रखते हैं जिन्हे ये ग्रपने ग्राप उठाकर भ्रमण कर सकें। भोजन के लिये गृहस्थो के यहा से भिक्षा लाते हैं। इसे गोचरी या मधुकरी कहते है। भिक्षा इतनी ही लेते हैं कि गृहस्थ को फिर अपने लिए न वनाना पडे। दूसरे समय के लिये भोजन का सचय नही करते। रात्रि मे न पानी पीते है न कुछ खाते है।

इनकी दैनिक चर्या भी बडी पवित्र होती है। दिन-रात ये स्वाघ्याय मनन-चिन्तन-लेखन और प्रवचन आदि मे लगे रहते है। सामान्यतः ये प्रतिदिन ससार के प्राराियो को घर्म बोध देकर कल्याण के मार्ग पर ग्रग्रसर करते हैं। इसका समूचा जीवन लोक कल्यारा मे ही लगा रहता है। इस लोक-सेवा के लिए ये किसी से कुछ नही लेते।

श्रमए धर्म की यह आचारनिष्ठ दैनन्दिनचर्या इस बात का प्रबल प्रमाएा है कि ये श्रमण समूचे थ्रथों मे लोक-रक्षक ग्रौर लोकसेवी है। यदि ग्रापद्काल मे अपनी मर्यादाश्रो से तनिक भी इधर-उधर होना पडता है तो उसके लिये ये दण्ड लेते हैं, व्रत प्रत्याख्यान करते हैं। इतना ही नही, जब कभी श्रपनी साधना मे कोई बाधा आती है तो उसकी निवृत्ति के लिये परीषह ग्रौर उपसगं ग्रादि की सेवना करते हैं। नही कहा जा सकता कि इससे ग्रधिक आचरण की पवित्रता, जीवन की निर्मलता और लक्ष्य की सार्वजनीनता और किस लोक सग्राहक की होगी ? इस ससार मे प्राणियो के लिए चार अग परम दुर्लभ कहे गये है-मनुष्यत्व, श्रुति (धर्म-श्रवण) श्रद्धा और सयम मे पुरुषार्थ । देवता जीवन-साधना के पथ पर बढ नही सकते । कर्मक्षेत्र मे बढने को शक्ति तो मानव के पास ही है । इसलिए जैन धर्म मे भाग्यवाद को स्थान नही है । वहा कर्म को हो प्रधानता है । वैदिक धर्म मे जो स्थान स्तुति-प्रार्थना ग्रौर उपासना को किया गया है, वही स्थान जैन धर्म मे सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यग्चरित्र को मिला है ।

श्रमएा धर्म के लोक सग्राहक रूप पर कुछ लोग इस कारएा प्रश्न-चिह्न लगाते प्रतीत होते हैं कि उसमे साधना का फल मुक्ति माना है-ऐसी मुक्ति जो वैयक्तिक उत्कर्ष की चरम सीमा है। बौद्ध धर्म का निर्वाएा भी वैयक्तिक है। बाद मे चलकर वौद्ध धर्म की एक शाखा महायान ने सामूहिक निर्वाण की चर्चा की। पर सोचने की वात यह है कि जैन दर्शन की वैयक्तिक मुक्ति की कल्पना सामाजिकता की विरोधिनी नही है। क्योकि श्रमण धर्म ने मुक्ति पर किसी का एकाधिकार नही माना है। जो श्रपने आत्म-गुणो का चरम विकास कर सकता है, वह इस परम पद को प्राप्त कर सकता है श्रीर ग्रात्मगुएाो के विकास के लिए समान अवसर दिलाने के लिए जैन धर्म हमेशा सघर्षशील रहा है।

भगवान महावीर ने ईश्वर के रूप को एकाधिकार के क्षेत्र से बाहर निकाल कर समस्त प्राणियो की आत्मा मे उतारा । ग्रावश्यकता इस बात की है कि प्राणी साधना-पथ पर बढ सके । साधना के पथ पर जो बन्धन ग्रौर बाधा थी, उसे महावीर ने तोड गिरांया । जिस परम पद की प्राप्ति के लिये वे साधना कर रहे थे, जिस स्थान को उन्होने अमर सुख का घर ग्रौर ग्रनन्त आनन्द का ग्रावास माना, उसके द्वार सबके लिये खोल दिये । द्वार ही नही खोले, वहाँ तक पहुँचने का रास्ता भी वतलाया ।

जैन दर्शन मे मानव-शरीर श्रौर देव-शरीर के सबध मे जो चिन्तन चला है, उससे भो लोक-सग्राहक वृत्ति का पता चलता है। परम शक्ति और परमपद की प्राप्ति के लिए साधना श्रौर पुरुषार्थ की जरूरत पडती है। यह पुरुषार्थ, कत्त्तंव्य की पुकार ग्रौर बलिदान की भावना मानव को ही प्राप्त है, देव को नही। देव-शरीर मे वैभव-विलास को मोगने की शक्ति तो है पर नये पुण्यो के संचय का पुरुषार्थ नही। इसलिए मानव-जीवन की प्राप्ति को दुर्लभ बताया गया है। भगवान् महावीर ने कहा है:-- चत्तारि परमगाणि, दुल्लहाणीह जतुणो । मागुसत्त सुई सद्धा, सजमम्मि य वीरीय ।। —उत्तराघ्ययन ३/१

समग्र रूप से यह कहा जा सकता है कि जैन घर्म का लोकसग्राहक रूप स्यूल की ग्रपेक्षा सूक्ष्म अधिक है, वाह्य की ग्रपेक्षा आन्तरिक अधिक है। उसमे देवता वनने के लिए जितनी तडप नही, उतनी तडप ससार को कपाय ग्रादि पाप कर्मो से मुक्त कराने की है। इस मुक्ति के लिए वैयक्तिक अभिकम की उपेक्षा नहीं की जा सकती जो जैन साधना के लोक सग्राहक रूप की नीव है।

#### जैन घर्म-जीवन-सम्पूर्एता की हिमायती

सामान्यतः यह कहा जाता है कि जैन धर्म ने ससार को दु खमूलक वताकर निराशा की भावना फैलाई है, जीवन मे सयम झौर विराग की ग्रधिकता पर वल देकर उसकी श्रनुराग भावना और कला प्रेम को कुंठित किया है। पर यह कथन साधार नही है, आतिमूलक है। यह ठीक है कि जैन घर्म ने ससार को दु.खमूलक माना, पर किसलिए ? ग्रखण्ड आनन्द की प्राप्ति के लिए, शास्वत सुख की उपलव्धि के लिए। यदि जैन धर्म ससार को दु खपूर्ण मानकर ही रुक जाता, मुख-प्राप्ति की खोज नही करता, उसके लिए साधना-मार्ग की व्यवस्था नही देता तो हम उसे निराशावादी कह सकते थे, पर उसमे तो मानव को महात्मा वनाने की, नर को नारायण वनाने की, आत्मा को परमात्मा वनाने की ग्रास्था ना वीज छिपा हुआ है ।( दैवव्राद के नाम पर ग्रपने को ग्रसहाय ग्रौर निर्दल समर्भी जाने वाली जनता को किसने श्रात्म-जागृति का सन्देश दिया ? किसने उसके हृदय मे छिपे हुए पुरुपार्थ को जगाया ? किसने उसे अपने भाग्य का विधाता वनाया ? जैन धर्म की यह विचार-धारा युगो वाद आज भी बुद्धिजीवियो की घरोहर वन रही है, संस्कृति को वैज्ञानिक हष्टि प्रदान कर रही है।

यह कहना भी कि जैन घर्म निरा निवृत्तिमूलक है, ठीक नही है। जीवन के विघान पक्ष को भी उसने महत्त्व दिया है। इस घर्म के उपदेशक तीर्थंकर लौकिक-ग्रलौकिक वैभव के प्रतीक हैं। दैहिक दृष्टि से वे अनन्त वल, अनन्त सौन्दर्य ग्रौर अनन्त पराक्रम के घनी होते हैं। इन्द्रादि मिलकर उनके पचकल्याणक महोत्सवो का ग्रायोजन करते हैं। उपदेश देने का उनका स्थान (समवसरएा) कलाकृतियो से अलकृत होता है। जैन घर्म ने जो निवृत्तिमूलक बातें कही है, वे केवल उच्छृ खलता ग्रीर ग्रसयम को रोकने के लिये ही हैं।

जैन घर्म की कलात्मक देन अपने आप में महत्त्वपूर्ए और अलग से ग्रघ्ययन की भ्रपेक्षा रखती है। वास्तुकला के क्षेत्र मे विशालकाय कलात्मक मदिर, मेरुपर्वत की रचना, नदीश्वर द्वीप व समवसरएा की रचना मानस्तम्भ, चैत्य, स्तूप ग्रादि उल्लेखनीय है। मूर्तिकला मे विभिन्न तीर्थंकरो की मूर्तियो को देखा जा सकता है। चित्रकला मे भित्तिचित्र, ताड़पत्रीय चित्र, काष्ठ चित्र, लिपिचित्र, वस्त्र पर चित्र आश्चर्य मे डालने वाले है। इस प्रकार निवृत्ति और प्रवृत्ति का समन्वय कर जैन धर्म ने संस्कृति को लचीला बनाया है। उसकी कठोरता को कला की बाह दी है तो उसकी कोमलता को सयम की शक्ति। इसलिये वह ग्राज भी जीती-जागती है।

## श्राधुनिक सारत के नवनिर्माण मे योगदान

आधूनिक भारत के नवनिर्माण की सामाजिक, धार्मिक, शैक्षणिक, राजनैतिक और आधिक प्रवृत्तियों में जैन धर्मावलम्बियों की महत्त्वपूर्ण भूमिका रही है। अधिकाश सम्पन्न जैन श्रावक अपनी आय का एक निश्चित भाग बिना किसी भेदभाव के सर्व जनहितकारी लोकोपकारी प्रवृत्तियो मे व्यय करने के व्रती रहे हैं । जीवदया, पशुबलि निषेघ, पशु कूरता-निवारए, विकलाग-कल्याण, स्वधर्मी वात्सल्य फड, विधवाश्रम, वृद्धाश्रम, ग्रनाथाश्रम जैसी अनेक प्रवृत्तियो के माघ्यम से असहाय लोगो को सहायता मिलती है। समाज मे निम्न ग्रीर अस्पृश्य समझे जाने वाले खटीक, बलाई आदि जाति के लोगों में प्रचलित कुव्यसनों को मिटाकर उन्हे सात्त्विक जीवन जीने की प्रेरणा देने वाले रचनात्मक कार्यक्रम अहिंसक समाज-रचना की दृष्टि से विशेष महत्त्वपूर्एा है । लौकिक शिक्षण के साथ-साथ नैतिक शिक्षण के लिये देश के विभिन्न क्षेत्रों में कई जैन शिक्षण सस्थाये, स्वाध्याय-सघ, छात्रावास आदि कार्यरत हैं। निर्घन ग्रौर मेधावी छात्रो को ग्रपने शिक्षए मे सहायता पहुँचाने के लिये व्यक्तिगत श्रौर सामाजिक स्तर पर वने कई घार्मिक ग्रौर परमाथिक ट्रस्ट हैं जो छात्रवृत्तिया, श्रौर ऋण देते है ।-

जन स्वास्थ्य के सुधार की दिशा मे भी जैनियो द्वारा विभिन्न क्षेत्रो मे कई ग्रस्पताल, औपघालय, औपघ वैक ग्रादि खोले गये हैं, जहा रोगियो को नि शुल्क तथा रियायती दरो पर चिकित्सा सुविधा प्रदान की जाती है। समय-समय पर नेत्र चिकित्सा, रोग-परीक्षण, रोगोपचार आदि के शिविर स्थान-स्थान पर लगाये जाते हैं जहाँ सभी प्रकार की नि शुल्क सुविधाएँ विना विसी भेदभाव के मानव मात्र को प्रदान की जाती हैं। पशु एव पक्षी चिकित्सालयो मे रुग्एा एव असहाय पशु-पक्षियो की परिचर्या की जाती है। स्थान-स्थान पर वृद्ध, ग्रसहाय एव लावारिस पशुओ के चारे-पानी ग्रादि की व्यवस्था के लिए पिजरापोल ग्रादि खोले गये हैं।

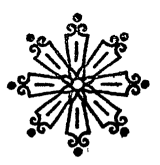
जैन साधु श्रौर साघ्वियाँ वर्पा ऋतु के चार महिनो मे पदयात्रा नहीं करते । वे एक ही स्थान पर ठहरते हैं जिसे चातुर्मास करना कहते हैं । इस काल मे जैन लोग तप, त्याग, प्रत्याख्यान, सघ-यात्रा, तीर्थ-यात्रा, मुनि-दर्शन, उपवास, ग्रायम्विल, मासखमएा, सवत्सरी, क्षमापर्व जैसे विविघ उपासना-प्रकारो द्वारा ग्राघ्यात्मिक जागृति के विविघ कार्यक्रम विशेप रूप से वनाते हैं । इससे व्यक्तिगत जीवन निर्मल, स्वस्थ और उदार वनता है तथा सामाजिक जीवन मे वधुत्व, मैत्री, वात्सल्य जैसे भावो की वृद्धि होती है ।

ग्रधिकांश जैन धर्मावलम्वी कृपि, वाणिज्य और उद्योग पर निर्भर हैं। देश के विभिन्न क्षेत्रो में ये फैले हुए हैं। वगाल, विहार, तमिलनाडु, कर्नाटक, महाराष्ट्र, राजस्थान, मध्यप्रदेश, गुजरात ग्रादि प्रदेशो में इनके वडे-वडे उद्योग-प्रतिष्ठान हैं। ग्रपने ग्रायिक सगठनो द्वारा इन्होने राष्ट्रीय उत्पादन तो वढाया ही है, देश के लिये विदेशी मुद्रा ग्रर्जन करने में भी इनको विशेष भूमिका रही है। जैन संस्कारो के कारण मर्यादा से ग्रधिक आय का उपयोग वे मार्वजनिक स्तर के कल्याण कार्यो में करते रहे हैं।

राजनीतिक चेतना के विकास में भी जैनियो का सक्रिय योगदान रहा है। भामाशाह की परम्परा को निभाते हुए कइयों ने राष्ट्रीय रक्षा-कोष में पुष्कल राशि समर्पित की है। स्वतन्त्रता से पूर्व देशी रियासतो के शासन प्रवन्ध में कई जैन श्रावक राज्यों के प्रधान, दीवान, फौजवक्शी, किलेदार, मुसद्दी ग्राटि महत्त्वपूर्ण पदों पर कार्य करते रहे हैं। स्वतत्रता सग्राम में क्षेत्रीय आन्दोलन का नेतृत्व भी उन्होने सभाला है। अहिंसा, सत्याग्रह, भूमिदान, सम्पत्तिदान, भूमि सीमावदी, आयकर प्रणाली, धर्म निरपेक्षता जैसे सिद्धान्तो श्रौर कार्यक्रमो मे जैन-दर्शन को भावधारा न्यूनाधिक रूप से प्रेरक कारगा रही है।

प्राचीन साहित्य के संरक्षक के रूप मे जैन घर्म की विशेष भूमिका रही है। जैन साधुग्रो ने न केवल मौलिक साहित्य की सर्जना की वरन् जीर्एाशीर्ए दुर्लभ ग्रथो का प्रतिलेखन कर उनकी रक्षा की ग्रौर स्थान-स्थान पर ज्ञान भडारो की स्थापना कर, इस ग्रमूल्य निधि को सुरक्षित रक्खा। ग्रथो के सरक्षएा, प्रतिलेखन ग्रादि मे इनकी दृष्टि बड़ी उदार रही। जैन ग्रथो के साथ-साथ जैनेतर ग्रथो के सरक्षण एव प्रतिलेखन का कार्य इन्होने समान आदर एव सेवा भाव से किया।

राजस्थान और गुजरात के ज्ञान भडार इस दृष्टि से राष्ट्र को अमूल्य निधि हैं। महत्त्वपूर्ण ग्रथो के प्रकाशन का कार्य भी जैन शोध संस्थानो द्वारा हुग्रा है। जैन पत्र-पत्रिकाओ द्वारा भी वेयक्तिक, पारि-वारिक, सामाजिक, ग्रौर राष्ट्रीय जीवन को स्वस्थ ग्रौर सदाचारयुक्त वनाने की दिशा मे बड़ी प्रेरणा और शक्ति मिलती रही है। कुल मिलाकर कहा जा सकता है कि जैन धर्म की दृष्टि राष्ट्र के सर्वागीण विकास पर रही है। उसने मानव-जीवन की सफलता को ही मुख्य नही माना, उसका वल रहा उसकी सार्थकता ग्रौर शुद्धता पर।



Ę

# वीर भाव का स्वरूप

जैन दर्शन अहिंसा प्रधान दर्शन है। अहिंसा को न मारने तक सीमित करके लोगो ने उसे निष्क्रियता और कायरता समफ़ने की आमक कल्पनाएँ की हैं। तथाकथित आलोचको ने अहिंसा वर्म को पराधीनता के लिए जिम्मेदार भी ठहराया। महात्मा गाँधी ने वर्तमान युग मे अहिंसा की तेजस्विता को प्रकट कर यह मिद्ध कर दिया है कि अहिंसा वीरो का धर्म है, कायरो का नही। इस संदर्भ मे सोचने पर सचमुच लगता है कि अहिंसा धर्म के मूल मे वीरता का भाव रहा हुग्रा है।

#### वीर माव का स्वरूप

काव्य-शास्त्रियो ने नव रसो की विवेचना करते हुए उसमें वीर रस को एक प्रमुख रस माना है। वीर रस का न्थायी भाव उत्तम प्राक्वतिक उत्साह कहा गया है। किसी कार्य को मम्पन्न करने के हेतु हमारे मानस मे एक विशेष प्रकार की सत्वर किया सजग रहती है, वही उत्साह है। ग्राचार्य रामचन्द्र शुक्ल ने उत्साह मे प्रयत्न और आनन्द की मिलीजुली वृत्ति को महत्त्व दिया है। उनके शब्दो मे— "साहसपूर्ण ग्रानन्द की उमग का नाम उत्साह है।" मनोविज्ञान की हष्टि से वीर माव एक स्थायी भाव (Sentiment) है जो स्नेह, करुएा, धैर्य, गौरवानुभूति, तप, त्याग, रक्षा, आत्मविश्वास, आक्रोश, प्रभुता ग्रादि सवेगो (Emotions) के सम्मिलित प्रभाव का प्रतिफल है। व्युत्पत्ति की दृष्टि से 'वीर' शब्द मे मूल बातु 'वृ' है जिसका अर्थ है छाँटना, चयन करना, वरण करना, ग्रर्थात् जो वरण करता है, वह वीर है। इसी ग्रर्थ मे वर का अर्थ दूल्हा होता है क्योकि वह वधू का वरण करता है, वरण कर लेने पर ही वर वीर वनता है। इसमे श्रेष्ठता का भाव भी अनुस्यूत है। इस दृष्टि से वीर भाव एक स्रादर्श भाव है जिसमे श्रेष्ठ समफे जाने वाले मानवीय भावो का समुच्चय रहता है।

### वीर भाव और ग्रात्म स्वातन्त्र्य

वीर भावना के मूल मे जिस उत्साह की स्थिति है वह पुरुषार्थ प्रधान है। पुरुषार्थ की प्रधानता व्यक्ति को स्वतत्र ग्रौर आत्म-निर्भर वनाती है। वह ग्रपने मुख-दुख, हानि-लाभ, निन्दा-प्रशंसा, जीवन-मरण ग्रादि में किसी दूसरे पर निर्भर नही रहता। आत्म कर्तृ त्व का यह भाव जैन दर्शन का मूल ग्राधार है—

> ग्रप्पा कत्ता विकत्ता य, दुहाण य सुहारा य । अप्पा मित्तममित्त च, दुपट्ठिग्र सुप्पट्ठिओ ।।<sup>भ</sup>

अर्थात् ग्रात्मा ही सुख-टु ख देने वाली तथा उनका नाश करने वाली है । सत् प्रवृत्ति मे लगी हुई ग्रात्मा ही मित्र रूप है जवकि दुष्प्रवृत्ति मे लगी हुई ग्रात्मा ही शत्रु रूप है ।

इस वीर भावना का आत्मस्वातत्र्य से गहरा सम्वन्घ है। जैन मान्यता के अनुसार जीव ग्रथवा आत्मा स्वतत्र अस्तित्व वाला द्रव्य है। अपने अस्तित्व के लिए न तो यह किसी दूसरे द्रव्य पर आश्रित है और न इस पर ग्राश्रित कोई अन्य द्रव्य है। इस दृष्टि से जीव को ग्रपना स्वामी स्वय कहा गया है। उसकी स्वाधीनता और पराधीनता उसके स्वय के कर्मों के ग्रधीन है। राग-द्रेष के काररण जव उसकी प्रात्मिक शक्तियाँ ग्रावृत्त हो जाती है तव वह पराधीन हो जाती है। ग्रपने सम्यक्ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप द्वारा जव वह ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय और अन्तराय कर्मो का नाश कर देता है तव उसकी आत्म शक्तियाँ पूर्ण रूप से विकसित हो जाती हैं और वह जीवन मुक्त ग्रर्थात् अरिहत बन जाता है। अपनी शक्तियो को प्रस्फुटित करने मे किसी की कृपा या दया कारणभूत नही वनती। स्वय उसका पुरुषार्थ या वीरत्व ही सहायक वनता है। अपने वीरत्व और पुरुषार्थ के वलपर साघक ग्रपने कर्म-फल मे

१--- उत्तराघ्ययन २०/३७

परिवर्तन ला सकता है । कर्म-परिवर्तन के निम्नलिखित चार सिद्धान्त इस दृष्टि से विशेष महत्त्वपूर्श हैं---

(१) उदोररणा--नियत अवधि से पहले कर्म का उदय मे आना ।

(२) उद्दर्तन-कर्म की अवधि और फल देने की शक्ति मे अभिवृद्धि होना।

(३) अपवर्तन - कर्म की ग्रवधि ग्रौर फल देने की शक्ति मे कमी होना।

(४) संक्रमण - एक कर्म प्रकृति का दूसरी कर्म प्रकृति मे सक्रमएा होना ।

उक्त सिद्धान्त के आधार पर साधक अपने पुरुषार्थ के वल से वधे हुए कर्मों की श्रवधि को घटा-वढा सकता है और कर्मफल की शक्ति मन्द अथवा तीव्र कर सकता है। यही नही, नियत अवधि से पहले कर्म को भोगा जा सकता है और उनकी प्रकृति को वदला जा सकता है।

### वीरता के प्रकार

वीर भावना का स्वातत्र्य भाव से गहरा सम्वन्ध है। वीर ग्रपने पर किसी का नियत्रण और शासन नही चाहता। मानव सभ्यता का इतिहास स्वतत्र भावना की रक्षा के लिये लडे जाने वाले युद्धो का इतिहास है। इन युद्धों के मूल में साम्राज्य-विस्तार, सत्ता-विस्तार, यशो-लिप्सा ग्रीर लोकिक समृद्धि की प्राप्ति ही मुख्य कारण रहे हैं। इन वाहरी भौतिक पदार्थों ग्रीर राज्यों पर विजय प्राप्त करने वाले वीरो के लिए ही कहा गया है--- 'वीर भोग्या वसुन्घरा।' ये वीर शारीरिक ग्रौर साम्पत्तिक वल में अद्वितीय होते हैं। जैन मान्यता के अनुसार चक्रवर्ती ग्रौर वामुदेव इस क्षेत्र मे ग्रादर्श वीर माने गये हैं । चक्रवर्ती चौदह रत्नो के घारक ग्रीर छह खण्ड पृथ्वी के स्वामी होते हैं। वासुदेव भरत क्षेत्र के तीन खण्डो और सात रत्नों के स्वामी होते है। इनका ग्रतिशय वतलाते हुए कहा गया है कि वासुदेव अतुल वली होता है । कुए के तट पर वैठे हुए वामुदेव को, जजीर से वांधकर हाथी, घोडे, रथ ग्रीर पदाति रूप चतुरगिणी सेना सहित सोलह हजार राजा भी खीचने लगे तो वे उसे नही खीँच मकते । किन्तु उसी जजीर को वाँये हाथ से पकडकर वासुदेव अपनी तरफ वडी आसानी से खीच सकता है। वासुदेव का जो बल बतलाया गया है उससे दुगुना बल चक्रवर्ती मे होता है। तीर्थंकर चक्रवर्ती से भी ग्राधिक बलशाली होते हैं।

उपर्युक्त विवेचन से यह स्पष्ट है कि वीरता के दो प्रकार है-एक वहिमुं खी वीरता और दूसरी ग्रन्तमुं खी वीरता । बहिमूं खी, वीरता की म्रपनी सीमा है। जैन दर्शन मे उसके कीर्तिमान माने गये है चक्रवर्ती जो भरत क्षेत्र के छह खण्डो पर विजय प्राप्त करते है । लौकिक महाकाव्यो मे---रामायण, महाभारत, पृथ्वीराज रासो---मे बहिर्मु खी वीरो के अतिरजनापूर्र्ण यशोगान भरे पडे हैं। जैन साहित्य मे भी ऐसे वीरो का उल्लेख और वर्णन भ्राता है, पर उनकी यह वीरता जीवन का ध्येय या आदर्श नही मानी गयी है। जैन इतिहास में ऐसे सैकडो वीर राजा हो गये हैं, पर वे वन्दनीय, पूजनीय नही हैं। वे वन्दनीय पूजनीय तब बनते हैं जब उनकी बहिर्मु खी वीरता अन्तर्मु खी वनती है । इन अन्तर्मु खी वीरो मे तीर्थकर, केवली, श्रमण, श्रमणियाँ आदि म्राते है । बहिर्मु खी वीरता के अन्तर्मु खी वीरता मे रूपान्तरित होने का झादर्ग उदाहरण भरत-बाहुबली का है। भरत-चऋवर्ती बाहुबली पर विजय प्राप्त करने के लिए विराट् सेना लेकर कूच करते हैं। दोनो सेनाग्रो मे परस्पर युद्ध होता है। ग्रन्तत भयकर जन-सहार से बचने के लिए दोनो भाई मिलकर निर्णायक द्वन्द्व-युद्ध करने के लिए सहमत होते हैं। दोनो मे दृष्टि-युद्ध, वाक्-युद्ध, बाहु-युद्ध होता है श्रीर इन सब में भरत पराजित हो जाते हैं। तब भरत सोचते हैं क्या बाहुबली चक्रवर्ती है जिससे कि मैं कमजोर पड रहा हूँ ? इस विचार के साथ ही वे आवेश मे आकर बाहुबली के सिरच्छेदन के लिए चकरत्न से उस पर वार करते हैं । बाहुबली प्रतिक्रिया स्वरूप ऋुद्ध हो चक्र को पकडने का प्रयत्न करते हुए मुष्टि उठाकर सोचते है---मुफेँ धर्म छोडकर भ्रातृवध का दुष्कर्म नहीं करना चाहिए । ऋषभ की सन्तानो की परम्परा हिंसा की नहीं, अपितु अहिसा की है। प्रेम ही मेरी कुल-परम्परा है । किन्तु उठा हुआ हाथ खाली कैसे जाये ? उन्होने विवेक से काम लिया, अपने उठे हुए हाथ को अपने ही सिर पर दे मारा और बालो का लुचन करके वे श्रमण बन गये। उन्होने ऋषभ देव के चरणो मे वही से भावपूर्वक नमन किया, कृत भ्रपराघ के लिए क्षमा प्रार्थना की ग्रौर उग्र तपस्या कर ग्रह का विसर्जन कर, मुक्ति रूपी वधू का वरण किया।

भगवान् ऋषभ, ग्रारिष्टनेमि, महावीर प्रादि तीर्थंकर अन्तर्मु खी

वीरता के सर्वोपरि आदर्श हैं। भगवान् महावीर के समय मे वर्ण व्यवस्था विकृत हो गयी थी । व्राह्मणों और क्षत्रियों का आदर्श ग्रत्यन्त सकीर्ए हो गया था। वाह्मण यज्ञ के नाम पर पशु-वलि को महत्त्व दे रहे थे तो क्षत्रिय देश-रक्षा के नाम पर युद्धजनित हिंसा और सत्ता लिप्सा को वढावा दे रहे थे । महावीर स्वय क्षत्रिय कुल मे पैदा हुए थे । उन्होंने क्षत्रियत्व के मूल आदर्श रक्षा-भाव को पहचाना ग्रीर विचार किया कि रक्षा के नाम पर कितनी हिंसा हो रही है, पोडा-मुक्ति के नाम पर कितनी पीडा दी जा रही है। सच्चा क्षत्रियत्व दूसरे को जीतने मे नही, स्वय ग्रपने को जीतने मे है, पर-नियत्रण नही स्व-नियत्रण ही सच्ची विजय है । उन्होने सम्पूर्ण राज्य-वैभव ग्रीर शासन-सत्ता का परित्याग कर ग्रात्म-विजय के लिए प्रयाग् किया । वे सन्यम्त होकर कठोर घ्यान-साघना और उग्र तपस्या मे लीन हो गये। साढे वारह वर्षो तक वे ग्रान्तरिक विकारो-शत्रुओ पर विजय प्राप्त करने के लिये सघर्प करते रहे । अन्तत वे ग्रात्म-विजयी वने और ग्रपने महावीर नाम को सार्थक किया । सच्चे क्षत्रियत्व ग्रौर सच्चे वोर को परिभाषित करते हुए उन्होने कहा—''एस वीरे पससिए जे वढे पडिमोयए।" ग्रर्थात् वह वीर प्रशसनीय है जो स्वय वधन-मुक्त तो है ही, दूसरो को भी वधन मुक्त करता है। वीर है वह, जो स्वय तो पूर्णत स्वतत्र है ही, दूसरो को भी स्वतत्र करता है। वीर है वह, जो दूसरो को भयभीत नहीं करता अपनी सत्ता से, बल्कि उनको सत्ता के भय से ही सदा के लिये मुक्त कर देता है, चाहे वह सत्ता किसी की भी हो, कैसी भी हो ।

# वोर का व्यवहार श्रौर मन.स्थिति

वीरता के स्वरूप पर हो वीर का व्यवहार और उसकी मनःस्थिति निर्भर है। वहिर्मु खी वीर की वृत्ति आक्रामक और दूसरो को परास्त कर पुन अपने अधीन वनाने की रहतो है। दूसरो पर प्रभुत्व कायम करने और लौकिक समृद्धि प्राप्त करने की डच्छा का कोई ग्रन्त नही। ज्यो-ज्यो इस ओर इन्द्रियाँ और मन प्रवृत्त होते हैं त्यो-त्यो इनकी लालसा बढती जाती है, हिंसा प्रति हिंसा मे वदलती है, कोध वैर का रूप धारण करता है और युद्ध पर युद्ध होते चलते है। युद्ध और सत्ता मे विश्वास करने वाला वीर प्रतिक्रियाशील होता है, कूर और भयकर होता है। दूसरो को दु ख, पीडा और यत्रणा देने मे उसे आनन्द आता है। बाहरी साधनो-सेना, अस्त्र-शस्त्र, राज-दरवार, राजकोष आदि को बढाने मे वह अपनी और्यवृत्ति का प्रदर्शन करता है। उसकी वीरता का माप-दण्ड रहता है दूसरो को मारना न कि बचाना, दूसरो को गुलाम बनाना न कि गुलामी से मुक्त करना, दूसरो को दबाना न कि उबारना। ऐसा वीर ग्रावेगशील होने के कारएा ग्रधीर श्रीर व्याकुल होता है। वह श्रपने पर किसी किया के प्रभाव को भेल नही पाता और भीतर ही भीतर सतप्त ग्रीर त्रस्त बना रहता है। मनोविज्ञान की दृष्टि से ऐसा वीर सचमुच कायर होता है, कातर होता है, कोघ, मान, माया ग्रीर लोभ की आग मे निरतर दग्ध बना रहता है। बाहरी वैभव ग्रीर विलास मे जीवित रहते हुए भी आन्तरिक चेतना ग्रीर सवेदना की दृष्टि से वहू मृतप्राय होता है। उसके चित्त के सस्कार कु ठित और सवेदना रहित बन जाते है।

जैन दर्शन मे बहिर्मु खी वीर- भाव को ग्रात्मा का स्वभाव न मानकर, मन का विकार ग्रौर विभाव माना है। अन्तर्मु खी वीर ही उसकी दृष्टि मे सच्चा वीर है। यह वीर बाहरी उत्तेजनाओ के प्रति प्रतिक्रियाशील नही होता। विषम परिस्थितियो के बीच भी वह प्रसन्न-चित्त बना रहता है। वह सकटो का सामना दूसरो को दवाकर नही करता। उसकी दृष्टि मे सुख-दु ख, सम्पत्ति-विपत्ति का कारण कही बाहर नही, उसके भीतर है। वह शरीर से सम्वन्धित उपसर्गों-परीषहो को समभाव-पूर्वक सहन करता है। उसके मन मे किसी के प्रति घृणा, द्वेष और प्रति-हिंसा का भाव नही होता। वह दूसरो का दमन करने के बजाय आत्म-दमन करने लगता है। यह आत्म-दमन ग्रौर ग्रात्म-सयम ही सच्चा वीरत्व है। भगवान् महावीर ने कहा है—

> अप्पारगमेव जुज्कहि, कि ते जुज्केरण बज्कग्रो । ग्रप्पाणमेव ग्रप्पारण, जइत्ता सुहमेहए ।।<sup>9</sup>

आत्मा के साथ ही युद्ध कर, बाहरी दुश्मनो के साथ युद्ध करने से तुफे क्या लाभ ? स्रात्मा को आत्मा के द्वारा ही जीतकर मनुष्य सच्चा सुख प्राप्त कर सकता है ।

जिन वीरो ने मानवीय रक्त बहाकर विजय यात्रा आरम्भ की, अन्त मे उन्हे मिला क्या ? सिकन्दर जैसे महान् योद्धा भी खाली हाथ चले गये । वस्तुतः कोई किसी का स्वामी या नाथ नही है । 'उत्तराघ्ययन सूत्र' के 'महानिग्रेन्थीय' नामकं '२०वें अघ्ययन मे अनाथी मूनि और राजा

१--- उत्तराह्ययन.. १/३५

श्रेणिक के वीच हुए वार्तालात मे अनाथता का प्रेरक वर्णन किया गया है। राजा श्रेणिक मुनि से कहते हैं—मेरे पास हाथी, घोड़े, मनुष्य, नगर, अन्त पुर तथा पर्याप्त द्रव्यादि समृद्धि है। सव प्रकार के काम भोगो को मैं भोगता हूँ ग्रौर सव पर मेरी ग्राज्ञा चलती है, फिर मैं अनाथ कैसे ? इस पर मुनि उत्तर देते हैं—सव प्रकार की वाह्य भौतिक सामग्री, मनुष्य को रोगों ग्रौर दु खो से नही वचा सकती। क्षमावान और इन्द्रिय निग्रही व्यक्ति ही दुःखो और रोगो से मुक्त हो सकता है। आत्मजयी व्यक्ति ही अपना और दूसरो का नाथ है—

> जो सहस्स सहस्साए, सगामे दुज्जए जिएो । एग जिग्ऐज्ज ग्रप्पाणं, एस से परमो जन्नो ॥

एक पुरुष ढुर्जय सग्राम मे दस लाख सुभटो पर विजय प्राप्त करता है ग्रौर एक महात्मा ग्रपनी आत्मा को जीतता है । इन दोनों मे उस महात्मा की विजय ही श्रोप्ठ विजय है ।

ग्रादर्श वीरता का उदाहरएा क्षमावीर है। क्षमा पृथ्वी को भी कहते है। जिस प्रकार पृथ्वी वाहरी हल चल ग्रौर भीतरी उद्देग को समभावपूर्वक सहन करती है, उसी प्रकार सच्चा वीर शरीर ग्रौर आत्मा को अलग-ग्रलग समफता हुग्रा सव प्रकार के दु खो ग्रौर कष्टों को ममभाव पूर्वक सहन करता है। सच तो यह है कि उसकी चेतना का स्तर इतना ग्रधिक उन्नत हो जाता है कि उसके लिए वस्तु, व्यक्ति ग्रौर घटना का प्रत्यक्षीकरण ही वदल जाता है। तव उसे दु.ख, दु.ख नही लगता, मुख, सुग्व नही लगता। वह सुख-दु ख से परे ग्रक्षय, ग्रव्यावाघ ग्रनन्त आनन्द मे रमण करने लगता है। वह कोघ को क्षमा से, मान को मृदुता से, माया को सरलता से और लोभ को संतोप से जीत लेता है—

> उवसमेगा हगो कोह, मागा मद्दवया जिणे । माय चज्जभावेगा, लोभ सतोसम्रो जिणे ॥

यह कपाय-विजय ही श्रोप्ठ विजय है।क्षमावीर निर्भीक और ग्रहिसक होता है। प्रतिणोध लेने की क्षमता होते हुए भी वह किसी से

१--- उत्तराध्ययन १/३४

२---दगवैकालिक म/३६

प्रतिशोध नही लेता । क्षमा धारए। करने से ही अहिसा वीरो का धर्म वनती है । 'उत्तराव्ययन' सूत्र के २९वे 'सम्यक्त्व पराक्रम' श्रव्ययन में गौतम स्वामी भगवान् महावीर से पूछते है—खमावए।याए ण भते ! जीवे कि जणयइ ?

हे भगवन् <sup>।</sup> अपने ग्रपराघ की क्षमा मागने से जीव को किन गुणो की प्राप्ति होती है ?

उत्तर में भगवान् फरमाते हैं—खमावणयाए णं पल्हायर्एभावं जरणयइ, पल्हायण भावमुवगए य सव्वपाणभूय जीव सत्तेसु मित्तीभाव-मुप्पाएइ, मित्ती भावमुवगए यावि जीवे भावविसोहिं काऊर्एा खिव्भए भवई ।।१७।।

ग्रर्थात् क्षमा मागने से चित्त मे आह्लाद भाव का संचार होता है, अर्थात् मन प्रसन्न होता है। प्रसन्न चित्त वाला जीव सव प्राणी, भूत, जीव और सत्वो के साथ मैत्रीभाव स्थापित करता है, समस्त प्राणियो के साथ मैत्रीभाव को प्राप्त हुग्रा जीव अपने भावो को विगुढ वनाकर निर्भय हो जाता है।

निर्भीकता का यह भाव वीरता की कसौटी है। वाहरी वीरता मे शत्रु से हमेशा भय वना रहता है, उसके प्रति शासक और शासित, जीत और हार, स्वामी ग्रौर सेवक का भाव रहने से मन मे संकल्प-विकल्प उठते रहते हैं। इस वात का भय ग्रौर ग्राशंका वरावर वनी रहती है कि कव शासित ग्रौर सेवक विद्रोह कर बैठे। जव तक यह भय वना रहता है तब तक मन वेचैनी और व्याकुलता से घिरा रहता है। पर सच्चा वीर निराकुल और निर्वेर होता है। उसे न किसी पर विजय प्राप्त करना शेष रहता है और न उस पर कोई विजय प्राप्त कर सकता है। वह सदा समताभाव-वीतरागभाव मे विचरण करता है। उसे ग्रपनी वीरता को प्रकट करने के लिए किन्ही वाहरी साधनो का ग्राश्रय नहीं लेना पड़ता। ग्रपने तप और संयम द्वारा ही वह वीरत्व का वरण करता है।

# जैनघर्म वीरों का घर्म

जैनघर्म के लिए आगम ग्रन्थो मे जो नाम आये हैं, उनमे मुख्य हैं---जिनघर्म, अर्हत् घर्म, निग्रंन्थ घर्म और श्रमण घर्म। ये सभी नाम वीर भावना के परिचायक है। 'जिन' वह है जिसने अपने आन्तरिक विकारो

٠.,

पर विजय प्राप्त करली है। 'जिन' के ग्रनुयायी जैन कहलाते हैं। 'अर्हत्' धर्म पूर्एा योग्यता को प्राप्त करने का धर्म है। ग्रपनी योग्यता को प्रकटाने के लिए ग्रात्मा पर लगे हुए कर्म पुद्गलो को नष्ट करना पडता है ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप की साधना द्वारा। 'निग्रंन्थ' धर्म वह धर्म है जिसमे कषाय भावो से बधी गाँठो को खोलने—नष्ट करने के लिए ग्रात्मा के क्षमा, मार्दव, ग्रार्जव, त्याग, सयम, ब्रह्मचर्य जैसे गुणो को जागृत करना होता है। 'श्रमएा' धर्म वह धर्म है जिसमे अपने ही पुरुषार्थ को जागृत कर, विषम भावो को नष्ट कर, चित्त की विक्वतियो को उपशात कर समता भाव मे आना होता है।

स्पष्ट है कि इन सभी साधनाश्रो की प्रक्रिया मे साधक का आन्तरिक पराक्रम ही मुख्य आधार है। ग्रात्मा से परे किसी अन्य परोक्ष शक्ति की कृपा पर यह विजय-अात्मजय आधारित नही है। भगवान् महावीर की महावीरता वाहरी युद्धो की विजय पर नही, ग्रपने आन्तरिक विकारो की विजय पर ही निर्भर है अत. यह वीरता युद्ध वीर की वीरता नही, क्षमावीर की वीरता है।



# दिक् और काल की अवधारणा

जैन दर्शन मे विश्व ग्रनादि, अनन्त माना गया है। यहाँ सृष्टिकर्ता के रूप में ईश्वर की प्ररूपएग नही की गयी है। विश्व के लिए जैन दर्शन मे 'लोक' शव्द प्रयुक्त हुग्रा है। जो देखा जाता है वह लोक है—'जो लोक्कइ से लोए।'' लोक की व्याख्यात्मक परिभापा करते हुए कहा गया है जिसमें ६ प्रकार के द्रव्य हैं, वह लोक है—

> धम्मो ग्रधम्मो आगास, कालो पुग्गल-जन्तवो । एस लोगोत्ति पन्नत्तो, जिग्गेहि वरदंसिहिं ।।<sup>२</sup>

इन ६ द्रव्यों के नाम है—

- (१) धर्मास्तिकाय (गति-सहायक द्रव्य)
- (२) ग्रधर्मास्तिकायं (स्थिति-सहायक द्रव्य)
- (३) ग्राकाशास्तिकाय (आश्रय देने वाला द्रव्य)
- (४) काल (समय)
- (१) पुद्गलास्तिकाय (मूर्तं जड़ पदार्थ)
- (६) जीवास्तिकाय (चैतन्यशील यात्मा)

१---भगवती सूत्र ४-- १-२२४

२---उत्तराघ्ययन सूत्र २८/७

ग्रौर काय का अर्थ है राशि या समूह । ग्रस्तिकाय का ग्रर्थ हुग्रा प्रदेशो का समूह ।

जैन दर्शन मे प्रदेश पारिभाषिक शब्द है। एक परमारगु जितनी जगह घेरता है, उसे प्रदेश कहते हैं। प्रकारान्तर से space-point प्रदेश है। जिसका दूसरा हिस्सा नही हो सकता श्राकाश के ऐसे निरश ग्रवयव को प्रदेश कहते हैं। काल द्रव्य के प्रदेश नही होते। वीता समय नष्ट हो गया और भविष्य श्रसत् है। वर्तमान क्षरण ही सद्भूत काल है। मुहूर्त्त, दिन, रात, माह, वर्ष श्रादि विभाग असद्भूत क्षेणो को बुद्धि में एकत्र कर किये गये हैं। ग्रत क्षण मात्र ग्रस्तित्व होने के कारण उसे प्रदेशसमुहात्मक माव्द अस्तिकाय से सूचित नही किया गया है।

गुण और पर्यायो के आश्रय को द्रव्य कहते है। प्रत्येक द्रव्य मे दो प्रकार के घर्म रहते हैं। एक तो सहभावी धर्म जो द्रव्य मे नित्य रूप से रहता है, इसे गुएा कहते हैं। गुएा दो प्रकार के हैं-सामान्य गुएा श्रौर विशेष गुण । सामान्य गुएा वें हैं, जो किसी भी द्रव्य मे नित्य रूप से होते हैं।

प्रत्येक द्रव्य के ६ सामान्य गुण हैं---

- अस्तित्व--जिस गुण के कारण द्रव्य का कभी विनाश (१) न हो ।
- वस्तुत्व---जिस गुण के कारण द्रव्य ग्रन्य पदार्थों के किया-(२) प्रतिक्रियात्मक सम्वधो मे भी अपनेपन को नही छोडता ।
- द्रव्यत्व---जिस गुरा के काररा द्रव्य गुण और पर्यायो को (३) घारण करता है ।
- (४) प्रमेयत्व--जिस गुण के कारण द्रव्य यथार्थ ज्ञान का विषय वन सकता है।
- प्रदेशत्व—जिस गुण के कारण द्रव्य के प्रदेशो का माप
- (못)

- होता है।
- ग्रगुरुलघुत्व—जिस गुण के कारण द्रव्य मे ग्रनन्त धर्म एकी-भूत होकर रहते हैं—विखर कर अलग-ग्रलग नही हो जाते । (६)

विशेष गुण प्रत्येक द्रव्य के अपने-अपने होते है ।

द्रव्य का दूसरा धर्म ऋमभावी धर्म है जिसे पर्याय कहते हैं । यह परिवर्तनशील होता है ।

६ द्रव्यो मे से जीवास्तिकाय को छोडकर शेष ५ द्रव्य अजीव हैं और पुद्गल को छोडकर शेष द्रव्य श्ररूपी हैं । यहाँ ग्राकाश और काल द्रव्य के सम्बन्ध मे कुछ विचार प्रकट किये जा रहे हैं ।

जैन दर्शन के अनुसार आकाश स्वतन्त्र द्रव्य है। दिक् उंसी का विभाग है। आकाश की परिभाषा करते हुए कंहा गया है—वह द्रव्य जो अन्य सब द्रव्यो को अवगाह, आकाश स्थान अर्थात् आश्रय देता है, वह आकाश है—'ग्रवगाह लक्खरोगा आगासात्थिकाए'' इन्द्रभूति गौतम भगवान् महावीर से प्रश्न करते हैं—भगवन् ! आकाश तत्त्व से जीवो और ग्रजीवो को क्या लाभ होता है ? महावीर उत्तर देते है—हे गौतम ! आकाशास्तिकाय जीव और अजीव द्रव्यो के लिए भाजनभूत है अर्थात् प्राकाश नही होता तो ये जीव कहाँ होते ? घर्मास्तिकाय, ग्रधर्मास्तिकाय कहाँ व्याप्त होते ? काल कहाँ बरतता ? पुद्गल का रगमच कहाँ वनता ? यह विश्व निराधार ही होता ।

जैन दर्शन के अनुसार ग्राकाश वास्तविक द्रव्य है ग्रत द्रव्य मे बताये गये ६ सामान्य गुण उसमे निहित है । द्रव्य की दृष्टि से ग्राकाश एक ग्रोर अखण्ड द्रव्य है ग्रर्थात् उसकी रचना मे सातत्य है । क्षेत्र की दृष्टि से ग्राकाश अनन्त और असीम माना गया है । यह सर्वव्यापी है ग्रीर इसके प्रदेशो की सख्या ग्रनन्त है । काल की दृष्टि से आकाश अनादिअनन्त ग्रर्थात् शाश्वत है । स्वरूप की दृष्टि से आकाश ग्रमूर्त है—वर्ण, गध, रस, स्पर्श आदि गुर्गो से रहित है । गति रहित होने से ग्रगतिशील है ।

आकाश के दो भाग किये गये है। (१) लोकाकाश और (२) अलोकाकाश। आकाश का वह भाग जो धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, काल, पुद्गलास्तिकाय और जीवास्तिकाय, इन पाँच द्रव्यो को आश्रय देता है वह लोकाकाश है। शेष भाग जहाँ ग्राकाश के अलावा अन्य कोई द्रव्य नही है, वह ग्रलोकाकाश है। लोकाकाश के प्रदेशों की संख्या असंख्यात्मक है परन्तु ग्रलोकाकाश के प्रदेशों की संख्या अनंक्त है। लोकाकाश सान्त व संसीम है जबकि ग्रलोकाकाश ग्रनन्त व ग्रसीम है। ससीम लोक चारो

१---भगवती सूत्र १३-४-४ देश

ओर से ग्रनन्त अलोक से घिरा हुआ है। ग्रलोक का ग्राकार वताते हुए कहा गया है कि वह खाली गोले मे रही हुई पोलाई के समान है। धर्मास्तिकाय ग्रौर ग्रधर्मास्तिकाय का अस्तित्व लोकाकाशा मे ही माना गया है। अलोकाकाशा मे इनकी स्थिति नही मानी गयी है। इस दृष्टि से इन दोनो द्रव्यो के माध्यम से ही लोकाकाशा ग्रौर ग्रलोकाकाशा की विभाजन-रेखा स्पष्ट होती है। ग्रात्मा मुक्त होने के पश्चात् ऊर्ध्वंगमन करती है और धर्मास्तिकाय की सहायता से समय मात्र मे लोकाकाश की सीमा के अग्रभाग पर पहुँच कर सिद्ध शिला पर विराजमान हो जाती है और पुन लौटकर ससार-चक्र मे नही ग्राती।

#### काल द्रव्य

जैन दर्शन मे काल के सम्वन्ध मे दो दृष्टियो से विचार किया गया है—नैश्चयिक काल ग्रौर व्यावहारिक काल । नैश्चयिक काल का स्वरूप जैन दर्शन की मौलिक विशेपता है। इसकी विवेचना कर्म सिद्धान्त के सन्दर्भ से की गयी है। काल का मुख्य लक्षण वर्तना मानते हुए कहा गया है—'वतएगा लक्खएगे कालो।'' 'तत्त्वार्थ सूत्र' मे कहा है—

वर्तना परिणाम क्रिया परत्वापरत्वे च कालस्य । २

ग्रर्थात् वर्तना, परिएााम, किया परत्व और ग्रपरत्व काल द्रव्य के उपकार हैं। वर्तना शब्द युच प्रत्यय पूर्वक 'वृतु' घातु से बना है। जिसका ग्रर्थ है जो वर्तनशील हो। उत्पत्ति, ग्रपच्युति और विद्यमानता रूप वृत्ति ग्रर्थात् किया वर्तना कहलाती है। वर्तना रूप कार्य की उत्पत्ति जिस द्रव्य का उपकार है, वही काल है।

परिणाम, परिणमन का ही रूप है। परिणमन ग्रौर किया सहभावी है। किया मे गति ग्रादि का समावेश होता है। गति का अर्थ है ग्राकाश-प्रदेशो मे कमश स्थान परिवर्तन करना। किसी भी पदार्थ की गति मे स्थान परिवर्तन का विचार उसमे लगने वाले काल के साथ किया जाता है। परत्व और ग्रपरत्व ग्रर्थात् पहले होना ग्रौर बाद मे होना ग्रथवा पुराना और नया ये विचार भी काल के विना नही समभाये जा सकते।

१--- उत्तराघ्ययन सूत्र २८/१०

२----तत्त्वार्थं सूत्र ४/२२

ध्यान देने की बात यह है कि जैन दर्शन मे प्रत्येक द्रव्य को स्वतन्त्र माना गया है अत परिणमन मे काल को प्रेरक कारण न मानकर सहकारी निमित्त उदासीन कारण माना गया है। जिस प्रकार द्रव्यो की गति व स्थिति रूप किया मे धर्मास्तिकाय एव ग्रधर्मास्तिकाय उपादान व प्रेरक निमित्त कारण न होकर उदासीन व सहकारी निमित्त कारण है व द्रव्य अपनी ही योग्यता से गति व स्थिति रूप किया करते हैं, उसी प्रकार पदार्थों के परिणमन मे काल, उदासीन सहकारी निमित्त कारण है। इसके निमित्त से पदार्थ मे प्रति क्षण नव निर्माण व विध्वंस सतत होता रहता है। निर्माण व विध्वस की यही क्रिया घटनाओ को जन्म देती है। इस प्रकार काल ही पदार्थों के समस्त परिणमनो, क्रियाग्रो व घटनाओ का सहकारी कारण है। दूसरे शब्दो मे काल पदार्थों के परिणमन, क्रिया-शीलता व घटनाग्रो के निर्माण मे भाग लेता है।

आधुनिक विज्ञान भी जैन दर्शन मे कथित उपर्युक्त तथ्य को स्वीकार करता है यथा—ग्राइन्स्टीन ने देश ग्रीर काल से उनकी तटस्थता छीन ली है ग्रीर यह सिद्ध कर दिखाया है कि ये भी घटनाग्रो मे भाग लेते है तथा प्रसिद्ध वैज्ञानिक जिन्स का कथन है कि "हमारे दृश्य जगत् की सारी कियाएँ मात्र फोटोन ग्रीर द्रव्य ग्रथवा भूत की कियाएँ हैं तथा इन कियाग्रो का एक मात्र मच देश ग्रीर काल है। इसी देश ग्रीर काल ने दीवार वन कर हमे घेर रखा है।" अतः यह फलित होता है कि जैन दर्शन मे वर्णित यह तथ्य कि परिणमन ग्रीर किया काल के उपकार हैं, विज्ञान जगत मे मान्य हो गया है।

काल के परत्व-अपरत्व लक्षण को कुछ आचार्यों ने व्यक्ति, वस्तु, परिस्थिति, क्षेत्र ग्रादि के दो माध्यम स्थापित कर उनके सापेक्ष मे समफाने का प्रयास किया है परन्तु विचारणीय यह है कि जब काल के वर्तना, परिएााम ग्रीर किया लक्षण स्वय उसी पदार्थ मे प्रकट होते हैं तो परत्व-ग्रपरत्व लक्षएा भी उसी पदार्थ मे प्रकट होने चाहिये। इनके लिये भी एक सापेक्ष्य की आवश्यकता नहीं होनी चाहिये। इस विषय पर विस्तारपूर्वक लिखना प्रस्तुत लेख का विषय नहीं है। लगता ऐसा है कि उस समय के व्याख्याकार आचार्यों के समक्ष कोई ऐसा उदाहरण या विधि विद्यमान नहीं थी, जिससे वे काल के परिएााम-किया ग्रादि अन्य लक्षएाो के समान परत्व-ग्रपरत्व को भी स्वय पदार्थ मे ही प्रमाणित कर सकते। विज्ञान जगत् मे भी इसे ग्राज भी केवल गएित के जटिल समीकरएाो से ही समफा जा सकता है, व्यावहारिक प्रयोगो द्वारा नहीं । पदार्थं की ग्रायु की दीर्घता का ग्रल्पता मे, अल्पता का दीर्घता में परिएात हो जाना परत्व-ग्रपरत्व है । दूसरे शव्दो मे पदार्थं की अपनी ही आयु का विस्तार ग्रौर सकुचन परत्व-ग्रपरत्व है ।

विश्व मे चोटी के वैज्ञानिक, आइन्स्टीन व लोरन्टन ने समीकरएगो से सिद्ध किया है कि गति तारतम्य से पदार्थ की ग्रायु मे सकोच-विस्तार होता है ।

उदाहरण के लिये एक नक्षत्र को लें जो पृथ्वी से ४० प्रकाश वर्ष दूर है ग्रर्थात् पृथ्वी से वहाँ तक प्रकाश जाने मे ४० वर्ष लगते हैं । यहाँ से वहाँ तक पहुँचने के लिये यदि एक राकेट २४,०००० किलोमीटर प्रति सैंकिण्ड की गति से चले तो साधारण गणित की दृप्टि से उसे ४० वर्ष लगेंगे । कारएा कि प्रकाश की गति प्रति सैंकिण्ड ३०,०००० किलोमीटर है । अत  $\frac{30,000/80}{28,0000}$  = ४० वर्ष लगे । परन्तु फिटजगेराल्ड के सकुचन के नियमो के श्रनुसार काल मे सकुचन हो जायेगा और यह सकोच १० ६ के ग्रनुपात मे होगा अर्थात् ६० × ४०/१० = ३० वर्ष लगेंगे । इससे यह फलित होता है कि काल पदार्थ के परिएामन व किया को प्रभावित करता हुग्रा उसकी ग्रायु पर भी प्रभाव डालता है । पदार्थ की ग्रायु की दीर्घता-ग्रल्पता, पौर्वापदों मे काल भाग लेता है । इस प्रकार जैन दर्शन मे प्रतिपादित काल के परत्व-ग्रपरत्व लक्षरण को ग्रायुनिक विज्ञान गणित के समीकरणो से स्वीकार करता है । तात्पर्य यह है कि जैन दर्शन मे वर्णित काल के वर्तना, परिणाम, क्रिया, परत्व एव अपरत्व लक्षणो को वर्त्तमान विज्ञान सत्य प्रमाणित करता है ।

काल के स्वरूप के विपय मे ज्वेताम्वर ग्रौर दिगम्बर ग्राचार्यों मे कुछ मान्यता भेद भी है। क्ष्वेताम्वर परम्परा के अनुसार काल ग्रौपचारिक द्रव्य है तथा जीव और ग्रजीव की पर्याय है यथा.—किमय भते <sup>!</sup> कालोति पव्वुच्चई <sup>?</sup> गोयमा ! जीवा चेव ग्रजीवा चेव । तथा अन्यत्र ६ द्रव्यो को गिनाते समय 'ग्रद्धासमय' रूप मे काल द्रव्य को स्वतत्र द्रव्य माना है। दिगम्बर परम्परा मे काल को स्पप्ट, वास्तविक व मूल द्रव्य माना है। यथा — लोगागासपदे से एक्के एक्के एक्के जेहिया हु ऐक्केक्के । ग्यगाग ससीइव ते कालागु असख दव्वगि । ४८८। एगपदेशो ग्रगुस्सहते । ४८४।। लोगपदेसप्पमा कालो । ४८७।। —गोम्मटसार, जीवकाण्ड

अर्थात् काल के अगु रत्न राशि के समान लोकाकाश के एक-एक प्रदेश मे एक-एक स्थित हैं। पुद्गल द्रव्य का एक अगु एक ही प्रदेश मे रहता है। लोकाकाश के जितने प्रदेश हैं, उतने ही काल द्रव्य हैं।

दोनो ही परम्पराग्रो द्वारा प्रतिपादित काल विपयक विवेचन मे जो मतभेद दिखाई देता है, वह ग्रपेक्षाकृत ही है। वर्तना, परिणाम, किया, परत्व-ग्रपरत्व काल के लक्षरण भी हैं ग्रौर पदार्थ की पर्याये भी हैं ग्रौर यह नियम है कि पर्यायें पदार्थ रूप ही होती हैं, पदार्थ से भिन्न नही। ग्रत. इस दृष्टि से काल को स्वतन्त्र द्रव्य न मानकर औपचारिक द्रव्य मानना ही उचित है।

कालागु भिन्न-भिन्न हैं। प्रत्येक पदार्थं परमागु व वस्तु से कालागु आयाम रूप से सप्टक्त है तथा पदार्थं की पर्याय-परिवर्तन मे अर्थात् परिणमन व घटनाग्रो के निर्मागा मे सहकारी निमित्त कार्यं के रूप मे भाग लेता है। यह नियम है कि निमित्त उपादान से भिन्न होता है। अतः इस दृष्टि से काल को स्वतन्त्र द्रव्य मानना उचित ही है।

उपर्युक्त दोनो परम्पराग्रों की मान्यताओ के समन्वय से यह फलितार्थ निकलता है कि काल एक स्वतन्त्र सत्तावान द्रव्य है। प्रत्येक पदार्थ से सप्टक्त है। पदार्थ मे की क्रियामात्र मे उसका योग है। ग्राघुनिक विज्ञान भी काल के विषय मे इन्ही तथ्यो को प्रतिपादित करता है। इस शताव्दी के महान् वैज्ञानिक आइन्सटीन ने सिद्ध किया है कि "देश और काल मिलकर एक हैं" और वे चार डायमेशनो (लम्वाई, चौडाई, मोटाई व काल) मे ग्रपना काम करते हैं। विश्व के चतुरायाम गहरण मे दिक्काल की स्वाभाविक ग्रतिव्याप्ति से गुजरने के प्रयत्न लाघव का फल ही मघ्याकर्षण होता है। देश और काल परस्पर स्वतन्त्र सत्ताएँ हैं। रिमैन की ज्योतिमिति ग्रीर ग्राइन्सटीन के सापेक्ष्यवाद ने जिस विश्व की कल्पना को जन्म दिया है, उसमे देश और काल परस्पर संप्रक्त है। दो

× `` सयोगो (इवेन्टस) के वीच का ग्रन्तराल (इन्टरवल) ही भौतिक पदार्थ को रचना करने वाले तत्त्वाशो का सम्वन्ध सिद्ध करता है। जिसे देश ग्रौर काल के तत्त्वो से ग्रन्वित या विश्लिप्ट कर समफा जा सकता है।

वैज्ञानिको द्वारा प्रतिपादित काल विषयक उपर्युक्त उद्धरएो और जैन दर्शन मे प्रतिपादित काल के स्वरूप मे ग्राश्चर्यजनक समानता तो है ही साथ ही इनमे आया हुआ दिक् विषयक वर्णन जैन दर्शन मे वर्णित आकाश द्रव्य के स्वरूप को भी पुष्ट करता है।

## व्यावहारिक काल

ठाएगाग सूत्र (४/१३४) में काल के ४ प्रकार वताये गये है.---प्रमाण काल, यथायुनिवृत्ति काल, मरण काल ग्रौर अद्धा-काल । काल के द्वारा पदार्थ मापे जॉते हैं, इसलिए उसे प्रमाण काल कहा जाता है । जीवन और मृत्यु भी काल-सापेक्ष हैं, इसलिए जीवन के ग्रवस्थान को यथायुनिवृत्ति काल ग्रीर उसके अन्त को मरण-काल कहा जाता है। सूर्य-चन्द्र ग्रादि की गति से सम्वन्ध रखने वाला ग्रद्धा-काल कहलाता है । काल का प्रवान रूप ग्रद्धा काल ही है। शेप तीनो इसी के विशिष्ट रूप है। अद्धाकाल व्यावहारिक काल है। यह मनुष्य लोक मे ही होता है। इसी-लिए मनूप्य लोक को 'समय-क्षेत्र' कहा गया है। समय-क्षेत्र मे वलयाकार से एक दूसरे को परिवेष्ठित करने वाले ग्रसख्य द्वीप समुद्र हैं। इनमे जम्वू द्वीप, लवण समुद्र, वातकी खण्ड, कालोदघि समुद्र और अर्ढ पुष्कर द्वीप ये पाँच तिर्यंग लोक के मध्य मे स्थित हैं। निष्चय काल जीव ग्रजीव का पर्याय है। वह लोक-अलोक व्यापी है। उसके विभाग नही होते, पर ग्रद्धाकाल मूर्य-चन्द्र भ्रादि की गति से सम्वन्धित होने के कारण विभाजित किया जाता है। इसका सर्वसूक्ष्म भाग 'समय' कहलाता है। आकाश के एक प्रदेश से दूसरे प्रदेश में परमाणु गमन करता है, इतने काल का नाम 'समय' है। समय अविभाज्य है। इनकी प्ररूपणा वस्त्र फाडने की प्रक्रिया द्वारा की जाती है।

एक दर्जी किसी जीर्णशीर्ण वस्त्र को एक ही वार मे एक हाथ प्रमाण फाड डालता है। उसके फाडने मे जितना काल व्यतीत होता है उसमे ग्रसख्यात समय व्यतीत हो जाते है। क्योकि वस्त्र तन्तुओ का वना है। प्रत्येक तन्तु मे अनेक रुएँ होते है। उनमे भी ऊपर का रुग्राँ पहले छिदता है, तव कही उसके नीचे का रुग्राँ छिदता है। अनन्त परमारणुग्रो के मिलन का नाम सघात है। अनन्त सघातो का एक समुदय और ग्रनन्त समुदयो की एक समिति होती है। ऐसी ग्रनन्त समितियो के सगठन से तन्तु के ऊपर का एक रुआँ वनता है। इन सबका छेदन ऋमशाः होता है। तन्तु के पहले रुएँ के छेदन मे जितना समय लगता है उसका ग्रत्यन्त सूक्ष्म ग्रश यानी असख्यात काल-भाग समय कहलाता है।

समय से लेकर एक पूर्व तक के सख्यात कालमान को इस प्रकार दर्शाया जा सकता है'—

| म्रविभाज्य काल        |   | एक समय<br>(एक सैकिंड के १७००वे भाग से भी कम) |
|-----------------------|---|----------------------------------------------|
| असख्यात समय           | • | एक ग्रावलिका (सवसे छोटी आयु)                 |
| २४६ ग्रावलिका         | • | एक क्षुल्लक भव                               |
| १७ क्षुल्लक भव ग्रथवा |   |                                              |
| ३७७३ म्रावलिका        | • | एक उच्छवास                                   |
| १७ क्षुल्लक भव अथवा   |   |                                              |
| ३७७३ म्रावलिका        | : | एक निश्वास                                   |
| एक उच्छवासनिश्वास     |   | -                                            |
| अथवा ७४४६ म्रावलिका   | • | एक प्राण (पागु)                              |
| ৬ সাগ                 | : | एक स्तोक (थोक)                               |
| ७ स्तोक               | • | एक लव                                        |
| ३५ १/२ लव             | • | एक घडी (२४ मिनट)                             |
| ७७ लव या ३७७३         |   | ,                                            |
| श्वासोच्छवास          | • | एक मुहूर्त्त (४८ मिनट) या १६७७७२१६           |
|                       |   | भ्रावलिका , , ,                              |
| ३० मुहूर्त            | • | एक ग्रहोरात्रि                               |
| १५ ग्रहोरात्रि        |   | एक पक्ष                                      |
| २ पक्ष , ,            | • | एक मास                                       |

१---भगवती. सूत्र शतक ६, उ० ७, सूत्र ४

| २ मास              | एक ऋतु     |
|--------------------|------------|
| ३ ऋतु              | एक ग्रयन   |
| २ भ्रयन            | एक वर्ष    |
| ५ वर्ष             | एक युग     |
| <b>५४ लाख</b> वर्ष | एक पूर्वाग |
| ∽४ लाख पूर्वाग     | एक पूर्व   |

समय का इतना सूक्ष्म परिमाण साधारणत वुद्धि ग्राह्य नही है और न व्यवहार मे इसका ग्रकन ही सम्भव है। अत एक कल्पना मात्र लगता है, परन्तु वर्तमान मे विज्ञान ने समय नापने के लिए जिन आणविक घडियो का आविष्कार किया है, उससे अनुमान लगाना सम्भव हो गया है, यथाः---

१९६४ मे ग्राणविक कालमान का प्रयोग प्रारम्भ हुग्रा। ग्रव एक सैकिण्ड की लम्वाई की व्यवरथा एक सीसियम ग्ररणु के ९, १९, २६, ३१, ७७० स्पदनो के लिये आवश्यक ग्रन्तर्काल के रूप मे की गई है। ग्राणविक घडी द्वारा समय का निर्धारण इतनी वारीकी और विशुद्धता से किया जा सकता है कि उससे त्रुटि की सम्भावना ३० हजार वर्षों मे एक सैकिण्ड से भी कम होगी। वैज्ञानिक आजकल हाइड्रोजन घडी विकसित कर रहे हैं जिसकी शुद्धता मे त्रुटि की सम्भावना ३ करोड वर्षों के भीतर एक सैकिण्ड से भी कम होगी।

इस प्रकार ग्राज विज्ञान जगत् में प्रयुक्त होने वाली ग्राएविक घडी सैकिण्ड के नौ ग्ररव उन्नीस करोड छब्वीस लाख इकत्तीस हजार सात सौ सत्तरवे भाग तक का समय सही प्रकट करती है। भौतिक तत्त्वो से निर्मित घडी ही जव एक सैकिण्ड का दस ग्ररववा भाग तक सही नापने मे समर्थ है ग्रोर भविष्य में इससे भी सूक्ष्म समय नापने वाली घडियो के निर्माण की सम्भावना है ग्रत एक ग्रावलिका में असख्यात समय होता है, अब इसमे ग्राक्ष्चर्य जैसी कोई वात नही रह गई है।

निकलने वाली नारगी रग के प्रकाश के तरंग-ग्रायामो की निर्दिष्ट सख्याओ ने ले लिया है। ग्रत. अब एक मीटर, क्रिप्टन के १६४०,७६३ ७३ तरग ग्रायामो के बराबर होता है। प्रकाश किरण की गति एक सैकिण्ड मे ३,००००० किलोमोटर है। एक किलोमीटर मे १००० मीटर होते हैं ग्रत. प्रकाश किरण एक सैकिण्ड मे ३००००० × १००० × १६४०७७३ ७३== ४९४२२९१११९००००००० क्रिप्टन ग्रायामो के बराबर चलता है। अत उसे एक ग्रायाम को पार करने मे लगभग एक सैकिण्ड का दसवाँ भाग लगता है और टेलीपैथी विशेषज्ञो का कथन है कि मन की तरगो की गति प्रकाश की गति से कितना ही गुना अधिक है। ग्रत. मन की तरग को क्रिप्टन के एक आयाम को पार करने मे तो शखवे भाग से भी कितने ही गुना ग्रधिक कम समय लगता है। इस प्रकार एक सैकिण्ड मे असख्यात समय होते है, यह कथन वैज्ञानिक ट्रष्टि से भी युक्तियुक्त प्रमागित होता है।

समय की सूक्ष्मता का कुछ अनुमान व्यावहारिक उदाहरण टेलीफोन से लगाया जा सकता है। कल्पना कीजिये कि ग्राप दो हजार मील दूर बैठे हुए किसी व्यक्ति से टेलीफोन से बात कर रहे है। आपकी घ्वनि विद्युत तरगो मे परिएगत हो तार के सहारे चल कर दूरस्थ व्यक्ति तक पहुंचती है और उसकी घ्वनि ग्राप तक। इसमे जो समय लगा, वह इतना कम है कि आपको उसका श्रनुभव तक नही हो रहा है और ऐसा लगता है मानो कुछ भी समय न लगा हो और ग्राप उस व्यक्ति से समक्ष ही बैठे बातचीत कर रहे हो। चार हजार मील तार को पार करने मे तरग को लगा समय भले ही ग्रापको प्रतीत न हो रहा हो फिर भी समय तो लगा ही है। कारण तरग वहाँ एक दम ही नही पहुँची है बल्कि एक-एक मीटर और एक-एक मिलीमीटर को पार करने मे जितना समय लगा, उसकी सूक्ष्मता का अनुमान लगाइये। ग्राप चाहे अनुमान लगा सके या न लगा सकें, परन्तु तरग को एक मिलीमीटर तार पार करने मे समय तो लगा ही है। जैन दर्शन मे वर्णित समय इससे भी असख्यात गुना अधिक सूक्ष्म है।

'समय' नापने की विधि मे भी जैन दर्शन व विज्ञान जगत् मे ग्राश्चर्यजनक समानता है। दोनो ही गति क्रिया रूप स्पदन के माध्यम से समय का परिमाण निश्चित करते हैं, यथा--- म्रवरा पज्जायदिदि ख़िएमेत्तं होदि तं च समओर्ति । दोण्हमगूणमदिक्कमकाल पमारगु हवे सो दु । १७२।। १

सर्व द्रव्यो के पर्याय की जघन्य स्थिति ठहरने का समय एक क्षण मात्र होता है, इसी को 'समय' कहते हैं। दो परमागुग्रो को ग्रतिक्रमण करने के काल का जितना प्रमाण है, उसको समय कहते हैं अथवा ग्राकाश के एक प्रदेश पर स्थित एक परमागु मंदगति द्वारा समीप के प्रदेश पर जितने काल मे प्राप्त हो, उतने काल को एक समय कहते हैं।

असख्यात कालमानो की गणना उपमा के द्वारा की गयी है। इसके मुख्य दो भेद हैं—पल्योपम व सागरोपम । बेलनाकार खट्टो या कुए को पल्य कहा जाता है। एक चार कोस लम्बे, चौडे व गहरे कुए मे नवजात यौगलिक शिशु के केशों को जो मनुष्य के केश के २४०१ हिस्से जितने सूक्ष्म हैं, ग्रसख्य खण्ड कर ठू स-ठू स कर भरा जाये। प्रति १०० वर्ष के ग्रन्तर से एक-एक केश खण्ड निकालते-निकालते जितने काल मे वह कुग्रा खाली हो, उतने काल को एक पल्य कहा गया है। दस कोडाकोड (एक करोड को एक करोड से गुएा। करने पर जो गुणनफल आता है, उसे कोडाकोड कहा गया है) पल्योपम को एक सागरोपम व २० कोडाकोडी सागर को एक कालचक तथा अनन्त काल चक्र को एक पुद्गल परावर्तन कहते हैं।

समा काल के विभाग को कहते हैं तथा 'सु' ग्रौर 'टु' उपसर्ग समा के साथ लगने से समा के दो रूप हो जाते हैं --- सुसमा और टुसमा । स का ख या प होने से सुखमा ग्रौर टुखमा हो जाते हैं । सुखमा का अर्थ है ग्रच्छा काल और टुखमा का अर्थ है वुरा काल । काल को सर्प से उपमित किया गया है । सर्प का व्युत्पत्ति लम्प ग्रर्थ है गति । काल की गति के विकास ग्रौर ह्रास को घ्यान मे रखकर काल के दो भेद किये गये हैं - उत्सर्पिणी व अवर्सापिणी । जिम काल मे आयु, जरीर, वल आदि की उत्तरोत्तर वृद्धि होती जाय वह उत्सर्पिणी और जिस काल मे ग्रायु, शरीर, वल आदि की उत्तरोत्तर हानि होती जाय, वह ग्रवर्सापणी काल है । उर्त्सापिणी काल चकार्ढ मे समय क्षेत्र की प्रकृतिजन्य सभी प्रतिक्रियाएँ कमश निर्माण ग्रौर विकास की ग्रोर अग्रसर होती हुईँ प्रगति की चरम सीमा को प्राप्त होती हैं । उसके वाद ग्रवर्सापणी काल चकार्ढ के प्रारम्भ होने पर प्रकृति-

१---गोम्मटमार, जीवकाण्ड

जन्य सभी प्रक्रियाएँ पुनः घ्वस ग्रौर ह्रास की ग्रोर चलती है श्रौर अन्त मे विनाश की चरम सीमा को छूती है।

प्रत्येक काल चक्रार्ढ के ६ खण्ड होते हैं जिन्हे 'ग्रारा' कहते है । कालचक्र के आरो के नाम श्रौर कालावधि इस प्रकार है —

| उत्सर्पिए    | ी काल                                    | ग्रवसर्पिण    | ग्रवसपिणी काल          |  |  |
|--------------|------------------------------------------|---------------|------------------------|--|--|
| नाम          | अवधि                                     | नाम           | <i>्र</i> मवधि         |  |  |
| १ दुखमदुखमा  | २१,००० वर्ष                              | १ सुखमसुखमा   | ४ कोडाकोड<br>सागरोपम   |  |  |
| २ दुखमा      | २१,००० वर्ष                              | २ सुखमा       | ३ को सा.               |  |  |
| ३. दुखमसुखमा | १ क्रोडाक्रोड<br>सागरोपम-<br>४२,००० वर्ष | ,३ सुखम दुखमा | '२ को सा.              |  |  |
| ४. सुखमदुखमा | २ क्रो. सा                               | ४ दुखमसुखमा   | १ को सा<br>४२,००० वर्ष |  |  |
| ४. सुखमा     | ३ को. सा                                 | ५. दुखमा      | २१,००० वर्ष            |  |  |
| ६ सुखमसुखमा  | ४ को. सा.                                | ६ दुखमदुखमा   | २१,००० वर्ष            |  |  |

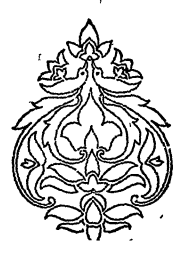
वर्तमान मे जो ग्रारा चल रहा है वह ग्रवसपिएगी काल का ४वा ग्रारा 'दुखमा' है। इस ग्रारे का प्रारम्भ भगवान् महावीर के निर्वाएग के ३ वर्ष ५ में मास पश्चात् हुआ था। भगवान् महावीर का निर्वाण ईसा पूर्व ४२७ में हुआ था। अतर् ईस्वी पूर्व ४२४ से ४वे ग्रारे का प्रारम्भ होता है। ईस्वी सन् २०४७६ मे इस ग्रारे का ग्रन्त होगा ग्रौर छट्ठे ग्रारे का आरम्भ होगा। छट्ठे आरे के प्रारम्भ मे होने वाली स्थिति का विस्तृत विवरण 'भगवती सूत्र' व 'जम्बू द्वीप प्रज्ञप्ति' मे मिलता है। एक उदाहरण इस प्रकार है—

उस समय दु.ख से लोगो मे हाहाकार होगा । अत्यन्त कठोर स्पर्श वाला मलिन, धूलि-युक्त पवन चलेगा । वह दु:सह व भय उत्पन्न करने वाला होगा । वर्तुं लाकार वायु चलेगी, जिससे धूलि आदि एकत्रित होगी । पुन -पुन उड़ने से दशो दिशाएँ रज सहित हो जाएगी । धूलि से मलिन अन्धकार समूह के हो जाने से प्रकाश का ग्राविर्भाव बहुत कठिनता से होगा । समय की रूक्षता से चन्द्रमा अधिक शीत होगा ग्रौर सूर्य भी ग्रधिक तपेगा । उस क्षेत्र मे वार-वार बहुत श्ररस, विरस मेघ, क्षार मेघ, विद्युन्मेघ, ग्रमनोज्ञ मेघ, प्रचण्ड वायु वाले मेघ वरसेंगे । .उस समय भूमि अग्निभूत, मुर्भरभूत, भस्मभूत हो जाएगी । पृथ्वी पर चलने वाले जीवो को बहुत कष्ट होगा । उस क्षेत्र के मनुष्य विकृत वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श वाले होगे तथा वे ऊँट की तरह वक्र चाल चलने वाले, शरीर के विषम सन्धि-कन्ध को घारण करने वाले, ऊँची-नीची विषम पसलियो तथा हड्डियो वाले और कुरूप होगे । उत्छुष्ट एक हाथ की ग्रवगाहना (ऊँचाई) ग्रीर २० वर्ष की आयु होगी । वडी-वडी नदियो का विस्तार रथ मार्ग जितना होगा । नदियो मे पानी बहुत थोडा रहेगा । मनुष्य भी केवल बीज रूप ही वर्चेगे । वे उन नदियो के किनारे बिलो मे रहेगे । सूर्योदय से एक मुहूर्त्त पहले और सूर्यास्त से एक मुहूर्त्त पश्चात् विलो से वाहर निकलेंगे ग्रीर मत्स्य ग्रादि को उष्ण रेती मे पकाकर खायेंगें ।

छट्ठे ग्रारे के अन्त होने पर यह ह्रास ग्रपनी चरम सीमा पर पहुँचेगा। इसके वाद पुन उत्सर्पिणी काल-चकार्ढ प्रारम्भ होगा जिससे प्रकृति का वातावरण पुन सुधरने लगेगा। शुद्ध हवाये चलेंगी। स्निग्ध मेघ वरसेंगे ग्रीर अनुकूल तापमान होगा। सृष्टि वढेगी। गाव व नगरो का पुन निर्माण होगा। यह क्रमिक विकास उत्सर्पिणी के ग्रन्त काल मे ग्रपनी चरम सीमा पर पहुँचेगा। इस प्रकार एक काल-चक्र सम्पन्न होता है।

जैन मान्यता के श्रनुमार श्रवसपिएगी काल के तीसरे आरे 'सुखमा-दुखमा' के समाप्त होने मे ५४,००,००० पूर्व, तीन वर्ष व साढे श्राठ महीने शेप रहने पर ग्रन्तिम कुलकर से प्रथम तीर्थंड्कर का जन्म होता है। प्रथम तीर्थंड्कर के समय ही प्रथम चक्रवर्ती का भी जन्म होता है। चौथे आरे 'दुखमा सुखमा' मे २३ तीर्थंड्कर, ११ चक्रवर्ती, ६ वलदेव, ६ वासुदेव और ६ प्रतिवासुदेव जन्म लेते हैं। इसी प्रकार उर्त्सापणी काल के तीसरे आरे 'दुखमा-सुखमा' के तीन वर्ष श्रौर साढे श्राठ महीने व्यतीत होने पर प्रथम तीर्थंड्कर का जन्म होता है। इस श्रारे मे २३ तीर्थंड्कर, ११ चक्रवर्ती ६ वलदेव, ६ वासुदेव और ६ प्रतिवासुदेव होते हैं। चौथे आरे 'सुखमा-दुखमा' के ५४ लाख पूर्व, तीन वर्ष साढे आठ महीने वाद २४वे तीर्थंड्कर मोक्ष चले जाते है श्रौर १२वें चक्रवर्ती की आयु पूर्ण हो जाती है। इस प्रकार १० कोडाकडी सागरोपम का अवस्पिग्गीकाल व '१० कोडाकोडी सागरोपम का उत्सपिणो काल मिल कर एक कालचक वनता है। समय क्षेत्र मे यह कालचक अनादि से घूम रहा है ' और अनन्त काल तक घूमता रहेगा।

जैसा कि प्रारम्भ में सकेत किया गया था, जैन दर्शन में काल का चिन्तन मुख्यतया कर्मबन्ध और उससे मुक्ति की प्रक्रिया को लेकर चला है। योग श्रौर कषाय के निमित्त से जोव के साथ कर्म पुद्गलो का बन्ध होता है। कर्म बन्ध की मन्दता श्रौर तीव्रता के आधार पर चित्त वृत्तियो मे उत्थान-पतन का क्रम चलता है। चित्त वृत्तियो का यह उतार-चढाव क्रमिक रूप से होता रहता है, श्रत वृत्तियो के उत्थान-पतन के क्रम को 'समय' कहा जा सकता है। इसी अर्थ में सम्भवतः जैन दर्शन में 'समय' शब्द आत्मा के लिए प्रयुक्त हुग्रा है। कषायो की ग्रावृत्ति को 'ग्रावलिका' के रूप में भी समफा जा सकता है। योग श्रौर कषाय के वशवर्ती होकर जीव श्रनन्त ससार में भ्रमण करता रहता है। विषय-वासना के गुणनफल की स्थिति को असख्यात श्रौर अनन्त नाम देना समीचीन हो सकता है। योग की प्रवृत्ति को श्रसख्यात श्रौर जित्त की प्रवृत्ति को अनन्त कहा जा सकता है। जीव के गुण्रस्थान के क्रम-विकास के सन्दर्भ में कालमानो के विविध रूपो का अध्ययन श्रौर श्रनुसंधान किया जाना ग्रावश्यक प्रतीत होता है।



ζ

# वर्तमान युग की समस्याओं के परिप्रेक्ष्य में जैन दर्शन

वर्तमान युग बौद्धिक कोलाहल भ्रौर तर्कजाल का युग है। वह श्रद्धा और आस्था के ग्राधार पर टिके हुये शाश्वत श्रादर्शों को महत्त्व न देकर उन मूल्यो तथा तथ्यों को महत्त्व देता है जो प्रयोग श्रौर परीक्षण की कसौटी पर खरे उतरते हैं। वह अतीतजीवी विश्वासो ग्रौर अनागत आदर्श कल्पनाओ मे न विचर कर, वर्तमान जीवन की कठोरताग्रो और विद्रूपताग्रो से संघर्ष करने मे ग्रपने पुरुषार्थ का जौहर दिखाता है। वह इन्द्रियो ग्रीर मन द्वारा प्रत्यक्षीकृत सत्य तथा भौतिक जगत् की स्थिति व अवगाहना मे विश्वास करता है। त्रिकालवाही सत्यनिरूपरा, परलोक सम्वन्धी रहस्यात्मकता व ईश्वरवादिता को नकारता है। समग्रत कहा जा सकता है कि वर्तमान युग भौतिक विज्ञान का युग है। उसकी दृष्टि मे धर्म और ग्राध्यात्मिकता का विशेष महत्त्व नही है।

### घर्म और विज्ञान का सघर्ष

गहराई से सोचने पर पता चलता है कि वर्तमान वैज्ञानिक चिंतन मे धर्म को नकारने की जो प्रवृत्ति बढी, उसके मूल मे धर्मसाधना के इर्द-गिर्द ईश्वर श्रीर परलोक ये दो तत्त्व मुख्य रूप से रहे हैं। विज्ञान का चिन्तन ईश्वर जैसी किसी ऐसी झलौकिक शक्ति मे विश्वास नही करता जो व्यक्ति के सुख-दु ख की नियामक हो श्रीर न ऐसे छायालोक मे विश्वास करता है जो इस पृथ्वी लोक से परे झनत सुखो की कीडा भूमि है। दूसरे शब्दो मे विज्ञान यह स्वीकार नही करता कि मानव को कोई दूसरी शक्ति सुखी या दु खी बनाती है ग्रीर चू कि तथाकथित धार्मिक परम्पराएं मनुष्य के सुख-दु ख के लिये स्वय मनुष्य को नही, वरन् ईश्वर नाम की किसी ग्रन्य शक्ति को उत्तरदायी ठहराती रही हैं इसलिये विज्ञान ने धर्म का विरोध करना ग्रुरू किया। मध्ययुग के उत्तरवर्तीकाल मे धर्म ग्रीर विज्ञान का यह संघर्ष उग्र बनकर प्रकट हुआ। कठोरहृदयी धार्मिको द्वारा कई वैज्ञानिक मौत के घाट उतार दिये गये ग्रीर धर्म की आड मे सम्प्रदायवाद, स्वार्थवाद का बेरहमी से पोषण होने लगा। फलत धर्म कल्याण का साधन न रहकर शोपण का वाहक बन गया जिसके खिलाफ सबसे उग्र जिहाद छेडा कार्ल मार्क्स ने। उसने धर्म को एक प्रकार का नशा--ग्रफीम कहा।

### धर्म और विज्ञान को पूरकता

जब हमारे देश मे जन जागरण की लहर उठी तब देश की साँस्कृतिक थाती का पुनर्मू ल्याकन होने लगा। धर्मशास्त्रो मे निहित तथ्यो ग्रौर ग्रादर्शों की समसामयिक सन्दर्भों मे व्याख्या होने लगी। धार्मिक परम्पराओ को ऐतिहासिक परिप्रेक्ष्य में देखा-परखा जाने लगा। जर्मनी के प्राच्यविद्या विशारदो की दृष्टि भारत की इस मूल्यवान धार्मिक सास्कृतिक, आध्यात्मिक निधि की ग्रोर गई। मैक्समूलर और हरमन जैकोबी जैसे विद्वानो के नाम इस दिशा मे विशेष उल्लेखनीय है। जब भारतीय दर्शन, विशेषकर जैन दर्शन से विद्वानो का सम्पर्क हुग्रा और उन्होने अपने ग्रध्ययन से यह जाना कि ईश्वर श्रौर परलोक को परे रख-कर भी धर्म-साधना का चितन ग्रौर अभ्यास किया जा सकता है तो उन्हे धार्मिक सिद्धान्त तथ्यपूर्ण लगे। जैन दर्शन की इस मान्यता मे उनकी विशेष दिलचस्पी पैदा हुई कि ईश्वर सृष्टि का कर्त्ता नही है। षट्द्रव्यो के मेल से सृष्टि की रचना स्वत: होती चलती है। यह एक गतिशील प्रक्रिया है। इस दृष्टि से सृष्टि का न ग्रादि है न अन्त। यह अनादि ग्रनन्त है। इसी प्रकार जीव को सुख-दु:ख कोई परोक्ष सत्ता नही देती। सुख-दु ख मिलते है जीव के द्वारा किये गये ग्रपने कर्मों से। दुष्प्रवृत्त आत्मा जीव की शत्रु है ग्रौर सद्प्रवृत्त आत्मा जीव की मित्र है। जे

१. अप्पा कत्ता विकत्ता य, दुहाण य सुहाण य । ग्रप्पा मित्तममित्त च, दुपट्ठि ग्र सुपट्ठिग्रो ।। —उत्तराघ्ययन सूत्र २०/३७ किसी ग्रन्थ शक्ति अथवा ईश्वर पर निर्भर नही है। वह निर्भर है स्वकृत कर्मों पर। इस प्रकार जैन दर्शन मे ग्रात्मनिर्भरता पर सर्वाधिक वल दिया गया है। सृष्टि-रचना ग्रोर ईश्वरत्व के रूप मे ग्रपने पुरुषार्थ-पराक्रम के वल पर मानव चेतना के चरम विकास (चेतना के ऊर्ध्वीकरण) के सिद्धान्त ने धर्म ग्रोर विज्ञान के ग्रन्तर को कम कर दिया। ग्रव विचारक इस दिशा मे सोचने लगे है कि धर्म और विज्ञान एक दूसरे के विरोधी नही वरन् पूरक है। दोनो की पद्धति ग्रोर प्रक्रिया मे ग्रन्तर होते हुये भो दोनो का उद्देश्य कल्याण है, मगल है।

### घर्म का सच्चा स्वरूप

ग्राज का बुद्धिजीवी धर्म का नाम लेते ही चौकने लगता है क्योकि धर्म का जो ऐतिहासिक स्वरूप उसके सामने रखा गया है, वह सम्प्रदाय-वाद, जातिवाद ग्रौर वाह्य ग्राडम्बरो से युक्त है। धर्म के साथ जो घारणा वद्धमूल है वह ग्रतीत ग्रौर भविष्य की है। उसमे वर्तमान जीवन का स्पन्दन न होकर अतीत का गौरव ग्रौर अनागत का स्वप्न-सुख है। जीवन-संघर्ष से पलायन का भाव है। प्रवृत्ति की उपेक्षा और निवृत्ति का प्राधान्य है। देवो-देवताओ का प्रावल्य ग्रौर मानव-पुरुषार्थ के प्रति हेय भाव-है। देवो-देवताओ का प्रावल्य ग्रौर मानव-पुरुषार्थ के प्रति हेय भाव-है। देवो-देवताओ का प्रावल्य ग्रौर मानव-पुरुषार्थ के प्रति हेय भाव-है। देवो-देवताओ का प्रावल्य ग्रौर मानव-पुरुषार्थ के प्रति हेय भाव-है। देवो के इस स्वरूप को भला कौन बुद्धिशील स्वीकार करेगा ? भगवान् महावीर, गौतम बुद्ध ग्रौर ग्रन्य कान्तिपुरुषो ने धर्म के नाम पर प्रचलित ढोग और विकृतियो का खुलकर विरोध किया और अपने चिन्तन व ग्रनुभव से धर्म के स्वरूप को सही रूप मे प्रस्तुत किया। वह स्वरूप ग्राज भी एक मान्य आदर्श है।

भगवान् महावीर ने घर्म को किसी मत या सम्प्रदाय से न जोडकर मनुष्य की वृत्तियो से जोडा और क्षमा, सरलता, विनम्रता, सत्य, निर्लो-भता, त्याग, सयम, तप, ब्रह्मचर्य आदि की परिपालना को घर्म कहा । जो व्यक्ति घर्म के इस रूप की साधना करता है वह देवता से भी महान् है। वह देवता को नमन नही करता वरन् देवता उसे नमन करते हैं---

> धम्मो मगलमुक्किट्ठ, अहिंसा सजमो तवो । देवावि त नमसन्ति, जस्स धम्मे सयामणो ॥'

१ दशवैकालिक १/१

इस प्रकार महावीर ने धर्म की साधना के केन्द्र मे मनुष्य को प्रतिष्ठित किया। मनुष्य अपने पुरुषार्थ द्वारा ग्रपनी विकृतियो पर विजय प्राप्त कर ग्रपनी चेतना का सर्वोपरि विकास कर सकता है। मनुष्य की विकृतियाँ हैं— कोध, मान. माया और लोभ। इन्हे कषाय कहा गया है। इन कषायो के मूल मे इच्छा की प्रधानता है। इच्छा या काम भावना कषायों मे रूपान्तरित होती रहती है जिससे चेतना का विकास सम्भव नही हो पाता और ज्ञान, दर्शन, चारित्र व सुख की शक्तियाँ दवी पडी रहतो है। साधक अपनी साधना द्वारा इच्छा पर नियन्त्रण कर ग्रात्म-अनुशासन द्वारा ग्रपनी ग्रात्मशक्तियो को पूर्ण रूप से जागृत ग्रीर विकसित कहा गया है। यही वास्तविक स्वतन्त्रता है। इस स्वतन्त्रता की प्राप्ति मे मनुष्य किसी ग्रलौकिक सत्ता या शक्ति पर निर्मर नही है। वह इस अवस्था को प्राप्त करने मे सक्षम ग्रीर स्वतन्त्र है। जैन दर्शन मे इस प्रक्रिया को ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप की सम्यक् ग्राराधना द्वारा आत्मा के साथ लगे हुये कर्मों को क्षय करने की साधना कहा है।

किंमों को क्षय करने की यह साधना पद्धति किसी की बपौती नही है। यह सब के लिये खुली है। किसी भी जाति, वर्ण, मत, सम्प्रदाय, लिंग, देश, काल का व्यक्ति इस साधना द्वारा मोक्ष प्राप्त करने का प्रधिकारी है। इसीलिये महावीर ने ग्रपनी विचारधारा या मत का नाम-ग्रपने नाम पर नही रखा। उन्होने ग्रपने विचार को आहंत्, निग्रंन्थ, श्रमण ग्रीर जिन कहा। 'ग्राहंत्' का अर्थ है जिसने ग्रपनी साधना द्वारा आत्म-शक्तियो का विकास कर पूर्ण योग्यता प्राप्त कर ली है। सभी प्रकार की विकृतियो – ग्रान्तरिक शत्रुग्रो पर विजय प्राप्त करली है। 'निग्रंन्थ' का ग्रर्थ है – जिसके मन मे कोड गाठ नही है, जिसने कषाय रूपी विकारो की गाठ का उन्मूलन-उच्छेदन कर लिया है। जो गाठ रहित, कुठा रहित, निद्वंन्द्व हो गया है। 'श्रमण्र' शब्द मे निहित श्रम के तीन रूप है-श्रम, सम, शम। 'श्रम' का ग्रर्थ है – पुरुषार्थ अर्थात् श्रमण् वह है जो अपनी साधना मे पुरुषार्थग्रील है, किसी पर निर्भर नही है, ग्रात्मनिर्भर है। 'सम' का ग्रर्थ है--समभाव-समता अर्थात् जिसकी दृष्टि मे किसी के प्रति रागद्व ष की भावना नही है। जो प्राणिमात्र को समता भाव से देखता है, जो सुख-दु ख मे, हानि-लाभ मे, जीवन-मरण मे समभाव रखता है । 'शम' का ग्रर्थ है--शान्त, स्वनियन्त्रण् अर्थात् जिसने ग्रपत् उत्तजनाम्रो को उपशात कर लिया है, जो सुख-दु ख मे उत्तेजित नही होता, उनके प्रति प्रतिकिया नही करता, जो प्रशात बना रहता है। 'जिन' का ग्रर्थ है—विजेता। वाहरी वस्तु या प्रदेश का विजेता नही, वरन् आत्म विजेता। जिसने राग ग्रीर द्वेष को जीत लिया है, वह है 'जिन' ग्रीर उसके ग्रनुयायी, उपासक है 'जैन'। इस प्रकार जैन धर्म किसी सम्प्रदाय, वर्ण, या वर्ग विशेप का धर्म न होकर ग्रात्मनिर्भरता, पुरुषार्थ ग्रीर विक्रु-तियो पर विजय या नियन्त्रएा प्राप्त करने का धर्म है। सक्षेप मे अपने पुरुषार्थ द्वारा आत्म से परमात्म बनने का धर्म है-जैन धर्म ।

याज के चिन्तन मे सिक्युलेरिज्म (secularism) के जो तत्त्व उभरे है वे जैन धर्म के विचार से पर्याप्त मेल खाते हैं। सिक्युलेरिज्म का हिन्दी मे अनुवाद धर्म-निरपेक्षता किया गया है, जो भ्रामक है। धर्म-निरपेक्षता का अर्थ होता है—धर्म के प्रति उदासीन रहना, उससे अपना सम्वन्ध न जोडना, धर्म से विमुख या रहित होना जबकि सिक्युलेरिज्म की भावना है सभी धर्मों के प्रति आदर और सम्मान, धर्म के नाम पर किसी को ऊँचा-नीचा न समभता। दूसरे शब्दो मे सम्प्रदायातीत होना। भगवान् महावीर ने धर्म की जो व्याख्या की है वह सम्प्रदायातीत व्याख्या है। इस दृष्टि से उनका धर्मीचतन, सार्वजनीन, सर्वजनोपयोगी और सर्वोदयी है।

भगवान् महावीर ने धर्म के दो भेद किये हैं—अनगार धर्म प्रर्थात् मुनि धर्म ग्रीर आगार धर्म ग्रर्थात् गृहस्थ धर्म। मुनिधर्म वह धर्म है जिसमे साधक तीन करण, तीन योग से हिंसा, फूठ, चोरी, मैथुन ग्रीर परिग्रह का आजीवन त्याग करता है, अर्थात् मुनि इन पापकर्मों को मन-वचन ग्रीर काया से न करता है न दूसरो से करवाता है ग्रीर न जो करते है उनकी ग्रन्मोदना करता है। वह पच महाव्रत (अहिंसा, सत्य, ग्रचौर्य, ब्रह्मचर्य ग्रीर ग्रपरिग्रह) धारी होता है। गृहस्थ धर्म वह धर्म है जिसमे साधक महाव्रतो की वजाय ग्रगुव्रतो को घारण करता है। वह अपनी शक्ति और सामर्थ्य के अनुसार स्थूल रूप से हिंसा, फूठ, चोरी, कुशील ग्रौर परिग्रह का त्याग करता है। वह सकल्पपूर्वक हिंसा न करने की प्रतिज्ञा लेता है। गृहस्थ धर्म की ग्रागे की सीढी है—मुनि धर्म। गृहस्थ धर्म के नियम अर्थात् वारह व्रत एक प्रकार से किसी भी देश के आदर्श नागरिक की आचार सहिता है।

भगवान् महावीर ने अपने सघ मे दोनो प्रकार के धर्मानुयायियो को सम्मिलित किया । उन्होने ग्रपनी क्रान्तिकारी विचारधारा द्वारा धर्म की आड़ में यज्ञो मे दी जाने वाली पशुवलि का सख्त विरोध किया ग्रीर कहा— "सब्वे जीवा वि इच्छति, जीविउ न मरिज्जिउ । यथति सभी जीव जीनां चाहते हैं, मरना कोई नही चाहता । उन्होंने शूद्रो ग्रीर स्त्रियो को भी सब प्रकार के धार्मिक अधिकार दिये और अपने सघ मे उन्हे दीक्षित किया । दास प्रथा के खिलाफ उन्होने जिहाद छेडा । मनुष्य द्वारा मनुष्य के शोषण को देखकर वे पसीज उठे श्रौर उन्होने कंठोर श्रभिग्रह घारण कर, दासी बनी हुई राजकुंमारी चन्दना के हायो लबी तपस्या के वाद प्रथम बार आहार ग्रहण कर उसे सम्मानित किंया । वौद्धिक कोला-हल के उस युग में उन्होने अनेकान्तवाद के रूप में सत्य को परखने श्रौर समझने का नया रास्ता वताकर सब प्रकार के विवादों को शान्त करने मे पहल की । बढती हुई भोगवृत्ति और सचयवृत्ति को उन्होने दुःख का कारए वताते हुए इंच्छाओ को सीमित करने का उपदेश दिया और कहा कि ग्रासक्ति ही परिग्रह का मूल है। उन्होने जातिवाद पर तीव्र प्रहार किया और कहा कि जन्म से कोई ऊँचा-नीचा नही होता। व्यक्ति को ऊँचा-नीचा वनाते है उसके कर्म----

> कम्मुणा बभगो होई, कम्मुगा होई खत्तिओ । वइसो कम्मुगा होई, सुद्दो हवइ कम्मुगा ॥<sup>३</sup>

ब्राह्मण कुल मे जन्म लेकर चाण्डाल जैसे कर्म करने वाला कभी व्राह्मण नही हो सकता और शूद्र कुल मे जन्मा हुग्रा पुरुष व्राह्मएा जैसे कार्य करके व्राह्मण हो सकता है। महावीर ने मानवीय मूल्यो ग्रौर ग्रात्मिक सद्गुरगो को महत्त्व देते हुए कहा—

> समयाए समणो होई, वभचेरेएा वभणो । रणार्ऐेएा य मुणि होई, तवेरए होई तावसो ।।<sup>3</sup>

अर्थात् समताभाव धारएा करने से कोई श्रमण होता है, ब्रह्मचर्य का पालन करने से ब्राह्मण होता है, ज्ञान की आराघना करने से मुनि होता है'ग्रौर तपुस्या करने से तपस्वी होता है।

- २ उत्तराध्ययन २४/३३
- ३ उत्तराघ्ययन २४/३२

१ , दशवैकालिक ६/१०

भगवान् महावीर ने धर्मं का जो स्वरूप प्रतिपादित किया वह ढाई हजार वर्यों के वाद आज भी उपयोगी ग्रौर प्रासगिक लगता है । महावीर के वाद सभ्यता का रथ तेजी से आगे वढा है । हिंसा, चोरी, भूठ, असयम और परिग्रह की समस्या पहले से कही अधिक जटिल स्रीर सूक्ष्म वनी है। मानव-शोपर्ए। के नये-नये तरीके आविष्कृत हुये हैं, जीवन अधिक अशात, सत्रस्त ग्रोर कुठित वना है। वहिर्जगत की अन्धदौड ग्रीर भौतिक उप-कर एगे की प्रगति ने अधिक भय और ग्रसुरक्षा का भाव पैदा किया है। परिणामत हृदय छोटा और कमजोर वन गया है। समय ग्रौर स्थान की दूरी पर विजय पाकर भी मनुष्य श्रपने श्रापसी सम्वन्धो मे पहले से श्रधिक दूरी श्रौर तनाव महसूस करने लगा है । आज उसके चारो ओर विभिन्न प्रकार की समस्याएँ मुँह वाये खडी हैं । विभिन्न ग्रायिक ग्रौर राजनैतिक चिन्तको ने जो विचार दिये है, उससे लौकिक समृद्धि का क्षितिज तो विस्तृत हुग्रा है पर आत्मिक शाति सिकुड गयी है । ऐसी स्थिति मे मनुप्य को गात, सुखी श्रीर सतुष्ट वनाने की दिशा अव भी कही दिखाई दे सकती है तो महावीर के विचार-चिन्तन मे। इस दृष्टि से वर्तमान युग की समम्याग्रो पर यहा विचार करना ग्रप्रासगिक न होगा ।

### वर्तमान युग की प्रमुख समस्याएँ और जैन दर्शन

वर्तमान युग की प्रमुख समस्याग्रो को निम्नलिखित रूपो मे देखा जा सकता है----

## १. युद्ध ग्रोर हिंसा को समस्या

ससार दो विश्व महायुद्धो का विनाग्न देख चुका है। तीसरे महा-युद्ध की तलवार क्षणप्रतिक्षएा मानवता के सिर पर लटकी हुई अनुभूत होती है। इसका कारएा है साम्राज्य-विस्तार की भावना, पूजी की लालसा ग्रौर यशोलिप्सा। प्रत्येक राष्ट्र दूसरे राष्ट्र पर ग्रधिकार कर अपना आर्थिक ग्रौर राजनैतिक प्रभुत्व स्थापित करना चाहता है। इसी-लिये अस्त्र-शस्त्रो की होड लगो हुई है। भगवान् महावीर के समय मे घर्म के नाम पर जो हिंसा होती थी, वह अब ग्रर्थ-सग्रह के नाम पर प्रधिक उग्र वनकर सामने ग्रा रही है। ग्राणविक ग्रौर रासायनिक परीक्षएो के नाम पर निरीह पणु-पक्षियो की हिंसा के दृश्य रोगटे खडा कर देने वाले हैं। सीन्दर्य-प्रसाघनो के नाम पर खरगोश, ह्वेल मछली, सिवेट, भेड, मेमना, मृग ग्रादि को हिसा के कूर प्रसग दिल को दहलाने वाले है। तीव्र ग्रौद्योगिकरएा से आर्थिक विपमता बढने के साथ-साथ प्रदूषण की विकट समस्या खडी हो गई है जो सम्पूर्ण मानवता के विनाश का कारण बन सकती है। प्रदूषण से हिंसा का खतरा भी अधिक बढ गया है। कारखानो से निकलने वालो विषैली गैसो, विषाक्त एव हानिकर तरल पदार्थों के कारण जल-प्रदूषएा एव वायु प्रदूषएा इतना ग्रधिक हुया है कि समुद्र की लाखो मछलियाँ नष्ट हो गयी है। ग्रौर मानव-स्वास्थ्य के लिये गम्भीर खतरा उत्पन्न हो गया है। अर्गु परीक्षण की रेडियोर्घीमता ग्रौर कीटारगु-नाशक दवाइयो के प्रयोग से थल प्रदूषण की समस्या भी उभर कर सामने आ रही है निरन्तर चलने वाले शीतयुद्धो की लहर ने मनुष्य को भयभीत ग्रौर ग्रसुरक्षित बना दिया है।

बढती हुई क्रूरता, युद्ध की आशका ग्रौर हिंसा से बचने का एक ही रास्ता है ग्रौर वह है ग्रहिंसा का । भगवान् महावीर ने अपने अनुभव से कहा—

सव्वे पार्गा पियाउया, सुहसाया, दुक्खपडिकूला अप्पियवहा । पियजीविणो, जीविउकामा, सब्वेसि जीविय पिय ॥ १

अर्थात् सभी जीवो को अपना आयुष्य प्रिय है। सुख अनुकूल है, दु ख प्रतिकूल है। वध सभी को अप्रिय लगता है और जोना सबको प्रिय लगता है। प्रार्गीमात्र जीवित रहने की कामना वाले हैं। इस प्रकार महावीर ने पशु-पक्षी, कीट-पतगे, पानी, अग्रिन, वायु, वनस्पति आदि मे भी जीवन देखा और उनके प्रति अहिंसक भाव, दयाभाव, रक्षाभाव, बनाये रखने का उपदेश दिया। महावीर ने बाहरी विजय के स्थान पर आतरिक विजय, आत्मविजय, इन्द्रियनिग्रह को महत्त्व दिया। उन्होने ऐसे कार्य-व्यापार और उद्योग-धन्धे करने का निषेध किया जिनमे अधिक हिंसा होती हो। ऐसे कार्यों की सख्या शास्त्रो मे १४ गिनाई गयी है और इन्हे 'कर्मादान' कहा गया है। उदाहरण के लिये 'जगल को जलाना (इगालकम्मे), शराब आदि मादक पदार्थों का व्यापार करना (रस वाणिज्जे), अफीम, सखिया आदि मादक पदार्थों को बेचना (विस-वाणिज्जे), सुन्दर केश वाली स्त्री का कय-विकय करना (केशवाणिज्जे), वनदहन करना (दवगिगदावणियाकम्मे) असयती अर्थात् अर्थात्

१ ग्राचाराग २/२/३

1 . . 3 . . . तत्त्वो का पोषएा करना (श्रसईजएापोसणियाकम्मे) श्रादि कार्यों को इसमे लिया जा सकता है।

वर्तमान युग मे युद्ध श्रीर हिंसा का एक प्रमुख कारण वैचारिक सघर्ष है । इसके सँमाघान के लिये भगवान् महावीर ने वैचारिक सहिष्गुता के रूप मे अनेकान्तवाद और स्याद्वाद का उपदेश दिया । उन्होने कहा— जगत् मे जीव ग्रनन्त है श्रीर उनमे प्रात्मगत समानता होते हुए भी सस्कार, कर्म और बाह्य परिस्थितियो ग्रादि ग्रनेक कारएगो से उनके विचारो मे विभिन्नता होना स्वाभाविक है । अलग-अलग जीवो की बात छोडिये, एक ही मनुष्य मे द्रव्य, क्षेत्र, काल ग्रीर भाव के श्रनुसार ग्रलग-अलग विचार उत्पन्न होते रहते हैं। इस विचारगत विषमता में समता स्थापित करने की दृष्टि से महावीर ने कहा—''प्रत्येक वस्तु ग्रनन्त धर्मात्मक है । वह उत्पाद, व्यय और धीव्य युक्त है। द्रव्य में उत्पाद श्रीर व्यय होने वाली ग्रवस्थांग्रो को पर्याय कहाँ गया है। गुण कभी नष्ट नही होते ग्रौर न ग्रपने स्वभाव को वदलते हैं, किन्तु पर्यायों के द्वारा ग्रवस्था से ग्रवस्थान्तर होते हुये सदैव स्थिर वने रहते हैं। ऐसी स्थिति मे किसी वस्तु की एक ग्रवस्था को देखकर उसे ही सत्य मान लेना और उस पर ग्रडे रहना हठवादिता या दुराग्रह है । एकान्त दृष्टि से किसी वस्तु विशेप का समग्र ज्ञान नही किया जा सकता। सापेक्ष दृष्टि से, अपेक्षा विशेप से देखने पर ही उसका सही व सम्पूर्ण ज्ञान प्राप्त किया जा सकता है। इस दृष्टिकोण के आधार पर भगवान् महावीर ने जीव, अजीव, लोक, द्रव्य श्रादि की नित्यता-म्रनित्यता, द्व त-म्रद्वेत, म्रस्तित्व-नास्तित्व जैसी विकट दार्शनिक पहेलियो को सरलतापूर्वक सुलभाया ।

महावीर ने स्पष्ट कहा कि प्रत्येक जीव का स्वतन्त्र ग्रस्तित्व है, इसलिये उसकी स्वतन्त्र विचार चेतना भी है। ग्रत जैसा तुम सोचते हो, एक मात्र वही सत्य नही है । दूसरे जो सोचते है उसमे भी सत्य का ग्रग्ग निहित है । ग्रतः पूर्ण सत्य का साक्षात्कार करने के लिये इतर लोगो के सोचे हुये, अनुभव किये हुये, सत्यागो को भी महत्त्व दो। उनको समभो, परखो और उसके ग्रालोक मे अपने सत्य का परीक्षण करो। इससे न केवल तुम्हे उस सत्य का साक्षात्कार होगा वरन् ग्रपनी भूलो के प्रति सुघार करने का अवसर भी मिलेगा । इस दृष्टिकोएा से वर्तमान युग की पू जीवादी-साम्यवादी, जनतत्रवादी-ग्राधिनायकवादी, व्यक्तिवादी-समाजवादी विचारधाराग्रो को समफकर उनमे समन्वय स्थापित किया जाकर आ्रात्यतिक विरोध मिटाया जा सकता है ।

## २. प्रभाव श्रौर विघटन की समस्या

युद्ध ग्रीर हिंसा का परिणाम है विपमता ग्रीर विघटन । ससार मे ग्राज दोँ तरह के लोग हैं। एक जिनका पूजी ग्रौर सत्ता पर ग्रधिकार है। दूसरे वे जो गरीबी और दासता का जीवन बिता रहे है। एक म्रोरू वे लोग है जिनके पास अपार वैभव म्रौर भौतिक सम्पदा है, आवश्यकता से अधिक इतना सग्रह है कि वह उनके स्वय के जीवन के लिये नही वरन् ग्राने वाली कई पीढियो के लिये पर्याप्त है। दूसरी ग्रोर वे लोग है जिनके पास दो जून खाने को रोटी नही, अपने शरीर को ढकने के लिये मोटा कपडा नही, आरेर रहने के लिये टूटी-फूटी भोपडी नही । इस विषम स्थिति से निपटने के लिये समाजवादी-साम्यवादी बडी-बडी योजनाएँ बनाई जाती हैं। वैज्ञानिक उपकररणो का प्रयोग किया जाता है। श्रौद्यो-गिक उत्पादनों मे तीव्रता लायी जाती है। पर फिर भी अभाव वैसा का वैसा बना रहता हे । इसका मुख्य कारण है कृत्रिम अभाव का पैदा होना । वास्तविक श्रभाव की स्थिति को तो उत्पादन की प्रक्रिया तेज करके, जन-सख्या को नियन्त्रित करके मिटाया जा सकता है पर अर्थलोभ के कारण, अधिकाधिक लाभ प्राप्ति के कारएा बाजार में जो कृत्रिम अभाव पैदा किया जाता है उसका समाघान राजनैतिक व्यवस्था से सभव नही। इसका उपचार व्यक्ति के स्वभाव और दृष्टिकोएा को बदलने मे निहित है।

भगवान् महावीर ने इसका समाधान बताते हुए कहा—इच्छाएँ आकाश के समान अनन्त हैं।<sup>4</sup> इच्छाओ की पूर्ति करने मे सुख नही है। सुख है इच्छाओ को छोडने मे। इच्छाओ को छोडना आवश्यकताश्रो को कम करने पर निर्भर है। इसलिये उन्होने ग्रृहस्थो को उपदेश दिया कि अपनी आवश्यकताओ को सीमित करो। आवश्यकताएँ सीमित होने छे अधिक लाभ प्राप्त करने और पूँजी केन्द्रित करने की भावना न रहेगी। सद्गृहस्थ निश्चय करे कि वह इतने पदार्थों से अधिक की इच्छा नही करेगा। न इनकी प्राप्ति के लिये अमुक दिशाओ के अतिरिक्त अन्यत्र

१ इच्छा हु आगास समा अरणतिया---उत्तराध्ययन १/४८

आयेगा-जायेगा । इस प्रकार इच्छा-नियमो और ग्रावश्यकताग्रो के परि-सीमन से उपभोग पर स्वैच्छिक नियन्त्रण लगेगा जिससे वस्तु का ग्रना-वण्यक सग्रह नही होगा । महावीर के इच्छा-परिमाण और परिग्रह-परिमाण की भावना ग्राज के आयकर, सम्पत्ति कर, भूमि और भवन कर, मृत्युकर ग्रादि से मेल खाती है । भगवान् महावीर ने ग्रावश्यकताग्रो को सीमित करने के साथ-साथ जो आवश्यकताएँ शेष रहती है उनकी पूर्ति के लिये ग्राजीविका को शुद्धि पर विश्रेप वल दिय्यी।

युद्ध, हिसा और अभाव के परिणामस्वरूप म्राज चारो ओर घुटन श्रीर विघटन का वातावरण वना हुग्रा है। व्यक्ति, परिवार और समाज परस्पर सघर्परत है। सहभागिता, सहयोग श्रौर प्रेम का अभाव है। नफरत, ईर्ष्या ग्रीर ग्रविश्वास की भावना से न व्यक्तित्व का निर्माण हो पा रहा है न सामाजिक सगठन वन पा रहा है। इस स्थिति से निपटने के लिये भगवान् महावीर ने आत्मधर्म के समानान्तर ही ग्रामधर्म, नगर-धर्म, राष्ट्रधर्म, संघधर्म की महत्ता प्रतिपादित करते हुए उनकी सम्यक्-परिपालना पर वल दिया और कहा-सेवाधर्म महान् धर्म है । जो दु खो, ग्रसहाय ग्रीर पीड़ित है उनकी सेवा करना ग्रपनी ग्रात्म शक्तियों को जाग्रत करने के वरावर है। सेवा को तप कहा गया है जिससे कमों की निर्जरा होती है। दूसरो को भोजन, स्थान, वस्त्र आदि देना, उनके प्रति मन से मुभ प्रवृत्ति करना, वाणी से हित वचन वोलना और शरीर से शुभ कार्यं करना तथा समाजसेवियो व लोकसेवको का आदर सत्कार करना पुण्य है । सेवाव्रती को किसी प्रकार का ग्रहम् न छू पाये श्रौर वह सत्ता-लिप्सुंन वन जाये, इस बात की सतर्कता पदपद पर वरतनी जरूरी है। लोक सेवा के नाम पर ग्रपना स्वार्थ साधने वालो को महावीर ने इस प्रकार चेतावनी दी है---

> ग्रसविभागी श्रसगहरुई ग्रप्पमाराभोई । से तारिसए नाराहए वयमिरा ।।

अर्थात् जो ग्रसविभागी जीवन साधनो पर व्यक्तिगत स्वामित्व को सत्ता स्थापिन कर, दूसरो के प्रक्वति प्रदत्त सविभाग को नकारता है, असग्रहरुचि—जो ग्रपने लिये ही सग्रह करके रखता है जो दूसरो के लिये कुछ भी नही रखता, ग्रप्रमाणभोजी-मर्यादा से ग्रधिक भोजन एव जीवन सावनो का स्वय उपभोग करता है वह आराधक नही, विराधक है।

# ३. म्रन्याय म्रौर म्रत्याचार की समस्या

प्रभाव ग्रीर विघटन की तरह ग्राज अन्याय और ग्रत्याचार की समस्या भी उग्र बनी हुई है। इस समस्या के मूल मे भी अधिकाधिक अर्थलाभ प्राप्त करने व अपने ग्रह को तुष्ट करने की भावना मुख्य है। '<u>जीवन सघर्ष मे जो योग्यतम है वही जीवित रहता है' यह भावना अन्याय</u> और ग्रत्याचार को बढावा देती हैं 1 भगवान् महावीर ने संघर्ष को नही, सहयोग को जीवन का मूल आधार माना <u>और कहा</u>—"परस्परोपग्रहो जीवानाम्" ग्र<u>थांत् परस्पर उपकार करते हुए</u> जीना ही वास्तविक जीवन है। जब यह समक्ष ग्राजाती है तब समाज मे ग्रन्याय और ग्रत्याचार मिट जाते है। पर ग्राज इस समक्ष की बडी कमी है। <u>जब व्यक्ति अपने</u> अधिकार का ग्रतिक्रमण करता है तब अन्याय की शुरुग्रात होती है। ग्रन्याय के मुख्य दो प्रकार है — व्यक्ति द्वारा व्यक्ति के प्रति ग्रन्याय और शासन द्वारा व्यक्ति के प्रति अन्याय। महावीर ने दोनो के खिलाफ जिहाद खेडा। शासन के प्रत्याय को मिटाने के लिये कई राज्य कान्तियाँ हुई पर फिर भी ग्रन्याय मिटा नही क्योकि ग्रन्याय की मूल जड व्यक्ति के चितन मे है। जब तक चितन नही बदलता, ग्रन्याय नही रुकता। जब हमारे मन मे यह भाव पैदा होता है कि जैसे हम स्वतन्त्र है, वैसे दूसरे भी स्वतन्त्र है, जैसे हम सुख से रहना चाहते है वसे दूसरे भी सुख से रहना चाहते है तब अहिंसा, आत्मीयता ग्रीर मेत्री का भाव पेदा होता है।

भगवान् महावीर ने अन्याय को रोकने के लिये जो नियम बनाए वे उनके समय की अपेक्षा आज अधिक उपयोगी और प्रभावी प्रतीत होते है। उन्होने कहा--अपनी आवश्यकताओ की पूर्ति के लिये व्यक्ति को सकल्पपूर्वक की जाने वाली हिंसा से बचना चाहिये। उसे ऐसे नियम नही बनाने चाहिये जो अन्याय युक्त हो, न ऐसी सामाजिक रूढियो के बघन स्वीकार करने चाहिये जिनसे गरीबो का अहित हो। अइभार (अतिभार) अतिचार इस बात पर बल देता है कि अपने अधिनस्थ कर्मचारियो से निश्चित समय से अधिक काम न लिया जाय। न पशुओ, मजदूरो आदि पर अधिक बोक्ता लादा जाय। व्यक्ति अपना व्यापार इस प्रकार करे कि उससे किसी का भोजन व पानी न छीना जाय।

सत्यारगुव्रत मे सत्य के रक्षरग और भ्रसत्य के बचाव पर बल दिया गया हैं। कहा गया है कि व्यक्ति कूठी साक्षी न दे, कूठे लेख, कूठे दस्तावेज

83

न लिखे, भूठे समाचार और विज्ञापन प्रकाशित न करावे और न भूठे हिमाव ग्रादि रखे । अस्तेय व्रत की परिपालना का ग्राजीविका की शुद्धता की दृष्टि से विशेप महत्त्व है । ग्राज चोरी के साधन स्थूल से सूक्ष्म वनते जा रहे हैं । सेंव लगाने, डाका डालन, ठगने और जेव काटने वाले ही चोर नहीं है वल्कि खाद्य वस्तुग्रो में मिलावट करने वाले, एक वस्तु वताकर दूसरी लेने-देने वाले, कम तोलने व कम नापने वाले, एक वस्तु वताकर दूसरी लेने-देने वाले, कम तोलने व कम नापने वाले, चोरो द्वारा ली हुई वस्तु खरीदने वाले, चोरो को चोरी करने की प्रेरणा देने वाले, भूठा जमा-खर्च करने वाले, ग्राविक सूद पर रुपया देने वाले भी चोर हैं । इन सूक्ष्म तरीको की चीर्यवृत्ति के कारएा ग्राज ग्रन्याय और ग्रत्याचार का क्षेत्र ग्रत्यन्त व्यापक हो गया है । सामान्यजन शोपएा के चक्र के नीचे पिसता जा रहा है । ग्रर्थ व्यवस्था के ग्रसतुलन से उत्पन्न ग्रन्याय और शुद्ध साघनो पर जो वल दिया है, उसकी ग्राज के युग मे विशेप महत्ता है ।

उपर्यु क्त विवेचन से स्पष्ट है कि वर्तमान युग युद्ध, हिंसा, अभाव, विघटन, अन्याय श्रौर अत्याचार जैसी जटिल समस्याग्रो से ग्रस्त है। श्राज व्यक्ति तनावो मे जी रहा है। आत्मघात ग्रौर ग्रात्महत्याओ के ग्राकडे दिल दहलाने वाले हैं। इन समस्याओ से वचाव तभी हो सकता है जवकि व्यक्ति का दृष्टिकोएा ग्रात्मोन्मुखी वने । तभी उसमे ग्रात्म-विश्वास, स्थिरता, धेर्य, प्रेम, सहानुभूति, जैसे सद्भावो का विकास सम्भव है।



88

# शिक्षा और स्वाध्याय

ग्रकर्म भूमि से कर्म भूमि मे प्रवेश कर मनुष्य ने ग्रसि, मसि, क्रपि जैसे शिल्प ग्रौर उद्योग का सहारा लेकर जीवन यापन प्रारम्भ किया, इससे प्रकृति निर्भरता छूटी और आत्मनिर्भरता ग्रायी । यह आत्मनिर्भरता बहिर्मु खी थी, शरीर और इन्द्रियो तक सीमित थी । इसे ग्रन्तर्मु खी बनाने के लिये ग्रहिसा, सयम और तप रूप धर्म की देशना दी गई । कहना चाहिये, यही से शिक्षा का सच्चा स्वरूप उभरा ।

पशु झौर मनुब्य की कुछ सहजात वृत्तिया है, जिन्हे 'सज्ञा' कहा गया है । यथा-आहार, भय, मैथुन झौर परिग्रह । ज्यो-ज्यो इन सज्ञाम्रो से परे होकर चेतना ऊर्घ्वमुखी होती है, त्यो-त्यों मनुब्यता का विकास होता है । मनुष्यता के विकास करने की प्रक्रिया का नाम ही शिक्षा है । इसी दृष्टि से 'सा विद्या या विमुच्चए' कहा गया है । विद्या वह है जो व्यक्ति को बधनो से मुक्त करे । व्यक्ति के बधन उसकी विक्रतिया और कमजोरिया हैं, जिन्हे कषाय कहा गया है । राग म्रौर द्वेष मूल कषाय है जिनके उदय से आत्मा की मौलिक शक्तियाँ नष्ट या आवृत्त हो जाती है । सच्ची शिक्षा इन म्रावरणो को हटाकर मौलिक म्रात्मशक्तियो को प्रस्फुटित करती है । इस म्रर्थ मे शिक्षा चरित्र की सज्ञा धारण करती है ।

मोटे तौर से शिक्षा के दो स्वरूप है—एक जीवन-निर्वाहकारी शिक्षा ग्रौर दूसरी जीवन निर्माणकारी शिक्षा । विज्ञान ग्रौर तकनीकी के विकास के साथ-साथ ज्ञान के क्षेत्र मे मुद्रण ग्रादि के जो ग्राविष्कार हुए है, उनसे जीवन निर्वाहकारी शिक्षा ग्रत्यन्त व्यापक और सुलभ बनी है । इससे ज्ञान-विज्ञान की विविध शाखाओ का ग्रध्ययन ग्रौर जगत् के रहस्यो को जानने की क्षमता-लालसा बढी है । इन्द्रियो के विषय-सेवन के क्षेत्रो मे बढोतरी हुई है ग्रौर भोगवृत्ति के नये-नये ग्रायाम खुले हैं। स्कूलो, कॉलेजो ग्रौर विश्वविद्यालयों में शिक्षार्थियों की ग्रपार भोड वढी है ग्रौर जीवन तथा समाज में एक विशेष प्रकार की तार्किकता, जटिलता, वौद्धिकता का विकास हग्रा है।

इस तथाकथित जीवन निर्वाहकारी शिक्षा के साथ-साथ जीवन-निर्माणकारी शिक्षा पर वल न दिये जाने के कारण जीवन ग्रौर समाज मे अनियन्त्रित असतुलन और विखराव पैदा हो गया है, जिससे शिक्षा विकारो को मुक्ति ग्रीर आत्मशक्तियों के प्रस्फुटन की प्रक्रिया न वनकर संघर्प, हिंसा, घुटन, टूटन, विघटन, सक्लेश और ग्रात्मघात का कारण बन गयी है। ग्रत ग्राज की शिक्षण व्यवस्था ग्रौर दृष्टिकोण मे क्रान्तिकारी परिवर्तन अपेक्षित है।

मनुप्य केवल शारीर नही है, उसके मस्तिष्क ग्रीर चित्त भी है। मस्तिष्क के विकास की पूरी सुविधाए जुटा कर भी हम शात ग्रौर सुखी नही हो सकते क्योकि केवल शुष्क चिंतन से सहृदयता नही पैदा हो सकती । सहृदयता का वास चित्त के सस्कारो मे है। ग्राज की शिक्षा मे चित्त के सस्कारो का कोई विशेंप महत्त्व नही है, वहा महत्त्व है वित्त के ग्रर्जन का । जव तक शिक्षा का केन्द्र वित्त का ग्रर्जन रहेगा, वह मुक्ति के वजाय वधन का कारएग अधिक वनेगी । शिक्षा मुक्ति का साधन तभी वन सकती है जब वह ग्रपने केन्द्र मे चित्त की शुद्धि को प्रतिष्ठित करे । जब शिक्षा के केन्द्र मे चित्त-ग्रुद्धि का लक्ष्य रहेगा, तव ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप परस्पर जुडेंगे । इन चारो को जोडने का काम ग्रध्ययन से सम्भव नही है । यह सम्भव है स्वाध्याय से । स्वाघ्याय का अर्थ है— ग्रपने ग्रापका अध्ययन, ग्रपने द्वारा अपना ग्रध्ययन । इसमे व्यक्ति यात्रिक नही, हादिक बनता है, इसमे विखराव नही भराव होता है, इसमे व्यक्ति उत्तेजित नही, सवेदनशील बनता है ।

मुद्रण के ग्राविष्कार और ज्ञान-विज्ञान के विकास से ग्राज अघ्ययन का क्षेत्र काफी विकसित-विस्तृत हो गया है। प्रतिदिन हजारो, लाखो पुस्तकें छपती और विकती है तथा करोडो व्यक्ति उन्हे पढते है। पर एक समय ऐसा भी था जब छापेखानो के ग्रभाव मे ग्रघ्ययन-ग्रघ्यापन का मूल आधार कतिपय हस्तलिखित प्रतिर्या ग्रीर उपदेश व प्रवचन-श्रवएा ही था। आज तो शिक्षण सस्थाग्रो के अलावा पुस्तकालय, पत्र-पत्रिकाए, फिल्म, रेडियो, टेलीविजन, टेप-रेकार्डर ग्रादि ज्ञान के कई नये-नये साधन विकसित हो गये हैं। ग्रघ्ययन-कौशल का इतना विकास होने पर भी ग्राज व्यक्ति की ज्ञान-चेतना मौलिकता ग्रौर सजगता के रूप मे विशेष विकसित नही हो पा रही है। शव्द ग्रौर विषय का ज्ञान तो वढ रहा है पर ग्रर्थ-ग्रहण और उसकी नानाविध भगिमान्नो तक पहुँचने की क्षमता विकसित नही हो पा रही है। बाह्य इन्द्रियो की क्षमता वढने से रग, रूप, शव्द, स्पर्श, ग्रादि की पहचान ग्रौर प्रतीति मे तो विकास हुआ है, विश्व की घटनाग्रो मे रचि वढी है, सामान्य ज्ञान का क्षितिज विस्तृत हुआ है ग्रौर नित्य नवीन तथ्य जानने की जिज्ञासा जगी है, यह सब ग्रुभ लक्षण है पर इसके समानान्तर अपने ग्रात्म चैतन्य को जानने की जिज्ञासा ग्रौर उसकी शक्ति को प्रकट करने की क्षमता नही वढी है। फलस्वरूप ज्ञान की आराधना आत्मा के लिये हितकारक, विश्व के लिये कल्याएाक ग्रौर वृत्ति-परि-ष्कारक नही वन पा रही है। ज्ञान के मथन से अमृत के वजाय विष ग्रधिक निकल रहा है ग्रौर उस विप को पचाने के लिये जिस शिव-शक्ति का उदय होना चाहिये, वह नही हो पा रही है।

सच बात तो यह है कि केवल अध्ययन से शक्ति के क्षेत्र में संघर्ष को बल मिलता है और उससे ग्राग हो पैदा होती है । जव तक स्वाघ्याय की वृत्ति नही वनती तब तक ज्ञान का मथन, नवनीत-अमृत नही दे पाता । स्वाघ्याय का ग्रर्थ है—आत्मा का आत्मा द्वारा ग्रात्मा के लिये अघ्ययन, ऐसा अघ्ययन जिससे ग्रात्मा का हित हो. लोक का कल्याएा हो । ऐसा स्वाघ्याय अन्तर्मु ख हुए विना नही हो सकता । वीतराग महापुरुषों द्वारा कथित सद्शास्त्रो के वाचन, मनन, चिन्तन, भावन ग्रौर आस्वादन मे जव स्वाघ्यायी एकाग्रचित्त होता है तव उसकी पाचो इन्द्रियो का सवर स्वतः हो जाता है और वह भीतर को गहराई मे अवगाहन कर निजता से जुडने लगता है, ग्रपने आपको वुनने लगता है । उसकी प्रमाद की अवस्था मिट जाती है, उसकी चेतना एकाग्र हो कर भी जागरूक बनी रहती है । उसका ज्ञान केवल ग्रांख द्वारा वाचना या वृद्धि द्वारा पृच्छना तक सीमित नही रहता, वह परिवर्तना ग्रीर ग्रनुप्रेक्षा द्वारा स्थिर श्रद्धा ग्रीर निर्मल भाव के रूप मे परिएतत हो जाता है तथा उसके ग्राचरएा मे ढलकर ग्रपने मे ऐसे शक्तिकण समाहित कर लेता है कि वह प्राणिमात्र के लिये मगल रूप वन जाता है ।

त्राज के युग की यह वडी टुखान्त घटना है कि ज्ञान-विज्ञान का इतना व्यापक प्रसार ग्रौर ग्रघ्ययन-ग्रघ्यापन की इतनी सुविघाए प्राप्त होने पर भी व्यक्ति का मन स्वाघ्याय की ओर प्रवृत्त नही हो पा रहा है । आज की शिक्षा पद्धति में ग्राच्ययन-कौशल ने स्वाघ्याय-कला को निर्वासित कर दिया है । फलस्वरूप हमारी प्रवृत्ति परीक्षोन्मुखी वनकर रह गयी है । भीतर उतरने की वजाय वह वाहरी सावनो का ही सहारा लेती है । उससे व्यावसायिकता का फलक तो विस्तृत हुआ है, पर श्राघ्यात्मिकता की सवेदना सिकुड गयी है, मनोरजन का क्षेत्र तो वढा है पर श्रात्म-रमएा की सम्भावना समाप्त हो गयी है, वृत्तियो को उभरने का तो ग्रवसर मिला है, पर आत्मानुशासन का स्वाद विस्मृत हो गया है । अत ग्रावश्यकता है कि हम स्वाध्याय की ओर प्रवृत्त हो ताकि श्रात्म-हनन और आत्म-दमन के स्थान पर ग्रात्म-विश्वास और ग्रात्मोल्लास वढे ।

जीवन-निर्माणकारी शिक्षा मे आगे वढने के लिये कौन सक्षम-म्रक्षम है, इसकी शास्त्रो मे वडी चर्चा आयी है। भ महावीर ने कहा है—

> ग्रह पर्चाह ठाणेहि, जेहि सिक्खा न लव्भई। थम्भा, कोहा, पमाएण, रोगेगालस्सएण य ॥

ग्रर्थात् ग्रहकार, क्रोघ, प्रमाद, रोग ग्रीर आलस्य इन पाच कारणो से णिक्षा प्राप्त नही होती ।

योग्य शिक्षार्थी के गुणो की चर्चा करते हुए कहा गया है कि जो हास्य न करे, जो सदा इन्द्रिय व मन का दमन करे, जो मर्म प्रकाश न करे, जो चरित्र से हीन न हो, जो रसो मे ग्रति लोलुप न हो, जो कपटी न हो, ग्रसत्यभाषी न हो, ग्रविनीत न हो, वही शिक्षाशील है।

विनय को शिक्षा का मूल कहा गया है। गुरु की ग्राज्ञा न मानने वाला, गुरु के समीप न रहने वाला, उनके प्रतिकूल कार्य करने वाला तथा तत्त्वज्ञान रहित अविवेकी, ग्रविनीत, कहा गया है।<sup>२</sup> जो विद्यावान होते हुये भी अभिमानी है. ग्रजितेन्द्रिय है, वार-वार ग्रसम्वद्ध भाषएा करता है, वह ग्रवहुश्रुत है<sup>3</sup>, ग्रविनीत है। ऐसे शिक्षार्थी को शिक्षएाशाला से वहि-र्गमित (वाहर निकालना) करने का विघान है। शास्त्रो मे ऐसे ग्रविनीत शिष्य को सढेकानो वाली कुतिया और सुग्रर से उपमित किया गया है।<sup>४</sup>

१ उत्तराव्ययन ११।३

२ उत्तराघ्ययन सूत्र १।३

३ उत्तराध्ययन सूत्र ११।२

४ उत्तराध्ययन सूत्र १।४-४

ज्ञान-प्राप्ति मे विनय गुण बहुत बडा साधक है। विनीत को सम्पत्ति व ग्रविनीत को विपत्ति कहा गया है। ज्ञान के अवरोधक कारणो की विवेचना करते हुए कहा गया है कि जो ज्ञानी का ग्रवर्णवाद करता है, ज्ञानी की निंदा करता है और उसका उपकार नहीं मानता है, ज्ञान मे अन्तराय डालता है, ज्ञान व ज्ञानी की ग्राशातना करता है, ज्ञानी से द्वेप करता है ग्रीर ज्ञानी के साथ खोटा विसम्वाद करता है, उसे सच्चा ज्ञान प्राप्त नहीं होता ग्रीर जिसे सम्यक् ज्ञान नहीं होता वह बधनों से मुक्त नहीं होता ।

ज्ञान सम्पन्न होना मानव जीवन की सार्थकता की पहली शर्त है। 'उत्तराघ्ययन' सूत्र के २६वे ग्रघ्ययन 'सम्यक्त्व पराक्रम' मे गौतम स्वामी भगवान् महावोर से पूछते है—भगवन् <sup>1</sup> ज्ञान सम्पन्न होने से जीवात्मा को क्या लाभ होता है <sup>? भ</sup> उत्तर मे भगवान् फरमाते है—ज्ञान सम्पन्न होने से जीवात्मा सब पदार्थों के यथार्थं भाव को जान सकता और चतुर्गति रूप ससार-ग्रटवी मे दु खी नही होता ।<sup>२</sup> जैसे सूत्र (सूत-डोरा) सहित सूई गुम नही होती, उसी प्रकार सूत्र (आगम ज्ञान-आत्मज्ञान) से युक्त ज्ञानी पुरुष ससार मे भ्रमता नही है<sup>3</sup> ग्रौर ज्ञान, चारित्र, तप तथा विनय के योगो को प्राप्त करता है। साथ हो ग्रपने सिद्धान्त ग्रौर दूसरो के सिद्धान्त को भली प्रकार जानकर असत्य मार्ग मे नही फसता है।

उक्त कथन से स्पष्ट है कि ज्ञान आत्मा का तारक होता हैं। ज्ञानी कठिनाइयो मे कभी पराजित नही होता । वह 'स्व' ग्रौर 'पर' के कल्याएा मे समर्थ होता है ।

ग्राज जो शिक्षा दी जाती है, उसका मुख्य उद्देश्य मस्तिष्क की ऐसी तैयारी है जो जीवन की भौतिक आवश्यकताओ की पूर्ति के लिये अधिक से ग्रधिक घनोपार्जन करने मे सक्षम हो । उसका चेतना के विकास ग्रथवा हृदय की सद्वृत्तियो को उदात्त ग्रौर उन्नत बनाने की चारित्र-साघना व सेवा-भावना से सीधा सम्बन्ध नही है । यही कारण है कि जीवन-निर्माण मे उसकी भूमिका प्रभावी रूप से सामने नही ग्रा पा रही

| १                                                     | नां एसपन्नयाए ए मत्ते । जीवे किं जए। यह ?           |  |  |
|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|--|--|
| २                                                     | नारगसपन्नयाए रा जीवे सव्वभावाहिगम जरगयइ । ' -       |  |  |
| नाएा सपन्ने एा जीवे चाउरन्ते संसारकन्तारे न विणस्सइ । |                                                     |  |  |
| Ę                                                     | जहा सूई ससुत्ता, पडिया वि न विरणस्सइ ।              |  |  |
|                                                       | तहा जीवे संसुत्ते, ससारे न विरास्सइ ।। उत्तरा २९।५९ |  |  |

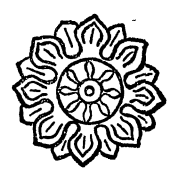
है। सर्वेक्षणो से पता चलता है कि वर्तमाने सिंग प्रणालो और जिक्र पूर्ट भूमिका मे समाज मे अनुजासनहीनता, उच्छे ख़लैतुंग्र, तोड-फोड, दुर्व्यसन, अपराधवृत्ति श्रोर सामाजिक विघटन को वढावा मिर्ला है। -अत. आवण्यक है कि शिक्षा को चरित्र-निर्माण मे सीधा जोडों जाय। चारित्र का अर्थ है अशुभ कर्मों से निवृत्त होना ग्रोर शुभ कर्मो मे प्रवृत्त होना। जीवन ग्रार समाज मे ऐसे कार्य नहीं करना जिमसे तनाव वढता हो, ग्रशान्ति पैदा होती हो, ग्रार ऊच-नोच का भाव ग्राश्रय पाता हो। हिमा, भूठ, चोरी, ग्रसयम ग्रीर सचयवृत्ति ऐसे कार्य हैं जिनसे हर व्यक्ति को वचना चाहिये। प्रारम्भ से ही सिद्धान्त ग्रीर व्यवहार दोनो घरातलो पर ऐसा शिक्ष ग्र-प्रशिक्षण दिया जाना चाहिये कि शिक्षार्थी मे दूसरो के प्रति प्रेम, महयोग ग्रीर वन्धुत्व का भाव पैदा हो, सत्य के प्रति निष्ठा जगे, ग्रात्मानुजासन आये, जीवन मे मादगी व सरलता का भाव वढे।

भावो की विष्ठुद्धि होने से ही सभी प्राणियो के प्रति मैत्री माव पैदा होता है, दूसरो के गुणो के प्रति प्रसन्नता का उद्रेक होता है, दुखियो के प्रति करुएगा उमडती है, ग्रीर मुख-दु ख मे, हानि-लाभ मे, निन्दा-प्रशसा मे, ममताभाव रखने का ग्रम्यास होता है। इस प्रकार की भावनाग्रो का चिन्तन ग्रीर ग्रम्यास व्यक्ति की वृत्तियो मे परिष्कार लाता है जिससे ज्ञान, प्रज्ञा मे रूपान्तरित होने लगता है। ज्ञान का प्रज्ञा अथवा विवेक मे रूपान्तरएग ही सम्यक्चारित्र है। जव ज्ञान चारित्र का रूप लेता है तब कपाय भाव उपश्वमित होने लगते है। ग्रात्मा विभाव से हटकर स्वभाव मे ग्रा जाती है। ग्रात्मा के विभाव हैं – कोध, मान, माया, लोभ। कोध का क्षमा मे, मान का मार्दव मे, माया का ग्रार्जव मे, लोभ का सतोप मे रूपान्तरित होना आत्मा का अपने स्वभाव मे ग्राना है।

आज की हमारी शिक्षा स्वभाव में नही है। वह विभाव में है। विभाव अतिक्रमण करता है, वने-वनाये नियमों को तोडता है। जीवन और समाज में विपत्ति और विघटन पैदा करता है। सच्चो शिक्षा का कार्य है विभाव को स्वभाव में लाना, ग्रतिक्रमण का प्रतिक्रमण करना। इसके लिये तप, सयम, श्रद्धा, सेवा ग्रीर जागरुकता का होना ग्रावश्यक है।

जागरुकता की भावना के अभ्यास के लिग्नेत्साभी सिक्क का विधान किया गया है। सामायिक का ग्रर्थ है समय-सम्बन्धी ओर समय, का अर्थ है---समता की आय, समभाव की प्राप्ति, आत्मा, की तट्टस्थ वृत्तिय ज्ञान जब सामायिक मे होता है---ग्रर्थात् जीवन में सद्भाव लाता है तब वह विज्ञान बन जाता है। विज्ञान, त्याग व प्रत्याख्यान की ग्रोर ले जाता है। त्याग से सयम भाव ग्रर्थात् ग्रपने पर नियत्रण की प्रवृत्ति विकसित होती है, जिससे दुष्प्रवृत्तियाँ रुकती हैं ग्रौर सद्प्रवृत्तियाँ वृद्धिमान होती हैं। इस प्रकार जीवन-निर्माण का कम सतत विकास को प्राप्त होता रहता है। इसी दृष्टि से भगवान् महावीर ने कहा है—

नाग्गेण विग्गा न हुति चरणगुणा ।<sup>भ</sup> अर्थात् ज्ञान के अभाव मे चरित्र-सयम नही होता ।



ŧ

१०

## अनुशासन : स्वरूप और हष्टि

सामान्यतः यह माना जाता है कि ज्ञान-विज्ञान के विकास के साथ-साथ शासन ग्रोर ग्रनुणासन मे ग्रधिक निखार, जुडाव ग्रोर भराव आना चाहिये। पर वर्तमान स्थिति की ओर दृष्टिपात करने से लगता है कि ग्राज ज्ञान-विज्ञान के नानाविध क्षेत्रो मे द्रुतगामी विकास करने पर भी जीवन और समाज मे अनुशासन की निष्ठा परिलक्षित नही होती। जीवन यात्रा को सरल, सुगम और निरापद वनाने के नये-नये साधन जुटाने पर भी यात्रा ग्रधिकाधिक वक्र, दुर्गम ग्रौर भयावह वनती जा रही है। ग्राज का जीवन वैयक्तिक, पारिवारिक, सामाजिक, राजनैतिक, नैतिक ग्रौर ग्रायिक सभी क्षेत्रो मे विविध प्रकार की दुर्घटनाग्रो से ग्रस्त है। क्षण-प्रतिक्षण वाहरी और भीतरी घरातलो पर 'एक्सीडेण्टस्' हो रहे हैं। शक्ति का ग्रपरिमित सचय करके भी आज का मानव सुखी और शान्त नही है। वह तनाव, विग्रह, परिग्रह, ग्रविग्वास, ग्रसुरक्षा, असतोष, कुठा, सत्रास, भय, व्याकुलता जैसे मनोरोगो से घिरा हुग्रा है। जव शक्ति के साथ स्यम का मेल नही होता, ज्ञान के साथ किया का सम्बन्ध नही जुडता, तब ऐसी स्थिति का वनना ग्रस्वाभाविक नही।

आज हम मे से ग्रधिकाश लोग ग्रस्वाभाविक दशा मे जी रहे है। आत्मा का मूल स्वभाव समता, सरलता, कोमलता और निर्लोभ दशा मे रमण करना है। यह दशा मन की एकाग्रता ग्रौर आत्मवादी चिंतन का परिणाम है। आज हमारा मन एकाग्र नही है। वह ग्रस्थिर ग्रौर चचल है। मन की अस्थिरता और चचलता, भोगवृत्ति ग्रौर ग्रासक्ति का परिएाम है। ऐसा व्यक्ति न अपने शासन मे रहता है ग्रौर न किसी ग्रन्थ के । 'आचाराग' सूत्र मे ऐसे व्यक्ति की मानसिकता का वर्णन करते हुए कहा गया है—'ग्रणेग चित्ते खलु ग्रय पुरिसे, से केयण अरिह इ पूरइत्तए । से ग्रण्णवहाए अण्णपरियावाए, ग्रण्णपरिग्गहाए जणवयवहाए जणवय-परियावाए जणवयपरिग्गहाए ।''<sup>9</sup>

अर्थात् ऐसा व्यक्ति ग्रनेक चित्त वाला होता है। वह ग्रपनी ग्रपरिमित इच्छाओ को पूरा करने के लिये दूसरे प्राणियो का वध करता है, उनको शारीरिक और मानसिक कष्ट पहुँचाता है, पदार्थों का सचय करता है और जनपद के वध के लिये सकिय बनता है। वस्तुत: इस मानसिकता वाला व्यक्ति ग्रसयमी ग्राँर अनुशासनहीन कहा गया है।

शास्त्रो मे ग्रनुशासन को बाहरी नियमो की परिपालना तक ही सीमित नही रखा गया है । वहाँ ग्रनुशासन को विनय और सयम के रूप मे प्रतिपादित किया गया है । 'उत्तराघ्ययन' सूत्र मे विनीत उसे कहा गया है जो गुरु आज्ञा को स्वीकार करता है, गुरु के समीप रहता है ग्रौर मन, वचन तथा काया पर नियत्रण रखता है । जो ऐसा नही करता वह ग्रविनीत है, अनुशासनहीन है और साक्षात् विपत्ति है । ऐसे ग्रनुशासनहीन की भर्त्सना करते हुए उसे सड़े कानो वाली कुतिया से उपमित किया गया है ग्रौर कहा है कि जसे सड़े कानो वाली कुतिया से उपमित किया गया है ग्रौर कहा है कि जसे सड़े कानो वाली कुतिया सव जगह से निकाली जाती है, उसी तरह दुप्ट स्वभाव वाला, गुरुजनो के विरुद्ध आचरण करने वाला, वाचाल व्यक्ति सघ ग्रर्थात् समाज से निकाला जाता है । ऐसा समफ्रकर अपना हित चाहने वाला व्यक्ति अपनी आत्मा को विनय (अनुशासन) मे स्थापित करे – विणए ठविज्ज ग्रप्लाण, इच्छतो हियमप्पणो ।<sup>२</sup>

त्राज का व्यक्ति अनुशासन को ग्रात्मकेन्द्रित न समफकर परकेन्द्रित समभता है । जो कानून वनाने वाला या पालन कराने वाला है, वह ग्रपने को कानून से ऊपर समफकर उसके प्रति आचारवान नही रहता । दूसरे शब्दो मे वह ग्रन्यो से अनुशासन का पालन करवाना चाहता है, पर स्वयं ग्रनुशासित नही होना चाहता है, जवकि सच्चा अनुशासन ग्रपने ग्रापको नियन्त्रित करना ही है ।

'अनुशासन' शब्द 'ग्रनु' + 'शासन' से मिलकर वना है । 'शासन' मुख्य शब्द है जो 'शास्' घानु से बना है, जिसका अर्थ है—ंशासन करना ।

१—-ग्राचाराग, तृतीय ग्रघ्ययन, द्वितीय उद्देशक, सूत्र ११८ २—-उत्तराघ्ययन सूत्र १/६

ł

'शासन' शब्द का प्रयोग श्राज्ञा, शिक्षा, सीख ग्रीर उपदेश के ग्रर्थ मे कई जगह हुग्रा है । आज्ञा, सीख या उपदेश देने का ग्रधिकारी वही माना गया है, जिसने अपने पर नियन्त्रएा कर लिया है । 'शासन' के पूर्व 'ग्रनु' उपसर्ग लगने से 'अनुणासन' शब्द बना है । 'ग्रनु' के कई अर्थ है । एक ग्रर्थ है, पीछे या वाद मे, ग्रर्थात् जो स्वय शासन मे रहकर वाद मे दूसरो को उस पर चलाये । 'अनु' का दूसरा ग्रर्थ है—साथ मे लगा हुग्रा या निकट, ग्रर्थात् वह ग्राचरण या क्रिया जो ग्रात्म-नियन्त्रएा से सम्बद्ध हो । 'अनु' का तीसरा ग्रर्थ है—कई वार या वार-वार ग्रर्थात् जो शासना या ग्राज्ञा है, उसे वार-वार स्मरएा कर उस पर चला जाय । 'ग्रनु' का चौथा अर्थ है— तुल्य या समान, ग्रर्थात् जो ग्राचरण ग्रात्मशासन के समान हो । 'ग्रनु' का पाँचवा ग्रर्थ है—ठीक, नियमित, ग्रनुकूल ग्रर्थात् जो आत्म-स्वभाव के ग्रनुकूल हो ।

इन विभिन्न अर्थों से अनुशासन का जो स्वरूप स्पष्ट होता है, वह दूसरे को नियन्त्रित करने की वजाय 'स्व' को नियन्त्रित करने का है। दूसरे को दवाने की वजाय अपने मानसिक चाचल्य को दवाने का है। पर यह दवाव श्रारोपित न होकर स्वतःस्फूर्त होना चाहिये। दृष्टि की निर्मलता के विना यह सभव नही। दृष्टि निर्मल तव वनती है जव वह पर पदार्थों के प्रति ग्रासक्त न होकर स्वसम्मुख होती है। जव तक यह दृष्टिकोण बना रहता है कि सुख वाहरी पदार्थों, शब्द, रूप, रस, गन्ध, स्पर्भ पर आश्रित है अथवा कामनाग्रो की पूर्ति मे निहित है, तव तक व्यक्ति स्व-सम्मुख नही हो सकता। इन्द्रिय-सुख की भोगवृत्ति और विपयासक्ति उसे ग्रात्मकेन्द्र से परे हटा कर भौतिक जीवन की परिधि पर ही वेतहाशा दौडाती रहती है। मनोज्ञ के प्रति राग ग्रार ग्रमनोज्ञ के प्रति द्वे प वृत्ति उसे ग्राकुल ग्रार द्वन्द्रमय वनाये रखती है। फलस्वरूप वह अनुशासन–वाहरी–भीतरी—को तोडने का भरसक प्रयत्न करता रहता है। आज जीवन के वित्रिध क्षेत्रो मे तोडफोड, रक्तपात, लूटखसोट, ग्रागजनी, वलात्कार, तस्करी, कर-चोरी, घूसखोरी आदि रूपी मे ग्रनुशासनहीनता के जो घिनाने कृत्य हमारे सामने उभर रहे है, उनके मूल मे इन्द्रिय-भोग, कापाय्कि भाव ग्रीर मन-वचन-काया की चचलता ही है।

विभिन्न प्रकार के कानून वनाकर अनुशासनहीनता के उक्त रूपो को जड से दूर नही किया जा सकता,क्योकि उन रूपो की जड वाहरी पदार्थों मे नही व्यक्ति की चेतना (मनोविकार) मे है । ऐसी चेतना मे जिसे भगवान महावीर ने हिंसा, भूठ, चोरी, ग्रव्रह्मचर्य ग्रौर परिग्रह, सुनने, देखने, सू घने, चखने ग्रौर छूने की भोग शक्ति, कोध, मान, माया और लोभ की भावना तथा मन, वचन और काया की अपवित्रता कहा है। इन मनो-विकारो पर नियन्त्रण करके ही वर्तमान युग मे व्याप्त हिंसा, चोरी ग्रौर नानाविध अपराध वृत्तियो पर विजय प्राप्त की जा सकती है, क्योकि जो दुर्जेय सग्राम मे हजारो हजार योद्धाओ को जीतता है, उसकी अपेक्षा जो एक भ्रपने को जीतता है, उसकी विजय ही परम विजय है—

> जो सहस्स सहस्साणं, सगामे दुज्जए जिणे । एग जिणेज्ज ग्रप्पाण, एस से परमो जग्रो ।।<sup>१</sup>

आत्मविजय की यह दृष्टि तभी विकसित हो सकती है, जव व्यक्ति यह अनुभव करे कि जैसा मेरा अस्तित्व है, वैसा दूसरे का भी है, जैसे सुख मुफे प्रिय है, वैसे दूसरे को भी है, जैसा मैं अपने साथ दूसरो से व्यवहार चाहता हूँ वैसा व्यवहार दूसरा भी अपने साथ चाहता है। यह दृष्टि ससार के सभी प्राणियो को अपने समान समझने जैसी मैत्री भावना का विकास किये विना नही ग्रा सकतो । यह मैत्री-भाव ग्रहिंसा और प्रेम भाव का परिएााम है और है अनुशासन का मूल उत्स । जब व्यक्ति दूसरे प्राणियो को अपने समान समक्ते लगता है तव वह उन कार्यों ग्रौर प्रवृत्तियो से वचने का प्रयत्न करता है, जिनसे समाज मे उच्छृ खलता फैलती है, तनाव वढता है और हिंसा भडकती है। जव-जव मन में दूसरो के प्रति कूर भाव पैदा होता है, परायेपन का भाव जागता है, तव-तव व्यक्ति असामाजिक और अनैतिक कार्य करता है, ग्रपनी शक्ति का दुरुप-योग करता है, राग-द्वेप के सकल्पो-विकल्पो मे तैरता-उतराता है, ग्रौर इस प्रकार नये-नये मानसिक तनावो को ग्रामत्रित करता है, नई-नई ग्रथियो को जन्म देता है और फलत: दुखी व सतप्त होता है। इस दुख से मुक्त होने के लिये भगवान् महावीर ने वार-बार कहा है कि हे आत्मन् तू दूसरों को न देख, ग्रपने को देख, क्योकि ग्रपने सुख-दु.ख का कर्ता तू स्वय ही है। सत्प्रवृत्त ग्रात्मा ही तेरा मित्र है और दुष्प्रवृत्त ग्रात्मा तेरा शत्र, अत. तू दूसरो को नियन्त्रित श्रौर अनुशासित करने की वजाय पहले अपने को नियन्त्रित और अनुशासित कर। यह नियन्त्रण और अनुशासन, सयम और तप के द्वारा सभव है। सयम का अर्थ है-अ्पनी

१ -- उत्तराघ्ययन सूत्र १/३४ -

वहिर्वृ त्तियो को ग्रन्तमु स्वी वनाना, अपने मनोवेगो पर नियन्त्रण करना, मन को अग्रुभ प्रवृत्ति से हटाकर शुभ प्रवृत्ति मे लीन करना, वाणी पर अकुश लगाना श्रीर यतना (विवेक) पूर्वक कार्यं करना। इस प्रकार संयमो ग्रीर अनुशासित वनने के परिणाम से साधक अनाश्रवी वनता है, अर्थात् आते हुए उसके कर्मों का निरोध होता है।

तप का अर्थ है—आत्म शुद्धि, वह सावना है जिसके द्वारा सचित कर्म नप्ट हो जायें। विविध प्रकार के वाह्य और आम्यतर तपो से व्यक्ति मे सहनशोलता, क्षमा, समता श्रोर अनामक्त भावना का विकास होता है। फलस्वरूप व्यक्ति ग्रन्तर्मु खी वनकर कर्मों की निर्जरा करता है। जो व्यक्ति सयम और तप के द्वारा ग्रात्मानुशासन नही करता उसे राग श्रोर द्वेप के वशोभूत होकर श्रनेक प्रकार के कष्ट उठाने पडते हैं। ग्रसामाजिक, श्रनैतिक श्रीर ग्रन्य श्रपराधो के कारण उसे कानून के तहत दण्ड भोगना पढता है। यह दण्ड कारागृह से लेकर फासी तक हो सकता है। डसीलिये ससार के प्राणियो को मावचेत करते हुए भगवान् महावीर ने कहा है—

> वर मे ग्रप्पा दतो, सजमेरण तवेरण य । माह परेहि दम्मतो, ववरोहि वहेहि य ।।<sup>4</sup>

अनुशासन का शिक्षा के साथ गहरा सम्वन्ध है। शिक्षा व्यक्ति को सस्कार सम्पन्न वनाकर उसकी विक्वत्तियो को दूर करती है। पर श्राज शिक्षा का सम्वन्ध जीवन-निर्माण से कट कर जीवन-निर्वाह से जुड गया है। अत शिक्षा के केन्द्र मे चित्त शुद्धि न रहकर वित्त की उपलव्धि प्रतिष्ठित हो गई है। जव-जब वित्त की ओर घ्यान रहेगा, तव-तव चित्त चचल श्रौर ग्रस्थिर होगा। चित्त की चचलता और अस्थिरता मे अनु-णासन कायम नही रह सकता। यही कारएा है कि ग्राज के शिक्षा केन्द्र विश्वविद्यालय श्रौर महाविद्यालय रचनात्मक शक्तियो के विकास की वजाय विघ्वसात्मक शक्तियो के केन्द्र वने हुए है। जव शिक्षा के केन्द्र मे चित्त-शुद्धि का लक्ष्य रहेगा तव ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप परस्पर जुडेंगे। इन चारो को जोडने का काम श्रघ्ययन से सभव नही है, यह सम्भव है—स्वाघ्याय मे। स्वाघ्याय का अर्थ है—श्रपने ग्रापका अघ्ययन, श्रपने द्वारा ग्रपना श्रघ्ययन । इसमे व्यक्ति यात्रिक नही, हार्दिक वनता

१---- उत्तराघ्ययन सूत्र १/१६

है, इसमे विखराव नहीं, भराव होता है, इससे व्यक्ति उत्तेजित नहीं, सवेदनजील बनता है। 'उत्तराघ्ययन' सूत्र में कहा गया है—

> ग्रह पचहि ठाणेहि, जेहि सिक्खा न लब्भई । थम्मा, कोहा, पमाएणं, रोगेखालस्सएण य ॥११/३॥

अर्यात् अहंकार, कोघ. प्रमाद, रोग और ग्रालस्य इन पाँच कारणो से शिक्षा प्राप्त नहीं होती और जो शिक्षित नही होता, वह अनुशासित भी नही हो सकता । इसीलिये विनय को शिक्षा, धर्म और अनुशासन का मूल कहा गया है । '

अनुणासन व्यक्तित्व के विकास में वड़ा सहायक होता है। जब व्यक्ति अपने शासन को या समाज की व्यवस्था को अथवा राज्य के कानून को तोड़ता है तो उसके व्यक्तित्व मे जगह-जगह छिद्र वन जाते हैं, उन छिद्रों को रोकने का मार्ग है-ग्रपने दोषों की आलोचना करना और भविष्य मे उनकी पुनरावृत्ति न हो, इसका संकल्प करना । इस प्रकार प्रायश्चित अर्थात् पापो की मुद्धि करने से व्यक्तित्व निखरता है और ग्रात्मवल का विकास होता है। यह सब अनुशासनवद्धता का ही परिणाम है। ग्रत. कहा जा सकता है कि अनुशासन का पालन वही व्यक्ति कर संकता है, जिसमें भोगों के प्रति विरति के साथ आन्तरिक चीरत्व का सम्वल हो । इस ग्रान्तरिक वीरत्व को जाग्रत करने के लिये व्यक्ति का अप्रमादी होना पहली शर्त है। साथक को सचेत करते हुए कहा गया वहाँ-वहाँ विवाद और मूच्छी है। आत्म-जागरएा द्वारा इस मूच्छी को तोड़ा जा सकता है। संक्षेप में अनुशासनवद्ध होने का अर्थ है, अपने ग्रान्तरिक वीरत्व से जुड़ना, चेतना के स्तर को ऊघ्वर्मु खी वनाना और प्राणिमात्र के प्रति मैत्रों-सम्वन्ध स्थापित करना ।

१--वम्मन्स विणम्रो मूल--दर्श्ववैकालिक १/२/२

#### 

# 88

### ध्यान तत्त्व का प्रसार

म्राज का युग विज्ञान और तकनीकी प्रगति का युग है, गतिशीलता ग्रीर जटिलता का युग है, ग्रत यह प्रश्न सहज उठ सकता है कि ऐसे द्रुतजीवो युग मे घ्यान-साधना की क्या सार्थकता श्रीर उपयोगिता हो सकती है। घ्यान का वोघ हमे कही प्रगति की दौड मे रोक तो नही लेगा, हमारी कियाशीलता को कुठित तो नही कर देगा, हमारे सस्कारो को जड ग्रीर विचारो को स्थितिशील तो नही वना देगा ? ये खतरे ऊपर से ठीक लग सकते हैं पर वस्तुत ये सतही हैं और घ्यान-साधना से इनका कोई सीधा सम्वन्ध नही है। वस्तुत: घ्यान साधना निष्क्रियता या जडता का वोव नही है। यह समता, क्षमता ग्रीर ग्रखण्ड शक्ति व शाति का विघायक तत्त्व है।

एक समय था, जव मुमुक्षुजनो के लिए घ्यान का लक्ष्य निर्वाण-प्राप्ति था। वे मुक्ति के लिए घ्यान-साधना मे तल्लीन रहते थे। ग्राघ्या-त्मिक दृष्टि से यह लक्ष्य ग्रव भी वना हुआ है। पर वैज्ञानिक प्रगति ग्रौर मानसिक वोध के जटिल विकास ने घ्यान-साधना की सामाजिक ग्रौर व्यावहारिक उपयोगिता भी स्पष्ट प्रकट कर दी है। यही कारण है कि ग्राज विदेश मे घ्यान भौतिक वैभव से सम्पन्न लोगो का आकर्षण केन्द्र वनता चला जा रहा है।

#### घ्यान और चेतना

घ्यान का सम्वन्ध चेतना के क्षेत्र से है । मनोवैज्ञानिको ने चेतना के मूख्यत. तीन प्रकार वतलाये है—

(१) जानना अर्थात् ज्ञान (Cognition) ।

(२) म्रनुभव करना म्रर्थात् म्रनुभूति (Feeling) और

(३) चेष्टा करना अर्थात् मानसिक सक्रियता (Conation) ।

ये तीनो मन के विकास मे परस्पर सम्बद्ध-सलग्न हैं। घ्यान एक प्रकार की मानसिक चेष्टा है। यह मन को किसी वस्तु या सवेदना पर केन्द्रित करने मे सक्रिय रहती है। पर ग्राघ्यात्मिक पुरुषो ने घ्यान को इससे ग्रागे चित्तवृत्ति के निरोध के रूप मे स्वीकार कर ग्रात्म-स्वरूप मे रमगा करने की प्रक्रिया बतलाया है।

घ्यान का अर्थ् है एकाग्रता । उसकी विपरीत स्थिति है व्यग्रता । व्यग्रता से एकाग्रता की स्रोर जाना घ्यान का लक्ष्य है । व्यग्रता पर पदार्थों के प्रति ग्रासक्ति का परिणाम है । इस ग्रासक्ति को कम करते हुए, विषय-विमुख होते हुए स्व-सम्मुख होना घ्यान है ।

#### ध्यान के प्रकार

घ्यान के कई अग-उपाग है । जैन दर्शन मे ं इसका कई प्रकार से वर्गीकरण मिलता है । घ्यान के मुख्य चार प्रकार हैं—

1 1

१. ग्रार्त्तघ्यान,

२. रौद्र ध्यान,

३. धर्म घ्यान ग्रौर

४ शुक्ल घ्यान ।

ग्रार्त्त का अर्थ है पीडा, दुख, चीत्कार । इस घ्यान मे चित्तवृत्ति बाह्य विषयो की ओर उन्मुख रहती है । कभी ग्रप्रिय वस्तु के मिलने पर और कभी प्रिय वस्तु के ग्रलग होने पर ग्राकुलता बनी रहती है । इस आकुलता का मूल कारण है राग ।

रौद्र का अर्थ है---भयकर, डरावना । इस घ्यान मे हिंसा, भूठ, चोरी, विषयादि सेवन की पूर्ति मे सलग्ता रहती है और इनके वाधक तत्त्वो के प्रति द्वेष के कारण कठोर-कूर भावना वनी रहती है ।

आर्त्त घ्यान और रोद्र घ्यान दोनो त्याज्य हैं। ग्रार्त्त घ्यान व्यक्ति को राग मे वाधता है और रौद्र घ्यान द्वेष मे। मनोवैज्ञानिक दृष्टि से ये दोनो घ्यान ग्रनैच्छिक घ्यान की श्रेग्गी मे ग्राते है। इनके घ्यांने मे इच्छा शक्ति को कोई प्रयत्न नही करना पडता। ये मानव की पशु-प्रवृत्ति को संतृप्ति देने मे ही लीन रहते हैं। इनका साधना की दृष्टि से कोई महत्त्व नही है। आघ्यात्मिक दृष्टि से इन्हे 'घ्यान' नही कहा जा सकता। ये प्रशुभ घ्यान हैं।

धर्म घ्यान और शुक्ल घ्यान शुभ घ्यान हैं । इनका चिन्तन राग-ढ़ेप को कम करने के लिए किया जाता है । ये ग्राम्यतर तप कहे गये हैं । घर्म घ्यान के चार प्रकार माने गये है—

१ श्राज्ञा विचय—आगम सूत्रो मे प्रतिपादित तत्त्वो को घ्येय वना-कर उनका चिन्तन करना, ग्रर्थात् मुक्ति-मार्गं पर विचार करना ।

२ अपाय विचय–रागद्वेपादि दोपो के काररण व निवारण पर विचार करना ।

३ विपाक विचय—कर्म वध से लेकर उनके निर्जरित होने तक की प्रक्रिया पर विचार करना ।

४ संस्थान विचय—संसार के स्वरूप व उसकी संचरण-प्रणाली पर विचार करना ।

धर्म घ्यान के उपर्युक्त प्रकार के विचारो का सतत प्रवाह धर्मघ्यान है। जिनदेव और साधु के गुणो का कीर्तंन करना, विनय करना, दान सम्पन्नता, श्रुत, शील और सयम मे रत होना धर्मघ्यान है। अगे की अवस्था शुक्ल घ्यान है। यह शुद्ध घ्यान माना गया है। इसके भी चार प्रकार हैं—

१ प्रृथक्तव वितर्क सविचार—इसमे ग्रर्थ, व्यजन ग्रौर योग का सक्रमण रूप से—एक पदार्थ को विचार कर उसे छोड दूसरे पदार्थ मे विचार जाना—विचार किया जाता है ।

२ एकत्व वितर्क ग्रविचार—इसमे एक ही पदार्थ पर ग्रटल रहकर ग्रभेद बुद्धि द्वारा विचार किया जाता है।इसमे सकमण का अभाव रहता है।

३ सूक्ष्म किया अप्रतिपाति—इसमे मन-वचन-काया सम्बन्धी स्थूल योगो को सूक्ष्म योग द्वारा रोक दिया जाता है ग्रौर मात्र श्वास—उच्छ् वास की सूक्ष्म किया ही रह जाती है। इसका पतन नही होता। सयोगी केवली को यह ध्यान होता है।

१ जिएा साहु गुराविकत्तरा–पससराा, विराय–दारा सपण्णा । सुट–सील–सजमरदा, घम्मज्फारा मुरोयव्वा ।। ----पटखण्डागम ५–४–२६ घवलाटीका

४ समुच्छिन्न किया अनिवृत्ति—जब शरीर की श्वास-प्रश्वास किया भी बन्द हो जाती है और ग्रात्म-प्रदेश सर्वथा निष्कम्प हो जाते है। इसमे स्थूल या सूक्ष्म किसी प्रकार की मानसिक, वाचिक, कायिक किया नही रहती। यही मुक्त दशा की स्थिति है।

शुक्ल घ्पान के ग्रारम्भिक दो घ्यानो मे श्रुत ज्ञान का अवलम्ब लेना होता है जबकि ग्रन्तिम दो मे श्रुत ज्ञान का आलम्बन भी नही रहता । अत<sup>.</sup> ये दोनो घ्यान अनालम्बन कहलाते है ।

बौद्ध घर्म मे घ्यान पर सर्वाधिक जोर दिया गया है। वहाँ घ्यान (फान) का एक ग्रर्थ चित्तवृत्तियो को जलाना भी किया है। यहाँ घ्यान के दो मुख्य प्रकार माने गये हैं---

१ आरभण उपनिज्फान--जिसमे चित्त के विषयभूत वस्तु (आल-म्बन) पर चिन्तन किया जाता है।

२ लक्खण उपनिज्भान---जिसमे घ्येय वस्तु के लक्षणो पर चिन्तन किया जाता है।

#### ध्यान-तत्त्व का प्रसार

भगवान् महावीर और बुद्ध दोनो बडे घ्यान-योगी थे। घ्यानावस्था मे ही दोनो मुक्त हुए। महावीर की घ्यान-परम्परा मघ्य-युग मे आकर मन्द पड गई। इसके कई सामाजिक और प्राकृतिक कारण रहे हैं। जैन श्रमणो के नगर-सम्पर्क ने भी उसमे बाघा डाली।<sup>9</sup> पर बुद्ध की घ्यान-परम्परा ने घ्यान-सम्प्रदाय का एक स्वतन्त्र रूप ही घारण कर लिया और चीन-जापान मे उसका व्यापक प्रचार हुग्रा। वह परम्परा आज भी वहाँ जीवित है।<sup>2</sup>

- १ पर वर्तमान मे जैन ग्राचार्यों, मुनियो व साधको द्वारा जैन घ्यान-परम्परा को फिर से पुनर्जीवित करने का प्रयास किया जा रहा है। इस दिशा मे विविध प्रयोग हो रहे है, यथा-प्रेक्षा घ्यान, समीक्षण घ्यान, ग्रनुप्रेक्षा घ्यान आदि।
- २ वुद्ध की ध्यान-परम्परा, ब्रह्मा, लका, मलय प्रायद्वीप, थाईलैण्ड थ्रादि देशो में भी गई, जो वहाँ विविध रूपो में थ्राज भी विद्यमान है। उन्ही में से एक विधि 'वियश्यना' ध्यान नाम से प्रसिद्ध है। भारत में श्री सत्यनारायएग गोयनका द्वारा इसका पुनर्जागरएग गत कुछ वर्षों में किया गया है जिसके तीन मुख्य केन्द्र हैं—इगतपुरी (महाराष्ट्र), हैदरावाद और जयपुर।

۰.

बुद्ध के बाद हुए २८वें धर्माचार्य े वोधिधर्म २ ने सन् ४२० या ४२६ ई० मे चीन जाकर वहाँ घ्यान-सम्प्रदाय (चान्-त्यु ग) की स्थापना की । वोधिधर्म की मृत्यु के वाद भी चीन मे उनकी परम्परा चलती रही । उनके उत्तराधिकारी इस प्रकार हुए—

१. हुई के (सन् ४०६-५९३ ई०)

- २ सेग-त्सन् (मृत्यु सन् ६०६ ई०)
- ३ ताग्रो हसिन (सन् ४८०-६४१ ई०)
- ४ हुग-जैन (सन् ६०१-६७४ ई०)
- ४ हुइ-नेग् (सन् ६३८-७१३ ई०)

हुइ-नेंग् ने अपना कोई उत्तराधिकारी नियुक्त नही किया पर यह परम्परा वहाँ चलती रही । इसका चरम विकास तग् (सन् ६१६-८०५ ई०) सुग् (सन् ६६०-१२७८ ई०) और यूग्रान् (सन् १२०६-१३१४ ई०) राजवग्नो के ग्रासन-काल मे हुआ । १३-१४वी ग्रती के वाद महायान वौद्ध-धर्म का एक अन्य सम्प्रदाय जो श्रभिताभ की भक्ति श्रौर उनके नाम जप पर जोर देता है, ग्रधिक प्रभावग्नाली हो गया । इसका नाम जोदो-ग्रूया सुखावती सम्प्रदाय है । सम्प्रति चीन-जापान मे यह सर्वाधिक प्रभाव-ग्रील है ।

चीन से यह तत्त्व जापान गया । येह-साइ (सन् ११४१-१२१' ई०) नामक जापानी भिक्षु ने चीन मे जाकर इसका ग्रघ्ययन किया और

१--- वोषिधर्म के पहले जो २७ धर्माचार्य हुए, उनके नाम इस प्रकार है---१ महा-काध्यप, २ ग्रानन्द, ३ धाएगवास, ४ उपगुप्त, ४ घृतक, ६. मिच्छक, ७ वमुमित्र, ६ वुद्धनन्दी, ६ वुद्धमित्र, १० भिक्षु पार्ध्व, ११ पुण्यय शस्, १२ ग्राध्वघोष, १३ भिक्षु कपिमाल, १४. नागार्जु न १४ कारणदेव, १६ ग्रार्य राहुलत, १७ सधनदी, १८ सघय शस्, १६ कुमारत, २० जयत, २१ वसुवन्घु, २२ मनुर, २३ हवलेनय शस्, २४ भिक्षुसिंह, २४ वाधा-सित्, २६ पुण्यमित्र, २७ प्रज्ञातर।

--- घ्यान सम्प्रदाय डॉ॰ भगतसिंह उपाघ्याय, पृ॰ ३१-१४।

फिर जापान मे इसका प्रचार किया । जापान मे इस तत्त्व की तीन प्रधान शाखाएँ है—

१ रिजई शाखा—इसके मूल प्रवर्तक चीनी महात्मा रिजई थे। इस शाखा मे येइसाइ, दाए-ओ (सन् १२३५–१३०८ ई०), देतो (सन् १२८२–१३३६), क्वजन (सन् १२७७–१३६० ई०), हेकुमिन् (सन् १६८५–१७६८ ई०) जैसे विचारक घ्यान-योगी हुए'।

२. सोतो शाखा—इसकी स्थापना येइ-साइ के वाद उनके शिष्य दो-गेन् (सन् १२००–१२४३ ई०) ने को । इसका सम्बन्ध चीनी महात्मा हुइ-नेग के शिष्य चिंगयूग्रान् और उनके शिष्य शिद्-ताउ (सन् ७००– ७६० ई०) से रहा है ।

३. ओवाकु णाखा—इसकी स्थापना इजेन (सन् १४९२-१६७३ ई०) ने की । मूल रूप मे इसके प्रवर्तक चीनी महात्मा हुग्राङ-पो थे । जिनका समय ध्वी णती है ग्रौर जो हुइ-नेंग् की शिप्य परम्परा की तीसरा पीढी मे थे ।

उपर्यु क्त विवरण से सूचित होता है कि घ्यान तत्त्व का वीज भारत से चीन-जापान गया, वहाँ वह अकुरित ही नही हुआ, पल्लवित, पुष्पित श्रौर फलित भी हुआ। वहाँ के जन-जीवन मे (विशेपत. जापान मे) यह तत्त्व घुलमिल गया है। वह केवल ग्रघ्यात्म तक सीमित नही रहा, उसने पूरे जीवन-प्रवाह मे अपना ग्रोज ग्रौर तेज विखेरा है। येइ-साड की एक पुस्तक 'कोजन-गोकोकु-रोन' (घ्यान के प्रचार के रूप मे राष्ट्र की सुरक्षा) ने घ्यान को वीरत्व और राष्ट्र-सुरक्षा से भी जोड़ दिया है। जापान के सिपाहियो मे घ्यानाभ्यास का व्यापक प्रचार है। मनोवल, ग्रनुशासन, दायित्व-वोध और ग्रन्तर्निरीक्षरण के लिए वहाँ यह ग्रावश्यक माना जाता है। जापान ने स्वावलम्वी ग्रौर स्वाश्रयी वनकर जो प्रगति की है, उसके मूल मे घ्यान की यह ऊर्जा प्रवाहित है।

लगता है, पश्चिमी राप्ट्रो मे जो घ्यान का आकर्षण वढा है, वह उसी घ्यान तत्त्व का प्रसार है, चाहे यह प्रेरणा उन्हे सीधी भारत से मिली हो, चाहे चीन-जापान के माघ्यम से ।

यह इतिहास का कटु सत्य है कि वर्तमान भारतीय जन-मानस ग्रपनी परम्परागत निधि को गौरव के साथ ग्रात्मसात् नही कर पा रहा है। जव पश्चिमी राष्ट्र का मानस उसे प्रपना लेता है या उसकी महत्ता-उपयोगिता प्रकट कर देता है तव कही जाकर हम उसे अपनाने का प्रयत्न करते हैं ग्रीर ग्रपने ही घर मे 'प्रवासी' से लगते है। 'ध्यान' भी इस सदसं से कटा हुग्रा नही है। पश्चिम में जव 'हरे राम हरे कृप्ए' की घुन लगी तब कही जाकर हमें ग्रपने 'ध्यान-योग' की गरिमा और आवश्यकता का बोघ हग्रा।

#### घ्यान के प्रति परिचमी ग्राकर्पण

यह बोध स्वागत योग्य है क्योंकि इसके ढ़ारा हमें विलुप्त होती हुई ध्यान-माधना की अन्त मलिला को फिर में पुनर्जीविन करने का अवसर मिला है। पर जिस माध्यम में यह 'बोध' हुआ है, उसके कई खतरे भी हैं। पहला गतरा नो यह कि हम ध्यान की मूल चेतना को भूलकर कही इस फैणन के स्वप में ही न ग्रहण करलें। दूसरा यह कि हम इसे केवल लढ मनोविज्ञान के घरातल पर ही स्वीकार करके न रह जाय और इस वस्तु या विचार को मन के समायोजन (Adjustment) तक ही सीमित करवें ग्रीर तीसरा यह कि हम वैज्ञानिक चिन्ता-धारा को छोडकर कहीं मध्य-यूगीन सम्कारों में फिर न वन्ध जाय।

ठपर जिन गतरों तो चर्चा की गई है वे निराधार नहीं हैं। उनके पीछे आधार है। 'ध्यान' के सम्बन्ध में जो पण्चिम की हवा चली है वह भाग के अतिरेक की प्रतिक्रिया की परिणति है, आत्मा के स्वभाव में रमण करने की सहज वृत्ति नहीं। भौतिक ऐण्वर्य में डूवे पण्चिम के मानव के लिए वह भौतिक यन्त्रगाओं में मुक्ति का माधन है, इन्द्रिय नोग के अतिरेक की थकान की विश्वान्ति है, मानसिक तनाव और दैनन्दिन जीवन की आपाधापी में बचने का रास्ता है। ध्यान के प्रति उसकी ललक भौतिक पदार्थों की चरम सतुष्ति (मंत्रास) का परिणाम है, उसका लक्ष्य परमानद या निर्वाण प्राप्ति नहीं है। उसे वह णारीरिक धौर मानसिक स्तर तक ही समफ पा रहा है। उसके आगे आत्मिक स्तर तक धभी उसकी पहुँच नहीं है। पर हमारे यहाँ ध्यान योग की साधना भोग की प्रतिक्रिया का फल नहीं है। वह चरस, गाजा का विकल्प नहीं है और न है कारा मन का वैलामिक उपकरण। उसके द्वारा धात्मा के स्वभाव को पहचान कर उसमे रमगा करने की चाह जागृत की जाती है, चित्तवृत्ति का निरोध

۳. ۷ किया जाता है—इस प्रकार कि वह जड नही बने वरन् सूक्ष्म होती हुई शून्य हो जाय । रिक्तता न ग्राये वरन् ग्रनन्त शक्ति ग्रोर प्रानन्द से भर जाय ।

### ध्यान . शक्ति ग्रौर शान्ति का स्रोत

आज की प्रमुख समस्या शान्ति की खोज की है। शान्ति द्रात्मा का स्वभाव है। वह स्थिरता और एकाग्रता का परिगाम है। स्राज का मानस म्रस्थिर स्रौर चचल है। शान्ति की प्राप्ति के लिए मन की एकाग्रता अनिवार्य है पर मन श्राज चलायमान है। 'योगशास्त्र' मे मन की चार दशाओ का वर्णन किया गया है—

१. विक्षिप्त दशा—आज विश्व का अधिकाश मन इसी दशा को प्राप्त है। मस्तिष्क के ग्रत्यधिक विकास ने मन को विक्षिप्त बना दिया है। वह लक्ष्यहीन, दिशाहीन होकर इधर-उधर भटक रहा है। वह ग्रत्यन्त चचल, ग्रस्थिर ग्रौर निर्वल बन गया है। उसे इन्द्रिय-भोगो ने सतृप्ति के बदले दिया है—सत्रास, तनाव ग्रौर तृष्णा का ग्रलघ्य क्षेत्र। कुठा और ग्रत्यधिक निराशा तथा थकान के कारएा वह विक्षिप्त हो निरुद्देश्य भटकता है।

२. यातायात दशा—विज्ञान ने यातायात और सचार के साधन इतने तीव्र ग्रोर द्रुतगामी बना दिये हैं कि इस दशा वाला मन गति तो कर लेता है पर दिशा नही जानता । वह कभी भीतर जाता है, कभी बाहर आता है । किसी एक विषय पर टिककर रह नही सकता । वह अवसरवादी और दलबदलू बन गया है । वह किसी के प्रति वफादार नही, प्रतिबद्ध नही, ग्रात्मीय नही । वह ग्रपने ही लोगो के बीच पराया है । ग्राज के युग की यह सबसे बडी दर्दनाक मानव त्रासदी है । इस ग्रस्थिरता ग्रीर चचलता के कारएा वह सबको नकारता चलता है, किसी का ग्रपना बनकर रह नही पाता ।

३. शिलव्ट दशा—इस दशा का मन कही स्थिर होने का प्रयत्न तो करता है, पर उसकी स्थिरता प्राय. क्षणिक ही होती है। दूसरे वह अपवित्र, अशुभ व बाह्य विषयों में ही स्थिर रहने का प्रयत्न करता है। शास्त्रीय दृष्टि से ग्रात्तें एव रौद्र घ्यान की स्थिति वाला है यह मन। जहाँ शुभ-भावना और पवित्रता नही, वहाँ शान्ति कैसे टिक सकती है ? पश्चिम का वैभवसम्पन्न मानस इसी दशा मे है।

h,

४. सुलीन दशा—इस दशा का मन शुभ एव पवित्र भावनाओ मे स्थित रहकर एकाग्रता व दृढता प्राप्त करता है।

घ्यान-साघना का मुल्य लक्ष्य मन को सुलीन दशा मे अवस्थित करना है ।

ग्राज का मानस चचल, अस्थिर, ग्रनुशासनहीन ग्रौर उच्छ खल है। घ्यान उसमे स्थिरता और सन्तुलन की स्थिति पैदा करता है। ग्राज का व्यक्ति गैरजिम्मेदार वनता जा रहा है। उसमे कार्य के प्रति लगन, तल्लीनता और उत्साह नही है। वह ग्रपने ही कर्त्तव्यो के प्रति उदासीन वन गया है। इसका मुख्य कारण है चित्त की एकाग्रता का अभाव। इस एकाग्रता को लाने के लिए घ्यानाभ्यास आवश्यक है। पर यह घ्यानाभ्यास आसन और प्राणायाम तक ही सीमित न रह जाय। इसे यम-नियमादि से तेजस्वी बनाना होगा। चित्तवृत्ति को पवित्र ग्रौर सयमित करना होगा। मन की गति को मोडना होगा। उसे स्वस्थता प्रदान करना होगा। एका-ग्रता को निर्मलता की शक्ति से सयुक्त करना होगा।

ध्यान की भूमिका तैयार करने के लिए उचित म्राहार-विहार, सत्सग म्रौर स्थान की अनुकूलता पर भी दृष्टि केन्द्रित करनी होगी म्रन्यथा ध्यान की म्रोट मे हम छले जायेंगे म्रौर हमारा प्रयत्न म्रात्म-प्रवचना बन कर रह जायेगा ।

आज की प्रमुख समस्या तीव्र ग्रीर गतिशील जीवन मे भी स्थिर ग्रीर हढ बने रहने की है। घ्यान साधना इसके लिए भूमि तैयार करती है। वह मानसिक सक्रियता को जड नही वनाती, चेतना के विभिन्न स्तरो पर उसे विकसित करती चलती है। ग्रान्तरिक ऊर्जा को जागरूक वनाती चलती है। उससे ग्रात्मशक्ति की वैटरी चार्ज होती रहती है, वह निस्तेज नही होती। यह घ्याता पर निर्भर है कि वह उस शक्ति का उपयोग किस दिशा मे करता है। यहाँ के मनोपी उसका उपयोग ग्रात्म-स्वरूप को पहचानने मे करते रहे। जब आत्म-शक्ति विकसित ग्रीर जागृत हो जाती है, हम उसी तुलना मे विघ्नो पर विजय प्राप्त करते चलते है।

प्रारम्भ मे हम भौतिक और वाहरी विघ्नो पर विजय प्राप्त करते हैं पर जव शक्ति वहुत ग्रधिक वढ जाती है तव हम ग्रान्तरिक शत्रुग्रो, वासनाओ पर भी विजय प्राप्त कर लेते है । आज ग्रान्तरिक खतरे अधिक सूक्ष्म ग्रौर वलशाली वन गये हैं, उन्हे वशवर्ती वनाने के लिए घ्यानाभ्यास ग्रावश्यक है।

घ्यान-साधना ग्राघ्यात्मिक ऊर्जा का अखण्ड स्रोत है। वह जक्ति के सचय, संवर्धन एव रक्षरा में सहायक है। भौतिक विज्ञान में ऊर्जा का वड़ा महत्त्व है। वजन को नीचे से ऊपर उठाने में जिस जक्ति का उपयोग किया जाता है, वह ऊर्जा है। किसी निकाय में परिवर्तन लाकर ऊर्जा उत्पन्न की जा सकती है। परिवर्तन लाने के लिए भी ऊर्जा का उपयोग जरूरी है। उदाहरण के लिए पानी को ले। पानी हाइड्रोजन ग्रौर ग्रॉक्सी-जन से मिलकर वना है। जव इन दोनो को ग्रलग-ग्रलग कर दिया जाता है तो उनसे ऊर्जा प्राप्त की जा सकती है।

ऊर्जा का यह सिद्धान्त आघ्यात्मिक क्षेत्र मे भी लागू होता है। यहाँ ऊर्जा एक प्रकार की जीवनी-शक्ति है। जब तक व्यक्ति शरीर ग्रोर ग्रात्मा के निकाय को अलग-ग्रलग करके देखने की दृष्टि ग्रीर ग्रनुभूति विकसित नही कर पाता तब तक उसमे वास्तविक ऊर्जा-जीवनी-शक्ति स्फुरित नही हो पाती, ऐसी ऊर्जा जो उसकी चेतना को ग्रधोमुखी से ऊर्व्वमुखी वना दे। ऊर्जा का मूल केन्द्र नाभि है। नाभि स्थित चेतना ग्रधोमुखी भी हो सकती है और ऊर्घ्वमुखी भी। ऊर्जा का कार्य नाभि स्थित चेतना को ऊपर उठाना है। इस कार्य मे जो ऊर्जा उपयोग की जाती है उसकी प्राप्ति ग्रथि-भेदन ग्रीर घ्यान-साधना से ही सम्भव है।

भौतिक जगत् मे ग्राज ऊर्जा का सकट वना हुग्रा है। ऊर्जा के जो साधन—कोयला, तेल, यूरेनियम ग्रादि हैं, वे तेजी मे कम होते जा रहे हैं। लाखो वर्षो की रासायनिक प्रक्रिया के फलस्वरूप जो यह निधि पृथ्वी के गर्भ मे सचित हुई है, विगत वर्षों मे वह तेजी से उपयोग मे आती जा रही है। वैज्ञानिको का ग्रनुमान है कि यदि इसी गति से इस ऊर्जा का उपयोग होता रहा तो ग्राने वाले २०० वर्षों मे यह ऊर्जा-निधि समाप्त हो जावेगी और तव मानव-सम्यता का भविष्य क्या होगा, यह चिन्तनीय है। इसलिए वैज्ञानिक ऊर्जा के नये-नये स्रोत ढूँढने मे चेप्टारत हैं।

आध्यात्मिक क्षेत्र में भी ऊर्जा प्राप्त करने के नये-नये प्रयोग ग्राव-ज्यक है। हमारे विभिन्न धार्मिक अनुष्ठान, तप, त्याग, व्रत, प्रत्याख्यान, स्वाघ्याय, घ्यान ग्रादि के विधान इसी निमित्त हैं। ग्राज कठिनाई यह है कि व्यक्ति इनका उपयोग ऊर्जा प्राप्त करने के लिए न कर केवल रूढि-पालन या प्रदर्शन-प्रशसा प्राप्त करने के लिए ही अधिक करने लगा है। ग्रावश्यकता इस बात की है कि प्राप्त ऊर्जी का उपयोग इन्द्रियो के विषय-सेवन के क्षेत्रो को बढाने मे न कर आत्म-चेतना को जागृत व उन्नत करने मे किया जाय ।

घ्यान-साधना आध्यात्मिक ऊर्जा का प्राथमिक स्रोत तो है ही, सामाजिक शालीनता ग्रौर विश्व-वन्धुत्व की भावना-वृद्धि मे भी उससे सहायता मिल सकती है। यह जीवन से पलायन नहीं, वरन् जीवन को ईमानदार, सदाचारनिष्ठ, कलात्मक और ग्रनुशासनवद्ध बनाये रखने का महत्त्वपूर्ण साधन है। यह एक ऐसी सगम-स्थली है जहाँ विभिन्न धर्मों, जातियो और संस्कृतियो के लोग एक साथ मिल-बैठकर परम सत्य से साक्षात्कार कर सकते है, ग्रपने ग्रापको पहचान सकते हैं।



# १२

# धर्म : सीमा और शक्ति

सामान्यतः यह माना जाता है कि घर्म वुजुर्गों के लिए है। युवा वर्ग का उससे क्या सम्बन्ध ? पर यह धारएाा भ्रामक है। घर्म ससार से पलायन, कर्त्तव्य से उदासीनता या सेवा निवृत्ति का परिणाम नही है। वस्तुत. धर्म कर्त्तव्यपालन, सेवापरायएाता ग्रौर कर्म क्षेत्र मे पूरे उत्साह व पराक्रम के साथ जुटे रहने मे है। इस दृष्टि से ही घर्म को पुरुषार्थ माना गया है। 'दशवैकालिक' सूत्र मे कहा गया है—

> जरा जाव न पीडेई, वाही जाव न वड्ढई । जाविंदिया न हायन्ति, ताव घम्म समायरे ।।द।।३६।।

अर्थात् जब तक बुढापा शरीर को कमजोर नही बनाता, जब तक व्याधि शरीर को घेर नही लेती, और जब तक इन्द्रियाँ शक्तिहीन होकर शिथिल नही हो जाती इससे पहले धर्म का ग्राचरण कर लेना चाहिये, क्योकि उपर्युक्त अगो मे से किसी भी ग्रग की शक्ति क्षीण हो जाने पर फिर यथावत् धर्म का ग्राचरण नही हो सकता है। इस कथन से स्पष्ट है कि धर्म के लिए स्वस्थ और सुदृढ तन-मन की ग्रावश्यकता है और यह युवावस्था मे ही विशेष रूप से सम्भव है। दूसरे शब्दो मे युवावस्था ही धर्माचरण के लिए विशेष उपयुक्त और अनुकूल है।

जो लोग युवावस्था को धर्माचरएा के लिए उपयुक्त नही मानते, वे लोग युवावस्था की उपादेयता और सार्थकता को शायद नही समझते। युवावस्था शक्ति ग्रौर सामर्थ्य, पुरुषार्थ ग्रौर पराक्रम तथा उमग और उत्साह की ग्रवस्था है। यदि इसका उपयोग सत्कार्यों ग्रौर सही दिशा मे होता है तो मानव जीवन सार्थंक ग्रोर मगलमय वन जाता है। इसके विप-रीत यदि युवावस्था ग्रसत् प्रवृत्ति की ओर अग्रसर हो जाती है तो सम्पूर्एा जीवन ही नष्ट हो जाता है। महाकवि विहारी ने युवावस्था की उपमा उफनती नदी से देते हुए कहा है कि हजारो व्यक्ति इसमे डूब जाते हैं, इसके कीचड मे फेंस जाते हैं। यह वयरूपी नदी उफान पर आती है तव कितने अवगुण नही करती ?

> इक भीजै चहले परैं, वडे, वहै हजार । किते न श्रौगुन जग करें, वै-नै चढती वार ।।

युवावस्था को दुर्गति से वचाने की क्षमता सम्यक् धर्माचरण मे है। किन्तु दु ख इस वात का है कि ग्राज का युवा वर्ग धर्म से विमुख होता जा रहा है। इसके मुख्यत निम्नलिखित ऐतिहासिक, सामाजिक और मनोवैज्ञानिक कारण हैं—

१ सामान्यत यह माना जाता है कि धर्म का सम्बन्ध अतीत या भविष्य से है। वर्तमान हमारे भूतकालीन कर्मों का परिणाम है, और भविष्य भी इसी पर ग्राधारित है। इस मान्यता के फलस्वरूप धर्म वर्त्तमान जीवन से कट जाता है ग्रोर वह ग्रतीतजीवी या स्वप्नदर्शी विचार वन कर रह जाता है।

२ धार्मिक उपासना के केन्द्र में मनुष्य के स्थान पर देवता को प्रतिष्ठित कर देने से युवावर्ग की धर्म के प्रति आस्था कम हो गई है। वह मनुष्यत्व को ही विकास की सम्पूर्र्ण सम्भावनाओं अर्थात् ईश्वरत्व के रूप मे देखना चाहता है । धर्म का पारम्परिक रूप इसमे वाधक वनता है।

३. धर्म ज्ञान का विषय होने के साथ-साथ ग्राचरण का विषय भी है। पर युवा वर्ग जव अपने इर्द-गिर्द तथाकथित धार्मिको को देखता है तो उनके जीवन मे कथनी ग्रीर करनी का ग्रात्यतिक ग्रन्तर पाता है। व्यक्तित्व की यह द्वैत स्थिति युवावर्ग मे धर्म के प्रति वितृष्णा पैदा करती ग्रीर वह धर्म को ढोग, पाखण्ड व थोथा प्रदर्शन समफ्रकर उससे दूर भागता है।

४ धर्म को प्रधानतः म्रात्मा-परमात्मा के सम्बन्घो तक ही सीमित रखा गया है म्रौर जितने भी धार्मिक महापुरुष हुए हैं उन्हे म्राघ्यात्मिक धरातल पर ही प्रतिष्ठित किया गया है। फलस्वरूप घर्म का सामाजिक, आर्थिक और राजनैतिक पक्ष उभरकर सामने नही आ पाया है। दूसरे शब्दो मे धर्म आत्म-परिष्कार तक ही सोमित रहा है श्रौर समाज-सुधार तथा देशोद्धार मे उसकी प्रभावकारी भूमिका को रेखाकित नही किया गया है।

५. धर्म को श्रद्धा ग्रौर विश्वास के रूप मे ही प्रतिपादित किया गया है। तर्क, प्रयोग ग्रौर परीक्षण की स्थितियो से उसका सम्बन्ध जोड कर उसकी वौद्धिक, तार्किक और वैज्ञानिक पद्धति से विवेचना नही की गई है।

प्रमुखत उपर्युक्त पाँच कारणो से युवा वर्ग धर्म के प्रति ग्रसहिष्णु और अनास्थावान बना दीखता है। पर यदि धर्म को सही परिप्रेक्ष्य मे उसके सम्मुख प्रस्तुत किया जाय तो वह धर्म की तेजस्विता और प्राराशक्ति का सर्वाधिक लाभ उठा सकता है। इस स्थिति को लाने के लिये हमे युवा वर्ग के समक्ष धर्म को निम्नलिखित बिन्दुग्रो के रूप मे प्रस्तुत करना होगा—

१ धर्म परम्परा से प्राप्त श्रद्धा या विश्वास मात्र नही है। धर्म त्रपने मे शाश्वत सिद्धान्तो को समेटे हुए भी समसामयिक सन्दर्भों से जीवनी शक्ति ग्रहण करता है ग्रीर इस ग्रर्थ मे वह अन्धविश्वासो तथा रूढ मान्यताग्रो के प्रति विद्रोह प्रकट करता है। इस दृष्टि से घर्म जीवन मूल्य के रूप मे उभरता है। वह भोग के स्थान पर त्याग को, सचय के स्थान पर सयम को ग्रीर संघर्ष के स्थान पर सहयोग व सेवाभाव को महत्त्व देता है।

२ धर्म किसी देवता को प्रसन्न करने के लिए नही वरन् अपने मे छिपे देवत्व को (आत्मगुणो को) प्रकट करने की साधनात्मक प्रक्रिया है। अहिंसा, सयम श्रौर तप की आराधना से, श्रात्मशक्ति को आच्छादित या बाधित करने वाले तत्त्वो को हटाया या नष्ट किया जा सकता है।

३ घर्म के दो स्तर है—वैयक्तिक ग्रौर सामाजिक । वैयक्तिक स्तर पर धर्म व्यक्ति के सद्गुणो को जागृत और विकसित करने के ग्रवसर प्रदान करता है । कोघ को क्षमा से, अहकार को विनय से, माया-कपट को सरलता से और लोभ को सन्तोष से जीतने की भूमिका प्रस्तुत करता है । सामाजिक स्तर पर ग्राम धर्म, नगर धर्म और राष्ट्र धर्म की परि-पालना करते हुए लोककल्याण के लिए जीवन समर्पित करने की प्रेरणा देता है । ४ घर्म परस्पर मैत्री भाव स्थापित करता है। वह मनुष्य और मनुष्य की समानता ही नही देखता वरन् प्राणीमात्र को ग्रपने समान देखता है ग्रौर उनके कल्याएा की कामना करता है। आत्मीय भावो का यह विस्तार व्यक्ति को सब के प्रति सहिष्णु और सहानुभूति प्रवण बनाता है। उसकी दृष्टि मे मत, सम्प्रदाय, वर्एं जाति, लिग ग्रादि किसी प्रकार का भेदभाव नही रहता। सब धर्मों, जीवो ग्रौर सब जातियो के प्रति उसकी समदृष्टि रहती है।

५ धर्म ग्रात्मा का स्वभाव है। वह व्यवहार द्वारा निर्धारित होता है। जव कभी व्यवहार मे विक्रति ग्राती है तो वह धर्म नही, अधर्म है। उस विक्रति को दूर करने के प्रयत्नों में ही धर्म की रक्षा है। धर्म के नाम पर जो हिंसा, शोषएा, प्रदर्शन और अत्याचार हुए हैं या हो रहे हैं वे सव धर्म के नाम पर कलक हैं। इनके खिलाफ सगठित रूप से खडा होना, सच्चे धार्मिक का कर्त्तव्य है।

६ घर्म का विज्ञान से विरोध नही है। विज्ञान की पहुँच ग्रभी तक प्रयोग, निरीक्षएा ग्रौर परीक्षण तक ही सीमित है। इसलिये उसका सत्य ग्रन्तिम सत्य नही है। ज्यो-ज्यो प्रयोग का क्षेत्र विस्तृत होगा त्यो-त्यो विज्ञान का सत्य उत्तरोत्तर निखरेगा। धर्म की पहुँच अनुभूति तक है। इसका ग्रास्वादन ग्राचरएा ग्रौर साधना से ही किया जा सकता है। ग्रावश्यकता इस वात की है कि विज्ञान ग्रनुभूनि के स्तर तक पहुँचे और धर्म प्रयोग ग्रौर परीक्षएा की प्रक्रिया से गुजरे। ग्रव तक विज्ञान बाह्य दृष्टि से विश्व को सगठित करने मे ही ग्रपनी शक्ति का उपयोग करता रहा है ग्रौर धर्म अन्तर की भीतरी शक्तियो को ही जागृत करने मे लगा रहा है। ग्रव आवज्यकता इस वात की है कि धर्म और विज्ञान दोनो एक दूसरे के महयोगी ग्रौर पूरक वने। युवावर्ग इस दिशा मे महत्त्वपूर्ण भूमिका ग्रदा कर सकता है।

७ युवा वर्ग को यह घ्यान मे लेना चाहिये कि उसे अपने पूर्वजो से जो कुछ विरासत मे मिला है, वह केवल शरीर के रूप, गुण, आकार, सत्ता, वल और भौतिक सम्पत्ति तक ही सीमित नही है। इससे भी अधिक मूल्यवान और मागलिक विरासत मिली है—धर्म की, जीवन मूल्यो की और नैतिक निष्ठाओ की। शरीर और सम्पत्ति की विरासत तो नष्ट होने वाली है और केवल इसी जीवन तक सीमित है पर सच्चे धर्म के रूप मे उसे जो विरासत मिली है वह जन्मजन्मान्तर तक प्रभावित-प्रकाशित करने वाली है। इस विरासत को समफने की बडी ग्रावश्यकृता है। भुर स्थूल इन्द्रियो ग्रोर बाहरी ज्ञान से इसे समफा नही जा सकृता । इसके लिए प्रज्ञा व सवेदना के सूक्ष्म स्तरों को जागृत करने की ग्रावश्यकृता है. एक बार प्रज्ञा जागृत हो गई तो वह दहरो के दीपक की भांति श्रुन्तर-बाहर को एक साथ प्रकाशित कर देगी। युवा वर्ग के लिए, इससे बढ़कर ग्रीर कोई धर्म नही हो सकता।

## वर्तमान परिस्थितियां ग्रौर आध्यात्मिकता का विकासे 🦗

मैं इस बात पर विशेष बल देना चाहता हूँ कि आज की पूरि-स्थितियां धार्मिकता-ग्राध्यात्मिकता की प्रतिगामी होकर भी उसके विकास में ग्रधिक सहयोगी बन सकती हैं। आज का युग विज्ञान का युंग है। यह प्रत्यक्ष प्रमाण, प्रयोग, परीक्षरण, तार्किकता और निरीक्षण पर ग्रधिक बल देता है। अनुभव और बुद्धि की कसौटी पर जो तत्त्व खरा उत्तर आता है उसे क्या भौतिक क्या ग्रात्मिक, क्या पूर्व, क्या पश्चिम, सभी ग्रपना लेते हैं और वह किसी क्षेत्र विशेष या व्यक्ति विशेष की छाप बनकर नही रहे जाता। यदि धार्मिकता-ग्राध्यामिकता किसी प्रकार विज्ञान से जुड जाय तो बह हमारे लिए मात्र पारलौकिक उपलब्धि न रहकर इस जीवन की ग्रावश्यकता बन जायेगी।

इस दिशा मे कुछ प्रयास वर्तमान परिस्थितियों में होते दिखाई देने लगे हैं। धर्म ग्रब तक परम्परावादियो श्रौर घर्माचार्यों या मठाधीशो की रूढ वस्तु बनकर उसी में लम्बे समय तक जकड़ा रहा। मध्य युग मे धर्म के नाम पर ग्रमानुषिक अत्याचार भी हुए। वह किसी विश्वेष जाति, कुल या सस्कार से ही बधा रहा। कबीर, नानक आदि सन्तों ने इसे संकुचित परम्परा कहकर इसके विरुद्ध ग्रावाज बुलन्द की, उसका कुछ तात्कालिक प्रभाव भी पडा, पर कुछ मिलाकर चिन्तन की दिशा में कोई आमूलचूल. परिवर्तन नही हुग्रा। पर ग्राधुनिक युग के वैज्ञानिक चिन्तन श्रौर परीक्षण ने धर्म के नाम पर होने वाले बाह्य क्रियाकाण्डों, ग्रदयाचारो ग्रौर उन्मादकारी प्रवृत्तियो के विरुद्ध जनमानस को सघर्षशील बना दिया है। जैन दर्शन के इस तथ्य को आज के वैज्ञानिक मानवर्क्त , (चाहे हम्ह, उसे पारिभाषिक अर्थ मे आध्यात्मिक मानवर्क्त माने) मान्यता दे दी है कि मनुष्य स्वाघीन है, किसी देवी-देवता के ग्रघीन नही। जही अपने प्रति उत्तरदायी है। सृष्टि का कर्ता ईश्वर नही। वह अनादि भ्रनन्त है। परा मनोविज्ञान पूर्व-जन्म के सस्कारो और उसके सन्दर्भ से कर्म-सिद्धान्त को मनोवैज्ञानिक आधार (प्रयोग-परीक्षण विधि से) देने मे सफल होता दिखाई दे रहा है।

ग्राघ्यात्मिकता की पहली शर्त है---व्यक्ति के स्वतत्रचेता ग्रस्तित्व की मान्यता। आज की विचारघारा इस तथ्य पर सर्वाधिक बल देकर व्यक्ति मे वाछित मूल्यो के लिए आवश्यक परिस्थितियो के निर्माण की श्रोर अग्रसर है। श्रोज सरकारी श्रौर गैर सरकारी स्तर पर मानव-कल्याण के लिए नानाविघ सस्थाएँ और एजेन्सिया कार्यरत है। भौतिक समृद्धि और उत्पादन की शक्ति बढाने के पीछे भी जनसाधारण के अभावों को दूर कर उसे खुशहाल बनाने की भावना निहित है। चिकित्सा के क्षेत्र मे जो कान्तिकारों परिवर्तन याया, उसने रोग मुक्ति मे अभूतपूर्व सहायता दी। सामाजिक जागरण ने अछूतो, पद दलितो, पिछडे हुए वर्गों और नारी जाति को ऊपर उठने के भ्रवसर दिये । उनमे साहस और स्वाधीन चेतना के भाव भरे। उन्हे अपने मे निहित शक्ति से अवगत कराया। आर्थिक कान्ति ने सब की मूल आवश्यकताएँ--खाना, कपडा और आवास पूरी करने का लक्ष्य रक्खा और इस म्रोर तेजी से बढने के लिए औद्योगी-करएग की प्रक्रिया तीव्र करने का समारम्भ किया। शहरी सम्पत्ति की सीमा बन्दी, भूमि का सीलिंग श्रीर आयकर पद्धति ये कुछ ऐसे कदम है जो म्राथिक विषमता को कम करने मे सहायक सिद्ध हो सकते है । धर्म निरपेक्षता का सिद्धान्त मूलत इस बात पर बल देता है कि धर्माचरण मे सभी स्वतत्र है, सभी धर्म प्रादरणीय है, सग्राह्य है। ग्रपनी-अपनी भावना के ग्रनुकुल प्रत्येक व्यक्ति को किसी मत या धर्म के ग्रनुपालन की स्वतत्रता है। ये परिस्थितिया इतिहास मे इस रूप मे इतनाँ सार्वजनीन बनकर पहले कभी नही देखी गई ।

मेरो दृष्टि मे ये परिस्थितियां निश्चय ही धर्म या ग्राध्यात्मिकता के सामाजिक स्वरूप को रूपायित करने मे सहायक हो रही है। ग्रब धर्म आध्यात्मिकता को हम वैयक्तिक साधना तक ही सीमित बनाकर नही रख सकते। एक समय था जब ग्राध्यात्मिक धर्म साधना का निवृत्तिपरक रूप ही ग्रधिक व्यावहारिक ग्रौर ग्राकर्षक लगता था, क्योकि उस समय तक सम्यता का विकास छोटे पैमाने पर हुआ था। यातायात और सचार के साधनो का वर्तमान रूप कल्पना की वस्तु समभा जाता था। पर अब जीवन-पद्धति भ्रौर रहन-सहन मे क्रान्तिकारी परिवर्तन हुए है। श्रत सामाजिक-श्रार्थिक परिवर्तन के परिप्रेक्ष्य मे हमे घर्म के विकास की गति श्रौर उसका रूप निर्घारित करना होगा। अब घर्म का सामाजिक रूप अधिक निखरेगा। हमे वैयक्तिक आघ्यात्म साघना के वल पर उसे तेजस्वी बनाना होगा।

मेरी दृष्टि से ग्राज की समस्या यह नही है कि हम घर्म या श्राघ्या-त्मिकता के बल पर किन्ही अभावों या ग्रज्ञात रहस्यों में भटके, वरन् हमारा चिन्तन ग्रौर लक्ष्य यह होना चाहिये कि हम परिवर्तनशील समाज की गति को समभते हुए उसके घटको को किस प्रकार ग्राघ्यात्मिक ऊर्जा से सयुक्त करे।

मुफ्ते लगता है कि निकट भविष्य मे ग्राने वाला युग धर्म या ग्राघ्यात्मिकता का विरोधी नही होगा वरन् धर्म विज्ञान द्वारा पुष्ट होगा। यदि व्यक्ति केवल रोटी के बल पर जीवित नही रह सकता, यदि सव प्रकार की भौतिक सुविधाओ का लाभ लेते हुए वह रिक्तता की अनुभूति करता है, यदि बाह्य इन्द्रियो के विषयो का सेवन करते हुए भी सत्रस्त है, तो समफ लोजिये कि ग्राघ्यात्मिकता के प्रति उसकी भूख है।

याज को भौतिक प्रगति बाह्य इन्द्रियो के विषय-सेवन के वडे मोहक साधन प्रस्तुत कर दिए है। वैज्ञानिक मानव उन्हे भोग रहा है फिर भी वह ग्रतृप्त है। यह अतृप्ति की स्थिति जितनी भयावह होगो, उसी अनुपात से वह आध्यात्मिक परीक्षरणो की ओर अग्रसर होगा। विदेशो मे ध्यान के प्रति श्राकर्षरण इसका प्रमाण माना जा सकता है। सुदूर ग्रतीत के अर्जु नमाली आदि के उदाहरण छोड भी दें तो निकट वर्तमान मे घटित डाकुग्रो ग्रादि के सामूहिक श्रात्म समर्पण के प्रसग इस बात के सकेत हैं कि कूर से कूर व्यक्ति मे भी कोई ऐसी सवेदनशील चेतना होती है जो उसके भावो को बदलकर शुभ के प्रति, सद् के प्रति प्रेरित करती है। इसे आध्यात्मिक भाव-स्फुरणा की सज्ञा दी जा सकती है।

वर्तमान परिस्थितियो ने ग्राध्यात्मिकता के विकास के लिए अच्छा वातावरण तैयार कर दिया है, विशेषकर पश्चिमी देशो मे । अध्यात्म प्रेंमी चिन्तको ग्रौर धर्म साधको को उसका लाभ उठाना चाहिये । आज आवश्यकता इस बात को है कि जैन तत्त्व विचार का (जिसे वैज्ञानिक ग्राध्यात्म-चिन्तन की सज्ञा दी जा सकती है) विदेशो मे उनकी अपनी भाषा मे फैलाव किया जाय । कम-ासद्धान्त, व्रत-साधना, घ्यान-याग, षट् द्रव्य ग्रादि ऐसे विन्दु हैं, जिनका ग्राज की वैज्ञानिक-मनोवैज्ञानिक चिन्तन धारा से पर्याप्त मेल है । यदि वैज्ञानिक और मनोवैज्ञानिक अपनी खोज के लिए इनका ग्राधार प्राप्त कर सकें तो मानवता को बडी राहत मिलने की ग्राशा की जा सकती है । दर्शन को प्रायोगिक घरातल पर उतारने तथा केवली प्ररूपित ग्रनुभवगम्य चिन्तन को ग्राधुनिक ज्ञान-विज्ञान के तरीको द्वारा ग्राधिकाधिक प्रत्यक्षीभूत करने की दिशा मे प्रयत्न किये जाने चाहिये ।

वर्तमान परिस्थितियाँ इतनी जटिल, शीध्र परिवर्तनगामी ग्रौर भयावह वन गयी है कि सत्रस्त व्यक्ति ग्रपने ग्रावेगो को रोक नही पाता ग्रौर विवेकहीन होकर ग्रात्मघात तक कर बैठता है । आत्महत्याग्रो के ये आकडे दिल दहलाने वाले है । ऐसी परिस्थितियो से बचाव तभी हो सकता है जवकि व्यक्ति का दृष्टिकोण तनाव रहित व ग्राघ्यात्मिक वने । इसके लिये ग्रावश्यक है कि वह जड तत्त्व से परे चेतन तत्त्व की सत्ता मे विश्वास कर यह चिन्तन करे कि मैं कौन हूँ, कहाँ से आया हूँ, किससे वना हूँ, मुभे कहाँ जाना है ? यह चिन्तन-क्रम उसके मानसिक तनाव को कम करने के सार्थस्याय उसमे-ग्रात्मविश्वास, स्थिरता, धैर्य, एकाग्रता जैसे सद्भावो का विकास करेगा ।



# लेखक की अन्य प्रमुख कृतियाँ (क) मौलिक कृतियाँ शोध-समीक्षा

| <b>% ? % %</b>       | राजस्थानी वेलि साहित्य<br>राजस्थानी साहित्य कुछ प्रवृत्तियाँ<br>साहित्य के त्रिकोएा<br>हिन्दी साहित्य को प्रमुख कृतियाँ<br>श्रौर कृतिकार | राजस्थान साहित्य ग्रकादमी, उदयपुर<br>रोशनलाल जैन एण्ड सन्स, जयपुर<br>ग्रनुपम प्रकाशन, चौडा रास्ता, जयपुर<br>ग्रनुपम प्रकाशन, जयपुर |  |
|----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| X                    | राजस्यानी वीर काव्य और<br>सूर्यमल्ल मिश्रगा                                                                                              | इण्डिया वुक हाऊस, जयपुर                                                                                                            |  |
| Ę                    | जैन दर्शन तथा साहित्य का भारतीय<br>सस्कृति एव विचारघारा पर प्रभाव :                                                                      | -,                                                                                                                                 |  |
| काव्य – संग्रह       |                                                                                                                                          |                                                                                                                                    |  |
| ৩                    | ग्रादमी : मोहर और कुर्सी                                                                                                                 | श्रनुपम प्रकाशन, जयपुर                                                                                                             |  |
| 5                    | 'माटी–कु कुम                                                                                                                             | मुक्तक प्रकाशन, श्रीकृष्णपुरा उदयपुर                                                                                               |  |
| 3                    | जामग्। जाया                                                                                                                              | सिद्धश्री प्रकाशन, तिलक नगर, जयपुर                                                                                                 |  |
| कहानी - संग्रह       |                                                                                                                                          |                                                                                                                                    |  |
| १०.                  | कुछ मग्गियाँ कुछ पत्थर                                                                                                                   | पूज्य श्री काशीराम स्मृति ग्रथमाला.<br>ग्रम्बाला                                                                                   |  |
| एकांकी — संग्रह      |                                                                                                                                          |                                                                                                                                    |  |
| ११                   | विष से  ग्रमृत की  ग्रोर                                                                                                                 | पूज्य श्री काशीराम स्मृति ग्रथमाला,<br>ग्रम्वाला                                                                                   |  |
| (ख) सम्पादित कृतियाँ |                                                                                                                                          |                                                                                                                                    |  |
| ٤                    | राजस्थानी गद्य विकास<br>श्रौर प्रकाश                                                                                                     | श्रीराम मेहरा एण्ड कम्पनी, ग्रागरा                                                                                                 |  |
| ર                    | जैन सस्कृति और राजस्थान                                                                                                                  | सम्यग्ज्ञान प्रचारक मडल, जयपुर                                                                                                     |  |
| Ę                    | . राजस्थान का जैन साहित्य .                                                                                                              | प्राकृत भारती, जयपुर                                                                                                               |  |
| 8                    | ४ भगवान् महावीर म्राघुनिक सदर्भ मे                                                                                                       | अ. भा साधुमार्गी जैन सघ, वीकानेर                                                                                                   |  |
| X                    | . घ्यान योग रूप ग्रीर दर्शन                                                                                                              | सम्यग्ज्ञान प्रचारक मडल, जयपुर                                                                                                     |  |
|                      | सामायिक दर्शन                                                                                                                            | सम्यग्ज्ञान प्रचारक मडल, जयपुर                                                                                                     |  |
| 9                    | . तप दर्शन                                                                                                                               | सम्यग्जान प्रचारक मडल, जयपुर                                                                                                       |  |
| 5                    | म्राचार्य विनयचन्द ज्ञान भडार<br>ग्नथ सूची                                                                                               | विनयचन्द ज्ञान भडार, जयपुर                                                                                                         |  |

٦

## सम्यग्ज्ञान प्रचारक मण्डल के

## ग्रन्य महत्त्वपूर्ण प्रकाशन

श्री प्रजनव्याकरण सूढ (सटीक) 9 श्री वृहतकल्प सूत (सटीक) 5 उत्तराध्ययन सूत 3 दशवैकालिक सूब g गजेन्द्र व्याख्यानमाला भाग १ से ७ ų जॅन संस्कृति और राजस्थान ε पार्थना प्रयचन 19 Concept of Prayer τ ध्यानयोग रूप और दर्शन £ आध्यात्मिक साधना 90 आध्यात्मिक आलोक 99 निर्ग्रन्थ भजनावली 92 स्याध्याय स्तवनमाला 93 गजेन्द्र सुक्ति-सुधा 98 14 गणघरवाद दीक्षाकुमारी का प्रवास 36 श्री रत्नचन्द्र पद मुक्तावली าบ सुजान पद सुमन चाटिका 25 पर्व सन्देश 9£ जैन तत्त्व प्रश्नोत्तरी 50 'जिनवाणी' (पासिक पढिका) 53