

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

# FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

## -The TFIC Team.

# जैनदर्शन आत्मद्रव्यविवेचनम्

The Treatment of Soul in Jain Philosophy

# शिक्षामन्त्रालय-मारतसर्वकारार्थसाहाय्येन प्रकाशितम्

(PUBLISHED WITH THE FINANCIAL ASSISTANCE FROM THE MINISTRY OF EDUCATION, GOVT. OF INDIA)



बाराणसेय-संकृत-विश्वविद्यालयस्य (Ph. D.) विद्यावारिष्युपाधये स्वीकृतः शोधप्रबन्धः

> ভা o स्तुव्यसाप्त्रसाद्यः पत्ने दिया जैनदर्शन-व्याकरण-पुराखेतिहासाचार्यः (लग्यस्वर्णपदकः), साहित्यरत्नम्, विद्यावारिथिः (Ph.D.) जैनदर्शनविभागाध्यक्षः, श्री महावीरविश्वविद्यापीठम्, शङ्करमार्गः, नई-दिल्ली-६०



#### 1973

प्राच्य-विद्या-शोध-ग्रकादमी, नई दिल्ली-प

#### शोधग्रन्थमालायाः सम्पादकमण्डलम्----

प्रो० राजारामझास्त्री, संसत्सदस्यः, (ध्रूक.पू० उपकुरुपतिः कार्याविद्यापीठस्य) अष्ठ्यक्षः, प्राच्यविद्याशोध-अकादम्याः,

### प्रो॰ डॉ॰ सत्यव्रतशास्त्री,

अध्यक्ष:, संस्कृतविभागस्य, दिल्लीविधवविद्यालय<sup>-</sup>, दिल्ली-७

## डॉ॰ रुद्रदेवत्रिपाठी,

प्रवाचकोऽध्यक्षण्च, गोधविभागस्य, श्री ला० व० शा० केन्द्रीयसस्क्रतविद्यापीठम्, नईदिल्ली-२२

### पं० दामोदरशास्त्री,

अध्यक्ष , प्राकृत पालिविभागस्य, श्रीमहावीरविश्वविद्यापीठम्, नईदिल्ली-६०

## \*

प्रकाशकः प्राच्यविद्या-शोध-अकादम्या निदेशकः, २६/१५२, पश्चिमीपटेलनगरम्, नईदिल्ली-द

## $\star$

प्रथम सस्करणम् : १९७३ ई० प्रतय-१००० मूल्यम्−Rs : ◯ - ◯ ◯

## $\star$

© सर्वेऽधिकारा लेखकाधीनाः

## $\star$

मुद्रक.

**ग्रानन्दप्रकाशसिंघलः,** आनन्दप्रिटिंग प्रेस, २/३४, रूपनगरम् बिल्ली-७

## ज्यौतिष∙धर्मझास्त्र-कर्मकाण्डमर्मज्ञाः श्रीतस्मातंकर्मानुष्ठानपरायणा परमपूज्या पितृपादाः

## पणि इलस्रीहरनारायणपटेरियाः



#### समर्पणम्

यदीयाङ्के क्रीडन् शिशुवयसिजो मातृविरहो-ऽनुमूतो नंवाल्पः पितृसुखमपि प्राप्तमतुलम् । तपोमूर्तेविद्वत्प्रवर'हरनारायरा'पितुः, क्रुतिर्भक्त्याऽऽद्या तत्पदकमलयोरर्प्यंत इयम् ।।

— मुक्ताप्रसादः

# सम्पादकीयम्

इह खलु जगत्याब्रह्मस्तम्वपर्यन्तं सर्वेषां प्राणिना सुखाप्तये दुःखनिवृत्तये च निसर्गत एव प्रवृ-तिर्दं घषते । निरतिशयसुखरूवा निरतिशयदुः खनिवृत्तिरूपा वा याज्यस्था सैव मोक्ष: । तदव-स्थावाप्तिः ससारबीजभूतहेतूनां विनाशानन्तरमेव सम्भवति । तत्सिद्धिश्वाऽऽत्माऽनात्म-विवेकं विना न सुकरेति निश्वप्रचम् । श्रुतिरपि पुत्रं मातेव मुमुश्रुजनान्सन्मार्गे प्रवर्तयितुं मोक्षसाधनीभूतमात्मसाक्षात्काराय योजयति--- 'आत्मा वा अरे द्रव्टव्यः ओतव्यो मन्तव्यो निविध्यासितव्यः' (बृहदा० उग० २।४।९) इति । 'तरति शोकमात्मवित्' (छान्दोग्यो० ७।१।३) इत्यादिश्रुतिवावर्षरप्रस्वात्मत्वस्य मोक्षोपादेयत्वं जोघुष्यते ।

लोकेऽपि सर्व. प्राणी प्रत्यगात्मास्तित्वं प्रत्येत्यहमस्मीति । न हि कश्चिदपि नाहमस्मीति विप्रतिपद्मते । तस्मादात्मतत्त्वमसन्दिग्धम् । तथापि धर्मं प्रति विप्रतिपत्तयो बहुविधा इति विशेषप्रतिपत्तिरुपपद्यते । अत एव प्रमुखैर्भारतीयदर्शनैरात्मतत्त्वस्य मोक्षावाण्तिसाधन-तन्ति हाणं स्व-स्वसिद्धान्तमित्तीराश्रित्य व्यधायि । तथा हि- चैतन्य-भनतया विशिष्टो देह आत्मेति लोकायताः, क्षणभङ्गुरं सन्तन्यमानं विज्ञानमारमेति बौद्धाः । कर्तुं स्वादिविशिष्टः परमेश्वराद् भिन्नो जीवारमेति नैयायिका मन्वते । भोक्तैव केवलं, न कर्तेति सांख्या प्रतिजानते । जिद्र पः कर्तुं त्त्वादिरहितः परस्मादभिन्नः प्रत्यगात्मेत्यौ-पनिषदा स्वीकूर्वन्तीत्येतेषु सर्वेषु दर्शनेषु दूराग्रहग्रन्थिनिर्मोचकेनानेकान्तवादेन स्याद्वाद-सिद्धान्तेन चातिशयं वैशिष्ट्यं समादधता जैनदर्शनेन मोक्षमार्गाङ्गीभूतस्य सम्यज्जान-स्याऽऽत्माऽनात्मविवेकरूपस्य स्वीकृतत्वादन त्मरूपविविधपदा र्तनिरूपणपूरस्सरमात्म-तत्त्व स्य स्वरूपं प्रत्यपादि---इति जैनदर्शनीयात्मतत्त्वनिरूपणप्रसङ्गेन समस्ताईतदर्शन-हार्दमेत्र प्रकाशयतो 'जैनदर्शन आत्मबव्यविवेचनम्' इति महच्छोधप्रबन्धस्य भारतीय-दर्शनेषु प्रतिवादितात्मसम्बन्धिसिद्धान्तान् यथास्थानं सम्यग्निरूपयतश्व सर्वाङ्गीणत्वम-व्याबाधं वरीर्वात—इति विविधपर्यालोचनानन्तरं प्राच्यविद्याशोधअकादम्यैतद्ग्रन्थस्य शोधग्रन्थमालान्तर्गतं प्रकाशन प्राथम्येन स्वीकृतम् ।

प्रवक्त्वोऽयं दिल्लीस्थश्रीलालबहादुरशास्त्रिकेन्द्रीयसस्कृतविद्यापीठे जैनदर्शनविभा-गाध्यक्षाणां डॉ० श्रीलालबहादुरशास्त्रिणां निर्देशने प्रस्तुतो बाराणसेय-संस्कृत-विश्वविद्यालयस्य 'विद्यावारिध्रि' (Ph.D.)-उपाधये स्वीकृतश्च डॉ० श्रीमुक्ताप्रसादस्य शोधवैचक्षण्यं व्यनक्ति ।

¥

जैनतीर्थंकरस्य भगवतो महात्रीरस्याऽऽगामि--पञ्चविंगतितमनिर्वाणशताब्दी(१९७४ई०)-समायोजनप्रसङ्घ एतारड्महनीयं ग्रन्थ प्राच्यविद्याविशारदानां जनसाबारणस्य च समक्षं प्रस्तुत्रतामस्माकं तस्मै लोककल्याणकर्त्रे भगवतेऽईते श्रद्धाप्रसूनाञ्जलिसमर्पण-मिवेति नितरा मोदामहे ।

माननीयानामनेकेवां विद्वद्वरेण्यानामाशीर्वादैर्वयमतितरा प्रोदसाह्यामहि । किञ्च, भारत-प्रशासनस्य शिक्षामन्त्रिणः, केन्द्रीयसस्कृतमण्डलन्य शिक्षामन्त्रालयाधिकारिणाञ्च वय-मवश्यं कृतज्ञतां प्रकाशयामो यैरस्य ग्रन्थस्य प्रकाशनार्थमर्थानुदानरूप विशिष्ट साहाय्यं प्रादायि ।

वयं दढं विश्वसिनो यदेतद्ग्रन्थः प्राच्यतिद्याविशारदैः समधिकं स्तोष्यते । मानुषमात्र-सुरुभतया दृष्टिप्रमादाज्जाता मुद्रणसम्बन्धिनी वाऽनवधानता क्षन्तव्या विद्वद्भि: । किञ्च---

> दोर्घान्निरस्य गृह्णन्तु गुणनस्य मनोषिणः । पांसूनपास्य मञ्ज्जर्या मकरन्दमिवालय ।।

> > इति झम्

------



राष्ट्रपति सचिवालय, राष्ट्रपति भवन नई दिल्ली-४ PRESIDENT'S SECRETARIAT. RASHTRAPATI BHAVAN, NEW DELHI-4

पत्रावली सं॰ द-एम/७३.

जून १९, १९७३.

प्रिय महोदय,

आपके १३ जून, १९७३ के पत्र से राष्ट्रपति जी को यह जानकर प्रसन्तता हुई कि प्राच्य-विद्या झोध अकादमी, नई दिल्ली द्वारा शीघ्र ही डा० मुक्ता प्रसाद पटैरिया के शोध-प्रबन्ध "जैन-दर्शन आत्मद्रव्यविवेचनम्" के प्रकाशन तथा प्रस्तुत करने का आयोजन किया जा रहा है। डा० पटैरिया तथा अकादमी के प्रयासों की सफलता हेतु वे अपनी शुभकामनायें भेजते हैं।

भवदीय :

रे० वे० राघवराव (राष्ट्रपति का अपर निजी सचिव)



भारत के उपराष्ट्रपति के सचिव नइ दिल्ली SECRETA ' RY TO THE VICE-PRESIDENT ' OF INDIA NEW DELHI

जून १४, १९७३

प्रिय महोदय,

आपका पत्र दिनाक १३ जून, १९७३ का उप-राष्ट्रपति जी के नाम प्राप्त हुआ, धन्यवाद ।

उप-राष्ट्रपति जी को यह जानकर प्रसन्नता हुई कि डा॰ मुक्ता प्रसाद पटैरिया का क्रोध प्रबन्ध "जैवदर्शन आत्मद्रव्यविचेनम्'' शोध अकादमी की प्रकाशन योजना के अन्तर्गत, शोध-ग्रथमाला के प्रथम पुष्प के रूप में प्रकाशित होने जा रहा है। उप-राष्ट्रपति जी आपके इस प्रयास को सफलता के लिये अपनी हार्दिक शुभ कामनायें भेजते हैं।

> आपकाः वि० फडके



कानपुर कैम्प १०---६---७३

प्रिय पटैरिया जी,

सबेम नमस्कार !

आपके द्वारा प्रेषित पत्र संख्या प्रा० वि० शो० अ०/प्र०/१७-७२-७३ दिनांक १२ जून १९७३ प्राप्त हुआ। एतदर्थ धन्यवाद। यह जानकर हर्ष हुआ कि आपका शोध प्रबन्ध------------भारत सरकार के आर्थिक सहयोग से प्रकाशित हो रहा है। मेरी बधाइयाँ स्वीकार करें।

जैन दर्शन भी भारतवर्ष के अन्य दर्शनों की भौति, अध्यात्म-तत्त्व के प्रति आस्था उत्पन्न करने तथा उस महत्तरव के मूर्त रूप को प्रस्तुत करने की एक प्रक्रिया है। यदि इस प्रबन्ध में, भारतवर्ष की ज्ञान-गरिमा के अनुकूल, इस तत्त्व के चिवेचन में परम्परा तया वैज्ञानिक शोध-सामर्थ्य का समन्वय हुआ हो तो निश्चय ही, एक प्रशंस-नीय प्रयास है। इस इष्टि से प्रथ सचमुच उपयोगी प्रमाणित होगा। शुभकामनायें ग्रहण करें। आशा है आप सानंद होगे।

> भवदीय बीरेन्द्र स्वरूप

₹



**मोपाल** दिनांक--३० जून, १९७३.

प्रिय डा० पटैरिया,

श्वजुन सिंह

शिक्षा मत्री, मध्यप्रदेश

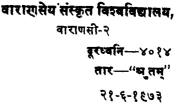
मैंने आपके शोध-प्रबंध की संक्षेपिका देखी । मुझे यह देखकर बडी प्रसन्नता हुई कि "जैनदर्शन आत्मद्रव्यविवेचनम्" नामक अपने मूरु शोधप्रबध मे जीवन जगत के अत्यन्त अपरिहार्य प्रश्नो के सबंध में प्राचार्यों और मीमासाकारो ढारा प्रस्तुत व्याख्याओं को आपने बड़ी निपुणता से सररू और सुबोध शैली मे प्रस्तुत किया है। भारतीय मनीषियों ने बडी गहराई मे जाकर मानव जीवन के चिरंतन प्रश्नो का अनुसंधान किया है और उनके सम्यक् समाधान प्रस्तुत किये हैं।

मैं आशा करता हूँ कि अध्येताओ और जिज्ञासुओं को आपका ग्रथ उपयोगी साबित होगा।

> णुभकामनाओ सहित भवदीय ः अर्जुं न सिंह



संचालक, अनुसन्धान संस्थान



प्रिय महोदय,

आपका १२-६-७३ दिनांकित पत्र प्राप्त हुआ। उसके साथ आपके शोध-निबन्ध की सार पुस्तिका भी संरूग्न थी। नई दिल्ली स्थित 'प्राच्य-विद्या शोध अकादमी' अपनी प्रकाशन-योजना के अन्तर्गत केन्द्रीय शासन के शिक्षा मत्रारूय की आर्थिक सहायता से आपका 'जैनदर्शन आरमद्रव्यविवेचनम्' नामक शोध-प्रबन्ध प्रकाशित कर स्तूत्य कार्य करने जा रही है

यह हर्ष का विषय है कि आपने इस विश्वविद्यालय में जैन दर्शन का विधिवत अध्ययन कर प्रथम श्रेणी मे आचार्य परीक्षा उत्तीर्ण की, उसके अनन्तर इस शोध-प्रबन्ध पर भी इस विश्वविद्यालय ने आपको उपाधि प्रदान की । त्रिश्वविद्यालय को आप जैसे स्नातकों पर गौरव है । अकादमी द्वारा प्रवतित इस प्रकाशन-योजना की सफलता के लिए मेरी हार्दिक कामना है ।

भवदीय :

भा० प्र० त्रिपाठी 'वागीश शास्त्री',



#### DEPARTMENT OF SANSKRIT FACULTY OF ARTS. DELHI UNIVERSITY, DELHI-7

दिनांक ३१-६-७३

बन्धुवर डा० पटैरिया जी,

सस्नेह नमस्कार

आपका १४ जून, १९७३ का पत्र एवं झोध प्रबध 'जैनदर्शन आत्मद्रव्य-विवेचनम्' का हिन्दी सार प्राप्त कर प्रसन्नता हुई। प्राच्य विद्या शोध अकादमी की शोध-ग्रन्थ-माला के प्रथम पुष्प के रूप में प्रकाश्यमान इस शोध प्रबन्ध का मैं हार्दिक स्वागत करता हूं और आशा करता हूं कि अकादमी प्राच्य विद्या के अध्ययन एव शोध की दिशा में सुतरां अग्रसर हो कर एतद्विध संस्थाओं मे शोध ही अपना विशिष्ट स्थान ग्रहण करेगी।

अकादमी की सफलता के लिए मेरी हादिक शुभकामनाएँ।

शुभेच्छु सत्यव्रत शास्त्री (अध्यक्ष)

#### Dr. J. GANGULY

DFPUTY DIRECTOR (ACD)

Office of the Director, Rashtriya Sanskrit Sansthan Shastri Bhawan, New Delhi



क्रमांक (No.) Acd/10-1/RSKS/73 दिलांक (Date) 18-7-73

#### Dear Dr. Pateria,

We are very much pleased to receive your work "Jain-Darshan me atmadravya Vichar". Of the different categories into which the ancient thinkers divided the universe, Atman, a dravyapadartha has exacted serious consideration of scholars. The theistic concept of Atman as a positive entity differs from that of the atheists but in this respect the Jainns differ from the Buddhists. It is therefore a good attempt to make a clear exposition of the connected topics and it is hoped that the complete work would soon be brought to light. Till that is not done, I would request you to make an English version of your dissertation for benefit of the non-Hindi knowing scholarly circle. With heartiest congratulations.

> Yours sincerely J. GANGULY

#### केन्द्रीयसंस्कृतविद्यापीठम् सिरुपति

२१ जुलाई १९७३

नव-दिल्लीस्थश्रीमहावीरविश्वविद्यापीठस्य जैनदर्शनविभागाध्यक्षेण जैनदर्शन-व्याकरण-पुराणेतिहासाचार्यविद्यावारिधिडा०श्रीमुक्ताप्रसादपटैरियेत्युपाह् वेन विलिखितः शोधप्रबन्धो ''जैनदर्शन आत्मद्रब्यविवेचनम्'' प्राच्यविद्याशोध-अकादम्याः शोधग्रन्थ-मालायां प्रकाशितः सम्यगवलोकितो मया ।

प्राच्यतिद्यानुसन्घासनरण्यामात्मविषयकाईत्सिद्धान्तविवेचनविधौ मौसिक्याऽऽधु-निक्या च पद्धत्याऽऽश्लिष्ट्टोऽयं प्रबधो भगवतो महावीरस्य २५०० तमे निर्वाणमहोत्सवा-रम्भे प्राच्यविद्याविज्ञैजैनविद्याविशारदैश्चापि विशेषतः समाद्यो भविष्यतीति विश्वसिमि ।

मण्डनमिश्वः

PRAKRIT VIDYA MANDALA L. D. Institute of Indology Near Gujarat University Ahmedabad-9 (India) दिनांक १४-६-७३

स्नेही भाई श्री,

प्रणाम,

आपका पत्र और थीसिस मिले थे। मैंने ऊपर-ऊपर से आपका थीसिस पढा है। जो कुछ पढ़ा है, उसी से कह सकता हूँ कि आपने आत्मद्रव्य के विषय मे तुल्ना-त्मक दृष्टि से जो विवेचन किया है, वह आपकी तद्विषयक विद्वत्ता को प्रकट करता है। आपकी सशोधन करने की शक्ति इसमे व्यक्त हुई है। अब इतना ही और कहना है कि इसे और बढ़ावे और नये-नये विषयो को लेकर कुछ लिखते रहें। आप-जैसे युवको को अब आगे आकर सशोधन-क्षेत्र मे प्रतिष्ठा जमानी चाहिए। आपको इसी में यश और कीर्ति तथा अर्थ-प्राप्ति भी होगी। इस क्षेत्र की उपेक्षा कर केवल अध्ययन में न लगें।

प्रसन्न होवें---

भवदीय दलसुस मासवणियां (निवेशक)

#### ामनरेक्षमिकः

एम० ए०, एरू० टी०, साहित्याचार्यः प्रस्तोता (अ० प्रा०) संस्कृतविश्वविद्यालयः, वाराणसी प्राचार्यः **कीमहादीरविद्वविद्यापीस्ठय** नई, दिल्ली दि० ३०-७-१**६७**३

दिल्लोस्यस्य श्रीमहावीरविश्वविद्यापीठस्य जैनदर्शनविभागाघ्यक्षपदभाजा पटैरियोगाह्लडाक्टरमुक्ताप्रसादेन साघ्यवसायं प्रणीतो 'जैनदर्शन आत्मद्रव्यविवेचनम्' इत्याख्यः शोधप्रबन्धो मयाऽवल्लोकितः । अत्मविषयकदुरूहविवेचनस्यापि सारत्येन समु-पस्थापनम्, दार्शनिकवैभिन्न्यस्य निरूपणमित्यादिवैशिष्ट्यसम्पन्नोऽयं प्रबन्धो दर्शनाध्ये-तूणामनुसन्धानूणाञ्च महतीमुपक्वति विधास्यतीति इढं विश्वसिमि ।

रामनरेशमिश्वः

#### ग्रध्यक्षः, जैनदर्शनविभागस्य, बाराणसेय-संस्कृत-विश्वविद्यालयः,

30-2-9863

भारतसर्वकारार्थसाहाय्येन भगवतो महावीरस्य २४००तमनिर्वाणमहोत्सव-प्रसङ्गे प्राच्यविद्याशोधअकादम्या शोधग्रन्थमालान्तर्गतं प्रकाश्यमानो डा० मुक्ताप्रसादस्य 'पटैरिया' इत्युपाह वस्य ''जैनदर्शन आत्मद्रव्यविवेचनम्'' इत्याख्यः शोधप्रबन्धो जैन-वाङ्मयाधारेणार्हद्दार्शनिकसिद्धान्तैः परिपुष्ट आधुनिकविश्लेषणपद्धत्या च प्रथित आत्म-स्वरूप निरूपयति । शोधप्रबन्धेऽस्मिन् जैनेतरदर्शनीयाऽऽत्मविषयकमान्यतानां समीक्षा-रमकविवेचनदिशि जैनीयाऽऽत्मसिद्धान्तानां संशोधिते नूत्ने च परिवेशे प्रस्तुतीकरणम्, विषयप्रतिपादनपृष्ठभूमौ सबलाभियुं क्तिभर्जेनदर्शनस्य नास्तिकत्वनिरासः, प्राचीनत्व-साधकप्रमाणानां समावेशः, द्रव्यव्यवस्थाया वैज्ञानिकद्रष्टयनुवूल सामयिकस्वरूपेण प्रतिपादनञ्च कृतेर्वेशिष्ट्यमुपादेयत्वञ्च पुष्णन्ति ।

विद्वत्परिवारेण समाद्तः सन्नयं प्रबन्धो मुक्ताप्रसादं मौक्तिकैः नित्तरां प्रसीद-यत्वित्यभिरूषमाणः----



अमृतलाल:



**डा० लालबहादुरशास्त्री,** एम ए., साहित्याचार्य, पी-एच. डी

थीलालबहादुरशास्त्रीकेन्द्रीयसंस्कृतविद्यापीठम् विल्ली

जैनरहांनविभागः

₹0-₹-8€७₹

जैनदर्शन-व्याकरण - पुराणेतिहासाचार्य - विद्यावारिधि (Ph. D.)प्रभूत्युपाधीरलङ्कुर्बता डा० मुक्ताप्रसादेन 'पटेरिया' इत्युपाह् वेनोपन्यस्तोऽयं महानिबन्धो 'जैनदर्शन आत्मद्रव्य-विवेचनम्' मया सम्यग्दण्टिपथमनायि । अनेन यूना विदुषा प्रबन्धान्तर्गतेषु विषयेषु गम्भीरसरणिमवलम्ब्य यद्विवेचन समुपस्थापित तत्सर्व प्रश्नसाईमिति वक्तुं शक्यते मया । जैना आत्मद्रव्य केन रूपेणाङ्गीकुर्वन्तीति जैनवाङ्मयस्य समग्रो विषयो हृद्यमन-वद्य हृदि निधाय, स्पाद्वाद सम्मुख विधाय, दूर विहाय च सर्वविप्रतिपत्ती:, साङ्गोपाङ्ग सविस्तरं समीचीन सम्यगालोचित । आत्मद्रव्यविवेचनप्रसङ्गे तत्प्रयोजनभूतेषु षड्-द्रव्येषु दर्शनान्तरीयद्रव्याग्तराणामन्तर्भावो भवतीति युवितपुरस्सर प्रतिपादितम् ।

विषयप्रतिपादनात्व्राक् तदाधारभूतो जैनधर्म कदा समजनीत्यादितत्कालनिर्णयप्रसङ्ग न केवल पुराणस्मृतिभ्य. पर वेदेभ्पोऽप्यनेकानि प्रमाणानि समुद्धृत्याय त्थैव प्राचीनो यथा ऋग्वेदादय. सन्तीति यदुल्लिखित तदस्य निपुणमतेरग्वेषणश्रमस्य परिचायकमस्ति । नास्तिकास्तिकगवेषणाया जैनधर्म आस्तिक एवेत्यादिप्रभूतैः पुष्टप्रमाणै. प्रचोदितमनेन, वेदनिन्दकत्वेन चास्य नास्तिकत्व प्रतिक्षिप्त साधूक्तिभिः ।

भारतसर्वकारार्थसाहाय्येन प्राच्य-विद्या शोध-अकादग्या प्रकाशनमुपगतः शोधप्रबन्धोऽयं विद्व ज्जनादरास्पदाय डा० मुवताऽसादस्य ऽसादाय च करूयतामिति भुभङ्कामयमान.----

लालबहादुरः शास्त्री

# विषयानुक्रमरिगका

### सम्पादकीयम् शुभाशंसनानि प्रास्ताविकम् विषयप्रवेशः

१७-२२ २३-४६

बर्जनशब्बस्योत्पत्तिव्युं त्पत्तिविझेषार्थंश्च २४, दर्शनस्योद्भवः २४, दर्शनशब्दस्य व्युत्पत्तिः २६, दर्शनशब्दस्य प्रयोगः २६, दर्शनशब्दस्य साक्षात्कारेऽर्थे विप्रतिपत्तयः २६, तकें विप्रति-पत्तयः २७, दर्शनम्-'इष्टिकोणम्' २७, दर्शनम्-सबलप्रतीतिः २८, दर्शनम्-दिव्यज्योतिः २८, दर्शनस्योद्देश्यम् २८, दर्शनाना परस्पर समन्वय २६, दर्शनाना वैभिन्न्यम् ३०। भारतीयदर्शनानि जनदर्शनञ्च ३०, दर्शनानां सख्यावैभिन्न्यम् ३०, दर्शनाना संख्या-निर्णय ३१, दर्शनाना वर्गीकरणम् ३२, आस्तिकनास्तिकविवेचनम् ३२, दार्शनिक: सिद्धान्त. ३३, पतञ्जले सिद्धान्त ३३, स्मृतिसिद्धान्त ३४, वेदनिन्दकत्व नास्ति-कत्वम् ३४, वेदेप् पारस्परिक निन्दनम् ३४, उपनिषदा वेदनिन्दकरवम् ३४, व्यासोऽपि वेदनिन्दक ३५, वेदाना लौकिकत्त्रम् ३६, नास्तिको वेदनिन्दक ३६, पुराणसम्मत्तः सिद्धान्त ३७, जैनानामीश्वर: ३७, जैनाना परमात्मा ३८, ईश्वरशब्दप्रयोग. ३८, ईश्वर-शब्दस्यार्थ. ३८, ईश्वरस्यानावश्यकता ३९, जैनदर्शनस्यास्तिकत्वम् ४० । जैनदर्शनस्य प्राचीनता ग्रम्थान्तरेषु च तदुल्लेख ४१. जैनदर्शनस्य खिष्टाब्दारप्राग्वतित्वम् ४१. प्रागीशवीयपञ्चनशतताब्दीत प्राचीनत्व जैनदर्शनस्य ४१, श्रमणशब्दस्य जैनत्वम् ४४, प्रागीशवीयाष्टमशताब्दीतोऽप्यस्य प्राचीनत्वम् ४४, जैनाना प्राचीनतायाः ग्रन्थान्तरे-षुल्लेखः ४६, श्रीमद्भागवतादिपुराणेषुल्लेखः ४६, धर्म-काव्यशास्त्रेषूल्लेखः ४७, दिगम्बर-साधना परमहसानाञ्च्च सारम्यम् ४८, भारतीयदर्शनाना वेदमूलकत्वम् ४९, जैनानां वेदेषुल्लेखः ४० । सन्दर्भोल्लेसाः ४२-४६ ।

#### जैनदर्शनस्य संक्षिप्त-परिचयः

रू-१०२

जैनदर्शने द्रव्य-व्यवस्था तबीयं महत्त्वञ्च ४६, द्रव्यस्य लक्षणम् ४६, द्रव्यस्य गुणपर्या-यात्मकत्वम् (सामान्यविशेषात्मकत्वम्) ६०, द्रव्यस्य सदसदात्मकत्वम् ६०, द्रव्यस्य एकानेकात्मकत्वम् ६१, द्रव्यस्य भावाभावात्मकत्वम् (अनन्तघर्मात्मकत्वम्) ६१, द्रव्यस्य नित्यानित्यात्मकत्वम् ६४, द्रव्यस्य भेदाभेदात्मकत्वम् ६४, द्रव्यव्यवस्था ६६, द्वे द्रव्ये ६६, पञ्ज्व द्रव्याणि ६६, षड्द्रव्याणि ६६, सप्ततत्त्वानि ६७, द्रव्यव्यवस्थायाः महत्त्वम् ६७,

जैनदशैने द्रव्य विवेचनम् ६८, पुद्गलः ६८, पुद्गलस्य चत्वारी भेवाः ६९, स्कन्धभेदाः ६९, परमाणुः ६९, रूपिणः पुद्गलाः ७०, शब्दस्य पुद्गलपर्यायत्वम् ७१, शब्दस्य पुद्गल्लगुणस्वनिरसनम् ७१, घर्मद्रव्यम् ७२, घर्मशब्दस्य द्रव्यवाचकत्वम् ७२, घर्मद्रव्य-स्यावश्यकता ७२, धर्मद्रव्यस्य स्वतन्त्रं कल्पनम् ७३, धर्मद्रव्यस्य सहायस्वरूपम् ७३, ईथराख्य आधुनिको गतिमाघ्यमः ७३, ईथरघर्मद्रव्ययो. साम्यम् ७१, अधर्मद्रव्यम् ७१, अधर्मंद्रव्यस्यापेक्षा ७६, आकाश: ७६, शब्दगुणकमाकाशम् ७६, आकाशजन्यं साहाय्यम् ७७, आकाशस्य विभेदौ ७७, नाकाश गत्निस्थितिहेतु ७७, काल. ७७, कालस्य स्वतन्त्र-द्रव्यत्वम् ७९, कालस्यानन्तत्वम् ७८, कालस्य शाश्वताशाश्वतत्वञ्च ७८, कालस्य वर्तनाक्षेत्रम् ७६, कालस्य क्षेत्रविस्तार. ७६, कालस्याघार: ७६, कालस्य भेदा. ७६, कालस्य स्कन्धाद्यभावत्वम् **८०, कालस्यास्तिकायत्वाभाव ८०**। **इतरदर्शनाभिमत**-**द्रव्याणामत्रैवान्तर्भावः** ८०, चार्वाकबौढयोद्रैव्यविवेचनम् ८०, वैशेषिकाणि द्रव्याणि ८१, मीमासकद्रव्याणि ६२, साख्यद्रव्याणि ६२, अन्येषा द्रव्याणि ६२, एषां जैनद्रव्येष्वन्तर्भावः ५३, वैशेषिका. द्रःयातिरिक्ता<sup>.</sup> षड्पदार्था<sup>.</sup> ५४, गुणादीनामपृथदपदार्थःवम् ५४, क्रियाया अपृथक्त्वम् ६४, सामान्यस्यापृथवत्वम् ६४, विशेषस्यापृथक्त्वम् ६४, समवायस्यापृथक्त्वम् ∽४, अभावस्यापृथक्त्वम् ∽६, अवयवावयविनोरपृथक्त्वम् ∽६, द्रव्याद् गुणपर्यायाणाम-पृथक्त्वम् ८८, गुणस्य द्रव्यत्वखण्डनम् ८९ । स्याद्वादस्तदीयं व्यवस्थानियामकत्वञ्च १०, स्याद्वादस्यार्थ १०, स्याद्वादस्य परिभाषा ११, स्याद्वादे सप्तभङ्गा. ११, स्याद्वादे एवकारप्रयोग ९२, स्याद्वादे स्याच्छब्दप्रयोग ९२, सुस्पष्टत्व सहजगम्यत्वञ्च स्याद्वादस्य ९२, स्याद्वादस्य त्रिगुणात्मकता ९३, स्यग्द्वादस्य नयापेक्षत्वम् ९४, नयाना द्वैविध्यम् ९६, नयाना निष्वयव्यवहारत्वम् ९७, स्याद्वादस्य सापेक्षत्वम् ९७, स्याद्वादस्य सशयवादत्वम्, अनिश्चिततावादत्व वा ? ६८ । सन्दर्भोल्लेखाः ६९-१०२ ।

#### जैनदर्शन ग्रात्मद्रव्यम्

आत्मशब्दस्य व्युत्पत्तिस्तल्लक्षणं व्याख्या च १०५, आत्मशब्दस्य व्युत्पत्ति. १०५, जीवस्य लक्षणम् १०६, जीवस्य शुद्धाशुद्धस्वरूपम् १०६, जीवस्य स्वभाव-विभाव-परिणमनम् १०६, आत्मनो मूर्त्तामूर्त्तत्वम् १०७, आत्मनोऽलिङ्गग्रहणत्वम् १०८, आत्मनो बन्धत्वम् १०८, आत्मनो भावबन्धः १०८, आत्मनः कर्तृत्वम् १०६, आत्म-नश्चेतनकर्मकर्तृत्वम् १०८, आत्मनो भावबन्धः १०८, आत्मनः कर्तृत्वम् १०६, आत्म-नश्चेतनकर्मकर्तृत्वम् १०८, आत्मने श्रावकर्त्तुत्वम् १०६, आत्मनः कर्याठचद-कर्तृत्वम् ११०, आत्मनः शुद्धाशुद्धभावकर्तृत्वम् १०६, आत्मनः कर्मवर्गणानामप्य-कर्तृत्वमप्रेरकत्वञ्च ११०, आत्मनः कथञ्चिद्भोक्तृत्वम् ११०, आत्मनः स्वदेह-प्रमाणत्वम् १११, समुद्धाताः ११२, आत्मनो लोकव्यापकत्वम् ११२, आत्तनः ससारित्व ११३, स्वप्रदेशप्रमाणत्वम् ११४, आत्मनो नित्यानित्यत्वम् ११४, आत्मनः ससारित्व

१०३-११७

सिद्धरवञ्च ११५, मंसारित्वमात्मनः ११५, सिद्धत्वमात्मनः ११६, आत्मनस्त्रीवध्यम् ११६ । सन्बर्फील्लेखाः ११७ ।

#### भात्मनो बहुत्वम्

#### ୧୧୧-୨७୦

अात्मनां संसारिमुक्तत्यम् १२१, संसारिगां द्वैविध्यम् १२१, संसारिगामन्वे भेवाः १२२, स्थावरभंदाः १२२, त्रसभेदाः १२३, त्रसस्थावराणामिन्द्रियविभागः १२४, संज्ञिनो जीवाः (समनस्काः) १२४, देवानां दिव्यमावाः १२४, देवानामूत्पत्तिस्थानानि १२६, देवानां विभेदा १२६, देवाना सामान्यभेदाः १२६, भवनवासिनो देवा: १२७. भवनवासिनां भवनानि १२८, नागकूमारादीना भवनानि १२८, व्यन्तरदेवाः १३०, किन्नराः १३०, किम्पुरुषाः १३०, महोरगाः १३१, गन्धर्वाः १३१, यक्षाः १३१, राक्षसाः १३२, भूताः १३२, पिशाचाः १३२, ज्यौतिष्कदेवा. १३३, सूर्यः •३३, चन्द्र: १३४, ग्रहा: १३४, नक्षत्राणि प्रकीर्णकतारकारच १३४, वैमानिकदेवा: १३४, कल्गोपपन्नाः कल्पातीताश्च १३५, देवानां लोकान्तिकत्वम् १३६, देवानां स्थितिप्रभा-वाद्योक्षया क्रमशः हीनाधिकत्वम् १३६, नारका. १३७, नरकभूनीनामाधाराः १३५, रत्नप्रभायाः विभागः १३८, गर्कराप्रमादीनां वाहुत्वम् १३८, रत्नप्रभादिपृथिवीषु नरकसंख्या १३६, नारकाणामग्रुभतरत्वम् १४०, लेश्याग्रुभतरत्वम् १४०, परिणामा-ग्रुभतरत्वम् १४१, देहाग्रुभतरत्वम् १४१, वेदनाऽणुभतरत्वम् १४१, विक्रियाग्रुभतरत्वम् १४१, नारकाणा परस्पर दुखोत्पादकत्वम् १४२, मानूषा १४२, मानूषाणा भेदा: १४२, आर्या. १४३, म्लेच्छा १४४, तिर्यञ्च १४६। आत्मनः पारतन्त्र्यम् १४७, रागः १४७, द्वेष १४७, मिथ्यात्वम् १४८, आर्त्तध्यानम् १४८, रौद्रध्यानम् १४८, सकषायत्वम् १४९, क्रोधः १४९, मानम् १४०, माया १४०, लोभः १४०। आत्मनो भवान्तरसंक्रमणम् १४१, भवान्तरप्राप्तिः १४१, सम्मूच्छनम् १४१, गर्भः १४१, उपपाद: १४२, गर्भजा: जीवा. १४२, जन्माश्रयाः १४३, योनीनामुत्तरभेदाः १४४, शरीराणि १४४, शरीररचना १४४, शरीरस्वामिन: १४४, शरीराणा सौक्ष्म्यम् १५५, शरीराणामसख्येय गुणत्वम् (५६, शेषयोरनन्तगूणत्वम् १५६, तैजसकार्मणयोरनादि-सम्बन्धत्वम् १४६, कार्मणस्योपभोगरहितत्वम् १४७, विग्रहगति. १४७, गतेर्वेविध्यम् १५६, गतेरनुश्रेणित्वम् १५६, गतौ समयनिर्घारणम् १५६, विग्रहगतावनाहारकत्वम १५६ । आत्मकर्मणो. सम्बन्धः १४६, किमिद नाम कर्म ? . ६०, कर्मणां रागाद्यत्पाद-कत्वम् १६०, अनादिः कर्मपरम्परा १६०, नूत्नकर्मोत्पत्तिः १६१, आत्मना कर्मणामनादिः सम्बन्धः १६२, आरमकर्मणोः प्रथक्त्वम् १६२ । आत्मज्ञानयोः सम्बन्धः १६३, आत्मनो ज्ञानस्वभाव: १६३, आत्मज्ञानयोरेकत्वम् १६४, आत्मनो ज्ञानप्रमाणत्वम् १६४, ज्ञानज्ञेययोः परस्परमगमनम् १६४, ज्ञानज्ञेययोः परस्परं गमनम् १६४, आत्मनो ज्ञेयत्वं ज्ञायकत्वञ्च १६४, आत्मज्ञानयोः कर्तुं करणत्वम् १६६ । सन्दर्भोल्लेखाः १६६-१६९

#### मात्मनो बन्ध-प्रक्रिया

बन्धस्तदधेतवो मेवाक्च १७३, बन्धस्य लक्षणम् १७३, बन्धहेतवः १७३, मिष्यादर्शनम् १७४, अविरति: १७४, प्रमाद: १७६, कषाय: १३६, योग: १७७, बन्धस्य भेदा: १७७, बन्धस्य चातूविध्यम् १७८, चत्विधबन्धस्यान्ये प्रमुखाः भेदाः १७९, प्रकृतिबन्धस्य भेदाः १८०, ज्ञानावरणभेदाः १८१, दर्शनावरणीयभेदाः १८१, वेदनीयभेदाः १८३, मोहनीय-भेदाः १८३, आयूषो भेदाः १८४, नामकर्मभेदाः १८४, गोत्रभेदाः १८८, अन्तरायभेदाः १८६, स्थितिबन्धस्य भेदाः १६०, अनुभाववधभेदा १६०, प्रदेशवन्धभेदाः १९१। **मिथ्यादर्शनादीनां विनाझकमः** १९२, बन्धहेतूना निरोध. **१९**२, बन्धहेतूनां विनाशकम १९२, चतुर्दशगुणस्थानानि १९३, मिथ्याइष्टिगुं णस्थानम् १९४, सासादन-सम्यग्द्धिटर्गु णस्थानम् १९४, सम्यङ्मिथ्याद्धिटर्गु णस्थानम् १९६, असंयतसम्यग्द्धिटर्गु ण-स्थानम् १९६, उपशमसम्यक्त्वम् १९७, क्षायौपशमिकसम्यक्त्वम् १९७, क्षायिक-सम्यक्त्वम् १९७, संयतासंयत(देशविरत)गुणस्थानम् १९८, प्रमत्तसयतगुणस्थानम् १९८, अप्रमत्तसंयतगुणस्यानम् १९९, अपूर्वकरण(उपशम-क्षवक)गुणस्थानम् १९९, अनिव्रत्तिकरण(बादरसम्प्रदाय)गुणस्थानम् १९९, सूक्ष्मसम्परायगुणस्थानम् 200, उपगान्तकषाय(वीतरागछद्मस्थ)गुणस्थानम् २००, क्षीणकषाय(वीतरागछद्मस्थ) गुणस्थानम् २०१, सयोगिकेवलीगुणस्थानम् २०१, अयोगिकेवलीगुणस्थानम २०२। सन्दर्भोल्लेखा. २०३-२०४ ।

#### मुक्तात्मनां स्वरूपम्

२०४-२४८

मोक्षो मोक्षमार्गद्रच २०७, मोक्षस्य सद्भाव. २०७, मोक्षस्वरूपम् २०७, मोक्षमार्गः २०८, मोक्षमार्गक्रमा. २०८, न दीपनिर्वाणवदात्मनिर्वाणम् २१०, नापि ज्ञानादिगुणाना सर्वथोच्छेदो मोक्ष २१०। सम्यग्दर्शनम् २११, दर्शनस्योत्पादः २११, सम्यग्दर्शनोत्प-त्तिकारणानि २६३, दर्शनस्य सम्यग्त्त्वम् २११, दर्शनस्यात्पादः २११, सम्यग्दर्शनोत्प-त्तिकारणानि २६३, दर्शनस्य सम्यग्त्त्वम् २१४, सम्यग्दर्शनस्य भेदा. २१४, सम्यग्दर्शनोत्प-त्तिकारणानि २६३, दर्शनस्य सम्यग्त्त्वम् २१४, सम्यग्दर्शनस्य भेदा. २१४, सम्यग्दर्शनोत्प-त्तिकारणानि २६३, दर्शनस्य सम्यग्त्तानम् २१४, सन्यग्दर्शनस्य भ्रेदाः २१७, अवग्रहः २१८, ईहा २१८, स्पृतिसज्ञादीनां मतित्वम् २१७, मतिज्ञानस्य भेदाः २१७, अवग्रहः २१८, ईहा २१८, अवाय २१६, घारणा २१६, अवग्रहादीना विषया २१६, अवग्रहादीनामुत्पत्तिः २२०, अवग्रहादीनामवान्तरभेदा. २२१, श्रुतज्ञानस्य भेदाः २२२, अङ्गश्रविष्टस्य भेदा २२२, मतिश्रुत्यो. परोक्षत्वम् २२३, अवधिज्ञानादीना प्रत्यक्षत्वम् २२४, अवधिज्ञानम् २२४, मनःपर्ययज्ञानम् २२६, अवधिमन.पर्ययोविशेषः २२६, ऋजुविपुलमत्योविशेष<sup>.</sup> २२७, केवलज्ञानम् २२७, मतिश्रुत-योर्विषयः २८५, जत्रश्रवित्वम् २२९ । सम्यक्षारित्रम् २३०, सम्यक्षारित्रल्ज्ञणम् २३०, सम्यक्चारित्रभेदा. २३०, सामयिकम् २३१, छेदोपस्थापनम् २३१, परिहारविश्वुद्धिः २३१, सूक्ष्मसम्परायम् २३२, वयाख्यातम् २३२, गुप्तयः २३२, समितयः २३३, ईवीसमितिः २३३, भाषासमितिः २३४, एषणासमितिः २३४, आदाननिश्चेषणसमितिः २३४, उत्सर्गसमितिः २३४, चारित्रमोहाभावः २३४। हृत्स्नकर्मक्षयो मोक्षः २३६, कर्मक्षयस्यावश्यकत्वम् २३६, सम्यक्षचारित्रस्य मोक्षहेतुत्वम् २३७, पुण्यकर्मणामपि हेयत्वम् २३७, कर्मणामसंश्लेष एव क्षयः २३८, कर्मक्षयक्रमः २३८, कैवल्यम् २३९, मोक्षः २४०, कर्मणामसंश्लेष एव क्षयः २३८, कर्मक्षयक्रमः २३८, कैवल्यम् २३९, मोक्षः २४०, मुक्तात्मनां स्वछ्यम् २४०, आत्मगुणसाक्षात्कारः २४०, मोक्षस्य पञ्चमगतित्वम् २४१, आत्मनो भेदाः २४१, आत्मकर्मणोः स्वभावः २४१, परमात्मनः स्वभावः २४२, आत्मैव परमात्मा २४२, चित्तस्य नैर्मल्यम् २४२, शान्तः शिवग्च २४२, निरञ्जनस्वभावः २४३, वेदैः शास्त्रैग्चागम्पत्वम् २४३ आत्मनो देहस्थितावपि परमात्मत्वम् २४३, मुक्तात्मनां स्वरूपम् २४४, साधुस्वरूपम् २४४, उपाध्यायाः २४४, जाचार्या. २४५, दर्शनाचारः २४५, झानाचार २४५, चारित्राचारः २४५, तपश्चरणाचार २४६, वीर्याचारः २४६, सिद्धाः २४६, अर्हन्तः २४७ । सन्दर्भोल्लेखाः २४७-२४६ ।

#### समोक्षणमुपसंहारइच

२४६-२७८

जैनेतरदर्शनहब्द्याऽऽत्मद्रव्यस्य समालोचनात्मकं विवेचन (२४ /, चार्वाकदर्शनाऽपेक्ष-यात्मविवेचनम् २४१, भूतचैनन्यवाद. २४२, देहात्मवाद २४२, आत्ममनोवादः २४२, इन्द्रियात्मवाद २४३, प्राणात्मवाद २४३, पुत्र एवात्मा २४३, अर्थ एवात्मा २५३, बौद्धदर्शनीयात्मविचारा २५४, वेदेष्वात्मा २५५, ब्राह्मणारण्यकेष्वात्मा २४४, उपनिषत्ष्वातमा ४६, जीवात्मनः स्वरूपम् २८७, जन्मान्तरव्यवस्था २४७. परमपदप्राप्ति २४७, न्यायदर्शनापेक्षयात्मविवेचनम् २४८, आत्मनो गूणा. २४८, मोक्ष २४९, मोक्षावाप्तिप्रक्रिया २४९, मीमासादर्शनापेक्षयात्मविवेचनम् २४९, मुक्ते स्वरूपम् २६०, मुक्तिप्रक्रिया २६०, मुक्तजीवस्वरूपम् २६१, साख्यदर्शनापेक्षयात्म-विवेचनम् २६२, बढपुरुषस्यानेकत्वम् २६२, ज्ञस्य बहुत्वे विप्रतिपत्तयः २६३, ज्ञस्य त्रैविष्ठ्यम् २६३, पुरुषस्य बन्ध. २६४, पुरुषम्य बन्धविच्छेद २६४, अद्वैतदर्शनापेक्षयात्म-विचनरः २६४, चैतन्यस्य स्वरूाद्वैविध्यम् २६४, जीवस्वरूपम् २६४ । आत्मसिद्धान्तानां समालोचनम् २६६, चार्वाकात्मसिद्धान्तसमीक्षा २६६, बौद्धात्मसिद्धान्तसमीका २६७, वैदिकात्मसिद्धान्तविमर्श: २६८, औरनिषत्कात्मसिद्धान्तविमर्श: २६८, नैयायिकात्म-सिद्धान्तविमर्शः २६९, मीमासकात्मसिद्धान्तविमर्श २७०, सांख्यपूरुषसिद्धान्तविमर्शः २७१, अद्वैतवेदान्वीयात्मसिद्धान्तविमर्शः २७२, निष्कर्षः २७२ । उपसंहार २७१ । सन्दर्भोल्लेखा. २७७।

#### सन्दर्भग्रन्थसङ्केतानुकमणिका

296-358

#### प्रास्ताविकम्

सुरमारतीसमुपासकानां क्षेमुषीमतामत्रभवतां समक्षं शोम्नप्रबन्धमिमं समुपस्थाप्य समुत्सारितगुरुभार इव सञ्जातोऽस्मि । सम्प्रत्यपि स्मर्यते तद्दिनं, यत्र वाराणसेय-संस्कृत-विश्वविद्यालयस्य जैनदर्शनप्राध्यापकपदमलङ्कुर्वतां श्रीमताममृतलालजैनमहानुभावानां समक्ष जैनदर्शनमधिकृत्य शोधकार्यकरणार्थं वचनप्रदानेनाधिगृहीतभारोऽभवम् ।

द्विषष्ट्युत्तरैकोनविंशतिशततमे (१९६२ ई०) खिष्ट्राब्दे झांसीमण्डलान्तः मऊरानीपुरस्थश्रीरामकृष्णसंस्कृतविद्यालयादुत्तरमाध्यमिकपरीक्षामुत्तीर्यं, वाराणसेय-संस्कृतविश्वविद्यालये मुख्यविषयत्वेन नव्यव्याकरणमुपविषयत्वेन च फलितज्योत्तिष-मग्निकृत्य शास्त्रिप्रथमवर्षे पिपठिषुरहमेकदा स्वमित्रेण सह विश्वविद्यालयीयजैनदर्शन-प्राध्यापकश्रीमदमृतसालजैनसकाश समागत्य, समुपलब्धानायासत्नेहत्वात् समारब्धसत्सय-नैरन्तर्यस्तेषां प्रेरणयोपविषयत्वेन गृहीतफलितज्योतिषस्थाने जैनदर्शनमधिकृत्य, शास्त्रि-परीक्षारुच प्रथमश्रेण्यामुत्तीर्याचार्यकक्षायामपि जैनदर्शनविषयाध्रिष्हणाभिलाषी सञ्ज्ञातः।

तत्र विधवविद्यालयीयनियमातिक्रमणभिया व्याकरणविषयपरित्यागे प्रदत्तानु-कम्पानां व्याकरणविभागाध्यक्षाणां श्रीमुरलीधरमिश्रमहोदयाना, विषयपरिवर्तनविधौ च समुत्तीर्णव्याकरणशास्त्रिपरीक्षस्य मम जैनदर्शनग्रहणाधिकाराभावेऽपि विशेषाधिकारेण प्रदत्ताशिषा तात्कालिकोपकुलपतिपदमलङ्कुर्वतां महामान्यानां श्रीमता सुरतिनारायण-मणित्रिपाठिमहोदयानाञ्च यदनुकम्पया जनदर्शनाचार्यपरीक्षामपि प्रथमश्रेण्यामुत्तीर्य जैनदर्शनविभागे सर्वतोऽधिकानङ्काध्वावाप्य लब्धस्वर्णपदकः चिरकृतज्ञोऽस्मि ।

तत्त्रचानुसन्धित्सुरपि पारिवारिकपरिस्थितिवशाद्वाराणसीमगत्वा,मऊ रानीपुरस्थ-श्रीलक्ष्मणदासदमेले (इण्टरकालेज) उच्चतरमाध्यमिकविद्यालये समुपलव्धाध्यापनकार्य-भरेण, विश्वविद्यालयीयानुसन्धानसंचालकै: श्रीमद्भिर्बलदेवोपाध्यायरध्यापनेन साकमेक्क-नुसन्धातुमनुमतेनापि, देश-काल-वातावरणपरिज्ञानेच्छ्या विद्यापीठीयशोधच्छात्रवृत्तिमुप-लब्धवताध्यपनाद्विरम्याष्ट्र्यष्ट्युत्तरेकोनर्विशतिभत्तमखिष्टाब्दीयसितम्बरमासस्य चतुर्द-शाद्दिवसात्, भारतराजधानीमनुसन्धानक्षेत्रत्वेनोद्दिश्यास्मिन् विद्यापीठे समागतेन विद्या-पीठीयव्याख्यातृणां परमादरणीयाना डा० लालबहादुरशास्त्रिमहोदयानां शास्त्रीये व्यावहारिके च पथिप्रदर्शकत्वे, शोश्व-स्नातक-परिषदः सचिवत्वेन च विद्यापीठीयविद्वइ-वृन्दानामाशिषम्, कार्ग्राल्याधिकारिणां सुबहुसहयोगम्, सहर्वाणां च हार्द्विनें सहानु-भूतिमुथ च परमादरणीयानां परिषदः संरक्षकानां निदेशकपदमल्डङ्कुर्वतां तत्रभवतां श्रीमतां डा० मण्डनमिश्रमहोदयानां विद्यापीठजनकानामिष कुष्रायंनिवारणसुमार्ग-संयोजनात्मकं संरक्षणञ्ज्वाधिगतेन मया सोत्साहं शोधकार्यावधिः समनुष्ठितः ।

अत्रास्मिन् शोधकार्यंकाले समुपलब्धपारिवारिकवातावरणः,प्रमादवशादनधिग-तापेक्षितसाहित्यसाधनः, अदत्तापेक्षितकालः, विविधैविद्वद्भिरसम्बन्धिरुक्षसम्बन्धश्वापि, यथासमुपलब्धसाहित्येन स्थानीयैविद्वद्भिश्च स्थापितसम्बन्धोऽहं शोधप्रबन्धममुमत्रभवतां समक्षमुपस्थातुं सक्षमोऽमवम् ।

सप्ताध्यायारमकेऽस्मिन् शोधप्रवन्धे मया प्रथमेऽध्याये दर्शनानां सामान्यपरिचये जैनदर्शनस्य प्राचीनत्वसाक्षिका आस्तिकत्वनास्तिकत्त्वविर्माशनाः युक्तीः सविशेषं समुपस्थाप्य, द्वितीयेऽध्याये-जैनदर्शनस्य सामान्यपरिचयेन द्रव्यव्यवस्थाया आपेक्षिक-महत्वेन साकमेव द्रव्याणां विवेचने धर्मद्रव्यस्यानन्यभूतस्य विशिष्टं विवेचनम्, द्रव्य-व्यवस्थायाः विवेचकस्य स्याद्वादस्य, तदाचकानां च सप्तभंगानां नयद्वारेण विश्वलेषणं विधाय, तृतीयेऽध्याये-शोधप्रवन्धस्यास्य विषयभूतस्यात्मनो सामान्य-विशेषगुणानां विश्लेषणानन्तरमात्मनः संसारिरूपाणामनेकभेदानामपि तदङ्गत्वात् विस्तरभयात् संक्षे-पेर्णंव केवलं नाममात्रं निर्दिषय चतुर्थेऽध्याये परिगणनं विधाय, पंचमेऽध्याये बन्धस्य-लक्षणभेदनिर्देशनान्ते, बन्धप्रक्रियायाः हेतुभूतानां मिध्यादर्शनादीनां बन्धविधिस्तद्विनाश-क्रमश्च चतुर्वश्रगुणस्थानक्रमरूपेण विश्लेष्ठ्य, षष्ठेऽध्याये-मोक्षस्य, तन्मागंभूतानां सम्यग्द-र्शनन्नात्त्वारियाणां, तञ्जन्यक्रस्तकर्मविप्रमोक्षं गोक्षं तद्युक्तानां च मुक्तात्मनां स्वरूपं निदिश्यान्तिमेऽध्याये जैनेतरदर्शनानामान्त्ससिद्धान्तै. सह समालोचनञ्चापि कृत विद्यते ।

संस्कृतवाङ्मये सन्ति बहूनि दर्शनानि, परं तेषु भिन्नबुद्घ्यात्मकत्वात् वैभिन्न्य 'स्पष्टमवल्लीक्यतेऽतो जैनदर्शनस्याप्यन्येभ्यो भेद: स्वाभाविक एव । तत्र सन्त्यस्यानेके विद्येषाः, यैरहमस्मिन् गोधकार्यार्थं प्रेरितस्ते च यथा---

(१) भारतीयदर्शनेषु येषु नैतिकमुत्तरदायित्वं जीवस्यानपेक्षितमवस्त्रोक्यते, तस्य मोक्षे निर्णायकत्वात् जैनैरस्य सिद्धान्तस्य प्राधान्य स्वीकृतम् । ईश्वरेणैव सृष्टेक्त्पाद-कत्वस्य, असतः (ब्रह्मणः) सदूपस्यास्य जगतः सृष्टेश्च सिद्धान्तानामालोचनस्यात्राय-मेवाभिप्रायो विद्यते, यदेते सिद्धान्ताः न तु दुःखेभ्यः, नापि तदुत्पत्तित्रश्च मोक्षदायकाः' सन्ति । नैतिकरुष्ट्या 'पञ्चभूतानां सम्मेलनादेव बुद्धिसम्पन्नं चैतन्यमुत्पद्यते' इति सिद्धान्तोऽयं तथैव निरर्थकः, यथा खल्वेकस्मात् यस्मात्कस्मात् वा बुद्धिसम्पन्नात् (ब्रह्मणः) सृष्टेर्नानात्वस्य कल्पनं<sup>१</sup> निरर्थकम् । आत्मनो निष्क्रियत्वे स्वीकृते सति नैतिक-विभेदस्य महत्वमपि न तिष्ठति ।

१. सूत्रकृताङ्गसूत्रम्-प्रथम-१।१, ३, ४-६॥

.२. सूत्रकृताङ्गसूत्रम्-प्रथम १।१, ७-१०।११-१२ द्वितीय १।१६,१७॥

र्भः १९ क्वजैतेन कचनेन 'यवात्यनोऽनादित्वमनन्तरञ्वचाक्षुण्णमेव, तथा च अगत: सर्वाः अपि घटनाः सत्तासमूहानां सम्मिथणपृथक्करणपरिणामा एव' इत्यात्मोपक्रमस्य विनाश एव स्यादत एतदर्षमात्मनो नैतिकमुत्तरदायित्वमपि' व्यर्थं स्यात् ।

भाग्यवादिनां चेयं कल्पना--- 'जगतः सर्वा अपि घटनाः प्रकृत्या निर्धारितपूर्वा एव सन्ति ' इति नात्र जीवस्य पौरुषार्थं किञ्चिदपि स्थानं स्वीक्रियते । किञ्चात्र नैतिक-मूल्याङ्कृतार्थंमिदं स्वीकरणीयमेव स्याद्यत् प्रत्येकमपि जीवः स्वमस्मिन् जगस्युन्नतमपि कत्तुं क्षमोऽथवावनतमपि विधातुं समर्थः, यतो ह्यात्मनोऽस्त्यत्र स्वतत्रमस्तित्वम्, यत्स मुत्तावप्याक्षुण्ण्येन स्थापयितुं शक्नोति ।

(२) सामान्येनात्र विद्यमानं सर्वमपि वस्तुजातं स्वरूपस्थितं नित्यमेवेति स्वौ-क्रियते । तदापि जीवो नित्य एव, तस्य जन्म, परिवर्तनमन्तो वा नास्तीति न स्वो-कुर्वन्ति, यतो छोषां डप्ट्या प्रत्येकमपि द्रव्यमुत्पद्यते विनश्यते च । यथास्य जगतो न त्वादिर्नाप्यन्तस्तथाप्यस्त्यस्तित्वम् । यद्यपि सर्वाण्यपीमानि द्रव्याणि नवीनान् पर्यायाम् ग्रह्णन्ति पूर्वकालिकांश्च परित्यजन्ति, तथापि केषाञ्चन् गुणानामुभयत्रविद्यमानत्या नूत्नप्राचीनयोरप्येकत्त्वमुच्यते । एवमत्र तदेव द्रव्यं यत्खलु स्वगुगानां परिवर्तने सत्त्यपि स्वीयां स्थिति न व्यत्येति । एवमिदमेकं गतिशीलं याथार्थ्यंमीद्दशी<sup>र</sup> सत्ता वा द्रव्यम्, या प्रतिक्षणं पतिवर्तिता तिष्ठति ।

अत्रास्य दर्शनस्य बहवोऽंशा सांख्यदर्शनेन साम्यं भजम्ते । इमे द्वे एव प्रकृते-रनाद्यनन्तरवं स्वीकृत्य जगतः नैरन्तर्ये विश्वस्ते स्त' । अनयोर्द्वयोर्द्वेतवादेऽयमेव विशेषः यरसांख्यास्तावत् जगतः प्राणिनाञ्च विकास प्रकृतिपुरुषयोः सम्पन्नमामनन्ति यदा हि जैना एतस्य विकासस्य हेतुरूपेण केवलां प्रकृतिमेवांभिदधन्ति ।

किञ्चात्मनो क्रियाशीलत्वे जैनसिद्धान्तस्य साख्यापेक्षया न्यायवैशेषिकाभ्यामधिकं साम्य, यतो हि सांख्यास्तु केवल जगतः साक्षिरूपेणैव आत्मानं स्वीकुर्वन्ति । अतएवात्मन: कर्तु त्वे, कार्यकरणात्मकत्वे चानयोर्मतभेद एवावलोक्यते ।

(३) जैनदर्शने प्रकृतिबन्धनान्मुक्तो जीव एव आत्मेति अभिहितः । अर्थात् प्राकृतिकमलविरहिता विशुद्धचेतनैवात्मेति । सेयं चेतना सर्वथा बाह्यरूपात् पृथक् शुद्धा-ध्यात्मिकास्पदोन्नताकृतिविहीनं चैतन्यमात्रमेव । पुद्गलश्वाप्यत्र न केवलं चेतनारहितः विशुद्धो भौतिकः सन् प्रकृतिरूपो विद्यतेऽपिरवस्मिन्नपि पूर्वत आत्मना संक्षिष्ण्टस्वा-दात्मनोऽस्तित्वमस्ति । एवमत्र जीविता सत्ता-आत्मा, प्रकृतिश्चासत्तत्वस्य निषेधात्मिका, जीवश्चोभयोस्संयोगरूपः भौतिक, आध्यात्मिकश्चास्ति ।

#### प्रास्ताविकस्

१. सूत्रकृताङ्गसूत्रम्-प्रथम १।१,१४।। दि०-१।२२-२४॥

२. पंचास्तिकायः ६,८,११॥

<sup>3.</sup> The way to Nirvan P.67 Y. Outlines of Jainism P.77

जैनानामयं ढढ़ो विश्वासः यद्विशुद्ध आत्मा, विश्वद्धा प्रकृतिः, उभयोस्संयोगरूपश्य जीवः, एते त्रयोऽपि सत्पदार्था । पुद्रगलस्कन्धं च यद्वयं प्रकृतिरूपं पश्यामश्चैतन्यस्या-स्त्यत्राप्येकोऽ शोऽतोऽत्र जीवाजीवयोः, आत्मनः (चैतन्यस्य) प्रकृतेर्वा न पृथगनुभवः शक्यः, द्वयोरपि परस्परं बन्धं प्रत्येकत्वात् । एवमत्र याथार्थ्येन चेतनाचेतनात्मके एव यूलभूते परस्परविरुद्धे तत्त्वे, तयोश्व जीवे चैतन्यस्यांशः, अजीवे चाचैतन्यस्यांशः प्राधान्येन विद्यते । इमावेवास्य सम्पूर्णजगतः द्वयोविभिन्नावस्थयोः प्रतिनिधिभूतौ ।

(४) तथा चात्र जीवश्रेणीनां व्यवस्था आत्मनोऽनात्मनि (आत्मनः प्रकृतौ) न्यूनाधिकप्रमावापेक्षिकैवास्ति । अस्योदाहरणरूपेण जैनदर्शने-दिव्यजीवावस्थायां (पवित्रात्ममु सिढेषु) यत्र न प्रकृते<sup>.</sup> (अजीवस्य) लेशमात्रोऽपि प्रभावोऽवझिष्ट:, आत्मनोऽ नात्मनि सर्वतोऽधिक<sup>.</sup> प्रभावो द्रष्टु शक्यते। निम्नतमावस्थायां च पदार्थान्वितोऽनात्मनोऽ-त्यधिकः प्रभावोऽबलोक्यते । यदा चात उपरि दृष्टिपातः क्रियते, तत एव वृक्षादिषु, कीटादिषु चात्मनोऽधिकोऽ शः, अनात्मनश्च सूक्ष्मोऽ शोऽवलोक्यते । एवं क्रमश अयम-नात्मांशः यदा सर्वथा ह्रासमुपगतोऽवलोक्यते, तदेवात्मनो वास्तविक यथ.धं स्वरूपम् । एवमत्रात्मनो यत्स्वरूपमनात्मत्वेन सयुक्त तदेव जीबपदेनोच्यते, यच्च विशुद्धमनात्म-विरहितं तदेवात्मेति ।

(५) एवमय जीवर्क्षतन्ययुक्तः स्वभावत एवास्ति, आत्मनोऽ शप्राधान्यात् । तच्चेदं चैतन्य ज्ञानदर्शनद्वैविध्येनाभिव्यक्तं भवति । अत्र ज्ञान पदार्थाना सूक्ष्मविवरणयु-क्तस्, दर्शनञ्च तद्विरहित सामान्यावबोधमात्रमेवार्थात् यत्र वस्तूना विशेषगुणप्रभावा-धिक्यमेवास्ति, सूक्ष्मगुणग्रहणाभावात् 'तदेव दर्शनमिति' ।

अत्र ज्ञानस्य तद्विषयस्य च पारस्परिकः सम्बन्धो भौतिकपदार्थेषु केवल बाह्य एवास्ति, यदा ह्यात्मचेतनाविषयकोऽयमेतद्भिन्नोऽर्थादाभ्यंतरिक एव तिष्ठति । जीव-चेतना च सर्वदेव क्रियात्मकत्वात् प्रतिक्षण स्व परपदार्थांश्चापि प्रकाशयन्ती तिष्ठति यथा खलु प्रकाश<sup>.</sup> स्वपरप्रकाशकस्तर्थंवेद ज्ञानमपि स्वस्यान्येषामपि अभिव्यक्ति विद-धाति । अनेन ज्ञायते यज्जैनैरत्र न्याय-वैशेषिकयोरयं सिद्धान्तः—यत् 'प्रकाशस्तु केवल स्वव्यतिरिक्तानेव पदार्थान् प्रकाशयति' इति न स्वीकृतः । य कमपि पदार्थम-भिजानन्तात्मा स्वकमपि विजानाति । प्रत्येकमपीन्द्रियबोधे, ज्ञानक्रियायां वेदमुपलक्ष्यते— 'यदहमिदमनेन जानामि' । ज्ञानस्य पदार्थाभिव्यञ्जकत्वादेव स्वभावादिद कथन निरर्थंक-भेव यच्चैतन्य कथमचेतन जडपदार्थं प्रकाशयति ? इति ।

अत्र ज्ञानज्ञेययो<sup>.</sup> (प्रमा-प्रमेययो.) सम्बन्धोऽत्यन्तसन्निकुष्टात्मकत्वादविभा-ज्यात्मक एवास्ति, एव ज्ञानस्य विषयी (प्रमाता), विषयः (प्रमेय),ज्ञानञ्चेति (प्रमा चेति) आत्मचैतत्प्यस्यैव पक्षभूतास्तिष्ठन्ति । यतो हि, यदि कष्चनापि जीवः ज्ञानविरहितः स्वीक्रियते, तस्यायमैयाभिप्रायः स्याधत् जीवस्य तदीर्थं स्वरूपमयहृत्यं, तस्व जीवत्व-केण्याः विनाशोऽवीयश्रेण्याः प्रादुर्भावस्तया च ज्ञानस्यापि जीवविरहात् निराश्रयात्मकत्वाल् विनाशो भवतीति । अतएव जैनैर्ज्ञानस्यात्मनाविनाभावसम्बन्धः स्वीकृतः । अस्मात्कारभा-देव मोक्षेऽप्यात्मा ज्ञस्वभावात्केवलमात्मन्येव विचरति ।

प्रकृतेर्भारो यदात्मना परित्यज्यते, तदा तद्भारवियुक्तः सन् स्वभावत ऊर्थं-गमनात् सिद्धानामन्तिकं लोकान्तमधिगच्छति । तदेतन्मोक्षावाप्त्यै यथार्थसत्तायां विश्वासः, संगयभ्रान्तिरहित यथार्थतत्वज्ञानम्, जगतः बाह्यपदार्थेषु रागद्वेषादिभाव-विरहितं माध्यस्थ्यरूपम् यथार्थाचरणञ्चेति जिनोपदिष्टानि त्रीण्येव रत्नानि समुदितानि मार्गभूतानि ।

जीवस्य नूरनकर्मणा निरोधाय सदाचारः (सम्यक्चारित्रम्) आवश्यकः, सम्यग्दर्शनज्ञानयुक्तेऽग्यस्याभावे न जीवेन कथमपि मुक्तिः प्राप्या भवति । यदा च मुमुक्रुणा जीवेन सम्यग्दर्शनज्ञानमधिकृत्य मोक्षावाप्त्यै सम्यगाचरणं विधीयते, तत्र क्रमशः सफलत्वमधिगच्छता श्रेण्यारोहण च विधास्यता यदा केवलत्वमुपलभ्यते, तत एव सः सांसारिकबन्धनात्सर्वथा विमुक्तो जायते, किन्तु जैनदर्शनानुसारेण यावत्पूर्वकर्मजन्य-मायुष्कर्म न सर्वथा क्षयमधिगच्छति, तावद् देहयुक्त. सन्नत्रैव (जगति) सम्यगाचरणं पुष्टतरं विदधाति । तत्र केवलत्वाधिगतावस्थातः समारभ्य यावत्त् न न निर्वाण-मुपलभ्यते, तावत्कालिकी तस्यावस्था मोक्षलाभे सत्यपि, सिद्धान्तिकत्वाभावात् नैव स 'सिद्ध' इत्यपि ृवक्तुं शक्यते, नापि च जगति स्थितावपि लब्धमोक्षोऽय 'जीव' इत्यप्यभिधातु शक्यते । अत एवेयमवस्था जैनदर्शने जीवन्मुक्तपदेनाभिहिता, येन ज्ञायते यदय जीवो मोक्षलाभे सत्यपि जगति स्थितः निर्वाण प्रतीक्ष्यमाणस्तिष्ठति । अन्ते च परमात्मत्वमधिगम्य निविकारो निरजनः सम्ञ्जायते ।

प्रवन्ध्रममुमत्रभवता समक्षमुपस्थापयितुं सक्षमोऽह श्रीलालबहादुरशास्त्रिः-केन्द्रीयसस्कृतविद्यापीठस्य (तदानी) निदेशकपदमलङ्कुर्वता श्रद्धास्पदाना ढा० श्रीमण्डनमिश्रमहोदयाना च स्नेहात्सरक्षणाच्च शोधच्छात्रवृत्तित्वं प्राप्तः, जैनदर्शन-विभागाध्यक्षाणा मान्याना डा०लालबहादुरशास्त्रिमहानुभावानां, सहजोदारप्रकृत्या तत्त्वबोधिन्या बुद्घ्या च मार्गनिर्देशने प्रबन्धप्रारूपविनिश्चयनात् पूर्णताप्राप्तिपर्यन्त साहाय्यमुपगतः, (सम्प्रति) शोधविभागीयप्रवाचकपदमलङ्कुर्वता गुरु-मित्रकल्पानां डा० रद्वदेवत्रिपाठिमहोदयाना, येभ्यो विविधानि ग्रन्थरत्नानि शोध-विषयसम्बद्धचर्चणफलि-तानि चावाप्तः, पुराणेतिहासव्याख्यातृणा (स्थानीय)सरक्षककल्पानामाचार्यश्रीरमेश-चतुर्वेदाना, राजनीतिविषयव्याख्यातृणामग्रजकल्पानां श्रीसतीशकीलावतमहाशयानां शोधप्रबन्धस्य टङ्कूणविधौ सौलभ्य प्राप्तः, विद्यापीठीयपुस्तकाल्याध्यक्षाणामन्येषाञ्चा-ध्यापक-कर्मचारियृन्दाना येषामत्र सहयोगोधिगतस्तेषां सर्वेषामपि चिरक्वतज्ञोऽस्मि ।

#### प्रास्ताविकस्

۲۶؛

अज च येषां केषामपि विदुषां ग्रन्थानामत्रोपयोगो विहितः, यैश्व विद्वदिभग्नैम्धा-छवैश्वापि सम्बन्धः संस्थापितः विशेषतस्तु श्रीप्रेमणन्द्रजैन (जैना वाच कं०) महानुमावानां सदाशयतया सदस्यतामनधिगर्यवाप्त-पुस्तकारुयविशेषसौविध्यः, सर्वेरप्येतैर्भु शमुध-क्वतोऽस्मि ।

प्रबन्धस्यास्य प्रकाशनार्थमाथिकसहयोगस्वीकारकान् संस्कृतानुरापिणः सदा-शयान् भारतसर्वकारस्य शिक्षामत्रालयाधिकारिणः, शोधग्रन्थमालान्तर्गतं प्रकाशन-व्यवस्थापकान् 'प्राच्य-विद्या-शोध-अकादमी' अध्यक्षान् सदाशयान् प्रो० राजारामशास्त्रि-महाशयान्, मुद्रणव्यवस्थापकान् 'आनन्द-प्रिटिंग-प्रेस' सञ्चालकान् श्रीआनन्दप्रकांश-सिंबलोपाह्वान्, अहनिंश सेवमानान् तत्सहर्कामणभ्च प्रति हार्दिकी कृतन्नतां विज्ञापयामि ।

मन्दबुद्धेर्ममास्मिन् शोध-प्रबन्धेऽज्ञानवशात्, मुद्रणयन्त्रस्य मुद्रणविधौ सर्वथाऽ-समर्थत्वाच्च याः खलु स्खलनाः सञ्ज्जातास्ताः साक्षात्परम्परया वा मदीया एवेति कृत्वा क्षन्तव्यास्तत्र भवद्भिः । अथ चात्र यत्किञ्चिदपि स्वल्पमात्रं ग्राह्यं गुणगृह्यौः श्रीमद्भिग्रैहीत स्यात्तेनैव स्वकीयं श्रमं सफलमित्यनुभविष्यामि ।

महावीरजयन्ती वि० स० २०३० (१४-४-७३)

guebus: nog

विषयप्रवेशः

•

.

प्रथमोऽध्यायः

## दर्शनशब्दस्योत्पत्तिव्युं त्पत्तिविशेषार्थञ्च

#### वर्शनस्योद्भवः

1

भारतवर्षे आदिकालादेव 'अहम्, विश्वञ्चे'त्युभयोर्विषये व्यष्ट्या समष्ट्या च चिन्तनं चिरात्प्रवर्तितं सदद्यापि परिशील्यत एव । ऋषिभिरैहिकचिन्तां परित्यज्यात्मतत्वान्वेषण एव स्वशक्तेः प्रयोगो विहितः । अस्यैवान्वेषणस्य धुर्यामिदं जगच्चक्रं परिभ्रमत् तिष्ठति ।

प्राणिनः सामाजिकत्वात् स एकाकी स्थातुं न शक्नोति, अतएव स्व-पार्श्ववर्तिभिः सह सम्बन्धं संस्थाप्य सर्वतो वातावरणं शान्तमपेक्षते । अथ च सोऽभिलषति, यत्कथं वयं रागद्वेषद्वन्द्वविरहिता भूत्वा निराकुलाः स्याम ? समाजे जगति च कथं सुखशान्तेः साम्राज्यं स्यात् ? आभ्य एव चिन्ताभ्यो समाजस्यानेके प्रयोगाः निष्पन्ना अभवन्, भवन्ति, भविष्यन्ति च ।

निराकुलभावनायाः प्रबलेच्छ्येदं विमर्शयितु मनुष्यः बाघ्योऽभवद् यन्मनुष्यः कोऽस्ति ? किमयं जन्मतो मरणं यावत् प्रचलद् भौतिकं पिण्डमेव ? आहोस्वित् मरणानन्तरमप्यस्यास्त्यस्तित्वम् ? 'परं प्राचीनतमान्नृषीश्चा-त्मतत्त्वे विवदमानानपि यदा गोस्वर्णदासादीनां परिग्रहं कुर्वाणान् पश्याम-स्तदायं प्रश्न उदेति 'यत्किमियमात्मचर्चा केवलं लौकिकप्रतिष्ठायाः साधन-मेव ?' एतैरेव प्रश्नैरात्मजिज्ञासोत्पन्ना, जीवनसघर्षाच्चापाकृत्य समाज-रचनाया आधारभूतानि तत्त्वानि प्रति मानवः प्रवर्तितः ।

एवं संस्कृतवाङ्मयस्य परिशीलनाज्जायते यद्र्शनपदेन योऽथों दार्शन-कैविद्वद्भिर्वा स्वीकृतः, न स वैदिककालेऽवलोक्यते, यतो हि ते तु धर्मे, देववादे वैव विश्वस्ताः, यज्ञ दानैश्चैवेहपरलाकसुखाभिलाषिण आसन् । 'विश्वमिदं प्राक्तीदृशमासीत्, अस्यान्तः पश्चाद्वा काचित् शक्त्यप्यस्ति किम् ?' एता-दृशाना विचाराणामाभासमात्र एव ऋग्वेदे', यजुर्वेदस्यान्तिमे'ऽघ्याये चाव-लोक्यते । एते एव विचारा उपनिषत्काले दर्शनरूपेण विकासमुपगताः । सम्प्रति चैषां विभिन्न-शाखा-सम्प्रदायात्मकं बाहुल्यमेव दरीदृश्यते ।

## बर्शनशब्दस्य व्युत्पत्तिः

दर्शनशब्दस्य व्युत्पत्तिः 'दृशिर्' (भ्वा० पर०) धातोः ल्युट्प्रत्ययेन भवति, यस्यार्थः 'दृश्यते येन' इति । दर्शनमिदं स्थूलनेत्राभ्यामपि, सूक्ष्मचक्षुषापि च भवति, यद् 'दिव्यचक्षुः' 'प्रज्ञाचक्षुः' 'ज्ञानचक्षु'रित्यप्युच्यते ।

स्यूलसूक्ष्मोभयप्रकारका एव जगति स्थिताः पदार्था दर्शनविषयभूताः। अथ च परमतत्त्वस्य प्राप्त्यं उभयविधयोरेव साक्षात्कार आवश्यकोऽतः दर्शन-झब्दस्य प्रयोग स्थूलसूक्ष्मोभयोरप्यर्थयोविद्यते । एवमिदं दर्शनमिन्द्रियजन्य-निरीक्षणं प्रत्ययीज्ञानं, अन्तर्द् ष्टेरनुभवो वा भवति । तच्च घटनानां सूक्ष्मे-क्षरोन तार्किकपरीक्षरोनात्मनोऽन्तनिरीक्षरोन वाभिगम्यते ।

#### दर्शनझब्दस्य प्रयोगः

साधारणतया दर्शनशब्दस्य प्रयोग आलोचनात्मकव्याख्यानेषु, (भाष्येषु) तार्किकसर्वेक्षरोषु, दार्शनिकपद्धतिसु वैव क्रियते। किन्तु प्रारम्भिक-दार्शनिकविचारसरण्यां दर्शनशब्दस्य प्रयोगो नैष्वर्थेषु प्राप्यते, यतस्तस्मिन् काले दार्शनिकं ज्ञानमाभ्यन्तरदृष्टिपरकमेवाधिकमासीत्, अतोऽनेन ज्ञायते, यत्तद्दर्शनमन्तर्दृष्ट्या सम्बद्धमप्यन्तर्दृष्टिपरकं नासीत् । सम्भाव्यते च यदस्य प्रयोगो बहुतर्कवितर्कानन्तरं तस्यै विचारपद्धत्यै जातः, यस्याः प्राप्तिस्त्वन्त-दृष्ठिटजन्यानुभवतः, पर पुष्टिः युक्तिप्रमाणैरेव भवति ।

### दर्शनशब्दस्य साक्षात्कारेऽर्थे विप्रतिपत्तयः

दर्शनभञ्दस्य स्पष्टः स्थूलण्चार्थः 'साक्षात्कारः'—प्रत्यक्षज्ञानेन कस्य-चिद्वस्तुनो निर्णयः, इत्येवास्ति । यदि दर्शनस्यायमेवार्थो स्वीक्रियेत् तर्हि कथं विभिन्नेषु दर्शनेषु परस्परं विरोधोऽवलोक्यते ? प्रत्यक्षज्ञानेन साक्षात्कृतेषु पदार्थेषु न मतभेदो, विरोधः, सशयो वा भाव्यः ? यथा खलु आधुनिकस्य विज्ञानस्य सिद्धान्तानां प्रयोगशालायां प्रत्यक्षे कृते सति, न तेषु कश्चन मत-भेदो भवति । मतभेदो विरोधो वा तत्र तावदेव भवितुमर्हति, यावन्न तस्य प्रयोगस्य सिद्धिर्भवति । किञ्च दर्शनेषु यदायं पारस्परिको विरोधोऽवलोक्यते, तदायं सन्देहस्तु स्वाभाविक एव, यद दर्शनस्य किमवितथमेवार्थ. साक्षात्कारः ? यद्ययमेवार्थस्तदाय साक्षात्कारः कि समग्रस्यापि वस्तुनो साक्षात्काररूपः, आहोस्वित् कस्यचिदेकधर्मस्यांशस्य वा ? यदि समग्रस्यंव साक्षात्काररूपःत-त्तिद्गं एव हेतुर्भवितव्यः, अन्यथा सर्वेरेव दार्शनिकैः साक्षात्कृतस्यात्मनो विषयेऽपि (दर्शनाधार विषयेऽपि) नैतादृशं वैपरीत्यं स्यात् । सावयते । ऋषीमासिमा अनुभूतयो वैयक्तिकत्वाद भिन्नाः भिन्ना आसन्, अत-एव पृथवपृथग्विभिन्नदर्धनानां समूहोऽद्यावलोक्यते ।

### दर्शनानां संख्यानिर्एयः

अथ च 'शिवमहिम्न स्तोत्रे'— सांख्य-योग-पाशुपत वैष्णवदर्शनानां, कोटित्यस्यार्थशास्त्रे - सांख्य-योग-लोकायतानां, माधवाचार्यस्य 'सर्वदर्शनसंग्रहे'-चार्वाक-बौद्ध-आर्हत्-रामानुज-पूर्णप्रज्ञ (माठव)-नकुलीशपाशुपत-शैव-रसेश्वर-औलूक्य-अक्षपाद-जैमिनि-पाणिनि-सांख्य-पातञ्जल-शाङ्करप्रभृतीनां, मधु-सूदन सरस्वतिना च सिद्धान्तबिन्दौ, शिवमहिम्नःस्तोत्रस्य टीकायाञ्च-म्याय-वंशेषिक-कर्ममीमांसा- शारीरकमीमांसा-पातञ्जल-पञ्चरात्र - पाशुपत-बौद्ध-दिग-म्बर-चार्वाक-सांख्य-औपनिषद्प्रभृतिदर्शनानां नामोल्लेखः विसर्दश-संख्याकः प्रतिपादितः ।

रर्शनजन्मस्योत्पत्तिष्युं त्पत्तिविधेवार्थवच

दर्शनानामेभिः परिगणनैनंतु नामसु नापि संख्यासु कुत्रापि मतैक्यं प्रतिभाति । सत्याभिमावस्थायां 'षड्दर्शनमिति' शब्देन कोर्ज्योऽवगम्येत ? वस्तुत्तस्तु–नास्त्यस्य शब्दस्य कश्चन् विशिष्टोऽभिप्रायोऽतो न कोऽपि प्रामा-णिकः सिद्धान्तः 'षड्दर्शनमि'त्याधारेण निश्चेतुं शक्यते ।

## दर्शनानां वर्गीकररणम्

एषां सर्वेषामपि दर्शनानां यो विभागो मुख्यतयास्तिक-नास्तिकात्मको दार्शनिकैः कृतो विद्यते, तत्र केचन् वैदिकदर्शनान्यवैदिकदर्शनानीत्युक्त्वा पूर्वोक्तमतात्किञ्चित्स्वमतवैभिन्न्यं प्रकटयन्ति । परन्त्वत्रापि स्यूलरूपेण वैदिकदर्शनपदेनास्तिकदर्शनाना, अवैदिकदर्शनपदेन च नास्तिकदर्शनानामेव बोधो भवति ।

इत्थं भारतीय-दर्शनस्य प्रमुखतया द्वावेव भेदौ वर्तते । तत्र जैनदर्शनस्य स्थानं प्रायशः नास्तिक एव विभागे दार्शनिकै स्वीकृतम् । परमत्र पूर्वोक्त-आस्तिकनास्तिकविभागे येषां दार्शनिकसिद्धान्तानां गणनाचार्ये कृत्ता विद्यते, सा न न्यायोचिता, यतो ह्ययास्तिकशब्दस्य याः व्याख्याः प्राचीनतमैराचार्ये: कृताः विद्यन्ते, तदनुसारन्तु नास्तिक-विभागस्थितानां केषाञ्चन् दर्शनानां प्रहणमास्तिकविभागेऽथ च नास्तिकशब्दस्य याः परिभाषास्तत्र प्राप्यन्ते, तदनुसारमास्तिकविभागस्थितानामनेकदर्शनाना स्थानं नास्तिकश्वेण्यामेव भवितव्यम् । स्रतोऽत्र विचारे कृते सति ज्ञायते यदस्य विभाजनस्यापि न प्रामाण्यम् । एतदर्थमेतावताकालेन निश्चितानामास्तिक-नास्तिक-परिभाषाणां पर्यालोचनमावश्यकम् ।

## ग्रास्तिक-नास्तिकविवेचनम्

संस्कृतवाङ्मये आस्तिक-नास्तिकविषयमधिकृत्यानेकानि भिन्नानि मतानि सन्ति, परन्त्वद्यप्रभृति प्रमुखानि चत्वार्येव निम्नाङ्कितानि मतानि सन्ति—

१. पाणिनेः सिद्धान्तानुसारं 'यः जगतः कारणं सत् (भावरूपं) स्वी-करोत्यर्थात् उत्पत्तेः प्रागपि जगतोऽस्तित्वमासीद् इति स्वीकरोति स आस्तिकः, यक्ष्चान्यः जगतः कारणमसत् (अभावरूपं) स्वीकरोत्यर्था'दुत्पत्तेः प्राक् जगतोऽस्तित्वं नासीदिति' स्वीकरोति सः नास्तिक.''।

२. 'य इहलोकं परलोकञ्च स्वीकरोति, स आस्तिकः' 'यश्वे**मे अस्वी-**करोति सः नास्तिक' इति, पतञ्जलेः सिद्धान्तः ।''

## जैसानां पुरमात्मा

जैनदर्शनानुसारं साधारणोऽप्यात्मा स्वीयं वास्तविकं स्वरूपमजानन्न-नादिकालाद्वागद्वेषेष्वासक्तोऽतः स न कदापि शांतो भवति । रागद्वेषाभ्यां विमुठित्वते सत्यात्मा शान्तो स्वस्थश्च भवति । यदा बाह्यकृत्रिमव्यवहारेभ्यः सर्वथा विमुक्तो भवति, तदा स्वकीये वास्तविके जीवने तिष्ठन् सर्वज्ञः सर्वा-नन्दमयोऽविनाशी, किम्बहुना परमात्मेव भवति । इत्थमत्र नास्ति परमेश्वर-स्येश्वरस्य वा सत्तायाः निषेधोऽपितु परमात्मनि प्राणिनामन्यपदार्थानाञ्चोत्पा-दकत्वस्य, दण्डप्रदानस्य, पारितोषिकप्रदानस्य वा गुणो नास्ति । अतः कथं जैनदाशंनिकान् आत्मनः (परमात्मन<sup>.</sup>) पवित्रां सत्तां स्वीकृतेऽपि, तेषां श्रेण्यां स्थात् शन्तुमः, येषां सिद्धान्ते देहारपृथगात्मनः सत्ताऽस्वीकृता विद्यते ?

## ईइवरज्ञब्दप्रयोगः

किञ्च, संस्कृत-वाङ्मयस्य परिशोलनेनेदं ज्ञायते, यदीश्वरशब्दस्य परमेश्वरेर्ऽ्ये प्रयोगोऽर्वाचीनसमयादेव संस्कृतसाहित्ये प्रयुक्तः, न पुरेश्वर-स्यार्थः 'परमेश्वर' इति ग्रहीतः स्यात् । पौराणिककाले शैवसिद्धान्ते शिवाय य ईश्वरशब्दस्य प्रयोग आसीत्, स एव पौराणिककालानन्तरं शैवधर्मात् संस्कृतावपि प्रविष्टोऽभूत । शनैश्शनेश्चेश्वरार्थेऽपि प्रचलितः । नास्तीदानी काप्येताद्यी पुस्तिका यस्यामीश्वरशब्दात्परमेश्वरस्यार्थो नावगम्यते ।

## ईव्यरकाब्दस्यार्थः

किञ्च, पाणिनीयसूत्रेषु ईश्वरशब्दस्यार्थान्वेषरोन ज्ञायते, यत्-ईश्वर-शब्दस्य प्रयोगः स्वाम्यर्थे एव" विद्यते । पतञ्जलेः उदाहररोष्ड्रीश्वरस्यार्थः 'राजा'" अपि प्राप्यते । सत्यामिमामवस्थायामीश्वरशब्दस्य परमेश्वरेऽर्थे प्रयोगात्प्रागेव दार्शनिकद्ष्ट्या 'ईश्वर स्वीकुर्वाण आस्तिका., अस्वीकुर्वाणश्च नास्तिकाः' इति मतमासीदिति कथं कथितुं शक्नुमो वयम् । यदा हि तस्यो-त्पत्तिः स्थितिश्च ईश्वरपरमेश्वरसम्बन्धि-परिभाषायाः प्रागेव सिध्यति ।

किञ्च, यदा पुरेश्वरस्वीकारास्वीकार एवास्तिकनास्तिकव्यवहारहेतुरा-सीत्तत्कथ वैशेषिकैः, सांख्यैः, पूर्वमं मासकैश्च (कणाद-कपिल-जैमिनिभिश्च) स्वीयेषु दर्शनेषु ईश्वरस्योल्लेखोऽपि न कृत ? 'ईश्वर. कारणं पुरुषकर्माफल्य-दर्शनादि'''त्युक्त्वा नैयायिकेन गौतमेन, 'क्लेशकर्मविपाकाशयरेपरामृष्टः पुरुषविशेष ईश्वरः' इत्युक्त्वा'' योगिना पत्तञ्जलिना चानुषङ्गिकस्येश्वरस्य प्रसङ्ग उत्थापितः । अत्र एषु सूत्रेध्वीश्वरशब्दस्य परमेश्वरार्थं प्रयोगादेषां सूत्राणां पाणि-नितः प्राचीनता, तथा च महाभाष्यकारपतञ्जलेः, योगसूत्रकारपजञ्जलेश्चा-भिन्नतापि विद्वद्भिविचारणीया ?

अथ च व्यासमहोदयानां श्रीमद्भगवद्गीतायामीक्ष्वरज्ञब्दस्य प्रयोगे क्षचिद्राज्ञोऽर्थे क्वचिच्च परमेक्ष्वरेऽर्थे (द्विप्रकारकः) प्राप्यते । 'ईक्ष्वरोऽहमहूं-भोगी, सिद्धोऽहं बलवान्सुखी''त्यत्र राज्ञोऽर्थे, 'ईक्ष्वरः सर्वभूतानां हुद्देक्षेऽर्जु न तिष्ठती'''त्यत्र च परमेक्षरेऽर्थे विद्यतेऽत इदमपि विचारणीयं विद्यते ।

### ईश्वरस्यानावश्यकता

वस्तुतस्त्वेषु सिद्धान्तेषु ईश्वरस्यावश्यकता नावश्यिकौ प्रतिभाति, यतो हि—दार्शनिकविचारानुसारं तु नेश्वरः परमपुरुषार्थप्राप्त्ये सहायकः, तद्यं तु विभिन्नैर्दार्शनिकैः स्वस्वदर्शनेष्वभिव्यक्तानां पदार्थानां तत्त्वज्ञानादेवं मोक्षप्राप्तिरभिहिता । तथा हि—कणादेन स्वषड्पदार्थज्ञानं, गौतमेन च षोडण्णपदार्थानां तत्त्वज्ञानं, क्षिलेन च प्रकृति पुरुषयोर्भेदज्ञानं मोक्षावाप्ति-कारणमुक्तम् । पतञ्जलिना तु 'योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः''' 'तदा द्रष्टुः स्वरूपेऽ-वस्थानम्'<sup>\*\*</sup> इत्युक्तम् । एवञ्च जैमिनिना धर्मानुष्ठानेन नित्यसुखरूपा मोक्ष-सत्ताभिहिता । ईश्वरस्योपयोगस्त्वेषां सिद्धान्तेष्वायाति नैव ।

एभ्योऽनन्तर जातैः भाष्यकारैरन्यान्यटीकाकारैश्च सहान्यान्यग्रन्थकार-रपि (न्यायकुसुमाञ्जलिकारै, ईश्वरानुमानचिन्तामणिकारैश्च) वैशेषिके, न्यायदर्शने च प्रत्यक्षत एवेश्वरस्य प्रवेशः कृतः । किन्तु मीमांसायां, सांख्य-दर्शने च कस्मिंश्चिदपि ग्रन्थे प्रत्यक्षत ईश्वरसिद्धेरुल्लेखस्याभाव एव वर्तते । परं शङ्कराचार्यमहाभागैस्तु 'पत्युरसामञ्जस्यात्' इति सूत्र भाष्ये निगदितम्-'केचित्तावत् सांख्ययोगव्यपाश्रयाः कल्पयन्ति प्रधानपुरुषयो अधिष्ठाता केवलं निमित्तकारणमीश्वरः, इतरेतरविलक्षणाः प्रधानपुरुषेश्वराः, इति । वैशेषिका-दयोऽपि केचित् कथञ्चित्त्तर्याक्रयानुसारेण निमित्तकारणमीश्वर इति वर्णयन्ति ।'\*

अनेनेयत्तु सुस्पष्टमेव ज्ञातं यत्सांख्यस्य वैशेषिकस्य च प्रक्रियायाः मूले नासीदीश्वरस्वीकारः, तदपि कैश्चिद्भविष्ये ईश्वरप्रवेक्ष कारितस्तत्र । एवमेव मीमासकेष्वपि यत् 'कर्मणा ईश्वराय समर्पऐन मोक्षो भवती' त्युक्त्वा'' ईश्वर-प्रवेशः कारितः । अस्माद्धेतोः यदि वेदानां यमः, प्रजापतिः, सूर्योऽग्निः, पुरुषो

#### मारतीयदर्शमानि जैनदर्शनञ्च

बौद्धग्रन्थेषु च वर्तमाना उल्लेखा एतस्य प्रमाणकाः, यत् नाथपुत्रात् महावीरात्प्रागपि निग्नंन्थानां (येऽधुना 'जैन'पदेन 'अर्हत्' पदेन वा प्रसिद्धाः) अस्तित्वमासीत् । यदा बौद्धधर्मो समुद्भूतस्तदा निग्नंन्थानां सम्प्रदायस्य महान् समादरः स्वतंत्रसम्प्रदायरूपेण आसीत् । बौद्धपिटकेष्वपि केषाञ्चत् निग्नंन्षानां बौद्धर्भस्वीकरणस्य, केषाञ्चन च तद्विरोधित्वेनोल्लेखो विद्यते । एभिरुल्लेखरप्युपर्यु क्तसिद्धान्तस्यानुमानं भवति । अथ चैतद्विपरीतमेषां ग्रन्थेषु कुत्रचिदप्येतादृश उल्लेखो न प्राप्यते, यत्र निर्ग्रन्थसम्प्रदायस्य नवीनं स्वरूपं स्पष्टं भवेत् । तस्य संस्थापकत्वेन च नाथपुत्रस्य महावीरस्याप्युल्लेखो न प्राप्यते । अतएवानेन हेतुना सिद्धान्तोऽयं सिद्ध्यति यन्महावीरस्याप्युल्लेखो न प्राप्यते । अतएवानेन हेतुना सिद्धान्तोऽयं सिद्ध्यति यन्महावीरस्वामिना न जैनधर्मः संस्थापितोऽपितु बुद्ध-महावीरसमयात्प्रागेवातिप्राचीनकालान्निग्रंन्था-नामस्तित्वं विद्यमानमासोत् । फ्रांसदेशीयविदुषा गेरिनाटमहोदयेनापीदम्मतं सर्माथतम् ।

## प्रागीशवीयाब्टमशताब्दीतोऽप्यस्य प्राचीनत्वम्

एभिरुपर्यं क्तैकैथनैरिदं स्पष्टं भवति यत् खिण्टाब्दात्प्रागष्टमशताब्द्यां पार्झ्वनाथेन जैनधर्मस्य प्रचारः कृत आसीत् । जैनमान्यतानुसारं तु प्रत्येकस्मिन् यूगेऽनेकैस्तीर्थकरैः पुनः पुनः जैनधर्मस्योद्योतनं कृतम्'' । विद्यमानस्य युगस्याद्य-तीर्थकरो ऋषभदेवोऽन्तिमौ च तीर्थकरौ पार्व्वनाथमहावीरौ स्तः। पार्श्वनाथ-विषये विदेशीयाः लैंसनमहोदयाः कथयन्ति यदस्य जिनस्यायुस्तत्पुरोगामि-नामिव सम्भावितमर्यादायाः अनुल्लङ्घिन्यतोऽयमेवास्यैतिहासिकत्वस्य सिद्धयै अलम् '' । तथा च मथुराया प्राप्तैर्जेनशिलालेखैरपि ज्ञायते यद्गृहस्थाः ऋषभ-देवमर्घ्यप्रदानमकुर्वन्<sup>५,</sup> । इमे ग्रहस्थाः इन्डोसायथिककालिकाः (Indosythic) भवितव्याः, इति सूस्पष्टं प्रतिभाति । अथवा यदि कनिष्कस्य तद्वंशजानाञ्च समये शकयुगेन सह मिलितास्ते गृहस्था अभविष्यंस्तर्हि प्रथमद्वितीयशताब्दिका इमे लेखाः'' प्रतिभान्ति । अयमर्घो विशेषतया एकाधिकेभ्योऽईंद्भयस्तथा व मुख्यतया ऋषभायापितः, अत एतेनास्य मतस्य पूब्टिर्भवति यज्जैनधर्मस्य प्रारम्भिको कालोऽतिप्राचीनस्तथा च ऋषभदेवात्समारभ्य क्रमशः अनेका-स्तीर्थकराः प्रादुर्भूताः । एष्वाधारेषु पाइचात्यैः भारतीयैश्च निष्पक्षैरनेकै एतिहासिकैः स्वीकृतं यज्जैनधर्मोऽतिप्राचीनकालात्प्रचलितस्तथा च देदेष्वपि जैनधर्मस्य तीथंकराणामूल्लेखो विद्यते । भारतवर्षस्य भूतपूर्वराष्ट्रपतिभिः डा० राधाकृष्णन महोदयैरप्यस्य " समर्थनं कृतम् ।

### जैनदर्शनस्य प्राचीनता, प्रन्यान्तरेषु च तदुल्लेखः

### जिनानां प्राचीनतायाः ग्रन्थान्तरेषुल्लेखः

किञ्च - हिन्दु - देद-पुराण - धर्मशास्त्रप्रभृतिग्रन्थेष्वपि जैनवर्मस्य प्राचीन-तायाः समर्थकानि, जैनसिद्धान्तानाम्, ऐतिहासिकपुरुषाणाव्चोल्लेखानि विद्यन्ते । वर्तमाना ऐतिहासिकाः विद्वांसो आर्यं धर्मसम्बन्धिनां देदानां माचीनतां पञ्च्वशतोत्तरत्रिसहस्रवर्षात्मिकां स्वीकुर्वन्त्येव (३५००), किन्तु यदाऽर्ध्या अत्र समागतवन्त आसंस्तदात्रातिप्राचीनकालात्प्रचलितस्यास्य जैनधर्मस्याघ्या त्मकतया पवित्रतया चैताद्दशाः प्रभाविताः अभवन्, यद्वेदेषु, पुराणेषु स्मृतिषु च तद्रचनाकाले जैनतीर्थकराणा (धर्मगुरूणा) स्मरणं स्वीयया भक्त्या श्रद्धया वा समादरेण तैः कृतमासीत् । येषु धर्मशास्त्रादिग्रन्थेषु जेनसम्बन्ध्युल्लेखाः प्राप्यन्ते तेषामत्र विंवरण नानुचितम्, अतः प्रदीयन्ते केषाञ्चन् ग्रन्थानामुद्धरणानि ।

## श्रीमद्भागवतादिषु राणेषूल्लेखः

श्रीमद्भागवतस्य प्रथमे स्कन्धे चतुविंशत्यवताराणा वर्णने ऋषभं सर्वा-श्रमनमस्कृद्विशेषणेन स्मृतम् । '' द्वितीयस्कन्धे चास्य परमहंसस्वरूप-वर्णनं विद्यते । '' पञ्चमे स्कन्धे तृतीयाध्याये ऋषभावतारवर्णने 'तस्मिन् यज्ञे ऋषीणां प्रसादतः, नाभेः राज्ञोऽभिरुषितं पूरयितुं, तस्य राज्ञ्या धर्म दर्शयितु-मिच्छिन् दिगम्बरः, तपस्वी, ज्ञानी, नैष्ठिको ब्रह्मचारी, उर्ध्वरेता विष्णुः ऋषिभ्य उपदेष्टुं, शुक्लदेहधारिणा ऋषभदेवेनावतरितम्'। '' अस्यैव स्कन्धस्य पञ्चमेऽध्याये ऋषभस्य ब्रह्मस्वरूपधारणस्येत्थं वर्णनं विद्यते—'ऋषभेण स्वीयं ज्येष्ठं पुत्रं भरतं राज्यभारं समर्प्यं, शरीरपरिग्रह संधाय केशलुञ्चनं कृत्वा ब्रह्मस्वरूपं धृतम्'' अत्र केशलुञ्चनपदेन ज्ञायते यदनेन जैनश्रमणदीक्षैव पृहीता, यतो हि पद्धतिरियं जैनसाधुसाधिवष्वेव वर्तते, अन्यधर्मावरुम्बिनस्तु दीक्षिते सति केशमुण्डनं, जटावर्धनं वैव कुर्वन्ति, न तु लुञ्चनम् । अस्यैव स्कन्धस्य षष्ठेऽध्यायेऽस्मै ऋषभाय महतादरेण नमस्कृतम्'' तथा चास्मिन्नेव स्कन्धस्य षष्ठेऽध्यायेऽस्मै ऋषभाय महतादरेण नमस्कृतम्'' तथा चास्मिन्नेव स्कन्धे ऋषभपुत्रभरतनाम्ना भारतवर्षस्य नामकरणं स्पष्टयम्–'शतपुत्रे ष्वग्रजः, अतएव ज्येष्ठः, श्रेष्ठगुणश्च भरत आसीत्, तस्यैव नाम्नास्य देशस्य नाम भारतवर्षः, इति प्रचलितम्।''

मार्कण्डेयपुराणेज्प्यग्नीन्ध्रसूनोर्नाभेः, नाभेः ऋषभस्य, ऋषभस्य च शतपुत्र-वरस्य वीरस्य भरतस्योल्लेखो विद्यते ।\*' एवं च चतुर्थे मण्डले—'यो मनुष्याकारोऽनन्तदानदाता सर्वज्ञण्याहेन् विद्यते, सः स्वपूजकैरेव स्वपूजां कारयति'''। अन्यच्च पञ्चमे मण्डले—'समुद्र-सदृशादर्हुन्ताज्ज्ञानांशं सम्प्राप्य देवा''' अपि पूज्यन्ते' अपरञ्च-द्वितीये मण्डले— 'हे अग्निदेव ! अस्यां वेद्यां मनुष्यात् प्रागहंद्देवस्य मनसा पूजनं दर्शनं च कुरु तत आह्वानं कुरु. तदनन्तरं पवनोऽच्युतेन्द्रादिदेवानामिव तत्पूजां कुरु''' । अस्य पञ्चमे,''' सप्तमे''' च मण्डले उभयत्र अन्यत्रापि''' अर्हत्पदयुक्तानि मंत्राणि इष्टिपथमायान्ति ।

#### सन्दर्भोल्लेखाः

१. ऋवे-१०।१२६॥ २. यवे-(ईशो) अ-४० ३. मभा-वनपर्व ३१३।११७॥ ४. ब्रसू-२।१।११॥ ५. कठो-२।६॥ ६. योडस-१४४॥ ७. परिव्राट्कामुकगुनां एकस्यां प्रमदातनौ । कुणपः कामिनी भक्ष्यस्तिस्र एता हि कल्पनाः ॥ न्याकुच-द्वितीयो भागः-प्राक्कथन ॥ . तसू-१।२॥ १०. ईशो-४॥ ११, रमका । १२. अष्टा-अस्ति नास्ति दिष्ट मतिः ४।४।६०।। १३. काशिका-अस्ति नास्ति दिष्ट मतिः ४।४।६०।१६१०॥ १४. मस्मृ-योऽवमन्येत ते मूले हेतुशास्त्राश्रयात् द्विजः । स साधुभिर्बहिष्कार्यः नास्तिको वेदनिन्दकः ॥ २।११॥ १४. छान्दो-६।२।१॥ १६. श्रीभगी-१६।वा। १७. छान्दो-६।२।१॥ १८. वैसूशांभा-२।२।३८।। १९. कठो-येय प्रेते विचिकित्सा, मनुष्येऽस्तीत्येके नायमस्तीति चैके । एतद्विद्यामनुशिष्टस्त्वयाहं वराणामेष वरस्तृतीयः ॥ १।१९॥ २०. ब्रसू-तर्कंपाद २।११-१२॥ २१. मस्मृ-४।१२४॥ २२. श्रीभगी-१०।२२।। २३. ऋवे-१०।४४।६।। २४. मुको-१।२।७।। २५. मुको-१।१।४॥ २६. श्रीभगी-⊏।२४-२४।। २७. श्रीभगी-⊏।२⊏।। २८. श्रीभगी-११।४३॥ २८. श्रीभगी-९।२०-२१॥ ३०. श्रीभगी-२।४२॥ ३१. श्रीभगी-२।४४॥ ३२. श्रीभगी-२।४३॥ ३३. ऋवे-१०।२।२७।१९॥ ३४. अष्टा-अधिरीक्ष्वरे १।४।६७॥, स्वामीक्ष्वराधिपति: २।३।३६॥, यस्मादधिक यस्य चेश्वरवचन तत्र सप्तमी २।३।९॥, ईश्वरेतोसुमकसुनौ ३।४।१३॥, तस्येश्वरः राराष्ट्ररा

- ३४. माम-तच्चया ठोक ईम्बर आज्ञापयति प्रामादस्मान्मनुष्या आयन्तामिति ॥ ३६. पायोद-१।२४॥ ३७. न्याद-४१११११। ३८. श्रीभगी-१६।१४॥ ४०. वैसू-धर्मविशेषप्रयुताद्'''निःश्रेयसाधिगमः १।१।४॥ ३६. श्रीभगी-१८।६१॥ ४१. न्यासू-प्रमाणप्रमेयसंशय'''निःश्चेयसाधिगमः १११११॥ ४२. सांका-२॥ ४३. पायोद-१।२॥ ४४. पायोद-१।३॥ ४४. बसुशांभा-२।२।३७॥ ४६. सोऽयं धर्मो यद्दिश्य विहितस्तदुद्देश्येन क्रियमाणस्तद्धेतुः श्री गोविन्दार्पणबुद्ध्या कियमाणस्तु निःश्रेयसहेतुरिति ॥ ४७. षस-जैमिनीयाः पूनः प्राह'''मानं वचो भवेत् ॥ ४८. अथापि वेदहेतत्वात ...सार्वज्ञं मानुषस्य किम् ॥ ४९. इष्टव्य-बआध- पृष्ठ २३। १०. OXHISY 1, P. 75 ११. वर्धमानस्य माता त्रिशला तथा च बिम्बसारस्य राज्ञी (पत्नी) चेलना परस्पर सहोदरे भगिन्यौ एवं च चेटकराज्ञः पृत्र्यावास्ताम ।
- 27. CAMHISY 1, P. 157. 23. CAMHISY 1. P. 160-61, 68.
- १४. Ibide P. 164 १४. सराकोनाम श्रावक शब्दस्यवापभ्र शकब्दः ।
- ४६. मि० गेट सेंसर्सरिपोर्ट । ४७. मि० सरसली । ४८. एव कूपलेड ।
- 59-A. S.B-1868, No 35. They are represented as having great scruples against taking life. They must not eat till they have seen the Sun and they venerate Parshwanath.

The Jain images are a clear proof the existence of the Jain Religion in these parts in old times.

- 60-Journel Assi.-1840, No.-696.
- ६१. बंगाल स्थनालौजी में कर्नल डेलटन ॥
- 62-1-INTHEJAB-There can not longer by any doubt that Parshwanath was a historical personage. According to the jain tradition he must have lived a hundred years and died 250 years before Mahavira. His period of activity there for corresponds to the 8th century B. C.

The perents of Mahavira were followers of relegious of Parshwa... The age we live in there have appeared 24 Prophets Thirthankeras) of jainism. They are ordinarily called Tirthankaras. With the 23th Parshwanath. We enter in to the religion of reality. 63-Hem. V. V. -50-51.

- 64-Lesson-1A2, P. 261.
- 65—Ibid.-P.-383. No. -3. 66—Ibid P. 371

सन्दर्भोल्लेखाः

प्रत्येकं द्रव्य गुणपर्यायाणामाधारभूतं भवति,' द्रव्यस्वभावाश्च गुणा:, अतो द्रव्यादपृथग्भूता:, एषामेवपरिणामाद् द्रव्याणां परिणमनं लक्ष्यते । एषां गुणानां त्रिकालावस्थाः पर्यायाः । गुणाश्च प्रतिक्षणं पर्यायपरिणतस्वभाव: । अतएव प्रतिणक्षमेकं पर्यायं परित्यजति द्वितीयं च प्रतिग्रह्णाति ।

## इब्यस्य गुरएपर्यायात्मकत्वम् (सामान्यविशेषात्मकत्वम्)

द्रव्यस्य सामान्यविशेषात्मकं विशेषणं धर्मरूपं वर्तते, यच्चानुगतप्रत्ययस्य ब्यावृत्तप्रत्ययस्य च विषयः । वर्तमानं प्रत्यतीतस्य, भविष्यन्तं प्रति च वर्तमानस्योपादानकारणत्वेन त्रयाणामपि क्षणानामविच्छिन्नकारणकार्य-परम्परा सिध्यति ।

द्रव्यस्य न केवल सामान्यात्मकत्वम्, नापि च केवलं विशेषात्मकत्वम्, किन्तूभयात्मकत्वम् । यदि केवलमूर्ध्वतासामान्यात्मक द्रव्यं (सर्वथा नित्योऽ-विकारि) स्वीक्रियते, तदा त्रिकाले तस्य सर्वर्थंकरसत्वमपरिवर्तनशीलत्वम् क्रुटस्थत्वञ्च सिद्ध्येत् । ईस्त्रो च पदार्थे सति परिणामाभावाज्जगतः समस्त-व्यबहाराणामुच्छेदः, सर्वासामपि क्रियाणां फलरहितत्वम्, पुण्य-पाप-बन्ध-मोक्षादीना च व्यवस्थाया. विनाशो भविष्यति । अतस्तस्मिन् द्रव्ये परिवर्तनं त्ववश्यमेव भवितव्यम् । यतो हि वय नित्य प्रति प्रत्यक्षं पश्यामः यत्कश्चन् बालकः द्वितीयश्चन्द्र इवाहरहः वर्धते, शिक्षामाप्नोति, विकासञ्च लभते । जडस्य जगतोऽपि विचित्राः परिणामाः सन्त्यस्माकं समक्षमतो द्रव्यस्य सर्वथा नित्यत्वात्तेषु क्रमेण युगपद्वा केनापि प्रकारेणार्थंक्रियाकारित्वं न स्यात् । अर्धक्रियायाश्चाभावे द्रव्यस्य सत्तापि विनाशं लभेत् ।

एवमेव यदि द्रव्य केवलं पर्यायात्मकं विशेषात्मकं वा स्वीक्रियते, अर्थात्पूर्वक्षणपर्यायस्योत्त रक्षणपर्यायेण सह कश्चनापि सम्बन्धो न स्वीक्रियेत तदादान-प्रदान-ग्रुर-शिष्यादिव्यवहाराः, बन्ध-मोक्षाद्यवस्थाश्च समाप्ताः स्यु । कार्यकारणभावाभावेऽर्थक्रियापि न स्यात् । अतएव द्रव्यं सामान्य-विशेषात्मकं द्रव्यपर्यायात्मकं वाभ्युपगन्तक्ष्यम् ।

### द्रव्यस्य सबसदात्मकत्वम्

प्रत्येकं द्रव्य स्वद्रव्यक्षेत्रकालभावान् नाक्रामति, न च परद्रव्यक्षेत्रकाल-भावानवाप्नोति, तस्मात् स्वद्रव्याद्यपेक्षया द्रव्य सत्, परद्रव्याद्यपेक्षया चासत् । द्रव्य-क्षेत्र-काल-भावानामिदं चतुष्टयमेव स्वरूपचतुष्टयः । प्रत्येकञ्च द्रव्यं स्वरूपचतुष्टयेन सत्, पररूपचतुष्ट्येन चासद्भवति । यदि स्वरूपचतुष्ट-येनेव पररूपचतुष्टयेनापि सत्ता स्वीक्रियेत तदा स्वपरयोः भेदं भित्वा द्रव्यस्य पररूपताया अपि प्रसङ्गः प्राप्नुयात् । अथ च पररूगचतुष्टयेनेव स्वरूपचतुष्ट-येनापि यद्यसत्स्वीक्रियेत तदा निःस्वरूपत्वादभावात्मकतायाः प्रसङ्गः स्यादतः लोकव्यवस्थाये प्रत्येकं द्रव्यं स्वरूपेण सत्पररूपेण चासदेव व्यवतिष्ठते<sup>\*</sup> ।

### ब्रव्यस्य एकानेकात्मकत्वम्

वस्तुतः स्वतंत्रसिद्धयोः पृथक्द्रव्ययोर्नेकात्मकत्वं घटतेऽपितु व्यवहारा-येव तयोरेकत्वं स्वीक्रियते । यथाहि—पुद्गलद्रव्यस्यानेकेऽणवो स्कन्धा-वस्थां प्राप्ते सति काञ्चित्कालावधि यावदेकसत्तात्मकाः भवन्ति, तत्र ताव-त्तेषां द्रव्यद्ष्य्ट्यैकत्वं, गुणपर्यायदृष्ट्या चानेकत्वम् । इत्थमेको मनुष्यः (जीवः) बाल-युवा-द्रुद्धावस्थापेक्षयानेकात्मकोऽनुभूयते । किन्तु यथा द्रव्यं गुणपर्यायैः, संख्या-संज्ञा-लक्षण-प्रयोजनाद्यपेक्षाभिश्च भिन्नमपि गुणपर्यायाणां द्रव्याद-पृथक्त्वात्, गुणपर्यायाणां पृथग्विवेचनाशक्यत्वाद्वाभिन्नम्' भवति ।

सर्वेषामपि द्रव्याणां सत्सामान्येनैकत्वम्, स्वस्वरूपचतुष्टयत्वेन चाने-कत्वम् । इत्यमेवेदं समग्रमपि विश्वमनेकात्मकमपि व्यवहारार्थं संग्रहेणैकमेव कथ्यते । एकं हि द्रव्यं स्वगुगार्थायैः अनेकात्मकम्, एक एवात्मा हर्ष-विषाद-सुख-दु.खज्ञानादिभिरनेकरूगात्मकोऽनुंभूयते ।

द्रव्यमन्त्रयरूगम्, पर्यायाश्च व्यतिरेकरूगाः । द्रव्यमेकं, पर्यायाश्चानेकाः । द्रव्यस्य प्रयोजनमन्वयज्ञानं, पर्यायप्रयोजनं च व्यतिरेकज्ञानं । द्रव्यस्यानाद्य-नन्तत्वम्, पर्यायाणाञ्च प्रतिक्षणं विनाशशीलत्वम् । इत्थं द्रव्यस्येकत्वेऽपि यदानेकात्मकता प्रतीति सिद्धा वतंते, तन्नात्र कश्चनापि विरोधो संशयोे वा ।

## द्रव्यस्य भावाभावात्मकत्वम् (ग्रनन्तधर्मात्मकत्वम्)

द्रव्यस्य (वस्तुन.) अनन्तधर्मात्मकत्वविषये बहुधा जनाः विवदन्ते, यत् घटे यदा अस्तित्वं, तदा कथं तस्य नास्तित्वम् ? घटस्य यदंकत्वम्, तदा कथमनेकत्वं तस्य ? किन्त्वत्र विचारे कृते सति ज्ञायते—यद् घटो घट एव न वस्त्रम्, नापि किञ्चिदन्यत् । अस्यायमभिप्रायो वर्तते, यत् घटो तद्भिन्ना-नन्तपदार्थात्मको यदि नास्ति, तद् 'घटः स्वरूपेणास्ति, पररूपानन्तपदार्थात्म-काभावात् पररूपात्मको नास्ति' यदि नेत्थं स्यात्, तदा घटः पट एव स्यादन्य-त्कश्चिद्वा स्यात् । अत्रदं पररूपव्यावर्तंकं नास्तित्वमेव घटस्यास्तित्वं स्था-पयति । अस्मिन्नेव घटे रूप-रस-गन्ध-स्पर्श-लघुत्व-दीर्घत्व-सूक्ष्मत्वादयो गुण-धर्माः सन्ति । एषामपेक्षया तु घटोऽनेकधर्मात्मको वर्तते, यथा खलु घटेऽनेके

### जैनवर्जने द्रष्यव्यवस्था, तवीयं महत्त्वञ्च

धर्माः गुणा वा विद्यन्ते, तर्थंव प्रत्येकस्मिन् द्रव्ये द्रव्यत्वादेकत्वेऽपि परस्परं विरुद्धा अनेकधर्मगुणाः स्पष्टमेव प्रतिभासन्ते । अतएवात्र संशयविरोध-युक्तेभ्यो धर्मकीतिनेदं प्रतिपादितम्---

## 'यदीयं स्वयमर्थे म्यो रोचते तत्र के वयम्'"।

अतः द्रव्यस्य स्वद्रव्यक्षेत्रकालभावापेक्षया भावत्वम्, परद्रव्यक्षेत्रकाल-भावापेक्षया चामाबुत्त्वमपि वर्तते । न केवलं भावत्वेन नाप्यभावत्वेन वा व्यवस्था भवति, तथाहि----यदि द्रव्यवत् पर्यायोऽपि केवलं भावरूप एव स्वी-क्रियेत तदा प्राक्-प्रध्वंस-अन्योन्य-अत्यन्ताद्यभावानाम मावात्पर्यायाणामप्य-नाद्यनन्तत्व स्यात्तदा त्वेकं द्रव्यमन्यरूपं भूत्वा प्रतिनियतद्रव्यव्यवस्थामेव समाप्नुयात् । तथाहि---

१ -- प्रागभावः ---- कार्यकारणादुत्पद्यतेऽतः किञ्चिदपि कार्यमुत्पत्तेः प्राक् असद्भवति । उत्पत्तेः प्राक्कार्यस्य योऽभावः स एव प्रागभावः, अभावोऽयं भावान्तररूपः । द्रव्याणामनाद्यनन्तत्वात् निश्चितसंख्यात्मकत्वा-दन्यूनाधिकत्वाच्च द्रव्यरूपेण कारणत्वम्, पर्यायरूपेण च कार्यत्वम्, यतो हि द्रव्याणि नोत्पद्यन्ते, पर्याया एवोत्पद्यन्ते विनश्यन्ति च । अतो यः पर्याय उत्पद्यमानो वर्तते, न स उत्पत्तेः प्राग्वर्त्ततेऽतोऽत्र यस्तस्याभावः, स एव प्राग-भावः । प्रागभावोऽय पूर्वपर्यायरूपो भवति । इत्थमत्यन्तसूक्ष्मकाल्डष्ट्यापि पूर्वपर्याय एवोत्तरपर्यायस्य प्रागभावः, पूर्वपर्यायस्य च तत्पूर्वपर्यायः । अनया सन्तत्या चायमनादिर्भवति । यद्यत्र कार्यपर्यायस्य प्रागभावोऽस्वीक्रियेत तत्कार्यपर्यायाणामनादित्वाद्द्रव्येषु त्रिकालवर्त्तीना सर्वेषामपि पर्यायाणा-मेकस्मिन्नेव कास्ठे सद्भावः स्यात्, स च प्रतीतिविरुद्ध ।

२—प्रध्वंसाभावः—द्रव्यमविनाशि, पर्यायाश्च विनाशशीलाः, कारणं हि विनश्य कार्यरूपमभिगच्छत्यत. कारणपर्यायस्य नागो कार्यपर्यायरूपः, कश्चनापि विनाशो नाभावरूपोऽपितूत्तरपर्यायरूप एव भवति, अस्यायमाशयः-यत्पूर्वपर्यायस्य नाश सर्वदोत्तरपर्यायरूप एव भवति। यद्ययं प्रध्वंसाभावोऽपि न स्वीक्रियेत तदापि सर्वकार्यपर्यायाणामनन्तत्व स्यात् ।

यदीदं शङ्क्**यते-यत्पूर्वपर्यायस्य विनाश उत्तरपर्यायरूप**, तदुत्तरपर्यायस्य नष्टे (पूर्वपर्यायशस्य विनाशे) पुनः पूर्वपर्यायेण भाव्यम् ? विनाश-नाशस्य सद्भावरूपत्वात् ? तन्न समीचीनम्, यतो हि—कारणोपमर्दनात्का-र्योत्पत्तिस्तु जायते, किन्तु कार्योपमर्दनेन न कारणोत्पत्तिर्भवति, उपादानस्यो- पमर्दनेनोपादेयस्योत्पत्तित्वात् । अत्र प्रागभाव-प्रध्वंसामावयोक्ष्वोपादानोपादेय-सम्बन्धो विद्यते । अतः 'यदतीतमतीतमेव तत्' इति नियमानुसारं विनष्टस्य प्रागभावस्य प्रध्वंसाभावनाशेन न पुनरुज्जीवनम् शक्यम् ।

**३— इतरेतराभावः**— ( **प्रन्योन्याभावः** )—स्वभावान्तरात् स्वस्वभावस्य व्यावृत्तिः, एकस्य पर्यायस्यान्यस्मिन् पर्यायेऽभावो वा, एकस्य स्वभावस्य अन्यरूपाभावों वा, स्वभावानां प्रतिनियतता वान्योन्याभावः । यथाहि – घटस्य पटे, पटस्य च घटे, वर्तमानकालिकोऽभावः । कालान्तरे तु घटपरमाणवो मृत्तिका-कार्पास-तन्त्वादिपर्यायानधिगम्य पटपर्यायमधिगन्तु क्षमाः, किन्तु वर्तमाने तु घटो न पटः, इयमेव या वर्तमानकालिका व्यावृत्तिः सैवान्योन्या-भावः ।

यस्याभावे कार्योत्पत्तिः स प्रागभावः, यस्य भावे च कार्यस्य विनाशः सः प्रध्वसाभावः, अत इतरेतराभावस्य अभावेन भावेन वा, उत्पत्या विनाझेन वा, सह सम्बन्धाभावान्न प्राग्प्रध्वंसयोः सतोः अन्योन्याभावस्यानावझ्यकता, वर्तमानपर्यायाणा प्रतिनियत्तस्वरूपव्यवस्थापकत्वात् । यद्ययमप्यवमन्येत तत्कस्यचिदपि पर्यायस्य सर्वात्मकत्वस्य सम्भवः स्यात्, अतोऽयमप्यहेयः ।

४—ग्रत्यन्ताभावः—एकस्य द्रव्यस्यान्यस्मिन् त्र कालिको योऽभावः, स एवात्यन्ताभावः । यथाहि—ज्ञानस्यात्मनि यत्तादात्म्यं, न स कदापि पुद्गले सम्भवति । अत्यन्ताभावाभावे तु न कस्यचिदपि द्रव्यस्यासाधारणो भावः स्वरूपोऽवशिष्टः स्यात्, यतो हि—सर्वं सर्वात्मकं भवेत् । अत्यन्ताभावादेवेकं द्रव्यं नान्यरूपं भवति, द्रव्ययोः सज्ञातीय-विज्ञातीययोः प्रतिनियतस्वाखण्ड-स्वरूपत्वान्न कदापि एकसत्तात्मकं मिश्रणं भवति ।

इमे चत्वारोऽप्यभावाः वस्तुनो भावरूपात्मकत्वाद्धर्माः । एषामभावे स्वीकृते, द्रव्याणां केवलं भावात्मकत्वे वा स्वीकृते सत्युपर्यु क्ताः दोषाः बलात् समायान्ति, अतोऽभावाऽं शोऽपि भावांशवद्वस्तुनो धर्मः, इत्थं द्रव्यं भावा-भावात्मकम् ।

यदि द्रव्यस्य (वस्तुनो) अभावात्मकत्वमेव स्वीक्रियेत, तदा बोध-वाक्ययो अभावे जाते 'अभावात्मकत्वस्य तत्त्वस्य' स्वयमेव प्रतीतिरसिद्धा स्यात्, परप्रतिपत्तिश्चापि न स्यात् । स्वप्रतीतेः साधनं बोधः, परप्रतिपत्तेश्च साधकं वाक्यम्, अनयोरभावे स्वपक्षसाधनं, परपक्षदूषणं च कथं शक्नुयात् ? इत्थं विचारे कृते सति झायते यत्प्रत्येकमपि द्रव्यं भावाभावात्मकमेव भवति ।

### द्रध्यस्य नित्यानित्यात्मकत्वम्

द्रव्यस्य सर्वथा तित्यत्वे स्वीकृते सति , सस्मिन् परिणमनाभावादर्थ-क्रियायाः अभावो स्यान्, अर्थक्रियाकारित्वाभावे तु पुण्य-पाप-बन्ध-मोक्षादि-व्यवस्थाः विनष्टाः स्युः, अथ च जगतः प्रतिक्षणभाविनः परिवर्तनादयोऽप्य देवजाः स्युः ।

समेभाऽनित्यत्वे च स्वीकृते पूर्वपर्यायस्योत्तरपर्यायै असम्बन्ध, आदान-स्वान-स्पृति-प्रत्यभिज्ञादिव्यवहाराण्च उच्छिन्नाः स्यु, कर्तुकंर्मफलावाप्तेश्च स्वामानाऽपि स्यात्।

स्विं सर्वथा निरये पक्षे कर्नृ रवासम्भवस्तीह सर्वथाऽनित्ये पक्षे कर्ता सर्विष्ठ, भोक्ता च कश्विदिति स्यान् । अय चोपादानोपादेयमूलक कार्य-संद्रुवभावोऽपि न घटते ।

**मतः छोक-**परलोक-कार्य-कारणभावादिब्पवस्थार्यं द्रव्येषु तेषां मोलि-कताया अनाद्यनन्तरूनस्य द्रव्यत्वस्य चाधारो ध्रुवत्वमेव स्वीकरणीयम् । नैनं विना द्रव्यस्य द्रव्यत्व सुरक्षित स्यादतः प्रत्येकमपि द्रव्यं स्वीयानाद्य-नन्तधारायां प्रतिक्षणमेव सदृश-विसदृश-अल्प-सदृश-अर्धसदृशादिरूपेण परिण-ममानं न कदापि समूलोच्छेदं विनाशं वाधिगच्छति । न कदापीदं परिण-मनचक्रमवरुद्धं भवति, न कदापि किञ्चिदपि द्रव्यं समाप्तिमधिगच्छति, अतः प्रत्येकमपि द्रव्यं नित्यानित्यात्मकमेव विद्यते ।

यन्नित्यं तस्कथमनित्यं स्यात् ? इत्यपि शङ्का न कर्त्तव्या, यतो हि-दृश्यते जगति यत्कश्चन अपि पुरुष स्वीयामु बाल-युवा-वृद्धाद्यवस्थामु परिवर्त-मानोऽपि स्वीयमस्तित्वमेकमेवानुभवति, येनैषु परिवर्तनेष्वपि तस्येकरूपता तिष्ठति । यदेइशी वस्तुस्थितिस्तदोपर्युं क्तं शङ्कन व्यर्थमेव प्रतिभाति, यतो हि परिवर्तनधारभूता सन्तानगरम्परा द्रव्यस्यानाद्यनन्तत्वं विना न घटते, इयमेव तस्य नित्यता यत्तदनन्तेषु परिवर्तनेषु सत्स्वपि विद्यतेऽतीतांश्च संस्कारान् गृह्णन्, परित्यजश्च वर्तते, आगामिनञ्च प्रत्येक क्षणं समतीत्या-ग्रेऽपि वर्त्स्यते ।

यथा खलु 'यः स्वयमन्तिम. स्यात् तदनन्तरगामी च न कञ्चन, एता-इशस्य कस्यचिदपि कालक्षणस्य कल्पनाप्यशक्या' एतदिव विञ्वस्य जगतो-ऽणु-परमाणु-जीवादिषु कश्चनेको सर्वे वा कश्मिश्चित् काल्रे निर्मूला अतएव समाप्ताः स्यु.' इयमपि कल्पनाशक्या । नेयं कल्पना बुद्धेः परा, यतो हि— 'अमुकस्मिन्, क्षणेऽमुकर य द्रव्यस्यामुकावस्था भविष्यतीति' परिवर्तनस्य प्रकारविशेषस्तु ज्ञातुमशक्यः, किन्तु द्रव्यस्य भविष्यति प्रत्येकस्मिन्नपि क्षणे यत्किञ्चित्परिवर्तनमवश्यमेव भाव्यमिति तु सुस्पष्टतया प्रतीयते बुत्ध्या'।

बतो द्रव्यस्य मौलिकत्वात्तस्य समाप्तेरभावः, यतो हि द्रव्यं परिणा-मिनित्यं, प्रतिक्षणञ्च त्रिलक्षणम् । प्रत्येकस्मिन् क्षणे तत् पर्यायंकयुक्तं भविष्यत्येव । यथा खलु स पर्यायोऽतीतपर्यायं विनाश्य स्वयमस्तित्वमागतः, तथैवोत्तरपर्यायं समुत्पाद्य स्वत एव विनङ्क्ष्यति । अतीतस्य व्ययः, वर्त्तमान-स्योत्पादः, द्वयोश्च द्रव्यरूपेण धोव्यमस्त्येवेयमेव त्र्यात्मकता वस्तुनो वस्तु-त्त्वम् । इदमेव स्वामिना समन्तभद्रेण कुमारिलभट्टेन च प्रतिपादितम् ।

पातञ्जलमहाभाष्येऽपि<sup>1</sup>' वस्तुनो त्र्यात्मकतायाः समर्थनं शब्दार्थमीमांसो÷ प्रकरणे समुपलभ्यते, यदाक्वतिनाशेऽपि पदार्थसत्तावशिष्यते । यद्यप्येकस्<del>यिभ्विंदे</del> क्षरो उत्पाद-व्यय-ध्रौव्याणां परस्परविरुद्धत्वं प्रतिभाति, किन्तु विचारे क्वेंते सति विरोधः शाम्यति । यतो हि नैनं विना द्रत्वस्वरूपनिर्वाहो भवेत् !

### व्रव्यस्य मेदामेदात्मकत्वम्

गुणगुणिनो<sup>-</sup>, सामान्यसामान्यवतोः, अवयवावयविनोः कारणकार्यंयोस्-सर्वथा भेदे सति गुणगुण्यादिभावा न स्यु । सर्वथाभेदेऽपि 'अयं गुणः, अयं च गुणी' अयमपि व्यवहारो न सम्भवेत् । यद्यवयवी अवयवेभ्यो भिन्नस्तदवयवी स्वावयवेषु सर्वात्मनैकदेशेन वा तिष्ठति ? सर्वात्मना चेत्तर्हि—अवयवसंख्याकाः अवयविनोऽपि स्यु<sup>-</sup>, यद्येकदेशेन तदवयवसंख्याका. तस्य प्रदेशा. स्वीकरणीयाः ।

इत्थं सर्वथा भेदेऽभेदे वानेके दोषा. समायान्ति । अत. यद् द्रव्यं स एवाभेदः, यश्च गुण. पर्यायो वा स एव भेदः । पृथक् सिद्धयोर्द्र व्ययोर्यथा भेदः काल्पनिकस्तथैवैकस्य द्रव्यस्यापि स्वगुणपर्यायाभ्यां भेदो केवलं व्यवहारार्थमेव कल्प्यते । यतो हि, गुरोभ्य पर्यायेभ्यो वा पृथक् न द्रव्यस्य किञ्चित् स्वत त्रास्तित्वं वर्ततेऽतस्तत्त्व भेदाभेदात्मकमेव स्वीकरणीयम् । एवमेवान्यानन्या-त्मकत्वं'' पृथक्त्वापृथक्त्वात्मकत्वं'' वा तत्त्वस्य समन्तभद्राचार्येण व्याख्यातम् । यर्थैकः कइचन पुरुषः विभिन्नापेक्षाभि. कर्तृ -कर्म-करणादिरूपेण व्यव-हरति, परं तस्य स्वरूपं तु स्वतः सिद्धमेव यथा भवति तथैव धर्म-धर्मिभा-वस्या''-पेक्षिकत्वेऽपि द्रव्यस्यापि स्वरूपं स्वतः सिद्धम् ।

अस्य केवलमयमेव निष्कर्षः—यद्द्रव्यस्यानन्तगुण - पर्याय - धर्मेभ्यः पृथवस्वतंत्रास्तित्वाभावात्प्रत्येकस्यापि द्रव्यस्याखण्डस्य व्यवहारार्थमेवानेक-

### जैदर्शने इव्यव्यवस्था, तवीवं महत्त्वञ्च

धर्मादीनां विश्लेषणं विद्यते । नापि तेषां धर्मादीनां द्रव्याद् व्यतिरिक्ता काचित्सत्ता वर्तते ।

### द्रव्य-व्यवस्था

जैनदर्शने विभिन्नैराचार्ये. द्रव्याणां विवेचनं विभिन्नैर्दंष्टिकोणैः कृत विद्यते, तेषु प्रमुखानां सिद्धान्तानामत्र विवेचनं क्रियते ।

## हु द्रव्ये

विश्वस्य मूले मुख्यत जीव (Soul) अजीवश्च (Non Soul) एव विद्येतेऽनयोरेव सर्वत्र सम्मिश्रणम् । अनयोरेतेन सम्मेलनेन निर्मित्तेर्बन्धनेर्जीवः नानाससारिदशामनुभवति । यदीय सम्मिश्रणधाराऽवरुद्धा स्यात्तदोत्पन्नान् बन्धनान् विनश्य जीव स्वीया शुद्ध-बुद्ध-मुक्तावस्थामाप्तु शक्नुयात्'' । इत्थ-मत्र संक्षेपत द्वे एव द्रव्ये । अनयोर्ज्ञानरूपो जीवः, अज्ञानरूपश्चाजीवः । पद्मनन्दिनाप्येतदेवोक्तम् चिदचिच्चेति द्वे परमतत्वे'' (Ultimate reality) केचन च द्रव्याणामस्तिकायानस्तिकायरूपेण भेदमभिदधन्ति । अत्रा-स्तिकायपदेन तेषामेव ग्रहणं भवति येषामस्तित्त्वं बहुप्रदेशयुक्तत्त्वञ्चस्ति । यथाहि--जीवः (Soul), पुद्गल (Matter), धर्म. (Motion), अधर्मः (Rest), आकाशश्चेति (Space) । इमे सर्वेऽपि स्वीयेनास्तित्वेन सहैव बहुप्रदेशात्मकत्वात् काय इवाकाशे स्वस्वरूपानुसारं अवगाहन्ते, किन्तु कालोऽस्तित्वात्मकोऽपि बहुप्रदेशित्वाभावादकायवान् । इत्थं केवल काल (Time) एवानस्तिकाय, अन्ये चास्तिकाया । डा० रामनाश्वशर्मणापि सिद्धान्तोऽय स्वीकृत '' ।

### पञ्च द्रव्याणि

अन्ये च जैनदार्शनिका. जीवाजीवतत्त्वानामन्यदेव वर्गीकरणं कुर्वन्ति। येन केवलं पञ्चास्तिकायानामेव द्रव्यत्वेन स्वीकार , ते च यथा—जीव , धर्मोऽ-धर्म., आकाश , पुद्गलण्डचेति । एषा पञ्चानामपि द्रव्याणा त्रिकालवर्तिना कालेन सम्बन्ध , त्रिकालस्थितत्वात् । अतोऽस्तिपदेनैषां स्थितेः (Existence) यथा बोधो भवति तर्थव काय इव प्रदेशप्रचयत्वमप्येषा कायपदेन बुद्ध्यते । यतो हि समस्तमपि वस्तुजात यस्मिन् कस्मिन् वा देशे काले, (Time or Space) तिष्ठत्येव कालस्य द्रव्यत्वेनास्वीकारस्य विवेचनमग्ने करिष्यते ।

## षड्व्रव्यारिए

दिगम्बराचार्यास्तु पञ्चास्तिकायातिरिक्तं कालमपि द्रव्यरूपेण स्वीक्वत्य

जैनदर्शन आत्म-द्रव्यविवेच नम्

६६

षड्ब्रव्याणीति'' स्वीकुर्वन्ति । तेषाम्मतानुसारं कालस्यापि द्रव्यलक्षणयोगा-देकप्रदेशित्वेऽपि (अनेकप्रदेशित्वाभावेऽपि), द्रव्यत्वमस्ति (Substance) एव । गुणैः पर्यायैश्च युक्तं'' द्रव्यं, तत्र स्वयं गुणरहिताः द्रव्याश्रिताः गुणाः (Qualisties or Attributes) । यथा जीवस्य ज्ञानं, पुद्गलस्य रूपादयः, धर्मस्य गतिः, अधर्मस्य स्थितिः, आकाशस्यावगाहः, कालस्य च वर्तनाहेतुत्वम् ।

द्रव्यस्योपर्युं क्तरूपेण परिणमनं ( भिन्नावस्थासु परिणमनं ) पर्यायः (Action)। यथाहि—जीवस्य घटादिज्ञानं, सुखं क्लेशादयश्च, पुद्गलस्य मृत्पिण्डघटादयः, धर्मादे. गत्यादिविशेषाः। इत्थ कालेन सह षड्द्रव्याणीति प्रसिद्धम् ।

## सप्ततत्त्वानि

तत्त्वानि सप्तविधानि, तथाहि—जीवः (Soul) अजीवः (Non-Soul) आस्रवः (Inflow), बन्धः (Bondage) सम्वरः (Stoppage), निर्जरा (Shedding) मोक्षश्चेति'' (Liberation) । उपर्युं क्तेषु षड्द्र व्येषु प्रथमो जीव<sup>-</sup>, शेषास्त्वजीवाः (अजीवस्यैव भेदाः) सन्ति । अतः जीवाजीवयोरति-रिक्तमपि कैश्चिदाचार्येः एषां पञ्चानामपि विश्लेषणं कृतम् ।

## द्रव्य-व्यवस्थायाः महत्वम्

पदार्थव्यवस्थाद्ध्ट्येद जगत् षड्द्रव्यमयं वर्तते, किन्तु मोक्षार्थिने येषां पदार्थानां ज्ञानस्यावश्यकतापेक्षा वास्ति, तानि सप्ततत्त्वानि प्रागुक्तानि एव सन्ति । मोक्षप्राप्त्ये जगत., जगद्धेतो., मोक्षस्य, मोक्षोपायानाञ्च ज्ञानं तर्थवा-वश्यक विद्यते यथा खलु कस्मैचन व्याधिग्रस्ताय व्याधिमुक्त्यर्थ व्यायेः, व्याधिहेतोः, व्याधिमोक्षस्य, व्याधिमोक्षोपायानाञ्च ज्ञानमावश्यकम् । विश्व-व्यवस्थाया. तत्त्वनिरूपणस्य चोद्देश्यानि पृथक्पृथगेव सन्ति । तत्त्वज्ञानान्मो-क्षावाप्तिस्तु विश्वव्यवस्थाया ज्ञानाभावेऽपि शक्या, किन्तु विश्व-व्यवस्थायाः समग्रमपि ज्ञानं तत्त्वज्ञानाभावे निरर्थंकमेव स्यात् । इत्यमात्मा बद्ध, एभिहें-तुभिर्बद्धः, बन्धश्चाय भेद्यः, एभिश्चोपायेभेंद्यः, एषु चतुर्षु एव भारतीये-दर्शिनिकैः तत्त्वज्ञानस्य परिसमाप्तिः कृता । भगवता बुद्धेनापि एषामेव चतुण्णौ रूपान्तरेण दुःख, समुदयः, निरोधो, मार्गश्चेति चतुःसत्यानां विवेचनं कृतम् ।

मोक्षार्थिने तु क. मोक्ष. ? इति ज्ञानमावश्यकम्, यस्य प्राप्त्ये सः प्राप्तान् अपि सुखान् परित्यज्य स्वेच्छया साधना-कष्टमनुभवितु सन्नद्वो भवति । किन्स्वात्मनः स्वतन्त्रस्वरूपस्य ज्ञानं विना, तस्य सुखदस्वरूपस्य च ज्ञानं विना केवलं परतन्त्रतामपाकर्तुं तादृशस्योत्साहस्य भावो न स्यात् येन मुमुक्षुः तपसः साधनायाण्च कष्टान् स्वेच्छ्या सहितुं प्रयतते । अतस्त-स्याधारभूतस्यात्मनः स्वरूपस्य ज्ञानं मोक्षार्थिने सर्वप्रथममावद्यकम् । यतद्वचात्मा बद्धः, अतएव मुमुक्षुः स्वभावतो भवति । अतएव भगवता महा-वीरेण बंधास्रवसंवरनिर्जरामोक्षादीनां ज्ञानेन सहैव जीवतत्त्वस्यापि ज्ञान-मावश्यकमिति कथितम्, यतो हि जीव एव संसारी भवति, स एव बन्ध-मधिगच्छति, स एव च बन्धान् विदीर्य मोक्षमवाप्नोति ।

बन्धइच जीवाजीवयोर्द्वयोर्द्वव्ययोर्भवति, अतो यस्याजीवस्य सम्पर्केण जीवस्य विभावपरिणति<sup>-</sup>, रागद्वेषसन्ततिः, यैश्च कर्मपुद्गलैः बन्धः स्वस्व-रूपाद् भ्रंशन च जायते, तस्याजीवतत्त्वस्यापि ज्ञानमावश्यकमपेक्षितञ्च । अस्यायमेवाभिप्रायो वर्तते—यज्जीवाजीवादीनां सप्तानामपि तत्त्वानां मोक्षाय सर्वप्रथमं ज्ञातव्यत्त्वाद् दर्शनेषु एषा तत्त्वाना महत्वं वैशिष्ट्यं च जैनदार्श-निकैः स्वीकृतम् ।

## जैनदर्शने द्रव्य-विवेचनम्

जैनदर्शने जीवोऽजीव. धर्मोऽधर्म आकाश पुद्गलश्चेति षड्द्रव्याणि सन्ति, इति पूर्वमेवाभिहितम् । एषु प्रथमस्य जीवद्रव्यस्यैव विवेचनमस्य शोध-प्रबन्धस्य मूलभूतो विषय. तस्यैवाग्रे वक्ष्यमाणत्वात् तत्प्रयोजनभूतानां शेषाणां पञ्चाना द्रव्याणा विवेचन क्रियते ।

## पुद्गनः (Matter)

पुद्गलद्रव्यस्य सामान्यलक्षणम्—'रूपरसगन्धवर्णवन्त<sup>.</sup> पुद्गलाः','' 'पूरणाइ गलनाद्वा पुद्गलः' इति । अत्र पूरणम्—द्व्यणुकादिस्कन्धेषु तस्य मिलनम्, गलनं च स्कवात्पृथक्भवनम् । इत्थ य उपचयापचयमवाप्नोति सः पुद्गलः । समस्तमपीद द्य्यमान जगत् पुद्गलविस्तर एव । मूलतस्तु पुद्गल-द्रव्य परमाणुरूपमेव । परमाणूनां सघातेन यत्स्कन्धस्योत्पत्त्त्र्जायते तत् सयुक्त पुद्गलद्रव्य भवति । इमे पुद्गलपरमाणवः स्वबन्धनशक्त्या याव-न्मिलिता सन्ति तावत् स्कन्धपदभाजो भवन्ति । एषां स्कन्धानामुत्पत्तिः विघटनञ्च परमाणूना भेदसघातेभ्य एव भवति । अस्य चेमे चत्वारः प्रमुखाः गुणा भवन्ति—रूपम् (Colour), रसः (Taste), गन्धः (Smell), स्पर्श-इचेति (Touch) ।

## पुरुगलस्य चत्यारी मेवाः

पुद्गलद्रव्यस्य चत्वारो भेदाः भवन्ति—१-रकन्धः, २-रकन्ध-देशः, ३-रकन्धप्रदेशः, ४-परमाणुश्चेति''। तत्रानन्तानन्तैः परमाणुभियुं क्तः स्कन्धः, स्कन्धार्धो स्कन्धदेशः, तदर्धरव स्कन्धप्रदेशः। परमाणुश्च सर्वथाऽविभागी सूक्ष्मतमञ्च भवति"। इन्द्रियाणि, शरीर, मनः, इन्द्रियविषयाः, श्वासोच्छ्-वासादयश्चास्यैव विविधाः परिणामाः''।

### स्कन्धमेदाः

स्कन्धः स्वपरिणमनक्रियया षड्विधो भवति—(१) स्थूल-स्थूलाः (Gross-Gross) (२) स्थूलाः (Gross) (३) स्थूलसूक्ष्माः (Gross-Fine) (४) सूक्ष्म-स्थूलाः (Fine-Gross) (१) सूक्ष्माः (Fine) (६) सूक्ष्म-सूक्ष्माः (अतिसूक्ष्माः) (Fine-Fine) इति ।

१---अतिस्थूलाः (Gross-Fine)---ये स्कन्धाः छिन्नतां भिन्नतां वाप्ताः सन्तः पुर्नामलितुमशक्तास्ते स्थूलस्थूलाः । यथाहि---काष्ठ-शिला-पर्वत-पृथि-व्यादयः ।

२—**स्थूलाः (बादराः)** (Gross)—ये च स्कन्धाः छिन्नतां भिन्नतां वाप्ताः सन्त स्वत एव मिलनक्षमास्ते स्थूलाः । यथा—-दुग्ध-तैल-जलादयः ।

३—**स्थूलसूक्ष्माः** ( बादरसूक्ष्माः ) ( Gross-Fine )—येषा स्कन्धानां स्थूलत्व केवल द्यिप्यभेवायाति, किन्तु न ते कदापि छेद्या. भेद्याः वा भवन्ति । ते बादरसूक्ष्मा इत्युच्यन्ते । यथाहि—छाया-आतप-अन्धकार-प्रकाशप्रभृतयः ।

४— **सूक्ष्म-स्थूलाः** ( **सूक्ष्मबादरा.** ) ( Fine-Gross )— ये च स्कन्धाः सूक्ष्मत्वे सत्यपि स्थूला इव प्रतीयन्ते, ते चतुरिन्द्रियविषयाः स्पर्श-रस-गन्ध-शब्दाः सूक्ष्म-स्थूलाः भवन्ति ।

**४-- सूक्ष्माः** (Fine)---ये सूक्ष्मत्वान्नेन्द्रियग्राह्यास्ते कर्मवर्गणादयः सूक्ष्मस्कन्धाः भवन्ति ।

६---**ग्रतिसूक्ष्माः ( सूक्ष्मसूक्ष्माः )** ( Fine-Fine )----कर्मवर्गणाभ्योऽपि सूक्ष्मा<sup>,</sup> द्व्यणुकस्कन्धं यावत् सर्वेऽपि स्कन्धाः सूक्ष्मसूक्ष्मा<sup>,</sup> (अतिसूक्ष्माः) भवन्ति ।

परमाखः (Atom)

परमाणुः परमातिसूक्ष्मः", अविभागी" चास्ति । शब्दकारणोऽपि सन्

#### जनवर्शने व्रव्यविवेचनम्

स्वयमशब्दः, शाश्वतोऽपि सत्युत्पादव्यययुक्तो भवति<sup>भ</sup>। प्रत्येकस्मिन् पर-माणो स्वभावत एवैकरसरूपगन्धाः, द्वे स्पर्शे च भवन्ति । अर्थात् श्वेतरक्त-नीलपीतकृष्णवर्णेषु कश्चनैको रूपः (वर्णः) परिवर्तनशीलो भवति, मघुराम्ल-कटुकषायतिक्तेषु कश्चनैको रसः परिवर्तनशीलः, सुगन्ध-दुर्गन्धयोः कश्चनैको गंधोऽप्यवश्यमेव भवति । शीतोष्ण-स्निग्धरूक्षयोश्चकैकः कश्चनापि स्पर्शः, अर्थात् द्वौ स्पर्शां प्रत्येकं परमाणौ भवतः, शेषाः मृदुकर्कशाः गुरुलघू चेमे स्पर्शाः, स्कन्धावस्थायामेव भवन्ति, न तु परमाणौ । अयमेकप्रदेशिपरमाणु. स्कन्धानां सयोजकत्वाद् हेतुः (कारणं), विभाजकत्वाच्च कार्यमप्यस्ति । अत पुद्गलस्य परमाणुरूपावस्था स्वाभाविकी, स्कन्धरूपा चावस्था विभावपर्य्याययुक्ता भवति ।

### रूपिरगः पुदूगलाः

पुद्गलः रूपिद्रव्यम्, अन्ये च सर्वेऽरूपिण, इदमेवास्यान्येभ्यः पार्थक्यम् । द्रव्यमिद वर्ण-गन्ध-रस-स्पर्शात्मकत्वात्, इन्द्रिय-ग्राह्यत्वाच्च रूपी (Material)। पुद्गलस्येमे मूर्तगुणा परमाणुत पृथ्वीस्कन्ध यावर्त्सर्वत्रापि प्राप्यन्ते, इमे च सर्वेऽपि रूपिणः" सन्ति ।

अत्र दमवधारणीयम्-यदस्मिन् वर्ण-रस-गन्ध-स्पर्शाश्चत्वारोऽपि गूणाः सर्वदैव तिष्ठन्ति, न कदापि कुत्रापि एको ढौ त्रयो वा । इद तु सम्भाव्यते यदेकस्मिन् काले एकः प्रमुख इन्द्रियग्राह्यो वा स्यात्, अपरे तु गौणा, अतीन्द्रिया वा स्यु, पर न तत्र पु कस्याप्यभावो सम्भाव्यते । अरय सिद्धान्तस्य समर्थनमाधूनिकेन विज्ञानेनापि क्रेत विद्यते । तथाहि --वैज्ञानिकै हाइड्रोजन-नामको वायु (Hydrogen) नाइट्रोजन (Nitrogen) नामको वायुश्च (Gas) वर्ण-गध-रसरहितोऽभिहित १ । परन्त्वनेन कथनेन नानयोरेषा गुणाना सर्वथाभावो गृहीत् शक्यते, यतो ह्यनयो वाय्वोरेक. स्कन्धपिण्ड. अमोनिया' (Amonia) नामको विद्यतेऽस्मिन् हाइड्रोजननामकस्य वायोरेकोऽंश, नाइट्रोजननामकस्य वायोण्च त्रयोऽंशाः भवन्ति । स्कन्धे चास्मिन् वैज्ञानिक रसगन्धयोः स्वीकार कृतों विद्यते । विज्ञानस्याय सर्वमान्य. मूलभूतण्च सिद्धान्त. 'यन्नासत उत्पत्ति सतण्च विनाशो जायते', अनेनैव सिद्धान्तेन 'अमोनिया' स्कन्धे वर्तमानयो. रसगन्धयो: स्वीकारे कृते सति कथमूपर्यू क्तयो वाय्वोरस्वीकार स्वीक्रियते, यतो ह्यनयोरेव परिणामोऽमोनियास्कन्ध, नान्य: कश्चित् ।

किञ्च,—यद्यनयोर्वाय्वोर्नेमौ गुणौ विद्येते, तत्कथमनयोः परिणामे

#### जैनदर्शन आत्म- प्रव्यविदेखनम्

190

(Resultant) अमोनियास्कन्धे इमौ गन्धरसौ स्याताम्? न कण्चनाप्येताढशो गुणो वर्तते यस्य परमाणावभावे सति स्कन्धे सत्ता स्यात् । अतोऽनेन यथान-योर्वाय्वो रसगन्धौ सिध्येते, तथैव वर्णोऽपि साध्यः स्यान्नत्वसाध्यः । अस्य केवलमयमेवाशयः यत् पुद्गले सर्वत्रैव वर्णरस-गन्ध-स्पर्शानां साम्येनास्त्य-स्तित्वम्, न तु कस्याप्यभावेन ।

## शब्दस्य पुद्रगलपर्यायत्वम्

पुद्गलद्रव्यस्य पर्यायाः— शब्दः (Voice), बन्ध (Bondage), सौक्ष्म्यं (Fine-ness), स्थौल्यं (Gross-ness), सस्थानं (Figure), भेदः, तमः, छाया, आतपः (Hot-Light), उद्योतादयः (Cold-light)'' च । वैशेषिका-दिभिश्शब्दमाकाशगुणमभिहितम्, किन्त्वाधुनिकविज्ञानेन विविधैर्यन्त्रैश्शब्दं, संग्राह्य तस्य पौद्गलिकत्व साधितम् । शब्दः पौद्गलिकैरेव यन्त्रैग्रंह्यते, पौद्गलिकेनैव यत्रेण धार्यते, पौद्गलिकैरेव पदार्थेरवरुध्यते, कर्णपटलादीन् (पौद्गलिकान्) एव विदारयति, पौद्गलिकमेव वातावरणमनुकम्पयति, अतएवायमपि पौद्गलिक. सिध्यति ।

अय स्कन्धानां पारस्गरिकसंघर्षात्, संयोगात्, विभागाद्वोत्पद्यते, जिह्वा-ताल्वादीना सयोगादपि नानाप्रकारका. प्रायोगिकशब्दा उत्पद्यन्ते, अस्योत्पा-दकानि निमित्तकरणान्युपादानकारणानि च पौड्गलिकान्येव सन्ति । यदा स्कन्धाभ्या संघर्षात्कश्चन शब्द उत्पद्यते, तदा सः स्वशक्त्या पार्श्वर्वतिनः स्कन्धान्नपि शब्दायमानान् करोति, यथाहि—जलाशये पाषाणखण्डे प्रक्षिप्ते समुत्पन्न प्रथमस्तरङ्ग. स्वीयगतिशक्त्या स्वपार्श्वर्वतिनं जलमपि क्रमशस्त-रङ्गयति, अथ चाय क्रम येन केन प्रकारेण स्ववेगानुसारमतिदूरमपि जलमति-क्रामति । इत्थ शब्दो नाकाशगुणोऽपितु पुद्गलपरिणाम एव ।

## <mark>शब्दस्य पुद्गलगुणत्वनिरसनम्</mark>

अत्रायम्प्रश्नः — यद्यथा वर्ण-गन्ध-रस-स्पर्शा पुद्गलगुणास्तथैव शब्द-स्यापि पौड्गलिकत्वे सिद्धे कथं न पुद्गलगुणत्व स्वीक्रियते, यतो हि यथा वर्णादयो क्रमशञ्चक्षुरिन्द्रियादीना विषयास्तथैव शब्दोऽपि श्रोत्रे न्द्रियविषयः । तन्न समीचीनं प्रतिभाति, यतो हि गुणा द्रव्यस्य आधारभूताः तल्लिङ्गाः" भवन्ति, अत शब्दो न पुड्गलगुण- नापि स पुद्गलद्रव्ये सर्वदा प्राप्यते । अतः स पुद्गलपरिणाम एव भवितु शक्नोति, यतश्च स पुद्गलस्कन्धानां -पारस्परिकसघर्षादुत्पद्यते ।

## जैनदर्शने द्रव्यविवेचनम्

यदि शब्दस्य पुद्गलगुणत्वं स्वीक्रियेत तदा सर्वदा पुद्गलग्शब्दरूप एव स्यात्, किन्तु नेताइको वस्तुतः इत्यतेऽतः शब्दस्य पुद्गलगुणत्वं नोचितम्, नापि स्वीकतुँ शक्यते ।

## धर्मद्रव्यम् (Medium of Motion)

अनन्तेऽस्मिन्नाकाशे लोकस्याकारं निश्चेतुमिदमावश्यकं यत्काचि-देताद्द्यी विभाजिका रेखा मौलिकाधारयुक्ता भवितव्या, यया जीवपुद्गलानां गमन तावदेव स्यान्न तस्या बहि. । आकाशमेकममूर्त्तमखण्ड मनन्तप्रदेशि, सामान्यसत्तया च सर्वत्र स्थित द्रव्यमतोऽस्य निर्धारितप्रदेशं यावदेव जीवपुद्-गलाना गमन स्यान्न तदग्रे, इत्यात्मके नियन्त्रणे नाकाश. क्षम., यतो हि तस्मिन् प्रदेशभेदत्वेऽपि न स्वभावभेदो विद्यते । जीवपुद्गलास्तु स्वत एव गतिस्वभावा, अतो न तेपा स्वतः स्थिते. प्रश्न., अस्मात्कारणादेव जैनाचार्येः लोकालोकविभागार्थमाकाशसदृशमेकममूर्तिक निष्क्रियमखण्ड धर्मद्रव्य स्वी-कृतम् । यण्च गतिशीलाना जीवपुद्गलाना गमनक्रियायां साधारणो हेतुः । नाय धर्म कञ्चनमपि द्रव्य सचोद्य सचालयत्यपितु ये गतिमन्त पुद्गल-जीवास्तेऽनेन माध्यमेनाश्ययं ग्रह्लन्ति । लोकान्तस्त्वदं द्रव्यं सामान्यं, परं लोकान्ते तु नियन्त्रकरूपेण स्पष्टं परिज्ञायते, यद्धर्मद्रव्यमप्यस्तित्ववान्, येन सर्वेऽपि पुद्गल्जीवा स्वीय गमन तावत्पर्यन्तमेव विधातु शक्ताः, नाग्रेऽपि ।

### धर्मशब्दस्य द्रव्यवाचकत्वम्

वर्धमानमहावीरेणोक्तम् द्रव्यं व्याख्याययता, यत्—'गुणाश्रयो द्रव्यम','' अनेनेद सुस्पष्ट भवति यदत्र धर्मशब्दः नात्मशुद्धिसाधनः'', नापि कर्त्तव्य-गुणवाचि वास्ति । अपितु धर्मद्रव्यमेक'', लोकव्याप्त, शाश्वत, वर्ण-गन्ध-रस-स्पर्शशून्यञ्च, जीवानामणूनाञ्च गतिक्रियाया सहायकम्'' । जीवाना गमना-गमने, भाषणोन्मेषौ, मानसिक-वाचिक-कायिक्या' वान्या. प्रवृत्तयोऽपि धर्मेणैव सम्पाद्यन्ते'' ।

### धर्मद्रव्यस्यावश्यकता

धर्मास्तिकायस्य कल्पन न केवल वागाडम्बरमात्रमित्यस्य विश्लेषणं जैनदार्शनिकैरित्थ कृत विद्यते—जैनदर्शनस्येयं मान्यता, यदाकाशमनन्तं, विश्वञ्च तदेकदेशवर्ति, यदीत्थ न स्यात्तहि विश्वस्यैकैको परमाणुरनन्तेऽ-स्मिन्नाकारो प्रकीर्ण स्यादथ चास्य विश्वस्य सघटनमप्यसम्भव स्यात् । अतः वर्तते कञ्चनैतादृशमेक द्रव्य यच्च लोकपरिमित, गतिक्रियायां सहाय-कञ्चास्ति । इयमेवास्त्यस्य धर्मद्रव्यस्यापेक्षा ।

## धर्मद्रव्यस्य स्वतंत्रं मूल्पनम्

आत्मा अणुरुचेमौ द्वावेव गत्यात्मकौ । स्वगतेरुपादानकारणे त्विमावेव, परं निमित्तं कारणं किम् ? पृथ्वी-जलादीनि न लोकपरिमितानि, गतिस्तु सम्पूर्णे लोके एव दरीइश्यते, वाय्वादयस्तु स्वत एव गतिशीलाः, आकाशश्च लोकालोकव्याप्तः, परं न जीवपुर्गलानां गतिस्सर्वत्रैवालोक्यते ? कालश्चापि गतिनिरपेक्षः, इत्थं निर्धारितेषु द्रव्येषु नैकमपि द्रव्य गतिमाध्यम प्रतीयते, अस्मात्कारणादेव धर्मद्रव्यस्य स्वतंत्रा कल्पना स्वाभाविका, बुद्धिगम्या चास्ति ।

## धर्मद्रव्यस्य सहायस्वरूपम्

आत्मनोऽणोश्च गतिक्रियायां जैनमनीषिभिः उदासीनमाध्यमरूपेण धर्मद्रव्यं निरूपितम् । धर्मद्रव्य कथ जीवपुद्गलानां गमने सहायको भवतीति कुन्दकुन्दाचार्ये निर्दिष्टम् 'धर्मास्तिकायो न तु स्वत गच्छति, नापि कञ्चन द्रव्य गमयति, तत्तु केवल गतिसायनमात्रमेव, यथाहि जलं स्वयमगच्छन्, मत्स्यान्नप्यगमयन् तासा गतावनुग्रहशील, तथैव जीवपुद्गलेभ्यो धर्मद्रव्यमपि ज्ञेयम्'ग्ध्

# ईथराख्य ग्राधुनिको गतिमाध्यमः

गतिक्रियाया<sup>.</sup> विण्लेषणे प्रवृत्तेराधुनिकैर्वेज्ञानिकै. प्राय द्विशताब्द-पूर्वमेन सिद्धान्तं परिज्ञाय 'ईथरद्रव्य' परिकल्पितम् । एकोर्नविंशतिशताब्दी यावत् वैज्ञानिके जगति द्रव्यस्यास्य न किमपि स्थानमासीत् । सृष्टेः प्रत्ये-केष्वणुषु विवारशीलो वैज्ञानि कवर्गोऽस्याः सृष्टे महत्वपूर्णेनानेनाङ्ग नापरिचित एवासीत् । किन्तु, यदायं प्रण्न. समुपस्थित. यत्सूर्यादिग्रहनक्षत्राणां मध्ये वर्तमानेऽस्मिन् शून्यप्रदेशे कथमिमाः प्रकाशकिरणाः एकस्मात्स्थानादन्यं स्थानं गच्छन्ति ? कश्च तासां गतिमाध्यमः ? कथञ्चायं भारवान् प्रकाश. (पूर्व-वैज्ञानिकैः प्रकाशः भाररहित एवाङ्गीकृत आसीत् किन्त्वद्यप्रभृतिः तैः प्रकाशः भारयुक्त. स्वीकृतः, अयमपि सिद्धान्तः जैनदर्शने पूर्वकालादेव विद्यते) माध्यमेन विनैवान्यं स्थान यावत् गच्छेत् ? अस्यैव प्रश्नस्य समाधानरूपेण एभिः 'ईथरद्रव्य' कल्पितं, स्वीकृतञ्च—'यदीथरद्रव्य न केवलमाकाशीयग्रहनक्षत्र-मध्ये स्थिते शून्यस्थाने एव विद्यतेऽपितु सूक्ष्मतमस्य परमाणोरप्यन्तः शून्य देशे विद्यते' ।

ईथरसम्बन्धिप्राथमिकधारणाष्विद प्रतिपादितमासीद् यदस्मिन् सघनत्वं, तरलत्वं भौतिकत्वञ्च वर्तते । परमस्या विंशतिशताब्द्यां जातैर्गवेष-

## जैनदर्शने द्रव्यविवेचनम्

णाभिरीद्रव्यस्य तदेव स्वरूपं निश्चितं, यत् जैनदर्शने धर्मंद्रव्यस्य स्वरूप विद्यते । ईथरद्रव्यस्य धर्मद्रव्येण कियत्साम्यं कियाश्च भेदो वर्तते, इति प्रदर्श-नार्थमत्र थरद्रव्यसम्बन्धिविदुषां सिद्धान्तानामुद्धरणानि कानिचित् प्रस्तूयन्ते । नेमिरसनमहोदयैरस्य विवेचनमित्थ कृतम्—'कोदशमासीदिदमीथरद्रव्यम् ? इत्यात्मिक्या विप्रतिपत्तयो विरोधाः वा दृष्टिगोचरा अभवन्, यतो हीदं सिद्धमासीत्, यत् (१) ईथरद्रव्यं वायुभ्योऽपि तरलम् (२) लौहादपि सघनम् (३) सर्वत्राप्येकदृशम्, (४) अगुरुलघुत्तयुक्तमपि भारषाून्यम्, (४) कृश्मि-श्चिदपि 'इल्वेक्ट्रान' (Electron) पार्थ्वे पारदाख्यादुद्रव्यादपि भारवां-ष्ट्रचास्ति'।'

डेन्टनमहोदयैश्चापि एतद्विषये विलिखितम् यन्—'न्यूटनमहोदयेनाविष्कृत-मीथरद्रव्य यद्यपि सघन विद्यते तथापि तस्मिन् सघर्ष विनैव स्वच्छन्दतया विहरन्ति पदार्था । अस्यात्यन्तकोमलत्वेऽपि न विभिन्नाकारा. भवितु शक्नुवन्ति, भ्रमणझोलत्वे चापि नास्य गतिर्दू ष्टिगोचरीभवति । पदार्थेष्वस्य प्रभावो भवत्येव परं नास्मिन् पदार्थप्रभावः कथमपि सम्भवति, नास्य विभिन्नाः स्कन्धा सन्ति, अतएव न वयमस्य पृथक्पृथगशान् अभिज्ञातुं शक्नुमः । स्थितानां नक्षत्राणामपेक्षयास्य निष्क्रियत्वेऽपि, नक्षत्राणा परस्परा-पेक्ष्या गतिशीलत्वमेव स्वीकृत विद्यते'<sup>१</sup> ।

मैक्सबोर्नमहोदयैण्चैतद्विषयेऽभिहितम् यत्— 'शतवर्षपूर्व ईथरद्रव्यमेकमवलेह्य-पदार्थवत्तरल स्वीक्रुतमासीत्, यच्चातिलघु, गुरुण्चापि स्यात्, येन तत् द्रुतगत्या परावर्तु शक्नोतु' । पर तिकल्पनमहोदयस्य प्रयोगनापेक्षावाद-सिद्धान्तेन चेद ज्ञात यत् 'ईथर'—द्रव्यमन्येभ्यो भौतिकेभ्यो द्रव्येभ्यो पृथग्व-र्ततेऽस्यापेक्षावण्यकता वा विद्युति, आकर्षणक्रियायाञ्चाप्यस्ति' ।'°

इत्थं बहुभि पाश्चात्यवैज्ञानिकै क्रमण्ञः म्वीयेनानुसधानेनाम्य स्वरूपविषये विवेचन कृतम् । यत्र धर्मद्रव्यस्वरूपान् किञ्चित्साम्य, किचिद्वैभिन्न्यञ्चा-प्यासीत् । किन्त्वस्या शताव्द्या यद्वैज्ञानिकानामन्तिमो निर्णय सञ्जात, तत्र यत्स्वरूपमेभिरस्य निश्चितम, तत्सर्वथा जैनदर्शने प्रतिपादितेन धर्मद्रव्येण साम्य भजते । तथाहि — 'नास्यदं तात्वर्य, यदीथरद्रव्य नास्ति ' अस्माक-मन्यापेधास्त्येव ' गतेर्ऽास्मन शताब्दे प्रायश म्वीकृतमिदम, यदीथरद्रव्यमेक पिण्डरूप, सघन, सामान्यद्रव्यवच्च गतिणीलमरत्येव, कदेय विचारधारा-वरुद्धेति कथन कठिन ' परमद्यन्तनमिदं स्वीकरणम्-यदीथरद्रव्य न भौतिक द्रव्य, अभौतिकत्वाच्चास्य प्रकृतिरपि सर्वथा भिन्ना'' पिण्डत्व-घनत्वादि भौतिकगुणानां सर्वथाभावोऽप्यस्मिन् स्यात्, परमस्य स्वीया एव नवीनाः, निर्णयात्मकाश्च गुणाः स्युःःर्इयरद्रव्यस्याभौतिकमुदधिरिति' ।''

## ईथर-धर्मद्रव्ययो. साम्यम्

अथ च प्रो० जी० आर० जैनमहोदयरीरद्रव्यस्य धर्मद्रव्यस्य च तुलनात्मके विवेचने सुस्पष्टतया प्रतिपादितं—'यदिदं सिद्ध, यद्धर्मद्रव्यं ईथरद्रव्यञ्चैता-दृशमैक्यं भजेते, यत्ते द्वेऽप्यभौतिके. अपारमाणविके, अत्रिभाज्ये, अखण्डे, आकाशवद्व्याप्ते, अरूपे, गतेरनिवार्यमाध्यमे, स्वस्थिते च स्त''।''

सुप्रसिद्धगणिताचार्ये प्रो० अलवर्टआइस्टीनमहोदयैरपि लोकालोकयो: मर्यादानिरूपणे स्वीकृतम्—'यल्लोकस्तु परिमितोऽलोकण्चापरिमित. । अत: लोकस्य परिमितत्वान्न काचन् द्रव्यशक्ति लोकादबहिर्गन्तु शक्नोति, तत्र तस्या शक्ते. (या शक्ति गतौ सहायिका, तस्या ) अभावात्' ।

ग्रनेनोपर्युं क्तेन विवेचनेन परिज्ञायते, यदाधुनिकैवैंज्ञानिकै<sup>-</sup> यत् 'ईथरद्रव्यं' परिकल्पितं, तस्य च ये गुणा<sup>-</sup> सन्ति, तेषां जैनै परिकल्पितेन धर्मद्रव्येण सर्वथा साम्य जातम, येन नेद कथनमनुचितं प्रतिभाति, यद्धर्मद्रव्यमेव सम्प्रति 'ईथर' इतिनवीननाम्नाधुनिकैवैंज्ञानिकै साक्षात्क्रत, वस्तुतस्तु एतदेव बहु-कालाद् भारतीयवाड्मये जैनै 'धर्मद्रव्यम्' इतिनाम्ना ग्रहीतं विद्यते ।

ग्रधर्मद्रव्यम् (Medium of rest)

यथा जीवपुर्गलानां गतावपेक्षितम् धर्मद्रव्यं, तथैवैषां स्थितावप्यसाधारण-कारणरूपेणाधर्मास्तिकायस्य कल्पना जैनदार्शनिकं कृता । धर्माधर्मं द्वावेव सदृशौ विद्येते, यतश्च धर्म इवाधर्मोऽपि रू ग-रस-गन्ध-स्पर्शशब्दादिरहितोऽ-मूर्तिक, निष्क्रिय, उत्पाद-व्ययाभ्या परिणमनशीलोऽपि नित्यो विद्यते । परन्त्वनयोः कार्यभेद स्वाभाविकस्तद्यथा --धर्मो यथा जीवपुद्गलानां गता-वसाधारणो हेतुस्तथैवायमधर्मोऽपि जीवपुद्गलाना स्थितावमाधारणकारण-त्वात् स्थितिलक्षणोऽस्ति<sup>34</sup> ।

जीवपुर्गलाना स्थितावयमुदासीनो हेतु वर्तते, यथाहि --व्रक्षच्छाया गच्छन्तं कञ्चन पथिक न बलान स्थापयति, अपितु स्थितेभ्य पथिकेभ्य आश्रयमेव ददाति, यथा च पृथिवी गच्छत पशूत् न गमनान्निवारयति, अपितु तेषां स्थितौ आधारमेव प्रददाति, तथैवायमधर्मोऽपि जीवान् पुर्गलाग्च न तु गमनान्निवारयति, नापि स्थित्ये प्रेरयत्यपितु तेषा स्थितौ वृक्षच्छाया-पृथिवी-वदेवोदासीन साहाय्य प्रकरोति ।

## जैनदर्शने द्रव्यविवेचनम्

जायते । न कस्यचिदपि पृथक्पदार्थस्यावश्यकतात्र वर्तते । कथमन्यैः स्वी-क्तानां पदार्थानामत्रान्तर्भावों भवितुं शक्नोतीत्येतदर्थमेवात्र विवेचनं क्रियते । चार्वाकास्तावत् 'पृथिव्यापस्तेजोवायस्तत्त्वानी'त्यभिदधन्ति । बौद्धदर्शना-पेक्षया च तत्त्वविमर्शः विषयगतविषयिगतभेदेन द्विधा भवति । तत्र विषय-गतापेक्षया 'असंस्कृतधर्मा', संस्कृतधर्माण्चे'ति द्वैविध्यम् जगतः धर्माणां स्वीकृतम् । असंस्कृतस्यार्थश्च---नित्यः, स्थायी, शुद्धः, सहेतुकश्चेति । इमे चासंस्कृतधर्मा. त्रिविधाः—१—प्रतिसंख्यानिरोधः, २—अप्रतिसंख्यानिरोधः. ३---आकाशण्चेति । अत्र प्रज्ञया राग-द्वेषादिवर्माणां पृथक् पृथक् विसंयोगः प्रतिसंख्यानिरोध."। प्रज्ञया विनेव यो निरोधो भवति स खल्वप्रतिसंख्या-अर्थात् स्वभावत एव सास्रवधर्माणां निरोधोऽप्रतिसंख्यानिरोधः निरोध । इति" । आकाशश्चावरणस्याभावः" । संस्कृतधर्मास्तू-रूप-चित्त-चैतसिक-चित्तविप्रयूक्तश्चेति विभेदैश्चतुर्धाः भवन्ति । अत्रावरोधक. पदार्थं रूपः । अस्य पञ्चेन्द्रियाः, तेषा पञ्चविधाः विषया., अविज्ञप्तिश्चेत्यैकादशभेदाः\*\* भवन्ति । इन्द्रियाणां तद्विषयाणाञ्चाघात-प्रतिघाताभ्यामूत्पन्नं चित्तमिति । मन -विज्ञानादीन्यस्य नामान्तराणि" । चित्तेन च सघनसम्बन्धस्थापकः मानसिकव्यापार एव चैतसिको धर्म उच्यते । अयं च षट्चत्वारिंशद्विध." । ये च धर्मा रूपधर्मेषु चित्तधर्मेषु वाऽपरिगणितास्ते 'चित्तविप्रयुक्ता.' इत्यू-च्यन्ते । एते च धर्मा. चतुर्दशविधा. भवन्तीति भ ।

विषयिगतदृष्ट्या च जगतो विभागस्त्रिविध — १-स्कन्धः, २-आयतनं, ३-धातुश्चेति । तत्र स्कन्धाः रूप-वेदना-संज्ञा-सस्कार-विज्ञानभेदेन पञ्च्चधा भवन्ति । मनःसहितानि पञ्चेन्द्रियाणि, तेषा विषयाश्चात्र ज्ञानाधारेण स्वी-कृता । अत एवैषा ज्ञानाधारत्वात् आयतनत्वमित्युक्तम् । अत्र मन आयतना-तिरिक्तेष्वेकादशष्वायतनेषु प्रत्येकमेकैको धर्मः, मन आयतने च चतुष्षष्टि-धर्मास्तिष्ठन्ति । अतएव मन आयतन 'धर्मायतनमि'त्यप्यभिदधति बौद्धाः । बौद्ध-दर्शने धानुशब्दस्यार्थः स्वरुक्षणोऽभिहितः । वसुबन्धुना च तानि सूक्ष्म-तत्त्वानि येषा समूहात् ज्ञानावयवा (षड् इन्द्रियाणि, तेषा षड् विषया., तदुत्पन्नानि विज्ञानानि चेति) अष्टादशविधा भवन्तिः ।

## वैशेषिकाणि द्रव्यारिए

वैशेषिकैश्च द्रव्य-गुण-कर्म-सामान्य-विशेष-समवायाभावाश्चेत्येते सप्तपदार्थाः

इतरदर्शनाभिमतद्रव्याणामन्तर्भावः

स्वीकृताः । अत्रापि च पृथिवी-अप्-तेजो-वायु-आकाश-काल-दिक्-आत्म-मनांसीति नवद्रव्याणि स्वीकृतानि ।

## मीमांसकद्रव्यारिए

मीमांसकाना मतेऽपि न्याय-वैशेषिकवदेव जगतः सत्ता स्वीकृता विद्यते । एतेषु शवरमहोदयै द्रव्य-गुण-कर्म-अवयवानामुल्लेखः स्वभाष्ये" कृतः । प्रभाकरमहोदयैभ्च द्रव्य-गुण-कर्म-सामान्य-समवाय-संख्या-शक्ति-सादृभ्यानां पदार्थत्वेन स्वीकारः 'प्रकरणपञ्चिकाया विहितः" । अत्र षा लक्षणानि भेदाश्च प्राय वैशेषिकसदृशा एव सन्ति । परञ्च कुमारिल्महोदयानुसारं भावा-भावभेदाभ्या पदार्थो द्विविध । तत्र भावश्चतुर्विध — द्रव्य-गुण-कर्म-सामान्य-भेदेन । अभावोऽपि प्राग्-अत्यन्त-ध्वस-अन्योन्यभेदैश्चतुर्विधो भवतीति । अत्र द्रव्यमन्धकारशब्दाभ्या वैशेषिकै स्वीकृतै नवभिश्च सहैकादशविधं सञ्जायते । केचन च सुवर्णमपि पृथक् द्रव्यत्वेनाभिदधति" । किञ्चात्र मुरारिमिश्वैरनयो (प्रभाकर-कुमारिल्यो.) मताद्भिन्न केवलं 'ब्रह्म' एवैकः पदार्थ. स्वीकृत । व्यवहारे तु घट-घटत्व-अनियनाश्रयप्रदेशविशेषादयश्चत्वार एव पदार्था. स्वीकृता (\* । अत्तएवास्मात्यर्वतिभिराचार्ये. ब्रह्मण एवैकप-दार्थत्वेन स्वीकारा इ 'ब्रह्ममोगासे'ति पदेनाभिहितम्'' तन् ।

## सांख्यद्रच्याणि

सांख्यदर्शने तु त्रीण्येव व्यक्त-अव्यक्त-ज्ञाख्यानि तत्त्वानि सन्ति । अत्राव्यक्तं, प्रकृतिः, प्रधान वेत्युच्यते । व्यक्तं त्रयोविशद्विध कार्यकारणपरम्परायाञ्च प्रकृते<sup>:</sup> परिणामस्वरूपं भवति । ज्ञश्चैक एव चेतन पदार्थं पुरुषापराख्य-श्र्वेति ।

## ग्रन्येवां द्रव्यारिए

योगणास्त्रे च केवलमेकमात्रं 'चित्तम्' एव तत्त्वं बुद्ध्यपरनाम्ना स्वीक्रियते । अस्यैव विविधानां स्वरूपाणा तत्र विवेचन विद्यते । अद्वैत (शांकर) वेदान्ते तु केवल 'क्रह्म' 'आत्मा' वैकमात्र तत्त्वम् । शैवदर्शने च केवलं शिवतत्त्व-मेवैकमात्र , परञ्च तदभिव्यक्ताना तत्त्वानामपेक्षया पञ्चविंशतिविधानि यानि साख्यदर्शने न्धूलभूतादय तत्त्वानि तान्येव सन्ति । केवलमयमेव विशेष , यदत्र पुरुष-प्रकृत्यो न साख्यवन्तित्यत्वं, स्वतंत्रत्व वा स्वीकृतमपितु मायापरनाम्नास्या अनित्यत्वं, परतन्त्रत्वञ्च स्वीकृतम् । विशिष्टाद्वैतदर्शने च चित्, अचित् ईश्वरश्चेति त्रीण्येव तत्त्वानि सन्ति । अत्र चित्तत्त्वं जीवात्मा, यश्च देहेन्द्रियमनः-प्राण-बुद्धिभ्य<sup>ः</sup> भिन्न एवास्ति । अयं च बद्ध-मुक्त-नित्यभेदेन त्रिविधः । अचित्तत्त्वं तु जडं, विकारयुक्तं भवति । शुद्ध-मिश्व-शून्यसत्त्वभेदेनेदमपि त्रिविधम् । चिदचित्तत्त्वयोः आधारभूत-मीश्वरतत्त्वमिति ।

द्वैताद्वैतदर्शने च जीवात्मा, परमात्मा प्रकृतिश्चेति त्रीणि तत्त्वानि । एषां परस्परं पृथक्त्वमस्ति । अत्र जीवात्मप्रकृत्योर्न परमात्मानं विना काचित् स्थितिः भवितु शक्नोति । किन्त्वेषां परमात्मन. समुद्रवीचिवदभेदोऽत एवेमेऽ-भेद<sup>«</sup>वादित्वेनापि उच्यन्ते ।

पूर्णप्रज्ञ (द्वैतदर्शन)दर्शनानुसारं दश पदार्थाः—द्रव्य-गुण-कर्म-सामान्य-विशेष-विशिष्ट-अंशी-शक्ति-सादृश्य-अमावश्चेति । एषामवान्तरभेदेषु द्रव्यमेव केवलं विंशद्वित्रं भवति । एवमन्यान्यपि विभिन्नभेदात्मकानि सन्तीति ।

## एषां जैनद्रव्येष्वन्तर्भावः

इत्यं भारतीयदर्शनेषु द्रव्याणां पदार्थाना वा विवेचनस्य स्वस्वबुद्ध्या प्रति-पादकात्मकत्वाद्वैभिन्न्य युज्यत एव । परञ्चैषा पदार्थानां द्रव्याणामन्तर्भावः जैनै स्वोकृतेषु जीव-पुद्गल-धर्माधर्म-कालाकाशेषु कथं सञ्जायत इत्यस्त्यत्र विवेचनीयम् ।

अत्र जैनदृष्ट्या पुर्गलस्य यत्स्वरूपं, तत्र चार्वाकैः स्वीकृतानां चतुर्णामपि भूतानामन्तर्भावः (रूप-रस-गन्ध-स्पर्शात्मकत्वात् पुद्गलस्य) सञ्जायते<sup>с</sup> । तथा च बौद्धैः स्वीकृतानां पदार्थानामाकाशं विहायान्येषामन्तर्भावो जीव-पुद्गलयोरेव भवति । यतश्च तत्र मन.—चित्तेन्द्रियादीना जैनदर्श्वन-दृष्ट्या द्रव्य—भावात्मकत्वात् द्रव्यमनश्चित्तेन्द्रियादीना पुद्गले, भावमन-श्चित्तेन्द्रियाणाञ्चभावात्मकत्वात् जीवेऽन्तर्भावो<sup>८५</sup> जायते ।

यच्च वेदान्तदर्शने (तस्य सर्वासु शाखासु च) केवलं ब्रह्म एव तत्त्वतः **स्वी**⊶ कृतम्, यत्रकुत्रचिच्च मायादीनां वा स्वीकारः, तेषामपि सर्वेषां जीवे पुढ्**गले** वान्तर्भावः सारल्येन सञ्जग्यते । केवलं वैशेषिकैस्तदनु च मीमांस-कैरपि यानि विविधानि तत्त्वानि द्रव्याणि च स्वीकृतानि वर्तन्ते तेषामत्र विशेषेणोपस्थानम् क्रियते, यत्कथं तेषामन्तर्भावो कर्तुं शक्यते ।

## इतरदर्शनाभिमतद्रव्याणामन्तर्भावः

वैश्लेषिकाः खलु पृथिव्यादीनि नवद्रव्याणि स्वीकुर्वन्ति । एष्वाद्यानि चत्वारि द्रव्याणि रूपरसगन्धस्पर्श्नयुक्तान्येव सत्यतः रूप-रस-गन्ध-स्पर्शयुक्तानामेषां जैनदार्शनिके पुद्गले एतत्सामान्यलक्षणयुक्तत्वादन्तर्भावो जायते । दिशस्त्वा-काशेऽन्तर्भावः, आकाशस्य कालस्यात्मनश्च जैनदर्शनेऽपि स्वातत्र्येण द्रव्यत्व-मस्ति । किञ्च, मनस्तु जैनदर्शनदृण्ट्या जीव-पुद्गलपर्यायत्वान्न पृथग्द्रव्या-त्मकत्वं भजते । तद्यथा---द्रव्यमनः, भावमनश्चेति मनसो द्वैविध्यम् । आत्मनो विचार-सरण्या सहयोगि, पुद्गलपरमाणूना च स्कन्धरूपं द्रव्यमन. । आत्मनो हिताहितयोविमर्शे यदुपकरणरूपं तद्द्रव्यमन इति ।

शरीरस्य यस्मिन्नशे आत्मन उपयोगो भवति, तदा तत्र स्थिताः परमाणवोऽपि मन परिणता भवन्ति । विचारशक्तिस्त्वात्मन्येवास्ति, अत. भावमनस आत्मरूपत्वमेव । यथा खलु भावेन्द्रियाण्यात्मन एव शक्तिविशेषरूपाणि, तद्वदभावमनोऽपि नोइन्द्रियावरणकर्मण क्षयोपशमात्प्रकट्यमानाऽऽत्मन एवैका विशेपशक्ति, न तद्व्यतिरिक्त मनोद्रव्यं वर्तते । यद्यपीन्द्रियाणा मनसः सहयोगाभावे स्वस्वविषयग्रहणासमर्थत्वमेवास्ति, किन्तु मनस्त्वेकाक्येव गुणदोपविचारादिव्यापारसमर्थत्वात् निश्चितविषयत्वाच्च सर्वविषयकमेव भवति ।

## वैशेषिका द्रव्यातिरिक्ताः षड्पदार्थाः

वैशेषिकै द्रव्यातिरिक्ताः पड्पदार्थाः----'गुण-कर्म-सामान्य-विशेप-समवाय-अभावा.' अन्येऽपि स्वीकृता । अत्र 'गुणोऽय, गुणोऽप', इत्यात्मकप्रत्ययत्वाद् गुणोऽप्येक. पदार्थ । कर्म-कर्मेति प्रत्ययत्वाच्च कर्माप्येकः स्वतत्रपदार्थः । अनुगताकारप्रत्ययात्मकाः परापररूपाश्चानेके सामान्याः । नित्येषु परमाणुषु, शुद्धात्मषु, मुक्तात्मना मनःमु च परस्पर विलक्षणतावगमार्थं प्रत्येकेष्वपि नित्यद्रव्येष्वेकैक विशेषपदार्थं स्वीकृत । अपृथक्सिद्धाना पदार्थाना सम्ब-न्धाय समवाय आवश्यक । कार्योत्पत्तेः प्राग्वस्तुनोऽभाव प्रागभावः, उत्रत्ते-रनन्तरं भावी विनाशण्च-प्रध्वसाभाव, पदार्थेषु परस्परमन्यस्वरूपस्याभावोऽ-न्योयाभाव , त्र कालिकस्य च संसर्गस्य परस्परमवरोधकोऽत्यन्ताभाव. । इत्थ-मत्र यावन्त. प्रत्यया. पदार्थेषु प्राप्यन्ते, तावन्न एव पदार्थाः वैशेषिकै. स्वी-कृता । अतएव वैशेषिकेभ्य<sup>.</sup> (सम्प्रत्ययोपाध्याय'पदवी यथार्थमेव प्रदत्ता ।

## गुरगादीनामपृथक्पदार्थत्वम्

अत्र जैनदर्शनदृष्ट्या विचारे क्वते सति ज्ञायते, यद्द्रव्यस्वरूपाद्बहिर्न गुणा-

#### जैनदर्शन आत्म-द्रव्यविवेचनम्

दौनां काचित्सत्ता विद्यते । यतो हि, जैनदर्शनदृष्ट्या—द्रव्यं गुणपर्ययवद्-भवति । गुण-क्रिया-सामान्यादयस्तु द्रव्यपर्यायरूपा एव भवन्ति, यतो हि— ज्ञानादिगुणानामात्मनः पृथक्, रूपादिगुणानाञ्च पुद्गलेभ्यः पृथक् न काचित्सत्तावलोक्यते, युक्तिभिः सिद्ध्यति वा । अथ च यदा वैशेषिकैरपि गुण-गुणिनो, क्रिया-क्रियावतोः, सामान्य-तद्वतोः, विशेष-नित्ययोश्चायुतसिद्धत्वं स्वीक्रियते, तदा गुणादीन् परित्यज्य द्रव्यस्य कथं पृथक् सत्तावतिष्ठेत ? द्रव्येभ्यश्च ऋते निराधाराः गुणादयोऽपि कुत्र स्युः ? अतएवानयोः कथञ्चि-त्तादात्म्यसम्बन्धात्, 'गुणसन्द्रावो द्रव्य'भिति' पातञ्जलसिद्धान्तानुसारमपि अपृथक्त्व स्वीकरणीयम् । एतच्च स्वीक्रते न गुणाना पृथक्पदार्थत्वं समर्थनीयं" स्यादिति ।

## क्रियाया श्रपृथक्त्वम्

यथैकमेव द्रव्यमनेकगुणाना पिण्डरूपं भवति, तथैव सक्रियेषु द्रव्येषु तद्भाविन्य: क्रिया अपि तत्पर्यायरूपा एव तिष्ठन्ति, न तु स्वतत्रा पृथक्सिद्धाः, यतश्च क्रिया कर्माणि वा न क्रियावतो. पृथगस्तित्वशालिनो कुत्राप्यवलोक्यन्ते ।

## सामान्यस्यापृथक्त्वम्

एवमेव सामान्यमपि पृथिवीत्वादिभिन्नद्रव्यवतिसद्शपरिणामरूपम् । न किञ्चिदेक, नित्य, व्यापकं वा सामान्यम् मुक्तापिहितसूत्रवद्द्रव्येष्व-वलोक्यतेऽपितु येषु द्रव्येषु येन रूपेण साद्दश्यं प्रतीयते, तदेव द्रव्याणां सामा-न्यत्वेन स्वीक्रियते । तच्च सामान्य न केवल बुद्धिकल्पितमपितु सादृश्यत्वा-द्वस्तुनिष्ठम्, वस्तुवदेवोत्पादव्ययणाली च वर्तते इति ।

# विशेषस्यापृथक्त्वम्

यथा खलु सर्वेपामपि द्रव्याणां पृथक्पृथक्स्वतंत्रास्तित्वमस्ति, तथा तत्र स्वा-स्तित्वहेतुको विलक्षणप्रत्ययोऽपि भवितुमर्हति । यथा खलु विशिष्टाना पदा-र्थाना स्वरूपेणैव सिद्धत्वात् न तत्र विलक्षणप्रत्ययोत्पादकाः अन्येऽपि विशेषाः आवश्यका भवन्ति, तथैवात्र द्रव्याणा स्वस्वरूपेणैव विलक्षणप्रत्यये स्वीकृते सति न विशेषाख्यस्य कस्यचित्पदार्थस्य स्वतत्रावश्यकता प्रतिभातीति ।

## समवायस्यापृथ<del>वत्व</del>म्

अवयवावयविनोः, गुण-गुणिनोः, क्रिया-तद्वतोश्च यः समवायसम्बन्धो जायते

### इतरदर्शनाभिमतद्रव्याणामन्तर्भावः

तत्तयोरेव पदार्थयोः पर्यायरूपो भवति । यथा ज्ञानस्यात्मनि समवायसम्बन्धः । अत्रायमभिष्रायो—यज् ज्ञानं, तस्य समवायसम्बन्धश्वोभावपि ज्ञानस्यैव सम्पत्तिरूपौ स्तः, न तद्भिन्ना ज्ञानस्य तत्समवायसम्बन्धस्य वा काचन् स्वतंत्रा सत्ता विद्यते । द्वयोः पदार्थयोर्यः कश्चनापि सम्बन्धः संस्थापितो भवति, सः स्वसम्बन्धिनोः पर्याययोर्विशेषरूप एव भवितु शक्नोति । यथा द्वयोर्यु तसिद्धयोः पदार्थयोः संयोगः प्रत्येकमवतिष्ठते—एकस्यान्यस्मिन्, अन्यस्य चापरस्मिन् । अर्थात् संयोगः प्रत्येकनिष्ठोऽपि द्वाभ्यामेवाभिव्यक्तो भवति । इत्थमत्र न समवायस्य पृथक् सत्ता आवश्यिकी" ।

### ग्रभावस्यापृथक्त्वम्

कस्यचिदपि वस्तुनो सत्ताया अभाव तस्याभाव इत्युच्यते । स च प्राक्-प्रध्वंस-अत्यन्त-अन्योऽन्यभेदाच्चतुर्विधो भवति । अत्र जैनदर्शनद्य्य्य्य्य्येकस्यापि द्रव्यस्य पूर्वपर्यायस्तस्य प्रागभावरूपः, उत्तरपर्यायदेच प्रध्वसाभावरूप एव भवति । प्रतिनियतस्वस्वरूपश्चान्योऽन्याभाव<sup>-</sup>, अससर्गीयरूपश्चात्यन्ताभावो भवति । इत्थमभावो भावान्तररूप एव जैनदर्शने स्वीकृतो विद्यते । न च सः स्वतत्र कश्चन् पदार्थ. । यथैकस्य द्रव्यस्य स्वरूपस्थितिरेव पररूपस्याभावोऽथ चैकस्यैव द्रव्यस्य द्वयो पृथक्पर्याययोः परस्परमभाव-व्यवहार इतरेतराभाव-स्तथा च द्वयोई व्ययोः परस्परमभावोऽत्यन्ताभाव. इत्युच्यते । एषा विस्तृत विवेचन पूर्वमेव मया कृतम् । अतोऽभावस्यापि न पृथक्पदार्थरूपेण काचन आवश्यकता द्रव्य-व्यवस्थाया प्रतिभाति । इत्थ गुणादयो न पृथक्सत्ताका. स्वतत्रपदार्था , अपितु द्रव्यपर्यायरूपा एव, भिन्नप्रत्ययाधारेण पदार्थव्यवस्था-स्वीकारे पदार्थानामानन्त्यमेव सम्भाव्यतेऽतो नेद समुचितम् ।

## ग्नवयवावयविनोरपृथवत्वम्

#### जनदर्शन आत्म द्रग्य विदेधनम्

आगच्छति, अपितु मृत्परमाणूनामाकार-पर्याय-प्रकारेषु क्रमिकैः परिणामैरेव घटकार्याणि जायन्ते । इत्थञ्च घटव्यवहारस्य सङ्गतिरपि जायते<sup>०</sup> ।

अस्यायमेवाभिप्रायः — यत्परमाणुः स्वतंत्रास्तित्व-परिणामयुक्तोऽपि सामूहिके परिणामे स्वीयं परिणमनं विलीयते । अथ चेयं परिणमनसन्ततिः यावदवयव-भूतेषु परमाणुषु प्रचलिता तिष्ठति, तावत्तस्य पदार्थस्य स्थितिरपि सदृशी-तिष्ठति । किन्तु यदा परमाणुभिः पूर्वोक्त्या सामुदायिकसन्तत्या सहयोगः प्रारभ्यते, तदा सामूहिकाभिव्यक्तौ न्यूनत्व-शिथिलत्व-जीर्णत्वादिरूपैवैविध्यं संदृश्यते । अतएव, मूलतो गुणपर्यायाणा य आधारभूतस्तिष्ठति, स एव द्रव्यत्वभाग्भवति, तस्यैव सत्ता द्रव्यरूपेण स्वीकरणीया<sup>९</sup> । विभिन्नद्रव्याणाञ्च ये सदृश-विसदृशपरिणामा., न ते स्वातंत्र्येण द्रव्यसज्ञाभाग्भवन्तीति ।

यैश्च परमाणुभिर्घटो घटते, तेषु परमाणुषु निरंशावयविनोर्घटस्य स्वीकारेऽ-नेके दोषा समायान्ति । यथा हि निरशोऽवयवी स्वीयेष्ववयवेषु किमेकांझेन तिष्ठति, सर्वात्मना वा ? यद्येकदेशेन, तदा यावन्तोऽवयवास्तावन्त एवाव-यविनो प्रदेशा स्वीकरणीया । सर्वात्मना चेत्तहि—अवयवसंख्याका एवाव-यविनोऽस्युः । यद्यवयवि निरंशस्तदैकस्मिन्नवयवे क्रियात्वे सति सम्पूर्णेऽ-प्यवयविनि क्रिया स्वीकर्त्तव्या, अवयविनोनिरंशत्वात् । यद्यवयवि पृथक् स्वीक्रियेत, तर्हि नियतभारात्मकै. सूत्रैः निमित वस्त्रमवयविभारयुक्तं भारा-धिकत्व भजेत् । परं नैताद्दश. दृश्यते, तथा च वस्त्रस्यौकांशस्य विदीर्णे सति पुनस्तावन्मात्रिकेषु परमाणुषु नवीनस्यान्यस्यावयविन उत्पत्तिः स्वीकृते सति कल्पनागौरवः, प्रतीतिबाधा चोत्पत्स्यते, यतो हि प्रतिक्षणमेव वस्त्रस्यापचय उपचयो वा जायते, तदा च प्रतिक्षणमेवावयविनो विनाशस्तदनन्तरञ्चान्य-स्योत्पादोऽप्यवश्य स्वीकरणीय स्यात् । अतो नावयवेभ्यः पृथगवयविनो सत्ता<sup>53</sup> विद्यते इति ।

अथ च ये—परमाणव स्थूलघटादिरूपेण परिणतास्ते स्वीयां परमाण्ववस्थामेव परित्यज्य घटावस्थामधिगता । तेषामियं घटस्कन्धरूपावस्था न कस्यचिन्न-वीनस्य द्रव्यस्यास्त्यपितु तेषा परमाणूनामेव समुदायात्मिकावस्थोत्पद्यते । यद्यत्र परमाणवः सर्वथा स्कन्धावस्थातः पृथक्रूपा एव स्वीक्रियन्ते, तदैकः परमाणुः यथा न चक्षुषावलोक्यते, तथैव सहस्रानामपि परमाणूनां सामीप्या-तिशयेऽपीन्द्रियगोचरत्वमसिद्धं स्यात् । स्कन्धावस्थायां तु तेषामद्दयतां परित्यज्य दृश्यता स्वीकरणीयव ।

#### इतरदर्शनाभिमतद्रव्याणामन्तर्भावः

कस्यचिदपि वस्तुनो इढत्वं शिथिलत्वं वा तद्घटकावयवानां इढ-शिथिल-बन्धाश्रितं भवति । तद्यथा----लौहस्कन्घावस्था प्राप्य त एव परमाणवो इढाः, चिरस्थायिनश्च भवितु शक्नुर्वान्त, ये खलु तूलावस्थाया मृद्वचिरस्थायिनश्च जायन्ते । इद सर्वमपि तेषा परमाणूनां बन्धप्रकारहेतुकमेव भवतीति ।

यद्यपि पुद्गलपरमाणुषु सर्वा अपि शक्तयो विद्यन्ते, परं विभिन्नेषु स्कन्धेषु तासां न्यूनाधिकरूपेणानेकविधो विकासः सञ्जायते । यथाहि—घटे जलप्रहण-सक्तिः, न तु पटे, परमाणवस्तु द्वयोरेवैकदृशाः सन्ति । अथ चेमे एव पर-माणव एकत्र (चन्दनावस्थाया) शीतलत्व भजन्तस्तिष्ठन्ति, यदा ह्यग्निनि-मित्तेनान्यत्राग्निसदृशा सम्भूय काष्ठाद्यग्निरिव दाहकत्वमप्युपगच्छन्ति । इत्थं पुद्गलपरमाणूनां न्यूनाधिकसम्बन्धं रुत्पद्यमानाना परिणामाना न काचन संख्या, नाप्याकारप्रकाराः निर्धारिता सन्ति ।

### द्रव्याद् गुणपर्यायाणामपृथवत्वम्

सामान्येन द्रव्यमखण्डमेव भवति, किन्तु सहभाविनामनेकगुणानामभिन्न-आधारोऽपि भवति, अतस्तस्मिन् गुणकृतो विभागोऽपि सम्भाव्यते' । यथैक. पुद्गलपरमाणु. रूपरसगन्धस्पर्शाद्यनेकगुणाना युगपदेवाधारभूतस्तिष्ठति । प्रत्येकमपि द्रव्ये प्रतिक्षण परिणामयुक्तेऽपि द्रव्येण कथञ्चित्तादात्म्य-सम्बन्धाऽर् विद्यतेऽतएव द्रव्याःगुणस्य पृथक्करणाशवयत्वात् स तदभिन्न.'' । सज्ञा-सख्या-प्रयोजनादिभेदैम्तु तस्य पृथकिरुपणक्षमत्वात्तद्भिन्नोऽपि भवति । अनया दृष्ट्या च द्रव्ये यावन्तो गुणास्तावन्त एव प्रतिक्षणिका उत्पादव्यया. । प्रत्येकमपि गुणो स्त्रीय पूर्वपर्शयं परित्यज्योत्तरपर्यायमधि-गच्छति, परञ्च तेपा पर्यायाणामपृथक्त्वाद् द्रव्यसत्तयैकत्वम् । सूक्ष्मेक्षयाव- यदा च पुद्गलाणौ रूपो स्वीयं नवीन पर्यायं ग्रहणाति, तदा रस-गन्ध-स्पर्शा-दयोऽपि परिवर्तिता. भवन्ति, इत्य प्रत्येकमपि द्रव्ये प्रतिसमयं गुणकृतानेका उत्पादव्ययाः जायन्ते, ये च गुणस्य सम्पत्ति (Property)—स्वरूपाः सन्ति ।

किञ्च, रूप-रस-गन्ध-स्पर्शादीना गुणाना न परमाणौ काचन् सत्ता विद्यते, इत्यप्यन्यतरः पक्ष<sup>.</sup> । परमाणुस्तु एतादृशोऽविभागिपदार्थः, यच्चक्षुरादीन्द्रि-यैरपि तस्मिन् रूपादीना न प्रतीतिर्भवतीति ।

यद्यप्ययं सर्वसिद्धः सिद्धान्त , यदिन्द्रियाणि तु गुणग्राहकानि एव भवन्ति, न तु तदुत्पादकानि । यथा कञ्चनाम्रफलं दृष्ट्वेव तस्मिन् रस-गन्ध-स्पर्शादी-नामभावो न प्रतिपादयितु शक्यते, यतरचानाझातेऽपि गन्धोऽनास्वादितेऽपि रसोऽस्पृष्टेऽपि स्पर्शस्तस्मिन् विद्यत एवेति दैनिकानुभवप्रतीति । एवमेवा-त्मन्यपि ज्ञान-सुख-शक्त्याद्यनेकगुणाना युगपदेव सद्भाव. प्राप्यते । एषा प्रतिक्षण परिवर्तितेऽप्यात्मनाविच्छिन्नत्व तिष्ठति । अतएव गुणा. सहभा-विनोऽन्वयिनश्च । पर्यायाश्च क्रमभुवो व्यतिरेक्णिश्च सन्तो गुणाना विकारा (परिणामा.) एव भवन्ति । एकस्मिन् चिद्द्रव्ये यस्मिन् क्षरो ज्ञानपर्यायस्त-स्मिन्नेव क्षरो दर्शनसुखाद्यनेकगुणा अपि स्व-स्वपर्यायै परिणमन्ति ।

यद्यप्येषु गुणेष्वेकञ्चैतन्य एवानुस्यूतो भवति, परं स चिट्गुण. स्वयं निर्गु णो न गुणरूपेण प्रतिभासते, यतक्ष्च गुणाना स्वीया स्थितिः पृथगेव भवति । इमे एकात्मका गुणपर्याया एव द्रव्याभिधानाः । नैभ्यो पृथक् कञ्चनापि स्वतत्र. पदार्थो विद्यतेऽपित्वेषां गुणपर्यायाणा तादात्म्यरूप एव भवति ।

इत्थं प्रत्येकमपि चेतनेऽचेतने वा पदार्थे गुणपरिणामोत्पन्ना अनेके उत्पाद-व्यया. स्वाभाविका , द्रव्य च तेष्वखण्डसत्तात्वेन`' तिष्ठति । गुणस्तु प्रतिक्षण येन केन वा पर्यायेण परिणमत्येव । एताद्द्याइचानेके गुणा अनन्तकालं यावद्यया अखण्डसत्तयानुस्यूता भवन्तस्तिष्ठन्ति, सा सत्तैव 'द्रव्य'मित्युच्यते ।

### गुरास्य द्रव्यत्वखण्डनम्

द्रव्यस्यार्थः---क्रमभाविपर्यायाणामधिगमनम् । इत्थं गुणस्याप्यनेनार्थेन द्रव्यत्वं

इतरदर्क्षनाभिमतद्रव्याणामन्तर्भावः

सम्पद्यते, क्रमभाविपर्यायेष्वनुस्यूतत्वात् । किन्त्विदं द्रव्यत्वमुपचारत एवं न तु प्रामुख्येन सिंध्यति । यद्यपि द्रव्येण तादात्म्यत्वादपि गुणस्य द्रव्यत्वमुपपद्यते, परमत्र द्रव्यस्योत्पाद-व्यय-ध्रोव्यात्मकत्वात् (न तु केवलमुत्पाद-व्ययत्वात्) न गुणानां परिपूर्णद्रव्यत्वम् । यतो हीमे गुणाः वस्तुतः द्रव्यांशा एव सन्ति, न तु द्रव्याणीति ।

इत्यं गुणपर्यायेष्वविच्छिन्न तादात्म्यस्थापकं, स्वीयेषु प्रत्येकमपि प्रदेशेषु सम्पूर्णगुसत्ताया आधारभूतञ्च यत्तदेव द्रव्यमित्युच्यते<sup>९</sup>। स्वीयेषु गुरोषु पर्यायेषु च याद्द्श तादात्म्यमनेन संस्थाप्यते, ताद्द्शं तादात्म्यं न पृथक्-सिद्धयोर्द्रव्यगुणयोर्गुं णपर्याययोर्वा भवितु शक्यते इति ।

# 'स्याद्वादस्तदीयं व्यवस्थानियामकत्वञ्च'

स्याद्वादो जैनदर्शनस्य हृदयम्, भारतीयदर्शनानाञ्च संयोजकमेकं सूत्रमतएव जैनदर्शनीयचिन्तनधारायामस्य विशिष्टं स्थान विद्यते । अस्य बीजानि सहस्राब्देभ्य प्रागेव जैनागमेधूत्पाद-व्यय-ध्रौव्यरूपेणास्तिनास्त्यवक्तव्यरूपेण, द्रव्य-गुण-पर्याय-रूपेण, सप्तनयादिरूपेण च प्रकीर्णानि सन्ति । समन्तभद्र-सिद्धसेनादिजैनदार्शनिक. सप्तभङ्गादिरूपेण च प्रकीर्णानि सन्ति । समन्तभद्र-सिद्धसेनादिजैनदार्शनिक. सप्तभङ्गादिरूपेण ताकिकपद्धत्या तस्मै व्यवस्थितमेकं स्वरूप प्रदत्तम् । ततश्चानेकराचार्यरेनमुद्दिश्य सुबहुवाड्मयस्य रचना कृता, याद्यापि स्याद्वादस्य गौरवं प्रकटयस्तिष्ठति । विगतपञ्चदश्शशताब्दीतः स्या-द्वादो दार्शनिकजगत एक. सजीव. पक्षो वर्तते ।

साम्प्रत क<sup>.</sup> स्याद्वाद. ? का च तत्परिभाषा ? जीवन-व्यापाराय च तस्योप-योगोऽपि कीदृश. ? इत्यादिप्रश्नानामेवात्र सक्षेपतः पर्यालोचन क्रियते ।

### स्याद्वादस्यार्थः

'परस्पर विरुद्धधर्माणा विवक्षावशान्मुख्यगौणत्वेन समन्वयः स्याद्वादः' अयमेव स्याद्वादस्यार्थः'' । यथैकस्य न्यायाधीशस्य सूक्ष्मेक्षया निष्पक्षनिर्णयरूपं महत्वपूर्ण कार्य, तथैव विभिन्नाना विचाराणा समन्वयार्थ तदेव कार्य स्याद्वादस्य विद्यते ।

स्याद्वादपदे 'स्यात्' 'वाद' पदयोस्संयोग. । तत्र स्याच्छब्दस्यार्थः----'अपेक्षा' 'इष्टिं'र्वा, वादशब्दस्यार्थं ----'सिद्धान्तः' 'मन्तव्यो' वास्ति । द्वयोरपि शब्दयो. समुदितोर्ऽ्यः 'सापेक्षसिद्धान्तः', सः सिद्धान्तः यत्रापेक्षावध्यिकी भवति ।

#### जैनदर्शन आत्म-द्रव्यबिदेचनम्

6٥

'म्रनेकान्तवादः', 'अपैक्षावादः', 'कथञ्चिद्वद्वादः' 'स्याद्वादश्चे'त्यादयोऽस्य नामा-न्तराणि । अत्रानेकान्तवादे स्याद्वादे चायमेव सूक्ष्मो भेदो यदनेकान्तो वाच्योऽ-नेक्धर्मात्मकोर्ऽ्थः, स्याद्वादस्तु वाचकः, तदभिव्यञ्जिका भाषापद्धतिः ।

## स्याद्वादस्य परिभाषा

अस्य परिभाषा स्याद्वादविज्ञैराचार्येरित्थं कृता विद्यते स्वापरेषु विचारेषु, मतेषु, वचनेषु, कार्येषु च तन्मूलकापेक्षानामवधानं 'स्याद्वादः' । एतामेव परिभाषां स्पष्टयन्नमृतचन्द्राचार्येरभिहितम्---

## 'एकेनाकर्षन्ती इलथयन्ती वस्तुतत्त्वमितरे**ए।** ग्रन्तेन जयति जैनी नीतिर्मन्थान-नेत्रमिव गोपी॥'<sup>°</sup>

अष्टसहस्त्र्यामीद्द्यी परिभाषा ंविद्यते--- 'प्रत्यक्षादिप्रमाणाविरुद्धानेका<mark>त्मक-</mark> वस्तुप्रतिपादकः श्रुतस्कन्धात्मको स्याद्वाद ' इति ।

## स्याद्वादे सप्तभङ्गाः

अस्य स्याद्वादस्यानेकान्तवादस्य वाभिव्यञ्जनाय जैनाचार्येरेका पद्धतिनि-धारिता विद्यते, सा पद्धतिरेव 'सप्तभङ्गी'तिपदेन व्यवह्रियते । सप्तभङ्गेः परिभाषा स्याद्वादविज्ञ रेकस्वरेऐोयमेव स्वीक्रियते—'प्रश्नवशादेकत्र वस्तुन्य-विरोधेन विधि-प्रतिषेधकल्पना सप्तभङ्गी'' 'सप्तानां भङ्गानां समाहारः सप्तभङ्गी' इति वा ।

यत्तश्चैकत्रवस्तुनि सप्तविधाः संशया जायन्ते, वस्तुनि सप्तधर्माणां प्रमाणतः सिद्धत्वात् । अतः सप्तविधसंशयोत्पन्नानां प्रश्नानां तदपेक्षया प्रतिपादनात् सप्तविधोत्तरवाक्याना समाहार एव सप्तभङ्गीपदेनोच्यते ।

अत्र ेषु सप्तविधेष्वपि वाक्येषु विधि-प्रतिषेधार्थमेवकारप्रयोग आवश्यकः । तथा च प्रत्येकस्यापि भङ्गस्य कथञ्चित्त्—अपेक्षात्मकत्वात्, पूर्व 'स्यात्' शब्दस्य प्रयोगस्यावश्यकता स्यादन्यथा घटः पटोऽपि स्यादिति । ते च सप्तभङ्गाः यथा—

```
(१) स्यादस्त्येव घटः ।
```

```
(२) स्यान्नास्त्येव घटः ।
```

- (३) स्यादस्ति-नास्त्येव घटः ।
- (४) स्यादवक्तव्य एव घट. ।
- (१) स्यादस्त्यवक्तव्य एव घटः ।
- (६) स्यान्नास्त्यवक्तव्य एव घटः ।
- (७) स्यादस्ति नास्त्यवक्तव्य एव घट ।

अत्र प्रथमे भङ्गे घट. स्वद्रव्य-क्षेत्र-काल-भावापेक्षया 'घट' एवास्ति, न तु पट'। द्वितीये च भङ्गे 'घट.' परद्रव्यक्षेत्रकालभावापेक्षया (पटद्रव्य-क्षेत्र-काल-भावापेक्षया) नास्त्येवेत्युक्तम् । अथ च तृतीये भङ्गे घटः स्वद्रव्य--क्षेत्र-काल-भावापेक्षया तु विद्यत एव, किन्तु पटद्रव्य-क्षेत्र-काल-भावापेक्षया (परद्रव्य-क्षेत्र-काल-भावापेक्षया) तु नास्त्येव, अतः द्वयोरपि द्रव्ययोर्क्रमश एकत्र विवेचनेऽयं भङ्ग समुपजायते । किन्तु द्वयोरपि स्वपरद्रव्ययोरेककाला-बच्छेदेन विवेचनाशक्षयत्वात् चतुर्थो भङ्गः सिट्ध्येत । मूल्तस्तु-अस्ति-नास्ति-अवक्तव्यण्डचैते त्रय एव भङ्गा सन्ति । शेषार्थ्वेषां सम्मिथणादेव सिध्यन्ति । घटस्य स्व-द्रव्य-क्षेत्र-काल-भावापेक्षया, तथा च घटपटयोरेककालावच्छेदपेक्षया वक्तुमशक्यत्वात् पञ्चमोऽपि भङ्ग सञ्जायते । तथा च घटे पटरूपपरद्रव्यस्य द्रव्यक्षेत्रभावापेक्षया, घटपटयोरचैककालावच्छेदकापेक्षया च वक्तुमशक्यात् 'नास्त्यवक्तव्यमि'ति पष्ठो भङ्ग, तथा च सप्तमो भङ्ग --क्रमश घट-पटयो-विवेचनात् तथा च द्वयोरेकदेव विवेचनाशक्यत्वात् सिध्यति ।

### स्याद्वादे एवकारप्रयोगः

अत्र 'एव'कारस्य प्रयोगो घटे घटत्वस्य ज्ञापनार्थमेव प्रयुक्तो विद्यते । यद्य-त्रै वकारस्य प्रयोग आवण्यक न स्यात्तदा घटो यथा स्व-द्रव्य-अत्र-काल-भावापेक्षयास्ति, तथैव परद्रव्य-क्षेत्र-काल-भावापेक्षयापि सत्वात् पटोर्ऽपि स्यादतोऽव्यवस्थानिवारणायात्रै वकारप्रयोग आवश्यक ।

### स्याद्वादे स्याच्छब्दप्रयोगः

किञ्चात्र य स्याच्छब्दस्य प्रयोग, म खलु वाक्येष्वनेकान्तद्योतनार्थमेव<sup>र</sup> प्रयुज्यते । येनेकस्या कस्याश्चिदपि विवक्षाया बोधो भवति, वस्तुनोऽनन्त-धर्मात्मकत्वात्तत्रानन्ता विवक्षा अपि सर्वदा तिष्ठन्ति । अतस्तत्र न काचि-दन्या द्योत्यार्थभिन्नापेक्षावगम्येत इत्येतदर्थं स्यात्कार प्रयुज्यते ।

### सुस्पष्टत्वं सहजगम्यत्वञ्च स्याद्वादस्य

इद तु मया पूर्वमेवोक्त, यदयं स्याद्वादसिद्धान्त. भारतीयदर्शनानां संयोजक-

मेकं सूत्र विद्यते । अस्यायमभिप्रायः यद्भारतीयैस्तु स्याद्वादस्य सापेक्षत्त्वं सहजतया स्वीकृतमेव, किन्तु पाश्चात्यैरपि विद्वद्भिरस्योपादेयत्वादेनं सुबहु-महत्वं प्रदत्तम् । अतएव पाश्चात्यैः भारतीयैश्च कैश्चिद्विद्भिरस्य सुस्पष्टत्वं, सहजत्वं कठिनत्वं च प्रतिपादयितु स्वलेखनी साधिता ।

यद्यप्येनं सिद्धान्तमुद्दिश्य शङ्कराचार्यमहोदयैर्यदालोचितं, तद्विषये भूतपूर्व-प्रयागविश्वविद्यालयस्योपकुलपनिभि. डा० गङ्गानाथझा महोदयैर्जिखितम्''---'यस्मात्कालान्मया शङ्कराचार्येविधत्तं जैनसिद्धान्तस्य खण्डनमधीतं, तस्मा-त्कालात् ममायं विश्वासः समुत्पन्न', यदत्र बहु (ज्ञानं) वर्तते, यद्वेदान्त-विज्ञैराचार्यैर्ने सम्यग्ज्ञातम् । यच्चाद्यावधिपर्यन्तं मया जैनदर्शनज्ञानमजितं, तेनाहं दढेन विश्वासेन कथितु शक्नोमि, यत् शङ्कराचार्यमहोदयैर्यदस्य मौलिकग्रन्थानामवलोकनाय कष्टः कृत.स्यार्त्ताहं तेभ्योऽप्यत्र विरोधाय नाव-काश स्थात् ।'

अनेन विवेचनेनेदमेव ज्ञायते यत् शङ्कराचार्यमहोदयैरस्य जटिलपक्षमेवाव-लोकितम् यच्च विश्वप्रसिद्धम् । यतश्चात्र एकस्मिन्नेव वस्तुन्युत्पाद-व्यय-ध्रौव्याणा परस्पर विरुद्धधर्माणा सद्भावो कथं जायते ? इत्येवास्य जटिलतां प्रामुख्येनाभिदधाति । वस्तुन उत्पाद-व्यय-ध्रौव्ययुक्तत्वमेवोद्दिश्य बहुभिरा-चार्येरस्य जाटिल्यस्य विवेचन कृतम् । किन्तु जैनदार्शनिकैरपि यदैतज्ज्ञातं-यद्वस्तुनि परस्परविरुद्धधर्माणामेकत्रोपस्थिति. न सामान्यजनेनावगम्या, तदा तैरस्येयत्सारल्येन विश्रलेषण कृत यत् बालोऽपि तमनायासमेवावगच्छत् ।

### स्याद्वादस्य त्रिगुणात्मकता

:

कश्चन् स्वर्णकार, स्वर्णकल्शमेकं भित्वा स्वर्णमुकुटं निर्मातु सलग्नस्तदैव तत्पार्श्वे एक. स्वर्णघटार्थी, अन्यश्च स्वर्णमुकुटार्थी, अपरण्च स्वर्णार्थीति त्रयो क्रेतारः समागच्छन् । तत्र स्वर्णकारस्य प्रवृत्ति दृष्ट्वा प्रथमेन कष्टमनुभूतम्, यतोहि स स्वर्णघटार्थ्यासीन्, स्वर्णकारश्च घट भिद्यमानः । अन्यस्तु हर्षमगच्छत्-यतोहि-स्वर्णकारस्तदा स्वर्णकल्ञां विभेद्य स्वर्णमुकुटनिर्माण सलग्न आसीत् । स क्रेतापि स्वर्णमुकुटाभिलाष्यासीन् । अपरश्च स्वर्णार्थी न तु शोकं, नापि हर्षमगच्छदपितु माध्यस्थभावेनैव स्वर्णकारप्रवृत्तिमवलोक-यन्नतिष्ठत् । यतश्च सः स्वर्णार्थासीत् । घटस्य सत्वे विनाशानन्तरं मुकु-टौत्पत्तौ चोभयत्रापि स्वर्णस्य तदीप्सितस्य सत्वात् न शोकप्रमोदावस्था तस्य सञ्जाता । अतस्तस्य मनसि न तु शोक एव जातः नापि हर्ष. ।

#### स्याद्वादस्तवीयं व्यवस्थानिबामकत्वञ्च

सस्यायमेवाभिप्रायः ---यदेकस्मिन्नेव पदार्थे (स्वर्णे) एककालावच्छेदेनेवैको विनाशं, अन्य उत्पत्ति, अपरश्च ध्रौग्य यथा पश्यति तथैव प्रत्येकमपि वस्तु परस्परविरुद्धधर्मात्मकं त्रिगुणात्मकत्वं'' स्वभावेनेव भजते । इमा एव परस्पर-विरुद्धधर्माणां सकारणस्थितयः । अतएव वस्तुषु नानापेक्षाभिर्विरोधिधर्मास्तु तिष्ठन्त्येवेति ।

इदमस्त्यस्य सहजत्वम् । किन्तु एतस्मादपि सहजतर<sup>.</sup> मार्गे गच्छतोऽपि जनान-वबोधयितुमयं मार्गे आचार्येः प्रकटित. । केनापि जनेन राजपथे गच्छन्तमाचार्यं इष्ट्वा पृष्टं, कः भवता स्याद्वाद. ? आचार्येः कनिष्ठामनामिकाञ्च तदभिमुखं प्रसार्योक्तम्—अनयो कतरा दीर्घा ? तेन जनेनोक्तम्-अनामिका । पुन-रचाचार्ये. कनिष्ठिकामपसृत्य मध्यमा च प्रसार्याभिहितम्—अनयोः कतरा लघ्वी ? उत्तरितं तेन जनेन-अनामिका । तदाभिहितमाचार्येण संतुष्टमनसा-यद् यथाभवन्त<sup>.</sup> एकामेवाङ्गुलिका दीर्घेति लघ्वीति चापि कथयन्ति, तथैवायं स्याद्वादोऽपि परस्परविष्ट्वधर्माणामेकत्र स्थापक<sup>.</sup> सिद्धान्त. । इयमेवास्य सहजगम्यता सुस्पष्टता च, या सर्वेषामपि शेमूषीमताम्मनासि आकर्षयति ।

### स्याद्वादस्य नयापेक्षत्वम्

स्याद्वादसिद्धान्ते नयाना बहुमुखी विवक्षा वर्तते । यतश्च यस्य कस्यचिदपि पदार्थस्य स्याद्वादेन योऽर्थ प्रविभक्तो भवेत्तस्यैव नया व्यञ्जका भवन्ति,'\*\* नीयते-साघ्यते, गम्यमानोऽर्थो येनेति व्युत्पत्यात्मकत्वात् । इमे च नयाः सप्तविधा भवन्ति । एष्वेव स्याद्वादस्य सप्तभङ्गानां वाधारः स्थितो विद्यते, ते च नया यथा---

१. नैगमः

'अर्थस्य सकल्पमात्रग्राही नैगमो नय.''' । अथवा 'देशसमग्रग्राही नैगम.' इति । यथा खलु कश्चन् पुरुष प्रस्थनिमित्तं वनात् काष्ठ समानेतुं परशुहस्तो गच्छति । तत्र कोऽपि पृच्छति, कुत्र भवान् गच्छति ? स उत्तरति—प्रस्थ-मानेतुं । अत्र काष्ठेन निर्मितं द्रव्यविशेषमेव प्रस्थसंज्ञं भवति, न तु केवलं काष्ठमेवाथ चात्र तदर्थ काष्ठमप्यानेतु सः गच्छन्नस्ति, अतो नात्रायमुचितः समाहित. । किन्त्वत्र तेन प्रस्थनिर्माणाय कृतसंकल्पत्वादेवेदमुत्तरं दत्तम् । अतएवात्र नैगमनयापेक्षयायं व्यवहार उचितः ।

## २. संग्रहः

'स्वजात्यविरोधेनेकत्वोपनयात् समस्तग्रहणं संग्रहः''' इति तत्त्वार्थराजवार्तिके उक्तम् । इदमेव किञ्चित् झब्दभेदेन प्रमाणनयतत्त्वालोकेऽप्वभिहितम् 'सामा-न्यमात्रग्राही संग्रहः''' । तथात्र तत्त्वार्थभाष्ये तु पदार्थानां सामान्यविशेषोभय-विधधर्माणां संग्रहणादेकस्य कस्यचित्सामान्यस्य स्वीकरणमेव संग्रहत्वेन स्वीकृतम् । तद्यथा—'अर्थानां सर्वेकदेशसंग्रहण संग्रहः''' इति तथाहि—यथा 'सत्' इत्युक्ते सत्तासम्बन्धेन ग्राह्यानां द्रव्यगुणकर्मादिसर्वेषामपि तत्त्वाना ग्रहणं भवति, यथा च द्रव्यमित्युक्ते जगतिस्थितानां सर्वेषामपि पदार्थानां निरबशेषेण ग्रहणं भवति, तथैव संग्रहनयेन कस्यचिदपि निर्विशेषस्य पदार्थस्य सामान्येन ग्रहणं भवतीति ।

### ३. व्यवहारः

अयं व्यवहारनय संग्रहनयेन ग्रहोतमर्थ विधिपूर्वकमवहरति, अतएवास्येदं सार्थकं नाम । इदमेव तत्त्वार्थराजवार्तिके<sup>ve</sup> स्वीकृतम् । तथा च यः खलु सामान्यस्य निराकरणपूर्वकं विशेषेण व्यवहरति स एव व्यवहार इति विशेषा-वश्यकभाष्यवृत्तावुक्तम्<sup>vev</sup> । तद्यथा---संग्रहेण ग्रहीते सदर्थे द्रव्यत्वं गुणत्व-ञ्चास्ति । तत्र च द्रव्यान्तः जीवोऽजीवश्चापि भवति । एव प्रकारकं विभाजनं येन विधिपूर्वकं क्रियते स एव 'व्यवहार', इति पदवाच्यो भवति ।

### ४. ऋजुसूत्रः

यथा ऋजुसूत्रपातस्तथा ऋजु प्रगुणं सूत्रयति तन्त्रयति<sup>11</sup> "-ऋजुसूत्र इति भट्टा-कलुङ्कः । तत्त्वार्थभाष्यकृतश्च-सतां साम्प्रतानामर्थानामभिधानपरिज्ञानम्-ऋजुसूत्रः,<sup>11</sup> इति । किन्त्वत्रान्येराचार्येरपि कृता अन्या. अपि परिभाषाः प्राप्यन्ते । तथाहि—ऋजु अवक्रं वस्तुं, सूत्रयति-ऋजुसूत्र. । परमत्र सर्वेषां केवलमयमेवाशयो विद्यते, यद्यः खलु केवलं वर्तमानं, वर्तमानकालिकं पदार्थं क्यवहारं वा ग्रह्लाति सः ऋजुसूत्र इति । तथाहि—यथा खलु कश्चन् लेखने सलग्नोऽतः सः लेखक इति । यश्च कश्चन कदाचित् लेखनकार्यमेव यद्यपि करोति, किन्तु सम्प्रति न लेखनक्रियायां संलग्न<sup>,</sup> तन्न सः ऋजुसूत्रनयापेक्षा 'लेखकः' इत्यभिधातु शक्यते । अर्थादयं नयः वर्तमानकालिकक्षणस्यैव ग्राहको भवति । यथा रज्जुः प्रज्वलतीति व्यवहारे-रज्ज्वा. यावद्भागः

#### स्याद्वाबस्तवीयं व्यवस्थानियामकत्वञ्च

प्रज्वलितः, न तद्दरज्जुः, यक्ष्चावशिष्ट सः न प्रज्वलत्यपितु रज्वाः यावदंश्वः प्रज्वलमानस्तिष्ठति तदपेक्षवायं व्यवहारो भवतीति ।

### **x**, হাৰ্ক্ব:

'भपत्यर्थमाह्नयति प्रत्यायतीति शब्द.''' इति भट्टाकलङ्ककवचनानुसारं संकेतग्राहकोऽर्थंबोधक ग्रब्दनय इत्युच्यते । शब्दनयरूट्या व्याकरणशास्त्रीय-प्रयोगाणामपि नौचित्य तिष्ठति, तत्र लिङ्ग-सख्या-साधन-कालादिव्यभि-चाराणां विद्यमानत्वात् । तथाहि—स्त्रीलिङ्गेन सह पुल्लिङ्गशब्दप्रयोग.— 'तारका स्वातिः', पुल्लिङ्गेन च सह स्त्रीलिङ्गस्य-'अवगमो विद्या', स्त्री-लिङ्गेन च सह नपुसकशब्दस्य-'वीणा आतोद्यम्' इत्यादयः प्रयोगाः न निष्पन्नाः स्युः । एवमेव सख्यादिप्रयोगानां व्यभिचारोऽपि न निष्पन्तत्व-मधिगच्छतु ।

## **६. समभिरूढः**

अनयापेक्षया कस्यचिच्छब्दस्य यदि शताधिका अपि अर्था सन्ति, परं यदि सः कश्मिण्चिदर्थविशेपे रूढो सजातस्तदा न तस्यान्येऽप्यर्था ग्रहणीयाः भवन्तीति । अतएवाकलङ्केनोक्तम्—'नानार्थसमभिरोहणात् समभिरूढ.''' ।

## ७. एवम्मूतः

यस्मिन् काले यो यस्यामवस्थाया विद्यते तस्य तथैव विदलेषणमेवस्भूतनयस्य कार्यमिति । यथा खलु इन्द्र. यदा इन्दनशक्तिमनुभवस्तिष्ठति, तदैव स 'इन्द्रो' भवति, न तु नाम-स्थापना-द्रव्यनिक्षेपावस्थायामपि ।

# नयानां हंबिध्यम्

इमे उपर्युं क्ता सप्तविधा अपि नया मूलतो द्रव्य-पर्यार्थाधिकयोर्विभेदयो-विभक्ता सन्ति । तत्र केचन तु केवल नैगमसग्रहावेव द्रव्याधिकेन स्वी-कुर्वन्ति । केचन चाचार्या नैगम-सग्रहव्यवहारादिनयत्रय द्रव्याधिकत्वेन म्रह्णन्ति । सामान्य-विपयग्राहित्वाद्द्रव्याधिकनयस्य केवलं नैगम. एवास्यान्तर्भाव्य ।पर्यायाधिकस्य च भेदविवक्षात्मकत्वात्, विशेषग्राहकत्वात्-शेषाणामन्येषा षण्णयानां तत्रान्तर्भावो जायते । एतेषा नयाना भेदोपभेदास्तु बहुविधा सन्ति । येषामत्र विवेचनमप्रासङ्गिकत्वात् न विशेषत्रः क्रियते ।

### जैनदर्शन आत्म-इब्यविवेचनमू

अतएव संक्षेपतः को द्रव्यार्थिको नयः, कश्च पर्यायार्थिकः इत्येवोक्तम् । तथा चात्र यथा नयानां द्रव्य-पर्यायार्थिकरूपो द्विविधो भेदस्तथैव निश्चय-व्यवहा-रात्मकोऽपि भेदो दृश्यतेऽथ चानयोर्व्यवहारोऽपि शास्त्र`षु प्रायः प्रत्येकमपि सिद्धान्ते कृतो विद्यते । अस्मात्कारणादनयोरपि निदर्शनं समुचितं प्रतिभाति ।

#### नयानां निक्चयव्यवहारत्वम्

स्याद्वादसिद्धान्ते, सप्तभङ्गानां व्यवहारे वा वस्तुतः निश्चय-व्यवहार-नययोरेव सम्बन्धः विशेषावश्यकः । यतश्चोभयत्र यावत्योऽपि विवक्षाः समुपजायन्ते तार्भिविशिष्टाभिरपेक्षाभि<sup>.</sup> सम्बद्धौ निश्चय-व्यवहारनयावेव स्तः । प्रत्येक-मपि द्रव्यं व्यवहारे याद्द्शं प्रतिभाति, वस्तुतः न तादृशमेव तद्विद्यते, तस्या-प्यन्ये स्वरूपाः सन्तीत्यस्य विवेचको निश्चयो नयः । एतदेवाचार्येरुक्तम्—

# 'तत्त्वार्थं निइचयो वक्ति, व्यवहारइच जनोदितम्' । "

एतदेवानेनोदाहरऐान सुस्पष्टं भवति—'गौतमेनैकदा भगवान् महावीरः पृष्टः-भगवन् ! फणितप्रवाहिगुडे कियन्तो वर्ण-गन्ध-रस-स्पर्शाः ?' महावीरेण प्रतिपादितम्—'व्यवहारेण तु स मधुर एव वर्तते, किन्तु निश्चयनयापेक्षया तु तस्मिन् पञ्चवर्णाः, ढ्वौ गन्धौ, पञ्चरसा., अष्टौ स्पर्शारुच भवन्तीति'।

अस्यायमेवाभिप्राय<sup>,</sup>, यद्वस्तुन इन्द्रियग्राह्यं स्वरूपमन्यद्भवति, वास्तविकञ्च स्वरूपमन्यत् । वय बाह्यस्वरूपमेव पश्याम , यच्चेन्द्रियग्राह्यम् । सर्वज्ञस्तु बाह्यस्वरूपमाभ्यन्तरस्वरूपं च निश्चयनपेन सम्यग्विजानाति । सापेक्षवा-दस्याधिष्ठातुः प्रो० अलवर्टआईस्टीनमहोदयस्यापि अयमेवाशयो वर्तते । ते कथयन्ति यत्—'वयं तु केवलमापेक्षिक सत्यमेव जानीमः, सम्पूर्ण सत्यं तु सर्वज्ञ एव विजानाति'<sup>१९६</sup> । तच्च सर्वज्ञज्ञानं केवलात्मकत्वात् पूर्णत्वाद्वा द्रव्यस्य सर्वासामपि विवक्षाना ज्ञायकं भवतीति ।

#### स्याद्वादस्य सापेक्षत्वम्

जैनदर्शनस्य हृदयरूपोऽयं सिद्धान्तः वस्तुनः पदार्थस्य वा सापेक्षत्वस्वी-करणार्थमेव सप्तभङ्गान् प्रतिपादयति । नैनं विना कस्यचिदपि पदार्थस्य स्वरूपः पूर्णतामधिगच्छति । यथा कञ्चन आम्रफलं स्वस्माहीर्घादन्यफलात् लघ्वपि भवति तथा चान्यात्स्वस्मात् लघुफलात् दीर्घमपि भवति । अत्तश्चा-नयोर्द्वयोरपि लघु-दीर्घयोः फलयोरपेक्षयाम्रस्यापि लघृत्वं दीर्घत्वञ्च यदा स्वीक्रियेत तदैवा च्रफलस्य स्वरूपः पूर्णत्वमवाप्नोति । न तु केवलेन लघुस्व-रूपेणैव तस्य बोधो यथार्थः जायते, नापि केवलं दीर्घस्वरूपमधिकृत्य तत्स्व-रूपस्य पूर्णता भविष्पति ।

अस्मात्कारणादेव स्वद्रव्य-क्षेत्र-काल-भावापेक्षया, परद्रव्य-क्षेत्र-काल-भावा-पेक्षया च वस्तुनो यत्स्वरूपं निर्धारितं भवति, तदेव वस्तुनो वास्तविकं स्वरूपमित्युच्यते। एतच्च व्याख्यातुं स्याद्वाद एवैकः सिद्धान्त. दार्शनिके जगति जेनेः स्त्रीक्रतो विद्यते, येन न केवलं लोकव्यवहारोऽपितु पदार्थमात्र एव विषयत्वेन गृह्यते।

यः कोऽपि पुरुष कस्यचिदपेक्षया भ्रातृत्वेन भ्राता भवति । अपरश्च तत् भागिनेयोऽतस्तदपेक्षया स मातुलोऽपि, अन्यश्च तस्य मातुलस्तदपेक्षया नु भागिनेयोऽप्यस्ति । एवमेवान्येऽपि बहव एतादृशाः सम्बन्धास्तदपेक्षयाऽपि तस्य विविधा स्वरूपास्तत्र तत्र दृश्यन्ते । अत्र यदि कयाचिदेकयेवापेक्षया तस्य पुरुषस्य म्वरूपो निश्चीयते, तत्सत्ये प्रतिष्ठितं पूर्ण वा भविष्यतीति कथ वक्तु शक्नुमः ? यदा हि तस्यान्येऽपि स्वरूपा. अस्माकमभिमुख विद्यमाना-स्तिष्ठन्ति । तदपेक्षया तु न मातुलः भ्रातान्यो वा कश्चिद्भविनुमर्हति । नापि मातुलस्तदरिक्तोऽन्य कश्चित् । अतोऽत्रानेन अपेक्षाव्यवहारेण<sup>™</sup> ज्ञायते यत् तस्य पुरुषस्य कश्चनापि स्वरूप , सम्बन्धो वा न पूर्णत्वयुक्तस्तावद्भवति, यावत्सर्वेऽपि स्वरूपा नैकत्त्वेन तस्मिन् स्वीकरणोयाः इति । अतएव विभिन्ना-पेक्षाभिर्य स्वरूप. नानासम्बन्धात्मको कस्यचिदपि वस्तुनः पदार्थस्य पुरुषस्य वावलोक्यते, स एव तस्य वास्तविक. स्वरूप, तस्येव विवेचन स्याद्वादस्य ध्येयम् । तदपेक्षाना सापेक्षत्वात् च स्याद्वादस्यापि सापेक्षत्व स्वीकर्त्तं व्य-मेवेति ।

#### स्याद्वादस्य संशयवादत्वं, श्रनिश्चिततावादत्वं वा ?

स्याद्वादस्य जटिलतामधिकृत्य विद्वदिभरस्य कट्वालोचनं विधत्तम् । स्याद्वा-दस्य हार्दमिदमजानन् शङ्कराचार्येरपि लिखितम्, यत्---ज्ञानसाधनानि, ज्ञान-विषयः, ज्ञानक्रियाः, सर्वेऽपि जैनदर्शने अनिश्चिताः सन्ति, तत्कथमधिकृतरूपेण तीर्थकरैरुपदेश आचरण वा कर्तु शक्यते ? यत् स्याद्वादिनोऽनुसारं तु ज्ञानमात्रमेवानिश्चित वर्तते । अतएव तैरेभ्यः 'सशयवादस्य' 'अनिश्चितता-वादस्य' वा सज्ञा प्रदत्ता । इदं विवेचनं स्वत एव प्रकटयति यन् शङ्कराचार्य- महोदयैः सम्भवतः 'स्यादस्ति' 'स्यान्नास्ति' इत्यत्र 'स्यात्' पदं राष्ट्रभाषायाः 'शायद' इत्यस्य नामान्तरं स्वीक्वतम् । परमत्र नायं स्याज्छब्दः''' संशयस्यानि-श्चिततायाइच वा द्योतकः । यतो ह्यनेन पदेन वस्तुनोऽनन्तधर्मात्मकत्वस्यैव बोधो भवति । वस्तुनः स्वरूपनिर्णये वयमेकस्यैव धर्मस्यापेक्षां कुर्मः, यदा हि तत्रान्येऽपि तद्धर्माः विद्यन्त एव । अतः 'स्यादस्ति एव' इत्यत्र कश्चिद्धर्म-विश्वेषस्यैवापेक्षास्ति । अस्मात्कारणादेव नात्र सन्देहस्यानिश्चिततायाः वावकाशः ।

स्याद्वादो न करिंमश्चित्काल्पनिके आकाशे जगति वा स्थितः, अपितु व्यव-हारस्यैको बुद्धिगम्यः सिद्धान्तः । बहुभिराचार्येस्तु यदस्मै 'अस्तिनास्ति' इत्यनयोः रहस्यमजानन् सशयवादस्य अनिश्चिततावादस्य वा संज्ञा प्रदत्ता, सा चिन्तनधाराया सम्यग्दिशि समागता सती तेषां सिद्धान्तानां स्वद्रव्य-क्षेत्रकालाद्यपेक्षया सत्यत्वं स्थापयिष्यति । यतो हि स्यादस्ति-नास्तीत्यादयः सप्तभङ्गा एवास्य स्याद्वादस्य हृदयभूतास्तिष्ठन्ति ।

सन्दर्भोल्लेखाः

- १. (अ) तसू-उत्पाद-व्यय-ध्रीव्ययुक्त सत् ४।३०।। सद्द्रव्यस्रक्षणम्, ४।२१॥
  - (ब) प्रसा-अपरिचित्तसहावेणुप्पादव्वयधुवत्तसजुत्तम् २।३॥
  - (स) पंचा-दवियदि गच्छदि ताइ ताइं सब्भावपज्जयाइ जं। दविय त भण्णन्ते अणण्णभूदं दु सत्तादो॥ १॥
- २. (अ) तसू-गुणपर्ययवद्दव्यम् ४।३७॥ द्रव्याश्रयाः निर्गुणाः गुणाः ४।४०॥
  - (ब) प्रसा-गुणव च सपज्जाय ज त दव्वत्ति वुच्चति २।३॥
- ३. प्रसा-२।६॥ ४ प्रसा-२।२०,२१॥ ४. प्रसा-२।१२॥
- ६. प्रसा-२।११॥ ७. प्रवा-२।११०॥
- ५. आमी-घटमौलिसुवर्णार्थी नाशोत्पादस्थितिष्वयम् ।

शोकप्रमोदमाध्यस्थ्य जनो याति सहेतुकम् ॥ ५६॥ पयोवतो० ६०॥

- ٤. मीश्लोवा-वर्धमानकभङ्गे च''माख्यस्थ्यं तेन सामान्यनित्यता ॥
- १०. अ-अपाम-द्रव्यं हि नित्यं '''द्रव्यमेवावशिष्यते १।१।१॥ ब-पायोभा- ४।१३॥
- ११. आमी-कार्यकारणनानात्व '''यदीष्यते ॥६१॥

सन्दर्भोल्लेखाः

- १२. आमी-प्रथवत्वैकान्तपक्षेऽपि'''अनेकस्यो ह्यसौ गुणः ॥२८॥
- १३. आमी-यद्यापेक्षिकसिद्धि. ""कारकज्ञापकाङ्गवत् ॥७३-७४॥
- १४. भासजैयो-पृष्ठ २१४॥
- १५ चिदचिद्दे परे तत्त्वे विवेकस्तद्विवेचनम् । उपादेयमुपादेय हेय हेय च कुर्वतः ॥ हेय हि कत्तं रागादिर्यंत्कार्यमविवेकिता । उपादेय पर ज्यौतिरुपयोगैकलक्षणम् ।।
- १६ भादम्-पृष्ठ ६८॥ १७ तसू-कालक्ष्वेत्येके ५।३८॥
- १ . तसू-गुणपर्यायवद्द्रव्यम् ४।३७॥
- १९ तमू-जीवाजीवास्रवबधमवरनिर्जरामोक्षास्तत्वम् १ा४॥
- २०. तसू-४।१,४॥ २१ पञ्चा-खधा य खधदेसा'''मुणेयव्वा ७४-७४॥
- २२ पञ्चा-खध सयलममत्थ```परमाणू चैव भविभागी ।। २३ तसू-४।१९।।
- २४. पञ्चा-एयरसवण्णगध दो फासं सद्दकारणमसद्दम् ॥ = १॥
- २४ पञ्चा-वण्णरसगन्धफासा'''पोग्गलचित्तो ॥ २।४०॥
- २६. निसा-अतादि अतमज्झ ''त परमाण्' प तसति ॥२६॥
- २७. प्रसा-२।४०--वण्णरस गन्धफामा ..पोग्गलचित्तो ॥
- 28. INOCHEM (a) Hydrogen is a colourless gas, and has neither taste nor smell
  - (b) Nitrogen is a colourless gas without taste or smell "(A) P 206 (B) P. 262.
- 30 Ammonia is a colourless gas, having a powerful Pimgent smell and a strong caustic soda NEWTH' P 304
- ३०. तमू-शव्दबन्धमौध्म्यस्थौल्यमस्थानभेदतमण्छायातपोद्योत्तवन्तृष्चेति- ४।२४॥
- ३१. तसू-द्रव्यात्रया निर्गुणा गुणा ५।४०॥ ३२ उसू-२-६।६॥ ३३ जैसिदी-७।२३॥ ३४ व्यापश-२।१०॥ ३४ भग-२।१०॥
- ३६. भग-१३।४॥ ३७ पञ्ज्वा-१२॥
- 38. ANOBOGIPA—"The first problem was, of course, that if light waves were real waves, they must be waves in something They were plainly not waves in matter. It was necessary therefore to invent something else, which was not matter. For them to be waves in this something they called the 'Ether', and imagined it as an uterly thin and utterly elastic, fluid, that flowed undisturbed between particles of the material universal and fillen all 'empty space' of every kind.

What was the 'Ether' like ? Difficulties and contradiction appeared at once For it was proved to be (1) thinner than the thinnest gas, (2) more rigid than steel, (3) obsolutely the same everywhere, (4) obsolutely weightless, (5) in the neighbourhood of any electron emmensely heavier than lead "

- 39. RECO-The Newtonian 'Ether' is rigid, yet allows all matter to move about it without friction or resistence, it is elastic but cannot be distorted, it moves, but it's motion cannot be dedected. It exerts force on matter but matters exerts no force on it, it has no mass nor has it any parts which can be identified, it is sad to be at rest relatively to the fixed star's, yet the stars are known to be in motive relatively to one another. -Dention.
- 40. REUNI-A hundred years ago the Ether was regarded as one. elastic body something as a 'Jelly', but much stiffer and lighter so that it could vibrate extermely, rapidly, but a great many phenomena culminating in the Michelson experiment and the theory of relativity, showed that Ether must be something very different from ordinary terrestrial substances. -Max born.
- 41. This does not mean that the Ether is abolished, we need and Ether in the last century it was widly believed that Ether was a kind of matter, having properties such as mass, rigidity, motion like ordinary matter. It would be difficult to say when this view died out... Now a days it has agreed that Ether is not a kind of matter, being non-material, its properties are suigeneries (quite unique) characters such as mass, and rigidity, which we meet with in matter will naturally be absent in Ether, but the Ether will have new and definite characters of its own ... NON material ocean of Ether. TNAPHYWO-Eddington
- 42. Thus it is proved that science and Jain physics agree absolutely so far as they call Dharma (Ether) NON-material, NON-atomic, NON-discrete, continuous, co-extensive with space, indivisible and as a necesary medium for motion, and one which does not itself move. NOPSVI-Prof. G. R. Jain,

| ४३ उसू-२९१९।। अहम्मो ठाणलक्खणो ।।              | ४४. तसू-आकाणस्यावगाह <sup>.</sup> ४।१८। |  |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------|--|
| ४४. पञ्चा-१।६०॥                                | ४६. गोसाजी-४⊂६॥                         |  |
| ४७ पञ्चा-१।२४॥                                 | ४८. भसू-२४।२,४॥                         |  |
| ४६. पञ्चा-१।६॥, १।१०२॥                         |                                         |  |
| ४०. पञ्चासव्वभावस्वभावाण ∵णियमेणपण्णत्तो ॥१।२३ |                                         |  |
| <b>४१ पञ्चाव</b> वगदपणवण्णरसो ।                | ५२. द्रस-२२॥१।२४                        |  |

४१ पञ्चा-ववगदपणवण्णरसा ।

```
४३. नसास-सप्ततत्त्वप्रकरणमु-लोकाकाश स उच्यते ।४२।
```

```
१४ सप्त (देव)-पुग्गला अद्धसमया जीवा य अणता ॥
```

४४ उसू-३६१९॥

५६. पञ्चा-१।१००-१०१॥

टिप्पणी-- क्रप्या ७४ पृष्ठ १ पडक्ती 'णाभरी इव्यस्य' स्थान णामिरीयर-द्रव्यस्य' इति, ७५ पृष्ठे ४ पङ्कों 'महोदयरीरद्रव्यस्य' स्थाने 'महोदयरीथरद्रव्यस्य' इति, २४ पड़की च लक्षणोऽस्ति" इत्यत्र ४३ सन्दर्भ सख्यायुक्त , ५४ पृष्ठे--- ५ पडकौ द्रव्य \*\* मिति इत्यत्र =७ सन्दर्भसख्यायुक्त च पठनीयम् । १०२ पृष्ठ ६३ सख्याक, सन्दर्भमपसार्य अग्रिमा. सन्दर्भाः एकोनसंख्यया पठनीयाः । १०६ पृष्ठे ३ पड्कौ 'सिध्यति', ७ पङ्क्तौ ....परिणाम ', १४ पङ्कौ ... यो गश्चेति', २१ पङ्कौ ... लक्षणमिति सन्दर्भ-सख्यायुक्ता:, १०७ पृष्ठे----- पङ्कौ " स्थाने ११ सन्दर्भसंख्या युक्ता:-पठनीया: ।

#### सन्दर्भोल्लेखाः

४७. उसू समए समयखेतिए ३६।७।। ४⊂. ससू-४४॥ **४९. उसू-३६।२०८।।** ६०. स्थासू-३।४।१९२।। ६१. भसू. ११।१०।। ६२. अनुसू-५० १७४ (प्रका० शाह वेणीचन्द्र सुरचन्द्र, बम्बई) । ६३. नतप्र (देव) अद्धसमओ एगो ... संतोऽथ पडुप्पन्नो ॥ ६४. स्वास्-४।१।२४२॥, ४।३।४४१॥ ६४. सप्र (हेम)-तत्र कालं विना सर्वे प्रदेशप्रचयात्मकाः ॥४२॥ ६६. द्रस-कालस्सेगा ण तेण सो काओ २३-२५॥ ६७. पञ्चा-कालस्य दु णरिय कायत्तम् १।१०२॥ ६८. प्रसा-णत्थि पदेस ते कालस्स । अमृतचन्द्राचार्यटीकायाम्-अप्रदेश. कालाणु: प्रदेशमात्रत्वान् ॥२१४३॥ ६९. अभिको-१।६॥ ७०. अभिको-१।६॥ ७१. अभिको-१।४॥ ७२. अभिको-४।१-७॥ ७३. अभिको-२।३४॥ ७४. अभिको-२।३-४॥ ७४. अभिको-२।३४-३६॥ ७६. द्रष्टव्य-भादउ-पृ० १४२-१४३॥ ७७. मीसू-१०।३।४४।। ७८. मीसू-काशी सस्करणम्-पृ० ७८ । ७९. न्यासिमा-पू० १७१॥ ५०. न्यासिमा-पू० १७१॥ **८१. अरा-अंक ३-श्लोक १२॥ ८२. वेगातौ-१।२।५।६**, २।१।१३।। द३. पस-प्रष्ठ २३ (क) ५४. तवा-४।३।३।। -६. तवा-४। ११२०।। ८७. पाम-४।१११६॥ ८५. तवा-४।२।६॥ FE. तवा-४।२।३॥ ६०. प्रसा-२।५॥ ८१. प्रसा-राहा। **६२. प्रसा-२**।१०॥ **६३. प्रसा-२।१०॥ ६४. प्रसा-२**।१०॥ ९६. प्रसा-२ा४।। ९७. प्रसा-२ा७।। ९९. पुसि । १०० तरावा शदाधा ९४ प्रसा-२।८।। ६८८. आमी-१०४॥ १०१. आमी-१०३॥ १०२. जैसा-१६ सितम्बर, १९३४ ई० । १०३. आमी-४९।६०।। १०४ आप-१०८।। १०४. तभा-१।३४॥ १०६. तरावा-१।३३।४।। १०७. प्रनत-७।१३।। १०५. तभा-१।३४।। १०६ तरावा-१।३३।६।। ११० विवभावृत्ति । १११ तरावा-१।३३।७॥ ११२. तमा-१।३४॥ ११३: तरावा-१।३३।८-१॥ ११४, तरावा-१।३३।१०॥ ११४. द्रव्यात-५२३॥ 116. We can only know the relative truth, the absolute truth is known only to the universalobsarver. -COSOLNE-p. 201

११७. तरावा-११६१११। ११८. तरावा-११६१८-१०॥

जैनदर्शन आत्म-द्रव्यविवेचनस

१०२

# जैन-दर्शन आत्मद्रव्यम्

तृतीयोऽध्यायः

#### श्रात्मशब्दस्य व्युत्पत्तिस्तल्लक्षणं व्याख्या च

ग्रात्मज्ञब्दस्य व्युत्पत्तिः

जैनदर्शने षड्द्रव्येषु प्रमुखं द्रव्यं जीवाख्यम् । यतश्च तस्यैवान्यैरजीवपदार्थे. सह सयोगादस्य विश्वस्य विस्तारो जायते । तथा चायं विश्व-व्यापार सतत प्रचलमान इह दशेदृश्यते । अयं जीवस्तावदत्रात्मपदेनापि व्यवह्रियतेऽ-तएव जैनदार्शनिकैः प्राय सर्वत्र जीवात्मनोरभेदेन यत्र कुत्रचित् जीवस्य विवेचन कृतं तत्रात्मपदेनापि तद्वोधो कारितः । अतोऽत्र मयोभयोरपि शब्दयोर्व्यू त्पत्तिर्यथा जैनग्रन्थेषु प्राप्यते तदनुसारमेव प्रदीयते ।

अतति-गच्छति जानाति इति आत्मा । 'सर्वे गत्यर्था' इति वचनात् गमन-शब्देन ज्ञान भण्यते । अतः शुभाशुभरूपै. कायवाङ मनोव्यापारैर्यथासम्भव तीव्रमन्दादिरूपेण ज्ञानादिगुणेषु आसमन्तात् अतति-वर्तते य<sup>.</sup> स आत्मेत्युच्यते, अथवा—उत्पादव्ययध्रौव्यत्रिकैरासमन्ताद्वतंते य. स' आत्मेति ।

जीवशब्दञ्च व्याख्याययद्भिः प्रायः सर्वेरेवाचारेर्येकमतेनेदमेवाभिहितम्— यत् चतुर्भिः प्राणैर्यो जीवति, अजीवत, जीविष्यति च स जीव , अर्थात्त्रैका-लिकजीवनगुणयुक्तो जीव इति ।

यद्यपीमे प्राणा<sup>.</sup> दशविधा भवन्ति, परन्तु मूलतश्चार्तुविध्यमेव भजन्ते, तथाहि-बलप्राणाः, इन्द्रियप्राणा, आयु.प्राणाः, श्वासोच्छ्वासप्राणाश्चेति<sup>.</sup>। एषा विभेदात्मकत्वाद्दशविधत्वमुपजायते । तद्यथा—बलप्राणास्त्रिविधा—काय-वाङ्मनोभेदात्, इन्द्रियप्राणाः पञ्चविधा.—स्पर्शत-रसन-झाण-चक्षु.-श्रोत्र-भेदात् । एते अष्टौ प्राणा श्वासोच्छ्वासायु.सहिता दशविधा भवन्ति ।

अत्र इन्द्रियैरगोचराः ये शुद्धचैतन्यप्राणास्तत्प्रतिपक्षिभूताः क्षायौपशमिका इन्द्रियप्राणाः, अनन्तवीर्यरूपाश्च ये बलप्राणास्तेषामनन्तभागेष्वेकभाग-प्रमाणाः कायवाङ्मन प्राणा अनाद्यनन्तशुद्धचेतन्यात्मकाः (ज्ञानरूपा.) ये प्राणास्तद्विपरीतलक्षणाः साद्यन्ता आयु प्राणाः । श्वासोच्छ्वासावागमन-क्लेशरहिता ये शुद्धचित्प्राणास्तद्विपरीता. श्वासोच्छ्वासप्राणाः ।

एवं व्यवहारनयेन यथासम्भवं चतुर्भि प्राणैर्युक्तो जीव., निष्चयनयेन तु चेतनालक्षणयुक्तो जीव । चेतनेय ससारिषु मुक्तेपु चापि प्राप्यते । तथा च त्रिकालाबाधितानविच्छन्नरूपेण सदा तिष्ठति'च । अतएव पुद्गलादिरूपेन्द्रि- यदा चायमात्माशुद्धोपयोगाद्राग-द्वेष-मोहभावै ज्ञेयपदार्थान् पश्यति जानाति वा तदास्य चिद्विकाररूपाः राग-द्वेष-मोहपरिणामाः जायन्ते, एते परिणामा एव भावबन्धरूपाः । भाववन्धस्य च प्रारम्भे सति तदनुसारमेव द्रव्यकर्मणां बन्धो जायते ।

परोपाधिनोत्पन्नैश्चिद्विकाररूपरागद्वेषमोहपरिणामैरात्मा बघ्यते । परिणाम-निमित्तादेकस्मिन्नेव क्षेत्रे जीवकर्मणो. परस्पर बन्धो भवति, तदा यथायोग्य-स्निग्धरूक्षस्पर्श्वगुणै. पुद्गलकर्मवर्गणानां परस्परमेकपिण्डरूपो यो बन्धो'' जायते स एव द्रव्यबन्ध इत्युच्यते ।

#### म्रात्मनः कर्तृत्वम्

व्यवहारनयापेक्षयायमात्मा परपर्यायेषु निमज्जन् पुद्गलकर्मणा, अशुद्धनिश्चय-नयापेक्षया च रागद्वेषादिचेतनभावकर्मणा, शुद्धद्रव्यार्थिकनिश्चयनयापेक्षया तु शुद्धज्ञानदर्शनादिस्वात्मभावानामेव कर्ता भवति । यद्यपीमे ज्ञान-दर्शना-दिभावा आत्मनोऽभिन्नाः, तथापि पर्यायार्थिकनयापेक्षया भेदात्म-कत्वाद्भिन्नाश्चापि भवन्ति । अत आत्मा स्वज्ञानदर्शनादीनामपि कथ-चित्कर्ताः निष्ठति ।

#### म्रात्मनइचेतनकर्मकर्तृ त्वम्

रागादिविकल्परूपौपाधिरहितेन निष्क्रियेण परमचैतन्यभावविरहितेन च जीवेन यद्रागादिकोत्पादककर्मणामुपार्जन कृतं तेषामुदये सति निर्मलमात्म-ज्ञानमनधिगच्छन भावकर्मवाच्याना रागादिविकल्परूपचेतनकर्मणामशुद्ध निश्चयनयेन कर्त्ता भवति । अशुद्धनिश्चयस्तावत् — कर्मोपाधिजन्यत्वादशुद्ध., तथा चाग्नौ तप्तायोगोल्ठवत्तन्मयत्वात्तद्रूपत्वाद् निश्चय., द्वयोमिश्रिते सति शुद्धनिश्चय<sup>11</sup>रित्युच्यते । शुद्धनिश्चयनयापेक्षया तु चेतनकर्मणामेव कर्त्ता भवति ।

#### ब्रात्मनः शुद्धाशुद्धभावकर्तृ त्वम्

छद्मावस्थाया यदा च जीव. शुभाशुभकायवाङ्मनोयोगव्यापाररहितेन शुद्धैकस्वभावेन परिणमति, तदानंतज्ञानसुखादिशुद्धभावाना भावनारूपेण विवक्षिते नैकदेशशुद्धनिश्चयनयेन कर्त्ता भवति । मुक्तावस्थायां तु शुद्ध-निश्चयनयेनानंतज्ञानादिशुद्धभावानामेव कर्त्ता भवति । भत्र शुद्धाशुद्धभावानां यत्परिणमनं, तस्यैव जीवे कर्तृत्वं क्रेयम्, न तु हस्तादिव्यापाररूपपरिणमनस्य, यतो हि-नित्यो निरञ्जनो निष्क्रियदच य आत्मस्वरूपस्तद्भावनारहितो यो जीवस्तस्मिन्नेव कर्मादीनां कर्तृत्वम् । अर्थादात्मा व्यवहारेण पुद्गलकर्मणा निश्चयेन चेतनकर्मणां, शुद्धनयेन च शुद्धभावानामेव<sup>33</sup> कर्त्तास्ति ।

#### मात्मन<sup>.</sup> कथाञ्चिदकर्तृ त्वम्

परिणाम-परिणामिनो परस्परमभेदात् परिणामी एव स्वपरिणामानां कत्ता भवति । अत. जीवस्य य. परिणाम. स<sup>.</sup> जीव एव, जीवपरिणामस्य जीव-क्रियात्मकत्वात् । यतो हि, यस्य द्रव्यस्य या परिणामरूपा क्रिया भवति, तया तद्द्रव्य तन्मय भवत्यत एव जीवस्यापि तन्मयत्वात्तक्रिया परिणामो वा जीवमय इत्युच्यते । या च क्रिया जीवेन स्वातन्त्र्येण विहिता सैव कर्मेति । अतश्च यदात्मनो रागादिविभावपरिणामरूपात्मक्रियया तन्मयत्व तदे-वास्य भावकर्म, अस्मात्कारणादेवात्मा भावकर्मणामेव कर्त्ता सिध्यति न तु द्रव्यकर्मणाम् ।

तथा च पुर्गलस्य यः परिणामः स. पुर्गल एव, परिणाम-परिणामिनो-रेकत्वात्परिणामिन<sup>.</sup> परिणामकर्तृ त्वाच्च । सर्वद्रव्याणा परिणामरूपक्रियया तन्मयत्वात्पुर्गलपरिणामोऽपि पुर्गलक्रिया । या च क्रिया, सैव कर्म, अतः पुर्गलस्यापि स्वातन्त्र्येण कर्तृ त्वात् पुर्गलद्रव्यकर्मरूपपरिणामानामेव कर्तृ त्वम्, न तु जीवभावकर्मरूपपरिणामानाम् । इत्थ पुर्गलस्यैव पुर्गलरूप-द्रव्यकर्मणा कर्तृ त्वान्नारमनि द्रव्यकर्मणा" कर्तृ त्व व्यवतिष्ठते ।

# म्रात्मनः पुद्गलस्कन्धाकर्तृ त्वम्

किञ्च, द्विप्रदेशादिका. पुर्शलपरमाणुस्कन्धा. स्वत एव स्निग्ध-रूक्षगुणपरिणम-नशक्त्योत्पद्यन्ते । सूक्ष्मजातीया स्थूलजातीयाश्च पृथिवी-जल-अग्नि-वायु-काया अपि स्निग्ध-रूक्षभावाना परिणमनादेव पुर्गलस्कधपर्यायरूपेणोत्पद्यन्ते । नात्रात्मनो काचनावश्यकता<sup>,</sup> तिष्ठति ।

# **ग्रात्मनः कर्मवर्गणानामप्यकतृ**त्वमप्रेरकत्वञ्च

जीव<sup>.</sup> खल्वनादिवधसंयोगादशुद्धभावेन परिणमति । तस्याशुद्धपरिणामस्य बहिरङ्गबबरूप निमित्तकारण सम्प्राप्य कर्मवर्गणाः स्वीयान्तरङ्ग**शक्त्याध्ट-** कर्मंरूपाः परिणमन्ति । अतस्तासां स्वत एव परिणमनशीलत्वात् नायमात्मा तत्परिणामकर्ता<sup>रू</sup> भवति ।

लोकस्यास्य सर्वं त्रैवानंतानंतकार्माणवर्गणार्भिनिचितत्वादस्यैकैकस्मिन्नपि प्रदेशे जीवानां स्थितिर्विद्यते, तथा च तत्र सर्वं त्रै व कर्मबन्धयोग्याः पुर्गलवर्गणाश्चापि विद्यन्ते । अतश्च जीवो यत्र यादृशः परिणमति तत्र व तादृशाः कर्मवर्ग-णास्तत्परिणामाद्बध्यन्ते । न तु तत्रात्मा कार्माणवर्गणाः संचोद्य बध्नाति, यतश्च यत्र व जीवस्तत्र वानंतवर्गणाः, अतस्तत्र व परस्परं स्वत एव बन्धो जायते । अस्माद्धेतोर्नायमात्मा पुद्गलपिण्डरूपकार्माणवर्गणानां कर्त्ता, नापि तत्प्रेरको भवतीति ।

#### ग्रात्मनः कथञ्चित्भोक्तृत्वम्

आत्मा व्यवहारापेक्षया सुखदु.खरूपपुद्गलकमफलानां भोक्तास्ति । निश्चयेन तु चेतनभावस्यैव" भोक्ता । स्वशुद्धात्मज्ञानाद्यो यः पारमार्थिकसुखामृतरस-स्तमभुञ्जानो य आत्मा स उपचरितासद्भूतव्यवहारनयापेक्षयेष्टानिष्ट-पञ्चेन्द्रियविषयोत्पन्नं सुख दु.ख च भुङ्क्ते । एवमेवानुपचरितासद्भूते-व्यवहारनयापेक्षयान्त.सुखदु खोत्पादक द्रव्यकर्मरूप सातासातोदयं भुङ्क्ते । स एवात्माशुद्धनिश्चयेन हर्षविषादरूपं सुखदुःखं भुङ्क्ते । शुद्धनिभ्चयेन तु परमात्मस्वभावस्य यत् सम्यक्श्रद्धानं, ज्ञानमाचरणञ्च तदुत्पन्नमविनाश्या-नन्दरूपैकलक्षण सुखामृतं भुड्क्ते ।

#### ग्रात्मनः स्वदेहप्रमारगत्वम्

देहे ममत्वमूलककारगोष्वाहार-भय-मैथुन-परिग्रहादिसमस्तरागादिविभावे-ष्वासक्तितया, निश्चयनयेन स्वदेहादभिन्नस्य केवलज्ञानाद्यनन्तगुणराग्नितोऽ-भिन्नस्यात्मशुद्धस्वरूपस्याप्राप्तितया च जीवेन यन्नामकर्मोपाजितं, तदुदया-द्यत्सूक्ष्म-गुरुदेहप्राप्तिस्तत्प्रमाणः, आत्मप्रदेशोपसंहार-प्रसर्पणस्वभावाद्देह-प्रमाणो भवतीति ।

यथा खलु प्रदीपो बह्वायामिते प्रकोष्ठे प्रतिष्ठापितः सन् तत्प्रकोष्ठस्थितान् सर्वान्नपि पदार्थान् यथा प्रकाशयति, तथैवात्यन्तेऽल्पायामितेऽपि प्रकोष्ठे पात्रे वा प्रतिष्ठापिते सति तदल्पपात्र-प्रकोष्ठस्थितान् पदार्थान् प्रकाशयति । तद्वदेवात्मापि गुरुशरीरस्थितः सन् प्रसर्पणस्वभावात्तद्देहप्रमाणः, सूक्ष्मशरीर-स्थितक्ष्चोपसहारस्वभावात् सूक्ष्मशरीरप्रमाणो भवति । किन्तु वेदना-कषाय- विक्रियाऽऽहारक-मारणान्तिक-तैजस-केवलीतिसमुद्धाताद्यवस्थासु नात्मा देहप्रमाणस्तिष्ठति ।

समुद्रघाताः (Over-Flows)

समुद्घातस्तावत् 'स्वीय मूलुशरीरमपरित्यज्यैवात्मप्रदेशाना देहाद्बहिर्नि<sup>.</sup> सृत्योत्तरदेह प्रति गमनम्'° इत्युच्यते । तेषु सप्तविधेषूपरिलिखितेषु समुद्घातेषु नात्मा देहस्थित एव भवत्यपितु तत्तत्समुद्घातवशादात्मनो देहाद्बहि. निस्सरति । तथाहि—

१. तीव्रवेदनानुभवान्मूलशरीरमपरित्यज्यैवात्मप्रदेशाना शरीराद्बहिगंमनं वेदना (Angucsh) समुद्घात ।

२. तीव्रक्रोधादिकषायवशात् मूलशरीरमपरित्यज्य परघातार्थमात्मप्रदेशाना शरीराद्वहिर्गमन कषाय (Passion) समुद्घात. ।

३. कामादिजन्यविक्रियार्थमात्मप्रदेशानां मूल्र्शरीरमपरित्यज्य देहाट्बहिर्गमन विक्रिया (Fluid) समुद्घात. ।

४ मरणान्तकाले च यत्र कुत्रचिद्बद्धमायु प्रदेश स्पृष्टुं मूलशरीरमपरित्यज्या-त्मप्रदेशाना शरीरादुबहिर्गमन मारणान्तिक (Death-Bed) समुद्घात ।

४. तैजस (Electric) समुद्धात शुभाशुभभेदाभ्या द्विविध , तथाहि---

(क) स्वस्यानिष्टोत्पादक किञ्चित्कारणान्तरमवलोक्य समुपजातक्रोधस्य सयमधनस्य महामुनेः वामस्कन्धान्निगंतः, सिन्दूरपुञ्जप्रभ, द्वादशयोजन-दीर्घः, सूच्यङ्गुलसङ्ख्येयभागमूलविस्तार., नवयोजनाग्रविस्तार, विडाला-कृतिधारक पुरुष, मूलशारोरमपरित्यज्यैव वामप्रदक्षिणा विधायान्त. (मनसि) स्थितं विरुद्ध पदार्थ भस्मीकृत्य तेनैव मुनिना सह स्वयमपि भस्मत्व गच्छति, सोऽणुभस्तैजस्समुद्घात ।

(ख) तथा च लोक व्याधिदुर्भिक्षादिपीडित समवलोक्योत्पन्तानुकम्पस्य परम-सयमिनो महर्षे मूलगरीरमगरित्यज्यैवोक्तदेहप्रमाण, सौम्याक्वति. पुरुषो, दक्षिणस्कन्धाद्विनि सृत्य दक्षिगोन प्रदक्षिणीकृत्य रोगदुर्भिक्षादीन् विनाक्ष्य पुनः स्वस्थाने प्रविद्यति स ग्रुभतैजसस्मुद्घात इत्युच्यते ।

६ पदे, पदार्थे वा सञ्जातसंगयस्य परमर्द्धिवारकस्य महर्षेः मूलशरीरम-परित्यर्ज्येव मस्तकमध्यान्निगंत्य, निर्मलस्फटिकाक्टतिरेकहस्तप्रमाणः

जैनवर्शन आत्म-द्रव्यविवेचनम्

११२

षुवनस्पति-जीवत्व-युक्तमेकेन्द्रियजातिनामकर्मोदयात्केवलं स्पर्शनैन्द्रियसहितं स्थावरत्वमथ च द्वि-त्रि-चतुःपञ्चेन्द्रियधारकत्रसनामकर्मोदयात्त्रसत्वमपि'ण प्राप्नुवन्ति । एतदेवैतेषा ससारिणां द्वैविध्यम् ।

#### सिद्धत्वमात्मनः (Liberation)

सिद्धाः, मुक्तजीवाः, विमलात्मानो' वा ते एव जीवाः ये खलु ज्ञानावरणा-चष्टविधकर्मरहिताः, सम्यक्त्वाद्यष्टगुणधारकास्तथा चान्तिमप्तरीरात्किञ्चि-न्न्यूनाः, शाश्वताः, न पुनर्जगति परावर्तनशीलाः, आत्मगुणानां पिण्डीभूताः, जन्ममरणादिविरहिताः, अमूर्तिकाश्चातएवाभेद्याः, अछेद्याश्चेतनद्रव्यस्य शुद्धपर्यायरूपास्तिष्ठन्ति ।

तथा चेमे सिद्धा ऊर्घ्वगमनस्वभावाल्लोकाग्रभागे स्थिताः उत्पाद-व्यय-ध्रौव्य-युक्तास्तिष्ठन्ति । यतो हि जीवो खलु यत्र कर्मविप्रमुक्तो भवति, तदा स तत्र व न तिष्ठत्यपितु, पूर्वप्रयोगादसङ्गाद्बन्धोच्छेदात्तथा च गतिपरिणा-मादितिहेतुचतुष्टयेनाविद्धकुलालचक्रवत्, व्यपगतलेपालम्बुवत्, एरण्डबीजवत्, आग्नशिखावच्चेति दृष्टान्तचतुष्टयवदूध्वंगमनस्वभावादूध्वं गच्छति, तदूर्घ्व-गमनञ्च लोकाग्रे गतिसहायकद्रव्यस्य धर्मास्तिकायस्याभावाल्लोकाग्रपर्यन्तमेव्र भवति न तत ऊर्ध्व कथमपि गन्तु शक्नोति । तथा चैतेषु संसारकारणभूतानां द्रव्यप्राणानामभावो भवत्येव तथापि तत्र भावप्राणाना सत्त्वात्कथञ्चित् प्राण-सता विद्यत एवेति । अतएवेमे शरीररहिता, अमूर्तिकाः, अवाग्गोचराः इत्यादिशब्देरभिधीयन्ते ।

#### ग्रात्मनस्त्रैविध्यम्

यद्यपि द्रव्यार्थिकनयापेक्षयात्मा खल्वेकस्तदपि परिणामात्मकत्वात् पर्याया-थिकनयापेक्षया स त्रिविधो'' भवति । तथाहि---

१. बहिरात्मा, २. अन्तरात्मा, ३. परमात्मा चेति ।

अत्र यावत् संसारिणो जीवस्य शरीरादिपरद्रव्येष्वात्मबुद्धिस्तिष्ठति, मिथ्या-त्वदशावस्थितो वा भवति, तावदेवात्मा 'बहिरात्मा''' इत्युच्यते । यदा च शरीरादिष्वात्मबुद्धेः, मिथ्यात्वस्य चापगते सति सम्यग्दष्टिरात्मा 'अन्त-रात्मा''' इत्युच्यते । अत्रायमन्तरात्मापि उत्तम-मध्यम-जघन्यभेदैः त्रिविध-स्तथाहि-समस्तपरिग्रहत्यागी, निस्पृहो, शुद्धोपयोगी, आत्मध्यानी च मुनीझ्वर उत्तमोऽन्तरात्मा । देशव्रतानां धारकाः ग्रहस्थाः, षष्ठरूथानवर्तिनो निर्ग्रन्थाः साधवक्ष मध्यमान्तरात्मानो भवन्ति । तथा च चतुर्थंगुणस्थानवर्तिनो व्रत-रहि्ताः सम्यग्दष्टिजीवाः जघन्यान्तरात्मेत्युच्यन्ते । अन्तर्रंष्ट्यात्मकत्वादेते त्रिविधाप्यन्तरात्मानः मोक्षमार्गसाधकाः भवन्ति ।

परमात्मानश्च द्विविधाः—संकलपरमात्मा, विकलपरमात्मा चेति । अत्र षातिकर्मणां विनाशकाः, सर्वपदार्थवेत्तारोऽर्हन्तः संकलपरमात्मानस्तथा च षात्यषातिसर्वविधकर्मरहिताः, अशरीरिणः सिद्धपरमेष्ठिन एव विकल-परमात्मान'' इत्युच्यन्ते ।

सन्दर्भोल्लेखाः

| १.  | वृद्रसं-४७ ॥       | २. पञ्चा-३० ।     | ३. वृद्रस-३ ॥    |
|-----|--------------------|-------------------|------------------|
| ۲.  | वृद्रस (वृत्ति)-२। | । ५. तरावा-१।४।७॥ | ६. तरावा-२।=।१ ॥ |
| ७.  | तरावा-२।६।१ ॥      | <. वृद्रस-६ ॥     | ९. अकमा-३१४ ॥    |
| १०. | अकमा-३।७।द ॥       | ११. तसू-१।६ ॥     | १२. तसू-१।३ ॥    |
| १३. | तसू-१।४ ॥          | १४. अकमा-३।६॥     | १४. द्रस-७ ॥     |
| १६. | प्रसा-२।६० ।।      | १७. प्रसा-२।५२ ॥  | १८. प्रसा-२।८३ ॥ |
| ۶٤. | प्रसा-रे।५४ ॥      | २०. अकमा-३।१३ ॥   | २१. वृद्रसं-= ॥  |
| २२. | वृद्रस-म ॥         | २३. प्रसा-२।३० ॥  | २४. ससा-१०२ ॥    |
| २४. | ससा-१०३॥           | २६. प्रसा-२।७४ ॥  | २७. प्रसा-२।७७ ॥ |
| २न. | प्रसा-२।७६ ॥       | २६ वृद्रस-१०॥     | ३०. गोसाजी-६६८ ॥ |
| ३१. | प्रसा-रा४४ ॥       | ३२. पञ्चा-३४ ॥    | ३३. पञ्चा-४३ ॥   |
| ३४. | पञ्चा-४४ ॥         | ३४ अकमा-३।६॥      | ३६. अकमा-३।११ ॥  |
| ३७. | वृद्रसं-१२ ॥       | ३⊏ अकमा-३।१० ॥    | ३९. मोत्रा-४ ॥   |
| 80. | अकमा-३।१२ ॥        | ४१. अनमा-३।१२ ॥   | ४२. सत-४ ॥       |

#### सन्दर्भोल्लेखाः

# आत्मनो बहुत्वम् <sub>चतुर्थोऽध्यायः</sub>

# भ्रात्मनां संसारिमुक्तत्वम्

जगति जन्ममरणाद्यवस्थासु संसरन् तत्रानुरक्तो जीवः विविधानि कर्माणि कुर्वन् नानाप्रकारकं बन्धमनुभवति । एतस्मादनुभवात् भवाद्भवान्तरेषु विच-रन् कर्मबन्धात्मकत्वाद्यः परवशस्तिष्ठति स एव संसारीत्युच्यते । अत्राष्ट-विधकर्मकर्तुं त्वात्तदुपचयाच्चात्मनो भवान्तरप्राप्तिः संसारः । स च द्रव्य-क्षेत्र-काल-भाव-भवभेदैः पञ्चविधः । स यस्यास्ति सः संसारीत्युच्यते ।

बन्धश्चात्र द्रव्य-भावभेदादद्विविधस्तत्र कर्मनोकर्मपरिणतः पुद्गलद्रव्यविषयको बन्धः द्रव्यबन्धः । क्रोधादिपरिणामवशीकृतश्च भावबन्धः । एवमुभयविधोऽपि बन्धो यैनिरस्तस्ते जीवा एव 'मुक्ता' इत्युच्यन्ते ।

आत्मनः खलु ज्ञानदर्शनस्वभावात्तस्मिन् ससारावस्थायामुपयोगस्य प्रामुख्येन स्थितिः, यदा हि मुक्तात्मसु तस्य गौणत्वम् । यथा छद्मस्थेषु एकाग्रचित्त-निरोधरूपं ध्यानं प्रमुखं, केवलिनि तु तत्कर्मध्वंसफलेनैवोपचारात् गौणत्वं भजते, तथैव संसारिष्वपि पर्यायात्पर्यायान्तरात्मकत्वादुपयोगस्य प्रामुख्यं भवति । मुक्तेषु च जीवेषूपलब्धिसामान्यत्वात्तद्गौणत्वमुपगच्छति ।

#### संसारिएगं द्वेविध्यम्

गत्यादिपरिणामानुभूतात्मका , स्वसवेद्याः, शुभाशुभकर्मफलानुभवनसंबंध-वज्ञीकृतस्वभावाः, ससरणादप्रच्युताः, पूर्वोपाजितकर्मनिमित्ताज्जनितकरण-विशेषाः संसारिणस्तावत् समनस्कामनस्कभेदेन द्विविधाः भवन्ति ।

अत्र मनसोऽपि द्रव्य-भावभेदेन द्वैविध्यम् । तत्र पुद्गलविपाकिनो नामकर्मण उदयापेक्षं द्रव्यमनः । वीर्यान्तरायस्य नोइन्द्रियाणाञ्च क्षयोमशमादुत्पद्य-मानात्मविशुद्धिरूपं भावमनः' । अत एतेन द्विविधेनापि मनसा सहिता जीवाः समनस्काः (Rational), तद्विरहिताश्चामनस्काः (Irrational) इत्यु-च्यन्ते । अत्र समनस्काः संज्ञित्वेनामनस्काश्चासंज्ञित्वेनाप्युच्यन्ते' । तेषां मनः सद्भावे संज्ञित्वमभावे चासंज्ञित्वमिति' । ये चात्र समनस्कास्तेषां सर्वाण्यपीन्द्रियरूपाणि करणानि भवन्ति । अत एते शिक्षा-क्रिया-कलापादिग्रहीतु क्षमाश्चापि विद्यन्ते । समनस्कास्तावत् देव-नारक-गर्भज-मनुष्य-तिर्यञ्चा एव भवन्ति, एभ्योतिरक्तास्तु.अन्ये संसारिणोऽ-मनस्काः समनस्कविपरोतलक्षणाः भवन्ति ।

# संसारिएगमन्ये मेवाः (Kinds of Mundane Soul)

यद्यपि ससारिणा विविधकर्मोपार्जनात्तेषा विविधात्मकत्वादनेके भेदाः सम्भ-वन्ति, पर मूलतः द्वावेव भेदौ वर्तते । तथाहि— त्रसाः, स्थावराश्च । तत्र 'त्रस्यन्ति-उद्वेजयन्तीति त्रसा' इतिव्युत्पत्या, गर्भादिष्वत्रसत्वप्रसङ्गात्, गर्भाण्डजादीना बाह्यनिमित्तेषु सत्स्वपि चल्रनाभावात्, 'गच्छतीति गौ' रिति व्युत्पत्तिवद् व्युत्पत्तिमात्रमेवार्थः, न तु प्राधान्येन । अथ चेमे त्रसनामकर्मो-दयादेव 'त्रसा'' इत्युच्यन्ते ।

स्थावरनामकर्मोदयाच्च तन्नामकर्मापादिताः जीवाः (Immobile);'स्थावरा' इत्युच्यन्ते । अत्र 'तिष्ठन्तीत्येव शीलाः स्थावरा' इतिव्युत्पत्या वाय्वादी-नामस्थावरत्वप्रसङ्ग , देशान्तरप्राप्तिदर्शनात् । अथ च द्वीन्द्रियादीनामेकत्र व स्थायिनाञ्च स्थावरत्वप्रसङ्ग. स्यात् । आगमे तु 'त्रसा नाम द्वीन्द्रियादारभ्य आ अयोगकेवलिन' इति स्वीकृत, तदपि विरुद्धं स्यादतोऽत्र गमनागमनापेक्षं न त्रसस्थावरत्वं, अपि तु तत्तत् नामकर्मोदयापेक्षमेव ।

यद्यप्यनयोर्ढयोः परस्परं संक्रमणमपि प्राप्यते, यथाहि—त्रसाः मरणानन्तरं स्थावरत्वमपि समधिगन्तु शक्नुवन्ति, परमनयोर्मध्ये स्पष्टतया सुखदु.खा-देरनुभवात्मकत्वान् त्रसाणामेव\* प्राधान्यमिति ।

# स्थावरभेवाः (Immobile-Soul)

स्थावरजीवाः पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतिकायात्मकाः पञ्चविधाः । श्वेताम्बर-सम्प्रदायानुसार तु पृथिवि-जल-वनस्पतिकायानामेव स्थावरत्वम् । अत्रे द-मवघेयं, यत् स्थावरत्रसाणां कर्मोदयापेक्षया क्रियापेक्षया च यद् विश्लेषणं कृतं, तत्र पृथिव्यम्बुवनस्पतीना तु कर्मोदयापेक्षयैव भेदः, यतश्च कर्मापेक्षया तु द्वयोरेव स्थावरत्वम् । ते च पञ्चिधाः यथा-१. पृथ्वीकाय (Earth-Bodied), २. जलकाया (Water-Bodied), ३. तंजस्कायाः (Fire-Bodied), ४ वायुकायाः (Aır Bodied), ४ वनस्पतिकायाश्च (Vegetable-Bodied) । <mark>एषां स्थावरनामकर्मोद</mark>यापादितपृ<del>थिव</del>्यप्कायादीनां जैनार्षंग्रन्थेषु चातुर्विध्यं प्रदर्शितम् । पृथिवीकायस्थावरस्य चातुर्विष्यम्' यथा—

१. पृथिवी, २. पृथिवीकायः, ३. पृथिवीकायिकः, ४. पृथिवीजीवश्चेति ।

प्रिवो (Earth in General)

स्वाभाविकपुद्गलपरिणमनरूपात्काठिन्याच्च पृथिवी चेतनाविरहिता । अत्रा-चेतनत्वात् पृथिवीकायनामकर्मोदयाभावेऽपि पृथनक्रियोपलक्षितत्वात् पृथिवी-त्युच्यते' । पृथिवीसामान्येन वा पृथिवीत्वमिति । उत्तरेषु त्रिष्वपि भेदेषु इयमनुगता भवति ।

#### पृथिवीकायः (Earth-Body)

पृथिवीकायिकः (Earth Bodied Soul)

पृथिवीकायनामकर्मोदयात्पृथिवीं शरीररूपेण स्वीक्रुर्वन्तो जीवाः 'पृ<mark>थिवी-</mark> कायिका.' ।

# पृथिवीजीवः (Earth-Soul)

पृथिवीनामकर्मोदये सत्यपि यावन्न पृथिवीकायं धारयति, तावत्-विग्रह-गतिप्राप्तः कार्मणयोगस्थो जीवः 'पृथिवीजीव'रित्युच्यते । एषु स्थावरेषु साकारानाकारभेदान् उपयोगस्य द्वैविध्यमित्यागमेन' युक्त्या'' चापि सिध्यति । आहारादिक्रियाविशेषदर्शनात्तेषामाहारभयमेषुनपरिग्रहरूपसंज्ञाना बोधो जायते, तस्मात्तेषामुपयोगस्यानुमानेन सिद्धिर्भवतीति । एवमेवान्येषामप्ते-जोवायुवनस्पत्यादीनामपि प्रत्यक चत्वारो भेदाः ज्ञेयाः ।

त्रसमेदाः (Mobile-Soul)

पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतिकायिका एकेन्द्रियाः स्थावराः, इति पूर्वमेव स्पष्टम् । शेषाः द्वीन्द्रियादयस्त्रसाः । ते च द्वीन्द्रिया<sup>.</sup> (Two-Sense), त्रीन्द्रियाः (Three-Sense),चतुरिन्द्रिया<sup>.</sup> (Four-Sense) पञ्चेन्द्रियाश्चेति (Five-Sense) भेदेभ्यश्चतुर्विधा भवन्ति ।

अत्र स्पर्शन-रसनेन्द्रियकायवाग्बलायुःश्वासोच्छवासादिभिर्यु क्ताः द्वीन्द्रियाः । त्रीन्द्रियाश्च द्वीन्द्रियेभ्यो द्राऐन्द्रियाधिकाश्चतुरिन्द्रियाश्चेतेभ्योऽपि चक्षु-

#### आत्मनां संसारिमुक्सत्वम्

रिन्द्रियाधिकाः; पञ्चेन्द्रिया असंज्ञिनस्च श्रोत्रेन्द्रियाधिकाः, संज्ञिनः पञ्चेन्द्रियास्च मनसा सह सर्वतोऽधिकदशप्राणयुक्ताः'' भवन्तीति ।

किञ्चात्र श्वेताम्बरग्रन्थानुसारं तु तेजोवायुकायिकानां सयोगेन त्रसाः षड्-विधाः । तत्राङ्गारकिरणादयस्तैजस्कायिका अनेकविधाः । वायुकायिकाश्चापि-घनवातादिभेदैरनेकविधाः । यथा स्थावरेषु क्रियाप्राधान्यात् न तेजोवायूनां ग्रहणं कृतं तथैवात्र तत्प्राधान्यादेव ग्रहणं कृतमिति ।

#### त्रस-स्थावरारणामिन्द्रियविभागः

एतेषां पृथिव्यादित्रसस्थावराणां शरीराकारास्तावदीदशाः पृथिवीकायिक-जीवाना'' मसूरसदशाः, जलकायिकानाञ्चाम्बुपृषतसदद्शाः, अग्निकायिका-नञ्च सूचोकलापसदद्शाः, वायुकायिकानां तु 5वजसदद्शाः, वनस्पतिकायिका-नाञ्च'' नैकविधाः भवन्त्यपितु विभिन्नाकारा एव शरीरा. जायन्ते ।

एषु पृथिव्यादिवनस्पत्यन्तानां जीवानां केवलमेकं'' स्पर्शनेन्द्रियं वीर्यान्तरायस्य स्पर्शनेन्द्रियावरणस्य च क्षयोपशमे, शेषेन्द्रियाणां च सर्वघातिस्पर्धकोदये सति शरीरनामकमंण, एकेन्द्रियजातेश्चोदये सति भवति ।

कृम्यादीनामपादिकनूपुरकगण्डूपदशङ्खशुक्तिकाशम्बूकाजलौकाप्रभृतीनामेकेन्द्रि-येभ्य पृथिव्यादिभ्य एकेन वृद्धौ सत्या स्पर्श—रसने द्वीन्द्रिये'' भवत । एतेनाप्ये-काधिकानि स्पर्शनरसनझाणानि पिपीलिकारोहिणिकोपचिकाकुन्धुतम्बुरुकत्र-पुसबीजकर्पासास्थिकाशतपद्युत्पतकतृणपत्रकाठाहारकादीनां त्रीणान्द्रियाणि भवन्ति । एतेभ्योऽप्येकाधिकानि स्पर्शन-रसन-झाण-चक्षूंषि भ्रमरवटरसारङ्ग-मक्षिकापुत्तिकादंशमशकवृश्चिकनन्द्यावर्तकोटपतङ्गादीनां चत्वारीन्द्रियाणि'' भवन्ति । शेषाणाञ्च तिर्यग्योनिजाना मत्स्योरगभुजङ्गपक्षिचतुष्पदाना सर्वेषां, नारक-मनुष्यदेवानाञ्च पञ्चेन्द्रियाण्येव' भवन्तीति । इत्थमत्र केन्द्रियेभ्यो पृथिव्यादिभ्य समारभ्य पञ्चेन्द्रिय यावत् क्रमश एकैकवृद्धानीन्द्रियाणि'' भवन्तीत्ययमाशयः ।

# संज्ञिनो जीवाः (Rational-Soul) (समनस्काः)

संप्रधारणसंज्ञाका ये जीवास्ते 'समनस्का' इत्युच्यन्ते । अत्रे हापोहयुक्त गुणदोषविचारण सम्प्रधारणम् । तद्युक्ता. संज्ञिन , तद्वयतिरिक्ताश्चासंज्ञिनो ऽमनस्का इत्यर्थ. । अन्यथा पृथिवीकायिकादीनामप्याहारभयमैथुनपरिग्रह-संज्ञाकत्वात्तेषामपि तत् प्रसङ्गादिति । अतोऽत्र सप्तविधनरकभूमिवासिनां नारकाणाम्, चतुणिकायानां देवानां, गर्भजन्मनां सर्वेषामपि मनुष्याणां, केषाञ्चित्तिरक्ष्वामपि समनस्कत्वम्, सम्प्रधारणात्मकसंज्ञित्वादस्ति । तद्यथा—'इयं शङ्कष्ठवनिः, शृङ्कष्ठवनिर्वेति' तर्ककल्पनमीहा । माधुर्यादिना चेयं शङ्कष्ठवनिरेवेत्यादिकल्पनेनेकविषयग्रहणात् शृङ्कष्ठवनिपरित्यागात्मको विचारोऽपोहः । येभ्यश्च कारऐभ्योऽभिप्रेतविजय-सिद्धिस्ते गुणाः । यैश्चात्र विघ्नोत्पादस्ते खलु दोषाः । इत्थमीहापोहगुणदोष-विचारानन्तरं ग्राह्यत्याज्यबुद्धिः संज्ञा । यद्यपीयं संज्ञा ज्ञानरूपैवास्ति, परं मनःरहितानां केवलमिन्द्रियेभ्यरुत्पद्यमानस्य ज्ञानस्यापेक्षयोत्कृष्टतरा भवत्यतएव समनस्कत्वबंधिकेति<sup>भ</sup> । तथा च मन. सहितेष्वेव प्राप्येति ।

# देवानां दिव्यभावाः

एषूपरिलिखितेषु देव-नारक-तिर्यंङ्-मानुपेषु देवानां चातुर्विघ्यं व्याख्यायन् वाचकप्रमुखैरभिहितम्—'देवाश्चतुर्णिकाया '' देवानां चत्वारो समुदाया-स्सन्तीत्यर्थः । तद्यथा—

- १. भवनवासिनः (Residential) २. व्यंतराः (Peripatetic)
- ३. ज्यौतिष्का' (Stellar) ४. वैमानिकाश्चेति (Heavenly)

एते चतुर्विधा अपि देवाः दीव्यन्तीति व्युत्पत्या, देवगतिनामकर्मोदयादापा-दितदेवपर्याया, तत्स्वभावात्क्रीडाब्वासक्ताः, बुभुक्षाः-पिपासादिविरहिताः, रसरक्तादिरहिता अपि दीप्तशरीरयुक्ताश्त्रपलगत्यात्मकाश्चाब्टविधदिव्य-भावैर्मासमानास्तिष्ठन्तीति<sup>33</sup>। अत्र ये खल्वष्टविधाः स्वाभाविकाः दिव्य-भावास्ते च यथा---

- १. अणिमा---अनेन भावेन देवाः स्वीय शरीरमतिलघुरूपं निर्मातुं शक्नूवन्ति ।
- २. महिमा---अनेन तेषां लघु-बृहद्रूपधारएो साहाय्यं प्राप्यते ।
- ३. लघिमा—अनेन देवाः स्वशरीरं स्वल्पभारं कर्तुं शक्नुवन्ति ।
- ४. गरिमा--अनेन च दिव्यभावेन देवशरीराणि भाराधिकानि भवितुमईन्ति ।
- ४. सकामरूपित्वम्—दिव्यभावेनानेन देवानां यथेप्सितशरीरग्रहणमथ चैककालावच्छेदेनाधिकसंख्याकशरीरग्रहणत्वञ्च सम्भाव्यते ।
- ६. वशित्वम्—भावेनानेन देवाः स्वव्यतिरिक्तान् जनान् स्ववशान् कर्तुं-मर्हन्ति ।

#### आत्मनां संसारिमुक्तत्वम्

७. ईशित्वम्---अनेन भावेन चान्यैः श्रेष्ठत्वं प्रदर्शितूमहन्ति ।

#### म्राकाम्यम्-अनेनभावेन ते यथाभिलषितं कर्तुं मईन्तीति । देवानामुस्पत्तिस्थानानि

चर्तुविधाः निकायाः देवानामभिहिताः । निकायस्तावत्---नाम, संघः, जातिः, भेदः, निवासस्यान वेत्यवगम्यते । तत्र तेषां देवगतिनामकर्मोदयात्स्वधर्म-विशेषादाभ्यन्तरसामर्थ्यकृतभेदा. समुदायाः निकायाः ।

एषाञ्चनुर्विधानामपि देवानामुत्पत्ति स्थितिस्थानानि भिन्नानि, तत्र भवनवासिनस्तावत्—रत्नपृथिव्या उपर्यधइचैकैकसहस्रयोजनांशं विहायाव-शिष्टे भागे समुत्पद्यन्ते । तथा च यदत्रोपर्येकसहस्रयोजनां भागमवशिष्टं, तत्रोपर्यधश्चैकैकशतयोजनं भागं परित्यज्य मध्येऽष्टशतयोजनात्मके भागे व्यंतराः समुत्पद्यन्ते । ज्यौतिष्काश्च पृथिवीतः नवत्युत्तरसप्तशतयोजनान्तरं (७१० योजनान्तरं) दशाधिकैकशतयोजनप्रमारो उच्चैर्नभोभागे समुत्पद्यन्ते वैमानिकाश्च देवाः मेरोरुपरि ऋजुविमानात्समारभ्य सर्वार्थसिद्धिपर्यन्ते भागे विमानेष्वेवोत्पद्यन्त इति । परमेषा गमनागमन तु जन्मस्थानाति-रिक्तेष्वपि" स्थानेषु सम्पद्यते ।

#### वेवानां विभेवाः

एतेषाञ्च्तुर्विधानामपि देवनिकायाना क्रमशः दश-अष्ट-पञ्च-द्वादशभेदाः कल्पोपन्नस्वर्गपर्यन्ताः भवन्ति । येषु स्वर्गेषु 'इन्द्रसामानिका'दिविभेदानां कल्पना प्राप्यते, तानि स्वर्गाणि 'कल्पाः', तत्रोपपादजन्मधारकाश्च देवा 'कल्पोपन्ना' इत्यभिधीयन्ते । येषु चेयं कल्पना नास्ति, तत्रोत्पन्ना देवा 'कल्पातीता' इत्युच्यन्ते । अत्रेयं कल्पना सौधर्म्याख्यात्स्वर्गादच्युताख्यं स्वर्ग यावदेव<sup>भ</sup> विद्यते । तत्रे यं कल्पना प्रत्येकं कतिविधा प्राप्यते, इति स्पष्टयन् उमास्वातिभिरभिहितम् -- एतेषु चतुर्विधेष्वपि देवनिकायेषु प्रत्येकं इन्द्र-सामानिकत्रायस्त्रिश्वपारिषद्य-आत्मरक्ष-लोकपाल-अनीक-प्रकीर्णक-अभियोग्य-किल्विषिकाश्चेति दशविधा<sup>क</sup> प्राप्यन्ते । परञ्चात्रैवाग्रे तैरुक्त, यत्-व्यन्तर-ज्यौ तिष्केषुत्रायस्त्रिशलोकपालेतिद्विविधभेदाभावात्तयोः प्रत्येकमष्टौ विभेदा भवन्ति ।

#### वेवानां सामान्यभेवाः

या चात्रविभेदाना दशविधा कल्पना, सा यथा----१. इन्द्राः---एतेषु चतुर्विधेष्वपि देवनिकायेषु ये देवा स्व स्वनिकायवर्तिनां

जैनदर्शन आत्म-ब्रब्धविवेचनम्

मानोन्मानप्रमाणयुक्ताः, पाणि-पादतल-नख-तालु-जिह्वौष्ठरक्तवर्णाः, द्युति-मान्मुकुटधराः, रत्नजटिताभरणभूषिताः, वटवृक्षघ्वजाङ्च" भवन्तीति ।

#### राक्षसाः

राक्षसा खलु सप्तविधा. भवन्ति । तथाहि— (१) भीम<sup>.</sup>, (२) महाभीम:, (३) विघ्न., (४) विनायक<sup>.</sup>, (१) जलराक्षसः, (६) राक्षसराक्षसः (७) ब्रह्मराक्ष-सभ्वेति ।

एते राक्षसाख्याः देवा निर्मलवर्णा. अपि भीमा , अतएव भीमदर्शनाः, शिरो-करालाः, रक्तलम्बौष्ठाः, तप्तसुवर्णाभरणभूषिताः, नानाभक्तिविलेपनाः, खट्वाङ्गध्वजाक्ष्च" भवन्तीति ।

#### भूताः

भूताख्या<sup>.</sup> देवास्तु नवविधास्तथाहि –(१) सुरूप (२) प्रतिरूपः (३) अप्रति-रूप (४) भृतोत्तम<sup>.</sup> (४) स्कन्दिक., (६) महास्कन्दिक. (७) महावेग. (८) प्रतिच्छन्न<sup>.</sup> (१) आकाणगण्चेति ।

एते च इयामवर्णात्मका अपि सुरूरा , सौम्या., आपीवरा., विविधविलेप**ना:** कालरूपा , सुलसध्वजाइच<sup>ा</sup> भवन्ति ।

पिशाचा.

पिशाचा खलु पञ्चदशविधा भवन्ति । तद्यथा—(१) कृष्माण्डः, (२) पटक., (३) जोष, (४) आह्नक, (४) काल, (६) महाकालः, (७) चौक्ष, (८) अचौक्ष, (६) तालपिशाच., (१०) मुखपिशाच, (११) अधस्तारक, (१२) देहः, (१३) महातिदेह, (१४), तूष्णीक., (१४) वनपिशाचण्चेति ।

सुरूपाः सौम्यदर्शनाश्चेमे पिशाचा हयग्रीवयो मणिरत्नविभूषणप्रिया<sup>.</sup> कदम्ब-वृक्षध्वजाण्च"' भवन्तीति ।

किन्नरव्यतिरिक्तेषु शेपेसु सम्तविधेषु व्यन्तरदेवेषु षण्णां दक्षिरोन्द्राणा सत्पुरुष-अतिकाय-गीतरति-पूर्णभद्र-स्वरूप-काळाख्यानां दक्षिरो भागे, तथा-चोत्तराधिपतीना महापुरुष-महाकाय-गीतयश मणिभद्र-अप्रतिरूप-महाकाला-नाञ्चोत्तरेभागे तावन्त एवावासा यावन्तो खलु किन्नर-किम्पुरुषयो-भंवन्तीति । राक्षसेन्द्रस्य भीमस्य तु दक्षिणदिशि पङ्कबहुलभागेऽसंख्येय-लक्षात्मकानि नगराणि विद्यन्ते । उत्तरस्याञ्च दिशि महाभोमस्यापि भीम-वदेव नगरसख्या, तथा चैतेषा सर्वेषामपि षोडशविधानां व्यन्तरेन्द्रदेवानां सामानिकादिविभवस्तुरुय<sup>\*\*</sup> एव ज्ञेय. ।

# ३. ज्यौतिष्कदेवाः (Stellar)

ज्यौतींषि-विमानानि, तेषु भवाः ज्यौतिष्का, यद्वा भास्वरशरीरत्वात् समस्त-दिङ्मण्डलद्योतकत्वाच्च ज्यौतिरेव ज्यौतिष्काः इत्यन्वर्थेयं सामान्यसंज्ञा । एते च पञ्चविधाः—सूर्यः, चन्द्रः, ग्रहाः, नक्षत्राणि, प्रकीर्णकतारकाश्चेति । तदेवोक्त तत्त्वार्थसूत्रे—

# 'ज्यौतिष्काः सूर्याचन्द्रमसौ प्रहनक्षत्रप्रकोर्णकतारकाइचेति'\*\* ॥

अत्र तेषां पञ्चविधानां सर्वेषामपि ज्यौतिष्कानां पृथक्पृथक्कक्षाः विद्यन्ते । ताश्च क्रमश उपर्युंपर्येव सूत्रनिर्दिष्टक्रमेण भवन्ति । तद्यथा----सर्वतोऽधः सूर्यकक्षा, ततश्चन्द्रकक्षा, तदनन्तरं ग्रहकक्षा, तदुपरि च नक्षत्रकक्षा, अन्ते सर्वत उपरि च प्रकीर्णकतारककक्षेति ।

किञ्चात्रार्थेष्वागमेषु चन्द्रस्य कक्षा प्रथममुल्लिखिता, तदनन्तरञ्च सूर्यादीनां कक्षाः । दिगम्बरसम्प्रदायानुसारं तु सर्वतः प्रथमं तारकास्तदुपरि च सूर्या-दिकाः'' सन्तीति वर्णन प्राप्यते । तद्यथा— अस्मात् भूमिभागादूर्ध्व नवत्युत्तर-सप्तशतयोजनान्युत्पत्य सर्वज्यौतिषामधोभाविन्यस्तारकाश्चरन्ति । तत ऊर्ध्व दशयोजनान्युत्पत्य सूर्यस्तदनन्तरमशीतियोजनान्तर चन्द्रस्ततस्त्रीणियोजना-न्यन्ते नक्षत्राणि, ततस्त्रीणि योजनान्यूर्ध्व बुधः, ततश्च त्रीणि योजनान्यूर्ध्व शुक्रः, ततोऽपि त्रीणि योजनान्यूर्ध्व वृहस्पतिः, तस्माच्चत्वारियोजनान्यूर्ध्व-मङ्गारक' (भौम') ततश्चत्वारियोजनान्युत्क्रम्य शनिश्चरति ।

इत्थमिद सम्पूर्ण ज्यौतिष्चक्र नभसि दशाधिकैकशतयोजनशतबहुलोऽसंख्यात-द्वीपप्रमाण घनोदधिपर्यन्त तिर्यग्विद्यते । अत्राभिजिन्नक्षत्रं सर्वाभ्यन्तश्चारी, मूलनक्षत्र तु सर्वबहिश्चारी, भरण्यस्तु सर्वाधश्चारिण्यः, स्वातिश्च सर्वोपरि-चारीति ।

# सूर्यः

अत्र तेषु ज्योतिष्कविमानेषु प्रायः सर्वेषामेव स्वस्वविमानानि सन्ति । येषु ते समारूढास्तिष्ठन्ति । तेषां विमानानां निर्धारितान्यायामानि वर्णादीनि च सन्ति । तथाहि—सूर्यस्य विमानानि तप्तस्वर्णसमप्रभल्गैहितमणिमयानि चतुर्विंशतियोजनैकषष्टिभागबाहुत्यानि (२४-१/६० चौडे), अष्टचत्त्वारि-शत्योजनैकषष्टिभागविष्कम्भायामानि(४८-१/६० लम्बे), अर्धगोलकाक्रतीनि, षोडशसहस्र देवे रूढानि<sup>५</sup> भवन्ति ।

#### आत्मनां संसारिमुक्तत्वम्

#### रत्नप्रभाविपृथिवीषु नरकसंख्या

सर्वासु रत्नप्रभादिपृथिवीसु नारकाणामावासाः विभिन्नसंख्याकाः सन्ति । तथाहि---आद्यायां रत्नप्रभायां त्रिंशल्लक्षाणि, शर्कराप्रभायां पञ्चविशति-लक्षाणि, बालुकाप्रभायां पञ्चदशलक्षाणि, पङ्कप्रभायां दशलक्षाणि, धूम-प्रभायां त्रीणिलक्षाणि, तमःप्रभायां पञ्चोनमेकलक्षं, महातमःप्रभायाञ्च केवलं पञ्चलक्षसंख्याकानि नरकाणि" सन्ति ।

तथा चात्र रत्नप्रभाया अब्बहुलभागे उपर्यधर्श्वैकैकयोजनसहस्रं विहाय तन्म-ध्यभागे इन्द्रक-श्रेणि-पुष्पप्रकीर्णंकविभागेन त्रिविधानि नरकाणि, तत्र तेषु त्रिविधेष्वपि विभागेषु त्रयोदशनरकप्रस्ताराः सन्ति । तत्र सीमन्तक-निरय-रौरवादयस्त्रयोदशा इन्द्रका सन्ति । शर्कराप्रभायाश्चेकादशनरकप्रस्तारास्तत्र च स्तनक-संस्तनकादय एकादशेन्द्रकाः, बालुकाप्रभायाश्च नवनरकपटलास्तत्र च तप्तत्रस्तादयो नवेन्द्रका., पङ्कप्रभायाश्च सप्तनरकपटलास्तत्र चारमार-तारादयस्सप्तेन्द्रकाः, धूमप्रभायाश्च पञ्चनरकप्रस्तारास्तत्र तम-भ्रम-झष-अन्ध-तमिस्राभिधाना पञ्चेन्द्रकाः, तम प्रभायाश्च त्रयो नरकपटलास्तत्र च हिम-वर्दल-लल्लकनामकास्त्रय इन्द्रकाः, महातमःप्रभायाश्चेक एव नरक-पटलस्तत्र त्वप्रतिष्ठानाख्यमेकमेवेन्द्रकनगरम्<sup>भ</sup> ।

अत्र सीमन्तनरके चतसृष्वपि दिक्षु विदिक्ष्वपि च निर्गतानां नरकश्रेणी-नामन्तरेषु पुष्वप्रकीर्णकानि नरकाणि सन्ति । तत्र कस्यां दिङ्नरकश्रेण्या-मेकोनपञ्चाशन्नरकाणि, विदिङ्नरकश्रेण्याञ्चाष्टचत्वारिंशन्नरकाणि भवन्ति । एवमेत्र निरयादिष्वपि नरकेषु दिक्षु विदिक्षु चैकैकं क्रमशः परि-हाप्य नरका<sup>क</sup> भवन्तीति ।

इत्थं रत्नप्रभापृथिव्या त्रयस्त्रिशदुत्तरचतुश्चत्वारिशतशतानि श्रेणीन्द्रक-नरकाणि (४४३३), सप्तषष्ट्यधिकपञ्च्चशतपञ्च्चनवतिसहस्रोत्तरैकोनत्रिश-ल्लक्षाणि (२९९४४६७) पुष्पप्रकीर्णकानि सन्ति, सम्मिलितानि च त्रिशल्लक्ष-नरकाणि<sup>भ</sup> (३००००००)।

द्वितीयायाञ्च शर्कराप्रभापृथिव्या पञ्चनवत्युत्तरषड्विंशतिशतश्रेणीन्द्रक-नरकाणि (२६९१), पुष्पप्रकीर्णकानि च पञ्चाधिकत्रिशतसप्तनवतिसहस्रो-त्तरचतुर्विंशतिलक्षाणि (२४९७३०१), सम्मिलितानि च पञ्चविद्यतिलक्षाणि<sup>\*\*</sup> (२१०००००) भवन्ति ।

तृतीयायाञ्च बालुकाप्रभायां पञ्चाशोत्यधिकानि चतुर्दशशतानि श्रेणीन्द्रक-

#### आत्मनां संसारिमुक्तत्वम्

नरकाणि (१४८४), पुष्पप्रकीर्णकानि च पञ्चदशाधिकपञ्चशताष्टनवति-सहस्रोत्तरचतुर्दशलक्षाणि (१४९८५११), सम्मिलितानि च पञ्चदशलक्षाणि (१४०००००) भवन्ति ।

चतुर्थ्यां पङ्कप्रभाया श्रेणीन्द्रकनरकाणि सप्ताधिकसप्तशतानि (७०७), पुष्प-प्रकोर्णकानि च त्रिनवत्युत्तरद्विशतनवनवतिसहस्राधिकनवलक्षाणि (९९९२९३), सम्मिलितानि च दशलक्षाणि\* (१००००००) भवन्ति ।

पञ्चम्या धूमप्रभायाञ्च पञ्चषष्ट्यधिकद्विशतश्रेणीन्द्रकनरकाणि (२६४), पुष्पप्रकीर्णकानि च पञ्चत्रिशदुत्तरसप्तशतनवनवतिसहस्राधिकद्विलक्षाणि\* (२९९७३४) भवन्ति ।

षष्ट्या तम प्रभाया तु त्रिषष्टिमात्राणि श्रेणीन्द्रकनरकाणि (६३), पुष्प-प्रकीर्णकानि च द्वात्रिशदुत्तरनवशततवनवतिसहस्राणि (६९९३२), सम्मि-लितानि च पञ्चनवत्युत्तरनवशताधिकनवनवतिसहस्राणि भवन्ति(९९९९४)। तथा च सप्तम्या महातम प्रभाया अप्रतिष्ठितनामकमेक श्रेणीन्द्रकनरक, चत्वारि च श्रेणीनरकाणि, मात्राणि पञ्चसख्याकानि भवन्ति ।

इत्थ सर्वायामपि पृथ्वीना श्रेणोन्द्रकनरकाणि त्रिपञ्चाशदुनरषण्णवतिशतानि (९६४३), पुष्पप्रकीर्णकानि च सप्तचत्वारिशदधिकत्रिशतनवतिसहस्राधिक-त्र्यशीतिलक्षाणि (५३९०३४७) नरकाणि, सम्मिलितानि च चतुरशीति-लक्षाणि (५४०००००) नरकाणि भवन्ति । इमानि सर्वाण्यप्युष्ट्रकाद्यशुभ-संस्थानानि, शोचनरोदनाक्रन्दनाद्यशुभनामानि च सन्ति ।

#### नारकाणामञुभतरत्वम्

एतेषा सप्तविधाना नारकाणा (सप्तपृथिवीषु स्थितत्वात्) लेक्याः, परिणामा<sup>.</sup>, देहादयश्चापि क्रमशोऽशुभादशुभतरनित्या भवन्ति<sup>.</sup> ।

#### लेक्याशुभतरत्वम्

उपर्यु क्तेषु नरकेषु स्थिताना जीवाना लेख्या नित्याशुभा., अधोऽधश्च क्रमशोऽ-शुमतरा. भवन्ति । तत्र प्रथमायां भूमौ कापोती लेश्या, द्वितीया तत प्रकृष्ट-तरा कापोती लेख्या, तृतीयायाञ्चोपरिष्टात् कापोतीलेश्या, अधश्च नीला-लेश्या भवति, चतुर्थ्या पृथिव्या ततोऽशुभतरनीला लेश्या, पञ्चम्याञ्चोपरि नीला, अधश्च कृष्णा लेश्या भवति, षष्ठ्या ततः प्रकृष्टा कृष्णा, सप्तम्याञ्च प्रकृष्टतमा परमकृष्णा लेश्या भवति । तत्र पूर्वस्यां दिशि एकोरुकाः, अपरस्यां दिशि लांगूलिनः, उत्तरस्यां भाषकाः, दक्षिणस्याञ्च विषाणिन. प्राणिनः सन्ति । विदिक्षु तु शशकर्ण-शष्कुलीकर्ण-कर्णंप्रावरण-लम्बकर्णा, अन्तरेषु चाश्व-सिंह-श्व-महिष-वराह-व्याघ-उलूक-कपिमुखाः, झिखरिण उभयोरन्तयोइच मेघविद्युन्मुखाः, हिमवत उभयोरन्त-योश्च मत्स्यमुखाः कालमुखाइच, उत्तरविजयार्धस्योभयोरन्तयोः हस्तिमुखाः, बादर्शमुखाश्च, दक्षिणविजयार्धस्योभयोरन्तयोश्च गोमुखाः मेषमुखाश्च प्राणिनो निवसन्ति ।

तत्र कोरुका मृदाहारा. गुहावासिनः, शेषास्तु पुष्पफलाहारा वृक्षवासिनश्च सन्ति । एते सर्वेपि पल्योपमायुषो भवन्ति । अत्र द्विविधेषु म्लेच्छेषु कर्मभूमि-जास्तु शक-यवन-शबर-पुलिन्दादयो भवन्ति, अन्तर्द्वीपजाश्च म्लेच्छा एव भवन्तीति ।

# तियंञ्चः

तिरोभाव.— न्यग्भावः उपबाह्यत्वमित्यर्थ. । तत. कर्मोदयापादितभावानां तिरश्चियोनिर्येषां ते तिर्यग्योनयः''' । औपपादिकेभ्यो देवनारकेभ्यो, गर्भज-सम्मूच्छनजेभ्यो मानुषेभ्यश्च व्यतिरिक्ताः ये ते तिर्यग्योनयस्ते चैकेन्द्रियादि-पञ्चेन्द्रियान्ता. खलु सूक्ष्मबादरभेदाभ्यां द्विविधा भवन्ति । तत्र सूक्ष्मनाम-कर्मोदयापादितभावाः पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतय. सूक्ष्मा सर्वलोकव्यापिनः । बादरनामकर्मोदयापादितभावाः पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतयो विकलेन्द्रियाः पञ्चेन्द्रियाण्च यत्र कुत्रचिदेव वर्तन्ते, न तू सर्वत्र ।

यथा खलु देवानामूर्ध्वलोक<sup>-</sup>, मनुष्याणां मध्यलोको, नारकाणामधोलोकस्तथै-बैतेषामपि यद्यप्याधारविशेषो (तिर्यंग्लोक) मध्यलोक एवास्ति, तदपि तेषां स्थावरकायरूपेण सर्वत्रापि सद्भावात् मर्वलोकव्यापकत्वम् । मूलतस्त्विमे मध्यलोकस्थितत्वादेव 'तिर्यंञ्च' इति सार्थकनामा सन्ति ।

एवमिमे संसारिण. प्राणिनश्चतुर्विधा देवनारकमानुषतिर्यञ्चस्तत्तन्नामकर्मो-दयात्ततज्जातिषु समुत्पन्ना. पुनः पुनः शुभाशुभकर्माणि कुर्वन्तश्च भवाद्-भवान्तरमधिगतवन्तस्तत्तज्जन्मोपात्तशुभाशुभफल भुञ्जन्तोऽस्मिन्नेव जगच्चक्रे संसरन्तस्तिष्ठन्त्यतएवैतेषा संसारीति संज्ञा । अत एतेषा संसारि-त्वमनादितः प्रचलन्नद्यापि वर्तते, भविष्यत्यपि च स्थास्यति, अनाद्यनन्तत्वा-दिति । मुक्ताः

ये चात्मानो (जीवाः) अष्टविध स्सर्वेरपि कर्मभिविमुक्ताः, केवलं स्वस्मित्त् (आत्मनि) एव विचरन्ति, ते सर्वेऽपि सांसारिकजन्म-फल-कारणाद्विमुक्ताः सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रयुक्ता भूत्वा मुक्तत्वं भजन्ते । एतेषां सांसारिक-बन्धनैविमोक्षस्य साधनानां, मोक्षावाप्तिहेतूनां, मोक्षावाप्तौ च तत्स्वरूपादौनां विवरणं षष्ठाष्ठयाये वक्ष्यमाणत्वन्नात्र विश्लेषितमिति ।

#### भ्रात्मनः पारतन्त्र्यम्

यः खल्वात्मा रागद्वेषाभ्यां संयुक्तो भवति, यस्य बुद्धिर्वा मिथ्यात्वेन ग्रसिता भवति, स एव मलिनत्वमधिगच्छति । तया च बुद्ध्या पञ्च्चेन्द्रियविषयोप-भोगात्, हिंसादिपञ्च्चविधपापाचरणाच्च यस्यात्मा कर्ममलीमसः, अथ चार्त्त-रोद्रध्यानतीव्रपरिणामयुक्तो जायते, स एव तत्तन्निमित्तात्पारतम्त्र्यमधि-<sup>1\*</sup> गच्छति ।

अत्र ये खलु रागद्वेषादयः, मिथ्यात्वादयः, रौद्रार्त्तघ्यानाः, कषायादच तेषा-मत्र संजेपतो विवेचनमावश्यकम् ।

रागः (Love)

रमणीयेषु योषितादिद्रव्येषु आत्मपरिणामरूपेच्छ्या, बाह्यवस्तुभिश्व सहैकी-भवनरूपपारिणामात्मिक्या मूर्च्छ्या, अभीष्टवस्तुनोऽभिरुषितेन कामेन, विशिष्टानुरागरूपेण स्नेहेन, अप्राप्तवस्तुनोऽभिकाङ्क्षरोन गार्ध्येन, 'इद मदीय' 'अहमस्येश्वर' इत्यादिमनःपरिणामात्मकेन ममत्वेन, अभीष्टप्राप्तौ परितोषेणाभिनन्दनेन वा यदास्रवते, तदेव 'रागः'°' इत्युच्यते ।

द्वेषः (Hatred)

यस्य जीवस्यात्मनि परविभवादिदर्शनात् 'एतेन विभवेनायं वियुज्यताम्' 'विभवश्चायं ममैवास्तु' 'कस्यचिदन्यस्य मा भूत्' इत्यादिको यश्चित्तपरि-णामस्तदेवेर्ष्या, तया चेतरस्य कस्यचिदपि सौभाग्य-रूपलोकप्रियत्वादिदर्झना-दुत्पन्नेन क्रोधरूपेण रोषेण, दूषणात्मकेन दोषेण, परदोषोत्कीर्त्तनेन परिवादेन, सद्धर्माद्विचलनरूपेण च मत्सरेण, परगुणोत्कर्षाद्यसहनात्मकेनासूयत्वेन, परस्परं कलहादिनोत्पन्नेन क्रोधात्मकेन वैरेण, प्रकृष्टस्य क्रोधस्य प्रभान्त-

वात्मनः धरतत्रम्मम्

कोपाग्नेश्च संघोक्षणात्मकेन प्रचण्डेन वात्मनि यः भावः समुत्पद्यते, स एव 'द्वेषः''' इति ।

#### मिथ्यात्वम् (Wrong-Belief)

जैनदर्शनानुसारमर्हत्प्रतिपादिताना तत्त्वानामश्रद्धानमेव मिथ्यात्वम् । तच्च त्रिविधम-अभिग्रहीतानभिग्रहीतसन्देहभेदेन । तत्र त्रिषष्टिशतत्रयं पाखण्डिन् शताना यन्मतम् तदभिग्रहीतम, अप्रतिपन्नदेवतापाखण्डरूपमनभिग्रहीतम्, श्रुतज्ञानस्यैकस्मिन्नप्यक्षरे पदे वाऽनभिरुचिस्सन्देह । यस्य चैतत्त्रिविधं मिथ्यात्वं, तस्य बुद्धिरप्यवश्यं मलिना भवति । बुद्धेर्मालिन्येन च जीवः पञ्चेन्द्रियाणा विषयेष्वासक्तो भवति, अथ च हिसाऽनृतास्तेयकुशीलपरिग्रहा-दिपञ्चपापेषु प्रवृत्तो भवति । एतस्माच्च कर्मणामास्रवो प्रारभते, कर्मास्रवा-च्चात्मनि कर्मरूपमलस्य पृथुला राशिरैकत्रिता भवति, तया चात्मा परतन्न-त्वमधिगच्छति<sup>104</sup> ।

#### <del>ग्रार्त्त ध्यानम्</del>

त्रहतं दुखं, संक्लेशस्तत्रभवमात्तम् । आर्त्तञ्च यद्ध्यानं तदार्त्तघ्यानम् । एतञ्चर्तुविधं भवति । तथा ह ---अप्रियवस्तुनः सम्बन्धे सति तन्निवृत्यर्थं रात्रिन्दिव यच्चिन्तन, तदात्मकं ध्यानमाद्यम् । येन केन वा रोगेण व्याकुलिते सति तन्निराकरणार्थं रात्रिन्दिवं तद्विषयकं चिन्तनं द्वितीयं ध्यानम् । अभीष्ट-वस्तुनो विप्रयोगे सति, पुनस्तत्प्राप्त्यर्थ यच्चिन्तनं रात्रिन्दिवं, तत्तृतीयम् । तथा च चक्रवर्त्यादीना विभवदर्शनात् 'ममाप्यस्य तपसः फलं परलोके एवविध एव स्यादि रेतात्मकं चिन्तनं चतुर्थमार्त्तध्यानमिति'र्'।

# रोद्र-घ्यानम्

क्रूरो-नृशसो वा रुद्रस्तस्येदं रौद्रम् । रौद्रं यद्ध्यानं तद्रौद्रध्यानमिति । एतदपि चतुर्विधम्—अत्र 'येन केन प्रकारेण यत्रविशेषेणोपायविशेषेण वा, प्राणिनो व्यापाद्या.' इत्यात्मक चिन्तन हिसानुबन्ध्याख्यं प्रथम रौद्रध्यानम् । यैश्च क्रूटसाक्षिदानादिविभिन्नोपायं परो वञ्च्यते, तेषामुपायानां चिन्तनं द्वितीय-मनृतानुबन्धिरौद्रध्यानम् । तथा च यैर्येरुपाये प्रुष्ठुं रुक-कर्तरतिका-छेदक-खात्रादिभि. परधनमादीयते, तेषा चिन्तनं स्तेयानुबन्धी तृतीयं रौद्रध्यानम् । भनधान्यादिपरिग्रहसंरक्षणार्थं रात्रिन्दिव तदुपायानां चिन्तनं चतुर्थं विष-याबन्दी रौद्रध्यानम् ।

जनवर्शन आत्म-द्रव्यविवेदानम्

अनयोर्द्धयोरपि ध्यानयोरात्मपरिणामास्तीव्रतरा जायन्ते । यस्य चेमे भगवाः, स नूनमेव रागद्वेषाधीनत्वमधिगच्छति । तेन च जीवरक्षादीनां कार्याणा, प्राणिहिंसादीनाञ्च्वाकार्याणां निर्णयेऽक्षमः, कलुषितपरिणामात्मकेन कालुष्येण च युक्तः सन् निर्मलभावात्मिक्या विशुद्ध्यापरिचितश्चाहार-भय-मेथुन-परिग्रहादिकलहेर्मस्तः रागादीनामाधीनत्वमुपगच्छति ।

#### सक्तवायत्वम् (With-Passion)

यरुच जीवः शताधिकानां गतीनामनेकेषु जन्ममरणात्मकेषु परिभ्रमणेषु पुनः पुनः परिभ्रममाणः क्लिष्टाष्टविधकर्मभिर्बद्धस्तथा च सहस्राधिकनरकादि-गतिषु निरन्तरं दुःखैराक्रान्तत्वात् कृशतामधिगमनाच्च करुणास्पदः, तथा च् विषयेष्वीद्द्योऽनुरक्तो यत्तस्येच्छा विषयसुखावाप्तावपि न तज्जनितेन सुखेन शाम्यति, अपितु सततं वर्द्धत एव, अस्मात्कारणात् विषयतृष्णया तृषितौ रागद्वेषाधीनत्वमधिगच्छति । रागद्वेषादय एव कषायस्तदात्मकत्वादेवायं क्रोधो, मानी, मायावी, लोभवांदच'<sup>66</sup> जायते ।

तत्र मोहकर्मोदयादुत्पन्न आत्मनो क्रोधनपरिणामो क्रोधः । अनेनास्मिन्नेव लोके स्वीयै. प्रियजनै. सह स्नेहविच्छेदाद्दुःखमुत्पद्यते । अहमेव ज्ञानी-दाता-ं शूरर्श्वेत्यादिकात्मपरिणामो मान । अस्माच्च विनयो विनश्यते । विनयश्च धर्ममूलमतः मानोदये सति, उपजातगर्वः जीव. देव-गुरु-साधु-वृद्धेषु यथायोग्यं करणीयाद्धर्माद्विनयाद्वा भ्रंश्यते । सत्यवादिनमेव पुरुषं लोकः (जना.) न्यास-काद्युपस्थान करोति, यतो हि तस्य प्रत्यर्पेष्ठे सत्यात्मकत्वाल्लोकस्तस्मिन् विश्वसिति, अयमेव विश्वासः प्रत्ययः । पर शाठ्यपरिणामस्य मायायाः समुदये सति न्यासकापह्लवात्मकादसत्यभाषणादप्रत्ययस्य हानिर्भवति । आत्मनो लोभपरिणामश्च तृष्णा, तदुदयाच्च लोभाभिभूतो क्षमामार्दवादीनां सर्वेषामपि गुणानां समूलकाषमाप्नोति, तस्माच्च सर्वगुणविनाशभाग्भवति'' ।

# क्रोधः (Anger)

यथा खलु दाहज्वरपीडितस्य रोगिनो कायः सर्वदा परिदहति, तथैव क्रोधिनोऽ-प्यन्तरात्मा सततं परिदहति । क्रोधाभिभूतेन च कुतश्चिन्निमित्तात् कृतो वर्ध-बन्धनाभिघातादिवैरः सन्तानपरम्परामुत्पादयति । अतएवायं सर्वेस्यापि भयमुत्पादयति । क्रोधिनश्च मुक्तावप्यसमर्थत्वात् क्रोधो मुक्तििघातकः । शास्त्रे ब्वपि श्रूयते, यत् सुभूमपरशुरामादयो क्रोधाविष्टात्मकत्वादेव न सुगति (मोक्ष') लब्धवन्तः । अनेन ज्ञायते, यत्क्रोध एवेहलोकपरलोकयोरपायकारी''' ।

आत्मनः पारतन्त्र्यम्

#### mm (Pride)

आगम. श्रुतम्, सर्वज्ञप्रणीतागमानुचरणं च शीलम् । परं गर्वोदयात् तद्युक्तं शास्त्रज्ञं रूट्वा अनैरुच्यते यदयं 'श्रुतवानप्येवं गर्वितः' 'तेनैव मत्तः-मानी जातः' शास्त्रीषु श्रूयते-यत् 'श्रुतेन तु मानत्यागः कार्यः' यतो हि, श्रुतज्ञानेन मदो निमंथ्यते, न चानेनासौ मदो निर्मथितोऽतः ज्ञानज्ञानिनोरभेदत्वात् श्रुत-मेव दूषितं भवति ।

**एवमेव धर्मार्थकामानामप्ययं मानः बिघ्नकारी भवति । तथाहि—कश्चन** विनयरहितः शीलवानपि दुःशील एव, विनयरहितत्वे तु धर्मेऽपि विघ्नकारित्वं मानस्य, धर्मस्य विनयमूलकत्वात् । अर्थस्य चोपादानकारणं धर्मोऽतः धर्म-विघ्नकारित्वादर्थेऽपि विघ्नकारित्वमस्योपपद्यते । यतो हि राजादिना विनयत एव पुरस्कारादयः संयोज्यन्ते । कामस्यापि च सम्प्राप्तिरर्थ-विनयसम्पन्नस्यैव दरीदश्यते, यतो हि—कुल्योषिता वेश्यानाञ्च चित्तानुरोधलक्षणया चेष्टया कामो सुखभाग्भवति, अर्थविनयाभावे तु मान तत्रापि विघ्नकारकं भवेदतएव मानस्य धर्मार्थकामे र्यु विघ्नकारित्वं, श्रुतशीलदूषणत्वञ्चास्तिर''' ।

#### माया (Deciet)

यथा खलूद्धतदंष्ट्रोऽपि सर्प<sup>.</sup> लौकै. दूरादेव परिह्रियते, तथैव मायाशीलोऽपि यदि सम्प्रति मायाचरणात्मकात् पूर्वस्वभावाद् विरतस्तदापि पूर्वच्ष्टदोर्षजेनैः पूर्वक्रुतेन दोषेण युक्तत्वादुपहन्यते, भुजङ्गवदविश्वास्यश्च''' भवति<u>े</u>।

#### लोभ: (Greed)

सर्वेषामपि वैर-विरोध-स्तेयादीनां विनाशानामाश्रयो लोभ एव । तथाहि हिताद् व्यंसयन्ति पुरुषमिति व्यसनानि, तेषां द्यूत-स्त्री-मद्य-आखेट-अर्थंदू-षणादीनां व्यसनाना राजमार्ग इव लोभ एव । यथा खलु राजमार्गेण द्विजा-दयश्चाण्डालादयश्च सर्वेऽपि गमनक्षमास्तथैव लोभराजमार्गेण सर्वाण्यपि व्यसनानि प्रस्फुटन्तीतस्तत<sup>ः</sup> मनुष्यं गमयन्त्यागमयन्ति च । अत एवविवस्य लोभस्य मुखे पतित लोभपरिणामभाक् कः खलु दुःखानन्तरं सुखमुपेयात्'' ? एवमेते सर्वेऽपि क्रोध-मान-माथा-लोभा<sup>ः</sup> नरकादिविभिन्नासु गतिषु परिभ्राम-कत्वात् तीन्नदुःखदायकाः, संसरणमार्गप्रवर्त्तकाश्च सन्ति ।

अस्यायमाशयः यद् हिंसानृतादिपापानामाचरणं संसारहेतुः, एतेषां पापानामा-श्रयरूपश्च कषायवशीभूतो जीवः । ततश्च सः सांसारिक एव तिष्ठति ।

#### जैनवर्धन आत्म-द्रव्यविवेचनम्

१२०

stays 7

सांसारिकत्वादेवात्वा पारतन्त्र्यमधिगच्छति, वतो हि, संसारस्थितो जीवौ न कदापि पार्पैविमुक्तं स्वातन्त्र्य कथमप्यनुभवितुं शक्नोतीति ।

# ग्रात्मनो भवान्तरसंक्रमरणम्

#### , सवान्तरप्राप्तिः (Transmigrate)

जीवस्वभावः परिणामात्मकस्तत्परिणामेन च स याद्दशानि कर्माणि गृत्तुस्ति, आत्मसाद्वा करोति, तानि सर्वाण्यपि कर्माणि यथासमयमुदयं सम्प्राप्यु स्वशक्त्यनुसारं फलं दातुं शक्नुवन्ति । तस्य फलस्य च जीवेनावश्यमेव भोक्तव्यत्वात्तत्कर्मनिमित्तकं जन्ममरणं संसारिणां जीवस्योपपद्यते ।

अत्र सञ्चित्तस्यायुष्कर्मणः समाप्तिर्मरणम्, नूत्नस्यायुष्कर्मणश्चावाप्तिर्जन्मे-त्युच्यते । मरणानन्तरमन्यज्जन्मग्रहण भवान्तरप्राप्तिस्तदर्थमात्मनो यत्सं-क्रमण जायते, तदेव भवान्तरसक्रमणमिति ।

भवान्तरग्रहणार्थं च कदा, कुत्र, केन मार्गेण, केन विधिना वा जीवेन गमनं क्रियते ? इत्यादिकं सर्व तत्कर्मनिमित्तादेव भवति, तथा च कर्मानुसारमेव यथायोग्यं जन्मक्षेत्रमधिगतो जीव औदारिकं वैक्रियिक वा शरीररचनायोग्यं पुद्गलद्रव्यं ग्रह्लाति । कर्मनिमित्तादेव तच्छरीरं भवति, यतोहि शरीररचना-योग्यपुद्गलाना ग्रहणमेव जन्मेति । तदेतज्जन्म सम्मूर्च्छनम्, गर्भः, उपपाद-श्वेति त्रिविधं''\* भवति ।

#### सम्मूच्र्झनम् (Spontaneous)

त्रिष्वपि लोकेषूर्ध्वं मधस्तिर्यं क् समन्ततो देहस्य मूर्च्छनम्-अवयवप्रकल्पनम्, सम्मूर्च्छनमिति, अर्थात् यत्र जीव उत्पद्यमानस्तत्स्थानीयपुद्गलद्रव्यस्य तज्जी-वशरीररूपपरिणमन सम्मूर्च्छनम्<sup>114</sup> । तद्यथा—काष्ठादिषु घुणोत्पादः, फला-दिषु क्रम्यादीनामुत्पादः, शैत्योष्ण्यनिमित्ताच्छरोरे वस्त्रादिषु वा यूकादीना-मुत्पादः, जलादीनां निमित्तादबीजादिष्वङ्कुरोत्पत्तिः, पृथिव्याञ्च तृणादीना-मुत्पादः सम्मूर्च्छनमुच्यते । यतो हि तत्स्थाने जीवस्यागमनादेव तत्स्थानीयाः पुद्गलाः शरीररूपेण परिणता. भवन्ति । एतदेव सम्मूर्च्छनम् । एकेन्द्रिया-च्चतुरिन्द्रियपर्यन्ताना सर्वेषामपि जीवानामेतदेव जन्म भवतीति ।

गर्भः (Uterine)

स्त्रिय उदरमुपगतयो शुक्रशोणितयोर्यत्र गरणं-मिश्रणं भवति, स गर्भ इत्यु-च्यते। अर्थात् स्त्री-पुरुषयोः संयोगे सति तयोः रजो-वीर्यसंयोगाद्यच्छरीरमूत्पद्यते, तदेव गर्भजन्मेत्युच्यते''' । यथा खलु पशु-पक्षि-मनुष्याणामिदं भवति, अथवा मात्रोपभुक्तस्याहारस्यात्मसात्करणादुपभोगाद् गर्भ इत्युच्यते ।

उपपावः (Instaneous)

उपेत्य पद्यतेऽस्मिन्नित्युपपादः । देवनारकाणां शरीररूपपरिणमनमेवोपपादः , इत्युच्यते, अर्थात् देवनारकाणामेव नियतस्थानपुद्गलेभ्य उपपादो''' भवति ।

गर्भजाः जीवाः (Uterine-Birth)

तत्र जरायुजानामण्डजपोतानाञ्च गर्भजन्म'' एव भवति । नान्येषामेतद्द्यति-रिक्तानाम् । अर्थात् गर्भजन्म जरायुजाण्डजपोतानामेव भवतीति । अत्र जालवत्परितो विततं सशोणितं जीवस्य यदावरणं तज्जरायुरिति,''' तत्र जाताः जरायुजाः (Umbilical) मनुष्य-गो-महिष-अजा-अविका-अश्व-खर-उष्ट्र-मृग-चमर-वराह-गवय-सिह-व्याघ्र-ऋक्ष-द्वीपि-श्व-श्टगाल-मार्जारादयः'' ।

अण्डजाश्च सर्प-गोधा-कृकलाश-गृहकोकिलिका-मत्स्यक्तर्म-नक्र-शिशुमारादयः, लोमपक्षाः पक्षिणः---हस-चाष-शुक-गृद्ध-श्येन-पारावत-काक-मयूर-मद्गु-बक-बलाकादयश्च । अत्र खलु शुक्रशोणितपरिवरणमण्डल नखत्वक्**सद्दशमुपात्त-**काठिन्य यत्तदण्डम्,''' तत्र जाता अण्डजाः (Incubatory) इति ।

किञ्चित्परिवरणमन्तरेण परिपूर्णावयवो योनिनिर्गतमात्र एव परिस्पन्दादि-सामर्थ्योपेत पोत<sup>ःभः</sup>इत्युच्यते । पोताश्च (Unumbilical) शल्लक-हस्ती-श्वा-विल्लापक-शश-सारिका-नकुल-मूषकादय , चर्मपक्षाः पक्षिण जलूका-वल्गुलि-भारण्डपक्षी-विडालादयश्चेति । एतेषा जरायुजाण्डजपोताना त्रिविधाना गर्भ-जन्म एव भवतीति ।

एषु त्रिविधेष्वपि जरायुजा अर्भ्याहताः, तेषु भाषाध्ययनादीनां क्रियाणां सत्त्वात् । एषु समुत्पन्नाः केचित्तु चक्रधर-वासुदेवादिमहाप्रभावा अपि भवन्ति तथा च सम्यग्दर्शनाद्यभ्युदयेन मोक्षसुखेनापि युज्यन्ते ।

उपपादजन्म तावत्केवलं देवनारकाणामेव भवति । अत्र तयोर्देव-नारक-गति-नामकर्मोदयाद्देवनारकादिव्यपदेशत्वात्तयोरिद जन्मेति न स्वीकरणीयम्, यतो हि' तत्तद्गत्युदयस्तु विग्रहगतावेवास्ति परं न तत्र तत्तच्छरीरं विद्यते, तत्तच्छरीरनिर्वर्तकपुद्गलाभावात् । अतोऽत्र देवनारकादिशरीरनिर्वृत्तौ देवा-दिजन्मैवेष्टम्'भ । शेषाणां जरायुज-अण्डज-पोत-देव-नारकातिरिक्तानां सर्वेषां सम्मूच्र्छनं जन्म भवति । अर्थात् शेषाणामेव सम्मूच्छेनं जन्म भवति, न तु जरायुजाण्डजपोत-देवनारकाणामिति<sup>।</sup>" ।

जन्माक्षयाः (Birth-Place Or Nuclei)

इत्यमष्टविधकर्मरूपेणास्मिन् संसारे बद्धानां जीवानां जन्मोपरिलिखितेन त्रैविष्ठ्येन भवति । तच्च यत्र कुत्रचिदपि जीवेन धार्यते, सर्वत्रापि तदाधार-भूता योनयः सन्ति । योनिस्तु-पूर्वशरीरस्य विनाशे सत्युत्तरशरीरयोग्यं पुद्गलद्रव्यं यत्र गत्वा संग्राह्य कार्मणशरीरेण संसारिजीवो युज्यते, तत्स्थानम् । ताश्चेमा नवविधाः <sup>१९</sup> भवन्ति, तथाहि—

- (१) सचित्तयोनयः, (Living Matter)
- (२) अचितयोनयः, (Non-Living-Matter)
- (३) सचित्ताचित्तयोनयः, (Combination of Birth)
- (४) शीतयोनयः, (Cold)
- (१) उष्णयोनयः, (Hot)
- (६) शीतोष्णयोनयः, (Combination of Both)
- (७) संवृतयोनयः, (Covered)
- (=) विवृतयोनय., (Exposed)
- (१) संवृतविवृतयोनयश्चेति । (Combination of Both)

अत्राचित्तयोनिका देवनारकाः भवन्ति, यतो हि तेषामुपपादप्रदेशपुद्गल-प्रचयोऽचित्तो भवति । सचित्ताचित्तयोनयश्च जीवा गर्भजास्तेषां तदात्मना चित्तवता मातुरुदरे शुक्रशोणितमचित्तं मिश्रम् । सम्मूर्च्छनजेषु केचन जीवाः सचित्तयोनयोऽन्येऽचित्तयोनयोऽपरे सचित्ताचित्तयोनयस्त्रिविकल्पाः भवन्ति । देवनारकाणां केषाञ्चनोपपादस्थानानां शीतात्मकत्वादुष्णात्मक-त्वाच्च शीतयोनित्वमुष्णयोनित्वञ्चाप्यस्ति । अग्निकायिर्ककेन्द्रियजीवास्तु केवलमुष्णयोनय एव भवन्ति । अन्येषु केचन शीतयोनयः केचनोष्णयोनयः, केचन शीतोष्णयोनयो भवन्ति, संवृतयोनयस्तु देवा., नारका, एकेन्द्रियाश्च जीवा. । विकलेन्द्रियस्तु विवृतयोनयः, गर्भजाश्च संवृतविवृतयोनयी-ऽवगन्तव्या.<sup>१२</sup> ।

#### आत्मनो भवान्तरसंक्रमगम्

# योनीनामुत्तरभेदाः

एतासां नवविधानां योनीनामुत्तरभेदाश्चतुरशीतिरुक्षमिताः, ते च प्रामुख्येन यथा — नित्यनिगोतानां (त्रिष्वपि कालेषु ये न त्रसभावमधिगन्तु योग्यास्ते नित्यनिगोताः) जीवानां सप्तलक्षसंख्याकानि, पृथिव्यप्तेजोवायुकायिकादीनां प्रत्येकं सप्तलक्षाणि वनस्पतिकायानामपि दशलक्षाणि, विकलेन्द्रियाणां द्वित्रिचतुरिन्द्रियाणां षड्लक्षाणि (प्रत्येकं द्विलक्षमितानि), देवनारकपञ्चे-न्द्रियतिरञ्चां द्वादशलक्षाणि (प्रत्येकस्य चत्वारि लक्षाणि), मनुष्याणाञ्च चतुर्दशलक्षमितानि योनिभूतान्युत्पत्तिस्थानानि भवन्ति । एतानि सर्वाणि सम्दितानि चतुरशीतिलक्षसख्याकानि भवन्तीति ।

शरीराणि (Bodies)

एषां त्रिविधजन्मनां ससारिणामनेकविधयोनीनां शुभाशुभनामकर्मनिर्वर्त-नानि बन्धफलानुभवनाधिष्ठानानि शरीराणि तु पञ्चविधानि'<sup>®</sup> भवन्ति । तद्यथा— १—औदारिकम्, २—वैक्रियिकम्, ३—आहारकम्, ४—तैजसम्, ५—कार्मणञ्चेति ।

शीर्यन्ते यथायोग्यं समयं सम्प्राप्यात्मना सम्बन्धं विच्छेद्य पौद्गलिकवर्गणा-रूपेणेतस्तत. प्रकीर्णा भवन्तीति शरीराणि । औदारिकादिषु पञ्चष्वप्ययं स्वभावो दृ्श्यतेऽतएवेमानि शरीराणीत्युच्यन्ते ।

#### शरीररचना

अथ चैषा शरीराणा संरचनाऽन्त पुद्गलविपाकिशरीरमनाकर्मोदयापेक्षया भवति । तत्रौदारिकशरीरनामकर्मोदये सति, उदार-स्थूल-आसार-पुड्गल-द्रव्यैर्थज्जायते तदौदारिकम्'<sup>26</sup> । विक्रिया च प्रयोजनं यस्य, तद्वैक्रियिकम्, वैक्रियिकनामकर्मोदये सति विक्रिया-विविधकरणता-अणिमादिकार्ष्टाद्धयुक्तं गुणयुक्त वा यत् पुद्गलद्रव्यवर्गणोद्भूतं तद्वैक्रियिकम्<sup>134</sup> । सूक्ष्मपदार्थनिर्ज्ञा-नार्थमसंयमपरिजिहीषंया च प्रमत्तसयतेनाह्रियते, निर्वर्त्यते, यत्तदाहारकम् । आहारकशरीरनामकर्मोदये सति विशिष्ट-प्रयोजनसिद्धौ समर्थम्, शुभतर-विशुद्धपुद्गलद्रव्यवर्गणोद्भूतंत्विधितमात्रं च यत्तदाहारकम् । लाहारकशरीरनामकर्मोदये सति विशिष्ट-प्रयोजनसिद्धौ समर्थम्, शुभतर-विशुद्धपुद्गलद्रव्यवर्गणोद्भूतमन्तर्मुहर्त्तस्थितिमात्रं च यत्तदाहारकम्<sup>110</sup> । तेजो-निमित्त तेजसिभवं वा तेजसम्, तैजसशरीरनामकर्मोदये सति तेजोगुणयुक्त-पुद्गलद्रव्यवर्गणोत्पन्न तेजस लब्ध्यलब्धिभदेन द्विविधम्<sup>114</sup> ।

तत्र लब्धिरूपतैजसमपि शुभाशुभभेदेन द्विविध भवति । तत्र गोशालकवद्य-स्य तैजसलब्धि स क्रोधादिवशीभूत. सन् स्वशरीराद्बहिस्तैजसमेकमाकृतिकं

जैनदर्शन आत्म-प्रव्यविवेचनम्

निस्सारयति, यच्चोष्णगुणयुक्तत्वादन्यस्य दाहकरणक्षमं भवति, तदज्ञुभव्वभिध-तैजसम्, शापदानाद्यशुभक्रियासमर्थमपि भवति । प्रसादे तु तदेव तैजसं श्रीतगुणयुक्तं निःसृत्यापरेषामनुग्रहकरणक्षमं शुभरुब्धितैजसमित्युच्यते । अलब्धितैजसं तु पाचनशक्तियुक्तत्वादुपभुक्तस्याहारस्य पाचकं भवतीति ।

किञ्चाष्टविधकर्मणां समूहरूपं यच्छरीरं, तत्कार्मण<sup>™</sup>मित्युच्यते । कर्मभि-निष्पन्नं, कर्मसु भवं, कर्माग्येव वेति कार्मणम् । अत्रान्येषां घरीराणां, तत्तन्नामकर्मोदयापेक्षत्वात्तच्छरीरनिष्पत्तिर्भवत्यतो नात्र सर्वेषां लेषां कार्मणत्वप्रङ्गः समायाति ।

#### **कारीरस्वामिनः**

एतेषु पञ्चिविषेषु शरीरेषु गर्भसम्मूच्छंनजन्मभिः प्राप्तमौदारिकं''' शरीरम्, औपपादिकजन्मभिर्देवनारकैरधिगतं वैक्रियिकं''' शरीरम्, अर्थादौदारिक-शरीरस्य गर्भसम्मूच्छंनजाः, वैक्रियिकस्य च देवनारकाः स्वामिनो भवन्ति । वैक्रियिकस्य लब्धिप्रत्ययत्वात् औदारिकशरीरिषु मनुष्यतिर्यक्षु''' तपसादि-निमित्तात् सम्प्राप्तशक्तिविशेषादिदं युज्यते । तैजसमपि लब्धिप्रत्ययं भवति । अथ शुभं, विशुद्धमव्याघातिशरीरमाहारकं प्रमत्तसंयतस्यैव, नान्यस्य''' कस्यचित्सञ्जायते ।

# **शरीरा**खां सौक्ष्म्यम्

आत्मनी भवान्तरसंक्रमणम्

## **शरीराणामसंख्येयगुरएत्वम्**

अत्रोक्तशरोरेषूत्तरोत्तरं सौक्ष्म्यं यथा विद्यते, तथैवोत्तरोत्तरमेतेषा प्रदेशेष्व-संख्येयगुणत्वमपि भवति । इदञ्चासंख्येयगुणत्वं तैजसात्प्रागेव''' भवति । तद्यथा-- औदार्रिकशरीरस्य यावन्तो प्रदेशास्तावन्तः प्रदेशाः वैक्रियिकस्य न भवन्त्यपितु औदारिकापेक्षया वैक्रियिकशरीरप्रदेशा असंख्यातंगुणाः वैक्रियिक-सरीरापेक्षया चाहारकशरीरप्रदेशा असंख्यातगुणा भवन्ति । अत्र प्रदेशपदेन परमाणूनामेव ग्रहणं'' भवति ।

अत्र च यदिदमसख्येयगुणत्वम्, न तच्छरीरोत्क्रुष्टप्रमाणापेक्षयापितु शरीर-विगाहनशक्त्यपेक्षयास्ति । यथा खलु समयपरिमाणाना तूल-काष्ठ-पाषाण-अयोगोलादीनामुत्तरोत्तरमाधिक्य भवति, तथैवात्रापि । परमत्र तैषां शरीराणां प्रदेशा उत्तरोत्तरं सूक्ष्मतरा अपि सन्त उत्तरोत्तरं प्रदेशापेक्षयाधिकतराः भवन्तीति वैशिष्ट्यम् ।

# **शेष**यीरनन्तगुरगत्वम्

औदारिक–वैक्रियिक–-आहारकादतिरिक्तयोर्द्वयोस्तैजस - कार्मणोरनन्तगुणत्वं विद्यते, अर्थादाहारकप्रदेशापेक्षया तैजसप्रदेशा अनन्तगुणात्मका., तैजसप्रदेशा-पेक्षया च कार्माणप्रदेशा अनन्तगुणाः सन्ति । तथापि द्वे अप्युत्तरोत्तरे सूक्ष्म-सूक्ष्मतरे<sup>५०</sup> स्त. ।

अनयोद्वंयोग्शरीरयोरस्त्येकमन्यद्वैशिष्ट्यम्, तथाहि—इमे द्वे अपि अप्रति-घातात्मके''' भवतः, अर्थादनयोर्गति वज्रपटलेनापि न प्रतिहता भवति । किन्त्वनयोरिय गतिलोंकान्ते तु सहकारिकारणाभावाद् (धर्माधर्माभावात्) प्रतिकृता भवत्येव ।

# तंजस-कार्मगोरनादिसम्बन्धत्वम्

अथ चानयोर्ढं योस्तैजसकार्मणोर्यावदयं संसारस्तावज्जीवेन सह सम्बन्ध-स्तिष्ठति, ससारिणश्च जीवा अनादिकालादेव संसारिण, अतएवानयोर्जीवे-नानादि ''' सम्बन्धो विद्यते । एते च द्वे एव शरीरे प्रत्येकमपि संसारिणो भवन्ति ।

एतेषु पञ्चवित्रेषु शरीरेषु तैजस-कार्मणाभ्या सहान्यान्यपि शरीराण्येकस्यैव जीवस्य भवितु शक्नुवन्ति । तद्यथा—तैजसकार्मऐो तु सर्वेषा भवत एव,

#### जैनदर्शन आत्म-द्रव्यविवेचनम्

१४६

अतस्ताभ्यां सहैवौदारिकं तृतीयं शरीरम्, अथवा वैक्रियिकं तृतीयं मरीरं भवितुं शक्नोति । यदि कस्यचिज्जीवस्य चत्वारि मरीराणि भवन्ति, तत्तानि शरीराणि तैजसकार्मणाभ्यां सह औदारिकवैक्रियिकात्मकानि, औदारिका-हारकात्मकानि वा भवितुमर्हन्ति । यतो हि—तत्राहारकवैक्रियिकयोरुत्पत्तेः परस्परं विरुद्धत्वान्न तयोर्योगपद्यं युज्यते । अस्मात्कारणादेव पञ्चविधानि अपि शरीराणि नैकस्मिन्''' जीवे सम्पद्यन्ते । यदि केवलं ढ्रे एव मरीरे कस्य-चिज्जीवस्य भवतस्तदा ते तु तैजसकार्मेरो एवावगन्तव्ये ।

## कार्मण उपभोगरहितत्वम्

अत्र पञ्चविधेषु शरीरेषु कार्मणं शरीरमन्त्यम्, तच्चोपभोगरहित भवति, यतो हि नानेन सुखदुःखयोरुपभोगः, कर्मणा बन्धो वा, कर्मफलानुभवनं, निर्जरणं वा विधास्यते । अतएवेदं निरुपभोगमित्युच्यते<sup>।।</sup> । एतदतिरिक्तान्य-न्यानि चत्वारि शरीराणि सोपभोगानि सन्ति, यतक्ष्च तैः सुखदुःखादीज्ञा-मुपभोगो, कर्मणां बन्धस्तत्फलानुभवनं, निर्जरणञ्चापि भवत्यत औदारि-कादीनि चत्वार्येव सोपभोगानीत्युच्यन्ते ।

अत्रोपभोगस्तु इन्द्रियनिमित्तशब्दाद्युपलब्धिः, अतो जीवस्य विग्रहगतौ सत्या-मपि इन्द्रियोपलब्धौ द्रव्येन्द्रियनिर्वृ त्यर्थाभावात् शब्दादिविषयानुभवना-भावाच्च निरुपभोगं कार्मणमिति ।

### विग्रहगतिः (Transmigration)

कार्मणमिदं शरीरं विग्रहगतौ केवलमेव तिष्ठति । अत एतन्निमिक्तक एव योग.-----प्रदेशपरिस्पन्दस्तत्र जीवस्य भवति । अत्रौदारिकादिनामकर्मोदयात्त-तच्छरीरयोग्यपुद्गलानां ग्रहणं विग्रहः । विरुद्धो ग्रहो यत्रार्थाद्यत्र कर्मपुद्-गलाना ग्रहणे सत्यपि नोकर्मपुद्गलाना ग्रहणाभावः, स विग्रह इति । तदर्श्व च या गतिरात्मना क्रियते सा विग्रहगतिरित्युच्यते<sup>1%</sup> । क्षेत्रात्क्षेत्रान्तरः प्राप्तिर्गतिः । ये च जीवाः विग्रहगतिकास्तेषा कर्मक्वत एव योगः प्राप्यते । कार्मणक्षरीरेण यत्प्रदेशपरिस्पन्दन तदेव कर्मयोगः<sup>1%</sup> इत्युच्यते । एतदतिरिक्तासु सर्वाष्वप्यवस्थासु कायवाङ्मनस्त्रिविधोऽपि योगो भवतीति ।

अत्रेय गतिक्शरीरधारणार्थमेव भवति, सा चैकदेशाद्देशान्तरप्राप्तिरूपा, जन्माज्जन्मान्तरप्राप्तिरूपा वा भवति । तत्र के शरीरं परित्यज्यान्यच्छरीर-्प्राप्तिरन्यत्र गत्वा जीवो विदधाति, सा देशान्तरप्राप्तिरित्युच्यते । एतदर्थं

#### ्आत्मनो भवान्तरसकमणम्

यदात्मनो संसरणं, न तच्वेष्टारूपाद्योगादते शक्यप्रतिएव त्यक्त-ग्राह् यसरीर-योर्त्याग-ग्रहणमध्यवतिनी या जोवस्य गतिः, सैर्व विग्रहगतिरित्यभिधीयते ।

3

# गतेवँ विष्यम्

विविधापीयं गतिः प्रामुख्येन द्विविधा-ऋज्वी, वक्रा चेति । तत्र धनुषाक्षिप्ते-खुरिव यस्य जीवस्य गतिः, सा ऋज्वी गतिः । एतद्विपरीता वक्रा तु त्रिविधा– पाणिमुक्ता, लाङ्गलिका, गोमूत्रिका''\* चेति ।

अत्र यथा पाणिना तिर्यक्पक्षिप्तस्य द्रव्यस्य गतिरेकविग्रहा, तथा संसारि<mark>णा-</mark> मेकविग्रहा पाणिमुक्ता गतिर्द्वेसामयिकी भवति । यथा च लाङ्गलं द्विवक्रितं, तद्वत् त्रिविग्रहा लाङ्गलिका गतिर्गोमूत्रिकी च चतुस्सामयिकी भवतीति ।

तदेताः सर्वा अपि विग्रहगतय आकाशप्रदेशश्रेण्यनुसारमेव भवन्ति । लोकस्य मध्ये तिर्यगुपर्यंधश्चाकाशप्रदेशाः क्रमशश्श्रेणिबद्धास्तिष्ठन्ति, एतदनुकूलमेव सर्वेषां जीवपुद्गलाना गतिर्भवति ।

# गतेरनुश्रेणित्वम् (Sheet Wise Spread)

अनुश्रेण्याः गतेर्देशो काल्रश्च नियतो भवति । जीवाना मरणानन्तरं तूत्नपर्याय-यारणकाले, तथा च मुक्त जीवानामूधर्वगमनकाले गतेरनुश्रेणित्वमुपजायते । ऊर्ध्वलोकादधः, अधोलोकाच्चोपरि, तिर्यंग्लोकाच्चोपर्यधश्च या गतिर्भवति सा अनुश्रेणिरेव<sup>\*\*\*</sup> भवति । पुर्गलानाञ्चापि या लोकान्तं यावद्गतिः, सापि नियमतोऽनुश्रेणिरेव भवति । परं मुक्तजीवस्य तु गतिरविग्रहैव<sup>\*\*\*</sup> जायते ।

संसारिणो जीवाः यदा स्वीयं शरीरं परित्यज्यान्यत्शरीरमधिगन्तुं भवान्तरार्थ गमनं कुर्वन्ति, तदा तेषां याद्दश जन्मक्षेत्रं, ताद्दशी एव विग्रहात्मिकाऽविग्र-हात्मिका''' वा गतिर्भवति । यदि विग्रहवतिगतियोग्यं क्षेत्रं, तद्गतिरपि विग्रहा, यद्यविग्रहगतिरूपं क्षेत्रं तदविग्रहागतिर्भवतीति ।

# गतौ समयनिर्धारणम्

किञ्चेयं गतिस्तिर्यंगूर्ध्वमधः यत्र-कुत्रापि भवतु, तत्र न चत्वारि समयादधिको काल उपयुज्यते । यतो हि, जगति न कञ्चनैतादशो देशो विद्यते, यत्प्रापणार्थ त्रयोधिका विग्रहा. सन्तु । अतो गतिरपि चतु समयात्प्रागेवोपपद्यते । अत्र कालापेक्षया गतेक्ष्चातुर्विध्यमुपजायते---(१) अबिग्रहा, (२) एकविग्रहा, (३)

#### जेनवर्धन आत्म-त्रव्यविवेषसम्

ante-tanon man w Fills . . . . . . .

225

हिचिग्रहा, (४) त्रिविग्रहा चेति । तत्रेषुगतिरिव ऋजुगतिरेकसमयात्मिका, लोकाग्रभागं यावज्जीवस्य पुद्गलानाञ्च गतिरेकसमयात्मिकैव भवति । यस्याञ्च गतावेको विग्रहः, सा द्विसमयात्मिका, द्विविग्रहवती च त्रिसम-यात्मिका, त्रिविग्रहवती च गतिण्चत्वारि समयात्मिका''' भवतीति ।

#### विग्रहगताबनाहारकत्वम् (Non-Assimiliativeness)

भवाद्भवान्तरमधिगच्छन् एक-द्वि-त्रिसमयं यावज्जीवोऽनाहारकस्तिष्ठति । अत्रौदारिकवैक्रियिकाहारकशरीरयोग्यानां षड्पर्याप्तियोग्यानाञ्च पुद्गलानां ग्रहणमाहारः, तैजसकार्मणशरीरपुद्गलास्तु मोक्षात्प्राग्प्रतिक्षणमागच्छन्त-स्तिष्ठन्ति । अतो कार्मणशरीरकारणात् गच्छन्नपि पूर्वदेहपरित्यागदुःखसंतप्तो जीवोऽष्टविधकर्मपुद्गलेभ्यो निर्मितेन कार्मणशरीरेण नोकर्मपुद्गलग्रहणा-दाहारको<sup>भ्भ</sup> भवतीति ।

अत्र कसमयारिमक्यां गतौ नोकर्मपुदगलान् ग्रहणन्नेव गच्छत्यतः नाऽनाहारको भवति, द्विविग्रहवत्यां त्रिकालिकायाञ्च गतौ द्विसमयमनाहारकस्त्रिविग्नहवत्यां चतु समयात्मिक्याञ्च गतौ त्रिसमयमनाहारकस्तिष्ठति । चतुर्थे समये आहारक एव भवतीति ।

एवं भवक्षये सति मरणमुपगतो जीवोऽन्यद्भवप्राप्त्यै अविग्रहया विग्रहया वा गत्याकाशप्रदेशपङ्कत्यनुसारं गच्छन्, स्वकर्मानुसारं स्वोपपातक्षेत्रं यत्रानेन जन्म ग्राह्यं, तत्प्रेत्र गत्वा शरीरयोग्यान् पुद्गलान् ग्रह्णाति । पुनश्च तत्रोप-ग्रहीतेन शरीरेण नानाविधानि कर्माणि कुर्वन् सकषायत्वात्कर्मणो योग्यान् पुद्गलानादत्ते, तदा च बन्धभाग्भवति । तथा च तेन बन्धेन समुपजातराग-द्वेष-मोह. पुनः काय-वाङ्-मनोयोगैर्नानाविधेषु शुभाशुभेषु द्रव्येषु संजातराग-द्वेषत्वात् संसारी जायते । तत्र चोपाजितायुष्कर्मणः पुनःक्षये सति मरणमधि-गच्छति । ततश्च पुनर्जन्म पुनर्मरणमित्यादिजन्ममरणात्मके संसरएो परि-भ्रमन्, भवाद्भवान्तरमधिगच्छन् संसारोदधौ निमज्जन् तिष्ठतीति ।

#### श्रात्मकर्मणोः सम्बन्धः

किमिद नाम कर्म ? का चावश्यकतास्य ययेदं स्वीकृतं दार्शनिकै<sup>.</sup> ? विषयेऽ-स्मिन् समग्राणामपि दर्शनाना पर्यालोचनेन ज्ञायते यत्पूर्ववर्तिभिर्महर्षिभि-केंवलमेतदर्थमेव कर्म स्वीकृतम्, यत् तर्कनिकषायां परीक्षितेऽपि न जगतः स्रष्ट्रा ईश्वरादिरूपो करचनापि तिष्ठति, एतद्विषयेऽनेके प्रश्ना उपस्थिता-

#### आत्मकमंगीः सम्बन्धः

स्तिष्ठन्ति यैर्न कोऽपि जगतः सर्जंकः इति सिष्ठयति । नाप्यसंख्यजातीनां जगद्वै-चित्र्यस्यास्य केनाप्येकेन निर्माण सम्भवं स्यात् । वस्तुतस्तु प्रत्येकमेव जीवः स्वीयस्य जगतः स्वयमेव स्रष्टा । स्वयमेव स्वीयस्य शरीरादिरूपस्यास्य जगतः स्रष्टा कथं सः सिध्यतीति कर्मसिद्धान्ताना विवेचनेन मननेनाष्ठययनेन च सुस्पष्टतया ज्ञायते ।

# किमिदं नाम कर्म ?

राग-द्वेषादियुक्तेऽस्मिन् संसारिजीवे प्रतिसमय परिस्पन्दरूपात्मिका क्रिया भवन्ती तिष्ठति, तन्निमित्तेनात्मनि एकमचेतनं द्रव्यं यदा बीजरूपमागच्छति, तदैव रागद्वेषादिपरिणामनिमित्तादात्मनि बन्धत्वमधिगच्छति । यच्च काल्ठें प्राप्ते सति मुखदुःखरूपपरिणामफलं दातु क्षम जायते, तदेव कर्मेति'भ कथ्यते । यथा खल्वाकरे स्वर्ण-पाषाणयोरनादिकालिकस्सम्बन्धः प्रचलन्नद्यापि विद्यते, तथैव जीवकर्मणामप्यनादिकालिकः सम्बन्धे विद्यते । जीवोऽनादिकालतस्तु सर्वथा शुद्ध कैतन्यस्वरूप एवासीत्पश्चात्कस्मिश्चित्काले तस्य कर्मभिस्सम्बन्धः सर्व्या शुद्ध कैतन्यस्वरूप एवासीत्पश्चात्कस्मिश्चित्काले तस्य कर्मभिस्सम्बन्धः सर्वथा शुद्ध कैतन्यस्वरूप एवासीत्पश्चात्कस्मिश्चित्काले तस्य कर्मभिस्सम्बन्धः सर्व्या शुद्ध कैतन्यस्वरूप एवासीत्पश्चात्कस्मिश्चित्काले तस्य कर्मभिस्सम्बन्धः सर्व्या शुद्ध कैतन्यस्वरूप एवासीत्पश्चात्कस्मिश्चित्काले तस्य कर्मभिस्सम्बन्धः सर्व्या शुद्ध कैतन्यस्वरूप एवासीत्पश्चात्कस्मिश्चित्काले तस्य कर्मभिस्सम्बन्धः स्वर्वरेव स्वीक्रियते । यतो ह्यस्य कर्मग्रहणस्वभावः, स्वभावश्च कारणं विनैव सहजतया जायते । प्रकृतिः, शीलमप्यस्यैव नामान्तराणि । यथा खल्वग्ने-रूर्घ्वगमन, वायोस्तिर्यग्गमन, जलस्य चाधोगमन स्वभावस्तर्थवात्मनो स्वभावः रागादिरूपपरिणाम, रागादीनाञ्च स्वभावो रागादिरूपपरिणा-मयकः ।

#### कर्मणां रागाद्युत्पादकत्वम्

यथा खलु भङ्ग-मदिरादिमादकपदार्थानां मादकस्वभावस्तदुपयोगकानाञ्च तन्मदेन मत्तस्वरूपो परिणामः, तथैव जीवस्वभावो रागद्वेषादिकषायरूप-परिणमनम्, तथा च कर्मणां रागादिकषायस्वरूपेण जीवस्य परिणामकः, यावच्चानयोर्द्वयोस्सम्बन्धस्तावदेव विकाररूपो जीवस्य''' परिणाम । अयञ्चा-नादिकालत एव स्वतस्सम्बन्धयुक्तोऽस्ति । अत्र जीवस्यास्तित्वमहमित्या-त्मिक्या प्रतीत्या, कर्मणाञ्चास्तित्वं जीवानां भिक्षुक-श्रीमतादिरूपवैचित्र्य-परिणामेन प्रत्यक्षत एव''' दृश्यते ।

### म्रनादिः कर्मपरम्परा

अद्याप्ययमात्मा स्थूल-सूक्ष्म-कर्मशरीराभ्यां बद्धो विद्यते । अस्य ज्ञान, सवेदन, सुखदुःखानि, जीवनशक्तिश्चापि, सर्वेऽपि शरीराधीनाः । शरीरे च विकारे सत्ति ज्ञानतन्तूनां क्षीणत्वं, स्मृतेभ्र भाः, उन्मादादीनामाविर्भावश्चापि जायते । आत्मनः संसरणशीलत्वात् शरीरे बद्धत्वेऽपि गत्यात्मकत्वमस्ति । यद्यात्मा शुद्धः स्यार्त्ताह शरीरसम्बन्धस्य न किञ्चित्कारणमन्यत् । शरीरसम्बन्धस्य च राग-द्वेष-मोह कषायादिभावाः हेतुभूताः, शुद्धात्मनि चैतेषां परिणामानां भावो शुद्धात्मकत्वादशक्यः<sup>१९</sup>स्यात् । किन्त्वेते विभावास्तेषां शरीरसम्बन्धरूपं फलञ्च प्रत्यक्षतयेवानुभूयेतेऽतो ज्ञायते, यदद्यावधिरियमस्याशुद्धपरम्परैव प्रचलन्ती विद्यते ।

अस्यायमेवाभिप्रायो यज्जीवस्य रागढेषादिवासनाः, पुद्गलकर्मबन्धसन्ततिश्च बीजवृक्षसन्ततिवदनादित एव वर्तन्ते । पूर्वोपाजितकर्मोदयाद्रागढेषादयस्स-मुत्पद्यन्ते, तदा च या जीवस्यासक्तिः, सैव कर्मबन्धहेतुर्भवति । किन्त्वत्र न केवलं पूर्वोपाजितकर्मभोगान्नवीनानां कर्मणां बन्धो जायतेऽपि तु तत्र (भोग-काले) तूत्नरागादिभावानामुत्पत्तिरपि बन्धहेतुरूपोत्पद्यते ।

### नूत्नकर्मोत्पत्तिः

यथा खलु तप्तमयःपिण्डं पयसि प्रक्षिप्ते सति, पयःपरमाणून् स्वस्मिन् गृह्णति, तथा च शोषितेषु तेषु परमाणुषु केचन बहिर्गच्छन्ति बाष्परूपेण, यावच्च तत्पिण्डमुष्णं तिष्ठति, तावदियं प्रक्रिया प्रचलति, येन पयसि मन्थन-ञ्चापि भवति । तथैव यदायमात्मा रागद्वेषादिभिरुत्तप्तो भवति, तदा शरीरे हलनचलनक्रियोत्पद्यते । तद्यथा—क्रोधे चक्षूंषि रक्तवर्णानि जायन्ते, रुधिर-गतिर्वर्धते, वदनं शौष्क्यमुपगच्छति, नासिकापुटौ च स्फुरतः, कामवासनायाः जागृतौ सत्यां शरीरे तु मन्थनविशेषः प्रारभते । यावच्च नायं कषायः शांतो भवति, तावन्मन्थनं भवत्येव, नावरुध्यतेऽर्थादात्मनो क्चिरानुसारमेव पुद्गल-द्वव्येष्वपि परिणमनं जायते । तद्विचारोत्तेजकाश्च पुद्गलपरमाणवो वासनया (कषायेण) युक्ते सूक्ष्मकर्मशरीरे हिल्रष्टाः भवन्ति । यदा च ते कर्मपुद्गलाः स्फुरन्ति, तदा पुनःपुनस्तेषां भावानामुत्पत्तिः, ततश्च तृत्तकर्मपुद्गलान नामास्तवः, ततश्च तत्परिपाकानुसारं तृत्तरागादिभावानामुत्पत्तिजयिते । एवं रागादिमावकर्मपुद्गलाना सम्बन्धेनेदं जगच्चक्रं, यावन्न विवेकचारित्राभ्यां रागादीनां विनाशस्तावत् सततं प्रचलति ।

अतएव सम्यग्ड्व्टेः पूर्वकर्मणामुपभोगः रागादिभावानामभावात्मकत्वान्निर्जं-राहेतुर्भवति । यदा हि तेनैवोपभोगेन मिथ्याद्य्टिनू त्नै.कर्मभिर्बध्यते । यतो हि सम्यग्द्वव्टिस्तु पूर्वकर्मोदयोत्पद्यमानान् रागादिभावान् स्वज्ञानात् शमयति, न तेषु नूत्नामासक्ति करोति । अतस्तानि कर्माणि फल्डदानानन्तरं निर्जरामधि-

आत्मक मंगोः सम्बन्धः

गच्छन्ति । मिथ्याइष्टिस्तु नित्यं प्रति नूत्नवासनासक्तितया द्रुतेन कर्मबन्ध-त्वमधिगच्छति ।

भौतिकमिदं जगत् पुद्गलेनात्मना च प्रभावितं भवति । यदा कर्मणां विशिष्ट-शक्तेरेकं स्रोतः भौतिकपिण्डमात्मना सम्बध्यते, तदा तस्य सूक्ष्म-तीव्रशक्त्य-नुसारं बाह्यपदार्था अपि प्रभाविताः भवन्ति, प्राप्तसामग्र्यनुसारं च सब्चित-कर्मणां तीव्र-मन्द-मध्यमादिपरिणामोऽपि समुपलभते, एवमिदं कर्मचक्रम-नादिकालात्प्रचलितं विद्यते, तथा च यावद्वन्धकानां रागादिवासनानां न सर्वथा विनाशो भविष्यति, तावत्प्रचलिष्यत्येव ।

### ग्रात्मना कर्मणामनादिः सम्बन्धः

ये खलु राग-द्वेषादिजन्यसंस्काराः कर्मबन्धकास्तेऽपरस्मिन्नेव क्षर्ऐा शील-व्रत-संयमादिपवित्र भविर्क्षीणत्वमप्युपगच्छन्ति । यदि तस्मिन् क्षरोऽन्येषामपि तूतनानां रागादिभावानां निमित्तं प्राप्यते, तत्प्राग्बद्धेषु कर्मपुद्गलेषु तदित-रेषामपि कृष्णकर्मपुद्गलानां संयोगस्तीव्रतयोपजायते । इत्थं जीवनस्यान्ते कर्मणां बन्धनिर्जरयोरपकर्षणोत्कषंणसंक्रमणादिषु सत्स्वपि यानि कर्माण्यव-शिष्यन्ते, तान्येव सूक्ष्म-कर्मशारीररूपेण परलोकं यावद्गच्छन्ति ।

आत्म-शरीरसम्बन्धः, प्रकृति-पुरुषयोश्च संयोगः, ब्रह्मणोऽविद्योत्पत्तिश्च कदा जाता ? इत्यस्य केवलमेकमेवोत्तरं यत् 'अनादिकालतः' । किञ्च—यस्मिन् समये समग्ररूपेणैतेषां संयोगानामभावो, विनाशो वा स्यात्तदा संसारस्या-प्यभावो विनाशो वावश्यम्भावी, किन्तु नैताद्दशस्य कालस्य केनापि दार्शनिकेन कल्पन कृतम् । व्यक्तिशस्त्वात्मना पुद्गलसंसर्गस्य, प्रकृतिसंयोगस्य वा तत्स्वरूपं परिसमाप्यते, येनात्मा संसारीत्युच्यते । अथवेदमपि तदुत्तर शवयम्, यद्येते आत्मा-पुरुष-ब्रह्मादयः शुद्धस्वरूपास्तदैतेषां संयोगोऽपि न स्यात् । यतो हि, शुद्धेष्वेतेषु न कत्त्वनैताद्दशो हेतुरवशिष्यते, यः खलु पुद्गलस्य, प्रकृतिः, अविद्याया वा सम्बन्धकः, संयोजको वा तिष्ठतु । यदीदृश्व एवात्मा शुद्धः, इति चेत्तस्याशुद्धत्वस्य शरीरसम्बन्धस्य वा न कश्चनापि हेतुरासीद्विद्यते वा ।

### झात्मकर्मशोः पृथक्त्वम्

यदा हीमौ स्वतन्त्रसत्ताकौ भिन्नौ पदार्थौ, तदा तयोरतिप्राचीनोऽपि संयोगोऽ-पाकतुँ शक्य:, ततक्ष्च द्वयोरपि पृथक्करणं शक्यम् । अर्थादात्मनः पुद्गलस्य चानादिकालिक: सम्बन्ध:, तद्बन्धक्ष्च जीवस्य रागद्वेषादिभावैरुत्तरोत्तरं

#### जैनदर्शन आत्म-डब्यविवेचनम्

वर्षते । यदा चेमे रागादिभावाः क्षीयन्ते, तदायं बन्धो नात्मनि नूत्नविभाव-मुत्पादयितुं प्रभवत्यतः शनैण्शनैस्सकृद्वा परिसमाप्यते । यतश्चायं बन्धो द्वयोः स्वतन्त्रसिद्धयोः पदार्थयोरेवास्ति, अतः विनाशयोग्योऽथवा तदवस्थायामप्य-वस्थातुं योग्यो भवति, यस्यां तत्सन्निधानेऽप्यात्मा तेन निस्सङ्गो निर्ऌेपो वा जायते ।

एवं जैनदर्शनेऽयमात्मानाद्यशुद्धः स्वीक्रतः, किन्तु प्रयौगैः शुद्धोऽपि साद्ध्यः । एकदा च शुद्धौ सत्यां न पुनरशुद्धत्वस्योत्पादक. कश्चन हेतुस्तत्रावशिष्यते । आत्मनोऽशुद्धेयं दशा स्वरूपप्रच्युतिरूपा परपदार्थेषु च ममत्वाहङ्काररूपा''' । अतोऽस्याः अन्तोऽपि स्वरूपज्ञानेनैव शक्यः ।

### म्रात्मज्ञानयोः सम्बन्धः

### म्रात्मनो ज्ञानस्वभावः

आत्मशब्दस्य सिद्धिः अत्-सातत्यगमनार्थंकधातोर्भवति, गमनार्थंकशब्दानां ज्ञानार्थंकत्वादात्मनोऽपि ज्ञायकत्वं-ज्ञानसंयुक्तत्व स्वत एव सिध्यतीति प्रागेवोक्तम्, अर्थादात्मनो ज्ञानेनानादिकालिक एव सम्बन्धो विद्यते, न तु कदाप्यात्मा ज्ञानविरहित आसीत्, नापि भविष्यति ।

यावत्खल्वयमात्मा विभिन्नकर्मवशात् मलीमसो भूत्वास्मिन् संसारे संसरन् तिष्ठति, यद्यपि तावत्तस्य स्वाभाविकाः गुणाः तत्तत्कर्मक्ठदावरणजन्यमालिन्य-युक्ताः भवन्ति, येन न ते स्वाभाविक्या शक्त्यात्र प्रस्फुटन्ति, तथापि तद्गुणा-नामात्मनो स्वाभावादस्तित्वं तु विद्यत एव । यावच्चायं विभिन्नावरणयु क्त-स्तिष्ठति तावत्तस्य ज्ञानशक्तिरप्यंशत्वेनावृता तिष्ठति, येन तस्य ज्ञानं विभावयुक्तं जायते, किन्तु ज्ञानावरणादिकर्मणां क्षयोपश्रमात् मति-श्रुतादीनि ज्ञानानि प्रस्फुटन्ति । ततश्च घातिचतुष्कस्यापि यदा विनाशं करोति, तदा स ज्ञानस्य परिपूर्णां शक्तिमधिगच्छति ।

यथा खलु सूर्यस्य प्रतापनः प्रकाशकश्च स्वभावः, किन्तु मेघपटलाच्छादितेऽपि तस्य प्रताप-प्रकाशयोरस्तित्वं ज्ञायत एव लोकैः । किञ्च, यदैव तन्मेघपटला-वरणमपसरति तदा पुनरपि सूर्यैः स्वीयेन प्रताप-प्रकाशस्वभावेन सयुक्तः सर्वेरेवानुभूयते, तथैवायमात्मापि ।

सोऽयमात्मा यदा कर्मसंयुक्तस्तदा स्वीयेनेन्द्रियरूपकरगोन विभिन्नपदार्थान-वगच्छति, किन्तु यदा स शुद्धोपयोगसामर्थ्यात् घातिकर्मणां प्रक्षीणात्, क्षायोप-

#### आत्मज्ञानयोः सम्बन्धः

श्वमिकादिज्ञानासंपृक्तत्वाच्चातीन्द्रियो जायते, तदा च ज्ञानदर्शनसम्बन्धिनां सर्बेषामप्यावरणानां सर्वथा क्षयत्वात् समुपलब्धज्ञानदर्शनतेजः, स्वयमेव स्वपरप्रकाशक ज्ञानमधिगच्छति, अर्थादिन्द्रियैविनाप्यात्मनि ज्ञानं संपद्यते'\*\* ।

### ग्रात्मज्ञानयोरेकत्वम्

यच्चात्मनि ज्ञानं जायते तद्ज्ञानं जीवातिरिक्तेष्वन्येषु न कुत्रापि युज्यते, केवलमात्मनि जीवे एव वा तस्य सम्बन्धो जायते, येनात्मनो ज्ञानस्य चैकत्व-मित्युच्यते । यतो हि, ज्ञानमात्मनो गुणः, सहभावित्वात् । न ज्ञानमात्मना विरहित कुत्रचिदपि प्राप्यते, नापि तस्य कध्चिदात्मातिरिक्तस्तु आधारो विद्यतेऽतः ज्ञानस्य आत्माश्रयत्वात्तदात्मकत्वमेव स्वीक्रियते । अस्मात्कारणा-देवात्मनो ज्ञानस्य चाभेदमवलेक्यानयोरेकत्वं स्वीक्रत जैनदार्शनिकैः ।

किन्त्वत्र नात्मनो ज्ञानगुणात्मकत्वं स्वीक्वत्य सर्वथाभेदस्तयो<sup>.</sup> स्वीकृतोऽपितु ज्ञानगुणस्य तदात्मकत्वापेक्षयैवायमभेद., यतो हि, आत्मनो द्रव्यत्वात्तस्मिन्न-न्येऽपि ज्ञानातिरिक्ता सुखादयो गुणा सन्ति । यदि ज्ञानात्मनोःसर्वथाऽभेद एव स्वीक्रियेत तदा ज्ञानात्मकत्वात् तस्य द्रव्यत्वमुपपद्यते, गुणस्य च द्रव्यत्वे सति, तत्र गुणानामभावात् तस्य गुणविरहितत्वादमाव सम्पद्येतातो न ज्ञानस्यात्मनभ्च सर्वथा भेदः स्वीकरणीयः ।

एवमेवात्मनोऽपि गुण. ज्ञानमिति स्वीकृते तत्र केवल ज्ञानमेवैको गुणस्तिष्ठेत, अन्येषा गुणाना त्वभावस्सम्पद्येत, तदा च गुणानामभावे सति आत्मद्रव्य-स्याप्यभाव सिद्ध्येत, आत्मद्रव्यामावे तु ज्ञानगुणस्यापि निराश्रयत्वादभावः स्यादतो ज्ञानगुणस्यात्मातिरक्तेऽन्यपदार्थेऽविद्यमानत्वात्तस्य कथव्चिदात्म-रूपत्वम्, अथ चात्मनोऽपि ज्ञानगुणापेक्षया ज्ञानत्वमस्तीति<sup>स्त</sup> ।

### म्रात्मनो ज्ञानप्रमाणत्वम्

यावन्तोऽपि पदार्था जगति विद्यमानास्सन्ति, तेषा सर्वेषामपि ज्ञायकं ज्ञानम् । आत्मा च ज्ञानगुणयुक्तोऽत. सर्वेष्वपि पदार्थेषु ज्ञानस्य विद्यमानत्वात् तत्र सर्वत्रात्मापि तिष्ठति । यतो हि, यस्य द्रव्यस्य ये गुणास्सन्ति तस्य तेषु सर्वत्र विद्यमानत्वात् तत्प्रमाणत्व भवति । अत आत्मापि स्वगुणभूतज्ञानप्रमाणत्वात् सर्वेष्वपि पदार्थेषु तिष्ठति, न तदधिकं, तद्हीन वा कदापि तिष्ठति । यथा खलु स्वर्णद्रव्य स्वपययिषु कुण्डलादिषु सर्वत्रापि पीतिमादिगुणरूपेण सहैव तिष्ठति, तथा चेन्धनस्थिताग्निर्यथेन्धनप्रमाणा भवति, तथैवायमात्मापि स्वज्ञानगुणप्रमाणमवसेयम्'' ।

```
४. स्थासू-२ारे।३६४ ।।
  ६. पख-'तसकाहया वीइ दियप्पहुडि जाव अजोगिकेवलिति।' सं० सू० ४४।।
  ७. ताधिभा-२।१२ ॥ ५. क-तसू-पृथिव्यम्बुवनस्पत्तयः स्थावराः २।१३ ॥
                         ख-स्यासू-४।१।३६४ ॥

    ससि-पुढिवी गुढिवीकायो पुढिवीकाइय पुढिविजीयो य । २।१३ ॥

 १०. प्रसु-६५६ ॥
११. एकेन्द्रिया उपयोगवन्त:, आहारादिषु विशिष्टप्रवृत्यन्यथानुपपत्तेः ॥
 १२. क-तरावा-२।१४।४॥
                          ख-जीवाप्र-१।२७ ॥
१३. तसा (असू)-मसूराम्बुषपृत् सूचीकलापसन्निभाः।
     धराप्तेजोमरुत्कायाः नानाकारास्तरुत्रसाः ॥४७॥
१४. गोसाजी-१९४।१९६ ॥ १४. क-तसू-२।२२ ॥
                                                 ख-प्रसू-१
                                           १७. ताघिमा-२।२४ ॥
१६. क-ताधिभा-२।२४ ॥
                             ख-प्रसू-१॥
१८. ताघिभा-२।२४॥ १९. गोसाजी-१६७॥
२०. ताधिभा-२।२५ ॥ २१. निसा-(S.B.J Vol-9)-१७ ॥
२२. गोसाजी-१४१॥ २३. क-ताधिभा-४।१॥
                                                  ख-व्याप्रश-२।७ ॥
२४. क-ताधिभा-४।३ ॥ ख-प्रसू-१(देवाधिकार)
२५. क-ताधिभा-४।४ ॥
                          ख-औपसू-४१॥ ग-स्थासू-३।१।१३४॥
     घ-स्थासू-४।१।२४५ ।।
२६. अचिम-'वेश्याचार्यः पीठमर्द -वेश्याचार्यः-वेश्यानां नृत्तोपाघ्यायः, पीठं-नर्तनस्थानं
     पादैम् द्नाति पीठमदं ' २।२४४ ॥
२७. ताधिभा-४।४ ।। २५. क-ताधिभा-४।४ ।। ख-प्रसू-१ (देवाधिकार)
२९. ताधिभा-४।११।। ३०. तरावा-४।१०।१।। ३१. तरावा-४।१०।५॥
३२. तरावा-४११०१८ ॥ ३३. तरावा-४११०१८ ॥ ३४. तरावा-४११०१८ ॥
३४. ताधिभा (टिप्पण्या)-भवनं-तावत्-बहिर्गोलमन्तश्च चतुष्कोणमधोभागे च कमल-
     कणिकारनिर्मितं भवनम् । ४।११ ।।
३६. उप (टिप्पण्या)-आवासास्तावन्-नानाविधरत्नप्रभोद्दीप्ताः शरीरप्रमाणानुनिर्मिताः
     महामण्डपा. आवासा. ॥
३७. क-ताधिभा-४।११।। ख-प्रसू (प्र० पद-देवाधिकार) ३८ ताधिभा-४।१२।।
३६. तरावा-४।११ ।। ४०. ताविमा-४।१२ ॥ ४१. ताविमा-४।१२ ॥
४२. ताधिभा-४।१२ ॥ ४३. ताधिभा-४।१२ ॥ ४४. ताधिभा-४।१२ ॥
४४. ताधिभा-४।१२॥ ४६. ताधिमा-४।१२॥ ४७. तरावा-४।११।४॥
४व. क-तसू-४।१२।।
                         ख-प्रसू-(प्र० देवाधिकार) ।
```

```
सम्बर्भोल्लेखाः
```

४९. द्रष्टव्य-ससि-णवदुत्तरसत्तसया दससीदिच्चतुदिगं चदुगचदुगचदुक्कं । तारारविससिरिक्खा बुघभग्गवगुरु अगिरारसणी । जम्बूढीप प्रज्ञप्ति । १।१२ ।। ४०. तरावा-४।१२।१०॥ ४१. तरावा-४।१२।१०॥ ४२. तरावा-४।१२।१०॥ ५३. तराबा-४।१२।१०॥ ५४. तरावा-४।१२।१०॥ ५५. तरावा-४।१६।१॥ **५६. क-ताधिभा-४**।१७-१८ ॥ ख-प्रज्ञापन-२-वैमानिकदेवाधिकार । **५७. क-ताधिभा-४**।२०*।*। ख-असू-१०३*।*। ग-प्रसू-६।४६*।*। ५९. तरावा-४।२५।३ ॥ ४. - - - तरावा-४।२४।१ ॥ ख-स्थासू- = १६२३ ॥ ६०. क-तसू-४।२०॥ ख-जीवाप्र-३।२।२१९॥ ६१. क-तसू-४।२१ ।। ख-प्रसू-२ देवाधिकार ।। ६२. तवा-४।**२**२।२ ।। ६३. तवा-४।२२।३॥ ६४. तवा-४।२२।४॥ ६४. तवा-४।२२।४॥ ख-जीवाप्र-३।१।२१४ ॥ ६६. क-तवा-४।२२।६॥ ख-प्रसू-नरकाघि० २ ।। ६७. क-प्ररप्र-नार्१६० ॥ ख-जीवाप्र-२।७०-७१ ॥ ६ द. क-तवा-३।१।३ ॥ ७०. तवा-३।१।⊏ ।। ७१. ताधिभा-३।२ ॥ ७३. तवा-३।२ ॥ ७४. तवा-३।२ ॥ ७६. क-तवा-३।२।२ ॥ ख-जीवाप्र-३।६९ ६९. तवा-३।१।१० ॥ ७२. तवा-३११।५ ॥ ख-जीवाप्र-३।६९ ॥ ७४. तवा-३।२।२ ॥ ख-प्रसू-२ नरकाधिकार । ७७. क-तवा-३।२।२ ।। ५०. तवा-३।२।२ ॥ ७९. तवा-३।२।२ ॥ ७८. तवा-३।२।२ ॥ ख-प्रव्या-१, नरकाधिकार । ५१. क-तसू-३।३॥ ख-स्थासू-३।१।१३२ ॥ **∟२. क-ताधिभा-३**।३ ॥ ८४. क-ताधिभा-३।३ ॥ ख-प्रसू-२, नरकाधिकार । ८३. ताधिभा-३।३॥ ८६. तवा-३।३।४॥ ८७. गोसाजी-१४९॥ ५५ तवा-३।३।४॥ <s. क-राधिभा-३।४-४ ॥ ख-जीवाप्र-३।२।१७< **॥** ख-प्रसू-१, मनुष्याधिकार । **८. क-तमू-३।३६ ।।** ११. तवा-३।३६।२ ॥ ६२. तवा-३।३६।२ ॥ १०. तवा-३।३६।१ ॥ ६३. तवा-३।३६।२॥ ६४. तवा-३।३६।२॥ ६४. तवा-३।३६।२॥ ९६. तवा-३।३६।३ ॥ ९७. ताधिभा-३।१४ ॥ ९८ तसू-३।३६ ॥ १०१ तवा-३।३९।१।। ६६. तवा-३।३६।४ ॥ १००. तवा-३।३६।४ ॥ १०४. प्ररप्र-१।१६ ॥ १०२. प्ररप्र-२।२०॥ १०३. प्ररप्र-१।१८ ॥ १०७. प्ररप्र-२।२१ ॥ १०४ प्ररप्र-२।२०॥ १०६ प्ररप्र-२।२०॥ १०८. प्ररप्र-२।२२-२३ ॥ १०६. प्ररप्र-२।२५ ॥ ११०. प्ररप्र-२।२६ ॥ १११. प्ररप्र-२।२७॥ ११२. प्ररप्र-२।२५॥ ११३. प्ररप्र-२।२६॥ ख-उसू-३६।११७ ॥ ग-दवैसू-४, त्रसाधिकार ॥ ११४. क-तसू-२।३१ ।।

#### जनदर्शन आत्म-ब्रव्यविवेचनम्

मिथ्यात्वञ्चात्र पूज्यपादैः प्रामुख्येन द्विविधं "स्वीक्वतम्-नैसगिकम्, परोप-देलपूर्वकञ्चेति । तत्र परोपदेशं विनैव मिथ्यादर्शनकर्मोदयाज्जीवादिपदार्था-नामश्रद्धानं नैसगिकम् । अन्यनिमित्तादुत्पद्धमानं मिथ्यात्वं परोपदेशपूर्वक-मित्युच्यते । उमास्वातिभिश्चेष एव भेदः क्रमशोऽनभिगृहीतमभिगृहीतमिति प्रतिपादितः'', एतस्योल्लेखो स्थानाङ्गेऽपि' प्राप्यते ।

मातान्तरेण तु मिथ्यादर्शनं पञ्चविधमपि स्वीकृतम्, तथा हि—

१. **श्राभिग्राहिकम्**---तत्त्वमनपरीक्ष्यैव कञ्चन सिद्धान्तविशेषं स्वीकृत्यान्य-सिद्धान्तखण्डनमाभिग्राहिकम् ।

२. **ग्रनाभिग्राहिकम्**—गुणदोषान्नपरीक्ष्यैव सर्वसिद्धान्तानां सामान्येन ग्रहण-मनाभिग्राहिकम् ।

३. संशयितम् - देव-गुरु-धर्मस्वरूपेषु संदेहबुद्धिः संशयितम् ।

४. **ध्राभिनिवेशिकम्**—स्वीयं सिद्धान्तमसत्यमिति ज्ञात्वापि तद्ग्रहणमाभिः निवेशिकम् ।

प्र. ग्रनाभोगिकम्—मोहस्य प्राबल्ये यन्मौढ्यं, तदनाभोगिकम् । प्रज्यपादाचार्येरन्ये पञ्चभेदाः<sup>भ</sup> परिगणितास्तथाहि—

१. एकान्तम्—'इदमेव' 'इत्थमेवे'ति धर्मधर्मिणोरेकान्तरूपोऽभिनिवेश: एकान्तम् (One Sided Belief)

२. विपर्ययः—संग्रन्थे निर्ग्रन्थभावः, केवलिनः कवलाहारः, स्त्रीणा सिद्धत्वस्वी-कारण्च विपर्ययः (Perverse Belief)

३. संशयः---सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गभूतानि सन्ति न वेत्यात्मकः सणय. (Doubtfull Belief)

४. व्रज्ञानिकम्—हिताहितपरीक्षाविरहत्वमज्ञानिकमिति (Indiscriminate Belief)

२. ग्रविरति. (Vowlessness)

हिसा-अनृत-अस्तेय अब्रह्म-परिग्रहेभ्यः पञ्चपापेभ्यो विरमणं विरतिः, एतत्प्रतिपक्षभूता विरति<sup>.३३</sup>। अर्थात् पापेभ्यः, उपभोग्यपदार्थेभ्यः, सावद्यक-मेंभ्यभ्चाविरमणमविरतिरिति । पूज्यपादाचार्येः षड्जीवनिकायापेक्षया, षडिन्द्रियापेक्षया च द्वादशविधाऽविरतिरभिहिता<sup>३३</sup>।

#### बन्धस्तर्घेतवो भेवाश्य

अत्र केचनाचार्याः अविरतेरत्यागभावं, प्रमादस्यानुत्साहभावञ्च्वैकरूपं संस्मृत्यानयोरेकत्वं स्वीकुर्वन्ति । किन्त्वेतद्विषये भट्टाकऌङ्कः सुस्पष्टम-भिहितम्<sup>ग</sup>----यत् नैतदुचितं प्रतिभाति, यतो हि अविरतेरभावेऽपि प्रमाद-स्तिष्ठति, विरतोऽपि प्रमादी भवत्यतो नैतयोरेकत्वं स्वीकरणीयमिति ।

### ३. प्रमादः (Carelessness)

प्रमाद व्याख्यातृभि. पूज्यपादैरभिहितम्—्यत् 'कुशलेष्वनादरः प्रमादः' । भट्टाकलङ्कैश्च 'सयम-धर्मेष्वनुत्साहोऽनादरो वा प्रमादः''\* इत्युक्तम् । उमास्वातिभिश्च 'स्मृत्यनवस्थान योगदुष्प्रणिधानं कुशलेष्वनादरश्च प्रमादः''\* इत्यभिहितम् । स चायं शुद्ध्यष्टकोत्तमक्षमादिभेदादनेकविधो'\* भवति ।

### ४. कषायः (Passion)

जीवस्य क्रोधादिरूपपरिणामः कषायः । अत्र कषाय-नोकषाययोरीषद्भेदोऽपि न भेदः, इति कृत्वा षोडशकषायाः नव नोकषायाश्च समुदिता. पव्चविश-तिविधाः भवन्ति । अत्रे मे नवनोकषाया हास्य-रति-अरति-श्नोक-भय-जुगुप्सा-स्त्री-पु-नपुसकवेदाः । तद्यथा—यस्योदयाद् हास्याविर्भावस्तद्हास्यम् । यस्योदयाद्विषयेष्वौत्सुक्य सा रति । एतद्विपरीता चारतिः । यस्योदयात् शोचनं सञ्जायते, स शोकः । यस्योदयादुद्वे ग उत्पद्यते-तद्भयम् । यस्योदया-दात्मदोषाना संवरण, परदोषाणाञ्चाविष्करणं जायते सा जुगुप्सा । यस्यो-दयात् स्त्रे णभावान् प्रतिपद्यते स स्त्रीवेद. । यस्योदयात् पुवेदभावान् प्राप्नोति स पुवेद. । यस्योदयाच्च नपुसकत्वभावान्नधिगच्छति स नपुसकवेद ।

कषायाइचानन्तानुबन्ध्यादिविकल्पात् पोडशविधा. । तद्यथा—मूलतइचत्वारः कषाया.—क्रोधमानमायालःभाश्चेति । तेषा प्रत्येकमपि चतस्रोऽवस्थाः<sup>34</sup>— (१) अनन्तानुबन्धिन. (Error feeding), (२) अप्रत्याख्यानावरणाः (Partial vow preventing), (३) प्रत्याख्यानावरणा (Total Vow Preventing) (४) सञ्ज्वलनाश्चेति (Perfect-Right Conduct-Preventing) ) । तद्यथा—

अनन्तस्यास्य जगत. कारणत्वान्मिथ्यादर्शनमनन्तसज्ञाकम् । ये च कषाया-स्तदनुबधिनस्ताः अनन्तानुबधिन. क्रोधमानमायालोभभेदाच्चतुर्धा । यदुदया-ज्जीवः सयमाभिधा विरति न पूर्णतया कर्तु शक्नोति, ते सकलप्रत्याख्यान-मादृण्वन्तो प्रत्याख्यानावरणाः क्रोध मान-माया-लोभभेदाच्चतुर्विधाः । यदुद-याज्जीवः संयमासयमापरनाम्नी देशविरतिमल्पामपि कर्तु न शक्नोति, ताः देशप्रत्याख्यानमाद्रृण्वन्तोऽप्रत्याख्यानावरणाः क्रोध-मान-माया-लोभभेदा-च्चतुर्विधाः । अथ च संयमेन सहावस्थानादेकीमूताः ज्वलन्ति, अयवा एषु सत्स्वपि संयमो ज्वलतीति सञ्ज्वलना, क्रोध-मान-माया-लोभभेदाच्चतुर्विधाः । इत्थमिमे सर्वे समुदिताः षोडशविधाः कषायाः भवन्ति तथा चोपर्यु क्तैः नवनोकषार्यः सह पञ्चविशतिविधाः भवन्तीति ।

x. योग. (Vibration)

कायवाङ्मनसां प्रवृत्तियोंगः" । आत्मप्रदेशपरिस्पन्दो" वा योगः । स च काय-वाङ्मनसापेक्षया त्रिविधस्तत्र वीर्यान्तरायकर्मणः क्षयोपश्रमे सत्यौदारिका-दिसप्तविधकायवर्गणास्वन्यतमवर्गणालम्बनापेक्ष आत्मप्रदेशपरिस्पन्दः काय-योगः" (Body-Vibration) प्राणातिपातादत्तादानमेथुनादिभेदैः पञ्चविधः । शरीरनामकर्मोदयात्प्राप्तानां वाग्वर्गणानामालम्बने सति, वीर्यान्तरायमत्यक्ष-राद्यावरणानां क्षयोपश्रमाप्राप्ताया आभ्यन्तरवचनलब्धेः सान्निघ्ये सति वाक्परिणाममभिमुखस्यात्मन प्रदेशपरिष्पन्दो वाग्योगः (Speech-Vibration) । स चानृतभाषणपरुषासभ्यवचनादिभेदाच्चर्तुविधो भवति ।

वीर्यान्तरायाणां नोइन्द्रियावरणानाञ्च क्षयोपशमरूपाभ्यन्तरमनोलब्धि-सन्निधाने सति बाह्यनिमित्तभूतानां मनोवर्गणानामालम्बने च सति मनः-पर्यायाभिमुखस्यात्मनः प्रदेशपरिस्पन्दो मनोयोग.'' (Mind-Vibration) । स च वध-चिन्तन-असूया-ईर्ष्यादिभेदात्मकश्चतुर्विधः ।

एतेषां यौगपद्यविषये उमास्वातिभिरभिहितं यत्—'मिथ्यादर्शनादीनां बन्ध-हेतूना पूर्वस्मिन्पूर्वस्मिन् सति नियतमुत्तरेषां भवतः । उत्तरोत्तरभावे तु पूर्वेषामनियमः''' इति ।

### बन्धस्य मेदाः

अजीवपुद्गलद्रव्यवर्गणास्वैकैकवर्गणा कर्मरूपेण परिणमति । जीवः स्वक्षेत्रान्त-रिताना कर्मवर्गणानां ग्रहणं करोति, ततश्च काषायिकत्वात्कर्म रूपेण परिण-मयति, ततश्च कर्मभावपरिणतानां पुद्गलानामात्मप्रदेशौर्यः सम्बन्धो जायते, स एव बन्ध इत्युच्यते ।

तत्र पूर्वं पुद्गलकर्मवर्गणानामात्मप्रदेशेष्वागमनं भवति, तत एव बन्धो जायते । कर्मपुद्गलानामागमनञ्च नास्रवेण ऋते भवत्यत बंधोत्पत्तेर्मू लाधार<sup>भ्</sup>आस्रव: ।

#### बन्धस्तद्घेतवो मेवाइच

मिथ्यात्वादिहेतूनाञ्चाभावे कर्मपुद्गलानां न प्रवेशो भवितुमर्हति, तदभावे च बन्धाभावः । अतो मिथ्यात्वादय आस्रवर्ष्चैव बंधोत्पत्तिहेतुभूताः ।

बन्धानन्तरमात्मप्रदेशसम्बद्धानि कर्माणि सद्य एव फलदानि स्युर्नेताड्शः कश्चन नियमः । यतश्च बंधकालात्समारम्य फलदानकालं यावत् सत्तारूपेणैव कर्माणि तिष्ठन्ति । अस्यामेवावस्थायां द्रव्याणामियं बन्धस्थितिः 'द्रव्यबन्ध' इत्युच्यते । अतोऽनंतरं फलदानावस्थितानि कर्माणि सुखदुःखादीन्नुत्पादयन्ति । अतोऽत्र कर्मणां यदा फलदानशक्तिरुदेति सैवावस्था 'भावबन्ध' इत्यूच्यते ।

यथा खलु जन्मग्रहणकाले भावी तीर्थङ्करो द्रव्यतीर्थङ्कररूपः, तथा च सयोग-केवलिगुणस्थानं सम्प्राप्य वस्तुतस्तीर्थङ्करत्वमधिगच्छति तदा स भावतीर्थ-ङ्कर इत्युच्यते । तथैव बद्धकर्मणा स्थितिर्द्रव्यबन्धः, उदयानन्तर फलदाय-कानां कर्मणां शक्तिर्भावबन्ध इत्युच्यते ।

# बन्धस्य चातुर्वि ध्यम्

जीवः खल्वास्तवमाध्यमेन कर्मयोग्यपुद्गलान् संग्रह्य कर्मरूपेण परिणमयति । कर्मणाञ्च स्वभावाः भिन्नाः सन्ति । अतोऽत्र कर्मणां स्व-स्वभावयुक्तो जीवेण सम्बन्ध<sup>.</sup> (Nature of Bondage)<sup>16</sup> स प्रकृतिबन्ध इत्युच्यते । प्रत्येकमपि प्रकृतेः कर्मनिर्धारितकालं यावदेवात्मप्रदेशैः सम्बन्धस्तिष्ठति । अर्था-दात्मना गृहीता पुद्गलकर्मराशिर्यावत्कालमात्मप्रदेशेषु तिष्ठति, सा मर्यादा (Duration of bondage) 'स्थितिबन्ध'<sup>10</sup> इत्युच्यते ।

कर्मणः शुभाशुभफलस्य तीव्रता मन्दता वा रसपदवाच्या। उदयावस्थाया कर्मणोऽनुभवस्तीव्रो मन्दो वा कीदृशो भविष्यतीति प्रकृत्याद्यनुसारं कर्मबन्ध-काले एव निर्धारितो भवति। तत्रायमनुभव एव 'अनुमावबन्ध<sup>, '•</sup>'(Maturity with duration)।

आत्मनोऽसंख्येयाः प्रदेशास्तत्र कैकस्मिन्नपि प्रदेशेऽनन्तानन्तकर्मवर्गणानां संग्रहः 'प्रदेशबन्धः' । अर्थात् जीवपुद्गलयोः प्रदेशानामेकक्षेत्रावगाहनपूर्विका स्थितिः (Quantity of karmic moleculer) 'प्रदेशबन्ध''` इत्युच्यते । इत्यमिमे बन्धस्य चत्वारो भेदाः । साम्परायिकास्तवाखरकर्म बन्धत्वमधिगच्छति, तस्येमे चत्वारो रूपाः भवन्ति । बन्धमधिगतस्य कमंणः कः स्वभावः ? कियती च स्थितिः ? स्वभावानुसारञ्च न्यूनमधिकं वा कियत्कालं कार्यक्षमं तिष्ठति ? अथ चात्मना कियत्प्रमाऐन बन्धमाप्नोति ?

एषां चतुर्णामपि पूर्वापरयोः योगकषायौ निमित्तभूतौ । अतो यत्र योगकषाय-योरभावस्तत्र कर्मबन्धस्याप्यभावः । कषायस्तु दश्ममं गुणस्थानं यावदेव प्राप्यते, एकादशतमे गुणस्थाने न कषायास्मको जीवपरिणामः, द्वादशतमे च गुणस्थानेऽस्योच्छेदोऽतः जीवस्य स्थित्यनुभागबन्धौ दश्तमगुणस्थानं यावदेव भवतः । किन्त्वेकादशद्वादशत्रयोदशतमेषु गुणस्थानेषु कषायाभावेऽपि सद्वेद्यस्य प्रकृतिवन्धः स्थितिबन्धश्च जायेते ।

किञ्च, यद्येषु गुणस्थानेषु स्थिति विनैव सद्वेद्यस्य बन्धस्तत्कथं तस्यात्मन्य-वस्थानम् ? अथ चानुभागबन्धं विनैवैतस्य सद्वेद्यरूपो विपाकोऽपि कथं भविष्यति ? इति शङ्कनमनुचित, यतो ह्येषु गुणस्थानेषु कर्मंणां गमनागमन-मीर्यापथास्रवमाध्यमेनैव सम्पद्यते, न तेषां कर्मणां तत्रैकाधिकसमयं यावद-वस्थानं, अतएत्रात्र स्थितिबन्धस्य निषेधस्तथा च कषायनिमित्तकस्यानुभाग-बन्धस्यात्रानन्तगुणहीनात्मकत्वादेतस्याप्यभावः ।

कषायस्तावद्दशमगुणस्थानं यावदेव तिष्ठत्यतएव स्थित्यनुमागबन्धावपि दशमगुणस्थानं यावद्भवतः । योगस्तु त्रयोदशतमगुणस्थानं यावद्भवत्यतः प्रकृति-प्रदेशबन्धावपि त्रयोदशगुणस्थानं यावद्भवतः । अयोगकेवलिगुणस्थाने तु योगस्याप्यभावान्न तत्र कत्त्चनापिविधो बन्धो भवति ।

# चतुर्विधबन्धस्यान्ये प्रमुखाः भेदाः

बन्धस्य प्रकृति-स्थिति-अनुभाग-प्रदेशाश्चत्वारः प्रमुखाः भेदास्तत्र प्रत्येक-मप्युत्कृष्ट-अनुत्कृष्ट-जघन्य-अजधन्यात्मकश्चतुर्विधोँ भवति । अत्रापि च प्रत्येकं सादि-अनादि-ध्रुव-अध्रुवभेदात्मकश्चार्तुविध्यं भजते । अत्र निरन्तरं यद्बध्यते, स ध्रुवो बन्धः, यश्च सान्तरं बध्यते, सोऽध्रुवो बन्धः ।

तत्र मिथ्यादर्शन-सासादनाद्य्ध्र्वोध्र्वगुणस्थानवतिषु गुणस्थानप्रतिपन्नेषु जीवेषु, येषां कर्मणामुत्कृष्टः स्थित्यनुभागप्रदेशबन्धस्तेषामेव कर्मणा-मनुत्कृष्टोऽपि स्थित्यनुभागबन्धस्तत्र भवति । स च साद्यनादिभेदेन चतुर्विधो

#### बन्बस्तद्वेतवो भेवाञ्च

भवति । एवमेवोर्ड्वगुणस्थानवर्तिषु जीवेषु येषां कर्मणां जघन्यः स्थित्यनुभाग-प्रदेशबन्धस्तेषामजघन्योऽपि बन्धस्तथैव<sup>४३</sup> चार्तुविध्येन तिष्ठति ।

उपश्रमश्रेण्यारोहकः सूक्ष्मसाम्पराय(दशम)गुणस्थानवर्ती जीव उत्कृष्टोच्चै-गोंत्रस्यानुभागबंधानन्तरमुपशातकषाय(एकादश)गुणस्थानवर्ती जातः, पुनदच ततोऽवरुह्य सूक्ष्मसाम्परायगुणस्थाने समागतः, अतोऽत्रानुत्कृष्टोच्चैगोंत्रस्यानु-भागबन्धः, एतदेवास्य सादिबन्धत्वम् । यतोह्यत्रास्य बंधस्य पूर्वमभाव एवा-सीत्, ततश्चोत्पत्तिः सञ्जाता । सूक्ष्मसाम्परायादध स्थानां त्वयं बन्धोऽनादि-विद्यते । अथ चाभव्यानामयमेव बन्धो ध्रुव., उपश्रमश्रेणिनाञ्चानुत्कृष्ट-बन्धातिरिक्तमुत्कृष्टो यो बन्ध. सोऽध्रुवबन्ध इत्युच्यते ।

यथा कश्चन मिथ्याद्दष्टिर्जीव. सप्तमनरकपृथिव्या प्रथमोपशमसम्यक्त्वाभि-मुखस्तत्र मिथ्यादष्टि(प्रथम)गुणस्थानस्यान्तकाले जघन्यनीचैर्गोत्रस्यानुभाग-बधानन्तरं सम्यग्दष्टिः सन्नप्यनन्तर पुनः मिथ्यात्वोदयान्मिथ्याद्दष्टिर्जायते । तत्राजघन्यनीचैर्गोत्रस्यानुभागो बध्यते । अत्रायमजघन्यनीचैर्गोत्रस्यानु-भागबन्ध. सादिबन्धः । तस्यैव मिथ्याद्दष्टेर्जीवस्य तदेतत्समयात्प्रागेव यो बन्धः सोऽनादिरिति । इमे उत्कृष्टानुत्कृष्टादिभेदाः प्रकृतिबन्धादन्येषु त्रिष्वेव भवन्ति ।

#### प्रकृतिबन्धस्य मेवाः (Nature of Karmic Matter)

ज्ञानावरणादिकर्मप्रकृतिषु ज्ञानदर्शनादिविघातको य स्वभाव स एव प्रकृति-बन्ध इत्युच्यते । सोऽय प्रकृतिबन्धो<sup>\*\*</sup> द्विविध — मूलप्रकृतिबन्ध , उत्तरप्रकृति-बन्धरुचेति । तत्र मूलप्रकृतिबन्धोऽष्टविधस्तथाहि<sup>\*\*</sup>—(१) ज्ञानावरणम् (Knowledge obscuring), (२) दर्शनावरणम् (Conation Obscuring), (३) वेदनीय<sup>.</sup> (Feeling), (४) मोहनीय: (Deluding), (४) आयु: (Age), (६) नाम (Body-Making), (७) गोत्रम् (Family Determining), (८) अन्तरायश्चेति<sup>\*\*</sup> (Obstructive) ।

अत्र ज्ञानमाब्रियतेऽनेन, आवृणोति वा यत्तद् ज्ञानावरणम् । दर्शनमाब्रियतेऽनेन, दर्शनमावृणोति वा यत्तद्दर्शनावरणम् । वेदयति, वेद्यते इति वा वेदनीयम् । मुद्धतेऽनेन मोहयति वेति मोहनीयम् । येन नारकादिभवमेतीत्यायु । नम्यतेऽ-नेन, नमयति वात्मानमिति नाम । येनात्मोच्चैर्नीचैर्वागूयते—शब्द्यते इति गोत्रम् । दातुर्देयादीना वा मध्येऽन्तर वैतीति अन्तराय. । यथा च सक्टदुप- भेक्तस्यान्नस्य रस-रुधिरादिरूपेणानेकविधं परिणमनं तथैवैकेनात्मपरिणामेन सक्तद् गृहीताः कर्मपुद्गलाः ज्ञानावरणाद्यनेकभेदान् प्राप्नुवन्ति ।

उपरिलिखितस्य मूलप्रकृतिबन्धस्याष्टानामेव भेदानां येऽवान्तरभेदाः उत्तर-भेदाः वा भवन्ति, त एवोत्तरप्रकृतिबन्धेनोच्यन्ते । ते च यथा---ज्ञानावरणस्य पञ्चभेदाः, दर्शनावरणस्य नवभेदाः, वेदनीयस्य द्वौ भेदौ मोहनीयस्याष्टा-विंशतिभेदाः, आयुषश्चत्वारो भेदाः, नाम्नो द्विचत्वारिंशद्भेदाः, गोत्रस्य द्वौ भेदौ, अन्तरायस्य पञ्चभेदाश्चेति ।

ज्ञानावर एमेदाः (Knowledge Obscuring)

येन वस्तुनो विशेषधर्माणा ज्ञानं भवति, तज्ज्ञानमिति । तच्च येन कर्मणा-व्रियते, तज्ज्ञानावरणीय कर्मेति । यथा चक्षुषो वस्त्रेणावृते सति चक्षुर्ज्ञानमा-व्रियते, तथैव ज्ञानावरणीयकर्मंप्रभावादात्मन<sup>.</sup> पदार्थज्ञानमाव्रियते<sup>.</sup> । ज्ञाना-वरणकर्मण उत्तरप्रकृतयक्ष्च<sup>\*\*</sup> पञ्चविधास्तथाहि---

- (क) मतिज्ञानावरणीयकर्म ---- इन्द्रियेर्मनसभ्चोत्पद्यमानमाभिनिबोधिकाख्यं मतिज्ञान यत्कर्मावृणोति तन्मतिज्ञानावरणीयं कर्मेत्युच्यते ।
- (ख) श्रुतज्ञानावरणीयकर्म शब्दार्थयो पर्यालोचनजन्यं श्रुतज्ञानं यदावृणोति तन् श्रुतज्ञानावरणीयकर्मेति ।
- (ग) अवधिज्ञानावरणीयकर्म इन्द्रियमनसा साहाय्यं विनेव, रूपिपदार्थानां मर्यादित प्रत्यक्षज्ञानमवधिज्ञान यदावृणोति, तदवधिज्ञानावरणीयं कर्म ।
- (घ) मनःपर्ययज्ञानावरणीयकर्म—इन्द्रियमनसामसाहाय्येन संज्ञिजीवानां मनोगताना भावाना ज्ञायक मन.पर्ययज्ञानमावृणोति यत्कर्म तन्मनः-पर्ययज्ञानावरणीयकर्म ।
- (ङ) केवलज्ञानावरगीयकर्म—सर्वद्रव्यपर्यायाणा यौगपद्येन प्रत्यक्ष ज्ञानं केवलज्ञान यत्कर्मावृणोति, तत् केवलज्ञानावरणीयकर्मेति ।

अत्र मतिज्ञानवरणीयादीनि चत्वारि देशघातिकर्माणि, केवलज्ञानावरणीय तु देशघाति-सर्वधातिभेदेन द्विविधम्<sup>भ</sup> ।

दर्शनावरणीयमेदाा (Conation Obscuring)

पदार्थानामाकाराद्व्यतिरिक्ताना विशेषाणामग्रहणपूर्वकं केवलं सामान्यस्य

बन्धस्तद्घेतवो भेवाझ्य

17

<mark>ग्रहणं दर्शनम्, तदावरणभू</mark>तं यत्कर्मं तद्दर्शनावरणीयमिति । अस्योत्तरप्रकृतयो नवविधास्तयाहि<sup>\*\*</sup>----

- (क) चक्षुर्वर्शनावर गीयकर्म चक्षुषा जायमानो सामान्योऽवबोधश्चक्षु-देर्शनम् । तदाव्रियते येन तच्चक्षुर्दर्शनावरणीयम् ।
- (स्र) अचक्षुर्वर्शनावरणीयकर्म चक्षुःव्यंतिरिक्तेन्द्रियमनसोत्पद्यमानमचक्षु -दंर्शनम् । तदावरणभूतमचक्षुर्दर्शनावरणीयमिति ।
- (ग) ग्रवधिवर्शनावरणीयकर्म इन्द्रियमनसा साहाय्येनोत्पद्यमानमवधि-दर्शनम् रूपिद्रव्याणां सामान्योऽवबोधः । तदावरणभूतमवधिदर्शना-वरणीयकर्म ।
- (ध) केवलदर्शनावरगीयकर्म सर्वद्रव्यपर्यायाणां युगपत्साक्षात्सामान्योऽ-वबोधः केवलदर्शनमिति । तदावरणभूतं केवलदर्शनावरणीयं कर्म ।
- (ङ) निद्रा—मद-खेद-क्लेदादीन्नपनेतुं स्वापो निद्रा । येन सुखपूर्वकं जागरणं सम्पद्यते तन्निद्रादर्शनावरणीयं कर्म ।
- (च) निद्रानिद्रा—निद्राया उत्तरोत्तरप्रवृत्तिः निद्रानिद्रा । येन कर्मणा सुप्तो जीवः काठिन्येन निद्रामुक्तो भवितु शक्नोति, तन्निद्रा-दर्शनावरणीय कर्म ।
- (छ) प्रचला—शोक-श्रम-भयादिकारणैरुत्पन्ना, आसीनस्यापि प्राणिनो नेत्र-गात्र-विक्रियायाः सूचिका या क्रियात्मानं प्रचालयति सा प्रचला । येन कर्मणा उत्तिष्ठन्, उपतिष्ठन् वा निद्रायुक्तो भवति, तत् प्रचलादर्शना-बरणीयं कर्म ।
- (ज) प्रचला-प्रचला—प्रचलायाः पुन पुनरावृत्तिः प्रचलाप्रचला । येन कर्मणा गच्छन्नपि निद्रितो भवति तत् प्रचलाप्रचलादर्षानावरणीयं कर्म ।
- (ज्ञ) स्त्यानगृद्धिः—स्त्याने स्वप्नेऽपि गृद्ध्यति दीप्यते, अर्थात् यस्याः निमित्तेन स्वप्नेऽपि वीर्यविशेषस्याविर्भावः स स्त्यानगृद्धिः । येन कर्मणा स्वपन्नपि जीवः कार्यसंलग्नस्तिष्ठतु, तत् स्त्यानगृद्धिदर्शनावरणीयकर्मेति ।

तत्त्वार्थसूत्रस्य श्वेताम्बरीयपाठे भाष्ये च निद्रादिकान्ते वेदनीयशब्द`° प्रयुक्तम्, दिगम्बरपाठे चैतन्न विद्यते । सर्वार्थसिद्धौ च प्रत्येकमपि दर्शनावरणीयकर्मणः संयोगस्य\*` निर्देश: कृत: ।

| २  | कुलम्              | पितृपक्षीयकुलवैशिष्ट्यम्   | कुलम्       | कुलविहीनेता        |
|----|--------------------|----------------------------|-------------|--------------------|
|    | 0                  | -                          | (पितृपक्षीय | कुलवैशिष्ट्याभावः) |
| Ę  | बलम्               | बलविषयक वैशिष्ट्यम्        | बलम्        | बलविहीनता          |
| ۲  | रूप:               | रूपविषयकं वैशिष्ट्यम्      | रूप:        | रूपविहीनता         |
| X  | <b>तपः</b>         | तपविषयकं वैशिष्ट्यम्       | तपः         | तपोविह्रीनता       |
| દ્ | श्रुतम्            | श्रुतविषयकवैशिष्ट्यम्      | श्रुतम्     | श्रुतविहीनता       |
| ৩  | लाभः               | लॉभविषयकं वैशिष्ट्यम्      | लाभः        | लाभविहीनता         |
| 5  | <b>एँ</b> श्वर्यम् | एँश्वर्यविषयकं वैशिष्ट्यम् | एैश्वर्यम्  | एैश्वर्यंविहीनता   |

एतेनेदं सुस्पष्टं परिज्ञायते, यद्व्यक्तित्वविषयकं यद्वैशिष्ट्यमर्वंशिष्ट्यं तद्गोत्र-निमित्तकमेव भवति ।

#### म्रन्तरायमेदाः (Obstructive)

ग्रन्तरायो व्याघात । यत्कर्म क्रियालब्धि-भोगबलस्फाटनेषु अवरोधकस्सोऽ-न्तराय<sup>.</sup> इत्युच्यते । अस्यान्तरायकर्मणः पञ्चभेदाः—दानान्तरायः, लाभा-न्तराय<sup>.</sup>, भोगान्तरायः, उपभोगान्तराय., वीर्यान्तरायश्चेति । ते च यथा—

- (क) दानान्तरायः----दानकर्मणि यद्विघ्नकारी तद्दानान्तराय इति । अर्थात् एतदुदयाद्दातुकामोऽपि न दानकर्मेणि प्रभवति ।
- (ख) लाभान्तरायः—यस्योदये सति शब्द-गन्ध-रस-स्पर्शादीनां ज्ञान-दर्शन-चारित्र-तपसादीना वा लब्धुकामोऽपि न तॉल्लभते, तल्लाभान्तराय इति ।
- (ग) भोगान्तरायः ---- यत्कर्मवशात् भोग्यपदार्थानामुपस्थितेऽपि न तान् भोक्तु शक्नोति तद् भोगान्तरायः ।
- (घ) उपभोगान्तरायः—वस्तुनः पुन.पुनर्भोगः उपभोग., उपभोग्याश्च वस्त्राणि, गृहाणि, इत्यादीनि । एतेषां कर्मोपभोग्याना सत्त्वेपि तदुपभोग यद् व्याघातयति, तद्भोगान्तराय इति ।
- (ङ) वीर्यान्तरायः वीर्यं-शक्तिविशेषः'', काय-वाङ्मनसां व्यापाराः वीर्या-देव'' सम्भवन्ति । ससारिणि च जीवेऽनन्तवीर्यं तिष्ठति´' । यच्च कर्मात्मनो वीर्यावरोधकं तद्वीर्यान्तरायः । निर्बलत्वमेतस्यैव फलभूतम् ।

वीर्यञ्च त्रिविधम्—(१) बालवीर्यम्, (२) पण्डितवीर्यम्, (३) बाल-पण्डित-वीर्यञ्चेति । वीर्यान्तरायकर्मेतेषां त्रिविधानामेवावरोधकं" भवतीति ।

#### बन्बस्तद्वेतचो भेवास्व

स्वितिबन्धस्य मेवा: (Duration of the attachment of Karmic Matter)

आत्मना गृहोतानां कर्मपुद्गलानां राशिर्यवत्कालमात्मप्रदेशेः सम्बद्धा तिष्ठति, तावत्कालस्थितिरेव स्थितिवन्धत्वेनाभिधीयते । सेयं स्थितिद्विविधा<sup>4</sup>-उत्कृष्ट-स्थितिः, जघन्यस्थितिश्चेति । यद्यपि कर्मणां स्थितिः, बन्धेन संक्रमऐन, सत्त्वेन च त्रिधा भवति, परमत्र बन्धापेक्षयैवोत्कृष्टजघन्यरूपं द्वैविध्यं निर्दिष्टम् । अतोऽत्राष्टविधेषु कर्मसु चतुर्णा ज्ञान-दर्शनावरण-वेदनीयान्त-रायकर्मणामुत्कृष्टा स्थितिस्त्रिशत्कोट्यकोटिसागरोपमा समानमाना भवति । मिथ्याद्य्टेः संज्ञिनः पञ्चेन्द्रियपर्याप्तकस्य जीवस्य मोहनीयकर्मणः परा स्थितिः सप्तति(७०)सागरकोटीकोट्यात्मिकावसेया । नामगोत्रयोः कर्मणोः (उपरि-लिखितस्य जीवस्य) विंशतिसागरोपमकोटीकोट्य उत्कृष्टा स्थितिः । आयुषष्ठच कर्मण उत्कृष्टा स्थितिस्त्रयस्त्रिशतकोटीकोट्यः सागरोपमा भवति । सर्वेषा-मपि कर्मणामियमुत्कृष्टा स्थिति. मिथ्यादष्टि-सज्ञि-पञ्चेन्द्रियं जीवमुद्द्रिय निर्दिष्टा ।

सूक्ष्मसाम्परायगुणस्थाने ज्ञान-दर्शनावरणान्तरायाणां, अनिवृत्तिबादरसाम्प-रायगुणस्थाने च मोहनीयस्य, सख्येयवर्षायुष्केषु तिर्यक्षु मनुष्येषु चायुषो जघन्या स्थितिरन्तर्भु हर्ता, वेदनीयस्य तु द्वादश गुहर्ता, नामगोत्रयोश्चाष्टौ-मुहूर्त्ता जघन्या स्थितिर्भवतीति ।

ग्रनुभावबंधमेदाः (The Fruition being Strong or Mild)

बन्धकालेऽध्यवसायस्य तीव्रमन्दभावानुसारमेव कर्मषु तीव्रमंदफलदानशक्ति-रुत्पद्यते । विविधफलदानशक्तिरेवानुभवपदवाच्या । बद्धकर्मणामुदयस्या-वश्यम्भावित्वात्तेषामुदयात् फलदानानन्तरं कर्माण्यकर्मरूपाणि सम्भूयात्म-प्रदेशेभ्योऽपसरन्ति । यावन्न फलदानकालः समायाति, तावद्बद्धैः कर्मभिर्न मुखदुःखयोरनुभूतिभंवति । बद्धकर्मणा शुभाशुभत्वात्तद्विपाकोऽपि शुभाशभा-त्मको भवति । तीव्रमन्दात्मकत्त्राच्च तीव्र-मन्दो विपाक ।

जीवाना शुभपरिणामप्रकर्षात् शुभप्रकृतीना प्रकृष्टोऽनुभवो, अशुभप्रकृती-नाञ्चानिकृष्टोऽनुभवः । अशुभपरिणामानां प्रकर्षभावात् अशुभप्रकृतीनां प्रकृष्टोऽनुभवः, शुभप्रकृतीनाञ्च निकृष्टोऽनुभवो जायते ।

सोऽयमनुभव एव निमित्तवशात् स्वमुखेन परमुखेन च द्विधा" प्रवर्त्तते । अत्र सर्वासामपि मूलप्रकृतीनामनुभवो यद्यपि स्वमुखेनैव प्रवर्तते, परं तुल्यजातीया-नामुत्तरप्रकृतीनामायुर्दर्शनचारित्रमोहातिरिक्तानामनुभवः परमुखेनापि″ प्रबत्तंते । अत्रदमवसेयम् यन्नरकायुर्मु खेन तिर्यंगायुषः, मनुष्यायुषी वा विपाकस्तथा च चारित्रमोहरूपेण दर्शनमोहस्य, चारित्रमोहस्य च दर्शनरूपेष वा विपाको न'' भवति ।

अनुभवोऽनुभागः, फलदानशक्तिर्वेति नामान्तराणि । अयमनुभागो बन्धकाले यथा प्राप्यते, नैकान्ततः स ताढश एव व्यवतिष्ठते, यतो हि, स स्वावस्थानकाले कदाचित्वरिणमति, कदाचिच्च न परिणमति । किन्तु, यदायं परिणमति तदास्य तिस्रोऽवस्थास्तद्यथा-संक्रमणम्, उत्कर्षणम्, अपकर्षणञ्चेति । तत्र संक्रमणमवान्तरप्रकृतिष्वेव जायते, न तु मूलप्रकृतिषु । अवान्तरप्रकृतिषु चायुष्कर्मणः, दर्शनचारित्रमोहनीययोः, सम्यग्मिथ्यात्ववेदनीयस्य च न संक्रमणं भवति ।

तदेतत् संक्रमणमपि चतुर्वि धम्-प्रकृतिसंक्रमणम्, स्थितिसंक्रमणम्, अनुभाग-सक्रमणम्, प्रदेशसंक्रमणञ्चेति । तद्यथा---- यत्र प्रकृतिसंक्रमणं प्रदेशसंक्रमणं वा प्रमुखं, तत्र तु संक्रमऐानेव शब्द्यते, किन्तु यत्र स्थितिसंक्रमणमात्रं, अनुभागसंक्रमणमात्रं वा, तत्र तत्क्रमशब्त्कर्षापकर्षऐानोच्यते । बन्धकाले तु या स्थितिः, अनुभागश्च प्राप्यते, तस्मिन् ह्रासोऽपकर्षणम्, तथा च क्षीण-स्थितौ, क्षीऐाऽनुभागे वा वृद्धिब्त्कर्षणमित्युच्यते ।

एवं विविधावस्थासु परिणममाने उदयकाले योऽनुभागो विद्यते, स एव परि-पच्यते । तद्यथा---अनुदयावस्थायां सम्प्राप्तानां प्रकृतीनां परिपाक उदया-वप्थाया सम्प्राप्तप्रकृतिरूपो भवति । यतो हि, उदितानां प्रकृतीनां फलं स्वमुखेनानुदितानाञ्च प्रकृतीनां फलं परमुखेनेव प्राप्यते ।

घात्यघातिभेदाभ्यां तु अनुभागस्य द्वैविध्यम् । तत्र घातिप्रकृतीनामनुभागो लता-दारु-अस्थि-शैलभेदात्मकश्चतुर्विधः । अघातिप्रकृतीनाञ्च पुण्यपाप-भेदाभ्या द्विविधो भवति । तत्र पुण्यप्रकृतीनामनुभागः गुड़-खण्ड-शर्करा-अमृतरूपेषु चतुर्षुभागेषु विभक्तः, अथ च पापप्रकृतीनामपि निम्ब-काञ्जीर-विष-हलाहलरूपेण चतुःप्रकारकोऽनुभागो भवति ।

प्रदेशबन्धमेदाः (The number of karma Varganas)

कमंप्रकृतीनां कारणभूतानामेकक्षेत्रावगाहस्थितानामनन्तानां सूक्ष्मपुद्गल्ल-परमाणूनां योगविशेषनिमित्तादात्मनः सर्वेष्वपि प्रदेशेषु यो बन्धो जायते, स प्रदेशबन्ध इति<sup>९</sup> । अर्थात् येषा पुद्गलपरमाणूनां संसारावस्थाया जीवेन सर्व-दैव ग्रहणं, तद्ग्रहणकारणञ्च योगः । अत्रात्मक्षेत्रस्थितानामेव सूक्ष्मपरमाणूनां

बन्धस्तव्घेतवो भेदाइच

ग्रहण भवति, नान्यत्र स्थिताना, तथापि स्थितानामेव, न तु गतिश्रीलानाम् । अथ च गृहीता अनन्तानन्तकर्मपरमाणव आत्मन<sup>.</sup> सर्वेष्वपि प्रदेशेषु तिष्ठन्ति, एतदेवास्य प्रदेशबन्ध इति ।

# मिथ्यादर्शनादीनां विनाशक्रमः

# बन्धहेतूनां निरोधः

गतिस्वभावात्मकस्य जीवस्य काय-वाङ्मनःपरिस्पन्देन येषा कर्मणामागमनं जायते, तेषा द्रव्य-भावात्मको बन्ध आत्मनि सम्पद्यते । तद्वन्धस्य च कार-णानि मिथ्यादर्शनादीनि प्रगादकषाययोगाश्चेति पूर्वोक्तानि । एतेषा कर्मणां यावदागमनद्वाराणि नावरुन्धन्ति, तावत्तेषा सततमागमन भवत्येव, यावच्च तेषामागमनं, तावद्बन्धोऽपि निरन्तर भवत्येव । बन्धस्य चैतस्य नैरन्तर्यात् जन्ममरणादीनामपि चक्र सतत प्रचलिष्परयेव । चक्रेणानेनात्मा सांसारिकत्व-मेवोपलभन् न कदापि स्वविशुद्धस्वरूपमधिगन्तु प्रभवति ।

स्वभावतस्त्वात्मातिविशुद्ध. निर्मलक्ष्च, अतस्तत्स्वरूपाधिग्रहणार्थ, जन्ममरण-पूर्वकससारचक्रान्मुक्त्यर्थ आत्मना यदि प्रयत्नानि विधीयन्ते, तत्तस्य स्वाभा-विकमेवोद्देश्यमित्यपि पूर्वमेव सुस्पष्टम् । अतोऽत्र मुमुक्षुना यौमिथ्यादर्शना-दिभिर्बन्धोऽधिगतस्तेषा विनाशाय तद्विनाशकहेतूनामाश्रयणमावश्यकम् ।

मिथ्यादर्शनादिभिः बन्धहेतुत्वादास्रवद्वारिभिर्यं आस्रवो जायते, तन्निरोधा-देवागमनमवरुघ्यते । तदेवोक्त वाचकमुख्यैः – 'आस्रवनिरोधः संवरः''' । अर्थात् कर्मागमननिमित्ताना काय-वाङ्मनःप्रयोगानामनुत्पन्नत्वमेवास्तव-निरोध इत्युच्यते'' । एवमास्रवनिरोधे च सति तत्पूर्वकानेकसुखदुःखबीज-भूताना कर्मणामग्रहणमेव 'संवर.'' इति ।

मिथ्यादर्शनाद्यास्रवप्रत्ययनिरोधादागामिकर्मणा निरोधात्मकोऽयं संवरः द्रव्य-भावभेदात् द्विविधस्तत्र द्रव्यादिनिमित्ताद्भवान्तरप्राप्तिः ससार. । तत्र निमित्तभूताना क्रियायरिणामाना निवृत्ति 'र्भावसवर.<sup>\\*'</sup>, तथा च भावबन्ध-निरोधात्तत्पूर्वकागतकर्मपुद्गलानां निरोधो 'द्रव्यसवर.'<sup>\\*</sup> इत्युच्यते ।

# बन्धहेतूनां विनाशक्रमः

अस्मात्सवरात् मिथ्यादर्शनादीनां यदावरोधो जातस्तदा कर्मणामपि अवरोधो जायते । कर्माभावे चात्मनो सांसारिकत्वस्यापि क्रमशो ह्रासः प्रारभते । यदा चारमा क्रमेणैतेवां हेतूनां सर्वथा क्षयमुपलभते, स शुद्धो निर्मलः सम्यग्दर्शन-ज्ञानचारित्रयुक्त. सन् केवलत्वं भजते ।

# **च**तुर्दश गु सस्थान । नि

आत्मनोऽयं विकासक्रमो यथा प्रचलति, तस्यंका विशिष्टा श्रेणिरस्मिन् दर्शने स्वोक्वता विद्यते, या नान्यस्मिन् कश्मिश्चिदपि दर्शने समवल्लोक्यते । सेयं सरणिश्चतुर्दशगुणस्थानरूपक्रमयुक्ता, यत्र मिथ्यादर्शनादीना क्रमशो विनाशाः कथं जायते ? कस्य स्थानिकस्य जीवस्यायं विनाशाः कियत्परिमारो वा जायते ? इत्यादिकस्य सुस्पष्टं विवरणं विद्यते । तानि च चतुर्दशगुणस्थानानि निम्नाङ्कितानि—

- (१) मिथ्याद्दष्टिर्गु णस्थानम् (Delusion-Stage) ।
- (२) सासादनसम्यग्द्रष्टिगु णस्थानम् (Dawn fall-Stage) ।
- (३) सम्यङ्मिथ्याद्दिटगु णस्थानम् (Mixed-Stage) ।
- (४) असंयतसम्यग्दष्टिगुं णस्थानम् (Vowless-Right-Belief Stage) ।
- (१) संयतासंयतगुणस्थानम् (Partial-Vow-Stage) ।
- (६) प्रमत्तसंयतगुणस्थानम् (Imperfect-Vow-Stage) ।
- (७) अप्रमत्तसंयतगुणस्थानम् (Perfect-Vow-Stage) ।
- (८) अपूर्वकरण (उपशमकक्षपक) गुणस्थानम् (Newthought Activity-Stage) ।
- (१) अनिवृत्तिकरण (बादरोपशमकक्षपक) गुणस्थानम् (Advanced thought-Activity-Stage) ।
- (१०) सूक्ष्मसाम्पराय(उपश्रमकक्षपक)गुणस्थानम् (Slightest-Delusion-Stage)।
- (११) उपशान्तकषाय (वीतरागछद्मस्थ)गुणस्थानम् (Subsided Delusion-Stage) ।
- (१२) क्षीणकषाय (वीतरागछद्मस्थ) गुणस्थानम् (Delusionless Stage) ।

#### मिथ्यावर्ज्ञनावीनां विमाजकमः

- (१३) सयोगिकेवलिगुणस्थानम् (Vibrating Omniciant Conqueror Stage) ।
- (१४) अयोगिकेवलिगुणस्थानञ्चेति (Non-Vibrating Omniciant Conqueror Stage) ।

एषु चतुर्दशब्वपि गुणस्थानेषु प्रथमतः समारभ्य क्रमशस्तत्तद्गुणस्थानमधिगतो जीवोऽन्ते सिद्धत्वमुपगच्छति<sup>भ</sup> । अर्थात् प्रथमे मिथ्यात्वे गुणस्थाने जीवस्यौ-दयिको भावः, द्वितीये पारिणामिकस्तृतीये च क्षायौपशमिकश्चतुर्थे च त्रय एव भावाः भवन्ति । तथा च पञ्चमे, षष्ठे, सप्तमे गुणस्थाने औपशमिक-क्षायिकश्च भावौ सम्पद्येते । ततश्च सर्वेष्वपि उपशमकक्षपकेषु गुणस्थानेषु क्षायिकौपशमिकप्रभावः । किञ्च, क्षायिको भावस्तु केवलमयोगिजिने एव सम्पद्यते, यश्च सिद्धेत्यपरनाम्नाप्युच्यते । तत्र कस्मिन् गुणस्थाने कियतां बन्धहेतूनामभाव इत्यर्थमत्रचतुर्दशानामपि गुणस्थानां क्रमशो विवेचन क्रियते ।

### १. निण्यादब्टिगुं जस्थानम् (Delusion-Stage)

गुणाः ज्ञानदर्शनचारित्ररूपाः जीवस्वभावविशेषास्तेषां स्थानं शुद्ध्यशुद्धि-प्रकर्षाप्रकर्षेकृतः स्वरूाभेदः । तिष्ठन्ति गुणाः यस्मिन्निति स्थानम्, गुणानां स्थानं गुणस्थानम् । तत्र मिथ्पा-विपर्यस्ता, इष्टिरर्हतप्रणीतजीवाजीवादि-वस्तुप्रतिपत्तिर्यस्य स. मिथ्पाद्यष्टिरस्तस्य यद्गुणस्थान तन्मिथ्याद्यष्टिर्गुण-स्थानमिति ।

अर्थाद्यस्य मिथ्यादर्शनोदयः, सः मिथ्याद्दष्टिरस्ति<sup>५</sup> । मिथ्यादर्शनोदयाच्च तत्त्वेष्वश्रद्धानमुत्पद्यते । एताद्दशस्य जीवस्य ज्ञानावरणक्षयोपशमादुत्पद्य-मानानि त्रीण्येव ज्ञानानि मिथ्यात्वयुक्तानि भवन्ति ।

अत्र स्थितस्य जीवस्य मिथ्पात्वोदयात् या विपरीतदर्शनात्मिका बुद्धिर्जायते, तया यथा ज्वरिताय मधुरो रसो न रोचते, तथैवायमपि धर्मेषु नाभिलषति । नापि केनचिदप्युपदिष्टे वचने श्रद्दधाति, अपितु वस्तुनोऽसदभावे तथाचानु-पदिष्टे' वचने एव श्रृद्दधाति । सामाग्यतभ्वायं हिताहितपरीक्षाविरहितः, परीक्षकष्वेति भेदेन द्विविधो भवति । तत्र संज्ञिपर्याप्तकव्यतिरिक्ता एकेन्द्रि-यादयः सर्वेऽपि जीवाः हिताहितपरीक्षाविरहिता., संज्ञिपर्याप्तकाश्चोभयविधाः अपि भवन्ति ।

अत्र ज्ञानादिगुणा. कथं विपर्यस्ताया ट्यटौ सम्पद्यन्ते, इति नोचितं शङ्कनम्,

858

#### जनवर्शन आत्म-द्रव्यविवेधनमु

सतोहि --- प्रदापि प्रवलमिष्यात्वमोहनीयोदयात् ज्रीवाजीवादिप्रतिपत्तिरूपाः-हष्टिः प्राणिषु विपर्यस्ता जायते, तथापि काचिन्मनुष्प्रपश्वादिप्रतिपत्तिरूख-विपर्यस्तैव भवति । तस्मात् निगोदावस्थायामपि तथाभूताव्यक्तस्पर्शमात्र-प्रतिपत्तिरविपर्यस्ता भवति, अन्यथाऽजीवत्वप्रसङ्गः सम्पद्येत । अर्थात्प्रबल-मिथ्यात्वोदयेऽपि काचिदविपर्यस्तापि हष्टिर्भवति, ययापेक्षया मिथ्यारूटेरपि गुणस्थानसम्भवः ''।

### २ सासादनसम्यग्द्रव्टिर्गुणस्थानम् (Down-Fall-Stage)

मिथ्पादर्शनोदयाभावे सत्यपि यस्यात्मानन्तानुबन्धेरुदयात्कालुष्यमधिगच्छति स सासादनसम्यग्दष्टिर्भवति । अनादिमिथ्याच्ध्टेर्भव्यस्य मोहनीयषड्विंशति-प्रकृतीनां, सादिमिथ्याच्ध्टेश्च षड्विंशतिप्रकृतीनां, सप्तविंशतिप्रकृतीना-मष्टाविंशतिप्रकृतीनां वा सत्ता तिष्ठति<sup>(\*\*</sup>। एते च यदा प्रथमसम्यक्त्वग्रहणो-न्मुखास्तिष्ठन्ति, तदानवरतमनन्तगुणविशुद्धि वर्धयन्तः शुभपरिणामसंयुक्ता जायन्ते । ततश्च चतुश्चतुर्विधेषु वाङ्मनोयोगेष्वेकैकेन योगेनौदारिकवेक्रियि-कयोर्श्चकतरेण काययोगेन युक्ता. भवन्ति । एक कश्चन कषायोऽपि हीनाधिकौ जायते, तथा च त्रिष्वपि वेदेषु केनचिदेकेन साकारोपयोगेन सहितः, संक्लेश-रहितः, प्रवर्धमानैः शुभपरिणामैः कर्मप्रकृति स्थितिञ्च क्षयमाणोऽशुभकर्म-प्रकृतीनामनुभागञ्च विदारयन्, शुभप्रक्रत्यनुभागरसञ्च वर्द्धयम् करणत्रयं''\* प्रारभते ।

अन्ते च सम्यक्त्व-मिथ्यात्व-सम्यङ्मिथ्यात्वादीनामनन्तानुबन्धिक्रोधमान-मायालोभानामुदयाभावेऽन्तर्मुं हूर्त यावत्प्रथमोपज्ञमसम्यक्त्वं भवति । तस्मिन्काले चात्यधिकं षडावलिं यावन्न्यूनतमञ्च्वैकसमयकमिदमवज्ञिष्यते ।

#### मिष्णादर्शनादीनां जिनाशकमः

तदा च यदि अनन्तानुबन्धि-क्रोध-मान-माया-लोभेषु कश्चिदुदयमधिगच्छति, तदा स सासादन इत्युच्यते ।

अत्र मिथ्यादर्शनोदयाभावेऽपि मतिश्रुतावधिज्ञानान्यज्ञानाख्यान्यस्य भवन्ति । कषायश्चानन्तमिथ्यादर्शनानुबन्धित्वादनन्तानुबन्धीत्युच्यते । एवमत्र परमा-नन्दरूपानन्तसुखफलप्रदो मोक्षबीजभूतः, औपशमिकसम्यक्त्वलाभो जघन्यतः एकसमयेन, उत्कृष्टत षडावलिकाभिरवगच्छति, स एव सास्वादनगुणस्थान-काल इत्युच्यते ।

# ३. सम्यङ्मिण्यादृष्टिगु रात्स्यानम् (Mixed-Stage)

सम्यक् च मिथ्या च दर्ष्टिर्यस्यासौ सम्यङ्मिथ्यादर्ष्टिस्तस्य गुणस्थानं सम्यङ्-मिथ्यादर्षिटगुं णस्थानम् । अत्र सम्यङ्-मिथ्यात्वोदयान्न तु केवलं मिथ्या-दर्शनं, नापि केवल सम्यङ्दर्शनमपितूभयोर्मिश्रित एव भावो'' जायते । अर्थात् क्षीणाक्षीणमदर्शाक्तकोद्रवोपभोगाद्यथेषत्कलुषितः मदपरिणामो जायते, तद्वदेव सम्यङ्मिथ्यात्वप्रकृतेरुदयात्तत्त्वार्थश्रद्धानरूपोऽश्रद्धानरूपश्च मिश्रित एव परिणामो जायते । अर्द्धविशुद्धदर्शनमोहनीयपुञ्जोदयादर्धविशुद्ध तत्त्वश्रद्धानं भवति । यतो ह्यस्य त्रीण्यपि जानान्यज्ञानमिश्रितानि भवन्ति । तदेतत् अन्तर्मु हूर्त्तप्रमाण सम्यङ्मिथ्यादव्दिगुण्धानमुच्यते । अन्तर्मु हूर्त्तादूर्ध्वं तु नियमत. सम्यक्त्वं, मिथ्यात्व वैवाधिगच्छतीति ।

४ असंयतसम्यग्हाव्दिगुं एास्थानम् (Vowless-Right-Belief-Stage)

हिसानृतादिभ्य. पापेभ्यो विरमणं विरतिस्तदेव विरतम्, तत्पुन सावद्ययोग-प्रत्याख्यानम्, तदेतन्न तु जानाति, नाभ्युपगच्छति, नापि तत्पालनाय यतते, इत्येषा त्रयाणा पदानामष्टौ भेदाः जायन्ते । तत्र प्रथमेषु चतुर्विघेषु भेदेषु अज्ञानित्वान्मिथ्याद्दष्टित्वम्, शेपेषु त्रिषु च ज्ञानित्वात्सम्यग्दष्टित्वमुपपद्यते । सप्तभेदेषु नास्य विरतत्वमस्तीति-अविरतः, चरमे तु भेदे विरतिरस्त्येव । अतः विरमति स्म, सावद्ययोगेभ्यो निवर्तते स्मेति विरत<sup>-</sup>, न विरतोऽविरतः, स चासौ सम्यग्दष्टिश्चेत्यविरतसम्यग्दष्टिः ।

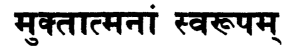
स च क्षायिकसम्यग्दष्टिरौपशमिकसम्यग्दष्टिर्क्षायौपशमिकसम्यग्दष्टिर्वा सावद्ययोगविरति सिद्धिरूपसौधाध्यारोहणनि श्रेणिकल्पां जानन्नप्यप्रत्याख्या-नकषायविघ्नितत्वात् नाभ्युपगन्तु शक्नोति, नापि तत्परिपालनाय यतते, इत्यसावविरतसम्यग्दष्टिस्तस्य गुणस्थानमविरतसम्यग्दष्टिर्गु णस्थानम्' ।'\*'

#### सन्दर्भोल्लेखाः

```
१. उसू-नेमिचन्द्रीयटीकायाम्-२४।१४ ॥
  २. स्थासू-टीकायाम्-बन्धो जीवकनैकीः संयोग्नीइमिन्नितः । १९४११ म
  ३. स्वासू-टीकावाम्-क्रयतो बन्धो निगडादिभिभवितः कम्मेणा । राषाद ॥
                           २. संसि-१-४ ग
  ४. इंस-३२ ॥
 ६. स्थास-टीकावाम्-अंदिरहिती जीवकर्मयीन इति । १।४।६ ॥
 ७. स्वास-टीकायाम्-१।४१६ ॥
 न. स्पास-शाशहई ॥
                           १. उसू-३०११ ।। १०. संसू-३२१७ ॥
११. स्थास-टीकामाण-२।४१९६ ।।
१२. स्थासू-(टीकायाम्)-जोगापयडिपदेस ठिति अण्भागंकषायओ कूगति । राष्ट्राह्द ॥
१३. स्थासू-(टीकायाम्)-मिब्यात्वाविरतिकषाययोगाः बन्धहेतवः । सभाहद् स
१४. भसू-१।२ ॥
                         १४. तसू-=।१ ।। १६. ससू-(टीकायाम्) ५ ।।
१७. स्थासू-१०११७३४॥ १८. ससि-८-१ ॥ १९. तसू-भाष्ये। म१ ॥
                         २१. सत्ति-दाहे ॥
स-तवा-दाहारह स
                                            २२. ससि-७।१॥=।१॥
२०. स्थासू-२।७० ॥
२३. क-ससि-८।१॥
                                           २४. तवा-वाशह ॥
                         २६. तसू-मार्श सि २७. ससि-मार्श।
२४. तवा-५।१।३० ॥
RE. SEBOJA-voll. 5/282
                      खन्तसू-६।१॥ ३०. तवा-२।२४।३ ॥
२६. न-अनमा-४।२॥
                        २२. समा-६।१।१० ॥ ३२. समा-६।९।१० ॥
३१. तवा-६।१।१० ॥
३४. ताविभा-नार्श।
                        १४. पक्रवा-१४७ म २६. तवा-माश१,४ म
३७. तवा-नाइ।२,४ ॥
                       ३८. तवा-दार्श्वा ३१. तबा-दार्श्वा ॥
                        ४१. मोसाक-६० ॥ ४२. गोसाक-६१ ॥
४०. गोसाक-मधा
४३. तवग-दा३।११ ॥
                         ४४. तसू-५१४ ॥
¥X. SEBOJA-voll-5/38 comm.
                                           ४६. गोसान-२१॥
                        ४८. स्थासू-२१४११०५१। ४९. असू-३३१५१६ ।।
४७. उसू-३३१४ ॥
१०. तसू-'निद्रानिद्रानिद्रा--स्त्यानगुद्धिवैदनीयानि च । ८।८ ।।
४१. तसू-सर्वार्थसिद्धी-इह निद्रादिमिर्दर्भनावरणं सामानाधिकरण्येनाभिसम्बद्ध्यते ।< स्था</p>
५२. स्थासू-टीकायाम्-२।४।१०५ ॥ १३. ससू-६।१३ ॥
                                                   - 光河、村田-町16511
१४. असू-२वावा१४ ॥ २वावान ॥ १६. उसू-टीकायाम्-२ाआ१०१ ॥
१७. उसू-३३।= ॥
                                Ka. उसू-३३१९ ॥
४९. गोसात्री-२८२ ॥
    गोसाजी-अनन्तान्यनुबध्नन्ति यतो जन्मानि भूतये ।
£0.
     ततोऽनन्त्यानुबन्ध्याख्या कोधाबेषु नियोजिता ।।
```

सम्बमाल्लेखाः

```
६१. गोसाजी-स्वस्पमपि नोत्सहेद्येषां प्रत्याख्यानमिहोदयात् ।
                                   निवेशिता ॥
                        द्वितीयेषु
    अप्रत्याख्यानसज्ञाऽतो
६२. गोसाजी-सर्वसावद्यविरतिः प्रत्याख्यानमुदाहृतम् ।
                              निवेशिता ॥
                                            ६३. ससि-नाह ॥
     तदावरणस ज्ञास्तृतीयेषु
६४. कपायसहवतित्वान् कषायप्रेरणादपि । हास्यादिनवकस्योक्ता नोकषायकषायता ॥
६४. उसू-३३११०-११ ॥ ६६. स्वासू-टीका राम् । राषा १०४ ॥
६७. तवा-८१०१२ ॥ ६८. प्रसू-२३११ ॥ ६९. तवा-८१०११ ॥
७०. तवा-८११०१६ ॥ ७१. तवा-८११०१७ ॥ ७२. तवा-८११०१८ ॥
७३. प्रसू-टीकायाम् २३।१।२८८ ॥
                                         ७४. गोताक-१२।।
७४. उसू-३३।१३ ॥ ७६. नसासं (भाष्य)-७।३७ ॥
७७. नसास - ८१४६ ॥ ७८. क-ससू-४२ ॥
                                        ख-प्रसू-२३।२-२६३ ॥
७९. स्थासू-टीकायाम्-२१४।१०४ ।।
                                         ५०. प्रसू-२३।१।२५५ ॥
८१. तसू-भाष्य ८११३ ॥ ८२. स्थासू-१०११७४०॥ ८३. भसू-११३ ॥
६४. भसू-१।५ ॥
                     इ. स्थासू-१।१।४२ ॥
                                        न६. तसू-ना१४ ॥
प्र७. ससि-द∣२२ ।। प्रद. ससि-प्रा२२ ।। द€. तसू-(भाष्य) प्रा२२ ।।
 ६०. तसू-=।२४ ॥ ६१. तसू-६।१ ॥ ६२. तवा-६।१।१ ॥
 हरु. तवा-हाशारा। ह४. तबा-हाशादा. हर्र. तवा-हाशहा।
९६. गोसाजी-११-१४ ॥ ६७. तवा-९।१।१२ ॥ ६८. गोसाजी-१७।१८ ॥
१९. स करू-प्रकृतिस क्रमे गुणस्यानविचारणा पृष्ठ ६०।
१००. तवा-६।१।१३ ॥ १०१. स क्रक-पू० ६४ । १०२. गोसाजी-१६-२१ ॥
१०३. तरात्रा-६।१।१३ ॥ १०४. गोसाजी-२१,२२ ॥ १०५. स झक-पृष्ठ ६४-६५ ।
१०६. गोसाजी-२५ ॥ १०७. SEBOJA-Voll.5 गाथा-२६ comm.
१०८. गोसाजी-३०। १०९. संकरू-पू० ७४। ११०. तवा-६।१।१७॥
१११. स मान-पु० ७४ । ११२. तवा-६।१।१८ ।
११३. SEBOJA-Voll. 5 गाथा-४६। ११४. SEBOJA-Voll.5 गाथा ४७।
११४. स करू-पु० ७४।
                               ११६. SBBOJA-Voll.5 गाथा ४५।
११७. तवा-हारारहा।
                               ११८. संकक-पू०-७४।
११६. तवा-६।१।२० ॥
                    १२०. तवा-६।१।२१ ॥ १२१. गोसाजी-४९,६० ॥
१२२ सक्रक-पु०७६।
                     १२३. गोसाजी-६१। १२४. संक्रक-पृ०७६।
१२४. गोसाजी-६२।
                     १२६. स कक-पु० १३० । १२७. स कक-पु० १३७ ।
१२न. गोसाजी-६४।
                       १२६. स कक-पू० १३७। १३०. गोसाजी-६५-६७॥
```



٠

षष्ठोऽध्यायः

# मोक्षो मोक्षमार्गंइच

#### मोक्षस्य सब्भावः

जैनदर्शने खलु नव-पदार्थाः स्वीकृतास्तत्रान्तिमस्य पदार्थस्य मोक्षस्य प्राधान्यात् शेषाणाञ्च तत्प्राप्त्ये सहकारिभावादन्ते एव निर्वचनं कृतम् । मोक्षस्यास्तित्वविषये यद्यपि जनाः परस्परं विवदन्ते, परमेतेनैव मोक्षस्या-स्तित्व प्रतीयते यतो ह्यात्मा बद्धः सर्वेरनुभूयते, यथा खलु कारावासपदेनैव स्वातन्त्र्यस्यास्तित्वं प्रतीयते तथैवात्रात्मनो मोक्षविषयेऽपि प्रतीतिः । अत्र केचन जैनाचार्यास्तु मोक्षः बन्धस्य' प्रतिपक्षितत्त्वमित्यभिदधति । यतो हि बन्धस्य यदा सद्भावस्तदा मोक्षस्यापि सद्भावस्तिष्ठत्येव । बन्धस्य कर्मसंश्लेषणात्मकत्वान्मोक्षस्य च सष्टिष्ठष्टकृत्स्नकर्मक्षयात्मकत्वादिति ।

मोक्षस्वरूपम् (Dfferentia of Liberation)

ये खलु कर्मपुद्गलाः आत्मना सण्टिष्टत्वात्तद्गुणधातित्वाच्च कर्मत्वपर्या-यमधिगतवन्तस्तेषामत्र कर्मपर्यायविनाश एव 'मोक्ष' इति । मोक्षं विवेच-यद्भिरिदमेव पूज्यपादैरभिहितम्'—

# 'कृत्स्नकर्मवियोगलक्षणो मोक्षः' इति

अनादिकालात्कर्मभिनिबद्धस्यात्मनो बन्धात्मकपारतन्त्र्यस्योच्छेद एव मोक्षः । बन्धोच्छेदे सति बद्ध आत्मा स्वतन्त्रो जायते, इयमेवास्य अस्माज्जगतो मुक्तिः । अर्थाद्वन्धनमुक्तिरेव मोक्ष., बन्धकारणानामभावे, सचितकर्मणाञ्च क्षये (निर्जरएो) सति समस्तानामपि कर्मणा समूलोच्छेदो मोक्ष इति ।

तदेतेषां कर्मणामुच्छेदस्यायमेव क्रमो जैनागमेषु प्राप्यते। राग-द्वेष-मिथ्यादर्शनान् विजित्य जीवो ज्ञान-दर्शन-चारित्राराधने तत्परो भवति, ततश्चाष्टविधकर्मग्रन्थेभेंदार्थं प्रयतते। तत्र च प्रथम मोहनीयकर्मणोऽष्टा-बिंशतिप्रकृतीनां क्षयो जायते, तत्तश्च पञ्चविधज्ञानावरणीयाना, नव-विधदर्शनावरणीयानां, पञ्चविधान्तरायकर्मणाञ्च युगपदेव क्षयो भवति,

#### चोको मोकमार्गव्य

तदनन्तरमेवानन्त-परिपूर्णयोशवरणरहितयोर्लोकालोकप्रकाशकयोः केवल्ल-ज्ञानदर्शनयोरुत्पादो जायते ।

केवलज्ञानदर्शनयोश्च सद्भावे सत्येव ज्ञानावरणीयादीनाञ्चतुण्णां घन-घातिकर्मणामपि विनासो भवति । ततरच यदान्तर्मुहूत्तात्मक आयुष्यकालोऽ-वशिष्यते तत्र केवली प्रथम मनोव्यापारं (योग), ततश्च वाग्व्यापारम्, तदनन्तरञ्च कायव्यापारम्, श्वासोच्छवासञ्च सरुद्ध्य पञ्चह्रस्वाक्ष-रोच्चारणमात्रं काल शैलेशीकरणावस्थाया शुक्लध्यानचतुर्भश्रेण्या तिष्ठति, तत्र स्थितस्यावशिष्टाना वेदनीयायुष्कनामगोत्राणामपि युगपत्क्षयः सञ्जायते । सर्वेषा कर्मणाञ्च क्षयेण सहैव औदारिककार्मण-तंजस-शरीरेभ्योऽपि सार्वकालिकी मुक्तिमधिगच्छति । एव ससारावस्थिक एव स सिद्ध., मुक्तो वा जायते ।

मोक्षमार्गः (The Path of Liberation)

जैनदर्शनच्ष्ट्वा सम्यग्ज्ञान-दर्शन-चारित्राणा समुदितानामेव मोक्षमार्गेण स्वीकारो न तु व्युदितानाम्, अतएव जैनागमेष्वेतद्विषयेऽभिहितम्, यत्-'सम्यक्त्वमुत्पद्यते, यतो हि, यस्य श्रद्धाभावस्तस्य न सम्यग्ज्ञान कथमपि भवति । सम्यग्ज्ञानेन च ऋते सम्यक्चारित्रस्यापि न सद्भावो भाव्यते । चारित्रगुणानाञ्चाभावे कर्ममुक्तिरपि न भवितुमर्हति, कर्ममुक्तेरभावे तु निर्वाणमप्यसम्भाव्यमिति । ज्ञानेन तावज्जीवः पदार्थान्नवगच्छति, दर्शनेन श्रद्दधाति, चारित्रेण चास्त्वनिरोध विदधाति, तपसा च कर्मणा निर्जरण विधायान्ते शुद्धः सञ्जायते । एवं मोक्षायिनो जीवस्य सम्यग्ज्ञानदर्शन-चारित्राणि तपः उपयोगश्र्चेति लक्षणात्मकानि स्त्तीति ।'

इत्यं मोक्षस्याय ज्ञानदर्शनचारित्रात्मक एक एव मार्ग<sup>ः</sup>, नान्यः कश्चिदेतद्व्यतिरिक्तो जैनड्ष्ट्या भवति । किन्त्वत्रानेन मार्गेण केन क्रमेण सिद्धिरवातुं शक्यते, एतद्विषयकास्त्रिविधा क्रमा. जैनागमेषु दरीद्दरयंते । ते च यथा---

#### मोक्षमार्गक्रमाः

यदात्मा जीवाजीवयोः सम्यग्ज्ञाता, तदा स जीवाना विविधगतीनामपि ज्ञायको भवति, ततश्च तस्मिन् पुण्य-पाप-बन्ध-मोक्षविषयकमपि ज्ञानमूत्पद्यते.

#### जैनदर्शन आत्म-द्रव्यविवेचनम्

२०५

एतेषाञ्च ज्ञानाह्वेमनुष्यादीनां कामभोगादीनामपि ज्ञायकत्वात्तेभ्यो विरक्तो भवति, ततश्चेतंभ्यो भोगेभ्यो बाह्याभ्यन्तरसम्बन्धोऽपि विच्छेदयति, तस्मादनागारवृत्तिधारकः सन् उत्क्रुब्टसंयममनुत्तरं धर्मं च संस्पर्शति, एतेन संयमधर्मसंस्पर्शनेन अज्ञानात् सञ्चितं कलुषितकर्मरजः संधुनोति, तेन स केवलज्ञानं केवलदर्शनञ्च लभते । एतस्माल्लाभात् केवलीति भूत्वा, लोकालोकज्ञः सन् योगाश्च निरुध्य शैलेश्याख्यामवस्थामधिगतः कर्मणां सर्वथा क्षयं विधाय सिद्धो भूत्वा लोकाग्रे तिष्ठन् शाश्वतः सिद्धो' जायते इति ।

अन्यश्चायं क्रमः स्थानाङ्गे महावीर-गौतमसम्वादे इत्थं विद्यते—तथारूपस्य अमण-ब्राह्मणस्य पर्युपासनायाः फलं श्रवणम्, श्रवणफलञ्च ज्ञानम्, ज्ञान-फलञ्च विज्ञानम्, एतत्फलञ्च प्रत्याख्यानत्यागः, तस्य च फलं संयमरूपः, संयमस्यानास्त्रवः, अनास्त्रवस्य च तप., तपसश्च व्यवदानम्-कर्मणा निर्जरणम्, व्यवदानस्य तु फलमक्रिया (योगाभाव), अक्रियायाश्च फलं निर्वाणम्, एतस्य च फलरूपेण सिद्धगतौ गमनं भवतीति ।

अपरश्च तृतीयः क्रम इत्थ विद्यते दशाश्रुतस्कंधे—रागद्वेषविरहितो निर्मल-चित्तवृत्त्तेधिरको जीवो धर्मध्यानमधिगच्छति । निःशङ्कमनसा धर्मस्थितेन च निर्वाणमुपलभ्यते । एतादृश स संग्निज्ञानात् स्वीयमुत्तमस्थानं विजानाति । अथ च य. खलु सर्वकामविरक्त., सहिष्णुश्च भवति, तस्य संयमधनस्य तपस्विनोऽवधिज्ञानमुत्पद्यते । स च तपसाऽशुभलेश्याः अपावृत्या-वधिज्ञान निर्मल विदधाति । ततः ऊर्ध्वमधस्तिर्यंग्लोकस्थिताना सर्वेषामपि जीवादीनां पदार्थानां प्रत्यक्षज्ञानेन युज्यते । अथ च सर्वथा शुभलेश्या-धारणात् तर्क-वितर्कजन्यचाञ्चल्यविरहितचित्तस्य, सर्वथा विमुक्तस्य, तस्य मनःपर्ययज्ञानमुत्पद्यते । यदा च तस्य ज्ञानावरणीयं सर्वथा क्षयमधि-गच्छति, तदा स केवलज्ञानी जिनो भूत्वा लोकालोकयोर्ज्ञाता भवति । तथा च प्रतिमाना विश्वद्धाराधनजन्य मोहनीयक्षयमधिगच्छन् सर्वविधान्यपि कर्माणि विनाश्य, देहञ्च परित्यज्य, नाम-गोत्र-आय्बादिविरहितः सन् कर्मरजसा सर्वथा विप्रमुक्तत्वमुपलभते ।

एवमत्र जैनदर्शन आत्मनः कर्मणां सर्वथोच्छेद एव 'मोक्षः' इति स्वीकृत-मर्थात् आत्मनः कर्मणाञ्च द्वयोरपि पदार्थयोः पृथक्२ स्वस्वरूपेण स्थितिरेव 'मोक्षः' इति । आत्मनः कर्माणि विमुञ्च्य स्वशुद्धरूपेणावस्थानम्, कर्मणाञ्चात्मसंब्लेषणं परित्यज्य स्वस्वरूपेण तस्मात्पृथगवस्थानमित्यर्थः ।

मोको मोकमार्गञ्च

# न बीपनिर्वारणवदात्मनिर्वारणम्

किञ्चात्र यथा बौद्धैर्दीपनिर्वाणवद् आत्मनिर्वाणं स्वीकृतम्, न तद्ग्राह्यम् । यतो हि, बौद्धैरात्मनिर्वाणविषयेऽनेकाः कल्पनाः कृताः, तद्यथा-चित्तसन्ततेः निरास्रवत्वं सोपाधिनिर्वाणम्, यच्च दीपनिर्वाणवच्चित्तसन्ततेः निर्वाणं तन्निरुपाधिनिर्वाणमिति । अत्र रूप-वेदना-विज्ञान-संज्ञा-सर्स्काररूपेणात्मनः स्वीकरणस्यैवायं परिणामः यन्निर्वाणदशायामपि आत्मनो निर्वाणम्-अनस्तित्वमेभिः स्वीकृतम् ।

अत्रेदं विचारणीयम्, यत् निर्वाणे यदि दीपप्रकाशवद् चित्तसन्ततेनिरोधः स्वीक्रियेत, तर्हि आत्मनोऽप्युच्छेदावसरः प्राप्यते, चार्वाकस्य नास्तित्वबादवत् । यतो हि निर्वाणावस्थाया समूलोच्छेदस्वीकारे, मरणानन्तर वोच्छेदस्वीकारे, नो कश्चनापि विभेद । किन्तु या चित्तसततेरभौतिकत्वात्तत्प्रतिसधि-(परलोकगमनम्)रपि स्वीकृता तस्या निर्वाणावस्थायां तु समूलोच्छेद इति तस्यानौचित्यमेव प्रतिभाति ।

अतो मोक्षावस्थाया चित्तसन्तते. सत्ता स्वीकरणीयैव भवति, यतो हि, सानादिकालादास्तवादिभिर्मलिना भवन्ती साधनादिभिनिरास्रवत्वमुपगच्छति । निर्वाणस्वरूपप्रतिपादने आचार्यकमलशीतेनाप्येतद्विषयक. इल्लोकोऽ-यमुद्धृत.—

### चित्तमेव हि संसारो, रागादिक्लेज्ञवासितम् । तदेव तैविनिर्मु क्तं, भवान्त इति कथ्यते ॥

# नापि ज्ञानादिगुणानां सर्वथोच्छेदो मोक्षः

वैशेषिकैस्ताव इ बुद्धि-सुख-दु खेच्छादिनवविशेषगुणानामुच्छेदरूपो मोक्षः स्वी-कृत. । अत्र भि प्रतिपादितम्-यदेषा विशेष-गुणानामुत्पत्तिः आत्मनो मनसश्च संयोगाज्जायतेऽत. मन.सयोगाभावे तु मोक्षावस्थायामेतेषामनुत्पादस्तस्मात्त-वात्मनो निर्गु णत्वमेवोपपद्यते, गुणानाञ्च कर्मजन्यत्वान्न तत्र सत्ता व्यव-तिष्ठते । पर बुद्धे - ज्ञानस्पात्मनो गुणभूतस्योच्छेदो नात्र सर्वथा स्वीकर्तव्यः । यद्यपि संसारावस्थायां यदाशिक ज्ञानमिन्द्रियमन.सयोगादुत्पद्यमानमासीत्, तस्याभावस्तु मोक्षावस्थायां सुनिश्चितमेव, परन्त्वस्य यत्स्वरूपभूतं चैतन्य-मिन्द्रियैर्मनसा च परम्, न तस्योच्छेदः केनापि श्रक्यः, सम्भाव्यो वेति ।

या च निर्वाणावस्थायामात्मन स्वरूपेणोपस्थितिः वैद्येषिकैः स्वीकृता, तत्स्व-

#### जैनद्वर्शन आत्म-प्रव्यविवेचनम्

रूपमिन्द्रियातीतं चैतन्यमेवास्ति । इदमेवं चैतन्यमिन्द्रियमनः प्रभूतिपदार्थ-निमित्तात् नानाविधविषयबुद्धिषु परिणतं भवति, एतासामुपाधीनाञ्च विनमे तस्य चैतन्यस्य स्वस्वरूपयुक्तत्वं स्वाभाविकम् । यद्यप्यत्र कर्मजन्यानां सुख-दुःखादीनां विनाशः, कर्मणां क्षयोपशमजन्यस्य क्षायोपशमिकज्ञानस्य स्थितित्व जैनैरपि स्वीकृता विद्यते, परमात्मनः स्वस्वरूपचैतन्यस्य विनाशः स्वरूपस्य-च्छेदकत्वान्न कथमपि स्वीकृतम् ।

इत्यं ज्ञायते, यदत्र 'आत्मनिर्वाणम्' न तु दीपनिर्वाणवत्स्वीकरणीयम्, नान तत्र गुणानामत्यन्तो विनाशः । यतो हि, अत्र क्लेशादीनां कर्मणा वा विनाध-स्यायमेवार्थं उपयुक्तः यत्-कर्मपुद्गलाः जीवात्सर्वथा पृथक्त्वं-भिन्नत्वं लभन्ते, न तेषामत्यन्तो विनाशः कदापि जायते । यतो हि, पदार्थंड्व्या न कस्यचिदपि सत्पदार्थस्यात्यन्तो विनाशो जातः, जायते, भविष्यति वा । पर्यायान्तरेण परिणमनमेव पूर्वनर्यायस्य नाश इत्युच्यते । एवं न तु निर्वाणदशायामात्मनोऽ-भावो भवति, नापि तद्गुणानां सर्वथोच्छेदात् अचेतनत्वमुपगच्छति सः । यदा खल्वात्मा स्वतन्त्रो मौलिको वा पदार्थस्तदा तदभावस्य तद्गुणोच्छेदस्य वा कल्पनमनुचितमेवेति ।

### सम्यग्दर्शनम्

जडपदार्थेक्य आत्मनो व्यावर्त्तकमात्मगुणभूतं चैतन्यं निराकाररूपं दर्शनं, साकाररूपञ्च ज्ञानमित्युच्यते । एतयोर्द्वयोरपि आत्मनि सान्निष्ठयात् सहभावि-गुणात्मकत्वात् 'उपयोग' इत्यपि संज्ञास्ति । एष उपयोगञ्चात्मनो' लक्षणम् । अतो यदाऽऽत्मा पदार्थानवगच्छति तदा तेषां पदार्थांनां य. निराकारात्मकोऽ-वबोधस्तद्द्र्शनम्, यञ्च साकारात्मकोऽवबोधस्तज्ज्ञानमित्युच्यते'' । एतस्य दर्शनस्य विवेचने वाचकमहोदयैरभिहितं यत्—

### 'तत्त्वार्थश्वद्धानं सम्यग्दर्शनम्'"

अर्थात् योऽर्थः यथावस्थितस्तस्य तथैव श्रद्धानं तत्त्वार्थश्रद्धानम् । एत्देव सम्यग्दर्शनं वस्तुनो यथार्थस्वरूपस्य प्रथमनिराकारग्रहणमित्यर्थः । यद्यपि संस्कृतवाङ्मये दर्शनशब्दस्य विभिन्नाः व्याख्याः विद्यन्ते, यासु प्रमुखानां विवेचनं प्रथमेऽध्याये कृतम् । तासु दर्शनस्य व्याख्या चैतन्याकारपरिधि-मुल्लङ्घ्य पदार्थानां सामान्यावलोकनं यावत्समागता । जैनसिद्धान्ते चास्य निराकाररूपेणान्तरङ्गार्थविषयकत्वमेव स्वरूपं स्वीकृतम् । तत्र विषय-विषयिणोः सन्निपात एव दर्शनमिति स्वीकृतम् । अर्थाद्यायमात्मा पदार्थ-

संम्यग्व र्शनम्

मधिगृहीतुमिच्छति तदा तेन यद्वस्तुनो सन्निपातः-निराकारग्रहणं, तदेव दर्शनपदभाग्भवति। नेमिचन्द्राचार्येस्त्वेतद्विषयेऽभिहितम्, यत्—'यदानेनात्मना कश्चित्पदार्थोऽधिगतस्ततभ्चान्यत्पदार्थज्ञाने यदा प्रयतते, तत्कालं यावत्, अर्थात्पूर्वाधिगतस्य पदार्थज्ञानस्य अधिग्रहणकालादन्यत्पदार्थाधिग्रहणकालात्पू-वर्वतिनी यात्मनो निराकारावस्था, सैव दर्भानमित्युच्यते<sup>14</sup>, अर्थादात्मनो सावस्था दर्भानम्, यस्यां ज्ञेयपदार्थः न प्रतिभासते । अतएव पदार्थानां सामान्यावल्लोकने दर्शनं प्रसिद्धम् । तदेतत् दर्शनमेव बौद्धे परिकल्पितेन निर्विकल्पेन, नैयायिकादिभिस्स्वीकृतेन निर्विकल्पकप्रत्यक्षेण च साम्यं भजते ।

### दर्शनस्योत्पादः

जगति यावन्तोऽपि जीवास्सन्ति, तैषां तत्त्वार्थेषु यत् श्रद्धानमुत्पद्यते तद्द्वि-विधम्-निसर्गज , परोपदेशजश्चेति'' । अत्र निसर्ग-स्वभाव , परिणामः, अपरो-पदेशो वा समानार्थकत्वात्पर्यायवाचिनः । अर्थान् तत्त्वार्थेषु परोपदेशं विनैव यज्जीवेषु श्रद्धानमुत्पद्यते, तस्य स्वभावत एव, परिणामविशेषत उत्पन्नत्वात् 'निसर्गजम' इति व्यपदेश । यच्च परोपदेशादेव, न तु स्वभावत., परनिमित्त-कपरिणामविशेषत उत्पद्यते, तत्परोपदेशजमिति व्यपदेश । तथाहि—

जीव खलु ज्ञानोपयोगदर्शनोपयोगलक्षणोऽनादिकालादस्मिन् जगति परिभ्रमन्, कर्मनिमित्तान्नवीनाना कर्मणा ग्रहणात्तेषा कर्मणा बन्ध"-निकाचन"-उदय'-निर्जराद्यपेक्षया'' नारक तिर्यं ङ्-मनुष्य-देवयोनिषु जन्म-मरणादीन् प्राप्नुवन्, तत्र नानाविधान् पुण्य-पापपरिणामांश्चोपभुञ्जन्, ज्ञानोपयोगदर्शनोपयोगस्व-भावान् तत्तत्परिणामाध्यवसायविलक्षणानि स्थानानि समधिगच्छति । येषाञ्चाधिगमेऽनादिमिथ्याद्य्ष्टेरपि जीवस्य परिणामविशेषादेवविधमपूर्वकरणं जायते, यन्निमित्तादुपदेश विनैव सम्यग्दर्शनमुत्पद्यते, एतदेव निसर्गजेतिपदेन व्यवह्रियते ।

अधिगमोऽभिगम , आगम , निमित्त, श्रवणं (शब्दः), शिक्षा, उपदेशश्वेत्यादयः समानार्थकाः । एतन्निमित्तक दर्शनं परोपदेशजन्यम्, आगमश्रवणाध्ययन-जन्यमन्यनिमित्तादुत्पन्नं वा यत् तत्त्वार्थेषु श्रद्धानात्मकं सम्यग्दर्शनं सञ्जायते तदेव परोपदेशजमित्युच्यते ।

अत्र कैश्चिदिदं शङ्क्यते-यत्, यथा खलु कश्चित् पुरुषो यावन्न तत्त्वाना सामान्येन ज्ञायको भवेत् तावत्कथ तस्य तत्त्वार्थेषु श्रद्धान भविष्यति ? यदा च तेन येन केन।पि प्रकारेण पदार्थाना ज्ञानं सम्प्राप्तं तदा तत्श्रद्धानं पदार्थेष्व- प्युत्पन्नं, तत्तस्य कथं नैसगिंकत्वमुपयुज्यते, पूर्वगृहौतज्ञानात्मकत्वात्तस्याधि-गमजत्वमेव स्यात् ? अथ च यदा जीवस्य सम्यदर्शनमुत्पद्यते, तदैव मत्यज्ञान-निद्वत्तिपूर्वकं मतिज्ञानमपि सञ्जायतेऽतः दर्शनस्य ज्ञानोत्तरात्मकत्वात् कथं ज्ञानान्तर्र नैसगिंकं दर्शनमुत्पद्यते ? तदेतन्न समाचीनम्, तद्यथा--अत्रदे विचारणीयम्-निसर्गाधिगमजयोर्द्वयोरपि दर्शनमोहस्योपश्रमः, क्षयः क्षयो-पश्नमो वान्तरज्जहेतुभूतं समानमेवास्ति । एतस्य सत्यपि यद्बाह्योपदेश-मनपेक्ष्यैवोत्पद्यते, तन्नैसगिकं सम्यग्दर्शनमिति । यच्च परोपदेशापेक्षयैवो-त्पद्यते, न तु स्वभावतः कथमपि तस्योत्पादः शक्य., तत्परोपदैशिकं सम्यग्द-शंनमिति । यथा खलु जैनशास्त्रानुसारं कुरुक्षेत्रे बाह्यप्रयत्नं विनैव स्वर्णं प्राप्यते, तथैव बाह्योपदेशं विनैवोत्पद्यमानं नैर्सागकम, तथा च, यथा स्वर्णा-करेषु विविधैर्वात्यप्रयत्नैरेव स्वर्णं निःसार्यतेऽभ्युपगम्यते वा तथैव सदुपदेशात्, आगमाभ्यासादिभिर्वा यज्जायते तदधिगमजं सम्यग्दर्शनमित्तियुच्यते<sup>14</sup> ।

## सम्यग्दर्शनोत्पत्तिकारणानि

एतस्य द्विविधस्यापि सम्यग्दर्शनस्योत्पत्तौ पञ्चविधाः लब्धयो हेतुभूताः स<sup>्</sup>न्त''। ताश्चेमा —

- (१) क्षयोपश्रमलब्धि. (Destructive-Subsidential-Attainment)
- (२) বিशुद्धिलब्धिः (Virtue Attainment) ।
- (३) देशनालन्धि. (Precept-Attainment) ।
- (४) प्रायोग्यलब्धिः (Completency-Attainment) ।
- (४) करणलब्धिश्चेति (Efficiency-Attainment) ।

अत्र यासामुत्पत्तावेव सम्यग्दर्शनस्योत्पत्तिः सम्भवा, एताद्दशीना योग्यतानां प्राप्तिरेव लब्धिपदेनाभिहिता । तत्र आत्मना क्षयोपश्रमलब्धौ सत्या कर्मणां स्थितिरवशिष्टान्तःकोट्यकोटिप्रमाणा तिष्ठति । विशुद्धिलब्धौ च सत्यां जीवस्य परिणामेषु भद्रता, नैर्मल्यञ्च समागच्छति । देशनालब्धौ च सद्गुरो-रुपदेशान् जीवाजीवयो , संसारमोक्षयोः, सप्ततत्त्वानां, नवपदार्थानां, षड्द्रव्याणाञ्च स्वरूपस्थितेर्ज्ञानं सञ्जायते, येन सम्यग्दर्शनं सुपुष्टं भवति । संज्ञि पर्याप्त-जागुतावस्था-साकारोपयोग्योग्यतानामधिगमः प्रायोग्यलब्धि-रित्युच्यते । करणं नामात्मनः परिणामः, स च त्रिविधः--अधोऽपूर्वानि-वृत्तभेदः ।

#### सम्परदर्शनम्

आयु लब्धिषु आदिमास्तु चतस्रः सामान्या एव, केवलं करणलब्धिरेव विशिष्टा, यतो हि, क्षमोपसमादिचतमुषु लब्धिषु जातास्वपि करणलब्धेरभावे सति न सम्यक्त्वमुपप्रचते । अस्मिन् जगत्यनादिकालात्परिभ्रमता जीवेन बहुशश्च-तसृणां लब्धीनां संयोगोऽधिगतः, पर करणलब्धेरनुपलब्धात् न तेन सम्यग्दर्शनं लब्धम् । तथापि सम्यग्दर्शनोत्पत्तावेतासां चतसृणामपि लब्धीनामुत्पाद आवश्यकः ।

अत्रोपदेशोऽधिगमो वा देशनालब्घेरेव नामान्तरम् । अत एतन्निमित्तं यत्स-म्यग्दर्शनं तदधिगमजमेव, यच्चैतद्व्यतिरिक्तमभावयुक्तं वा तन्निसर्गजमेव भवति ।

#### दर्शनस्य सम्यक्त्वम्

कर्माधीनोऽयं जीवः यदा तन्निमित्तान्नवीनानि कर्माणि गृत्लुति, तदा तस्य तत्तत्कर्मनिमित्तकबन्ध-निकाचन-उदय-निर्जराद्यपेक्षया चतुर्गतिषु परिभ्रमणम्, तत्र स्थितत्वात् च तत्तत्कर्मणां शुभाशुभफलोपभोग आवश्यक एव भवति । ततश्च तत्कर्मजनितपरिणामस्थानानि च समधिगच्छन्नयं जीवोऽनादिमिथ्या-दष्टिरपि स्वोपयोगस्वभावात्परिणामविशेषैर्देशनालब्धिं विनैव (परोपदेशं विना) करणलब्धेर्भेदरूपस्यापूर्वकरणस्य परिणामान् समधिगच्छति, ततश्च तस्य सम्यग्दर्शनमुत्पद्यते ।

#### सम्यग्वर्त्तनस्य मेबाः

तदिवं सम्यग्दर्शनं सरागवीतरागभेदेन द्विविधं" भवति । तत्र मोहनीयकर्मणः सप्तकर्मप्रकृतीनामात्यन्तिके विनाशे सत्यात्मविशुद्धिरूपं यत्तद्वीतराग-सम्यग्दर्शनमिति । एतद्विपरीत यत्सरागसम्यग्दर्शन, तत्त् प्रशम-संवेग-अनु-कम्पा-आस्तिक्यभावैरेवोत्पद्यते । ते च भावाः" यथा---- प्रजनः (Calmuess)----राग-द्वेष-क्रोधादिकषायाणामनुद्वे कात् तेषां रास-द्वेषावीनामजागुतिः, तज्जेतुं प्रयत्नो वा प्रश्नम इत्युच्यते ।

संबेगः (Fear of Mundane Existence) संसारहेतुभूतानां कर्मणां संग्रहो मयि न स्यादित्यनया भावनया जन्ममरणादियुक्तं संसारं इष्ट्वा, तस्माद्-ं भीतिः संवेगः ।

मनुकम्पा (Compassion for All Living Beings)---जगत: सर्वेज्वपि प्राणिषु दयाभावना, जगतः जीवानामभयस्य भावना वानुकम्पेति ।

म्रास्तिक्यम् (Belief in the Principles)—जीवादिपदार्थानां यदागमर्वाणतं स्वरूपम्, तदेव सम्यगिति कृत्वा तत्तत्पदार्थानां तत्तत्स्वरूपेणावगमनमास्ति-क्यमिति ।

एभ्यः पञ्चभावेभ्य उत्पद्यमान दर्शनं सरागसम्यग्दर्शनमित्येवोच्यते, यतो ह्य ते भावाः खलु रागयुक्तायामवस्थायामेवोत्पद्यन्ते । न तदा रागादिभ्यो मुक्त आत्मा तिष्ठत्यतएवंतेषां सरागत्व युक्तम् ।

#### सम्यक्त्व-प्रकृतौ सम्यग्दर्शने च भेदः

कर्मप्रकृतिषु गृहीतस्य मोहनीयान्तर्भू तस्य सम्यक्त्वस्य पुद्गलपर्यायात्म-कत्वात् पुद्गलत्वमेव विद्यतेऽय चेद सम्यक्त्वमात्मविशुद्धया क्षीणशक्तिकमपि भवति, अत इदं सम्यक्त्वं न मोक्षस्योपादानकारणभूतमात्मपरिणामविशेषात् औपशमिकादिनिमित्तात् सम्यग्दर्शनं भवति । यतो ह्यत्र सम्यग्दर्शनस्यात्म-नोऽन्त परिणामात्मकत्वादुपादेयत्वम्, सम्यक्त्वप्रकृतेश्च पुद्गलपरिणामात्म-कत्वाद् हेयत्वम् । अथ च सम्यक्त्वस्य क्षयादेव क्षायिकं सम्यग्दर्शनस्रुतरेऽ-तोऽत्र सम्यग्दर्शनस्याहेयत्वात्, प्रधानत्वात्, प्रत्यासन्नमोक्षकारणत्वाच्च पुद्गलरूष्यसम्यक्त्वेन विभेदोऽस्त्येवेति ।

एवमस्य सम्यग्दर्शनस्य सद्भावे सति सम्यग्ज्ञानम्, ततश्च सम्यक्चारित्र-मुत्पद्यते, तत्तत्पूर्वकत्वात्तयोः । एते च त्रय एव समुदिताः मोक्षमार्गस्वरूपाः, न तु व्युदिताः कथमपि सम्भवन्ति ।

#### सम्यग्ज्ञानम्

मोक्षमार्गात्तर्भू तमिदं प्रमाणनयैर्जीवादितत्त्वानां संशय-विपर्यंय-अनध्यव-

#### सम्पद्धात्रमम्

२१४

सायादिरहितं यथार्थावबोधरूपं सम्यग्ज्ञानम्<sup>३३</sup>। दर्शनानन्तरं सकृदेवेदमुत्पद्यतेऽ-तएवेदं दर्शनपूर्वंकमित्यप्युच्यते । तदिदं मतिज्ञानावरणीयादिषञ्चविधज्ञाना-वरणीयकर्मणां क्षयादुपश्रमाच्चोत्पद्यतेऽतोऽस्य तन्निमित्तकाः पञ्चभेदाः<sup>३४</sup> सन्ति । ते च यथा---

- (१) मतिज्ञानम् (Sensitive Knowledge) ।
- (२) श्रुतज्ञानम् (Scriptural Knowledge) ।
- (३) अवधिज्ञानम् (Visual Knowledge) ।
- (४) मनःपर्ययज्ञानम् (Mental Knowledge) ।
- (१) केवलज्ञानमिति च (Perfect Knowledge)।

लोके यावन्तोऽपि पदार्था<sup>.</sup> (विषया.) विद्यन्ते, आसन्, भविष्यन्ति चेति त्रिकाल-स्थितान् तान् सर्वान्नपि, तेषां गुणपर्यायाक्ष्च प्रत्यक्षेण परोक्षेण वा यद्विजानाति, तज्ज्ञानमित्युच्यते<sup>...</sup>। तस्य पञ्चविधस्याद्यानि त्रीणि ज्ञानानि विभङ्गात्मकानि विपरीतान्यपि जायन्ते, तैश्च सह ज्ञानस्याष्टो भेदा. भवन्ति, परमेतेषा त्रिविधाना विभङ्गानामसम्यक्त्वादत्र च सम्यग्ज्ञातस्य मोक्षहेतुभूतस्य प्रस-ङ्गात् न तेषा विश्लेषण क्रियतेऽप्रासङ्गिकत्वात् ।

मतिज्ञानम् (Sensitive Knowledge)

मननं मति , मनुतेऽर्थान् या सा मतिः, मन्यतेऽनेन वेति ज्ञानस्यात्मनश्च भेद-विवक्षयाऽस्य भाव-कर्तृ -करणसाधनत्वं सघटते । तदिद मतिज्ञान तदावरण-भूतकर्मणा क्षयोपशमे सति मनस इन्द्रियाणाञ्च साहाय्यादर्थाना मननरूप-मुत्पद्यते<sup>९६</sup> । अर्थादात्मना परोपदेशादिना विनैव यज्ज्ञानमुत्पद्यते तन्मति-ज्ञानमिति ।

भुतज्ञानम् (Scriptural Knowledge)

श्रुतपरिणन आत्मेति श्रुतम्, श्रूयते येन तत् श्रुतम्, श्रृणोतीति वा श्रुतम्" । श्रुतावरणकर्मणा क्षयोपशमे सति बाह्याभ्यन्तरहेतुद्वयसन्निधाने च यत् श्रूयते, तत् श्रुतज्ञानमित्युच्यते ।

## मतिश्रुतयो परोक्षत्वम्

उपरिलिखित पञ्चविधमपि ज्ञान प्रमाणात्मकम्, तत्रापि एतयोई योः मति-श्रुतयोः परोक्षत्वम्<sup>34</sup>, शेषाणां तु प्रत्यक्षत्वम् । यतो ह्यत्र परश्वव्देनोपात्ताना-मिन्द्रियाणा मनसश्च प्रकाशोपदेशादीनामनुपात्तानां ग्रहणमस्ति । परस्य प्राधान्यादुरपद्यमानं प्रमाणं परोक्षम् । यथा खलु गतिशक्तियुक्तत्वेऽपि स्वयं गन्तुमशक्तस्य पुरुषस्य गमनं दण्डाद्यवलम्बनप्रधानं भवति, तथैव मतिश्रुता-वरणयोः क्षयोपशमे सत्यपि स्वयमेवार्थान्नुपलब्धुमसमर्थस्याज्ञ-स्वभावस्यात्मन उपात्तानुपात्तादीनां प्राधान्याद्यज्ज्ञानं पराधीनं मतिश्रुतात्मकं जायते, तदुभय-विश्वमेव परोक्षमित्युच्यतेऽर्थात् इदं मतिश्रुतज्ञानं परायत्तम्, नत्वज्ञानम्, नाप्यनबबोधो बेति ।

## स्मृतिसंज्ञादीनां मतित्वम्

स्मृति-संज्ञा-चिन्ता-अभिनिबोधादीनां सर्वेषां मतिज्ञानावरणक्षयोपशमनिमि-त्तादेवार्थस्योपलब्धौ वृत्तेरनर्थान्तरत्वान्मतित्वमेवोपपद्यते, न तु मतिभिन्न-त्वम् । यद्यप्यत्र शब्दभेदादेतेषामस्ति परस्पर भेदः, परमुत्पादकहेतुसाद्दश्या-त्त्वभेद एवास्ति, यश्चैषां शब्दकृतो भेदस्तत्तु तत्तत्पर्यायापेक्षयास्ति । यथा खलूष्णत्वमग्नेरभिन्नत्वात्तल्अक्षणम्, तथैव स्मृत्यादीनामभिनिबोधसामान्या-त्मकस्य मतिज्ञानस्य लक्षकत्वान्मतिज्ञानलक्षणत्वम् । अर्थात् मति-स्मृति-चिन्तादिशब्दैर्यदुच्यतेऽवबुघ्यते वा तत्सवं मतिज्ञानमेवेति ।

## मतिज्ञानस्य मेवाः

तदेतन्मतिज्ञानमिन्द्रियैर्मनसा च तन्निमित्तकमुत्पद्यतेऽर्थात् इन्द्रियाणां मनसश्च साहाय्यादेव मतिज्ञानमुत्पद्यते, अत्र कर्ममलीमसस्य इन्द्रस्य-आत्मन. स्वय-मर्थान् गृहीतुमसमर्थस्यार्थोपलम्भने यल्लिङ्गं तदेवेन्द्रियमिति भट्टाकल्ड्कै-विवेचितम्<sup>\*\*</sup> । अनुदरा कन्यावच्च अन्त.करणरूपं मन एवानिन्द्रियम् । तयोर्द्व-योरपि युगपत् साहाय्यात् मतिज्ञानमुत्पद्यते । न मनसोऽभावेऽपीदमुत्पादयितु शक्यम्, यतो हि मनसोऽनवधाने सति नेन्द्रियाण्यभिमुखं स्थित पदार्थ गृहीतुं समर्थानि भवन्तीति । एतच्चेन्द्रियैर्मनसा च साहाय्येनोत्पद्यमानं ज्ञानं येन क्रमेणोत्पद्यते, तस्य क्रमस्य चत्वारो विभागाः सन्ति, तदपेक्षया मतिज्ञान-स्यापि चत्वारो भेदाः'' सञ्जायन्ते, ते च चत्त्वारः क्रमाः यथा---

- (१) अवग्रह: (Perception) ।
- (२) ईहा (Conception)।
- (३) अवाय· (Judgment)।
- (४) धारणा चेति (Retention) ।

#### सम्यकानम्

#### staug: (Perception)

अत्रेन्द्रियाणां पदार्थैः सन्निकर्षे सति यदाद्यमर्थंग्रहणमर्थात्पदार्थानां सामान्या-वलोकनात्मकं ज्ञानमवग्रह'' इत्युच्यते । अत्र कैश्चिदस्य संशयत्वमप्यभिष्ठीयते, परं तन्न समीचीनम्, तथाहि—संशयः खलु स्थाणुपुरुषाज्वनेकपदार्थेषु अनिश्च-यात्मकत्वात् निराकरणाक्षमो भवति, यदा हि—निरुचयात्मकत्वात् स्वविषया-द्भिन्नानां पदार्थाना निराकरणक्षमत्वाच्च पदार्थेकविषयोऽवग्रहो भवति । एवं संशयस्तु निर्णयविरुद्धः, अवग्रहण्च यावन्तोऽपि तस्य विशेषास्तावद् तत्तद्विशेषस्य सर्वस्यापि निर्णायकत्वाद्वोधात्मको भवति । अतो द्वयोरपि विभिन्नलक्षणात्मकत्वात् नैकत्व<sup>११</sup> युज्यते ।

सोऽयमवग्रहः व्यक्ताव्यक्तपदार्थसम्बन्धकत्वाद् द्विविधो भवति । तथाहि अव्यक्तशब्दादिपदार्थानां येषामिन्द्रियसम्बन्धानन्तरमेवाऽवगमनं जायते, तेषामवग्रह एव भवति, न त्वीहादयोऽपि । अतोऽत्र अव्यक्तग्रहणात्पूर्वम-व्यक्तरूपं यज्ज्ञानमुत्पद्यते, तद्व्यञ्जनावग्रह इत्युच्यते । यच्च व्यक्तपदार्थाना ग्रहणं तदेवार्थावग्रहपदेनोच्यते । इत्थमयमवग्रहः व्यञ्जनावग्रहः, अर्थावग्रहरुकेति द्विविधो" भवति ।

अत्रापि च यद्व्यञ्जनावग्रहस्तस्य न कदापि चक्षुषा मनसा वोत्पत्तिर्भवति यतो हि, जैनदर्शने चक्षुर्मनश्चाप्राप्यकार्यरोत्यभिहितम् । अत एतयोरप्राप्य-कारित्वात् योग्यदेशस्थितस्यापि पदार्थस्यासम्बन्धात् सन्निकर्षाभावान्न तयोर्व्यञ्जनावग्रहो भवतीति । अत्र मनसोऽप्राप्यकारित्वं तु निर्विवादमेव, परं चक्षुषोऽप्राप्यकारित्वं केवल जैनैरेव प्रतिपादितम्, यतो हि, चक्षुरपि नार्थान् संस्पृक्ष्यावगच्छति । एतदेव पञ्चास्तिकाये''ऽभिहितम् कुन्दक्वन्दाचार्ये: ।

#### ईहा (Conception)

अवग्रहेणाद्यग्रहणे कृते सति तत्सम्बन्धिविशेषाकाङ्क्षणमीहा<sup>भ</sup> । यथा खलु कञ्चन पुरुषविशेषं दृष्ट्वाऽवगृहीतं 'यदयं कश्चित्पुरुष' इति । पुनरुच तद्विषये वेषायुर्भाषामाघ्यमेन विशिष्ट ज्ञातुमभिलाषा योत्पद्यते सैव 'ईहे'त्युच्यते । यद्यप्यत्रास्याभिलषितमुद्दिश्यास्यापि सशयात्मकत्वं" तद्रूपं वेति शङ्कितम्, तदप्यसम्यगेव, यतो हि, सशयस्तावत् कस्यचिदपि वस्तुनो निर्णयेऽसमर्थः, किन्त्वत्र तु यद्वेशभाषायुषादिदर्शनात् 'किमयमुत्तरदेशीयो दक्षिणदेशीयो वे त्यात्मकं यदभिलषणमुत्पद्यते तस्य निर्णयपूर्वकत्वात्, निर्णयात्मकत्वाद्वा न संशयकोटित्वमुपलभ्यते, यतो हीहा निर्णयार्थमेवोत्पद्यते ।

- (१) अनुगामी (Acompanying)।
- (२) अननुगामी (Non-Acompanying)।
- (३) वर्डमानम् (Increasing) ।
- (४) हीयमानम् (Decreasing) ।
- (१) अवस्थितम् (Steadfast) ।
- (६) अनवस्थितम् (Unsteady or Changeable)।

अत्र यज्ज्ञानं सूर्यप्रकाशवत् स्वस्वामिनं क्षेत्रान्तरे भवान्तरे उभयत्र वानुगच्छति, तदनुगामीति, एतद्विपरीतञ्चाननुगामि । यच्च ज्ञानं वलक्षपक्षक्षपाकरवद-नुदिनं तपश्चरणादि जन्यात्मशुद्धिवशात् सम्यग्दर्शनादिगुणप्रकर्षाच्च वर्द्धते तद्दर्ब्धमानमिति । एतद्विपरीतमनुदिनं हीयमानं ज्ञानं हीयमानमिति । यच्च ज्ञानं सूर्यमण्डलवन्न तु हीयते, नापि वर्द्धते, सततं सदवस्थमेव भवति, तद-वस्थितम् । यच्च ज्ञानं चन्द्रमण्डलवन् कदाचिद्वर्धते, कदाचिच्च हीयते, नैक-दर्श कदापि तिष्ठति, तदनवस्थितमित्युच्यते ।

किञ्चेदमवधिज्ञानमन्यतस्तु त्रिविधमपिभ भवति । तद्यथा—(१) देशावधिः (Partial Visual), (२) परमावधिः (High Visual), (३) सर्वावधिष्ट्रेति (Full Visual) । तत्र भवप्रत्ययकोऽवधिस्तावत् केवलं देशावधिरूपात्मक एव, यदा हि गुगप्रत्ययकोऽवधिः परमावधि सर्वावधिरूपश्च सन् देशावधि-रूपोऽपि भवति ।

यद्यपि अवधिज्ञानावरणस्य क्षयोपशमादेव अवधिज्ञानमिदमुत्पद्यते, किन्तु देव-नारकेषूत्पद्यमानमिदं न तत्क्षयोपशमाख्यं भवत्यपितु भवप्रत्ययाख्यमेव, यतो हि, तत्र तेषां भव एव तदुत्पादकहेतुर्भवतीति<sup>भ</sup> । यः कोऽपि जीवस्तद्-भवधारको जायते, स एतेन युज्यते, इत्यागयः । अथवा तत्र परोपदेशस्य तपश्चरणस्य चाभावान्न तन्निमित्तकं क्षयोपशमाख्यमवधिज्ञानं भवतीत्यर्थः । यच्चानुगाम्यादिषड्विधं गुणप्रत्ययमवधिज्ञानमन्तरङ्गबाह् यनिमित्ताभ्या-मुत्पद्यते, तत्र क्षयोपशमवैचित्र्यमन्तरङ्गकारणम्, संयम-स्थानाद्यन्यनिमित्तानां वैभिन्न्यरूपं च बाह् यकारणम् । अतएवात्र देवनारकयोरिव भवधारणादेवा-वधिज्ञानावरणकर्मणां क्षयोपशमाभावात् तपःसंयमानुचरणजन्यक्षयोपशमात्म-कत्वात् क्षयोपशमनिमित्तमित्युच्यते ।

किञ्चेदमवधिज्ञानं मानवेषु केषुचित्तिर्यञ्चेष्वपि च सम्यग्दर्शनादिभिरवधि-ज्ञानावरणस्य क्षयोपशमे सति सञ्जायते, किन्त्वसंज्ञ्यपर्याप्तकेषु तु क्षयोपश-

#### सम्बकालम्

मसामध्यभावान्नेदं कथमप्युत्पादयितुं ज्ञक्यते<sup>भ,</sup> इति । एवं सनुष्यतिरण्डवामपि भवप्रत्ययेतरो गुणप्रत्यधकोऽवधिर्भवितुं ज्ञक्यते ।

## मनःपर्यवज्ञानम् (Mental Knowledge)

यत् खलु सर्वविधप्रमादरहितं मनःपर्यंयज्ञानावरणकर्मक्षयोपशमाधिगतमेक-मत्यन्तविशिष्टं क्षायोपशमिकं प्रत्यक्षं तन्निमित्तान्मनुष्यलोकवर्तिनो मनःपर्याप्तेर्धारकस्य पञ्चेन्द्रियप्राणिनः त्रिकालवर्त्तिमनोगतविचाराणां इन्द्रियमनसा साहाय्यं विनेव यज्ज्ञानं जायते, तन्मनःपर्यंयज्ञानमित्युच्यते''। अर्थात् येन ज्ञानेन परमनोगतं चिन्तितमचिन्तितमर्धचिन्तितं वा विषयकं ज्ञानं सञ्जायते, तन्मनःपर्यंयज्ञानमिति''।

तदिदं मनःपर्ययज्ञान ऋजुमतिः, विपुलमतिश्चेत्यात्मकं द्विविधं भवति । तत्र यज्ज्ञानं ऋजुः—सामान्यपर्यायान्, एव गृह्णाति, अर्थात् यज्ज्ञानं सरलमनो-गतमर्थमवगच्छति, तद् ऋजुमतिमनःपर्ययज्ञानमित्युच्यते । एव ऋजुमतिमनः-पर्ययज्ञानं वर्तमानकाल्वत्तिन एव जीवस्य चिन्त्यमानपर्यायान् विषयीकतु शक्नोति । यच्च विपुलः बहुपर्यायान् गृहीतु शक्नोत्यर्थात् यज्ज्ञानं कुटिल-मनोगतमप्यर्थमवगच्छति तद्विपुलमतिमनःपर्ययज्ञानम् । एवं विपुलमतिमनः-पर्ययज्ञानं त्रिकाल्वतिना जीवेन चिन्तिताचिन्तितार्धचिन्तितान्नपि पर्यायान् गृहीतुं शक्नोति ।

किञ्चात्र ऋजुमतिमन पर्ययस्य (Simple Mental) तद्विषयकाः काय-वाङ्-मनःसम्बन्धिनस्त्रयो भेदाः'' सञ्जायन्ते । तथा च विपुलमतिमनः पर्ययस्य (Complex Mental) ऋजु-कुटिलोभयमतिविषयसम्बन्धिनः षड्भेदाः'' भवन्तीति ।

तदिदं मनःपर्ययज्ञानं न दर्शनपूर्वकं भवति । यथा खल्ववधिज्ञानं प्रत्यक्षत्व-युक्तमपि दर्शनपूर्वकमेव भवति, न तयेदं मनःपर्ययज्ञानम्, यतो ह्यत्रावग्रहा-भावाद ईहाकरणात्समारम्भाच्च न दर्शनं पूर्वमुत्पद्यते इति ।

#### ग्रवधिमनःपर्यंययोविशेषः

अत्रावधिज्ञानापेक्षया मनःपर्ययस्यास्ति विशुद्धतरत्त्वम्'' । यतो हि, यावन्तो रूपिणः पदार्थाः अवधिज्ञानेन ज्ञायन्ते, तावन्तः पदार्थाः मनःपर्ययज्ञातेना-धिक्येन स्पष्टतया मनोगताण्दापि ज्ञायन्ते । एवमेव क्षेत्रापेक्षयाप्यनयोः'' पदस्परं विश्वेषो विद्यत्ने, तद्यथा — अवधिज्ञानस्य क्षेत्रमङ्गुलासंख्येयतम-भागात्समारभ्य सम्पूर्णं लोकात्मकं क्षेत्रं विद्यते, अर्थात् सूक्ष्मनिगोदस्य लब्ध्य-पर्याप्तकस्य उत्पत्तितस्तृतीये समये यस्य शरीरस्य जघन्यावगाहना भवति, तत्प्रमाणमवधिज्ञानस्य क्षेत्रम् । क्षेत्रे ऽस्मिन् यावन्तोऽपि जघन्याः पदार्थास्तान् ज्ञातुं समर्थमवधिज्ञानम् । अस्मादुपरि क्रमशो वृद्धिमुपलभन् अवधिज्ञानस्य क्षेत्रं लोकपर्यन्तम्, तत्र स्वस्वयोग्यक्षेत्रस्थितं प्रत्येकमपि पदार्थमवधिज्ञानं विजानाति । परमेतन्मनः पर्ययविषये न संघटते । यतो हि, तत्क्षेत्रं तु मनुष्य-लोकमात्रम् । तदन्त एव संज्ञिनो जीवस्य मनः पर्ययान् विज्ञातुं क्षमं मनः-पर्ययज्ञानम्, न तस्माद्बहिरिति ।

विशुद्धिक्षेत्रापेक्षावरस्वामिनोऽपेक्षयाप्यनयोरस्ति विशेष एकोऽन्यस्तद्यथा<sup>%</sup>— अवधिज्ञानं खलु संयमासंयमेषु, संयतासयतश्रावकेषु, चतुर्गत्यात्मकेषु जीवेषु चापि भवितुं शक्नोति, परं मनःपर्ययज्ञानं तु केवलं सयमिषु जायते. नान्येषु । एबमेव विषया<sup>%</sup>ऽपेक्षयापि अनयोरन्यद्विशेषो विद्यते, तथाहि—अवधिज्ञानं खलु रूपिणः पदार्थान्, तत्सर्वान् पर्यायांध्चापि विजानाति, यदा हि मनःपर्ययस्ता-वदवधेविषयस्यानन्तं भागमेव विषयत्वेन गृह्णाति । अर्थात् मनःपर्ययस्य विषयोऽवधिज्ञानापेक्षयात्यन्तं सूक्ष्मो विद्यते ।

## ऋजुविपुलमत्योविशेषः

ऋजुमतिमन पर्यंयज्ञानाद्विपुलमतिमनः पर्ययज्ञानं विशुद्धितया प्रतिपातेन विशिष्टम्, यतो हि, ऋजुमतेर्विषयः स्तोकः, विपुलमतेश्च विषयोऽधिको विद्यते । ऋजुमतियोवतः पदार्थान् येन सौक्ष्म्येन ज्ञातुं प्रभवति, विपुल-मतिस्तान् पदार्थान् विविधं विशिष्टेर्गुं णैः पर्यायेश्च सहात्यन्तसूक्ष्मतया ज्ञातुं प्रभवति । अतएव ऋजुमत्यपेक्षया विपुलमतिज्ञानं विशुद्धितरम् । अप्रतिपाति-वैशिष्ट्यञ्चेदम्-ऋजुमत्यपेक्षया विपुलमतिज्ञानं विशुद्धितरम् । अप्रतिपाति-वैशिष्ट्यञ्चेदम्-ऋजुमत्मनः पर्ययज्ञानं तूत्पद्यते विनक्ष्यति चार्थाद् वारम्वार-मुत्पद्यमानमपि पुनः पुर्नावनाश्रमधिगच्छति । परमयं विशेषो विपुलमति ज्ञाने विद्यते यदेकदोत्पन्नं तन्न विनाशमधिगच्छति, अपितु तज्ज्ञानं यस्मिन् यदैकवारमुत्पन्नम्, तस्मात् तं जीवं तेनैव भवेन केवलज्ञानोत्पत्यन्तरं निर्वाण-पदमपि प्राप्तव्यं भवति । अतएव विपुलमतिर्ऋं जुमत्यपेक्षया अप्रतिपाती-अप्रतिघाती, अतो विशुद्धितरो भवतीति ।

## केवलज्ञानम् (Perfect Knowledge)

चतुर्ण्णां घातिकर्मणां-मोहनीय-ज्ञानावरणीय-दर्शनावरणीय-अन्तरायाख्यानां

#### सम्प्रसामृत

क्षये सति केवलज्ञानमुत्पद्यते । अर्थादत्र केवलज्ञानोत्पत्तौ चतसृणां कर्मंप्रकृतौनां क्षय एव हेतुर्विद्यते । एषु चतुर्ष्वपि घातिकर्मसु पूर्वं मोहनीयस्य क्षये सति ज्ञानदर्गनावरणान्तरायादीना पश्चात् क्षयः सम्पद्यते, अर्थात् मोहनीयस्य क्षयानन्तरमेव ज्ञानावरणादीनां त्रयाणां युगपदेव क्षयो जायते, यस्मात् विशुद्धतमं पूर्णज्ञानं'` केवलाख्यमुत्पद्यते इति ।

## मतिश्रुतयोविषयः

मति-श्रुतयोर्द्वयोरपि ज्ञानयोः परोक्षत्वमुक्तमेव, तेषु पररूपेषु काररणेषु इन्द्रि-याणां क्षेत्रं, विषयश्च नियत एव, अत आभ्या मति-श्रुताभ्यां समग्राणां द्रव्याणां तत्पर्यायाणाञ्च ज्ञानमसम्भवम्, मनोऽपि धर्मादीनां द्रव्याणां सूक्ष्मातिसूक्ष्मपर्यायान् ज्ञातुमक्षममत एव मतिज्ञानं श्रुतज्ञानञ्च द्रव्याणि सामस्त्येन तु जानन्ति, परं तेषा सर्वविधपर्यायान् ज्ञातुमक्षमे" एव स्तः । अत्र मानसमतिज्ञानस्य धर्मावर्माकाशाद्यरूप्यतीन्द्रियपदार्थानामपि ज्ञायकत्वाद-नयोर्मतिश्रुतयो सर्वद्रव्यसंग्राहकत्वं " सिघ्यति ।

## ग्रवधिज्ञानस्य विषयः

अवधिज्ञानस्य विषय केवलं रूपिद्रव्यमेव विद्यते न तत्पर्याया. । अर्थादति-विशुद्धावधिज्ञानयुक्तोऽपि कश्चित् रूपिणो द्रव्याण्येवावगच्छति, रूपिद्रव्यस्य सम्पूर्णपर्यायान्, रूपिद्रव्यातिरिक्तानन्यान् पदार्थान् वावगन्तु<sup>'भ</sup>' न प्रभवति । अत्रोपलक्षितेन रूपेण रस-स्पर्श-गन्धादीनामपि ग्राह्यत्वाद्रूप-रस-गन्ध-युक्तानां पुद्गलानामेव"' ग्रहणं भवति ।

#### मनःपर्ययस्य विषयः

अवधिज्ञानविषयभूतानां रूपिद्रव्याणामनन्तं भागं मन.पर्ययज्ञानं विषयी-करोति । यतो हि, मन.पर्ययज्ञानमन्तःस्थितत्वात् अन्तःकरणविचारागतानां रूपिद्रव्याणा मनुष्यक्षेत्रस्थितानामवधिज्ञानादतिविशुद्धैः सूक्ष्मतर्रैर्बहुतरैश्च पर्यायैः सह गृह्णाति । अर्थान्मन पर्ययज्ञानस्य विषयोऽवधेविषयस्यानन्तैक-भागप्रमाणं रूपिद्रव्यम्, तच्चाप्यसर्वपर्याययुक्तमेव<sup>भ</sup> । अत इदमवध्यपेक्षया सूक्ष्मातिसूक्ष्मं विषय विद्येषेण विजानातीति ।

## केवलज्ञानविषयः

जीवपुर्गलादीनि सर्वाण्यपि द्रव्याणि, तेषाञ्च त्रिकाल्वर्तिनः समग्रपर्यायाः

#### जैनदर्शन आत्म-इव्यविवेधनम्

२२=

केवलज्ञानस्य विषयभूताः" सन्ति । नास्मादुत्कृष्टमन्यत् ज्ञानम्, नाप्येताद्द्याः कश्चन पदार्थः पर्यायो वास्ति योऽस्य विषयाद्बहिस्तिष्ठेत् । अत्र ज्ञानावरणस्य सर्वधा क्षयात्मकत्वात् नैतेन सहान्यत् ज्ञानं कथमपि तिष्ठति, एकाक्येवेद-मुक्जायते, अत एवेदं केवलमित्युच्यते ।

तदिदं केवलज्ञानं सकलद्रव्यभावानां परिच्छेदकत्वात् परिपूर्णम्, अथ च यथैकं जीवपदार्थं साकल्येन गृत्त्नुत्ति, तथैवान्येषामपि समस्तपदार्थानां ज्ञायकत्वात् समग्रम्, क्षयोपशमनिमित्तेनान्येन केनाप्यसाद्स्यत्वादसाधारणम्, इन्द्रिय-मनस्-आलोकादिसहायकालम्बनानपेक्षत्वात् निरपेक्षम्, ज्ञानावरणदर्श्वनावरणादि-निमित्तानां मलदोषाद्यशुद्धीनां सर्वथाऽभावाद्विशुद्धम्, समग्राणामपि तत्त्वानाम-वत्रोधकत्वात् सर्वभावज्ञापकम्, लोकालोकयोः सर्वेषामप्यशाना परिच्छेदात्म-कत्वाल्लोकालोकविषयम्, अगुरुलघुगुपानिमित्तानन्तपर्यायपरिणमनात्मकत्वा-दनन्तपर्यायमपीदमुच्यते । अथवा ज्ञ यपर्यायानन्तात्मकत्वात्, अनन्ताविभाग-प्रतिच्छेदात्मकत्वाद्वास्यानन्तपर्यायत्वमस्तीति । अस्यायमाशयो यदनन्त-शक्ति-योग्यतानां धारकत्वादिदं सर्वथाऽप्रतिमं ज्ञानमिति ।

## ज्ञानानामेककालभावित्वम्

एषु मतिश्रुतादिज्ञानेषु कस्यचिज्जीवस्यैकम्, कस्यचिद् द्वे, कस्यचित् त्रीणि, चत्वारि वा ज्ञानानि एककालावच्छेदेन भवितुं शक्नुवन्ति" । तदेवोक्तं तत्त्वार्थसूत्रे वाचकमुर्ख्ये —

## 'एकादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मिन्नाचतुर्म्यः'" ।

अत्र दमवधार्यम, यद्यस्य श्रुतज्ञानं विद्यते, तस्य मतिज्ञानेनापि अवश्यं भाव्यम्, तस्य तत्पूर्वकत्वात् । परं यस्य केवलं मतिज्ञानमेवास्ति न तस्य श्रुतज्ञान-मवश्यम्भावि । अथ च केवलज्ञाने जाते सति मत्यादीन्यपि तेन साकं विद्य-मानानि सन्ति न वेति विषये विदुषां यन्मतवेभिन्न्यं, तदित्थम् अत्र केच-नेत्थं प्रतिपादयन्ति, यत् केवलज्ञाने सति न मतिज्ञानादीनामभावो जायतेऽ-पितु तानि केवलज्ञानेनाभिभूतानि एव भवन्त्यतस्तानि केवलज्ञानावस्थायां न कार्यकरणक्षमानि भवन्ति । यथा खलु केवलज्ञाने सत्यपि सर्वाणीन्द्रियाणि तदवस्थितान्येव तिष्ठन्ति न किञ्चिदपि कार्यं कर्तुं शक्नुवन्त्येवमेव मतिज्ञाना-दीन्यपि ।

केचनेत्थं प्रतिपादयन्ति—यन्नेमानि मतिज्ञानादीनि केवलिनस्तिष्ठन्ति, यतो

#### सम्बक्तानभू

हि, श्रोत्रादीन्द्रियैरुपलब्धस्येहितपदार्थंस्य निश्चयोऽवायः, मतिज्ञानञ्चापा-यस्वरूपं सत् विद्यमानं विद्यमानसद्शं वा पदार्थमेव ग्रह णाति, किन्तु नैतानि केवलज्ञाने समुपलभ्यन्तेऽतो न तेन केवलेन सह वर्तन्ते । श्रुतज्ञानस्य च मतिपूर्वकत्वात्, अवधिमनःपर्ययोश्च केवलं रूपिद्रव्यमात्रविषयत्वाच्च न तत्र केवलिनि भवितव्यमिति ।

अथ च यानि मतिज्ञानादीनि केवलव्यतिरिक्तानि चत्वारि ज्ञानानि, तेषामु-पयोगः खलु जीवस्य क्रमेणैव जायते, न तु सहवर्तित्वेन । न चेद्द्यां केवलज्ञानं भवति, अर्थात् येन केवलिना परिपूर्णज्ञानं दर्शनञ्च सम्प्राप्तम्, स समस्तमपि पदार्थं युगपदेव विषयीकरोति । तस्यासहायत्वादनयोः केवलज्ञानदर्शनयोर्युं ग-पदुपयोगो भवति । अथ चैषु पञ्चविधेषु ज्ञानेषु चत्वारि खलु क्षयोपममा-दुत्पद्यमानानि, केवल्ज्ञानञ्च सर्वथा कर्मक्षयादुत्पन्नमतो न केवलिनि चतुर्ण्णा-मेषा सहभावो भवत्यतस्तत्र तेषामभाव एवावगन्तव्य इति ।

## सम्यक्चारित्रम्

## सम्य<mark>क्च</mark>ारित्रलक्षणम्

संसारस्य (ससरणस्य) कारणभूताना रागद्वेषादीना निद्रुत्त्यै इत्तसंकल्पस्य विवेकिन शरीरवाङ्मनसा बाह् याभ्यन्तरक्रियाभ्या विरागानन्तरं स्वरूप-स्थितेरधिगम सम्यक्चारित्रम्"। अर्थात् द्रव्य-क्षेत्र-काल-भव-भावपरिवर्तन-रूपस्य पञ्चविधससारस्य कारणभूतानामष्टविधकर्मणामात्यन्तिकी निदृत्ति प्रति क्रेतसकल्पस्य ज्ञानयुक्तस्य जीवस्य बाह् यक्रियाभ्यो मानसिकक्रियाभ्यश्च विरमणं यदैव जायने, तदैव तस्य स्वरूपे स्थितिरपि सञ्जायते । सा स्वरूप-स्थितिरेव 'सम्यक्चारित्रमि'त्युच्यते । एवमहिसा-अस्तेय-अचौर्य-ब्रह्मचर्य-अपरिग्रहादीना सम्यक्परिपालन सम्यक्चारित्रमिति," अथवा—संसरणकारण-भूताना कर्मणां बन्धयोग्याः या. क्रियास्तासा निरोधानन्तरं शुद्धात्मस्वरूपा-वाप्तये या सम्यग्जानपूर्विका प्रवृत्तिर्जीयते, तत्सम्यक्चारित्रमिति" कथ्यते ।

## सम्यक्वारित्रभेदाः

तदेतत् सम्यक्चारित्र खलु पञ्चविधम्'', तद्यथा—

- (१) सामयिकम् (Equanimity) ।
- (२) छेरोपस्थापनम् (Recovery of Equanimity after down-fall) ।

- (३) परिहारविश्वदिः (Pure & Absolute Non-Injury) ।
- (४) सूक्ष्पसाम्परायम् (All but entire Freedom from Passion, or Slightest Delusion) ।
- (x) गथाख्यातञ्चेति (Ideal & Passion-less) ।

अत्र समस्तपापक्रियाणां त्यागः समत्वस्याराधनञ्च 'सामयिकम्', व्रतेषु दूषऐो सञ्जाते सति दोषपरिहारं इत्वा पुनः व्रतेषु स्थितिः 'छेदोपस्थानम्', सर्वत्र गमनादिप्रवृत्तौ सत्यामपि शरीरेण जीवहिंसाभावः 'परिहारविशुद्धिः', समस्तानां क्रोधादिकषायाणां विनाशे सत्यवधिष्ठ्टस्य लोभस्य विनाशार्थं प्रयत्न एव 'सूक्ष्मसाम्परायम्', अथ च समस्तानामपि कषायाणां क्षेये सति जीवन्मुक्तस्य पूर्णात्मस्वरूपे विचरणं 'यथाख्यातमि'त्युच्यते ।

सामयिकम् (Equanimity)

आगच्छन्तीत्यायाः, सत्त्वव्यपरोपणहेतवोऽनर्थाः सङ्गताः आयाः, सम्यग्वा आयाः समायाः, तेषु, ते वा प्रयोजनमस्येति सामयिकमवस्थानम् । अर्थात् सर्वेषामपि सावद्ययोगानामभेदेन सार्वंकालिको नियतकालिको वा त्यागः सामयिकम्<sup>०९</sup> । अत्रास्य मानसिकप्रवृत्यात्मकत्वान्न गुप्तावन्तर्भावो भवति, यतो हि, गुप्तौ तु मनोव्यापारस्यापि निग्रहः सञ्जायते । किञ्चास्य मानसिक-प्रवृत्त्यात्मकत्वात् समितावपि नान्तर्भावः शक्यः, यतो हि, सामयिकचारित्रो-पेतस्यैव समितौ प्रवृत्त्र्जायतेऽतः कार्यरूपस्य समितेरेतत्कारणात्मकत्व-मुपपद्यते ।

छोदोपस्थापनम् (Recovery of Equanimity after Down-fall)

त्रस-स्थावरादिजीवानामुत्पत्ति-विनाशहेतूनां छद्मस्थाप्रत्यक्षत्वात्, प्रमादव-शाच्च स्वीकृतासु निरवद्यक्रियासु दूषऐो सति तस्य प्रतीकाररूपं 'छेदोप-स्थानम्' । अर्थात्—सावद्यकर्म खलु हिसानृतादिभेदात्पञ्चविधम्, इत्यादि-विकल्पनपूर्वकं तेभ्यो विरम्य पञ्चयमरूपे धर्मे संयोजनं'' 'छेदोपस्थापनमि'ति ।

परिहारविशुद्धिः (Pure & Absolute Non-Injury)

परिहरणं परिहारः प्राणिवधान्निवृत्तिः, तद्युक्तत्वेन विशिष्टा शुद्धिर्यस्मिन् सा परिहारविशुद्धिः । चारित्रमिदं त्रिंशद्वर्षायुषः, वर्षत्रयात् नववर्षं यावत् तीर्षेद्धूरेपादमूलसेविनः, प्रत्याख्याननामकपूवेपारङ्गतस्य, जन्तूनामुत्पत्ति-

#### রক্ষা হিসার্

विनाशयोर्देशकालद्रव्यादिस्वभावज्ञस्याप्रमादिनः, महावीर्यंस्योरकृष्टनिर्जंर-स्यातिदुष्करक्रियाणामनुष्ठातुः त्रिकालसंध्यां वर्जयित्वा द्विक्रोशगामिन" एवोत्पद्यते, नान्यप्यैतद्विरहितस्य कस्यचिदपि सञ्जायते ।

सुइमसम्परायम् (All but Entire Freedom from Passion)

सूक्ष्मसम्परायचारित्रं दशमगुणस्थानीयानामेवोत्पद्यते, यत्र खलु लोभसञ्ज्वल्ल-नाख्य. सम्पराय.<sup>44</sup> सौक्ष्म्यमुपगच्छति । तच्चेद स्थूलसूक्ष्मप्राणिनां वध-परिहारे पूर्णतयाप्रमत्तस्य, निर्वाधोत्साहशीलस्याखण्डचारित्रस्य, सम्यग्दर्शनज्ञान-महापत्रने. सन्धोक्षिताभि. प्रशस्ताघ्यवसायाग्निज्वालाभिर्भस्मितकर्मेन्धनस्य, घ्यानविशेषतः कषायविषाङ्कुरविशिखितस्य, सूक्ष्ममोहनीयकर्मबीजान्नपि अपचयाभिमुखमालीनस्य, परमसूक्ष्मलोभकषाययुक्तस्य सूक्ष्मसम्परायाख्यं चारित्रमुत्पद्यते<sup>44</sup> ।

यथाख्यातम् (Ideal & Passion-less Conduct)

यगात्मस्वभावोऽवस्थितस्तथैवाख्यातत्त्वात् 'यथाख्यातमिति' । सर्वविधस्यापि चारित्रमोहस्योपश्रमात् क्षयाद्वात्मस्वभावस्थितिरूपं परमोपेक्षापरिणतं यथाख्यातचारित्रम् । अर्थात्पूर्वचारित्राणामनुष्ठातृभिरपि साधुभिनं मोहोप-शमाभावे क्षयाभावे वा प्राप्तु शक्यते तदथाख्यातमिति । अत्राथशब्दस्या-नन्तर्यार्थात्मकत्वाच्चारित्रमोहस्योपशमानन्तर क्षयानन्तरं वेत्येव<sup>०</sup> गृह्यते । एवमिद यथाख्यात (अथाख्यात वा) चारित्रं मोहनीयाख्यस्याशुभकर्मणः उपशमे क्षये वा सत्येव यस्मिन् छद्मस्थे जिने वा सम्पद्यते स 'यथाख्यात-चारित्रम्'" इत्युच्यते ।

गुप्तयः (Preventions)

सम्यक्त्वारित्रस्यैतेषा भेदाना विष्लेषऐगेद ज्ञायते, यदस्यावाप्तो ये प्रमुखाः हेतव. सन्ति ते गुप्तय , समितय , चारित्रमोहाभावश्चेत्येव सन्ति । अयदिषा त्रयाणां गुप्त्यादीनामाचरऐगेनेव सम्यक्चारित्र परिपुष्ट भवति । तत्र सत्कारं लोकप्रसिद्धिमैह्मलौकिकं पारलौकिकञ्च सुखमनपेक्ष्य क्रियमाणो योगनिग्रहो गुप्तिरित्युच्यते । तंत्र कायवाङ्मनसा परिस्पन्दो भ्योगः, निग्रहश्च '-प्राकाम्य-स्य यथेष्टचारित्रस्याभाव । योगस्य च यो निग्रहः स एव गुप्तिरिति, सा च त्रिविधा भवति काय-वाङ्-मनो (Body, Speech, Mind) भेदेन ।

तत्र निगृहीतकायप्रचारस्याप्रमत्तस्यानवेक्षिताप्रमाजितभूमिप्रदेशविचरणम्,

जैनदर्शन आत्म-इव्यविवेषनम्

वस्त्वन्तराराधननिक्षेपः, श्रयनासनादिशारौरिकक्रियाइचेत्येतेषां निमित्तकं यत्कर्म, तस्यानास्त्रवणमेव 'कायगुप्तिः' । संवररहितस्य जीवस्यासत्प्रलापा-प्रियभाषणादिभिर्यानि वाचिकव्यापारनिमित्तानि कर्माणि आस्त्रवन्ति, वाग्योग-निग्नहिणि जीवे यत्तेषामभावस्तदेव वचनगुप्तिरिति । यच्च रागद्वेषादिभिर-भिभूतप्राणिनोऽतीतानागतविषयाभिलाषादिभिः मनोव्यापारनिमित्तकानि कर्माण्यागच्छन्ति, तेषामभाव एव मनोगुप्तिरिति ।

एतत्त्रिविधानामपि गुप्तीनां योगनिग्रहात्मकत्वाच्चारित्रसाहाय्यत्वमस्ति । किन्त्वत्रायं योगनिग्रहो यद्यविधि-अज्ञान-अस्वीकार-मिथ्यादर्शन।दिपूर्वकः स्यात्तदा नास्य गुप्तित्वमुपपद्यतेऽतएव सम्यग्योगनिग्रहस्यैव गुप्तित्वमत्र स्वीक्वतम् । अन्यथा आत्मघातादीनां बालतपश्चरणसंलग्नाना मिथ्याद्य्टीनां मौनधारणादीनां प्रक्रियाणामपि गुप्तित्वं' स्यात् ।

## समितयः (Carefull-ness)

एताः गुप्तयः संवरस्य प्रधानसाधनभूताः, अतएव मुमुक्षुभिः सम्यक्परि-पालनीया । किन्तु ये खल्वेतासां परिपालनेऽक्षमास्तेषां कृतेऽथ च 'श्वरीरस्य न यावत् सम्पूर्णरूपेण परित्यागस्तावत्प्राणसंधारणार्थ (यात्रार्थं) यत्किञ्चि-दशन-पान-आदान-निक्षेपण-उत्सर्गादिकमावश्यकम्, तेन सवरः खल्वशक्यः' इत्याशङ्क्यमानाना कृते एव सम्यक्प्रवृत्तीनां समितीनामुपदेशो विद्यते । इमाश्च समितय<sup>,</sup> पञ्चविधास्तथाहि''—

- (१) ईर्यासमितिः (Care in Walking) ।
- (२) भाषासमितिः (Care in Speaking) ।
- (३) एषणासमितिः (Care in Eating)।
- (४) आदाननिभेषणसमिति (Care in Lifting & Laying) ।
- (१) उत्सर्गसमितिश्चेति (Care in Excreting)।

## ईर्यासमितिः (Care in Walking)

तत्र जीवस्थानादिविधिविज्ञस्य धर्मार्थप्रयत्नशीलस्य सूर्योदये सति चक्षुरिन्द्रिय-विषयगृहीतत्वे मनुष्यादिचरणपातोपहृतावश्यायमार्गे सावधानचित्तस्य सकुचि-तावयवस्य आनैरुआनैर्न्यस्तपादस्य शरीरप्रमाणभूमिमग्रे निरीक्षणावहितदृष्टे: यदप्रमत्तं गमन तदीर्यासमिति<sup>भ</sup>पदेनोच्यते ।

#### सम्यक्षारित्रम्

## भाषासमिति: (Care in Speaking)

अय च हित-मित-असंदिग्ध-अनवद्यार्थप्रतिपादननियतानां वचनानां व्यवहारो भाषासमितिरिति । अर्थात् मोक्षसाधने प्रवृत्तिरूपाः, आत्मनः कल्याणरूक्या-भावरूपाः, निष्प्रयोजनाः, अपरिमितरूपाः, अनिश्चायकाः, अतएव सन्देहो-त्पादका संग्रयपूर्वकाः पापरूपाः पापकार्यसमर्थकाः वा ये शब्दास्ते न समिति-स्वरूपाः, अतएवैतान् शब्दान् परित्यज्योपर्युं क्तान् चत्वारः शब्दानुद्दिश्या-प्रमत्तभाषाया व्यवहार एव भाषासमितिरित्युच्यते "।

एषणासमितिः (Care in Eating)

आगमे ये उत्पादनादिका दोषा वर्णितास्तेषा वर्जनपूर्वकं धर्मसा<mark>धनानां धारणम्,</mark> अन्नपानप्रवृत्तिक्ष्चैषणासमितिः । अर्थात् भक्ष्य-पेय-रजोहरण-पात्र-चीवरादीनां धारखे उद्गमोत्पादनैषणादिदोषाना परित्याग एषणासमितिरिति'' ।

म्रादाननिक्षेपएगसमितिः (Care in Lifting & Laying)

धर्मविरोधिना परानुपरोधीनां ज्ञानसंयमयोश्<mark>च साधकानामुपकरणानां निरीक्ष्य,</mark> प्रमृज्य प्रवर्त्तनमादाननिक्षेपणसमितिः<sup>रः</sup> ।

## उत्सर्गसमितिः (Care in Excreting)

यत्र स्थावरज ङ्गमादिजीवानां विराधना न स्यात्, तत्र व मलमूत्रादिवि-सर्जनम, शरीरस्य स्थापनञ्चोत्सर्गसमिति<sup>%</sup>, अर्थात् यत्र पृथिवीकायि-कादय स्थावराः पञ्चविधा एकेन्द्रियादिजीवा त्रसाक्ष्च न स्युस्तत्र शुद्धे, स्थण्डिले, प्रायुकस्थाने निपुण निरीक्ष्योपमृज्य च मलमूत्रयोः परित्याग एवोत्सर्गसमितिरिति ।

#### चारित्रमोहाभावः

एव सम्यक्चारित्रस्यावाप्तौ याद्द्यां साहाय्यं गुप्तिसमित्योरस्ति, तदधिकं चारित्रमोहाभावस्य, यतो ह्यास्याभावे तु नेद सम्यक्चारित्र` कथमपि युज्यते । अतस्तदवाप्तौ चारित्रमोहाभावोऽत्यावश्यकः । तत्र चारित्रस्य मोहकानां सप्तपरीषहाणामभाव एव चारित्रमोहाभावपदेन गृह् यते । यतो हि, चारित्र-मोहस्योदये सत्येव इमाः सप्तविधाः'' परीषहा उत्पद्यन्ते, यद्वज्ञान्नात्मा सम्यक्चारित्रवधिगन्तु प्रभवति । एषामभावे सत्येव तेनात्मा युज्यते । ताज्ज सप्तविधाश्चारित्रमोहपरीषहा इमाः---

- (१) नाग्न्वपरीषहा (Nakedness) ।
- (२) अरतिपरीषहा (Dissatisfaction, Languor) ।
- (३) स्त्रीपरीषहा (Women Suffering) ।
- (४) निषद्मापरीषहा (Sitting) ।
- (१) आक्रोशपरीषहा (Abuse) ।
- (६) याचनागरीषहा (Begging)।
- (७) सत्कारपुरस्कारपरीषहश्चेति (Respect on Disrespect)।

एषामुदये सति सम्यग्दर्शनज्ञानयुतस्यापि जीवस्याचरणं न सम्यक्त्वं लभतेऽ-तस्तदवाप्त्ये एषां सप्तचारित्रपरीषहाणां वशिनः साधुजनाः न मोक्षमार्गेऽग्रे सरितुं प्रभवन्ति । अतएवैताः-मोक्षमार्गबाधिकाः चारित्रपरीषहाः विजित्यैव मोक्षमार्गे प्रगतिर्विधीयते साधुभिः ।

ताइचेखस्वरूपाः "-यथाजातरूपस्य नाग्न्यस्य मूर्तिमच्चारित्रस्वरूपत्वमस्ति । तदिदमविकारि संस्कारणून्यं स्वाभाविकञ्चास्ति । तस्यैतस्य नाग्न्यस्य धारगे बाधिकाः विपत्तय एव नाग्न्यपरीषहपदवाच्याः, आसां बाधकविपत्तीनामेव जयो नाग्न्यपरीषहजयः । अनिष्टपदार्थसंयोगेऽप्रीतिभावोऽरतिपरीषहा । तासां धैर्येण विनाशनमेवारतिपरीषहजयः । एकान्तोद्यानभवनादिषु यौवन-मद-रूपमद-विभ्रम-उन्माद-मद्यपानादिसाधनैर्जायमान विष्न स्त्रीपरीषहा, तत्सत्यपि तत्स्पर्शनदर्शनादीच्छारहितो भावः स्त्रीपरीषहजयः। घ्याने साम-यिके वैकासनस्थिते च तदासनस्थितौ काठिन्यानुभवनं निषद्यापरीषहा, तस्याः जयो निषद्यापरीषहजयः । एवञ्च 'वञ्चकोऽयं' 'साधुवेषाच्छन्नक्ष्यौरोऽयं' 'पापी' 'दुष्टरुचायं' इत्यद्याज्ञानाक्षेपितमिथ्यावचनानि एवाक्रोशपरीषहा, तस्याः सहनमेव आक्रोशपरीषहजयः । संक्लेशे विपत्तिकाले च तस्माद्विभेत्य तद्दूरी-करणार्थं यस्य कस्यचिद्रस्तुनो याञ्चाभावो याचनापरीषहा, तस्याः जय:. याचनापरीषहजयः इति । अथ च विभिन्नयोग्यतायुक्तस्यापि तदनूरूपं मानपूरस्कारादिप्राप्त्यभावो सत्कारपूरस्कारपरीषहा, तस्याः जयः सत्कार-पुरस्कारजय इति ।

एवमेतत् सप्तविधपरीषहजययुक्तेन मुमुक्षुणा बुभुक्षा-तृषा-शैत्य-औष्ण्य-दशक-मशकादीनाम्, चलता, गच्छता, स्वपिता वा कण्टकादीनाम्, वध-आक्रोश-मलोत्सर्गदीनाञ्च बाधाना शान्त्या प्रसहनम्, नग्नत्वेऽपि सति स्व्यादिव्रह्म-

#### सम्बर्गारत्रम्

चर्यंघातकानां साधनानां दर्शने सञ्जाते प्रकृतिस्थत्वम्, सुचिरं तपस्तप्तेऽपि ऋद्धि-सिद्ध्यनवाप्तो तपः प्रत्यनादराभावः, ऋद्धिप्राप्तो च तद्गर्वाभावः, यस्य कस्यचिदपि सत्कारपुरस्कारयोरन्यतरस्य प्राप्ताप्राप्तौ हर्षापमाने वा खेदाननुभूतिः, भिक्षिते भुङ्क्तेऽपि वात्मन्यदैन्यमित्यादिपरीषहजयैश्चारित्रे इढा निष्ठा सञ्जायते, तस्मात् चारित्रमपि परिपुष्टं भवति । एवं सप्तविध-परीषहाणां चारित्रमोहोत्पादिकानां विजयात् चारित्रमोहस्याप्यभावः सम्पद्यते, तदभावे च चारित्रस्य सम्यक्त्वमपि सुद्धं भवतीति ।

कैश्चिदाचायेँ स्तिवदं सम्यक्चारित्रं संयमपदेनाप्यभिहितम्, तदेतत् संयमः खलु धर्मान्तर्भूत इन्द्रियविजय-प्राणिरक्षारूपश्चास्ति । केश्चिच्च व्रतधारणम्, समितिपालनम्, कषायनिग्रहः, दण्डपरित्थागः, इन्द्रियजयश्चेति पञ्चविधः''' स्वीकृत । पर तत्त्वार्थवात्तिककृतायं''' संयमः प्रामुख्येन उपेक्षासंयमः, अपहृत-सयमश्चेति द्विविधोऽभिहित. । तत्र देशकालविधिज्ञस्य स्वभावत एव शरीरा-द्विरक्तस्य गुप्तित्रयधारकस्य रागद्वेषरूपायाश्चित्तवृत्तेरभाव उपेक्षासंयमः । अपहूतसयमश्चोत्कुष्ट-मध्यम-जघन्यभेदेन त्रिविघ. । तत्र प्रासुकवसत्याहार-मात्रबाह् यसाधनात्मकत्वस्य स्वाधीनज्ञानचारित्रकरणस्य बाह् यजन्तूपनिपाते सत्यात्ममन संरक्षणपूर्वक पालनमुत्कृष्टापहृतसयमः, मृदूपकरणादिभिर्जन्तूनां प्रमार्जकस्य मध्यमापहृतसयम, अन्योपकरणाद्यभिलाषिणश्च जघन्यापहृत-संयमो भवति ।

अत्रैतस्यापहृतसंयमस्य प्रतिपादनार्थमष्टशुद्धयो भाव-कायशुद्ध्यादय उप-दिष्टा'। यासा सम्यक्परिपालनेनापहृतसयमस्य पुष्टिर्भवति, तस्माच्च सम्यक्चारित्र परिपुष्ट भवति। एव सम्यग्दर्शनज्ञानयुतस्य गुप्ति-समिति-चारित्र-सयमादीना सम्यक्परिपालनेन सम्यगाचरणस्य सद्भावात्सम्यक्चा-रित्रमुत्पद्यते, तस्मादेव जीवो मोक्षत्वमधिगच्छति, यतो हि, सम्यक्चारित्रा-भावे न कथमपि सम्यग्दर्शनज्ञानसम्पन्नोऽप्यात्मा तदधिगन्तुं प्रभवति इति ।

## कृत्स्नकर्मक्षयो मोक्षः

#### कर्मक्षयस्यावश्यकत्वम्

जगत्यस्मिन् सासारिकस्य जीवस्य संसरणात्मकत्वात् जन्ममरणादीन्नुपलभतः, पूर्वजन्मोपाजिताना कर्मणां प्रभावादधिगतेऽस्मिन्नपि जन्मनि कर्मणामुपार्ज-नात्पुनर्जन्म, तत्रापि च कर्मणां संचयाक्ष्मकत्वात्पुनरपि जन्म गृह्णाति ।

#### जनदर्शन आत्म-ब्रब्यविवेधमम्

तथा च तत्र तत्तज्जन्मोपाजितायुष्कर्मणः समाप्तौ मरणम्, ततक्ष्व पुनर्जन्म-न्यपि तत्कर्मसम्बद्धं मरणमुपलभते । एवमनयोर्जन्ममरणयोर्मध्यवतिनं यावत्कालं जीवो जगति तिष्ठति, तावत्कालमहर्निशमेव नित्य-नैमित्तिक-आवक्यकाद्याचरणीयैः कर्मभिस्तत्तत्कर्मपुद्गलान् प्रति, इच्छा-राग-द्वेष-मोहा-दिभिर्यु क्तः श्लिष्यते । ते च कर्मपुद्गलाः जैनदार्शनिकैः प्रमुखेष्वष्टसु भागेषु विभक्ताः । तेषां मध्ये खलु चतुर्विधास्तु प्रत्यक्षत एवात्मना श्लिष्यन्ति, अन्ये चतुर्विधास्त्वप्रत्यक्षतः । एषां संश्लेषरोनैवात्मा कर्मपुद्गलसंश्लिष्टोऽयमेव च बन्ध इत्युच्यते ।

अस्य बन्धस्य सद्भावे सति, पुनः पुनरुत्पद्यमाने च न कथमप्यात्मा संसारात् निर्मु क्तो भवितुं शक्नोति, नाप्येषु केषाञ्चन कर्मणां विनाशे, केषाञ्चन चाविनाशे वास्मात्संसाराद्विमुच्यतेऽपितु सर्वेषामेव कर्मणा यदा विनाश आत्मनि सञ्जायते, तदेवातो मुक्तिः प्राप्यते । अत एभिः कर्मभिविमुक्त्यर्थमेषां सर्वेषामपि कर्मण क्षयः—विनाश आवश्यकः''' ।

## सम्यक्चारित्रस्य मोक्षहेतुत्वम्

यद्यपि बहुभिर्दार्शनिकैः स्व-स्व-पदार्थाना सम्यग्ज्ञानादेव मोक्षलाभोऽभिहितः, तत्र कर्मणामभावस्य इत्ते न चारित्रस्य प्राधान्यमावश्यकत्वं वा स्वीकृतम्, किन्तु अत्र विचारे कृते सति ज्ञायते, यद्वस्तुतस्तु तत्तत्पदार्थाना ज्ञाने सत्यपि, तेषु विरागो यदि न स्यात्, तत्कथ तेभ्यः पदार्थेभ्यो मनो-वाक्कायादीनां त्रिविधयोगानां विरक्तिर्भाविनी, विरक्त्यभावे च तत्र स्नेहादय एव प्रवर्धन्ते, तेषाञ्च सद्भावात्कथमपि पदार्थंज्ञानमात्रं मोक्षकारणं मोक्षस्वरूपं वा न भवितुमर्हति ।

## पुण्यकर्मरणामपि हेयत्वम्

अतएव ये खलु जगति स्नेह-राग-द्वेषप्रभृतिभिद्वारेरात्मनि स्नेहादिभावाना-मुत्पादकाः कर्मशत्रवो विद्यन्ते, तेषां सर्वथा विनाश एव मुक्तवावश्यकः । यद्यपि कर्माण्यपि शुभाशुभरूपाणि द्विविधानि सन्ति, तत्र केवरुमशुभान्येव हेयानि, शुभानि चोपादेयानीति कैश्चिदभिहितम्, परमत्र दमवधेयं यज्जैन-दार्शनिर्कस्तावद्यथा खल्वशुभानि कर्माणि जगति जीवं वघ्वा स्थातुं लौहनिग-डवदभिहितानि, तथैव शुभान्यपि कर्माण्यत्र स्थातुं स्वर्णनिगडवत् स्वीकृतानि, यतो हि, उभयविध रेपि कर्मभिर्बन्धः जगद्वेतुभूतः सद्दश एव जायतेऽतो यथा अग्रुभकर्मणां निवृत्तिः जगदुच्छेदहेतौ मोक्षे वा सहायिका तथैव शुभानामपि ।

#### कुत्स्नकर्मकायो मोक्षः

जात्तप-उद्योत-स्वाधर-सूक्ष्म-साधारणानां षोडभप्रइतीनामनिवृत्तिबादर-सम्पराये समाधिना युगपत् समूलो विनाशो भवति ।

अतोऽनन्तरं च प्रस्याख्यानाप्रत्याख्यान-क्रोधमानमायालोभाद्यघ्टकमंकषायाणां विनाशो भवति । तत्र व च स्त्रीनपुं सकवेदयोः षड्नोकषायाणाञ्च क्रमशः क्षयो जायते । ततक्च पुं वेदसञ्ज्वलनक्रोधमानमायादीनां क्रमशः क्षयो भवति । लोभसञ्ज्वलनस्तु सूक्ष्मसम्परायान्ते एव विनश्यते । क्षीणकषाय-वीतरागछद्मस्यस्योपान्ते काले निद्राप्रचले क्षयं गच्छतः । पञ्चज्ञानावरणातां, चतुर्ण्णां दर्शनावरणानां, पञ्चानामन्तरायाणाञ्च द्वादशतमगुणस्थानस्यान्ते विनाशो भवति ।

अध चैकः कश्चन वेदनीयः, देवगत्यौदारिक-वैक्रियिकाहारक-तंजस-कार्मण-श्वरीरषड्संस्थानानि, औदारिकवैक्रियिकाहारकाङ्ग्रोपाङ्गाः, षड्संहनानि, पञ्चप्रशस्तवर्णाः, पञ्चाप्रशस्तवर्णाः, द्वे गन्धे, दश्व प्रशस्ताप्रशस्तरसाः, अष्टौ स्पर्शाः, देवगतिप्रायोग्यानुपूर्व्यापुरूलघूपघातपरघातोच्छ्वासप्रशस्तविहा-योगति-अपर्याप्तकप्रत्येकशरीरस्थिरास्थिरशुभाशुभदुर्भगसुस्वर-दुःस्वरानादेया-यशस्कीर्ति-निर्माणनीचगोत्रसंज्ञाकाश्चेत्येतासा द्विसप्ततिप्रकृतीनामयोग-केवलिन उपान्त्ये काले विनाशो भवति ।

एको वेदनीयो मनुष्यायुर्गतिपञ्चेन्द्रियजातिमनुष्यगतिप्रायोग्यानुपूर्व्यत्रसबादर-पर्याप्तकसुभगादेययशस्कीतितीर्यकरोच्चेर्गोत्राख्यानां त्रयोदशप्रकृतीनामयोग-केवलिनक्चरमे समये'' व्युच्छेदो भवति ।

केवल्यम् (Perfect Knowledge)

मिच्यादर्शनादयो ये बन्धहेतवस्तेषां तत्तदावरणीयकर्मणां क्षये सत्यभावस्ततभ्व सम्यग्दर्शनादीनामुत्पत्तिर्जीयते । अत्र तत्त्वार्थश्रद्धानरूपं सम्यग्दर्शनं निसर्गतोऽ-धिगमतश्च (परोपदेशतः) उत्पद्यते । एवं तत्सद्भावे सति सम्यग्व्यपदेशितस्य संवृतस्य निर्जरणकारणानामत्यन्तक्षयो जायते । एतस्मात्क्षयादेव सर्वद्रव्य-पर्यायविषयके केवलज्ञानदर्शने प्रकटयतः याभ्यामात्मा शुद्धः, बुद्धः, सर्वज्ञः, सर्वदर्शी, जिन., केवलीति वोच्यते । ततश्चायमघातिकर्मावशिष्टं आयुष्कर्म-संस्काराज्ज्यगति बिहरन् तिष्ठति अर्थात् संवरकारणानामभावे सति बन्ध-कारणानामभाषः, ततश्च नूत्नकर्मणामागमनाभावोऽतोऽनन्तरं च निर्जर-कारणनिमित्तात्पूर्वोपाजितकर्मणामेकदेशक्षक्षयोऽपि प्रारभते । एवं नूत्न-नूत्व-

कुरस्वकर्मसम्ब मोसः

कर्मणां संवरणात्, सचित्तानाञ्च निर्जरणात् केवलज्ञान सञ्जायते । **तदेवोक्**त-मूमास्वातिना—

'मोहक्षयाज्ज्ञानदर्शनावरणान्तरायक्षयाच्च केवलम्''" ।

मोहनीयस्य ज्ञानावरण-दर्शनावरणयोरन्तरायस्य च क्षये सति केवलज्ञानं केवलदर्शनञ्चोत्पद्येते । अर्थात् चतुर्ण्णां घातिकर्मणां क्षयादेव केवलमुत्पद्यतेऽत्र मोहनीयक्षयानन्तरमेवान्येषां त्रयाणां क्षयो भवति । मोहनीयस्य क्षयान्ते दर्शनज्ञानावरणादीनाञ्च क्षयात्प्रागन्तर्मु हूर्त्तकालं छद्मस्थवीतरागत्वं भवति ।

मोक्षः (Liberation)

मोक्षस्तावत्कृत्स्नकर्मक्षयलक्षणस्तत्राष्टौ कर्माणि (चत्वारि घातिकर्माणि, चत्वारि चाघातिकर्माणि) क्षयमुपगच्छन्ति, तत्र चतुर्ण्णां घातिकर्मणा पूर्वमेव कैवल्यावस्थायां क्षयो जायते । अतोऽवशिष्टानां चतुर्ण्णामघातिकर्मणा यस्मिन् कोव स्वंथा क्षयो भवति, तदैव मोक्षप्रसिद्धिर्भवति । तदैव चौदारिकशरीर-वियोगोऽपि जायते, येनान्तेऽस्य जन्मनोऽभावो भवति, पुनश्च कारणाभावा-दुत्तरजन्मप्रादुर्भावोऽप्यसम्भवः स्यात्, इयमेवावस्था सर्वेषामपि कर्मणां क्षयरूपा । अयमेव मोक्ष, एतादशे कर्मविप्रमोक्षे मोक्षे सद्भावे सति जन्म-मरणादिविरहितावस्था भवति । एवं समस्तानामपि कर्मणां सर्वथाभावादेव यावस्थोत्पद्यते सेव 'मोक्ष' इत्युच्यते ।

## मुक्तात्मनां स्वरूपम्

**श्रात्मगुरासाक्षात्कारः** 

'चैतन्यं' जीवस्य सामान्यं लक्षणम्<sup>166</sup> । जगति सर्वविधेष्वपि जीवेषु चैतन्य-मुपलभते । यतो हि, प्रत्येकमपि जीवो निसर्गादेवानन्तज्ञानदर्शनादिसामर्थ्यगुणैः सम्पन्नो भवति, परं जीवेष्वावरणीयकर्मभिः तेषां स्वाभाविकानां गुणाना-मुदयो न सम्भवति । आत्मीयानामेव शुभाशुभकर्मणा प्रभावाज्जीवस्य स्वाभा-विकेषु गुणेष्वेकमावरणं सञ्जायते, किन्तु, अशुभकार्याणां परित्यागात्, शभकार्याणामेवानुष्ठानाच्चास्यावरणस्य तिरोभावे सति एतेषां गुणानां साक्षात्कारो जीवे सञ्जायते ।

आत्मापरनामो जीवः खलु स्वतन्त्र एकः पदार्थस्तस्योपयोगलक्षणात्मकत्वात्'\*' चैतन्यमसाधारणो गुणः, येनायं सर्वेभ्योऽपि द्रव्येभ्यः स्वीयं पृथगस्तित्वमुप-लभते । चैतन्यस्यास्य बाह् याभ्यन्तरकारणवज्ञात् ज्ञानदर्शनरूपो द्विविधः

जैनदर्शन आत्म-द्रव्यविवेचनम्

২১০

परिणामो भवति । यदा चेदं चैतन्यं स्वतोऽभिन्नं चैतन्याकारमात्रं तिष्ठति, तदा दर्शनमिति, यदा च स्वतो भिन्नं कञ्चन ज्ञेयविशेषं विजानाति, तदा ज्ञानमित्युच्यते । यदा चायमुपयोगो द्विविधोऽपि केवलत्वमुपपद्यते, तदात्मनो मोक्षः सञ्जायतेऽतोऽस्य मोक्षस्योपलब्धिस्तत्त्वतस्त्वात्मगुणानां साक्षात्कार-रूपैव भवति ।

## मोक्षस्य पञ्चमगतित्वम्

जगतः प्रत्येकस्मिन्नपि भागे जीवानां सत्तावल्लोक्यते, तत्र जीवः खलु शुभाशुभ-कर्मणां कर्त्ता, सुखदु.खानाञ्च भोक्ता, स्वस्य प्रकाशकश्चास्ति । अतो जीवस्य परस्परं विरुद्धे द्वे अवस्थे संसार-मोक्षरूपे स्तः । अत्र संसारो यदि जन्ममृत्योः प्रतीकभूतस्तन्मोक्षस्त्वेतद्विपरीतभूत । यतो हि, संसारावस्था-यामात्मा कर्माधीनो भूत्वा नारक-तिर्यंङ्-मनुष्य-देवगतिषु परिभ्रमति, किन्तु मोक्षस्त्वेत ,भिन्नश्चतुर्गतिनिरोधकस्तद्विरहितश्च सन् पञ्चमगत्तिस्वरूप एव भवति ।

## द्यात्मनो मेदाः

यदात्मा चतुर्दशब्वपि गुणस्थानेषु विचरन् समस्तानामपि कर्मणा विनाशको भवति, तदैव तस्य पञ्च्चमगति'र्मोक्षो' जायते । संसारावस्थायां स्थितस्य तस्य कर्माभिभूतत्वात् न तस्मिन् ता. शक्तयः प्रकटन्ति, यै. खलु मुक्तावस्थायां तस्य परमात्मत्वमुपलभ्यते । ततश्चानन्त-ज्ञान-दर्शन-मुख-वीर्यञ्च धारयति। अत्र व ताः शक्तय प्रकटन्ति याः खलु मोक्षहेतुरूपेण जैनदार्शनिकै. स्वीकृताः विद्यन्ते । एवं संसारावस्थातो मोक्षं यावत् यद्यपि जीवस्यानन्ताः पर्यायकृताः भेदाः सञ्जायन्ते, परं प्रामुख्येन त्रय एव, ते च यथा----

(१) बहिरात्मा, (२) ग्रन्तरात्मा, (३) परमात्मा चेति । अत्र शरीरमेवात्मेति स्वीकरणात्मकेनाज्ञानेन युक्तो जीवः-बहिरात्मा । अतो ज्ञानी आत्मा स्वकं देहाद्भिन्नं ज्ञानमयञ्चावगच्छति, एवं ज्ञात्वा यः खल्वात्मध्याने लीनः, स परमात्मज्ञोऽन्तरात्मा । एवञ्च समस्तानामपि बाह्यवस्तूनां सर्वथा परित्यागे कृते सत्यन्तरात्मेव परमात्मत्वमुपलभते ।

## ग्रात्म-कर्मणो<sup>.</sup> स्वभावः

राग-द्वेषादिमनोभावरूपा आत्मना सम्बद्धाः परमाणव एव कर्मेत्युच्यन्ते ।

#### मुक्तात्मनां स्वरूपम्

जीवकर्मणोः सम्बन्धश्चानादिः । कर्मछता एवात्मनोऽनेका अवस्थाः, अथ च कर्महेतुनैव जीवस्य शरीरे स्थितिर्भवति ।

यद्यप्यात्मा कर्मवशात् शरीरस्थितस्तदपि तस्मात्सर्वथा भिन्नः, षड्दव्येषु केवलमेक एव चेतनोऽनन्तस्य ज्ञानानन्दस्यागारो भूत्वा शरीरप्रमाणश्च दर्शन-ज्ञान-गुणमुख्यः सन् मुक्तावस्थायां कर्मबन्धनशून्यत्वात् शून्यात्मकोऽपि भवति । यद्यपि सर्वेषामप्यात्मनामस्तित्वं पृथक्पृथग्विद्यते, परं गुणापेक्षया न तेषु कश्चन विशेषः, सर्वेषामप्यात्मनामनन्तज्ञानदर्शनसुखवीर्यागारात्म-कत्वात् । केवलमशुद्धावस्थायामेर्वेषामेतद्गुणानां कर्मावृत्तत्वात्परस्परं पृथक्त्वं दरीद्दयते ।

#### परमात्मनः स्वभावः

परमात्मा खलु त्रिष्वपि लोकेष्वूर्ध्व तिष्ठति । स शाश्वतज्ञान-सुखसमृद्धः, पुण्य-पापादिभिरप्यनिलिप्तः, निर्मलध्यानादेव प्राप्यः । विश्वञ्च तस्य ज्ञाने विद्यते, सर्वस्यापि ज्ञायकत्वात् । त एतेऽनेके परमात्मान. परस्परमभिन्नाः न त्विन्द्रियगम्याः, नापि केवलेन शास्त्राभ्यासेनैव ज्ञातुं शक्याः, अपितु केवल ध्यानगम्या एते ब्रह्म-परब्रह्म-शिव-शान्तेत्याद्यपरनामकाः सन्ति ।

#### म्रात्मेव परमात्मा

आत्मा खलु कर्मवशीभूत सन्, तद्धेनुत्वात् न परमात्मत्वमधिगन्तुं क्षमो भवति, पर यदैव स स्वं विजानाति, तदैव परमात्मत्वमधिगच्छति । स्वाभाविकगुणापेक्षया तु नास्त्यात्मनि परमात्मनि वा कश्चनापि भेद । यदा स कर्मबन्धनान्मुच्यते, तदा तस्यानन्दोऽसीमित. सञ्जायते । एतदेवात्मनो परमात्मत्वमुच्यते, अस्यामवस्थायामात्मन्यनेके गुणाः स्वभावत एवोत्पद्यन्ते ।

#### चित्तस्य नैर्मल्यम्

आत्मनि परमात्मत्वमधिगते सति देहादीनां समस्तानामपि परद्रव्याणां परित्यागपूर्वंकं ज्ञानावरणादिद्रव्यकर्मभिः, रागादिभावकर्मभि<sup>ः</sup>, शरीरादि नो-कर्मभिश्च रहितं निर्मल चित्तं सञ्जायते, तदा स केवलज्ञानादिगुणसयुक्तः''' चित्तस्य नैर्मेल्यं भजते ।

#### शान्तः शिवदच

नैयायिकवंशेषिकैः स्वीकृतो न जगतः कश्चित्कर्ता सर्वव्यापी, मुक्तः, शान्तः

शिवश्च भवस्यपितु यः अस्वनन्तज्ञानादिरूपं स्वभावं न कदापि परित्यजति, नापि कामक्रोधादिपरभावान् अधिगच्छति, अथ च त्रिष्वपि कालेषु त्रिलोक-स्थितान् सर्वान्नपि पदार्थान् सर्वदा नित्यं विजानाति, स शुद्धारमैव परमात्म-त्वमधिगतः ज्ञान्तः''', शिवश्चेत्युच्यते जैनदर्शनानुसारम् ।

#### निरञ्जनस्वभावः

यस्य खल्वात्मनः श्वेत-क्रुष्णादिपञ्चिविधाः वर्णाः, द्विविधो गन्धो, मधुराम्ला-दिपञ्चविधाः रसाः, भाषाभाषारूपा. (सचित्ताचित्तमिश्रिताः) शब्दाः, सप्तस्वराः, जन्ममरणे, जरा चापि न सन्ति, स एव चिदानन्दः, शुद्धस्वभावः, निरञ्जनो देव<sup>.</sup> परमात्मेति ।

अथ च-क्रोध-मद-मोहेषु, कुल्जात्याद्यष्टविधाभिमानेषु, माया-मान-कषायेषु च पुण्य-पाप-स्थान-ध्यान-हर्ष-विषाद-झुधा-तृषादिषु चैकोऽपि दोषो नास्ति, अर्थात् स्वप्रसिद्धेः महिम्नोऽपूर्ववस्तुनः संयोगस्य वियोगस्य वा इच्छारूपादि-विभागपरिणामान् परित्यज्य शुद्धात्मनोऽनुभूतिज्ञानस्वरूपनिर्विकल्पकसमाधौ य स्थितो भवति स एव निरञ्जनः<sup>११९</sup>, निर्मलः, ज्ञानदर्शनस्वभावः परमात्मा भवतीति ।

## वेदैः शास्त्रैश्चागम्यत्वम्

वेदानां शास्त्राणाञ्च शब्दरूपात्मकत्वात् नैते शब्दातीतमात्मानं परिज्ञातुं शक्नुवन्ति, यतो हि, इन्द्रियाणि मनश्च विकल्परूपाणि मूर्तिकपदार्थंज्ञान-समर्थानि, शुद्धो निरञ्जनस्वरूपात्मा तु निर्विकल्पोऽमूर्त्तंश्च वर्ततेऽतो नायं वेदै. शास्त्रैरिन्द्रियादिभिर्वोधिगन्तुं '''पार्यते, अपितु मिथ्यादर्शनाविरतिप्रमाद-कषाययोगरूपैः पञ्चविधास्तवैविरहितो निर्मलस्वभावः शुद्धात्मा शास्त्रश्रवण-जन्यशुद्धध्यानावाप्तितयैवानुभूयते इति ।

## म्रात्मनो देहस्थितावपि परमात्मत्वम्

परमात्मा खलु सकल-विकलभेदेन द्विविधस्तत्र सकलपदवाच्या अहन्तः, साकाराः, शरीरसहिताः भवन्ति । यश्चौदारिकादिपञ्चविधशरीरविरहितः सर्वोत्कृष्टः, केवलज्ञान-दर्शन-सुख-वीर्ययुक्तो निराकारः, स विकलः परमात्मा सिद्धः, स एव परमपदे लोकस्योर्घ्वभागे विराजते । याद्दशोऽयं सिद्धात्मा परमे पदे विराजते तथैवास्मिन् देहे स्थितोऽपि तत्स्वभावो''' विराजते ।

मुक्तावस्थायां यथाजातस्वभाव आत्मैव परभात्मा भवति, तथेव केवल-

#### मुक्तात्मनां स्वरूपम्

जैनदर्शन आत्म-द्रव्यविवेचनम्

तत्र ये खल्वात्मानः सर्वथा वीतरागसम्यग्दर्शनज्ञानाभ्या परिपूर्णा. मोक्षमार्ग-स्थिता., रागद्वेषादिव्यापारविप्रमुक्ता., सदाश्रुद्धचारित्राः, एतल्लक्षणाः साधु'''-परमेष्ठिनो भवन्ति । अथ च दर्शन-ज्ञान-चारित्रतपसामुद्योतनरूपञ्चतुर्विध-मुद्योगनिर्वहण-साधन-निस्तरणञ्चेति विद्वद्भिराराधनमित्युच्यते । तदिद दर्शनज्ञानादिचतुष्प्रकारकमाराधनमेव बहिरङ्गमोक्षकारण भवति, यतो ह्य तस्येव बलेनात्मनि सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि तपश्च सञ्जायन्ते । तथा चात्मन्येतेषामेव स्थितत्वात् 'आत्मैव मे शरणम्' इत्याराधनाबलाट्बाह्या-भयन्तरमोक्षमार्गेण ये वीतरागचारित्राविनाभूत स्वश्रुद्धात्मान भावयन्ति-साधयन्ति, त एव 'साधुपरमेष्ठिन्" इत्यूच्यन्ते ।

ज्ञानादिप्रकटस्वभावस्वरूपकार्यः, उपाधिरहितः, भावद्रव्यकर्मनोकर्मरूपमलै-विरहितः, केवल्ज्ञानाद्यनन्तगुणरूपः, परब्रह्म, शुद्धस्वरूप आत्मास्मिन् देहेऽ-वतिष्ठति । एवमनुपचरितास*द्*भूतव्यवहारनयापेक्षया स्वतोऽभिन्ने चेतने देहे यः स्थितः, शुद्धनयापेक्षया तु य<sup>.</sup> स्वात्मस्वभावे एव स्थितः, स शुद्धः परमा-

त्मैवास्ति, नान्यः कश्चिदिति" । तदेतन्न तु देहवदशुचि , नापि मूर्तिको वास्त्यपितु पवित्रतमोऽमूर्तिकश्चैव, यतो हि, देहस्तु तावदादियुक्तोऽन्तयुक्तश्च, आत्मात्वनाद्यनन्तः, लोकालोक-प्रकाशकस्तथा च देहस्य जडत्वेऽपि एवम्भूते शरीरे यो देहमस्पृशन् सर्वशुचि-मयस्तिष्ठति, स एव शुद्धनिश्चयनयेन परमात्मेत्युच्यते ।

#### मुक्तात्मनां स्वरूपम

एव रागादिविकलरूपोपाधिना रहितस्य परमात्मरूपस्य भावनयोत्पन्नस्य सदानन्दस्वरूपैकलक्षणस्य सुखामृतरसास्वादतृप्तिरूपस्य निश्चयघ्यानस्य परम्पराया कारणभूतेन शुभोपयोगलक्षणव्यवहारध्यानेन घ्येयभूता पञ्चपर-मेष्ठिन. सञ्जायन्ते । ते च यथा---

- (१) साधन. (Saints) ।
- (२) उपाध्याया (Preceptors)।
- (३) आचार्या<sup>.</sup> (Heads of the Order of Saints)।
- (४) सिदाः (Perfect or Liberated Souls) ।
- (१) अर्हन्तण्चेति (Worshipfull Lords)।

## साधुस्वरूपम् (Saints)

#### उवाच्यायाः (Preceptors)

किञ्च-स्वशुद्धात्मन्युत्तमोऽभ्यासः निरुचयस्वाध्यायः । तस्य निश्चय-स्वाध्यायस्वरूपधारकस्य निरुचयध्यानस्य परम्परया कारणभूताना भेदाभेद-रूपरत्नत्रयाणां, जिनकथितपदार्थानाञ्चोपदेशकाः, सर्वविधेच्छाविरहिताः, अतएव निःकाङ्क्षभावसहिता 'उपाध्यायाः'''' भवन्ति ।

अर्थात्—ये खलु बाह् याभ्यन्तररूपरत्नत्रयाणामनुष्ठानेन युक्ता<sup>,</sup>, जीवाजीवा-दिषड्द्रव्येषु, पञ्चास्तिकायेषु, सप्ततत्त्वेषु, नवपदार्थेषु च क्रमशः स्वशुद्ध-मात्मद्रव्यम्, स्वशुद्धो जीवास्तिकायः, स्वशुद्धमात्मतत्त्वम, स्वशुद्धः आत्म-पदार्थ एवोपादेयः, अन्ये सर्वेऽपि त्याज्याः इति, तथा च उत्तम-क्षमा-मार्दवा-दिदशधर्माणां पालनार्थं नित्यमेवोपदिशन्ति, ते उपाध्यायाः स्वाघ्यायप्रवचन-परायणा<sup>,</sup>, पञ्चेन्द्रियविषयाणा विजेतृषु स्वशुद्धात्मनि यत्नपरायणेषु यतिवरेषु प्रधानरूपाः<sup>१९</sup> भवन्ति ।

ग्राचार्याः (Heads of the Order of Saints)

निरुपाधेः शुद्धात्मनो भावनानुभूत्योर्यः साक्षात्कारस्तद्द्याप्तेर्धारको यः निश्च-यनयापेक्ष पञ्चविधाचारस्तद्युक्ताः, पञ्चेन्द्रियदलनाः, गुणगम्भीरा आचार्यपरमेष्ठिनः<sup>९९</sup> । तत्पञ्चविधमाचरणं तु यथा—

#### दर्शनाचारः

'निश्चयनयविषयभूत', शुद्धसमयसारपदवाच्यः, भाव-द्रव्यनोकर्मादिपरप-पदार्थेभ्यो भिन्नः, परमचैतन्यविलासलक्षणो यः शुद्धात्मा स एवोपादेयः' एतादृशी रुचिरेव सम्यग्दर्शनम्, तस्मिन् यदाचरणपरिणमनं, तदेव 'निश्चय-दर्शनाचार' इति ।

#### ज्ञानाचारः

एतस्यैव शुद्धात्मनोपाधिरहितेन स्वसंवेदनरूपेण भेदज्ञानेन मिथ्यात्वरागादि-परभावेभ्यः पृथक्परिज्ञानं, तदेव सम्यग्ज्ञानमिति, तस्मिन् यदाचरणं तदेव 'निश्चयज्ञानाचार' इति ।

#### चारित्राचारः

एतस्मिन्नेव शुद्धात्मनि रागद्वेषादिविकल्परूपोपाधिरहितस्य स्वाभाविक-

#### मुक्तात्मनां स्वरूपम्

२४४

सुखस्यास्वादनेन निश्चलचित्तवृत्तिर्वीतरागचारित्रम्, तत्राचरणमेव 'चारित्राचारः' इति ।

#### तपदचरणाचारः

सम्रस्तेष्वपि परद्रव्येष्विच्छायाः निरोधेन, अथ चानशनावमौदार्यादिद्वादश-विधतपश्चरणरूपेण बहिरङ्गसहकारिकाररोन स्वस्वरूपे प्रतपनं, विजयनं निश्चयतपश्चरणमित्युच्यते, तत्राचरणं यत्तदेव 'निश्चयतपश्चरणाचारः' इति ।

#### वीर्याचारः

एतेषां दर्शन-ज्ञान-चारित्र-तपक्ष्चरणाचाराणां रक्षणाथ स्वशक्तेरनवगूहनं 'निश्चयवीर्याचार'' इति । एतेषा पञ्चविधानामप्युपदेशकत्वेनेतेषु पञ्च-विधेष्वप्याचारेषु स्व परञ्चानुष्ठानेन सम्बन्धयति यः स 'आचार्यपरमेष्ठि'-पदभाग्भवति'' ।

सिद्धाः (Perfect or Liberated Souls)

येषामध्टविधकर्मणा बन्धो विनष्ट:, ततरुच तत्सम्बन्धिनोऽष्टमहागुणाः समुत्पन्नास्ते नित्यमेव लोकाग्रस्थितिश्नीलाः परमात्मानः 'सिद्धाः,'" इत्युच्यन्ते । अर्थात् णुभाशुभकायवाङ्मन क्रियाद्वैतकर्मकाण्डस्य विनाशनक्षमेण, स्वशुद्धा-त्मस्वरूपभावनयोत्पन्नरागादिविकल्परहितेन, परमानन्दैकलक्षरोन, सुमनो-हारिणानन्दनिःस्यन्दिना, क्रियारहिताद्वैतपदवाच्येन, परमज्ञानकाण्डेन विनष्टाः ज्ञानावरणाद्यष्टिकर्मरूपपञ्चदेहाः यस्य स ज्ञानकाण्डभावनाया परिणाम-रूपेण, सकल-निर्मलकेवलज्ञान-दर्शनद्वयेन लोकालोकगताना, गतागताना-गतकालेषु स्थिताना समस्तानामपि पदार्थानां सम्बन्धिनोः सामान्य-विशेष-योरेकसमय एव दर्शक-ज्ञायकत्वात् लोकालोकयोर्द्रष्टा ज्ञाता च भवति ।

स पुन निश्चयनयापेक्षया इन्द्रियागोचरपरमज्ञानोच्छलननिर्भरशुद्धस्वभाव-धारऐनाकाररहितोऽपि व्यवहारेण भूतपूर्वनयापेक्षयान्तिमश्वरीरात्किञ्चि-न्यूनाकारधारक सन् सिक्थगत('मोम' गत)भूषागर्भाकारवच्छायाप्रति-बिम्बवद्वा पुरुषाकारस्तिष्ठति ।

एतल्लक्षणयुक्त स आत्मा 'अञ्ज्जनसिद्धः' 'पाटुकासिद्धः' 'गुटिकासिद्धः' 'खङ्ग-सिद्धः' 'मायासिद्ध'ञ्चेत्यादिल्जैकिकसिद्धेभ्यो भिन्नलक्षणः, केवलज्ञानाद्यनन्त-

जैनदर्शन आत्म-द्रव्यविवेचनय्

२४६

गुणाभिव्यक्तलक्षणः 'सिद्धपरमेष्ठी'त्युच्यते, स च लोकशिखरस्थः काथ-बाङ्मनस्त्रिगुप्तिरूपं यद्रूपातीतं ध्यानं तेन घ्येयो भवतीति<sup>।भ</sup> ।

#### सहन्तः (Worshipfull Lords)

यो निक्रचयरत्नत्रयात्मकेन शुद्धोपयोगरूपेण ध्यानेन घातिचतुष्टयप्रमुखस्य मोहनीयस्य प्राग्विनाशात्तदनन्तरञ्च<sup>१भ</sup> ज्ञानावरण-दर्शनावरणान्तरायघाति-त्रिकस्य विनाशकत्वाच्च घातिचतुष्टयप्रणष्टकर्मः, ततश्चानन्त-ज्ञान-दर्शन-सुख-वीर्याप्तानन्तचतुष्टयत्वात् सहजशुद्धाविनाशिज्ञान-दर्शन-सुख-वीर्यः, निश्चयेन शरीरविरहितोऽपि व्यवहारापेक्षया सप्तघातुभी रहितस्य सहस्रसूर्य-समप्रभस्य पर्रमोदारिकशरीरस्य धारणात् शुभदेहो विराजतेऽर्हन्तित्युच्यते ।

एवञ्च क्षुधा-तृष्णा-भयद्वेषाद्यष्टादश्वदोषाभावात् शुढः, निरञ्जनः, आप्त आत्मा ज्ञानावरणीय-दर्शनावरणीयान्तरायकर्मणां विनाशात्, इन्द्रादिदेवै-विरचितां, गर्भावतारजन्माभिथेकादिपञ्चविधमहाकल्याणरूपां पूजामर्हति, अतएव 'अर्हन्' इत्युच्यते इति ।

#### सन्दर्भोरुलेखाः

```
१. स्थासू-२१४७॥ २. तसू (ससि॰)-११४॥ ३. उसू-२९१७१-७३॥
                                            ४ दर्वंसू-४।१४-२४ ॥
४. उसू २८१२-३,४,१४,२९,३०,३४ ॥
 ६. स्थासू-३।३।१६० ॥ ७. दश्रू-४।१-३,४।११,१६ ॥ ८. तसंप-(पृ० १०४) ।
                 १०. तवा-२। ।१ ॥
                                           ११. तसू-१।२ ॥
 ह. उसू-२८।१० ॥
१२. वृद्रस (टीका)-४३॥ १३. तसू-१।३ ॥
१४. बन्धो व्याख्यातः, पञ्चमेऽध्याये ॥
१५. यस्य बन्धस्य फलमवश्यमेव भोक्तव्य, तन्निकाचनम् ॥
१६. द्रव्यक्षेत्रादिनिमित्तैः कर्मणां या फलदानशक्तिः स उदयः ॥
१७. फलदानानन्तरमात्मनः कर्मणां च सम्बन्धविच्छेदो निर्जरा ॥
१८. ताधिभा-१।३॥
                                             १६. गोसाजी-६४१ ॥
२०. तसा (असू०)-'भेदःसाक्षादसाक्षाच्च' ॥
                                             २१. तवा-१।२।२६ ॥
२२. ताधिभा-१।२ ॥
                                             २४. गोसाजी-३००॥
                      २३. तवा-१।१।२ ॥
२४. गोसाजी-२९९॥ २६. तवा-१।९।१॥
                                            २७. तवा-१।६।२॥]
२८. प्ररप्र-१४।२२४।। २६. तवा-१।१४।१ ॥
                                            ३०. गोसाजी-३०६॥
३१. गोसाजी-३०८ ॥ ३२. तवा-१।१४।८ ॥
                                            ३३. गोसाजी-३०७॥
```

सम्बर्भोल्सेखाः

| ३४.         | पञ्चा ।          | રૂષ્ટ.     | क-गोसाजी-३०७ ॥   | ख-तवा-१४।२ ॥            |
|-------------|------------------|------------|------------------|-------------------------|
| રૂદ્દ.      | विवभा-१=१-१=२ ॥  | રૂછ.       | गोसाजी-३०१ ॥     |                         |
| ३ =.        | गोसाजी-३०९ ॥     | ₹€.        | गोसाजी-३११-३१४   | ॥ ४०. गोसाजी-३१०॥       |
|             | तवा-१।१४।१३ ॥    | Υ₹.        | क-तवा-१।१६।१,६   | ॥ ख-गोसाजी-३११॥         |
| ¥3.         | क-तवा-१।१६।१६ ॥  |            | ख-गोसाजी-३१२ ।   | । ४४. गोसाजी-३१४ ॥      |
| 82.         | ताधिभा-१।१६ ॥    | ४६.        | गांसाजी-३१४ ।)   | ४७. तसू-१।२० ।।         |
| 85.         | तवा-१।२०१२॥      |            |                  | ॥ ४०. प्ररप्र-१४।२२४ ॥  |
| <b>٤</b> १. | तवा-१।१२।१ ॥     |            | गोसाजी-३७० ॥     | ४३. तसू-१।२१ ॥          |
| ¥¥.         | तवा-१।२१।१,२ ॥   |            | गोसाजी-३७२ ।।    | <b>४६. गोसाजी-३७२</b> ॥ |
| ૪૭.         | गोसाजी-३७१ ॥     | ደፍ.        | गोसाजी-३७१,३७४   | ॥ ४६. तवा-१।२३।१ ॥      |
| ξ٥.         | गोसाजी-४३८ ॥     | <b>٤१.</b> | गोसाजी-४३९ ॥     | ६२. गोसाजी-४४० ॥        |
| ६३.         | तवा-१।२५।१ ।।    |            | तवा-१।२४।१॥      | ६५. तवा-१।२४।१ ॥        |
| <b>६६</b> . | तवा-१।२४।१ ॥     | ૬७.        | गांसाजी-४४७-४४६  | ॥ ६=. गोसाजी-४६० ॥      |
| <b>ξ</b> ε. | गोसाजी-४६० ॥     | 90.        | ताधिभा-१।२७ ।।   | ७१. तवा-१।२६।४ ॥        |
| હર.         | ताधिभा-१।२व ।।   | ⊌રૅ.       | तवा-१।२७।१,४ ॥   | ७४. ताधिमा-१।२६ ॥       |
| ૭૪.         | गोसाजी-४६० ॥     | ૭૬.        | प्ररप्र-१४।२२६ ॥ | ७७. तसू-१।३० ॥          |
| 95.         | तवा-१।१।३ ॥      | 98.        | जैद-पृ० २४१ ।    | ५०. ताधिभा-९।१५ ॥       |
| ς१.         | प्ररप्र-१४।२२५ ॥ | <b>۶</b> . | गोसाजी-४७० ॥     | =३. गोसाजी-४७१ ॥        |
| ፍሄ.         | गोसाजी-४७२-७३ ।  | । ५५.      | गोसाजी-४७४ ॥     | =६. तवा-हा१=18,१० ॥     |
| ۳۵.         | तवा-हा१=।११,१२।  | 55,        | गोसाजी-४७४ ॥     | < ह तवा-                |
| ٤٥.         | तसू-६⊦१ ।।       | € १.       | तवा-हा४।२ ॥      | १२. ताधिमा-१४ ॥         |
| €3.         | तसू-६१४ ॥        | ٤४.        | तवा-६।४।३ ॥      | ६४. तवा-हारार ॥         |
| ٤٤.         | तवा-हाराइ ॥      | ٤७.        | तवा-हारा७ ॥      | १८. तवा-१।४१८ ॥         |
| .33         | ताधिभा-६।१४ ।।   | 800.       | तवा-हाहा१०,११,१  | ३,१४,१७,१९,२४ ॥         |
| 808.        | गोसाजी-४६४ ॥     | १०२.       | तवा-हाहा१४ ॥     | १०३. तसू-१०।२ ॥         |
| 208.        | तवा-१०।२।३ ॥     | १०५.       | तवा-१०।२।४ ॥     | १०६. तवा-पृष्ठ-६४१॥     |
| १০৩.        | तसू-१०।१ ॥       | 805.       | षस-का० ४६ ॥      | १०६. तसू-२ा० ॥          |
| ११०.        | षत्र-१२ ॥        | १११.       | पत्र-१= ॥        | ११२. पत्र-१६-२१ ॥       |
| ११३         | पत्र-२३ ॥        | ११४.       | पप्र-२४ ॥        | ११४. पत्र-२६ ॥          |
| ११६.        | निसा-७४ ॥        | ११७.       | वृद्रस-१४ ।      | ११८. तिसा-७४ ॥          |
| 399         | वृद्रस-४३ ॥      | १२०.       | निसा-७३ ।        | १२१. वृद्रस-४२ ॥        |
| १२२         | निसा-७२ ॥        | १२३        | वृद्रस-४१ ॥      | १२४. निसा-७१ ॥          |
|             |                  |            |                  |                         |

जैनदर्शन आत्म-द्रव्यविवेधनम्

# समीक्षणमुपसंहारश्च

सप्तमोऽध्यायः

## जैनेतरदर्शनहब्ट्याऽऽत्मद्रव्यस्य समालोचनात्मकं विवेचनस्

भारतीयदर्शनानां यत् स्वरूपम् सम्प्रति संस्कृतवाङ्मये दरीद्ध्यते, तस्य मूला-धारात्मक आत्मैवास्ति । जगद्दावानलेन दग्धो जीवो दुःखनिवृत्तेरेकमात्रं साधनम् 'आत्मसाक्षात्कार' एवेति यदा विज्ञानाति श्रुणोति वा ततः प्रभृति स आत्मान्वेषरो प्रवर्तते । अनयैव प्रेरणया यावद्भिर्महर्षिभिराचार्यैर्वा ये ये प्रयत्नास्तदन्वेषणे विहितास्तेषां परिणामरूपेण याद्दशः साक्षात्कारस्तै.-रात्मनोऽधिगतस्तस्य विक्ष्लेषणं स्वर्स्वसिद्धान्तेषु विहितमिति प्रथमाध्याये एवोक्तम् । तेषा तत्तत्सिद्धानामध्ययनेनेदं परिज्ञायते, यदात्मनो विभिन्न-स्वरूपाणामेव पृथक्पृथक् साक्षात्कारो येन मर्हाषणा येनोपायेनाधिगतः, तयोरेव तत्तद्दर्शनेषु विग्ल्रेषणात्मकत्वादेकस्यैवात्मद्रव्यस्य जन्मनः समारभ्य मरणं यावद् विभिन्नरूपाणां जन्मान्तराणां, मृत्योरनन्तरं भाविन सर्वकर्म-विप्रमोक्षरूपस्य मोक्षस्य च भिन्न-भिन्नरूपेण विवेचनं विद्यते ।

जैनाचार्यास्तु प्रत्येकमपि द्रव्यमनन्तधर्मात्मकमेवामनन्त्यतस्तैस्तैराचार्येः कृतस्य यस्य कस्याप्यात्यधर्मस्य साक्षात्कारात्मकस्य विश्लेषणस्य च न हेयत्वं स्वीकुर्वन्त्यपितु तेषा सर्वाण्यपि स्वरूपाण्यात्मधर्मत्वेन स्वीकृत्य पृथग् विवेच-नात्मकस्य कस्यचिदेकस्य सिद्धान्तस्यात्मनो धर्मेकविवेचकत्वादप्रामाण्यमभि-दधति, यतो हि, नात्मनि केवलं स एव धर्मो विद्यतेऽपितु तेऽपि धर्मास्तस्मिन् सततं विद्यन्ते, येषामन्यैरपि आचार्येरेकान्तेन विश्लेषणं कृतम् । एवं विभिन्नदर्शनेषु विश्लेषितानामात्मसिद्धान्तानां कीदृशं साम्यं, कृत्व विश्वेषः इत्येवात्र विवेज्यते ।

## चार्वाकदर्शनापेक्षायात्मविवेचनम्

भारतीयदर्शनेषु चार्वाक-जैन-बौद्धानां नास्तिकत्वं सर्वेः स्वीक्रियते, किन्तु याथार्थ्येन कानि दर्शनानि नास्तिकपदयोग्यानि, इति प्रथमेऽघ्याये एवास्तिक-नास्तिकविवेचने स्पष्टं जातम् । तदनुसृत्य प्रथमं चार्वाकानुसारमत्रात्मनो विष्टेषणं क्रियते । जीवस्य शुद्ध-बुद्ध-सर्वानन्दस्वरूपात्मकत्वाज्जगति स्थितस्यापि स्ववास्तविक-स्त्ररूपाधिगमनाय यत्क्रियाशीलत्वं तद्दुःखनिवृत्यर्थमेवोपजायते । आत्म-दर्शनाच्च दुःखनिवृत्तिर्भवतीति सर्वे स्वीकृतमेव । अत एव सर्वेरात्मा-न्वेषणं तद्दर्शनार्थ साधनान्वेषणञ्च क्रियते । अत्र चार्वाकसम्प्रदायेऽनेके सिद्धान्ता आत्मविषयका विद्यन्ते, तेषु निम्नलिखिताः प्रमुखाः ।

## भूतचंतन्यवादः

प्राणिना पृथक्पृथग्बुद्ध्यात्मकत्वात्, यथा कस्यचित् मिष्टभक्षणेन, कस्य-चिच्चाम्लभक्षणेनापरस्य च तिक्तरसेनानन्दानुभवस्तथैव यस्य येन दुःख-निवृत्तिर्जायते 'तदेवात्मे'ति तस्य स्वीकरण स्वाभाविकम् । अत्र चार्वाकाणा-मिदम्मतम्— शरीरे यच्चैतन्य तत्खलु भूतानां संस्थानाद्यटच्छेयैवोत्पद्यते, न केनचिद्विशिष्टेन हेतुनेति । यथा खलु द्वयोश्चतुर्ण्णां वा पदार्थाना सम्मेलनात् प्रत्येक प्रति मादकशक्त्यभावेऽपि, सम्मिश्रणे सति मादकशक्तिरुत्पद्यते तथैव भूतानामपि (पृथिप्यप्तेजोवायूनामपि) सम्मिश्रणे, प्रत्येक प्रति चैतन्यस्या-भावेऽपि यद्च्छ्या चैतन्यमुत्पद्यते । यथा हि—वृष्टौ मण्डूकादय. कीटपतः झा-दयश्च स्वत एव भूतेभ्य समुत्पद्यन्ते, तथैव मनुष्यादिजीवेष्वपि चैतन्यमना-यासमेवोत्पद्यते ।

एतन्मतानुसारमात्मैक. स्वतन्त्र , प्रियतम.. चैतन्ययुक्त , कर्मणा कर्त्ता चेत्यादि-गुणविशिष्ट: प्रत्यक्षगम्यश्चास्ति, यतश्चाय भूताना सम्मिश्रणादुत्पद्यते ।

## देहात्मवाद

लोके इरयते यदग्निना गृहे दग्धे सति तत्र पुत्र-भार्यादीन्नपि परित्यज्य स्वकमेव तस्मादपसारयन्ति जनाः । अनेन ज्ञायते यत्पुत्रादिभ्योऽप्यधिक देह. प्रियः, तदेवोक्तम्—'आत्मनस्तु कामाय सर्व प्रिय भवति' इत्यादि । चैतन्यं, सर्वा. क्रियाश्चापि देह एव सन्ति, अतएव चार्वाकसिद्धान्ते स्वीकृतम् 'चैतन्यविशिष्टः काय पुरुष '। एतदनुसारं शरी रस्य मृते सति न तु चैतन्यं, नापि क्रियास्त-त्रावशिष्यन्ते, एतदेवावलोक्यते तैत्तिरीयोपनिषदि—'स वा एष अन्नरसमय पुरुष ''। 'स्थूलोऽहम्' 'कृश्गोऽहम्' 'कृष्णोऽहम्' इत्याद्यनुभवैत्त्चापि देह एवात्मेति' निश्चीयते, अयमेव 'देहात्मवादः' इत्युच्यते ।

#### म्रात्ममनोवादः

केचन च चार्वाकाचार्या इत्थमभिदधति-यत् शरीरस्य सर्वाण्यपि कार्याणि

मनसः परायत्तानि । मनसोऽनवस्थानात् शरीरं न कार्यकरणक्षमं भवति, मनस्तु स्वतन्त्रं ज्ञानदञ्चास्ति । अतो मनस एवात्मरूपेण स्वीकरणं 'आत्म-मनोवादः' इत्यभिधीयते । उपनिषद्यप्येतदेवोक्तम्—'अन्योऽन्तर आत्मा मनोमयः'' ।

## इन्द्रियात्मवादः

शरीरं त्विन्द्रियाधानम्, इन्द्रियाण्येव सर्वकार्यकर्तृंणि, यथा च श्रुतावपि प्रतिपादितम्—'ते ह प्राणाः' पितरं प्रेत्य ऊच्रु.' इति । अथ 'चान्धोऽहम् 'बधिरोऽहम्' इत्याद्यनुभवोऽपि जायते । एषु सर्वत्र 'अहम्' इतिपदमात्मार्थ-मेवाभिदधाति । एवमिन्द्रियाण्येवात्मेति चार्वाकेष्वेकतरसम्प्रदायेन स्वीक्वतम् । किञ्चात्रापि—एकेन्द्रियात्मवादो मिलितेन्द्रियात्मवादश्चेति द्वैविध्यमव-लोक्यते । तत्रैकस्मिन् देहे एकमेवेन्द्रियमात्मेति स्वीकरणमेकेन्द्रियात्मवादोऽथ चेन्द्रियाणां समूह एवात्मेति मिलितेन्द्रियात्मवाद' इत्युच्यते ।

#### प्राणात्मवादः

देहे खल्विन्द्रियाणां प्राणाधीनत्वं, प्राणानाञ्च प्राधान्यमस्ति । प्राणवायौ निःमृते सति शरीरमिन्द्रियाण्यपि च म्रियन्ते । प्राणाना स्थितौ तु शरीरमपि जीवति, इन्द्रियाण्यपि च कार्य कुर्वन्ति । तथा च बुभुक्षा-पिपासादीना प्राण-धर्मत्वादेव 'बुभुक्षितोऽहं' 'पिपासितोऽहम्' इत्यादिव्यवहारो जायते । अतएव कैश्चिदाचार्येः 'प्राणा एवात्मा' इत्युक्तम् । अयमपि प्राणात्मवाद उपनिषदा सर्माथतोऽनेन वाक्येन-'अन्योऽन्तर' आत्मा प्राणमय.' ।

## पुत्र एवात्मा

अन्ये चेत्थमभिदधति — यत् 'पुत्र एवात्मा'इति । यतो हि, पुत्रसुखात् पिता सुखी भवति, दु.खाच्च दु खी भवति, पुत्रस्य च मृते सति तद्विरहजन्यशोकात् सोऽपि म्रियते, जगति यत्र कुत्रचित् साक्षात्ररिलक्ष्यतेऽपि । अतएव 'पुत्र एवात्मा' इत्यस्य पुष्टि. कौषीतक्युपनिषत्कृता विहितानेन वाक्येन—'आत्मा वै जायते पुत्र.''।

## म्रर्थ एवात्मा

केचन चात्र 'ल्रौकिकोऽर्थं एवात्मे'ति स्वीकुर्वन्ति । तेषां कृतेऽर्थ एव प्रियतमः, यतो हि, अर्थस्य विनाशे सति तेऽपि शोकग्रस्ता भूत्वा म्रियन्ते । जीवा अपि अर्थस्य सद्भावे सुखिनोऽभावे तु दु.खिनः सञ्जायन्ते । यस्य च पार्श्वेऽर्थो विद्यते, स एव स्वतन्त्रः, महान्, सर्वकार्यकरणक्षमः ज्ञानी चेत्युच्यते । अस्मात्कारणात् 'अर्थ एवात्मा'' इति स्वीकृतम् ।

चार्वाकाणामेतेष्वात्मसिद्धान्तेषु सर्वत्र व भूतानां प्राधान्यादयं सिद्धान्तः 'भौतिकवादः' इत्येवोच्यते । नैते भूतेभ्योऽपि परं किञ्चिद्विमर्शयितुं क्षमाः । भौतिकवादित्वादेतैराकाण्ञ-प्राण-मनसामपि पदार्थत्वं स्वीकृतम् । प्राणा-स्तावत् जलीयपदार्थाः, मनक्ष्चान्नमयोऽस्मात्कारणात् एतयोरपि भौतिकत्वं छान्दोग्योपनिषदि सुम्पष्टमभिहितम्---

'ग्रन्नमझितं त्रेधा विधीयते । तस्य यः स्थविष्ठो धातुस्तत्पुरीषं भवति, यो मध्यस्तन्मांसं, योऽणिष्ठस्तन्मनः' ॥ 'ग्रापः पीतास्त्रेधा विधीयन्ते । तासां यः स्थविष्ठो धातुस्तन्मूत्रं, यो मध्यमस्तल्लोहितं, योऽग्रिष्ठः स प्राणः' ॥

#### बौद्धदर्शनीयात्मविचाराः

भगवन्तं बुद्धं यदा तत्त्वज्ञानमभूत्तदाऽऽत्मसाक्षात्कारोऽपि सञ्जातः । परन्त्वा-त्मसाक्षात्कारो जीवस्य परम लक्ष्यमिति जानन्नपि तैरात्मनो विषये न किञ्चिदप्युक्तम् । यतो ह्यत्र तेषामियं धारणासीत्, यत् कर्त्तव्यनिष्ठानामु-पासनेन तपसा चान्त करणशुद्धिजन्यमात्मज्ञान स्वत एव भविष्यति । अतएव तै कर्मसम्बन्ध्युपदेशं प्रागेव प्रदत्तम् । आत्मनो विषये च 'आत्मा शरीरा-द्भिन्नोऽभिन्नो वा ? मूर्तोऽमूर्त्तो वा ? मरणानन्तरमप्यय तिष्ठति न वा' ? इत्यादिप्रश्नानामुत्तरे मौनमेव स्वीक्ठतम् । अतो बौद्धदर्शने आत्मविषयक-चर्चाणामभाव एव प्रायशोऽवलोक्ष्यते ।

किञ्चात्र यद्रूप-वेदना-सज्ञा-संस्कार-विज्ञानपञ्चकस्य सघात(सयोग)रूपत्वे-नात्मनः स्वीकृतिरवलोक्यते । तद्विषये रोजडेविड्स''महोदयैरभिहितम्---यन्नैतेषा संयोगाद् ऋते जीवात्मा तिष्ठति, सय गश्च क्रियमाणाद् ऋतेऽ-सम्भव, क्रियमाणञ्चैकस्मान् भिन्नक्रियमाणाद् ऋतेऽसम्भवम्, विभागं विना चेद भिन्नं क्रियमाणमप्यसम्भवम्, अतोऽयमस्त्येकस्तिरोभावो यः खलु पूर्वं पश्चाद्वा कस्मिश्चित्काले पूर्तिं गमिष्यत्येवेति' । एवमियमेका शाश्वताऽ-विच्छिन्ना च प्रक्रियैव, यस्या नाम रूपञ्च किञ्चिदपि स्थायि'' न विद्यते ।

अस्यात्मनो विषये प्रकृतेरनात्मविषये च वच्चगोत्तभिक्षुभिर्यंदा बुद्धैः पृष्टं तदा तैर्मौनमेव धृतम् । ततक्वास्य मौनस्य, प्रक्तानामुत्तरस्य च विषये यदाऽऽ- पश्वात् ब्रह्मणो देवोत्पत्तिरूपेण ब्रह्मतत्त्वस्य व्यापकं रूपमवलोक्यते । अत्र च 'आत्मा' 'ब्रह्म' चेत्युभावपि पृथवपृथगेवाभिहिते । ब्रह्मणो देवानामुल्पाद-कत्वेऽपि तेभ्योऽभिन्नत्वम्, आत्मनश्च देवेभ्यः पृथक्त्वं स्वीकृतम् ।

एवं ब्राह्मणारण्यकग्रन्थेषु देवोत्पत्तिहेतुभूतब्रह्मस्वरूपातिरिक्तमेवात्मस्वरूपं जनै. स्वीकृतम् स्वस्वबुद्ध्या । तथाहि — शतपथब्राह्मणे तु शरीरस्य मघ्यम-भागमेवात्मत्वेनाभिहितम्''। पुनश्च त्वक्-शोणित-मांसाऽस्थिभ्य आत्मशब्दस्य' प्रयोगो विहित. । पश्चाच्च मन.बुद्घ्यहङ्कारचित्तेभ्योऽपि एष शब्दः'' प्रयुक्तः । तथा च जाग्रत्-स्वप्न-सुषुप्ति-तुरीयावस्थाभ्योऽप्यात्मशब्दप्रयोगो'' इक्ष्यते । तत्तश्चाकाशादभिग्न स्वीकृत्यात्मन पृथक्सत्ता'' इष्टिगोचरीभवति ।

आरण्यकग्रन्थेपूक्तात्मस्वरूपातिरिक्तं प्राणैरभिन्नमात्मस्वरूप' 'विज्ञानमयः' 'आनन्दमय' श्वेति स्वीकृतम्, अन्ते चैतस्यैव स्वरूपस्य परिचयः प्रदत्तः" । एतरेयब्राह्मणेऽस्यात्मन. स्वरूपं 'द्यावापृथिव्योर्मध्यर्वात्तन आकाशादभिन्न-मुक्तम्', यदा हि, एतरेयारण्यके आत्मन एव लोकमृष्टिरभिहिता, तथा चैतस्य निरुपाधि-सोपाधिस्वरूपाणा वर्णनं प्रस्तूय चित्स्वरूपेण पुरुषेण ब्रह्मणा' वैवयं स्वीकृतम् । अन्यत्रापि च सुस्पष्टमभिहितम्, यत् शुद्धचेतन्यव्यतिरिक्तो न कश्चनाप्यन्य. पदार्थो जगति विद्यते, देवाः, जङ्गमा. स्थावरा वा जीवाः, यत्किञ्चिद्वा जगति विद्यते, तत्सर्वमप्यात्मेव, एतस्मादेव सर्वेषां सृष्टिः स्थितेर्लयश्चात्र व'' । एवमात्मनो स्थूलतमात्परिच्छिन्स्वरूपात्समारभ्य सर्वव्यापकसूक्ष्मतमस्वरूपस्य वर्णनमारण्यकेषु प्राप्यते ।

#### उपनिषत्स्वात्मा

उपनिषदां प्रमुख प्रतिपाद्यमात्मैवास्ति । सहितात. समारभ्यारण्यकं यावत् यद्ब्रह्मात्मनः पृथक् प्रतिपादितम् विद्यते, तदेवात्र तदभिन्नं" स्वीकृतम् । तथा चानयोरैक्यं स्वीकृत्य नात्मातिरिक्तः कश्चनापि सत्पदार्थ---जगति स्वीकृत. । अर्थाद् इष्टृद्ध्ययोश्चाभेदत्वादात्मनः सर्वव्यापित्वम् सम्पन्नम्, अतएव बृहदारण्यकोपनिषद्युक्तम् <sup>भ</sup>---

#### 'स वा ग्रयमात्मा ब्रह्मविज्ञानमयो मनोमयः प्राणमयइचक्षुर्मयः श्रोत्रमयः पृथिवीमयः ग्रापोमयः— धर्ममयोऽधर्ममयः सर्वमयः' इत्यादि ।

अयमेवात्मा ब्रह्म ति वा प्राणापान-व्यानोदानवायुरूपेणास्मत्-शरीरं रक्षति, अयमेवात्मा बुभुक्षा-पिपासा-शोक-मोह-जरामरणेभ्योऽस्मानुद्धारयति । अस्यैव ज्ञानात् सुतार्थस्वर्गीदिप्राप्त्यभिलाषतो विरंक्तो भूत्वा जीवः संम्यस्तो'' भवति । अभ चायमेवात्माखण्डत्वात् पूर्णत्वाच्च सदसतो , दीर्घलघ्वोः, दूरान्तिकयोश्चेत्यादिपरस्परविरुद्धधर्माणामाधारः, अतएव विभिन्नैर्दार्शनिकै-विविधापेक्षयाऽनेकविधमस्य विवेचन कृतम् ।

अस्य ब्रह्मणो ज्ञानं प्रथमं क्षत्रियेष्वेवासीत्, तत एव विप्रैरधिगतमिति बृहदा-रण्यकोपनिषदि प्रतीयते । अतएवाग्रेऽभिहितम्---'यद्य कोऽपि स्वीयेन तपसा ब्रह्माधिगन्तु पार्यते । यतो हि, न त्वयमात्मा वेदाध्ययनेन, नापि च बुद्ध्या श्रुतेन वा प्राप्यतेऽपितु यमात्मानमात्मा वृणुते, तेनैवात्मना स्वमात्मान-मधिगच्छति'<sup>१</sup>° । एतदेव कठोपनिषद्यभिहितम्---

#### 'नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन। यमेवैष वृणुते तेन लम्यस्तस्यैष ग्रात्मा विवृणुते तनू स्वाम्'''।।

#### जीवात्मनः स्वरूपम्

मर्त्यामर्त्य, स्थिरमस्थिर वा स्वरूपं ब्रह्म परमात्मा वा अविद्यया संक्लिष्टः सन् जीवात्मेत्युच्यते''। पूर्वजन्मनः कर्मानुस्मरञ्च सुखदु.खोपभोगात् जगति जन्ममरणयुक्तो भूत्वाऽत्रागमनात्पूर्वमेव स्वीय भोग्यं सर्वाङ्मपूर्ण स्थूलं शरीरं गृत्लाति । ततःश्चेह-परलोकयोर्भ्रं मणं विधास्यन् स्वप्नेष्वपि द्वयोरपि लोकयो-रेककालमेव ज्ञानमाप्नोत्ययम्, तथा च तस्मात् सुखदु.खमप्यनुभवति ।

#### जन्मान्तरव्यवस्था

यथा खलु स्थूल्शारीरशक्तेह्रसि सति, जाग्रदवस्थात. स्वप्नावस्थायां जीवः प्रविशति, तथैव स्वीयं जर्जरितं स्थूलं शरीरं परित्यज्याविद्याया. प्रभावादन्यं नूतन शरीरं गृह्णति । अयमेव शरीरपरित्यागः 'मरणमि'त्युच्यते । अस्याम-वस्थायां जीवो दुर्बलोऽसंज्ञिहृदयेऽवस्थितश्च भवति । तत्र प्रथमं रूपज्ञानयो-विंनष्टे सति, अन्येरिन्द्रियैः सहान्तःकरणमपि तस्य शिथिलं भवति । तदा च हृदयोर्थ्वभागे समुत्थितेन प्रकाशेन सहैव तस्य जीवनशक्तिरपि स्वकर्मानुसारं शरीरछिद्रेभ्य. शरीराद्बर्हिनिःसरति । तदापि तस्मिन् 'वासना' स्पष्टं परिलक्ष्यते, यस्याः प्रभावाज्जीवस्य जनमान्तरस्वरूपस्य" निर्णयो भवति ।

#### परमपदप्राप्तिः

अत्रानेन यत्कृतमासीत्तदनुसारमेवान्यज्जन्मोपलभ्यतेऽतएवैनमन्यज्जन्म सम्यग् निर्मातुं शुभकर्माणि, ज्ञानाप्तये योगाभ्यासः, सद्ग्रन्थानामघ्ययनञ्च विधेयम् । यस्मात् शुभकरणात्\* शुभदेह-स्वरूप-देशमवाप्नोति ।

जैनेतरदर्शनहब्द्याऽऽत्मद्रव्यस्य समालोचनात्मकं विवेचनम्

पुरुषस्य जन्मना सर्वेषामेव जन्मभिभव्यिम् ? एकस्य च च्रियमारो सर्वेरपि मरणीयम् ? एकस्य चान्चे बधिरे वा जाते सर्वेरेवान्धत्वेन बधिरत्वेन वा योज्यम् ? एकस्य च कार्ये संलग्ने सति सर्वेरपि कार्य-संलग्नैर्भाव्यम् ? न चेत्व्यं दरीडक्ष्यतेऽतो ज्ञायते----यदिदं 'बहुत्वमि'ति विशेषणं न शुद्धस्वरूपस्य ज्ञस्म कव्यमपि भवितुमर्हति, अपितु बद्धपुरुषस्यैवास्ति, येन जगति स्थितस्यास्य बहुत्वमुपयुज्यते ।

## त्रस्य बहुत्वे विप्रतिपत्तयः

किञ्चात्र बहुत्वमिति कैश्चित् ज्ञस्यैव (शुद्धस्वरूपस्यैव) हठात् विशेषणं स्वीक्रियते तत्तरत्रेदमवश्यं विचारणीयम्, यत्-ज्ञस्तु तावत् शुद्धस्वरूपः सन् न कदाप्युत्पद्यते, जन्म वा ग्रह्लाति, नापि म्रियते, नैव चान्ध-बधिरत्वमुप-गच्छति, नापि च कस्मिदिचदपि कार्ये संलग्नो भवति, नापि तस्मिन् सत्वर-जस्तमसादयो गुणाः विद्यन्ते, तत्कथमेषामभावेऽपि केवलं 'बहुत्व'मेव तत्र संघटते ? अतोऽत्रायमेवार्थो ग्राह्यः, यद्बद्धः पुरुष एव जन्ममरणाद्यपेक्षया, त्रैगुण्यविपर्ययापेक्षया च बहुत्वमधिगच्छति ।

अथ च सांख्यदर्शनेऽयं ज्ञः-पुरुषः, अनाद्यविद्यायाः संसर्गादनादिकालाद्बद्धोऽत-एव शरीरस्थितो भवति, एतस्यैव (संसारस्थितस्यैव) अत्र 'पुरुषः' इति सज्ञा, 'बहुत्वमस्यैव विशेषणत्वेन प्रयुक्तः' अस्यैव च प्रत्यक्षगम्यत्वादनुमानेन ग्रहऐो संघातपरार्थत्वादयः पञ्चहेतवोऽभिहिताः, न तु प्रत्यक्षागम्यस्य शुद्धस्वरूपस्य ज्ञस्य ग्रहऐोऽतएवात्र बद्धपुरुषयैस्व बहुत्वमीश्वरकृष्णस्याभि-प्रायभूत विद्यते ।

## न्नस्य त्रैविध्यम्

श्रीमद्भगवद्गीतावदत्रापि पुरुषस्य त्र विध्यं विद्यते, तद्यथा—

१. निर्लिप्तः—ज्ञः, २. बढः पुरुषः (जीवात्मा) ३. मुक्तक्ष्चेति । एतदेव तत्त्वकौमुद्याः मङ्गलाचरणे वाचस्पतिमिश्चेरभिहितम्—

## 'ग्रजा ये तां जुषमारगां भजन्ते, जहस्येनां भुक्तभोगां नुमस्तान्'

अत्र मिश्रमहादयैद्वंयोरपि बहुवचनप्रयोगात् बहुत्वमुक्तम् । जगति बद्धा जीवात्मानोऽनादिकालादेव विद्यन्ते, यदि सर्वेऽपि पुरुषाः बद्धा एव स्युस्तदा 'निर्लिप्तः, त्रिगुणातीतः' इत्यादिविशेषणवाचकाः श्वब्दाः किमर्थम् ? मुक्ता-

#### जैमेलरदर्शनहष्ट्याऽऽत्यहव्यस्य समालोचनात्मकं विवेचनम्

वस्थायामपि पुरुषो न सत्त्वगुणात्सर्वथा मुक्तो भवति, अतएव मुक्तेष्वपि परस्पर वैभिन्न्यं विद्यते । अस्मात्कारणादेव बद्धैर्मुक्तैश्च पृथक् कश्चिदन्यः निर्लिप्तः, त्रिगुणातीतस्वभावो ज्ञः— शुद्धस्वरूपः, पुरुषोऽवश्यमेव स्वीकरणीयः स्यात् । इत्थमत्र साख्यदर्शने एकः खलु ज्ञः पुरुषः, बद्धा मुक्ताश्च बहवः पुरुषा. । एतेषां सर्वेषामपि स्वतन्त्रमस्तित्त्वं विद्यते, येन साख्यदर्शने पुरुषस्य त्रैविध्य बद्ध-मुक्त-शुद्धस्वरूपेण सिध्यति ।

अत्र यः खलु शुद्धो ज्ञः पुरुष., तस्मिन् आश्रितत्वाऽलिङ्गत्व-निरवयवत्व-स्वतन्त्रत्व-अत्रिगुणत्व-विवेकित्व-अविषयत्व-असामान्यत्व - चेतनत्व - अप्रसव-धर्मित्व-साक्षित्व-कैवल्य-माध्यस्थ-औदासीनद्रष्ट्रत्व-अकर्तृ त्वप्रभृतयः सर्वेऽपि धर्माः निलिष्तत्वादेव भवन्ति ।

#### पुरुषस्य बन्धः

साख्यीय-पुरुष स्वभावात् निलिप्त., निस्सङ्ग, त्रिगुणातीत., नित्यश्चास्ति, अथ चाविद्यापि नित्यास्ति, अनयोरविद्या-पुरुषयो. सयोगोऽप्यनादि-रस्ति । प्रकृतिस्तु (अविद्या) जड़स्वभावापि नित्याऽनादिकालान् स्थिता च । अस्या यदा पुरुषस्य प्रतिबिम्ब बिम्बते, तदेय चेतनवत् स्वमनुभवति । व्यु-रक्रमेण च प्रकृतेराभासः पुरुषेऽपि प्रतिभासते, येन स निष्क्रिय, निल्टिप्तः, निस्त्रौगुण्योऽपि सन् कर्त्ता, भोक्ता, आसक्तश्च प्रतिभाति । प्रकृते पुरुषस्य चेदमेवारोपित स्वरूप बन्धत्वेन स्वीकुर्वन्ति साख्या. ।

## पुरुषस्य बन्ध-विच्छेदः

अस्य पूर्वोक्तस्य बन्धस्याभाव.—प्रकृतिपुरुषयोई योरपि स्व-स्वरू९स्य ज्ञानमेव साख्यदर्शने विवेकबुद्धिपदेनोच्यते । इयमेव पुरुषस्य मुक्तिः । तद्यथा-ज्ञानेना-विद्याया. विनाशे सति प्रकृति. पुरुषश्च स्व स्व रूपमभिजानत, ' इद ज्ञानमेव विवेकबुद्धिमुत्पादयति । विवेकबुद्धौ प्राप्तायां सत्या पुरुष स्वस्य निलिंग्त निस्सङ्गञ्च स्वरूपमनुभवितु शक्तो भवति । ततश्च ज्ञानातिरिक्ताना धर्मा-धर्मादिसग्तभावाना प्रभावो यदा विनश्यति, न तदा मृष्टे. किञ्चित् प्रयोजन-मवशिष्यते । प्रकृतिस्तूहेश्यास्यास्य पूर्णे सति विरता भवति, पुरुषश्च कैवल्य-मधिगच्छति । परमत्र प्रारब्धकर्मणा पूर्व जन्मोपाजितसस्काराणाञ्च स्थिति-त्वात् न तस्मिन्नेव काले शरीर विनश्यति, अतस्तेषा कर्मणा समुपभोगा-नन्तरमेव सरकाराणां विनाशात् शरीरमपि विनय्टं भवति, तदा च पुरुषस्य

#### जैनदर्शन आत्म-द्रव्यविवेधनम्

अद्वैतदर्शने जीव।त्मनः परमात्मना तादात्म्यं स्वीकृतम् । उपाधिवलात् भेदस्तु कल्पित एव । एतस्या उपाधेविनाशे सत्येव जीवः स्वस्वरूपमधिगच्छति । इदमेव स्वरूपं ब्रह्मणः परमात्मनो वास्ति । एतदेवात्र 'तत्त्वमसि' इति महा-वाक्येन सम्यगुपदिष्टम् ।

## श्रात्मसिद्धान्तानां समालोचनम्

#### चार्वाकसिद्धान्तसमीक्षा

चार्वाकाचार्या मूलतः प्रत्यक्षवादिन एवासन् । तदनुसारं पृथिव्यप्तेजोवायुभ्य एव मृष्टे संरचनं सम्पन्नम् । अस्माद्भूतचतुष्टयादेव देहस्योत्पत्तिस्तत्र च चैतन्यस्य समावेशोऽपि सञ्जायते । यदाय देहो विनश्यति तदा तच्चैतन्यमपि नाशमुपगच्छति अतस्तदनुसारं चैतन्यविशिष्टो देह एवात्मा, न तदतिरिक्त-मात्मन कञ्चनास्तित्व विद्यते । स्त्री-पुत्र-धन-सपत्तिजन्यं सुखमेव स्वर्गरूपम्, लोकप्रसिद्ध राजैव परमेश्वरः, देहस्य विनाश एव मोक्ष इति ।

एवमत्र चार्वाकद्ण्ट्या 'अवलोकनमेव वि्रवासः' इत्यनुसारं जड़पदार्था एव विश्वसनीया. सन्ति, तेषामेव द्श्यत्वात् । आत्मा-ईश्वर-पुनर्जन्मादीनि आस्तिकदर्शनतत्त्वानि तु नेन्द्रियगम्यानि, अतएवाद्ण्यात्मकत्वात् न तानि विश्वसनीयानि । अतस्तानि प्रति जिज्ञासा कपोलकल्पन मौर्ख्यमेव वास्ति । अयमेवास्य भूतवाद इति, जड़वादोऽप्यस्यैव नामान्तरम् ।

जड़वादज्ञानुसार प्रत्येकमपि वस्तु पूर्व जड़ावस्थायामचेतनावस्थायामेव वा तिष्ठति, ततस्तस्यान्यावस्था चेतनावस्था, जीवितावस्था वा भवति । एवं पदार्थस्येद चेतनस्वरूपं नैसर्गिकस्य जड़रूपस्यैव परिणामोऽतो य एव पदार्श्वः जड़रूपः, स एव चेतनः, जीवो वा भवितुमर्हति ।

अत्र यच्चैतन्यं वस्तु, तत्त्व वा, तज्ज्ञान-बुद्धि-अनुभूतियुक्तम् । अनया दृष्ट्या-द्यतनीयचेतनसृष्टौ मनुष्य एव महत्तमस्तथापि न स शाश्वतः, व्यापी वेति वक्तु शक्यते, तस्य सीमित-देश-कालपरिवेष्टितत्वमेवास्त्यतएवायं एकदेशीयो नश्वरश्चास्ति, ताद्धोभ्य एव तत्त्वेभ्यः (भूतेभ्यः) समुत्पन्तत्वादिति ।

अत्र देहात्मवादविषये शङ्कराचार्येरप्युक्तम्'', यत् 'देह एवात्मा' इयमेव प्रतीतिः समस्तेष्वपि जीवव्यापारेषु मूलतः 'कार्यकरणक्षमा' । ते तु इदमप्य-भिदधति,यत्—'आत्मानं देहात्पृथक् गृहीतारस्तत्त्ववेत्तारोऽपि व्यवहारेण

**मेनर**र्शन अल्प-उच्छवित्रेचनम्

देहात्मवादिम एवेति स्वतः सिघ्यति' । परमत्र यदवलोक्यते तदनुसारं तु चार्वाकाचार्यातिरिक्तैरन्यैस्तत्त्वज्ञैः सर्वेरपि देहाद्भिन्नमेवात्मनः स्वरूपं स्वीक्वतमिति ।

#### बौद्धसिद्धान्तसमीक्षा

अत्र तावत् जीवात्मजगज्जन्मनां विषये 'प्रतीत्यसमुत्पादाऽऽधारेणैव विचारः कृत इत्यवलोक्यते । प्रतीत्यसमुत्पादोऽयं मध्यममार्गीयः सिद्धान्तस्तदनुसार-ञ्चैकतो न वस्तूनामस्तित्वे कश्चनापि सन्देहः, परं 'तानि वस्तूनि नित्यानि' इति वक्तुं न शक्यते, तेषामुत्पत्तेरन्याश्चितत्वात् । अन्यतत्त्च न वस्तूनां पूर्णो विनाशोऽपि भाव्यः, अपितु तेषामस्तित्वं जगति तिष्ठत्येव । एवं वस्तु न तु पूर्णतया नित्यम्, नापि पूर्णतया (सर्वथा) विनाशशोलमिति<sup>९९</sup> ।

बुद्धस्यास्मिन् सिद्धान्ते नात्मनः किञ्चिदपि स्थानम्, उपनिषद्वदेषामप्यात्मा न तु नित्यः, ध्रुवो दा, नाण्यविनाश्येव । अथ चैषां दृष्ट्या तु 'आत्मवादः' महाविद्यारूप एव, अनयेवाविद्यया जीवो द्वादशावस्थाषु (भवचक्रे) परिभ्रमं-स्तिष्ठति ।

बुद्धात्पूर्ववर्ति यदात्मनः स्थानमासीसत्सम्बद्धेषु सिद्धान्तेषु परम्परागतेषु सुबहु मननं विधायान्तेऽयमेव निष्कर्षः स्थापितः—यत् 'शरीरमेवात्मा', अयमेक एकान्त , 'शरीराद्भिन्न एवात्मा' इत्यन्यश्चैकान्तः, अनयोर्ढ्योरपि परो मध्यमार्गरूपोऽयं सिद्धान्तो यत्—नामरूपात् षडायतनानि, षडाय-तनेभ्यः स्पर्शः, स्पर्शात् वेदना, वेदनायास्तृष्णा, तृष्णाया उपादानम्, उपा-दानात् भवः, भवाज्जातिः (जन्म), जातेर्जरामरणे इति समुत्पत्तिक्रमः ।

#### आत्मसिद्धान्तानां समालोषनम्

एवं बौद्धैः, शाश्वतवादस्योच्छेदबादस्य चातिवादितां परित्यज्याभिहितम्-यत् जगति दुःख-सुख-जन्म-मरण-बन्ध-मोक्षादयः सर्वेऽपि सन्ति, परं नैषामा-धारभूतः कश्चनात्मा विद्यते । इमाः सर्वा अप्यवस्था. नूतनामन्यामेवावस्था-मुत्पाद्य विनश्यन्ति, न पूर्वस्याः कस्याश्चित् सर्वथोच्छेदो भवति, नापि ता नित्या एव सन्ति । एवं पूर्वस्या एवास्तित्वमुत्तरत्र जायते इति ।

## वैदिकात्मसिद्धान्तविमर्शः

येन विधानेन प्रकृतेनियमा. शासितास्तदेव धर्मविधानमिति । यत्रायं तत्रास्य नियामकम्य कस्यचिच्चेतनस्यापि स्वीकार आवश्यक. स्यात् । यश्चास्य जडप्रवाहरूपस्य जगद्व्यापारस्य सञ्चालकः श्रेयबुद्धिसम्पन्नश्चेतनपुरुष-स्तस्यैव विचारशीलस्य धर्मप्रवणस्याधीनमिद कर्म जगत् । स एवास्य जगतो नियन्ता, शास्ता, अधिष्ठाता वास्ति । वेदेष्वस्यैव चेतनपुरुषस्य साक्षात्कारो निर्दिष्ट । स चात्र 'देवता' इत्याख्यस्तिष्ठति । वंदिका इमाः देवता एवास्या अख्टशक्तेः (चैतन्यस्य) विभिन्नरूपा विद्यमाना आसन् । अत ना एव विश्वनियन्तृरूपेण स्वीकृताः ।

एवमत्र बहुदेववादस्य, एकेश्वरवादस्य चेति द्विविधदेववादस्य विद्यमानेऽपि याद्यां जीवात्मन. परमात्मनश्चैक्यमद्वैतवेदान्ते प्रतिपादितं विद्यते, तस्य मूलस्वरूपस्य दर्शनमपि यत्रकुत्रचिज्जायते । ऋग्वेदे'' त्वनेकत्रैवास्य तथैव विश्लेषणमवलोक्यते यथाऽद्वैतवेदान्ते, तथाहि-अद्वैतवेदान्ते यद्ब्रह्ममाययोर्द्वेतं कल्पित, तस्यैव सुदर्शनमत्रास्या श्रुतावपि सञ्जायते---

## 'रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव, तदस्य रूपं प्रतिचक्षणाय । इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते युक्ता ह्यस्य हरयः शतादश' ॥''

अर्थात् 'सर्वय्यापकश्चिद्रूपः परमात्मा प्रत्येकशरीरनिहितबुद्धौ प्रतिबिम्बितः सन् जीवभाव तथैवाधिगच्छति यथा घटस्थिते जले आकाशस्य प्रतिबिम्बः घटाकार (घटभावम्) अधिगच्छती ति ।

## भ्रौपनिषत्कात्मसिद्धान्तविमर्शः

कमस्ति । अत्र प्रभाकरीयं विवेचनं श्रेष्ठतमं बुद्धियुक्तञ्च प्रतिभाति भट्टा-पेक्षया । मुक्तावस्थायामपि मौमांसकस्यात्मा (जीवात्मा) स्वतन्त्रः, परस्परं भिन्नश्च तिष्ठति । न्याय-वैज्ञेषिकवदेभिरपि आत्मबहुत्वं स्वीकृतम् ।

#### सांख्यपुरुषसिद्धान्तविमर्शः

सांख्यदर्शने चैतन्ययुक्तमेकं तत्त्वं — 'पुरुषः', तथा चाचेतनमेकम्—प्रकृतिः' । अनादिकालादेवाविद्यायाः संसर्गादनयोर्द्वयोश्चेतनाचेतनयोः परस्परं सम्ब-न्धाच्च पुरुष-प्रतिबिम्बं निरन्तरं प्रकृतौ बिम्बंस्तिष्ठति । प्रकृतिश्च तच्चे-तनप्रतिबिम्बसम्पर्कात् चैतन्यवदेव कार्य कर्तु सक्षमा जायते । तथा च पुरुष-बिम्बेण प्रभावितायाः प्रकृतेर्गुणानामारोप. पुरुषेऽपि जायते, येन पुरुषः स्वभावतोऽनिर्लिप्तस्त्र गुण्यरहितोऽसङ्गयुक्तोऽपि सन् स्वकमपि कर्त्ता, भोक्तादिरूपेणानुजवति ।

ज्ञानेन च यदानयोर्द्वयोः परस्परभध्यासिता आरोपा विनश्यन्ति तदा पुरुष स्वं प्रकृतेभिन्नमनुभवति, प्रकृतिश्च पुरुषं परित्यज्य न पुनस्तदर्थं सर्जनं विदधाति । इयमेव विवेकबुद्धि. (भेदबुद्धि) केवल्यस्य प्राप्तिर्वोच्यते । अन-यैवाशेषदु.खानामात्यन्तिकी निवृत्तिर्भवतीति । पश्चाच्च विवेकबुद्धेर-धिगतत्वात् पुरुषः स्वरूपस्थित एव प्रकृति पश्यति, तस्या बन्धने च न पुनः समागच्छति । इयमेवास्य पुरुषस्य मोक्षावस्थेत्युच्यते ।

मुक्तावस्थाया निरपेक्षस्य पुरुषस्य प्रकृतेर्दर्शकत्वाज्ज्ञायते यत्तस्य न तत्र प्रकृतेः सत्त्वगुणाद्वा सर्वथा पृथक्त्वं जायतेऽपि तु तत्रापि सत्त्वगुणस्य कश्चन सम्बन्धस्तिष्ठत्येवान्यथा तद्दर्शनासमर्थत्वात् ।' अथ च तत्र दर्शने रतस्य तमोगुणस्याप्यभिभव.' (गुणानां परस्परमन्योन्याभिभवाश्रयजननमिथुनवृत्ति-त्वात्) तिष्ठति, तथा चानयोर्द्वयोरपि पुनरप्यभिभवस्याशङ्कापि तिष्ठत्येव । तत्कथं तत्र दु.खानामात्यन्तिक्येकान्तिको वा निवृत्तिर्भवितु शक्नोति ? अय प्रक्षनः समुदेत्यत्र, किन्तु सांख्यदर्शने न कस्यचिदपि वस्तुनो सर्वथाऽभावः स्वीकृतो विद्यतेऽपि तु पदार्थस्येकरूपादन्यमेव रूप परिणममानमवलोक्यते । एवमेवात्रापि यस्यां कस्यामप्यवस्थायां न रजसादिगुणानामभावो भवितुमहं-तीति । वाचस्पतिमिश्रेणापीदमेवोक्तम् तत्त्वकोमुद्याम् ।'

अथ चात्र सांख्यदर्शनानुसारं मुक्तावस्थायां पुरुषस्य 'विवेकख्यातेः' विवेकबुद्धेः प्राप्तिरेव मुक्तित्वेन स्वीकृता । तत्र 'ख्यातिः' 'बुद्धि'र्वा सत्त्वगूणस्वरू-

कात्मसिद्धान्ताना समासोधनम्

जगतश्वासद्रूपत्वात् ताभ्यां संश्लिष्टे सति न काचिइहानिर्भाव्या ? किन्तु नैतत् वास्तविकं प्रतिभाति, यत् जगदिदं ब्रह्मरूपमेव। यदीदं ब्रह्मरूपमेव स्यात्तदा ब्रह्मणः (जीवात्मनः) कथं ब्रह्मरूपस्य (जगतः, मायायाः वा) अभावः (विनाशो वा) शक्यः स्यात्तदभावे तु ब्रह्मण एव स्वरूपाभावादभावः स्यात् ।

एवमेतानि सर्वाण्यपि दर्शनान्यात्मनो मोक्षस्य च स्वरूपस्यांशिकत्वेनैव विवेच-कानि सन्ति । अतएव नैतेषु कस्मिंश्चिदपि दर्शने पूर्णत्वं सम्पन्नम् ।

## **उपसंहार**ः

भारतीयदशनसाहित्यस्यावलोकनादिदं परिज्ञायते यद्यः खल्वात्मा वैदिककाले केवलं देवात्मरूपेण सीमित आसीत्तस्यैव क्रमशो विकासे सति, उपनिषत्सु तत्सम्बद्धानि सर्वाण्यपि सम्मतानि बीजरूपेणोपलभ्यन्ते येषामाधारेणाद्य यावदनेकानि दर्शनानि विकसितानि समृद्धानि वावलोक्यन्ते, स एव क्रमशोऽ-नुसन्धानविषयत्व समधिगच्छन् यामवस्थामुपगतस्तत्र प्रायशः सर्वेस्तस्यैव स्वरूपस्य विश्लेषितत्वात् तैस्तैराचार्येरधिगतान्यस्य विभिन्नानि स्वरूपाणि अवलोक्यन्ते । किन्तु तेषु प्रत्येकमपि स्वरूपं सम्पूर्णस्वरूपस्यानभिव्यञ्ज-कत्वात् न पूर्णत्वयुक्तमतोऽत्र भारतीयेषु समग्रेष्वपि दर्शनेषु सामञ्जस्यस्य समन्वयस्य वा कृते सत्येवात्मनो वास्तविकं स्वरूपं निश्चेतुं शक्यते ।

यच्चैषु दर्शनेष्वास्तिकनास्तिकविभागार्थं ये खलु हेतवः स्वीकृतास्तेषामपि निर्णयाक्षमत्वमेवावलोक्यते, यदि नेदक् तर्हि जैनदर्शन नास्तिकपदेन व्यवहतु केवलं 'नास्तिको वेदनिन्दकः' नायं हेतुः निष्पक्षतया स्वीकरणीयः स्यात् । यतो हि, जैनदर्शनस्य कर्मव्यवस्थाया पुनर्जन्मनि धर्मादिशुभाचरऐषु च प्रायो वेदोपनिषत्सिद्धान्तानामेव विस्तृतेन विश्लेषऐन न वेदनिन्दकत्वं समर्थ्यंतैऽ-पितु वेदसिद्धान्तानामेव समर्थनमवलोक्यते । यच्चैतैः वेदानामपौरुषेयत्वस्य विरोधः कृतस्तत्र तत्समर्थककारणाभावाद् न कोऽपि तेषामपौरुषेयत्वं बुद्ध्या स्वीकर्तुं शक्नोति ।

किञ्चात्र जैनागमेषु यत्तत्त्वविश्लेषणं भगवता महावीरेण प्रतिपादितं विद्यते, तद्विषये जैनानुश्रुत्या वक्तुं शक्यते यत् न महावीरेण कस्यचिन्नूत्नतत्त्वविश्ले-षणस्य प्रतिपादनमागमेषु विहितमपितु स्वस्मादपि सार्धदिशताब्द (२५० वर्षे) पूर्वं जातैः पार्द्वनाथतीर्थऋूरैविश्लेषितस्यैव प्रचारः प्रसारस्च क्रुत आसीत् ।

उपसंहारः

## सन्दर्भग्रन्थसङ<sub>्</sub>केतानुक्रमरिगका

| अपु          | अग्निपुराणम्                                         |
|--------------|------------------------------------------------------|
| अवे          | अधर्ववेदः                                            |
| अकमा         | अध्यात्मकमलमात्तीण्डः                                |
| अरा          | अनर्घराघवम्                                          |
| अनुसू        | अनुयोगद्वारसूत्रम् (शाह वेणीचन्द्र सुरचन्द्र, बम्बई) |
| अभिको        | अभिधम्मकोश                                           |
| अचिम         | अभिधानचिन्तामणि                                      |
| अष्टा        | अष्टाध्यायी                                          |
| आप           | आप्तपरीक्षा                                          |
| आमी          | अाप्तमीमासा                                          |
| इशो          | ईशोपनिषद्                                            |
| उसू          | उत्तराध्ययनसूत्रम्                                   |
| ऋवे          | ऋग्वेद                                               |
| औपसू         | औपपातिकदशाङ्गसूत्रम्                                 |
| <b>ক</b> प्र | कर्मप्रकृति <sup>.</sup>                             |
| कठो          | कठोपनिषद्                                            |
| कूपु         | कूर्मपुराण <b>म्</b>                                 |
| केनो         | केनोपनिष <i>द्</i>                                   |
| कौउ          | कौथीतक्युपनिष <i>द्</i>                              |
| गोसाक        | गोम्मटसारे (कर्मकाण्डम्)                             |
| गोसाजी       | गोम्मटसारः (जीवकाण्डम्)                              |
| छान्दो       | छान्दोग्योपनिषेद्                                    |
| ব্য          | जम्बूद्वीपप्रज्ञप्ति.                                |
| সাত          | जाबालोपनिषद्                                         |
| जीवाप्र      | जीवाभिगमप्रज्ञप्ति                                   |
|              |                                                      |

सत्वर्भग्रम्पसङ्केतालुक्रमणिका

.

| पञ्च्यात                          | पञ्चास्तिकायः-तत्त्वप्रदीपिका               |
|-----------------------------------|---------------------------------------------|
| पञ्चाता                           | पञ्चास्तिकायः-तात्पर्यवृत्तिः               |
| पसं                               | पदार्थसंग्रह:                               |
| पपु                               | पद्मपुराणम्                                 |
| पर्पवि                            | पद्मनदिपञ्चविश्वतिका                        |
| पप्र                              | परमात्मप्रकाश:                              |
| पाम                               | पातञ्जलमहाभाष्यम्                           |
| पायोद                             | पातञ्जलयोगदर्शनम्                           |
| पुपं                              | पुग्गलपञ्चति<br>                            |
| पुसि                              | पुरुषार्थसिद्धयुपायः                        |
| <mark>স</mark> ণক <del>্</del> चি | प्रकरणपञ्चिका                               |
|                                   | (बनारस हिन्दू विम्वविद्यालय, प्र० सं० १९६१) |
| प्रवा                             | प्रमाणवातिकम्                               |
| प्रनत                             | प्रमाणनयतत्त्वालोकालड्कारः                  |
| प्रसा                             | प्रवचनसार.                                  |
| प्ररप्र                           | प्रशमरतिप्रकरणम्                            |
| प्रसू                             | प्रज्ञापनासूत्रम्                           |
| बंआध                              | बगाल का आदिधर्म                             |
|                                   | (श्रीबल्लभसूरि जैन ग्रन्थगाला प्र० स० १९५९) |
| बारा                              | बाल्मीकिरामायणम्                            |
| बृको                              | बृहदारण्यकोपनिषद्                           |
| बृद्रस                            | बृहद्द्रव्यसग्रह                            |
| <b>बृद्रस (वृत्ति)</b>            | बृहदद्रव्यसंग्रहवृत्ति.                     |
| রয়াসা                            | ब्रह्मसूत्रम्-शाङ्करभाष्यम्                 |
| ब्रपु                             | ब्रह्माण्डपुराणम्                           |
| भसू                               | भगवतीसूत्रम्                                |
| भादउ                              | भारतीयदर्शन (डॉ० उमेशमिश्र:)                |
| भादरा                             | भारतीयदर्शन (डा० राधाकृष्णन्) १९६६ ई०       |
| भादमू                             | भारतीय दर्शन के मूलतत्त्व                   |
|                                   | (डा० रामनाथ शर्मा, प्र० स० १९६० ई०)         |
| भासंजैयो                          | भारतीय संस्कृति मे जैन धर्म का योगदान       |
|                                   | (डा० हीरालाल जैन, प्र॰ सं॰ ११६२)            |

सम्बर्भग्रम्थसङ्केतानुकमणिका

| ASSI. 1840, No 696                   |
|--------------------------------------|
| Oxford History of India              |
| (Smith)                              |
| Relativity & Commen sense            |
| (C.F.M. Denton)                      |
| Restless Universe                    |
| (Maxoborn)                           |
| Seered Books of Jainas               |
| The Jain Stoop Mathura-Introduction. |
| The Nature Of The Physical World.    |
| (Eddington)                          |
| Oldenverg.                           |
|                                      |



जैनवर्शन आत्म-द्रव्यविवेचनम्

.