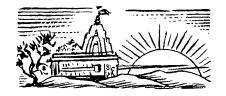
જૈન દર્શન મીમાંસા



षड्दर्शन जिन अंग भणी जे, न्यास षढंग जो साधेरे, नमि जिनवरना चरणोपासक, षड्दर्शन आराधेरे; जन जिनेश्वर वर उत्तम अंग, अंतरंग बहिरंगेरे, अक्षर न्यासघर। आराधक, आराधे धरी संगेरे. —श्ची भइ आनंदधनछ

#### ૧ દ્રવ્યાનુચેાગ

આતમાન દ પ્રકાશ પુસ્તક આઠમાના નવીન વર્ષના દ્વિતીય આંકથી આપની સમક્ષ 'જેન દર્શન'ના વિષય રજા થાય છે. મુખપૃષ્ઠ ઉપર ટાંકેલા કાવ્ય દ્વથથી સામાન્ય રીતે જણાશે કે દુનિયામાં મુખ્યત્વે કરીને પ્રવર્તતા ષડ્દર્શના જિનેશ્વર પ્રભુરૂપ પુરુષના માત્ર અંગોપાંગો છે. તેમાં જૈન દર્શન એ તેનું ઉત્તમાંગ (મસ્તક) છે. અને બીજાં દર્શના અન્ય અંગો છે, જે આગળ ઉપર સ્કુટ થશે. જૈન દર્શનનું જ્ઞાન અનાધ અને નિરતિશય છે; જેનું વિવેચન મહા સમર્થ તત્ત્વવેત્તાઓ મુખદારા સંપૂર્ણ પણે કરી શકવાને સમર્થ નથી. માત્ર કેવળજ્ઞાનીઓને જ અનુભવગમ્ય છે. જેમ કેવળજ્ઞાન અનંત છે તેમ જૈન દર્શનનું સંપૂર્ણ સ્વરૂપ પણ અનંત છે. સર્વન્યોનું સંપૂર્ણ રીતે જ્ઞાન આપનાર [२]

જૈન દર્શન છે. જ્યારે અમુક નયેાનું અપૂર્ણ રીતે જ્ઞાન આપનાર અન્ય દર્શના અને તેની શાખાઓ છે. જૈન દર્શનનું સંપૂર્ણ સ્વરૂપ અનંત છે, તેથી વચનદ્રારા અથવા શાસ્ત્રદ્વારા જે કાંઇ ઉચ્ચારાય અથવા લખવામાં આવે તે માત્ર અન'ત વિભાગમાંથી દાહનરૂપે એકાદ સંખ્યાવાળા વિભાગ છે. જૈન દર્શનનું સ્વરૂપ અત્યંત ગહન છે. સામાન્ય અુદ્ધિથી સમજી શકાય તેવું નથી. અનેક નય- નિક્ષેપરૂપ ખડકા-માંથી પસાર થવું પડે છે. તે દરમિયાન અનાદિકાળથી ઉન્માર્ગ પ્રતિ ખેંચાતી આત્મવૃત્તિઓને બહુજ સાવધાન રહેવું પડે છે. તેમ ન થાય તા તે ખડકાથી મંતેાનૌકા હજારા કકડાએામાં વહેંચાઇ જાય છે. અને પાતાતા ઉપર આરૂઢ થયેલા આત્માને ભવસમુદ્રમાં નિરાધાર કરી મુકે છે. જૈન દર્શનમાં શીલ સપ્તમીને દિવસે વાસી અન્ન આરોગવાના ઉપદેશ નથી. અન્ય શાસ્ત્રની જેમ ઢંગધડા વગરની હકી-કતાે તેમાં દર્શાવાયેલી નથી; તેમ જ ચૈતન્યની અન્ય વ્યક્તિથી ઉત્પત્તિ માની ચૈતન્યનું પરાધીનપહું જૈન દર્શન બતાવતું નથી; પરંતુ આત્માની પરાધીન અવરથા કેવી રીતે સ્વાધીન થઈ શકે, વાસ્તવિક હિંસા અને અહિંસાનું સ્વરૂપ શું છે ? આત્માનાે ઉત્ક્રાંતિક્રમ કેવી રીતે હાેઇ શકે ? ત્રાન અને વિરતિનું શું કાર્ય છે ? વગેરે અસાંત સહ્તમ હક/ાકતાનું તેમાં દિગદશન છે. જૈન દર્શન એ સ્વર્ગાપવર્ગની મજબ્યૂત નિસરણી છે, ષડદર્શનરૂપ પશુઓને ચરવાની વાટિકા છે, ભવસમુદ્ર તરવાને ઉત્તમ પ્રવહણ છે, મુક્તિપુરી પ્રાપ્ત કરવાનું મૂળસ્થાન–રાજમાર્ગ છે. નિશ્ચય વ્યવહારકપ એ ચક્ર અને અહાર હજાર શીલાંગરૂપ આરાવાળા રથ છે, આત્મિક સુખનેા ઝરાે છે. અને જ્ઞાનાદિ રત્નાથી પરિપૂર્ણ મહાસાગર છે.

જૈન દર્શનને આ સર્વ ઉપમાઓ ઘટી શકે છે અને તે યેાગ્ય છે એ ત્યારે જ જણાશે કે જ્યારે તેનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ સમજવામાં આવે. સ્વાભાવિક રીતે માક્ષ કે જે ઉચ્ચતમ સ્થિતિ છે, તે પ્રાપ્ત કરાવનાર સાધન પણ ઉચ્ચતમ હેાવુંજ જોઇએ. કેમકે 'જેવું કારણ સંગીન તેવું કાર્ય સંગીન ' એ ઉત્તમ ન્યાયનીતિ જગતમાં પ્રચલિત છે, તેથી જૈન દર્શનના ઉત્તમ સ્વરૂપને જાણ્યા વગર અને તે મુજબ વર્તન કર્યા વગર માક્ષરૂપ કાર્યસંપન્ન થવાય નહિ. આ સમયે એવેા પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થશે કે અન્ય દર્શનાનું પાલન કરતાં અનેક આત્મા-ઓને સિદ્ધિપદ પ્રાપ્ત થયેલું છે; જેમકે વલ્કલચીરી; પરંતુ સદ્ધમ દષ્ટિએ તપાસતાં જણાશે કે સિદ્ધના ભેદામાં અન્યલિંગ સિદ્ધ છે, પરંતુ અન્ય તત્ત્વસિદ્ધ નથી. આ રીતે જૈનદર્શનાનુકૂળ તત્ત્વાની પાલના વગર મુક્તિસુખ નથી–એમ જ્ઞાનીઓ પુકારીને કહે છે, તે વિચારતાં સત્ય છે એમ જણાશે.

\*

જૈન દર્શન પરત્વે તેનું સ્વરૂપ જણાવતાં અત્યંત રખલના પામ-વાનેા ભય છે, કેમકે તેનું સ્વરૂપ સામાન્ય છુદ્ધિગાચર નથી. સક્ષમ સ્વરૂપ સમજવાને માટે છુદ્ધિને સક્ષ્મ અને તીક્ષ્ણુ કરવા જોઇએ. આમ હાઇને સક્ષમ સ્વરૂપને ગીતાર્થગમ્ય મૂક્ય શાસ્તાનુસાર આપની સમક્ષ જૈન દર્શનનું સ્થૂલ સ્વરૂપ રજૂ કરૂં છું.

#### " દર્શન " શબ્દના અર્થ:-

દર્શન શબ્દના અનેક અર્થ છે. (૧) દર્શન એટલે દેખવું તે. ચક્ષુ બે પ્રકારની છે. ચર્મચક્ષુ અને દિવ્યચક્ષુ. કેવળજ્ઞાન પામ્યા વગર માત્ર તેત્રે દ્વિયયા જે જે પદાર્થાતું ગ્રહણ થાય છે તે ચર્મચક્ષુગાચર કહેવાય છે, અને કૈવલ્ય પામ્યા પછી જે દષ્ટિથી પદાર્થા દેખાય છે તે દિવ્ય ચક્ષુના વિષય છે. (૨) દર્શન એટલે સામાન્ય ઉપયોગ. આત્માના અનંત ગુણા છે. તેમાં જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર મુખ્ય છે. વસ્તુ– પદાર્થના વિશેષ ઉપયાગ તે જ્ઞાન અને સામાન્ય ઉપયોગ તે દર્શન. પદાર્થના વિશેષ ઉપયોગ તે જ્ઞાન અને સામાન્ય ઉપયોગ તે દર્શન. પદાર્થના વિશેષ ઉપયોગ તે જ્ઞાન અને સામાન્ય ઉપયોગ તે દર્શન. પદ્યાર્થય પ્રાણીઓને પહેલાં સામાન્ય ઉપયોગ અને પછી વિશેષ ઉપયોગ થાય છે. જેમ એક અપરિચિત આરડામાં પેસનાર મનુષ્યને આ છબી જેવું કાંઇક છે એવું પહેલાં ભાન થાય છે, પરંતુ વિચારતાં પછીથી આ ગૌત્રમસ્વામીની છળી છે, તેઓ શ્રી વીરપરમાત્માના ગણધર હતા–વગેરે વગેરે તે છળીનું વિશેષ જ્ઞાન થ.ય છે. [8]

કેવલત્તાનીઓને પ્રથમ વિશેષ ઉપયોગ અને પછી સામાન્ય ઉપયોગ થાય છે. જેમ એક હાથની પાંચ આંગળીઓનું જીદું જીદું જ્ઞાન થવા પછી એક પાંચારપે સમગ્ર ત્રાન થાય છે, તે પ્રમાણે કેવળત્રાની-એાને જગતના સ્વરૂપતું જીદું જીદું જ્ઞાન પહેલે સમયે થયા પછી ખીજે સમયે સમગ્ર (Whole) સામુદ્દાયિક સ્વરૂપે-તેમને સામાન્ય Guuेाग ३ पे थाय छे. (3) हर्शान એટલે सभ्यकृत्व तत्त्वाथअद्धान सम्यग्टर्शन-વ્યવહારથી શહ દેવ, ગુરુ અને ધર્મ પ્રતિ અડબ બ્રહ્મ અને નિશ્વયથી તત્ત્વાના જાણપણાથી ઉત્પત્ત થયેલી રુચિ-શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપનાે તત્ત્વ-શ્રદ્ધાનરૂપે અનુભવ કરવા તે સમ્યકત્વ કહેવાય છે. સમ્યકૃત્વને માક્ષરૂપી <sub>કળ ઉત્</sub>પન્ન કરવાને ખીજતુલ્ય ઞણેલું છે. જેમ ખીજના આરો**પ**ભ્ પછી તેને યેાગ્ય રીતે સિચન કરવાથી કાળની પરિપકવતા પછી વૃક્ષ ઉત્પન્ન થઇ કુળની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેમ સમ્યક્ત્વરૂપ બીજને જ્ઞાન અને વૈરાગ્યકપ પાણીથી સિંચન કરવાથી ચારિત્ર રૂપ વક્ષ ઊગી નીકળે છે, અને ઉદ્યમાદિ પાંચ કારણાની સાનુકૂળ સહાયથા માક્ષરૂપ ફળ ઉત્પન્ન થાય છે. સંસારમાં રહેલા સર્વ પ્રાણીઓને। આત્મા વસ્તુતઃ શહ અને તિર્મળ છે પરંતુ અષ્ટકર્મ રૂપ આઠ પડેાથી તેનું સ્વરૂપ આચ્છાદિત થઈ ગયેલું છે. તે અષ્ટકર્મા પૈકી દર્શનમાહનીય કર્મના ક્ષય–ઉપશમ શવાથી આત્માને પાતાની વસ્તુતઃ ઓળખાણ થાય છે. એટલે પછી સમ્યકત્વ ગુણનાે આત્મામાં આવિર્ભાવ થાય છે-તે દર્શન કહેવાય છે. દર્શનાવરણીય કર્મ અને દર્શનમાહનીયમાં બહુ તકાવત છે. દર્શના-વરણીય કર્મ પાંચ ઇંદ્રિયથી પ્રાપ્ત થતા જાણપણામાં ખલેલ પહેાંચાડે છે જેમ એક મનુષ્ય અંધ છે તે દર્શનાવરણીય કર્મના ઉદયતે અંગે છે. પરંતુ દર્શનમાહનીય કર્મ તાે તત્ત્વને કુતત્ત્વ અને શુદ્ધ ગુણને વિગણા બનાવે છે. આ રીતે દર્શનાવરણીય કર્મ ઇંદ્રિયગાચર જ્ઞાનનું નિરાધક હેાઇ જેટલા પૂરતેા વિપાક ઉત્પન્ન કરે છે તે કરતાં અનેક ગુણા વધારે વિપાક દર્શનમાહનીય કર્મ કે જે ખૂદ આત્માના ગુણને આવરણ કરનાર છે તે ઉદ્ભવાવે છે. (૪) દર્શન એટલે ધર્મ એવા અર્થ પ્રચલિત છે. જૈન દર્શન સિવાયના 'દુનિયામાં મુખ્યત્વે કરીને પાંચ દર્શના છે. તેએા ધર્મ એવા નામથી એાળખાય છે. તેવી જ રીતે જૈનદર્શનતે જૈનધર્મ તરીકે આપણે એાળખીશું.

#### ધર્મની વ્યાખ્યા :-

નીતિકાર કહે છે કે-

आहारनिद्राभयमैथुनं च । सामान्यमेतत्पशुभिर्नराणाम ॥ धर्मो हि तेषामधिको विशेषः । धर्मेण हीनाः पशुभिः समानाः ॥

આહાર, નિદ્રા, ભય અને મૈશુન આ ચાર વસ્તુઓ પશુઓ અને મનુષ્યાે બંનેને હાેય છે, છતાં મનુષ્યાને પશુઓ કરતાં 'ધર્મ' નામની વસ્તુ વધારે પ્રાપ્ત થયેલી છે. ધર્મ વગરના મનુષ્યમાં અને પશુમાં અભેદભાવ છે. આ ઉપરથી સ્વતઃ સિદ્ધ છે કે ધર્મ વગરના મનુષ્ય શીંગડા અને પૂંછડા વગરના પશુ જ છે. આવા મનુષ્ય પંચે દ્વિની પરિપૂર્ણતાયુક્ત અને પશુ કરતાં છુદ્ધિળળ વધારે હાેવા છતાં ધર્મરહિત હાે⊎ને આત્માનું કાંઇ પણ સાર્થક નહીં કરતાં 'અજાગલસ્તન જન્મ'ની પેડે મનુષ્યજન્મને નિરર્થક ગુમાવા દે છે.

ચિંતામણિ રત્નના ગુમાવનારની પેઠે તે મનુષ્યજન્મ પુનઃ પ્રાપ્ત કરવાની ઘણી જ દુર્લભતા હેાવાથી પશ્વાત્તાપનું પાત્ર થઈ પડે છે. મનુષ્ય જન્મની દુર્લભતા માટે નીચે પ્રમાણે કહેવામાં આવ્યું છે.

> यः प्राप्य दुःप्राप्यमिदं नरत्वं । धर्म न यत्नेन करोति मूढः ॥ कलेशप्रबंधेन सल्लब्धमब्धौ । चिंतामणि पातयति प्रमादात् ॥ ( सिंद्वर प्रक्षर)

દરેક મનુષ્યને ધર્મની જરૂર છે, એ આ ઉપરથી સ્વત: સિદ્ધ છે. તે ધર્મના શબ્દાર્થ શું છે, કલિતાર્થ શું છે, ધર્મથી આત્માની ઉત્ક્રાંતિને કેવી અસર થાય છે, ધર્મને નામે ધર્માભાસા પ્રચલિત હાેવાથી શુદ્ધ ધર્મનાં તત્ત્વાની ઓળખાણ કરતાં પ્રાણીઓને કેવી શુંચવણા આવી પડે છે, શુદ્ધ ધર્મનું બાહ્ય અને આંતરસ્વરૂપ કેવું હાેય છે, તે સ્વરૂપના જ્ઞાનથી આત્મા પાતાને કેવી સુંદર રીતે આળખા શકે છે અને ત્યારપછી તદનુકૂળ આચરણ કરવાથી કેવી રીતે સહજમાં ભવ-બ્રમણ ટળી જાય છે-વગેરે હડીકત હવે પછી આપની રામક્ષ રજૂ થશે.

યેાગશાસ્ત્રકાર શ્રીમદ્ હેમચંદ્રસ્ડિજ કહે છે કે :-

## दुर्गति च प्रपत्प्राणिधारणाद्धर्म डच्यते ।

દુર્ગતિમાં પડતા પ્રાણીઓને ધારણ કરી રાખે (ઉચ્ચ ગતિમાં લઈ જવા પ્રયત્ન કરે) તે ધર્મ કહેવાય છે.

દુનિયામાં પ્રચલિત થયેલા પાંચ દર્શના એમ જ કહે છે કે એમાેએ સ્વીકારેલાં તત્ત્વા, સિદ્ધાંતા અને ક્રિયાકાંડાને અમા ધર્મ કહીએ છીએ. અમા જે જે કરમાનાનું પાલન કરીએ છીએ તે તે શુદ્ધ ધર્મથી ઉદ્દભવેલાં છે અને અમારી માન્યતા પ્રમાણે તે તત્ત્વા અને ક્રિયાકાંડા અમારા આત્માની મુક્તિને માટે થશે, જ્યારે છટ્ટું જૈન દર્શન પણ તેમ જ કહે છે પાંચ દર્શનાનાં નામ આ પ્રમાણે છે—-

(૧) બૌદ્ધ (૨) સાંખ્ય, (૩) નૈયાયિક, (૪) મીમાંસક, (૫) ચાર્વાક.

આ પાંચ દર્શનાની સરખામણી જૈન દર્શન સાથે કરવાનાે મુખ્ય ઉદ્દેશ આ લેખના નથી પરંતુ મુખ્યત્વે કરીને જૈનદર્શનનાં તત્ત્વા સંક્ષિપ્ત રીતે દર્શાવવાના હેતુ છે. તાે પણ આ પ્રસંગે એટલું કહેવું જરૂરતું છે કે પૂર્વોક્રત નામાથી પ્રચલિત દર્શના એ જિનેશ્વર પ્રભુ રૂપ પુરુષનાં અંગા છે અથવા જિનેશ્વરરૂપ હરતીના પગ, સુંઢાદિ અવયવાે \*

છે પાંચ દર્શાના પૈકી દરેકે અધહસ્તી ન્યાયાનુસાર સ્વદર્શનને, અવયવ હોવા છતાં આખા શરીર તરીકે ગણના કરેલી છે. આ પાંચ દર્શાનામાંથી અજ્ઞાનવાદી, ક્રિયાવાદી અક્રિયાવાદી, વિનયવાદી, સ્વતાેનિત્ય, પરત નિત્ય-વગેરે વગેરે અવયવાનો પુષ્કળ સંખ્યામાં પ્રાદુર્ભાવ થયેલા છે.

આ સર્વ જૈતેતર દર્શના અને તેના અંશદર્શના વસ્તુના અમુક અંશ સત્યપણે સ્વીકારે છે અને સાથે જ અન્ય અંશાના અસ્વીકાર કરે છે. અમુક અમુક નયતું અવલંબન કરી અન્ય નયોને દૂર મૂકે છે. આમ હેાવાથી જેટલા વચનના વિભાગા પડે છે તેટલા નય થઇ શક છે અને જેટલા નય થઈ શકે તેટલા દર્શનાનું અસ્તિત્વ હ્યાઇ શકે. અત્તાનવાદી વગેરેના વિસ્તારપૂર્વક ત્રણસેં ત્રેસઠ બેદ થાય છે, આથી આગળ વધીને અસંખ્ય ભેદા થાય છે. આ રીતે અનેક ભેદાેથી ભરપર જાદાં જાદાં દર્શાના છે, પરંતુ મુખ્યત્વે કરીને પાંચ દર્શાનામાં જૈનેતર દર્શનોનો સમાવેશ કરવામાં આવેલે છે. જૈનદર્શન જિનેશ્વર પ્રભુના મરતકને સ્થાને છે. તે હેાય તેા જ વિચારશ્રેણિ ઉત્પન્ન થઇ અન્ય અવયવાનું નિયામક બની તેમને જીવન આપે છે અને તેમને યાેગ્ય ગતિમાં વહન કરાવે છે. જૈનદર્શનનું જેમને સંપૂર્ણ જ્ઞાન છે તેઓ અન્ય દર્શનાેના સ્વરૂપને બરાબર છણી શકે છે. જૈનદર્શનરૂપ પર્વતના ભુવ્ય શિખર ઉપર ચડેલા પ્રાણી અધઃસ્થિત અન્યદર્શનાનું ભારીકીથી અવલાકન કરી શકે છે. જૈનદર્શનરૂપ હાેજમાંથી અન્ય નલિકાઓને પાણી મળી શકે છે પરંતુ તેથી નલિકાને હેાજના ઉપનામથી અંકિત કરી શકાય નહિ. હેાજમાં પાણીનેા જથ્થે। અનર્ગલ છે ત્યારે નલિકામાં તેણે જે પ્રાપ્ત કરેલા હાય તેટલા જ પ્રમાણમાં છે આમ હાેઇને આપણે પણ જૈન દર્શનના ' દ્રવ્યાનુયાેગ 'નું સ્થૂલ સ્વરૂપ નિરૂપણ કરી જૈન દર્શનનું અન્ય દર્શનાનાં મુખ્ય મુખ્ય તત્ત્વા સાથે કેટલા પુરત ભિન્ન ભિન્નપહ છે તે ઉપર જરા પર્યાલોચના કરીશું. પ્રસ્તુત રીતે જૈન દર્શનની હકીકત રજાૂ કરવામાં આવે છે.

[ 2 ]

જૈન દર્શન અનાદિ છે!

જૈન દર્શાનના પ્રેરક પાતે સર્વન્ન હોવાથી અને રાગદેષરૂપ મહા-દૂધણ રહિત હોવાથી તેમનું ગુંથન કરેલું તત્ત્વન્નાન, કષ, છેદ અને તાપથી સુવર્ણની જેમ શુદ્ધ હાેય છે. છવ અને અજીવના સ્વરૂપની સદ્ધમતા એટલા બધા પ્રમાણમાં અને બારીક અવલાકનપૂર્વક દર્શાવેલી છે કે તેને માટે માત્ર અનુમાનથી જ આપણે જોઈ શકાએ છીએ કે સર્વન્ન અથવા અનંત ન્નાનવાન સિવાય અન્ય કાેઈ પણ વ્યક્તિને આવા પ્રકારની સદ્ધમતમ હકીકતનું ખ્યાન દર્શાવવાના વિષય નથી. હવે બતાવાશે તેવું વિશ્વાંતર્ગત ગૃઢ સ્વરૂપ અન્ય દર્શનાનાં શાસ્ત્રોમાં તપાસ કરતાં ઉંડામાં ઊંડા તળિયા સુધી પણ દર્શિગાચર થતું નથી.

જૈનદર્શન ક્યાંથી શરૂ થયે। એવી તેની આદિ છે જ નહિ, તે અનાદિ છે. વિશ્વમાં રહેલી વસ્તુ માત્ર અનાદિ છે, માત્ર રૂપાતંર પામ્યા કરે છે. તા જૈનદર્શન પણ અનાદિ હાય તેમાં અસંભવિત જેવું કાંઈ નથી. જગતના વિદ્યમાનપણાની સાથે તદંતર્ગત સર્વ પ્રાણી પદાર્થીનું વિદ્યમાનપહ્યું હાેવું જ જોઇએ. જગત નું આદિપહ્યું માનવાથી જગતકર્તા તરીકેની કાઇની કલ્પના કરવી પડેશે. અને તે જગત-કર્તાને પણ કાેઈ બનાવનાર હેાવે। જોઇએ, જગત્કર્તા શરીરધારી હોવા જોઇએ. કેમકે આ દસ્યમાન જગત રૂપી દેખાય છે તાે શરીરધારી (રૂપધારી) વ્યક્તિથી જ જગત અસ્તિત્વમાં આવી શકે. જગતની ઉત્પત્તિના ઉપાદાન કારણુરૂપ સાધને**ા ક**થાંથી આવ્યાં અને કઇ રીતે પ્રયોગમાં મુકાર્ણાં, કર્તાંને જગતની ઉત્પત્તિ અને લયરૂપ પ્રયોજનથી લાભાલાભ શું છે-વગેરે વગેરે બાખતાેના ગંભીર વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે અનેક અવ્યવસ્થિતપણાના દેાષા આવી જાય છે; તા જગતકર્તા તરીકે કાેઈ બનાવનારની કલ્પના ઊભી કરવા કરતાં અથવા જગતકર્તાને અનાદિસ્થિત માનવા કરતાં જગત્ અનાદિ છે-એ વિચાર શા માટે વાસ્તવિક નથી ? જગતના કાેઇપણ પદાર્થની આદિ માનીએ તા માત્ર પર્યાયરૂપે (રૂપાંતરપણે) સાદિસાંતપહ્યું છે, આથી સર્વગ્રીએ

જગતનું અનાદિપહું અનંત જ્ઞાનરૂપ આદર્શમાં જોયેલું છે તે સત્ય અને નિર્વિવાદ છે. તદ્દનુસાર જૈનદર્શન પણ અનાદિ છે, પરંતુ કાલક્રમે શાસ્ત્રાે વિચ્છેદ જાય છે અને કાલક્રમે ક્રીથી તીર્થ કરો (વિચ્છેદ ગયેલા જૈનતત્ત્વાના ઉત્પાદકા )ના ઉત્પન્ન થવા પછી શાસ્ત્રો પુનઃ પુનઃ પ્રચલિત થાય છે. તે અમુક કાળક્રમ સુધી અસ્તિ ધરાવે છે. અને અનેક પ્રાણીઓ તેનું આલંખન કરી રાજમાર્ગને પ્રાપ્ત થાય છે, અને ઇષ્ટ રથાનને શીઘ પ્રાપ્ત કરે છે.

## જગતમાં પ્રવર્તતું કાળચક્રઃ---

દસ કાટાકાર્ટિ સાગરાેપમના પ્રમાણવાળા દરેક ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણીરૂપ કાલચર્કા અનુક્રમે કુવાના અરધટ્ટની માકક કર્યા કરે છે. તેમાં ઉત્સર્પિણીની શરૂઆતથી તે કાલમાં થતાં પ્રાણીઓના આયુષ્ય, સંધયણ, સ્પૃતિ અને કદ ક્રમશઃ કાલની ગતિ અનુસારે વધતા જાય છે અને અવસર્પિણીમાં પ્રથમ કરતાં ધીમે ધીમે તે સર્વ કાલક્રમે ધટતા જાય છે. દરેક ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણીને રથના ચક્રની માક્ષ્ક છ છ આરાઓ હાેય છે તે સર્વનું કાલમાન દસ કાટાકાર્ટિ સાગરાેપમ થાય છે. આ બંને ઉત્સર્પિણી–અવસર્પિણીમાં દરેકમાં ત્રેસઠ મહાપુરુષો અવશ્ય ઉત્પન્ન થાય છે.

તીર્થ કર ૨૪, ચક્રવતી ૧૨, વાસુદેવ ૯, પ્રતિવાસુદેવ ૯, બળદેવ ૯. તેઓ પૈકા તીર્થ કર અવસ્ય કર્મોના વિનાશ કરી સર્વગ્રપણું પ્રાપ્ત કરે છે તે 'જિન ' કહેવાય છે. તેમણે ખતાવેલાે માર્ગ તે જૈન દર્શન છે. જેનાગમના ઉત્પત્તિ પર્યાય:—

વર્તમાન અવસર્પિણીના ચતુર્થ આરાને પ્રાંતે તેવીશ તીર્થંકરા મુક્તિ પામ્યા પછી ચાેવીશમા તીર્થંકર શ્રીમાન્ મહાવીર ઉત્પન્ન થયા. તેએાએ સ્વયમેવ પ્રવર્બ્યા અંગીકાર કરી. જ્ઞાન, પ્યાન અને તપશ્વરણ રૂપ પ્રચંડ શસ્ત્રોથી કમેંને નિર્મૂલ કરી કૈવલ્ય ઉત્પન્ન કર્યું. ત્યારપછી પાતાના અત્ર શિષ્ય ગણધર મહારાજા શ્રી ગૌતમસ્વામીને:— [90]

# उपन्नेइ वा ! विगमेइ वा ! धूवेइ वा ! ( उत्पादव्ययन्नीव्ययुक्तं सन् )

——આ ત્રણે પદેા સંભળાવ્યા. તે સાથે ઉચ્ચ પ્રૌઢ સ્વરવડે નિવેદન કર્યું કે આ જગતમાં સર્વ પદાર્થાની પ્રથમ સમયે ઉત્પત્તિ છે, બીજે સમયે નાશ છે; પરંતુ એ બંને સમયેામાં પદાર્થાના ઉત્પત્તિ અને નાશ દેખાવા છતાં વસ્તુતઃ સત્તાએ પદાર્થ બદલાતા નથી. આ ત્રણ પદા જગતના વ્યવહાર માત્રને અવકાશ આપનારા, તીર્થ કરરૂપ બ્રહ્માના મુખમાંથી ઉત્પન્ન થયેલા ત્રણુ ભ્રાવભુવના હાય એવું અંત-મુંખ વૃત્તિએ અવલાકતાં ભાસે છે.

ગણધર મહારાજાને આ ત્રણે પદેા સાંભળતાં જ્ઞાતાવરણીય કર્મ ધણે અંશે ક્ષય થયેલું હેાવાથી જગતના સર્વ પદાર્થાનું વસ્તુત: ગ્રેાન (સંપૂર્ણુ શ્રુતજ્ઞાન) પ્રકટ થયું, તે દ્વારા શાસ્ત્રરૂપે તત્ત્વજ્ઞાન અને તેના સાધનરૂપ ક્રિયાકાંડમય બાર અંગની સંકલના કરી. તે દ્વાદશાંગીના નામ નીચે પ્રમાણે—

૧ આચારાંગ. ૨ સ્ત્રકૃતાંગ. ૩ સ્થાનાંગ. ૪ સમવાયાંગ. ૫ ભગ-વતી. ૬ જ્ઞાતાધર્મકથાંગ. ૭ ઉપાસકદશાંગ. ૮ અંતઃકૃતદશાંગ. ૯ અનુત્તરૌપપાતિક. ૧૦ પ્રક્ષવ્યાકરણ સ્ત્ર. ૧૧ વિપાકસૂત્ર. અને ૧૨ દષ્ટિવાદ

આ બાર અંગેાનું જ્ઞાન તેમના પછીના શિષ્યોને મુખપાઠ કંઠસ્થ હતું. ધીમે ધીમે કાલ શાત સ્મૃતિષ્વંસ થવા માંક્યો, તેવું જોઇને વારાત નવસે એંશા વર્ષ પછી શ્રી દેવર્ધિંગણિ ક્ષમાશ્રમણે અગીઆર અંગ અને બારમા અંગના અમુક વિભાગ પુસ્તકારૂઢ કર્યો ચૌદ પૂર્વ ક જેને લખવાને માટે કલ્પના કરતાં સાળ હજાર ત્રણસે ત્યાસી હાથીના પ્રમાણ જેટલા ભારની રસનાઈ જોઇએ, તે માત્ર દષ્ટિવાદ બારમા અંગનું એક પ્રકરણ હતું; પરંતુ તે કાલક્રમે વિચ્છેદ થયેલું છે તત્ત્વ-જ્ઞાનના આ અધઃપાતિ જમાનામાં દ્વાદશાંગીર્ય મહાસાગર વિદ્યમાન

નથી તાે પણ જેટલા પ્રમાણમાં વિદ્યમાન છે તે તેનાં જ ઉદકબિંદુઓ છે, તે બિંદુઓ તે અમૃત મહાસાગરની છેાળામાંથી ઉદ્ભવેલા હેાવાથી જે પ્રાહ્યીઓ તેનું આચમન કરે છે, તેમને નિઃસંશય અમરત્વ (દેવત્વ એટલ જ નહિ પણ આગળ વધીને સિદ્ધત્વ) પ્રાપ્ત કરાવે છે. દ્રાદશાંગીમાં ચાર અનુયોગનું સ્વરૂપ, આપેક્ષિક શૈલીએા, સાતસાે નયોનું સ્વરૂપ, સપ્તસંગી, નિક્ષેપ, પ્રમાણેા, દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાયોનું સ્વરૂપ, પાંચ જનક કારણે। અને વિશ્વનું સર્વ તત્ત્વજ્ઞાન સમાઈ જાય છે. આ દાદશાંગીમાં રહેલી હુકીકતા સમજવાને માટે ચાર દારો છે. ૧ દ્રવ્યાનયોગ, ૨ ગણિતાનુયેગ ૩ કથાનુયોગ, ૪ ચરણકરણાનુયોગ. <u>દ્રવ્યાનુયોગમાં ષડુદ્રવ્યોનું</u> સ્વ૩પ અ**ને** તેના ગુણપર્યાયો દ્રવ્યોનું નિત્યા-નિત્યપણું, જ્ઞાન, દર્શન અને તેના પર્યાયો–આ સર્તનું યથાર્થ નિરીક્ષણુ થાય છે. ગણિતાનુયેાગમાં અખિલ જ્યાેતિષશાસ્ત્ર, દેવકાેક નરકના યોજનાનું પ્રમાશ, ભરતક્ષેત્ર, ઐરવત અને મહાવિદેહ વગેરે ક્ષેત્રાનું અંતરમાપ, નદી, પર્વતા તીર્થા અને દ્રહેાની સંખ્યા વગેરે ઘણી જ સવિસ્તર હકીકત છે કથાનુપાગમાં જૈનદર્શનાનુસાર ક્રિયાકાંડથી કાેણ કાણ પ્રાણીઓએ સ્વર્ગાપવર્ષ મેળવ્યા તેમ જ તેથી વિઢહ અશુભા-ચરણથી પ્રાણીએન નરક તિર્થ ચગતિના કેવી રીતે ભોગ થઈ પદ્યા અને પડશે તે સર્વનું દ્રષ્ટાંતાના સમર્થનપૂર્વક રાેશન છે, અને ચરણ-કરણાનુયોગમાં ગૃહસ્થે પાતાની યાગ્યતા માટે માક્ષાર્થે શું શું ક્રિયા કરવી; સાધુજનેાએ કેવી રીતે પરિસહેા સહન કરવા, યતિધર્મનું કઇ રીતે પાલન કરવું, તપશ્ચરણ કરી કર્માની કેવી રીતે નિર્જરા કરવી વગેરે હક્રીકતનાે સમાવેશ થાય છે. આ ચારે અનુયોગામાં દ્રવ્યાનુયોગ અગ્રપદ ધરાવે છે, જેનું કિંચિત સ્વરૂપ રજાૂ કરૂં છું.

# ક<sup>∶</sup>યાનુચાેગ:—

શ્રીમદ્દ યશાવિજયજી મહારાજ કહે છે કે ' વિના દ્રવ્ય અનુયોગ વિચાર ચરણકરણના નહિ કા સાર. ' દ્રવ્યાનુયાગનું સ્વરૂપ સમજ્યા વગર ચારિત્ર અને તદનુકૂળ ક્રિયા સારભૂત થધ શકતી નથી. વળી દ્રવ્યાનુ- [ **૧**૨ ]

યેાગનાે વિષય ધણા જ સક્ષ્મ અને પ્રાકૃત પ્રાણીઓથી દીર્ઘકાલિક ક્ષયાપશમવડે સમજાય તેવા છે. તત્ત્વાર્થ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે ગુળ બ્રચં-દ્રવ્યં-ગુણને આશ્રય આપનાર તે દ્રવ્ય-જેમકે પુષ્પ અને તેની સુગંધ, સાકર અને મીઠાશ, અગ્નિ અને ઉષ્ણતા, કાળી માટી અને સ્યામતા વચ્ચે દ્રવ્યત્વ અને ગુણત્વ સંબંધ રહેલાે છે. અહીં દ્રવ્ય શબ્દના અર્થ વસ્તુ અથવા આંતર સ્વરૂપની બાજ્ઞ સ્થાપના રૂપ અર્થ નધી. પરંતુ ગુણ-વાળા હરેક કાેઇ પદાર્થ. જૈન દર્શનાનુસાર વિશ્વમાં છ દ્રવ્યા છે. તેમનાં નામ —

૧ ધર્માાસ્તકાય, ૨ અધર્માસ્તિકાય, ૩ આકાશાસ્તિકાય, ૪ કાળ, ૫ પુદુગલાસ્તિકાય, ૬ જીવાસ્તિકાય.

આ જગત ષડ્રવ્યમય છે તે ઉપરાંત કાઇ પણ પદાર્થ છે નહિં. આ ષડ્રવ્યોમાં જીવાસ્તિકાય સચેતન છે, બાકીના પાંચ દ્રવ્યો અચેતન (જડ)છે. અસ્તિકાય એટલે પ્રદેશોનો સમૂહ. જીવ અને પુદ્દગલોના પ્રદેશ સમૂહોને બાકીના ચાર દ્રવ્યો અનુગ્રહ-ઉપધાત નિરંતર કર્ય જાય છે. આકાશાસ્તિકાય રૂપ ક્ષેત્રમાં પાંચ દ્રવ્યો રહેલા છે સર્વત્રો આ ષડ્દ્રવ્યોને યથાર્થ રીતે સર્વાંશે જોઇ શકે છે. જીવાસ્તિકાય દ્રવ્ય અરૂપી ( ચર્મ ચક્ષુ અગાચર) છે, જીતાં શરીરના સંબધમાં ચૈતન્ય લક્ષણથી આપણે આેળખી શકીએ છીએ. પુદ્દગલાસ્તિકાયના અનંત પરમાણુઓનો સ્કંધ બન્યા પછા આપણે તેને પુદ્દગળ રૂપે ઓળખી શકીએ છીએ. ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય અને કાળ એ ચાર દ્રવ્યો જીવા અને પુદ્દબલસ્કંધો ઉપર કારણ તરીકે અસર કરીને કાર્યો નીપજાવે છે. જેમ પાણીની અંદર રહેલા માજ્લાંને ગતિ કરવાનું સામર્થ્ય છે પરંતુ જળરૂપ કારણ ન મળેલું હોય તો તેની ગતિ કુંદિત થઇ જ્વય છે. તેમ આત્મદ્રવ્યમાં ગતિ કરવાની શક્તિ છે, પરંતુ ધર્માસ્તિકાયર્ય કારણ્યી ગતિ પ્રયોગમાં આવી શકે છે.

જેમ એક વટેમાર્ગુ ધણી મજલેા કાપ્યા પછી વિશ્રાંતિ લેવા આતુર થયેલા હાય છે તેવામાં એક ઘટાદાર વૃક્ષને દેખવાથી તુરત જ ત્યાં વિશ્રાંતિ લે છે તેમ આત્માના સ્વભાવિક રીતે ગતિસ્વભાવ છે, પરંતુ અધર્માસ્તિકાય રૂપ કારણ્યી ગતિના રાધ થઈ સ્થિતિ થાય છે. દૂધના કટારા સંપૂર્ણ ભરેલાે હાેય છતાં તેમાં સાકર નાંખીએ તા દરેક ડેકાણે સાકર સમાઈ જાય છે. સાકર રૂપે જીદાે પદાર્થ દેખાતા નથી તેથી સિદ્ધ થાય છે કે દરેક જગાએ આકાશ એટલે પદાર્થાના સમાવેશ થવા માટે પાલાણ–અવકાશ (Space) રહેલાે છે.

પાશ્ચિમાસ લોકો કે જેઓ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ માત્રને જ માનનારાઓ છે તેઓ પણુ આ આકાશ દ્રવ્યનું અસ્તિત્વ સ્વીકારવા લાગ્યા છે. પરંતુ અહકાશ દ્રવ્યનું વસ્તુતઃ શું સ્વરૂપ છે તે તેઓ સમજવાને શક્તિશાળી થયા નથી. પ્રથમ કહેવામાં આવ્યું છે તેમ કેવલજ્ઞાન ગાચર થયેલા પદાર્થા સ્થૂળ દષ્ટિથી પણુ સમજી શકાતા નથી તાે અનુભવગમ્ય ક્યાંથી જ થઇ શકે ?

વાસ્તવિક રીતે આકાશમાં જીદા પ્રકાર નથી પરંતુ અષેક્ષાએ બે ભેદ છે. લાેકાકાશ અને અલાેકાકાશ. આકાશાસ્તિકાય દ્રવ્ય લાેકાલાેકમાં છે, જ્યારે બીજા પાંચ દ્રવ્યા માત્ર ચૌદ રાજલાેકમાં રહેલા છે. અસ્તિકાય એટલે એક નાનાે ટુકડાે નહિ પરંતુ વિશાળ સમૂહ રૂપે-એવા અર્થમાં છે. પાંચ દ્રવ્યા પ્રદેશના સમૂહવાળા છે પરંતુ કાલદ્રવ્ય પ્રદેશથી રહિત હાેવાને લાંધે 'કાલાસ્તિકાય ' એવું નામ કહેવામાં આવતું નથી. પણ 'કાલદ્રવ્ય ' કહેવામાં આવે છે. વરતુતઃ કાલ વિદ્યમાન દ્રવ્ય નથી પરંતુ એક કલ્પિત દ્રવ્ય છે એક કહીએ તાે ખાટું નથી. પુદ્દગળ પરમાણુઓના ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને વિનાશની મર્યાદા જણાવી દેવા માટે ઉપચાર કરેલું કાલ દ્રવ્ય છે. ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય અને આકાશાસ્તિકાયના ખંધ દેશ પ્રદેશ તરીકે નવ ભેદ કલ્પી શકાય છે. તેમ જ પુદ્દગલાસ્તિ-કાયના ખંધ દેશ પ્રદેશ અને પરમાણુઓ એ ચાર ભેદ છે. આદ્ય ત્રણ દ્રવ્યા અરૂપી હાેવાથી તેના વિભાગ કદાપિ પડી શકતા નથી; પરંતુ અન્ય દ્રવ્યના આલંબનથી માત્ર અમુક વિભાગની કલ્પના થાય છે. પુદ્દગલાસ્તિકાય **ર**પી હાેવાથી પ્રયોગવડે તેના વિભાગ થઈ શક છે જે [ १४ ]

આપણે ચર્મચક્ષુવડે ખંધ દેશ રૂપે જોઇ શકીએ છીએ. અનંત પરમાણુઓ અસંખ્ય આકાશ પ્રદેશ ઉપર સમ્હરૂપે રહેલા હાેય ત્યારે આપણી ચર્મચક્ષુથી દેખી શકાય છે. અનંત પરમાણુઓથી ઓછા પરમાણુઓના બનેલા સ્કંધ માત્ર અવધિત્રાનીઓ અને કેવલત્રાનીઓ દેખી શકે છે. પુદ્દગલાને અને જીવાને ધર્માસ્તિકાયના ગુણુ ગતિ સહાયક, અધર્માસ્તિકાયના ગુણ સ્થિતિ સહાયક, આકાશાસ્તિકાયના ગુણ અવકાશદાયકપણે હાેવાથી–આ રીતે ગુણાનું આશ્રયસ્થાન હાેવાથી તેમનું 'દ્રવ્ય ' નામ યથાર્થ છે. પુદ્દગલાસ્તિકાયના ગુણુ વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ વગેરે છે. જીવાસ્તિકાયના ગુણુ જ્ઞાત કર્યન, ચારિત્ર, તપ વગેરે છે. જીવાસ્તિકાય એટલે અસંખ્ય પ્રદેશવાળા આત્મા જે ચૈતન્ય લક્ષણ છે, તે અરૂપી છે.

પ્રત્યેક પદાર્થનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાને માટે દરેક પ્રાણીએ તે પ્રત્યેક પદાર્થનું સંપૂર્ણું અધ્યયન કરવું જોઇએ. કાઇ પણ પ્દાર્થનું સંપૂર્ણ અધ્યયન કર્યા પછી તે પદાર્થ સર્વારો જાણી શકાય છે. આમ હેાવાથી તે પદાર્થ અન્ય પદાર્થીથી ભિન્ન કાટિમાં છે તેમ સમજી શકાય છે. આવા જ આશયથી શાસ્ત્રમાં કહેલું છે કે—

्एको भाव: सर्वथा येन हष्टः सर्वे भाषाः सर्वथा तेन हष्टाः । सर्वे भावाः सर्वथा येन हष्टाः एको भावः सर्वथा तेन हष्टः ॥

એક જ પદાર્થનું સંપૂર્ણ સ્વરૂપ સમજવાને માટે તેનાથી અન્ય વિરાધી પદાર્થાની ઓળખાણ કરવાની જરૂર ઉભી થાય છે અને તે ઓળખાણ થયા પછી મૂળ પદાર્થનું સ્વરૂપ સર્વાંરો સમજી શકાય છે. વસ્તુસ્થિતિ આમ હાેવાથી અજીવના સ્વરૂપને અરાખર જાણ્યા વગર જીવ શું વસ્તુ છે તે ખખર પડી શકતી નથી અને જ્યારે અજીવ પદાર્થને અરાખર ઓળખી ન શકીએ તાે જીવને અજીવ અને અજીવને પદાર્થને અરાખર ઓળખી ન શકીએ તાે જીવને અજીવ અને અજીવને જીવ કહી દેવાના બુલાવામાં પડીએ. જીવાને અજીવ માની લેવાથી જીવાની હિસાઓ થાય, જીવાને દુઃખ થાય તેનું ભાન રહે નહિ; તેથી જીવાસ્તિકાય શું છે તે સમજવાની જરૂર સૌથી પ્રથમ ઉભી થાય છે.

#### જીવનાં શરીરેા:—

મનુષ્ય જેમ જીનાં વસ્ત્રોને તજી નવાં વસ્ત્રો ધારણ કરે છે તેમ જીવેા સ્વકર્માનુસાર નીચે જણાવેલા શરીરામાં પ્રવેશ–નિર્ગમન રૂપ વ્યાપાર કરવા માંડે છે, તેનાં નામા —

( સુક્ષ્મ અને ખાદર ) પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેજસ્કાય, વાયુકાય, સાધારણુ વનસ્પતિકાય તથા પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય, દ્વીંદ્રિય, ત્રીંદ્રિય, ચતુરિંદ્રિય તથા (પંચેંદ્રિય) નારકા, તિર્ય`ંચ, મનુષ્ય અને દેવતા.

ચૌદ રાજલાેકમાં સાત વર્ગણાએા (પુદ્દગલ પરમાણુઓના સાત વર્ગ) ચર્મ ચક્ષુથી અગાેચરપણે રહેલી છે તે આ પ્રમાણે—

ઔદારિક, વૈક્રિય આહારક, શ્વાસાે ચ્છ્વાસ, તૈજસ, મન, ભાષા અને કાર્મણ

કાર્મણ વર્ગણા સર્વ કરતાં અત્યંત સદ્ધમ છે. કર્મ પરમાણુઓને સમૂહ એ તેનું અર્થાન્તર છે. આત્મા પોતાના શુભ અથવા અશુભ અધ્યવસાયથી કાર્મણ વર્ગણાને પોતાના તરક આકર્ષ છે. તે દારા ઔદારિક, વૈક્રિય વગેરે વર્ગણાઓનું આકર્ષણ થતાં ઔદારિક અને વૈક્રિય શરીરધારી બને છે. તે પ્રાપ્ત શરીરથી કાર્મણ પરમાણુ-ઓનો સંચય કરે છે. અરસપરસ આ રીતે કર્મ પરમાણુઓ ક્ષીરનીર સંબંધ પ્રમાણે આત્મા સાથે મિશ્રિત થાય છે આત્મા પાતે સ્વરૂપત શુદ્ધ હોવા છતાં પ્રાપ્ત કર્માની વિચિત્ર પ્રકારની સત્તાથી ઔદારિક વગેરે સાત વર્ગણાના પરમાણુઓને યાગ્યતા પ્રમાણે પાતાના અધ્ય-વસાય અનુસાર મેળવે છે અને તેથી ઉપજતાં સુખદુ ખને અનુભવ કરવા પડે છે. દેવતા અને નારકી જીવાને વૈક્રિય, તેજસ અને કાર્મણ શરીર પાતાના ભવમાં હોય છે. તિર્ય ચાને ઔદારિક વૈક્રિય, તેજસ્ અને કાર્મણ અને મનુષ્યોને પાંચે શરીરા પાતાના ભવમાં હોય શક છે. આ શરીર આત્માને એક બદીખાનું છે એમ કહીએ તેમાં ખાટું નથી. આત્મા પાતે શુદ્ધ જ્ઞાનદર્શનચારિત્રમય હોવા છતાં કર્માના [ १९ ]

આવરણેાથી વીંટળાયેલાે હાેવાથી કર્માના સ્વભાવની વિચિત્રતાને તાએ થવું પડે છે. તે કર્મા જેવાં કાર્યા તેની પાસે કરાવવા ઇચ્છે છે તેવાં જ કાર્યા આત્માને તત્કાળ કરવાં પડે છે. એક નાટકનું પાત્ર વ્યક્તિરૂપે એક જ હાેવા છતાં અમુક મર્યાદાવાળા સમય સુધી રાજારૂપમાં, યાેગી-રૂપમાં, ભિક્ષુકરૂપમાં, વેસ્યારૂપમાં અને દાસીરૂપમાં વગેરે ભિન્નભિક્ષ રૂપમાં જીદા જુદા વેશા તેને મેનેજરતા મરજી મુજબ ભજવવા પડે છે; તેમ આત્મા કર્મને આધીન થયેલા થવાથી એક દિવથી માંડીને પંચે દિવના ભવા સુધીમાં જીદા જીદા આકારાથી વેશ ભજવી બતાવે છે. આ સ્થિતિનું દિગદર્શન ઉપમિતિ ભવપ્રપંચા કથામાં કર્મપરિણામ રાજાની પત્ની કાલપરિણતિથી થતા હુકમાને પ્રાણીઓ કેવી ત્વરાથી આધીન થઇ આજ્ઞાપાલક બને છે તે કાલપરિણતિના સુખના ઉદ્ગારા દારા કથાકારે નાટકવડે રૂપક આપેલા પુરૂષ અને સ્ત્રી પાત્રામાં નીચે મુજબ દષ્ટિગાચર થાય છે.

# કાલ પરિણતિના હુકમા :—

" લેાકાકાશાદરા નામની રંગભૂમિકા ઉપર રહેલા હે સર્વ જીવ પાત્રા ! તમારે નાટક કરવાની શરૂઆત થઈ ગઇ છે. રાગાલિલાય નામના નાંદીએ પ્રથમ મગળાચરણ કર્યું છે. મહામાહ નામે સૂત્રધારે પાતાનું કાર્ય બજાવી ભવનાટકની યાગ્યતા સિદ્ધ કરી અનુસંધાન કરેલું છે. માટે હવે તમે મનુષ્યયોનિરૂપ ડ્રોપસીનની પાછળ રહેલા પાત્રા ! હું હુકમ કરૂં છું કે હવે તમા બહાર પ્રેક્ષકાની નજર આગળ આવા. આવીને તુરત જ રુદન કરવું ચાલુ રાખા, ત્યાર પછી અનુક્રમે માતૃસ્તનને આહારની અભિલાષાથી પ્રહણ કરો, ગાઢણભેર ભાંખાડીએ ચાલા, મૂત્ર અને મળથી પગલે પગલે શરીરને રગદાળા, આટલા વેશ ભજગ્યા પછી હવે બાળભાવ તજીને કુમાર બના, અનુક્રમે નિશાળે જ્તઓ, કલાઓના અભ્યાસ કરા અને સુંદર રાગથી કવિતાઓના આલાપ કરા, હવે પછી તરુણ થાએા, અનુક્રમે સ્ત્રીઓ સાથે અનેક પ્રકારના ચેષ્ટિતાથી ક્રીડા કરા, રતિસુખ અનુભવા, સ્ત્રીલુબ્ધ થવા

[૧૭] પરસ્ત્રી લંપટ બનેા,

પછી પાલ્ય માતપિતાઓની અવગણના કરા, પરસ્ત્રી લંપટ બનેા, દ્રવ્યાપાર્જન માટે ચારી, અપ્રમાણિકપણું વગેરે કાર્યામાં પ્રવૃત્તિશીલ બનેા, યૌવન સ્તંભિની ગુટિકાઓનું પાન કરા; અમુક જીવ પાત્રો ! તમે અમુક ભક્તિમાં ધર્મ માનેા, તદનુકૂળ આચરણ કરા, સન્મિત્રોની સાથે ધર્મચર્ચાના આલાપા કરા, હવે પછી વૃદ્ધત્વ અંગીકાર કરા ! હાથમાં લાકડી રાખીને જર્જરિત થઈ કંપતા મસ્તકે ચાલેા, અનેક યુવાનાને સલાહ આપવા તત્પર થાઓ; ત્યાર પછી શબરૂપ થાઓ; અને ક્રીથી ગર્ભાગારરૂપ પડદામાં દાખલ થાઓ ! હવે તે યાનિ પડદાની બહાર નીકળી જુદે જ રૂપે તિર્યાચ તરીકે દેખાવ અંપો, તે વખતે સિંહ, અશ્વ, હરિણ, સર્પ વગેરે અનેક રૂપ ધારણ કરા, તાડના, તર્જના અને શિકારના ભાગ થઇ પડા, અને શબરૂપ થઇ અન્ય અન્ય અનેક ચિત્રવિચિત્ર યાનિરૂપ પડદામાં જઇ આવી વેશ બદલી બદલીને પ્રેક્ષકાની નજર આગળ આવતા રહાે. "

\*

સંસાર નાટકની નેત્રી કાલપરિણતિના ઉદ્ગારા દ્વારા પ્રાણીઓની પરાધીનતાના સચવનના કલિતાર્થ એ છે કે ચૈતન્યમય આત્મા જડ કર્માવડે આવૃત્ત થયેલ હાવાથી કર્માના સ્વભાવાનુસાર શુભાશુભ કળ ભોગવે છે, એટલું જ નહિ પરંતુ તે કર્મા ભાગવ્યા વગર છૂટકા થતા જ નથી. વાસ્તવિક રીતે જડ કર્મા કરતાં ચૈતન્યમય આત્મા ઉચ્ચ દરબ્બે ધરાવે છે, છતાં કર્માની સત્તામાં સંસારી પ્રાણીઓનું ચૈતન્ય વેષ્ટિત થયેલું છે, તેથી જ્યાં સુધી સંસાર છે ત્યાં સુધી આત્મા નિર્વીર્ય સ્થિતિમાં છે પરંતુ જ્યારે જાગૃતિ પૂર્વક આતમા અંતર્મુખ થાય છે ત્યારે વિવેકાદિ સાધના વડે કર્મ સામર્થ્યને પાતળું પાડે છે અને ક્રમશ: કર્માને છૂટા પાડી દઇ સ્વસ્થિતિમાં અનંત સામર્થ્યધર બને છે. 'આત્માને કર્મજાળથા સુકત કરી નિર્વાણપદ પ્રાપ્ત કરાવવું ' એ સમગ્ર જૈન દર્શનનું તત્ત્વ દાહન છે.

જૈન દર્શન મીમાંસા

[ ٩८ ]

#### કર્માને આવવાને। પ્રકાર :---

મિથ્યાત્વ, અવત, કષાય અને યાેગ-આ ચાર આત્માને કર્મ બંધ થવાના કારણરૂપે છે. આ ચારનું સમપ્ર નામ જૈન પરિભાષાએ આશ્રવ કહેવાય છે. આશ્રવને એક ગરનાળાંની ઉપમા આપીએ તાે કર્મરૂપ મલિન પાણીને આવવાને માર્ગરૂપ આશ્રવ છે. આ મલિન પાણીવડે આત્મારૂપ સ્કટિક મલિનતાને પામ્યા છે. આત્માને અસંખ્ય પ્રદેશા છે તે મધ્યે આઠ રુચક પ્રદેશાને તાે કર્માનું આવરણ કદાપિ થતું નથી એટલે તેઓ સદાને માટે નિર્મળ છે, તેવાજ છે અને રહેશ; આ હેતુથી આત્મા સર્વાંશે કર્માવરણથી આવૃત્ત થતાે નથી અને તે હેતુથી જ આત્મા અજીવ (અનાત્મા) કદાપિ થઈ શકતા નથી. હવે કર્માના સ્વભાવાનુસાર આત્માને અનેક જન્મા ધારણ કરી જીદે લામે ભવસ્થિતિ કરવી પડે છે તેનું અવલાકન કરીએ.

## આત્માના સંસાર દષ્ટિએ અનેક પ્રકારેા :

ઇદ્રિય યેાગની અપેક્ષાએ આત્માના પાંચ પ્રકારો છે. એક દ્રિય બેઇદ્રિય, તેઇદ્રિય, ચતુરિદ્રિય અને પંચેદ્રિય. એક દ્રિયના પાંચ બેદ છે. પૃથ્વીકાય, અપકાય, તેજમકાય, વાયુકાય અને વનસ્પતિકાય. તે સક્ષ્મ અને બાદર બે પ્રકારે છે. સક્ષ્મને કેવળજ્ઞાનીઓ ફક્ત દેખી શકે છે, તે ચૌદ રાજલાકમાં સર્વત્ર વ્યાપ્ત છે. બાદર પૃથ્વીકાય તે ખાણમાં રહેલું સાતું, રૂપું, વિગેરે ધાતુઓ, શસ્ત્ર નહીં લાગેલી માટીઓ અને પાયાણા છે. બાદર અપકાય તે વરસાદનું તથા સરોવરનુ જળ વિગેરે. બાદર અગ્નિકાય વિજળી, અગારા વિગેરે, અને બાદર વાયુકાય તે પવન છે. વનસ્પતિકાય બે પ્રકારે છે. પ્રત્યેક અને સાધારણ, સક્ષ્મ સાધારણ વનસ્પતિકાય જે નિગાદ કહેવામાં આવે છે આ નિગાદ એ આત્માની જઘન્યતમ અપક્રાંતિ છે. એક શ્વાસોગ્છવાસ જેટલા સમયમાં સાડાસત્તર વખત જન્મ મરણ કરવું પડે છે. બાદર સાધારણ, આદુ વિગેરે. પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયમાં એક શરીરમાં એક જીવ રહે છે જેમકે બીજ, પાંદડાં, કળ વિગેરે. આ સર્વ જીવેાને એક ઇંદ્રિય (સ્પર્શનેંદ્રિય) હેાય છે. પુરા, શંખ, કૃમિ વગેરેને પૂર્વની ઇન્દ્રિય સહિત રસનેન્દ્રિય વધારે હેાય છે. કીડી, માંકડ, મંદ્રાડા વગેરેને દ્યાણેન્દ્રિય વધારે હેાય છે તેથી તેઓ તેઇન્દ્રિય છે. વીંછી, ભમરા, માખી, ડાંસ વગેરેને નેત્રે.ન્દ્રયના વધારા સાથે કુલ ચાર ઇન્દ્રિયા છે. અને મનુષ્ય, દેવતા, નારકી અને પંચેન્દ્રિય છે તેથી તેઓ પંચેન્દ્રિય શબ્દોથી ઓળખાય છે.

#### ભવેાપગ્રાહી આત્મ સંબંધ તે પ્રાણ :--

એકેન્દ્રિયાદિ ભવેામાં આત્માને પાેતપાેતાના ભવેાને આશ્રીને યાેગ્યતા પ્રમાણે જન્મતાં જ પ્રાણ ઉત્પન્ન થાય છે, અને તેના વિનાશની સાથે જ તેનું મરણ થયું કહેવાય છે-અર્થાત્ ભવાંતરમાં ગમન થાય છે. જન્મ અને મરણ એ કર્માના બંધ ઉદયને વશવર્તી છે. વસ્તુત: આત્મા અમર છે–કદાપિ મરતા નથી. નાથં દૃંતિ ન દૃન્ચતે-તે વાસ્તવિક છે. માત્ર કમથી ઉત્પન્ન થયેલી પ્રાણ ધારણીય શક્તિના વિનાશ થવાથી તેનું મરણ કહેવામાં આવે છે. તે પ્રાણેા કુલ દસ છે. તેનાં નામ :–

પ ઇન્દ્રિય ૧ મનેાબળ, ૧ વચનબળ, ૧ કાયબળ, ૧ ક્ષાસેાચ્છ્વાસ, ૧ આયુષ્ય. યેાગ્યતા પ્રમાણે પ્રાણેા કેવી રીતે વહે ચાઇને રચાય છે તેનુ સ્પષ્ટીકરણ નીચેના વૃક્ષથી માલુમ પડશે.

આત્મા( કર્મયુક્ત )ના દસ પ્રાણ.

| સ્પર્શનેંદ્રિય | રસને દિય   | ધાણે દ્રિય ચક્ષુરિદ્રિય  |            | શ્રોત્રે દ્વિય |
|----------------|------------|--------------------------|------------|----------------|
| કાયબળ          | વચનઞ       |                          | મનેાબળ     | 1              |
| શ્વાસાચ્છ્વાસ  |            |                          |            |                |
| આયુખ્ય         |            |                          |            |                |
| 1              |            |                          |            | ļ              |
|                |            |                          |            |                |
| એક દિય         | દ્વીંદ્રિય | ત્રીંદ્રિય [ ચતુરિ દ્રિય | પ ચે દ્રિય | અસંશી          |
| x              | ક          | <u>ن</u> و               | (સંગ્રी)   | પ ચે દિય       |
|                |            |                          | ૧૦         | Ŀ              |

[ २० ]

\*

આ પ્રકારે આત્માને યાેગ્યતા પ્રમાણે ભવવ્યવહાર ચલાવવાને માટે પ્રાણોની ઉત્પત્તિ છે.

નામકર્મના ઉદયથી આત્માને પર્યાપ્તિ ઉત્પન્ન થાય છે, તે છ પ્રકારે છે.

# પ્રાણને ટકાવી રાખનાર શક્તિ ' પર્યાપ્તિ ' :--

આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય, <sup>4</sup>વાસાેગ્ઝ્વાસ, ભાષા અને મન. આહાર પર્યાપ્તિ એટલે આહારને રસ તથા શરીરાદિ રૂપે પરિણમવાની શક્તિ. આ પર્યાપ્તિ એટલે શક્તિ વગર પ્રાણીઓને પ્રાણ હેાઈ શકતા નથી. અર્થાત પર્યાપ્તિ હાેવાથી પ્રાણનું અસ્તિત્વ હાેય છે. પર્યાપ્તિ દુર્જળ હાેવાથી પ્રાણના વિનાશ થાય છે અને તે જીવનું મરણ ગણાય છે. એક ધડીઆળને ચાવી આપ્યા પછી જેમ તે પાતાની મુદ્દત સુધી ગતિ કરે છે, તેમ શરીર યંત્રમાં પર્યાપ્તિ રૂપ ચાવી વડે પ્રાણાનું સાંચાકામ પાતાની મુદ્દત સુધી ગતિમાન રહે છે; ચાવી પુરી થયેથી સાંચાકામ ગતિશ્ચન્ય બને છે.

શરીર કુલ મળી પાંચ છે. ઔદારિક, વૈક્રિય, આહારક, તૈજસ, કાર્મ' છુ. પ્રથમ અન્ય ગતિમાંથી જીવ પાતાની માતાના ઉદરમાં આવે છે કે તરત તત્રસ્થિત રસને તૈજસ અને કાર્મ છુ શરીર વડે લઇને તે રસને સાત ધાતુ (માંસ, રૂધિર, અસ્થિ, રસ, ચરબી, મજ્જા, વીર્ય.) પણે પરિણમન કરે છે. ત્યારથી તેને એવી શક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે કે, જીવ જે જે આહાર ગ્રહણ કરે તેની સાત ધાતુઓ બનવામાં ક્રિયાઓ ગતિમાન્ થાય છે. આહાર પર્યાપ્તિ ઉત્પન્ન કર્યા પછી તે રસને શરીર-પણે પરિણમાવે છે. અને એ રીતે ગર્ભમાં જ તે પર્યાપ્તિ ઉત્પન્ન થવાને લીધે ધીમે ધીમે શરીરના અંગોપાંગો ગોઠવાય છે. ત્યાર પછી ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ બાંધે છે અને પોતાના ભવની યાગ્યતા પ્રમાણે ઓછી વધતી ઇન્દ્રિયોનો વ્યાપાર ચાલવા માંડે છે. ત્યારબાદ શ્વાસોચ્છ્વાસ લેવા મુકવાની શમ્તિ ઉત્પન્ન થાય છે તે 'વાસોચ્છ્વાસ પર્યાપ્તિ, તેમ જ મન અને વચન વર્ગ ણાના પુદ્દગલાે લેવા મુકવાની શક્તિ તે મન અને વચન પર્યાપ્તિ કહેવાય છે. આહાર પર્યાપ્તિ ઉત્પન્ન થયેલી છે છતાં શરીરને

[ ૨૧ ]

યેાગ્ય આહાર ન મળે તેા તે પર્યાપ્તિ મંદ પડી જાય છે. આ રીતે આહાર પર્યાપ્તિ જો તેને આહાર મળે તેા જ પાતાનું કામ બજાવવા માંડે છે, નહિ તા ગતિશન્ય થવાથી પ્રાણેા અને છવને જીદા કરી મૂકે છે. આ ઉપરથી વિચારશીલ પ્રાણીઓ લક્ષમાં લેશે કે ઇન્દ્રિયા તથા સપ્ત ધાતુ વગેરે બનવામાં ઈશ્વરની કૃતિની કાંઇ પણ જરૂર રહેતી જ નથી; ઈશ્વર અથવા કાઈ પણ કર્તા તેવું કાર્ય કરવાને માટે અવકાશ-વાળા નથી જ. કર્મને વશ હાઇને આત્મા વારંવાર તેવા અવકાશ મેળવે છે અને ઇન્દ્રિય વગેરે સર્વ સ્વત: બનાવે છે. એક ઘર ઉત્પન્ન કરવાની શક્તિવાળા માણસ અનેક ઘર ઉત્પન્ન કરી શકે છે, તેમ પર્યાપ્તિરપ શક્તિથા આહારાદિની યાગ્ય ક્રિયાઓ નિરંતર ચાલ્યા કરે છે. દણંત તરીકે, આહાર કર્યા પછી આપણી જાગૃત અવસ્થામાં અથવા સુધુપ્તિને વખતે પણ આપણે લીધેલ આહારની ક્રિયા રસરપે રપાંતર થવા માંડે છે, તે રીતે ગર્ભમાં આવ્યા પછી ઉત્પન્ન કરેલી પર્યાપ્ત નામ કર્મના ઉદ્દય-જનિત પર્યાપ્તિ, (શક્તિ વિશેષ)નું કાર્ય છે.

જીવતી અવસ્થાને આશ્રીને પર્યાપ્તિના લખ્ધિ અને કરણાદિ અનેક ભેદો છે, તે વિસ્તારપૂર્વ ક શાસ્ત્રમાં દર્શાવેલા છે. આહાર રસરૂપે રૂપાંતર પામ્યા પછી તે રસ શરીર પાષણ આપનાર અને અવયવાને ઉત્તેજન કરનાર બને છે, તે શરીર પર્યાપ્તિ કહેવાય છે. પૂર્વે બાંધેલી ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિવડે ઇન્દ્રિયોના વ્યાપાર આયુષ્યની સ્થિતિ પર્ય ત ચાલુ રહે છે. શ્વાસાગ્ય્બ્વાસને ગતિમાન રહેવાની ક્રિયાનું નિમિત્ત <sup>9</sup>વાસાગ્ય્બ્વાસ પર્યાપ્તિ છે. તેમજ ઉચ્ચારા કરવાની ક્રિયા અને મન વડે વિચાર કરવાની ક્રિયા–આ સર્વ ક્રિયાઓ જે અત્યારે પ્રાણીઓની યાગ્ય ઉમર પછી અસ્પલિતપણે ગતિમાન રહે છે, તે સર્વ ભાષા અને મન: પ ધિત્રિ કે જે ગર્ભમાં ઉત્પન્ન કરેલી હતી તેને આધીન છે. પ્રાણ અને પર્યાપ્તિની ભિન્નતા તપાસતાં પર્યાપ્તિ કારણ છે અને પ્રાણ કાર્ય છે. ઑકેન્દ્રિય ને ચાર, વિકલે દ્વિય અને અસંત્રી પંચે દ્વિય ને પાંચ, અને સંત્રી પંચે-દ્વિયને છ અનુક્રમ હોય છે. આ પ્રકારે જ્યાંસુધી કર્મ છે ત્યાંસુધી [ २२ ]

સંસાર છે. પર્યાપ્તિ નામ કર્મના ઉદયથી શરીર ઇંદ્રિય વિગેરેની રચના થાય છે. અર્થાત્ અન્ય કાેઇ કર્તા નિમિત્ત કારણ નથી.

ઉપરાક્ત પ્રકારે પ્રાણીઓને મુખ્ય ચાર કારણાથી આઠ કર્માને કર્મ બંધ થાય છે. કર્મની વ્યાખ્યા કરતાં કર્મગ્રંથકાર કહે છે કે, જ્ઞીરइ जૌएण દ્વે ર દ્વિંગેળ તો મ્લए कम્મ. **બિચ્યાત્વ. અબ્રત.** કપાય અને ચાગરૂપ હેતુઓથી જે અપ્તમાવડે કરાય તે કર્મ કહેવાય છે. આ ચાર ઉત્પાદક કારણોનેા વિનાશ થાય તા કાર્યના વિનાશપણાથી આત્મા કર્મ રહિત થાય અને શાક્ષત સુખ પામી શકે. આ ચાર કારણા એ આત્માના જીદી જુદી અવસ્થાના રાગદ્વેષજન્ય મલિન પરિણામા છે. પ્રસ્તુત કર્મ આઠ પ્રકારે છે.

(૧) જ્ઞાનાવરણીય. (૨) દર્શનાવરણીય. (૩) મેહનીય. (૪) (૪) અંતરાય. (૫) નામ. (૬) ગેાત્ર. (७) વેદનીય. (૮) આયુષ્ય

પ્રથમના ચાર કમેાંના તદ્દન ક્ષય થાય ત્યારે કૈવલ્ય પ્રાપ્તિ થાય છે. અને બાકીના ચારના સમૂલ વિનાશ થાય ત્યારે આત્મા નિર્વાણપદ પામે છે. આદ્ય ચાર ધાતિકર્મ અને અવાંતર ચાર અધાતિકર્મ-એવા નામથી ઓળખવામાં આવે છે. જેમ એક માણુમે કાચા પારા ખાધા પછી તે પારા જડ હાેવા છતાં, તે પ્રાણીના શરીરને જિન્નભિન્ન કરી નાંખે છે, તેમ પૂર્વાક્ત નામવાળા કર્મા જડ હાેવા છતાં આત્માના નિર્મળ પ્રદે-શાને અધકારમાં વોંટાળી દે છે. કર્મના શક્તિ એ ચૈતન્ય જનિત શક્તિ નથી કિંતુ પૌદ્દગલિક સ્વભાવજનિત શક્તિ છે. આ આઠ કર્માના જીદા જીદા સ્વરૂપની પર્યાંતાચના કરતાં પ્રથમ જ્ઞાનાવરણીય કર્મોના આત્માને કેવા રીતે ઉપધાત થાય છે તે તરક દષ્ટિ કરીએ.

# જ્ઞાનાવરણીય કર્મ :

આત્મારૂપ દ્રવ્યને આશ્રીને શુદ્ધ જ્ઞાન નામનેા ગુણ રહેલેા છે તેને આવરણ કરનાર કર્મ તે જ્ઞાનાવરણીય કર્મ કહેવાય છે. એક મનુષ્યની આંખે પાટા બાંધવામાં આવે તાે જેમ પદાર્થા જોઈ શકતાે નથી, તેમ આ

[ २3 ]

કર્મ આત્માની ભાવ ચક્ષુને પડદા તુલ્ય છે. આ મલિન પડદા જેમ જેમ ખસતા જાય છે તેમ તેમ જ્ઞાનની શુદ્ધતા થવાને અંગે વસ્તુ સ્થિતિનું રહસ્ય જાણી શકાય છે. સાડાત્રણ હાથના અવકાશમાં રહેલેા એક મનુષ્ય મુંબઇ અને કલકત્તાના, લંડન અને પેરીસના તેમજ ભૂત અને વર્તમાન સમયના જે જે અનુભવે৷ ખડા કરી શકે છે, તે પાેતે પ્રાપ્ત કરેલા જ્ઞાનને આભારી છે. જ્ઞાનવડે અપ્યાત્મીઓનું અધ્યાત્મ. માયાવીઓની મલિનતા, ભદ્રકજનાતું આર્જવ, ભક્તજનાના ભક્તિરસ. વૈરાગીઓના વૈરાગ્ય, લાેભાજનાના તૃષ્ણા અને વ્યભિચારીઓનું લાંપત્ય વિગેરે સર્ગ અનુભવ ગમ્ય થઇ શકે છે, પરંતુ જ્યાંસુધી આવરણનું પડ ગાઢ હેાય ત્યાંસ'વી વસ્તુસ્થિતિ અંધારામાં રહે છે. હેય, ત્રેય. ઉપા-દેયનું સ્વરૂપ સમજી શકાતું નથી હેય પદાર્થી હેાય તે ઉપાદેય ખાને છે. અને ઉપાદેય તે હેય બને છે. ભક્ષ્યાભક્ષ્ય અને પેયાપેય વસ્તુના વિધિ-નિષેધમાં નિયમ રહેતાે નથી. અવ્યવસ્થિતપહ્યું આ રીતે પ્રાપ્ત થવાથી અધ:સ્થિત અનેક અનાચારોનું પાત્ર આત્મા ખંતે છે. પૂર્વોક્ત જ્ઞાન કે જેને આવરણ પ્રાપ્ત થાય છે તે જુદી જુદી અવસ્થાને આશ્રીને પાંચ પ્રકારે છે.

૧ મતિજ્ઞાન, ૨ ઝુતજ્ઞાન, ૩ અ<mark>વધિજ્ઞાન, ૪ મન:પર્યવજ્ઞાન,</mark> ૫ કેવળજ્ઞાન.

भતિજ્ઞાન :- પાંચ ઇન્દ્રિય અને મન દ્વારા થતું જ્ઞાન તેને મતિજ્ઞાન કહેવામાં આવેલું છે. આ જ્ઞાન ઓછે વધતે અંશે સર્વ પ્રાણીઓમાં હાય છે. સમ્યક્ત્વ કે જેનું સ્વરૂપ આગળ કહેવામાં આવશે તેથી રહિત પ્રાણીઓને ઇન્દ્રિયાદિદ્વારા જે જ્ઞાન થાય છે તે મતિઅજ્ઞાન તેમ જ સમ્યક્ત્વધારી પ્રાણીઓને ઉપકરણા દ્વારા જે જ્ઞાન થાય તે મતિજ્ઞાન કહેવાય છે. એક બાળક કે જેને રજ્જુ અને સર્પ અથવા રજત અને છોપના ભેદની ખબર નથી તે મતિ જ્ઞાનાવરણીયને લીધે છે, મિથ્યાત્વ-સ્થિત મનુષ્ય ગમે તેવા ઉચ્ય તર્કનું સ્ફોટન કરનાર હોય છતાં તે મતિઅજ્ઞાની કહેવાય છે. અને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત મનુષ્ય જેને જેટલે અંશે

જૈન દર્શન મીમાંસા

[ २४ ]

તર્ક સમાધાનની શક્તિ પ્રાપ્ત થયેલી છે તેને તેટલે અંશે મતિજ્ઞાન વર્તતું છે. આ મતિજ્ઞાન પાંચ પ્રકારે દર્શાવાયેલું છે.

વ્યંજનાવગ્રહ, અર્થાવગ્રહ, ઇહાિ, અપાય અને ધારણા. મન અને તેત્રતે વિષયે৷ ગ્રહણ કરવાની ક્રિયા અર્થાવગ્રહથી શરૂ થાય છે. જ્યારે અન્ય ચાર ઇન્દ્રિયોને વિષયેા ગ્રહણ કરવાની ક્રિયા વ્યંજનાવગ્રહથી શરૂ થાય છે. એક સ્પર્શને દિય અને નેત્રે દ્રિયનું દર્ણાત લઈ મતિજ્ઞાનનું સ્વરૂપ સંક્ષિપ્ત કરીએ. એક મનુષ્ય નિદામાં વર્તે છે, તે વખતે અન્ય મનુષ્ય તેના શરીર ઉપર અત્યંત ઉષ્ણ જળ રેડવા માંડે છે. તેના રેડવાને પહેલે જ સમયે નિદ્રાધીન મનુષ્યને ' કાંઈક ' મારા ઉપર પહ્યું એવું જે ભાન તે વ્યંજનાવગ્રહ મતિત્રાન. ઉષ્ણ પદાર્થ કાંઇક પદ્યો એવું બીજી ક્ષણે થયેલું જે જ્ઞાન તે અર્થાવગ્રહ. ત્રીજી ક્ષણે ગરમ પાણી હશે કે ખીજી કાેઈ વસ્તુના સ્પર્શ થયેા હશે તેના શંકા ઉદ્દભવવા તે કહિા. ગરમ પાણી જ છે એવેા નિશ્વય થવેા તે અપાય, ગરમ પાણી મારા ઉપર પહ્યું એવી સ્મરણ શક્તિ રહેવી, તે ધારણા મતિજ્ઞાન કહેવાય છે નેત્રે દ્રિયને પ્રથમ સમયે જ પદાર્થ ત્રાહ્ય થઇ જવાથી વ્યંજનાવગ્રહ હેાઈ શકતા નથી. એક મનુષ્યને દૂર રહેલા એક ઝાડના ડુંઠાને જોતાં આ કાંઇક વસ્તુ છે, એવું ભાન થવું તે અર્થાવગ્રહ(નેત્રેંદ્રિય) મતિજ્ઞાન કહેવાય છે. ઠુંઠુ હશે કે ચાડીઓ એવી શંકા થવી તે ઇહિા, બહુ નજીક આવ્યા પછી આ ' કું કું જ ' છે, એવું નિર્ણયવાળું ભાન તે અપાય, અને તે નિર્ણયને સ્મરણ પથમાં રાખવા તે ધારણા કહેવાય છે. સર્વ મળા મતિજ્ઞાનના અઠાવીશ બેદ છે. બહુ અબહુ ક્ષિપ્રાદિ અનેક બેદેા વિસ્તાર વડે થતાં ત્રણસે ચાલીશ થાય છે, જે કર્મગ્રંથ અને સિદ્ધાંતામાં નિરૂપણ કરેલા છે.

<mark>ઝુતજ્ઞાન:</mark>–સ્વતઃ પુસ્તકા વગેરે વાંચવાથી થતું જ્ઞાન અથવા ઉપદેશ શ્રવણથી થતું જ્ઞાન. કાંચન અને કલશના સંયોગની પેઠે મતિજ્ઞાન સાધન છે, અને ઝ્રતજ્ઞાન સાધ્ય છે. પુસ્તકા વાંચતી વખતે ચક્ષુને વાંચવાની જરૂર પડે છે, તેમ જ ઉપદેશ સાંભળતી વખતે કર્ણે દ્વિમે ¥

શખ્દા ગ્રહણુ કરવા પડે છે, અને તે શખ્દા સંભળાય ત્યાં સુધી–આટલી મર્યાદા સુધી–મતિજ્ઞાનના વિષય છે, અને પછીથી જે રહસ્ય પરિણમે છે તે શ્રુતજ્ઞાનના વિષય છે. મતિ અને શ્રુતની અવસ્થા બેદે ભિન્નતા છે. કેમકે બંને સાથે જ હાેય છે. ઉપમિતિ ભવપ્રપાંચા કથામાં ષ્રુતજ્ઞાનને સદાગમ કહેલું છે. સમ્યક્ત્વ બીજને ઉત્પન્ન કરે તેવા અથવા સમ્યક્ત્વ બીજને વૃદ્ધિ કરનાર જે આગમા હાેય તે શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે. અન્ય શ્રુત અજ્ઞાન કહેવાય છે; જેમકે સમ્યક્ત્વ વગરના નવપૂર્વીની અજ્ઞાનીમાં ગણના થયેલી છે. આત્માને જ્ઞાન થવાનું સ્થૂળ સાધન જે આગમ તેમાં કારણુમાં કાર્યના છે.

અક્ષર-અનક્ષર, સંજ્ઞી-અસંજ્ઞી, સમ્યક્-મિથ્યા, સાદિ-અનાદિ, સપર્યવસિત-અપર્યવસિત, ગમિક-અગમિક, અંગપ્રવિષ્ટ-અંગબાહ્ય આ ચૌદ ભેદ છે. અને પર્યાય, અક્ષર. પદ, સંધાત, પ્રતિપત્તિ, અનુયોગ, પ્રાભૃત, પ્રાભૃત પ્રાભૃત, વસ્તુ અને પૂર્વ-એ દશ 'સમાસ ' સાથે વધારતાં વીશ પ્રકાર છે. પ્રથમના ચૌદ ભેદો અક્ષર, ધ્વનિ, સંજ્ઞા વિગેરે ભેદોથી છે, પાછળના વીશ ભેદ આગમના અક્ષરા, વાક્યો, પ્રકરણા વિગેરેને અંગે છે. જેટલે જેટલે અંશે આગમાનું અલ્પત્તપહ્યું અથવા સંજ્ઞા, ઉપદેશ, આકાર વિગેરેથી થતી અલ્પ પરિજ્ઞા તેટલે તેટલે અંશે શ્રુત-જ્ઞાનાવરણીય કર્મનું સહચ રીપહ્યું છે

અવધિજ્ઞાન:—આ જ્ઞાન અને હવે પછીનાં બંને જ્ઞાના પૂર્વાક્ત ઉભય જ્ઞાનથી ભિન્ન ક્રાટિમાં વર્તે છે. મતિ અને શ્રુતજ્ઞાન ઇંદ્રિય પ્રત્યક્ષ છે જ્યારે અવધિ આદિ ત્રણુ જ્ઞાના આત્મપ્રત્યક્ષ છે.

અવધિજ્ઞાનીને ઇંદ્રિયાેદ્વારા વિષય ગ્રહણ કરવાની જરૂર હાેતી નથી. તેને તાે એક એવા પ્રકારનું અમુક મર્યાદાવાળું ત્રાન ઉત્પન્ન થાય છે, જેથી ઉપયાેગદ્વારા ૨૫ી પદાર્થોને જાણી શકે છે. અવધિત્રાન, ૨૫ી

## જૈન દર્શન મીમાંસા

પદાર્થાના જાગુપણાને અંગે અસંખ્ય પ્રકારનું છે, અને પાતાની સ્થિતિની અપેક્ષાએ અનુગામિન્, વર્ષ'માન, પ્રતિપાતિ, અનનુગામિન્, હીયમાન, અપ્રતિપાતિ-એ રીતે છ પ્રકારનું છે. અરૂપી પદાર્થના વિષય અવધિજ્ઞાનની મર્યાદામાં નથી. અવધિજ્ઞાન જીદે જીદે પ્રકારે કાઇને આંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગથી માંડીને અસંખ્ય યોજના સુધી, આવલિના અસંખ્ય ભાગથી માંડીને અસંખ્ય વર્ષોપર્ય તે, પાતપાતાના ક્ષયાપશમ પ્રમાણે દ્રવ્ય ક્ષેત્રકાળની અપેક્ષાએ ઇદિયાતીતપણે પ્રકટે છે; દેવગતિમાં આ જ્ઞાન, ભવપ્રત્યયિક હાેય છે. અને મનુષ્યગતિમાં ગુણ પ્રત્ય-યિક હાેય છે. સમ્યત્વ સહિત વર્તતા જીવ જ્યાં તે વર્તતા હાય તે ગતિમાં જો તેને પૂર્વોક્ત અર્થવાળું જ્ઞાન પ્રકટે તે અવધિજ્ઞાન કહેવાય છે. અને મિથ્યાત્વ ગ્રસ્ત કાઇપણ પ્રાણીને પ્રકટેલું જ્ઞાન તે વિભંગજ્ઞાનના નામથી આળખાય છે. અવધિજ્ઞાન મનુષ્ય ગતિમાં તપશ્વરણ અને શુભતર ક્રિયાઓવડે ઉત્પન્ન થાય છે, જે માટે કથાનુયાગમાં પ્રસિદ્ધ થયેલા બ્રમણા પાસક મહાત્મા 'આનંદ ' નું દર્ષાત સ્મરણીય છે.

મન: પર્ય વજ્ઞાન: --ઇંદ્રિયેાની સહાયતા વગર અઢીદ્વી પરૂપ મનુષ્યલા કમાં રહેલા સંગ્રી પંચેંદ્રિય પ્રાણીઓના મનાલાવને જે જ્ઞાનથી જાણી શકે તે મન: પર્યવજ્ઞાન. તે બે પ્રકારનું છે. ૠજી મતિ અને વિપુલમતિ મના-બલ પ્રાપ્ત અમુક પ્રાણીએ ઘટ પદાર્થની ચિંતવના કરી તે જાણવું, તે ૠજુમતિ મન: પર્યવજ્ઞાન અને અમુક પ્રાણીએ ઘટના ગુણ પર્યાય વિગેરે વડે ઘટ પરત્વે વિસ્તારથી ચિંતવન કર્યું તે જાણવું, તે વિપુલ મતિ મન પર્યવજ્ઞાન કહેવાય છે. સર્વવિરતિ પણાના ગુણ આત્મામાં પ્રકટ થયા પછા આ ગ્રાનના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે.

કેવળજ્ઞાન :—જગત્ માત્રમાં રહેલા રૂપી અને અરૂપી ત્રેય પદાર્થોનું એક સમયમાં ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાનકાળનું જ્ઞાન તે કેવળજ્ઞાન કહેવાય છે. आर्त्मैवज्ञान-એ સ્થિતિ આ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થવા પછી પરિપૂર્ણુતાએ પહેાંચે છે, આ જ્ઞાનવાન મનુષ્ય અવશ્ય મુક્તિમાં દ્રવ્યાનુચાેગ

¥

જાય છે અને એક વખત પ્રાપ્ત થયેલું આ જ્ઞાનનું કદાપિ વ્યવત થતું નથી કૈવલ્યપ્રાપ્ત તીર્થ કર અને સામાન્ય કેવળી બંનેની બાહ્ય પ્રદિ અથવા અતિશયેામાં તકાવત છે; પરંતુ જ્ઞાનપ્રાપ્તિને અંગે બિલકુલ તકાવત રહેલા જ નથી આ પાંચ જ્ઞાનમાં જે જ્ઞાનને આવરણા હાેય તે તે જ્ઞાનથી આત્મા દૂર રહે છે. જેમ જેમ આવરણા દૂર થાય છે તેમ તેમ જ્ઞાનાંશુ સ્કુરે છે. જ્ઞાનના અધ્યાપક, જ્ઞાનના સાધના અને જ્ઞાની મનુષ્યાની અવગણના, આશાતના અને તિરસ્કાર કરવાથી જ્ઞાના-વરણીય કર્મબાંધ પ્રાણીઓને થાય છે, એમ સિદ્ધાંતા સ્પષ્ટ રીતે કહે છે.

**કર્શનાવરણીય કર્મ :**---તે નવ પ્રકારે છે. ચક્ષ, અચક્ષ, અવધિ, કેવલ, નિદ્રા, નિદ્રા નિદ્રા, પ્રચલા, પ્રચલા પ્રચલા અને થીચહિ. જન્મતાં જ અથવા પાછળથી નિમિત્ત કારણવડે આંખાેથી અંધ<sub>ત્</sub>વ પ્રાપ્ત થવું તે ચક્ષુ દર્શનાવરણીય. જન્મથી અથવા અન્યનિમિત્ત કારણથી આંખ સિવાય અન્ય ઇંદ્રિયાનું બહેર મારી જવું તે અચક્ષદર્શના-વરણીય. ચક્ષુથી અગેાચર રહેલા રૂપી પદાર્થો દેખી શકવામાં નિર્જળતા હેાવી તે અવધિદર્શનાવરણીય, **રૂપી અને અરૂપી બ**ંને પદાર્થીને આત્મબળથી સામાન્યપણે જાણવાના સામાર્થ્યના અભાવ તે કેવલદર્શના-વરણીય કહેવાય છે. વળી સહેલાઈથી જાગી શકાય તે નિદા, કષ્ટવડે જાગી શકાય તે નિદ્રા નિદ્રા, એઠાં એઠાં અથવા ઉભા રહેતાં નિદ્રાને ઉદય થાય તે પ્રચલા અને ચાલતાં નિદ્રાના ઉદય થાય તે પ્રચલા પ્રચલા, પ્રમત્ત અવસ્થામાં અર્ધચક્રી સમાન બળની પ્રાપ્તિ થાય તે થીઅદ્ધિ દર્શનાવરણીય કર્મ કહેવાય છે. પૂર્વોક્ત બંને કર્મની પરિસ્થિતિ વધારેમાં વધારે ત્રીશ ક્રોડાક્રોડ સાગરો પમની છે. આ કર્મના બંધ આંધળાં બહેરા વિગેરે અપંગ મનુષ્યેાનેા તિરસ્કાર કરવાથી સહજ પ્રાપ્ત થાય છે અને વિશેષ કરીને તેા ખંને કર્માતું ઉપાર્જન નીચેની ગાથાથી પ્રાહ્ય થશે.

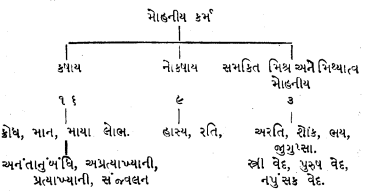
# पडिणियत्तण निन्हव उवघायपउस अंतरायेण । अच्चास्रायणयाए आवरण दुगंजिउज्जयइ ॥

[ २८ -]

જૈન દર્શન મીમાંસા

અર્થ`-પ્રત્યનીકપણું, નિન્હવપણું ઉપધાત, પ્રદ્વેષ, આંતરાય અને અતિ આશાતના કરવાધી જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શનાવરણીય કર્મોનેા બંધ થાય છે.

માહનીય કર્મ :- આ કર્મની શાસ્ત્રકારોએ મદિરા સાથે તુલના કરી છે. મદિરા પીનાર મનુષ્ય કેકના આવેશમાં જેમ માતાને સ્ત્રી તરીકે અને સ્ત્રીને માતા તરીક ગણવામાં પ્રવૃત્ત થાય છે, અનેક અના-ચારાનું ભાન રહેતું નથી, તેમ માહનીય કર્મથી પરવશ થયેલા પ્રાણી રાગમાં અંધ થઈ વિવેક્સુદ્ધિથી દૂર રહે છે. દ્વેષાનલમાં દગ્ધ થઇ સ્વાત્મભાન ભૂલી જઇ અન્યનું અહિત આચરવા તત્પર થાય છે. કષાયાથી અભિભૂત થઈ ક્રોધી, અહંકારી, કપટી અને લાભા અને છે. માહનીય કર્મના મુખ્યપણે અઠાવીશ પ્રકારા નીચેના વૃક્ષ ઉપરથી સ્પષ્ટ માલૂમ પડશે.



અનાદિ કાળથી આત્મા સાથે રહેલું અને ભાેગવટા પ્રમાણે છર્ણુ થઇ નવા નવા રૂપને ધારણ કરતું આ કર્મ આઠ કર્મા પૈકી ઉ<sub>ત્કૃષ્ટ</sub> સ્થિતિવાળું છે; એટલું જ નહિ પરંતુ અન્ય સાત કર્મા ઉપર અમલ ચલાવી પાેતે સાત કર્માને પાેતાના દાેર ઉપર ચલાવે છે.

ક્રોધ કષાય :--ક્રોધથી પરાધીન થયેલા એક મનુખ્યને તમે જીઓ ! જો તેનામાં નિર્માલ્યપર્ણ હોય છે તા તે અંતરમાં ધગધગતા

[ २૯ ]

અગ્નિથી બળતાે હાય છે. અને જો તેનામાં કાંઇક સત્ત્વ હાય છે તા તે અંદરથી ધગધગી રહેલાે છે જ પરંતુ તે ઉભરાએા બહાર કાઢે છે અને અન્યને તેમાં ગરકાવ કરી તેના હૃદયપૂળા ઉપર દિવાસળી મૂકે છે. જે વખતે તે ક્રોધાધીન હાય છે તે વખતે તેને કાઇ હિતસ્વી ગમ ખાઈ જવા શીખામણ આપવા લાગે છે તા તે મનુષ્યની ઉપર કાંતા ક્રોધને ઉતારે છે અથવા તે મનુષ્યની સામે ન થઇ શકાય તેવી સ્થિતિ હોય તે! તે ક્રોધી મનુષ્યની નજરમાં નિર્માલ્ય અને એવકુક લાગે છે. આ રિથતિ હેાવાથી ક્રોધ એ અગ્નિ સમાન છે અને ક્ષમારૂપી શાંતિજળના અભાવે ' ઉત્કર્ષ 'ના સાયન્સના નિયમ પ્રમાણે વૃદ્ધિંગત થયેલેા નજરે પડે છે. શ્રીમદ ઉદયરત્વજી કહે છે કે, ક્રોડ પૂર્વ સુધી પરિપાલન કરેલું સંયમ, ક્રોધરૂપ અગ્નિવડે ક્ષણવારમાં ભરમીભૂત થઈ જાય છે. ક્રોધ એ એક જાતના આવેશ છે જે વડે પ્રાણી આત્મધાત કરવા તત્પર થાય છે. એટલું જ નહિ પરંતુ તેના સંસ્કારોની દઢ છાપ અતેક જન્માે સુધી મુદ્રિત રહી બીજે જેમ વૃક્ષને ઉત્પન્ન કરે છે તેમ ભવ સ્થિતિની વૃદ્ધિ કરે છે. દષ્ટાંત તરીકે સમરાદિત્ય કેવળીના પૂર્વ ભવમાં ગુણસેન અને અગ્નિશર્માના સંબંધમાં અગ્નિશર્માને ગુણસેન પ્રતિ-નવ જન્માે પર્ય તે વૈરની ચીનગારી ખળતી રહી હતી. આ રીતે ક્રોધડપી પિશાચ, આત્માને પાેતાની સ્થિતિમાંથી વ્યુત કરી એકાંત અહિત કરી મૂકે છે. અનંતાનુભંધિ ક્રોધ અનંત સંસાર ભ્રમણ વધારે છે. તે ક્રોધના ક્ષયોપશમ વગર આત્મા સમ્યક્ત્વ પામી શકતો નથી. આ ક્રોધ ઉત્કષ્ટપણે જિંદગી સુધી રહે છે. ક્રોધના અન્ય ત્રણ પ્રકારો. અનક્રમે એક વર્ષ, ચાતુર્માસ અને પક્ષ પર્ય તે વધારેમાં વધારે રિથતિવાળા છે.

આ પ્રસંગે સ્ફેાટન કરવાની જરૂર જણાય છે કે, કેટલાએક મી. એમર્સ નના મત પ્રમાણે કહે છે કે પ્રામાણિક અને સત્ય આચરણવાળા મનુષ્યા હંમેશાં ક્રોધી સ્વભાવવાળા હેાય છે. તેઓ જરા પણ અપ્રમા-ણિકપણું સહન નહીં કરી શકવાથી ક્રોધી બની જાય છે. આ હડીકતને \*

જરા જૈની દર્ષ્ટિ સાથે સરખાવતાં જણાશે કે, સંજ્વલન ક્રોધનું સ્વરૂપ અમુક પ્રાણીઓના દુર્ગું સુધારવાને અને તેને યથાર્થ શીખામણુ દેવાને માટે પ્રયાજાયેલું હાય છે. આ સંજ્વલન ક્રોધ જેને ચાથા પ્રકારના ક્રોધની કાટિમાં ગણવામાં આવેલા છે, તેનું પરિવર્તન થઈ તે અનંતાનું બંધિ થઇ જવા ન જોઇએ. જો સંજ્વલનમાંથી અનંતાનું-બંધિની ઉત્પત્તિ થાય તા તે અનંતાનું બંધિનું જ કળ આપે છે.

આ પ્રકારે જૈન દર્શન કહે છે. એક જ નાના દષ્ટાંતથી આ હડીકત સમજાશે. એક ગુરુ પાતાના શિષ્યને તે આળસુ હાેવાથી પઠનપાઠન કરવાની શીખામણુ દેતા હતા. એક વખત શીખામણુ દેવાની ખાતર ગુરુએ તે શિષ્યને બે ત્રણુ લપાટ ચાેડી દીધી ક્રેાધથી ધેરાયેલા તે શિષ્યે તરત જ પાસે પડેલી લાકડી લઇને ગુરુજીની સાથે પ્રહાર–ક્રીડા કરવા માંડી, ઉત્પન્ન થયેલા અગ્નિ અન્ય પદાર્થમાં પ્રકટી નીકળે તેમ ગુરુ પણુ તરત આવેશમાં આવી ગયા અને યુહલેત્રમાં ઘૂમવા માંક્યા. તેવામાં લાકડી ગુરુના મર્ખસ્થળે વાગવાથી ગુરુ પંચત્વ પામ્યા અને નર્કગતિના અધિકારી થયા. આ ઉપરથી લક્ષમાં લેવાની જરૂર છે કે સંજવલન ક્રેાધ–ચાેથા પ્રકારના ક્રેાધને સાધ્યદષ્ટિની હદ બહાર જવા દેવા એ સંપૂર્ણુ રીતે નુકશાનકારક છે, એટલું જ નહિ પણ ક્રેાધની લગામ છૂટી જવાથી અનિષ્ટ કળ નીપજે છે. શ્રીમદ્દ ઉપાધ્યાયજી કહે છે કેઃ—

ન હાેય ને હાેય તા ચિર નહિ, ચિર રહે તા કળ છેહાે રે; સજ્જન ક્રોધ એહવા, જેવા દુર્જનનેહા રે.

સજ્જનાને ક્રાંધ હાય જ નહીં. કદાચ હાય તા લાંબા વખત ટકા રહે નહિ. કદાચ લાંબા વખત રહે તા કળ પ્રાપ્ત થાય નહિ, કેમક અંદર તીવતા નહિ હાેવાથી દુર્જનના સ્નેહની પેઠે કળશન્ય નીવડે. આ ઉપરથી ક્રોધ કરનાર મનુષ્યે પાતાના આત્મા સાથે વિચાર કરવાની જરૂર છે કે પાતે આત્મધર્મ કેટલે અંશે ચૂકે છે. અન્યને આર્ત રૌદ્ર ખ્યાનમાં પ્રવૃત્ત કરાવવાથી અન્યના આત્માને અધાગતિ કરાવવાનું નિમિત્ત કારણ પાતે બને છે; એટલું જ નહિ પરંતુ પાતાનામાં તે

[ 3૧ ]

સંસ્કાર ગાઢ થઈ જતા હેાવાથી એક શત્રુને પાેતાના મસ્તક ઉપર ઝઝુમતા કરે છે ક્ષમા અને સહનશીલતા એ બંને સદ્ગુણ ક્રોધના પ્રત્યુપાય છે એમ જ્ઞાનીઓએ પુકારીને કહેલું છે.

**માન કષાય —**ગૌતમ કુલકમાં કહેવામાં આવેલું છે કે માર્ંગ-सिणोसोचपराहवंति-અહંકાર કરવાની ટેવવાળા પુરૂષો આખરે શાચ પામે છે દુનિયામાં માન ધરાવનારને ક્રાેઈ માન આપતું નથી, કીર્તિની પાછળ દેાડનારને તે પ્રાપ્ત થતી નથી. અભિમાન કરનાર પ્રાણી પાતે કલ્પેલા શિખર ઉપરથી કેવી રીતે પડે છે તે આપણે દુનિયાના વ્યવહારમાં અનેકવાર જોઇએ છીએ. ઉપમિતિ ભવ પ્રપંચના કર્તા, માનીને એક શૈલરાજ સાથે સરખાવે છે. આ પર્વત ઉપર ચડીને જ્યારે આ જીવ બેસે છે ત્યારે તેના વિનય વગેરે ગુણા નાશ પામે છે, અને તે પર્વત ઉપર રહેલી આઠ મદ રૂપ ટેકરીઓ શુદ્ધ સ્વરૂપને અદશ્ય રાખે છે. સિંદ્રરપ્રકરમાં મનને હસ્તીની ઉપમા આપી છે. કર્તાના કહેવા મુજબ માનરૂપી મત્તગજેંદ્ર સમતા રૂપ યંધન તાેડી નાખનાર છે, વિમલમતિનાે વિનાશ કરનાર છે, દુર્વ`ચનરૂપી ધૂળને ચાેતરક વિસ્તારે છે. અને સિદ્ધાંતની અવગણના કરનાર છે. શ્રીમદ્ ચિદ્દાન દછ કહે છે કે, 'લઘુતા મેરે મન માની, લઈ ગુરુ ગમ જ્ઞાન નિશાની ' મદને માટે **બાહુબલજી**નું દર્ણાત મનનીય છે. દીક્ષા લીધા પછી નાના ભાઇઓને ન વૉંદુ એવા આગ્રહ રહ્યો ત્યાં સુધી કૈવલ્ય પ્રાપ્ત થયુ નહિં. એક વર્ષ સુધી એવી સ્થિતિમાં રહ્યા પછી 'વીરા મારા ગજ શરા હતરા. ગજ એઠા કેવળ ન હાવે રે. ' એવા ધ્વનિવાળા આદ્ધી અને સુંદરીના શબ્દા સાંભળતાં જ કદાગ્રહ સુદ્ધિના વિનાશ થયા અને વંદન કરવા જાઉં-એવી ભાવના પછી તુરત જ કૈવલ્ય ઉત્પન્ન થયું. મદના આઠ પ્રકારો **યાગભાસ્ત્ર**માં નીચેના શ્લાેકથી દર્શાવેલા છે.

# जातिल्लाभकुलैश्वर्य बल्ररूपतपःश्रुतैः । कुर्वन्मदंपुनस्तानि हीनानिल्भतेजंनं ॥

[ 3२ ]

જાતિ, લાભ, કુલ ઐશ્વર્ય, અલ, રૂપ, તપ અને ઝ્રુત–આ સર્વમાં પ્રાણી જેનેા જેનેા મદ કરે છે તે તે વસ્તુઓની પ્રાપ્તિ ભવિષ્યમાં અલ્પ પ્રમાણવાળી અથવા અધમ સ્થિતિવાળી બને છે. આવી રીતે મદ પ્રાણીઓને, તપશ્વરણનું ફળ બેસવા દેતું નથી, અને અજીર્ણ કરાવે છે.

**માયાક્ષાય-ક**હ્યું છે કે, એક પણ માખીની પાંખ દુભાવા જેટલી પણ હિંસા ન કરી હાેય અને શાસ્ત્રોક્ત રીતિએ ચારિત્રનું પાલન કર્યું હાેય છતાં તે સર્વ કપટવૃત્તિવડે બીજાને ઠગવાના કારણ્રથી જ હાેય તાે માત્ર કાયકલેશ સિવાય બીજીું કાંઈ નથી. માયાવી પ્રાણીઓ પાતાનું અને પરનું બંનેનું બગાડે છે. અનેક સુગ્ધ મનુષ્યા માયાવી પ્રાણીની દંભવૃત્તિમાં ઠગાય છે. દંભી પ્રાણીઓનું વર્તન અંદર અને બહાર જીદું જ હાેય છે. એક મનુષ્ય સાથે વૈર હાેય છતાં સ્વાર્થની સાધના માટે સુંદર વચનાવડે તે મનુષ્યનું આકર્ષણ કરી સાધ્યને સાધિત કરનારા અનેક મનુષ્યા જગતમાં દષ્ટિગાચર થાય છે. દંભ-વૃત્તિવાળા મનુષ્યના હૃદયમાં અન્યને માટે હિતણુદ્ધિ ટકી શકતી નથી. અન્યાયાર્થાપાર્જિત ધન. પરસ્ત્રીની સાથે કામવાસનાની તૃપ્તિ, મિત્રદ્રોહ, વિશ્વાસઘાતવડે સ્વાર્થસિદ્ધતા–આ સર્વનું કારણ માયા-દંભવૃત્તિ છે. સિંદૂરપ્રકરણ્યમાં કહેલું છે કે,

विधाय मायां विविधैरुपायैः परस्ययेवंचनमा चरंति ।

રીતે પાતાને ભવિષ્યમાં પ્રાપ્ત થતા સ્વર્ગ અને માક્ષના સુખને ઠગે છે. લાભકષાય–મી. આટવે કહે છે કે,

Ambition is a lust that is never quenched; grows more inflamed and madder if enjoyed.

લેાભ કદી તૃપ્ત થતાે નથી, તેને પ્રસાર આપવાથી તે વધારે પ્રબળ અને ઉન્મત્ત બને છે.

[33]

સૂત્રમાં કહ્યું છે કે जहा लाहो तहा એहો लाहाल्लोहो पवदूई–'જેમ જેમ લાભ થતા જાય છે તેમ તેમ લાભના થાભ રહેતા નથી', જ્યાં સુધી આત્મામાં સંતાષવૃત્તિના પ્રાદુર્ભાવ થયેલે નથી સાં સુધી પંદર રૂપીઆના પગારવાળા માણસ સાે રૂપીઆની નાેકરીના પગારની ઇચ્છા ધરાવતાે હોય છે, સાે રૂપીઆની મુડીવાળાે મનુષ્ય દસ હજારની મુડી એકઠી કરવા પ્રત્નશીલ હેાય છે, દશ હજારની મુડીથી અતૃપ્ત પ્રાણી એક લક્ષ પ્રાપ્ત કરવાને, લક્ષાધિપતિ કરાેડપતિ થવાને, કરાેડપતિ રાજ્યાસન પામવાને, રાજા ચક્રવર્તિ અનવાને, અને ચક્રવર્તિ ઇંદ્રત્વ મેળવવાને–અસંત્રષ્ટપણે અભિલાષાઓ નિરંતર કરે છે. ધન પ્રાપ્તિને માટે ઇચ્છાએ। પ્રપ્રળપણે ઉત્પન્ન થતી જાય છે. ગમે તે રીતે ધન પ્રાપ્ત કરવું એજ સાધ્યબિદુ હેાવાથી અનેકશઃ સમુદ્રયાત્રા કરે છે, કૃપણ સ્વામીઓની પણ આ અર્થાભિલાષિએ। ગુલામી કરે છે, અને છેવટે લાેભ રૂપ મહાસાગરમાં ઝખાેળાઇ મૃત્યુને આધીન ખને છે. ઇચ્છાની લગામ જ્યારે છૂટી જાય છે ત્યારે તે આકાશના છેડાની જેમ અંત વગરની બનતી જાય છે. જેમ સરાવલું નીચેથી અડધા ઇંચતું માત્ર હેાય છે તે ઉપર જતાં વધતું જાય છે અને એ ઇંચ ઉપર દર્ષિ કરીએ ત્યાં તેા સાત આઠ ઇંચ જેટલું વધી જાય છે, તેમ ઇચ્છા શરૂઆતમાં ઘણી જ થાેડી હેાય છે, પણ તેને જરા પ્રસાર મળતા તે ખેવડી ચાવડી આઠગણી કુદકે ને ભૂસકે વધી જાય છે.

ક્રોધ, માન, માયા અને લેાભરૂપ ચાર કપાય માેહનીય કે જે આત્માની સાથેના સંબંધમાં નિરંતર શત્રુપણાનું કામ કરી રહેલા છે તેમના સામે મુમુક્ષુ પ્રાણીએ ક્ષમા. મૃદુતા, આર્જવ અને સંતાેષવૃત્તિ રૂપ ચાર પડવાળું બખ્તર પહેરી સજ્જ રહેવું જોઇએ. આ કાર્ય માટે ખરેખરા આત્મબળની આવશ્યકતા છે.

હાસ્યાદિ નવ નાેકષાય આ ચારે કષાયના સહચારી છે. અર્થાત્ કષાયને ઉત્પન્ન થવાના કારણ તરીકે રહેલાં છે. હવે મિથ્યાત્વ માહનીય [ 38 ]

અને સમ્યફત્વ માહનીયનું સ્વરૂપ દર્શન કરવાને માટે સમ્યક્ષ્ત્વ શું છે તેની પર્યાલાચના કરીએ. કહ્યું છે કે—

# दंसण भट्ठो भट्ठो दंसण भट्टस्य नध्धि निव्वाणं। सिज्झंति चरणरहिआ दंसणरहिआ न सिज्झंति ॥

ં સમ્યક્ત્વથી બ્રષ્ટ પ્રાણી સર્વથી બ્રષ્ટ છે, કેમકે સમ્યકત્વ રહિત પ્રાણીને કદાપિ માેક્ષ નથી. દ્રવ્ય ચારિત્ર લીધા વગરના પ્રાણીઓ મુક્તિ પાંમેલા છે, પરંતુ સમ્યકત્વ રહિત પ્રાણીઓ કદાપિ મુક્તિ પામ્યા નથી. "

# સમ્યક્ત્વનું સ્વરૂપ અને તેનાે ઉત્પત્તિ ક્રમ

સમ્યક<sub>(</sub>વનું મૂળ સ્વરૂપ **પુરુષાર્થ સિદ્ધયુપાયમાં** નીચે પ્રમાણે કહેવામાં આવેલું *છે.* 

## जीवाजीवादीनां तत्त्वार्थानां सदैव कर्तव्यं । श्रद्धानंविपरीताभिनिवेश विविक्तमात्मरूपंतत् ॥

" જીવ અને અજીવાદિ વાસ્તવિક પદાર્થોનું સર્વથા વિપરીત-હડાયહ રહિત શ્રદ્ધાન કરવું તે સમ્યકત્વ કહેવાય છે અને તે આત્માનું સ્વરૂપ માત્ર છે. સર્વત્ત કથિત તત્ત્વા શ્રદ્ધારૂપે તદ્દન સત્ય છે એવી આત્મામાં પ્રતીતિ થવી, તે વ્યવહાર સમ્યકત્વ અને આત્મા અને જડના ભેદ જ્ઞાન વડે વિચાર અને નિર્ણયપૂર્વક તત્ત્વ પ્રતીતિ થવી તે નિશ્વય સમ્યકત્વ કહેવાય છે. તેની ઉત્પત્તિ એ પ્રકારથી થાય છે. નિસર્મ અને અધિયમ. સહજ વિચાર કરવાથી આત્મપ્રતીતિ થાય તે નિસર્ગ અને કોઈ મહાત્માના ઉપદેશ વડે આતમજાગૃતિ થાય તે અધિગમ. જ્યાં સુધી સમ્યકત્વનો અભાવ છે ત્યાં સુધી તત્ત્વ અને કુતત્ત્વના વિવેક દૂર રહે છે. સમ્યગ્દર્શન વગરના પ્રાણીઓ મિથ્યાત્વ માહનીય, મિશ્ર મોહનીય અને સમકિત માહનીય આ ત્રણ કર્મપ્રકૃતિથી પરાભવ પામે છે. અન તાનુબંધિ કોધ, માન, માયા, લાભ અને આ ત્રણ મોહનીય એકંદરે સાત પ્રકૃતિના ક્ષય-ઉપશમ હોય તા જ સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. સમ્યકત્વ ત્રણ પ્રકારે આ રીતે છે. ક્ષાયિક, ઔપશમિક અને ક્ષાયોપશમિક. પૂર્વોક્ત સાત

[ ૩૫ ]

પ્રકૃતિને ક્ષય કરે તે ક્ષાયિક. અંતર્મુદ્રર્ત જેટલા કાળમાં તેમાંથી થેાડીકનો ક્ષય કરે અને બાકીની પ્રકૃતિને અનુદયપણે રાખે તે ક્ષયો-પશમિક સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત થયું કહેવાય છે. અંતર્મુ દૂર્ત માત્ર સમ્યકત્વ ગુણ્ જે આ<sub>દ</sub>માને કરસેલાે છે, તે અર્ધપુદ્દગલપરાવર્ત જે જૈન પરિભાષાના કાળ છે તેટલા વખતની વધારેમાં વધારે મર્યાદામાં અવશ્ય મુક્તિ પામે છે. અર્થાત્ મિથ્યાત્વરૂપ કૃષ્ણપક્ષ દૂર થવાથી અને સમ્યક્ત્વરૂપ શુકલપક્ષના ઉદય થવાથી અનુક્રમે માેક્ષરૂપ પૂર્ણચંદ્રની કલા પ્રકાશે છે. **સમ્યક્ત્વનેા ક્રમ આ પ્રકારે છે**. માહનીય કર્મની વધારેમાં વધારે સીતેર ક્રોડાકોડિ સાગરાે પમની સ્થિતિ છે. જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, વેદનીય અને અંતરાયની ત્રીશ ક્રોડાક્રોડી છે. નામ અને ગાત્રની વીશ ક્રોડાકોડી છે, અને આયુષ્યની તેત્રીશ સાગરાેપમની છે. આ સર્વ કર્મોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિમાંથી દરેકની માત્ર એક ક્રોડાકોડી સાગરોપમ સ્થિતિ કરતાં ઓછી રહે અને બાકીની સ્થિતિના ક્ષય થયેલા હાેય-એવા પરિણામ વડે આત્માએ **યથાપ્રવૃત્તિકરણ** કર્યું કહેવાય છે. સાર પછી આત્મ-વીર્યને અધિક ઉદ્યાસ થવાથી તે પ્રંથીને ભેદ કરવાની શરૂઆત કરે છે. તે વખતે આત્માના જે પરિણામ થાય છે, તે જૈન પરિભાષાએ અપૂર્વ કરણ કહેવાય છે. ગ્રંથીનાે બેદ કરતાં છેલ્લે અનિવૃત્તિકરણ કરે છે. તે વખતે સમ્યકત્વરૂપ આત્માના નિર્મળ પરિણામને આત્મા પોતાની સન્મુખ હાજર થયેલાે જુએ છે. અનિવૃત્તિકરણ કર્યા પછી આંતર્કરણ કરે છે. તે વખતે માહનીયકર્મના ત્રણ પુંજ કરે છે. તદ્દન અશુદ્ધ, અર્ધશુદ્ધ અને શુદ્ધ. મિથ્યાત્વજનિત આ પુદ્દબલાના જો તે વખતે ક્ષય કરે છે તા ક્ષાયિક અને ક્ષયાપશમ કરે છે તા ક્ષાયા-પશમિક અને માત્ર ઉપશમ કરે તે ઔપશમિક સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત કરે છે. મિથ્યાત્વ ક્ષીણ થયેલું ન હેાય ત્યાં સુધી જીવેા નિશ્ચયપણે ત્રણ પુંજવાળા હેાય છે, મિથ્યાત્વનાે ક્ષય થતાં ખે પુંજવાળા હાેય છે, મિશ્રનેા ક્ષય થતાં એક પુંજવાળા હેાય છે અને સમ્યકત્વ માહનીયનાે ક્ષય થતાં ક્ષાયિક સમ્યક<sub>ત્</sub>વધારી થાય છે. અશુદ્ધ, અર્ધશાહ અને શહ એ ત્રણ પુંજો મિથ્યાત્વ માહનીય, મિશ્ર માહનીય, સમ્યકત્વ માહનીયરૂપે કહેવામાં આવેલા છે. **ગ્ર<sup>ં</sup>થી** એ માહનીયકર્મના તીવ્ર પુરમાણુઓના સંચય છે. અને પુર્વાક્ત કરણા એ આત્માના ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાના પરિણામા છે. સમ્યકત્વના ઉત્પત્તિક્રમના ભેદામાં આચાર્યાના મત ભિન્નભિન્ન **રીતે વર્તે છે. ક્ષાયિક સમ્યક**ત્વ કર્મના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થયેલું હેાવાથી પ્રાપ્ત સમ્યકત્વના અભાવ થતા જ નથી. ઉપશમ સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત કરેલ પ્રાણી પ્રમાદવશ બને છે, તેા તેથી ચ્યુત થાય છે, અને કર્મની માેટી સ્થિતિના વમળમાં પડે છે. સમ્યકત્વના અનેક પ્રકારો છે. પુદુગલિક અને અપુદુગલિક. મિથ્યાત્વ સ્વભાવ ગયેલેા હોય અને સમ્યક્ત્વ માહનીય પુંજમાં રહેલા પુદુગલાનો વેદવારૂપ ક્ષયાપશમ પ્રાપ્ત થાય તે પૌદૃગલિક સમ્યકત્વ કહેવાય છે અને સર્વથા મિથ્યાત્વ મિશ્ર તથા સમ્યકત્વ માહનીય પુંજના પુદુગલોનો ક્ષય થવાથી ક્ષાયિક સમ્યકત્વ તે અપુદ્ગલિક કહેવાય છે અર્થાત્ પુદ્ગલાેનું વેદન સ્વરૂપ તે પુદ્ગલિક સમ્યકત્વ, અને જે જીવના પરિણામ તે અપુદૃગલિક સમ્યકત્વ કહેવાય છે. સાસ્વાદન અને ઉપશમિક સમ્યકત્વ ભવસ્થિતિ પર્ય તે આત્માને વધારેમાં વધારે પાંચ વખત થાય છે. વેદક અને ક્ષાયિક સમ્યકત્વ એક જ વખત હેાય છે અને ક્ષાયેાપશમિક સમ્યકત્વ અસંખ્ય વાર હોય છે. આ સમ્યકલના આઠ અંગ છે. જેમ આડ સ્ત ભવાળા પ્રાસાદમાં ટકી શકવાની સ્થિતિ રહેલી છે તેમ અભૂંગવડે સમ્યક્ત્વ ટકી રહે છે: તેના નામા નીચે પ્રમાણે

નિ:શંકિત, નિ:કાંક્ષિત, નિર્વિચિકિત્સા, અમ્હદષ્ટિત્વ, ઉપગૂહન, સ્થિરીકરણ, વાત્સત્ય અને પ્રભાવના. સર્વત્રાકથિત અનેકાંત સ્વભાવરૂપ તત્ત્વા સત્ય છે કે અસત્ય છે તેવી શંકા નહીં કરવી તે નિ:શંકિત નામે પ્રથમ અંગ છે. સમ્યકત્વધારી જીવે ઇહિલાક અથવા પરલાક સંબંધી પુણ્યના કલાની આકાંક્ષાથી રહિત રહેવું તે નિ:કાંક્ષિત નામે દ્વિતીય અંગ છે.

[ 39 ]

ભુખ તૃષા શીત ઉષ્ણાદિ ભાવેામાં તથા વિષ્ટાદિક પદાર્થોમાં ગ્લાનિનેા અભાવ તે નિર્વિચિકિત્સારૂપ તૃતીય અંગ છે. અશુદ્ધ દેવ ગુરૂ અને શાસ્ત્રોને વિષે સમ્યકત્વવાન પુરૂષે મૂઢ દષ્ટિપણાથી રહિત રહેવું તે અમ્હદછિત્વ નામે ચતુર્થાંગ છે. અન્યના ગુણોને પ્રકટ કરી દેાષાનું અપ્રસિદ્ધપહું રાખવાની વૃત્તિ તે ઉપગૂહનરૂપ પંચમાંગ છે. કામ ક્રોધ મદ લાભાદિ વડે ધર્મમાર્ગથી સ્યુત થતા સ્વને અથવા પરને યુક્તિઓ વડે ધર્મમાં સ્થિર કરવું તે સ્થિરીકરણરૂપ ષષ્ઠાંગ છે. મહાતમાંચાની સાથે પરમ પ્રીતિ રાખવી તે વાત્સલ્ય નામક સપ્તમાંગ છે અને દાન તપશ્વરણ જિનપૂજનાદિ ચમત્કારાે વડે જિન ધર્મને પ્રભાવના યુક્ત કરવા તે પ્રભાવના નામે અષ્ટમાંગ છે. સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ પછી આ આઠે અંગાવડે આત્મારૂપ પ્રાસાદને ટકાવી રાખવા જોઇએ. સમ્યકત્વના બધા મળી શુદ્ધિ, લિંગ, જયણા વગેરે સડસઠ ભેદો છે, તેના વિસ્તાર શાસ્ત્રમાં વિસ્તૃતપણે પ્રતિપાદન થયેલા છે. આવા પ્રકારના સમ્યકત્વને ન પામવા દેનાર કર્મ તે મિથ્યાત્વે માહનીયાદિ ત્રણ માહનીય કર્મના વિભાગો છે. સમ્યક્ષ્ત્વ એ આત્માના શાસ્ત્રોકત રીતિએ શ્રહાન ગુણનું પ્રકટવું તે છે.

#### આંતરાય કર્મ:---

અંતરાય કર્મના પાંચ ભેદ છે. દાન, લાભ, ભાેગ, ઉપભાેગ, અને વીર્ય; દાનના પણ પાંચ પ્રકારા છે. અભયદાન, અનુક પાદાન, સુપાત્રદાન, કીર્તિદાન અને ઊચિતદાન. કરાડા રૂપીઆની મિલકત હાેવા છતાં અમુક પ્રાણી દાન આપી શકતા નથી, તે દાનાંતરાયના કર્મના ઉદય છે. અનેક મહેનતા કરતાં અમુક પ્રાણી ઇષ્ટ વસ્તુઓની પ્રાપ્તિથી ખેનસીબ રહે છે તે લાભાંતરાય. સુકામળ શય્યા અને સુંદર સ્ત્રી પાસે હાેવા છતાં ઉપનાગ કરવાની અશક્તિ તે ઉપ-ભાગાંતરાય. પુષ્પ વગેરે એકવાર ભાગવવામાં આવે તે વસ્તુનું ભાગથી રહિત હાેવાપાણું તે ભાગાંતરાય અને શક્તિ હાેવા છતાં ફારવી શકવાના સંજોગાના અભાવ, તે વીર્યાંતરાય છે. અંતરાયકર્મના ઉદયે મમ્મણ

## [ 3८ ]

\*

શેઠ પાેતાની મીલકતના તથા સુંદર ખાનપાનના ભાેગ કરી શક્યા નહાેતા. શ્રી ઋષસદેવજીને પણ વર્ષ પર્યાંત આહાર મળી શક્યા ⊦નહાેતા. આ કર્મના સ્વભાવ રાજાના ભાંડારી તુવ્ય કહેલા છે, જેથી તે આત્માને ઇષ્ટ પ્રાપ્તિમાં વચ્ચે પડે છે.

#### નામકર્મ:—

નામકર્મ તે એક ચિતારા સમાન છે. ચિતારા જેમ ચિત્રને અનેક રંગો પુરીને જીદા જુદા રૂપે ચીતરી બતાવે છે તેમ નામકર્મ આત્માને વિચિત્ર રૂપા આપ્યા કરે છે. આ કર્મ એકસાે ત્રણ પ્રકારે છે. આ કર્મવડે કાઇ પ્રાણી ઔદારિક શરીરવાળા, કાઈ વૈક્રિય શરીરવાળા, કાઈ વજ્ર ક્રાબ્લ નારાચ સંધયણુવાળા, કાઈ સેવાર્ત, વામન અથવા હુંડક સંસ્થાનવાળા બંને છે. આ કર્મવડે કાઈ પ્રાણી નારકી બંને છે, કાઈ દેવપણે ઉત્પન્ન થાય છે, કાઇ પ્રગ, સિંહ, પક્ષી, સર્પ, ગાય, ભેંસ ઈત્યાદિ રૂપે ચિત્રપટમાં દાખલ થાય છે. નામકર્મરૂપ ચિત્રકારની બાહેાશ પીંછીથી યાગ્યતા પ્રમાણે પ્રાણીઓનું ચિત્ર આ પ્રકારે સંસારપટ પર રંગએરંગી બંને છે.

#### ગેાત્રકર્મ:—

આ કર્મ એ પ્રકારે છે. ઉચ્ચ અને નીચ. કુળનેા મદ કરવાથી પ્રાણી નીચ ગાેત્રકર્મ ઉપાર્જન કરે છે અને નીચત્વ પામવાથી ધર્મપ્રાપ્તિથી દૂર રહેછે. શ્રીમદ્ **વીરવિજયજી** મહારાજ પૂજામાં કહે છે કે–

### ધી ભરિયાે ઘટ એક મેં, બીજે મદિરા છાર; ઉચ્ચ નાચ ગાેત્રે કરી, ભરીએા આ સંસાર.

જેમ એક ઘૃતથી ભરેલાે ઘટ દુનિયામાં સત્કારને પાત્ર છે અને મદિરાથી ભરેલાે ઘટ તિરસ્કારને પાત્ર છે–તેમ જ ઉચ્ચ અને નીચ ગાત્રીય પ્રાણી સન્માન અને ધિક્કારને પાત્ર બને છે. નીચ ગાત્રવાળા પ્રાણીઓ જ્વલ્લે જ ધર્મ પામી શકે છે, ક્રેમકે ઉચ્ચ ગાત્રવાળા પ્રાણી-ઓને ધર્મ એ કુલક્રમાગત હોવાથી સહજ અંગીકૃત થયેલાે હાય છે.

### વેદનીયકર્મ:—

આ કર્મ બે પ્રકારે છે. સાતા અને અસાતા. સાતાવડે પ્રાણીઓને પૌદ્દગલિક સુખાના ઉપભાગ પ્રાપ્ત થાય છે. વ્યાધિ, ચિંતા, ઇષ્ટવિયાગ અને અનિષ્ટ સંયાગ, એ અસાતા વેદનીયના ઉદય છે. સાતાવેદનીયના સુખમાં મગ્ન થર્ડ પ્રાણીઓ આત્મભાન ભૂલી જાય છે, તેવું ઘણે દરજ્જે બને છે. પરંતુ તેઓ વિચારતા નથી કે તે વાસ્તવિક સુખ નથી, માત્ર આરોપિત સુખ છે. પાછળ અસાતા રહેલી જ છે. સાતા-વેદનીય પ્રાપ્ત થયા પછી પૌદ્દગલિક સુખામાં નિમગ્ન નહિ થતાં આત્મ-નિરીક્ષણ સદા કરતા રહેવું એ કર્મની મુક્તિના સરલ ઉપાય છે. આ કર્મ તરવારની ધાર ઉપર રહેલા મધ સરખું છે.

### આયુષ્યકર્મ:—

આ કર્મ એક ખેડી તુલ્ય છે. તે ચાર પ્રકારે છે. નારકી, તિર્ય ચ, મનુષ્ય અને દેવતા. કર્મને વશ થયેલા જીવરૂપ ગુન્હેગારને નારકી અને તિર્ય ચનું આયુષ્ય લાહથી ઘડેલી ખેડી તુલ્ય છે અને મનુષ્ય અને દેવતાનું આપ્યુય સુવર્જ્યા ઘડેલી ખેડી સદશ છે. જેમ અમુક મુદ્દત સુધી શિક્ષામાં મુકરર થયેલા કેદીને તે મુદ્દત પૂરી થયા સિવાય મુક્ત થવાતું નથી તેમ આયુષ્યની મર્યાદા પૂરી થયા સિવાય પ્રાણી અન્ય જન્મમાં સંક્રમણ કરી શકતા નથી. દેખવામાં આવે છે કે ઘણા પ્રાણીઓ ક જેઓ વ્યાધિ, ઇષ્ટવિયાબ અને અનિષ્ટ યાબાદિ અનેક સંજોગામાં સપડાયેલા હાવાથી આ સંસારમાં પાતાનું સ્ટલ્ય જલ્દી થાય એમ ઇચ્છે છે. પરંતુ તેઓ જલ્દી મરી જતાં નથી. કેમકે આયુષ્યની મર્યાદા તેમની દાર્ઘ હાેય છે. તે ગમે તેટલી ઇચ્છા થતાં હસ્વ થતી નથી, જ્યારે અનેક પૌદ્દગલિક સુખમાં એશ–આરામ કરનારા પ્રાણીઓ પૂર્વપુષ્ય યોગે અખૂટ ધનપ્રાપ્તિ, લહાલી પ્રિયા અને ઇષ્ટ સંતતિ, આદિ અનેક આરોપિત સુખી સંજોગા પ્રાપ્ત થયેલા હાેવાથી આ દુનિયામાં પાતે લાંબા આયુષ્યવડે દીર્ઘકાલીન સુખ ભાગવે તેવું ઇચ્છે છે. છતાં \*

[ 80 ]

આયુષ્યની મર્યાદા ટૂંકી હેાવાથી પાેતાને વહાલા પૌદ્દગલિક સુખાેને અર્ધમુક્ત સ્થિતિમાં જ તજવા પડે છે અને આયુષ્ય મર્યાદાના વેગને આધીન થવું પડે છે. આ કર્મ દરેકને પૂર્વભવમાં જ બંધાય છે. શ્રેણિક રાજા કે જેઓ વીર પ્રસુના પરમભક્ત હતા તેઓએ તદ્દભવે તીર્થ કર નામકર્મ ઉપાર્જન કરેલું હેાવા છતાં આયુષ્યસ્થિતિ પ્રથમ નિર્ણીત થઈ ગયેલી હેાવાથી નારકીમાં ઉત્પન્ન થવું પડ્યું છે.

પૂર્વોક્ત પ્રકારે અષ્ટવિધ કર્મની કુલ મળીને એકસા અઠાવન પ્રકૃતિ-પ્રકાર છે. આ પ્રકૃતિ બે પ્રકારની છે. શુભ અને અશુભ. શુભ ક્રિયાઓ કરવાથી આત્માને શુભ પ્રકૃતિ બંધ થાય છે; તેથી મનુષ્ય જન્મ, દેવભવ, પંચે દ્રિય સંપૂર્ણતા, જગતને સુંદર લાગતા પૌદ્ગલિક સુખાના યાગ તથા સદ્દગુરુ યાગ, સચ્છાસ્ત્ર શ્રવણ, આદિ પ્રાપ્ત થાય છે. અશુભ કાર્યો કરવાથી અશુભ પ્રકૃતિબંધ થાય છે. જેથી તિર્ય ચપણું, નારકી-પાણું, અસાતાવેદનીય, કષાયની ઉત્પત્તિ, વ્યાધિ અને જે જે અસુંદર યોગો દુનિયાની દષ્ટિએ રહેલા છે તેમના યાગ પ્રાપ્ત થાય છે. આ રીતે શુભાશુભ કર્મ પ્રકૃતિઓ આત્માના અધ્યવસાય પ્રમાણે આત્મા સાથે એકત્ર થઈ સુખ અને દુઃખના અનુભવાને કરાવતી ચારાશી લાખ જીવયોનિમાં આત્માને ભ્રમણ કરાવે છે. પૂર્વોક્ત કર્મ પ્રકૃતિઓનો આત્મા સાથે કેવા સ્વરૂપમાં બંધ થાય છે તેનું જરા અવલાકન કરીએ. અષ્ઠવિધ કર્મની ભિન્ન ભિન્ન પ્રકૃતિઓ જ્યારે આત્મા સાથે જોડાય

અણવવ કમના હિલ હિલ પ્રશાસમાં જ્યારે આત્માં સાવ બાડાવ છે ત્યારે ચાર પ્રકારના બંધ પાડે છે. પ્રકૃતિબંધ, સ્થિતિબંધ, રસબંધ અને પ્રદેશબંધ. સુંઠ અને મરીના બનાવેલા એક ઘૃતમિશ્રિત લાકુ છે. જેમ તે લાકુના સ્વભાવ શરીરમાં રહેલા વાયુને હણવાના છે તેમ જ એક કળીના લાકુ છે તે જેમ પિત્તશમન કરનાર હાેય છે, તેમ કાેઈ કર્મપ્રકૃતિના સ્વભાવ જ્ઞાનને આવરણ કરનાર હાેય છે, તા કાેઇ સમ્ય-કૃત્વના રાધક હાેય છે. કાેઇ પ્રકૃતિના દુનિયામાં પ્રાણીઓને રંક બના-વવાના તા કાઇને ચક્રવર્તી બનાવવાના સ્વભાવ હાેય છે. તે પ્રકૃતિબંધ કહેવાય છે. જેમ કાઇ લાકુ પાતાનામાં રહેલા ઓછા વધતા ઘીના

[૪૧]

પ્રમાણમાં દશ પંદર દિવસે અથવા એક માસ પછી સ્નિગ્ધતા રહિત થાય છે. તેમ કાેઈ પ્રકૃતિ યાવજ્જીવ સુધી, કાેઈ એક માસ, ચાર માસ, વર્ષ સુધી રહી ભાગવાશે તે સ્થિતિયાંધ. કાંઈ લાહુ આંદર ઘુતની દષ્ટિએ જેમ એક મણિક, અર્ધ મણિક અથવા દશશેરી હોય છે તેમ પ્રકૃતિઓમાં ક્રોઈ પ્રદેશ ઉદયથી ભાગવાય છે અને કાઈ વિપાક ઉદયથી ભાગવાય છે. કાઈમાં ઘણી તીવતા હાેય છે અને કાઇમાં ઘણી સદુતા પણ હોય છે, તે રસબંધ. જેમ મમરા ગાેળના લાડુમાં એકસાે મમરા કલ્પીએ અને દાળીયાના લાડુમાં એ શી દાળીયા કલ્પીએ તેમ કર્મ પ્રકૃતિના પરમાજીઓ લાખોની સંખ્યાવાળા, સંખ્યાતા, અસંખ્યાતા અને અનંતા હેાય છે. આ પ્રદેશબંધ કહેવાય છે. પ્રસ્તુત દર્ણાત અને દાર્ણાતિક મધ્યે લાડુ અને આત્મા એ રીતે વિચારવાનું છે. આ પ્રકારે ચાર પ્રકારના કર્મબાંધ પડે છે. અને કર્મપરમાણ્ટ્રઓના રસની તીવ્રતા–મંદતા પ્રમાણે તે ઉદયમાં આવેથી તેના અવસ્ય ભાગવટા થાય છે. પ્રથમ આત્માના અશુભ અધ્યવસાય થાય છે, પછી આશ્રવતું સેવન કરે છે કે તરત જ કર્મપ્રકૃતિઓનો યેાગ્યતા પ્રમાણે બધ્ધ પડે છે અને પછી તે પાેતપાેતાના અખાધાકાળ પૂર્ણ થયે ઉદયમાં આવે છે. તે પ્રમાણે પ્રાણી ભાગવે છે, અને પુન: આશ્રવાનું સેવન કરવાથી નવાં નવાં કર્મોનાે બંધ પડતા જાય છે. આ ક્રમથી સંસારચક્ર અનાદિકાળથી ગતિમાન થઇ રહેલ છે.

### આત્માના વિકાસક્રમ દર્શાવનાર ગુણસ્થાનકાે :

જૈન દર્શન આત્માના અધ્યવસાયેાના વિકાસક્રમના ચૌદ વિભાગ પાડી ચતુર્દશ ગુણુરથાનક એવા નામથી અંકિત થયેલું છે. જેમ જેમ પ્રાણી ઉચ્ચ ગુણુરથાનક ચડતા જાય છે તેમ તેમ આત્મ પરિણામ નિર્મલ થતા જાય છે. ચૌદમી ભૂમિકાને રપર્સ્યા પછી સર્વ કર્મ પ્રકૃતિઓના બંધ, ઉદય અને ઉદીરણાના સત્તા સાથે ક્ષય થાય છે અને તત્ત્વાર્થમાં કહ્યું છે તેમ 'क्र:स्नकर्मक्षयाग्मोक्षः' કર્મ માત્રતા ક્ષય થયેલા હાેવાથી રપષ્ટ છે કે આત્મા નિર્વાણપદ પ્રાપ્ત કરે છે. આ ગુણુરથાનકા એ આત્માના ગુણુની ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ છે. ગુણુરથાનકથી

જૈન દર્શન મીમાંસા

[ 82 ]

⋇

પ્રમાદાદિ કારણેવડે ચ્યુત થવાનું બને છે, તેા ઉન્નતિની પ્રગતિના રોધ થઇ અવનતિક્રમ ચાલુ થાય છે. ચૌદ ગુણસ્થાનકાનાં નામ આ પ્રમાણે છે.

મિથ્યાત્વ, સાસ્વાદન, મિશ્ર, અવિરતિ સમ્યગૃદષ્ટિ, દેશ વિરતિ, પ્રમત્ત, અપ્રમત્ત, અપૂર્વકરણ, અનિવૃત્તિ બાદર સદ્ધમ સંપરાય, ઉપશાંત માહ, ક્ષીણ માહ, સયોગિ અને અયોગિ.

કુષ્ણપક્ષમાં ચંદ્રની જ્યાતિ વગર જેમ ચક્ષુવડે જોઇ શકાતું નથા તેમ માહનીય કર્મના પ્રયળ ઉદયમાં વર્તતા પ્રાણીને-પૌદ્દગલિક વસ્તુને 'સ્વ' તરી કે આરોપણ કરનારને–આત્મા એ શું વસ્તુ છે, શુદ્ધ-દેવ, ગુરૂ અને ધર્મના વિવેક શું છે, તેનું ભાન થઇ શકતુ નથી. એવી સ્થિતિમાં વર્તનાર પ્રાણી **મિથ્યાત્વ** ગુણરથાનકસ્થિત કહેવાય છે. આ ગુણસ્થાનકે પૂર્વાક્ત સાત પ્રકૃતિનાે ક્ષય કે જે સમ્યક્ત્વ પામવાને યાગ્ય છે તે થયેલા હાેતા નથી એક દ્રિયથી પંચે દ્રિય સુધીના સમ્યકૃત્વ વગરના સર્વ પ્રાણિમાત્ર આ પહેલે ગુણસ્થાનક હાેય છે. સમ્યકૃત્વ પ્રાપ્ત થયેલે। પ્રાણી જ્યારે સમ્યકૃત્વ વમી નાંખે છે તે વખતે તેને રહેલે પૂર્વના સ્વાદ તે સાસ્વાદન નામે દ્વિતીય ગુણુસ્થાનક છે, તેના કાળ માત્ર છ આવલિ જેટલા છે. મિથ્યાત્વથી ઉપર ચડતાં પ્રાણીને આ ગુણસ્થાનક હેાતું નથી, પરંતુ સમ્યકૃત્વથી પતિત થતા પ્રાણીને હાેય છે. પૂર્વ દર્શિત દર્શન માહનીયના ત્રણ પુંજ અશુદ્ધ, અર્ધ શહ અને શહ કે જે અ તરકરણ કરતી વેળાએ પ્રાણી કરે છે તે વખતે મિશ્રમાહનીયરૂપ અર્ધ શુદ્ધ પુંજમાં રહેલાં પ્રાણી એમ વિચારે છે કે આ સર્વત્રકથિત તત્ત્વ સત્ય હશે કિંવા અસત્ય હશે તેની કાંધ ચાક્કસ પ્રતીતિ થતી નથી; માટે સ્વ ત્રકથિત અને અન્ય દર્શનગત ખંતે તત્ત્વામાં સમભાવ રાખવાે ઘટે છે. તેથી ખંતે ઉપર શ્રહા રાખી રહેવં. એવી જાતના પરિણામવાળા આત્મા મિશ્રગુણસ્થાનકે ગણાય છે.

્ર વ્યવહારથી શુદ્ધ દેવ, ગુરુ અને ધર્મની શ્રદ્ધા અને નિશ્વયથી તત્ત્વાનું યથાર્થ જાણપણું અને તેથી ઉત્પન્ન થયેલી શ્રદ્ધા તે **સમ્યકૃત્વ** 

[83]

દ્રષ્ટ્રિ અવિરત ગણસ્થાનકને વિષે વર્તતા પ્રાણીને હેાય છે. જેને જૈન દર્શનમાં રત્વત્રય કહેવામાં આવેલ છે. તેમાંનું એક (સમ્યગુ દર્શન) આત્માને, આ ગુણરથાનકે પ્રાપ્ત થાય છે. આ ગુણરથાનકમાં વર્તતા પ્રાણીએ પ્રથમ આયુષ્યના બંધ ન પાડેલ હેાય અને મૃત્યુ પામે તેા તે વૈમાનિક દેવની ગતિ અવશ્ય પ્રાપ્ત કરે છે. હવે પંચમ ગુણસ્થાનકે આત્મા સ્વગુણરૂપ વાડીને વ્રતરૂપ વાડથી રક્ષણ કરે છે. કાેઈ પણ ંજાતનું સદાચરણ આત્મસંયમન પછી તે ઇંદ્રિયનાં નિગ્રહની અપેક્ષાવાળું હેાય, કષાયને કાબ્રૂમાં લાવવાની સ્થિતિવાળું હેાય, અથવા નવકારસીથી લઇને ઉપવાસ પર્ય તે તપશ્ચરણ કરાવનારૂં હેાય તે અત્ર પ્રકટે છે. જે જે વતાે ભાવપુર:સર આત્મા અંગીકાર કરે છે અને તેનું યથાર્થ પાલન કરે છે. તે પંચમ **દેશવિરતિ** ગુણસ્થાનક કહેવાય છે. દેવામાં વ્રત**ા**લન યાગ્ય શક્તિના અભાવ હાેવાથી ગમે તેવી ઉચ્ચ સ્થિતિવાળા હાેવા છતાં વધારેમાં વધારે ચતુર્થ ગુણસ્થાનક ઉપર રહેલા હેાય છે. આમ હાેવાથી દેશવિરતિધર શ્રાવકા દેવાને પણ વંદનીય છે. અહીં ધર્મધ્યાન શરૂ થાય છે. સર્વ વિરતિ પ્રમત ગુણસ્થાનક ભાવસાધને હોય છે. સાધના વેશ માત્રથી તે ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત થતું નથી, પરંતુ સર્વ આરંભોથી નિવૃત્તિ થવાના આત્મપરિણામ પ્રકટ થાય તેા જ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. મઘ, વિષય, કષાય, વિકથા અને નિદ્રા એ પાંચ પ્રમાદ છે. તેમાં જો અંતર્મુદ્વર્તથી વધારે વાર રહે તેા છઠ્ઠા ગુણસ્થાનકથી નીચે ઊતરે છે, નહિ તેા સાતમા ગુણસ્થાનકમાં પ્રાણી ઝૂલ્યા કરે છે. આ ગુણસ્થાનકની સ્થિતિ વધારેમાં વધારે દેશઊણ પૂર્વ કાેટી વર્ષની છે આઠમું, નવમું, દશમું અને અગ્યારમું એ ચાર ગુણસ્થાનકા અંતર મુદ્રતંની સ્થિતિ-વાળા છે. અત્ર આઠમેથી પ્રાણી આત્માના અધ્યવસાય રૂપ એ પ્રકારની શ્રેણિ માંડે છે. ઉપશમ અને ક્ષપક. જો કેવલગ્રાન પ્રાપ્ત કરવાનાે હોય તે ક્ષપક્રશ્રેણિ અને અગ્યારમે ગુણસ્થાનકેથી પતિત પરિણામી થવાના હાેય તેા **ઉપશમ**ં શ્રેણિની શરૂઆત કરે છે. અહીં આઠંમેથી શુકલ ખ્યાનની શરૂઆત છે.

[ 88 ]

અગીયારમા **ઉપશાંત માહ** ગુણસ્થાનકેથી જો મૃત્યુ પામે તેા અનુત્તર વિમાનવાસી દેવ થાય છે. ક્ષપકશ્રેચિવાળા કર્મના ક્ષય કરતા જતા <mark>હેાવાથી દશમે ગુણસ્થાનકેથી ઉપશાંત માહ ઉપર</mark> નહીં આવતાં **ક્ષીણ માહ** કપ ખારમે ગુણસ્થાનક આવે છે. અને તેને અંતે કૈવલ્ય પ્રાપ્ત કરે છે. શકલધ્યાનના ચાર પાયા પૈકી બીજા પાયાના ધ્યાનથી વિરમ્યા પછી શાંતિમાં કેવળત્તાન પામે છે. ત્યાર પછી તેરમા **સચાગી** ગણ-રથાનકમાં કેવલ્યપણે પાતાના આયુષ્ય સ્થિતિ પર્યત વિચરે છે. જ્યારે આયુષ્ય નજીકમાં પૂર્ણ થવાનું હેાય છે ત્યારે તેરમાને અંતે બાદર મન વચન કાયાના નિરાધરૂપ તૃતીય શકલધ્યાનના ભેદને આચરે છે. તુરત જ ચૌદમું **અયોગી** યાને **રોલેશીકર**ણ ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત કરે છે. જે વખતે શકલધ્યાનના ચતુર્થ પાદરૂપ સહુમ મને વચન કાયાના વ્યાપારના નિરાધ કરી અકુહૠજ ના ઉચ્ચાર કરીએ તેટલાં સમયમાં દેહમાંથી આત્મા જાદો પડી ચૌદ રાજલાેકને અંતે વાસ કરે છે. ત્યાં સ્કટિક રત્નમય સિદ્ધશિલા જે અનાદિ કાળથી વિદ્યમાન છે ત્યાં જઇને સ્થિર થાય છે. ધર્માસ્તિકાય ચૌદ મજલેાક સંધી હેાવાથી આત્મા આંગળ ગતિ કરી શકતાે નથી કેમકે કમેરૂપ ભારથા આત્મા હલકા થવાથી જળતુંબની પેકે તેની ગતિ ઉર્ષ્વ થાય છે. સિદ્ધશિલા ઉપર શાશ્વતપણે રહેલાે તે આત્મા કેવળત્તાનવડે જગતના રૂપી અને અરૂપી સર્વ પદાર્થોને હાથમાં રહેલા નિર્મળ જળની પેઠે જાણે છે અને જાએ છે. આ ગુણસ્થાનકાે ઉપર જેમ જેમ પ્રાણી આગળ વધતાે જાય છે તેમ તેમ કર્મ પ્રકૃતિઓ કે જે કુલ મળી સંખ્યામાં એક્સો અહાવન છે તે આછી થતી જાય છે. તેને માટે શાસ્ત્રમાં ઘણા જ વિસ્તાર છે. ચૌદમા ગુણસ્થાનકને અંતે કર્મ પ્રકૃતિ માત્રના ક્ષય થાય છે અને તે પ્રકૃતિઓ નિર્બીજ થયેલી હેાવાથી પુનઃ પ્રાપ્તિના અભાવ છે.

#### ંસપ્તનય :

જૈન દર્શનમાં વસ્તુની વાસ્તવિક સિદ્ધિ કરવાને માટે નય, ભંગ, પ્રમાણુ અને નિક્ષેપાદિ શુક્તિઓ પ્રતિપાદન કરેલી છે, કે જે શુક્તિઓ \*

વડે ન્યાયપુર:સર વસ્તુ અને અવસ્તુનું તાેલન થઇ શકે છે શ્રહાળુ અને ભક્ત-જેતા સિવાયના જેએા તટસ્થ તરીકે ન્યાયથી દર્શનસિદ્ધિરૂપ કેસને સાબિત કરનારા છે, તેઓને નય ભંગાદિ મુખ્ય મુદ્દાએા (Points) સિદ્ધિસાધક છે.

## पुराणं मानवो धर्मः मांगो वेदश्चिकित्मित । आज्ञा सिद्धानि चत्वारि न हंतव्यानि हेतुभिः ॥

એ ઉક્તિ જૈન દર્શનને પાેતાની સિદ્ધિને માટે માન્ય નથી. એટલું જ નહીં પરંતુ જૈન દર્શનમાં જે જે તત્ત્વાનું પ્રતિપાદન થયેલું છે તે સર્વ યુક્તિહીન અને ન્યાયવડે શ્રન્ય નથી. સાત નયનાં નામા આ પ્રકારે છે. નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર, ઋજુસૂત્ર, શળ્દ, સમભિરૂઢ અને એવ ભૂત. કહ્યું છે કે જેટલા વચનના માર્ગો છે તેટલા નય આ દુનિયામાં અસ્તિત્વ ધરાવે છે, એમ કહી શકાય. જેટલા નયના વચનાે છે તેટલા એકાંત માનવાથી અન્ય મતા અપૂર્ણુપણે ઉત્પન્ન થયેલા છે. પ્રત્યક્ષ અથવા પરાક્ષ પ્રમાણ દ્રારા એક ધર્મની મુખ્યતાથી જે અનુભવ કરાય તે નય કહેવાય છે. તેના મુખ્યત્વે બે ભેદ છે. દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાર્થીક. દ્રવ્યની મુખ્યતાવડે પદાર્થના અનુભવ કરાવે તે દ્રવ્યાર્થિક. તેના ત્ર**ણ** ેલેદ નૈગમ, સંગ્રહ અને વ્યવહાર એ રીતે છે. સંકલ્પ માત્રથી પદાર્થનું <sub>ગ્રહણ</sub> કરવું તે નૈગમ નય કહેવાય છે. જેમ કાેઈ મનુષ્યની પાસે છુટાં હુટાં પુસ્તકનાં પાનાં પડેલાં છે તેને પુછવામાં આવે કે આ શું છે ? તા તે કહે કે એ ધર્માબિંદુ નામનું પુસ્તક છે. આ નય વડે છુટક પાનાંઓ વડે પુસ્તક તૈયાર થશે એવા પ્રકારની માન્યતા તે **નેગમન**ય છે. સામાન્યરૂપવડે પદાર્થનું ગ્રહણ તે **સંગ્રહનય** કહેવાય છે. જેમકે ષડ્ ુલેશ્યાના સમુહવડે લેશ્યાનું ગ્રહણ થાય છે અને ષડ્ દ્રવ્યના સમૂહવડે ં દ્રવ્ય ' એવા નામથી ઓળખાય છે.

સામાન્યરૂપવડે ગ્રહણ કરાયલા વિષયને વિશેષરૂપપણે પ્રતિપાદન કરવા તે **વ્યવહારનય** કહેવાય છે. જેમકે દ્રવ્યના છ ભેદ કરવા અથવા લેસ્પા વિગેરે સામાન્ય વસ્તુઓના પ્રકારા કરી બતાવવા તે.

જૈન દર્શન મીમાંસા

[88]

પર્યાયાર્થિકનય તેને કહેવાય છે કે જે નયવડે દ્રવ્યના સ્વરૂપથી ઉદાસીન થઇ (ગૌણતાની ક્રાડીમાં મૂક્ષ)) પર્યાયની મુખ્યતાવડે પદાર્થોના અનુભવ કરાય. તેના ઋજુસૂત્ર, શબ્દ, સમભિરૂઢ અને એવ-ભૂત એમ ચાર ભેદ છે.

જે નયવડે વર્તમાન પર્યાય માત્રનું ગ્રહણ થાય તે ઋજીસૂત્ર• જેમકે દેવને દેવ તરીકે અને મનુષ્યને મનુષ્ય તરીકે ગણના કરવી તે.

વ્યાકરણના દાેષોથી રહિત શબ્દની અશુદ્ધિ દૂર કરીને ભાષાવડે કથન કરવું તે **શબ્દનય** કહેવાય. પદાર્થની મુખ્યતાવડે એક અર્થમાં આરૂઢ કરવું તે **સમભિરૂઢ** કહેવાય છે. જેમકે ' गच्छनीति गौ: '' એવા વાકથવડે જે ગમન કરે તે ગાય કહેવાય છે. પરંતુ સુતી હાેય અથવા બેડી હાેય ત્યારે પણ ગાય કહેવી તે સમભિરૂઢ નયના વિષય છે.

વર્તમાન ક્રિયા જેવા પ્રકારની હેાય તેવી જ કહેવી'**તે એવંભૂત** ' નય કહેવાય છે. જેમકે ચાલતી હેાય તે જ વખતે ગાય કહેવી પરંતુ સુતી અથવા બેઠી અવસ્થામાં ગાય નહીં કહેવી.

આ સાતે નયેાવડે વસ્તુમાત્રની સિદ્ધિ થઇ શકે તાે તે વાસ્તવિક વસ્તુ છે. અન્યથા, પરસ્પર નયેાથી વિરૂદ્ધતા ભાસતી હેાય તાે તે વસ્તુ છતાં અવસ્તુ છે અર્થાત્ કાર્યસાધક થઇ શકતી નથી.

આત્માને કર્મનું આવરણ હાેવા છતાં આત્મા આત્મારૂપે વસ્તુતઃ રહે છે. આત્મા મડીને અનાત્મા જડ થઈ જતા નથી. તે દ્રવ્યાર્થિક નયવડે સિદ્ધિ થઈ કહેવાય છે નારકી તિર્યં ચ મનુષ્ય દેવતાદિ રૂપે અવતાર લે છે તે વડે આત્મસિદ્ધિ થઈ તે પર્યાયાર્થિક નયની અપેક્ષા વડે છે. આ બંને નયને બીજા નામા 'નિશ્વય' અને 'વ્યવહાર' વડે પણ આળખાય છે. વરતુનું એક સ્વરૂપ બતાવવું હોય તા એક જ નયની સાપેક્ષપણે જરૂર છે વસ્તુની સર્વ સ્થિતિ બતાવવી હોય તા સાત નયની જરૂર છે પૂર્વકાલે જૈનદર્શનમાં સપ્તશતાર નામનું ચક્રાધ્યયન હતું. તેની અંદર એક એક નયના સા સો બેદ કહેલા હતા. તે કેટલેક કાળે

[ 23]

વિચ્છેદ ગયા. હાલમાં દ્વાદશાર નયચક માેજીદ છે. તેમાં દરેક નયના બાર બાર બેદ દર્શાવી ચાેરાસી બેદ સમગ્ર દર્શાવેલા છે. દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિકનય ગ્રહણ કરીને વસ્તુની બે ચક્ષુઓ વડે બંને બાજીઓ જોવી તેનું જ નામ જૈનદર્શનમાં 'સ્યાદ્વાદ' અથવા 'અનેકાંતવાદ' કહેવાય છે. પરંતુ એકાક્ષીપણું કરવું તે એકાંત વાદ કહેવાય છે. હવે યતિંકચિત પ્રમાણાનું સ્વરૂપ કહેવામાં આવે છે.

#### પ્રમાણદ્રય:--

વસ્તુ સિદ્ધિ બે પ્રમાણવડે થઈ શકે છે. પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ. પ્રત્યક્ષના બે બેદ છે-પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ અને સાંવ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષ. આત્મજ્ઞાનવડે જે જે પદાર્થો જણાય તે પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ અને ઇંદ્રિયાદિની સહાયતાથી જે જે વસ્તુઓનું જ્ઞાન થાય તે સાંવ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષ. પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષના પણ બે બેદા છે-એક દેશપારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ અને સર્વદેશપારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ. અવધિજ્ઞાન અને મન: પર્યવજ્ઞાનવડે જે જે આત્મપ્રત્યક્ષ હાેય તે પ્રથમ પ્રત્યક્ષ છે; કેવલજ્ઞાનવડે આત્મપ્રત્યક્ષ તે દિતીય પ્રત્યક્ષ છે. સાંવ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષ જો કે વ્યવહાર દષ્ટિએ પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે, પરંતુ પારમાર્થિક દષ્ટિએ તે પરોક્ષ છે. કેમકે આ જ્ઞાનથી સ્પષ્ટ અને યથાર્થ જ્ઞાન થતું નથી. ચર્મચક્ષુવડે એક વરતુ દેખાતી હાેય તે જ વસ્તુ પારમાર્થિક દષ્ટિએ જીદા જ પ્રકારની હે.ય છે. ચર્મચક્ષુવડે ખારની જમીન ઝાંઝવાના પાણી રૂપે લાગે છે, વસ્તુતઃ તે ખારની જમીન છે. એવી રીતે સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ આત્મપ્રત્યક્ષ નહીં હાેવાથી યથાર્થ અને ન્યાય્ય હાેઇ શકતું નથી.

ઇદ્રિયજન્ય જ્ઞાનના વિષયથી પદાર્થને સ્પષ્ટપણે જાણે તે પરાેક્ષ પ્રમાણ છે. મતિ અથવા શ્રુતત્રાનથી જે જે જણાય છે તે સર્વ પરોક્ષ પ્રમાણ ગર્ભિત ત્રાન છે, તે પાંચ પ્રકારે છે. સ્મૃતિ, પ્રત્યભિજ્ઞાન, તર્ક, અનુમાન અને આગમ પૂર્વકાળમાં જે પદાર્થનું જ્ઞાન થયેલું હાેય તેને પુનઃ સ્મરણુગાેચર કરવું તે સ્મૃતિ. પૂર્વકાળની હકીકતને સ્મરણ કરી તે મુજબ પદાર્થના નિશ્વય કરવા; જેમ એક વૃક્ષના નામ અને ગુણ જાણ્યા પછી તે વૃક્ષ જંબલમાં જોવામાં આવે તે વખતે 'આ તે જ છે ' એવું જ્ઞાન તે પ્રત્યભિજ્ઞાન. વ્યાપ્તિજ્ઞાન તે તર્ક કહેવાય છે. અમુક વસ્તુ વગર અમુક વસ્તુના સંભવ નથી તે વ્યાપ્તિ જેમકે 'અગ્નિ વગર ઘૂમ્ર હેાય નહિ ' 'આત્મા વગર ચેતના હાેઈ શકે નહિ ' આ રીતે વ્યાપ્તિ જ્ઞાન તે તર્ક કહેવાય છે ઘૂમ્ર ઉપરથી અગ્નિનું અનુમાન કરવું તે અનુમાન પ્રમાણુ અને આપ્ત વચનાવડે પદાર્થાંના નિશ્વય કરવા તે આગમ પ્રમાણ. પ્રથમના ચાર મતિ જ્ઞાન વિષયાત્મક છે અને છેલ્લું ઝુતજ્ઞાનજન્ય છે. આ બંને પ્રમાણા દ્વારા જે જે પદાર્થા ગ્રહણ કરાય તેમના એક ધર્મની મુખ્યતાવડે જે અનુભવ કરાય તે નય કહે-વાય છે. પ્રમાણ અને નયને પરસ્પર સંબંધપહ્યુ ઉપરાક્ત રીતિએ છે.

#### સપ્તભંગી :

જૈન દર્શનમાં વસ્તુસિદ્ધિ સંપાદન કરવાને માટે સાત ભગેા દર્શાવેલા છે. તેનાં નામ આ પ્રમાણે છે. સ્યાત્ અસ્તિ, સ્યાત્ નાસ્તિ, સ્યાત્ અસ્તિ નાસ્તિ, સ્યાત્ અવક્તવ્ય, સ્યાત્ અસ્તિ અવક્તવ્ય, સ્યાત્ નાસ્તિ અવક્તવ્ય અને સ્યાત્ અસ્તિનાસ્તિ અવક્તવ્ય.

**સ્યાત્ અસ્તિ**–અસ્તિત્વની મુખ્યતા કરી નાસ્તિત્વની ગૌણતાનું સ્થાપન કરવું. જેમકે શરીરમાં આત્મા છે; તે સ્વશરીરની અપેક્ષાએ અસ્તિ છે.

**સ્યાત્ નાસ્તિ**–નાસ્તિત્વની મુખ્યતા કરી અસ્તિત્વની ગૌણુતાનું સ્થાપન કરવું તે પ્રથમપદથી ઉલટી રીતે સમજવાનું છે જેમકે અન્યનેા આત્મા આ શરીરમાં નથી.

સ્યાત અસ્તિ નાસ્તિ−પૂર્વોક્ત ઉભય ધર્મોતું એક જ વસ્તુમાં એક સાથે કથન કરવું તદ્રૂપ છે. જેમકે એક ઘટ ઘટત્વરૂપે અસ્તિ છે અને પટત્વરૂપે નાસ્તિ છે.

**સ્યાત્ અવક્તવ્ય**⊸વસ્તુના સંપૂર્ણ ગુણપર્યાયેા વચનવડે કહેવા અશ્વક્ય છે, જેમકે કથાંચિત્ ઘટ અવક્તવ્ય છે.

[ 86 ]

**સ્યાત અસ્તિ અવક્તવ્ય:-**આ ભંગમાં મુખ્યપણે અસ્તિધર્મ સહિત અવક્તવ્યની પ્રતીતિ થાય છે, જેમકે કથંચિત્ ઘટ છે પણ અવક્તવ્ય છે.

**સ્યાત્ નાસ્તિ અવક્તવ્ય:-**અનંત નાસ્તિ ધર્મો પણ એક સમયમાં અવક્તવ્ય છે. આ ભંગમાં મુખ્યપણે નાસ્તિ ધર્મ સહિત અવક્તવ્યની પ્રતીતિ થાય છે, જેમકે કથ**ંચિત્ ઘટ નથી, પણ અવક્તવ્ય છે**.

**અસ્તિનાસ્તિ અવક્તવ્ય:-**અત્ર ઉભય ધર્મસમેત અવક્તવ્યની પ્રતીતિ થાય છે. જેમક કથંચિત્ ઘટ છે, કથંચિત્ ઘટ નથી, તે રૂપ અવક્તવ્ય છે. સપ્તલંગીનું આ સ્વરૂપ તેા એક બિંદુ માત્ર છે. તત્ત્વ-ત્રાનીઓ અનુભવ વડે આ લંગાની ગહનતામાં પ્રવેશ કરી શકે તેવું છે. હજી પણુ આવી તલસ્પર્શી ગહનતાને સમજાવનાર જૈનદર્શનમાં સ્યાદ્વાદમંજરી અને સપ્તલંગી તરંગિણી જેવા અમૃલ્ય પ્રંથા વિદ્યમાન છે, એ જિજ્ઞાસુઓનું અહાેભાગ્ય છે. એવી રીતે અનેક ધર્મોના એક જ વસ્તુમાં સમાવેશ કરવા તે 'સ્યાદ્વાદ' કહેવાય છે. જેમ એક જ પુરુષમાં અસ્તિત્વ, નાસ્તિત્વ, પુત્રત્વ, પિતૃત્વ, સ્વામિત્વ, સેવકત્વ, છવત્વ, મનુષ્યત્વ અને વાચ્યત્વાદિ અનેક ધર્મોના સમાવેશ થઈ શકે છે તેમ પ્રત્યેક વસ્તુની સિદ્ધિમાં બે પ્રમાણ, સાતનય અને સપ્ત-ભંગીના સમાવેશ થઈ શકે છે. આવા પ્રકારની સિદ્ધિવડે સાધિત થયેલું દર્શન–તે વાસ્તવિક દર્શન કહી શકાશે.

**ચાર નિક્ષેપ:**–નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ; એ ચાર નિક્ષેપવડે પદાર્થનું યથાર્થज્ञાન પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. સગુણુ અથવા નિર્ગુણુ વસ્તુનું ગમે તે પ્રકારનું નામ રાખવામાં આવે તે **નામ નિક્ષેપ.** જેમકે છોટાલાલ ગિરધર વગેરે; કાેઈ પણુ વસ્તુનું લખેલું, ઓળખેલું કે કલ્પના કરેલું વિશેષ સ્વરૂપ તે **સ્થાપના.** તે ખે પ્રકારે છે–સદ્દભૂત અને અસદ્દભૂત. ભાવના નિમિત્તરૂપ તે **દ્રવ્યનિક્ષેપ** અને અમુક વસ્તુના સદ્દભૂત ગુણુયુક્ત ભાવ તે **ભાવનિક્ષેપ** કહેવાય છે. દરેક વસ્તુ ઉપર આ ચારે નિક્ષેપ

જૈન દર્શન મીમાંસા

[40]

\*

લાગુ પડે છે. ભાવનિસ્નેપ સત્ય હેાય તેા બાકીના ત્રણુ નિક્ષેપની સકળતા છે, અન્યથા તે ત્રણુ નિક્ષેપાે નિષ્કળ છે.

**નામ જિન:**–જિન શબ્દથી આવાહન થતા દરેક પ્રાણી પદાર્થ તે નામ જિન કહેવાય છે.

સ્થાપના જિન:–જિન નામથા અંકિત કાઈ પ્રાણીની જ્યીનું સ્થાપન તે સ્થાપના જિન (આ અસદ્ભૂત સ્થાપના છે). જિનેશ્વર પ્રભુની મૂર્તિ અથવા જ્યીનું સ્થાપન તે સદ્ભૂત સ્થાપના છે. જિનેશ્વર પ્રભુની પ્રતિમા–પ્રભુના અદ્ભુત ગુણોની પ્રતીતિ કરાવવા સમર્થ હાેવાથી સ્થાપના અવશ્ય આરાધવા યાેગ્ય છે. સ્થાપના નિક્ષેપ કેવું કાર્ય બજાવે છે તે નીચેના દર્ષાંત ઉપરથી સહજ સમજાશે.

એક જંગળારી જંગલી પ્રાણી હતાે. તેણે 'ગાય' કદાપિ જોઇ નહાેતી. તેમ જ 'ગાય' એ શું વસ્તુ છે, તેની માહિતી પણ તેને નહાેતી. તે એક વખત હિન્દુસ્તાનમાં આવ્યા અને એક મકાનમાં ગાયની પાષાણુનિર્મિત મૂર્તિ જોઇ. તેણે વિચાર કર્યો કે આ બાળકને ક્રીડા કરવાતું રમકડું છે કે બેસવાતું આસન છે ? મારાથી કાંઈ સમજી શકાતું નથી, માટે આ ઘરના માલીકને પૂછી જોઉં તેા ખાતરી થાય. આવા પ્રકારે મન સાથે વિચાર કર્યાં. ત્યાં તેને હિન્દુસ્તાનમાં મિત્ર તરીક આમંત્રણ કરનાર તે ગૃહપતિ આવ્યે . તેને તે જંગભારી મનુષ્યે પુછ્યું, 'આ શું છે ?' તે માલી કે કહ્યું આવા પ્રકારનું ગાય નામનું પ્રાણી અહીં હિન્દુસ્તાનમાં છે, તેને ખે શીંગડાં, ચાર પગ અને ચાર આંચળ અને એક પુચ્છ હેાય છે. આવા પ્રકારની તેની આકૃતિ હેાય છે. આ પ્રત્યક્ષ દેખાતા તેના ચાર આંચળને આવી રીતે દેહવાથી તેમાંથી દૂધ નીકળે છે. તે દૂધ પીવાથી આપણી જઠરાગ્તિ તૃપ્ત થાય છે, અને ક્ષધાની શાંતિ થાય છે આવું સહભળી તે પ્રાણીને વિસ્મય થયેા અને પેલા ગૃહરથનું કહેલું બરાબર પ્યાનમાં રાખ્યું. એક વખત હિન્દુસ્તાનની મુસાકરી કરતાં રહ્ય વચ્ચે ભૂલાે પડ્યાે. સાથે લાવેલા જળ અને

[ ૫૧ ]

ખારાક ખૂટી જવાથી કંઠગત પ્રાણ થયા. તેવા કટાકટીના વખતમાં સામેથી એક ગાય ચાલી આવે છે, તેને જોઇને વિચાર કર્યો કે જે ગૃહરથને ત્યાં મને ચાર આંચળવાળી મૂર્તિનું જ્ઞાન થયું હતું તેવા જ પ્રકારનું આ પ્રાણી છે; માટે તૃપા છીપાવવાને માટે આ ગાયને દાેહી, દૂધ પી પ્રાણનું રક્ષણ કરૂં. એમ વિચાર કરીને તુરત જ તેણે તે આંચળાે દાેહીને દુધ બહાર કાઢવું. તે પીને તૃપ્ત થયેા, અને પાતાના વહાલા પ્રાણોને બચાવ્યા. આ દર્છાતનાે કલિતાર્થએ છે કે જિન પ્રતિમા જેને કે સામાન્ય દર્ષ્ટિએ જડ દેખાય છે તેા પણ તે ભાવજિનની સ્થાપના હેાવાથી મિથ્યાત્વવાસિત આત્મામાં પણ વસ્તુ સ્વરૂપતું આરોપણ કરે છે. જિનેંદ્ર પ્રભુ સાક્ષાત્ કેવા હેાય છે તેનું સંપૂર્ણ ભાન કરાવતાં શીખવે છે. પ્રતિમાદ્વારા આત્મામાં પાડેલા શુદ્ધ સંસ્કારા વડે આ સંસાર વમળમાં પણ સાક્ષાત્ જિનેશ્વર પ્રભુ કાઈ ભવમાં જોવામાં આવે તા પૂર્વ સંસ્કારજનિત તેમના ઉપર રૃચિ થાય છે અને તેમનું સ્વરૂપ તુરત લક્ષ્યમાં આવી શકે છે. ઘણા પ્રાણીઓને સાક્ષાત જિનેશ્વર પ્રભુના વિદ્યમાનપણામાં પણ રુચિ થયેલી નથી એવું શાસ્ત્રોમાં અનુભવેલું જે આપણે જોયું છે તેનું કારણ પૂર્વજન્મમાં જિતે કે પ્રતિમાં કાં તાે તેવાઓએ જોઇ નથી અથવા જોઈ હશે તાે તેની અવત્તા કરવાથી તેના સ્વરૂપના સંસ્કારાે નિવિડ થયા નથી. દરેકે દરેક સ્થિતિ તપાસતાં દુનિયામાં **રૂપી પદાર્થના નિમિત્ત 'વગર અરૂપી** આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થઈ શકતું નથી. જે આગમ અથવા શાસ્ત્ર આપણે વાંચીએ છીએ તેના અક્ષરાે રસનાઈના પરમાહ્યવાળા હોવાથી રૂપી છે.પરંતુ અક્ષરામાં ભાવ ઉત્પન્ન કરવાનું સામર્થ્ય હેાવાથી દ્રવ્ય. ગુણાદિનું અરૂપી ગ્રાન પ્રાપ્ત થાય છે. જડ અક્ષરામાં આવી ઉત્તમ શક્તિ રહેલી છે તેા જે પાસે રહેલી આત્મામાં સાક્ષાત (અનંત) અરૂપી ગ્રાન પ્રાપ્ત કરાવવાની શક્તિવાળી મૂર્તિ કે જે વડે અરૂપી ગુણુવાળા જ્ઞાનના સંરકારા ઘણા કાળ સુધી ટકા રહે છે તે આત્માનું ઉત્તમાત્તમ હિત કરનાર છે, એમ સમજી શકતા નથી તેમને માટે જ્ઞાનાવરણીય કર્મનું પ્રય્યળ આવરણરૂપ નિમિત્ત છે. એટલું જ કહી આ નિંક્ષેપ પૂર્ણ

કરવામાં આવે છે. અસદ્દભૂત સ્થાપના કે જે ભાવ ઉત્પન્ન કરવાને માટે નાલાયક છે, તે વાસ્તવિક સ્થાપના નથી. વિષય વાસનાને ઉત્તેજક (રૂપી) અક્ષરા જેમ (અરૂપી) વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન કરવાને માટે પ્રતિકૂળ છે-તેમ કષાયયુક્ત અથવા પ્રસન્ન વદનથી રહિત જો જિનેશ્વર પ્રભુની પ્રતિમા બની હોય તાે તે જિનગુણુના સંસ્કાર દાખલ કરી શકે નહીં, પરંતુ તેમ નથી જ. એટલે કે જે જિન પ્રતિમાનું આકૃતિ-સ્વરૂપ જડપણે છે, તેવું જ ચૈતન્યમય જિનામાં તાદશ હોય છે.

અતીત, અનાગત અને વર્ત માન કાળના જિનેશ્વરના જીવેા તે **દ્રવ્ય** જિન. મરીચિ કે જે વીર પ્રભુનાે આત્મા હતાે તેમને ભરતચકીએ વંદન કરેલું છે એવું જાણીને કે ''આ જીવ તીર્થ'કર થશે.''

**ભાવજિન:**–તે સાક્ષાત્ ધ્વળજ્ઞાની તીર્થ કર છે. નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ ઉત્તરાત્તર અધિકાધિક ગુણે આરોપણ કરનાર છે. પ્રથમના ત્રણ નિક્ષેપામાં જો ભાવ ઉત્પન્ન થવાનું સામર્થ્ય હૈાય તા જ તે સાર્થક છે મતલબ કે નામ, સ્થાપના અને દ્રવ્ય એ ત્રણ વસ્તુ-તત્ત્વનાં સાધન છે અને ભાવ તે વસ્તુતત્ત્વનું સાધ્ય છે. રૂપી સાધના વડે અરૂપી સાધ્યની પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે. એ નિ:કેવળ સત્ય થઈ ચૂક્યું છે. આ સબબને લઇને નીચેનાં સિદ્ધાંતાનું સ્પષ્ટીકરણ થાય છે.

''સાધુ'' એવા શબ્દથી સંતપુરુષોની રહેણીકરણીનું સ્મરણ થાય છે અને ''શઠ'' એવા શબ્દથી દુજ'નાેની ખલતા હૃદય આગળ તરે છે.

અસૌમ્ય આકૃતિવાળી અને કપાયસુકત મુખમુદ્રા જણાવતી મૂર્તિવડે ખેદ અને કપાયના સંસ્કાર ઉત્પન્ન થાય છે. તેમ જ શાંત મુખમુદ્રાવાળી મૂર્તિવડે સમભાવ પ્રકટે છે.

ખાહ્ય શરીરશુદ્ધિ એ દ્રવ્યક્રિયા હેાવાથી ભાવક્રિયારૂપ અંતરંગ-શુદ્ધિતું નિમિત્ત છે. બાહ્યક્રિયામાં ભક્ષ્યાભક્ષ્ય અને પેયાપેયના વિવેકથી રહિત હેાય તાે તેનું આંતરસ્વરૂપ પણ દરરાજ ક્ષીણુતેજ થતું જાય છે. જેમ અરૂપી આત્મા શરીરરૂપ રૂપી પદાર્થવડે, તપશ્ચરણ પૂજદિ શુભ ક્રિયાએા વડે સ્વરૂપને એાળખી શકવા સમર્થ થાય છે તેમ આ ત્રણ નિક્ષેપરૂપ સાધનાવડે સાધ્ય સન્મુખપણે ખહું થાય છે.

ત્રિભ ગીઓ–જૈન દર્શનમાં ત્રિભ ગી અર્થાત ત્રિપુટીનેા સમુચ્ચય અનેક રીતે છે. જેમકે બાધક, સાધક અને સિદ્ધ. ગ્રાન, ગ્રાતા અને ગ્રેય. ધ્યાતા, ધ્યાન અને ધ્યેય. કર્તા, ક્રિયા અને કર્મ આદિ અનેક પ્રકારે થઇ શકે છે.

**ડ્રવ્યના છ સામાન્ય ગુણ:-**દ્રવ્યને છ સામાન્ય ગુણેા હેાય છે. अस्तिकाय, वस्तुत्व, द्रव्यत्व, प्रमेयत्व, सत्त्व अने अगुरुलघुत्व.

કાળ સિવાય પાંચ દ્રવ્યે। પ્રદેશના સમૂહવાળા હેાવાથી अस्तिकाय નામનેા ગુણ રહેલેા છે અને કાળ સ્વગુણ પર્યાયવડે અસ્તિરૂપ છે.

ષડ્ દ્રવ્યાે એક જ ક્ષેત્ર ઉપર રહેતા છતાં પરસ્પર મળી જઈ અભિન્ન થતા નથી તે વस્દુत्व છે. સર્વ દ્રવ્યો પાેતપાેતાને યાેગ્ય ક્રિયા કરે તે द्रव्यत्व છે. છ દ્રવ્ય પ્રમાણમાં–સંખ્યામાં કેટલાં છે તેવું સ્વરૂપ દ્રવ્યમાં રહેલું હાેવાથી વ્રમેયत्व છે. ઉત્પત્તિ, નાશ અને ધ્રુવરૂપ સત્પહ્યું દ્રવ્યામાં રહેલું છે. તે सत्त्व છે અને દ્રવ્યની હાનિ વૃદ્ધિ પર્યાયવડે જે થાય છે તે अगुरुलघुत्व કહેવાય છે. આ ઉપરાંત દ્રવ્યના આઠ પક્ષ છે. नित्य अनित्य એક, અનેક, सत्, असत, वक्तब्य अने अवक्तव्य. પૂર્વાક્રત છ ગુણુને આશ્રીને આઠ પક્ષ રહેલા છે.

જૈનદર્શનસ્થિત દ્રવ્યાનુયાેગ સંક્ષિપ્તપણે અત્ર પૂર્ણ કરવામાં આવે છે. સંશય, વિપર્યય અને અનખ્યવસાય રહિત જ્ઞાન થાય તે સમ્યગ્જ્ઞાન ક્રહેવાય છે. દ્રવ્યાનુયાેગનું સ્વરૂપ જેટલે અંશે જાણેલું હાેય છે તેટલે અંશે સમ્યગ્જ્ઞાન થયું કહેવાય છે. જ્ઞાન સમ્યફરીતિપૂર્વક પ્રાપ્ત થયેલું હાેય તાે તે સમ્યક્ ચારિત્રને ઉત્પન્ન કરી શકે છે.

આ દ્રવ્યાનુયાગનું જ્ઞાન થવાથી જૈન દર્શનનું દિતીય રત્ન સમ્યગ ત્રાન પ્રાપ્ત થાય છે. [ પ૪ ]

# જૈનદર્શનના સિદ્ધાંતાેમાં અન્ય દર્શનાેનું અવતરણ

**ભોડ્રદર્શન:-** જૈનદર્શનસ્થિત દ્રવ્યાનુયોગનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ પૂર્ણ થયું. પૂર્વે જણાવેલા નિયમાનુસાર અન્ય દર્શનાનાં સિદ્ધાંતાનું અવલાકન કરી તેમનું જૈન દર્શનમાં કેટલે અંશે અવતરણ છે તે હવે તપાસવાની આવશ્યકતા છે. જે જે સરખામણી હવે પછી કરવામાં આવશે તે તે દર્શનાના બાહ્ય આચાર અથવા વેષને અંગે નથી, પરંતુ તેમના સિદ્ધાંતાના મૂળ બેદોને આશ્રીને છે. પૂર્વાક્ત પ્રકારે છ દર્શનામાંથી જૈન દર્શનને બાદ કરતાં પાંચ દર્શનાનાં નામ દર્શાવેલાં છે તેમાં પ્રથમ દર્શનાનુયાયી **ખોડ્**ો ચાર જાતિના છે.

વૈભાષિક, સૌત્રાંતિક, યેાગાચાર, માધ્યમિક.

**વૈભાષિકેા:**–વસ્તુને ક્ષણસ્થાયિ–ક્ષણવિનાશા માને છે એટલે ક ઉત્પત્તિ જન્મ આપે છે. સ્થિતિ સ્થાપે છે, જરા જર્જારિત કરે છે, અને વિનાશ નાશ કરે છે, તેમ આત્મા પણુ તેવા જ છે. અને તે **પુદ્દગલ** કહેવાય છે.

**સૌત્રાંત્રિકેા:**–રૂપ, વેદના, વિજ્ઞાન, સંજ્ઞા અને સંસ્કાર એ પાંચ સ્કંધ શરીર ધારીને છે પણ આ<sub>ત</sub>મા જેવું કાંઈ નથી. આ સ્કંધ પરલાેકમાં પણ જાય છે–આ પ્રકારે માને છે.

**ધાગાચારેા:**--આ જગતને વિજ્ઞાન માત્ર માને છે. વાસનાના પરિ-પાકથી નીલ પીતાદિ વર્ણોના ભાસ થાય છે. આલય વિજ્ઞાનને સર્વ વાસનાઓનેા આધાર માને છે. અને એ આલયવિજ્ઞાનની વિશુદ્ધિને માક્ષ કહે છે.

માધ્યમિકેા:–આ સર્વ શન્ય સ્વપ્ન તુલ્ય માને છે. મુક્તિને પણ શન્ય માનવાથી તે પ્રાપ્ત થાય છે. તેઓ પ્રત્યક્ષ અને અનુમાન ખે પ્રમાણે માને છે. \*

**સાંખ્યદર્શન:**–સાંખ્યાે મુખ્ય બે તત્ત્વાે માતે છે. પુરુષ અને પ્રકૃતિ. પ્રકૃતિમાંથી મહાન ' ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાંથી બુદ્ધિ ઉપજે છે. તેમાંથી અહંકાર પ્રકટે છે. અને તેમાંથી પાંચ બુદ્ધોંદ્રિય અને પાંચ કર્મેાન્દ્રિયનાે આવિર્ભાવ થાય છે. વળી અહંકારથી પાંચ તન્માત્ર (સ્પર્શ, રસ, રૂપ, ગન્ધ અને શબ્દ) ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાંથી પૃથ્વી આદિ પંચમહાભૂત પ્રકટે છે. આ રીતે પ્રકૃતિજન્ય ચાેવિશ પ્રકારાે અને પુરૂષ (આત્મા)નાે એક પ્રકાર મળી પચીસ તત્ત્વાને માને છે. તેઓ પ્રત્યક્ષ, અનુમાન અને આગમ પ્રમાણા માને છે.

**નૈયાયિક દર્શ ન**:–નૈયાયિકા સાેળ તત્ત્વાે માને છે. પ્રમાણ, પ્રમેય, સંશય, પ્રયાેજન, દષ્ટાંત, સિદ્ધાંત, અવયવ, તર્ક, નિર્ણુય, વાદ, જલ્પ, વિતંડા, હેત્વાભાસ, છલ, જાતિ, નિગ્રહસ્થાન–એ રીતે છે. તેઓ પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, ઉપમાન અને આગમ પ્રમાણા માને છે.

વૈશેષિક દર્શાન:-વૈશેષિકા, દ્રવ્ય, કર્મ, ગુણુ, સામાન્ય, વિશેષ, સમવાય અને અભાવરૂપ સાત પદાર્થા માને છે. પૃથ્વી, અપ્, તેજસ, વાયુ, આકાશ, કાલ, દિશા, આત્મા અને મન એ નવ દ્રવ્યા માને છે. અને તેના રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ, સંખ્યા, પરિમાણુ, પૃથફત્વ, સંયોગ, વિભાગ, પરત્વ, અપરત્વ, ગુરુત્વ, દ્રવત્વ, રનેહ, શબ્દ, શુદ્ધિ, સુખ, દુ:ખ, ઇચ્છા, દ્વેષ, પ્રયત્ન, ધર્મ, અધર્મ અને સંસ્કાર એ ચાવીશ ગુણાની માન્યતા સ્વીકારેલી છે અને પ્રત્યક્ષ, ઉપમાન, અનુમાન અને શબ્દ એ ચાર પ્રમાણા માને છે. મીમાંસકાએ નીચે પ્રમાણે સ્વીકારેલું છે:-

एक एव हि भूतात्म। सर्वभूते व्यवस्थितः ।

एकधा बहुधा चैत्र टइयते जलचंद्रवत् ॥

મીમાંસક દર્શન(વેદાંત)–એક જ આત્મા છે, તે પ્રાણી માત્રમાં વ્યવસ્થિત થયેલેા છે. જેમ ચંદ્રમા એક છતાં પણ હજારા ઘડાઓમાં જીદા જીદા હજારા દેખાય છે તેમ આત્મા એક છતાં પણ પ્રત્યેક [ ५६ ]

\*

શરીરે ભિન્ન દેખાય છે. તેઓએ પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, શબ્દ, ઉપમાન, અર્થાપત્તિ અને અભાવ એ છ પ્રમાણે માનેલા છે. તેઓ વળી આગળ વધીને કહે છે કે 'સર્વત્રાદિ વિશેષણ, 'વાળા કાઈ દેવ નથી કે જેનું વચન પ્રમાણભૂત હેાઈ શકે. માટે વેદ વચના પુરુષ વગર ઉત્પન્ન થયેલા હાેવાથી પ્રમાણભૂત છે તેથી પુરુષથી ઉત્પન્ન થયેલું શાસ્ત્ર અસર્વત્ર જ છે, અર્થાત્ સ્દોષ હાેય છે કેમકે સર્વત્રપણું મનુષ્યને હાેઈ શકે જ નહીં. '

**ચાર્વાક દર્શન:**-ચાર્વાકા(નાસ્તિક દર્શનાનુયાયિએા)એ પાતાની માન્યતા નીચે પ્રમાણે સ્વાકારેલી છે. 'જીવ નથી, નિવૃત્તિ નથી, ધર્મ નથી, અધર્મ નથી, પુણ્ય પાપનું ફળ નથી, જન્મ અને મૃત્યુ નથી. પંચમહાભૂતથી ઉત્પન્ન થયેલા ચૈતન્યનેા, ભૂતના નાશની સાથે જ નાશ થાય છે, ઇંદ્રિયગાચર છે તેટલું જ જગત્ છે. અને કેફી પદાર્થાવડે મદશક્તિની ઉત્પત્તિ થાય છે તેમ દે**હ**માં ચૈતન્ય ઉપજે છે.

આ પ્રકારે જૈનેતર દર્શનાની માન્યતા દૂક સ્વરૂપમાં દર્શાવવામાં આવી. હવે તેમાંથી મુખ્ય બાબતાની સરખામણી જૈનદર્શાન સાથે કરતાં અન્ય દર્શનાનાં સિદ્ધાંતા કેવી રીતે નિષ્ફળ નીવડે છે તેની પર્યા-લાચના કરવી અપ્રસ્તુત નથી.

સરખામણી:--પ્રથમ બૌદ્ધદર્શન આત્માને ક્ષણિક માને છે. દ્રષ્ટાંત તરીકે એક આત્માએ પ્રથમ ક્ષણે ઘટ પરત્વે વિચાર કર્યો, બીજી જ ક્ષણે પટ પરત્વે વિચાર કર્યો તેા બૌદ્ધોએ આ બંને જીદા વિચાર કરનાર આત્માઓને જીદા જીદા માનેલા છે. એવી રીતે પ્રથમના આત્માઓના વિનાશ થઈ દ્વિતીય તૃતીય આત્મા ઊપજે છે અને નાશ પામે છે. જૈનદર્શન આ આત્માને સ્વદ્રવ્યની અપેક્ષાએ નિત્ય માને છે. અને જ્ઞાનના પર્યાયની અપેક્ષાએ અનિત્ય માને છે. તે સાથે એમ પણ કહે છે કે જે આત્મા એક વખત અમુક વિચાર કરતાે હતાે તે બીજી વખતે જો તેના વિનાશ થયો હાેય તાે વિચાર સંકલના અથવા જ્ઞાન પરંપરાની વ્યવસ્થા કેમ સચવાઈ શકે ? એક જ આત્મામાં ભૂતકાળનું

રમરણ પ્રત્યક્ષપણે દેખાય છે તેમ જ ક્રિયાનું કળ પણ પાતે જ ભાેઞવે છે તેા એક જ પુરૂષમાં જુદા જુદા આત્મા ( જેમ કે ક્રિયા કરનાર જુદાે અને કળબોકતા બાદો) એ વાસ્તવિક સત્ય તરીકે ઘટતું નથી. જે છે તે માત્ર એક જ આ<sub>ત</sub>મામાં જ્ઞાનના પર્યાયોની જીદી જીદી અવસ્થાએા બદલાયા કરે છે. આ પ્રકારે દ્રવ્યરૂપે આત્માના ક્ષણરથાયીપણાની દલીલ ટકી શકતી નથી. તેથી એમ કહેવામાં જરા પણ અડચણ નથી કે બૌદ્ધ-દર્શને જૈનદર્શનનાે એક પર્યાયાર્થિક નય પ્રહણ કરી આત્માની વસ્તસ્થિતિ (Theorv) તદન એકાંતિક અંગીકાર કરેલી છે. કેટલાક બૌદ્ધો તેા આ<sub>ત</sub>માને માનતા નથી; તેઓનાે નાસ્તિકાની કાેટિમાં સમાવેશ ચાય છે. બૌહદર્શનની અપેક્ષ એ તેમને હિંસાનું કળ પણ હાેઈ શકતું નથી. કેમકે હિંસા કરનાર પાપનાે ભાગી થાય છે અને તે હિંસાકર્તાના વિનાશ થવાથી અન્ય કળભોકતા થઇ શકતા નથી. આ રીતે **માત્ર પર્યાયાચિક નય** માનવાથી સર્વ શભ અને અશભ ક્રિયાના કળના ધ્વંસ થવાથી અને ભાેકતૃશન્ય જગત્ થવાથી વ્યવસ્થિતપહ્યું જળવાઇ રહેતું નથી. એક જ આત્મા ક્રિયાનાે કર્તા, હર્તા અને ભાેકતા હાેય તાે જ તે શભ અથવા અશભ કળનાે ભાેકતા બને છે. કર્મબંધ પાડનાર એક જ હેાવાયી કળ પણ તેને જ મળે છે અને મુક્ત પણ તે જ થઇ શકે છે. આ ઉપરથી પર્યાયાર્થિકનય ૩૫ બૌદ્ધદર્શનમાં:---

## क्षणिक ज्ञान संतान, रूपेऽप्यात्मन्य संशयम्। हिंसादयो न तत्त्वेन, स्वसिद्धांत विरोधतः॥

' ક્ષણિક જ્ઞાનના સંતાનરૂપ એવા આત્મામાં સંશય રહિતપણે પાેતાના જ સિદ્ધાંતના વિરાધથા ( ળૌદ્ધો પાેતે હિંસા અને અહિંસાનું સ્વરૂપ સ્વસમયમાં પ્રતિપાદન કરે છે ) તેથા તત્વત: હિંસાદિ ઘટા શકતાં નથા.

**સાંખ્યાે** પ્રકૃતિ અને પુરુષ એ બે મુખ્ય તત્વ માને છે. ત્યારે જૈનેા જડ અને આત્મા એ બે પદાર્થાે મુખ્યપણે માને છે. સાંખ્યેા પ્રકૃતિ- [ ૫૮ ]

માંથી ઇંદ્રિયેા વગેરેની ઉત્પત્તિ માને છે. જૈનેા જડ કર્માથી શરીર, સ્પર્શવ્ય, રસ, ગંધ અને ક્રોધાદિ કષાયોની ઉત્પતિ માને છે. ઘણા ઘણા વિભાગામાં સાંખ્યો જૈન દર્શનના સંબંધમાં નામાંતર સિવાય એક જ કેન્દ્રમાં આવી શકે છે. પરંતુ તેઓ આત્માને સર્વદા નિર્લેપ માને છે. આ હકીકત જૈન દર્શન સ્વ સમયના નિશ્ચયનય વડે સત્ય કહે છે. પરંત વ્યવહારનયથી તેા આત્મા જડ સાથે ક્ષીરનીર સંબંધથી મિશ્ર થયેલે। છે અને થાય છે, વિવેકરૂપ હંસચંચુ સજીવન થાય તાે તે સંબંધ દૂર કરી નિર્લેપ થાય છે. પણ જ્યાંસુધી નિર્લેપ થઈ શકતાે નથી ત્યાંસધી તે નિર્લેપ નથી જ, એ તેા દેખાય છે. શરીરરૂપ બેડીમાં અવગું દિત થયેલે આત્મા આયુષ્યના ક્ષય પછી જ અન્ય શરીર ધારણ કરી શકે, પરંતુ તે સિવાય તે શરીર રહિત અને નિર્લેષ છે તેમ કહી શકાય નહીં. આ પ્રકારે આત્મા નિર્લેપ થઇ શકતાે નથી ત્યાં સધી તે નિર્વેષ નથી જ, એ તાે પ્રત્યક્ષ છે. કર્મનું બંધન વ્યવહારનયથી છે. તેથી આત્મા જૈન દર્શન પ્રમાણે જડ કર્મોથી આવૃત્ત છે. દ્વધ પાણીના સંબંધની પેઠે એકાકાર જેવા છે, પરંતુ તે ઉપાયોવડે ભિન્ન પણ થઇ શકે છે. આ ઉપરથી આત્માને સર્વદા નિર્વેપ માનવાથી સાંખ્ય દર્શન જૈન દર્શનના નિશ્વયનય વડે સત્ય છે અને વ્યવહારનય વડે અસત્ય છે. સાંખ્યાે પશ્ચિરવાદી અને નિરીશ્વરવાદી એ પ્રકારના છે.

**નૈયાયિક દર્શન** સ્વીકારે છે કે સહજ વિચારદ્વારા મનને શાંત કરવાથી આત્મા કેવેશ કર્માદિથી છૂટા પડે છે. જૈનના વ્યવહારનયે આ વાત પુષ્ટ થાય છે. સત્વ રજસ અને તમમ પ્રકૃતિ એ જૈન દર્શનાનુ-સાર પરમાત્મભાવ, અંતરાત્મ અને બહિરાત્મત્વરૂપ આત્માની ત્રણ જુદી જુદી અવસ્થાઓ છે. તેઓ સંશય, તર્ક, નિર્ણયાદિ તત્ત્વા માને છે, તેને જૈન દર્શન મતિજ્ઞાનના બેદારૂપે વર્ણવે છે. આ પ્રકારે ઘણા અંશામાં નૈયાયિક દર્શન (તાત્વિક દ્રષ્ટિએ) જૈનને મળતુ આવે છે. પરંતુ અમુક નયજ અંગીકાર કરેલા હાેવાથી દિવિધનય સંપન્ન થઈ શકતું નથી. જેમ કે તેઓ ઇશ્વિરને જગત્દર્શા માની, જગતના પ્રાણી પદાર્થોમાં વ્યાપક માને છે જૈન દર્શન આત્મા સર્વગતનાન ( કવળત્તાન ) પ્રાપ્ત થાય સારે ઇશ્વિર માની ત્તાનવડે સર્વ પ્રાણી પદાર્ચામાં વ્યાપક માતે છે. જેતાે આત્મારૂપ ઇશ્વિરતે જ્ઞાનવડે સર્વવ્યાપક માને છે, ત્યારે નૈયાયિક, વૈશેષિકાદિ અન્ય દર્શને৷ ખુદ આત્મારૂપ દ્રવ્યને સર્વવ્યાપક માને છે: આથી આત્મારૂપ દ્રવ્યની સર્વત્તતામાં વ્યભિચાર દેહ ઉત્પન્ન કરી સંકર્ય ઉદ્ભવાવે છે.

ડબ્યા<u>ન</u>યોગ તર્કણામાં કહેલ છે કેઃ—

कारणं घट नाशस्य मौल्युत्यत्ते घर्टः स्वयम् । एकांत वासनां तत्र, दत्ते नैयायिकः कथम् ॥

સવર્ણ ઘટના નાશમાં અને સુવર્ણ મુકટની ઉત્પત્તિમાં ઘટ સ્વયમ્ કારણ છે. જ્યારે એમ છે ત્યારે નાશ અને ઉત્પત્તિમાં એકાંતબેદની વાસના નૈયાયિક કેમ સ્વીકારે છે ? અર્થાત્ ઉત્પત્તિ અને નાશના સર્વથા ભેદ કેમ માને છે?

મીમાંસકાે નીચે પ્રમાણે '' અદ્વૈતભાવ '' સ્વીકારે છે.

एकः सर्वगतो, नित्यः पुनः विगुणो न बाध्यते न मुच्यते

'' આત્મા એક છે; સર્વગત છે, નિત્ય છે, જેને વિગુણ યાધા કરતાે નથી અને જે મુકાતાે નથી. "

જૈનદર્શનના નિશ્ચયનયવડે આ વાત યથાતથ્ય છે, પર**ં**તુ વ્યવહારનયવડે તાે આત્મા અસર્વગત છે, પ્રત્યક્ષપણે જેટલા અવકાશમાં દેખાય છે તેટલી મર્યાદાવાળાે છે, અનિત્ય છે, વિગ્રણના અનુગ્રહ અને ઉપધાતથી ઉપયક્ત છે. આથી તેમણે પણ અમુક નયને સ્વીકાર અને અમુક નયને અસ્વીકાર અર્થાત એક નયને ન્યાય અને એક નયને ચ્યન્યાય એવી માન્યતા સ્વદર્શનમાં પ્રમાણભૂત ગણેલી છે.

**વૈશેવિકાે**ની માન્યતાવાળાંૈનીચેના સિધ્ધાંતાે સાથે તેના જ પ્રતિપક્ષ-બત જૈન દર્શનના સિધ્ધાંતાની સરખામણી અત્ર અપ્રસ્તુત નથી તેમ ધોરી નીચે મુજબ દર્શાવવામાં આવે છે.

[ <0 ]

वैशेषिडेाना सिद्धांताः-- ग्रब्द गुणमाकाशं, सुवर्णं तैजसम्, मनः नित्यं च, सर्व व्यवहार हेतुज्ञानं बुद्धिः, इंदियार्शं संनिकर्षं जन्यं ज्ञानं प्रत्यक्षम् यथार्थानुभवश्चतुर्विधः प्रत्यक्षानुमित्युपमिति शाब्दभेदात्, बुद्धीच्छा प्रयत्ना द्विविधा, नित्याऽनिलाश्च, नित्या इश्वरस्य, अनिला जवस्य.

વૈશેષિકા શ્રોત્રેંદ્રિય ગ્રાહ્યગુણ શખ્દને આકાશરૂપ માને છે. અર્થાત્ શખ્દ એ શન્ય વસ્તુ માને છે ત્યારે જૈન દર્શન જ્ઞહ્વ વૌદ્ગજ્રિક અર્થાત્ શખ્દ એ પુદ્દગલ પરમાણુ છે તેમ માને છે. દર્ષ્ટાંત તરીકે કાઇ પણ જાતના સ્વર આપણે સાંભળીએ છીએ તે શન્યતામય હોય તા તેનું જ્ઞાન આપ-ણને ક્યાંથી થઈ શકે ? પરંતુ તે પૌદ્દગલિક પરમાણુઓ છે કે જે કર્ણે ' દ્વિયમાં પ્રવેશ કર્યા પછી ઈંદ્રિયદ્રારા આત્માને જ્ઞાન થવાના કારણને માટે નિમિત્તભૂત બને છે, એટલું જ નહીં પરંતુ આ જમાનામાં તા પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુવડે ગ્રામાફાન વગેરે યંત્રાદિમાં શખ્દ વડે ગાયતા ઉતારી શકે છે, અને તે પુદ્દગલ પરમાણુઓના યાગથી એકજ જાતનું ગાયન વારંવાર ગવાઈ શકે છે તેથી વૈશેષિકાના આ સિદ્ધાંત યુક્તિ યુક્ત નથી.

તેઓ સુવર્જુને તેજસ માને છે. અને જૈન દર્શન સુવર્જુને પાર્થિવ માને છે. સુવર્જુમાં ભાસ્વર રૂપ હોવાથી તેમજ સુવર્જુના દ્રવત્વનેા અગ્નિ સંયોગે વિનાશ નહીં થતા હાવાથી તેઓ તેજસ માને છે. જૈન દર્શન પૃથ્વીકાયના વિકાર રૂપ હોવાથી તેને પાર્થિવ માને છે. જે કે જૈના સુવર્જુને અગ્નિના સંયોગવાળી અવસ્થામાં તેજસ માને છે. જો કે જૈના સુવર્જુને અગ્નિના સંયોગવાળી અવસ્થામાં તેજસ માને છે. જો કે જૈના સુવર્જુને અગ્નિના સંયોગવાળી અવસ્થામાં તેજસ માને છે. જો કે જૈના સુવર્જુને અગ્નિના સંયોગવાળી અવસ્થામાં તેજસ માને છે. વળી સંયોગશન્ય અવસ્થામાં તે પાર્થિવ જ છે તેમ સ્વીકારે છે. વળી એવા કાંધ સિદ્ધાંત નથી કે પાર્થિવ વસ્તુના અગ્નિસંયોગે વિનાશ થાય છે. જેમ કે લાહ ધાતુ અગ્નિ સંયોગમાં સુવર્જીની જેમ રસવાળું થાય છતાં લાહભાવ ત્યજતું નથી અને અગ્નિસંયોગશ્હત્ય અવસ્થામાં પાર્થિવ કહેવાય છે તેમ સુવર્જ્યને તૈજસ માનવું એ સુક્તિપુર:સર નથી. ઘૃતને પાર્થિવ માની અગ્નિસંયોગે વિનાશીપણું માની પાર્થિવ માત્રના વિનાશ થાય છે એવી માન્યતા પૂર્વાપર વિરોધયુક્ત છે. પાર્થિવ પદાર્થા પણ બે પ્રકારના છે. અગ્નિસંયાેગ વિનાશી પણ છે અને અગ્નિસંયાેબ અવિનાશી પણ છે.

**વૈશેષિકેા** મનતે નિત્ય માને છે જ્યારે જૈન દર્શન મનને અનિત્ય માને છે. તેઓએ મનને સુખ દુઃખાદિ ઉપલબ્ધિનું સાધન ઇંદ્રિયરૂપ જ્યારે માનેવું છે ત્યારે જૈન દર્શન તેથી આગળ વધીને કહે છે કે પોદ્દગલિક સુખ અને દુઃખ પામવાથી મન કે જે તેનું સંકલ્પ વિકલ્પ યુક્ત સાધન છે તેની જરૂર રહેતી નથી અને તેમ થવાથી તેના લય થાય છે, પરંતુ જેઓએ સુખ અને દુઃખ શાશ્વત માનેલા છે, અર્થાત્ તેથી રહિત થવાનું નથી તેવી માન્યતા જો હાેય તા તેમને મનની નિત્યપણે અસ્તિત્વની જરૂર માનવી જ પડે. આ કારણથી તેમણે આવી માન્યતા સ્વીકારેલી છે.

તેઓ સર્વ વ્યવહાર હેતુના ગ્રાનરૂપ ' સુષ્ધિ ' કહે છે; જૈન દર્શન કહે છે કે ' મતિગ્રાનં इद्रियानिंद्रिय निमित्तं- પાંચ ઇંદ્રિય અને મનથી થતું ગ્રાન તે મતિગ્રાન આ પ્રસંગે સર્વ વ્યવહારના હેતુરૂપ ગ્રાન હોવાને લીધે જો કે ઘણે અંશે આપણી માન્યતા સાથે મળતાપણું છે, પરંતુ આ મતિગ્રાન થવાને માટે મુખ્ય સાધન ઇંદ્રિય અને મન છે અને તેથી તે બહુ જ નાના વર્તુળ(Circle)માં છે. કેમકે જૈન દર્શને તેથી આગળ વધીને ( Upon the vast circle ) ઇંદ્રિયોની અપેક્ષા વગરનું ગ્રાન કહેલું છે, 'તેથી સર્વ વ્યવહાર હેતુ'-એ શબ્દમાં વ્યભિચાર દેષ આવી શકે છે.

વૈશેષિકા ઈદ્રિયના વિષયોવડે પ્રત્યક્ષ થતા ગ્રાનને પ્રત્યક્ષ માને છે-આટલે ટુંકથી જ તેઓ પતાવે છે. જ્યારે જૈન દર્શન ઇદ્રિયોના તથા મનના વિષયવડે થતા ગ્રાનને તેા હજી પરાક્ષ કહે છે. ઇદ્રિય પ્રત્યક્ષ પરંતુ આત્મ પરાક્ષ આવી રીતે માને છે. ઇદ્રિયો વડે થતું ગ્રાન તદ્દન નિર્મળ અને વિશુધ્ધ નથી હાેતું, કેમકે આત્મપ્રત્યક્ષ થતું ગ્રાન નિષ્કલંક હાેય છે અને તે જ વાસ્તવિક રીતે પ્રત્યક્ષ છે. આ રીતે ઇદ્રિયોગાચર ગ્રાનને \*

જૈનાએ સાંવ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષ (વાસ્તવિક પરાક્ષ) માનેલું છે. અને આત્માનુભવ વાળા જ્ઞાનને પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ (વાસ્તવિક પ્રત્યક્ષ) તરીકે સ્વીકારેલું છે. વૈશેષિકાની દ્રષ્ટિ મર્યાદા આગળ વધારે જોઈ શકી નથી– એ આ ઉપરથી સિધ્ધ થાય છે. તેવા જ રીતે તેઓએ અનુમાન વડે અને શબ્દાદિ સાંભળવા વડે થતા જ્ઞાનને યથાર્થાનુભવ ગણેલા છે, પરંતુ હજી તો જૈનાએ તે સ્થિતિને માત્ર નિમ્ન ભૂમિકાવર્તા મતિ અજ્ઞાન માનેલું છે. પરંતુ યથાર્થાતુભવ તા ત્યારે જ સ્વીકારેલા છે કે આત્મા જયારે આત્મવીર્થનું પરિપાકપણું પામી તત્વાના શ્રધ્ધાનથી સમ્યકૃત્વ પ્રાપ્ત કરે અને દેહ અને આત્માના વિવેક કરતાં પૌદ્દગલિક પદાર્થોના સાક્ષી-ભૂતપણે ભાગવટા કરી અંતરાત્મપણું પ્રાપ્ત કરે ત્યારે યથાર્થાનુભવની શરૂઆત થઈ કહેવાય છે.

વળી તેઓએ સ્વીકારેલું છે કે ભુષ્ધિ, ઇચ્છા અને પ્રયત્ના નિત્ય અને અનિત્ય એ પ્રકારે હાેઈ નિત્ય ઇશ્વરમાં રહેલા છે અને અનિત્ય જીવામાં રહેલા છે, જૈન દર્શન દરેક આત્માને જ્યારે તે કર્મરહિત થાય છે ત્યારે ઇશ્વર માને છે. ઇશ્વર એવી જુદી વ્યકિત કાેઈ વિદ્યમાન નથી એમ માને છે. આમ હાેવાથી ઇચ્છા અને પ્રયત્ન એ શરીરધારી આત્માના મનદ્રારા થયેલા પરિણામા છે. તે કર્મસહિન આત્મામાં વિદ્યમાન હાેય છે. કર્મરહિત આત્માને કાેઈ પણ જાતનું સાધ્ય સિદ્ધ કરવાનું નહિ હાેવાથી તેઓ ઇચ્છાદિથી રહિત હાેય છે; માટે તેમણે જે જીવામાં અનિત્ય માનેલા છે અને ઇશ્વરમાં નિત્ય માનેલા છે તે વાસ્ત-વિક રીતે ઘટી શક્તું નથી

નૈયાચિકા અને વેશેષિકાના સિધ્ધાંતામાં એક તકાવત એ પણ છે કે વૈશેષિકા અભાવ પદાર્થ માને છે. નૈયાયિકા તે માનતા નથી. અન્ય દર્શનાએ જે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુ માનેલું છે તે જૈન દ્રષ્ટિ અનુસાર પરાક્ષ છે. આમ હોવાથી વધારે પ્રમાણુ નહિં સ્વીકારતાં જૈનાએ તલ્લમાળે– સ્ત્રથી પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ એ બે પ્રમાણુ અંગીકાર કરેલા છે. આ બંને પ્રમાણુામાં અનુમાન તથા શબ્દાદિ સર્વ અન્ય પ્રમાણુાના સમાવેશ થઇ જાય છે. ચાર્વાક દર્શન માત્ર પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુ માને છે. પરાક્ષ એવા છવ, પુણ્ય, પાપ, સ્વર્ગ, નર્ક, આદિ વસ્તુઓ માનતા નથી; તેમજ મદ્યાંગથી ઉત્પન્ન થયેલી મદશકિતની પેઠે ચૈતન્યનેા આવિર્ભાવ માને છે. જૈન દર્શનમાં જગત્કર્તા માનેલા નથી, તેમ જ ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને લય રૂપ જગતના વ્યવહાર સ્વયમેવ થયાજ કરે છે એવી જૈન માનીનતા અમુક અપેક્ષાએ નાસ્તિકને મળતી આવે છે. પરંતુ બીજી સર્વ હક્ષીકતામાં ચાર્વાકા સત્યથી વેગળા છે. એક માણસ મદ્ય પીધા પછી તેની શક્તિથી ઉત્પન્ન થયેલું તેનામાં અવ્યવસ્થિતપણું પ્રકટી નીકળે છે, તે નજરે જોઇએ છીએ તેથી ઉલટું આત્મામાં જ્ઞાન પ્રકટે છે ત્યારે અવ્યવસ્થિ-તપણું દૂર થઈ વ્યવસ્થિતપણું અને નિયમિતપણું ઉત્પન્ન થાય છે; તા આતમામાં ઉત્પન્ન થયેલું સર્વ સંજોગાને મર્યાદામાં લાવનાર જ્ઞાન ક્યાં ? અને આત્માને અવ્યવસ્થિત સંજોગાનો મુકનાર મદ્યાંગથી ઉત્પન્ન થયેલી મદશક્તિ કર્યા ?

વ્યાસકૃત ઉત્તર મીમાંસા (વેદાંતદર્શન) અનુસાર વેદના વચને અપૌરૂષેય કહેલા છે તે જેમ એક અંશે ન્યાય અને યુક્તિ યુક્ત હેાતા નથી કેમકે પુરૂષ પ્રધાનતાથી રહિત છે તેવી જ રીતે અન્ય અંશામાં નાસ્તિષ્ઠા વડે મનાયેલી મદ્યાંગથી ઉત્પન્ન થયેલી મદિરાશક્તિનું દ્રષ્ટાંત છે. બંનેમાં અવ્યવસ્થિતપણું હેાવાના સંભવ રહેલા છે. કેમકે ઉત્તમ નિયંતા વગર ઉત્તમ કાર્ય હાેધ શકતું નથી. વળી જન્મની સાથે કેટ-લાક પ્રાણીઓની કુરૂપવાન્ સુરૂપવાન્ વ્યાધિયુક્ત અને વ્યાધિ રહિત વગેરે ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારની અવસ્થાઓ તપાસતાં એક સામાન્ય સુધ્ધિ-માન્ પ્રાણીને માલૂમ પડ્યા વિના રહેતું નથી કે તે અવસ્થાઓનું કાંધ-પણુ અવ્યક્ત કારણ રહેલું છે અને તે અવ્યક્ત કારણોએ જીદાજીદા પ્રકારા ઉત્પન્ન કરેલા છે.

**જેનેતર દર્શનામાં એક ગંભીર ભૂલ:-** જૈનેતર દર્શને৷ પૃથ્વી-કાય, અપ્કાય, વગેરેને પંચ મહાભૂતે৷ તરીકે સ્વીકારી રહેલા છે. અને જડપણું સ્થાપન કરેલું છે. જૈન દર્શન તેને સજીવ કહે છે સાથે \*

આ કાશને અજીવ કહે છે. વનસ્પતિકાયના કેટલાક પ્રત્યક્ષ પ્રકારોને તે અન્ય દર્શનો પણ જો કે સજીવ કહે છે પરંતુ સાથે આકાશને અજીવ કહે છે. વનસ્પતિકાયના કેટલાક પ્રત્યક્ષ પ્રકારોને તેા અન્ય દર્શના જો કે સજીવ કહે છે કે, પરંતુ પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેજસ્કાય, વાયુકાયમાં અને વનસ્પતિ-કચના અગણિત સક્ષ્મ પ્રકારોમાં જીવપણું તેઓ જોઈ શકયા નથી. સજીવ અને નિર્જીવ પદાર્થાનાં ભેદોની જ્યાં માહીતી હાેતી નથી ત્યાં જવેાનું રક્ષણ પૂર્ણ પ્રકારે કયાંથી હેાધ શકે ? જૈનેતર દર્શનવાળા એક તાપસ કે જેણે સંસારના સમારંભોને તજી દીધેલા હેાય છે એવી માન્યતાવાળા હાેય છે, તે વગર સંસ્કારવાળી માટીને તથા અણગળ અથવા ગળેલા જળને પોતાના ઉપયાગમાં વારંવારલે છે; કેમકે તેણે તેને નિર્જીવ બૂત તરીકે માનેલા છે. જૈન સાધુઓ તા પૃથ્વીકાય, અપ-કાયાદિ સજીવ પદાર્થાંને અડકતાં પણ હદયમાં કંપે છે. સાર્વત્રી વાચાની અનેક પ્રકારોમાં વિસ્તારવાળી સ્વરૂપ મર્યાદા આ રીતે હાેધને અદિંસ પરમા ધર્મ નું વાસ્તવિક સ્વરૂપ દુનિયાને કાઇએ દીર્ધ પરિસ્થિતિમાં બતા-વેલું હોય તા તેનું માન જૈન દર્શનને ઘટે છે.

લેાકમાન્ય પડિત **બાલગ ગાધર તિલક** નીચેના શખ્દામાં જૈન દર્શન ગત અહિંસાનું બાહ્ય સ્વરૂપ દર્શાવતાં કહે છે.

जैन और वैदिक ये दोनों ही धर्म यद्यपि विशेष प्राचीन हैं परंतु अहिंसा धर्मका मुख्य प्रणेता जैन धर्म ही है. जैन धर्मने अपने प्रावल्यसे वैदिक धर्म पर अहिंसा धर्मकी एक अक्षुएण मुद्रा-(मुहर) अंकित की है. ढाइ हजार वर्ष पहिले वेद विधायक यज्ञोमें हजारो पशुओका वध होता था. परंतु २५०० वर्ष पहिलें जैनियोंके अंतिम तीर्थंकर श्री महावीर स्वामीने जब जैनधर्मका पुनरुद्धार किया तब अुनके अुपदेशमें लोगोंका चित्त इस घोर निर्दय कर्म से विरक्त होने लगा और शनैः शनैः लोगोंके चित्त पर अहिंसाने अपना अधिकार जमा लिआ.

**ખાદ્યલિંગ વેષાદિની ઝાંખી:**–પાંચ દર્શનાના બાહ્ય સ્વરૂપ-લિંગ વેષ વગેરે જાુદા જાુદા છે. કેટલાક વ્યાઘચર્મ અને કૌપિન રાખે છે, કેટલાક કમંડલુ રાખે છે–વગેરે પાતપાતાની કલ્પના અનુસાર જીદાજીદા વેષેા અંગીકૃત થયેલા છે. જૈન દર્શનના સાધુઓ, મુખ-વસ્ત્રિકા, રજોહરણ, ચાલપટા વગેરે રાખે છે. વેષ એ એક મર્યાદા છે. **બાહ્ય લિંગ અને આચારને અવગ**ણના કરનાર પ્રાણીઓ મર્યાદારૂપ પુલને તેાડવાને ઉદ્યમવંત થયેલા છે. વેષ એ સાધન અને તત્ત્વપ્રાપ્તિ એ સાધ્ય છે. સાધનને સાધ્ય માનવાની ભૂલ એ તેા ગંભીર ભૂલ છે. પરંતુ તે સાથે સાધનથી સાધ્યની ઉત્પત્તિ છે એ વાત ખીલકુલ ભૂલવા જેવી નથી. આ જમાનાના વક્ર અને જડ પ્રાણીઓને વેષરૂપ મર્યાદા સંપૂર્ણ રીતે આવશ્યક છે. જ્યારે પ્રથમના દઢ મનેાયળવાળા જમાનામાં પણ તે . આવશ્યક જ હતું તેા આ ડગમગતા અને તુલાની જેમ ક્ષણમાં નીચે નમી જતા જમાનામાં ક્રેમ તેની આવસ્યકતા દઢપણે ન રવીકારાય ? જૈન દર્શનનાે બાહ્ય વેષ એ એવું સાધન છે કે તત્રસ્થિન પ્રાણીઓને સર્વદા ચરણકરણાનુયાેગમાં તલ્લીન રાખે અને તત્ત્વની ગવેષણા નિરંતરપણે સ્મરણગાેચર રખાવી શકે. સંસારી સંબંધવાળા વેષને તજી વૈરાગ્યવાસનાવાળા વેષતું અંગીકાર કરવું–એ સદાચરણુની મજ-ખૂત વાડ છે, એમ એક વિદ્વાને કહેલું છે.

કેટલાંક પ્રાણીઓ સર્વ દર્શાનાને તુલ્ય માને છે. તેઓ આક, નિંબ, પિપ્પલ, આંબા વગેરે વૃક્ષોને તુલ્ય માનવા જેવી માેટી ભૂલ કરે છે. કાેઈ પણ દર્શાનની નિંદા કરવાનું પ્રયોજન તાે હૃદયમાં કદાપિ આરઢ થવું ન જોઇએ. પરંતુ મધ્યસ્થદષ્ટિએ વિચારવું જોઇએ કે તેઓ શુદ્ધ તત્ત્વાની ખાજમાં પણ વાસ્તવિક રીતે શુદ્ધ તત્વાની પ્રાપ્તિથી દૂર રહેલ છે. જૈનેતર દર્શાના જૈન દર્શનના રમ્ય વાટિકાની લહેરાેથી શ્રન્ય છે એમ કહેવું અવાસ્તવિક નથી. જો કે જૈન દર્શન વાટિકાની આનંદદાયક લીલાેતરી તેમાં ઉગેલી છે, પરંતુ બોજી પ્રતિધાતક વિષમય લીલાેતરી પાસે જ હાેવાથી સર્વાંગ વિષમય કરી દીધેલું છે, તે સ્થિતિ જ્યારે છવાછવની કાેટિની સરખામણી કરીએ છીએ ત્યારે સ્પષ્ટ છે તેમ જણાય છે. એક જ નયને ગ્રહણ કરી અન્ય નયોને અન્યાય આપવાથી આ સ્થિતિ બનેલી છે.

શ્રીમદ્ં**આનંદઘનજી**ના વિચારોઃ-પૂર્વોક્ત પ્રકારે જિતેશ્વર પ્રભુના અંગેાપાંગ તરીકે ષડ્દર્શાનાે કેવી રીતે છે તે શ્રીમદ્ **આનંદઘનજી**ના વચનાે-માં નીચે પ્રમાણે દર્શાવી ષડ્દર્શનની સંક્ષિપ્ત પર્યાલાેચના સમાપ્ત કરશું.

જિન સુરપાદપ પાય વખાણું, સાંખ્ય યોગ દોય ભેદે રે; આતમ સત્તા વિવરણ કરતાં, લંહો દુગ અંગ અખેદે રે. (૧) ભેદ અભેદ સૌગત મીમાંસક, જિનવર દાય કર ભારી રે; લાંકાલાંક અવલાંઅન ભજીયે, ગુરૂગમથી અવધારી રે. (૨) લાંકાયતિક કુખ જિનવરની, અંશ વિચારી જો કીજે રે; તત્ત્વ વિચાર સુધારસ ધારા, ગુરુગમ વિણ કેમ પીજે રે. (૩) જિનવરમાં સઘળા દર્શન છે, દર્શન જિનવર ભજના રે; સાગરમાં સઘળી તટિની સહી, તટિનીમાં સાગર ભજના રે. (૪)

છ દર્શાંના જિનેશ્વર પ્રભુરૂપ પુરૂષના અંગાપાંગ છે. તેમાં મસ્તકને સ્થાને જૈન દર્શાન છે. સાંખ્ય અને યાગ એ બે પગ છે, બૌદ્ધ અને મીમાંસક (વેદાંત) એ બે હાથ છે. અને લાકાયતિક એ પેટ છે. શરીરના અન્ય અવયવ એક ઓછા હાેય તા ચાલી શકે, પણ મસ્તક છે તે આખા શરીરના આધાર છે. વિચારશક્તિ મસ્તકમાં રહેલી છે. મસ્તકથી ઉત્પન્ન થયેલા વિચારા શરીરના અન્ય અંગાના નિયામક છે. મસ્તકથી ઉત્પન્ન થયેલા વિચારા શરીરના અન્ય અંગાના નિયામક છે. મસ્તકથી ઉત્પત્ન થયેલા વિચારા શરીરના અન્ય અંગાના નિયામક છે. મસ્તકથી ઉત્પત્ન થયેલા વિચારા શરીરના અન્ય અંગાના નિયામક છે. મસ્તકથી શુભ વિચાર દ્વારા મુક્તપણું પમાય છે. અન્ય દર્શાના જેઓ હાથ પગ વગેરે છે તે અમુક અંશને પ્રહણ કરવાથી અમુક અંશે બિનેશ્વરનું એક અંગ છે, અર્થાત એક અંગપણું હોવાથી પૂર્ણુ શક્તિની ખામીવાળું છે. જિતેશ્વર રૂપ સમુદ્રમાં સર્વ દર્શાના રૂપ નદીઓ સમાય છે અને અમુક અમુક દર્શનામાં જિનેશ્વરની શૈલી કાઈ કાઈ બાબતમાં સચવાય છે ને કાઈકાઈમાં સચવાતી નથી. માટે જેમ નદા સમુદ્રતી અંશ માત્ર છે તેમ સઘળાં દર્શના જૈન દર્શન ઉત્પાદક જિનેશ્વરના અંશ માત્ર છે. પાંચ દર્શનાના ભિન્ન ભિન્ન નયોના એક જ કેંદ્રમાં સમાવેશ કરનાર જૈન દર્શન છે. જૈનેતર પાંચ દર્શનાના અનેકશ: વિભાગા થયેલા છે, અને જીદાજીદા એકાંત નય માનવાથી સર્વદર્શા થઈ શક્યા નથી. જૈન સિધ્ધાંતથી જેટલે જેટલે અંશે વિરુદ્ધતાની કાેટિ અંગીકાર થયેલી છે તેટલે તેટલે અંશે નયાભાસપણું છે અને જેટલા અંશમાં અવિરુદ્ધતાની કાેટિ છે તેટલા અંશમાં નયમાર્ગ ખુલ્લાે છે. સર્વાંશે જૈન સિધ્ધાંતા સર્વ નયાને સંગ્રહે છે. આને માટે પૂર્વોક્ત મહાત્માના વચના ટાંકી આ અવતરણના ઉપસંહાર કરવામાં આવે છે.

> सर्वांगी सब नयधनी रे, माने सब परमान, नयवादी पल्लेात्रही प्यारे, करेलराइ ठान, निसानी कहा वतावुं रे, तेरेा अगम अगाचर रूप.



## ગણિતાનુયાેગ ઃ

જૈન દર્શન સ્થિત દ્રવ્યાનુયાેગ પછી તે મહાપ્રાસાદના દ્વિતીય દ્વાર-રૂપ ગણિતાનુયાગના વિવેચનની આવશ્યકતા પૂર્વ નિયમાનુસાર સન્મુખ આવે છે. દ્રવ્યાનુયેાગની વસ્તુ સ્થિતિ જેમ જૈન દર્શનની તલસ્પર્શા ગહનતાને સચ્યવનાર છે તેમ ગણિતાનુયાગની સંકળના એટલા બધા પ્રમાણમાં અને વિસ્તૃત મર્યાદામાં છે કે ગણિત જેવા તર્ક અને બુષ્ધિથી સાધ્ય થઇ શકે તેવા સામાન્ય વિષયમાં અન્ય દર્શનોને સર-ખામણીમાં પાછળ રાખેલા છે. પ્રસ્તુત દર્શનવર્તા ગણિતાનુયોગ કપ-મંડકતાને તજી મહાસાગરની વિશાળ સીમાને લાકાંત સુધી દર્શાવનાર અદભત ગણિતયંત્ર-Arithmetic machine છે હાથમાં રહેલા નિર્મળ જળની પેઠે સર્વ જગતને પ્રત્યક્ષપણે દેખ્યું છે જેમણે એવા સર્વત્રાે વડે પ્રણીત થયેલું આ દર્શન હાેવાથી તેમાં યૂરાપ એશિઆ આદિ વર્તમાન ચાર ખંડાેના સમાવેશ માત્ર ભરતક્ષેત્રના એક નાના વિભાગમાં થાય છે, તે ઉપરાંત બીજા અનેક ખંડા. દેશા. નદીઓ અને પર્વતા જે અત્યારે વિદ્યમાન અવસ્થામાં દષ્ટિંગાચર થઈ શકતા નથી તે ભરતક્ષેત્રમાં માેજીદ છે. આ અનુયોગના સારભૂત વિવેચનને માટે પણ એક માટેા ગ્રંથ તૈયાર કરવાે પડે તેવી સ્થિતિ હાેવાથી સંક્ષિપ્ત-પણે અમુક વિભાગમાં દર્શાવી સમાપ્તિ કરવામાં આવશે.

લેાક અને અલેષ્કરૂપ એ મુખ્ય વિભાગમાં લાેકનું આખું નામ 'ચઉદ-રાજલાેક' એવા શખ્દાવાળું છે. રાજ એ અસંખ્યેય યાેજનના પ્રમાણ-વાળું માપ છે. ચૌદ રાજલાેક કે જેમાં સર્વ પ્રાણી પદાર્થાંના સમાવેશ થયેલા છે, તેના સમગ્રપણે આકાર એક પુરુષ, જેણે પાતાના અને પગોને પહાેળા કરેલ છે, અને હાથને કટીપ્રદેશ ઉપર રાખેલા છે, તેવી સ્થિતિ-વાળા છે. લાેકના આકારને દ્રષ્ટાંતપણે અતાવનારા તે કલ્પિત પુરૂષના આકારવાળા શરીરના મધ્યભાગની નીચે અનુક્રમે પહેલી બીજી વિગેર સાત નરક પૃથ્વી રહેલી છે. મધ્યભાગથી નીચે નરક અને પૃથ્વીની ઉપર

[ { ]

ભવનપતિ તથા પરમાધામિક વગેરે દેવાેના આવાસ સ્થાનાે છે. કલ્પિત પુરૃષના આકારવાળા લાેકના મધ્યભાગ રૂપ તિર્જાલાેકમાં આપણે અને આપણને અદ્રશ્ય પ્રાણી-પદાર્થા રહેલા છે. અહીં પંદર કર્મભૂમિના સંત્રો, ત્રીશ અકર્મભૂમિના ક્ષેત્રો, છપ્પન અંતર દીધા, જંબદ્ધીપ, ધાત-કીખંડ, પુષ્કરવરદ્રીપ વગેરે અસંખ્યેય દ્રીપસમુદ્રો સર્વત્ર શાસ્ત્રમાં નામ અને યેાજનાદિના પ્રમાણેા પુરઃસર દર્શાવેલા છે. તદ્દન છેલ્લેા સ્વયં-ભૂરમણ સમુદ્ર છે, કે જે પછી લેાકમર્યાદા સંપૂર્ણ થઇ અલેાકની શરૂ-આત થાય છે. અહીંથી ઉપર સાતસેંથી નવસેં યાેજન ઉંચે જ્યોતિર્મ ડેલના વિમાના છે. અત્રસ્થિત ચંદ્ર, સર્ય અને ગ્રહાદિની ગતિએા વડે મનુષ્યલાકમાં જ્યેતિ:શાસ્ત્ર નિર્માણ થયેલું છે. જૈન દર્શનના અનેક પ્રંથા જ્યોતિઃશાસ્ત્રના ગણિતથી ભરચક હતા. પરંતુ દુઃષમ-કાલાદ્દભવ પ્રાણીઓના કમનસીએ આપણા પૂર્વજોની એકાળજીથી विच्छेह श्रम्र गयेला छे; परंतु अंद्र प्रज्ञापित अने सूर्य प्रज्ञापित लेवा એ મહાન ગ્રંથા જે ચતુર્દશ પૂર્વધર શ્રીમદ્ **ભદ્રભાહુરવામિ** વિરચિત છે તે વિદ્યમાન છે. એ લાખો નિરાશામાં એક અમર આશા છે, પરંત તેનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા ઉદ્યમની ખામીએ જ્યાેતિઃશાસ્ત્રના લાભાેની આશાને મૃતવત કરી દીધી છે.

જ્યાંતિર્મ ડેલની ઉપર ધણે દૂર ઉત્તર અને દક્ષિણ દિશામાં એક જ સપાડીમાં બંખે મળી આઠ દેવલાક છે અને તેની ઉપર, એક ઉપર એક એમ અનુક્રમે ચાર દેવલાક મળી કુલ બાર દેવલાક છે. ઉપર આગળ જતાં નવત્રૈવેયક છે ત્યાં અહમિંદ્રપણું હાેવાથી ચડતી ઉતરતી પદવી વગેરે વ્યવહાર નથી તે ઉપર પાંચ અનુત્તર વિમાના છે. સૌથી છેલ્લું વિમાન 'સર્વાર્થ સિદ્ધ ' નામવાળું છે. ત્યાં એકાવતારી પ્રાણી જઇ શકે છે. તે ઉપર પીરતાલીશ લાખ યાજન લાંબી પહાેળી સ્કટિક રત્નની શિલા છે, તે સિદ્ધ શિલાના નામથી આળખાય છે, જ્યાં સિધ્ધના જેવા આદિ અનં તકાળ રહે છે–અઠીદ્વીપ કે જે તિર્છાલોકમાં મનુષ્યલાક તરીક ગણાવેલા છે તે પીસ્તાલીશ લાખ યાજન પ્રાણવાળા છે. જંણ- [ 90 ] .

દ્વીપ એક લક્ષ યાેજનના છે. તેની પરિધિ ૩૧૬૨૨૭ યાેજન, ૩ ગાઉ, ૨૮ ધનુષ્ય, અને ૧૩ અંગુલ પ્રમાણ છે. સર્વમળી શાક્ષત નદીએા તિર્છાલાકમાં ૧૪૫૬૦૦૦ સંખ્યાવાળી છે. ભરતક્ષેત્રનું પ્રમાણ પાંચસે છવીશ ચાેજન છ કળાનું છે. શાશ્વત તીર્થા સર્વ'મળી તિર્છાલાેકમાં માગધ વરદામાદિ એકસાે બેની સંખ્યામાં છે. તિર્છાલાેકની મધ્યમાં સુવર્ણ-મય સુમેર, પર્વત લક્ષ યાજનના પ્રમાણવાળા છે. બીજા કચનગિરિ, ગજદંતા, વખારાગિરિ, વગેરે સર્વમળી અસે એાગણાતેર પર્વતા છે. ચાત્રીશ વિજય છે પદ્માદિ છ માટા દ્રહેા છે. ઊર્ષ્વલોક, તિર્છાલાક, અને ભુવનપતિ આદિ નિકાયાને વિષે જિન ભુવનાની સંખ્યા સાતક્રોડ ને બાેતેર લાખ જેટલી છે. તે સર્વ ચૈત્યામાં જિન બિંબાેની સંખ્યા આઠસાે ત્રીશ કાેટી, છેાંતેર લાખની છે. તીર્છાલાેકમાં શાક્ષત જિન ચૈત્યાે ચારસા તેસક છે. તેની અંદર સર્વ મળી પચાસ હજાર ને ચાર જિનબિંમા છે ઊર્ષ્વ'લાેકમાં અનુત્તર વિમાન સુધી ચાેરાશી લાખ સતાર્શ હજાર ને તેવીશ વિમાન છે. તેટલાં જ ચૈત્યા છે અને તેમાં સર્વ મળી એકાહ્ય કાડી છોતેર લાખ અઠાેતેર હજાર ચારસાે ચારાશી જિનબિંબાે છે. આ આ ઉપરાંત યુગલિક ક્ષેત્રો, જંબુશાલ્મલિ પ્રમુખ વધેા, ગંગા, સિંધુ, સીતા, સીતેતદા, પ્રમુખ મહા નદીએ વગેરેનું સવિસ્તર મર્યાદાવાળું જ્ઞાન લઘુસ ઘયણ--ખૃહત્ સ ઘયણાદિ ગ્રંચામાં પ્રતિપાદન થયેલું છે, જે જોવાથી સર્વત્રદ્રષ્ટિ કેટલી વિસ્તારવાળી હશે તેની સંક્ષિપ્તપણે આપણ પામર પ્રાણીઓને ઝાંખી થઈ શકે છે. કેટલાક અધ્યાત્મી કહેવાતા મનુષ્યે৷ ગણિતાનુયેાગના વિષયને શુષ્ક ઞણી તેને৷ અનાદર કરે છે, અને બીલકુલ તે અનુયાેગ ભણી દ્રષ્ટિ કરતા નથી. તેવાએાએ સમ-જવું જોઇએ કે ગણિતાનુયોગ એ લાક સ્વરૂપનું **ડબ્યજ્ઞાન** છે અને દ્રવ્યાનુયોગ એ તેનું **ભાવજ્ઞાન** છે. ભાવજ્ઞાનને દ્રઢ અને મજ**પ્યૂત** કરવાને માટે દ્રવ્યત્રાનની આવશ્યકતા છે એમ શાસ્ત્ર ખુલ્લી રીતે કહે છે. જો કે એટલું તાે છે કે ગણિતાનુયાેગના વિષયમાં રચીપચા રહી દ્રવ્યાનુયાેગ રૂપ સાધ્યથી બેનસીબ રહેવું એ શિષ્ટ સંમત નથી જ; પરંતુ તેથી

ж

\*



જૈન દર્શન મામાંસા

[ ७२ ]

### કથાનુયેાગ ઃ

જૈન દર્શનનું સ્વરૂપ સમજવા માટે તૃતીય નેત્રરૂપ ધર્મકથાનુ-**યાગ છે. આ ને**ત્રવડે હેય **ઉ**પાદેયની નિવૃત્તિ–પ્રવૃત્તિ યથાર્થ સમજી શકાય છે. આ અનયોગમાં કથાઓનેા માેટા સંગ્રહ છે. ઐતિહાસિક નવલકથાઓ જે અત્યારે ભ્રપૃષ્ટ ઉપર વિદ્યમાન છે તેમના અવલેાકનથી નાયકાનાં વીરત્વ, શૌર્ય, સૌજન્ય, ક્ષમા અને આજવાદિ સદ્દગુણા, તેમ જ ક્રોધ, ઇર્ષ્યા, અભિમાન, પ્રપંચ આદિ દુર્ગુ ણાેની તુલના થઇ શકે છે. કથાએા એ સજ્જન અને દુર્જનની પ્રવૃત્તિએાના યાધ લેવા લાયક દ્રષ્ટાંતા હેાવાથી અર્થવાહક છે. પ્રાણી માત્ર જે હેયેાપાદેય પ્રવૃત્તિમાં યત્ન કરવા તત્પર ચતા નથી અથવા તે તેમને રૂચતું નથી, તેએા જ્યારે કથાનુયોગના **દર્ણાતે** ા વાંચો છે, અને તે ઉપર મનન કરે છે ત્યાર તેઓ શુદ્ધાશુદ્ધ પ્રવૃત્તિઓની કાટિ જાણી શકે છે. અને પરિણામે હિતકારક પ્રવૃત્તિમાં જોડાય છે. ઘણા પ્રાકૃત પ્રાણીઓને કથાઓ વાંચવામાં બહુ રસ જામતા જણાય છે, પરંતુ તેઓએ તેથી હર્ષિત થવાનું નથી. જ્યારે કથાના અંગાેને દરેક વિભાગમાં વહેંચી સારભૂત પદાર્થ સમજી શકાય અને અસારભૂત તજી દેવાને પ્રયત્નશીલ થવાય ત્યારે જ ધર્મકથાનુયોગ દારવડે જૈન દર્શનની મર્યાદામાં પ્રવેશ કરી શકાય છે.

ધર્મકથા સિવાયની કથાઓ-વિકથાઓ, અનેક પ્રકારે રાજકથા, ભક્તકથા, કામકથા, અર્થકથા વગેરે હેાય છે. કથાનાયકા જેમના જેમના સંબંધમાં આવેલા હેાય તે સંબંધી વર્ગ અનેક રંગી હેાય છે. કેટલાક પ્રસંગામાં સજ્જના દુર્જનાની કસાટીમાં આવે છે, અને તે વખતે તેમને અનેક રીતે હેરાન થવું પડે છે. કેટલાક નાયકાના પ્રસંગમાં આવેલા વર્ગ વિષય અને કષાયથી અભિભૂત હાેય છે કેટલાક નાયકા વતાદિ ગ્રહણ કરી સંકટમાં આવી પડતાં શિથિલ થઇ જાય છે. અમુક નાયકા સંસારમાં રત રહી અંતરંગ કુટુંબના સંબંધથી દૂર રહી બહિ-રંગ કુટુંબનું હિંસા, અપ્રમાણિકપણું, ચાેરી વગેરેથી પાેષણ કરવામાં

[ 93 ]

સાર્થકતા સમજતા હેાય છે, કાેઈ પરસ્ત્રીલ પટ થઇ લજ્જાને દૂર મૂકી અકાર્યમાં તત્પર થાય છે આ અને આવા જ પ્રકારોથી ભરપૂર ચિત્રો કથાશરીરમાં આલેખન કરાયેલ હેાય છે. આવા વિચિત્ર રંગી ચિત્રો-માંથી હેય ઉપાદેયાદિ વસ્તુને જાણી લેવી–એ ધર્મકથાનુયોગના શ્રવણ અને વાચનનું અંતિમ રહસ્ય છે. આ બાબતનું સમર્થન શ્રીમદ્ **સિદ્ધપિં**. **ગણી**ના નીચેના શ્લોકાથી દ્રષ્ટિંગોચર થાય છે.

> अर्थं कामं च धर्मं च तथा संकीर्णरूपताम् । आश्रित्य वर्तते लेकि कथातावच्चतुर्विधा ॥ सा क्लिष्ट चित्तहेतुत्वात् पापसंबंध कारिका । तेन दुर्गति वर्तन्याः प्रापणेप्रवणा मता ॥ सा मलीमस कामेषु रागेात्कर्ष विधायिका । विपर्यासकरी तेन हेतुभूतैव दुर्गतेः ॥ सा ग्रुध्ध चित्तहेतुत्वात् पुण्यकर्म विनिर्जरे । विधत्ते तेन विज्ञेया कारणं नाक मेाक्षयोः ॥ त्रिवर्ग साधनेापाय प्रतिपादन तत्पराः । यानेकरस सारार्था सासंकीर्णकथेाच्यते ॥

" આ લેાકમાં ચાર પ્રકારની કથા અર્થ, કામ, ધર્મ અને સંકીર્્ણ નામની છે. અર્થકથા અંતઃકરણને કલુપિત કરવાના કારણને લઇને પાપ ઉપાર્જન કરાવી દુર્ગતિપાતક ગણાયેલી છે. કામકથા રાગજનક ઇચ્છાએા ઉત્પન્ન કરનારી હેાવાથી દુર્ગતિના અનંતર કારણભૂત છે. ધર્મકથા અંતઃ-કરણતે નિર્મળ કરનાર હેાવાથી સ્વર્ગ અને માક્ષના કારણભૂત તરીક ગણાયેલી છે. સંકીર્ણ કથા જુદાજુદા રસવાળી હેાવાથી ધર્મ, અર્થ અને કામરૂપ ત્રિવર્ગની સાધનાના ઉપાયભૂત મનાયેલી છે. "

કથા શરીરના ઉત્તમાંગ ધર્મકથામાં ઉત્તમ પંક્તિમાં ગણાયલા મતુષ્યેાનાં જીવનચરિત્રો બાધનીય એટલા માટે હેાય છે કે તેઓના ચરિત્રો ઉત્તમ સદ્ગુણેાથી ભરચક હેાવાથી જગતના ઇતિહાસના અમર પૃષ્ટો ઉપર મુદ્રિત થાય છે, અને ભવિષ્યની સર્વપ્રજા મુખ્યત્વે એ મહા-કાર્યથી એમની સ્મૃતિ સાચવી શકે છે. પછીથી તજ્જન્ય અનુ-કરણુ કરવામાં પ્રયત્નશીલ બને છે. જીવનચરિત્રોના પાત્રોની જીવન્ત મૂર્તિઓ કે જેઓએ પાતાની સુગંધને પૃથ્વીના પટ ઉપર પાથરી દીધી હાેય છે તેવા જીવન્ત મૂર્તિઓ વાંચકાના હૃદયમાં ઉત્સાહ પ્રેરી હૃદયને પુરૂષાર્થપ્રેમી બનાવે છે. એક વદ્દાને કહ્યું છે કે "જે ચરિત્રો અથવા કથાઓ વાંચકના હૃદયમાં મલિન ભાવને નિર્ળલ કરી ઉચ્ચભાવને ઉત્તેજિત કરે નહિ અથવા તે મહાન પ્રતિભાનું પ્રતિબિંબ બતાવી વાંચ-કની શક્તિઓને વિકાસ આપે નહિ તે માત્ર ચક્રુના વ્યાપાર છે. " મહાત્માઓની કથામાંથી શું મળા શકે છે તે સંબંધે એક અંગ્રેજ નીચે પ્રમાણે વિચારા બતાવે છે.

One comfort is that great men taken up in any way are profitable company.

" જે મનુષ્યે৷ ખરેખર માેટા હેાય છે તેઓના જીવનને ગમે તે દ્રષ્ટિથી નિહાળોએ તેા પણ તેમાંથી કાંઇક ખાેધદાયક અથવા ઉત્કર્ષ કરે તેવું મત્યા વિના રહેતું નથી. ''

આમ હેાવાથી મતુષ્ય જીવનની સફળતા મહાત્માઓની જીવનકથા-માંથી અવશ્ય સારગ્રહણરૂપ હંસચંચુ વડે, મિથ્યાજ્ઞાનરૂપ પાણીને છાડી દઈ, શુધ્ધ જ્ઞાનરૂપ દુગ્ધથી આત્માને પુષ્ટ કરવા પ્રયત્નશીલ થવાથી થઈ શકે એ નિર્વિવાદ સત્ય છે. ક્રમશ: આ અનુયોગ ચરણ કરણાતુ-યોગમાં પ્રવૃત્તિનું અનંતર કારણ થઈ જાય છે. તત્ત્વ ગ્રહણ કરી આત્મો-ન્નતિમાં કર્તવ્યપરાયણ થવું –એ ધર્મકથાના સાર અને અદ્વિતીય સિધ્ધાંત છે. જૈન કથાનુયાગ એટલા બધા વિશાળ અને વિસ્તૃત છે કુ જૈનેતર દર્શનાની કથા સમુદાયની તુલનામાં તે અગ્રપદે આવી શકે છે. વળી જૈન કથાનુયાગમાં ભાગ્યે જ કસ્પિત કથાઓના સંભવ છે અને કદાચ હશે તેા તે માત્ર દર્ષ્ટાંતિક અર્થનાે ભાવાર્થ ઉત્પન્ન કરવાને માટે જ. પરંતુ પ્રસ્તુત કથાનુયાેગમાં ન્યૂનતા ભાસતી હાેય તાે તે એ છે કે જે મહાન આચાર્ય અને ઉપાધ્યાયાેની ગ્રંથ સમૃદ્ધિ વિસ્તૃત પ્રમાણમાં મળી આવે છે, તેમના જીવનચરિત્રો સંપૂર્ણપણે સાચવી શકાણા નથી. જેટલા મળી શકે છે તેટલા તદ્દન અપૂર્ણ સ્થિતિમાં છે. આ દાેષ ગ્રંથ સમૃદ્ધિ સાચવવામાં બેદરકાર રહેલા પૂર્વકાલીન જેનાેને શિર સર્જીત થયેલાે છે.

ત્રતનું યથાર્થ પાલન કરનાર અથવા વ્રત વિરાધક કથાનાયકાના આેધદાયક ચરિત્રો વાંચકાના હૃદયમાં સજ્જડ છાપ પાડી શકે છે. તેના દ્રષ્ટાંતા પાંચ વ્રત ઉપર અનુક્રમે હરિબલ, વસુરાજા, રૌહિણેય, સુદર્શન અને નંદ આદિ પ્રસિદ્ધ નરાના છે. અનેક રંગી દ્રષ્ટાંતાથી ભરપૂર કથાનુયાગ છે. તે શાસ્ત્રાવલાકનથી માલૂમ પડી આવે તેમ છે. જેમકે ગિરિશુક અને પુષ્પશુકના દ્રષ્ટાંતામાંથી સદસદ્દ સંગતિના લાભાલાભના પરિણામે સાર મળી શકે છે. પ્રસ્તુત અનુયાગ સંક્ષિપ્તપણે પૂર્ણ કરી નિમ્નલિખિત શ્લાકના અલંકાર સાથે કથાનુયાગના ઉપસંહાર કરવામાં આવે છે.

> इहामुत्र च जंतूनां सर्वेषाममृतोपमाम् । शुध्धां धर्मकथां धन्याः कुर्वति हितकाम्यया ॥



[ 98 ]

#### ચરણકરણાનુયાેગઃ

જૈન દર્શનનું તૃતીય રત્ન જેને 'ચારિત્ર ' શબ્દથી ઓળખાવવામાં આવે છે તે પ્રસ્તુત ચરણ્કરણાનુયાગ છે. શ્રીમદ્ ઉમાસ્વાતિ વાચક જેને-જ્ञાનસ્યક્ષરું વિયતિ રૂપે સૂત્રમાં ગુંચે છે, નીતિકારા જેને નૈ.તકબળ અથવા વિચારાવડે ઉત્પન્ન થયેલું સદ્વર્તન તરીકે જાહેર કરે છે, માનસશાસ્ત્રીઓ જેને પુરૂષના હૃદય તરીકે ગણના કરે છે, શાસ્ત્રોપદેશકા જેને દર્શનમોહનીયના વિનાશથી સમ્યગ્જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયેલું છે, એવા પુરૂષા દ્વારા આલંબનીય માને છે અને અધ્યાત્મ-જ્ઞાનીઓ જેને જ્ઞાન દર્શનની રમણતા રૂપે સ્થાપન કરે છે–તે આ જૈનદર્શનો **ચતુર્થ અનુયાગ** છે.

એક મહાપુરૂષ સુષ્ધિ અને હૃદયની સત્તાનું પૃથક્કરણ કરતાં કહે છે કે–અુષ્ધ્ધિત્રળ કરતાં હૃદયય્યળ હજારગણે દરજ્જે ઉચ્ચતા ધરાવે છે. સુષ્ધ્વિળળના સાયુજ્યને પામેલે৷ પણ હૃદયસત્તાથી શ્રન્ય પ્રાણી ગાંડા માણસના હાથમાં આપેલી તરવારની પેઠે અવ્યવસ્થિત છે. જેવા વિચાર તેવા આચાર એ સમ્યગ્જ્ઞાનની પ્રાપ્તિદ્વારા સમ્યક્ર્ચારિત્રની પરિપા-લના કરવારૂપે વાસ્તવિકતા પ્રકટ કરે છે, આ ઉપરથી સ્વત:સિધ્ધ થઇ શકે છે કે ચરણકરણાનુયોગ એ સમ્યકચારિત્ર હાેઇ અખિલ જૈન દર્શનનું હૃદય છે. હૃદયત્મળ પ્રાપ્ત કર્યા સિવાય પુરૂષ મહાપુરૂષ શ્વર્ધ શકતા નથી. દ્રવ્યાનયોગનું માત્ર અવલં બન કરનારા જનાને ચરણાકરણાનુયોગ એ ક્રિયાકાંડ હાે ઈ શુષ્ક લાગે છે અને કષ્ટસાધ્ય કાર્ય તરીકે બણી પ્રવૃત્તિમાં પાતાની અશક્તિ જાહેર કરે છે; તેવા શુષ્ક જ્ઞાની-ઓએ સમજવું જોઇએ કે આ ચરણ સિત્તરી અને કરણ સિત્તરી રૂપ **જેન ચા**રિત્ર એ આત્માની અત્ય ત નિર્મળ વિશુષ્ધિ કરનાર છે. દ્રવ્યાનયોગનું જ્ઞાન એ આત્ય તિક વિશુષ્ધિને સગ્જાવનાર અનું તર સાધન છે. પરંતુ સાધ્યની પ્રાપ્તિ સાધનોના Practical ઉપયોગ વગર નિરર્થક અને નિષ્કળ છે. પ્રસ્તુત ચારિત્ર ખે પ્રકારનું છે,

(૧) દેશ વિરતિ (૨) સર્વ વિરતિ

\*

ગૃહસ્થ દેશવિરતિનેા અધિકારી છે. અને નિરારંભી મુનિઓ સર્વ વિરતિના અધિકારીઓ છે. દેશ વિરતિધર શ્રાવકાને બારવત ગ્રહણ કર-વાના હેાય છે. સ્યૂલ પ્રાણાતિપાત, મૃપાવાદ, અદત્તાદાન, પરસ્ત્રીગમન– વિરમણ, પરિગ્રહ-દિગ્ પરિમાણ, ભાેગપમાેગ–અનર્થદંડવિરમણ, સામા-યિક, પૌષધ, અને અતિથિ સાંવિભાગ.

વીશવિશ્વા દયાતું પાલન સાધુઓને માટે ગણતાં ગહસ્થના અધિકારમાં એષ્છામાં ઐાછી સવાવિશ્વા દયા આવી શકે છે. તે દયાનું પાલન કે જે વડે નિરપરાધી, સ્થૂલ પ્રાણીઓની, નિરપેક્ષવૃત્તિથી અને સંકલ્પથી હિંસા નહીં કરૂં, એવું વ્રત લેવાથી થઈ શકે છે. હિંસા પણ બે પ્રકારની છે. <mark>દ્ર</mark>બ્ય અને ભાવ. રાગદ્વેષના પરિણામવડે ભાવહિંસા અને તજ્જન્ય પ્રાણિવધાદિ વડે દ્રવ્યહિંસા ગણાય છે તેના હેતુ, સ્વરૂપ, અનુબધાદિ અનેક ભાંગાઓ છે. ત્યારપછી મન, વચન, કાયા વડે, સ્થૂલતાથી જૂડું ખાલવું નહીં અથવા જૂડું કાર્ય કરવું નહીં, અદત્ત વસ્તુને ગ્રહણ ' કરવી નહી, પરસ્ત્રી ગમનથી દૂર રહી સ્વદારાસંતાેષ ધારણ કરવે. ધન ધાન્યાદિ નવવિધ પરિગ્રહનું માપ કરી સંતાેષવૃત્તિ રાખવી, દિશા-એામાં જવાનેા અમુક હદ સુધીનેા નિયમ કરવેા, અભક્ષ્ય તથા અનં-તકાયાદિ વગેરેથી તથા અપેય પાનથી અને કર્માદાન વ્યાપારથી દૂર રહેવું, વકથાએ વગેરેથી થતા અનર્થદંડથી વિરમવું, સામાયિક, પાયધ. અને અતિથિ સંવિભાગ, સાધર્મિવાત્સલ્ય વગેરે શૂભ અનુષા-તામાં આદર કરવા; આ સર્વ બારવત્તો અનુક્રમે ગૃહસ્થને યોગ્ય છે. આ બાર વ્રતાના વિસ્તાર ધણા જ છે. દરેક વ્રતને માટે ભંગાભંગરપ અતિચારા છે જે દર્શાવતાં વિષય વિસ્તૃત થાય તેમ છે. સાધુજનાેની ગગનાના મુકાબલામાં ગૃહસ્થના અધિકાર ઘણા અલ્પ હોવાથી તેને પંડિત જનાએ 'મલિનાર'ભી,' કહેલાં છે સાધુજના કે જેમણે આર ભ માત્રને ત્યજી દીધેલા છે તેઓ 'નિરારંભી' તરીકે મશદૂર થયેલા છે. સાધજનાને અધિકાર રૂપે પરિપાલનને માટે ચરણસિત્તરી અને કરણસિત્તરી નીચેની ગાથાએા વડે પ્રદર્શિત થયેલા છે.

[ 90 ]

वय समणधम्म संजम वेयावच्चेच बंभगुत्तिसु । नाणाइतियं तवकेरह निग्गहाइइ चरणमेयं ॥ पिंड विसेाही समिइ भावण पडिमाय इंदियनिरेाहेर । पडिल्लहेणगुत्तिञु अभिग्गहंचेव कहणंतु ॥

પ મહાવત, ૧૦ બ્રમણ ધર્મ, ૧૭ સંયમ પ્રકારો, ૧૦ વૈયાવચ્ચ, ૯ બ્રહ્મચર્ય, ૩ જ્ઞાનાદિત્રિક, ૧૨ તપ અને ક્રેાધાદિ ૪ કપાયના નિગ્રહ તથા, ૪ પિંડ વિશુષ્ધિ, પ સમિતિ, ૧૨ ભાવના, ૧૨ પડિમા, પ ઈદ્રિય નિરોધ, ૨૫ પ્રતિલેખના, ૩ ગુપ્તિ, ૪ અભિગ્રહ.

આ રીતે અનુક્રમે સીત્તેર સીત્તેર પ્રકારો છે.

આ સર્વ'નેા વિસ્તાર અસંખ્ય પ્રકારે શાસ્ત્રોમાં વર્ણન કરાયેલેા છે. લેાકાકાશના પ્રદેશની સંખ્યા જેટલા પ્રમાણમાં છે તેટલા પ્રમાણમાં ચરણકરણાનુયાેગ રૂપ સંયમના સ્થાનકા છે. આત્માના અધ્યવસાયને આશ્રીને તરતમતાએ આ અસંખ્ય ભેદા હાેઈ શકે છે.

એક જૈન ગૃહસ્થ જો તે પાતાના અધિકારને આશ્રીને ગ્રહણ કરેલા દ્વાદશવ્રતનું પાલન કરતાે હાેય છે, તે દુરાચરણથી ભય પામતાે હાેવાને લીધે તેમ જ સદાચારમાં ક્ષણમાત્ર પણુ અપ્રમાદી હાેવાને અંગે તે કદી કાેઈના ગુનાહમાં આવી શકતા નથી, તાે પંચમહાવ્રતને ધારણ કરનાર સદ્ગુરૂઓની તાે તેવી સ્થિતિ કયાંથી હાેય ? જૈન દર્શનના ચારિત્રનું બંધારણ એવું સુદ્રઢ અને બળવત્તર છે કે ચિરસ સ્કારી પ્રાણીઓ જ તેમાં રહી શકે. સાધુજનાને પ્રાણાતિપાતાદિ પંચ અવતાથી સર્વ પ્રકારે વિરમવાનું છે. વ્રત લીધા વગર અજ્ઞાનપણે પ્રાણીઓને તે તે પ્રકારના પાપમાર્ગો ખુલ્લા દ્વારવાળા હાેવાથી કર્મ પ્રવાહના પ્રવાહાે આવતા અટકી શકતા નથી. તેથી શ્રીમદ્દ **યશાવિજયજી**એ કહ્યું છે કે:–

> અવિરતિ લગે એકેંદ્રિયા રે, પાપ સ્થાન અઢાર; લાગે પાંચેહી ક્રિયારે, પંચમ અંગ વિચારા રે. (૧)

'' **ભગવતીસૂત્ર**માં કહ્યું છે કે એક દિયેા અવિરતિ હેાવાથી તેમને પાંચ ક્રિયાએા અને અઢાર પાપસ્થાનકાથી ઉત્પન્ન થતાે ક્ષણેક્ષણે કર્મબ ંધ પડે છે.''

સ.ધુજીવન ઘણું જ કઠિન છે. તલવારની ધાર ઉપર નાચતા બાજીગરા તથા લાેઢાના ચણાને ચાવી જનાર અવધૂતાેનાં કરતાં સાધુ જીવનની કઠિનતા દુર્ભેદ્ય છે. આત્મબળના સામર્થ્ય વડે કર્મબળને તાેડી પાડવાની શક્તિવાળા પ્રાણીએા યથાર્થ ચરણુકરણની સાધના કરી મુક્તિ પામી શકે છે. ચારિત્રની પરિપાલનના વડે આત્મા કર્મના આશ્રવ દૂર કરી સંવરપણું પ્રાપ્ત કરે છે. સંવરપણું પ્રાપ્ત થવાથી નવા કર્મનું આગમન રાેકાઈ જવાથી પૂર્વકર્મની નિર્જરા (દેશ થકી ક્ષય) થતાં સર્વ કર્મની નિર્જરા થવાના સંભવ છે.

ચરણ ક્રિયાને પાલન કરતા સાધુ જનેાને દશ પ્રકારે યતિધર્મ સેવન કરવા પડે છે. તે નીચે પ્રમાણે છે. ક્ષાંતિ, આર્જવ, માર્દવ, સંતાષ, તપ, ઇ'દ્રિયસંયમ, સત્ય, શૌચ, આકિચન્ય અને બ્રહ્મચર્ય. આમાં પ્રથમ ચાર કેાધ, માયા, માન અને લાેભની નિવૃત્તિથી ઉત્પન્ન થયેલા ગુણો છે. ચાર કષાયાનું સ્વરૂપ દ્રવ્યાનુયાગના વિષયમાં ઠીક રીતે આવી ગયેલું છે. તપ બે પ્રકારે છે. બાહ્ય અને અબ્યંતર. અનશન, ઊના-દરીવ્રત, આછવિકા સંક્ષેપ, રસ ત્યાગ, કાયકલેશ, અને સંલીનતાઃ--આ બાહ્ય તપ છે અને પ્રાયશ્વિત્ત વિનય, વૈયાવચ્ચ, સ્વાધ્ય ય અને ધ્યાન એ અંતરંગ તપ છે. નમુક્કારસહિધી માંડીને ઉપવાસ પર્ય ંત વ્રત લઈ જેટલે જેટલે અંશે આહાર નંકરવા તે અનશન. આ અનશન અને ઔના-દર્ય વિગેરે-ઇદ્રિય સંયમરૂપ યતિધર્મને પાલન કરાવવાનું પ્રયળ સાધન છે. બાહ્ય તપ વડે ઈદ્રિય રૂપ ધાડાના વિકારવેગ કું દિત થઇ જાય છે. પૌદગલિક ભાગના ખાવા પીવાના તથા ભાગવવાના આત્માના અનાદિ-બધ્ધ સરકારોને તાડી પાડવાને પ્રયળ કુહાડા સમાન જો કાઇ પણ હાેય તા તે અનશનાદિ બાહ્ય તપ છે.

સ્મૃતિભગથી પાપાચરણ થયેલું હેાય તેનેા દંડ ગુરુજન અથવા વડીલદ્વારા વહેારી લેવા તે પ્રાયશ્ચિત્ત પૂજ્યપ્રતિ ભક્તિભાવનું દર્શન તે [ . ८ 0 ] .

\*

વિનય. ગ્લાન પ્રાણીઓની સારવાર કરવી તે વૈયાવચ્ચ, અને જ્ઞાનનું શ્રવણુ મનન, અને નિદિધ્યાસન એ સ્વાધ્યાય. આર્ત અને રૌદ્ર ધ્યાનથી રહિત થઈ ધર્મ ધ્યાન તથા શુકલ ધ્યાનમાં રમણતા કરવી તે ધ્યાન તપ કહેવાય છે. ધ્યાનના ચાર પ્રકારા આ રીતે છે.

આર્ત ધ્યાન, રૌદ્ર પ્યાન, ધર્મ ધ્યાન, શુકલ ધ્યાન.

આર્ત પ્યાનના ચાર પ્રકાર (૧) ઇષ્ટિ વિયેાગ, અનિષ્ટ સંયોગ, રાેગ ચિંતા, અને અગ્રશાચ (ભાવિભવમાં મને અંમુક ઇષ્ટિ વસ્તુ મળા એવુક નિયાહ્યું કરવું તે )

રૌદ્ર ધ્યાનના ચાર પ્રકાર (૧) હિંસાનુબંધિ (૨) મૃષાનુબંધિ (૩) સ્તેયાનુબંધિ અને (૪) સંરક્ષણાનુબંધિ (માલમિલકત સ્ત્રી પુત્રાદિના સંરક્ષણ સંબંધી). ધર્મ ધ્યાન ચાર પ્રકારે (૧) આજ્ઞા વિચય (જિનાજ્ઞાના સ્વરૂપનું ચિંતવન) (૨) અપાય વિચય (કર્મો વડે પ્રાણીઓને થતી પીડાનું ચિંતન) (૩) વિપાક વિચય (સુખ દુઃખાદિને કર્મ કળ જાણી શાક નહીં કરવા સંબંધી વિચારણા) અને (૪) સંસ્થાન વિચય (ચૌદ રાજલાકના સ્વરૂપનું મનન).

શુકલ ધ્યાન ચાર પ્રકારે: (૧) પૃથકત્વ વિતર્ક સવિચાર (૨) એકત્વ વિતર્ક અવિચાર (૩) સૂક્ષ્મ ક્રિયા પ્રતિપાતિ (૪) વ્યુત્સન્નક્રિયા અનિવૃત્તિ. પહેલા બે ભેદ ઉચ્ચ ભૂમિકા ઉપર ચડતા પ્રાણાને આઠમા ગુણ સ્થાનકથી શરૂ થાય છે. તેમાં જગતમાં રહેલા પદાર્થાના ગુણ પર્યા-યાતું ચિંતવન છે. બારમે ગુણસ્થાને પ્રસ્તુત ધ્યાનના બીજો ભેદ પૂર્ણ થાય છે. તે પૂર્ણ થયા પછી ધ્યાતા વિશ્રાંતિ પામે છે. ત્યારપછી તુરત જ અખિલ પ્રાણી પદાર્થાને હસ્તામલકવત જણાવનાર કેવળજ્ઞાન થાય છે. અહીંથી ત્રીજો પ્રકાર શરૂ થાય છે. અને આયુધ્યમર્યાદાપૂર્ણ થવાની તૈયારી વખતે સંક્ષ્મ મન, વચન, અને કાયવ્યાપારના રોધ કરતી વેળાએ ત્રીજો પ્રકાર પૂર્ણ થઈ ચતુર્થ પ્રકાર શરૂ થાય છે. પૂર્ણ કર્યા પછી અર્ગુઝાહ્ટ-પંચ હસ્વાક્ષરના ઉચ્ચાર જેટલા સમયમાં નિર્વાણપદ પામે છે. આ ધ્યાન ચરમ કેવલી થયા પછી વિચ્છેદ ગયેલું છે. આ ધ્યાનના વજ ઋષભનારાચ સંધયણવાળા માત્ર અધિકારીઓ છે. કહ્યું છે કેઃ—

### इदमादिम संहनना एवाल्ठं पूर्ववेदिनः कर्तुं । स्थिरतां न याति चित्तं कथमपि यत्स्वरुपसत्त्वानां ।।

" પ્રાકૃત પ્રાણીઓનું ચિત્ત આ ધ્યાનને માટે લાયક નથી; કેમકે ચિત્ત સ્થૈર્ય તેમને હાેતું નથી. માટે પ્રથમ સંધયણવાળા પૂર્વધરા વગેરે આ ધ્યાનના અધિકારીઓ હાેઇ શકે છે. ''

આ ઉપરાંત ઇર્ષાદિ પાંચ સમિતિઓ, મન આદિ ત્રણ ગુપ્તિઓ, ક્ષુધા આદિ બાવીશ પરિસહ, અનિત્યાદિ બાર ભાવના, સામાયિકાદિ પાંચ ચારિત્રો, મૈત્રી આદિ ચાર મહાભાવનાએામાં સાધુજનોને નિરંતર રમણ કરવાનું છે. ચારિત્રના આ સર્વ અંગોના વિસ્તાર શાસ્ત્રોમાં ધુણાજ છે, ચારિત્રની વ્યાખ્યા કરતાં કહેવામાં આવે છે કે—

## पंचमहाव्रतमूलं समितिप्रसरं नितांतमनवद्यम् । गुप्तिफल्लभारनम्रं सन्मतिना कीर्तितं वृत्तं ॥

'' ચારિત્રરૂપ વૃક્ષની જડ પાંચ મહાવત છે, શાખા પાંચ સમિતિ છે, અને ક્ળ ત્રણુ ગુપ્તિ છે '' ચરણુકરણાનુયોગની આ ક્રિયાઓના સંસ્કાર દ્રઢ થવાથી મનેાબલ ઘણુંજ ઉચ્ચ અને વિશાળ પ્રદેશાવગાહી બને છે. સંયમની આ સર્વ શુભ ક્રિયાઓ શુદ્ધ અને ઉત્પાદક શક્તિથી ભરપૂર હોવાથી જ્ઞાન દર્શનની રમણુતારૂપ ચારિત્રના આત્મા અધિકારી બને છે. મુક્તિ કે જેને અનેક દર્શનાએ જુદા જીદા કારણા માનીને કાર્યરૂપે એક માનેલી છે, તે જૈન દર્શનની અપેક્ષાએ અનંતકાળ આત્માની જ્ઞાન દર્શનમાં રમણુતા અને આત્માના સંસારીપણાના આત્ય તિક ક્ષય-રૂપે છે. આ મુક્તિનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ છે. શાસ્ત્રકાર તેથી જ કહે છે કે—

#### अयमात्मैव संसारः कषायेंद्रियनिर्जितः । तमेव तद्विजेतारं मोक्षमाहुर्मनीषिणः ॥

[ ८२ ]

" કષાય અને ઇંદ્રિયથી જીતાયેલાે આત્મા તે જ સંસાર છે અને તેમને આત્મા જીતે ત્યારે પંડિતા તેને માક્ષ કહે છે. ''

અત્ર એક પ્રશ્ન ઉત્પન્ન થાય છે કે સિદ્ધના છવાને. આ સંસારમાં સુંદર સ્ત્રીએ**। સાથે રમણ કરવાથી ઉત્પન્ન થતે**। આનંદ તેમ જ સ્વાદિષ્ટ અને ઉત્તમ ભાજના આરાગવાથા ઉદ્દભવતા આનંદ નથા જ; તા મુક્તિ નિવાસ કરતાં અહિં સુખ લાગે છે. સાં ભાગવટા વગરના શ્રત્ય અવસ્થા છે. પરંતુ પુદ્ગલાનંદી પ્રાણીઓના આ અજ્ઞાનમૂલક પ્રશ્ન છે-એમ કહેવા સાથે સમાધાન કરવામાં આવે છે કે એક પ્રાણી કટોરામાં રહેલાે દૂધપાક ગળાં સુધી ખાય છે, હવે શું તે વધારે ખાવાની ઈચ્છા કરે તે। ખાઈ શકે ખરા કે ? સ્ત્રી સંચાગના સુખને અંતે વિષય કેવા કટ લાગે છે ! આ પ્રકારે આ સંસારી પ્રાણીઓને પૂર્વ સંસ્કાર જનિત અનેક પ્રકારે ખરજ ઉત્પન્ન થાય છે, અને તેને યાગ્ય વા અયોગ્ય પ્રકારે દ્રર કરવાની કાેશીશ કરે છે. જે જે પ્રકારની ખરજ ઉદ્દભવે છે તેની શાંતિ પછી તે ખરજને શાંત કરનારી વસ્તુના વ્યાપાર ઝેર જેવા લાગે છે. શરીર ઉપર ખુજલી થાય છે તે વખતે ખરજ પ્રકટે છે; પછી તે ખરજને શાંત કરવાને ખાણવાથી ફાેલ્લાએો ઉપસે છે જેથી તે ખાશ-વાના સુખ કરતાં અનેકગણું દુ:ખ ઉત્પન્ન થાય છે. પુદ્ગલિક પદાર્થાથી શતાં સખની આ સ્થિતિ છે. જે સુખને પરિણામે દુઃખ રહેલ છે તેને શાસ્ત્રકાર '' સુખ જ '' કહેતા નથી. સિદ્ધના જીવેાને ક્ષુધા તથા વિષયાદિ ખરજની ઉત્પત્તિનું બીજ દગ્ધ થયેલ હેાવાથી તે ખરજની શાંતિના ઉપાયે৷ યેાજવાની તેમને જરૂર હેાતી નથી. તેઓ ખરેખરા સુખમાં રહેલા છે. જ્ઞાનાન દમાં મગ્ર થઇ એક સમયમાં જગતના ત્રૈકા-લિક ભાવાને સામાન્ય-વિશેષ ઉપયોગપણે જાણ્યા કરે છે. ઉપાધિ રહિત જીવન હાેઈ નિરાળાધપણામાં સ્થિત છે. સમગ્ર વિશ્વમાં કાેઇ પણ પદાર્થ સંકલના એમનાથી ગુપ્ત નથી. શ્રી કૃષ્ણ **ભગવદ્ગીતા**માં કહે છે તેથી ઉલટું આ સિદ્ધ છવેનને પુન: અવતાર લેવાના અભાવ સ્થાપિત થયેલે∖ છે. કેમકે ઝી કુષ્ણુ કહે છે કે ≔

Jain Education International

'' હે અર્જુન ! વૈકુંઠમાં ગયા પછી જ્યારે જ્યારે આર્યધર્મની ક્ષતિ જોવાય છે અને અધર્મની વ્યાપકતા દષ્ટિંગાેચર થાય છે ત્યારે હું પુનઃ અવતાર ધારણુ કરૂં છું. ''

પ્રસ્તુત સ્થિતિમાં જૈન દર્શનના સિદ્ધાંતાનુસાર રાગ અને દ્વેષરૂપ ભવબીજોનું દહન થયેલું હોવાથી બીજના દહન પછી જેમ વક્ષના ઉત્પન્ન થવાની આશા વ્યર્થ છે તેમ સિદ્ધ જીવેા સંસારરૂપ દુઃખાગારમાં પુનઃ પ્રવેશ કરે–એ સર્વ પ્રકારે અસંભવિત જ છે. જૈન દર્શનનાે ચતુર્થ અનુયોગ કે જે નિર્વાણપદના મુકુટને તૃતીય રત્નરૂપે અલંકૃત કરે છે, તે ગ્રાન, વિરતિ અને મુક્તિના સાધ્ય–સાધન અને ઉપાય–ઉપેયના પૂર્વોક્ત સંબંધ સાથે અત્ર પૂર્ણ કરવામાં આવે છે. અને શ્રીમદ્દ ઉપાધ્યાયજીના વચનોમાં ચારિત્ર શબ્દને વ્યાકરણ દષ્ટિએ પદચ્છેદ કરતાં કહેવામાં આવે છે કે,

> ચય જે આઠ કર્માના સંચય રિકત કરે જે તેહ, ચારિત્ર નામ નિરુત્તે ભાખ્યું –તે વદુ ગુણ ગેહ; રે ભવિકા સિદ્ધચક્ર પદવદાે (૧)

## जिनधर्मविमुक्तोऽपि माभूवं चक्रवर्त्यपि। स्यां चेटोऽपि दरिद्रोऽपि जिनधर्माधिवासितः ॥

" જિનધર્મથી રહિત ચક્રવર્તીંપહ્યું મારે જોઈતું નથી, પરંતુ જિન-ધર્મવાળું દાસત્વ મળે તાે પહ્યુ સંતાેષ માનીશ. "

#### યાેગશાસ્ત્ર-શ્રીમદ્ હેમચંદ્રાચાય જી

[ <४ ]

#### ઉપસંહાર

#### પ્રિય વાચકગણ !

જૈન દર્શનના ચારે અનુયોગોનું સ્વરૂપ સંક્ષિપ્તપણે પૂર્ણ કરવામાં આવેલું છે. અવાંતર જૈનેતર દર્શનેાના સિષ્ધાંતાની સરખામણી ક્રમશ: થયેલી છે. જૈન દર્શન કે જેમાં અનંત પ્રાણી પદાર્થાનું જ્ઞાન સમાયેલું છે, તેને ટુંકમાં કહી બતાવવું એ માત્ર મહાસાગરમાંથી એક બિદુ પૃથ્વી ઉપર મૂકવા બરાબર છે. સંક્ષિપ્તપણે દર્શાવતાં અનેક પ્રકારે વસ્તુ-સંકલના અપૂર્ણ રહેલી હશે, એટલું જ નહીં પરંતુ સ્થૂલ સક્ષ્મ રહ-સ્યોનું આવાહન પણ નહીં થયું હોય; તેમ જ વસ્તુતત્ત્વની પ્રરૂપણા ઉલટી રીતે બનેલી હાેય ! આ સર્વને માટે મિથ્યાદુષ્કૃત દઇ ઉપસંહાર પ્રસ્તાં જૈન દર્શનને અંગે તેની જનસપ્રહમાં સર્વ સામાન્ય પરિસ્થિતિ પરત્વે એ બાલ લખવામાં આવે છે તે અપ્રાસંગિક નહીં જ ગણાય.

જૈન દર્શનના બાજ્ઞ અને અંતરંગ સ્વરૂપના વિવેક કરતાં તેનું અખિલ અંગ અખંડ બંને છે. બાજ્ય સ્વરૂપ કે જેને પ્રાકૃત પ્રાણીઓ તત્કાળ ગ્રહણ કરી શકે છે, તે પણ એવી સુંદર મર્યાદામાં સંકલિત થયેલું છે કે, તે અન્ય દર્શનાના બાજ્ય સ્વરૂપને લૌકિક કાટિમાં મૂકી, તેનાથી અતીત થઇ–લોકાત્તર કાટિમાં સ્વયમેવ પ્રવેશ કરે છે. દણંત તરીકે શ્રાવક અને સુનિઓના આચાર કે જે જૈન દર્શનનું બહિરંગ સ્વરૂપ છે, તેનું પૃથક્ષકરણ કરીએ ત્યારે એક શ્રાવકના આખા દિવસ કેવી સુંદર ભાવનામાં વ્યતીત થવા જોઇએ અને સુનિના આખા દિવસ કેવી સુંદર ક્રિયાઓમાં પ્રવૃત્તિ પામી નિવૃત્ત થવા જોઇએ, તે ગ્રંથામાં વિસ્તાર પુરઃસર દર્શાવાયેલું છે. એક શ્રાવક તરીકે હિંસાથી સ્થૂળ પ્રમાણમાં નિવૃત્ત થવું, અસત્ય તજી વાસ્તવિક સત્યના અગીકાર કરવા, રાત્રિ ભાજનથી વિરમવું, મધ અને માખણ આદિ અભક્ષ્યથી દૂર રહેવું-વગેરે શ્રાવકની પ્રવૃત્તિઓ તપાસતાં અન્ય દર્શનના બાજ્ય સ્વરૂપથી પણ અનેક દરજ્જે ઉત્કૃષ્ટપણે વર્તે છે. અધિક માસની અંદર અમુક દર્શના અનુયાયીઓ

[ ८५ ]

સવારમાં ઘણા વહેલાં નદી કે સમુદ્રતીરે સ્નાન કરવા જતા–ભક્તિ માર્ગાવલ બી પુરૂષે અને સ્ત્રીઓના બાહ્ય સ્વરૂપની બારીકીઓ તપાસતાં અતિ તુચ્છ અને સામાન્યથી પણ સામાન્ય પ્રક્રિયા અનુભવવામાં આવશે. વળી તેવા જ ઇતર દર્શનના ભક્તો, લીલાનું અનુકરણ કરતાં કેવી શાચનીય સ્થિતિમાં આવી પડેલા છે અને પડે છે-તે જરા વધારે ઊંડુ નિરીક્ષણ કરતાં ખબર પડશે. કહેવાતા સાધુઓ કે જેઓ કાંચન અને કામિનીના સંયેાગથી જાુદા નથી, તે કઇ રીતે ભક્તજનાને નિઃસ્પ્રહી અનાવી શકે ? વળી કાઇ અમુક દર્શનીઓના સાધુઓ એવા છે કે જેઓ પરિગ્રહરહિતપણે વિચરે છે, છતાં તેઓનું અંતરંગ સ્વરૂપ હિંસાદિવાળું હેાવાથી હિંસાનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ સ્વાતુભવગમ્ય નહીં હેાવાથી, હાથી વગેરેના માંસથી પાતાની જીવનવૃત્તિને સદાેષ બનાવે છે. અને એ રીતે બહિરંગ સ્વરૂપ શહ અને સાત્ત્વિક હેાય નહિ તેમાં આશ્ચર્ય જેવું કશું જ નથી. જે જે દર્શનાના નેતાઓ જેટલા પ્રમાણમાં શહ્ય આચરણવાળા, સત્ય માર્ગને અનુસરનારા, વાસ્તવિક સાધ્યનું અવલંબન કરનારા હેાય છે તેટલા પ્રમાણમાં તેમનાે અનુયાયી વર્ગ સત્યમાર્ગમાં ટકી રહેલાે હાેય છે. જૈન દર્શનમાં મહાત્માની પ્રતિમા કે જેના ઉપર ધર્મનું જ માટે ભાગે અવલ બન રહેલું છે તે કેવી સૌમ્ય આકૃતિવાળી અને નિરીક્ષકના હૃદયને ®ટલસાયમાન કરનારી છે ! જ્યારે અન્ય દર્શનોમાં કહેવાતા મહાત્મા-એાની પ્રતિમાએ ઝતર આકતિવાળી દેખાય છે, કે જે વડે તેનું સેવન કરનારા હુદયમાં તેવા જ ઇતિર ભાવાેને મુદ્રિત કરાવે છે કે જે ન્યાયના <u>કાર્ટમાં આવી શકતા નથી.</u>

દેવ, ગુરુ અને ધર્મ એ મુક્તિનાં બાહ્ય અંગરૂપ હેાવાથી તે બાહ્ય અંગ ન્યાય દ્રષ્ટયા તદ્દન શુદ્ધ અને નિર્મળ હેાવાં જોઇએ. જૈન દર્શ-નના આ બાહ્ય અંગામાં કાઇપણ જાતિના દૂષણુના આક્ષેપ આવી શકતા નથી એ તત્રકથિત સ્વરૂપથી અનેક પ્રકારે દષ્ટિગાચર થાય છે. અન્ય દર્શનાના આ ત્રણ બહિરંગામાં આકૃતિ, રવભાવ, ગુણુદાેષ, પરીક્ષા, પરિસ્થિતિ, રહેણી કરણી વગેરે તપાસ કરતાં સદાેષ અને સત્ય માર્ગથી

જૈન દર્શન મામાંસા

[ ८९ ]

≈યુત દેખા⊌ આવે છે, તે તેમના શાસ્ત્રીય બાહ્ય સિદ્ધાંતામાંથી પુર-વાર થાય છે.

अहिंसा परमो धर्मः-સત્રાનયાયી જૈન દર્શન ઉપર આક્ષેપ કરતાં મીસીસ **એની બીસે ટ** કહે છે કે '' જૈના પાણીને અશાસ્ત્રીય રીતે ઊકાળે છે ''–પરંત લૌકિક નીતિરીતિના સંસ્કારવાળી તે સ્ત્રીને લેાકાત્તર સંગ્ઞા કેમ ગ્રાહ્ય થઇ શકે ? જૈન દર્શન તેને નીચે પ્રમાણે ઉત્તર આપે છે. '' મારા અનુયાયીઓને સંયમનું પાલન કરવાને માટે ઇંદ્રિયનિગ્રહની સૌથી પહેલી જરૂર છે. લગામ છાેડી દેવાથી ઉન્મત્ત થયેલા ઇંદ્રિયરૂપ અશ્વાેના વિકારવેગ ઓછા કરવાને માટે ઉષ્ણ પાણી એ પ્રયળ સાધન છે. આ બાહ્ય સાધનથી ધ્યાન અને પ્રાણાયામાદિક આંતર સાધનાે ઘણી જ સરળતાથી આત્માને લભ્ય થાય છે. [શરીર સુધારકા (ડાેકટરાે) પણ **વૈજ્ઞાનિક–કેમીકલી**–રીતે પથક્કરણ કરતાં ગરમ કરેલું પાણી પ્રાણીને સાત્ત્વિક પ્રકૃતિવાન બનાવે છે તેમ કહે છે] મેલેરીઆ, ટાઇફોઇડ વગેરે તાવની હવા કેલાય છે ત્યારે નિર્દોષ ઉકાળેલું ખાણી વાપરવાની ભલામણ કરે છે. આ હકીકત પ્રાસગિક છે આયી આત્મજય પ્રાપ્ત કરાવનાર અને પૌદગલિક વાસનાઓનું દમન કરનાર તરીકે ગરમ કરેલું પાણી પ્રયળ કારણ છે. તે સાથે અમારી સક્ષમ સુષ્ટિમાં સર્જીત થયેલી હકીકત એ છે કે જળમાં એકંદ્રિય છવાેના જન્મ મરણનાે વ્યાપાર સમયે સમયે થયાં જ કરે છે. તે પ્રાકૃત પ્રાણીઓથી અદશ્ય છે. તે વ્યાપાર પાણીને લકાળોને પીવાથી અટકી જાય છે. અને બહાેળા પ્રમાણમાં થતી ઉત્પત્તિ અને વિનાશરૂપ પ્રવૃત્તિ-નિવૃત્તિના માર્ગ બાંધ પડે છે. સ્યાદ્વાદમય મારૂ સ્વરૂપ હાેઈ નકા તાેટાના સરવૈયા સાથે આ હડીકત ન્યાય અને યુક્તિ પુરઃસર છે એમ કહેવું ખીલકુલ વાંધા વગરનું છે. ''

જૈન દર્શનનું અંતરંગ સ્વરૂપ કે જે તેનું તત્ત્વ સ્વરૂપ છે તેને ચાલુ જમાનાની વૈજ્ઞાનિક (Scientific) શાધ પ્રમાણે તપાસ કરવામાં આવે તેા જનસમૂહને ધણી જ સરળતાથી પ્રાહ્યમાં આવી શકે તેમ છે. જેમ કે આકસીજન અને હાઇડ્રોજનના સંયોગથી પાણી ઉત્પન્ન થાય છે તેમ આધુનિક વિજ્ઞાનશાસ્ત્ર માને છે. અને તે પ્રત્યક્ષપણે બતાવે છે. જૈન દર્શન કે જેના પ્રણેતા સર્વજ્ઞ છે, તે પણ કહે છે કે "વાયુયોનિરાપ:-પાણી એ પવનમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે" આ રીતે અનેક બારીક હક્રીકતો જે પ્રત્યક્ષ પ્રકટ થઇ અત્યારે જન-સમૂહને આશ્ચર્યમાં ગરકાવ કરી મૂકે છે, તેની ધણા વર્ષો પહેલાં સર્વજ્ઞો વડે જૈન દર્શનમાં સંકલના થયેલી છે-એમ ખાત્રી મંધ પુરવાર કર-નારા જૈન વિદ્વાના નીકળી આવવાની જરૂર છે. આ કાર્ય ગ્રેજ્યુએટની પદ્ધી પ્રાપ્ત કરનારા જૈન બંધુઓએ શાસ્ત્રાભ્યાસ દ્વારા સિદ્ધ કરવાને પ્રધત્વશીલ થવું જોઇએ, પરંતુ અક્સોસ છે કે ગ્રેજ્યુએટ થનાર વર્ગ હરેક ક્રાઈ પ્રકારે આજીવિકા પ્રાપ્ત કરવામાં મશગૂલ હેાવાથી ધાર્મિક તત્ત્વાની જ્ઞાનપ્રાપ્તિમાં પ્રમાદી અને સુરત રહે છે અથવા તત્પ્રતિ અભાવ બુધ્ધિવાળા હેાય છે.

જૈન દર્શનાનુયાયી ગૃહસ્થાને માટે ઉત્તમ પ્રકારના આચારા શાસ્ત્રમાં નિરૂપણ થયેલા છે, પરંતુ અત્યારે આ ગૃહસ્થા માટા વિભાગમાં તદનુ-કૂળ પ્રવૃત્તિ કરતા નથી એ જોઈ સુદ્ધિમાન મનુષ્યાનું હૃદય ખિન્ન થયા વગર રહેતું નથી. ગૃહસ્થાના સ્વામીવચ્છલ, જ્ઞાતિ ભાજન, વરા આદિ પ્રસંગામાં તેમની ભાજન કરવાની રીતભાત તેમના પાત્રોની શુદ્ધાશુદ્ધતા, તેમની ®ચ્છિષ્ટ મૂકવાની ટેવા અને ઊચ્છિષ્ટ ભાજન અને પાણીની સાંયાગિક સ્થિતિ–આ સર્વ તપાસતાં શુદ્ધ આચારહીન-પણું દેખાય આવે છે. આ ઉપરાંત ધાર્મિક કાર્યામાં પણ કપટવૃત્તિ અને કીર્તિની લાલસા, તેમ જ વ્યાપારદ્વારા અર્થસાધનમાં બેહદ અપ્રમાણિકપણું, નાકરીના પ્રસંગામાં ચારી, ન્યાયાધીશપણામાં પ્રમાણિકતારહિતપણું, વડીલાતના પ્રસંગામાં ચારી, ન્યાયાધીશપણામાં પ્રમાણિકતારહિતપણું, વડીલાતના પ્રસંગામાં અસત્ય મુકરદમાનું સમ-ર્થન વગેરે અનેક પ્રમાણામાં એક બાવકને યાગ્ય આચાર ભૂલી જવામાં આવે છે અને શ્રીમદ્દ **હરિભદ્રસૂરિ**ના કહેલાં વચના 'ન્યાયોગાન્નિત વિત્ત સુમય જાેબાદ્ધતાય તત્ '-માત્ર પુસ્તકમાં જ રાખવામાં આવેલા છે. આ પ્રકાર જે શાસ્ત્રનું **અતર**ંગ **સ્વરૂપ ઉ**ચ્ચતર છે તેના અનુયા

| 20 ]

[ << ]

યીઓનું **બહિરંગ સ્વરૂપ** તપાસતાં મેટે ભાગેંનિરાશાજનક લાગે છે. જો કે હજી લૌકિક શાસ્ત્રોના બહિરંગ સ્વરૂપ કરતાં કહેવાતી સારી સ્થિતિ છે. પરંતુ તેવા જ અથવા તેથી અધમ સ્થિતિ ધીમે ધીમે કેમ ન થઈ જાય એવી ભીતિ સુત્રજના તરફથી રાખવામાં આવે છે–એ સવેળાની ચેતવણી છે. આમ હાેવાથી દરેક બ્રાવક પાતાના બાહ્યાચાર અથવા વર્તનમાં શાસ્ત્રાનુકૂળપણે શુદ્ધ હાેવા જ જોઇએ.

કુસ પની વૃદ્ધિ એ પણ બાહ્યાચારની ચ્યુતાવસ્થા છે. જેન કેાન્ફરન્સ કે જે ભવિષ્યમાં હિતકર્તા નીવડશે એવી આશા જ હતી તે અટકી જવાનું કારણ હાલમાં કુસ પ સિવાય અન્ય નથી. કલેશ અને વાદવિવાદોમાં સમય ગાળી અનેક મનુષ્યો આ ટૂંકું આયુષ્ય પુરૂં કરી ચાલતા થયા છે અને થાય છે. આમ હાેવાથી જેટલા સમય કલેશમાં પસાર થાય છે તેટલા અન્ય શુભ કાર્યાતી પ્રવૃત્તિઓમાં ઉપયોગ કરવામાં આવે તા પાતાનું તા એકાંત હિત જ થાય છે અને બીજાના હિતની આશા બંધાય છે.

કુસ પમાંથી પ્રકટેલા કલેશથી આવા ઉત્તમાત્તમ જૈન દર્શનના પણ વિભાગો પડી ગયેલા છે દિગ બર, શ્વેતાંબર, અને સ્થાનકવાસી એ ત્રણ વિભાગ છે. આ ત્રણેમાં માહ્યાચારની માન્યતામાં લણો તકાવત પડી ગયેલેા છે. તેમ જ તત્ત્વામાં પણ ભિન્નતા અમુક અમુક અંશે છે. દિગ બર વિભાગની અમુક હકીકત અત્યારના જમાનાને માટે તદન પ્રતિકૂળ છે. નમ્રપણે વિહાર કરી જિન કલ્પીપણું આદરવું –એ અત્યારના પ્રાણીએાની શક્તિથી અતીત છે. મૂર્તિનિષેધક વર્ગ કે જે સ્થાનકવાસી કહેવાય છે તેઓને મૂર્તિદ્વારા અલક્ષ્ય સ્વરૂપની ઉત્પત્તિ અને તેના લાભની ખબર નથી. પાતપાતાના આચાર્યા વડે થયેલી તત્ત્વાની ભિન્નતાથી જીદા પડી ગયેલા આ ત્રણ સંપ્રદાયો એક થઇ જાય એ બનવું અસંભવિત છે.

દ્રવ્યાનુયેાગને અંગે જેતેામાં અનેક પ્રકારે અપૂર્ણુતા પ્રાપ્ત થયેલી છે. આપણી પ્રતિક્રમણુ જેવી ઉત્તમ ક્રિયા, પ્રભુપૂજન જેવી ઉત્તમ ભક્તિ,

સુપાત્ર, અનુકાંપા, વગેરે દાનામાં પ્રવૃત્તિ–આ સર્વ મુખ્ય ભાગે વસ્તુ ્રતત્ત્વને યથાર્થ જાણ્યા વગર આદરવામાં આવે છે. પ્રતિક્રમણની ક્રિયા કરનારા મનુષ્યોનો માેટા ભાગ તેના અર્થસૂચક પદ્દાથી અજાણ હોય છે, અને માત્ર મુખેથી પઠી જવામાં જ સર્વસ્વ પ્રાપ્ત થયેલ માને છે. અરે ! મુખપાઠ પણ માટે ભાગે અગુષ્ધ હોય છે. જ્યાં દ્રવ્ય પ્રતિક્રમણની હજુ અપ્રાપ્તિ છે ત્યાં ભાવ પ્રતિક્રમણની પ્રાપ્તિ કેવી રીતે હાેઇ શકે ? પ્રભુ-પૂજનની ક્રિયામાં દરેક ક્રિયાનેા અર્થસચક ભાવાર્થ સંમજવે। જોઇએ. જ્ઞાન વગરની ક્રિયા કરનારા પ્રાણીએા ઘાંચીના બળદોની પેઠે માત્ર કષ્ટ કરે છે, અને છે તેવી ને તેવી જ સ્થિતિમાં રહે છે. દ્રવ્યપુજામાં સંસ્કારી થયેલા પ્રાણીએ ભાવ પૂજામાં આગળ વધવાની જરૂર છે. વાસ્તવિક જ્ઞાન સાથે ધાર્મિક ક્રિયાનું સંમેલન કરી તે તે ક્રિયાઓમાં પ્રવૃત્તિ કર-વાની જરૂર છે. આપણી સર્વ ધાર્મિક ક્રિયાએ। અર્થસૂચક હેાવાથી તેમના ભાવાર્થને જાણવાની જરૂર છે દર્ણાત તરીકે એક ચાખાના સાથીઓ પ્રભુ પાસે કરતાં સંસારની ચાર ગતિની ભાવના મનન કર-વાની છે. પ્રભુની ત્રણ પ્રદક્ષિણા દેતાં રત્નત્રયીની ભાવના અંગીકાર કર-વાની છે. જે જે ક્રિયાઓ કરવામાં આવે તે સર્વતા અર્થ બરાબર સમજી તદ્દનુકૂળ પ્રવૃત્તિ કરવા વડે સાધ્યની પ્રાપ્તિ થાય છે. આત્માર્થ ભણી લક્ષ રાખી ક્રિયાએ કરાય તે જ અંતિમ લક્ષ્ય પમાય છે. માટે શ્કન્યપણે થતી ક્રિયાઓમાંથી મુક્ત થઈ, ક્રિયાઓને દ્રવ્યાનુયોગ રૂપ જ્ઞાનના સંસ્કારોમાં વણી દેવી જોઇએ. આમ કરવાથી જ્ઞાનક્રિયાભ્યામુ માક્ષ: -એ સૂત્ર-વાકયાનુસાર ઇષ્ટ્ર સિદ્ધિ નજીકમાં આવે છે.

ગ**ણિતાનુચેાગ**માં પ્રવૃત્તિ કરનારા ધણાજ ઓછા મનુષ્યાે વર્ત<sup>ડ</sup>માન સમયમાં દષ્ટિગાેચર થાય છે. કેટલાકને તે (પાતાની અનિપુણુ છુદ્ધિ હાેવાને લીધે ) મગજથી ક<sup>\*</sup>ટાળાભરેલું લાગે છે. અને કેટલાક તે વિષયમાં પ્રવૃત્તિ કરતા જ નથી. આપણામાં અત્યારે જ્યાતિર્વિદ્યાની જે ખામી જણાય છે તે આ અનુયાગ ભણી ઓછી પ્રીતિ હાેવાને અંગે છે.

[26]

For Private & Personal Use Only

[ 60 ]

\*

કથાનુયાગ વાંચવા અને સાંભળવામાં જૈનાના માટા ભાગ ઉદ્યમી રહેલાે છે. કથાઓ એ ઘણી જ સરળતાથી ગ્રાહ્ય હાેવાથી અને શ્રાતા-ઓના હદયમાં રસપૂર્ણ ચિત્રો આલેખન કરતી હાેવાથી પ્રાકૃતજના ઘણા જ રસથી વાંચે છે. પરંતુ આ કથાઓ વડે ઉત્તમ ચારિત્ર બધાય છે–એ ઘણા જ થાેડા વિરલ મનુષ્યા સમજે છે. કથામાં આનંદ માની તે સાંભળી ખેસી રહેવાનું નથી, પરંતુ તેના ગુણદાેષની પરીક્ષા કરી આત્માની સાથે તાેલન કરવાની આવશ્યકતા છે

ચરણકરણાનુચાગ એ પૂર્વના ત્રણ અનુયોગોનું રહસ્ય છે. ત્રણ અનયોગોર્ડ્પ ત્રિપુટીમાંથી આને જન્મ થાય છે-અર્થાત્ દ્રવ્યાનુયોગ વગેરેથી પ્રાપ્ત કરેલું જ્ઞાન ત્યારે જ સાર્થક છે કે જ્યારે પ્રાણીને તે ચરણકરણાનુયાગમાં પ્રવૃત્તિશીલ કરે. કેટલાક કહેવાતા અધ્યાત્મીએા ગહરથલિંગમાં આરંભ સમારભમાં પ્રવત્ત હેાવા છતાં પાતાને જ્ઞાન-ગરિષ્ટ માની ગૃહસ્થને યાેગ્ય આચારથી પણ શિથિલ થઈ અભક્ષ્ય ભક્ષણ કરતાં અચકાતા નથી, તેમ જ નિશ્ચય નયરૂપ શાસ્ત્રવચનાને પાતાની માન્યતા મુજબ એકાંતપણે અંગીકાર કરી જનસમૂહમાં પાતાને સર્વ-માન્ય કહેવરાવે છે. અન્ય દર્શનસ્થિત મનુષ્યેા જેમ એકાંતવાદી હેાવાથી શદ્ધ સ્વરૂપને પામી શકતા નથી, તેમ જૈન દર્શનસ્થિત આ મનુષ્યેા પણ એકાંતગ્રાહી હેાવાથી શહ્ય સ્વરૂપથી વેગળા જ છે–એમ શાસ્ત્ર ધુરવાર કરી આપે છે. ચરણકરણાનુયેાગના વિષયને આંગે કહેવામાં આવેલું છે કે આ અનુયોગ એ જૈન કર્શનનું હુદય છે. આ હુદય વગર પુરૂષાર્થહીન છવનની પેઠે, દ્રવ્યાનુયોગ કે જેમાં ઉચ્ચ તત્ત્વજ્ઞાનના ખજાતે છે તે વન્ધ્યા સત રોખર તુલ્ય છે. કાઇપણ સંપ્રદાયની નિંદા કરવી એ પાતાના આત્માને કર્મભાર વડે ભરવા તૃલ્ય છે, પરંતુ પાતા-નાથી અને તેટલી શક્તિ વડે અન્ય સિદ્ધાંતાની તુલના જૈન સિદ્ધાંતા સાથે કરી ગુણદોષરૂપ ત્રાજવા વડે તાળા ઉપાદેય વૃત્તિ પ્રાપ્ત કરવી જોઇએ; જેથી સ્વસ્થિતિથી વ્યુત નહીં થતાં પરને માટે આશાજનક ઉપકાર **ઉદ્દભવે** છે. મતસહિષ્ણુતા આ જમાનામાં રાખવાની અનિવાર્થ આવ-

શ્યકતા છે; તેા જ સિદ્ધિ પર્યાંત–પરિણામવાળી થઇ શકે છે. અત્ર પ્રસ્તુત લેખ ઉપસંહરવામાં આવે છે અને પુરૂષા**ર્થસિદ્ધ્યુપાય** પ્રંથમાંથી આ ઉત્તમ દર્શનની પ્રશંસા સૂચક શ્લોક ટાંકી પૂર્ણ કરવામાં આવે છે.

# एकेनाकर्षन्ती ऋथयन्ती वस्तुत्त्ववमितरेण। अन्तेन जयति जैनी नीति र्मथाननेत्रमिव गेापी॥

"વલેાણાની વલેાવનારી ગાેવાલણીની પેકે જૈન દર્શનની સ્યાદ્વાદ-નીતિ ( નિશ્વયવ્યવહાર ૨૫ ), સબ્યગૃદર્શનથી પાેતાની તરક ખેંચે છે, ખીજી તરક સબ્યગ્જ્ઞાનથી ગ્રહણ કરે છે અને સબ્યક્-ચારિત્રથી સિદ્ધિરૂપ–માખણ–કાર્ય ઉત્પન્ન કરે છે.

[સંપૂર્ણ]

ચ્યા. પ્ર. વિ. સં. ૧૯૬૭

તેંધઃ-પ્રસ્તુત લેખ વિ. સં. ૧૯૬૭ માં લખાયેલા છે. શ્રી ભગવતી સૂત્રના કચન પ્રમાણે શ<sup>દ્</sup>દઃ વૌદ્દગત્વિકઃ-શબ્દ એ પુદ્દગલ-પરમાણુઓ છે તે સિદ્ધ થયું છે અને તે ગ્રામેાફેાન, રેડીઓ, ટેલીવીઝન વિગેરેથી પ્રત્યક્ષ છે. Ether તથા ગુરુત્વાકર્ષ'ણ શક્તિ વિગેરે અનેક ગતિમાન શક્તિઓથી 'ધર્માસ્તિકાય'નું આસ્તિત્વ સિદ્ધ થાય છે. વનસ્પતિમાં જીવની શોધ પ્રો. જગદીશચંદ્ર બાઝે યાંત્રિક શોધવડે સિદ્ધ કરેલી છે, જે જૈનદર્શ'ન અનાદિ કાળથી માનતું આવ્યું છે છ લેશ્યાઓ એ માનસિક 'રૂપી' વિચારા છે અને તેના વર્ણુ, ગ'ધ, રસ અને સ્પર્શ જૈનદર્શ'ને સ્વ'કારેલાં છે, એટલું જ નહિં પરંતુ ભાષા વર્ગ'ણાના પુદ્દગલો-શબ્દોમાં પણ વર્ણુ, ગંધ, રસ સ્પર્શ શ્રી ભગવતી સૂત્રમાં નિવેદન કરેલાં છે. ગણિતાનુયાગની દષ્ટિએ જૈનદર્શ'ન પ્રમાણે આ પૃથ્વી અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રવાળી વિશાળ છે. પૃથ્વી કરે છે, તેમ જૈનદર્શ'ન માનતું નથી. તે સંબંધમાં વિશ્વરચના પ્રબંધમાં પૂ. મુ. દર્શ'નવિજયજી ત્રિપ્રીએ તથા શ્રી નગરાજ્ય કૃત "વિજ્ઞાન દષ્ટિએ જૈનધમ""માં અનેક દષ્ટાંતાવડે સિદ્ધ કરેલું છે. ય્રેાપીય વિદ્યાનામાં પણ તે સંબંધમાં વિચાર ભેદો છે.

(F.Z.)