# શ્રી જૈન દર્શન મીમાંસા <sub>અને</sub> અન્ય લેખા

લેખકઃ શ્રી ફતેહચંદ ઝવેરભાઈ

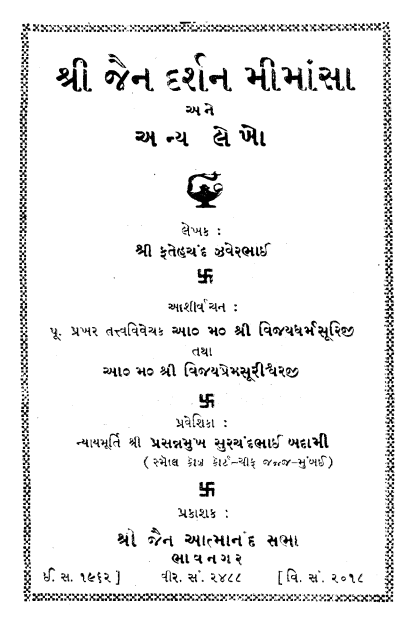


પ્રકાશકઃ શ્રી જૈન આ તમાનંદ સ ભા ખારગેટ, ભાવનગર

કિંમત : રૂ. 4-00

Green

Use OTHY



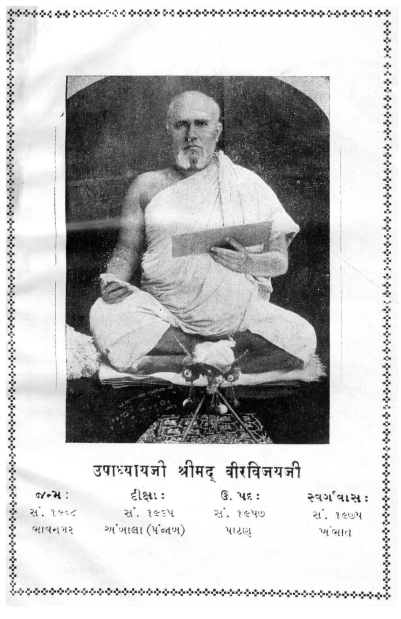
### अयमारमैवसंसारः कषायेंद्रियनिर्जित:। तमेव तद्धिजेतारं मोश्चमाहुर्मनीषिण:॥

" કપાયેા અને ઇન્દ્રિયેાથી જીતાયલેા આત્મા એ જ સંસાર છે, અતે કપાય અને ઇન્દ્રિયેાને જીતનાર આત્મા તે જ માક્ષ છે–ઝેમ પંડિત પુરૂષા કહે છે. " –-ચાગશાસ્ત્ર

| મૈત્રી ભાવનું પવિત્ર ઝરણું, | મુજ હૈયામાં વહ્યા કરે,    |
|-----------------------------|---------------------------|
| શુભ થાંગ્યા આ સકલ વિશ્વનું, | એવી ભાવના નિત્ય રહે.      |
| ગુણથી ભરેલા ગુણીજન દેખી,    | હૈયું માટું નૃત્ય કરે,    |
| એ સંતાેના ચરણ કમલમાં,       | મુજ જીવનનું અધ્ય રહે.     |
| દાન ક્રૂર ને ધર્મ વિહેાણા,  | દેખી દિલમાં દર્દ રહે,     |
| કરૂણાભાની આંખામાંથી,        | અશ્રુને  શુભ સ્ત્રોત વહે. |
| માંગં ભૂત્રેલા જીવન પથિકને, | માર્ગ ચોંધવા ઊભેા રહું,   |
| કરે ઉપેક્ષા એ મારગની,       | તે યે સમતા ચિત્ત ધટું.    |
| ચન્દ્રપ્રભની ધર્મ ભાવના,    | હૈયે સૌ માનવ લાવે,        |
| વેર-ઝેરના પાપ તજીને,        | મંગળ ગીતે৷ એ ગાવે.        |

પ્રથમાવૃત્તિ : ૧૫૦૦

પ્રકાશક : શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા ભાવનગર મુદ્રક: શ્રી સાધના મુદ્ર ણાલચ દાણાપીઠ: ભાવનગર



સ્વ. પ. પૂ. ઉ. શ્રી વીરવિજયજીના અમર આત્મા પ્રતિ–

આપશ્રી ભાવનગરમાં સં. ૧૯૭૦ માં પૂ., પં. શ્રી દાનવિજયજી, પૂ. મુ. શ્રી પ્રેમવિજયજી તથા પૂ. મુ. શ્રી રામવિજયજી વિગેરે મુનિરાજો સાથે ચાતુર્માસ હતા. તે પ્રસંગે અમારા સ્વ. પૂ પિતાશ્રીના સંકલ્પાનુસાર આપશ્રીને અમારા તરક્ષ્યી સં. ૧૯૭૧ માં ભાવનગરથી શ્રી સિદ્ધગિરિજી તરક "છ"રી પાળતા સંઘમાં પધારવા શ્રી સંઘ સમક્ષ વિનંતિ કરવામાં આવી. આપશ્રીએ તે માન્ય કરી અમારા ઉપર આપ્યાત્મિક ઉપકાર કર્યો હતા; પાષ શુકલ એકાદશી એપ્રથમ તીર્થ કર સિદ્ધગિરિ–તિર્થાધિરાજ શ્રી આદિનાથ પ્રભુની સમક્ષ અંમોને સહકુટુંબ તીર્થ માલા પરિધાન કરાવ્યું હતું. તે ચતુર્વિધ સંઘસેવાના મંગલમય પ્રસંગને સ્મૃતિમાં લાવી આપના અમર આતમા પ્રતિ અત્યંત આભારના નિદર્શનપૂર્વક પ્રસ્તુત ભાવ-વંદનાંજલિ સમર્પીને યહિંકચિત કૃતાર્થતા અનુભવું છું.

લિ. સેવક. કતેહચંદ્ર ઝવેરભાઇની આત્મવ દતા.

**સુંબ**ઇ, સં. ૨૦૧૭ આશ્વિન શુકલ દશમી (વિજ્યાદ**શમી**)

ŵ`@@`@&`%\$V&&@@w સ્વ. પૂ. ઉ. શ્રી વીરવિજયજીના સ્વર્ગવાસ પ્રસંગના 

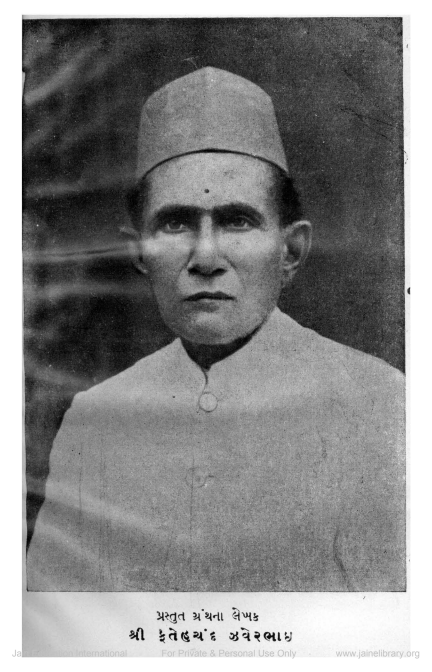
5

मच्चारित्र समाचराति चतुरान् संवेग संशोभितान्, इत्संगीतसुगीत तीर्थंकर सद्भक्तीन् सुसत्त्वान्विताम् । कष्टाचीर्ण विहार भारतजनोद्धारप्रवृत्तान् सदा, जातं निःशरणं सुवीरविजयोपाध्यायान् विनाभारतम् ॥

" ઉત્તમ પ્રકારનું ચારિત્ર પાળવામાં ચતુર, સ વેગથી સુશાેભિત, હુદયના ભાવ ભરેલા સ ગીતવડે ભગવાન્ શ્રી તીર્થ કરોની ભક્તિના આલાપ કરનારા, મહા-સત્તવાળા, અને પરિસહાેને સહન કરી વિહાર કરીને ભગ્યાત્માએાના ઉદ્વાર કરવામાં સદા તત્પર મહાત્મા શ્રી **વીરવિજયજી ઉપાધ્યાયજી** વિના આ ભરતક્ષેત્ર શરણરહિત થઇ ગશું છે."

#### શાસ્ત્રી નર્મદાશ કર દામાદર

**ભાવનગર** આ. પ્ર. વિ. સં. ૧૯૭૫



અવિચ્છિન્ન પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાખાધિત સર્વનયપરિપૂર્ણ જેનું તત્ત્વત્તાન છે એવા શ્રી શાસનસેવાના અનેક યોગો પૈકી અન્યોપકારાર્થે પાતપાતાના ક્ષયાપશમાનુસાર ત્રિકાલાખાધિત શ્રી જૈનદર્શન પ્રત્યે બીજ્ગેઓને વિશેષ રુચિ થાય તથા તેના તત્ત્વા–રહસ્યા સમજાય, એવી કાઇ પણ પ્રવૃત્તિ એ પણ એક શાસનસેવાનું અંગ છે. જો કે આ પુસ્તક અમારી આંખાની તકલીકના કારણે વાંચી શકાય તેમ છે નહિ, તેમ બીજા પાસેથી સાંભળા શકાય એવી અનુકૂળતાવાળા અવકાશ ન હોવાથી તે સંખંધી લખવું બની શકે નહિ: પણ ઉપર ઉપરથી સાંભળતાં, આમાં દ્રવ્યાનુયાન આદિના વિષય અંશે અંશે લેવામાં આવ્યા છે તેથી કૃતેહચંદભાઇએ શાસનની સેવા બજાવી છે. અને શાસનસેવા દરેક ભગ્ય જીવનું કર્તવ્ય છે. ભવાંતરમાં પણ આવી શાસનસેવા મળે એમ ઉત્તમ પુરુષોએ માગણી કરી છે.

( आशीर्यचन ) সঞ্জরেংজরংজরংজরংজরংজরংজরংজরংজরংজর

••૰ૡૡૡૡ અનેાભાવના

વસ્તુપાલ મંત્રીશ્વરે---

શભ

### यदर्जितं मया पुण्यं, ज़िनशासनसेवया। जिनशासनसेवैव, तेन मेऽस्तु भवे भवे ॥

આ જાતની માગણી કરી છે. આ જ પુસ્તકમાં **ફતેહચંદ-**ભાઇની પ્રવૃત્તિઓ અંગે લખવામાં આવ્યું છે. તેમને શાસન-સેવાની ભાવના માેક્ષપદ પ્રાપ્તિ થાય ત્યાં સુધી ભવે ભવ મળા એ જ અમારી શુભ મનાેભાવના—

–આચાર્ય શ્રી વિજયાદયસ્રીશ્વરજી

भदं मिच्छादंसणसमूहमइयस्स अमयसारस्स । जिणवयणस्स भगवओ संविग्गसुहाहिगम्मस्स ॥

જિન પ્રવચન<mark>ની</mark> કુશળ કામના

'' મિથ્યાદર્શ નાની અનેક વિચારસરણિઓને સ્યાદ્વાદરૂપે યાેગ્ય રીતે ગાેઠવનાર અને ઉપયોગિતા સાધનાર-મિથ્યાદર્શ નાેના સમૂહ રૂપ, અમરત્વને આપનાર, અને મુમુક્ષુઓ વડે અના-યાસથી સમજી શકાય-એવા પૂજ્ય જિનવચનતું ભદ્ર હેા. '' પૂ. શ્રી સિદ્ધસેનદિવાકરજી સન્મતિપ્રકરષ્ટ્

શું આવું કાેઈ આધ્યાત્મિક યંત્ર છે (Spiritual machinery) કે જે સમગ્ર પાપના સર્વથા ચૂરેચૂરા કરી દે અને પુણ્યના વિરાટ ધાધ અખંડપણે વહેવડાવે ? સર્વ તીર્થ કર દેવાએ, સર્વ કેવલી ભગવંતાએ, સર્વ ચોદ પૂર્વધરાએ અને સર્વ શ્રુતધર સાધુસંતાએ એકમતે એક અવાજથી કહ્યું છે કે "હા એવું આધ્યાત્મિક યંત્ર છે જે માત્ર તમારા જ સધળા પાપાનું નહિ પણ ત્રણે કાળના ત્રણે લાકના સર્વ પાપાનું સમૂળ નાશ કરે અને તેઓમાં ઉત્પન્ન થનાર પાપવૃત્તિને જડમૂળથી ઉખેડી નાખે." આવું આધ્યાત્મિક યંત્ર તે નમસ્કાર મહામંત્ર છે. શ્રી નમસ્કાર મહામંત્રના અડસઠ અક્ષરા જેના મનમાં ઊંડા અને પ્રમાણિક આદર પામ્યા છે તે સાધકના મનની અભ્યંતર રચનામાં એક એવી ક્રિયા શરૂ થાય છે જે, પાપનું સંપૂર્ણ વિસર્જન અને પુણ્યનું સર્વોત્તમ સર્જન કરે છે.

શ્રી મંત્રાધિરાજ શ્રી વસંતલાલ કાંતિલાલ ઈશ્વરલાલ

000000

॥ श्री गोडीपार्श्वनाथाय नमोनमः॥ अनन्तऌब्धिनिधानाय श्रीगौतमगणधराय नमः॥

# आ....शी....र्व....च....न

#### ୦୦୦ଜଅଙ୍କର୦୦୦

આત્મા અનાદિ છે, આત્માના સંસાર પણ અનાદિ છે અને સંસારના' કારણુબૂત કર્મના આત્માના સાથે પ્રવાહ સંબંધ પણ અનાદિ છે. અવ્યવહારમાંથી વ્યવહારમાં જે જીવ આવ્યા અને વ્યવ-હારમાં આવ્યા બાદ પણ જે આત્માને સંસારના પરિભ્રમણમાં અને તા-નંત કાળ પસાર થયા, એ જીવ માટે સંસારની ચારાશા લાખ જીવાયાનિ, ચાવીશ દંડક અથવા ચાર ગતિ પૈક્ષ કાેઈ પણ એવું સ્થાન નથી કે જે સ્થાનમાં એ આત્માએ બહુલતાએ અનન્તીવાર જન્મ મરણ ન કર્યો હોય.

જૈન દર્શનની આ માન્યતા પ્રમાણે વ્યવહારરાશિપ્રાપ્ત છવાત્માને એક વાર નહીં પણ અનેકવાર માનવજન્મ આજ સુધીના ભૂતકાળમાં ઉપલબ્ધ ઘયો છે. આર્યદ્વેત્ર, ઉત્તમકુલ, પંચેન્દ્રિયની પૂર્ણતા, નિરાગી શરીર વગેરે અનુકૂલ સામગ્રી પણ પુન્યાદયે વારવાર પ્રાપ્ત થયેલ છે. પણ આહાર–વિષય અને ધનની લાલુપતા વગેરે કારણે માનવ જીવન વગેરે ઉત્તમ અને આત્મકલ્યાણુસાધક સામગ્રીના જે રીતે જીવનમાં સદુપયાગ થવા જોઇએ તે રીતે પ્રાય: સદુપયોગ નથી થયો, બલક દુરુપયાગ થયો છે. અને વર્તમાનમાં પણ માનવાની માટી સંખ્યા માનવજીવનના દુરુપયોગના માર્ગે ધસડાઈ રહેલ છે. માનવજીવનના સદુપયોગ કરી આત્મમંદિરમાં જ્ઞાનની દિવ્ય જ્યોત પ્રગટ કરનાર તા કાઈ વિરલ વ્યક્તિઓ જ હેાય છે.

માનવજીવન એક એવું જીવન છે કે જે જીવનનાે સદુપયાેગ થાય અર્થાત્ જીવન⊢જીવતાં ∷આવડે તે⊧ આત્માની સર્વથી ઉંચામાં⊨ ઉંચી ઉન્નતિની ટે.ચે આ જીવનમાંથી જ પહાંચી શકાય છે અને માવન જીવન મળવા પછી જીવનમાં એક સરખા અંધકાર હોવ.ના કારણે જીવન જીવતાં ન આવડે, માનવ છતાં પશુ અથવા દાનવ જેવું જીવન જીવાય તો તે આત્મા અધાગતિની છેલ્લી સીમાએ પણુ આ માનવજીવનદ્વારા જ પહેાંચી જાય છે. આત્માની સર્વેાત્કૃષ્ટ ઉન્નતિના શિખરે પહેાંચાડનાર માનવજીવન સિવાય બીજું કાેઈ જીવન નથી અને અધાગતિના સીમાડે લઇ જનાર પણુ માનવ જીવન સિવાય બીજું કાેઈ જીવન નથી. અનંત ભવના ફેરા ટાળવા માટે એક માનવજીવન એ જ ઉત્તમ સાધન છે. એ જ પ્રમાણે ભવના અનંત ફેરાની પરંપરાનાં બીજો પણ આ માનવજીવનમાં વવાય છે. જીવનના સદુપયાગ અને દુરુપયાગ, જીવનના પ્રકાશ અને અંધકાર, જીવનવ્યાપી ધર્મ અને અધર્મ એ ઉન્નતિ અને અધાગતિના મુખ્ય સાધનો છે.

માનવજીવનની પૂર્ણ સફળતા મોક્ષ પ્રાપ્તિમાં છે, અને તેનું અનન્ય સાધન ત્યાગમાર્ગ-સંયમમાર્ગ છે. એ માર્ગ જેટલાે ઊત્તમ છે તેટલાે જ આકરાે છે માક્ષની અભિલાષા છતાં સર્વ કાઇ માનવા એ સંયમ માર્ગનાે સ્વીકાર કરી શકતા નથી એ મુમૃક્ષુ આત્માઓ વર્ત્તમાનમાં સંયમમાર્ગનાે સ્વીકાર ભલે ન કરી શકે પણ તે આત્માને ભાવિમાં એ સંયમમાર્ગના શીધ્ર શક્યતા બને તે માટે પરમાત્મા **તીર્થ કર દે**વાએ માનવજીવનને સફલ બનાવવા માટે બીજા નંબરમાં **શ્રાવક ધર્મનું** સુંદર નિરૂપણ કરેલ છે સપ્ત વ્યસનતાે ત્યાગ, માર્ગાનુસારિપણું, દેવ, ગુરુ ધર્મ ઉપર અવિચલ શ્રદ્ધા, શાસ્ત્રાભ્યાસ સમકિત મૂલ બાર વર્તોનાે સ્વીકાર, દાન-શીલ-તપ-ભાવ ઉપરાંત મૈત્રી-પ્રમાદ-કાગુણ્ય-માધ્યસ્થ ભાવનાનાે જીવનમાં અમલ વગેરે વગેરે-શ્રાવક જીવનના ઉત્તમાનમ અંગા કિવા લક્ષણો છે.

જૈન શાસનમાં <mark>સાધુ–સાધ્વી–શ્રાવક અને શ્રાવિકા</mark> એમ ચાર વિસાગેા છે. અને એ ચારેય વિસાગેામાં સાધુ ભગવ'ત અર્થાત્ શ્રમણ સંઘની સદાય પ્રધાનતા રહી છે તેમજ રહેવાની છે. શાસનને ટકાવનાર જો કાઈ હાેય તા તે શ્રમણ સંઘ જ છે. એમ છતાં એ પૂજનીય શ્રમણસંધને શાસનના સંરક્ષણમાં શ્રાવક-ક્ષમણે ાપાસક સંધને કાળા ઓછા નથી જ્યાં જ્યાં જૈન શાસન છે ત્યાં ત્યાં શાસનના સરક્ષણ અને સંવર્ધનના પ્રસંગમાં સેનાપતિ તરીકે શ્રમણ સંઘના પડખામાં સૈનિક તરીકે શ્રમણે ાપાસક સંઘ સદાય સાથે રહ્યો છે, રહે છે અને ભાવિમાં રહેવાના છે.

શ્રમણુસંઘમાં જેમ આજે અનેક શાસનના આરાધક અને સંરક્ષક આચાર્ય ભગવંત આદિ વંદનીય મુનિવરા વિદ્યમાન છે, તે જ પ્રમાણે બ્રમણાપાસક સંઘમાં પણ આજે અનેક બ્રહાસંપન્ન ઉત્તમ બ્રાવકા વિદ્યમાન છે. અતિશયોક્તિ વિના કહું તા જે મહાનુભાવને ઉદ્દેશીને આ આર્શાર્વ અન લખાય છે તે આપણા શ્રીયુત ફતેહચંદ ઝવેરભાઇ-એ કોટિના એક શ્રહાસંપન્ન ઉત્તમ બ્રાવક છે. સાધુ અથવા બ્રાવક દિવા કાઇ પણ વ્યક્તિ આત્માનતિની ભાવનાવાળા હેાવા છતાં જ્યાં સુધી અપ્રમત્ત ગુણુસ્થાનક અને તેથી આગળ યાવત ભારમા ક્ષીણુમાહ ગુણુ-સ્થાનક ન પહેાંચે ત્યાં સુધી તે વ્યક્તિમાં અપૂર્ણતા હાય છે અને માહાદયજન્ય પ્રમાદના કારણે કાઇ કાઇ રખલના પણ થાય છે. એમ બ્રતાં ગુણુાનુરાગની દષ્ટિએ વિચારવામાં આવે તા ભારતના નાના મોટા આપણા ફતેહચંદભાઇનું સ્થાન પણ વિશિષ્ઠ બ્રાવકામાં મુકવામાં આવે તા જરાય અનુચિત નથી.

વિ સં. ૨૦૦૬ તી સાલમાં મેં મુંબઈ ગાડીજ જૈન ઉપાશ્રયમાં ચાતુર્માસ કર્શું. ત્યારથી મને **ફતેહચંદ્રભા**ઠના વધુ પરિચય છે, તેમનું હંમેશા વ્યાખ્યાનમાં આવવું, ખપારે સ્વ**ૃખદામી સુરચંદ્રભાઈ સાથે** તત્ત્વાર્થ, કર્મપ્રકૃતિ વગેરે ધર્મશાસ્ત્રાના અભ્યાસ માટે નિયમિત પણે હાજરી આપવા, અને તે તે પ્રસંગે અનેક શાસ્ત્રીય પ્રશ્નો પૂછવા સાથે તેનાં સમાધાન મેળવવા વગેરે પ્રસંગોદારા તેમના શાસ્ત્રીય બાધ તેમજ શાસ્ત્રાભ્યાસ માટેની ઘણીઘણી અભિલાષા અંગે મારા અંતરમાં તેમના માટે ઉત્તમ શ્રાવક તરીકે બહુમાનનાં બીજ રાેપાયાં અને પછી તાે દિનપ્રતિદિન તેમનાે ધર્મ--પરિચય વૃદ્ધિ પામતાં તેમની શાસન ઉપરની અવિચલ શ્રદ્ધા, વ્યલ્નચર્ય વગેરે વિરતિધર્મની આરાધનાના અજોડ પ્રેમ, જીવનમાં બાહ્ય તપ તેમ જ અભ્યતર તપ માટેનું બહુમાન, નાનામાં નાના સાધુ માટે પણ દિલના અસાધારણુ પૂજ્યભાવ, વિનય, વિવેક, સાદાઈ અને સરલતા વગેરે સદ્દગુણા માટે ગુણાનુરાગમાં ક્રમે ક્રમે વૃદ્ધિ થતી ગઈ, તેમની શાસ્ત્રીય પ્રક્ષાવલીથી મારા **ક્ષચાપરામમાં** પણ ઘણી વૃદ્ધિ થવાના યોગ મને પ્રાપ્ત થયા.

શ્રી કતેહ્ય દભાઈના જીવનમાં આ ધાર્મિક સંસ્કારોના યલનું મુખ્ય કારણ તેમના ધર્મપરાયણ પિતા ઉપરાંત પરમપૂજ્ય પં. શ્રી **ગ ભીરવિજયજી મહારાજ,** પરમપૂજ્ય શાસનસમ્રાટ્ નેમિસૃરી-શ્વરજી મહારાજ, પરમપૂજ્ય આગમાહારક સાગરાન દસ્રી ધરજી મહારાજ વગેરે મહાત્માએ। પાસે શાસ્ત્રશ્રવણ અને શાસ્ત્રાભ્યાસ છે. ભાલ્યવયથી જ આપણા **કતેહચંદભા**ઇને આ પુણ્ય પુરૂષોનેા સત્સંગ થતાં સંસ્કારોની ખીલવણી કરવાનાે સુયાગ મળ્યાે છે. અને પછી તાે ભાવનગર હતા <sub>ત્</sub>યાં સુધી ભાવનગ૨માં અને મુંબઈ આવ્યા ત્યારથી **મુંબઇ**માં કાે**કપિણ પ્રજ્ય સાધુ ભગવ**ંતના પરિચયથી એ વંચિત રહ્યા નથી. મુંબઈમાં જ્યાં જ્યાં ગીતાર્થ અને વિદ્વાન સાધુઓનાં પ્રવચન ચાલતા હેાય ત્યાં ત્યાં નજીક કે દૂરના ઉપાશ્રયમાં કતેહચંદ્રભાઈની હાજરી અવશ્ય હેાય જ. તેમને ભાજન વિના હજી ચાલે પણ દેવાધિ-દેવનાં દર્શન–પુજન અને સદ્દગુરુના વ્યાખ્યાન શ્રવણ સિવાય ન ચાલે. પ્રભુભક્તિ અને જ્ઞાનાપાસના એ તેા એમનું નિત્ય ભાજન વધતી ગયું છે. આજે પાણાસા વર્ષ ઉપરાંત તેમની ઉંમર છે. અતાં પ્રન્યોદયે ત દરસ્તી સારી છે અને નિરંતર વ્યાખ્યાનશ્રવણ વગેરે ધર્મ આરાધનાના લાભ તેમના જીવનમાં અખંડિતપણે ચાલ છે.

જૈન શાસનમાં કરમાવેલા બાહ્ય–અભ્યંતર ધર્મના સર્વ અંગ– ઉપાંગ પ્રતિ **કતેહચ**ંદભાઇને৷ સંપૂર્ણુ આદર અને યથાશક્તિ અમલ હેાય છે, એમ છતાં એમના જીવનમાં સમ્યગ શ્રુતગ્રાનની આરાધનાનું આંગ પ્રધાન સ્થાને છે. આજ સુધીમાં પ્. ગીતાર્થ ગુરુદેવાની શુભ નિશ્રામાં જૈનદર્શનના અનેક ધર્મશાસ્ત્રોને અભ્યાસની રીતે અભ્યાસ કર્યો છે. અને પાતાની મેળે પણ અનેક જૈન ગ્રન્થાનું વાંચન ઉપરાંત ચિંતન મનન તેમણે કર્યું છે ઘરમાં કે દુકાનમાં જ્યારે જ્યારે પાંચ મિનિટ, પંદર મિનિટ કે તેથી વધુ સમય મળે એટલે તુર્ત તેઓ ધાર્મિક વાંચનમાં જોડાઇ જાય, આ તેમની આદરણીય પ્રવૃત્તિ છે. જૈન ધર્મના ગ્રન્થા ઉપરાંત જૈનેતર ધર્મના ગ્રન્થાનું પણ તેમનું વાંચન પરિશીલન ઘણું સુંદર છે. એમણે વિદ્દદ્ભોગ્ય સારી સંખ્યામાં ગ્રંથાની પ્રસ્તાવનાઓ તેમ જ લેઓ લખેલા છે.

કેટલાક મહાનુભાવાને શાસ્ત્રવાંચનના અભ્યાસ ઘણા સારા હાય છે, પણ પાતે જે વાંચેલું હાય તેની તારવણીરૂપે લખવાના અભ્યાસ નથી હાતા. આપણા **ક્તેહચંદભા**ઇને તા શાસ્ત્રાભ્યાસ અને તેના ચિંતન મનન ઉપરાંત પાતાને જે બાધ પ્રાપ્ત થયા છે તેની તારવણીરૂપે સરળ ભાષામાં લખવાના અભ્યાસ પણ સારા છે. જેના પરિણામે જ **પાંચ** સુંદર લેખાના સંગ્રહરૂપ આ પુસ્તક પ્રગટ થયું છે. માસિક–પાક્ષિક અથવા સાપ્તાહિક પત્રામાં **કતેહચંદભા**ઇના લેખાની પ્રસાદી ઘણીવાર સમાજને વાંચવા મળે છે. કલિકાલ સર્વર્ત્ત શ્રી હેમચંદ્રસૂરિ મહારાજ, જાગદ્ગુરૂ શ્રી વિજયહીરસૂરિ મહારાજ, મહાપ્રભાવક તપાગ-છાધિપતિ શ્રી વજયદેવસૂરિ મહારાજ, મહાપાધ્યાય વાચક શિરામણિ શ્રી યશાવિજય મહારાજ, લગેરૈ પ્રાચીન આચાર્ય ભગવંતના જીવન ચરિત્રા સંક્ષેપમાં લખાને તૈયાર કરેલા તેમ જ બીજી અનેક લેખ સામગ્રી આજે પણ **કૃતેહચંદભા**ઇ પાસે હાજર છે–એ તેમની લેખનકળાના અભ્યાસની પ્રતીતિ છે.

આ ઉપરાંત **ફતેહચ દભાઇ** વિશાલ સભામાં સારી રીતે ખાેલી પણ શકે છે. મુંબઇની કાેઇ પણ ધાર્મિંક જૈન જહેર સભામાં **ફતેહચ દભાઇ**નું પાંચ દશ મિનિટ પણ વક્તવ્ય ન હાેય એવું પ્રાય: નહીં ખનતું હોય. આ પ્રમાણે શાસ્ત્રાભ્યાસી, લેખક અને વક્તા-તરીકે કેલેહચંદભાઈ જૈન સંઘમાં ખૂખ જાણીતા છે. અગાઉ જણાવ્યું તે પ્રમાણે આપણા કેલેહચંદભાઈની ઝુતત્તાનની ઉપાસના ઘણી આદરણીય છે, અને તેથી જ મુંબઈ જૈન ધાર્મિક શિક્ષણ સંસ્થાએાનાં સંચાલનમાં તેમનું સ્થાન આગળ પડતું છે. કેટલીક વાર કેટલાક આત્માઓને ઝુતત્તાનની ઉપાસના તરક આદર હાય છે, પણ ક્રિયાકાંડ તેમ જ તપશ્વર્યા તરક ઉપેક્ષાવૃત્તિ જેવાય છે જે કાઈ રીતે ઉચિત નથી. આપણા કેલેહચંદ-ભાઇને સત્તોતેર વર્ષની ઉમરે પણ તબીયત બરાબર નહિં છતાં પર્યુ-ષણ પર્વમાં હંમેશ-પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયાકાંડની આરાધના ઉપરાંત અટ્ટમનેા તપ કરતાં મેં જાણ્યા ત્યારે ત્રાન-અને ક્રિયાનું સુભગ દાશંત મારી સામે ખડું થયું અને મને ઘણા ઘણા હર્ષ થયા. એમણે પોતાના જીવનમાં સમ્યગ્દર્શન-ત્રાન-ચારિત્ર સંબંધમાં તન મન ધનથી અનેક શુભ કાર્યો કરેલાં છે.

અંતમાં શાસતદેવ **ફતેહ્ય દભાઇને** તંદુરસ્તી સાથે દાર્ધાયુષ્ય બક્ષે અને આપણા શ્રદ્ધાસંપન્ન ઉત્તમ શ્રાવક **ફતેહ્ય દભાઇ** સર્વવિરતિના આદર્શને ધ્યેયરૂપે હૃદય સમક્ષ રાખી દેશવિરતિના પવિત્ર ધર્મમાં દિનપ્રતિદિન પ્રગતિની સાધના કરી માનવ જીવનની કૃતેહ પ્રાપ્ત કરવામાં સમર્થ બને–એ જ મારા હૈયાનાં મંગલ્ન આશીર્વાચન સાથે ધર્મલાભ.

#### **સુંબ**ઇ

વી સ**ં. ૨૪૮૮** માગશર વદી ૧૦ સેામવાર શ્રી **પાર્ટ્ધ નાથ** જન્મ કલ્યાણુક મંગલ તિથિ..

આ. શ્રી વિજયધર્મસૂરિજી

## प्रवोशिका ।

#### ध्यातारश्चेन्न सन्त्यद्य श्रुतमागरपारगाः।

तरिकमल्पश्रुतैरन्यैर्न ध्यातव्यं स्वशक्तितः ॥

શ્રુતસાગરના પારગામી એવા ધ્યાની મહાત્માએા આજે નથી, તેથા શું અલ્પશ્રુતવાળા અન્ય પુરુષોએ પાતાની શક્તિ મુજમ ધ્યાન ન કરવું ?

-तत्त्वानुशासन

૧. ગ્રાનાર્ણવ અત્યંત અગાધ અને ગહન છે. તેના પાર પામવા તાે શું પણ એ વિષયમાં જરા જેટલા ચંચુપાત પણ સામાન્યજન માટે અતિ કહિન અને દુઃસાધ્ય કાર્ય છે. તેમાં તત્ત્વજ્ઞાન અને અધ્યાત્મશાસ્ત્રના અભ્યાસ એ તાે વળા વધારે કઠિન અને દુર્ગમ્ય છે. એવા કઠિન વિષયના દુર્ભેદ્ય દુર્ગને સ્વાયત્ત કરી તેના લાભ બીજાને આપવાના સદ્ભાવ એજ આ અતિ ગંભીર અને સદ્ગ્રાનપ્રદ લેખાના આયોજન, સંગ્રહ અને પ્રકાશનના મૂળમાં રહેલું તત્ત્વ છે એ સદ્-ભાવનાધારક મુ. શ્રી **ફતોહચંદભા**ઇને એ માટે હું સહદયતાથી અભિ-નંદન આપું છું અને આવા સ્વ પર કલ્યાણકારક શુભ લેખા જનતા સમક્ષ આ રીતે કરી મૂકવા માટે એમને ધન્યવાદ આપું છું.

ર. આ પુસ્તકમાં મુખ્ય લેખ " જૈન ધર્મની મીમાંસા " એ નામતા છે. આ લેખ શ્રી **ફતેહચંદભા**ઇએ વિક્રમ સંવત્ ૧૯૬૭ માં એટલે આજથી લગભગ અર્ધો સદી પૂર્વે લખ્યા હતા. તે વખતે શ્રી કતેહચંદભાઇની ઉંમર કક્ત સત્તાવીશ વર્ષ જેટલી જ હતી. છતાં એ લેખની લેખનશૈલી, એમાં કરેલા અનેક તાત્ત્વિક વિષયાના સગ્રહમાં રહેલી એમની નિપુણના, દર્શનશાસ્ત્રના અનેક વિભાગાના એમના તલસ્પર્શી, મર્મગ્રાહી અને તુલનાત્મક અભ્યાસ અને એમાંથી તરી આવતી એમની ગ્રાહ્યશક્તિ તેમ જ સુવાચ્ય અને રાચક શળ્દામાં દરેક વિષયોનું કરેલું એમનું નિરૂપણુ જોતાં, ખરેખર પ્રતીતિ થયા વિના રહેતી નથી કે શ્રી **કેતેહચ**ંદભાઇને બાલ્પકાળથી જ આ વિષયમાં જિજ્ઞાસા અને રસ હાેવા જોઇએ. એ રસ, એમણે એમના વિશાળ વાંચનથી અને અંત-રંગ પુરૂષાર્થ અને ભાવનાથી વધારે કેળવી રવ અને પરના લાભાર્થ ઉપયોગમાં મૂકી **મધુરતમ** બનાવ્યા છે. આ ભાવનામાં એમને સુંદર સફળતા મળી છે એમ નિઃસંકાચ કહી શકાય આ લેખા જ એ ભાવનાના દ્યોતક હાેઈ એના પ્રતીકરૂપે જનતા સમક્ષ મૂકયા છે. જનતા એમાંથી રસારવાદ લઇ જરૂર પાતાનું જ્ઞાન વિશદ બનાવશે, એટલું જ નહિ પણ પાતાની તત્ત્વરૂચિને પણ નિર્મળતર અને સુદઢ કરી શકશે.

૩. સાધારણ રીતે દર્શન કે ધર્મતત્ત્વની મીમાંસાના લેખોમાં બે પ્રકારની દર્ષ્ટિ નજરે પડે છે. એક કેવળ તત્ત્વ નિરૂપકની અને બીજી તત્ત્વચિંતકની. તત્ત્વનિરૂપકની દષ્ટિમાં કેવળ પર પરાગત ચાલી આવતી અને તેથી તેને પાેતે સાચી માની લીધેલી ભાખતાનું નિરૂપણ હોય છે. ત્યારે તત્વચિંતકની દર્જિ પાતાની સમક્ષ ઉપરિથત થયેલી બાબતા વિષે સ્વતંત્ર વિચારણા કરી તાત્ત્વિક વિષયાની છણાવટ કરે છે. અુબીજા પ્રકારની દષ્ટિમાં પર પરાગત વિષયોમાં ખરૂં મૂલ તત્ત્વ શું છે ? સમયના પ્રવાહમાં એમાં શું તણાઈ ગયું ? શું રહ્યું ? અને રહ્યું તેમાં શું કેરકાર થયા ? અથવા કેટલા અન્ય ભાવે નિક્ષિપ્ત થયા અને તેથી મૂલ તત્ત્વમાં શું વિકૃતિ આવી ? આજે પ્રરૂપવામાં આવતી માન્યતામાં કેટલી અલ્પોકિત, અતિશયોકિત અથવા કરિપત ઉક્તિનું મિશ્રણ થયું અને સાચું તત્ત્વ શું હાઇ શકે ? એની વિશેષ પ્રકારે વિચારણા કરવામાં આવે છે. છતાંએ ભવભીરુતા होग ते। " नामूल मन्छते किंचित् । " नी अहम्य लावना आवा तत्त्व-ચિંતનમાં હોય છે અને તેથી સ્વકપાલ કલ્પિત આખતા ન આવી જાય એ માટે સતત જાગૃતિ રહે છે. શ્રી કૃતેહચંદભાઇના લેખામાં આ બન્ને દષ્ટિએ નજરે પડે છે. પરંતુ કાઇ કાઇક જગ્યાએ તત્ત્વનિરૂપણ તત્ત્વ પર પરાગત છે માટે જ એતું સમર્થન કરવામાં આવ્યું હેાય એવું લાગે છે. કદાચ સ્વતંત્ર તત્ત્વચિંતક એ દર્ષ્ટિ સાથે સંખત ન થાય, તાે પણ એટલું તાે જરૂર કહી શકાય કે એકંદરે શ્રી કૃતેહચ દભાઇએ, તત્ત્વ નિરૂપણ, અનેક દષ્ટિએ અને બની શકે એટલી વિસ્તૃતરીતે કરવાનાે રૂચિકર પ્રયાસ કર્યો છે. એક જ લેખમાં "જેન દર્શન " તે લગતા અનેક મુખ્ય મુખ્ય વિષયા અને બાબતાેનાે સંક્ષેપમાં સમાવેશ કર્યો છે અને તેથી પણ શ્રી **ફતેહચંદભા**ઇનાે પ્રયાસ પ્રશંસનીય અને આવકારવા જેવાે છે.

૪. મુખ્ય લેખ "જેન ધર્મની મીમાંસા 'માં શ્રી **કતેહચ**ંદભાઇએ ધર્મ વિષયક અનેક બાબતા સ્પર્શી અને ચર્ચી આરંભમાં ધર્મએટલે શું, એની ઉપયોગિતા શાથી, છે. દર્શનશાસ્ત્રોમાં જેન દર્શનનું સ્થાન શું, જૈનદષ્ટ્રિએ કા**લચક્ર** શું છે, **જૈનાગમાની** ઉત્પત્તિની સમજ, દ્વાદશાંગીમાં રહેલી હુકીકત સમજવાના ચાર દારા (૧) દ્રવ્યાનુચાગ, (૨) ગણિતાનુ-ચાેગ, (૩) કથાનુચાેગ અને (૪) ચરણકરણાનુચાેગ–એવા અનેક વિષયોનું વિવરણ કર્યું છે. દ્રવ્યાનુયાેગની ચર્ચા કરતાં ષડ્દ્રવ્યનું સ્વરૂપ, જીવના વિવિધ પ્રકારના શરીરનું વર્ણન, આત્મા, ઇન્દ્રિય અને પ્રાણતા સંબંધ, પર્યાપ્તિને અર્થ, આઠ પ્રકારના કર્મ અને તેનું સ્વરૂપ અને તેના સંદર્ભમાં ચાર કપાય કેવા હેાય તેનું વિવેચન, સમ્ય<sub>ક્</sub>ત્વની વ્યાખ્યા અને તેના ઉત્પત્તિક્રમ, આત્માના વિકાસક્રમ દર્શાવતાં ચૌદ ગુણુસ્થાનકા, પ્રમાણુ અને નયની વિચારણા, સપ્તભંગીનું સ્વરૂપ, નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ એ ચાર નિક્ષેપાનું કથન−વગેરે અનેક તાત્ત્વિક બાબતાેનાે નિર્દેશ કર્યા છે. વળા '' જૈન દર્શનના સિદ્ધાન્તામાં અન્ય દર્શનનું અવતરણ '' એ મથાળા નાચે (૧) ન્યાય, (૨) વૈશેષિક, (૩) સાંખ્ય, (૪) યેાગ, (૫) પૂર્વમીમાંસા અને (૬) ઉત્તરમીમાંસા અથવા વેદાંત એ ષડદર્શન સાથે તેમ જ બૌદ્ધ અને ચાર્વાક દર્શન સાથે જૈન દર્શનની સરખામણી ડુંકમાં અને ઘણી સુંદર રીતે કરી છે. તે સાથે જૈન દર્શનમાં કેવી રીતે સધળાં દર્શન ભળી જાય છે એ સમજ્વવાનો અત્યંત રાચક અને બાેધપ્રદ સુપ્રયત્ન કર્યો છે. તે પછી ગણિતાનુયાગના વિષય અત્યંત સંક્ષેપમાં લાેકાલાક સ્વરૂપતા દષ્ટિએ સ્પર્શ્યો છે, અને કથાનુયાગના ઉપયાગિતા અને જૈન દર્શનમાં તેની મહત્તાનું નિરૂપણ છે. અંતમાં ચરણકરણાનુયાગના સંબંધમાં મહાવતી અને અણુવતી કાેણ હાેઈ શકે, બંનેને આશ્રીને વતનું સ્વરૂપ શું, દશ પ્રકારના યતિ ધર્મ કર્યા, અહિંસા, સનુત, અસ્તેય, બ્રહ્નચર્ય અને અપરિગ્રહ એ પાંચ વતાનું ગૃહસ્થ અને સાધુની દષ્ટિએ સ્વરૂપ શું, ચરણસિત્તરી અને કરણસિત્તરી શું છે, તપના પ્રકાર કયા, ધ્યાન વિષેની જૈન માન્યતા શું છે–વગેરે દર્શાવી સિદ્ધનું સ્વરુપ સમજાવ્યું છે. તે પછી કેટલીક વૈજ્ઞાનિક બાબતાના ઉલ્લેખ કરી જૈન માન્યતાઓથી પુરવાર થાય છે–એમ દર્શાવવાના યત્ન કર્યા છે. આ રીતે જૈન દર્શનના બાહ્ય અને અભ્યંતર સ્વરૂપના વિવેકપૂર્વક વિચાર કરી લેખ સમાપ્ત કર્યા છે.

પ. બીજો લેખ-"**જેનદર્શન**-તુલનાત્મક દષ્ટિએ" છે, એમાં જૈન દર્શનની પ્રાચીનતા **બતાવવામાં આવી છે. અને ચાેડીક તાત્ત્વિક** બાબત વિષયી પહેલા લેખનું કેટલુંક પુનરાવર્તન છે.

એાથેા લેખ વર્જુનાત્મક છે. એમાં **ફતેહ્વાંદભાઈ તથા તેમના** કુટું અ તરફથી કાઢેલા "પદયાત્રા સંઘની " આષ્યાત્મિક પરિમલની સુવાસ છે. છ''રી'' એટલે (૧) ભૂમિ સંચા''રી'' (૨) હ્યલ્નચા''રી''
(૩) સચિત્તપરિહા''રી'', (૪) એકલ આહા''રી'', (૫) પાયચા''રી'', અને
(૬) પડિક્રમણા દેાય વા''રી''–એમ જેને અંતે ''રી'' શબ્દ આવે એવી ''છ'' બાબતાનું પાલન કરતા સંઘ પાલીતાણા ગયા, તેનું વર્જુન છે અને તે સાથે આપ્યાત્મિક બાળતા સુંદર રીતે વણી લેવામાં આવી છે.

૮. છેકલા લેખમાં '' મહાન જ્યાેતિર્ધર પૂ. ઉ. શ્રી **યશાેવિજયછ** મહારાજ સાહેબનું સંક્ષિપ્ત છવન–કવન છે. વાચકને એ જરૂર પ્રિય લાગશે અને તે સાથે ધર્મઓધકર તત્ત્વનું પણ આદાન થશે.

૯. એ સિવાય પરિશિષ્ટોમાં શ્રી **ફતેહ્ચ દભા**ઇ વિષયી અનેક હડીકતોને નિર્દેશ છે. એ જેતાં એક વ્યક્તિ પાતાના જીવનમાં સાધારણ પરિસ્થિતિમાં હોવા છતાં ઉત્તરાત્તર ગ્રાનધ્યાનની ઉપાસનાથી અને સતત પરિશ્રમથી કેવી સુંદર રીતે સફળતા કરી શકે છે અને આત્માના પરમ શ્રેયની સાધનામાં કેવા રાચક વિકાસ સાધી શકે છે અને આત્માના પરમ શ્રેયની સાધનામાં કેવા રાચક વિકાસ સાધી શકે છે એને આત્માના પરમ શ્રેયની સાધનામાં કેવા રાચક વિકાસ સાધી શકે છે એને આત્માના પરમ શ્રેયની સાધનામાં કેવા રાચક વિકાસ સાધી શકે છે અને આત્માના પરમ શ્રેયની સાધનામાં કેવા રાચક વિકાસ સાધી શકે છે અને આત્માના પરમ શ્રેયની સાધનામાં કેવા રાચક વિકાસ સાધી શકે છે અને આત્માના પરમ શ્રેયની સાધનામાં કેવા રાચક વિકાસ સાધી શકે છે અને આત્માના પરમ શ્રેયની સાધનામાં કેવા રાચક વિકાસ સાધી શકે છે અને આત્માના પરમ શ્રેયની સાધનામાં કેવા રાચક વિકાસ સાધી શકે છે અને આત્માથા થયા વિના રહેતા નથી. આખું એ પુસ્તક રસમય સામગ્રીથી ભર્શું છે. તત્ત્વપિપાસુ એમાંથી તત્ત્વ પી તૃપ્ત થઈ શકશે, અધ્યાત્મદષ્ટિ, એમાંથી આત્મી આત્મવિકાસની ચાવી મેળવી શકશે, મુમુક્ષુ એમાંથી માક્ષપ્રાપ્તિના પથ પામી શકશે. એટલું થશે જ, અને મુ. શ્રી **ફતેહથ દભાઇના** પ્રયાસ જરૂર સિદ્ધ થશે જ–એ નિ:સંશય છે. વાચક એના સદુપયાંગ કરી સમદ્ધ અને સુપ્રસત્ન થાય એ જ અલ્પર્થના.

પગ્ય, સરદાર વ. પટેલ રોડ રહે બાઇ-૪, તા. ૨૦-૧-'૬૨ <mark>શ્રી પ્રસગ્નસમુખ સુરચ'દ્ર બદા મી</mark> ચીક જર્ઝે-સ્માલ ક્રાઝીઝ કાર**ે**  متى

॥ श्री शंखेश्वर पार्श्वनाथाय नम: ॥

### આત્મ–નિદર્શન

નિશ્ચયદષ્ટિ હુદય ધરીજી, પાળે જે વ્યવહાર; પુણ્યવ'ત તે પામરોજી, ભવસસુદ્રનેહ પાર. —પુ૦ ઉ૦ શ્રી યહોહવિજયજી

#### સુજ્ઞ વાચક ખંધુઓ,

પ્રસ્તુત આત્મ-નિદર્શન લખવા પહેલાં "સમકિતદાયક ગુરુ તણા પચ્સુવયાર ન થાય ''–એ શ્રીમદ્ **ઉપા<sup>દ</sup>યાયજીના** કવન મુજબ સૌથી પ્રથમ અમારા સ્વ. પૂ. <mark>પિતાશ્રી</mark> કે જેમણે મને ધર્મશ્રદ્ધા પ્રકટાવી લઘુવયમાંથી શાસ્ત્રવાચનની ભૂખ ઊભી કરી હતી, તેમનેા આભાર માનું છું. દ્વિતીય આભાર સ્વ. પૂ ઉ. બ્રી વીરવિજયજી, પૂ. આ. બ્રી **વિજયદાનસ્**રિ, પૂ. આ. શ્રી પ્રે**મસ્**રિજીના, પૂ આ શ્રી વિજયરામચંદ્રસુરિજીના જેમણે સં૧૯૭૧માં અમારા પૃ. પિતાજીના સંકલ્પાનુસાર ભાવનગચ્થી શ્રી સિદ્ધક્ષેત્ર પર્ધત જરી' પાળતા સંઘમાં પધારવા કૃપા કરી અને અમાને સહકુટુંબ **તીર્થમાળ** પહેરાવી અમાર જીવન ધન્ય કર્યું, તેમનું તથા પ્રસ્તુત પુસ્તકમા પૂ. આ. મ. શ્રી વિજયાદયસ્રરિજીએ તથા પૂ. આ. મ શ્રી વિજયધર્મસરિજીએ આશીર્વચન ેમાકલ્યા તેમના **તૃતીય** આભાર–સેવામર્તિ પ્રાણજીવનદાસ ગાંધી કે જેમતી પ્રેરણાથી વ્યાત્માન દે પ્રકાશમાં લગભગ ચાલીશ–પચાસ વર્ષ પહેલાં આવેલા મારા લેખા અને કાવ્યોનાે સંગ્રહ **બે વિભાગમાં પ્રકાશિત કરવાની તૈયારી થ**ઈ. **ચત્ર**થઈ **આભાર** મારી યત્કિચિત સેવાને ધ્યાનમાં લઈ જેન આત્માન દ સભાના સંચાલકા કે જેમણે પ્રસ્તુત લેખા સભા તરકથી પ્રકાશિત કરવાનું ઉચિત ધાર્યું તેમનેા અને **સું બ**ઇ **સ્માલકેાઝ કાેર્ટના ચીક** જજી **વિદ્વાન નરરત્ન શ્રી પ્રસન્નમુખચંદ્ર બદામી**એ પ્રસ્તુત પુસ્તકની પ્રવેશિકા લખી આપેલ છે તેમનેા અંતઃકરણપૂર્વક આભારી છું.

મારી જીવનયાત્રામાં અનેક અપૂર્ણતાઓ, ક્ષતિઓ અને નબળા⊌એા હતી અને છે; છતાં તે તરક માત્ર ગુણુદષ્ટિ રાખી જીવન–દર્શનકારે જણાવી નથી. અનેક પ્રકારની અપૂર્ણતાઓમાંથી પસાર થઇ જીવન ઘડાય છે. માત્ર સુખીજીવનમાં જીવન ઘડતર થઈ શકતું નથી. સાક્ષેર શ્રી નરસિંહરાવ કહે છે કે—

> '' છે માનવી જીવનતી ઘટમાળ એવી, દુ:ખપ્રધાન સુખ અલ્પ થકી ભરેલી. ''

એ રીતે અનેક દુઃખા અને ઉપાધિઓ વચ્ચે મારું જીવન પસાર ચયું છે; છતાં માનસિક સ્થિતિસ્થાપકપણું જળવાઇ રહ્યું છે તેમાં અનેક પ્રંથાના વાચનના તથા સદ્ગુરુઓના વ્યાખ્યાનશ્રવણના પણ હિસ્સાે છે. મનુષ્યાચિત માનસિક નળળાઇને અંગે ક્ષણભર વિષાદના પ્રસંગ આવે, છતાં કર્માદયનું આલંખન લઇને આત્મજાગૃતિ રાખી અનેક વખત તે પ્રસંગા વડાવ્યા છે. આ પ્રભાવ સદ્ગુરુઓની કૃપા, ગ્રાનની ભકિત અને ઉપાસનાના છે. શાસનદેવની કૃપા પણુ નિમિત્ત-કારણ સમજા છું.

પાંચ સમવાયામાં ભૌતિક જીવનમાં કર્મની અને ભવિતવ્યતાની પ્રધાનતા હાય છે, તેમ સમજ્યા છું. અને "કંઇ લાખા નિરાશામાં અપર આશા છુપાઈ છે" એ સાક્ષર શ્રી મણિભાઈ નભુભાઈનું વાક્ય તથા 'આત્મિક શક્તિના હાસ ન થાય એટલું માત્ર માગું છુ '–એ શ્રા રવીન્દ્રનાથ ટાગારનું કવન યાદ રાખ્યું છે. આધ્યાત્મિક જીવન તા હંમેશા પુરુષાર્થપ્રધાન જ રહેવાનું.

સં. ૨૦૦૮ માં વ્યાપારની કટાકટી પ્રસંગે શેઠ જીવતલાલ પ્રતાપસિંહ તથા શેઠશ્રી રમણલાલ દલસુખભાઈ અને મૂરજમલ શેઠ (પહુમલ છ્રધર્સવાળા) તરકથી તન, મન અને ધનથી આધાસનની સહાય મળી હતી, તે માટે તેમના આભાર માનવાની તક લઉં છું. તેમજ હમણાં હમણાં છેક્લી ભાગીદારીના કસાટી પ્રસંગે શ્રીયુત મનમાહનદાસ ગુલાબચ'દે (મનુભાઇએ) અંતઃકરણપૂર્વક લાગણી દર્શાવ્યા માટે તેમના આભારી છું.

હવે જીવનની અત્યારની અને અંતિમ સમય પર્ય તની ભાવના એ છે કે પૂર્વાપાર્જિત આયુષ્ય મર્યાદા સીત્તોતેર વર્ષ સુધીની અમારા કુટું ખમાં પુરૂષવર્ગમાં મારી પાતાની સવિશેષપણે થયેલી છે; પરંતુ જેટલાં વર્ષા જીવનમાં સદ્દભાવનામય શુભ પ્રવૃત્તિમાં ગયા તેટલું જ સાચું જેટલાં વર્ષા જીવનમાં સદ્દભાવનામય શુભ પ્રવૃત્તિમાં ગયા તેટલું જ સાચું જીવન ગણાય છે. મૃત્યુ એ બે જન્માે વચ્ચેનું પ્રવેશદાર છે, અથવા બીજી રીતે અમર આત્માને નવું વેશ–પરિધાન છે. આ બાબત " મૃત્યુ એ શું અવશ્ય નિર્મિત છે. " તથા " જીવન અને મૃત્યુ " નામના મારા લેખામાં શ્રી અધ્યાત્મજ્ઞાન પ્રસારક મંડળ તરકથી પ્રકટ થયેલી પુસ્તિકામાં દર્શાવેલા છે, તેથી મૃત્યુથી ભય પામવા જેવું કશું રહેતું નથી. " આતમા અમર છે " તેને કાળના ઝપાટા અનં તકાળથી લાગ્યા નથી અને લાગવાના નથી; માત્ર દસ પ્રાણાના વિયાગને મૃત્યુ ગણાય છે; જેટલી તૈયારી આ જન્મમાં શુભયોગો તડે થઈ છે તે માટે હવે પછીના જન્મોમાં તે સંસ્કારા સમૃદ્ધ થવાના; તેમજ કર્મ અને આત્માની લડાઈમાં ઉપમિતિ ભવ પ્રપંચાકારના કથન પ્રમાણે છેવટે આત્માની જ જીત થશે તેમ વિ<sup>જ</sup>વાસ છે.

સદ્દ્રભુદ્ધિ અને સદ્વીર્થ એ કર્મોથી મુક્તિ મેળવવાની ગુરુ ચાવી છે. ચારિત્ર વગર મુક્તિ નયી. તે અન્ય જન્મમાં પણ પ્રાપ્ત થાઓ તેમ ઇચ્છું છું સુદેવ, સુગુરુ અને સુધર્મની શ્રદ્ધા બની બની રહી છે-એમ આત્મગત માનું છું; અને સમ્યગ્દર્શન–ज્ઞાન–ચારિત્રની વૃદ્ધિ ઉત્તરાત્તર જન્મ–જન્માંતરમાં પ્રાપ્ત થાઓ તેવી ભાવના આત્મસાત રાખી છે.

**શક્તિ** અનુસાર શ્રાવકને યાેગ્ય વતાે આગારા સાથે લીધેલાં છે. યથાશક્તિ સામાયિકા, પ્રતિક્રમણા, પાેષધા (ભાવનગરમાં), ઉપવાસા, અલ્પ પ્રમાણમાં છઠ્ઠ–અઠ્ઠમા, લગભગ સાડાત્રણ લાખ નવકારની ગણના, મંત્ર જપા, તીર્થ યાત્રાઓ લગભગ દરરાજ પ્રભુ પૂજન, પ્રતિષ્ઠાઓ, અષ્ટાદ્વિકામહાત્સવા, શાંતિ સ્નાત્રો, નવકારસી જમણા, સુપાત્રદાન, અનેક સંસ્થાઓની સેવા અને અભિનવ જ્ઞાન સાહિત્યની ઉપાસના વગેરેના જીવનમાં લાભ મળ્યા છે. તદુપરાંત છ''રી'' પાળતાં ભાવ-નગરથી સિદ્ધગિરિજી તરક લગભગ તેરસા યાત્રિકા સાથે સંઘપ્રયાણ અને તીથ માલા પરિધાન મારા પિતાશ્રીના અવસાન પછી સહકુટું બ થયાં છે: ત્રાનાવરણીય કર્મના પૂર્વ જન્મના ક્ષયોપશમાનુસાર આ જન્મમાં ત્રાન પ્રાપ્ત કરવાનાં સુંદર નિમિત્તો મળ્યા છે. જેમાં પૂ. પ. મ. ગંભીરવિજયજી, પૂ. પં. મ. મણિવિજયજી, પૂ. આ. શ્રી વિજયને મિસૂરિજી, પૂ. આ. શ્રી આનંદસાગરજી, પૂ. આ. શ્રી વિજયને મિસૂરિજી, પૂ. આ. શ્રી આનંદસાગરજી, પૂ. આ. શ્રી પ્રેમસૂરિજી, પૂ. સ્રી કર્પૂ રવિજયજી, અમારા પૂ. પિતાશ્રી, સ્વ. વ. કુંવરજી આણંદજી વગેરે નિમિત્તભૂત હતા, પરંતુ ચારિત્ર માહનીયના ક્ષયોપશમ જોઇએ તેવા બળવાન થવા માટે પુરુષાર્થ થયો નથી.

<mark>શ્રી સિદ્ધગિરિજી</mark>ની <mark>નવાછું યાત્રાની</mark> અભિલાષા હજી સુધી અપૂર્ણ રહી છે પાંચ સમવાયા જ્યારે સાનુકૂળ થશે ત્યારે ઇપ્ટિસિદ્ધિ થશે તેમ આશા રાખી રહ્યો છું.

આ સર્વ સમ્યગ્દર્શન-ત્રાન-ચારિત્ર-તપના જે જે કાર્યો જીવનમાં થયાં છે, તેની મન-વચન-કાયાથી અનુમાદના કરું છું અને અહારે પાપસ્થાપકા, રાત્રિ ભાજના, ભક્ષ્યાભક્ષ્ય અને પેયાપેયના ખાનપાના, હિંસક દવાઓ તથા ઇંજેકશના વગેરે, વિભાવપરિણતિઓ, પંચે દ્વિના દુરુપયોગ, કષાયના આવેગા અને તજ્જન્ય અહં અને મમત્વ ભાવનાના વળમણા વગેરે-જે જે આચર્યાં હાેય તેના આતમસાદ્વીએ અંતઃકરણ-પૂર્વક પશ્ચાત્તાપ કરે છું.

ભાનવ છવનમાં હીર્ઘઆયુ એટલા માટે ઇષ્ટિ છે કે, પૂર્વોપાજિત અતેક પાપકર્મોની સકામ નિર્જરા કરવા તથા આત્મામાં વિશેષ પ્રકાશ જીવન પર્યાત મેળવવા આવા રહ્તત્રયની પ્રાપ્તિવાળાં સાધના અને સંયોગે৷ અન્યજન્મમાં મળવા મુશ્કેલ હેાય છે. વળી જે તૈયારી ત્રાન અને અનુભવપૂર્વકની, આ જન્મમાં થયેલી હેાય છે, તેવી તૈયારી બીજા જન્મામાં કચારે મળશ્વે તે અચેાક્કસ છે; જેથી આ જન્મનું દીર્ઘ આયુષ્ય તે રીતે પણ ઉપયાગી છે, એટલું જ નહિ પરંતુ શુભ ભાવનાએા અને ધર્મસેવા કરવા માટે પણ આયુષ્યનું દીર્ઘપણું ઇષ્ટિ છે– એમ મારી અંગત માન્યતા છે.

છવન અંતે તા પરિમિત છે. જીવનના સમયાે જલકક્લાેલાની જેમ અવિરતપણું ચાલ્યા જાય છે; અને ગયેલાં સમયાે પાછા આવતાં નથી. એક દિવસ તમામ છાેડીને અપર સૃષ્ટિમાં જવાનું છે. ખાસ કરીને જીવનમાં પાપના સંસ્કારાની બાળપણુની શરૂઆત પછી માટે ભાગે જીવનપર્ય ત તે **પાપચક** ચાલુ રહે છે, તેવી જ રીતે ધર્મના સંસ્કારાની શરૂઆત પછી **પુણ્યચક** ચાલુ રહે છે; પાપ સંસ્કારા માટેની આત્માની નંખળાઈ ચાલુ રહે તા તેનું વર્તુળ વધતું જાય છે. તેથી સદ્જ્ઞાન દ્વારા પ્રખળ પુરુષાર્થ-Will Power ની આવશ્યકતા રહે છે. કર્મચેતના અને કર્મફળ ચેતના એ ખેનું કાર્ય પ્રસ્તુત જન્મમાં ચાલુ હાેય તે વખતે જે કાંઈ મેળવેલા આપ્યાત્મિક અનુભવના નિચાેડરૂપ હાેય તેના ઉપયાંગ જ્ઞાનચેતના કરી શકે છે, અને એટલે અનેક કર્મ-અણુઓની નિર્જરા થઈ શકે છે.

અંતિમ આરાધના સં. ૨૦૦૮ માં દેવકરણ મેન્શનમાં પં. મ. શ્રી ભાનુવિજયજીએ કરાવી હતી, ત્યાર પછી લાલભાગમાં કરાવી હતી, તાજેતરમાં ભાદરવા વદી ૮ પૂ. આ. શ્રી. વિજયધર્મ સૂરિજીએ શ્રી ગોડીજી ઉપાશ્રયમાં ભવેલભવના ખમતખામણાં કરાવ્યા હતાં, જેથી ભવેલભવની આરાધનાના-પૂર્વના પાપોનો પશ્ચાત્તાપ પૂર્વકના લાભ મળ્યો હતા. સં. ૨૦૦૮ માં ખવેલભવના મિચ્છામિદુક્કડં માટેના જે એકરાર પત્ર દરરાજ વાચન માટે સકલસંધને પૂ. પં. મુ. શ્રી ભાનુ-વિજયજીએ આપ્યું હતું-તે આજદિન સુધી નિરંતર લગભગ વંચાતું રહ્યું છે. જેથી આત્મસાક્ષીએ અંતરાત્માની પ્રસન્નતા અનુભવું છું. પ્રસ્તુત લેખામાં જે કાંઇ જિનાત્રા વિરૂદ્ધ લખાણ હ<mark>ેાય તે</mark> માટે મિચ્છામિદુક્કડં દઉ છું.

ઉપસંહારમાં खામેમિ મવ્વ જીવે–એ સ્ત્રથી ચાેરાસી લાખ જીવયાેનિના સમગ્ર જીવાને ખમતાં–ખમાવતાં, કુટુંબીજનાે તથા સ્તેહી સંબંધી-જનાેતે ખમાવું છું અને પ્રાંતે નીચેની માગણીએા શ્રી **પરમાત્મા** પાસે મત, વચત, કાયાના ત્રિકરણ યાેગપૂર્વક સાદર કટું છું.

(૧) ભવેાભવ તુમ ચરણની સેવા, હું તેા માગું છ દેવાધિદેવા. ્ ( શ્રી ઉદયરત્નછ )

 (२) तन्मे त्वदेकगरणस्य शरण्य भूयाः, स्वामी त्वमेव सुबनेऽत्र भवांतरेऽपि.

( શ્રી. સિદ્ધસેન દિવાકરજી )

(3) जिनधर्मविमुक्तोऽपि माऽभूवंचकवर्त्यपि, स्यांचेटोऽपि,
 दरिद्रोऽपि, जिनधर्माधिवासित: ।

( શ્રીમદ્ હેમચંદ્રાચાર્ય છ )

(४) इच्छाम्येकं जन्मनि जिनमतरागं परत्राऽपि । ( ७. श्री. यशे।विजयछ )

(५) शास्त्राभ्यासी जिनपदनतिः संगतिः सर्वदार्थैः । सरप्रवृत्तानां गुणगणकथा दोषवादे च मौनं । सर्वस्यापि प्रियहितत्रचो भावना चात्मतत्त्वे । संपद्यंतां मम भव भवे यावदाप्तोऽपवर्गः ॥ (भंत्रीश्वर श्री वस्तुपाण)

(१) ता देवदिज्ञ बोहिं भवे भवे पासजिणचंद । (श्री क्षद्रआ હुस्वाभी) (૭) આતમ વસ્તુ સદા મુજ સાંભરેા, ભાસન વાસન એહ ચરણુ ધ્યાને ધરા.

( શ્રી મદ્દેવચંદ્ર છ)

(८) दुःक्खखओ कम्मखओ, समाहि मरणं च बोहिलाभोअ, संपज्जअु महअेअं, तुहनाह पणाम करणेणं । ( अथवीयराय )

(૯) મુજ હેાેજો ચિત્ત શુભ ભાવથી, ભવ ભવ તાહરી સેવ રે; પામીએ કાેડિ ચતને કરી, એહ તુજ આગળે દેવ રે સ્વામા **સીમ'ધરા** તું જયા (૭. બ્રી **યશેાવિજયછ**)

આ માગણીએોના શુભ સંસ્કારાે લઇ પ્રાંતે આજીવન પર્યંત અધિકરણ સંબંધો અને સ્નેહસંબંધોથી મુક્ત થવાની અભિલાષા સાથે મેત્રી આદિ ચાર ભાવનાપૂર્વક–ચાર શરણે৷ અંગીકાર કરવા સાથે, મહા માંગલિક નમસ્કાર મંત્રના ધ્યાનમય **સમાધિ મૃત્યુપૂર્વક–આ** જન્મનું આયુષ્ય પૂરું થયે, અન્ય જન્મમાં પ્રયાણ કરવાની <sub>તૈ</sub>યાંરી સહિત, શુભ ભાવના રાખેલી છે. એ ભાવના શાસનદેવ સફળ કરો–એજ અંતિમ અભ્યર્થના.

મુંબઇ, વિ. સં. ૨૦૧૭ વિજ્યાદશમા ગુરુવાર તા. ૧૯-૧૦-૧૯૬૧

## नि वे ह न

પ્રસ્તુત સભાની મંગલમય સ્થાપના સ્વ૦ પૂ. જ્યાેતિર્ધર શ્રી આત્મારામછે ઉર્ફે શ્રી વિજયાન દસૂરિજીના સં. ૧૯૫૨ ના જેઠ માસમાં સ્વર્ગવાસના પ્રસંગે થઈ હતી. કેંપ્રે વર્ષ પૂરા કરી કૃષમા વર્ષમાં સભાએ પ્રવેશ કર્યો છે. આટલા વર્ષોમાં અનેક કર્તવ્યક્ષેત્રાની યશસ્વી મજલ કાપી છે. સભાની સાહિત્ય વિષયક પ્રવૃત્તિ ત્રણ ભાગમાં વહેંચાન યેલી છે. (૧) <mark>શ્રી ગ્યાત્માનંદ સંસ્કૃત સાહિત્યમાળા</mark> (૨) **શ્રી** આત્માનંદ જૈન ગ્રંથમાળા અને (૩) શ્રી આત્માનંદ શતાબિદ સિરીઝ. આત્માનદ સંસ્કૃત સાહિત્યમાળાના સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ગુજરાતી મૂલ્યવાન સાહિત્ય ગ્રંથેા લગભગ ૯૩ પ્રકટ કર્યા છે. પૂ. સાધુ, સાધ્વી, જૈન, જૈનેતર વિદ્વાનાને લગભગ પાંત્રીશ હજારની કિંમતના ગ્રંથા દેશ-પરદેશમાં ભેટ આપ્યા છે. વિશાળકાય વસુદેવહિંડી જેવા પ્રાચીન અનેક પુસ્તકાનાં ભાષાંતર પ્રકાશિત કરેલાં છે. આજ દિન સુધીમાં લગભગ પણ પેટ્રનેા થયેલ છે. સિરીઝાે પણ અનેક થયેલી છે રિપાેર્ટ દર વર્ષે પ્રકાશિત થાય છે. પૂબ શ્રી વિજયાન દસૂરિજીની, પૂબ શ્રી મૂલચંદ્રગણીની, તેમના બાલપ્રક્ષચારી શિષ્ય પૂર્વે આચાર્ય શ્રી વિજયકમલસ્**રિ**જની સ્વર્ગવાસ તિથિએા અનેક વર્ષો થયાં પૂજા અને સ્વામિવાત્સવ્ય સાથે ઉજવાય છે. સાહિત્યના સંસ્કૃત પ્રાકૃત ગ્રંચાના પ્રકાશનનું તેમ જ તમામ પ્રકારની પ્રેરણાઓનું માન આવ્યાવ્યુવ્યુ મુ. શ્રી પુણ્યવિજયજી મહારાજને ઘટે છે. એમની પ્રેરણા અને સહકાર ચાલુ છે. ખાસ કરીને સ્વ. મુ. શ્રી ભુવનવિજયજી મહારાજના સતત પ્રયાસથી તેમના વિદ્વાન શિષ્યરત્ન શ્રી જંબ્રુવિજયજી મહારાજે અવિરત શ્રમ અનેક વર્ષોથી લઇને તૈયાર કરેલા દર્શનશાસ્ત્રના લગભગ અઢાર હજાર શ્લેહના **નયચક્ર** નામના મહાન ગ્રંથને પ્રથમ વિભાગ છપાઇને ટુંક વખતમાં સમા તરકથી પ્રકાશિત થશે અને બાકીના ભાગ ત્યાર પછી પ્રકાશિત થશે. એમણે **ડિપ્મેડન** ભાષાના અભ્યાસ કરી પ્રસ્તુત ગ્રંથનું સંશાધન

કરેલું છે. ઉપરાંત આતમાનંદ્ર પ્રકાશ માસિક પ૮ વર્ષ થયાં વિવિધ લેખોની સેવા સાથે ચાલુ છે. સભાના અન્ય બંધુઓ સાથે પ્રથમ ખાસ કરીને ગાંધી વલ્લભદાસ ત્રિભુવનદાસ તથા રોઠ ગુલાબચંદ આણંદજી મુખ્ય સંચાલક હતા. એમની સાહિત્ય સેવા અનેક વર્ષો સુધી સભાને મળી હતી. હાલમાં શ્રીયુત પ્રો૦ ખીમચંદભાઈ ચાંપશી પ્રમુખ તરીકે છે, ભાઈ ફતેહચંદભાઈ તથા શ્રી ગુલાબચંદ લલ્લુભાઇ ઉપપ્રમુખ તરીકે છે, અને માનાર્હ મંત્રીશ્રી તરીકે શ્રી વિકુલદાસ પૂલચંદ તથા શાહ જાદવજી ઝવેરભાઈ છે. હવે પછી નાની નાની ટ્રેકટા સાહિત્ય પ્રકાશનમાં પ્રકાશિત કરવા ધારણા રાખેલી છે.

પ્રસ્તુત સભાએ સં. ૧૯૭૧ માં, શ્રી **ફતેહ્ય**ંદભાઇએ નવાણું પ્રકારની પૂજાના અર્થ લખેલા–તે સાથે તેમના પિતાશ્રીની જીવનરેખાનું પુસ્તક તેમના કુટુંબ તરકથી હવી' પાળતા સંઘ શ્રી સિદ્ધગિરિજના કાઢેલા તે પ્રસંગે શાહ **ઝવેરભાઇ ભાઇચ**ંદની સીરીઝ તરીકે પ્રકાશિત કરેલું હતું.

ભાઈ શ્રી **ફતેહ**ચંદ્રભાઇ અનેક વર્ષો થયાં સભાને સેવા આપતા રહ્યા છે. પ્રસ્તુત સભાને ધ્યાન ખેંચે તેવી માેડી રકમ. પેટ્રતા, લાઇફ મેમ્બરા તથા સિરીઝા માટે, મુંબઇમાં, સભાના કાર્યના ઉત્તેજન માટે એકઠી કરાવીને તેઓએ માેકલી હતી, તેમ જ સલાહસૂચન કે જે કાંઈ સભા તરકથી મુંબઈમાં કાર્ય હાેય, તેની સક્રિય સેવા બજાવતા રહ્યા છે. તેમણે લગભગ સત્તાવીશ પુસ્તકાની પ્રસ્તાવનાઓ–આમુખા લખેલાં છે, આતમાનંદ્ર પ્રકાશમાં વૃતનવર્ષનું મંગળમય વિધાન સવિસ્તરપણે લગભગ ત્રીશ વર્ષો પર્ય ત લખેલું હતું, તેમ જ તેમાં અન્ય ધણાં લેખા પણ લખેલા છે. પ્રસ્તુત પુસ્તકમાં જેન દર્શન મીમાંસા તથા તુલના-ત્મક દ્રષ્ટિએ જેન દર્શનના મુખ્ય લેખા વગેરે ખાસ કરીને જૈનતત્ત્વ ગ્રાનના અભ્યાસીઓ માટે ઉપયોગી છે. જે આ સભા તરકથી પ્રકાશન કરતાં એક પ્રકારના સંતાષ અનુભવીએ છીએ, અને ખાસ વાંચવાની ભલામણ કરીએ છીએ. પ્રસ્તુત લેખા પરત્વે હાલમાં મહુવામાં બિરાજતા પૂ. આ. શ્રી વિજયાદયસૂરિજીના તથા મુંબઇમાં બિરાજતા પૂ૦ આ૦ શ્રી વિજયધર્મ સૂરિજીના તેમ જ પૂ૦ આ૦ શ્રી વિજયપ્રે મસૂરિજીનાં આશીર્વાદ મળેલા છે, જે પ્રસ્તુત પુસ્તકમાં આપેલા છે. તેમ જ પ્રવેશિકા મુંબઇ રનાલકાઝ કાર્ટના ચીક જરૂ વિદદ્ધ શ્રી પ્રસન્નમુખ-ભાઇ બદામીએ લખાને સારા પ્રકાશ પાઓ છે.

વસ્તુસ્થિતિ આમ હાે આતમાનંદ પ્રકાશમાં લગભગ ૪૦-૫૦ વર્ષ પહેલાં આવેલા, ચાર મનનીય લેખાનું પ્રકાશન થયેલું છે તથા પ્રસ્તુત પુસ્તકમાં આવેલા પાંચ લેખામાં એક લેખ શ્રી **યરોાવિજયજી** સ્મૃતિથ્રાંથમાં સં. ર૦૧૩ માં તેમનાે આવેલા તે આપેલ છે. બીજા લેખા મુંબઇ શ્રી અધ્યાત્મ જ્ઞાન પ્રસારક મંડળ તરકથી શ્રી કૃતેહ્યાંદભાઇની મંડળની સેવાના પ્રતીક રૂપે પ્રકાશિત કરવામાં આવેલ છે. પ્રસ્તુત પાંચ લેખા, તેમનું આત્મ–નિદર્શન, તેમની જીવન પરિમલ અને પરિશિષ્ટો વગેરે આપી આ પુસ્તકને વધારે ઉપયોગી બનાવવાના પ્રયાસ કર્યો છે તેના વાચકા સારા લાભ મેળવે એ શુભેચ્છા.

સેં'. ૨∙૧૮ે આષાઢ શુદિ પૂર્ણિમા સામવાર તા. ૧૬−૭-૬૨

17. 17 Ann 18. Ann 18.

Market States

### શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા ભાવનગર

#### ¥ï.

to die soon; happy is he that hath lived long enough to die well. "

-Francis Quarles

# आर्शार्वचन

**૨મ્**ા અનંતાનંત સંસારચક્રમાં અનંત જીવાતે અભય–સુખ–પરમ શાંતિ આપનાર ધર્મની સ્થાપના ઉત્સર્પિણી તથા અવસર્પિણી કાળમાં ચોવીશ–ચોવીશ **તીર્થ કર ભગવ તા** 'સવિ જીવ કરૂં શાસન રસી 'ની અનુપમ ભાવના સેવી તપ–જપ ધ્યાન–ચારિત્રબળે અપાર પુણ્યકર્મનું ઉપાર્જન કરી ત્રીજા ભવે વીશ સ્થાનક અથવા તેમાંથી કાઇ પણ સ્થાનકના તપની આરાધના કરી **તીર્થ'કર** નામ કર્મ નિકાથિત કરે છે.

તીર્થની સ્થાપના થતાં <mark>શ્રુતધર્મ</mark> અને **ચારિત્રધર્મ**ની આરાધના સાધુ–સાધ્વી, શ્રાવક–શ્રાવિકા કરે છે અને અનંત દુ:ખદાયી સંસારનાે ઉચ્છેદ કરી શાક્ષત સુખને પ્રાપ્ત કરે છે.

દશ કોટાકાેટી સાગરાેપમ પ્રમાણુ એક ઉત્સર્પિણી કાળ અને દશ કાેટાકાેટી સાગરાેપમ કાળ પ્રમાણ એક અવસર્પિણી કાળ–આમ વીશ કાટાકાટી સાગર પ્રમાણનું એક કાળચક્ર બને છે. તેવા અનંત કાળચક્રનં એક પુદુઞળપરાવર્ત અને છે. તેવા અનંત પુદુગળપરાવર્ત કાળ થયાં આ આત્મા સ સારમાં ચારેય ગતિમાં બ્રમણ કરે છે અને રાગ-દેષ– માેહ પરિણતિને લઇને દુ:ખનું ભાજન બને છે. અનાદિકાળથી આ આત્મા ભવેાભવ ભટકે છે, દુ:ખાે પામે છે છતાં તેનાે ઉદ્ધાર કરનાર કાે શરણ મળતું નથી; અનેક ભવામાં પાપકર્મ કરતા આત્મા દુ:ખ પામે છે છતાં પાપકર્મોથી વિરામ પામતાે નથી. તેથી સુખની ઇચ્છા કરવા છતાં પણ દુર્ગતિ અને દુ:ખ પામે છે. ધર્મ તો વીશ કાટાકાટી સાગરેાપમ કાળમાં, અઢાર કેાટાકાેટી કાળમાં તાે છે જ નહિં, કુક્ત એ કાેટાકાેટી સાગર પ્રમાણ કાળમાં તીર્થ કર લગવતા **ધર્મ ચક્ર** પ્રવર્તાવે છે. તેમાં પણ પાંચ સમવાયમાં ભવિતવ્યતા પરિપકવ થઇ હોય તા જ ધર્મ સન્મુખ આત્મા થાય છે. કષાયાની મંદતા અને માહનીય કર્મની રિયતિ ઘટતાં સમ્યગ્દર્શન, દેશવિરતિ, સર્વવિરતિ પામીને ધાતિકમોંના નાશ કરી કેવળજ્ઞાન પામી સર્વ કર્મથી મુક્ત બની આ આ<sub>દ</sub>મા શિવસખને પ્રાપ્ત કરે છે.

તીર્થ કર ભગવ તા તીર્થ-સ્થાપના કરે છે ત્યારે ગણવર ભાગવ તા ત્રિપદી પામીને દ્વાદશાંગી( આગમ )ની રચના કરે છે. આમ ક્ષુતધર્મ અને ચારિત્રધર્મની આરાધના દ્વારા શ્રી સકળ સંઘ આત્મકલ્યાણ સાધે છે; શ્રુતધર્મ સમ્યગ્રज્ञાન તેા ખધેય સુલભ ખને પણ ચારિત્રધર્મ તા મનુષ્યભવમાં જ પ્રાપ્ય છે. અને તેથી જ માક્ષની પ્રાપ્તિ બીજી કેાઇ ગતિમાં નહિ પરંતુ મનુષ્યભવમાં જ પ્રાપ્ત થાય છે. એટલે જ મનુષ્યભુવ પામીને પ્રમાદને આધીન નહિં બનતાં જ્ઞાન–દર્શન– ચારિત્રની સાધનામાં પુરુષાર્થ કેારવવા શાસ્ત્રકારોએ ઉપદેશ જેરશારથી આપ્યા છે. આ ઉપદેશને જીવંત રાખવા પૂર્વાચાર્યોએ અનેક મહાન પ્રંથાની રચના કરી છે. તેમાં સંસારની અસારતા, ક્ષણભંગરતા વગેરે જણાવીને ધર્મની દુર્લભતા જણાવી પ્રમાદના ત્યાગ કરવા જણાવ્યું છે; તેમજ ધર્મકરણીમાં પુરુષાર્થ ફાેરવવા જણાવેલ છે.—આમ ચારિત્ર-ધર્મની આરાધના માટે શ્રુતધર્મના ખૂબ ખૂબ પ્રચાર રાખ્યા છે–તે માટે અનેક ગ્રંચા, શાસ્ત્રો, કથાનકા, કાવ્યેા વગેરે સાહિત્યની રચનાએા કરી છે. તેમાં શ્રાવક્રાએ પણ જુવાને ધર્મસન્મુખ કરવા માટે સંદર સાહિત્યનું સર્જન કર્યું છે તેમજ તેમણે ધર્મપ્રચારમાં ઘણા માટા કાળા આપ્યા છે.

આ બાબતમાં આપણા ચાલુ સમયમાં સુશ્રાવકવર્ય શ્રી **ફતેહથ**ંદ ઝવેરભાઇને યાદ કર્યા વગર રહી શકતા નથી. તેઓ ભાવનગર શહેરમાં ઉછરી ધર્મનિષ્ઠ પિતાશ્રી ઝવેરભાઇ ભાઇચંદની છાયામાં કેળવાઈ, ધર્મગુરુ શ્રી વૃદ્ધિચંદજી મહારાજના શિષ્યરત્ના પં. શ્રી ગંભીરવિજયજી, પૂગ્ આગ શ્રી વિજયનેમિસૂરી તથા પૂ. આગ શ્રી વિજયધર્મ સૂરિજી વગેરે પૂ. મહારાજોના સમાગમ પામી બાળ-વયથી જ દેવગુરુ ધર્મની આરાધના કરવા દારા પાતાના આત્માને સુંદર ધાર્મિંક સરકારાનું સિંચન કર્યું છે. સામાયિકશાળામાં સામા-ચિક કરેવા પૂર્વક ધાર્મિક અભ્યાસ કર્યો છે. પ્રભુદર્શન-પૂજન-ગુરુવંદન, આપ્યાન **મવણથી** ધાર્મિક વાતાવરણમાં ઊર્જ્ય છે. પિતાશ્રીએ પણ પાેતાનાે પુત્ર વ્યવહારકુશળ બને તે સાથે ધર્મપરાયણ બને તે માટે ખૂબ ખૂબ પ્યાન આપ્યું છે.

ભાવનગર એ સૌરાષ્ટ્રની રત્નખાણ છે. તેણે ધણા કાહિત્ર હીરા પકવ્યા છે. પૂ. વૃદ્ધિચંદ્રજી મહારાજ, પૂ. મૂળચંદ્રજી મહારાજ, પૂ વિજયનેમિસૂરિ મહારાજ તથા પૂ. વિજયધમ સૂરિ મહારાજ આદિ ઘણા મુનિવર્યાંને હાથે ઘણાં રત્ના ધડાયા છે અને જૈન શાસનને શાભાવ્યું છે.

ધાર્મિક જ્ઞાન સાથે ધર્મક્રિયામાં આદરભાવ, દેવ-ગુરૂ-ધર્મ પ્રતિ બ્રહ્યા, શ્રી સંધસેવાભક્તિપરાયણતા વગેરેમાં ભાવનગરના સંધ માખરે છે. જેમાં શ્રી કુંવરજીભાઇ આણુંદજી, વહાેરા અમરચંદ જસરાજ તથા શ્રી ઝવેરભાઇ ભાઇચંદ અને શ્રી માલીચંદ ગિરધરલાલ, શ્રી ગુલાખચંદ્ર આણુંદજી વગેરે સુશ્રાવક રત્ના થયા છે જેમણે તન, મન, ધનથી જૈન ધર્મની સેવા બજાવી છે. તે રત્ના પૈકી શ્રી **ફતેહચંદભાઇ પ**ણુ એક નર રત્ન છે. તેમનું પરિપક્વ જ્ઞાન, અનુભવ, શ્રદ્ધા, ધર્મરાગ, જૈનશાસન પ્રતિ વધાદારી વગેરે ગુણા પ્રશંસા માગી લે છે. જ્ઞાન સાથે ક્રિયાના સુમેળ તેમનામાં સધાયા છે. તેઓ ચિંતક, લેખક અને સારા વક્તા છે.

એમણે જૈનધર્મ મીમાંસા વગેરે લેખા ચાલીસ-પચાસ વર્ષ પહેલાં લખ્યા છે તે ભાવનગર જૈન આત્માનંદ સભા પ્રકાશિત કરે છે, તેમ જ આત્માનંદ પ્રકાશમાં આવેલા અન્ય લેખા અને કાવ્યા મુંબઇ અધ્વાત્મ જ્ઞાન પ્રસારક મંડળ પ્રકાશિત કરે છે; તે લેખા અવસ્ય ઉચ્ચકાટિના છે અને જૈન સમાજને ખાસ ઉપયાગી છે એમ મને લાગ્યું છે. એમણે બાળપણુમાં જે ધાર્મિક સંસ્કારા પિતાશ્રી તથા ગુર્વાદિ તરકથી ઝીલ્યા છે તે આગળ જતાં પુરમહારથી ખીલ્યા છે અને પાતાનું જીવન ભવ્ય આદર્શો, ઉત્તમ આચાર-વિચારથી સુવાસિત બનાવ્યું છે, તેમ જ સુંદર સાહિત્યનું સર્જન કરી જૈન સમાજમાં સુવર્ણ કિરણા રેલાવ્યા છે. એમણે લગભગ પચીશ-ત્રીશ ગ્રંથાની પ્રસ્તાવનાઓ પણ લખી છે. હજી પણ એમના હાથે એવા સુંદર સાહિત્યનું ભવિષ્યમાં નવનિર્માણ થાય કે જેથી આજની જડવાદને પાષતી કેળવણી લઇ ધર્મભાવના વિમુખ બનતાં નવયુવક–યુવતીજનાને આત્મસન્મુખ બનાવી કલ્યાણ માર્ગે વાળે. શાસનદેવ તેમને ધર્મકાર્યોમાં સહાયભ્રૂત બના અને સ્વ–પરહિતમાં તત્પર બનાવવા પ્રેરણા આપતા રહેા એ જ શુભાશીર્વાદ-રૂપ ધર્મલાભ.

અમદાવાદ આ શ્રી વિજયપ્રેમસૂરિજી વિ. સં. ૨૦૧૮ ( સ્વ. પૂ. શાસ્ત્રવિશારદ આ. શ્રી વૈ. વદી ૨ સાેમવાર વિજયધર્મસૂરિજીના પ્રશિષ્ય )

જીવનનું મૂલ્ય

( भन्हाईान्ता )

રસ્તે જેતાં સુભગ દીઠું મેં પુષ્પ એ એક ત્યાં તા ડાેલન્તું તે, પવન લહરીમાં રમન્તું હતું ને. કેલાવન્તું, સકળ દિશમાં, સૌરભ સ્વાત્મના ને અપે શાેલા સ્થળ સકળને આત્મસૌન્દર્યશ્રી તે. પૂછ્ય રહે તા, "અતિ સરસ હે પુષ્પ ! ખીલ્યું ભલે તું શાન્તિ દેવું શ્રમિત મનને મીઠી સૌરભવડે મધુરં પ્રેરહ્યામૃતતું વધે<sup>લ</sup> વિશ્વે ઝરણ આવું સારૂં જીવન પણ હે! કેટલું અલ્પ તારૂં? પુષ્પ પ્યારા! દિનકરતણે અસ્ત થાતાં પહેલાં કરમાવાનું તવ નશીઅમાં શું નહીં છે લખાચું ?" પ્રત્યુત્તરમાં સ્મિત સુખ કરી પુષ્પ એ ત્યાં વદીયું, "તા તા જાણ્યાે જીવનપથનાે મર્મ હે સૂજ્ઞ બંધુ! ( અનુષ્ટુપ્ )

નજીવા પ્રશ્ન એ છે કે 'કેટલુ' જ જીવ્યા તહમે ' ? ભાઈ છે પ્રશ્ન પૂછા કે 'કેવી રીતે જીવ્યા તહમે ' ?" સં. ૨૦૦૬ —અન'તરાય બદવજી ઝવેરભાઈ ~0000000V

શુદ્ધિ ૫ ત્ર ક

| પાનું      | લી <b>ટી</b> | અશુદ્ધ                    | શુદ્ધ                                                                          |
|------------|--------------|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| з          | ใษ           | કેવલ્ય                    | કૈવલ્ય વગેરે                                                                   |
| ሄ          | ŧ            | सम्यग्द्रीन               | सम्यग्दशनं                                                                     |
| ş          | ી૦           | दुर्गति च प्रपत्प्राणि    | दुर्गति प्रपतत्प्राणि                                                          |
| Ŀ          | 3            | વિચ્છેદંગયેલા             | ( વિચ્છેદ ગયેલા,                                                               |
| Ĵ o        | ጸ            | નાશ દેખાવા છતાં           | નાશ હાેવા છતાં                                                                 |
| <b>૧</b> ૧ | હ            | જનક                       | સમવાયી                                                                         |
| ૧૩         | ૧–૨          | આત્માના-થાય છે.           | આત્માનેા સ્થિતિ <b>પરિણામ</b>                                                  |
|            |              |                           | થાય <sub>ત્</sub> યારે અધર્માસ્તિકાય-<br>૨૫ કાર <b>ણ્</b> થી સ્થિતિ<br>થાય છે. |
| ૧પ         | છ            | સાતવર્ગ છા એા–વર્ગ        | આઠ વર્બ હ્યાએાવર્ગ                                                             |
| ૧૫         | ٩٥           | કર્મ પરમાણુઓને            | કર્મયોગ્ય પરમાણુઓને                                                            |
| >>         | ૧૨           | અધ્યવસાયથી                | યેાગથી                                                                         |
| "          | ૧૫           | સંય                       | સંચય                                                                           |
| ,,         | ૧૭           | વિચિત્ર પ્રકારની સત્તાથી  | વિચિત્ર પ્રકારના ઉદયથી                                                         |
| ૩૨         | १८           | सरवा खमेवा                | सरवाः ग्वमेव                                                                   |
| 33         | ૧૧           | સાધ્ય બિદુ                | સાધ્યભિદુ                                                                      |
| ૩પ         | ર            | ક્ષયોપશમિક                | ક્ષાયાપશ્વભિક                                                                  |
| ૪૫         | 8            | मांगे।                    | सांगे।                                                                         |
| <b>४७</b>  | રર           | શ્રતજ્ઞાનથી               | શ્રુતન્નાનથી                                                                   |
| પહ         | · §          | સં કર્ય                   | સાંકર્ય                                                                        |
| "          | ٢            | मौल्युत्पते <b>घ</b> र्टः | मे्राल्युस् <b>क्तेर्घटः</b>                                                   |
| ६०         | 8            | इश्वरस्य                  | ईश्वरस्य                                                                       |
| ,,         | ş            | <b>श</b> ब्द्             | হাত্র:                                                                         |
| ૬૧         | २३           | ઇંદ્રિય પ્રત્યક્ષ         | ઇંદ્રિય પ્રત્યક્ષ તે છે.                                                       |
| 56         | રપ           | નરક અને પૃથ્વીની          | નરક પૃથ્વીની                                                                   |
| હક         | 3            | विरति                     | विरति:                                                                         |

[ २७ ]

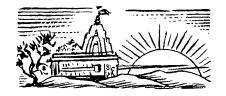
| પાનું       | લીટી              | અશુદ્ધ               | શુલ્દ                                          |
|-------------|-------------------|----------------------|------------------------------------------------|
| છછ          | ૧૧                | અનુઅધાદિ             | <b>અનુ</b> અંધાદિ                              |
| ખ૮          | U                 | ઇદ્રિય               | ઇંદ્રિય                                        |
| "           | ૧૭                | પચમહાવ્રત            | પંચમહાવ્રત                                     |
| ve          | ૧૯                | સ્વાધ્યય             | સ્વાધ્યાય                                      |
| ٥)          | ૧૨                | ચિતન                 | ચિંતન                                          |
| ૮૨          | ૧૦                | અતે                  | અંતે                                           |
| 23          | ৾৾४               | વદેા                 | વંદેા                                          |
| ৫৩          | ર૬                | वित्त                | वित्तं                                         |
| ૯૬          | ঀ৩                | સમ્યક                | સમ્યક્                                         |
| ૧૦૦         | x                 | वायोर्योनिराप        | वायोर्योनिरापः                                 |
| ,,          | ૧૩                | જીવનશાસ્ત્ર          | જીવનશાસ્ત્ર પરત્વે                             |
| ૌ∙૧         | ኒዓ                | એકલાં જ              | એકલાં જ સ્વતંત્ર રીતે<br>કર્મથી મુક્ત થવાને છે |
| ٩٥७         | ર                 | કર્મેદિય             | કર્મે દિય                                      |
| ૧૧૫         | ૧૯                | परमोधर्म             | परमोधर्मः                                      |
| ૧૧૮         | <b>শ্ও</b>        | સિચન                 | સિંચન                                          |
| ૧૨૨         | ૧૩                | ઉ દેશ                | <b>ઉપદે</b> શ                                  |
| ,,          | ঀ४                | પરતુ                 | પરંતુ                                          |
| ૧૨૪         | ૧પ                | જેનેા                | न्नेते                                         |
| १२४         | ২४                | પાપ્ત                | પ્રાપ્ત                                        |
| <b>૧</b> ૩૦ | ર                 | <b>૧७</b> ०८         | 1012                                           |
| ૧૩૨         | પ                 | વીહરમાન              | વિહરમાન                                        |
| ۹—۹,        | । <b>३४ २०</b> -' | ૧૮ પ્રસંગાેપોત       | પ્રસ <b>ો</b> ાપાત્ત                           |
| ૧૩૪         | ٩٢ - ١            | ગત વર્ષના            | સં. ૨૦૦૯ વર્ષના                                |
| ,,          | રર                | સાહિત્યના            | સાહિત્યનું                                     |
| ૧૩૬         | રં                | उर्ध्व               | ऊर्ध्व                                         |
| 130         | ૧૩                | <b>આ</b> ધ્યાત્મગીતા | અધ્યા <sub>ઽ</sub> ઞગીતા                       |

# વિષયાનુક્રમ



|    | વિષય                                  |                               |           | પૃષ્ઠ |
|----|---------------------------------------|-------------------------------|-----------|-------|
| ٩  | પૂ. આ. મ. શ્રી વિજયધર્મસૂરિજીતું ચ    | <b>યાશી</b> વ <sup>્</sup> ચન | •••       | ٩     |
| ર  | પ્રવેશિકા                             | ••                            | •••       | U     |
| З  | આત્મ–નિદર્શન                          | ••                            | •••       | ૧૨    |
| ४  | નિવેદન ( શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા )      |                               | •••       | ાંહ   |
| પ  | પૂ. આ. મ. શ્રી વિજયપ્રેમસ્રરિજનું સ   | ાશીર્વચન                      | •••       | ર્ર   |
| ۶  | શુદ્ધિ પત્રક                          | •••                           | •••       | રક    |
| ৩  | જૈન દર્શન મીમાંસા (લેખ) .             | ••                            | ••••      | ٩     |
| ٢  | જૈન દર્શન તુલનાત્મક દ્રષ્ટિએ (લેખ)    |                               | •••       | હર    |
| £  | શ્રીમન્મહાવીર પ્રસુતું આંતર જીવન (    | લેખ )                         |           | 1૧૦   |
| १० | પદયાત્રા સંધની વ્યાધ્યાત્મિક પરિમલ (  | (લેખ)                         | •••       | ૧૧૭   |
| ૧૧ | મહાન્ જ્યાેતિર્ધર પૂ. ઉપા. શ્રી યશાવિ | <u>લેજ્ય</u> જ ( હે           | ોખ )      | ૧૨૯   |
| ૧ર | જીવન પરિમલ                            | ••                            | •••       | ٩     |
| ૧૩ | પરિશિષ્ટ                              | ••                            | •••       | ٩૬    |
| ٩४ | અભિપ્રાય-દર્શન                        | ••                            | •••       | રપ    |
| ૧૫ | વડલેા અને વિચાર …                     | • •                           | ×.<br>••• | পণ্ড  |
|    | <b>ိ</b> ဝဝိန                         |                               |           |       |

જૈન દર્શન મીમાંસા



षड्दर्शन जिन अंग भणी जे, न्यास षढंग जो साधेरे, नमि जिनवरना चरणोपासक, षड्दर्शन आराधेरे; जन जिनेश्वर वर उत्तम अंग, अंतरंग बहिरंगेरे, अक्षर न्यासघर। आराधक, आराधे धरी संगेरे. —श्ची भइ आनंदधनछ

#### ૧ દ્રવ્યાનુચેાગ

આતમાન દ પ્રકાશ પુસ્તક આઠમાના નવીન વર્ષના દ્વિતીય આંકથી આપની સમક્ષ 'જેન દર્શન'ના વિષય રજા થાય છે. મુખપૃષ્ઠ ઉપર ટાંકેલા કાવ્ય દ્વથથી સામાન્ય રીતે જણાશે કે દુનિયામાં મુખ્યત્વે કરીને પ્રવર્તતા ષડ્દર્શના જિનેશ્વર પ્રભુરૂપ પુરુષના માત્ર અંગોપાંગો છે. તેમાં જૈન દર્શન એ તેનું ઉત્તમાંગ (મસ્તક) છે. અને બીજાં દર્શના અન્ય અંગો છે, જે આગળ ઉપર સ્કુટ થશે. જૈન દર્શનનું જ્ઞાન અનાધ અને નિરતિશય છે; જેનું વિવેચન મહા સમર્થ તત્ત્વવેત્તાઓ મુખદારા સંપૂર્ણ પણે કરી શકવાને સમર્થ નથી. માત્ર કેવળજ્ઞાનીઓને જ અનુભવગમ્ય છે. જેમ કેવળજ્ઞાન અનંત છે તેમ જૈન દર્શનનું સંપૂર્ણ સ્વરૂપ પણ અનંત છે. સર્વન્યોનું સંપૂર્ણ રીતે જ્ઞાન આપનાર [२]

જૈન દર્શન છે. જ્યારે અમુક નયેાનું અપૂર્ણ રીતે જ્ઞાન આપનાર અન્ય દર્શના અને તેની શાખાઓ છે. જૈન દર્શનનું સંપૂર્ણ સ્વરૂપ અનંત છે, તેથી વચનદ્રારા અથવા શાસ્ત્રદ્વારા જે કાંઇ ઉચ્ચારાય અથવા લખવામાં આવે તે માત્ર અન'ત વિભાગમાંથી દાહનરૂપે એકાદ સંખ્યાવાળા વિભાગ છે. જૈન દર્શનનું સ્વરૂપ અત્યંત ગહન છે. સામાન્ય અુદ્ધિથી સમજી શકાય તેવું નથી. અનેક નય- નિક્ષેપરૂપ ખડકા-માંથી પસાર થવું પડે છે. તે દરમિયાન અનાદિકાળથી ઉન્માર્ગ પ્રતિ ખેંચાતી આત્મવૃત્તિઓને બહુજ સાવધાન રહેવું પડે છે. તેમ ન થાય તા તે ખડકાથી મંતેાનૌકા હજારા કકડાએામાં વહેંચાઇ જાય છે. અને પાતાતા ઉપર આરૂઢ થયેલા આત્માને ભવસમુદ્રમાં નિરાધાર કરી મુકે છે. જૈન દર્શનમાં શીલ સપ્તમીને દિવસે વાસી અન આરોગવાના ઉપદેશ નથી. અન્ય શાસ્ત્રની જેમ ઢંગધડા વગરની હકી-કતાે તેમાં દર્શાવાયેલી નથી; તેમ જ ચૈતન્યની અન્ય વ્યક્તિથી ઉત્પત્તિ માની ચૈતન્યનું પરાધીનપહું જૈન દર્શન બતાવતું નથી; પરંતુ આત્માની પરાધીન અવરથા કેવી રીતે સ્વાધીન થઈ શકે, વાસ્તવિક હિંસા અને અહિંસાનું સ્વરૂપ શું છે ? આત્માનાે ઉત્ક્રાંતિક્રમ કેવી રીતે હાેઇ શકે ? ત્રાન અને વિરતિનું શું કાર્ય છે ? વગેરે અસાંત સહ્તમ હક/ાકતાનું તેમાં દિગદશન છે. જૈન દર્શન એ સ્વર્ગાપવર્ગની મજબ્યૂત નિસરણી છે, ષડદર્શનરૂપ પશુઓને ચરવાની વાટિકા છે, ભવસમુદ્ર તરવાને ઉત્તમ પ્રવહણ છે, મુક્તિપુરી પ્રાપ્ત કરવાનું મૂળસ્થાન–રાજમાર્ગ છે. નિશ્ચય વ્યવહારકપ એ ચક્ર અને અહાર હજાર શીલાંગરૂપ આરાવાળા રથ છે, આત્મિક સુખનેા ઝરાે છે. અને જ્ઞાનાદિ રત્નાથી પરિપૂર્ણ મહાસાગર છે.

જૈન દર્શનને આ સર્વ ઉપમાઓ ઘટી શકે છે અને તે યેાગ્ય છે એ ત્યારે જ જણાશે કે જ્યારે તેનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ સમજવામાં આવે. સ્વાભાવિક રીતે માક્ષ કે જે ઉચ્ચતમ સ્થિતિ છે, તે પ્રાપ્ત કરાવનાર સાધન પણ ઉચ્ચતમ હેાવુંજ જોઇએ. કેમકે 'જેવું કારણ સંગીન તેવું કાર્ય સંગીન ' એ ઉત્તમ ન્યાયનીતિ જગતમાં પ્રચલિત છે, તેથી જૈન દર્શનના ઉત્તમ સ્વરૂપને જાણ્યા વગર અને તે મુજબ વર્તન કર્યા વગર માક્ષરૂપ કાર્યસંપન્ન થવાય નહિ. આ સમયે એવેા પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થશે કે અન્ય દર્શનાનું પાલન કરતાં અનેક આત્મા-ઓને સિદ્ધિપદ પ્રાપ્ત થયેલું છે; જેમકે વલ્કલચીરી; પરંતુ સદ્ધમ દષ્ટિએ તપાસતાં જણાશે કે સિદ્ધના ભેદામાં અન્યલિંગ સિદ્ધ છે, પરંતુ અન્ય તત્ત્વસિદ્ધ નથી. આ રીતે જૈનદર્શનાનુકૂળ તત્ત્વાની પાલના વગર મુક્તિસુખ નથી–એમ જ્ઞાનીઓ પુકારીને કહે છે, તે વિચારતાં સત્ય છે એમ જણાશે.

\*

જૈન દર્શન પરત્વે તેનું સ્વરૂપ જણાવતાં અત્યંત રખલના પામ-વાનેા ભય છે, કેમકે તેનું સ્વરૂપ સામાન્ય છુદ્ધિગાચર નથી. સક્ષમ સ્વરૂપ સમજવાને માટે છુદ્ધિને સક્ષ્મ અને તીક્ષ્ણુ કરવા જોઇએ. આમ હાઇને સક્ષમ સ્વરૂપને ગીતાર્થગમ્ય મૂક્ય શાસ્તાનુસાર આપની સમક્ષ જૈન દર્શનનું સ્થૂલ સ્વરૂપ રજૂ કરૂં છું.

#### " દર્શન " શબ્દના અર્થ:-

દર્શન શબ્દના અનેક અર્થ છે. (૧) દર્શન એટલે દેખવું તે. ચક્ષુ બે પ્રકારની છે. ચર્મચક્ષુ અને દિવ્યચક્ષુ. કેવળજ્ઞાન પામ્યા વગર માત્ર તેત્રે દ્વિયયા જે જે પદાર્થાતું ગ્રહણ થાય છે તે ચર્મચક્ષુગાચર કહેવાય છે, અને કૈવલ્ય પામ્યા પછી જે દષ્ટિથી પદાર્થા દેખાય છે તે દિવ્ય ચક્ષુના વિષય છે. (૨) દર્શન એટલે સામાન્ય ઉપયોગ. આત્માના અનંત ગુણા છે. તેમાં જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર મુખ્ય છે. વસ્તુ– પદાર્થના વિશેષ ઉપયાગ તે જ્ઞાન અને સામાન્ય ઉપયોગ તે દર્શન. પદાર્થના વિશેષ ઉપયોગ તે જ્ઞાન અને સામાન્ય ઉપયોગ તે દર્શન. પદાર્થના વિશેષ ઉપયોગ તે જ્ઞાન અને સામાન્ય ઉપયોગ તે દર્શન. પદ્યાર્થય પ્રાણીઓને પહેલાં સામાન્ય ઉપયોગ અને પછી વિશેષ ઉપયોગ થાય છે. જેમ એક અપરિચિત આરડામાં પેસનાર મનુષ્યને આ છબી જેવું કાંઇક છે એવું પહેલાં ભાન થાય છે, પરંતુ વિચારતાં પછીથી આ ગૌત્રમસ્વામીની છળી છે, તેઓ શ્રી વીરપરમાત્માના ગણધર હતા–વગેરે વગેરે તે છળીનું વિશેષ જ્ઞાન થ.ય છે. [8]

કેવલત્તાનીઓને પ્રથમ વિશેષ ઉપયોગ અને પછી સામાન્ય ઉપયોગ થાય છે. જેમ એક હાથની પાંચ આંગળીઓનું જીદું જીદું જ્ઞાન થવા પછી એક પાંચારપે સમગ્ર ત્રાન થાય છે, તે પ્રમાણે કેવળત્રાની-એાને જગતના સ્વરૂપતું જીદું જીદું જ્ઞાન પહેલે સમયે થયા પછી ખીજે સમયે સમગ્ર (Whole) સામુદ્દાયિક સ્વરૂપે-તેમને સામાન્ય Guuेाग ३ पे थाय छे. (3) हर्शान એટલે सभ्यकृत्व तत्त्वाथअद्धान सम्यग्टर्शन-વ્યવહારથી શહ દેવ, ગુરુ અને ધર્મ પ્રતિ અડબ બ્રહ્મ અને નિશ્વયથી તત્ત્વાના જાણપણાથી ઉત્પત્ત થયેલી રુચિ-શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપનાે તત્ત્વ-શ્રદ્ધાનરૂપે અનુભવ કરવા તે સમ્યકત્વ કહેવાય છે. સમ્યકૃત્વને માક્ષરૂપી <sub>કળ ઉત્</sub>પન્ન કરવાને ખીજતુલ્ય ઞણેલું છે. જેમ ખીજના આરો**પ**ભ્ પછી તેને યેાગ્ય રીતે સિચન કરવાથી કાળની પરિપકવતા પછી વૃક્ષ ઉત્પન્ન થઇ કુળની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેમ સમ્યક્ત્વરૂપ બીજને જ્ઞાન અને વૈરાગ્યકપ પાણીથી સિંચન કરવાથી ચારિત્ર રૂપ વક્ષ ઊગી નીકળે છે, અને ઉદ્યમાદિ પાંચ કારણાની સાનુકૂળ સહાયથા માક્ષરૂપ ફળ ઉત્પન્ન થાય છે. સંસારમાં રહેલા સર્વ પ્રાણીઓને। આત્મા વસ્તુતઃ શહ અને તિર્મળ છે પરંતુ અષ્ટકર્મ રૂપ આઠ પડેાથી તેનું સ્વરૂપ આચ્છાદિત થઈ ગયેલું છે. તે અષ્ટકર્મા પૈકી દર્શનમાહનીય કર્મના ક્ષય–ઉપશમ શવાથી આત્માને પાતાની વસ્તુતઃ ઓળખાણ થાય છે. એટલે પછી સમ્યકત્વ ગુણનાે આત્મામાં આવિર્ભાવ થાય છે-તે દર્શન કહેવાય છે. દર્શનાવરણીય કર્મ અને દર્શનમાહનીયમાં બહુ તકાવત છે. દર્શના-વરણીય કર્મ પાંચ ઇંદ્રિયથી પ્રાપ્ત થતા જાણપણામાં ખલેલ પહેાંચાડે છે જેમ એક મનુષ્ય અંધ છે તે દર્શનાવરણીય કર્મના ઉદયતે અંગે છે. પરંતુ દર્શનમાહનીય કર્મ તાે તત્ત્વને કુતત્ત્વ અને શુદ્ધ ગુણને વિગણા બનાવે છે. આ રીતે દર્શનાવરણીય કર્મ ઇંદ્રિયગાચર જ્ઞાનનું નિરાધક હેાઇ જેટલા પૂરતેા વિપાક ઉત્પન્ન કરે છે તે કરતાં અનેક ગુણા વધારે વિપાક દર્શનમાહનીય કર્મ કે જે ખૂદ આત્માના ગુણને આવરણ કરનાર છે તે ઉદ્ભવાવે છે. (૪) દર્શન એટલે ધર્મ એવા અર્થ પ્રચલિત છે. જૈન દર્શન સિવાયના 'દુનિયામાં મુખ્યત્વે કરીને પાંચ દર્શના છે. તેએા ધર્મ એવા નામથી એાળખાય છે. તેવી જ રીતે જૈનદર્શનતે જૈનધર્મ તરીકે આપણે એાળખીશું.

#### ધર્મની વ્યાખ્યા :-

નીતિકાર કહે છે કે--

आहारनिद्राभयमैथुनं च । सामान्यमेतत्पशुभिर्नराणाम ॥ धर्मो हि तेषामधिको विशेषः । धर्मेण हीनाः पशुभिः समानाः ॥

આહાર, નિદ્રા, ભય અને મૈશુન આ ચાર વસ્તુઓ પશુઓ અને મનુષ્યાે બંનેને હાેય છે, છતાં મનુષ્યાને પશુઓ કરતાં 'ધર્મ' નામની વસ્તુ વધારે પ્રાપ્ત થયેલી છે. ધર્મ વગરના મનુષ્યમાં અને પશુમાં અભેદભાવ છે. આ ઉપરથી સ્વતઃ સિદ્ધ છે કે ધર્મ વગરના મનુષ્ય શીંગડા અને પૂંછડા વગરના પશુ જ છે. આવા મનુષ્ય પંચે દ્વિની પરિપૂર્ણતાયુક્ત અને પશુ કરતાં છુદ્ધિળળ વધારે હાેવા છતાં ધર્મરહિત હાે⊎ને આત્માનું કાંઇ પણ સાર્થક નહીં કરતાં 'અજાગલસ્તન જન્મ'ની પેડે મનુષ્યજન્મને નિરર્થક ગુમાવા દે છે.

ચિંતામણિ રત્નના ગુમાવનારની પેઠે તે મનુષ્યજન્મ પુનઃ પ્રાપ્ત કરવાની ઘણી જ દુર્લભતા હેાવાથી પશ્વાત્તાપનું પાત્ર થઈ પડે છે. મનુષ્ય જન્મની દુર્લભતા માટે નીચે પ્રમાણે કહેવામાં આવ્યું છે.

> यः प्राप्य दुःप्राप्यमिदं नरत्वं । धर्म न यत्नेन करोति मूढः ॥ कलेशप्रबंधेन सल्लब्धमब्धौ । चिंतामणि पातयति प्रमादात् ॥ ( सिंद्वर प्रक्षर)

દરેક મનુષ્યને ધર્મની જરૂર છે, એ આ ઉપરથી સ્વત: સિદ્ધ છે. તે ધર્મના શબ્દાર્થ શું છે, કલિતાર્થ શું છે, ધર્મથી આત્માની ઉત્ક્રાંતિને કેવી અસર થાય છે, ધર્મને નામે ધર્માભાસા પ્રચલિત હાેવાથી શુદ્ધ ધર્મનાં તત્ત્વાની ઓળખાણ કરતાં પ્રાણીઓને કેવી શુંચવણા આવી પડે છે, શુદ્ધ ધર્મનું બાહ્ય અને આંતરસ્વરૂપ કેવું હાેય છે, તે સ્વરૂપના જ્ઞાનથી આત્મા પાતાને કેવી સુંદર રીતે આળખા શકે છે અને ત્યારપછી તદનુકૂળ આચરણ કરવાથી કેવી રીતે સહજમાં ભવ-બ્રમણ ટળી જાય છે-વગેરે હડીકત હવે પછી આપની રામક્ષ રજૂ થશે.

યેાગશાસ્ત્રકાર શ્રીમદ્ હેમચંદ્રસ્ડિજ કહે છે કે :-

#### दुर्गति च प्रपत्प्राणिधारणाद्धर्म डच्यते ।

દુર્ગતિમાં પડતા પ્રાણીઓને ધારણ કરી રાખે (ઉચ્ચ ગતિમાં લઈ જવા પ્રયત્ન કરે) તે ધર્મ કહેવાય છે.

દુનિયામાં પ્રચલિત થયેલા પાંચ દર્શના એમ જ કહે છે કે એમાેએ સ્વીકારેલાં તત્ત્વા, સિદ્ધાંતા અને ક્રિયાકાંડાને અમા ધર્મ કહીએ છીએ. અમા જે જે કરમાનાનું પાલન કરીએ છીએ તે તે શુદ્ધ ધર્મથી ઉદ્દભવેલાં છે અને અમારી માન્યતા પ્રમાણે તે તત્ત્વા અને ક્રિયાકાંડા અમારા આત્માની મુક્તિને માટે થશે, જ્યારે છટ્ટું જૈન દર્શન પણ તેમ જ કહે છે પાંચ દર્શનાનાં નામ આ પ્રમાણે છે—-

(૧) બૌદ્ધ (૨) સાંખ્ય, (૩) નૈયાયિક, (૪) મીમાંસક, (૫) ચાર્વાક.

આ પાંચ દર્શનાની સરખામણી જૈન દર્શન સાથે કરવાનાે મુખ્ય ઉદ્દેશ આ લેખના નથી પરંતુ મુખ્યત્વે કરીને જૈનદર્શનનાં તત્ત્વા સંક્ષિપ્ત રીતે દર્શાવવાના હેતુ છે. તાે પણ આ પ્રસંગે એટલું કહેવું જરૂરતું છે કે પૂર્વોક્રત નામાથી પ્રચલિત દર્શના એ જિનેશ્વર પ્રભુ રૂપ પુરુષનાં અંગા છે અથવા જિનેશ્વરરૂપ હરતીના પગ, સુંઢાદિ અવયવાે \*

છે પાંચ દર્શાના પૈકી દરેકે અધહસ્તી ન્યાયાનુસાર સ્વદર્શનને, અવયવ હોવા છતાં આખા શરીર તરીકે ગણના કરેલી છે. આ પાંચ દર્શાનામાંથી અજ્ઞાનવાદી, ક્રિયાવાદી અક્રિયાવાદી, વિનયવાદી, સ્વતાેનિત્ય, પરત નિત્ય-વગેરે વગેરે અવયવાનો પુષ્કળ સંખ્યામાં પ્રાદુર્ભાવ થયેલા છે.

આ સર્વ જૈતેતર દર્શના અને તેના અંશદર્શના વસ્તુના અમુક અંશ સત્યપણે સ્વીકારે છે અને સાથે જ અન્ય અંશાના અસ્વીકાર કરે છે. અમુક અમુક નયતું અવલંબન કરી અન્ય નયોને દૂર મૂકે છે. આમ હેાવાથી જેટલા વચનના વિભાગા પડે છે તેટલા નય થઇ શક છે અને જેટલા નય થઈ શકે તેટલા દર્શનાનું અસ્તિત્વ હ્યાઇ શકે. અત્તાનવાદી વગેરેના વિસ્તારપૂર્વક ત્રણસેં ત્રેસઠ બેદ થાય છે, આથી આગળ વધીને અસંખ્ય ભેદા થાય છે. આ રીતે અનેક ભેદાેથી ભરપર જાદાં જાદાં દર્શાના છે, પરંતુ મુખ્યત્વે કરીને પાંચ દર્શાનામાં જૈનેતર દર્શનોનો સમાવેશ કરવામાં આવેલે છે. જૈનદર્શન જિનેશ્વર પ્રભુના મરતકને સ્થાને છે. તે હેાય તેા જ વિચારશ્રેણિ ઉત્પન્ન થઇ અન્ય અવયવાનું નિયામક બની તેમને જીવન આપે છે અને તેમને યાેગ્ય ગતિમાં વહન કરાવે છે. જૈનદર્શનનું જેમને સંપૂર્ણ જ્ઞાન છે તેઓ અન્ય દર્શનાેના સ્વરૂપને બરાબર છણી શકે છે. જૈનદર્શનરૂપ પર્વતના ભુવ્ય શિખર ઉપર ચડેલા પ્રાણી અધઃસ્થિત અન્યદર્શનાનું ભારીકીથી અવલાકન કરી શકે છે. જૈનદર્શનરૂપ હાેજમાંથી અન્ય નલિકાઓને પાણી મળી શકે છે પરંતુ તેથી નલિકાને હેાજના ઉપનામથી અંકિત કરી શકાય નહિ. હેાજમાં પાણીનેા જથ્થે। અનર્ગલ છે ત્યારે નલિકામાં તેણે જે પ્રાપ્ત કરેલા હાય તેટલા જ પ્રમાણમાં છે આમ હાેઇને આપણે પણ જૈન દર્શનના ' દ્રવ્યાનુયાેગ 'નું સ્થૂલ સ્વરૂપ નિરૂપણ કરી જૈન દર્શનનું અન્ય દર્શનાનાં મુખ્ય મુખ્ય તત્ત્વા સાથે કેટલા પુરત ભિન્ન ભિન્નપહ છે તે ઉપર જરા પર્યાલોચના કરીશું. પ્રસ્તુત રીતે જૈન દર્શનની હકીકત રજાૂ કરવામાં આવે છે.

[ 2 ]

જૈન દર્શન અનાદિ છે!

જૈન દર્શાનના પ્રેરક પાતે સર્વન્ન હોવાથી અને રાગદેષરૂપ મહા-દૂધણ રહિત હોવાથી તેમનું ગુંથન કરેલું તત્ત્વન્નાન, કષ, છેદ અને તાપથી સુવર્ણની જેમ શુદ્ધ હાેય છે. છવ અને અજીવના સ્વરૂપની સદ્ધમતા એટલા બધા પ્રમાણમાં અને બારીક અવલાકનપૂર્વક દર્શાવેલી છે કે તેને માટે માત્ર અનુમાનથી જ આપણે જોઈ શકાએ છીએ કે સર્વન્ન અથવા અનંત ન્નાનવાન સિવાય અન્ય કાેઈ પણ વ્યક્તિને આવા પ્રકારની સદ્ધમતમ હકીકતનું ખ્યાન દર્શાવવાના વિષય નથી. હવે બતાવાશે તેવું વિશ્વાંતર્ગત ગૃઢ સ્વરૂપ અન્ય દર્શનાનાં શાસ્ત્રોમાં તપાસ કરતાં ઉંડામાં ઊંડા તળિયા સુધી પણ દર્શિગાચર થતું નથી.

જૈનદર્શન ક્યાંથી શરૂ થયે। એવી તેની આદિ છે જ નહિ, તે અનાદિ છે. વિશ્વમાં રહેલી વસ્તુ માત્ર અનાદિ છે, માત્ર રૂપાતંર પામ્યા કરે છે. તા જૈનદર્શન પણ અનાદિ હાય તેમાં અસંભવિત જેવું કાંઈ નથી. જગતના વિદ્યમાનપણાની સાથે તદંતર્ગત સર્વ પ્રાણી પદાર્થીનું વિદ્યમાનપહ્યું હાેવું જ જોઇએ. જગત નું આદિપહ્યું માનવાથી જગતકર્તા તરીકેની કાઇની કલ્પના કરવી પડેશે. અને તે જગત-કર્તાને પણ કાેઈ બનાવનાર હેાવે। જોઇએ, જગત્દકર્તા શરીરધારી હોવા જોઇએ. કેમકે આ દસ્યમાન જગત રૂપી દેખાય છે તાે શરીરધારી (રૂપધારી) વ્યક્તિથી જ જગત અસ્તિત્વમાં આવી શકે. જગતની ઉત્પત્તિના ઉપાદાન કારણુરૂપ સાધને**ા ક**થાંથી આવ્યાં અને કઇ રીતે પ્રયોગમાં મુકાર્ણાં, કર્તાંને જગતની ઉત્પત્તિ અને લયરૂપ પ્રયોજનથી લાભાલાભ શું છે-વગેરે વગેરે બાખતાેના ગંભીર વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે અનેક અવ્યવસ્થિતપણાના દેાષા આવી જાય છે; તા જગતકર્તા તરીકે કાેઈ બનાવનારની કલ્પના ઊભી કરવા કરતાં અથવા જગતકર્તાને અનાદિસ્થિત માનવા કરતાં જગત્ અનાદિ છે-એ વિચાર શા માટે વાસ્તવિક નથી ? જગતના કાેઇપણ પદાર્થની આદિ માનીએ તા માત્ર પર્યાયરૂપે (રૂપાંતરપણે) સાદિસાંતપહ્યું છે, આથી સર્વગ્રીએ

જગતનું અનાદિપહું અનંત જ્ઞાનરૂપ આદર્શમાં જોયેલું છે તે સત્ય અને નિર્વિવાદ છે. તદ્દનુસાર જૈનદર્શન પણ અનાદિ છે, પરંતુ કાલક્રમે શાસ્ત્રાે વિચ્છેદ જાય છે અને કાલક્રમે ક્રીથી તીર્થ કરો (વિચ્છેદ ગયેલા જૈનતત્ત્વાના ઉત્પાદકા )ના ઉત્પન્ન થવા પછી શાસ્ત્રો પુનઃ પુનઃ પ્રચલિત થાય છે. તે અમુક કાળક્રમ સુધી અસ્તિ ધરાવે છે. અને અનેક પ્રાણીઓ તેનું આલંખન કરી રાજમાર્ગને પ્રાપ્ત થાય છે, અને ઇષ્ટ સ્થાનને શીઘ્ર પ્રાપ્ત કરે છે.

#### જગતમાં પ્રવર્તતું કાળચક્રઃ---

દસ કાટાકાર્ટિ સાગરાેપમના પ્રમાણવાળા દરેક ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણીરૂપ કાલચર્કા અનુક્રમે કુવાના અરધટ્ટની માકક કર્યા કરે છે. તેમાં ઉત્સર્પિણીની શરૂઆતથી તે કાલમાં થતાં પ્રાણીઓના આયુષ્ય, સંધયણ, સ્પૃતિ અને કદ ક્રમશઃ કાલની ગતિ અનુસારે વધતા જાય છે અને અવસર્પિણીમાં પ્રથમ કરતાં ધીમે ધીમે તે સર્વ કાલક્રમે ધટતા જાય છે. દરેક ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણીને રથના ચક્રની માક્ષ્ક છ છ આરાઓ હાેય છે તે સર્વનું કાલમાન દસ કાટાકાર્ટિ સાગરાેપમ થાય છે. આ બંને ઉત્સર્પિણી–અવસર્પિણીમાં દરેકમાં ત્રેસઠ મહાપુરુષો અવશ્ય ઉત્પન્ન થાય છે.

તીર્થ કર ૨૪, ચક્રવતી ૧૨, વાસુદેવ ૯, પ્રતિવાસુદેવ ૯, બળદેવ ૯. તેઓ પૈકા તીર્થ કર અવસ્ય કર્મોના વિનાશ કરી સર્વગ્રપણું પ્રાપ્ત કરે છે તે 'જિન ' કહેવાય છે. તેમણે ખતાવેલાે માર્ગ તે જૈન દર્શન છે. જેનાગમના ઉત્પત્તિ પર્યાય:—

વર્તમાન અવસર્પિણીના ચતુર્થ આરાને પ્રાંતે તેવીશ તીર્થંકરા મુક્તિ પામ્યા પછી ચાેવીશમા તીર્થંકર શ્રીમાન્ મહાવીર ઉત્પન્ન થયા. તેએાએ સ્વયમેવ પ્રવ્રબ્યા અંગીકાર કરી. જ્ઞાન, પ્યાન અને તપશ્વરણ રૂપ પ્રચંડ શસ્ત્રોથી કમેંને નિર્મૂલ કરી કૈવલ્ય ઉત્પન્ન કર્યું. ત્યારપછી પાતાના અત્ર શિષ્ય ગણધર મહારાજા શ્રી ગૌતમસ્વામીને:— [90]

## उपन्नेइ वा ! विगमेइ वा ! धूवेइ वा ! ( उत्पादव्ययन्नीव्ययुक्तं सन् )

——આ ત્રણે પદેા સંભળાવ્યા. તે સાથે ઉચ્ચ પ્રૌઢ સ્વરવડે નિવેદન કર્યું કે આ જગતમાં સર્વ પદાર્થાની પ્રથમ સમયે ઉત્પત્તિ છે, બીજે સમયે નાશ છે; પરંતુ એ બંને સમયેામાં પદાર્થાના ઉત્પત્તિ અને નાશ દેખાવા છતાં વસ્તુતઃ સત્તાએ પદાર્થ બદલાતા નથી. આ ત્રણ પદા જગતના વ્યવહાર માત્રને અવકાશ આપનારા, તીર્થં કરરૂપ બ્રહ્માના મુખમાંથી ઉત્પન્ન થયેલા ત્રણુ ભ્રાવભુવના હાેય એવું અંત-મુંખ વૃત્તિએ અવલાકતાં ભાસે છે.

ગણધર મહારાજાને આ ત્રણે પદેા સાંભળતાં જ્ઞાતાવરણીય કર્મ ધણે અંશે ક્ષય થયેલું હેાવાથી જગતના સર્વ પદાર્થાનું વસ્તુત: ગ્રેાન (સંપૂર્ણુ શ્રુતજ્ઞાન) પ્રકટ થયું, તે દ્વારા શાસ્ત્રરૂપે તત્ત્વજ્ઞાન અને તેના સાધનરૂપ ક્રિયાકાંડમય બાર અંગની સંકલના કરી. તે દ્વાદશાંગીના નામ નીચે પ્રમાણે—

૧ આચારાંગ. ૨ સ્ત્રકૃતાંગ. ૩ સ્થાનાંગ. ૪ સમવાયાંગ. ૫ ભગ-વતી. ૬ જ્ઞાતાધર્મકથાંગ. ૭ ઉપાસકદશાંગ. ૮ અંતઃકૃતદશાંગ. ૯ અનુત્તરૌપપાતિક. ૧૦ પ્રક્ષવ્યાકરણ સ્ત્ર. ૧૧ વિપાકસૂત્ર. અને ૧૨ દષ્ટિવાદ

આ બાર અંગેાનું જ્ઞાન તેમના પછીના શિષ્યોને મુખપાઠ કંઠસ્થ હતું. ધીમે ધીમે કાલ શાત સ્મૃતિષ્વંસ થવા માંક્યો, તેવું જોઇને વારાત નવસે એંશા વર્ષ પછી શ્રી દેવર્ધિંગણિ ક્ષમાશ્રમણે અગીઆર અંગ અને બારમા અંગના અમુક વિભાગ પુસ્તકારૂઢ કર્યો ચૌદ પૂર્વ ક જેને લખવાને માટે કલ્પના કરતાં સાળ હજાર ત્રણસે ત્યાસી હાથીના પ્રમાણ જેટલા ભારની રસનાઈ જોઇએ, તે માત્ર દષ્ટિવાદ બારમા અંગનું એક પ્રકરણ હતું; પરંતુ તે કાલક્રમે વિચ્છેદ થયેલું છે તત્ત્વ-જ્ઞાનના આ અધઃપાતિ જમાનામાં દ્વાદશાંગીરૂપ મહાસાગર વિદ્યમાન

નથી તાે પણ જેટલા પ્રમાણમાં વિદ્યમાન છે તે તેનાં જ ઉદકબિંદુઓ છે, તે બિંદુઓ તે અમૃત મહાસાગરની છેાળામાંથી ઉદ્ભવેલા હેાવાથી જે પ્રાહ્યીઓ તેનું આચમન કરે છે, તેમને નિઃસંશય અમરત્વ (દેવત્વ એટલ જ નહિ પણ આગળ વધીને સિદ્ધત્વ) પ્રાપ્ત કરાવે છે. દ્રાદશાંગીમાં ચાર અનુયોગનું સ્વરૂપ, આપેક્ષિક શૈલીએા, સાતસાે નયોનું સ્વરૂપ, સપ્તસંગી, નિક્ષેપ, પ્રમાણેા, દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાયોનું સ્વરૂપ, પાંચ જનક કારણે। અને વિશ્વનું સર્વ તત્ત્વજ્ઞાન સમાઈ જાય છે. આ દાદશાંગીમાં રહેલી હુકીકતા સમજવાને માટે ચાર દારો છે. ૧ દ્રવ્યાનયોગ, ૨ ગણિતાનુયેાગ ૩ કથાનુયોગ, ૪ ચરણકરણાનુયેાગ. <u>દ્રવ્યાનુયોગમાં ષડુદ્રવ્યોનું</u> સ્વ૩પ અ**ને** તેના ગુણપર્યાયો દ્રવ્યોનું નિત્યા-નિત્યપણું, જ્ઞાન, દર્શન અને તેના પર્યાયો–આ સર્તનું યથાર્થ નિરીક્ષણુ થાય છે. ગણિતાનુયેાગમાં અખિલ જ્યાેતિષશાસ્ત્ર, દેવકાેક નરકના યોજનાનું પ્રમાશ, ભરતક્ષેત્ર, ઐરવત અને મહાવિદેહ વગેરે ક્ષેત્રાનું અંતરમાપ, નદી, પર્વતા તીર્થા અને દ્રહેાની સંખ્યા વગેરે ઘણી જ સવિસ્તર હકીકત છે કથાનુપાગમાં જૈનદર્શનાનુસાર ક્રિયાકાંડથી કાેણ કાણ પ્રાણીઓએ સ્વર્ગાપવર્ષ મેળવ્યા તેમ જ તેથી વિઢહ અશુભા-ચરણથી પ્રાણીએન નરક તિર્થ ચગતિના કેવી રીતે ભોગ થઈ પદ્યા અને પડશે તે સર્વનું દ્રષ્ટાંતાના સમર્થનપૂર્વક રાેશન છે, અને ચરણ-કરણાનુયોગમાં ગૃહસ્થે પાતાની યાગ્યતા માટે માક્ષાર્થે શું શું ક્રિયા કરવી; સાધુજનેાએ કેવી રીતે પરિસહેા સહન કરવા, યતિધર્મનું કઇ રીતે પાલન કરવું, તપશ્ચરણ કરી કર્માની કેવી રીતે નિર્જરા કરવી વગેરે હક્રીકતનાે સમાવેશ થાય છે. આ ચારે અનુયોગામાં દ્રવ્યાનુયોગ અગ્રપદ ધરાવે છે, જેનું કિંચિત સ્વરૂપ રજાૂ કરૂં છું.

## ક<sup>∶</sup>યાનુચાેગ:—

શ્રીમદ્દ યશાવિજયજી મહારાજ કહે છે કે ' વિના દ્રવ્ય અનુયોગ વિચાર ચરણકરણના નહિ કા સાર. ' દ્રવ્યાનુયાગનું સ્વરૂપ સમજ્યા વગર ચારિત્ર અને તદનુકૂળ ક્રિયા સારભૂત થધ શકતી નથી. વળી દ્રવ્યાનુ- [ **૧**૨ ]

યેાગનાે વિષય ધણા જ સક્ષ્મ અને પ્રાકૃત પ્રાણીઓથી દીર્ઘકાલિક ક્ષયાપશમવડે સમજાય તેવા છે. તત્ત્વાર્થ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે ગુળ બ્રચં-દ્રવ્યં-ગુણને આશ્રય આપનાર તે દ્રવ્ય-જેમકે પુષ્પ અને તેની સુગંધ, સાકર અને મીઠાશ, અગ્નિ અને ઉષ્ણતા, કાળી માટી અને સ્યામતા વચ્ચે દ્રવ્યત્વ અને ગુણત્વ સંબંધ રહેલાે છે. અહીં દ્રવ્ય શબ્દના અર્થ વસ્તુ અથવા આંતર સ્વરૂપની બાજ્ઞ સ્થાપના રૂપ અર્થ નધી. પરંતુ ગુણ-વાળા હરેક કાેઇ પદાર્થ. જૈન દર્શનાનુસાર વિશ્વમાં છ દ્રવ્યા છે. તેમનાં નામ —

૧ ધર્માાસ્તકાય, ૨ અધર્માસ્તિકાય, ૩ આકાશાસ્તિકાય, ૪ કાળ, ૫ પુદુગલાસ્તિકાય, ૬ જીવાસ્તિકાય.

આ જગત ષડ્રવ્યમય છે તે ઉપરાંત કાઇ પણ પદાર્થ છે નહિં. આ ષડ્રવ્યોમાં જીવાસ્તિકાય સચેતન છે, બાકીના પાંચ દ્રવ્યો અચેતન (જડ)છે. અસ્તિકાય એટલે પ્રદેશોનો સમૂહ. જીવ અને પુદ્દગલોના પ્રદેશ સમૂહોને બાકીના ચાર દ્રવ્યો અનુગ્રહ-ઉપધાત નિરંતર કર્ય જાય છે. આકાશાસ્તિકાય રૂપ ક્ષેત્રમાં પાંચ દ્રવ્યો રહેલા છે સર્વત્રો આ ષડ્દ્રવ્યોને યથાર્થ રીતે સર્વાંશે જોઇ શકે છે. જીવાસ્તિકાય દ્રવ્ય અરૂપી ( ચર્મ ચક્ષુ અગાચર) છે, જ્તાં શરીરના સંબધમાં ચૈતન્ય લક્ષણથી આપણે આેળખી શકીએ છીએ. પુદ્દગલાસ્તિકાયના અનંત પરમાણુઓનો સ્કંધ બન્યા પછા આપણે તેને પુદ્દગળ રૂપે ઓળખી શકીએ છીએ. ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય અને કાળ એ ચાર દ્રવ્યો જવા અને પુદ્દબલસ્કંધો ઉપર કારણ તરીકે અસર કરીને કાર્યો નીપજાવે છે. જેમ પાણીની અંદર રહેલા માજ્લાંને ગતિ કરવાનું સામર્થ્ય છે પરંતુ જળરૂપ કારણ ન મળેલું હોય તો તેની ગતિ કુંદિત થઇ જ્તય છે. તેમ આત્મદ્રવ્યમાં ગતિ કરવાની શક્તિ છે, પરંતુ ધર્માસ્તિકાયર્ય કારણથી ગતિ પ્રયોગમાં આવી શકે છે.

જેમ એક વટેમાર્ગુ ધણી મજલેા કાપ્યા પછી વિશ્રાંતિ લેવા આતુર થયેલા હાય છે તેવામાં એક ઘટાદાર વૃક્ષને દેખવાથી તુરત જ ત્યાં વિશ્રાંતિ લે છે તેમ આત્માના સ્વભાવિક રીતે ગતિસ્વભાવ છે, પરંતુ અધર્માસ્તિકાય રૂપ કારણ્યી ગતિના રાધ થઈ સ્થિતિ થાય છે. દૂધના કટારા સંપૂર્ણ ભરેલાે હાેય છતાં તેમાં સાકર નાંખીએ તા દરેક ડેકાણે સાકર સમાઈ જાય છે. સાકર રૂપે જીદાે પદાર્થ દેખાતા નથી તેથી સિદ્ધ થાય છે કે દરેક જગાએ આકાશ એટલે પદાર્થાના સમાવેશ થવા માટે પાલાણ–અવકાશ (Space) રહેલાે છે.

પાશ્ચિમાસ લોકો કે જેઓ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ માત્રને જ માનનારાઓ છે તેઓ પણુ આ આકાશ દ્રવ્યનું અસ્તિત્વ સ્વીકારવા લાગ્યા છે. પરંતુ અહકાશ દ્રવ્યનું વસ્તુતઃ શું સ્વરૂપ છે તે તેઓ સમજવાને શક્તિશાળી થયા નથી. પ્રથમ કહેવામાં આવ્યું છે તેમ કેવલજ્ઞાન ગાચર થયેલા પદાર્થા સ્થૂળ દષ્ટિથી પણુ સમજી શકાતા નથી તાે અનુભવગમ્ય ક્યાંથી જ થઇ શકે ?

વાસ્તવિક રીતે આકાશમાં જીદા પ્રકાર નથી પરંતુ અપેક્ષાએ બે ભેદ છે. લાેકાકાશ અને અલાેકાકાશ. આકાશાસ્તિકાય દ્રવ્ય લાેકાલાેકમાં છે, જ્યારે બીજા પાંચ દ્રવ્યા માત્ર ચૌદ રાજલાેકમાં રહેલા છે. અસ્તિકાય એટલે એક નાનાે ટુકડાે નહિ પરંતુ વિશાળ સમૂહ રૂપે-એવા અર્થમાં છે. પાંચ દ્રવ્યા પ્રદેશના સમૂહવાળા છે પરંતુ કાલદ્રવ્ય પ્રદેશથી રહિત હાેવાને લાંધે 'કાલાસ્તિકાય ' એવું નામ કહેવામાં આવતું નથી. પણ 'કાલદ્રવ્ય ' કહેવામાં આવે છે. વરતુતઃ કાલ વિદ્યમાન દ્રવ્ય નથી પરંતુ એક કલ્પિત દ્રવ્ય છે એક કહીએ તાે ખાટું નથી. પુદ્દગળ પરમાણુઓના ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને વિનાશની મર્યાદા જણાવી દેવા માટે ઉપચાર કરેલું કાલ દ્રવ્ય છે. ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય અને આકાશાસ્તિકાયના ખંધ દેશ પ્રદેશ તરીકે નવ ભેદ કલ્પી શકાય છે. તેમ જ પુદ્દગલાસ્તિ-કાયના ખંધ દેશ પ્રદેશ અને પરમાણુઓ એ ચાર ભેદ છે. આદ્ય ત્રણ દ્રવ્યા અરૂપી હાેવાથી તેના વિભાગ કદાપિ પડી શકતા નથી; પરંતુ અન્ય દ્રવ્યના આલંબનથી માત્ર અમુક વિભાગની કલ્પના થાય છે. પુદ્દગલાસ્તિકાય **ર**પી હાેવાથી પ્રયોગવડે તેના વિભાગ થઈ શક છે જે [ १४ ]

આપણે ચર્મચક્ષુવડે ખંધ દેશ રૂપે જોઇ શકીએ છીએ. અનંત પરમાણુઓ અસંખ્ય આકાશ પ્રદેશ ઉપર સમ્હરૂપે રહેલા હાેય ત્યારે આપણી ચર્મચક્ષુથી દેખી શકાય છે. અનંત પરમાણુઓથી ઓછા પરમાણુઓના બનેલા સ્કંધ માત્ર અવધિત્રાનીઓ અને કેવલત્રાનીઓ દેખી શકે છે. પુદ્દગલાને અને જીવાને ધર્માસ્તિકાયના ગુણુ ગતિ સહાયક, અધર્માસ્તિકાયના ગુણ સ્થિતિ સહાયક, આકાશાસ્તિકાયના ગુણ અવકાશદાયકપણે હાેવાથી–આ રીતે ગુણાનું આશ્રયસ્થાન હાેવાથી તેમનું 'દ્રવ્ય ' નામ યથાર્થ છે. પુદ્દગલાસ્તિકાયના ગુણુ વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ વગેરે છે. જીવાસ્તિકાયના ગુણુ જ્ઞાત કર્યન, ચારિત્ર, તપ વગેરે છે. જીવાસ્તિકાય એટલે અસંખ્ય પ્રદેશવાળા આત્મા જે ચૈતન્ય લક્ષણ છે, તે અરૂપી છે.

પ્રત્યેક પદાર્થનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાને માટે દરેક પ્રાણીએ તે પ્રત્યેક પદાર્થનું સંપૂર્ણું અધ્યયન કરવું જોઇએ. કાઇ પણ પ્દાર્થનું સંપૂર્ણ અધ્યયન કર્યા પછી તે પદાર્થ સર્વારો જાણી શકાય છે. આમ હેાવાથી તે પદાર્થ અન્ય પદાર્થીથી ભિન્ન કાટિમાં છે તેમ સમજી શકાય છે. આવા જ આશયથી શાસ્ત્રમાં કહેલું છે કે—

्एको भाव: सर्वथा येन हष्टः सर्वे भाषाः सर्वथा तेन हष्टाः । सर्वे भावाः सर्वथा येन हष्टाः एको भावः सर्वथा तेन हष्टः ॥

એક જ પદાર્થનું સંપૂર્ણ સ્વરૂપ સમજવાને માટે તેનાથી અન્ય વિરાધી પદાર્થાની ઓળખાણ કરવાની જરૂર ઉભી થાય છે અને તે ઓળખાણ થયા પછી મૂળ પદાર્થનું સ્વરૂપ સર્વાંરો સમજી શકાય છે. વસ્તુસ્થિતિ આમ હાેવાથી અજીવના સ્વરૂપને અરાખર જાણ્યા વગર જીવ શું વસ્તુ છે તે ખખર પડી શકતી નથી અને જ્યારે અજીવ પદાર્થને અરાખર ઓળખી ન શકીએ તાે જીવને અજીવ અને અજીવને પદાર્થને અરાખર ઓળખી ન શકીએ તાે જીવને અજીવ અને અજીવને જીવ કહી દેવાના બુલાવામાં પડીએ. જીવાને અજીવ માની લેવાથી જીવાની હિસાઓ થાય, જીવાને દુઃખ થાય તેનું ભાન રહે નહિ; તેથી જીવાસ્તિકાય શું છે તે સમજવાની જરૂર સૌથી પ્રથમ ઉભી થાય છે.

#### જીવનાં શરીરેા:—

મનુષ્ય જેમ જીનાં વસ્ત્રોને તજી નવાં વસ્ત્રો ધારણ કરે છે તેમ જીવેા સ્વકર્માનુસાર નીચે જણાવેલા શરીરામાં પ્રવેશ–નિર્ગમન રૂપ વ્યાપાર કરવા માંડે છે, તેનાં નામા —

( સુક્ષ્મ અને ખાદર ) પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેજસ્કાય, વાયુકાય, સાધારણુ વનસ્પતિકાય તથા પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય, દ્વીંદ્રિય, ત્રીંદ્રિય, ચતુરિંદ્રિય તથા (પંચેંદ્રિય) નારકા, તિર્ય`ંચ, મનુષ્ય અને દેવતા.

ચૌદ રાજલાેકમાં સાત વર્ગણાએા (પુદ્દગલ પરમાણુઓના સાત વર્ગ) ચર્મ ચક્ષુથી અગાેચરપણે રહેલી છે તે આ પ્રમાણે—

ઔદારિક, વૈક્રિય આહારક, શ્વાસાે ચ્છ્વાસ, તૈજસ, મન, ભાષા અને કાર્મણ

કાર્મણ વર્ગણા સર્વ કરતાં અત્યંત સદ્ધમ છે. કર્મ પરમાણુઓને સમૂહ એ તેનું અર્થાન્તર છે. આત્મા પોતાના શુભ અથવા અશુભ અધ્યવસાયથી કાર્મણ વર્ગણાને પોતાના તરક આકર્ષ છે. તે દારા ઔદારિક, વૈક્રિય વગેરે વર્ગણાઓનું આકર્ષણ થતાં ઔદારિક અને વૈક્રિય શરીરધારી બને છે. તે પ્રાપ્ત શરીરથી કાર્મણ પરમાણુ-ઓનો સંચય કરે છે. અરસપરસ આ રીતે કર્મ પરમાણુઓ ક્ષીરનીર સંબંધ પ્રમાણે આત્મા સાથે મિશ્રિત થાય છે આત્મા પાતે સ્વરૂપત શુદ્ધ હોવા છતાં પ્રાપ્ત કર્માની વિચિત્ર પ્રકારની સત્તાથી ઔદારિક વગેરે સાત વર્ગણાના પરમાણુઓને યાગ્યતા પ્રમાણે પાતાના અધ્ય-વસાય અનુસાર મેળવે છે અને તેથી ઉપજતાં સુખદુ ખને અનુભવ કરવા પડે છે. દેવતા અને નારકી જીવાને વૈક્રિય, તેજસ અને કાર્મણ શરીર પાતાના ભવમાં હોય છે. તિર્ય ચાને ઔદારિક વૈક્રિય, તેજસ્ અને કાર્મણ અને મનુષ્યોને પાંચે શરીરા પાતાના ભવમાં હોય શક છે. આ શરીર આત્માને એક બદીખાનું છે એમ કહીએ તેમાં ખાટું નથી. આત્મા પાતે શુદ્ધ જ્ઞાનદર્શનચારિત્રમય હોવા છતાં કર્માના [ १९ ]

આવરણેાથી વીંટળાયેલાે હાેવાથી કર્માના સ્વભાવની વિચિત્રતાને તાએ થવું પડે છે. તે કર્મા જેવાં કાર્યા તેની પાસે કરાવવા ઇચ્છે છે તેવાં જ કાર્યા આત્માને તત્કાળ કરવાં પડે છે. એક નાટકનું પાત્ર વ્યક્તિરૂપે એક જ હાેવા છતાં અમુક મર્યાદાવાળા સમય સુધી રાજારૂપમાં, યાેગી-રૂપમાં, ભિક્ષુકરૂપમાં, વેસ્યારૂપમાં અને દાસીરૂપમાં વગેરે ભિન્નભિક્ષ રૂપમાં જીદા જુદા વેશા તેને મેનેજરતા મરજી મુજબ ભજવવા પડે છે; તેમ આત્મા કર્મને આધીન થયેલા થવાથી એક દિવથી માંડીને પંચે દિવના ભવા સુધીમાં જીદા જીદા આકારાથી વેશ ભજવી બતાવે છે. આ સ્થિતિનું દિગદર્શન ઉપમિતિ ભવપ્રપંચા કથામાં કર્મપરિણામ રાજાની પત્ની કાલપરિણતિથી થતા હુકમાને પ્રાણીઓ કેવી ત્વરાથી આધીન થઇ આજ્ઞાપાલક બને છે તે કાલપરિણતિના સુખના ઉદ્ગારા દારા કથાકારે નાટકવડે રૂપક આપેલા પુરૂષ અને સ્ત્રી પાત્રામાં નીચે મુજબ દષ્ટિગાચર થાય છે.

## કાલ પરિણતિના હુકમા :—

" લેાકાકાશાદરા નામની રંગભૂમિકા ઉપર રહેલા હે સર્વ જીવ પાત્રા ! તમારે નાટક કરવાની શરૂઆત થઈ ગઇ છે. રાગાલિલાય નામના નાંદીએ પ્રથમ મગળાચરણ કર્યું છે. મહામાહ નામે સૂત્રધારે પાતાનું કાર્ય બજાવી ભવનાટકની યાગ્યતા સિદ્ધ કરી અનુસંધાન કરેલું છે. માટે હવે તમે મનુષ્યયોનિરૂપ ડ્રોપસીનની પાછળ રહેલા પાત્રા ! હું હુકમ કરૂં છું કે હવે તમા બહાર પ્રેક્ષકાની નજર આગળ આવા. આવીને તુરત જ રુદન કરવું ચાલુ રાખા, ત્યાર પછી અનુક્રમે માતૃસ્તનને આહારની અભિલાષાથી પ્રહણ કરો, ગાઢણભેર ભાંખાડીએ ચાલા, મૂત્ર અને મળથી પગલે પગલે શરીરને રગદાળા, આટલા વેશ ભજગ્યા પછી હવે બાળભાવ તજીને કુમાર બના, અનુક્રમે નિશાળે જ્તઓ, કલાઓના અભ્યાસ કરા અને સુંદર રાગથી કવિતાઓના આલાપ કરા, હવે પછી તરુણ થાઓ, અનુકમે સ્ત્રીઓ સાથે અનેક પ્રકારના ચેષ્ટિતાથી ક્રીડા કરા, રતિસુખ અનુભવા, સ્ત્રીલુબ્ધ થવા

[૧૭] પરસ્ત્રી લંપટ બનેા,

પછી પાલ્ય માતપિતાઓની અવગણના કરા, પરસ્ત્રી લંપટ બનેા, દ્રવ્યાપાર્જન માટે ચારી, અપ્રમાણિકપણું વગેરે કાર્યામાં પ્રવૃત્તિશીલ બનેા, યૌવન સ્તંભિની ગુટિકાઓનું પાન કરા; અમુક જીવ પાત્રો ! તમે અમુક ભક્તિમાં ધર્મ માનેા, તદનુકૂળ આચરણ કરા, સન્મિત્રોની સાથે ધર્મચર્ચાના આલાપા કરા, હવે પછી વૃદ્ધત્વ અંગીકાર કરા ! હાથમાં લાકડી રાખીને જર્જરિત થઈ કંપતા મસ્તકે ચાલેા, અનેક યુવાનાને સલાહ આપવા તત્પર થાઓ; ત્યાર પછી શબરૂપ થાઓ; અને ક્રીથી ગર્ભાગારરૂપ પડદામાં દાખલ થાઓ ! હવે તે યાનિ પડદાની બહાર નીકળી જુદે જ રૂપે તિર્યાચ તરીકે દેખાવ અંપો, તે વખતે સિંહ, અશ્વ, હરિણ, સર્પ વગેરે અનેક રૂપ ધારણ કરા, તાડના, તર્જના અને શિકારના ભાગ થઇ પડા, અને શબરૂપ થઇ અન્ય અન્ય અનેક ચિત્રવિચિત્ર યાનિરૂપ પડદામાં જઇ આવી વેશ બદલી બદલીને પ્રેક્ષકાની નજર આગળ આવતા રહાે. "

\*

સંસાર નાટકની નેત્રી કાલપરિણતિના ઉદ્ગારા દ્વારા પ્રાણીઓની પરાધીનતાના સ્વયવનના કલિતાર્થ એ છે કે ચૈતન્યમય આત્મા જડ કર્માવડે આવૃત્ત થયેલ હાવાથી કર્માના સ્વભાવાનુસાર શુભાશુભ કળ ભોગવે છે, એટલું જ નહિ પરંતુ તે કર્મા ભાગવ્યા વગર છૂટકા થતા જ નથી. વાસ્તવિક રીતે જડ કર્મા કરતાં ચૈતન્યમય આત્મા ઉચ્ચ દરબ્બે ધરાવે છે, છતાં કર્માની સત્તામાં સંસારી પ્રાણીઓનું ચૈતન્ય વેષ્ટિત થયેલું છે, તેથી જ્યાં સુધી સંસાર છે ત્યાં સુધી આત્મા નિર્વીર્ય સ્થિતિમાં છે પરંતુ જ્યારે જાગૃતિ પૂર્વક આતમા અંતર્મુખ થાય છે ત્યારે વિવેકાદિ સાધના વડે કર્મ સામર્થ્યને પાતળું પાડે છે અને ક્રમશ: કર્માને છૂટા પાડી દઇ સ્વસ્થિતિમાં અનંત સામર્થ્યધર બને છે. 'આત્માને કર્મજાળથા સુકત કરી નિર્વાણપદ પ્રાપ્ત કરાવવું ' એ સમગ્ર જૈન દર્શનનું તત્ત્વ દાહન છે.

જૈન દર્શન મીમાંસા

[ ٩८ ]

#### કર્માને આવવાને। પ્રકાર :---

મિથ્યાત્વ, અવત, કષાય અને યાેગ-આ ચાર આત્માને કર્મ બંધ થવાના કારણરૂપે છે. આ ચારનું સમપ્ર નામ જૈન પરિભાષાએ આશ્રવ કહેવાય છે. આશ્રવને એક ગરનાળાંની ઉપમા આપીએ તાે કર્મરૂપ મલિન પાણીને આવવાને માર્ગરૂપ આશ્રવ છે. આ મલિન પાણીવડે આત્મારૂપ સ્કટિક મલિનતાને પામ્યા છે. આત્માને અસંખ્ય પ્રદેશા છે તે મધ્યે આઠ રુચક પ્રદેશાને તાે કર્માનું આવરણ કદાપિ થતું નથી એટલે તેઓ સદાને માટે નિર્મળ છે, તેવાજ છે અને રહેશ; આ હેતુથી આત્મા સર્વાંશે કર્માવરણથી આવૃત્ત થતાે નથી અને તે હેતુથી જ આત્મા અજીવ (અનાત્મા) કદાપિ થઈ શકતા નથી. હવે કર્માના સ્વભાવાનુસાર આત્માને અનેક જન્મા ધારણ કરી જીદે લામે ભવસ્થિતિ કરવી પડે છે તેનું અવલાકન કરીએ.

#### આત્માના સંસાર દષ્ટિએ અનેક પ્રકારેા :

ઇદ્રિય યેાગની અપેક્ષાએ આત્માના પાંચ પ્રકારો છે. એક દ્રિય બેઇદ્રિય, તેઇદ્રિય, ચતુરિદ્રિય અને પંચેદ્રિય. એક દ્રિયના પાંચ બેદ છે. પૃથ્વીકાય, અપકાય, તેજમકાય, વાયુકાય અને વનસ્પતિકાય. તે સક્ષ્મ અને બાદર બે પ્રકારે છે. સક્ષ્મને કેવળજ્ઞાનીઓ ફક્ત દેખી શકે છે, તે ચૌદ રાજલાકમાં સર્વત્ર વ્યાપ્ત છે. બાદર પૃથ્વીકાય તે ખાણમાં રહેલું સાતું, રૂપું, વિગેરે ધાતુઓ, શસ્ત્ર નહીં લાગેલી માટીઓ અને પાયાણા છે. બાદર અપકાય તે વરસાદનું તથા સરોવરનુ જળ વિગેરે. બાદર અગ્નિકાય વિજળી, અગારા વિગેરે, અને બાદર વાયુકાય તે પવન છે. વનસ્પતિકાય બે પ્રકારે છે. પ્રત્યેક અને સાધારણ, સક્ષ્મ સાધારણ વનસ્પતિકાય જે નિગાદ કહેવામાં આવે છે આ નિગાદ એ આત્માની જઘન્યતમ અપક્રાંતિ છે. એક શ્વાસોગ્છવાસ જેટલા સમયમાં સાડાસત્તર વખત જન્મ મરણ કરવું પડે છે. બાદર સાધારણ, આદુ વિગેરે. પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયમાં એક શરીરમાં એક જીવ રહે છે જેમકે બીજ, પાંદડાં, કળ વિગેરે. આ સર્વ જીવેાને એક ઇંદ્રિય (સ્પર્શનેંદ્રિય) હેાય છે. પુરા, શંખ, કૃમિ વગેરેને પૂર્વની ઇન્દ્રિય સહિત રસનેન્દ્રિય વધારે હેાય છે. કીડી, માંકડ, મંદ્રાડા વગેરેને દ્યાણેન્દ્રિય વધારે હેાય છે તેથી તેઓ તેઇન્દ્રિય છે. વીંછી, ભમરા, માખી, ડાંસ વગેરેને નેત્રે.ન્દ્રયના વધારા સાથે કુલ ચાર ઇન્દ્રિયા છે. અને મનુષ્ય, દેવતા, નારકી અને પંચેન્દ્રિય છે તેથી તેઓ પંચેન્દ્રિય શબ્દોથી ઓળખાય છે.

#### ભવેાપગ્રાહી આત્મ સંબંધ તે પ્રાણ :--

એકેન્દ્રિયાદિ ભવેામાં આત્માને પાેતપાેતાના ભવેાને આશ્રીને યાેગ્યતા પ્રમાણે જન્મતાં જ પ્રાણ ઉત્પન્ન થાય છે, અને તેના વિનાશની સાથે જ તેનું મરણ થયું કહેવાય છે-અર્થાત્ ભવાંતરમાં ગમન થાય છે. જન્મ અને મરણ એ કર્માના બંધ ઉદયને વશવર્તી છે. વસ્તુત: આત્મા અમર છે–કદાપિ મરતા નથી. નાથં દૃંતિ ન દૃન્ચતે-તે વાસ્તવિક છે. માત્ર કમથી ઉત્પન્ન થયેલી પ્રાણ ધારણીય શક્તિના વિનાશ થવાથી તેનું મરણ કહેવામાં આવે છે. તે પ્રાણેા કુલ દસ છે. તેનાં નામ :–

પ ઇન્દ્રિય ૧ મનેાબળ, ૧ વચનબળ, ૧ કાયબળ, ૧ ક્ષાસેાચ્છ્વાસ, ૧ આયુષ્ય. યેાગ્યતા પ્રમાણે પ્રાણેા કેવી રીતે વહે ચાઇને રચાય છે તેનુ સ્પષ્ટીકરણ નીચેના વૃક્ષથી માલુમ પડશે.

આત્મા( કર્મયુક્ત )ના દસ પ્રાણ.

| સ્પર્શનેંદ્રિય | રસને દિય   | ધાણે દ્રિય ચક્ષુરિદ્રિય  |            | શ્રોત્રે દ્વિય |
|----------------|------------|--------------------------|------------|----------------|
| કાયબળ          | વચનઞ       |                          | મનેાબળ     | 1              |
| શ્વાસાચ્છ્વાસ  |            |                          |            |                |
| આયુખ્ય         |            |                          |            |                |
| 1              |            |                          |            | ļ              |
|                |            |                          |            |                |
| એક દિય         | દ્વીંદ્રિય | ત્રીંદ્રિય [ ચતુરિ દ્રિય | પ ચે દ્રિય | અસંગ્રી        |
| x              | ક          | <u>ن</u> و               | (સંગ્રी)   | પ ચે દિય       |
|                |            |                          | ૧૦         | Ŀ              |

[ २० ]

\*

આ પ્રકારે આત્માને યાેગ્યતા પ્રમાણે ભવવ્યવહાર ચલાવવાને માટે પ્રાણોની ઉત્પત્તિ છે.

નામકર્મના ઉદયથી આત્માને પર્યાપ્તિ ઉત્પન્ન થાય છે, તે છ પ્રકારે છે.

## પ્રાણને ટકાવી રાખનાર શક્તિ ' પર્યાપ્તિ ' :--

આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય, <sup>4</sup>વાસાેગ્ઝ્વાસ, ભાષા અને મન. આહાર પર્યાપ્તિ એટલે આહારને રસ તથા શરીરાદિ રૂપે પરિણમવાની શક્તિ. આ પર્યાપ્તિ એટલે શક્તિ વગર પ્રાણીઓને પ્રાણ હેાઈ શકતા નથી. અર્થાત પર્યાપ્તિ હાેવાથી પ્રાણનું અસ્તિત્વ હાેય છે. પર્યાપ્તિ દુર્જળ હાેવાથી પ્રાણના વિનાશ થાય છે અને તે જીવનું મરણ ગણાય છે. એક ધડીઆળને ચાવી આપ્યા પછી જેમ તે પાતાની મુદ્દત સુધી ગતિ કરે છે, તેમ શરીર યંત્રમાં પર્યાપ્તિ રૂપ ચાવી વડે પ્રાણાનું સાંચાકામ પાતાની મુદ્દત સુધી ગતિમાન રહે છે; ચાવી પુરી થયેથી સાંચાકામ ગતિશ્ચન્ય બને છે.

શરીર કુલ મળી પાંચ છે. ઔદારિક, વૈક્રિય, આહારક, તૈજસ, કાર્મ' છુ. પ્રથમ અન્ય ગતિમાંથી જીવ પોતાની માતાના ઉદરમાં આવે છે કે તરત તત્રસ્થિત રસને તૈજસ અને કાર્મ છુ શરીર વડે લઇને તે રસને સાત ધાતુ (માંસ, રૂધિર, અસ્થિ, રસ, ચરબી, મજ્જા, વીર્ય.) પણે પરિણમન કરે છે. ત્યારથી તેને એવી શક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે કે, જીવ જે જે આહાર ગ્રહણ કરે તેની સાત ધાતુઓ બનવામાં ક્રિયાઓ ગતિમાન્ થાય છે. આહાર પર્યાપ્તિ ઉત્પન્ન કર્યા પછી તે રસને શરીર-પણે પરિણમાવે છે. અને એ રીતે ગર્ભમાં જ તે પર્યાપ્તિ ઉત્પન્ન થવાને લીધે ધીમે ધીમે શરીરના અંગોપાંગો ગોઠવાય છે. ત્યાર પછી ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ બાંધે છે અને પોતાના ભવની યાગ્યતા પ્રમાણે ઓછી વધતી ઇન્દ્રિયોનો વ્યાપાર ચાલવા માંડે છે. ત્યારબાદ શ્વાસોચ્છ્વાસ લેવા મુકવાની શમ્તિ ઉત્પન્ન થાય છે તે <sup>ક</sup>્વાસોચ્છ્વાસ પર્યાપ્તિ, તેમ જ મન અને વચન વર્ગ ણાના પુદ્દગલાે લેવા મુકવાની શક્તિ તે મન અને વચન પર્યાપ્તિ કહેવાય છે. આહાર પર્યાપ્તિ ઉત્પન્ન થયેલી છે છતાં શરીરને

[ ૨૧ ]

યેાગ્ય આહાર ન મળે તેા તે પર્યાપ્તિ મંદ પડી જાય છે. આ રીતે આહાર પર્યાપ્તિ જો તેને આહાર મળે તેા જ પાતાનું કામ બજાવવા માંડે છે, નહિ તા ગતિશન્ય થવાથી પ્રાણેા અને છવને જીદા કરી મૂકે છે. આ ઉપરથી વિચારશીલ પ્રાણીઓ લક્ષમાં લેશે કે ઇન્દ્રિયા તથા સપ્ત ધાતુ વગેરે બનવામાં ઈશ્વરની કૃતિની કાંઇ પણ જરૂર રહેતી જ નથી; ઈશ્વર અથવા કાઈ પણ કર્તા તેવું કાર્ય કરવાને માટે અવકાશ-વાળા નથી જ. કર્મને વશ હાઇને આત્મા વારંવાર તેવા અવકાશ મેળવે છે અને ઇન્દ્રિય વગેરે સર્વ સ્વત: બનાવે છે. એક ઘર ઉત્પન્ન કરવાની શક્તિવાળા માણસ અનેક ઘર ઉત્પન્ન કરી શકે છે, તેમ પર્યાપ્તિરપ શક્તિથા આહારાદિની યાગ્ય ક્રિયાઓ નિરંતર ચાલ્યા કરે છે. દણંત તરીકે, આહાર કર્યા પછી આપણી જાગૃત અવસ્થામાં અથવા સુધુપ્તિને વખતે પણ આપણે લીધેલ આહારની ક્રિયા રસરપે રપાંતર થવા માંડે છે, તે રીતે ગર્ભમાં આવ્યા પછી ઉત્પન્ન કરેલી પર્યાપ્ત નામ કર્મના ઉદ્દય-જનિત પર્યાપ્તિ, (શક્તિ વિશેષ)નું કાર્ય છે.

જીવતી અવસ્થાને આશ્રીને પર્યાપ્તિના લખ્ધિ અને કરણાદિ અનેક ભેદો છે, તે વિસ્તારપૂર્વ ક શાસ્ત્રમાં દર્શાવેલા છે. આહાર રસરૂપે રૂપાંતર પામ્યા પછી તે રસ શરીર પાષણ આપનાર અને અવયવાને ઉત્તેજન કરનાર બને છે, તે શરીર પર્યાપ્તિ કહેવાય છે. પૂર્વે બાંધેલી ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિવડે ઇન્દ્રિયોના વ્યાપાર આયુષ્યની સ્થિતિ પર્ય ત ચાલુ રહે છે. શ્વાસાગ્ય્બ્વાસને ગતિમાન રહેવાની ક્રિયાનું નિમિત્ત <sup>9</sup>વાસાગ્ય્બ્વાસ પર્યાપ્તિ છે. તેમજ ઉચ્ચારા કરવાની ક્રિયા અને મન વડે વિચાર કરવાની ક્રિયા–આ સર્વ ક્રિયાઓ જે અત્યારે પ્રાણીઓની યાગ્ય ઉમર પછી અસ્પલિતપણે ગતિમાન રહે છે, તે સર્વ ભાષા અને મન: પ ધિત્રિ કે જે ગર્ભમાં ઉત્પન્ન કરેલી હતી તેને આધીન છે. પ્રાણ અને પર્યાપ્તિની ભિન્નતા તપાસતાં પર્યાપ્તિ કારણ છે અને પ્રાણ કાર્ય છે. ઑકેન્દ્રિય ને ચાર, વિકલે દ્વિય અને અસંત્રી પંચે દ્વિય ને પાંચ, અને સંત્રી પંચે-દ્વિયને છ અનુક્રમ હોય છે. આ પ્રકારે જ્યાંસુધી કર્મ છે ત્યાંસુધી [ २२ ]

સંસાર છે. પર્યાપ્તિ નામ કર્મના ઉદયથી શરીર ઇંદ્રિય વિગેરેની રચના થાય છે. અર્થાત્ અન્ય કાેઇ કર્તા નિમિત્ત કારણ નથી.

ઉપરાક્ત પ્રકારે પ્રાણીઓને મુખ્ય ચાર કારણાથી આઠ કર્માને કર્મ બંધ થાય છે. કર્મની વ્યાખ્યા કરતાં કર્મગ્રંથકાર કહે છે કે, જ્ઞીરइ जૌएण દ્વે ર દ્વિંગેળ તો મ્લए कम્મ. **બિચ્યાત્વ. અબ્રત.** કપાય અને ચાગરૂપ હેતુઓથી જે અપ્તમાવડે કરાય તે કર્મ કહેવાય છે. આ ચાર ઉત્પાદક કારણોનેા વિનાશ થાય તા કાર્યના વિનાશપણાથી આત્મા કર્મ રહિત થાય અને શાક્ષત સુખ પામી શકે. આ ચાર કારણા એ આત્માના જીદી જુદી અવસ્થાના રાગદ્વેષજન્ય મલિન પરિણામા છે. પ્રસ્તુત કર્મ આઠ પ્રકારે છે.

(૧) જ્ઞાનાવરણીય. (૨) દર્શનાવરણીય. (૩) મેહનીય. (૪) (૪) અંતરાય. (૫) નામ. (૬) ગેાત્ર. (७) વેદનીય. (૮) આયુષ્ય

પ્રથમના ચાર કમેાંના તદ્દન ક્ષય થાય ત્યારે કૈવલ્ય પ્રાપ્તિ થાય છે. અને બાકીના ચારના સમૂલ વિનાશ થાય ત્યારે આત્મા નિર્વાણપદ પામે છે. આદ્ય ચાર ધાતિકર્મ અને અવાંતર ચાર અધાતિકર્મ-એવા નામથી ઓળખવામાં આવે છે. જેમ એક માણુમે કાચા પારા ખાધા પછી તે પારા જડ હાેવા છતાં, તે પ્રાણીના શરીરને જિન્નભિન્ન કરી નાંખે છે, તેમ પૂર્વાક્ત નામવાળા કર્મા જડ હાેવા છતાં આત્માના નિર્મળ પ્રદે-શાને અધકારમાં વોંટાળી દે છે. કર્મના શક્તિ એ ચૈતન્ય જનિત શક્તિ નથી કિંતુ પૌદ્દગલિક સ્વભાવજનિત શક્તિ છે. આ આઠ કર્માના જીદા જીદા સ્વરૂપની પર્યાંતાચના કરતાં પ્રથમ જ્ઞાનાવરણીય કર્મોના આત્માને કેવા રીતે ઉપધાત થાય છે તે તરક દષ્ટિ કરીએ.

## જ્ઞાનાવરણીય કર્મ :

આત્મારૂપ દ્રવ્યને આશ્રીને શુદ્ધ જ્ઞાન નામનેા ગુણ રહેલેા છે તેને આવરણ કરનાર કર્મ તે જ્ઞાનાવરણીય કર્મ કહેવાય છે. એક મનુષ્યની આંખે પાટા બાંધવામાં આવે તાે જેમ પદાર્થા જોઈ શકતાે નથી, તેમ આ

[ २3 ]

કર્મ આત્માની ભાવ ચક્ષુને પડદા તુલ્ય છે. આ મલિન પડદા જેમ જેમ ખસતા જાય છે તેમ તેમ જ્ઞાનની શુદ્ધતા થવાને અંગે વસ્તુ સ્થિતિનું રહસ્ય જાણી શકાય છે. સાડાત્રણ હાથના અવકાશમાં રહેલાે એક મનુષ્ય મુંબઇ અને કલકત્તાના, લંડન અને પેરીસના તેમજ ભૂત અને વર્તમાન સમયના જે જે અનુભવે৷ ખડા કરી શકે છે, તે પાેતે પ્રાપ્ત કરેલા જ્ઞાનને આભારી છે. જ્ઞાનવડે અપ્યાત્મીઓનું અધ્યાત્મ. માયાવીઓની મલિનતા, ભદ્રકજનાતું આર્જવ, ભક્તજનાના ભક્તિરસ. વૈરાગીઓના વૈરાગ્ય, લાેભાજનાના તૃષ્ણા અને વ્યભિચારીઓનું લાંપત્ય વિગેરે સર્ગ અનુભવ ગમ્ય થઇ શકે છે, પરંતુ જ્યાંસુધી આવરણનું પડ ગાઢ હેાય ત્યાંસ'વી વસ્તુસ્થિતિ અંધારામાં રહે છે. હેય, ત્રેય. ઉપા-દેયનું સ્વરૂપ સમજી શકાતું નથી હેય પદાર્થી હેાય તે ઉપાદેય ખાને છે. અને ઉપાદેય તે હેય બને છે. ભક્ષ્યાભક્ષ્ય અને પેયાપેય વસ્તુના વિધિ-નિષેધમાં નિયમ રહેતાે નથી. અવ્યવસ્થિતપહ્યું આ રીતે પ્રાપ્ત થવાથી અધ:સ્થિત અનેક અનાચારોનું પાત્ર આત્મા ખંતે છે. પૂર્વોક્ત જ્ઞાન કે જેને આવરણ પ્રાપ્ત થાય છે તે જુદી જુદી અવસ્થાને આશ્રીને પાંચ પ્રકારે છે.

૧ મતિજ્ઞાન, ૨ ઝુતજ્ઞાન, ૩ અ<mark>વધિજ્ઞાન, ૪ મન:પર્યવજ્ઞાન,</mark> ૫ કેવળજ્ઞાન.

भતિજ્ઞાન :- પાંચ ઇન્દ્રિય અને મન દ્વારા થતું જ્ઞાન તેને મતિજ્ઞાન કહેવામાં આવેલું છે. આ જ્ઞાન ઓછે વધતે અંશે સર્વ પ્રાણીઓમાં હાય છે. સમ્યક્ત્વ કે જેનું સ્વરૂપ આગળ કહેવામાં આવશે તેથી રહિત પ્રાણીઓને ઇન્દ્રિયાદિદ્વારા જે જ્ઞાન થાય છે તે મતિઅજ્ઞાન તેમ જ સમ્યક્ત્વધારી પ્રાણીઓને ઉપકરણા દ્વારા જે જ્ઞાન થાય તે મતિજ્ઞાન કહેવાય છે. એક બાળક કે જેને રજ્જુ અને સર્પ અથવા રજત અને છોપના ભેદની ખબર નથી તે મતિ જ્ઞાનાવરણીયને લીધે છે, મિથ્યાત્વ-સ્થિત મનુષ્ય ગમે તેવા ઉચ્ય તર્કનું સ્ફોટન કરનાર હોય છતાં તે મતિઅજ્ઞાની કહેવાય છે. અને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત મનુષ્ય જેને જેટલે અંશે

જૈન દર્શન મીમાંસા

[ २४ ]

તર્ક સમાધાનની શક્તિ પ્રાપ્ત થયેલી છે તેને તેટલે અંશે મતિજ્ઞાન વર્તતું છે. આ મતિજ્ઞાન પાંચ પ્રકારે દર્શાવાયેલું છે.

વ્યંજનાવગ્રહ, અર્થાવગ્રહ, ઇહાિ, અપાય અને ધારણા. મન અને તેત્રતે વિષયે৷ ગ્રહણ કરવાની ક્રિયા અર્થાવગ્રહથી શરૂ થાય છે. જ્યારે અન્ય ચાર ઇન્દ્રિયોને વિષયેા ગ્રહણ કરવાની ક્રિયા વ્યંજનાવગ્રહથી શરૂ થાય છે. એક સ્પર્શને દિય અને નેત્રે દ્રિયનું દર્ણાત લઈ મતિજ્ઞાનનું સ્વરૂપ સંક્ષિપ્ત કરીએ. એક મનુષ્ય નિદામાં વર્તે છે, તે વખતે અન્ય મનુષ્ય તેના શરીર ઉપર અત્યંત ઉષ્ણ જળ રેડવા માંડે છે. તેના રેડવાને પહેલે જ સમયે નિદ્રાધીન મનુષ્યને ' કાંઈક ' મારા ઉપર પહ્યું એવું જે ભાન તે વ્યંજનાવગ્રહ મતિત્રાન. ઉષ્ણ પદાર્થ કાંઇક પદ્યો એવું બીજી ક્ષણે થયેલું જે જ્ઞાન તે અર્થાવગ્રહ. ત્રીજી ક્ષણે ગરમ પાણી હશે કે ખીજી કાેઈ વસ્તુના સ્પર્શ થયેા હશે તેના શંકા ઉદ્દભવવા તે કહિા. ગરમ પાણી જ છે એવેા નિશ્વય થવેા તે અપાય, ગરમ પાણી મારા ઉપર પહ્યું એવી સ્મરણ શક્તિ રહેવી, તે ધારણા મતિજ્ઞાન કહેવાય છે નેત્રે દ્રિયને પ્રથમ સમયે જ પદાર્થ ત્રાહ્ય થઇ જવાથી વ્યંજનાવગ્રહ હેાઈ શકતા નથી. એક મનુષ્યને દૂર રહેલા એક ઝાડના ડુંઠાને જોતાં આ કાંઇક વસ્તુ છે, એવું ભાન થવું તે અર્થાવગ્રહ(નેત્રેંદ્રિય) મતિજ્ઞાન કહેવાય છે. ઠુંઠુ હશે કે ચાડીઓ એવી શંકા થવી તે ઇહિા, બહુ નજીક આવ્યા પછી આ ' કું કું જ ' છે, એવું નિર્ણયવાળું ભાન તે અપાય, અને તે નિર્ણયને સ્મરણ પથમાં રાખવા તે ધારણા કહેવાય છે. સર્વ મળા મતિજ્ઞાનના અઠાવીશ બેદ છે. બહુ અબહુ ક્ષિપ્રાદિ અનેક બેદા વિસ્તાર વડે થતાં ત્રણસે ચાલીશ થાય છે, જે કર્મગ્રંથ અને સિદ્ધાંતામાં નિરૂપણ કરેલા છે.

<mark>ઝુતજ્ઞાન:</mark>–સ્વતઃ પુસ્તકા વગેરે વાંચવાથી થતું જ્ઞાન અથવા ઉપદેશ શ્રવણથી થતું જ્ઞાન. કાંચન અને કલશના સંયોગની પેઠે મતિજ્ઞાન સાધન છે, અને ઝ્રતજ્ઞાન સાધ્ય છે. પુસ્તકા વાંચતી વખતે ચક્ષુને વાંચવાની જરૂર પડે છે, તેમ જ ઉપદેશ સાંભળતી વખતે કર્ણે દ્વિમે ¥

શખ્દા ગ્રહણુ કરવા પડે છે, અને તે શખ્દા સંભળાય ત્યાં સુધી–આટલી મર્યાદા સુધી–મતિજ્ઞાનના વિષય છે, અને પછીથી જે રહસ્ય પરિણમે છે તે શ્રુતજ્ઞાનના વિષય છે. મતિ અને શ્રુતની અવસ્થા બેદે ભિન્નતા છે. કેમકે બંને સાથે જ હાેય છે. ઉપમિતિ ભવપ્રપાંચા કથામાં ષ્રુતજ્ઞાનને સદાગમ કહેલું છે. સમ્યક્ત્વ બીજને ઉત્પન્ન કરે તેવા અથવા સમ્યક્ત્વ બીજને વૃદ્ધિ કરનાર જે આગમા હાેય તે શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે. અન્ય શ્રુત અજ્ઞાન કહેવાય છે; જેમકે સમ્યક્ત્વ વગરના નવપૂર્વીની અજ્ઞાનીમાં ગણના થયેલી છે. આત્માને જ્ઞાન થવાનું સ્થૂળ સાધન જે આગમ તેમાં કારણુમાં કાર્યના છે.

અક્ષર-અનક્ષર, સંજ્ઞી-અસંજ્ઞી, સમ્યક્-મિથ્યા, સાદિ-અનાદિ, સપર્યવસિત-અપર્યવસિત, ગમિક-અગમિક, અંગપ્રવિષ્ટ-અંગબાહ્ય આ ચૌદ ભેદ છે. અને પર્યાય, અક્ષર. પદ, સંધાત, પ્રતિપત્તિ, અનુયોગ, પ્રાભૃત, પ્રાભૃત પ્રાભૃત, વસ્તુ અને પૂર્વ-એ દશ 'સમાસ ' સાથે વધારતાં વીશ પ્રકાર છે. પ્રથમના ચૌદ ભેદો અક્ષર, ધ્વનિ, સંજ્ઞા વિગેરે ભેદોથી છે, પાછળના વીશ ભેદ આગમના અક્ષરા, વાક્યો, પ્રકરણા વિગેરેને અંગે છે. જેટલે જેટલે અંશે આગમાનું અલ્પત્તપહ્યું અથવા સંજ્ઞા, ઉપદેશ, આકાર વિગેરેથી થતી અલ્પ પરિજ્ઞા તેટલે તેટલે અંશે શ્રુત-જ્ઞાનાવરણીય કર્મનું સહચ રીપહ્યું છે

અવધિજ્ઞાન:—આ જ્ઞાન અને હવે પછીનાં બંને જ્ઞાના પૂર્વાક્ત ઉભય જ્ઞાનથી ભિન્ન ક્રાટિમાં વર્તે છે. મતિ અને શ્રુતજ્ઞાન ઇંદ્રિય પ્રત્યક્ષ છે જ્યારે અવધિ આદિ ત્રણુ જ્ઞાના આત્મપ્રત્યક્ષ છે.

અવધિજ્ઞાનીને ઇંદ્રિયાેદ્વારા વિષય ગ્રહણ કરવાની જરૂર હાેતી નથી. તેને તાે એક એવા પ્રકારનું અમુક મર્યાદાવાળું ત્રાન ઉત્પન્ન થાય છે, જેથી ઉપયાેગદ્વારા ૨૫ી પદાર્થોને જાણી શકે છે. અવધિત્રાન, ૨૫ી

#### જૈન દર્શન મીમાંસા

પદાર્થાના જાગુપણાને અંગે અસંખ્ય પ્રકારનું છે, અને પાતાની સ્થિતિની અપેક્ષાએ અનુગામિન્, વર્ષ'માન, પ્રતિપાતિ, અનનુગામિન્, હીયમાન, અપ્રતિપાતિ-એ રીતે છ પ્રકારનું છે. અરૂપી પદાર્થના વિષય અવધિજ્ઞાનની મર્યાદામાં નથી. અવધિજ્ઞાન જીદે જીદે પ્રકારે કાઇને આંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગથી માંડીને અસંખ્ય યોજના સુધી, આવલિના અસંખ્ય ભાગથી માંડીને અસંખ્ય વર્ષોપર્ય તે, પાતપાતાના ક્ષયાપશમ પ્રમાણે દ્રવ્ય ક્ષેત્રકાળની અપેક્ષાએ ઇદિયાતીતપણે પ્રકટે છે; દેવગતિમાં આ જ્ઞાન, ભવપ્રત્યયિક હાેય છે. અને મનુષ્યગતિમાં ગુણ પ્રત્ય-યિક હાેય છે. સમ્યત્વ સહિત વર્તતા જીવ જ્યાં તે વર્તતા હાય તે ગતિમાં જો તેને પૂર્વોક્ત અર્થવાળું જ્ઞાન પ્રકટે તે અવધિજ્ઞાન કહેવાય છે. અને મિથ્યાત્વ ગ્રસ્ત કાઇપણ પ્રાણીને પ્રકટેલું જ્ઞાન તે વિભંગજ્ઞાનના નામથી આળખાય છે. અવધિજ્ઞાન મનુષ્ય ગતિમાં તપશ્વરણ અને શુભતર ક્રિયાઓવડે ઉત્પન્ન થાય છે, જે માટે કથાનુયાગમાં પ્રસિદ્ધ થયેલા બ્રમણા પાસક મહાત્મા 'આનંદ ' નું દર્ષાત સ્મરણીય છે.

મન: પર્ય વજ્ઞાન: --ઇંદ્રિયેાની સહાયતા વગર અઢીદ્વી પરૂપ મનુષ્યલા કમાં રહેલા સંગ્રી પંચેંદ્રિય પ્રાણીઓના મનાલાવને જે જ્ઞાનથી જાણી શકે તે મન: પર્યવજ્ઞાન. તે બે પ્રકારનું છે. ૠજી મતિ અને વિપુલમતિ મના-બલ પ્રાપ્ત અમુક પ્રાણીએ ઘટ પદાર્થની ચિંતવના કરી તે જાણવું, તે ૠજુમતિ મન: પર્યવજ્ઞાન અને અમુક પ્રાણીએ ઘટના ગુણ પર્યાય વિગેરે વડે ઘટ પરત્વે વિસ્તારથી ચિંતવન કર્યું તે જાણવું, તે વિપુલ મતિ મન પર્યવજ્ઞાન કહેવાય છે. સર્વવિરતિ પણાના ગુણ આત્મામાં પ્રકટ થયા પછા આ ગ્રાનના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે.

કેવળજ્ઞાન :—જગત્ માત્રમાં રહેલા રૂપી અને અરૂપી ત્રેય પદાર્થોનું એક સમયમાં ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાનકાળનું જ્ઞાન તે કેવળજ્ઞાન કહેવાય છે. आर्त्मैवज्ञान-એ સ્થિતિ આ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થવા પછી પરિપૂર્ણુતાએ પહેાંચે છે, આ જ્ઞાનવાન મનુષ્ય અવશ્ય મુક્તિમાં દ્રવ્યાનુચાેગ

¥

જાય છે અને એક વખત પ્રાપ્ત થયેલું આ જ્ઞાનનું કદાપિ વ્યવત થતું નથી કૈવલ્યપ્રાપ્ત તીર્થ કર અને સામાન્ય કેવળી બંનેની બાહ્ય પ્રદિ અથવા અતિશયેામાં તકાવત છે; પરંતુ જ્ઞાનપ્રાપ્તિને અંગે બિલકુલ તકાવત રહેલા જ નથી આ પાંચ જ્ઞાનમાં જે જ્ઞાનને આવરણા હાેય તે તે જ્ઞાનથી આત્મા દૂર રહે છે. જેમ જેમ આવરણા દૂર થાય છે તેમ તેમ જ્ઞાનાંશુ સ્કુરે છે. જ્ઞાનના અધ્યાપક, જ્ઞાનના સાધના અને જ્ઞાની મનુષ્યાની અવગણના, આશાતના અને તિરસ્કાર કરવાથી જ્ઞાના-વરણીય કર્મબાંધ પ્રાણીઓને થાય છે, એમ સિદ્ધાંતા સ્પષ્ટ રીતે કહે છે.

**કર્શનાવરણીય કર્મ :**---તે નવ પ્રકારે છે. ચક્ષ, અચક્ષ, અવધિ, કેવલ, નિદ્રા, નિદ્રા નિદ્રા, પ્રચલા, પ્રચલા પ્રચલા અને થીચહિ. જન્મતાં જ અથવા પાછળથી નિમિત્ત કારણવડે આંખાેથી અંધ<sub>ત્</sub>વ પ્રાપ્ત થવું તે ચક્ષુ દર્શનાવરણીય. જન્મથી અથવા અન્યનિમિત્ત કારણથી આંખ સિવાય અન્ય ઇંદ્રિયાનું બહેર મારી જવું તે અચક્ષદર્શના-વરણીય. ચક્ષુથી અગેાચર રહેલા રૂપી પદાર્થો દેખી શકવામાં નિર્જળતા હેાવી તે અવધિદર્શનાવરણીય, **રૂપી અને અરૂપી બ**ંને પદાર્થીને આત્મબળથી સામાન્યપણે જાણવાના સામાર્થ્યના અભાવ તે કેવલદર્શના-વરણીય કહેવાય છે. વળી સહેલાઈથી જાગી શકાય તે નિદા, કષ્ટવડે જાગી શકાય તે નિદ્રા નિદ્રા, એઠાં એઠાં અથવા ઉભા રહેતાં નિદ્રાનેો ઉદય થાય તે પ્રચલા અને ચાલતાં નિદ્રાના ઉદય થાય તે પ્રચલા પ્રચલા. પ્રમત્ત અવસ્થામાં અર્ધચક્રી સમાન બળની પ્રાપ્તિ થાય તે થીઅદ્ધિ દર્શનાવરણીય કર્મ કહેવાય છે. પૂર્વોક્ત બંને કર્મની પરિસ્થિતિ વધારેમાં વધારે ત્રીશ ક્રોડાક્રોડ સાગરો પમની છે. આ કર્મના બંધ આંધળાં બહેરા વિગેરે અપંગ મનુષ્યેાનેા તિરસ્કાર કરવાથી સહજ પ્રાપ્ત થાય છે અને વિશેષ કરીને તેા ખંને કર્માતું ઉપાર્જન નીચેની ગાથાથી પ્રાહ્ય થશે.

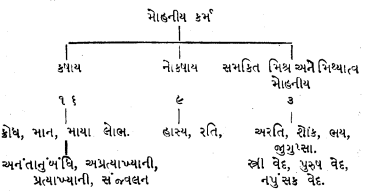
## पडिणियत्तण निन्हव उवघायपउस अंतरायेण । अच्चास्रायणयाए आवरण दुगंजिउज्जयइ ॥

[ २८ -]

જૈન દર્શન મીમાંસા

અર્થ`-પ્રત્યનીકપણું, નિન્હવપણું ઉપધાત, પ્રદ્વેષ, આંતરાય અને અતિ આશાતના કરવાધી જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શનાવરણીય કર્મોનેા બંધ થાય છે.

માહનીય કર્મ :- આ કર્મની શાસ્ત્રકારોએ મદિરા સાથે તુલના કરી છે. મદિરા પીનાર મનુષ્ય કેકના આવેશમાં જેમ માતાને સ્ત્રી તરીકે અને સ્ત્રીને માતા તરીક ગણવામાં પ્રવૃત્ત થાય છે, અનેક અના-ચારાનું ભાન રહેતું નથી, તેમ માહનીય કર્મથી પરવશ થયેલા પ્રાણી રાગમાં અંધ થઈ વિવેક્સુદ્ધિથી દૂર રહે છે. દ્વેષાનલમાં દગ્ધ થઇ સ્વાત્મભાન ભૂલી જઇ અન્યનું અહિત આચરવા તત્પર થાય છે. કષાયાથી અભિભૂત થઈ ક્રોધી, અહંકારી, કપટી અને લાભા અને છે. માહનીય કર્મના મુખ્યપણે અઠાવીશ પ્રકારા નીચેના વૃક્ષ ઉપરથી સ્પષ્ટ માલૂમ પડશે.



અનાદિ કાળથી આત્મા સાથે રહેલું અને ભાેગવટા પ્રમાણે છર્ણુ થઇ નવા નવા રૂપને ધારણ કરતું આ કર્મ આઠ કર્મા પૈકી ઉ<sub>ત્કૃષ્ટ</sub> સ્થિતિવાળું છે; એટલું જ નહિ પરંતુ અન્ય સાત કર્મા ઉપર અમલ ચલાવી પાેતે સાત કર્માને પાેતાના દાેર ઉપર ચલાવે છે.

ક્રોધ કષાય :--ક્રોધથી પરાધીન થયેલા એક મનુખ્યને તમે જીઓ ! જો તેનામાં નિર્માલ્યપર્ણ હોય છે તા તે અંતરમાં ધગધગતા

[ २૯ ]

અગ્નિથી બળતાે હાય છે. અને જો તેનામાં કાંઇક સત્ત્વ હાય છે તા તે અંદરથી ધગધગી રહેલાે છે જ પરંતુ તે ઉભરાએા બહાર કાઢે છે અને અન્યને તેમાં ગરકાવ કરી તેના હૃદયપૂળા ઉપર દિવાસળી મૂકે છે. જે વખતે તે ક્રોધાધીન હાય છે તે વખતે તેને કાઇ હિતસ્વી ગમ ખાઈ જવા શીખામણ આપવા લાગે છે તા તે મનુષ્યની ઉપર કાંતા ક્રોધને ઉતારે છે અથવા તે મનુષ્યની સામે ન થઇ શકાય તેવી સ્થિતિ હોય તે! તે ક્રોધી મનુષ્યની નજરમાં નિર્માલ્ય અને એવકુક લાગે છે. આ રિથતિ હેાવાથી ક્રોધ એ અગ્નિ સમાન છે અને ક્ષમારૂપી શાંતિજળના અભાવે ' ઉત્કર્ષ 'ના સાયન્સના નિયમ પ્રમાણે વૃદ્ધિંગત થયેલેા નજરે પડે છે. શ્રીમદ ઉદયરત્વજી કહે છે કે, ક્રોડ પૂર્વ સુધી પરિપાલન કરેલું સંયમ, ક્રોધરૂપ અગ્નિવડે ક્ષણવારમાં ભરમીભૂત થઈ જાય છે. ક્રોધ એ એક જાતના આવેશ છે જે વડે પ્રાણી આત્મધાત કરવા તત્પર થાય છે. એટલું જ નહિ પરંતુ તેના સંસ્કારોની દઢ છાપ અતેક જન્માે સુધી મુદ્રિત રહી બીજે જેમ વૃક્ષને ઉત્પન્ન કરે છે તેમ ભવ સ્થિતિની વૃદ્ધિ કરે છે. દષ્ટાંત તરીકે સમરાદિત્ય કેવળીના પૂર્વ ભવમાં ગુણસેન અને અગ્નિશર્માના સંબંધમાં અગ્નિશર્માને ગુણસેન પ્રતિ-નવ જન્માે પર્ય તે વૈરની ચીનગારી ખળતી રહી હતી. આ રીતે ક્રોધડપી પિશાચ, આત્માને પાેતાની સ્થિતિમાંથી વ્યુત કરી એકાંત અહિત કરી મૂકે છે. અનંતાનુભંધિ ક્રોધ અનંત સંસાર ભ્રમણ વધારે છે. તે ક્રોધના ક્ષયોપશમ વગર આત્મા સમ્યક્ત્વ પામી શકતા નથી. આ ક્રોધ ઉત્કષ્ટપણે જિંદગી સુધી રહે છે. ક્રોધના અન્ય ત્રણ પ્રકારો. અનક્રમે એક વર્ષ, ચાતુર્માસ અને પક્ષ પર્ય તે વધારેમાં વધારે રિથતિવાળા છે.

આ પ્રસંગે સ્ફેાટન કરવાની જરૂર જણાય છે કે, કેટલાએક મી. એમર્સ નના મત પ્રમાણે કહે છે કે પ્રામાણિક અને સત્ય આચરણવાળા મનુષ્યા હંમેશાં ક્રોધી સ્વભાવવાળા હેાય છે. તેઓ જરા પણ અપ્રમા-ણિકપણું સહન નહીં કરી શકવાથી ક્રોધી બની જાય છે. આ હડીકતને \*

જરા જૈની દર્ષ્ટિ સાથે સરખાવતાં જણાશે કે, સંજ્વલન ક્રોધનું સ્વરૂપ અમુક પ્રાણીઓના દુર્ગું સુધારવાને અને તેને યથાર્થ શીખામણુ દેવાને માટે પ્રયાજાયેલું હાય છે. આ સંજ્વલન ક્રોધ જેને ચાથા પ્રકારના ક્રોધની કાટિમાં ગણવામાં આવેલા છે, તેનું પરિવર્તન થઈ તે અનંતાનું બંધિ થઇ જવા ન જોઇએ. જો સંજ્વલનમાંથી અનંતાનું-બંધિની ઉત્પત્તિ થાય તા તે અનંતાનું બંધિનું જ કળ આપે છે.

આ પ્રકારે જૈન દર્શન કહે છે. એક જ નાના દષ્ટાંતથી આ હડીકત સમજાશે. એક ગુરુ પાતાના શિષ્યને તે આળસુ હાેવાથી પઠનપાઠન કરવાની શીખામણુ દેતા હતા. એક વખત શીખામણુ દેવાની ખાતર ગુરુએ તે શિષ્યને બે ત્રણુ લપાટ ચાેડી દીધી ક્રેાધથી ધેરાયેલા તે શિષ્યે તરત જ પાસે પડેલી લાકડી લઇને ગુરુજીની સાથે પ્રહાર–ક્રીડા કરવા માંડી, ઉત્પન્ન થયેલા અગ્નિ અન્ય પદાર્થમાં પ્રકટી નીકળે તેમ ગુરુ પણુ તરત આવેશમાં આવી ગયા અને યુહલેત્રમાં ઘૂમવા માંક્યા. તેવામાં લાકડી ગુરુના મર્ખસ્થળે વાગવાથી ગુરુ પંચત્વ પામ્યા અને નર્કગતિના અધિકારી થયા. આ ઉપરથી લક્ષમાં લેવાની જરૂર છે કે સંજવલન ક્રેાધ–ચાેથા પ્રકારના ક્રેાધને સાધ્યદષ્ટિની હદ બહાર જવા દેવા એ સંપૂર્ણુ રીતે નુકશાનકારક છે, એટલું જ નહિ પણ ક્રેાધની લગામ છૂટી જવાથી અનિષ્ટ કળ નીપજે છે. શ્રીમદ્દ ઉપાધ્યાયજી કહે છે કેઃ—

ન હાેય ને હાેય તા ચિર નહિ, ચિર રહે તા કળ છેહાે રે; સજ્જન ક્રોધ એહવા, જેવા દુર્જનનેહા રે.

સજ્જનાને ક્રાંધ હાય જ નહીં. કદાચ હાય તા લાંબા વખત ટકા રહે નહિ. કદાચ લાંબા વખત રહે તા કળ પ્રાપ્ત થાય નહિ, કેમક અંદર તીવતા નહિ હાેવાથી દુર્જનના સ્નેહની પેઠે કળશન્ય નીવડે. આ ઉપરથી ક્રોધ કરનાર મનુષ્યે પાતાના આત્મા સાથે વિચાર કરવાની જરૂર છે કે પાતે આત્મધર્મ કેટલે અંશે ચૂકે છે. અન્યને આર્ત રૌદ્ર ખ્યાનમાં પ્રવૃત્ત કરાવવાથી અન્યના આત્માને અધાગતિ કરાવવાનું નિમિત્ત કારણ પાતે બને છે; એટલું જ નહિ પરંતુ પાતાનામાં તે

[ 3૧ ]

સંસ્કાર ગાઢ થઈ જતા હેાવાથી એક શત્રુને પાેતાના મસ્તક ઉપર ઝઝુમતા કરે છે ક્ષમા અને સહનશીલતા એ ખંને સદ્ગુણ ક્રોધના પ્રત્યુપાય છે એમ જ્ઞાનીઓએ પુકારીને કહેલું છે.

**માન કષાય —**ગૌતમ કુલકમાં કહેવામાં આવેલું છે કે માર્ંં-सिणोसोचपराहवंति-અહંકાર કરવાની ટેવવાળા પુરૂષો આખરે શાચ પામે છે દુનિયામાં માન ધરાવનારને ક્રાેઈ માન આપતું નથી, કીર્તિની પાછળ દેાડનારને તે પ્રાપ્ત થતી નથી. અભિમાન કરનાર પ્રાણી પાતે કલ્પેલા શિખર ઉપરથી કેવી રીતે પડે છે તે આપણે દુનિયાના વ્યવહારમાં અનેકવાર જોઇએ છીએ. ઉપમિતિ ભવ પ્રપંચના કર્તા, માનીને એક શૈલરાજ સાથે સરખાવે છે. આ પર્વત ઉપર ચડીને જ્યારે આ જીવ બેસે છે ત્યારે તેના વિનય વગેરે ગુણા નાશ પામે છે, અને તે પર્વત ઉપર રહેલી આઠ મદ રૂપ ટેકરીઓ શુદ્ધ સ્વરૂપને અદશ્ય રાખે છે. સિંદ્રરપ્રકરમાં મનને હસ્તીની ઉપમા આપી છે. કર્તાના કહેવા મુજબ માનરૂપી મત્તગજેંદ્ર સમતા રૂપ યંધન તાેડી નાખનાર છે, વિમલમતિનેા વિનાશ કરનાર છે, દુર્વ`ચનરૂપી ધૂળને ચાેતરક વિસ્તારે છે. અને સિદ્ધાંતની અવગણના કરનાર છે. શ્રીમદ્ ચિદ્દાન દછ કહે છે કે, 'લઘુતા મેરે મન માની, લઈ ગુરુ ગમ જ્ઞાન નિશાની ' મદને માટે **બાહુબલજી**નું દર્ણાત મનનીય છે. દીક્ષા લીધા પછી નાના ભાઇઓને ન વૉંદુ એવા આગ્રહ રહ્યો ત્યાં સુધી કૈવલ્ય પ્રાપ્ત થયુ નહિં. એક વર્ષ સુધી એવી સ્થિતિમાં રહ્યા પછી 'વીરા મારા ગજ શરા હતરા. ગજ એઠા કેવળ ન હાવે રે. ' એવા ધ્વનિવાળા આદ્ધી અને સુંદર્દીના શબ્દા સાંભળતાં જ કદાગ્રહ ઝુદ્ધિના વિનાશ થયા અને વંદન કરવા જાઉં-એવી ભાવના પછી તુરત જ કૈવલ્ય ઉત્પન્ન થયું. મદના આઠ પ્રકારો **યાગભાસ્ત્ર**માં નીચેના શ્લાેકથી દર્શાવેલા છે.

## जातिल्लाभकुलैश्वर्य बल्ररूपतपःश्रुतैः । कुर्वन्मदंपुनस्तानि हीनानिल्भतेजंनं ॥

[ 3२ ]

જાતિ, લાભ, કુલ ઐશ્વર્ય, અલ, રૂપ, તપ અને ઝ્રુત–આ સર્વમાં પ્રાણી જેનેા જેનેા મદ કરે છે તે તે વસ્તુઓની પ્રાપ્તિ ભવિષ્યમાં અલ્પ પ્રમાણવાળી અથવા અધમ સ્થિતિવાળી બને છે. આવી રીતે મદ પ્રાણીઓને, તપશ્વરણનું ફળ બેસવા દેતું નથી, અને અજીર્ણ કરાવે છે.

**માયાક્ષાય-ક**હ્યું છે કે, એક પણ માખીની પાંખ દુભાવા જેટલી પણ હિંસા ન કરી હાેય અને શાસ્ત્રોક્ત રીતિએ ચારિત્રનું પાલન કર્યું હાેય છતાં તે સર્વ કપટવૃત્તિવડે બીજાને ઠગવાના કારણ્રથી જ હાેય તાે માત્ર કાયકલેશ સિવાય બીજીું કાંઈ નથી. માયાવી પ્રાણીઓ પાતાનું અને પરનું બંનેનું બગાડે છે. અનેક સુગ્ધ મનુષ્યા માયાવી પ્રાણીની દંભવૃત્તિમાં ઠગાય છે. દંભી પ્રાણીઓનું વર્તન અંદર અને બહાર જીદું જ હાેય છે. એક મનુષ્ય સાથે વૈર હાેય છતાં સ્વાર્થની સાધના માટે સુંદર વચનાવડે તે મનુષ્યનું આકર્ષણ કરી સાધ્યને સાધિત કરનારા અનેક મનુષ્યા જગતમાં દષ્ટિગાચર થાય છે. દંભ-વૃત્તિવાળા મનુષ્યના હૃદયમાં અન્યને માટે હિતણુદ્ધિ ટકી શકતી નથી. અન્યાયાર્ગાર્જત ધન. પરસ્ત્રીની સાથે કામવાસનાની તૃપ્તિ, મિત્રદ્રોહ, વિશ્વાસઘાતવડે સ્વાર્થસિદ્ધતા–આ સર્વનું કારણ માયા-દંભવૃત્તિ છે. સિંદૂરપકરણ્વમાં કહેલું છે કે,

विधाय मायां विविधैरुपायैः परस्ययेवंचनमा चरंति ।

રીતે પાતાને ભવિષ્યમાં પ્રાપ્ત થતા સ્વર્ગ અને માક્ષના સુખને ઠગે છે. લાભકષાય–મી. આટવે કહે છે કે,

Ambition is a lust that is never quenched; grows more inflamed and madder if enjoyed.

લેાભ કદી તૃપ્ત થતાે નથી, તેને પ્રસાર આપવાથી તે વધારે પ્રબળ અને ઉન્મત્ત બને છે.

[33]

સૂત્રમાં કહ્યું છે કે जहा लाहो तहा એहો लाहाल्लोहो पवदूई–'જેમ જેમ લાભ થતા જાય છે તેમ તેમ લાભના થાભ રહેતા નથી', જ્યાં સુધી આત્મામાં સંતાષવૃત્તિના પ્રાદુર્ભાવ થયેલે નથી સાં સુધી પંદર રૂપીઆના પગારવાળા માણસ સાે રૂપીઆની નાેકરીના પગારની ઇચ્છા ધરાવતાે હોય છે, સાે રૂપીઆની મુડીવાળાે મનુષ્ય દસ હજારની મુડી એકડી કરવા પ્રત્નશીલ હેાય છે, દશ હજારની મુડીથી અતૃપ્ત પ્રાણી એક લક્ષ પ્રાપ્ત કરવાને, લક્ષાધિપતિ કરાેડપતિ થવાને, કરાેડપતિ રાજ્યાસન પામવાને, રાજા ચક્રવર્તિ અનવાને, અને ચક્રવર્તિ ઇંદ્રત્વ મેળવવાને–અસંત્રષ્ટપણે અભિલાષાઓ નિરંતર કરે છે. ધન પ્રાપ્તિને માટે ઇચ્છાએ। પ્રપ્રળપણે ઉત્પન્ન થતી જાય છે. ગમે તે રીતે ધન પ્રાપ્ત કરવું એજ સાધ્યબિદુ હેાવાથી અનેકશઃ સમુદ્રયાત્રા કરે છે, કૃપણ સ્વામીઓની પણ આ અર્થાભિલાષિએ। ગુલામી કરે છે, અને છેવટે લાેભ રૂપ મહાસાગરમાં ઝખાેળાઇ મૃત્યુને આધીન ખને છે. ઇચ્છાની લગામ જ્યારે છૂટી જાય છે ત્યારે તે આકાશના છેડાની જેમ અંત વગરની બનતી જાય છે. જેમ સરાવલું નીચેથી અડધા ઇંચતું માત્ર હેાય છે તે ઉપર જતાં વધતું જાય છે અને એ ઇંચ ઉપર દર્ષિ કરીએ ત્યાં તેા સાત આઠ ઇંચ જેટલું વધી જાય છે, તેમ ઇચ્છા શરૂઆતમાં ઘણી જ થાેડી હેાય છે, પણ તેને જરા પ્રસાર મળતા તે ખેવડી ચાવડી આઠગણી કુદકે ને ભૂસકે વધી જાય છે.

ક્રોધ, માન, માયા અને લેાભરૂપ ચાર કપાય માેહનીય કે જે આત્માની સાથેના સંબંધમાં નિરંતર શત્રુપણાનું કામ કરી રહેલા છે તેમના સામે મુમુક્ષુ પ્રાણીએ ક્ષમા. મૃદુતા, આર્જવ અને સંતાેષવૃત્તિ રૂપ ચાર પડવાળું બખ્તર પહેરી સજ્જ રહેવું જોઇએ. આ કાર્ય માટે ખરેખરા આત્મબળની આવશ્યકતા છે.

હાસ્યાદિ નવ નાેકષાય આ ચારે કષાયના સહચારી છે. અર્થાત્ કષાયને ઉત્પન્ન થવાના કારણ તરીકે રહેલાં છે. હવે મિથ્યાત્વ માહનીય [ 38 ]

અને સમ્યફત્વ માહનીયનું સ્વરૂપ દર્શન કરવાને માટે સમ્યક્ષ્ત્વ શું છે તેની પર્યાલાચના કરીએ. કહ્યું છે કે—

# दंसण भट्ठो भट्ठो दंसण भट्टस्य नध्धि निव्वाणं। सिज्झंति चरणरहिआ दंसणरहिआ न सिज्झंति ॥

ં સમ્યક્ત્વથી બ્રષ્ટ પ્રાણી સર્વથી બ્રષ્ટ છે, કેમકે સમ્યકત્વ રહિત પ્રાણીને કદાપિ માેક્ષ નથી. દ્રવ્ય ચારિત્ર લીધા વગરના પ્રાણીઓ મુક્તિ પાંમેલા છે, પરંતુ સમ્યકત્વ રહિત પ્રાણીઓ કદાપિ મુક્તિ પામ્યા નથી. "

# સમ્યક્ત્વનું સ્વરૂપ અને તેનાે ઉત્પત્તિ ક્રમ

સમ્યક<sub>(</sub>વનું મૂળ સ્વરૂપ **પુરુષાર્થ સિદ્ધયુપાયમાં** નીચે પ્રમાણે કહેવામાં આવેલું *છે.* 

### जीवाजीवादीनां तत्त्वार्थानां सदैव कर्तव्यं । श्रद्धानंविपरीताभिनिवेश विविक्तमात्मरूपंतत् ॥

" જીવ અને અજીવાદિ વાસ્તવિક પદાર્થોનું સર્વથા વિપરીત-હડાયહ રહિત શ્રદ્ધાન કરવું તે સમ્યકત્વ કહેવાય છે અને તે આત્માનું સ્વરૂપ માત્ર છે. સર્વત્ત કથિત તત્ત્વા શ્રદ્ધારૂપે તદ્દન સત્ય છે એવી આત્મામાં પ્રતીતિ થવી, તે વ્યવહાર સમ્યકત્વ અને આત્મા અને જડના ભેદ જ્ઞાન વડે વિચાર અને નિર્ણયપૂર્વક તત્ત્વ પ્રતીતિ થવી તે નિશ્વય સમ્યકત્વ કહેવાય છે. તેની ઉત્પત્તિ એ પ્રકારથી થાય છે. નિસર્મ અને અધિયમ. સહજ વિચાર કરવાથી આત્મપ્રતીતિ થાય તે નિસર્ગ અને કોઈ મહાત્માના ઉપદેશ વડે આતમજાગૃતિ થાય તે અધિગમ. જ્યાં સુધી સમ્યકત્વનો અભાવ છે ત્યાં સુધી તત્ત્વ અને કુતત્ત્વના વિવેક દૂર રહે છે. સમ્યગ્દર્શન વગરના પ્રાણીઓ મિથ્યાત્વ માહનીય, મિશ્ર મોહનીય અને સમકિત માહનીય આ ત્રણ કર્મપ્રકૃતિથી પરાભવ પામે છે. અન તાનુબંધિ કોધ, માન, માયા, લાભ અને આ ત્રણ મોહનીય એકંદરે સાત પ્રકૃતિના ક્ષય-ઉપશમ હોય તા જ સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. સમ્યકત્વ ત્રણ પ્રકારે આ રીતે છે. ક્ષાયિક, ઔપશમિક અને ક્ષાયોપશમિક. પૂર્વોક્ત સાત

[ ૩૫ ]

પ્રકૃતિને ક્ષય કરે તે ક્ષાયિક. અંતર્મુદ્રર્ત જેટલા કાળમાં તેમાંથી થેાડીકનો ક્ષય કરે અને બાકીની પ્રકૃતિને અનુદયપણે રાખે તે ક્ષયો-પશમિક સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત થયું કહેવાય છે. અંતર્મુ દૂર્ત માત્ર સમ્યકત્વ ગુણ્ જે આ<sub>દ</sub>માને કરસેલાે છે, તે અર્ધપુદ્દગલપરાવર્ત જે જૈન પરિભાષાના કાળ છે તેટલા વખતની વધારેમાં વધારે મર્યાદામાં અવશ્ય મુક્તિ પામે છે. અર્થાત્ મિથ્યાત્વરૂપ કૃષ્ણપક્ષ દૂર થવાથી અને સમ્યક્ત્વરૂપ શુકલપક્ષના ઉદય થવાથી અનુક્રમે માેક્ષરૂપ પૂર્ણચંદ્રની કલા પ્રકાશે છે. **સમ્યક્ત્વનેા ક્રમ આ પ્રકારે છે**. માહનીય કર્મની વધારેમાં વધારે સીતેર ક્રોડાકોડિ સાગરાે પમની સ્થિતિ છે. જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, વેદનીય અને અંતરાયની ત્રીશ ક્રોડાક્રોડી છે. નામ અને ગાત્રની વીશ ક્રોડાકોડી છે, અને આયુષ્યની તેત્રીશ સાગરાેપમની છે. આ સર્વ કર્મોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિમાંથી દરેકની માત્ર એક ક્રોડાકોડી સાગરોપમ સ્થિતિ કરતાં ઓછી રહે અને બાકીની સ્થિતિના ક્ષય થયેલા હાેય-એવા પરિણામ વડે આત્માએ **યથાપ્રવૃત્તિકરણ** કર્યું કહેવાય છે. સાર પછી આત્મ-વીર્યને અધિક ઉદ્યાસ થવાથી તે પ્રંથીને ભેદ કરવાની શરૂઆત કરે છે. તે વખતે આત્માના જે પરિણામ થાય છે, તે જૈન પરિભાષાએ અપૂર્વ કરણ કહેવાય છે. ગ્રંથીનાે બેદ કરતાં છેલ્લે અનિવૃત્તિકરણ કરે છે. તે વખતે સમ્યકત્વરૂપ આત્માના નિર્મળ પરિણામને આત્મા પોતાની સન્મુખ હાજર થયેલાે જુએ છે. અનિવૃત્તિકરણ કર્યા પછી આંતર્કરણ કરે છે. તે વખતે માહનીયકર્મના ત્રણ પુંજ કરે છે. તદ્દન અશુદ્ધ, અર્ધશુદ્ધ અને શુદ્ધ. મિથ્યાત્વજનિત આ પુદ્દબલાના જો તે વખતે ક્ષય કરે છે તા ક્ષાયિક અને ક્ષયાપશમ કરે છે તા ક્ષાયા-પશમિક અને માત્ર ઉપશમ કરે તે ઔપશમિક સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત કરે છે. મિથ્યાત્વ ક્ષીણ થયેલું ન હેાય ત્યાં સુધી જીવેા નિશ્ચયપણે ત્રણ પુંજવાળા હેાય છે, મિથ્યાત્વનાે ક્ષય થતાં ખે પુંજવાળા હાેય છે, મિશ્રનેા ક્ષય થતાં એક પુંજવાળા હેાય છે અને સમ્યકત્વ માહનીયનાે ક્ષય થતાં ક્ષાયિક સમ્યક<sub>ત્</sub>વધારી થાય છે. અશુદ્ધ, અર્ધશાહ અને શહ એ ત્રણ પુંજો મિથ્યાત્વ માહનીય, મિશ્ર માહનીય, સમ્યકત્વ માહનીયરૂપે કહેવામાં આવેલા છે. **ગ્ર<sup>ં</sup>થી** એ માહનીયકર્મના તીવ્ર પુરમાણુઓના સંચય છે. અને પુર્વાક્ત કરણા એ આત્માના ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાના પરિણામા છે. સમ્યકત્વના ઉત્પત્તિક્રમના ભેદામાં આચાર્યાના મત ભિન્નભિન્ન **રીતે વર્તે છે. ક્ષાયિક સમ્યક**ત્વ કર્મના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થયેલું હેાવાથી પ્રાપ્ત સમ્યકત્વના અભાવ થતા જ નથી. ઉપશમ સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત કરેલ પ્રાણી પ્રમાદવશ બને છે, તેા તેથી ચ્યુત થાય છે, અને કર્મની માેટી સ્થિતિના વમળમાં પડે છે. સમ્યકત્વના અનેક પ્રકારો છે. પુદુગલિક અને અપુદુગલિક. મિથ્યાત્વ સ્વભાવ ગયેલેા હોય અને સમ્યક્ત્વ માહનીય પુંજમાં રહેલા પુદુગલાનો વેદવારૂપ ક્ષયાપશમ પ્રાપ્ત થાય તે પૌદૃગલિક સમ્યકત્વ કહેવાય છે અને સર્વથા મિથ્યાત્વ મિશ્ર તથા સમ્યકત્વ માહનીય પુંજના પુદુગલોનો ક્ષય થવાથી ક્ષાયિક સમ્યકત્વ તે અપુદ્ગલિક કહેવાય છે અર્થાત્ પુદ્ગલાેનું વેદન સ્વરૂપ તે પુદ્ગલિક સમ્યકત્વ, અને જે જીવના પરિણામ તે અપુદૃગલિક સમ્યકત્વ કહેવાય છે. સાસ્વાદન અને ઉપશમિક સમ્યકત્વ ભવસ્થિતિ પર્ય તે આત્માને વધારેમાં વધારે પાંચ વખત થાય છે. વેદક અને ક્ષાયિક સમ્યકત્વ એક જ વખત હેાય છે અને ક્ષાયેાપશમિક સમ્યકત્વ અસંખ્ય વાર હોય છે. આ સમ્યકલના આઠ અંગ છે. જેમ આડ સ્ત ભવાળા પ્રાસાદમાં ટકી શકવાની સ્થિતિ રહેલી છે તેમ અભૂંગવડે સમ્યક્ત્વ ટકી રહે છે: તેના નામા નીચે પ્રમાણે

નિ:શંકિત, નિ:કાંક્ષિત, નિર્વિચિકિત્સા, અમ્હદષ્ટિત્વ, ઉપગૂહન, સ્થિરીકરણ, વાત્સત્ય અને પ્રભાવના. સર્વત્રાકથિત અનેકાંત સ્વભાવરૂપ તત્ત્વા સત્ય છે કે અસત્ય છે તેવી શંકા નહીં કરવી તે નિ:શંકિત નામે પ્રથમ અંગ છે. સમ્યકત્વધારી જીવે ઇહિલાક અથવા પરલાક સંબંધી પુણ્યના કલાની આકાંક્ષાથી રહિત રહેવું તે નિ:કાંક્ષિત નામે દ્વિતીય અંગ છે.

[ 39 ]

ભુખ તૃષા શીત ઉષ્ણાદિ ભાવેામાં તથા વિષ્ટાદિક પદાર્થોમાં ગ્લાનિનેા અભાવ તે નિર્વિચિકિત્સારૂપ તૃતીય અંગ છે. અશુદ્ધ દેવ ગુરૂ અને શાસ્ત્રોને વિષે સમ્યકત્વવાન પુરૂષે મૂઢ દષ્ટિપણાથી રહિત રહેવું તે અમ્હદછિત્વ નામે ચતુર્થાંગ છે. અન્યના ગુણોને પ્રકટ કરી દેાષાનું અપ્રસિદ્ધપહું રાખવાની વૃત્તિ તે ઉપગૂહનરૂપ પંચમાંગ છે. કામ ક્રોધ મદ લાભાદિ વડે ધર્મમાર્ગથી સ્યુત થતા સ્વને અથવા પરને યુક્તિઓ વડે ધર્મમાં સ્થિર કરવું તે સ્થિરીકરણરૂપ ષષ્ઠાંગ છે. મહાતમાંચાની સાથે પરમ પ્રીતિ રાખવી તે વાત્સલ્ય નામક સપ્તમાંગ છે અને દાન તપશ્વરણ જિનપૂજનાદિ ચમત્કારાે વડે જિન ધર્મને પ્રભાવના યુક્ત કરવા તે પ્રભાવના નામે અષ્ટમાંગ છે. સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ પછી આ આઠે અંગાવડે આત્મારૂપ પ્રાસાદને ટકાવી રાખવા જોઇએ. સમ્યકત્વના બધા મળી શુદ્ધિ, લિંગ, જયણા વગેરે સડસઠ ભેદો છે, તેના વિસ્તાર શાસ્ત્રમાં વિસ્તૃતપણે પ્રતિપાદન થયેલા છે. આવા પ્રકારના સમ્યકત્વને ન પામવા દેનાર કર્મ તે મિથ્યાત્વે માહનીયાદિ ત્રણ માહનીય કર્મના વિભાગો છે. સમ્યક્ષ્ત્વ એ આત્માના શાસ્ત્રોકત રીતિએ શ્રહાન ગુણનું પ્રકટવું તે છે.

#### આંતરાય કર્મ:---

અંતરાય કર્મના પાંચ ભેદ છે. દાન, લાભ, ભાેગ, ઉપભાેગ, અને વીર્ય; દાનના પણ પાંચ પ્રકારા છે. અભયદાન, અનુક પાદાન, સુપાત્રદાન, કીર્તિદાન અને ઊચિતદાન. કરાડા રૂપીઆની મિલકત હાેવા છતાં અમુક પ્રાણી દાન આપી શકતા નથી, તે દાનાંતરાયના કર્મના ઉદય છે. અનેક મહેનતા કરતાં અમુક પ્રાણી ઇષ્ટ વસ્તુઓની પ્રાપ્તિથી ખેનસીબ રહે છે તે લાભાંતરાય. સુકામળ શય્યા અને સુંદર સ્ત્રી પાસે હાેવા છતાં ઉપનાગ કરવાની અશક્તિ તે ઉપ-ભાગાંતરાય. પુષ્પ વગેરે એકવાર ભાગવવામાં આવે તે વસ્તુનું ભાગથી રહિત હાેવાપાણું તે ભાગાંતરાય અને શક્તિ હાેવા છતાં ફારવી શકવાના સંજોગાના અભાવ, તે વીર્યાંતરાય છે. અંતરાયકર્મના ઉદયે મમ્મણ

# [ 3८ ]

\*

શેઠ પાેતાની મીલકતના તથા સુંદર ખાનપાનના ભાેગ કરી શક્યા નહાેતા. શ્રી ઋષસદેવજીને પણ વર્ષ પર્યાંત આહાર મળી શક્યા ⊦નહાેતા. આ કર્મના સ્વભાવ રાજાના ભાંડારી તુવ્ય કહેલા છે, જેથી તે આત્માને ઇષ્ટ પ્રાપ્તિમાં વચ્ચે પડે છે.

#### નામકર્મ:—

નામકર્મ તે એક ચિતારા સમાન છે. ચિતારા જેમ ચિત્રને અનેક રંગો પુરીને જીદા જુદા રૂપે ચીતરી બતાવે છે તેમ નામકર્મ આત્માને વિચિત્ર રૂપા આપ્યા કરે છે. આ કર્મ એકસાે ત્રણ પ્રકારે છે. આ કર્મવડે કાઇ પ્રાણી ઔદારિક શરીરવાળા, કાઈ વૈક્રિય શરીરવાળા, કાઈ વજ્ર ક્રાબ્લ નારાચ સંધયણુવાળા, કાઈ સેવાર્ત, વામન અથવા હુંડક સંસ્થાનવાળા બંને છે. આ કર્મવડે કાઈ પ્રાણી નારકી બંને છે, કાઈ દેવપણે ઉત્પન્ન થાય છે, કાઇ પ્રગ, સિંહ, પક્ષી, સર્પ, ગાય, ભેંસ ઈત્યાદિ રૂપે ચિત્રપટમાં દાખલ થાય છે. નામકર્મરૂપ ચિત્રકારની બાહેાશ પીંછીથી યાગ્યતા પ્રમાણે પ્રાણીઓનું ચિત્ર આ પ્રકારે સંસારપટ પર રંગએરંગી બંને છે.

#### ગેાત્રકર્મ:—

આ કર્મ એ પ્રકારે છે. ઉચ્ચ અને નીચ. કુળનેા મદ કરવાથી પ્રાણી નીચ ગાેત્રકર્મ ઉપાર્જન કરે છે અને નીચત્વ પામવાથી ધર્મપ્રાપ્તિથી દૂર રહેછે. શ્રીમદ્ **વીરવિજયજી** મહારાજ પૂજામાં કહે છે કે–

#### ધી ભરિયાે ઘટ એક મેં, બીજે મદિરા છાર; ઉચ્ચ નાચ ગાેત્રે કરી, ભરીએા આ સંસાર.

જેમ એક ઘૃતથી ભરેલાે ઘટ દુનિયામાં સત્કારને પાત્ર છે અને મદિરાથી ભરેલાે ઘટ તિરસ્કારને પાત્ર છે–તેમ જ ઉચ્ચ અને નીચ ગાત્રીય પ્રાણી સન્માન અને ધિક્કારને પાત્ર બને છે. નીચ ગાત્રવાળા પ્રાણીઓ જ્વલ્લે જ ધર્મ પામી શકે છે, ક્રેમકે ઉચ્ચ ગાત્રવાળા પ્રાણી-ઓને ધર્મ એ કુલક્રમાગત હોવાથી સહજ અંગીકૃત થયેલાે હાય છે.

## વેદનીયકર્મ:—

આ કર્મ બે પ્રકારે છે. સાતા અને અસાતા. સાતાવડે પ્રાણીઓને પૌદ્દગલિક સુખાના ઉપભાગ પ્રાપ્ત થાય છે. વ્યાધિ, ચિંતા, ઇષ્ટવિયાગ અને અનિષ્ટ સંયાગ, એ અસાતા વેદનીયના ઉદય છે. સાતાવેદનીયના સુખમાં મગ્ન થર્ડ પ્રાણીઓ આત્મભાન ભૂલી જાય છે, તેવું ઘણે દરજ્જે બને છે. પરંતુ તેઓ વિચારતા નથી કે તે વાસ્તવિક સુખ નથી, માત્ર આરોપિત સુખ છે. પાછળ અસાતા રહેલી જ છે. સાતા-વેદનીય પ્રાપ્ત થયા પછી પૌદ્દગલિક સુખામાં નિમગ્ન નહિ થતાં આત્મ-નિરીક્ષણ સદા કરતા રહેવું એ કર્મની મુક્તિના સરલ ઉપાય છે. આ કર્મ તરવારની ધાર ઉપર રહેલા મધ સરખું છે.

#### આયુષ્યકર્મ:—

આ કર્મ એક ખેડી તુલ્ય છે. તે ચાર પ્રકારે છે. નારકી, તિર્ય ચ, મનુષ્ય અને દેવતા. કર્મને વશ થયેલા જીવરૂપ ગુન્હેગારને નારકી અને તિર્ય ચનું આયુષ્ય લાહથી ઘડેલી ખેડી તુલ્ય છે અને મનુષ્ય અને દેવતાનું આપ્યુય સુવર્જ્યા ઘડેલી ખેડી સદશ છે. જેમ અમુક મુદ્દત સુધી શિક્ષામાં મુકરર થયેલા કેદીને તે મુદ્દત પૂરી થયા સિવાય મુક્ત થવાતું નથી તેમ આયુષ્યની મર્યાદા પૂરી થયા સિવાય પ્રાણી અન્ય જન્મમાં સંક્રમણ કરી શકતા નથી. દેખવામાં આવે છે કે ઘણા પ્રાણીઓ ક જેઓ વ્યાધિ, ઇષ્ટવિયાબ અને અનિષ્ટ યોગાદિ અનેક સંજોગામાં સપડાયેલા હાવાથી આ સંસારમાં પાતાનું સ્ટલ્ય જલ્દી થાય એમ ઇચ્છે છે. પરંતુ તેઓ જલ્દી મરી જતાં નથી. કેમકે આયુષ્યની મર્યાદા તેમની દાર્ઘ હાેય છે. તે ગમે તેટલી ઇચ્છા થતાં હસ્વ થતી નથી, જ્યારે અનેક પૌદ્દગલિક સુખમાં એશ–આરામ કરનારા પ્રાણીઓ પૂર્વપુષ્ય યોગે અખૂટ ધનપ્રાપ્તિ, લહાલી પ્રિયા અને ઇષ્ટ સંતતિ, આદિ અનેક આરોપિત સુખી સંજોગા પ્રાપ્ત થયેલા હાેવાથી આ દુનિયામાં પાતે લાંબા આયુષ્યવડે દીર્ઘકાલીન સુખ ભાગવે તેવું ઇચ્છે છે. છતાં \*

[ 80 ]

આયુષ્યની મર્યાદા ટૂંકી હેાવાથી પાેતાને વહાલા પૌદ્દગલિક સુખાેને અર્ધમુક્ત સ્થિતિમાં જ તજવા પડે છે અને આયુષ્ય મર્યાદાના વેગને આધીન થવું પડે છે. આ કર્મ દરેકને પૂર્વભવમાં જ બંધાય છે. શ્રેણિક રાજા કે જેઓ વીર પ્રસુના પરમભક્ત હતા તેઓએ તદ્દભવે તીર્થ કર નામકર્મ ઉપાર્જન કરેલું હેાવા છતાં આયુષ્યસ્થિતિ પ્રથમ નિર્ણીત થઈ ગયેલી હેાવાથી નારકીમાં ઉત્પન્ન થવું પડ્યું છે.

પૂર્વોક્ત પ્રકારે અષ્ટવિધ કર્મની કુલ મળીને એકસા અઠાવન પ્રકૃતિ-પ્રકાર છે. આ પ્રકૃતિ બે પ્રકારની છે. શુભ અને અશુભ. શુભ ક્રિયાઓ કરવાથી આત્માને શુભ પ્રકૃતિ બંધ થાય છે; તેથી મનુષ્ય જન્મ, દેવભવ, પંચે દ્રિય સંપૂર્ણતા, જગતને સુંદર લાગતા પૌદ્ગલિક સુખાના યાગ તથા સદ્દગુરુ યાગ, સચ્છાસ્ત્ર શ્રવણ, આદિ પ્રાપ્ત થાય છે. અશુભ કાર્યો કરવાથી અશુભ પ્રકૃતિબંધ થાય છે. જેથી તિર્ય ચપણું, નારકી-પાણું, અસાતાવેદનીય, કષાયની ઉત્પત્તિ, વ્યાધિ અને જે જે અસુંદર યોગો દુનિયાની દષ્ટિએ રહેલા છે તેમના યાગ પ્રાપ્ત થાય છે. આ રીતે શુભાશુભ કર્મ પ્રકૃતિઓ આત્માના અધ્યવસાય પ્રમાણે આત્મા સાથે એકત્ર થઈ સુખ અને દુઃખના અનુભવાને કરાવતી ચારાશી લાખ જીવયોનિમાં આત્માને ભ્રમણ કરાવે છે. પૂર્વોક્ત કર્મ પ્રકૃતિઓનો આત્મા સાથે કેવા સ્વરૂપમાં બંધ થાય છે તેનું જરા અવલાકન કરીએ. અષ્ઠવિધ કર્મની ભિન્ન ભિન્ન પ્રકૃતિઓ જ્યારે આત્મા સાથે જોડાય

અણવવ કમના હિલ હિલ પ્રશાસમાં જ્યારે આત્માં સાવ બાડાવ છે ત્યારે ચાર પ્રકારના બંધ પાડે છે. પ્રકૃતિબંધ, સ્થિતિબંધ, રસબંધ અને પ્રદેશબંધ. સુંઠ અને મરીના બનાવેલા એક ઘૃતમિશ્રિત લાકુ છે. જેમ તે લાકુના સ્વભાવ શરીરમાં રહેલા વાયુને હણવાના છે તેમ જ એક કળીના લાકુ છે તે જેમ પિત્તશમન કરનાર હાેય છે, તેમ કાેઈ કર્મપ્રકૃતિના સ્વભાવ જ્ઞાનને આવરણ કરનાર હાેય છે, તા કાેઇ સમ્ય-કૃત્વના રાધક હાેય છે. કાેઇ પ્રકૃતિના દુનિયામાં પ્રાણીઓને રંક બના-વવાના તા કાઇને ચક્રવર્તી બનાવવાના સ્વભાવ હાેય છે. તે પ્રકૃતિબંધ કહેવાય છે. જેમ કાઇ લાકુ પાતાનામાં રહેલા ઓછા વધતા ઘીના

[૪૧]

પ્રમાણમાં દશ પંદર દિવસે અથવા એક માસ પછી સ્નિગ્ધતા રહિત થાય છે. તેમ કાેઈ પ્રકૃતિ યાવજ્જીવ સુધી, કાેઈ એક માસ, ચાર માસ, વર્ષ સુધી રહી ભાગવાશે તે સ્થિતિયાંધ. કાંઈ લાહુ આંદર ઘુતની દષ્ટિએ જેમ એક મણિક, અર્ધ મણિક અથવા દશશેરી હોય છે તેમ પ્રકૃતિઓમાં ક્રોઈ પ્રદેશ ઉદયથી ભાગવાય છે અને કાઈ વિપાક ઉદયથી ભાગવાય છે. કાઈમાં ઘણી તીવતા હાેય છે અને કાઇમાં ઘણી સદુતા પણ હોય છે, તે રસબંધ. જેમ મમરા ગાેળના લાડુમાં એકસાે મમરા કલ્પીએ અને દાળીયાના લાડુમાં એ શી દાળીયા કલ્પીએ તેમ કર્મ પ્રકૃતિના પરમાજીઓ લાખોની સંખ્યાવાળા, સંખ્યાતા, અસંખ્યાતા અને અનંતા હેાય છે. આ પ્રદેશબંધ કહેવાય છે. પ્રસ્તુત દર્ણાત અને દાર્ણાતિક મધ્યે લાડુ અને આત્મા એ રીતે વિચારવાનું છે. આ પ્રકારે ચાર પ્રકારના કર્મબાંધ પડે છે. અને કર્મપરમાણ્ટ્રઓના રસની તીવ્રતા–મંદતા પ્રમાણે તે ઉદયમાં આવેથી તેના અવસ્ય ભાગવટા થાય છે. પ્રથમ આત્માના અશુભ અધ્યવસાય થાય છે, પછી આશ્રવતું સેવન કરે છે કે તરત જ કર્મપ્રકૃતિઓનો યેાગ્યતા પ્રમાણે બધ્ધ પડે છે અને પછી તે પાેતપાેતાના અખાધાકાળ પૂર્ણ થયે ઉદયમાં આવે છે. તે પ્રમાણે પ્રાણી ભાગવે છે, અને પુન: આશ્રવાનું સેવન કરવાથી નવાં નવાં કર્મોનાે બંધ પડતા જાય છે. આ ક્રમથી સંસારચક્ર અનાદિકાળથી ગતિમાન થઇ રહેલ છે.

### આત્માના વિકાસક્રમ દર્શાવનાર ગુણસ્થાનકાે :

જૈન દર્શન આત્માના અધ્યવસાયેાના વિકાસક્રમના ચૌદ વિભાગ પાડી ચતુર્દશ ગુણુરથાનક એવા નામથી અંકિત થયેલું છે. જેમ જેમ પ્રાણી ઉચ્ચ ગુણુરથાનક ચડતા જાય છે તેમ તેમ આત્મ પરિણામ નિર્મલ થતા જાય છે. ચૌદમી ભૂમિકાને રપર્સ્યા પછી સર્વ કર્મ પ્રકૃતિઓના બંધ, ઉદય અને ઉદીરણાના સત્તા સાથે ક્ષય થાય છે અને તત્ત્વાર્થમાં કહ્યું છે તેમ 'क्र:स्नकर्मक्षयाग्मोक्षः' કર્મ માત્રતા ક્ષય થયેલા હાેવાથી રપષ્ટ છે કે આત્મા નિર્વાણપદ પ્રાપ્ત કરે છે. આ ગુણુરથાનકા એ આત્માના ગુણુની ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ છે. ગુણુરથાનકથી

જૈન દર્શન મીમાંસા

[ 82 ]

⋇

પ્રમાદાદિ કારણેવડે ચ્યુત થવાનું બને છે, તેા ઉન્નતિની પ્રગતિના રોધ થઇ અવનતિક્રમ ચાલુ થાય છે. ચૌદ ગુણસ્થાનકાનાં નામ આ પ્રમાણે છે.

મિથ્યાત્વ, સાસ્વાદન, મિશ્ર, અવિરતિ સમ્યગૃદષ્ટિ, દેશ વિરતિ, પ્રમત્ત, અપ્રમત્ત, અપૂર્વકરણ, અનિવૃત્તિ બાદર સદ્ધમ સંપરાય, ઉપશાંત માહ, ક્ષીણ માહ, સયોગિ અને અયોગિ.

કુષ્ણપક્ષમાં ચંદ્રની જ્યાતિ વગર જેમ ચક્ષુવડે જોઇ શકાતું નથા તેમ માહનીય કર્મના પ્રયળ ઉદયમાં વર્તતા પ્રાણીને-પૌદ્દગલિક વસ્તુને 'સ્વ' તરી કે આરોપણ કરનારને–આત્મા એ શું વસ્તુ છે, શુદ્ધ-દેવ, ગુરૂ અને ધર્મના વિવેક શું છે, તેનું ભાન થઇ શકતુ નથી. એવી સ્થિતિમાં વર્તનાર પ્રાણી **મિથ્યાત્વ** ગુણરથાનકસ્થિત કહેવાય છે. આ ગુણસ્થાનકે પૂર્વાક્ત સાત પ્રકૃતિનાે ક્ષય કે જે સમ્યક્ત્વ પામવાને યાગ્ય છે તે થયેલા હાેતા નથી એક દ્રિયથી પંચે દ્રિય સુધીના સમ્યકૃત્વ વગરના સર્વ પ્રાણિમાત્ર આ પહેલે ગુણસ્થાનક હાેય છે. સમ્યકૃત્વ પ્રાપ્ત થયેલે। પ્રાણી જ્યારે સમ્યકૃત્વ વમી નાંખે છે તે વખતે તેને રહેલે પૂર્વના સ્વાદ તે સાસ્વાદન નામે દ્વિતીય ગુણુસ્થાનક છે, તેના કાળ માત્ર છ આવલિ જેટલા છે. મિથ્યાત્વથી ઉપર ચડતાં પ્રાણીને આ ગુણસ્થાનક હેાતું નથી, પરંતુ સમ્યકૃત્વથી પતિત થતા પ્રાણીને હાેય છે. પૂર્વ દર્શિત દર્શન માહનીયના ત્રણ પુંજ અશુદ્ધ, અર્ધ શહ અને શહ કે જે અ તરકરણ કરતી વેળાએ પ્રાણી કરે છે તે વખતે મિશ્રમાહનીયરૂપ અર્ધ શુદ્ધ પુંજમાં રહેલાં પ્રાણી એમ વિચારે છે કે આ સર્વત્રકથિત તત્ત્વ સત્ય હશે કિંવા અસત્ય હશે તેની કાંધ ચાક્કસ પ્રતીતિ થતી નથી; માટે સ્વ ત્રકથિત અને અન્ય દર્શનગત ખંતે તત્ત્વામાં સમભાવ રાખવાે ઘટે છે. તેથી ખંતે ઉપર શ્રહા રાખી રહેવં. એવી જાતના પરિણામવાળા આત્મા મિશ્રગુણસ્થાનકે ગણાય છે.

્ર વ્યવહારથી શુદ્ધ દેવ, ગુરુ અને ધર્મની શ્રદ્ધા અને નિશ્વયથી તત્ત્વાનું યથાર્થ જાણપણું અને તેથી ઉત્પન્ન થયેલી શ્રદ્ધા તે **સમ્યકૃત્વ** 

[83]

દ્રષ્ટ્રિ અવિરત ગણસ્થાનકને વિષે વર્તતા પ્રાણીને હેાય છે. જેને જૈન દર્શનમાં રત્વત્રય કહેવામાં આવેલ છે. તેમાંનું એક (સમ્યગુ દર્શન) આત્માને, આ ગુણરથાનકે પ્રાપ્ત થાય છે. આ ગુણરથાનકમાં વર્તતા પ્રાણીએ પ્રથમ આયુષ્યના બંધ ન પાડેલ હેાય અને મૃત્યુ પામે તેા તે વૈમાનિક દેવની ગતિ અવશ્ય પ્રાપ્ત કરે છે. હવે પંચમ ગુણસ્થાનકે આત્મા સ્વગુણરૂપ વાડીને વ્રતરૂપ વાડથી રક્ષણ કરે છે. કાેઈ પણ ંજાતનું સદાચરણ આત્મસંયમન પછી તે ઇંદ્રિયનાં નિગ્રહની અપેક્ષાવાળું હેાય, કષાયને કાબ્રૂમાં લાવવાની સ્થિતિવાળું હેાય, અથવા નવકારસીથી લઇને ઉપવાસ પર્ય તે તપશ્ચરણ કરાવનારૂં હેાય તે અત્ર પ્રકટે છે. જે જે વતાે ભાવપુર:સર આત્મા અંગીકાર કરે છે અને તેનું યથાર્થ પાલન કરે છે. તે પંચમ **દેશવિરતિ** ગુણસ્થાનક કહેવાય છે. દેવામાં વ્રત**ા**લન યાગ્ય શક્તિના અભાવ હાેવાથી ગમે તેવી ઉચ્ચ સ્થિતિવાળા હાેવા છતાં વધારેમાં વધારે ચતુર્થ ગુણસ્થાનક ઉપર રહેલા હેાય છે. આમ હાેવાથી દેશવિરતિધર શ્રાવકા દેવાને પણ વંદનીય છે. અહીં ધર્મધ્યાન શરૂ થાય છે. સર્વ વિરતિ પ્રમત ગુણસ્થાનક ભાવસાધને હોય છે. સાધના વેશ માત્રથી તે ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત થતું નથી, પરંતુ સર્વ આરંભોથી નિવૃત્તિ થવાના આત્મપરિણામ પ્રકટ થાય તેા જ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. મઘ, વિષય, કષાય, વિકથા અને નિદ્રા એ પાંચ પ્રમાદ છે. તેમાં જો અંતર્મુદ્વર્તથી વધારે વાર રહે તેા છઠ્ઠા ગુણસ્થાનકથી નીચે ઊતરે છે, નહિ તેા સાતમા ગુણસ્થાનકમાં પ્રાણી ઝૂલ્યા કરે છે. આ ગુણસ્થાનકની સ્થિતિ વધારેમાં વધારે દેશઊણ પૂર્વ કાેટી વર્ષની છે આઠમું, નવમું, દશમું અને અગ્યારમું એ ચાર ગુણસ્થાનકા અંતર મુદ્રતંની સ્થિતિ-વાળા છે. અત્ર આઠમેથી પ્રાણી આત્માના અધ્યવસાય રૂપ એ પ્રકારની શ્રેણિ માંડે છે. ઉપશમ અને ક્ષપક. જો કેવલગ્રાન પ્રાપ્ત કરવાનાે હોય તે ક્ષપક્રશ્રેણિ અને અગ્યારમે ગુણસ્થાનકેથી પતિત પરિણામી થવાના હાેય તેા **ઉપશમ**ં શ્રેણિની શરૂઆત કરે છે. અહીં આઠંમેથી શુકલ ખ્યાનની શરૂઆત છે.

[ 88 ]

અગીયારમા **ઉપશાંત માહ** ગુણસ્થાનકેથી જો મૃત્યુ પામે તેા અનુત્તર વિમાનવાસી દેવ થાય છે. ક્ષપકશ્રેચિવાળા કર્મના ક્ષય કરતા જતા <mark>હેાવાથી દશમે ગુણસ્થાનકેથી ઉપશાંત માહ ઉપર</mark> નહીં આવતાં **ક્ષીણ માહ** કપ ખારમે ગુણસ્થાનક આવે છે. અને તેને અંતે કૈવલ્ય પ્રાપ્ત કરે છે. શકલધ્યાનના ચાર પાયા પૈકી બીજા પાયાના ધ્યાનથી વિરમ્યા પછી શાંતિમાં કેવળત્તાન પામે છે. ત્યાર પછી તેરમા **સચાગી** ગણ-રથાનકમાં કેવલ્યપણે પાતાના આયુષ્ય સ્થિતિ પર્યત વિચરે છે. જ્યારે આયુષ્ય નજીકમાં પૂર્ણ થવાનું હેાય છે ત્યારે તેરમાને અંતે બાદર મન વચન કાયાના નિરાધરૂપ તૃતીય શકલધ્યાનના ભેદને આચરે છે. તુરત જ ચૌદમું **અયોગી** યાને **રોલેશીકર**ણ ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત કરે છે. જે વખતે શકલધ્યાનના ચતુર્થ પાદરૂપ સહુમ મને વચન કાયાના વ્યાપારના નિરાધ કરી અકુહૠજ ના ઉચ્ચાર કરીએ તેટલાં સમયમાં દેહમાંથી આત્મા જાદો પડી ચૌદ રાજલાેકને અંતે વાસ કરે છે. ત્યાં સ્કટિક રત્નમય સિદ્ધશિલા જે અનાદિ કાળથી વિદ્યમાન છે ત્યાં જઇને સ્થિર થાય છે. ધર્માસ્તિકાય ચૌદ મજલેાક સંધી હેાવાથી આત્મા આંગળ ગતિ કરી શકતાે નથી કેમકે કમેરૂપ ભારથા આત્મા હલકા થવાથી જળતુંબની પેકે તેની ગતિ ઉર્ષ્વ થાય છે. સિદ્ધશિલા ઉપર શાશ્વતપણે રહેલાે તે આત્મા કેવળત્તાનવડે જગતના રૂપી અને અરૂપી સર્વ પદાર્થોને હાથમાં રહેલા નિર્મળ જળની પેઠે જાણે છે અને જાએ છે. આ ગુણસ્થાનકાે ઉપર જેમ જેમ પ્રાણી આગળ વધતાે જાય છે તેમ તેમ કર્મ પ્રકૃતિઓ કે જે કુલ મળી સંખ્યામાં એક્સો અહાવન છે તે આછી થતી જાય છે. તેને માટે શાસ્ત્રમાં ઘણા જ વિસ્તાર છે. ચૌદમા ગુણસ્થાનકને અંતે કર્મ પ્રકૃતિ માત્રના ક્ષય થાય છે અને તે પ્રકૃતિઓ નિર્બીજ થયેલી હેાવાથી પુનઃ પ્રાપ્તિના અભાવ છે.

#### ંસપ્તનય :

જૈન દર્શનમાં વસ્તુની વાસ્તવિક સિદ્ધિ કરવાને માટે નય, ભંગ, પ્રમાણુ અને નિક્ષેપાદિ શુક્તિઓ પ્રતિપાદન કરેલી છે, કે જે શુક્તિઓ \*

વડે ન્યાયપુર:સર વસ્તુ અને અવસ્તુનું તાેલન થઇ શકે છે શ્રહાળુ અને ભક્ત-જેતા સિવાયના જેએા તટસ્થ તરીકે ન્યાયથી દર્શનસિદ્ધિરૂપ કેસને સાબિત કરનારા છે, તેઓને નય ભંગાદિ મુખ્ય મુદ્દાએા (Points) સિદ્ધિસાધક છે.

# पुराणं मानवो धर्मः मांगो वेदश्चिकित्मित । आज्ञा सिद्धानि चत्वारि न हंतव्यानि हेतुभिः ॥

એ ઉક્તિ જૈન દર્શનને પાેતાની સિદ્ધિને માટે માન્ય નથી. એટલું જ નહીં પરંતુ જૈન દર્શનમાં જે જે તત્ત્વાનું પ્રતિપાદન થયેલું છે તે સર્વ યુક્તિહીન અને ન્યાયવડે શ્રન્ય નથી. સાત નયનાં નામા આ પ્રકારે છે. નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર, ઋજુસૂત્ર, શળ્દ, સમભિરૂઢ અને એવ ભૂત. કહ્યું છે કે જેટલા વચનના માર્ગો છે તેટલા નય આ દુનિયામાં અસ્તિત્વ ધરાવે છે, એમ કહી શકાય. જેટલા નયના વચનાે છે તેટલા એકાંત માનવાથી અન્ય મતા અપૂર્ણુપણે ઉત્પન્ન થયેલા છે. પ્રત્યક્ષ અથવા પરાક્ષ પ્રમાણ દ્રારા એક ધર્મની મુખ્યતાથી જે અનુભવ કરાય તે નય કહેવાય છે. તેના મુખ્યત્વે બે ભેદ છે. દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાર્થીક. દ્રવ્યની મુખ્યતાવડે પદાર્થના અનુભવ કરાવે તે દ્રવ્યાર્થિક. તેના ત્ર**ણ** ેલેદ નૈગમ, સંગ્રહ અને વ્યવહાર એ રીતે છે. સંકલ્પ માત્રથી પદાર્થનું <sub>ગ્રહણ</sub> કરવું તે નૈગમ નય કહેવાય છે. જેમ કાેઈ મનુષ્યની પાસે છુટાં હુટાં પુસ્તકનાં પાનાં પડેલાં છે તેને પુછવામાં આવે કે આ શું છે ? તા તે કહે કે એ ધર્માબિંદુ નામનું પુસ્તક છે. આ નય વડે છુટક પાનાંઓ વડે પુસ્તક તૈયાર થશે એવા પ્રકારની માન્યતા તે **નેગમન**ય છે. સામાન્યરૂપવડે પદાર્થનું ગ્રહણ તે **સંગ્રહનય** કહેવાય છે. જેમકે ષડ્ ુલેશ્યાના સમુહવડે લેશ્યાનું ગ્રહણ થાય છે અને ષડ્ દ્રવ્યના સમૂહવડે ં દ્રવ્ય ' એવા નામથી ઓળખાય છે.

સામાન્યરૂપવડે ગ્રહણ કરાયલા વિષયને વિશેષરૂપપણે પ્રતિપાદન કરવા તે **વ્યવહારનય** કહેવાય છે. જેમકે દ્રવ્યના છ ભેદ કરવા અથવા લેસ્પા વિગેરે સામાન્ય વસ્તુઓના પ્રકારા કરી બતાવવા તે.

જૈન દર્શન મીમાંસા

[88]

પર્યાયાર્થિકનય તેને કહેવાય છે કે જે નયવડે દ્રવ્યના સ્વરૂપથી ઉદાસીન થઇ (ગૌણતાની ક્રાડીમાં મૂક્ષ)) પર્યાયની મુખ્યતાવડે પદાર્થોના અનુભવ કરાય. તેના ઋજુસૂત્ર, શબ્દ, સમભિરૂઢ અને એવ-ભૂત એમ ચાર ભેદ છે.

જે નયવડે વર્તમાન પર્યાય માત્રનું ગ્રહણ થાય તે ઋજીસૂત્ર• જેમકે દેવને દેવ તરીકે અને મનુષ્યને મનુષ્ય તરીકે ગણના કરવી તે.

વ્યાકરણના દાેષોથી રહિત શબ્દની અશુદ્ધિ દૂર કરીને ભાષાવડે કથન કરવું તે **શબ્દનય** કહેવાય. પદાર્થની મુખ્યતાવડે એક અર્થમાં આરૂઢ કરવું તે **સમભિરૂઢ** કહેવાય છે. જેમકે ' गच्छनीति गौ: '' એવા વાકથવડે જે ગમન કરે તે ગાય કહેવાય છે. પરંતુ સુતી હાેય અથવા બેડી હાેય ત્યારે પણ ગાય કહેવી તે સમભિરૂઢ નયના વિષય છે.

વર્તમાન ક્રિયા જેવા પ્રકારની હેાય તેવી જ કહેવી'**તે એવંભૂત** ' નય કહેવાય છે. જેમકે ચાલતી હેાય તે જ વખતે ગાય કહેવી પરંતુ સુતી અથવા બેઠી અવસ્થામાં ગાય નહીં કહેવી.

આ સાતે નયેાવડે વસ્તુમાત્રની સિદ્ધિ થઇ શકે તાે તે વાસ્તવિક વસ્તુ છે. અન્યથા, પરસ્પર નયેાથી વિરૂદ્ધતા ભાસતી હેાય તાે તે વસ્તુ છતાં અવસ્તુ છે અર્થાત્ કાર્યસાધક થઇ શકતી નથી.

આત્માને કર્મનું આવરણ હાેવા છતાં આત્મા આત્મારૂપે વસ્તુતઃ રહે છે. આત્મા મડીને અનાત્મા જડ થઈ જતા નથી. તે દ્રવ્યાર્થિક નયવડે સિદ્ધિ થઈ કહેવાય છે નારકી તિર્યં ચ મનુષ્ય દેવતાદિ રૂપે અવતાર લે છે તે વડે આત્મસિદ્ધિ થઈ તે પર્યાયાર્થિક નયની અપેક્ષા વડે છે. આ બંને નયને બીજા નામા 'નિશ્વય' અને 'વ્યવહાર' વડે પણ આળખાય છે. વરતુનું એક સ્વરૂપ બતાવવું હોય તા એક જ નયની સાપેક્ષપણે જરૂર છે વસ્તુની સર્વ સ્થિતિ બતાવવી હોય તા સાત નયની જરૂર છે પૂર્વકાલે જૈનદર્શનમાં સપ્તશતાર નામનું ચક્રાધ્યયન હતું. તેની અંદર એક એક નયના સા સો બેદ કહેલા હતા. તે કેટલેક કાળે

[ 23]

વિચ્છેદ ગયા. હાલમાં દ્વાદશાર નયચક માેજીદ છે. તેમાં દરેક નયના બાર બાર બેદ દર્શાવી ચાેરાસી બેદ સમગ્ર દર્શાવેલા છે. દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિકનય ગ્રહણ કરીને વસ્તુની બે ચક્ષુઓ વડે બંને બાજીઓ જોવી તેનું જ નામ જૈનદર્શનમાં 'સ્યાદ્વાદ' અથવા 'અનેકાંતવાદ' કહેવાય છે. પરંતુ એકાક્ષીપણું કરવું તે એકાંત વાદ કહેવાય છે. હવે યતિંકચિત પ્રમાણાનું સ્વરૂપ કહેવામાં આવે છે.

#### પ્રમાણદ્રય:--

વસ્તુ સિદ્ધિ બે પ્રમાણવડે થઈ શકે છે. પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ. પ્રત્યક્ષના બે બેદ છે-પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ અને સાંવ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષ. આત્મજ્ઞાનવડે જે જે પદાર્થો જણાય તે પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ અને ઇંદ્રિયાદિની સહાયતાથી જે જે વસ્તુઓનું જ્ઞાન થાય તે સાંવ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષ. પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષના પણ બે બેદા છે-એક દેશપારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ અને સર્વદેશપારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ. અવધિજ્ઞાન અને મન: પર્યવજ્ઞાનવડે જે જે આત્મપ્રત્યક્ષ હાેય તે પ્રથમ પ્રત્યક્ષ છે; કેવલજ્ઞાનવડે આત્મપ્રત્યક્ષ તે દિતીય પ્રત્યક્ષ છે. સાંવ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષ જો કે વ્યવહાર દષ્ટિએ પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે, પરંતુ પારમાર્થિક દષ્ટિએ તે પરોક્ષ છે. કેમકે આ જ્ઞાનથી સ્પષ્ટ અને યથાર્થ જ્ઞાન થતું નથી. ચર્મચક્ષુવડે એક વરતુ દેખાતી હાેય તે જ વસ્તુ પારમાર્થિક દષ્ટિએ જીદા જ પ્રકારની હે.ય છે. ચર્મચક્ષુવડે ખારની જમીન ઝાંઝવાના પાણી રૂપે લાગે છે, વસ્તુતઃ તે ખારની જમીન છે. એવી રીતે સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ આત્મપ્રત્યક્ષ નહીં હાેવાથી યથાર્થ અને ન્યાય્ય હાેઇ શકતું નથી.

ઇદ્રિયજન્ય જ્ઞાનના વિષયથી પદાર્થને સ્પષ્ટપણે જાણે તે પરાેક્ષ પ્રમાણ છે. મતિ અથવા શ્રુતત્રાનથી જે જે જણાય છે તે સર્વ પરાેક્ષ પ્રમાણ ગર્ભિત ત્રાન છે, તે પાંચ પ્રકારે છે. સ્મૃતિ, પ્રત્યભિજ્ઞાન, તર્ક, અનુમાન અને આગમ પૂર્વકાળમાં જે પદાર્થનું જ્ઞાન થયેલું હાેય તેને પુનઃ સ્મરણુગાેચર કરવું તે સ્મૃતિ. પૂર્વકાળની હકીકતને સ્મરણ કરી તે મુજબ પદાર્થના નિશ્વય કરવા; જેમ એક વૃક્ષના નામ અને ગુણ જાણ્યા પછી તે વૃક્ષ જંબલમાં જોવામાં આવે તે વખતે 'આ તે જ છે ' એવું જ્ઞાન તે પ્રત્યભિજ્ઞાન. વ્યાપ્તિજ્ઞાન તે તર્ક કહેવાય છે. અમુક વસ્તુ વગર અમુક વસ્તુના સંભવ નથી તે વ્યાપ્તિ જેમકે 'અગ્નિ વગર ઘૂમ્ર હેાય નહિ ' 'આત્મા વગર ચેતના હાેઈ શકે નહિ ' આ રીતે વ્યાપ્તિ જ્ઞાન તે તર્ક કહેવાય છે ઘૂમ્ર ઉપરથી અગ્નિનું અનુમાન કરવું તે અનુમાન પ્રમાણુ અને આપ્ત વચનાવડે પદાર્થાંના નિશ્વય કરવા તે આગમ પ્રમાણ. પ્રથમના ચાર મતિ જ્ઞાન વિષયાત્મક છે અને છેલ્લું ઝુતજ્ઞાનજન્ય છે. આ બંને પ્રમાણા દ્વારા જે જે પદાર્થા ગ્રહણ કરાય તેમના એક ધર્મની મુખ્યતાવડે જે અનુભવ કરાય તે નય કહે-વાય છે. પ્રમાણ અને નયને પરસ્પર સંબંધપહ્યુ ઉપરાક્ત રીતિએ છે.

#### સપ્તભંગી :

જૈન દર્શનમાં વસ્તુસિદ્ધિ સંપાદન કરવાને માટે સાત ભગેા દર્શાવેલા છે. તેનાં નામ આ પ્રમાણે છે. સ્યાત્ અસ્તિ, સ્યાત્ નાસ્તિ, સ્યાત્ અસ્તિ નાસ્તિ, સ્યાત્ અવક્તવ્ય, સ્યાત્ અસ્તિ અવક્તવ્ય, સ્યાત્ નાસ્તિ અવક્તવ્ય અને સ્યાત્ અસ્તિનાસ્તિ અવક્તવ્ય.

**સ્યાત્ અસ્તિ**–અસ્તિત્વની મુખ્યતા કરી નાસ્તિત્વની ગૌણતાનું સ્થાપન કરવું. જેમકે શરીરમાં આત્મા છે; તે સ્વશરીરની અપેક્ષાએ અસ્તિ છે.

**સ્યાત્ નાસ્તિ**–નાસ્તિત્વની મુખ્યતા કરી અસ્તિત્વની ગૌણુતાનું સ્થાપન કરવું તે પ્રથમપદથી ઉલટી રીતે સમજવાનું છે જેમકે અન્યનેા આત્મા આ શરીરમાં નથી.

સ્યાત અસ્તિ નાસ્તિ−પૂર્વોક્ત ઉભય ધર્મોતું એક જ વસ્તુમાં એક સાથે કથન કરવું તદ્રૂપ છે. જેમકે એક ઘટ ઘટત્વરૂપે અસ્તિ છે અને પટત્વરૂપે નાસ્તિ છે.

**સ્યાત્ અવક્તવ્ય**⊸વસ્તુના સંપૂર્ણ ગુણપર્યાયેા વચનવડે કહેવા અશ્વક્ય છે, જેમકે કથાંચિત્ ઘટ અવક્તવ્ય છે.

[ 86 ]

**સ્યાત અસ્તિ અવક્તવ્ય:-**આ ભંગમાં મુખ્યપણે અસ્તિધર્મ સહિત અવક્તવ્યની પ્રતીતિ થાય છે, જેમકે કથંચિત્ ઘટ છે પણ અવક્તવ્ય છે.

**સ્યાત્ નાસ્તિ અવક્તવ્ય:-**અનંત નાસ્તિ ધર્મો પણ એક સમયમાં અવક્તવ્ય છે. આ ભંગમાં મુખ્યપણે નાસ્તિ ધર્મ સહિત અવક્તવ્યની પ્રતીતિ થાય છે, જેમકે કથ**ંચિત્ ઘટ નથી, પણ અવક્તવ્ય છે**.

**અસ્તિનાસ્તિ અવક્તવ્ય:-**અત્ર ઉભય ધર્મસમેત અવક્તવ્યની પ્રતીતિ થાય છે. જેમક કથંચિત્ ઘટ છે, કથંચિત્ ઘટ નથી, તે રૂપ અવક્તવ્ય છે. સપ્તલંગીનું આ સ્વરૂપ તેા એક બિંદુ માત્ર છે. તત્ત્વ-ત્રાનીઓ અનુભવ વડે આ લંગાની ગહનતામાં પ્રવેશ કરી શકે તેવું છે. હજી પણુ આવી તલસ્પર્શી ગહનતાને સમજાવનાર જૈનદર્શનમાં સ્યાદ્વાદમંજરી અને સપ્તભંગી તરંગિણી જેવા અમૃલ્ય પ્રંથા વિદ્યમાન છે, એ જિજ્ઞાસુઓનું અહાેભાગ્ય છે. એવી રીતે અનેક ધર્મોના એક જ વસ્તુમાં સમાવેશ કરવા તે 'સ્યાદ્વાદ' કહેવાય છે. જેમ એક જ પુરુષમાં અસ્તિત્વ, નાસ્તિત્વ, પુત્રત્વ, પિતૃત્વ, સ્વામિત્વ, સેવકત્વ, છવત્વ, મનુષ્યત્વ અને વાચ્યત્વાદિ અનેક ધર્મોના સમાવેશ થઈ શકે છે તેમ પ્રત્યેક વસ્તુની સિદ્ધિમાં બે પ્રમાણ, સાતનય અને સપ્ત-ભંગીના સમાવેશ થઈ શકે છે. આવા પ્રકારની સિદ્ધિવડે સાધિત થયેલું દર્શન–તે વાસ્તવિક દર્શન કહી શકાશે.

**ચાર નિક્ષેપ:**–નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ; એ ચાર નિક્ષેપવડે પદાર્થનું યથાર્થज્ञાન પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. સગુણુ અથવા નિર્ગુણુ વસ્તુનું ગમે તે પ્રકારનું નામ રાખવામાં આવે તે **નામ નિક્ષેપ.** જેમકે છોટાલાલ ગિરધર વગેરે; કાેઈ પણુ વસ્તુનું લખેલું, ઓળખેલું કે કલ્પના કરેલું વિશેષ સ્વરૂપ તે **સ્થાપના.** તે બે પ્રકારે છે–સદ્દભૂત અને અસદ્દભૂત. ભાવના નિમિત્તરૂપ તે **દ્રવ્યનિક્ષેપ** અને અમુક વસ્તુના સદ્દભૂત ગુણુયુક્ત ભાવ તે **ભાવનિક્ષેપ** કહેવાય છે. દરેક વસ્તુ ઉપર આ ચારે નિક્ષેપ

જૈન દર્શન મીમાંસા

[40]

\*

લાગુ પડે છે. ભાવનિસ્નેપ સત્ય હેાય તેા બાકીના ત્રણુ નિક્ષેપની સકળતા છે, અન્યથા તે ત્રણુ નિક્ષેપાે નિષ્કળ છે.

**નામ જિન:**–જિન શબ્દથી આવાહન થતા દરેક પ્રાણી પદાર્થ તે નામ જિન કહેવાય છે.

સ્થાપના જિન:–જિન નામથા અંકિત કાઈ પ્રાણીની જ્યીનું સ્થાપન તે સ્થાપના જિન (આ અસદ્ભૂત સ્થાપના છે). જિનેશ્વર પ્રભુની મૂર્તિ અથવા જ્યીનું સ્થાપન તે સદ્ભૂત સ્થાપના છે. જિનેશ્વર પ્રભુની પ્રતિમા–પ્રભુના અદ્ભુત ગુણોની પ્રતીતિ કરાવવા સમર્થ હાેવાથી સ્થાપના અવશ્ય આરાધવા યાેગ્ય છે. સ્થાપના નિક્ષેપ કેવું કાર્ય બજાવે છે તે નીચેના દર્ષાંત ઉપરથી સહજ સમજાશે.

એક જંગળારી જંગલી પ્રાણી હતાે. તેણે 'ગાય' કદાપિ જોઇ નહાેતી. તેમ જ 'ગાય' એ શું વસ્તુ છે, તેની માહિતી પણ તેને નહાેતી. તે એક વખત હિન્દુસ્તાનમાં આવ્યા અને એક મકાનમાં ગાયની પાષાણુનિર્મિત મૂર્તિ જોઇ. તેણે વિચાર કર્યો કે આ બાળકને ક્રીડા કરવાતું રમકડું છે કે બેસવાતું આસન છે ? મારાથી કાંઈ સમજી શકાતું નથી, માટે આ ઘરના માલીકને પૂછી જોઉં તેા ખાતરી થાય. આવા પ્રકારે મન સાથે વિચાર કર્યાં. ત્યાં તેને હિન્દુસ્તાનમાં મિત્ર તરીક આમંત્રણ કરનાર તે ગૃહપતિ આવ્યે . તેને તે જંગભારી મનુષ્યે પુછ્યું, 'આ શું છે ?' તે માલી કે કહ્યું આવા પ્રકારનું ગાય નામનું પ્રાણી અહીં હિન્દુસ્તાનમાં છે, તેને ખે શીંગડાં, ચાર પગ અને ચાર આંચળ અને એક પુચ્છ હેાય છે. આવા પ્રકારની તેની આકૃતિ હેાય છે. આ પ્રત્યક્ષ દેખાતા તેના ચાર આંચળને આવી રીતે દેહવાથી તેમાંથી દૂધ નીકળે છે. તે દૂધ પીવાથી આપણી જઠરાગ્તિ તૃપ્ત થાય છે, અને ક્ષધાની શાંતિ થાય છે આવું સહભળી તે પ્રાણીને વિસ્મય થયેા અને પેલા ગૃહરથનું કહેલું બરાબર પ્યાનમાં રાખ્યું. એક વખત હિન્દુસ્તાનની મુસાકરી કરતાં રહ્ય વચ્ચે ભૂલાે પડ્યાે. સાથે લાવેલા જળ અને

[ ૫૧ ]

ખારાક ખૂટી જવાથી કંઠગત પ્રાણ થયા. તેવા કટાકટીના વખતમાં સામેથી એક ગાય ચાલી આવે છે, તેને જોઇને વિચાર કર્યો કે જે ગૃહરથને ત્યાં મને ચાર આંચળવાળી મૂર્તિનું જ્ઞાન થયું હતું તેવા જ પ્રકારનું આ પ્રાણી છે; માટે તૃપા છીપાવવાને માટે આ ગાયને દાેહી, દૂધ પી પ્રાણનું રક્ષણ કરૂં. એમ વિચાર કરીને તુરત જ તેણે તે આંચળાે દાેહીને દુધ બહાર કાઢવું. તે પીને તૃપ્ત થયેા, અને પાતાના વહાલા પ્રાણોને બચાવ્યા. આ દર્છાતનાે કલિતાર્થએ છે કે જિન પ્રતિમા જેને કે સામાન્ય દર્ષ્ટિએ જડ દેખાય છે તેા પણ તે ભાવજિનની સ્થાપના હેાવાથી મિથ્યાત્વવાસિત આત્મામાં પણ વસ્તુ સ્વરૂપતું આરોપણ કરે છે. જિનેંદ્ર પ્રભુ સાક્ષાત્ કેવા હેાય છે તેનું સંપૂર્ણ ભાન કરાવતાં શીખવે છે. પ્રતિમાદ્વારા આત્મામાં પાડેલા શુદ્ધ સંસ્કારા વડે આ સંસાર વમળમાં પણ સાક્ષાત્ જિનેશ્વર પ્રભુ કાઈ ભવમાં જોવામાં આવે તા પૂર્વ સંસ્કારજનિત તેમના ઉપર રૃચિ થાય છે અને તેમનું સ્વરૂપ તુરત લક્ષ્યમાં આવી શકે છે. ઘણા પ્રાણીઓને સાક્ષાત જિનેશ્વર પ્રભુના વિદ્યમાનપણામાં પણ રુચિ થયેલી નથી એવું શાસ્ત્રોમાં અનુભવેલું જે આપણે જોયું છે તેનું કારણ પૂર્વજન્મમાં જિતે કે પ્રતિમાં કાં તાે તેવાઓએ જોઇ નથી અથવા જોઈ હશે તાે તેની અવત્તા કરવાથી તેના સ્વરૂપના સંસ્કારાે નિવિડ થયા નથી. દરેકે દરેક સ્થિતિ તપાસતાં દુનિયામાં **રૂપી પદાર્થના નિમિત્ત 'વગર અરૂપી** આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થઈ શકતું નથી. જે આગમ અથવા શાસ્ત્ર આપણે વાંચીએ છીએ તેના અક્ષરાે રસનાઈના પરમાહ્યવાળા હોવાથી રૂપી છે.પરંતુ અક્ષરામાં ભાવ ઉત્પન્ન કરવાનું સામર્થ્ય હેાવાથી દ્રવ્ય. ગુણાદિનું અરૂપી ગ્રાન પ્રાપ્ત થાય છે. જડ અક્ષરામાં આવી ઉત્તમ શક્તિ રહેલી છે તેા જે પાસે રહેલી આત્મામાં સાક્ષાત (અનંત) અરૂપી ગ્રાન પ્રાપ્ત કરાવવાની શક્તિવાળી મૂર્તિ કે જે વડે અરૂપી ગુણુવાળા જ્ઞાનના સંરકારા ઘણા કાળ સુધી ટકા રહે છે તે આત્માનું ઉત્તમાત્તમ હિત કરનાર છે, એમ સમજી શકતા નથી તેમને માટે જ્ઞાનાવરણીય કર્મનું પ્રય્યળ આવરણરૂપ નિમિત્ત છે. એટલું જ કહી આ નિંક્ષેપ પૂર્ણ

કરવામાં આવે છે. અસદ્દભૂત સ્થાપના કે જે ભાવ ઉત્પન્ન કરવાને માટે નાલાયક છે, તે વાસ્તવિક સ્થાપના નથી. વિષય વાસનાને ઉત્તેજક (રૂપી) અક્ષરા જેમ (અરૂપી) વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન કરવાને માટે પ્રતિકૂળ છે-તેમ કષાયયુક્ત અથવા પ્રસન્ન વદનથી રહિત જો જિનેશ્વર પ્રભુની પ્રતિમા બની હોય તાે તે જિનગુણુના સંસ્કાર દાખલ કરી શકે નહીં, પરંતુ તેમ નથી જ. એટલે કે જે જિન પ્રતિમાનું આકૃતિ-સ્વરૂપ જડપણે છે, તેવું જ ચૈતન્યમય જિનામાં તાદશ હોય છે.

અતીત, અનાગત અને વર્ત માન કાળના જિનેશ્વરના જીવેા તે **દ્રવ્ય** જિન. મરીચિ કે જે વીર પ્રભુનાે આત્મા હતાે તેમને ભરતચકીએ વંદન કરેલું છે એવું જાણીને કે ''આ જીવ તીર્થ'કર થશે.''

**ભાવજિન:**–તે સાક્ષાત્ ધ્વળજ્ઞાની તીર્થ કર છે. નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ ઉત્તરાત્તર અધિકાધિક ગુણે આરોપણ કરનાર છે. પ્રથમના ત્રણ નિક્ષેપામાં જો ભાવ ઉત્પન્ન થવાનું સામર્થ્ય હૈાય તા જ તે સાર્થક છે મતલબ કે નામ, સ્થાપના અને દ્રવ્ય એ ત્રણ વસ્તુ-તત્ત્વનાં સાધન છે અને ભાવ તે વસ્તુતત્ત્વનું સાધ્ય છે. રૂપી સાધના વડે અરૂપી સાધ્યની પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે. એ નિ:કેવળ સત્ય થઈ ચૂક્યું છે. આ સબબને લઇને નીચેનાં સિદ્ધાંતાનું સ્પષ્ટીકરણ થાય છે.

''સાધુ'' એવા શબ્દથી સંતપુરુષોની રહેણીકરણીનું સ્મરણ થાય છે અને ''શઠ'' એવા શબ્દથી દુજ'નાેની ખલતા હૃદય આગળ તરે છે.

અસૌમ્ય આકૃતિવાળી અને કપાયસુકત મુખમુદ્રા જણાવતી મૂર્તિવડે ખેદ અને કપાયના સંસ્કાર ઉત્પન્ન થાય છે. તેમ જ શાંત મુખમુદ્રાવાળી મૂર્તિવડે સમભાવ પ્રકટે છે.

ખાહ્ય શરીરશુદ્ધિ એ દ્રવ્યક્રિયા હેાવાથી ભાવક્રિયારૂપ અંતરંગ-શુદ્ધિતું નિમિત્ત છે. બાહ્યક્રિયામાં ભક્ષ્યાભક્ષ્ય અને પેયાપેયના વિવેકથી રહિત હેાય તાે તેનું આંતરસ્વરૂપ પણ દરરાજ ક્ષીણુતેજ થતું જાય છે. જેમ અરૂપી આત્મા શરીરરૂપ રૂપી પદાર્થવડે, તપશ્ચરણ પૂજદિ શુભ ક્રિયાએા વડે સ્વરૂપને એાળખી શકવા સમર્થ થાય છે તેમ આ ત્રણ નિક્ષેપરૂપ સાધનાવડે સાધ્ય સન્મુખપણે ખહું થાય છે.

ત્રિભ ગીઓ–જૈન દર્શનમાં ત્રિભ ગી અર્થાત ત્રિપુટીનેા સમુચ્ચય અનેક રીતે છે. જેમકે બાધક, સાધક અને સિદ્ધ. ગ્રાન, ગ્રાતા અને ગ્રેય. ધ્યાતા, ધ્યાન અને ધ્યેય. કર્તા, ક્રિયા અને કર્મ આદિ અનેક પ્રકારે થઇ શકે છે.

**ડ્રવ્યના છ સામાન્ય ગુણ:-**દ્રવ્યને છ સામાન્ય ગુણેા હેાય છે. अस्तिकाय, वस्तुत्व, द्रव्यत्व, प्रमेयत्व, सत्त्व अने अगुरुलघुत्व.

કાળ સિવાય પાંચ દ્રવ્યે। પ્રદેશના સમૂહવાળા હેાવાથી अस्तिकाय નામનેા ગુણ રહેલેા છે અને કાળ સ્વગુણ પર્યાયવડે અસ્તિરૂપ છે.

ષડ્ દ્રવ્યાે એક જ ક્ષેત્ર ઉપર રહેતા છતાં પરસ્પર મળી જઈ અભિન્ન થતા નથી તે વस્દુत्व છે. સર્વ દ્રવ્યો પાેતપાેતાને યાેગ્ય ક્રિયા કરે તે द्रव्यत्व છે. છ દ્રવ્ય પ્રમાણમાં–સંખ્યામાં કેટલાં છે તેવું સ્વરૂપ દ્રવ્યમાં રહેલું હાેવાથી વ્રમેયत्व છે. ઉત્પત્તિ, નાશ અને ધ્રુવરૂપ સત્પહ્યું દ્રવ્યામાં રહેલું છે. તે सत्त्व છે અને દ્રવ્યની હાનિ વૃદ્ધિ પર્યાયવડે જે થાય છે તે अगुरुलघुत्व કહેવાય છે. આ ઉપરાંત દ્રવ્યના આઠ પક્ષ છે. नित्य अनित्य એક, અનેક, सत्, असत, वक्तब्य अने अवक्तव्य. પૂર્વાક્રત છ ગુણુને આશ્રીને આઠ પક્ષ રહેલા છે.

જૈનદર્શનસ્થિત દ્રવ્યાનુયાેગ સંક્ષિપ્તપણે અત્ર પૂર્ણ કરવામાં આવે છે. સંશય, વિપર્યય અને અનખ્યવસાય રહિત જ્ઞાન થાય તે સમ્યગ્જ્ઞાન ક્રહેવાય છે. દ્રવ્યાનુયાેગનું સ્વરૂપ જેટલે અંશે જાણેલું હાેય છે તેટલે અંશે સમ્યગ્જ્ઞાન થયું કહેવાય છે. જ્ઞાન સમ્યફરીતિપૂર્વક પ્રાપ્ત થયેલું હાેય તાે તે સમ્યક્ ચારિત્રને ઉત્પન્ન કરી શકે છે.

આ દ્રવ્યાનુયાગનું જ્ઞાન થવાથી જૈન દર્શનનું દિતીય રત્ન સમ્યગ ત્રાન પ્રાપ્ત થાય છે. [ ૫૪ ]

# જૈનદર્શનના સિદ્ધાંતાેમાં અન્ય દર્શનાેનું અવતરણ

**ભોડ્રદર્શન:-** જૈનદર્શનસ્થિત દ્રવ્યાનુયોગનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ પૂર્ણ થયું. પૂર્વે જણાવેલા નિયમાનુસાર અન્ય દર્શનાનાં સિદ્ધાંતાનું અવલાકન કરી તેમનું જૈન દર્શનમાં કેટલે અંશે અવતરણ છે તે હવે તપાસવાની આવશ્યકતા છે. જે જે સરખામણી હવે પછી કરવામાં આવશે તે તે દર્શનાના બાહ્ય આચાર અથવા વેષને અંગે નથી, પરંતુ તેમના સિદ્ધાંતાના મૂળ બેદોને આશ્રીને છે. પૂર્વાક્ત પ્રકારે છ દર્શનામાંથી જૈન દર્શનને બાદ કરતાં પાંચ દર્શનાનાં નામ દર્શાવેલાં છે તેમાં પ્રથમ દર્શનાનુયાયી **ખોડ્**ો ચાર જાતિના છે.

વૈભાષિક, સૌત્રાંતિક, યેાગાચાર, માધ્યમિક.

**વૈભાષિકેા:**–વસ્તુને ક્ષણસ્થાયિ–ક્ષણવિનાશા માને છે એટલે ક ઉત્પત્તિ જન્મ આપે છે. સ્થિતિ સ્થાપે છે, જરા જર્જારિત કરે છે, અને વિનાશ નાશ કરે છે, તેમ આત્મા પણુ તેવા જ છે. અને તે **પુદ્દગલ** કહેવાય છે.

**સૌત્રાંત્રિકેા:**–રૂપ, વેદના, વિજ્ઞાન, સંજ્ઞા અને સંસ્કાર એ પાંચ સ્કંધ શરીર ધારીને છે પણ આ<sub>ત</sub>મા જેવું કાંઈ નથી. આ સ્કંધ પરલેાકમાં પણ જાય છે–આ પ્રકારે માને છે.

**ધાગાચારેા:**--આ જગતને વિજ્ઞાન માત્ર માને છે. વાસનાના પરિ-પાકથી નીલ પીતાદિ વર્ણોના ભાસ થાય છે. આલય વિજ્ઞાનને સર્વ વાસનાઓનેા આધાર માને છે. અને એ આલયવિજ્ઞાનની વિશુદ્ધિને માક્ષ કહે છે.

માધ્યમિકેા:–આ સર્વ શન્ય સ્વપ્ન તુલ્ય માને છે. મુક્તિને પણ શન્ય માનવાથી તે પ્રાપ્ત થાય છે. તેઓ પ્રત્યક્ષ અને અનુમાન ખે પ્રમાણે માને છે. \*

**સાંખ્યદર્શન:**–સાંખ્યાે મુખ્ય બે તત્ત્વાે માતે છે. પુરુષ અને પ્રકૃતિ. પ્રકૃતિમાંથી મહાન ' ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાંથી બુદ્ધિ ઉપજે છે. તેમાંથી અહંકાર પ્રકટે છે. અને તેમાંથી પાંચ બુદ્ધોંદ્રિય અને પાંચ કર્મેાન્દ્રિયનાે આવિર્ભાવ થાય છે. વળી અહંકારથી પાંચ તન્માત્ર (સ્પર્શ, રસ, રૂપ, ગન્ધ અને શબ્દ) ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાંથી પૃથ્વી આદિ પંચમહાભૂત પ્રકટે છે. આ રીતે પ્રકૃતિજન્ય ચાેવિશ પ્રકારાે અને પુરૂષ (આત્મા)નાે એક પ્રકાર મળી પચીસ તત્ત્વાને માને છે. તેઓ પ્રત્યક્ષ, અનુમાન અને આગમ પ્રમાણા માને છે.

**નૈયાયિક દર્શ ન**:–નૈયાયિકા સાેળ તત્ત્વાે માને છે. પ્રમાણ, પ્રમેય, સંશય, પ્રયાેજન, દષ્ટાંત, સિદ્ધાંત, અવયવ, તર્ક, નિર્ણુય, વાદ, જલ્પ, વિતંડા, હેત્વાભાસ, છલ, જાતિ, નિગ્રહસ્થાન–એ રીતે છે. તેઓ પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, ઉપમાન અને આગમ પ્રમાણા માને છે.

વૈશેષિક દર્શાન:-વૈશેષિકા, દ્રવ્ય, કર્મ, ગુણુ, સામાન્ય, વિશેષ, સમવાય અને અભાવરૂપ સાત પદાર્થા માને છે. પૃથ્વી, અપ્, તેજસ, વાયુ, આકાશ, કાલ, દિશા, આત્મા અને મન એ નવ દ્રવ્યા માને છે. અને તેના રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ, સંખ્યા, પરિમાણુ, પૃથફત્વ, સંયોગ, વિભાગ, પરત્વ, અપરત્વ, ગુરુત્વ, દ્રવત્વ, સ્નેહ, શબ્દ, શુદ્ધિ, સુખ, દુ:ખ, ઇચ્છા, દ્વેષ, પ્રયત્ન, ધર્મ, અધર્મ અને સંસ્કાર એ ચાવીશ ગુણાની માન્યતા સ્વીકારેલી છે અને પ્રત્યક્ષ, ઉપમાન, અનુમાન અને શબ્દ એ ચાર પ્રમાણા માને છે. મીમાંસકાએ નીચે પ્રમાણે સ્વીકારેલું છે:-

एक एव हि भूतात्म। सर्वभूते व्यवस्थितः ।

एकधा बहुधा चैत्र टइयते जलचंद्रवत् ॥

મીમાંસક દર્શન(વેદાંત)–એક જ આત્મા છે, તે પ્રાણી માત્રમાં વ્યવસ્થિત થયેલેા છે. જેમ ચંદ્રમા એક છતાં પણ હજારા ઘડાઓમાં જીદા જીદા હજારા દેખાય છે તેમ આત્મા એક છતાં પણ પ્રત્યેક [ ५६ ]

\*

શરીરે ભિન્ન દેખાય છે. તેઓએ પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, શબ્દ, ઉપમાન, અર્થાપત્તિ અને અભાવ એ છ પ્રમાણે માનેલા છે. તેઓ વળી આગળ વધીને કહે છે કે 'સર્વત્રાદિ વિશેષણ, 'વાળા કાઈ દેવ નથી કે જેનું વચન પ્રમાણભૂત હેાઈ શકે. માટે વેદ વચના પુરુષ વગર ઉત્પન્ન થયેલા હાેવાથી પ્રમાણભૂત છે તેથી પુરુષથી ઉત્પન્ન થયેલું શાસ્ત્ર અસર્વત્ર જ છે, અર્થાત્ સ્દોષ હાેય છે કેમકે સર્વત્રપણું મનુષ્યને હાેઈ શકે જ નહીં. '

**ચાર્વાક દર્શન:**-ચાર્વાકા(નાસ્તિક દર્શનાનુયાયિએા)એ પાતાની માન્યતા નીચે પ્રમાણે સ્વાકારેલી છે. 'જીવ નથી, નિવૃત્તિ નથી, ધર્મ નથી, અધર્મ નથી, પુણ્ય પાપનું ફળ નથી, જન્મ અને મૃત્યુ નથી. પંચમહાભૂતથી ઉત્પન્ન થયેલા ચૈતન્યનેા, ભૂતના નાશની સાથે જ નાશ થાય છે, ઇંદ્રિયગાચર છે તેટલું જ જગત્ છે. અને કેફી પદાર્થાવડે મદશક્તિની ઉત્પત્તિ થાય છે તેમ દે**હ**માં ચૈતન્ય ઉપજે છે.

આ પ્રકારે જૈનેતર દર્શનાની માન્યતા દૂક સ્વરૂપમાં દર્શાવવામાં આવી. હવે તેમાંથી મુખ્ય બાબતાની સરખામણી જૈનદર્શાન સાથે કરતાં અન્ય દર્શનાનાં સિદ્ધાંતા કેવી રીતે નિષ્ફળ નીવડે છે તેની પર્યા-લાચના કરવી અપ્રસ્તુત નથી.

સરખામણી:--પ્રથમ બૌદ્ધદર્શન આત્માને ક્ષણિક માને છે. દ્રષ્ટાંત તરીકે એક આત્માએ પ્રથમ ક્ષણે ઘટ પરત્વે વિચાર કર્યો, બીજી જ ક્ષણે પટ પરત્વે વિચાર કર્યો તેા બૌદ્ધોએ આ બંને જીદા વિચાર કરનાર આત્માઓને જીદા જીદા માનેલા છે. એવી રીતે પ્રથમના આત્માઓના વિનાશ થઈ દ્વિતીય તૃતીય આત્મા ઊપજે છે અને નાશ પામે છે. જૈનદર્શન આ આત્માને સ્વદ્રવ્યની અપેક્ષાએ નિત્ય માને છે. અને જ્ઞાનના પર્યાયની અપેક્ષાએ અનિત્ય માને છે. તે સાથે એમ પણ કહે છે કે જે આત્મા એક વખત અમુક વિચાર કરતાે હતાે તે બીજી વખતે જો તેના વિનાશ થયો હાેય તાે વિચાર સંકલના અથવા જ્ઞાન પરંપરાની વ્યવસ્થા કેમ સચવાઈ શકે ? એક જ આત્મામાં ભૂતકાળનું

રમરણ પ્રત્યક્ષપણે દેખાય છે તેમ જ ક્રિયાનું કળ પણ પાતે જ ભાેઞવે છે તેા એક જ પુરૂષમાં જુદા જુદા આત્મા ( જેમ કે ક્રિયા કરનાર જુદાે અને કળબોકતા બાદો) એ વાસ્તવિક સત્ય તરીકે ઘટતું નથી. જે છે તે માત્ર એક જ આ<sub>ત</sub>મામાં જ્ઞાનના પર્યાયોની જીદી જીદી અવસ્થાએા બદલાયા કરે છે. આ પ્રકારે દ્રવ્યરૂપે આત્માના ક્ષણરથાયીપણાની દલીલ ટકી શકતી નથી. તેથી એમ કહેવામાં જરા પણ અડચણ નથી કે બૌદ્ધ-દર્શને જૈનદર્શનનાે એક પર્યાયાર્થિક નય પ્રહણ કરી આત્માની વસ્તસ્થિતિ (Theorv) તદન એકાંતિક અંગીકાર કરેલી છે. કેટલાક બૌદ્ધો તેા આ<sub>ત</sub>માને માનતા નથી; તેઓનાે નાસ્તિકાની કાેટિમાં સમાવેશ ચાય છે. બૌહદર્શનની અપેક્ષ એ તેમને હિંસાનું કળ પણ હાેઈ શકતું નથી. કેમકે હિંસા કરનાર પાપનાે ભાગી થાય છે અને તે હિંસાકર્તાના વિનાશ થવાથી અન્ય કળભોકતા થઇ શકતા નથી. આ રીતે **માત્ર પર્યાયાચિક નય** માનવાથી સર્વ શભ અને અશભ ક્રિયાના કળના ધ્વંસ થવાથી અને ભાેકતૃશન્ય જગત્ થવાથી વ્યવસ્થિતપહ્યું જળવાઇ રહેતું નથી. એક જ આત્મા ક્રિયાનાે કર્તા, હર્તા અને ભાેકતા હાેય તાે જ તે શભ અથવા અશભ કળનાે ભાેકતા બને છે. કર્મબંધ પાડનાર એક જ હેાવાયી કળ પણ તેને જ મળે છે અને મુક્ત પણ તે જ થઇ શકે છે. આ ઉપરથી પર્યાયાર્થિકનય ૩૫ બૌદ્ધદર્શનમાં:---

# क्षणिक ज्ञान संतान, रूपेऽप्यात्मन्य संशयम्। हिंसादयो न तत्त्वेन, स्वसिद्धांत विरोधतः॥

' ક્ષણિક જ્ઞાનના સંતાનરૂપ એવા આત્મામાં સંશય રહિતપણે પાેતાના જ સિદ્ધાંતના વિરાધથા ( ળૌદ્ધો પાેતે હિંસા અને અહિંસાનું સ્વરૂપ સ્વસમયમાં પ્રતિપાદન કરે છે ) તેથા તત્વત: હિંસાદિ ઘટા શકતાં નથા.

**સાંખ્યાે** પ્રકૃતિ અને પુરુષ એ બે મુખ્ય તત્વ માને છે. ત્યારે જૈનેા જડ અને આત્મા એ બે પદાર્થાે મુખ્યપણે માને છે. સાંખ્યેા પ્રકૃતિ- [ ૫૮ ]

માંથી ઇંદ્રિયેા વગેરેની ઉત્પત્તિ માને છે. જૈનેા જડ કર્માથી શરીર, સ્પર્શવ્ય, રસ, ગંધ અને ક્રોધાદિ કષાયોની ઉત્પતિ માને છે. ઘણા ઘણા વિભાગામાં સાંખ્યો જૈન દર્શનના સંબંધમાં નામાંતર સિવાય એક જ કેન્દ્રમાં આવી શકે છે. પરંતુ તેઓ આત્માને સર્વદા નિર્લેપ માને છે. આ હકીકત જૈન દર્શન સ્વ સમયના નિશ્ચયનય વડે સત્ય કહે છે. પરંત વ્યવહારનયથી તેા આત્મા જડ સાથે ક્ષીરનીર સંબંધથી મિશ્ર થયેલે। છે અને થાય છે, વિવેકરૂપ હંસચંચુ સજીવન થાય તાે તે સંબંધ દૂર કરી નિર્લેપ થાય છે. પણ જ્યાંસુધી નિર્લેપ થઈ શકતાે નથી ત્યાંસધી તે નિર્લેપ નથી જ, એ તેા દેખાય છે. શરીરરૂપ બેડીમાં અવગું દિત થયેલે આત્મા આયુષ્યના ક્ષય પછી જ અન્ય શરીર ધારણ કરી શકે, પરંતુ તે સિવાય તે શરીર રહિત અને નિર્લેષ છે તેમ કહી શકાય નહીં. આ પ્રકારે આત્મા નિર્લેપ થઇ શકતાે નથી ત્યાં સધી તે નિર્વેષ નથી જ, એ તાે પ્રત્યક્ષ છે. કર્મનું બંધન વ્યવહારનયથી છે. તેથી આત્મા જૈન દર્શન પ્રમાણે જડ કર્મોથી આવૃત્ત છે. દ્વધ પાણીના સંબંધની પેઠે એકાકાર જેવા છે, પરંતુ તે ઉપાયોવડે ભિન્ન પણ થઇ શકે છે. આ ઉપરથી આત્માને સર્વદા નિર્વેપ માનવાથી સાંખ્ય દર્શન જૈન દર્શનના નિશ્વયનય વડે સત્ય છે અને વ્યવહારનય વડે અસત્ય છે. સાંખ્યાે પશ્ચિરવાદી અને નિરીશ્વરવાદી એ પ્રકારના છે.

**નૈયાયિક દર્શન** સ્વીકારે છે કે સહજ વિચારદ્વારા મનને શાંત કરવાથી આત્મા કેવેશ કર્માદિથી છૂટા પડે છે. જૈનના વ્યવહારનયે આ વાત પુષ્ટ થાય છે. સત્વ રજસ અને તમમ પ્રકૃતિ એ જૈન દર્શનાનુ-સાર પરમાત્મભાવ, અંતરાત્મ અને બહિરાત્મત્વરૂપ આત્માની ત્રણ જુદી જુદી અવસ્થાઓ છે. તેઓ સંશય, તર્ક, નિર્ણયાદિ તત્ત્વા માને છે, તેને જૈન દર્શન મતિજ્ઞાનના બેદારૂપે વર્ણવે છે. આ પ્રકારે ઘણા અંશામાં નૈયાયિક દર્શન (તાત્વિક દ્રષ્ટિએ) જૈનને મળતુ આવે છે. પરંતુ અમુક નયજ અંગીકાર કરેલા હાેવાથી દિવિધનય સંપન્ન થઈ શકતું નથી. જેમ કે તેઓ ઇશ્વિરને જગત્દર્શા માની, જગતના પ્રાણી પદાર્થોમાં વ્યાપક માને છે જૈન દર્શન આત્મા સર્વગતનાન ( કવળત્તાન ) પ્રાપ્ત થાય સારે ઇશ્વિર માની ત્તાનવડે સર્વ પ્રાણી પદાર્ચામાં વ્યાપક માતે છે. જેતાે આત્મારૂપ ઇશ્વિરતે જ્ઞાનવડે સર્વવ્યાપક માને છે, ત્યારે નૈયાયિક, વૈશેષિકાદિ અન્ય દર્શને৷ ખુદ આત્મારૂપ દ્રવ્યને સર્વવ્યાપક માને છે: આથી આત્મારૂપ દ્રવ્યની સર્વત્તતામાં વ્યભિચાર દેહ ઉત્પન્ન કરી સંકર્ય ઉદ્ભવાવે છે.

ડબ્યા<u>ન</u>યોગ તર્કણામાં કહેલ છે કેઃ—

कारणं घट नाशस्य मौल्युत्यत्ते घर्टः स्वयम् । एकांत वासनां तत्र, दत्ते नैयायिकः कथम् ॥

સવર્ણ ઘટના નાશમાં અને સુવર્ણ મુકટની ઉત્પત્તિમાં ઘટ સ્વયમ્ કારણ છે. જ્યારે એમ છે ત્યારે નાશ અને ઉત્પત્તિમાં એકાંતબેદની વાસના નૈયાયિક કેમ સ્વીકારે છે ? અર્થાત્ ઉત્પત્તિ અને નાશના સર્વથા ભેદ કેમ માને છે?

મીમાંસકાે નીચે પ્રમાણે '' અદ્વૈતભાવ '' સ્વીકારે છે.

एकः सर्वगतो, नित्यः पुनः विगुणो न बाध्यते न मुच्यते

'' આત્મા એક છે; સર્વગત છે, નિત્ય છે, જેને વિગુણ યાધા કરતાે નથી અને જે મુકાતાે નથી. "

જૈનદર્શનના નિશ્ચયનયવડે આ વાત યથાતથ્ય છે, પર**ં**તુ વ્યવહારનયવડે તાે આત્મા અસર્વગત છે, પ્રત્યક્ષપણે જેટલા અવકાશમાં દેખાય છે તેટલી મર્યાદાવાળાે છે, અનિત્ય છે, વિગ્રણના અનુગ્રહ અને ઉપધાતથી ઉપયક્ત છે. આથી તેમણે પણ અમુક નયને સ્વીકાર અને અમુક નયને અસ્વીકાર અર્થાત એક નયને ન્યાય અને એક નયને ચ્યન્યાય એવી માન્યતા સ્વદર્શનમાં પ્રમાણભૂત ગણેલી છે.

**વૈશેવિકાે**ની માન્યતાવાળાંૈનીચેના સિધ્ધાંતાે સાથે તેના જ પ્રતિપક્ષ-બત જૈન દર્શનના સિધ્ધાંતાની સરખામણી અત્ર અપ્રસ્તુત નથી તેમ ધોરી નીચે મુજબ દર્શાવવામાં આવે છે.

[ <0 ]

वैशेषिडेाना सिद्धांताः-- ग्रब्द गुणमाकाशं, सुवर्णं तैजसम्, मनः नित्यं च, सर्व व्यवहार हेतुज्ञानं बुद्धिः, इंदियार्शं संनिकर्षं जन्यं ज्ञानं प्रत्यक्षम् यथार्थानुभवश्चतुर्विधः प्रत्यक्षानुमित्युपमिति शाब्दभेदात्, बुद्धीच्छा प्रयत्ना द्विविधा, नित्याऽनिलाश्च, नित्या इश्वरस्य, अनिला जवस्य.

વૈશેષિકા શ્રોત્રેંદ્રિય ગ્રાહ્યગુણ શખ્દને આકાશરૂપ માને છે. અર્થાત્ શખ્દ એ શન્ય વસ્તુ માને છે ત્યારે જૈન દર્શન જ્ઞહ્વ વૌદ્ગજ્રિક અર્થાત્ શખ્દ એ પુદ્દગલ પરમાણુ છે તેમ માને છે. દર્ષ્ટાંત તરીકે કાઇ પણ જાતના સ્વર આપણે સાંભળીએ છીએ તે શન્યતામય હોય તા તેનું જ્ઞાન આપ-ણને ક્યાંથી થઈ શકે ? પરંતુ તે પૌદ્દગલિક પરમાણુઓ છે કે જે કર્ણે ' દ્વિયમાં પ્રવેશ કર્યા પછી ઈંદ્રિયદ્રારા આત્માને જ્ઞાન થવાના કારણને માટે નિમિત્તભૂત બને છે, એટલું જ નહીં પરંતુ આ જમાનામાં તા પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુવડે ગ્રામાફાન વગેરે યંત્રાદિમાં શખ્દ વડે ગાયતા ઉતારી શકે છે, અને તે પુદ્દગલ પરમાણુઓના યાગથી એકજ જાતનું ગાયન વારંવાર ગવાઈ શકે છે તેથી વૈશેષિકાના આ સિદ્ધાંત યુક્તિ યુક્ત નથી.

તેઓ સુવર્જુને તેજસ માને છે. અને જૈન દર્શન સુવર્જુને પાર્થિવ માને છે. સુવર્જુમાં ભાસ્વર રૂપ હોવાથી તેમજ સુવર્જુના દ્રવત્વનેા અગ્નિ સંયોગે વિનાશ નહીં થતા હાવાથી તેઓ તેજસ માને છે. જૈન દર્શન પૃથ્વીકાયના વિકાર રૂપ હોવાથી તેને પાર્થિવ માને છે. જે કે જૈના સુવર્જુને અગ્નિના સંયોગવાળી અવસ્થામાં તેજસ માને છે. જો કે જૈના સુવર્જુને અગ્નિના સંયોગવાળી અવસ્થામાં તેજસ માને છે. જો કે જૈના સુવર્જુને અગ્નિના સંયોગવાળી અવસ્થામાં તેજસ માને છે. જો કે જૈના સુવર્જુને અગ્નિના સંયોગવાળી અવસ્થામાં તેજસ માને છે. વળી સંયોગશન્ય અવસ્થામાં તે પાર્થિવ જ છે તેમ સ્વીકારે છે. વળી એવા કાંધ સિદ્ધાંત નથી કે પાર્થિવ વસ્તુના અગ્નિસંયોગે વિનાશ થાય છે. જેમ કે લાહ ધાતુ અગ્નિ સંયોગમાં સુવર્જીની જેમ રસવાળું થાય છતાં લાહભાવ ત્યજતું નથી અને અગ્નિસંયોગશ્હત્ય અવસ્થામાં પાર્થિવ કહેવાય છે તેમ સુવર્જ્યને તૈજસ માનવું એ સુક્તિપુર:સર નથી. ઘૃતને પાર્થિવ માની અગ્નિસંયોગે વિનાશીપણું માની પાર્થિવ માત્રના વિનાશ થાય છે એવી માન્યતા પૂર્વાપર વિરોધયુક્ત છે. પાર્થિવ પદાર્થા પણ બે પ્રકારના છે. અગ્નિસંયાેગ વિનાશી પણ છે અને અગ્નિસંયાેબ અવિનાશી પણ છે.

**વૈશેષિકેા** મનતે નિત્ય માને છે જ્યારે જૈન દર્શન મનને અનિત્ય માને છે. તેઓએ મનને સુખ દુઃખાદિ ઉપલબ્ધિનું સાધન ઇંદ્રિયરૂપ જ્યારે માનેવું છે ત્યારે જૈન દર્શન તેથી આગળ વધીને કહે છે કે પોદ્દગલિક સુખ અને દુઃખ પામવાથી મન કે જે તેનું સંકલ્પ વિકલ્પ યુક્ત સાધન છે તેની જરૂર રહેતી નથી અને તેમ થવાથી તેના લય થાય છે, પરંતુ જેઓએ સુખ અને દુઃખ શાશ્વત માનેલા છે, અર્થાત્ તેથી રહિત થવાનું નથી તેવી માન્યતા જો હાેય તા તેમને મનની નિત્યપણે અસ્તિત્વની જરૂર માનવી જ પડે. આ કારણથી તેમણે આવી માન્યતા સ્વીકારેલી છે.

તેઓ સર્વ વ્યવહાર હેતુના ગ્રાનરૂપ ' સુષ્ધિ ' કહે છે; જૈન દર્શન કહે છે કે ' મતિગ્રાનં इद्रियानिंद्रिय निमित्तं- પાંચ ઇંદ્રિય અને મનથી થતું ગ્રાન તે મતિગ્રાન આ પ્રસંગે સર્વ વ્યવહારના હેતુરૂપ ગ્રાન હેાવાને લીધે જો કે ઘણે અંશે આપણી માન્યતા સાથે મળતાપણું છે, પરંતુ આ મતિગ્રાન થવાને માટે મુખ્ય સાધન ઇંદ્રિય અને મન છે અને તેથી તે બહુ જ નાના વર્તુળ(Circle)માં છે. કેમકે જૈન દર્શને તેથી આગળ વધીને ( Upon the vast circle ) ઇંદ્રિયોની અપેક્ષા વગરનું ગ્રાન કહેલું છે, 'તેથી સર્વ વ્યવહાર હેતુ'-એ શબ્દમાં વ્યભિચાર દેષ આવી શકે છે.

વૈશેષિકા ઈદ્રિયના વિષયોવડે પ્રત્યક્ષ થતા ગ્રાનને પ્રત્યક્ષ માને છે-આટલે ટુંકથી જ તેઓ પતાવે છે. જ્યારે જૈન દર્શન ઇદ્રિયોના તથા મનના વિષયવડે થતા ગ્રાનને તેા હજી પરાક્ષ કહે છે. ઇદ્રિય પ્રત્યક્ષ પરંતુ આત્મ પરાક્ષ આવી રીતે માને છે. ઇદ્રિયો વડે થતું ગ્રાન તદ્દન નિર્મળ અને વિશુધ્ધ નથી હાેતું, કેમકે આત્મપ્રત્યક્ષ થતું ગ્રાન નિષ્કલંક હાેય છે અને તે જ વાસ્તવિક રીતે પ્રત્યક્ષ છે. આ રીતે ઇદ્રિયોગાચર ગ્રાનને \*

જૈનાએ સાંવ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષ (વાસ્તવિક પરાક્ષ) માનેલું છે. અને આત્માનુભવ વાળા જ્ઞાનને પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ (વાસ્તવિક પ્રત્યક્ષ) તરીકે સ્વીકારેલું છે. વૈશેષિકાની દ્રષ્ટિ મર્યાદા આગળ વધારે જોઈ શકી નથી– એ આ ઉપરથી સિધ્ધ થાય છે. તેવા જ રીતે તેઓએ અનુમાન વડે અને શબ્દાદિ સાંભળવા વડે થતા જ્ઞાનને યથાર્થાનુભવ ગણેલા છે, પરંતુ હજી તો જૈનાએ તે સ્થિતિને માત્ર નિમ્ન ભૂમિકાવર્તા મતિ અજ્ઞાન માનેલું છે. પરંતુ યથાર્થાતુભવ તા ત્યારે જ સ્વીકારેલા છે કે આત્મા જયારે આત્મવીર્થનું પરિપાકપણું પામી તત્વાના શ્રધ્ધાનથી સમ્યકૃત્વ પ્રાપ્ત કરે અને દેહ અને આત્માના વિવેક કરતાં પૌદ્દગલિક પદાર્થોના સાક્ષી-ભૂતપણે ભાગવટા કરી અંતરાત્મપણું પ્રાપ્ત કરે ત્યારે યથાર્થાનુભવની શરૂઆત થઈ કહેવાય છે.

વળી તેઓએ સ્વીકારેલું છે કે ભુષ્ધિ, ઇચ્છા અને પ્રયત્ના નિત્ય અને અનિત્ય એ પ્રકારે હાેઈ નિત્ય ઇશ્વરમાં રહેલા છે અને અનિત્ય જીવામાં રહેલા છે, જૈન દર્શન દરેક આત્માને જ્યારે તે કર્મરહિત થાય છે ત્યારે ઇશ્વર માને છે. ઇશ્વર એવી જુદી વ્યકિત કાેઈ વિદ્યમાન નથી એમ માને છે. આમ હાેવાથી ઇચ્છા અને પ્રયત્ન એ શરીરધારી આત્માના મનદ્રારા થયેલા પરિણામા છે. તે કર્મસહિન આત્મામાં વિદ્યમાન હાેય છે. કર્મરહિત આત્માને કાેઈ પણ જાતનું સાધ્ય સિદ્ધ કરવાનું નહિ હાેવાથી તેઓ ઇચ્છાદિથી રહિત હાેય છે; માટે તેમણે જે જીવામાં અનિત્ય માનેલા છે અને ઇશ્વરમાં નિત્ય માનેલા છે તે વાસ્ત-વિક રીતે ઘટી શક્તું નથી

નૈયાચિકા અને વેશેષિકાના સિધ્ધાંતામાં એક તકાવત એ પણ છે કે વૈશેષિકા અભાવ પદાર્થ માને છે. નૈયાયિકા તે માનતા નથી. અન્ય દર્શનાએ જે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુ માનેલું છે તે જૈન દ્રષ્ટિ અનુસાર પરાક્ષ છે. આમ હોવાથી વધારે પ્રમાણુ નહિં સ્વીકારતાં જૈનાએ તલ્લમાળે– સ્ત્રથી પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ એ બે પ્રમાણુ અંગીકાર કરેલા છે. આ બંને પ્રમાણુામાં અનુમાન તથા શબ્દાદિ સર્વ અન્ય પ્રમાણુાના સમાવેશ થઇ જાય છે. ચાર્વાક દર્શન માત્ર પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુ માને છે. પરાક્ષ એવા છવ, પુણ્ય, પાપ, સ્વર્ગ, નર્ક, આદિ વસ્તુઓ માનતા નથી; તેમજ મદ્યાંગથી ઉત્પન્ન થયેલી મદશકિતની પેઠે ચૈતન્યનેા આવિર્ભાવ માને છે. જૈન દર્શનમાં જગત્કર્તા માનેલા નથી, તેમ જ ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને લય રૂપ જગતના વ્યવહાર સ્વયમેવ થયાજ કરે છે એવી જૈન માનીનતા અમુક અપેક્ષાએ નાસ્તિકને મળતી આવે છે. પરંતુ બીજી સર્વ હક્ષીકતામાં ચાર્વાકા સત્યથી વેગળા છે. એક માણસ મદ્ય પીધા પછી તેની શક્તિથી ઉત્પન્ન થયેલું તેનામાં અવ્યવસ્થિતપણું પ્રકટી નીકળે છે, તે નજરે જોઇએ છીએ તેથી ઉલટું આત્મામાં જ્ઞાન પ્રકટે છે ત્યારે અવ્યવસ્થિ-તપણું દૂર થઈ વ્યવસ્થિતપણું અને નિયમિતપણું ઉત્પન્ન થાય છે; તા આતમામાં ઉત્પન્ન થયેલું સર્વ સંજોગાને મર્યાદામાં લાવનાર જ્ઞાન ક્યાં ? અને આત્માને અવ્યવસ્થિત સંજોગાનો મુકનાર મદ્યાંગથી ઉત્પન્ન થયેલી મદશક્તિ કર્યા ?

વ્યાસકૃત ઉત્તર મીમાંસા (વેદાંતદર્શન) અનુસાર વેદના વચને અપૌરૂષેય કહેલા છે તે જેમ એક અંશે ન્યાય અને યુક્તિ યુક્ત હેાતા નથી કેમકે પુરૂષ પ્રધાનતાથી રહિત છે તેવી જ રીતે અન્ય અંશામાં નાસ્તિષ્ઠા વડે મનાયેલી મદ્યાંગથી ઉત્પન્ન થયેલી મદિરાશક્તિનું દ્રષ્ટાંત છે. બંનેમાં અવ્યવસ્થિતપણું હેાવાના સંભવ રહેલા છે. કેમકે ઉત્તમ નિયંતા વગર ઉત્તમ કાર્ય હાેધ શકતું નથી. વળી જન્મની સાથે કેટ-લાક પ્રાણીઓની કુરૂપવાન્ સુરૂપવાન્ વ્યાધિયુક્ત અને વ્યાધિ રહિત વગેરે ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારની અવસ્થાઓ તપાસતાં એક સામાન્ય સુધ્ધિ-માન્ પ્રાણીને માલૂમ પડ્યા વિના રહેતું નથી કે તે અવસ્થાઓનું કાંધ-પણુ અવ્યક્ત કારણ રહેલું છે અને તે અવ્યક્ત કારણોએ જીદાજીદા પ્રકારા ઉત્પન્ન કરેલા છે.

**જેનેતર દર્શનામાં એક ગંભીર ભૂલ:-** જૈનેતર દર્શને৷ પૃથ્વી-કાય, અપ્કાય, વગેરેને પંચ મહાભૂતે৷ તરીકે સ્વીકારી રહેલા છે. અને જડપણું સ્થાપન કરેલું છે. જૈન દર્શન તેને સજીવ કહે છે સાથે \*

આ કાશને અજીવ કહે છે. વનસ્પતિકાયના કેટલાક પ્રત્યક્ષ પ્રકારોને તે અન્ય દર્શનો પણ જો કે સજીવ કહે છે પરંતુ સાથે આકાશને અજીવ કહે છે. વનસ્પતિકાયના કેટલાક પ્રત્યક્ષ પ્રકારોને તેા અન્ય દર્શના જો કે સજીવ કહે છે કે, પરંતુ પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેજસ્કાય, વાયુકાયમાં અને વનસ્પતિ-કચના અગણિત સક્ષ્મ પ્રકારોમાં જીવપણું તેઓ જોઈ શકયા નથી. સજીવ અને નિર્જીવ પદાર્થાનાં ભેદોની જ્યાં માહીતી હાેતી નથી ત્યાં જવેાનું રક્ષણ પૂર્ણ પ્રકારે કયાંથી હેાધ શકે ? જૈનેતર દર્શનવાળા એક તાપસ કે જેણે સંસારના સમારંભોને તજી દીધેલા હેાય છે એવી માન્યતાવાળા હાેય છે, તે વગર સંસ્કારવાળી માટીને તથા અણગળ અથવા ગળેલા જળને પોતાના ઉપયાગમાં વારંવારલે છે; કેમકે તેણે તેને નિર્જીવ બૂત તરીકે માનેલા છે. જૈન સાધુઓ તા પૃથ્વીકાય, અપ-કાયાદિ સજીવ પદાર્થાંને અડકતાં પણ હદયમાં કંપે છે. સાર્વત્રી વાચાની અનેક પ્રકારોમાં વિસ્તારવાળી સ્વરૂપ મર્યાદા આ રીતે હાેધને અદિંસ પરમા ધર્મ નું વાસ્તવિક સ્વરૂપ દુનિયાને કાઇએ દીર્ધ પરિસ્થિતિમાં બતા-વેલું હોય તા તેનું માન જૈન દર્શનને ઘટે છે.

લેાકમાન્ય પડિત **બાલગ ગાધર તિલક** નીચેના શખ્દામાં જૈન દર્શન ગત અહિંસાનું બાહ્ય સ્વરૂપ દર્શાવતાં કહે છે.

जैन और वैदिक ये दोनों ही धर्म यद्यपि विशेष प्राचीन हैं परंतु अहिंसा धर्मका मुख्य प्रणेता जैन धर्म ही है. जैन धर्मने अपने प्रावल्यसे वैदिक धर्म पर अहिंसा धर्मकी एक अक्षुएण मुद्रा-(मुहर) अंकित की है. ढाइ हजार वर्ष पहिले वेद विधायक यज्ञोमें हजारो पशुओका वध होता था. परंतु २५०० वर्ष पहिलें जैनियोंके अंतिम तीर्थंकर श्री महावीर स्वामीने जब जैनधर्मका पुनरुद्धार किया तब अुनके अुपदेशमें लोगोंका चित्त इस घोर निर्दय कर्म से विरक्त होने लगा और शनैः शनैः लोगोंके चित्त पर अहिंसाने अपना अधिकार जमा लिआ.

**ખાદ્યલિંગ વેષાદિની ઝાંખી:**–પાંચ દર્શાનાના બાહ્ય સ્વરૂપ-લિંગ વેષ વગેરે જાુદા જાુદા છે. કેટલાક વ્યાઘચર્મ અને કૌપિન રાખે છે, કેટલાક કમંડલુ રાખે છે–વગેરે પાતપાતાની કલ્પના અનુસાર જીદાજીદા વેષેા અંગીકૃત થયેલા છે. જૈન દર્શનના સાધુઓ, મુખ-વસ્ત્રિકા, રજોહરણ, ચાલપટા વગેરે રાખે છે. વેષ એ એક મર્યાદા છે. **બાહ્ય લિંગ અને આચારને અવગ**ણના કરનાર પ્રાણીઓ મર્યાદારૂપ પુલને તેાડવાને ઉદ્યમવંત થયેલા છે. વેષ એ સાધન અને તત્ત્વપ્રાપ્તિ એ સાધ્ય છે. સાધનને સાધ્ય માનવાની ભૂલ એ તેા ગંભીર ભૂલ છે. પરંતુ તે સાથે સાધનથી સાધ્યની ઉત્પત્તિ છે એ વાત ખીલકુલ ભૂલવા જેવી નથી. આ જમાનાના વક્ર અને જડ પ્રાણીઓને વેષરૂપ મર્યાદા સંપૂર્ણ રીતે આવશ્યક છે. જ્યારે પ્રથમના દઢ મનેાયળવાળા જમાનામાં પણ તે . આવશ્યક જ હતું તેા આ ડગમગતા અને તુલાની જેમ ક્ષણમાં નીચે નમી જતા જમાનામાં ક્રેમ તેની આવસ્યકતા દઢપણે ન રવીકારાય ? જૈન દર્શનનાે બાહ્ય વેષ એ એવું સાધન છે કે તત્રસ્થિન પ્રાણીઓને સર્વદા ચરણકરણાનુયાેગમાં તલ્લીન રાખે અને તત્ત્વની ગવેષણા નિરંતરપણે સ્મરણગાેચર રખાવી શકે. સંસારી સંબંધવાળા વેષને તજી વૈરાગ્યવાસનાવાળા વેષતું અંગીકાર કરવું–એ સદાચરણુની મજ-ખૂત વાડ છે, એમ એક વિદ્વાને કહેલું છે.

કેટલાંક પ્રાણીઓ સર્વ દર્શાનાને તુલ્ય માને છે. તેઓ આક, નિંબ, પિપ્પલ, આંબા વગેરે વૃક્ષોને તુલ્ય માનવા જેવી માેટી ભૂલ કરે છે. કાેઈ પણ દર્શાનની નિંદા કરવાનું પ્રયોજન તાે હૃદયમાં કદાપિ આરઢ થવું ન જોઇએ. પરંતુ મધ્યસ્થદષ્ટિએ વિચારવું જોઇએ કે તેઓ શુદ્ધ તત્ત્વાની ખાજમાં પણ વાસ્તવિક રીતે શુદ્ધ તત્વાની પ્રાપ્તિથી દૂર રહેલ છે. જૈનેતર દર્શાના જૈન દર્શનના રમ્ય વાટિકાની લહેરાેથી શ્રન્ય છે એમ કહેવું અવાસ્તવિક નથી. જો કે જૈન દર્શન વાટિકાની આનંદદાયક લીલાેતરી તેમાં ઉગેલી છે, પરંતુ બોજી પ્રતિધાતક વિષમય લીલાેતરી પાસે જ હાેવાથી સર્વાંગ વિષમય કરી દીધેલું છે, તે સ્થિતિ જ્યારે છવાછવની કાેટિની સરખામણી કરીએ છીએ ત્યારે સ્પષ્ટ છે તેમ જણાય છે. એક જ નયને ગ્રહણ કરી અન્ય નયોને અન્યાય આપવાથી આ સ્થિતિ બનેલી છે.

શ્રીમદ્ં**આનંદઘનજી**ના વિચારોઃ-પૂર્વોક્ત પ્રકારે જિતેશ્વર પ્રભુના અંગેાપાંગ તરીકે ષડ્દર્શાનાે કેવી રીતે છે તે શ્રીમદ્ **આનંદઘનજી**ના વચનાે-માં નીચે પ્રમાણે દર્શાવી ષડ્દર્શનની સંક્ષિપ્ત પર્યાલાેચના સમાપ્ત કરશું.

જિન સુરપાદપ પાય વખાણું, સાંખ્ય યોગ દોય ભેદે રે; આતમ સત્તા વિવરણ કરતાં, લંહો દુગ અંગ અખેદે રે. (૧) ભેદ અભેદ સૌગત મીમાંસક, જિનવર દાય કર ભારી રે; લાંકાલાંક અવલાંઅન ભજીયે, ગુરૂગમથી અવધારી રે. (૨) લાંકાયતિક કુખ જિનવરની, અંશ વિચારી જો કીજે રે; તત્ત્વ વિચાર સુધારસ ધારા, ગુરુગમ વિણ કેમ પીજે રે. (૩) જિનવરમાં સઘળા દર્શન છે, દર્શન જિનવર ભજના રે; સાગરમાં સઘળી તટિની સહી, તટિનીમાં સાગર ભજના રે. (૪)

છ દર્શાંના જિનેશ્વર પ્રભુરૂપ પુરૂષના અંગાપાંગ છે. તેમાં મસ્તકને સ્થાને જૈન દર્શાન છે. સાંખ્ય અને યાગ એ બે પગ છે, બૌદ્ધ અને મીમાંસક (વેદાંત) એ બે હાથ છે. અને લાકાયતિક એ પેટ છે. શરીરના અન્ય અવયવ એક ઓછા હાેય તા ચાલી શકે, પણ મસ્તક છે તે આખા શરીરના આધાર છે. વિચારશક્તિ મસ્તકમાં રહેલી છે. મસ્તકથી ઉત્પન્ન થયેલા વિચારા શરીરના અન્ય અંગાના નિયામક છે. મસ્તકથી ઉત્પન્ન થયેલા વિચારા શરીરના અન્ય અંગાના નિયામક છે. મસ્તકથી ઉત્પત્ન થયેલા વિચારા શરીરના અન્ય અંગાના નિયામક છે. મસ્તકથી ઉત્પત્ન થયેલા વિચારા શરીરના અન્ય અંગાના નિયામક છે. મસ્તકથી શુભ વિચાર દ્વારા મુક્તપણું પમાય છે. અન્ય દર્શાના જેઓ હાથ પગ વગેરે છે તે અમુક અંશને પ્રહણ કરવાથી અમુક અંશે બિનેશ્વરનું એક અંગ છે, અર્થાત એક અંગપણું હોવાથી પૂર્ણુ શક્તિની ખામીવાળું છે. જિતેશ્વર રૂપ સમુદ્રમાં સર્વ દર્શાના રૂપ નદીઓ સમાય છે અને અમુક અમુક દર્શનામાં જિનેશ્વરની શૈલી કાઈ કાઈ બાબતમાં સચવાય છે ને કાઈકાઈમાં સચવાતી નથી. માટે જેમ નદા સમુદ્રતી અંશ માત્ર છે તેમ સઘળાં દર્શના જૈન દર્શન ઉત્પાદક જિનેશ્વરના અંશ માત્ર છે. પાંચ દર્શનાના ભિન્ન ભિન્ન નયોના એક જ કેંદ્રમાં સમાવેશ કરનાર જૈન દર્શન છે. જૈનેતર પાંચ દર્શનાના અનેકશ: વિભાગા થયેલા છે, અને જીદાજીદા એકાંત નય માનવાથી સર્વદર્શા થઈ શક્યા નથી. જૈન સિધ્ધાંતથી જેટલે જેટલે અંશે વિરુદ્ધતાની કાેટિ અંગીકાર થયેલી છે તેટલે તેટલે અંશે નયાભાસપણું છે અને જેટલા અંશમાં અવિરુદ્ધતાની કાેટિ છે તેટલા અંશમાં નયમાર્ગ ખુલ્લાે છે. સર્વાંશે જૈન સિધ્ધાંતા સર્વ નયાને સંગ્રહે છે. આને માટે પૂર્વોક્ત મહાત્માના વચના ટાંકી આ અવતરણના ઉપસંહાર કરવામાં આવે છે.

> सर्वांगी सब नयधनी रे, माने सब परमान, नयवादी पल्लेात्रही प्यारे, करेलराइ ठान, निसानी कहा वतावुं रे, तेरेा अगम अगाचर रूप.



# ગણિતાનુયાેગ ઃ

જૈન દર્શન સ્થિત દ્રવ્યાનુયાેગ પછી તે મહાપ્રાસાદના દ્વિતીય દ્વાર-રૂપ ગણિતાનુયાગના વિવેચનની આવશ્યકતા પૂર્વ નિયમાનુસાર સન્મુખ આવે છે. દ્રવ્યાનુયેાગની વસ્તુ સ્થિતિ જેમ જૈન દર્શનની તલસ્પર્શા ગહનતાને સચ્યવનાર છે તેમ ગણિતાનુયાગની સંકળના એટલા બધા પ્રમાણમાં અને વિસ્તૃત મર્યાદામાં છે કે ગણિત જેવા તર્ક અને બુષ્ધિથી સાધ્ય થઇ શકે તેવા સામાન્ય વિષયમાં અન્ય દર્શનોને સર-ખામણીમાં પાછળ રાખેલા છે. પ્રસ્તુત દર્શનવર્તા ગણિતાનુયોગ કપ-મંડકતાને તજી મહાસાગરની વિશાળ સીમાને લાકાંત સુધી દર્શાવનાર અદભત ગણિતયંત્ર-Arithmetic machine છે હાથમાં રહેલા નિર્મળ જળની પેઠે સર્વ જગતને પ્રત્યક્ષપણે દેખ્યું છે જેમણે એવા સર્વત્રાે વડે પ્રણીત થયેલું આ દર્શન હાેવાથી તેમાં યૂરાપ એશિઆ આદિ વર્તમાન ચાર ખંડાેના સમાવેશ માત્ર ભરતક્ષેત્રના એક નાના વિભાગમાં થાય છે, તે ઉપરાંત બીજા અનેક ખંડા. દેશા. નદીઓ અને પર્વતા જે અત્યારે વિદ્યમાન અવસ્થામાં દષ્ટિંગાચર થઈ શકતા નથી તે ભરતક્ષેત્રમાં માેજીદ છે. આ અનુયોગના સારભૂત વિવેચનને માટે પણ એક માટેા ગ્રંથ તૈયાર કરવાે પડે તેવી સ્થિતિ હાેવાથી સંક્ષિપ્ત-પણે અમુક વિભાગમાં દર્શાવી સમાપ્તિ કરવામાં આવશે.

લેાક અને અલેષ્કરૂપ એ મુખ્ય વિભાગમાં લાેકનું આખું નામ 'ચઉદ-રાજલાેક' એવા શખ્દાવાળું છે. રાજ એ અસંખ્યેય યાેજનના પ્રમાણ-વાળું માપ છે. ચૌદ રાજલાેક કે જેમાં સર્વ પ્રાણી પદાર્થાંના સમાવેશ થયેલા છે, તેના સમગ્રપણે આકાર એક પુરુષ, જેણે પાતાના અને પગોને પહાેળા કરેલ છે, અને હાથને કટીપ્રદેશ ઉપર રાખેલા છે, તેવી સ્થિતિ-વાળા છે. લાેકના આકારને દ્રષ્ટાંતપણે અતાવનારા તે કલ્પિત પુરૂષના આકારવાળા શરીરના મધ્યભાગની નીચે અનુક્રમે પહેલી બીજી વિગેર સાત નરક પૃથ્વી રહેલી છે. મધ્યભાગથી નીચે નરક અને પૃથ્વીની ઉપર

[ { ]

ભવનપતિ તથા પરમાધામિક વગેરે દેવાેના આવાસ સ્થાનાે છે. કલ્પિત પુરૃષના આકારવાળા લાેકના મધ્યભાગ રૂપ તિર્જાલાેકમાં આપણે અને આપણને અદ્રશ્ય પ્રાણી-પદાર્થા રહેલા છે. અહીં પંદર કર્મભૂમિના સંત્રો, ત્રીશ અકર્મભૂમિના ક્ષેત્રો, છપ્પન અંતર દીધા, જંબદ્ધીપ, ધાત-કીખંડ, પુષ્કરવરદ્રીપ વગેરે અસંખ્યેય દ્રીપસમુદ્રો સર્વત્ર શાસ્ત્રમાં નામ અને યેાજનાદિના પ્રમાણેા પુરઃસર દર્શાવેલા છે. તદ્દન છેલ્લેા સ્વયં-ભૂરમણ સમુદ્ર છે, કે જે પછી લેાકમર્યાદા સંપૂર્ણ થઇ અલેાકની શરૂ-આત થાય છે. અહીંથી ઉપર સાતસેંથી નવસેં યાેજન ઉંચે જ્યોતિર્મ ડેલના વિમાના છે. અત્રસ્થિત ચંદ્ર, સર્ય અને ગ્રહાદિની ગતિએા વડે મનુષ્યલાકમાં જ્યેતિ:શાસ્ત્ર નિર્માણ થયેલું છે. જૈન દર્શનના અનેક પ્રંથા જ્યોતિઃશાસ્ત્રના ગણિતથી ભરચક હતા. પરંતુ દુઃષમ-કાલાદ્ભવ પ્રાણીઓના કમનસીએ આપણા પૂર્વજોની એકાળજીથી विच्छेह श्रम्र गयेला छे; परंतु अंद्र प्रज्ञापित अने सूर्य प्रज्ञापित लेवा એ મહાન ગ્રંથા જે ચતુર્દશ પૂર્વધર શ્રીમદ્ **ભદ્રભાહુરવામિ** વિરચિત છે તે વિદ્યમાન છે. એ લાખો નિરાશામાં એક અમર આશા છે, પરંત તેનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા ઉદ્યમની ખામીએ જ્યાેતિઃશાસ્ત્રના લાભાેની આશાને મૃતવત કરી દીધી છે.

જ્યાંતિર્મ ડેલની ઉપર ધણે દૂર ઉત્તર અને દક્ષિણ દિશામાં એક જ સપાડીમાં બંખે મળી આઠ દેવલાક છે અને તેની ઉપર, એક ઉપર એક એમ અનુક્રમે ચાર દેવલાક મળી કુલ બાર દેવલાક છે. ઉપર આગળ જતાં નવત્રૈવેયક છે ત્યાં અહમિંદ્રપણું હાેવાથી ચડતી ઉતરતી પદવી વગેરે વ્યવહાર નથી તે ઉપર પાંચ અનુત્તર વિમાના છે. સૌથી છેલ્લું વિમાન 'સર્વાર્થ સિદ્ધ ' નામવાળું છે. ત્યાં એકાવતારી પ્રાણી જઇ શકે છે. તે ઉપર પીરતાલીશ લાખ યાજન લાંબી પહાેળી સ્કટિક રત્નની શિલા છે, તે સિદ્ધ શિલાના નામથી આળખાય છે, જ્યાં સિધ્ધના જેવા આદિ અનં તકાળ રહે છે–અઠીદ્વીપ કે જે તિર્છાલોકમાં મનુષ્યલાક તરીક ગણાવેલા છે તે પીસ્તાલીશ લાખ યાજન પ્રાણવાળા છે. જંણ- [ 90 ] .

દ્વીપ એક લક્ષ યાેજનના છે. તેની પરિધિ ૩૧૬૨૨૭ યાેજન, ૩ ગાઉ, ૨૮ ધનુષ્ય, અને ૧૩ અંગુલ પ્રમાણ છે. સર્વમળી શાક્ષત નદીએા તિર્છાલાકમાં ૧૪૫૬૦૦૦ સંખ્યાવાળી છે. ભરતક્ષેત્રનું પ્રમાણ પાંચસે છવીશ ચાેજન છ કળાનું છે. શાશ્વત તીર્થા સર્વ'મળા તિર્છાલાેકમાં માગધ વરદામાદિ એકસાે બેની સંખ્યામાં છે. તિર્છાલાેકની મધ્યમાં સુવર્ણ-મય સુમેર, પર્વત લક્ષ યાજનના પ્રમાણવાળા છે. બીજા કચનગિરિ, ગજદંતા, વખારાગિરિ, વગેરે સર્વમળી અસે એાગણાતેર પર્વતા છે. ચાત્રીશ વિજય છે પદ્માદિ છ માટા દ્રહેા છે. ઊર્ષ્વલોક, તિર્છાલાક, અને ભુવનપતિ આદિ નિકાયાેને વિષે જિન ભુવનાેની સંખ્યા સાતક્રોડ ને બાેતેર લાખ જેટલી છે. તે સર્વ ચૈત્યામાં જિન બિંબાેની સંખ્યા આઠસાે ત્રીશ કાેટી, છેાંતેર લાખની છે. તીર્છાલાેકમાં શાક્ષત જિન ચૈત્યાે ચારસા તેસક છે. તેની અંદર સર્વ મળી પચાસ હજાર ને ચાર જિનબિંબા છે ઊર્ષ્વ'લાેકમાં અનુત્તર વિમાન સુધી ચાેરાશી લાખ સતાર્શ હજાર ને તેવીશ વિમાન છે. તેટલાં જ ચૈત્યા છે અને તેમાં સર્વ મળી એકાહ્ય કાડી છોતેર લાખ અઠાેતેર હજાર ચારસાે ચારાશી જિનબિંબાે છે. આ આ ઉપરાંત યુગલિક ક્ષેત્રો, જંબુશાલ્મલિ પ્રમુખ વધેા, ગંગા, સિંધુ, સીતા, સીતેતદા, પ્રમુખ મહા નદીએ વગેરેનું સવિસ્તર મર્યાદાવાળું જ્ઞાન લઘુસ ઘયણ--ખૃહત્ સ ઘયણાદિ ગ્રંચામાં પ્રતિપાદન થયેલું છે, જે જોવાથી સર્વત્રદ્રષ્ટિ કેટલી વિસ્તારવાળી હશે તેની સંક્ષિપ્તપણે આપણ પામર પ્રાણીઓને ઝાંખી થઈ શકે છે. કેટલાક અધ્યાત્મી કહેવાતા મનુષ્યે৷ ગણિતાનુયેાગના વિષયને શુષ્ક ઞણી તેને৷ અનાદર કરે છે, અને બીલકુલ તે અનુયાેગ ભણી દ્રષ્ટિ કરતા નથી. તેવાએાએ સમ-જવું જોઇએ કે ગણિતાનુયોગ એ લાક સ્વરૂપનું **ડબ્યજ્ઞાન** છે અને દ્રવ્યાનુયોગ એ તેનું **ભાવજ્ઞાન** છે. ભાવજ્ઞાનને દ્રઢ અને મજ**પ્યૂત** કરવાને માટે દ્રવ્યત્રાનની આવશ્યકતા છે એમ શાસ્ત્ર ખુલ્લી રીતે કહે છે. જો કે એટલું તાે છે કે ગણિતાનુયાેગના વિષયમાં રચીપચા રહી દ્રવ્યાનુયાેગ રૂપ સાધ્યથી બેનસીબ રહેવું એ શિષ્ટ સંમત નથી જ; પરંતુ તેથી

ж

\*



જૈન દર્શન મામાંસા

[ ७२ ]

### કથાનુયેાગ ઃ

જૈન દર્શનનું સ્વરૂપ સમજવા માટે તૃતીય નેત્રરૂપ ધર્મકથાનુ-**યાગ છે. આ ને**ત્રવડે હેય **ઉ**પાદેયની નિવૃત્તિ–પ્રવૃત્તિ યથાર્થ સમજી શકાય છે. આ અનયોગમાં કથાઓનેા માેટા સંગ્રહ છે. ઐતિહાસિક નવલકથાઓ જે અત્યારે ભ્રપૃષ્ટ ઉપર વિદ્યમાન છે તેમના અવલેાકનથી નાયકાનાં વીરત્વ, શૌર્ય, સૌજન્ય, ક્ષમા અને આજવાદિ સદ્દગુણા, તેમ જ ક્રોધ, ઇર્ષ્યા, અભિમાન, પ્રપંચ આદિ દુર્ગુ ણાેની તુલના થઇ શકે છે. કથાએા એ સજ્જન અને દુર્જનની પ્રવૃત્તિએાના યાધ લેવા લાયક દ્રષ્ટાંતા હેાવાથી અર્થવાહક છે. પ્રાણી માત્ર જે હેયેાપાદેય પ્રવૃત્તિમાં યત્ન કરવા તત્પર ચતા નથી અથવા તે તેમને રૂચતું નથી, તેએા જ્યારે કથાનુયોગના **દર્ણાતે** ા વાંચો છે, અને તે ઉપર મનન કરે છે ત્યાર તેઓ શુદ્ધાશુદ્ધ પ્રવૃત્તિઓની કાટિ જાણી શકે છે. અને પરિણામે હિતકારક પ્રવૃત્તિમાં જોડાય છે. ઘણા પ્રાકૃત પ્રાણીઓને કથાઓ વાંચવામાં બહુ રસ જામતા જણાય છે, પરંતુ તેઓએ તેથી હર્ષિત થવાનું નથી. જ્યારે કથાના અંગાેને દરેક વિભાગમાં વહેંચી સારભૂત પદાર્થ સમજી શકાય અને અસારભૂત તજી દેવાને પ્રયત્નશીલ થવાય ત્યારે જ ધર્મકથાનુયોગ દારવડે જૈન દર્શનની મર્યાદામાં પ્રવેશ કરી શકાય છે.

ધર્મકથા સિવાયની કથાઓ-વિકથાઓ, અનેક પ્રકારે રાજકથા, ભક્તકથા, કામકથા, અર્થકથા વગેરે હેાય છે. કથાનાયકા જેમના જેમના સંબંધમાં આવેલા હેાય તે સંબંધી વર્ગ અનેક રંગી હેાય છે. કેટલાક પ્રસંગામાં સજ્જના દુર્જનાની કસાટીમાં આવે છે, અને તે વખતે તેમને અનેક રીતે હેરાન થવું પડે છે. કેટલાક નાયકાના પ્રસંગમાં આવેલા વર્ગ વિષય અને કષાયથી અભિભૂત હાેય છે કેટલાક નાયકા વતાદિ ગ્રહણ કરી સંકટમાં આવી પડતાં શિથિલ થઇ જાય છે. અમુક નાયકા સંસારમાં રત રહી અંતરંગ કુટુંબના સંબંધથી દૂર રહી બહિ-રંગ કુટુંબનું હિંસા, અપ્રમાણિકપણું, ચાેરી વગેરેથી પાેષણ કરવામાં

[ 93 ]

સાર્થકતા સમજતા હેાય છે, કાેઈ પરસ્ત્રીલ પટ થઇ લજ્જાને દૂર મૂકી અકાર્યમાં તત્પર થાય છે આ અને આવા જ પ્રકારોથી ભરપૂર ચિત્રો કથાશરીરમાં આલેખન કરાયેલ હેાય છે. આવા વિચિત્ર રંગી ચિત્રો-માંથી હેય ઉપાદેયાદિ વસ્તુને જાણી લેવી–એ ધર્મકથાનુયોગના શ્રવણ અને વાચનનું અંતિમ રહસ્ય છે. આ બાબતનું સમર્થન શ્રીમદ્ **સિદ્ધપિં**. **ગણી**ના નીચેના શ્લોકાથી દ્રષ્ટિંગોચર થાય છે.

> अर्थं कामं च धर्मं च तथा संकीर्णरूपताम् । आश्रित्य वर्तते लेकि कथातावच्चतुर्विधा ॥ सा क्लिष्ट चित्तहेतुत्वात् पापसंबंध कारिका । तेन दुर्गति वर्तन्याः प्रापणेप्रवणा मता ॥ सा मलीमस कामेषु रागेात्कर्ष विधायिका । विपर्यासकरी तेन हेतुभूतैव दुर्गतेः ॥ सा ग्रुध्ध चित्तहेतुत्वात् पुण्यकर्म विनिर्जरे । विधत्ते तेन विज्ञेया कारणं नाक मेक्षियोः ॥ त्रिवर्ग साधनेापाय प्रतिपादन तत्पराः । यानेकरस सारार्था सासंकीर्णकथेाच्यते ॥

" આ લેાકમાં ચાર પ્રકારની કથા અર્થ, કામ, ધર્મ અને સંકીર્્ણ નામની છે. અર્થકથા અંતઃકરણને કલુપિત કરવાના કારણને લઇને પાપ ઉપાર્જન કરાવી દુર્ગતિપાતક ગણાયેલી છે. કામકથા રાગજનક ઇચ્છાએા ઉત્પન્ન કરનારી હેાવાથી દુર્ગતિના અનંતર કારણભૂત છે. ધર્મકથા અંતઃ-કરણતે નિર્મળ કરનાર હેાવાથી સ્વર્ગ અને માક્ષના કારણભૂત તરીક ગણાયેલી છે. સંકીર્ણ કથા જુદાજુદા રસવાળી હેાવાથી ધર્મ, અર્થ અને કામરૂપ ત્રિવર્ગની સાધનાના ઉપાયભૂત મનાયેલી છે. "

કથા શરીરના ઉત્તમાંગ ધર્મકથામાં ઉત્તમ પંક્તિમાં ગણાયલા મતુષ્યેાનાં જીવનચરિત્રો બાધનીય એટલા માટે હેાય છે કે તેઓના ચરિત્રો ઉત્તમ સદ્ગુણેાથી ભરચક હેાવાથી જગતના ઇતિહાસના અમર પૃષ્ટો ઉપર મુદ્રિત થાય છે, અને ભવિષ્યની સર્વપ્રજા મુખ્યત્વે એ મહા-કાર્યથી એમની સ્મૃતિ સાચવી શકે છે. પછીથી તજ્જન્ય અનુ-કરણુ કરવામાં પ્રયત્નશીલ બને છે. જીવનચરિત્રોના પાત્રોની જીવન્ત મૂર્તિઓ કે જેઓએ પાતાની સુગંધને પૃથ્વીના પટ ઉપર પાથરી દીધી હાેય છે તેવા જીવન્ત મૂર્તિઓ વાંચકાના હૃદયમાં ઉત્સાહ પ્રેરી હૃદયને પુરૂષાર્થપ્રેમી બનાવે છે. એક વદ્દાને કહ્યું છે કે "જે ચરિત્રો અથવા કથાઓ વાંચકના હૃદયમાં મલિન ભાવને નિર્ળલ કરી ઉચ્ચભાવને ઉત્તેજિત કરે નહિ અથવા તે મહાન પ્રતિભાનું પ્રતિબિંબ બતાવી વાંચ-કની શક્તિઓને વિકાસ આપે નહિ તે માત્ર ચક્રુના વ્યાપાર છે. " મહાત્માઓની કથામાંથી શું મળા શકે છે તે સંબંધે એક અંગ્રેજ નીચે પ્રમાણે વિચારા બતાવે છે.

One comfort is that great men taken up in any way are profitable company.

" જે મનુષ્યે৷ ખરેખર માેટા હેાય છે તેઓના જીવનને ગમે તે દ્રષ્ટિથી નિહાળોએ તેા પણ તેમાંથી કાંઇક ખાેધદાયક અથવા ઉત્કર્ષ કરે તેવું મત્યા વિના રહેતું નથી. ''

આમ હેાવાથી મતુષ્ય જીવનની સફળતા મહાત્માઓની જીવનકથા-માંથી અવશ્ય સારગ્રહણરૂપ હંસચંચુ વડે, મિથ્યાજ્ઞાનરૂપ પાણીને છાડી દઈ, શુધ્ધ જ્ઞાનરૂપ દુગ્ધથી આત્માને પુષ્ટ કરવા પ્રયત્નશીલ થવાથી થઈ શકે એ નિર્વિવાદ સત્ય છે. ક્રમશ: આ અનુયોગ ચરણ કરણાતુ-યોગમાં પ્રવૃત્તિનું અનંતર કારણ થઈ જાય છે. તત્ત્વ ગ્રહણ કરી આત્મો-ન્નતિમાં કર્તવ્યપરાયણ થવું –એ ધર્મકથાના સાર અને અદ્વિતીય સિધ્ધાંત છે. જૈન કથાનુયાગ એટલા બધા વિશાળ અને વિસ્તૃત છે કુ જૈનેતર દર્શનાની કથા સમુદાયની તુલનામાં તે અગ્રપદે આવી શકે છે. વળી જૈન કથાનુયાગમાં ભાગ્યે જ કસ્પિત કથાઓના સંભવ છે અને કદાચ હશે તેા તે માત્ર દર્ષ્ટાંતિક અર્થનાે ભાવાર્થ ઉત્પન્ન કરવાને માટે જ. પરંતુ પ્રસ્તુત કથાનુયાેગમાં ન્યૂનતા ભાસતી હાેય તાે તે એ છે કે જે મહાન આચાર્ય અને ઉપાધ્યાયાેની ગ્રંથ સમૃદ્ધિ વિસ્તૃત પ્રમાણમાં મળી આવે છે, તેમના જીવનચરિત્રો સંપૂર્ણપણે સાચવી શકાણા નથી. જેટલા મળી શકે છે તેટલા તદ્દન અપૂર્ણ સ્થિતિમાં છે. આ દાેષ ગ્રંથ સમૃદ્ધિ સાચવવામાં બેદરકાર રહેલા પૂર્વકાલીન જેનાેને શિર સર્જીત થયેલાે છે.

ત્રતનું યથાર્થ પાલન કરનાર અથવા વ્રત વિરાધક કથાનાયકાના આેધદાયક ચરિત્રો વાંચકાના હૃદયમાં સજ્જડ છાપ પાડી શકે છે. તેના દ્રષ્ટાંતા પાંચ વ્રત ઉપર અનુક્રમે હરિબલ, વસુરાજા, રૌહિણેય, સુદર્શન અને નંદ આદિ પ્રસિદ્ધ નરાના છે. અનેક રંગી દ્રષ્ટાંતાથી ભરપૂર કથાનુયાગ છે. તે શાસ્ત્રાવલાકનથી માલૂમ પડી આવે તેમ છે. જેમકે ગિરિશુક અને પુષ્પશુકના દ્રષ્ટાંતામાંથી સદસદ્દ સંગતિના લાભાલાભના પરિણામે સાર મળી શકે છે. પ્રસ્તુત અનુયાગ સંક્ષિપ્તપણે પૂર્ણ કરી નિમ્નલિખિત શ્લાકના અલંકાર સાથે કથાનુયાગના ઉપસંહાર કરવામાં આવે છે.

> इहामुत्र च जंतूनां सर्वेषाममृतोपमाम् । शुध्धां धर्मकथां धन्याः कुर्वति हितकाम्यया ॥



[ 98 ]

### ચરણકરણાનુયાેગઃ

જૈન દર્શનનું તૃતીય રત્ન જેને 'ચારિત્ર ' શબ્દથી ઓળખાવવામાં આવે છે તે પ્રસ્તુત ચરણ્કરણાનુયાગ છે. શ્રીમદ્ ઉમાસ્વાતિ વાચક જેને-જ્ञાનસ્યક્ષરું વિયતિ રૂપે સૂત્રમાં ગુંચે છે, નીતિકારા જેને નૈ.તકબળ અથવા વિચારાવડે ઉત્પન્ન થયેલું સદ્વર્તન તરીકે જાહેર કરે છે, માનસશાસ્ત્રીઓ જેને પુરૂષના હૃદય તરીકે ગણના કરે છે, શાસ્ત્રોપદેશકા જેને દર્શનમોહનીયના વિનાશથી સમ્યગ્જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયેલું છે, એવા પુરૂષા દ્વારા આલંબનીય માને છે અને અધ્યાત્મ-જ્ઞાનીઓ જેને જ્ઞાન દર્શનની રમણતા રૂપે સ્થાપન કરે છે–તે આ જૈનદર્શનો **ચતુર્થ અનુયાગ** છે.

એક મહાપુરૂષ સુષ્ધિ અને હૃદયની સત્તાનું પૃથક્કરણ કરતાં કહે છે કે–અુષ્ધિયળ કરતાં હૃદયયળ હજારગણે દરજ્જે ઉચ્ચતા ધરાવે છે. સુષ્ધ્વિળળના સાયુજ્યને પામેલે৷ પણ હૃદયસત્તાથી શ્રન્ય પ્રાણી ગાંડા માણસના હાથમાં આપેલી તરવારની પેઠે અવ્યવસ્થિત છે. જેવા વિચાર તેવા આચાર એ સમ્યગ્જ્ઞાનની પ્રાપ્તિદ્વારા સમ્યક્ર્ચારિત્રની પરિપા-લના કરવારૂપે વાસ્તવિકતા પ્રકટ કરે છે, આ ઉપરથી સ્વત:સિધ્ધ થઇ શકે છે કે ચરણકરણાનુયોગ એ સમ્યકચારિત્ર હાેઇ અખિલ જૈન દર્શનનું હૃદય છે. હૃદયત્મળ પ્રાપ્ત કર્યા સિવાય પુરૂષ મહાપુરૂષ શ્વર્ધ શકતા નથી. દ્રવ્યાનયોગનું માત્ર અવલં બન કરનારા જનાને ચરણાકરણાનુયોગ એ ક્રિયાકાંડ હાે ઈ શુષ્ક લાગે છે અને કષ્ટસાધ્ય કાર્ય તરીકે બણી પ્રવૃત્તિમાં પાતાની અશક્તિ જાહેર કરે છે; તેવા શુષ્ક જ્ઞાની-ઓએ સમજવું જોઇએ કે આ ચરણ સિત્તરી અને કરણ સિત્તરી રૂપ **જેન ચા**રિત્ર એ આત્માની અત્ય ત નિર્મળ વિશુષ્ધિ કરનાર છે. દ્રવ્યાનયોગનું જ્ઞાન એ આત્ય તિક વિશુષ્ધિને સગ્જાવનાર અનું તર સાધન છે. પરંતુ સાધ્યની પ્રાપ્તિ સાધનોના Practical ઉપયોગ વગર નિરર્થક અને નિષ્કળ છે. પ્રસ્તુત ચારિત્ર એ પ્રકારનું છે,

(૧) દેશ વિરતિ (૨) સર્વ વિરતિ

\*

ગૃહસ્થ દેશવિરતિના અધિકારી છે. અને નિરારંભી મુનિઓ સર્વ વિરતિના અધિકારીઓ છે. દેશ વિરતિધર શ્રાવકાને બારવત ગ્રહણ કર-વાના હેાય છે. સ્યૂલ પ્રાણાતિપાત, મૃપાવાદ, અદત્તાદાન, પરસ્ત્રીગમન– વિરમણ, પરિગ્રહ-દિગ્ પરિમાણ, ભાેગપમાેગ–અનર્થદંડવિરમણ, સામા-યિક, પૌષધ, અને અતિથિ સાંવિભાગ.

વીશવિશ્વા દયાતું પાલન સાધુઓને માટે ગણતાં ગહસ્થના અધિકારમાં એષ્છામાં ઐાછી સવાવિશ્વા દયા આવી શકે છે. તે દયાનું પાલન કે જે વડે નિરપરાધી, સ્થૂલ પ્રાણીઓની, નિરપેક્ષવૃત્તિથી અને સંકલ્પથી હિંસા નહીં કરૂં, એવું વ્રત લેવાથી થઈ શકે છે. હિંસા પણ બે પ્રકારની છે. <mark>દ્ર∙</mark>ય અને ભાવ. રાગદ્રેષના પરિણામવડે ભાવહિંસા અને તજજન્ય પ્રાણિવધાદિ વડે દ્રવ્યહિંસા ગણાય છે તેના હેતુ, સ્વરૂપ, અનુબધાદિ અનેક ભાંગાઓ છે. ત્યારપછી મન, વચન, કાયા વડે, સ્થૂલતાથી જૂડું ખાલવું નહીં અથવા જૂડું કાર્ય કરવું નહીં, અદત્ત વસ્તુને ગ્રહણ ' કરવી નહી, પરસ્ત્રી ગમનથી દૂર રહી સ્વદારાસંતાેષ ધારણ કરવે. ધન ધાન્યાદિ નવવિધ પરિગ્રહનું માપ કરી સંતાેષવૃત્તિ રાખવી, દિશા-એામાં જવાનેા અમુક હદ સુધીનેા નિયમ કરવેા, અભક્ષ્ય તથા અનં-તકાયાદિ વગેરેથી તથા અપેય પાનથી અને કર્માદાન વ્યાપારથી દૂર રહેવું, વકથાએ વગેરેથી થતા અનર્થદંડથી વિરમવું, સામાયિક, પાયધ. અને અતિથિ સંવિભાગ, સાધર્મિવાત્સલ્ય વગેરે શૂભ અનુષા-તામાં આદર કરવા; આ સર્વ બારવત્તો અનુક્રમે ગૃહસ્થને યોગ્ય છે. આ બાર વ્રતાના વિસ્તાર ધણા જ છે. દરેક વ્રતને માટે ભંગાભંગરપ અતિચારા છે જે દર્શાવતાં વિષય વિસ્તૃત થાય તેમ છે. સાધુજનાેની ગગનાના મુકાબલામાં ગૃહસ્થના અધિકાર ઘણા અલ્પ હોવાથી તેને પંડિત જનાએ 'મલિનાર'ભી,' કહેલાં છે સાધુજના કે જેમણે આર ભ માત્રને ત્યજી દીધેલા છે તેઓ 'નિરારંભી' તરીકે મશદૂર થયેલા છે. સાધજનાને અધિકાર રૂપે પરિપાલનને માટે ચરણસિત્તરી અને કરણસિત્તરી નીચેની ગાથાએા વડે પ્રદર્શિત થયેલા છે.

[ 90 ]

वय समणधम्म संजम वेयावच्चेच बंभगुत्तिसु । नाणाइतियं तवकेरह निग्गहाइइ चरणमेयं ॥ पिंड विसेाही समिइ भावण पडिमाय इंदियनिरेाहेर । पडिल्लहेणगुत्तिञु अभिग्गहंचेव कहणंतु ॥

પ મહાવત, ૧૦ બ્રમણ ધર્મ, ૧૭ સંયમ પ્રકારો, ૧૦ વૈયાવચ્ચ, ૯ બ્રહ્મચર્ય, ૩ જ્ઞાનાદિત્રિક, ૧૨ તપ અને ક્રેાધાદિ ૪ કપાયના નિગ્રહ તથા, ૪ પિંડ વિશુષ્ધિ, પ સમિતિ, ૧૨ ભાવના, ૧૨ પડિમા, પ ઈદ્રિય નિરોધ, ૨૫ પ્રતિલેખના, ૩ ગુપ્તિ, ૪ અભિગ્રહ.

આ રીતે અનુક્રમે સીત્તેર સીત્તેર પ્રકારો છે.

આ સર્વ'નેા વિસ્તાર અસંખ્ય પ્રકારે શાસ્ત્રોમાં વર્ણન કરાયેલેા છે. લેાકાકાશના પ્રદેશની સંખ્યા જેટલા પ્રમાણમાં છે તેટલા પ્રમાણમાં ચરણકરણાનુયાેગ રૂપ સંયમના સ્થાનકા છે. આત્માના અધ્યવસાયને આશ્રીને તરતમતાએ આ અસંખ્ય ભેદા હાેઈ શકે છે.

એક જૈન ગૃહસ્થ જો તે પાતાના અધિકારને આશ્રીને ગ્રહણ કરેલા દ્વાદશવ્રતનું પાલન કરતાે હાેય છે, તે દુરાચરણથી ભય પામતાે હાેવાને લીધે તેમ જ સદાચારમાં ક્ષણમાત્ર પણુ અપ્રમાદી હાેવાને અંગે તે કદી કાેઈના ગુનાહમાં આવી શકતા નથી, તાે પંચમહાવ્રતને ધારણ કરનાર સદ્ગુરૂઓની તાે તેવી સ્થિતિ કયાંથી હાેય ? જૈન દર્શનના ચારિત્રનું બંધારણ એવું સુદ્રઢ અને બળવત્તર છે કે ચિરસ સ્કારી પ્રાણીઓ જ તેમાં રહી શકે. સાધુજનાને પ્રાણાતિપાતાદિ પંચ અવતાથી સર્વ પ્રકારે વિરમવાનું છે. વ્રત લીધા વગર અજ્ઞાનપણે પ્રાણીઓને તે તે પ્રકારના પાપમાર્ગો ખુલ્લા દ્વારવાળા હાેવાથી કર્મ પ્રવાહના પ્રવાહાે આવતા અટકી શકતા નથી. તેથી શ્રીમદ્દ **યશાવિજયજી**એ કહ્યું છે કે:–

> અવિરતિ લગે એકેંદ્રિયા રે, પાપ સ્થાન અઢાર; લાગે પાંચેહી ક્રિયારે, પંચમ અંગ વિચારા રે. (૧)

'' **ભગવતીસૂત્ર**માં કહ્યું છે કે એક દિયેા અવિરતિ હેાવાથી તેમને પાંચ ક્રિયાએા અને અઢાર પાપસ્થાનકાથી ઉત્પન્ન થતાે ક્ષણેક્ષણે કર્મબ ંધ પડે છે.''

સ.ધુજીવન ઘણું જ કઠિન છે. તલવારની ધાર ઉપર નાચતા બાજીગરા તથા લાેઢાના ચણાને ચાવી જનાર અવધૂતાેનાં કરતાં સાધુ જીવનની કઠિનતા દુર્ભેદ્ય છે. આત્મબળના સામર્થ્ય વડે કર્મબળને તાેડી પાડવાની શક્તિવાળા પ્રાણીએા યથાર્થ ચરણુકરણની સાધના કરી મુક્તિ પામી શકે છે. ચારિત્રની પરિપાલનના વડે આત્મા કર્મના આશ્રવ દૂર કરી સંવરપણું પ્રાપ્ત કરે છે. સંવરપણું પ્રાપ્ત થવાથી નવા કર્મનું આગમન રાેકાઈ જવાથી પૂર્વકર્મની નિર્જરા (દેશ થકી ક્ષય) થતાં સર્વ કર્મની નિર્જરા થવાના સંભવ છે.

ચરણ ક્રિયાને પાલન કરતા સાધુ જનેાને દશ પ્રકારે યતિધર્મ સેવન કરવા પડે છે. તે નીચે પ્રમાણે છે. ક્ષાંતિ, આર્જવ, માર્દવ, સંતાષ, તપ, ઇ'દ્રિયસંયમ, સત્ય, શૌચ, આકિચન્ય અને બ્રહ્મચર્ય. આમાં પ્રથમ ચાર કેાધ, માયા, માન અને લાેભની નિવૃત્તિથી ઉત્પન્ન થયેલા ગુણો છે. ચાર કષાયાનું સ્વરૂપ દ્રવ્યાનુયાગના વિષયમાં ઠીક રીતે આવી ગયેલું છે. તપ બે પ્રકારે છે. બાહ્ય અને અબ્યંતર. અનશન, ઊના-દરીવ્રત, આછવિકા સંક્ષેપ, રસ ત્યાગ, કાયકલેશ, અને સંલીનતાઃ--આ બાહ્ય તપ છે અને પ્રાયશ્વિત્ત વિનય, વૈયાવચ્ચ, સ્વાધ્ય ય અને ધ્યાન એ અંતરંગ તપ છે. નમુક્કારસહિધી માંડીને ઉપવાસ પર્ય ંત વ્રત લઈ જેટલે જેટલે અંશે આહાર નંકરવા તે અનશન. આ અનશન અને ઔના-દર્ય વિગેરે-ઇદ્રિય સંયમરૂપ યતિધર્મને પાલન કરાવવાનું પ્રયળ સાધન છે. બાહ્ય તપ વડે ઈદ્રિય રૂપ ધાડાના વિકારવેગ કું દિત થઇ જાય છે. પૌદગલિક ભાગના ખાવા પીવાના તથા ભાગવવાના આત્માના અનાદિ-બધ્ધ સરકારોને તાડી પાડવાને પ્રયળ કુહાડા સમાન જો કાઇ પણ હાેય તા તે અનશનાદિ બાહ્ય તપ છે.

સ્મૃતિલ ગથી પાપાચરણ થયેલું હેાય તેનેા દંડ ગુરુજન અથવા વડીલદ્વારા વહેારી લેવા તે પ્રાયશ્ચિત્ત પૂજ્યપ્રતિ ભક્તિભાવનું દર્શન તે [ . ८ 0 ] .

\*

વિનય. ગ્લાન પ્રાણીઓની સારવાર કરવી તે વૈયાવચ્ચ, અને જ્ઞાનનું શ્રવણુ મનન, અને નિદિધ્યાસન એ સ્વાધ્યાય. આર્ત અને રૌદ્ર ધ્યાનથી રહિત થઈ ધર્મ ધ્યાન તથા શુકલ ધ્યાનમાં રમણતા કરવી તે ધ્યાન તપ કહેવાય છે. ધ્યાનના ચાર પ્રકારા આ રીતે છે.

આર્ત ધ્યાન, રૌદ્ર પ્યાન, ધર્મ ધ્યાન, શુકલ ધ્યાન.

આર્ત પ્યાનના ચાર પ્રકાર (૧) ઇષ્ટિ વિયેાગ, અનિષ્ટ સંયોગ, રાેગ ચિંતા, અને અગ્રશાચ (ભાવિભવમાં મને અંમુક ઇષ્ટિ વસ્તુ મળા એવુક નિયાહ્યું કરવું તે )

રૌદ્ર ધ્યાનના ચાર પ્રકાર (૧) હિંસાનુબંધિ (૨) મૃષાનુબંધિ (૩) સ્તેયાનુબંધિ અને (૪) સંરક્ષણાનુબંધિ (માલમિલકત સ્ત્રી પુત્રાદિના સંરક્ષણ સંબંધી). ધર્મ ધ્યાન ચાર પ્રકારે (૧) આજ્ઞા વિચય (જિનાજ્ઞાના સ્વરૂપનું ચિંતવન) (૨) અપાય વિચય (કર્મો વડે પ્રાણીઓને થતી પીડાનું ચિંતન) (૩) વિપાક વિચય (સુખ દુઃખાદિને કર્મ કળ જાણી શાક નહીં કરવા સંબંધી વિચારણા) અને (૪) સંસ્થાન વિચય (ચૌદ રાજલાકના સ્વરૂપનું મનન).

શુકલ ધ્યાન ચાર પ્રકારે: (૧) પૃથકત્વ વિતર્ક સવિચાર (૨) એકત્વ વિતર્ક અવિચાર (૩) સૂક્ષ્મ ક્રિયા પ્રતિપાતિ (૪) વ્યુત્સન્નક્રિયા અનિવૃત્તિ. પહેલા બે ભેદ ઉચ્ચ ભૂમિકા ઉપર ચડતા પ્રાણાને આઠમા ગુણ સ્થાનકથી શરૂ થાય છે. તેમાં જગતમાં રહેલા પદાર્થાના ગુણ પર્યા-યાતું ચિંતવન છે. બારમે ગુણસ્થાને પ્રસ્તુત ધ્યાનના બીજો ભેદ પૂર્ણ થાય છે. તે પૂર્ણ થયા પછી ધ્યાતા વિશ્રાંતિ પામે છે. ત્યારપછી તુરત જ અખિલ પ્રાણી પદાર્થાને હસ્તામલકવત જણાવનાર કેવળજ્ઞાન થાય છે. અહીંથી ત્રીજો પ્રકાર શરૂ થાય છે. અને આયુધ્યમર્યાદાપૂર્ણ થવાની તૈયારી વખતે સંક્ષ્મ મન, વચન, અને કાયવ્યાપારના રોધ કરતી વેળાએ ત્રીજો પ્રકાર પૂર્ણ થઈ ચતુર્થ પ્રકાર શરૂ થાય છે. પૂર્ણ કર્યા પછી અર્ગુઝાહ્ટ-પંચ હસ્વાક્ષરના ઉચ્ચાર જેટલા સમયમાં નિર્વાણપદ પામે છે. આ ધ્યાન ચરમ કેવલી થયા પછી વિચ્છેદ ગયેલું છે. આ ધ્યાનના વજ ઋષભનારાચ સંધયણવાળા માત્ર અધિકારીઓ છે. કહ્યું છે કેઃ—

### इदमादिम संहनना एवाल्ठं पूर्ववेदिनः कर्तुं । स्थिरतां न याति चित्तं कथमपि यत्स्वरुपसत्त्वानां ।।

" પ્રાકૃત પ્રાણીઓનું ચિત્ત આ ધ્યાનને માટે લાયક નથી; કેમકે ચિત્ત સ્થૈર્ય તેમને હાેતું નથી. માટે પ્રથમ સંધયણવાળા પૂર્વધરા વગેરે આ ધ્યાનના અધિકારીઓ હાેઇ શકે છે. ''

આ ઉપરાંત ઇર્ષાદિ પાંચ સમિતિઓ, મન આદિ ત્રણ ગુપ્તિઓ, ક્ષુધા આદિ બાવીશ પરિસહ, અનિત્યાદિ બાર ભાવના, સામાયિકાદિ પાંચ ચારિત્રો, મૈત્રી આદિ ચાર મહાભાવનાએામાં સાધુજનોને નિરંતર રમણ કરવાનું છે. ચારિત્રના આ સર્વ અંગોના વિસ્તાર શાસ્ત્રોમાં ધુણાજ છે, ચારિત્રની વ્યાખ્યા કરતાં કહેવામાં આવે છે કે—

### पंचमहाव्रतमूलं समितिप्रसरं नितांतमनवद्यम् । गुप्तिफल्लभारनम्रं सन्मतिना कीर्तितं वृत्तं ॥

'' ચારિત્રરૂપ વૃક્ષની જડ પાંચ મહાવત છે, શાખા પાંચ સમિતિ છે, અને ક્ળ ત્રણુ ગુપ્તિ છે '' ચરણુકરણાનુયોગની આ ક્રિયાઓના સંસ્કાર દ્રઢ થવાથી મનેાબલ ઘણુંજ ઉચ્ચ અને વિશાળ પ્રદેશાવગાહી બને છે. સંયમની આ સર્વ શુભ ક્રિયાઓ શુદ્ધ અને ઉત્પાદક શક્તિથી ભરપૂર હોવાથી જ્ઞાન દર્શનની રમણુતારૂપ ચારિત્રના આત્મા અધિકારી બને છે. મુક્તિ કે જેને અનેક દર્શનાએ જુદા જીદા કારણા માનીને કાર્યરૂપે એક માનેલી છે, તે જૈન દર્શનની અપેક્ષાએ અનંતકાળ આત્માની જ્ઞાન દર્શનમાં રમણુતા અને આત્માના સંસારીપણાના આત્ય તિક ક્ષય-રૂપે છે. આ મુક્તિનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ છે. શાસ્ત્રકાર તેથી જ કહે છે કે—

### अयमात्मैव संसारः कषायेंद्रियनिर्जितः । तमेव तद्विजेतारं मोक्षमाहुर्मनीषिणः ॥

[ ८२ ]

" કષાય અને ઇંદ્રિયથી જીતાયેલાે આત્મા તે જ સંસાર છે અને તેમને આત્મા જીતે ત્યારે પંડિતા તેને માક્ષ કહે છે. ''

અત્ર એક પ્રશ્ન ઉત્પન્ન થાય છે કે સિદ્ધના છવાને. આ સંસારમાં સુંદર સ્ત્રીએ**। સાથે રમણ કરવાથી ઉત્પન્ન થતે**। આનંદ તેમ જ સ્વાદિષ્ટ અને ઉત્તમ ભાજના આરાગવાથા ઉદ્દભવતા આનંદ નથા જ; તા મુક્તિ નિવાસ કરતાં અહિં સુખ લાગે છે. સાં ભાગવટા વગરના શ્રત્ય અવસ્થા છે. પરંતુ પુદ્ગલાનંદી પ્રાણીઓના આ અજ્ઞાનમૂલક પ્રશ્ન છે-એમ કહેવા સાથે સમાધાન કરવામાં આવે છે કે એક પ્રાણી કટોરામાં રહેલાે દૂધપાક ગળાં સુધી ખાય છે, હવે શું તે વધારે ખાવાની ઈચ્છા કરે તે। ખાઈ શકે ખરા કે ? સ્ત્રી સંચાગના સુખને અંતે વિષય કેવા કટ લાગે છે ! આ પ્રકારે આ સંસારી પ્રાણીઓને પૂર્વ સંસ્કાર જનિત અનેક પ્રકારે ખરજ ઉત્પન્ન થાય છે, અને તેને યાગ્ય વા અયોગ્ય પ્રકારે દ્રર કરવાની કાેશીશ કરે છે. જે જે પ્રકારની ખરજ ઉદ્દભવે છે તેની શાંતિ પછી તે ખરજને શાંત કરનારી વસ્તુના વ્યાપાર ઝેર જેવા લાગે છે. શરીર ઉપર ખુજલી થાય છે તે વખતે ખરજ પ્રકટે છે; પછી તે ખરજને શાંત કરવાને ખાણવાથી ફાેલ્લાએો ઉપસે છે જેથી તે ખાશ-વાના સુખ કરતાં અનેકગણું દુ:ખ ઉત્પન્ન થાય છે. પુદ્ગલિક પદાર્થાથી શતાં સખની આ સ્થિતિ છે. જે સુખને પરિણામે દુઃખ રહેલ છે તેને શાસ્ત્રકાર '' સુખ જ '' કહેતા નથી. સિદ્ધના જીવેાને ક્ષુધા તથા વિષયાદિ ખરજની ઉત્પત્તિનું બીજ દગ્ધ થયેલ હેાવાથી તે ખરજની શાંતિના ઉપાયે৷ યેાજવાની તેમને જરૂર હેાતી નથી. તેઓ ખરેખરા સુખમાં રહેલા છે. જ્ઞાનાન દમાં મગ્ર થઇ એક સમયમાં જગતના ત્રૈકા-લિક ભાવાને સામાન્ય-વિશેષ ઉપયોગપણે જાણ્યા કરે છે. ઉપાધિ રહિત જીવન હાેઈ નિરાળાધપણામાં સ્થિત છે. સમગ્ર વિશ્વમાં કાેઇ પણ પદાર્થ સંકલના એમનાથી ગુપ્ત નથી. શ્રી કૃષ્ણ **ભગવદ્ગીતા**માં કહે છે તેથી ઉલટું આ સિદ્ધ છવેનને પુન: અવતાર લેવાના અભાવ સ્થાપિત થયેલે∖ છે. કેમકે ઝી કુષ્ણુ કહે છે કે ≔

Jain Education International

'' હે અર્જુન ! વૈકુંઠમાં ગયા પછી જ્યારે જ્યારે આર્યધર્મની ક્ષતિ જોવાય છે અને અધર્મની વ્યાપકતા દષ્ટિંગાેચર થાય છે ત્યારે હું પુનઃ અવતાર ધારણુ કરૂં છું. ''

પ્રસ્તુત સ્થિતિમાં જૈન દર્શનના સિદ્ધાંતાનુસાર રાગ અને દ્વેષરૂપ ભવબીજોનું દહન થયેલું હોવાથી બીજના દહન પછી જેમ વક્ષના ઉત્પન્ન થવાની આશા વ્યર્થ છે તેમ સિદ્ધ જીવેા સંસારરૂપ દુઃખાગારમાં પુનઃ પ્રવેશ કરે–એ સર્વ પ્રકારે અસંભવિત જ છે. જૈન દર્શનનાે ચતુર્થ અનુયોગ કે જે નિર્વાણપદના મુકુટને તૃતીય રત્નરૂપે અલંકૃત કરે છે, તે ગ્રાન, વિરતિ અને મુક્તિના સાધ્ય–સાધન અને ઉપાય–ઉપેયના પૂર્વોક્ત સંબંધ સાથે અત્ર પૂર્ણ કરવામાં આવે છે. અને શ્રીમદ્દ ઉપાધ્યાયજીના વચનોમાં ચારિત્ર શબ્દને વ્યાકરણ દષ્ટિએ પદચ્છેદ કરતાં કહેવામાં આવે છે કે,

> ચય જે આઠ કર્માના સંચય રિકત કરે જે તેહ, ચારિત્ર નામ નિરુત્તે ભાખ્યું –તે વદુ ગુણ ગેહ; રે ભવિકા સિદ્ધચક્ર પદવદાે (૧)

### जिनधर्मविमुक्तोऽपि माभूवं चक्रवर्त्यपि। स्यां चेटोऽपि दरिद्रोऽपि जिनधर्माधिवासितः ॥

" જિનધર્મથી રહિત ચક્રવર્તીંપહ્યું મારે જોઈતું નથી, પરંતુ જિન-ધર્મવાળું દાસત્વ મળે તાે પહ્યુ સંતાેષ માનીશ. "

#### યાેગશાસ્ત્ર-શ્રીમદ્ હેમચંદ્રાચાય જી

[ <४ ]

### ઉપસંહાર

#### પ્રિય વાચકગણ !

જૈન દર્શનના ચારે અનુયોગોનું સ્વરૂપ સંક્ષિપ્તપણે પૂર્ણ કરવામાં આવેલું છે. અવાંતર જૈનેતર દર્શનેાના સિષ્ધાંતાની સરખામણી ક્રમશ: થયેલી છે. જૈન દર્શન કે જેમાં અનંત પ્રાણી પદાર્થાનું જ્ઞાન સમાયેલું છે, તેને ટુંકમાં કહી બતાવવું એ માત્ર મહાસાગરમાંથી એક બિદુ પૃથ્વી ઉપર મૂકવા બરાબર છે. સંક્ષિપ્તપણે દર્શાવતાં અનેક પ્રકારે વસ્તુ-સંકલના અપૂર્ણ રહેલી હશે, એટલું જ નહીં પરંતુ સ્થૂલ સક્ષ્મ રહ-સ્યોનું આવાહન પણ નહીં થયું હોય; તેમ જ વસ્તુતત્ત્વની પ્રરૂપણા ઉલટી રીતે બનેલી હાેય ! આ સર્વને માટે મિથ્યાદુષ્કૃત દઇ ઉપસંહાર પ્રસ્તો જૈન દર્શનને અંગે તેની જનસપ્રહમાં સર્વ સામાન્ય પરિસ્થિતિ પરત્વે એ બાલ લખવામાં આવે છે તે અપ્રાસંગિક નહીં જ ગણાય.

જૈન દર્શનના બાજ્ઞ અને અંતરંગ સ્વરૂપના વિવેક કરતાં તેનું અખિલ અંગ અખંડ બંને છે. બાજ્ય સ્વરૂપ કે જેને પ્રાકૃત પ્રાણીઓ તત્કાળ ગ્રહણ કરી શકે છે, તે પણ એવી સુંદર મર્યાદામાં સંકલિત થયેલું છે કે, તે અન્ય દર્શનાના બાજ્ય સ્વરૂપને લૌકિક કાટિમાં મૂકી, તેનાથી અતીત થઇ–લોકાત્તર કાટિમાં સ્વયમેવ પ્રવેશ કરે છે. દણંત તરીકે શ્રાવક અને સુનિઓના આચાર કે જે જૈન દર્શનનું બહિરંગ સ્વરૂપ છે, તેનું પૃથક્ષકરણ કરીએ ત્યારે એક શ્રાવકના આખા દિવસ કેવી સુંદર ભાવનામાં વ્યતીત થવા જોઇએ અને સુનિના આખા દિવસ કેવી સુંદર ક્રિયાઓમાં પ્રવૃત્તિ પામી નિવૃત્ત થવા જોઇએ, તે ગ્રંથામાં વિસ્તાર પુરઃસર દર્શાવાયેલું છે. એક શ્રાવક તરીકે હિંસાથી સ્થૂળ પ્રમાણમાં નિવૃત્ત થવું, અસત્ય તજી વાસ્તવિક સત્યના અંગીકાર કરવા, રાત્રિ ભાજનથી વિરમવું, મધ અને માખણ આદિ અભક્ષ્યથી દૂર રહેવું-વગેરે શ્રાવકની પ્રવૃત્તિઓ તપાસતાં અન્ય દર્શનના બાજ્ય સ્વરૂપથી પણ અનેક દરજ્જે ઉત્કૃષ્ટપણે વર્તે છે. અધિક માસની અંદર અમુક દર્શના અનુયાયીઓ

[ ८५ ]

સવારમાં ઘણા વહેલાં નદી કે સમુદ્રતીરે સ્નાન કરવા જતા–ભક્તિ માર્ગાવલ બી પુરૂષે અને સ્ત્રીઓના બાહ્ય સ્વરૂપની બારીકીઓ તપાસતાં અતિ તુચ્છ અને સામાન્યથી પણ સામાન્ય પ્રક્રિયા અનુભવવામાં આવશે. વળી તેવા જ ઇતર દર્શનના ભક્તો, લીલાનું અનુકરણ કરતાં કેવી શાચનીય સ્થિતિમાં આવી પડેલા છે અને પડે છે-તે જરા વધારે ઊંડુ નિરીક્ષણ કરતાં ખબર પડશે. કહેવાતા સાધુઓ કે જેઓ કાંચન અને કામિનીના સંયેાગથી જાુદા નથી, તે કઇ રીતે ભક્તજનાને નિઃસ્પ્રહી અનાવી શકે ? વળી કાઇ અમુક દર્શનીઓના સાધુઓ એવા છે કે જેઓ પરિગ્રહરહિતપણે વિચરે છે, છતાં તેઓનું અંતરંગ સ્વરૂપ હિંસાદિવાળું હેાવાથી હિંસાનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ સ્વાતુભવગમ્ય નહીં હેાવાથી, હાથી વગેરેના માંસથી પાતાની જીવનવૃત્તિને સદાેષ બનાવે છે. અને એ રીતે બહિરંગ સ્વરૂપ શહ અને સાત્ત્વિક હેાય નહિ તેમાં આશ્ચર્ય જેવું કશું જ નથી. જે જે દર્શનાના નેતાઓ જેટલા પ્રમાણમાં શહ્ય આચરણવાળા, સત્ય માર્ગને અનુસરનારા, વાસ્તવિક સાધ્યનું અવલંબન કરનારા હેાય છે તેટલા પ્રમાણમાં તેમનાે અનુયાયી વર્ગ સત્યમાર્ગમાં ટકી રહેલાે હાેય છે. જૈન દર્શનમાં મહાત્માની પ્રતિમા કે જેના ઉપર ધર્મનું જ માટે ભાગે અવલ બન રહેલું છે તે કેવી સૌમ્ય આકૃતિવાળી અને નિરીક્ષકના હૃદયને ®ટલસાયમાન કરનારી છે ! જ્યારે અન્ય દર્શનોમાં કહેવાતા મહાત્મા-એાની પ્રતિમાએ ઝતર આકતિવાળી દેખાય છે, કે જે વડે તેનું સેવન કરનારા હુદયમાં તેવા જ ઇતિર ભાવાેને મુદ્રિત કરાવે છે કે જે ન્યાયના <u>કાર્ટમાં આવી શકતા નથી.</u>

દેવ, ગુરુ અને ધર્મ એ મુક્તિનાં બાહ્ય અંગરૂપ હેાવાથી તે બાહ્ય અંગ ન્યાય દ્રષ્ટયા તદ્દન શુદ્ધ અને નિર્મળ હેાવાં જોઇએ. જૈન દર્શ-નના આ બાહ્ય અંગામાં કાઇપણ જાતિના દૂષણુના આક્ષેપ આવી શકતા નથી એ તત્રકથિત સ્વરૂપથી અનેક પ્રકારે દષ્ટિગાચર થાય છે. અન્ય દર્શનાના આ ત્રણ બહિરંગામાં આકૃતિ, રવભાવ, ગુણુદાેષ, પરીક્ષા, પરિસ્થિતિ, રહેણી કરણી વગેરે તપાસ કરતાં સદાેષ અને સત્ય માર્ગથી

જૈન દર્શન મામાંસા

[ ८९ ]

≈યુત દેખા⊌ આવે છે, તે તેમના શાસ્ત્રીય બાહ્ય સિદ્ધાંતામાંથી પુર-વાર થાય છે.

अहिंसा परमो धर्मः-સત્રાનયાયી જૈન દર્શન ઉપર આક્ષેપ કરતાં મીસીસ **એની બીસે ટ** કહે છે કે '' જૈના પાણીને અશાસ્ત્રીય રીતે ઊકાળે છે ''–પરંત લૌકિક નીતિરીતિના સંસ્કારવાળી તે સ્ત્રીને લેાકાત્તર સંગ્ઞા કેમ ગ્રાહ્ય થઇ શકે ? જૈન દર્શન તેને નીચે પ્રમાણે ઉત્તર આપે છે. '' મારા અનુયાયીઓને સંયમનું પાલન કરવાને માટે ઇંદ્રિયનિગ્રહની સૌથી પહેલી જરૂર છે. લગામ છાેડી દેવાથી ઉન્મત્ત થયેલા ઇંદ્રિયરૂપ અશ્વાેના વિકારવેગ ઓછા કરવાને માટે ઉષ્ણ પાણી એ પ્રયળ સાધન છે. આ બાહ્ય સાધનથી ધ્યાન અને પ્રાણાયામાદિક આંતર સાધનાે ઘણી જ સરળતાથી આત્માને લભ્ય થાય છે. [શરીર સુધારકા (ડાેકટરા) પણ **વૈજ્ઞાનિક–કેમીકલી**–રીતે પથક્કરણ કરતાં ગરમ કરેલું પાણી પ્રાણીને સાત્ત્વિક પ્રકૃતિવાન બનાવે છે તેમ કહે છે] મેલેરીઆ, ટાઇફોઇડ વગેરે તાવની હવા કેલાય છે ત્યારે નિર્દોષ ઉકાળેલું ખાણી વાપરવાની ભલામણ કરે છે. આ હકીકત પ્રાસગિક છે આયી આત્મજય પ્રાપ્ત કરાવનાર અને પૌદગલિક વાસનાઓનું દમન કરનાર તરીકે ગરમ કરેલું પાણી પ્રયળ કારણ છે. તે સાથે અમારી સક્ષમ સુષ્ટિમાં સર્જીત થયેલી હકીકત એ છે કે જળમાં એકંદ્રિય છવાેના જન્મ મરણનાે વ્યાપાર સમયે સમયે થયાં જ કરે છે. તે પ્રાકૃત પ્રાણીઓથી અદશ્ય છે. તે વ્યાપાર પાણીને લકાળોને પીવાથી અટકી જાય છે. અને બહાેળા પ્રમાણમાં થતી ઉત્પત્તિ અને વિનાશરૂપ પ્રવૃત્તિ-નિવૃત્તિના માર્ગ બાંધ પડે છે. સ્યાદ્વાદમય મારૂ સ્વરૂપ હાેઈ નકા તાેટાના સરવૈયા સાથે આ હડીકત ન્યાય અને યુક્તિ પુરઃસર છે એમ કહેવું ખીલકુલ વાંધા વગરનું છે. ''

જૈન દર્શનનું આંતરંગ સ્વરૂપ કે જે તેનું તત્ત્વ સ્વરૂપ છે તેને ચાલુ જમાનાની વૈજ્ઞાનિક (Scientific) શાધ પ્રમાણે તપાસ કરવામાં આવે તેા જનસમૂહને ધણી જ સરળતાથી પ્રાહ્યમાં આવી શકે તેમ છે. જેમ કે આકસીજન અને હાઇડ્રોજનના સંયોગથી પાણી ઉત્પન્ન થાય છે તેમ આધુનિક વિજ્ઞાનશાસ્ત્ર માને છે. અને તે પ્રત્યક્ષપણે બતાવે છે. જૈન દર્શન કે જેના પ્રણેતા સર્વજ્ઞ છે, તે પણ કહે છે કે "વાયુયોનિરાપ:-પાણી એ પવનમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે" આ રીતે અનેક બારીક હક્રીકતો જે પ્રત્યક્ષ પ્રકટ થઇ અત્યારે જન-સમૂહને આશ્ચર્યમાં ગરકાવ કરી મૂકે છે, તેની ધણા વર્ષો પહેલાં સર્વજ્ઞો વડે જૈન દર્શનમાં સંકલના થયેલી છે-એમ ખાત્રી મંધ પુરવાર કર-નારા જૈન વિદ્વાના નીકળી આવવાની જરૂર છે. આ કાર્ય ગ્રેજ્યુએટની પદ્ધી પ્રાપ્ત કરનારા જૈન બંધુઓએ શાસ્ત્રાભ્યાસ દ્વારા સિદ્ધ કરવાને પ્રધત્વશીલ થવું જોઇએ, પરંતુ અક્સોસ છે કે ગ્રેજ્યુએટ થનાર વર્ગ હરેક ક્રાઈ પ્રકારે આજીવિકા પ્રાપ્ત કરવામાં મશગૂલ હેાવાથી ધાર્મિક તત્ત્વાની જ્ઞાનપ્રાપ્તિમાં પ્રમાદી અને સુરત રહે છે અથવા તત્પ્રતિ અભાવ બુધ્ધિવાળા હેાય છે.

જૈન દર્શનાનુયાયી ગૃહસ્થાને માટે ઉત્તમ પ્રકારના આચારા શાસ્ત્રમાં નિરૂપણ થયેલા છે, પરંતુ અત્યારે આ ગૃહસ્થા માટા વિભાગમાં તદનુ-કૂળ પ્રવૃત્તિ કરતા નથી એ જોઈ સુદ્ધિમાન મનુષ્યાનું હૃદય ખિન્ન થયા વગર રહેતું નથી. ગૃહસ્થાના સ્વામીવચ્છલ, જ્ઞાતિ ભાજન, વરા આદિ પ્રસંગામાં તેમની ભાજન કરવાની રીતભાત તેમના પાત્રોની શુદ્ધાશુદ્ધતા, તેમની ઊચ્છિષ્ટ મૂકવાની ટેવા અને ઊચ્છિષ્ટ ભાજન અને પાણીની સાંયાગિક સ્થિતિ–આ સર્વ તપાસતાં શુદ્ધ આચારહીન-પણું દેખાય આવે છે. આ ઉપરાંત ધાર્મિક કાર્યામાં પણ કપટવૃત્તિ અને કીર્તિની લાલસા, તેમ જ બ્યાપારદ્વારા અર્થસાધનમાં બેહદ અપ્રમાણિકપણું, નાકરીના પ્રસંગામાં ચારી, ન્યાયાધીશપણામાં પ્રમાણિકતારહિતપણું, વડીલાતના પ્રસંગામાં ચારી, ન્યાયાધીશપણામાં પ્રમાણિકતારહિતપણું, વડીલાતના પ્રસંગામાં ચારી, ન્યાયાધીશપણામાં પ્રમાણિકતારહિતપણું, વડીલાતના પ્રસંગામાં આસત્ય મુકરદમાનું સમ-ર્થન વગેરે અનેક પ્રમાણામાં એક બાવકને યાગ્ય આચાર ભૂલી જવામાં આવે છે અને શ્રીમદ્દ **હરિભડસૂરિના** કહેલાં વચના 'ન્यાયોવાર્ઝિત વિત્ત સુમય હાજ્રદિનાય તત્'-માત્ર પુસ્તકમાં જ રાખવામાં આવેલા છે. આ પ્રકાર જે શાસ્ત્રનું **અતર**ંગ **સ્વરૂપ ઉ**ચ્ચતર છે તેના અનુયા

| 20 ]

[ << ]

યીઓનું **બહિરંગ સ્વરૂપ** તપાસતાં મેડે ભાગેંનિરાશાજનક લાગે છે. જો કે હજી લૌકિક શાસ્ત્રોના બહિરંગ સ્વરૂપ કરતાં કહેવાતી સારી સ્થિતિ છે. પરંતુ તેવા જ અથવા તેથી અધમ સ્થિતિ ધીમે ધીમે કેમ ન થઈ જાય એવી ભીતિ સુત્રજના તરફથી રાખવામાં આવે છે–એ સવેળાની ચેતવણી છે. આમ હાેવાથી દરેક બ્રાવક પાતાના બાહ્યાચાર અથવા વર્તનમાં શાસ્ત્રાનુકૂળપણે શુદ્ધ હાેવા જ જોઇએ.

કુસ પની વૃદ્ધિ એ પણ બાહ્યાચારની ચ્યુતાવસ્થા છે. જેન કેાન્ફરન્સ કે જે ભવિષ્યમાં હિતકર્તા નીવડશે એવી આશા જ હતી તે અટકી જવાનું કારણ હાલમાં કુસ પ સિવાય અન્ય નથી. કલેશ અને વાદવિવાદોમાં સમય ગાળી અનેક મનુષ્યો આ ટૂંકું આયુષ્ય પુરૂં કરી ચાલતા થયા છે અને થાય છે. આમ હાેવાથી જેટલા સમય કલેશમાં પસાર થાય છે તેટલા અન્ય શુભ કાર્યાતી પ્રવૃત્તિઓમાં ઉપયોગ કરવામાં આવે તા પાતાનું તા એકાંત હિત જ થાય છે અને બીજાના હિતની આશા બંધાય છે.

કુસ પમાંથી પ્રકટેલા કલેશથી આવા ઉત્તમાત્તમ જૈન દર્શનના પણ વિભાગો પડી ગયેલા છે દિગ બર, શ્વેતાંબર, અને સ્થાનકવાસી એ ત્રણ વિભાગ છે. આ ત્રણેમાં માહ્યાચારની માન્યતામાં લણો તકાવત પડી ગયેલેા છે. તેમ જ તત્ત્વામાં પણ ભિન્નતા અમુક અમુક અંશે છે. દિગ બર વિભાગની અમુક હકીકત અત્યારના જમાનાને માટે તદન પ્રતિકૂળ છે. નમ્રપણે વિહાર કરી જિન કલ્પીપણું આદરવું –એ અત્યારના પ્રાણીએાની શક્તિથી અતીત છે. મૂર્તિનિષેધક વર્ગ કે જે સ્થાનકવાસી કહેવાય છે તેઓને મૂર્તિદ્વારા અલક્ષ્ય સ્વરૂપની ઉત્પત્તિ અને તેના લાભની ખબર નથી. પાતપાતાના આચાર્યા વડે થયેલી તત્ત્વાની ભિન્નતાથી જીદા પડી ગયેલા આ ત્રણ સંપ્રદાયો એક થઇ જાય એ બનવું અસંભવિત છે.

દ્રવ્યાનુયેાગને અંગે જેતેામાં અનેક પ્રકારે અપૂર્ણુતા પ્રાપ્ત થયેલી છે. આપણી પ્રતિક્રમણુ જેવી ઉત્તમ ક્રિયા, પ્રભુપૂજન જેવી ઉત્તમ ભક્તિ,

સુપાત્ર, અનુકાંપા, વગેરે દાનામાં પ્રવૃત્તિ–આ સર્વ મુખ્ય ભાગે વસ્તુ ્રતત્ત્વને યથાર્થ જાણ્યા વગર આદરવામાં આવે છે. પ્રતિક્રમણની ક્રિયા કરનારા મનુષ્યોનો માેટા ભાગ તેના અર્થસૂચક પદ્દાથી અજાણ હોય છે, અને માત્ર મુખેથી પઠી જવામાં જ સર્વસ્વ પ્રાપ્ત થયેલ માને છે. અરે ! મુખપાઠ પણ માટે ભાગે અગુષ્ધ હોય છે. જ્યાં દ્રવ્ય પ્રતિક્રમણની હજુ અપ્રાપ્તિ છે ત્યાં ભાવ પ્રતિક્રમણની પ્રાપ્તિ કેવી રીતે હાેઇ શકે ? પ્રભુ-પૂજનની ક્રિયામાં દરેક ક્રિયાનેા અર્થસચક ભાવાર્થ સંમજવે। જોઇએ. જ્ઞાન વગરની ક્રિયા કરનારા પ્રાણીએા ઘાંચીના બળદોની પેઠે માત્ર કષ્ટ કરે છે, અને છે તેવી ને તેવી જ સ્થિતિમાં રહે છે. દ્રવ્યપુજામાં સંસ્કારી થયેલા પ્રાણીએ ભાવ પૂજામાં આગળ વધવાની જરૂર છે. વાસ્તવિક જ્ઞાન સાથે ધાર્મિક ક્રિયાનું સંમેલન કરી તે તે ક્રિયાઓમાં પ્રવૃત્તિ કર-વાની જરૂર છે. આપણી સર્વ ધાર્મિક ક્રિયાએ। અર્થસૂચક હેાવાથી તેમના ભાવાર્થને જાણવાની જરૂર છે દર્ણાત તરીકે એક ચાખાના સાથીઓ પ્રભુ પાસે કરતાં સંસારની ચાર ગતિની ભાવના મનન કર-વાની છે. પ્રભુની ત્રણ પ્રદક્ષિણા દેતાં રત્નત્રયીની ભાવના અંગીકાર કર-વાની છે. જે જે ક્રિયાઓ કરવામાં આવે તે સર્વતા અર્થ બરાબર સમજી તદ્દનુકૂળ પ્રવૃત્તિ કરવા વડે સાધ્યની પ્રાપ્તિ થાય છે. આત્માર્થ ભણી લક્ષ રાખી ક્રિયાએ કરાય તે જ અંતિમ લક્ષ્ય પમાય છે. માટે શ્કન્યપણે થતી ક્રિયાઓમાંથી મુક્ત થઈ, ક્રિયાઓને દ્રવ્યાનુયોગ રૂપ જ્ઞાનના સંસ્કારોમાં વણી દેવી જોઇએ. આમ કરવાથી જ્ઞાનક્રિયાભ્યામુ માક્ષ: -એ સૂત્ર-વાકયાનુસાર ઇષ્ટ્ર સિદ્ધિ નજીકમાં આવે છે.

ગ**ણિતાનુચેાગ**માં પ્રવૃત્તિ કરનારા ધણાજ ઓછા મનુષ્યાે વર્ત<sup>ડ</sup>માન સમયમાં દષ્ટિગાેચર થાય છે. કેટલાકને તે (પાતાની અનિપુણુ છુદ્ધિ હાેવાને લીધે ) મગજથી ક<sup>\*</sup>ટાળાભરેલું લાગે છે. અને કેટલાક તે વિષયમાં પ્રવૃત્તિ કરતા જ નથી. આપણામાં અત્યારે જ્યાતિર્વિદ્યાની જે ખામી જણાય છે તે આ અનુયાગ ભણી ઓછી પ્રીતિ હાેવાને અંગે છે.

[26]

[ 60 ]

\*

કથાનુયાગ વાંચવા અને સાંભળવામાં જૈનાના માટા ભાગ ઉદ્યમી રહેલાે છે. કથાઓ એ ઘણી જ સરળતાથી ગ્રાહ્ય હાેવાથી અને શ્રાતા-ઓના હદયમાં રસપૂર્ણ ચિત્રો આલેખન કરતી હાેવાથી પ્રાકૃતજના ઘણા જ રસથી વાંચે છે. પરંતુ આ કથાઓ વડે ઉત્તમ ચારિત્ર બધાય છે–એ ઘણા જ થાેડા વિરલ મનુષ્યા સમજે છે. કથામાં આનંદ માની તે સાંભળી ખેસી રહેવાનું નથી, પરંતુ તેના ગુણદાેષની પરીક્ષા કરી આત્માની સાથે તાેલન કરવાની આવશ્યકતા છે

ચરણકરણાનુચાગ એ પૂર્વના ત્રણ અનુયોગોનું રહસ્ય છે. ત્રણ અનયોગોર્ડ્પ ત્રિપુટીમાંથી આને જન્મ થાય છે-અર્થાત્ દ્રવ્યાનુયોગ વગેરેથી પ્રાપ્ત કરેલું જ્ઞાન ત્યારે જ સાર્થક છે કે જ્યારે પ્રાણીને તે ચરણકરણાનુયાગમાં પ્રવૃત્તિશીલ કરે. કેટલાક કહેવાતા અધ્યાત્મીએા ગહરથલિંગમાં આરંભ સમારભમાં પ્રવત્ત હેાવા છતાં પાતાને જ્ઞાન-ગરિષ્ટ માની ગૃહસ્થને યાેગ્ય આચારથી પણ શિથિલ થઈ અભક્ષ્ય ભક્ષણ કરતાં અચકાતા નથી, તેમ જ નિશ્ચય નયરૂપ શાસ્ત્રવચનાને પાતાની માન્યતા મુજબ એકાંતપણે અંગીકાર કરી જનસમૂહમાં પાતાને સર્વ-માન્ય કહેવરાવે છે. અન્ય દર્શનસ્થિત મનુષ્યેા જેમ એકાંતવાદી હેાવાથી શદ્ધ સ્વરૂપને પામી શકતા નથી, તેમ જૈન દર્શનસ્થિત આ મનુષ્યેા પણ એકાંતગ્રાહી હેાવાથી શહ્ય સ્વરૂપથી વેગળા જ છે–એમ શાસ્ત્ર ધુરવાર કરી આપે છે. ચરણકરણાનુયેાગના વિષયને આંગે કહેવામાં આવેલું છે કે આ અનુયોગ એ જૈન કર્શનનું હુદય છે. આ હુદય વગર પુરૂષાર્થહીન છવનની પેઠે, દ્રવ્યાનુયોગ કે જેમાં ઉચ્ચ તત્ત્વજ્ઞાનના ખજાતે છે તે વન્ધ્યા સત રોખર તુલ્ય છે. કાઇપણ સંપ્રદાયની નિંદા કરવી એ પાતાના આત્માને કર્મભાર વડે ભરવા તૃલ્ય છે, પરંતુ પાતા-નાથી અને તેટલી શક્તિ વડે અન્ય સિદ્ધાંતાની તુલના જૈન સિદ્ધાંતા સાથે કરી ગુણદોષરૂપ ત્રાજવા વડે તાળા ઉપાદેય વૃત્તિ પ્રાપ્ત કરવી જોઇએ; જેથી સ્વસ્થિતિથી વ્યુત નહીં થતાં પરને માટે આશાજનક ઉપકાર **ઉદ્દભવે** છે. મતસહિષ્ણુતા આ જમાનામાં રાખવાની અનિવાર્થ આવ-

શ્યકતા છે; તેા જ સિદ્ધિ પર્ય ત–પરિણામવાળી થઇ શકે છે. અન્ન પ્રસ્તુત લેખ ઉપસંહરવામાં આવે છે અને પુરૂષા**ર્થસિદ્ધયુપાય** ગ્રંથમાંથી આ ઉત્તમ દર્શનતી પ્રશંસા સૂચક શ્લોક ટાંકો પૂર્ણ કરવામાં આવે છે.

## एकेनाकर्षन्ती ऋथयन्ती वस्तुत्त्ववमितरेण। अन्तेन जयति जैनी नीति मेथाननेत्रमिव गोपी ॥

" વલેાણાની વલેાવનારી ગાવાલણીની પેકે જૈન દર્શનની સ્યાદ્વાદન **નીતિ** ( નિશ્ચયવ્યવહાર ૨૫ ), સગ્યગદર્શનથી પાતાની તરક ખેંચે <mark>છે,</mark> બીજી તરફ **સગ્યગ્**જ્ઞાનથી ગ્રહણ કરે છે અને **સગ્ય**ક્-**ચારિત્ર**થી **સિદ્ધિરૂપ**-માખણ-કાર્ય ઉત્પન્ન કરે છે.

[સંપૂર્ણ]

ંગ્યા. પ્ર. વિ. સં. ૧૯૬૭

**નેાંધઃ**-પ્રસ્તુત લેખ વિ. સ<sup>\*</sup>. ૧૯૬૭ માં લખાયેલેા છે. શ્રી **ભગવતી સૂત્ર**ના કથન પ્રમાણે **શ**ब्द: पौद्गलिक:-શબ્દ એ પુદુગલ-પરમાણુએ। છે તે સિદ્ધ થયું છે અને તે ગ્રામાેફોન, રેડીઓ, ટેલીવીઝન વિગેરેથી પ્રત્યક્ષ છે. Ether તથા ગુરુત્વાકર્ષ'ણ શક્તિ વિગેરે અનેક ગતિમાન શક્તિઓથી ' **ધર્માફિતકાચ'**નું અસ્તિત્વ સિધ્ધ થાય છે. વનસ્પતિમાં છવની શાધ પ્રો. જગદીશચંદ્ર છેાઝે યાંત્રિક શાધવડે સિદ્ધ કરેલી છે, જે જૈનદર્શન અનાદિ કાળથી માનતું આવ્યું છે છ લેશ્યાઓ એ માનસિક 'રૂપી ' વિચારા છે અને તેના વર્ણ, ગ'ઘ, રસ અને સ્પર્શ ૈનદર્શને સ્વધારેલાં છે, એટલું જ નહિં પરંતુ ભાષા વર્ગણાના પુદુગલાે-શબ્દામાં પણ વર્ણ, ગાંધ, રસ સ્પર્શ **લાગવતી સૂત્ર**માં નિવેદન કરેલાં છે. ગણિતાનુયેાગની દષ્ટિએ જૈનદર્શન પ્રમાણે આ પૃથ્વી અસ'ખ્ય દ્વીય-સમુદ્રવાળી વિશાળ છે. પૃથ્વી કરે છે, તેમ જૈનદર્શન માનતું નથી. તે સંખંધમાં **વિશ્વરચના પ્રઅંધ**માં પૂ. <mark>મુ. દર્શ'નવિજયછ</mark> ત્રિપુડીએ તથા શ્રી નગરાજજી કત "વિજ્ઞાન દષ્ટિએ જૈનધમ"માં અનેક દષ્ટાંતાવડે સિધ્દ કરેલું છે. ય્રેાપીય વિદ્વાનામાં પણ તે સંબંધમાં વિચાર ભેદાે છે.

 $(\mathbf{F}, \mathbf{Z})$ 

# ર. જૈન દર્શન–તુલનાત્મક દષ્ટિએ

यस्य निखिळाश्च दोषा न संति सर्वे गुणाश्च विद्यंते। ब्रह्मा वा विष्णुर्वी हरो जिनो वा नमस्तस्मै॥

#### તત્ત્વાભિલાષી પ્રિય વાચકાે !

સંસ્કૃત વાર્ઙ્મયની દષ્ટિએ તેમ જ જૈન પરિભાષાની દષ્ટિએ દર્શન " શબ્દ " દેખવું, સમ્યક્ત્વ, સામાન્ય ઉપયાગ વગેરે અનેક પરિભાષાના અર્થામાં પ્રવર્તમાન છે; પરંતુ પ્રસ્તુત વિષયમાં મુખ્યત્વે કરીને જગતમાં જે છ દર્શના (ધર્મા) પ્રવર્તમાન છે તે **ધર્મ** અર્થમાં ગણવામાં આવ્યા છે. ષડ્ દર્શનામાંનું **જેન** એક દર્શન છે. તેને બીજા દર્શનાના મુખ્ય મુખ્ય સિદ્ધાંતા અને આચારાની સાથે સરખામણી પૂર્વક તપાસવા માટે પ્રસ્તુત વિષયને અંગે યથાશક્તિ પ્રયત્ન છે. બની શકે તેવી રીતે પક્ષપાતમય દષ્ટિને દૂર રાખી બીજા દર્શના સાથેના સંબંધમાં જૈનદર્શન માટે તટસ્થ રીતે લખવામાં આવ્યું છે અને સત્ય વસ્તુસ્થિતિ જણાવવામાં આવી છે.

હિંદના પ્રચલિત ધર્માની સમીક્ષા કરવામાં પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનોએ જૈન દર્શનને જેટલા અન્યાય આપ્યા છે તેટલા ભાગ્યે જ કાઇ અન્ય દર્શનને આપ્યા હશે. જૈનદર્શન સંબંધે તેમણે જે જે કાંઇ લખ્યું છે તે પૈકીના મોટા ભાગ વૈદિક ધર્મના ગ્રંથા ઉપર આધાર રાખીને લખાયેલા હાય તેમ જણાય છે વૈદિક ગ્રથકારોએ જૈનધર્મ સંબંધી આંધેલા નિર્ણયા અશુદ્ધ અદ્ધિથી તેમ જ અપૂર્ણ જ્ઞાનવડે આંધેલા હેવાથી તેમણે આંધેલા નિર્ણયા અને અભિપ્રાયા ઉપર આધાર રાખી પશ્ચિમના વિદ્વાનોએ જૈન દર્શનની સમીક્ષા કરેલ હાવાથી તેમાં જૈન દર્શનને અન્યાય મળે એ સ્વાભાવિક છે. વેજપ્રીજ, માન્સ્ટુઅર્ટ, હાેપકિન્સ અને વેળર આદિ યુરાપના સમર્થ વિદ્વાનોએ ઈતર દર્શતાએ આંધેલા નિર્ણયાને સાંભળી એકતરફી અભિપ્રાય ઉચ્ચારી દીધે৷ છે. વસ્તુસ્થિતિ આમ હેાઈ પ્રેા. જેકે**ાબી, મેકસસુલર** અને બીજા ગણ્યા ગાંધ્યા વિદ્વાનોને બાદ કરતાં બાષ્ઠીના તમામ પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનોએ જૈન દર્શન સંબંધમાં અનેક હસવા લાયક કલ્પનાએા કરી છે, અને અનેકના હાથમાંથી પસાર થતાં છેવટે વસ્તુદર્શન કેવા **૨૫** ઉપર આવી જાય છે, તેના એક વિચિત્ર નમુના રજી કર્યા છે. કેટલાકાએ જણાવ્યું છે કે જૈન ધર્મના દરેક અનુયાયોએ આપધાત કરવા જ જોઇએ, એવું તેન. પ્રવર્તકનું કરમાન છે.

વળા બીજા વિદ્વાનોએ જૈન એ ઝીણા જ તુઓને ઉછેરવાનું સ્થાન છે, એમ અભિપ્રાય આપ્યા છે. આ રીતે અનેક પાશ્વાત્ય વિદ્વાનાએ હાસ્યજનક કે સલા સંભળાવ્યા છે. કાેઈ વિદ્વાનાએ જૈનને બૌદ્ધ ધર્મની એક શાખા તરીકે, તો કાેઈએ નાસ્તિકવાદી તરીકે, તો કાેઇએ વૈદિક ધર્મના અંકુર તરીકે ગણી કાઢેલા છે. કાેઈ વિદ્વાના તા કહે છે કે જૈનમાં તત્ત્વન્નાન કશું જ નથી, માત્ર ક્રિયામાર્ગ છે. વળી એવા અભિપ્રાયોની સાથે પણ અથડામણી થાય છે કે જૈનમતની ઉત્પત્તિ શંકરાચાર્યની પછીની છે. લાલા લજપતરાય જેવા દેશ હિતૈષીએ પણ જૈન દર્શનતા ઐતિહાસિક વિભાગ તપાસ્યા વગર ભારતવર્ષકા ઇતિહાસમાં " જૈન લાગ યહ માનતે હય કિ જૈન ધર્મ કે મૂળ પ્રવર્તક શ્રી પાર્શ્વનાથ થે " વગેરે અન્નાનતા મૂલક હકીકતા બહાર પાડેલી છે.

જૈન અને બૌદ્ધ ધર્મશાસ્ત્રોના કેટલાક પારિભાષિક શબ્દો અને કર્મકાંડની કેટલીક વિધિએા સમાન હોવાથી જૈનને બૌદ્ધની શાખા હોવાનું અનુમાન ઉપરાક્ત વિદ્વાનોએ કર્યું હોય તેમ સંભવે છે. પરંતુ પ્રેા. જેકે**ાબી** જેવા જૈનદર્શનના અભ્યાસીએ જૈનદર્શન સ્વતંત્ર ધર્મ છે તેવું અનેક પ્રમાણેાથી સિદ્ધ કર્યું છે. પ્રેા. મેકસગ્રુલરે ઈ.સ. પૂર્વે ૪૦૭ વર્ષે છુદ્ધ નિર્વાણ કાળ જણાવેલા છે અને જૈનાના કલ્પસ્ત્ર અનુસારે ઇ.સ. પૂર્વે પરહ વર્ષે જૈનાના ચરમ તીર્થ કર **શ્રી મહાવીર** પ્રસુ નિર્વાણ થયાના કાળ મુકરર થએલા છે. આ સંબંધમાં જૈન અને ઔદ્ધ ધર્મ સંબંધમાં જે ભિન્નતાઓ રહેલી છે–તે સંક્ષિપ્તમાં પણ

જૈન દર્શન મીમાંસા

સચ્ચાેટ રીતે આત્માન દ પ્રકાશના ચાલુ વર્ષના પુસ્તક( ૨૧ )માં મુનિશ્રી **જ્ઞાનવિજયજીએ** યથાર્થ સ્વરૂપમાં દર્શાવેલી છે.

આ રીતે જેનદર્શન એક સ્વતંત્ર દર્શન હેાઈ તેનું સાહિત્ય વિશાલ પ્રમાણમાં છે. દ્રવ્યાનુયોગ, ગણિતાનુયોગ, ધર્મકથાનુયોગ અને ચરણ-કરણાનુયોગ એ ચાર વિભાગમાં જૈનદર્શનના શાસ્ત્રો વહેંચાયેલા છે. દ્રવ્યાનુયોગમાં જીવાત્મા અને કર્મ પ્રકૃતિના સંબંધ, સદ્ધમ નિગાદનું સ્વરૂપ, એક દ્રિયયી માંડીને પંચે દ્રિય પ્રાણીઓની પરિસ્થિતિ વગેરે એટલી બધી સદ્ધમ હક્ષીકતા છે, જે સર્વજ્ઞ પ્રણીત દર્શન તરીકેના સુંદર ખ્યાલ આપે છે.

ગણ્ણિત સંબંધમાં ચંદ્ર પ્રગ્નપ્તિ, સૂર્ય પ્રગ્નપ્તિ અને લાક પ્રકાશાદિ શ્રંથે! એવા અપૂર્વ છે કે સૂર્ય, ચંદ્ર અને તારા મંડળનું વિસ્તીર્ણ જ્ઞાન, અસંખ્ય દ્વીપ સમુદ્રો, નારકી અને સ્વર્ગલાેકની પુષ્કળ હકીકતાે, આર્યજનતા સમક્ષ ગણિ**તાનુ**યાેગ રજુ કરે છે. આ ઉપરાંત **ધર્મ**-**કથાન્ ચાેગ**માં માેટા મહાત્માઓના ચરિત્રાનું સાહિત્ય પણ તેટલું જ વિસ્તીર્ણ છે, અને ચરણકરણાનુચાગમાં ગૃહસ્થાશ્રમ અને સંન્યાસના આચાર-વિચારા પણ વિવિધ રીતે દર્શાવેલા છે. વારંવાર જૈનદર્શન માટે એવેા આક્ષેપ મૂકવામાં આવે છે કે જૈનાની અહિંસાએ મનુષ્યાને નિર્વીર્ય કરી મૂક્યા છે. આ હકીકત એક અંશમાં પણ સત્ય નથી. પૂર્વકાળમાં જૈન રાજાઓ જેઓ ક્ષત્રિયા હતા તેઓ જૈનધર્મનું યથાર્થ પાલન કરતા હતા અને ક્ષત્રિય ધર્મનું પણ પાલન કરતા હતા. દરેક વર્ણાશ્રમને મનષ્ય જૈનધર્મતું પાલન કરતાે હાેવા છતાં પાેતપાેતાની કરજો અજાવે જતાે હતા-એમ જૈન ઇતિહાસ સારી રીતે સાક્ષી આપી રહ્યો છે. પરરાજ્ય-ચક્રથી રાજ્ય અને પ્રજા ઉભયતું સંરક્ષણ કરી સ્વધર્મને પણ જાળવા રાખ્યાના અનેક રાજાઓનાં દર્છાતાે માજુદ છે. જૈનાના **તીર્થ કરા ક્ષત્રિય કળમાં** જન્મ લે છે અને રાજ્યતું પાલન કરી છેવટે સ<sup>\*</sup>ન્યાસ ગ્રહણ કરે છે. ખુદ સાેળમા લીર્થ કર **શ્રી શાન્તિનાથ** પ્રભુ ચક્રવતી હાેવાથી તેમને છ ખંડના દિગવિજય કરવા માટે લાંબાે વખત સુધી વિદેશમાં જવું પડ્યું હતું.

જૈન દર્શન તરફના આ આક્ષેપના પરિહાર કરતાં અમારે કહેવું જોઈએ કે પ્રસ્તુત આક્ષેપ કરનારાઓના જૈન ઐતિહાસિક અવલાકનના પાતામાં અભાવ સચવે છે જેનદર્શન એક એવા સમર્થ આત્મબળવાળું દર્શન છે કે જે મનુષ્યને નિર્માલ્ય ન અનાવતાં તેને સ્વાવલંબન (Self-reliance) તાે મુખ્ય સિદ્ધાંત શાખવે છે અને એ સાથે જ ક્ષત્રિય વીરને છાજે તેવા ક્ષમા રાખવાનું પણ સ્ચવે છે. નવયુગના ઉત્પાદક મહાત્મા **ગાંધીજી** પણ પાતે કબ્રુલ કરે છે કે :---

\*

"મારૂં છવન ઉ<sup>-</sup>ચ થયું હોય, શાંતિ અને ક્ષમાશીલ થયું હોય તા તે બ્રીમદ્દ **રાજચંદ્ર** પાસેથી જાણેલા જૈન દર્શનનાં તત્ત્વોને આભારી છે. આ ક્ષમા નખળાઇની નથી, કિન્તુ આત્મબળમાંથી પ્રકટેલી છે." જૈન દર્શનનું સાહિત્ય એટલું બધુ વિપુલ અને વિસ્તીર્ણું છે કે કેટલીક સંસ્થાઓ તરકથી અત્યાર સુધીમાં જે પ્રાથ-સમૃદ્ધિ બહાર પાડવામાં આવી છે તે ઉપરથી તે કલ્પી શકાય છે. પાર્શ્વાબ્યુદય કાવ્ય, યશસ્તિલક ચમ્પુ વગેરે કાવ્ય પ્રાથો; સમ્મતિ તર્ક, સ્યાદ્ધાદ રત્નાકર, અનેકાંત જયપતાકા, પ્રમેય રત્વકાશ વગેરે ન્યાયગ્રંથો; યોગબિન્દુ, યોગદષ્ટિ-સમુચ્ચય વગેરે યોગ પ્રાથો અને જ્ઞાનસાર, અધ્યાત્મસાર અને અધ્યાત્મ કલ્પદુમ વગેરે આપ્યાત્મિક અનેક પ્રાથ સમૃદ્ધિ માંજીદ છે. **પાતંજલ યોગદર્શન** ઉપર બ્રીમદ્ **યશાવિજયજીની** ટીકા વગેરે–જૈન વિદ્વાનાની વ્યાપક દષ્ટિ સૂચવે છે

આન દગિરિકૃત શંકરદિગ્વિજયમાં જૈન દર્શનનાં તત્ત્વા અને માન્યતાના સંબંધમાં જૈનાને નાસ્તિક ઠરાવી અનેક ભૂલા કરવામાં આવી છે જેને વિસ્તાર કરવા એ અત્ર અપ્રસ્તુત છે. ભાગવતના પાંચમા સ્કંધમાં **સ્કંધભાદેવે** દિગંબર બની જૈનધર્મની સંસ્થાપના કરી એવા ઉલ્લેખ છે, તેના ઉદાહરણને જોઈ અહિંત નામના રાજાએ પાખંડ મતના પ્રચાર કર્યા એમ જણાવ્યું છે. આ રીતે જો કે ભાગવત ઉપરથી જ સિદ્ધ થાય છે કે **સ્કંધભાદેવ** જૈનધર્મના સંસ્થાપક હોવા જોઈએ; પરંતુ બીજી દર્શિએ તે તે ગ્રંથના પ્રણેતાઓએ કેટલી કેટલી

[ લ્પ ]

જૈન દર્શન મીમાંસા

ગંભીર ભૂલેા કરી છે અને અનુયાયીવર્ગને કેટલાે આડે ૨સ્તે દોર્યા છે, તે પણુ ખુલ્લું થાય છે.

જૈન દર્શાનના મુખ્ય ૪૫ શાસ્ત્રેા છે, જે સિદ્ધાંત અથવા આગમના નામથી ઓળખાય છે. એ ૪૫ શાસ્ત્રોમાં ૧૧ અંગ, ૧૨ ઉપાંગ, ૧૦ પ્રકીર્ણ, ૬ છેદ, ૪ મૂળ સુત્ર અને ૨ અવાંતર સુત્રા. જૈના મુખ્ય નવ તત્ત્વ માને છે.

(૧) જીવ (૨) અજીવ (૩) પુષ્ય (૪) પાપ (૫) આશ્રવ (૬) ખંધ (७) સંવર (८) નિર્જરા અને (૯) માક્ષ. જેમાં ર્ટ્સતન્ય ગણ હ્યાય તે છવ છે, શરીર વગેરે જડ પદાર્થીના જેમાં સમાવેશ થાય તે અજીવ છે. શુભાશુભ કર્મના આત્માના ભાગવટા થવા તે પુણ્ય અને પાપ. શુભાશુભ કર્મદ્વાર તે આશ્રવ, આત્મામાં નવાં કર્મા ન આવવા દેવા તે સંવર, આત્માના પ્રદેશા સાથે કર્મના સંબંધ થવા તે બંધ. થાેડાં કર્માનું આત્માથી જુદા પડવું તે નિર્જરા; અને સર્વાંશે કર્મથી રહિત ચવું તે માેક્ષ. ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, કાળ, પુદુગલાસ્તિકાય અને જીવાસ્તિકાય-એ પડુ દ્રવ્યા જૈન દર્શન માને છે અને પરસ્પર-જીવ અને જડ વસ્તુને ઉપકારી કે અનુપકારી તરીક સ્વીકારે છે. આ તમામ તત્ત્વાે ઉપર બ્રહ્યા રાખવી તે ( तत्त्वार्थ श्रद्धानं सम्यग्दर्शनं ) सभ्यगृहर्शन, ओ तत्त्वेानुं संशय-विभर्ययरहित ज्ञान ते સમ્યગગ્નાન અને તદનસાર નિર્દોધ અને પવિત્ર આચરણ તે સમ્યક-ચારિત્ર. આ આચરણમાં ગહરથતે અપરાધી પંચે દ્રિયજીવાની હિંસા અાગા અર્ચા કરવાની છુટ હોય છે, ત્યારે સાધને '' અહિંસા પરમા ધર્મ:'' સર્વાં શે પાળવાના હેાય છે. પ્રક્રાચર્યવત મુનિએ સર્વાં શે પાળવું જોઇએ. તે જ પ્રકારે સત્ય. અચૌર્ય અને અપરિગ્રહ(લેાભુનેા અભાવ)ના સંબંધમાં પણ સમજાવેલું છે.

**ઇ**વર ઉપર સૃષ્ટિ રચવાનું કાર્ય જૈનદર્શન સાંપતું નથી.

બોેદ્ધોની માક્રક જૈનેા પણ ઇક્ષિરનું સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન કરવાનું કર્તવ્ય સ્વીકારતા નથી. **સાંખ્ય દર્શાન** પણ ઇક્ષિરના સૃષ્ટિકર્તૃત્વવાદની ના

[ ૯૭ ]

પાડે છે. આ ઉપરથી જૈને કચિરતવને માનતા જ નથી-એ સિદ્ધ કરવું કે એમ કહેવું તે ભ્રમમૂલક છે. લાલા **લજપતરાયે** પણ આવી જ એક બૂલ '' ભારત ધર્મકા ઇતિહાસ '' નામના એક હિંદી પુસ્તકમાં કરેલ છે. દરેક આત્મા સદ્દગ્ઞાન અને સદાચરણથી ઇશ્વરત્વ પ્રાપ્ત કરે છે, સ્વયં કચિર બને છે-એ માન્યતા જૈન દર્શન સ્વીકારે છે અને તેવા મુક્તાત્માને કચિર બાની બાહ્ય તથા આંતર પૂજ-ભકિત કરે છે. જૈનાના **ચાવીશ** દ્વિર્ધ 'કરે પારેલાં આપણી જેવા સામાન્ય મનુષ્યા હતા. **બાધિસત્તવ** જેમ દશ **પારમિતાએાના** પ્રથમના અનેક જન્મામાં અહિંસા, સત્ય, પ્રગ્ના વગેરેનું ઉચ્ચ ઉચ્ચ કાટિએ પાલન કરતાં કરતાં આશ્વર્યજનક રીતે અવતરી મહાપુરુષરૂપે જન્મ્યા તેમજ દ્વાદશાંગીના પ્રકટન દ્વારા '' સવી જીવ કરું શાસનરસી ''-એ ભાવના, આચારમાં-સ્થૂલ સ્વરૂપમાં મૂકવા માટે મૈત્રી, પ્રમાદ, કારૂણ્ય અને માધ્યસ્થ્યાદિ ભાવનાઓ દ્વારા શ્રી **મહાવીર પ્રભુ**એ પ્રાણીઓનો ઉદ્ધાર કર્યા અને પાત્મા.

\*

રા. રા. કનૈયાલાલ માણેકલાલ મુનશીએ પાટણની પ્રભુતા, ગુજરાતના નાથ અને રાજાધિરાજ નામની નવલકથાઓામાં ફ્રેન્ચ નવલકથા-કારોને અનુસારે કલ્પનાઓ ઉપજાવી, જૈન દર્શનના ઐતિહાસિક પાત્રો શ્રીમદ્દ હેમચંદ્રાચાર્ય તથા આસભક વગેરેને જૈનદર્શનમાં નિવેદન કરેલા દ્રષ્ટિનિંદુથી જીદા જ સ્વરૂપે કલ્પી, નિશ્ચિત કરવામાં જૈન સમાજની લાગણી દુખાવેલ છે. તાે રા. રા. મુનશીએ તે તે પાત્રોનું સ્વરૂપમાત્ર કલ્પનાથી ઘડી કાઢેલું છે કે કાઈ પ્રાચીન ગ્રંથના અવતરણ-રૂપે છે તે તેમણે પ્રકાશમાં લાવી ઐતિહાસિક સત્ય હક્ષીકત પુરવાર કરવા જોઇએ, અને જૈનાની દુભાયેલી લાગણીને શાંત પાડવી જોઇએ. કેમકે જૈનાના કાઈપણ સમર્થ આચાર્યને સ્વકલ્પના અનુસાર તેમના ધર્મશાસ્ત્રના કરમાનથી વિરૂદ્ધ રાજખટપટી ચીતરવા એ કાઇ દર્શનની માન્યતા વચ્ચે સીધો હાથ નાંખવા જેવું અનુચિત છે. એ કહેવું પ્રસ્તુત સમયે અનુચિત નથી, કે આધુનિક ગૂજરાતના ઇતિહાસને મજણત રીતે ટકાવનાર જૈન ગ્રંથા, જૈનાચાર્યો અને **કુમારપાળ** જેવા રાજાઓ છે.

જૈન દર્શન મીમાંસા

[ 42 ]

**જેનાચાર્યા**એ ગૂજરાતી ભાષામાં જૈન ગ્ર<sup>ં</sup>થાનાે માટેા કાળાે ભવિષ્યની પ્રજાને આપેલા છે. સિદ્ધરાજ-કુમારપાળના વખતમાં થયેલા શ્રી **હેમચ દાચાર્ય** મહારાજના અષ્ટાષ્યાયીમાં જુની ગુજરાતીની ગાથાએા વિદ્યમાન છે. સં. ૧૩૫૦ માં થઈ ગયેલા વ**હવા**ણના **શ્રી મેરુતુંગાચાયે<sup>૬</sup>** રચેલા પ્રય્યંધ ચિન્તામણિમાં તેમ જ વિક્રમ સંવતના ૧૪મા શતકમાં **રત્નસિંહસૂરિ**ના એક શિષ્યે લખેલા **ઉપદેશમાળા** નામના ગ્રંથમાં આપેલી છીપાએાની ભાષા ઉપરથી પ્રાચીન ગુજરાતી ભાષાના ઉત્પાદક તરીકેનું ગૌરવ જૈનદર્શન ધરાવે છે. **પદ્મ પુરા**ણુમાં જૈનદર્શનનું પુરાતનપણું પુષ્ટ કરનારી એક એવી કથા છે કે એક વખત દેવ અને દાનવાનં યુદ્ધ ચાલી રહ્યું હતું : તેમાં અસુરાની જીત થવા લાગી, તે જોઈ દેવાના રાજા ઇંદ્રે અસુરાના ગુરૂ શુકાચાર્યની તપશ્ચર્યા ભ્રષ્ટ કરવા તેની પાસે એક અપ્સરા માેકલી. તેને જોઇ શુકાચાર્ય માેહ પામ્યા. એ અવસર જોઇ દેવતાના ગુરૂ પ્યૃહરપતિએ શુક્રાચાર્યની મતિ વધારે ભ્રષ્ટ કરવા તેને જૈન ધર્મનો ઉપદેશ આપ્યા. જો કે પૌંરાણિક કથાકારાએ તા જૈન-દર્શન તરક તિરસ્કાર ખુદ્ધિ ઉત્પન્ન કરવા માટે આ પ્રયાસ કર્યો હશે. પરંતુ તે ઉપરથી જૈન દર્શનની પ્રાચીનતા ડીક પુરવાર થાય છે. ચજાવે દુમાં જૈનના દેવ સંય ધી અનેક સ્થળે ઉલ્લેખ છે, તે પૈકી **ચાડુંક અવતરણ આપવાની લાલચ રાષ્ટ્રી શકા**તી નથી. **યજીવે** દિના રપ મા અધ્યાયના ૧૯ મા મંત્રમાં લખ્યું છે કે-

ॐ नमोऽईतो ऋषभो ॐ ऋषभं पवित्रं पुरुहत मदपरं यज्ञेषु नग्नं परमं माहसं स्तुतंपारं शत्रुंजयं ते पशुरिंद्रमाहुरिति स्वाहा । वળा अद्धरक्ष अख અને અરિષ્ટને भिनी स्तुति पशु ते જ ગ્રંથમાં જોવામાં આવે છે. ઝડગ્વેદ જે હિંદના સૌથી પ્રાચીન ગ્રંથ ગણાય છે તેના વર્ગ ૧૬ અધ્યાય ૬ ના પ્રથમ અષ્ટકમાં જૈનાના આવીશમા તીર્થ કર શ્રી અરિષ્ટને મિનું નામ દષ્ટિગાચર થાય છે.

પશુએાના યત્તવાગાદિમાં જ્યારે આર્ય જનતા વિશેષ અનુરક્ત થકી હતી, ત્યારે ''અહિંસા પરમા ધર્મઃ''ના સુખ્ય ફેલાવા કરી લગભગ ર૪પ૦ વર્ષ પૂર્વે શ્રી મહાવીરે જૈનદર્શનનું પુનર્જીવન કર્યું અને આર્ય જનતાને દયાધર્મ શીખવ્યા. તેમની પહેલાં અનેક વર્ષાના અંતરે ૨૩ તીર્થ કરા અનુક્રમે થઈ ગયા હતા. સૌએ પાતપાતાના સમયમાં આર્ય જનતાને ઉચિત આત્મવાદ તરફ દષ્ટિ રાખી ક્રિયાકાંડામાં ફેરફાર કર્યા હતા અને તત્ત્વજ્ઞાન અવિસ્થિત્ન રાખ્યું હતું. ૨૩ મા તીર્થ કર શ્રી **પાર્શ્વ નાથ**ના વખતમાં ચાર મહાવતા હતા. એટલે કે વ્રહ્નચર્ય અને અપરિગ્રહ એક જ ગણાતા હતા. તે **મહાવીર પ્રભુ**એ ભવિષ્યકાળનું લાકસ્વરૂપ જાણીને જુદાં પાક્યા હતા–આ રીતે જૈન દર્શન પાતે અનાદિ હોવાના દાવા ધરાવે છે.

સૃષ્ટિના ઉત્પત્તિક્રમ ( Law of Creation )માં જૈન દર્શન એવી દલીલ રજા કરે છે કે પશ્વિરને સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન કરવાનું પ્રયોજન શું ? કયા કયા સાધનાવડે ઉત્પન્ન કરી ? ઇશ્વરને પણ ઉત્પન્ન કરનાર કાેને કલ્પવેા ? વળી સૃષ્ટિ ઉત્પન્ન કરવી અને પછીથી વિનાશ કરવા-એ બંને કાર્યોથી ઉત્પાદક અને ઉત્પન્નને લાભાલાબ શંં? વગેરે અનેક પ્રશ્નો ઉપસ્થિત થતાં અનવસ્થા દાષના પ્રસંગ આવે છે. સષ્ટિકર્તા તરીકે ધ્ધિરને નહિ માનવા વડે પાશ્વાત્ય વિજ્ઞાનશાસ્ત્રને વાસ્તવિક રીતે અમુક અપેક્ષાએ કાેઈપણ કસુલ કરતું હાેય તાે તે જેન દર્શન છે; કેમકે જેમ સમુદ્રના પાણીમાંથી વરાળ થઇને વાદળાં થાય છે તે જ વાદળાં ગળી જઈ પાછા સમુદ્રમાં પાણીરૂપે પડે છે. બીજમાંથી વક્ષ અને વક્ષમાંથી ખીજ થયાં કરે છે, પરમાહમાંથી વસ્તુઓ અને તે જ વસ્તુઓના વિનાશ એ પરમાહ–એવી રીતે ઘટમાંળ ચાલ્યાં કરે છે, ત્યાં ઇશ્વરને કર્તા તરીકે વચ્ચે મુકવાનું શું પ્રયોજન હશે ? તે કલ્પા શકાતું નથી. તેમ જ આત્માવડે કરાયલા શભ કે અશભ કર્મ આત્માએ કરેલાં સારાં કે નરસાં ભાેજનના પેકે સારું કે નરસું કળ આપે છે, તેમાં બુદ્ધિપૂર્વક ઊંડી તપાસ કરતાં કર્તા તરીકે ઇશ્વિરની જરૂર સંભવતી નથી.

<mark>વૈશેષિક દર્શન</mark> જ્યારે શબ્દને આકાશનો ગુણ માને છે ત્યારે જૈન દર્શન–શ્રब्द: વૌદ્વજ્રિક-એ સૂત્ર પાતાના મૂળ સિદ્ધાંતામાં સંગ્રહે છે. હોલમાં ટેલીફોન અને વાયરલેસ ટેલીગ્રાફી વગેરેનું ઉત્પત્તિસ્થાન જોઇએ તેા શળ્દથી છે અને શળ્દો પરમાણુઓ હેાવાથી દૂર દૂર જઇ શકે છે, તેમ જ રેકર્ડ ઉપર કાતરાઈ જાય છે અને જીદી જીદી અસરા પ્રકટાવે છે. વાચોર્થોનિરાષ –એ જૈનાગમમાં હજારા વર્ષા થયાં રહેલી હકીકતને મળતી પાક્ષાત્ય વિદ્વાનોએ Oxygen અને Hydrogen રૂપ બંને વાયુઓ વડે પાણીની ઉત્પત્તિ માનેલી છે. પુદ્દગલમાં અનતી શક્તિઓ છે એ સ્થળે સ્થળે જૈન શાસ્ત્રમાં હકીકત છે તે પાક્ષાત્ય શોધકાએ વરાળવડે અગ્નિરથેા, વીજળીવડે તાર અને દ્રામા દોડાવી પુરવાર કર્યું છે. ન્યૂટનની ગુરુત્વાકર્ષણ શક્તિ એ પણ જૈનાએ માનેલી ધર્માસ્તિશ્રની શક્તિના સુંદર ખ્યાલ આપે છે.

ભૂસ્તર વિદ્યા Geology હવે શાખવે છે કે સૃષ્ટિ અનાદિની હાેવી જોઇએ; જે હકીકત જૈન દર્શને સહસ્ત્ર વર્ષા પહેલાં સમજાવી છે. વનસ્પતિના જીવાેને માટે જૈન જીવનશાસ્ત્ર **ષડ્દર્શન સમુચ્ચયમાં** કહ્યું છે કે –

અકુલ, અશાેક, ચંપક આદિ અનેક વનસ્પતિના આવા શરીરાે જીવ વ્યાપાર વિના મનુષ્ય શરીરના જેવા ધર્મવાળા હાેઈ શકે નહીં. કેમકે કેતકી વૃક્ષનું બાળ થવું, યુવા થવું અને વૃદ્ધ થવું તેવાે અનુભવ થાય છે.

શમી, અગસ્ત્ય, આમલકી, આદિ અનેક વ્રક્ષોને નિદ્રા અને પ્રબેાધ હાય છે. મૂળમાં દાટેલા દ્રવ્ય રાશિને કાઈ વ્રક્ષ પોતાના મૂળીઆથી વીંટી લે છે. અશાક તરુને નુપૂર ધારણ કરેલી સુકુમાર કામિનીના ચરણનાે પ્રહાર થતાં પક્ષવ કુસુમાદિ આવે છે. બકુલને સુગંધી દારૂના કાગળા રેડવાથી તેમ થાય છે. પાયણી ચંદ્રોદયમાં પ્રફુલ થાય છે– વગેરે વનસ્પતિશાસ્ત્રની જીદા જીદા સ્વરૂપા અને અસરા જૈન દર્શને હજારા વર્ષા પહેલાં સ્વીકારેલ છે; તે સુવિખ્યાત ડૉક્ટર જગદીશચંદ્ર ઓઝે વનસ્પતિના છાડા ઉપર પ્રયોગા કરી પુરવાર કરી આપ્યું છે અને વનસ્પતિના છાડાની ક્રોધ, લાેભ, રીસ વગેરે સંત્રાઓ સિદ્ધ કરી ું જૈન દર્શન-તુલનાત્મક દષ્ટિએ

[909]

છે. અણુખેડાયલી પૃથ્વીમાં પણ જૈન દર્શન જીવેા માને છે. પાણીમાં પણ જીવેા છે તેમ હજારા વર્ષોથી તે માનતું આવેલું છે. આ રીતે વર્ત માન યાંત્રિક શાસ્ત્રો( Mechanic science )એ જૈન દર્શનના તત્ત્વાને મજબૂત સમર્થન આપ્યું છે.

ખાસ કરીને જે છ લેશ્યાઓ જૈન દર્શનના શાસ્ત્રોમાં નિવેદન કરેલી છે તે કૃષ્ણ, નીલ, કાપાત, તેજસ, પદ્મ અને શુકલ–અનુક્રમે છે. જીવાત્માના આ માનસિક પરિણામ ઉત્તરાત્તર ઉજ્જવલતા **રૂપે** જૈનાગમમાં સ્વીકારાયેલા છે. અમેરિકન વિજ્ઞાનશાસ્ત્રીએ યાંત્રિક પ્રયેાગા દ્વારા પુરવાર કર્યું છે કે માનસિક પરિણામાના વિચારામાં રંગ છે અને તેમાં વધારે દુષ્ટ વિચારા કૃષ્ણ રંગના હેાય છે, તેથી ઓછા નીલ વર્ણના અને સૌથી સુંદર વિચારા શુકલ સફેદ રંગના હેાય છે– આ રીતે જૈન દર્શનના પ્રણેતાનું વિશેષ જ્ઞાન પ્રતીત થાય છે.

**લેાકમાન્ય તિલકે** ગીતા રહસ્યમાં જે ઉચ્ચ કર્મયોગ સિદ્ધ કર્યો છે તે કર્મયોગ જૈન દર્શનનો મુખ્ય આત્મા છે લાકમાન્યના અર્થમાં જ કર્મયોગના અર્થ લઇએ તા તે પુરુષાર્થ છે. આખા જૈન દર્શનના સાર કર્મવાદી થવાના નહિ, કિંતુ આત્માને કાઇની પણ સહાય વગર એકલાં જ, જૈન દર્શનમાં જીવનમુક્ત અવસ્થા જેને કહેવામાં આવે છે તેમાં આત્માઓ કૈવલ્ય પ્રાપ્ત કરે છે. તેઓ આયુષ્ય પુરં થતાં સુધી દેહમાં રહે છે; પરંતુ વાસ્તવિક રીતે દેહાતીત અવસ્થાવાળા હાેય છે. સંપૂર્ણ જ્ઞાનવડે જગતના સર્વ ભાવેા જાણે છે અને જુવે છે. વેદાન્તની જીવન્મુક્ત અવસ્થા અને જૈન દર્શનની જીવન્મુક્ત દશા જો કે મોટા ફેરફારવાળી છે છતાં દેહાતીત અને ઇંદ્રિયાતીતપણામાં એકતા દષ્ટિયાચર થાય છે. વેદામાં પરમાત્માને વ્યક્તિ તરીકે સર્વ વ્યાપક માનેલા છે, ત્યારે જૈન દર્શનમાં કેવળજ્ઞાનના ઉપયોગ રૂપે સર્વ વ્યાપક માનેલા છે. જીવન-મૃત્યુના સવાલો જૈન-દર્શને ઘણા જ સુંદર સ્વરૂપમાં ઉકેલ્યા છે. ભગવદ્ગીતાના કથનાનુસાર મૃત્યુ એ પ્રાણીઓના જુના વસ્ત્રો બદલવા અને જન્મ એ નવા વસ્ત્રો ધારણ કરવા તુલ્ય છે. તદનુસાર જૈન દર્શન પણ આત્માને અમર માને છે અને જીવન અને મૃત્યુને તેના પર્યાયે માને છે. વાસ્તવિક જીવન જૈન દર્શન તેને માને છે કે જે જ્ઞાનદર્શન અને સદાચરણમાં જીવતા હેાય; બાકીનું જીવન શરીસ્તા પલટા રૂપ છે, પરંતુ આત્માના પલટા રૂપ નથી મૃત્યુના વિનાશ કરી અખંડાનંદને પ્રાપ્ત કરનાર આત્માએ પુનઃ અવતાર લેતા નથી. કેમકે કર્મબીજના તેમણે નાશ કરેલો હાેવાથી સંસારમાં જન્મ લેવા રૂપ વૃક્ષ ક્યાંથી સંભવે ? તदાત્માનં સૃजाम्यह–એ ગીતા વાકવથી જૈન દર્શન એક દષ્ટિએ જેમ જીદું પડે છે, તેમ બીજ દષ્ટિએ તીર્થ કરોના અવતાર એ પણ જનતામાં જ્યારે જ્યારે અનાચારાની વિપુલતા વધી હાેય છે, ત્યારે ત્યારે થાય છે; પરંતુ મુક્તાત્મા કરીથી સંસારમાં જન્મ લેતા નથી, તેમ જૈન દર્શન ભાર મુકીને કહે છે. સુખ અને દુ:ખને જૈન દર્શને કર્મના આણુઓ કલ્પેલા છે એ આણુઓ સદ્ગ્રાનવડે આત્મા ઉપર અસર કરી શકતા નથી. જેમ જેમ આત્મબળ વધતું જાય છે, તેમ તેમ વેદનીય કર્મની પરિસ્થિતિ આત્મા ઉપર અસર કરી શકતી નથી.

ધર્મ, અર્થ, કામ અને મેહ્લ પુરૂષાર્થો પરસ્પર બાધક ન આવે તેવી રીતે પરિપૂર્ણ કરવાના છે અને એ રીતે આત્માને સ્વાવલ બી બનાવી જૈન પરિભાષામાં–કર્માંના ક્ષય કરી સ્વતંત્રતા–મુક્તિ મેળવવાની છે. લાેકમાન્યનાે કર્મયાેગ એ જૈન પરિભાષામાં પુરુષાર્થ છે, જ્યારે જૈન પરિભાષામાં કર્મવાદ એ પુરૂષાર્થથી થાંકેલાનાે આશ્રય છે.

જૈનાના ક્રિયાકાંડ અર્થ અને રહસ્યથી ભરપૂર છે. સામાયિક એ ( નિત્ય ક્રિયા ) રાજની ક્રિયા, જેના અર્થ આત્માને સમતાગુણમાં દાખલ કરવા પ્રતિક્રમણ એ રાજની ક્રિયા જેના અર્થ દરરાજ થયેલાં પાપને તપાસી તેથી પાછા હડવું, તેના પશ્ચાત્તાપ કરી પુન: પાપ ન બંધાય તે માટે સાવધાન થવું. પરંતુ આ સર્વ રાજના ક્રિયાકાંડાે ફાનાગ્રાફની રેકર્ડની માધ્ક થતા જાય છે અને ક્રિયાના અર્થ અને રહસ્ય તરફ બેદરકાર બની જવાથી, ક્રિયા શરીર આત્માનું ખાેખું બની જાય છે. જૈન દર્શન–તુલનાત્મક દષ્ટિએ

તે જૈન દર્શનનું અધઃપતન સૂચવે છે મુહપત્તી પડિલેહતાં બાેલવાના બાેલા અને તે ઉપર થતી વિચારણા લગભગ જૈન ક્રિયાકાંડમાંથી ભૂલી જવામાં આવી છે. આ રીતે અર્થશન્ય ક્રિયાઓ જૈનાત્માઓને ઉન્નતિમાં શા રીતે લાવી શકે! પાપ અને પુણ્યતું દૈનિક સરવૈયું કાઢવાનું જૈન ક્રિયાકાંડનું સખ્ત કરમાન છે. ગૃહસ્થનાં બાર વ્રતાે જો બરાબર પાલન કરવામાં આવે તાે મુંબઇની હાઇકાર્ટના જર્દ્ગના પ્રમાણિક-પણા કરતાં તે ગૃહસ્થનું પ્રમાણિકપણું વધારે પ્રતિષ્ઠાપાત્ર હોય છે. એ બાર વ્રતાની પ્રતિત્રાઓની વિશાલ હકીકત જાણવાથી સ્પષ્ટ થઇ શકે તેમ છે.

\*

જૈતે৷ સાેળ સંસ્કારાને માન્ય કરે છે અને તેમના પ્રાચીન કલ્પ-સત્રમાં જ **મહાવીર પ્રભ્ર**ના જન્મ પછી ચંદ્રદર્શન, સૂર્યદર્શન વગેરે (સંદ્રકારો) સંસ્કરણોને ઉલ્લેખ છે. કર્મનું સ્વરૂપ એટલું બધું મક્ષ્મ છે કે અન્ય દર્શનમાં તેવી કરાી હડીકત મળી શકતી નથી. જૈતા આત્મા અને કર્મના સંબંધ એવા માને છે કે જેમ શરીરમાં ભાજન ભિન્ન ભિન્ન રસાેથી પરિણામ પામે છે તેમ કર્મના ભાગવટા પણ જુદા જુદા સ્વરૂપમાં આત્માને થાય છે, અને તે કર્મ ભોગવાયા પછી જીદા પડતાં નવાં નવાં કર્મ પરમાણુઓનું બંધન આત્મા કર્યે જતાે હાેવાથી જન્મ મરણથી મુક્ત થઈ શકતાે નથી. કર્માના મુખ્ય આઠ પ્રકાર ( ભેદ ) જૈન દર્શન માને છે. જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શનાવરણીય કર્મથી આત્માના જ્ઞાન અને દર્શનરૂપ ગુણના ઘાત થાય છે. જેમ મદિરાથી આત્માની બુદ્ધિ કુંદિત થાય છે તેમ માહનીય કર્મથી માેહ અને કષાયાની ઉત્પત્તિ થાય છે. વેદનીય કર્મથી સખ દ:ખને৷ અનુભવ થાય છે. આયુકર્મથી છવને વર્તમાન જન્મમાં નિયમિત વખત સુધી રાેકાવું પડે છે, નામકર્મથી વર્તમાન શરીર વગેરેની આકૃતિઓની રચના થાય છે. ગાત્ર કર્મથી ઉચ્ચ નીચ કળમાં જન્મ થાય છે. અને અંતરાય કર્મથી સુખભોગ તથા શકિતના ઉપયોગ શક શકતા નથી-તે તે કર્માના ખંધનાના મનુષ્યના વિચારા લપર

For Private & Personal Use Only

[ 903 ]

આધાર છે, અને તે મુજબ તેના રસબધ અને સ્થિતિબધ થાય છે. ભાવકર્મ તે આત્માના પરિણામ અને દ્રવ્યકર્મ તે કર્મના પરમાણુઓ-એ ઉભયના સમાગમથી જૈન દર્શનનેા કર્મવાદ પ્રવર્ત છે: નાવ્યશાસ્ત્રમાં જૈનાચાર્યોએ વ્રવુદ્ધરૌદ્વિષેયમ, જ્ઞૌમુદ્દી મિત્રાળંદમ્-વગેરે નાટકા બનાવેલાં છે, પરંતુ તે મુખ્યત્વે કરીને આત્મા અને કર્મની ફીલસુફીથી ભરેલા છે. પાત્રા પણ તેવાં જ કલ્પેલાં છે. સિદ્ધર્ષિ ગણી જેવા સમર્થ વિદ્વાને તાે ઉપમિતિ ભવપ્રપંચા કથાના સાળ હજાર 'લાેકના ગ્રંથ બનાવી કાદમ્બરીની જોડમાં બેસવાના પ્રસંગ સાધ્યા છે એટલું જ નહોં, પરંતુ ભવાટવી ઉલ્લાંઘન કરવાને પાત્રા એવા સુંદર અને વિશાળતાવાળા કલ્પ્યા છે, અને તે દ્વારા આધ્યાત્મિક સામગ્રી એવા ઉચ્ચ સ્વરૂપમાં રજુ કરી છે કે જૈન દર્શન તે માટે ગૌરવાન્વિત છે.

પ્રાચીન લેખ સંગ્રહના જે બે ભાગા હમણાં બહાર પક્ષા છે તેમાં જૈનાના પુષ્કળ પ્રાચીન શિલાલેખાે દષ્ટિંગાચર થાય છે. ભૂતકાળના પ્રાચીન અવશેષા તરક દર્ષિ કરતાં જૈન રાજા ખારવેલની ગુકાઓ. આણુગિરિ ઉપરતું પાશ્ચાત્ય સંશાધકાને પણ અજાયબી પમાડે તેવું કાતર કામ, શત્રુંજય ઉપર પર્વતમાંથી કાતરેલી અદુભૂતજીની પ્રતિમા વગેરે–જૈતાનું સ્થાપત્ય અને શિકપકળા સંબંધમાં ઉચ્ચતા હોવાના અવશેષો રજી કરે છે. જો કે વર્તમાન જૈન જીવન તે સંખંધમાં તદન <mark>એદરકાર છે, અને કળાવિહીનતા</mark> ઉભી થતાં શિલ્પની પ્રાચીનતા તરફના લક્ષથી પણ દૂર છે. સ્યાદ્વાદ એ જૈન દર્શનનું મુખ્ય અંગ છે. સ્યાદાદ એટલે વારંવાર જુદું જુદું એક જ ખાખતમાં ખાલવું એમ નહીં. તેમ જ કેટલાક અણસમજથી અર્થ કરે છે તેમ દૂધ અને દહીં બંનેમાં પગ રાખવા તેમ પણ નહિ, પરંતુ વસ્તુમાત્રને જાુદા જાુદા દર્ણિયદથી તપાસવું–એ તેને અર્થ છે. વસ્તુના એક જ દ્રષ્ટિબિદુનું કાેઈ પણ વિવેચન કરે તાે બીજી દષ્ટિ પણ સાથે તપાસા–એમ જૈન દર્શન કહે છે. ટૂંકામાં વાદી પ્રતિવાદી ખ'નેની જીબાની લેવી એ કાેર્ટની પરિભાષામાં સ્યાઠાદનાે અર્થ સમાય છે.

જૈન દર્શન-તુલનાત્મક દષ્ટિએ \*

'' જૈન દર્શનથી રહિત ચક્રવર્તિપહ્યું મારે જોઈતું નથી, પરંતુ જૈન ધર્મની વાસનાથી વાસિત થયા પછો ભલે દાસત્વ અથવા નિર્ધનપહ્ય પ્રાપ્ત થાય તેા પણ મને તેમાં ઉત્કુષ્ટ આનંદ છે. ''

## जिनधर्मविमुक्तोऽपि माऽभूवं चक्रवर्त्यपि। स्यां चेटोऽपि दरिद्रोऽपि जिनधर्माधिवासितः ॥

જે ચાર પાયા ઉપર જૈન દર્શન સ્થિર થયેલું છે તે દાન, શીલ, તપ અને ભાવ છે. દ્રવ્યનેા શુભ કાર્યમાં ઉપયોગ એ દાનદર્ષ્ટિ, વિશુદ્ધ આચાર તે શીલદર્ષ્ટિ, વિલાસીપણા ઉપર સંયમ એ તપદર્ષ્ટિ, અને એ સર્વંમાં શુભ અને શુદ્ધ વિચારાપૂર્વ ક પ્રવર્તમાન થવું એ ભાવદષ્ટિ-સંક્ષિપ્તમાં છે. ચ્ઞા સિવાય ધ્યાન અને યેાગ તથા મન, વચન અને શરીરના શભ વ્યાપારા એ સંબંધમાં વિશાળ દર્ષ્ટિબિંદુથી જૈન દર્શન સમર્થન આપતું રહ્યું છે.

અદ્વેતવાદની દષ્ટિએ જૈન દર્શન જવાત્માને એક માને છે, તેમ જ **દ્વેતવાદ**ની દષ્ટિએ જીવા<sub>(</sub>માને અનેક પણ માને છે. સર્વ જીવેાના પ્રદેશા સરખા હેાઇ, સર્વ જીવેામાં મુક્તિ પામવાની શક્તિ રહેલી છે તે અપેક્ષાએ એક માને છે, અને વ્યક્તિ પરત્વે જીદા જીદા હોય તે દર્ષ્ટિએ અનેક પણ માને છે. આ રીતે છવાત્મા પરમાત્મા થતાં એક અને અનેક જુદી જુદી દર્ષ્ટિએ–અપેક્ષાએ મનાય છે સાત નયે৷ અને સપ્ત ભંગીઓનું સ્વરૂપ આ રીતે સ્યાદવાદના પાયા ઉપર રચાયેલું છે.

વેદાન્ત પ્રારબ્ધ, સંચિત અને ક્રિયમાણનું સ્વરૂપ અંગીકાર કરે છે. તેને મુકાબલે જૈન દર્શન કાળ, સ્વભાવ, નિયતિ, ઉદ્યમ અને કર્મ એ પાંચ કારણા પ્રત્યેક પદાર્થાની ઉત્પત્તિમાં માને છે અને ઘટાવે છે, પરંતુ તેમાં ઉદ્યમને માખરે મુકે છે. બળવાન આત્મા ઉદ્યમને અંગીકાર કરી <mark>ખી</mark>જા કારણાના બળને શિથિલ કરતાે જાય છે અને આ<sub>(</sub>મબળવડે ઉદ્યમનું સામ્રાજ્ય થતાં, કર્માના બંધનાના વિનાશ કરી પૂર્ણ સ્વતંત્ર-મુક્ત અને છે. જૈનાની તીર્થભૂમિએ। ખાસ કરીને મહાત્માએાના પાદરેહ્યના સ્પર્શથી પવિત્ર થએલી હેાય છે; તેમાં શત્રુંજય, આબુજી,

[૧૦૫]

[ १०९ ]

તાર ગાજી, ગિરનાર, સમેતશિખરજી, પાવાપુરી વગેરે મુખ્ય છે. આ સ્થાને પવિત્ર હેાઇને પ્રાણીઓના દુષ્ટ વાતાવરણને નિર્મળ કરી આત્મા-ઓને ઉન્નતિક્રમમાં મૂકે છે. આ રીતે સ્થાનની પ્રધાનતા પણ જૈન દર્શન ઘણા અંશામાં સ્વીકારે છે અને તેમ હેાઇ મનુષ્ય પ્રાણીના વ્યવહારપલટામાં તેમ જ આપ્યત્મિક ક્રમવિકાસમાં સુંદર વાતાવરણ અપે છે-એમ જૈના માને છે. નિશ્વય અને વ્યવહાર જૈન દર્શનમાં બે મુખ્ય સુત્રા છે. નિશ્વય એ આદર્શ છે અને તેને પહાંચી વળવા માટેની ક્રિયા તે વ્યવહાર છે. તે ક્રિયા નિશ્વય આદર્શને અનુકૂળ હાેવી જોઇએ. આમાં વ્યવહારમાં જ્ઞેમ વિદ્યુદ્ય જ્ઞો-એ વાક્યવડે લાેકપ્રિયતા તપાસવાની પણ દર્ષિ છે, પરંતુ જ્યાં જ્યાં આત્મધર્મને ક્ષતિ પહાંચતી હાેય ત્યાં લાેકવ્યવહારથી અલગ વર્તવાનું પણ **જ્ઞાનસાર અષ્ટક**માં ક્રરમાન છે.

જૈનેાનેા આદર્શ સંપૂર્ણ અહિંસા અને સંપૂર્ણ સત્યનેા છે, પરંતુ વ્યવહારમાં તાે આદર્શનું સંપૂર્ણ પાલન અશક્ય હેાવાથી અમુક મર્યાદાશીલ છૂટછાટ સાથે વ્રિયં વિચ્યં वचस्तथ्यं वच: सत्यमुदीरितं –એ શબ્દોવડે સસ્યની મર્યાદા મુકરર કરેલી છે.

कैन દર્શનના આચાર્ય શ્રીમદ્ હરિભદ્રસૂરિજી તથા શ્રી આનંદઘનજી વગેરેએ જૈન દર્શન કેટલું વિશાળ હૃદયવાળું છે તેમ જ મતસહિષ્ધુ-તાથી સુરંગિત છે, તે સારી રીતે પુરવાર કરી ખતાવ્યું છે. राम कहो रहेमान कहो, कहान कहो, महादेवरी, पारसनाथ कहो, कोउ ब्रह्मा सकल ब्रह्म स्वयमेवरी–આ શખ્દો જૈન દર્શનનું પરમાત્મા તરફની માન્યતાનું કેટલું વિશાળપહ્યું સૂચવે છે ? વળી–ષડ્દર્શન જિન અંગ ભણીજે, ન્યાય પડંગ જો સાધે રે, નમિ જિનવરના ચરણ ઉપાસક ષડ્દર્શન આરાધે રે–એ પણ તેવી જ ઉદારતાથી સૂચવ્યું છે. અને ષડ્દર્શનને સ્યાદ્વાદ દષ્ટિથી સમજાવતાં કહ્યું છે કે– સાંખ્ય અને યોગદર્શન-એ જિનેવર રૂપ પુરુષના બે પગ છે.

( 909 )

સાંખ્ય દર્શનમાં અનેક આત્માએા પ્રત્યેક શરીરે ભિન્ન ભિન્ન માનેલા છે. તેમનાં મૂળ તત્ત્વા (૨૫) છે. તેમાં (૫) જ્ઞાને દ્રિય, (૫) કર્મે દ્રિય, (૫) ભૂત, (૬) તન્માત્ર, તથા મન, સુદ્ધિ, ચિત્ત અને અહંકાર–આ ચાેવીશ તત્ત્વેાયી ભિન્ન એવા આત્મા, અકર્તા તથા અભાકતા માનેલાે છે. પ્રકૃતિના વિકારરૂપ જગત છે. આ પ્રમાણે તત્ત્વજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી આત્મા કલેશથી મુક્ત ચાય છે. જગતનાે કર્તા કાેઇ નથી, આત્માને કર્મભંધ થતા નથી એમ કહેલું છે. જૈન દર્શનમાં નિશ્વયનયની દર્ષિએ આત્માને કર્મભંધ માનેલાે નથા. આ રીતે જ્યાં જ્યાં આત્માની સત્તાનું વર્ણન આવે છે ત્યાં ત્યાં સાંખ્ય દર્શનના વિચારા જૈન દર્શતને મળતા છે. યાેગ અથવા નૈયાયિક દર્શનવાળા પ્રથ્વી. પાણી. અગ્નિ, વાયુ, આકાશ, કાળ, દિશા, આત્મા અને મન–એમ નવ તત્ત્વોને માને છે. ઇશ્વરને જગતકર્તા માને છે તેમ જ સ્વાભાવિક વિચારદ્વારા મનને શાંત કરી આત્મા કલેશ કર્માદિથી છુટા થઇ શકે છે-વગેરે માને છે. જૈન દર્શનના વ્યવહારનયની માન્યતાને આ હકીકત અનુકળ હેાવાથી સાંખ્ય તથા યેાગ દર્શનોને જિનેવરરૂપ પુરુષના પગરૂપ અવયવા કલ્પ્યા છે. ખૌદ્ધ દર્શન તથા મીમાંસક દર્શનને જિનેશ્વરના ખે હાથ કલ્પ્યા છે. ળૌદ્ધમતમાં આત્માને ક્ષણિક માનેલે છે, જૈન દર્શને પર્યાયરૂપે આત્માને અનિત્ય માન્યો છે. એટલે કે પર્યાયાસ્તિક નયની અપેક્ષા ગ્રહણ કરીને પર્યાયને৷ કેરકાર મૂળના ફેરકારરૂપે બૌદ્ધ દર્શને માન્યે৷ છે. આ રીતે પર્યાયાર્થિક નયની અપેક્ષાથી બૌદ્ધ દર્શન જૈન દર્શનને મળતું આવે છે.

**મીમાંસકેા** આથી વિપરીત અર્થમાં એક જ આત્મા માને છે. તેમ જ વિશિષ્ટાદ્વૈત જે તેમનેા એક વિભાગ છે, તે પણુ આત્મા એક છે, સર્વગત છે, નિત્ય છે, અપ્યંધ છે--એમ માને છે. હવે જૈન દર્શન માને છે કે નિશ્ચય નયે આત્માનેા ખંધ થતાે નથી. સર્વ આત્માની સત્તા એકસરખી હેાવાથી એક જ છે. આ રીતે વ્યવહાર નયાપેક્ષક, બાહ્લ દર્શનની અને નિશ્વય નયાપેક્ષક મીમાંસક દર્શનની માન્યતાઓ હેાઇ-**જિનેવ્યરરૂપ પુરુષના તે બે હાથા છે.**  **નાસ્તિક દર્શ ન** પણ જિને ધરરૂપ પુરુષનું ઉદર છે તેમ કલ્પ્યું છે. મૂળથી મનુષ્યના વિચારા નાસ્તિક હાેય છે. પેટ ખાલી હાેવાથી શન્યતાનું સ્થાન છે. શન્યમાંથી તમામ વિચારા ઉત્પન્ન થઈ પછી આસ્તિકતા પ્રગટે છે. એકડાે પણ શન્યમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે.

<mark>જેન દર્શનને મસ્તકની ઉપમા</mark> એટલા માટે આપવામાં આવી છે કે તમામ દર્શનાને સ્યાદ્વાદના દષ્ટિબિન્દુથી જીદી જીદી રીતે તે સમાવી શકે છે, જે માટે ઉત્તમ હેાઈ મસ્તકપણાને યેાગ્ય છે. ખુદ મહાવીર પરમાત્માએ તેમના મુખ્ય શિષ્ય ગૌતમસ્વામી જેઓ બ્રાહ્મણ હતા, તેમને વેદની ઋચાએા દારા જ અર્થનું સમર્થન કરી સ્યાદ્વાદમય દલીલેાથી તેમના સંશયાનું નિરાકરણ કર્યું હતું–એથી જૈન દર્શનના અધિષ્ટાતાની વિશાળતા સંપૂર્ણપણે પ્રતીત થતી જોવાઈ છે. આ રીતે જૈનદર્શનને તુલનાત્મક દષ્ટિએ તપાસવામાં આવ્યું છે. અનેક દર્શનાેથી ધક્કા ધુંળા ખાતા છતાં પણ આજ સુધી અખંડ ધારાએ ચાલ્યું આવ્યું છે. દરેક વખતે જૈન દર્શનના સમર્થ વિદ્વાના વિચરતા હાેવાથી <mark>તે</mark>નું ગૌરવ ન્યૂનાધિક પ્રકારે જળવાતું આવ્યું છે. શ્રી **મહાવીર પ્રભુ**ના નિર્વાણ પછી અનેક સમર્થ અને પારંગત વિદ્વાના થયા છે. જં*ખ*ૂ-સ્વામી, પ્રભવસ્વામી, યશાભદ્ર, સંભૂતિવિજય, ભદ્રળાહુ અને સ્થુલીભદ્ર તેમ જ જૈન શાસ્ત્રને પુસ્તકારઢ કરનાર દેવર્ધિગણી ક્ષમાશ્રમણ અને તે પછીના કાળમાં માનત ગાચાર્ય, હરિભદ્રસૂરિ, શાન્તિસૂરિ, હેમચંદ્રાચાર્ય, <mark>ધર્મ</mark>ધોષસ<mark>ૂરિ,</mark> હીરવિજયસૂરિ, યશાેવિજય ઉપાધ્યાય, વિનયવિજય ઉપાધ્યાય અને છેક હમણાના કાળમાં થઈ ગયેલા વિજયાન દસુરિ જેવા અનેક ઉજ્જ્વળ ઝીર્તિવંત પુરુષવર્યોના પ્રભાવથી સર્વગ્રાહી (Universal) જૈન દર્શનનું નિર્મળ ઝરહ્યું સતત વહેતું રહ્યું છે. જૈન દર્શનમાં તત્ત્વગ્રાન અને ક્રિયાકાંડાેની પુષ્કળ સમૃદ્ધિ છે, પરંતુ તેને વ્યવસ્થિત સ્વરૂપમાં મુકનારની ખામી સંપૂર્ણ રીતે દષ્ટિગાેચર થાય છે. જેમ જેમ જીદા જીદા પ્રકારના ઉંચા ધાન્યે৷ અને શોકા રસાેઇ કરનારની અવ્યવરથાને અંગે રસાસ્વાદ આપી શકતા નથી, તેમ હ્રચ્ચ

સિદ્ધાંત રત્ના વ્યવસ્થા વગરના થવાથી ક્રિયાકાંડના ખાેખામાં પર્યવસાન પામે છે અને રહસ્ય વગરનું જૈનજીવનશરીર ફીશું પડતું જાય છે. વર્તમાનકાળે વિદ્યમાન જૈન સાક્ષરા જૈનેતર સાક્ષરાની સહાય લઈ બાળાપયાગી વાંચનમાળાઓ વ્યવસ્થિત રપમાં જલ્દી તૈયાર કરે, તેમ જ યુવક વર્ગના સફળ અભ્યાસ માટે વ્યવસ્થિત સ્વરૂપમાં તત્ત્વજ્ઞાન અને ક્રિયાકાંડની સીરીઝ તૈયાર કરવામાં આવે. પ્રત્યેક ક્રિયાઓ રસપૂર્વક કેમ સમજી શકાય અને જીવનમાં ઉતારાય-તેવી દષ્ટિ પુસ્તકના અંગમાં વ્યાપક ખને, જેથી ભવિષ્યની જૈન પ્રજા ક્રિયાકાંડ અને તત્ત્વજ્ઞાનના વ્યવસ્થિત સ્વરૂપમાં તૈયાર થાય અને જૈન જીવનવક્ષ નવપલ્લવિત થઈ શકે. આ રીતે તત્ત્વજ્ઞાન અને ક્રિયાત્મક જૈન સાહિત્ય વ્યવસ્થિત આકારમાં મુકવાને માટે હજી પણ પ્રમાદ રાખવામાં આવશે તા જૈન જીવનનો ઝરા સુકાઈ જવાના મહાદોષ વર્તમાન વિદ્રાન જૈન મુનિઓ અને જૈન સાક્ષરા ભવિષ્યકાળને માટે વહાેરી લેશે એ નિર્વિવાદ સત્ય છે.

આ. પ્ર. વિ. સં. ૧૯૭૯

www.jainelibrary.org

[ 990 ]

# શ્રીમન્મહાવીરપ્રભુનું આંતર જીવન

માનવ જીવન સુખમાં હેાય કે દુઃખમાં, જાગતું હેાય કે સુતેલું, મહિરાત્મ અવસ્થામાં હાેય કે અંતરાત્મપણામાં, વ્યાપારની ધમાલમાં હોય કે ધાર્મિક શાંતિમય જીવન પસાર કરતું હોય, પરંતુ **મહાવીર** પરમાત્માને દિવ્ય જન્મદિવસ વરસોવરસ આવવાના જ. સૂર્ય ઉગે છે અને અસ્ત થાય છે, ચન્દ્રની કળા વૃદ્ધિ પામે છે અને ક્ષીણ થાય છે. કાળપ્રવાહ અપ્રતિહતપણે વહેતાે જાય છે, તેમ લગભગ ૨૪૫૦ વર્ષો થયાં ચૈત્ર શકલ ત્રયાદશી વીર જન્મનું નામ સ્મરણ કરાવતી આવે છે. અને આપણા આત્મપ્રદેશાને વિવિધ સ્પંદના પ્રેરે છે. આપણને તેનું ભાન થાય કે ન થાય તાે પણ તે પુણ્યતિથિ દરેક વરસે આવવાની તે જવાની: પરંતુ જે મનુષ્યેા આ મંગળમય દિવસે તેમના સદ્યુણો અને સ્વાશ્રયને વિચાર કરી–ચાદ કરી ચ્યાત્માને ઉન્નતિક્રમમાં મુકવાના પ્રયાસ કરે છે, તેઓએ જ તે પુણ્યતિથિ સાર્થક કરી કહેવાય. જન્મથી માંડીને મક્તિપર્ય તે ઉત્તમ કાટિના મનુષ્ય તરીકે, વિશાળ ધર્મપ્રવર્તક તરી કે, પ્રાણીસેવાના ઉચ્ચ કર્તવ્યના પાલક તરી કે, દીનજનેા ઉપર કરૂણાવાન્ તરી કે, કર્મ ઉપર તીક્ષ્ણુતા અને વૈરાગ્યરસને પાેષનાર શાંતતા– એ ઉભય પરસ્પર વિરાધી ભાવાને પેત્યનાર તરીકે, મહાત્મા વીર પ્રભુન અસાધારણ જીવન શંતેમને એકદમ નિષ્કારણ મળી ગયું હતું ? નહિ જ. **દ**રેક આત્માની તેના આસપાસન<sub>ા</sub> સંયોગો તથા તેની આત્મભ્રમિકાનેો Grainstrate (Stage of evolution) हे। ये थे. पाश्चात्य डाविन જે રીતે ઉત્પ્રાંતિવાદ ( Theory of evolution ) માને છે, તેથા જદા જ દુબ્લિંદએ જૈનદર્શન માને છે. ડાર્વિન જ્યારે એમ માને છે કે પ્રગતિ પામેલા આત્મા કરીથી નીચે ઉતરતાે જ નથી, ત્યારે જૈન-દર્શનમાં એમ કહેવામાં આવ્યું છે કે એક આત્મા અમુક ગુણોની પ્રાપ્તિવડે ઉચ્ચ ભૂમિકાએ ચક્ષ્યો પરંતુ તે ભૂમિકાને યેાગ્ય આત્મ પરિણામ બદલાઇ જતાં તે ભૂમિકાથી ઉતરીને અધઃપતન પામે છે; પરંતુ તે સાથે એ પણ છે કે-તે ભૂમિકાના સંસ્કારા વહેલા માડા તેના પરિપાકકાળે એકદમ ઉગી નીકળે છે અને આખરે તેને ઉચ્ચ ભૂમિકા ઉપર લાવે છે. વસ્તુસ્થિતિ આમ હેાઇ આપણે મહાતમા **વીર** પ્રભુના પ્રસ્થાન બિન્દુ--Starting point તરફ વિચાર કરતાં, તેમના પ્રસ્તુત ભવથી સત્તાવીશ ભવ પહેલાં તેમણે **સમ્યક્તવ ગુણ** પ્રાપ્ત કરી વિશિષ્ટ પ્રકારના આત્મવિકાસ અનુભવ્યા. આ સમ્યક્તવ ગુણ જ્યાં સુધી પ્રાપ્ત થયો નથી ત્યાં સુધી કાઇપણ પ્રાણીની જન્મ સંખ્યા ગણવા લાયક થતી નથી **સમ્યક્તવ થયા પછી પ્રાણી સુક્તિની મર્યાદા-**વાળા વર્તુળમાં પ્રવેશ કરે છે.

જેમ વ્યુદ્ધનું જીવન પ્રથમના જન્મામાં સત્ય, અહિંસા વગેરે દશ પારમિતાના અભ્યાસના કળરૂપ હતું, તેમ જ શ્રી મહાવીરનું પરમાત્મા તરી કેનું જીવન સત્તાવીશ ભવેામાં જિનભક્તિ, તપશ્ચરણ, દયા અને પંચ-મહાવ્રતાના પાલનના પરિણામરૂપ હતું. તેથી જ શ્રી ઉ**માસ્વાતિ વાચકે** માંવિત્ત માવો મવેષ્વનેવેષ્ઠુ–એ વિશેષણથી તેમને સંખાધ્યા છે. રાજકુમાર નંદ્રના ભવમાં રાજ્યલક્ષ્મીના ઇ<sup>રૂ</sup>છાપૂર્વક ત્યાગ કરી ઉગ્ર તપ કરી તીર્થ કરપદ પ્રાપ્તિ માટે શુભ કર્મદળ એકઠું કર્યું; એ રીતે દ્રવ્ય અને ભાવથી વિકાસમાં ટહિ પામતાં, દેવ તથા મનુષ્ય ગતિના સુખા અનુભવતાં તેમ જ તેથી અલિપ્ત રહી આત્માના ઉત્ક્રાંતિ ક્રમ સાધતાં, છેવટે વીર પ્રભુના ભવ સુધી પહોંચ્યાં.

અંતરંગ લક્ષ્મીથી સમૃદ્ધ થયેલા શ્રી **મહાવીર**ના આત્માએ **નંદન** રાજકુમારના જન્મમાં ' સવિ જીવ કરં શાસનરસી '' એ ભાવનાને સર્વાંગે પાેષણુ આપ્યું હતું અને એજ ભાવનાના બળથી પ્રચંડ પુણ્યના મહાસાગરરૂપ **તીર્થ કર નામકર્મ** તું ઉપાર્જન કર્યું હતું. આ ભાવના– બીજના વૃક્ષરૂપે પ્રાદુર્ભાવ તેમના તીર્થ કરના ભવમાં થયા. જન્મથી જ આ ભાવનાના સંયાગ આત્મા સાથે એવા અવિચળ હતા અને એવા વિચારાના ઉદ્દભવ કરાવતા હતા કે ક્યારે સંયમ ગ્રહી, કચારે ઉપસર્ગોને સહન કરી, જગતના સર્વ પ્રાણીઓના સંસાર દાવાનળના તાપમાંથી ઉદ્ધાર કરી–શાંતિ આપી સન્માર્ગમાં સ્થિર કરં! જ્યારે મનુષ્યના [ ११२ ]

વિચારા નિર્દોષ હેાય છે, તેની પ્રવૃત્તિ પ્રાણીઓના સમાગમમાં દરેક રીતે ્રચ્યાવી સ્વાર્થરહિતપણે તેમના હિતમાં જ લય પામતી હેાય છે, અને તેના હૃદયબળમાં અપૂર્વ એાજસનાે સંગ્રહ થયેલાે હાેય છે, સારે આ ત્રિપુટીના એક્યમાંથી અવસ્ય એના હિતકારી વિચારાનું આચારરૂપે-રથળ સ્વરૂપે દ્રષ્ટિગાચર થાય છે અને એ કળના આસ્વાદ લેવા પાત ભાગ્યશાળી ખંતે છે. તેવી જ રીતે શ્રી **વીરપરમાત્મા**એ જગતના પ્રાણીઓ ઉપર અપૂર્વ ઉપકાર કરી એ કળપ્રાપ્તિથી થતા આનંદ અનુભુવ્યા હતા. રંકથી રાય પર્યંત, કીટથી મનુષ્ય પર્યંત, અને એકેંદ્રિયથી પંચેંદ્રિય પર્ય ત–એ સર્વાના ઉદ્ધાર કરવાની ઝુદ્ધિ ઉદ્ભવવી–એ માનવ જન્મનું સરલ રહસ્ય નથી; કિંતુ એ રહસ્ય શ્રમપ્રાપ્ય હેાવાથી, વિરલ મનુષ્યાે તે પ્રાપ્ત કરે છે. ચર્મદર્ષ્ટિના વિષયને અગાચર એવી જ્ઞાનદર્ષ્ટિ તત્ત્વ સ્વરૂપે–પ્રાપ્ત થવાથી પાતે સંસારના સર્વ પ્રાણીઓને ભયંકર દુઃખના કારાગારમાં સપ્યડેલા જોતા હતા, અને તેથી જ તેમનેા ઉદ્ધાર એમની કરૂણાદષ્ટિ પ્રચ્છતી હતી. સર્વ નાે ઉદ્ધાર કરવાની **ભાવના–આદર્શ** વિશાળ પ્રમાણમાં હાેઈ શકે, પરંતુ એ ઉદ્ધારની ક્રિયા કાળ સ્વભાવાદિની પરિપકવતારૂપ પાંચ કારણાને આધીન હાેઈ દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ અને ભાવના અનુસારે કાર્ય સાધક થાય છે, તેથી જ **શ્રી પ્રભુ** તેમની વિશ્વવ્યાપી ભાવનાના પ્રમાણમાં ઉદ્ધારક્રિયા અમુક મર્યાદામાં સકળ કરી શક્યા છે.

વૈરી ઉપર દ્વેષ નહિ કરવા તે કરતાં ઉપકારી ઉપર રાગ નહિ કરવા-એ આપણી દષ્ટિએ વિશેષ કઠિન લાગે છે. છતાં ઉભય પ્રસં-ગામાં તેઓ સમાનપણે જોતાં. એમની વિવેકદષ્ટિ સત્ય ત્રાનવડે વીર્ય મતી બની હતી. જન્મથી જ તેઓ બહિરાત્મભાવની કાેટિમાં રહેલા પ્રાણી-ઓના વર્ત નથી દૂર હતા, એટલે કે તેઓ અંતરાત્મ દષ્ટિવાન જન્મથી હતા. ખાવું-પીવું, ભાગમાં નિમગ્ન થવું, પૌદ્દગલિક ભાગાથી રાજી થવું, તેમ જ અનિષ્ટ સંયાગથી ખેદ કરવા-વગેરે ક્રિયાઓ આત્મા નથી, કિંતુ દેહધર્મ યુક્ત પૌદ્દગલિક ક્રિયા છે. તેમ જ માતા, પિતા, પુત્ર, સ્વજન, કલત્ર, મહેલ, વાડી-વિગેરેના સંબંધ ક્ષણિક છે, આત્માને તેની સાથે કાંઈ લાગતું વળગતું નથી. માત્ર વ્યવહારથી સ્વત્વનું તેમાં આરોપણુ થયેલું છે. એ સત્યને યથાર્થ સમજવાથી તેમની વિવેકદષ્ટિ વિશાળ બની હતી. તે સાથે જ બીજી બાજીએ તેમની માતા-પિતા તરકની અપૂર્વ ભક્તિ, ખિત્ર રાજકુમારા સાથે રમવાના સહયાગી પ્રેમ, વડીલ બધુ **નંદિવર્ધ ન** તરક આજ્ઞાપાલકપણું –વગેરે તેમના પ્રેમના અનેકવિધ દષ્ટાંતા પુરા પાડે છે. આ રીતે પ્રે**મ અને વૈરાગ્ય** એ ઉભય વત્તિઓને એક જ આત્મામાં પાેષણુ આપવા જેટલી સ્યાદ્વાદદષ્ટિ અથવા અપૂર્વ સામર્થ્ય વિકાસ પામ્યાં હતાં.

આ બધું છતાં તેમનું દર્ષ્ટિબિદુ–Point of View જગતના સમગ્ર પ્રાણીઓના હિત તરક ઢળતું હાેઈ તેમનેા આત્મા વૈરાગ્યથી વાસિત હતા. મૈત્રી, પ્રમાદ, કારુણ્ય અને માધ્યસ્થાદિ ચારે ભાવનાઓ એમના આત્મામાં વ્યાપક બની હતી. પૂર્વજન્મના ગાઢ પરિચિત સંસ્કારોએ એમની ઉદાર ભાવનાને પાેષણુ આપ્યું હતું. એમનું લક્ષ્ય એવું સચાટ હતું કે સંસારમાં અનેક લાલચા–Temptations સન્મુખ રહીને આકર્ષણ કરતી હાેવા છતાં, રાજકુળમાં અસંખ્ય શ્રેષ્ઠ ભાેગ સામગ્રીઓ હાેવા છતાં, રનેહીજના સંયમ પ્રહણ કરાવવામાં સ્તેહથી ખેંચાઇ વિધ્નરૂપ થવા છતાં, અડગપણે વિવેકદર્શિને આગળ કરી આપધાત્મિક પ્રવૃત્તિઓ તેમણે વિસ્તારવાળી કરવા માંડી હતી.

 પ્રતિષ્ોાધ પમાડવા, તે ઉત્કટ વિષવાળા સર્પની સન્મુખ વનમાં જાય છે તે વખતે તે સર્પ પૂર્વ જન્મના ક્રોધના સંસ્કારથી **વીર પ્રભુ**ને ડસવા તૈયાર થાય છે અને ડસે છે; છતાં પ્રભુના પ્રત્યેક અણુમાં શાંતિ વ્યાપેલી હેાવાથી, તે સર્પ પણ ક્રોધરૂપ વિકારને તજી હંમેશને માટે શાંત બની જાય છે.

શ્રી પરમાત્મા પાેતે ગ્રહણ કરેલાે માર્ગ નિર્વિધ્ન કરવા અન્ય દર્શનીઓની મિથ્યા માન્યતા ઉપર તિરસ્કાર કે આવેશ ધારણ કરતા નહે:તા. તેઓ પાતાની પાસે આવનાર મનુષ્યા પાસે સત્ય હકીકત રજા કરી ઊંડા સત્યોને સમજાવી અસત્યનું ભાન કરાવતા હતા. શ્રી **ગૌતમ**-**સ્વામી** તમામ **વેદાના અંગાના** પરિપૂર્ણ જ્ઞાનવાળા હતા, તેઓ અભિમાનપર્વક પ્રભ સાથે ચર્ચા કરવા આવ્યા. શ્રી પ્રભૂએ તેમને મધુર સ્વરથી ખાેલાવી તેમના મનમાં રહેલા સંશયાનું વેદવિહિત વચનદારા જ નિરાકરણ કર્યું અને સત્ય સ્થિતિ પાતાની મેળે જ સમજાય તેવા સંચે ગ-સાધ્યાે-એ હૃદય કેટલ વિસ્તીર્શ હત –તે સચવવા માટે પુરતું છે આવા પ્રકારની ઉપદેશશૈલીને જ તેમણે વારંવાર ગ્રહણ કરી પાેતાના મંગલ હેતુ સિદ્ધ કર્યા હતા. 'પર પરિણતિ અદેષપણે ઉવેખતા '-એ વાકય જ એમ ખતાવે છે કે દેાષદ્રષ્ટિને એમની પાસે અવકાશ નહેાતા. તેઓ અઢાર દાેપ રહિત હાેઇ ત્રિભુવનમાં **દેવાધિદેવ** કહેવાયા છતાં અન્ય વ્યક્તિઓને હલકી માનવા જેટલું તેમનું હૃદ્યયબળ ત્રુચ્છ નહેાતું અથવા અભિમાન વૃત્તિનાે સદંતર નાશ કરનાર એવા એમને માટે, એવી તુચ્છ વૃત્તિના વિચારનાે સંભવ પણ કેમ હોય! તેથી જ આપણા જેવા પ્રાકૃત પ્રાણીઓથી બાલાઇ જવાય છે કે

### " सतां केनोदिष्टं विषममसिधाराव्रतमिदं "

<mark>શ્રી વીર</mark>નેા ઉપદેશ અને તે ઉપદેશનેા અક્ષર દેહ–શાસ્ત્રો, દુનિયાને શાંતિમાં પરિણામ કરાવવા અર્થે છે. પ્રાણીઓના વિકારોને શાંત કરી હૃદયને ઉન્નત બનાવી તેઓ આ સંસારની આધિ, વ્યાધિ ને ઉપાધિમાંથી

#### શ્રી મહાવીરપ્રલુનું આંતર જીવન

મુક્ત થઇ આત્મજ્ઞાનરૂપ બળ પ્રાપ્ત કરે, ગમે તેવા વિકટ પ્રસ<sup>ં</sup>ગામાં મુંઝાવાનું ભૂલી જઇ સમતા અને શુભ આચરણમાં મગ્ન રહેવાનું શીખે અને સ્વકર્તાવ્યપરાયણુ રહી સ્વાવલંબન ( Self reliance )ના ઉચ્ચ સિદ્ધાંતનું પાલન કરે.

**શ્રી મહાવીર**ના પુણ્ય સંચયે તેમનું બાહ્યજીવન આશ્ચર્યકારક સ્વરૂપમાં ઘટમાન કર્યું હતું. તેમની સુવર્ણવર્ણ દેહલતા, વજ્ય્યયભ-નારાચ સંઘયણ અને સમવસરણ્યત ભવ્ય સિંહાસનાદિ સમૃદ્ધિઓ, દેવેાની સતત હાજરી અને સેવા, વગેરેએ જગતને આશ્ચર્યમુગ્ધ કર્યું હતું. જો કે પાતે તા આટલી બધી બાહ્ય સમૃદ્ધિ વચ્ચે રહેવા છતાં જલ પંકજની પેકે ન્યારા હતા. એમનું વિશાળ જ્ઞાનદષ્ટિમય જીવન હતું. આ રીતે આંતરજીવનની સમૃદ્ધિઓાના એક સમયાવચ્છેદે ભાગવટા કરનાર પરમાત્મા તરીકે આ પૃથ્વીપીઠ ઉપર તેમનું અવતાર કૃત્ય હતું.

એમની દેશના સાંભળતાં ક્રોધી મનુષ્યોનો ક્રોધ વિલય પામે છે. ગવિંષ્ટ મનુષ્યોનું માન ગળી જાય છે. કપડી મનુષ્યોની વક્રતા ટળી જાય છે અને લાભ અદસ્ય થઇ સંતાપ પ્રકટે છે. કર્મના આવેગ તરક તીક્ષ્ણુતા અને સંગમદેવ તરક કટુણા–એ ઉભય પરસ્પર વિરાધી ભાવાને ગંભીરતાથી સાચવનાર શ્રી મહાવીરે આર્યજનતા વૈદિકકાળમાં યગ્ન યાગાદિદ્વારા પશુઓની હિંસામાં જે અનુરક્ત હતી તેને સદિંસા વરમો દર્મ તાે ઉચ્ચ સિદ્ધાંત સમજાવી ભૂતદયા તરક વાળી. આત્મપરાયણ કરી ભાગ અને ત્યાગ, ગૃહસ્થાશ્રમ અને યાગીપાણું, પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ, જ્ઞાન અને ક્રિયા, ભક્તિ અને વૈરાગ્ય, એ તમામ દ્વંદ્વોનાં સ્થાના ભવિષ્યના સમાજને માટે નક્ષ્કી કર્યાં. લાકમાન્ય તિલકે પણ વૈદિક ધર્મ ઉપર 'અહિંસા પરમા ધર્મ:'ની સચાટ અસર કરનાર તરીકે શ્રી મહાવીરને બુલંદ અવાજે કપ્રુલ કરેલા છે.

જગતના મનુષ્યેા તરક વિશાળ દષ્ટિબિંદુ–Comprehensive sight Fulness વાળા વિરાટ્ સ્વરૂપ પરમાત્મા મહાવીરની માત્ર ઝાંખી [ ૧૧૬ ]

આપણે કરી શકીએ. તેમણે માત્ર શરીર ઉપર નહિ, પ્રજા ઉપર નહિ મન ઉપર નહિ, તેમ જ હૃદય ઉપર નહિ, પરંતુ આત્મા ઉપર સામ્રાજ્ય મેળવ્યું હતું અને 'જિનવરમાં સઘળાં દર્શન છે' એ વચનેાદ્રારા સર્વાંગે વિશાળ દાર્શનિક જીવન જીવ્યા હતા. એમનું જીવન આ જમાનાના પ્રાણીઓને લાભકારક થાય તે ખાતર વિવિધ દષ્ટિબિંદુઓથી 'શુદ્ધલીલા સાર સંગ્રહ ' જેવા પુસ્તકની શૈલિ અનુસારે સાક્ષરા તરકથી લખાય, તા આર્યજનતાંને પરમાત્મા મહાવીરના સર્વગ્રાહી જીવનની સમજ પડે, તેમજ પરમાત્મા મહાવીર માત્ર સંસારની અસારતા રૂપ વૈરાગ્યમય જીવન જ જીવ્યા હતા એવા એકાંત આક્ષેપ કરનાર મનુષ્યોને ખ્યાલ આવે કે 'તેમનું જીવન અનેક દષ્ટિબિંદુઓથી પરિપૂર્ણ મહાસાગર જેવું હતું, જેથી પોર્વાત્ય તેમજ પાશ્વાત્ય મનુષ્યા તેમના જીવનના વિવિધ પ્રસંગાવડે આતમશ્રેય સાધી શકે.

આ, પ્ર. વિ. સં. ૧૯૮૧

[ ૧૧૭ ]

# <sup>.</sup>\*પદ્યાત્રા સંઘની આધ્યાત્મિક પરિમલ

વિશ્વના મહદ્દ વાતાવરણમાં પ્રાત:કાળ એ અવનવા ભાવાનું ઉત્પાદક છે; છતાં રાત્રિના અંધકારના ક્રમશ: નાશ કરતું, દિવસના થાકના શ્રમ રાત્રિએ નિદ્રાદ્વારા દૂર કરી જાગૃત થયેલા પ્રાણીઓમાં નવીન આશા રેડતું, ભક્તજનાના હૃદયોને ઇજિદેવાના નામધાેષથી વિકસિત કરતું, આધ્યાત્મિક જીવનમાં યાગળળ અર્પતું અને સંસારના સર્વ પ્રાણીઓને જન્મની સાથે જ મૃત્યુની ભાવના છે-તેવું સ્વયવન કરતું પ્રભાત મનુષ્યના અંતઃકરણમાં વિલક્ષણ ચમત્કાર કેમ ઉપજાવતું નથી ? રાં આ કાળમાં એ પ્રભાતની અદ્ભુત શક્તિના હાસ થઈ ગયા છે ? ના; એમ નથી જ. શાસ્ત્રકારા એમ કહે છે કે મનુષ્ય હૃદયની ભૂમિકા જ્યાં સુધી અમુક સ્થિતિ–મર્યાદા સુધી ખેડાઇને તૈયાર થઈ નથી, ત્યાં સુધી એ પ્રભાતનું સામર્થ્ય તેના હૃદય ઉપર પ્રકાશ નાંખી શકે નહિ. ત્યારે એ પ્રકાશથી હૃદયને વિકસિત કરવાને માટે એટલે કે એ

\* અમારા સ્વ૦ પૂ૦ પિતાજીના સંકલ્પાનુસાર વિ૦ સં૦ ૧૯૭૧ માં ભાવનગરથી શ્રી સિદ્ધક્ષેત્ર પ્રતિ છ-'રી' પાળતાં, સહકુટુંબ, સંધ, પ૦ પૂ૦ ઉ૦ મહારાજ શ્રી વીરવિજયજી, પૂ. પં. મ. શ્રી દાનવિજયજી, પૂ૦ મુ૦ શ્રી પ્રેમવિજયજી, પૂ૦ મુ૦ શ્રી રામવિજયજીની નિશ્રામાં કાઢચો તે પ્રસંગે ટાજ્યા-મુકામમાં પૂજા ભણાવવાના-કાંઈક અનુભવરૂપે વિ૦ સં૦ ૧૯૭૨ માં લખાયેલા પ્રસ્તુત લેખ છે. પાષ શુદી પ પ્રભાતે શ્રી ચતુર્વિધ સંઘ લગભગ પોણોસો સાધુસાધ્વીઓ સાથે તથા લગભગ તેરસા સ્ત્રીપુરુધા સાથે રવાના થઇ પ્રથમ વરતેજ મુકામે, પછી દેવગાણા, ટાજ્યા, પુઠાણા અને પાલીતાજ્યા પહોંચ્યા હતા. પાલીતાણામાં શેઠ આછુંદજી કલ્યાજીજી તરફથી ભગ્ય સામૈયું થયું હતું. મોડી ટાળી-નાની ટાળી વગેરે અમારા સ્તેહી કાપડીઆ બધુઓએ કીનખાપ, અતલસ, વાસણે વગેરેની ભગ્ય શાભા સાથે માર્ગો સુશાભિત બનાવ્યા હતા. અને પાષ શુદી ૧૧ શ્રી સિદ્ધાગરિ તીર્થાધરાજ સન્મુખ સહકુટુંબ તીથ'-માલા-પરિધાન થયું હતું અને નીચે નવકારસીનું સ્વામિવાત્સલ્ય કરવામાં આવ્યું હતું. આ રીતે જીવનમાં અમારા માટે પ્રશસ્ત અદ્ભુત પ્રસંગ હતાે અને તે દ્વારા અપૂર્વ આત્મિક લાભ મેળવવાનું સદ્ભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું હતું. (ક્ર.ઝ.) [ ૧૧૮ ]

પ્રકાશને ઝીલવાને માટે એ ભૂમિકાને તૈયાર કરવી જોઇએ; અને તેને જ માટે વિવિધ પ્રયાસા જુદા જુદા પ્રકારે યાેગ્યતા અનુસાર પ્રેબાેલેલા છે. પ્રાતઃકાળ એ ગત દિવસના સર્વભાવાનું વિસ્મરણ કરાવી '' જાગ્યા ત્યારથી સવાર '' એ સાદી પણ ઉચ્ચ પ્રકારની જાગૃતિ સૂચક કહેવતને પાેષનાર ઉત્તમ સમય છે. રાત્રિ દૂર થઈ પ્રાતઃકાળ જેના ભાગ્યયોગ પળવાન હાેય તેને જ પ્રાપ્ત થાય છે, કેમકે તે વખતે આજના દિવસમાં મારે કેવી રીતે કથા સંજોગામાં વર્તવાનું છે– એવા પ્રક્ષનો ઉદ્દભવ થાય છે, અને તે ઉપરથી દિવસના કાર્યક્રમ નક્કી થાય છે. રાત્રિ ફરીથી ન આવે ત્યાં સુધી, એ જેટલા પ્રકારમાં શુભ સંયોગોને અવલંબી લાભ લેવાય તેટલાે લેવાનું પ્રેરક બળ (motive power) સમર્પે છે.

જે સમયે રાત્રિએ આ જગત ઉપરથી પાતાનાે અંધકારપટ સમેટી લીધા છે, તારાઓનું તેજ મંદ થતું જાય છે, અને પક્ષીઓ પણ પાતપાતાના માળામાં તૈયાર થઈ જુદી જુદી દિશાએ ઉદરપૂર્તિ અર્થ જવાને કિલકિલાટ કરી રહ્યા છે તેવા શિશિર ત્રદુતુના પ્રાતઃકાળના સમયે **પાય શકલ પંચમી**એ–એક વખત અનેક શિષ્ય પ્રશિષ્યથી પરિવૃત એક સચ્ચારિત્રધર મહાત્માની કુપાવૃષ્ટિથી સિચન થતે। એક સંઘ ભાવનગરથી શ્રી **સિદ્ધગિરિ**ને ભેટવા અત્યંત આતુરતાથી પગભર થઈ, તે મહાત્માના પગલાંને અનુસરતાે પ્રયાણ કરતાે હતાે. માર્ગમાં સૌરાષ્ટ્ર દેશના નાના ગ્રામામાં રાકાઈ સિદ્ધગિરિજની પ્રાપ્તિના દિવસોનું અંતર કમી કરતા હતા. માર્ગમાં એક ગ્રામમાં(**ટાણા**માં) જ્યાં સંધે નિવાસ કર્યો ત્યાં, મધ્યાહને સિંહાસન ઉપર મૂર્તિ પધરાવી સ્નાત્રવિધિ પૂર્ણ કરી મંડપમાં પૂજા ભણા-વવાનું વિધિ અનુસાર શરૂ કરવામાં આવ્યું; મનુષ્યાથી મંડપ ચીકાર ભરાઈ ગયા હતા: તે પ્રસંગે સંધ મહાત્સવ નિમિત્તે ખાલાવેલા દરબારી ઉસ્તાદ ભાજક પૂજા ભણાવવી શરૂ કરી; એ ઉરતાદના કંઠ મધુર હતા, તે સાથે સાજની એવી એકતા હતી કે બીન અનુભવી શ્રોતાને પણ આલ્હાદ ઉપજે ્તેવું હતું; આ સમયે રૂ**પાની ઘંટડી જેવા** કામળ અને શ્રાતાઓને મુગ્ધ

બનાવી દે તેવા સ્વરવાળા પૂર્વાક્ત મહાત્માને એક પૂજા ભણાવવાનું કહેવામાં આવ્યું. જેથી આ પ્રકારે તેઓએ સુંદર આલાપ કર્યા, જેના અર્થ વિચારતાં ચિત્તને અતિ આલ્હાદ ઉપજતાે હતા, અને જેના ભણકારા અનેક ક્ષણા સુધી ચિત્તમાં આનંદના ધ્વનિઓ ઉપજાવી શાંતિ અર્પતા હતા; તે સુંદર પૂજાનું આપણે અહીં અવતરણ કરી એમાં શું ગંભીર આશય છે તે વિચારીએ.

મિટ ગઇ રે અનાદિ પીર. ચિદાનંદ જાગાે તાે સહી. (અંચલી) વિપરીત કઠાગ્રહ મિથ્યારૂપ જે, ત્યાગાે તાે સહી; જિનવર ભાષિત તત્ત્વરૂચિ ઢિંગ, લાગા તો સહી. મિટ ગઇ૦ ٩ દર્શન વિના ગ્રાન નહિ ભવિને, માના તા સહી, વિના જ્ઞાન ચરણ ન હાેવે, જાણા તાે સહી. મિટ ગઇ૦ ર નિશ્વય કરણ રૂપ જસ નિર્મળ, શક્તિ તેા સહી. અનુભવ કરત રૂપ સમ છંડી, વ્યક્તિ તા સહી. Fr. 3160 3 સત્તા શદ્ધ નિજ ધર્મ પ્રકટ કર, છાના તા સહી, કરણ રૂચિ ઉછલે બહુ માને, ઠાના તાે સહી. મિટ ગઇ૦ 8 સાધ્યદષ્ટ સર્વ કરણી કારણ, ધારો તેા સહી. તત્ત્વજ્ઞાન નિજ સંપત માની, કરા તાે સહી. મિટ ગઇ૦ પ **આત્મારામ** આનંદ રસ લીના, ખ્યારા તા સહા, જિનવર ભાષિત સત્ય માન કર, સારાે તાે સહી. મિટ ગાઈ ٤

\*

[ १२० ]

શ્રીમદ્દ વિજ્યાનંદસુરિજી શું કહે છે ? હે સચ્ચિદાનંદ ધનસ્વરૂપ આત્મન ! અનાદિ કાળની પીડા રૂપી રાત્રિ હવે દૂર થઈ છે, માટે જાગૃત થએા. મિથ્યાત્વરૂપી વિપરીત ભાવવાળા આગ્રહ તજી જિનેશ્વર કથિત તત્ત્વજ્ઞાનમાં અત્યંતપણે પ્રેમ કરાે. આ પદમાં એમ દર્શાવે છે કે આ આત્મા અત્યાર સુધી નિદ્રામાં હતા. હવે કર્તા કહે છે કે જિનેવર પ્રભુ જેવું આવું સખળ આલંખન મળ્યું, મનુષ્ય જન્મ અત્યંત પુણ્યની રાશિ એકઠી થવા પછી પ્રાપ્ત થયે৷ તે৷ હવે કયાં સુધી તું ઉંઘીશ ? શાસ્ત્રકારોએ સ્વપરના વિવેક થવા એને જ આત્માની જાગતિ કહી છે અને એ જાગૃતિ મિથ્યાવાસના દૂર થવાથી જ થાય છે. આત્મા કાણ છે ' તેને અને તેની આસપાસના સંયોગોના શંસંબંધ છે ? વાસ્તવમાં વિચારે તેા જન્મ વખતે જે કાંઈ સાથે લાવ્યો નથી તે મત્ય પછી શંસાથે લઈ જવાનાે છે? જે જે પૌદ્દગલિક સ્થૂળ સંબંધો જન્મ પછી તેણે પાતાની આસપાસ વીંટાત્યા છે, તેના બંધો માત્ર ઉપચરિત છે. તત્ત્વદષ્ટિએ આત્માને કાંઈ લાગતું વળગતું નથી. જે હર્ષ શાેકમાં કે સુખ દુઃખમાં તે અન્ય નિમિત્તો દેખીને મગ્ન થાય છે, તે મૂળ સ્વરૂપમાં તેના પાતાના હાેતા નથી. માત્ર પૂર્વની ટેવા, અભ્યાસ અને સંસ્કારથી પરિચિત થયેલા આત્માઓમાં તેવી અસર શીધ થાય છે અને નવાં કર્માને ઉપાર્જન કરી આત્મજાગૃતિથી બેનસીબ રહે છે. જ્યારે વિવેકદર્શિસંપન્ન પુરૂષેા સ્વપર વસ્તુનેા ગુરૂદ્વારા–શાસ્ત્રદ્વારા નિર્ણય કરી લે છે પછી અનાદિ કાળની વાસનાઓ ઉપર દરરોજ પ્રઝળ કહાડાએ મારી તેનું બળ ક્ષીણ કરતા હોય છે અને આત્મ-દર્શનમાં આગળ વધતા હેાય છે-એ વિવેકદષ્ટિવડે જ એમની અનાદિ તીવ માહની પીડા દ્વર થવા પછીની જાગૃતિ *ખ*ને છે. એ જાગૃતિમાં બહિરાત્મભાવ (Subjective Condition) દૂર થઈ આત્મા અંતરાત્મ-ભાવ (Objective condition)માં પ્રવેશ કરે છે. તે સમયે તેને જિનદર્શન -સત્યદર્શનના તત્ત્વામાં **પ્રતીતિ** થાય છે અને શુદ્ધ માર્ગ ઉપર તે ઉભેા રહે છે: હવે તે અત્યારસુધી ભૂલેા પક્ષો હતા, ત્યાંથી મૂળ રસ્તા

ઉપર આવી આત્માની જુદી જીદી અવસ્થાઓ છે તેમાં પ્રથમ સુષુપ્તિ છે. આ આત્મા અનાદિકાળથી મિથ્યા વાસનામય ગાઢ નિદ્રામાં સુતા છે–તેવી સ્થિતિમાંથી વિશિષ્ટ પ્રકારના ક્ષયાપશમથી પંચેંદ્રિય અને મનાબળરૂપ સાધન પામી સદ્દગુટુદ્વારા અથવા શાસ્ત્રદ્વારા સ્વઢિત શ્રવણ કરી–તેનું પાલન કરવા તત્પર થાય છે–તે જાગૃત દશા છે. આ જાગૃત દશા પ્રાપ્ત થયા પછી જ સદ્દગુટુના ઉપદેશ આત્માને અસર કરે છે, નહિ તાે ઉપર ક્ષેત્રમાં વ્રષ્ટિની માધ્રક નિર્ચંક નિવડે છે. જ્યારે વસ્તુસ્વરૂપને આતમા આળખે છે, હંયોપાદેયના વિવેક સમજે છે, શરીર, ધન, પુત્ર, સ્ત્રી, હવેલી, અલંકારા વગેરેને પર માની લેવા જેટલી શક્તિ ધરાવે છે ત્યારે રાગ અને દ્વેષ પરિણતિ, જે મનરૂપ સાધનદ્વારા તેને વારંવાર સુંઝવતી હતી, તે અલ્પ પરિસ્થિતિમાં અસર કરી શકે છે. કેમકે સત્ય સ્વરૂપની શ્રદ્ધા અહીં થતી હેવાથી અન્ય વિકલ્પા દૂર થઈ જાય છે, આનાદિ કાળથી જે આત્માને અનેક પ્રકારની પીડાઓ પૈકી એક પ્રયળ પીડા હતી તે આછી થાય છે, અને એ રીતે આત્મા અમુક અંશે એમાંથી મુક્ત થાય છે.

સદ્ગુરુનો યોગ અને સર્વજ્ઞ શાસ્ત્ર પોતાની આગળ પ્રાપ્ત થયાં છતાં જે આત્માઓની સુષુપ્તિ દૂર થઈ નથી તેમને હજી પૂર્વ પરિચિત સંસ્કારોની નિવિડતા મટી નથી. જે ભાવ મન અહીં પ્રાપ્ત થયેલું છે તેના ઉપર પૂર્વ ભવના સંસ્કારોની છાપ પડેલી જ હેાય છે. જો તે સહજમાં નિવારણ થઈ શકે તેમ હેાય તેા આવા નિમિત્તોથી થાય છે. અન્યથા મતુષ્ય જન્મ, યાંગ્ય ક્ષયોપશમ શક્તિ પ્રાપ્ત કર્યા છતાં કાેઇ પણ પ્રકારના ચાેક્કસ લાભ વગર પૂર્ણ કરે છે. જિનેન્દ્રકચિત તત્ત્વા ઉપર ટુચિ એ સમ્યગદર્શ ન અથવા આત્માની એક વિશિષ્ટ પ્રકારની ઉત્ક્રાંતિ છે, જે તેને સર્વથા મુક્ત કરવામાં અચૂક સાધન તરીકે કામ લાગે છે. એટલું તા ચાેક્કસ છે કે જો મનુષ્ય જન્માદિ શુભ સામગ્રીઓ પામીને શાસ્ત્રના નિધેષિા આપણા કાન ઉપર અથડાવા છતાં નવું ચૈતન્ય સ્કુરાવે નહિ, તો અમુક પ્રકારના દુ:ખાત્પાદક નિમિત્તથી જ્યારે આત્મ-

\*

જાગૃતિ થશે ત્યારે પશ્ચાત્તાપના પાર રહેશે નહિ અને જે પરિસ્થિતિઓ પાતાની આસપાસ વિચારાની યુવાન અવસ્થામાં એકત્રિત થયેલી હતી તે મળવી સુક્ષ્કેલ થશે. જ્ઞાન ધન અને અખંડ આનંદ-સ્વરૂપ પાતાના આત્માને જગત્તા અનંત પદાર્થામાંથી ઓળખી કાઢવાે--એ કાંઈ જેવી તેવી વાત નથી. તેને જ માટે શાસ્ત્રોના પ્રયાસ છે, તેને જ માટે સ્વ ક્રિયાકાંડાે છે, તેને જ માટે વિદ્વાનોના વિલાસ છે; તેને ભૂલી જવાથી અન્ય વસ્તુ ઉપર જે કદાગ્રહની વૃદ્ધિ થવા પામી હતી તે આત્માની જાગૃતિથી દૂર થાય છે, અને જિનાક્ત સત્ય સ્વરૂપને (abstract ideal) ઓળખે છે.

સરિજી મહારાજ તેટલા માટે ખીજા પદમાં એમ કહે છે કે સમ્યગ્-દર્શન થયા વગર સમ્યગ્જ્ઞાન સંભવતું નથી તેમ જ સમ્યગ્જ્ઞાન વગર ચારિત્ર હ્યાઈ શકે નહિ તે બરાબર છે. આપણે એટલુ તેા જાણીએ છીએ કે શાસ્ત્રો અને ઉ દેશ એ ઝુતન્નાનનાં નિમિત્તો છે. આત્મામાં સત્તારૂપે રહેલું જ્ઞાન પ્રકટાવવાને તે કારણા છે. પરંતુ એ જ્ઞાન આત્મા સાથે તદાકાર પરિણત જો સભ્યગૃદર્શન પ્રાપ્ત થયું હાય તા જ થઈ શકે. કેમકે વ્યવહારમાં આપણને શ્રદ્ધા વગર કેર્દ્ધ પણ .વસ્તુનું સત્ય જ્ઞાન પ્રાપ્ત થઈ શકતું નથી; તેા સત્ય તત્ત્વની પ્રતીતિ થયા વગર સત્યન્નાન શી રીતે પ્રાપ્ત થઈ શકે ! આ રીતે એકડા વગરના મોંડાની જેમ સમ્યગ્-દર્શન વગરના જ્ઞાનની સ્થિતિ છે. ગમે તેટલું ભણી જાએ, સંખ્યાયધ પંક્તિઓને ગાખા કંઠસ્થ કરાે, દુનિયાને વાચાળતાથી આંજ દેવા પ્રયત્ન કરો, પરંતુ અંદર આત્મામાં તત્ત્વરૃચિ થઈ નથી તે৷ એ તમારૃં નાન સ્થાયી અસરવાળું થઈ શકતું નથી. આમ હાેઈ સૌથી પ્રથમ આત્મામાં સભ્યગદર્શાન ગુણ કેવી રીતે પ્રકટે તેના પ્રયાસ કરી તે પ્રમાણે પ્રગટાવવાની જરૂર છે; તે સ્થિતિની પછી પ્રાપ્ત થતા જ્ઞાનને ભાવનાજ્ઞાન શાસ્ત્રકારે કહેલું છે અને તે જ ગ્રાન વાસ્તવિક છે. તે ન્નાનનું અજીર્ણ કદાપિ થતું નથી. ઉલટું તે ન્રાન <mark>વિરત</mark>િ વગેરે ગુણોનેા સંગ્રહ કરવામાં સાધનભૂત થાય છે. એ રીતે ઉત્તરાત્તર આત્માના

વિકાસનાે અનુક્રમ સધાય છે; આમ હાેઇને જ શાસ્ત્રકારે સમ્યગુદર્શન વગરના નવ પૂર્વ સુધીના જ્ઞાનને અજ્ઞાન કહીને જ સંખાષ્યું છે. ज्ञानम्य फलं विरति:- એ સૂત્રને આ પદ યથાર્થ ન્યાય આપે છે. આત્મ-પ્રદેશે માં સમ્યબદર્શન પ્રકટ થયા વગરતું, આત્માએ મેળવેલું જ્ઞાન એ જ્યારે અત્તાન જ છે તાે બીજનું આધાન થયા વગર કળ કચાંથી હાેઈ શકે કું પરંતુ સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિની સાથે જ દુનિયામાં પ્રયાસ કરી મેળવેલું જ્ઞાન **સબ્યગ્જ્ઞાન** રૂપે પ્રકટે છે અને તે જ્ઞાન ઉત્તરોત્તર ભાેગ તૃષ્ણા, સાંસારિક પ્રપંચેા અને મિથ્યા વાસનાએામાંથી વિરમણ કરવાને આત્માને દરરોજ સચવે છે. દિવસ કે રાત્રિમાં આત્માથી જે કાંઈ ભાેગ તૃષ્ણા અથવા જે કાંઈ વાસનાએ। પૂર્વ પરિચિત સરકારોથી પ્રયળપણે સેવન કરાતી હેાય તેને તે જ્ઞાન હચમચાવે છે, અને પ્રતિક્ષણે તેના ઉપર. આત્માને જય મેળવવા માટે પ્રાર્થના કરે છે. જ્ઞાન સમ્યક્ સ્વરૂપવાળું થવાથી આત્મા તેની પ્રાર્થના સ્વીકારતે৷ જાય છે, અને જેમ જેમ વિરાગભાવ વધતા જાય છે, તેમ તેમ મેળવેલું જ્ઞાન એ સસત્રાન સ્વરૂપ છે, તેમ આત્માને પ્રતીતિ થાય છે. આત્મગુણના વિકાસને৷ ઉત્તરાત્તર ક્રમ આવે৷ હેાવાથી **સૂરિજ મહારાજ** આત્માને સમ્યગુદર્શન પ્રાપ્ત કરવાનું પ્રથમથી જ સૂચવે છે.

તૃતીય અને ચતુર્થ પદમાં સંગ્રહનય અને એવંભૂત નયથી આત્મસ્વરૂપતું દર્શન કરાવ્યું છે. આ આત્મામાં શક્તિરૂપે સમ્યગ્-દર્શન રહેલું છે. પરંતુ જ્યારે સર્વ વિભાવ દશા તજી શુદ્ધ ધર્મ પ્રકટ કરવા તરફ સાધક તૈયાર થાય છે, ત્યારે તે સ્વરૂપ વ્યક્ત થ.ય છે. સંગ્રહનય આત્મામાં સત્તારૂપે સર્વ ગુણા છે, તેમ સ્વીકાર કરે છે; પરંતુ એવંભૂત નય જ્યારે તે ગુણા પ્રકટ થાય છે ત્યારે જ તે ગુણાનું અસ્તિત્વ માન્ય રાખે છે. તેથીજ શ્રીમદ્દ દેવચાંદ્રજી વદે છે કે –

એમ અનંત પ્રભુતા સર્કહતાં, અર્ચે જે પ્રભુ રૂપછ; દેવચંદ્ર પ્રભુતા તે પામે, પરમાનંદ સ્વરૂપછ. [ १२४ ]

આ રીતે સત્તામાં રહેલે શુદ્ધ ધર્મ-સ્વરૂપ પ્રકટ કરતાં અત્યંત **યહુમાનપૂર્વ** ક આત્મિક વીર્ય ઉલ્લસાયમાન થાય છે. આ પ્રસંગે આત્માની સ્થિતિ પાેતે અનુભવ કરનાર જ જાણે છે. કેમકે અનાદિ કાળથી પૂર્વ પરિચિત ટેવામાં ટેવાયલાે આત્મા એકદમ સત્ય વસ્તુનું ભાન થતાં કાંઇકિ નવા સ્વરૂપમાં પાતાને જુવે છે અને અવર્ણનીય આનંદ તે પ્રસંગે અનુભવે છે. જેમ પર્ણુંકુટીમાં નિરંતર વસનાર અને નિદ્રા વખતે તેવા જ સંરકારામાં સુનાર-જાગૃતિ સમયે પાતાને કાઇ વિદ્યા-ધરના પ્રયોગથી દિવ્ય ભુવનમાં આવેલાે દેખે, તે સમયે તેના હૃદયમાં જે ચમત્કાર ઉપજે છે તેવા જ કાંઇક ચમત્કાર આ સમયે પ્રકટે છે. તેનું વર્ણુન ગમે તેવી કસાયલી કલમ કરી શકતી નથી, અને ગમે તે**વે**ા વક્તા વિવરણ કરી શકતે. નથી **માર્ગાનુસારી**ના પાંત્રીસ ગુણા સામાન્ય રીતે આત્મામાં દાખલ થયા પછી સમ્યકૃત્વની પ્રાપ્તિ માટે તેને યથા પ્રવૃત્તિ આદિ ત્રણ કરણા કરવા પડે છે. આ કરણ એ આત્મ-વીર્યની સ્કુરાયમાન જુદી જુદી અવસ્થાએ। છે એ અવસ્થાએ। પસાર કર્યા પછી **સભ્યકત્વ** નામે ગુણ પ્રાપ્ત થાય છે. ભવિતવ્યતાના યાેગે કહેા કે અજાણ્યે આત્મબળની એકાએક વૃદ્ધિથી કહેા, અષ્ટકર્મ પૈકી આયુષ્યકર્મ વિના શેષકર્મની એક કાેડાકાેડી સાગરાેપમની સ્થિતિથી કાંઇક ન્યૂન સ્થિતિવાળા થાય છે ત્યારે જે આત્મવીર્ય તેનું હેાય છે તેને જ્ઞાનીઓ એ **યથાપ્રવૃત્તિકરણ** એવું નામ આપેલું છે. તેટલા સંયોગા પ્રાપ્ત થયા પછી જે આત્મવીર્ય, પ્રગતિ કરતાં રાગદ્વેષની નિવિડ ગ્રથિ તાેડે તેને અપુર્વ કરણ એવું નામ આપેલું છે. અને પછી અનિવૃત્તિકરણરૂપ જે આ ત્મેગીર્ય સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત કરાવવાપૂર્વ ક–અવશ્ય અર્ધ પુદ્દગલ પરાવર્ત જેટલા માહામાં માહા કાળમાં પણ આત્માને સર્વાથા મુક્ત કરાવી આપે છે તે પાપ્ત થાય છે. પરિણામની વિશુદ્ધિએ અહીં આત્મા **સમ્યક્**ત્વ પ્રાપ્ત કરે છે. શક્તિરૂપે રહેલાે તે ગુણ વ્યક્તરૂપે અનુભવે છે. આ વખતે દર્શ ન માેહનીય ત્રિક તેમ જ અનંતાનુય ધી ક્રોધ, માન, માયા અને લાેસનાે કાં તેા સર્વથા ઉપશમ થાય છે, અથવા તેટલા કાળ સુધી ઉદયમાન થતા

[ ૧૨૫ ]

એ આસુરી સત્ત્વાના ક્ષય અને ભવિષ્યમાં ઉદય થતા એ સત્ત્વાના ઉપશમ–એવા પ્રકારની ક્રિયા આત્મામાં ચાલી રહે છે. તેમાંથી સર્વ પ્રકૃતિનેા ક્ષય થાય તેા ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વ ગણાય છે. આવી પરિ-સ્થિતિમાં જીવને આત્મતત્ત્વ સંબંધી નિર્ણય થાય છે. તે એમ માને છે કે આત્મા નિત્ય છે, કમેાંનાે કર્તા છે, સ્વકૃત કમેાંનાે ભાેકતા છે, સુક્તિ છે અને સુક્તિના ઉપાયે৷ છે; તેને આ સ્થિતિ ચાળ મજીદની જેવી દઢ પ્રતીતિવાળી હેાય છે. આવા તત્ત્વાેને **સર્વાંગ સત્યપણ** પ્રતિ-પાદન કરતા જિનેાક્ત સિદ્ધાંત ઉપર એ પ્રતીતિના પ્રવાહ વહે છે, અને જિન અને જિનદર્શન સિવાય અન્ય સિદ્ધાંતા અપૂર્ણ સત્યવાળા છે– તેમ દઢ શ્રદ્ધા પ્રકટે છે. અહીં એવે। પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય છે કે સમ્યકૃત્વ-વાન આત્માનું ત્યાહ્ય લક્ષણ શું હેાઈ શકે ? અત્ર સ્થાને શાસ્ત્ર જે ઉત્તર આપે છે તે એ છે કે, તે આત્મા સર્વ છવોને મિત્રભાવે ગણી હિતઅુદ્ધિમાં જ સદા તત્પર હેાય છે, કદાચ કાેઈ પ્રાણી તેનું અહિત કરે તે৷ તે વિચારે છે કે પૂર્વ પરિચિત સંસ્કારોને તે પ્રાણી આધીન હેાવાથી તેની **બુ**હ્ધિ મારા તરક વિપરીત ભાવે પરિણામ પામી છે, તેમ જ મને જે અનિષ્ટ પરિણામવાળું કળ મળ્યું તે પણ મારા પૂર્વકર્મના ઉદયે જ થયું છે. તે પ્રાણી તેા પાતાના અને પરના કર્મના વિનિયાેગ માટે નિમિત્ત માત્ર હતાે-એમ વિચારી તે પ્રાણીનું મનથી પણ અનિષ્ટ ચિંતવે નહિ તેમ જ પરને સુખા જોઈ પાેતે ખુશી થાય છે. સર્વે સંત્ निरामयाः-मा च भूत्कोऽपि दुःखितः એ ભાવનાને સતતપણે ધારણ કરે છે; ગુણા ઉપર રૃચિ થવાથી જ્યાં જ્યાં ગુણીજનાને દેખે અથવા જ્યાં જ્યાં ગુણોના આવિર્ભાવે৷ તેના જાણ્યામાં આવે ત્યાં ત્યાં તેની રામરાજિ વિકસ્વર થાય છે અને તુરત નમી પડે છે, અને તેની ઉપાસના કરવા મંડી પડે છે. પરંતુ કાેઈ પ્રાણીની નિંદા તેા કરતા જ નથી. અતિ પાપી જીવ ઉપર પણ સુધારવાને માટે યથાશક્તિ પ્રયાસ કરે છે; છતાં એ મનુષ્યની સુધારણાની યાેગ્યતા–પાત્રતા પાેતાની શક્તિ ઉપરાંત અસાધ્ય હેાય તેા તેની ઉપેક્ષા કરે છે.

[ १२९ ]

ઉપરાેક્ત હેતૂને અવલંખીને સમ્યકૃત્વ પ્રાપ્ત થયા પછીની જે સ્થિતિ ચતર્થ અને પંચમ પદમાં દર્શાવી છે તે યથાર્થ છે. સમ્યકૃત્વવાન ચ્યાત્માની સર્વ કરણી મુક્તિરૂપ સાધ્યને સન્મુખ રાખીને જ હેાય છે. એ સમ્યગૃદર્શનરૂપ ગુણની પ્રાપ્તિ ટકવાનાે અમાેધ ઉપાય છે. દુનિયાના જે જે શુભાશુભ પ્રસંગોના સમ્યકૃત્વવાન આત્માને મેળાપ થાય છે, તેમાં સાક્ષીરૂપે રહી તે તે કાર્યોને ઉચિત ન્યાય આપે છે. પરંતુ તેમાં પણ જે કાંઇ અયેાઅ અને અનુચિતપણું, વિષય કષાય અને પ્રમાદના દેાષેાથી ઉપલબ્ધ થયું હાેય તેને માટે પશ્ચાત્તાપ કરે છે, અને તેનેા આત્મા તેવા પ્રસંગાની ઠાકરાથી સાવચેત થતાે હાેય છે. **સાધ્યદષ્ટિ** તે આનું નામ છે. નિશાકપણું તે৷ સમ્યગદર્શનની હયાતીમાં નાબૂદ થઇ ગયેલું જ હાેય છે. અનાદિકાળથા જે મન મર્યાદા વગરના વિકલ્પાે કરતું હતું તે હવે કાંઇક સ્વરૂપમાં મર્યાદામાં આવી જાય છે, અને કેટલીક પરિસ્થિતિમાં અપરિમિત વિકલ્પાેને રાેકી શકવાના સામર્થ્યવાળું બને છે. મનાેબળમાં આ પ્રકારે વિજળીનાે ઝણઝણાટ પ્રકટવાથી તે અધિક વેગવાળું અને છે. કેમકે કુવિકલ્પાે આવતાંની સાથે જ સાધ્યદષ્ટિ તરક આત્માન લક્ષ્યબિંદુ હેાવાથી તે વિકલ્પાેને વધતાં અટકાવે છે અથવા તે ન અટકી શકવા, તાે નિરાશાવડે, પુનઃ જાગૃત થઈ ભવિષ્યમાં તેના ઉપર વિજય મેળવવા માટે અળનાે સંચય કરે છે. આ કાર્ય તેના પ્રવૃત્તિ ઉપર અસર કરે છે; તેથી જ સાધ્યદષ્ટિમાં આ આત્માની ઉત્તરોત્તર પ્રગતિ થતી હોય છે. સાધ્યદર્ષ્ટિ એ આત્માને ગુણસ્થાને ઉપર ચડવાનું એક અળ છે. જે વિકારો મનદારા આત્માને હેરાન કરતા હતા છતાં જેને આત્મા સતત પરિચયપણાથી કવચિત વિશિષ્ટ પ્રકારના બાહ્ય નિમિત્તથી સુખરૂપે અથવા કવચિત તેવા જ ઉલટા નિમિત્તથી દુઃખરૂપે અનુભવ કરતાે હતાે. તે હવે આ સાધ્યદર્ષિની પ્રાપ્તિ પછી એ વિકારાેની અસરને આત્મા નિર્જીવ કરી મુકે છે એટલે મનની શક્તિને અમલ તેવા પ્રકારે નહિ થતાં તે આપેાઆપ અટકી જાય છે અને મનના સંકલ્પ વિકલ્પનાે ધર્મ હાેવાથી તે શુભ વિચારણામાં જોડાય છે. જેથી

આત્માને મનનું સાધન અનુકૂળ થવાથી સાધ્યકાર્ય સન્મુખ પ્રેરે છે; આમ હાેઇ સૃ**રિજીએ** ઠીક જ કહ્યું છે કે જિનાેક્ત તત્ત્વ ઉપર રુચિ કરીને આ મનુષ્યજન્મને સફળ કરાે; આ સમ્યગ્દર્શનરૂપ સ્વગુણુ પ્રાપ્ત થવાથી આત્મા એક અપૂર્વ આનંદની વાટિકામાં વિહરે છે અને તેના આનંદરસનું પાન કરે છે.

પ્રસ્તુત સુંદર રાગમાં આવા અપૂર્વ ભાવસ્વ્યક પૂજાનાે ભાવ વારવાર વિચારવાથી આ<sub>ત</sub>માને બહુ જ લાભ થાય તેમ છે. શાસ્ત્રના આશયેા, વિવિધ પ્રકારે જુદી જુદી પ્રકૃતિયહ્ય આત્માઓને માટે શાસ્ત્રકારે બહુ જ વિચાર કરીને પ્રયોજેલા છે; તેમાં સુંદર રાગથી ગાનતાનમાં લય પામતી આ પૂજા પણ પ્રાણીઓને પાતાના અધિકાર પ્રમાણે, તેના આશયોનું સ્વરૂપ વિચારતાં, કર્ણોને અમૃતપાન કરાવતી, ચિત્તમાં આત્મ-જાગૃતિ કરાવે છે. જ્યાં સુધી આવી આત્મજાગૃતિ થતી નથી ત્યાં સુધી તે પ્રાણીઓની-વસ્તુસ્થિતિએ **સુષ્ટુપ્તિ દ્રશા** છે-તેમ જ્ઞાનીજનેા સ્પષ્ટપણે કહે છે. તે સાથે એ પણ વિચારવાનું છે કે ઉત્તમ ભાવનાપૂર્વ ક **સંઘસસુદાય** તીર્થપ્રતિ સાથે મળીને જાય અને તેમાં આવા આલંબનાે મળે-જેથી તેવા આલંખનાે અને સંયાેગાની વચ્ચે જ આત્મજાગૃતિ થવી વિશેષ સંભવિત છે; કેમકે તીર્થ એ પુષ્ટાલ બન છે, છતાં એ આલંબન જુદા જુદા પ્રકારના શુભ સંયોગા પર આધાર રાખે છે. એ શુભ સંયોગોને બની શકે તેટલી રીતે એકત્ર કરી–એ આલંબન ગ્રહણ કરવાથી ધારેલ કાર્ય સકળ થાય છે. એ પણ ભૂલવું જોઇતું નથી કે એકત્રિત સંયોગેાથી તીર્થક્ષેત્ર તરક શુભ ભાવનાથી પ્રયાણ કરતાં, એક નહિ પણ અનેક જીવાનું આડકતરી રીતે કલ્યાણ થાય છે; પણ બહુધા આવી રિથતિમાં પ્રાણીઓનું ચિત્ત, સાધ્યબિંદુ સુકી જાય છે અને અમૂલ્ય સમય નિરર્થંક બનાવે છે. સંધસમુદાયની આવી સ્થિતિમાં તેની વ્યવસ્થાને કેટલીક રીતે કેળવવાની જરૂર છે; સંધયાત્રા અનેક પ્રાણીઓને સમ્યગૃદર્શનના કારણરૂપ ઉચ્ચ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરાવનારી હેાવા છતાં, સુંદર વ્યવસ્થાના અભાવે નિકૃષ્ટ પણ થઈ જાય છે. સુંદર વ્યવસ્થા ગાઠવવાથી પ્રાણીઓને

[ ૧૨૮ ]

યાદ્ધનિમિત્ત તરક ગૌણતા થવાથી આંતર નિમિત્તોમાં આત્માને જોડવાના અવકાશ મળે છે. આવી સ્થિતિમાં કેટલાએક **સમ્યગદર્શનને** પ્રાપ્ત કરે છે, કેટલાએક વ્રત ગ્રહણ કરે છે, કેટલાએકમાં **વૈરાગ્યવાસના**નું આરોપણ થાય છે, કેટલાકની **આત્મભૂમિકા શુદ્ધ** થાય છે અને કેટલાએકને માત્ર રુચિ પ્રકટે છે. પૂજાના આશયને વારંવાર વિચારતાં એમ જણાય છે કે આવા આલ'બના આત્માની નિદ્રાદશા દૂર કરી જાગૃતિ સમપે છે, અને क्या सोવે उठ जाग बाउरे–એ શ્રીમદ્દ આનંદ્ધ લજીના પદ્ધારા આત્મજાગૃતિસ્ ચક અવસ્થાવાળું વાકયથી થતી જાગૃતિ અનાદિકાળની મોહનિદ્રા દૂર થયા પછીનું જીવનનું વાસ્તવિક પ્રભાત છે, અને તે જ આધ્યાત્મિક પરિમલ છે. આ પરિમલનો આંશ **સૂરિજીના કવન–આ**લાપા-દ્વારા પ્રાપ્ત થયેલા અમારા આત્માએ અનુભવ્યા હતા અને એ રીતે માનવજીવનની ધન્યતા અને છ–'રી' પાળતા સંધના મંગળમય પરિણામના આત્મસંતાપ થયા હતા.

આ. પ્ર. વિ. સં. ૧૯૭૨

यः संसारनिरासळाळसमतिर्मुक्त्यर्थमुत्तिष्ठते ।

यं तीर्थं कथयन्ति पावनतया येनास्ति नान्यः समः ॥ यस्मै तीर्थपतिर्नमस्यति सतां थस्माच्छुमं जायते । स्फूर्तिर्थस्य परा वसन्ति च गुणाः यस्मिन् स संघोऽर्च्यताम् ॥

" જે [સાધુ-સ ધ્વી બ્રાવક-બ્રાવિકારૂપ] **સ ઘ** મુક્તિ માટે સાવધાન થાય છે, જેનેા-પવિત્રપણાને અંગે 'તીર્થ' કહેવાય છે, જેની તુલનામાં બીજો કાેઈ નથી, જેને તીર્થ'કર પરમાત્મા નમસ્કાર કરે છે, જેથી સત્પુરુષાનું કલ્યાણુ થાય છે, જેના ઉત્કૃષ્ટ મહિમા છે, અને જેમાં ઉચ્ચ ગુણા રહેલા છે-તે **સ ઘ**ની અર્થના કરાે. ''

#### સિંદૂરપ્રકર

# મહાન્ જયાેતિર્ધર પૂ. ઉપા. શ્રી યશાેવિજયજી

' વાણી વાચક યશ તણી કેાઇ નયે ન અધૂરીજી " આ વાચક યશ તે કાણ **ક** વાચક યશ એટલે મહાન જ્યાતિર્ધાર ઉપાધ્યાય શ્રીમદ્દ **યશાવિજયજી** જેમણે સ્વરચિત ''શ્રીપાળ રાસ ''ની ઢાળ બારમીમાં, અને તેને અનુસરીને રચેલી નવપદજીની પૂજામાં ઉક્ત ઉલ્લેખ કર્યો છે.

આ મહાપુરુષનાે જન્મ અણહિક્ષપુર પાટણની આસપાસ કનદાેડા ગામમાં સત્તરમાં સૈકામાં થયે৷ હતેા, તેમ અનુમાન કરી શકાય છે. તેઓ જાતે એાસવાળ હતા. ખાલ્યાવસ્થામાં તેમના પિતાશ્રીનું મૃત્યુ થયું હતું. તેમની સ્મરણશક્તિ **બાલપણથી તીવ્ર હતી તેમના માતુ**શ્રી**ને** કરરોજ ગુરૂની પાસે જઇને ઉપાશ્રયમાં '' ભક્તામર સ્તાેત્ર '' સાંભળ-વાના નિયમ હતા. ચામાસામાં એક વખતે વરસાદની માટી હેલી થવાથી તેમજ પાતાનું શરીર નરમ હાેવાથી, માતાજી ગુરુ પાસે જઈ " ભક્તામર સ્તાેત્ર " સાંભળી શક્યાં નહીં. એમના નિયમ એવા હતા કે, '' ભક્તામર સ્તાેત્ર '' સાંભળ્યા સિવાય બિલકુલ અન્ન લેવું નહીં. ઉપરના કારણથી ત્રણ દિવસના ઉપવાસ થયા. ભાઇ " જશા "ની **ઉંમર તે વખતે પાંચ છ વર્ષની હ**શે. ચાેથા દિવસે જશાેએ પાેતાની માતાને પ્રછ્યું કે '' હે માતુશ્રી ! તમેા અન્ન ક્રેમ લેતાં નથી ર સારે માતાએ કહ્યું, હે પુત્ર ! હું " ભક્તામર ્સ્તાત્ર " સાંભળ્યા સિવાય બિલકુલ ભોંજન લેતી નયી. જશાએ વિનયથી કહ્યું કે, '' તમારી ઈચ્છા હેાય તેા હું તમાને '' ભક્તામર સ્તાેત્ર '' સંભળાવું. માતા આશ્ચર્ય પામી ખાલ્યાં કે તે તને ક્યાંથી આવડે ? પુત્રે કહ્યું: હે માતુશ્રી ! તમે મને તમારી સાથે ઉપાશ્રયમાં ગુરુ પાસે દર્શન કરવા તેડી જતાં હતાં તે વખતે હું પણુ " ભક્તામર સ્તાત્ર " સાંભળતા હતા, તે મને યાદ રહી ગયું છે. માતાએ સંભળાવવાનું કહ્યાથી પુત્રે એક પણ ભૂલ સિવાય " ભક્તામર સ્તાેત્ર ' સંભળાવ્યું. (તે જ વખતે ગુરુષ્રી **નયવિજય**જી ત્યાં પધાર્યા હતા )–આ બાલ્ય અવસ્થામાં તેમની

For Private & Personal Use Only

\*

[ 930 ]

યાદશક્તિનેા નમૂતેા છે; ત્યારપછી તેમણે સં. ૧૬૮૮ માં દીક્ષા લીધી. . સં. ૧૭ ૮ માં ઉપાધ્યાય પદવી એમને મળી, સં. ૧૭૪૩ માં ડેભેાઇ (દર્ભાવતી ) નગરીમાં તેઓશ્રી સમાધિપૂર્વક કાળધર્મ પામ્યા.

兼

''તત્ત્વાર્થ'કારિકા ''માં શ્રીમદ્ **ઉમાસ્વાતિ વાચકે** પ્રભુ શ્રી **વર્ધ-**માનસ્વામી સંબંધમાં કહ્યું છે કે, ''માવિતમાવો મવેલ્વનેવેષુ" અર્થાત્ જન્મ જન્માંતરના સંસ્કારા પછી તીર્થ'કરપહ્યું મળેલું છે; તેમજ '' ભગવદ્દગીતા '' માં પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે, જીવ્વીનાં શ્રીમતાં ગેદ્દે યોगમૃષ્ટોડ્ય जाયતે '' અર્થાત પૂર્વ જન્મમાંથી યોગભ્રષ્ટ થયેલા આત્માના જન્મ પવિત્ર કુટું અમાં થાય છે અને એ જન્મમાં યોગમાર્ગની શરૂઆત કરે છે; તેમ ઉપાધ્યાયજી શ્રી **યરોાવિજયજી** માટે પણ કહી શકાય.

એકવીશ દિવસ પર્ય તે '' ણૅ ''ના બીજધી **સરસ્વતી** દેવીનું એમણે આરાધન કર્યું **હ**તું. એકવીશમા દિવસની રાત્રિએ સરસ્વતી દેવી સાક્ષાત હાજર થયાં અને તેમને વરદાન માગવા કહ્યું. શ્રી યશાે-વિજયજીએ જૈન શાસનના ઉદ્ધારાર્થે શાસ્ત્રો રચવામાં સહાય માગી. સરસ્વતી દેવીએ કહ્યું: '' તે પ્રમાણે થાએા ! '' એમ કહી દેવી અંતર્ધાન થયાં.

એમને ઉપાધ્યાય પદવી શ્રી વિજયપ્રભસૂરિજીએ આપી હતી. તે વખતે યતિઓમાં ચાલતા શિથિલાચારને દૂર કરવા તેમણે શ્રી સત્યવિજયજી પંન્યાસની સાથે મળી ક્રિયોહાર કર્યો હતા.

જેમ શ્રીમાન **હરિભદ્રસૂરિજી**એ સ્વરચિત ગ્રંથોને છેડે "વિ**રહ**" શબ્દ રાખેલા હતા, તેમ શ્રીમદ્દ ઉપાધ્યાયજીએ સ્વરચિત ગ્રંથની શરૂઆતમાં '' ऍद्र '' શબ્દ સંક્રેતરૂપે રાખેલા છે.

ઉપાધ્યાયજીનાે શ્રી આનંદધનજી સાથે સમાગમ થયાે હતાે. આંબુની યાત્રા કરી તેટલામાં શ્રી અનાનંદઘનજીની શાધ કરતાં તેઓ મળી ગયા આનંદઘનજી કે જેએને અધ્યાત્મયોગી હાેઈ, પાછળથી એકાંત- \*

વાસમાં રહેતા હતા: તેમના તરકના પૂજ્યભાવથી ઉપાધ્યાયજીએ '' અષ્ટપદી '' રચી છે. તેના નમૂના રૂપે આ પદ્ય ધ્યાનમાં લેવા જેવું છે.

" આનંદઘનકે સંગ સુજસ હી મિલે જબ, તબ આનંદ સમ ભયેા સુજસ; પારસસંગ લાેહા જો કરસત, કંચન હાેત હી તાંકે કસ."

આ રીતે તેએાશ્રી પ્રખર વિદ્રાન હેાવા છતાં કેવી ગુણગ્રાહી વિભ્રુતિ હતા !

એમના સમકાલીન વિદ્વાન જ્યાેતિર્ધરાૈ-ઉ. શ્રી માનવિજયજી, પં. શ્રી સત્યવિજયજી, ઉપા. શ્રી વિજયવિજયજી, વિજયદેવસૂરિ, વિજયસિંહસૂરિ અને વિજયપ્રભસૂરિ વગેરે હતા.

તેઓશ્રીએ કાશીમાં વિદ્યાભ્યાસ કરેલેા અને વાદમાં વિજય મેળવતાં ન્યાયવિશારદની પદવી તેમને આપવામાં આવી હતી. તેઓાશ્રીના વરદ હસ્તે નિમ્ન ગ્રંથાે રચાયેલા છે. કેટલાક લભ્ય છે અને કેટલાક અલભ્ય છે. સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષામાં બનાવેલાં ''અધ્યાત્મમત પરીક્ષા, અધ્યાત્મસાર, અનેકાંત વ્યવસ્થા, તર્કપરિભાષા '' વગેરે છેતાલીશ ગ્રંથા લભ્ય છે.

તેમના હાથનું શાંસનપત્ર સંવત ૧૭૩૮ માં લખેલું તે ભાવનગરથી પ્રગટ થતાં 'આતમાનંદ પ્રકાશ" માસિક પુ ૧૩, અંક ૬ માં પ્રસિદ્ધ થયેલું છે. ધાધામાં આવ્યા હારે તેમણે '' સમુદ્ર અને વહાણુના સંવાદ ''નું કાવ્ય રચ્યું; અને તેમાં મનુષ્ય જીવનની દુર્લભતા બતાવી ભવિષ્યની પ્રજાને બાધ આપ્યા. '' અપ્યાત્મમત પરીક્ષા, દિક્પટ ચારાશી બાલ '' વગેરે ગ્રંથા તેમણે દિગંબર સંપ્રદાયનાં મંતવ્યા સામે રચ્યા છે

તેમણે ગૂર્જર ભાષામાં રચેલા '' દ્રવ્યગુણપર્યાય રાસ '' ઉપરથી **દિગ પર કવિ શ્રી ભાજરાજજી**એ ' દ્રવ્યાનુયાગતર્કણા '', નામે વિદ્રદ્દભાગ્ય ગ્ર**ંથ** સંસ્કૃતમાં બનાવ્યા છે.

Jain Education International

[ ૧૩૨ ]

સવાસા, દાેઢસા અને સાડાત્રણુસા ગાથાનાં સ્તવનામાં સ્થાનકવાસી મંતવ્યા સામે તેમ જ ષડ્દર્શનના વાદીઓ, કે જેઓ એકાંત મતવાદીઓ ગણાય છે, તેમની સામે જૈન દર્શનના **સ્યાદ્રાદ મત** તેમણે પ્રખરપણે રજૂ કરેલા છે; તદુપરાંત ''બદ્ધગીતા, સમાધિશતક, સમતાશતક, વીશ વીહરમાનના સ્તવના, અમૃતવેલી સજ્ઝાય, ચાર આહારની સજ્ઝાય, પંચ પરમેષ્ઠીગીતા, સીમ ધરસ્વામીનું નિશ્ચય–વ્યવહારગર્ભિત ખેતાલીસ ગાથાનું સ્તવન, આઠ દષ્ટિની સજ્ઝાય, મૌન એકાદશીના દોઢસા કલ્યાણકોનું સ્તવન, આઠ દષ્ટિની સજ્ઝાય, સામ્યક્ત્વ પટ્સ્થાનકની ચાપાઈ, અતીત, અનાગત અને વર્તમાન ચોવીશીના સ્તવના, પદેા, જિન સહસ્ત્રનામ વર્ણન, ચડતી પડતીની સજ્ઝાય '' વગેરે પ્રાંથા રચી ગુર્જર સાહિત્ય સૃષ્ટિ ઉપર તેમણે મહાન ઉપકાર કર્યો છે.

જેમ તેમણે લાેકભાંગ્ય સાદાં સ્તવના, જેમકે-''જગજીવન જગ વાલહાે '', '' વિમલાચલ નિતુ વ દીએ ''-વગેરે સાહિત્ય રચ્યું છે, તે રીતે '' ગ્રાનસાર '' અને '' અધ્યાત્મસાર '' જેવા વિદ્રદ્દભાંગ્ય ગહન ઉચ્ચ ક્રોટિના ગ્રંથાની સ્થના પણ કરી છે. ઉપાધ્યાયજીએ કથા વિષયમાં કલમ નથી ચલાવી એ કહેવું મુશ્કેલ છે. તેમણે ન્યાયના અનેક ગ્રંથા જેવા કે-શાસ્ત્રવાર્તા સમુચ્ચય-ટીકા, નયાપદેશ, ન્યાયખંડ ખાદ્ય ન્યાયાલાક, નયરહસ્ય વગેરે રચ્યા છે. અન્ય દર્શનની માન્યતાને જૈન દર્શનમાં ઉતારવાનું તેમનું અદ્ભુત સામર્થ્ય હતું. એમની કૃતિઓ પ્રતિપાદક શૈલીની અને પ્રસંગાપાત ખંડનાત્મક શૈલીની, સમન્વયવાળી, વિશદ દષ્ટિવાળી, તર્ક અને ન્યાયથી ભરપૂર અને આગમામાં ગંભીર રહસ્ય અને ચિંતનવાળી પૂરવાર થઈ છે.

દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર સાથે તપમાં પણ તેઓ સંયમી જીવનવાળા હતા. વીશસ્થાનકનું તપ તેમણે કર્યું હતું.

જે **'' નવપદ્દજી પૂજા ''** એાળાના દિવસાેમાં ચાલુ હાેય છે તે તેમણે 'ખનાવી છે. <mark>શ્રી વિનયવિજય ગણ</mark>િએ ''શ્રીપાળ રાસ'' સં.૧૭૩૮ માં બનઃત્ર્યા, તેમાં સાડાસાતસા ગાથા સુધી ગામ **રાંદર**માં રાસ રચ્યા

[ 933 ]

પછી તેઓ કાળધર્મ પામ્યા; બાકીના રાસનેા વિભાગ કે જેમાં નવ-પદજીતી પૂજા આવી જાય છે, તે વિભાગ ઉપા. શ્રી **યશાવિજયછ**એ પૂર્ણ કર્યો. આ રીતે સહાપ્યાયીનું ઋાણુ અદા કર્યું, અને જૈન જગતના ઉપકારી બન્યા.

જેવી રીતે શ્રી **હેમચાંદ્રાચાર્ય જી**ના જીવનપ્રસ ગોની તિથિએા ખરાબર મળી શકે છે. તેવી રીતે ઉપાધ્યાયજીના જીવનપ્રસ ગાની તિથિએો અને સાલ ચાેક્કસ રીતે ઉપલબ્ધ થઈ શકતી નથી. છતાં " સજસવેલી ભાસ " ગ્રંથ કે જે તે સમયના મુનિ શ્રી **કાન્તિવિજયજી**એ લખેલ છે, તેમાં તેઓશ્રી સં. ૧૭૪૭ માં શ્રી ઉપાધ્યાયજીએ ડ**ભેા**ઈમાં ચાતમાંસ કરેલ છે, અને ચાતુર્માસ પછી કાળધર્મ(સ્વર્ગવાસ) પામેલ છે–એવી હકીકત જણાવે છે. તેઓશ્રીની પાદુકા સં. ૧૭૪૫ માં ડ**ભેા**ઈમાં પ્રતિષ્ઠિત થયેલી છે. વસ્તુતઃ પાદુકાનાે જર્ણોદ્ધાર પૂ મહારાજ શ્રી **વિજયધર્મ-**સૂરિજીના વિદ્વાન શિષ્ય શ્રી **યશાવિજયજી** મહારાજ (જેમને માટે ન્જીકના ભવિષ્યમાં મંગલમય ઉપાધ્યાય પદપ્રાપ્તિ માટેની આગાહી મારી દષ્ટિએ લાગે છે) જેમણે મુંબઈ–ભાયખલામાં સં. ૨૦૦૭માં સ્વ. પૂ. ઉપાધ્યાયજીની દેરીનેા જર્ણોદ્ધાર અને જીવનચરિત્ર પ્રકાશિત કરવાનો સમિતિદારા નિર્ણય જાહેર કર્યો હતા. તેએાશ્રીની જ હાજરીમાં તેઓશ્રીના ગુરુવર્યો હસ્તક સં. ૨૦૦૮ માં ત્રણ દિવસના મહાેત્સવપૂર્વક ડ**ભેા**ઈમાં આરસના ભવ્ય વૃતન ગુરુમ દિરમાં મૂર્તિની પ્રતિષ્ઠા તેથા શ્રી **યશાવિજયજી સારસ્વતસત્ર** મહાત્સવ ઉજવાયા હતા એ આનંદદાયક ખીના હતી.

ચૌદસા ચું માલિસ (૧૪૪૪) ગ્રંથાના કર્તા યુઝપ્રધાન શ્રીમાન **હરિભદ્રસૂરિ** પછી લગભગ એક હજાર વર્ષે **યશાવિજયજી** ઉપાધ્યાય થયા છે, અને તે "લઘુ હરિભદ્ર " નામે સંખાધાય છે. સાડાત્રણુ ક્રોડ શ્લોકાના રચયિતા, અહાર દેશામાં અહિંસાના પ્રચારક અને કુમારપાળ રાજાના પ્રતિખાધક શ્રી **હેમચંદ્રાચાર્યજી** તથા અકબર બાદશાહના પ્રતિખાધક અને ભારતવર્ષમાં અહિંસાના ડંકા વગાડનાર શ્રી

જૈન દર્શન મામાંસા

**હીરવિજયસ્**ર્સિ પછી શાસનપ્રભાવક તરીકે શ્રી **યશાવિજયજી**તા વ્યવતાર થયેા; આવા જ્યાતિર્ધર મહાત્માઓથી જૈન શાસન અવિચ્છિત પણે ટકી રહ્યું છે. અમુક યુગા પછી આવા મહાત્માઓ પ્રગટ થવા જોઈએ, તેમ શ્રી મહાવીર પરમાત્માએ કહેલ છે, તે મુજબ જ જૈન શાસન એકવીશ હજાર વર્ષા પર્ય'ત ચાલુ રહી શકશે.

શ્રી **ઉપાધ્યાયજીએ એક**સો ગ્રંથ ઉપરાંત લગભગ બે લાખ શ્લેોકોની રચના કરેલી છે. ધણા ગ્રંથા તેમના અલભ્ય છે. "ભાષારહસ્ય" નામના સ્વરચિત ગ્રંથમાં તેમણે જ કહેલ છે કે, " રહસ્ય" પદાંકિત ૧૦૮ ગ્રંથા કરવા નિર્ણય કરેલ છે, તેમાંથી માત્ર "ભાષારહસ્ય", " ઉપદેશરહસ્ય" અને "નયરહસ્ય" મળે છે.

સ્વ. ઉપાધ્યાયજી મહારાજનું સાહિત્યજીવન એટલે સમ્યગ્દર્શન, ગ્રાન, ચારિત્રમય અપાર પાંડિત્ય, બાલ બ્રહ્મચર્ય, સંયમ, તપ, ગુર્જર ભાષાસમૃદ્ધિ, વ્યવહાર અને નિશ્ચયદષ્ટિની સમન્વિતતા, તાર્કિકપહું, ન્યાય-ગ્રંથાનું ઉત્પાદન, નવીન ન્યાયનાં ગ્રંથાનું સર્જન, સરળમાં સરળ ગુર્જર ભાષાના સ્તવના ,કાવ્યા અને પદાવાળું તેમ જ "અધ્યાત્મસાર" અને ''અધ્યાત્માપનિષદ" જેવા ઉચ્ચપ્રેટિના ગ્રંથાની સર્જકતાવાળું વગેરે વિવિધતાના સંમિબ્રહ્યરૂપ ટંકશાળી વચનમય જીવન.

પ્રસંગોપાત કહેવાનું પ્રાપ્ત થાય છે કે, ગત વર્ષના દ્વિ. વૈશાખ માસના શ્રી કાનજીસ્વામી તરફથી સાેનગઢથી બહાર પડતા "આત્મધર્મ" માસિકમાં તેમને માટે "વ્યવહાર વિમૂઢ" શબ્દ વાપરીને તેમને હલકટ રીતે ચિતરવામાં આવ્યા છે, પણ તે કેવળ લેખકનું તેઓશ્રી વિરચિત સાહિત્યના તદ્દન બિનચ્યનુભવપણું છે, અથવા ઇરાદાપૂર્વક દ્વેષજન્યકૃત્ય છે. તેમણે તેા વ્યવહારની મુખ્યતા રાખી નિશ્વયદ્દષ્ટિની ગૌણતા, આપણા જેવા ભરતક્ષેત્રના માનવીઓ માટે સપ્તમગુણસ્થાનક સુધી મર્યાદારૂપે બતાવી છે. કેવલી ભગવ તને પણ તેરમા ગુણસ્થાનકમાં વ્યવહાર સાચવવા પડે છે; તેથી જ તીર્થ કર પરમાત્માઓ ચતુર્વિધ સંધની સ્થાપના કરે છે, એ સુપ્રસિદ્ધ છે. નવકારનાં પદામાં પ્રથમ પૂં ઉ. શ્રી ચરોાવિજયજી

આરિહ ત પદ તે વ્યવહાર અને બીજું સિદ્ધ પદ તે નિશ્વય છે અરિહ ત પરમાત્મા વગર અરૂપી સિદ્ધપદની એાળખાણ કાેણ આપી શકે ? એ વિષે ઉપાધ્યાયજી મહારાજે સ્વયં કહ્યું છે કે-

' નિશ્વય દષ્ટિ હુદય ધરીજી, પાલે જે વ્યવહાર;

પુષ્ટ્યવંત તે પામશેજી, ભવસમુદ્રના પાર."

આ મહાન જ્યાેતિર્ધર કે જેઓ પૂર્વ જન્મનાે અદ્ભુત ક્ષયાેપશમ લઇને અવતર્યા હતા, તેઓ પડ્દર્શનવેત્તા, સેંકડેા ગ્રચાના રચયિતા, ન્યાય, વ્યાકરણ, અંદ, સાહિત્ય, અલંકાર, કાવ્ય, તર્ક, સિદ્ધાંત, આગમ, નય, પ્રમાણ, સપ્તભંગી, અધ્યાત્મ, યેાગ, સ્યાદ્વાદ, આચાર, તત્ત્વજ્ઞાન ઈત્યાદિ વિષયેા ઉપર વિદ્રદ્ભોગ્ય, તથા સામાન્ય જનતા માટે ગુજરાતી વગેરે લાેકભાષામાં વિપુલ સાહિત્યનાે રસથાળ ધરી ગયા. નવ્ય ન્યાયના આદ્ય જૈન વિદ્વાન, ન્યાયાચાર્ય, ન્યાયવિશારદ આદિ બિરુદોને પ્રાપ્ત કરનાર યુગ-જ્યાતિર્ધરને આપણા અનેકશ: વંદન હેા.

" ઉપમિતિભવપ્રપંચાકથા '' કે જે સાેળ હજાર શ્લાેકમય સંસ્કૃત ગ્રંથ છે. તેમાંથી સાર ખેંચી ગુર્જર ભાષામાં શ્રી **વિમળનાથ**ના સ્તવનમાં એમણે---

' તત્ત્વ પ્રીતિકર પાણી પાએ, વિમલા લાેકે આંજીજી; 🦳 લેાયણ ગુરુ પરમાત્ન દીયે તવ, ભ્રમ નાખે સવિ ભાંજી ."

**ધર્મ બાધકર** પાકશાસ્ત્રી(ગુરુ)થી પ્રાપ્ત કરેલું સમ્યગૃદર્શ નરૂપ તત્ત્વ પ્રીતિકર પાણી, **સદ્જ્ઞાનદષ્ટિરૂપ** નિર્મળ અંજન અને સચ્ચારિત્રરૂપ પરમાન્ન(ક્ષીર)નું સ્વરૂપ લાેકભાષામાં ખડું કર્યું છે; તેમ જ શ્રી સવિધિનાથના સ્તવનમાં---

> ં મળ ઊધ્વ તરૂ અર અધ શાખા રે, છંદ પુરાણે એવી છે ભાષા રે; અગ્રરિજવાળે અગ્રરિજ કીધું रे. ભકતે સેવક કારજ સીધું રે.

[ ૧૩૬ ]

આ હક્/ીકત '' શ્રી **ભગવદ્ગીતા** ''માં કહેલ <sup>શ્</sup>લાેક સાથે કેટલીક રીતે મેળ ખાય છે.

" उर्ध्वमूलमधः शाखं, अश्वत्थं प्राहुरव्ययं ॥

#### छन्दांसि यस्य पत्राणि, यस्तं वेद स वेद्वित् ॥ "

આ <sup>શ્</sup>લોકના રહસ્યને આશ્ચર્ય તરીકે ઘટાવી પ્રભુ ભક્તિ માટે લાકભાષામાં સમન્વય કર્યો છે.

દોઢસાે અને સાડાત્રણસાે ગાથાના સ્તવનાેમાં નિશ્ચય નય અને વ્યવહાર નયથી ભરપૂર ઉપદેશા છે. એમાં અપૂર્વ યુક્તિઓથી <mark>મૂર્તિપૂજા</mark> સિદ્ધ કરી છે. છેવટે કહ્યું છે કે–

" મુજ હાેએ ચિત્ત શુભ ભાવથી. ભવભવ તાહરી સેવ રે; ચાચીએ કાેડી ચત્ને કરી. એહ તુજ આગળે દેવ રે; તુજ વચન રાગ સુખ આગળે. નવિ ગણું સુરનર શર્મ રે; કાેડી એ કપટ કાેઈ દાખવે, નવિ તજીું તાેએ તુજ ધર્મ રે." આ છે તેમના અદ્ભુત શાસનરાગ અને અલોકિક પ્રભુ ભક્તિ.

આ છે લગતા ગઢ્યુલ લાલવલા ગલ ગલાડક પ્રયુ લાજા. આનંદસૂરિ ગચ્છના શ્રી **વિજયાનંદસૂરિ**જીએ સત્તરમા સૈકામાં રચેલાે ''ધર્મસંગ્રહ '' ગ્રંથ કે જેની ટીકા મહાેપાધ્યાય શ્રી **માનવિજય** ગણીએ કરી છે તે ગ્રંથનું સંશાધન ઉપાધ્યાયજી મહારાજે કરેલ છે; તેનાે તાજેતરમાં જ ભાષાંતર સાથેનાે પ્રથમ વિભાગ પ્રકાશિત થયાે છે. સં. ૧૭૩૯ માં ''શ્રી જંખૂરવામી રાસ '' તેમણે ખંભાતમાં રચેલ.

તે તેમના પાેતાના હાથના અક્ષરાેવાળા પાનાંએા સાથેના મળે છે. આ રીતે તેઓશ્રી ભક્તિપરાયણ, જ્ઞાનપરાયણ, સંયમી અને તપ-પરાયણ સાહિત્યજીવન જીવી બયા છે, અને આપણા માટે વિવિધ સાહિત્યની વાનગીઓથી ભરપૂર વારસાે મૂકી ગયા છે, જેથી શાસનની પ્રભાવનાનું નિમિત્ત બની પાેતાના આત્મા ઉપર તેમ જ ભવિષ્યની પ્રજા ઉપર મહાન ઉપકાર કરી ગયા છે. આવા મહાત્માઓ પાેતાની જીવનલીલા સંકેલીને સ્વર્ગે સંચર્યા. શ્રી ભાઈ હરિજીના શળ્દામાં કહીએ તેા આવી મહાન વિમૂતિઓ '' अलंकरण મુવઃ પૃથ્વીના અલંકારરૂપ '' છે. તેમ જ કવિ **ભવભૂ**તિના શબ્દામાં '' जयति तेऽघिकं जन्मना जगत्-હે મહાત્મન્ ! તમારા જન્મથી આ જગત જયવાંત વર્તે છે. '' એટલું કહી ઉપસંહારમાં તેમણે જ રચેલા **''ગ્રાનસાર**'' પ્રાથના અંતિમ-સર્વ નયોના આશ્રયવાળા સ્તુતિ-ક્લાેક તથા આત્મજાગૃતિ માટે તેમણે રચેલી '' અમૃતવેલી સજ્ઝાય ''ની વાનગીરૂપ એક કાવ્ય સાદર રજૂ કરી વિરમું છું.

## अमूढल्रक्ष्याः सर्वत्र, पक्षपातविवर्जिताः । जयन्ति परमानन्दमयाः सर्वनयाश्रयाः ॥"

" નિશ્ચય નય અને વ્યવહાર નયમાં જ્ઞાનપક્ષ અને ક્રિયાપક્ષમાં, એક પક્ષગત–બ્રાંતિ તજીને સર્વ નયાના આશ્રય કરનારા પરમ આનંદથી ભરપૂર ( મહાપુરૂષો ) જયવંત વર્તે છે. "

' ચેતન જ્ઞાન અજીવાળીએ, ટાળીએ માહ સંતાપ રે; ચિત્ત ડમડાલતું વાળીએ, પાળીએ સહજ ગુણ આપ રે."

શ્રી યશાવિજય સ્મૃતિ થ્રંથ-વિ૦ સં૦ ર૦૧૩

## आत्माऽऽहारश्चिदानंदो देहाऽऽहारश्च पुद्गलम् । चित्ताहारो विचारश्च वाण्याहारः सुभाषणम् ॥

'' આત્માનેા આહાર જ્ઞાનનેા આન**ંદ, શરીરનેા આહાર પુદ્**ઞલેા, મનતાે આહાર વિચાર અને વાણીનાે આહાર મધુર વચનાે છે. ''

—આધ્યાત્મગીતા, શ્લેા. ૩૪૫

[ ୧૩७ ]

# વાચકની યાદી

# શ્રીયુત ફતેઢચંદભાઇની જીવન પરિમલ

**જીવન** અમારી સાથે કેટલીક કરડાઇથી વત્ર<sup>હ</sup>ે છે-એવી કરિયાદ અમે ન કરી શકીએ; કેમકે એ અમારી રાજપુશીના સાદા હતા; અને એકંદર રીતે જોતાં જીવન અમારે માટે એટલું કેરડું કે ખૂરું નહેાતું. ઘણીવાર જીવનની છેક છેવટની કારે ઊભા રહેનારાએા અને માતથી ડરીને ન ચાલનારાએા જ છવનના આસ્વાદ લઇ શકે છે; અમે ગમે તેટલી ભૂલેા કરી હશે પણ પામરતા, આંતરિક નામાશી અને કાયરતામાંથી અમે અમારી જાતને ઉગારી લીધી છે; એક વ્યક્તિ તરીકે એ કંઇક સિદ્ધિ છે; જીવન એ માણસની વહાલામાં વહાલી વસ્તુ છે અને તેને માત્ર એક જ વખત અમૂલ્ય છવન છવવાનું હાેવાથી તેો એવી રીતે જીવન જીવવું જોઇએ કે જેથી કાચર અને ક્ષુલ્લક ભૂતકાળની શરમથી તેને સંકાચાલું ન પડે; હેતશન્ચ રીતે વરસા એળે ગુમાવ્યા એવી લાગણીથી રીખાવું ન પડે અને મરતી વખતે કહી શકે કે મારં સમગ્ર જીવન અને સઘળું સામર્થ્ય આ દુનિયાના <mark>પ્રથમ</mark> ધ્યેયને અશે<sup>૯</sup>-માનવ જાતની મુક્તિને અશે<sup>૬</sup> મેં ખરચ્યું છે.

--શ્રી જવાહરલાલ નેહરુ

卍 મગ્ર રીતે વિચાર કરતાં વૃદ્ધાવસ્થા દુઃખમય કે શાપ રૂપ નથી, જીવનના કળશ ૩૫ છે. જીવનની પરાકાષ્ઠાએ વૃદ્ધાવસ્થામાં જ પહેાંચાય છે. ચારિત્રમાં શહતા અને ડહાપણમાં વિશાળતા વૃદ્ધાવસ્થામાં આવે છે. જવનની પરિપાક દશા લાંબા જીવન પછી જ પામી શકાય છે. જીવન કાળનું માપ ગણિત પ્રમાણે કરવાનું નથી પણ આધ્યાત્મિક ગુણોના ઉત્તરાેત્તર વિકાસની દ્રષ્ટિએ કરવાનું છે-અર્થાત્ અમુક વર્ષ માણસ જીવ્યાે એ એના જીવનનું ખરૂં માપ નથી પણ કેટલા આધ્યાત્મિક ગણા તેનામાં વિકાસ પામ્યા તે તેના જીવનતું માપ છે.

> ન્યા. શ્રી જીવરાજ આેધવજી વૃદ્ધત્વમીમાંસા. સં. ૨૦૦૪ જૈન ધર્મ પ્રકાશ

કાઇને ખાતર મરીને, માતને મારી જશું, પ્રેમ વર્ષ અથી અવરનાં, દગ્ધ દિલ ઠારી જશં; નિજ હૃદયની આગને, આંતર મહીં ભારી જશું, <u>હુબશું</u> મઝધારમાં, પણુ નાવને તારી જશું. માત જેવું કાેઈ મંગલ નથી આ વિશ્વમાં; એટલે એના અમા જયકાર લલકારી જશં.

---વિશ્વરુથ

કુડુંભ જીવન :

પૂર્વના પુણ્યયોગે તેમને જન્મ વિ. સં. ૧૯૪૧ વિજ્યા દશમીએ ઉત્તમ, ધર્મપ્રેમી અને જ્ઞાનેાપાસક કુટું બમાં તેમને માસાળ પાલીતાણા-માં સિદ્ધક્ષેત્રમાં થયે৷ હતા. તેમના પિતાશ્રી ઝંવેરભાઈ પરમ ધર્માતુરાગી અને ધર્મના અભ્યાસી હતા. પિતાશ્રીએ પુત્રમાં બાળપણથી ધર્મના સંસ્કાર રેડવાની અને તેતું જીવન ઘડવાની પૂરેપૂરી કાળજી લોધી હતી.

સવારે પાંચ વાગે ઉઠાડી શૌચકર્મ પતાવ્યા પછી ભાવનગરમાં શ્રી ગેાડીજીના દેરાસરે પૂજા કરવા બન્ને સાથે જતા. માટા દેરાસરની બહારની મેડીએ પુરુષોની સામાયિકશાળા સવારમાં ચાલતી. ઘેર-ઘેર એ પ્રથા સામાન્ય હતી કે, સૌ સવારે એકાદ-બે સામાયિક કરે, ધાર્મિક અભ્યાસ કરે, સેવા પૂજા કરે અને પછી ઘરે જઈ નવકારસીનું પચ્ચ-ખખાણ પારે. પછી મોટેરાઓ દુકાને જાય અને જેઓ ભણતાં હોય તે લેસન કરે. વ્યાખ્યાન સમયે વ્યાખ્યાન સાંભળવા ઉપાશ્રયે જાય. વ્યવહાર, ઘંધો અને ધર્મધ્યાન તે વખતના લોકા બધું નિયમિત કરતાં. તેમનાં વાવેલાં બીજ તરીકે હાલમાં પણ સામાયિકશાળા ચાલુ છે.

#### જીવનનું ઘડતર :

શ્રી ફેતેહચંદભાઈ નાનપણ્યી સુદ્ધિશાળી, ચંચળ અને ઉત્સાહી હતા, એટલે અભ્યાસની સાથેાસાય ધરકામ કરતા. વાંચનાલયમાં જઈ છાપાંઓ અને માસિકા વાંચતા. પુસ્તકાલયમાંથી પુસ્તકા ઘરે લઈ આવી કુરસદે વાંચતા, તેઓ લેખા લખતાં, જૈન આતમાનંદ સભામાં ભાષણા કરતાં, કવિતાઓ પણ બનાવતા અને મુનિરાજો પાસે હિંમત-પૂર્વક પ્રક્ષો પૂછીને શંકાઓનું સમાધાન પણ મેળવતા. તેમનું મિત્ર-મંડળનું જૂથ એટલું સારૂં હતું કે, સૌ સાથે સાંજે કરવા જાય, અને રસ્તામાં અનેક ધાર્મિક પ્રક્ષોની ચર્ચા કરે. સભામાં પણ સાથે જાય– આ રીતે સૌ સાથે ખેસે, ઉઠે, કામ કરે કે અભ્યાસ કરે. [8]

તેમનેા વ્યાવહારિક અભ્યાસ મેદ્રીક સુધીનેા હતા. ધાર્મિક અભ્યાસ નાનપણુથી બહુ સારા હતા; અને અભ્યાસની લગની પણ ઘણી હતી. ગ્રાનની સાધના અને ઉપાસના-એ તેમના જીવનનું મુખ્ય લક્ષણ છે, અને લક્ષ્ય પણ છે. તે વખતના વેપારીઓમાં બહુ ઉચ્ચકાટીનું નિશાળનું ભણતર નહાેતું; પરંતુ વ્યાવહારિક ગ્રાન, ધંધાદારી ગ્રાન અને ધર્મનું ગ્રાન બહુ સારૂં હતું. તેમના સમયના જોડીદાર વિદ્યાર્થીઓ અને મિત્રનું જૂથ એટલું બધું સારું, સંસ્કારી, સદાચારી અને સંપીલું હતું કે મેટી ઉંમરે પણ તેઓએ વડીલાના સાંસ્કૃતિક અને ધાર્મિક વારસાને બરાબર સાચવી રાખ્યો છે, અને દીપાવ્યા છે. તે સમયે ભાવનગર એ જૈન સમાજનું વિદ્યાધામ ગણાતું હતું.

શાસ્ત્રોનાે ઊંડો અભ્યાસ ગિરધરભાઈ, કુંવરજીભાઇ, ઝવેરભાઇ, અમરચંદભાઇ વગેરે તે વખતના ધણા જૈન અંગ્રેસરોનો હતાે. ભાવનગરનું સંધ બંધારણુ, સંધ વ્યવસ્થા અને ધર્મક્રિયાએા બીજાઓને અનુકરણીયરૂપ ગણાતા હતા. આજે ભાવનગરમાં સંસ્થાઓ છે, ગ્રાનભંડારા છે અને પુસ્તકાલયા છે, પણ તેમના અભ્યાસીઓ ખાસ દેખાતા નથી, ચેતના ચાલી ગઇ છે અને શિથિલતા વ્યાપી ગઇ છે. આપણે તાે એવું ઈચ્છીએ કે કાળનું ચક્ર હવે સવળું કરે, અને કાઈ વીરપુરૂષ એવા જન્મે કે જાગે કે જેથી જેનાના ગ્રાનયજ્ઞ ભાવનગરમાં ક્રરીને મંડાય.

### સેવામય જાહેર જીવન :

કુદરતના એ પ્રચલિત નિયમ છે કે કુટું ખાેના વડીલાેના કેટલાક ગુણા, પ્રકૃતિ અને ખાસિયતાે હત્તરાત્તર વારસામાં હતરી આવતા હાેય છે. તે અનુસાર પ્રપિતા સ્વ. ભાઇચંદભાઈમાંથી ચીવટપૂર્વંક કામ કરવાની ટેવ તથા સૌ પ્રત્યેના પ્રેમ અને પિતાશ્રી **ઝવેરચંદભાઈમાં**થી ઉદારતા, ધર્મની પ્રીતિ, જ્ઞાનપ્રાપ્તિની તાલાવેલી, ખાયાળુપણું, વ્યવહાર-કુશળતા, પરાપકાર વૃત્તિ અને નિખાલસતાના ગુણા શ્રી **ફતેહચંદભા**ઇને વારસામાં મળ્યા, અને તે ગુણોને તેમણે જીવનમાં વધુ ખીલવ્યા. કાઈ પણ જાહેર કાર્ય ધાર્મિક કે સામાજિક પ્રવૃત્તિ કે અન્ય કાેઈ કંડફાળાનું કામ લઇને કાેઈ પણ માણસ તેમની પાસે આવે એટલે પાતે વિના આગ્રહે સ્વેચ્છાથી પૈસા ભરી આપે, એટલું જ નહિ, પણ બીજા અનેકની પાસે સાથે જઈ પૈસા ભરાવી પણ આવે. તેમની સુવાસ એવી અને એટલી બધી સારી છે કે કાેઇ પણ માણસ તેમને ખાલી હાથે પાછા કાઢે નહિ. લોકા તેમની સેવાપરાયણતા અને પ્રતિભાની કદર કરે છે. સંસ્થાઓની પ્રવૃત્તિઓમાં તેઓના હિરસા અને સેવા અવસ્ય હાેય છે. સંસ્થાઓની પ્રવૃત્તિઓમાં તેઓના હિરસા અને સેવા ધ્રંટી કે મનદુ:ખના ઉકેલ લાવવામાં પણ તેઓ કરાળ છે. તેમને પાતાને માન, અપમાન, માટાઇ કે અભિમાન જેવું કાંઇ છે જ નહિ. આવી સરલતા, નિખાલસતા, સાચા સેવાભાવ અને પરદુ:ખભાંજનપણું આ બધા ગુણો કાેઈ વિરલ વ્યક્તિમાં જ હાેય છે.

### જીવનવિકાસ :

માતાની દ્રંક ભાળકમાં પ્રેમ અને હેતની ભાવનાને પાેષે છે, અને વૃદ્ધિ કરે છે; અને પિતાની સંભાળ બાળકના જુવનનું ધડતર કરે છે. આઠ માસની અવસ્થાએ માતા **ટબલબહેન** અવસાન પામ્યા અને દાદીમા પ્રે**મબા**એ–જો કે ઉછેરીને માટા કર્યા, પરંતુ સમજી અને ચકાર સુદ્ધિનું બાળક માતાના વિયોગનું દુ:ખ અને માતાવિહાેણું પરાશ્રયી જીવન સમજી તા શકે જ: આને લઇને શ્રી **ફતેહચંદભાઈ**ના જીવનમાં સાદાઈ, સહનશીલતા, ત્યાગ, સંયમ અને સમાનતાના ગુણોને વિકાસ પામવાની તક મળી. અને પિતાના વારસા તરીકે ઠરેલ સુદ્ધિ, કાર્યક્ષમતા, સહિષ્ણુતા, નિર્ભયતા, જ્ઞાનપિપાસા અને કર્તવ્યપરાયણુતાના ગુણો મળ્યા. ભૂમિ, બીજ અને હવામાન સારાં હોય, તા જ અન અને ફળકૂલનો મખલબ પાક થાય–તે જ નિયમે પૂર્વના પુરુયોદયે મળેલી [ ? ]

અુદ્ધિ−સમજણ વગેરેએ શ્રી **ફતેહ્ય ંદભા**ઈના જીવનને આવું સુંદર અને સુવાસિત બનાવ્યું છે. તેમના જીવનમાં કુટુંબપ્રેમ, વાત્સલ્યભાવ, સેવા−શુશ્રૂષા, તંદુરસ્તીની મહત્તા અને કર્તવ્ય ભાવનાનાં દર્શન સાથે સાથે સાહિત્યપ્રિયતા અને વૈરાગ્યદશાની જાગૃતિ અનુકરણીય છે.

\*

તેમની પિતૃભક્તિ એવી ઉચ્ચ હતી કે પાતે પિતાની આજ્ઞા શિરોમાન્ય કરતા, અને તેમની ઇચ્છાનું યથાવત્ પાલન કરતા. માંદગીમાં તેમની સારવાર કરતા. સ્તવના, સંજઝાયા, પદાનું શ્રવણ કરાવતા, અને જ્ઞાનચર્ચા કરતા. પિતાની જે જે ઇચ્છાઓ અંત સમયે અધૂરી કે અપૂર્ણ રહી હતી તે બંધી તેમની હયાતી બાદ શ્રી **ફતેહચંદભા**ઇએ બહુ જ સદ્દભાવપૂર્વ'ક પુરી કરી છે. હ'રી' પાળતા શ્રી સિદ્ધાચળાજીના સંઘ કાઢ્યો, પિતાશ્રીનું જીવનચરિત્ર લખી તેમને અંજલી અપીં, અપરમાતા સાથે સ્તેહ સંબંધ સાચવી, તેમના પુત્રાને (ભાઇઓને) કાળજીપૂર્વ'ક ભગાવ્યા, પરણાવ્યા, અને ધંધામાં જોક્યા-એ રીતે એમના પિતાશ્રીએ પાતાની તાટમાં કરેલ "સાંસ્કારિક સંબોધન"ને અનુસારે ભાઇઓ પ્રતિની કરજ અદા કરી, અને પિતાશ્રીની અનેક ઇચ્છાઓને તેમણે પરિપૂર્ણ કરી. સંબ ૧૯૬૭માં બે હજાર રૂપીયા એમના પિતાશ્રીની શ્રાવણ વદી ૮ ની તિથિ નિમિત્તે પૂજા ભણાવવા તથા સામાયિક શાળામાં પ્રભાવના માટે વ્યાજે મૂક્યા–જે તિથિ આજે પચાસ વર્ષ પર્ય'ત અખંડપણે ઉજવાતી આવી છે.

#### ગૃહસ્થ જીવન :

" પુત્રના લક્ષણ પારણામાંથી જણાય ''–'' બાપ તેવા બેટા ''–એ ન્યાયે શ્રી **ફતેહ્ય દભા**ઇમાં પિતાના ગુણેા વારસામાં ઉતરી આવેલા હતા. તેમનામાં ઉત્સાહ અને હિંમત એટલા બધા છે કે ગમે તે સાર અને ઉપયોગી કામ કરવા તૈયાર થાય. કાઇ પણ પ્રકારની પ્રવૃત્તિ કરવાની હાેય તાે તેઓ એમાં સઠિય ભાગ લે, અને બીજાઓને તેમાં ભાગ લેતા કરે–તે માટે સાધન, પૈસા કે કામ કરનારાની જરૂર પડે તાે તે ખધું ભેગું કરે, અને કામને પાર પાડે. આળસ, નિરાશા કે દીર્થ-સુત્રતા તેમનામાં અંશમાત્ર નથી. કાેઈ પણ કામને માટે તેઓ સદા તત્પર જ હેાય છે. દરેક કામ નિયત સમયે કરવાની તેમની તમના અજોડ છે. બીજાઓની જેમ એક કામના ભોગે બીજાં કામ થાય, એમ નહિ, પણ દરેક કામ સમયે-સમયે સહજ થયાં કરે-એ પ્રકૃતિ તેમણે સરસ કેળવી છે વેપાર, વ્યવહાર, જાહેર પ્રવૃત્તિઓ, ધાર્મિક બાબતાે, વાંચન, લેખનાે, જ્ઞાનચર્ચા અને મુલાકાતે આવનારા અનેક મનુષ્યાે સાથેનાે વાર્તાલાપ–આ બધાે રાજનાે કાર્યક્રમ તેમનાે એટલાે બધા હાય છે કે તે બધાને તેઓ સરળ રીતે પહોંચા વળે છે. અને તેમાં નિયમિતતા પણ બરાબર જાળવી શકે છે. જે જે કામ કરવાની ભાવના હોય તે અધા કામોને વ્યવસ્થિત ગોઠવી શકે છે, અને તે અધાને તે પહેાંચી વળે છે તેમનું જીવન ખરેખર પ્રવૃત્તિ અને કાર્યક્ષમતાનું પ્રતિબિંબ છે. સર્વ દેશીય જીવન સંગ્રામમાં તેઓ ઘડાએલા સનિક અને લડવૈયા છે. તેમના વ્યાવહારિક જીવનમાં હારના પ્રસંગા કરતાં આધ્યા-ત્મિક દષ્ટિએ જીતના પ્રસંગો વધુ છે. હાર કે જીતના પ્રસંગે તેમને નિરાશા કે ઉત્માદ થતા નથી. માધ્યસ્થભાવ એ તેમના સ્વભાવ છે. સકળતા મળે ત્યારે ક્ષણવાર હર્ષ કે આનંદ થાય તે સહજ સ્વભાવ છે, પરંત તે તે આંતરિક સમતાભાવ અને આધ્યાત્મિક આનંદ સ્વરૂપનું માત્ર ક્ષણિક આંદાેલન છે.

એમણે અનેક પૂ. મુનિવર્યાના સતત પરિચયા અને વ્યાખ્યાન-શ્રવણા જીવનમાં કર્યાં છે. સહકુટુંબ સમેતશિખરજી, પાવાપુરી, કેસરીઆજી, રૈવતાચલ, આપ્યુજી, અજારા વગેરે અનેક તીર્થ-યાત્રાઓ, પ્રતિષ્ઠાઓ, મેટુ પર્વતની રચના, શાંતિરનાત્રો, નવકારશી, સંઘ-સ્વામીવાત્સલ્ય વગેરે યથાશક્તિ કર્યાં છે. અનેક સંસ્થાઓમાં મંત્રી, પ્રમુખ કે ઉપપ્રમુખ બની ચૂકેલા છે, અને એ રીતે સેવાઓ આપી છે. છેલ્લાં ગત વર્ષમાં ગાંધારી મિત્રમંડળના પ્રમુખ તરીક લગભગ પાંચસા યાત્રિકા સાથે બીજી વખત સમેતશિખરજી

શ્રીયુત કતેહચંદભાઈની

[ ८ ]

\*

**પાવાપુરી**જી વગેરેની તીર્થયાત્રા કરી આ<sub>ત્</sub>મસંતાેષ મેળવ્યાે છે. લગભગ પાંત્રીસ વર્ષથી તંદુરસ્તીના નિયમાેને અનુસરીને **આસનાે અને** પ્રાણાયામ કરતા રહ્યા છે, અને પાતાના દીર્ઘજીવન માટે એ ક્રિયા પણ નિમિત્ત કારણરૂપે દર્શાવતા રહ્યા છે.

ભાવનગર જૈન આત્માનંદ્ર સભા, પાલીતાણા જૈન ગુરુકુળ, સિદ્ધક્ષેત્ર શ્રાવિકાશ્રમ, જૈન ધાર્મિક શિક્ષણ સંઘ, સિદ્ધક્ષેત્ર જૈન ખાલાશ્રમ, ગાઘારી જેન મિત્રમંડળ, શ્રી ગાડીજ જ્ઞાન સમિતિ, શ્રી અધ્યાત્મજ્ઞાન પ્રસારક મંડળ-વગેરે ઘણી સંસ્થા-ઓમાં અનેક વર્ષો પર્ય ત સેવા આપી રહ્યા છે. એજ્યુકેશન એાર્ડ, **મહાવીર જૈન વિદ્યાલય, જૈન ધાર્મિક શિક્ષણ** સંઘના વાર્ષિક ધાર્મિક પરીક્ષક તરીકે અનેક વર્ષોથી કાર્ય કરી રહ્યા છે. વારેયા ધ**રમશી** ઝવેરભાઇ તથા મણિપ્યહેન નાનાલાલ હરીચંદના દ્રસ્ટી તરીકે શભ કાર્યોમાં મીલ્કત વાપરવાના નિમિત્તભૂત થયા છે. શ્રાવક ધર્મનાં વ્રતાે કે માર્ગાનુસારીના ગુણાનું યથાશક્તિ પરિપાલન કરવાની દષ્ટિ તેમને ચાલ રહ્યા કરે છે. ધંધામાં નિયમિતતા, પુરૂષાર્થ અને સંતાેષ રાખીને તેમણે પ્રવૃત્તિઓ કરી છે. વ્યવહારમાં અનેક સગાસંબંધીઓ, સ્નેહીજતા. ઇષ્ટ્રિમિત્રો અને સાથી કાર્યકરોનું મિલનસ્થાન, આરામસ્થાન, સભાસ્થાન અને આતિથ્ય-એ તેમનું ધર છે. આવી જ્ઞાન અને આતિથ્યની પરબ, આવું સ્થાન, આવું દિલાવર દિલ અને આવું રવાગત ભાગ્યે જ જોવા મળશે. ખરે જ ઘરંના પુત્ર-પુત્રીઓ પુત્રવધુ કે બાળકાે કુટું બના વડિલાે તરફથી છુટતી એક પછી એક આજ્ઞાના હોંશથી અમલ કરતાં જ્યારે જોઇએ, ત્યારે તે આખું કુટુંબ કેવું ઉદાર અને સંરકારી છે, તેની ખાત્રી થયા વિના રહેતી નથી. એમનાં પત્ની હરક વરબહેન પણ શ્રી કતેહચ દભાઈની પ્રવૃત્તિઓને સાનુકૂળ હતાં, કે જેઓ લગભગ પાંચ વર્ષ પહેલાં ભાવનગરમાં સં૦ ૨૦૧૩ માગશર શદ એકમે અવસાન પામ્યા હતા. આ કુટું બમાં અર્થ પ્રાપ્તિ કરતાં સંતાષવૃતિ અને આદર્શ ગહરથ તરીકનું જીવન જીવવાની ભાવનાની

વિશિષ્ટતા છે, આર્થિક વંટાળ કાઇ કાઇ વખત જીવનમાં ઉપસ્થિત થાય છે, તે છતાં તેમાંથી પસાર થવા માટે પાતાના જ પુટુષાર્થ ફાેરવવા, પણ અન્ય કાઇની આશા પણ ન કરવી-એ આ કુટું બની ટેક જેવું છે. તેમણે આપવાની વૃત્તિ રાખી છે, કદી લેવાની વૃત્તિ રાખી નથી. મુશ્કેલીના સમયે પણ નીતિ ન છેાડવી-એ નિયમ શ્રી ફતે**હ**થંદ-ભાઇ જાળવી શક્યા છે. એમના લઘુ બંધુ જાદવજીભાઈ જેન આતમાનંદ સભાના મંત્રી તરીકે છે. બીજા બે બંધુઓ અનેાપથંદ તથા ચમનલાલ સરળ આત્રાંકિત અને વિવેકી છે. વડીલબંધુ દુર્લ ભાજભાઈ શ્રી ગાડીજી મંદિરના ટ્રસ્ટી હતા, અને હાલમાં તેમના ભત્રીજા લક્ષ્મીચંદભાઈ શ્રી ગાડીજી મંદિરમાં ટ્રસ્ટી તરીક તથા મણિલાલભાઈ અને રાયચંદભાઈ. ગાધારી જ્ઞાતિના મંત્રી તરીક સેવા આપી રહેલ છે.

એમના પુત્ર હિંમતલાલભાઇ પિતાની સેવા કરવા સાથે આત્રાં-કિત છે. એમનાં પ્રથમ પત્ની કસ્તૂરબહેનનું અવસાન સં૦ ૧૯૮૩માં થયું હતું. મોટા પુત્રી જસુમતીબેન જૈન મહિલા સમાજમાં મંત્રી તરીકે છે તથા ઉદ્યોગ મંદિરમાં મધ્યમ વર્ગની બ્હેનેાની ઉન્નતિ માટે સેવા આપી રહ્યા છે. એમના દ્વિતિય-તૃતીય પુત્રીઓ લીલાવતી-બેન તથા કુસુમબેન સરળ સ્વભાવી છે. તેમના પુત્રવધૂ વસંતબેન પણ શાંત સ્વભાવી અને આતિથ્યપ્રેમી છે. એમના ભાણેજ રાજેન્દ્ર-કુમાર B. COM. હાેઇ ઇન્કમટેક્ષ એકસ્પર્ટ છે. એમની ભાણેજ નિરં-જનાબેન B. A. થયેલ છે અને ભાણેજ જમાઈ શ્રી ધીરજલાલ c. A. છે. એમના ત્રીજા જમાઈ શ્રી છેાટાલાલ સ્વ. વહાેરા શ્રી અમરચંદ જસ-રાજના લઘુપુત્ર છે. ભાઇ હિંમતલાલને બે પુત્રા તથા બે પુત્રીઓ છે. મોટા પુત્ર અજિતકુમાર બી. ઇ. માં અભ્યાસ કરે છે. અને બંને પુત્રીઓ સુહાસીની અને ઇંદિરામાંથી એક ઇન્ટરમાં તથા બીજી એફ. વાય.માં અભ્યાસ કરે છે. નાના મયંકકુમાર છઠ્ઠા ધારણમાં અભ્યાસ કરે છે, છતાં ધાર્મિક શિક્ષણ તરફની રચિ વધતી જોવામાં આવે છે.

ল ব

તેમના જમાઈ **મનુભા**ઇ **ગુલાભચંદ** છે કે જેમણે મેાટર પાર્ટસ એસેા-સીએશનના **પ્રસુખ** તરીકે અને **પાલીતાણા જેન ગુરુકુળના મંત્રી** તરીકે વર્ષો પર્ય'ત સેવા બજાવી છે.–આ રીતે તેમનું કૌટુંબિક જીવન સેવાલાવી અને સંસ્કારી છે.

\*

### વાંચન અને લેખન પ્રવૃત્તિ :

એક દરે અગાઉ કરતાં અત્યારે કેળવણી વધી છે એટલે વાંચનના શાખ પણ પ્રજામાં વધ્યા છે, પણ માટા ભાગનું જનતાનું વાંચન ખાસ કરીને વર્તમાન પત્રાનું, અથવા બહુ તાે એકાદ બે સામયિકાનું કે કથા વાર્તાનું હાેય છે. તે વાંચન પણ બહુધા છીછરૂં કે ઉપરછલું હાેય છે, પણ જેઓ અભ્યાસી કે વિદ્રાન હાેય છે, તેઓ ઉપયાગી કે તાત્ત્વિક વિષયાનું સાહિત્ય વાંચનાર હાેય છે. તેઓ અભ્યાસની દષ્ટિએ વાંચન કરે છે. દરેક વિષયને લેખકે બરાબર આલેખ્યા છે કે નહિ ? વિષયને ક્રમબહ ખીલવ્યા છે કે નહિ ? એકસરખી વિચારધારા જળ-વાઈ રહી છે કે નહિ ? ભાષા શુદ્ધ, સ્પષ્ટ અને સાંસ્કારિક છે કે નહિ ? વિષયના વિભાગાનું પ્રમાણ સચવાયું છે કે નહિ ? લખાણ સત્ય હડીકત રજૂ કરે છે કે નહિ ? આ બધી દષ્ટિએ વિદ્રાન કાઈ પણ લેખકનું લખાણ વાંચે છે, અને તેનું મૂલ્ય આંકે છે. વાંચનમાં ન્યાય-દષ્ટિ અને સમજહ્ય એ મુખ્ય ભાગ ભજવે છે.

શ્રીયુત **ફતેહ્ય દભા**ઈએ ધર્મશાસ્ત્રો, સાહિત્ય, ઇતિહાસ, કળા, નાટકા, કાવ્યો અને અનેક વિપયાના ઘણાં પુસ્તપ્રાતું વાંચન કર્યું છે સંસ્કૃત અને માગધી ભાષાનું તેમનું જ્ઞાન સારૂં છે. આ ભાષામાં ઘણાં પુસ્તકા તેમણે પૂ **મુનિરાજો,** શ્રી **કુંવરજીભા**ઇ તથા અન્ય વિદ્વાના અને પાતાના પિતાશ્રી પાસે વાંચ્યા છે. કાઇ પણ સારૂં પુસ્તક બહાર પડે છે કે તરત જ પાતે ખરીદ કરે છે, અને વાંચે છે. મુજરાતી અને અંગ્રેજી ભાષામાં પણ ઘણાં પુસ્તકા તેમણે વાંચ્યા છે.

[ 90 ]

પુસ્તકા તેમના જીવન મિત્રા છે. ભાવનગરમાં અને મુંબાઇમાં તેમના પાસે લગભગ પાંચ હજાર પુસ્તકાવાળું બહુ સારૂં પુસ્તકાલય છે. તેની વ્યવસ્થા અને સાચવણી પણુ એટલી સુંદર છે કે જ્યારે જે પુસ્તક જોઇએ ત્યારે તે પુસ્તક તાત્કાલિક મળી શકે. બીજા અનેકને પ્રેરણા આપીને વાંચનના શાખ કેળવ્યા છે. આવું વિદ્યાવિલાસી અને અભ્યાસી જીવન એ પણ જીંદગીના એક લ્હાવા છે. સ્વ. શ્રી માલીચંદ ગિરધરલાલનાં અપ્રસિદ્ધ લખાણા શ્રી આનંદધનજીનાં ૫૮ પદા, શ્રી આનંદધનજીની ચાવીશાતું વિસ્તૃત વિવેચન, પ્રશમરતિ વિવેચન વગેરે તેમની રૂબરૂમાં શ્રી ક્તેહચંદભાઇએ વાંચ્યા અને તપાસ્યાં હતાં જે હાલમાં શ્રી મહાવીર જેન વિદ્યાલયતે જ્યાવવા માટે સુપ્રત થયેલાં છે.

વાંચનથી સમજણ, ગ્રહણ, સ્મરણ અને વિચારશક્તિ ખીલે છે. તે શક્તિને લેખન પ્રવૃત્તિમાં પરિણમવા માટે વિચારાની ક્રમબહ સંકલના, ભાષાજ્ઞાન, શબ્દકાષ, વ્યાકરણજ્ઞાન, શૃહલિપિ અને સારા અક્ષરોની જરૂર રહે છે. શ્રી **ફતેહચંદભા**ઇએ લેખનશક્તિ સારી ખીલવી છે. તેમની લેખનપ્રવૃત્તિ ઘણી છે. પાતે લેખોત્લખ્યાં છે. ભાવ-વાહી કાવ્યા લખ્યાં છે. અનેક પુસ્તકાની અભ્યાસપૂર્ણ પ્રસ્તાવના તથા સમીક્ષા લખી છે, અને મનનીય ભાષણો પણ કર્યાં છે. કાઈ કાઈ સાધુ મુનિરાજને, જૈન વિદ્વાનને કે લેખકને પાતાના પુસ્તકની પ્રસ્તાવના કે આમુખ લખાવવાનું હાય તા તેની દષ્ટિ સૌ પ્રથમ **ફતેહચંદભાઇ** પ્રત્યે જાય. આવા વિદ્વાન લેખકની સેવા પ્રેમપૂર્વક જ્યારે જોઇએ ત્યારે મળી શકતી હાય તા તેના સ્વીકાર કાણ ન કરે ? તેઓએ લગભગ **પચીસ** પુસ્તકાની પ્રસ્તાવના કે આમુખ લખ્યાં છે. **પાંચ પૂજાઓન**ા અર્થા લખ્યા છે.

આતમાન દ પ્રકાશમાં આવેલા જૈન દર્શન ઉપરના ક્રમયહ ભાષણો, પ્રત્યેક નૂતન વર્ષના મંગળમય વિધાના, વિવિધ વિષયોના અન્ય મનનીય લેખા, અનેક સભાઓમાં પ્રમુખ કે વક્તા તરીકે કરેલાં ભાષણો–આ બધી લેખનકૃતિઓ જો કાેઈ લક્ષપૂર્વ કે વાંચે તાે તેને એમ [ १२ ]

લાગે કે કાેઇ પણ અગત્યના વિષય એવા નથી કે જેના તેમના લેખા-માંથી ઉલ્લેખ ન મળી આવે. ચિંતન, મનન, સંકલન અને વિષયની યથાર્થ રજીુઆત એ તેમના લેખનમાં સ્પષ્ટ જણાયા વિના નહિ રહે. ધાર્મિક વિષયોતું જ્ઞાન તેમણે આત્મસાત્ કરેલું છે. તેમના લખેલા અનેક લેખા ઉપરથી સ્પષ્ટ જણાઇ આવે છે.

## તાત્ત્વિક વિચારધારા :

તેમની બધી પ્રવૃત્તિઓમાં તાત્ત્વિક દષ્ટિ કેન્દ્રસ્થાને હેાય છે. સમાજમાં જે જે પ્રકારની પ્રવૃત્તિઓ અત્યારે ચાલી રહી છે, તે બધીમાં તેઓ ઉક્લાસપૂર્વ'ક ભાગ લે છે. બધા કાર્યોમાંથી આનંદ મેળવવા અને આનંદમાં રહી જીવન જીવવું –એ તેમના જીવનનું સૂત્ર છે. આને લીધે જીવનમાં કંટાળા કે નિરાશા આવતી નથી, અને સૌની સાથે સ્નેહ અને સંબંધ જળવાઈ રહે છે. નવા સંબંધો જોડાય છે, અને અવનવા પ્રસંગા અને પરિચય દારા વિધવિધ પ્રકારનું જ્ઞાન અને અનુભવ મળે છે. મળતાવડા સ્વભાવ અને મિલનસારપહ્યું એ સમાજ જીવનના મુખ્ય ગુણ છે.

જીવનમાં બધા ક્ષેત્રે તેઓ ખરેખર કર્મ ચાેગી છે. કર્મચાેગતી સાધના એ જ તેમનું જીવન છે, એમ કહેવું ખાેટું નથી. બધાં કામ અને બધી પ્રવૃત્તિઓ તેઓ ઉલ્સાસપૂર્વક કરે છે, છતાં ખૂખી તાે એ છે કે તેમાં તેમને મમત્વ કે આસક્તિ બહુ અલ્પ હાેય છે. આ દષ્ટિ જીવનમાં દરેક કેળવવી જરૂરી છે. તાે જ કર્મના ચેપ એાછા લાગે, અને આત્મા હળવા રહે. સંસારના સ્વરૂપની તાત્ત્વિક દષ્ટિએ વિચારણા અને કર્મ-બંધની દષ્ટિએ આત્માને બંધનમાંથી મુક્ત કરવાની ભાવના એ જ નિર્મમત્વ, અનાસક્તિ, સમર્પણ ભાવ, કે વિરાગ દશાને ઉત્પન્ન કરે છે. તેમની બધી પ્રવૃત્તિઓમાં આ દષ્ટિબિંદુ તેઓ રાખી રહ્યા છે.

# આંતરિક શુદ્ધિ :

જેણે ત્રાનપ્રાપ્તિ કરવી હેાય તેણે એક નિષ્ઠાથી અભ્યાસ કરવે। જોઇએ. અભ્યાસ સારા કરવા માટે અભ્યાસના વિષયોનું વારવાર પુનરાવર્તન, ચિંતન, મનન અને નિદિધ્યાસન કરવું જોઇએ, અને તેની ટેવ પાડવી જોઇએ. ગ્રાનપ્રાપ્તિના હેતુ આત્માની અને મનની શુદ્ધિ અને નિર્મળતા કરવાના છે. મનની શુદ્ધિ અને નિર્મળતા થાય તા જ વિચાર અને વર્તન શુદ્ધ અને નિર્મળ થાય છે, અને જીવન આનંદમય બને છે. વસ્તુ સ્વરૂપની સાચી સમજણ થાય ત્યારે જ શ્રદ્ધા, ગ્રાન અને ચારિત્રના ગુણા ક્રમેક્રમે વૃદ્ધિ પામે છે. આ લક્ષ્ય અને આ પ્રકારની સમજણ રાખીને જો અભ્યાસ કરવા-કરાવવામાં આવે તા જ ધાર્મિક ગ્રાનની સાર્થકતા છે. ક્રિયા ગમે તેટલી કરીએ, ગ્રાન ગમે તેટલું મેળવીએ છતાં જીવન અને રહેણીકરણીમાં પવિત્રતા, નિર્મળતા અને આનાસક્તિ ભાવ ન હોય તા તે ક્રિયા કે તે ગ્રાનની પ્રતિમા પડતી નથી કે તેની અસર માનવસમૂહ ઉપર જોઇએ તેવી થતી નથી.

શ્રી **ફતેહ્ય દભા**ઇ લાેકપ્રિય છે, એટલું જ નહિ, પણ તેમના પ્રત્યે સૌંને માન અને સદ્દભાવ થાય છે, તેવું કારણ તેમની સરળતા અને નિખાલસતા છે, કે જે તેમનાં આંતરિક શુદ્ધ જીવનને આભારી છે. સાચા સજ્જન તે જ કે જેના વિચાર, વાણી અને વર્ત નમાં પવિત્રતા અને એક વાક્યતા હાેય. આવા સજ્જના આજે બહુ ઓછા જોવામાં આવશે. છદ્મરથપણું અને સંસારી જીવન હાેય, એટલે કાે કાે કાે વખત પ્રસંગને લઇને વિચાર કે વર્તનમાં અશુભ ભાવ કે અશુભ ચિંતન થઈ આવે, તે સહજ છે; પરંતુ આંતર જાગૃતિ તરત જ ચેતવણી આપીને ખાટું કરતાં અટકાવી દે છે. આ જાતની આત્મજાગૃતિ જેમાં હાેય તે જ ક્રમે ક્રમે આત્મક્લ્યાણુ સાધી શકે.

### આધ્યાત્મિક દષ્ટિ :

સંસારતું યથાશક્તિ સ્વરૂપ જાણ્યા અને સમજ્યા પછી તેની ખાેટી અસરમાંથી મુક્ત થવાના સતત પુરુષાર્થ કરવામાં આવે તા તેમાંથી ઉચિત પ્રમાણુમાં આત્મજાગૃતિની વૃદ્ધિ થાય છે. આત્મા શું ? આત્માનું સ્વરૂપ શું ? આત્માના સ્વભાવ શું ? આત્માની શક્તિ શું ? આત્માના જાગૃતિ શું ?–આ બધું ક્રમે ક્રમે અભ્યાસથી જાણ્યા અને સમજ્યા

શ્રીયુત કૃતેહચંદભાઇની

[ १४ ]

\*

પછી સ્વ સ્વરૂપમાં મન, વચન અને કાયાની રમણતા કેમ કરવી–એ શીખવું જરૂરનું છે. આનું નામ આપ્યાત્મિક દષ્ટિ છે. આટલી કક્ષાએ જે પહાંચી શકે તેનું જીવન ખરેખર ધન્યવાદને પાત્ર છે.

પરંત આ બધું પણ હજુ પૂરતું નથી. તીવ્ર અને કુશાગ્ર સુદ્ધિ અયા અધું જાણી શાકે છે કે સમજી શાકે, પરંતુ તેટલાથી ધ્યેય સિદ્ધ થયું છે એમ ન કહી શકાય. માત્ર સુદ્ધિ વડે થએલું જ્ઞાન તે પૂર્ણ જ્ઞાન નથી. સુદ્ધિમળના જ્ઞાનીઓ આજના જગતમાં ઘણા ય છે, અને ઉત્તરાત્તર તેની સંખ્યા વધતી પણ જશે. પરંતુ તે કક્ષા ટાચની નથી. આ બધા કહેવાતા જ્ઞાનીએ। છે. પેાપટ માણસની ભાષા બાેલે, તેથી તે માણસ નથી. માણસ બહુ ભણ્યાે હાેય, તેણે બહુ વાંચ્યું હાેય, ધણા વિષયોનું તેને જ્ઞાન હેાય, સારામાં સારૂં વક્તવ્ય કરી શકતા હેાય, અને બહુ ઉંડાે અભ્યાસ હેાય છતાં સાચા અર્થમાં તે નાની નથી. સાચાે જ્ઞાની તે કહેવાય કે જે બુદ્ધિથી મેળવેલા જ્ઞાનને, અનુભવથી સિદ્ધ કરે. અનુભવ કરનાર તેા આત્મા છે, એટલે આત્મા જ્યારે જગતના અને પાેતાના સ્વરૂપનાે પાેતે અનુલવ કરીને તેને જાણે અને જગતના દ્વંદો વચ્ચે સાક્ષીરૂપે રહે, ત્યારે જ બહારના જગતના સાક્ષા-ત્કાર થાય છે. અને આત્મ સ્વરૂપને৷ તેને પ્રત્યક્ષ અનુભવ થાય છે. આતું નામ ખરેખર જ્ઞાન છે. ક્ષી **ફતેહચંદભા**ઇની જીવન-દષ્ટિ આ અર્થમાં ઘણે અંશે આપ્યાત્મિક છે, અને તેનેા અનુભવ કરવા માટે તેમનાે પ્રયત્ન ચાલ છે. આવા ઘણા અંશે નિર્મળ જીવનવાળા પશિકનાે પાંથ ઉગ્ચ ગતિ તરકનાે છે એમ કહીએ તાે તેમાં અતિશયાેક્તિ કેમ કહેવાય ? છ્વાસ્થ મનુષ્યેા ગુણદાષવાળા હાેઈ શ્રી ક્ર**તેહ્ય દભા**ઈમાં પણ અપૂર્ણતા અને નિર્ભળત હોય તે સ્વાભાવિક છે, પરંતુ વિશિષ્ટ ગણોવાળી વ્યક્તિનું જીવન વૃત્તાંત તટસ્થ દર્ષિએ આલેખવં-એ સમાજ માટે પણ સઘટિત છે.

શ્રી **ફતેહ્ય દભાઇ**ના જીવન સાથે તેમના જીવનની ધણી જાણવા લાયક અને પ્રેરણા આપે તેવી હડીકત મેળવીને આ પુસ્તકમાં પરિશિષ્ટાવાળું લખાણ મુકતાં એક જાતના આત્મસંતાષ અનુભવું છું. જેને આપણે જાણીએ છીએ, એાળખીએ છીએ, જેના પરિચય આપણને છે, તેના જીવનની પ્રકાશ–જ્યાતવડે અને એમણે પ્રસ્તુત પુસ્તકમાં આપેલા ચિંતનમય લેખાના વાંચનવડે આપણે આપણા આત્માના દીપક પ્રગટાવીને, આપણું જીવન ઉજમાળ કરીએ–એ જ અંતરની આકાંક્ષા છે, અને તે દષ્ટિએ વાચકગણ આ જીવન વત્તાંતમાંથી સાર ગ્રહણ કરી આત્મિક લાભ સંપાદન કરે, એટલા માટે તે અત્રે સાદર કરવામાં આવે છે.

સુંબઇ, તા. ૮-૧૨-૧૯૬૧ પ્રાણ્જવન હરગાવિંદદાસ ગાંધીં વિ. સ. ૨૦૧૮ માંત્રી-શ્રી જૈન ધાર્મિક શિક્ષણુ સંઘ માંગરાર શુદી ૧ શુક્રવાર મંત્રી-શ્રી જૈન ધાર્મિક શિક્ષણુ સંઘ

> It's easy enough to be pleasant when life flows on like a song. But one worth while who will smile when everything goes dead wrong.

### —સં. શ્રી પ્રસન્નચંદ્ર બદામી

|    |                                          | -         |                                         |
|----|------------------------------------------|-----------|-----------------------------------------|
| ٩  | પંચપ્રતિક્રમણ સાર્થ                      | એમનાં પૂ. | પિતાશ્રી પાસે                           |
| ર  | નવસ્મરણુ તથા રત્નાકરપ <sup>્ર</sup> ચીશી | **        | 7 9                                     |
| 3  | જીવવિચાર                                 | ,,        | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
| ४  | નવતત્ત્વ                                 | ,,        | ,,                                      |
| પ  | દંડક                                     | "         | ,,                                      |
|    | લઘુ સંગ્રહણી                             | "         | ,,                                      |
| ৩  | ત્રણ ભાષ્યા                              | "         | ,,                                      |
| ۷  | શ્રી હરિભદ્રસૂરિ ( અષ્ટક )               | **        | ,,                                      |
| Ŀ  | પરિશિષ્ટપર્વ (અપૂર્ણ)                    | ,,        | "                                       |
| ٩٥ | આત્મપ્રભાધ                               | ,,        | "                                       |
|    | સિંદૂરપ્રકર                              | ,,        | » <b>)</b>                              |
|    | અધ્યાત્મકલ્પદુમ                          | ,,        | ,,                                      |
|    | ગ્રાનસાર ( અષ્ટક )                       | "         | "                                       |
|    | અધ્યાત્મસાર                              | "         | "                                       |
| ૧૫ | <b>ઉપમિતિભવપ્રપંચા</b> કથા               |           |                                         |
|    | ( અપૂર્ણ )                               | ,         | 37                                      |
| ૧૬ | શત્રુંજય માહાત્મ્ય                       | ,,        | ,,                                      |
|    | વ દિત્તાસૂત્રની ટીકા (અર્થ દીપિકા        | "         | "                                       |
|    | ગુણુવર્મા ચરિત્ર                         | >>        | **                                      |
| ૧૯ | વર્ધ માન દેશના                           | "         | **                                      |
| २० | ચૈત્યવ દન ચાેવીશી                        |           |                                         |
|    | (ક્ષમાકલ્યાણકજી)                         | ,,        | 2 <b>3</b>                              |
| ર૧ | સંસ્કૃત માર્ગોપદેશિકા                    |           | હાઇસ્કૂલમાં                             |
| રર | સંસ્કૃત મંદિરાંતઃ પ્રવેશિકા              |           | "                                       |
|    |                                          |           |                                         |

પરિશિષ્ટ નં. ૧ શ્રી ફતેહચંદભાઇના સંસ્કૃત પ્રાકૃત પુસ્તકાેના અભ્યાસ

પરિશિષ્ટ નં. ૧ [ 90 ] \* લાેકનાલિકાદાત્રિંશિકા અર્થસાથે મૂ૰ ક**ંવરજભા**ઇ પાસે ર૩ ૨૪ યેાનિસ્તવ ,, ,, ૨૫ કાલસપ્રતિકા ,, ,, ૨૬ દેહસ્થિતિ • • ,, ૨૭ સિંહ દંડિકા ... ,, ૨૮ ભાવ પ્રકરણ ,, રહ વિચારપંચાશિકા ,, ,, 30 ,, \*\* ૩૧ પરમાણુ–પુદુગલ–નિગેાદ ષટત્રિંશિકા ,, ,, સિદ્ધ પંચાશિકા 32 ,, ., અનાય ઉગ્-છકુલકમ્ 33 ,, ,, ૩૪ વિચાર સપ્તિકા ,, ગુરુગુણષઽત્રિંશિકા ૩પ ,, લેાકપ્રકાશ 38 ( દ્રગ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ ) •• તત્ત્વાર્થ ટીકા(સિદ્ધસેનગણિ) અપૂર્ણ પૂ.આ.**શ્રા લાવણ્યસૂરિ**જી પાસે 30 ( ભાવનગરમાં ) લેાકતત્ત્વનિર્ણય ્અર્થ સાથે પૂ. મુ. શ્રી **હ સવિજયજી** પાસે 3/ ( પાલીતાણામાં ) ચેાગભિંદ પૂ સ. શ્રી **કર્પૂ રવિજયજી** પાસે 36 ,, ( ભાવનગરમાં ) પ્રથમ એ કર્મગ્રંથ પ. પં. શ્રી **મણિવિજય**જી પાસે X٥ (ભાવનગરમાં) **૪૧** ત્રીજો ચોથેા કર્મગ્રંથ પૂ. આ. શ્રી વિજયપ્રેમસ્ર્રિજ પાસે (ભાવનગરમાં) તર્કસંગ્રહ ઓઝાજી શાસ્ત્રી પાસે XS.

• •

۹

ર

[92]

૪૩ પાતંજલ યાેગદર્શન (અપૂર્ણ),

૪૪ દશક્રમાર ચરિત (અમુક ભાગ)

ધાર્મિક-ગુજરાતી-હિંદી ગ્રંથાનું વાચન શ્રી આનંદધન પદ અર્થ સાથે (અપૂર્ણ) પૂ. પં. ગ**ંભીરવિજયછ** પાસે ( પંડિત સુખલાલજી વાળા ) તત્ત્વાર્થસત્ર ભા. ૧–૨ (ન્યા. મુ. ન્યાયવિજયજ વાળું) 3 कैनदर्शन ૪ ઉપમિતિ ભવપ્રપંચા કથા ભાષાંતર ત્રણ ભાગે ( શ્રી માતીચંદભાઇ વાળા)

# પરિશિષ્ટ નં. ર

| ૪૫ | શાકુંતલ (અમુક            | ભાગ)                       | <b>શાસ્ત્રી</b> પાસે   |
|----|--------------------------|----------------------------|------------------------|
| ४६ | તત્ત્વાર્થ (અમુક ભાગ)    | પૂ. આ. શ્રી <b>સાગરા</b> ન | <b>'દસૂરિછ</b> પાસે    |
|    |                          | _                          | ( ભાવનગરમાં )          |
| ४७ | કમ્મપ્યડી (અપૂર્ણ)       | પ્ આ. શ્રી <b>વિજયધ</b> ગ  | <b>ર્જસૂરિજી</b> પાસે  |
|    |                          |                            | ( મું બઇમાં )          |
| ४८ | સમરાષ્ટ્રચ્ચકહા (અપૂર્ણ) | પૂ. આ. શ્રી <b>વિજયક</b>   | સ્તૂરસૂરિ પાસે         |
|    |                          |                            | ( સું અઈમાં )          |
| ૪૯ | પુરુષાર્થ સિદ્ધિઉપાય     | સાર્થ                      | ેસ્વયમેવ               |
| ૫૦ | જ્ઞાનાર્ણવ               | <b>&gt;&gt;</b>            | ",                     |
| પ૧ | ચાેગવિંશિંકા             | • >                        | ,,                     |
| પર | યેાગપ્રદીપ               | "                          | ,,                     |
| પ૩ | યેાગશતક                  | <b>,,</b>                  | ,,                     |
| પ૪ | અધ્યાત્મગીતા             | "                          | ,,                     |
| પપ | નયકર્ણિકા                | • 9                        | ,,                     |
| પક | સમયસાર, નિયમસાર-વગે      | ર  ગ્રંથા (અપૂર્ણ)         | · · · ·                |
| પહ | યેાગશાસ્ત્ર              | સાર્થ પૃ.                  | <b>પિતાશ્રી</b> ' પાસે |

\*

પરિશિષ્ટ નં. ર

પૂ.આ.પ્ર મુ શ્રી **પુણ્યવિજયજી** પાસે ( ભાવનગરમાં )

હાઇસ્કુલમાં

પરિશિષ્ટ નં. ૩

[ १૯ ]

| પ          | સિદ્ધર્ષિ                            | ( શ્રી    | મોલીચંદભાઇવાળા )       |
|------------|--------------------------------------|-----------|------------------------|
| ş          | અધ્યા <sub>ત્</sub> મકલ્પદુમ ભાષાંતર | (         | ,, )                   |
| ى          | જૈન દષ્ટિએ યાગ                       | Ì         | ")                     |
| ۷          | ચિદ્વિલાસ ( હિંદી )                  | •         | દિગંભર ગ્રંથ           |
| Ŀ          | આત્મપ્રેબાધ ભાષાંતર                  |           | પૂ. પિતાશ્રીવાળું )    |
| ૧૦         | સમ્યકત્વ સુધા ( હિંદી )              |           | ૈદિગ ંબર ગ્રંથ         |
| ૧૧ં        | શાંત સુધારસ ભા. ૧–૨                  |           |                        |
| ૧૨         | આનંદધન પદસંગ્રહ ભાવાર્થ              | (         | (ત્રી બુદ્ધિસાગરજીક્ત) |
| ૧૩         | કર્મયોગ વિવે <b>ચ</b> ન              | (         | ()                     |
| ૧૪         | આત્મપ્રકાશ                           | (         | (                      |
| ૧પ         | સાંવત્સરિક ક્ષમાપના                  | (         | (,, )                  |
| <b>1</b> 5 | ચૈત્યવંદના, સ્તવના, સજ્ઝાયા, પ       | ાદેા, પૂલ | જાઓ વગેરે અનેક સાર્થ.  |
| ૧૭         | અન્ય અનેક ધાર્મિક–સામાજિક            |           |                        |
|            | વગેરે ગ્રંથેા.                       |           |                        |
| 21         | ວນໄຟລະມີນໃຈ ວນ ຄ.ສ.ສ                 |           |                        |

વગેરે વગેરે.

# પરિશિષ્ટ નં. ૩

શ્રી **ફતેહચ**ંદભાઇએ લખેલ પ્રસ્તાવના, આમુખા, પુરાવચન અને સમુલ્લાસ.

| વ | આત્મપ્ર <mark>ય</mark> ોધ ભાષાંતર ( પૂ. <b>પિતાશ્રી</b> કૃત ) | વિ. સં. | ૧૯૬૮ |
|---|---------------------------------------------------------------|---------|------|
|   | ભારવ્રતની પૂજા (સાર્થ)                                        | ,,      | ,,   |
|   | નવાણું પ્રકારી પૂજા (સાર્થ)                                   | ,,      | ૧૯૭૧ |
|   | નવપદજ પૂજા (સાર્થ)                                            | ,,      | ૧૯૮૧ |
| પ | આદર્શ જૈન                                                     | ,,      | ૧૯૮૪ |
| ş | વીસ સ્થાનક પૂજા ( સાર્થ )                                     | >>      | ૧૯૯૨ |

| [ २०      | ] *                                                                      | પરિશિષ્ટ   | नं. ३        |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------|------------|--------------|
| ৩         | કર્પૂર લેખ સંગ્રહ ભા ૩ જો                                                | વિ. સં.    | ૧૯૯૬         |
| ۷         | અમર આત્મમંથન                                                             | <b>)</b> ) | २००१         |
| Ŀ         | પંચપ્રતિક્રમણ સાર્થ પ્રથમાવૃત્તિ                                         |            |              |
|           | ( શ્રી ગોડીજ સંઘ)                                                        |            | २००६         |
| ٩٥        | કર્મયોગ ( આ. શ્રી <b>બુદ્ધિસાગરસૂરિ )</b>                                | -          | २००७         |
| ૧૧        | તત્ત્વાર્થ પ્રશ્નોત્તર દીપિકા (શંકરલાલ ડાયાભાઇ)                          |            | २००८         |
| ૧૨        | સાંવત્સરિક ક્ષમાપના (પૂ. આ. <b>છાહિસાગરસૂ</b>                            | e) "       | २००८         |
| ૧૩        | શેક માેતીશા ( શ્રી ગાેડીજી જ્ઞાન સમિતિ )                                 | ,,         | २००५         |
| ૧૪        | અધ્યાત્મ કલ્પદ્રમ (કાવ્યમય)                                              | ,,         | २००५         |
| ૧૫        | આન દેધનપદ ભાવાર્થ (પૂ.આ. <b>ઝુન્ડિસાગરસૂરિવા</b>                         | હ્યું),,   | २००५         |
| ૧૬        | આંતર જ્યાતિ ભા. ૧ લેહ                                                    |            |              |
|           | (પૂ. આ. કીર્તિસાગરસૂરિ)                                                  | ,,         | ૨૦૧૧         |
| ঀ৩        | , सा.र्जे (,,)                                                           | **         | २०१३         |
| ٩८        | શ્રી ભગવતી સૂત્રનાં પ્રવચને।<br>(પ્ર આ. મ. શ્રી <b>વિજયધર્મસૂરિ</b> )    |            | २०१२         |
| • •       | ુર્લભ કાવ્ય કલ્લાેલ ભા. ૨                                                |            | રગાર<br>૨૦૧૫ |
| ૧૯        | કુલ હા ઝાળ્ય કરવાલ હાર ૨<br>કર્મગ્રંથ વિ <b>વેચન સાથે</b>                | <b>}</b> > | 4.011        |
| २०        | કનગ્રય હવાય સાવ<br>( પૂ. ઉ. શ્રી દક્ષવિજયજી                              | <b>`</b>   | ૨૦૧૩         |
|           | ્યુ. ઉ. ગા જાણવા પછ<br>અમર સાધના (શ્રી અ <b>મરચંદ્ર માવછ</b> )           |            | २०१५         |
| રા        | પાંચ પ્રતિક્રમણ સાર્થ દિ. આવૃત્તિ                                        | ) ,,       |              |
| રર        | ્યચ પ્રાપ્તકપણ સાચ હિ. ગાટાપ<br>( શ્રી ગાડીજ સંઘ )                       | ),         | ૨૦૧૬         |
| ~ ~       | જૈન ગુર્જર સાહિત્ય રત્ને                                                 | • • •      | ۹,۰۱۶        |
| ર૩        | જન ગુજ ર સાહત રહ્યા<br>(શ્રી નગીનદાસ મંછુભાઈ જૈન સાહિત્ય ઉડ              | الاخدا     | २०१६         |
| ~ ~ ~     | ્ત્રા નગાનકાર્ય ન લુક્લાક જંગ સાહિય ૭૭<br>કર્મવીર શેઠ દેવકરણ મુળજી       | (122)      | २०१६         |
| <b>२४</b> |                                                                          | ,,         | २०१४         |
| २५<br>२४  | ગ્રાનામૃત<br>ભજનપદ સંગ્રહ ભાવાર્થ                                        | "          | -ر~ ز ۵      |
| ૨૬.       | ( પૂ. આ. મ. બ્રી કીર્તિસાગરસૂરિજી                                        | ),,        | ২০१৩         |
| <b>.</b>  | ્યું. આ ગાળવા સાગરસૂરિજી<br>આત્મપ્રકાશ (પૂ. આ શ્રી <b>બુદ્ધિસાગરસૂરિ</b> |            |              |
| ૨૭        | આત્મપ્રકારા ( ૪. ગા. ગા ગાસતાગયસ્તુર                                     | 1 >>       | ૨૦૧૧         |

/

# પરિશિષ્ટ નં. ૪

\*

શ્રી. **કત્તેહચંદભા**ઇના **આત્માનંદ પ્રકાશ** ઉપરાંત અન્ય સ્થળે આવેલા લેખાની યાદી.

- ૧ શ્રી **વ<b>દ્યભ સ્મારક** અંક
- ૨ શ્રી **યતીન્દ્રસૂરિ** સ્મારક અંક
- ૩ જૈન જ્યાતિ શિક્ષણાંક
- ૪ શ્રી **યશાવિજય** સ્મૃતિ ગ્રંથ
- પ શ્રી વિજ્યાનંદ અંક ચાેથા (જયંતી પ્રકાશન અંક)
- ક પં. લાલન સ્મૃતિ ગ્રંથ
- ૭ શ્રી **ગ્યાત્મારામછ** શતાબ્દિ અંક
- ૮ ભગવાન **નેમિનાથ** (કથા)
- ૯ દેવાનંદ અંક (હવે પછી પ્રકાશિત થશે)
- ૧૧ સ્વ. પૂ. આ શ્રી **વિજયલબ્ધિસૂરિ** સાહિત્યાપાસના કલ્યાણ–અંક
- <u>પૂરક નેાંધ</u> 'આત્માનંદ પ્રકાશમાં દરેક વર્ષે **નૂતન વર્ષનુ** મંગલમય વિધાન 'એ હેડીગથી લગભગ ત્રીસ વર્ષે પર્યંત વિશાળ લેખા આવેલા છે.

# પરિશિષ્ટ નં પ

શ્રી ક્તેહચંદ ઝવેરભાઇનાં સેવા-કાર્યો

- ૧ સં. ૧૯૫૮ થી શ્રી **જૈન ગ્યાત્માનંદ સભા** (ભાવનગર) મેનેજીંગ કમિટીના સભ્ય તરીકે, તથા સં. ૧૯૯૨ થી ઉપપ્રમુખ તરીકે
- ર શ્રી **યશાવિજયજી જૈન ગુરુકુળ** (પાલીતાણા) સં. ૧૯૭૧થી ભાવનગર સ્થાનિક કમિટીના મેમ્બર તરીકે, **મુંબઇ જનરલ**

[ २२ ]

કમિટીના એ વર્ષ પર્યાંત મંત્રી તરીકે, અને મેનેજીંગ કમિટી સુંબઇના અનેક વર્ષોથી સભ્ય તરીક

- ૩ ભાવનગર તપા તળપદા જ્ઞાતિના **મંત્રી** તરીકે બે વર્ષ
- ૪ શ્રી આત્માનંદ જેને સભા (મુંબ⊎)ના ઉપપ્રમુખ તરીકે એક વર્ષ
- પ ગેા<mark>ઘારી જૈન મિત્ર મ</mark>ંડળના પ્ર<mark>સુખ</mark> તરીકે ચાર વર્ષ
- ક શ્રી **સિદ્ધક્ષેત્ર જૈન બાલાશ્રમ** તથા **એજ્યુકેશન સાસાઇટી**ના મેનેજીંગ કમિટીના સભ્ય તરીકે
- ⊎ શ્રી **સિહક્ષેત્ર જૈન શ્રાવિકાશ્રમ**ના મેતેછંગ કમિટીના સભ્ય તરીક
- ૮ જેન ધાર્મિક શિક્ષણ સંઘમાં (મુંબઇ) એ વર્ષ મંત્રી તરીકે એ વર્ષ ઉપપ્રમુખ તરીકે અને મેનેજીંગ કમિટીના સબ્ય તરીકે તથા અનેક વર્ષા પર્ય ત પરીક્ષક તરીકે
- ૯ જેન કેાન્ફરન્સની કમિટીના સભ્ય તરીક
- ૧૦ જૈન **સાહિત્ય સભા** મુંબઇ મેનેજીંગ કમિટીના સભ્ય તરી**ક**
- ૧૧ શ્રી ગાેડીજી જ્ઞાન સમિતિના સબ્ય તરીકે
- ૧૨ <sup>&</sup>**વેતાંબર એજ્યુકેશન બાે**ર્ડના સભ્ય તરીકે તથા અનેક વર્ષા પર્ય`ત **પરીક્ષક** તરીકે
- ૧૩ શ્રી મહાવીર જેન વિદ્યાલયના ધાર્મિક પરીક્ષક તરીક
- ૧૪ નાસીક ગૂજરાતી હાઈરકૂલના સભ્ય તરીક
- ૧૫ ક**ડી વિદ્યાર્થી ભવન**ના
- ૧૬ શ્રી **મહેસાણા જેન પાઠશાળા**ના
- ૧૭ **જાસુદાયહેન પાઠશાળાના સંચાલક** તરીકે દસ વર્ષ પર્ય'ત

,,

۰.

- ૧૮ પ્રિન્સેસ સ્ટ્રીટ-લુહાર ચાલ જૈન સંઘના ઉપપ્રમુખ તરીક
- ૧૯ વિજયદેવસૂર સંઘ તથા શ્રી ગાે**ઘારી જ્ઞાતિ**ના સભ્ય તરીકે

### પરિશિષ્ટ ન. ૬

[ २3 ]

- ૨૦ શ્રી જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળાના સબ્ય તરીકે
- ૨૨ શ્રી **વારેયા ધરમસી ઝવેરભા**ઇ(ત્રાપજવાળા)ના તથા શ્રીમતી **મણિવ્યહેન નાનાલાલ હરિચ**ંદના દ્રસ્ટી તરીકે
- ૨૩ ભારતીય સ્વયંસેવક પરિષદના મેનેજંગ ક્રમિટીના સભ્ય તરીક

# પરિશિષ્ટ નં. ૬

### શ્રી ફતેહચ દેભાઇ તરફથી તથા તેમના કુદુંબ તરફથી થયેલા મંગલમય કાર્યાની યાદી

- ૧ એમના પૂ.'પિતાશ્રીની હયાતીમાં સં. ૧૯૫૯ માં દાદાસાહેબમાં શ્રી **મહાવીર પ્રભુન**ી પ્રતિષ્ઠા
- ૨ એમના પૂ. પિતાશ્રીના અવસાન પછી સં. ૧૯૬૮ માં ભાવ-નગરમાં અષ્ટાક્ષિકા મહાત્સવ તથા સંઘ સ્વામીવાત્સલ્ય
- ૩ સં. ૧૯૬૯ માં શ્રી **કેસરીઆછ, રાણકપુર, આ**ણુજી વગેરે તીર્થયાત્રા
- ૪ સં. ૧૯૭૧ માં પૂ ઉ. શ્રી વીરવિજયજીની નિશ્રામાં લગભગ પાેણાેસાે સાધુ સાધ્વીએા, તેરસાે યાત્રિકા સાથે છ–રી પાળતાં ભાવનગરથી **સિડ્દેવ્રેત્ર** પર્ય તસંઘ પ્રયાણ અને તીર્થમાલા પરિધાન
- પ સં. ૧૯૭૭ માં સહકુટુંબ શ્રી પાવાપુરીજી તથાં સમેતશિખરજી આદિ તીર્થયાત્રા.
- ક સં. ૧૯૮૧ માં અઠૃાઇમિહાેત્સવ અને શાંતિરનાત્ર તથા મેરુ-પર્વતની રચના (ભાઇ ચમનલાલના લગ્ન પ્રસ**ંગે). આ પ્રસંગે** પૂ. આ. શ્રી **વિજયભદ્રસૂરિ** એકવીશ સુનિરાજો સાથે તથા

[ २४ ]

મુ. <mark>દર્શનવિજય</mark>જી ત્રિપુટી સાત મુનિએા સાથે પાલીતા**ણા**થી પધાર્યા હતા.

- ખ સં. ૧૯૯૨ માં (ચિ. ભાઈ હિમ્મતલાલના લગ્ન પ્રસંગે) અઠાઈમહાત્સવ તથા શાંતિસ્નાત્ર.
- ૮ સં. ૧૯૮૬ માં શ્રી <mark>તાલધ્વજગિરિ</mark> ઉપર બે પ્રતિમાજીની પ્રતિષ્ઠા તથા નવકારશી સ્વામિવાત્સલ્ય.
- ૯ સં. ૨૦૦૭ માં શ્રી **કદ'ઞગિરિ**જી ઉપર શ્રી **શીતલનાથ** પ્ર**ભુજીની** પ્રતિષ્ઠા.
- ૧૦ સં. ૨૦૦૯ માં શેઠ જીવ<mark>તલાલ પ્રતાપશી</mark> તથા શેઠ ૨<mark>મ</mark>ણુ-**ભાઇ દલસુખ** સાથે શ્રી રાણકપુરજીની યાત્રા.
- ૧૧ સં. ૨૦૧૬–૧૭ માં શ્રી **પાવાપુરી**જી, શ્રી **સમેતશિખરજી** આદિ તીર્થાની શ્રી **ગાઘારી મિત્રમંડળ** સંચાલિત પાંચસાે યાત્રિકાના સંઘ સાથે પુનઃ યાત્રા.
- ૧૨ શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા, જૈન ગુરુકુળ, સિંહલેત્ર બાલાશ્રમ, એજ્યુકેશન બેાર્ડ, આત્માનંદ જૈન સભા, અધ્યાત્મત્તાન પ્રસારક મંડળ, શ્રી ગાેડીજી જૈન ઉપાશ્રય, ગાેઘારી જૈન મિત્ર મંડળ, જૈન ધાર્મિક શિક્ષણુ સંઘ, હરકીશન હેાસ્પીટલ, માેહનલાલજી સેંદ્રલ લાયછ્રેરી, ભાવનગર સામાયિક શાળા, પ્રિન્સેસ સ્ટ્રીટ લુહાર ચાલ જૈન સંધ, ભાવનગર પાંજરાપાળ, કડી વિદ્યાર્થી ભવન, નાસિક ગુજરાતી હાઇરિકૂલ-વગેરે સંસ્થાઓમાં ઉચિત દ્રવ્ય વ્યય.



# અભિપાય–દર્શન

000606060000

(१)

" જૈન દર્શન મીમાંસા " પુસ્તકના ૧૩૮ જેટલાં પૃષ્ઠોની એક એાકપ્રીન્ટ પુસ્તક પ્રગટ થયાં પહેલાં વાંચવા મળી. આજ દિવસ સુધીમાં જૈનધર્મતા સિદ્ધાંતાને સમજાવવા માટે કેટલાક નાના માટા પ્રયત્ના થયાં છે. તેવા પ્રયત્ન '' જૈન દર્શન મીમાંસા ''ના લેખકે લગભગ પચાસ વર્ષ પહેલાં કરેલાે છે એ પુસ્તકમાં જૈન ધર્મશાસ્ત્રામાં પ્રરૂપાયેલી ઝીણી માેટી વાતાેને સમજાવવા સારૂ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રની સમજણ આપવા પ્રયત્ન કરેલાે છે; મતિજ્ઞાન, સુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મન:પર્યવત્તાન અને કેવળત્તાનનું સ્વરૂપ સમજ્યવવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. કર્મમીમાંસામાં ચંચુપાત કર્યો છે. ષટ્દ્રવ્યને સમજાવવાનેા પ્રયત્ન કર્યો છે. વિવિધ કષાયોના પાશ કેવા ભયંકર હેાય છે તેની સમજણ આપવાનાે યત્ન કર્યો છે, સમ્યક્ત્વનું સ્વરુપ સમજાવ્યું છે, આત્માનાે વિકાસ સાધવામાં નડતાં આવરણોના પણ ઉલ્લેખ કર્યો છે, સપ્તભંગીની તલના કરવાના પ્રયાસ કર્યો છે. સપ્તભંગી જેવા જૈન દર્શનના મુખ્ય સાત ભાંગોને પણ રજુ કર્યા છે. જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતા સાથે અન્ય દર્શનાનાં સિદ્ધાંતાના તુલના કરી તારતમ્ય કાઢવા પ્રયત્ન કર્યો છે, દ્રવ્યાનુયેાગ, ગણિતાનુયેાગ તથા ચરણકરણાનુયેાગ એ સધળાનું જૈન દર્શનમાં જે મહત્ત્વ છે તેનેા સારાે એવેા ખ્યાલ આપ્યાે છે. એવં ઘણું ઘણું સમજાવતી વખતે કેટલાયે મહાપુરૂષોની વિચારણાએોમાંથી અવતરણા રજૂ કરીને પાતે આપેલી સમજાવટને સમર્થન મળી રહે છે એવું સાબિત કરવા પ્રયત્ન સેવ્યા છે.

જૈન દર્શનને લગતાં આ પ્રકારના અન્ય ધણાં ખરાં પુસ્તકામાં બન્યું છે તેમ પ્રસ્તુત પુસ્તકમાં પણુ પારિભાષિક શબ્દો માટા પ્રમાણમાં દેખાઈ રહ્યા છે. સુમારે ૫૦ વર્ષ પહેલાં જૈન આત્માનંદ પ્રકાશ પત્રમાં એમણે પ્રકટાવેલા આ લેખાને પુસ્તકાકારે રજૂ કરી દઇને સમાજને એક અતિ ઉપયાેગી સાહિત્ય સત્તોતેર વર્ષની આ ઉમરે આપવા બદલ લેખક **શ્રી ક્તેહચંદભા**ઇને તેમજ પ્રકાશક શ્રી **જૈન આત્માનંદ સભાને** અભિનંદન ઘટે છે.

દ્રુંકમાં જૈનદર્શનની સમજણ ઇ<sup>2</sup>્બતા વાચકાને પ્રસ્તુત પુસ્તકમાંથી મનન તેમ જ ચિંતનને રસ્તે ચઢી શકવામાં મદદરૂપ નીવડે એવેા ઉપયોગી એાધ મળી રહે છે.

### શ્રીયુત અમૃતલાલ કાલીદાસ દેાશી

B. A. .

પ્રસુખ

શ્રી જેન સાહિત્ય વિકાસ માંડળ

(२)

સું ભાઇ

dl. 4-3-1662

શ્રી જૈનધર્મના પ્રખર અભ્યાસી અને સિદ્ધાંતાના પ્રખર ચિંતક શ્ર**ી ફતેહચંદ ઝવેરચંદ**ના હાથથી લખાયેલ 'કર્મયોગ' ગ્રંથનેા વિદ્વત્તા ભરેલાે આમુખ સવિસ્તર આપવામાં આવ્યાે છે. આખાે આમુખ વાંચવા–વિચારવા જેવાે છે.

> ' કર્મચાેગ 'તું અવલેાકત–શ્રી જીવરાજભાઇ એાધવજી જૈન ધર્મ પ્રકાશ. પુ. ૬૮ ફાગણુ (ન્યા. હાઈકાર્ટ–ભાવનગર)

(3)

સંસ્થાના પ્રારંભથી આજસુધી પાઠશાળાનાં સંચાલક તરીકે કાર્યકર્તા શ્રી **ફતેહચંદ ઝવેરભા**ઇ આ સંસ્થાના પ્રાણ સમા છે. તેએાશ્રી પણ જૈન તત્ત્વત્તાનના ઉચ્ચ અભ્યાસી હેાઇ તેમના જ્ઞાન અને અનુભવના લાભ અનેકવાર વિદ્યાર્થીઓને મળ્યા છે. તેમની કુશળ કામગીરીથી સંસ્થાએ જ્વલંત પ્રગતિ કરી છે.

પાેષ શુદી ૨ શ્રી જાસુદ્રષ્પહેન પાઠશાળાના સંચાલકા સં. ૨૦૧૧ ( ४ )

પૂ૰ શ્રી **સુરચંદભા**ઇ **પુ૦ બદામીએ** તથા શ્રી **ફતેહચંદ** ઝવેરભાઇ કે જેએા ધર્મશાસ્ત્રમાં નિષ્ણાત છે, તેમણે પહેલી બે આવૃત્તિએા સુધારી આપી હતી. આ આવૃત્તિ પણ શ્રી કતેહચંદ ઝવેરભાઇએ સુધારી આપી છે. આ માટે તેએાશ્રીના હાર્દિક આભાર માનું છું. શ્રી કતેહચંદભાઇએ તાે મને ધણીવાર પ્રાહ્સાહન આપ્યું છે, યાગ્ય માર્ગદર્શન આપ્યું છે.

સરલ સ્યાદ્વાદ મત સમીક્ષા--- શ્રી શંકરલાલ ડાહ્યાભાઇ

(५)

વિદ્વદ્વરત્ન, સૌજન્યમૂર્તિ શ્રી **ફતેહચંદ ઝવેરભાઇ**તું જ્ઞાનપ્રચુર આમુખ શ્રી **આન દઘન પદ સંગ્રહ ભાવાર્થ** પુસ્તકને વધારે સમૃદ્ધ કરે છે.

વિ. સં. ૨૦૦૯--શ્રી મણિલાલ માહનલાલ પાદરાકર

( 5 )

મુરખ્બી શ્રી **ફતેહુચ દભા**ઇ ઝવેરભાઈ જૈન સમાજના એક જાણીતા કાર્યકર્તા છે. એમના ધર્મપરાયણ અને સેવાપરાયણ છવને એમની પાસે ધર્મ અને જીવનનાં વિવિધ પાસાંઓને લગતું ચિંતન કરાવ્યું છે અને અનુભવને નિચાેડ અપાવ્યા છે, જે એમના ઘણા લેખા દ્વારા આપણને મળેલ છે. એમની લેખન પ્રવૃત્તિ પચાસેક વર્ષના સુદાર્થ કાળપટ પર વિસ્તરેલી છે. એ લેખામાં આપણને એમના વિચારાની ઉચ્ચતા અને સુસંગતતાનું સતત દર્શન થાય છે. એમની પાસે આપણા જૈન ધર્મના ઘણા મહત્ત્વના ગ્રંથાનું સુયાગ્ય પરિશીલન છે, કેટલીયે ઉત્તમ સાહિત્યકૃતિઓથી પણ તેઓ સુપરિચિત છે અને પાતાના વિચારાને વ્યક્ત કરવા માટે સરળ અને પ્રાસાદિક ભાષાવાળી શૈલી પણ છે. અાથી જ એમના લેખાે સૌ કાઇને વાંચવા ગમે તેવા છે. એમના લેખાના પ્રગટ થતા (ભાવનગરમાં અને મુંભાઇમાં) બંને સંગ્રહાે આવકારપાત્ર લેખાશે એમાં શંકા નથી.

> **ડા૦ રમણલાલ ચી૦ શાહ** પ્રાં. સેંટ ઝેવિયર્સ કૉલેજ મુંબઈ ( Ph. D. )

## ( 0 )

ભાવનગરના સુશ્રાવક ધર્મનિષ્ઠ શ્રી **ઝવેરચદ ભા**ઇચદના સુપુત્ર વયેાવૃદ્ધ અને જ્ઞાનવૃદ્ધ શ્રીયુત **ફતેહ્યદભાઇ** એક જાણીતા લેખક અને વક્તા છે. પાેતાની નાની ઉમરમાં તેઓએ ધાર્મિંક સૂત્રો, પ્રકરણાે, ભાષ્યાે, તથા સિંદૂરપ્રકર, અધ્યાત્મકલ્પદુમ, જ્ઞાનસાર, ઉપમિતિ ભવ-પ્રપંચા કથા આદિ ઉત્તમ ગ્રંથાેના પાેતાના પિતાશ્રી પાસે અભ્યાસ કર્યાે હતાે. સંસ્કૃત ભાષામાં પણ પાેતે પ્રવીણતા મેળવી છે.

ત્રીશ વર્ષની ઉમ્મરે તેઓએ ભાવનગરથી પ્રસિદ્ધ થતા શ્રી અમાત્મા-નંદ પ્રકાશ માસિકમાં લખેલ જૈન દર્શન મીમાંસા વગેરે ચાર લેખા તથા એક ત્યાર પછીનાે. લેખ એમ પાંચ લેખા શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા તરફથી પ્રકટ થાય છે. તેમનું વિશાળ વાચન અને ચિંતન દક્ષ્યમાન થાય છે.

તેમનાં બીજા સં. ૧૯૬૮ થી લખાયલા લગભગ પાંત્રીશ લેખાે તથા લગભગ ત્રીશ કાવ્યાનું પ્રકાશન પુસ્તકરૂપે મુંબઈ શ્રી **અધ્યાત્મજ્ઞાન** પ્રસારક મંડળ તરકથી થાય છે જે પ્રકાશન જૈન સમાજ માટે અતિ ઉપયાગી થશે. એમના કુટુંબ તરકથી એમના પૂ. પિતાશ્રીના સંકલ્પાનુસાર સં. ૧૯૭૧માં શ્રી સિદ્ધગિરિજીનાે છ'રી'પાળતાે સંઘ સ્વ. ઉ. શ્રી **વીરવિજયજીના** તેતૃત્વ નીચે કાઢવામાં આવ્યાે હતાે.

મુંબઇમાં તેઓની સમાજસેવા જાણીતી છે. મુંબઈ <mark>શ્રી વિજય-</mark> દેવસૂર સંઘની જ્ઞાન સમિતિના સભ્ય તરીકે હું તેમના નિકટ પરિચયમાં છેલ્લાં પાંચ વર્ષા થયાં આવ્યા છું. શ્રી સિદ્ધક્ષેત્ર જૈન યાલાશ્રમની મેનેજીંગ કમિટીના સબ્ય તરીકે તથા જૈન ધાર્મિક શિક્ષણ સંધના અપ્રબહ્ય કાર્યકર્તા તરીકે, તેઓની સેવા અમૂલ્ય છે. તેઓશ્રીએ મુંબઇ અધ્યાત્મત્રાન પ્રસારક મંડળના પ્રેમુખ તરીકે જે સુંદર સલાહ સૂચના મંડળને આપી છે તે ભૂલી શકાય તેમ નથી. આ સિવાય ઘણી સંસ્થાઓમાં તેઓ સબ્ય તરીકે સેવા આપી રહ્યા છે; તે માટે સમાજ તેઓના ઝડણી છે. તેઓના લેખા તથા કાવ્યા મૌલિક અને અર્થ-ગાંભીર્યથી ભરપૂર છે. તેમાં અધ્યાત્મત્રાન ઝળકી ઊઠે છે.

મારા પૂજ્ય પિતાશ્રીના કાંડ તરકથી પ્રકટ થયેલ **શ્રી જેન ગુર્જર** સાહિત્યરત્ના તથા તેની કાવ્ય પ્રસાદી ભા. ૧લા માટે વિ. સં. ૨૦૧૬માં લખી આપેલ પુરે**ાવચન** માટે હું તેમનાે ૠણી છું.

શાસનદેવ તેઓને આવી સમાજ સેવા અને સાહિસ સેવા કરવા માટે દીર્ઘાયુષ્ય બક્ષે એવી પ્રાર્થના સાથે વિરમું છું.

મુંબઇ વિ.સં.૨૦૧૮ લી. ભાઇચંદભાઇ નગીનભાઈ ઝવેરી વસંત પચમી (દ્રસ્ટી શ્રી ગાેડીજી દેવસૂર સંઘ)

( 2 )

શ્રી **ફતેહ્વ્ય દભાઈ** જૈન સમાજના એક પીઢ સેવક તરીકે જાણીતા છે. મને તેમના પરિચય આજથી ૨૦ વર્ષ પહેલાં થયા અને તેમણે પાતાનાં વિનમ્ર, માયાળુ સ્વભાવની મારા પર ન ભૂંસાય તેવી છાપ પાડી. જૈન ધર્મનું તેમનું ઊંકુ જ્ઞાન જોઈને હું મુગ્ધ બન્યા. તેમને મેં મારા મુરખ્યી માન્યા અને આજ પર્યંત માનતા રહ્યો છું. નૈતિક વિષયા પરનું તેમનું જેવું ઊંકું જ્ઞાન છે તેટલું જ નૈતિક દષ્ટિએ તેમનું જીવન ઉચ્ચ છે-એમ હું મારા અંગત અનુભવ પરથી કહી શકું તેમ છું. તેઓ જૈન આત્માનંદ સભા-ભાવનગર, અધ્યાત્મત્ઞાન પ્રસારક

તેઓ જેન આત્માનદ સભા-ભાવનગર, અધ્યાત્મત્રાન પ્રસારક મંડળ-મુંબઇ, જૈન ધાર્મિક શિક્ષણ સંધ-મુંબઇ, જૈન શ્વેતાંબર [ 30 ]

એજ્યુકેશન બાેર્ડ–મુંબઇ, શ્રી ગાેધારી જૈન મિત્ર મંડળ–મુંબઇ, જૈન બાલાશ્રમ, જૈન ગુરુકુળ વગેરે નાની માેટી અનેક સંસ્થાઓ સાથે જોડાયેલા છે. અને વિનમ્રભાવે યથાશક્તિ સેવા કરી રહેલા છે. ધામધૂમ અને પ્રસિદ્ધિથી દૂર રહેવું એ એમની ખાસિયત છે.

તેમનાં ધર્મ તત્વવિષયક જ્ઞાનનાે લાભ સમાજને વિવિધ લેખાે ડારા મળતાે રહ્યો છે. એ લેખા બે સ્થળે પુસ્તકરૂપે પ્રકટ થતાં જોઇને મને ઘણા આનંદ થાય છે. હું માનું છું કે આ પુસ્તક તત્ત્વચિંતનના અભેદ પ્રવાસીઓને ઘણું રસદાયક તથા માર્ગદર્શન આપનારૂં થઇ પડશે. શ્રી **ફતેહચંદભા**ઇને તંદુરસ્તીભર્યું દીર્ઘાયુષ્ય ઇચ્છું છું. જેથી સમાજને તેમની સેવાઓના વિશેષ ને વિશેષ લાભ મળી શકે.

### શ્રી જયંતિલાલ રતનચંદ શાહ

| <b>સું ભ</b> ઇ–કાલ્ગુન | (B.Com-London)                      |
|------------------------|-------------------------------------|
|                        | મંત્રી                              |
| શુકલ અષ્ટમી            | શ્રી સિહ્લ્લેત્ર શ્રાવિકાશ્રમ       |
| તા. ૧૩–૩–૧૯૬૨          | શ્રી સિદ્ધક્ષેત્ર એજ્યુકેશન સાસાઇટી |
|                        | શ્રી જૈન દવાખાના-પાયધુના વગેરે      |

### ( ૯ )

પાણાસાયા વધુ વર્ષના ઉમ્મરે પણ એક યુવાન જેવા શક્તિવાળા, દરેક જૈન સભામાં જેનું અપ્રસ્થાન હાેય છે તેવા શ્રી કતેહચ દલાઇને મુંબઇના જૈન સમાજ સારી રીતે એાળખે છે. એમના છુટા છવાયા છપાયેલા લેખાના સંગ્રહ બે પુરતકામાં કરવામાં આવ્યા છે, જે વાંચવાથા તેઓ જૈન કીલાેસાેકીના કેટલા સદ્ધમ અને ઊંડા અભ્યાસા છે તેના ખ્યાલ આવશે.

ુ મુંબઇ–ભાવનગર વગેરે સ્થળાેની ઘણી જૈન ધાર્મિક સંસ્થાએામાં તેઓ અગસના કાર્ય કરે છે, જેમાં શ્રી જેન ધાર્મિક શિક્ષણ સંઘ મુખ્ય છે. આ પ્રસંગે મારા એક સ્વ૰ મિત્ર શ્રી **માતીચંદભાઈ** સાેલિસિટર મારા સ્મરણમાં આવે છે. માત્ર રાજની એક સામાયિકના ટાઈમમાં લખવાની ટેવથી તેમણે ધણું જ ઊંચું અને માેટું સાહિત્ય સર્જન કર્યું છે. મારા વડીલ મિત્ર શ્રી **ક્તેહચંદભાઈને** હું વિનંતિ કરં છું કે જ્યારે તેઓ ધણી જ ઉપાધિઓથી મુક્ત થયા છે ત્યારે તેઓ પણ જૈન તત્ત્વજ્ઞાન વગેરે ઉપર યુવક વર્ગની જૈન ધર્મ તથા જૈન તત્ત્વજ્ઞાન તરક અભિરુચિ વધે તેવી શૈલીથી એક પુસ્તિકા લખે તા જૈન તથા તત્ત્વનો રુચિવાળા જૈનેતર સમાજ ઉપર કાયમનો અને મોટો ઉપકાર થશે.

| •            | કેશવલાલ નગીનદાસ શાહ (B. Com.) |
|--------------|-------------------------------|
| વસાંત પંચમી  | માનદૂકોશાધ્યક્ષ               |
| वि० सं० २०१८ | શ્રી જૈન ધાર્નિક શિક્ષણ સંઘ   |
| તા ૯–૨–૧૯૬૨  | માનદ મંત્રી                   |
|              | શ્રી જૈન સાહિત્ય સભા          |

( 1.0 )

### पत्रं-पुष्पम्

બ્રી **ફતેહચ દભા**ઇના અતિ નિકટ પરિચયમાં આવવાનું સદ્ભાગ્ય મને મત્યું નથી તેમ બ્ર્તા આ સૌજન્યમૂર્તિએ મારા મન ઉપર ઘણી ઊડી બ્રાપ પાડી છે, એમ કહું તા તેમાં અતિશયેાક્તિ નથી. તેમની આજીવન સેવાપરાયણતા, તેમના અધ્યાત્મરંગ, તેમની કર્તવ્યણદિએ મારા હૃદયમાં તેમને માટે સભર સન્માનની ભાવના ઉભી કરેલી છે. તેમના લગભગ પચાસ વર્ષ પહેલાંના જૈનદર્શન મીમાંસા વગેરે લેખા ભાવનગર શ્રી આત્માનંદ સભા તરક્ષ્યી પ્રકાશિત થાય છે. તથા અન્ય લેખા અને કાવ્યા મુંબઈ અધ્યાત્મજ્ઞાન પ્રસારક મંડળ તરક્ષ્થી પ્રકાશિત થાય છે.

જૈન સમાજમાં જે થાેડાએક સહદય કાર્યકર્તાઓ છે તેમાં શ્રી કતેહચાંદભાઇનું સ્થાન માખરે છે. સ્વ૦ શ્રી **લદલુભાઇ કરમમ**ંદ

[ 3१ ]

[ 3२ ]

દલાલ અને શ્રી **ફતેહુઅ દભા**ઈ બ નેને અધ્યાત્મત્રાનનાં રસિયાએા તરીકે અને જૈન સમાજના ધુરધંર કાર્યકર્તાઓ તરીકે મારા અભ્યાસકાળથી હું પિછાનતાે આવ્યા છું. જૈન સમાજની ઉત્ક્રાન્તિમાં બંનેનાે કાળાે વિશાળ છે.

શ્રી **ફતેહ્ય દભાઈ**ની મુખાકૃતિ એવી છે કે તેને જોતાં હરકાઇને તેમનાં પ્રત્યે માન ઉપજે. તેમનાં હૃદયની ઉર્મિએાનેા પડધાે તેમની પ્રસન્ન અને સૌમ્ય મુખમુદ્રામાં પડે છે. તેમના દિલની સાત્ત્વિકતાનું સ્પષ્ટ ચિત્ર તેમની મુખ આરસીમાં અંકિત થાય છે. સેવા અને આડંબર ઘણી જગ્યાએ નિકટનાં સાથી હેાય છે. શ્રી **ફતેહચંદભા**ઈમાં સેવા અને નિરાડંબરીપણાના અજબ સુમેળ થયેલાે છે.

" Do all the good you can as long as ever you can " તમારાથી બની શકે તેટલાે લાંખાે સમય બને તેટલું સારૂં કરાે. આ સૂત્ર શ્રી **ફતેહચંદભાઇ**ના દીર્ઘ જીવનની દીવાદાંડી રૂપ બનેલું છે, એમ તેમને જાણનાર સૌ કાેઇને લાગે છે. તેમના ધાર્મિક અને સામાજિક વિવિધ સમાજ કલ્યાણકારી પ્રવૃત્તિઓ આ મહાન ધ્યેયથી સુવાસિત થયેલી છે.

શ્રી **ફતેહચંદભા**ઇ એક અચ્છા વિચારક, સક્ષ્મ ચિંતક, તત્વત્ત અને સુંદર લેખક છે. તેમનાં વિચારામાં ઊડાઇ અને ગઢનતાનાં દર્શન થાય છે. તેમનાં લખાણા આત્મતત્ત્વના અતિ વિશદ ચિતનથી ભરેલાં છે.

એક વેપારી તરીકે વ્યવહારમાં ડ્રૂખેલાં છતાં તેમનાે આત્મા જાણે તેનાથી જળકમળવત્ ન્યારાે દેખાય છે. એમ લાગે છે કે તેઓ આ દુનિયાથી ભાગી છુટવા માગે છે પણુ સંજોગવશાત્ તેમ કરી શકતા નથી. તેમનું સંસાર સાથેનું સગપણુ જાણે ધાવમાતા જેવું છે. તેમનાં લગભગ ચાલીશ વર્ષ પહેલાંના એક કાવ્યની નીચેની પંક્તિઓ ઉપરથી આપણુને આ વાતના સ્પષ્ટ ખ્યાલ આવે છે.–

[ 33 ]

'' ગૂઢ તિમિરથી છાશું હૃદય આ, શાેધે તમારી આશ, વિભાે ! હવે– અ હૃ મૂલ ૨ત્નત્ર ચ કાંતિ થી, પ્રકટાવા સુઉજાસ વિભાે ! હવે– બ હિ રા ત મ ભાવે હું યાશું, અંતરાત્મ–સ્થિર વાસ–વિભાે ! હવે–

兼

તેમનાં હુદયમાંથી નીકળેલાં આ મતલબનાં અન્ય સ્કુરણેા પણ આ બાબતની આપણ**ેને** ઝાંખી કરાવે છે.

અતૃપ્ત તૃષામય આત્મ પ્રતિ, પ્રવહેા રસ શાંત તહેા જ ઝરાે; શુચિ આંતર શાશ્વત તૃપ્તિ થવા, પ્રભુ શાંતિ સદા સુખ શાંતિ ભરાે.

છવનનાં યૌવન કાળથી જ તેમના હૃદયમાં આ સાત્ત્વિક અને આપ્યાત્મિક ભાવનાએા ઉછળી રહી છે. સ. ૧૯૭૬ નાં એક જૂનાં કાવ્યના તેમના ઉદ્ગારા આ રહ્યા.

> સુખદુઃખનાં નિમિત્ત વિષે સમચિત્તતા, પ્રેરા જેથી પ્રકટે શુભ મનેાયોગ જે; તત્ત્વતણી દષ્ટિમાં શાંતિ મેળવી, અનાદિબ'ધન વિસરી સ્મરીએ આપજો.

જાણે કેાઇ પરમ ઉચ્ચ હૃદયનાં ઉદ્ગારાે ન હાેય ! છતાં તે ભૂલતાં નથી કે પાતે સંસારી આત્મા છે. સંસારમાં પણ શ્રહ્યાના અપૂર્વ ળળથી તેઓ પાેતાનું નાવ હંકારી રહ્યા છે.

કષ્ટોતણાં નિર્માણથી અભિભૂત થઈ ગભરાચ શું ? બ્રહ્માવડે સંસાર ચીલાે કાપતાં કરમાય શું ? [આત્મા તુચ્છ નથી અને દીન પણ નથી, સામર્ચ્યવાન છે] "ના તુચ્છ ! ના નથી દીન તું ! સામર્ચ્ય તારૂં જો રહ્યું, સંતપ્ત કાં કર ચિત્ત ત્હારું ! આશુ નિષ્ફળ જો વહ્યું." [ 38 ]

श्री **ફતેહથ ંદભા**ઇએ પાેતાના દીર્ઘ જીવનમાં જે અનેકવિધ સેવા પ્રવૃત્તિઓ આદરી છે તે ઉપરથી જ તેમના આત્માનાં સામર્થ્યના આપણુને પરચા મળે છે. તેમના આત્મા બળવાન છે. नाऽयम् आत्मा बल्लहीनेन लभ्यते–એ સૂત્ર તેમણે જીવનમાં બરાબર વણી લીધું છે.

શ્રી **ફતેહ્ય દ્વા**ઇને શૈશવકાળથી જ કુટું અગત સુસંસ્કારા વારસામાં મળેલાં છે. અને જે વારસામાં મળ્યું તેને કેવળ જતનપૂર્વક જાળવી રાખ્યું નથી પણ ઉત્તરાત્તર તેમાં વૃદ્ધિ કરી છે. તેમના ગૃહસ્થાવાસમાં રહેલાે આત્મા જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્યથી વાસિત થયેલાે છે. તેમનાં હૃદયમાં જાણે એક જ ઇચ્છા બાકી રહેલી છે.

'' ઈચ્છા સર્વાત્મભાને રમણ કરવા વિશ્વઅંધુત્વ ભાવે. "

તેમની આ ભાવના પૂર્ણ થાય અને તેઓ આત્માના વિકાસક્રમની એક પછી એક કેડીઓ સર કરવા આરોગ્યમય **દીર્ઘોયુષ્ય** પ્રાપ્ત કરા– એ જ અભ્યર્થના.

**વડેાકરા શ્રી નાગકુમાર મકાતી** કાલ્ગુન વદી ૧ (B. A., LL. B. ) તા. ૨૨–૩–'કર

### ( ११ )

આજથી પચાસ વર્ષ પૂર્વે આતમાનંદ પ્રકાશના પુસ્તક આઠમામાં જૈનદર્શનના ચાર અનુયેાગ–દ્રવ્યાનુયાેગ, ગણિતાનુયાેગ, કથાનુયાેગ, અને ચરણુકરણાનુયાેગને લગતી ક્રમસર પ્રકાશિત કરેલી લેખમાળા 'જૈનદર્શનની મીમાંસા ' એ નામે ટૂંક સમયમાં પુસ્તકરૂપે પ્રકાશિત થનાર છે તે જાણી અત્યંત આનંદ અનુભવું છું. આખીયે લેખમાળા હું અત્યંત રસપૂર્વક સાઘંત વાંચી ગયા છું અને તે વાંચી ગયા પછી સ્વાપત્ત ભાષ્ય સહિત શ્રી ઉમાસ્વામિજીનું તત્ત્વાર્થસૂત્ર જાણે ગુજરાતીમાં વાંચી ગયા હાેલ તેવું મને ખરેખર લાગ્યું છે. આજથી પચાસ-સાઠ વર્ષ પૂર્વે જ્યારે ગૃહસ્થવર્ગમાંથી વિરલ વ્યક્તિઓ જ મૂળ ધર્મગ્રંથોના અભ્યાસ કરતી હતી તેવા અધકાર યુગમાં શ્રી **ફતેહચંદભા**ઇએ જૈનદર્શનના સર્વાંગી ઊંડા અભ્યાસ કર્યો એટલું જ નહિ પરંતુ તે જ્ઞાનના ગુજરાતી ભાષામાં એક લેખમાળા દ્રારા સામાન્ય જૈન સમાજને રસાસ્વાદ કરાવ્યા તે તેમની ન્હાનીસુની સેવા ન ગણાય. તેમ જ તે બાબત તેમને અત્યાંત ગૌરવ આપનારી છે.

પ્રસ્તુત પુસ્તક જૈન ધર્મનું સામાન્ય જ્ઞાન ધરાવનાર ગૃહસ્થાેને તથા વિદ્યાર્થીઓને વારંવાર વાંચવા અને વિચારવા યાગ્ય Reference Book જેવું બનશે. પુસ્તકમાં લેખમાળા ઉપરાંત તુલનાત્મકદ્રષ્ટિએ જૈનદર્શન, શ્રી **મહાવીરપ્રભુ**નું આંતરજીવન, છ–'રી' પાળતાં **તીર્થધાત્રા**ની આધ્યાત્મિક પરિમલ તેમ જ વાચક **યશાવિજયજી** મહારાજનું ટૂંકું જીવન ચરિત્ર એ ચાર લેખા સામેલ કરી પુસ્તકની ઉપયાગિતામાં ઘણા વધારા થયા છે. પ્રસ્તુત પુસ્તકના બહાેળા પ્રચાર થાઓ એવી મહારી શુબેચ્છા છે.

**સુંભ**ઇ તા. ૧૮–૩–'કર

અંખાલાલ ચતુરભાઇ શાહ B. A. (ઓનર્સ)

### ( १२ )

ભાવનગરનિવાસી સુપ્રસિદ્ધ શ્રીમાન ધીમાન શ્રી **કૃતેહ્યાંદ** ઝવેરભાઈ કે જેએ વર્ષોથી **સુંબ**ઈમાં નિવાસ કરે છે, તેઓ માત્ર આર્ટ સીલ્ક કે ફેન્સી કાપડના વેપારી જ નથી પરંતુ જૈન તત્ત્વજ્ઞાનના અસાધારણ ઊંડા અભ્યાસી છે, ધર્મજ્રદ્ધાળુ, સચ્ચરિત્ર, સેવાભાવી સદ્ ગૃહસ્ય છે. તેઓ સાચા અધ્યાત્મજ્ઞાનના પ્રેમી પ્રચારક-પ્રસારક કહી શકાય. જેમણે પોતાનાં ૭૭ વર્ષોના જીવનમાં ચિંતન મનન પરિશીલન દ્વારા મેળવેલી વિશિષ્ટ આધ્યાત્મિક જ્ઞાનના લાભ જન-સમાજને છેલ્લાં ૫૦ વર્ષોથી-અર્ધા સૈકાથી આપ્યા છે. ભાવનગરની જૈન આતમાનંદ સભા દ્વારા પ્રકાશિત થતા માસિક 'આતમાનંદ પ્રકાશ 'માં સંવત

\*

[ 3 5 ]

૧૯૬૭ થી વર્તમાન સમય સુધી વિવિધ લેખાે અને કાવ્યા દારા પ્રકાશિત છે. અધ્યાત્મત્રાન આપનારા એમના એ લેખાના બે સંગ્રહાે '**જેનદર્શન મીમાંસા '** ભાવનગર જૈન આત્માનંક સભા તરક્ષ્યી તથા **સ્વાનુભવચિંતન** હાલમાં શ્રી અધ્યાત્મ જ્ઞાન પ્રસારક મહેળ તરક્ષ્યી પ્રકાશિત થાય છે એથી જિજ્ઞાસુ વાચકાને વિશેષ આનંદ થશે.

એ લેખામાં જૈનધર્મની તુલનાત્મક વિચારણા, સાથે દ્રવ્યાનુયાગાદિ ચાર અનુયાગા, ચાર નિસેપા, પાંચ સમવાયા–કારણા, સ્યાદ્વાદ્દ, સપ્તભંગી, સાત નયા, અને કર્મશાસ્ત્ર સંબંધી વિચારણા છે. તેમાં વાચક મુખ્ય શ્રી ઉપ્રાસ્વામિજીના તત્ત્વાર્થસૂત્ર, શ્રી સિકર્ષિની ઉપમિતિ ભવપ્રપંચાકથા, તથા અધ્યાત્મ–યાેગનિષ્ઠ મહાત્માઓ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય, ઉ૦ શ્રી યરાેાવિજયજી, ઉ૦ શ્રી વિનયવિજયજી, શ્રી આનંદઘનજી, શ્રી દેવચંદ્રજી, આદિનાં મહત્ત્વનાં વચતાે પણ ઉષ્ધ્રત કરેલાં જણાશે.

' પવિત્ર જીવન અને તેની પ્રતિજ્ઞાઓ, ' સાત્ત્વિકી વૃત્તિનું ઝરહ્યું, વગેરે અનેક લેખા મનન કરવા યાગ્ય અને જીવનમાં ઉતારવા યાગ્ય જણાશે.

વિશેષમાં સ્વ૦ ધર્મનિષ્ઠ **પિતાશ્રી**ના શુભ સંકલ્પાે પૂર્ણ કરનાર પિતૃ–ભક્ત શ્રી **ફતેહ્ય દભા**ઇએ ભાવનગર, પાલીતાણા, મુંબઇની જૈન સમાજની અનેક સંસ્થા–સભા–સમિતિઓને પાતાની અમૂલ્ય સેવાઓ આપી પાતાના જીવનને ધન્ય–કૃતાર્થ બનાવ્યું છે, એટલું જ નહિ શ્રી **વીશા શ્રીમાળી** વર્ણિક જ્ઞાતિને દીપાવી છે, જૈન સમાજને હ<sub>જજ</sub>વળ યશસ્વી બનાવ્યા છે એમ કહેવામાં અતિશયાકિત નહિ ગણાય. આપણે પરમાત્માને પ્રાર્થના કરીએ કે તેઓ **દીર્ઘ આયુ**બ્યમાન થઇ **જૈન શાસન–સમાજ**ની વિશિષ્ટ સેવા બજાવવા શક્તિશાલી થાય.

- **વડાદરા.** વિ. સં. ૨૦૧૮ કાલ્ગુન શકલ ત્રયેાદશી
- <mark>લાલચંદ ભગવાનકાસ ગાંધી</mark> ( નિવૃત્ત જૈન પંડિત )

Jain Education International

[ 39 ]

( 23 )

મુરખ્બી શ્રી **કતેહચંદભા**ઈએ લગભગ અડધી સદી પહેલાં ભાવનગર "આત્માનંદ પ્રકાશ " માસિકમાં લખેલા લેખાેમાંથી ચાર લેખા, ભાવનગર જૈન આત્માનંદ સભા જૈનદર્શન સીમાંસાના નામથી પ્રકાશિત કરે છે તથા ખાકીના લગભગ સાડત્રીસ લેખા અને પચીસ કાવ્યા, સમાજને ઉપયાગી હાેધ મુંબધ અધ્યાત્મ જ્ઞાન પ્રસારક મંડળ તેઓ બ્રીની અનેક વર્ષાની સેવાના પ્રતિકર્રપે " સ્વાનુભવ ચિતન " નામથી પ્રકાશિત કરે છે; તે જૈન સમાજ માટે ગૌરવરૂપ છે.

જેનદર્શન મીમાંસાના તેમના લેખ સંસ્કારી ભાષામાં જૈનદર્શનનું વ્યાપક સ્વરૂપ અને જૈનદર્શન વિશ્વધર્મ કેવી રીતે હાેઇ શકે તેનું સવિસ્તર વર્ણન, નય, નિક્ષેપ, અનુયાેગા, સપ્તભાંગી અને પૂર્વના મહ-પુરૂષોની સહાદતાેથી ભરપુર છે.

બીજો લેખ " **તુલનાત્મક દ્રષ્ટિએ જૈનદર્શન "**માં વિવિધ ધર્મા, ષટ્દર્શનની તુલના, સ્યાદ્વાદ દ્રષ્ટિએ જૈનદર્શન સાથે કરી સર્વ દર્શનાનું અવતરણ પ્રાંતે જૈનદર્શનમાં સમાઈ જાય છે તે વિસ્તારપૂર્વ ક દર્શાવેલ છે.

ત્રીજો લેખ " **શ્રી મહાવીરનું આંતર જીવન** " અને ચાેથા લેખ એમના કુટુંબ તરફથી સં. ૧૯૭૧માં ભાવનગરથી સિદ્ધાચલ તરફ કાઢેલ પદ્યાત્રા સંધની પરિમલરૂપે ટાણા મુકામે સ્વ૦ ઊ૦ શ્રી વીરવિજયજી મહારાજેભણાવેલી સમ્યગ્–દર્શનની પૂજાના વિવેચનરૂપે છે.

પાંચમાે લેખ ''મહાન જ્યાેતિર્ધ'ર ઊ. શ્રી **યશાવિજયછ** સંબંધમાં સં. ૨૦૧૩ માં લખાયેલાે લેખ છે.

બીજ્ત અન્ય લેખામાં '' દિવ્ય ભાવના અળ '' '' સમયાચિત સેવા '' ''વિવેક બુદ્ધિના વિનિપાત '' '' વિશ્વની વિચિત્ર ઘટનાઓ '' '' વિશ્વમાં આત્માનું સ્થાન '' '' જીવન અને મૃત્યુ '' '' માનસિક ખાલવણી '' વગેરેમાં સામાજિક, ધાર્મિક અને આપ્યાત્મિક તત્વાનું સૂક્ષ્મ અવલાકન છે, અને વાંચકાને ઉચ્ચ પ્રકાશ સમર્પે છે. [ 3८ ]

કાવ્યામાં શ્રી આનંદઘનજીના આઠ પદાના હરિગીતમાં અનુવાદ " મનુષ્ય જીવનનું અમૃત ", " આત્મિક સામર્થ્ય પ્રકટાવવા અભ્યર્થના ", " પરમાત્મા પ્રતિહૃદય નિમંત્રણા " વગેરે ભિન્ન ભિન્ન છંદાવાળા કાવ્યામાં આત્માની ઉચ્ચ ભાવનાઓ દ્રષ્ટિગાચર થાય છે; જે તેમના આત્માને તથા વાચકાના આત્માને ઊર્ષ્વગામી બનાવે છે. ડુંકમાં તેઓશ્રીના લેખા અને કાવ્યા વિદ્વતાથી ભરપૂર છે; જૈન સમાજને ગૌરવરૂપ આવા વિદ્વાન અને શાસ્ત્રના અભ્યાસી મુરખ્બી પાસેથી એમના આ વિદ્વાના વારસા લઇ થાડા વિદ્વાનો અને અભ્યાસીઓ તૈયાર થાય એ ખૂબ જ ઇચ્છનીય છે.

મુ. શ્રી **ફતેહ્ય દભાઈ** જૈન સમાજની અનેક સંસ્થાઓમાં વર્ષોથી પાતાની સેવાઓ આપતા રહ્યાનું આજે ધણાઓ જાણે છે; પાણી સદી ઉપર વીતી ગયેલી ઉમરે પણ તેઓશ્રી ખૂબ જ ધગશપૂર્વક સનિકલાવે સમાજના ધાર્મિક, શૈક્ષણિક અને સાહિત્યક ક્ષેત્રે તન, મન, ધનથી પાતાની સેવાઓ આપતા રહ્યા છે એ અનેકાને પ્રેરણારૂપ છે.

મું ખઈ, ભાવનગર, પાલીતાણા વગેરે શહેરાની જૈન સમાજની આગેવાન કાેઈ પણ સંસ્થા એવી ભાગ્યે જ હશે કે જેમને મુરબ્બી શ્રી **ક્તેહચંદભાઈ**ની સેવાના લાભ નહીં મળ્યા હાેય.

આવા એક સેવામૂર્તિ અને પીઢ લેખકના પ્રકાશનનાે લાભ જૈન સમાજને મળે તે પણ સમાજનું એક સદ્ભાગ્ય છે એમ કહું તાે અતિશયાેક્તિ નથા.

અંતમાં મુ. શ્રી **ફતેહથાંદભાઈ** સમાજ સેવા અને સાહિત્ય સેવા વધુને વધુ કરે તે માટે તેઓશ્રીને તંદુરસ્તીભર્યું દીર્ઘાયુ બક્ષે એમ શ્રી શાસનદેવને પ્રાર્થના કરૂં છું.

|              | હીરાલાલ જીઠાલાલ શાહ                                  |
|--------------|------------------------------------------------------|
| સં. ૨૦૧૮     | ઉપ પ્રમુખ                                            |
| ચૈત્ર શુદી ૧ | શ્રી અ <sup>દ</sup> યાત્મજ્ઞાન પ્રસારક મ <b>ં</b> ડળ |
| ગુર્વાર      | દ્રસ્ટી                                              |
| સુ બઇ        | શ્રી અગાસી જૈન દેરાસર                                |

[36]

( १४ )

**દર્શાનશાસ્ત્રનું** જ્ઞાન ધરાવનાર વ્યક્તિ હજારામાં માંડ એકાદ માનવી નજરે પડે છે. જેમ એક વિદ્વાને કહ્યું છે કે દસ હજાર માણસે એક વક્તા હાેય છે, તેમ દસ હજાર કરતાં પણ વધુ માણસે એકાદ દર્શનશાસ્ત્રી નજરે પડે છે. દર્શન શાસ્ત્રના વિષય ધણાજ કઠિન છે. જ્ઞાનના ક્ષયાપશમ વગર એ પ્રાપ્ત થતા નથી.

\*

શ્રીયુત **કતેહ્વ્યંદભાઇએ** માત્ર પચીશ વર્ષની લઘુ વયમાં ' **જૈન** દર્શન **પ્રીમાંસા** ' ઉપર લખેલા વિશાળ લેખ તથા અન્ય ચાર લેખા **જૈન આત્માનંદ સભા** તરકથી પુસ્તકરૂપે પ્રકટ થાય છે. તથા ' સ્વાનુભવ ચિંતન ' રૂપે લખેલા લગભગ પાંત્રીશ લેખા અને કાવ્યા મુંબઈ અધ્યાત્મ જ્ઞાન પ્રસારક મંડળ તરકથી પ્રકટ થાય છે તે વિચારતાં અત્યંત આહ્લાદ અનુભવાય છે. શ્રી **કતેહ**ચંદભાઇએ રજી કરેલા પુરાવા સાથેની દલીલા તેમની પ્રતિપાદન શૈલીપૂર્વક સરલ ભાષામાં કરેલી રજુઆતે વિદ્વાના તથા સામાન્ય માનવી માટે પણ અસંત ઉપયોગી થઈ પડશે તે નિ:શંક વાત છે. તેઓનું ભાષા ઉપરનું વર્ચસ્વ અને જ્ઞાનની ગંભીરતા જોતાં તેમની ખુદ્ધિ અને અભ્યાસ માટે માન ઉપજે છે.

જેમ મહાસાગરના તળીએ પહેાંચી શાેધકા માેતી મેળવે તેમ શાસ્ત્રોરૂપ મહાસાગરના તળીએ પહેાંચી શ્રી **ફતેહચંદભા**ઇ છ દર્શનનાં તત્ત્વાના ઊંડાણમાં ઊતરી શુદ્ધ તત્ત્વારૂપી માેતીને ખહાર લાવ્યા છે. તેના શુદ્ધ સ્વરૂપને ન્યાયપૂર્વક રજી કરેલ છે. તેઓએ જીદા જુદા શાસ્ત્રોનું અધ્યયન, અભ્યાસ, અવલાકન ઉપરાંત પરદેશી વિદ્વાનાનાં માંતવ્યા રજુ કરી તે સર્વને ન્યાય પુરઃસર તટસ્થ દષ્ટિએ જે પ્રતિ-પાદન કર્યું છે તે તેમની તીવ્ર અહિ અને અંતરના ઊંડાણમાં ભરેલી ધર્મભાવનાના પુરાવા છે. આ બન્ને પુસ્તકામાં પ્રત્યેક વિષય ઉપર રજુ કરેલ દર્શન શાસ્ત્રનું ઊંડું રહસ્ય જોતાં શ્રી **ફતેહચંદભાઇએ**  [ 80 ]

\*

મહાન્ પુરૂષાર્થ સેવ્યા હાેવા જોઇએ. એટલુંજ નહિ પણ એક **દર્શન શાસ્ત્રીનું** સ્થાન શાભાવે તેવું આ કાર્ય જોતાં એમજ લાગે છે કે પૂર્વે કેટલાએ ભવાની જ્ઞાનની આરાધના કરી હશે ત્યારેજ આવું ઉત્તમ પ્રકારનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું હશે.

એમના પિતાશ્રી શ્રીયુત ઝવેરભાઈ આખ્યાત્મિક જ્ઞાનના ઝવેરી હતા. જ્ઞાન લેવાના અને દેવાના તેમના વ્યવસાય જ થઇ પક્ષો હતા એના રામે રામમાં જ્ઞાનની ઉપાસના ભરી હતી. મળસ્ક ચાર વાગ્યે ઊડીને હંમેશાં જ્ઞાનની આરાધના કરતા. ત્યાર પછી પાતે ભણતા અને બીજાને સામાયિકમાં ભણાવતા. શ્રી **ફતેહચંદભા**ઇને વારસામાં આ મૂડી તેઓ સુપરત કરતા ગયા. તેઓના વ્યાવહારિક વ્યવસાય તા જો કે કાપડના હતા જતાં જળકમળવત્ત અલિપ્ત રહીને હરહંમેશ તેઓ જ્ઞાનની આરાધના કરતા જ રહ્યા છે. શ્રીયુત **ફતેહચંદભા**ઈ દુકાને જતા હાેય કે દુકાનેથી આવતા હાેય, ગમે ત્યાં જતાં જુઓ પણ તેમના હાથમાં સરસ્વતી દેવીના પ્રતીક સમા એક બે પુરતકા અવશ્ય હાેય જ.

શ્રી **ફતેહ્ય દભા**ઈ અત્યારે સત્તોતેર વર્ષની વયના હોવા છતાં આટલી ઉગ્મરે પણ **શીર્ષાસન** વગેરે યેાગના આસનેા નિયમિત રીતે કરે છે. જુદી જુદી કસરતા કરે છે. અને ચાલે ત્યારે યુવાનાની પણ આગળ નીકળા જાય છે. તેમના મુખ ઉપર પુણ્યની પ્રતિભા પડે છે. તેમના દેહની કાંતિ, મુખારવિંદની માયાળુતા, અમી ભરેલી આંખા, સરળ સ્વભાવ, નાના માટાના ભેદભાવ વગર સર્વની સાથે એકમેક થઈ જઈ સહુને પાતાના કરી લેવાની કળા, સમય આવ્યે સત્ય કહેવા છતાં મિષ્ટવચન અને પ્રેમથી સામાના દીલને જીતી લેવું, પરાપકાર કરવાની તેમની તમના, બીજાના કલ્યાણમાં પાતાનું કલ્યાણ સમજવું. આવા આવા અનેક ગુણાથી અલંકૃત એમના સ્વભાવ તેમના સંસર્ગમાં આવેલ સહુ કાઇને પરિચિત છે.

ં તેઓએ જિનેશ્વર ભગવંતની પ્રતિમાએાની પ્ર<mark>તિષ્ઠા</mark>એા કરી છે. ક્ષત્રંજ્યબિરિરાજના સંઘ કાઢ્યો છે, અઠાઈ મહાત્સવા, શાંતિસ્નાત્રા, નવકારસીઓ વગેરે ધર્મનાં ઘણાં કાર્યો કર્યા છે. સ્વામીભાઇઓને સહકાર આપવેા, સમાજની સેવા કરવી, કેળવણીને ઉત્તેજત આપવું તથા પ્રત્યેક ધર્મકાર્યમાં તન–મન અને ધનથી સદાય તત્પર રહેવું– આ બધું તેમના જીવનમાં રાેમેરાેમ રમી રહ્યું છે.

કૌટું બિક રીતે પણ પૂર્વના પુણ્યયોગે તેઓ પુણ્યશાળી છે. અમાર કુટું બ ' લખાણી ' કુટું બ કહેવાય છે. લક્ષ્યબિંદુ નક્કી કરીને કાર્ય કરવું એ કૌટું બિક ગુણ તેઓમાં ખાસ અંકાયલા છે. 'ભાવનગર ' અમારું મૂળ વતન છે. ભાવના+ગૃહ ભાવનાનું ઘર હાેય તેમ વિશ્વ-કલ્યાણની ભાવના તેમના અંતરમાં વસી રહી છે. એમના નામ પ્રમાણે દરેક ઠેકાણે કત્તેહ જ થાય છે. તેમના ઉત્કર્ષમાં તેમના પિતાશ્રીના અને મુનિ મહારાજાઓનો અનન્ય કાળા છે. એવી જ રીતે કૌટું બિક કાર્યમાં તેમના પુત્ર સંસ્કારમૂર્તિ શ્રીયુત હિંમતભાઇ અને તેમનાં ધર્મપત્ની વસાં તબહેન, શ્રી **કતેહચંદભા**ઇનાં પુત્રી જસુમતીબહેન, લીલા-વતીબહેન તેમજ પૌત્ર અજિતભાઇ કે જે B. F. માં અભ્યાસ કરે છે તથા જેને પૂર્ગ આઠ શ્રી વિજયલબિધસૂરિજી 'કથાપ્રેમી' કહીને સંબોધતા હતા-વગેરે તરકથી સર્વ પ્રકારના સહકાર-યાગ પ્રાપ્ત થયો છે. આખું યે કુટું બ માયાળુ અને સંપીલા સ્વભાવ સાથે બાપુજીની સેવામાં સદાય તતપર રહે છે–તે માટે તેઓ ખરેખર ભાગ્યશાળી છે.

શ્રીયુત **ફતેહચંદભા**ઇ મારા કાકા છે. અમારા કુટું બના ગૌરવરૂપ છે. તેમનાં **'જેનદર્શ'ન મીમાંસા '** તથા **'સ્વાનુભવ** ચિંતન ' બંને પુસ્તકા અનેક વર્ષા પર્ય'ત અમર રહાે ! અને સર્વ'નુ કલ્યાણ કરા એ જ અભ્યર્થના.

**રાઇચંદ મગનલાલ શાહ** મુંબાઈ સં. ૨૦૧૮ મંત્રી ચૈત્ર શુદ્ર ૧ ગુરૂવાર શ્રી ગાેધારી વિશા શ્રીમાળી જ્ઞાતિ શ્રી ગાેડીજી જૈન પાઠશાળા [ ४२ ]

( १५ )

જ્યાં જ્યાં રસ ચુસવાની તક હેાય ત્યાંથી રસ ચુસી લેવેા એ બ્રમરની પ્રકૃત્તિ.

\*

સતત પ્રયત્નશીલ રહીને સુમધુર મધપૂડાની રચના કર્યે જવી એ મધમાખીની પ્રકૃત્તિ.

એમ જ્યાં જ્યાં તત્વજ્ઞાન મેળવવાની તંક હાેય, આત્માેલ્લાસનેા અધ્યાત્મ રસ મળવાની જ્યાં જ્યાં શ્રક્યતા હાેય ત્યાં ત્યાં પહેંાચી જવું– રસ ચુસી લેવાે એ **ફતેહચ દભાઇ**ની પ્રકૃત્તિ. અને કાેઇ પણ શુભ પ્રવૃત્તિ હાથમાં લીધી એટલે તે પાર પાડવા માટે સતત પ્રયત્નશીલ રહેવું એ શ્રીયુત **ફતેહચ દભા**ઇનાે સુખ્ય સ્વભાવ.

માનવ–જીવનમાં જ્યારે આવા ગુણાે સહજભાવે અંકિત થાય છે ત્યારે તે વ્યક્તિનાે વિકાસ પણ સહજભાવે દિનપ્રતિદિન થતાે જ આવે છે. શ્રીયુત કતે**હચ**ંદભાઈની જીવન રેખાનાે જ્યારે આપણે વિચાર

કરીએ છીએ ત્યારે ઉપરનેા મહાગુણ એમના જીવનમાં સહજભાવે વણાયેા હાેય તેમ આપણને દેખાઈ આવે છે.

તત્ત્વચિંતન અને નમ્ર સેવાભાવ એમના જીવનમાં ભર્યા જ હતા. તેઓ બ્રીના પિતાશ્રી **ઝવેરભાઈ ભાઇચ**ંદના તત્ત્વગ્રાન અને ધર્મપરાયણ સંરકારી જીવનની છાયા તેમનામાં પડી, અને લઘુ વયથી જ દર્શન-શાસ્ત્રના અભ્યાસ કરવાની શુભ વૃત્તિ તેઓ શ્રીમાં જાગી, તેના પરિણામે દર્શનશાસ્ત્ર જેવા કઠણ વિષય ઉપર ઊંદું તલસ્પર્શી સાહિત્ય આલેખા શક્યા છે. આ પ્રથમાં રજી થએલ તેઓ શ્રીના લેખા, અને એ ઉપરાંત તેઓ શ્રીએ બીજા જે અનેક લેખા, પ્રસ્તાવના, વિવેચના વગેરે લખ્યા છે, તેમાં તત્ત્વજ્ઞાનનું ઊંદુ ચિંતન, તુલનાત્મકદ્રષ્ઠિ અને અધ્યાત્મભાવ-નાનું વહેતું ઝરહ્યું આપણે જોઈ શકીએ છીએ.

જીવનની ઉગમણુથી જ તેઓશ્રીએ, જ્યારે જ્યારે, જ્યાં જ્યાં તત્ત્વજ્ઞાનના અભ્યાસની તક મળી છે ત્યારે ત્યારે ઉત્સાહપૂર્વક તે

[ 83 ]

ઝડપી લીધી છે, અને વધુ ને વધુ જ્ઞાન–સંપાદન કરી જીવનમાં તે પચાવ્યું પણ છે

એક અભ્યાસી તરીકે તેઓ શ્રીને સફળતા મળી છે તેમ સાધક તરીકે પણ તેઓ શ્રી એટલા જ સફળ નિવક્યા છે. ભાવનગરમાં તેઓ શ્રીના જહેર જીવનની શરૂઆત થઈ, શ્રી આત્માનંદ સભા, સામાયિક શાળા, જૈન કન્યાશાળા આદિ સંસ્થાઓમાં સતત સેવા આપી સંસ્થાઓના વિકાસમાં સુંદર ફાળા નોંધાવ્યો અને વ્યાપાર અર્થે મુંબઈ જઇને પણ તેઓ શ્રીએ ભાવનગરને દીપાવ્યું છે. આત્માનંદ સભાના ઉપ-પ્રસુખ્યપદ રહીને, સભાના સાહિત્ય પ્રકાશન અને પેટ્રન આદિ સબ્યોની વૃદ્ધિ કરવામાં તેઓ શ્રીના ફાળા ખરેખર નેંધપાત્ર છે, તેમ જ સુંબઇની ઘણી સંસ્થાઓમાં અગ્રસ્થાને રહીને તેઓ સુંદર સેવા આપી રહ્યા છે.

જ્યાં જ્યાં તત્ત્વત્તાન મેળવવાની તક હેાય, ત્યાં ત્યાં મારા–તારાના ભેદભાવ વિના એક જિત્તાસુને છાજે તેમ પહેાંચી જવું અને બને તેટલું મેળવી લેવું. તેમ જ્યાં જ્યાં સેવાની તક હેાય ત્યાં ત્યાં પાતાથી બને તેટલી સેવા આપવી એ એમના તટસ્થ ભાવનાના ગુણુ પણુ એટલા જ નાંધપાત્ર છે. આચાર, વિચાર અને વર્તન આમ ત્રિવિધે તેઓશ્રી પાતાનું જીવન સક્ષળ કરી રજ્ઞા છે

આજે સત્યેાતેર વરસની વયે, એક યુવાનને પણ શ્વરમાવે તેટલી સતત જાગૃતિ અને કર્તવ્યપરાયણુવૃત્તિથી તેઓ જે વેગપૂર્વંક જ્ઞાન અને સેવાના ક્ષેત્રે જે કંઇ કરી રહ્યા છે તે જોઇએ છીએ ત્યારે સહજભાવે એાલી જવાય છે કે—

> એક સાધક ચાલ્યેા જાય, રાક્યેા ના રાકાય, એક સાધક ચાલ્યેા જાય.

ભાવનગર, તા. ૧૯-૪-૬૨ ચૈત્ર શુદી પૂર્ણિમા, વિ. સં. ૨૦૧૮

હરિલાલ દેવચંદ શેઠ

( 25 )

આગામી વિજ્યાદશમાને દિવસે જૈન સમાજતા એક મૂક સેવક, ધાર્મિક સાહિત્ય અને શિક્ષણના ક્ષેત્રમાં સુંદર કામગીરી બજાવનાર શ્રી **ક્તેહચંદ્ર ઝવેરભા**ઇ પંચાતેર વર્ષ પૂરાં કરીને છેાંતેરમા વર્ષમાં પ્રવેશ કરે છે, તેમને અમે અંતરનાં ઊંડા અભિનંદન પાઠવીએ છીએ. જીવનની ત્રણ પચ્ચીશી વટાવી ચૂકેલા શ્રી **કતેહચંદભા**ઇ હજુ યુવાન જેટલા જ ઉત્સાહ ધરાવે છે, અને અનેકવિધ સાંસારિક ઉપાધિઓમાં પણ સમાજ અને સંઘ તરકનાં કર્તવ્ય પ્રત્યે સતત જાગૃતિ બતાવે છે, એ જેવી તેવી વાત નથી. સંઘની નાનીમાટી કાઈ પણ યોજના તૈયાર થઈ હોય તાે તેમાં શ્રી **ક્તેહચંદભા**ઇ આગળ ચાલે અને એ યોજનાને પાર પાડવાને પૂરતાે પ્રયત્ન કરે, એ અમારા અનુભવ પરથી અમે જોયું છે.

તેઓ **ધાર્મિક શિક્ષણ સંઘ** ઊપરાંત બીજી પણ અનેક સંસ્થા-ઓને પાતાની બહુ મૂલ્ય સેવાઓ આપી રહ્યા છે. જેમાં શ્રી જૈન શ્વે. એજ્યુકેશન બાેર્ડ, શ્રી ગાેડીજી જ્ઞાન સમિતિ, શ્રી અધ્યાત્મ જ્ઞાન પ્રસારક મંડળ, શ્રી સિદ્ધક્ષેત્ર જૈન બાલાશ્રમ, શ્રી યશાવિજયજી જૈન ગુરુકુળ, શ્રી આત્માનંદ જૈન સભા, શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા, શ્રી લુહાર ચાલ પ્રીન્સેસ સ્ટ્રીટ જૈન સંઘ, શ્રી ગાેધારી જૈન મિત્ર મંડળ જેવી પ્રખ્યાત સંસ્થાઓનો સમાવેશ થાય છે.

તેમણે આજ સુધીમાં લગભગ ત્રીશ ગ્રંથાની પ્રસ્તાવનાએા લખી છે અ**તે આત્માન દ પ્રકાશમાં** તથા અન્ય સ્થળે જૈનતત્ત્વ વિષયક લેખા લખ્યા છે જેના સંગ્રહ કરીએ તાે એક માટા દળદાર ગ્રંથ થાય.

આ શુભ પ્રસંગે તેમને સાે વર્ષનું આયુષ્ય ઇચ્છીએ છીએ અને તેમના ઠારા સમાજને વધુ ને વધુ લાભ થતાે રહે એવી શાસનદેવને પ્રાર્થના કરી વિરમીએ છીએ.

મુંબઇ સં. ૨૦૧૬ આસા જેન શિક્ષણ સાહિત્ય પત્રિકા સતે ૧૯૬૦ સપ્ટેંબર

# ( ୧७ )

શ્રીયુત **કતેહચંદભા**ઇ સાથેનેા મારા પરિચય થાેડાં વર્ષો થયાં છે. તેમની ઉમ્મર સત્તોતેર વર્ષની છે. તેમણે લગભગ ચાલીશ–પચાસ વર્ષ પહેલાં લખેલ પાંચ લેખાે ભાવનગર જૈન આત્માનંદ સભા તરકથી તથા અન્ય લેખાે અને કાવ્યા મુંબઇ અધ્યાત્મ જ્ઞાન પ્રસારક મંડળ તરક્ષ્થી થાેડાં વખતમાં પ્રકાશિત થશે. " જૈન દર્શન મીમાંસા " તથા " તુલનાત્મક દષ્ટિએ જૈન દર્શન " એ ખન્ને લેખા તેમના જૈન દર્શન પરત્વેના ઊંડા અભ્યાસ દર્શાવે છે. તેમનાં પિતાશ્રી તરકથી વીલમાં લખેલ સુચના અનુસાર સં. ૧૯૭૧ માં એમનાં કુટું ખે છ'રી' પાળતાે સિદ્ધગિરિજીના સંધ કાઢ્યો તે પ્રસંગને અનુસરતા લેખ છે. તેમાં શ્રી આત્મારામજી મહારાજ કૃત સમ્યગ દર્શન પૂજાતું સુંદર વિવેચન છે. ઉપરાંત શ્રી **મહાવીરસ્વામી**નું આંતર જીવન તથા પૂ. ઉ. શ્રી યશાવિજયજી સંબંધીનાે લેખ પણ છે. અન્ય પાંત્રીસ લેખાે વિવિધ રીતે સામાજિક, ધાર્મિક અને આપ્યાત્મિક છે. તેમ જ કાવ્યો પણ વિવિધ છંદામાં બનાવ્યા છે. શૈલી પણ સુંદર છે, અને વાચકા તે સર્વ લેખાનાં વાચનથી સક્ષમ આપ્યાત્મિક ભૂમિકામાં જઇ શકે તેમ છે. શ્રી **કતેહચંદભા**ઇને અભિનંદન આપું છું અને તેઓ અનેક સંસ્થા-એાની સેવા કરી રહ્યા છે. તેમ જ લગભગ પચ્ચીસ પુસ્તકાની પ્રસ્તાવનાએા તેમણે લખી છે. તેથી સવિશેષપણે કરવા દીર્ઘાયુ થાએા તેમ શાસનદેવને પ્રાર્થના કરં છું.

\*

**મુંબા**ઇ વિ. સં. ૨૦૧૮ ચૈત્ર શુદ્દ ૧૧ રવિ, તા. ૧૫–૪–૬૨ रतिक्षाक्ष व्यीभनक्षाक्ष शाख B. Com. Member-Development Council ( Bycycles ) [ ४६ ]

( १८ )

### અંજલિ

પેાણી સદ્દી પૂર્ણુ કરી, फत्तेह પામ્યા જીવનમાં, चंदन સમી સુવાસ પ્રસરી, આજ જૈન સમાજમાં; जवेरातनी કીંમત ખરી, અંકાય माરત વર્ષમાં, ईચ્છે ' અમર ' મંગળદિને, દીર્ઘાયુ હાે સ સારમાં.

જૈન સાહિત્યને જેમના હૈયે અવિહડ રંગ છે, છેક બાલ્યકાળથી આજ પાેણી સદી સુધી જેમણે જ્ઞાન ઉપાસનામાં જીવન વિતાવ્યું છે, જૈનદર્શનનાં યાેગ અધ્યાત્મમાં જેઓ ખુબ ઊંડા ઉતરી તેનાં હાર્દનું તલસ્પર્શી આલેખન તેમની કલમમાં નીતરી રહ્યું છે.

જેઓ ધાર્મિકસંઘ–મુંબઇ, અધ્યાત્મજ્ઞાન પ્રસારક મંડળ– મુંબઇ, આત્માનંદ સભા–ભાવનગર વગેરે સંસ્થાઓમાં પાતાની માનદ અમૂલ્ય સેવા અર્પી સાહિત્ય પ્રકાશનની પ્રવૃત્તિના પાતાના રસ આ સંસ્થાઓ દ્વારા સમાજને પીરસી રહ્યા છે.

ગૃહસ્થયેાગમાં વ્યાપારાદિની પ્રવૃત્તિ સાથે તેઓબ્રીનું સાહિત્ય જીવન ટકી રહ્યું છે, અને વિકસી રહ્યું છે. તેઓબ્રી ખુબ જ સરલ સ્વભાવી, માયાળુ અને લાગણીવાળા છે. જૈન સમાજના વિહંગાવલાેકનકાર છે. તેમની ડાયરીમાં જૈન સમાજનાં વાર્ષિક સરવૈયાઓની નોંધ છે.

મંગળમય વિધાનેા-આત્માન દ પ્રકાશ માસિક દ્વારા પ્રસિદ્ધ થતા રહ્યા છે. તે અન્ય લેખ સામગ્રીનેા સંગ્રહ તેઓશ્રીનાં પાેણી સદીનાં મંગળ અવસરે પુસ્તકરૂપે સમાજમાં પ્રકાશિત થાય છે–તે પ્રસંગે મારી ભાવભરી અંજલિ માપું છું.

મારા '' **અમર** આ<sub>વ</sub>મમંથન '' પ્રંથમાં તથા છેલ્લા '' અમર સાધના '' ગ્રંથમાં તેએાશ્રીએ તલસ્પર્શી વિદ્વત્તાપૂર્ણ્ય યોગવાહિની કલમથી જે પ્રસ્તાવના તથા પુરેાવચન લખી આપ્યા છે તે મારા અક્પત્રનાં સાહિસની શાેભારૂપ અન્યા છે તે બદલ હું હાર્દિક આભાર સાથે અભિનંદન આપું છું.

ં તેઓશ્રી જ્ઞાન ધ્યાન સાથે જૈન ધર્મનાં શુભ ક્રિયાનુકાના પણ એટલા જ રસથી આચરે છે અને એ રીતે જ્ઞાન ક્રિયાના સુમેળ સાધી સાધ્ય સિદ્ધ કરવામાં બાકીનું જીવન આનંદમય, પ્રેમમય, શાંતિમય, આરાગ્યમય પ્રસાર થાઓ–એ જ શુભેચ્છા.

**તાલ<sup>દ</sup>વજ – તીર્થ** ભાદ્રપદ શુક્લ અષ્ટમી ૨૦૧૭

શુભેચ્છક,

### અમરચંદ માવજી શાહ

Ø

# વડલેા ને વિચાર ઃ

આમ જેતે, જમણી બાજી નહિ પણ ડાબી બાજુ. ગઇ કાલે અહીં સામે પેલેા વડલા કેવાે શાભતાે હતા ! એની કેવી મધુરી ઘટા-દાર છાયા હતી ! ત્યાં કેટલાં પંખીએા કિલ્લાેલ કરતાં હતાં ! આપણે પણ ઘણીવાર ત્યાં જઇને વિશ્રાંતિ લેતા હતા ખરૂં તે ?

પણ આજ ?

આજ તાે ત્યાં પેલેા વડલાે નથી, પેલી મીઠી છાયા નથી: અને ત્યાં આનંદથી નૃત્ય કરતાં પંખી પણુ નથી !

આજે એક વાવાઝોડું વાયું ને એ મહાવડલાે મૂળમાંથી ઊખડી ગયાે ! શું ગઇ કાલે આપણે કે કાેઇએ પણ એવી કલ્પના કરી હતી કે, આવતી કાલે આ મહાવક્ષ મૂળમાંથી ઉખડી જશે અને પાંચને અને પક્ષીઓને આનંદ આપતાે આ વડ, સદાને માટે ભૂતકાળની બીના બની જશે ? [ ४८ ]

મારા મિત્ર ! આ પ્રસંગ તું તારા ધ્યાનમાં લે. જરા વિચાર કર. આજનું સુખ્ય જોઇ, તું મનમાં મલકાય છે, તારા વૈભવ જો, તું પ્રસન્ન ખને છે, હર્ષથી નાચે છે, આનંદમાં રાચે છે; પણ મારા ભાધ ! જરા વિચાર કરવા ઊભાે રહે. આ સુખ સદા રહેવાનું છે ? આ વૈભવ નિત્ય ટકવાના છે ? આ સાધનાે તને શાક્ષત શાંતિ આપવાનાં છે ?

\*

અરે, કેમ ભૂલી જાય છે તું ? ધણીવાર સુખના એક ડગલાં પાછળ, ભયંકર દુ:ખ વાટ જોઇને જ ઊભું હેાય છે ! માત્ર એક જ પળ પછી અણધારી રીતે ભેટી પડે છે, અને એ ભેટા થતાં, તારા આ સાધના કથાં ચાલ્યાં જશે એની તને ખબર પણ નહિ પડે.

સુખનાં સ્વપ્તાે સળગી જશે, અરમાનેાની સૃષ્ટિ નષ્ટ થશે, દુ:ખનાં પર્વતા તૂટી પડશે, આનંદની દુનિયા ઊડી જશે, આશાના મિનારા ઓગળી જશે અને વિપત્તિની રાત્રિ તારી ચારે તરક છવાઈ જશે; ત્યારે તારી નજર કયાંય નહિ પહેાંચે. અધકારને લઇને તું એક પગલું પણ નહિ ભરી શકે, તારી સાથે ગેલ કરનારા મિત્રા અદશ્ય થશે, વાતા કરનારા ખસી જશે; માત્ર દુ:ખ તારી ન ઈવ્છા છતાં, તારૂં સાથીદાર બની જશે, માટે આ ઢળી પડેલા વડલા પર એક પળ શાન્ત નજર નાખ. વૈભવના ઘેનને ઉતારી, સ્વસ્થ થઇ વિચાર કર.

તું જે દાેરી પર નાચી રહ્યો છે, તે દાેરી કાચા સુતરની છે. એને તૂટતાં વાર નહિ લાગે, અને દાેરી તૂટશે એટલે તને જોઇ ખુશ થનારા– તાળીઓ વગાડનારા મંદ સ્મિત કરી ચાલ્યા જશે, કહેશે કેવા મૂર્ખ છે ! આટલા શબ્દો બાેલી ખસી જશે, પણ તારં શું થશે તેની કલ્પના મતે ઘુજાવે છે. એ અનંતના પ્રવાસી ! આ પડેલા વૃક્ષને જોઇ છવનના જરા વિચાર કર.

### —શ્રી. ચંદ્રપ્રભસાગરછ ( ચિત્રભાનુ )

