

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

# જૈનદર્શનમાં અણુવિજ્ઞાન

લેખક અને પ્રકાશક



પારેખ ખુબચંદ કેશવલાલ-વાવ

द्वीतियाष्ट्रित प्रत: १००० वि. सं. २०३५

સુદ્રક : જય<sup>\*</sup>તિલાલ મ**િ**ગુલાલ **ગાહ** - ધી<sub>,</sub> નવપ્રભાત પ્રિ. પ્રેસ, ઘીકાંટા રાેડ–સ્પ**મદાવાદ.** 

### પ્રકાશકીય નિવેદન

જૈનદર્શનના દ્રવ્યાનુયાગ વિષયથી અનભિજ્ઞ મનુષ્યાને આ પુસ્તકનુ ' જૈનદર્શનના અણુ વિજ્ઞાનની મહત્તા " નામ જાણી આશ્ચર યશે કે "અણુ " અ ગેની હુડીકત અને તેને લગતા પ્રયાગા તા વર્તામાન વૈજ્ઞાનિક ક્ષેત્રમાં જ હાય, જૈનદર્શનમાં અણુવિજ્ઞાનની હુડીકત કર્યાથી આવી ?

પરંતુ તેત્રાએને માલુમ નથી હોતું કે દુનિયાના દેશા જયારે વસ્ત્રપરિધાન કે વ્યવહાર પણ શીખ્યા ન હતા, ત્યારે પણ પદાર્થના અવિભાજય અંશસ્ત્રરૂપ અહુવિષયક તત્ત્વન્નાનથી ભારત ઉચ્ચશિખરે ભિરાજતા હતા.

આ અણુવિજ્ઞાનના આવિષ્કારક અને પ્રચારક કૈવળ સવ<sup>8</sup>સંગ-ત્યાગી શ્રી તીર્થ કર પરમાત્મા હતા.

જિવતાપયાગી વિવિધ વસ્તુઓના ઉત્પાદન માટે વિવિધ કાળે વિવિધ વૈદ્યાનિકા જડપદાર્થના અહ્યુ ઉપરથી અને કવિધ આવિષ્કારા કરતા આવ્યા છે, અને કરતા રહેંગે. પર તુ વિધના પ્રાહ્યિયોને સંસારદ વાનલના વિવિધ દુ:ખસર્જ ક તત્ત્વરૂપે કયા અહ્યુઓ કામ કરી રહ્યા છે ? તે જાતના વિદ્યાનથી જયાં સુધી પ્રાહ્યિયો અદ્યાત રહે છે, ત્યાં સુધી ગમે તેટલી ભૌતિક સામગ્રીના ઉપમાગ હોવા છતાં દુઃખયી છૂડી શકાતું નથી. કારણ કે ભૌતિક ઉપનાગ સામગ્રીની પ્રાપ્તિ અને પ્રાપ્ત સામગ્રીના ટકાવ તે, છવના આત્મપ્રદેશાની સાથે લીર્ણર્નીરવત સંભધિત બની રહેલ જડે અહ્યુસમુહાના જ આધારે છે. અત્માની સાથે સબધિત બની રહેલ આ જડઅહ્યુઓએ આત્માની સ્વતંત્રતા છીનવી લીધી છે. એટલું જ નહિપરંતુ મૂલાવી દીધી છે. એટલે જ જવ તે જડ અહ્યુઓના નિમિત્તથી પ્રાપ્ત, સુખ-દુઃખને પાતાનું સ્વાભાવિક સુખ-દુઃખ માની ખેસે છે.

અમુકે દાઇમ સુધીની ભૌતિક અનુકુળતાની પ્રાપ્તિ સમયે જીવ ખુશ થાય છે, પરંતુ જ્યારે તેના વિયાગ થાય છે, ત્યારે તે એકદમ દુખ અનુભવે છે. છતાં એને વિચાર નથી આવતા કે આમ કેમ ? અતિ. પ્રયત્ને પ્રાપ્ત સામગ્રીને ટકાવી રાખવામાં હું પરાધીન ક્રેમ ? તેના વિયાગને હું કેમ રાકી શકતા નથી ? શુ ? એવી કાેઇ સુખસામગ્રી હશે ? કે જેની માપ્તિ પછી તેના વિયાગ જ હાૈક ન શકે કાઇએ એવી સામગી પ્રાપ્ત કરી છે ખરી ² પ્રાપ્ત કરી હાેય તાે કેવી રીતે કરી હશે <sup>2</sup> પરંતુ આ રીતની વિચારણા, સમજ કે પ્રયત્નના અભાવે છવ અવળી જ દેાટે દાેડી રહ્યો છે. તેથી જ તે વધુ **ને** વધુ દુઃખના દાવાનલમાં હામાતા જાય છે.

પરંતુ ઉપરાક્ત ધ્યેયને અનુલક્ષીને ભાવદયાસાગર શ્રી મહાવીર પરમાત્માએ વિશ્વના પ્રાહ્યિયા પ્રત્યેની હિત સુહિએ ચેતનની એક એક અણુશક્તિ તથા તે શક્તિના આચ્છાદક જડે અણુશક્તિના વિદ્યાનને આત્મપ્રત્યક્ષ નિહાળવાના પ્રયત્ન આદર્<mark>યા. સર્વે વિરતિરૂપ સંયમમાર્ગને</mark> અ ગીકાર કરી ધાેરાતિધેર તપશ્ચર્યા દ્વારા, આત્માની અનંતશક્તિ અને અનંત સુખના રાધક જડઅણુસમુદ્ધને આત્મઅણુએા ઉપરથી તદન દૂર કર્યા. આ<sub>ત્</sub>મ ઋચેાતિના ઉજજવલ પ્રકાશ વિશ્વમાં વિસ્તાર્યો. અને આત્મપ્ર<sub>ત્</sub>યક્ષ નિહાળેલ વિશ્વમાં તમામ જડ તથા ચેતન અછુતા ત્રિકાલિક ગુણ અને પર્યાયને સમજાવતા ઉત્પાદ વ્યય અને ધ્રુવસ્વરૂપ ત્રિપદિના મહાવિજ્ઞાનના વિશ્વ સમક્ષ આવિષ્કાર કર્યો કેવળ પદાર્થ વિજ્ઞાનના જ આવિષ્કાર કર્યો, એટલ જ નહિ, પરંતુ તે વિજ્ઞાનની પ્રયાગશાળા રૂપ જૈનશાસન નામે સસ્થાની સ્થાપના કરી. અને તેમાં અણુપ્રયાેગ સ્વરૂપ સવ<sup>૧</sup>ત્યાગ અને દેશ<sub>ત્</sub>યાગનાે આચાર ધમ<sup>૧</sup> પ્રરૂપ્યાે.

<sup>પ્ર</sup>સુ શ્રી મહાવીર પરમા<sub>ત્</sub>માના મુખ્ય શિષ્યાે શ્રી ગણધરદેવાેએ પાતાની બીજલબ્ધિના છું હું ખળે ઉપરાક્ત ત્રિપદીના વિસ્તાર સ્વરૂપા દ્વાદશાંગી રચી. આ દ્વાદશાંગી એ જ જૈનશાસનનું મૌલિક અને વિસ્તૃત વિજ્ઞાન–મહાવિજ્ઞાન–તત્ત્વજ્ઞાન છે. સકળ જગતનું શુદ્ધ તત્ત્વ-- આ દ્વાદશાંગીના અંશને પામીને જ વિસ્તાર પામ્યું છે.

પદાર્થ જ્ઞાનનું અને શાશ્વતસુખ પ્રાપ્તિનું અતિસ્પૃષ્ટ તથા વિસ્તૃત તત્ત્રજ્ઞાન આ દ્વાદશાંગીમાંથી જ પ્રાપ્ત થાય છે. વિશ્વના અન્ય વૈજ્ઞાનિકા ચેનન અભુવિજ્ઞાનથી તા મિલ્કુન અજ્ઞાત જ રહ્યા છે. આવા વૈજ્ઞાનિકા તા કેવળ જ હપદાર્થનું અને તેમાં પણ પુદ્દગલ-પદાર્થનું જ વિજ્ઞાન આવિષ્કારિત કરી શક્યા હાવા છતા, શ્રી તીર્થ કર પરમાતમાએ આવિષ્કારિત પુદ્દગલવિજ્ઞાન પાસે નહિવત છે. શ્રી તીર્થ કર પરમાતમાં શ્રી મહાવીરદેવે આવિષ્કારિત પુદ્દગલ વિજ્ઞાન યા અભુવિજ્ઞાન એટલું ભધું રહસ્યપૂર્ણ છે કે વિશ્વના કાઇ દર્શનકાર કે કાઇ વૈજ્ઞાનિક તેવું વિજ્ઞાન ખતાવી કે સમજાવી શક્યો જ નથી.

ઉપ<sup>રે</sup>ગક્ત હકિકતમાં નથી અતિશયેાક્તિ કે નથી પૂર્વ ગ્રહ, નથી દબ્ટિરાગ કે નથી અધ્યદ્ધા. ભારતના અનેકાનેક પૂર્વ મહર્ષિ એાએ પૂર્ પરીક્ષણ કરીને તારવેલું અમૃત જ છે <sup>2</sup>

કાલિકાલસર્વા શ્રી હેમચંદ્રસૂરીજી મહારાજાએ સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે આ સંસારતે જન્મ દેતા રાગ, રાષ, માહ જેના ટળી ગયા હોય તે ધ્રહ્મા હોય, વિષ્ણુ હોય, હર હોય કે જિન હોય, ગમે તે હોય, હું તેમને નમસ્કાર કરૂં છું.

પૂ. શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજાએ પણ કહ્યું છે કે, મને મહા-વીરદેવ તરફ પક્ષપાત નથી કે નથી કપિલમુનિ તરફ દ્વેષ. જેનું પણ વચન કુક્તિયુક્ત હાય તેનું વચન મને સર્વાથા માન્ય છે.

આવી પરમ ઉદાર દષ્ટિવૃંત મહર્ષિ એ!એ પૂરા પરીક્ષણ બાદ સ્વીકારેલ જૈન શ્રાસનના વિજ્ઞાન–મહાવિજ્ઞાન–તત્ત્વન્નાનને અધ્યશ્રદ્ધારૂપ કહેવાની મૂર્ખતા કરી સુત્ર મનુષ્ય કરી શકે ?

#### સ્વ. વારા દલપતરામ જટાશ કર



અનિ<sub>ત્</sub>યાનિ શરીરાણિ, વૈભવાનેવ શાધ્યત: નિ<sub>ત્</sub>ય સિજિહિતા મૃત્યુ:, કર્તવ્યા ધર્મસ'ગ્રહ:

પથી સહુ ભવપથમાં, ભેળા થયા ભાગ્યે કરી; કાઈ આજ કાઈ કાલે, એમ જશે સૌ વિખરી.

### સ્વ. શ્રી કેશવલાલ તલકચંદ શેઢ



गाम – भारण वाव (सीराष्ट्र)

अन्म सन् १८६४,

એક દિન મરના જરૂર હે, ચલના પાંવ પસાર, કિર ચારાશી યાનીમાં, જન્મ મરણુ બહુવાર. પ્રભુ ચરણુ પ્રભુ ભજન ભિન, કિર જન્મે સ'સાર; એક દિન મરના એસા મરાે, સમરે સહુ સ'સાર. સ્વર્ગા **વાસ** : સન ૧૯૪૮, તા. ૨૫ ફે**યુઆરી રાજકાે** (સૌરાષ્ટ્ર)

આ પુસ્તકની પ્રથમાવૃત્તિ, વિ. સં. ૨૦૨૩ ની સાલમાં પૂ. ચાસન પ્રભાવક આચાર્ય દેવ શ્રી વિજયસુશીલ સૂરીશ્વરજી મ. સા. ના સદુપદેશથી તેઓશ્રીના શિષ્યરત્ન પૂ. મિંહાવર્ય શ્રી વિનાદવિજયજી મહારાજની મહોત્સવ યુક્ત પન્યાસ પદવીની સ્મૃતિરૂપે શ્રી ચાંદરાઇ (રાજસ્થાન) જૈન સઘ તગ્ફથી પ્રાપ્ત દ્રત્ય સહાયથી પ્રકાશિત થઈ હતી. પરંતુ હાલે તે પુસ્તકની એક પણ નકલ શિ.લિકમાં નહીં હોવાથી અને ઘણા તત્ત્વજિત્તાસુ ભાઈ ખહેનાની મામણી ચાલુ હોવાના કારણે તથા આ પુસ્તકનું સપૂર્ણ પ્રકાશન ખરચ તત્ત્વ-જિત્તાસુ તરફથી મળી જવાથી, આ દ્રીતિયાવૃત્તિ છપાવી પ્રકાશિત કરી છે.

દ્રવ્ય સહાયકે પાતાનું નામ, આ પુસ્તકમાં નહીં છપાવવામાં તેમની નિરાભિમાનતા જ છે. એ એક મહાન સદ્દગુણ છે. છતાં મારા મહુ આગ્રહથી તેમના એ વહીંલાના ફાટા, આ પુસ્તકમાં છપાવવાની તેઓએ મંજીરી આપી છે.

આ પુસ્તકનાં પ્રુફ્રા સુધારવામાં ખૂખ જ સાવચેતી રખાઈ છે. છતાં પ્રેસદેાષ કે દ્રષ્ટિ દેાષના કારણે રહી જતી ક્ષતિએા માટે વાંચકાે મને ક્ષમા અપે<sup>ડ</sup>.

આ પુસ્તક પ્રકાશનના પ્રેરક, દ્રવ્ય સહાયક તથા નવપ્રભાત પ્રિંન્ટી ગ પ્રેસના માલિક શ્રી જયંતિલાલભાઈ મંણિલાલભાઈ કે જેઓ શ્રી દરેક પુસ્તક મને ત્વરાથી છાપી તૈયાર કરી આપે છે, તે સવે ના હું આભારી છું.

લી.

શ્રાવણ સુદિ પંચમી **પારેખ ખુબચંદ કેશવલાલ** ત્રિ. સં. ૨૦૩૫ વાવ ( મનાસકાંઠા )

## સાનેરી સુવાકચો

જો જાણે તું આપ પર, તેા નિશ્ચય પર ત્યાગ; તે જ ખરાે સંન્યાસ છે, બાેલે શ્રી જિનરાય.

અથ°—જિનેશ્વર પ્રભુ ખાલે છે કે હે આત્મા! તું પાતાતી વસ્તુ અને પારકી વસ્તુની સમજણ મેળવ. પછી આત્મા સાથે વિચાર કરી પર રૂપ એટલે પુદ્દગલ ભાવને ત્યાગ (તે તારી વસ્તુ નથી ક આ પ્રમાણે માને તે સાગા સંન્યાસ કહેવાય.

સમ્યગ્દશ<sup>6</sup>ન તે જ છે, આત્માનું ઐાળખાણુ; ઐતન રહે નિજ રૂપમાં, તે ચારિત્ર પિછાણુ

અર્થ —સમકીત દર્શન તે કહેવાય કે જેમાં આત્મગુણને! અનુભવ થાય (પિછાણ થાય). પછી ચેતન પાતાના સ્વરૂપમાં રહે, તેનું નામ ચારિત્ર કહેવાય.

સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવને, દુર્ગંતિ ગમન ન થાય; પૂર્વ ખંધ ક્ષય થઇ જતાં. જરૂર માેક્ષે જાય.

અર્થ — સમ્યઝિષ્ટિ છવ, દુર્ગાતિમાં ન જાય. ( નરક અને તિર્પ ચ ગતિ ખધ થઇ જાય). પછી પૂર્વકર્મના ખધ, ક્ષય થઇ જતાં તુરત મુક્તિ નજીક આવે.

સમ્યગ્ શ્રદ્ધાવાન નર, અજર, અમર ગુણુધામ; કર્મ ખંધ તે નવ કરે, કરે નિજેશ કામ.

અર્થ—સમ્યગ્ શ્રહાળુ છવ, જરારહિત મરણર્ફિત હાેય-અર્થાત્ સમકીત ગુણથી ચાેડા વખતમાં જ જન્મ મરણના દુ:ખયી દૂર થાય. અને તીવ્ર કર્મ ખ ધ ન કરે. પરતુ ગુણના સ્થાનરૂપ તે સમક્તિી છવ, નિજેરા કરે. પંકજ જળ જેમ ભિન્ન રહે, તેમ રહે સમ્યગ્રવાન; લિપ્ત નિવ થાય કમેથી, આતમ શ્રદ્ધાવાન.

અર્થ — કમળ જેમ કાદવર્થી અલગ રહે તેમ સમકીતી જીવ આમક્તિ ભાવથી લેપાય નહિ, અલગ જ રહે, આકરા કમેથી લેપાય નહિં.

જે સમતામાં લીન થઇ, કરે અધિક અભ્યાસ; અખિલ કર્મ તે ક્ષય કરી, પામે શિવપુર વાસ.

અર્થ — જે સમનામા લીન થઈ ગુણા વધારવા સુઅભ્યાસ કરે, તે જીવ, સર્વ કર્મના ક્ષય કરીને શિવપુરવાસને પામે છે.

અશુચિ દેહથી સિન્ન નિજ, દેખે શુદ્ધ સ્વરૂપ; તે ગ્રાતા સૌ શાસ્ત્રના, શિવસુખ લહે અનૂપ.

અર્થ – જે જીવ, આ<sub>ત્</sub>મસ્વરૂપને અપવિત્ર દેહથી જીદા નિહાળ છે, તે સર્ગ શાસ્ત્રના સમજનાર જાણવા. તે જ માક્ષને પામે છે.

ત્રજી કલ્પના જાળ સૌ, પરમ સમાધિવંત; આત્મ ધ્યાને લીન થઇ, પામે સુખ અનંત.

અર્થ — કલ્પના જાળ, અસ્થિર વિચારા છાડી દર્છ, ઉત્કૃષ્ટ સમાધિ ગુણવાળા આત્મધ્યાને લીન થઇ, અનંત સુખરૂપ સુક્તિપદને પામે.

આપ આપ અનુભવ કરો, તેા શું વાંછિત દ્વર; કૈવલ જ્ઞાન પ્રગટ કરી, પામા સુખ ભરપુર. અર્થ—આપણે સ્વાનુભવ મેળવીએ તા કષ્ટ સુખ દૂર નથી.

પછી કેવલત્તાન પ્રાપ્ત કરી, ભરપુર સુખ મેળવાય.

જો પરભાવ સકલ તછ, દેખા આતમ ભાવ; કેવલ જ્ઞાન સ્વરૂપ થઈ, જલદી માેક્ષે જાવ.

અર્થ — પર પુદ્દગલભાવ તજ્ય તે આત્મ સ્વભાવ દેખે. પછી કેવલજ્ઞાની ખની જલદી માેક્ષે જય.

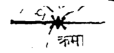
# વિષયાનુક્રમ

#### 卐

| પ્ર | કેરણ            | યુ વિષય                                         |     |    | ઝેક   |
|-----|-----------------|-------------------------------------------------|-----|----|-------|
| ૧   | લું             | અણુસ્વરૂપ અને તેની વિવિધ વર્ગણા                 | ૧   | થી | ગ્યૂ. |
| ર   | જું             | અણુના આવિષ્કારા તરફ દ્રષ્ટિપાત                  | २६  | થી | थह    |
| 3   | જુ <sup>.</sup> | શાશ્વત અને સત્ય સુખની સમજ                       | 36  | થી | ४६    |
| ४   | થું.            | જીવનની વિવિધ અવસ્થાનું સજ <sup>°</sup> ક તત્ત્વ | ४७  | થી | ६२    |
| પ   | મુ <sup>.</sup> | ત્યાત્મવીય <sup>૧</sup> સ્વરૂપ                  | £3  | થી | १७    |
| Ę   | ફું.            | કર્મ તત્ત્વના વિષયમાં જૈનદર્શ નની               |     |    |       |
|     |                 | વિશેષતા                                         | ६८  | થી | ૯૯    |
| ড   | મું             | સ્ષષ્ટિ સર્જન ૧                                 | (00 | થી | ૧૪ક   |

### ॐ ह्रोँ श्रीँ अई नमः

# જૈનદર્શનમાં અનુ વિજ્ઞાન



## अधुरवरूप विचार अने तेनी विधियन्वर्रा धाओा

અણુશખ્દની અતિવિસ્તૃત સમજ સર્વ મનુષ્યાને કદાચ ન હોય તાપણ આજની કહેવાતી દુનિયામાં અણુશખ્દ ઘેરઘેર પ્રચલિત તા ખની જ ગયા છે. વર્તમાન વિજ્ઞાને અણુશખ્દની મહત્તા સર્વ દેશામાં ખૂખ જ વધારી મૂકી છે. જેથી અણુના વિવિધ આવિષ્કારકા કે એવી આવિષ્કારિત હકીકતાની વાત કરનારાએ આજે હાંશિયાર તથા ખુદ્શાળી કે શિક્ષિત મનાય છે.

જૈનાગમામાં તો આજના વૈજ્ઞાનિક કાળ પહેલાંના આણુશખ્દ પ્રચલિત છે. વર્ષમાન વિજ્ઞાનના તો જન્મ પણ થયા ન હતા તે પહેલાંનું અણુનું વિશદ વર્ષુ ન જૈનશાસ્ત્રામાં અસ્તિત્ત્વ ધરાવે છે. જૈનાગમામાં વર્ષુ વિત અણુનું વર્ષુ ન કેવળ જડપદાર્થના જ સૂકમાતિ—સૂક્ષ્મતાને અનુલક્ષીને નહિં હાતાં જ અને ચેતન એ ખન્ને પ્રકારના પદાર્થીને અનુ-લક્ષીને છે. જૈનદર્શન કહે છે કે જડપદાર્થના અણુમાં જે

શક્તિ છે, તેના કરતાં પણ ચેતનના એકેએક અણુમાં અનંતા-નંતગણી શક્તિ છે. ચેતનના અણુ એટલા બધા શક્તિધારક છે કે જડના ગમે તેવા અણુને પણ ક્ષણમાત્રમાં શક્તિહીન બનાવી શકે છે. માટે ચેતનની અણુશક્તિને ભૂલી જઈ કેવળ જડની અણુશક્તિના આધારે જ સુખ પ્રાપ્તિના ઇચ્છુક બનવું તે કદ્યવૃક્ષને છેડી ધતુરાના આશ્રય લેવા જેવું છે.

ચેતનશક્તિ પાતાના સંકલ્પ ળળથી પણ જઠપદાર્થોના પોતાની કેન્છા પ્રમાણે ઉપયોગ કરી શકે છે. આ શક્તિના સાચી દિશામાં પ્રયોગ થાય તો જઠપદાર્થની સહાય વિના બધાં કાર્યો પાર પાડી શકાય. પરંતુ જઠપદાર્થના અણુસમૂહે આવ્છાદિત બની રહેલ ચેતનના અણુ પાતાની શક્તિ પ્રગટ કરવામાં પરાધીન હાઇ છવના પ્રયત્ન, પ્રથમ તો ચેતનના અણુને આવ્છાદિત બનાવી રહેલ જડના અણુએાને હટાવવાના જ હાવો જોઈએ. અને તે માટે ચેતનના અણુવિજ્ઞાનની સાથે જઠ અણુવિજ્ઞાનની પણ વિસ્તૃત સમજ પ્રાપ્ત કરવી જોઇએ.

જડઅભુએ વિવિધ શક્તિધારક હાઈ શકે છે. તેમાં અમુક જડઅભુએ એવા પણ શક્તિધારક છે કે આત્મઅણુ-એામાં પ્રવેશી આત્માની અનંત શક્તિના આગ્છાદક બની વહે છે.

આવા જહઅહુઓ કેવા સ્વરૂપે વિશ્વમાં વર્તી રહ્યા છે? તે સ્વરૂપ તેઓનું કેવી રીતે અને કાેેેેે અનાવે છે? તે સૂક્ષ્મ છે કે સ્થૂલ છે? આત્માના અહુઓ સાથે ક્યા કારેેં અને આત્માના કેવા પ્રયત્ને સંખંધિત બને છે? સંખંધિત ચતા તે અહુઓ કેવા સ્વભાવી અને છે? દરેક અહુઓ એક સરખા સ્વભાવી અને છે કે વિવિધ સ્વભાવી અને છે? સ્વ-ભાવ મુજબ આત્મશક્તિને કેવી રીતે આચ્છાદન કરે છે! સંબધિત બની રહેલ તે અહુઓનો સબંધ આત્માની સાથે કાયમી બની રહે છે કે અમુક ટાઈમ પૂરતા જ બની રહે છે? તેનામાં નિર્મિત આચ્છાદક શક્તિ સર્વમા એક સરખી હાય છે કે ન્યૂનાધિક હાય છે? તેને સબંધિત બની રહેતાં રાકવાના, સંબધિત બની રહેલાંને હટાવવાના શું શું ઉપાયા હાંઇ શકે! એ સર્વ હકીકતની સમજહાને પ્રાપ્ત કરવાના ઉદેશને જ મુખ્યત્ત્વે અનુલક્ષીને જૈનદર્શનના પ્રહ્યા સર્વન્ન પર્વેન્ન પર્વેન્ન પ્રદ્યાએ જહ અહુવિન્નાન પ્રદ્યું છે.

આત્માની અનંતશક્તિના રાધક આવા જડઅશુઓને જૈનદર્શનમાં પુદ્દગલ પદાર્થના અશુઓ તરીકે ઓળખાવ્યા છે તદુપરાંત આ દશ્યવિશ્વ તે પણ પુદ્દગલ સ્વરૂપજ છે. વર્તમાન વિજ્ઞાનમાં અશુના જે વિવિધ આવિષ્કારા થાય છે, તે સર્વ અશુઓ પણ જૈનદર્શન કથિત પુદ્દગલ પદાર્થ જ છે.

"पुद्रग्रस" शण्द के कैनदर्श नेना पारिशापिक शण्द छे. आधुनिक विज्ञानमां केने करपदार्थ (matter) के छे, तेने क कैनदर्श नमां पुद्रग्रस संज्ञाथी केणणात्यों छे. आ पुद्रग्रस शण्दनी व्युत्पत्ति छे:—"पूर्णात् पुत् गज्यतीति गलः" अर्थात् पृष्णु स्वलावथी "पृत्" अने ग्रसन स्वलावथी "प्रत्" केम के अवयवाना मेणथी आ पुद्रग्रस शण्द णन्या छे. मणवुं अने विभरावुं के पुद्रग्रस द्रव्यना स्वलाव छे. कैने-

તર દર્શનામાં પુદ્ગલ શખ્દના વ્યવહાર કાઇ સ્થાને કર્યા હશે તાે તે જુદા અર્થમાં હશે.

જૈનદર્શન સિદ્ધાન્તાનુસાર સમગ્ર વિશ્વમાં રહેલા સમ-સ્ત પદાર્થીના બે વર્ગ પડે છે. (૧) સચેતન અને (૨) અચેતન.

સંગ્રા, વિગ્રાર, લાગણી કે ઈચ્છાનું જેમાં અસ્તિત્વ છે, તે પદાર્થા સચેતન છે. આવા સચેતન પદાર્થા તે આ વિશ્વમાં જીવ, આત્મા, પ્રાણી, જન્તુ આદિ સંગ્રાઓથી-વ્યવહારાય છે. અવિકસિત સ્થિતિવંત આત્માએમાં વિગ્રાર નહિ હાતાં આદાર, ભય, મૈથુન અને પરિગ્રહ એ ગ્રાર સંગ્રાઓ જ હાય છે. સચેતન પદાર્થા તે ઇન્દ્રિયગમ્ય નહિં હાતાં તેના અસ્તિત્વની સાખિતી ઉપરાક્ત સંગ્રાએથી જ થાય છે.

ઉપરાક્ત સંગ્રાદિયી રહિત દ્રવ્યા તે અચેતન દ્રવ્ય છે. અચેતન દ્રવ્યા વગી કરણ જૈનદર્શનમાં પાંચ પ્રકારે કર્યું છે. (૧) ધર્માસ્તિકાય (૨) અધર્માસ્તિકાય (૩) આકાશાસ્તિ-કાય (૪) કાળ અને (૫) પુદ્દગલાસ્તિકાય.

આ પાંચે અચેતન યા અજવ દ્રવ્યા (પદાર્થા) માં પુદ્દગલાસ્તિયા વિનાનાં શેષ ચાર દ્રવ્યા તે અરૂપી (રૂપ-રસ-ગંધ અને સ્પરા રહિત) હાવાથી ઇન્દ્રિયગમ્ય નથી; અને પુદ્દગલ દ્રવ્ય તે વર્ણુ-ગંધ-રસ-સ્પરા યુક્ત (રૂપી) હાવાથી ઇન્દ્રિયગમ્ય છે. વિવિધ અવસ્થાએ પૈકી અમુક અવસ્થાવસ્થિત પુદ્દગલા તે વર્ણાદ સહિત હાવા છતાં પણ

તે વર્ણાદિની સૂક્ષ્મતાના અંગે છદ્મસ્થ જવાને ઇન્દ્રિયગમ્ય થઈ શકતાં નથી. તો પણ તેવ પુદ્દગલાથી થતી સામુહિક કિયાઓ દ્વારા તે પદાર્થો દિષ્ટિગાગર સ્વરૂપને પામી શકતા હાવાથી તેઓનું અસ્તિત્ત્વ સિદ્ધ થાય છે. આ પૌદ્દગલિક પદાર્થો આ વિશ્વમાં અગણિત છે, અને તે સસારી જવાને અમુક અમુક પ્રવૃત્તિ કરવામાં ઉપયોગી બને છે. ઉપયાગીતાની વિવિધતાએ એ અગણિત પુદ્દગલ પદાર્થીને વિશ્વના પાણીએ વિવિધ સંગ્રાથી અંગાધે છે.

જૈનદર્શનમાં પુર્ગલદ્રવ્યનું વગી કરણ સુંદર વૈજ્ઞાનતાથી કર્યું છે. તેમાં સામાન્યત. પુર્ગલને, અણુ અને સ્કંધ એમ બે વર્ગમાં વિભક્ત કરેલ છે. આ બન્ને વર્ગનું સૂચન તે પુર્ગલપદાર્થની અનુક્રમે એકાકી અને સંમિલિત અવસ્થા સૂચક છે. અવિલાજય અવસ્થાવંત પુર્ગલને અણુસ્વરૂપે અને સવિલાજય અવસ્થાવંત પુર્ગલને અણુસ્વરૂપે અને સવિલાજય અવસ્થાવંત પુર્ગલને સ્કંધરૂપે એાળખાય છે.

પરમાણુપુદ્દગલ સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ છે. કેવલગ્રાની તથા પરમાવધિગ્રાની જ જેને જાણે છે અને દેખે છે. સાધારણ ગ્રાનવાળા જીવા તા પરમાણુસ્ત્રરૂપ પુદ્દગલને અનુમાનથી જ જાણી શકે છે. તે અવિભાજય, અછેઘ અને અદાદ્ય છે. તે નથી બળતા કે નથી ભીં જાતા, જગતમાં કાઈપણ પરમાણુ નષ્ટ થતા નથી, તેમ નવા ઉત્પન્ન થતા નથી. જગતમાં જેટલી સખ્યા પ્રમાણ પરમાણુઓ છે, તેટલી સંખ્યા પ્રમાણ જ રહેશે. અણુસ્ત્રરૂપે રહેલ પુદ્દગલપદાર્થ સદાના માટે અણુસ્ત્રરૂપે જ પણ રહેતા નથી. એક અણુપુદ્દગલ અન્ય

અણુ સાથે સંઘાત (એકમેક સ્વરૂપ) ભાવને પણ પામે છે. સંઘાતભાવને પ્રાપ્ત અણુસમુહને સ્કંધપુદ્દગલ કહેવાય છે. એવા દિપ્રદેશી, ત્રિપ્રદેશી, યાવત્ સંખ્યાત, અસંપ્યાત, અનંત, અનંતાનંત પ્રદેશી સ્કંધા પણ આ વિશ્વમાં અનંત સંખ્યા પ્રમાણ વર્તે છે.

જગતના પ્રત્યેક દ્રશ્યપદાર્થો તે પરમાણુની જ વિશિષ્ટ રચના છે. પરંતુ તે રચના એક પરમાણુવડે જ નહિં થતાં' પોતાના સંદ્યાતગુણથી સમવાય રૂપને જ પ્રાપ્ત કરી સ્કંધ સંજ્ઞાને ધારણ કરનાર અણુસમૂહ્યી જ થાય છે. અર્થાત દ્રશ્ય જગતનું ઉપાદાન કારણ સ્કંધપુદ્દગલા જ છે. અન્યાન્ય એક-બીજા પરમાણુ સાથે મળી જઈ સમવાયને પ્રાપ્ત અણુએ! એક બીજાથી અલગ પણ પડતા રહે છે. એક સ્કંધમાંથી અમુક અણુએ! છૂટા પડે અને તેની જગ્યાએ અન્ય અણુએ!-આવી સંમિશ્રિતપણાને પણ પામતા રહે એવું ય બને.

એક અણુ યા પરમાણુ સ્વરૂપ પુદ્દગલ ઉપર જવદારા કેઇપણ પ્રયોગ થઈ શકતા નહિં હોવાથી દ્રશ્ય જગતનું ઉપાદાન કારણ સ્કંધપુદ્દગલા જ છે. કેવા પ્રકારના અર્થાત્ કેટલી સખ્યાપ્રમાણ અણુસમૂહસ્વરૂપ સ્કંધા, આ જગતનું હિપાદાન કારણ ખની શકે છે? તે ઉપાદાન કારણમાંથી વિશ્વના . ભૌતિક પદાર્થાની સ્થના કેવી રીતે અને કાના દ્વારા થાય છે? તેની વાસ્તવિક સમજ તા જૈનદર્શનમાં અતાવેલ પુદ્દ ગલવર્ગ ણાઓનું અને તેમાંની અમુક વર્ગણામાંથી કમં—સ્વરૂપે પરિણામ પામેલી નામકર્મની કેટલીક કમંપ્રકૃતિઓનું.

તે વિષયના સચાેટ શિક્ષિતવર્ગ પાસેથી પદ્ધતિસ**ર** કરાતા અધ્યયન દ્વારા જ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.

અવિભાજ્યસ્વરૂપી અને અણુસંજ્ઞાથી એાળખાતા પુદ્દગલપદાર્થીમાં કાેઇપણ એક વર્ણ, બે ગધમાંથી કાેઇ એક ગધ, કાેઇપણ એક પ્રકારના રસ, અને રૂક્ષ યા સ્નિચ્ધ એ બે માંથી કાેઈ એક, તથા શીત યા ઉભ્યામાંથી કાેઈ એક એમ બે સ્પરા દાય છે. આ વર્ણાદ તે તેના લાવશુણ છે.

વિશ્વમાં પરમાણ સ્વરૂપે રહેલ પુદ્દગલામાં વર્ણાદિની સમાનતા યા અસમાનતાના હિસાળે પરમાણુઓની અનન્ત જાતિ અને ઉપજાતિએા હાેઈ શકે છે. પરમાણુએા ગાંધ-રસ અને સ્પર્શમાં અન્યાન્ય સમાનતાવાળા હાય તા વર્ણમાં અમુમાનતા હાય. વર્ણ-રસ અને સ્પર્શમાં સમાનતા હાય તા ગાંધમાં અસમાનતા હાેય. વર્ણુ –ગાંધ અને સ્પર્શમાં સમાનતા હાય તા રસમાં અસમાનતા હાય. વર્ણ-ગંધ અને રસમાં સમાનતા હાય તા સ્પર્શમાં અસમાનતા હાય. આ સમાનતા અને અસમાનતા પાંચ વણે, બે ગંધ, પાંચ કસ અને ચાર સ્પરા રૂપ મૂળ વર્ણાદિની સમજવી. એ રીતે તે વર્ણાદિના ઉપલેદાેની તરતમતાએ કરીને પણ અન્યાેન્ય સમાનતા અને વિષમતા તે પરમાણુએામાં હાઈ શકે છે. જેમકે વર્ણમાં એક લાલર ગ લઈ એ તા લાલ રંગ પણ અનેક પ્રકારે છે. એક ગુણુલાલ, દ્વિગુણુલાલ, યાવત્ સંખ્યાત, અસંખ્યાત. અનંતગૃષુ લાલ હાય. એમ લાલવષુ માં પણ ભિન્નત્તાના પ્રકારા વડે લાલવર્ણી પરમાણુઓમાં પણ સમાનતા અને વિષમતા હાય. એ પ્રમાણે ગાંધ-રસ અને સ્પર્શને અનુલક્ષીને પણ પરમાણુઓમાં અન્યોન્ય સમાનતા અને વિષમતા સમજવી.

એક એક પરમાણુમાં ચક્ષુરિન્દ્રિય, ઘાણુન્દ્રિય, રસને-ન્દ્રિય અને સ્પર્શનેન્દ્રિયના વિષય, વર્ણુ-ગંધ–રસ અને સ્પર્શ હાવા છતાં પણ તે વર્ણાદ એટલી અધી સૃકમતાવાળા છે કે તે ઇન્દ્રિયોગાચર અની શકતા નથી. વર્ણાદમાં વિવિધતા યા સમાનતાવાળા ઘણા પરમાણું એાનું સંઘટન થઈ તે સ્કંધરૂપે અને છે, ત્યારે જ તે વર્ણાદની સ્પષ્ટતા આપણે ઇન્દ્રિયોદ્રારા અનુભવી શકીએ છીએ. પરમાણુના સંઘટન–સ્વરૂપ સ્કંધામાં તા વિરુદ્ધ વર્ણાદ્વાળા અણુ–પરમાણુએાનું મિલન હાવાથી એક સ્કંધમાં પાંચે વર્ણુ, પાંચે રસ, એ ગંધ અને આઠ સ્પર્શ પણ હાઇ શકે.

એક પરમાણુમાં કોઈ પણ પ્રકારના એક જ વર્ણ, એક જ ગધ, એક જ રસ, અને બે સ્પર્શ હાવા છતાં સમસ્ત પરમાણુઓની અપેક્ષાએ વધુમાં વધુ વર્ણ પાંચ, ગધ બે, રસ પાંચ અને સ્પર્શ ચાર હાઈ શકે. કારણ કે મૌલિકતાની દ્રષ્ટિએ વર્ણાદ તેટલી જ સંખ્યાવંત છે. આમાં ચાર સ્પર્શ તે શીત—ઉષ્ણ—સ્નિગ્ધ અને ઋક્ષ છે. લઘુ—ગુરૂ, મૃદુ અને કઠિન એ ચાર સ્પર્શમાંથી એક પણ સ્પર્શ વિશ્વના કોઈ પણ પરમાણુ સ્વરૂપ પુદ્દગલમાં નહિ હોવાથી સિદ્ધ થાય છે કે એ ચારે સ્પર્શ મૌલિક નહિં હોતાં સંયોગજન્ય છે. માટે એ ચાર સ્પર્શ ઉત્પન્ન થવાની કોઈ

'નિયામક પ્રક્રિયા પણ અવશ્ય હાવી જોઈ એ. પરંતુ તે કયાંય જોવામાં આવતી નથી.

સ્કંધામાં પણ કેટલાક સ્કધા અષ્ટસ્પશી અને કેટલાક સ્કંધા ચતુઃસ્પશી દાય છે. ચતુઃસ્પશી સ્કંધામાં પણ લઘુ, ચુર, મદુ, અને કઠિન એ ચાર સ્પર્શામાંથી કાેઇપણ સ્પર્શ હાેતા નથી. આ ચતુસ્પશી સ્કધા અતિ સૃક્ષ્મ હાેવાથી તેના પણ વર્ણાદ, ઇદ્રિયગમ્ય અની શકતા નથી.

વળી પરમાણુમાં ચક્રુરિન્દ્રિય, ઘાણેન્દ્રિય, રસનેન્દ્રિય અને સ્પર્શનેન્દ્રિયના વિષય, વર્ણ—ગંધ—રસ અને સ્પર્શ હાય છે, પરંતુ શ્રોત્રેન્દ્રિયના વિષય શખ્દ ગુણુ જ તેમાં હાઈ શકતા નથી. કારણ કે શખ્દ તે સ્કંધના જ ધ્વનિરૂપ પરિણામ છે. એટલે એક પરમાણુંમાં તે શખ્દરૂપ પરિણામને પામી શકવાની યાગ્યતા નહિં હાવાથી સંઘટ્ટન ભાવે એકમેક બની રહેલ પરમાણુસમૂહરૂપ સ્કંધ જ શખ્દ અવસ્થા પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

વિશ્વમાં પરમાણુ તે અનન્ત સંખ્યા પ્રમાણ છે, તથા સ્કંધ પણ અનન્ત સંખ્યા પ્રમાણુ છે. જીવદ્રવ્યાની સંખ્યાથી તે અનન્તગુણુ છે. વિશ્વ (સમસ્તલાકાકાશ) આવાં પુદ્દગલાથી ભરચક છે.

પરમાણુની માક્ક સ્કંધામા પણુ વર્ણાદિની સમાનતા ય હાય અને અસમાનતા ય હાય. વળી સ્કધામાં તા અણુસમુહની સ ખ્યામાં પણુ પરસ્પર ન્યૂનાધિકતા સંભવી શકતી હાેવાથી વર્ણાદિની અસમાનતા ઉપરાંત અણુસમૂહની અસમાનતાના હિસાબે પણુ પુદ્દગલ દ્રવ્ય અનંત પ્રકારનાં છે.કોઈ કાેઈ સ્કંધામાં અગુસમુહ અને વર્ણાદિની સમાનતા પણ હાઈ શકે છે. ઉપરાક્ત રીતની અસમાનતામાં પણ પુદ્દગલત્વ તો શાધ્વત્ છે, નિત્ય છે. પરંતુ તેની વિવિધતા અનિત્ય છે. કારણ કે વિવિધતા એ પુદ્દલની અવસ્થા સૂચક છે. પુદ્દગલત્ત્વ તે દ્રવ્ય છે. વર્ગાદિ તે પુદ્દગલના ગુણ સ્વરંપ છે. અને વિવિધ અવસ્થા તે પર્યાય કહેવાય છે. દ્રવ્ય તે શાધ્વત છે, અને પર્યાય તે અશાધ્વત છે. પર્યાય માત્ર પરિવર્ત નશીલ છે. અશુભ પર્યાય શુભમાં અને શુભ પર્યાય અશુભમાં અદલાવી શકાય છે. પર્યા યની શુભતા અને અશુભતા પણ કાયમી નથી. એટલે જ આ વિધ્વરચનામાં કશુંય એકાંતે નથી સુંદર કે નથી અસુદરન્નથી સુગ ધી કે નથી દુર્ગ ધી. આ દુનિયા એટલે પરમાણુઓના જથ્યાનું વિવિધર ગી પરિવર્ત ન. તો પછી પૌદ્દગલિક અનુકુળતા કે પ્રતિકુળતામાં રાગદ્દેષ શા ?

. ભ્તકાળમાં જેને ભારતના કાઇપણ જૈનેતર દર્શનકારે; પુદ્દગલપદાર્થ સ્વરૂપે કદાપી નહિં સ્વીકારેલ તા પણ આધુનિક વૈજ્ઞાનિક ક્ષેત્રમાં ખુન્દિગમ્ય રીતે પદાર્થ સ્વરૂપે સાખિત થઇ ચૂકેલ એવા શખ્દ, પ્રભા, પ્રકાશ, છાયા, અંધકાર, મનાવિચાર, ઇત્યાદિ વિવિધ પુદ્દગલ પર્યાચાનું તથા પરમાણુ, સ્કંધ, પુદ્દ-ગલની સંઘાત અને વિઘાતની રીતિ, રૂપ-રસ-ગંધ-સ્પર્શ -પર્યાય-વર્ગણા-કમે વર્ગણા-ગતિકિયા-ગતિ સંખ ધી અન્ય મર્યાદાએા,ઉત્કૃષ્ટશક્તિ, સ્થૂલ અને સૂક્ષ્મતાની દૃષ્ટિએ પુદ્દગલના ભેદ-પ્રભેદ, સંસ્થાન, પરમાણુની સૂક્ષ્મ પરિણામાવગાહન, પરમાણુની સૂક્ષ્મતા, ક્રિયાદિ પુદ્દગલ પદાર્થને લગતી હકીકતાનું, પરમાણુની સૂક્ષ્મતા, કર્યાદ પુદ્દગલ પદાર્થને લગતી હકીકતાનું,

स्पट वर्ण न कैनहरा निश्च अधिनित्र अस्ति संशाण पहेलानं चाह्यं आवे छे. कैनहरा निश्च राज्ये क्षेत्रका संख्यां सूणद्रव्याने ज्वां जुहां ज्यान ये। ज्यान विविधस्व व्यान ये। ये। ज्यान ये। ज्यान विविधस्व व्यान ये। ज्यान विविधस्व व्यान ये। ज्यान विविधस्व व्यान ये। ज्यान व्यान व्यान

વિક્રમની ઓગણીયમી શતાષ્ટ્રી સુધી તો એ દ્રવ્યા-નુચાગ માત્ર શ્રદ્ધાના વિષય હતા, અને તકે ણાની ઢાલ હતી. પરંતુ આજે તો એ સિદ્ધાન્ત જગતની સામે વિજ્ઞાનરૂપે પ્રત્યક્ષ આવીને ઉભા રહ્યો છે. આજના વિજ્ઞાને એવા એવા આવિષ્કારા કર્યા છે કે જે સાધારણ જનતાને તા ચમત્કાર કે જાદુ જ લાગે. પરંતુ એનું અરીકાઇથી અધ્યયન કરીએ તા આપણને એના મૂળમાં પરમાણુપર્યાય અને ગુણુપર્યાયના પલટાએ ખરાબર મળી આવે છે.

ઇતિહાસથી અનિલ તો કે કદાચ એમ માની બેસે કે અશુ-પરમાણુવાદના પ્રથમ આવિષ્કારક " ઉમા કેટસ " છે. પર તુ એવાઓને ખખર નથી હોતી કે ઉમા કેટસની પહેલાં પણ જૈનદર્શનમાં અશુવાદનું યથાર્થ પદાર્થ વિજ્ઞાન હતું. કારણુ કે જૈનદર્શનમાં અશુવાદના સૃકમાતિસૃક્ષ્મ ખ્યાલ આપનાર પ્રભુ મહાવીરદેવ (આ અવસપિ ણીમાં થયેલ ચાવીશ તીર્થ કર પૈકી ચરમ તીર્થ કર) તે ઉમા કેટસ પહેલાં થઈ ગયા છે. તે વર્તમાન ઇતિહાસના પુરાવાથી સિદ્ધ છે. જૈનદર્શનના પ્રરૂપકા શ્રી તીર્થ કર દેવા જ હાય છે. પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવ પહેલાં ક

<sup>-</sup>પણ જે તીર્થ કરેા થઈ ગયા છે, તે સર્વે એ કહેલ પદાર્થ વિજ્ઞાનમાં અને શ્રી મહાવીરદેવે કહેલ પદાથ°વિજ્ઞાનમાં લેશમાત્ર પણ ફેરફાર નથી. જૈનદર્શનમાં તીર્થ કર તરી કે તેા તે જ સ્વીકારાય છે કે જેઓએ સર્વવતા પ્રાપ્ત કરી હાય. સર્વે રૂતા તે જ પ્રાપ્ત કરી શકે કે જેઓ રાગ અને દ્વેષને સંપૂર્ણ પણે જતી વીતરાગ અન્યા હાય અને એ વીતરાગ ખન્યાની સાચી સાબિતીમાં તેમના છવનના પૂર્વભવ સહિત ક્રમખદ્ધ ઇતિહાસ હાય. વિશ્વમાં આવા વીતરાગદેવા જ પદાર્થ'-विज्ञानना સંપૂર્ણ અને સત્યનાતા હાય. સર્વનતા એટલે આત્માના ત્રાનગુણુની અતિમ પૂર્ણુતા. સર્વવતા પ્રાપ્ત કરનાર દરેક આત્માંઓમાં જ્ઞાનગુણની પૃર્ણુ તા અને અન્યાન્ય સમાનતા હાય. એટલે એક સર્વાં ક્રે કથિત જે પદાર્થ જ્ઞાન હાય તે જ પદાર્થ જ્ઞાન અન્ય સર્વ રૂં કથિત હાય. એથી જ જૈનદર્શ નને, મહાવી-દર્શન કે ઋષભદર્શન નહિં કહેતાં જૈનદર્શન યા સર્વ ગ્રદર્શન નામે એાળખાય છે. જિન એટલે રાગ દ્વેષને જતનાર અને સર્વ' રૂ એટલે આત્માના જ્ઞાનગુણની પૂર્ણ તાવાળા. ત્રિકાલ અબાધિત પદાર્થ વિગ્રાનના ગ્રાતા શ્રી સર્વગ્ર–વીતરાગ દેવા જ હાય. માટે તેવા પરમાત્માઐાએ આવિષ્કારિત પદાર્થ વિજ્ઞાન જ વાસ્તવિક સત્ય અને સંપૂર્ણ હોય. આ રીતે પદાર્થ વિનાનના સત્ય અને સંપૃૃૃૃ ઉપદેશક શ્રી તીર્થ કરદેવા તે દેહધારી ઈવ્લર તરીકે એાળખાય. કારણ કે પદાર્થના વિષયના ઉપદેશ દેવામાં મુખ જોઇએ અને જન્મ લેવામાં પૂર્વ બદ્ધ કર્મ જોઇએ. કર્મ વિના કાઈ પણ આત્માના જન્મ કે અવતાર

થવાનું અની શકે નહિં. કર્મ રહિત અનેલ ઇશ્વર-પરમાતમાં તો દેહરહિત હેં! યે. તેઓને તો! જન્મ કે અવતાર લેવાના જ ન હોય. ઉપર કદ્યા મુજબ તીર્થ કરદેવા આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણને રાકનાર કર્માથી તા બિલકુલ રહિત જ હાય. કેવલ ભવાપત્રાહી એવાં ચાર અવાતી કર્મા જ તેમના આત્મામાં ખાકી હાય. તે કર્માની સ્થિતિ તેમના તે ભવ પૂરતી જ હાય અને તે ભવ પૂર્ થતાં સુધીમાં તા તે ભવાપત્રાહી કર્મા પણ તેમના આત્મામાંથી સર્વ થા છૂટી જવાથી તેઓ દેહરહિત ઇશ્વર-પરમાતમાં અની માક્ષસ્થાનમાં જાય. ત્યાં સાદિ અન તા સ્થિતિમાં સદા લીન રહે.

દેહધારી ઇશ્વર પરમાત્માને વીતરાગ અને સર્વ જ્ઞતાની પ્રાપ્તિ જન્મથી જ ન હોય. તે ભવના જન્મ ખાદ તો યેગ્ય ઉંમરે તેઓ દીક્ષા અગીકાર કરે. દીક્ષા અંગીકાર કરીને વીતરાગતા અને સર્વ જ્ઞતાની પ્રાપ્તિ માટે ઉત્કૃષ્ટ તપ કરે. તપશ્ચર્યા દ્વારા ગ્રાર ઘનઘાતી કર્મોનો સંબંધ તેમના આત્માનાથી છૂટી જાય એટલે તે ઘનઘાતી કર્મોવડે અનાદિકાળથી આચ્છાદિત ખની રહેલા તેમના આત્માના અનંત જ્ઞાનાદિ ગ્રતુષ્ક ગુણાની પ્રગટતા થાય. અને તેની પ્રગટતાથી જગતના સમસ્ત દ્રવ્ય—ગુણ અને પર્યાયને કાેઇપણ ખાદ્ય પ્રયાગિવના પણ અંજિલમાં રહેલ જળની માર્ક આત્મપ્રત્યક્ષ જાએ. અને ત્યારબાદ જ વિશ્વના પ્રાણીઓને તે વિષયના ઉપદેશ આપે. આત્મપ્રત્યક્ષ થયા પહેલાં તીર્થ કરદેવા પદાર્થ વિજ્ઞાન અંગેના કંઇપણ ઉપદેશ કાેઇને ય ન આપે. તીર્થ કરોની

હયાતિરહિત કાળમાં સાધુમહાત્માએ જે ઉપદેશ આપે છે, તે સર્વ ત્રકથિત જ ઉપદેશ હાય છે. આ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે જૈનદર્શનના આટલા બધા વ્યવસ્થિત પરમાણુવાદ એ ભારતવર્ષની હજારા વર્ષ પહેલાંની અર્થાત્ વર્તમાન વૈજ્ઞા- નિક ક્ષેત્રથી પણ ઘણા પૂર્વકાળ પહેલાંની સંપૂર્ણ સત્ય દેન છે.

દાશ નિક ક્ષેત્રા તરફ દેષ્ટિપાત કરીએ તો જૈનદર્શન, ખૌ હદર્શન અને વૈદિકદર્શન આ ત્રણે દાર્શનિક પરંપરાએષ લારતમાં ઇતિહાસકાળ પહેલાંની મનાય છે. તેમાં વિશ્વ-ગ્યવસ્થા અગે વૈદિકદર્શનમાં ઇશ્વરેગ્છાની પ્રધાન માન્યતા હાવાથી તેમાં પુદ્દગલની વિચારણાને સ્થાન જ નથી. ખૌ હ-દર્શનમાં જઠ (પુદ્દગલ)ની પ્રધાનતાનું મહત્ત્વ હાવા છતાં તે જઠ (પુદ્દગલ) અંગે કંઇપણ વિશેષ વિવેચન જેવામાં આવતું નથી. જયારે જૈનદર્શન આ જગતની ગ્યવસ્થામાં આત્મા અને જઠ (પુદ્દગલ) અન્તેને સમકક્ષ માને છે. જવ અને પુદ્દગલની ગઠમથલથી જ સંસાર ચાલે છે. એટલે જૈનદર્શન, આતમા અને પુદ્દગલોનું ઝીણવટલયું અને તલસ્પશી વર્ણન કયું છે. પન્નવણાસ્ત્ર, લોકપ્રકાશ, તત્ત્વાર્થસ્ત્ર અને ભગવિસ્યૂત્રાદિમાં આ અંગે વિશદ વસ્તુદર્શન મળે છે.

જે કે વૈશેષિક અને યાગદર્શને પરમાણુવાદને કઇક અંશે ઝુચ્યા છે. પરંતુ તેમની માન્યતામાં રૂપના પરમાણુ એમને અને રસાદિનાં પરમાણુઓને જુદાં જુદાં મનાયાં છે. જ્યારે જૈનદર્શનને માન્ય પુદ્દગલની માન્યતામાં વિશેષતા એ છે કે

ત્તે બીજાએાની માફક પુદ્દગલ પરમાણુએાને ભિન્ત લિન્ન પ્રકારે નહિં સ્વીકારતાં તે કહે છે કે પ્રત્યેક પરમાણુમાં <sup>૨૫શ</sup>, રસ, ગંધ અને રૂપની ચાેગ્યતા રહે જ છે. સ્પર્શનાં પરમાણુ તે રૂપાદિના પરમાણ્યી ભિન્ન નથી, એવી રીતે ેરૂપનાં પરમાણુ તે સ્પર્શાદિના પરમાણથી ભિન્ન નથી. પર-માણુની એક જ જાત છે. પૃથ્વીનાં પરમાણુ પાણીમાં પરિણત <sup>. ધઇ</sup> શકે છે. પાણીનાં પરમાણ અગ્નિમાં પરિણત થઇ શકે છે. પૃથ્વી-પાણી તથા અગ્નિ એ વિગેરે મૌલિક તત્ત્વ નથી. હાઇડ્રોજન અને ઐાકસીજન અણુઓને એકઠા કરી પાણી ખનાવવાના પ્રયોગ એ તેનું પ્રત્યક્ષ ઉદાહરખુ છે. આ રીતે ્યુદ્દગલ તત્ત્વના જ્ઞાનની વાસ્તવિકતા અને તેના અનેકવિધ પર્યાયાની સંપૂર્ણતાના ખ્યાલ આપણને માત્ર જૈનદર્શનના ડવ્યાનુચાેગ વિષય દ્વારા જ આવી શકે છે.

જે જમાનામાં સૃકમદર્શક યત્રા કે ટેલીરકાય જેવાં સાધન ન હતાં. તે જમાનામાં આ બધુ કહેવાયું છે. તે શી રીતે કહેવાયું હશે ? તેના વિચાર કરતાં જિત્રાસાશીલ માનવ, ઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષતાના નાના ખાળાચિયામાંથી નીકળી આત્મ પ્રત્યક્ષતાના મહાસાગર તરફ ઝુકવાને ઉતક હિત અને છે.

માણુસ દરેક વસ્તુને ઇન્દ્રિયાથી જુએ છે. પરંતુ ઇન્દ્રિયા તા કેટલું અલ્પ જેઈ શકે છે, તે વિચારા. પાણીના ગ્લાસમાં આંખથી જુઓ તા એકે જવ ન દેખાય, પણ મેગ્નિફાઇગ ગ્લાસથી જેશા તા હજારા દેખાશે. સાધન વિના આંખ જે જોઈ શકતી નથી, તે સાધનથી દેખાય, અને સાધનથી પણ ન દેખાય તે જ્ઞાનીને જ્ઞાનથી દેખાય.

જેમ સાધારણ જનતા મહાન વૈજ્ઞાનિકા કરતાં સિનેમા સ્ટારને સરલતાથી ઓળખી શકે છે. એ જ રીતે સાધારણ જનતા દ્રવ્યાનુયાગ, અનેકાંતવાદ કે ભાવઅહિંસા આદિ સિદ્ધાંતાના પુરસ્કર્તા જૈનદર્શનને પણ ન ઓળખે અને મધ્યમ વિષય ખતાવનાર ઇતર દર્શનને, તથા ભૌતિક આવિષ્કારક વૈજ્ઞાનિકાને તુરત ઓળખે એ ખનવું સ્વાભાવિક છે. કિન્તુ વિચારકા તા જૈનદર્શનાય સિદ્ધાંતાને ભારતની પ્રાચીન દેન માની તે જૈનદર્શનના પ્રણેતા શ્રી સર્વજ્ઞ–વીતરાગ–અસ્હિંત પરમાત્માઓને પુનઃ પુનઃ આવકારી તેમના પ્રત્યે અત્યંત ભક્તિભાવનાવાળા ખને છે.

कैनहर्शन अथित पुड्जल विज्ञानना आधारे तो समछ शाय छे हे आपण्डेने अने अविध वस्तुओं आ सिष्टमां हिन्टिने जायर थाय छे, ते हरेड वस्तु प्रथम तो डें। धिण्डु प्राण्डीना शर्री रुपे ज होय छे. ज्यारे आयुष्य पूर्ण थये ते शरी रुपे मांथी शरी रुपारी छव या ह्ये। जाय छे, त्यारे ते शरी रेने अन्य डें। धेप्छु छवना त्यक्त अन्य शरीर साथ मिश्रण्ड अरीने या तो अवी मिश्रण्ड थयेल वस्तुने अन्य मिश्रित वस्तु साथ मिश्रण्ड इरीने माणुसे। नवी नवी चीजे अनाववादारा नवा नवा आविष्डारे। डरे छे. आ प्रमाण्डे मिश्रित थयेली वस्तुमां प्रायः ओडेन्द्रिय छवे। नां त्यक्त शरीरे। होय छे. वणी ओ मिश्रित थया सिवाय जे जे स्थितिमां छवे। न

વડે ત્યજાયેલ હોય છે, તે તે સ્થિતિમાં રહેલ શરીરા પણ જગતને ઉપયોગી એવી અનેકવિધ વસ્તુએ રૂપે ય બની રહે છે. કેટલાક જવાનાં શરીર જગતને કાઇપણ રૂપે ઉપયોગી નહિં રહેવાથી તેવાં શરીરા અન્ય રૂપાંતરે પરિણુમી જાય છે. મનુષ્યનાં શરીરાને બાળી નાખવામાં કે જમીનમાં દાટી દેવામાં આવે છે.

આજના વિજ્ઞાનયુગમાં પદાર્થ મિશ્રણમાં જેને મૂળતત્ત્વેષ કહેવાનાં આવે છે, તે તત્ત્વા પૈકી કેટલાંક તાે ઉપર કહાા સુજબ ભિન્ન શિન્ન જીવાવડે ત્યજાયેલ ભિન્ન ભિન્ન શરીરા, અને કેટલાંક ભિન્ન ભિન્ન શરીરાના મિશ્રણરૂપે છે. તેમાં જેટલી ધાતુઓ (સાતું -રુપું - ક્ષાહું આદિ) છે, તે પૃથ્વીકાય જવાએ ત્યજેલ શરીરા છે. જેમ કાચ તે રેતીના રસમાંથી ખનેલી વસ્તુ છે. અને રેતી એ પૃથ્વીકાય જવાનું શરીર છે. તેમાંથી જીવ ચાલ્યાે જાય છે, ત્યારે રેતીરૂપે તે નિજુ**વ** શરીરમાંથી મનુષ્યા કાચ બનાવી અનેક પ્રકારની વસ્તુએ ખનાવે છે. એવી રીતે કપડું રૂમાંથી ખને છે, એ રૂ કપાસમાંથી થાય છે, અને કપાસ એ વનસ્પતિકાયના જવાનું શરીર છે. તે જીવ વનસ્પતિકાયમાંથી મુક્ત થઇ ચાલ્યાે જાય ત્યારે તે નિજીવ કપાસમાંથી નીકળતા રૂનું કાપડ અને છે. આ પ્રમાણે મ્યતિ સૂક્ષ્મ રીતે વિચારતાં જગતમાંની દરેક દેશ્ય વસ્તુ અમુક અમુક જવાનાં ત્યક્ત શરીર જ છે. પરંતુ તે અધુ સમજવામાં જૈનદરા ન કથિત પ્રાણીશાસ્ત્રના અધ્યયનની ખાસ ચ્યાવશ્યકતા છે.

આજના વૈજ્ઞાનિક યુગમાં ખુદ્ધિગમ્ય રીતે પણ જેમાં જીવ હોવાનું અનેકવિધ પ્રયોગદ્ધારા સિદ્ધ થઇ ચૃકયું છે, તેવા પૃથ્વી–પાણી–અમિ–વાયુ અને વનસ્પતિમાં જીવ હોવાના જેને ખ્યાલ કે શ્રદ્ધાય નથી, તેવાઓને તા આ વસ્તુ સમજવી કઠીન છે.

ઉપરાક્ત હકીકતથી સિદ્ધ થાય છે કે દ્રશ્ચજગત તે .ઈને કાેઈ જવનું ત્યક્તશરીર, યા તા ત્યક્તશરીરાનું વિવિધમિશ્રણ, યા તા મિશ્રણ રહિત અવસ્થાન્તર શરીર, યા તા શરીરની પ્રતિછાયા અગર પ્રકાશ સ્વરૂપ છે. એટલે વિચાર ઉદ્ભવે કે એ શરીરા કઈ જાતની પુદ્દગલાવસ્થામાંથી અન્યાં? એ તત્ત્વ સમજાય તાેજ આ વિશ્વનું ઉપાદાન કારણ સમજી શકાય. ઉપાદાન એટલે શું? એ એક દ્રષ્ટાંતથી વિચારીએ. ઘડો માટીના અને છે. તેંચાર ઘડો હાેય અગર ઝુટી જઈ ઠીકરારૂપે પડ્યો હાેય તાે પણ તેમાં માટીના તાે નાશ થતાે જ નથી. માટે માટી એ ઘડાનું ઉપાદન કારણ કહેવાય. એવી રીતે આકાર યા અવસ્થામાં બદલવા છતાં પણ જે પદાર્થ, તે સર્વ આકાર યા અવસ્થામાં માંજુદ રહે છે, તે વસ્તુનું ઉપાદાન કારણ છે.

દ્રશ્ય જગતના સર્વ પદાર્થી તે પરમાણ સમૂહની વિવિધ રચના છે. પરમાણુના વિવિધ યાગિક પરિણામથી જ સમસ્ત પદાર્થ –સમૂહની ઉત્પત્તિ છે. વિવિધ પદાર્થીનું વિવિધ અવસ્થાન્તર થાય તા પણ તેમાં પુદ્ગલત્ત્વ તા શાશ્વત જ છે. એટલે પ્રથમ વિચારી ગયા એ પ્રમાણે મતિજ્ઞાનાદિના ક્ષયા-

પશમદ્વારા મનુષ્યા રસાયણ વિધિથી યા અન્ય કાઈ પ્રયાગાથી વિવિધ આવિષ્કારા કરી વિવિધશક્તિધારક પદાર્થા વિશ્વ સમક્ષ રજી કરે, તા પણ તે પદાર્થીનું ઉપાદાન કરણ શાધતાં, ઇમસ્થ (અસર્વર્ગ) મનુષ્યાની દૃષ્ટિ, દેહધારી જવાના શરીરરૂપ પુદ્દગલ અવસ્થાથી આગળની કાઇપણ પુદ્દગલ અવસ્થામાં નહિં જઈ શકે.

પરંતુ શરીર સ્વરૂપ પુદ્દગલઅવસ્થા તે કંઈ જાતની પુદ્દગલ અવસ્થામાંથી ઉદ્દભવી ? એ પ્રશ્નના સમાધાનમાં કેટલાકોએ પાંચભૂતોની કલ્પના કરી. પરંતુ વૈજ્ઞાનિક ક્ષેત્રમાં પત્યક્ષ પ્રયોગ દ્વારા ભૂતોનું પણ વિશ્લેષણુ થવાથી તે કલ્પના પણ સાચી ઠરી નહિ. સર્વ પ્રથમ ઈ.સ. ૧૬૬૧ માં થઈ ગયેલ ખાયલ (Boyle) નામે વૈજ્ઞાનિક પાતે લખેલ " સન્દેહવાદી રસાયણી" નામે પુસ્તકમાં પાંચમૂતા તે મૂળતત્ત્વ હાવાના સન્દેહ પ્રગટ કર્યા. તેણે જાહેર કર્યું કે એ પાંચભૂત તા મૂળતત્ત્વ નથી જ. મૂળતત્ત્વ તા તેથી કાંઈ જીદું જ છે. એ ભૂત તા સંમિત્રણનુ જ પરિણામ છે.

અહિં શરીરા અને શરીરનું મૂળતત્ત્વ એ બન્ને છે તા પુદ્દગલ જ. પરંતુ તે બન્નેમાં પુદ્દગલ અવસ્થાની ભિન્નતા છે.

શરીર એ પરમાણુની રચના હોવા છતાં તે શરીરની રચના, એક પરમાણુ સ્વરૂપે રહેલ પુદ્દગલમાંથી થઈ શકતી નથી. કારણુ કે જૈનદર્શનના સિદ્ધાન્તાનુસાર એક પરમાણુ ઉપર જીવના કાઈ પણ પ્રયાગ થઈ શકતા નથી. પરંતુ પરમાણુની યાગિક અવસ્થારૂપ સ્કંધપુદ્દગલા ઉપર જ છવ-પ્રયોગ થાય છે. વળી જેમ ઘડાનું ઉપાદાન કારણ માટી હાવા છતાં અમુક અવસ્થારૂપ તૈયાર થયેલી માટીમાંથી જ ઘડો ખની શકે. તેવી રીતે પરમાણુની યાગિક અવસ્થારૂપ સ્કંધ પુદ્દગલામાંથી શરીર રચના થઇ શકતી હાવા છતાં પણ અમુક અવસ્થાવંત અને ઇદ્રિયને અગાચર એવા પુદ્દ-ગલસ્કંધામાંથી જ શરીર રચના થઈ શકે છે.

અ! સમસ્ત વિ<sup>૧</sup>૧ છૂટા છટા પરમાણુઓ વડે અને પરમાણુઓની ચાેગિક અવસ્થારૂપ સ્કથપુદ્દગલાેવડે ઠાંસી ઠાંસીને ભરેલું છે. તે સર્વ પુદ્દગલાે, છગ્નસ્થ જવાેને ઇદ્રિયગમ્ય નથી. છતા પણ તેનું અસ્તિત્ત્વ છુદ્ધિગમ્ય છે.

માતાના ઉદ્દરમાં ઉત્પન્ન થયા ખાદ આળકનું શરીર વિવિધ આકારાર્પે અની વૃદ્ધિ પામતું રહે છે. જન્મ પામ્યા પછી પણ વજન અને ઊંચાઇ વધતી જાય છે. આ રીતે થતી વૃદ્ધિમાં નવા પુદ્દગલાનું આગમન પ્રત્યક્ષ દેખાતું નથી. પરંતુ આવેલાં તે પુદ્દગલાને શરીરવૃદ્ધિ સ્વરૂપે તો આપણે પ્રત્યક્ષ જોઇએ છીએ. એટલે સહેજે સમજ શકાય છે કે વૃદ્ધિ પામતા શરીરમાં નવાં નવાં આવતાં રહેતાં પુદ્દ-ગલાનું આ વિશ્વમાં અદ્રશ્યપણે પણ કોઇક અવસ્થારૂપે અસ્તિત્ય તો અવશ્ય છે જ, અને એ પુદ્દગલા જ શરીરનું ઉપાદાન કારણ છે.

જેના રૂપ-રસ-ગંધ અને સ્પર્શમાંથી એક પણ વિષયના અનુભવ ઇદ્રિયને અશક્ય છે, એવા સૂક્ષ્મ પુદ્દગલાનું અસ્તિત્ત્વ આ વિશ્વમાં એકસ્વરૂપે કે એકસરખા અંશાના પ્રમાણવાળું નહિં હોતાં, લાક વ્યાપા તે પુદ્દગલા અનેક સ્વરૂપે અને અનેક વિધ અંશા (પરમાણુ) પ્રમાણ છે. સ્વરૂપ વિવિધતા અને અંશપ્રમાણની વિવિધતાનુસાર પૃથક પૃથક રૂપે રહેલ તે સર્વ પુદ્દગલાની જૈનદર્શનમાં છગ્વીસ મહાવર્ગણાઓ (જાતા) દર્શાવી છે. અને એકેક મહાવર્ગણામાં વિવિધ સ્વરૂપી અનેક પેટાવર્ગણાઓ પણ બતાવી છે. મહાવર્ગણાઓ પૈકીની કેટલીક વર્ગણાઓ તેની પેટાવર્ગણાઓ સહિત, છવાને સંસારી છવન છવવામાં જરૂરી સાધના તૈયાર કરવા માટે ઉપયાગી અની શકે છે. અને બાકીની મહાવર્ગણાઓ તેની પેટાવર્ગણાઓ સહિત, છવને બિનઉપયાગી છે. ઉપયાગી અની શકતી વર્ગણાઓ જ આ દ્રશ્ય જગતનું ઉપાદાન કારણ છે.

ખેશી માંડી યાવત્ અનન્ત પરમાણુઓનો એકીલાવ તે સ્કંધ છે. સરખી સંખ્યા પ્રમાણ એકીલાવને પ્રાપ્ત પર માણુ સમૂદ્દવાળા સ્કંધાની એક વર્ગ ણા કહેવાય, અને અમુક વર્ગ ણાના સમૂદ્દની એક મહાવર્ગ ણા કહેવાય. એવી છવ્વીસ મકાવર્ગ ણાઓ આ વિશ્વમાં વતે છે. અર્થાત્ સમંગ્ર લેહમાં વ્યાપ્ત વિવિધ અવસ્થાવંત અને ઇન્દ્રિયને અગાગર સવે પુદ્દગલાનું વગી કરણ જૈનદર્શ નકારાએ છવ્વીસ પ્રકારે કરી અતાવ્યું છે.

એક પરમાણુના બીજા પરમાણુ સાથે થતા એકીસાવ તે બન્ધ કહેવાય છે. આવા બન્ધ ત્રણ પ્રકારના નિમિત્તોથી થાય છે. (१) પ્રાચાગિક અન્ધ (२) विस्तसा ખંધ અને (उ) મિશ્રખંધ.

જે બન્ધમાં જીવપ્રયત્ન નિમિત્ત હાય તેને પ્રાચાિશક બન્ધ કહેવાય. આવા બન્ધ ઔદારિક શરીર આદિમાં થાય છે. જે બન્ધ કોઇના પ્રયત્ન વિના સ્વયં સ્વભાવથી થાય છે, તેને વિસ્ત્રસાળંધ કહે છે. જેમકે ઉપરાક્ત છવ્વીસ મહાવર્ગ સ્વરૂપે બની રહેલ બન્ધ તથા વાદળ, ઇન્દ્રધનુષ આદિમાં થતા બન્ધ. જેમાં જીવપ્રયત્ન અને સ્વયં સ્વભાવ એ બંને દ્રારા બન્ધ થાય છે, તેને મિષ્ઠબન્ધ કહેવાય છે. જેમકે ઘટ, પટ, રતંલ આદિમાં બન્ધ.

ઉપરાકત છગ્વીસ મહાવગ શાઓમાં રહેલ બન્ધ તે વિસ્તરા બંધ છે. તે વર્ગ શાઓ તૈયાર થવામાં કોઇ જવ વિશેષના પ્રયત્ન હોઈ શકતો નથી. વળી તે વર્ગ શાઓમાં એકીલાવ પામેલા સ્કન્ધામાં થયેલ પરમાણુ સમૂહના બંધ પણ, કોઈ જવાના પ્રયત્નથી થયેલ નથી. માટે જ પરમાણુ સમૂહના એકીલાવથી બનેલ સ્કધાવાળી તે વર્ગ શાઓ વિસસા પરિણામી છે.

સંસારી જવોના જીવન સાધનામાં ઉપકારી અની શકવાની યાગ્યતાવાળી મહાવર્ગણાએાને '' ગ્રહણ યાગ્ય '' અને તેમાં અયાગ્યતાવાળી મહાવર્ગણાએાને ''અગ્રહણ યાગ્ય'' મહાવર્ગણા કહેવાય છે. ગ્રહણ યાગ્ય વર્ગણાએા આઠ જ છે. અને શેષ મહાવર્ગણાએા અગ્રહણ યોગ્ય છે. જેની ઉત્પત્તિ સ્વયંસિદ્ધ હાય અર્થાત્ કાઈ દ્રવ્યના સયોગજન્ય ન હાય એ રીતની વ્યાખ્યાનુસાર વિશ્વમાં મૂળ તત્વા યા તા વિશ્વનાં ઉપાદાન તત્વાની સખ્યા પ્રથમ ૨૨ કે ૨૩ ની સ્વીકારી અંતે ૯૬ કે તેથી વધુ પણ સુધી સિદ્ધ કરનાર વિજ્ઞાન આજે કહેવા લાગ્યું છે કે પરમાણુની વધ્ધ્યથી જ જુદાં જુદાં મુળતત્ત્વા અને છે. અને અણુના ઘટક ઈ લેક્ટ્રોન્સની જુદી જુદી સંખ્યાના કારણે જ પદાર્થીમાં વિવિધતા આવે છે.

જૈનદર્શની માન્યતા તો સદાના માટેએ જ હતી. અને છે, કે દ્રશ્ય જગતની અનેકિવધ વિવિધતામાં પૃથક્ પૃથક્ સંખ્યા પ્રમાણ પરિણામ પામેલા પુદ્દગલ પરમાણુઓનું જ કાર્ય છે. પૂર્વે કહેલ માર્ગ ણાઓની વિવિધતાનું કારણ એના ઘટક પરમાણુઓની જીદી જીદી સખ્યાના હિસાબ જ છે. તે સર્વના મૂળમાં તો માત્ર એક પુદ્દગલ દ્રવ્ય જ છે. તેમાં બતાવેલ સંખ્યા પ્રમાણ પરમાણુઓમાંથી એક પણ પરમાણુની હાનિવૃદ્ધિએ તે તે વર્ગ ણાઓની સંગ્રા બદલી જય છે.

સંસારી જીવન જીવવાના સાધનરૂપે એકેન્દ્રિય જીવાને. શરીર અને ધાસોગ્છ્વાસ, બેઇન્દ્રિય-તેઇન્દ્રિય અને ચઉરિ-ન્દ્રિય જીવાને શરીર-ધાસેગ્ચ્છ્વાસ તથા ભાષા, અને પચે-ન્દ્રિય જીવાને શરીર-ધાસેગ્ચ્છ્વાસ-ભાષા તથા મનની જરૂરીયાત રહે છે. તેમાં શરીર રચનાને જૈનદર્શનમાં પાંચ પ્રકારે ખતાવી તે વિવિધ શરીર રચનાને વિવિધ સંત્રાથી ઐમાળખાવી છે. (૧) ઔદારિક શરીર (૨) વૈક્રિય શરીર (૩) આહારક શરીક (૩) તૈજસ શરીર અને (૫) કામ ેણ શરીર.

મનુષ્ય અને તિર્થ ચના જન્મ શરીરની રચના તે ઔદાસ્કિ શરીર કહેવાય છે. દેવ અને નારકીના જન્મ શરીરની રચના તે વૈક્રિય શરીર કહેવાય છે. કેટલાક લખ્ધિધારી મનુષ્ય અને તિય' અને પણ વૈકિય શરીર હાઈ શકે છે. ચૌદ પૂર્વ ધર મુનિ મહાત્માં આ તાત્વિક વિષયાના સરાય ટાળવાને પાતાની ચ્યાહારક નામક લિખ્ધથી તીર્થ' કર લગવંત સમક્ષ જવા માટે મુંડા હાથ પ્રમાણુની જે શરીર રચના કરે છે, તેને આહારક શરીર કહેવાય છે. આ ત્રણ શરીરાે ઉપરાંત તેજસ અને ે કામ ણ એ બે સૂલ્મ શરીરા પણ હાય છે, અને તે બન્ને નાે દરેક પ્રાણીમાત્રને જન્મ શરીર ઉપરાંત હાેય જ છે. તૈજસ ત્રારીરને આધુનિક ભાષામાં જઠરાશિ સ્વરૂપે પણ એાળખાવી શકાય. તથા કમ<sup>6</sup>સ્વરૂપ પરિણામને પામી એકત્ર બની રહેલ પુદ્દગલ સ્કંધાની આત્મ પ્રદેશા સાથે ક્ષીરનીરવત્ સખંધિત દશા તે કાર્મણ શરીર કહેવાય છે; જન્મશરીર તાે એક ભવને અંતરે અદલાતાં રહે છે, પરંતુ તૈજસ–કાર્મણ શરીર તેા સંસારી અવસ્થામાં સદાના માટે સાથે જ રહે છે. આમ હાિવા છતાં પણ તેમાંથી જીનાં પુદ્દગલાેનું વિસર્જન તથા નવાં પુદ્ધગલાનું આગમન તા ચાલુ જ રહે છે.

આ શરીર, ધાસો ઘ્ર્વાસ, ભાષા અને મન (વિચાર) તરંગા એ પૌદ્દગલિક છે. તેની રચનાનું ઉપાદાન કારણ ઉપરાક્ત આઠ મહાવર્ગણાએ જ છે. ले डे द्रश्य जगतनं भौिसंड तत्व परमाणु ज छे. छतां अवना अये। जेना आरंस ते आठ अठण ये। ज्य मठावर्णणा के। जिपर ज थता है। छित्री सर्व ज पुरुषा के द्रश्य जगतना भौिसंड तत्व तरी है ते वर्णणा के। वर्त भान विज्ञान केने भौिसंड तत्व डेहे छे, ते अगर विश्वमां द्रश्य विविध स्त आयुडत विविध पहार्था डेहेवाय छे, ते सवे डेहे छवद्वारा अथम अये। जित होता नथी. परंतु ते के इंब वणत अये। जित थयेस पुह्र्गस पहार्थीनी ज पुनः पुनः छव अये। ग्रह्मा कियन यद्या के। विविध अवस्था के। केने ते अधा पहार्थी मिश्रप्ति विविध अवस्था के। के, अने ते अधा पहार्थी मिश्रप्ति विविध अवस्था के।

ગ્રહ્મણ્યાં ગય મહાવર્ગ ણાઓમાં પ્રત્યેકની પેટા વર્ગ ણાઓ કેટલી હોય ! દરેક પેટા વર્ગ ણામાં પરમાણુ સમૂહની ન્યૂના- ધિકતાના હિસાએ કેટલી જાતના સ્કંધા હાય ! દરેક જાતના સ્કંધા કેટલી સંખ્યા પ્રમાણુ પરમાણુ સમૂહના સંઘટનવાળા હાય! તે મહાવર્ગ ણાઓને જે સંગ્રાઓ આપેલી છે, તે તે સંગ્રાનુસાર સ્વભાવના અનુરૂપ હાવાથી કઈ કઈ મહાવર્ગ ણાના પુદ્દગલ સ્કંધા સંસારી જીવાને કયા કયા કામમાં ઉપયાગી હાય! અર્થાત્ કેટલી સખ્યા પ્રમાણુ સંઘાત ભાવે એકત્રિત અની રહેલ પરમાણુ સમૂહના સ્કંધા તે શરીર, ધાસોચ્છવાસ, ભાષા અને મનસ્વરૂપે પરિણુમન પામી શકે છે, તેના સ્પષ્ટ ખ્યાલ તા જૈનાગમામાં અતાવેલ ઉપરાક્ત પુદ્દગલ વર્ગ ણાઓનું અરાખર અધ્યયન કરવાથી જ આવી શકે.

### પ્રકરણ ર જું

## અહ્યુના આવિષ્કારા તરફ દર્ષિપાત

જૈનદર્શનકથિત પુદ્દગલ દ્રવ્યાની કેટલીક હુકીકતા કે જે અન્ય કાઈ દર્શનકાર કે વિજ્ઞાનકારના અનુભવમાં કે વિશ્વાસ સ્વરૂપે પણ ન હતી, તેવી બાબતામાંની કંઇક બાબતા આજે વિગ્રાનને પ્રત્યક્ષ સિદ્ધ થવા લાગી છે. તા પણ હવ્ય એવી ઘણી બાબતા છે કે જેની પ્રત્યક્ષતાને વિગ્રાન અનુભવી શક્યું નથી.

પરમાણુ અને વિવ નામનું એક પુસ્તક સન ૧૯૫૬ માં લંડનથી પ્રકાશિત થયું છે. તે પુસ્તકના લેખક પદાર્થ-વિજ્ઞાનના અધિકારી વિદ્યાન સુપ્રસિદ્ધ વૈજ્ઞાનિક છ. એ. જોન્સ, જે. રાટખ્લેટ અને છ. એ. વિટરા, તે પુસ્તકમાં લખે છે કે—

"ઘણા ટાઇમ સુધી ત્રણ જ તત્વ (એલેક્ટ્રોન-ન્યુટ્રોન અને પ્રોટ્રોન) વિશ્વના સંઘટ્ટનના મૂલભૂત આધાર તરીકે માનવામાં આવતાં હતાં. પરંતુ વર્ત્તમાનમાં તથાપ્રકારના તત્વાનું અસ્તિત્વ હજુ પણ સંભવિત થઈ ગયું છે. મૌલિક અણુઓની આ વૃદ્ધિ બહુ જ અસંતાષના વિષય છે. અને તેથી સહેજે પ્રથ્ન ઉઠે છે કે મૌલિક તત્વના સાચા અર્થ અમે શું કરીએ ? પહેલાં પહેલાં તા અગ્નિ, પૃથ્વી, હવા અને પાણી આ ગાર પદાર્થીને જ મીલિક તત્ત્વની સંજ્ઞા અપાઇ હતી. પરંતુ ત્યારખાદ તે સમજમાં એ આવ્યું કે પ્રત્યેક સસાયણિક પદાર્થના મૂલભૂત અણુ જ પરમાણુ છે. ત્યારખાદ પ્રોદ્રાન, ન્યુદ્રાન અને એલેકદ્રાન એ ત્રણ મૂલભૂત અણુ મનાયાં દાલમાં તે મૂલભૂત અણુઓની સંખ્યા વધી ગઈ છે, અને ક્રીને પણ વધી શકે તેમ છે. મૂલભૂત અણુઓની એ, વૃદ્ધિ, પદાર્થમૂલ સંખંધી અમારા અજ્ઞાનની જ સૂગ્રક છે. સાચી વાત તે એ છે કે મૌલિક અણુ શું છે? એ હજ્ય સુધી સમજવામાં આવી શક્યું નથી."

આ ઉપરથી સાબિત થાય છે કે પ્રદ્માંડના સૂક્ષ્મતમ ઉપાદાનની સમજ પ્રાપ્ત કરવી એ વર્ત માન વૈજ્ઞાનિક શક્તિથી અસંભવીત છે. કારણુ કે આ વિજ્ઞાન તો દશ્યજગત સુધી જ સીમિત છે. જયારે જૈનદર્શના તત્વજ્ઞાનના વિષય તો ઇદ્રિય પ્રત્યક્ષ પૂરના જ સીમિત નહિં રહેતાં ઇદ્રિયાતીત વિષયાને પણ અવલાકીને અતિમ તત્ત્વના આધારપર જ જ્ઞાનધારાને સ્પષ્ટ કરે છે. આ જ્ઞાનધારાને સમજવા માટે એકલી તર્ક બુદ્ધિ જ કામલાગતી નથી. એના માટે તો આંતર-દિષ્ટ મેળવવી એઇએ. એ આંતરદિષ્ટ તો આંતરદિષ્ટને પ્રાપ્ત તત્વજ્ઞાનીઓએ પ્રરૂપેલ તત્વજ્ઞાન કારા જ મેળવી શકાય છે.

ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપે થતું પુદ્દગલ પરિણુમન યા પૌદ્દ-ગલિક આવિષ્કારા થવામાં પરમાણુની વૃદ્ધિ અને ન્યૃન થવાની રીત, પુદ્દગલની અનંતશક્તિઓનું વર્ણુન, પુદ્દગલની ૨૬ સૂક્ષ્મ મહાવર્ગે હ્યાએા, શાદ્ય અને અશાદ્ય વર્ગે હ્યાએા, અચિત્ત મહાસ્કન્ધા, પુદ્દગલના વિવિધ પરિણામા, આ ભધાનું શાસીય વર્ણન, પદ્ધતિસર–વિસ્તારપૂર્વક અને સૂક્ષ્મ વિચારોથી જૈનશાસ્ત્રામાં આજે પણ એટલું બધુ જેવામાં આવે છે કે એવું જગતના અન્ય કોઈ ગ્રંથામાં નથી. તેમ જ કાઇપણ વૈત્રાનિક શાધી શકે તેમ પણ નથી. આત્મશક્તિ કારા તેમ જ શ્રુતજ્ઞાનના અધ્યયનવડે પ્રાપ્ત વિશિષ્ટ બાધ-કારા પુદ્દગલાના ઉપયોગ કરી શકવાના ગ્રાનમાં જૈનદર્શન સદાના માટે પ્રભુત્વ ધરાવતું જ રહ્યું છે અને ધરાવતું રહેશે. કારણ કે પદાર્થ માત્રના સપૂર્ણ સ્વરૂપનું ગ્રાન દુન્યવી કોઈ પણ સાધનાથી શાધી શકાય તેમ છે જ નહિ.

પદાર્થ વિજ્ઞાન અંગે વૈજ્ઞાનિક માન્યતાએ છે રીતે પ્રસિદ્ધિને પામેલી છે. (૧) પ્રયે!ગજન્ય યા અનુભવગમ્ય અને (૨) સિદ્ધાંતજન્ય.

વૈત્રાનિકા ઠારા સર્જિત યાંત્રિક સાધન સામગ્રીએ -અને રાસાયણિક મિશ્રતા વડે ઉપાર્જિત વિવિધ પદાર્થા તે પ્રયાગજન્ય યા અનુભવગમ્ય માન્યતા છે, અને પ્રદ્યાંડના સ્વરૂપ અંગેની તેમની માન્યતાએ તે તેમના સિદ્ધાંતજન્ય છે.

વિજ્ઞાનની પહેલા પ્રકારની માન્યતા એ કેટલાક સત્યની -સન્મુખ રહેતા યત્નપૂર્વકના ભીતિક પ્રયાગનું આંશિક પરિ-ણામ હાઈ, એ સામે જૈનસિદ્ધાંતને કોઇ મતભેદ જ નથી. કારણ કે તેવા પ્રકારના વૈત્રાનિક પ્રયાગા દારા તા જૈનદર્શન કથિત પુદ્દગલાસ્તિકાયની અતિ સૂક્ષ્મ હકીકતાને પણ સમ- ધન મલ્યું છે. પ્રત્યક્ષ પ્રયાગાથી કરેલા કોઈપણ વૈત્રાનિક આવિષ્કારા જૈનસિદ્ધાંતથી પ્રતિકૂલ છે જ નહિ અને તેથી: જ ઇટાલિઅન વિદ્વાન ડા. ટેસીટારીએ પણ કહ્યું છે કે "મારા પૂર્ણ વિશ્વાસ છે કે વૈજ્ઞાનિક ક્ષેત્રમાં જેમ જેમ પદાર્થ વિજ્ઞાનની ઉન્નતિ થતી ગહેશે તેમ તેમ જૈનધર્મના સિદ્ધાંતા. વૈજ્ઞાનિક રીતે પ્રમાણિક અનતા રહેશે."

वर्षभान विज्ञाननी थील अक्षरनी अर्थात् सिद्धांत जन्य भान्यताने संपूर्ण सत्य स्वरूपे तो स्वीक्षरी शहाय तेम नथी. क्षरण हे आ वैज्ञानिक क्षेत्रमां केम केम नवुं संशोधन थतुं लाय छे, तेम तेम तेमनी पूर्वनी सिद्धांत जन्य भान्यताओमां वैज्ञानिका पणु परस्पर अनेक अक्षरना भतिही धरावता क हाय छे, अने हं मेशां नवा नवा भति सिहां जिला थया क करे छे. केथी करीने विज्ञानस्थापित सिहांतकन्य भान्यताओ ते। भुद्द वैज्ञानिकाने क वार वार भदि सिद्धांतकन्य भान्यताओ ते। भुद्द वैज्ञानिकाने क वार वार भदि सिद्धांतकन्य भान्यताओ हेवी रीते सत्य पूरवार थहीं शहे शिद्धांतकन्य भान्यताओ हेवी रीते सत्य पूरवार थहीं शहे ?

शैहराज अभाणु व्यापी रहेका क्षेष्ठ (अह्मांड) मां स्थित, विविध जातना पुद्गक्षोंने अहणु इरीने तेने। ઉपयेश इरवाना विशिष्ट ज्ञान (विज्ञान) थी कैनहर्शन सरपूर हैं. तेमां आह अहणुयेश्य पुद्गक्ष वर्ण णुग्योंने आत्मशिक्त द्वारा अहणु इरी तेने विविध रीते ६ पयेश्यी अनावी शहवानुं ज्ञान ते। अति अद्भूत हें. ज्यारे वर्णभान विज्ञान आवा ज्ञानथी ते। जिल्लाकु अनिस्त के हें.

હासना वैज्ञानिङ क्षेत्रनी से हे। पथे। पौद्र गसिङ भावि-धारी हिंदी के हे देस मनुष्ये। दिसमां केवी सम्मण्या पेदा हरी के हे दासना विज्ञान केटसी पदार्थ आविष्डारङ शक्ति सूत्र अणमां इयांय द्वती क निद्ध, परंतु आवा स्त्र मित तथा सारतवर्षना प्रतापी पुर्वे। ना हिंति सथी तद्दन अन-सिज्ञ मनुष्ये।, सद्युर्गी निश्राक्षे रही कैनदर्शन प्रण्वित तत्त्वज्ञानना अस्यासमां प्रवृत्त अने ते। तेमने स्पष्ट समज्यशे हे आ सारतवर्षमां आत्मशिक्तद्वारा पुद्दगक्षे। अद्धान्तु इरी, अपये। जी अनावी शहवाना ज्ञान अपरांत पण्, श्रुतज्ञानना अध्ययन द्वारा प्राप्त विशिष्ट ज्ञानथी हेटसाङ अवनवा द्रव्योना मिश्रण् द्वारा पण्, हार्थो सिद्ध हरी शहवानी आवरत द्वती.

પ્૦ આ૦ શ્રી પાદલિપ્તસૂરીશ્વરજી મહારાજ તથા શ્રી -નાગાર્જીનના પ્રસંગા, મિશ્રિત દ્રવ્યોના લેપને પગે ચાપડી આકાશમાં પક્ષીની માફક ઉડી શકવાની આવડતનું જવલ ત ઉદાહરણ છે.

એવી રીતે અમુક મિશ્રિત ઔષધિઓના લેપથી જળ ઉપર ચાલી શકવાનાં કરપસૂત્રમાં આવતાં ઉદાહરણમાં - પ્રદ્માદીપ તાપસની પણ હકીકત પ્રસિદ્ધ છે.

વળી અમુક વનસ્પતિ આદિપદાર્થોના સચાગથી લાેઢા અને ત્રાંબામાંથી સુવર્ણુ બનાવી શકવાની અનેકવિધ રીતે! ભારતવર્ષમાં પ્રચલિત હતી.

વિવિધ મિશ્રિત ઔષધિ ચૂર્ણું ને પાણીમાં નાંખી મત્સ્ય તથા સિંહ–વાઘ વગેરે પ્રાણિએા ઉત્પન્ન કરી શકતા હતા. અાવા પ્રકારનું વિશિષ્ટ જ્ઞાન ''યાનિપ્રાભૃત'' નામે ગ્રથમાં ભરપુર હતું. આજે એ ગ્રંથ લુપ્ત અન્યા છે.

વળી રસાયણુની મિશ્ર શક્તિ ઉપરાંત યાંત્રિક સાધનામાં પણ યાંત્રિક દ્યાહા, કખુતર, હાથી વગેરે ખનાવી ઉદ્ધયન કરી શકવાની હકીકતા પણ પૂર્વ કાલીન દષ્ટાંતામાં મળી આવે છે.

તથા વ્યાપારી હુન્નર, ઉદ્યોગ, શહેર સ્ચના, શિલ્પ, ઇંજનેરી કામ વગેરે પૂર્વ કાલીન પ્રજાનું જ્ઞાન કેટલા પ્રમાણમાં વિકાસ પામેલું હતું, તેની ખાત્રી ''માહન–જો–ડેરાના અવશેષા'' આજે પણ આપણને કરાવી રહ્યું છે.

ઉપરાંકત માનવ ઉપયોગી પૌદ્દગલિક આવિષ્કારા ઉપ-રાંત પણ અમુક શખ્દ-દેવની દ્વારા જગતમાં ઉપસ્થિત મુશ્કે-લીઓને દ્વર હટાવવાના, દેવતાઓને પણ વશ કરી લેવાના ભૂતલ કે આકાશમાં ઉદ્યન કરવાના, સ્વરૂપ પરિવર્તન કરી શક્યાના, ઈત્યાદિ તાંત્રિક અને મંત્રિક આવિષ્કારા બિલકુલ મામુલી દ્રવ્યથી અને અલ્પકાળ વ્યયથી ભારતના માનવીઓ કરી શક્તા હતા. છતાં પણ આવા પૌદ્દગલિક અવિષ્કારા કરતાં આત્મિક આવિષ્કારાની મહત્તા તે સમયે વિશેષ હતી. એટલે પૌદ્દગલિક આવિષ્કારાની મહત્તા તે સમયે વિશેષ હતી. સ્વાર્થ વૃદ્ધિમાં, કે દયા–દાન–સહાનુભૂતિ અને પરાપકારને ભૂલી જઈ સગ્રહવૃત્તિમાં ન હતા. વળી તે આવિષ્કારોના ઉપ-યાગમાં ભાગની લાલસા કે અસંતાષ્વી જવાલા ન હતી. અહંભાવ-સ્વાર્થ અને ભયને ઉપસ્થિત થવા નહિં દેવામાં તે

આવિષ્કારકો સજાગ હતા. કેવળ માનવસેવાના ખહાના હેઠળ અન્ય કાેઈ મુંગા પ્રાણીએા કે સૂક્ષ્મ જન્તુના સંહારપૂર્વક એ આવિષ્કારો ન હતા. ભૌતિકતાની બિમારીથી રોગગ્રસ્ત થઈ ન જવાય તેની સાવધાની હતી. કષાયાની ગ્લાની હતી. हराचारी विद्वान करतां सहाचारी अल्ला प्रत्ये आहर हते। આત્મા પ્રત્યે ઉપેર્ક્ષાભાવ ન હતા. જેથી આધ્યાત્મિક સંસ્કૃ-તિના રક્ષણ સમયે ઉપસ્થિત થતી કટોકટીને નિવારવા માટે જ ભારતવાસીએા આવા આવિષ્કારા કરી તેના ઉપયોગ કરતા. મરણાંત કષ્ટ આવે તેા પણ પરની સમૃદ્ધિ લુંટી 'લેવામાં કે સ્વદેહના રક્ષણ માટે પરનાે ધ્વંસ કરવામા તેના ઉપયોગ થતા ન હતા. કારણ કે સ્વાર્થ ગૌણ અને પરાર્થ મુખ્ય, એ જ ભારતવાસીઓના અચલ સિદ્ધાંત હતો. વિવિધ પૌદ્દગલિક શક્તિવૃંત આવિષ્કારા, વિશ્વના કાઇપણ મનુષ્યને અતાવી તેના ઉપયોગ કરવાની વિદ્યા આપવામાં માણુસની પાત્ર–કુપાત્રતા પહેલી જેવાતી. અધ્યાત્મ સંસ્કૃતિને વફા-દાર, પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે મૈત્રીભાવ દાખવનાર, આત્મા તથા પુન્ય-પાપ-પરલાક-માક્ષ ઇત્યાદિના ઉપયાગવંત માનવી જ. આ વિદ્યા પ્રાપ્ત કરવામાં ચાગ્ય ગણાતા. તેથી વિપરીત સંસ્કાર-વાળાને તે વિદ્યાચ્યા આપવામાં મહાન્ પાપ લેખાતું. કારણ કે આ વિદ્યાએા પ્રયાગથી સિદ્ધ ખતાવવા જતાં વાસનાના ભૂખ્યા, તૃષ્ણા ના દાઝયા મનુષ્ય એનાથી અનથ મચાવી કદાચ પ્રાણીસંહારમાં એ શક્તિએા ખર્ચી નાખે તેા એ વિદ્યાએા ખતાવનાર જ, વિશ્વમાં અપયશાને પ્રાપ્ત કરતા. માટે મન ઉપર અંકુશ મેળવનાર તથા ક`ચન–ૅકામિનીની વાસના ઉપર જય પ્રાપ્ત કરનાર જ,

પદાર્થ વિજ્ઞાનના અસાધારણ અમત્કારિક સામથ્ય વિદ્યાને પ્રાપ્ત કરવાની યોગ્યતાવાળા ગણાતા. પરંતુ જે મનાભૂમિકા પ્રાપ્ત કરવી જોઈ એ, જે પ્રાણીમાત્ર પ્રતિ આત્મભાવ જાગૃત: કરવા જોઇએ, પરહિત એ જ સાચું સ્વહિત છે, એવી દ્રહ પ્રતીતિ હાવી જોઈ એ, આ બધી યાગ્યતાવાળું માનસ જેઓનું નહુનું, તેવાએ તો ઉપરાક્ત વિદ્યાપ્રાપ્તિમાં અયાગ્ય જ ગણાતા.

સમય પલટા થતાં માનવીઓમાં સ્વાર્થ વૃત્તિ અને વિષય લાલસાચ્યાની સામ્રાજ્યવૃદ્ધિએ તે વસ્તુએાના સદ્વ્યયને બદલે દુર્વ્યય થવાના પરિણામે, તે શક્તિએાની પ્રયોગવિદ્યા અન્યને શીખવવાનું કે ખતાવવાનું તે વિદ્યાએાના જાણકારે ખંધ કર્યું. એટલે ધીમે ધીમે તેના પ્રચાર ખંધ થયો. ખાકી સામાન્ય **વ્યવહારાપયોગી કળાએ**। ચાલુ રહી, અને દિનપ્રતિદિન પાતપાતાની ખુદ્ધિના ક્ષયોપશમ પ્રમાણે એવી વ્યવહારાપયોગી કળાએાના આવિષ્કારા જુદા જુદા સમયે જુદા જુદા માણસા જૂદી જુદી રીતે કરતા આવ્યા છે, અને કરશે. ભારત ઉપર અવારનવાર વિદેશી સત્તાએાના જોરે ભારતની કળા–કૌશલ્યતા– હુન્નર, અને તેને લગતું સાહિત્ય, એ સર્વ હકીકતને લગતા ઇતિહાસ નષ્ટ થયા. તેમાં ય છેલ્લી બ્રિટિશ સામ્રાજ્યની સત્તાએ, પશ્ચિમની જ સંસ્કૃતિના ઇતિહાસ, તથા પશ્ચિમની કળાકુશળતા અને 'પશ્ચિમની સંસ્કૃતિના જેરશોરથી પ્રચાર કર્યા. હિંદુસ્તાનની પ્રજામાં ભારતીય સંસ્કૃતિ ભુંસાવા લાગી. અને ભારતીય યુવાનાને શિક્ષણના ખહાને વિદેશી સંસ્કૃતિથી or. 3

**બ્રિટિશ સ**ંસ્કૃતિનાં **બીજ રાે**પતી ગઈ અને સુધરેલા કંહેવાતા ભારતવાસીએ વડે જ તે ખીજનાં વૃક્ષ ઊભાં થયાં. આના પરિણામ સ્વરૂપે ભારતની ઉગતી પ્રજાનું માનસ પાશ્ચાત્ય વૈજ્ઞાનિકના આવિષ્કારા પ્રત્યે જ ખેંગ્રાયું. પાશ્ચાત્ય વૈત્રાનિકાના સાહિત્યા દ્વારા, અધ્યાત્મ યા આત્મિક દ્રષ્ટિકાેેે વિનાના કેવળ ભૌતિકતાના જ પાેષક વૈજ્ઞાનિક આવિષ્કારાના જોરદાર પ્રચાર વધ્યાે. અવારનવાર ભારતના જ વર્ત માનપત્રાે દ્વારા પ્રગટ થતી નવા નવા આવિષ્કારાની લેખમાળાએ। વાંચી ભારતવાસીએા સુગ્ધ ખન્યા. આથી તેમના માનસ ઉપર ચ્મેવી છાપ પડી કે, હાલના પાશ્ચાત્ય વૈજ્ઞાનિકામાં પદાર્થ-વિજ્ઞાનના આવિષ્કારાે દ્વારા વિશ્વની જનતાને સુખી કરવાની જેટલી આવડત (ગ્રાન) છે, તેટલી આવડતવાળા કાેઈપણ મનુષ્યા આ વિશ્વમાં ભૂતકાળે હતા જ નહિં.

પરંતુ એમને માલુમ નથી કે વિજ્ઞાનને પણ ટપી જાય તેવી આધ્યાત્મિક શક્તિદ્વારા તેમજ શ્રુતજ્ઞાનના અધ્ય-યન દ્વારા પ્રાપ્ત કરાતા વિશિષ્ટ જ્ઞાન (વિજ્ઞાન)માં ભારત સદાના માટે પ્રભુત્ત્વ ધરાવતું રહ્યું છે, અને રહેશે.

કેવળ ભૌતિક સુખના જ દ્રષ્ટિવાળા માનવસમૂહ પાસે વિવિધ પ્રકારી પૌદ્દગલિક આવિષ્કારાની કળાએ સ્પષ્ટપણે પ્રયોગદ્રારા રજી કરવાથી માનવ મનની વાસનાના પાષક અની જાય, ઇંદ્રિયાની લાલસાના ગુલામ અની જાય અને હૃદયમાંથી નિજાન દની મસ્તીને મૂલી જવાવાળા અની જાય. એ કારણાથી જ ચમતકારિક સામથ્ય ને આપનાર પૌદ્દગલિક રહસ્યોને સામાન્ય અત્રાન પ્રજાને છૂટે હાથે વહેં ગ્રવાનું ભારતના પૂર્વ પુરૂષા દ્વારા ખંધ થયેલું હાવા છતાં, તે ઉત્તમ રહસ્યોના નાશ ન થાય તે માટે તેને સામાન્ય ખુદ્ધિવંતા સમજી ન શકે એવી રીતે વિવિધ સંકેતામાં પણ એવા સ્વરૂપે સંથહી રાખ્યું કે, શાધક ખુદ્ધિના અધિકારી મહાપુરૂષાને એ રહસ્ય મેળવી લેવામાં મુશ્કેલી ન પડે. એ ગુપ્તગ્રાન સદ્ગુરૂ દ્વારા સત્પુરૂષા જ મેળવી શકે છે.

વૈજ્ઞાનિકોએ અનેક પૌદ્દુગલિક આવિષ્કારા દ્રારા અનેક, પ્રકારની દુન્યવી અનુકૃળતાએા કરી આપવા છતાં, એટમબાેમ્બ આદિ કેટલાક આવિષ્કારા વિશ્વ સન્મુખ રજૂ કરી દુનિયાને ભયભીત ખનાવી દીધી છે. ગમે તેવું ખાવાનું, પીવાનું, ભૂમિ ઉપર કે આકાશમાં રહેલાઇથી ત્વરિત રીતે ગમન કરવાનું મળવા છતાં તે ખધી અનુકૂળ સામગ્રીઓના લાેકતા એવા માનવસમૂહને, આધુનિક બાેમ્બ વર્ષા કચારે ભરમીભૂત કરી નાખરો, તે કલ્પવું ય મુશ્કેલ છે. આવા વિનાશક બાેમ્બાથી અચવા તેની સામે તે જ જાતનાં સંહારક શસ્ત્રા યા બામ્બા ખનાવવાની સૌ વાતા કરે છે, પરંતુ તે વિનાશક બાેમ્બના ઉપયાગ નિષ્ફળ જાય એવા પ્રકારના સંરક્ષક આવિષ્કારના ચાિષક, આધુનિક **વૈ**જ્ઞાનિક ક્ષેત્રમાં હજા કોઈ નીક<sub>ળ</sub>યે। નથી. અને તેવા પ્રકારના સંરક્ષક શસ્ત્રા યા ગામિમાના આવિષ્કાર નહિ નીકળે તો હીરાશીમાં અને નાગાસાષ્ટીની જેમ સમસ્ત વિશ્વમાં ક્રચારે એાચિંતો કેાલાહલ મગી ઉઠ**રો**, તે ક્ર**લ્**પવું ય મુશ્કેલ છે**.** 

આજના એટમ્બાબ અને હાઇડ્રોજન બામ્બ જેવા તા નહિ, પરંતુ તેની માફક અગ્નિવર્ષા વડે વિનાશક શક્તિ-ધારક પૌદ્ગલિક આવિષ્કારા ભૂતકાળમાં પણ ભારતવર્ષમાં હાવાનું પ્રમાણ આજે પણ જૈનાગમામાં મળી આવે છે. भरंतु व्याकना विज्ञानवाद हरतां ते समयना विज्ञानवादनी મહત્તા એ હતી કે, ઉપરાકત રીતના સંહારક આવિષ્કારિત પ્રયોગોને નિષ્ફળ કરનાર એવા, સંરક્ષક આવિષ્કારા પણ તે સમયમાં વિદ્યમાન હતા. આ ખન્ને પ્રકારના આવિષ્કારો તે અનુકમે તેજોલેશ્યા અને શીતલેશ્યા નામે એાળખાતા હता. तेळोबेश्या विनाशं हती, ज्यारे शीतबेश्या संरक्षक હતી. એ બન્ને આવિષ્કારા પાદ્રગલિક હાવા છતાં તેની આવિષ્કાર પદ્ધતિ આજના જેવી ખર્ચાળ ન હતી. તેની પ્રક્રિયા એવી હતી કે આવિષ્કારક પાતે છ મહિના સુધી ળન્ને હાથ ઊંચા રાખી એક મુઠ્ઠી અડદ અને ચાગલું ઉપ્ણુપાણી, છઠ્ઠના પારણે લેતા. અને એ રીતે પારણું કરી યુનઃ છકૂ (બે ઉપવાસ) કરતા. એમ કરતે કરતે છ મહિને તે તેજાલેક્યાની સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરતા. જેમ આજની અગુ-શક્તિની પ્રગટતામાં વૃદ્ધિ પામતા તાપક્રમની આવશ્યકતા रहे छे, तेम तेलेक्षेश्या प्रगट अवामां तेनी तमाम अर्थ-વાહી, સાધકની શારીરિક ગરમીને જ પ્રદીપ્ત કરવાવાળી હતી. જ્યારે શીતલેશ્યાની કાર્યવાહી શીતલતા વહેન કરવાવાળી હતી. તેંજોલેશ્યા હારા શરીરમાંથી ઉત્પન્ન કરાતી અગ્નિવર્ષા, મહાનમાં મહાન સાળ દેશાને એક સાથે અલ્પ સમયમાં

લાસ્મીભૂત કરવામાં શકિતકારક હોતી. તેાપણ તે ઉષ્ણુતાનાં કિરણા ખહુ વિસ્તૃત રીતે નહિ પ્રસરાવતાં એક જ સ્થાન કે એક જ વ્યક્તિ ઉપર પ્રસરાવવાથી તેટલાને જ નુકસાન-કારક થતાં. અન્ને લેશ્યાનું વર્ણન પૃ૦ શ્રી લગવતીજી સૂત્રમાં પ્રદર્શિત હોવા છતાં શીતલેશ્યાની સાધક પ્રક્રિયા તેમાં જેવામાં આવતી નથી. આ રીતે પુદ્દગલની અનેક શક્તિએાને પ્રગટ કરવાવાળા વિ(વેધ આવિષ્કારા પૂર્વ કાળમાં ભારતમાં પણ વિદ્યમાન હતા. પરંતુ વિવિધ પૌદ્ગલિક શક્તિએ। કરતાં ચૈતન (આત્મા) અનંતગુણ શક્તિવંત છે, એ ગ્યાલ પૂર્વ સમયમાં ભારતવાસીઓને સારી રીતે હતા. પૌદ્દગલિક આવિષ્કારાના પણ આવિષ્કારક તાે ચેતન જ છે. એટલે भीह्गििक आविष्डारामां प्रयत्नशील भनी रहेला चेतन जे પ્રચ્છન્નભાવે રહેલી આત્મક શક્તિઓના આવિષ્કારક ખને, ્તો તે વિશ્વમાં રહેલ તમામ પદાર્થની તમામ પ્રકારની શકિતએાના ગ્રાતા અની સ્વ અને પરના કલ્યાણકારક અની જાય.

## **अ**५२७ ३ लु

#### શાધત અને સત્યસુખની સમજ

પૌદ્ગલિક સુખ ગમે તેટલું હાય તે. પણ કેવળ કલ્પ-નાનું જ સુખ છે. વાસ્તવિક સુખ નથી. એવાં સુખા તા આત્માએ અનંતીવાર પ્રાપ્ત કર્યાં. પણ એથી આત્મામાં કંઈ પ્રકાશ થયે। નથી. તેમજ કર્મ રાજાની ગુલામીએ સર્જેલા અંધકાર ગયા નથી. માનવીએ એવા સુખને ગાહવું નેઇએ કે જે કેવળ અગ્રળ હાય. જે કાઇથી ઝૂંટવી કે લૂંટી શકાય નહિ. જેના કદાપિ નારા થાય જ નહિં. આવું શાશ્વત સુખ ખીજાને આધિન નથી. પરંતુ આપણા પાતાને જ રવાધિન છે. વળી તે સુખની પ્રાપ્તિ કાર્ઝપણ જાતના પૈસાના ય ખર્ચ કર્યા વિના મફત મેળવી શકાય છે. આત્મિક સુખના નક્કર અને ચાઇડમ અનુભવી સંત પુરૂષો ક્રમાવે છે કે સસારી જીવાની સુખ-દુ:ખ અંગે કલ્પના યા માન્યતા નરદમ જૂઠી છે. વાસ્તવમાં તે સુખ જ નથી. ફક્ત મનમાન્યા સુખના જ તે પડછાયા છે. આખરે તેનું પરિણામ દુઃખરૂપ છે. પરંતુ ક્રમળાના રાગીને જેમ ધાળી વસ્તુ તે પીળી લાગે, તેમ અજ્ઞાનદશાથી ૮ળવળતા ઘેલછાલર્યા જવાને સત્ય સુખનું સ્વરૂપ, મિશ્યાત્વ ( તત્ત્વાતત્ત્વના અવિવેક ) રૂપ કમળાવાળી અવસ્થામાં, ન જ સમજાય એ સ્વાભાવિક છે.

જડવિષયા મારફત જ સુખ મેળવવું, એ મળે તા બહે કીને મહાલવું, ભાનભૂલા ખનવું, અને ન મળે તા લાચાર એાશિયાળા થવું, શરીર-ઇન્દ્રિય અને મનને જે ખ્યારૂં હાય તેને જ યેનકેન પ્રકારે મેળવવું, અને જે અણુગમતું હાય તેને તુચ્છકારી-ધૃતકારી કાઢવું, એ જ અજ્ઞાન દશા છે. અનાદિકાળથી જીવના સ્વરૂપ સાથે વણાઈ ગયેલ મિચ્યાત્વ દશામાં ચકચૂર ખનેલ આત્માએા દુઃખની ખાણને જ સુખના ઇલાજ સમજી તેની મારફત સુખશાંતિ મેળવવા વલખાં મારે છે. અને એ રીતે આશામાં ને આશામાં જ મરી ફીટે છે, તા પણ તેઓનું દાળદર લગીરે ફીટતું નથી.

જેમ ખિચારા ભાળા હરણીયા નાભિમાં જ ખુશખાદાર કસ્તુરી હાેવા છતાં તેના અજાણ હાેઈ તે કસ્તુરી મેળવવા ચારે બાજી રઝળી રવડી વિટંખના પામે છે. તેવી રીતે મિચ્યાત્વ અંધકારમાં અટવાયેલ મનુષ્યને સાચું સુખ પાતાના જ આત્મામા રહેલું હાેવાના ખ્યાલ નહિં હાેવાથી બહાર તે લેવા માટે દાેડધામ કરે છે. પરંતુ તેથી તાે તે સુખ-પ્રાપ્તિના બદલે દુ.ખ પ્રાપ્તિની ગર્તામાં જ અથડાય છે. તેની આશા અને વિહ્વલતા તથા અસ્થિરતા અને મલિનતા તે અવિદા અને અપૂર્ણતાના સહચારી બને છે.

ઇદ્રિયાના વિષયમાં માહિત ખનેલ માનવી સમ્યગ્ જ્ઞાનરૂપી અક્ષય ખજાનાને સમજી શકતા નથી. તેવા મૃહમતી માનવી જ્ઞાનામૃતના ત્યાગ કરીને ઇદ્રિયાથ માં રાગાતુર અને છે. ઇદ્રિયાના વિષયાની આસક્તિ તેના વિવેકના નાશ અને સમાધિતું હરણુ કરે છે. એવાએ આત્મિક સુખના અજાણુ અને અશ્રદ્ધાળુ હોવામાં તેએાની ભૌતિક દ્રષ્ટિ જ કારણુ છે. આધ્યાત્મિક દ્રષ્ટિ ખુલે ત્યારે જ માનવ, આત્મિક સુખને સત્ય અને શાશ્વતરૂપે સમજી શકે છે.

ભૌતિકદ્રષ્ટિ અને આધ્યાત્મકદ્રષ્ટિ વચ્ચે તફાવત એ છે કે-ભૌતિકવાદિ તે ઇંદ્રિયા માટે સ્વતંત્રતા માગે છે, ત્યારે અધ્યાત્મવાદી ઇંદ્રિયાના વિષયામાંથી સ્વતંત્ર થવા ઇચ્છે છે. એકના પ્રયત્ન અને આકાં લા તે સ્થ્લ અને લાશુક માટેના છે, જયારે બીજાના ઝૂકાવ તે સૂક્ષ અને શાશ્વત માટે છે.

શરીર માટે આત્મા ? કે આત્મા માટે શરીર ? એની પસંદગીના સવાલ છે. પાતાનું મકાન રેતી પર આંધવું છે કે પહાડની ટાંચ પર આંધવું છે ? એના ઉપર જ અતિમ વિજયના આધાર છે, ઇદ્રિયા માટે ખેંચાય છે, તે ઇદ્રિયા સાથે નાશ પામે છે. જે ઇદ્રિયાધિન દશામાંથી મુક્ત અને છે, તે જ પાથિવ પાશમાંથી છૂટી અનંત જીવનને પ્રાપ્ત કરે છે.

વિશ્વના પ્રત્યેક પ્રાણીના આત્મા, સર્વ સુખસમૃદ્ધિ સામર્થ્ય અને જ્ઞાનના નિરંતર વહેતા નિર્મલ ઝરા છે. આ આત્મ પ્રયત્ન વહે જ, પ્રવાહ સ્વરૂપે આ દ્રશ્ય વિશ્વની ઉત્પત્તિ થતી રહે છે. એ વહે જ અનેક પૌદ્દગલિક ચમત્કારા સ્થૂલ યા સૂક્ષ્મરૂપે સર્જાય છે. આ આત્માને ગમે તે નામથી સંખાયા. તેને આત્મા કહા, સત્ય કહા કે ઇશ્વર કહા, પર તુ તેના અનંતચતુષ્ક (અનંતજ્ઞાન-અનંત દર્શન-અનંત ચારિત્ર અને અનંત વીર્ય )ની પ્રાપ્તિ–પ્રગટતા એ જ નિઃશ્રેયસની સિદ્ધિ છે. એમાં જ શાશ્વતસુખની પ્રાપ્તિ છે.

આપણા તત્વદશી એ!એ, એ સિદ્ધિને માટે યાેગ, લક્તિ અને તત્ત્વજ્ઞાનના માર્ગો દર્શાવેલા છે. મનુષ્ય આ માર્ગને અનુસાર જેમ જેમ આગળ વધે છે, તેમ તેમ દેવત્વ—યા ઇશ્વરત્વના પ્રકાશ તેનામાં પ્રગટ થતા જાય છે, અને કાેઈ અલૌકિક આનંદની કળા તેનામાં જાગૃત થતી જાય છે.

વર્તમાન વિજ્ઞાનના પ્રભાવને લીધે આજે લોકો સવે શિક્તમાન આત્મેસત્તાની ઉપેક્ષા કરી રહ્યા છે. પરંતુ એના સિવાય બીજે કચાંયથી પ્રકાશ મળી શકે તેમ નથી. એક વાત આપણે યાદ ગખવી જોઈ એ કે સત્ય અને ઇશ્વરપણાની પ્રાપ્તિ બહારથી નથી, એના વાસ આત્મામાં જ છે. એના માટે આપણે આત્મબાધ અને આત્મ નિરીક્ષણ કરવું જોઈ એ, કારણ કે સૌથી માટું વિજ્ઞાન અધ્યાત્મ જ છે.

આ વસ્તુનું ભાન જીવ માત્રને થાય તો તેવા જીવા આ લોકમાં ય સુખી ખને છે, અને ક્રમે કરીને શાશ્વત સુખને પામે છે. આત્મિક સુખ માટેના અભિલાષ જનતામાં પ્રગટે તો જનતામાં ગાલી રહેલા કેટલાય અનિષ્ટોના નાશ થયા વિના રહે નહિ. જગતમાં આજે ખાદ્ય પૌદ્દગલિક સુખ માટે જ દાડધામ મચી રહી છે. દેશ-જાતિ તથા કુળને નહિ છાજતાં વર્તના થઈ રહ્યાં છે. અને જે અનર્થ ભરેલા કાવત્રા યાજવામાં આવે છે, તેનું કારણુ એક જ છે કે દુનિયાના જીવા આજે આધ્યાત્મિક દ્રષ્ટિ ચૂકી જઈ ને ખાદ્ય પદાર્થી દ્રારા થતા કાલ્ય-

નિક સુખમાં જ ક્સાઈ પડ્યા છે. આજે એવા સુખની જ પ્રાપ્તિના આવિષ્કારાની દરેક દેશામાં હાેઠ લાગી છે. પરંતુ એ સુખને સાચું માનવાની ભ્રમણા ભાંગી જાય, અને સૌને એમ થઇ જાય કે ''મારે તા મારા આત્મામાં જ રહેલું સુખ પ્રગઠ કરવું છે," તેા જર જમીન અને જોરૂ આદિ માટે થતી કેટકેટલી તકરારાના અંત આવી જાય. એટલે શક્ય હાય તા દુન્યવી સુખના સાધનોના ત્યાગ કરી આત્મિક સુખ પ્રાપ્તિના માટે સંયમ સ્વીકારે. જેનામાં એ શક્તિ ન હાય તેઓ ખાદ્ય સુખના સાધનામાં રાગી ખની ન જવાય એની કાળજી રાખે, અને ઉદાસીન લાવે સંસારમાં રહીને પણ આત્મિક વિકાસ માટે પ્રયત્ન કરે. પરંતુ આત્મિક સુખથી અનભિન્ન અને આધુનિક વિગ્રાનની વિવિધ સિદ્ધિઓમાં રાચતા આજના માનવી, તે પાર્થિવ દ્રષ્ટિએ અત્યંત સિક્રિય હાવા છતાં આંતરદ્રષ્ટિએ તદ્દન નિષ્ક્રિય હાવાથી તેના જીવનમાંથી સ્વસ્થતા અને સંતાેષે વિદાયગીરી લીધી છે. સુખ અને શાંતિ તેા તેના જીવનમાંથી કેટલાંય દ્વરદ્વર વસી રહ્યાં છે. કારણ કે આધુનિક વૈજ્ઞાનિક સાધના–સગવડાને તેણે ગુલામ ખનાવવાના ખદલે પાતે જ એના ગુલામ ખની રહ્યો છે. વિજ્ઞાનની મદદ વડે આકાશમાં ઉડી ચદ્રક્ષાેકમાં પણ પહેાંચી શકવાનું ગૌરવ અનુભવતાે માણુસ. આંતરિક છુવનના ઘઠતરની દ્રષ્ટિએ તેા પીઠેહઠને જ પાસતો હાેઇ, અસ્વસ્થતા અને તૃષ્ણાની લડલડની જ્વાલામાં ળળી રહ્યો છે. શાંતિ અને સંતાષ પ્રાપ્તિ માટે ભારતના ત્યાગી સંતપુરૂપોના ગાશ્રય છાડી દઈ, તે આધુનિક વિજ્ઞાનની જ ેવિચારધારાના આશ્રિત બન્યાે છે. અને વિજ્ઞાને માન્ય દ્રષ્ટિ-

ખિંદુના આશ્રયે જ સુખ-શાંતિ પ્રાપ્ત કરવાની આશાવાળા છે. એને ખબર નથી કે તેની એ આશા ઝાંઝવાના જળ જેવી અને પાણી વલાવી માખણ પ્રાપ્ત કરવા જેવી છે.

ભૂતકાળમાં ભારતની ભૂમિયર પૌદ્ગલિક આવિષ્કાર: સ્વરૂપે અનેક પ્રકારનું પદાર્થવિજ્ઞાન પ્રવત્ત તું હેાવા છતાં,. તે વિજ્ઞાનને જીવનમાં ઉપયાગી અનાવનાર માનવની દ્રષ્ટિ (લક્ય ) કેવળ શારીરિક અનુકૂળતા ઉપર જ ન હતી. આત્મિક-શુદ્ધસ્વરૂપ પ્રાપ્તિના અને તેના સુખના જ તે અભિલાષી હતા. રૂપ–રંગ–રસ કે સ્પર્શની અનુકૂળતા અનુભવવા સમયે પણ, આત્મિકદ્રષ્ટિના ઉપયોગી હતો. શારીરિક કે અન્ય કાઇ પણ પ્રકારની પૌદ્રગલિક અનુકૃળતાને જીવનના સાધ્ય તરીકે-નહિં સ્વીકારતાં સાધનસ્વરૂપે સ્વીકારતા. સાધ્ય પ્રાપ્ત થયેથી સાધન ત્યાજ્ય હાવાની સમજવાળા હતા. સત્ય–સંયમ–શિસ્ત. નીતિ ન્યાય તથા પ્રમાણિકતા એ તમામ મૂલ્યેા આંતરધમ માંથી જ ઉદ્દલવતાં હેાવાથી દૈહિક કરતાં આતરિક સુખપર તેનુ ધ્યાન વિશેષ હતુ. ભારતવર્ષની પૂર્વકાળની સંસ્કૃતિ આ પ્રમાણે હતી, જયારે આધુનિક વૈજ્ઞાનિક જગતે તેં ખાદ્ય-જીવનની જ પ્રીતિના સ્વીકાર કર્યા છે મન, અંતરાત્મા, ચૈતના વગેરે તત્ત્વાને એ અંશતઃ કખુલે છે, પરતુ માનવીના ઘડતરમાં તેનું વિશેષ પ્રાધાન્ય તે સ્વીકારતું નથી. અત્યારે વિજ્ઞાનના ઝાક ખાહ્ય ઉપકરણાની પ્રાપ્તિ અને વૃદ્ધિ તરફ જ રહે છે. વિજ્ઞાન માને છે કે ખાદ્ય સગવડાનાં સાધના પર્યાપ્ત\_ યમાણમાં માનવીને મળી રહે તા આંતરમનનું સુખ આપા.

ચ્સાપ પ્રેરાશે. પરંતુ એ જેમ સગવડા અને સાધનાની વૃદ્ધિ કરતું જાય છે, તેમ તેમ માનવીની જરૂરિયાતાને પણ વધાર- વાના પ્રચાર દ્વારા માનવીને તૃઘ્ણાની જવાલાઓમાં હામતું જાય છે, એનું એને ભાન નથી. વિજ્ઞાન પર જ આધારિત સમાજ નાં પ્રધાન લક્ષ્ણા તે અશ્રદ્ધા અને નિરાત્મવાદ છે. વિજ્ઞાનની નજર સમક્ષ જે સાધ્ય છે, તે સાધ્યની સિદ્ધિ અર્થે ગમે તેવાં હિંસક સાધનાના ઉપયાગ પણ એને સ્વીકાર્ય છે.

આધુનિક વિજ્ઞાનના ઉદય પહેલાં આપણા ભાગ્તદેશમાં 'ધર્મ'ની આસ્થાએ છવનમાં કેટલાંક આવકારદાયક મૂલ્યાે પ્રેર્ધા ત્ક્રુતાં. તે સમયના સમાજમાં દુરાચાર કે પાખંડ બિલકુલ **ન** -હતાં, એવું નહિં. પરંતુ તેના પર આડકતરા અંકુશ હતાે. ્દ્રરાચારીએા કે અધમી<sup>દ</sup>એાના સમાજમાં દરજ્જો ન હતા. દ્વરા -ચારીએા અને અધમી<sup>૧</sup>એાના દુરાચાર કે અધમ<sup>૧</sup>ને સમાજમાં કાઈ વધાવી લેતું નહિ. તેમની ઈજ્જત થતી નહિં. જ્યારે આધુનિક નવા માપદંડ પ્રમાણે કોઇ દુરાચારી જ નથી. ભૂલ એ ન્વૃત્તિનું કાેઇ સ્ખલન જ છે. વૃત્તિના પ્રાકૃતિક આવેગ એ જ મહુવના છે. તેના પર સમાજના યા કુટું ખના જે રંગાના હાળ ચડચો છે, અને જેને આપણ સંસ્કાર કહીયે છીએ, તેને નવા સમાજમાં દ'ભ અને ભ્રમ કહેવામાં આવે છે. આવા શિસ્ત અને સંયમ સામે ખંડા પાેકારનાર તે, સાહિત્યમાં પ્રગતિશીલ અને સમાજમાં ક્રાંતિકારી કહેવાય છે. આ નવા આગ્રહથી -સમાજનાં ખંધનાે શિથિલ થયાં છે. સમાજ વધારેને વધારે -અસ્વસ્થ ખન્યા છે, તે નજરે જોવાતું હાવા છતાં કખુલાતું

નથી. આત્મા—પુનર્જન્મ—પુષ્ય અને પાપમાં આસ્યા ધરાવનાર સમાજ, તે રૃઢિ અને પરંપરાના ગુલામ રહે છે, એમ વર્ષમાન સુધારકોની ક્રિયાદ છે. પરંતુ આ રીતની નવીન માન્યતા દ્વારા ધર્મ નું અને નીતિનું અંધન જવાથી માનવી વધારે નિરંધુશ અને સ્વશ્છં દી અની રહ્યો છે. તેનું આજના કાન્તિકારકોને લાન જનથી. તેઓ તો તેમની માની લીધેલી કાન્તિની અવળી દોટમાં દોડયા જ કરે છે. કારણે કે એમનું લક્ષ્ય, આ વર્ષમાન વિજ્ઞાનની સંસ્કૃતિના સિદ્ધાંતને જ અનુસરવાનું છે.

આ છે આજના ભૌતિકવાદી વિજ્ઞાનના કર્ણ ચિતાર. આમાં / ભૌતિકવાદિઓના ભૌતિક આવિષ્કારા કરવાના મયત્નાે દાેષિત નથી. પરંતું તેમના પ્રયત્નમાં થતી ઘાેરાતિ<sub>-</sub> ઘાર હિંસાની **ઉપેક્ષા, અનગ**ેળ ખર્ચાળ પહલિ, તે આવિષ્કારાના ઉપલાગથી લાગવિલાસના માગે<sup>૧</sup> વધુને વધુ લપસી જતી જનતા, સ્વાર્થવૃત્તિ અને અહંકારની વૃદ્ધિ, માનવસ સ્કૃતિના હાસ, તથા જીવન વ્યવહાર ચલાવ-વામાં અહિંસક આવિષ્કારાના અભાવે હિંસક આવિષ્કારાના કેરવા પડતા ઉપચાગમાં થતી આધ્યાત્મિક સ'સ્કૃતિપ્રિય જન-તાની મનાવેદનાની બેદરકારી, એ જ આજના વિજ્ઞાનનાં દ્રુષણા છે. આટલી અધી વિપરીતતા હેાવા છતાં આજે અવનવા્ આવિષ્કારાની હાઢ લાગી છે. એક કરતાં બીજો વૈજ્ઞાનિકદેશ, વધુ સહારક સામગ્રીનું સર્જન કરવામાં મશગુલ બન્યા છે. તેના ઉદ્દેશ વિશ્વશાંતિના નહિ હાતાં, તમામ રાષ્ટ્રાને હડપ કરી જઈ પાતે માની લીધેલી આધ્યાત્મવિહાણી અને કેવળ્ सीतिक संस्कृतिने क विश्व (अपर विस्तारी देवाने। याने ते वृति

-સક્લ ખનાવવામાં થતી માનવસમાજની ગમે તેટલી પાયમાલી પ્રત્યે ઉપેક્ષા ભાવવાળા છે.

અજ્ઞાન અને પુદ્દગલાન દી મનુષ્યા વિવિધ પૌદ્દગલિક આવિષ્કારાની આવડતવાળા ખને તાે વિશ્વમાં ઉદકાપાત મચાવી દે છે. એ રીતની પૂર્વકાલિન મહાપુરૂષાની માન્યતા ખિલકુલ સાચી હાેવાનું આજે આપણે પ્રત્યક્ષ અનુભવી રહ્યા છીએ.

કેવળ ભૌતિકરાગી જ મનુષ્યાને પૌદ્દગલિક આવિષ્કારા-ની ચમત્કારી સમાજ આપવાથી વિશ્વની પાયમાલી થઈ જાય, એ રીતની દીર્ધ દ્રષ્ટિ આપણા પૂર્વ કાલિન મહાપુરૂષોએ વાપરી, તેવા આવિષ્કારાને ગૌણ બનાવી, ભવિષ્યની ભારતીય જનતા, અધ્યાત્મસં સ્કૃતિ વિહીન બની ન જાય એ રીતે પૌદ્દગલિકવિજ્ઞાન આપણને વારસારૂપે આપી જઈ આપણા ઉપર મહાન ઉપ-કાર કર્યો છે.

ભૌતિક લાલસાથી રંગાયેલ પ્રજાને, આ મહાપુરૂષોએ દિશે ત વિત્રાન શુષ્ક લાગે એ સ્વાલાવિક છે. પરંતુ આત્મિક સુખમાં જ વાસ્તવિક સુખની સમજવાળા જવા તો આ રીતના જ વૈત્રાનિક સિદ્ધાંતાને અનુસરતા હોવાથી, લૌતિકવિત્રાનની બાલખાલાવાળા સમયમાં પણ આત્મિક શાંતિ અનુભવી રહ્યા છે. પૃવે કાલિન મહાપુરૂપોએ પ્રણિત અર્થાત્ જૈનદર્શન પ્રણિત, પુદ્ગલ વિત્રાન તે શાશ્વત અને સત્યસ્વરૂપ સુખશાંતિની પ્રાપ્તિમાં કેવી રીતે ઉપયોગી અની શકે, એની સમજ, સવે ત્ર-પુરૂપો કથિત પુદ્દગલ વિત્રાનનું જ અધ્યયન કરવાથી આપણને સ્મ જ શકારો.

# પ્રકરણ ૪ યું

# જીવનની વિવિધ અવસ્થાનું સર્જક તત્વ

વિશ્વની વ્યવસ્થામાં જીવ અને પુદ્દગલ ખન્નેના હિસ્સાે છે. દુનિયામાં પુદ્રગલનું અસ્તિત્વ નહીં હાેતાં એક માત્ર આત્મા−જીવ યા ચેતનનું જ, અગર જીવ નહિ હૈાતાં એક માત્ર પુદ્દગલનું જ અસ્તિત્વ હાેત, તાે આ દ્રશ્યજગત જ હાત નહિ. દ્રશ્ય જગતનુ ઉપાદાન કારણ પુદ્દગક્ષ હાઈ તેમાંથી જીવના પ્રયત્ન વડે જ વિવિધ અવસ્થાવંત દ્રશ્ય જગતનુ<sup>ં</sup> અસ્તિત્વ વતે<sup>૧</sup> છે. દ્રશ્ય જગતમાં પુદ્દગલની ઉપ ચાૈગિતા પણ વિવિધ રીતે જેવામાં આવે છે. જીવને આરામ અને શાંતિ આપે એવી અવસ્થાવ ત પુદ્દગલા પણ હાય છે. અને અશાંતિકારક અવસ્થાવંત પણ પુદ્દગલા હાર્ય છે. અવસ્થાએાની ભિન્નતાના હિસાબે દરેક અવસ્થાવંત પુર્ગલને વિવિધ સંજ્ઞાથી જગત એાળખે છે. પૌષ્ટિક એવા ખાદ્યપદાર્થી અને પીણાં તે પુદ્દગલ જ છે. વિષ અને શરાળ તે પણુ પુદ્દગલ જ છે. માેટર–ડ્રેન–એરાપ્લેન એ પણ પુદ્દગલ જ છે. વસ–પાત્ર એ પણ પુદ્દગલ જ છે. એટમબાર્બ–હાઇડ્રોજન-બાેમ્બ તથા અન્ય પાંચાણુદાતક શસ્ત્રો એ પણ પુદ્દગલ જ છે. અરે ! પ્રાણીઓનું શરીર, શષ્દ, વિચાર અને ઉધાસ એ પણ પુદ્દગલ જ છે. અવસ્થાની દ્રષ્ટિએ પુદ્દગલમાં વિવિધતા **છે,** તેમ પ્રાણીઓને ગુણ અને દેાષકારકની દ્રષ્ટિએ<sub>ં</sub>પણ તેમાં

વિવિધતા છે. પુદ્દગલ એ એકાંતે નથી ગુણુકારક કે નથી નુકસાનકારક. ગુણુકારક ,પુદ્દગલ પણ કાઈ અમુક પ્રકારે અવસ્થાંતર થઇ દેાષકારક સ્વભાવી ખેની શકે, અને દેાષકારક પુદ્દગલ, અવસ્થાન્તર થઇ ગુણુકારક પણ ખની શકે. અમૃત જેવી ચીજ પણ વિષકારક અને સામલ જેવા પ્રાણહર પદાર્થો તથાપ્રકારના રસાયણ પ્રયાગથી સુખકારક પણ બની શકે. આ રીતે બાહ્યજગતમાં વિવિધ અવસ્થાવંત પુદ્દગલા, વિશ્વના પ્રાણીઓને વિવિધ રીતે ઉપયોગી અને અનુપયોગી છે. જે જીવા પુદ્દગલની સહાયથી જ જીવન વ્યતીત કરી શકે તેવા જીવાને સંસારી, અને પુદ્દગલના લેશ માત્ર ઉપયાગ જેને જરૂરી નથી તેવા જવાને સિદ્ધનાજીવ-માક્ષના જીવ યા પરમ પદને પ્રાપ્ત પરમાત્મા કહેવાય છે. આમ જીવાના બે વિભાગ હાેવામાં પુદ્દગલ જ કારણ છે. પુદ્દગલના ઉપયાેગથી જ જીવન ચલાવી શકનાર આત્માએા, પુદ્દગલથી લીરનીરવત્ સંયોગિત ખની રહેલા હાય છે. પુદ્ગલની જરૂરિયાત રહિત જવા પુદ્દગલસંગથી ખિલકુલ રહિત છે.

પુદ્દગલના સ્વભાવ જ પૂરણ અને ગલન હાવાથી તે કાઈપણ એક અવસ્થાવંત રહી શકતું નથી. એટલે જીવને અનુકૃળકારક પુદ્દગલ પ્રાપ્તિ પણ ચિરસ્થાયી શાંતિદાયક બની શકતી નથી. કાઈક સમયે પણ તે અવસ્થાના નાશ છે. કદાર્ચ દીઈ ડાઇમ ટકી શકે તેવી અવસ્થાવંત પુદ્દગલ હોય; તા પણ છવની સાથેના તેના સંયાગ દીઈ કાળ સુધી ટકી શકવાનું નિશ્ચિત હાઈ શંકતું નથી. એટલેં અનુકૃળતાદાયક પુર્ગલ પ્રાપ્તિ સાથે અન્તે તો નિરાશા અને વિચાગ તો સકળાયેલ જ છે. માટે અનેકવિધ નીતિ કે અનીતિમય પ્રયત્નથી પ્રાપ્ત પુદ્દગલવસ્તુ કાેઈ પણ જીવને શાશ્વતપણે યા સદાના માટે સુખી રાખવાવાળી તો નથી જ.

ઘારહિંસાના તાંહવદ્વારા પૌદ્દગલિક અનુકૂળતાએ છે. પ્રાપ્ત કરી ધરતી કુજાવતા અનેક મદાંધ સત્તાધારકોને પૃષ્ તે તમામ સામગ્રીને રાતાં રાતાં છાડીને યમશરણ થવું પડ્યું અને જેનાં નામનિશાન પણ ન રહ્યાં

હિંસા—અહિંસા, ભક્ષ્ય–અભક્ષ્ય અને પેય–અપેયના વિવેકને કાેરે મૂકી અનેક પૌષ્ટિક ખાદ્ય સામગ્રીથી રૂષ્ટ પુષ્ટ ખનાવેલ અને તેલ–અત્તર આદિ સુગ'ધી પદાર્થાથી વાસિત કરેલા શરીરાે પણ કાેઈ એાગ્રિ'તી બીમારીથી રાેગ-<sup>ગ્રસ્ત</sup> અને દુગ<sup>િ</sup> ધમય અની જવાનાં ઉદાહરણે**ા** આજે પણ્ મૌજીદ છે. કેાણ કહી શકે તેમ છે કે મારી કાયા જિદંગી-ભર કંચનસમ રાખી શકીશ ? કેાણુ કહી શકે તેમ છે કે મારી સમૃદ્ધિ, રાજ્યસત્તા, કુટું ળ-પરિવાર આદિના હું કદાપિ વિચાેગી નહિં ખુનું ? શું આ બધું:સ્પષ્ટ સમજી શકાય તેવું નર્થી ? સમજાય તો ' પછી તેની પ્રાપ્તિ માટે રાત-દિવસ ધમપછાડા કેમ ? અનીતિમાં ભાનભૂલા કેમ ? હિસા અને ્ અહિંસામાં અવિવેકી કેમ ? પાપના ડર કેમ નહિ ? શું લાવ્યા હતા ? શું લઈ જઈશ ? શું! આ આત્માન અસ્તિત્ત્વ આજે ધારણ કરેલ હૈદાના સંચાગ પૂરતું જ છે? शुं એક वणत अवे। निर्ध भावे हैं, आ हें ते चेतन विनाने। 8. Y

2 mm 2 mm 4

-શબર્પે પડેયા હશે ? શું પછી તારી દુનિયા નથી ? આજે તાે અનેક કિસ્સાએા પ્રત્યક્ષરૂપે છાપાંએામાં અનેક વખત છપાએલા વાંચીએ છીએ કે અમુક ગામે અમુક બાળકને પાતાની વર્ત માન દેહધારક અવસ્થા પહેલાંની પૂર્વ દેહધારક સ્થિતિ સ્મૃતિમાં આવી, અને પાેતાના પૂર્વ ભવની વ્યતીત જીવનની હકીકતાે સ્પષ્ટપણે કહેવા માંડી. તે સ્થળે જઈ તપાસ કરતાં અનેક માણુસા સમક્ષ પ્રત્યક્ષરૂપે તે હકીકતાે. સાચી સિદ્ધ થઈ ચૃકી. આ રીતે આ દેહધારક અવસ્થા પહેલાં પણ, કાઈ ખીજ દેહધારક અવસ્થા, જીવની હાેવાનું પ્રામાણિકપણે પ્રત્યક્ષરૂપે સિન્દ્ર થઈ ચૂકેલ છે. એટલે હવે પછી પણ કાેઈ નવીન દેહધારક અવસ્થારૂપે જીવનું અસ્તિત્વ ચાલુ રહેવાનું આપાઓપ સિદ્ધ થાય છે. એક જન્મથી શરૂ થઇ મરણ પર્ય તના કાળને એક લવ કહેવાય છે. એવા લવા આ છવે અનં તીવાર કર્યા અને અનેકવિધ શરીરધારી બન્યા. જૈન-ત્દરા<sup>°</sup>નના સંસ્કૃત–પ્રાકૃત ગ્રંથા અવગાહન કરવાની શક્તિ ન હાય તેવા ખાળજવા પણ સહેલાઇથી જવની વિવિધ દેહ-ધારી અવસ્થાએોનું અધ્યયન કરી શકે તે માટે જૈનાગમ અનુસારે " વાદિવેતા**લ** બિરૂદ ધારક શ્રી શાંતિસૂરિ મહારાજે" જીવવિચાર નામે પ્રકરણુ રશ્યું છે. આ જીવવિચાર પ્રકરણુનું <sup>=અધ્યયન</sup> કરવાથી માલુમ પડેશે કે જીવ વિવિધ રીતે કેવા કેવા શરીરના ધારક ળને છે?

વિશ્વમાં જવાની દેહાવસ્થા અને સંસારી સંયોગોની પ્રાપ્તિ વાર વાર એક સરખીજ નહિ દાતાં વિવિધ પ્રકારની હાય છે. તે વિવિધતાનુસાર તેા ગ્રાનિપુરૂષાેએ જીવાેના પણુ વિવિધ લેદ દર્શાવ્યા. વિવિધ લેદધારી શરીરાવસ્થામાં કેટલીક શરીરાવસ્થા તા એવી પણ હાય છે કે જે જેતાં જ આપણને શ્રૃષ્ુા થાય. ગમે તેવી શરદીમાં કે ગરમીમાં, સુખમાં કે દુઃખમાં, અનુકૂળતાવાળા સ્થાને સ્વતંત્રતાપૂર્વ ક જવામાં જવ અશકત હેાય. મુંગામુંગા શીત-તાપાદિ ક<sup>ૃ</sup>ટો સહન કરીને જ પડી રહેવું પડે. વળી અનેક જીવાની દેહાવસ્થા ટકાવવામાં ભક્ય તરીકે ઉપયાગમાં લેવાઈ જઈ એ, તેવાં પણ શરીર હાય. આપણે ભક્ષાઇ જતા હાઈએ તાે પણ તેથી ખચવાની કાૈઈ શક્તિ, લાગવગ, કે રાજ્યના કાનુના આપણી પાસે ન હાય. એવી પણ દેહાવસ્થા, અનેકવિધ વિલાસી જીવનમાં અંધ બની રહેલા આપણે અનેક્વાર પ્રાપ્ત કરી. અરે! વર્ત માન જન્મ પહેલાં પણ નવ નવ મહિના જેટલા દીવ<sup>°</sup>-કાળ પર્ય'ત ઉધે મસ્તકે અને જ્યાં હવાનું પણ આગ**મન** ખડું જ એાછું હાય એવા મળમૂત્રથી ભરેલા અંધારી કાેટડી સમ માતાના ઉદ્દરમાં પણ આ જવે કેટલું દુઃખ અનુભવ્યું ? <sup>આ</sup> નજીકના ટાઈમની હેકીકત **ખુ**દ્ધિગમ્ય હેાવા છતાં આપણે ભૂલી ગયા, તા પછી પૂવ ભવાની કેષ્ટકારક દેહાવસ્થાની સ્મૃતિ આપણને ક્યાંથી હાય ? પરંતુ એવી અવસ્થાએા આ જવે અનેકવાર પ્રાપ્ત કરી અને કરશે, એ વાત તાે ચાેક્કસ છે.

વિવિધ જન્મામાં આવી વિવિધ અવસ્થાવ ત શરીર પાપ્તિ કેમ ? એવી વિવિધ રચના કેમ થાય છે ? કેવી રીતે ચાય છે ? કેાણુ કરે છે ? કંઇ વસ્તુમાંથી કરે છે ? એક સ્થાને કાયમી સ્થાયી નહિં રહેતાં વારંવાર એક શરીર છાેડી નવાં નવાં શરીરધારક સ્વરૂપ, જન્મ- મરણ કેમ કરવાં પંડે છે? એવું આ જવને કચાં સુધી કરવું પડશે ? એવી કાેઇ અવ-સ્થા છે ? કે જયાં ગયા પછી જન્મ–મરણ ખંધ. એવું સ્થાન પ્રાપ્ત કરવા માટે શું કરવું પડે ? કોઇ જ<mark>વે</mark>। જન્મ–મરણ રહિત હશે ખરા ? હાય તાે તેમની એ અવસ્થા અને આપણી જન્મ–મરણુવાળી અવસ્થા, એમ ભિન્નતા હાેવાનું શું કારણ ? આ બધી બાળતામાં કયુ તત્ત્વ કામ કરી રહ્યું છે? એવે! કર્યા પદાર્થ છે ? કે આકાશમાં ગંદલાક સુધી પહાંચી જવાની મગરૂખી ધરાવતે, મનુષ્ય પણ તેની આગળ પામર છે. અનેક વર્ષોથી પ્રયત્નશીલ ખની રહેલ કેટલાય માનવીઓને પાતાની પૌદ્રગલિક (વત<sup>°</sup>માન વૈજ્ઞાનિક) શાધખાળા અધુરી મૂકીને પણ ચાલ્યા જવું પડે, એવી સત્તાવાહક કઈ ચીજ આ દુનિ-યામાં છે ? આ ચીજના આવિષ્કારક કાઈ વૈજ્ઞાનિક થયા છે કે નહિં<sup>?</sup>

ગમે તેવા મગરૂળી ધારક માનવી પણ ગ્રમ ગ્રક્ષુથી આ તત્ત્વને નહિં શાધી શકે. તેની શાધ કરવામાં આજના ય ત્રવાદ નિષ્ફળ જવાના. ગમે તેવા વૈજ્ઞાનિકાની ભુદિ પણ ગ્રક્કરમાં પડી જવાની. અરે ! કેટલાક આસ્તિક દર્શ નકારા પણ આ તત્ત્વના આવિષ્કાર ળરાબર કરી શક્યા નથી. એટલે આ બધી હકીકતાની જવાબદારી તેમણે કૃધ્ધર ઉપર ઢાળી નાંખી. જન્મની અને લગ્નની કંકોત્રીમાં પાતાનું ગૌરવ, જ્યારે મરણના મેલામાં ઇશ્વરઇચ્છા જણાવવામાં જ દુનિયાએ હહા-

પણ માન્યું. પરંતુ કારણ વિના કાર્ય ન થાય, એ ન્યાયી સિદ્ધાન્તાનુસાર કયા કારણે ઇશ્વરને દ્રશ્ય જગતની વિવિધતા કરવી પડી? એ પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થતાં " ઇશ્વરની લીલા અકળ છે" એમ કહી તે પ્રશ્નને ટાળી દેવાય, એટલા માત્રથી જિજ્ઞાસારૃતિ તૃપ્ત થઈ શકે નહિ.

ખૂખ સૂક્ષ્મ ખુદ્ધિએ વિચારવાથી માલુમ પડે કે અનંત-સાનધારક વીતરાગ ભગવંતા જ આ તત્ત્વના આવિષ્કાર, સંપૂર્ણ સત્ય સ્વરૂપે કરી શકે. વિશ્વના તમામ પ્રલાેભનાને જેણે રેગાવી દઈ, કેઠોર સંયમ, ત્યાગ અને તપને આદરી, વિશ્વની કારમી વિચિત્રતાએાનું કારણ આત્મપ્રત્યક્ષ નિહાળી શકનાર હાય, તે જ સર્વાત્ર વીતરાગ ભગવંત કહેવાય. અને તેઓશ્રી જ, <sup>આ</sup>ેસ સારની વિચિત્ર ઘટનાએાના સર્જંક તત્ત્વનાે આવિષ્કાર કરી શકચા છે. એ મહાપુરૂષા તે વિજ્ઞાની નહિં, પણ મહા-વિજ્ઞાની યા તત્વજ્ઞાની યા કેવળગ્રાની તીર્થ'કર પરમાત્મા કહેવાય. તેઓશ્રીની સ્થાપિત સંસ્થા તે જ જૈનદર્શન–જૈન-શાસનના નામે ત્રિશ્વમાં અજેડ પ્રયોગશાળા કંહેવાય. આ <sup>પ્રયા</sup>ગશાળા અનાદિકાળથી ચાલુ છે, અને તેના સિકાન્તાેના પાલનપૂર્વ'ક એ પ્રયોગશાળામાં રહી પ્રયોગ કરનાર અનેક જીવેા ઉપરાજ્ત તત્વ**ને** આત્મ પ્રત્યક્ષ નિહાળવામાં સક્**ળ** અની, વીતગગ સવ<sup>°</sup>સ્પદના ધારક અની, શા<sup>2</sup>વત અને સત્ય સુખના ભાકતા ખન્યા છે. આ પ્રયાગશાળામાં રહેનારને ભાગા નહિં, પણ ત્યાગી અનવું પડે, તાે જ વીતરાગતા**ની** માપ્તિમાં સફળતા મળે છે.

વીતરાગ અનેલ સર્વં રા એવા એ મહાપુરૂપાએ વિશ્વના પ્રાણીએ સમક્ષ રજી કર્યું છે કે, આ વિશ્વમાં એક એવા પૌદ્દગલિક રજકણા (અણુએ))નું અસ્તિત્વ વર્તી રહ્યું છે કે, જેણે સંસારી આત્માઓની અનંત શક્તિએ ને આવરી લીધી છે. અનંત સુખના ઝરા પાતાના આત્મામાં જ નિરંતર સ્થાયી હાવા છતાં, એ પાદ્દગલિક રજકણાથી પરાધીન અનેલા આત્માને પાતાનુ સ્ત્રતંત્ર સુખ ભૂલાઈ ગયું છે. અને પૌદ્દગલિક સુખે જ સુખી થવાની દેલછાવાળા અની રહ્યો છે.

આ રજકરા અતિ સૂક્ષ્મ છે. અને ચક્ષુગાેચર થઇ શકે તેવાં નથી. અહુની વિરાટ શક્તિ, આજના વૈત્રાનિક યુગમાં કાઇથી અજાહ્યુ નથી તા પછી વૈજ્ઞાનિકાએ માની લીધેલ અહુ કરતાં પહુ અત્યંત સૂક્ષ્મ એવાં આ રજકહાે અનંત શક્તિવંત હાય એમાં શું આદ્યર્થ ?

આ સૂક્ષ્મ રજકણા ચૌદરાજલાકમાં ઠાંસી ઠાંસીને ભરેલાં જ રહે છે. કાંઇપણ જગ્યાએ રહેલ આત્મામાં, આ રજકણા આકર્ષાઇ છીરનીરવત્ સમિશ્રિત અની જાય છે. સંમિશ્રિત અનતાં તે રજકણા પ્રથમ કહેવાઈ ગયેલ આઠ ગ્રહણ યાગ્ય પૌદ્ગલિક વર્ગ હાઓ પૈકીની, છેલ્લી કામ ણવર્ગ ણાઓનાં જ હાય છે, અને આત્માની સાથે મિશ્રિત અન્યા બાદ અવસ્થાન્તર પ્રાપ્ત તે રજકણા ''કમ''' સંગ્રાથી ઓળખાય છે. કેટલાક દર્શ નકારાએ સંસારી જવાના સુખ–દુ:ખનું કારણ "કમ'' જણાવ્યું, પરંતુ તે કમે એક પ્રકારનાં પૌદ્ગલિક રજકણા

હાઈ આતમાં સાથે દ્વીરનીરવત્ સંમિશ્રિત અની રહેવાનું ખતાવી શક્યા નથી. આતમા સાથે સંમિશ્રિત અવસ્થામાં પણ તે ઉપર, છવા વડે થતા કેવા પ્રયોગ દ્વારા, તેને આત્મામાંથી હટાવી, તેનાથી આવરણ રહિત અની, આત્માના અનંત પ્રકાશને વિશ્વમાં પ્રકાશિત કરી શકાય, તે રીતના વિજ્ઞાનને પણ તેઓ સમજાવી શક્યા નથી. જ્યારે સર્વં રા વીતરાગ પ્રણિત જૈનદર્શનમાં આ અંગેનું વિરાટ સાહિત્ય. આજે પણ માજીદ છે.

વિશ્વમાં સ્થૃલ યા સૂક્ષ્મ રવરૂપે વિદ્યમાન અણુસમૂહ પૈકી, આત્મા પ્રત્યે આકર્ષાઈ આત્મામાં ચાંટી જવાની યાગ્યતા તો કેવળ ''કામ'ણુવગ'ણાવસ્થાએ પ્રાપ્ત, અણુસમૂહમાં જ હાય.

લાહ અવસ્થા પ્રાપ્ત અણુઓમાં જેમ લાહચુમ્બક પ્રત્યે. જ ખેંચાવાની અને લાહચું બકમાં જેમ લાહના કણાને જ ખેંચવાની તાકાત છે. તેમ છવ અને કામ ણુવર્ગ ણાની રજ-કેણાના સંબંધમાં પણ સમછ લેવુ.

આ કામ ખુવગ ભાની રજકણા પ્રતિસમય અઢળક પ્રમા-ણમાં આત્માને ચાટીને આત્માની સાથે લાહાસિવત કે-લીરનીરવત્ એકરસ જેવી થઇ જાય છે.

જવની માનસિક-વાચિક કે કાયિક કાેંકપણ પ્રકારની <sup>પ્ર</sup>કૃત્તિ સમયે જ, એ કામ ભુવર્ગ ભાની રજકણા ખેં ચાય છે. એવી ચાેંગિક પ્રવૃત્તિ રહિત જવા પ્રત્યે તા, તે રજકણા નથી ખેંચાતી કે નથી ચાંંટતી. ચાગિક અવસ્થાવંત જવા વડે આકર્ષિત તે રજકણા, "રાળ વડે સંધાઈ એકાકાર થતા બે કાષ્ટ્રની માફક" પૂવે આકર્ષિત રજકણ સમૂહની સાથે બન્ધન રવરૂપે બની રહી, જવના કાર્મણ શરીર રૂપે ઓળખાય છે. આ કાર્મણ શરીર જ જવના જન્મ–મરણ–સુખ–દુ:ખ ઈત્યાદિ જવની વિવિધ અવસ્થા સર્જક તત્વ છે. કાર્મણ શરીરના કારણે જ જવના અનાલાગ પ્રયત્નવેક થતું દ્રશ્ય સૃષ્ટિનું નિર્માણ છે. આ કાર્મણ શરીરના કારણે જ જવાની અલસ્થામાં ભિન્નતા છે. તેના કારણે જ જવાની દેવ–મનુષ્ય –તિર્યા અને નારકી સ્વરૂપ સ્થિતિ સર્જય છે. આ સ્થિતિ એ જ જવાના સંસાર છે.

ભિન્ન ભિન્ન સમયે જીવવડે ગ્રહિત ખની રહેલ કર્મ-રજકણાના પિંડરવરૂપ કાર્મ શુ શરીરનું અસ્તિત્વ તો, સંસારી અવસ્થાવંત જીવમાં સદાના માટે અનાદિકાળથી છે. પરંતુ તેનાં રજકણા સદાના માટે તેનાં તે જ નહિં હાતાં પુરાણાં રજકણાનું ગમન અને નવાં રજકણાનું આગમન પ્રતિસમય થતું જ રહે છે. કારણ કે રજકણાનું આગમન પ્રવાહ સ્વરૂપે અનાદિ છે. પરંતુ વ્યક્તિ સ્વરૂપે અનાદિ નથી. આ આખુંય કાર્મ શુ શરીર પણ એટલું સુક્ષ્મ છે કે તે ચર્મ ચક્ષુથી દેખી શકાય તેવું નથી.

કાર્મ ણુવર્ગ ભાના આ રજકેશુ સમૃહના, આત્મા સાથે સંખંધિત ખની રહી કમે રૂપે પરિશુત થવાના કાર્યને, જૈન પારિભાષિક ભાષામાં " બન્ધ " કહેવાય છે. પુદ્દગલનું અવસ્થાન્તર થવાથી તેમાં નવી શક્તિ યા સ્વભાવનું નિર્માણુ થાય છે, એ નિયમાનુસાર અનાભાગ વીય વડે પ્રહેણુ કરાતી તે કાર્મ ણુવર્જ ણાની રજકણાનું પણ કર્મ સ્વરૂપે અવસ્થાન્તર થવાથી તેમાં '' જ્ઞાનાવરણીય '' આદિ સ્વભાવનું નિર્માણુ થાય છે.

ગાનાવરણીય એ, કર્મરજક્ષ્યુસમૂહની એક પ્રકારની બ્યાંત્પત્તિક સંગ્રા છે. કઈ જાતનાં કર્મરજક્ષ્યા જવને કેવા પ્રકારની અનુકૃળતા યા પ્રતિકૃળતા સર્જંક સ્વભાવી અની રહ્યાં છે, તેના ખ્યાલ તે કર્મરજક્ષ્યાની વિવિધ અર્થંકારક સંગ્રાથી જ આપણને આવી શકે છે. એટલે ભિન્નભિન્ન શક્તિધારક તે કર્મરજક્ષ્યાને તે તે પ્રકારની શક્તિ યા સ્વભાવ સ્વચક સંગ્રાથી જ વ્યવહારાય છે. આવી સંગ્રાએ મુખ્યપણે આઠ અને તે પ્રત્યેકના પેટા વિભાગ સ્વરૂપે ૧૫૮ ની સંખ્યા પ્રમાણ છે. ખંધ સમયે જ થતા આવા વિવિધ સ્વભાવ નિર્માણને "પ્રકૃતિ ખંધ" કહેવાય છે.

જેમ મુખવાટે ઉદરમાં પ્રશ્નેષિત આહારનું રસ રૂધિરાદિ સાત ધાતુરૂપે પરિશુમન થતું જ રહે છે, તેવી રીતે પ્રતિસમય કર્મસ્વરૂપે પરિશુમન થતાં રજકણ સમૂહનું તે જ સમયે નાના વરણીયાદિ સ્વરૂપે વિવિધ સ્વભાવધારક પરિશુમન પશુ થતું જ રહે છે. તે કર્મ રજકણના સ્કંધો બ ધાવસ્થા બાદ અમુક સમય સુધી સુપુપ્તપણે રહી આત્મામાથી જેમ જેમ છૂટતા રહે છે, તેમ તેમ બ ધસમયે પ્રાપ્ત સ્વભાવ મુજબ તે તે સ્કંધો આત્માને અનુક્ળતા યા પ્રતિકૃળતાના

અનુલવ કરાવે છે. આત્માને અનુલવાતી તે દશાને કમ<sup>ર</sup>ના ઉદયકાળ કહેવાય છે.

તે કર્મ રજકણાંના આત્મા સાથેના સંખંધ, સુધુપ્ત સ્વ-રૂપે અને ઉદય સ્વરૂપે મળીને કચાં સુધી રહી શકવાની યાગ્ય-તાવાળા છે, તે કાળની યાગ્યતાનું નિર્માણુ પણ અંધ સમયે. જ થઇ ચૂકે છે, અને તેને "સ્થિતિઅંધ" કહેવાય છે. સ્થિતિઅંધની ન્યૂનાધિકતાના આધાર અંધ સમયે વર્તતા રાગ-દેષી પરિણામની અલ્પ અહુત્વતાને અનુલક્ષીને હાય છે.

અમુક સમયસુધી સુષુપ્ત અવસ્થાવંત રહી, બંધસમચે નિર્મિત સ્વભાવાનુસાર જીવને થતી ગુળુકારક યા હાનિકારક ઉદય અવસ્થામાં પણ ગુળુ અને હાનિમાં તરતમતા હાય છે. કચારેક કચારેક, તો કર્મના ઉદય તીવપણે લાભ યા હાનિ કરે છે. અને કચારેક કચારેક મંદપણે કરે છે. આ તીવ યા મંદપણું પણ બંધસમયે જ નિયત થાય છે, અને તેને "રસબંધ" કહે છે. તે નિયત થવામાં જીવની ક્ષાય—સહિત લેશ્યાપરિશૃતિ જ કારણભૂત હાય છે.

વિવિધ સ્વભાવધારક તે કમેં સ્કંધામાં પ્રકૃતિળ ધ સમયે ક્યા કયા સ્વભાવનું નિર્માણ કેટલા કેટલા રકંધા (રજકણ-સમૂહા)માં થવું જોઇએ, તેનું નક્કીપણું તે '' પ્રદેશખધ '' કહેવાય છે.

આ રીતે પ્રતિસમય જીવપ્રયત્નવડે આકર્ષિત બની,

જીવની રાશે સંખંધિત ખની જઇ કર્મ અવસ્થાને ધારણુ. કરતાં તે રજકણ સમૂહામાં પ્રકૃતિ–સ્થિતિ–રસ અને પ્રદેશનું સર્જન, ખંધ સમયે જ થતું રહે છે. એટલે જ તે મુજખ. ખંધ ચાર પ્રકારે કહ્યો છે.

ત્યારખાદ જીવને શુભ સંયોગોની પ્રાપ્તિ કરાવનાર, કર્માને પુષ્યોદય, અને અશુભ સંયોગોની પ્રાપ્તિ કરાવનાર કર્માને પાપાદય, કહેવાય છે. ૧૫૮ પ્રકારની સંજ્ઞાધારક કર્મે- અહુ સમૂહમાં કઇ સંજ્ઞાધારક કર્મનો ઉદય પુષ્ય સ્વરૂપે, અને કઇ સંજ્ઞાધારક કર્મનો ઉદય પાપ સ્વરૂપે, વર્તે છે, અને તે કેવા કેવા પ્રકારના શુભાશુભ સંયોગોની પ્રાપ્તિ કરાવે છે? તેની સમજ કર્મવિપાક નામે પ્રથમ કર્મ શ્રંથથી સમજ લેવી.

આ રીતે કમ માંધરૂપે કમ ના સંખંધ અને કર્માદય--સ્વરૂપે તે કમ ના છૂટકારા, પ્રતિસમય ચાલુ જ છે. આ કર્મોને કારણે જ શરીરપ્રાપ્તિ, વાચાશક્તિ, વિચારશક્તિ, શ્વાસાચ્છવાસ લેવા મૂકવાની શક્તિ, જન્મ-મરણ-સુખ-દુ:ખ, રાગ અને દ્વેષ, અવિવેક, અજ્ઞાન, વગેરેના ધારક આત્મા અનતા જ રહે છે

જે આત્મા કર્મસંબ ધથી બિલકુલ રહિત છે, તે આત્મા શરીરાદિ યોગ્ય પુદ્દગલાને ગ્રહણ કરવામાં અને તે તે રૂપે પરિણામ પમાઠવામાં પ્રયત્નશીલ ખનતા જ નથી. કારણ કે તેમને જન્મ–મરણ નથી. એટલે શરીર, ઉચ્છ્વાસ, વાણી કે વિચારની પણ તેને જરૂર નથી. એ બધી જંજાળ નહિ. હાવાથી આપણે અનુલવીએ છીએ એવાં કોઈ સુખદુ:ખ પણ તેને નથી. તેમનું સુખ કાેઇ અલૌકિક છે. તે તાે જેને હાેય તે જ સમજી શકે. વિશ્વમાં એવી કાેઈ ચીજ નથી કે તેના ઉદાહરણ દ્વારા તે સુખનાે પ્યાલ આપી શકાય.

સંસારી જીવાના પ્રયત્નથી થતી શરીરાદિની રચના, તે કંમ સ્વરૂપે પ્રાપ્ત પુદ્દગલ રજકણાના નિમિત્તને પામીને જ ચાય છે. વિવિધ સ્વભાવધારક કમ સ્કંધા તે અવયવ છે, અને તે વિવિધ અવયવાની સંયાજીત અવસ્થા તે કાર્મ ણ શરીર છે.

ં આઠ ગ્રહેણુ યોગ્ય પૌદ્દગલિક વર્પણાઓ પૈકી ''કાર્મણ, ગ્રહેણુ યોગ્ય'' વર્પણાવડે કાર્મણુરારીરની, ''ઔદારિક ગ્રહેણું યોગ્ય'' વર્પણાવડે ઔદારિક શરીરની, અને વૈક્રિય બ્રહેણું યોગ્ય-આહારક ગ્રહેણુયોગ્ય અને તૈજસ ગ્રહેણુયોગ્ય વર્પણાના રજકેણું સમૂહ્વડે તે તે સંગ્રાધારક અનુક્રમે વૈક્રિય—આહારક અને તૈજસ શરીરની રગ્રના થાય છે. ઉચ્છ્વાસ ગ્રહેણુયોગ્ય, ભાષા ગ્રહેણુયોગ્ય અને મન ગ્રહેણુયોગ્ય પૌદ્દગલિક વર્પણાના રજકેણું સમૂહ્વડે થતી રગ્રના, તે અનુક્રમે વ્યાસાચ્છ્વાસ-વાણી અને વિગ્રાર તર ગા રવરૂપે પરિશુમે છે.

આમાં ભાષા, શાસાચ્છ્રવાસ અને મનાયોગ્ય વર્ગ ણા-એામાંથી પુદ્દગલસ્કંધાને જીવ ચહેણ કરી, તે તે રૂપે પરિ-દ્યુમાવીને તે તે પુદ્દગલાના જ અવલ અનથી ઉત્પન્ન થયેલ વીચે દ્રારા, તે તે પુદ્દગલાને જીવ છાડી દે છે. જેમ બિલાડા ઉંચે - કૃદતાં પહેલાં પાતાના શરીરનું જ સંકાેચન દ્રારા અવ- લંખન લે છે, અને ત્યારપછી સંકાેચન દ્વારા પ્રાપ્ત થયેલ તે ખળ વડે જ ઉચે કૂઢી શકે છે. અન્યથા કૂઢી શકતા નથી. તેવી રીતે ભાષાદિ વર્ગણાએાને છાેડી મૂકવા માટે, તે જ પુદ્દગલાેનું અવલંખન લેવાય છે.

શેષ ઔદારિકાદિ શરીર યાગ્ય પાંચ વર્ગ હાઓમાંથી મહેલુ કરાતા પુદ્દગલસ્કંધાને તો ઔદારિકાદિ શરીરરૂપે પરિલુમાવે છે, પહ્યુ છાંડી મુકાતા નથી. તેને તો અંધન નામકમંવહે પાતાની સાથે આત્મમાં જોડી દે છે. ભાષા—ઉચ્છ્વાસ અને મનાવર્ગ હાના પુદ્દગલ સ્કંધાને તા આત્મા સાથે સંખંધિત અનવામાં હેતુભૂત તેઓનું અંધન નામકર્મ નહિં હાલાથી તેઓને તા પૂર્વના સમયે થહેલુ કરે, અને પછીના સમયે છાંડી મૂકે. એ પ્રમાણે થયા જ કરે છે.

ભાષા—ઉચ્છ્વાસ અને વિચારસ્વરૂપે પરિશુમાવી છોડી મૂકાતાં તે અશુસ્કંધા આજના વૈજ્ઞાનિક પ્રયાગોદ્ધારા કાગળ યા અન્ય ચીજ ઉપર અંકિત થતા હોઈ, તે અશુસ્કંધા પુદ્-ગલ સ્વરૂપ હાવાની જૈનદર્શનકથિત માન્યતા પ્રત્યક્ષ સિદ્ધ થાય છે. રેડીઓ—બ્રામાફાન વિગેરે, ભાષાના પુદ્દગલાને અંકિત કરતા પ્રયાગો છે. ''અસત્ય શોધક યંત્ર'' તે વિચારના પુદ્દગલાને અંકિત કરતા પ્રયાગ છે. અને ઉચ્છવાસને પશુ બહાને અંકિત કરતા પ્રયાગ છે. અને ઉચ્છવાસને પશુ બહા કરતા એક પ્રયાગ ''કિસ્મત'નામે માસિક"ના ડીસેં બર ૧૯૬૨ના અંકમાં નીચે મુજબ વાંચવામાં આવ્યો હતા.

"અમેરીકાના એક ડૉક્ટરે, ક્રોધીદશાયુક્ત એક માન<sub>ે</sub>

· થીના શ્વાસને એક ખાટલીમાં ભર્યો. ઘૃષ્ણા અને શત્રુતાના ઉદ્ગારાના સમયમાં નીકળતા શ્વાસને તેણે આમ ખાટલીમાં જમા કરી લીધા. પછી તેણે જોયું તો તેને માલુમ પડયું કે ક્રેપ્રિયી દશામાં જે શ્વાસ, મનુષ્યના દેહમાંથી ખહાર નીકળે છે, તેમાં એટલું તો ભારે ઝેર હાય છે કે જો એ શ્વાસ વીસ સુવરાને ઇજેક્શન દ્વારા આપવામાં આવે તો જરૂર તેએ! મૃત્યુ પામે છે."

આ ઉપરથી એક બીજી વાત પણ સિદ્ધ થાય છે કે · ખૂરા ત્રિંતવન દ્વારા છાેડાતા વિગારતર ગાેનાં અણુએા એવાં ઝેરી હાેય છે કે અન્યને પણ ઝેરી ખનાવે છે.

ગ્રહુણુંચાગ્ય આઠ પૌદ્દગલિક વર્ગ ણામાંથી ઉપરાક્ત રીતે શરીર, ઉચ્છવાસ, વાણી અને વિચારસ્વરૂપે થતું પરિણુમન તે જીવ પ્રયત્નથી જ થાય છે. પાતપાતાના અંગે ચતી શરીર રચનાદિ ક્રિયા તે પાતપાતાના જ પ્રયત્ને થાય છે. કાઇ એક જીવના પ્રયત્ને અન્ય જીવના શરીરાદિની રચના ચ્થઈ શકતી નથી.

## પ્રકરણ ૫ મું

## ્ જૈનદર્શાન કથિત આત્મવીય સ્વરૂપ

આત્માની શક્તિ- ખળ- પરાક્રમ તે વીર્ય કહેવાય છે. વીર્ય એ જૈનપારિભાષિક શખ્દ છે. તેના અર્થ-ચાેગ, ઉત્સાહ ખળ, પરાક્રમ, શક્તિ ઈત્યાદિ થાય છે. આ વીર્ય બે પ્રકારે કહેવાય. (૧) લખ્ધિવીર્ય અને (૨) કરણવીર્ય.

આત્મામાં શકિતરૂપે રહેલું વીર્ય તે લખ્ધિવીય અને તે લખ્ધિવીય ની પ્રવૃત્તિમાં નિમિત્તભૂત જે મન, વચન અને કાયારૂપ સાધન, તે કરણવીર્ય છે.

કરણવીર્યમાં આત્મિકવીર્યના વાહનરૂપથી વીર્ય શખ્દના ઉપચાર છે. આત્મજ્ઞાનરહિત જીવને વીર્યગુણની પ્રાથમિક સમજ તે કરણવીર્ય દ્વારા જ આપી શકાય છે. લખ્ધિવીર્ય પ્રગટ થવામાં કરણવીર્ય સંખંધ ધરાવે છે, માટે તે ઉપચાર યોગ્ય છે.

વાસ્તવિક રૂપથી તેા વીર્ય એ શરીરની નહિં પણ આત્માની વસ્તુ છે. વીર્ય એ શરીરના ગુણ નહિં હાતાં, શરીરનું સર્વ પ્રકારનું સંચાલન કરવાવાળા જે આત્મા શરીરમાં રહેલા છે, તેના ગુણુ છે.

ંવીર્ય ના સત્ય સ્વરૂપથી અજ્ઞાત લાકા, શરીરની તાકાતને –અળને જ વીર્ય સ્વરૂપમાં સમજે છે. પરંતુ શરીરની અંદર રહેલું વીર્ય તેા પુદ્દગલમાંથી અનેલું હાવાથી તે તેા પૌદ્દગલિક વીર્ય કહેવાય છે. આ પૌદ્દગલિક વીર્યની પ્રગટતાના આધાર આત્માના વીર્ય ગુણુના પ્રગટીકરણ પર જ છે.

જગતના નાના માટા સર્વ પ્રાણીઓની મન-વચન તથા શરીરની સ્થૂલ યા સૂક્ષ્મ પ્રવૃત્તિમાં આત્માનું વીર્ય જ કામ આપે છે. મન-વચન અને કાયા તા જડ હાવાથી આત્માના વીર્ય વિના કાઇ પણ પ્રકારની ક્રિયા કરી શકતાં નથી. આત્માં જયારે શરીરના ત્યાગ કરીને ચાલ્યા જાય છે, ત્યારે મજખૂતમાં મજખૂત શરીર પણ કાપ્ટની માફક થઈને પડ્યું રહે છે. એટલે સ્પષ્ટ રીતે સિદ્ધ થાય છે કે આત્મિક ખળ વીર્યના અભાવે શારીરિક ખળ વ્યર્થ છે.

શરીરગત પૌદ્દગલિક વીર્ય એ બાહ્યવીર્ય છે. બાહ્યવીર્ય એ આત્મિક વીર્ય ના અનેક બાહ્ય સાધનામાંનું એક બાહ્ય સાધન છે. અર્થાત્ આત્મિક વીર્ય ના પ્રવર્ત નર્ય આત્મ— પ્રયત્નમાં બાહ્યવીર્ય પણ સંબંધ ધરાવે છે.

આત્મિક વીર્યની અપૂર્ણતા—અલ્પતા યા બાહુલ્યતા તો પાતપાતાના વીર્યાતસય કર્મના ક્ષયાપશમના જ આધારે છે. વીર્યાતસય એ વિવિધ સ્વભાવધારક કર્મ અણુઓમાંના એક અણુસમૂહ છે. તે જે આત્માના વીર્ય ગુણને આવરે છે. વીર્યાતસય સંજ્ઞાધારક તે રજકણાના સંબંધ, આત્મામાંથી સંપૂર્ણ નષ્ટ થાય છે, ત્યારે આત્મા અનંતવીર્ય—શક્તિધારક : અને છે. તે સમયે વર્તતા આત્મવીર્યને ક્ષાયિક અર્થાત્ કદાપિ ન્યૂનતાને ધારણ નહિ કરનાર એવું સવેત્કૃષ્ટ વીર્ય કહેવાય. છે. આ ક્ષાયિક વીર્યમાં સમગ્ર જગતને પલટાવી નાંખવાની શક્તિ હોય છે. પરંતુ એ રીતે પલટાવવાનું કાેઇ આત્મા કાૈઈ કાળે કરે જ નહિ. કારણુ કે એવી રીતના પ્રગટવીર્ય— વાળા આત્માને એવું કરવાનું કાેઇ પ્રયોજન હાેતું નથી.

ન્યૂનાધિક પ્રમાણમાં પણ વીર્યા તરાય કર્મ સ્વરૂપ આવ-રણ, જ્યાં સુધી આત્મપ્રદેશાના વીર્ય ને આવ્છાદિત કરીને રહે છે, ત્યાં સુધી ગમે તેવા પ્રમાણવાળા વીર્ય ને ક્ષાચાપશમિક વીર્ય કહેવાય છે. ક્ષાયિક વીર્ય ધારક સર્વ આત્માએાનું વીર્ય, સદાકાળ એક સરખું જ હાય છે. જ્યારે ક્ષાચાપશમિક વીર્ય— ધારક સર્વ આત્માઓના વીર્યમાં વિવિધતા હાય છે.

કેવલી ભગવાન તથા સિદ્ધ પરમાત્મા ક્ષાયિકવીર વંત હોય છે. તેમાં પણુ સલેશ્ય અને અલેશ્ય એમ વીર્યના છે. પ્રકાર પડે છે. લેશ્યાસહિત વીર્ય વાળા જવા સચાગિ કહેવાય છે, અને લેશ્યારહિત વીર્ય વાળા જવાના લિખ્ધ (આત્મ) તેનું કારણ એ છે કે લેશ્યાવાળા જવાના લખ્ધ (આત્મ) વીર્ય નું પ્રવર્તન અર્થાત્ તે આત્માના પ્રયત્ન, મન-વચન અને કાયા દ્વારા થતા હોઈ તે જવા સચાગી કહેવાય છે, અને લેશ્યા વિનાના જવાના લખ્ધ વીર્યમાં મન-વચન અને કાયા-રૂપ સાધનાના જવાના લખ્ધ વીર્યમાં મન-વચન અને કાયા-રૂપ સાધનાના જવાના હોતા નથી, માટે તે જવા અચાગી કહેવાય છે. આ અયાગી જવા પુદ્દેગલ ચહેણ કરતા જ નથી.

ક્ષાચાપશમિક વીર્ય તો સહેશ્યી જ હાય. અલેશ્ય સાયક વીર્યં વ તે તો ચૌદમા ગુણસ્થાનકવર્તી અંચાગી કેવલી તથા સિદ્ધ પરમાતમા જ હાય, અને સલેશ્ય ક્ષાયિકવીય તે સચાગી જે. પ કેવળીને હાય. આ સંલેશ્ય ક્ષાયિક વીય વંત સચાગી કેવળી તો ક્ષાયરહિત હાવાથી, તેમના મન–વચન અને કાયાદ્વારા પ્રવિતિ વીર્ય વડે, આકર્ષિત પુદ્દગલા, આત્મા સાથે નિરસપણે અતિ અલ્પ સમય સંખંધિત રહી, ખરી જાય છે.

મન-વચન અને કાયારૂપ સહકારી કારણુદ્વારા પ્રવર્તતા સલેશ્ય વીય ની ''યાગ '' સંદ્વા છે. એટલે કારણુમાં કાર્ય ના આરાપ કરીને મન-વચન અને કાયાના પણ શાસ્ત્રમાં યાગ તારીકે વ્યવહાર કર્યો છે. આ યાગસંદ્વક વીય વડે જ ચહણ-યાગ્ય પુદ્દગલ-વર્પણાઓમાંથી આત્મા, ચહણ-પરિણમન-અવલંભન અને વિસજેન યથાયાગ્ય કરે છે.

સલેશ્ય લાયાપશમિક અને સલેશ્ય લાયિક, એમ ખ ને પ્રકારના વીયેમાં દરેકના અભિસંધિજ અને અનભિસંધિજ એમ ખખે પ્રકાર હાય છે. કર્મનો સંયોગથી આત્મપ્રદેશમાં ઉકળતા પાણીની માફક સતત કંપન ચાલુ હાય છે. અને તેની અસર શારીરિક—માર્નેસિક અને વાચિક અનેક બાહ્ય પ્રવૃત્તિઓથી વ્યક્ત થાય છે.

શરીરમાં અનેક ધાતુઓ ખને છે. પારસ્પરિક સંક્રમણ -યાય છે. અનાવશ્યક પદાર્થ શરીરમાંથી વિસર્જિત થાય છે. નિદ્રાવસ્થામાં પણ એ પ્રવૃત્તિએ ચાલુ જ રહે છે. આ પ્રકારે -ચવાવાળી સર્વ પ્રવૃત્તિયામાં પ્રવૃત્ત વીર્યને અર્થાત્ આત્મ-પ્રયત્નને "અનિલસંધિજ વીર્ય" કહેવાય છે.

આપણે હાલીએ છીએ, ગાલીએ છીએ, તે સમયે અગર

તો ઢાથવડે કંઇક ઉંચકવા ટાઈમે, વિશેષ પ્રયત્નની જે આવ-શ્યકતા રહે છે, એવી એચ્છિક પ્રવૃત્તિઓમાં પ્રવૃત વીર્યને "અભિમંધિજ વીર્ય" કહેવાય છે.

ગ્રહેણુયાંગ્ય આઠે પોંદ્રગલિકવર્ગણાના સ્કંધાનું ગ્રહેણુ, શરીર રચના, ઉચ્છવાસ-ભાષા અને મનરૂપે તેનું પરિણુમન તથા અવલં ખન અને વિસર્જન, એ અધુંય તે તે પુદ્દગલાના ધારક, તે તે જવાના જ અનિભસં ધિજ વીર્ય (પ્રયત્ન) વડે જ થાય છે. આ ઉપરથી સચ્ટિરચનાની સમજ પણ આવી જાય છે. એટલે દ્રશ્યમાન સ્કિનું ઉપાદાન કારણ અને તેના ઉત્પાદકના સાચા ખ્યાલ જૈનદશેન કથિત "પુદ્દગલ વિદ્યાન" શી જ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.

સૃષ્ટિ રચનામાં થતા આ રીતના પૌદ્ગલિક પ્રયોગાની, અને આત્મવીય'ની, આવી સ્પષ્ટ હેકીકત જૈનદરા'ન સિવાય જગતના કાેઈ સાહિત્યમાંથી સમજવા મળી શકે તેમ નથી.

## अक्ष्य ६ हूं

## કર્મા તત્વના વિષયમાં જૈનદર્શનની વિશેષતા

આઠે ચહાયુરા પાદ્રગલવા ણાના પુદ્રગલ-સ્કંધાનું ચહાયુ-પરિશુમન એ બધુંય જીવના અનિભસં ધિજ વીર્ય વર્ડ થતું હોવા છતાં, કમેંથી સંબ ધિત બની રહેલ આત્માના જ પ્રયત્નવડે આ બધું થાય છે. એટલે આ બધું થવામાં કારણુર્ય તો જીવની સાથે સંબ ધિત બની રહેલ કમેં અશુએ જ છે. કમેં અશુએના સંબ ધને લીધે જ જીવને વિવિધ નાટકા કરવાં પડ્યાં છે. પુદ્રગલઅશુ કરતાં પણ અનંતાનંત શક્તિધારક આત્માની શક્તિઓને, આવ્છાદિત કરી રાખી, આત્માને દુ:ખપ્રાપ્ત દશામાં મૂકનાર તે કમેં અશુએા જ છે.

પદાર્થ વિષય ગ્રાહ્યશક્તિ—ખુદ્ધિ–સદ્વિવેક–ક્ષમા–નમ્રતા
—સરલતા–નિર્લાભતા–દાન–લાભ–ભાગ–ઉપભાગ અને વીર્ય (આત્મ તાકાત) કત્યાદિ આત્મિક ગુણાની અનુકૂળતા તથા પ્રતિકુળતામાં, વળી શરીર, શરીરનાં અવયવા, શરીરની આરાગ્યતા, શરીરની મજખૂતાક, શરીરનાં આકાર, શરીરનાં ગ્રાપ–રસ–ગંધ–સ્પર્ય, શરીરમાં આત્માની સ્થિરતા, સુસંસ્કાર પાષક કુળ, કત્યાદિ ખાદ્યા સંચાગાની અનુકૂળતા અને પ્રતિકૃળતામાં પણ, આ જવ ઉપર કમેરજકેણાનું જ અધિપત્ય વતે છે.

કર્મથી સંભંધિત અની રહેલ આત્મા પરાધીન છે. તેની સ્વતંત્રતા કર્મ અણુએાએ છીનવી લીધેલી છે. કર્મ-અણુએાના સામ્રાજ્યે છવ ઉપર કંદ્રોલ જમાવ્યાે છે. અનુ-ફૂળતા સજ<sup>°</sup>ક કેટલાંક કમ°અણુએાથી સંસારી જીવને કચારેક કંઈક શાંતિ મળે છે, પરંતુ તે શાંતિ, શાશ્વત્ અર્થાત્ સદાકાળ સ્થાયી ખની રહેવાવાળી હાેતી નથી. વળી તેવી શાંતિપ્રાપ્તિના સમયે પ્રતિકૃળતા સજેક કેટલાંકકમ અગુએાના વિપાક પણ જીવને વર્તાતા હાય છે. એ રીતે કર્મારજકણાથી સર્જિત શાંતિ–અશાંતિનું ચક્ર, સંસારી જીવનમાં ચાલ્યા જ કરે છે. ધામધખતા ઉનાળાના પ્રચંડ તાપમાં રણુમાં વિચરી રહેલ માનવીને ઘડીલર માટે ચાંગલું પાણી મળી જાય, અને તેનાથી જેવી શાંતિ તે અનુભવે, આવી પરાધીનતાવાળી શાંતિ–સુખ તે કંઇ વાસ્તવિક શાતિ તેવી નહિવત્ શાંતિ, જીવને કચારેક અનુભવાય તેથી કંઈ તેનું દારિદ્ર ફીટી જતું નથી. આવી પરાધીનતાવાળી શાંતિ–સુખ તે કંઈ વાસ્તવિક શાંતિ કે સુખ ન કહેવાય. જે સુખશાંતિની પછવા**ે દુ**.ખના **ઢગ** ખડકાયેલા હાય, તેવી સુખશાંતિ શું કામની ? ત્રાનીપુરૂષાેએ તાે ક્રમાવ્યું છે કે શાશ્વત અને સત્યસુખશાંતિની પ્રાપ્તિ તાે કર્મ રજકણાના સંઅંધથી બિલકુલ રહિત બની જવાવાળા આત્માએને જ હાઇ શકે છે. પાતાના જ આત્મા અનંત સુખના ઝરાે છે. જ્યાં સુધી આત્મા કમ°સંખંધથી પરાધીન છે, ત્યાં સુધીનું તેનું સુખ પણ પરાધીન છે. અધુરૂં છે, અશાવિત છે. પરાધીન અવસ્થામાંથી છૂટી આત્માની આઝાદી મેળવવા દ્વારા શાશ્વત અને સત્ય સુખની પ્રાપ્તિ માટે તાે

આત્માએ કર્મ અણુસમૂહના આગમનને રાેકી, ભૂતપૂર્વ આગત કર્મ અણુસમૂહને આત્મામાંથી સર્વધા અલગ કરવા પ્રયત્નશીલ ખની રહેલું જોઈ એ. અને તે માટે કર્મ અણુસમૂહના વિજ્ઞાનના સારી રીતે અભ્યાસ કરવા જોઈ એ.

વિશ્વમાં જેટલાં દર્શન, આત્મવાદી છે, અને પુન-જન્મને માને છે, તેમને પુનર્જન્મની સિદ્ધિને માટે કર્મ માનવું જ પડે છે. તે તે દર્શનાની ભિન્ન ભિન્ન પ્રક્રિયાઓને કારણે યા તો આત્માના સ્વરૂપમાં મતભેદ હોવાના કારણે, કર્મના સ્વરૂપમાં ચાડીઘણી ભિન્નતા સમજાય, પરંતુ સર્વ આત્મવાદી દર્શનાએ કાઇને કાઈ નામથી પણ કર્મના સ્વીકાર તો કરેલ જ છે.

જે મનુષ્યા, ધન-શરીર આદિ આદ્ય વિભૂતિયામાં આત્મખુદ્ધિવાળા છે, અર્થાત્ જડમાં જ અહંત્વ માની ખાદ્ય દ્રષ્ટિવંત અની રહ્યા છે, તેવા ખહિરાત્મભાવ સંસ્કારાથી વાસિત મનુષ્યાને કર્મ વિષયનું વિજ્ઞાન રૂચિકર ન હાય, તેથી કરીને કર્મની સત્યતામાં તાે કંઇપણ ફેર પડતા જ નથી.

સાધારણ લોક પાતાના વ્યવહારમાં કામધંધા અને વ્યવસાયન માટે કર્મ શખ્દના પ્રયાગ કરે છે. પરંતુ જૈન શાસ્ત્રોમાં કર્મ શખ્દના ઉપયાગ છે અર્થને ઉદ્દેશીને જ છે.

(૧) રાગફ્રેષાત્મક પરિણામ. જેને કષાય (લાવકમ<sup>°</sup> ) કહેવાય છે. અને (૨) કામ<sup>°</sup>ણ જાતિનાં અણુવિશેષ કે જે કપાયના નિમિત્તથી આત્માની સાથે વળગી રહેલાં છે, તેને દ્રવ્યકમે કહેવાય છે. અહીં ભાવકમે તે આત્માના વૈ ॥વિક પરિણામ સ્વરૂપ છે. જેથી તેના ઉપાદાનરૂપ કર્તા છવ જ છે. અને દ્રવ્યકમે તે કામ ણુજાતિના સૂક્ષ્મ અણુસમૂહરૂપ પુદ્દગલાના વિકાર છે. તેના પણ કર્તા, નિમિત્ત રૂપથી છવ-જ છે. ભાવકમેનું નિમિત્ત દ્રવ્યકમે છે, અને દ્રવ્યકમેનું નિમિત્ત ભાવકમે છે. એ રીતે તે બન્નેના સંબંધ અરસ-પરસ બીજાં કુરની માફક કાર્ય-કારણરૂપે છે.

કેટલાક દર્શ નકારાએ કર્મને માયા-અવિદ્યા-પ્રકૃતિ-વાસના-અદ્રષ્ટ-સંસ્કાર-દૈવ-ભાગ્ય ઇત્યાદિ સંગ્રાથી પણ્ એાળખાવ્યું છે. પરંતુ તે ભધાં પર્યાયવાચક નામા હાઇ કર્મને જ ઉદ્દેશીને છે.

અહિં ભાવકમેંને આત્માના વૈભાવિક પરિણામ સ્વરૂપે ખતાવેલ છે, તે વૈભાવિક પરિણામના અર્થ એ સમજવા કે જેમ શરાળ પીધેલા મનુષ્યની પ્રવૃત્તિ તે વિપરીત છે, તેવી રીતે કમેં રૂપી શરાળના સંબંધથી સંબંધિત બની રહેલ જવની જે સુખ-દુ:ખરૂપે વર્ત તી અવસ્થા તે વૈભાવિક અવસ્થા તે વૈભાવિક અવસ્થા તે વૈભાવિક અવસ્થા સમજવી. શરાબના નિશામાં ચકચૂર બનેલા માણુસ નઘતા—કુદતા—હુસતા હાવા છતાં, તેના નાચવા—કુદવા—હુસવા—મ વાસ્તવિક હુષે નથી, પણ નશાજન્ય છે. તેવી રીતે કમેંના ત્યાકાદય સમયે વર્ત્ત તી આત્માની બાહ્ય સુખવાળી દશા, તે વસ્તિવિક સુખદશા નથી. સ્વાભાવિક નથી. પરંતુ વિભાવિક છે.

જૈનદર્શનમાં પ્રત્યેક કર્મની બધ્યમાન-સત્ અને ઉદય-મા એમ ત્રણ અવસ્થાએ માનેલી છે. તેને ક્રમશ બન્ધ

–સત્તા અને ઉદય કહેવાય છે. જૈનેતર દર્શનામાં પણ કર્મની ત્તે જ અવસ્થાએાને ખતાવતાં બધ્યમાન કર્મને ક્રિયમાણ, સત્ કર્મને સંચિત, અને ઉદયમાન કર્મને પ્રારબ્ધ તરીકે એાળ-ખાવેલ છે. પરંતુ આટલા માત્રથી કમ<sup>ુ</sup>ના અણુએાનું વાસ્ત(વિક સ્વરૂપ સમજ શકાતું નથી. કર્મ અહુવિજ્ઞાનની સમજના ઉદ્દેશ મુખ્યત્વે કરીને તા આત્માની સ્વાભાવિક અર્થાત્ પાર, માર્થિક અને વ્યાવહારિક એ બન્ને સ્વરૂપને સત્ય રીતે એાળખવા માટેની છે. જવના આ ખન્ને સ્વરૂપના ખ્યાલ પ્રાપ્ત કરવામાં જ કમ વિષયક સમજની સફલતા છે. વળી/ કેવળ વિભાવિક યા વ્યાવહારિક સ્વરૂપને જ જાણવા માત્રમાં કમ<sup>°</sup>વિજ્ઞાનની સક્લતા નથી. યા એકલા શુદ્ધ સ્વરૂપના પ્રતિ<sup>[</sup> પાદનમાં પણ કમ<sup>ે</sup> વિજ્ઞાનની સક્લતા નથી. હા! એટલું જરૂર છે કે આંત્માના પારમાંથિક સ્વરૂપ તરફ દૃષ્ટિપાત કરવા પહેલાં તેના વ્યાવહારિક સ્વરૂપના પ્યાલ પણ હાવા જોઈ ચે. મનુષ્ય-પશુ-પશ્રી-સુખી-દુ:ખી આદિ આત્માની દ્રશ્યમન અવસ્થાએ ના સ્વરૂપને સારી રીતે જાણ્યા વિના આત્માના પારમાર્થિક સ્વરૂપને સમજવાની યાગ્યતા પ્રાપ્ત થવી મુશ્કેલ છે. કારણ કે જ્યાં સુધી અનુભવમાં આવવાવાળી વર્તમન અવસ્થાની સાથે આત્માના સંખંધના સાચા ખુલાસા ન થય ત્યાં સુધી સમજનારની દબ્ટિ, આગળ કેવી રીતે વધી શકેંટ્ર જ્યારે આત્માને એ સમજાય કે ઉપરના સર્વ રૂપ તે વિભાવ્ધિ છે, સચાગજન્ય છે, ત્યારે જ સ્વય મેવ જિજ્ઞાસા પેદા થ્ય છે કે, આત્માનું સત્ય યા સ્વાભાવિક અર્થાત્ કમે સંખંધી રહિત સ્વરૂપ કેવું છે ? પરંતુ જે કર્મ વિજ્ઞાન માત્ર આત્મની

દ્રશ્યમાન દશાને જ સમજાવવા પુરતું હાેઈ, પારમાર્થિંક યા સ્વાભાવિક દશાને સમજાવવામાં અશકય છે, તે કર્મવિજ્ઞાન અધુરૂં છે.

પૌદ્દગલિક અહ્યુ કરતાં કમ અહ્યુસમૂહના સંખંધથી રહિત આત્મઅહ્યુની અનંતાનંત શક્તિની સમજ, તે અધુરા કમ વિજ્ઞાનથી પ્રાપ્ત થઈ શકતી નથી. તેને સમજવા માટે તા સપૂર્ણ કેમ વિજ્ઞાનની સમજ હાેવી જોઈ એ.

કર્મને માનનાર જૈનેતર દર્શ નાની કર્મ અંગેની માન્યતા માયઃ જવની દરયમાન-ગ્યાવહારિક દેશાની વિવિધતાને જ અનુલક્ષીને છે. મનુષ્યપણું – દેવપણું, નિરકપણું નપશુપણું – પક્ષીપણું – શારીરિક સંખ-દુ: ખપણું, જન્મ-મરણપણું ઇત્યાદિ-પણ વર્તી વિવિધ જવદેશાની પ્રાપ્તિમાં કારણસ્વરૂપે કર્મને તેઓએ સ્વીકાર્યું છે. પરંતુ જવના મુખ્ય સ્વધાવ-જવના મુખ્ય ગુણું શું છે? અને તે ગુણુંની પ્રગટતામાં વિવિધ જવ આશ્રયી વિવિધતા કયા કારણને લઇને છે? તે કારણને કેવી રીતે હઠાવી શકાય? આ હકીકત તો માત્ર જૈન દર્શનનમાં જ જાણવા મળે છે.

જૈનદર્શનમાં સર્વ કર્ય રજકેષ્યુ સમૂહનું ઘાતી અને અધાતી એમ બે રીતે પણ વર્ગી કર્યું છે. જીવના પારમાર્થિક યા સ્વાભાવિક સ્વરૂપ આત્મિક ગુણને આવ્છાદિત અનાવી રાખનાર કર્મને, ઘાતી કર્મ તરીકે એાળખાવ્યાં છે. અને જીવની વ્યાવહારિક યા દેશ્યમાન અવસ્થાની અનુકૂળતા યા પ્રતિકૂળતા સર્જંક કર્મને, અદ્યાતી કર્મ તરીકે એાળખાવ્યાં યા પ્રતિકૂળતા સર્જંક કર્મને, અદ્યાતી કર્મ તરીકે એાળખાવ્યાં

છે- આમાં ઘાતીકર્મ<sub>નુ</sub>ં સ્વરૂપ જૈનદર્શન સિવાય અન્ય સ્થળે **પાયઃ જવલ્લે જ જોવામાં આવે છે. તેનું કાર**ણ એ જ છે કે અન્ય દર્શનાએ જીવની કર્મથી મુક્તદશામાં સુખ તાે સ્વી-કાર્યું, પરંતુ તેવી મુક્તદશા એટલે કેવી દશા ? તે દશામાં જીવનું સ્વરૂપ કેવું હાય ? તે સ્વરૂપનું આવ્છાદક કમ<sup>ે</sup> કેવા પ્રકારનું હાય ? તે કર્મને હટાવવાના 'ઉપાય' શા ? આ ખાળતની સંમજ જૈનદર્શન સિવાય અન્ય કાેઈ આપી શક્યું નથી. જૈનદર્શન કહે કે છે કે ' જીવ '' તે પરમાત્માના અંશ છે. તેના અર્થ શાસ્ત્રની દુષ્ટિએ એ થાય છે કે જીવમાં જેટલી ગ્રાનકળા વ્યક્ત છે, તે કર્માવરણથી આવૃત ચેતના-શક્તિના એક અંશમાત્ર છે. જ્ઞાનારણીય કર્મ બિલકુલ હટી જવાથી ચેતના (ગ્રાન) પરિપૂર્ણ<sup>૬</sup> રૂપથી પ્રગટ થાય છે. તે પરિપૃર્ણુ જ્ઞાન (કેવળજ્ઞાન) એ જ ઇધ્વિરભાવ યા ઇધ્વિરત્વની પ્રાપ્તિ છે. અર્થાત્ જ્ઞાનાવરણીય કમેના ક્ષયાપશમથી પ્રગટ ज्ञानशक्ति, ते परिपृष्णु ज्ञान ( કેવળज्ञान ) રૂપ ઈશ્વरत्वने। અંશ છે. આ રીતે કેવળત્રાન સ્વરૂપે જીવની શુદ્ધ દશાના સ્વરૂપનું જયાં નિરૂપણ જ ન હાય, ત્યાં તે વ્યવસ્થાનું રાેધક જ્ઞાનાવરણીય કમેનું પણ નિરૂપણ કચાંથી હાય ?

જૈનદર્શન કહે છે કે જીવાના મુખ્ય સ્વભાવ જ્ઞાન છે. જ્યાં જ્ઞાન ત્યાં જીવ અને જયાં જીવ ત્યાં જ્ઞાન અવશ્ય હાય છે. જ્ઞાન વિનાના જીવ ન હાય અને જીવ સિવાય ખીજે કયાંય જ્ઞાન પણ ન હાય. ગુણી સિવાય ગુણ ન હાય અને ગુણ વિના ગુણી ન હાય. શીખેલું યાદ રાખવું પડે છે. યાદ રાખ્યા વિના શીખેલું ટકતું નથી. કેટલીક વખત યાદ કરવા. જતાં પણ યાદ આવતું નથી. એ રીતે ભૂલાઈ જવાના સમયે ગ્રાન છે તો ખરૂ જ. અને જો ન હાય તો થાડીવાર પછી. યાદ આવી જાય છે, તે યાદ આવ્યું શાથી ? ભૂલાઈ જવા. ટાઈમે ગ્રાન હતું તો ખરૂં છતાં ભૂલાઈ ગયું તેનું શું કારણ ? એના જવાખ એ જ છે કે યાદ ન આવ્યું તે વખતે કાઈક રાકનાર ચીજ હતી. યાદ આવ્યું તે વખતે રાકનાર ચીજ ખસી ગઈ. જરૂર વખતે યાદ નથી આવતું તેથી માનવું પઢશે. કે ગ્રાનને રાકનાર પણ કાઈક કર્મ છે. તેને જ જૈનદર્શનમાં. ગ્રાનાવરણીય કર્મ તરીકે ઓળખાવ્યું છે.

विश्वमां ज्ञेय पहार्था अनंता छे. परंतु ते सर्वनी ज्ञाता छव क छाई शहे. ज्ञाता पातानी ज्ञानशिक्तिथी ज्ञेय-पहार्थने कांछे. आ ज्ञानशिक्ति ते क येतनशिक्त. येतना येथे छवनुं क मुख्य सञ्ज्ञष्ठ छे. निष्ठ हे अळवनुं. ळवना. शरीशिंद हे। अथवयवे। हे छिन्द्रियोमां ये ज्ञानशृष्ठु नथी. ज्ञेयपहार्थना स्वरूपने कांखुवामां छद्मस्थ छवने छिद्रियोनी अष्य ज्ञान छाई शहतो नथी. अर्थात् ज्ञेयपहार्थनी ज्ञाता छिन्द्रियो नथी. अर्थात् ज्ञेयपहार्थनी ज्ञाता छिन्द्रियो नथी. छिन्द्रियोमा अगर मगकमां ज्ञानशृष्ठु छे।य ते। मृतहें छुमां पण्च मगक अने छिन्द्रियो विद्यमान हे।य छे. पण्च छवन्सं क ध्री रिष्ठित ते छिन्द्रियो हुई ज्ञेय पहार्शनी ज्ञाता अनी शहती नथी. आर्के प्रयक्षित पामेस यक्षद्वाननी हुई। अर्थे विद्यानी हुई। ते भत्याने स्वर्थनी अक्ष्रिकेत अर्थे। विद्यानी अर्थे। स्वर्थनी यक्ष्रिकेत अर्थे। विद्यानी अर्थे। त्रिकेत अर्थे।

ે જોઈન્ટ કરીએ, તો જ તે ચક્ષુએ! પદાર્થના રૂપને જેવામાં ઉપયોગી અને છે. અર્થાત્ તે ચક્ષુરૂપ સાધનદ્રારા પણ જોઈ શક્યાની શક્તિવાળા વિદ્યમાન હાય તો જ જોઈ શકે છે. મૃતદેહમાં જોઇ શક્યાની શક્તિવાળા વિદ્યમાન નથી. એટલે સાધન હોવા છતાં પણ તે સાધન દ્રશ્ય પદાર્થનું ગ્રાન કરવામાં ઉપયોગી અની શક્તું નથી.

વળી કેટલાક જવાને સાધન ખદલાઈજવા છતાં પણ એક સમયે અનુભવેલી લાગણીઓનું અન્ય સમયે સ્મરણ શ્રયા કરે છે. જેમકે-આજે છાપાઓમાં પૂર્વસવની સ્મૃતિના હેવાલા ઘણા વખત પ્રગટ થતા અને તે સત્ય પૂરવાર થવાના સમાચારા આપણુ સાંભળીયે છીએ. જીવ એક ભવમાંથી ્છ્ડી અન્ય ભવમાં જન્મ પામ્યા ખાદ પણ પૂર્વભવ**ની** ઇન્દ્રિયાથી અનુભવેલ હકીકતાને નવા ભવમાં પ્રાપ્ત ઇન્દ્રિયા દ્વારા દેખી–સાંલળીને સ્મૃતિમાં લાવે છે. આ સ્મૃતિમાં લાવવાવાળા, જીવ છે. ઇન્દ્રિયા નથી. કારણ કે <sup>-</sup>પૂર્વ ભવની બીનાએાને જાણુનાર–સાંભળનાર જે ઇન્દ્રિયા હાત તાે તે ઇન્દ્રિયા તા વિલીન પામી ગયેલી હાય છે. અને તે વિલીન પામેલી હાેવા છતાં પણ જીવને સ્મૃતિ આવી શકે છે. અને સ્મૃતિદ્વારા પૃવે<sup>૧</sup> અનુસવેલ પદાર્થ જ્ઞાનને તે જીવ જાણી શકે છે. માટે જ્ઞાન યા ગ્રૈતન્યતા તે જીવના જ સુષ્ય ગુણુ છે. અને તે જીવની સાથે સદાના માટે સ્થિત છે. ગ્રાન એ જીવના જ ગુણ હાવાથી દરેક જીવમાં ગ્રાન-શક્તિ હાય જ છે. પછી ભલે તે ન્યૂનાધિક પ્રમાણમાં હાય.

કેટલાક જ્વાની જ્ઞાનશક્તિ એવી પણ વર્તતી હાય છે કે ઇન્દ્રિયાની અપેક્ષા વિના પણ મર્યાદિત રીતે પદાર્થ—વિષયને જાણી શકે છે. આમ ઇન્દ્રિયાની અપેક્ષાવાળી અને ઇંદ્રિયોની અપેક્ષાવાળી અને ઇંદ્રિયોની અપેક્ષા વિનાની એમ બે પ્રકારની ચૈતન્યશક્તિ યા જ્ઞાનશક્તિ પૈકીની, દરેક જ્ઞાનશક્તિ વિવિધ જીવ આશ્રયી, અને એક જીવને પણ વિવિધ સમય આશ્રયીને, વિવિધ્ય પ્રકારની હાય છે. જ્ઞાનશક્તિની આ વિવિધતાનું સ્વરૂપ નંદિયામાં ખહુ જ સ્પષ્ટ અને ખુદ્ધિગમ્ય રીતે ખતાવ્યું છે. આમ જ્ઞાન એ જીવમાત્રના ગુણ હાવા છતાં પણ જ્ઞાન—શક્તિની વિવિધતાનું કારણ શું? એ પ્રશ્ન ખુદ્ધિમાન મનુ- ષ્યેના હૃદયમાં ઉપસ્થિત થાય એ સ્વાભાવિક છે.

પરંતુ આ પ્રશ્નનું સમાધાન કર્યા પહેલાં પહેલું તો એ સમજ લેવું જોઇએ કે—'' જે જે વસ્તુના વિકાસમાં હાનિવૃદ્ધિ દેખાય તે તે વસ્તુમાં પ્રકર્ષતા અર્થાત્ સંપૂર્ણતા યા અન્તિમવિકાસ પણ હાવા જોઇએ." એ હિસાએ જ્ઞાન- શક્તિની ન્યૂનાધિક વિકાસતાના હિસાએ તે જ્ઞાનશક્તિની પ્રકર્ષતા અર્થાત્ સંપૂર્ણપણાનું પણ અનુમાન કરી શકાય છે. અનન્તિ સેયના વિશેષધર્મને જણાવનાર ગુણના એવા પૂર્ણપકર્ષને કેવળજ્ઞાન કહેવાય છે.

કેવળત્તાન એટલે સર્વ જવાને એક જ સરખું ત્તાન. અને તે પણ વિશ્વના રૂપી-અરૂપી સર્વ પદાર્થનું, ઇંદ્રિયાની. અપેક્ષા વિનાનું, ત્રિકાલિક અખાધિત ત્રાન. ગાન એ જીવમાત્રના સ્વભાવ હાવાથી સર્વ જીવા આવા પૂર્ણ ગ્રાનવાળા અર્થાત્ કેવળગ્રાની છે. મિલકત સરખી છતાં ઘરાકમાં દબાઈ ગયેલાના હાથ છૂટા હાતા નથી. તેમ દરેક જીવ કેવળગ્રાનમય છતાં ગ્રાનશક્તિનું આચ્છાદન કરનાર કાઈ ચીજ આત્મામાં પડેલી છે. જેથી ગ્રાનદીપકના પ્રકાશમાં ન્યૂનાધિકતા વર્તે છે. આવ્છાદાન કરનારી તે ચીજને જૈન– દર્શનમાં ગ્રાનવરણીય કર્મ તરીકે ઓળખાવી છે. આ રીતે જૈનદર્શન સિવાય બીજાઓએ ગ્રાન સ્વભાવને રાકવાવાળા કર્મને માન્યુ જ નથી. તેથી રાકવાનાં કારણા તથા તે કર્મને લોડવાના પ્રકારા પણ જૈનેતરદર્શનામાં અતાવ્યા નથી. આત્મ ગુણ અને તેને રાકનાગાં કર્મની હંકીકતના ખ્યાલ પેદા થયા વિના આત્મગૃણને પ્રગટ પણ શી રીતે કરી શકાય ?

ગ્રાનશક્તિ ઉપર ગ્રાનાવરણીય કર્મ નું જેવું જેવું આચ્છા-દન તેવી તેવી જ્વને પદાર્થ વિષય જાણવાની મુશ્કેલી. અને જેટલી જેટલી મુશ્કેલી, તેટલી તેટલી મું ઝવણ, અને જેટલી જેટલી મું ઝવણ તેટલું તેટલું દુ:ખ.

તનતાેહ પ્રયત્નપૂર્વ કે પ્રાપ્ત સમૃદ્ધિ કેટલાે ટાઈમ ટકશે ? કેટલા ટાઇમ સુધી તેમાં જરાપણ મુશ્કેલી નહિં આવે, તેના 'નિશ્ચિત જ્ઞાન વિના તે સમૃદ્ધિવતને શાંતિ ખરી કે ?

વિશ્વના ત્રેય પદાર્થોની ત્રિકાલિક અવસ્થાએ અનંતી છે. તે અનંતી અવસ્થાએ પૈકી પ્રત્યેક અવસ્થા કઈ જાતના 'નિમિત્તથી પ્રગટ થઈ શકે ? કઈ અવસ્થા સંસારી જીવને કેવા પ્રકારની અનુકૂળતા યા પ્રતિકૂળતા સજેક બની શકે ? આ સર્વ નું સંપૂર્ણ ગ્રાન તે કેવળગ્રાની સિવાય વિશ્વના કોઈ વૈગ્રાનિક પ્રાપ્ત કરી શક્યો નથી, અને કરી શક્યાના પણ નથી.

જ દગીઓ ને જ દગીઓ ચાલી જાય, કરાડા-અબને રૂપીયાના વ્યય થાય, રાત–દિવસ તનતાેડ પ્રયત્ન કરાય, છતાં પણ કેવળત્રાનીઓના ગ્રાનવડે જે પદાર્થગ્રાન થાય છે, તેવું પદાર્થ જ્ઞાન અન્યથી કદાપ્રિ થઇ શકતું નથી. કેવળજ્ઞાનમાં જે શક્તિ છે, તેવી ગ્રાનશક્તિ વિશ્વના કેર્ાઈ યંત્રા–શસ્ત્રા કે રસાય**ણ શાસ્ત્રથી પ્રાપ્ત થઈ શકવાની નથી**.માટે જ જ્ઞાનીઓ કહે છે કે કાેઇપણ પ્રકારના ખાહ્યસાધનાેની લેંશમાત્ર પણ અપેક્ષા વિના, વિશ્વના સમગ્ર પદાર્થીની સમગ્ર શક્તિઓના સમગ્ર આવિષ્કારાની સુલભતા પ્રાપ્ત કરવા માટે, આત્માની કેવળગ્રાન શક્તિને આવ્છાદિત ખનાવી રાખનાર, ગ્રાનાવરણીય કર્મસ્વરૂપે વર્તા રહેલ પૌદ્દગલિક રજકણોને, આત્મા ઉપરથી સર્વા ફર કરવાના પ્રયત્ન કરાે. પછી જુંએા કે આત્માના અણુઅણુમાં રહેલ અનંત જ્ઞાનેશક્તિ, પદાર્થ વિજ્ઞાનના કેવી રીતે આવિષ્કાર કરી શકે છે.

આધુનિક વૈજ્ઞાનિકાએ કરાડા—અબને રૂપીયાના વ્યય— પૂર્વ કે અનેક યાંત્રિક સાધના દ્વારા યા રસાયણાની મિશ્રતા દ્વારા સૂક્ષ્મ અણુરાક્તિના જે આવિષ્કારા કરી અતાવ્યા છે, તેના કરતાં પણ સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ અણુસ્વરૂપનું વર્ણુન જૈન-શાસ્ત્રી દ્વારા નાણતાં આપણને સમન્નય છે કે, કાઈ પણ નાના આદ્યસાધનની અપેક્ષા વિનાના આવા અણુ આવિષ્કારા આવિષ્કારિત કરવામાં કેવલજ્ઞાની પુરુષાની જ્ઞાનશક્તિ કેટલી જખ્ભર છે? તે જૈનદર્શનમાં પ્રરૂપિત દ્રવ્યાનુંયાગના વિષયના અશ્યાસ કરવાથી આપણને સમજાય છે.

કેવળગ્રાન સ્વરૂપ ગ્રાનશક્તિના અભાવે જીવમાં વર્ત તી અન્ય અન્ય પ્રકારની ગ્રાનશક્તિ, તે કર્મ રજકણોના ન્યૂનાધિક પ્રમાણમાં પણ સંખંધ રાખવાવાળી છે. તેમાં જેટલા જેટલા તે રજકણોના સંખંધ, તેટલું તેટલું ગ્રાનશક્તિઓનું આચ્છા- દન હાય છે. નંદિસ્ત્રમાં વિવિધ પ્રકારે વર્ત તા ગ્રાનનું સુંદર વર્ણન કરેલ છે.

પૌદ્દગલિક આવિષ્કારા કરનાર વિવિધ વૈજ્ઞાનિકોની ગ્રાનશક્તિ, કર્મ રજકણાના સંભંધવાળી હાવાથી ઘણી જ અધુરી છે. આધુનિક વૈજ્ઞાનિકાએ ગમે તેટલા પ્રકારે અણુ-શક્તિના આવિષ્કારા લેલે કર્યા, પરંતુ તે આવિષ્કારા અધુરા અને કાઇપણ પ્રકારના બાહ્યસાધનાની અપેક્ષાવાળા છે. જયારે સર્વજ્ઞ-કેવલગ્રાની પુરુષા દ્વારા આવિષ્કારિત, પદાર્થ આવિષ્કારા, કાઇપણ પ્રકારના બાહ્યસાધનની અપેક્ષા વિનાના અને સંપૂર્ણ છે.

આ રીતે આત્માના મુખ્ય સ્વભાવ જ્ઞાન છે, તે સમ-જાય ત્યારે જ જ્ઞાનની અધિકતા–ન્યૂનતા તુમને અન્તે પરિ-પૃર્ણુતા સમજાય, વળી જ્ઞાનમાં તેરતમતા–એાછાવત્તાપણું સમજાતાં તેના કાંરણુરૂપે જ્ઞાનાવરણીય કમે પણ સમજાય.

આ જ્ઞાન ઉપરાંત ઓતમાના ખીજા શુણ (સ્વભાવ)

દર્શન છે. સર્વ ગ્રેયપદાર્થી સામાન્ય અને વિશેષ એમ બન્નો ભાવ ચુક્ત હાેય છે. સામાન્ય વિના વિશેષ હાેઈ શકતું નથી, અને વિશેષ રહિત સામાન્ય હાેતું નથી. પરંતુ પ્રત્યેક વસ્તુમાં તે ખન્ને સ લગ્ન છે. તેમાંથી ગ્રેયના વિશેષ ધર્મ ને જાણુવાવાળા ુ આત્માના જે ગુણ છે, તે જ્ઞાન છે. અને તે જ્ઞેયના સામાન્ય ધમ ને જાણવાવાળા આત્માના જે ગુણ છે તે દર્શન છે. વાસ્તવિક રીતે તેા વસ્તુના પ્રાથમિક ખ્યાલ પૂરતા જ્ઞાનને જ દર્શન કહેવાય છે. પદાર્થ બાધની પ્રથમભૂમિકા દર્શન છે. તેમાં વસ્તુના ખાસ સ્વરૂપના ભાસ નહીં થતાં ફક્ત વસ્તુની સત્તાનું જ ભાન થાય છે. ગ્રાન તે સાકાર અને સવિકલ્પ છે, અને દર્શન તે નિરાકાર અને નિવિકલ્પ છે. જ્ઞાનને આત્માના ગુણુ માનીએ એટલે દર્શ નને તાે માનવું જ ૫ડે. કાેઇપણ વસ્તુનું પહેલું તાે સામાન્ય જ્ઞાન થાય અને **ખીજી પળે વિશેષ જ્ઞાન થાય છે. તેમાં પહેલું સામા**ન્યજ્ઞાન છે, તેનું નામ જ દર્શન છે. દર્શનને જીવના સ્વભાવ તરીકે માનીએ એટલે તેના અવરાે ધકરૂપ દર્શનાવરણીય કમ ને પણ્ માનવું જ પહે. આ રીતે જ્ઞાનની પ્રકર્ષતા-પૂર્ણતાને જેમ કેવળજ્ઞાન કહેવાય, તેમ દર્શનની પ્રકર્ષતા-પૂર્ણતાને કેવળ-દર્શાન કહેવાય છે.

વસ્તુના પ્રાથમિક પ્યાલ પૂરતા જ્ઞાનને જ દર્શન કહેવાતું હોવા છતાં, જ્ઞાન અને દર્શનનાં આવરખુકમેં ભિન્ન છે. વળી પદાર્થભાધ થવા ટાઇમે ચડતા ઉતરતા વિવિધ પકારના આત્માપયાગ રૂપ ભેદના વ્યવસ્થિત, અને વિસ્તૃત જૈ-દ

રીતે થતા ખ્યાલ ચુકાઈન જવાય તે માટે આત્માની ચૈતન્ય શક્તિને માત્ર એક જ્ઞાનસ્વરૂપે જ નહિં એાળખાવતાં, જ્ઞાન અને દર્શાન એમ અન્ને સ્વરૂપે જૈનદર્શનમાં એાળખાવી છે.

આ ગ્રાન અને દર્શન ઉપરાંત આત્માના ત્રીજો ગુણુ ચારિત્ર છે. જીવની સ્વશક્તિ ચેતના અને વીર્યાદની પરિશુ-તિનું પ્રવર્તન, સ્વભાવમાં જ વર્તે તેને ચારિત્ર કહેવાય. અર્થાત્ રાગ—દ્વેષની પરાધીનતા રહિત આત્માની ગ્રાન અને દર્શનશક્તિના ઉપયોગ તેને ચારિત્ર કહેવાય છે. રાગ—દ્વેષ એટલે આત્મામાં વર્તતા કોધાદિ કપાય. આ કોધાદિ કપાયના ત્યાગને જ ચારિત્ર કહેવાય. આત્માની અવસ્થામાં સર્વદાના માટે સંપૂર્ણ રાગ—દ્વેષ અર્થાત્ કોધાદિ કપાય રહિતપણાને ચારિત્રની પૂર્ણતા કહેવાય છે.

ચારિત્રની પૂર્ણતાવાળી અવસ્થા ધરાવતા સર્વ જવાની સ્થિતિ સદાના માટે એક સરખી જ હાય છે. પરંતુ અપૂર્ણ ચારિત્ર ધરાવતા વિવિધ જવાની અવસ્થામાં અને એકનાએક જવની અવસ્થામાં વિવિધ કાળે વર્તતા અપૂર્ણ ચારિત્ર-માં પણ અનેક પ્રકારની ભિન્નતા વર્તે છે. ચારિત્રની અપૃર્ણતામાં ન્યૂનાધિક પ્રમાણમાં પણ ચારિત્રની માત્રા આશ્છાદિત ખની રહેલી હાય છે. અને તેનું આશ્છાદક કર્મ તે માહનીય કર્મ છે. આત્માને મુંઝવે-વિકલ કરે-ભાન ભૂલા ખનાવે માટે તેને માહનીય કહેવાય છે. જવની આ મું ઝવણ એ પ્રકારની હાય છે.

આત્માના જ્ઞાન–દર્શાનાદિ ગુ**છે**ુા, તે ગુણેાનાં આચ્છાદક

કર્મો (કમે સ્વરૂપે પરિણામ પામેલ પૌદ્ગલિક રજકણા), આત્માની સાથે થતા તે કર્મોના સંબંધનાં કારણો, તે સંબંધથી આત્માને છૂટકારા કરવાના ઉપાયા, આત્માની સ્વભાવ-વિભાવ દશા, વાસ્તવિક સુખ-દુ:ખની સમજ, ઈત્યાદિ તાત્વિક જ્ઞાન વિજ્ઞાનને વીતરાગ સર્વજ પુરૂષોના કથન મુજબ સત્ય તરીકે સ્વીકારી લેવામાં મું ઝવનાર કર્મને '' દશે ન માહનીય " કર્મ કહેવાય છે. અને તે સત્ય માન્યતાનુસાર જીવનની પ્રવૃત્તિમાં મું ઝવનાર અર્થત્ આડે આવનાર કર્મને ગ્રારિત્ર માહનીય કર્મ કહેવાય છે.

આત્માના ચોચા ગુણુ વીર્ય છે. આ વીર્ય અગેની વિચારણા આ પુસ્તકના પ્રકરણુ પાંચમામાં વિચારાઈ ગઈ છે.

ગ્રાન-દર્શન-ગ્રારિત્ર અને વીર્ય એ આત્માના સ્વ-માલિકીના-બહાર કયાંયથી નહિં આવેલા સ્વાભાવિક ગુણો છે. જયારે જ્ઞાનાવરણીય-દર્શનાવરણીય-માહનીય અને અંતરાય એ ગ્રારે, કર્મ રૂપે પરિણામ પામી આત્માની સાથે સંચાગિત અની રહેલ પૌદ્દગલિક રજકણોના સમૂહ છે. આત્માની સાથે સંખંધિત અની રહેલ સમય કર્મ રજકણોમાં સ્વલાવની ભિન્નતાના હિસાએ જીવને કળદાતા અનવામાં પણ ભિન્નતા છે. અને તેથી જ તે કર્મ રજકણોના સમૂહ પૈકીની વિવિધ રજકણોની ગ્રાનાવરણીય આદિ ભિન્ન ભિન્ન સંગ્રા છે.

આ ભિન્ન ભિન્ન સંગ્રાહ્યરક કમ<sup>ર</sup>સ્વરૂપે પરિણામ પામેલ પૌદ્દગલિક રજકણોના સમૂહના સંભંધ, જીવની સાથે થયા શાથી ? તેનું સમાધાન એ છે કે મિથ્યાત્વ (અતત્ત્વ પ્રત્યે ઝુકાવ), અવિરતિ (પાપ ત્યાગની પ્રતિજ્ઞા નહિં હોવાથી ચાલુ રહેવાવાળી પાપની છૂટ), કષાય (ક્રાંધ–માન–માયા અને લાલ તથા કામ–હર્ષ-શાકાદ આત્માના કલુષિત પરિ- ણામ), અને યાગ (મન–વચન–કાયાની પ્રવૃત્તિ અર્થાત્ વિચાર–વાણી અને હલનચલન આદિ ક્રિયા), એ ચાર કારણાને લઈને આત્મા સાથે કર્મ ખંધાય છે.

કર્મ બંધમાં ઉપરાક્ત ચાર કારણા પૈકીનાં પ્રથમનાં ત્રણુ કારણા તે છવે પાતે પૂર્વે બાંધેલ માહનીય સંજ્ઞાધારક કર્મ રજકણ સમૃહના વિપાકાદયથી વર્ત તા આત્માના આંતરિક દુર્ણું છે. આ દુર્ગુણાને જ ભાવ કર્મ કંહેવાય છે. અને તે હાવામાં માહનીય સંજ્ઞાધારક રજકણ સમૃહ સ્વરૂપ, દ્રવ્યકર્મ જ કારણુરૂપ છે. એટલે આત્મામાં સંબંધિત બની રહેલ માહનીય સંજ્ઞાધારક રજકણસમૃહના નિમિત્તને પામી જવમાં મિથ્યાત્વ-અવિરતિ અને કથાય પ્રગટે. અને મિથ્યાત્વાદિની પ્રગટતાથી પુનઃ માહનીય સંજ્ઞાધારક નવાં રજકણ સમૃહના આત્મામાં સંબંધ થાય. આવી રીતે માહનીયકર્મ અને મિથ્યાત્વાદિ આત્માના દુર્ભાવા, અરસ્પરસ કાર્ય – કારણ રૂપે વર્તે છે.

કપાયા તે રાગદ્વેષ છે. કયા કષાયા રાગસ્વરૂપે અને કયા કપાયા દ્વેષ સ્વરૂપે કહેવાય છે <sup>?</sup> તે ભિન્ન ભિન્ન દિષ્ટિ-કાેેેે જૈન શાસ્ત્રોમાં ખહુ જ સ્પષ્ટપણે સમજાવેલ છે.

દરેક કમેની ખરી જહ તો કષાય જ છે. મન-વચન અને કાયાના યોગા સમાનપણે વર્ત તા હોવા છતાં પણે, કષાય– સુકત આત્માને ખંધાતું કમે, નથી તા વિષાકજનક થતું, કે નથી બે સમયથી અધિક સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરતું. માટે જ કર્મ બંધનમાં કષાયની જ પ્રધાનતા સ્ત્ર્યવવા માટે તત્ત્વાર્થ સ્ત્રના અધ્યાય આઠમાના સ્ત્ર બીજામાં કહ્યુ છે કે, કષાયના સંખંધથી જ જવ કર્મ ને યોગ્ય પુદ્દગલા ગ્રહણ કરે છે. અને વ્યવહારમાં પણ આપણે બાલીએ છીએ કે રાગ–દ્વેષથી જ કર્મ બંધાય છે. પરંતુ કર્મના આશ્રવને રાેકવાના જિજ્ઞાન્સુઓને રાગ અને દ્વેષની વિવિધ રીતે વર્તતા અવસ્થાના ખાસ ખ્યાલ હાેવા જોઈએ.

કેષાયના વિકારા અનેક પ્રકારે છે. સ્થૃલપણે વર્તતા કોધાદિ કષાચાને તાે બાલ જવાે સહેલાઇથી કષાયરૂપે સમજ શકે છે. પરંતુ કષાય સ્વરૂપે વર્તાતા કેટલાક વિકારા એવા છે કે, સામાન્ય જનતા તેને એાળખી કે સમજી શકતી જ નથી. આવા વિકારામાં અભ્ય તરપણે પણ કામ તાે ક્ષાય જ કરતા હાેય છે. આ રીતે વિવિધ સ્વરૂપે કામ કરતા કષાયના આવિ-ષ્કારા જૈનદર્શ નમાં અહું જ સરસ અને સુગમ રીતે ખતાવ્યા છે. માટે જ માેહનીય કર્મ ને, જૈનદર્શ નમાં અક્રાવીસ પ્રકા**રે** વર્ણુ વી કષાયના વિષયને અતિસ્પષ્ટપણે બાળ જવા પણ સમજ શકે અને તેનાથી ખચવામાં સુલલતા રહે, એ રીતે ખતાવ્યું છે. આ અડ્ડાવીસ પ્રકારા જે સારી રીતે જણે તે જ સમજી શકે કે, આત્માની કઈ દશામાં કેવા પ્રકારના કષાયા કેવી રીતે કામ કરી રહ્યા છે. આમ્ કષાયામાં પણ સ્વભાવની અપેક્ષાએ વિવિધતા હાવાથી વિવિધ કષાયાના ઉદય જવને વિવિધ કુર્ભાવ પેદા કરવાવાળા હાય છે, અને તેથી વિવિધ સ્વભાવધારક કષાયાને વિવિધ સંજ્ઞાથી એાળખાવાય છે. જીવને મિથ્યાત્વની માન્યતામાં મુકનાર અનંતાનુઅ ધી નામક કષાય છે. અને અવિરતિદશામાં રાખનાર તે અપ્રત્યા-ખ્યાની અને પ્રત્યાખ્યાની નામક કષાય છે.

આ મિથ્યત્વ અને અવિરતિદશા ઉત્પાદક કષાયામાં કોધાદિ માત્રાએ એવી અસ્પષ્ટપણે વર્તે છે કે સામાન્ય માનવી તેને સમજી શકતા નથી. છતાં તે બન્ને દશાએ કષાયના જ ઉદયવાળી હાઈ તે બન્ને હેતુ, કષાયના સ્વરૂપથી જીદા પડતા નથી. માટે કર્મના બંધહેતુઓ કષાય અને યાગ એમ એ પણ ગણી શકાય છે.

આ રીતે બન્ધહેતુઓ મુખ્યપણે કષાય અને ચાગ એમ એ છે. પરંતુ આધ્યાત્મિક વિકાસની ઉતરતી—ગડતી ભૂમિકારૂપ ગુણસ્થાનકામાં બંધાતી કર્મ પ્રકૃતિઓના તરતમભાવના કારણમાં માહનીય કર્મના ઉદયથી વર્ત તી કઈ દશા, કઈ કર્મ— પ્રકૃતિઓના બન્ધનમાં કારણભૂત છે ? તે સાદી સમજના લોકોને સહેલાઇથી સમજાવવા માટે જ્ઞાનિપુરૂપોએ મિથ્યાત અને અવિરતિને કર્મ બંધના હેતુમાં જીદા જીદા ગણાવ્યા છે.

યાગથી કાર્મિક વર્જણાનાં રજકણા આકર્ષિત થઈ જીવમાં સંખધિત અને છે, પરંતુ તે રજકણસમૂહમા વિવિધ સ્વભાવનું નિર્માણ તાે તે સમયે આત્મામાં વર્જતા વિવિધ સ્વભાવધારક વિવિધ ક્ષાયાને અનુલક્ષીને જ થાય છે.

છવ તે કાર્મણુવર્ગણાના પુદ્દગલાને ચાગરૂપ વીય વરે ચહાલુ કરી, તેને કર્મરૂપે પરિલુમાવે છે, એટલે જવદ્વારા આકૃષ્ટ દલિકસમૂહાની સંખ્યામાં ન્યૂનાધિકતાનું પ્રમાણ, દલિક-શ્રહણ સમયે વર્ત્તા છવના યાગગ્યાપારના આધારે જ છે.

' સર્વ જવામાં તથા એક જવમાં પણ પ્રતિસમય યાગળળ સમાનપણે જ વર્તે એવા નિયમ નથી. જેથી પ્રતિસમય શ્રહિત કાર્મણવર્ગણાના પુદ્દગલ પ્રદેશસમૂહની સ્પ્યા પણ, સર્વ જવાને સમાનપણે હેર્ષ્ઠ શકતી નથી.

વળી પ્રતિસમય ગ્રહિત કાર્મ ણવર્ગ ણામાંથી કર્મ રૂપે થતા પરિણુમનમાં સર્વ' રજકણુસમૂહના સ્વભાવ–સ્થિતિ અને રત્ત ( જુરસા ) તું નિર્માણ કંઈ એક સરખું થતું નથી. પરંતુ ગ્રહિત રજકણુસમૂહા ભાગલારૂપે બ્હેં ચાર્ક, પત્યેક ભાગ-લાન પ્રદેશ ( રજકણુ–અણુ ) સમૂહમાં, તે નિર્માણ જુદી ल्ही रीतनुं थाय छे. को रीते थनुं सागसाइपे विसालन, તે રજકણામાં વિવિધ રીતે નિમિ<sup>લ</sup>ત સ્વભાવધારક રજકણાને અતુલક્ષીને થાય છે. કેટલાંક દલિકા જ્ઞાનાવરણ કમ<sup>્</sup>રૂપે પાંચુમ છે, કેટલાંક દર્શનાવરણપણે પરિણુમે છે. એ પ્રમાણે વધુાં વધુ આઠ લાગલા પડી, જીદા જીદા આઠ સ્વભાવ ઉત્પન થાય છે. પરંતુ સાત કમ<sup>°</sup> આંધનાર જીવને સાત ભાગ, છ કર્મ ખાંધનાર જીવને છ ભાગ, અને એક કમ<sup>°</sup> ભાં<del>ખાર જીવને એક જ ભાગ થાય છે. કર્મ'ની</del> મૂલ પ્રકૃતિ આઠે હાવાથી ગૃહિત દલિકાના વધુમાં વધુ ભાગલા પડે તાે આઠજ પડે છે. અને પછી મૂલ પ્રકૃતિના દલિકામાંથી તેની ઉત્તરપ્રકૃતિરૂપે જુદા જુદા ભાગ પડે છે. આ દરેક ભાગમાં પ્રદેશસમૂહની વહેં ચણી પણ સરખી સંખ્યા પ્રમાણ નહિં ચતાં, અમુક નિયત ધારણે જ ન્યૂનાધિક રીતે થાય છે.

આમ એક જ સમયે બ્રહિત કામ ખુવગ ખાંચી પરિ-ણામ પામેલ કમેના ભાગલા પડી જઈ, પ્રત્યેક ભાગમાંના પ્રદેશ સમૂહની અલગ અલગ રીતે રવભાવાદિ નિર્માણ થવાની હકીકત કેટલાકને આશ્ચર્ય કારી લાગશે, પરંતુ તેમાં કંઈ આશ્ચર્ય જેવું નથી. કારણ કે જીવ અને પુદ્દગલની અચિંત્ય શક્તિઓ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. એક જ કારણથી થતા અનેક કાર્યમાં અનેક વિચિત્રતા ઉત્પન્ન થવાની પ્રત્યક્ષતા, એક સ્વરૂપવાળા એવા એક બીજાથી વિચિત્ર પ્રકૃત્યાદિવાળા વિચિત્ર અવયવાવાળી વનસ્પતિઓમાં આપણે અનુભવીએ છીએ. તદુપરાંત ભાજનના કાળીયા ઉદરમાં પ્રવેશ્યા લાદ તે જ કાળીયાનું રસ–રૂધિર–માંસ–મેદ–અસ્થિ–મજ્જા અને વીર્ય એ સાત ધાતુરૂપ વિવિધ રીતે થતું પરિણુમન તે આપણા રાજેરાજના અનુભવની વાત છે.

શરીરમાં સાતે ધાતુઓની નિરંતર એક પ્રકારની રાશ-ચિંધુક કિયા ચાલ્યા કરે છે. જે ખારાક ખાવાપીવામાં ચવે છે, તે હાજરી અને આંતગ્ઢામાં પરિપક્વ થઈ નાડીએમાં ખેંચાઈ તેનાથી મળમૂત્ર જીદાં પડે છે. અને તેમાંથી સારૂપ જે રસનાં સ્થાન, હૃદયમાં જઇ હૃદયમાંના મૂળ રસમાં મળે છે, અને ત્યાંથી શરીરમાં પ્રસાર પામી સર્વ ધાતુરાનું પાપણ કરે છે. હૃદયમાં ગયા પછી આ રસના ત્રણ વિનાગ થાય છે. ૧ સ્થ્લ. ૨ સહમ અને ૩ મળ. સ્થૂલરસ પેતાની જગ્યાએ રહે છે, સૂક્ષ્મરસ ધાતુમાં જાય છે, અને મળ તે રસધાતુઓના મળમાં જઈ મળે છે. આહારમાંથી થતી આ રીતની રાસાયણુક કિયા ઉપરથી સમજી માણુસ સહેજે સમજી શકરો કે એક જ સમયે ગ્રહિત કામ ણુવર્ગ ણાના, કમે રૂપે થતા પરિણુમનમાં પણ અમુક અમુક સંખ્યા પ્રમાણુ પ્રદેશસ્મૃહવાળા જીદા જીદા પ્રકારના ભાગલા પડી જઈ, તે પ્રત્યેક ભાગલાવાળા કમે પ્રદેશ (કમે રજકણ) સમૂહમાં સ્વભાવ—અને રસ (પાવર)નું નિર્માણ વિવિધ રીતે પરિણુમે એમાં કંઈ આશ્ચર્ય નથી.

યોગરૂપ વીચ વડે જવદ્વારા આકૃષ્ટ કામ ભુવળ ભુના દિલિકસમૂહમાં પૂર્વ ખદ્ધ માહનીય કર્મના વિવિધ પ્રકારના વિપાકોદય સ્વરૂપ નિમિત્તથી વિવિધ સ્વભાવનું સર્જન થાય છે. એ હંકીકત ઉપર વિચારી ગયા. તેમાંના આત્માના જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને વીચ ગુણને ઘાત કરવાના સ્વભાવધારક કર્મદલિકોને ઘાતી કર્મ કહેવાય છે. આત્માના સ્વરૂપમાં ખાધા નાંખી આત્મસ્વરૂપને પરિપૂર્ણ તા—શુદ્ધસ્વરૂપે પ્રગટ ખની નહિં રહેવા દેવાવાળાં આ ચાર ઘાતીકર્મ જ છે.

આત્મામાં વિદ્યમાન ઘાતીકર્મની સત્તા, આત્માને વૈસાવિક દશામા સૂકી દે છે. જેથી આત્માની જ્ઞાન અને શક્તિ પરિ-મિત ખની જાય છે. એ એને દુ:ખદાયક થાય છે. અને નીચે મુજળ બાહ્યસામગ્રીની અનુકૂળતા અને પ્રતિકૂળતાને આધિન બનાવે છે.

અસ્થિર શરીરાે જીવ ઉપર વીંટાય છે. જીવન અને

માહ પ્રાપ્ત થાય છે. અને એવું પ્રારુષ્ધ અંધાય છે કે પછી અમુક સમય સુધી એ જવે મનુષ્ય -દેવ-તિયે ચ કે નરક, એ ચારમાંની કોઈપણ ગતિમાં અવતરવું પડે છે. ત્યાં પણ સદાકાળ ટકી રહેવાનું નહિ હોતાં તેની સુદત મુકરર હોય છે. સુદત પૃરી થયે ત્યાંથી છૂટી અન્ય સ્થાને અવતરવું પડે છે. ત્યાં ક્યારેક અધ્યાત્મપાપક અને કચારેક અધ્યાત્મપાપક અને કચારેક અધ્યાત્મપાપક અને કચારેક અધ્યાત્મપાપક સંગામ સંયોગો પ્રાપ્ત કરે છે. આ અધી ભાદ્ય સામગ્રીના સંયોગન્સર્જક કમાને અઘાતી કર્મ કહેવાય છે, અને તે વેદનીય— આયુ—નામ અને ગાત્ર એમ ચાર પ્રકારનાં છે.

વેદનીયકર્મ સંસારી જીવને સુખ–દુઃખના અનુભવ કરાવે છે. આયુકર્મ મનુષ્યાદિ શરીરામાં ચોક્કસ કાળ સુધી જીવને ટકાવી રાખે છે. નામકર્મ જીવને ગતિ–જાતિ–શરીર– શરીરનાં અવયવા–શરીરનાં રૂપ, સ્વર–યશ–અપયશ– ઈત્યાદિ પ્રાપ્ત કરાવે છે. અને ગાત્રકર્મ ઉંચ–નીચ કુળ પ્રાપ્ત કરાવે છે. આ પ્રમાણે આ ચારે અઘાતી કર્મો મુખ્યત્વે કરીને તો જીવને ખાદ્યસામશ્રીના સંયોગમાં સંખંધ ધરાવે છે.

અદ્યાતી કર્મની પ્રકૃતિએ ( દલિક સમૃહા) જ્ઞાનાદિ મુખ્ય ગુણોના ઘાત નહિ કરતી હાવા છતાં પણ, ચારની સાથે મળેલ શાત્ડુકાર જેમ ચાર કહેવાય છે, તેમ ઘાતી-કર્મની સત્તા પણ વિદ્યમાન હાતે છતે અઘાતી પ્રકૃતિએ! જ્ઞાનાદિ ગુણોના ઘાત કરતી દેખાય છે. ઘાતી કર્મની સત્તા નષ્ટ ઘયે છતે અઘાતી કર્મીના ઉદય તેની પરંપરા નિપજાવી શકતાે નથી. અને અલ્પસમયમાં જ વિલીન થઈ જાય છે.્ કેમકે અઘાતી કમ<sup>ર</sup>ની પરંપરા ઉત્પન્ન કરવામાં નિમિત્તભૂત તા ઘાતીકમ જ છે. એટલે ઘાતીકમ રહિત અઘાતી કર્મા તે. પરાજ્ય પામેલ રાજવિહાેણા નાસતા ભાગતા સૈન્ય જેવાં છે. ઘાતીકમ<sup>6</sup>નાે ક્ષય થયા ખાદ અઘાતી કર્માે અલ્પ ટાઈમમાં\_ જ ક્ષય થવાના પરિણામે આત્માને અવ્યાળાધ-અક્ષયસ્થિતિ. અરૂપીપણું અને અગુરૂલઘુ એ ચાર અવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે. આત્માનું શાધ્વત સ્થાન તાે આ ચાર સંયાગવાળું છે. પરંતુ ઘાતીકમ ના સંયાગવાળાં ચાર અઘાતી કર્મા વડે આત્મા તેથી વિપરીત સંયાગામાં ભટકી શાંતિ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી.. શાશ્વત શાંતિની પ્રાપ્તિ તેા અબ્યાખાધ–અક્ષયસ્થિતિ–અરૂપી-પણું અને અગુરૂલઘુપણામાં જ છે. એ સ્થિતિની પ્રાપ્તિ. અઘાતી કર્મોનાે સંખંધ આત્મામાંથી સર્વ'થા છૂટી જવાથી જ થાય છે. પરંતુ તે સંબંધનાે છૂટકારાે તાે ઘાતીકમ'ના છૂટકારાથી જ થાય, અને ઘાતીકમ<sup>ર</sup>નાે છૂટકારાે પ્રથમ માહનીય. કર્મ<sup>°</sup>ના છૂટકારાથી જ થાય છે.

માહનીયકર્મની વિવિધ અવસ્થાના સંખધથી અમુક-ક્રમે કમે સર્વથા છૂટવા માટે આત્માના થતા પ્રયત્નથી પ્રાપ્ત દશાને જૈનદર્શનમાં ગુણુસ્થાનક તરીકે ઓળખાવી છે. કઈ દશાસૂચક ગુણુસ્થાનકમાં કર્મના બંધ-ઉદય-ઉદીરણા અને સત્તાસ્વરૂપ સબંધ આત્માને કેવા કેવા બની રહે છે? અને અન્તે ગુણુસ્થાનકમાં આગળ વધતાં માહનીય કર્મના સર્વ પ્રકારના સંખંધ, આત્મામાંથી સર્વદાના માટે કેવી રીતે વિલીન

·ખને છે? ત્યારબાદ અલ્પ સમયમાં જ શેષ ત્રણુ ઘાતીકર્મ, -આત્મામાંથી સર્વથા નષ્ટ કેવી રીતે ખને છે? અને અન્તે -અઘાતી કર્મા સ્વયં કેવી રીતે છૂટી જવાથી આત્મા, અજર—અમર સ્થાનને કેવી રીતે પ્રાપ્ત કરે છે? આ બધી હકીકત, સ્પષ્ટ અને હૃદયગમ્ય રીતે જૈનદર્શનમાં જેવી જાણવા મળે છે, તેવી અન્ય કચાંય પણ જાણવા મળી શકતી નથી.

જૈનશાસ્ત્રમાં સ્વભાવની વિવિધતાને અનુલક્ષીને કર્મના મૂળ આઠ ભેદ અને ઉત્તર ૧૫૮ ભેદદ્વારા કરેલ કર્મની 'વિવિધતાનું વગી' કરણું એટલું બધું સુંદર છે કે, તેના દ્વારા સંસારી આત્માની અનુભવસિદ્ધ ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાઓના ખુલાસા જૈનદર્શનમાં ખતાવેલ કર્મ તત્ત્વના જ વિન્નાન દ્વારા ચઈ શકે છે.

કેવા પ્રકારનું કર્મ વધુમાં વધુ અને ઓછામાં ઓછા કેટલા ટાઈમ આત્માની સાથે ટકી શકે? કર્મના બંધ થયા પછી તે વિવિક્ષતકર્મ કેટલા ટાઈમ સુધી તેના વિપાક દેવામાં અસમર્થ રહી શકે? વિપાકના નિયત સમયમાં પણ પલટા થઈ શકે કે કેમ? કંઈ જાતના આત્મપરિણામથી આવા પલ્ટા થઈ શકે? બંધસમયે વિવિક્ષિત કર્મમાં જે સ્વસાવનું નિમાંણુ થયું હાય તે સ્વભાવના પણ પલટા વિપાક સમયે ઘઈ શકે કે કેમ? સ્વભાવપલટા થઈ શકતા હાય તા કેવી રીતે થઈ શકે? કર્મના વિપાક રાકી શકાય કે કેમ? રાંદી શકાતા હાય તા કેવા આત્મપરિણામથી રાંકી શકાય? દરેક પ્રકારના કર્મના વિપાક રાંકી શકાય કે અમુકના જ 'વિપાક રાંકી શકાય ? જવ પાતાની વીર્ય –શક્તિના આવિ—

ભાવ દ્વારા સૂક્ષ્મ અણુસમૂહરૂપ કમ<sup>ર</sup>ને આત્મપ્રદેશ પરથી<u>ે</u> ઉઠાવીને કૈવી રીતે ફેંકી દઈ શકે? આત્મા પાતાનામાં વર્લ-માન પરમાત્વભાવને દેખવા માટે જ્યારે ઉત્સુક ખને છે,. તે સમયે આત્મા અને કમ<sup>ે</sup> વચ્ચે કેવું યુદ્ધ જમે છે ? છેવડ અનંતશક્તિવંત આત્મા કેવા પ્રકારના પરિણામાથી **ખળવાન કર્મોને કમજોર ખનાવી પાતાના પ્રગતિમા**ર્ગને. નિષ્કંટક અનાવે છે? ક્યારેક ક્યારેક પ્રગતિશીલ આત્માને પેણુ કર્મ કેવી રીતે નીચે પટકી દે છે! કયાં કર્મના બધ અને ઉદય કંઈ અવસ્થામાં અવશ્યભાવી, અને કઈ અવસ્થામાં અનિયત છે? આત્માના અનંતજ્ઞાનાદિ ચતુષ્ક <u>ગુણ</u>ાનાં. આ<sup>ગ</sup>છાદક કર્મને કયા કમે હટાવી શકાય? જ્ઞાનાદિ ચતુષ્ક ગુણેાના વિકાસસ્વરૂપ આત્માની વિવિધ દશાને **કયા ક**મે\_ ખતાવી શકાય ? જીવપર કમ<sup>ર</sup>ફળ સ્વયં ભાેગવાય છે કે ઇશ્વ--રાદિ અન્ય કાેઈની પ્રેરણાથી ભાેગવાય છે ? સર્વધા કમ<sup>ે</sup> સંખંધથી સદાના માટે રહિત સર્વ આત્માએા કરતાં અન્ય કંઈપણ વિશેષતાવાળી અન્ય કાેઇ વ્યક્તિ હાેઈ શકે ખરી ? હાઈ શકતી હાય તાે તેની વિશેષતાનું કારણ શું ? ન હાેઇ શકતી હાય તા નહિ હાવાનું કારણ શું ? એક છવે ખાંધેલું કર્મ અન્ય જીવ દ્વારા નષ્ટ થઈ શકે ખરૂં ? ઈત્યાદિ સંગ્યાતીત પ્રશ્નોનું સુખદ સમાધાન તથા, શરીર–વિચાર-અને વાણીનાં નિર્માણુમાં કેવા પ્રકારની આકર્ષણ શક્તિથી તે તેને યાગ્ય અણુસમૂહા ખે ચાય છે. : આકર્ષિત તે અણુ--સમૂકામાંથી યથાયાગ્ય થતી રચનોમાં છવ પ્રયત્ન અને પ્રય त्नशील भनी रहेल ते छवनां अभे डिवी रीते लाग लकवे

ેં છે <sup>?</sup> પ્રાણીમાત્રની વિવિધ શરીરરચના, વિવિધ ચૈતન્યશક્તિ, પ્રાણીઓમાં વર્ત તી રાગ-દ્વેષની અનેકવિધ વિચિત્રતા, ઇન્દ્રિ-ચાૈની ન્યૂનાધિકતા, સમાન ઇન્દ્રિયા આદિ સંચાૈગા હાેવા છતાં બુદ્ધિમાં વિવિધતા, સાંસારિક સુખ-દુ:ખના સંચોગાની <sup>-</sup>અનુકૂળતા તથા પ્રતિકૃળતા, આત્મળળની હાનિ વૃદ્ધિ, વગેરે અનેક વિચિત્રતા, કર્મ સમૂહને હટાવવા જૈનધર્મના આરાધ-કામાં કરાતી બાહ્ય ક્રિયાએાની મહત્તા, આવી અનેક બાબ-તેના ખુલાસા માત્ર જૈનદર્શ નકથિત કર્માવજ્ઞાન દ્વારા જ ેમળી શકે છે. આ સર્વ ખુલાસા, જૈનદર્શને–આવિષ્કારિત કર્મ વિજ્ઞાનથી જ મળી શકવાનું સુખ્ય કારણ એ છે કે " કર્મ રજકેણા " એ એક પૌદ્દગલિક (એક પ્રકારના જહ પદાર્થ')ની જ અવસ્થા છે, એવી સમજ માત્ર જૈનદર્શાન જ પ્રાપ્ત કરાવી શક્યું છે! કમ'ને જે એક વસ્તુ કે પદાર્થ જાણે તે જ કર્મસ્વરૂપ ખરાખર સમજ શકે.

જૈનદર્શન કહે છે કે "કમ" એ પુદ્દગલ દ્રવ્ય (પદાર્થ) ના પરિણુમનની જ એક અવસ્થા છે. વસ્તુની અવસ્થામાં પલ્ટો થવા તે તેનું પરિણુમન કહેવાય છે. પરિણુમન થવામાં કંઈ કાઈ મૌલિક તત્ત્વની નવી ઉત્પત્તિ નથી. મૌલિક વસ્તુ તા તેમાં કાયમી છે, પરંતુ અવસ્થાના તેમાં પલટા છે. જેમ પ્રાણીયાના શરીરમાં રહેલી સાત ધાતુઓ ( રસ- ર્ધિર-માંસ-મેદ-અસ્થિ-મજજ અને વીર્ય) તે પ્રાણીએ ચહ્યુ કરેલ ખારાકનું પરિણુમન છે, તેમ કમેં એ પુદ્દગલનું એક પરિણુમન છે. પરિણુમન છે, તેમ કમેં એ પુદ્દગલનું

રસ અને સ્પર્શમાં પલટો થઈ જવાથી તેના સ્વભાવમાં પણ પલટો થાય છે. પુદ્દગલનું વિવિધ રીતે થતું પરિણુમન સદાના માટે એક સરખું ટકી રહેતું નથી. અમુક ટાઈમ સુધી અમુક પરિણુમનરૂપે રહી ત્યારખાદ અન્ય પરિણુમનરૂપે પરિણુમે છે. અનાજમાંથી પરિણુમેલ સપ્તધાતુમાં જે સ્વભાવ પ્રગટ થાય છે, તે સ્વભાવનું પ્રાગટય અનાજમાં હાતું નથી. તેવી રીતે કામે શુ વર્ગ હ્યાના પુદ્દગલામાંથી પરિણુમેલ કમેમાં જે સ્વભાવ પ્રગટ થાય છે, તે સ્વભાવનું પ્રાગટય કામે શુવર્ગ શાના પુદ્દગલામાં કાર્યું પરિણુમેલ એવસ્થા પહેલાં હાતું નથી.

પુદ્દગલામાં અનેકરૂપે પરિશુમન થવાના સ્વભાવ હાવા છતાં પશુ અમુક સંયોગાની પ્રાપ્તિએ જ તે સયોગને અનુ-રૂપ પૃથક પૃથક રીતે પરિશુમન થઈ શકે છે. અને તેથી જ કર્મકૃપે થતું પુદ્દગલ પરિશુમન તે કાર્મ શુવર્ગ શાના પુદ્દ-ગલામાંથી થતું હાવા છતાં તે પુદ્દગલા આત્માની સાથે ક્ષીરનીરવત્ સંબંધિત ખની રહ્યા વિના થઈ શકતું નથી.

જગતમાં જે કંઇ દિષ્ટિગાચર ફેરફારા યા પુદ્દગલ પરમાણુઓની અચિત્ય શક્તિઓના પ્રાદુર્ભાવ જેવામાં આવે છે, તે પુદ્દગલના દશ પ્રકારે થતા પરિણામથી જ છે.

(૧) પૌદ્દગલિક અહુસમૃહાનું પરસ્પર સંબંધ થવઃ-સ્વરૂપ બે પ્રકારના બંધ પરિહાુમ. (૨) સ્થાનાન્તર થવાસ્વરૂપ બે પ્રકારના ગતિ પરિહાુમ. (૩) આકાર થવા સ્વરૂપ પાંચ પ્રકારના સંસ્થાન પરિહાુમ. (૪) સ્કંધમાંથી સ્ટ્રડા પડવા સ્વરૂપ પાંચ પ્રકારે લેંદ પરિણામ. (૫) વર્ણુમાં પલટા થવા સ્વરૂપ પાંચ પ્રકારના વર્ણુપરિણામ. (६) ગાંધમાં પલટા થવા સ્વરૂપ એ પ્રકારના ગાંધપરિણામ. (૭) રસમાં પલટા થવાસ્વરૂપ પાંચ પ્રકારના રસપરિણામ. (૮) સ્પર્શમાં પલટા થવા સ્વરૂપ આઠ પ્રકારના સ્પર્શપરિણામ. (૯) શરૂત્ત્વ આદિ ઉપજવા સ્વરૂપ ચાર પ્રકારના અશુર્લશુપરિણામ. (૧૦) ધ્વનિ પ્રગટ થવા સ્વરૂપ એ પ્રકારના શખ્દપરિણામ.

આ દશ પ્રકારના પરિણામથી પુદ્દગલનાં અનેક રૂપા-નતરા થયા કરે છે. તે વિવિધ રૂપાન્તરામાં વિવિધ શક્તિઓ પ્રગઢ થાય છે. પરંતુ પુદ્દગલના અન્ય રીતે થતાં રૂપાન્તરા કરતાં, કર્મ રૂપે થતા રૂપાન્તરનું વર્ણુન જૈનદર્શનમાં અશ્ર-સ્થાને છે. તેનું કારણ એ છે કે આત્માની અનંત શક્તિ-ઓને આવરનાર તા કર્મ સ્વરૂપે જ વર્ત તું પુદ્દગલનું રૂપાન્તર છે. વિધ્વના આધ્યાત્મિક શ્રેત્રમાં, વૈજ્ઞાનિક શ્રેત્રમાં કે અન્ય કાઈ વ્યાવહારિક શ્રેત્રમાં આગળ વધનાર આત્માઓ, સ્વાત્મા સાથે સંબંધિત કર્મ પુદ્દગલરૂપ આવરણના ક્યોપશમ પામવા દ્રારા જ આગળ વધે છે. ભૌતિક વિજ્ઞાનના આવિષ્કાર, તેના ઉપયાગ, તે દ્રારા પ્રાપ્ત થતી ઇચ્છિત અનુકૃળતા, આ બધામાં કર્મ રૂપે રૂપાન્તર પામેલ પુદ્દગલનો હિસ્સા મુખ્યરૂપે છે.

જૈનદર્શન કહે છે. કે પ્રાણીઓને વિવિધ પ્રકારે લાેગ-વવા પડતા કધ્ટાના મૂળ આધાર જીવ અને પુદ્દગલ તસ્વના પારસ્પરિક સંબ ધ છે. જયાં સુધી એ બન્ને તત્ત્વા એક **બીજા**થી સર્વથા ભિન્ન ન થાય, ત્યાં સુધી જીવને અનંત આ<sup>દ્</sup>યાત્મિક સુખની પ્રાપ્તિ અસ<sup>ં</sup>ભવ છે. અનાદિકાળથી પર-સ્પર સંગંધિત એ અન્ને તત્ત્વને અલગ પાડવાનું દિગ્દશ<sup>°</sup>ન જ જૈન્દર્શ નતું સુખ્ય પ્રયોજન છે. એ પ્રયોજનની સક્લતા કર્મસ્વરૂપ પુદ્ગલ-અણુના તાત્ત્વિક વિષયની સમજમાં જ છે. વિશ્વના કાઈપણ પ્રકારના અણુવિજ્ઞાન કરતાં કમેં સ્વરૂપ અણુ-વિજ્ઞાન એ જ ઉશ્ચકાેટિનું અણુવિજ્ઞાન હાેઈ, આવા અણુ-વિજ્ઞાનના આવિષ્કારક જૈનદર્શ નના અણુવાદની જ ખાસ મહત્તા છે. જૈનદર્શાને જ કર્માસિદ્ધાંતના અદ્વિતીય વિજ્ઞાનની જગતને ભેટ કરી છે. ઘણા લાેકાેને કમ°પ્રકૃતિએાની ગણત્રી, સંપ્યાની ખહુલતા આદિથી તે વિષય પર રૂચી હાેતી નથી, પરન્તુ તેમાં કર્મશાસના શું દોષ ? ગણિત, પદાર્થાવેત્રાન આદિ ગૂઢ અને રસપૂર્ણ વિષયાેપર સ્થૂલદર્શા લાેકાેની દર્ષિ કામ ન કરે અને તેથી તેવાએાને તે નિરસ લાગે તેમાં વિષયોના શું દેાષ ? દેાષ છે નહિ સમજવાવાળાની ખુદ્ધિના. કાેઇપણ વિષયના અભ્યાસીને તે વિષયમાં રસ ત્યારેજ આવે છે કે જ્યારે તે તેની ઉંડી વિચારણા કરી શકે.

જેને સામાન્ય ચક્ક દેખી ન શકે તેવા વિષયને પણુ જાણી શકવાવાળી, તથા જેને સાધારણ ઇન્દ્રિયા પામી ન શકે એવી વસ્તુના અનુભવ કરવાવાળી, પ્રચ્છન્ન ભાવે રહેલી આત્મશક્તિને પ્રગટ કરવાના હેતુ, એ જ જૈનદર્શન કથિત. અણુના આવિષ્કાર છે.

**એ**. હ

કેટલાક લાક એવી માન્યતા ધરાવે છે કે જૈનદર્શન તો માત્ર કર્મ વાદી જ છે. પરંતુ "માત્ર કર્મ વાદી જ છે" એમ માની લેવું તે બૂલ ભરેલું છે. કેમકે કાર્યની ઉત્પત્તિમાં જૈનદર્શન માત્ર કર્મ ને જ માનનાર નહિં હાતાં કાળ, સ્વભાવ, નિયતિ, પ્રારુષ્ધ અને પુરૂષાર્થ એ પાંચે સમવાય કારણોને માનનાર અનેકાન્તવાદી દર્શન છે. આમ છતાં કેટલાકને માત્ર કર્મ વાદીની જ બ્રાન્ત માન્યતા ઉદ્દ ભવવાનું મુખ્ય કારણ એ છે કે ઉપરાક્ત પાંચ કારણા પૈકી કર્મનુ સ્વરૂપ, શેષ ચાર કારણો કરતાં અતિ વિશાળરૂપે જૈનશાસ્ત્રમાં વર્ણવાયેલું જોવામાં આવે છે.

વર્ત માન જૈન આગમાં તો કર્મ વાદનું સ્વરૂપ અમુક પ્રમાણમાં જ વર્ણ વેલ છે. કર્મ વિચારનું મૂળ તો જૈનદર્શ નમાં લખ્ત થયેલ મનાતા દ્રષ્ટિવાદ નામના ખારમા અંગના ચૌદ પૂર્વ વાળા ચાથા ભેદમાં છે. તેમાં કર્મ પ્રવાદ નામનું એક આપું પૂર્વ છે. આ પૂર્વ પણુ લખ્ત થયેલ છે. પરંતુ તેમાંના કેટલાક વિચારા પરંપરાએ ઉતરી આવેલ છે, અને સંઘરાઇ રહ્યા છે. ઉપરાક્ત શાસ્ત્રના આધારે પૂર્વાચાર્યોએ નિર્માણુ કરેલ કર્મ વાદના સાહિત્ય દ્વારા આજે પણુ કર્મ વાદનું સ્વરૂપ સંપૂર્ણ પણું તો નહિ પણુ અમુક અંશે તો જાણી-સમજ શકાય છે. વર્ત માનકાળે આ રીતે અમુક અંશે વિઘમાન આ કર્મ વાદના વિષય પણુ અન્ય દર્શ નામાં કહેલ કર્મ વાદ કરતાં અત્યંત વિશાળ, છુ હિગમ્ય અને હ્દયરપ્રશી છે.

કર્મ સત્તા ઉપર વિજય મેળવીને છવે પરમાત્મપદ પ્રાપ્ત

કરવા માટે ધર્મ તત્વની અદ્દભૂત શક્તિઓના ઉપયાગ કેવી રીતે કરવા જેઇએ ? તેનું સચાટ પ્રતિપાદન જૈનદર્શન દ્વારા સરલ અને સુંદર રીતે સમજ શકાય છે. એટલું જ નહિ પરંતુ દ્રશ્ય જગતની રચના કાેેે કરે છે ? કેવી રીતે કરે છે ? શા માટે કરે છે ? તે સંબંધી વાસ્તવિક હેકીકત પણ આ જૈનદર્શન કથિત કમેવાદ ઉપરથી જ સમજ શકાય છે.



## પ્રકરણ ૭ મુ<sup>ં</sup> સૃષ્ટિ સર્જન

આ દ્રશ્ય જગતનું અસ્તિત્વ કાઈ અમુક નિયત ટાઈમથી' જ અની રહ્યું છે, એવું નથી. તે તો સદાના માટે છે જ. અને સદાના માટે રહેશે જ. હા! એટલું જરૂર કે એમાં પરિવર્ત ન થતાં રહે છે અને થતાં રહેશે. તેમાં કેટલાંક પરિવર્ત ન તે જીવના પ્રયત્નની અપેક્ષાવાળાં છે. વળી એવાં પણ કેટલાંક પરિવર્ત ન હાય છે કે જેમાં કાઈના પણ પ્રયત્નની અપેક્ષા રહેતી જ નથી. તે જડતત્ત્વાના વિવિધ સંચાગાથી, ઉષ્ણતા—વેગ—કિયા આદિ શક્તિઓથી અનતાં જ રહે છે. માટી—પથ્થર આદિ ચીજેના એકત્ર થવા રૂપ નાના—માટા પહાડ અને છે. જીદી જીદી દિશાઓમાંથી આવી મળેલ પાણીના પ્રવાહમિલનથી નદીઓ અને છે. ઘણી નદી-એાના પાણીસમૂહથી સમુદ્ર અને છે.

સૂક્મખુદ્ધિથી સમજનાર સમજ શકે છે કે-આ જગતના સ્થૃલ અને સૂક્ષ્મ પદાર્થા, પરમાણુના મિન્નભિન્ન પ્રકારના સંચોગાથી રચાય છે. પૃરણુ અને ગલન, એ પુદ્દગલ-પરમાણુના સ્વભાવ હાવાથી પરમાણુસુક્ત પદાર્થોમાં અનેક પ્રકારનાં રૂપાન્તરા થવાની ચાગ્યતા આપણું જોઇએ છીએ પૃથ્વી ઉપરનું દાષવાળું જળ, સૂર્યના કિરણાથી શાયાઈ

<sup>ઉંચે</sup> ચઢી વધારે શુદ્ધ અને ઉંચા પ્રકારનું થઈ પાછું પૃ<sup>થ્</sup>વી પર આવે છે. જળ તે પૃથ્વી વડે શાષાઈ વિવિધ વનસ્પતિ-ઐામાં વિવિધ સ્વરૂપે ઉંચી ઉંચી દિશાઓને પામે છે. વનસ્પતિ, પ્રાણીઓ વહે આહારરૂપે ઉપયોગી બની, રૂધિર, મજ્જા, અસ્થિ આદિ રૂપે પરિશુમે છે. માટી, પથરારૂપે અને પથરા, વિવિધ ખનિજરૂપે અથવા હીરા-માણુકચ-રત્નના <sup>ઉ</sup>ત્કૃષ્ટરૂપમાં રૂપાન્તરને પામે છે. આ રૂપાન્તર થવામાં કાેઇની મેરણાની અપેક્ષા નહિ રહેતાં માત્ર તે તે પદાર્થીના સ્વલાવ જ તથાપ્રકારના હાવાનું માનવું તે જ વ્યાજળી છે. જેમ ખીજમાં અનાજ ઘવાની ચાગ્યતા છે, પરંતુ તે ખીજને અનુકૃળ ખાતર-ત્રરસાદ અને ખેડૂતના જોગ મળ્યેથી જ ખીજમાંથી અનાજ તૈયાર થાય છે. તેવી રીતે અમુક અમુક નિમિત્ત કારણાના ચાગ મ<sub>ળ</sub>યેથી દરેક પદાર્થામાં રહેલા તે તે પ્રકારના સ્વભાવા પ્રગઢ થાય છે. આ પ્રમાણે પુદ્દગલ (જડ) પદાર્થના વિવિધપરિવર્તાનાથી વિવિધ પદાર્થીનું અસ્તિત્વ સદાના માટે વિશ્વમાં વતી જ રહે છે.

એક વસ્તુનું રૂપાન્તર આપણે સમજી શકીએ છીએ. પરંતુ રૂપાન્તર થતા તે પદાર્થીની મૂળ ઉત્પત્તિ કચાંથી થઈ? તે બાબતના વિચાર કરતાં સમજારો કે કાઈ પદાર્થની મૂળ ઉત્પત્તિ તો છે જ નહિં. એટલે નાશ પણ નથી. માત્ર રૂપાન્તર થવાના હિસાબે પર્યાયા—અવસ્થાઓની આદિ અને અંત કહી શકાય. પરંતુ મૂળ દ્રવ્યને આદિ કે અંત તા નથી જ. જે પુદ્દગલ દ્રવ્યનાં રૂપાન્તરા આપણે જોઈ એ છીએ

તે સવે<sup>6</sup>, પૃ<sup>8</sup>વી-પાણી-વનસ્પતિ વગેરે એકેન્દ્રિય જવાનાં તે તે જવે ધારણ કરેલાં કે છાંડી દીધેલાં શરીરા જ છે. વળી શરીર એ પણ કંઈ કાેઈ દ્રવ્યની નવિન ઉત્પત્તિ નથી. પરંતુ પ્રયાગ પરિણામ (જીવ પ્રયત્ને અવસ્થાંતર થયેલ)થી પરિણુમન પામેલ દ્રવ્યનું રૂપાન્તર છે. શરીર ધારણ કરનાર જીવ તે શરીરને છાેડી અન્ય સ્થાને ગાલ્યા જાય છે, ત્યારે શરીરનાં પણ વિવિધર્પે રૂપાન્તરા, મિશ્ર પરિણામથી થાય છે.

આ શરીર, કઈ અવસ્થાસ્ત્ર્ચક પુદ્ગલ તત્ત્વમાંથી ખને છે? કોણ ખનાવે છે? આ શરીરના સ્ત્ર્મ-સ્થ્લ આદિ પ્રકાર, તેની રચનાપદ્ધતિ, તેના વૃદ્ધિક્રમ, ઇત્યાદિ શરીર-રચના અંગેના અનેકવિધ વિચાર, વૈજ્ઞાનિક ઢબે જૈનદર્શનમાં હ્દયગમ્ય રીતે સમજાવ્યા છે. અને તેમાં અનભિસંધિ જ સ્વરૂપે વર્તતા જવ પ્રયત્ન, શરીર રચનામાં ઉપયાગી ખનતું મૌલિક પૌદ્ગલિકતત્વ અને કમે સ્વરૂપ પૌદ્ગલિક અણુસમૂહ, આ ત્રિવેણી સંગમથી જ શરીરની રચના થાય છે. અને તેમાંથી વિવિધ સ્વરૂપે દ્રશ્ય જગતનું અસ્તિત્વ વતે છે.

પૂર્વે કહેલ આઠ ગ્રહ્ણુચાગ્ય પુદ્દગલવર્ગ લાં આ પૈકીની પાંચ શરીર ચાગ્ય પુદ્દગલવર્ગ લાંઓ તે તે શરીરરચનાનું મૂળ ઉપાદાન તત્ત્વ છે. અર્થાત્ તે તે વર્ગ લાંઓમાંથી જ તે તે શરીરની રચના થાય છે. આ શરીર રચના તે તે શરીરને ધારક તે તે જીવના જ પ્રયત્નપૂર્વક થતી હાેવા છતાં પણ તેના તમામ ઉદ્યમ કર્માધિન હાેવાથી જેવા પ્રકારના કર્મના ઉદય હાેય તેવું જ શરીર અની શકે છે. એટલે કર્મસમૂહની આધિનતાના

આધારે જ તથાવિધ પ્રયત્નપૂર્વંક ગૃહિત પુદ્દગલવર્ગણાનું પરિણુમન, જીવ પાતાના પ્રયત્નપૂર્વંક કરે છે. કર્મા વિના શરીરાદિને ચાગ્ય પુદ્દગલવર્ગણાનું ગહેલુ અને તેના પ્રયાગ-પરિણામ પ્રાપ્ત કરવાના જીવને અધિકાર રહેતા જ નથી. એટલે કે પુદ્દગલામાં રહેલી સ્વાભાવિક શક્તિઓના પ્રયાગ પરિણામા કમેની મદદથી જ જીવ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

અહીં કોઇને શંકા થાય "કે કમે તો સ્વયં જડ હોવાથી જીવને તે પાતાની આધિનતામાં કેવી રીતે રાખી શકે? વળી જીવ પ્રયત્નથી જ શરીર રચના થઈ શકતી હોય તો દરેક જીવ પાતાના શરીરની રચના મનગમતી જ કરે, વિપરીત શા માટે કરે? અને તેમાં જડ કર્મોનું શું ચાલે? પરંતુ એમ પણ અનતું નથી. માટે પ્રાણીઓની શરીર રચના કરનારા જીવ સ્વયં નહિ હોતાં ઈધર નામે કાઇ મહાસત્તા-ધીશ વ્યક્તિને વિશ્વરચના કરનારા માનવા જોઈએ."

આનું સમાધાન એ છે કે ઇશ્વરને સૃષ્ટિકર્તા માનવાની કોઈ જરૂરિયાત રહેતી જ નથી. કારણુ કે જીવના સંખંધથી કમેમાં એવી શક્તિ પેદા થાય છે કે જેથી તે કમેના સારા યા ખૂરા વિપાકા નિયત સમયે જીવ પર પ્રગટ થતા જ રહે છે. તડકામાં ઉમા રહેનાર યા ગરમ ચીજ ખાનાર મનુષ્યને અન્ય કાઈ સત્તાધીશની પ્રેરણા વિના આપાઆપ પાણી પીવાની ઇશ્છા જાગે છે, અને પાણી પીવાની પ્રવૃત્તિ કરે છે. તેવી રીતે કમે આંધવાના સમયે પરિણામાનુસાર જીવમાં એવા સંસ્કાર પડી જાય છે કે તે સંસ્કારાનુસાર જીવની બુદ્ધિ તેવી

જ અની જાય છે. અને તે એવાં કામ કરી બેસે છે કે જેથી સ્વયં પોતાના કર્માનુસાર ફળ પ્રાપ્ત કરી જ લે છે. આ સતિ શરીર રચનામાં પ્રયુત્ત અની રહેલ જીવ પ્રયત્નમાં પણ, જીવની યુદ્ધિ પોતાના પૂર્વ કૃત કર્માનુસારે જ અની રહેતી હાવાથી પાતપાતાના શરીરની સારી યા નરસી રચના, કર્મ અણુસમૂહની આધિનતાથી જ જીવ કરી શકે છે, એમ માનવામાં કઈ હેરકત રહેતી નથી.

પહેલાં વિચારાઈ ગયું છે કે પ્રતિસમય જીવવડે ગૃહિત કામ ખુવગ ખુના તમામ અખુસમૃહમાં સ્વભાવનું નિર્માણ એક સરખું નહિ થતાં વિવિધ પ્રકારનું થાય છે. અને તે 'વિવિધ પ્રકારના સ્વભાવધારક અખુસમૃહા વિવિધ સંગ્રાથી વ્યાવહારાય છે.

અહિં શરીરને યાગ્ય પુદ્ગલાનું ગ્રહેલુ અને તે પુદ્ગલાનું પરિલુમન વિવિધ રીતે જવ કેવી રીતે અને કયા કમેંને આધીન રહીને કરે છે, તે આપણે વિગ્રારવાનું છે. વિવિધ સંગ્રાધારક કમેં અહુસમૂહનું જૈનદર્શનમાં મૂળ આઠ અને ઉત્તર ૧૫૮ લેદે વર્ગી કરેલું જેમ કર્યું છે, તેમ શુલ અને અશુલ ફળદાતાની અપેક્ષાએ પુલ્ય તથા પાપ એમ બે લેદે, તથા જ્ઞાનાદિ ગુણાના ઘાત કરનાર અને નહિ કરનારની અપેક્ષાએ ઘાતી—અઘાતી એમ બે લેદે પણ વર્ગી કરેલું છે. તદુપરાંત કમેના વિપાક અમુક હેતુએ પ્રાપ્ત થતા હાવા અંગે તે વિપાકની હેતુસૂગ્રક અપેક્ષાએ કમેં પ્રકૃત્તિઓનું

વર્ગી કરણુ ચાર વિભાગમાં પણુ કરેલું છે. તે ચાર પ્રકારા નીચે મુજબ છે.

(૧) જીવિયાકી (૨) પુદ્દગલવિયાકી (૩) ક્ષેત્રવિયાકી અને (૪) ભવવિયાકી-

આ ચાર પ્રકારના વર્ગી કરણમાં અમુક અમુક પ્રકારની મુખ્યતા જ કારણુભૂત છે. જો કે કર્મ પ્રકૃતિઓના વિપાક જીવ જ અનુભવે છે. એ હિસાબે સર્વ પ્રકૃતિએા જીવ-વિપાકી જ છે. પરંતુ અમુક કમ<sup>્</sup>પ્રકૃતિએા એવી છે કે જે છવ ઉપર સીધી અસર નહિ કરતાં શરીરને ઉપયાેગી ઐવી કેટલીક જડ સામર્ગ્રીએા આત્માને પ્રાપ્ત કરાવવા દ્વારા, કેટલીક પ્રકૃતિએા અમુક સ્થાનને જ પામીને અને વળી કેટલીક તા પ્રાણીઓની અમુક પ્રકારની જાતિમાં જ જવને ક્ળદાયી થાય છે. આટલી ખાખતાને અનુલક્ષીને જ જીવ-વિપાકી આદિ ચાર પ્રકારા કમ પ્રકૃતિઓના ખતાવ્યા છે. એટલે કઈ કમ પ્રકૃતિએા કયા સ્થળને, કયા ભવને અને <sup>કે</sup>વા પ્રકારની શરીરની સામગ્રીએા પામીને, તથા કઇ પ્રકૃતિઓ સ્થાન, ભવ, અને પુદ્દગલ સામગ્રીની અપેક્ષા રાખ્યા વિના જ ઉદયમાં આવે છે ? તે આ ચાર પ્રકારના વર્ગી-કરણથી અતિ સ્પષ્ટપણે સમજ શકાશે. અમુક હેતુ પ્રાપ્ત કરી વિપાકાદયને પ્રાપ્ત થાય, તે હેતુને અનુલક્ષીને તે પ્રકૃતિઓ તે તે વિષાક સંજ્ઞાવાળી કહેવાય છે.

(१) छव विपाडी-डम भात्र आत्माने विपाड-

સ્વરૂપે અસર કરે છે. પરંતુ કેટલાંક કમે એવાં છે કે જે ક્ષેત્રની, ભવની કે બાહ્ય જડસામગ્રીઓની અપેક્ષા રાખ્યા વિના સીધી રીતે આત્માને વિપાક દેખાડવાનું કામ કરે છે. તે કમે પ્રકૃતિઓને જવવિપાકી કહેવાય છે. તે પ્રકૃતિઓ નીચે મુજબ છે.

ગ્રાનાવરણીય-૫, દર્શનાવરણીય ૯, વેદનીય ૨, માેહ-નીયની ૨૮, ગાંત્રની ૨, અંતરાયની ૫, તથા નામકમે માં ગતિ ચાર, જાતિ પાંચ, વિદ્ધાયાગતિ છે, શ્વાસાચ્છાસ નામ કમે-૧, તીથે કર નામ કમે-૧, ત્રસ-૧, બાદર-૧, પર્યાપ્ત ૧, સૌભાગ્ય-૧, સુસ્વર-૧, આદેય-૧, યશ-૧, સ્થાવર-૧ સ્લ્મ-૧, અપર્યાપ્ત-૧, દૌભાંગ્ય-૧, દુઃસ્વર-૧, અનાદેય-૧, અને અપયશ-૧, એમ કુલ ૭૮ પ્રકૃતિ જીવવિપાકી છે.

હવે પ્રથમ ક્ષેત્રવિપાકી અને ભવવિપાકી પ્રકૃતિએા કર્છ છે, તે વિચારી પછી પુદ્દગલ વિપાકીની હકીકત વિચારીશું.

ક્ષેત્રવિપાકી—તે અમુક ક્ષેત્રમાં જ ઉદય થતી હોવાથી ક્ષેત્રવિપાકી કહેવાય છે. અહિં ક્ષેત્ર તે એક ભવમાંથી ખીજા ભવમાં જતાં આકાશપ્રદેશની શ્રેણિર્ય જ લેવાનું છે. દેવાનુ પૂર્વી, મનુષ્યાનુપૂર્વી, તિય' ચાનુપૂર્વી અને નરકાનુપૂર્વી એ ચારે આનુપૂર્વી કર્મો ક્ષેત્રવિપાકી છે. કારણ કે તે કર્મો, બે ગતિની વચ્ચે ખરાખર આકાશપ્રદેશાની શ્રેણીરૂપ ક્ષેત્ર પર પસાર થતાં છવને ઉદયમાં આવે છે.

ભવવિષાકી—જે કર્મ પ્રકૃતિએ અમુક ભવમાં જ

ઉદય આવે છે. કારણ કે બીજી કમેં પ્રકૃતિઓ તો ભવે-ભવાં તરે ગમે ત્યારે ઉદય આવી શકે છે, પરંતુ ચાર આયુષ્ય કમોં તો માત્ર અમુક ભવમાં જ ઉદયે આવે છે. માટે તે ચારેને ભવવિપાકી કંહેવાય છે, વર્ત માન ભવના છે આદિ ભાગ ગયા પછી ત્રીજા આદિ ભાગે આયુ ખંધાવા છતાં પણ જ્યાં સુધી તે વર્તમાન ભવની પૃર્ણતા થવા વડે ઉત્તર સ્વયાચ્ય ભવ પ્રાપ્ત થયા હોતો નથી, ત્યાં સુધી તે ઉદયમાં આવતું નથી. અને સ્વયાચ્ય ભવપાપ્તિમાં જ તેના ઉદય થાય છે; માટે તે ભવવિપાકી છે.

યુદ્દગલ વિપાકી—પુદ્દગલ વિપાકી કર્મ પ્રકૃતિઓના વિપાકનો સંખ ધ પુદ્દગલ વર્મ હાઓના ખનેલા શરીર સાથે. સુખ્ય છે. પુદ્દગલ વિપાકી કર્મ પ્રકૃતિઓ સંસારી જવોને શરીર, 'વાસા સ્છાસ, લાષા અને મન, એ ચારેને યાગ્ય પુદ્દ-ગલા અપાવી વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ, શખદ, ખંધ, સૂકમતા, સ્થૃલતા, સંસ્થાન, અંગાપાંગ, પરાઘાત, ઉપઘાત, અગુરૂલઘુ, ઉદ્યોત, સંઘાત, વગેરે રૂપે પરિણામ પમાડે છે. આ પુદ્દગલ વિપાકી પ્રકૃતિઓ તે નામકર્મની પ્રકૃતિઓ છે.

સંસારી જવાનું શરીર કેવી રીતે અને શાનું તૈયાર થાય છે? શરીરના અવયવાની યાગ્ય રથળે રચના, શરીરના ભાષા, અને શરીરના આકાર જીદી જીદી જાતિના જવાને આશ્રયી જીદા જીદા પ્રકારે કેવી રીતે ગાઠવાય છે? તે બધા-યના સાચા ખ્યાલ આ પુદ્દગલ વિપાકી કર્મ પ્રકૃતિઓને સમ-જવાથી જ થાય છે. પુદ્દગલવિપાકી કર્મ પ્રકૃતિનું સ્વરૂપ નહિં -સમજનારાએા, પ્રાણીએાની શરીરરચનાની સમજણમાં ગેાથાં ખાય છે. એટલે પુદ્દગલવિપાકી કમ°પ્રકૃતિએાનું સ્વરૂપ સમ-જવું અતિ આવશ્યક છે.

પુદ્દગલનું ગ્રહુણુ અને પરિણુમન કરાવવા દ્વારા, જીવને વિપાકના અનુભવ કરાવનારી હાેવાના અંગે જ, આ કમ<sup>્</sup> પ્રકૃતિએા, શાસ્ત્રમાં " પુદ્દગલવિપાકી " પ્રકૃતિએા તરીકે એાળ-ખાય છે. તે ૭૨ પ્રકૃતિએા નીચે મુજબ છે.

શરીર નામકમે-પ, અંગાપાંગ નામકમે-3, બંધન નામકમે-૧૫, સંઘાતન નામકમે-૫, સંહનન નામકમે-ર, સંસ્થાન નામકમે-દ, વર્ણુ નામકમે-૫, ગંધ નામકમે-૨, -રસ નામકમે-૫, સ્પર્શુ નામકમે-૮, અગુર્લઘુ નામકમે-૧, નિર્માણુ નામકમે-૧, પરાઘાત નામકમે-૧, ઉપઘાત નામ-કમે-૧, આતપ નામકમે-૧, ઉદ્યોત નામકમે-૧, પ્રત્યેક નામકમે-૧, સાધારણુ નામકમે-૧, શુલ નામકમે-૧, અશુલ નામકમે-૧, સ્થિર નામકમે-૧, અસ્થિર નામકમે-૧, એમ કુલ્લ-૭૨ પ્રકૃતિઓ છે.

આ બહાંતેર પ્રકૃતિઓ તે નામકર્મની ૧૦૩ પ્રકૃતિ-ઓ પૈકીની છે. નામકર્મને જૈનદર્શનકારાએ ચિત્રકારની ઉપમા આપેલી છે. ચિત્રકારને જેવું ચિત્ર તૈયાર કરવાની ઇચ્છા હાય તેને અનુરૂપ રેખા–રંગ–સફાઈ વગેરે સામગ્રી પહેલેથી તૈયાર કરી રાખે છે. તે સામગ્રીઓમાં જેટલી સ્ખલના હાય તે મુજબ ચિત્રના કાર્યમાં સ્ખલન થાય છે.

એટલે ચિત્રના કાર્યમાં કાેઇ પણ જતની ખામીએ! અનુભવવી ન પડે તેની સાવચેતી પ્રથમથી જ રાખવામાં આવે છે. જે ચિત્ર માટે બધી ચાેગ્ય સામગ્રી પહેલેથી મેળવી राणेल है।य ते चित्र छेवटे भराषर तैयार थाय छे. मधन ખનાવનાર કે કારખાનું ચલાવનાર તેના નિયામકાને જેવું મકાન બનાવવું હાય તે પ્રમાણે જ વેતરણી પ્રથમથી જ કરે. છે તે વેતરણી અને વ્યવસ્થા મુજબ કારખાના યા મકાનનું કામ કમસર અને વ્યવસ્થિત ચાલુ રહે છે. તેવી રીતે એક-ભવમાંથી છુટી બીજા ભવમાં ઉત્પન્ન થનાર પ્રત્યેક ખાત્માને ઉત્પન્ન થતાંની સાથે જ શરીરરચના અંગે, પૂર્વે આ ભવ માટે ઉપાર્જન કરેલા કર્મોની અસર થવા માંડે જ છે. એટલે આખી રચના તે પ્રમાણે જ શરૂ થાય છે. અને બધી અસરાના પરિણામે અમુક ચાેક્કસ સ્વરૂપમાં આખું શરીર તૈયાર થતું જાય છે. અહીં શરીર રચનાના કાર્યમાં ખહાતેર કમ પ્રકૃતિઓ કારા શરીરને ચાેગ્ય પુદ્દગલાનું ગ્રહણ અને પરિણુમન થાય છે.

ગતિનાકર્મ અને જાતિનાકર્મ અનુસાર નમ્કી થયેલ, પરિસ્થિતિ તથા ઉત્પન્ન થવાના સચાગવાળા સ્થળે, આનુપૂર્વી નામના કર્મવડે, લાવી મુકાતાંની સાથે તે જ વખતે તે જ પહેલે સમયે તે આત્માને શરીર નામકર્મ ઉદયમાં આવે છે. ઉત્પન્ન થયેલ આત્મા, તે ગતિકર્માનુસાર જે ગતિમાં ઉત્પન્ન થયેલ આત્મા, તે ગતિકર્માનુસાર જે ગતિમાં ઉત્પન્ન થયેલ હોય, તે પ્રમાણે તદ્દગત્યાનુસાર સામધીઓ પ્રાપ્ત કરે છે. ઉત્પત્તિસ્થાને ઉત્પન્ન થયેલ આત્માને શરીર યાગ્ય પુદ્દગલ વર્ગણાઓ માંની યથાયાગ્ય વર્ગણા એહણુ કરવાના હાક આ

-શરીર નામકર્મ ના ઉદયથી પ્રાપ્ત થાય છે. અને તે શરીર -ટકી રહે ત્યાં સુધી તે પ્રમાણે વર્ગણા ગ્રહણ કરવાના હક્ક ચાલુ રહે છે.

અહીં સમજવું જરૂરી છે કે-પાંચ પ્રકારના શરીરા પૈકી મનુષ્ય અને તિય ચને યેાગ્ય મુખ્યપણે ઔદારિક શરીર છે. અને દેવ તથા નારકને યાેગ્ય વૈક્રિય શરીર છે. એટલે મનુષ્ય અને તિય"ચને ઔદારિક શરીર બનાવવા માટે જવે પૂર્વે બાંધેલું " ઔદારિક શરીર નામ કર્મ " તે ઔદારિક શરીરપણે ગહુણ યાગ્ય જે ઔદારિક જાતની પુદ્દગલ વર્ગણા છે, તેમાંથી તે વર્ગ ણા મેળવવાના હુક્ક આપે છે. અને દેવ તથા નારકને વૈકિય શરીર બનાવવા માટે તે જીવે પૂર્વે આંધેલું ' વૈક્રિય શરીર નામકર્મ'' વૈક્રિય જાતિની પુદ્દગંલ વર્ગણા મેળવવાના હક્ક આપે છે. શરીરને ચાેગ્ય પુદ્દગલાેનુ ગ્રહણ કરવામાં જીવનાે કાયયાેગ ( શરીરનાે વ્યાપાર ) છે, તદ્દ્યાેગ્ય તે કાયચાગ તા શરીર તૈયાર થયા પછી હાય છે. તૈયાર થયેલ તે કાયયાગ દ્વારા તા તે શરીર ટકી રહે ત્યાં સુધી તે જીંદગી પર્ય'ત તે શરીરને ચેાગ્ય પુદ્દગલાનું ગ્રહણ ચાલુ જ હાય છે. પરંતુ ઉત્પતિના પ્રથમ સમયે કંઈ તદ્દભવ ચાેગ્ય શરીર તૈયાર હાતું નથી. તે શરીર તા, તે શરીર યાેગ્ય પુદ્દગલના ગ્રહુણું અને પરિણુમનથી તૈયાર થાય છે. એટલે ઉત્પતિના પ્રથમ સમયે ગ્રહણ કરાતાં શરીરનાં પુદ્દગલાને જીવ અનાદિકાળથી પાતાના અત્મા સાથે સંયુક્ત થઈ રહેલ તૈજસ તથા કામ છુ શરીરના સંચાગે ગહેલુ કરે છે.

આને આહાર થહેલું કહેવાય છે. ચાવીસે દંડકમાં— પાંચે ય જાતિમાં—છ એ કાયમાં, એમ જ્યાં જ્યાં શરીરા હાય, પછી ચાહે ઔદારિક—વૈક્ચિ કે આહારક હાય, તે બધાયમાં તૈજસ તથા કાર્મ લુ શરીર તો માનવાં જ પડે. કારલુ કે અનાદિકાળથી તે બન્ને શરીરા જવને સયુક્ત જ છે. અને તે તૈજસ તથા કાર્મ લુ વિના બીજાં શરીર બને જ નહિં. પરભવથી આવેલ આત્માને તૈજસ તથા કાર્મ લુ શરીર તો સાથે જ હાય છે. અને તે વડે જ ઔદારિક વગેરે પુદ્દગલાે ચહેલુ કરે છે.

જવને આ તૈજસ અને કાર્મણ શરીર અપાવનાર તે અનુકમે તૈજસ શરીર નામકર્મ અને કાર્મણ શરીર નામકર્મ છે. અને ચૌદ પૂર્વધારી મુનિઓને આહારક શરીર બનાવવામાં કારણભૂત આહારક શરીરનામકર્મ છે. આ પ્રમાણે પાંચે પ્રકારનાં શરીર નામકર્મો છે. તૈજસ–કાર્મણ અને આહારક શરીરો સૂક્ષ્મ વર્પણાનાં બનેલાં હાવાથી અમેં અક્ષુથી દેખી શકાતાં નથી.

હવે સ્વશારીર યાગ્ય પુદ્દગલ વર્ગ હ્યાનું ગ્રહ્ણ, જવ શારીર નામકર્મના ઉદ્દયે કરે છે, પરંતુ ગ્રહ્ણુ કરાતી તે પુદ્દગલ વર્ગ હ્યા રેતીના લાડુ જેવી ભરભર ભૂકા જેવી ગ્રહ્ણુ નહિ કરતાં, અમુક પ્રમાહ્યુવાળા સ્નેહ–ચિકાશ અને લુખાશને લીધે પરસ્પર ચાંટી ગયેલી એટલે સંઘાતીભૂત થયેલી જ પુદ્દગલ વર્ગ હ્યાંઓ ગ્રહ્ણુ કરે છે. જેમ કુંભ (ઘડા) બનાવવા-માં છુટક છુટક માટીના કહ્યું ગ્રહ્ણુ નહિં કરતાં, કુંભ રચ- નાને અનુકૂળ કરાયેલા માટીના પિંડાઓ જ ઉપયાગી થાય. છે, તેમ શરીર બનાવવામાં પણ શરીર રચનાને અનુકૂલ પિંડ રૂપે બનેલી પુદ્દગલ વર્ગણા જ ઉપયાગી થાય છે.

અમુક પ્રમાણમાં જ લંખાઇ-જાઠાઈ આદિ નિશ્ચિત પ્રમાણવાળા ઔદારિકાદિ શરીરની રચના માટે, તે તે શરીરને અનુસરતી પુદ્ગલ વર્ગણાના સમૂહ વિશેષની રચનાની પણ આવશ્યકતા રહે છે. અને તેથી જ શરીરનું તારતમ્ય થાય છે. આવા સંઘાત કરી આપનાર એક પ્રકારનું નામકર્મ છવે પૂર્વે મેળવેલું હાય છે. તે કર્મ તે " સંઘાતન નામ કર્મ" કહેવાય છે. એટલે સંઘાતન નામકર્મ, જવને વર્ગ ણાના સંઘાત પામેલા સ્કધા અપાવે છે. તે પણ પાંચ પ્રકારના શરીર મુજબ પાંચ પ્રકાર છે

સંઘાતન નામકર્મ તથા શરીર નામકર્મના બળથી સંઘાત પામેલી સ્વયોગ્ય શરીરની પુદ્દગલ વર્ગ છાને જીવ પ્રથમ સમયે લે છે આનું નામ આહાર કહેવાય છે જીવને તે લવયાગ્ય શરીર જયાં સુધી કાયમ રહે છે, ત્યાં સુધી આ વર્ગ છા મળવા રૂપ આહાર તેને મળ્યા જ કરે છે. પણ તે વર્ગ છારૂપ આહાર ચાલુ રહે, તેમાં શહ્યુ કરેલી અને શહ્યુ કરાતી વર્ગ હાના સ્કધા પરસ્પર એક રચનારૂપે મળી જવા જોઈ એ. જેમ તથાર થતા મકાનમાં વપરાતી ઈ ટોનાં રજકહ્યા અંદરાઓદર સંઘાતીભૂત હાય છે, પરંતુ તેથી કરીને ઈટા ઉપર ઈટા ગાઠવી દેવાથી મકાનની મજખૂતી થતી નથી. માટે તેને ચૂના કે માટીથી પરસ્પર ચાડવી પડે છે.

તેવી રીતે સંઘાત પામેલી વર્ગ ણાએ પરસ્પર એકમેક ચાંડી' જવી જોઈએ.

આના માટે પ્રજ્ઞાપના સૂત્રમાં કહ્યું છે કે-એક એવું કમે છે કે-જેમ રાળ બે કાષ્ટ્રને એક કાર કરે છે, તેવી રીતે ખંધન નામે તે નામકર્મ, આત્મા અને પુદ્દગલા અગર પર સ્પર પુદ્દગલાના એકાકાર સંખંધ કરાવે છે. તે ખંધન નામકર્મ પંદર લેદે છે. તે પંદર લેદાનું વર્ણન કર્મ શ્રંથ વિગેરેમા નામ કર્મની પ્રકૃતિઓ અંગે આવતા વર્ણનમાંથી સમજ લેવું.

આથી સમજી શકાય છે કે ઔદારિકાદિ શરીર નામ-કર્મના ઉદયથી ઔદારિકાદિ શરીર ચાેગ્ય વર્ગણાનું ગ્રહણ, ઔદારિકાદિ સંઘાતન નામકર્મના ઉદયથી ઔદારિકાદિ શરીરને ચાૈગ્ય પુદ્ગલ સમૂહ વિશેષની સંઘાતરૂપે રચના, અને ઐાદા-રિકાદિ ખંધન નામકમેના ઉદયથી તે સમૂહ વિશેષના ઐાદા રિકાદિ શરીર સાથે પરસ્પ એકમેક સંભધ થાય છે. અહીં સુધી તો શરીર નામકમે બધા કાચો મસાલા તૈયાર કર્યો. પરંતુ પરસ્પર એકમેક સંમિલિત બની ગયેલ તે પુદ્દગક્ષાનું પરિણુમન એટલા પુરતું જ થઈ ને અટકી જાય તે। શરીર માત્ર એક ગાળમટાળ દડા જેવું જ ખની રહે. જેથી એ જ સ્થિતિમાં નહિ રહેતાં તેમાંથી હાથ-પગ-માથું-પેટ-છાતી-પીઠ વગેરે અંગા, આંગળાં-નાક-કાન વગેરે ઉપાંગા. તથા વાળ-દાંત-નખ-રેખા વગેરે અંગામાંગારૂપ શરીરને ચાેગ્ય અવયવા તૈયાર થાય છે. તૈજસ તથા કાર્મ શુ શરીરને અંગા-2-1

પાંગ હાતાં નથી. જેથી ઔદારિક અંગાપાંગ, વૈકિય અંગા-પાંગ અને આહારક અંગાપાંગ, એમ ત્રણે પ્રકારે " અંગા-પાંગ નામકમે ''તે તે રીતે શરીરને યાગ્ય અવયવા તૈયાર કરાવે છે. અ ગાપાંગ નામકમેથી પ્રાણીના શરીરમાં અંગ-ઉપાંગ ફૂટે છે, પરંતુ કયા અવયવા કયાં જોઈ એ તે નક્કી કરી આપનાર તા " નિર્માણ નામકમે " છે.

ગૃહિત વગ ભાનું પરિણમન થવામાં ''નિર્માણ નામ-કર્મ '' પહેલા સમયથી જ અસર કરવા માંડે છે. એટલે પરિણામે કમસર પરિણામ થતું આવે છે. આવું કમસં-નિવેશ પરિણામ, દરેક પ્રાણીમાં છવ વિશેષને લીધે જુદી જુદી પરિસ્થિતિવાળા થાય છે. એમ પ્રત્યેક જીવની પરિસ્થિતિ પ્રમાણે પ્રયોગથી ઉત્પન્ન થતા ક્રમસંનિવેશ પરિણામમાં આ ''નિર્માણુ ન!મકમ<sup>°</sup>'' કારણભૂત .છે. અંગોપાંગની સ્ત્રના અંગોપાંગ નામકમે વડે થાય છે. પરંતુ જે અગ જયાં શાભી શકે, અને ખરાખર ઉપયોગમાં આવી શકે, તે રીતે ખર ખર સ્થળા નક્કી કરવાનું કામ નિર્માણ નામકર્મ કરી આપે છે. નિર્માણુ નામકર્મનું કામ માત્ર બાહ્ય અંગોપાંગનાં સ્થળા નકકી કરવા પુરતું જ છે એમ નથી, પરંતુ શરીરના નાનામાટા તમામ તત્વાના રીતસર ચીતાર નક્કી કરી આપ-નાર પણ આ '' નિર્માણ નામકમ'' જ છે.

એકેન્દ્રિયથી તે પંચેન્દ્રિય સુધીના તમામ જવામાં શરીરના અવયવાની રચના અને અવયવાનું સ્થાન એક સરખું કે એક ઘાટવાળું હાતું નથી. જીવના વ્યાપારથી શરીર રચાય છે, છતાં એ શરીર જીવ પાતે ધારે તેવું માટું અગર અમુક પ્રકારનું બનાવી શકતા નથી. પાતાના પ્રયાસથી પણ થતું શરીર સ્વેચ્છાનુસાર ન બનાવી શકવાનું કારણ એ જ છે કે ઘાટના આધાર ''નિર્માણ નામકમ'' ના ઉદય પર રહે છે.

જેવું નિર્માણુ નામકર્મ હાય તેવું જ શરીર, જીવથી ખની શકે છે. અને બનાવી શકાય છે. નિર્માણ કર્મોદયે જીવના જે વ્યાપારથી પુદ્દગક્ષા શરીરાદિપણે પરિણુમે છે, તે પુદ્દગક્ષા જ પ્રયાપ પરિણુત કહેવાય છે. આવા પ્રયાગ પરિણુમમાં પુદ્દગક્ષા એક જ પ્રકારનાં ગ્રહણ કરાતાં હાવા છતાં પણ પરિણુમન જુદા જુદા પ્રકારે થવામાં કારણભૂત નિર્માણુ નામ-કર્મ છે. નિર્માણુ નામકર્મ અનેક પ્રકારનું છે. અને પ્રયાગ પરિણુત થતા પુદ્દગક્ષાનું પરિણુમન પણ અનેક પ્રકારનું હોય છે.

એક જ જાતના ખારાક :લેવા છતાં તે તે ખારાકનાં પુદ્દગલા શરીરમા મનુષ્યને મનુષ્યરૂપે અને જનાવરને જનાવરરૂપે પરિશુમે છે. જે પરમાદુઓ ગાયમાં દ્વધરૂપે પરિશુમે છે, તે જ પરમાદુઓ સાપમાં ઝેરરૂપે પરિશુમે છે. જે જલનું આપણે પાન કરીએ છીએ તે જ જલથી વૃક્ષા અને વેલડીએ પણ સિંચાય છે. જલ એક જ પણ પરિશુમન ભિન્ન ભિન્ન યાય છે. એક જ જાતના ખારાકનું તથા જલનું પરિશુમન વિવિધ પ્રકારે આપણે પ્રત્યક્ષ અનુભવીએ છીએ. એજ રીતે શરીર યાગ્ય ગૃહીત પુદ્દગલાનું પરિશુમન, ગ્રહેણ કરનાર જીવાના કર્માનુસાર જીદા જાદા પ્રકારે થાય તેમાં કંઈ આશ્વર્ય

જેવુ નથી. પરિણુમનમાં આ પ્રમાણે ભિન્નતા થવાનું કારણ ઉપર જણાવ્યા મુજબ " નિર્માણ નામકર્મ" છે.

શરીર યાેગ્ય ગૃહીત પુદ્દગલાેના પરિણુમનમાં એક જાતિ થી અન્ય જાતિમાં ભિન્નતા સંભવે છે, એટલું જ નહિ પરતુ એક જ જાતિમાં પણ ભિન્નતા સભવે છે.

મનુષ્ય જાતિમાં કાેઇ નાના કાનવાળા, કાેઇનું નાક—ચીખું, કાેઇનું માહું લાંબુ, કાેઇ ઠીંગણા, કાેઇ ઊચા, આ અધાનું કારણ, જીવ જેવા નિર્માણ કમેના ઉદયવાળા હાેય, તે પ્રમાણે શરીરના અવયવા ખને છે. પુદ્દગલા એક સરખાં છતાં પરિણુમાવનાર જવા જેવા નિર્માણ કમેના ઉદયવાળા હાેય, તેવા શરીરપણે તે પુદ્દગલા પરિણુમે છે.

નિર્માણુ નામકમ દ્વારા થતું વિવિધ પરિભુમન પણ ઇ દ્રિયની અપેક્ષાએ જે જાતિના જીવ હાય, તે જે પુદ્દગલા ચહ્યુ કરે, તે તે જાતિપણે જ પરિભુમાવે છે. એટલે નિર્માણ નામકમ ને જાતિ નામકર્મના ગુલામ તરીકે પણ એાળખાવી શકાય.

સંસારી જીવામાં એકેન્દ્રિયાદિથી પંચેન્દ્રિય સુધીના પાંચ ભેટા છે. તેમાં ખરૂં કારણ પુદ્દગલાના પરિણમનનું છે. પરિણમન ભિન્નતા જો ન હાત તા સંસારી જીવામાં એકે-ન્દ્રિયાદિ જાતિભિન્નતા અને તિયે ચાદિ ગતિભિન્નતાના આપણને ખ્યાલ પણ ન આવત. અને એ રીતની ભિન્નતાના ખ્યાલ વિના જીવમાં એકેન્દ્રિયાદિપણું કે તિયે ચાદિ ગતિપણ આપણે સમજી શક્ત નહિં. જેથી દરેક સંસારી જવાતું શરીર એક જેવું અને એક સરખું દેખાત. પ્રયાગ પરિષ્મનમાં થતી ભિન્નતાના હિસાળે જ શરીરના અવયવાની રચનામાં ભિન્નતા છે, અને શરીરના અવયવાની રચનામાં ભિન્નતાના હિસાએ જ સંસારી જવોના ગાંત અને જાતિને અનુસરી કહેવાતા લેદોના આપણને ખ્યાલ પેદા થાય છે. આ ખધાનું સુખ્ય કારણ નિર્માણ નામકર્મ છે. એટલે ગ્રહણ કરતાર જીવોના કર્માનુસાર–ગત્યાનુસાર પુદ્ગલ પરિણા<mark>મન થાય</mark> છે. અહીં વળી પણ આપણે સ્પષ્ટ કરી જઈએ કે–શરીર નામકર્મ અને સંઘાતન નામકર્મ દ્વારા, ઔદારિકાદિ વર્ગણાનાં સંઘાત પામેલાં પુદ્દગલાને પરસ્પર એકમેક સંખંધવાળાં ખનાવી, જે જે શરીર નામકર્મના ઉદયથી તે તે શરીરપણે પરિણામ પામેલા પુદ્દગલાના અંગોપાંગ નામકમ દ્વારા અંગ અને ઉપાંગ, અને અંગોપાંગના સ્પષ્ટ વિભાગરૂપે પરિણુમન ચવામાં તથા તે અવયવો જે સ્થળે અને જેવા સ્વરૂપે જોઈ એ તે સ્થળ અને સ્વરૂપની રચના થવામાં નિર્માણ નામકમ**ે** કારણરૂપ છે.

ઉપરાકત કમેં દ્વારા પુદ્દગલાનું ગ્રહેણુ અને પરિણુમન ચવા વડે તૈયાર થતા શરીરમાં અમુક અમુક પ્રકારે હાડની મજેખૂતી થવા રૂપ પરિણામની પણ આવશ્યકતા રહે છે. જેટલા પ્રમાણુમાં હાડની મજેખૂતી વધુ હાય તેટલા પ્રમાણુમાં શરીરને વ્યાઘાત એછા લાગે છે. આપણું શાસ્ત્રોદ્વારા સાંભ-ળીયે છીએ કે–તીર્થ કર જેવા મહાપુરૂષાના શરીરને અનેક પ્રકારના ઉપસર્ગો થવા છતાં પણ તેમનું હાડ કુશળ રહે છે. તેનું કારણ તેમના હાડના આંધા ઉચામાં ઉચી કક્ષાના હાય છે. જેમ મકાનના કામમાં લાકડાના સાંધાઓમાં સુથારા વડે થતું સ'ધાણુ મજખૂતીવાળું હાય તો તે સાંધાઓ તુરત છ્ટા પડી જતા નથી, અને મકાન વધુ ટાઈમ સુધી ટકી રહે છે. તેમ શરીરમાં તૈયાર થતાં હાડકાં તે કંઈ આખા શરીરમાં એક જ રૂપે સામિલિત થયેલાં હાતાં નથી. એટલે શરીરના જુદા જુદા અવયવામાં રહેલાં તે હાઠકાંના સાંધાનું પરસ્પર જેડાણુ જેમ મજખૂતીવાળું હાય તેમ તે હાડકાં અન્યો—ન્યથી તુરત છૂટાં પડી જતાં નથી.

આપણે કહીએ છીએ કે—'' અમુક માણુસનું હાડકું ઉતરી ગયું'' આના અર્થ એ છે કે હાડકાનું સંધાણ અન્ય હાડકા સાથે નખળું હોવાથી સંધાણ વિખુદું પડતાં હાડકું અલગ પડી જાય છે. અને તેને આપણે હાડકું ઉતરી ગયું એમ કહીયે છીયે. હાડકું ઉતરી જવાથી માણુસને ખહુ પીડા અને તકલીફ થાય છે. કાઈ કુશલ હાડ-વૈઘ યાગ્ય ઉપચારાથી ઉતરી ગયેલ હાડકાનું મિલન યથાસ્થાને રહેલા હાડકા સાથે કરી દે છે. ત્યારે જ દરદીને શાંતિ થાય છે. શરીરમાં એક હાડકાના છેડા સાથે ખીજા હાડકાના સાંપો કેવી રીતે જેડાણુ થયેલ હાય છે, તે આ ઉપરથી સહેજે સમજ શકાશે. જન્મથી જ શરીરમાં જે પ્રકારે હાડકાની સંયોજનાથી

ઉતરી ગયેલ હાડકાનું સંયોજન થાય, તો જ દરદીને શાંતિ થાય છે. તેવા પ્રકારની સંયોજનામાં કાઈ ખામી રહી જય તો તેટલી ખાંઠ તે હાડકાવાળા ભાગમાં રહી જય છે. એટલે હાડકાંની સંયોજના જન્મથી જ દરેક જીવને હાય છે. આ સંયોજના દરેક પ્રાણીને એક સરખી હાતી નથી. ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારની સંયોજનાનુસાર ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે હાડની મજખૂતી હાય છે. અને તે મજખૂતી, સંસારના પ્રત્યેક પ્રાણીઓમાં અનેક જતની ચઠતા ઉતરતા કંમની માલુમ પડે છે. પરંતુ તેનું સામાન્ય વર્ગી કરણુ કરીને છ દેષ્ટાંતાથી છ પ્રકારની મજખૂતી જૈનાગમામાં સમજાવવામાં આવી છે. તે વજરૂષસનારાચાદિ છ પ્રકારે સંઘયણનું વર્ણન પણ કર્મન્ય ઘાદિમાં દર્શાવેલ નામકર્મની પ્રકૃતિઓના સ્વરૂપમાંથી સમજ્ય લેવું જરૂરી છે.

લાકડાઓમાં આવતા સાંધાઓનું સંધાણુ વધુ મજખૂત ખનાવવા માટે સુથાર લાેકા જુદા જીદા પ્રકારે બાેલાતા સાંધાઓ વડે સંધાણુ કરે છે. અને એવા સાંધાઓને ''ગૌમુખી" વિગેરે નામાથી ઓાળખે છે. એ રીતે પ્રાણીઓના શરીરમાં હાડકાંના સાધાઓને પણુ વજરૂષભનારાગ્રાદિ નામે ઓાળ-ખાવેલ છે.

શરીરનાં અંગાપાંગ વગેરે, જીવને ઉત્પન્ન થતાની સાથે કંઈ તૈયાર થઈ જતાં નથી. પણ ગ્રહણ કરેલી વર્ગણામાં પહેલા સમયથી જ એવા પરિણામ થવા માંડે છે કે પરિ-ણમતાં પરિણુમતાં તે પરિણામ અમુક ટાઇમે તે અંગાપાંગ રૂપે તૈયાર થઈ જાય છે. તેવી રીતે શરીરની મજખૂતી જેવી યવાની હાય, તેમાં ઉપયોગી થાય તેવી જ રીતે પહેલા સમયથી ગહુણ કરેલી વર્ગણામાં પરિણામ થવા લાગે છે. અને ભવિષ્યમાં અમુક મજખૂતી તૈયાર થાય છે. આ રીતે હાડની ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારની મજખૂતીનું પ્રેરક જે કર્મ. તે ''સહનન નામ કમ'' તરીકે એલ્લા પ્રકારને અનુ સરતી મજખૂતીનું પરિણ્યન પ્રાણીઓને શરીરમાં થાય છે. સરતી મજખૂતીનું પરિણ્યન પ્રાણીઓને શરીરમાં થાય છે.

હવે દેહધારી પ્રાણીઓનાં શરીર અને તેનાં અવયવા <u>જેતાં કેટલાંક પ્રાણીએાનાં શરીર અને અવયવાની રચના</u> સુ દર અને આકર્ષક હેાય છે. જ્યારે કેટલાંકની શરીર રચ-નામાં ખાસ આકર્ષ કતા હાતી નથી. સામુદ્રિક શાસ્ત્રામાં શરીરનું માપ-આકૃતિએા-રેખાએા વગેરેનું વર્ણુન આવે છે. તેમાં દર્શાવ્યા મુજબ સપ્રમાણ શરીર અને અવયવાની આકૃતિ અન્યને આકર્ષક ખને છે. જ્યારે વિષમ પ્રમાણવાળી આકૃતિ આકર્ષક બનતી નથી. પ્રાણીઓના શરીર અને તેના અવયવાની સપ્રમાણ કે વિષમ પ્રમાણ આકૃતિનું નિયામક તે સંસ્થાન નામ કેમ છે. આ સંસ્થાન નામકર્માનુસાર જ શરીરની સારી કે ખરાબ આકૃતિ ઉત્પન્ન થાય છે. આ કમે ન હાય તા શરીર વગેરેની આકૃતિનું કાંઈ ઠેકાણું જ ન રહે. આકૃતિરૂપે પુદ્ગલાનું પરિણુમન થવામાં એટલે કે શરીર, त्तेना अवयवे। अने क्षेष्ठं हर तेनी रयनानी प्रभाणुसरतामां "સંસ્થાન નામ કમ<sup>લ</sup>" જ પ્રેરક છે. જગતભરના પ્રાણી- માત્રની શરીરની આકૃતિએ તપાસીએ તો અસંખ્ય પ્રક રની આકૃતિએ દિષ્ટિગાંચર થાય છે. પરંતુ અમુક મુખ્ય પ્રકારામાં અન્ય પેટાલેદાના સમાવેશ થઈ જાય, એ રીતે જૈનશાસ્ત્રામાં તે તમામ આકૃતિએ નું છ પ્રકારે વર્ગી કરશુ કરી સંસ્થાન નામકમેનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.

આકૃતિરૂપે પરિણમન પણ જવને શરીર યાગ્ય પુદ્-ગલ ગ્રહણના પ્રથમ સમયથી જ થવા માંડે છે. અને અવ-યવા તથા તેની મજખૂતી તૈયાર થતાંની સાથે જ સ્પષ્ટ આકૃતિરૂપે તૈયાર થઈ જાય છે. સંસ્થાન નામકમજ સંસ્થાન (શરીરના આકાર) પેદા કરે છે. છ પ્રકારના સંસ્થાનમાં સવ'થી ઉત્તમ સંસ્થાન કેવું હોય ? અને સર્વાથી હલકામાં હલકું કેવું હાય ? તે ખતાવીને તેની વચ્ચેના ખીજા જાણવા જેવા ઉપયાગી ભેદો ખતાવ્યા છે. આ ઉપરથી સમજી શકાય છે કે–શરીરની રચનાને અનુસરી ગાેઠવાયેલા અને પરસ્પર સંબંધ ધરાવતા ઔદારિકાદિ પુદ્દગલામાં સંસ્થાન-આકાર વિશેષને સંસ્થાન નામે નામકર્મ ઉત્પાન કરે છે. એટલે કે શરીરમાં અમુક અમુક જાતના આકાર થવામાં "સંસ્**થાન નામ કેમ**" કારણ છે. ઉપર મુજબ તૈયાર થતા શરીરમાં શરીરની રચ-નાના પ્રથમ ક્ષણથી પાતાના કમે પ્રમાણે રંગ, સ્વાદ, સ્પર્શ અને ગંધ વગેરેના પણ પરિણામ થવા માંડે છે. સંસારી જવાનું શરીર પુદ્ગલ પરમાણુઓની વર્ગ ણાઓનું બને છે, એ તા સહેજે સમજ શકાય તેવી હકીકત છે. યુદ્દગલ વર્ગ-ચાના ખનેલા શરીરમાં અમુક રંગ, સ્વાદ–સ્પર્શ અને ગંધ પણું જોઈએ તે સ્વાભાવિક છે. એટલે શરીર અને આત્માના સંખંધથી અસ્તિત્ત્વ ધરાવતા દરેક પ્રાણીના શરીરમાં વર્ણાદિ ચતુષ્કપણું નક્કી કરનાર કર્મો પણું જોઈએ. અહીં શંકા થાય છે કૈ—વર્ણાદિ ચતુષ્ક તા પુદ્દગલામાં હાય જ છે, એટલે પુદ્દગલથી અંધાતા તે શરીરમાં વર્ણાદ ચતુષ્ક રહેવાના જ. પછી તેને ઉત્પન્ન કરનાર કર્માની શી જરૂર છે?

આ શંકાના સમાધાનમાં સમજવું જરૂરી કે–તૈયાર થતાં શરીરમાં વર્ણાદિ પ્રગટ થવામાં તેના પ્રેરક કર્મા જો માનવામાં ન આવે તેા દરેક પ્રાણીના વર્ણાદિક સરખા જ થાય, પરંતુ દરેક પ્રાણીના શરીરમાં વર્ણાદિની વિચિત્રતા દેખાય છે, તે કર્મા વિના સંભવી શકતી જ નથી. જેમ ખંધન અને સંઘાતન પામવાના ગુણ પરમાણમાં છે; છતા અમુક પ્રાણીના શરીરના પરમાણુંઓમાં અમુક જાતના ખંધન अने अंधातन थाय, को तेना णंधन अने संधातन नाम કમ ને લીધે. તેમ વર્ણાદિ ગુણ, પરમાણુઓમાં હાેવા છતાં તેમાં પાછા અમુક જાતના ફેરફારાે થાય છે, તે શરીરધારક આત્માના કર્મોને લીધે જ થાય છે. માટે માનવું પડશે કે શરીરરૂપે પરિણામ પામેલ પુદ્દગલ વર્ગ ણાએામાં પ્રતિ— નિયત વર્ણાદિ તે કમ વિના સંભવિત નથી. જેથી દેહધારી આત્માના શરીરમાં વર્ણાદિ પરિણામમાં કર્મોની જરૂર તાે રહે જ છે. એટલે વર્ણુનામકર્મ, ગાંધ નામ કર્મા, રસનામકર્મ અને સ્પર્શ નામકર્મે જે ચાક્કસ ધારણ પહેલેથી નક્કી કરી આપ્યું હાય, તે જ પ્રમાણેના રંગ, ગંધ, રસ અને

સ્પર્શ પ્રાણીઓના શરીરમાં ઉત્પન્ન થઈ જાય છે. પહેલેથી જ પરિણામ થતી વખતે તે કર્મ ને ધ્યાનમાં લઈ ને જ યથાયાગ્ય-પરિણામ થવા શરૂ થાય છે. પરિણામમાં વર્ણાદિની જે ભિન્નતા થાય છે, તે વર્ણાદ કર્માની તરતમતાના લીધે જ સમજવી. પ્રત્યેક જીવની જીદી જીદી પરિશ્ચિતિ અને સંજોગા પ્રમાણે વર્ણાદિની ભિન્નતા રહેવાની, અને આ રીતે વર્ણાદિના પરિણામની ભિન્નતામાં જીવનું કર્મ જ કારણ માનવું જોઇએ. અને કારણરૂપ તે કર્મને લીધે જ શરીરપણે પરિણામ પામેલા પરમાણુઓના વર્ણાદ ઉપર અમુક જ આત્માનું અધિપત્ય સમજવું.

અને તેથી જ ઔદારિક શરીરની વર્ગણામાં રહેલા સ્વાભાવિક વર્ણામાંના શ્યામવર્ણ નામકર્મના ઉદયે કૈાયલ, ભમરા, કાગડા, ભેંસ, બકરી, ભીલ, હ્યુસી, વિગેરે પ્રાણી-એાના શરીરામાં કાળાવર્ણ રૂપે, તથા નીલવર્ણના કર્મના ઉદયે ઝાડનાં પાંદડાં—પાપટ વગેરમાં લીલાવર્ણ રૂપે, વળી રકત વર્ણનામકર્મના ઉદયે મરચાં–લાલે ખાર. લાલ દ્યાડા આદિમાં રકતવર્ણ રૂપે, તેમજ પીત્તવર્ણ નામકર્મના ઉદયે ભમરી—હળદર આદિમાં પીત્તવર્ણ રૂપે અને શ્વેતવર્ણ નામકર્મના ઉદયે ગાય—સસલ – ખગલું વિગેરમાં શ્વેતવર્ણ રૂપે પરિણામ પામે છે. શ્યામવર્ણાદ વર્ણાવાળા પ્રાણીઓમાં તે તે રંગમાં થોડો થોડો ફેર જે જણાય છે, તેનું કારણ તે તે રંગવાળું નામ કર્મ જુદી જુદી જાતનું હાય છે, તે સમજવું,

આ રીતે ઔદારિક શરીરની વર્ગણામાં રહેલા સ્વા<sup>ન</sup>

ભાવિક ગંધ–રસ અને સ્પર્શ, પ્રાણીએોના પૃથક્ પૃથક્ ગંધ– રસ અને સ્પર્શપણે પરિણામ પામે છે. એમ સમજ લેવું. એક જીવન શરીરમાં તે વર્ણાદિ એક કરતાં વધારે પણ હાેઈ શકે છે. તેમજ જુદા જુદા ભાગમાં અને અવયવોમાં જુદા જુદા પણ **હેાય છે. પુદ્દગલ પરમાણુએ**ામાં વર્ણાદિનું પરિણામ પામવાના ગુણ સ્વાલાવિક છે. વર્ણાંદનું વિસ્ત્રસા કે મિશ્ર પચ્ચિમન થાય તાે તે પરિણામમાં કમ°ને કારણરૂપ માની શકાતું નથી. પરંતુ જવે ચહેણુ કરેલા શરીરાદિના સ્ક ધામાં વર્ણાદિના જે પરિણામ થાય છે, તે પ્રત્યેક જીવની **જુ**દી જુદી પરિસ્થિતિ અને સંજોગા પ્રમાણે વિચિત્ર વિચિત્ર જાતના થાય છે. એટલે જીવના આ પ્રયાગ પરિણામમાં જીવના કર્મ ને જ કારણુ માનવું જોઈ એ. આ કર્મ તે જવે માપ્ત કરેલા શારૃીરિક સ્કંધામાં ઉત્પન્ન થતા વર્ણાદિ પ્રયોગ પરિણામનું નિયામક છે. આ રીતે હવે પછી કહેવાતા શરીરના અગુરલઘુપણાના પરિશુમન અંગે પગુ સમજવું.

પુદ્દગલ ૫ માશુ અને સ્કંધાના સંઘાત, વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પશં, સંસ્થાન વિગેરે અનંત પરિણામાં હાય છે. તે દરેક પરિણામામાં ઘણી ઘણી વિચિત્રતાએ છે. સર્વ અવાંતર પરિણામાના મૂળતત્ત્વરૂપ એક અગુરૂલઘુ નામના વ્યાપક પરિણામ પણ હાય છે. તેનું નામ અગુરૂલઘુ પર્યાય પરિશામ કહેવાય છે. જ્વોનું શરીર પુદ્દગલ પરમાણુઓનું બને છે. જેઘી છવે ચહાથુ કરેલ શરીરાદિના સ્કંધામાં પણ ''અગુર્ લઘુ" પર્યાયનું પરિણામ થાય છે. શરીરના સ્કંધામાં આ

પત્રિણામ પ્રત્યેક જીવની જુદી જુદી પરિસ્થિતિ અને સંચાગેષ પ્રમાણે વિચિત્ર વિચિત્ર જાતના હાય છે. અને એ વિચિત્ર-તામાં કર્મ જ કારણ છે. કયા જવના શરીરમાં કઈ જાતના અગુરૂ લઘુ પર્યાયના કઈ જાતના પરિણામ થાય તેને ''અગુરૂ લઘુ નામકમ<sup>૧</sup>'' જીવવાર નક્કી કરી આપે છે. એટલે શરીરમાં ઉત્પન્ન થતા અગુરૂલઘુ પ્રચાેગ પરિણામનું નિયામક તે " અગુરૂ લઘુ નામકર્મ " છે. જવાનું સંપૃ**ર્ણ** શરીર લાેહા. જેવું ભારે ન થાય, તેમ રૂ જેવું હલકું ન થાય. એવી અગુરૂલઘુ પર્યાયવાળી તે શરીરની રચના આ કમ<sup>ે</sup>થી થાય છે. સ્પર્શ નામકર્મમાં ગુરૂ અને લઘુ એ બે સ્પર્શ કહ્યો છે. તે શરીરના અમુક અમુક અવયવમાં જ પાતાની શક્તિ ખતાવે છે. તે બેના વિપાક આખા શરીરાશ્રિત નથી. જયારે આ અગુરૂલઘુ નામકમ ના વિપાક સંપૃર્ણ શરીરા-શ્રિત છે.

શરીરની રચનામાં એક એવા પણ પરિણામ પ્રગટ થાય છે કે તે પરિણામવાળા શરીરધારી ઓજસ્વી-પ્રતાપી આત્મા, પાતાના દર્શનમાત્રથી તેમજ વાણીની પટુતાવડે માટી સભામાં જવા છતાં પણ તે સભાના સબ્યાને ક્ષાભ પેદા કરે, સામા પક્ષની પ્રતિભાને દખાવી દે, ખુહિશાળીઓને પણ આંજી નાખે, સામાને આકર્ષિ લે, અને સામેની વ્યક્તિ ગમે તેટલી બળવાન હાય તા પણ આ પરિણામવાળા શરીર-ધારી આત્માથી દખાઈ જાય છે. પ્રત્યેક જીવની પરિસ્થિતિ પ્રમાણે એ છાવત્તા પ્રમાણમાં આ પરિણામ દ્વારા આત્મામાં 'ઉત્પન્ન થતી શક્તિ તે પરાઘાત શક્તિ, કહેવાય છે અને તે શક્તિ ઉત્પન્ન કરનાર જે કર્મ તે "પરાઘાત નામકર્મ' છે.

સામેની વ્યક્તિ કરતાં પાતામાં પરાઘાત શક્તિ વિશેષ પ્રમાણમાં હોવાના અગે કેટલાક ઉત્સ્ત્ર પ્રરૂપકા–િત્ફ્રવા– મિથ્યાવાદિઓની પણ અસત્ પ્રરૂપણાની અસર અનેક આ-ત્માએ પર તુરત પડી જાય છે, અને તેથી તેવાઓના અનુ યાયી વર્ગની સંખ્યા વિશેષપણે વૃદ્ધિ પામવાથી કેટલાક ભદ્રિક આત્માઓના હૃદયમાં આશ્ચર્ય પેદા થાય છે કે આવા પ્રરૂપદાની પ્રરૂપણા અસત્ હોય તે અનુયાયી વર્ગ કેમ વૃદ્ધિ પામે ? એવી મિથ્યા શાંકા આ પરાઘાત નામકર્મનું સ્વરૂપ સમજનારના હૃદયમાં કદાપી ઉપસ્થિત થતી નથી.

પરાઘાત કર્મ રૂપ પુષ્ય પ્રકૃતિના ચાંગે આજે અસત્ પ્રરૂપકા લક્ષે કાવી જતા હાય, પરંતુ તે પુષ્ય ખલાસ થઈ ગયા ખાદ મિથ્યા પ્રરૂપણા કરવાથી ખંધાયેલ દાર કર્મની વિટંખનાઓ તા એમને અવશ્ય ભાગવવી પડશે. આ પરાઘાત શક્તિથી વિપરીત, ઉપઘાત નામે પરિણામ પણ કેટલાક પ્રાણીયાના શરીરમાં ઉત્પન્ન થાય છે. કેટલાક પ્રાણીઓના શરીરમાં જરૂરી અંગાપાંગ સિવાય વધુ પડતાં અગાપાંગા આપણે જેઈએ છીએ. જેમકે શરીરની અંદર પ્રતિજિદ્ધા એટલે જલ ઉપર થયેલી બીજી જીલ, ગલવૃંદક એટલે રસાળી, ચાર દાંત એટલે દાંતની પાસે ધારવાળા નીકળેલા બીજા દાંત, હાથ પંગામાં છઠ્ઠી આંગળી, એ વિગેર, શરીરમાં કાયમી હરકત કરનારાં આવાં વિચિત્ર જતિનાં અંગાપાંગ રૂપ ઉપ-

ચાતજનક પ્રયોગ પરિણામની ઉત્પત્તિ થવાથી જીવ પાતાના જ અવયવાવડે હણાય છે, દુઃખી થાય છે. કારણ કે ઉપરાક્ત પ્રતિજિદ્ધા વગેરે જીવને ઉપઘાત કરનારા જ થાય છે. આવા ઉપઘાતજનક પ્રયોગ પરિણામ ઉત્પન્ન કરનાર્ કર્મ, તે ઉપઘાત નામકર્મ છે.

વળી અમુક જવાના શરીરમાં "આતમ" નામે એક એવો પરિણામ ઉત્પન્ન થાય છે કે—તેને આપણે સ્પર્લ કરીએ તો ઠંડુ લાગે, પરંતુ તેમાંથી ખહાર પડતાં કિરણા દ્વર દ્વર ગરમ લાગે, અને બીજી વસ્તુને પણ ગરમ કરી દે. જેના સ્પર્શ ગરમ હાય તેના પ્રકાશ તા ગરમ હાય (અગ્નિની માફક) તે સ્વાભાવિક છે. પણ આ આતપ નામે પરિણામમાં તા ખૂબી એ છે કે-તે પરિણામ પામેલા શરીરના સ્પર્લ-શીત, અને પ્રકાશ ઉષ્ણુ છે. આવા પરિણામ જગતના બીજા કોઈ પ્રાણીઓના શરીરમાં નહિ હાતાં, માત્ર સ્પર્લના વિમાનની નીચે રહેલા બાદર પૃથ્વીકાયના જવોને જ હાય છે. સ્પર્ધનું બિબ જે આપણે જોઇએ છીએ, તે એક જાતની પાર્થિવ રચના છે. જેમ સાનું, લાહું વિગેરે.

અને તેમાં સૂર્ય નામની દેવજાતિ રહે છે. પરંતુ એ પાર્થિવ બિંબમાં પૃથ્વીકાય જીવો ઉત્પન્ન થાય છે. અર્થાત્ એ બિબ અસંખ્ય પાર્થિવ જીવોના શરીરાના સમૂહરૂપ હાય છે. તેમાં મૂળ સ્થાને ગરમી નથી પણ દ્વર દ્વર વધારે ને વધારે ગરમી હોય છે. જો કે આ એક વિચિત્ર હકીકત છે, પણ તે ખાસ જાણવા જેવી છે. સૂર્યના તાપ આપણને

ઉષ્ણુ લાગે છે, પણ શાસ્ત્રકારા આપણને સમજાવે છે કે-સૂર્ય પાતે એટલા ગરમ નથી. આવા આતપ પરિણામ જવાના શરીરમાં ઉત્પન્ન કરનાર કર્મ, આતપ નામકર્મ નામે એાળખાય છે.

હવે આપણે કેટલાંક પ્રાણીઓનાં શરીરા ચમકતાં જોઇએ છીએ. તે ચળકાટ ગરમી પેદા નહિ કરતાં ઠંડક પેદા કરે છે. આવા ઉદ્યોત–કાંતિપ્રભા નામના પ્રયોગ પરિ– ણામનું પ્રેરક તે ઉદ્યો**ત નામકેમ**ે છે.

આવા શીત પ્રકાશરૂપ ઉદ્યોત(ચળકાટ) લખ્ધિવંત મુનિ મહાત્માંઓના તથા દેવતાના ઉત્તર વૈકિય શરીરમાં, ચંદ્ર— ગ્રહ—નક્ષત્ર અને તારાના વિમાનની નીચે રહેલા પૃથ્વીકાયના શરીરમાં, તેમજ કેટલીક વનસ્પતિ વગેરમાં પણ હાય છે. આ ઉદ્યોતના સ્પર્શ અને પ્રકાશ બને શીત હાય છે. ખજૂઆ (ચૌરે દ્રિય જવ), મિંગુ, રતનાદિકમાં પણ અવા પ્રકારના ઉદ્યોત છે.

શરીરમાં અમુક અવયવા સ્થિર જોઇએ અને અમુક અવયવા અસ્થિર પણ જોઇએ. આખું શરીર સ્થિર કે આખું શરીર અસ્થિર હાય તા પણ કામ કરી શકે નહિં. અથવા તા જે અવયવા સ્થિર જોઇએ તે અસ્થિર હાય, અને જે અસ્થિર જોઈ એ તે સ્થિર હાય તા પણ કામ કરી શકે નહિ. જેમ અંગાપાંગની રચના શરીરના અમુક સ્થાનને લક્ષીને જ થાય છે; તેમ અવયવાની સ્થિરતા અને અસ્થિરતા પણ તે તો અવયવાને અનુલક્ષીને જ થાય છે. જેમ વાળવાં હાય તેમ

વળે તેવાં અવયવા અસ્થિર કહેવાય છે અને જેમાં સ્થિરતા— નક્કરપણું હાય તે સ્થિર કહેવાય છે. હાડકાં—દાંત વગેરે સ્થિર જ જોઇએ, અને હાથ, પગ, આંખ, જિહ્ના વગેરે અસ્થિર જોઇ એ, અવયવામાં આવા સ્થિરતા અને અસ્થિરતા રૂપ પરિણામ ઉત્પન્ન કરનાર તે અનુક્રમે સ્થિર નામકમેં અને અસ્થિર નામકમેં છે.

અંગાપાંગની રચનારૂપ પરિણામનું નિયામક અંગા-<sup>યાંગ</sup> નામકમ<sup>°</sup> આગળ દર્શાવ્યું છે. પરંતુ તે અંગાેપાંગમાં કૈટલાંક અવયવા, જેવાં કે હાથ, મસ્તક વિગેરે મનુષ્યાદિકના શરીરની નાભિથી ઉપલા ભાગનાં અવયવાે શુભ ગણાય છે. અને પગ વગેરે શરીરના નીચેના ભાગનાં અવયવા અશુભ ગણાય. છે. જે અવયવાના સ્પર્શ અને દેશ્ય અન્યને રૂચિકર લાગે તે અવયવા શુભ છે, અને અન્યને અરૂચિકર લાગે તે. અશુભ છે. કાેઈ ને પગ અડકે છે તેા અરૂચિકર લાગે છે, અને મસ્તક કે હાથ અડકે છે, તે રૂચિકર લાગે છે. વડીલ કે પૂજ્ય ગણાતી વ્યક્તિના સત્કાર, શુલ ગણાતાં અવયવાના સ્પર્શ કરવા વડે જ ગણાય છે. તેમના ચરણમાં શિર ઝૂકા-વાય, બે હાથ જોડવાવડે નમસ્કાર કરાય, તે સત્કારપાત્ર ગણાય છે. આ પ્રમાણે રૂચિ અને અરૂચિપણું પેદા કરવાના હિસાળ જ તે અવયવામાં શુભાશુભપણું છે. કેટલીક વખત માહની ઉત્કટતાને લીધે અન્યનાં અશુભ કહેવાતા અંગાના સ્પરા<sup>°</sup> પણ કેટલાકને ગમે, તા તેમાં શુભતા ન ગણતાં, સંપર્શ અનુ-ભવનાર વ્યક્તિની માહેની ઉત્કૃટતા જ સંમજવી.

સંત પુરૂષોના ગ્રરણસ્પર્શ તે ભકિતના લીધે સમજવા. અહિ તો વસ્તુસ્થિતિના વિગ્રાર થાય છે, માટે માહની ઉત્કટતાને લીધે કે ભક્તિને લીધે થતા સ્પર્શથી ઉપર મુજબ કહેલા શુભાશુભપણાના લક્ષણમાં દોષ સમજવા નહિ. અવ-યવામાં આ પ્રમાણે શુભાશુભપણાનાં પ્રેરક તે અનુકમે શુભ અને અશુભ નામકમે છે. આ બન્ને કર્મા તે અવયવાને સારાં નરસાં ગણાવે છે. આમાં કંઈપણ પુદ્દગલનું પરિણામ નથી. પરંતુ અંગાપાંગ નામકમે દ્વારા પરિણુત અંગાપાંગામાં શુભાશુભપણું ગણાતું હાવાથી અંગાપાંગ નામકમેની માફક આ બન્ને (શુભ—અશુભ નામકમે) પ્રકૃતિઓને પણ પુદ્દગલ વિપાદી કહેવાય છે.

દરેક જીવ ઉત્પન્ન થતાંની સાથે જ શરીર નામ કર્મના 'ઉદયે સ્વશરીર યોગ્ય શરીર વર્ગ હ્યાનાં પુદ્દગલાનું ગ્રહહા અને ઉપર જણાવેલ અન્ય પુદ્દગલ વિપાકી કર્મ પ્રકૃતિઓ વહે પરિહામન કરવા દ્વારા પાતપાતાનું સ્વતંત્ર એક શરીર તૈયાર કરે છે. આવી રીતે જે કર્મના ઉદયે એક એક જીવને ભિન્ન-ભિન્ન શરીર પ્રાપ્ત થાય તે કર્મને "પ્રત્યેક નામ કર્મ" કહેવાય છે. પરંતુ પ્રત્યેક નામ કર્મથી વિપરીત એક "સાધરહ્યુનામ કર્મ" નામે એવું કર્મ છે,કે તે કર્મ દ્વારા અનંતા જીવા વશ્ચે સાત્ર એક જ શરીરની નિષ્પત્તિ થાય છે.

આ સાધારણ નામ કર્મ ના ઉદયવાળા અનંતા જવા, તથા– પ્રકારના કર્મોદ્રયના સામધ્ય થી એક સાથે જ ઉત્પત્તિ સ્થાનને પ્રાપ્ત થાય છે, અને એક સાથે જ તેઓના શરીરની નિષ્પત્તિ ચાય છે. આ શરીરમાં ઉત્પન્ન થતા જીવામાં એકના જે આહાર, તો, તે શરીરમાં ઉત્પન્ન થયેલા ખીજા અનંતાના અને અનંતાના જે આહાર તે વિવક્ષિત એક જીવના હાય છે.

શરીરને લગતી સઘળી કિયા જે એક જીવની તે અનંતાની, અને અનંતાની જે ક્રિયા તે એક જીવની, એ પ્રમાણે સમાન જ હાેય છે. આહાર, ધાસોધાસ યાેગ્ય પુદ્ગલાેનું એહણ એ વગેરે શરીરને લગતી ક્રિયા અંગે પણ એ પ્રમાણે જ સમજવું. આમાં એક એ સમજવું જરૂરી છે કે, આ જવામાં શરીરને લગતી સઘળી ક્રિયા સમાન **હાય** <sup>એ</sup>, પરંતુ કમ<sup>ર</sup>ના ખંધ, ઉદય, આચુનું પ્રમાણુ એ કંઈ સઘળા સાથે ઉત્પન્ન થયેલાને સરખા હાય છે એમ નથી. સરખાયે હાય અને એાછાવત્તા પણ હાય છે. એટલે સાધારણ નામ કર્મ તો એક શરીરમાં અન તા જવાને રહેવાની ક્રજ પાડે જે. અનંતા જવા વચ્ચે આ હિસાબે એક શરીર હાેઈ શકે, આકી એક જીવને માટે ઘણાં શરીર હાય તેવું કદાપિ અનતું નથી. કાઈ કાઈ વખતે પેપરા દ્વારા બે શરીર સાથે જોડાઈ જન્મ પામેલ બાળકાેનું આપણે સાંભળીયે છીયે, તેમાં સંપૂણ્°-પણે છે શરીર હાતાં નથી. અમુક અવયવા જ ડખલ હાય **છે. પ**ણુ તે તેા ઉપઘાત, વિકાર કહેવાય છે. આવા અવયવાની નિષ્પત્તિ તા પ્રથમ કહેવાઈ ગયેલા " ઉપઘાત નામ કમે " ના ચાેગે જ થાય છે.

મનુષ્ય, દેવ, નારક, તિય'ં ચ પ'ચેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તે– ઇન્દ્રિય, ચૌરિન્દ્રય, પૃશ્વી, અપ, તેઉ, વાઉ, પ્રત્યેક વનસ્પતિ, એ સવે જીવો પ્રત્યેક નામ કર્મના ઉદયે પ્રત્યેક શરીરી જીવેષ્ છે. અને સૂક્ષ્મ નિગાદ તથા ખાદર નિગાદ (બટાટા–શકરિયા વિગેરે)ના જીવા સાધારણુ નામ કર્મના ઉદયે સાધારણુ શરીરી હાય છે.

હવે અહીં સંહેજે વિચાર ઉદ્દલવે છે કે-એક શરીરમાં અનન્ત જવાના સમાવેશ શી રીતે થઈ શકે? તેનું સમાધાન એ છે કે-એક પદાર્થમાં બીજા પદાર્થને રહેવાની બે રીત સ્પષ્ટ દેખાય છે. (૧) અપ્રવેશ રીતિ અને (૨) પ્રવેશ રીતિ. એક પદાર્થ અન્ય પદાર્થને કેવળ સ્પર્શ કરીને લિન્નપણે રહે તે અપ્રવેશ રીતિ. જેમ એક માટી ડખ્બીમાં તેનાથી નાની ડખ્બી રાખી હાય તા માટી ડખ્બીને કેવળ સ્પર્શ કરીને લિન્નપણે રહે છે, તે અપ્રવેશ રીતિ છે.

એક પદાર્થ અન્ય પદાર્થમાં માત્ર સ્પર્શિને ભિન્નપણે ન રહેતાં સંક્રમીને રહે, તે પ્રવેશ રીતિ અથવા સંકાન્ત રીતિ કહેવાય છે. જેમ લાેખંડના ગાેળામાં અગ્નિ, એક દીપકના તેજમાં ખીજા દીપકનું તેજ, ઇત્યાદિનું અવગાહને તે પ્રવેશ રીતિ અથવા સંકાંત રીતિ કહેવાય છે. ક્ષેત્રમાં ક્ષેત્રી, એટલે આકાશમાં ધર્માસ્તિકાયાદિ દ્રવ્યોના અવગાહ પણ સંકાન્તાવગાહ છે.

પુદ્દગલમાં પુદ્દગલના અવગાહ સંકાન્ત (પ્રવેશ રીતિ) અને અસંકાન્ત (અપ્રવેશ રીતિ) એમ બન્ને પ્રકારના હાય છે. અસંકાન્ત (અપ્રવેશ રીતિ) તા માટી ઠખ્બીમાં નાની ઠખ્બી રહી શકે, એ દેષ્ટાંતથી સમજી શકાય તેવી વસ્તુ છે. અને સંકાન્ત અવગાહના અંગે એક દીપકના તેજમાં બીજા દીપકનું તેજ પ્રવેશતું આપણે પ્રત્યક્ષ જોઈએ છીએ.

યુદ્ગલામાં પુદ્દગલા પરસ્પર સર્વાશ પ્રવેશ કરીને રહી શકે છે, એ વસ્તુ અતિ સ્પષ્ટપણું સમજાવતાં શાસકારા કહે છે કે—એક પરમાણુમાં બીજો પરમાણુ, તેમાં ત્રીજા પરમાણુ, તેમાં જે ગાંચો, પાંચમા, સંખ્યાત, યાવત અનન્ત પરમાણુઓ, તે એક વિવક્ષિત પરમાણુમાં પ્રવેશ કરી શકે છે. અને તેથી જ અનન્ત પ્રદેશી સ્કધાની પણું એક આકાશ પ્રદેશ જેટલી અવગાહના સિદ્ધ થઇ શકે છે.

શ્રી લોકપ્રકાશ તથા શ્રી ભગવતી સૂત્રના ૧૩મા શતકના ચોથા હૈફેશાની વૃત્તિમાં ૨૫૯૮ જણાવે છે કે—ઔષધિના સામર્ચ્યથી એક કર્ષ (તોલા) પારામાં ૧૦૦ કર્ષ (તોલા) સાં મું પ્રવેશ કરે છે, છતાં તે એક કર્ષ પારા વજનમાં વધતા નથી. વળી ઔષધિના સામર્ચ્યથી ૧૦૦ કર્ષ સોનું અને એક કર્ષ પારા બન્ને જુદાં પણ પાડી શકાય છે. આ પ્રમાણે રૂપી પદાર્થો પણ એક બીજમાં પ્રવેશ કરીને રહી શકે છે, તો નિગાદ અથવા ખટાટા વિગેરે કંદમળમાં અરૂપી એવા અનંતા જીવા પાતપાતાની જુદી અવગાહના નહિ રાકતાં, એક જ અવગાહનામાં સવે પરસ્પર એકબીજમાં સંક્રમીને (પ્રવેશ કરીને) રહી શકે તેમાં કંઈ આશ્ર્ય નથી. કારણ કે દ્રવ્યાના પરિણામસ્વભાવ વિચિત્ર હાય છે.

હવે પુદ્દગલમાં પદ્દગલના અવગાહ તા સંકાંત અને અસંકાંત એમ અન્ને પ્રકારના હાય છે. પરંતુ પુદ્દગલમાં

આત્માના અર્થાત્ શરીરમાં આત્માના અને એક જીવમાં બીજા જીવાના અવગાહ તા સંકાન્ત જ હાય છે. અને તેથી જ શરીરમાં રહેલા આત્મા કયાય ભિન્ન દેખાતા નથી.

નિગાદ–શરીરમાં એક જીવ સકાન્ત અવગાહે એટલે પરસ્પર તાદાતમ્ય પણે રહેલા હાય છે. તેમ બીજો જીવ પણ તેમાં સંક્રમીને રહેલાે હોય છે. તેવા રીતે ત્રીજે જવ, તેવા જરીતે ચાેથા જીવ, એમ યાવત્ સંખ્યાત જીવ, અસંખ્યાત જીવ, અને અનન્ત જીવાે પણ પરસ્પર એક ળીજામાં પ્રવેશ કરી સંક્રમીને રહે છે. જેથી એક શરીરમાં જુદે જુદે સ્થાને અથવા જુદાે જુદાે અવગાહ રાેકીને રહેલા હાેય એમ નથી. પરંતુ સવે<sup>૧</sup> જવા એક જ શરીરમાં સરખી અવગાહનાએ પરસ્પર પ્રવેશ કરીને રહેલા હાેય છે. દેદીપ્યમાન એક દીપકના પ્રકાશ વડે જેમ જેમ એારડાના મધ્યભાગ પૂરાય છે, તેમ તેમ એારડામાં બીજા સેંકડા દીપકના પ્રકાશ પણ સમાઈ જાય છે. આ દેષ્ટાન્તથી એક શરીરમાં અનન્ત જીવાની પરસ્પર પ્રવેશ કેરીને રહેવાની હેકીકત અતિ સરલપણે સમજ શકાય છે**.** આવું અનંત જીવાે વચ્ચે તૈયાર થયેલું એક શરીર તે સાધા-રણ ( સહિયારું ) શરીર કહેવાય છે. અને તે અનંત જવાના સાધારણ નામ કમ<sup>ર</sup>ના ઉદયે આવા સાધારણ (સહિયારા) શરીરની પ્રાપ્તિ તે અનંતા જીવેા વચ્ચે થાય છે. આ સાધા-રણ શરીરધારી જવાને નિગાદ, અનંતકાય કે સાધારણ વનસ્પતિકાય કહેવાય છે.

માત્ર એક જ શરીરની રચનામાં અનંતા જીવોની પુદ્-

ગલ વિષાકી કમ<sup>ે</sup> પ્રકૃતિએ। કામ કરતી હાેઈ, કહેવું પડેશે કે અનંતકાયનું શરીર એ અનંતા ભાગીદારની એક પેઢી જેવું છે. દુનિયાની ખીજી ભાગીદારી કરતાં આ ભાગીદારી અતિ આશ્ચર્યકારી છે. જે શરીરમાં એક ભાગીદાર રહેતા હાય, તે જ શરીરમાં બીજા ભાગીદારાએ પણ રહેવું જોઇએ. ધાસ પણ ખધાએ સાથે લેવાે, આહાર પણ ખધાએ સાથે લેવાે, એકલાથી ન ક્ષાસ લેવાય કે ન આહ!૨ લેવાય, આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિયા, શ્વાસાશ્વાસ આ સઘળામાં અનંતા જવાની ભાગી-દારી. એવી ભાગીદારી અનંતા છવા વચ્ચે એક શરીર બનાવી અનંતકાયમાં આત્મા સ્વીકારે છે. એવી ભાગીદારી પાંચ પચીસ વર્ષોની નહિ, પરંતુ અનંતકાળની રહે છે. આ ભાગી-દારીમાંથી થતાે છુટકારા પુરૂષાથ થી કે ખળથી નહિ થતાં, ભવિતવ્યતાના યાગે જ થાય છે. આવું ભાગીદારીનું સ્થાન તો ક્ષ્કત સર્વજ્ઞ ભગવંતાએ જ પાતાના કેવલગ્ઞાનથી જોઈ, જગતના પ્રાણીએાને તેવી ભયંકર ભાગીદારીમાંથી અચી જવા દર્શાવ્યું છે.

સંસારી પ્રાણીઓની શરીર રચના કેવી રીતે થાય છે? તે રચના કેા કરે છે? શાથી કરે છે? તે સઘળી હકીકત, પુદ્દગલવિપાકી કર્મ પ્રકૃતિઓનું સ્વરૂપ નહિ સમજનાર વ્યક્તિને, શરીર રચનાની હકીકતના સાચા ખ્યાલ કદાપી થતા નથી. આ અંગેની સુંદર અને સ્પષ્ટ હકીકત માત્ર જૈન-દર્શનમાં જ જાણવા મળે છે. "સુખ દુ:ખમાં કર્મ જ કારણભૂત છે" આડલા ડૂંક ખ્યાલ માત્રથી જ કર્મ પ્રત્યે શ્રહા ધરા-

વનાર દર્શનો શરીર રચનાના સાચા ખ્યાલ પેદા કરી શક્યાં નથી. એટલે કાેઇએ શરીર રચનાની જવાબદારી ઇશ્વર ઉપર નાંખી, તાે કાેઇએ પંચભૂતાેનું પુતળું પંચભૂતાેમાંથી જ પૈદા થાય છે, એમ કહી સંતાેષવૃત્તિ સ્વીકારી.

# શરીર રચનાંમાં ઉપયાગી ઔદારિકાદિ પુદ્રગલ વર્ગ ણાની સૂક્ષ્મતા

જે અણુસમૂહમાંથી શરીર તૈયાર થાય છે, તે અણુસમૂહ એટલે સ્ક્લમ છે કે—આપણે જોઈ શકીએ તેમ નથી. એટમ-એંબ કે હાઇડ્રોજન બેંબનું કાર્ય આપણે જોઈ શકીએ છીએ. પરંતુ તે અણુઓને પ્રત્યક્ષ આપણે જોઈ શકતા નથી. તેમ છતાં તે અણુસમૂહનું અસ્તિત્વ આપણે સ્વીકારીએ છીએ. તેને જે અણુમાંથી બેંબ તૈયાર થાય છે, એ અણુ કરતાં, શરીર તૈયાર થવામાં ઉપયોગી અણુઓ અતિ સૂક્ષ્મ છે, તેને પૃથક્ પૃથક્ રૂપે આપણી ચમ'ચક્ષુથી કેવી રીતે જોઈ શકાય? તેમ છતાં આજના પરમાણુની ગણુત્રીના યુગમાં તા આવા સૂક્ષ્મ અણુઓની હકીકત પણ બુદ્ધમાં ઉતરી શકે તેવી છે, માટે તેના અસ્તિત્વ અંગે કાેઈથી ના પાડી શકાય તેમ નથી.

પુદ્દગલના અવિભાજય ભાગને પરમાણુ કહેવામાં આવે છે. તેવા અવિભાજય ભાગ રૂપ અણુને આજના વૈજ્ઞાનિકોએ માન્યો છે, પરંતુ તેવા અણુને પ્રાપ્ત કરી શકચા નથી. હાલ એટમ તરીકે કહેવાતા ભાગને પ્રથમ અવિભાજય ભાગ માનવામાં આવતા હતા. પરંતુ જેમ જેમ હાલનું વિજ્ઞાન આગળ વધતું ગયું, તેમ તેમ હાલના એટમને અવિભાજય ભાગ માનવામાં તેમની ભૂલ સમજાઇ. સને ૧૯૦૩ માં Modern views on matter નામનું પુસ્તક પ્રસિદ્ધ થયેલ છે, તેના પાના ૧૨–૧૩ની હકીકતથી વિજ્ઞાન સૃષ્ટિમાં ભારે ખળભળાટ થયા છે. તે કહે છે કે—અત્યાર સુધી Atoms અવિભાજ્ય માનવામાં ભૂલ થયેલ છે. જે હાઇડ્રોજન વગેરેના અણુઓ, મૂળ તેમજ અવિભાજય મનાતા હતા, તે દરેક અસંખ્ય સૂક્ષ્મ અણુઓની સમષ્ટિરૂપ, સ્થૂલ અણુરૂપે સાબિત થાય છે. આ સ્થૂલ અણુરૂપ Atoms પણ પ્રત્યક્ષ દૃષ્ટિગાચર થાય છે. એ સાફ્ષ્મ અણુરૂપ ઐદારિક પુદ્દગલ વર્ગણાઓ કેવી રીતે દૃષ્ટિગાચર થાય ?

અણુ-અણુથી બનેલા સ્થૂલ અણુએ પણ આપણી દેષ્ટિ-થી કે વૈજ્ઞાનિક દેષ્ટિથી કેટલી સૂક્ષ્મતાવાળા દેખાય છે. તે માટે આજના વૈજ્ઞાનિકો કહે છે કે—એક ઇંચ સોનાના વરખમાં ૨૮૨૦૦૦ થર સમાય છે. ચાર માપ માપવાળી કરાળિયાની જાળના તાર ૪૦૦ માઇલ લંભાય છે. અર્ધ આંગળી પ્રમાણુ 'ઘન જગ્યામાં ૨૧૦૦૦૦૦૦ ૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦ અણુ દેખાય 'છે. ન પકડી શકાય અને અદેશ્ય ખની રહેલા કણા (અણુ) ની પણ તસ્વીર લેવાનું યંત્ર અમેરિકાની પેન્સિલેવેનિયા યુનિવ-'સિંટીના પદાર્થ વિજ્ઞાનના પ્રાધ્યાપક ઢા. મુલરે પાતાના ૧૯ વર્ષના સશોધન પછી ખતાવ્યું છે. તે યંત્ર ફીલ્ડ આયોન માઇકાસ્કાપ છે. તસ્વીર લેવા માટે એક ટાંકણીની સૂક્ષ્મ અણી કરતાં પણ હજારગુણી સૂક્ષ્મ ટંગસ્ટન તારની અણી 'ઉપર રહેલાં અણુએાને માઇકાપમાં નાંખવામાં આવેલાં. તેની અંદરતું ઉષ્ણુતામાન પ્રવાહી નાઇટ્રાજનથી શૂન્ય કરતાં ૩૦૦ અંશ નીચે ઉતારવામાં આવ્યું. આવશ્યક આયાન અનાવવા. માટે હેલિયમ વાયુના ઉપયાગ કરી અણુઆવ્છાદિત ટંગ-સ્ટનની અણીએ એક ફેલુએારેસન્ટ પડદા ઉપર અત્યંત માટું ચિત્ર પાઠ્યું.

પછી એક ખાસ પ્રકારના કેમેરાથી એ પડદાની તસ્વીર લેવામાં આવતાં, ટંગસ્ટન તારની અણીપર રહેલા સૂક્ષ્મકણાની માતી જેવી માળાએા તે તસ્વીરમાં જોવામાં આવી. તે તસ્વી-રમાં ઝડપાયેલા વિસ્તાર એક ઇંગ્રના દસ લાખમા ભાગ જેટલા થયા. તેને સાહાસત્તાવીશ લાખ માટા કરીને સર્વને ખતાવવામાં આવ્યા. ત્યારે તે સ્પષ્ટપણે ખતાવી શકાયા. આ ઉપરથી સમજ શકાશે કે–હાલ કહેવાતા અણુનું (એટમનું). પ્રમાણુ પણ કેટલું ખારિક છે, કે જેને લાખો ગણા માટો<u>.</u> કરી ખતાવવાથી જ તેનું દેશ્ય દર્શાવી શકાય છે. છતાં તે ખારીક અણુ ( એટમ )ને પણુ વૈજ્ઞાનિકાએ અસંખ્ય સૂક્ષ્મ અણુએાની સમષ્ટિરૂપ સ્થૂલ અણુ કહ્યો છે તે કલ્પી લ્યાે કે–તે સ્થૂલ અહ્યુમાં સંચાજિત થયેલ સૂક્ષ્મ અહ્યુએ। પૈકી પ્રત્યેક સૂક્ષ્મ અણુનું પ્રમાણ કેટલું બારિક હશે ? સૂક્ષ્મ અણ્એાનું નામ અ'ગ્રેજમાં Eloctron વિદ્યુદ્દણુ છે. સર એાલીવર લાજ કહે છે કે-પ્રતીત થતી સર્વે વસ્તુએાનું ઉપાદાન કારણ વિદ્યુત્કણા જ છે.

તેની સૂક્ષ્મતા માટે પાશ્ચાત્ય વિદ્વાના કહે છે કે '' ઢાઇડ્રોજનના એક જ શુદ્ધ અંશુમાં ૧૬૦૦૦ વિદ્યત્કશો છે. સર એાલીવર લાજ કહે છે કે—આવી રીતે સંગાથે - રહેલા વિદ્યુદ્દ એમાં પણ પરસ્પર બહુ આંતરૂં છે. એટલે એક નિરંશ અણુમાં જે વિશાળ સંખ્યાવાળા વિદ્યુદ્દ એમાં છે, તે પણ એક બીજાના સ્થાનથી છૂટા છૂટા પ્રતીત થાય છે. અર્થાત્—એક રેહિયમ આદિના નિરંશ સમુદ્દાયરૂપે રહેલા સમસ્ત વિદ્યુદ્દ ા ગીચાગી ચપણે નહિ રહેતાં તેમાં છૂટા છૂટા રહે છે; ઉપરાંત ફાજલ જગ્યા ઘણી વિશાળ રહે છે.

એટલે વિજ્ઞાન સૃષ્ટિમાં એટમ (અહુ) કરતાં પણ વિદ્યુદ્દાણુને સૂક્ષ્મ અતાવ્યા છે, અને વિદ્યુદ્દાણું કરતાં પણ સૂક્ષ્મ ભાગને સમજાવવા માટે કહે છે કે-વિદ્યુત્કેણા પણ કાઈ બીજા સૂક્ષ્મતમ દ્રવ્યાની સમષ્ટિરૂપે હાય તા કેમ ના કહી શકાય? એ રીતે અહુ કરતાં પણ સૂક્ષ્મ વિદ્યુત્કેણ, અને તેથી પણ વધુ સૂક્ષ્મતર પરમાણુનું અસ્તિત્ત્વ આધુનિક વિજ્ઞાન દ્વારા પણ સાબિત થઈ ચૂક્યું છે. તા જે પરમાણુઓનું શરીર અને છે, તે એદારિક વર્ગણાના પુદ્દગલાનું પણ સૂક્ષ્મતરપણું સાબિત થાય છે. જે કે હાલના વિજ્ઞાની-એાની દૃષ્ટિએ પદાર્થનું સૂક્ષ્મતરપણુ પણ મર્યાદિત છે. પરંતુ અનંતજ્ઞાનીએા (સર્વજ્ઞ દેવા) ની દૃષ્ટિએ દેખાતું સૂક્ષ્મતરપણું તાં, વૈજ્ઞાનિકાની દૃષ્ટિએ જણાતા સૂક્ષ્મતરપણું કરતાં કેઈગણું સૂક્ષ્મ છે.

આ તો વસ્તુની સૂકમતા આલજવાને મગજમાં ઠસા-વવા એટમ આદિના સૂફમપણાનું સ્વરૂપ, દેષ્ટાંત દ્વારા અત્રે સમજાવવામાં આવેલ છે. એટલે જે ઔદારિકાદિ પુદ્દગલ-- વર્ગ હાથી શરીર તૈયાર થાય છે, તે પુદ્દગલવર્ગ હા એટલી યધી સ્કમ છે કે-છદ્મસ્થજવાની ચમ<sup>°</sup>ચક્ષુથી જોઈ શકાતી -નથી. પરંતુ પરિણામ પામી શરીરરૂપે તૈયાર થતાં, તે વર્ગ<sup>-</sup>-્ણાએાનું અસ્તિત્ત્વ જરૂર સાબિત થાય છે. ઔદારિકાદિ ( ઔદારિક-વૈક્ચિ-આહારક-તૈજસ-કામ ે છુ ) વર્ગ છુાનાં પુદ્-ગલામાં શરીરરૂપે પરિણુમવાની ચેપ્ચતા તા છે જ, પરંતુ તેને પરિણામ પમાઠવામાં કાર્મણ વર્ગણાનાં જ પુદ્દગલા િનિમિત્તરૂપે અને, ત્યારે જ તે પરિણુમી શકે છે. અને તે પણ જીવની સાથે દ્ધ પાણીની માક્ક એકમેક થઇ રહેલ, અને પુદ્ગલવિષાકી કમ તરીકે એાળખાતા, કામ છુ વગ ણાનાં પુદ્ગલાે જ, આ ઔદારિકાદિ પુદ્ગલાેને, શરીરરૂપે પરિણુ. માવવામાં, નિમિત્ત પામી, ઔદારિકાદિ વર્ગણાના પુદ્ગલામાંથી સંપૂર્ણ શરીરરૂપે થતું પરિણુમન, જીવના પ્રયત્ને જ થાય છે. એટલે શરીર રચના થવામાં ઔદારિકાદિ વર્ગણનાં પુદ્દગલા, તથા પુદ્દગલવિપાકી કમ° પ્રકૃતિએા અને જીવના સ્વપ્રયત્ન, આ ત્રણેનાે સંચાેગ થાય, ત્યારે જ શરીર ખની શકે છે. એ ત્રણેમાંથી એકના પણ અભાવે શરીર બની શકતું નથી.

## <sup>ઇત્ર</sup>વર અવતાર ધારણ કરે નહિ

કર્મથી સર્વથા મુક્ત થઈ માેક્ષ પ્રાપ્ત કરનાર આત્માએ -શરીર રહિત હાેય છે. તેમ તેઓ શરીર બનાવતા પણ -નથી. સંસારમાં અવતાર લેવાની ઉપાધિથી તેઓ સર્વથા સુક્ત હાેય છે. કારણુ કે અવતાર લેવામાં શરીર ધારણુ કરવું પડે. શરીર ધારણુ કરવામાં ઔદારિકાદિ પુદ્દગલ વર્ગ ણાનું યહેલુ અને પરિલ્યુમન જોઈ એ. એ ગ્રહેલુ અને પરિલ્યુમનમાં પુદ્દગલવિપાડી કર્મ પ્રકૃતિએ રૂપ નિમિત્ત જોઈ એ. માેક્ષમાં ગયેલ સર્લ આત્માએ કર્મથી રહિત હાય છે. તેઓએ તે! ઈવરપણું પ્રાપ્ત કરી લીધું છે, જેથી કર્મ મુક્ત આત્માઓમાં પુદ્દગલવિપાડી કર્મ પ્રકૃતિએ પણ ન હાય. તે કર્મ પ્રકૃતિએ વિના ઔદારિકાદિ પુદ્દગલવર્ગ લાનું ગ્રહેલુ અને પરિલ્યુમન પણ ન હાય, તા તે વિના શરીરની રચના પણ કેવી રીતે થાય ? એટલે મુક્ત આત્માએ પુનઃ કર્મ ધારણ કરે નહિ, અને તે વિના શરીર ધારલુ કરી શકાય નહિ.

શરીર વિના અવતાર પણ હાય નહિ. એટલે કેટલાક કહે છે કે- " ઇશ્વર અવતાર ધારણ કરે છે." આ વાત બ ધ ખેસતી નથી. જૈન દર્શન તા કહે છે કે-અવતારમાંથી ઇશ્વર ખને, પરંતુ ઇશ્વરમાંથી અવતાર ધારણ કરાતા નથી. આત્મા અને કર્મનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજનારને જ આ વાત સમજ શકાશે.

#### જગત કર્તા ઈશ્વર નથી.

પાતપાતાના આત્મામાં સત્તારૂપ રહેલ પુદ્દગલ વિપાકી કમેં પ્રકૃતિઓ વડે તે કમેં પ્રકૃતિઓ ધારણ કરનાર આત્મા, પાતાના જ પ્રયત્ને ઔદારિક પુદ્દગલ વર્ગણાઓનું ગ્રહણ અને પરિણમન કરવા દ્વારા પાતાના જ માટે શરીર રચના કરી શકે છે. એટલે જગત કર્તા ઇશ્વર છે, તે પણ આ હકીકતથી અસત્ય કરે છે. જગતમાં દશ્યમાન થતી વસ્તુઓ, પ્રાયઃ

સંસારી જીવાએ ધારખુ કરેલ શરીરા કે તે જીવાએ ત્યાગેલ શરીરાનું રૂપાંતર છે. અને તેની રચના તે તે શરીરધારી જીવા વકે જ કરાયેલી હાઈ જગતમાત્રની વસ્તુ ખનાવવાર્ય જગતકર્તૃત્વ તરીકે કેટલાક ઇશ્વરને ગણે છે, તે વ્યાજબી નથી. શરીર ખનાવવામાં ઇશ્વરના કે બીજા કાઇના પ્રયત્ન કે પ્રેરણા નથી જ. પ્રયત્ન માત્ર છે, તે તે શરીરને ધારણ કરેલ જીવના જ.

### જગતના ઉત્પાદન કે પ્રલયની વાતા મિશ્યા છે.

આ જગત અનાદિકાલીન છે. અનાદિકાલીન એવું આ જગત અનન્તકાલીન પણ છે. આ જગત કયારે ય અસ્તિત્વમાં ન હતું, એવું ખન્યું પણ નથી, અને કચારે ય અસ્તિત્વમાં નહિ હાય, એવું ખનવાનું નથી. અનાદિ અનન્ત એવા આ જગતમાં જીવ અને જડ એ છે પ્રકારના મુખ્ય પદાર્થો છે. એથી જગતના એકએક પદાર્થના કાંતા જીવમાં અને કાંતા જડમાં સમાવેશ થઈ જાય છે. સંસારમાં કાઈ વખત જીવ વિના માત્ર એકલા જડ પદાર્થાનું જ અસ્તિત્વ હાય, એવું ખન્યું પણ નથી અને ખનવાનું પણ નથી.

જીવની સાથેના જઠ એવા કર્મના યાગથી જ સંસાર છે. સંસારમાં રહેલા જીવા શરીરધારીપણે જ રહે છે. સંસારી જીવને શરીર ધારણ કરવું જ પડે. જઠ એવા કર્મ પુદ્રગલાના સંયાગ છાને શરીર ધારણ કરાવી સંસારી પણે રાખે છે. કર્મ પુદ્રગલના સંયાગ વિનાના જીવને શરીર વર્ગણાનાં પુદ્ર-ગલા વળગી શકતાં નથી. જઠના આ સંયાગથી કાઈક જીવા

સુક્ત ખની નિરંજન નિરાકાર રૂપ સ્વક્શાને પ્રાપ્ત કરે છે. ત્તેમ છતાં જગતમાંથી સર્વ જીવા એ દશાને પ્રાપ્ત કરી લે, અને જગત સર્વથા જીવ વિનાનું ખની જાય, એવું તો કયારે ય ખન્યું પણ નથી, અને ખનવાનું પણ નથી. એડલે સંસાર-રૂપી આ કારખાનામાં શરીરરૂપ કાર્ય બનાવવાના પ્રવાહ તાે, સદાને માટે ચાલુ જ હાય છે. એટલે સમગ્ર સંસારી જીવાની અપેક્ષાએ સમગ્ર જગતના કયારેય પણ પ્રલય થાય, એ માન્યતા જૈનદર્શ નકારાને માન્ય નથી. વળી કર્મ રહિત જવા ક્દાપિ શરીર ધારણુ કરે નહિ. જહના ખીલકુલ સંચાેગ વિનાના જીવને કરીથી જહેના સંચાગ કરાવવાની કાેઇની તાકાત નથી. જે જીવને જડના સંચાગ હાય, તેને જ ખીજી જડ વસ્તુ વળગી શકે. એટલે સમગ્ર જગતના પુનઃ ઉત્પા-કનની વાત પણ મિથ્યા છે. આ રીતે જગતના ઉત્પાદન કે પ્રલયની વાતા અસંભવિત જ છે. આ રીતે પુદ્દગલ વિપાકી કમ° પ્રકૃતિએા દ્વારા થતી શરીર રચનાદિનું સ્વરૂપ આપણે વિચાર્યું. ખુર્વિમાન પુરૂષા આ ઉપરથી સૃષ્ટિ રચનાનું સ્વરૂપ સરલતાથી સમજ શકશે.

### કર્મ અહુવિજ્ઞાન સમજવાની આવશ્યકતા.

''જૈનદર્શ'નમાં અગુવાદ '' નામના આ પુસ્તકમાં પદાર્થના વિવિધ અગુ પૈકી, મુખ્ય વિષય તો ''કમ' અગુ' અંગેના જ છે. કારણ કે જવને હેરાન—પરેશાન કરી મૂકનાર તા આત્મા સાથે સંખંધિત ખની રહેલાં કમે અગુસમૂહા જ છે. જવને અન્ય અગુની અનુકુળતા તથા પ્રતિકુળતા સર્જનના આધાર, આ કમે અગુસમૂહ જ છે.

આત્મામાં કર્મ અણુઓથી થતી અનર્થ તાથી ખચવા માટે જ જૈનદર્શ નમાં નવ તત્ત્વનું સુંદર આયે જન છે. આ નવ તત્ત્વનું જ્ઞાન જ, માનવમાં માનવતા સર્જે છે.

આધ્યાત્મિક દ્રષ્ટિએ જે કાેઈ મહાપુરૂષા થઈ ગયા છે, તો સવે આ નવતત્ત્વમાં હેય (ત્યાજ્ય), ત્રેય (જાળુકારપણું) અને ઉપાદેય (ચાહ્ય) ના વિવેકી અનવાથી જ થયા છે.

નવતત્ત્વના મુખ્ય વિષય, ચેતન અને જડપદાર્થ સંખ ધી જ છે. જડ પદાર્થમાં પણ મુખ્યતા તા કમેસ્વરૂપ અણુ-વાદની જ છે.

માનવજીવનને સદાચારી અનાવવાનું કાઇપણ સુશિક્ષણ હાય તો કર્મવાદ જ છે. આજે એ જાતના શિક્ષણ પ્રત્યે હિપેશાભાવ રાખી કેવળ પેટ ભરવાના કે વિલાસા પાષવાના જ શિક્ષણથી દેશના ઉદ્ધાર કરવાની આકાંક્ષા સેવનારાઓ માર્ગ ભૂલી ગ્દ્યા છે. માટે કર્મ અણુ સ્વરૂપને સારી રીતે સમજ્ય દ્વવન સુસંસ્કારી અનાવવા માટે દરેક આસ્તિક દર્ધ મહારા એ ઓવિષ્કારિત કર્મ વિજ્ઞાન સાથે સાથે શ્રી જૈન દર્શન કોર્ય વૈજ્ઞાના અભ્યાસને જીવનમાં ઉતારવા તોઇએ.