

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

श्रा तरायथ ाद्वशताब्दी समारोहकेअभिनन्दन में

जैन दर्शन <sup>में</sup> प्रमाण-मीमांसा

मुनि नथमल

## प्रवन्ध-सम्पादक छगनलाल शास्त्री

प्रकाशक— सेठ मन्नालालजी सुराना मेमोरियल द्रस्ट 5१, सदर्न एवेन्यू, कलकत्ता-२९

प्रवन्धक— आदर्श साहित्य संघ चूरू ( राजस्थान )

। जैन दर्शन ग्रन्थमाला : पन्द्रहवा पुष्प ।

मुद्रकः रेफिल आर्ट प्रेस, ३१, बब्तल्ला स्ट्रीट, कलकत्ता-७

प्रथम सस्करण १०००: मूल्य ६ रामने

## प्रज्ञापना

अर्थ के सम्यक् निर्णयन के लिए न्याय शास्त्र की अपनी छपयोगिता है। जैन दर्शन का न्याय भाग अत्यन्त समृद्ध एवं छन्नत रहा है। बीजरूप मे इसकी परम्परा छतनी ही प्राचीन है, जितना जैन वाइमय का शाश्वत स्रोत। स्वतन्त्र शास्त्र के रूप में छत्तरवर्ती काल मे यह विस्तृत विकास पाता रहा है। जैन दर्शन के यथावत् अनुशीलन के लिए छसके न्याय माग अववा प्रमाण-विश्लेषण को जानना अति आवश्यक है।

महान् द्रष्टा, जनवन्च आचार्यश्री तुलसी के अन्तेवासी मुनि श्री नथमलजी द्वारा रचे 'जैन दर्शन के मौलिक तत्त्व' से गृहीत 'जैन दर्शन में प्रमाण-मीमासा' नामक यह पुस्तक जैन न्याय-शास्त्र पर हिन्दी माणा में अपनी कोटि की अनूठी रचना है। न्याय-शास्त्र की छपयोगिता, जैन न्याय का छद्गम और विकास, प्रमाण का स्वरूप, वाक्-प्रयोग, सप्त मंगी, नय, निचेप, कार्यकारणवाद प्रमृति अनेक महत्त्वपूर्ण विषयो का मुनिश्री ने इसमे सागीपाग विवेचन किया है। न्याय या तर्क जैसे जटिल और विलष्ट विषय को छन्होंने प्राञ्जल एवं प्रसादपूर्ण शब्दावली में रखने का जो प्रयास किया है, उससे इस दुख्द विषय को हृदयसात् करने में पाठकों को वड़ा सौविध्य रहेगा।

श्री तेरापंथ द्विशताब्दी समारोह के श्रमिनन्दन में इस पुस्तक के प्रकाशन का दायित्व सेठ मन्नालालजी सुराना मेमोरियल ट्रस्ट, कलकत्ता ने स्वीकार किया, यह श्रत्यन्त हर्ष का विषय है।

तेरापन्थ का प्रसार, तत्सम्बन्धी साहित्य का प्रकाशन, अग्रुव्रत आन्दोलन का जन-जन में संचार ट्रस्ट के उद्देश्यों में से मुख्य हैं। इस पुस्तक के प्रकाशन द्वारा अपनी उद्देश्य-पूर्ति का जो महत्त्वपूर्ण कदम ट्रस्ट ने उठाया है, वह सर्वथा अभिनन्दनीय है।

### [ ख ]

जन-जन मे सत्तत्व-प्रसार, नैतिक जागरण की प्रेरणा तथा जन-सेवा का छद्देश्य लिये चलनेवाले इस द्रस्ट के सस्थापन द्वारा प्रमुख समाजसेवी, साहित्यानुरागी श्री हनूतमलजी सुराना ने समाज के साधन-सम्पन्न व्यक्तियों के समज्ञ एक अनुकरणीय कदम रखा है। इसके लिए जन्हे सादर धन्यवाद है।

श्रादर्श साहित्य संघ, जो सत्साहित्य के प्रकाशन एवं प्रचार-प्रसार का ध्येय लिये कार्य करता श्रा रहा है, इस महत्त्वपूर्ण प्रकाशन का प्रवन्ध-भार अहण कर श्रत्यधिक प्रसन्नता श्रनुसन करता है।

स्राशा है, जैन न्याय में प्रवेश पाने में यह पुस्तक लाभकारी सिद्ध होगी।

सरदारशहर (राजस्थान) स्रापाद कृष्णा ११, २०१७, जयचन्दलाल दफ्तरी व्यवस्थापक आदर्श साहित्य संघ,

## विषयानुक्रमणिका

| <b>&amp;</b>        |             |
|---------------------|-------------|
| १ जैन न्याय         | <b>{</b>    |
| २. प्रमाण           | ११          |
| ३. प्रत्यत्त प्रमाण | 3,5         |
| ४ परोत्त प्रमाण     | પૂપ         |
| ५. त्रागम प्रमाण्   | ७३          |
| ६ स्याद्वाद         | १३          |
| ७- नयवाद            | १२६         |
| ८ निच्चेप           | १७६         |
| ६• लच्चण            | १८७         |
| ०. कार्यकारणवाद     | <b>१</b> ६३ |
| <b>गरिशिष्ट</b>     | २०१         |

## जैन न्याय

न्याय और न्याय शास्त्र न्याय-शास्त्र की उपयोगिता अर्थ-सिद्धि के तीन रूप जैन न्याय का उद्गम और विकास जैन न्याय की मौलिकता हैतु आहरण आहरण के दोष वाद के दोष विवाद प्रमाण-व्यवस्था का आगमिक आधार अनेकान्त-व्यवस्था

## न्याय और न्याय शास्त्र

मीमांसा की व्यवस्थित पद्धति ऋथवा प्रमाण की मीमांसा का नाम न्याय—तर्क विद्या है।

न्याय का शाब्दिक अर्थ है—प्राप्ति' और पारिभाषिक अर्थ है—"युक्ति के द्वारा पदार्थ—प्रमेय—वस्तु की परीचा करना निण्य करने के लिए जो विचार क्षामने आते हैं, तब उनके बलावल का निर्णय करने के लिए जो विचार किया जाता है, उसका नाम परीचा है ।

'क' के वारे में इन्द्र का विचार सही है और चन्द्र का विचार गलत है, यह निर्णय देने वाले के पास एक पुष्ट आधार होना चाहिए। अन्यथा उसके निर्णय का कोई मूल्य नहीं हो सकता। 'इन्द्र' के विचार को सही मानने का आधार यह हो सकता है कि उसकी युक्ति (प्रमाण) में साध्य-साधन की स्थिति अनुकृल हो, दोनो (साध्य-साधन) में विरोध न हो। 'इन्द्र' की युक्ति के अनुसार 'क' एक अन्तर (साध्य) है क्योंकि उसके दो दुकड़े नहीं हो सकते।

'चन्द्र' के मतानुसार 'ए' भी श्रद्धार है। क्यों कि वह वर्ण-माला का एक श्रंग है, इसलिए 'चन्द्र' का मत गलत है। कारण, इसमें साध्य-साधन की सगित नहीं है। 'ए' वर्ण-माला का श्रंग है फिर भी श्रद्धार नहीं है। वह 'श्रा+इ' के संयोग से बनता है, इसलिए संयोगन वर्ण है।

न्याय-पद्धति की शिक्षा देने वाला शास्त्र 'न्याय-शास्त्र' कहलाता है। इसके मुख्य ग्रंग चार हैं ---

- १-तत्त्व की मीमांसा करने वाला-प्रमाता ( श्रात्मा )
- २--मीमांसा का मानदएड--प्रमाण (यथार्थ ज्ञान)
- ३-- जिसकी मीमासा की जाए-प्रमेय (पदार्थ)
- ४-मीमांसा का फल-प्रमिति ( हेय-खपादेय-मध्यस्थ-बुद्धि )

## प्याय शास्त्र की उपयोगिता

- प्राणी मात्र में अनन्त चैतन्य होता है। यह सत्तागत समानता है। विकास की अप्रैद्धा उसमें तारतम्य भी अनन्त होता है। सब से अधिक विकासशील प्राग्री मनुष्य है। वह उपयुक्त सामग्री मिलने पर चैतन्य विकास की चरम सीमा केवल-शान तक पहुँच सकता है। इससे पहली दशाश्रो में भी उसे बुद्धि-परिष्कार के अनेक अवसर मिलते हैं।

मनुष्य जाति में स्पष्ट अर्थ वोधक माषा और लिपि-संकेत—ये दो ऐसी विशेषताएं हैं, जिनके द्वारा उसके विचारो का स्थिरीकरण और विनिमय होता है।

स्थिरीकरण का परिणाम है साहित्य-वाङ्मय और विनिमय का परिणाम है स्रालोचना।

ज्यो-ज्यों मनुष्य की ज्ञान, विज्ञान की परम्परा आगे बढ़ती है, त्यों-त्यो साहित्य अनेक दिशागामी वनता चला जाता है।

जैन-वाड्मय में साहित्य की शाखाएं चार हैं-

- (१) चरणकरणानुयोग—म्त्राचार-मीमांसा—उपयोगितावाद या कर्तव्य-वाद (कर्तव्य-म्रकर्तव्य-विवेक) यह म्राध्यास्मिक पद्धति है।
- (२) धर्मकथानुयोग---- स्रात्म-सद्बोधनशिक्ता (रूपक, दृष्टान्त स्रौर स्पदेश)
  - (३) गणितानुयोग---गणितशिच्हा।
  - ( ४ ) द्रव्यानुयोग · श्रस्तित्ववाद या वास्तविकतावाद।

तर्क-मीमासा और वस्तु-स्वरूप-शास्त्र आदि का समावेश इसमें होता है। यह दार्शनिक पद्धित है। यह दस प्रकार का है—

(१) द्रव्यानुयोग-द्रव्य का विचार।

जैसे—द्रव्य गुण-पर्यायवान् होता है। जीव में ज्ञान, गुण श्रीर सुख दुःख श्रादि पर्याय मिलते हैं, इसलिए वह द्रव्य है।

(२) मातृकानुयोग—सत् का विचार।

जैसे— द्रव्य छत्पाद, न्यय और ध्रीन्य युक्त होने के कारण सत् होता है। जीव स्वरूप की दृष्टि से ध्रुव होते हुए भी पर्याय की दृष्टि से छत्पाद-न्यय-धर्म वाला है, इसलिए वह सत् है।

- (३) एकार्थिकानुयोग-एक अर्थ वाले शब्दो का विचार।
- जैसे—जीव, प्राणी, भूत, सत्त्व स्रादि-स्रादि जीव के पर्यायवाची नाम है।
- (४) करणानुयोग-साधन का विचार (साधकतम पदार्थ-मीमांसा)

जेसे--जीव काल, स्वभाव, नियति, कर्म श्रौर पुरुषार्थ पाकर कार्य मे प्रवृत्त होता है।

- (५) अर्पितानपितानुयोग—मुख्य और गौण का विचार (भेदाभेद-विवच्चा)
- जैसे—जीव अमेद-दृष्टि से जीव मात्र है और मेद-दृष्टि की अपेद्या वह दो प्रकार का है—वद्ध और मुक्त। बद्ध के दो मेद हैं—(१) स्थावर (२) त्रस, आदि-आदि।
- (६) मानितामानितानुयोग—ग्रन्य से प्रमानित श्रीर श्रप्रमानित निचार। जैसे—जीन की अजीन द्रन्य या पुद्गल द्रन्य प्रमानित श्रशुद्ध दशाएं, पुद्गल मुक्त स्थितिया शुद्ध दशाएं।
  - (७) वाह्याबाह्यानुयोग-सादृश्य स्त्रीर वैसादृश्य का विचार।
- जैसे—सचेतन जीव अचेतन आकाश से बाह्य (विसद्दश) है और आकाश की माति जीव अमूर्त है, इसलिए वह आकाश से अबाह्य (सद्दश) है।
- ( = ) शाश्वताशाश्वतानुयोग—नित्यानिस्य विचार । जैसे—द्रव्य की दृष्टि से जीव अनादि-निधन है, पर्याय की दृष्टि से वह नए-नए पर्यायों में जाता है।
  - ( ६ ) तथाज्ञानत्रमुयोग—सम्यग् दृष्टि जीव का विचार।
  - (१०) त्र्रतथाज्ञानत्र्रतयोग—त्र्रसम्यग् दृष्टि जीव का विचार ।

एक विषय पर अनेक विचारकों की अनेक मान्यताएं अनेक निगमन— निष्कर्ष होते हैं। जैसे—आत्मा के वारे मे—

श्रिक्रयावादी-नास्तिक • श्रात्मा नही है। कियावादी-श्रास्तिक दर्शनों में

कथा तीन प्रकार की होती है 9 9 — (१) अर्थ-कथा (२) धर्म-कथा (३) काम-कथा 9 2। धर्म-कथा के चार मेद हैं 9 3। छनमें दूसरा मेद हैं — विचेपणी। इसका तात्पर्य है — धर्म-कथा करने वाला मुनि (१) अपने सिद्धान्त की स्थापना कर पर सिद्धान्त का निराकरण करे 9 ४। अथवा (२) पर सिद्धान्त का निराकरण कर अपने सिद्धान्त की स्थापना करे। (३) पर सिद्धान्त के सम्यग्वाद को बताकर छसके मिथ्यावाद को बताए। (४) पर सिद्धान्त के मिथ्यावाद को बताकर छसके सम्यग्वाद को बताए।

तीन प्रकार की वक्तव्यता १५--

- , (१)स्व सिद्धान्त-वक्तव्यता।
  - (२) पर सिद्धान्त-वक्तव्यता।
  - (३) उन दोनो की वक्तव्यता।

स्व सिद्धान्त की स्थापना श्रीर पर सिद्धान्त का निराकरण वाद विद्या में कुशल व्यक्ति ही कर सकता है।

भगवान् महावीर के पास समृद्धवादी सम्पदा थी। चार सौ मुनि वादी थे १६।

नी निपुण पुरुषों में बादी को निपुण (सूहम ज्ञानी) माना गया है १७।

मगवान् महावीर ने आहरण (हण्टान्त) और हेतु के प्रयोग में कुशल साधु
को ही धर्म-कथा का अधिकारी बताया है १८।

इसके अतिरिक्त चार प्रकार के आहरण और उसके चार दोष, चार प्रकार के हेतु, छह प्रकार के निनाद, दस प्रकार के दोष, दस प्रकार के निशेष, आदेश (उपचार) आदि-आदि कथाङ्गों का प्रचुर मात्रा में निरूपण मिलता है।

तर्क-पद्धित के विकीर्ण बीज जो मिलते हैं, उनका व्यवस्थित रूप क्या था, यह सममाना सुलम नहीं किन्तु इस पर से इतना निश्चित कहा जा सकता है कि जैन परम्परा के आगम-युग में भी परीचा का महत्त्वपूर्ण स्थान रहा है। कई तीर्थिक जीव-हिंसात्मक प्रवृत्तियों से 'सिद्धि' की प्राप्ति बताते हैं, उनके इस अभिमत को 'अपरीच्य दृष्ट' कहा गया है १९। "सत्-असत् की परीचा किये विना अपने दर्शन की श्लाघा और दूसरे दर्शन की गर्हा कर स्वयं को विद्वान् समक्तने वाले संसार से मुक्ति नही पाते १९।" इसिलए जैन परीचा-पद्धित का यह प्रधान पाठ रहा है कि "स्व पच्च-सिद्धि और पर पच्च की असिद्धि करते समय आत्म-समाधि वाले मुनि को 'बहुगुण प्रकल्प' के सिद्धान्त को नहीं मूलना चाहिए। प्रतिज्ञा, हेतु, दृष्टान्त, स्पनय और निगमन अथवा मध्यस्थ वचन (निष्पच्च वचन) ये बहु गुण का सर्जन करने वाले हैं। वादकाल में अथवा साधारण वार्तालाप में मुनि ऐसे हेतु आदि का प्रयोग करे, जिससे विरोध न बढ़े—हिंसा न बढ़े २९।"

वादकाल में हिंसा से वचाव करते हुए भी तत्त्व-परीच्चा के लिए प्रस्तुत रहते, तब उन्हें प्रमाण-मीमांसा की ऋषेच्चा होती, यह स्वयं गम्य होता है।

जैन-साहित्य दो भागों में विभक्त है—(१) आगम और (२) अन्य। आगम के दो विभाग हैं—अंग और अंग अतिरिक्त-उपांग।

अंग स्वतः प्रमाण है २०। अंग-अतिरिक्त साहित्य वही प्रमाण होता है, जो अंग-साहित्य का विसंवादी नही होता।

केवली, अविध ज्ञानी, मनः पर्यंव ज्ञानी, चतुर्दशपूर्वधर, दशपूर्वधर और नवपूर्वधर (दशवें पूर्व की तीसरी आचार-वस्तु सहित) ये आगम कहलाते हैं <sup>23</sup>। उपचार से इनकी रचना को भी 'आगम' कहा जाता है <sup>28</sup>।

अन्य स्थिवर या आचायों की रचनाओं की संज्ञा 'प्रन्थ' है। इनकी प्रामाणिकता का आधार आगम की अविसंवादकता है।

श्रंग-साहित्य की रचना भगवान् महावीर की उपस्थिति में हुई। भग-वान् के निर्वाण के बाद इनका लघु-करण श्रौर कई श्रागमों का संकलन श्रौर संग्रहण हुआ। इनका श्रन्तिम स्थिर रूप विक्रम की ५ वी शताब्दी से है।

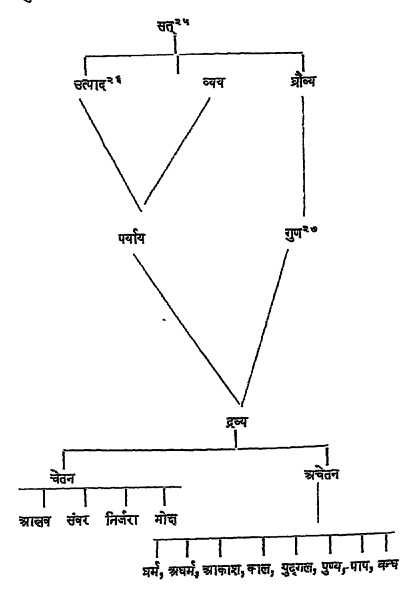
त्र्रागम-साहित्य के स्नाधार पर प्रमाण-शास्त्र की रूप-रेखा इस प्रकार वनती है----

### १--प्रमेव-सत्।

सत् के तीन तम हैं—उत्पाद, व्यय और घ्रीव्य। स्ताद और व्यव की समिष्ट—पर्याय।

श्रीव्य--गुण्।

गुण और पर्याय की समष्टि-द्रव्य।



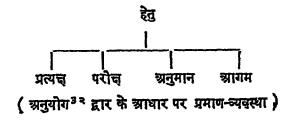
## २---प्रमाग---यथार्थं ज्ञान या व्यवसाय। मगवती के ऋाधार पर प्रमाण-व्यवस्था २८] े प्रमाण प्रत्यच **अनुमान** उपमा (शेष अनुयोग द्वारवत्) [स्थानाङ्ग सूत्र के आधार पर प्रमाण-व्यवस्था] व्यवसाय<sup>२९</sup> ्**प्रात्ययिक** प्रत्यच् **ऋानुगमिक** श्रथवा—( द्वितीय प्रकार 3°) ज्ञान दो प्रकार का होता है--१--प्रत्यच २---परोच प्रत्यच्च के दो भेद · · १ - - केवल-ज्ञान २ - - नो केवल-ज्ञान केवल-ज्ञान के दो मेद ... १---भवस्थ केवल-ज्ञान २--सिद्ध केवल-ज्ञान भवस्थ केवल-जान के दो मेद ... १--- संयोगि-भवस्थ केवल ज्ञान · २---श्रयोगि-भवस्थ केवल-शान संयोगि-मवस्य केवल-ज्ञान के दो मेद--(१) प्रथम समय संयोगि-भवस्थ केवल-ज्ञान (२) ऋप्रथम समय संयोगि-भवस्थ-केवल-ज्ञान ्त्र्प्रथवा—[१] चरम समय संयोगि-भवस्थ केवल-ज्ञान ि २ ने ऋचरम समय संयोगि-मवस्थ केवल-ज्ञान अयोगि-भवस्थ केवल-जान के दो मेद (१) प्रथम समय अयोगि-भवस्थ-

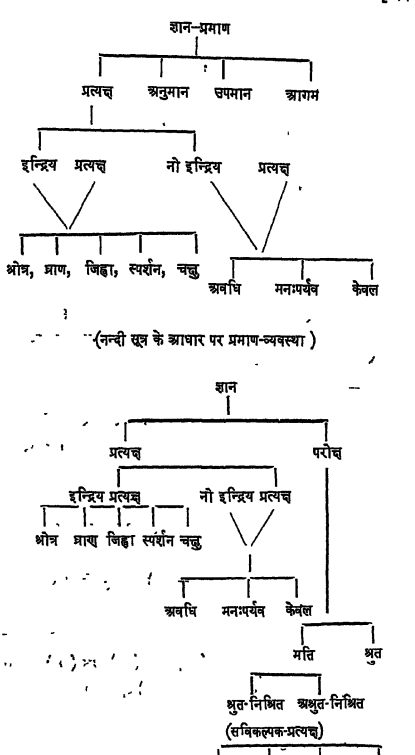
कैवल-ज्ञान
(२) अप्रथम ्समय अयोगि. भवस्थ केवल ज्ञान ।
आधवा--(१) चरम समय अयोगि-भवस्थ-

केवल-जार

```
(२) ऋचरम- समय - श्रयोगि-
                                          भवस्थ केवल-ज्ञान
सिद्ध केवल-ज्ञान के दो भेद ..... (१) अनन्तर सिद्ध केवल-ज्ञान
                               (२) परम्पर-सिद्ध केवल-ज्ञान
श्रनन्तर सिद्ध केवल-ज्ञान के दो मेद ..... (१) एकान्तर सिद्ध केवल-ज्ञान
                                   (२) अनेकान्तर सिद्ध-केवल-शान
परम्पर-सिद्ध केवल-ज्ञान के वो मेद ..... (१) एक परम्पर-सिद्ध केवल-ज्ञान
                                   (२) अनेक परम्परसिद्ध-केवल-शान
नो केवल ज्ञान के दो मेद · · · · · · (१) श्रवधि-ज्ञान (२) मनः-
                                         पर्यंव ज्ञाम
त्रविध ज्ञान के दो भेद ..... (१) भव-प्रप्रात्यियक .
                                  (२) चायोपशमिक
 मनः पर्यव के दो मेद ..... (१) ऋजुमति (२) वियुक्तमति
 परोच्च ज्ञान के दो मेद ......(१) स्त्रामिनिवोधिक ज्ञान
                                   (२) श्रुतज्ञान
 न्त्रामिनिवोधिक ज्ञान के दो मेद .....(१) श्रुत-निश्रित (२) त्राश्रुत-
                                         निश्चित
 श्रुत-निश्रित के दो मेद ...... (१) त्र्यर्थानग्रह (२) व्यखना-
                                        वग्रह
 म्राश्रुत-निश्रित के दो मेद ..... (१) म्राशीवग्रह (२) व्यञ्जना-
                                        वप्रह
```

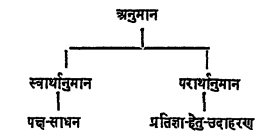
श्रथवा---तृतीय प्रकार<sup>3 १</sup>



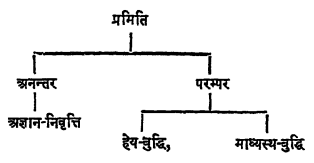


श्रीत्पत्तिकी वैनयिकी कामिकी पारिणामकी

#### अनुमान का परिवार :---



३---प्रमिति-प्रमाण फल:---



४—प्रमाता—शाता—त्रात्मा । ५—विचार-पद्धति—ग्रनेकान्त-दृष्टि—

प्रमेय का ययार्थ स्वरूप सममते के लिए सत्-श्रसत्, नित्य-श्रनिख, सामान्य-विशेष, निर्वचनीय-श्रनिर्वचनीय श्रादि विरोधी धर्म-युगलों का एक ही वस्तु में श्रपेचामेद से स्वीकार।

६--वाक्य-प्रयोग-स्याद्वाद श्रीर सद्वाद :--

- (क) स्याद्वाद—अखएड वस्तु का अपेत्ता-दृष्टि से एकं धर्म को मुख्य और शेष सब धर्मों को उसके अन्तर्हित कर प्रतिपादन करने वाला वाक्य 'प्रमाण वाक्य' है। इसके तीन रूप हैं:—(१) स्यात्-अस्ति (२) स्यात्-नास्ति। (३) स्यात्-अवक्तव्य।
- (ख) सद्वाद---न्नस्तु के एक धर्म का प्रतिपादन करने वाला वाक्य 'नय-वाक्य' है। इसके सात मेद हैं—(१) नैगम (२) संप्रह (३) व्यवहार (४) ऋजुस्त्र (५) शब्द (६) समिमरुद्ध (७) एवम्भूत। हेतु

चार प्रकार के हेतु<sup>33</sup> :— (१) विधि-साधक विधि-हेतु!

- (२) निषेध-साधक विधि-हेतु ।
  (३) विधि-साधक निषेध हेतु ।
  (४) निषेध-साधक निषेध-हेतु ।
  हितीय प्रकार :—
  चार प्रकार के हेतु ३४ :—
- (क) यापक—समय यापक हेतु। विशेषण-बहुल, जिसे प्रतिवादी शीघ न् समक सके।
- ( ख ) स्थापक--प्रसिद्ध-व्याप्तिक साध्य को शीव्र स्थापित करने वाला हेतु ।
- (ग) व्यंसक-प्रतिवादी को छल में डालने वाला हेतु।
- ( घ ) लूपक—व्यंसक से प्राप्त श्रापत्ति को दूर करने वाला हेतु।

### आहरण

चार प्रकार के आहरण 34--

- (क) त्रपाय:-हैयधर्म का शापक दृष्टान्त।
- (ख) उपाय:--प्राह्म वस्तु के उपाय वताने वाला दृष्टान्त ।
- (ग) स्थापना कर्म—स्वाभिमत की स्थापना के लिए प्रयुक्त किया जाने वाला दृष्टान्त।
- (घ) द्रव्युत्पन्न-विनाश: --- उत्पन्न दूषण् का परिहार करने के लिए प्रयुक्त किया जाने वाला दृष्टान्त ।

## आहरण के दोष

चार प्रकार के आहरण-दोप 3 :--

- ( क ) अधर्मयुक्त :--अधर्मबुद्धि छत्पन्न करने वाला दृग्टान्त ।
- ( ख ) प्रतिलोम :--- ऋपसिद्धान्त का प्रतिवादक दृष्टान्त ।

श्रथवा-- "शठे शास्त्र'समाचरेत्" - ऐसी प्रतिकृत्तता की शिक्ता देने वाला दृष्टान्त।

- (ग) त्रात्मोपनीत:-परमत मे दोष दिखाने के लिए दृष्टान्त रखना, जिससे स्वमत दूषित बन जाए।
- ( घ ) दुरुपनीत :--दोषपूर्ण निगमन वाला दृष्टान्त ।

## वाद के दोष ३७

- (१) तज्जात दोष—वादकाल में आचरण आदि का दोष बताना अथवा
  प्रतिवादी से चुब्ध होकर मौन हो जाना।
- (२) मतिभग दोष—तत्त्व की विस्मृति हो जाना।
- (३) प्रशास्तृ दोष-समानायक या सभ्य की श्रोर से होने वाला प्रमाद।
- (४) परिहरण दोष—- अपने दर्शन की मर्यादा या लोक-रूढ़ि के अनुसार अनासेन्य का आसेवन करना अथवा आसेन्य का श्यासेवन नहीं करना अथवा वादी द्वारा उपन्यस्त हेतु को सम्यक् प्रतिकार न करना।
- (५) स्वलच्चण दोष-- ऋन्याप्ति, ऋतिव्याप्ति, ऋसम्भव।
- (६) कारण-दोष-कारण ज्ञात न होने पर पदार्थ को ऋहेतुक मान लेना 1
- (७) हेतु-दोष--- ग्रसिद्ध, विरुद्ध, ग्रनैकान्तिकं ।
- (८) संकामण-दोष-प्रस्तुत प्रमेय में अप्रस्तुत प्रमेय का समावेश करना अश्वन परमत का अश्वन जिस तत्त्व को स्वीकार नहीं करता उसे उसका मान्य तत्त्व बतलाना।
- ( E ) निग्रह-दोष :--- छल स्नादि से निग्रंहीत हो जाना।
- (१०) वस्तु दोष ( पत्तु-दोष ) १---प्रत्यत्त्विनराकृत--शब्द अश्रावण हैं।

२--- ऋनुमान ,, शब्द नित्य है।

३—प्रतीति ,, शशी श्रचन्द्रं है।

४- स्व वचन ,, मैं कहता हूं, वह मिथ्या है।

५--लोकरूढ़ि, मनुष्य-की खोपड़ी पवित्र है।

#### विवाद ३८

- (१) अपसरण-अवसर लाम के लिए येन-केन प्रकारेण समय विताना।
- (२) उत्सुकीकरण-श्रवसर मिलने पर उत्सुक हो जय के लिए वाद करना।
- (३) अनुत्तीमन विवादाध्यत्त को 'साम' आदि नीति के द्वारा अनुकूलं बनाकर अथवा कुछ समय के लिए प्रतिवादी का पत्त स्वीकार कर उसे अनुकूल बनाकर वाद करना। '

- (४) प्रतिलोमन सर्व-सामर्थ्य-दशा में विवादाध्यत्त श्रथवा प्रतिवादी को प्रतिकृत वनाकर, वाद करना।
- ( ५-) संसेवन--- अध्यन्न को प्रसन्न रख वाद करना।
- (-६) मिश्रीकरण या मेटन—निर्ण्य दाताश्रों में श्रपने समर्थको को मिश्रित करके श्रथवा उन्हे (निर्ण्य दाताश्रों को ) प्रतिवादी का विरोधी वनाकर वाद करना।

## प्रमाण व्यवस्था का आगमिक आधार

(१) प्रमेय :--

प्रमेय अनन्त धर्मात्मक होता है। इसका आधार यह है कि वस्तु में अनन्त-पर्यव होते हैं।

(२) प्रमाखः--

प्रमाण की परिमाणा है—ज्यवसायी ज्ञान या यथार्थ ज्ञान । इनमें पहली का आधार स्थानाङ्क (३-३-१८५) का 'ज्यवसाय' शब्द है। दूसरी का आधार ज्ञान और प्रमाण का पृथक्-पृथक् निर्देशन है। ज्ञान यथार्थ और अयथार्थ दोनों प्रकार का होता है, इसलिए ज्ञान सामान्य के निरूपण में ज्ञान पांच वतलाये हैं 3९।

प्रमाण यथार्थ ज्ञान ही होता है। इसिलए यथार्थ ज्ञान के निरूपण में वे दो वन जाते हैं ४०। प्रत्यच्च श्रीर परोच्च।

(३) अनुमान का परिवार:--

अनुयोग द्वार के अनुसार अनुसान परार्थ और शेष सब ज्ञान स्वार्थ हैं। इस दृष्टि से सभी प्रमाण जो ज्ञानात्मक हैं, स्वार्थ हैं और वचनात्मक हैं, वे परार्थ हैं। इसीके आधार पर आचार्य सिद्धसेन, ४१ वादी देनसूरि प्रत्यन्त को परार्थ मानते हैं ४२।

अनुमान, आगम आदि की स्वार्थ-परार्थ रूप द्विविधता का यही आधार है।

प्रमाण का सान्तात् फल है अज्ञान निवृत्ति और व्यवहित फल है हैयबुद्धि और मध्यस्थबुद्धि। इसका आधार अवण, ज्ञान, विज्ञान, प्रत्याख्यान और संयम क्रा क्रम है। अवश्य का फल ज्ञान, ज्ञान का विज्ञान, विज्ञान का प्रत्याख्यान और प्रत्याख्यान का फल है संयम | दर्शनावरण के विलय से धुनना' मिलता है । श्रुत-श्रर्थ में श्रानावरण के विलय से अवग्रह, ईहा, अवाय और धारणा—ये होते हैं । इनसे श्रान होता है, अश्रान की निवृत्ति होती है । अश्रान की निवृत्ति होने पर विश्रान होता है—हैय, उपादेय की बुद्धि बनती है । इसके बाद हैय का प्रत्याख्यान—त्याग होता है । खाग के पश्चात् संयम । आध्यात्मिक दृष्टि से यावन्मात्र पर-संयोग है, वह हैय है । पर-संयोग मिटने पर संयम आता है, अपनी स्थित में रमण होता है । वह बाहर से नहीं आता, इसलिए उपादेय कुछ भी नही । लौकिक दृष्टि में हैय और उपादेय दोनो होते हैं । जो वस्तु न ग्राह्य होती है और न अग्राह्म, वहाँ मध्यस्थ बुद्धि बनती है अथवा हर्ष और शोक दोनों से बचे रहना, वह मध्यस्थ बुद्धि है ४३।

इनके अतिरिक्त व्याप्ति, अभाव, उपचार आदि के भी बीज मिलते हैं। जैन प्रमाण और परीद्धा-पद्धित का विकास इन्ही के आधार पर हुआ है। दूसरे दर्शनों के उपयोगी अंश अपनाने में जैनाचायों को कभी आपित नहीं रही है। उन्होंने अन्य-परम्पराओं की नई स्कों का हमेशा आदर किया है और अपनाया है। फिर भी यह निर्विवाद है कि उनकी न्याय-परम्परा सर्वथा स्वतन्त्र और मौलिक है और भारतीय न्याय-शास्त्र को उसकी एक बड़ी देन है।

#### अनेकान्त व्यवस्था

श्रागम साहित्य में सिर्फ ज्ञान श्रीर जेय की प्रकीर्ग मीमांसा ही नहीं मिलती, उनकी व्यवस्था भी मिलती है।

सूत्र कृताङ्ग (२-५) में विचार और आचार, दोनों के बारे में अनेकान्त का तलस्पर्शी विवेचन मिलता है। मगवती और सूत्रकृताङ्ग में अनेक मतवादी का निराकरण कर स्वपन्न की स्थापना की गई है।

इन विखरी मुक्ताओं को एक घागे में पिरोने का काम पहले-पहल आचार्थ 'समस्वाति' ने किया। सनका तत्त्वार्थ सूत्र जैन न्याय विकास की पहली रिशंम है। यों कहनो चाहिए कि विकास पहली-दूसरी शताब्दी के लगभग जैन-परगरा में 'प्रमाया नयैरिक्यम्' सूत्र के रूप में स्वतन्त्र परीचा-शैली का शिंखान्यास हुआं के रूप

धार्मिक मतवादो के पारस्परिक संघर्ष ज्यों-ज्यो बढ़ने लगे और अपनी मान्यतात्रों को युक्तियों द्वारा समर्थित करना अनिवार्य हो गया, तब जैन आनायों ने भी अपनी दिशा बदली, अपने सिद्धान्तों को युक्ति की कसौटी पर कम कर जनता के सामने रखा। इस काल में अनेकान्त का विकास हुआ।

अहिंसा की साधना जैनाचायों का पहला लह्य था। उससे हटकर मत-प्रचार करने को वे कभी लालायित नहीं हुए। साधु के लिए पहले 'आत्मानुकम्पी' (अहिंसा की साधना में कुशल) होना जरूरी है। जैन-आचायों की दृष्टि में विवाद या शुष्क तर्क का स्थान कैसा था, इस पर महान् तार्किक आचार्य सिद्धसेन की ''वादद्वात्रिंशिका'' पूरा प्रकाश डालती है रूप।

हरिभद्रस्रि का वादाष्टक भी शुष्क तर्क पर सीधा प्रहार है। जैनाचार्थों ने तार्किक त्र्यालोक में उतरने की पहल नहीं की, इसका ऋर्य उनकी तार्किक दुर्वेलता नहीं किन्तु समतावृत्ति ही थी।

वाद-कथा च्रेत्र मे एक श्रोर गौतम प्रदर्शित छल, जल्प, वितंडा, जाति श्रोर निग्रह की व्यवस्था श्रोर दूसरी श्रोर श्रिहंसा का मार्ग कि—"श्रन्य तीर्था के साथ वाद करने के समय श्रात्म-समाधि वाला मुनि सत्य के साधक प्रतिज्ञा, हेतु श्रीर उटाहरण का प्रयोग करें श्रीर यो वोले कि ज्यो प्रतिपत्ती श्रपना विरोधी न वने" ४६। सत्य का शोधक श्रीर साधक "श्रप्रतिज्ञ होता है वह श्रमत्य-तत्त्व का समर्थन करने की प्रतिज्ञा नहीं रखता"—यह एक समस्या थी, इसको पार करने के लिए श्रनेकान्त दृष्टि का सहारा लिया गया ४७।

अनेकान्त के विस्तारक श्वेताम्बर-परम्परा में "तिद्धसेन" और दिगम्बर-परम्परा में 'समन्तमृद्र' हुए। जनका समय विक्रम की ५वीं ६ठी शती के लगभग माना जाता है। सिद्धसेन ने ३२ द्वात्रिशिका और सन्मति की रचना करके यह सिद्ध किया कि निर्मन्थ-प्रवचन नयों का समूह विविध सापेच हिण्टयों का समन्वय है ४८। एकान्त-हिण्ट मिथ्या होती है। जसके द्वारा 'सत्य' नहीं पकड़ा जा सकता। जितने पर समय हैं४९, वे सब नयवाद हैं। एक हिण्ट को ही एकान्त रूप से पकड़े हुए हैं। इसलिए वे सत्य की और नहीं ले जा सकते। जिन-प्रवचन में नित्यवाद, अनित्यवाद, काल, स्वभाव, नियति आदि सब प्रण्टियों का समन्वय होना हैं, इसलिए यह "सत्य" का सीधा मार्ग है। इसी प्रकार ऋाचार्य समन्तमद्र ने ऋपनी प्रसिद्ध कृति ऋाप्त मीमासा में वीतराग को ऋाप्त सिद्ध कर उनकी ऋनेकान्त वाणी से 'सत्' का यथार्य ज्ञान होने का विजय-घोष किया। उन्होंने ऋस्ति, नास्ति, ऋस्ति-नास्ति और ऋवक्तव्य—इन चार भंगों के द्वारा सदेकान्तवादी सांख्य, ऋसदेकान्तवादी माध्यमिक, सर्वथा उमयवादी वैशेषिक और ऋवाच्यैकान्तवादी बौद्ध के द्वराग्रहवाद का बड़ी सफलता से निराकरण किया। मेद-एकान्त, ऋमेद एकान्त ऋादि ऋनेक एकान्त पन्नों में दोष दिखाकर ऋनेकान्त की व्यापक सत्ता का पथ प्रशस्त कर दिया।

स्याद्वाद—सप्तमगी और नय की विशद योजना में इन दोनो आचार्यों की लेखनी का चमत्कार आज भी सर्व सम्मत है।

#### प्रमाण-व्यवस्था

श्राचार्य सिद्धसेन के न्यायावतार में प्रखन्न, परोन्न, श्रनुमान श्रीर उसके श्रवयवो - की चर्चा प्रमाग्र-शास्त्र की स्वतन्त्र रचना का द्वार खोल देती है। फिर भी उसकी आतमा शैशवकालीन-सी लगती है। इसे बौबन श्री तक ले जाने का श्रेय दिगम्बर स्त्राचार्य स्त्रकलंक को है। उनका समय विक्रम की श्राठवी-नौवी शताब्दी हैं। उनके 'लघीयस्त्रय', 'न्याय विनिश्चय' श्रीर 'प्रमाण-संग्रह' में मिलने वाली प्रमाण-व्यवस्था पूर्ण विकसित है। उत्तरवर्त्ती श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनो धारास्त्रों में उसे स्थान मिला है। इसके बाद समय-समय पर अनेक आचार्यों द्वारा लाज्जणिक अन्थ लिखे गए। दसवीं शताब्दी की रचना माणिक्यनदी का 'परीचा मुख मण्डन', बारहवीं शताब्दी की रचना वादिदेवसूरी का 'प्रमाण नय तत्वालोक' और आचार्य हेमचन्द्र की 'प्रमाण-मीगांसा', पन्द्रह्वी शताब्दी की रचना धर्मभूषण की 'न्यायदीपिका', श्प्तवी शताब्दी की रचना यशोविजयजी की 'जैन तर्क भाषा'-यह काफी प्रसिद्ध है। इनके श्रतिरिक्त बहुत सारे लाज्ञिश्विक प्रन्थ श्रभी तक अप्रसिद्ध भी पहे हैं। इन लावणिक अन्थों के ऋतिरिक्त दार्शनिक चर्चा और अमाण के लक्षण की स्थापना ऋौर उत्यापना में जिनका योग है, वे भी प्रजुर खान्नाःमें, हैं।

#### प्रमाण

प्रमाण का लक्षण ज्ञान की करणता प्रमाण की परिमाषा का क्रमिक-परिष्कार प्रामाण्य का नियामक तत्त्व प्रामाण्य और अप्रामाण्य की उत्पत्ति प्रामाण्य निश्चय के दो रूप स्वतः और परतः

स्वतः प्रामाण्य निश्चय परतः प्रामाण्य निश्चय अयथार्थ ज्ञान या समारोप विपर्यय सश्य अनध्यवसाय अयथार्थ ज्ञान के होतु अयथार्थ ज्ञान के दो पहलू प्रमाण-संख्या प्रमाण-मेद का निमित्त प्रमाण-विभाग ज्ञान

#### प्रमाण कां लक्षणं

यथार्थ ज्ञान प्रमाण है। ज्ञान और प्रमाण का व्याप्य-व्यापक सम्बन्ध है। ज्ञान व्यापक है और प्रमाण व्याप्य। ज्ञान यथार्थ और अयथार्थ दोनो प्रकार का होता है। सम्यक निर्णायक ज्ञान यथार्थ होता है और संश्य-निपर्यय आदि ज्ञान अयथार्थ। प्रमाण सिर्फ यथार्थ-ज्ञान होता है। वस्तु का संशय आदि से रहित जो निश्चित ज्ञान होता है, वह प्रमाण है।

## ज्ञान की करणता

प्रमाण का मामान्य लच्च्ण है—'प्रमायाः करणं प्रमाणम्' प्रमा का करण ही प्रमाण है। तद्वति तत्प्रकारानुभवः प्रमा'—जो वस्तु जैसी है उसको वैसे ही जानना 'प्रमा' है। करण का अर्थ है साधकतम। एक अर्थ की सिद्धि में अनेक सहयोगी होते हैं किन्तु वे सब 'करण' नहीं कहलाते। फल की सिद्धि में जिमका व्यापार अव्यवहित (प्रकृष्ट उपकारक) होता है वह 'करण' कहलाता है। कलम बनाने में हाथ और चाकू दोनो चलते हैं किन्तु करण चाकू ही होगा। कलम काटने का निकटतम सम्बन्ध चाकू से है, हाथ से उसके बाद। इसलिए हाथ साधक और चाकू साधकतम कहलाएगा।

प्रमाण के सामान्य लक्षण में किसी को आपत्ति नहीं है। विवाद का विषय 'करण' वनता है (बौद्ध सारूप्य और योग्यता को 'करण' मानते हैं, ' नैयायिक सिन्नकर्ष और ज्ञान इन दोनों को, इस दशा में जैन सिर्फ ज्ञान को ही करण मानते हैं 2) सिन्नकर्ष, योग्यता आदि आर्थ वोध की सहायक सामग्री है। उसका निकट सम्बन्धी -ज्ञान ही है और वही ज्ञान और जेय के बीच सम्बन्ध स्थापित करता है।

्रियमाण का फल होता है अज्ञान निवृत्ति, इष्ट-वस्तु का प्रह्ण और अनिष्टं वस्तु का त्यागी यह सब प्रमाण को ज्ञान खरूप माने विना हो नहीं सकता। इसिलिए अर्थ के सम्यक् अनुभव में 'करण' वनने का श्रेय ज्ञान को ही मिल सकता है।

## प्रमाण की परिभाषा का क्रमिक परिष्कार

प्रामाणिक च्रेत्र में प्रमाण की अनेक धाराएं वही, तब जैन आचायों को भी प्रमाण की खमन्तव्य-पोषक एक परिमाषा निश्चित करनी पड़ी। जैन विचार के अनुसार प्रमाण की आत्मा 'निर्णायक ज्ञान' है। जैसा कि आचार्य विद्यानन्द ने सिखा है—

'तत्त्वार्थेन्यवसायात्मञ्चानं मानमितीयता । लत्त्वायेन गतार्थत्वात्, न्यर्थमन्यद् विशेषणम् ॥' —तत्त्वा० श्लो० १-१०-७७ ।

पदार्थ का निश्चय करने वाला ज्ञान 'प्रमाण' है। यह प्रमाण का लच्चण पर्यात है और सब विशेषण व्यर्थ हैं किन्तु फिर भी परिभाषा के पीछे जो कई विशेषण लगे उसके मुख्य तीन कारण हैं—

- (१) दूसरों के प्रमाण-लच्चण से अपने लच्चण का पृथक्करण।
- (२) दूसरो के लाच्चिक दृष्टिकोण का निराकरण।
- (३) बाधा का निरसन।

श्राचार्य सिद्धसेन ने प्रमाण का लच्चण वतलाया है—'प्रमाणं स्वपरामासि ज्ञानं वाधिववर्जितम्' किस्व श्रीर पर को प्रकाशित करने वाला श्रवाधित ज्ञान प्रमाण है। परोच्च ज्ञानवादी मीमांसक ज्ञान को स्वप्रकाशित नहीं मानते। उनके मत से 'ज्ञान है'—इसका पता अर्थ प्राक्त्यात्मक अर्थापित से लगता है। दूसरे शब्दों में, उनकी दृष्टि में ज्ञान अर्थज्ञानानुमेय है। अर्थ को हम जानते हैं'— यह अर्थज्ञान (अर्थ प्राक्त्य है)। हम अर्थ को जानते हैं इससे पता चलता है कि अर्थ को जानने वाला ज्ञान है। अर्थ की जानकारी के द्वारा ज्ञान की जानकारी होती है'—यह परोच्च ज्ञानवाद है है। ज्ञानान्तरचेच ज्ञानवादी नेयायिक—चैशेपिक ज्ञान को ज्ञानान्तरवेच मानते हैं। उनके मतानुसार प्रथम ज्ञान का प्रस्त्व एकात्म-समवायी दूसरे ज्ञान से होता है। १ श्रवतिय ज्ञान के अतिरिक्त सब ज्ञान परमकाशित हैं, प्रमेय हैं। अर्वतन ज्ञानवादी साख्य प्रकृति-पर्यायात्मक ज्ञान को अच्येतन मानते हैं। उनकी दृष्ट में ज्ञान प्रकृति की पर्याय—विकार है, इसलिए वह अच्येतन है।

उक्त परिभाषा मे त्र्याया हुन्ना 'स्व-त्र्यामासि' शब्द इनके निराकरण की त्रोर स्केत करता है।

जैन-दृष्टि के अनुसार ज्ञान 'स्व-अवभासि' है '। ज्ञान का स्वरूप ज्ञान है, यह जानने के लिए अर्थ प्राकट्य (अर्थ वोघ ) की अपेचा नहीं है।

- (१) ज्ञान प्रमेय ही नहीं, ईश्वर के ज्ञान की भांति प्रमाण भी है।
- ्(२) ज्ञान श्रचेतन नहीं—जड़ प्रकृति का विकार नहीं, श्रात्मा का गुण है ।

शानाहैतवादी बौद्ध शान को ही परमार्थ-सत् मानते हे, बाह्य पदार्थ को नहीं भ इसका निराकरण करने के लिए 'पर श्रामामि' विशेषण जोड़ा गया।

जैन-दृष्टि के त्रानुमार ज्ञान की भाति वाह्य वस्तुत्रों की भी पारमार्थिक-सत्ता है ।

विपर्यय श्रादि प्रमाण नहीं हैं, यह वतलाने के लिए 'वाध विवर्णित' विशेषण हैं।

समूचा लच्चण तत्काल प्रचलित लच्चणो से जैन लच्चण का पृथक्करण करने के लिए है।

श्राचार्य श्रकलक ने प्रमाण के लच्चण में 'श्रनिधगतार्थश्राही' विशेषण लगाकर एक नई परम्परा शुरू कर दी '। इस पर बौढ श्राचार्य धर्मकीर्ति का प्रमान पड़ा ऐसा प्रतीत होता है। न्याय-वैशेषिक श्रीर मीमासक 'धाराबाहिक ज्ञान' (श्रिधगत ज्ञान—गृहीतथ्राही ज्ञान) को प्रमाण मानने के पद्म में थे और बौद्ध निपद्म में। श्राचार्य श्रकलक ने बौद्ध दर्शन का साथ दिया। श्राचार्य श्रकलक का प्रतिनिम्त्र श्राचार्य माणिक्य नन्दी पर पड़ा। उन्होंने यह माना कि 'स्वापूर्वार्थ व्यवसायात्मकं ज्ञान प्रमाणम्'—स्व श्रीर श्रपूर्व श्रथं का निरुचय करने वाला ज्ञान प्रमाण है '। इसमे श्राचार्य श्रकलक के मत का 'श्रपूर्व' शब्द के द्वारा समर्थन किया।

वादिदेव सूरी ने 'स्वपरव्यवसायिज्ञान प्रमाणम्' इस सूत्र मे माणिवय नन्दी के 'ऋपूर्व' शब्द को ध्यान नही दिया ११।

इस काल मे दो धाराए चल पड़ी। दिगम्बर आचार्यों ने यहीत-माही

धारावाही ज्ञान को प्रमाण नहीं माना । श्वेताम्वर श्राचार्य इसको प्रमाण मानते थे। दिगम्बर श्राचार्य विद्यानन्द ने इस प्रश्न को खड़ा करना एचित ही नहीं समका चन्होंने बड़ी छपेचा के साथ वताया कि—

> 'ग्रहीतमग्रहीतं ना, स्त्रार्थे यदि व्यवस्यति। तन्न लोके न शास्त्रेषु, विजहाति प्रमाणताम्॥

स्व ऋोर पर का निश्चय करने वाला ज्ञान प्रमाण है, चाहे वह गृहीतग्राही
 हो, चाहे ऋगृहीतग्राही।

श्राचार्य हेमचन्द्र ने लच्चण-सूत्र का परिष्कार ही नहीं किया किन्तु एक ऐसी वात सुक्ताई, जो उनकी सूद्धम तर्क-दृष्टि की परिचायक है— शान स्व-प्रकाशी होता अवश्य है, फिर भी वह प्रमाण का लच्चण नहीं वनता १२। कारण कि प्रमाण की भांति श्रप्रमाण—संशय विपर्यय ज्ञान भी स्वचिविदित होता है। पूर्वाचार्यों ने "स्वनिर्णय को लच्चण मे रखा है, वह परीचा के लिए है, इसलिए वहाँ कोई दोष नहीं श्राता"—यह लिख कर उन्होंने श्रपने पूर्वजो के प्रति श्रखन्त श्रादर सूचित किया है।

श्राचार्य, हेमचन्द्र की परिभाषा-'सम्यगर्थनिर्णयः प्रमाणम्'—श्रर्थ का
सम्यक् निर्णय प्रमाण है। यह जैन-प्रमाण-लच्चण का अन्तिम परिष्कृत
रूप है।

प्रमाण है १३) इसमें अर्थ पद को भी नहीं रखा। ज्ञान के यथार्थ और अयथार्थ—
ये दो रूप वाह्य पदार्थों के प्रति उसका ज्यापार होता है, तब बनते हैं।
इसिलए अर्थ के निर्णय का बोध 'यथार्थ' पद अपने आप करा देता है १४।
यदि बाह्य अर्थ के प्रति ज्ञान का ज्यापार नहीं होता तो लक्षण मे यथार्थ-पद
के प्रयोग की कोइ आवश्यकता ही नहीं होती।

## प्रामाण्य का नियामक तत्त्व

प्रमाण सल होता है, इसमें कोई होध नहीं, फिर भी सत्य की कसोटी सबकी एक नहीं है। ज्ञान की सत्यता या प्रामाण्य के नियामक तस्त्र मित्र-मित्र माने जाते हैं। जैन-दृष्टि के ऋनुसार वह याथार्थ्य है। याथार्थ्य का अर्थ है—'शान की तथ्य के साथ संगति' की शान अपने प्रति सत्य ही होता है। प्रमेय के साथ उसकी संगति निश्चित नहीं होती, इसलिए उसके दो रूप बनते हैं—तथ्य के साथ संगति हो, वह सत्य ज्ञान और तथ्य के साथ संगति न हो, वह असत्य ज्ञान।

अवाधितत्त्व, अप्रसिद्ध अर्थ ख्यापन या अपूर्वअर्थप्रापण, अविसंवादित्व या संवादीप्रवृत्ति, प्रवृत्तिसामध्ये या क्रियात्मक खपयोगिता—ये सत्य की कसौटिया हैं, जो मिन्न-मिन्न दार्शनिकों द्वारा स्वीकृत और निराकृत होती रही हैं।

श्राचार्य विद्यानन्द अवाधितत्त्ववाधक प्रमाण के अभाव या कथनो के पारस्परिक सामञ्जस्य को प्रामाण्य का नियामक मानते हैं १६। सम्मति-टीका-कार आचार्य अभयदेव इसका निराकरण करते हैं १७। आचार्य अकलंक वीद्ध और मीमासक अप्रसिद्ध अर्थ-ख्यापन (अज्ञात अर्थ के ज्ञापन) को प्रामाण्य का नियामक मानते हैं १८। वादिदेव सूरि और आचार्य हेमचन्द्र इसका निराकरण करते हैं १९।

संवादीप्रवृत्ति श्रौर प्रवृत्तिसामर्थ्य—इन दोनों का व्यवहार सर्व-सम्मत है। किन्तु ये प्रामाण्य के मुख्य नियामक नहीं वन सकते। संवादक ज्ञान प्रमेयाव्यिम-चारी ज्ञान की माति व्यापक नहीं है। प्रत्येक निर्णय में तथ्य के साथ ज्ञान की सगति श्रपेचित होती है, वैसे संवादक ज्ञान प्रत्येक निर्णय में श्रपेचित नहीं होता। वह क्वचित् ही सत्य को प्रकाश में लाता है।

प्रवृत्ति-सामर्थ्य अर्थ-सिद्धि का दूसरा रूप है । ज्ञान तव तक सत्य नहीं होता, जब तक वह फलदायक परिणामों द्वारा प्रामाणिक नहीं वन जाता । यह भी सार्विदक सत्य नहीं है । इसके विना भी तथ्य के साथ ज्ञान की संगति होती है । क्वित्त् यह 'सत्य की कसौटी' वनता है, इसलिए यह अमान्य भी नहीं है ।

## प्रामाण्य और अप्रामाण्य की उत्पत्ति

प्रामाण्य और श्राप्रामाण्य की उत्पत्ति परतः होती है। जानोत्पादक सामग्री में मिलने वाले गुण श्रीर दीप क्रमशः-प्रामाण्य श्रीर श्राप्रामार्य के निमित्तवनते हैं रिश्वी विविशेषण सामग्री से यूदि ये होनो उत्पत्न होते तो इन्हें स्वतः सान र जाता किन्तु ऐसा होता नहीं | ये दोनो सिवशेषण सामग्री से पैदा होते हैं; जैसे
गुणवत्—सामग्री से प्रामाण्य और दोषवत्—सामग्री से अप्रामाण्य | अर्थ का
परिच्छेद प्रमाण और अप्रमाण दोनो में होता है | किन्तु अप्रमाण (संशय-विपर्यय)
में अर्थ-परिच्छेद यथार्थ नही होता और प्रमाण में वह यथार्थ होता
है | अयथार्थ-परिच्छेद की भाति यथार्थ-परिच्छेद भी सहेतुक होता है | दोप
मिट जाए, मात्र इससे यथार्थता नही आती । वह तब आती है, जब गुख
ससके कारण वने | जो कारण बनेगा वह 'पर' कहलाएगा । ये दोनो विशेष
स्थिति सापेच्च हैं, इसलिए इनकी उत्पत्ति 'पर' से होती है ।

## प्रामाण्य निश्चय के दो रूप स्वतः और परतः र

जानने के साथ-साथ "यह जानना ठीक है" ऐसा निश्चय होता है, वह स्वतः निश्चय है ।

जानने के साथ-साथ ''यह जानना ठीक है" ऐसा निश्चय नहीं होता तथ दूसरी कारण सामग्री से—संवादक प्रत्यय से उसका निश्चय किया जाता है, यह परतः निश्चय है (जैन प्रामाण्य ऋौर ऋष्रामाण्य को स्वतः भी मानते हैं ऋौर परतः भी )।

## स्वतः प्रामाण्य निश्चय

विषय की परिचित दशा में ज्ञान की स्वतः प्रामाणिकता होती है। इसमें प्रथम ज्ञान की सचाई जानने के लिए विशेष कारणों की आवश्यकता नहीं होती। जैसे कोई व्यक्ति अपने मित्र के घर कई वार गया हुआ है। उससे भलीमाति परिचित है। वह मित्र ग्रह को देखते ही निस्सन्देह उसमें प्रविष्ट हो जाता है। "यह मेरे मित्र का घर हैं" ऐसा ज्ञान होने के समय ही उम ज्ञानगत सचाई का निश्चय नहीं होता तो वह उस घर में प्रविष्ट नहीं होता।

## परतः प्रामाण्य निश्चय

विषय की अपरिचित दशा में प्रामाण्य का निश्चय परतः होता है। ज्ञान की कारण सामग्री से उसकी सचाई का पता नहीं लगता तब विशेष कारणों की सहायता से उसकी प्रामाणिकता जानी जाती है, यही परतः प्रामाण्य है पि पहले सुने हुए चिह्नों के आधार पर अपने मित्र के घर के पांस पहुंच जाता है.

फिर भी उसे यह सन्देह हो सकता है कि यह घर मेरे मित्र का है या किसी दूसरे का ? उस समय किसी जानकार व्यक्ति से पूछने पर प्रथम ज्ञान की सचाई मालूम हो जाती है। यहाँ ज्ञान की सचाई का दूसरे की सहायता से पता लगा, इसलिए यह परतः प्रामाण्य है। विशेष कारण-सामग्री के दो प्रकार है—(१) संवादक प्रमाण अथवा (२) बाधक प्रमाण का अभाव।

जिस प्रमाण से पहले प्रमाण की सचाई का निश्चय होता है, उसका प्रामाण्य-निश्चय परतः नहीं होता । पहले प्रमाण के प्रामाण्य का निश्चय कराने वाले प्रमाण की प्रामाण्यिकता परतः मानने पर प्रमाण की शृद्धला का अन्त नहीं होता और न अन्तिम निश्चय ही हाथ लगता है । संवादक प्रमाण किसी दूसरे प्रमाण का ऋणी बन कर सही जानकारी नहीं देता । कारण कि उसे जानकारी देने के समय उसका ज्ञान करना नहीं है । अतः उसके लिए स्वतः या परतः का प्रश्न ही नहीं उठता ।

"प्रामाण्य का निश्चय स्वतः श्रीर परतः होता है <sup>२ २</sup>," यह विभाग विषय (ग्राह्मवस्तु) की अपेचा से है । ज्ञान के स्वरूप-ग्रहण की अपेचा उसका प्रामाण्य निश्चय अपने आप होता है ।

अयथार्थ ज्ञान या समारोप (विपर्यय, संशय श्रीर श्रनध्यवसाय)

एक रस्सी के बारे में चार व्यक्तियों के ज्ञान के चार रूप हैं :-

पहला-यह रस्ती है-यथार्थ ज्ञान I

दसरा-यह सॉप है-विपर्यंय ।

तीसरा-यह रस्सी है या सॉप है ?-सशय ।

चौथा—रस्सी को देख कर भी अन्यमनस्कता के कारण प्रहण नही करता— अन्ध्यवसाय

पहले व्यक्ति का ज्ञान सही है। यही प्रमाण होता है, जो पहले बताया जा चुका है। शेष तीनों व्यक्तियो के ज्ञान में बस्तु का सम्यक् निर्णय नहीं होता, इसलिए वे ऋयथार्थ हैं। विपर्यय ३३

विपर्यय निश्चयात्मक होता है किन्तु निश्चय पदार्थ के असली स्वरूप के विपरीत होता है। जितनी निरपेक्ष एकान्त-दृष्टिया होती हैं, वे सब विपर्यय

की कोटि में आती है। पदार्थ अपनी गुणात्मक सत्ता की दृष्टि से नित्य है और अवस्थामेद की दृष्टि से अनित्य। इसिलाए उसका समिष्ट रूप बनता है—पदार्थ नित्य भी है और अनित्य भी। यह सम्यक्-जान है इसके विपरीत पदार्थ नित्य ही है अथवा पदार्थ अनित्य ही है—यह विपर्यय ज्ञान है।

् अनेकान्त दृष्टि से कहा जा सकता है कि 'पदार्थ कथंचित् नित्य ही है, कथंचित् अनित्य ही है।' यह निरपेच नहीं किन्तु कथचित् यानी गुगात्मक सत्ता की अपेचा नित्य ही है और परिणमन की अपेचा अनित्य ही है।)

पदार्थं नष्ट नहीं होता, यह प्रमाण-सिद्ध है। उसका रूपान्तर होता है, यह प्रसावसिद्ध है। इस दशा में पदार्थं को एकान्ततः नित्य या अनित्य मानना सम्यग्-निर्णय नहीं हो सकता।

विपरीत ज्ञान के सम्बन्ध में विभिन्न दर्शनों में विभिन्न धारणाएं हैं :—

( भांख्य योग और मीमांसक (प्रमाकर) इसे 'विवेकाख्याति' या अख्याति
वेदान्त अनिवंचनीय ख्याति', बौद्ध (योगाचार) 'आल्म-ख्याति' '
कुमारिल (मट्ट), नैयायिक-वैशेषिक 'विपरीतख्याति ', या (अन्यथा
ख्याति) और चार्वाक अख्याति (निरावलम्बन) कहते हैं।

जैन-दृष्टि के अनुसार यह 'सत्-असत् ख्याति' है। रस्सी मे प्रतीत होने वाला साँप स्वरूपतः सत् और रस्सी के रूप में असत् है। ज्ञान के साधनों की विकल दशा में सत् का असत् के रूप में ग्रहण होता है, यह 'सदसत्ख्याति' है। संश्य-१८

श्राह्म वस्तु की दूरी, श्रंधेरा, प्रमाद, व्यामोह श्रादि-श्रादि जो विपर्यय के कारण बनते हैं, वे ही संशय के कारण हैं। हेतु दोनो के समान हैं फिर भी उनके स्वरूप में वड़ा श्रन्तर है। विपर्यय में जहाँ सत् मे श्रसत् का निर्यय होता है, वहाँ संशय में सत् या श्रसत् किसी का भी निर्याय नहीं होता। संशय ज्ञान की एक दोलायमान श्रवस्था है। वह 'यह या वह' के घेरे को तोड़ नहीं सकता। उसके सारे विकरूर श्रानिर्णायक होते हैं। एक सफेद चार पैर श्रीर सीग वाले प्राणी को दूर से देखते ही मन विकरूप से मर जाता है—क्या यह गाय है श्रथवा गवय—रोम ?

निर्णायक विकल्प संशय नहीं होता, यह हमें याद रखना होगर । पदार्थ के

वारे मे न्यभी-न्यभी हम दो निकल्प कर त्राये हैं—'पदार्थ नित्य भी है त्रौर न्यनित्य भी । यह संशय नहीं है । संशय या अनिर्णायक निकल्प वह होता है, जहाँ पदार्थ के एक धर्म के बारे में दो निकल्प होते हैं । अनेक धर्मात्मक वस्तु के अनेक धर्मों पर होने वाले अनेक निकल्प इसलिए निर्णायक होते हैं कि उनकी कल्पना आधार शत्य नहीं होती । स्याद्वाद के प्रामाणिक निकल्पो—भंगों को संशयनाद कहने वालों को यह स्मरण रखना चाहिए।

## अनध्यवसाय<sup>२९</sup>

श्रालोचन श्रुरू हो गया—इस पत्ती का क्या नाम है ? चलते-चलते किसी पदार्थ का स्पर्श हुआ । यह जान लिया कि स्पर्श हुआ है किन्तु किस वस्तु का हुआ है, यह नहीं जाना । इस ज्ञान की श्रालोचना में ही परिसमाप्ति हो जाती है, कोई निर्णय नहीं निकलता । इसमे वस्तु-स्वलप का श्रान्यथा श्रहण नहीं होता, इसलिए यह विपर्यय से मिन्न है श्रीर यह विशेष का स्पर्श नहीं करता, इसलिए संशय से भी मिन्न है । संशय में व्यक्ति का एल्लेख होता है । यह जाति सामान्य विषयक है । इसमें पत्ती श्रीर स्पर्श की के व्यक्तिका नामोल्लेख नहीं होता ।

श्चनध्यवसाय वास्तव में श्चयथार्थ नहीं है, श्चपूर्ण है। वस्तु जैसी है उसे विपरीत नहीं किन्तु उसी रूप में जानने में श्चन्तम है। इसिलए इसे श्चयथार्थ ज्ञान की कोटि में रखा है। अनध्यवसाय को श्चयथार्थ उसी दशा में कहा जा सकता है, जबिक यह 'श्चालोचन मात्र' तक ही रह जाता है। श्चगर यह श्चागे वहे तो श्चवप्रह के श्चन्तर्गत हो जाता है 8°।

# अयथार्थ ज्ञान के हेतु

एक ही प्रमाता का ज्ञान कभी प्रमाण वन जाता है और कभी अप्रमाण, यह क्यों ? जैन-दिष्टि में इसका समाधान यह है कि यह सामग्री के दोष से होता है।

प्रमाता का ज्ञान निरावरण होने पर ऐसी स्थिति नहीं वनती। असका ज्ञान ऋप्रमाण नहीं होता। यह स्थिति असके सावरण ज्ञान की दशा में वनती है <sup>39</sup>।

शान की सामग्री द्विविध होती है—(१) आन्तरिक और (२) वाह्य। आन्तरिक सामग्री है, प्रमाता के शानावरण का विलय। आवरण के तारतम्य के अनुपात में जानने की न्यूनाधिक शक्ति होती है। शान के दो क्रम हैं—आत्म-प्रत्यच्च और आत्म-परोच्च। आत्म प्रत्यच्च जितनी योग्यता विकित होने पर जानने के लिए बाह्य सामग्री की अपेचा नहीं होती। आत्म-परोच्च शान की दशा में बाह्य सामग्री का महत्त्वपूर्ण स्थान होता है। (इन्द्रिय और मन के द्वारा होने वाला शान बाह्य सामग्री-सापेच्च होता है) पौद्गिलिक इन्द्रिया, पौद्गिलिक मन, आलोक, उचित सामीप्य या दरल, दिग, देश, काल आदि-आदि बाह्य सामग्री के अग हैं।

श्रियथार्थ ज्ञान के निमित्त प्रमाता श्रीर बाह्य सामग्री दोनो हैं। श्रावरण विलय मन्द होता है श्रीर बाह्य सामग्री दोषपूर्ण होती है, तब श्रियथार्थ ज्ञान होता है। श्रावरण विलय की मन्दता में बाह्य सामग्री की स्थिति महत्त्वपूर्ण होती है। उससे ज्ञान की स्थिति में परिवर्तन श्राता है। तात्पर्य यह है कि श्रियथार्थ ज्ञान का निमित्त ज्ञान-मोह है श्रीर ज्ञान-मोह का निमित्त दोषपूर्ण सामग्री है। परोच्चज्ञान-दशा में चेतना का विकास होने पर भी श्रहण्ट सामग्री के श्रमाव में यथार्थ बोध नहीं होता। श्रुर्थ-बोध ज्ञान की योग्यता से नहीं होता, किन्तु उसके व्यापार से होता है। सिद्धान्त की माधा में लब्धि प्रमाण नहीं होता। प्रमाण होता है उपयोग। लब्धि ( ज्ञानावरण विलय जन्य श्रात्म-योग्यता ) शुद्ध ही होती है। उसका उपयोग शुद्ध या श्रशुद्ध ( यथार्थ या श्रयधार्थ ) दोनो प्रकार का होता है। दोषपूर्ण ज्ञान-सामग्री ज्ञानावरण के उदय का निमित्त बनती है। ज्ञानावरण के उदय से प्रमाता मूढ़ बन जाता है। यही कारण है कि वह ज्ञानकाल में प्रवृत्त होने पर भी ज्ञेय की यथार्थता को नहीं जान पाता।

संशय और विषयंय के काल में प्रमाता जो जानता है, वह ज्ञानावरण का परिणाम नहीं किन्तु वह यथार्थ नहीं जान पाता, वह अज्ञान ज्ञानावरण का परिणाम है। समारोपज्ञान में अज्ञान (यथार्थ-ज्ञान के अभाव) की मुख्यता होती है, इसलिए मुख्य दृत्ति से उसे ज्ञानावरण के उदय का परिणाम कहा जाता है। वस्तुदृत्या जितना ज्ञान का व्यापार है, वह ज्ञानावरण के विलय

का परिणाम है ऋोर उसमे जितना यथार्थ ज्ञान का ऋभाव है, वह ज्ञानावरण के उदय का परिणाम है <sup>32</sup>। अयथार्थ ज्ञान के दो पहलू

अयथार्थ ज्ञान के टो पत्त होते हैं—(१) आध्यात्मिक और (२) ज्यावहारिक। आध्यात्मिक विपर्यय को मिथ्यात्व और आध्यात्मिक मश्य को मिश्र-मोह कहा जाता है। इनका उद्भृव आत्मा की मोह-दशा से होता है <sup>33</sup>। इनसे शृद्धा विकृत होती है <sup>38</sup>।

व्यावहारिक ,संशय श्रौर विपर्यय का नाम है 'समारोप' <sup>3 ५</sup>। यह शुनावरण के उदय से होता है <sup>3 ६</sup>। इससे शन यथार्थ नहीं होता।

पहला पत्त दृष्टि-मोह है श्रीर दूसरा पत्त ज्ञान-मोह । इनका मेद समकाते हुए श्राचार्य मिन्नु ने लिखा है—"तत्त्र श्रद्धा मे निपर्यय होने पर मिथ्यात्व होता है <sup>30</sup>। श्रन्यत्र निपर्यय होता है, तब ज्ञान श्रसत्य होता है किन्तु वह मिथ्यात्व नहीं बनता।"

दिष्ट मोह मिथ्या दिष्ट के ही होता है। ज्ञान-मोह सम्यग् दिष्ट श्रीर मिथ्या दिष्ट दोनो के होता है। दिष्ट-मोह मिथ्यात्व है, किन्तु श्रज्ञान नहीं। मिथ्यात्व मोह जिनत होता है उर्श्रीर श्रज्ञान (मिथ्या दिष्ट का ज्ञान) ज्ञानावरण विलय ( त्र्योपशम) जिनत ३९। श्रद्धा का विपर्यय मिथ्यात्व से होता है, श्रज्ञान से नहीं। जैसा कि जयाचार्य ने लिखा है—

"मोहनी जन्मावना वे मेव एक मिथ्यात्वी,

तसु उदय थी श्रद्धेज ऊंघी, दस बोला मैं एक ही ४°।"-भग० जोड़ १४।२।
—- मिथ्यात्व मोहनीय उन्माद का एक प्रकार है। उसके उदय से श्रद्धा
विपरीत बनती है।

मिथ्यात्व और अज्ञान का अन्तर बताते हुए उन्होंने लिखा है—"अज्ञानी कई विषयों में विपरीत अद्धा रखते हैं, वह मिथ्यात्व-आसव है। वह मोह-कर्म के उदय से पैदा होता है, इसलिए वह अज्ञान नहीं। अज्ञानी जितना सम्यग् जानता है, वह ज्ञानावरण के विलय से उत्पन्न होता है। वह अधिकारी की अपेद्या से अज्ञान कहलाता है, इसलिए अज्ञान और विपरीत अद्धा दोनों मिन्न है ४९।"

जैसे मिथ्यात्व सम्यक् श्रद्धा का विपर्यय है, वैसे स्रज्ञान ज्ञान का विपर्यय नहीं है। ज्ञान स्त्रीर स्रज्ञान में स्वरूप-मेद नहीं किन्तु स्रिधिकारी मेद है। सम्यग् दृष्टि का ज्ञान ज्ञान कहलाता है स्त्रीर मिथ्या दृष्टि का ज्ञान स्रज्ञान ४२।

स्रज्ञान में नञ्समास कुत्सार्थक है। ज्ञान कुत्सित नही, किन्तु ज्ञान का पात्र जो मिथ्यात्नी है, उसके संसर्ग से वह कुत्सित कहलाता है<sup>४३</sup>।

सम्यग् दृष्टि का समारोप ज्ञान कहलाता है और मिथ्या दृष्टि का समारोप या असमारोप अज्ञान । इसका यह अर्थ नहीं होता कि सम्यग् दृष्टि का समारोप भी प्रमाण होता है और मिथ्या दृष्टि का असमारोप भी अप्रमाण होगा । असमारोप दोनो का प्रमाण । मिथ्याल और सम्यक्त के निमित्त क्रमशः दृष्टि मोह का खुद्रय और विलय है । समारोप का निमित्त हृष्टि मोह माना जाता है, वह उचित प्रतीत नहीं होता । वे लिखते हैं—'जहाँ विषय, साधन आदि का दोष हो, वहाँ भी वह दोष आत्मा की मोहावस्था ही के कारण अपना कार्य करता है । इसलिए जैन दृष्टि यही मानती है कि अन्य दोष आत्म-दोष के सहायक होकर ही मिथ्या प्रत्यय के जनक हैं पर सुख्यतया जनक आत्म-दोष मोह ही है ।

समारोप का निमित्त ज्ञान-मोह हो सकता है, किन्तु दृष्टि-मोह नहीं। उसका सम्बन्ध सिर्फ तात्त्विक विप्रतिपत्ति से है।

तीन अज्ञान—मित, श्रुत और विभंग, तीन ज्ञान—मित, श्रुत और अविध यं विपर्यय नहीं हैं। इन दोनो त्रिको की ज्ञायीपशमिकता (ज्ञानावरण-विलय-जन्य योग्यता) में दिरूपता नहीं हैं दें। अन्तर केवल इतना आता है कि मिथ्या दृष्टि का ज्ञान मिथ्यात्व-सहचरित होता है, इसलिए उसे अज्ञान सजा दी जाती है। सम्यग् दृष्टि का ज्ञान मिथ्यात्व-सहचरित नहीं होता, इसलिए उमकी संज्ञा ज्ञान रहती है। ज्ञान जो अज्ञान कहलाता है, वह मिथ्यात्व के साहचर्य का परिणाम है। किन्तु मिथ्यात्वी का ज्ञानमात्र विपरीत होता है अथवा उसका अज्ञान और मिथ्यात्व एक है, ऐसी वात नहीं है।

तत्त्वार्थसूत्र (१---३२,३३) ऋौर उसके भाष्य तथा विशेषावश्यक भाष्य मे

अज्ञान का हेतु सत्-असत् का अविशेष वतलाया है ४९ । इससे भी यह फलित नहीं होता कि मिथ्या-हिष्ट का ज्ञान मात्र विपरीत है या उसका ज्ञान विपरीत ही होता है, इसिलए उसकी संज्ञा अज्ञान है । सत्-असत् के अविशेष का सम्बन्ध उसकी यहच्छोपलव्ध तान्त्रिक प्रतिपत्ति से है । मिथ्या-हिष्ट की तन्त्व-अद्धा या तन्त्र उपलव्धि याहच्छिक या अनालोचित होती है, वहाँ उसके मिथ्यात्व या उन्माद होता है किन्तु उसके इन्द्रिय और मानस का विषय-बोध मिथ्यात्व या उन्माद नहीं होता । वह मिथ्यात्व से अप्रभावित होता है—केवल ज्ञानावरण के विलय से होता है । इसके अतिरिक्त मिथ्या हिष्ट में सत्-असत् का विवेक होता ही नहीं, यह एकान्त भी कर्म-सिद्धान्त के प्रतिकृत्व है । दृष्टि मोह के उदय से उसकी तान्त्रिक प्रतिपत्ति मे उन्माद आता है, उससे उसकी दृष्टि या अद्धा मिथ्या वनती है, किन्तु उसमें हिष्ट मोह का च्योपशम भी होता है । ऐसा कोई भी प्राणी नहीं होता, जिसमें हिष्ट-मीह का न्यूनाधिक विलय (च्योपशम ) न मिलेप ।

जैन आगमों में मिथ्या-हिष्ट या मिथ्या दर्शन शब्द व्यक्ति और गुण दोनों के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। जिसकी हिष्ट मिथ्या होती है, वह व्यक्ति मिथ्या हिष्ट होता है। गुणवाची मिथ्या हिष्ट शब्द का प्रयोग हिष्ट मोह के उदयजनित मिथ्यात्व के अर्थ में भी होता है और मिथ्यात्व-सहचरित हिष्ट-मोह के विलय के अर्थ में भी भे । तात्पर्य कि मिथ्या-हिष्ट व्यक्ति में यावन्मात्र उपलब्ध सम्यग्-हिष्ट के अर्थ में भी भे ।

मिथ्या दृष्टि में दृष्टि-मोह जिनत मिथ्यात्व होता है, वैसे ही दृष्टि-मोह विलय जिनत सम्यग् दर्शन भी होता है। इसीलिए उसमें 'मिथ्या-दृष्टि-गुण-स्थान नामक पहला गुण्-स्थान होता है। गुण-स्थान आध्यात्मिक शुद्धि की भूमिकाएं हैं '' कमें-ग्रन्थ की वृत्ति में दृष्टि-मोह के प्रवल उदय काल में भी अविपरीत दृष्टि स्वीकार की है और आशिक सम्यग्-दर्शन भी माना है '' । जयाचार्य का भी यही मत है—''मिथ्यात्वी जो शुद्ध जानता है, वह ज्ञानावरण का विलय-भाव है। उसका सब ज्ञान विकृत या विपरीत नहीं होता, किन्तु दृष्टि-मोह-संवलित ज्ञान ही वैसा होता है ''।"

मिथ्या-हिष्ट में मिथ्या दर्शन श्रीर सम्यग् दर्शन दोनों होते हैं, फिर भी

वह मिथ्या द्दांग्ट सम्यग्निथ्या-द्दांग्ट नही बनता । वह भूमिका इससे कॅची है। मिश्र-दृष्टि व्यक्ति को केवल एक तत्त्व या तत्त्वांश में सन्देह होता है " । मिथ्या दृष्टि का सभी तत्त्वों में विपर्यय हो सकता है।

मिश्र दृष्टि तस्त्र के प्रति संशयितदशा है श्रीर मिथ्या दृष्टि विपरीत संज्ञान । संशयितदशा में श्रतस्त्र का श्रमिनिवेश नहीं होता श्रीर विपरीत संज्ञान में वह होता है, इमिलए इसका—पहली भूमिका का श्रिषकारी श्रंशतः मम्यग् दर्शनी होते हुए भी तीसरी भूमिका के श्रिषकारी की मौति सम्यग्-मिथ्या-दृष्टि नहीं कहलाता ! मिथ्या दृष्टि के साथ सम्यग्-दर्शन का चल्लेख नहीं होता, यह उसके दृष्टि-विपर्यय की प्रधानता का परिणाम है किन्तु इसका यह श्रथं नहीं कि उसमें सम्यग्-दर्शन का श्रंश नहीं होता । सम्यग्-दर्शन का श्रंश होने पर भी वह सम्यग् दृष्टि इसिलए नहीं कहलाता कि उसके दृष्टि-मोह का श्रेपे चित्र विलय नहीं होता ।

वस्तुवृत्त्या तत्त्वो की सप्रतिपत्ति श्रौर विप्रतिपत्ति मम्यक्त्व श्रौर मिध्याल का स्वरूप नही है। सम्यक्त्व दृष्टि मोह-रहित श्रात्म-परिणाम है श्रौर मिध्यात्व दृष्टि-मोह-सविति श्रात्म परिणाम । तत्त्वों का सम्यग् श्रौर श्रसम्यग् श्रद्धान उनके फल हैं "८।

प्रमाता हिप्ट-मोह से वद्ध नहीं होता, तब उसका तत्व श्रद्धान यथार्थ होता है श्रीर उससे बद्धवशा में वह यथार्थ नहीं होता | श्रातमा के सम्पक्त श्रीर मिथ्यात्व के परिणाम तात्विक सम्प्रतिपत्ति श्रीर विप्रतिपत्ति के द्वारा स्थूलवृत्या श्रनुमेय हैं।

श्राचार्य विद्यानन्द के अनुसार अज्ञानिक में दृष्टि-मोह के उदय से मिथ्याल होता है किन्तु इसका अर्थ यह नहीं कि तीन वोध (मित, श्रुत और विभग) मिथ्याल स्वरूप ही होते हैं ५९। ज्ञानावरण-विलयजन्य ज्ञान जब मिथ्याल-मोह के उदय से अमिभूत होता है तात्पर्य कि जिस श्रद्धान में ज्ञानावरण का च्योपशम और मिथ्याल-मोह का उदय दोनों संविलत होते हैं, तब मिथ्या दृष्टि के वोध में मिथ्याल होता है। इस मिथ्याल के कारण मिथ्या दृष्टि का बोध अञ्चान कहलाता है, यह वात नहीं । दृष्टि-मोह के उदय से प्रमावित बोध

मिथ्या श्रद्धान या मिथ्यात्व कहलाता है श्रीर मिथ्या दृष्टि के सम्यक् श्रद्धान का ग्रंश तथा व्यावहारिक—सम्यग्जान श्रज्ञान कहलाता है।

भगवती में 'मिध्याद्दिष्टि के दर्शन-विपर्यय होता है' यह बतलाया है किन्तु सब मिध्याद्दिष्टि व्यक्तियों के वह होता है—यह नियम नहीं <sup>६०</sup>। वैसे ही अज्ञानित्रक में दृष्टि-मोह के चदय से मिध्यात्व होता है किन्तु अज्ञानमात्र मिध्यात्व होता है, यह नियम नहीं।

उक्त विवेचन के फलित ये हैं-

- (१) तास्विक-विपर्यय दृष्टि-मोह श्रीर व्यावहारिक-विपर्यय ज्ञानावरण के उदय का परिणाम है।
- (२) अज्ञानमात्र ज्ञान का विपर्यय नहीं, तात्त्विक विप्रतिपत्ति अथवा । हिन्द-मोहोदय-संवित्ति अज्ञान ही ज्ञान का विपर्यय है।
- (३) मिथ्या दृष्टि का अज्ञान मात्र दृष्टि-मोह-संवित्तत नही होता। भूमार्ण-संख्या

प्रमाण की संख्या सब दर्शनो में एक-सी नही है। नास्तिक केवल एक प्रत्यच्न प्रमाण मानते हैं; वैशेषिक दो—प्रत्यच्न और अनुमान; साख्य तीन—प्रत्यच्न, अनुमान और आगम; नैयायिक चार—प्रत्यच्न, अनुमान, आगम और खपमान; मीमासा (प्रभाकर) पांच—प्रत्यच्न, अनुमान, आगम, सपमान और अर्थापंचि; मीमांसा (भट्ट, वेदान्त) छह—प्रत्यच्न, अनुमान, आगम, सपमान, अर्थापंचि और अभाव। पौराखिक इनके अतिरिक्त सम्भव, ऐतिहा, प्रातिम प्रमाण और मानते हैं। जैन दो प्रमाण मानते हैं—प्रत्यच्न और परीच्न।

#### प्रमाण भेद का निमित्त

स्रात्मा का स्वरूप केवल ज्ञान है, केवल ज्ञान—पूर्णज्ञान स्रथवा एक ज्ञान । वादलों में दके हुए सूर्य के प्रकाश में जैसे तारतम्य होता है, वैसे ही कर्म-मलावरण से दकी हुई स्रात्मा में ज्ञान का तारतम्य होता है। कर्ममल के स्रावरण स्रीर स्रनावरण के स्राधार पर ज्ञान के स्रनेक रूप वनते हैं। प्रश्न यह है कि किस ज्ञान को प्रमाण मानें ? इसके उत्तर में जैन-हिष्ट यह है कि जितने प्रकार के ज्ञान (इन्द्रियज्ञान, मानसज्ञान, श्रतीन्द्रियज्ञान) हैं, वे सब स्रमाण बन सकते हैं। शर्त केवल यही है कि वे यथार्थल से स्रवन्छिन्न होत्रे

चाहिए—ज्ञानसामान्य में खींची हुई यथार्थता की मेद-रेखा का अतिक्रमण नहीं होना चाहिए। फलतः जितने यथार्थ ज्ञान उतने ही प्रमाण। यह एक लम्बा-चौड़ा निर्ण्य हुआ। वात सही है, फिर भी सबके लिए कठिन है, इसलिए इसे समेट कर दो भागों में बांट दिया। बांटने में एक कठिनाई थी। ज्ञान का स्परूप एक है फिर उसे कैसे बांटा जाय ! इसका समाधान यह मिला कि विकास-मात्रा (अनावृत्त दशा) के आधार पर उसे बांटा जाय। ज्ञान के पाच स्थूल मेद हुए:—

- (१) मतिज्ञान—इन्द्रिय ज्ञान, मानस ज्ञान 📗 🗦 ऐ।
- (२) श्रुतज्ञान---शब्दज्ञान
- (३) ऋवधिज्ञान--- मूर्त्तपदार्थ का ज्ञान
- (४) मनः पर्यवज्ञान--मानसिक भावना का ज्ञान
- ( ५ ) केवलज्ञान-समस्त द्रव्य पर्याय का ज्ञान, पूर्याज्ञान

ऐन्द्रियक

**ऋ**ाेन्द्रिय

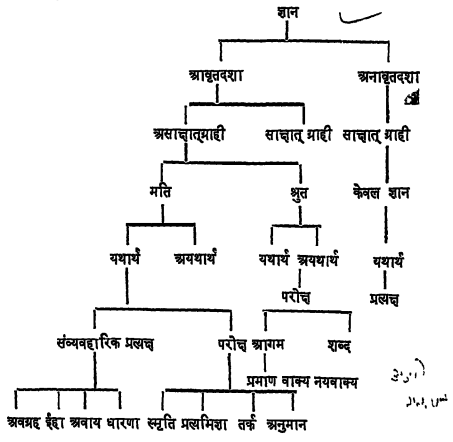
अब प्रश्न रहा, प्रमाण का विभाग कैसे किया जाय १ ज्ञान केवल आतमा का विकास है। प्रमाण पदार्थ के प्रति ज्ञान का सही व्यापार है। ज्ञान आतम-निष्ठ है। प्रमाण का सम्बन्ध अन्तर्जगत् और बहिर्जगत् दोनो से है। बहिर्जगत् की यथार्थ घटनाओं को अन्तर्जगत् तक पहुँचाए, यही प्रमाण का जीवन है। बहिर्जगत् के प्रति ज्ञान का व्यापार एक-सा नहीं होता। ज्ञान का विकास प्रवल होता है, तब वह बाह्य साधन की सहायता लिए विना ही विषय को जान लेता है। विकास कम होता है, तब बाह्य साधन का सहारा लेना पडता है। वस यही प्रमाण-मेद का आधार बनता है।

(१) पदार्थं को जो सहाय-निरपेत्त होकर ग्रहण करता है, वह प्रखत्त-प्रमाण है और (२) जो सहाय-सापेत्त होकर ग्रहण करता है, वह परोत्त-प्रमाख है। स्वनिर्णय में प्रत्यत्त ही होता है। सके प्रखत्त और परोत्त-ये दो मेद पदार्थ-निर्णय के दो रूप साज्ञात और अ-साज्ञात की अपेत्ता से होते हैं।

'प्रलक्त श्रीर परोक्त' प्रमाण की कल्पना जैन न्याय की निशेप स्क है। इन दो दिशाश्रो में सब प्रमाण समा जाते हैं। उपयोगिता की दृष्टि से प्रत्येक वस्तु के मेद किये जाते हैं किन्तु मेद उतने ही होने चाहिए- जितने श्रपना स्वरूप श्रसंकीर्ण रख सकें। फिर भी जिनमें यथार्थता है, उन्हें प्रमाणमेद मानने में समन्वयवादी जैनो को कोई आपित नही होनी चाहिए। प्रत्यत्त और परोत्त का उदर इतना विशाल है कि उसमें प्रमाणमेद समाने में किंचित् मी कठिनाई नहीं होती।

## प्रमाण-विभाग

प्रमाण के मुख्य मेद दो है—प्रत्यत्त श्रीर परोत्त । प्रत्यत्त के दो मेद होते हैं—ज्यवहार-प्रत्यत्त श्रीर परमार्थ-प्रत्यत्त । ज्यवहार-प्रत्यत्त के चार विमाग है—श्रवग्रह, ईहा, श्रवाय श्रीर धारणा । परमार्थ-प्रत्यत्त के तीन विमाग हैं—केवल, श्रविध श्रीर मनः पर्यव । परोत्त के पॉच मेद हैं—रमृति, प्रत्यिमज्ञा, तर्क, श्रनुमान श्रीर श्रागम ।



प्रत्यक्ष प्रमाण

प्रत्यक्ष

प्रत्यक्ष-परिवार

प्रत्यक्ष का लक्षण

समन्वय का फलित रूप

केवल ज्ञान

व्यवहार प्रत्यक्ष

अवग्रह

ईहा

अवाय

धारणा

व्यवहार प्रत्यक्ष का क्रम-विमाग

ईहा और तर्क का भेद

प्राप्यकारी और अप्राप्यकारी

अवग्रह आदि का काल मान

### प्रत्यक्ष

'निह हुन्दे अनुपपन्नं नाम'—प्रत्यच्न-सिद्ध के लिए युक्ति की कोई आवश्यकता नहीं होती। स्त्ररूप की अपेचा ज्ञान में कोई अन्तर नहीं है। यथार्थता के चेत्र में प्रस्त्व और परोच्च का स्थान न्यूनाधिक नहीं है। अपने-अपने विषय में दोनों तुल्यवल हैं। सामर्थ्य की दृष्टि से दोनों में बड़ा अन्तर है। प्रस्त्व ज्ञृप्तिकाल में स्वतन्त्र होता है और परोच्च साधन-परतन्त्र) फलतः प्रस्त्व का पदार्थ के साथ अन्यविद्य (साचात्) सम्बन्ध होता है और परोच्च का न्यविद्य (दूसरे के मोध्यम से )

### प्रत्यक्ष-परिवार

प्रत्यच्च की वो प्रधान शाखाएं हैं—(१) आत्म-प्रत्यच्च (२) इन्द्रिय-अनिन्द्रिय-प्रत्यच्च । पहली परमार्थाश्रयी है, इसलिए यह वास्तविक प्रत्यच्च है और दूसरी व्यवहाराश्रयी है, इसलिए यह औपचारिक प्रत्यच्च है ।

ग्रात्म-प्रलक्त के दो भेट होते हैं—(१) केवल ज्ञान—पूर्ण या सकल-प्रत्यक्त, (२) नो-केवलज्ञान—ग्रपूर्ण या विकल-प्रत्यक्त।

नो केवल ज्ञानं के टो भेट हैं--- अवधि श्रीर मनः पर्यव ।

इन्द्रिय-स्रिनिन्द्रिय प्रत्यज्ञ के चार प्रकार हैं—

- (१) ऋवग्रह
- (२) ईहा
- (३) ऋषाय
- (४) धारणा

### प्रत्यक्ष का लक्षण

**ऋात्म-प्रत्यव—श्वात्मा—पदार्थ**।

इन्द्रिय प्रत्यत् — श्रात्मा — इन्द्रिय — पदार्थ ।

(१) त्रात्म-प्रत्यदा--

इन्द्रिय मन श्रीर प्रमाणान्तर का सहारा लिए विना आत्मा को परार्थ

का सातात् ज्ञान होता है। उसे स्नात्म-प्रत्यत्व, पारमार्थिक-प्रत्यत्व या नो— इन्द्रिय-प्रत्यत्व कहते है।

### (२) इन्द्रिय-प्रत्यच्

्हिन्द्रय श्रीर मन की सहायता से जो जान होता है वह इन्द्रिय के लिए प्रत्यच श्रीर श्रात्मा के लिए परांच् होता है, इमलिए उसे <u>इन्द्रिय-प्रत्यच्च या</u> संद्र्यवहार-प्रत्यच्च कहते हैं। इन्द्रिया धूम श्राटि लिद्ग का महारा लिए विना श्रीम श्रादि का गाच्चात् करती हैं, इमलिए यह इन्द्रिय-प्रत्यच्च होता है।

्रियाचार्य निद्धसेन ने 'अपरोत्ततया अर्थ-परिच्छेटक जान' को प्रखत कहा है। इसमें 'अपरोत्' शब्द विशेष महत्त्व का है। नैयायिक 'इन्द्रिय और अर्थ के सित्रकर्ष से उत्पन्न जान' को प्रत्यत्व मानते हैं। आचार्य सिद्धसेन ने 'अपरोत्व' शब्द के द्वारा उनसे असहमित प्रकट की है। इन्द्रिय के माध्यम से होने वाला शान आत्मा (प्रमाता) के सात्वात् नहीं होता, इसलिए वह प्रत्यत्व नहीं है। जान की प्रत्यत्वता के लिए अर्थ और उसके बीच अब्यवधान होना जरूरी है।

श्राचार्य सिद्धसेन की इस निश्चयमूलक दृष्टि का श्राधार मगवती श्रीर स्थानाङ्ग की प्रमाण-व्यवस्था है । श्राचार्य श्रकलंक की व्याख्या के श्रनुसार— 'विशद ज्ञान प्रत्यत्व है । श्रापोत्त के स्थान पर 'विशद' को 'लवण' में स्थान देने का एक कारण है। श्राचार्य श्रकलंक की प्रमाण-व्यवस्था में व्यवहार हृष्टि का भी श्राश्रयण है, जिसका श्राधार नन्दी की प्रमाण व्यवस्था है । इमके श्रनुमार प्रत्यत्व के दो मेद होते हैं—मुख्य श्रीर सव्यवहार । मुख्य-प्रत्यत्व, वही है, जो श्रवरोत्ततया श्राध्य ग्रहण करे । संव्यवहार प्रत्यत्व, में श्रापं का ग्रहण इन्द्रिय के माध्यम से होता है, उसमें 'श्रवरोत्त्वत्या-श्रथं-ग्रहण' लव्या नहीं वनता । इसलिए दोनों की संगति करने के लिए 'विशद' शब्द की योजना करनी पड़ी ।

'विशद' का अर्थ है—प्रमाणान्तर की अनपेता (अनुमान आदि की अपेता न होना ) और 'यह है' ऐसा प्रतिमास होना । संव्यवहार-प्रत्यत्व अनुमान आदि की अपेता अधिक प्रकाशक होता है—'यह है' ऐसा प्रतिमास होता है, इसलिए इसकी 'विशुद्धता' निर्वाध है।

यद्यपि 'अपरोत्न' का वेदान्त के और विशद का बौद्ध के प्रत्यत्त-लत्त्वण से अधिक सामीप्य है, फिर भी उसके विषय-प्राहक स्वरूप में मौलिक मेद हैं। जिस्तान के मतानुसार पदार्थ का प्रत्यत्त अन्तःकरण ( आन्तरिक इन्द्रिय ) की वृत्ति के माध्यम से होता है । अन्तःकरण दृश्यमान पदार्थ का आकार धारण करता है। आत्मा अपने शुद्ध-सात्ती चैतन्य से उसे प्रकाशित करता है, तब प्रत्यत्त ज्ञान होता है ।

जैन-दृष्टि के अनुसार प्रत्यन्त में ज्ञान और ज्ञेय के बीच दूसरी कोई शिक्त नहीं होती। शुद्ध चैतन्य के द्वारा अन्तःकरण को प्रकाशित मानें और अन्तःकरण की पदार्थाकार परियाति माने, यह प्रक्रियागौरन है। आखिर शुद्ध चैतन्य के द्वारा एक को प्रकाशित मानना ही है, तब पदार्थ को ही क्यों न मानें।

्वीद्ध प्रत्यच्च को निर्विकल्प मानते हैं। जैन-दृष्टि के अनुसार निर्विकल्प-वोघ (दर्शन) निर्णायक नहीं होता, इसलिए वह प्रत्यच्च तो क्या प्रमाण ही नहीं बनता

## समन्वय का फलित रूप

अपरोच्च और विशद का समन्वय करने पर सहाय-निरपेच्च अर्थ फलित होता है। 'अपरोच्च' यह परिभाषा परोच्च-लच्चणाश्रित है। 'विशद' यह आकांचा-सापेच्च है। वैशव का क्या अर्थ है, इसकी अपेच्चा रहती है। 'सहाय-निरपेच्च प्रत्यच्च' इसमें यह आकांचा अपने आप पूरी हो जाती है। जो सहाय°-निरपेच्च-आत्म-व्यापारमात्रापेच्च होगा, वह विशद भी होगा और अपरोच्च भी °। व्यवहार प्रत्यच्च में प्रमाणान्तर की और वास्तविक-प्रत्यच्च में प्रमाणान्तर और पौद्गिलिक इन्द्रिय—इन दोनों की सहायता अपेच्चित नही होती

## केवलज्ञान

अनावृत्त अवस्था में आत्मा के एक या अखरड ज्ञान होता है, वह केवल-ज्ञान है। जैन-हष्टि में आत्मा ज्ञान का अधिकरण नहीं, किन्तु ज्ञान-स्वरूप है। इसीलिए कहा जाता है—चेतन आत्मा का जो निरावरण-स्वरूप है, वही केवल-ज्ञान है। वास्तव में किवल' व्यविरिक्त कोई ज्ञान नहीं है। बाकी के सब ज्ञान इसी की आवरण-दशा के तारतम्य से बनते हैं। जयाचार्य ने जान के मेद-अमेट की मीमासा करते हुए समकाया है—''माना कि एक चांदी की चौकी धूल से हकी हुई है। उसके किनारों पर से धूल हटने लगी। एक कोना दीखा, हमने एक चीज मान ली। दूसरा दीखा तब दो, इसी प्रकार तीसरे और चौथे कोने के दीखने पर चार चीजें मान ली। बीच में से धूल नहीं हटी, इसलिए उन चारों की एकता का हमे पता नहीं लगा। ज्यो ही बीच की धूल हटी, चौकी सामने आई। हमने देखा कि वे चारों चीजें उसी एक में समा गई हैं। ठीक वेसे ही केवलज्ञान दका रहता है तब तक उसके अल्प-विकसित छोरों को मिन्न-मिन्न जान माना जाता है। आवरण-विलय (घाति कर्म चतुष्ट्य का चय) होने पर जब केवलज्ञान प्रकट होता है के तब ज्ञान के छोटे-छोटे सब मेद उसमें विलीन हो जाते हैं। फिर आत्मा में सब द्रव्य और द्रव्यगत सब परिवर्तनों को साचात् करने वाला एक ही ज्ञान-रहता है, वह है केवलज्ञान। जिकालवर्ती प्रमेय मात्र इसके विषय बनते हैं, इसलिए यह पूर्य-प्रत्युच कहलाता है। इसकी आवत दशा में अवधि और मन; पर्यव अपूर्य (विकल) प्रत्यच कहलाते हैं।

## व्यवहार-प्रत्यक्ष

### ( अवग्रह, ईहा, अवाय, घारणा )

इन्द्रिय और मन का ज्ञान अल्प-विकसित होता है, इसलिए पदार्थ के ज्ञान में उनका एक निश्चित कम रहता है। हमें उनके द्वारा पहले-पहल वस्तु-मान-सामान्य रूप या एकता का बोध होता है। उसके बाद कमशः वस्तु की विशेष अवस्थाएं या अनेकता जानी जाती हैं। एकता का बोध मुलम और अल्प समय-लभ्य होता है उस दशा में अनेकता का बोध यवसाध्य और दीर्धकालकभ्य होता है। उदाहरणस्वरूप—गांव है, वन है, समा है, पुस्तकालय है, घड़ा है, कपड़ा है, यह बोध हजार घर हैं, सौ वृत्त हैं, चार सौ आदमी हैं, दस हजार पुस्तकें हैं, अमुक-परिमाण मृत् कण हैं, अमुक परिमाण तन्तु हैं—से पहले और सहज-सरल होता है। आम एक वृत्त है—इससे पहले वृत्तल का बोध होना इम्मबर्थक है। आम पहले वृत्त है और बाद में आम।

<u> विशेष का बीध सामान्यपूर्वक होता है</u> । श्वामान्य व्यापक होता है श्रीर

विशेष व्याप्य । धर्मी अनेक धर्मों का, अवयवी अनेक अवयवी का, समिष्ट अनेक व्यक्तियों का पिण्ड होता है।

एकता का रूप स्थूल और स्पष्ट होता है, इसलिए हमारा स्थूल ज्ञान पहले उसी को पकड़ता है। अनेकता का रूप सूहम और अस्पष्ट होता है, इसलिए उसे जानने के लिए विशेष मनोयोग लगाना पड़ता है। फिर क्रमशः पदार्थ के विविध पहलुओं का निश्चय होता है। निश्चय की तीन सीमाएं हैं:—

- (१) दृश्य वस्तु का सत्तात्मक निश्चय ग्रर्थमात्र-ग्रह्णा ।
- (२) त्रालोचनात्मक निश्चय-स्वरूप-विमर्श ।
- (३) ऋपायात्मक निश्चय-स्वरूप-निर्णय । इनकी पृष्ठ-भृमि में दो वार्ते ऋपेत्तित हैं:--
- (१) इन्द्रियो और पदार्थ का उचित स्थान मे योग (सन्निकप या मामीप्य)।
  - (२) दर्शन—निर्विकल्प-बोध, मामान्य मात्र (सत्तामात्र) का ग्रह्ण। पूरा क्रम यो वनता है:—
- (१) इन्द्रिय ऋौर ऋर्य का उचित योग—शब्द ऋौर ओत्र का सन्निकर्प ( उसके वाद )
- (२) निर्विकल्प बोध द्वारा सत्ता मात्र का ज्ञान। जैसे—'है' । (उसके बाद)
- (३) ग्राह्म वस्तु का सत्तात्मक निश्चय । जैसे—'यह वस्तु है'। ( उसके वाद )
- ( ४ ) त्रालोचनात्मक निर्चय । जैसे---'यह शब्द होना चाहिए'। ( उसके बाद )
- (५) ऋषायात्मक निश्चय । जैसे—'यह शब्द ही है'। यहाँ निश्चय की पूर्णता होती है। ( उसके बाद )
- (६) निरुचय की घारणा। जैसे---'तद्रूप शब्द ही होता है'। यहाँ व्यवहार प्रत्यत्त समाप्त हो जाता है।

### अवग्रह

्र अवग्रह का अर्थ है पहला जान। इन्द्रिय और वस्तु का सम्बन्ध होते ही 'सत्ता है' का वोध जाग छठता है । प्रमाता इसे जान नहीं पाता । इसमें विशेष धर्म का वोध नहीं होता, इसिलए प्रमाण नहीं कहा जा सकता । फिर भी यह जिस भावी-अवग्रह प्रमाण का परिणामी कारण है । इसके वाद स्पर्शन, रसन, प्राण और श्रोत्र का जियञ्जन-अवग्रह होता है । 'व्यञ्जन' के तीन अयं हैं— (१) शब्द आदि पुद्गल द्रव्य (२) छपकरण—इन्द्रिय—विषय—ग्राहक इन्द्रिय (३) विषय और छपकरण इन्द्रिय का संयोग । व्यञ्जन-अवग्रह अव्यक्त ज्ञान होता है १२ प्रमाता अव भी नहीं जानता । इसके वाद होता है—अर्थ का अवग्रह ।

श्रर्थ शब्द के दो अर्थ होते हैं (१) द्रव्य (सामान्य)(२) पर्याय (विशेष)। अवग्रह आदि पर्याय के द्वारा द्रव्य को ग्रहण करते हैं, पूर्ण द्रव्य को नहीं जान सकते। <u>इन्द्रियां</u> अपने-अपने विषयभूत वस्तु पर्यायों को जानती हैं और मन भी एक साथ नियत अंश का ही विचार करता है।

अर्थावग्रह व्यक्षनावग्रह से कुछ व्यक्त होता है, जैसे—'यह कुछ है'—यह सामान्य अर्थ का ज्ञान है। सामान्य का निर्देश हो सकता है (कहा जा सकता है) जैसे—वन, सेना, नगर आदि-आदि। अर्थावग्रह का विषय अनिर्देश्य-सामान्य होता है—किसी भी शब्द के द्वारा कहा नही जा सके, वैसा होता है। तात्पर्य यह है कि अर्थावग्रह के द्वारा अर्थ के अनिर्देश्य सामान्यरूप का ज्ञान होता है। वर्शन के द्वारा 'सत्ता है' का बोध होता है। अर्थावग्रह के द्वारा 'वस्त है' का ज्ञान होता है। सत्ता से यह ज्ञान सिर्फ इतना सा आगे बढ़ता है। इसमें अर्थ के स्वरूप, नाम, जाति, क्रिया, गुण, द्रव्य आदि की कल्पना के अन्तर्गत शाब्दिक प्रतीति नहीं होती १३। अर्थावग्रह से ज्ञात अर्थ का स्वरूप क्या है, नाम क्या है, वह किस जाति का है, ससकी क्रिया क्या है, गुण क्या है, कौन सा द्रव्य है, यह नहीं जाने जाते। इन्हें जाने विना (स्वरूप आदि की कल्पना के विना) अर्थ-सामान्य का निर्देश भी नहीं किया जा सकता। सकता के विना) अर्थ-सामान्य का निर्देश भी नहीं किया जा सकता। सकता के अन्तर्ग के आधार पर इसकी यह परिमाषा वनती है—''अनिर्देश्य-सामान्य अर्थ को जानने वाला ज्ञान अर्थावग्रह होता है।')

प्रश्न हो सकता है कि श्रनध्यवसाय और श्रर्थावग्रह दोनो सामान्यप्राही हैं जब एक को श्रप्रमाण श्रीर दूसरे को प्रमाण क्यो माना जाए ? उत्तर साफ है। श्रुनध्यवसाय श्रयांवग्रह का ही श्रामास है। श्रयांवग्रह के दो रूप बनते हैं— निर्णयोन्सुख श्रीर श्रनिर्णयोन्सुख। श्रयांवग्रह निर्णयोन्सुख होता है, तब प्रमाण होता है श्रीर जब वह निर्णयोन्सुख नहीं होता श्रनिर्णय में ही रक जाता है, तब वह श्रनध्यवसाय कहलाता है। इसीलिए श्रनध्यवसाय का श्रवग्रह में समावेश होता है १४)।

<u>्र</u>ीईहा

श्रवग्रह के वाद संशय ज्ञान होता है। 'यह क्या है १—शब्द है अथवा स्पर्श ?' इसके अनन्तर ही जो सत्-अर्थ का साधक वितर्क उठता है—'यह श्रोत्र का विषय है, इसलिए 'शब्द होना चाहिए', इस प्रकार अवग्रह द्वारा जाने हुए पदार्थ के स्वरूप का निश्चय करने के लिए विमर्श करने चाले ज्ञान-कम का नाम 'ईहा' है। इसकी विमर्श-पद्धित अन्वय व्यतिरेकपूर्वक होती है। ज्ञात वस्तु के प्रतिकृत तथ्यों का निरसन और अनुकृत तथ्यों का संकलन कर यह उसके स्वरूप निर्णय की परम्परा को आगे बढ़ाता है।

ईहा से पहले संशय होता है पर वे दोनो एक नही हैं। सिशय कोरा विकल्प खड़ा कर देता है किन्तु समाधान नहीं करता। ईहा संशय के द्वारा खड़े किये हुए विकल्पों को पृथक करती है। संशय समाधायक नहीं होता, इसीलिए उसे ज्ञानकम में नहीं रखा जाता। अवग्रह में अर्थ के सामान्य रूप का ग्रहण होता है और ईहा में उसके विशेष धमों (स्वरूप, नाम जाति आदि) का पर्यालोचन शुरू हो जाता है।

# (८) अवाय

ईहा के द्वारा ज्ञात सत्-अर्थ का निर्णय होता है, जैसे—'यह शब्द ही है, स्पर्श, नहीं है'—उसका नाम 'अवाय' है। यह ईहा के पर्यालोचन का समर्थन ही नहीं करता, किन्तु उसका विशेष अवधानपूर्वक निर्णय भी कर

हालता है। धारणा

अवाय द्वारा किया गया निर्णय कुछ समय के लिए टिकता है और मन के विषयान्तरित होते ही वह चला जाता है। पीछे अपना संस्कार छोड़ जाता है। वह स्मृति का हेत होता है। --- धारणाकाल में जो सतत जपयोग चलता है, उसे अविच्युति कहा जाता है। जपयोगान्तर होने पर धारणा वासना के रूप में परिवर्तित हो जाती है। यही वासना कारण-विशेष से उद्बुद्ध होकर स्मृति का कारण बनती है। वासना स्वय ज्ञान नहीं है किन्तु अविच्युति का कार्य और स्मृति का कारण होने से दो ज्ञानो को जोड़ने वाली कड़ी के रूप में ज्ञान मानी जाती है।

व्यवहार-प्रस्त की परम्परा यहाँ पूरी हो जाती है। इसके वाद स्मृति स्नादि की परोच्च परम्परा शुरू होती है।

श्रवग्रह के दो मेद हैं-व्यावहारिक श्रीर नैश्चियक।

श्री मित्तुन्यायकर्णिका में व्यवहार-प्रत्यत्त की जो रूपरेखा है, वह नैश्चियक श्रवग्रह की मित्ति पर है। व्यावहारिक श्रवग्रह की धारा का रूप कुछ दूसरा बनता है।

नैश्चियक अवग्रह अविशेषित-सामान्य का ज्ञान कराने वाला होता है। इसकी चर्चा ऊपर की गई है। व्यावहारिक अवग्रह विशेषित-सामान्य को ग्रहण करने वाला होता है। नेश्चियक अवग्रह के बाद होने वाले ईहा, अवाय से जिसके विशेष धमों की मीमांसा हो चुकती है, उसी वस्तु के नये-नये धमों की जिज्ञासा और निश्चय करना व्यावहारिक अवग्रह का का काम है। अवाय के द्वारा एक तथ्य का निश्चय होने पर फिर तत्सम्बन्धी दूसरे तथ्य की जिज्ञासा होती है, तब पहले का अवाय व्यावहारिक-अर्थावग्रह बन जाता है और उस जिज्ञासा के निर्णय के लिए फिर ईहा और अवाय होते हैं। यह काम तव सक चलता है, जब तक जिज्ञासाएँ पूरी नहीं होती।

् (नैश्चियक अवग्रह की परम्परा—'यह शब्द ही है'—यहाँ समाम ही जाती है। इसके बाद व्यावहारिक-अवग्रह की धारा चलती है। जैसे:—

(१) व्यावहारिक ऋवग्रह—यह शब्द है।

[संशय-पशुका है या मनुष्य का १]

- (२) ईहा-स्पन्ट भाषात्मक है, इसलिए मनुष्य का होना चाहिए।
- (३) त्रवाय—( विशेष परीत्वा के पश्चात् ) मनुष्य का ही है। व्यवहार-प्रत्यत्व के उक्त त्राकार मे—'यह शब्द है' यह श्रपायात्मक

नि<u>श्चय है।</u> इसका फलित यह होता है कि नैश्चयिक अवग्रह का अपाय रूप व्यावहारिक अवग्रह का आदि रूप बनता है। इस प्रकार उत्तरोत्तर अनेक जिल्लासाए हो सकती हैं। जैसे—

श्रवस्था-भेद से—यह शब्द वालक का है या बुड्हें का 2 लिझ-भेद से स्त्री का है या पुरुप का ? श्रादि श्रादि । व्यवहार-प्रत्यक्ष का क्रमविभाग

| अवग्रह, ईहा, अवाय और धारणा का न उत्क्रम होता है और न व्यतिक्रम | अर्थ ग्रहण के बाद ही निचार हो सकता है, विचार के बाद ही निश्चय और निश्चय के बाद ही धारणा | इसलिए ईहा अवग्रहपूर्वक होती है, अवाय ईहापूर्वक और धारणा अवायपूर्वक )

व्यवहार-प्रश्रम् के ये विभाग निहेंतुक नहीं है। यद्यपि वे एक-वस्तु-विषयक ज्ञान की धारा के अविरल रूप है, फिर भी उनकी अपनी विशेष स्थितियों हैं, जो उन्हे एक दूसरे से पृथक करती हैं। (१) 'यह कुछ हैं'— इतना-सा ज्ञान होते ही प्रमाता दूसरी वात मे ध्यान देने लगा, वस वह फिर अग्रागे नहीं बढ़ता। (इसी प्रकार 'यह अमुक होना चाहिए'—'यह अमुक ही है'—यह भी एक-एक हो सकते हैं। यह एक स्थिति है जिसे 'असामस्त्येन उत्पत्ति' कहा जाता है।

- (२) दसरी स्थित है—'क्रममावित्व'—धारा-निरोध। इनकी धारा अन्त तक चले, यह कोई नियम नहीं किन्तु जब चलती है तब क्रम का उल्लंधन नहीं होता। 'यह कुछ है' इसके विना 'यह अमुक होना चाहिए'— यह ज्ञान नहीं होता। 'यह अमुक होना चाहिए'—इसके विना 'यह अमुक ही है' यह नहीं जाना जाता। 'यह अमुक ही है'—इसके विना धारणा नहीं होती।
- (३) तीसरी स्थिति है—'क्रिमिक प्रकाश'—थे एक ही बस्तु के नये-नये पहलुओं पर प्रकाश डालते हैं। इससे एक वात और भी साफ होती है कि अपने अपने विषय में इन सबकी निर्णायकता है, इसलिए ये सब प्रमाण हैं। अवाय स्वतन्त्र निर्णय नहीं करता। ईहा के द्वारा ज्ञात अशु की अपेना से ही उस पर विशेष प्रकाश डालता है।

अपरिचित वस्तु के ज्ञान में इस क्रम का सहज अनुमव होता है। इसमें कोई सन्देह नहीं, हम एक-एक तथ्य का संकलन करते-करते अन्तिम तथ्य तक पहुँचते हैं। परिचित वस्तु को जानते समय हमें इस क्रम का स्पष्ट मान नहीं होता। इसका कारण है—'ज्ञान का आशु उत्पाद'—शीम्र उत्पत्ति। वहाँ भी यह क्रम नहीं दूटता।) चण मर में विजली-धर से सुदूर तक विजली पहुँच जाती है। एक साथ नहीं जाती—गति में क्रम होता है किन्तु गित का वेग अप्रित तीन होता है, इसलिए वह सहज बुद्धिगम्य नहीं होता।

संशय, ईहा श्रीर श्रवाय का क्रम गीतमोक्त सोलह पदार्थगत संशय, १५ तर्क १६ श्रीर निर्णय के साथ तुलनीय है १७।

# ईहा और तर्क का भेद

परोच्च प्रमाग्रागत तर्क से ईहा मिन्न है। तर्क से व्याप्ति ( अन्वय व्यतिरेक का त्रैकालिक नियम ) का निर्णय होता है और ईहा से केवल वर्तमान अर्थ का अन्वय व्यतिरेकपूर्वक विमर्श होता है १८।

न्याय के अनुमार अविज्ञात वस्तु को जानने की इच्छा होती है। जिज्ञासा के वाद संशय उत्पन्न होता है। संशयावस्था में जिस पत्त की स्रोर कारण की उत्पत्ति देखने में आती है, उसी की सम्मावना मानी जाती है और वहीं सम्मावना तर्क है। संशयावस्था में तर्क का प्रयोजन होता है'—यह लच्च ईहा के साथ संगति कराने वाला है।

### प्राप्यकारी और अप्राप्यकारी

साधारणतया पाँच इन्द्रियां समकत्त मानी जाती हैं किन्तु योग्यता की दृष्टि से चत्तु का स्थान कुछ विशेष है। शेष चार इन्द्रियां ऋपना विषय ग्रहण करने में पटु हैं। इस दशा मे चत्तु पटुतर है।

स्पर्शन, रसन, घाण और श्रोत्र ब्राह्म वस्तु से संप्रक होने पर उसे जानते हैं, इसिलिए वे पद्ध हैं। चत्तु श्राह्म वस्तु को उचित सामीप्य से ही जान लेता है, इसिलिए यह पद्धतर है)। पद्ध इन्द्रियां प्राप्यकारी हैं, इसिलए उनका व्यञ्जनावग्रह होता है। चत्तु प्राप्यकारी नहीं, इसिलिए इसका व्यञ्जनावग्रह नहीं होता।

्यञ्जनावग्रह सम्पर्कपूर्वक होने वाला अव्यक्त ज्ञान है। अर्थावग्रह उसी का चरम अश है। पटु इन्द्रियां एक साथ विषय को पकड़ नहीं सकती। व्यञ्जनावग्रह के द्वारा अव्यक्त ज्ञान होते होते जब वह पुष्ठ हो जाता है, तब उसको अर्थ का अवग्रह होता है। चत्तु अपना विषय तत्काल पकड़ लेता है, इसिलए उसे पूर्वभावी अव्यक्त ज्ञान की अपेचा नहीं होती।

मन की भी यही बात है। वह चत्तु की मांति व्यवहित पदार्थ को जान लेता है, इसलिए उसे भी व्यक्षनावग्रह की उपेत्ता नहीं होती)।

श्रीद श्रीत्र को भी अप्राप्यकारी मानते हैं। नैयायिक-वैशेषिक चत्तु और मन को अप्राप्यकारी नहीं मानते। उक्त दोनों दृष्टियों से जैन दृष्टि भिन्न है।

श्रीत्र व्यवहित शब्द को नहीं जानता। जो शब्द श्रीत्र से संप्रक्त होता है, वहीं उसका विषय बनता है। इसलिए श्रीत्र अप्राप्यकारी नहीं हो सकता। चित्रु श्रीर मन व्यवहित पदार्थ को जानते हैं, इसलिए वे प्राप्यकारी नहीं हो सकते। इनका ग्राह्म वस्तु के साथ सम्पर्क नहीं होता।

### विज्ञान के अनुसार

•••••चतु में दृश्य वस्तु का तदाकार प्रतिविम्ब पड़ता है। उससे चतु को अपने विषय का ज्ञान होता है। नैयायिको की प्राप्यकारिता का आधार है चतु की सूद्धम-रिश्मयो का पदार्थ से संपृक्त होना। विज्ञान इसे स्वीकार नहीं करता। वह आँख को एक बढ़िया केमेरा (Camera) मानता है। उसमें दूरस्थ वस्तु का चित्र श्रांकित हो जाता है। जैन दृष्टि की अप्राप्यकारिता में इससे कोई बाधा नहीं आती। कारण कि विज्ञान के अनुसार चतु का पदार्थ के साथ सम्पर्क नहीं होता। काच स्वच्छ होता है, इसिलए उसके सामने जो वस्तु आती है, उसकी छाया काच में प्रतिविम्वत हो जाती है। ठीक यही प्रक्रिया आँख के सामने कोई वस्तु आने पर होती है। काच में पड़ने वाला वस्तु का प्रतिविम्व और वस्तु एक नहीं होते, इसिलए काच उस वस्तु से संपृक्त चहीं कहलाता। ठीक यही वात आँख के लिए है।

# ज्यव्रहार प्रत्यत्त के २८ भेद :—

|         | त्रवग्रह      |                    | ईहा | ग्रवाय                                | धारणा     |
|---------|---------------|--------------------|-----|---------------------------------------|-----------|
| . 1     | व्यञ्जनावग्रह | <b>ऋर्थाव</b> ग्रह |     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |           |
| स्पर्शन | "             | ,,                 | 93  | "                                     | ,,        |
| रसन     | 25            | ,,                 | "   | "                                     | ,,        |
| घ्राण   | >>            | >>                 | "   | <b>33</b>                             | >>        |
| चत्तु   | ×             | <b>7</b> 2         | 33  | "                                     | ,,        |
| श्रोत्र | 35            | 55                 | 25  | 33                                    | <b>35</b> |
| मन      | X             | 33                 | ,,  | <b>33</b>                             | ١ ,, _    |

### अवग्रह आदि का काल मान

व्यञ्जनावग्रह—ग्रसंख्य समय ।

ऋर्थावग्रह---एक समय।

ईहा---श्रन्तर-महर्त्त ।

श्रवाय-श्रन्तर मुहूर्त ।

धारणा-सख्येय काल श्रीर श्रसख्येय काल।

्रित के दो मेद हैं—(१) श्रुत-निश्रित (२) अश्रुत-निश्रित १९ श्रुत-निश्रित के २८ मेद हैं, जो व्यवहार-प्रत्यन्त कहलाते हैं २०। श्रीत्पत्तिकी आदि बुद्धि-चतुष्ट्य अश्रुत-निश्रित है २९। नन्दी में श्रुत-निश्रित मित के २८ मेदों का विवरण है। अश्रुत निश्रित के चार मेदों का इन में समावेश होता है या नहीं इसकी कोई चर्चा नहीं। मित के २८ मेद वाली परम्परा सर्वमान्य है किन्तु २८ मेदों की स्वरूप रचना में दो परम्पराष्ट्र मिलती हैं। एक परम्परा अवग्रह-अमेदवादियों की है। इसमें व्यञ्जनावग्रह की अर्थावग्रह से मिन्न गण्याना नहीं होती, इसलिए श्रुत निश्रित मित के २४ मेद व अश्रुत-निश्रित के चार—इस प्रकार मित के २८ मेद वनने हैं २२।

दूसरी परम्परा जिनमद्र गणि च्रमाश्रमण की है। इसके अनुसार अवग्रह ज्यादि चतुष्टय अश्रुत-निश्रित और श्रुत-निश्रित मित के सामान्य धर्म हैं, इसलिए सेद-गणना में अश्रुत-निश्रितं मित श्रुत-निश्रित में समाहित हो जाती है? 3 ॥ फलस्वरूप व्यवहार प्रत्यच्च के २८ मेद श्रीर मित के २८ मेद एक रूप वन जाते हैं। इसका श्राघार स्थानाङ्क २-१-७१ है। वहाँ व्यव्जनावप्रह श्रीर श्रथांवप्रह की श्रुत-निश्रित ख़ौर श्रश्रुत-निश्रित चुद्धि-चतुष्ट्य मानस ज्ञान होता है। उसका व्यव्जनावप्रह नहीं होता, इससे फलित होता है कि बुद्धि-चतुष्ट्य के श्रितिरिक्त भी श्रवप्रह श्रादि चतुष्क श्रश्रुत-निश्रित होता है।

नन्दी के अनुसार अवग्रहादि चतुष्क केवल श्रुत-निश्रित हैं। विशेषावश्यक माष्य के अनुसार वह श्रुत-निश्रित और अश्रुत निश्रित दोनों है। स्थानाङ्ग के अनुसार वह दोनों तो है ही, विशेष बात यह है कि बुद्धि-चतुष्टय में होने वाला अवग्रहादि चतुष्क ही अश्रुत-निश्रित नहीं किन्तु सक्के अतिरिक्त मी अवग्रहादि चतुष्क अश्रुत-निश्रित होता है रहे।

# परोक्ष प्रमाण

परोक्ष
स्मृति प्रामाण्य
प्रत्यभिज्ञा
तर्क का प्रयोजकत्व
अनुमान
अनुमान का परिवार
स्वार्थ और परार्थ
व्याप्ति
हेतु—भाव और अभाव
साध्य—धर्म और धर्मी
हेतु के प्रकार
विधि-साधक उपलब्धि हेतु
निषेध-साधक अनुपलब्धि हेतु
विधि-साधक अनुपलब्धि हेतु

परोक्ष

(१) इन्द्रिय श्रीर मन की सहायता से श्रात्मा को जी जान होता है, वह 'श्रात्म-परोच' है।

त्रात्मा—इन्द्रिय ज्ञान—पौद्गलिक-इन्द्रिय—पदार्थ ।

(२) धूम आदि की सहायता से अभि आदि का जी जान होता है, वह 'इन्द्रिय परीच' है।

त्रात्मा — इन्द्रिय — धूम — त्रमि ।

पहली परिभाषा नैश्चियक है। इसके अनुसार संव्यवहार-प्रत्यच को वस्तुतः परोच्च माना जाता है।

श्रीत और अत-ये दोनों ज्ञान आत्म निर्मर नहीं हैं, इसलिए ये परोच्च कहलाते हैं '। मिति, सालात् रूप में पौद्गलिक इन्द्रिय और मन के और परम्परा के रूप में अर्थ और आलोक के, अधीन होती है। श्रुत, सालात् रूप में मन के और परम्परा के रूप में शब्द-संकेत तथा इन्द्रिय (मिति-ज्ञानांश) के अधीन होता है। मिति में इन्द्रिय मन की अपेन्ना समकन्न है, श्रुत में मन का स्थान पहला है।

मित के दो साधन हैं—इन्द्रिय और मन। मन द्विषिध धर्मा है— अनुग्रह आदि धर्मुवान और स्मृत्यादि धर्मवान। इस स्थिति में मित दो भागी

भें बंट जाती है—(१) व्यवहार-प्रत्यन्त मित। (२) परोच्च-मित।

इन्द्रियात्मक और अवग्रहादि धर्मक मनल्प मित व्यवहार-प्रत्यन्त है, जिसका

स्वरूप प्रसन्त-विमाग में बतलाया जा चुका है।

स्मृत्यादि धर्मक, मन रूप परोच-मति के चार विभाग होते हैं

- (३) स्मृतिं।
- (२) श्रत्यभिशा।
- (३) तक।
- (४) श्रनुमान ।

समृति धारणामूलक, प्रत्यभिज्ञा समृति श्रीर श्रनुभनमूलक, तर्क प्रत्यभिज्ञाः मूलक, श्रनुमान तर्कं निर्णीत साधनमूलक होते हैं, इसलिए ये परोच्च हैं। श्रुत

का साधन मन होता है। उसका एक मेद है—'श्रागम'। वह वचनमूलक होता है, इसलिए परोच्च है। स्मृति प्रामाण्य

जैन तर्क-पद्धित के अतिरिक्त अन्य किसी भी प्राच्य भारतीय तर्क-पद्धित में स्मृति का प्रामाएय स्वीकृत नहीं है। इसका कारण यह वतलाया जाता है कि स्मृति अनुभव के द्वारा गृहीत विषय को अहण करती है, इसलिए गृहीतप्राही होने के कारण वह अप्रमाण है—स्वतन्त्र प्रमाण नहीं है। जैन दर्शन की युक्ति यह है कि अनुभव वर्तमान अर्थ को ग्रहण करता है और स्मृति अतीत अर्थ को, इसलिए यह कर्यनित् अगृहीतग्राही है। काल की दृष्टि से इसका विषय स्वतन्त्र है। दूसरी वात—गृहीतग्राही होने मात्र से स्मृति का प्रामाण्य धुल नहीं जाता।

प्रामाएय का प्रयोजक अविसंवाद होता है, इसलिए अविसवादक स्मृति का प्रामाएय अवश्य होना चाहिए।

### प्रत्यभिज्ञा

न्याय, वैशेषिक और मीमासक प्रत्यिमशा की प्रत्यत्त से पृथक् नहीं मानते । त्त्रिकवादी बौद्ध की दृष्टि में प्रत्यत्त और स्मृति की संकलना हो भी कैसे सकती है ।

जैन-दृष्टि के अनुसार यह प्रत्यच् ज्ञान हो नहीं सकता। प्रत्यच् का निषय होता हे—द्व्य वस्त (वर्तमान-पर्यायव्यापी द्रव्य )। इसका (प्रत्यमित्रा) का निषय बनता है संकलन—अतीत और प्रत्यच्न की एकता, पूर्व और अपर पर्यायव्यापी द्रव्य, अथवा दो प्रत्यच्च द्रव्यो या दो परोच्च द्रव्यो का संकलन। हमारा प्रत्यच्च अतीन्द्रिय-प्रत्यच्च की माति त्रिकालविषयक नहीं होता, इसिलए सससे सामने खड़ा व्यक्ति जाना जा सकता है किन्तु 'यह वही व्यक्ति हैं—यह नहीं जाना जा सकता। ससनी एकता का बोध स्मृति के मेल से होता हैं, इसिलए यह अस्पष्ट-परोच्च है। प्रत्यच्च और तर्क के मेल से होने वाला अनुमान स्वतन्त्र प्रमाण है, तब फिर प्रत्यच्च और स्मृति के मेल से होने वाली प्रत्यमित्रा का स्वतन्त्र स्थान क्यों नहीं होना चाहिए ?

- प्रत्यचृद्धय के संकलन में दोनी वस्तुएं सामने होती हैं फिर भी उनका

संकलन इन्द्रिय से नहीं होता, विचारने से होता है। विचार के समय छनमें से एक ही वस्तु मन के प्रत्यच्च होती है, इसिलए यह भी प्रत्यच्च नहीं होता। परोच्च द्वय के संकलन में दोनों वस्तुएं सामने नहीं होतीं, इसिलए वह प्रत्यच्च का स्पर्श नहीं करता।

प्रत्यिमिशा को दूसरे शब्दों में दुलनात्मक शान, <u>उपमित करना</u> या प<u>हचानना मी</u> कहा जा सकता है।

प्रत्यम् त्रौर स्मृति का संकलन होता है। उसके तीन रूप वनते हैं— (१) प्रत्यम् त्रौर स्मृति का संकलन:—

- (क) यह वही निर्मन्थ है।
- (ख) यह उसके सदृश है।
- (ग) यह उससे विलच्ण है।
- (घ) यह उससे छोटा है।

पहले आकार मे--निर्यन्थ की वर्तमान अवस्था का अतीत की अवस्था के साथ संकलन है, इसलिए यह एकत्व प्रत्यिभशा' है।

दूसरे श्राकार मे—हच्ट वस्तु की पूर्व हच्ट वस्तु से तुलना है। इमलिए यह 'सिंह्स्य प्रत्यिमज्ञा है।

तीसरे त्राकार मे—हष्ट वस्तु की पूर्व दृष्ट वस्तु से विलच्चणता है, इमलिए यह 'वैसद्दर्भि'प्रत्यभिज्ञा' है।

चौषे श्राकार मे—हण्ट वस्तु की पूर्व हण्ट वस्तु प्रतियोगी है, इसलिए यह प्रितियोगी प्रतेषिमना' है।

- (२) दो प्रत्यची का संकलन
  - (क) यह इसके सहशा है।
  - (ख) यह इससे विलद्मण है।
  - (ग्) यह इससे छोटा है। इसमे दोनो प्रत्यन्न हैं।
- (३) दो स्मृतियो का संकलन
  - (क) वह उसके सदद्य है।
  - ( ख ) वह उससे विलज्ञण है।

(ग) वह उससे छोटा है। इसमें दोनो परोच हैं।

तर्क

नैयायिक तर्क को प्रमाण का अनुप्राहक या सहायक मानते हैं । बौद्ध इसे अप्रमाण मानते हैं। जैन-दृष्टि के अनुसार यह परोच्च-प्रमाण का एक मेद है। यह प्रत्यच्च में नहीं समाता। प्रत्यच्च से दो वस्तुओं का ज्ञान हो सकता है किन्तु वह सनके सम्बन्ध में कोई नियम नहीं बनाता।

यह श्रमि है, यह धुंश्रा है-यह प्रत्यत्त का विषय है किन्तु:-

- (१) धूम होने पर ऋग्नि ऋनश्य होती है।
- (२) धूम ऋिम में ही होता है।
- (३) ऋग्नि के ऋभाव में धूम नहीं होता।

श्रन्पय, ज्यात

व्यतिरेक व्याप्ति

- यह प्रत्यत्त का काम नहीं, तर्क क्रा है।

हम प्रत्यच्च, स्मृति और प्रत्यिभिश्चा की सहायता से अनेक प्रामाणिक नियमों की सृष्टि करते हैं। वे ही नियम हमें अनुमान करने का साहस वंघाते हैं। तर्क को प्रमाण माने बिना अनुमान को प्रामाणिकता अपने आप मिट जाती है। तर्क और अनुमान की नींव एक है। मेद सिर्फ ऊपरी है। तर्क एक व्यापक नियम है और अनुमान उसका एकदेशीय प्रयोग। तर्क का काम है, धुएं के साथ अग्रि का निश्चित सम्बन्ध बताना। अनुमान का काम है, उस नियम के सहारे अग्रुक स्थान में अग्रि का ज्ञान कराना (तर्क से धुएं के साथ अग्रिन की व्याप्ति जानी जाती हैं किन्तु इस पर्वत में अग्रिन हैं यह नहीं जाना जाता। 'इस पर्वत में अग्रिन हैं — यह अनुमान का साध्य है वर्क का साध्य केवल अग्रिन (धर्म) होता है। अनुमान का साध्य होता है— "अग्रिनमान पर्वत" (धर्मी)। दूसरे शब्दों में तर्क के साध्य का आधार अनुमान का साध्य बनता है।

म्याय की तीन परिधियां हैं-

(१) सम्भव-सत्य।

- (२) ऋनुमानतः सत्य।
- (३) ध्रुव सत्य।

श्रिकुशल व्यक्ति सम्भव-सत्य से सत्य को ढूंदता है जियायाधीश अनुमानित सत्य से सत्य का पता लगाते हैं जियाँनिक का न्याय इन दोनों से भिन्न हैं। वह ध्रव सत्य-व्याप्ति के द्वारा सत्य की शोध करता है। ध्रव-सत्य नियमों की निश्चित जानकारी तर्क है। उसके द्वारा निश्चित नियमों के अनुसार अनुमान होता है।

## तर्क का प्रयोजकत्व

"स्वभावे तार्किका मझाः"—स्वधाव के च्रेत्र में तर्क का कोई प्रयोजन नहीं होता। इसीलिए जैन दर्शन में दो प्रकार के पदार्थ माने हैं हैत गम्य (तर्क-गम्य) श्रीर श्रहेतुगम्य (तर्क-श्रगम्य)।

पहली बात—तर्क का अपना द्वेत्र कार्य-कारणवाद या अविनाभाव या व्याप्ति है। व्याप्ति का निश्चय तर्क के बिना और किसी से नहीं होता। इसका निश्चय अनुमान से किया जाये तो उसकी (व्याप्ति के निश्चय के लिए प्रयुक्त अनुमान की) व्याप्ति के निश्चय के लिए फिर एक दूसरे अनुमान की आवश्यकता होगी। कारण यह है कि अनुमान व्याप्ति का स्मरण होने पर ही होता है। साधन और साध्य के सम्बन्ध का निश्चय होने पर ही साध्य का जान होता है।

पहले अनुमान की ज्याति 'ठीक है या नहीं' इस निश्चय के लिए इसरा अनुमान आये तो दूसरे अनुमान की नहीं गति होगी और उसकी ज्याति का निर्णय करने के लिए फिर दीसरा अनुमान आयेगा। इस प्रकार अनुमान परम्परा का अन्त न होगा। यह अनवस्था का रास्ता है, इससे कोई निर्णय नहीं मिलता।

द्सरी वात—व्याप्ति ऋपने निश्चय के लिए ऋनुमान का सहारा ते और ऋनुमान व्याप्ति का—यह ऋन्योन्याश्रय दोष है । ऋपने-ऋपने निश्चय में परस्पर एक दूसरे के ऋाश्रित होने का ऋर्थ है—ऋनिश्चय। जिसका यह घीड़ा है, सै उसका सेवक हूँ और जिसका मैं सेवक हूँ उसका यह घोड़ा है-—इसका ऋर्थ यह हुआ कि कुछ भी समम में नहीं आया। इसलिए <u>व्याप्ति का निश्चय</u> करने के लिए तर्क को प्रमा<u>ण मानना</u> आवश्यक है।

### अनुमान

अनुमान तक का कार्य है। तर्क द्वारा निश्चित नियम के आधार पर यह उत्पन्न होता है। पर्वत सिद्ध होता है और अग्निमी। अनुमान इन्हें नहीं माधता। वह 'इस पर्वत में अग्नि है' (अग्निमानयं पर्वतः) इसे माधता है। इस सिद्धि का आधार ज्याप्ति है।

## अनुमान का परिवार

तर्क-शास्त्र के वीज का विकास अनुमानरूपी कल्पतर के रूप में होता है। कई नैयायिक आचार्य पञ्चवाक्यात्मक प्रयोग को ही न्याय मानते हैं । निगमन फल-प्राप्ति है। वह समस्त प्रमाणों के व्यापार से होती है । प्रतिज्ञा में शब्द, हैत में अनुमान, हप्टान्त में प्रत्यच्च, उपनय में उपमान—इस प्रकार सभी प्रमाण आ जाते हैं। इन सबके योग से फिलतार्थ निकलता है—ऐसा न्याय-र वार्तिककार का मत है। व्यवहार-हिष्ट से जैन-हिष्ट भी इससे सहमत है। यशिप पञ्चावयव में प्रमाण का समावेश करना आवश्यक नहीं लगता, फिर भी तर्क-शास्त्र का मुख्य विषय साधन के द्वारा साध्य की सिद्धि है, इसमें हैं त नहीं हो सकता

श्रिनुमान श्रपने लिए स्वार्थ होता है, वैसे दूसरों के लिए परार्थ भी होता है। 'स्वार्थ' जानात्मक होता है और 'परार्थ' बचनात्मक। 'स्वार्थ' की दो शाखाए होती हैं—पच्च और हेतु। 'प्रार्थ' की, जहाँ श्रोता तीन बुढि होता है वहाँ सिर्फ ये दो शाखाएं श्रीर जहाँ श्रोता मंट बुढि होता है वहाँ पांच शाप्ताए, होती हैं—

- (१)पत्त।
- (२) रेख।
- (३) दृष्टान्त ।
- ( 🖓 चपनव ।
- (५) निगमन १

# स्वार्थ और परार्थ

अनुमान वास्तव में 'स्वार्थ' ही होता है। अनुमाता श्रीता को वचनात्मक हेतु के द्वारा साध्य का जान कराता है, तब वह वचन श्रीता के अनुमान का कारण बनता है। वचन-प्रतिपादक के अनुमान का कार्य और श्रीता के अनुमान का कारण बनता है। प्रतिपादक के अनुमान की अपेचा कार्य को कारण मानकर (कारण में कार्य का उपचार कर) और श्रीता के अनुमान की अपेचा कारण को कार्य मानकर (कार्य में कार्य का उपचार कर) बचन की अप्रचान कहा जाता है।

### व्याप्ति

ह्याप्ति के हो भेट हैं— अन्तर्ज्याप्ति और विहर्ज्याप्ति। पद्मीकृत विषय में ही साधन की साध्य के साथ ज्याप्ति मिले, अन्यत्र न मिले, यह अन्तर्ज्याप्ति होती है। आत्मा है यह हमारा पद्म है। 'चैतन्यगुण मिलता है, इसिलए वह है' यह हमारा साधन है। इसकी व्याप्ति यो वनती है— 'जहाँ-जहाँ चैतन्य है, वहाँ-वहाँ आत्मा हैं — किन्तु इसके लिए हण्टान्त कीई नहीं बन सकता। क्योंकि यह ज्याप्ति अपने विषय को अपने आप में समेट लेती है। उसका समानपर्मा कीई बचा नही रहता। बहिट्याप्ति में साधम्य मिलता है। पद्मीकृत विषय के सिवाय भी साधन की साध्य के साथ ज्याप्ति मिलती है। पर्वत अग्निमान हैं — यह पद्म है, इसिलए वह अग्निमान है—यह साधन है। 'जहाँ-जहाँ धूम है, वहाँ-वहाँ अग्नि हैं — इसका हष्टान्त बन मकता है— जैसे— रसोई घर या अन्य अग्निमान प्रदेश।

# हेतु—भाव और अभाव

खर्माव चार होते हैं ":-

- (१) प्राक्।
- (२) प्रध्वस ।
- (३) इतरेतर ।
- (४) ग्रत्यन्त ।

भाव जैसे वस्तु स्वरूप का साथक है, वैसे अभाव भी। भाव के विना वस्तु की वत्ता तहीं बनती तो अभाव के विना भी उसकी सत्ता स्वतन्त्र नहीं बनती।

'है' यह जैसे वस्तु का स्वभाव है वैसे ही 'स्व लद्मण है—श्रसंकीर्ण है'— यह भी उसका स्वभाव है।

ऋगर हम वस्तु को केवल भावात्मक मानें तो उसमें परिवर्तन नहीं हो सकता | वह होता है । एक चण से दूसरे चण में, एक देश से दूसरे देश में, एक स्थिति से दूसरे दिश में, एक स्थिति से दूसरे स्थिति में वस्तु जाती है । यह कालकृत, देशकृत और अवस्थाकृत परिवर्तन वस्तु से सर्वथा भिन्न नहीं होता । दूसरे च्ल, देश और अवस्थावर्ती वस्तु का सम्बन्ध जुड़ ही नहीं सकता, अगर अभाव उसका स्वभाव न हो । परिवर्तन का अर्थ ही यही है—भाव और अभाव की एकाअयता । 'सर्वथा मिट जाय, सर्वथा नया वन जाय' यह परिवर्तन नहीं होता । परिवर्तन यह होता है—'जो मिटे भी वने भी और फिर भी धारा न टूटे'।

उपादान कारण में इसकी साफ भावना है। कारण ही कार्य वनता है। कारण का भाव मिटता है, कार्य का अभाव मिटता है तब एक वन्तु वनती है। वनते वनते समें कारण का अभाव और कार्य का भाव आ जाता है। यह कार्यकारण सापेच भावाभाव एक वन्तुगत होते हैं, वैसे दी स्वगुप-परगुपापेच भावाभाव भी एक वन्तुगत होते हैं। अगर यह न माना जाय तो वन्तु निर्विकार, अनन्त, सर्वास्मक और एकात्मक वन जाएगी किन्तु ऐसा होता नहीं। वन्तु में विकार होता है। पहला रूप मिटता है, दूसरा बनता है। मिटने वाला रूप बनने वाले रूप का प्राक्-अभाव होता है, दूसरे शब्दों में स्वाप्त-कारण कार्य का प्राक्-अभाव होता है। बीज मिटा, अंदुर बना बीज के मिटने की दशा में ही अंदुर का प्रादुर्भाव होगा। प्राक्-अभाव अनादि-सान्त है। जब तक बीज का अंदुर नहीं बनता, तब तक बीज में अंदुर का प्राक्-अभाव रहता है। जो तक तक बीज का श्रंहर नहीं बनता, तब तक बीज में अंदुर का प्राक्-अभाव रहता है। जो तक तक वीज का श्रंहर का प्राक्-अभाव मिट जाता है। जो लोग प्रत्येक अनादि वस्तु को नाश रहित (अनन्त) मानते हैं, यह अयुक्त है, यह इससे समका जा सकता है।

प्राक्-अभाव कैसे निर्विकाःता का विरोधी है, वैमे ही प्रध्वंमामाव क्ला की अनन्तता का विरोधी है। प्रध्वंस अभाव न हो तो वस्त यनने के बाद मिटने का नाम ही न ले, वह अनन्त हो जाया। पर ऐसा होता कहाँ है! दूसरी पर्याय वनती है, पहली मिट जाती है। वृद्ध कार्य है। वह टूटता है, तब जुएकी लकड़ी बनती है। दूसरे कार्य में पहले कार्य का प्रध्वस-रूप अभाव होता है। लकड़ी में वृद्ध का प्रभाव है या यो कहिए लकड़ी वृद्ध का प्रभाव है या यो कहिए लकड़ी वृद्ध का प्रभाव है। लकड़ी की प्राविभाव-दशा में वृद्ध की तिरोभाव-दशा हुई है। प्रध्वंसाभाव सादि-श्रानन्त है। जिस वृद्ध की लकड़ी बनी, जससे वही वृद्ध कभी नहीं बनता। इससे यह भी समिक्कए कि प्रत्येक सादि पदार्थ सान्त नहीं होता।

जपर की पंक्तियों को थोड़े में यू समक्त लीजिए—वर्तमान दशा पूर्वदशा कि कार्य वनती है और उत्तर दशा का कारण। पूर्वदशा उसका प्राक्-स्रमाव होता है और उत्तर दशा प्रध्वंम-स्रभाव।

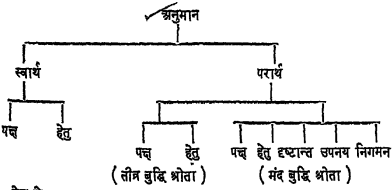
एक वात श्रीर साफ कर लेनी चाहिए कि द्रव्य सादि-सान्त नहीं होते। नादि-सान्त द्रव्य की पर्याएं ( ऋवस्थाएं ) होती हैं। ऋवस्थाएं ऋनादि-ऋनन्त नटी होतीं किन्तु पूर्व-अवस्था कारण रूप मे अनादि है। उससे वनने वाली वस्तु पहले कभी नहीं बनी। उत्तर अवस्था मिटने के बाद फिर वैसी कभी नहीं वनेगी, इमलिए वह अनन्त है। यह सारी एक ही द्रव्य की पूर्व-उत्तरवर्ती व्याश्रो की चर्चा है। अब हमे अनेक सजातीय द्रव्यो की चर्चा करनी है। खम्भा पीद्गलिक स्त्रीर घड़ा भी पीद्गलिक है किन्तु खम्भा घड़ा नही है स्त्रीर घड़ा खम्भा नहीं है। दोनो एक जाति के हैं फिर्भी दोनो दो है। यह 'इतर-इतर-ग्रमाव' श्रापस में एक दूमरे का श्रमाव है ) खम्मे में घड़े का श्रीर घड़े में खम्मे का अभाव है। यह न हो तो हम वस्तु का लच्चण कैसे वनाये ? किसको खम्मा कहे और किसको घड़ा। फिर सब एकमेक वन जाए गे, यह अभाव सादि-सान्त है। खम्मे के पुद्गल स्कन्ध घड़े के रूप में और घड़े के पुद्गल-स्कंध खम्मे के रूप में वदल सकते हैं किन्तु सर्वधा विजातीय द्रव्य के लिए यह नियम नहीं। चेतन-म्रचेतन श्रीर अचेतन-चेतन तीन काल मे भी नहीं होते । इसका नाम है - ग्रत्यन्त ग्रमान । यह श्र<u>मादि-श्रनन्त है</u>। इसके विना चेतन और अचेतन-इन दो अत्यन्त भिन्न पराशों की तादातम्य-निवृत्ति सिद्ध-नहीं होती। साध्य-धर्म और धर्मी

साध्य श्रीर साधन का सम्बन्ध मात्र जानने में साध्य धर्म ही होता है।

कारण कि धुए के माथ अग्नि होने का नियम है, वैसे अग्निमान् पर्वत होने का नियम नहीं बनता । अग्नि पर्वत के सिवाय अन्यत्र भी मिलती है। साधन के प्रयोगकाल में साध्य धर्मी होता है। धर्मी तीन प्रकार का होता है—

- (१) बुद्धि-सिद्ध।
- (२) प्रमाण-सिद्ध।
- ं (३) उभय-सिद्ध।
- (१) प्रमाण से जिसका ऋस्तित्व या नास्तित्व सिद्ध न हो किन्तु ऋस्तित्व या नास्तित्व सिद्ध करने के लिए जो शाब्दिक रूप में मान लिया गया हो, वह 'बुद्धि-सिद्ध धर्मी' होता है। जैसे—'सर्वज्ञ है'। ऋस्तित्व सिद्धि से पहले सर्वज्ञ किसी भी प्रमाण द्वारा सिद्ध नही है। उसका ऋस्तित्व सिद्ध करने के लिए पहले पहल जब धर्मी बनाया जाता है, तब उसका ऋस्तित्व बुद्धि से ही माना जाता है। प्रमाण द्वारा उसका ऋस्तित्व बाद में सिद्ध किया जाएगा। थोड़े मे यों समिक्तए—जिस साध्य का ऋस्तित्व या नास्तित्व साधना हो, वह धर्मी बुद्धि-सिद्ध या विकल्प-सिद्ध होता है।
- (२) जिसका ऋस्तित्व प्रत्यच्च ऋादि प्रमाणों से सिद्ध हो, वह धर्मी 'प्रमाण सिद्ध' होता है। 'इस वादल में पानी है'—त्राटल हमारे प्रत्यच्च है। उसमे पानी धर्म को सिद्ध करने के लिए हमें बादल, जो धर्मी है, को कल्पना से मानने की कोई ऋावश्यकता नहीं होती।
- (३) 'मनुष्य मरणशील है'—यहाँ म्रियमाण मनुष्य प्रत्यच्च-सिद्ध है श्रीर मृत तथा मरिष्यमाण मनुष्य बुद्धि-सिद्ध । "मनुष्य मरणशील है" इसमे कोई एक खास धर्मी नहीं, सभी मनुष्य धर्मी हैं। प्रमाण-सिद्ध धर्मी व्यक्त्यासमक होता है, उस स्थिति में उमय-सिद्ध धर्मी जात्यात्मक । उमय-सिद्ध धर्मी में सत्ता श्रमता के सिवाय शेष सब धर्म साध्य हो सकते हैं।

अनुमान को नास्तिक के सिवाय प्रायः सभी दर्शन प्रमाण मानते हैं। नास्तिक व्याप्ति की निर्णायकता स्वीकार नहीं करते। छसके विना अनुमान ही नहीं सकता। व्याप्ति को सदिख्य मानने का अर्थ तर्क से परे हटना होना चाहिए।



हेतु के प्रकार

हेतु के दो प्रकार होते हैं — (१) उपलब्धि (२) श्रमुपलब्धि । ये दोनो विधि श्रीर निषेध के साधक हैं।

्रिश्चम्बर्यि हेमचन्द्र ने अनुपलिश्च को विधि-साधक हेतु के रूप में स्थान नहीं दिया है।

परीचामुख में <u>विधि-साधक</u> छह उपलब्धियो एवं तीन अनुपलब्धियो का तथा <u>निषेष-साधक</u> छह उपलब्धियो एवं सात अनुपलब्धियो का निरूपण है। इसका विकास प्रमाणनयतत्वालोक में हुआ है। वहाँ विधि-साधक छह उपलब्धियो एवं पांच अनुपलब्धियों का तथा निपेध-साधक सात सात उपलब्धियो एवं अनुपलब्धियों का उपलब्धि है। प्रस्तुत वर्गोकरण प्रमाणनयतत्वा-लोक के अनुसार है।

### विधि-साधक उपलब्धि-हेत्

साध्य से अविरुद्ध रूप में उपलब्ध होने के कारण जो <u>हेत साध्य की सत्ता</u> को सिद्ध करता है, वह अविरुद्धोपलव्धि कहलाता है।

त्रविदद्व-उपल्विध के छह प्रकार हैं :--

(१) अविरुद्ध-व्याप्य-उपलव्धिः - साध्य-शब्द परिणामी है ।

हेतु—स्यों कि वह प्रयक्त-जन्य है। यहाँ प्रयक्त-जन्यत्व व्याप्य है। वह परिग्रामित्व से श्राविरुद्ध है। इसलिए प्रयक्त-जन्यत्व से शब्द का परिग्रामित्व सिद्ध होता है।

(२) अविरुद्ध-कार्य उपलिव्यः --साध्य--इस पर्वत पर अप्रि है। हेतु-क्योंकि धुआं है।

धुत्रां त्रिप्ति का कार्य है। वह त्रिप्ति से त्रिविच्छ है। इसलिए धूम-कार्य से पर्वत पर ही त्रिप्ति की सिद्धि होती है।

(३) श्रविरुद्ध-कारण्-उपलब्धि:---साध्य-वर्ष होगी ! हेतु-- ज्योंकि विशिष्ट प्रकार के बादल मंडरा रहे हैं। वादलो की विशिष्ट-प्रकारता वर्षा का कारण है और उसका विरोधी नहीं है। (४) ऋविस्द-पूर्वेचर-उपलब्धि:--साध्य--- एक मूहर्त्तं के वाद तिष्य नत्त्रत्र का उदय होगा। हेतु- क्योंकि पुनर्वसु का उदय हो चुका है। 'पुनर्वेस का उटय' यह हेतु 'तिष्योदय' साध्य का पूर्वचर है और उसका विरोधी नहीं है। ( ५ ) त्रविरुद्ध-उत्तरचर-उपलव्धि:---साध्य-- एक मूहर्त्त पहले पूर्वा-फाल्गुनी का उदय हुआ था । हेतु-क्योंकि उत्तर-फाल्गुनी का उदय हो चुका है। उत्तर-फाल्गुनी का उदय पूर्वा-फाल्गुनी के उदय का निश्चित उत्तरवर्ती है l (६) अनिरुद्ध-सहचर-उपलिध:--साध्य-इस आम में रूप विशेष है। हेन-अधोकि रस विशेष आस्त्राखमान है। यहाँ रस ( हेतु ) रूप ( साध्य ) का नित्य सहचारी है। निषेध-साधक उपलब्धि-हेतु साध्य से विरुद्ध होने के कारण जो हेनु उसके अभाव को सिद्ध करता है, वह विरद्धोपलिश-कहलाता है । विरुद्धीपल्थि के सात प्रकार हैं :--(१) स्वमाव-विरुद्ध-उपलिध:-साध्य-सर्वथा एकान्त नहीं है। हेत-क्योंकि अनेकान्त उपलब्ध हो रहा है। श्रनेकान्त-एकान्त स्वभाव के विरुद्ध है। (२) विरुद्ध-व्याप्य-सपत्तव्धिः ---साध्य-इस पुरुप का तत्त्र में निश्चय नहीं है।

हेत-क्योंकि सन्देह है।

'सन्देह है' यह 'निश्चय नहीं है' इसका व्याप्य है। इसिलए सन्देह-दशा में निश्चय का अभाव होगा। ये दोनो विरोधी हैं।

(३) विरुद्ध-कार्य-उपलब्ध:--

साध्य-इस पुरुष का क्रोध शान्त नही हुआ है।

हेतु-क्योंकि मुख-विकार हो रहा है।

मुख-विकार क्रोध की विरोधी वस्तु का कार्य है।

(४) विरुद्ध-कारण-उपलब्धिः ---

साध्य--यह महर्षि श्रसत्य नही बोलता।

हेतु-क्योकि इसका ज्ञान राग-द्रोष की कल्लुपता से रहित है।

यहाँ त्रसत्य-वचन का विरोधी, सत्य-वचन है श्रीर उसका कारण राग-हेप रहित ज्ञान-सम्पन्न होना है।

(५) त्रविरुद्ध-पूर्वंचर उपलब्धि:---

साध्य-एक मृहर्त्तं के पश्चात् पुष्य नत्त्वत्र का उदय नहीं होगा।

हेत-क्योंकि अभी रोहिणी का उदय है।

यहाँ प्रतिषेध्य पुष्य नत्त्व के उदय से निरुद्ध पूर्वचर रोहिणी नत्त्वत्र के उदय की उपलब्धि है । रोहिणी के पश्चात् मृगशीर्ष, आर्द्धा और पुनर्वस्र का उदय होता है । फिर पुष्य का उदय होता है ।

(६) विरुद्ध-उत्तरचर-उपलब्धः---

साध्य--एक मुहूर्त्त के पहिले मृगशिरा का उदय नही हुन्ना था।

हेतु-नयोकि अभी पूर्वा-फाल्गुनी का उदय है।

यहाँ मृगशीर्ष का उदय प्रतिषेध्य है। पूर्वा-फाल्गुनी का उदय उसका विरोधी है। मृगशिरा के पश्चात् क्रेमशः स्त्रार्द्रा, पुनर्वसु, पुष्य, स्त्रश्लेपा, मधा स्त्रीर पूर्वा फाल्गुनी का उदय होता है।

(७) विरुद्ध-सङ्चर-सप्लिब्ध:---

साध्य-इसे मिथ्या जान नहीं है।

हेतु--क्योकि सम्यग् दर्शन है।

मिथ्या जान और सम्युग दर्शन एक साथ नहीं रह सकते !

# निषेध-साधक-अनुपलब्धि-हेतु

प्रतिषेध्य से अविरुद्ध होने के कारण जो हेतु, उसका प्रतिपेध्य सिद्ध करता है, वह अविरुद्धानुपलिध कहलाता है।

ग्रविरुद्धानुपलव्धि के सात प्रकार हैं :---

(१) ऋविरुद्ध-स्वभाव-ऋनुपलव्धिः ---

साध्य-यहाँ घट नहीं है।

हेतु—क्योंकि उसका दृश्य स्वभाव उपलब्ध नहीं ही रहा है।

चत्तु का विषय होना घट का स्वभाव है। यहाँ इस अविरुद्ध स्वभाव से ही प्रतिपेध्य का प्रतिषेध है।

(२) ऋविरुद्ध-च्यापक-ऋतुपल्विध:—

साध्य-यहाँ पनस नही है।

हेतु-क्योकि वृत्त नहीं है ।

वृत्त व्यापक है, पनस व्याप्य । यह व्यापक की श्रनुपलव्धि में व्याप्य का प्रतिषेध है।

(३) ग्रविरद्ध-कार्य-त्रमुपलव्धिः ---

साध्य-यहाँ ऋपतिहत शक्ति वाले बीज नहीं हैं।

हेतु - क्योकि अकुर नहीं दीख रहे हैं।

यइ अविरोधी कार्य की अनुपत्तिक्व के कारण का प्रतिपंध है।

(४) ग्रविरुद्ध-कारण्-ग्रनुपलव्धिः---

साध्य-इस व्यक्ति मे प्रशमभाव नहीं है।

हेतु-नयोंकि इसे सम्यग् दर्शन प्राप्त नही हुन्ना है।

प्रशम नाव—सम्यग् दर्शन का कार्य है। यह कारण के अभाव में कार्य का प्रतिपेध है।

( ५ ) अविरुद्ध-पूर्वेचर-अनुपल्थः :--

माध्य-एक मुहूर्त्त के पश्चात् स्वाति का उटय नहीं होगा।

हेत-क्योंकि अभी चित्रा का उत्य नहीं है।

यह चित्रा के पूर्ववर्ती उदय के श्रमाव द्वारा स्वाति के उत्तरवर्ती उटय का

(६) ग्रविरुद्ध-उत्तरचर-श्रनुपलिथः— साव्य—एक मृहत्तं पहले पूर्वाभावपदा का स्टय नहीं हुन्य। भाः हेतु-क्योंकि उत्तर भाद्रपदा का उदय नहीं है।

यह उत्तर माद्रपदा के उत्तरवर्ती उदय के स्त्रमाव के द्वारा पूर्व भाद्रपदा के पूर्ववर्ती उदय का प्रतिषेध है।

(७) त्रविरुद्ध-सहन्तर-त्र्रनुपलिष्धः ------

साध्य-इसे सम्यग् ज्ञान प्राप्त नहीं है।

हेतु-क्योंकि सम्यग् दर्शन नहीं है।

सम्यग् ज्ञान श्रौर सम्यग् दर्शन दोनो नियत सहचारी हैं। इसलिए यह एक के अभाव में इसरे का प्रतिषेध है।

विधि-साधक अनुपलब्धि-हेतु

साध्य के विरुद्ध रूप की उपलब्धि न होने के कारण जी हेतु उसकी सत्ता को सिद्ध करता है, वह विरुद्धानुपल्चिय कहलाता है।

विरुद्धानुपलब्धि हेतु के पांच प्रकार हैं :--

(१) विरुद्ध-कार्य-श्रन्पलब्धि:---

साध्य-इसके शरीर में रोग है।

हेतु-स्योंकि स्वस्थ प्रवृत्तियां नहीं मिल रहीं हैं। स्वस्थ प्रवृत्तियों का भाव रोग विरोधी कार्य है। उसकी यहाँ स्रनुपलव्धि है।

(२) विरुद्ध-कारण-श्रनुपलव्धिः :---

साध्य-यह मनुष्य कष्ट में फसा हुन्ना है।

हेतु- क्योंकि इसे इष्ट का सयोग नहीं मिल रहा है। कष्ट के भाव का विरोधी कारण इष्ट सयोग है, वह यहाँ अनुपलन्ध है।

(३) विरुद्ध-स्वभाव-त्र्रनुपलिधः :--

साध्य-वस्तु समृह ग्रानेकान्तात्मक है।

हेतु-क्योंकि एकान्त स्वभाव ही अनुपलेब्धि है।

(४) विरुद्ध-त्र्यापक-त्र्रनुपलब्धिः---

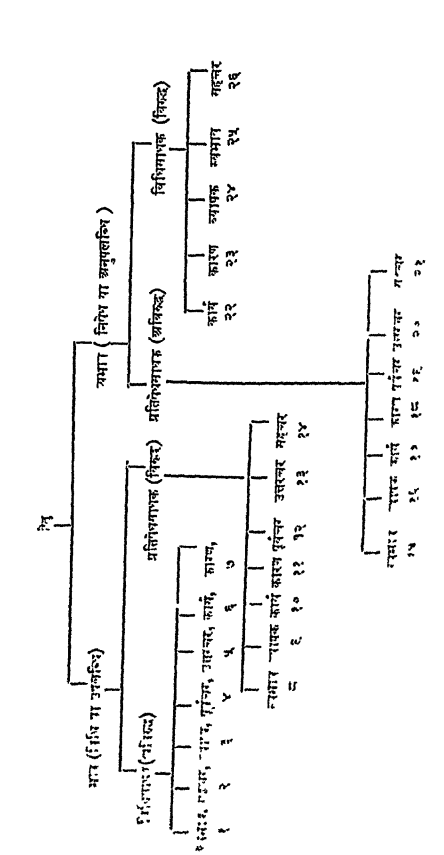
माध्य--यहाँ छाया है।

हेतु<del>- व</del>योकि खणता नही है।

( ५ ) विरुद्ध-सहचर-श्रनुपलव्धि :---

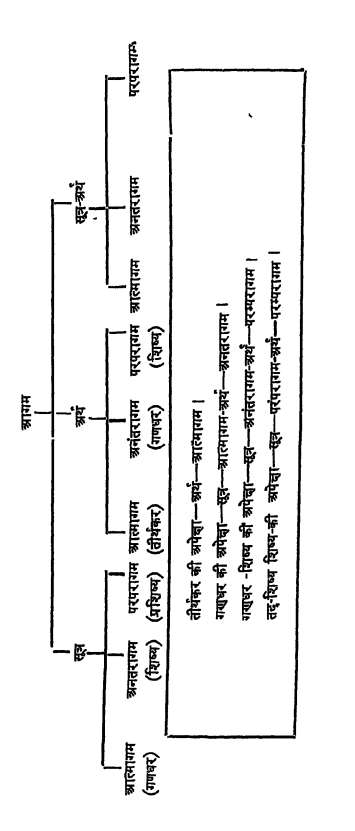
साध्य-इसे मिथ्या ज्ञान प्राप्त है।

हेतु — क्योकि इसे सम्यग् दर्शन प्राप्त नहीं हैं ९ ↓



#### आगम प्रमाण

आगम
वाक्-प्रयोग
वाक्-प्रयोग
वाव्द की अर्थवोधकता
वाव्द और अर्थ का सम्वन्ध
वाव्द का यायार्थ्य और अयाथार्थ्य
सत्य-वचन की दश अपेक्षाएँ
प्रमाण-समन्वय
प्रमाता और प्रमाण का मेदामेद
प्रमाता और फ्ल का मेदामेद



ज्ञाता, ज्ञेय जाँर वचन, इन तीनो की संहिता आगम का समग्र रूप है।

शता शन कराने वाला और करने वाला दोनो होते हैं। श्रेय पहले ने जान रखा है, दूमरे को जानना है। बुचन पहले के शान का प्रकाश है और दूसरे के शान का साधन। जेय ज्ञनन्तशक्तियो, गुणा, अवस्थाओं का अखण्ड-पिण्ड होता है। उमका स्वस्य अनेकान्तात्मक होता है। श्रेय आगम की रिट होता है, फिर भी उसके आधार पर आगम के विभाग नहीं होते। शाता की दिन्द से इसका एक भेट होता है—अर्थागम। वचन की दृष्टि से इसके तीन ब्रिभाग वनते हैं—

- (१) स्याद्वाव-प्रमाण वाक्य।
- (२) मद्वाद--नय वाक्य।
- (३) दुर्णय-मिश्या श्रुत।

दूसरे शब्दों में

- (१) अनेकान्त वचन,
- (२) सत्-एकान्त वचन
- (३) त्रसत्-एकान्त वचन।

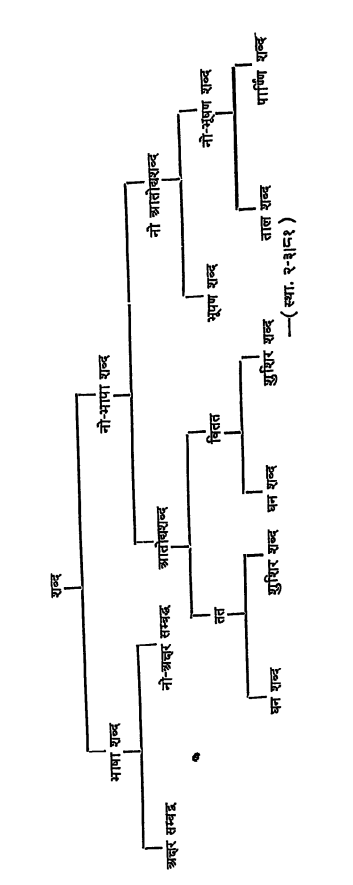
### वाक्-प्रयोग

वर्ण से पद, पद से वाक्य श्रीर वाक्य से भाषा वनती है। भाषा श्रनच्चर भी होती है पर वह स्पष्ट नहीं होती। स्पष्ट भाषा श्रच्चरात्मक ही होती है। श्रच्चर तीन प्रकार के हैं

- (१) संशाच्य--- श्रच्य--- लिपि।
- (२) व्यञ्जनात्तर--ग्रत्तर का उचारण।
- (३) लब्ध्यत्त्रर—श्रेत्त्रर का ज्ञान—उपयोग।

ये तीन प्रकार के हैं—(१) रूढ (२) यौगिक (३) मिश्र (जिनक़ी छत्पत्ति नहीं होती, वे शब्द 'रूढ़' होते हैं 'शिगुण, क्रिया, सम्बन्ध श्रादि के योग से बनने वाले शब्द 'यौगिक' कहलाते हैं १० जिनमे दो शब्दी का योग होने पर भी परावृत्ति नहीं हो सकती, वे 'मिश्र' हैं १९।

नाम और क्रिया के एकाश्रयी योग को वाक्य कहते हैं। शब्द या वचन ध्वनि रूप पौद्गलिक परिणाम होता है। वह ज्ञापक या बताने वाला होता है। वह चेतन के वाक्प्रयक्ष से पैदा होता है और श्ववयव-संयोग से भी, सार्थक भी होता है और निरर्थक भी। अचेतन के सघात और मेद से पैदा होता है, वह निरर्थक ही होता है, अर्थ प्रेरित नहीं होता १ ।



### शब्द की अर्थ बोधकता

शब्द त्रथं का बोधक बनता है, इसके दो हेतु हैं (१) स्वामाविक (२) समय या संकेत १३ नैयायिक स्वामाविक शक्ति को स्वीकार नहीं करते। वे केवल संकेत को ही अर्थजान का हेतु मानते हैं १४ इस पर जैन-हिण्ट यह है कि यदि शब्द में अर्थ बोधक शक्ति सहज नहीं होती तो उसमें संकेत भी नहीं किया जा सकता। सकेत दिंह है, वह व्यापक नहीं। "अमुक वस्तु के लिए अमुक शब्द"—यह मान्यता है। देश-काल के मेद से यह अनेक मेद वाली होती है। एक देश में एक शब्द का अर्थ कुछ ही होता है और दूसरे देश में कुछ ही। हमें इस सकेत या मान्यता के आधार पर हिष्ट डालनी चाहिए। सकेत का आधार है शब्द की सहज अर्थ-प्रकाशन शक्ति। शब्द अर्थ को बता सकता है, किसको बताए, यह बात संकेत पर निर्मर है। संकेत शावकालीन और अजावकालीन दोनों प्रकार के होते हैं। अर्थ की अनेकता के कारण शब्द के अनेक रूप बनते हैं, जैसे—जातिवाचक, व्यक्तिवाचक, क्रियावाचक आदि-आदि।

# शब्द और अर्थ का सम्बन्ध

शब्द और अर्थ का वाच्य-वाचकभाव-सम्बन्ध है। वाच्य से वाचक न सर्वथा मिन्न है और न सर्वथा अभिन्न। सर्वथा मेद होता तो शब्द के द्वारा अर्थ का जान नहीं होता। वाच्य को अपनी सत्ता के शापन के लिए वाचक चाहिए और वाचक को अपनी सार्थकता के लिए वाच्य चाहिए। शब्द की वाचकपर्याय वाच्य के निमित्त से बनती है और अर्थ की वाच्यपर्याय शब्द के निमित्त से बनती है, इसलिए दोनों में कथंचित् तादात्म्य है। सर्वथा अभेद इसलिए नहीं कि वाच्य की क्रिया वाचक की क्रिया से मिन्न है। वाचक बोध कराने की पर्याय में होता है और वाच्य श्रेय पर्याय में।

वाच्य-वाचकमाव की प्रतीति तर्क के द्वारा होती है "। एक आदमी ने अपने सेवक से कहा—'रोटी लाख्रो'। सेवक रोटी लाया। एक तीसरा व्यक्ति जो रोटी को नही जानता, वह दोनों की प्रवृत्ति देख कर जान जाता है कि यह वस्तु 'रोटी' शब्द के द्वारा वाच्य है। इसकी व्याप्ति यो वनती है—''वस्तु के प्रति जो शब्दानुसारी प्रवृत्ति होती है, बह ब्राच्य-वाचक मान वाली

होती हैं । "जहाँ वाच्य-वाचक भाव नहीं होता, वहाँ शब्द के अनुसार अर्थ के प्रति प्रवृत्ति नहीं होती।" शब्द का याथार्थ्य और अयाथार्थ

शब्द पौद्गलिक होता है। वह अपने आप में यथार्थ या अयथार्थ कुछ भी नहीं होता। वक्ता के द्वारा उसका यथार्थ या अयथार्थ प्रयोग होता है भ यथार्थ प्रयोग के स्याद्वाद और नय—ये दो प्रकार हैं। दुर्ण्य इमलिए आग्रामामास होता है कि वह यथार्थ-प्रयोग नहीं होता )

बुद्धन की सत्यता के दो पहलू हैं, प्रयोगकालीन और अर्थग्रहणकालीन अ एक वक्ता पर निर्मर है, दूसरा श्रोता पर । वक्ता यथार्थ-प्रयोग करता है, वह सल्स है। श्रोता यथार्थ ग्रहण क्रता है, वह सत्य है। ये दोनों सत्य अपेक्षा से जुडे हुए हैं। सत्य वचन की दस अपेक्षाए

सत्य वचन के लिए दस श्रपेत्वाए हैं<sup>9 ६</sup>:—

- (१) जनपद, देश या राष्ट्र की ऋपेद्मा मत्य।
- (२) सम्मत या रूढि-सत्य।
- (३) स्थापना की ऋपेचा सत्य।
- (४) नाम की अपेद्या सत्य।
- (५) रूप की अपेद्या सत्य।
- (६) प्रतीख-सत्य---दूसरी वस्तु की ऋपेन्ना सत्य।

जैसे—किनिष्ठा की अपेचा अनामिका बड़ी और मध्यमा की अपेचा छोटी है। एक ही वस्तु छोटी और बड़ी दोनों हो; यह विरुद्ध बात है, ऐसा आरोप आता है किन्तु यह ठीक नहीं १७। एक ही वस्तु का छोटापन और मोटापन दोनो तान्त्रिक हैं और परस्पर विरुद्ध भी नहीं हैं। इसिएए नहीं हैं कि दोनों के निमित्त दो है। यदि अनामिका को एक ही किन्छा या मध्यमा की अपेचा छोटी-वड़ी कहा जाय तब विरोध आता है किन्तु "छोटी की अपेचा बड़ी और बड़ी की अपेचा छोटी" इसमें कोई विरोध नहीं आता एक निमित्त से परस्पर विरोधी दो कार्य नहीं हो सकते किन्तु दो निमित्त से वैसे दो कार्य होने ये कोई आपात्त नहीं है; अगुक्ता

श्रीर वक्षता की भाँति दूसरे निमित्त की श्रिपेत्ता रखे विना प्रतीत नहीं होती। इसिलए उनकी प्रतीति दूसरे की श्रिपेत्ता से होती है, इसिलए वे काल्पनिक हैं, ऐसी शंका होती है पर ममक्कने पर वात ऐसी नहीं है। वृस्तु में दो प्रकार के धर्म होते हैं ।

- (१) परप्रतीति-सापेच्-सहकारी द्वारा व्यक्त।
- (२) परप्रतीति-निग्पेच्-स्वतः व्यक्त।

अस्तित्व <u>अ।दि गुण स्वतः व्यक्त होते हैं</u>। छोटा, वड़ा आदि धर्म महकारी द्वारा व्यक्त होते हैं। गुलाव में सुरिम अपने आप व्यक्त है। पृथ्वी ⊶मे गन्ध पानी के संयोग से व्यक्त होती है।

छोटा, वडा—ये धर्म काल्पनिक हो तो एक वस्तु में दूसरी वस्तु के समावेश की (वड़ी वस्तु में छोटी के समाने की) बात अनहोनी होती। इमिलए हमें मानना चाहिए कि सहकारी व्यंग धर्म काल्पनिक नही है 18 वस्तु में अनन्त परिणित्यों की चमता होती है । जैसा जैसा सहकारी का सिन्नधान होता है वेसा ही उपका रूप वन जाता है । "कोई व्यक्ति निक्ट से लम्बा और वही दूर से ठिंगना दीखता है, पर वह लम्बा और ठिंगना एक साथ नहीं हो सकता। अतः लम्बा व ठिंगना केवल मनस् के विचार मात्र हैं।" वर्कले का यह मत उचित नही है । जम्बा और ठिंगना ये केवल मनस् के विचार मात्र होते तो दूरी और आमीप्य सापेच नहीं होते। उक्त दोनो धर्म सापेच हैं—एक व्यक्ति जैसे लम्बे व्यक्ति की अपेचा ठिंगना और ठिंगनो ये में सापेच चम्बा हो सकता है; वैसे ही एक ही व्यक्ति दूरी की अपेचा ठिंगना और सामीप्य की अपेचा लम्बा हो सकता है। लम्बाई और ठिंगनापन एक साथ नहीं होते, मिन्न-मिन्न सहकारियों हारा मिन्न-मिन्न काल में अमिव्यक्त होते हैं। सामीप्य की अपेचा लम्बाई सत्य है और दूरी की अपेचा ठिंगनापन।

- (७) व्यवहारसत्य-श्रीपचारिक सत्य-पर्वत जल रहा है।
- (८) भावसत्य-व्यक्त पर्याय की ऋषेचा से सत्य-दूध सफेद है।
- (१) योगसत्य-सम्बन्ध सत्य ।
- (१०) ऋौपम्य-सत्य ।

प्रत्येक वस्तु को अच्छी-बुरी, उपयोगी-अनुपयोगी, हितकर-अहितकर जो कहा जाता है वह देश, काल, स्थिति की अपेन्ता से सर है। इसीलिए मगवान् महावीर ने कहा-"सत्यवादी के लिए विमन्यवाद का अवलम्बन ही श्रेयम्कर है <sup>२०</sup>।" वे स्वयं इसी मार्ग पर चले। स्नात्मा, लोक स्नादि प्रश्नों मौन नहीं रहे । उन्होंने इन प्रश्नों को महात्मा बुद्ध की माँति अव्याकृत कहा और न संजय-वेलडी पुत्त की माँति बीच में लटकाए रखा। उन्होंने सस्य के अनेक रूपों का अनेक दृष्टियों से वर्णन किया। लोक में जितने द्रव्य हैं छतने ही थे और रहेगे २१। छनमें न श्राप्त मात्र कम होता है और न श्रिधिक । जन्म और मृत्यु, जत्पाद और नाश केवल श्रवस्था-परिवर्तन है जो स्थिति आत्मा की है, वही एक परमाशु या पौद्गलिक-स्कंध या शरीर की है। आत्मा एकान्त नित्य नहीं है, शरीर एकान्त अनित्य नहीं है। प्रत्येक पदार्थ का परिवर्तन होता रहता है। पहला रूप जन्म या उत्पाद श्रीर दूसरा रूप मृत्यु या विनाश है। अञ्चुच्छेदनय की दृष्टि से पदार्थ सान्त है। अविच्छेदनय की दृष्टि से चेतन और अचेतन सभी वस्तुए सदा अपने रूप में रहती हैं, अनन्त हैं २२। प्रवाह की अपेद्धा पदार्थ अनादि है, स्थिति (एक अवस्था) की अपेत्वा सादि २३। लोक व्यक्ति-संख्या की दृष्टि से एक है, इसिलए सान्त है। लोक की लम्बाई-चौड़ाई असंख्य-योजन कोड़ाकोड़ी है, इस च्वेत्र-दृष्टि से सान्त है। काल श्रीर भाव की दृष्टि से वह ग्रनन्त है २४।

इस प्रकार एक वस्तु की अनेक स्थिति-जन्य अनेकरूपता स्वीकार कर भगवान महावीर ने विद्ध प्रतीत होने वाले मतवाद एक सूत्र में पिरो दिये, तात्त्विक चर्चा के निर्णय का मार्ग प्रशस्त कर दिया । भगवान से पूछा गया— "भगवन् । जीव परमव को जाते समय स इन्द्रिय जाता है या अन् इन्द्रिय ?"

भगवान्—"त-इन्द्रिय भी जाता है और अन् इन्द्रिय भी।" गौतम—"कैसे १ भगवन्।"

भगवान्-"ज्ञान इन्द्रिय की ऋषेत्ता स-इन्द्रिय श्रीर पौद्गलिक इन्द्रिय की ऋषेत्ता ऋन्-इन्द्रिय।"

पीर्द्गिलिक इन्द्रियां स्थूल शरीर से श्रीर ज्ञान इन्द्रियां श्रारमा से सम्बद्ध होती हैं। स्थूल शरीर छूटने पर पीट्गिलिक इन्द्रियां नहीं रहती, सतकी श्रापेका परमवगामी जीव अन् इन्द्रिय जाता है। ज्ञान शक्ति आत्मा मे बनी रहती है, इस दृष्टि से वह स्-इन्द्रिय जाता है २५।

गौतम—"भगवन् ! दुःख आत्मकृत है, परकृत है या उभयकृत !"
भगवान्—"दुःख आत्मकृत है, परकृत नहीं है, उभयकृत नहीं रहे।"
महात्मा बुद्ध शाश्वतवाद और उच्छेदवाद दोनो को सल्य नहीं मानते थे।
उनसे पूछा गया —

"भगवन् गौतम । क्या दुःख स्वयकृत है<sup>२७</sup>?"

"काश्यप । ऐसा नहीं है।"

"क्या दुःख परकृत है ?"

"नही।"

"क्या दुःख स्वकृत और परकृत है ?"

"नहीं।"

"क्या श्रस्वकृत श्रपरकृत दुःख है १"

"नही।"

"तव क्या है ? आप तो सभी प्रश्नों का उत्तर नकार में देते हैं, ऐसा क्यों ?

्रिंदुःख स्वकृत है, ऐसा कहने का अर्थ होता है कि जो करता है, वहीं भोगता है, यह शाश्वतवाद है। दुःख परकृत है ऐसा कहने का अर्थ होता है कि दुःख करने वाला कोई इसरा है और उसे भोगने वाला कोई इसरा, यह उच्छेरबाद है ?" उनने इन दोनों को छोड़कर मध्यम मार्ग प्रतिख्य अमुखाद का उपदेश दिया। उनकी दृष्टि में "उत्तर पूर्व से सर्वथा असम्बद्ध हो, अपूर्व हो यह वात भी नहीं, किन्तु पूर्व के अस्तित्व के कारण ही उत्तर होता है। पूर्व की सारी शक्ति उत्तर में आ जाती है। पूर्व का कुल संस्कार उत्तर को मिल जाता है। अतएव पूर्व अब उत्तर रूप में अस्तित्व में हैं। उत्तर पूर्व से सर्वथा मिन्न भी नहीं, अभिन्न भी नहीं किन्तु अन्याकृत है, क्योंकि मिन्न कहने पर उच्छेदवाद और अभिन्न कहने पर शाश्वतवाद होता है" उपाइत कहकर उत्तर दिया।

भगवान् महावीर भी शाश्वतवाद श्रीर उच्छेदवाद के विरुद्ध थे। इस विषय मे दीनो की भूमिका एक थी फिर भी भगवान् महावीर ने कहा— "दुःख श्रात्मकृत है।" कारण कि वे इन दोनो वादो से दूर भागने वाले नहीं थे। उनकी श्रानेकान्तहिष्ट मे एकान्तशाश्वत या उच्छेट जैमी कोई वस्तु थी ही नहीं। दुःख के करण श्रीर भोग में जैसे श्रात्मा की एकता है वैसे ही करणकाल में श्रीर भोगकाल में उनकी श्रानेकता है। श्रात्मा की जो श्रवस्था करणकाल में होती है, वही भोगकाल में नहीं होती, यह उच्छेट है। करण श्रीर भोग दोनो एक श्राधार में होते हैं, यह शाश्वत है। शाश्वत श्रीर उच्छेद के भिन्न-भिन्न रूप कर जो विकल्य पढ़ित से निरूपण किया जाता है, वही विभज्यवाद है।

इम विकल्प-पद्धति के ममर्थक अनेक संवाद उपलब्ध होते हैं। एक सवाद देखिए? •—

सीमिल--''भगवन् । क्या ग्राप एक हैं या टी १ ग्राह्मय, ग्राब्य, ग्रावस्थित हैं या ग्रानेक भृत भन्य-भविक १"

भगवान्—"सोमिल । में एक भी हूँ र्ग्नार वो भी।" सोमिल—"यह कैसे भगवन्। ?"

भगवान्--''द्रव्य की दृष्टि से एक हूँ; सोमिल । जान ज्रीर दर्शन की दृष्टि से दी।"

"श्रीतम-प्रदेश की दृष्टि से मैं श्रच्य, श्रव्यय, श्रवस्थित भी हूँ श्रीर भूत-भानी काल में विविध विषयों पर होने वाले उपयोग ( जेतना-व्यापार ) की दृष्टि से परिवर्तनशील भी हूँ ।"

यह शकित भाषा नहीं है। तस्त्र-निरूपण में उन्होंने निश्चित भाषा का प्रयोग किया और शिष्यों को भी ऐसा ही उपदेश दिया। छद्मस्थ मनुष्य धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाश, शरीर रहित जीव आदि को सर्वभाव से नहीं जान सकते 301

श्रवीत, वर्तमान, या भविष्य की जिस स्थिति की निश्चित जानकारीं न हो तब 'ऐसे ही है' यूं निश्चित भाषा नहीं बोलनी चाहिए श्रौर यदि श्रविष्य जानकारी हो तो 'एवमेव' कहना चाहिए <sup>3 १</sup>। केव्<u>ल भावी कार्य के बारे में</u> निश्चयपूर्वक नहीं बोलना चाहिए। न मालूम जो काम करने का संकल्प है, वह अधूरा रह जाय। इसलिए भावी कार्य के लिए 'अमुक कार्य करने का विज्ञार है' या 'यह होना सम्भव है'—यह भाषा होनी चाहिए। यह कार्य से सम्बन्धित सुख्माषा की भीमांसा है, तत्त्व-निरूपण से इसका सम्बन्ध नहीं है। तत्त्व-प्रतिपादन के अवसर पर अपेचापूर्वक निश्चय भाषा बोलने मे कोई आपर्ति नहीं है 8%।

महात्मा बुद्ध ने कहा :---

- (१) मेरी आत्मा है।
- (२) मेरी आत्मा नही है।
- (३) मैं स्रात्मा को स्रात्मा समकता हूँ।
- (४) मैं अनात्मा को आत्मा समकता हूँ।
- (५) यह जो मेरी आत्मा है, वह पुण्य और पाप कर्म के विपाक की भोगी है।
- (६) यह मेरी आत्मा निख है, ध्रुव है, शाश्वत है, स्रविपरिखामिधर्मा है, जैसी है वैसी सदैव रहेगी 33।

इन छह दृष्टियों में फंसकर श्रज्ञानी जीव जरा-मरण से मुक्त नहीं होता इसिलए साधक को इनमें फंसना उचित नहीं । उनके विचारानुसार—''मैं भूत काल में क्या था ? मैं मित्रिज्यत् काल में क्या होऊंगा ? मैं क्या हूं ? यह सत्त्व कहाँ से श्राया ? यह कहाँ जाएगा ?—इस प्रकार का चिन्तन 'श्रयोनिसो मनसिकार' विचार का श्रयोग्य ढग है । इससे नथे श्रासव उत्पन्न होते हैं श्रीर उत्पन्न श्रासव वृद्धिगत होते है ।"

भगवान् महावीर का सिद्धान्त ठीक इसके विपरीत था। उन्होंने कहा-

- (१) स्त्रात्मा नहीं है।
- (२) ऋात्मां निख नहीं है।
- (३) श्रात्मा कर्म की कर्ता नहीं है।
- (४) श्रात्मा कर्म-फल की मोक्ता नहीं है।
- (५) निर्वाण नहीं है।
- (६) निर्वाण का उपाय नहीं है।

- —ये छह मिथ्याल की प्रत्यया के स्थान हैं।
  - (१) त्रात्मा है।
  - (२) स्रात्मा निल है।
  - (३) आत्मा कर्म की कर्ता है।
  - (४) आत्मा कर्म की भोका है।
  - (५) निर्वाग है।
  - (६) निर्वाण के उपाय है।

भ्ये छह सम्यकल की प्रह्मणा के स्थान हैं <sup>3 ४</sup>।

"कई व्यक्ति यह नही जानते—'मैं कौन हूं ? कहाँ से आया हूं ? कहाँ जाऊँगा १ जो श्रपने श्राप या पर-ज्याकरण से यह जानता है, वही श्रात्मवादी, लोकवादी, कर्मवादी श्रीर क्रियावादी है <sup>34</sup>।

इस दृष्टि को लेकर भगवान महाबीर ने तत्त्व-चिन्तन की पृष्ठभूमि पर बहुत वल दिया। उन्होंने कहा-"जो जीव को नही जानता, ऋजीव की नही जानता, जीव-म्रजीव दोनों को नहीं जानता; वह संयम की कैसे जान सकेगा 3 ६१ " "जिसे जीव-स्त्रजीव, त्रस-स्यावर का ज्ञान नही, उसके प्रसाख्यान दुप्पत्याख्यान हैं और जिसे इनका ज्ञान है, उसके प्रलाख्यान सुप्रलाख्यान हैं <sup>3 ॰</sup>।" यही कारण है कि भगवान् महावीर की परम्परा में तत्त्व-चिन्तन की अनेक धाराएं अविच्छित्र प्रवाह के रूप में वही।

श्रात्मा, कर्म, गति, त्रागति, मान, त्रपर्याप, पर्यात स्नादि के बारे में ऐपा मौलिक चिन्तन है, जो जेन दर्शन की स्वतन्त्रता का स्वयम्भू प्रमाण है।

जैन दर्शन में प्रतिपादन की पद्धति में अञ्याकृत का स्थान है-वस्तु मात्र कर्यंचित् अवक्तव्य है। तत्त्व-चिन्तन में कोई वस्तु अव्याकृत नहीं। उपनिषद् के ऋषि परमत्रहा को मुख्यतया 'नेति-नेति द्वारा वताते हैं ३८। वेदान्त में वह अनिर्वचनीय है। 'नेति नेति' से अभाव की शंका न आए, इसलिए ब्रह्म की सत्-चित्-श्रानन्द कहा जाता है। तात्पर्य में वह श्रनिर्वचनीय ही है कारण कि वह वाणी का विषय नहीं बनता है। वीद दर्शन में लोक शाश्वत है या अशाश्वत ? सान्त है या अनन्त ?

जीव और शरीर भिन्न या अभिन्न ? अनुत्यु के बाद तथागत होते हैं या नहीं होते ?—होते भी हैं, नहीं भी होते, न होते हैं, न नहीं भी होते हैं ४०१—इन परनों को अ<u>व्याकृत</u> कहा है। वौद्ध दर्शन का यह निपेधक दृष्टिकीण शार्वतवाद और उच्छेदवाद, दोनों का अस्वीकार है। इसमें जैन-दृष्टि का मतद्वैध नहीं है किन्तु वह इससे आगे बढ़ती हैं। भगवान महावीर ने शाश्वतं और उच्छेद दोनों का समन्वय कर विधायक दृष्टिकोण सामने रखा। <u>बही अनेकान्त</u>-दर्शन और स्याद्वाद है।

#### प्रमाण-समन्वय

**खपमान**४९:---

ेतादृश्य प्रत्यभिजा जैन न्याय का <u>उपमान</u> है अर्थापति<sup>४२</sup>:—

श्रनुमान में जैसे साध्य-साधन का निश्चित श्रविनाभाव होता है, वैसे ही श्र<u>यांपत्ति में</u> भी होता है। पुष्ट देवदत्त दिन में नहीं खाता—इसका अर्थ यह श्राया कि वह रात को श्रवश्य खाता है। इसके साध्य देवदत्त के रात्रि-भोजन के साथ 'पुष्टत्व' साधन का निश्चित श्रविनाभाव है। इसिलए यह श्रनुमान से मिन्न नहीं है कोरा कथन-भेद है।

श्रुभाव<sup>४३</sup>:---

अभाव प्रमाण दो विरोधियों में से एक के भाव से दूसरे का अभाव और एक के अभाव से दूसरे का भाव सिद्ध करने वाला है। केवल भूतल देखने से घट का ज्ञान नहीं होता। भूतल में घट, पट आदि अनेक वस्तुओं का अभाव हो सकता है, इसलिए घट-रिक्त भूतल में घट के अभाव का प्रतियोगी जो घट है, उसका स्मरण करने पर ही अभाव के द्वारा भूतल में घटामाव जाना जा सकता है।

रिं जैन-हिष्ट से—(१) 'वह अघट भूतल है'—इसका समावेश स्मरण में, (२) 'यह वही अघट भूतल है'—इसका प्रत्यभिज्ञा में, (३) 'जो अग्रिमान् नहीं होता, वह धूमवान् नहीं होता'—इसका तर्क में, (४) 'इस भूतल में घट नहीं है, वरों कि 'यहाँ घट का जो स्त्रभात मिलना चाहिए, वह नहीं मिल रहा है'—इसका अनुमान में, तथा (५) 'सोहन घर पर नहीं है'—इसका आगम में समावेश हो जाता है ४४।

सामान्य अभाव का ग्रहण प्रस्त से होता है। कोई भी वस्तु केवल सहूप या केवल असहूप नहीं है। वस्तु मात्र सत्-असत्-रूप (अभयात्मक) है। प्रस्तत्त के द्वारा जैसे सद्भाव का ज्ञान होता है, वैसे असद्भाव का भी ४५। कारण स्पष्ट है। ये दोनों इसने धुलेमिले हैं कि किसी एक को छोड़कर दूसरे को जाना नहीं जा सकता।

एक वस्तु के भाव से दूसरी का अभाव और एक के अभाव से दूसरी का भाव निश्चित चिह्न के मिलने या न मिलने पर निर्भर है।

स्वस्तिक चिह्न वाली पुस्तक के लिए जैसे स्वस्तिक उपलब्धि-हेतु वनता है, वैमे ही अचिन्हित पुस्तक के लिए चिन्हामान अनुपलब्धि-हेतु वनता है, इसिल्ए यह अनुमान की परिधि से बाहर नहीं जाता।

मम्भवे : -

अ विनामानी अर्थ — जिसके निना दूसरा न हो सके, वैसे अर्थ की सत्ता ग्रहण करने से दूसरे अर्थ की सत्ता वतलाना 'सम्भन' है। इसमें निश्चित अनिनामान है— नीर्नापर्य, साहचर्य या ज्याप्य-ज्यापक सम्बन्ध है। इसेलिए यह मी अनुमान-परिवार का ही एक सदस्य है।

ऐतिहारे :--

प्रवाद-परम्परा का आदि स्थान न मिले, वह ऐतिहा है। जो प्रवाद-परम्परा अयथार्थ होती है, वह अप्रमाण है और जिस प्रवाद-परम्परा का आदि-स्रोत आस पुरुप की वाणी मिले, वह आगम से अतिरिक्त नहीं है।

भातिम :

प्रातिभ के बारे में जैनाचारों मे दो विचार परम्पराएं मिलती हैं। विचार परम्पराएं मिलती हैं। विचार स्वीर क्रादि जो न्याय प्रधान रहे, उन्होंने इसका प्रस्त और अनुमान में समावेश किया और हरिमद्र स्रिर, उपाध्याय यशोविजयजी आदि जो न्याय के साथ-साथ योग के चेत्र में भी चले, उन्होंने इसे प्रत्यच्च और श्रुत के बीच का माना।

पहली प्रभारा के अनुसार इन्द्रिय, हेतु और शब्द-व्यापार निग्पेन जी

स्पष्ट त्रात्म-प्रतिभान होता है, वह मानस-प्रत्यच्च में चला जाता है।

प्रसाद और उद्देग के निश्चित लिङ्ग से नो प्रिय-अप्रिय फल प्राप्ति का प्रितिमान होता है, वह अनु<u>मान की श्रे</u>णी में है <sup>४८</sup>।

दूसरी परम्परा—प्रातिम ज्ञान न केवल ज्ञान है, न श्रुतज्ञान और न ज्ञाना-न्तर ४९। इसकी दशा ठीक <u>अरुणोदय-संध्या</u> जैसी है। अरुणोदय न दिन है, न रात और न दिन-रात से अतिरिक्त है। यह आकृत्मिक प्रत्यक्त है और यह उत्कृष्ट <u>क्योपशम-निरावरण दशा या योग-शक्ति से उत्य</u>न्न होता है।

प्रातिम ज्ञान विवेक-जिनत ज्ञान का पूर्व रूप है। स्यॉदय से कुछ पूर्व प्रकट होने वाली सूर्य की प्रभा से मनुष्य सव वस्तुत्रों को देख सकता है, वैसे की प्रातिम ज्ञान के द्वारा योगी सव वातों को जान लेता है "। समन्वय

वस्तुतः जैन ज्ञान-मीमांसा के अनुसार प्रातिम ज्ञान अश्रुतः निश्रित मित ज्ञान का एक प्रकार है, जिसका नाम है—"श्रौत्पतिकी बुद्धि।" सूत्र कृतांग (११३) में आए हुए 'पिटहाणन' प्रतिमानान् का अर्थ वृत्तिकार ने औत्पत्तिकी बुद्धि किया है। नन्दी में उसके निम्न लक्ष्ण वतलाए हैं—'पहले अहष्ट्रा अश्रुत, अज्ञात अर्थ का तत्काल बुद्धि के उत्पादकाल में अपने आप सम्यग निर्ण्य हो जाता है और उसका परिच्छेदा अर्थ के साथ अवाधित योग होता है, वह औत्पत्तिकी बुद्धि है ५१।

मित ज्ञान के दो मेद होते हैं अप्रतिनिश्चत और अश्वत निश्चित <sup>५२</sup>। श्रुत निश्चित के अप्रमह आदि चार मेद ज्याबहारिक प्रस्कृत में ज्ञे जाते हैं <sup>५३</sup> और स्मृति आदि चार मेद परोच में <sup>५४</sup>। अश्वत निश्चित मित के चार मेद औरपितकी आदि बुद्धिचतुष्ट्य का ज्ञमावेश किसी प्रमाण के अन्तर्गत किया हुआ नहीं छिलता।

जिनमहगणि ने बुद्धि चतुष्टय में भी अवग्रह आदि की योजना की है पर, परन्तु जसका सम्बन्ध मित ज्ञान के २८ मेद विषयक चर्चा से है पहा अश्रुत निश्चित मित को किस प्रमाण में समाविष्ट करना चाहिए, यह वहाँ मुख्य चर्चनीय नहीं है।

श्रीत्पत्तिकी श्रादि बुद्धि-चतुष्टय में श्रवग्रह श्रादि होते हैं, फिर भी यह ज्यवहार प्रत्यक्त से पूर्ण समता नहीं रखता। इसमें पदार्थ का इन्द्रिय हो साचात् होता है, इसमें नहीं । वह शास्त्रोपदेशजनित संस्कार होता है और यह स्त्रात्मा की सहज स्फुरणा । इसिलए यह केवल और श्रुत के वीच का ही होना चाहिए तथा इसका प्रातिम के साथ पूर्ण सामंजस्य दीखता है। इसे केवल और श्रुत के वीच का ज्ञान इसिलए मानना चाहिए कि इससे न तो समस्त द्रव्य पर्यायों का ज्ञान होता है और न यह इन्द्रिय खिंग आदि की सहायता तथा शास्त्राभ्यास आदि के निमित्त से उत्पन्न होता है। पहली परम्परा के प्रातिमज्ञान के लच्चण इससे मिन्न नहीं हैं। मानस-प्रश्च इसी का नामान्तर हो सकता है और जो निश्चित लिङ्ग के द्वारा होने वाला प्रातिम कहा गया है, वह वास्तव में अनुमान है। जो उसे प्रातिम मानते हैं, उनकी अपेना उसे प्रातिम कहकर उसे अनुमान के अन्तर्गत किया गया है।

# प्रमाता और प्रमाण का भेदाभेद

प्रमाता आतमा है, वस्तु है। प्रमाण निर्णायक ज्ञान है, आतमा का गुण है। प्रमेय आतमा भी है और आतम-अतिरिक्त पदार्थ भी। प्रसिति प्रमाण का फल है।

गुणी से गुण न अत्यन्त मिन्न होता है और न अत्यन्त अभिन्न किन्तु दोनों मिन्नाभिन्न होते हैं। प्रमाण प्रमाता में ही होता है, इस दृष्टि से इनमें क्यंचिद् अभेद हैं। कर्ता और करण के रूप में ये मिन्न हैं प्रमाता कर्ता है और प्रमाण करण। अभेद-कचा में ज्ञाता और ज्ञान का साधन—ये दोनों आत्मा या जीव कहलाते हैं। मेद कचा मे आत्मा ज्ञाता कहलाता है और ज्ञान जानने का साधन ""। ज्ञान आत्मा ही है, आत्मा ज्ञान भी है और ज्ञान-व्यतिरिक्त भी—इस दृष्टि से भी प्रमाता और प्रमाण में भेद हैं "।

### प्रमाता व प्रमेय का मेदामेद

अमाता चेतन ही होता है, प्रमेथ चेतन श्रीर श्रचेतन दोनों होते हैं, इस हिट से प्रमाता प्रमेथ से मिन्न है। जेन-काल में जो श्रात्मा प्रमेथ बनती है, वही ज्ञान-काल में प्रमाता बन जाती है, इस हिट से ये श्रिमिन्न मी हैं। प्रमाण और फल का मेदामेद

प्रमाण साधन है और फल साध्य—इस दृष्टि से दोनों मिन्न हैं। प्रमाण और फल इन दोनों का अधिकरण एक ही प्रमाता होता है। प्रमाप रूप में -परिण् आत्मा ही फल रूप में परिण् होती है—इस दृष्टि से ये अमिन्न भी हैं पर्।

स्यादाद

विकला देश और सकलादेश काल आदि की दृष्टि से भिन्न धर्मी का अमेद उपचार

स्याद्वाद के बारे जैन-दृष्टि अहिसा-विकास में अनेकान्त दृष्टि का योग

तत्त्व और आचार पर अनेकान्त दृष्टि स्याद्वाद की आलोचना त्रिभङ्गी या सप्तभङ्गी प्रमाण सप्तभंगी सप्त भङ्गी हो क्यों ? मिथ्या दृष्टि भाषा-सम्बन्धी भूले इक्षण या दर्शन सम्बन्धी भूले आकने की भूले कार्य-कारण सम्बन्धी भूले प्रमाण-सम्बन्धी भूले मानसिक सुकाव-सम्बन्धी प्रभाव

# स्याद्वाद

"न चाऽसियावायं वियागरेजा" .....सू० १-१४-१हे

त्र स्याद्वाद पद्धति से नहीं बोलना चाहिए।

"विभन्जवायं च वियागरेज्जा" · · · सू० १-१३

विभन्यवाद की पद्धति से वोलना चाहिए।

"सम्पूर्णार्थविनिश्चायि स्याद्वादश्रुतमुच्यते"

--न्याया० ८-३०

"श्राद्रकुमार ने कहा—गोशालक। जो श्रमण श्रीर ब्राह्मण ( उन्हों ) के दर्शन के श्रनुसार चलने से मुक्ति होगी, दूसरे दर्शनों के श्रनुसार चलने से मुक्ति नहीं होगी—यूं कहते हैं—इस एकान्त दृष्टि की मैं निन्दा करता हूं। मैं किसी व्यक्ति की निन्दा नहीं करता ।"

ज़ैन दर्शन के चिन्तन की शैली अनेकान्त-दृष्टि है और प्रतिपादन की शैली स्याद्वाद । जानना ज्ञान का काम है, बोलना वाणी का ( ज्ञान की शिक्त अपरिमित हैं, वाखी की परिमित । ) ज्ञेय, अनन्त, ज्ञान अनन्त, किन्तु वाणी अनन्त नहीं, इसलिए नहीं कि एक च्रण में अनन्त ज्ञान अनन्त ज्ञेयों को जान सकता है, किन्तु वाखी के द्वारा कह नहीं सकता।

एक तत्त्व—( परमार्थ सख ) अभिन्न अनन्त सत्यों की समष्टि होता है।

एक शब्द एक चण में एक सख को बता सकता है। इसलिए कहा है—

"वस्त के दो रूप होते हैं:—

५(१) ऋनभिलाप्य--- ऋवाच्य

(र) ग्रभिलाप्य-नाच्य

श्रनिमलाप्य (श्रप्रशापनीय) का श्रनन्तवा माग श्रमिलाप्य का श्रनन्त वा माग स्त्र-प्रथित श्रागम होता है ।

प्रज्ञापनीय भावों का निरूपण वाग्-योग के द्वारा होता है 3। वह श्रोता के भाव-श्रुत का कारण बनता है। इसलिए द्रव्यश्रुत (ज्ञान का साधन) होता है। यहाँ एक समस्या वनती है—हम् जार्ने छुछ श्रीर ही श्रोर कहे कुछ

श्रीर ही श्रथना सुनें कुछ श्रीर ही श्रीर जानें कुछ श्रीर ही, यह कैसे ठीक ही सकता है 2

्रहसका उत्तर जैनाचार्य स्यात् शब्द के द्वारा देते हैं। 'मनुष्य स्यात् है'--इस शब्दाविल में सत्ता धर्म की अमिन्यिक है। मनुष्य केवल 'श्रस्ति-धर्म' मात्र नहीं है। उसमें 'नास्ति-धर्म' भी है। स्यात्-शब्द यह बताता है कि श्रमिन्यक्त सलांश को ही पूर्ण सत्य मत समको । श्रनन्त धर्मात्मक वस्तु ही सत्य है। ज्ञान ऋपने ऋाप में सत्य ही है। उसके सत्य ऋौर ऋसत्य—ये दो रूप प्रमेय के सम्बन्ध से बनते हैं। प्रमेय का यथार्यप्राही ज्ञान सत्य श्रीर श्रयथार्थमाही जान श्रसत्य होता है। जैसे प्रमेय-सापेन्ज्जान सत्य या श्रसत्य बनता है, वैसे ही बचन भी प्रमेय-सापेच होकर सत्य या असत्य बनता है। शब्द न सत्य है और न असत्य। वक्ता दिन को दिन कहता है, तब वह यथार्थ होने के कारण सत्य होता है श्रीर यदि रात को दिन कहे तब वही श्रयथार्थ होने के कारण श्रसत्य वन जाता है। 'स्यात्' शब्द पूर्ण सत्य के प्रतिपादन का माध्यम है। एक धर्म की मुख्यता से वस्तु को बताते हुए भी हम उसकी अनन्तधर्मात्मकता को श्रोकल नहीं करते। इस स्थिति को सम्भालने वाला 'स्यात्' शब्द है। यह प्रतिपाद्य धर्म के साथ शेप अप्रतिपाद्य धर्मों की एकता वनाए रखता है। इसीलिए इसे प्रमाख वाक्य या सकलादेश कहा जाता है ).

विकलादेश और सकलादेश

्र वस्तु-प्रधान ज्ञान सकलादेश श्रीर गुण-प्रधान ज्ञान विकलादेश होता है। इसके सम्बन्ध मे तीन मान्यताएं हैं। पहली के श्रनुसार सप्तभंगी का प्रत्येक मंग सक्क्लादेश श्रीर विकलादेश दोनो होता है ४।

र्दूसरी मान्यता के अनुसार प्रत्येक भंग विकलादेश होता है और सम्मिलित सातो भंग सकलादेश कहलाते हैं।

्रित्रीसरी मान्यता के अनुसार पहला, दूसरा श्रीर चौथा भंग विकलादेश श्रीर शेष सब सकलादेश होते हैं ५।

्रींद्रव्य-नय की सुख्यता श्रीर पर्याय-नय की श्रमुख्यता से गुणो की श्रमेदवृत्ति चनती है। उससे स्याद्वाद् सक्लादेश या प्रमाणवाक्य बनता है। ्र पर्याय-नय की मुख्यता श्रीर द्रव्य-नय की श्रमुख्यता से गुणो की भेदवृत्ति वनती है। सससे स्याद्वाद-विकलादेश या नय-वाक्य वनता है।

वाक्य दो प्रकार के होते हैं—सकलादेश और विकलादेश। अनन्त धर्म वाली वस्तु के अखण्ड रूप का प्रतिपादन करने वाला वाक्य सकलादेश होता है। वाक्य में यह शक्ति अमेद-वृत्ति की मुख्यता और अमेद का उपचार—इन दो कारणों से आती है। अनन्त धर्मों को अमिन्न वनाने वाले ए कारण हैं—

| (१) काल           | ( ५ ) उपकार    |
|-------------------|----------------|
| (२) स्त्रात्म-रूप | (६) गुर्ची-देश |
| (३) ऋर्थ-स्राधार  | ( ७ ) संसर्ग   |
| ( ४ ) सम्बन्ध     | ( ८ ) शब्द     |

वस्तु श्रीर गुण-धर्मों के सम्बन्ध की जानकारी के लिए इनका प्रयोग किया जाता है।

हम वस्तु के अनन्त गुणो को एक-एक कर वताए और फिर छन्हे एक धागे में पिरोएं, यह हमारा अनन्त जीवन हो तब बनने की बात है। बिखेरने के बाद समेटने की बात ठीक बैठती नहीं, इसलिए एक ऐसा द्वार खोलें या एक ऐसी प्रकाश-रेखा डालें, जिसमें से या जिसके द्वारा समूची वस्तु दीख जाय। यह युक्ति हमें भगवान महावीर ने सुक्ताई। वह है, उनकी वाणी में 'सिय' शब्द! उसी का संस्कृत अनुवाद होता है 'स्यात'। कोई एक धर्म 'स्यात' से जुड़ता है और वह बाकी के सब धर्मों को अपने में मिला लेता है। 'स्यात् जीव हैं'— यहाँ हम 'है' इसके द्वारा जीव की अस्तिता बताते हैं और हैं' स्यात् से जुड़कर आया है, इसलिए यह अखएड रूप में नहीं, किन्तु अखण्ड बनकर आया है। एक धर्म में अनेक धर्मों की अमिन्नता वास्तविक नहीं होती, इसलिए यह अमेद एक धर्म की मुख्यता या उपचार से होता है।

- (१) जिस समय वस्तु में 'ह' है, उस समय अन्य धर्म मी हैं, इसलिए काल की दृष्टि से 'हैं' और बाकी के सब धर्म अमिन्न हैं।
- (२) 'है' धर्म जैसे वस्तु का आत्मरूप है, वैसे अन्य धर्म भी उसके आत्मरूप हैं। इस आत्मरूप की दृष्टि से प्रतिपाद धर्म का अप्रतिपाद धर्मों से अमेद है।

- . (३) जो ऋर्ष 'है' का आधार है, वही अन्य धर्मा का है। जिसमें एक है, छसीमें सब हैं—इस अर्थ-दृष्टि या आधार भूत द्रव्य की दृष्टि से सब धर्म एक हैं—समानाधिकरण है।
- (४) वस्तु के साथ 'है' का जो अविष्वग्माव या अपृथग्माव सम्बन्ध है, वही अन्य धर्मों का है—इस तादारम्य सम्बन्ध की दृष्टि से भी सब धर्म अभिन्न हैं।
- (५) जैसे वस्तु के स्वरूप-निर्माण में 'हैं' ऋपना योग देता है, वैसे ही दूसरे धमों का भी उसके स्वरूप-निर्माण में योग है। इस योग या उपचार की हिष्ट से भी सब में ऋमेद है। पके हुए ऋाम में मिठास ऋौर पीलेपन का उपचार भिन्न नहीं होता। यही स्थिति शेष सब धमों की हैं।
- (६) जो वस्तु सम्बन्धी होत्र 'है' का होता है, वही अन्य धर्मों का होता है—इस गुणी-देश की दृष्टि से भी सब धर्मों मे मेद नही है। उदाहरण स्वरूप आम के जिस भाग में मिठास है, उसीमे पीलापन है। इस प्रकार वस्तु के देश—भाग की दृष्टि से वे दोनों एक रूप हैं।
- (७) वस्त्वातमा का 'है' के साथ जो संसर्ग होता है, वही अन्य धर्मों के साथ होता है—इस संसर्ग की दृष्टि से भी सब धर्म भिन्न नहीं हैं। आम का मिठास के साथ होने वाला सम्बन्ध सके पीलेपन के साथ होने वाले सम्बन्ध से भिन्न नहीं होता। इसलिए वे दोनो अभिन्न हैं। धर्म और धर्मी भिन्ना-भिन्न होते हैं। अविष्वग्माव सम्बन्ध मे अभेद प्रधान होता है और भेद गौण।
- (८) जो 'है' शब्द अस्तित्व धर्म वाली वस्तु का वाचक है, वह शेष अनन्त धर्म वाली वस्तु का भी वाचक है—इस शब्द-दृष्टि से भी सब धर्म अभिन्न हैं।

### काल आदि की दृष्टि से भिन्न धर्मों का अभेद-उपचार

- (१) समकाल एक में अनेक गुण हों, यह सम्भव नहीं, यदि हों तो उनका आश्रय मिन्न होगा।
- (२) अनेक विध गुणो का आत्मरूप एक हो, यह सम्भव नहीं, यदि ही तो छन गुणों में मेद नहीं माना जाएगा।

- (३) अनेक गुणों के आश्रयभूत अर्थ अनेक होगे,, यह न हो तो एक अनेक गुणों का आश्रय कैसे बने १
  - · (४) अनेक सम्बन्धियों का एक के साथ सम्बन्ध नहीं हो सकता |-
    - (५) अनेक गुणो के उपकार अनेक होगे-एक नहीं हो सकता । --
- · (६) गुणी का च्रेत्र—प्रत्येक भाग प्रतिगुण के लिए भिन्न होना चाहिए नहीं तो दूसरे गुणी के गुणों का भी इस गुणी देश से मेद नहीं हो सकेगा।
- -- (७) संसर्ग प्रतिसंसर्गी का भिन्न होगा।
- ( ८ ) प्रत्येक निषय के शब्द पृथक् होंगे । सब गुणों को एक शब्द नता सके तो सब अर्थ एक शब्द के नाच्य नन जाए गे और दूसरे शब्दों का कोई अर्थ नहीं होगा।

# स्याद्वाद के बारे में जिन-दिष्ट (भ्रान्त दृष्टिकोण श्रीर उसकी समीचा )

'मूलं नास्ति कुंतः शाखा'—किन ने इसे असम्मन नताया है। न्याद्वनाद की जैन-व्याख्या पढ़ने के नाद आप कुछ जैनेतर निद्वानों की व्याख्या पढ़ें, आपको मालूम होगा कि मूल के निना भी शाखा होती है।

्रियात्' शब्द तिड्न्त प्रति रुपक अव्यय है। इसके प्रश्नां, अस्तित्व, विवाद, विचारणा, अनेकान्त, संशय, प्रश्न आदि अनेक अर्थ होते हैं। जैन-दर्शन में इसका प्रयोग अनेकान्त के अर्थ में भी होता है। स्याद्वाद अर्थात्—अनेकान्तात्मक वाक्य।

स्याद्वाद की नीव है <u>अपेचा |</u> अपेचा वहाँ होती है, जहाँ वास्तविक एकता और ऊपर से विरोध दीखे | विरोध वहाँ होता है, जहाँ निश्चय होता है | दोनो संशयशील हो, उस दशा में विरोध का क्या रूप वने 2

स्याद्वाद का उद्गम अनेकान्त वस्तु है। तत्स्वरूप वस्तु के यथार्थ-प्रहण -के लिए अनेकान्त-हिष्ट है। स्याद्वाद उस हिष्ट को वासी द्वारा व्यक्त करने की पद्धति है। वह निमित्तमेद या अपेचामेद से निश्चित विरोधि-धर्मयुगलों का विरोध मिटाने वाला है। जो वस्तु सत् है, वही असत् भी है, किन्तु जिस रूप से सत् है, इसी रूप से असत् नहीं है। स्वरूप की हिष्ट से सत् है और पर रूप की दृष्टि से असत्। दो निश्चित दृष्टि-विन्दुओं के आधार पर वस्तु-वस्त्र का प्रतिपादन करने वाला वाक्य संशयरूप हो ही नहीं सकता। स्याद्वाद को अपेद्यावाद या कथंचिद्वाद भी कहा जा सकता है।

भगवान् महावीर ने स्याद्वाद की पढ़ित से अनेक प्रश्नो का समाधान किया है, जिसे आगम युग का अनेकान्तवाद या स्याद्वाद कहा जाता है। दार्शनिक युग में उसी का विस्तार हुआ, किन्तु उसका मूल रूप नहीं बदला। परिमाजक स्कन्दक के प्रश्न के उत्तर में भगवान् महावीर ने वताया— एक जीव—

> द्रव्य दृष्टि से सान्त है, चेत्र दृष्टि से सान्त है, काल दृष्टि से अनन्त है, भाव दृष्टि से अनन्त है ।

इसमें द्रव्य-दृष्टि के द्वारा जीव की स्वतन्त्र सत्ता का निर्देश किया गया है। योजना करते-करते जीव श्रत्यन्त वनते हैं, किन्तु श्रपनी-श्रपनी स्वतन्त्र सत्ता की दृष्टि से जीव एक-एक हैं—सान्त हैं।

दूसरी वात—अन्त गुणों के समुदय से एक गुणी वनता है। गुणों से
गुणी अभिन्न होता है। इसलिए अनन्त गुण होने पर भी गुणी अनन्त नहीं
होता, एक या सान्त होता है। जीव असंख्य प्रदेश वाला है या आकाश के
असंख्य प्रदेशों में अवगाह पाता है, इसलिए क्त्र-हिष्ट से भी वह अनन्त नहीं
है, सर्वत्र ज्यात नहीं है। काल-हिष्ट से अनन्त है। वह सदा था, है और
रहेगा। ज्ञान, दर्शन और अगुरुलघु पर्यायों की हिष्ट से अनन्त हैं। मगवान
महावीर की उत्तर-पद्धित में ये चार हिष्टयां मिलती हैं, वैसे ही अपित-अनिर्वत
हिष्ट या ज्याख्या पद्धित और मिलती है, जिसके द्वारा स्याद्वाद विरोध
मिटाने में समर्थ होता है । जमाली को उत्तर देते हुए भगवान ने कहा—
"जीव शाश्वत है वह कभी भी नहीं था, नहीं है और नहीं होगा—ऐसा नहीं
होता।" वह था, है और होगा, इसलिए वह हुव, नित्य, शाश्वत, अच्या,
अविरयत है। जीव अशाह्यत है—वह नैरियक होकर तिर्थक्ष हो

हो जाता है, तियेश्व होकर मनुष्य श्रीर मनुष्य होकर देव। यह श्रवस्था-चक्र वदलता रहता है। इस दृष्टि से जीव श्रशाश्वत है। विविध श्रवस्थाश्रो में परिवर्तित होने के उपरान्त भी उसकी जीवरूपता नष्ट नहीं होती। इस दृष्टि से वह शाश्वत है। इस प्रतिपादन का श्राधार द्रव्य श्रीर पर्याय—ये दो दृष्टियां हैं। गौतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर में वे स्पष्ट रूप में मिलती हैं:—

गौतम ! जीन स्यात् शाश्वत है, स्यात् अशाश्वत । द्रव्यार्थिक दृष्टि से शाश्वत है और पर्यायार्थिक दृष्टि से अशाश्वत ।

ये दोनो धर्म वस्तु मे प्रतिपल सम स्थितिक रहते हैं, किन्तु अर्पित मुख्य त्रीर अनर्पित गौरा होता है। "जीव शाश्वत है"—इसमें शाश्वत धर्म मुख्य है और अशाश्वत धर्म गौण। "जीव अशाश्वत है" इसमें अशाश्वत धर्म मुख्य है और शाश्वत धर्म गौरा । यह दिरूपता वस्तु का स्वभाव-सिद्ध धर्म है। काल-भेद या एकरूपता हमारे वचन से उत्पन्न है। शाश्वत श्रीर श्रशाश्वत का काल भिन्न नहीं होता । फिर भी हम पदार्थ को शाश्वत या अशाश्वत कहते हें - यह ऋषितानर्पित व्याख्या है। पदार्थ का नियम न शाश्वतवाद है और न उच्छेदबाद । ये दोनो उसके सुतत-सहचारी धर्म हैं । भगवान महाबीर ने इन दोनों समन्वित धर्मों के आधार पर अन्य जातीयवाद (जात्यन्तर-वाद) की देशना दी। उन्होने कहा--''पदार्थ न शाश्वत है और न अशाश्वत, वह स्यात् शाश्वत है--- अव्युच्छितिनय की दृष्टि से और स्यात् अशाश्वत है--व्युच्छित्तिनय की दृष्टि से। वह उभयात्मक है, फिर भी जिस दृष्टि (द्रव्य दृष्टि) से शाश्वत है उससे शाश्वत ही है और जिस दृष्टि ( पर्याय-दृष्टि ) से अशा-श्वत है जस दृष्टि से ऋशाश्वत ही है, जिस दृष्टि से शाश्वत है, जसी दृष्टि से त्रशाश्वत नहीं है और जिस दृष्टि से त्रशाश्वत है उसी दृष्टि से शाश्वत नहीं है। एक ही पदार्थ एक ही काल में शाश्वत श्रीर ऋशाश्वत इस विरोधी धर्मयुगल का आधार है, इसलिए वह अनेकधर्मात्मक है। ऐसे अनन्तविरोधी-धर्मयुगलो का वह आधार है, इसलिए अनन्तधर्मात्मक है।

वस्तु अनन्तधर्मात्मक है, इसिलए वाह्य भी है—विसहश भी है, अवाह्य भी है, सहश भी है। एक पदार्थ दूसरे पदार्थ से विसहश होता है, इसिलए कि इनके सब गुण समान नहीं होते। वे दोनों सहश भी होते हैं—इसिलए. कि उनके अनेको गुण समान भी होते हैं। चेतन गुण की दृष्टि से जीव अचेतन पुद्गल से भिन्न है तो अस्तित्व या प्रमेय गुण की अपेद्धा वह पुद्गल से अभिन्न भी है १ । कोई भी पटार्थ दूसरे पदार्थ से न सर्वथा भिन्न है और न सर्वथा अभिन्न । किन्तु भिन्नाभिन्न है। विशेपगुण की दृष्टि से भिन्न है और सामान्य गुण की दृष्टि से अभिन्न १० । भगवती सूत्र हमें बताता है—"जीव पुद्गल भी है और पुद्गली भी है" १९ । शरीर आत्मा भी है और आत्मा से भिन्न भी है १२ । शरीर रूपी भी है और अरूपी भी है, सचित्त भी है और अन्वित्त भी १३ ।

जीव की पुद्गल संज्ञा है, इसिलए वह पुद्गल है। पौद्गिलिक इन्द्रिय सिहत है, पुद्गल का उपभोक्ता है, इसिलए पुद्गली है अथवा जीव और पुद्गल में निमित्त नैमित्तिक भाव है (संसारी दशा में जीव के निमित्त से पुदगल की परिणित होती है और पुद्गल के निमित से जीव की परिणित होती है) इसिलए पुद्गली है। शरीर आत्मा की पौद्गिलिक सुख-दुःख की अनुमूित का साधन बनता है, इसिलए वह उससे अभिन्न है। आत्मा चेतन है, काय अचेतन है, वह पुनर्मवी है काय एकभवी है—इसिलए दोनो मिन्न हैं। स्थूल शरीर (औदारिक-शरीर) की अपना वह रूपी है और सूद्मशरीर (कार्मण शरीर) की अपना वह रूपी है और सूद्मशरीर (कार्मण शरीर) की अपना वह अरूपी है।

शरीर श्रात्मा से कथंचित् श्रप्थक् मी है, इस दृष्टि से जीवित शरीर चेतन है। वह पृथक् मी है इस दृष्टि से श्रचित्त है। मृतशरीर मी श्रचित्त है। रखप्रमा पृथ्वी स्यात् है, स्यात् नहीं है श्रीर स्यात् श्रवक्तव्य है १४। वस्तु स्व-दृष्टि से है, पर-दृष्टि से नहीं है, इसीलिए वह सत्-श्रसत् उमयल्प है। एक काल में एक धर्म की श्रपेक्षा वस्तु वक्तव्य है श्रीर एक काल में अनेक धर्मों की श्रपेक्षा वस्तु श्रवक्तव्य है। इसलिए वह वक्तव्य-श्रवक्तव्य उमयल्प है। यहाँ मी सन्देह नही है—जिस लग्न में सत् है, उस रूप में सत् ही है श्रीर जिस रूप में श्रसत् है, उस रूप में श्रसत् है। वक्तव्य-श्रवक्तव्य का भी यही रूप बनता है।

इस त्रागम-पद्धति के क्षाधार पर दार्शनिक युग में स्याद्वाद का रूप-चतस्य बना-- ं र—नम्तु स्यात् निल है, स्मात् पानित्य है। र—नन्तु स्यात् सामान्य है, स्यात् विशेष है। , र—नस्तु स्यात् सत् है, स्यात् प्रसत् है। प्र—नन्तु स्यात् वत्तव्य है, स्यात् प्रवक्तव्य है।

उक्त चर्चा में कहीं भी "स्यात्" राज्य संदेह के श्रुर्थ में प्रयुक्त नहीं हुआ है। फिर भी रांकरभाषा ने लेकर जाज तक के आलोचक साहित्य में रपादवाट को श्रामिशंग्ति हैं प्रशान या संशयबाट कहा गया है।

शंक्राचार्य की युक्ति के नानुमार — "न्याद्वाद की पद्धति से जैन सम्मत गात पराधों की संख्या श्रीर न्यरूप का निश्चय नहीं हो सकता १"। वे वैसे ही हैं या वेसे नहीं हैं, यह निश्चय हुए विना उनकी, प्रामाणिकता चली जाती हैं।"

गान के परिवर्तित युग में यह त्रालोचना मृल-स्पर्शी नहीं मानी जाती, तर कई व्यक्ति एक नई दिशा सुकाते हैं। जैमा कि डा॰ एस॰ के॰ वेलवालकर एन॰ ए॰, पी॰ एच॰ डी॰ ने लिखा है—शंकराचार्य ने अपनी व्याख्या में पुगतन जेन-दृष्टि का प्रतिपादन किया है, श्रीर इमलिए उनका प्रतिपादन जान वृक्तकर मिथ्याप्ररूपण नहीं कहा जा सकता। जैनधम का जैनेतर साहित्य में सबसे प्राचीन उल्लेख वादरायण के वेदान्त सूत्र में मिलता है, जिस पर शकराचार्य की टीका है। हम इस बात को स्वीकार करने में कोई कारण नजर नहीं आता कि जैनधम की पुरातन बात को यह बोतित करता है। यह स्वाद्वाद का दूगरा रूप हो गया, जो हमारे आलोचको के समच है और अव उम पर विशेष विचार करने की किसी को आवश्यकता प्रतीत नहीं होती न्या

(ममीद्या) श्यार हमारा भुकाव व्यक्तिवाद की श्योर नहीं है तो हमें यह समक्तने में कोई कठिनाई नहीं होगी कि शकराचार्य, ते स्याद्वाद का जिस रूप में खण्डन किया है, उमका वह रूप जैन दर्शन में कमी भी नहीं. नहां है। वादरायण के "नैकस्मिन्नसम्मवात्" सूत्र में जैन दर्शन द्वारा एक प्रदार्थ में श्रेन वरोधी धमा के स्वीकार की वात मिलती है, संशय की नहीं। फिर भी शंकराचार्य ने स्याद्वाद का संशयवाद की भित्ति पर जिराकर ए किया, वह

जैन दर्शन की मान्य दृष्टि को हृद्यंगम किये विना किया—यह कहते हुए हमारी तटस्य बुद्धि में कोई कम्पन नहीं होता।

इस परम्परा के उपजीवी विद्वान् डा॰ देवराज आज फिर एक वार उसकी पुनरावृत्ति चाहते हैं। वे लिखते हैं—''स्यादवाद का वाच्यार्थ है शायद-वाद।'' 'श्रंग्रेजी में इसे प्रोवेविलिज्म (Probabilism) कह सकते हैं। अपने अतिरंजित रूप में स्याद्वाद संदेहवाद का माई है। वास्तव मे जैतियों को भगवान् बुद्ध की तरह तत्त्व-दर्शन सम्बन्धी प्रश्नों पर मौन घारण करना था। जिसके आत्मा, परमात्मा, पुनर्जन्म आदि पर निश्चित सिद्धान्त हो, उसके मुख से स्याद्वाद की दुहाई शोमा नहीं देती १९/१'

र् ्र्यमीचा ) ... महात्मा बुद्ध की माति भ्गवान् महावीर के तात्विक प्रश्नी पर मौन रखने की सम्मति देते हुए भी विद्वान् लेख्क यह स्वीकार करते हैं कि भगवान् महावीर के आत्मा आदि विषयक सिद्धान्त निश्चित हैं। उन्हे वे इन दोनों को एक साथ देखना नहीं चाहते। यह ठीक भी-है। निश्चित सिद्धान्त के लिए अनिश्चयवाद की दुहाई शोभा नहीं देती । किन्तु जैव-दृष्टि ऐसी नहीं है। विह पदार्थ के अनेक विरोधी धर्मों को निश्चित किन्तु श्रनेक विन्दुश्रो द्वारा अहण करती है। श्राश्चर्य की वात यह है कि श्राली-चक विद्वान् स्याद्वाद की अनेक-विरोधी-धर्म-प्राहक स्थिति देखते हैं, वैसे उसकी निश्चित अपेचा को नही देखते। यदि दोनो पहलू सम दृष्टि से देखे जाते तो स्याद्वाद को संशयवाद कहने का मौका ही नही मिलता। विद्वान् लेखक ने ऋपनी दूसरी पुस्तक—"पूर्वी और पश्चिमी दर्शन" में स्यात का ऋर्य कदाचित् किया है १८। इसमे कोई संदेह नही-"स्यात्" का ऋर्य संशय भी होता है और "कदाचित्" भी। किन्तु 'स्याद्वाद', जो अनेकान्त दृष्टि का प्रतिनिधि है, में 'स्यात्' को कथंचित् या अपेचा के अर्थ मे प्रयुक्त किया गया है। स्याद्वाद का अर्थ है--क्यंचित्वाद या अपेचावाद। आलोचको की दृष्टि स्याद्वाद मे प्रयुक्त 'स्यात्' का संशय श्रौर कदाचित् श्रर्थ करने की श्रोर दोड़ती है तो कथं चित् श्रीर श्रपेचा की श्रोर क्यों नही दौड़ती (

अपेचा-हष्टि से विरोध होना एक वात है और अपेचा-हष्टि को संशय-हष्टि या कदाचित् हष्टि दिखाकर विरोध करना दूसरी बात ।

हाँ, जैन-स्रागम में कदाचित् के अर्थ में 'स्यात्' शब्द का प्रयोग हुआ है १९। किन्तु वह स्याद्वाद नहीं; उसकी संज्ञा 'भजना' है। भजना 'नियम' की प्रतिपद्मी कि दें। वो धर्मी या धर्मों का साहचर्य निश्चित होता है, वह विश्वम है। और वह कभी होता है, कभी नहीं होता—यह भजना है।

व्याप्य के होने पर व्यापक के, कार्य होने पर कारण के, उत्तरवर्ती होने पर पूर्ववर्ती के और सहभावी रूप में एक के होने पर दूसरे के होने का नियम होता है। व्यापक में व्याप्य की, कारण में कार्य की, पूर्ववर्ती में उत्तरवर्ती की और संयोग की भजना (विकल्प) होती है। इसिलए स्याद्वाद संशय और मजना (कदाचिदवाद) दोनों से पृथक है। इनकी आकृति-रचना भी एक सी नहीं है। देखिए निम्नवर्ती यन्त्र:—

१--भंजना--

श्रिश्न कदाचित् सधूम होती है तिष्कर्ष—श्रमुक संयोग दशा में सधूम, श्रन्यथा निर्धूम, र—संशय—
पदार्थ नित्य है वा विष्कर्ष—कुछ पता नहीं।
पदार्थ श्रनित्य है विष्कर्ष—कुछ पता नहीं।
पदार्थ श्रनित्य है विष्कर्ष—पदार्थ नित्य मी है विष्कर्ष—पदार्थ नित्य न

भजना अनेको की एकत्र स्थिति या श्र-स्थित वताती है। इसलिए भजना साहचर्य का विकल्प है।

सशय एक-रूप पदार्थ मे अनेक रूपो की कल्पना करता है। संशय अनि-र्यायक निकल्प है।

्रवाद्वाद अनेक धर्मात्मक पदाधों मे अनेक धर्मों की निश्चित स्थिति बताता है। स्या<u>द्वाद निर्णायक विकल्प</u> है

भजना कलापेच है, जैसे-वह वहाँ कदाचित् होता है, कदाचित् नहीं

होता। संशय दोषपूर्ण सामग्री-सापेच है। पदार्थ का स्वरूप निश्चित होता है। किन्तु दोषपूर्ण सामग्री से आत्मा का संशय ज्ञान अनिश्चित वन जाता है। स्याद्वाद पदार्थगत और ज्ञानगत छमय है। पदार्थ का स्वरूप भी अने-कान्तात्मक है और हमारे ज्ञान में भी वह अनेकान्तात्मक प्रतिमासित होता है।

डा॰ वलदेव स्पाध्याय ने स्याद्वाद को संशयवाद का रूपान्तर नहीं माना है। परन्तु अनेकान्तवाद का दार्शनिक विवेचन छन्हे अनेक श्रंशों में अटिपूर्ण लगता है। वे लिखते हैं—"यह अनेकान्तवाद संशयवाद का रूपान्तर नहीं है। परन्तु अनेकान्तवाद का दार्शनिक विवेचन अनेक अंश में अटिपूर्ण प्रतीत हो रहा है। एजेन दर्शन ने वस्तु-विशेष के विषय में होने वाली विविध लौकिक कल्पनाओं के एकीकरण का श्लाध्य प्रयत्न किया है, परन्तु छसका छसी स्थान पर ठहर जाना दार्शनिक दृष्टि से दोष ही माना जाएगा। यह निश्चित ही है कि इसी समन्वय-दृष्टि से वह पदाथों के विभिन्न रूपों का समीकरण करता जाता तो समग्र विश्व में अनुस्यूत परम तन्त्व तक अवश्य हीए पहुँच जाता। इसी दृष्टि को ध्यान में रख कर शंकराचार्थ ने इस 'स्याद्वाद' का मार्मिक खण्डन अपने शारीरिक माष्य (२-२-३३) में प्रवल युक्तियों के सहारे किया है २०

(समीचा) "स्याद्वाद का एकीकरण वेदान्त के -हिष्टकोण के सर्वथा अनुकृत नहीं, इसीलिए वह उपाध्यायजी को त्रुटिपूर्ण लगता हो तव तो दूसरी बात है अन्यथा हमे कहना होगा कि स्याद्वाद में वह श्रुटि नहीं जो दिखाई गई है। अनेकान्त हिष्ट को पर सम्रह की हिष्ट से 'विश्वमेकम्' तक का एकीकरण मान्य है। किन्तु यही हिष्ट सर्वतोमद्र सत्य है, यह बात मान्य नहीं है। महा सत्ता की हिष्ट से सब का एकीकरण हो सकता है, सब हिष्टियों से जहीं। चैतन्य की हिष्ट से चेतन और अचेतन की मृत्व सत्ता एक नहीं हो सकती। यदि अचेतन का उपादान या मृत्व स्रोत चेतन वनं सकता है तव 'अचेतन का उपादान या आदि स्रोत वनता है' यह भृतवादी धारणा असस्भव नहीं मानी जा सकती।

न्यनेकान्त के त्रनुसार एक परम तत्त्व ही परमार्थ मत्य नहीं है। चेतन-न्यचेतन द्वयात्मक जगत् परमार्थ सत्य है।

विद्वान् लेखक ने प्रनेकान्त को आपाततः उपादेय और मनोरंजक वताते हुए मूलभूत तन्त्र का स्वरूप ममकाने में नितान्त अममर्थ वताया है और इसी कारण वह परमार्थ के बीचोवीच तन्त्र-विचार को "कतिपय च्या के लिए विन्तम्म तथा विराम देने वाले विश्राम गृह से बढ़कर अधिक महत्त्व नहीं रखता।" ऐना माना जाता है २१।

(ममीक्ता) : - अनेकान्त दृष्टि ' 'कत मकर्तु मन्यथाकर्तु ममर्थ ईश्वर : ' नहीं है, जो कि मूलभूत तन्त्र बना डाले। वह यथार्थ वस्तु को यथार्थतया जानने वाली दृष्टि है। वस्तुकृत्या मूलभूत तन्त्र ही दो हैं। यदि अचेतन तन्त्र चेतन की भाति मूल तन्त्र नहीं होता — परमद्रह्म की ही माया या कपान्तर होता तो अनेकान्तवाद को वहाँ तक पहुंचने में कोई आपित्त नहीं होती। किन्तु बात ऐसी नहीं है, तब अनेकान्त दृष्टि सर्व दृष्टि से परम तन्त्र की एकात्मक सत्ता कैसे स्त्रीकार करें ?

डा॰ देवराज ने स्याद्वाद की समीचा करते हुए लिखा है—"विभिन्न दिएकोणों अथवा विभिन्न अपेचाओं से किये गए एक पदार्थ के विभिन्न वर्णनों में सामझन्य या किमी प्रकार की एकता कैसे स्थापित की जाय, यह जैन दर्शन नहीं वतलाता। प्रत्येक सत् पदार्थ में प्रवता या स्थिरता रहती है, और प्रत्येक सत् पदार्थ उत्पाद और व्यय वाला अथवा परिवर्तनशील है, इन दो तथ्यो पर जैन दर्शन अलग-अलग और समान गौरव देता है। क्या इन दोनों सत्यों को किसी प्रकार एक करके, एक सामझस्य के रूप में नहीं देखा जा मकता। तत्व मीमासा (Ontology) में ही नहीं सत्य-मीमासा (Theory of Truth) में भी जैन दर्शन अनेकवादी है। विशिष्ट सत्य एक सामान्य सत्य के श्रंश या अंग नहीं है। परमाग्रुओं की माति उनका भी अलग-अलग अस्तित्व है। सल एक नहीं अनेक हैं, यहीं पर संगतिवाद और अनेकान्तवाद में मेद है। अनेक सत्यवादी होने के कारण ही जैन दर्शन सापेच सत्यों से निरपेच सत्य तक पहुंचने का रास्ता नहीं बना पाता। वह यह मानता प्रतीत होता हैं कि पूर्ण सत्य अपूर्ण सत्यों का बोगमात्र है, उनकी समुष्ट (system) नहीं रुगे"

अप्रमित्ता) ... जैन दर्शन श्रीव्य और उत्पाद-व्यय को पृथक-पृथक सत्य नहीं मानता। सत्य के दो रूप नहीं हैं। पदार्थ की उत्पाद-व्यय-श्रीव्यात्मक सत्ता ही सत्य है। यह दो सत्यों का योग नहीं, किन्तु एक ही सत्य के अनेक अभिन्त्य रूप हैं। तात्पर्य यह है कि न मेद सत्य है और न अमेद सत्य है—मेदामेद सत्य है। द्रव्य के बिना पर्याय नहीं मिलते, पर्याय के बिना द्रव्य नहीं मिलता, जात्यन्तर मिलता है—द्रव्य-पर्यायात्मक पदार्थ मिलता है, इसलिए मेद-अन्वित अमेद मी सत्य है और अमेद-अन्वित मेद भी सत्य है। एक शब्द में मेदामेद सत्य है वि

सत्य की मीमांसा में पूर्ण या ऋपूर्ण यह मेद नही होता। यह मेद हमारी प्रतिपादन पढित का है। सत्य स्वरूप-दृष्टि से अविमाज्य है। श्रीव्य से **उत्पाद-व्यय तथा उत्पाद-व्यय से ध्रीव्य कभी पृथक** नहीं हो सकता। अनन्त धर्मों की एकरूपता नही, इस दृष्टि से कथंचित विभाज्य भी है। इसी स्थिति के कारण वह शब्द या वर्णन का विषय बनता है। यही सापेच सत्यता है। ( पटार्थ निरपेच सत्य है। उसके लिए सापेच सत्यता की कोई कल्पना नही की जा सकती। सापेन्न सत्यता, एक पढार्थ में अनेक विरोधी धर्मों की स्थिति से हमारे जान में जो विरोध की छाया पड़ती है उसको मिटाने के लिए है। जैन दर्शन जितना अनेकवादी है, जतना ही एकवादी है। वह सर्वथा एकवादी या अनेकवादी नही है। वेदान्त जैसे व्यवहार में अनेकवादी और परमार्थ मे एकवादी है, वैसे जैन एक या अकनेवादी नहीं है। जैन दृष्टि के अनुसार एकता श्रीर श्रनेकता दोनो वास्तविक हैं। अनन्त धर्मों की श्रप्रथक्-भाव सत्ता सम-निवृत सत्य है । यह सत्य की एकता है । ऐसे सत्य अनन्त हैं। उनकी स्वतन सत्ता है । वे किसी एक सामान्य सत्य के श्रंश या प्रतिबिम्ब नहीं हैं । वेदान्त की विश्व-विषयक कल्पना की जैन की एक-पदार्थ-विषयक कल्पना से तुलना होती है। (दूसरे शब्दों में यों कहना चाहिए कि जैन दर्शन एक पदार्थ के बारे में वैसे एकवादी है जैसे वेदान्त विश्व के बारे में। अनन्त सत्यों का समीकरण या वर्गीकरण एक में या दो मे किया जा सकता है, किन्तु वे एक नहीं किये जा सकते । ऋस्तित्व ( है ) की दृष्टि से समूचा विश्व एक और स्वरूप की हिष्ट से समूचा बिरुव दो (चेतन, ऋवेतन) रूप है। यह निश्चित

है कि फ़नन्त पदाधों में व्यक्तिगत एकता न होने पर भी विशेष-गुण्गत समानता श्रीर सामान्य-गुण्गत एकता है। श्रनन्त चेतन व्यक्तियों में चैतन्य गुण-कृत समानता श्रीर श्रनन्त ऋचेतन व्यक्तियों में श्रचेतन गुण-कृत समानता है। वस्तुत्व गुण की दृष्टि से चेतन श्रीर श्रचेतन दोनों एक हैं। एक पदार्थ दूतरे पटार्थ से न सर्वथा मिन्न है—न सर्वथा श्रमिन्न है। सर्वथा श्रमिन्न नहीं है, इसिलए पटाधों की नानात्मक सत्ता है श्रीर सर्वथा मिन्न नहीं है, इसिलए एकात्मक मत्ता है। विशेष गुण्य की दृष्टि से पटार्थ निरपेच है। सामान्य गुण की दृष्टि से पटार्थ सापेच है। पटार्थों की एकता श्रीर अनेकता स्वय सिद्ध या सायोगिक है, इसिलए वह सदा रही है श्रीर रहेगी। इसिलए हमारा वैसा शान कभी सत्य नहीं हो सकता, जो अनेक को अवास्तविक मानकर अनेक को वास्तविक माने श्रथवा एक को अवास्तविक मानकर अनेक को वास्तविक माने,।

जीन दर्शन का प्रसिद्ध वाक्य—'जे एग जाणइ, से सब्बं जागाइ' जो एक को जीनता है वह सबको जानता है, अद्धेत का बहुत बड़ा पोषक है रहे। किन्तु यह अद्धेत जेयन्व या प्रमेयत्व गुण की दृष्टि से है। जो ज्ञान एक जेय की अनन्त पर्यायों को जानता है, वह जेय मात्र को जानता है। जो एक जेय को मर्थस्य से नहीं जानता, वह सब जेयों को भी नहीं जानता। यही बात एक प्राचीन श्लोक बताता है—

"एको मानः सर्वथा येन हष्टः, सर्वे मानाः सर्वथा तेन हष्टाः । सर्वे मानाः सर्वथा येन हष्टाः, एको मानः सर्वथा तेन हष्टः।"

एक की जान लेने पर सबकी जान लेने की बात अथवा सबकी जान लेने पर एक की जान लेने की बात सर्वथा अद्वेत में तात्विक नहीं है। कारण कि उसमें एक ही तात्विक है, सब तात्विक नहीं। अनेकान्त सम्मत श्रेय-दृष्टि से जो अद्वेत है, उसीमें—"एक और सब दोनो बात्विक हैं, इसलिए जो एक को जानता है, वही सबको और जो सबको जानता है, वही एक को जानता है"—इसका पूर्ण सामञ्जस्य है।

तर्क-शास्त्र के लेखक गुलावराय एम० ए० ने स्याद्वाद को अनिश्चय-सत्य मानकर एक काल्पनिक अय की देखा खीची है। जैसे—"जैनों के अनेकान्तवाद में एक प्रकार से मनुष्य की दृष्टि को विस्तृत कर दिया हैं किन्तु व्यवहार में हमको निश्चयता के आधार पर ही चलना पड़ता है। यदि हम पैर बढ़ाने से पूर्व पृथ्वी की दृदता के "स्यादस्ति स्यान्नास्ति" के फेर में पड़ जांय तो चलना ही कठिन हो जाएगा २५।"

(समीत्ता) ... लेखक ने सही लिखा है। ऋनिश्चय-दशा में वैसा ही बनता है। किन्तु विद्वान् लेखक को यह आशंका स्याद्वाद को संशयवाद समक्तने के कारण हुई है। इसलिए स्याद्वाद का सही रूप जानने के साथ-साथ यह अपने आप मिट जाती है— "शायद घड़ा है, शायद घड़ा नहीं है"— इससे दृष्टि का विस्तार नहीं होता प्रत्युत जानने वाला कुछ जान ही नहीं पाता। दृष्टि का विस्तार तब होता है, जब हम अनन्त दृष्टिविन्दु-आहा सत्य को एकदृष्टिग्राह्म ही न मानें। सत्य की एक रेखा को मी हम निश्चय-पूर्वक न माप सकें, यह दृष्टि का विस्तार नहीं, उसकी बुराई है।

्डा॰ सर् राधाकृष्यान् ने स्याद्नाद को अर्धसत्य बताते हुए लिखा है— स्याद्नाद हमें अर्ध सत्यों के पास लाकर पटक देता है। निश्चित-अनिश्चित अर्धसत्यों का योग पूर्ण सत्य नहीं हो सकता १६॥।

(समीचा) ••• इसं पर इतना ही कहना पर्याप्त होगा कि स्याद्वाद पूर्णसत्य की देश काल की परिधि से मिथ्यारूप वनने से बचाने वाला है । सत् की अनन्त पर्यायें हैं, वे अनन्तसत्य हैं । वे विभक्त नहीं होतीं, इसलिए सत् अनन्त सत्यों का योग नहीं होता, किन्तु छन (अनन्त सत्यों) की विरोधात्मक सत्ता को मिटाने वाला होता है । दूसरी वात अनिश्चित सत्य स्याद्दाद को ख्रूते ही नहीं । स्याद्वाद प्रमाण की कोटि में है । अनिश्चय अप्रमाण है । यह सही हैं पूर्ण सत्य शब्द द्वारा नहीं कहा जा सकता, इसीजिए "स्यात्" को संकेत बनाना पड़ा । स्याद्वाद निरुपचरित अखण्ड सत्य को कहने का दावा नहीं करता । वह हमें सापेच सत्य की दिशा में ले जाता है ।

राहुलजी स्याद्वाद को संजय के विद्येपवाद का अनुकरण वताते हुए लिखते हैं—"आधुनिक जैन दर्शन का आधार स्याद्वाद है, जो मालूम होता है, संजय वेल हिपुत्त के चार आंग वाले अनेकान्तवाद को लेकर उसे सात आंग वाला किया गया है, संजय ने तत्वों (परलोक, देवता) के बारे में कुछ

भी निश्चयात्मक रूप से कहने से इन्कार करते हुए एस इन्कार की चार प्रकार कहा है---

- (१) है .....नहीं कह सकता।
- (२) नहीं है ..... नहीं कह सकता।
- (३) है भी श्रीर नहीं भी ...नहीं कह सकता।
- (४) न है श्रीर न नहीं है ... नहीं कह सकता।

इसकी तुलना की जिए जैनो के सात प्रकार के स्याद्वाद से-

- (१) है .... हो सकता है (स्याद्-श्रस्ति)
- (२) नहीं है .....नहीं भी हो सकता है (स्यान्नास्ति)
- (३) है मी और नहीं मी…हो सकता है और नहीं भी हो सकता है। (स्यादस्ति च नास्ति च)

उक्त तीनों उतर क्या कहे जा सकते ( क्तन्य ) हैं श् इसका उत्तर जैन "नही" मे देते हैं—

- (४) "स्याद्" (हो सकता है) क्या यह कहा जा सकता (वक्तन्य) है १ नहीं "स्याद्" अवक्तन्य है।
  - (५) "स्याद् श्रस्ति" क्या यह वक्तव्य है । नहीं, "स्याद् श्रस्ति" श्रवक्तव्य है ।
- (६) "स्याद् नास्ति" क्या यह वक्तव्य है ? नहीं, "स्याद् नास्ति" श्रवक्तव्य है।
- (७) स्याद् ऋस्ति च नास्ति च"—क्या यह वक्तन्य है १ नहीं, स्याद् अस्ति च नास्ति च" अवक्तन्य है।

दोनों के मिलाने से मालूम होगा कि जैनों ने संजय के पहिले वाले तीन वाक्यों (प्रश्न और उत्तर दोनों) को अलग-अलग करके अपने स्याद्वाद की छह मंगियां वनाई और उसके चौथे वाक्य "न है और न नहीं है" को छीड़ कर "स्याद" भी बक्तव्य है, यह सातवां मंग तैयार कर अपनी सप्तमगी पूरी की 7

्र उपलब्ध आमग्री से मालूम हाता है कि संजय अपने अनेकान्तवाद का प्रयोग----परलोक, देवता, कर्म-फल, मुक्त पुरुष जैसे परोक्त विषयो पर करता था। जैन संजय की युक्ति को प्रत्यक्त वस्तुओं पर भी लागू करते हैं। उदाहर- णार्थ सामने मौजूद घट की सत्ता के वारे मे जैन दर्शन से यदि प्रश्न पृछा जाए तो जत्तर/निर्म्नप्रकार मिलेगा—

- (१) घट यहाँ है १--हो सकता है। (स्याद श्रस्ति)
- (२) घट यहाँ नहीं है १--नहीं भी हो सकता है। (स्यात्रास्ति)
- (३) क्या यहाँ घट है भी श्रीर नहीं भी है ?—है भी श्रीर नहीं भी हो सकता है। (स्याद् श्रस्ति च नास्ति च)
- (४) हो सकता है (स्याद्) क्या यह कहा जा सकता (वक्तव्य) है १ नहीं, "स्याद्" यह ऋवक्तव्य है ।
- (५) "घट यहाँ हो सकता है" (स्याद् श्रस्ति) यह कहा जा सकता है १ नहीं, "घट यहाँ हो सकता है", यह नहीं कहा जा सकता।
- (६) "घट यहाँ नहीं हो सकता" (स्याद् नास्ति) क्या यह कहा जा सकता है १ नही, घट यहाँ नहीं हो सकता, यह नहीं कहा जा सकता।
- (७) "घट यहाँ हो भी सकता है, नहीं भी हो सकता है" क्या यह कहा जा सकता है १ नहीं, घट यहाँ हो भी सकता है, नहीं भी हो सकता है, यह नहीं कहा जा सकता-

इस प्रकार एक भी सिद्धान्त (वाद) की स्थापना न करना, जो कि सजय का वाद था, उसी को संजय के अनुयायियों के छुप्त हो जाने पर जैनों ने अपना लिया और उसकी चहुर्भ<u>द्धी न्याय को समु</u>मंगी में परिखत कर दिया <sup>२७</sup>।

(समीचा) ••• यह गहुरी-प्रवाह क्यो चला और क्यो चलता जा रहा है पता नहीं। सजय के अनिश्चयवाद का स्याद्वाद से कोई वास्ता तक नहीं, फिर भी पिसा आटा ब्रार-वार पिसा जा रहा है। संजय का वाद न सद्भाव वताता है और न असद्भाव वटा अनेकान्त, विधि और प्रतिषेध दोनों का निश्चयपूर्वक प्रतिपादन करता है। अनेकान्त सिर्फ अनेकान्त ही नहीं, वह एकान्त भी है। प्रमाण-दृष्टि को मुख्य मानने पर अनेकान्त फलता है और नय दृष्टि को मुख्य मानने पर एकान्त भी स्याद्वाद के अंकुश से परे-नहीं हो सकता। एकान्त असत्-एकान्त न वन जाय—"यह भी है" को छोड़कर 'यही है' का रूप न हो ले, इसलिए वह जरूरी भी है।

भगवान् महावीर का युग दर्शन-प्रणयन का युग था। त्रात्मा, परलोक, स्वर्ग, मोच्च है या नहीं ? इन प्रश्नों की गूज थी। सामान्य विषय भी जीखोल कर चर्चें जाते थे। प्रत्येक दर्शन-प्रणेता की अपने-अपने ढंग की उत्तर-शौली थी। महात्मा बुद्ध मध्यम प्रतिपदावाद या विभज्यवाद के द्वारा समम्हिते थे। संजयवेलहीपुत्त विच्चेपवाद या अनिश्चयवाद की भाषा में वोलते भगवान् महावीर का प्रतिपादन स्याद्वाद के सहारे होता। इन्हे एक दूसरे का वीज मानना आग्रह से अधिक और कुछ नहीं लगता।

संजय की उत्तर-प्रणाली को अनेकान्तवादी कहना अनेकान्तवाद के प्रति घोर अन्याय है। भगवान् महाबीर ने यह कभी नहीं कहा कि मैं समकता हो के कि अमुक है तो आपको वतलाऊं। वे निर्णय की भाषा में बोलते। उन्हों अनेकान्त मे अनन्त धमों को परखने वाली अनन्त हिंदिया और अनन्त वाणी के विकल्प हैं। किन्तु याद रिखए, वे सब निर्णायक हैं। संजय के अमवाद की भाति लोगों को भ्लभुलैया मे डालने वाले नहीं हैं। अनन्त धमों के लिए अनन्त हिंदिकोणों और कुछ भी निर्णय न करने वाले हिंदिकोणों को एक कोटि मे रखने का आग्रह धूप छांह को मिलाने जैसा है। इसे "हां और "नहीं" का भेद नहीं कहा जा सकता। यह मौलिक भेद है। 'अस्तीति न भणामि'—'है' नहीं कह सकता और "नास्तीति च न भणामि"—"नहीं हैं" नहीं कह सकता और "नास्तीति च न भणामि"—"नहीं हैं" नहीं कह सकता और "श्रायशीलता के विरुद्ध अनेकान्त कहता है— 'स्यात् अस्ति"—अमुक अपेद्या से यह है ही, "स्यान् नास्ति"—अमुक अपेद्या से यह है ही, "स्यान् नास्ति"—अमुक अपेद्या से यह नहीं ही है।

्रेष्ट यहाँ हो सकता है'—यह स्याद्वाद की उत्तर-पद्धित नहीं है। उसके अनुसार '<u>घट है</u>—अपनी अपेता से निश्चित है' यह रूप होगा ।— अहिंसा-विकास में अनेकान्त दृष्टि का योग

जैन धर्म का नाम याद आते ही अहिंसा साकार हो आँखो के सामने आ जातीं है। अहिंसा की आर्थारमा जैन शब्द के साथ इस प्रकार घृली मिली हुई है कि इनका विमाजन नहीं किया जा सकता। लोक-भाषा में यही प्रचलित है कि जैन धर्म यानी अहिंसा, अहिंसा यानी जैन धर्म।

धर्म मात्र ऋहिंसा को ऋागे किये चलते हैं। कोई भी धर्म ऐसा नहीं

मिलता, जिसका मूल या पहला तत्व अहिंसा न हो । तव फिर जैन धर्म के साथ अहिंसा का ऐसा तादात्म्य क्यो ? यहाँ विचार कुछ आगे वढ़ता है।

श्रहिंसा का विचार श्रनेक भूमिकाश्रों पर विकसित हुआ है। कायिक, वाचिक और मानसिक अहिंसा के वारे में श्रनेक धर्मों में विभिन्न धारणाए मिलती हैं। स्थूल रूप में सूचमता के वीज भी न मिलते हों, वैसी वात नहीं, किन्तु वौद्धिक श्रिहिंसा के चेत्र में भगवान् महावीर से जो अनेकान्त-दृष्टि मिली, वही खास कारण है कि जैन धर्म के साथ श्रहिंसा का श्रविच्छित्न सम्बन्ध हो चला।

भगवान् महावीर ने देखा कि हिंसा की जड़ विचारों की विप्रतिपत्ति है। वैचारिक असमन्वय से मानसिक उत्तेजना बढ़ती है और वह फिर वाचिक एवं कायिक हिंसा के रूप में अभिव्यक्त होती है। शगीर जड़ है, वाणी भी जड़ है, जड़ में हिंसा-अहिंसा के भाव नहीं होते। इनकी उद्भव-भूमि मानसिक चेतना है। उसकी भूमिकाएं अनन्त हैं।

प्रत्येक वस्तु के अनन्त धर्म हैं। उनको जानने के लिए अनन्त दृष्टियां हैं। प्रत्येक दृष्टि सखाश है। सब धर्मों का वर्गीकृत रूप अखण्ड वस्तु और सखांशो का वर्गीकरण अखण्ड सत्य होता है।

ऋर्षण्ड वस्तु जानी जा सकती है किन्तु एक शब्द के द्वारा एक समय में कही नही जा सकती। मनुष्य जो कुछ कहता है, उसमें वस्तु के किसी एक पहलू का निरुपण होता है। वस्तु के जितने पहलू हैं, उतने ही सत्य हैं जितने सत्य हैं, उतने ही द्रष्टा के विचार हैं। जितने विचार हैं, उतने ही आकांचाएं हैं। जितनी आकांचाएं हैं, उतने ही कहने के तरीके हैं। जितने तरीके हैं, उतने ही मतवाद हैं। मतवाद एक केन्द्र-विन्दु है। उसके चारो ओर विवाद-संवाद, संघर्ष समन्वय, हिंसा और ऋहिंसा की परिक्रमा लगती है। एक से अनेक के सम्बन्ध जुड़ते हैं, सत्य या असत्य के प्रश्न खड़े होने-लगते हैं। वस यही से विचारों का लोत हो धाराओं में वह चलता है—अनेकान्त या सत्-एकान्त हिंस—अहिंसा, असत्-एकान्त हिंस—हिंसा

कोई वात या कोई शब्द सही है या गलत इसकी परख करने के लिए एक इंग्टि की अनेक धाराएं चाहिए। वक्ता ने जो शब्द कहा, तब वह किम अनस्था में था १ उसके आस-पास - की परिस्थितियां कैसी थी १ उसका शब्द किस शब्द-शक्ति से अन्वित था १ विवत्ता में किसका प्राधान्य था १ उसका उद्देश्य क्या था १ वह किस साध्य को लिए चलता था १ उसकी अन्य निरूपण-पद्धितयां कैसी थीं १ तत्कालीन सामयिक स्थितियां कैसी थीं १ आदि-आदि अनेक छोटे-बड़े बाट मिलकर एक-एक शब्द को सत्य के तराजू में तोलते हैं।

पत्य जितना उपादेय है, उतना ही जिटल और छिपा हुआ है। उसे प्रकाश में लाने का एक मात्र साधन है शुट्टा । उसके सहारे सत्य का आवान-प्रदान होता है। शब्द अपने आप में सत्य या असत्य कुछ भी नहीं है। वक्ता की प्रवृत्ति से वह सत्य या असत्य से जुड़ता है। 'रात' एक शब्द है, वह अपने आपमें सही या भूठ कुछ भी नहीं। वक्ता अगर रात को रात कहे तो वह शब्द सत्य है और अगर वह दिन को रात कहे तो वही शब्द असत्य हो जाता है। शब्द की ऐसी स्थित है, तब कैसे कोई व्यक्ति केवल उसीके सहारे सत्य को प्रहृण कर सकता है।

इसी लिए भगवान् महावीर ने बताया—"<u>प्रत्येक धर्म (वस्त्वश) को</u> अपेचा से ग्रहण करो। सत्य सापेच होता है। एक सत्याश के साथ लगे या छिपे अनेक सत्याशों को दुकरा कर कोई उसे पकड़ना चाहे तो वह सत्याश भी उसके सामने असत्यांश वनकर आता है।"

्रूसरों के प्रति ही नहीं किन्तु उनके विचारों के प्रति भी अन्याय मत करों । अपने को समक्ष्मने के साथ-साथ दूसरों को समक्ष्मने की भी चेष्टा करों । यही है अपेत्वावाद और इसीका नाम है—त्रौद्धिक अहिंसा। भगवान महावीर ने इसे दार्श्वानक त्रेत्र तक ही सीमित नहीं रखा, इसे जीवन-व्यवहार में भी उतारा। चडकौशिक साँप ने भगवान के डक मारे तब उनने सोचा—"यह अज्ञानी है, इसीलिए मुक्ते काट रहा है, इस दशा में में इस पर क्रोध कैसे कर्ष ?" सगम ने भगवान को कष्ट दिये, ता उनने सोचा—"यह मोह व्याचिस है, इसलिए यह ऐसा जधन्य कार्य करता है। में मोह-व्याचिस नहीं हूँ, इसलिए मुक्ते क्रोध करना उचित नहीं।"

भगवान् ने चण्डकौशिक श्रीर श्रपने मक्तो को समान दृष्टि से देखा, इसिलाए देखा कि उनकी विश्वमैत्री की श्रपेत्ता दोनो समकत्त्व मित्र थे।

चएडकौशिक अपनी उग्रता की अपेचा भगवान् का शत्रु माना जा सकता है किन्तु भगवान् की मैत्री की अपेचा वह उनका शत्रु नहीं मानां जा सकता। इस बौद्धिक अहिसा का विकास होने की आवश्यकता है।

स्कन्टक संन्यासी को उत्तर देते हुए भगवान् ने बताया-विश्व सान्त भी है, अनन्त भी। यह अनेकान्त दार्शनिक त्तेत्र में उपयुज्य है। दार्शनिक संघर्ष इस दृष्टि से बहुत सरलता से सुलक्षाये जा सकते हैं, किन्तु कलह का त्तेत्र सिर्फ मतवाद ही नहीं है। कौटुम्बिक, सामाजिक श्रीर राजनीतिक अखाड़े संघषों के लिए सदा खुले रहते हैं। धनमें अनेकान्त दृष्टि लभ्य बौद्धिक अहिंमा का विकास किया जाय तो बहुत सारे संघर्ष टल सकते हैं। जो कही भय या द्वेचीमान बढ़ता है, उसका कारण ऐकान्तिक आग्रह ही है। एक रोगी कहे, मिठाई बहुत हानिकारक वस्तु है, उस स्थिति में स्वस्थ व्यक्ति को यकायक भेंपना नहीं चाहिए। उसे सोचना चाहिए—"कोई भी निरपेद वस्तुं लाभकारक या हानिकारक नहीं होती", उसकी लाम और हानि की वृति किसी व्यक्ति-विशेष के साथ जुड़ने से वनती है। जहर किसी के लिए जहर है, वही किसी के लिए अमृत होता है, परिस्थिति के परिवर्तन में जहर जिनके लिए जहर होता है, उसीके लिए श्रमृत भी वन जाता है। साम्यवाद पूंजीवाद को बुरा लगता है श्रीर पूजीवाद साम्यवाद की, इसमे ऐकान्तिकता ठीक नहीं हो सकती। किसी में कुछ और किसी में कुछ विशेष तथ्य मिल ही जाते हैं। इस प्रकार हर च्रेत्र में जैन धर्म ऋहिंसा की साथ लिए चलता है 3%। तत्त्व और आचार पर अनेकान्तदृष्टि

"वाल होकर भी अपने की पडित मानने वाले व्यक्ति एफान्त पत्त के आश्रय से उत्पन्न होने वाले कर्मवन्थ को नहीं जानते विशेष व्यवहारिक और तात्विक सभी जगह अनेकान्त का आश्रयण ही कल्याणकर होता है। एकान्तवाद आग्रह या संक्लिप्ट मनोदशा का परिणाम है। उससे कर्मवन्थ होता है। आहिसक के कर्मवन्ध नहीं होता। अनेकान्तदृष्टि में आग्रह या संक्लिश नहीं होता, इसलिए वह अहिंसा है। साधक को सभी का प्रयोग करना

चाहिए। (पंकान्तदृष्टि से व्यवहार भी नहीं चलता, इसलिए उसका स्वीकार अनाचार है। अनेकान्तदृष्टि से व्यवहार का भी लोप नहीं होता, इसलिए उस का स्वीकार आचार है। इनके अनेक स्थानों का वर्णन करते हुए सूत्रकृतांग में बताया है

- (१) पदार्थ नित्य ही है या अनित्य ही है—यह मानना अनाचार है। पदार्थ कथचित् नित्य है और कथंचित् अनित्य—यह मानना आचार है।
- (२) शास्ता—तीर्थंकर, उनके शिष्य या भव्य, इनका सर्वथा उच्छेद हो जाएगा—उंसार भव्य जीवन शूल्य हो जाएगा, या मोच्च होता ही नहीं—यह मानना अनाचार है। भवस्थ केवली मुक्त होते हैं, इसलिए वे शाश्वत नहीं हैं और प्रवाह की अपेच्चा के<u>वली सदा रहते</u> हैं, इसलिए शाश्वत भी हैं—यह मानना आचार है।
- (३) सब जीन विसदश ही हैं या सदश ही हैं—यह मानना अनाचार है। ध्नेतन्य, अमूर्तत्व आदि की दृष्टि से प्राणी आपस में समान भी हैं और कर्म, गति, जाति, विकास आदि की दृष्टि से विलक्षण भी हैं—यह मानना आचार है।
  - (४) सब जीव कर्म की गांठ से बन्धे हुए ही रहेंगे अथवा सब ख़ूट जाएंगे—यह मानना अनाचार है। काल, लिघ, वीर्य, पराक्रम आदि सामग्री पाने वाले मुक्त होंगे भी और नहीं पाने वाले नहीं भी होंगे—यह मानना आचार है।
  - (५) छोटे श्रीर बड़े जीवों को मारने में पाप सरीखा होता है श्रथवा सरीखा नहीं होता—यह मानना श्रनाचार है। हिंसा में बन्ध की टिप्ट से । साहश्य भी है श्रीर बन्ध की मन्दता, तीव्रता की दृष्टि से श्रसाहश्य भी—यह मानना श्राचार है।
  - (६) आधाकर्म आहार खाने से मुनि कर्म से लिप्त होते ही हैं या नहीं ही होते—यह मानना अनाचार है। जान बूककर आधा कर्म ओहार खाने से लिप्त होते हैं और शुद्ध नीति से व्यवहार में शुद्ध जानकर लिया हुआ आधाकर्म आहार खाने से लिप्त नहीं भी होते—यह मानना आचार है।

- (3) श्रीदारिक, वैिक्रय, श्राहारक, तैजस और कार्मण शरीर श्रिमिन्त ही हैं, या मिन्न ही है—यह मानना श्रनाचार है। इन शरीरों की घटक वर्षणाएं मिन्न हैं, इस दृष्टि से ये मिन्न भी हैं और एक देश-काल में उपलब्ध होते हैं, इसिलए श्रिमिन्न भी हैं—यह मानना श्राचार है।
- ( ) सर्वत्र वीर्य है, सब सब जगह है, सर्व सर्वात्मक है, कारण में कार्य का सर्वथा सद्भाव है या सब में सबकी शक्ति नहीं है—कारण में कार्य का सर्वथा अभाव है—यह मानना अनाचार है। अस्तित्व आदि सामान्य धमां की अपेचा पदार्थ एक सर्वात्मक भी है और कार्य-विशेष गुण आदि की अपेचा अ-सर्वात्मक-भिन्न भी है। कारण में कार्य का सद्भाव भी है और असद्भाव भी—यह मानना आचार है।
- ( ६ ) कोई पुरुष कल्या ग्यान ही है या पापी ही है—यह नहीं कहना चाहिए। एकान्ततः कोई भी व्यक्ति कल्या ग्यान ्या पापी नहीं होता।
- (१०) जमत् दुःख रूप ही है—यह नहीं कहना चाहिए। मु<u>घ्यस्थ दृष्टि</u> चाले इस जगत् में प्रम सुखी भी होते हैं।

भगवान् महावीर ने तत्व और आचार दोनों पर अनेकान्त हिण्ट से विचार किया। इन पर एकान्त हिण्ट से किया जाने वाला विचार मानस-संक्लेश या आग्रह का हेतु वनता है। अहिंसा और संक्लेश का जन्मजात विरोध है। इसिलए अहिंसा को पल्लवित करने के लिए अनेकान्तहिण्ट परम आवश्यक है। आत्मवादी दर्शनों का मुख्य लह्य है—वन्ध और मोद्य की मीमांसा करना। बन्ध, वन्ध-कारण, मोद्य और मोद्य-कारण—यह चतुष्टिय अनेकान्त को मादे विना घट नहीं सकता। अनेकान्तात्मकता के साथ कम-अक्रम व्यास है। क्रम-अक्रम से अर्थ-किया व्यास है। अर्थ-किया से अस्तित्व व्यास है।

#### स्याद्वाद की आलोचना

स्याद्वाद परखा गया श्रीर कसौटी पर कसा गया। वहुलांश तार्किकों की दृष्टि में वह सही निकला। कई तार्किकों को उसमें खामियां दीखी, उन्होंने इसलिए उसे दोषपूर्ण वताया ब्रिह्मसूत्रकार व्यास श्रीर भाष्यकार शंकराचार्थ से लेकर आज तक स्याद्वाद के वारे में जो दोष बताए गये है, उनकी संख्या जिंगामग आठ होती है, जैसे—

- (१) विरोध
   (५) व्यतिकर

   (२) वैयधिकरण्य
   (६) संशय

   (३) अनवस्था
   (७) अप्रतिपत्ति
- (४) संकर (८) ग्रमाव

१---ठंड श्रीर गर्मों में निरोध है, वैसे ही 'है' श्रीर 'नहीं' में निरोध है <sup>32</sup>। "जो वस्तु है, वहीं नहीं है"—यह निरोध है।

२—जो वस्तु 'है' शब्द की प्रवृत्ति का निमित्त है, वही 'नहीं' शब्द की प्रवृत्ति का निमित्त बनने की स्थिति में सामानाधिकरण्य नहीं हो सकता।

[भिन्न निमित्तों से प्रवर्तित दो शब्द एक वस्तु में रहे, तब सामानाधिकरण्य होता है <sup>38</sup>। सत् वस्तु में असत् की प्रवृत्ति का निमित्त नहीं मिलता, इसलिए सत् और असत् का अधिकरण एक वस्तु नहीं हो सकती-

्र पदार्थ में सात मग जोड़े जाते हैं, वैसे ही 'श्रस्ति' मंग मे भी सात मग जोड़े जा सकते हैं—श्रस्ति मंग मे जुड़ी सप्त-मंगी में श्रस्ति-मग होगा, ससमे फिर सप्त-मंगी होगी। इस प्रकार सप्त-भंगी का कही श्रन्त न श्राएगा।

- (४) 'है' श्रीर 'नही' दोनो एक स्थान में रहेंगे तो जिस रूप में 'है' है उसी रूप में 'नही' होगा—यह संकर दोष श्राएगा।
- (५) जिस रूप से 'है' है, उमी रूप से 'नहीं' हो जाएगा और जिस रूप से 'नहीं' है उसी रूप से 'हैं' हो जाएगा। विषय अलग-अलग नहीं रह सकेंगे।

( १,७,८ ) संशय से पदार्थ की प्रतिप्रति ( ज्ञान ) नहीं होगी और प्रतिपत्ति हुए विना पदार्थ का अमान होगा।

जैन आचारों ने इनका उत्तर दिया है। सचमुन स्याद्वा<u>इं मे दोष नहीं</u> आते। यह कल्पना उसका सही रूप न सममने का परिणाम है। इसके पीछें एक तथ्य है। मध्य युग में अजैन निद्वानो को जैन ग्रन्थ पढ़ने में किमक थीं है क्यों थी पता नहीं, पर थी अवश्य। जैन आचार्य खुले दिल से अन्य-दर्शन

के ग्रन्थ पढ़ते-थे। अजैन ग्र<u>न्थो पर जन</u> द्वारा लिखी गई टीकाएं इसका स्पष्ट प्रमाण हैं

स्याद्वाद का निराकरण करते समय पूर्वपत्त यथार्थ नहीं रखा गया |
स्याद्वाद में विरोध तब आता, जब कि एक ही हुष्टि से वह दो धर्मों को
स्वीकार करता | पर वात ऐसी नहीं है | जैन-आगम पर दृष्टि डालिए |
मगवान महावीर से पूछा गया कि—मगवन | "जीव मर कर दूसरे जन्म में
जाता है, तब शरीर सहित जाता है या शरीर रहित ?" मगवान कहते हैं—
"स्यात् शरीर सहित और स्यात् शरीर रहित ।" उत्तर में विरोध लगता है

पर अपेना दृष्टि के सामने आते ही वह मिट जाता है अर।

शरीर दो प्रकार के होते हैं—सहम और स्थूल । शरीर मोच-दशा से पहिले नहीं खूटते, इस अपेचा से परभव-गामी जीव शरीर सहित जाता है। स्थूल शरीर एक-जन्म-सम्बद्ध होते हैं, इस दृष्टि से वह अशरीर जाता है। एक ही प्राणी की स शरीर और अशरीर गति विरोधी वनती है किन्तु अपेचा समक्ते पर वह वैसी नहीं रहती।

विरोध तीन प्रकार के हैं—(१) वध्य-धातक-भाव (२) सहानवस्थान (३) प्रतिवन्ध्य-प्रतिवन्धक भाव।

पहला निरोध वलनान् श्रौर दुर्वल के बीच होता है। नस्त के श्रस्तित्व श्रौर नास्तित्व धर्म दुल्यहेतुक श्रौर तुल्यवली हैं, इसलिए वे एक दूसरे को बाध नहीं सकते।

दूसरा निरोध वस्तु की क्रमिक पर्यायों में होता है। <u>बाल्य श्रीर यौवन</u> क्रमिक हैं, इसलिए वे एक साथ नहीं रह सकते। किन्तु श्रस्तित्व -श्रीर नास्तित्व क्रमिक नहीं हैं, इसलिए इतमें यह विरोध भी नहीं श्राता।

श्राम डठल से बन्धा रहता है, तब तक गुरु होने पर भी नीचे नहीं गिरता। इनमें 'प्रतिवन्ध्य-प्रतिवन्धक भाव' होता है। श्रस्तित्व-नास्तित्व के प्रयोजन का प्रतिवन्धक नहीं है। श्रस्ति-काल में ही पर की श्रपेता नास्ति- वृद्धि श्रौर नास्तिकाल में ही स्व की श्रपेता श्रास्ति-वृद्धि होती है, इसलिए इनमें प्रतिवन्धक भाव भी नहीं है। श्रपेत्वा-मेद से-इनमें विरोध नहीं-एह्या-।

स्याद्वाद <u>विरोध लाता नहीं किन्त अविरोधी धर्मों में जो विरोध लगता</u> है, उसे मिटाता है है ।

(१) जिस रूप से वस्त सत् है, उसी रूप से वस्तु असत् मानी जाए ध्री विरोध आता है दें जिन दर्शन यह नहीं मानता। वस्तु को स्व-रूप से सत् और पर-रूप से असत् मानता है। शंकराचार्य और भास्कराचार्य ने जो एक ही वस्तु को एक ही रूप से सत्-असत् मानने का विरोध किया है, वह जैन दर्शन पर लागू नहीं होता कि

हिन्दू विश्वविद्यालय बनारस के संस्कृत कॉलेज के प्रिन्धीपल निखिल विद्या-वारिधि परिडत अम्बादासजी शास्त्री ने स्याद्वाद में दीखने वाले विरोध को आपाततः सन्देह बताते हुए लिखा है—"यहाँ पर आपाततः प्रत्येक व्यक्ति को यह शका हो सकती है कि इस प्रकार परस्पर विरोधी धर्म एक स्थान पर कैसे रह सकते हैं और इसी से वेदान्त सूत्र में व्यासजी ने एक स्थान पर लिखा है—'नैकस्मिन्नसम्भवात'—अर्थात् एक पदार्थ मे परस्पर विरुद्ध निखानिखलादि नही रह सकते। परन्तु जैनाचार्यों ने स्याद्वाद-सिद्धान्त से इन परस्पर विरोधी धर्मों का एक स्थान में भी रहना सिद्ध किया है। और वह युक्तियुक्त भी है क्योंकि वह विरोधी धर्म विभिन्न अपेज्ञाओ से एक वस्तु में रहते हैं, न-कि एक ही अपेज्ञा से अर्थ।"

प्रो० फणिम्षण श्रिधिकारी ( अध्यत्त—दर्शन शास्त्र, काशी हिन्दू विश्व-विद्यालय ) के शब्दों में—''विद्वान् शंकराचार्य ने इस सिद्धान्त के प्रति अन्याय किया । यह वात अन्य योग्यता वाले पुरुषों में चम्य हो सकती थी किन्तु यदि मुक्ते कहने का अधिकार है तो मैं भारत के इस महान् विद्वान् को सर्वथा अन्तम्य ही कहूँगा । यद्यपि मैं <u>इश महर्षि का</u> अतीव आदर की हिष्ट से देखता हूँ ऐसा जान पड़ता है कि उन्होंने इस धर्म के, जिसके लिए अनादर से 'विवसन-समय' अर्थात् नग्न लोगों का सिद्धान्त ऐसा नाम वे रखते हैं, दर्शन शास्त्र के मूल प्रन्थों के अध्ययन की परवाह नहीं की।''

(२) वस्तु के 'सत्' श्रंश से उसमे 'हैं' शब्द की प्रवृत्ति होती है, बैसे ही उसके श्रसत् श्रंश से उसमें 'नहीं' शब्द की प्रवृत्ति होने का निमित्त

- वनता है। 'है' श्रीर 'नहीं' ये दोनो एक ही वस्त के दो भिन्न घमों द्वारा भूवर्तित होते हैं। इसलिए वैयधिकरएय दोष भी स्याद्वाद को नहीं छूता।
- (३) किसी वस्तु में अनन्त विकल्प होते हैं, इसीलिए अनवस्था-दोप नहीं बनता। यह दोप तब बने, जब कि कल्पनाएं अप्रामाणिक हो, सममंगिया प्रमाण-सिद्ध हैं <sup>3९</sup>। इसलिए एक पदार्थ में अनन्त-सममंगी होने पर भी यह। दोप नहीं आता। धर्म में धर्म की कल्पना होती ही नहीं। अस्तित्व धर्म है उसमें दूमरे धर्म की कल्पना ही नहीं होती, तब अनवस्था कैसे ?
- (४) वस्तु जिस-रूप से 'श्रस्ति' हैं, उसी रूप से 'नास्ति' नहीं है। इसिलए संकर-दोप भी नहीं श्राएगा ४०।
- (५) अस्तित्व अस्तित्व रूप मे परिग्रत होता है और नास्तित्व नास्तित्व रूप मे । किन्तु अस्तित्व नास्तित्व रूप मे और नास्तित्व अस्तित्व रूप में परिग्रत नहीं होता ४९। 'है' 'नहीं' नहीं बनता और 'नहीं' 'है' नहीं बनता, इसलिए व्यतिकरदोष भी नहीं आने वाला है ४९।
- (६) स्वाद्वाद में अनेक धमों का निश्चय रहता है, इसलिए वह संशव मी नहीं है। प्रो॰ <u>आनन्दशंकर वापू भाई</u> ध्रुव के शब्दों में—''महावीर के सिद्धान्त में वताये गए स्याद्वाद को कितने ही लोग संशयवाद कहते हैं, इसे मैं नहीं मानता। स्याद्वाद संशयवाद नहीं है किन्तु वह एक दृष्टिविन्दु हमको उपलब्ध करा देता है। विश्व का किस रीति से अवलोकन करना चाहिए, यह हमें सिखाता है। यह निश्चय है कि विविध दृष्टिविन्दु औ द्वारा निरीन्द्रख किये विना कोई भी वस्तु सम्पूर्ण रूप में आ नहीं सकती। स्याद्वाद (जैनधर्म) पर आद्देश करना अनुचित है।"
  - (७-५) संशय नहीं तत्र निश्चित ज्ञान का अभाव—अप्रतिपत्ति नहीं होगी। अप्रतिपत्ति के विना वस्तु का अभाव भी नहीं होगा। त्रिभगी या सप्तमंगो

अपनी सत्ता का स्वीकार और पर-सत्ता का अस्वीकार ही वस्तु का वस्तुत्व है ४३। यह स्वीकार और अस्वीकार दोनो एकाअयी होते हैं। वस्तु में 'स्व' की सत्ता की मांति 'पर' की असत्ता नहीं हो तो उसका स्वरूप ही नहीं बन सकता। वस्तु के स्वरूप का प्रतिपादन करते समय अनेक विकल्प करने

आवश्यक हैं। मगवान् महावीर ने गौतम स्वामी के प्रश्न का उत्तर देते हुए कहा—"रक्षप्रभा पृथ्वी स्यात् आत्मा है, स्यात् आत्मा नहीं, स्यात् अवक्तव्य है ।" स्व की अपेचा आत्मा अस्तित्व है, पर की अपेचा आत्मा अस्तित्व नहीं है। युगपत् दोनो की अपेचा अवक्तव्य है। ये तीन विकल्प हैं, इनके संयोग से चार विकल्प और वनते हैं—

- (४) स्यात्-ग्रस्ति, स्यात्-नास्ति—रत्नप्रमा पृथ्वी ख की अपेद्या है, पर की अपेद्या नहीं है—यह दो अंशों की क्रमिक विवत्ता है।
- (५) स्यात्-ऋत्ति, स्यात्-श्चनक्तव्य स की अपेन्ना है, युगपत् स्व-पर की अपेन्ना अवक्तव्य है।
- (६) स्यात्-नास्ति, स्यात्-श्रवक्तन्य-पर की श्रपेचा नहीं है, युगपत् ख-पर की श्रपेचा श्रवक्तन्य है।
- (७) स्यात्-म्रस्ति, स्यात्-नास्ति, स्यात्-म्रवक्तव्य—एक ग्रंश स्व की अपेद्या है, एक ग्रंश पर की अपेद्या नहीं है, युगपत् दोनों की अपेद्या अवक्तव्य है।

#### प्रमाण-सप्तमगी

सत्त्व की प्रधानता से वस्तु का प्रतिपादन (१) इसलिए • श्रस्ति । श्रसत्त्व , , , , , (२) इसलिए • • नास्ति । समय वर्म की ,, से क्रमशः वस्तु का ,, (३) , • श्रस्ति-नास्ति । ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, नहीं हो सकता (४) इसलिए श्रवक्तव्य ।

् अभय धर्म की प्रधानता से युगपत् वस्तु का प्रतिपादन नहीं हो सकता— 'सन्त्र-की प्रधानता से वस्तु का प्रतिपादन हो सकता है ( धू ) इसलिए— अवक्तव्य-अस्ति।

ज्ञमय धर्म की प्रधानता से युगपत् वस्तु का प्रतिपादन नहीं हो सकता— ऋर्त्त्व की प्रधानता से वस्तु का प्रतिपादन हो सकता है (६) इसलिए— ऋवक्तव्य-नास्ति।

अन्य धर्म की प्रधानता के साथ उमय धर्म की प्रधानता से क्रमशः वस्तु का प्रतिपादन हो सकता है (७) इसिलए-अवक्तव्य-अस्ति-नास्ति।

## सप्तभंगी ही क्यों ?

वस्तु का प्रतिपादन क्रम और यौगपदा, इन दो पद्धतियों से होता है। वस्तु में 'श्रस्ति' धर्म भी होता है और 'नास्ति' धर्म भी।

- (१-२) 'वस्तु है'—यह अस्ति धर्म का प्रतिपादन है। 'वस्तु नही है'—
  यह नास्ति धर्म का प्रतिपादन है। यह क्रिमक प्रतिपादन है। अस्ति और
  नास्ति एक साथ नहीं कहे जा नकते, इसिलए युगपत् अनेक धर्म प्रतिपादन की
  अपेचा पदार्थ अवक्तन्य है। यह युगपत् प्रतिपादन है।
- (३) क्रम-पद्धित में जैसे एक काल में एक शब्द से एक गुण के द्वारा समस्त वस्तु का प्रतिपादन हो जाता है, वैसे एक काल में एक शब्द से दी प्रतियोगी गुणों के द्वारा वस्तु का प्रतिपादन नहीं हो सकता, इसिलए युगपत् एक शब्द से समस्त वस्तु के प्रतिपादन की विवद्या होती है, तब वह अवक्तव्य वन जाती है।

वस्तु-प्रतिपादन के ये मौलिक विकल्प तीन ही हैं। अपुनरुक रूप में इनके चार विकल्प और हो सकते हैं, इसलिए सात विकल्प वनते हैं। वाद के मंगों में पुनरुक्ति आ जाती है। उनसे कोई नया बोध नहीं मिलता, इसलिए उन्हें प्रमाण में स्थान नहीं मिलता। इसका फलित रूप यह है कि वस्तु के अनन्त धर्मों पर अनन्त सत्तर्भणियां होती हैं किन्तु एक धर्म पर सात से अधिक मंग नहीं वनते।

(४) अधुनक्त-विकल्प—सत् द्रव्याश होता है और असत् पर्यायांश। द्रव्यांश की अपेद्या वस्तु सत् है और अभाव रूप पर्यायांश की अपेद्या वस्तु असत् है। एक साथ दोनों की अपेद्या अवत्तव्य है। क्रम-विवद्या में उभयात्मक है।

्र्य-६-७) अवक्तव्य का सद्भाव की प्रधानता से प्रतिपाटन हो तव पांचवां, असद्भाव की प्रधानता से हो तव छठा और क्रमशः टोनो की प्रधानता से हो तब सातवां भंग वनता है।

प्रथम तीन असायोगिक विकल्गों में विविद्यात धर्मों के द्वारा अखण्ड वस्तु का अहण होता है, इसलिए ये सकलादेशी हैं। शेप चारों का विषय देशावित्र श्वर्मी होता है, इसलिए वे विकलादेशी हैं भाग एक विद्यार्थी में योग्यता, श्रयोग्यता, सिक्रयता श्रीर निष्क्रियता—ये चार धर्म मान सात मंगों की परीचा करने पर इनकी न्यावहारिकता का पता लग सकेगा। इनमें दो गुण सद्माव रूप हैं श्रीर दो धनके प्रतियोगी।

किसी व्यक्ति ने ऋध्यापक से पूछा—"ऋमुक निद्यार्थी पढने में कैसा है ?" ऋध्यापक ने कहा—"बड़ा थोग्य है।"

(१) यहाँ पढ़ाई की अपेद्धा से उसका योग्यता धर्म मुख्य बन गया और शेष सब धर्म उसके अन्दर छिप गए—गौण वन गए।

दसरे ने पूछा-"'विद्यार्थी नम्रता में कैसा है १"

अध्यापक ने कहा-"वड़ा अयोग्य है।"

(२) यहाँ उद्दर्ण्डता की ऋषेत्वा से उसका ऋयोग्यता धर्म मुख्य वन गया ऋषेर शेष सब धर्म गौण वन गए १

किसी तीसरे व्यक्ति ने पूछा-- "वह पढ़ने में श्रीर विनय-व्यवहार में कैसा है १"

अध्यापक ने कहा-- "क्या कहे यह बड़ा विचित्र है। इसके बारे में कुछ कहा नहीं जा सकता।"

(३) यह विचार उस समय निकलता है, जब उसकी पढ़ाई और उच्छू खलता, ये दोनों एक साथ मुख्य बन दृष्टि के सामने नाचने लग जाती हैं। और कमी-कमी यू मी उत्तर होता है "भाई अच्छा ही है, पढ़ने में योग्य है किन्तु वैसे ब्यवहार में योग्य नहीं।"

पांचवां उत्तर—''योग्य है फिर भी वड़ा विचित्र है, उसके वारे में कुछ, कहा नहीं जा सकता।''

छठा उत्तर—''योग्य नहीं है फिर भी बड़ा विचित्र है, उसके बारे में कुछ कहा नहीं जा सकता।''

सातवां उत्तर—''योग्य भी है, नहीं भी—ग्ररे क्या पूछते हो बड़ा विचित्र लड़का है, उसके बारे में कुछ कहा नही जा सकता।''

उत्तर देने वाले की मिन्न-मिन्न मनः स्थितिया होती हैं। कभी उसके सामने योग्यदा की दृष्टि प्रधान हो जाती है और कभी अयोग्यता की। कभी एक साथ दोनों और कभी क्रमशः। कभी योग्यता का वखान होते-होते योग्यता-अयोग्यता दोनो प्रधान बनती हैं, तब आदमी उलक जाता है। कभी अयोग्यता का बखान होते-होते दोनो प्रधान बनती हैं और उलकन आती है। कभी योग्यता और अयोग्यता दोनो का क्रमिक बखान चलते-चलते टोनो पर एक साथ हिन्द दौड़ने ही "कुछ कहा नहीं जा सकता"—ऐमी वाणी निकल पड़ती है।

जीव की सिक्रयता और निष्कियता पर स्याद्-श्रस्ति, नास्ति, श्रवक्तव्य का प्रयोग :—

मानसिक, वाचिक श्रीर कायिक व्यापार जीव श्रीर पुद्गल के संयोग से होता है। एकान्त निश्चयवादी के अनुसार जीव निष्क्रिय श्रीर श्रजीव मिक्रय है। मांख्य दर्शन की भाषा में पुरुष निष्क्रिय श्रीर ग्रकृति सिक्रय है कि एकान्त व्यवहारवादी के अनुसार जीव सिक्रय है श्रीर श्रजीव निष्क्रिय । विज्ञान की भाषा में जीव सिक्रय श्रीर श्रजीव निष्क्रिय है। स्यादवाद की दृष्टि से जीव सिक्रय भी है, निष्क्रिय भी है, श्रीर श्रवाच्य भी।

लब्धि वीर्य या शक्ति की अपेद्धा से जीव की निष्क्रियता सत्य है; करण-वीर्य या क्रिया की अपेद्धा से जीव की सिक्रयता सत्य है; उभय धर्मों की अपेद्धा से अवक्तव्यता सत्य है।

गुण-समुदाय की द्<u>रुव्य</u> कहते हैं। द्रुव्य के प्रदेशों—अवयवों को लेत्र कहते हैं। क्यवहार-हिंग्ट के अनुसार द्रुव्य का आधार भी लेत्र कहलाता है। द्रुव्य के परिणमन को काल कहते हैं। जिस द्रुव्य का जो परिणमन है, वही उनका काल है। घड़ी, मुहूर्त आदि काल क्यावहारिक कल्पना है। <u>द्रुव्य</u> के गुण-शक्ति-परिणमन को मान कहते हैं। प्रत्येक वस्तु का द्रुव्यादि चतुष्ट्य मिन्न-मिन्न रहता है, एक जैसे, एक लेने में रहे हुए, एक साथ वने, एक रण-रंग वाले सी घड़ों में साहश्य हो सकता है, एकता नहीं। एक घड़े के मृत्-परमाणु दूसरे घड़े के मृत्-परमाणु औं से मिन्न होते हैं। इसी प्रकार अवगाह, परिणमन और गुण भी एक नहीं होते।

वस्तु के प्रत्येक धर्म पर विधि-निपेध की कल्पना करने से अनन्त त्रिभगिय। या ससमंगियां होती हैं किन्तु उसके एक धर्म पर विधि-निपेध की कल्पना वर्जे से त्रिभंगी या संप्तभंगी ही होती है ४ १ ) वस्तु के विषय सात है, इसिलए सात प्रकार के संदेह, सात प्रकार के संदेह हैं इसिलए सात प्रकार की जिज्ञासा से सात प्रकार के पर्यनुयोग, सात प्रकार के पर्यनुयोग से सात प्रकार के विकल्प वनते हैं ४० । मिथ्या दिष्टि

"श्राग्रही वत निनीषति युक्तिं, तत्र यत्र मतिरस्य निविष्टा । पत्तपातरहितस्य तु युक्तिर्यत्र तत्र मतिरेति निवेशम् ॥"

श्राग्रह सव में होता है किन्तु दूसरे के श्राग्रह का उचित मृल्य श्रांक सके, वह श्राग्रही नहीं होता।

श्रनेकान्त सम्यग्-दृष्टि है। सापेच एकान्त भी सम्यग्-दृष्टि है। निर्पेच एकान्त-दृष्टि मिथ्या-दृष्टि है। दृष्टि प्रमाद या भूल से मिथ्या बनती है। प्रमाद श्रनेक प्रकार का होता है ४८। श्रज्ञान प्रमाद है—श्रनजान में श्रादमी बड़े से बड़े श्रन्याय का समर्थन कर बैठता है। श्रनामिप्रहिक मिथ्यात्व में श्रसत्य के प्रति श्राग्रह नहीं होता फिर भी श्रज्ञानवश श्रसत्य के प्रति सख की श्रद्धा होती है, इसलिए वह मिथ्या-दृष्टि है श्रीर इसीलिए श्रज्ञान की सबसे बड़ा पाप माना गया है।

श्रिज्ञान कोष श्रादि पापो से बड़ा पाप है श्रीर इसलिए है कि उससे दका हुआ मनुष्य हित-श्रहित का भेद भी नहीं समक सकता ४९।" श्रज्ञान-दशा में होने वाली मूल भूल नहीं, यह जैन दर्शन नहीं मानता।

निथ्या ज्ञान से होने वाली भूलें साफ हैं। ज्ञान मिथ्या होगा तो ज्ञेय का यथार्थ बोध नही होगा। वर्शन की माषा में यह विपर्यय या विपरीत ज्ञान है। वस्तु का स्वरूप अनेकान्त है, उसे एकान्त सममना विपर्यय है।

संशय भी प्रमाद है। अनिश्चित ज्ञान से वस्तु वैसे नही जानी जा सकती जैसे वह है। इसिलए यह भी सम्यग्-दृष्टि वनने मे वाधक है। जिज्ञामा आरे संशय एक नहीं है ५०।
भाषा सम्बन्धी भूले

एकान्त भाषा, निरपेच एक धर्म को अखण्ड वस्तु कहने वाली भाषा दोषपूर्ण है। निश्चयकारियी भाषा, जैसे—अमुक काम कलगा, आगो वह कॉम न कर सके, इसलिए यह भी सत्य की बाधक है। आवेश, क्रोध, अभिमान क्रिल, लोभ-लालच की छप्र दशा में व्यक्ति ठीक-ठीक नहीं सीच पाता, इसलिए ऐसी स्थितियों में अथथार्थ बातें बढ़ाचढ़ाकर या तोड़-मोड़कर कही जाती हैं भ ।

## ईक्षण या दर्शन सम्बन्धी भूले

वस्तु अधिक दूर होती है या अधिक निकट, मन चंचल होता है, वस्तु अति सूत्म होती है अथवा किसी दूसरी चीज से व्यवहृत होती है, दो वस्तुएं मिली हुई होती हैं, चंत्र की विषमता होती है, कुहासा होता है, काल की विषमता, स्थित की विषमता होती है, तब दर्शन का प्रमाद होता है—देखने की भूलें होती हैं पर ।

# आकने की मूले

वस्तु का जो स्वरूप है, जो चेत्र है, जो काल और भाव-पर्याये हैं, उन्हें छोड़कर कोरी वस्तु को समफने की चेष्टा होती है, तब वस्तु का स्वरूप आकने मे भूले होती हैं।

#### कार्य-कारण सम्बन्धी मूले

जो पहले होता है, वही कारण नहीं होता । कारण वह होता है, जिसके बिना कार्य पैदा न हो सके। पहले होने मात्र से कारण मान लिया जाए श्रथवा कारण-सामग्री के एकांश को कारण मान लिया जाए श्रथवा एक वात को अन्य सब बातों का कारण मान लिया जाए—वह कार्य कारण सम्बन्धी भूले होती हैं।

### प्रमाण सम्बन्धी भूलें

जितने प्रमाणाभास हैं, वे सव प्रमाण का प्रमाद होने से बनते हैं। जैसे— प्रस्य का प्रमाद, परोच्च का प्रमाद, स्मृति-प्रमाद, प्रत्यिमशा-प्रमाद, वर्क-प्रमाद, ऋतुमान-प्रमाद, आगम-प्रमाद, व्याप्ति-प्रमाद, हेतु-प्रमाद, लच्चण-प्रमाद। - सानसिक भुकाव सम्बन्धी प्रसाद

कम-विकास का सिद्धान्त गलत ही है यह नहीं, यथार्थ ही है, यह भी

नहीं । फिर भी मानसिक मुकाव के कारण कोई उसे सर्वथा त्रुटिपूर्ण कहता है, कोई सोलह आना सही मानता है।

अपर की कुछ पंक्तियां सूत्र-रूप में हैं। इनसे हमारी दृष्टि विशाल वनती है। स्याद्वादकी मर्यादा समक्तने में भी सहारा मिलता है। वस्तु का स्थूल रूप देख हम उसे सही-सही समक्त ले, यह बात नहीं। उसके लिए बड़ी सावधानी वरतनी पड़ती है। उपर के सूत्र सावधानी के सूत्र हैं। वस्तु को समक्तते समय सावधानी में कभी रहे तो दृष्टि मिथ्या बन जाती है और आगे चल वह हिंसा का रूप ले लेती है और यदि सावधानी बरती जाए—आस-पास के सब पहलुओ पर ठीक-ठीक दृष्टि डाली जाए तो वस्तु का असली रूप समक्त में आ जाता है।

नयवाद
सापेक्ष दृष्टि
सगवान् महावीर की अपेक्षा दृष्टिया
समन्वय की दिशा
धर्म-समन्वय
धर्म और समाज को मर्यादा और समन्वय
समय की अनुभूति का तारतम्य और

विवेक और समन्वय-दृष्टि राजनीतिक वाद और अपेक्षा-दृष्टि प्रवृत्ति और निवृत्ति श्रद्धा और तर्क समन्वंच के दो स्तम्भ नथ या सद्वाद स्वार्थ और परार्थ वचन-व्यवहार का वर्गीकरण नयवाद की पृष्ठ-भूमि सत्य का व्याख्याद्वार नय का उदेश्य नय का स्वरूप नैगम संग्रह और व्यवहार व्यवहारनय ऋजुसूत्र शब्दनय समभिरूढ एवस्मृत

विचार की आधार-मित्तिं
दो परम्पराएँ
पर्यायाधिक नय
अर्थनय और शब्दनय
नय-विभाग का आधार
नय के विषय का अत्य-बहुत्त्व
नय की शब्द-योजना
नय की त्रिभंगी या सप्त भंगी
ऐकान्तिक आग्रह या मिथ्यावाद
एकान्तवाद : प्रत्यक्षज्ञान का विपर्यंय

"नित्थ नएहिं विहूर्गं, सुत्तं ऋत्थोय जिणमए किंचि। श्रासज्जल सोयारं, नए नय विसारश्रो बूश्रा॥"

स्राव० नि० गाथा ७६ र

#### सापेक्ष-दृष्टि

प्रत्येक वस्तु में अनेक विरोधी धर्म प्रतीत होते हैं। अपेत्ता के विना धनका विवेचन नहीं किया जा सकता। अखण्ड द्रव्य को जानने समय धसकी समग्रता जान जी जाती है किन्तु इससे व्यवहार नहीं चलता। अपयोग अखण्ड जान का ही हो सकता है। अमुक समय में अमुक कार्य के लिए अमुक वस्तु-धर्म का ही व्यवहार या अपयोग होता है, अखण्ड वस्तु का नही। हमारी सहज अपेत्ताएं भी ऐसी ही होती हैं। विटामिन डी (VitaminD) की कमी वाला व्यक्ति सूर्य का आताप लेता है, वह बालसूर्य की किरणों का लेगा। शरीर-विजय की हिष्ट से सूर्य का ताप सहने वाला तरणसूर्य की धूप में आताप लेगा। मिन्न-मिन्न अपेत्ता के पीछे पदार्थ का मिन्न-मिन्न अपयोग होता है। प्रत्येक अपयोग के पीछे हमारी निश्चय अपेत्ता जुड़ी हुई होती है। यदि अपेत्ता न हो तो प्रत्येक वचन और व्यवहार आपस में विरोधी वन जाता है।

एक काठ के टुकड़े का मूल्य एक रुपया होता है, उसीका उत्कीर्णन (खुदाई) के वाद दस रुपया मूल्य हो जाता है, यह क्यो १ काठ नहीं वदला फिर भी उसकी स्थिति वदल गई। उसके साथ साथ मूल्य की अपेचा वदल गई। काठ की अपेचा से उसका अब भी वहीं एक रुपया मूल्य है किन्तु खुदाई की अपेचा मूल्य वह नहीं, नौ रुपये और बढ़ गए। एक और दस का मूल्य विरोधी है पर अपेचा मेद समसने पर विरोध नहीं रहता।

्रिअप्रिंचा हमारा बुद्धिगत धर्म है। वह मेद से पैदा होता है। मेद मुख्य-वृत्या चार होते हैं—

- (१) वस्तु-मेद।
- (२) च्रेत्र-मेद या ऋाश्रय मेद्।

- (३) काल-भेद।
- (४) अवस्था मेद।

तात्पर्य यह है— "सत्ता वही जहाँ ऋर्य-िक्रया, ऋर्थ िक्रया वही जहाँ क्रमऋक्रम, क्रम-ऋक्रम वही जहाँ अनेकान्त होता है। एकान्तवादी व्यापक
ऋनेकान्त को नहीं मानते, तब व्याप्य क्रम-ऋक्रम नहीं, क्रम-ऋक्रम के बिना
िक्रया व कारक नहीं, िक्रया व कारक के बिना बन्ध ऋादि चारो (बन्ध)
बन्ध कारण, मोच, मोच कारण) नहीं होते । इसिलए समस्यास्त्रों से मुक्ति
पाने के लिए अनेकान्तहिष्ट ही शरण है। काठ के दुकड़े के मूल्य पर जो
हमने विचार िक्रया, वह अवस्था-भेद से उत्पन्न अपेचा है। यदि हम इस
अवस्था-भेद से उत्पन्न होने वाली अपेचा की उपेचा कर दें तो िमन्न मूल्यों
का समन्वय नहीं िक्रया जा सकता।

श्राम की ऋतु में रुपये के दो सेर श्राम मिलते हैं। ऋतु बीतने पर सेर श्राम का मूल्य दो रुपये हो जाते हैं। कोई भी व्यवहारी एक ही वस्तु के इन विभिन्न मूल्यों के लिए कगड़ा नहीं करता। उसकी सहज बुढि में काल-भेद की श्रपेचा समाई हुई रहती है।

काश्मीर में मेंवे का जो भाव होता है, वह राजस्थान में नहीं होता। काश्मीर का व्यक्ति राजस्थान में आकर यदि काश्मीर-सुलभ मूल्य में मेंवा लेंने का आग्रह करें तो वह बुद्धिमानी नहीं होती। वस्तु एक है, यह अन्वय की हिष्ट है किन्तु वस्तु की चेत्राश्रित पर्याय एक नहीं है। जिसे आम की आवश्यकता है वह सीधा आम के पास ही पहुँचता है। उसकी अपेना यही तो है कि आम के अतिरिक्त सब वस्तुओं के अभाव धर्म वाला और आध-परमाश्रु सद्भावी आम उसे मिले। इस सापेन्न-हिष्ट के बिना व्यावहारिक समाधान भी नहीं मिलता।

# भगवान् महावीर की अपेक्षाचिष्टयां

'से निच्चनिच्चेहिं समिक्ख पण्यों "— अन्युच्छेद की दृष्टि से यन्तु निल्म है, ज्युच्छेद की दृष्टि से अनित्य। भगवान् ने अविच्छेद और विच्छेद होनो का समन्वय किया। फलस्वरूप ये निर्णय निकलते हैं कि—

(१) वस्तु न नित्य, न अनित्य किन्तु नित्य-अनित्य का समन्वय ।

- / ﴿२) वस्तु न मिन्न, न श्रमिन्न किन्तु भेद-श्रमेद का समन्वय है।
- /(३) वस्तु न एक, न ऋनेक किन्तु एक-ऋनेक का समन्वय है।

इन्हे बुद्धिगम्य बनाने के लिए छन्होंने अनेक वर्गीकृत अपेक्।ए प्रस्तुत कीं। वे कुछ इस प्रकार हैं:---

- (१) द्रव्य।
- (२) चेत्र।
- (३) काल।
- (४) भाव-पर्याय या परिणमन³।
- ( ५ ) भव।
- (६) संस्थान ।
- (७) गुण।
- ( ८ ) प्रदेश-स्रवयव ।
- (६) संख्या।
- (१०) स्त्रोघ।
- (११) विधान। ...

काल और विशेष गुर्गकृत अविच्छिन्न नित्य काल और क्रमभावी धमकृत विच्छिन्न अनित्य होता है। जेत्र और मामान्य गुणकृत अविच्छिन्न अभिन्न, चेत्र और विशेष गुणकृत विच्छिन्न मिन्न होता है। वस्तु और सामान्य गुर्गकृत अविच्छिन्न एक, वस्तु और विशेष गुणकृत विच्छिन्न अनेक होता है।

वस्तु के विशेष गुर्ण (स्वतन्त्र सत्ता-स्थापक धर्म) का कभी नाश नहीं होता, इसलिए वह नित्य और उसके कम-भावी धर्म वनते-विगड़ते रहते हैं, इसलिए वह अनित्य हैं। "वह अनन्त धर्मात्मक है, इसलिए उसका एक ही ज्ञण में एक स्वभाव से उत्पाद होता है, दूसरे स्वभाव से विनाश और तीसरे स्वभाव से स्थिति ।" वस्तु में इन विरोधी धर्मों का सहज सामण्यस्य है। ये अमेज्ञा द्याप्टयाँ वस्तु के विरोधी धर्मों को भिटाने के लिए नहीं हैं। ये उम विरोध को भिटानी हैं, जो नक्षाट में उद्भत् होना है।

#### समन्वय की दिशा

श्रिपेचावाद समन्वय की श्रोर गित है। इसके श्राधार पर परस्पर विरोधी मालूम पड़ने वाले विचार सरलतापूर्वक सुलक्षाए जा सकते हैं। मध्ययुगीन दर्शन प्रयोताश्रों की गित इस श्रोर कम रही। यह दुःख का विषय है। जैन दार्शनिक नयवाद के श्रृणी होते हुए भी श्रपेचा का खुलकर उपयोग नहीं कर सके, यह श्रखन्त खेद की वात है। यदि ऐसा हुश्रा होता तो सत्य का मार्ग इतना कंटीला नहीं होता।

समन्वय की दिशा बताने वाले श्राचार्य नहीं हुए, ऐसा भी नहीं। श्रनेक श्राचार्य हुए हैं, जिन्होंने दार्शनिक विवादों को मिटाने के लिए प्रचुर श्रम किया। इनमें हरिमद्र श्रादि श्रमस्थानीय हैं।

श्राचार्य हरिमद्र ने कर्तृ त्ववाद का समन्वय करते हुए लिखा है—"श्राला में परम ऐश्वर्य, श्रनन्त शक्ति होती है, इसलिए वह ईश्वर है और वह कर्ता है। इस प्रकार कर्तृ त्ववाद श्रपने श्राप व्यवस्थित हो जाता है"।"

जैन ईश्वर को कर्ता नहीं मानता, नैयायिक ग्रादि मानते हैं। ग्रानाकार ईश्वर का प्रश्न है, वहाँ तक दोनों में कोई मतमेद नहीं। नैयायिक ईश्वर के साकार रूप में कर्तृ त्व वतलाते हैं ग्रीर जैन मनुष्य में ईश्वर वनने की चमता वतलाते हैं। नैयायिकों के मतानुसार ईश्वर का साकार ग्रावतार कर्ता ग्रीर जैन-दृष्टि में ऐश्वर्य-शक्ति सम्पन्न मनुष्य कर्ता, इस विन्दु पर सत्य ग्रामिन्न हो जाता/है, केवल विचार-पद्धति का मेद रहता है।

परिणाम, फल या निष्कर्ष हमारे सामने हीते हैं, उनमें विशेष विचार-भेद नहीं होता । अधिकांश मतमेद निमित्त, हेतु या परिणाम सिद्धि की प्रक्रिया में होते हैं। उदाहरू के लिए एक तथ्य ले ली जिए—ईश्वर कर्त त्वादी संसार की उत्पत्ति, स्थिति और प्रलय मानते हैं। जैन, वौद्ध आदि ऐसा नहीं मानते। दोनो विचारधाराओं के अनुसार जगत् अनादि-अनन्त हैं। जैन-हिए के अनुसार असत् से सत् और वौद्ध-हिए के अनुसार सत्-प्रवाह के विना सत् उत्पन्न नहीं होता। यह स्थिति है। इसमें सब एक हैं। जन्म और मृत्यु, उत्पाद और नाश वरावर चल रहे हैं, इन्हें कोई अर्द कार नहीं कर सकता। अब मेद रहा सिर्फ इनकी निमित्त प्रक्रिया में। स्रिंग्टवादियों के स्रिंग्ट,

पालन और संहार के निमित्त हैं—त्रहाा, विष्णु और महेश । जैन पदार्थ मात्र में उत्पाद, न्यय और श्रीन्य मानते हैं। पदार्थ-मात्र की स्थिति स्वनिमित्त से ही होती है। उत्पाद और न्यय स्वनिमित्त से होते ही हैं और परिनिमित्त से भी होते हैं। बौढ़ उत्पाद और नाश मानते हैं। स्थिति सीधे शब्दी में नहीं मानते किन्तु सन्तित प्रवाह के रूप में स्थिति भी उन्हें स्वीकार करनी पड़ती है।

जगत् का सूहम या स्थृल रूप में उत्पाद, नाश और धीव्य चल रहा है, इसमें कोई मतमेद नहीं । जैन-दृष्टि के अनुमार सत् पदार्थ त्रिरूप हैं श्रीर वैदिक दृष्टि के अनुसार ईश्वर त्रिरूप हैं । मतभेद सिर्फ इसकी प्रिक्रया में हैं। निमित्त के विचार-भेद से इस प्रिक्रया को नैयायिक 'स्रष्टिवाद,' जैन 'परिणामि-निखवाद' और वौद्ध 'प्रतीत्य-समुत्पाद वाद' कहते हैं। यह कारण-भेद प्रतीक परक है, सत्यपरक नहीं। प्रतीक के नाम और कल्पनाएं मिन्न हैं किन्तु तथ्य की स्त्रीकारोक्ति मिन्न नहीं है। इस प्रकार अनेक दार्शनिक तथ्य हैं, जिन पर विचार किया जाए तो उनके केन्द्र-विन्दु पृथक्-पृथक् नहीं जान पड़ते।

भौगोलिक चेत्र मे चिलए, प्राच्य भारतीय ज्योतिष के अनुसार पृथ्वी की स्थिर श्रीर सूर्य को चर माना जाता है। सूर्य-सिद्धान्त के अनुसार सूर्य स्थिर है और पृथ्वी चर। कोपरनिकस पृथ्वी को स्थिर श्रीर सूर्य को चर मानता था।

वर्तमान विश्वान के अनुसार सूर्य को स्थिर और पृथ्वी को चर माना जाती है। आइन्स्टीन के अपेद्यावाद के अनुसार पृथ्वी चर है, सूर्य स्थिर या सूर्य चर है और पृथ्वी स्थिर, यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता। व्यवहार में जो सूर्य को स्थिर और पृथ्वी को चर माना जाता है, वह उनकी दृष्टि में गणित की सुविधा है, इसलिए वे कहते हैं—यह हमारा निश्चयवाद नहीं किन्तु सुविधावाद है। ग्रहण आदि निष्कर्ष दोनों गणित-पद्धतियों से समान निकलते हैं, इसलिए वस्तु स्थिति का निश्चय इन्द्रियशान से सम्भव नहीं वनता। किन्तु भावी प्रसन्त परिणाम को व्यक्त करने की पद्धति की अपेद्या से किसी को भी असत्य नहीं माना जा सकता।

#### धर्म समन्वय

धर्म-दर्शन के चेत्र मे समन्वय की आंर संकेत करते हुए एक आचार्य ने लिखा है- 'अमाज व्यवहार या दैनिक व्यवहार की ऋपेका वैदिक धर्म, श्रहिंसा या मोचार्थ त्राचरण की अपेचा जैन धर्म, श्रुति-माधुर्य या करूणा की श्रपेका बौद्ध धर्म श्रीर उपासना-पद्धति या योग की श्रपेका शैन धर्म श्रेष्ठ है <sup>९०</sup>।" यह सही वात है। कोई भी तत्त्व सव ऋथां मे परिपूर्ण नही होता। पदार्थ की पूर्णता ऋपनी मर्यादा में ही होती है और उस मर्यादा की अपेद्धा से ही वस्तु को पूर्ण माना जाता है। निरपेद्ध पूर्णता हमारी कल्पना की वस्तु है, वस्तुस्थिति नही । स्रात्मा चरम विकास पा लेने के बाद भी ऋपने रूप मे पूर्ण होती है। किन्तु ऋचेतन पदार्थ की ऋपेता जसकी पूर्णता नहीं होती ! अभेतन रूप में वह पूर्ण तव बने, जबकि वह सर्व भाव में अचेतन वन जाए-ऐसा होता नही, इसलिए अचेतन की सत्ता की अधिकारी कैसे वने । अचेतन अपनी परिधि में पूर्ण है । अपनी परिधि में श्रन्तिम विकास हो जाए, उसी का नाम पूर्णता है। जैन धर्म जो मोन्न-पुरुपार्थ है, मोक्त की दिशा वताए, इसी में उसकी पूर्णता है स्त्रीर इसी अपेक्ता से वह उपादेय है। संसार चलाने की अपेचा से जैन धर्म की स्थिति ग्राह्म नहीं वनती/ तात्पर्य यह है कि संसार में जितना मोच है, उसकी जैन धर्म की ऋपेचा है किन्तु जो कोरा संसार है, उसकी अपेदा से जैन धर्म का अस्तित्व नहीं बनता। समाज की ऋषेत्रा सिर्फ मोच ही नहीं, इसलिए उसे ऋनेक धर्मो की परिकल्पना श्रावश्यक हुई <sup>/</sup>।

# धर्म और समाज की मर्यादा और समन्वय

अग्रत्मा अकेली है। अकेली आती है और अकेली जाती है। अपने किये का अकेली ही फल भीगती है। यह मोच धर्म की अपेचा है। समाज की अपेचा इससे मिन्न है। उसका आधार है सहयोग। उसकी अपेचा है, सब कुछ सहयोग से बने। सामान्यतः ऐसा प्रतीत होता है कि एक व्यक्ति दोनो विचार लिए चल नहीं सकता किन्तु वस्तुस्थिति ऐसी नहीं है जो व्यक्ति मोच-धर्म की अपेचा आत्मा का अकेलापन और समाज की अपेचा उसका सामुदायिक रूप समक्तर चले सो कोई विरोध नहीं आता। इसी अपेचा-दृष्टि से आचार्य मिन्तु ने वताया-

"संसार श्रीर मोच्च का मार्ग पृथक्-पृथक् है।" मोच्च-दर्शन की श्रपेच्चा व्यक्ति का श्रकेलापन सत्य है श्रीर समाज-दर्शन की श्रपेच्चा एसका सामुदायिक रूप। सामुदायिकता श्रीर श्रातम-साधना एक व्यक्ति में होती है किन्तु छनके छपादान श्रीर निमित्त एक नहीं होते। वे मिन्नहेतुक होती हैं, इसलिए छनकी श्रपेच्चाएं भी मिन्न होती हैं। श्रपेच्चाएं मिन्न होती हैं, इसलिए छनमें श्रविरोध होता है। श्रात्मा के श्रकेलेपन का दृष्टिकोण समाज विरोधी है श्रीर श्रात्मा के सामूहिक कर्म या फल मोग का दृष्टिकोण धर्म-विरोधी। किन्तु वास्तव में दोनो में कोई विरोधी नहीं। श्रपनी स्वरूप-मर्यादा में कोई विरोध होता नहीं। दूसरे के संयोग से जो विरोध की प्रतीति बनती है, वह श्रपेच्चा मेद से मिट जाती है किसी मी वस्तु मे विरोध तब लगने लगता है, जब हम श्रपेच्चा को मुलाकर दो वस्तुश्रो को एक ही दृष्टि से समक्तने की चेष्टा करते हैं

# समय की अनुभूति का तारतम्य और सामञ्जस्य

प्रिय वस्तु के सम्पर्क मे वर्ष दिन जैसा और अप्रिय वस्तु के साहचर्य में दिन वर्ष जैसा लगता है, यह अनुभृति-सापेच है। सुख-दुःख का समान समय काल-स्वरूप की अपेचा समान वीतता है किन्तु अनुभृति की अपेचा ससमे तारतम्य होता है। अनुभृति के तारतम्य का हेतु है—सुख और दुःख का संयोग। इस अपेचा से समान काल का तारतम्य सत्य है। कालगित की अपेचा तुल्यकाल तुल्यअविध में ही पूरा होता है—यह सत्य है।

खपनिपद् में ब्रह्म की अग्रु से अग्रु और महत् से महत् , कहा गया है। वह सत् मी है और असत् मी। खससे न कोई पर है और न कोई अपर, न कोई छोटा है और न कोई वड़ा १९।

- अपेचा के विना महाकवि कालिदास की निम्न प्रकारोक्ति सत्य नहीं वनती—"प्रिया के पास रहते हुए दिन ऋग्यु से ऋग्यु लगता है और उसके वियोग में बढ़े से भी वड़ा १२।"

प्रसिद्ध गियातज्ञ आइन्स्टीन की पत्नी ने उनसे पूछा—अपेनावाद क्या है? आइन्स्टीन ने उत्तर में कहा—"सुन्दर लड़की के साथ वातचीत करने वाले र्व्यक्ति को एक प्रएटा एक मिनट के बरावर नगता है और वही गर्म स्टॉन के के पास बैठता है तब उसे एक मिनट भी एक घण्टा जितना लम्बा लगता है— यह है अवेत्वावाद अविकास

# विवेक और समन्वय-दिष्ट

अमुक कर्तव्य है या अकर्तव्य १ अच्छा है या बुरा १ उपयोगी है या अनुपयोगी १ ये प्रश्न हैं। इनका विवेक अपेत्ता-दृष्टि के विना हो नहीं सकता। अमुक देश, काल और वस्तु की अपेत्ता जो कर्तव्य होता है; वही मिन्न देश, काल और वस्तु की अपेता अकर्तव्य वन जाता है। निग्पेत्त दृष्टि से कोई पदार्थ अच्छा-बुरा, उपयोगी-अनुपयोगी नहीं वनता। किसी एक अपेत्ता से ही हम किसी पदार्थ को उपयोगी या अनुपयोगी कह सकते हैं। यदि हमारी दृष्टि में कोई विशेष अपेत्ता न हो तो हम किसी वस्तु के लिए कुछ विशेष वात नहीं कह सकते।

धनसंग्रह की अपेद्धा से वस्तुओं को दुर्लम करना अच्छा है किन्तु नैतिकता की दृष्टि से अच्छा नहीं है। सन्निपात में दृष्ट मिश्री पीना बुरा है किन्तु स्वस्थ रिशा में वह खुरा नहीं होता। शीतकाल में गर्म कोट उपयोगी होता है, वह सर्दी में नहीं होता। गर्मी में ठंडाई उपयोगी होती है, वह सर्दी में नहीं होती। शान्तिकाल में एक राष्ट्र का दूसरे राष्ट्र के प्रति जो कर्तव्य होता है, वह युद्धकाल में नहीं होता। समाज की अपेद्धा से विवाह कर्तव्य है किन्तु आत्म-साधना की अपेद्धा वह कर्तव्य नहीं होता। कोई कार्य, एक देश, एक काल, एक स्थित में एक अपेद्धा से कर्तव्य और अकर्तव्य नहीं वनता वैसे ही एक कार्य सब दृष्टियों से कर्तव्य या अकर्तव्य वने, ऐसा भी नहीं होता। कार्य का कर्तव्य और अकर्तव्य नहीं वनता वैसे ही एक कार्य सब दृष्टियों से कर्तव्य या अकर्तव्य वने, ऐसा भी नहीं होता। कार्य का कर्तव्य और अकर्तव्य मान मिन्न-मिन्न अपेद्धाओं से परखा जाएँ, तमी छसमें सामञ्चस्य आसकता है।

एक ग्रहस्थ के लिए कठिनाई के समय मित्ता जीवन-निर्वाह की दृष्टि से उपयोगी हो सकती है किन्तु वैसा करना ऋच्छा नहीं । योग-विद्या का ऋभ्यात मानसिक स्थिरता की दृष्टि से ऋच्छा है किन्तु जीविका कमाने के लिए उपयोगी नहीं है।

मर्च्य श्रीर श्रमस्य, खाद्य श्रीर श्रखाद्य, प्राह्म श्रीर श्रप्राह्म का विवेक मी./ सापेल होता है। श्रायुवेंदशास्त्र में ऋतु-श्रादेश के श्रनुगार पथ्य श्रीर श्रप्रय का विशद विवेचन श्रीर श्रनुपान के द्वारा प्रकृति-परिवर्तन का जो महान् सिद्धान्त मिलता है, वह भी काल श्रीर वस्तुयोग की श्रपेत्ता का श्राभारी है। राजनीतिकवाद और अपेक्षादिष्ट

राजनीति के चेत्र में अनेक बाद चलते हैं। एकतन्त्र पद्धित हट् शासन की अपेचा निर्दोप है, वह शासक की स्वेच्छाचारिता की अपेचा निर्दोष नहीं मानी जा सकती।

जनतन्त्र में स्वेच्छाचारिता का प्रतिकार है, परन्तु वहाँ दृढ शासन का श्रमाव होता है, इस श्रपेद्धा से वह त्रुटिपूर्ण माना जाता है।

साम्यवाद जीवन यापन की पद्धति को सुगम वनाता है, यह उसका उज्ज्वल पत्त है तो दूसरी त्रोर व्यक्ति यन्त्र वनकर चलता है, वाणी त्रौर विचार स्वातन्त्र्य की त्र्रोप्ता से वह रुचिगम्य नहीं बनता।

राष्ट्र-हित की अपेद्धा से जहाँ राष्ट्रीयता अच्छी मानी जाती है किन्तु दूसरे राष्ट्रों के प्रति घृणा या न्यूनता उत्पन्न करने की अपेद्धा से वह अच्छी नहीं होती। यही बात जाति, समाज और व्यक्तित्व के लिए है।

पुण्य-पाप, धर्म-अधर्म, सदाचार-असदाचार, अहिंसा-हिंसा, न्याय-अन्याय यह सब सापेच होते हैं। एक की अपेचा जो पुण्य या धर्म होता है, वही दूसरे की अपेचा पाप या अधर्म बन जाता है। पूँजीवादी-अर्थ व्यवस्था की अपेचा मिखारी को दान देना पुण्य था धर्म माना जाता है किन्तु साम्यवादी-अर्थ-व्यवस्था की हिंद्र से मिखारी को देना पुण्य या धर्म नहीं माना जाता। लोक-व्यवस्था की हिंद्र से विवाह सदाचार माना जाता है किन्तु आत्म-साधना की अपेचा वह सदाचार नहीं है। उसकी हिंद्र में सदाचार है—पूर्ण ब्रह्मचर्य। दूसरे शब्दों में यूं कह सकते हैं, समाज व्यवस्था की हिंद्र से सहवास के अपयोगी सभी व्यावहारिक नियम पुण्य, धर्म या सदाचार माने जाते हैं किन्तु मोच-साधना की हिंद्र से ऐसा नहीं है। उसकी अपेचा में धर्म, सदाचार या पुष्य कार्य वही है, जो अहिमात्मक है।

समान की दृष्टि से व्यापार, खेती, शिल्पकारी आदि अल्प हिंसा या अनिवार्य हिंसा को अहिंसा माना जाता है किन्त् आत्म-धर्म की दृष्ट से यह — अहिंसा नहीं है १४ ] दण्ड-विधान की अपेना से अपराधी को अपराध के अनु- रूप दण्ड देना न्याय माना जाता है किन्तु अध्यात्म की अपेद्धा से वह न्याय नहीं है। वह दूसरे व्यक्ति को दण्ड देने के अधिकार को स्वीकार नहीं करता। प्रमी ही अपने अन्तःकरण से पाप का प्रायश्चित्त कर सकता है। प्रवृत्ति और निवृत्ति

प्रवृत्ति श्रौर निष्टृत्ति—ये दोनों श्रात्माश्रित धर्म हैं। परापेत्त प्रवृत्ति श्रौर निवृत्ति वैमानिक होती हैं श्रौर सापेत्त प्रवृत्ति श्रौर निवृत्ति स्वामानिक। श्रात्मा की करण्—वीर्य या शरीर—योग सहकृत जितनी प्रवृत्ति होती है, वह वैमानिक होती है। एक क्रियाकाल में दूसरी क्रिया की निवृत्ति होती है, यह स्वामाविक निवृत्ति नहीं है। स्वामाविक निवृत्ति है श्रात्मा की विमाव से मुक्ति-संयम। सहज प्रवृत्ति है श्रात्मा की पुद्गल-निरपेत्त क्रिया (चित् श्रौर श्रानन्द का सहज उपयोग)।

शुद्ध त्रात्मा मे प्रवृत्ति त्रीर निवृत्ति दोनों सहज होती हैं। पदार्थ के जो सहज धर्म हैं छनमें श्रन्छ।ई-बुराई, हेय-छपादेय का प्रश्न ही नहीं वनता। यह प्रश्न परपदार्थ से प्रमावित धर्मों के लिए होता है। बद्ध त्रात्मा की प्रवृत्ति पर-पदार्थ से प्रमावित भी होती है, तब प्रश्न होता है "प्रवृत्ति कैसी है"—श्रन्छी है या बुरी ? हेय है या छपादेय ? निवृत्ति कैसी है—श्रप्रवृत्तिरूप या विरिति-रूप श्रेपेचाद्य के विना इनका समाधान नहीं मिलता।

सहज प्रवृत्ति और सहज निवृत्ति न हैय है और न उपादेय । वह आत्मा का स्वरूप है। स्वरूप न छूटता है और न वाहर से आता है। इसलिए वह हेय और उपादेय कैसे वने ? वैभाविक प्रवृत्ति दो प्रकार की होती है संयम्प्रेरित और असंयम-प्रेरित । संयम-प्रेरित प्रवृत्ति आत्मा को संयम की और अप्रसर करती है, इसलिए वह साधन की अपेचा उपादेय वनती है, वह भी सर्वांश में मोच हिए की अपेचा । लोक-हिण्ट सर्वांश में उसे समर्थन न भी दे। असंयम प्रेरित प्रवृत्ति आत्मा को वन्धन की ओर ले जाती है, इसलिए मोच की अपेचा वह उपादेय नहीं है। लोक-हिण्ट को इसकी उपादेयता स्वीकार्य है। संयम-प्रेरित प्रवृत्ति शुद्धि का पच्च है, इसलिए उसे लोक-हिए का वहुलाश में समर्थन जिलता है किन्तु असंयम-प्रेरित प्रवृत्ति मोच्च-सिद्धि का पच्च नहीं है, इसलिए उसे लोक-हिए का पच्च नहीं है, इसलिए उसे मोच्च-सिद्धि का पच्च नहीं है, इसलिए उसे मोच्च-सिद्धि का पच्च नहीं है,

संयम-प्रेरित प्रवृत्ति वैभाविक इसलिए है कि वह शरीर, वाणी और मन, जो त्रातमा के स्वमाव नही, विभाव हैं, के सहारे होती है। साघक-दशा समाप्त होते ही यह स्थिति समाप्त हो जाती है, या यूं कहिए शरीर, वाणी और मन के सहारे होने वाली संयम प्रेरित प्रवृत्ति मिटते ही साध्य मिल जाता है । यह अपूर्ण से पूर्ण की अगर गित है। पूर्णता के त्रेत्र में इनका कार्य समास हो जाना है। असंयम का अर्थ है—राग, द्वेष और मोह की परिणति। जहाँ राग, द्वेप श्रौर मोह की परिखति नहीं, वहाँ संयम होता है। निवृत्ति का श्रर्थ सिर्फ 'निपेध' या 'नही करना' ही नहीं है। 'नहीं करना'—यह प्रवृत्ति की निवृत्ति है किन्तु प्रवृत्ति करने की जो आन्तरिक वृत्ति ( अविरति ) है, उसकी निवृत्ति नहीं है ု 🕻 किया के दो पत्त होते हैं -- अविरित और प्रवृति १५) अविरित उसका अन्तरंग पत्त है, जिसे शास्त्रीय परिभाषा में ऋत्याग या ऋसंयम कहा जाता है। प्रवृत्ति उसका वाहरी या स्थूल रूप है। यह योगात्मक किया यानि शरीर, भाषा और मन के द्वारा होने वाली प्रवृत्ति है। जो प्रवृत्ति अविरति-प्रेरित होती है ( जहाँ अविरति और प्रवृत्ति दोनो सयुक्त होती हैं ) वहाँ निवृत्ति का प्रश्न ही नही छठता और जहाँ ऋविरति होती है, प्रवृत्ति नहीं होती वहाँ प्रवृत्ति की ऋपेत्वा ( मानसिक, वाचिक, कायिक कर्म की ऋपेत्वा ) निवृत्ति होती है। और जहाँ अविरति नहीं होती केवल प्रवृत्ति होती है, वहाँ अविरति की अपेता निवृत्ति और मन, मापा और शरीर की अपेता प्रवृत्ति होती है। अपूर्ण दशा में पूर्ण निवृत्ति होती नहीं । अविरति-निवृत्तिपूर्वक जो प्रवृत्ति होती है, वहाँ निवृत्ति संयम है। ऋविरति के भाव में स्यूल प्रवृत्ति की निवृत्ति होती है, वहाँ प्रवृत्ति नहीं होती, उससे ऋसंयम को पोपण नही मिलता किन्तु मूलतः श्रसयम का श्रभाव नही, इसलिए वह ( निवृत्ति ) संयम नही वनती । श्रद्धा और तर्क

स्रति श्रद्धावाद श्रीर त्रति तर्कवाद—ये दोनो मिथ्या हैं। प्रत्येक तत्त्व की यथार्थता ऋपने-ऋपने स्नेत्र में होती है। इनकी भी ऋपनी-ऋपनी मर्याटाएं हैं।

भाव दो प्रकार के हैं:---

<sup>(</sup>१) हेतु गम्य।

<sup>(</sup>२) ऋहेतु गम्य १६ ।

हेतुगम्य तर्क का विषय है श्रीर श्रहेतुगम्य श्रद्धा का | तर्क का चेत्र सीमित है | इन्द्रिय प्रस्त्व जो है, वही चरम या पूर्ण सस्य है, यह बात सत्यान्वेषक नहीं मानता | एक व्यक्ति को श्रपने जीवन में जो स्वयं शात होता है, वह उतना ही नहीं जानता, उससे श्रतिरिक्त भी जानता है | श्रतीन्द्रिय श्रयं वर्क का विषय नहीं बनता यदि तर्क के द्वारा श्रतीन्द्रिय पदार्थ जाने जा सकते तो श्राज तक उनका निरचय हो गया होता १७ | तर्क के लिए जो श्रगम्य था, वह श्राज विशान के प्रयोगों द्वारा गम्य वन गया | फिर भी सब कुछ गम्य हो गया, यह नहीं कहा जा सकता | एक समस्या का समाधान होता है तो उसके साथ-साथ श्रनेक नई समस्याएं जन्म ले लेती हैं | श्राज से सौ वर्ष पूर्व वैज्ञानिकों के सामने शक्ति के होतों को पाने की समस्या थी | उसका समाधान हो गया | नई समस्या यह है कि उनका मितव्यय कैसे किया जाए १/ यही बात श्रगम्य की है | श्रगम्य जितने श्रंशों में गम्य बनता है, उससे कहीं श्रिषक श्रगम्य श्राने श्रा खड़ा होता है |

इन्द्रिय और मन से परे भी जान है, यह शुद्ध तर्क के आधार पर नहीं समसा जा सकता किन्तु जब आँखें मूँदकर या आँखों पर सने आटे की मोटी पट्टी या लोह की घनी चहर लगा पुस्तकों पट्टी जाती हैं, तब तर्कवाद ठिड़र जाता है। इसीलिए अध्यात्मयोगी आचार्य हरिमद्र कहते हैं—"शुष्क तर्क का आग्रह मिथ्या अभिमान लाता है, इसलिए मुमुन्तु वैसा आग्रह न रखें १८)

शुष्क तर्क वह है जो अपनी सीमा से बाहर चले, अतीन्द्रिय ज्ञान का सहारा लिए बिना अतीन्द्रिय पदार्थ का निराकरण करें।

तर्फ के विना कोरी श्रद्धा अन्ध विश्वास उत्पन्न करती है। श्रद्धा की मी सीमा है। वीतराग की वाणी ही श्रद्धा का चेत्र है। वीतरागता स्वय एक समस्या है। राग द्वेष-हीन मनोवृत्ति में आग्रह-हीनता होगी। आग्रह-हीन व्यक्ति मिथ्याभिमान या मिथ्या प्रकाशन नहीं करता, इसलिए श्रद्धा का वेन्द्र वितरागता ही है। आग्रह-हीनता होने पर भी अज्ञान हो सकता है। अज्ञान से सत्य का प्रकाश नहीं मिल सकता। सत्य का प्रकाश ता मिले, जब आग्रह न हो और ज्ञान हो। श्रद्धा का तर्क पर और वर्क का श्रद्धा पर नियम्म रहता है, तब दोनो मिथ्यावाद से बच जाते हैं।

श्रद्धा और तर्क परस्पर सापेच हैं, यही नय रहस्य है। इस प्रकार पदार्थ का प्रत्येक पहलू अपेचापूर्वक समका जाए तो दुराग्रह की गति सहज शिथिल हो जाती है। समन्द्रय के दो स्तम्भ

समन्वय केवल वास्तिविक दृष्टि से ही नहीं किया जाता। निश्चय श्रौर व्यवहार दोनो उसके स्तम्भ वनते हैं। व्यवहार वस्तु शरीरगत सत्य होता है श्रीर निश्चय वस्तु श्रात्मगत सत्य। ये दोनो मिलकर सत्य को पूर्ण वनाते हैं। निश्चय नय वस्तु-स्थिति जानने के लिए है। व्यवहार नय वस्तु के स्थूल रूप में होने वाली श्राप्रह-बुद्धि को मिटाता है। वस्तु के स्थूलरूप, जो इन्द्रिय-प्रस्त्रच होता है, को ही श्रुन्तिम सत्य मानकर न चलं, यही समन्वय की दृष्टि है। पदार्थ एक रूप में पूर्ण नहीं होता। वह स्वरूप से सत्तात्मक पररूप से श्रमतात्मक होकर पूर्ण होता है। केवल सत्तात्मक या केवल श्रमतात्मक रूप में कोई पदार्थ पूर्ण नहीं होता। सर्वसत्तात्मक या सर्व-श्र-सत्तात्मक जैसा कोई पदार्थ है ही नहीं। पदार्थ की यह स्थिति है, तव नय निरपेत्त वनकर उसका प्रतिपादन कैसे कर सकते हैं श्रह्मका श्रर्थ यह नहीं होता कि नय हमे पूर्ण सत्य तक ले नहीं जाते। वे ले जाते श्रवश्य हैं किन्तु सब मिलकर एक नय पूर्ण सत्य का एक श्रग्र होता है। वह श्रन्य नय सापेत्र रहकर सत्यांश्र का प्रतिपादक वनता है।

#### नय या सद्वाद

्रिप्त धर्म का सापेल प्रतिपादन करने वाला नय वाक्य—सद्वाद । २—दक धर्म का निरपेल प्रतिपादन करने वाला वाक्य—दुर्नय । अनुयोग द्वार में चार प्रमाख वतलाए हैं —

- (१) द्रव्य-प्रमाण ।
- (२) वेत्र-प्रमाख ।
- (३) काल-प्रमाण।
- (४) भाव-प्रमाण।
- भाव-प्रमाण के तीन मेद होते हैं :-
- (१) गुण-प्रमाण ।

- .- (२)-नय-प्रमाण ।
  - · (३) संख्या-प्रमाण ।

एक धर्म का ज्ञान श्रीर एक धर्म का वाचक शब्द, —थे दोनो (नय) कहलाते हैं वहा ज्ञानात्मक नय को 'नय' श्रीर वचनात्मक नय को 'नय-वाक्य' या 'सद्वाद' कहा जाता है।

न्य-ज्ञान निश्लेषणात्मक होता है, इसलिए यह मानसिक ही होता है, ऐन्द्रियिक नही होता । नय से अनन्त धर्मक वस्तु के एक धर्म का बीध होता है। इससे जो बीध होता है, वह यथार्थ होता है, इसलिए यह प्रमाण है किन्तु हससे अखण्ड वस्तु नहीं जानी जाती। इसलिए यह पूर्ण प्रमाण नहीं बनता। यह एक समस्या बन जाती है। दार्शनिक आचार्यों ने इसे यूं मुलकाया कि अखण्ड वस्तु के निश्चय की अपेचा नय प्रमाण नहीं है। वह वस्तु खण्ड को यथार्थ रूप से प्रहण करता है, इसलिए अप्रमाण मी नहीं है अप्रमाण तो है ही नहीं पूर्णता की अपेचा प्रमाण भी नहीं है, इसलिए इसे प्रमाणांश कहना चाहिए।

अप्रवंध्वनस्तुमाही यथार्थ ज्ञान प्रमाण होता है, इस स्थिति मे वस्त की खएडशः जानने वाला विचार 'नय' प्रमाण का चिन्ह है—'स्यात' नय का चिन्ह है—'स्यात' । प्रमाणवाक्य को स्याद्वाद कहा जाता है और नय वाक्य की खड़बाद । वास्तिविक हिष्ट से प्रमाण स्वार्थ होता है और नय स्वार्थ और परार्थ दोनो । एक साथ अनेक धर्म कहे नहीं जा सकते, इसिलए प्रमाण का वाक्य नहीं बनता । वाक्य बने विना परार्थ कैसे बने ! प्रमाणवाक्य जो परार्थ वनता है, उसके दो कारण हैं:—

- (१) अभेदवृत्ति-प्राधान्य।
- (२) भ्रमेदोपचार।

द्वारिक नय के अनुसार धर्मों मे अमेद होता है और एयियार्थिक की हिन्द से छनमें मेद होने पर भी अमेदोपचार किया जाता है विश्व दे दे हिन दो निमित्तों से वस्तु के अनन्त धर्मों को अभिन्न मानकर एक गुण की मुख्यता से अखाइ वस्तु का प्रतिपादन विविद्यत हो, तब प्रमाणवाक्य बनता है। यह

सकलादेश है, इसलिए इसमें वस्तु को विभक्त करने वाले अच्य गुणों की विवज्ञा नहीं होती।

वस्तु प्रतिपादन के दो प्रकार है—क्रम और योगपद्य। इनके सिवाय तीसरा मार्ग नही। इनका आधार है—मेद और अमेद की निवन्ता। योगपद्य-पद्धति प्रमाणवाक्य है मेद की विवन्ता मे एक शब्द एक काल मे एक धर्म का ही प्रतिपादन कर सकता है। यह अनुपचरित पद्धति है। यह क्रम की मर्यादा में परिवर्तन नहीं ला सकती, इसलिए इसे विकलादेश कहा जाता है।

विकलादेश का ऋर्य है—निरंश वस्तु मे गुण-मेद से ऋंश की कल्पना करना। ऋखएड वस्तु मे काल ऋदि की दृष्टि से विमिन्न ऋंशो की कल्पना करना ऋस्वामाविक नहीं है।

वस्तु विश्लेषण की प्रक्रिया का श्राधार यही वनता है। विश्लेषण की श्रामेक हिन्दा है—

- (१) व्यवहार-दृष्टि 🗸
- (२) निश्चय-दृष्टि/
- (३) रासायनिक-दृष्टि 🗸
  - (४) भौतिक विज्ञान-दृष्टि।
  - (५) शब्द-दृष्टिं।
  - (६) ऋर्थ-दृष्टि 🗠 भादि-म्रादि।

व्यवहार दृष्टि में चीटी का शरीर त्वक्, रस, रक्त जैसे पदार्थों से बना होता है, रासायनिक विश्लेपण इन पदार्थों के भीतर सत्त्वमूल (Protoplasm) कई प्रकार के अम्ल और चार, जल, नमक आदि बताता है। शुद्ध रासायनिक दृष्टि के अनुसार चीटी का शरीर आइजन (Ozone) नाइट्रोजन (Nitrogen), आक्सीजन (Oxygen), गम्बक (Sulpher) फासफाएस (Phosphorus) आर कार्बन (Carbon) के परमासुओं का समूह है। मौतिक विज्ञानी एसे पहले तो धन और अन्य विद्युत्करों का पुञ्च और फिर शुद्ध वायु तत्त्व का मेद बताता है।

निश्चय-दृष्टि में वह पांच वर्गा, दो गन्ध, पांच रस श्रीर श्राठ स्पर्श युक्त श्रीदारिक वर्गणा के पुद्गलो का समुदाय है।

एक ही वस्तु के ये जितने विश्लेषण हैं, जितने ही जनके हेत हैं— अपेह्माएं हैं। इन्हे अपनी अपनी अपेह्मा से देखें तो सब सत्य हैं और यदि निरपेह्म विश्लेषण को सत्य माने तो वह फिर दुर्नय बन जाता है। सापेह्म नय में विरोध नहीं आता और ज्यों ही थे निरपेह्म बन जाते हैं, त्यों ही ये असत्- एकान्त के पोषक वन मिथ्या बन जाते हैं।

द्रन्य, च्रेत्र, काल, भाव, अवस्था, वातावरण आदि के सहारे वस्तुस्थिति को सही पकड़ा जा सकता है, उनका मीलिक दृष्टि-विन्तु या हार्द समक्ता जा सकता है। द्रव्य आदि से निरपेच्न वस्तु को समक्तने का प्रयत्न हो तो कोरा कलेवर हाथ आ जाता है किन्तु उसकी सजीवता नहीं आती। मार्क्स ने इतिहास के वैज्ञानिक अध्ययन के आधार पर समाज के आर्थिक ढांचे की जो छानबीन की और निष्कर्ष निकाले, उन्हें आर्थिक पहलू की अपेचा मिथ्या कैसे माना जाय ? किन्तु आर्थिक व्यवस्था ही समाज के लिए सब कुछ है, यह आत्मशान्ति-निरपेच्हिष्ट है, इसलिए सख नहीं है।

शरीर के बाहरी आकार-प्रकार में क्रमिक परिवर्तन होता है, इस हिष्ट से डारिवन के क्रम-विकासबाद को मिथ्या नहीं माना जा सकता किन्तु जनने आन्तरिक योग्यता की अपेक्षा रखे बिना केवल वाहरी स्थितियों को ही परिवर्तन का मुख्य हेतु माना, यह सच नहीं है।

स्वी प्रकार यहच्छानादी यहच्छा को, श्राकिस्मिकनादी श्राकिस्मिकता को, कालनादी काल को, स्वमाननादी स्वमान को, नियतिनादी नियति को, देवनादी देव को श्रीर पुरुषार्थनादी पुरुषार्थ को ही कार्य-सिद्धि का कारण नतलाते हैं, यह मिथ्यानाद है। सापेन्द्रहिष्ट से सब कार्य सिद्धि के प्रयोजक हैं श्रीर सब सच हैं। काल नस्तु के परिनर्तन का हेतु है, स्वमान नम्तु का स्वरूप या नस्तुत्व है, नियति नस्तु का श्रुव सस्य नियम है, देव नस्तु के पुरुषार्थ का परिणाम है, पुरुषार्थ नस्तु की कियाशीलता है।

पुरुषार्थ तब हो सकता है, जब कि वस्तु में परिवर्तन का स्वभाव हो। स्वभाव होने पर भी तब तक परिवर्तन नहीं होता, जब तक उसका कोई कारण न मिले । परिवर्तन का कारण भी विश्व के शाश्वितक नियम की छपेला नहीं कर सकता और परिवर्तन किया की प्रतिक्रिया के रूप में ही होगा, अन्यथा नहीं । इस प्रकार <u>ये सब एक दूसरे से सापेल बन कार्य-सिद्धि के निमित्त</u> बनते हैं।

नय-दृष्टि के अनुसार न दैन को सीमातिरेक महत्त्व दिया जा सकता है

श्रीर न पुरुपार्थ को । दोनो तृल्य हैं। श्रात्मा के ज्यापार से कर्म संचय
होता है, नही दैन या माग्य कहलाता है। पुरुषार्थ के द्वारा ही कर्म का संचय होता है और उसका मोग (निपाक) भी पुरुषार्थ के बिना नही होता।

श्रितीत का दैन नर्तमान पुरुषार्थ पर प्रमान डालता है और वर्तमान पुरुषार्थ से मनिष्य के कर्म संचित होते हैं।

ज्लवान पुरुषार्थ संचित कर्म को परिवर्तित कर सकता है और वलवान कर्म पुरुषार्थ को भी निष्फल बना सकते हैं। संसारोन्मुख दशा में ऐसा चलता ही रहता है।

श्रारम-विवेक जगने पर पुरुषार्थ में सत् की मात्रा बढ़ती है, तब वह कर्म को पछाड़ देता है और पूर्ण निर्जरा द्वारा श्रात्मा को उससे मुक्ति भी दिला देता है। इसलिए कर्म या भाग्य को ही सब कुछ मान जो पुरुषार्थ की श्रवहेलना करते हैं, वह दुर्नय है श्रीर को व्यक्ति श्रतीत-पुरुषार्थ के परिणाम रूप भाग्य को स्वीकार नहीं करते, वह भी दुर्नय है।

#### स्वार्थ और परार्थ

पाच ज्ञानों में चार ज्ञान सूक है और श्रुत ज्ञान अपूक । जितना नार्ण व्यवहार है, वह सब श्रुत ज्ञान का है २१। इसके तीन भेद हैं :--

- (१) स्याद्वाद-श्रुत।
- (२) नय-श्रुत<sup>२</sup>।
- (३) मिथ्या-श्रुत या दुर्नेय श्रुत।

श्रेष चार ज्ञान स्वार्थ ही होते हैं। श्रुत स्वार्थ त्रीर परार्थ दोनों होता है; ज्ञानात्मवश्रुत स्वार्थ ज़्रीर वद्दनात्मवश्रुत परार्थ। नय वद्दनात्मक शृत के भेद हैं, इस्रोतिए कहा ग्या है—"जितने वचनप्य हैं, स्वतने ही जय हैं वश्रुष पर प्रतीति के लिए अनुमान या प्रत्यच्च किसी के द्वारा ज्ञात अर्थ कहा जाए, वह परार्थ श्रुत ही होगा।

जैनेतर दर्शन केवल अनुमान वचन को ही परार्थ मानते हैं। आचार्य मिनते हैं। आचार्य मिनते हैं। आचार्य मिनते हैं। अपनार्थ मिनते हैं। अपनार्थ हैं विदेश मिनते हैं। "धूम है, इसलिए अपि हैं"—यह भी परार्थ है रू४। पहला अनुमान वचन है, दूसरा प्रस्थन वचन। जहाँ वचन बनता है, वहाँ परार्थता अपने आप बन जाती है।

# वचन-व्यवहार का वर्गीकरेंण

वचन-व्यवहार के अनन्त मार्ग है किन्तु उनके वर्ग अनन्त नहीं है। उनके मौलिक वर्ग दो हैं:—

(१-) मेद-परक।

### --- (२) अभेद-परक।

मेद श्रीर श्रमेद—थे दोनो पदार्थ के मिन्नामिन्न धर्म हैं। न श्रमेद से मेद सर्वथा पृथक होता है -श्रीर न मेद से श्रमेद। नाना रूपों में वस्तु—सत्ता एक है श्रीर एक वस्तु-सत्ता के नाना रूप हैं। तात्पर्य यह है कि जो वस्तु है, वह सत् है श्रीर जो सत् नहीं, वह श्रवस्तु है—कुछ भी नहीं है। सत् है— एत्पाद, व्यय श्रीर श्रीव्य की मर्यादा। इसका श्रतिक्रमण करे, ऐसी कोई वस्तु नहीं है। इस लिए सत् की हिण्ट से सब एक हैं—उन्पाद, व्यय-श्रीव्यात्मक हैं। विशेष धर्मों की श्रपेत्वा से एक नहीं है। चेतन श्रीर श्रचेतन में अनेक्य है— मेद है। चेतन की देश-काल-कृत श्रवस्थाश्रो में मेद है फिर भी चेतनता की हिए से सब चेतन एक हैं। यूं ही श्रचेतन के लिए समें किए।

उत्पाद, व्यय श्रीर श्रीव्यात्मक सत्ता प्रत्येक वस्तु का स्वरूप है किन्तु वह वस्तुश्रों की उत्पादक या नियामक सत्ता नहीं है। वस्तु मात्र में उसकी उपलब्धि है, इसीलिए वह एक है। वस्तु स्वरूप से श्रातिरिक्त दशा में व्याप्त होकर वह एक नहीं है। श्रानेकता भी एक सत्ता के विशेष स्वरूप से उद्भूत विविध रूप वाली नहीं है। वह सत्तात्मक विशेष स्वरूपवाली वस्तुश्रों की विविध श्रावस्थाश्रों से उत्पन्न होती है, इसीलिए वस्तु का स्वरूप सर्वथा एक या अनेक नहीं वनता। नय-वाक्य वस्तु प्रतिपादन की पद्धति है। सत्तात्मक

श्रुखण्ड वस्तु 'जगत,' श्रीर विशेष-स्वरूपात्मक श्रुखण्ड वस्तु 'द्र<u>व्य' वस्तव</u>त्या श्रुवत्व्य हैं। इसलिए नय के द्वारा क्रीमक प्रतिपादन होता है। कभी वह सत्तात्मक या द्रव्यात्मक सामान्यधर्म का प्रतिपादन करता है श्रीर कभी विशेष स्वरूपात्मक पर्याय धर्म का। सामान्य-विशेष दोनी पृथक होते नहीं, इसलिए सामान्य की विवच्चा मुख्य होने पर विशेष श्रीर विशेष की विवच्चा मुख्य होने पर सामान्य गीण वन जाते है। देखिए—जागतिक व्यवस्था की कितनी सामझस्थपूर्ण स्थित है। इसमे सबको श्रवसर मिलता है। दोनो प्रधान रहे, यह विरोध की स्थित है। दोनों श्रप्रधान बन जाएं, तब काम नहीं बनता। श्रुविरोध की स्थित यह है कि एक दूसरे को श्रवसर दे, दूसरे की मुख्यता में सहिष्ण बने। नेयवाद इसी प्रक्रिया में सफल हुआ है। नयवाद की पृष्ठभूमि

विभिन्न विचारों के संघर्षण से स्फुलिङ्ग वनते हैं, ज्योतिपुङ्ग से विलग हो नम को छूते है, चण में लीन हो जाते हैं—यह एकांगी हिष्ट-विन्दु का चित्र है। नय एकांगी हिष्ट है। किन्तु ज्योतिपुङ्ग से पृथक् जा पहने वाला स्फुलिङ्ग नही। वह समग्र में व्याप्त रहकर एक का ग्रहण या निरूपण करता है।

वीद्ध कहते हैं— रूप आदि अवस्था ही वस्तु—द्रव्य है। रूप आदि से मिन्न सजातीय चण परम्परा से अतिरिक्त द्रव्य— वस्तु नहीं है १ । वेदान्त का अभिमत है—द्रव्य ही वस्तु है, रूप आदि गुण तात्विक नहीं हैं १ । वीद्ध की दिष्ट में गुणों का आधार-द्रव्य तात्विक नहीं, इसिलए मेद सत्य है। वेदान्त की दिष्ट में द्रव्य के आधेय गुण तात्विक नहीं, इसिलए अमेद सत्य है। प्रमाण-सिद्ध अमेद का लोप नहीं किया जा सकता, इसिलए बीदों को सत्य के दो रूप मानने पड़े—(१) संवृत्ति (२) परमार्थ। मेद की दिशा मे वेदान्त की मी यही स्थिति है। उसके अनुसार जगत् या प्रपंच प्रातीतिक सत्य है और ब्रह्म वास्तिवक सत्य। मेद और अमेद के द्रन्द्ध का यह एक निदर्शन है। यही नयवाद की प्रष्टमूनि-है।

नयवाद अमेद और मेद-इन दो वस्तु धर्मों पर टिका हुआ है । इसके अतुमार वस्तु अमेट और मेद की समिन्द है। इसिन्द अमेट भी सत्य है श्रीर भेद भी । श्रमेद से भेद श्रीर भेद से श्रमेद सर्वथा भिन्न नहीं है, इसलिए यूं कहना होगा कि स्वतन्त्र श्रमेद भी सत्य नहीं है, स्वतन्त्र भेद भी सत्य नहीं है किन्तु सापेत्त श्रमेद श्रीर भेद का संवित्तत रूप सत्य है। श्राधार भी सत्य है, श्राधेय भी सत्य है, द्रव्य भी सत्य है, पर्याय भी सत्य है, जगत् भी सत्य है, ब्रह्म भी सत्य है, विभाव भी सत्य है, स्वभाव भी सत्य है। जो त्रिकाल-श्रवाधित है, वह सब सत्य है।

सत्य के दो रूप हैं, इसलिए परखने की टो हृष्टियां हैं—(१) द्रव्य-हृष्टि
(२) पर्याय-हृष्टि । सत्य के दोनो रूप सापेच्च हैं, इसलिए थे भी सापेच्च हैं।
द्रव्य हृष्टि का अर्थ होगा द्रव्य प्रधान हृष्टि और पर्याय हृष्टि का अर्थ पर्याय
प्रधान हृष्टि । द्रव्य-हृष्टि में पर्याय हृष्टि का गौण रूप और पर्याय-हृष्टि में
द्रव्य-हृष्टि का गौण रूप अन्तर्हित होगा । द्रव्य-हृष्टि अमेद का स्वीकार है
और पर्याय-हृष्टि मेद का । दोनो की सापेच्चता मेदामेदात्मक सल्य का
स्वीकार है।

अभेद और भेद का विचार आध्यात्मिक और वस्तुविज्ञान—इन दो दृष्टियों से किया जाता है। जैसे:—

सांख्य—प्रकृति पुरुष का विवेक—भेद ज्ञान करना सम्यग्-दर्शन, इनका एकत्व मानना मिथ्या दर्शन।

्रिवेदान्त-प्रपंच श्रीर ब्रह्म को एक मानना सम्यग् दर्शन, एक तन्त्र को नाना समसना मिथ्या दर्शन।

्रिजैन-चेतन और अचेतन को भिन्न मानना सम्यग् दर्शन, इनको अभिन्न मानना मिथ्या दर्शन।

मेद-श्रमेद का यह विचार श्रा<u>घ्यात्मिक दृष्टिपरक है</u>। वस्तु विजान की दृष्टि से वस्तु <u>उमयात्मक</u> (द्रव्य-पर्यायात्मक<u>) है।</u> इसके श्राघार पर टो दृष्टियां वनती हैं:—

- (१) निश्चय। 🗸
- (२) व्यवहार।

्रिश्चिय दृष्टि द्रव्याश्रयी या अमेदाश्रयी है। व्यवहार दृष्ट<u>्रि पर्यायाश्र</u>यी य<u>ा मेदा</u>श्रयी है। वेदान्त श्रीर वौद्ध सम्मत व्यवहार-दृष्टि से जैन सम्मत व्यवहार-दृष्टि का नाम साम्य है किन्तु स्वरूप साम्य नहीं। वेदान्त व्यवहार, माया या श्रविद्या को श्रीर बौद्ध संवृत्ति को श्रवास्तविक मानता है किन्तु जैन दृष्टि के श्रनुसार वह श्रवास्तविक नहीं है। नैगम, संग्रह श्रीर व्यवहार—ये तीन निश्चय दृष्टियाँ हैं; शृजु सूत्र, शब्द, समिम्बद श्रीर एवम्भूत—ये चार व्यवहार दृष्टियाँ विश्वयं वो दृष्टियां प्रकारान्तर से भी मिलती हैं विश्वयं

्र व्यन्दीर—स्थूल पर्याय का स्वीकार, लोक सम्मत तथ्य का स्वीकार। ्रिनिश्चय—वस्तुस्थिति का स्वीकार।

पहली में इन्द्रियगम्य तथ्य का स्त्रीकार है, दूसरी में प्रज्ञागम्य सत्य का। व्यवहार तर्कवाद है श्रीर निश्चय श्रन्तरात्मा से उद्भूत होने वाला श्रनुभव।

र्चार्वोक की दृष्टि में सत्य इन्द्रियगम्य है और वेदान्त की दृष्टि में सत्य अवीन्द्रिय है <sup>24</sup>। जैन-दृष्टि के अनुसार दोनो सत्य हैं। निश्चय वस्तु के सूहम और पूर्ण स्वरूप का अगीकार है और व्यवहार उसके स्थूल और अपूर्ण स्वरूप का अंगीकार। मात्रा-मेद होने पर भी दोनों में सत्य का ही अगीकार है, इसलिए एक को अवास्तविक और दूसरे को वास्तविक नहीं माना जो सकता।

मुण्डकोपनिषद (१।४।५) मे विद्या के दो भेद है—अपरा और परा । पहली का विषय वेद-शान और दूसरी का शाश्वत ब्रह्म शान है। इन्हें तार्किक और आनुमविक शान के दो रूप में व्यवहार और निश्चय नय कहा जा सकता है। व्यवहार हिन्द से जीव सर्वण है और निश्चय हिन्द से वेह अवर्ण <sup>3°</sup>। जीव अमूर्च है, इसलिए वह वस्तुतः वर्णयुक्त नहीं होता—यह वास्तविक मत्य है। शरीरधारी जीव कथंचित् मूर्च होता है—शरीर मूर्च होता है। जीव उससे कथचित् अभिन्न है, इसलिए वह भी सवर्ण है, यह औपचारिक सत्य है।

एक मौरा, जो काला दीख रहा है, वह सफेद भी है, हरा भी है श्रीर-श्रीर रंग भी उसमे हैं—यह पूर्ण तथ्योक्ति है।

"मीरा काला है"-यह सत्य का एक देशीय स्त्रीकार है।

इन प्रकारान्तर से निरूपित व्यवहार और निश्चय दृष्टियों का आधार नयवाद की आधार-भित्ति से भिन्न है। उसका आधार अभेद-भेदात्मक वस्तु ही है। इसके अनुसार नय एक ही है—"द्रव्य पर्यायार्थिक" वस्तु-स्वरूप भेदाभेदात्मक है, तब नय द्रव्य-पर्यायात्मक ही होगा।

नय सापेस् होता है, इसलिए इसके दो रूप बन जाते हैं।

- (१) जहाँ पयार्थ गीण स्त्रीर द्रव्य मुख्य होता है, वह द्रव्यार्थिक।
- (२) जहाँ द्रव्य गौण् तथा पयायं मुख्य होता है, वह पूर्यायार्थक

वस्तु के सामान्य श्रीर विशेष रूप की श्रूपेत्ता से नय के द्रव्यार्थिक श्रीर पर्यायार्थिक—ये दो मेद किए, वैसे ही इसके दो मेद श्रीर वनते हैं:—

- (१) शब्दनय्
- (२) अर्थनय 🗸

शान दो प्रकार का होता है—<u>राब्दाश्रयो श्रौर श्रयांश्रयो ।</u> उपयोगत्मक या विचारात्मक नय अर्थाश्रित श्रोर <u>प्रतिपादनात्मक नय श्रागम यार्थि</u> शाब्द ज्ञान का कारण होता है, इसिलए श्रोता की श्रपेत्ता वह शब्दाश्रित होना चाहिए किन्तु यहाँ यह श्रपेत्ता नही है। यहाँ वाच्य में वाचक की प्रवृत्ति को गौण-मुख्य मानकर विचार किया गया है। श्रथंनय में श्रथं की मुख्यता है श्रौर उसके वाचक की गौणता। शब्दनय में शब्द-प्रयोग के श्रनुसार श्रथं का बोध होता है, इसिलए यहाँ शब्द मुख्य ज्ञापक बनता है, श्रथं गौण रह जाता है।

- (१) वास्तविक दृष्टि को मुख्य मानने वाला अभिप्राय <u>निश्चय नय</u> कहलाता है।
- (२) लौकिक दृष्टि को मुख्य मानने वाला अमिप्राय <u>व्यवहार नय</u> कहलाता है।

सात नय निश्चय नय के मेद है। व्यवहार नय को उपनय भी कहा जाता है। व्यवहार उपचरित है। अच्छा मेह बरसता है, तब कहा जाता है "अनाज बरस रहा है।" यहाँ कारण में कार्य का उपचार है। मेह तो अनाज का कारण है, उसे अपेचावश धान्योत्पादक वृष्टि की अनुकूलता बताने के लिए अनाज समका या कहा जाए, यह उचित है किन्तु उसे अनाज ही समक्त लिया जाए, वह सही दृष्टि नहीं । व्यवहार की बात को निश्चय की दृष्टि से देखा जाए, वहाँ वह मिथ्या बन जाती है। अपनी मर्यादा में यह सत्य है। सात नय में जो व्यवहार है, उसका अर्थ उपचार या स्थूलदृष्टि नहीं है। उसका अर्थ है—विमाग या मेद। इसलिए इन दोनो में शब्द-साम्य होने पर भी अर्थ-साम्य नहीं है।

- (३) ज्ञान को मुख्य मानने वाला अमिप्राय ज्ञान नय कहलाता है।
- (४) क्रिया को मुख्य मानने वाला अभिप्राय <u>क्रियानय</u> कहलता है आदि-आदि।

इस प्रकार अनेक, असंख्य या अनन्त अपेचाएँ वनती हैं। वस्तु के जितने सहमावी और क्रममावी, सापेच और परापेच धर्म हैं, उतनी ही अपेचाएं हैं। अपेचाएं स्पष्ट वोध के लिए होती हैं। जो स्पष्ट वोध होगा, वह सापेच ही होगा।

#### सत्य का व्याख्याद्वार

सत्य का साह्मात् होने के पूर्व सत्य की व्याख्या होनी चाहिए। एक सत्य के अनेक रूप होते हैं अनेक रूपों की एकता और एक की अनेक रूपता ही सत्य है। उसकी व्याख्या का जो साधन है, वही नय है। सत्य एक और अनेक मान का अविभक्त रूप है, इसलिए उसकी व्याख्या करने वाले नय भी परस्पर सापेल हैं।

सत्य अपने आपमे पूर्ण होता है। न तो अनेकता-निरपेद्य एकता सत्य है
और न एकता-निरपेद्य अनेकता। एकता और अनेकता का समन्वित रूप ही पूर्ण सत्य है। सत्य की व्याख्या वस्तु, द्येत्र, काल और अवस्था की अपेद्या से होती है। एक के लिए जो गुरु है, वही दूसरे के लिए लघु, एक के लिए जो दूर है, वही दूसरे के लिए जो कर्ष्य है, वही दूसरे के लिए जो सरल है, वही दूसरे के लिए वका। अपेद्या-के-विना इनकी व्याख्या नहीं हो सकती। गुरु और लघु क्या है है दूर और निकट क्या है है कर्ष्य और निम्म क्या है है सरल और वक्ष वया है है—वस्तु, द्येत्र आदि की निरपेद्य स्थित में इनका उत्तर नहीं दिया जा सकता। यह स्थित पटार्थ का अपने से वाह्य जगत् के साथ सम्बन्ध होने पर वनती है किन्तु उसकी

वाह्य-जगत्-निरपेच अपनी स्थिति भी अपेचा से मुक्त नहीं है। कारण कि पदार्थ अनन्त गुर्गो का सहज सामज्ञस्य है। उसके सभी गुण, धर्म या शक्तिया अपेद्या की श्रद्धला में गूंथे हुए हैं। एक गुण की अपेद्या पदार्थ का जो स्वरूप है, वह उसकी अपेद्धा से हैं, दूसरे की अपेद्धा से नहीं।' चेतन पदार्थ चैतन्य गुण की अपेक्षा से चेतन है किन्तु उसके सहमात्री अस्तित्नु बस्तुल श्रादि गुगों की अपेक्स से चेतन् पदार्थ की चेतनशीलता नहीं है। अनन्त शक्तियो और उनके अनन्त कार्य या परिणामो की जो एक संकलना. समन्त्रय या श्रेंखला है वही पदार्थ है। इसलिए विविध शक्तियों और तज्जनित विविध परिणामों का ऋविरोधमान सापेज स्थिति में ही हो सकता है।

नय का उद्देश्य

"सन्वेसिं पि णयाणां, वहुविह वत्तव्वयं णिसामिता। तं सव्यणयविद्यदं, जं चरण्गुणहिस्रो साह्॥" --- मद्रवाहु---श्रावश्यक नियु क्ति १०।५५

चरण गुण-न्यिति परम माध्यस्थ्यरूप है। वह राग-द्वेप का विलय होने से मिलती है। निय का उद्देश्य है-माध्यस्थ्य बढ़े, मनुष्य विचार सहिष्णु वने, (मानाप्रकार के निरोधी लगने वाले विचारों में समन्त्रय करने की योग्यता विकसित हो।

कोई भी व्यक्ति सदा पदार्थ को एक ही दृष्टि से नहीं देखता। देश, काल श्रीर स्थितियो का परिवर्तन होने पर दशंक की दृष्टि में भी परिवर्तन होता है। यही त्यिति निरूपण की है। बका का मुकाव पदार्थ की स्रोर होगा तो उसकी वाणी का आकर्षण भी उसी की ओर होगा। यही बात पदार्थ की श्रवस्था के विषय में हैं। सुनने वाले की वका की विवक्षा समक्रनी होगी। उसे सममने के लिए उसके पारिपार्श्विक वातावरण, हृद्य, चेत्र, काल श्रीर भाव को समझना होगा। विवचा के पांच रूप बनते हैं-

- (१) द्रव्य की विवज्ञा --- दूध में ही मिठास और रूप आदि होते हैं।
- ( र ) पर्याय की विवद्या ... मिठास श्रीर रूप श्रावि ही दूस हैं।
- ( ३ ) द्रव्य के ऋस्तित्व मात्र की विवज्ञा । इव है।
- ( v ) पर्वाय के श्रम्तित मात्र की विवज्ञा ··· मिठान है रप श्रादि है !

```
(५) धर्म-धर्मि-सम्बन्ध की विवन्ता · दूध का मिठास, रूप श्रादि।
    इनके वर्गीकरण से दो हिस्टयां बनती हैं:--
    (१) द्रव्य प्रधान या ऋमेद-प्रधान ।
    (२) पर्याय प्रधान या मेद-प्रधान।
 े उथका रहस्य यह है कि हम दूसरे व्यक्ति के विचारो को जसी के
श्रीमप्रायानुकूल सममते का यह करे।
नय का स्वरूप
    कथनीय वस्तु दो हैं:---
    (१) पदार्थ-द्रव्य।
    (२) पदार्थ की अवस्थाएं--- पर्याय
    श्रमिप्राय व्यक्त करने के साधन दो हैं :---
    (१) ऋर्थ 🗸
    (२) शब्द। 🗸
    अर्थ के प्रकार दो हैं :--
    (१) सामान्य 🎶
    (२) विशेष।
    शब्द की प्रवृत्ति के हेतु दो हैं :--
    (१) रूढि। 🗸
    (२) व्युत्पत्ति।
     व्युत्पत्ति प्रयोग के कारण दो हैं :--
     (१) सामान्य निमित्त।
। भिर्दे वत्कालमावी निमित्त।
रि नैगम—सामान्य-विशेष के संयुक्त रूप का निरूपण्<u>तैयम नय</u> है।
(२) संग्रह-केवल सामान्य का निरूपण संग्रह नय है।
( ३ ) व्यवहार—केवल विशेष का निरूपण व्यवहार नय है।
 (Y) ऋजुस्त्र—चणवर्ती विशेष का निरूपण ऋजुस्त्र नय है।
 (५) शब्द—रूढ़ि से होने वाली शब्द की प्रवृत्ति का अमिप्राय शब्द
```

नय है।

- (६) समिमरूढ़ व्युत्पत्ति से होने वाली शब्द की प्रवृत्ति का अभिप्राय समिमरूढ़ नय है।
- (७) एवम्भूत त्रार्तमानिक या तत्कालमावी व्युत्पत्ति से होने वाली शब्द की प्रवृत्ति का अभिप्राय एवम्भूत न्य है।

इस प्रकार सात नयों में शाब्दिक और आर्थिक, वास्तिविक और व्यावहारिक द्राव्यिक और पार्यायिक, सभी प्रकार के अभिप्राय संग्रहीत हो जाते हैं, इसलिए प्रत्येक नय का विशद रूप सममना आवश्यक है।

### नैगम

तादातम्य की अपेत्ता से ही सामान्य-विशेष की मिन्नता का समर्थन किया जाता है। यह दृष्टि नैगमनय हैं। यह एमयग्राही दृष्टि है। सामान्य और विशेष, दोनो इसके विषय हैं। इससे सामान्य-विशेषात्मक वस्तु के एक देश का बोध होता है। (सामान्य और विशेष स्वतन्त्र पदार्थ हैं—इस कणादृष्टि को जैन दर्शन स्वीकार नहीं करता। कारण, सामान्य रिहत विशेष और विशेष-रिहत सामान्य की कहीं भी प्रतीति नहीं होती। ये दोनो पदार्थ के धर्म हैं। एक पदार्थ की दूसरे पदार्थ, देश और काल में जो अनुवृत्ति होती है, वह सामान्य-अंश है और जो व्यावृत्ति होती है, वह विशेष-अश। केवल अनुवृत्ति रूप या केवल व्यावृत्ति-रूप कोई पदार्थ नहीं होता। जिस पदार्थ की जिस समय दूसरों से अनुवृत्ति मिलती है, उसकी उसी समय दूसरों से ज्यावृत्ति भी मिलती है।

सामान्य-विशेषात्मक पदार्थ का जान प्रमाण से हो सकता है। अखण्ड वस्तु प्रमाण का विषय है। नय का विषय उसका एकांश है। नैगम नय वीध कराने के अनेक मार्गों का स्पर्श करने वाला है, फिर भी प्रमाण नहीं है। प्रमाण में सब धमों को मुख्य स्थान मिलता है। यहाँ सामान्य के मुख्य होने पर विशेष गीण रहेगा और विशेष के मुख्य बनने पर सामान्य गीण। दोनों को यथा स्थान मुख्यता और गीणता मिलती है। संग्रहनय केवल सामान्य अंग का ग्रहण करता है और व्यवहारनय केवल विशेष अंश का। नैगम नय दोनों '(सामान्य-विशेष) की एकाअयता का साधक है। प्रमाण की दृष्टि से द्रव्य श्रीर पर्याय में कथंचित् मेद श्रीर कथंचित् श्रमेट है। उससे मेदामेद का युगपत् ग्रहण होता है।

नैगमनय के अनुमार द्रव्य और पर्याय का सम स्थिति में युगपत् ग्रहण-नहीं होता । अमेर का ग्रहण मेर को गौण बना डालता है और भेर का ग्रहण अमेर को । मुख्य प्ररूपणा एक की होगी, प्रमाता जिसे चाहेगा उसकी होगी । आनन्द चेतन का धर्म है । चेतन में आनन्द है—इस विवद्धा में आनन्द मुख्य बनता है, जो कि मेर है—चेतन की ही एक विशेष अवस्था है । "आनन्दी जीन की बात छोड़िए"—इम विवद्धा में जीन मुख्य है, जो कि अमेर है— आनन्द जैसी अनन्त सुद्दम-स्थूल विशेष अवस्थाओं का अधिकरण है ।

🛈 नैगमनय भावों की अभिन्यज्ञना का व्यापक स्रोत है। अग्रानन्द छा रहा है" - यह ऋजुसूत्र नय का अभिप्राय है। इसमें केवल धर्म या मेद की श्रमिन्यक्ति होती है। "श्रानन्द कहाँ १"—यह उससे व्यक्त नही होता । "द्<u>रव्य</u> एक हैं" यह संबंह नय का अभिप्राय है किन्तु द्रव्य में क्या है रिव्यंह नहीं जाना जाता। "त्र्रानन्द चेतन में होता है" स्रौर असका अधिकरण चेतन ही, है, यह दोनों के सम्बन्ध की अमिन्यक्ति है। यह नैगमनय का अमिप्राय है। इस प्रकार गुण-गुणी, अवयव-अवयवी, क्रिया-कारक, जाति-जातिमान् श्रादि में जो मेदामेद-सम्बन्ध होता है, ससकी व्यञ्जना इसी हिष्ट से होती है। पराक्रम श्रीर पराक्रमी को सर्वथा एक माना जाए तो वे वस्तु नही हो सकते। ८ यदि उन्हे सर्वथा दो माना जाए तो उनमें कोई सम्बन्ध नहीं रहता। वे वो हैं---यह भी प्रतीति-सिद्ध है, उनमें सम्बन्ध है----यह भी प्रतीति-सिद्ध है किन्तु हम दोनों को शब्दाश्रयी ज्ञान द्वारा एक साथ जान सके या कह सकें यह प्रतीति-सिद्ध नहीं, इसलिए नैगमदृष्टि है, जो अमुक धर्म के साथ अमुक धर्म का सम्बन्ध बताकर यथा समय एक दूसरे की मुख्य स्थिति को ग्रहण कर स्कती है। "पराक्रमी हनुमान्" इस वर्णन शैली में हनुमान् की मुख्यता होगी। हनुमान् के पराक्रम को वर्णन करते समय उसकी (पराक्रम की) मुख्यता अपने आप हो जाएगी। वर्णन की यह सहज शैली ही इस दृष्टि का क्राधार है।

इसका दूसरा आधार लोक-स्यवहार भी है। लोक-स्यवहार में शब्दों के जितने और जैसे अर्थ माने जाते हैं, उन सबको यह दृष्टि मान्य करती है।

तीसरा आधार संकल्प है। संकल्प की सत्यता नैगम हिष्ट पर निर्नर है।
भूत को वर्तमान मानना—जो कार्य हो जुका, उसे हो रहा है—ऐसे मानना
सत्य नहीं है। किन्तु संकल्प या आगीप की हिष्ट में सत्य हो सकता है।

इसके तीन रप वनते हैं:--

१-भृत पर्याय का वर्तमान पर्याय के रूप में स्वीकार ( ऋतीत में वर्तमान का संकल्य ) ····भृतनेगम ।

२--- ऋपूर्ण वर्तमान का पूर्ण वर्तमान के रूप में स्वीकार ( ऋनिप्तन्निक वर्तमान में निष्पन्निक्रय वर्तमान का सक्त्य ) ...... वर्तमान नेगम।

३—भिविष्य पर्याय का भृतपर्याय के रूप में स्त्रीकार (भिविष्य में भृत का संकल्य) · · · · · भावीनैयम।

ज्यन्ती दिन अनाने की सत्यता अत नैगम की दृष्टि मे है। रोटी पकानी शुरु की है। किनी ने पूछा आज क्या पकाया है? उत्तर मिलता है... "रोटी पकायी है।" रोटी पकी नहीं. पक रही है फिर भी वर्तमान नैगन की अपेका "पकाई है" ऐसा कहना सल है।

न्त्रमता आर योग्यता की अपेन्ना अकिन को किन, अविद्वान् को निद्वान् कहा जाता है। यह तभी मत्य होता है जब हम, भावी का भृत में उपचार है, इस अपेन्ना को न भृतें।

नैगम के तीन मेर होते हैं :--

- (१) इच्य-नैगम।
- (२) पर्याय-नैगम।
- (३) द्रव्य-पर्याय नैगम । इनके कार्य का क्रम यह है:—
- (१) दो वस्तुत्रों का ग्रहण।
- (२) दो अवस्थान्त्रो का ग्रह्ण।
- -(३) एक वस्तु और एक अवस्था का अहंगा।
- ्रित्यम नय जैन दर्शन की श्रेनेकांन्त दृष्टि का प्रतिक है। जैन दर्शन के अनुसार

नानात्व श्रीर एकत्व दीनो सत्य है। एकत्व निरपेन्न-नानात्व श्रीर नानात्व-निरपेत्त एकत्व--ये दोनो मिथ्या है। एकत्व आपेत्तिक सत्य है। 'गोत्व' की श्रपेचा से सब गायों में एकत्व है। पशुत्व की अपेचा से गायों और अन्य पशुस्रों में एकत्व है। जीवत्व की अपेचा से पशु और अन्य जीवों में एकत्व है। द्रव्यत्व की अपेद्या से जीव और अजीव में एकत्व है । अस्तित्व की अपेद्या से समूचा विश्व एक है। आपे चिक-सत्य से हम वास्तविक सत्य की ओर जाते हैं, तब हमारा दृष्टिकोण मेद-वादी बन जाता है। नानात्व वास्तविक सत्य है। जहाँ अस्तित्व की अपेन्ता है, वहाँ विश्व एक है किन्तु चैतन्य और अचैतन्य, जो अत्यन्त विरोधी धर्म हैं, की अपेचा विश्व एक नहीं है। उसके दो रूप हैं-(१) चेतन जगत् (२) अचेतन जगत्। चैतन्य की अपेद्या चेतन जगत् एक है किन्तु स्वस्थ चैतन्य की ऋषेचा चेतन एक नहीं है। वे ऋनन्त हैं। चेतन का वास्तविक रूप है-स्वारम-प्रतिष्ठान। प्रत्येक पदार्थ का शुद्ध रूप, यही स्वप्रतिष्ठान है । वास्तविक रूप मी निरपेच सत्य नहीं है। स्व में या व्यक्ति में चैतन्य की पूर्णता है। वह एक व्यक्ति—चेतन अपने समान अन्य चेतन व्यक्तियों से सर्वथा भिन्न नहीं होता, इसिलए उनमें सजातीयता या सापेच्ता है। यही तथ्य आगे बढ़ता है।

्रेतन और अचेतन में भी सर्वथा भेद ही नहीं, अभेद भी है। भेद है वह चेतन्य और अचैतन्य की अपेद्धा से है। द्रव्यत्व, वस्तुत्व, अस्तित्व, परस्परा-नुगमत्व आदि-आदि असंख्य अपेद्धाओं से छनमें अभेद हैं।

दूसरी दृष्टि से उनमें सर्वथा श्रमेट ही नहीं मेद मी है। श्रमेद श्रस्तित्व श्रादि की श्रमेत्ता से है, चैतन्य की श्रमेत्ता से मेद मी है। उनमें स्वरूप-मेद हैं, इसलिए दोनों की श्रथंकिया मिन्न होती है। उनमें श्रमेट मी है, इसलिए दोनों में नेय-जायक, प्राह्म-ग्राहक श्रादि-श्रादि सम्बन्ध हैं। सग्रह और व्यवहार

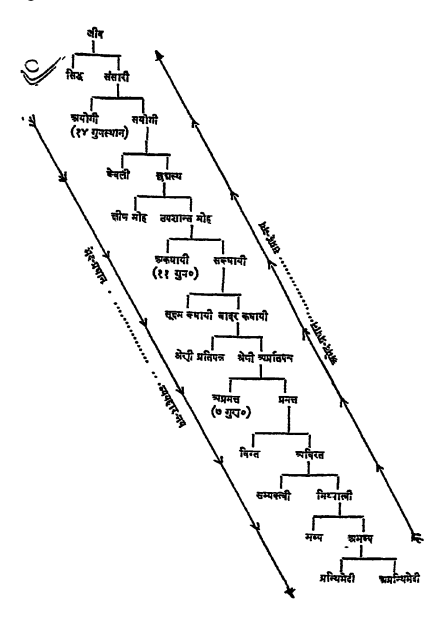
अभेद और भेद में तादातम्य सम्बन्ध है—एकात्मकता है। सम्बन्ध दों से होता है। केवल भेद या केवल अभेद में कोई सम्बन्ध नहीं हो सकता।

श्रभेद का —

शुद्धस्य है—सत्तार्य सामान्य या निर्विकल्पक महागत्ता। त्रशुद्धस्य है—स्रवान्तर सामान्य (मामान्यविशेषाभयात्मक मामान्य) भेद का—

- (१) शुद्धरूप है--- अन्त्यस्वरूप-- ज्यावृत्ति ।
- (२) त्रशुद्धरूप है--- त्रवान्तर-विशेष।

संग्रह समन्वय की दृष्टि है श्रीर व्यवहार विभाजन की । ये दोनों दृष्टियाँ समानान्तर रेखा पर चलने वाली हैं किन्तु इनका गति-कम विपरीत है। संग्रह-दृष्टि सिमटती चलती है, चलते-चलते एक हो जाती है। व्यवहार दृष्टि खुलती चलती है—चलते-चलते श्रनन्त हो जाती है।



यदि सब पदाथों में सर्वथा अभेद ही होता—नास्तिवक एकता ही होती तो व्यवहार नय की (भेद को वास्तिवक मानने की) वात श्रुटिपूर्ण होती। इसी प्रकार सब पदाथों में सर्वथा भेद ही होता, वास्तिवक अनेकता ही होती तो सम्रह-हिंग्ट की (अभेद को वास्तिवक मानने की) वात सत्य नहीं होती।

चैतन्य गुण जैसे चेतन व्यक्तियों में सामझस्य स्थापित करता है, वैसे ही यदि यही गुण अचेतन व्यक्तियों का चेतन व्यक्तियों के साथ सामझस्य स्थापित करता तो चैतन्य धर्म की अपेचा चेतन और अचेतन को अत्यन्त विरोधी मानने की स्थिति नहीं आती। चेतन और अचेतन में अन्य धर्मों द्वारा सामझस्य होने पर मी चेतन धर्म द्वारा सामझस्य नहीं होता। इसिलिए भेद भी तात्विक है। सत्ता, द्रव्यत्व आदि धर्मों के द्वारा चेतन और अचेतन में यदि किसी प्रकार का सामझस्य नहीं होता, तो दोनों का अधिकरण एक ज्यत् नहीं होता। वे स्वरूप से एक नहीं हैं, अधिकरण से एक हैं, इसिलिए अभेद भी तात्विक हैं)

श्रमेद श्रौर मेद की तात्त्विकता के कारण मिन्न-मिन्न है। सत्ता या श्रस्तित्व श्रमेद का कारण है, यह कभी मेद नहीं डालता। हमारी श्रमेदणरक-दृष्टि इसके सहारे वनती है।

विशेष धर्म या नास्तित्व (जैसे चेतन का चैतन्य) मेद का कारण है। इसके सहारे मेद-परक दृष्टि चलती है।

बस्त का जो समान परिणाम है, वही सामान्य है। समान परिणाम असमान परिणाम के विना हो नही सकता।

असमानता के विना एकता होगी, समानता नहीं। वह असमान परिगाम ही विशेष है <sup>39</sup>।

अमेर हिन्द अमेर और मेर शक्तियों की एकाश्रयता के द्वारा परार्थ को अमेरक और मेरक - धर्मों का समन्वय मानकर अमेर और मेर की तात्त्विकता का समर्थन करती है। संग्रह और व्यवहार—ये दोनो क्रमशः अमेर और मेर को सुख्य मानकर इनकी वास्तविकता का समर्थन करने वाली दृष्टियाँ हैं।

व्यवहार नय

यह ( १ ) र्छपचार-बहुल श्रीर (२) स्प्रैर्किक होता है।

- (१) उपचार-बहुल—यहाँ गौग्-वृत्ति से उपचार प्रधान होता है। जैसे—पर्वत जल रहा है—यहाँ प्रचुर-दाह प्रयोजन है। मार्ग चल रहा है— यहाँ नैरन्तर्य प्रतीति प्रयोजन है।
  - (२) लौकिक-भौरा काला है।

### ऋजुसूत्र

यह वर्तमानपरक हिंग्ट है। यह अतीत और भविष्य की वास्तविक सत्ता स्वीकार नहीं करती। अतीत की किया नष्ट हो चुकती है। भविष्य की किया प्रारम्भ नहीं होती। ईसिलए भ्वकालीन वस्तु और भविष्यकालीन वस्तु न तो अर्थिकिया समर्थ (अपना काम करने में समर्थ) होती है और न प्रमाण का विषय बनती है। वस्तु वही है जो अर्थिकिया समर्थ हो, प्रमाण का विषय बने। ये दोनो वातें वार्तमानिक वस्तु में ही मिलती है। इसिलए वही तास्विक सख है (अतीत और भविष्य में 'तुला' तुला नहीं है। 'तुला' उसी समय तुला है, जब उससे तोला जाता है।

इसके अनुसार कियाकाल और निष्ठाकाल का आधार एक द्रव्य नहीं हो सकता। साध्य-अवस्था और साधन अवस्था का काल भिन्न होगा, तब भिन्न काल का आधारभूत द्रव्य अपने आप भिन्न होगा। दो अवस्थाएं समन्वित नहीं होती। भिन्न अवस्थावाचक पदार्थों का समन्वय नहीं होता। इस प्रकार यह पौर्वापर्य, कार्य-कारण आदि अवस्थाओं की स्वतन्त्र सत्ता का समर्थन करने वाली दृष्टि है।

# ्र शब्दनय

शब्दनय भिन्न-भिन्न लिझ, वचन आदि युक्त शब्द के भिन्न-भिन्न अर्थ स्वीकार करता है। यह शब्द, रूप और उसके अर्थ का नियामक है। व्याकरण की लिझ, वचन आदि की अनियामकता को यह प्रमाण नहीं करता। इसका अभिप्राय यह है:—

(१)-पुलिङ्ग का वाच्य अर्थ स्त्रीलिङ्ग का वाच्य अर्थ नहीं वन सकता। 'पहाड़' का जो अर्थ है वह 'पहाड़ी' शब्द व्यक्त नहीं कर सकता। इसी प्रकार स्त्रीलिङ्ग का वाच्य अर्थ पुर्क्षिग का वाच्य नहीं बनता। 'नदी' के लिए

'नद' शब्द का प्रयोग नहीं किया जा सकता। प्रिलित यह है—जहाँ शब्द का लिङ्ग-भेद होता है, वहाँ ऋर्थ-भेट होता है।

(२) एक वचन का जो वाच्य अर्थ है, वह बहुवचन का वाच्यार्थ नहीं होता। बहुवचन का वाच्य-अर्थ एक वचन का वाच्यार्थ नहीं बनता। "मनुष्य है" और "मनुष्य हैं" ये दोनों एक ही अर्थ के वाचक नहीं बनते। एकत्व की अवस्था यहुत्व की अवस्था से भिन्न है। इम प्रकार काल, कारक रूप का भेद अर्थ-भेट का प्रयोजक बनता है।

यह दृष्टि शब्द-प्रयोग के पीछे छिपे हुए इतिहास को जानने में बडी सहायक है। संकेत-काल में शब्द, लिड़ आदि की रचना प्रयोजन के अनुरूप बनती है। वह रूढ जेसी बाद में होती है। सामान्यतः हम 'स्तुति' और 'स्तोत्र' का प्रयोग एकार्थक करते हैं किन्तु वस्तुतः ये एकार्थक नहीं है। एक श्लोकात्मक मिक काव्य 'स्तुति' और बहु श्लोकात्मक-मिक काव्य 'स्तुति' और वहु श्लोकात्मक-मिक काव्य 'स्तोत्र' कहलाता है <sup>32</sup>। 'पुत्र' और 'पुत्री' के पीछे जो लिझ-मेद की, 'तुम' और 'आपके' पीछे जो वचन-मेद की मावना है, वह शब्द के लिझ और वचन-मेद होने वाली अवस्था को ही तात्त्विक मानता है। एक ही व्यक्ति को स्थायी मानकर कमी 'तुम' और कमी 'आप' शब्द से सम्बोधित किया जा सकता है किन्तु शब्दनय उन दोनो को एक ही ब्यक्ति स्वीकार उही करता। 'तुम' का वाच्य व्यक्ति लघु या प्रेमी है, जब कि 'आप' का वाच्य ग्रुक् या सम्मान्य है।

# समभिरूढ़

एक वस्तु का दूसरी वस्तु में संक्रमण नही होता। प्रत्येक वस्तु अपने स्वरूप में निष्ठ होती है। स्थूल दृष्टि से हम अनेक वस्तुओं के मिश्रण या सहस्थिति को एक वस्तु मान लेते हैं किन्तु ऐसी स्थिति में भी प्रत्येक वस्तु अपने-अपने स्वरूप में होती है।

जैन दर्शन की माषा में अनेक वर्गणाएं और विज्ञान की माषा में अनेक गैसें (Gases) आकाश-मडल में ज्यांत हैं किन्तु एक साथ व्याप्त रहने पर सी वे अपने-अपने स्वरूप में हैं। समिनिकड़ का ईमिप्राय यह है कि जी

्रवस्तु जहाँ स्रारुट है, उसका वहीं <u>प्रयोग करना चाहिए</u>। यह दृष्टि वैज्ञानिक विश्लेपण के लिए बहुत उपयोगी है। स्थ्ल दृष्टि मे घट, इट, कुम्म का ग्रर्थ एक है। समिमरुढ इसे स्वीकार नहीं करता। इसके अनुसार 'घट' शब्द का ही अर्थ घट वस्तु है, कुट शब्द का अर्थ घट वस्तु नही; घट का कुट में संक्रमण अवस्त है। 'घट' वह वस्तु है, जो माथे पर रखा जाए। कहीं वटा कही चौटा श्रीर कहीं मंकड़ा-यूं जो कुटिल श्राकार वाला है, वह 'कुट' है 33| माथे पर रखी जाने योग्य अवस्था ऋीर कुटिल आकृति की अवस्था एक नहीं है। इमलिए दोनो को एक शब्द का अर्थ मानना भूल है। अर्थ की अवस्था के अनुरूप राज्यप्रयोग और राज्यप्रयोग के अनुरूप अर्थ का बोध हो, तभी सही व्यवस्था हो सकती है। अर्थ की शब्द के प्रति और शब्द की अर्थ के प्रति नियामकता न होने पर वस्तु सांकर्य हो जाएगा। फिर कपड़े का अर्थ घडा श्रीर घडे का अर्थ कपड़ान समफ़ने के लिए नियम क्या होगा। कपडे का त्रर्थ जैसे तन्तु-समुदाय है, वेसे ही मृएमय पात्र भी हो जाए श्रीर सब कुछ हो जाए तो शब्दानुमारी प्रवृत्ति-निवृत्ति का लोप हो जाता है, इसलिए शब्द को अपने नाच्य के प्रति सचा होना चाहिए। घट अपने अर्थ के प्रति सचा रह सकता है, पट या कुट के अर्थ के प्रति नही । यह नियामकता या समाई हो इसकी मौलिकता है।

### एवस्भूत

क्रिया को भी शब्द-प्रयोग का निमित्त मानता है। यह नय अतीत और भविष्य की क्रिया को भी शब्द-प्रयोग का निमित्त मानता है। यह नय अतीत और भविष्य की क्रिया से शब्द और अर्थ के प्रति नियम को स्वीकार नहीं करता। विर पर रखा जाएगा, रखा गया इसिलए वह घट है, यह नियमिक्तया शह्य है। घट वह है, जो माथे पर रखा हुआ है। इसके अनुसार शब्द अर्थ की वर्तमान-चेष्ट्रा का प्रतिबिध्व होना चाहिए। यह शब्द को अर्थ का और अर्थ को शब्द का नियामक मानता है। घट शब्द का वाच्य अर्थ वही है, जो पानी लाने के लिए मस्तक 'पर रक्खा हुआ है—चर्तमान प्रवृत्तियुक्त है। घट शब्द भी वही है, जो घट भी वही है, जो घट की है। जो घट की क्रियायुक्त अर्थ का प्रतिवादन करे।

### विचार की आधारभिति

विचार निराश्रय नहीं होता। उसके श्रवलम्यन तीन है-(१) ज्ञान (२) ऋर्ध (३) शब्द।

- (१) जो निचार संक्ल्प-प्रधान होता है, उसे ज्ञानाश्रयी कहते हैं। ्रैगम नय जानाश्रयी विचार है।
- (२) श्रर्थाश्रयी विचार वह होता है, जो ऋर्थ को प्रधान मानकर चले। संग्रह, व्यवहार श्रीर ऋजुसूत-पह श्रर्थाश्रयी विचार है। यह श्रर्थ के श्रमेद श्रीर भेट की मीमांसा करता है।
  - (३) शब्दाश्रयी विचार वह है, जो शब्द की मीमासा करे। शब्द, समिमरूढ़ श्रीर एवम्भूत-चे तीनो शब्दाश्रयी विचार है।
  - रिनेट अधिर पर नयो की परिभाषा यूँ होती है :— (१) नैगम—संकल्प या कल्पना की ऋषेत्वा से होने वाला विचार।

    - (२) संग्रह—समूह की ऋषेचा से होने वाला विचार।
    - (३) व्यवहार-व्यक्ति की "
    - (४) ऋजुसूत-वर्तमान अवस्था की अपेद्धा से होने वाला विचार।
    - ( ५) शन्द--यथाकाल, यथाकारक शन्दप्रयोग की ऋपेद्या से होने वाला विचार ।
    - (६) समिमरूढ़—शब्द की छरपत्ति के अनुरूप शब्दप्रयोग की ऋपेत्ता से होने वाला विचार।
    - ( एक ) स्वम्भूत ज्यक्ति के कार्यानुक्षप शब्दप्रयोग की अपेचा से होने वाला विचार।

नयनिमाग ..... सात इष्टिविन्दु अर्था श्रित ज्ञान के चार रूप वनते हैं।

- (१) सामान्य-विशेष समयात्मक के ऋर्थ नैगमहिष्ट।
- (२) सामान्य या ऋभिन्न ऋर्यः संग्रह-दृष्टि
- (३) विशेष या भिन्न अर्थ--- ज्यवहार-दृष्टि
- (Y) वर्तमानवती विशेष अर्थ-- अनुत्तन दृष्टि
- ण्हेंली हिन्दे के अनुसार अमेदशून्य मेद और मेदशून्य अमेद रूप अभ

.नहीं होता । जहाँ अभेद रूप प्रधान बनता है, वहाँ मेदरूप गौरा बन जाता है जीर जहाँ मेदरूप मुख्य बनता है, वहाँ अभेदरूप गौरा | अभेद और मेद, जो पृथक् प्रतीत होते हैं, उसका कारण दृष्टि का गौरा-मुख्य-भाव है, किन्तु उनके स्वरूप की पृथकता नहीं ।

दूसरी दृष्टि में केवल अर्थ के अनन्त धमों के अभेद की विवक्षा मुख्य होती है। यह भेट से अभेद की ओर गित है। इसके अनुसार पदार्थ में सह-भावी और क्रममावी अनन्त-धर्म होते हुए भी वह एक माना जाता है। सजातीय पदार्थ संख्या में अनेक, असंख्य या अनन्त होने पर भी एक माने जाते हैं। विजातीय पटार्थ पृथक होते हुए भी ण्दार्थ की मत्ता में एक वन जाते हैं। यह मध्यम या अपर संब्रह वनता है। पर या सङ्ख्य संब्रह में विश्व एक वन जाता है। अस्ति-सामान्य से परे कोई पदार्थ नहीं। अस्तिल की सीमा में सब एक वन जाते हैं, फलतः विश्व एक सद्-अविशेष या सत्सामान्य वन जाता है।

यह द्रिष्ट टो धनों की समानता से प्रारम्भ होती है और समूचे जगत की समानता में इसकी परि समाप्ति होती है अभेद चरम कोटि तक नहीं पहुँचता, तब तक अपर-संग्रह चलता है।

तीसरी दृष्टि ठीक इससे विपरीत चलती है। वह अभेद से भेद की ओर जाती है। इन दोनों का चेत्र तृल्य है। केत्रल दृष्टि-भेद रहता है। इसरी दृष्टि सब में अभेद ही अभेद देखती है और इसे सब में भेद ही भेद दीख पड़ता है। दूसरी अभेदाश-प्रधान या निरुचय-दृष्टि है, यह है भेदाश या स्पर्योगिता प्रधान दृष्टि। दृत्यत्व से कुछ नहीं बनता, स्पर्योग दृत्य वा होता है। गोत्व दृष्ट नहीं देता, दूष गाय देती है।

चौथी दृष्टि चरम मेद की दृष्टि हैं। जैसे पर-संग्रह ने अभेद चरम कोटि तक पहुँच जाता है—वि<u>र्व एक वन जाता</u> है, वैसे ही इसमें मेट चरम बन जाता है। अपर-सग्रह और व्यवहार के ये दोनों निरे हैं। यहाँ में उनका उद्गम होता है।

. पहीं एक प्रश्न के लिए अवकाश है। अवग-संग्रह की अनग नय नां

माना, तव ऋजुरूत ऋलग क्यो १ संग्रह के ऋपर ऋौर पर-ये दो भेद हुए, वैसे ही व्यवहार के भी दा भेद हा जाते---ऋपर-व्यवहार ऋौर पर-व्यवहार।

इस प्रश्न का समाधान ढूंढने के लिए चलते हैं, तब हमें दूसरी दृष्टि का जालोक अपने आप मिल जाता है। अथं का अन्तिम भंद परमाणु या प्रदेश है। उस तक व्यवहारनय चलता है। चरम भेद का अथं होता है— वर्तमानकालीन अर्थ-पर्याय—च्लामात्रस्थायी पर्याय। पर्याय पर्यायार्थिक नय का विपय बनता है। व्यवहार ठहरा द्रव्यार्थिक। द्रव्यार्थिक-दृष्टि के सामने पर्याय गोण होती है, इनलिए पर्याय उसका विपय नही बनती। यही कारण है कि व्यवहार से अमृजुस्त्र को स्वतन्त्र मानना पड़ा। नय के विपय-विभाग पर दृष्टि डालिए, यह अपने आप स्पष्ट हो जाएगा द्रव्यार्थिक नय-तीन हैं कि व्यवहार (१) नैगम (२) संग्रह (३) व्यवहार

अनुस्त्रं, शब्द, समिस्त् श्रीर एवम्भृत ये चार पर्यायार्थिक नय है।
श्रुजुस्त्र द्रव्य-पर्यायार्थिक विभाग मे जहाँ पर्यार्थार्थिक में जाता है, वहाँ
श्रुर्य शब्द विभाग मे श्रर्थ नय में रहता है। व्यवहार दोनो जगह एक
कोटिक है।

# दो पम्पराएं

द्रव्यार्थिक और पर्यायार्थिक के विभाग में <u>दो पम्पराए</u> बनती है, एक सैद्धान्तिकों की ओर दूसरी तार्किकों की । सिद्धान्तिक परम्परा के अप्रणी "जिन्मद्रगणी" चमाश्रमण हैं। उनके अनुसार पहले चार नय द्रव्यार्थिक हैं श्रीर शैंप तीन पर्यायार्थिक । दूसरी परम्परा के प्रमुख हैं "सिद्धसेन"। उनके अनुसार पहले तीन नय द्रव्यार्थिक हैं श्रीर शेप चार पर्यायार्थिक अप

सैंद्<u>वान्ति</u>क ऋजुसूत्र को द्रव्यार्थिक मानते हैं) ससका आघार अनुयोग द्वार का निम्न सूत्र है।

"डज्जुसुश्रस्स एगी श्रणुवउत्ती श्रागमती एग दव्वावस्सय पुहुत्त नेच्छ्यर्<sup>३६</sup>—

इसका भाव यह है—ऋजुसूत्र की दृष्टि में उपयोग-शून्य व्यक्ति प्रव्यावश्यक है। सैद्धान्तिक परम्परा का मत यह है कि यदि ऋजुसूत्र को प्रव्याही न माना जाए तो उक्त सूत्र में विरोध ऋगयेग्म। तार्किक मत के अनुसार अनुयोग द्वार में वर्तमान आवश्यक पर्याय में द्रव्य पद का उपचार किया गया है उष् इसिलाए वहाँ कोई विरोध नहीं आता । सद्धान्तिक गौण द्रव्य को द्रव्य मानकर इसे द्रव्यार्थिक मानते हैं और तार्किक वर्तमान पर्याय का द्रव्य रूप में उपचार और वास्तिक इष्टि में वर्तमान पर्याय मान उसे पर्यायार्थिक मानते हैं । मुख्य द्रव्य कोई नही मानता । एक दृष्टि का विषय है—गौण द्रव्य और एक का विषय है पर्याय । दोनों में अपेत्वाभेद है, तात्विक विरोध नहीं ।

द्रव्याधिक नय द्रव्य को ही मानता है, पर्याय को नहीं मानता, तब ऐसा लगता है—यह दुर्नय होना चाहिए। नय में दूसरे का प्रतिक्रेप नहीं होना चाहिए। वह मध्यस्थ होता है। बात सही है, किन्तु ऐसा है नहीं। द्रव्याधिक नय पर्याय को अस्वीकार नहीं करता, पर्याय की प्रधानता को अस्वीकार करता है। द्रव्य के प्रधान्यकाल में पर्याय की प्राधानता होती नहीं, इसलिए यह उचित है <sup>3</sup>। यही बात पर्यायाधिक के लिए है। वह पर्याय-प्रधान है, इसलिए वह द्रव्य का प्राधान्य अस्वीकार करता है। यह अस्वीकार मृख्य हिए का है, इसलिए यहाँ असत्-एकान्त नहीं होता।

### पर्यायाथिकनय

ऋजुस्त्र का विषय है—<u>वर्तमान कालीन ऋर्थपर्याय ।</u> शब्दनय काल ऋािर के भेद से ऋर्थभेद मानता है । इस दृष्टि के ऋनुसार ऋतीत ऋीर वर्तमान की पर्याय एक नहीं होती ।

समिम्ब्द् निर्वित्ति मेद से ऋषं-मेद मानता है। इसकी हिन्द मे घट श्रीर कुम्म दो हैं।

एवम्मूत वर्तमान किया मे परिणत अर्थ को ही तदशब्द वाच्य मानता है। अगृतु सूत्र वर्तमान पर्याय को मानता है। तीनो शब्दनय शब्दप्रयोग के अनुसार अर्थमेद (भिन्न-अर्थ-पर्याय) स्वीकार करते है, इसिलए ये चारों पर्यायार्थिक नय हैं। इनमें द्रव्याश गौण रहता है और पर्यायांश मुख्य। अर्थनय और शब्दनय

नैगम, संग्रह, व्यवहार और ऋजुसून ये चार ऋर्यनय हैं। शब्द, समिमिल्द और एवम्भूत ये तीन शब्द नय हैं। यं तो सातो नय ज्ञानात्मक श्रीर <u>शब्दात्मक दोनो है किन्तु यहाँ उनकी शब्दात्मकता से प्रयोजन नही ।</u>

पृद्धले चार नयो में शब्द का काल, लिङ्ग, निरुक्ति श्रादि बदलने पर अर्थ नही वदलता, इसलिए वे श्रर्थनय हैं। शब्दनयो में शब्द का कालादि बदलने पर अर्थ वदल जाता है, इसलिए ये शब्दनय कहलाते हैं।
नयविभाग का आधार

श्र्यं या श्रमेद संग्रह दृष्टि का श्राधार है श्रीर मेद व्यवहार दृष्टि का।
सग्रह मेद को नही मानता श्रीर व्यवहार श्रमेद को निगम का श्राधार है—
श्रमेद श्रीर मेद एक पदार्थ में रहते हैं, ये सर्वथा दी नहीं हैं किन्तु गौण मुख्य
मान दो हैं। यह श्रमेद श्रीर मेद दोनों को स्वीकार करता है, एक साथ एक
स्प में नहीं विश्व यदि एक साथ धर्म-धर्मी दोनों को या श्रमेक धर्मी को मुख्य
मानता तो यह प्रमाण बन जाता किन्तु ऐसा नहीं होता। इस दृष्टि में मुख्यता
एक की ही रहती है, दूसरा सामने रहता है किन्तु प्रधान बनकर नहीं।
कमी धर्मी मुख्य वन जाता है, कभी धर्म श्रीर दो धर्मों की भी यही गित है।
इसके राज्य में किसी एक के ही मस्तक पर मुकुट नहीं रहता। वह श्रपेचा या
प्रयोजन के श्रनुसार बदलता रहता है।

भृजुसूत्र का आधार है—<u>चरममेद।</u> यह पहले और पीछे को वास्तविक नहीं मानता। इसका सूत्रण बड़ा सरल है। यह सिर्फ<u>़ वर्तमान प्र</u>यीय को ही वास्तविक मानता है।

शब्द के मेद-रूप के अनुसार अर्थ का मेद होता है—यह शब्दनय का आधार है।

भत्येक शब्द का अर्थ भिन्न है, एक अर्थ के दो वाचक नहीं हो सकते— यह सम्मिक्द की मूल सित्ति है।

शब्दनय प्रत्येक शब्द का अर्थ िमन्न नहीं मानता। उसके मतम एक शब्द के जो अनेक रूप बनते हैं, वे तमी बनते हैं जब कि अर्थ मे मेंद होता है। यह दृष्टि उससे सूद्म है। इसके अनुमार शब्दमेद के अनुसार अर्थमेद होता ही है।

एवम्मूत का अभिप्राय विशुद्धतम है। इसके अनुसार अर्थ के लिए शब्द का प्रयोग उसकी प्रस्तुत किया के अनुसार होना चाहिए। समिमरू अर्थ की किया में अप्रवृत्त शब्द को उसका वाचक मानता है—वाच्य और वाचक के प्रयोग को त्रैकालिक मानता है किन्तु यह केवल वाच्य-वाचक के प्रयोग को वर्तमान काल में ही स्वीकार करता है। किया हो चुकने पर और किया की संमाव्यता पर अमुक अर्थ का अमुक वाचक है—ऐसा हो नही सकता। फलित रूप में सात नयो के विषय इस प्रकार वनते हैं:—

- (५) नैंगम ..... अर्थ का अमेद और मेद और दोनों।
- (२) संग्रह ..... अमेद।
  - (क) परसंग्रह · · · · चरम श्रभेद।
  - ( ख ) अपरसंग्रह · · · ः अवान्तर-अमेद ।
- (३) व्यवहार ..... मेद-श्रवान्तर-मेद्
- (४) ऋजुसूत्र .... चरम्र भेद्।
- ( ५ ) शब्द · · · · · भेद ।
- (६) समिमिरूढ़ भेद।
- (७) एवम्भूत · · · · भेद।

इनमें एक अमेदह िट है, मेद हिन्दुशं पांच हैं और एक हिन्ट संयुक्त है। संयुक्त हिन्ट इस बात की सूचक है कि अमेद में ही मेद और मेद मे ही अमेद है। ये दोनो सर्वधा दो या सर्वधा एक या अमेद तात्त्विक और मेद काल्पनिक अधवा मेद तात्त्विक और अमेद काल्पनिक, यू नही होता। जैन दर्शन को अभाव में नहीं। चेतन और अचेतन (आत्मा और पुद्गल) दोनो पदार्थ सत् हैं, इसलिए एक हैं—अभिन्न हैं। दोनों में स्वभाव-मेद हैं, इसलिए वे अनेक हैं—भिन्न हैं। यथार्थ यह है कि अभेद और मेद दोनों तात्त्विक हैं। कारण यह हें—भेद शत्य अमेद में अर्थिकिया नहीं होती कारण और कार्य का सम्बन्ध नहीं जुड़ता। पूर्व चण उत्तर-च्या का कारण तभी वन सकता है जब कि दोनों में एक अन्वयी माना जाए (एक ध्रुव या अभेदांश माना जाए)। इसलिए जैन दर्शन अभेदांश नाना जाए (एक ध्रुव या अभेदांश माना जाए)। इसलिए जैन दर्शन अभेदांश नाना जाए (एक ध्रुव या अभेदांश माना जाए)। इसलिए जैन दर्शन अभेदांशत-अभेद को स्वीकार करता है।

### नथ के विषय का अल्प-बहुत्व

ये सातो दृष्टियाँ प्रस्पर सापेच हैं। एक ही वस्तु के विभिन्न रूपों को विविध रूप से ग्रहण करने वाली हैं। इनका चिन्तन क्रमशः स्थूल से सूस्म की श्रोर श्रागे वढता है, इसलिए इनका विषय क्रमशः सूयस् से श्रल्प होता चलता है।

्रिंगम संकल्पग्राही है। संकल्प सत् और श्रसत् दोनों का होता है, इसलिए भाव और श्रभाव-ये दोनों इसके गोचर वनते हैं।

ीसंग्रह का निषय इससे थोड़ा है, केनल सत्ता मात्र है।

ुव्यवहार का विषय, सत्ता का एक श्रंश-भेद है।

4 मृजुसूत्र का निषय भेद का चरम श्रंश—वर्तमान चण है, जब कि व्यवहार का त्रिकालवर्ती वस्तु है।

हिशब्द का विषय काल आदि के मेद से मिन्न वस्तु है, जब कि ऋजुसूत्र काल आदि का मेद होने पर भी वस्तु को अमिन्न मानता है।

िसमिमिरूढ़ का विषय व्युत्पत्ति के अनुसार प्रत्येक पर्यायवाची शब्द का भिन्न अर्थ है, जब कि शब्दनय व्युत्पत्ति मेद होने पर भी पर्यायवाची शब्दों का एक अर्थ मानता है।

एवम्भूत का विषय क्रिया-मेद के अनुसार मिन्न अर्थ है, जब कि समिमि बढ़ क्रिया-मेद होने पर भी अर्थ को अभिन्न स्वीकार करता है।

इस प्रकार क्रमशः इनका विषय परिमित होता गया है। पूर्वंवर्ती नय उत्तरवर्ती नय के ग्रहीत अंश को लेता है, इसिलए पहला नय कारण और इसरा नय कार्य वन जाता है।

#### नय की शब्द योजना

प्रमाणवाक्य श्रीर नयवाक्य के साथ स्यात् शब्द का प्रयोग करने में सभी श्राचार्य एक मत नहीं हैं। श्राचार्य श्रकलंक ने दोनो जगह "स्यात्" शब्द जोड़ा है ४० — "स्यात् जीव एव" श्रीर "स्यात् श्रस्येव जीव।" पहला प्रमाण वाक्य है, दूसरा नयवाक्य। पहले में श्रनन्त-धर्मारमक जीव का बोध होता है, दूसरे में प्रधानतया जीव के श्रस्तित्वधर्म का। पहले में 'एवकार' धर्मी के काचक के साथ खहता है, दूसरे में धर्म के काचक के साथ

श्राचार्य मलयगिरि नयवाक्य को मिथ्या मानते हैं दे । इनकी दृष्टि में नयान्तर—निरपेत्त नय श्रखण्ड वस्तु का प्राहक नहीं होने के कारण मिथ्या है। नयान्तर-सापेत्त नय 'स्यात्' शब्द से जुड़ा हुन्ना होगा, इसलिए वह वास्तव में नय-वाक्य नहीं, प्रमाण-वाक्य है। इसलिए उनके विचारानुसार 'स्यात्' शब्द का प्रयोग प्रमाण-वाक्य के साथ ही करना चाहिए री

सिडसेन दिवाकर की परम्परा में भी न<u>य-वाक्य का रूप</u> "स्यादस्त्येव" यही मान्य रहा है ४२।

श्राचार्य हैमचन्द्र श्रीर वादिदेव सूरि ने न्य को केवल "सत्" शब्द गम्य माना है। उन्होंने 'स्यात्' का प्रयोग केवल प्रमाशा-वाक्य के साथ किया है। 'श्रान्ययोगव्यवच्छेदद्वार्त्रिशिका" के श्रानुसार

सत् एव — हुर्नय

सत्--नय

स्यात् सत्-प्रमाणवाक्य है ४३।

"प्रमाणनयतत्वालोक" में नय, दुर्नय का रूप 'द्दानिशिका' जैसा ही है।
प्रमाण वाक्य के साथ 'एव' शब्द जोड़ा है, इतमा सा अन्तर है। पंचास्तिकाय
की टीका में 'एव' शब्द को दोनों वाक्य-पद्धतियों से जोड़ा है, जब कि प्रवचनसार की टीका में सिर्फ नय-सप्तमञ्जी के लिए 'एवकार' का निर्देश किया है \* ।

वास्तव में 'स्यात' शब्द अनेकान्त-द्योतन के लिए है और 'एव' शब्द अन्य धर्मों
का व्यवच्छेद करने के लिए । केवल 'एवकार' के प्रयोग में ऐकान्तिकता
का दोष आता है। उसे दूर करने के लिए 'स्यात' शब्द का प्रयोग आवश्यक
वनता है (नयवाक्य में विविच्चित धर्म के अतिरिक्त धर्मों में उपेचा की सुख्यता
होती है, इसलिए कई आचार्य उसके साथ 'स्यात' और 'एव' का प्रयोग
आवश्यक नही मानते। कई आचार्य विविच्चित धर्म की निश्चायकता के लिए
'एव' और शेष धर्मों का निराकरण न हो, इसलिए 'स्यात्' इन दोनों के
प्रयोग को आवश्यक मानते हैं)
नय की त्रिभगी या सप्तभंगी

<sup>(</sup>१) सीना एक है ..... (द्रव्यार्थिकनय की हिष्ट से)

<sup>(</sup>२) सोना श्रनेक है ..... (पर्यायायिकनय की हिष्ट से)

- (३) सोना क्रमशः एक है, ऋनेक है.....(दो धर्मो का क्रमशः प्रतिपादन)
- (४) सोना युगपत "एक अनेक हैं"—यह अवक्तव्य है। ( दो धर्मो का एक साथ प्रतिपादन ऋसम्भव )

(५) सोना एक है— अवक्तव्य है। (६) सोना अनेक है— अवक्तव्य है। (७) सोना एक, अनेक— अवक्तव्य है। हो सकता है।

#### प्रकारान्तर से ४५:---

- (१) कुम्भ है एक देश में ख-पर्याय से।
- (२) कुम्म नहीं है .. एक देश में पर-पर्याय से।
- (३) कुम्म श्रवक्तव्य है ... एक देश में ख-पर्याय से, एक देश में पर-पर्याय से, युगपत् दोनो कहे नही जा सकते।
- (४) कुम्भ अवक्तव्य है।
- (५) कुम्भ है, कुम्भ अवत्तव्य है।
- (६) कुम्भ नहीं है, कुम्भ अवक्तव्य है ।
- (७) कुम्भ है, कुम्भ नहीं है, कुम्भ अवक्तव्य है।

प्रमाण-सप्तमङ्की में एक धर्म की प्रधानता से धर्मी--वस्त का प्रतिपादन होता है और नय-ससमङ्की में केवल धर्म का प्रतिपादन होता है। यह दोनो में अन्तर है । सिद्ध<u>सेनगणी</u> अरादि के विचार मे अस्ति, नास्ति और अवक्तव्य-ये तीन ही मुद्ध विकलादेश हैं, शेष (चार) मुद्ध अनेक धर्मवाली वस्तु के प्रतिपा-दक होते हैं, इसलिए वे विकलादेश नहीं होते। इसके अनुसार नय की त्रिमङ्की ही बनती है।) स्नाचार्य स्रकलंक, जुमाश्रमण जिन्मद्र स्नादि ने नय के सातो भक्र\_माने हैं:---

# ऐकान्तिक आग्रह या मिध्यावाद

अपने अभिग्रेत धर्म के अतिरिक्त अन्य धर्मों का निराकरण करने वाला ्विजार दुर्नय होता है। कारण, एक धर्म वाली कोई वस्तु है ही नहीं। प्रत्येक वेस्त अनन्त धर्मात्मक है। इसलिए एक धर्मात्मक वस्तु का आप्रह सम्यग् नहीं है । नय इसलिए सम्यग्-ज्ञान है कि वे एक धर्म का आग्रह रखते हुए भी अन्य-धर्म-सापेच रहते हैं। इसीलिए कहा गया है—सापेच नय और निरपेच दुर्नय। बस्तु की जितने रूपों में उपलिध है, उतने ही नय हैं। किन्तु वस्तु एक रूप नहीं है, सब रूपों की जो एकात्मकता है, वह वस्तु है।

र्जेन दर्शन वस्तु की अनेकरूपता के प्रतिपादन में अनेक दर्शनों के साथ समन्त्रय करता है, किन्तु चनकी एकरूपता फिर उसे दूर या विलग कर देती है।

ूर्जन दर्शन अनेकान्त-दृष्टि की अपेत्। खतन्त्र है । अन्य दर्शन की एकान्त-दृष्टियों की अपेता उनका संग्रह है।

"तन्मति" श्रीर स्रनेकान्त-व्यवस्था' के स्रतुनार न्यामास के उदाहरण

- (१) नैगम—नयामास···—नैयायिक, वैशेपिक । (२) संब्रह—नयामास····वेदान्त, सांख्य ।
- (३) व्यवहार-नयाभास ....सांख्य, चार्वाक ।
- (Y) ऋजुसूत्र—नयाभास·····सौत्रान्तिक।
- (प्) शब्द-नयाभास··शब्द-ब्रह्मवाद, वैभापिक ।
- (६) समिमरुट्—नयाभास .....योगाचार ।
- (७) एवम्भूत--नयामास....माध्यमिक ।
- (१) जानने वाला व्यक्ति सामान्य, विशेष—इन दोनों में से किसी को,
  जिस समय जिसकी अपेचा होती है, उसी को मुख्य मानकर प्रवृत्ति करता है।
  इसिलए सामान्य और विशेष की मिन्नता का समर्थन करने में जैन-हिष्ट
  न्याय, वैशेषिक से मिलती है, किन्तु सर्वथा मेद के समर्थन में उनसे अलग हो
  जाती है। सामान्य और विशेष में अखन्त मेद की हिष्ट दुर्नय है, ताद्मस्य
  की अपेचा मेद की हिष्ट नय।

विशेष का व्यापार गौरा, सामान्य मुख्य · · · ऋभेद । सामान्य का व्यापार गौरा, विशेष मुख्य · · · भेद ।

(२) सत् और असत् में तादात्म्य सम्बन्ध है। सत्-असत् श्रंश धर्मी रूप 'से अभिन्न हैं—सत्-असत् रूप वाली वस्तु एक है। धर्म रूप में वे भिन्न हैं। विशेष को गौण मान सामान्य को मुख्य मानने वाली दृष्टि नय है, केवल सामान्य को खीकार करने वाली दृष्टि दुर्नय । भावेकान्त का आग्रह रखने वाले दर्शन साख्य और अद्वेत हैं । संग्रह दृष्टि में भावेकान्त और अभावेकान्त (श्रह्यवाद) दोनो का सापेच्च खीकरण है ।

- (३) व्यवहार-नय—लोक-व्यवहार सख है, यह दृष्टि जैन दर्शन को मान्य है। उसी का नाम है व्यवहार-नय। किन्तु स्थिर-नित्य वस्तु-खरूप का लोपकर, केवल व्यवहार-साधक, स्थूल और कियत्कालमानी वस्तुओं को ही तात्त्विक मानना मिथ्या आग्रह है। जैन दृष्टि यहाँ चार्नाक से प्रथक् हो जाती है। वर्तमान पर्याय, आकार या अवस्था को ही वास्तविक मानकर उनकी अतीत या भावी पर्यायों को और उनकी एकात्मकता को अस्वीकार कर चार्नाक निहेंतुक वस्तुवादी वन जाता है। निहेंतुक वस्तु या तो सदा रहती है या रहती ही नहीं। पदार्थों की जो कादाचित्क स्थित होती है, वह कारण-सापेच्च ही होती है ।
- (४) पर्याय की दृष्टि से ऋजुस्त्र का श्रिमप्राय सत्य है किन्तु बौद्ध दर्शन केवल पर्याय को ही परमार्थ सत्य मानकर पर्याय के श्राधार श्रन्वयी द्रव्य को श्रस्त्रीकार करता है, यह श्रिमप्राय सर्वथा ऐकान्तिक है, इसलिए सत्य नहीं है।
- (५-६ ७) शब्द की प्रतीति होने पर अर्थ की प्रतीति होती है, यह सत्य है, किन्तु अब्द की प्रतीति के विना अर्थ की प्रतीति होती ही नहीं, यह एकान्त-वाद मिथ्या है।

शब्दाद्वेतवादी ज्ञान को शब्दात्मक ही मानते हैं। उनके मतानुसार— "ऐसा कोई ज्ञान नहीं, जो शब्द ससर्ग के विना हो सके । जितना ज्ञान है, वह सब शब्द से श्रनुविद्ध होकर ही मासित होता है ४९।"

जैन-दृष्टि के अनुसार—''ज्ञान शब्द-संश्लिष्ट ही होता है"—यह उचित नहीं "। कारण, शब्द अर्थ से सर्वथा अभिन्न नहीं है। अवग्रह-काल में शब्द के बिना भी वस्तु का ज्ञान होता है। बस्तुमान्न सवाचक भी नहीं है। सूद्रम-पूर्यायों के संकेत-प्रहण का कोई खपाय नहीं होता, इसलिए वे अनुसिलाप्य होती हैं।

शब्द ऋर्य का वाचक है किन्तु यह शब्द इसी ऋर्य का वाचक है, इसरे

का नहीं—यह नियम नहीं बनता। देश, काल और संकेत आदि की विचित्रता से सब शब्द दूसरे-दूसरे पदार्थों के वाचक वन सकते हैं। अर्थ में भी अनन्त- धर्म होते हैं, इसिलए वे भी दूसरे-दूसरे शब्दों के वाच्य वन सकते हैं। तात्पर्य यह हुआ कि शब्द अपनी सहज शक्ति से सब पदार्थों के वाचक हो सकते हैं किन्तु देश, काल, ज्ञ्योपशम आदि की अपेज्ञावश उनसे प्रतिनियत प्रतीति होती है। इसिलए शब्दों की प्रवृत्ति कही व्युत्पत्ति के निमित्त की अपेज्ञा किये विना मात्र रूढ़ि से होती है, कही सामान्य व्युत्पत्ति की-अपेज्ञा से और कहीं तत्कालवर्ती व्युत्पत्ति की अपेज्ञा से। इसिलए वैयाकरण शब्द में नियत अर्थ का आग्रह करते हैं, वह सत्य नहीं है। एकान्तवाद: प्रत्यक्षज्ञान का विपर्यय

जैसे परोच्च-ज्ञान विपरीत या मिथ्या होता है, वैसे प्रत्यच्च ज्ञान भी विपरीत या मिथ्या हो सकता है। ऐसा होने का कारण एकान्त-वादी दृष्टिकीण है। कई वाल-तपस्वियो ( अज्ञान पूर्वक तप करने वालों ) को तुप्रोवल-से प्रत्यच्च- ज्ञान का लाम होता है। वे एकान्तवादी दृष्टि से उसे विपर्यय या मिथ्या रूप से परिणत कर लेते हैं। उसके सात निदर्शन वतलाए गए हैं:—

- (१) एक-दिशि-लोकामिगमवाद
- (२) पञ्च दिशि-लोकाभिगमवाद
- (३) जीव-िकयावरण-वाद
- (४) मुयग्ग पुद्गल जीववाद
- (५) ऋमुयग्ग पुद्गल-वियुक्त जीववाद
- (६) जीव-रूपि-वाद
- (७) सर्व-जीववाद

एक दिशा को प्रत्यच्च जान सके, बैसा प्रत्यच्च ज्ञान किसी को मिले और वह ऐसा सिद्धान्त स्थापित करे कि वस लोकइतना ही है और "लोक सव दिशाओं में है, जो यह कहते हैं" वह मिथ्या है—यह एक-दिशि-लोका- मिगमवाद है।

पांच दिशाश्रो को प्रत्यच्च जानने वाला विश्व को उतना मान्य करता है 'श्रीर एक दिशा में ही लोक है, जो यह कहते हैं' वह मिथ्या है---यह पश्चिर खोकामिगम वाद है।

जीव की किया को साम्रात् देखता है पर किया के हेन भूत कर्म परमाणुओं को साम्रात् नहीं देख पाता, इसलिए वह ऐसा सिद्धान्त स्थापित करता है—
"जीव किया प्रेरित ही है, किया ही ससका आवरण है। जो लोग किया को कर्म कहते हैं, वह मिध्या है—यह जीव किया वरणवाद है।"

देवों के वाह्य और आश्यान्तर पुद्गलों की सहायता से मांति-माति के रूप देख जो इस प्रकार सोचता है कि जीव पुद्गल-रूप ही है। जो लोग कहते हैं कि जीव पुद्गल-रूप नहीं है, वह मिध्या है—यह मुय्गा-पुद्गल जीववाद है।

देवों के द्वारा निर्मित विविध रूपों को देखता है किन्तु वाह्याम्यन्तर पुद्गलों के द्वारा उन्हें निर्मित होते नहीं देख पाता। वह सोचता है कि जीव का शरीर वाह्य और आभ्यन्तर पुद्गलों से रिचत नहीं है जो लोग कहते हैं कि जीव का शरीर वाह्य और आभ्यन्तर पुद्गलों से रिचत है, वह मिथ्या है—यह अमुयसा पुद्गला विद्युक्तनीववाट है।

देवों को विक्रियात्मक शक्ति के द्वारा नाना जीव-रूपों की सुध्टि करते देख जो सोचता है कि जीव मूर्त है और जो लोग जीव को अमूर्त कहते हैं, वह मिथ्या है—यह जीव-रूपि वाद हैं।

सूहन वायु काय के पुद्गलों में एजन, ब्येजन, चलन, चोम, स्पन्दन, घट्टन, उदीरण आदि विविध मानों में परिणमन होते देख वह सोचता है कि सब जीव ही जीव हैं। जो अमण जीव और अजीव—ये टो विमाग करते हैं, वह मिथ्या है—जिनमें एजन यावत् विविध भावों की परिण्यति हैं, उनमें से केवल पृथ्वी, पानी, अप्रि और वायु को जीव मानना और शेप (गति-शील तन्त्रों) को जीव न मानना मिथ्या है—यह सबं जीव वाद है "।

निक्षेप

शब्द-प्रयोग की प्रक्रिया
नाम-निक्षेप
स्थापना-निक्षेप
द्रव्य-निक्षेप
माव-निक्षेप
नय और निक्षेप
निक्षेप का आधार
निक्षेप-पद्धति की उपयोगिता

## शब्द प्रयोग को प्रक्रिया

संसारी जीवो का समूचा व्यवहार पदार्थाश्रित है। पदार्थ अनेक हैं। उन सबका व्यवहार एक साथ नहीं होता। वे अपनी पर्याय में पृथक्-पृथक् होते हैं। उनकी पहिचान भी पृथक्-पृथक् होनी चाहिए। यह एक बात है। दूसरी बात है—मनुष्य का व्यवहार सहयोगी है। मनुष्य करता और कराता है, देता है और लेता है, सीखता है और सिखाता है। पदार्थ के बिना क्रिया नहीं होती, देन-लेन नहीं होता, सीखना-सिखाना भी नहीं होता। इस व्यवहार का साधन चाहिए। उसके बिना "क्या करे, क्या दे, किसे जाने" इसका कोई समाधान नहीं मिलता। इन समस्याओं को सुलक्ताने के लिए सकेत-पद्धति का विकास हुआ। शब्द और अर्थ परस्पर सापेन्त माने जाने लगे।

स्वरूप की दृष्टि से पदार्थ और शब्द में कोई अपनापन नहीं। दोनों अपनी-अपनी स्थिति में स्वतन्त्र हैं। किन्तु एक समस्याओं के समाधान के लिए दोनों एकता की श्रृद्धला में खुड़े हुए हैं। इनका आपस में वाच्य-वाचक सम्बन्ध है। यह मिन्नामिन्न है। अग्नि शब्द के एच्चारण से दाह नहीं होता, इससे हम जान सकते हैं कि 'अग्नि पदार्थ' और 'अग्नि शब्द' एक नहीं हैं। ये दोनों सर्वथा एक नहीं हैं, ऐसा भी नहीं। अग्नि शब्द से अग्नि पदार्थ का ही ज्ञान होता है। इससे हम जान सकते हैं कि इन दोनों में अमेद भी है। मेद स्वभाव-कृत है और अमेद सकत-कृत। सकत इन दोनों के भाग्य को एक सूत्र में जोड़ देता है। इससे अर्थ में 'शब्द ज्ञेयता' नामक पर्याय और शब्द में 'अर्थ-ज्ञापकता' नामक पर्याय की अमिन्यिक्त होती है।

सकेत-काल में जिस वस्तु के बोध के लिए जो शब्द गढा जाता है वह वहीं रहे, तब कोई समस्या नहीं आती । किन्तु ऐसा होता नहीं । वह आगे चलकर अपना चेत्र विशाल बना लेता है । उससे फिर उलकन पैदा होती है और वह शब्द इष्ट अर्थ की जानकारी देने की चमता खो बैठता है। इस समस्या का समाधान पाने के लिए निच्चेप पद्धति है ।

जिच्चेप का श्रर्थ है-- "प्रस्तुत श्रर्थ का बोघ देने वाली शब्द रचना या

श्रर्थ का शब्द में श्रारोप १ ।" अप्रस्तुत अर्थ को दूर रख कर प्रस्तुत अर्थ का वोध कराना इसका फल है। यह संशय और विषयंय को दूर किये देता है। विस्तार में जाएं तो कहना होगा कि वस्तु-विन्यास के जितने कम हैं, उतने ही निस्तेप हैं । संसेप में कम से कम चार तो अवश्य होते हैं—(१) नाम (२) स्थापना (३) द्रव्य (४) माव ३। नाम निक्षेप

वस्तु का इच्छानुमार नाम रखा जाता है, वह नाम निच्चेप है। नाम सार्थक (जैसे 'इन्द्र') या निरर्थक (जैसे 'डित्थ'), मूल ऋर्थ से सापेत्त या निरपेत्त दोनों प्रकार का हो सकता है। किन्तु जो नामकरण सिर्फ संकेत-मात्र से होता है, जिसमें जाति, द्रव्य, गुण, क्रिया आदि की अपेक्षा नहीं होती, वही 'नाम नित्तेप' है ४। एक अनत्तर व्यक्ति का नाम 'अध्यापक' रख दिया। एक गरीव स्राटमी का नाम 'इन्द्र' रख टिया। स्रध्यापक स्रौर इन्द्र का जो ऋर्थ होना चाहिए, वह उनमें नहीं मिलता, इसलिए ये नाम निचिस कहलाते हैं। उन दोनों मे इन दोनों का आरोप किया जाता है। 'श्रध्यापक' का ऋर्थ है—यटाने वाला। 'इन्द्र' का ऋर्थ है—परम ऐश्वर्यशाली। जो ऋष्यापक है, जो ऋष्यापन कराता है, उसे 'ऋष्यापक' कहा जाए, यह नाम-नित्तेष नहीं। जो परम ऐश्वर्य-सम्पन्न है, उसे 'इन्द्र' कहा जाए-यह नाम-नित्तेष नहीं। किन्त जो ऐसे नहीं, उनका ऐसा नामकरण करना नाम-निन्नेप है। 'नाम-श्रध्यापक' श्रीर 'नाम-इन्द्र' ऐसी शब्द रचना हमें वताती है कि ये व्यक्ति नाम से 'ऋघ्यापक' और 'इन्द्र' हैं। जो ऋघ्यापन कराते हें श्रीर जो परम ऐश्वर्य-सम्पन्न हैं श्रीर सनका नाम भी श्रध्यापक श्रीर इन्द्र हैं तो हम उनको 'भाव-ऋध्यापक' श्रीर 'भाव इन्द्र' कहेंगे। यदि नाम-निन्नेप नहीं होता तो हम 'ऋध्यापक' ऋौर 'इन्द्र' ऐसा नाम सुनते ही यह समक्त लेने को वाध्य होते कि अमुक व्यक्ति पढाता है और अमुक व्यक्ति ऐश्वर्य-सम्पन्न है। किन्तु संज्ञासूचक शब्ट के पीछे नाम विशेषण लगते ही सही स्थिति सामने त्रम जाती है।

## स्थापना-निक्षेप

को ऋर्य तद्रूप नहीं है, उसे तद्रूप मान लेना स्थापना-निर्देग है ै।

स्थापना दो प्रकार की होती है—(१) सद्माव (तदाकार) स्थापना (२) असद्भाव (अतदाकार) स्थापना। एक व्यक्ति अपने गुरु के चित्र को गुरु मानता है, यह सद्माव-स्थापना है। एक व्यक्ति ने शंख में अपने गुरु का आरोप कर दिया, यह असद्माव-स्थापना है। नाम और स्थापना दोनों वास्तविक अर्थ शत्य होते हैं।

## द्रव्य-निक्षेप

श्रतीत-श्रवस्था, भविष्यत्-श्रवस्था श्रीर श्रनुयोग-दशा—ये तीनो विविद्यति किया में परिणत नही होते। इसलिए इन्हे द्रव्य-निच्चेप कहा जाता है। भाव-श्रन्यता वर्तमान-पर्याय की श्रन्यता के उपरान्त भी जो वर्तमान पर्याय से पहचाना जाता है, यही इसमे द्रव्यता का श्रारोप है।

## भाव-निक्षेप

वाचक द्वारा संकेतित किया मे प्रवृत्त व्यक्ति को भाव-निचेष कहा जाता है । इनमें ( द्रव्य और भाव निचेष में ) शब्द व्यवहार के निमित्त जान और किया—ये दोनों बनते हैं। इसलिए इनके दो-दो भेद होने हैं—

(१,२) जानने वाला द्रव्य और भाव।

(३,४) करने वाला द्रव्य और भाव।

ज्ञान की टो टशाएं होती हैं-(१) उपयोग-दत्तचित्तता।

(२) त्रानुपयोग-टत्तचित्तता का त्राभाव।

श्रध्यापक शब्द का अर्थ जानने वाला उसके अर्थ में उपयुक्त (टक्तचित ) नहीं होता। इसलिए वह आगम या जानने वाले की अपेचा द्रव्य-निच्चेप हैं।

अध्यापक शब्द का अर्थ जानता था, उसका शरीर 'ज-शरीर' कहलाता है और उसे आगे जानेगा, उसका शरीर 'भन्य-शरीर' ये भृत और भावी पर्याय के कारण हैं, इसलिए द्रव्य हैं।

वस्तु की उपकारक सामग्री में वस्तुवाची शब्द का व्यवहार किया जाता है, वह 'तद्-व्यतिरिक्त' कहलाता है। जैसे अध्यापक के शरीर को अध्यापक कहना अथवा अध्यापक की अध्यापन के समय होने वाली हन्त-रुदेत आदि किया को अध्यापक कहना। 'ज-शरीर' में अध्यापक शब्द का अर्थ जानने

वाले व्यक्ति का शरीर अपेद्यात है और तद्-व्यतिरिक्त मे अध्यापक का शरीर।

- (१) ज्ञाता · श्रनुपयुक्त · · श्रागम से द्रव्य-निच्चेप ।
- (२) ज्ञाता का मृतक शरीर · · · नो ऋगगम से मृत ज्ञ शरीर द्रव्य निच्चेप ।
- (३) भावी पर्याय का उपादान···नो आगम से भावी-ज्ञ-शरीर---द्रव्य---निद्मेष ।
- (४) पदार्थ से सम्बन्धित वस्तु में पदार्थ का व्यवहार नो-स्रागम से तद्-व्यतिरिक्त—द्रव्य-निच्चेप। (जैसे वस्त्र के कर्ता व वस्त्र-निर्माण की सामग्री को वस्त्र कहना)

स्रागम-द्रव्य-निच्चेष में उपयोगरूप स्रागम-ज्ञान नहीं होता, लिक्ष रूप (शक्ति-रूप) होता है। नो-स्रागम द्रव्यों में दोनो प्रकार का स्रागम-ज्ञान नहीं होता, सिर्फ स्रागम-ज्ञान का कारण्यभूत शरीर होता है। नो-स्रागम तद् व्यतिरिक्त में स्रागम का सर्वथा स्रभाव होता है। यह किया की स्रपेचा द्रव्य है। इसके तीन रूप बनते हैं:—

लौकिक, कुप्रावचनिक, लोकोत्तर।

- (१) लोक मान्यतानुसार 'दूव' मगल है ।
- (२) कुप्रावचनिक मान्यतानुसार 'विनायक' मंगल है।
- (३) लोकोत्तर मान्यतानुसार 'ज्ञान, दर्शन, चारित्र रूप धर्म' मंगल है।
- १—ज्ञाता उपयुक्त ( ऋध्यापक शब्द के ऋर्थ में उपयुक्त आगम से माव-'निच्चेप )।
- २--- जाता किया-प्रवृत्त (ग्रध्यापन किया में प्रवृत्त ) नो-श्रागम से भाव-निद्धेप ।

यहाँ 'नो' शब्द मिश्रवाची है, क्रिया के एक देश में ज्ञान है। इसके भी तीन रूप वनते हैं:—

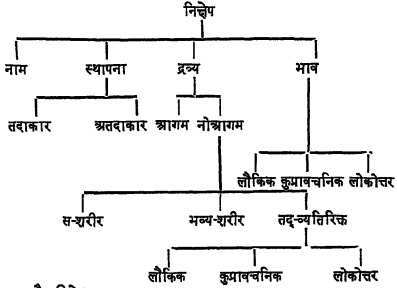
- (१) लौकिक
- (२) कुप्रावचनिक
- (३) लोकोत्तर

नो-स्रागम तद्-व्यतिरिक्त द्रव्य के सौकिक स्नादि तीन सेंद और

नो-आगम भाव के तीन रूप बनते हैं। इनमें यह अन्तर है कि द्रव्य में नो शब्द सर्वथा आगम का निषेध बताता है और भाव एक देश में । द्रव्य-तद्व्यविरिक्त का चेत्र सिर्फ किया है और इसका चेत्र ज्ञान और क्रिया दोनों हैं। अध्यापन कराने वाला हाथ हिलाता है, पुस्तक के पन्ने जलटता है, इस क्रियात्मक देश में ज्ञान नहीं है और वह जो पढ़ाता है, ज्यमें ज्ञान है, इसलिए भाव में 'नो शब्द' देशनिषेधवाची है।

निचेष के सभी प्रकारो की सब द्रव्यों में सगित होती है, ऐसा नियम नहीं है। इसलिए जिनकी उचित संगति हो, उन्हीं की करनी चाहिए।

पदार्थ मात्र चतुष्पर्यायात्मक होता है। कोई भी वस्तु केवल नाममय, केवल त्याकारमय, केवल द्रव्यता-शिलाध और केवल भावात्मक नहीं होती।



## नय और निक्षेप

नय और निच्चेप का निषय-निषयी सम्बन्ध है। वाच्य और वाचक का सम्बन्ध तथा उसकी किया नय से जानी जाती है। नामादि तीन निच्चेप द्रव्य-नय के निषय हैं, भाव पर्याय नय का। द्रव्यार्थिक नय का निषय द्रव्य-अन्वय होता है। नाम, स्थापना और द्रव्य का सम्बन्ध तीन काल से होता है, इसलिए ये द्रव्यार्थिक के निषय बनते हैं। भाव में अन्वय नही होता। उसका सम्बन्ध केवल वर्षमान-पर्याय से होता है, इसलिए वह पर्यायार्थिक का निषय बनता है।

## निक्षेप का आधार

निचेप का आधार प्रधान-अप्रधान, किल्पत और अकल्पित दृष्टि-विन्दु हैं। भाव अकल्पित दृष्टि है। इसलिए वह प्रधान होता है। शेप तीन निचेप किल्पत होते हैं, इसलिए वे अप्रधान होते हैं।

नाम में पहिचान श्रीर स्थापना में श्राकार की भावना होती है, गुण की वृत्ति नहीं होती। द्रव्य मूल-वस्तु की पूर्वोत्तर दशा या उससे सम्बन्ध रखने वाली श्रन्य वस्तु होती है। इसमें भी मौलिकता नहीं होती। इसलिए ये तीनो मौलिक नहीं होते।

## निक्षेप पद्धति की उपयोगिता

निचेप मापा श्रीर भान की सगित है। इसे समके विना भाषा के प्रास्ताविक अर्थ को नहीं समका जा सकता। अर्थ-सूचक शब्द के पीछे अर्थ की
स्थित को स्पष्ट करने वाला जो विशेषण लगता है, यही इसकी विशेषता है।
इसे 'स-विशेषण भाषा-प्रयोग' भी कहा जा सकता है। अर्थ की स्थित के
अनुरूप ही शब्द-रचना या शब्द-प्रयोग की शिचा वाणी-सत्य का महान् तत्व
है। अधिक अभ्यास-दशा में विशेषण का प्रयोग नहीं भी किया जाता है,
किन्तु वह प्रन्तित अवश्य रहता है...यदि इस अपेचा दृष्टि को ध्यान में न
रखा जाए तो पग-पग पर मिथ्या भाषा का प्रसग आ सकता है। जो कभी
अध्यापन करता था, वह आज भी अध्यापक है—यह असल हो सकता है और
भामक भी। इसलिए निचेप दृष्टि की अपेचा नहीं मुलानी चाहिए। यह
विधि जितनी गमीर है, उतनी ही व्यावहारिक है।

नाम—एक निर्धन श्रादमी का नाम 'इन्द्र' होता है।
स्थापना—एक पाषाण की प्रतिमा को भी लोग 'इन्द्र' मानते हैं।
द्रव्य—जो कभी घी का घड़ा रहा, वह श्राज भी 'घी का घड़ा' कहा
जाता है। जो घी का घड़ा वनेगा, वह घी का घड़ा कहलाता है। एक व्यक्ति
श्रायुर्वेद मे निष्णात है, वह श्रभी व्यापार मे लगा हुआ है फिर भी लोग
उसे श्रायुर्वेद-निष्णात कहते हैं। भौतिक ऐश्वर्य वाला लोक में 'इन्द्र' कहलाता है। श्रात्म-संपत् का श्रिधकारी लोकोत्तर जगत् में "इन्द्र" कहलाता है।

इस समूचे ज्यवहार का कारण निच्चेप-पद्धति ही है।

लक्षण स्वभाव धर्म-लक्षण आवयव-लक्षण अवस्था-लक्षण लक्षण के दो रूप लक्षण के तीन दोष लक्षणा-भास लक्षणा भास के उदाहरण वर्णन और लक्षण में भेद

# समग्रं वस्तुनो रूपं, प्रमाणेन प्रमीयते। श्रसङ्कीर्णं स्वरूपं हि, लच्चणेनावधायंते॥

अर्थ-सिद्धि के दो साधन हैं — लच्चण और प्रमाण १। प्रमाण के द्वारा वस्तु के स्वरूप का निर्णय होता है। लच्चण निश्चित स्वरूप वाली वस्तुओं को अंगी-वद्ध करता है। प्रमाण हमारा ज्ञानगत धर्म है, लच्चण वस्तुगत धर्म । यह जगत् अनेकिवध पदार्थों से सकुल है। हमे उनमें से किसी एक की अपेचा होती है, तब उसे औरों से पृथक् करने के लिए विशेष-धर्म बताना पड़ता है, वह लच्चण है १ लच्चण में लच्च-वस्तु के स्वमाव धर्म, अवयव अथवा अवस्था का उल्लेख होना चाहिए। इसके द्वारा हम ठीक लच्च को पकड़ते हैं, इसलिए इसे व्यवछेदक (व्यावर्तक) धर्म कहते हैं। व्यवछेदक धर्म वह होता है जो वस्तु की स्वतन्त्र सत्ता (असंकीर्ण व्यवस्था) बतलाए। स्वतन्त्र पदार्थ वह होता है, जिसमें एक विशेष गुण (इसरे पदार्थों मे न मिलने बाला गुण) मिले।

## स्वभावधर्म : लक्षण

चैतन्य जीव का स्वमाव धर्म है। वह जीव की स्वतन्त्र सत्ता स्थापित करता है, इसलिए वह जीव का गुण है स्रोर वह हमे जीव को ऋजीव से पृथक् सममने में सहायता देता है, इसलिए वह जीव का लक्षण वन जाता है।

#### अवयव-लक्षण

सास्ना (गलकम्बल) गाय का अवयव विशेष है। वह गाय के ही होता है और पशुओं के नहीं होता, इसलिए वह गाय का लच्चण वन जाता है। जो आदमी गाय को नहीं जानता उसे हम 'सास्ना चिह्न' समका कर गाय का जान करा सकते हैं।

#### अवस्था-लक्षण

दस स्नादमी जा रहे हैं। उनमें से एक स्नादमी को बुलाना है। जिसे बुलाना है, उसके हाथ में डण्डा है। स्नावाज हुई—"डण्डे वाले स्नादमी!

स्रास्रो।" दस में से एक आ जाता है। इसका कारण उसकी एक विशेष स्रवस्था है।

श्रवस्था-लच्चण स्थायी नहीं होता । डण्डा हर समय उसके पास नहीं रहता । इसिलए इसे कादाचित्क लच्चण कहा जाता है । इसका दूसरा नाम श्रनात्मभूत लच्चण भी है । कुछ समय के लिए भले ही, किन्तु यह वस्तु का व्यवछेद करता है, इसिलए इसे लच्चण मानने में कोई श्रापित्त नहीं श्राती ।

पहले दो प्रकार के लच्च्या स्थायी (वस्तुगत) होते हैं, इसलिए उन्हें 'श्रात्मभूत' कहा जाता है।

## लक्षण के दो रूप

विषय के ग्रहण की अपेचा से लच्च्या के दो रूप बनते हैं—प्रत्यच्च और परोच्च। ताप के द्वारा अग्नि का प्रत्यच्च ज्ञीर परोच्च। ताप के द्वारा अग्नि का प्रत्यच्च ज्ञान होता है, इसलिए 'त्राप' अग्नि का प्रत्यच्च लच्चण है। धूम के द्वारा अग्नि का परोच्च ज्ञान होता है, इसलिए 'धूम' अग्नि का परोच्च लच्चण है।

## लक्षण के तीन दोष—लक्षणाभास<sup>3</sup>

किसी वस्तु का लच्चण वनाते समय हमे तीन वातों का विशेष ध्यान रखना चाहिए।

- लच्नण (१) श्रेणी के सब पदार्थों मे होना चाहिए।
  - ,, (२) श्रेणी के वाहर नही होना चाहिए।
- ,, (३) श्रेणी के लिए असम्भव नहीं होना चाहिए।

## लक्षणाभास के उदाहरण

- (१) "पशु सीग वाला होता है"—यहाँ पशु का लक्ष्ण सींग है। यह लक्षण पशु जाति के सब सदस्यों में नहीं मिलता। "घोड़ा एक पशु है किन्तु छसके सींग नहीं होते" इसलिए यह 'स्रव्यास टोप' है।
- (२) "वायु चलने वाली होती है"—इसमें वायु का लच्चण गति है। यह वायु में पूर्ण रूप से मिलता है किन्तु वायु के अतिरिक्त दूसरी वस्तुओं में भी मिलता है। "घोड़ा वायु नहीं, फिर भी वह चलता है" इसलिए यह 'अतिव्यास दोप' है।

(३) पुद्गल (भूत) चैतन्यवान् होता है—यह जड़ पदार्थ का 'श्रसम्भव लच्च्य' है। जड़ श्रीर चेतन का श्रत्यन्तामाव होता है—किसी भी समय जड़ चेतन श्रीर चेतन जड़ नहीं बन सकता। वर्णन और लक्षण में मेद

वस्तु में दो प्रकार के धर्म होते हैं—स्वभाव-धर्म और स्वभाव-सिद्ध-धर्म । प्राणी ज्ञान वाला होता है—यह प्राणी नामक वस्तु का स्वभाव धर्म है । प्राणी वह होता है, जो खाता है, पीता है, चलता है—ये सिक स्वभाव-सिद्ध धर्म हैं। 'ज्ञान' प्राणी को अप्राणी वर्ग से पृथक करता है, इसलिए वह प्राणी का लच्चण है। खाना, पीना, चलना—ये प्राणी को अप्राणी वर्ग से पृथक नहीं करते—इं जिन (Engine) भी खाता है, पीता है, चलता है, इसलिए ये प्राणी का लच्चण नहीं करते, सिर्फ वर्णन करते हैं।

कार्यकारणवाद कारण-कार्य विविध-विचार कारण-कार्य जानने की पद्धति परिणयन के हेतु

## कार्यकारणवाद

श्रसत् का प्रादुर्भाव—यह भी श्रर्थ-सिद्धि का एक रूप है। न्याय-शास्त्र श्रसत् के प्रादुर्भाव की प्रक्रिया नहीं बताता किन्तु श्रसत् से सत् बनता है या नहीं—इसकी मीमांसा करता है। इसी का नाम कार्यकारणवाद है।

वस्तु का जैसे स्थूल रूप होता है, वैसे ही सूहम रूप भी होता है। स्थूल रूप को समक्तने के लिए हम स्थूल सत्य या व्यवहार दृष्टि को काम में लेते हैं। मिश्री की डली को हम सफेद कहते हैं। यह चीनी से बनती है, यह भी कहते हैं। अब निश्चय की बात देखिए। निश्चय दृष्टि के अनुसार उसमें सब रंग हैं। विश्लेषण करते-करते हम यहाँ आ जाते हैं कि वह परमाग्रुओं से बनी है। ये दोनो दृष्टियां मिल सत्य को पूर्ण बनाती हैं। जैन की माषा में ये 'निश्चय और व्यवहार नय' कहलाती हैं । वौद्ध दर्शन में इन्हे-लोक-संवृति सत्य और परमार्थ-सत्य कहा जाता है वे। शंकराचार्य ने ब्रह्म को परमार्थ-सत्य और प्रपंच को व्यवहार-सत्य माना है वे। प्रो० आइन्स्टीन के अनुसार सत्य के दो रूप किए बिना हम उसे छू ही नहीं सकते ४।

निश्चय-दृष्टि अभेद-प्रधान होती है, व्यवहार-दृष्टि मेद-प्रधान । निश्चय दृष्टि के अनुसार जीव शिव है और शिव जीव है भे। जीव और शिव में कोई मेद नहीं।

व्यवहार दृष्टि कर्म-बद्ध आत्मा को जीव कहती है और कर्म-मुक्त आत्मा को शिव।

## कारण-कार्य

प्रत्येक पदार्थ में पल-पल परिणमन होता है। परिणमन से पौर्वापर्य आता है। पहले वाला कारण और पीछे वाला कार्य कहलाता है। यह कारण-कार्य-भाव एक ही पदार्थ की दिल्पता है। परिणमन के वाहरी निमित्त भी कारण बनते हैं। किन्तु छनका कार्य के साथ पहले-पीछे कोई सम्बन्ध नहीं होता, सिर्फ कार्य-निष्पत्ति-काल में ही छनकी अपेन्ना रहती है।

परिणमन के दी पहलू हैं :- उत्पाद श्रीर नाश | कार्य का उत्पाद हीता

है श्रीर कारण का नाश | कारण ही श्रपना रूप त्याग कर कार्य को रूप देता है, इसीलिए कारण के श्रनुरूप ही कार्य की उत्पत्ति का नियम है । सत् से सत् पैदा होता है । सत् श्रसत् नहीं वनता श्रीर श्रसत् सत् नहीं वनता । जो कार्य जिस कारण से उत्पन्न होगा, वह उसी से होगा, किसी दूसरे से नहीं । श्रीर कारण भी जिसे उत्पन्न करता है उसी को करेगा, किसी दूसरे को नहीं । एक कारण से एक ही कार्य उत्पन्न होगा । कारण श्रीर कार्य का धनिष्ठ सम्बन्ध है, इसीलिए कार्य से करण का श्रीर कारण से कार्य का श्रनुमान किया जाता है ।

एक कार्य के अनेक कारण और एक कारण से अनेक कार्य वनें यानि बहु-कारणवाद या बहु-कार्यवाद माना जाए तो कारण से कार्य का और कार्य से कारण का अनुमान नहीं हो सकता।

## विविध विचार

कार्य-कारणवाद के वारे में भारतीय दर्शन की अनेक धाराए हैं—न्याय-वैशेषिक कारण को सत् और कार्य को असत् मानते हैं, इसलिए उनका कार्य-कारण-वाद 'आरम्भवाद या असत्-कार्यवाद' कहलाता है। सांख्य कार्य और कारण दोनों को सत् मानते हैं, इसलिए उनकी विचारधारा—'परिणाम-वाद या सत् कार्यवाद' कहलाती है। वेदान्ती कारण को सत् और कार्य को असत् मानते हैं, इसलिए उनके विचार को "विवर्त्तवाद या सत्-कारणवाट" कहा जाता है। वौद्ध असत् से सत् की उत्पत्ति मानते हैं, इसे 'प्रतीत्य-समुत्याट' कहा जाता है।

बौद्ध असत् कारण से सत् कार्य मानते हैं, उस स्थिति में वेदानती सत्-कारण से असत् कार्य मानते हैं। उनके मतानुसार वास्तव में कारण और कार्य एक रूप हों, तब दोनों सत् होते हैं । कार्य और कारण को पृथक् माना जाए, तब कारण सत् और आमासित कार्य असत् होता है। इसी का नाम 'विवर्तवाद' है।

(१) कार्य और कारण सर्वथा भिन्न नहीं होते। कारण कार्य का ही पूर्व - 'रूप है और कार्य कारण का उत्तर'रूप। असत् कायवाद के अनुसार कार्य, कारण एक ही सख के दो पहलू न होकर दोनो स्वतन्त्र वन जाते हैं। इसलिए यह युक्ति संगत नही है।

- (२) सत्-कार्यवाद भी एकांगी है। कार्य और कारण में अभेद है. सही किन्तु वे सर्वथा एक नहीं है। पूर्व और उत्तर स्थिति में पूर्ण सामझस्य नहीं होता।
- (३) श्रसत् कारण से कार्य छत्पन्न हो तो कार्य-कारण की व्यवस्था नहीं बनती। कार्य किसी शून्य से छत्पन्न नहीं होता। सर्वथा श्रमूतपूर्व व सर्वथा नया भी छत्पन्न नहीं होता। कारण सर्वथा मिट जाए, उस दशा में कार्य का कोई रूप बनता ही नहीं।
- (४) विवर्त्त परिणाम से भिन्न कल्पना छपस्थित करता है। वर्तमान अवस्था त्यागकर रूपान्तरित होना परिणाम है। दृष्ठ-दही के रूप में परिणत होता है, यह परिणाम है। विवर्त्त अपना रूप त्यागे विना मिथ्या प्रतीति का कारण वनता है। रस्ती अपना रूप त्याग किये बिना ही मिथ्या प्रतीति का कारण वनती है । तस्त्व-चिन्तन में 'विवर्त्त' गम्भीर मूल्य छपस्थित नहीं करता। रस्ती में सॉप का प्रतिमास होता है, छसका कारण रस्ती नहीं, दृष्टा की दोषपूर्ण सामग्री है। एक काल में एक व्यक्ति को दोषपूर्ण सामग्री के कारण मिथ्या प्रतीति हो सकती है किन्तु सर्वदा सब व्यक्तियों को मिथ्या प्रतीति ही नहीं होती।

न्याय—वैशेषिक कार्य-कारण का एकान्त भेट स्वीकार करते हैं। सांख्य द्वैतपरक अभेद १०, वेदान्त अद्वैतपरक अभेद १०, वौद्ध कार्य-कारण का भिन्न काल स्वीकार करते हैं १२।

जैन-दृष्टि के अनुसार कार्य-कारण रूप में सत् श्रीर कार्य रूप में श्रसत् होता है। इसे सत्-असत् कार्यवाद या परिणामि-नित्यत्ववाद कहा जाता है। निश्चय-दृष्टि के अनुसार कार्य श्रीर कारण एक हैं—श्रमिन्न हैं। काल श्रीर श्रवस्था के मेद से पूर्व श्रीर उत्तर रूप में परिवर्तित एक ही वस्तु को निश्चय-दृष्टि मिन्न नहीं मानती। व्यवहार-दृष्टि में कार्य श्रीर कारण मिन्न हैं—दो हैं। द्रव्य-दृष्टि से जैन सत्-कार्यवादी है श्रीर पर्याय-दृष्टि से श्रसत् कार्यवादी। . . . द्रव्य-दृष्टि की श्रपेत्वा "माव का नाश श्रीर श्रमाव का उत्पाद नहीं होता. ? हैं।" पर्याय दृष्टि की अपेदा — "सत् का विनाश और असत् का उत्पाद होता है १४।"

# कारण-कार्य जानने की पद्धति

कारण-कार्य का सम्बन्ध जानने की पद्धति को अन्वय-व्यतिरेक पद्धति कहा जाता है। जिसके होने पर ही जो होता है, वह अन्वय है और जिसके विना जो नहीं होता, वह व्यतिरेक है—ये दोनो जहाँ मिले, वहाँ कार्य-कारण भाव जाना जाता है।

## परिणमन के हेतु

जो परिवर्तन काल और स्वमाव से ही होता है, वह स्वाभाविक या अहेतुक कहलाता है। "प्रत्येक कार्य कारण का आमारी होता है"—यह तर्क-नियम सामान्यतः सही है किन्तु स्वमाव इसका अपवाद है। इसीलिए अत्याद के दो रूप वनते हैं:—

- (१) स्व-प्रखय-निष्पन्न, वैस्रसिक या स्वापेन्न परिवर्तन।
- (२) पर-प्रखय-निष्पन्न, प्रायोगिक या परापेत्त्-परिवर्तन ।

गौतम…भगवान् ! (१) क्या अस्तित्व अस्तित्वरूप मे परिणत होता है १ (२) नास्तित्व नास्तित्वरूप में परिणत होता है १

भगवान् ... हाँ, गौतम । होता है।

गौतम ·····भगवन् !! क्या (३) स्वभाव से अस्तित्व, अस्तित्व-रूप में परिणत होता है या प्रयोग (जीवन-क्यापार) से अस्तित्व अस्तित्व-रूप में परिणत होता है १ (४) क्या स्वभाव से नास्तित्व नास्तित्व-रूप में परिणत होता है या प्रयोग (जीवन-क्यापार) से नास्तित्व नास्तित्व रूप में परिणत होता है १

भगवान् गौतम ! स्वभाव से भी अस्तित्व अस्तित्वरूप में, नास्तित्व नास्तित्वरूप में परिणत होता है और परमाव से भी अस्तित्व अस्तित्वरूप में और नास्तित्व नास्तित्वरूप में परिणत होता है। [ भग० १-३ ]

वैमाविक परिवर्तन प्रायः पर-निमित्त से ही होता है। मृद्-द्रव्य का पिंडरूप अस्तित्व कुम्हार के द्वारा घटरूप अस्तित्व में परिणत होता है। मिट्टी का नान्तित्व-तन्तु-ससुदय, जुलाहे के द्वारा मिट्टी के नास्तित्व कपहें के रूप में परिणत होता है। ये दोनो परिवर्तन प्रायोगिक है। मेघ के पूर्व रूप पदार्थ स्वयं मेघ के रूप में परिवर्तित होते हैं, यह स्वामाविक या अकर्तृक परिवर्तन है।

पर-प्रखय से होने वाले परिवर्तन में कर्ता या प्रयोक्ता की अपेक्ता रहती है. इसलिए वह प्रायोगिक कहलाता है। पटार्थ में जो अगुरु-लघु (सूहम-परिवर्तन ) होता है, वह परिनिमित्त से नहीं होता। प्रत्येक पदार्थ अनन्त गुण श्रीर पर्यायो का पिंड होता है। उसके गुण श्रीर शक्तिया इसलिए नहीं बिखरतीं कि वे प्रतिक्षण ऋपना परिणमन कर समुदित रहने की क्षमता को बनाए रखती हैं। यदि छनमें स्वाभाविक परिवर्तन की चमता न हो तो वे अनन्तकाल तक अपना अस्तित्व बनाए नहीं रह सकती। सासारिक आत्मा और पुद्गल इन दो द्रव्यो में रूपान्तर दशाएं पैदा होती हैं। शेष चार द्रव्यो (धर्म, अधर्म) श्राकाश श्रीर काल ) मे निरपेच्चवृत्या स्वभाव परिवर्तन ही होता है। मुक्त श्रात्मा मे भी यही होता है। यों कहना चाहिए कि स्व निमित्त परिवर्तन सब में होता है। नाश की भी यही प्रक्रिया है। इसके श्रतिरिक्त उसके दो रूप-रपान्तर और अर्थान्तर जो बनते हैं, उनसे यह मिलता है कि रूपान्तर होने पर भी परिवर्तन की मर्यादा नहीं दूदती १५। तैजस् परमाशु तिमिर के रूप में परियात हो जाते हैं-यह रूपान्तर है, पर स्वभाव की मर्यादा का अतिक्रमण नहीं। तात्पर्य यह है कि परिवर्तन अपनी सीमा के अन्तर्गत ही होता है। उससे आगे नहीं। तैजस परमाग्रु असंख्य या अनन्त रूप पा सकते हैं किन्तु चैतन्य नही पा सकते । कारण, वह छनकी मर्यादा या वस्तु-स्वरूप से अत्यन्त या त्रैकालिक सिन्न गुण है। यही बात अर्थान्तर के लिए समिकए।

दो सरीखी वस्तुएं अलग-अलग थी, तब तक वे दो थी। दोनो मिलती हैं, तब एक बन जाती हैं १६। यह भी अपनी मर्यादा में ही होता है। केवल चैतन्यमय या केवल अचैतन्यमय पदार्थ हैं नहीं, ऐसा स्पष्ट बोध हो रहा है। यह जगत् चेतन और जड़—इन दो पदार्थों से परिपूर्ण है। चेतन बढ़ और जड़ चेतन बन सके तो कोई व्यवस्था नहीं बनती। इसिलए पदार्थ का जो विशेष स्वरूप है वह कभी नष्ट नहीं होता। यहीं कारण और कार्य के अविच्छिन्न एकत्व की धारा है।

मार्क्स के धर्म-परिवर्तन की द्वन्द्वात्मक प्रक्रिया के सिद्धान्त में कार्य-कारण का निश्चित नियम नहीं है। वह पदार्य का परिवर्तन मात्र स्वीकार नहीं करता। उसका सर्वथा नाश और सर्वथा उत्पाद मी स्वीकार करता है। जो पहले था, वह आज भी है और सदा वैसा ही रहेगा—इसे वह समाज के विकास में भारी रुकावट मानता है। 'सच तो यह है कि 'जो पहले था; वह आज भी है और सदा वैसा ही रहेगा'—'वाली धारणा का हमें लगभग सव जगह सामना करना पड़ता है और व्यक्तियों और समाज के विकास में भारी रुकावट पड़ती है।"

किन्तु यह आशंका कार्य-कारण के एकांगी रूप को ग्रहण करने का परिणाम है, जो था, है और वैसा ही रहेगा—"यह तत्व के अस्तित्व या-कारण की व्याख्या है। कार्य-कारण के सम्बन्ध की व्याख्या में पदार्थ परिणाम स्वमान है। पूर्ववर्ती और परवर्ती में सम्बन्ध हुए बिना कार्य-कारण की स्थित ही नही बनती। परवर्ती पूर्ववर्ती का ऋणी होता है, पूर्ववर्ती परवर्ती में अपना संस्कार छोड़ जाता है १७। यह शब्दान्तर से 'परिणामि-नित्यत्व

# करिश्जिष्ट : १ :

#### : एक :

१-- न्याय शब्द के ऋर्थ :--(क) नियम युक्त व्यवहार--न्यायालय आदि प्रयोग इसी अर्थ में होते हैं। ( ख ) प्रसिद्ध दृष्टान्त के साथ दिखाया जाने वाला मादृश्य, जैसे---देहली-टीपक-न्याय । (ग) अर्थ की प्राप्ति या मिहि। न्याय-शास्त्र में 'न्याय' शब्द का तृतीय ऋर्थ ब्राह्म है। २--भिद्धः न्या० शश निरुद्धनानायुक्तिप्राबल्यदौर्वल्यावधारखाय प्रवर्तमानो विचारः परीचा । -- न्या॰ दी॰ पृ॰ ८ ४—मिन्नु० न्या० शश ५-स्था० १०।७२७ ६-भिद्धु० न्या० शश ७--भिद्धाः न्या० शह प्---मिद्धिरसतः प्राद्धर्भाने)ऽभिलपितप्राप्ति भान-निप्तरच । तत्र ग्रापक---प्रकरणाद् श्रमतः प्राद्धर्मावलत्त्रणा सिद्धिनेंह गृह्यते । ---प्र० क० म० पृ० ५ ६—(क) ब्रहो मुचं वृषमं यज्ञियान विराजन्त प्रथममध्वराणाम्। ऋपा न पातमश्विना हुवेधिय इन्द्रियेण इन्द्रिय दत्तमोजः। --- अथर्व० का० १६।४२।४ स्रर्थात् चम्पूर्ण पापों से मुक्त तथा ऋहिंसक वृत्तियों के प्रथम राजा त्राटित्यस्वरूप श्री ऋपभदेव का में ब्राह्मन करता हूँ। वे मुक्ते

बुद्धि एव इन्द्रियों के साथ वल प्रदान करें।

(ख) भागवत स्कन्ध ५, ऋ० ६।६।

(ग) इति ह स्म सकलवेदलोकदेवब्राह्मणगवा परमगुरोर्मगवत ऋषमाख्यस्य विशुद्धचरितमीरितं पुंतः समस्त दुश्चरितानि हरणम्।

—भागवत स्कन्ध ५।२८

- (घ) धम्म॰ उसमं पवरं वीरं (४२२)
- ( ङ ) जैन वाड्मय—जम्बूद्वीपप्रज्ञति, आवश्यक, स्थानाङ्ग, ममवायाङ्ग, कल्पसूत्र, त्रिषष्टिशलाकापुरुपचरित ।
- १०—इस्चेद्दयं दुवालसंगं गणिपिछगं न कयाद नासी, न कयाद न भवद, न कयाद न भविस्सद, भुविय, भवद य, भविस्सद य, धुवे, नियए, सासए, ग्रक्खए, ग्रव्वए, ग्रविहए निस्चे।—नं॰ ६०
- ११— उपायप्रतिपादनपरो वाक्यप्रवन्यः । —स्था० वृ० ३।३।१८६
- १२-स्था० शराहरू
- १३—ग्राच्चेपणी, विच्चेपणी, संवेदनी, निर्वेदनी —स्थाह ४।२।२८२।
- १४-स्था० ४।२।२८२।
- १५—ऋनु० ।
- १६—स्था० ४।४।३८२
- १७-स्था० हाइ।७हा
- १८—न्त्राहरण हेउ कुसले...पभूषम्मस्य त्राघवित्तए —न्त्राचा० शहाप्रा
- १६—ंस्० ७१६।
- २०—सयं-सयं पसंसंता, गहसंता परंत्रयं । जेच तत्थ विजस्संति, संसारे से विजस्सिया ॥ —स्० १।१-२-२३।
- २१—बहुगुग्प्पगपाइं, कुन्जा श्रत्तसमाहिए। जेणन्ने णो विरुक्तिन्जा, तेण तं तं समायरे। सू॰ ११३१३।१६
- २२—इच्चेइयं दुवालसंगं गणिपिडगं तीए काले अशांता जीवा आणाए आरा-हित्ता चालरंतं संसारकंतारं वीईवइंसु । इच्चेइयं दुवालसंगं गणिपिडगं पहुष्पण्याकाले परित्ता जीवा आणाए आराहिता चालरंतं संसारकंतारं वीईवइंसु । इच्चेइयं दुवालसंगं गणिपिडगं अशागए काले अशांता जीवा आणाए आराहित्ता चालरंतं संसारकंतारं वीईवहस्संति ।-नं० ५७

- २३—(क) तत्र आगम्यन्ते परिच्छियन्ते अर्था अनेन इति आगमः । केवलमनः पर्यायाऽविध पूर्वचतुर्दशक-दशक-नवकरूपः । भग० वृ० ८।८।
- (ख)- केवलमनपज्जव ने अवधिधरं, चलदपूर्वदस सार । नवपूर्वधर ए षट् विध है, धुर आगम व्यवहार हो ॥ —भग० जोड़ ढ़ाल १४९ ।

२४--- उपचारादाऽप्तवचनं च । ---प्र० नं० ४।२

२५—सद्दबं वा—भग० ८१६

२६ - जपन्ने वा विगए वा धुवे वा । स्था १०

२७—उत्त०—२८।६

- २८—से कि तं पमाणे १ पमाणे चरुन्विहे पन्नते, त जहा पचक्ले, श्राणुमाणे जनमे, श्रागमे। जहा श्राणुयोगदारे तहा खेयव्वं—भग०५।३
- २६—व्यवसायो—वस्तुनिर्ण्यः—निश्चयः स च प्रख्न्वोऽविध मनः पर्याय
  केवलाख्यः। प्रत्ययात्—इन्द्रियानिन्द्रियलच्चण-निमित्ताजातः
  प्रात्यिकः साध्यम्—श्रग्न्यादिकमनुगच्छिति साध्यामावे न भवित यो
  धूमादि हेतः सोऽनुगामी ततो जातमानुगामिकाम्—श्रनुमान तद्रूणो
  व्यवसाय श्रनुगामिक एवेति श्रयवा प्रत्यच्चः स्वयं दर्शनलच्चणः।
  प्रात्यिकः श्राप्तवचनप्रमवः। स्था० ३|३।१८५५

३०-स्था २।१।७१

३१—स्था० ४।३

३२—ग्रनु० १४४

३३—स्था० ४।३

३४--स्था॰ ४।३

३५-स्था० ४।३

३६-स्था० ४।३

३७--स्था० १०

३८-स्था० हाशप्रश्र

३६--मग० द्यार, न० २, रा० प्र० १६५

४०-स्था० , राश्रर

४१—प्रत्यत्त्वेणानुमानेन, प्रसिद्धार्थंप्रकाशनात्।
परस्य तद्वपायत्वात्, परार्थत्वं द्वयोरिप ॥

—न्याय० ११

श्रनुमानप्रतीतं प्रत्यायन्नेवं वचनमिति —श्रिमरत्र धूमात्। प्रत्यचप्रतीतं पुनंदर्शयन्नेतावद् वक्ति—पश्य राजा गच्छति।

---त्याय० टीका० ११

४२----प्र० न० ३।२६-२७.....

४३—लामुत्तिण मिजजजा, ऋलामुत्ति ण सोएज्जा —ऋाचा० ३।१।१२९

४४—त० सू० १-६

४५—ग्रामान्तरोपगतयो रेकामिषसङ्गजातमत्सरयोः।

स्यात् सख्यमपि श्रुनो भात्रीरिष वादिनो न स्यात् ॥ १॥ अन्यत एव श्रेयान्, अन्यत एव विचरिन्त वादिवृषाः। वाक् संरम्भः क्वचिदिष, न जगाद सुनिः शिवोषायम्॥ ७॥ श्रेयः पर सिद्धान्तः, स्वपच्चवित्रिश्चयोपलब्ध्यर्थम्। परपच्चोभणमभ्युपेत्य तु सतामनाचारः॥ १०॥ परिनम्रहाध्यंवसित श्चित्तैकाम्यसुपयाति यद् वादी।

यदि तत् स्याद् वैराग्ये, न चिरेण शिवं पदमुपयातु ॥ २५ ॥

—वाद० द्वा०

४६--सू० शहार-१६

४७-- 'नास्य मयेदमसदपि समर्थनीयम्'-

इत्येवं प्रतिज्ञा विद्यते इति अप्रतिज्ञः —सू० वृ० १।३।३।१४

४५-- सन्म० ३।६६

४६-सन्म० ३।४७

ः दो ः

१-( क ) न्या० वि० श्१६।२०

(ख) बौद्ध (सौत्रान्तिक) दर्शन के अनुसार ज्ञानगत अर्थाकार (अर्थ-

ब्रहण ) ही प्रामाएय है, उसे सारुप्य भी कहा जाता है।

''स्वसंवित्तिः फलं चात्र तद् रुपादर्थनिश्यः।

विषयाकार एवास्य, प्रमाण तेन मीयते॥" -प्र॰ समु॰ पृ०० २४ प्रमाणं तु सारुय, योग्यता वा -ति॰ श्लो॰ १३-४४

२--त्या० म० शशइ

३--न्याय० १

४--मी॰ श्लो॰ वा॰ १८४-१८७

५-स्या० मं० १२

६-स्या० मं० १५

७-देखिए बसुवंधुकृत 'विशतिका

५-स्या० मं० १६

६---लघी॰ ६०।

६०--प० मु० मे०

११---प्र० न० शश

१२-प्रमा॰ मी० १।३।

१३-भिन्तु न्या॰ श१श

१४—सर्व ज्ञान स्वापेच्चया प्रमाणमेव, न प्रमाणाभासम्। वहिरथीपेच्चया तु किंचित् प्रमाण, किंचित् प्रमाणाभासम्।

---प्र० न० शाहर

१५--प्रमेय नान्यथा गृह्णातीति यथार्थत्वमस्य --भिन्तु० न्या० १-११।

१६—तत्त्वा० श्लो० १७५।

१७--- सन्म० पृ० ६१४।

१८--तत्त्वा० श्लो० पृ० १७५ ।

१६--(क) प्र० न० र० १-२ ।

(ख) प्रमा॰ मी॰।

२०---प्र० न० श२०।

२१--भिन्तु न्या० शु१६।

२२--- अयञ्च विभागः विषयापेत्तया, स्वरूपे तु सर्वत्र स्वत एव प्रामाएय-निश्चयः --- ज्ञा॰ वि॰

२३-भिन्तु न्या० श१३।

- २४—रस्सी में सांप का ज्ञान होता है, वह वास्तव मे ज्ञान-द्वय का मिलित रूप है। रस्सी का प्रत्यच्च श्रीर सांप की स्मृति। द्रष्टा इन्द्रिय श्रादि के दोप से प्रत्यच्च श्रीर स्मृति विवेक-भेट को भूल जाता है, यही 'श्रख्याति या विवेकाख्याति' है।
- २५—रस्सी में जिस सर्प का ज्ञान होता है, वह सत् भी नहीं है, असत् भी नहीं है, सत्-असत् भी नहीं है, इसिलए 'अनिर्वचनीय'—सद्सत् विलद्मण है। वेदान्ती किसी भी ज्ञान को निर्विषय नहीं मानते, इसिलए इनकी धारणा है कि अम-ज्ञान में एक ऐसा पदार्थ उत्पन्न होता है, जिसके बारे में कुछ कहा नहीं जा सकता।
- २६ ज्ञान-रूप आ्रान्तरिक पदार्थ की बाह्य रूप में प्रतीति होती है, यानी मानसिक विज्ञान ही बाहर सर्पाकार में परिणत हो जाता है, यह 'आत्म- ख्याति' है।
- २७—द्रष्टा इन्द्रिय आदि के दोष वश रस्ती मे पूर्वानुभूत साँप के गुणो का आरोपण करता है, इसलिए उसे रस्ती सर्पाकार दीखने लगती है। इस प्रकार रस्ती का साँप के रूप में जो ग्रहण होता है, वह 'विपरीत ख्याति' है।

२८—भिद्धु न्या॰ १।१४।

२६-भित्तु॰ न्या॰ शश्य ।

३० — अनध्यवसायस्तावत् सामान्यमात्रग्राहित्वेन अवग्रहे अन्तर्भवति ।

—वि॰ भा॰ वृ॰ गाथा॰ ३१७

३१--कर्मवशवर्वित्वेन त्रात्मनस्तज्ज्ञानस्य च विचित्रत्वात्।

—न्या० पत्र १७७।

३२-भग० जोड़ ३|६|६८...५१ से ५४।

३३-- प्रज्ञा० २३

३४---प्रज्ञा० २२

३५---प्र० न० शुष्ट

- ३६—(क) श्रव्यक्तवोधसशयाऽसर्वार्थग्रहणानि चानरणशीलज्ञानावरग्कर्म सद्भानादभ्युपेयानि। —त० भा० टी० २।८ ए० १५१
  - (ख) त्रावारकत्वस्वभाव ज्ञानावरण कर्मसद्भावेनाव्यक्तवोधसंशयोद्भावा-शेष विषयाग्रहणान्यप्यविरुद्धानि । न्या० पत्र १७७ ।
- ३७—साची सरधा भाखी जगनाथ, ते ऊधो सरध्या आवै मिथ्यात।
  और ऊंधो सरधनी आवै, तो मूठ लागै पिण सरधा न जावै।
  —इ॰ चौ॰ ७-६।

३८--प्रज्ञा० २३

३६---श्रनु० १२६।

४०—धर्म में अधर्म-संज्ञा, अधर्म में धर्म-सज्ञा आदि।—मग० जोड़ १४।२।
४१—अज्ञानी केइ बोल कंघा अध्या ते मिथ्यात्व आश्रव छै। ते मोह कर्म
ना उदय थी नीपनो छै, माटे ते अज्ञान नथी, केमके अज्ञानी जेट लो
शुद्ध जागौ ते ज्ञानावरणीय नां च्योपशम थी नीपनो छै। माटे ते
माजन आसरी अज्ञान छै। अज्ञान ने श्रंधी अद्धा बन्ने जुदा छै।
—भग० जोड 5-२।

४२—( क )—नं० २५

(ख)—मिथ्यात्विनां ज्ञानावरणच्चयोपशमजन्योऽपि बोधो मिथ्यात्व-सहचारित्वात् अज्ञानं भवति…। —जैन० दी० २।२१ वृत्ति

(ग) भाजन लारे जाण रे, ज्ञान ऋज्ञान कहीजिए। समद्दष्टिरे ज्ञान रे, ऋज्ञान ऋज्ञानी तणो॥

---भग० जोड़ ८।२।५५।

४२ - कुत्सितं ज्ञानमज्ञान, कुत्सार्थस्य नञोऽन्वयात्। कुत्सितत्वतु मिथ्यात्वयोगात् तत् त्रिविध पुनः लो० प्र॰ ( द्रव्यलोक ) श्लोक ६९

४४--शा० वि० ४०।४१

४५—(क) स्था॰ २।४।

(ख) नाण मोह चाल्यो सूत्तर मफै, ते ज्ञान में उपजै व्यामोह। ते ज्ञानावरणी रा छदा थकी, ते मोह निश्चै नहीं होय॥ 'दिसा मोहेण' कह्यो आवसग मके, ते दिसखो पाम्यो व्यामोह ।
ते पिण ज्ञानावरखी रा उदा थकी, ते हिरदे विचारी जोय ॥
ज्ञानावरखी रा उदा थकी, ज्ञान भूले सांसो पर जाय ।
उसण मोहणी रा उदा थकी, पदार्थ ऊंघो सरधाय ॥
——इ॰ ची॰ १०१३,३६,३७।

४६-- त्याया० वा० वृ० पृ० १७०

४७—मिथ्यार्त्व त्रिषु बोधेषु, दृष्टि मोहोदयाद् भवेत्॥ यथा सरजसालावूफलस्य कटुकत्वतः। च्चितस्य पयसो दृष्टः, कटुमाव स्तथाविधः॥ तथात्मनोपि मिथ्यात्वपरिणामे सतीप्यते। मस्रादिसंविदां तादृद्द्, मिथ्यात्व कस्यचित् सदा॥

--तत्त्वा॰ श्लो॰ पृ० २५६।

४८—खन्नोवसिमन्ना ग्रामिणी बोहिय णाणलद्धी जाव खन्नोवसिमन्ना मण्यज्जव णाणलद्धी, । खन्नोवसिमन्ना मद्द त्र्राणाणलद्धी, खन्नोवसिमया सुय त्र्राणाणलद्धी खन्नोवसिमया विभग त्रण्णाणलद्धी…। —त्रनु० १२६

४६—सदसद् विसेसाणात्रो भवहेतु जदिन्छित्रोव लंभात्रो। णाग्फलाभावात्रो, मिच्छादिहिस्स ऋण्णाण॥

-वि० मा० ११५

 ५३—विसोहि मगगए। पडुच चउदस जीवहाणा पन्नता…)—सम० १४। -५४—त्रवलिमथ्यात्वोदये काचिदविपर्यस्तापि दृष्टिर्भवतीति तदपेच्चया मिथ्यादृष्टेरिप गुणस्थानसम्भवः।—कर्म०

५५-भग० जोड़ ८।२।

५६—यः एक तत्त्वं तत्त्वाशं वा संदिग्धे, शेषं सम्यग् श्रद्धते, सम्यग्
मिथ्याद्दष्टिः, सम्यक् मिथ्यात्वीति यावत् । —जैन० दी० पा४ ।
५७—मिथ्यात्वमोहनीयकर्माणुवेदनोपशमत्त्वयत्त्रयोपशमसमुत्ये श्रात्मपरिणामे ।
—मग० दृ० पार।

५८--तत्त्वार्थ श्रद्धान सम्यक्त्वस्य कार्यम्, सम्यक्त्वं तु मिथ्यात्वत्त्वयोणशमादि-जन्यः शुभ त्रात्म-परिणामविशेषः । —धर्म प्रक॰ २ श्रिष्ठिकरण ।

५६--तत्त्वा० श्लो० पृ० २५६।

६०-विमंग नाणी कीय रे, दिशा मूढ़ जिम तेह स्यू। सगलां ने नहिं कीय रे, एहमूं इहां जणाय छै।

---भग० जोड़ ३,६,६।२६ ।

## ः तीनः

२--न्याया० ४।

र-भग० ४।३।

३-स्था० ५।३।

४--प्र० प्र० शह

५--नं० २-३

६--प्रमा० मी० शश्४

७--- अन्तः करण की पदार्थाकार अवस्था को वृत्ति कहते हैं।

प्रमुख्यान में ज्ञान दो प्रकार का है—साच्चि-ज्ञान और वृत्ति-ज्ञान । अन्तः-करण की वृत्तियो को प्रकाशित करने वाला ज्ञान 'साच्चि-ज्ञान' और साच्चि-चैतन्य से प्रकाशित वृत्ति 'वृत्ति-ज्ञान' कहा जाता है।

६—मित्तु न्या० श२।

१०-- प्र० न० २ व जैन० तर्क पृ० ७०

```
११-भिन्तु न्या० शहा
```

- १२—व्यञ्जनावग्रहकालेऽपि ज्ञानमस्त्येव, सूद्त्माव्यक्तत्वात्तु नोपलभ्यते सुप्ताव्यक्तविज्ञानवत् · · · । —स्था० वृत्ति० २-१-७१ ।
- १३—(१) स्वरूप—रसना के द्वारा जो प्रहण किया जाता है। वह 'रस' होता है।
  - (२) नाम-रूप, रस ऋादि वाचक शब्द ।
  - (३) जाति—रूपत्व, रसत्व श्रादि जाति।
  - । (४) किया--- सुखकर, हितकर स्त्रादि किया।
  - ( ५) गुण्-कोमल, कठोर, ऋादि गुण्।
    - (६) द्रव्य—पृथ्वी, पानी ऋादि द्रव्य।
- १४--- अनध्यवसायस्तावत् सामान्यमात्र ग्राहित्वेन अवग्रहे अन्तर्भवति ।

--वि॰ मा॰ वृ॰ पृ॰ ३१७

१५--न्याय० स्० १-१-२३।

१६--न्याय० सू० १-१-४०।

१७--न्याय० स्० १-१-४१।

१८-- त्रिकालगोचरस्तर्क, ईहा तु वार्तमानिकार्थविषया --जैन० तर्क०

१६--नं० २६

२०--नं० २७।३०

२१---नं० २६

२२—केई तु वंजागोगगहवज्जेच्छोढूण मेयिमा ॥ ३०१॥
श्रस्सुय निस्यियमेवं श्रहावीस विहं ति भासंति।
जमवगग हो दुमेश्रोऽवगगह सामएणश्रो गहिश्रो॥ ३०२॥

—वि॰ मा॰ वृ॰

२३—चरुवहरिता भावा, जम्हा न तमोगाहाइस्रो। भिन्नं तेणोगाहाइ, सामण्णस्रो तयं तगायं चेव॥ ३०३॥

-वि॰ मा॰ वृ॰

२४—[ अर्थावग्रह—न्यञ्जनावग्रहमेदेनाश्रुत निश्चितमपि हिपैवेति, इदञ्च श्रोत्रादिग्रभवमेव, यत्तु श्रौत्पत्तिक्यादाश्रुतनिश्चितं तत्रार्थावग्रहः सम्भवति, न तु व्यञ्जनावग्रहः, तस्य इन्द्रियाश्रितत्वात्, बुद्धीनां तु मानसत्वात्, ततो बुद्धिभ्योऽन्यत्र व्यञ्जनावग्रहो मन्तव्यः।

-रथा० वृ० राशा७१

### : चार :

१— 'श्रपीद्ग लिकत्वादमूर्त्तां 'जीवः' पौद्ग लिकत्वात्तु मूर्त्तानि द्रव्येन्द्रियमनांसि, श्रमूर्ताच मूर्त पृथग्भूतं ततस्तेभ्यः पौद्ग लिकेन्द्रिय मनोभ्यो यन्मति श्रुतलत्त्व्यं ज्ञानमुपजायते तद् धूमादेरम्न्यादि ज्ञानवत् परिनिमित्तत्वात् परोत्तम् । — वि० भा० वृह गाथा० ह

२—तथा हि पर्वतीयं साग्निः छतानग्निः, इति संदेहानन्तरं यदि कश्चिन्-मन्यते-श्रनग्निरिति तदा तं प्रति यद्ययमनग्निरमिवण्यत्तिः धूमवन्नामिवण्यत् इलविह्नमत्त्वेनाधूमवत्त्वप्रसज्जनं क्रियते । स चानिष्टं प्रसंगः तर्कं छच्यते । एवं प्रवृतः तर्कः श्रनग्निमत्त्वस्य प्रतिच्चेपात् श्रनुमानस्य मवत्यनुग्राहक इति…।

-( तर्क॰ भा॰ )

१—सपञ्चानयनोपेतनाक्यात्मको न्यायः —ना० मा०

४—समस्तप्रमाणव्यापारादर्थाधिगतिन्यीयः। —न्याय० वा०

५--भित्तु० न्या० ३-२८।

६---भिन्तु० न्या० ३-३३।

७—मित्तु० न्या० ३-३१।

५--भिद्धु० न्या० ३-३२।

६—प्र० न० इाह्प्-१०७

## ः पॉच ः

- १--- युक्त्या श्रविषद्धः सदागमः सापि तद् श्रविषद्धा इति । इति श्रन्योन्यानुगतं उभयं प्रतिपत्तिहेतुः इति ॥
- २--यो हेतुवादपत्ते हेतुकः स्त्रागमे च स्त्रागमिकः। स स्वसमयप्रज्ञापकः सिद्धान्तविराधकोऽन्यः॥
- २—न च व्यात्तिग्रहण् बलेनार्थप्रतिपादकत्वाद् धूमवदस्य अनुमाने उन्तर्भावः, कृटाक्टकार्धापण् निरुपण्पप्रवर्णप्रत्यत्त्ववदभ्यासदशायां व्याप्तिग्रहनैरपेच्येणै-वास्य अर्थवोधकत्वात्। —जैन० तर्क० पृ० २६

नं० पूप

४-स्या० मं० श्लो० १७

प्—जं इमं त्रिरिहंतेहिं भगवतेहि उप्पण्णाण दंसग्धरेहिं तीयपच्चुप्पणा-णागय जाणएहिं सञ्वरणूहि सञ्वदरिसिहिं पणीत्रं सैतं भावसुयं।

----श्रनु० ४२

६---श्रनु० १४४

७—- ऋनु० ,,

प्य-(क) नं**० ३**६।

- \_(ख) संज्ञात्त्र्रं बहुविधिलिपिमेमेदम्, व्यञ्जनात्त्र्रं भाष्यमाणमकारादि एते चोपचाराच्छ्र्ते । लब्ध्यत्त्र्रं तु इन्द्रियमनोनिमित्तः श्रुतोपयोगः तदावरण-त्त्रयोपशमो वा ....। —जैन० तर्क० पृ० ६
  - ६--- श्रमि० चि० शश
  - १०-- स्रमि० वि० शर
  - ११—मिश्राः पुनः परावृत्य सहागीर्वाण सन्निभाः । —ऋमि० चि॰ १।१६
  - १२—दोहिं ठाग्रोहिं सद्द्रपाएसिया, तंजहा···साहन्नंताणं पुगालाणं सदुःपा-एसिया, भिज्जंताणं चेव पोगगलाणं सदुष्पाए सिया···।

-स्था० राश्राप्तश

१३—(क) स्वामाविकसामर्थ्यसमयाभ्यामर्थवोधनिवन्धनं शब्दः।
—प्र० न० ४

(ख) भिन्तु० न्या० ४-६।

१४—(क) सामयिकत्वाच्छव्दार्थं सम्प्रत्ययस्य ।। न्याय । सू० राशप्रा

(ख) सामयिकः शब्दार्थं सप्रत्ययो न स्वामाविकः - वा॰ मा॰

१५—नाच्यवाचकभावोऽिप तर्केंग्रैव अवगम्यते, तस्यैव सक्तशब्दार्थं गोचरत्वात् । प्रयोजकवृद्धोक्तं श्रुत्वा प्रवर्तमानस्य प्रयोज्यवृद्धस्य चेष्टा- मवलोक्य तत्कारण्ञानजनकता शब्देऽवधारयतो ऽन्त्यावयव अवण- पूर्वावयवस्मरणोपजनितवर्ण्यदवाक्यविषयसंकलनात्मकप्रत्यभिज्ञानवत आवापोद्वापाभ्या सकलव्यत्ययुपसंहारेण् च वाच्यवाचकभावप्रतीतिः दर्शनात्-। —जैन० तर्क० पृ० १५

```
fermattic folcos
```

१३—प्रशान ४० ११

१८—(४) दिन्धिकि प्रस्थानं प्रापेस प्रानेषेस्यस्त, स्थोल्पादिवद् वर्णाटिवय —प्रव क० मा० ४१५

(ग) वस्तुतः केन्द्रिभाषाः प्रतिनियतन्त्रश्यकव्यप्याः, केचिन्नइत्यत्र स्यभागः एव सरपम् । — यने ।

भ्रह्—में पूर्ति परावेषरा, वज्ञपतुर्द्धिमणीति खय सुन्छा। व्रिष्टिमिखं वेचित्त, मरापरणपूरम प्राम्ः। —भा० र० ३०

२०-स्ट शरु ।

Si-the fol

इद्-भगव ए।३।

२३--उत्तर ३६|८०|

र्४--भग० हा ।

र्य-मन् श्राधिहर।

६६-भग० १७।३।

२७---म० नि०

२८—स० नि०

उंट---भंग० रंटो**३०** ।

३०—(क) भग० व्यार । (ख) म्था० १०।७५४ ।

३१--- डशवै० ७१८,६ ।

३२—(क) न चावधारणिविधः निद्धान्तेनानुमत इति वक्तव्य, तत्र-तत्र प्रदेशेऽनेकशोऽत्रधारणिविधिदर्शनात्, तथाहि—''िकिमियं भन्ते ! कालोत्ति पयुच्चइ १ गोयमा ! जीवा चेव ऋजीवा चेवित्त स्थानाङ्गे ऽ प्युक्तम्—''जदित्थ द्धुपड़ोयार, तंजहा च ग्रं लोए तं सव्य—जीवा चेव ऋजीवा चेव'' ।

तथा "जह चेवन मोक्खफला, श्राणा श्राराहिया जिणिदाण" इत्यादि वा त्ववधारणी भाषा प्रवचने निषिध्यते सा क्षचित् तथा रूप वस्तुतत्वनिर्ण्याः भावात् क्वचिदेकांतप्रतिपादिका वा न तु सम्यग् यथावस्थितवस्तुतत्त्वनिर्ण्ये स्यात् पदप्रयोगावस्थायामिति । — स्राचा० वृ० प० ३७०

(ख) प्रज्ञा० ११

३३--म० नि० (सञ्वासव सुत्त)

३४--सन्म० ३।५४

३५--श्राचा० १-१-१।

३६--दशवै० ४ १३ ।

३७--भग० ७-२।

३८--(क) बृह० उप० २-३-११।

(ख ) " ४-२-११ ।

३६--यतो वाचो निवर्त्तन्ते, ऋप्राप्य मनसा सह । - तैत्त० ७प० २।४

४०-म० नि० ( चूल मालुक्य सुत्त ६ )

४१--- एकत्त्रसादृश्यप्रतीत्योः संकलनज्ञानरूपतया प्रत्यभिज्ञानता ऽनतिकमात्।

--प्र० क० मा० पृ० ३४५

४२ -- अर्थादापितः अर्था। तिः, आपितः -- प्राप्तिः प्रसगः यथा अभिधीयमाने ऽर्थे चान्योर्थः प्रसन्यते सो ऽर्थापितः, यथा---पीनो देवदत्तो दिवा न मुद्दते, इत्यभिषानाद् रात्रौ मुद्दते इति गम्यते ।

४२---प्रमाण्यचकं यत्र, वस्तुरूपेण जायते। वस्तुसत्तावबोधार्यं, तत्राऽमाव-प्रमाणता।

—मी० श्लो० वा० पृ० ४७३।

४४---प्र० न० २।१।

४५--- न्याया० पृ० २१।

४६ — सम्भवः — म्रविनामाविनोर्थस्य सत्ताग्रहणात् म्रन्यस्य सत्ताग्रहणं सम्भवः । स्रयं द्विविधः — तत्र (१) सम्मावनारूपः — यथा-म्रमुको मनुष्यो वैश्योऽस्ति म्रतो धनिकोऽपिस्यात् । (२) निर्णयरूपः यथा— स्रमुकस्य पाश्वें यदि शतमस्ति तत् पंचाशता स्रवश्यं मान्यम् ।

४७—देतिह्यः — अनिर्दिष्टनक्तृकं प्रवादपारंपर्यम् । चरक में आगम को भी ऐतिह्य कहा है। "तत् प्रत्यत्तमनुमानमैतिह्यभौपम्यमिति।" च० नि०

स्थान ८१०। "ऐहिह्यं नामाप्तोपदेशो वेदादिः"—

--च० वि० ८१४३।

४८-प्र० नं० र० श्र

४६-योगजाद्दष्टिजनितः, स तु प्रातिभसंशितः। संन्ध्येव दिनरात्रिभ्या, केवलश्रुतयोः पृथक् ॥ — ऋध्या० उप० २।२

५०—'इन्द्रियादिब्राह्मसामग्रीनिरपेत्तं हि मनोमात्रसामग्रीप्रभवं ऋथं तथा—
मानप्रकाशं ज्ञानं प्रातिभेति प्रसिद्धम्—श्वो मे भ्राता ऋगगन्ता'—
इत्यादिवत् —न्या० कु० पृ० ५२६ ।
ऋषि चानागतं ज्ञानमस्मदादेरिष क्वचित्।
प्रमागं प्रातिभं श्वो मे, भ्रातागन्तेति दृश्यते ॥

नानर्थज न सदिग्ध, न वाद विधुरीकृतम्। दुष्टकारण्ञ्चेति, प्रमाणमिदमिष्यताम्।।

-( न्या० मं० विवरण पृ० १०६-१०७ जयन्त )

प्र--पुन्वमदिष्ट-मसुय-मवेइय तक्खणविशुद्ध गहिन्त्रतथा। त्रव्वाह्य फलजोगा, बुद्धि स्त्रोप्पत्तियानाम--नं० २

प्र-नं रह

(क) श्रुतम्—सकेतकालभावी परोपदेशः श्रुतग्रन्थश्च।

(ख) पूर्व तेन परिकर्मितमतेर्न्यवहारकाले तदनपेच्चमेव यद् ज्यावते तत् श्रुतिनिश्रितम्। यत्तु श्रुताऽपरिकर्मितमतेः सहजमुण्जायते तद् ग्रश्रुत-निश्रितम्। —वि० मा० वृ० गाथा-१७७

पूर्-प्र० न० राप्

प्४--प्र० न० ३।२

पूप्--वि० मा० गाथा ३००-३०६।

पूर् — अष्टाविशतिमेदविचारप्रक्रमेऽवग्रहादिमत्त्वं सामान्यं धर्ममाश्रित्य । अश्रुत-निश्रितस्य श्रुत-निश्रित एव श्रम्तर्मावो विवत्त्यते, श्रुता-श्रुत-निश्रितविचारप्रस्तावे तु अश्रुतनिश्रितत्त्वं विशिष्टं धर्ममुररीकृत्य श्रुतनिश्रितादश्रुतनिश्रितं पृथगेवेष्यते…। —वि० मा० वृ० ३०५

५७ क—जे विष्णाया से श्राया ... जेण वियाणइ से श्राया — श्राचा॰

ख—जीवेणं भंते ! जीवे ? जीवे-जीवे ? गोयमा ! जीवे ताव नियमा जीवे, जीवे-जीवेवि "नियमा ।" · · · इ ह एकेन जीवशब्देन जीवो गृह्यते, हितीयेन च चैतन्यमिति · · · जीवचैतन्ययोः परस्परेणाविनाभूतत्वाद् जीवः चैतन्यमेव, चैतन्यमिप जीव एव · · । — भग० १० ६।१०

५८—णागे पुणिययमं त्राया —भग० १२।१। ५६—स्वस्मिन्नेव प्रमोत्पत्तिः स्वप्रमातृत्वमात्मनः। प्रमेयत्वमपि स्वस्य, प्रमितिश्चेयमागता॥

—( तत्वा० श्लो० पृ० ४३ )

### : छह :

१—सतोय ऋत्यि ऋसतोय नित्य । गहरामो दिहिं न गहरामो किंचि ॥ —स्० २-६-१२

२—(क) पण्णविश्वाच्या भावा, त्रयांतभागी नु ऋणभिलप्पायां।
पण्णविण्डजायां पुण, ऋगांतभागी सुयनिवद्धो॥

—वि० मा० ३४१

## (ख) नं० २३

अन्नेत्रलनारोणऽथे नाउं जे तत्थ पण्यावण जोगे । ते भासइ तित्थयरो वइजोग सुन्नं हवइ सेसं तत्र केवलज्ञानोपलब्धार्थाभिधायकः शब्दराशिः प्रोच्यमान-स्तस्य भगवतो वाग्योग एव भवति, न श्रुतम्, तस्य भाषा पर्याप्त्यादि-नाम कर्मोदयनिवन्धनत्वात्, श्रुतस्य च ज्ञायोपशमिकत्वात्, स च वाग्योगो भवति श्रुतम्, 'शेषम्' अप्रधान द्रव्य-श्रुतमित्यर्थः; श्रोतृणा भावश्रुतकारणतया द्रव्यश्रुतं व्यवहीयते इति भावः ।

—नं० वृ० ५६

## ४---प्र० नं० र० ४।४३

५—(क) इह च प्रथमदितीयचतुर्था ऋखण्डवस्त्वाश्रिताः, शेषाश्चत्वारो वस्तु-देशश्रिता दर्शिताः, तथान्ये स्तृतीयोपि विकल्पोऽखण्डवस्त्वाश्रित एवोक्तः,-तथाहि ऋखण्डस्य वस्तुनः स्वपर्यायैः परपर्यायैश्च विविद्य-सस्य- सहसन्विमिति । ऋतप्वामिहितमाचाराङ्गटीकायाम्—इह चोत्पत्तिमङ्गीकृत्योत्तर विकल्पत्रयं न समवति, पदार्थावयवापेत्तत्वात्, तस्योत्पत्तेश्चावयवामावात् इति —स्था० वृ० ४/४।३४५

(ख) त० मा० टी० पृ० ४१५

६-भग० राशह०।

७-स्था० १०

**८—मग०** ७।२।२७३

६--भग०

१०—स्यान्नाशि नित्यं सदृशं विरूपं, वाच्यं न वाच्यं सदसत्तदेव । विपश्चितां नाथ ! निपीततत्व । सुधोद्गतोद्गारपरपरेयम् ॥

--स्या० मं० २५

११--भग० ८ १०

१२--भग० १३।७

१३---भग० १३-७

१४--भग० १२-१०

- १५—य एते सप्त पदार्था निर्धारिता एतावंत एवरूपाञ्चेति ते तथैव वा स्युर्नैव वा तथा स्युः इतरथा हि तथा वा स्युरितरथा वेत्यनिर्धारितरूपज्ञानं संशयज्ञानवदप्रमाणमेव स्यात्। — ब्रह्म० शां० २।२।३३।
- ξε—Article on the under Current of Jamism" in Jain Sahitya Sansodhak 1920 Vol. I Page 23.

१७---दर्शन० इ० पृ० १३५

१८--पृ० ६४-६५

१६—(क) जस्स म्राज्यं तस्स म्रांतराइयं सिय म्रात्थ, सिय नित्थ, जस्स पुण म्रातराइयं तस्स म्राज्यं नियमं म्रात्थ —भग० प्-१०

(ख) भग० १२।१०

२०--भा० द० पृ० १७३

२१--भा० द० पृ० १७३

२२-पू० प० पृ० ६६-६७

२३—निह द्रव्यातिरेकेण पर्यायाः सन्ति केचन ।
द्रव्यमेव ततः सत्यम्, भ्रान्तिरन्या तु चित्रवत् ॥
पर्यायव्यतिरेकेण द्रव्यं नास्तीह किंचन ।
मेट एव ततः सत्यो, भ्रान्तिस्तद् श्रीव्य कल्पना ॥
नामेदमेव पश्यामो, मेट नापि च केत्रलम् ।
जात्यन्तरं तु पश्याम-स्तेनानेकान्त साधनम् ॥

--- उत्पा॰ २१-२२-२३

२४--- श्राचा० ४।१-२०६

२५--वर्क० ( तीसरा भाग ) पृ० २०५

२६-Indian Philosophy Vol. 1 Page 305-6

२७--द० दि० ऋध्याय १५ पृ० ४६८

२८—सद्भावेतराभ्यामनिमलापे वस्तुनः केवलं मूकत्वं जगतः स्यात् विधि-प्रतिषेघव्यवहारायोगात् · · · च्य्र० स० पृ० १२६

२६--- अनेकान्तो प्यनेकान्तः, प्रमाण-नयसाधनः।
अनेकान्तः प्रमाणान्ते, तदेकान्तोऽर्पितानयात्॥

─स्वयं० ( ऋराजन स्तृति ) १८

३०--- श्राचार्य प्रवर श्री तुलसी गणी के एक लेख का श्रंश।

३१--स० २-५-२६।

३२—नह्ये कस्मिन् धर्मिणि युगपत् सन्सन्तादिविरुद्धधर्मसमावेशः सम्भवति
 शीतोष्णवत् — ब्रह्म० शां० २-२-३३

३३ — नील-कमल- यह सामानाधिकरण्य है। कमल में नील गुण के निमित्त से 'नील' शब्द की ऋौर कमल-जाति के निमित्त से 'कमल" शब्द की प्रवृत्ति होती है।

३४--सिय ससरीरी निक्खमई सिय श्रसरीरी निक्खमई --भग० २-१

३५ — नह्ये कत्र नानाविरुद्धधर्मप्रतिपादकः स्याद्वादः किन्त्वपेत्ताभेदेन तदविरोध द्योतकस्यात्पटसमिन्याद्धतवाक्यविशेषः — न्याय खं० श्लो० ४२

३६ — यदि येनैव प्रकारेण सत्त्वं, तेनैव असत्त्वं, येनैव च असत्त्वं, तेनैव सत्त्व-मभ्युपेयेत तदा स्याद् विरोधः — प्र० न० र० ५ : ०—( च ) त्वार तीर श्राहाः ( म ) इवर भार श्राहाः,

ه (دوزست.

३६—च्यामानिकानस्ताराधीरिकलानमा विश्वान्त्यभावीऽनवन्या श्रयवा— चन्त्रपरिकारमगरीकाधीनानिष्टप्रसंगः चनवन्या ।

००--१५वां युगात् प्राप्तिः सन्दः ।

५१---भ्यात हाशहरू

. २—परम्बर विष्युगमन शतिकर.।

४३—म्युरम्यानुः।सीषाशनाषात्र हि वस्तुनीवस्युत्वम्

८८—भगव ह्याह्व।

४१-- पा न मन्नर्धार्मप्रियास्त्रात् पयो भगा गविकलादेशाः, चत्वारश्चदेशाः विकासम्बद्धाः । -- न० र० पृ० २१।

१६—र्यं वस्य गप्तमधीन्यमाव, ते चाडमी, न्त्रह्वयत्तेत्रकालभावापेत्त्वया स्वादितः, पर हर्याद्योत्त्वा र्यान्नास्ति, ग्रान्यारेव धर्मयो यौगपद्येनाभिशानुमगप्रयागद्यस्य, तथा कस्यचिदशस्य स्वद्रव्याद्यपेत्त्वया परस्य
नु निर्वात्त्वान् कस्यचिद्रव्याद्यपेत्त्या विविद्यात्त्वात्
र्यादिन्तः च र्यानास्ति चेति, तथैकस्याशस्य स्वह्रव्याद्यपेत्त्या परस्य
नु गामस्येन स्वप्रहृद्ध्याद्यपेत्तया विविद्यात्त्वात् स्यादस्ति चावक्तव्य चेति, तथैकस्याशस्य स्वह्रव्याद्यपेत्त्वया परस्य
नृ गामस्येन स्वप्रहृद्ध्याद्यपेत्तया विविद्यात्वापेत्त्वया परस्य तु सामस्त्येन स्वद्रव्याद्यपेत्तया विविद्यात्त्वात् स्यान्नास्ति चावक्तव्य चेति तथैकस्यांशस्य
स्वप्रहृद्याद्यपेत्त्वया परस्य तु परद्रव्याद्यपेत्त्वयाऽन्यस्य तु यौगपद्येन
स्वपरद्रव्याद्यपेत्त्वया विविद्यात्त्वात् स्थादस्ति च नास्ति चावक्तव्य चेति ।
—(वि० भा॰ वृ०)

४७—( क ) प्र० न०४

(ख) 'ग्रापयं यं वस्तु समस्यमान-मद्रव्यमेतच्च विविच्यमानम् । ग्राडेशमेटोदित सप्तमंग—मदीदशस्त्व बुधरूपवेद्यम्"॥ ४८ पमात्रोय मुणि देहिं, भणित्रो ग्रहमेयन्नो । ग्रन्नाण संसन्नो चेन, मिच्छानाण तहे व ॥ राग दोसो मइन्मंसो, धम्मिम्मय ग्रणायरो । जोगाणं दुप्पणिहाणं, ग्रहहा विज्जियत्वन्नो ॥

४६—ग्रज्ञानं खलु कष्टं, क्रोधादिन्योऽपि सर्वेपापेभ्यः।
ग्रथं हितमहितं वा, न वेत्ति येनावृतो लोकः॥

प्०—"सशयात्मा विनश्यति"—यह मन की दोलायमान दशा के लिए है। जिज्ञासात्मक सशय विनाशकर नहीं किन्तु विकासकर होता है। इसीलिए कहा जाता है—"न संशयमनारुख, नरो मद्राण पश्यति…।" प्र—स्था० १०

पू२—विद्यमान पदार्थ की अनुपलिष्य के २१ कारण हैं। इनसे पदार्थ की अपलिष्य होती ही नहीं अथवा वह यथार्थ नहीं होती।

(१) त्रिति दूर (२) त्रिति समीप

(३) त्रित सूहम (४) मन की ऋस्थिरता

(५) इन्द्रिय का ऋषाटव (६) बुद्धिमान्य

(७) त्रशक्य ग्रहण (८) त्रावरण

(१०) समानजातीय

(११) अनुपयोग दशा (१२) उचित उपाय का अभाव

(१३) विस्मरण (१४) दुरागम-मिथ्या उपदेश

(१५) मोह (१६) दृष्टि-शक्ति का अभाव

(१७) विकार (१८) किया का अभाव

(१६) त्रानिधगम-शास्त्र सुने विना (२०) काल-व्यवधान

(२१) स्वभाव से इन्द्रिय-ऋगोचर

—( वि० **भा० वृ०** )

### ः सातः

१--- श्रनेकान्तात्मकत्वेन, व्याप्तावत्र कमाक्रमौ । ताभ्यामर्थकिया व्याता, तयास्तित्व चतुष्टये ।।

१--वन्ध, वन्ध-कारण, मोस्न, मोस्न-कारण।

```
मूलव्याप्तुर्निवृत्ती तु, क्रमाक्रमनिवृत्तितः ।

क्रिया-कारकयोर्भ्र शान्नस्यादेतच्चतुष्टयम् ॥

ततो व्याप्ता (व्याप्तः ) समस्तस्य, प्रसिद्धश्चप्रमाणतः ।

चतुष्टयं सद्-इच्छद्भिरनेकान्तोवगम्यताम् ॥ —तस्ता० २४६-२५१।
```

- २-स्॰ राहा४।
- ३---भग० ७।२।
- ४---(१) द्रव्य-तुल्य ।
  - (२) च्रेत्र-तुल्य।
  - (३) काल-तुल्य।
  - (Y) भव-तुल्य ।
  - (५) भाव-तुल्य।
  - (६) सस्थान-तुल्य।
- प्-मग० १८|१०|
- ६—तत् परिणामिद्रव्यमेकस्मिनेवच्चे एकेन स्वभावेन उत्पद्यते, परेण विनश्यति—अनन्तधर्मात्मकत्वाद् वस्तुनः। —सू॰ वृ॰ १।१५।
- ७---पारमैश्वर्ययुक्तत्वाद्, स्नात्मैव मत ईश्वरः । स च कर्तेति निर्दोष, कर्नु वादो व्यवस्थितः ॥ ---शा० वा० स०
- १---(क) सुष्टि-स्थिलन्तकरणी, ब्रह्मविष्णुशिवात्मिका। स सज्ञां याति भगवानेक एव जनार्दनः॥ ---वि॰ पु॰ १।२।६६
  - (ख) एकं सत् विप्रा बहुधा वदन्ति ।।--ऋग्॰ १।१६४-४६।
- १०—-वैदिकोव्यवहर्तव्यः, कर्तव्यः पुनरार्हतः । श्रोतव्यः सौगतो धर्मः, घ्यातव्यः परमः शिवः ॥
- ११—-ऋणोरणीयान् महतो महीयान्…।—कठ० उप० १।२।२०।
  - (क) सदसद्वरेएयम् · । मुख्डकोप० २।२।१
  - (ख) यस्मात् परं नापरमस्ति किञ्चिद्, यस्मान्नाणीयो नन्यायोऽ-
- A स्तिकश्चित्। ─श्वेताश्व॰ ७प॰ ३।६।

- १२—यज्ञोपनीत परमं पनित्र, करेण घृत्वा शपयं करोमि ।
  योगे नियोगे दिनसोऽङ्गनाया ऋणोरणीयान् महतो महीयान् ॥
- ex-One interesting story is told about the explanation of Relativity.

Mrs Enstein did not understand her husband's theories. One day she asked "What shall I say is Relativity?" The thinker replied with an unexpected parable, "When a man talks to a pretty girl for an hour it seems to him only a minute but let him sit on a hot stove for only a minute and it is longer than an hour. That is Relativity."

- १४—करिसण…गलर ऋहालग…भंडोवगरणस्स विविहस्स य ऋहाए पुढविहिंसंति मंदनुद्धिया—प्रश्न ( ऋा॰ व॰ द्वार )—१
- १५—स्था० २
- १६—इह द्विविधा भावाः—तद्यथा हेतुप्राह्या ऋहेतुप्राह्याश्च । तत्र हेतुप्राह्या जीवास्तित्वादयः तत्माधकप्रमाणसद्भावात्, ऋहेतुप्राह्या, अभव्यत्वादयः अस्मदाद्यपेद्यया तत् साधकहेत्नामसम्भवात्, प्रकृष्टज्ञानगोचरत्वात् तद्धेत्नामिति । —प्रज्ञा० वृ० पद १
- १७—ज्ञायेरन् हेतुवादेन, पदार्था यद्यतीन्द्रियाः । कालेनैतावता तेषां, कृतःस्यादर्थनिर्णयः ॥ —यो० दृ॰ स० १४६
- १८—(क) नचैतदेव यत् तस्मात्, शुष्कतकंप्रहो महान्। मिथ्याभिमानहेतुत्वात्, त्याच्य एव मुमुचुमिः॥

—यो॰ ह∙ स० १४७

(ख) ग्रन्यत एव श्रेयांस्यन्यत एव विचरन्ति वादिवृषाः । वाक्सरम्भः ववृच्चिदिष, न जगाद सुनिः शिवोषायम् ॥

–- রা॰ রা৽ নৃঙ

१६—सर्वे शब्दनयारतेन, परार्थप्रतिपावने । स्वार्थप्रकादाने मातु-रिमे ज्ञाननयाः स्थिताः ॥—मी० श्लो० वा०

२०—हन्यार्थत्वेनाभयणे तटन्यतिरेकादभेटवृत्तिः। पर्यायार्थत्वेनाश्रयणे परम्परं नातिरेकेऽपि एकत्वाध्यारोपः, ततश्च अभेदोपचारः।

-तत्त्वा० रा० ४।४२।

२१—तत्थ चतानि नाणाइं ठप्पाइं ठवणिज्जाइं, णो उद्दिसति, णो ममदिमंति, णो ग्रगुएणविज्जंति, सुयनाणस्य उद्देसी, समुद्देसी, न्यगुएणा, न्यगुरोगी य पवत्तइ।—ग्रनु० २

२२-स्याद्वाद ग्रीर नय-शब्द वीधजनक हैं-इसलिए ग्रागम है।

२३—श्रुत स्वार्थं मवति परार्थं च—जानात्मकं स्वार्थ-वचनात्मक परार्थं, तद् भेटा नयाः।—सर्वा॰ सि॰

२४—प्रस्तेणानुमानेन, प्रसिद्धार्थं प्रकाशनात्।
परस्य तदुपायत्वात्, परार्थंत्वं द्वयोरिष ॥—श्रनुमानं-प्रतीत प्रस्राय
यन्नेवं वचनयति---"श्रिविग्त्र धूमात्" प्रस्त्वप्रतीत पुनर्दर्शयन्नेतावद् विति—पश्य राजा गच्छिति।—न्याया० टीका ११।

२५---प्र० वा०---श१७।

२६ - ब्रह्म० शा० २।२।१७।

२७—गुद्धं द्रव्य समाश्रितः, सप्रहस्तदगुद्धितः । नैगम-व्यवहारी स्तः, शेपाः पर्यायमाश्रिताः ॥ —सन्म॰ टी॰ २७२ २८—भग॰ १८|६।

२६--बान्दो० उप० ६।१।४

३०--भग० १७।२।

३१—यो वस्तूनां समानपरिणामः स सामान्यम् , सच सामान्यपरिणामोऽसमान परिणामाविनामावी, अन्यथा एकत्वापत्तितः सामान्यत्व
स्यैवायोगात् , सच असमानपरिणामो विशेषः एकञ्च—
"वस्तुन एव समान परिणामः स एव सामान्यम् ।
असमानस्तु विशेषो, वस्त्वेकमुभयरूपं तु ॥"

--- ऋाव॰ वृ०---(मलयगिरि पत्र ३७३

३२—स्तुतिश्चैक श्लोक प्रमाण, स्तोत्रं तु बहुश्लोक मानम् ॥ ह० च० प०—३ गाथा ( स्त्रभयदेव कृत व्याख्या )

३३--- आव ० वृ०-- ( मलयगिरि )

३४—त्रस्तुतः च्रणिकत्वादिविशेषणशुद्धपर्यायनेगमो नाभ्युपगच्छत्येव ।

किञ्चित् काल स्थाय्यशुद्धतदभ्युपगम स्तु सत्तामहासामान्यस्प
द्रव्यांशस्य घटादिसत्तारूप—विशेष प्रस्तारमूलतयाऽशुद्धद्रव्याभ्युपगम एव पर्यवस्यतीति पर्यायार्थित्वं तस्य, श्रतएव सामान्य—
विशेषविषयभेदेन संग्रहव्यवहारयोरेवान्तर्भावेन शुद्धाशुद्ध द्रव्यास्तिकोऽयमिष्यत इति । श्रिने० पत्र० १० ]

३५—तार्किकाणा त्रयो भेदा, त्राद्या द्रव्यार्थतो मताः। सैद्धान्तिकानां चल्वारः, पर्यायार्थगताः परे॥ —न्यायो० १५

३६---श्रनु० १४

३७—न० र०—पृ० १२

इ८—न चैविमतरांशप्रतिचेषित्वाद् दुर्णयत्वम्, तत् प्रतिचेषस्य प्राधान्य-मात्र एवोपयोगात्∙ न० र०—पृष्ठ १२

३६--- श्रन्यदेव हि सामान्यमिमन्न ज्ञानकारणम्। विशेषोप्यन्य एवेति, मन्यते नैगमो नयः॥

४०-तत्वा० रा०-१,४२

४१—यो नाम नयो नयान्तर-सापेत्तः परमार्थतः स्यात् पदप्रयोगमिनलपन् सम्पूर्णं वस्तु गृह्णातीति प्रमाणान्तर्मावी, नयान्तरनिरपेत्तस्तु यो नयः स च नियमान् मिथ्यादृष्टिरेव सम्पूर्णवस्तुग्राहकाभावात्-इति

[ आचार्य मलयगिरि--ग्राव० वृ० पत्र ३७१]

४२ — 'स्यादिस्त' इत्यादि प्रमाण्म्, 'ग्रस्त्येव' इत्यादि तुर्ण्यः, 'श्रस्ति' इत्यादिकः सुनयो न तु संन्यवहाराङ्गम्, 'स्यादस्त्येव' इत्यादि सुनय एव व्यवहारकारणम् सन्म० टी० पृ०—४४६

४३-सदेव सत् स्यात सदिति त्रिधार्थोमीयेत दुर्नीतिनय प्रमाणैः । यथार्थदशीतु नयप्रमाण-पयेन दुर्नीतिपयत्वमास्यः ॥ —स्था॰ म० २८

४४—(क) स्याज्जीव एव इत्युक्तेनेवोकान्त्रविषयः स्याच्छव्दः, स्यादस्त्येव जीवः इत्युक्ते एकान्तविषयः स्याच्छाव्दः।

# स्यादस्तीति सकलवस्तुमाहकत्वात् प्रमाणवावयम्, स्यादस्त्येव द्रव्यमिति वस्त्वेकदेशमाहकत्वान्नयवाक्यम्॥ —-गंचा० टी० पृ० ३२

(ख) पूर्व पंचास्तिकाये स्यादस्तीत्यादि प्रमाणवाक्येन प्रमाण सप्तमंगी व्याख्याता, श्रन्न तु स्यादस्त्येव यदेवकारग्रहणं तन्नय मप्तमगी- ज्ञापनार्थमिति भावार्थः।—प्रव० टी० १०१६२

४५--वि० भा० गाथा---२२३२

४६--- अने० पृ० ३१

४७—(क) सन्म० पृ० ३१८

(ख) अने० पृ० ५५

४८—नित्यं सत्वमसत्वं वा, हेतोरन्यानपेच्चणात् । अपेचातो हि भावानां, कादाचित्कत्वसभवः ॥

४६ -- सोस्ति प्रत्ययो लोके, यःशब्दानुगमदते ।

श्रनुविद्धमिवज्ञानं, सर्व शब्देन भाषते । "वा॰ प्र॰ १२४

५०--तत्त्वा० श्लो०---२३६-४० ५१--स्था० ७।३)५४२

### : आठ :

१-भिन्तु न्या० ५-२२

२---भिन्तु न्या० ५-२३

३--मिनु न्या० ५।२३

४—मित्तु न्या० प्रा२४।

५-भिन्तु न्या० प्रारप

६--भिन्तु न्या० ५।२७।

## ः नौ ः

१--भिद्ध न्या० शप

२--भिन्न न्या० शह।

३--भिन्नु न्या० श्रद्ध,१०।

### : दस :

१--भिन्तु न्या० प्राश्य-१६।

२---द्धे सत्ये समुपाश्रित्य, बुद्धानां धर्म-देशना ।

लोकसंवृतिसत्यं च, सत्यं च परमार्थतः — म० का० २४। प्र सम्यग् मृपादर्शनलन्धभावं रूपद्वयं विश्वति सर्वभावाः। सम्यग्हशो यो विषयः स तत्त्वंमृपाहशां संवृतिसत्यमुक्तम्॥ मृषाहशोऽपि द्विविधास्त इष्टा दीप्तेन्द्रिया इन्द्रिय दोषवन्तः। दुप्टेन्द्रियाणां किल बोध इष्ट सुस्थेन्द्रियज्ञानमपेक्यमिथ्या॥

---मा० का ६।२३०।२४

३-येन चारमनात्मवत्सर्वमिदं जगत्तदेव सदाख्यं कारणं सत्य परमार्थं सत्।

-- छान्दो॰ खप॰ ६।८।७

—शा० मा० पृ०६६१

y-We can only know therelative truth but absolute truth is known only to the universal observer mystenons universal Page 138

५—जीवः शिवः शिवोजीवो, नान्तरं शिवजीवयो। कर्मवद्धो भवेज्जीवः, कर्म-मुक्तः सदा शिवः॥

६--- खताऽक्तात्मरुपं यत्, पूर्वापूर्वेण वर्तते। कालश्रयेपि तद् द्रव्य-मुपादान मिति स्मृतम्॥

७-देखिए इसी प्रन्थ का ऋनुमान प्रकरण।

मतोर्हि द्वयोः सम्यन्धः स्यान्न सदसत्तो रसतो र्वा ।

—( शांo भाo २-१-१**=** )

सतत्त्वतोऽन्यथा प्रथा विकार इत्युदीग्तः।अतत्त्वतो ऽन्यथा प्रथा विवर्त इत्युदीग्तिः।। —(वे० सा०)

सतत्त्वतो यथार्थतः, अन्यथा प्रथा स्वरूपान्तरापत्तिः, तथा दुग्धस्य दध्याकारेण परिखामः-विकारः।

१०—''कार्यस्य कारणात्मकत्वात्। निह कारणाद् भिन्नं कार्यम्"।
—(शा० कौ० ६)

११—"निह कार्यकारण्योभेंदः त्राश्रिताश्रयभानो वा वेदान्तिमिरम्युपगम्यते। कारणस्यैव सस्थानमात्रं कार्यमित्यभ्युपगमात्"।

—( ब्रह्म शां॰ रारा१७ )

१२-प्र० वा० रा१४६

१३—भावस्स ग्रिथ णामो, ग्रिथ स्त्रमावस्स छप्पादो।" —( पञ्चा० १५ ) १४—''एवं सदो विणासो, स्त्रसदो जीवस्स होइ छपादो"।

**---(** पञ्चा ६० )

१५—नाशोऽिष द्विविधो श्रेयो, रूपान्तर विगोचरः ।

श्रर्थान्तर गतिश्चैव, द्वितीयः परिकीर्तितः ॥ २५ ॥

तत्रान्धतमसस्तेजो, रूपान्तरस्य सक्रमः ।

श्रणोरण्वतरपातो, ह्यर्थान्तरगमश्च सः ॥ २६ ॥ — द्रच्यानु त०

१६—प्रयोगिविखसाभ्यां स्यादुत्पादो द्विविधस्तयोः ।

श्राद्यो विशुद्धो नियमात् , समुदायविवादजः ॥ १७ ॥
विश्रसा हि विना यत्नं जायते द्विविधः सच ।
सत्राद्य चेतनस्कधजन्यः समुदायोऽग्रिमः ॥ १८ ॥
सचित मिश्रजश्चान्यः स्यादेकत्वप्रकारकः ।
शरीराणां च वर्णाटि, सुनिर्धारो मवस्यतः ॥ १६ ॥
यत् संयोगं विनैकत्वं, तद् द्रव्याशेन सिद्धता ।
यथा स्कन्ध विभागाणोः सिद्धस्यावरणच्ये ॥ २० ॥
स्कन्ध हेतुं विना योगः, परयोगेण चोद्मवः ।
च्यो च्यो च पर्यायाद्यस्तटैकत्वसुच्यते ॥ २१ ॥
खत्पादो ननु धर्मादेः, परप्रत्ययतो भवेत् ।
निजप्रत्ययतो वापि, श्रात्वान्तनंययोजनाम् ॥ २२ ॥

—द्रव्यानु॰ त॰ ऋघा<sup>न</sup> ६

१७—पानी जब गर्म होने लगता है तो हमको पहले पानी के रूप में ही प्रतीत होता है। परन्तु जब ताप बृद्धि की मात्रा सीमा-विशेष तक पहुंच जाती है तो पानी का स्थान भाप ले लेती है। इसी प्रकार के क्रमिक परिवर्तन को ग्यात्रा-मेद से लिंग-मेद कहते हैं। दूसरी अवस्था पहली अवस्था की प्रतियोगी—उससे विपरीत होती है परन्तु परिवर्तन कम वहीं नहीं एक सकता, वह और आगे बढ़ता है और मात्रा-मेद से लिंग-मेद होकर तीसरी अवस्था का उदय होता है, जो दूसरी की प्रतियोगी होती है। इस प्रकार पहली की प्रतियोगी की प्रतियोगी होती है। इसको यों कहते हैं कि पूर्वावस्था, तत् प्रतिपेध, प्रतिवेध का प्रतिवेध—इस कम से अवस्था परिणाम का प्रवाह निरन्तर जारी है। जो अवस्था प्रतिविद्ध होती है, वह सर्वथा नष्ट नहीं होती, अपने प्रतिवेधक में अपने संस्कार छोड़ जाती है। इस प्रकार प्रत्येक परवर्ती में प्रत्येक पूर्ववर्ती विद्यमान है। धर्म परिवर्तन की इस प्रकार प्रत्येक परवर्ती में प्रत्येक पूर्ववर्ती विद्यमान है। धर्म परिवर्तन की इस प्रकार करने सा दिन्दात्मक प्रक्रिया कहते हैं।

## प्रस्तुत ग्रन्थ के टिप्पण में आए हुए ग्रन्थों के नाम व उनके संकेत

ग्रयवंवेद कारिका -- ग्रथवं० का॰ ऋध्यात्मोपनिपद् —ऋध्या० उप० अनुयोग द्वार -- अनु० ग्रनेकान्त व्यवस्था — ग्रने० श्रमिधान चिन्तामणि कोप, —श्रमि० चि० श्रप्टसहसी --श्र॰ स॰ आचारांग ---आचा० स्राचारांग वृत्ति —स्राचा० वृ० श्रावश्यक ऋत्ति ---श्राव० वृ० इन्द्रियवादी री चौपइ -इ० चौ० Indian Philosophy <del>उत्तराध्ययन —उत्त</del>० रत्पादादि सिद्धि -- उत्पा॰ कठोपनिपद् --कठ० उप० कर्मग्रन्थ —कर्म० चरक विमान स्थान --च० वि० -क्रान्दोग्योपनिपट् <del>--क्रान्दो० उप०</del> जैन० तकं मापा —जैन० तकं० Jain Sahitya Sansodhak जैन सिद्धान्त दीपिका —जैन० दी० तर्क भाषा —तर्क० भा० तर्क शास्त्र -- तर्क० शा० तत्त्वार्थ राज वार्तिक —तत्त्वा० रा० तत्त्रार्थ श्लोक वार्तिक —तत्त्रा० श्लो० तत्त्रार्थ सूत्र --त० सू०

तन्तार्थं भाषानुसारिखी टीका—त० मा० टी० तैतरीयोपनिषद् ---तैत० उप० द्रव्यानुयोग तर्कणा —द्रव्यानु० त० दर्शन दिग्दर्शन ---इ० दि० दर्शनशास्त्र का इतिहास --- दर्शन० इ० दशवैकालिक ---दशवै० घम्मपद् ---धम्म० धर्मरत प्रकरण —धर्म० प्रक० नय रहस्य ---न० र० नन्दी वृत्ति —नं० वृ० नन्दी सूत्र --नं० न्याय कुमुदचन्द्र —न्या० कु० न्याय खण्डन खाद्य -- न्या० खं० न्याय दीपिका -- न्याय० दी० न्याय विन्तु --न्या० वि० न्याय भाष्य —न्या० मा० न्याय मञ्जरी - न्या० मं० न्याय वार्तिक --न्या० वा० न्याय सूत्र —न्या० सू० न्यायावतार --न्याया० न्यायावतार टीका --याया० टी० न्यायावतार वार्तिक वृति —न्याया० वा० वृ० न्यायोपदेश --न्यायो० परित्तामुख मण्डन --प० मु० मं० पूर्वी श्रीर पश्चिमी दर्शन —पू॰ प॰ प्रमाण प्रवेश ---प्र॰ प्र॰ प्रमाण मीमांसा --प्रमा० मी० प्रमाण वार्तिक ---प्र० वा०

प्रमाण समुस्चय -प्र० समु० प्रमाण नय तत्वारतावतारिका -प्र० न० र० प्रमाण नय तत्त्वालोकालंकार --प्र० न० प्रमेय कमल मार्तएड -प्र० क० मा० प्रवचनसार टीका-प्रव॰ टी॰ प्रश्न व्याकरण ---प्रश्न० प्रज्ञापना ---प्रज्ञा० प्रज्ञापना वृति ---प्रज्ञा० वृ० पचास्तिकाय --पंचा० पंचास्तिकाय टी० -- पंचा० टी० व्रह्मसूत्र ( शांकर माष्य ) ---व्रह्म० शां० भगवती जोड़ ---भग० जोड़ भगवती वृति —भग० वृ० मगवती सूत्र --भग० भागवत स्कन्ध-भा० स्क० भारतीय दर्शन-भा० द० भाषा रहस्य-भा० र० भिन्तु न्यायकर्षिका---भिन्तु० न्या० मज्जिमनिकाय-म० नि० माध्यमिक कारिका-मा० का० मीमासा श्लोक वार्तिक - मी० श्लो० वा० मुण्डकोपनिषद्-मुण्ड० कोप० मेरी जीवन गाथा ( गणेश प्रसाद वर्णी ) —मेरी॰ योग दृष्टि समुच्चय-यो० दृ० शृ० लघीस्त्र-- जवी ० लोक प्रकाश-लो॰ प्र॰ वाश्य प्रदीप-वा॰ प्र॰ षात्वायन भाष्य—वा० भा०

वाद द्वात्रिशिका (सिद्धिसेन)-वा॰ द्वा॰ विशेषावश्यक माष्य-वि॰ मा॰ विशेषावश्यक भाष्य वृ०-वि० भा० वृ० विष्णु पुराण—वि० पु० वृहद्गरण्यकोपनिषद् — वृह० उप० वेदान्त सार-वे॰ सा० सन्मति तर्क प्रकरण-सन्म॰ सन्मति तर्क प्रकरण टीका-सन्म० टी॰ समवायाग-सम० सर्वार्थ सिद्धि-सर्वा० सि० सूत्र कृताग—सू० सूत्र कृताग वृत्ति-सू० वृ० संयुक्त निकाय-स॰ नि॰ साख्य कौमुदी-सा० कौ० स्वयंभू स्तोत्र—स्वयं० स्थानाग-स्था० स्थानाग सूत्र-स्था॰ सू० स्याद्वाद मझरी-स्या० मं० शारीरिक भाष्य-शा० भा० शास्त्र वार्ता समुख्यय-शा० वा० स० श्वेताश्वतरोपनिपद्--श्वेताश्व० उप० ज्ञान विन्दु-ज्ञा० वि० ऋग्वेद—ऋग्०

## लेखक की अन्य कृतियां

आचार्यश्री तुलसी के जीवन पर एक दृष्टि जैन दर्शन के मौलिक तत्त्व अनुभव चिन्तन मनन ( पहला भाग ) भाज, कल, तरसों " ( दूसरा भाग ) विक्व स्थिति जैन धर्म और दर्शन विजय यात्रा जैन परम्परा का इतिहास विजय के आलोक में जैन दर्शन में ज्ञान-मीमांसा बाल दीक्षा पर मनोवैज्ञानिक दिख्कीण जैन दर्शन में तत्त्व-मीमांसा श्रमण संस्कृति की दो धाराएं जैन दर्शन में आचार-मीमांसा संबोधि ( संस्कृत-हिन्दी ) जैत मस्य चिन्तन क्रक देखा, कुछ सुना, कुछ सम्मा जीव अजीव फुल और अगारे (फ़बिता ) प्रतिक्रमण ( सटीक ) मुक्लम् ( संस्कृत-हिन्दी ) अहिसा तत्त्व दर्शन **मिक्षावृ**ति अहिंसा धर्मबोध (३ माग) अहिंसा की सही समम उन्नीसर्वी सदी का नया आविष्कार अहिंसा और उसके विचारक अधु-वीणा (संस्कृत-हिन्दी) नयवाद आंखे खोलो दयादान धर्म और लोक व्यवहार अणुवत-दर्शन मिक्ष विचार दर्शन अणुवत एक प्रगति संस्कृतं भारतीय संस्कृतिस्य अणुत्रत-आन्दोलनः एक अध्ययन

जै॰ द॰ प्र॰ भी॰