

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

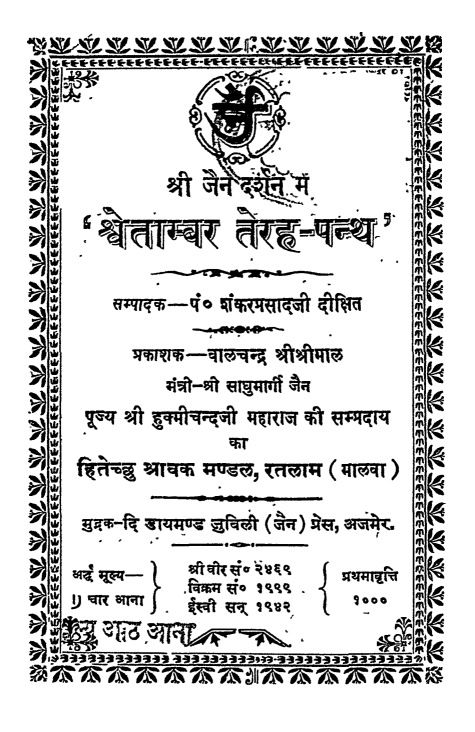


प्रकाशक— वालचन्द्र श्रीश्रीपाल मंत्रो-श्री साधुमार्गी जैन पूज्य श्री हुक्मीचन्द्जी महाराज की सम्प्रदाय का हितेच्छु श्रावक मण्डल, रतलाम (माल्बा)



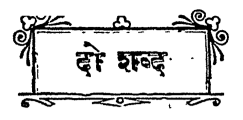
कागज और छपाई की लागत वर्तमान महायुद्ध के कारण मेंहगाई से इस पुस्तक का मूल्य आठ आने होते हैं। लेकिन मद्रास, हाल मुकाम-कुचेरा निवासी श्रोमान सेठ ताराचन्द्रजी भागचन्द्रजी साहव गेलड़ा ने, सर्व साधारण इस पुस्तक से लाभ चठा सकें, इस दृष्टि से आधी लागत प्रदान करके, यह पुस्तक श्रर्श्व मृत्य-चार आने में वितरण कराई है।





# विषय सूचि

| विषय                                               | . ^ -       |            |           | g     | ष्ठ |     |  |  |  |  |
|----------------------------------------------------|-------------|------------|-----------|-------|-----|-----|--|--|--|--|
| सस्पादक और प्रकाशक का निवेदन                       |             |            |           |       | से  | ਬ ' |  |  |  |  |
| जैन-दर्शन में श्वेताम्बर तेरह-पन्य                 |             |            |           |       | सं  | 10  |  |  |  |  |
| त्रस और स्थावर जीव समान नहीं हैं                   |             |            |           |       | से  | \$8 |  |  |  |  |
| मारा जाता हुवा जीव, कर्म की निर्जरा नहीं करता,     |             |            |           |       |     |     |  |  |  |  |
| किन्तु अधिक कमें बाँ                               |             |            | 1 ~       | . ३५  | से  | ४८  |  |  |  |  |
| श्रावक कुपात्र नहीं हैं                            | ••••        |            | •••• `    | .88   | से  | ७९  |  |  |  |  |
| दान-पुण्य ''''                                     | ••••        |            | ****      | 50    | से  | ९२  |  |  |  |  |
| दान करना पाप नहीं है                               | ••••        | -          | ••••      | ९३    | से  | 908 |  |  |  |  |
| जीव बचाना पाप नहीं है.                             | ****        |            | ****      | 330   | से  | १२६ |  |  |  |  |
| तेरह-पन्थियों की कुछ भ्रमोत्पादक युक्तियाँ और उनका |             |            |           |       |     |     |  |  |  |  |
| समाधान-संख्या १ :                                  | से ७ तक     |            | , ****    | 2 3 0 | से  | 386 |  |  |  |  |
| परिशिष्ठ नं० १ 👉                                   |             |            |           |       |     |     |  |  |  |  |
| थली में पाँच दिवस का प्रवा                         | स ('तरुण    | जैन' से र  | उद्घत )   | 180   | से  | १६० |  |  |  |  |
| श्री भग्नं हृदय की चिट्ठी                          |             | "          | "         | १६१   | से  | 350 |  |  |  |  |
| चिद्वी-पत्री ''''                                  | ····        | <b>)</b> ) | "         | १६८   | से  | 202 |  |  |  |  |
| •                                                  | परिशिष्ट    | नं० २      | •         | ,     |     |     |  |  |  |  |
| तेरह-पन्थ और 'जैन' पत्र                            | ( श्वे० मू० | पू० 'जै    | न' में से |       |     |     |  |  |  |  |
| अंतुवादितं ) 'चोपड़ां                              | नीं का तेर  | इ-पन्थ ह्  | तिहासं'   | १७२   | से  | १७६ |  |  |  |  |
| , परिशिष्ट नं० ३                                   |             |            |           |       |     |     |  |  |  |  |
| वेरा-पंथ अने तेनी मान्यताओं ( गुजराती भाषा में )   |             |            |           |       |     |     |  |  |  |  |
| छेखक—श्रीमान् चिम्मन <b>ळाळ चक्कु</b> भाई शाह      |             |            |           |       |     |     |  |  |  |  |
| J. P., M.                                          |             |            |           | 100   | से  | १८२ |  |  |  |  |



संसार मिं दुःख पाते हुए प्राणी को सुख प्राप्त करने के लिए धर्म ही प्रधान कारण है। अतः प्रत्येक प्राणी को धर्म का सेवन करना चाहिए।

साध्य धर्म सब का एक होने पर भी साधन में बहुत कुछ विचित्रता दिखाई पदती है। प्रत्येक मनुष्य अपनी २ रुचि के अनुसार धर्म के साधनों को स्वीकार कर उनका आराधन करता है। फिर भी विशिष्ट पुरुपों ने उनमें हिताहिन और तथ्या-तथ्य का विचार करके जनता के कल्याणार्थ द्रम्य, क्षेत्र, काल, भावानुसार मार्ग प्रदर्शन कराया, इस कारण जनता उन्हें अवतार के रूप में मानती व पूजती है।

विशिष्ट पुरुप परिस्थित का विचार करके किसी एक तस्व को मुख्यता देकर उसका विशेष रूप से प्रतिपादन करते हैं और उसके प्रति पक्ष को गौण कर देते हैं। परन्तु परम्परा में उनके अनुयायी परिस्थिति एवं धातावरण यदछ जाने पर भी उसी परिपाटी का अवछम्बन छेकर एकान्त रूप से उस तत्व का प्रतिपादन करते रहे हैं और दूसरों का विरोध करने छग जाते हैं, इसछिए वह तत्व जनता का हित करने के बदछे अहित का कारण बन जाता है।

जैन दर्शन में भी यही नियम छागु होने से इसमें भी अनेक सम्प्र-दायबाद चछ पड़े हैं, जो एक दूसरे से भिन्न दिखाई पदते है। परन्तु तेरह-पन्थ सम्प्रदाय की मान्यता और सिद्धान्त निराले ही ढंग के हैं। वे किसी भी जैन अजैन के सिद्धान्त से मेछ नहीं खाते हैं।

प्रत्येक सम्प्रदाय को अपने २ तत्वों का प्रचार करने की स्वतन्त्रता है किन्तु दूसरों पर आक्रमण न करते हुवे अपना प्रचार कर सकते हैं। तय प्रश्न यह होता है कि इस समय ऐसी पुस्तिका प्रकट करने की क्या आवश्यकता है? इसके समाधान में यह कहना होगा कि तेरह-पन्धी लोगों ने जहाँ कि इनका कोई अस्तित्व ही नहीं है, उन प्रान्तों में जाकर स्थानकवासी जैन समाज के साधु भावकों की निन्दा करके दम्म द्वारा अपने मन्तव्यों का प्रचार करना प्रारम्भ किया है और साधारण समझ वाली स्थानकवासी जैन जनता को चक्कर में डालने की चेष्टा कर रहे हैं।

यह देखकर राजकोट की श्री जैन ज्ञानोदय सोसायटी ने जैन समाज की रक्षा के हेतु यह निवन्ध पं॰ श्री शंकरप्रसादजी दीक्षित से तैयार करवाकर मण्डल को प्रकाशित करने के लिए अनुरोध किया, उनके आग्रह को मान देकर मण्डल ने यह पुस्तक प्रकाशित की है।

इस समय विश्वव्यापी महायुद्ध के कारण कागन आदि छपाई के साधनों की मेंहगाई होने से लागत बहुत बैठी है। इसलिये मण्डल ऑफिस इस प्रयत्न में था कि कोई साहित्य प्रेमी सज्जन इसे अद्धे मूल्य में करादें। यह प्रकट करते हुए अत्यन्त प्रसन्तता होती है, कि श्रीमान सेठ ताराचन्दजी साम्ब गेलड़ा ने इस पुस्तक को अर्द्ध मूल्य ।) चार आने में वितरण कराकर हमारा उत्साह बढ़ाया है। इस गेलड़ा परिवार ने प्रथक र नामों से ज्याख्यान-सार-संग्रह के कई पुष्प अर्द्ध मूल्य में वितरण कराये हैं। अतः श्रीमान् गेलड़ाजी को धन्यवाद देते हुए, आपकी उदारता को साभार स्वीकार करते हैं।

इसी तरह श्रीमान् मिश्रीलालजी जँवरीलालजी अजमेर वालों ने भी कुछ रकम भेजी है, जिसके लिये हम उनके आभारी है, परन्तु रकम कम होने से उनकी तरफ से अर्ड मुल्य में करने से मजबूर है।

रतलाम, मार्गशीर्प शुक्ता प्रतिपदा सं० १९९९

# सम्पादक और प्रकाशक

## निवेदन

त्रह-पन्थी सम्प्रदाय के सिद्धान्त, तेरह-पन्थी सम्प्रदाय की मान्यता, जैन सिद्धान्तों से और जैन मान्यता से कैसा वैपरीत्य रखती हैं, यह हमने प्रस्तुत पुस्तक में संक्षेप में बताया है। तेरह-पन्थ सम्प्रदाय की मान्यताएँ जैन मान्यताओं के ही विरुद्ध नहीं हैं, किन्तु संसार के समस्त धर्मों की मान्यताओं के भी विरुद्ध हैं और आत्मा के भी विरुद्ध हैं। लगभग सभी धर्मों का यह कथन है कि—

आत्मनः प्रतिक्छानि परेपां न समाचरेत्। अर्थात्—जो अपने आत्मा के प्रतिकृष्ठ हो, जो अपने आत्मा को बुरा छगे, वैसा व्यवहार दूसरे के साथ कभी न करो।

इसका स्पष्ट अर्थ यह हुआ कि तुम दूसरे के साथ भी वैसा ही व्यवहार करो, जैसा व्यवहार तुम अपने छिए चाहते हो। इसके अनुसार यदि हम आग में जछते हों, पानी में डूबने हों,

या किसी के द्वारा मारे जाते हों, पीड़ित किये जाते हों तो उस समय हम यही चाहते हैं कि कोई हमको बचाले, हमारे प्राणों की रक्षा करे, हमको कष्ट से मुक्त करे। यदि हम भूखे हों, तो यही बाहते हैं कि कोई हमको भोजन दे। यदि हम प्यासे हों, तो यही चाहते हैं कि कोई हमें पानी पिछा दे। यदि हम बीमार हों, तो यही चाहते हैं कि कोई हमें रोग से मुक्त कर दे। इसिछए हमारा भी यह कर्तव्य हो जाता है, कि हम भी उन मरते हुए, कष्ट पाते हुए, भूखे, प्यासे या बीमार छोगों के साथ वैसा ही व्यवहार करें। इस कर्तव्य का पाछन करना, आत्मा के स्वाभाविक धर्म का पाछन करना है, परन्तु तेरह-पन्थ सम्प्रदाय की मान्यताएँ आत्मा के इस स्वाभाविक धर्म को भी नष्ट करती हैं और इसमें भी पाप बताती हैं। प्रकारान्तर से मानव में से मानवता को ही नष्ट करती हैं।

श्रपनी मान्यताश्रों को तेरह-पन्थी छोग भी जैन शास्त्रानुसार पताते हैं, परन्तु यह हम श्रगले प्रकरणों में बतावेंगे कि तेरह-पन्थ की मान्यताएँ जैन शास्त्रानुसार नहीं हैं, िकन्तु जैन शास्त्रों के नाम पर कलंक लगाने वाली हैं। यह बात श्रावकों की ज्ञात न हो जावे, श्रावक लोग शास्त्र की उन बातों को न जान सकें, इस हरेश्य से तेरह-पन्थी साधुओं ने श्रावकों का सूत्र पढ़ना ही जिनाज्ञा के बाहर बताया है और जिनाज्ञा से बाहर के समस्त कार्य, ने प्राप ही मानते हैं। इस प्रकार तेरह-पन्थी साधु, श्रावकों

का सूत्र पदना, पाप कहते हैं। यह बताने के छिए तेरह-पन्य के ं सैद्धान्तिक ग्रन्थ 'भ्रम विध्वंसन' में 'सूत्र पठनाधिकार' नाम का एक पूरा अध्याय ही दिया गया है। तेरह-पन्थियों ने केवल श्रपनी मान्यताओं की असत्यता से श्रावकों को अनभिज्ञ रखने के उद्देश्य से ही ऐसा किया है। श्रावकों के छिए धर्म-शास्त्र का पठन पाप है, तेरह-पन्थियों का यह सिद्धान्त भी समस्त धर्मी, सम्प्रदायों या मजहवों के विरुद्ध है। इस सम्बन्ध में तेरह-पन्थियों के द्वारा दिये गये प्रमाण, युक्ति भादि बिल्कुळ न्यर्थ से हैं, इसीलिए हमने **उनकी श्रालोचना या उनका खण्डन करना श्रावश्यक नहीं सम**का है। तेरह-पन्थी साधुत्रों का श्रावकों के लिए सूत्र-पठन का निषेध, इतना तो स्पष्ट करता ही है कि तेरह-पन्थी साधु श्रपने सिद्धान्तों और श्रपनी मान्यताश्रों को धन्ध श्रद्धा के सहारे मनवाना चाहते हैं। खेर!

हमको तेरह-पन्थी छोगों से किसी प्रकार का हैष नहीं है। संसार के छालों साधु, गृहस्थों के आश्रय में निर्वाह करते हैं, उसो प्रकार तेरह-पन्थी साधु भी करें, इसमें हमारे छिए क्या आपित हो सकती है ? ऐसा होते हुए भी हमको उनके विरुद्ध जो कुछ छिखना पड़ा है, उनके सिद्धान्तों की जो आछोचना करनी पड़ी है, उनकी मान्यताओं का जो खण्डन करना पड़ा है, वह केवछ इस कर्तव्यवश कि तेरह-पन्थी साधु अपने सिद्धान्त को पिवत्र जैन धर्म के नाम से छोगों को बताते हैं, इसिछए जैन धर्म के नाम पर छगते हुए कर्छक को मिटाने का प्रयत्न करना हमारा एक साधारण कर्तव्य हो जाता है। इस पुस्तक विषयक हमारा प्रयत्न छोगों को तेरह-पन्थ के सिद्धान्तों से परिचित करने, और तेरह-पन्थो साधुओं की कुयुक्ति-चक्र से बचाने में सहायक हो, इसीछिये है; अन्यथा उनके व्यक्तित्व से तो मैत्रो ही है।



### ॥ आहे।

## कैन-इर्शन में थेताम्बर तेरह-पन्थ

#### **मंगलाचरण**

जयइ जगजीवजोणि, वियाणओ जगगुरु जगाणंदी । जगणाहो, जगवन्धु, जयइ जगण्पियामहो, भयवं ॥१॥

भावार्थ — पंचास्ती कायात्मक छोकवर्ती जीवों की उत्पत्ति के स्थान को जानने वाछे, जगद्गुरु, जगत को धानन्द देने वाले, (त्रि) जगत के नाथ, प्राणि-मात्र के वन्धु और जगत् के पितामह अर्थात—प्राणियों का जो रक्षण करता है, वह धर्म उन प्राणियों का पिता है श्रीर उस धर्म को भी भगवान तीर्थङ्कर प्रकट करते हैं, इसिछए प्रभु इस जगत के पितामह हैं। वे समग्र झानादि गुणों से युक्त भगवान महावीर सदा जयवन्त हों धौर उनका शासन भी सदा जयवन्त हो।

इस अनादि श्रनन्त संसार-सागर में परिश्रमण करते हुए
भव्य प्राणियों के कल्याणार्थ अनन्त भावदया से परिपूर्ण है श्रातमा
जिनका, ऐसे भगवान महावीर ने मोक्ष-मार्ग का विधान करते हुए
सम्यक् ज्ञान, सम्यक् दर्शन श्रीर सम्यक् चारित्र की आराधना
करने का उपदेश किया है, परन्तु भगवान महावीर सर्वश्च होने से
संसारी जीवों में श्रयोपशम की विचित्रता को जानकर ज्ञान-दर्शन
की श्राराधना में, साधु श्रीर श्रावक का भेद न करते हुए तथा
चारित्र आराधना में, साधु श्रीर श्रावकों का भेद बतछा कर
पात्रानुसार, साधु व श्रावक के आचरण का प्रथक् प्रयक् विधान
किया है। जैसे—

"धम्मे दुविहे पनत्ते तंजहा-आगार धम्मे चेव-अणगार धम्मे चेव" (श्री स्थानांग सूत्र-द्वितीय स्थान )

अर्थ—धर्म दो प्रकार का प्ररूपा है—श्रागार यानि गृहस्य के श्राचरण करने योग्य धर्म श्रीर अणगार यानि प्रह-त्यागी साधु के श्राचरण करने योग्य धर्म। दोनों धर्मों की विशिष्ट व्याख्या करते हुए, आगार धर्म—द्वादश प्रकार का और अणगार धर्म—पांच प्रकार का वतलाया है। दोनों के कल्प, स्थिति और मर्यादा जुदी र कायम की गई हैं, उन र मर्यादाओं में रहकर किया अनुष्ठान का श्रासेवन करे तो वे दोनों ही अपने र धर्म के आराधक होते हैं; किन्तु मर्यादा का उलंघन करके आसेवना करे, किया अनुष्ठान

करे तो वे अराधना के वदले विराधना कर वैठते हैं, परन्तु आश्चर्य यह है कि उन्हीं भगवान के शासन में श्रपने को मानने वाले जैन श्वे० तेरह-पन्थी लोग-गृहस्थ और साधु का आचरण रूप धर्म एक ही बताते हैं और कहते हैं कि—

जो काम साधु नहीं करे, वह काम श्रावक के छिए भी करने योग्य नहीं है यदि वह करता है तो पाप करता है। कहते हैं कि— जे अनुकम्पा साधु करे, तो नवा न वांधे कमें। तिण माहिली श्रावक करे, तो तिणने पिण होसी धर्म।। साधु श्रावक दोनां तणी, एक अनुकम्पा जान। अमृत सहुने सारिखो, तिणरी मकरो ताण।। ('अनुकम्पा' ढाल दूसरी)

साधु श्रावक नी एक रीति छे तुम जोवो सूत्र रो न्याय रे। देखो अन्तर मांहि विचारने, कुड़ी काहे करो ताण रे।। ('अनुकम्पा' ढाल तीसरी)

इन और ऐसे ही अन्य कथनों द्वारा तेरह-पन्थी छोग यह कायम करना चाहते हैं कि साधु और श्रावक का एक ही श्राचार है, एक ही रीति है, एक ही श्रमुकम्पा है। ऐसा ठहरा कर फिर वे साधु के बहाने से जीव रक्षा आदि में भी पाप बताते हैं, परन्तु यह सिद्धान्त उनका विख्कुछ गछत है। जीव-रक्षादि कार्य शुभ परिणामों के द्वारा होते हैं। श्रतः शुभ परिणामों में, किसी भी पाप प्रकृति का वन्धं हो ही नहीं सकता। भगवान महावीर ने तो साधु और श्रावक का श्राचरण रूप धर्म दो प्रकार का स्पष्टतया बतलाया है, दोनों के कल्प मर्यादाएँ तथा प्रवृत्तिएँ भी प्रथक् २ बतलाई है।

भनेक कार्य ऐसे हैं जिन्हें; साधु तो कर सकता है, जिनका न करना साधु के छिए पाप माना जाता है, परन्तु गृहस्थ नहीं करता है भौर गृहस्य का न करना, पाप नहीं माना जाता। इसी प्रकार वहुत से कार्य ऐसे हैं, जिन्हें गृहस्थ श्रावक तो करता है परन्तु साधु नहीं कर सकता और उन कामों को नहीं करने पर भी साधु को पाप नहीं छगता। उदाहरण के छिये--साधु यदि भोजन सामग्री रात-शसी रखता है तो उसको पाप छगता है, इतना ही नहीं जत भंग भी होता है और संयम की भी विराधना होती है, परन्तु गृहस्य रखता है फिर भी उसे दोष नहीं छगता। इसी प्रकार यदि गृहस्थ श्रावक भोजन के समय यदि अतिथि संविभाग की भावना नहीं करता है तो उसे व्रतभंग रूप पाप छगता है, क्योंकि त्रातिध्य सत्कार करना गृहस्य जीवन का एक साधारण किन्तु मुख्य धर्म है, परन्तु साधु छोग श्रतिथि संविभाग नहीं कर सकते। कारण, साधु होते समय, सांसारिक भोगोपभोग की सर्व वस्तुत्रों का अन्होंने त्याग कर दिया है। जो अन्न वन्नादि गृहस्य के यहाँ से वे छाते हैं वे अपने खुद के या अपने संभोगी

साधु के जीवन निर्वाहार्थ ही लाते हैं। इसलिये उन्हें दूसरे को देने का अधिकार नहीं है। यदि उन वस्तुओं से वे दूसरे अतिथियों का सत्कार करते हैं तो उन्हें व्रतभंग रूप पाप लगता है। इस प्रकार साधु और श्रावक का भाचरण एक हो नहीं सकता।

गृहस्य श्रीर गृहत्यागी, विरक्त श्रीर अनुरक्त दोनोंका आचरण एक होना, भिन्नता का न होना कदापि सम्भव नहीं। साधु की कल्प मर्यादा जुदी है श्रीर श्रावक की जुदी। साधु में भी जिन-कल्पी और स्वविर-फल्पी का आचार-मर्यादा एक नहीं किन्तु भिन्न है। जो वैयावशादि कार्य स्यविर-ऋत्पी फर सकते हैं वे जिन-फल्पी नहीं कर सकते और जो जिन-कल्पी कर सकते हैं वे स्यविर-ऋत्पी नहीं करते; तव साधु और श्रावक की समानता कैसे हो सकती है ? तेरह-पन्थी लोग कहते हैं कि साधु भौर श्रावक की अनुकम्या एक है और रीति भी; परन्तु, यदि दोनों की रीति और कर्नव्य एक ही हों तो साधु सुपात्र और श्रावक कुपात्र कैसे हो सकते हैं ? वे छोग श्रावक को कुपात्र क्यों कहते हैं ? वे अपने दोनों प्रत्य-'अनुकम्पा की ढालें'तथा 'भ्रम विध्वंसन' में श्रावक को कुपात्र कहते हैं। उनसे यदि पूछा जावे कि श्रावक सुपात्र है कि छुपात्र ? तो तेरह-पन्थी छोग श्रावक को सुपात्र कभी नहीं कहेंगे। ऐसी दशा में साधु और श्रावक की एक रीति, एक आचार श्रीर एक व्यवहार छैसे हो सकता है ? भिन्न ही रहा

भौर भिन्न ही रहेगा। भिन्न रहते हुए भी यदि अपने २ कर्तव्य का पालन करें तो दोनों मोक्ष-मार्ग के पथिक हैं।

श्रावक संसार व्यवहार में रहते हुए, सावधानी-पूर्वक करों की मर्यादा को कायम रस्त कर संसार के सभी व्यवहारों में प्रवृत्ति कर सकता है, गृह व्यवस्था संभाट सकता है और श्रातम धाराधना भी कर सकता है; विवेक पूर्वक कार्य करें तो श्राश्रव के स्थान में संवर भी निपजा लेता है परन्तु जो साधु धर्म अंगीकार करता है, वह संसार त्याग कर सम्पूर्ण निवृत्ति करता है तभी साधु धर्म की आराधना हो सकती है श्रान्यथा नहीं। वह संसार व्यवहार के कोई कार्य में भाग नहीं हे सकता है। इस प्रकार श्रावक धर्म और साधु धर्म की कल्प मर्यादाएँ भिन्न २ हैं अपने २ कल्प-मर्यादानुसार हर एक को अपनी प्रवृत्ति रखनी चाहिये। ऐसी प्रवृत्ति रखते हैं वे श्रपने २ धर्म के धाराधक हैं।

श्रव हम तेरह-पन्थी श्राम्ताय के सिद्धान्तों (मान्यताओं) का संक्षेप में यहाँ दिग्दर्शन करा कर, श्रागे प्रकरण-बद्ध हन मान्यताओं एवं उनकी दछीछों का न्याय पूर्वक उत्तर देंगे, यहाँ तो संक्षेप में पूर्व-पत्त का दिग्दर्शन कराया जाता है।

तेरह-पन्थी छोगों का एक सिद्धान्त यह है कि—एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौरेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय यानी संक्षेप में त्रस और स्थावर सभी प्राणि समान हैं। ऋतः एक त्रस प्राणि की रत्ता के लिए अनेकों स्थावर प्राणियों की हिंसा क्यों की जावे ? जैसे-किसी को भोजन दिया या पानी पिलाया, तब रत्ता तो एक श्रास्मा की हुई, परन्तु इस कार्य में श्रमंख्य और अनन्त स्थावर जीवों का संहार हो जाता है, वह पाप उस जीव-रत्ता करने वाले को होगा। इतना ही नहीं किन्तु जो जीव बचा है, उसके जीवन भर खाने पीने अथवा अन्य कामों में जो हिंसा त्रस-स्थावर जीवों की होगी, वह हिंसा भी उसी को लगेगी, जिसने उसको मरने से

दूसरा सिद्धान्त यह है कि—जो जीव मरता है अथवा कष्ट पा रहा है वह अपने पूर्व संचित कमों का फल भोग रहा है। उसको मरने से बचाना अथवा उसको सहायता करके कष्ट-मुक्त करना, अपने खुद पर का वह कर्म-ऋण चुकाने से उसको, वंचित रखना है, जिसे वह मरने या कष्ट सहने के रूप में भोगकर चुका रहा था।

तीसरी मान्यता यह है कि—साधु के सिवाय संसार के समस्त प्राणी कुपात्र हैं। कुपात्र को वचाना, कुपात्र को दान देना, कुपात्र की सेवा-सुश्रूषा करना, सब पाप हैं।

इन्हीं दछीछों (मान्यताओं) के आधार पर तेरह-पन्थी छोग दया और दान को पाप बताते हैं; और इन्हीं सिद्धान्तों की ददता के छिए वे कहते हैं कि—

- (१) भगवान महावीर ने गौशालक को वचाया, यह उनकी भूल थी। वे छदमस्त थे, इसलिये उनसे यह भूल हुई।
- (२) भगवान पार्श्वनाथ ने श्राग में जलते हुए नाग नागिन को वचाये, यह कार्य उनका पाप रूप था।
- (३) हरिणगमेषी देव ने, देवकी महारानी के छः पुत्रों को बचा कर पाप चपार्जन किया।
- (४) धारिणी राणी ने, मेघकुमार जब गर्भ में थे, तब मेघकुमार की रक्षा के छिये खान पानादि में जो संयम किया, वह पाप'था।
- (५) भगवान श्री अरिष्टनेमि के दर्शन के लिए जाते समय श्रीकृष्ण वासुदेव ने एक वृद्ध पुरुष पर अनुकम्पा करके उसकी ईंट उठाई, वह पाप का कार्य था।
- (६) भगवान श्री ऋषभदेव ने, जो समाज-व्यवस्था स्थापित की, वह कार्य भी पाप था।
- (७) भगवान तीर्थेकरों के द्वारा दिया गया वार्षिक दान भी पाप था।
- (८) महाराजा मेघरथ ने, कवृत्तर को बचाया, यह भी
- (९) राजा श्रेणिक का, जीव हिंसा न करने के संबंध में 'श्रमारी पड़ह' की घोषणा करना भी पाप है।

(१०) राजा प्रदेशी का, दानशाटा खोळने का कार्य भी पाप-रूप था।

इस प्रकार ने जैन-शास्त्र की उन समस्त वार्तों को पाप ठहराते हैं कि जो नातें जैन-शास्त्रों के लिए आदर्श और भूपण रूप हैं। तेरह-पन्धों साधुओं ने अपने सुख, अपनी सुविधा श्रीर अपनी रक्षा के सब मार्ग तो खुले रखे हैं। जैसे—

- (क) विहार करते समय, रास्ते की सेवा के नाम से प्रहस्यों को साथ रखना और उसमें महा लाभ वताना।
- (ख) गृहस्य श्रावक अपनी आवश्यकता से अधिक भोजन बना कर भावना के नाम से आमंत्रण देवे श्रीर साधु छोग उनके साथ जाकर बगैर छान-थीन किये ही छे आवें।
- (ग) गृहस्थों को, सेवा में रहने के छिये, त्याग कराना और वारीसर उनको सेवा में रखना।

इन सब में धर्म एवं महा लाभ वताया है, परन्तु अपने से सम्बन्धित कार्यों के सिवाय शेप समस्त कार्यों को वे पाप ही पाप बताते हैं, किसी भी कार्य में धर्म अथवा पुण्य नहीं मानते।

जो ऊपर इस बातें बताई हैं उन कार्यों में तेरह-पन्थी लोग धर्म व पुण्य नहीं मानते, किन्तु पाप ही बताते हैं। कोई उन्हें पूछे कि ये काम पाप के क्यों हैं ? तो छळ-पूर्ण इधर-उधर की बातें करेंगे और प्रदन को टालने का प्रयन्न करेंगे, जिससे इन कार्यों में स्पष्ट पाप नहीं कहना पड़े। ये लोग श्रपने छल-कपट के लिए प्रसिद्ध ही हैं। उनको दिन रात ऐसी वातें करने की शिक्षा मिछती रहती है कि जिससे वे दूसरों को अपने जाल में फैंसालें, परन्तु स्वयं किसी बात की पकड़ में न आवें। कदाचित कोई उन्हें किसी बात में पकड़ लेगा, तो उस वक्त वे या तो यह बहाना लेंगे कि-

- (१) इस विषय के छिये शास्त्र में बहुत देखना पड़ेगा, बिना देखे क्या कहें।
- (२) श्राज तो अब समय हो गया है, इसिंखए पूरा उत्तर जहीं दे सकते। क्योंकि इस बात का उत्तर बहुत लम्बा है।

साधारण आदमी से तो वे ऐसा कह कर पिण्ड छुड़ा छेते हैं, परन्तु वे देखते हैं कि यह आदमी हमारा पिण्ड छोड़ने वाला नहीं है तब वे उससे सदा के लिये अपना पीछा छुड़ा छेने को कह बैठते हैं कि आप तो हमारी श्राशातना करते हैं। इसलिये हम आपसे बात नहीं करते।

ये ही तीन मार्ग किसी जानकार से श्रपना पीछा छुड़ाने के हैं। संक्षेप में इन छोगों की स्थूछ स्थूछ मान्यताओं का दिग्दर्शन कराया गया है। अब अगछे प्रकरणों में इनकी मान्यताओं का उत्तर पक्ष करके विशद रूप से निराकरण करेंगे।



## अस्य अरि स्थावर जीव — समान नहीं हैं।

अब हम तेरहपन्थियों के उन सिद्धान्तों पर प्रकाश ढाउते हैं जिनके आधार पर तेरहपन्थी छोग प्राणी रक्षा तथा अनुकम्पा करके दिये गये दान में पाप बताते हैं। यह तो बताया ही जा चुका है कि साधु और श्रावक का श्राचार एक नहीं है। उनकी दूसरी दछीछ यह है, कि एकेन्द्रिय से खगाकर पंचेन्द्रिय तक के जीव समान हैं। इसिछए एकेन्द्रियादिक जीवों की हिंसा करके पंचेन्द्रिय की रक्षा करना धर्म या पुण्य कैसे हो सकता है ? वे कहते हैं कि—

जीव मारी जोव राखणा, सूत्र में नहीं हो भगवन्त वयन । ऊँघो पन्थ कुगुरु चलावियो, शुद्ध न सूझे हो फूटा अंतर नयन ॥ ('अनुकम्पा' ढाल ७ वीं)

अर्थात्—जीव मार कर जीव की रक्षा करने के छिए सूत्र में भगवान के कोई वचन नहीं हैं, किन्तु यह उल्टा मार्ग कुगुरुकों का चलाया हुन्ना है, जिनको अभ्यन्तर श्राँखें फूटी हुई हैं श्रीर जिन्हें शुद्ध मार्ग नहीं दिखता।

रांका ने मार धींगा ने पोसे, आतो वात दीसे घणी गैरी। इण मांही दुष्टी धर्म प्रक्षे तो, रांक जीवां रा उठिया वैरी॥ ('अनुकम्पा' ढास्ट १३ वॉ)

श्रर्थात्—गरीबों (स्थावरों) को मार कर सहाक (त्रस)
का पोषण करना बहुत बुरी बात है, परन्तु गरीबों (स्थावरों) के
शत्रु दुष्ट छोग ऐसे खड़े हुए हैं कि इस कार्य में भी धर्म बताते हैं।
जीवां ने मार जीवां ने पोषे ते तो मार्ग संसार नो जाणोजी।
तिए मांही साधु धर्म बतावे ते पूरा मूढ़ अयाणोजी।
छ: काय रा शत्रु जीव असंयती त्यांरो जीवणों मरणो न चावेजी।
त्यांरो जीवणो मरणो साधु चावे तो राग द्वेष वेहूँ आवेजी।
('अनुकम्पा' दाल ६ वीं)

अर्थात एसा कहते हैं कि एकेन्द्रिय जीवों को मार कर पंचेनिद्रय जीवों का पोषण करना संसार का पाप पूर्ण कार्य है। यदि इस तरह के कार्य को कोई साधु धर्म बताता है, तो वह पूरा मूर्ख और अज्ञानी है। अञ्जती जीव (साधु के सिवाय संसार के सभी जीव) छ: काय के जीवों के छिए अख के समान है। इसछिए अञ्जती को जीवित रखने था मारने की इच्छा तक न करनी चाहिये। अन्नती का जीवित रहना या मरना जो सांधु चाहता है, उसको राग और द्वेष दोनों ही छगते हैं। अ

इत और ऐसे ही दूसरे कथनों द्वारा तेरह-पन्थी साधु एकेन्द्रिय (पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु और वनस्पति के जीव) तथा पंचेन्द्रिय (मनुष्य, गाय, हाथी, घोड़ा आदि) को समान सिद्ध करते हैं, और कहते हैं कि पंचेन्द्रिय की रक्षा करने में एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा होती है, इसलिए रक्षा करना पाप है। जो पंचेन्द्रिय जीव वचा है, उसको बचाते समय भी एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा होती है, और वह जीवित रहकर भी एकेन्द्रिय जीव (अन्न, जल, वनस्पति, वायु आदि) की स्वान-पान श्वासोङ्गास द्वारा हिंसा करेगा। इसलिए किसी भी जीव को बचाना पाप है।

तेरह-पन्थी लोग एकेन्द्रिय स्रोर पंचेन्द्रिय को समान बताते हैं, परन्तु वास्तव में चनका यह कथन श्रसंगत है। स्वयं तेरह-पन्थी लोग एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय को समान बताते हुए भी एकेन्द्रिय की क्षपेत्रा पंचेन्द्रिय को महत्व देते हैं तथा पंचेन्द्रिय

<sup>#</sup>यह न भूलना चाहिए कि तेरह-पन्थी लोग साधु और गृहस्थ का भाचरण एक वताते हैं और इसीलिए जो कार्य साधु के लिए निषिद्ध है, वही गृहस्थ श्रावक के लिए भी निपिद्ध है, ऐसा सिद्धान्त कायम करते हैं।

की रक्षा और पंचेन्द्रिय के हित के लिए एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा खुद करते हैं। गृहस्य को तो केवछ त्रसकायिक हिंसा का ही त्याग होता है, परन्तु साधु को तो जीव मात्र—छहों काय के जीवों की हिंसा का त्याग है। ऐसा त्याग होने पर भी वे पंचेन्द्रिय के हित और पंचेन्द्रिय की रक्षा के लिए एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा करते हैं। जो वताया जाता है।

शास्त्रानुसार हाथ-पैर के हिलने मात्र से वायुकायिक असंस्य जीव नष्ट होते हैं। यह बात तेरह-पन्थियों को भी स्वीकार है। ऐसा होते हुए भी वे प्रतिलेखन (वस्त्र पात्रादि का) करते हैं, यह क्यों ? वस्त्र पात्रादि का प्रतिलेखन करके उसमें रहे हुए त्रसकायिक जीवों को ही वचाया जाता है या और कुछ ? प्रति लेखन करने का उद्देश्य ही क्या है ? यदि त्रसकायिक जीवों की रक्षा करना उद्देश्य नहीं है तो फिर प्रति छेखन ही क्यों किया जाता है और वायुकायिक जीवों की न्यर्थ हिंसा क्यों की जाती है १ प्रतिलेखन करते हुए त्रस जीवों को वस्त्रादि में से अलग किया जाता है, इससे स्पष्ट है कि त्रस जीवों की रक्षा के छिए ही प्रतिलेखन किया जाता है, परन्तु प्रतिलेखन करने में कितने वायुकायिक जीवों की हिंसा हुई ? तब आपने असंख्य वायु-कायिक जोवों की हिंसा द्वारा कुछ थोड़े से त्रस जीवों को ही बचाया या और कुछ किया १

यदि तेरह-पन्थी छोग यह कहें, कि प्रतिलेखन करना हमारा धार्मिक कृत्य है, श्रीर इस कृत्य को नित्य दोनों समय करने के छिए भगवान की आज्ञा है, इसिछए हमको करना पड़ता है तथा इसमें वायुकाय के जीवों की जो हिंसा होती है, वह क्षम्य अथवा नगण्य है; तो हम चनसे पूछते हैं कि भगवान की आज्ञा होने पर भी, श्रथवा प्रतिलेखन के कार्य की वायुकायिक हिंसा नगण्य एवं क्षम्य होने पर भो वायुकायिक जीवों की हिंसा तो हुई या नहीं ? और यह हिंसा श्रसकायिक जीवों को बचाने के छिए ही हुई या श्रीर किसी छिए ? तथा इस प्रकार श्रापने अथवा भगवान ने वायुकाय के एकेन्द्रिय जीवों की अपेक्षा श्रस काय के जीवों को वहें माने या नहीं ?

तेरह-पन्थी साधु कहें कि प्रतिलेखन करने का **उदेश्य** हमारा श्रसकायिक जीवों को बचाना नहीं है, किन्तु हमको अपने वस्त्र, पात्र या शरीर द्वारा होने वाली हिंसा से बचना है।

बहुत ठीक, त्रम जीवों की हिंसा से बचने के छिए ही सही, वायुकायिक जीवों की हिंसा तो हुई या नहीं ? त्रमंख्य वायुकायिक जीवों की हिंसा करने पर ही त्राप थोड़े से त्रस जीवों की हिंसा से अपने को बचा सके न ? फिर एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय बराबर कैसे रहे ?

यदि भापके नेश्राय में वस्त-पात्र हैं, इसिछए उनके द्वारा

होने वाली हिंसा का पाप आपको लग सकता है, और आप सस पाप से बचने के लिए ही असंख्य वायुकायिक जीवों की हिंसा करते हैं, और अपना पाप टालने के लिए आपने जिस जीव को बचाया है, इसके बचने का पाप आपको नहीं लगा, तो क्या आप गृहस्थ के लिए भी ऐसा मानते हैं ? मान छीजिये कि एक गृहस्थ ने एक कुआँ खुदवाया। इस कुएँ में एक गाय गिर गई। गृहस्थ ने इस गाय को कुएँ में से निकाल कर अपना पाप टाला और इसकी रक्षा की; तो आपके सिद्धान्तानुसार इस गृहस्थ को कोई पाप तो नहीं हुआ १०० यदि पाप हुआ, तो आपने अतिलेखन द्वारा जिन जीवों को बचाया, इन जीवों के बचने से आपको पाप क्यों नहीं हुआ ?

क सरतार शहर में सोहनलालजी बरिड्या नाम के एक सजन हैं जो कहर तेरह-पन्थी आवक थे। सन् १९२८-२९ के लगभग वे अपना एक मकान बनवा रहे थे। मकान बनाने के लिए पानी भरने के वास्ते उन्होंने मकान के सामने एक होज़ बनवाया था। उस होज़ में पानी भरा हुआ था। एक बिख्या (गाय की बछड़ी) उस होज़ में गिर गई और तहफड़ाने लगी। सोहनलालजी भी वहाँ पर मौजूद थे। उन्होंने स्वयं अपने मज़दूरों की सहायता से उस बिख्या को निकाल दिया। कुछ दूसरे लोग जो तेरह-पन्थी नहीं थे, वहाँ पर मौजूद थे। उन्होंने सोहनलालजी से कहा कि आपके धर्मानुसार तो आपका बिख्या को निकाल देने का कार्य पाप हुआ। सोहनलालजी ने कहा कि पाप क्यां हुआ ? मैंने बिख्या को कष्ट तो दिया ही नहीं है, बिल्क कष्ट से बचाया

और सुनिये! श्राप रजो-हरण क्यों रखते हैं ? पैर के नीचे कोई त्रस जीव आकर दब न जावे, इसीछिए या श्रोर किसी कार्य के छिए ? परन्तु रजोहरण हिछाने में वायुकायिक जीवों की हिंसा होती है या नहीं ? असंख्य वायुकायिक जीवों की हिंसा करके तब कहीं श्राप थोड़े से त्रस जीवों को वचा पाते हैं । ऐसी दशा में एकेन्द्रिय जीवों को श्रपेक्षा त्रस जीवों का महत्व श्रधिक रहा या नहीं ? त्रस जीवों की रक्षा के छिए एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा की गई या नहीं ?

ही है। सोहनलालजो के बाप दादा तेरह-पन्थी श्रावक थे, इसी से सोहनलालजी भी तेरह-पन्थी श्रावक कहलाते थे, परन्तु वास्तव में तेरह पन्थ के सिद्धान्त क्या और कैसे हैं? यह उनको पता न था। लोगों ने सोहनलालजी से कहा कि आप हम पर नाराज़ मत होइए; किन्तु तेरह-पन्थ सम्प्रदाय के आचार्य, प्ज्य श्री काल्द्रामजी महाराज यहीं विराजते हैं, उन्हीं से जाकर पूछ लीजिये। सोहनलालजी बरिड्या उसो समय श्रो काल्द्रामजी महाराज के पास गये। उन्होंने श्री काल्द्रामजी महाराज को समस्त घटना कह सुनाई श्रीर प्रश्न किया कि केरहों के बचा देने से मुझे धर्म हुआ या पुण्य अथवा पाप हुआ ? श्री काल्द्रामजी महाराज ने कहा कि न धर्म हुआ, न पुण्य हुआ, किन्तु पाप हुआ। सोहनलालजी ने कहा कि एसा क्यों? मैंने उस केरदी को कोई दुःख तो दिया ही नहीं है, फिर मुझे पाप क्यों हुआ ? श्री काल्द्रामजी ने कहा कि वह केरदी जिसे तुमने बचाई है, खायेगी, पीयेगी, जिसमें असंख्य जीवों की हिंसा होगी, फिर वह मैंधुन का पाप करेगी, उसकी सन्तान होगी, वह भी खायेगी, पियेगी और मैंधुनादि पाप

तीसरी दलील सुनिये! तेरह-पन्थी साधु से यदि यह प्रइन किया जाने कि आप निहार करके यहाँ क्यों आये हैं ? तो ने यही कहेंगे कि धर्म प्रचार के लिए, अथना लोगों को शुद्ध धर्म बताने के लिए, या अपने गुरु की आज्ञा पालन करने के लिए ।

करेगी। इस प्रकार उस केरड़ी के कारण पाप की जो परम्परा चली, वह तुम्हें भी लगेगी।

उस दिन सोहनलालजी को अपने धर्म का असली स्वरूप ज्ञात हुंगा। उन्होंने श्री कालुरामजी महाराज से कहा कि आप अपने धर्म को अपने पास ही रिखये, मुझे आपका यह धर्म नहीं चाहिए। मैं तो धर्म का सार यह समझता था कि—

"आत्मनः प्रतिकूलानि परेषां न समाचरेत्।" अर्थात्— जो अपने आत्मा को बुरा लगता है, वह न्यवहार दूसरों के साथ न करो, किन्तु दूसरे के साथ भी वह न्यवहार करो जो अपने आत्मा को अच्छा लगता है।

इसके अनुसार यदि में पानी में दूवने लगता तो यही चाहता कि कोई मुझे वचाले। यही वात वह केरड़ी भी चाह रही थी। फिर मैंने बचा दिया तो मुझे पाप कैसे हो गया? कदाचित किसी दिन में भी पानी में दूवने लगूँ और कोई आपके सिद्धान्त का अनुसरण करके मुझे न निकाले, तो मुझे कितना दुःख होगा। इस्लिए आज से में तेरह-पन्थ सम्प्रदाय को त्यागता हूँ। मैं किसी धर्म का अनुयायी न रहना तो अच्छा मानूँगा, परन्तु तेरह-पन्थ का अनुयायी कदापि न रहुँगा।

े उस दिन से सोहनलालजी ने तेरह-पन्ध सम्प्रदाय को सदा के लिए त्याग दिया। परन्तु आप यहाँ इतनी दूर चल कर आये, इसमें कितने वायुं-कायिक एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा हुई ? साथ ही योड़ी बहुत अन्य स्थावर तथा त्रस जीवों की भी हिंसा हुई होगी। यह हिंसा त्रापने किसके हित के लिए की ? आपका धर्म कौन सुनेगा ? आपके धर्म से किसको लाभ होगा ? मनुष्य ही सुनेंगे या एकेन्द्रियादि जीव भी ? आपके धर्म से यदि कुछ लाभ होगा तो मनुष्य को ही होगा या एकेन्द्रियादि जीवों को ? एनके लाभ के विषय में तो श्राप स्पष्ट कहते हैं—

केइक अज्ञानी इम कहे, छः काया का जे हो देवाँ धर्म उपदेश। एकण जीव ने समझावियाँ, मिट जावे हो घणा जीवां रा क्लेश। छः काय घरे शान्ति हुवे, एहवा भाषे हो अन्य तीथीं धर्म। त्याँ भेद न पायो जिन धर्म रो ते तो भूल्या हो उदय आया अश्चभ कर्म॥

( 'अनुकम्पा' ढाल पाँचवीं )

इस कथनानुसार श्रापका उपदेश और किसी के कल्याण के छिए तो है ही नहीं। केवल उन्हीं के कल्याण के छिए हो सकता है, जो झान, दर्शन, चारित्र श्रीर तप स्वीकार कर सकते हैं और ऐसा मनुष्य ही कर सकते हैं। इस प्रकार आपका श्रागमन केवल मनुष्यों के हित के छिए ही रहा न १ परन्तुं मनुष्यों के

हित के लिए आपने कितने एकेन्द्रिय श्रीर श्रस जीवों की हिंसा की ? चाहे श्रापको विहार, धर्म-प्रचार आदि के लिए गुरु या भगवान की आज्ञा भी हो, परन्तु आक्रा होने के कारण वायुकायिक श्रादि जीवों की हिंसा को अहिंसा तो नहीं कही जा सकती। यदि ऐसी हिंसा अहिंसा हो, तो फिर इरियावही किया ही क्यों लगे ? है तो वह हिंसा ही, जो मनुष्यों के हित के लिए चाहे की गई हो। इस प्रकार आपने या भगवान ने एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय जीवों में भिन्नता मानी या नहीं ? एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय अथवा स्थावर और श्रस समान तो नहीं रहे न ? यदि समान ही हों तो थोड़े से मनुष्यों के हित के लिए वायुकायादि के श्रसंख्य जीवों की हिंसा क्यों की जाने ?

चौथी दलीछ देखिये! तेरह-पन्थी साधु श्राहार पानी के छिए इधर उधर घूमते हैं, तथा आहार पानी करते हैं। इस कारण दिशा जंगल भी जाना पड़ता है। इस श्रावागमन में तथा श्रासोल्लास लेने में श्रसंख्य वायुकायिक जीवों की हिंसा होती है, या नहीं? यह हिंसा वे क्यों करते हैं? यदि साधु होते ही वे संधारा कर लेते तो यह हिंसा तो वच जातो या नहीं? इतने जीवों की हिंसा करके वे अपने एक मानव शरीर की रच्चा करते हैं या और कुछ करते हैं? यदि एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय जीव समान हैं, तो फिर तो एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा से बचने के छिए संबम

छेते ही संधारा कर छेना चाहिये था। भगवान ने भी जीतों की दया के छिए संधारा करने—आहार पानी स्थाग कर एक स्थान पर पड़े रहने की आज्ञा दी है। संधारे को आप भी पाप तो नहीं मानते, किन्तु धर्म ही मानते हैं। और आप कहते हैं —

जो अनुकम्पा साधु करे तो, उपदेश दे वैराग्य चढ़ावे। चोखे चित पेलो हाथ जोड़े तो चारों ही आहार रो त्याग करावें॥

( 'अनुकम्पा' ढाल पहली )

अर्थात्—साधु यह अनुकम्पा करते हैं, कि उपदेश देकर वैराग्य चढ़ाते हैं श्रौर यदि वह व्यक्ति प्रसन्नता से हाथ जोड़ता है, तो उसको चारों ही आहार का त्याग कराते हैं।

इस प्रकार अनुकम्या करके साधु दूसरे को चारों आहार का त्याग कराते हैं, तो स्वयं ही अनुकम्या के छिए साधु होते ही संथारा क्यों नहीं कर छिया करते ? यदि कहा जाने कि समय से पहले संथारा करने की भगनान की आज्ञा नहीं है, तो क्यों नहीं हैं ? जीनित रहने से नायुकायिकादि जीनों की हिंसा होती है, यह जानते हुए भी भगनान ने समय से पहिले संथारा करने की आज्ञा नहीं दी, तो अन्होंने क्यों आज्ञा नहीं दी ? क्या ने चाहते थे, कि नायुकायिकादि जीनों की हिंसा की जाने ? जब उन्होंने नायुकायिकादि जीनों की हिंसा की जानते हुए भी समय ने पहले संघारा करने की लाहा नहीं हो, तो इसके स्तष्ट है, कि चन्होंने श्रासंख्य एकेन्द्रिय जोवों की लयेहा 'मतुष्य-जीवन को श्राविक माना है और तेपह-पन्यों सालु मी ऐसा ही मानते हैं, तमी तो इतनी हिंसा काके भी जीवित रहते हैं।

अब पाँचर्वी देखींड सुनिये ! साबु जब एक लगह से दूसरी जगह जाने हैं, तब यदि मार्ग में नदी आती हो, नो उस नदीं को पार करते हैं ! यदि नहीं में नाव छगती हो, तब तो नाव के द्वारा नरी पार ऋरते हैं श्रीर यदि नात नहीं छगती है, नया पानी छुटने छे नीचे है, तो पानी में उतर इर पार लादे हैं। चाहे नाव में दैठकर तार्वे या पानी में प्रतर कर तार्वे, अपकायिक शीवों की हिंसा तो होती ही है। सगवान ने उन्ह के एक एक बिन्दु में पानी के असंस्थार जीव कहे हैं। जह के आधित निगांद है, और निगोद में अनन्त जीव भी हैं। इन जीवों की हिंसा करके साबु, पार जाते हैं, परन्तु जाते हैं हिस छिए ? छीगों को वर्मीन परेश सुनाने के किए भी न १ और इनके द्वारा सुनाये जाने बाड़े वर्गीपरंश से यदि हिम्बी को फयदा होता है, तो हान, दर्शन, चारित्र तथा तप स्वीकार करने वांचे योहे से मतुष्यों को ही। यदि एकेन्त्रिय कीव और धंचेन्द्रिय जीव समान हैं, तो फिर अर्चेच्य बिक्त अनन्त की वों की हिंसा थोड़े से मनुष्यों के हित के छिए क्यों की लाती है ? वह एक बार दो बार नहीं, किन्तु

आचारंग सूत्र के श्रनुसार साधु एक मास में दो बार नदी उतरं सकते हैं। ऐसो दशा में एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय जीव समान कैस रहे ? यदि समान होते तो क्या भगवान शास्त्र में इस तरह का विधान कर सकते थे ?

छठी दछीछ भी देखिये ! सांधु जम चळते फिरते हैं, तब वायुकायिक जीवों की भी हिंसा होती है और समय पर जलकाय तथा बनस्पति काय के जीवों की भी। इस तरह से दिन भर प्रत्येक साधु द्वारा असंख्य असंख्य जीवों की हिंसा हो जाती हैं। दूसरी भोर मान छीजिये कि एक साधु के पैर के नीचे आकर एक पंचेन्द्रिय त्रस जीव मर गया। क्या पंचेन्द्रिय के मरने का प्रायिश्रत भी उतना ही होगा, कि जितना प्रायदिचत चढने फिरने से मरने वाले वायु, जल भौर वनस्पतिकायिक जीवों के लिए होता है ? यदि उतना ही प्रायदिचत होता है, तो क्यों ? पंचेन्द्रिय त्रस जीव तो एक ही मरा है और वायु, जळ, वंनस्पित के श्रसंस्य तथा अनन्त जीव मरे हैं। फिर एक तरफ असंख्य जीव का प्रायद्विचत समान क्यों है ? और यदि उस त्रस जीव के लिए अधिक प्रायध्रित छेना पड़ा, तो अधिक क्यों छेना पड़ा ? कि त्रापकी मान्यतानुसार जीव जीव सब समान हैं, चाहे एकेन्द्रियं हो, द्वीन्द्रिय हो या पंचेन्द्रिय हो। इन दोनों ही बातों से स्पष्ट है कि स्थावर जीवों की अपेत्ता त्रस जीव का महत्व

अधिक है और एक श्रस जीव की समानता में असंस्य ही नहीं, बल्कि श्रनन्त स्थावर जीव भी नहीं हो सकते।

सातवीं दछील देखिये ! तेरह-पन्थी लोग एकेन्द्रिय भौर पंचिन्द्रिय को समान तो बताते हैं, लेकिन वे अपने इस सिद्धान्त पर टिक नहीं सकते। मनुष्य जीवन-निर्वाह के छिए नित्य असंख्य और अनन्त एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा करते हैं। श्रम में भी जीव हैं, पानी में भी जीव हैं, वनस्पति में भी जीव हैं और अग्नि थादि में भी। मनुष्य के जीवन-निर्वाह के लिए इस प्रकार की -हिंसा श्रनिवार्य मानी जाती है। कदाचित् कोई व्यक्ति तेरह-पनिथयों के सिद्धान्त पर विचार करे और सोचे कि बाजरे, गेहूँ या मोठ के एक एक दाने में भी एक एक जीव है और साग तरकारी में तो असंख्य या अनन्त जीव हैं, लेकिन एक वकरे में । एक हो जीव है, फिर जब एक ही जीव की हिंसा से मेरा काम चल सकता हो, तो गेहूँ, बाजरे, मोठ या साग के असंख्य जीवों की हिंसा क्यों की जावे ? इस तरह इनके सिद्धान्त को कोई इस रूप व्यवहार में छाने छगे श्रीर गेहूँ, वाजरा, मोठ श्रीर साग के श्रनन्त जीवों की हिंसा से बचकर एक ही मकरे की हिंसा से श्रपना काम चलाने लगे, तो क्या यह ठीक होगा ? कदाचित तेरह-पन्थी कहें कि माँस-भक्षण निविद्ध है, तो हम उनसे कहेंगे, कि माँस भी जीव का कलेवर है और गेहूँ का आटा भी जीवों

का कलेवर ही है। आपको दृष्टि में जीव जीव में तो अन्तर है ही नहीं। फिर गेहूँ, बाजरे का कटेवर न खाकर बकरे का कलेवर खाने वाले ने तो आपके सिद्धान्तानुसार बहुत जीवों की हिंसा ही टाड़ी है। एक जीव की हिंसा करके असंख्य जीवों की हिंसा से बचा है, फिर आपके सिद्धान्तानुसार उसने क्या. बुरा किया ?

इस युक्ति पर से तेरह-पन्थी साधु यह हहा मचावेंगे कि जैन होकर इस तरह का उदाहरण देते हैं। शर्म भी नहीं आती। परन्तु तेरह-पन्थियों को भी शर्म नहीं आती, जो कहते हैं कि—

- (१) कबूतर को दाना डाळना पाप है, क्योंकि प्रत्येक दाने में जीव है।
- (२) किसी को पानी पिछाना पाप है, क्योंकि पानी की एक एक जूंद में ऋसंख्य असंख्य जीव हैं।
- (३) गायों को घास डालना, लंगड़े अन्धे को रोटी देना और माँ वाप की सेवा करना पाप है।
  - ( ४ ) कसाई से गाय को छुड़ा देना पाप है।

तेरह-पन्थी छोग श्रपने आपको जैन श्रीर भगवान महावीर के अनुयायी बताकर जब-इस तरह के श्रीर ऐसे ही दूसरे कामों को पाप बताने में नहीं शर्माते, तब उन्हीं के सिद्धान्त पर दी गई दछीछ के विषय में वे क्यों चिद्दते हैं ?

षाठवीं दछीछ सुनिये ! मान छीजिये कि तेरह-पन्यी साघु के पास तीन आदमी आये और कहने छगे कि हम आपके आवक होना चाहते हैं। उन तीनों में से एक श्रादमी ने कहा कि महाराज ! आप इन दो भादिमयों को अपना श्रावक मत बनाइये । ये छोग महान हिंसक हैं। ये छोग जब महान हिंसा त्याग कर मेरो तरह अल्प हिंसा से आजीविका करें, तब इनकी श्रावक बनाइयेगा। देखिये, इनमें से यह एक आदमी तो गेहूँ श्रीर बाजरा पीस कर आटा वेचता है। गेहूँ भौर बाजरे के प्रत्येक दाने में एक एक जीव है, इसिछए यह नित्य प्रति असंस्य जीवों का संहार करता है। यह दूसरा आदमी दिन भर तरवूज काट काट कर वेंचता रहता है। वनस्पति में श्रष्टंख्य २ जीव हैं, इसिंखप यह निस्य प्रति असंख्य जीवों की हिंसा करता है। लेकिन मैं दिन भर में केवल एक वकरा, पैसे देकर दूसरों से कटवाता हूँ श्रीर उसका गोश्त वेंच छेता हूँ। इस प्रकार मैं, एक ही जीव की हिंसा से अपनी आजीविका करता हूँ और वह हिंसा भी स्वयं नहीं करता, किन्तु दूसरे से करवाता हूँ, तथा मैं गोश्त भी नहीं खाता हूँ। इसिछए आप सुमे ही श्रावक बना स्रीजिये ।

तेरह-पन्थी साधु ि से अपना आवक बनावेंगे और किसे न बनावेंगे ? बकरें की हिंसा त्याग देने पर आवक बनाना दूसरी बात है, लेकिन तीनों आदमी अपना अपना न्यवसाय त्यागे विना ही यदि श्रावक होना चाहें, तो तेरह-पन्थी किसको तो श्रावक बनावेंगे और किसको न बनावेंगे ? क्योंकि चनको दृष्टि में तो सब जीव समान हैं। इसिछए बकरे द्वारा आजीविका करने वाले को ही अपना श्रावक बनाना चाहिये, दूसरों को नहीं। ऐसा होते हुए भी यदि वे वकरे द्वारा आजीविका करने वाले को अपना श्रावक नहीं बनाते हैं, तो फिर यह किस बिना पर कहते हैं, कि एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय जीव की हिंसा समान है ? अथवा एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय जीव की हिंसा समान है , अथवा एकेन्द्रिय को मारकर पंचेन्द्रिय का पोषण करना पाप हैं।

नवमीं दलील सुनिये। जैन शास्त्रों में त्रस-पंचेन्द्रिय जीवों की हिंसा करने वाले को नरक जाना कहा है, परन्तु क्या कहीं यह भी कहा है कि स्थावर जीव की हिंसा के पाप से कोई नरक में गया ? तेरह-पन्थियों से ही प्रश्न किया जावे कि एक भादमी नित्य सवा सेर आल्ड खाता है और प्रत्येक आल्ड में अनन्त २ जीव हैं। इसके सिवाय वह और कोई पाप नहीं करता। लेकिन दूसरा आदमी जमीकन्द या लीलोंनी को छूता भी नहीं है, परन्तु उसने जीवन भर में केवल एक मनुष्य, गाय, बकरे या सौंप को मार हाला है। तो आपके सिद्धान्तानुसार नरक में कीन जावेगा? और यदि दोनों ही नरक जावेंगे तो अधिक स्थिति किसकी होगी?

तथा आप जो कुछ उत्तर दे रहे हैं, उसको किस शास्त्र के किस पाठ का समर्थन प्राप्त है ?

श्रान्तम दसवीं दलील देकर हम इस विषय की समाप्त कर देंगे। भगवान श्रारिष्टनेमि को संयम छेने से पूर्व तेरह-पन्यी श्रावक जितना ज्ञान तो रहा ही होगा। यानी इतना तो वे जानते ही होंगे कि जल की एक एक चूंद में असंख्य र जीव हैं। ऐसा होते हुए भी उन्होंने राजमति के यहाँ जाने से पूर्व मिट्टी, ताँवा, पीतल, सोने और चाँदी इनमें से प्रत्येक के वने हुए एक सी आठ घड़ों के जल से स्नान किया। यह कितने जीवों की हिंसा हुई ? फिर बरात सजाकर राजमती के यहाँ गये। उसमें भी कितने त्रस और स्थावर जीवों की हिंसा हुई होगी ? इतनी बड़ी-बड़ी हिंसा के समय तो वे कुछ भी न बोले और राजमति के वहाँ वाड़े में चन्द पशुओं को देखकर कहा—

जइमज्झ कारणा ए ए, हम्मंति सु वहुजिया । न मे एयं तु निस्सेसं, परलोगे भविस्सई ॥ ('उत्तराध्ययन सूत्र' २२ वाँ अध्याय)

श्रर्थात्—मेरे कारण होने वाली यह बहुत जीवों की हिंगा, मेरे लिए परलोक में श्रेयकारी नहीं हो सकती।

भगवान् अरिष्टनेमि के लिए पूर्व के इकीस तीर्थद्वर स्पष्ट कह गये थे, कि अरिष्टनेमिजी बाल ब्रह्मचारी रहेंगे श्रीर भगवान भरिष्टनेमि स्वयं भी जानते थे कि मुझको विवाह नहीं करना है। ऐसा होते हुए भी छन्होंने अपने विवाह की तैयारी का हो विरोध क्यों नहीं किया; किन्तु स्नान द्वारा असंख्य एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा की और वारात द्वारा होने वाली त्रस तथा स्थावर जीवों की हिंसा भी देखते रहे। इन दोनों हिंसाओं का उन्होंने कोई विरोध नहीं किया, न उनके विषय में यही कहा, कि यह हिंसा परलोक में मेरे लिए श्रेयस्कर नहीं हो सकती। विस्क स्नान द्वारा जलकाय आश्रित अनन्त जीवों की हिंसा तो उन्होंने अपने हाथ से ही की थी।

बाड़े में बन्द पशु-पक्षियों की जो हिंसा होती, वह उनके स्वयं के हाथ से न होती। इसके सिवाय बाड़े में बन्द पशु-पित्तयों की संख्या भी सीमित ही हो सकती है। सी-दो सी, हजार-दो हजार या अधिक से अधिक दस हजार मान छीजिये। लेकिन जल के जो स्थावर जीव मरे, उनका तो अन्त ही नहीं है, न उन जीवों की ही संख्या हो सकती है, जो वारात के सजने श्रीर जाने में अस तथा स्थावर जीव मारे गये। फिर बाड़े में बन्द थोड़े से जीवों की हिंसा के छिए तो कहा कि मेरे छिए परछोक में यह हिंसा श्रेयस्कर नहीं हो सकती और जलादि के अनन्त जीवों के छिए ऐसा कुछ भी नहीं कहा, न उनकी हिंसा के छिए खेद या पश्चाताप ही किया। ऐसी दशा में एकेन्द्रिय जीव से पंचेन्द्रिय जीव प्रधान रहे था नहीं ? और एकेन्द्रिय जीवों की उपेन्ना करके भी पंचेन्द्रिय जीवों की रन्ना करना सिद्ध हुआ या नहीं ? फिर जब सारथी ने उन बाढ़े और पींजरे में वन्द पशु-पक्षियों को खोछ दिया, तब भगवान अरिष्टनेमि ने सारथी को अपने आभूषण इनाम में दिये। जो पशु-पक्षी जीवित रहे, वे कितनी हिंसा करेंगे। उस हिंसा को जानते हुए भी भगवान ने सारथी को पुरस्कार क्यों दिया ?

तेरह-पन्थी छोगों के सिद्धान्तानुसार तो किसी जीव को कुछ देना पाप है, किसो जीव के प्रति करुणा करना राग है, जो अनेक भव तक जन्म-मरण कराने वाछी है। फिर भगवान अरिष्टनेमि ने दोनों ही काम क्यों किये? जीवों पर करुणा भी की, तथा उनको बचाया भी। फिर भी उन्हें भव-भ्रमण करना न पड़ा, वे तद्भव ही सिद्ध हुए। यदि भगवान अरिष्टनेमि की इच्छा जीवों को बचाने की न होती, तो वेचारे सारथी की क्या ताकत थी, जो वह उप्रमेन के बाड़े पींजरे में बन्द पशु-पिच्यों को खोछ देता। और कदाचित सारथी ने उनकी इच्छा न होने पर भी पशु-पिच्यों को छोड़ दिया था, तो भगवान अरिष्टनेमि ने अपने श्राभूषण पारितोषिक रूप में उसको क्यों दिये? यदि वैराग्य आजाने से दिये तो मुक्कट क्यों न दे दिया?

तेरह-पन्थी तो कहते हैं कि-

धन धान्यादिक लोकां ने दिया यह तो निश्चय ही सावद्य दानजी। तिण में धर्म नहीं जिण राज रो तें भाष्यों छे श्री भगवानजी।।

( 'अनुकम्पा' ढाल १२ वीं )

भर्थात्—होगों को घन घान्य देना निश्चय ही सावद्य (पाप) दान है। उसमें जिनराज का धर्म नहीं है, ऐसा श्री भगवान ने कहा है।

इसके अनुसार भगवान अरिष्टनेमि ने सारथी को आभूषण देकर क्यों पाप किया ? जिसमें घर्म नहीं हैं, श्रौर जो सावद्य (पाप) है, वह दान भगवान अरिष्टनेमि ने क्यों दिया १% क्या उनको तेरह-पन्थ के एक साधारण साधु एवं श्रावक जितना ज्ञान भी

क्ष तेरह-पन्थी लोग दान में पुण्य नहीं मानते। यदि वे दानादि से पुण्य का बन्ध होना मानते हों, तब तो फिर चाहिए ही क्या। लेकिन वे तो स्पष्ट कहते हैं कि—

<sup>&</sup>quot;पुण्य तो धर्म लारे वंधे छे, ते शुभ योग छे। ते निर्जरा विना पुण्य निपजे नहीं। ते माटे असंयति ने दियां धर्म पुण्य नहीं।"

<sup>( &#</sup>x27;भ्रम-विध्वंसन' दानाधिकार वोल २० )

अर्थात् पुण्य तो निर्जरा के साथ उत्पन्न होता है, इसलिए असंयति को देने से न धर्म है न पुण्य।

न था ? तेरह-पन्थ के सिद्धान्तानुसार, असंयित होने के कारण वह सारथी कुपात्र था, १३ इसिंछए उन्होंने कुपात्र को आभूषण तथा वर्षी दान देकर माँस-भक्षण व्यसन कुशीलादिक के समान पाप क्यों किया ? तेरह-पन्थी लोग चाहे भगवान अरिष्टनेमि के इन कार्यों को भी पाप कहने का साहस कर डालें, परन्तु वास्तव में भगवान अरिष्टनेमि के चरित्र से यह स्पष्ट है कि—

- (१) एकेन्द्रिय की अपेक्षा पंचेन्द्रिय जीवों की रक्षा प्रधान है, एकेन्द्रिय जीवों की रक्षा गीण है।
- (२) पंचेन्द्रिय जीवों की रत्ता के छिए एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा महस्व सूचक नहीं है।
- (३) साधु के सिवाय श्रन्य छोगों को दान देना पाप नहीं है।

इन समस्त दछीछों द्वारा यह बताना इष्ट है कि एकेन्द्रिय

<sup>ः \* &</sup>quot;साधु थी अनेरा कुपात्र छे। तेहने दीघां अनेरी प्रकृति नो बंघ ते अनेरी प्रकृति पाप नी छे।"

<sup>( &#</sup>x27;अम-विध्वंसन' दानाधिकार बोल १८)

<sup>...</sup> अर्थात्—साधु के सिवा सब लोग कृपात्र हैं और कुपात्र को देने से दूसरी प्रकृति पाप की है, उसका बंध होता है।

र्ग "कुपात्र दान, माँसादि सेवन, व्यसन कुशीलादिक ये तीनों ही एक मार्ग के ही पथिक हैं।"

<sup>( &#</sup>x27;अम-विष्वंसन' दानाधिकार वोल २१ का फुटनोट )

श्रीर पंचेन्द्रिय जीव समान नहीं हैं, किन्तु एकेन्द्रिय जीवों की अपेक्षा पंचेन्द्रिय जीवों का महत्व बहुत अधिक है। पंचेन्द्रिय जीव की रचा के छिए एवं पंचेन्द्रिय जीव के कल्याण के छिए एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा नगण्य है। एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा होते हुए भी पंचेन्द्रिय जीव (मजुष्य) का हित साधु को करना, जैन शास्त्र सम्मत है। तेरह-पन्धी छोग दया दान के विरोधी होने से ही एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय जीव को समान बताकर एकेन्द्रिय की हिंसा के नाम पर पंचेन्द्रिय जीव को समान बताकर एकेन्द्रिय की हिंसा के नाम पर पंचेन्द्रिय जी रक्षा को पाप बताते हैं। वे छोगों को घोखे में डाछते हैं, छोगों में अम फैछाते हैं और जैन धर्म के नाम पर छोगों को चल्टे मार्ग पर छे जाते हैं। यदि ऐसा नहीं है, तो फिर तेरह-पन्धी साधु स्थावर जीवों की रक्षा के छए—

- (१) प्रतिलेखन करना क्यों नहीं त्यागते ?
- (२) रजोहरण का उपयोग करना क्यों नहीं छोड़ते ?
- (३) प्रामानुप्राम विहार करना क्यों नहीं त्यागते ?
- (४) आहार-पानी त्याग कर संथारा क्यों नहीं कर छेते ?
- ( ५ ) नदी के पार जाना क्यों नहीं छोड़ते ?
- (६) पंचेन्द्रिय जीव के मर जाने पर ज्याद। प्रायश्चित क्यों लेते हैं ?
- (७) मॉस-भक्षी की अपेचा अन्न वा वनस्पति-भोजी को बड़ा पापी क्यों नहीं मानते ?

- · ('८) बकरे के बध और व्यवसाय द्वारा श्राजीविका करने वाळे को श्रावक क्यों नहीं बनाते ?
- (९) पंचेन्द्रिय जीव की अपेत्रा एकेन्द्रिय जीव के हिंसक को श्रिविकाधिक नरक होना क्यों नहीं मानते १

मतलब यह है कि एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय जीव समान नहीं हैं। पंचेन्द्रिय जीव की रक्षा के सामने एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा महत्व-पूर्ण नहीं है। क्योंकि धर्म का विधान करते हुए भगवान तीर्थेङ्करों ने गृहस्य के छिए स्थावर जीवों की पूर्ण दया अशक्य जानी, तब श्रावक वर्तों में त्रस जीव की हिंसा त्यागना र्धावश्यक वताकर उसे त्यागने का विधान किया है। इसिछए महा ज्ञानियों की दृष्टि में भी एकेन्द्रिय की अपेक्ष। पंचेन्द्रिय की रज्ञा विशेष महत्वपूर्ण है, और यह वात तेरह-पन्थियों के व्यवहार से भी सिद्ध है, जो ऊपर वंताया गया है। इस सम्बन्ध में और भी बहुत-सी दलीलें देकर यह सिद्ध किया जा सकता है कि पंचेन्द्रिय जीवों की अपेक्षा एकेन्द्रिय जीव की हिंसा को तेरह-पन्थी छोग भी उपेक्षणीय मानते हैं, परन्तु पुस्तक का कछेवर बहुत बढ़ जावेगा, इसिंछए हम इतनी ही दछीछें देकर सन्तोष करते हैं। और इस प्रकरण को समाप्त करते हैं।

## मारा जाता हुआ जीव, कर्म की निर्जरा नहीं करता, किन्तु अधिक कर्म वाँघता है।



तेरह-पन्थी छोग कहते हैं कि जो जीव मर रहा है या कष्ट पा रहा है, वह अपने पूर्व संचित कर्म का मुगतान कर रहा है। ऐसे जीव को मरने से बचाना या उसकी सहायता करके उसकी कष्ट-मुक्त करना, उस जीव को अपने ऊपर चढ़ा हुआ कर्म-ऋण चुकाने से बंचित रखना है। वे कहते हैं—

"साधु तो जीवाँ ने क्याँ ने वचावे ते तो पच रहा। निज कर्मों जी। कोई साधु री संगत आय करे तो सिखाय देवे जिन धर्मोजी॥"

( 'अनुकम्पा' ढाल ६ वीं गाया ३६)

"जो वकरा रो जीवणो वांछे नहीं लिगार।
तिण ऊपर दृष्टान्त ते सांभलजो सुलकार॥
साहुकार रे दोय सुत एक कपूत अवधार।
ऋष्ण करढी जागाँ तण्य माथे करे अपार॥

दूजो स्रुत जग दीपतो यश संसार मझार।

करडी जागाँ रो करज उतारे तिण वार॥

कहो केहने वरजे पिता दोय पुत्र में देख।

वर्जे कर्ज करे तस्रु के ऋण मेटते पेख।

## समझ नर विरला।

कर्ज माथे छत अधिक करंतो वार वार पिता वरंजतो रे। करही जागाँ रा माथे काँय की जे प्रत्यक्ष दुख पामी जे रे।। अधिक माथा रो कर्ज जतारे जनक तास नहीं वारे रे। पिता समान साधु पिछाणो रजपूत वकरो वे छत मानो रे।। कर्मरूप माथे कुण करतो आगला कर्म कुण अपहरतो रे। कर्मऋण रजपूत माथे करेथे वकरा संचित कर्म भोगवे छे रे।। साधु रजपूत ने वर्जे छहाय कर्म करज करे काँय रे। कर्म वंध्यां घणा गोता खासी परभव में दुःख पासी रे।। सरवर पणे तिण ने समझायो

तिण रो तिरणो वंछचो मुनिरायो रे। वंकरा जिवावण नहीं दे उपदेश

रूडी ओलख बुद्धिवन्त रेसरे॥"

( 'भिश्चयश रसायन' )

ķ,

भर्षात्—साधु जीवों को क्यों बचावें ? जो जीव दुःख पा रहे हैं, वे अपने कर्म से दुःख पा रहे हैं, इसिक्टए साधु उन्हें क्यों बचावें ? हाँ, यदि कोई आकर साधु की संगति करे, तो उसको जैन-धर्म अवस्य सिखा देवेंगे।

मारे जाते हुए वकरे का जीवित रहना क्यों नहीं इच्छा जाता (यानी मरते हुए जीव को क्यों नहीं बचाया जाता)। इस पर एक दृष्टान्त सुनिये! साहूकार के दो छड़के हैं; जिनमें से एक कपूत है, जो श्रपने सिर पर बहुत कठिन और अपार ऋण कर रहा है। छेकिन दूसरा छड़का संसार में सुप्रसिद्ध एवं यशस्वी है, जो कठिन ऋण चुका रहा है। अब बाप दोनों पुत्रों को देखकर किसको बर्जेगा, किसे हटकेगा और रोकेगा ? जो कर्ज कर रहा है उसकी इटकेगा या जो कर्ज चुका रहा है उसकी ? जो उद्का अपने सिर पर श्रधिक ऋण कर रहा है, बाप उसको बार बार बर्जेगा श्रीर कहेगा कि इतना कठिन ऋण क्यों कर रहा है ? इस कर्ज करने का दुष्परिणाम प्रत्यक्ष ही भोगना होगा। जो छड़का श्रापने सिर पर का कर्ज उतार रहा है, बाप उसको नहीं बर्जेगा, उसकी वो प्रशंसा ही करेगा।

इस दशन्त के अनुसार साधु, बाप के समान है और बकरा (मारा जाने वाला) तथा राजपूत (बकरे को मारने बाबा) दोनों साधु-रूपी पिता के दो पुत्र हैं। इन दोनों ६ पुत्र में से कौन तो अपने सिर पर कर्म-रूपो ऋण चढ़ा रहा है, और कीत अपने पूर्व संचित कर्म-रूपी ऋण को चुका रहा है। यह देखो! राजपूत ( वकरे को मारने वाटा ) वकरे को मारकर अपने सिर पर कर्म ऋण और चढ़ा रहा है, लेकिन वकरा, राजपूत के हाथ से मर कर अपने पूर्व संचित कर्म भोगने रूप अपने सिर पर का ऋण चुका रहा है। इसिछए साधु रूपी पिता, राजपूत ( बकरा सारने वाले ) रूप पुत्र को हो वर्जेंगे कि अपने सिर पर कर्म-रूपी कर्ज क्यों करता है ? कर्म-रूपी कर्ज फरने से तुमे बहुत चक्कर खाने पहेंगे श्रीर परभव में दुः पाना होगा। इस तरह राजपूत-रूपी पुत्र को मुनिराज ने मखी प्रकार समझाया श्रीर उसका तिरना चाहा, परन्तु वकरे को जीवित रखने के छिए मुनिराज उपदेश नहीं देते । क्योंकि वह तो मरकर अपने पर का कर्म-ऋण चुका रहा है। उसको कर्म-रूपी ऋण चुकाने से मुनिराज-रूपी पिता क्यों रोके ? हे बुद्धिमानों ! इस रहस्य को अच्छी तरह समको।

यह है तेरह-पन्थियों का सिद्धान्त । थोड़ी समझ वाले छोगों में यह सिद्धान्त भरने और उनसे अपना यह सिद्धान्त स्वीकार कराने के छिए तेरह-पन्थी छोग उन छोगों के सामने चित्र रखते हैं, अथवा कंकर रखकर समझाते हैं, कि देखों, यह बाप है और ये हो पुत्र हैं। एक पुत्र अपने सिर पर कर्ज कर रहा है और

दूसरा पुत्र अपने सिर पर का कर्ज उतार रहा है। बाप किसकी रोकेगा ? कर्ज करने वाले को रोकेगा, या कर्ज उतारने वाले को रोकेगा ? वेचारे भोले लोग कह देते हैं कि कर्न करने वाले को ही बाप रोकेगा, लेकिन जो कर्ज उतार रहा है, उसके काम में बाप इस्तक्षेप क्यों करेगा ? तव तेरइ-पन्थी कहते हैं कि इसी तरह इस चित्र में साधु है, जो सव जीवों के वाप की तरह है। छः काय के जीवों के प्रति-प्राठक हैं और उनके सामने यह कसाई और यह बैछ है। ये दोनों ही साधु मुनिराज के पुत्र हैं। कसाई रूपी पुत्र वैल रूपी पुत्र को मारकर अपने पर कर्म-रूप ऋण चढ़ा रहा है, लेकिन वैछ रूपी पुत्र मरकर अपने पर का कर्म ऋण उतार रहा है। ऐसी दशा में साधु बैंछ रूपी पुत्र को कर्म रूपी ऋण चुकाने से कैसे रोक सकते हैं ? यानी मरने से कैसे बचा सकते हैं ? यदि कर्म-ऋण चुकाते हुए पुत्र को भी साघु-रूपी विता रोकते हैं, तो विता होकर भी उसका अहित करते हैं। इसो से हम कहते हैं, कि किसी मरते हुए जीव को बचाना, या दुःख पाते हुए जीव को दुःख मुक्त करना पाप है। क्योंकि ऐसा करने से वह अपने सिर पर का कर्म-ऋण चुकाने से वंचित रह जाता है।

साधारण बुद्धिवाला श्रादमी तेरह-पन्थी साधुकों की इस न इयुक्ति को पहले तो ठीक मान वैठता है। वह क्या जाने कि ये छोग इसको उल्टा समझा रहे हैं। उसको माछ्म नहीं है कि जो जीव कसाई द्वारा मारा जा रहा है, वह जीव भी महा कठिन कर्म बॉध रहा है किन्तु "पूर्व संचित कर्म चुका नहीं रहा है"। इस खजानकारी के कारण वे छोग तेरह-पन्थियों की धात को ठीक मानकर, मरते हुए जीव को बचाने, दीन-दु:स्वी की सहायता करने आदि समस्त परोपकार के कार्यों को पाप मानने छगते हैं और सोचते हैं कि जो मर रहा है या दु:स्व पा रहा है, वह अपने कर्म भोग रहा है। हम उसको कर्म भोगने से क्यों रोकें ?

तेरह-पिन्थयों की इस कुयुक्ति पर हम सत्य का शकारा

डालकर बताते हैं, कि तेरह-पन्थी साधुत्रों का यह कथन कितना

झूठ, कितना घोखे में डालने वाला और कितना शास्त-विरुद्ध है।

तथा, यदि इसी सिद्धान्त का न्यवहार उन्हीं के साथ किया जावे,

तो उनकी बुरा तो न माळूम होगा ? वे काठियावाड़ या पंजाब आदि से जल्दी ही तो न लौट जावेंगे ?

सब से पहले यह देखना है कि क्या श्रज्ञान-पूर्वक कष्ट सहने या मरने से भी कर्म की सकाम निर्जरा होती है ? क्या चिह्नाते, रुद्दन करते तथा हाय बाँय करते श्रीर दुःख करते हुए मरने श्रथवा कष्ट सहने से कर्म ऋण चुकता है ? इन प्रदनों पर शाखीय दृष्टि से विचार करने पर माछम होगा कि ऐसा कदापि नहीं हो सकता। यदि इस प्रकार के मरण या कष्ट सहने से कर्म का ऋण चुकता हो, तो फिर संयम का पाछन और पण्डित-मरण व्यर्थ हो जावेंगे। फिर संयम छेने या पण्डित मरण से मरने की कोई आवश्यकता ही न रहेगी और धर्म ध्यान तथा शुक्रध्यान भी निरर्थक सिद्ध होंगे।

ंश्रावक धर्म को जानने वाला है जिसके छिए सूत्र में बहुत ही विशेषण आये हैं। वह जानता है कि आर्त्त ध्यानं और रौद्र भ्यान करने से कर्म का बन्ध होता है। इसिछए किसी भी समय श्रात्तं ध्यान, रौद्र ध्यान न श्राने देना चाहिए, चाहे कितने भी कष्ट क्यों न हों, ऋथवा कोई मार ही क्यों न डाले ? इस बात को जानते हुए भी ऐसे कितने श्रावक निकलेंगे, जो जान से मारे जाने या बहुत दिनों तक भूखे प्यासे रहने, अथवा चिरकाछीन रोग प्रस्त रहने की बात तो दूर रही, किसी के द्वारा एक थप्पड़ मार दिये जाने एर अथवा गाळी दी जाने पर, अथवा समय पर भोजन-पानी न मिळने से या थोड़ा सिर या पेट दुखने से श्रार्च, रीद्र भ्यान या क्रोधादि न करते हों। जब सम्यक्त्व धारी देश-विरती श्रावकों को भी थोड़े ही से कष्ट में आर्त्त रौद्र ध्यान व क्रोधादि कषाय हो सकते हैं, तो जो छोग धर्म को बिल्कुछ ही नहीं जानते, उन्हें उस समय कैसा भीषण आर्त रीद्र ध्यान होता होगा, जब कि वे किसी के द्वारा जान से मारे जाने उगते होंगे अथवा अञ्ज पानी न मिछने क्षुषा तथा का कष्ट पाते होंगे

और किसी रोग द्वारा पीड़ित होते होंगे। किसी हिंसक या कसाई द्वारा किसी मारे जाते हुए जीव को देखो, कि वह कैसा दुःस पाता है, और किस प्रकार तड़फड़ाता एवं चिहाता हुआ मरता है।

जैन शास्त्र स्पष्ट कहते हैं कि जो आर्त रीद्र ध्यान करता हुआ मरता है, वह हल्के कर्म को भारी करता है, मन्द रस वाले कर्म को तीच्र रस वाले करता है और ग्रल्प स्थिति के कर्मों को महास्थिति के बनाता है। यथा श्री ज्ञाता सूत्र तथा छपासक दशांग सूत्र में श्रावक का वर्णन है। वहाँ बताया है कि देवता जिन श्रावकों को डिगाने छाया, वहाँ ऐसा बोला है कि जो तू धर्म नहीं छोड़ेगा तो में तुम्ते अमुक २ कष्ट दूँगा। उस कष्ट श्रीर पीड़ा के कारण आर्त्त रीद्र ध्यान ध्याता हुआ अकाल में जीवित रहित हो जावेगा, तब तेरा धर्म कहाँ रहेगा। इस प्रकार परवश मरने वाला छात्त रीद्र ध्यानवश बहुत कर्म बाँध लेता है।

कर्जा तो श्री गजसुकुमालजी सरीखे महापुरुष जिन्होंने सम्यक् प्रकार कष्ट को सहन किया वही चुकाते हैं, सब जीव नहीं चुकाते। वे तो अधिक कर्जा कर लेते हैं, शास्त्र ने तो ऐसा कहा है। और तेरह-पन्धी कहते हैं कि राजपूत द्वारा मारा जाता हुआ बकरा अपने सिर पर का कर्म रूपी ऋण चुकाता है। हम

वेरह-पन्थी साधुओं से ही पूछते हैं कि जो जीव धर्म को नहीं जानते, वे जब किसी के द्वारा मारे जाने छगेंगे, तब उनमें आर्च भ्यान और रौद्र भ्यान होगा, या धर्म भ्यान और शुक्र ध्यान होगा ? यदि घर्म न जानने पर भी वकरे को धर्म ध्यान और शुरू ध्यान हो सकता है, तब तो घर्म की जरूरत ही क्या रही ? क्योंकि धर्म का उद्देश्य आत्मा में धर्म क्यान तथा शुक्र व्यान छाना है। ये दोनों ध्यान यदि धर्म न जानने वाले पशु को भी हो सकते हैं। तो फिर धर्म की जरूरत ही क्या रही ? और यदि घर्म न जानने वाले वकरे को राजपूत द्वारा मारे जाने के समय धर्म ध्यान तथा शुरू ध्यान नहीं हुआ, किन्तु श्रार्त ध्यान और रौद्र ध्यान हुआ, तो आर्त्त ध्यान श्रीर रौद्र ध्यान से महान् कर्भ का वंध होता है या नहीं ? और यदि महान कर्म का बन्ध होता है, तो आपका यह कथन कि "वकरा अपने सिर पर का कर्म ऋण चुकाता है" सूठ और शाख-विरुद्ध रहा या नहीं। 🚉

श्रव हम दूसरी दछोछ देते हैं। जैसा कि बताया जा चुका है, तेरह-पन्य का सिद्धान्त है कि "मारने वाला अपने सिर पर कर्म ऋण करता है, इसलिए साधु लोग उसको उपदेश देकर कर्म ऋण करने से रोकते हैं, परन्तु जो मारा जा रहा है, वह अपने सिर पर का कर्म ऋण चुकाता है। इसलिए साधुरूपी पिता उस कर्म ऋण चुकाने वाले को कर्म ऋण चुकाने से नहीं रोकते, यानी

मरने से नहीं बचाते।" इस पर से प्रश्न किया जाता है कि साध ने मारने वाले की कर्म ऋण न करने के छिए जी उपदेश दिया, वह उपदेश सफळ होने पर मारने वाळा, जिसको मार रहा था, उसका कर्म ऋण चुकाना रुक गया या नहीं? उसके कर्म ऋण चुकाने में अन्तराय पड़ गई और वह अन्तराय साधु ने डाडी, इसिंखए साधु को अन्तराय डालने का पाप हुआ या नहीं ? भविष्य में जो अन्तराय पढ़ती है, उसका पाप उपदेश देने बाले को न छगना तो आप कहते हैं, लेकिन बकरे के लिए तो आपने वर्तमान में ही अन्तराय डाली है और वर्तमान में अन्तराय डाळना आप भी पाप मानते हैं। देखिये, भ्रमविष्वंसन पृष्ट ५० दानाधिकार में उपदेश के कारण दूसरे को होने वाली अन्तराय के भविष्य में यह बताते हुए कि भूतकाळीन श्रीर भविष्यकाछीन अन्तराय से साधु को दोष नहीं आता है, आपके आचार्य कहते हैं कि--

"अन्तराय तो वर्तमान-काल में इज कही छे, पिण और वेलां कही नहीं"।

इसके अनुसार आपके सिद्धान्तानुसार भारने वाले को भी उपदेश देना पाप हुआ या नहीं ? एवं भरने वाले को आपने अन्तराय दी या नहीं ? यह पाप क्यों करते हैं ? कदाचित् यह कहो कि यह बात तो दान में अन्तराय डाडने विषयक है। तो हम पूछते हैं कि दान लेने वाडा तो अपने पर ऋण कर रहा था और वकरा ऋण चुका रहा था। जब ऋण करने वाले को अन्तराय देना भी पाप है, तब क्या ऋण चुकाने वाछे को अन्तराय देना धर्म कैसे होगा ? अगर पाप नहीं मानते तो धर्म तो कहिये।

कदाचित यह कही कि हमारा भाव कर्म ऋण चुकाते हुए को अन्तराय देने का नहीं था, इसिछए हमको अन्तराय का पाप नहीं छग सकता, तो श्रापका यह उत्तर सुनकर तो हमको बहुत प्रसन्नता होगी। क्योंकि जब भाव न होने से आपको अन्तराय का पाप नहीं छग सकता, तब भाव न होने के कारण किसी मरते हुए प्राणी की रक्षा करने में वह पाप भी नहीं छग सकता, जो बचाये गए प्राणी द्वारा भविष्य में होंगे, बचाने वाले को जिनका छगना बताकर, जीव बचाने को आप पाप कहते हैं।

तीसरी द्लीख सुनिये! मान लीजिये कि एक साधु को एक मास की तपस्या है। साधु को धर्म का ज्ञान है और वे सम भाव पूर्वक कष्ट सहन करके कर्म की निर्जरा करने के लिए ही साधु हुए हैं। उनको जब तक भाहार नहीं मिळता है, तब तक इनके कर्म की महा निर्जरा होती है। क्योंकि आहार न मिळने पर भी साधु लोग श्रार्त्त ध्यान श्रीर रीद्र ध्यान तो करेंगे ही नहीं। वे तो क्षुधा के कष्ट को समता पूर्वक ही सहेंगे और समता पूर्वक कष्ट सहने से कर्म की महा निर्जरा होती है, यह बात जैन शास भी कहते हैं और आप भी मानते हैं। साथ ही आप यह भी कहते हैं कि कर्म ऋण चुकाते हुए को अन्तराय देना पाप है। जैसा कि आपने बकरे और राजपूत का उदाहरण दिया है।

श्रापके सिद्धान्त को मानने वाला यदि कोई आदमी सोचे कि आहार मिलने से मुनि के कर्म की निर्जरा होती हुई रुक जावेगी। ऐसा सोचकर वह स्वयं भी मुनि को पारणे के छिए आहार न दे, त्या भौरों से भी कहे कि मुनि के कर्म की होती हुई निर्जरा मत रोको, तो उसका यह कार्य अनुचित तो न होगा ? इसके सिवा जो लोग मुनि को त्राहार देकर उनको कर्म ऋण चुकाने से रोक देते हैं, उनको पाप तो न होगा ? जिस तरह आपके उदाहरण में साधु, बकरे और राजपूत दोनों का वाप है, उसी तरह शासा-नुसार श्रावक भी साधु के बाप हैं। जिस तरह साधु, वकरे को कर्म ऋण चुकाने से नहीं रोकते, उसी प्रकार श्रावक को भी यही उचित है कि कर्म ऋण चुकाते हुए कर्म की निर्वारा करते हुए-साधु को वह न रोके। ऐसा होते हुए भी यदि कोई श्रावक साधु को आहार देकर उन्हें कर्म ऋण चुकाने से रोकते हैं, तो उनको भी वैसा ही पाप हुन्ना या नहीं, जैसा पाप कर्म ऋण चुकाते हुए वकरे को बचाने से हो सकता है ?. बल्कि आपके स्टान्त में साधु, अपने मन से ही बकरे का बाप बना है, ऋौर अपने मन से ही यह भी कहता है कि बकरा मरकर कर्म ऋण चुका रहा है।

इन दोनों वातों को शास्त्रीय समर्थन भी प्राप्त नहीं है, तथा ऊपर यह भी सिद्ध किया जा चुका है कि मरता हुआ बकरा, कर्म बाँधता है, किन्तु चुकाता नहीं है। छेकिन श्रावक, साधु के बाप तुल्य है श्रौर श्राहार न मिछने पर साधु के कर्म की महा निर्जरा होती है, इन दोनों ही बातों को शास्त्रीय समर्थन भी प्राप्त है।

भाप ही से पूछते हैं, कि शास्त्र में आवक को साघु का माता-पिता कहा है या नहीं ? और आहार न मिलने पर साधु को समाधि पूर्वक कर्म की निर्नेरा करना कहा है या नहीं ? इसलिए जो आवक, साधु को आहार-पानी देता है और कर्म ऋण चुकाते हुए साधु को कर्म ऋण चुकाने से रोकता है वह तेरह-पन्थ के सिद्धान्तानुसार पापी हुआ या नहीं ? और तेरह-पन्थी छोग जिसकी महान् महिमा गाते हैं, वह सुपात्र दान उन्हीं के सिद्धान्त से पाप ठहरता है या नहीं ? यदि साधु को आहार-पानी देना धर्म है, तो मरते हुए जीव को बचाना अथवा कष्ट पाते हुए जीव की सहायता करना पाप क्यों होगा ?

इस सम्बन्ध में श्रीर भी बहुतसी युक्तियाँ दी जा सकती हैं, लेकिन इतनी ही युक्तियों से तेरह-पन्थ का यह सिद्धान्त गलत और श्रसंगत ठहरता है, कि 'मरते हुए की रक्षा करने या दीन दुखी की सहायता करने से उनका चुकता हुआ कर्म ऋण चुकना रुक जाता है, इसिछए मारे जाते हुए जीन को बचाना अथवा दुखी की सहायता करना पाप है, । यदि सचमुच ही वे अपने इस सिद्धान्त को ठीक मानते हैं, तो—

- (१) श्रार्त्त ध्यान और रौद्र ध्यान से कर्म को निर्जरा होना मानना चाहिये।
- (२) जो किसी जीव को मार रहा है, उसको भी हिंसा न करने का उपदेश न देना चाहिये।
- (३) जिसको वे सुपात्र दान कहते हैं, वह सुपात्र दान भी पाप मानना चाहिये।

यदि तेरह-पन्थी छोग ऐसा नहीं करते हैं, तो उनका सिद्धान्त केवछ छोगों को घोखें में डाछने के छिए है, और झूठा है। जिस सिद्धान्त को वे स्वयं भी व्यवहार में नहीं छा सकते, उस सिद्धान्त का प्रचार केवछ दया और दान को उठाने, एवं दान दया को पाप बताने के छिए छोगों में करना, यह तो दया दान से द्वेष रखना ही है।



## श्रावक कुपात्र नहीं है

~~0:0:0:

तेरह-पन्थी छोग कहते हैं, कि साधु के सिवा संसार के सभी प्राणी कुपात्र हैं और मरते हुए कुपात्र को बचाना, कुपात्र को दान देकर उसे कष्ट मुक्त करना तथा कुपात्र की सेवा-सुश्रुषा करना, पाप है। जैसा कि वे कहते हैं—

छः कायरा शस्त्र जीव अन्नती त्यांरो जीवणो मरणो न चावेजी। त्याँरो जीवणो मरणो साधु चावे तो रागद्देष वेहूँ आवेजी,॥ छः कायरा शस्त्र जीव अन्नती त्याँरो असंयम जीवितव्य जाणोजी। सर्व सावद्य रा त्याग किया त्याँरो संयम जीवितव्य एह पिछाणोजी।

( 'अनुकम्पा' ढाल ६ वीं )

अर्थात्—श्रवती जीव छः काय के जीवों के शक (घातक) हैं, इसिटिए धनका जीना या मरना, न इच्छना चाहिये। यदि कोई साधु क्ष उनका जीना मरना इच्छता है, तो उसको राग और
देव दोनों ही छगते हैं। अन्नती जीव छ:कायिक जीवों के शख
हैं, इसिछिए उनका जीवन श्रसंयम पूर्ण है। सर्व सावद्य का
त्याग जिन्होंने किया है, उन्हीं का जीवन संयम पूर्ण है।

और भी कहते हैं कि-

असंयम जीवितच्य ने वाल मरण याँ री आशा वांछा नहीं करणी जी । पंडित मरण ने संयम जीवितच्य नी आशा वांछा मन धरणी जी ।

( 'अनुकम्पा' ढाल ६ वीं )

कर्मा करने जीवड़ा, उपजे ने मरजाय। असंयम जीतव तेहनो, साधु न करे उपाय। ('अनुकम्पा' ढाल ३ री)

असंयति जीवाँ रो जीवणो ते सावद्य जीतव साक्षात् जी। तिण ने देवे तो सावद्य दान छे तिण मे धर्म नहीं अंश मात जी।।

( 'अनुकम्पा' ढाल १२ वीं )

असाध और गृहस्थ का आचरण, दोनों की रीति और दोनों की अनुकम्पा एक ही है, ऐसा तेरह-पन्थी मानते हैं जो पहुळे वताया जा चुका है।

छः काय रो शस्त्र जीव अव्रती, साता पूछे ने साता जपजावे। त्याँरी करे वियावच विविध प्रकारे तिण ने तीर्थंकर देव तो नहीं सरावे॥

( 'अनुकम्पा' ढाल ११ वीं )

श्रथीत्—असंयम जीवन और बाल मरण की आशा कामना न करनी चाहिये, किन्तु पण्डित मरण श्रोर संयम जीवन की ही श्राशा (इच्छा) मन में रखनी चाहिये। जीव कर्म के कारण मरते जीते हैं। उनका जीवन असंयम पूर्ण है, इसलिए साधु उनकी रचा का उपाय नहीं करते। असंयति जीवों का जीवित रहना साक्षात् पाप पूर्ण जीवन है। इसलिए उनको दिया गया दान सावद्य (पाप) दान है, उसमें अंश-मात्र भी धर्म नहीं है। अवती जीव छः काय का शस्त्र है। उनको शान्ति पूछना, अथवा उनको शान्ति देना अथवा अनेक प्रकार से उनकी सेवा करना आदि कामों की (पाप है इसलिए) तीर्थकर देव स्थाहना नहीं करते हैं।

्र इन सब सिद्धान्त वाक्यों का स्पष्टीकरण करते हुए तेरह-पन्थी छोग 'श्रम-विष्वंसन' पृष्ठ ८२ में कहते हैं—

छत्र काय रा शस्त्र ते कुपात्र छे। तेहने पोष्याँ धर्म पुण्य किम निपजे। डाह्या हुए तो विचारि जोइ जो॥ इस बात को और भी श्रधिक स्पष्ट करते हुए 'श्रम-विध्वंसन' है पृष्ठ ७९ में कहा गया है—

ते साधु थी अनेरा तो कुपात्र छे।

्र अर्थात्—साधु के सिवाय सब छोग कुपात्र हैं।

इस प्रकार असंयमी अन्नती को तेरह-पन्थी छोग छुपात्र कहते हैं। न्नतधारी श्रावक का समावेश भी छुपात्र में ही करते हैं। जैसा कि वे कहते हैं—

वेषधारी श्रावक ने सुपात्र थापे तिण ने नित्य निमाँ या कहे मोक्ष रो धर्मो । उण ने सूत्र शस्त्र ज्यूँ परणिया हिंसा दृढाय वांधे मृद कर्मों ॥

( 'अनुकम्पा' ढाल १३ वीं )

अर्थात्—वेषधारी, (तेरह-पन्थी साधु के सिवाय दूसरे सभी साधु) श्रावक को सुपात्र बताकर कहते हैं कि श्रावक को नित्य भोजन कराना, मोक्ष का धर्म है। ऐसा कहने वालों के लिए सूत्र भी शख की भाँति परगमें हैं, और वे मूढ हिंसा की स्थापना करके कर्म बाँधते हैं।

संक्षेप में वे लोग अपने सिवाय और सभी लोगों को छः काय के राख, असंयमी, अनती और कुपात्र कहते हैं। यह बात उनसे प्रश्न करके भी जानी जा सकती है। यदि वे कहें कि, और लोग अथवा श्रावक कुपात्र छः काय के शख असंयमी अन्नती नहीं हैं, तो हमको उनका यह उत्तर सुनकर प्रसन्नता ही होगी। परन्तु वे रपष्टतया ऐसा कदापि नहीं कह सकते, किसी को सुखावे में चाहे भले ही डालें।

इस प्रकार साधु के सिवाय शेष सभी जीवों को, तेरह-पन्धी साधु छ: काय के शक्त, असंयमी अव्रती ऋौर कुपात्र बताकर अपना सिद्धान्त वाक्य सुनाते हैं—

छः काय रो शस्त्र वचावियाँ, छः काया नो वैरी होय जी। त्याँ रो जीवितन्य पिण सावद्य कहाो, त्याँ ने वचाया धर्म न होय जो। असंयती रा जीवणा मध्ये धर्म नहीं अंश मातजी। वले दान देवे छे तेहने ते पण सावद्य साक्षात् जी।।

( 'अनुकम्पा' ढाल १३ वीं )

अर्थात्—जो छः काय के शस्त्र को बचाता है, वह छः काय का वैरी होता है। जिन छः काय के शस्त्र का जीवन पाप पूर्ण कहा गया है, उन छः काय के शक्त को बचाने से धर्म नहीं होता। असंयति के जीवन में अंश-मात्र भी धर्म नहीं है और उनको जो दान दिया जाता है, वह भी पाप पूर्ण है।

इसी वात को श्रीर भी श्रधिक स्पष्ट करने के छिए 'श्रम-विष्वंसन' पृष्ठ १२१ में कहा गया है— जिम कोई कसाई पाँच सो पाँच सो पंचेन्द्रिय जीव नित्य हणे छे, ते कसाई ने कोई मारतों हुवे तो तिण ने उपदेश देवे। ते तिण ने तारवाने अर्थे पिण कसाई ने जीवतो राखण ने उपदेश न देवे। यो कसाई जीवतो रहे तो आछो, इम कसाई नो जीवणो बांछणो नहीं। केई पंचेन्द्रिय हणे केई एकेन्द्रिय हणे छे। ते माटे असंयति जीव ते हिंसक छे। हिंसक नो जीवणों बांछियाँ धर्म किम हुवे ?

इस प्रकार तेरह-पन्थी अपने सिवाय सब को वैसा ही हिंसक कहते हैं, जैसा हिंसक नित्य पाँच सौ-पाँच सौ गाय या बकरें आदि पंचेन्द्रिय जीव भारने वाला कसाई होता है। तथा सब जीवों को, चाहे वह श्रावक हो या तेरह-पन्थ सम्प्रदाय के सिवाय अन्य किसी सम्प्रदाय का साधु भी हो, नित्य पाँच सौ गाय भारने वाले कसाई की तरह हिंसक ठहरा कर कहते हैं कि ऐसे हिंसक को बचाने, श्रथवा दान देने या उनकी सेवा सहायता करने से धर्म कैसे हो सकता है ? यह सब तो पाप ही है।

तेरह-पन्थी साधु एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय जीवों को समान तथा एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय जीवों की हिंसा को समान कहते हैं तथा एकेन्द्रिय जीव की हिंसा करने वाले को भी उस कसाई की तरह हिंसक कहते हैं, जो पाँच सी गाय वैट नित्य मारता है। इस विषय में पूर्व के एक प्रकरण में यह बताया जा चुका है, कि एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय जीव समान नहीं हैं, दोनों की हिंसा भी समान नहीं है और दोनों की हिंसा का परिणाम भी समान नहीं है। हमने गत प्रकरण में जो कुछ कहा है, उसमें से इस एक बात को हम फिर दोहराते हैं, कि यदि दोनों की हिंसा समान है, तो तेरह-पन्थी साधु पंचेन्द्रिय जीव हनने वाले को श्रावक क्यों नहीं बनाते, जब कि असंख्य और अनन्त एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा करने वाले व्यक्ति को वे अपना श्रावक बना लेते हैं ? इसके सिवा शास्त्र में यह तो कहा है कि पंचेन्द्रिय वर्ष सरक का कारण है, परनतु क्या कहीं ऐसा भी कहा है कि एकेन्द्रिय का वध करने वाडा श्रावक भी नरक में जाता है ? शास्त्र का वह पाठ यहाँ छिस्तते हैं।

एवं खलु च उहिं ठाणेहिं जीवा नेरइताए कम्मं प्य करंति-णेरइताए कम्मं प्यकरेत्ता णेरइएसु उववज्जंति-तंजहा महारंभाए महा परिग्गहिया ए, पंचिदिय वहेणं कुणिमा हारेणं। ('उववाई सूत्र' तथा 'श्री भगवती सूत्र')

मावार्थ-इस प्रकार चार स्थानक से जीव नरक-गति में जाने का कर्म करता है और वह नरक में उपजने के कर्म उपार्जन करके नर्क में उत्पन्न होता है यथा महारम्भ करके महा परिष्रह करके पंचेन्द्रिय का वध करके और माँस-भच्चण करके।

ः शास्त्रः का यह पाठ होने पर भी यानी पंचेन्द्रिय का वधः नरक का कारण होने पर भी कारण सहित पंचेन्द्रिय-बंध करने वाला भी नरक नहीं जाता है। जैसे वर्णनागनतुया और राजा चेटक ने अनेकों मनुष्य मार हाले, फिर भी नरक नहीं गये। इस प्रकार सकारण की हुई पंचेन्द्रिय जीव की हिंसा भी कारणवश चम्य मानी जाती है, तब एकेन्द्रिय जीव की हिंसा करने वाळा उस कसाई की तरह का हिंसक कैसे हो सकता है, जो पाँच पाँच सी पंचेन्द्रिय जीव नित्य मारता है ? क्या दोनों की हिंसा समान है, और दोनों की हिंसा का फल भी समान होगा? यदि नहीं तो पाँच सौ पंचेन्द्रिय जीव हतने वाले कसाई की तुलना में सब जीवों को ठहरा कर उनको बचाना या उनकी सहायता करने के कार्य्य को पाप बताना कैसे उचित है ? इसके सिवाय करणा करके कसाई को बचाना मी पाप नहीं कहा जा सकता, यह बात हम भगले किसी प्रकरण में बतावेंगे। यहाँ तो केवल इस बात पर थोड़ासा प्रकाश डालते हैं कि तेरह-पन्थियों का यह कथन कहाँ तंक दिनत है, कि संयति (साधु) के सिवाय सब छोग कुपात्र हैं। ं पहिला प्रश्न तो यह है कि कुपात्र शब्द तेरह-पन्धी लोग कहाँ से दूँड छाये। शास्त्र में तो 'कुपात्र' शब्द पाया ही नहीं

जाता। व्यवहार और कोष आदि में भी 'पात्र' श्रीर 'अंपात्र' ये दो ही शब्द पाये जाते हैं। यानी पात्र है और पात्र नहीं है। कदाचित किसी में दोनों ही बातें रही हुई हों तो विशेष परिस्थिति के लिए एक तीसर। शब्द 'पात्रापात्र' और भी बन सकता है, परन्तु यह शब्द पात्र श्रीर अपात्र इन दोनों शब्द के सिश्रण से ही बना है, इनसे भिन्न नहीं है। हाँ, आचार्यों ने कहीं सुपात्र के तीन भेद किये हैं। यथा—जघन्य सुपात्र सम्यक् दृष्टि; मध्यम सुपात्र श्रावक, जल्कृष्ट सुपात्र साधु और अपात्र रोगी, दुखी, मंगत, भिस्तारी तथा कुपात्र-हिंसक, चोर, जार, वेश्या ऐसी कहीं कहीं व्याख्या है। साधु-श्रावक को तो गुण-रहों का पात्र ही कहा है।

ऐसी दशा में अपने लिए सुपात्र और दूसरे के लिए कुपात्र शान्द लाये कहाँ से ? केवल अपनी बड़ाई और दूसरों की तुच्छता बताने के लिए ही कुपात्र और सुपात्र शन्द की सृष्टि की है, या अपना स्वार्थ साधने के लिए तथा इन नामों से लोगों को धोखे में डालने के लिए ही इन शन्दों की कल्पना की गई है, या और किसी उद्देश्य से ? साधु कहलाकर भी इस तरह के कल्पित शन्दों द्वारा लोगों को घोखे में डालना क्या उचित है ? परन्तु तरह-पन्थी साधुओं ने यदि औचित्य को अपने में रहने दिया होता, तो जैन शास्त्र और भगवान महावीर के नाम से वे दया तथा दान को पाप ही क्यों कहते ?

'सु' श्रीर 'कु' (पात्रों के) विशेषण हैं। विशेषणों का उपयोग विशेष समय पर ही किया जा सकता है, सदा के छिए नहीं, छेकिन तेरह-पन्थियों ने मूळ शब्द 'पात्र' और 'श्रपात्र' का तो कहीं उपयोग ही नहीं किया है।

पात्र का अर्थ है वर्तन-भाजन। वस्त रखने के छिए जो उपयुक्त होता है, वह उस वस्तु के लिए पात्र है, और जो उपयुक्त नहीं है, वह अपात्र है। परन्तु जो एक कार्य के लिए पात्र है, वही दूसरे कार्य के लिए अपात्र भी हो जाता है, और जो एक कार्य के छिए भपात्र है, वह दूसरे कार्य के छिए पात्र भी हो जाता है। चदाहरणके छिए कोई छड़का चर्ण्ड, अविनीत चोर और विद्याप्ययन में चित्त न लगाने वाला है, तो वह लड़का विद्या पढ़ाने के लिए तो अपात्र है, परन्तु छड़ाई-झगड़े श्रोर वदमाशी श्रादि के छिए पात्र हो जाता है। इसी प्रकार जो न्यक्ति पढ़ा लिखा तो है, साहसी भी है, परन्तु कद में ५ फीट ६ इन्च से कम है और छाती २० इश्व है, तो वह न्यक्ति फौज में भर्वी होने के छिए तो भपात्र है, छेकिन इन्हीं के छिए भपात्र नहीं है, किन्तु पात्र है। इन उदाहरणों को और आगे बढ़ा छीजिये।

'सु' और 'कु' विशेषण पात्र के लिए ही लग सकते हैं। जो जिस कार्य का पात्र ही नहीं है, उसके लिए 'कु' और 'सु' विशेषण भी नहीं छगते। जो जिस वस्तु का पात्र है, उसमें रक्षी गई वस्तु यदि भारा। से अधिक समय तक सुरक्षित रहती है, यदि आशा से अधिक गुण देने वालो हो जाती है, तब उस पात्र को प्रशंसा में 'सु' विशेषण लगाकर उसे सुपात्र कहा जाता है। इसी प्रकार जिसमें रखी हुई वस्तु भाशा से बहुत कम समय में हो खराब हो जाती है, अथवा भाशा तो यह थी कि इस पात्र में वस्तु के गुणों में बृद्धि होगी लेकिन इस श्राशा के विरुद्ध वस्तु विपरीत गुणकारा भथवा गुणहोन वन जाती है, तब उस पात्र की निन्दा करने के लिए 'कु' विशेषण लगाकर उसे कुपात्र कहा जाता है।

इस प्रकार 'सु' और 'कु' विशेषण पात्र के लिए ही लगते हैं। जो अपात्र है, उसमें रखी हुई वस्तु यदि खराव भी हो जावे, तो उसको कुषात्र न कहा जावेगा, किन्तु अपात्र ही कहा जावेगा। उदाहरण के लिए खटाई के बर्तन में रखा गया दूघ यदि खराव हो जावे, तो क्या उस बर्तन को कुपात्र कहा जावेगा? यही कहा जावेगा कि यह बर्तन ही दूघ रखने के योग्य न था, दूघ के लिए अपात्र था। किसी हींजड़े को फौज में भर्ती करके युद्ध में भेजा जावे, श्रीर वहाँ से वह ताली बजाकर भागे, तो उसको कुपात्र न कहा जावेगा, किन्तु यही कहा जावेगा कि यह फौज के लिए अपात्र हो था। परन्तु जो बर्तन दूध के लिए अपात्र रहा है, वह खटाई के लिए पात्र है। जो हींजड़ा फौज के लिए अपात्र रहा है, वह ताली बजाकर, नाचने गाने के लिए पात्र है। इस प्रकार

पात्र या अपात्र ऋपेचाकृत है, जीर 'सु' तथा 'कु' विशेषण-पात्र के छिए ही छगते हैं। सभी शातों के छिए न तो कोई पात्र है, न ऋपात्र है।

मतलव यह है कि जिसफे लिए जो मर्यादा है, वह उसका पात्र है, और जिसके छिए जो मर्यादा नहीं है, वह एसका पात्र नहीं है, किन्तु उसके छिए अपात्र है। जो पात्र है, उसके द्वारा जब तक मर्यादा की सीमा का अनुकूछ या प्रतिकृञ उल्लंघन नहीं होता है, वह मर्यादा भीतर ही है, तब तक तो वह पात्र ही है। उसको न सुपात्र कहा जावेगा, न कुपात्र ही कहा जावेगा। लेकिन जब वह अनुकूछ दिशा में मर्यादा का उल्लंघन करता है, यानी भागे बढ़ता है, तब उसे सुपात्र कहा जाता है और प्रतिकृष्ट दिशा में मर्योदा का उल्लंघन करके श्रागे बदता है, तो सुपात्र कहा जावेगा। जैसे पुत्र और अपुत्र, पुत्र तो श्रापका उद्दर है, लेकिन अपुत्र आपका लड़का नहीं है। जो आपका लड़का ही नहीं है, वह यदि आपको खाने को नहीं देता है, तो श्राप उसंको सुपुत्र न कहेंगे। इसके विरुद्ध जो आपका उड़का है, वह जब तक श्रपने कर्त्तंच्य का साधारण रीति से पासन करता रहेगा, आप उसको पुत्र कहेंगे। जब वह अपने कर्त्तव्य का विशेषरूप से पाळन करेया, तव आप उसको सुपुत्र कहेंगे भौर जब वह अपने कर्तव्य की उपेक्षा करेगा, अपने कर्तव्य का पासन न करेगा, विपरीत न्यवहार करेगा, तब भाप उसको कुपुत्र कहेंगे।

मतलब यह है कि पात्र और अपात्र शब्द अपेक्षाकृत हैं और 'कु' तथा 'सु' विशेषण पतन और उत्थान का बोध कराने वाले हैं। कोई भी न्यक्ति सब बातों के लिए न तो पात्र है, न अपात्र और न सुपात्र है, न कुपात्र। ऐसा होते हुए भी तेरह-पन्थियों ने संसार के समस्त जोनों को सुपात्र और कुपात्र इन दो मागों में ही विभक्त कर डाला है तथा यह फतवा दे दिया है कि साधु संयमी संजती (इन्हों के माने हुए, चाहे उनमें संयम के गुण हों या नहीं, खाली वेप ही हो) के सिवाय सभी लोग कुपात्र हैं। जान पड़ता है कि सब निर्णय उन्हों के अधीन है, और उनका जो बाक्य निकले, वह उनके अनुयायी—मारवाड़ी सेठों की तरह, सब के लिए 'तहत' हो जावे।

एक श्रीर भी दछीछ सुनिये! यह तेरह-पन्थ की मान्यतानुसार साधु के सिवाय सभी कुपात्र हैं तो वे धर्म का छपदेश
किनको देते हैं? कारण कि पात्र ही वस्तु को धारण कर सकता है।
अपात्र वस्तु को धारण नहीं कर सकता। जैसे कि सिंहनी का
दूध धारण करने को स्वर्ण का कटोरा ही पात्र माना जाता है,
दूसरा नहीं। जब अपात्र भी उत्तम पदार्थ को धारण नहीं कर
सकता, तब धर्म जैसे सर्वोत्कृष्ट पदार्थ के छिए कुपात्र—कैसे योग्य

बन सकते हैं। श्री वीतराग सर्वज्ञ देव प्रणीत स्याद्वादमय नय निश्चेप श्रादि सापेच मार्ग को समझने के लिए तो पात्र ही चाहिये। कुपात्रों के हाथ पड़ने से हो स्याद्वादमयी सापेक्ष वाणी का इस प्रकार चल्टा परिणमन हुआ है, क्यों कि तेरह-पन्य के सिद्धान्तानुसार इनके श्रावक और साधु होने से पहिले इनके बढ़े बढ़े आचार्य भी कुपात्रों की श्रेणी में ही थे। तब कुपात्र उस वाणी को सम्यक् प्रकार कैसे प्रहण कर सकते हैं ?

ं तेरह-पन्थी साधु अपने आपको एकान्त रूप से सभी बातों के छिए सुपात्र कहते हैं, परन्तु उनका यह कथन भी सर्वथा शुरु है। क्या वे श्रतुकम्पादान, संप्रहदान, अभयदान, कारुण्यदान, **छजादान, गौरवदान, श्रधर्मदान, करिष्यतिदान और** कृतदान के छिए सुपात्र होना तो दूर रहा, पात्र भी हैं ? यदि नहीं, तो ने अपने आपको सर्वथा सुपात्र कैसे कहते हैं ? इन दोनों के डिप तरह-पन्यी साधु, हमारी दृष्टि में अपात्र और तेरह-पन्य के सिद्धान्तातुसार कुपात्र हैं या नहीं ? धर्मदान के लिए भी साधु पात्र अवश्य हैं, किन्तु सभी साधु, वेषधारी धर्मदान के लिए भी सुपात्र नहीं हैं। 'सु' विशेषण यदि छगाया जा सकता है, तो डन थोड़े से साधुत्रों को ही, जो बड़ी तपस्याएं करते हैं, तबा आत्मद्मन करते हैं। सभी साधु वेषधारियों के छिए 'सु' विशेषण नहीं छगाया जा सकता है, न तपस्वियों के छिए ही सर्वेदा 'सु' विशेषण छगाया जा सकता है, तथा यह पात्रता या सुपात्रता धर्महान की ऋपेक्षा से ही है, और किसी अपेक्षा से नहीं। अन्य दानादि कार्य के छिए तो साधु 'अपात्र' है, और तेरह-पन्थियों के यहाँ तो सिर्फ सुपात्र तथा कुपात्र, ये दो भेद ही हैं, इसछिए उनके सिद्धान्तानुसार ने कुपात्र हैं।

अब हम दूसरी तरह से यह बताते हैं कि यदि श्रावक कुपात्र है, तो श्रावक को कुपात्र कहने वाले भी कुपात्र ही हैं। यह बात दूसरी है कि श्रावक में कुपात्रता ज्यादा निकले, और साधु में कम निकले, परन्तु श्रावक को कुपात्र कहने वाले भी सुपात्र कभी नहीं हो सकते।

मिध्यात्व, अन्नत, प्रमाद, कषाय और योग, ये पाँच आश्रव हैं। इन पाँचों त्राश्रवों को हम संख्या में १२३४५ मान छेते हैं। तेरह-पन्थी छोग त्राश्रव की अपेत्ता से ही श्रावक को कुपात्र कहते हैं, यह बात उनके कथन द्वारा ऊपर सिद्ध की जा चुकी है। मिध्यात्व को तो साधु ने भी छोड़ दिया है त्रौर श्रावक ने भी छोड़ दिया है। बाकी २३४५ संख्या रही। इसमें से अन्नत नाम के त्राश्रव को साधु ने सर्वथा वन्द कर दिया है और श्रावक ने आंशिक बन्द किया है। इस प्रकार २३४५ संख्या में से साधुत्रों ने २ का अंक सर्वथा उड़ा दिया है, त्रौर श्रावक ने उस हो के अंक को तोड़कर एक कर दिया है। शेष में साधु और श्रावक वरावर हैं। यदि दोनों द्वारा तोड़े गये श्राश्रव की संख्या घटा कर आधी करदी जावे, तो श्रावक के जिम्मे श्राश्रव का अंक १३४५ रहता है श्रीर साधुओं के जिम्मे ३४५ रहता है। अब विचार करने की बात है कि जिसको २३४५) रुपया देना है, वह यदि कर्जदार कहा जावेगा, तो क्या जिसे ३४५) रुपया देना है, वह कर्जदार न कहा जावेगा ? क्या उसको कर्ज-रहित कहा जावेगा ? कर्जदार तो दोनों ही हैं, कोई कम कर्जदार है, कोई ज्यादा।

इसिछए इस प्रकार आश्रव की अपेक्षा से ही श्रावक को
छपात्र कहा जाता है, तो साधु भी छुपात्र ही है। यदि कहा
जावे कि श्रावक की अपेक्षा साधु पर आश्रव का ऋण बहुत कम
है, इसिछए साधु सुपात्र तथा श्रावक छपात्र है, तो श्रावक इसका
जवाब यह देंगे कि मिध्यात्वी की अपेक्षा श्रावक पर आश्रव का
ऋण बहुत कम है, इसिछए मिध्यात्वी, छपात्र और श्रावक सुपात्र
है। श्रावक की अपेक्षा साधु पर आश्रव का ऋण कम है,
इसिछए साधु सुपात्र और श्रावक छपात्र है। साधु की अपेक्षा
केवलो में आश्रव का ऋण बहुत कम है, इसिछए केवली सुपात्र
और साधु छपात्र है। बल्कि साधु से श्रावक तो केवल ६ दे गुना
अधिक छपात्र है, परन्तु केवली से साधु ६९ गुना अधिक छपात्र
है, और १४ वें गुण स्थान पर पहुँचे हुए तो योग को कुँध चुके

हैं, आश्रव से बिल्कुल मुक्त हो चुके हैं, उनकी अपेक्षा सयोगी केवली कुपात्र हैं। इस प्रकार कुपात्रता की परम्परा का अन्त तो सिद्ध या त्रयोगी होने पर हो हो सकता है।

जिस शानक ने १२३४५ में से दस हजार का ऋण चुका दिया है, फिर भी यदि वह छुपात्र कहा जाता है, तो जिन्होंने २३४५ में से दो ही हजार का ऋण चुकाया है, वे सुपात्र क्यों कहे जावेंगे ? जिन शानकों ने साधुओं की अपेचा अपने ऋण के पाँच भाग चुका दिये हैं, उनको वे साधु, छुपात्र किस सुँह से कह सकते हैं, कि जिनको केविलयों को अपेचा ६८ गुना ऋण चुकाना वाकी है। अपनी फूटी आँख को न देखकर दूसरे की आँख की छींट को देखने और उसे काना कहने वाले शर्मदार होते हैं या वे-शर्म! यदि शर्मदार होते, तब तो ऐसा नहीं कह सकते।

श्रावक ने नो व्रत िये हैं, उसके कारण वह व्रतावती ही कहा जानेगा, श्रव्रती नहीं, चाहे वह व्रत सामान्य हो या श्रिधक हो। परन्तु जब से उसने व्रत िया, तब से अव्रत की किया उसको नहीं छग सकती। यह बात तो तेरह-पन्धियों को भी मान्य होनी चाहिए। मान्य क्यों न होगी, जब कि वे स्वयं 'अमिविश्वंसन' मिथ्यात्वी कियाधिकार के पाँचवें बोछ प्रष्ट १२-१३ में कहते हैं—

वली मिथ्यात्वी ने भली करणी रे लेखे सुत्रती कह्यों छे। ते पाठ लिखिये छे।

ऐसा कहकर उत्तराध्ययन सूत्र के ७ वें अध्ययन की २० वीं गाथा उद्भृत करते हुए जिस्रते हैं—

्रिज्ञथ इहाँ इम कह्यो। जे पुरुष गृहस्थ पणे प्रकृति भद्र परिणाय, क्षमादि गुण सहित एहवा गुणा ने सुवती कहा। परं १२ व्रतधारी नथी। ते जाव मनुष्य मरी मनुष्य में <sup>ं</sup>डपॅजे । ए तो मिथ्यात्वी अनेक भला गुणां सहित ने सुवती कहो। ते करणी भली आज्ञा मां ही छे। अने जे क्षमादि गुण आज्ञा में नहीं हुने तो सुत्रती क्यूँ कहा। ते क्षमादिक गुणां री करणी अशुद्ध होवे तो कुत्रती कहता। ए तो साम्प्रत भली करणी आश्रयी मिथ्यात्वी ने छवती कहा छे। अने जो सम्यक् दृष्टि हुए तो मरी ने मनुष्य हुए नहीं। अने इहाँ कह्यो ते मनुष्य मरी मनुष्य में इंपजे ते स्याये पथम गुण ठाणे छे। तेह ने सुत्रती कहो। ते निर्जरा री शुद्ध करणी आश्रयी कहा। छे।

्र इस कथन द्वारा वे कहते हैं कि क्षमादि गुणों के कारण से मिथ्याखी सुव्रती है, और भपने इस कथन की पृष्टि में एतरा- भ्ययन सूत्र का पाठ भी देते हैं। मिध्यात्वी के पाँचों आश्रव खुळे हुए हैं। उसने कोई व्रत या प्रत्याख्यान नहीं लिया है, और जो शुभ करणी करता है, वह भी मिध्यात्व के साथ करता है, सम्यक्त्व पूर्वक नहीं करता है। ऐसा होते हुए भी जब वह सुव्रती है, तो जिसने मिध्यात्व और संशिक श्रवत इन दो श्राक्षवों को बन्द कर दिया है, वह श्रावक क्या सुव्रती न होगा ?

इस प्रकार श्रावक भी श्रांधिक सुत्रती है, श्रोर साधु भी सुत्रती है। ऐसी दशा में श्रावक कुपात्र श्रोर साधु सुपात्र कैसे हो सकता है?

इसके सिवाय वे कहते हैं कि "अवती जीव छः काय का शक्त है। उसकी शान्ति पूछना अथवा उसकी शान्ति देना, अथवा अनेक प्रकार से उसकी सेवा करना सावद्य पाप है।" परन्तु वारह अतथारी आवक तो अअती नहीं है। उसके छिए भगवान ने जितने भी अत बताये हैं, वे सब अत उसने स्वीकार किये हैं, फिर आवक का कौनसा अत ऐसा शेष रह गया है, जिसके न छेने से वह अअती कहछा सकता है ? यदि कहा जावे कि साधु की अपेता उसमें चारित्र कम है, इसछिए उसको अवती कहा जाता है, तो यथाख्यात चारित्र की अपेक्षा वर्तमान साधु में में भी चारित्र बढ बहुत ही कम है। फिर साधु अअती क्यों नहीं ? बल्क आवक के छिए चारित्र की जो अन्तिम् और

अधितम सीमा वर्ताई गई है, श्रावक एस सीमा का पाउन पूर्णत्या कर रहा है, परन्तु साधु के छिए जो अन्तिम श्रीर श्रेष्ठतम सीमा बताई गई है, साधु उससे बहुत ही दूर है, पिछड़ा हुआ है। ऐसा होते हुए भी साधु सुन्नती तथा सुपान्न और श्रावक अन्नती तथा कुपान्न कैसे रह सकता है १ श्रावक भी सुन्नती तथा सुपान्न है। फिर भी तेरह-पन्थी साधु श्रावक के विपय में और श्रावकत्व की चरम सीमा पर पहुँचे हुए ग्यारह प्रतिमाधारी श्रावक के छिए भी कहते हैं कि श्रावक को खिलाना पाप है, श्रावक की सेवा करना पाप है, ग्यारह प्रतिमाधारी श्रावक को भिक्षा देना पाप है और श्रावक की कुशल की कुशल की मुद्राना भी पाप है।

हम पूछते हैं कि जब सुत्रती होने पर भी श्रावक को खिछाना या ग्यारह प्रतिमाधारी श्रावक को भिन्ना देना पाप है, तो साधु को देना धर्म कैसे हो जानेगा? यदि तेरह-पन्थी कहें कि श्रावक में अभी अन्नत शेष हैं, तो उनका यह कहना झूठ है। श्रावक के छिए जितने नत बताये गये हैं, वे सब न्नत स्वीकार कर छेने पर अन्नत कहाँ रहा? यदि कहा जाने कि न्नत छेने के वाद जो बाकी रह गया है, वह श्रन्नत है, तो जो बाको रहा है उसे भी स्यागना साधु का न्नत है, श्रावक का न्नत नहीं है। श्रावक के तो जितने भी न्नत कहे गये हैं, श्रावक उन सब को स्वीकार कर चुका है। श्रावक के न्नतों की मर्यादा जितनी कहा गई है, शावक उन सब का पूर्णतया पालन करता है। वह शावक पद का अराधक है, ऐसा सूत्र में कहा है। वह मर्यादा के विरुद्ध कोई आंचरण नहीं करता। लेकिन साधु तो मर्यादा के विरुद्ध आंचरण करते हैं, क्योंकि परिष्रह में शरीर की भी गणना है। साधुओं को शरीर से ममत्व है या नहीं ? यदि नहीं, तो नित्य घर घर भोजन के लिए क्यों भटकते हैं ? शीत, ताप और वर्षा से बचने का प्रयत्न क्यों करते हैं ? पैर में एक छोटासा काँटा भी लग जाता है, तो निकालने क्यों बैठते हैं ? रोग होने पर बैदा, डाक्टर को शरण क्यों लेते हैं ? अर्श होने पर ऑप्रेशन क्यों करने देते हैं ? अ

<sup>\*</sup>तेरह-पन्थी, 'अम-विष्वंसन' पृष्ठ २६ में कहते हैं—'जे अर्श छेदे ते वैद्य ने किया लागे, अने जे साधु नी अर्श छेदाणी, तेहने किया न लागे' इसी बात को और स्पष्ट करते हुए कहते हैं—'तिवारे कोई कहे, ए वैद्य ने किया कही ते पुण्य नी किया छे, पिण पाप नी किया नहीं। एहवो ऊँधो अर्थ करे, तेंहने उत्तर—इहाँ कह्यो, अर्श छेदे ते वैद्य ने किया लागे, पिण धर्मान्तराय साधु रे पड़ी। धर्मान्तराय ते धर्म में विध्न पड़्यो, तो जे साधु रे धर्मान्तराय पाड़े, तेहने श्रम किया किम हुवे ? ए धर्मान्तराय पाड़्याँ तो पुण्य वँधे नहीं। धर्मान्तराय पाड़्याँ तो पाप नी किया लागे छे।'

क्यों नहीं देते ? यदि श्राप भोजन न करें; शीत, ताप, वर्षों से बचने का प्रयत्न न करें; पैर का काँटा न निकार्ट; रोग होने पर, वैद्य डाक्टर की शरण न छें तो क्या आपको पाप होगा ? सनस्कुमार (चक्रवर्ती) मुनि ने शरीर के रोग नहीं मिटाये तो क्या उनको पाप हुआ ? गजसुकुमार मुनि ने शरीर को रक्षा का प्रयत्न नहीं किया तो क्या उन्हें पाप छगा ? जिन करपी साधु शीत, वर्षा, ताप सहते हैं, तो क्या पाप करते हैं ? अनेक साधु श्रों ने साधु होते ही आहार पानी त्याग दिया, तो क्या उनको पाप हुआ ? यदि नहीं, तो फिर श्राप शरीर-रक्षा का

यह युक्ति उनकी मूर्खतापूर्ण है। कारण कि अर्श (मस्सा) छेदने से साधु के धर्मान्तराय नहीं पड़ती, परन्तु मस्सा के कारण से साधु को जो पीड़ा होती थी, जिससे उनके ग्रुभ ध्यान में विध्न पड़ता था, किसी समय पर रोग और पीड़ा के कारण आर्त्तध्यान भी होता था, वह मिटाया और भविष्य में समाधि रहेगा, उस समाधि करने के निमितभूत वैद्य, बाक्टर ही हैं, वास्ते उसको महा पुण्य और अग्रुभ कर्म की निजरा होती है। जैसे जीवानन्द वैद्य ने मुनि के शरीर में क्रमियादि रोग की शान्ति करके तीर्थंद्वर नाम के योग्य पुण्य एकत्रित किए थे।

तेरह-पन्थी कहते हैं कि जिस वैद्य ने साधु का अर्श (मस्सा) छेदा है, उसने साधु के धर्म में विष्न ढाला है, साधु को धर्मान्तराय दी है, इसलिए उसको पाप की क्रिया लगती है, लेकिन साधु को किया नहीं लगती। क्या ही अच्छा न्याय है। अर्श छेदे उसको पाप, और जिनका रोग गया उनको धर्म। प्रयत्न करते हैं, और जो शरीर से ममस्य रखते हैं, तो आपका परिमह वत नष्ट हुआ या रहा ?

इस प्रकार साधु तो पहिले इत अहिंसा (जैसा कि पूर्व के प्रकरण में नाव विहार श्रादि के च्दाहरण देकर सिद्ध किया जा चुका है) को भी तोड़ते हैं, पाँचवें परिप्रह व्रत को भी तोड़ते हैं, श्रीर दूसरे सत्यव्रत को भी तोड़ते हैं, लेकिन श्रांवक ने जितने भी व्रत लिये हैं, उन सबका पूर्णतया पालन करता है, फिर भी साधु को आहार पानी देना धर्म और श्रांवक को खिलाना पिछाना पाप कैसे है ? व्रतों का भंग साधु करते हैं, ऐसी दशा में सुव्रती साधु रहे या श्रांवक रहा ? अव्रत साधु में आया, या श्रांवक में खाया ?

यदि तेरह-पन्थी साधु, यह कहें कि हम में यानी साधुकों में जो कमी है, साधु उसी कमी को मिटाने की ही भावना रखते हैं, तो इसका उत्तर यह है कि क्या श्रावक इस प्रयत्न में नहीं रहता है ? वह भी नित्य ही चौदह नियम का चिंतवन करता है व मनोरथादि भावना भाता है, जिसमें से एक यह भी है कि कब वह दिन धन्य होगा, जब मैं श्रारम्भ परिप्रह का सर्वथा त्यागी होऊँगा। इस तरह इस अंश में तो साधु और श्रावक बरावर हो रहे, श्रीर प्रहण किये हुए त्रतीं का पाळन करने के अंश में साधु की अपेक्षा श्रावक श्रेष्ठ ही रहा। ऐसी दशा में साघु सुपात्र और श्रावक कुपात्र कैसे हो सकता है ?

तेरह-पन्थी साधु दूसरे सत्य त्रत को भी शास्त्र पाठ का विप-रीत अर्थ करके तोड़ते हैं। यद्यपि इस विषयक सैकड़ों उदाहरण दिये जा सकते हैं, लेकिन विषय वद जावेगा और अभी इसमें आगे भी कुछ आवेगा ही, इसिडिए यहाँ केवड एक ही उदाहरण देकर सन्तोष करते हैं।

चपासक दशांग सूत्र में पन्द्रह कमीदान वताकर शावकों के छिए कहा है कि ये कमीदान (व्यापार) शावकों को जानने चाहिएँ, परन्तु इनका श्राचरण न करना चाहिये। उन पन्द्रह कमीदान में पन्द्रहवाँ कमीदान 'असईजण पोसणयां' है। इसका अर्थ है-असई यानी असती, जण यानी छोग, पोसणया यानी पोषण करना। अर्थात् श्रसती (दुराचारिणी) स्त्रियों का पोषण करने का व्यापार करना। जैसा कि श्राजकछ वन्बई आदि में होता है, कि कुल्टाश्रों को रखकर, उनके द्वारा आजीविका चढाते हैं। शावकों के छिए यह कर्म निषद्ध है।

असई का अर्थ असंयति कदापि नहीं होता ! 'अ' 'सई' का निषेवक है। मूल शब्द 'सई' है। 'सई' शब्द साधु के अर्थ में न तो है, न कहीं श्राया ही है। सई शब्द का अर्थ सती होता है सो 'अ' से सतील का निषेध रूप। असती यानी कुल्टा व्यभिचारिणी होता है। ऐसा होते हुए भी तेरह-पन्थी छोग 'श्रम-विष्वंसन' एष्ठ ८५ में 'सई' शब्द का अर्थ संयति, और 'असई' राज्द का श्रथं असंयति करते हैं। ऐसा अर्थ वे यह बताने के छिए करते हैं कि देखो, असंयति का पोषण करना, पन्द्रह कर्मा-दान में से एक है, श्रीर पन्द्रह कर्मादान, श्रावक के छिए सर्वथा श्याज्य हैं, इसछिए श्रसंयति (साधु के सिवाय अन्य छोगों) का पोषण करना पाप है। वे 'श्रम-विष्वंसन' एष्ठ ८५ में छिस्रते हैं —

"तिहां 'असती जण पोसणया' तथा 'असई पोषणया' कहा छे। एह नो अर्थ केतलाक विरुद्ध करे छे । अने इहाँ १५ व्यापार कहा छे। ति वारे कोई इम कहे इहाँ असंयती पोष व्यापार कहा छे। तो तुम्हें अनुकम्पा रे अर्थे असंयमो ने पोष्याँ व्यापार किम कहा छो। तेहनो उत्तर—ते असंयती पोषी पोषी ने व्यापार करे। ते असंयती ने पोषे ते व्यापार नथी कहिये। परं पाप किम न कहिये। जिम कोयला करी वेचे ते 'अंगाल कर्म' व्यापार अने दाम विना आग लाय ने कोयला करी आपे ते व्यापार नथी परं पाप किम न कहिये। तिम असंयती

अ उनके कहने का अभिप्राय यह है कि कई छोग 'असती' (वेदया आदि) पोपण अर्थ करते हैं।

पोषी पोषी आजीविका करे। दानशाला ऊपर रहे रोज-गार रे वास्ते तथा ग्वालियादिक दाम लेइ, गाय भैस्पा आदि चरावे। इम कुक्कुंट माजीर आदिक पोपी पोपी आजीविका करे। आदिक शब्द में तो सर्व असंयति ने रोजगार रे अर्थे राखे ते असंयती व्यापार कहिये। अने दाम लियां विना असंयती ने पोपे ते न्यापार नहीं। पर पाप किम न कहिये। ए तो पनरे १५ ई न्यापार छे ते दाम लेई करे तो व्यापार अने पनरे १५ ई दाम विना ख़ेने तो च्यापार नहीं। परं पाप किम न कहिये।" ः इस कथन का सार यह है कि पैसे छेकर असंयति (साधु के सिवाय और समस्त जीव) का पोषण करना तो 'असंयति पोषण' नाम का कमीदानक (न्यापार) है, और बिना पैसे छिये असंयति का पोषण करना व्यापार तो नहीं है, छेकिन पाप तो है ही।

अवक के लिए पन्द्रह कर्मादान (व्यापार) महान् पाप पूर्ण कार्य है, इस लिए अवक के लिए पन्द्रह कर्मादान का सेवन (यानी उन पन्द्रह व्यापार का करना) निपिद्ध है। तेरह-पन्धी कहते हैं कि ऐसे लेकर असंयति का पोषण करना कर्मादान (पापपूर्ण) है और विना पैसे लिए पोपण करना भी पाप है। इसके अनुसार यदि असंयति के साथ व्यापार किया जाता है, तो व्यापार करना भी पाप है और उनको ग्रुफ्त चीज़ दी जाती है, तो वह भी पाप है। इसके लिए उन्होंने उदाहरण भी दिया

इस कथन में तेरह-पन्थियों के झूठ, कपट, छठ और धूर्तता का दिग्दर्शन कराते हैं। पहिले तो उन्होंने लिखा कि असती जण पोसणया का अर्थ कितने ही छोग विरुद्ध करते हैं। उन्होंने यह िखा तो सही, परन्तु फिर यह नहीं बताया कि विरुद्ध अर्थ क्यो करते हैं, और वास्तविक अर्थ क्यां और क्यों है ? ऐसा कुछ न कहें कर इस बात को ही उड़ा देते हैं और जैसे वसे की समझाने के लिए बात परटा दी जाती है, उसी तरह बात परटा कर आप ही प्रदेन खड़ा करते हैं कि 'यहाँ तो ऋधंयतो पोष व्यापीर कहा है, अनुकम्पा के लिए ऋसंयती के पोषण को ज्यापार कैसे कहते हों ? यह प्रदन खड़ा किया कैसे और किस श्रर्थ पर से असंयति पोष व्यापार कहाँ कहा है, यह वे ही जानें। हम पहिले कह चुके हैं कि 'असती जण पोषणयां' का अर्थ असती कियों के पोषण द्वारा आजीविका चलाना है। यह अर्थ प्रसिद्ध भी है, शास्त्रानुसार भी है, तथा शब्दानुसार, भी है। इतना ही नहीं, किन्तु स्वयं तेरह-पन्धी भी 'भ्रम-विध्वंसन' पृष्ठ ८४ में कमीदानों

है, जैसे दानशाला पर नौकरी करता है, वह कर्मादान तो नहीं है परन्तु पाप तो है, और पैसे लेकर गाय भैंस चराता है, वह कर्मादान है। इस प्रकार असंयति से ध्यापार सम्बन्ध, नौकरी सम्बन्ध रखना भी पाप है और पाप भी साधारण नहीं, कर्मादान का सेवन। कर्मादान का सेवन करना ऐसा पाप माना जाता है, कि उस पाप को करने वाला, आवक

का अर्थ बताते हुए असई पोसणिया का अर्थ 'वेदया आदि ने पोषणआदिक कर्म' लिखते हैं। फिर भी इस अर्थ को एक ओर फेंक कर दया तथा दान का विनाश करने के छिए असई पोसणिया का अर्थ असंयित पोषण कर हाछा, तथा उस पर प्रश्न उत्पन्न करके उसका समाधान भी कर हाला। घन्य है, सुपात्र साधुओं को! क्या कोई आवक भी ऐसा कर सकेगा?

तेरह-पन्थियों के झूठ, कपट और घोखेवाजी का एक और उदाहरण छीजिये। तेरह-पन्थी छोग 'भ्रम-विष्वंसन' प्रष्ठ ८० में छिखते हैं—

तथा ठाणांग ठाणे ४ उद्देश्या ४ में कुपात्र ने कुक्षेत्र कह्या । ते पाठ लिखिये छे ।

"चत्तारि मेहा प॰ तं॰ खेत्तवासी णाम मेंगे णो अक्खेतवासी, एवामेव चत्तारि पुरिस जाया प॰ तं॰ खेत्तवासी णाम मेंगे णो अक्खेतवासी।

इहाँ पिण कुपात्र दान कुक्षेत्र कह्या कुपात्र रूप कुक्षेत्र में ( पुण्य रूप ) वीज किम उमे । डाहा हुवे तो विचारी जोइजो ।

यह है तेरह-पन्थियों का कथन। इस कथन द्वार। तेरह-पन्थी ठाणांग सूत्र के चौथे ठाणे के चौथे उद्देश्ये की दी गई चौभंगी से यह सिद्ध करते हैं कि इस चौभंगी में कुपात्रदान को कुक्षेत्र कहा। कुपात्र रूप कुक्षेत्र में पुण्य रूप बीज कैसे उग सकता है ? परन्तु न तो पूरी चौभंगी दी, न पूरी उपमा उतारी, क्योंकि पूरी चौभंगी देते तो वहां पोछ खुढ जाती।

श्रव जरा इस चौभंगी के श्रर्थ पर विचार कीजिये। यह चौभंगी चार प्रकार के मेघ की उपमा देकर, चार प्रकार के सम्पत्तिवान पुरुषों के भेद बताती है। इसमें कहा है—

चार प्रकार के मेघ कहे गये हैं। एक मेघ क्षेत्र में तो वरसता है, परन्तु अक्षेत्र में नहीं वरसता। यानी जहाँ बरसना चाहिये, वहाँ तो बरसता है, और जहाँ न बरसना चाहिये, वहाँ नहीं बरसता। दूसरा मेघ अक्षेत्र में बरसता है और क्षेत्र में नहीं बरसता। तीसरा मेघ क्षेत्र और श्रक्षेत्र दोनों ही में बरसता है और चीया मेघ न क्षेत्र में बरसता है, न श्रक्षेत्र में हो बरसता है। इसी तरह चार प्रकार के पुरुष हैं। एक उस मेघ की तरह हैं, जो क्षेत्र में नहीं बरसता। दूसरे उस मेघ की तरह हैं, जो अक्षेत्र में तो बरसता है, परन्तु क्षेत्र में नहीं बरसता। दीसरे उस मेघ की तरह हैं, जो क्षेत्र में भी बरसता है। तथा चीथे उस मेघ की तरह हैं, जो क्षेत्र में भी बरसता है। तथा चीथे उस मेघ की तरह हैं, जो क्षेत्र में भी बरसता है। तथा चीथे उस मेघ की तरह हैं, जो क्षेत्र में भी बरसता है। तथा चीथे उस मेघ की तरह हैं, जो क्षेत्र में भी बरसता है। तथा चीथे उस मेघ की तरह हैं, जो क्षेत्र में भी बरसता है। तथा चीथे उस मेघ की तरह हैं, जो क्षेत्र में भी बरसता है। तथा चीथे उस मेघ की तरह हैं, जो क्षेत्र में भी बरसता है। तथा चीथे उस मेघ की तरह हैं, जो क्षेत्र मां भी बरसता है। तथा चीथे उस मेघ की तरह हैं, जो क्षेत्र मां भी बरसता है। नहीं बरसता।

यह इस चौभंगी का अर्थ है। इसमें न तो कुपात्रदान का जिक है, न कुपात्र, न कुक्षेत्र तथा पुण्य का जिक है। फिर भी तेरह-पन्थी छोग इस पाठ के अर्थ में इन सबको जबर्दस्ती यह सिद्ध करने के छिए घुसेड़ते हैं कि तेरह-पन्थी साधुओं के सिवाय और सब कुपात्र हैं, इसछिए उनको दान देना पाप है।

इसी तरह सैकड़ों जगह छोगों को घोखे में डालने श्रीर अपने मत का प्रचार करने के लिए तेरह-पन्थी साधुओं ने कई जगह शास्त्र के अर्थ का अनर्थ श्रथवा इच्छानुसार अर्थ किया है। जो छोग चाहें, वे 'अम-विध्वंसन' प्रन्य देख सकते हैं, जिसका प्राप्तिस्थान मैरोंदान ईश्वरचन्द चोपड़ा, गंगाशहर (बीकानेर) लिखा है। हमारा श्रनुमान है कि 'अम-विध्वंसन' के झूठ कपट की बातें अब खुल गई हैं, इसलिए पत्र लिखने पर भी 'अम-विध्वंसन' पुस्तक शायद ही प्राप्त हो। प्रयन्न कर देखिये, और यदि प्राप्त न हो, तो फिर हमारे पास आकर देखिये।

कहना यह है कि इस तरह झूठ कपट का आश्रय लेनेबाओं का सत्य-न्नत क्या स्रिक्षत रह संकता है ? झूठ कपट ही नहीं, किन्तु जिसे झूठ में झूठ, कपट में कपट और माया में माया कहा जाता है, तेरह-पन्थी साधु वैसा ही करते हैं। शास्त्र के विपरीत अर्थ की बात शांवकों को ज्ञात न हो जावे, इसके छिए तेरह-पन्थी साधुओं ने श्रावकों के छिए सूत्र पठन का ही निषेध कर दिया है। श्रावकों का सूत्र पठन, जिनाज्ञा के बाहर बताया है और जिनाज्ञा के बाहर के समस्त कार्यों को तेरह-पन्धी साधु पाप कहते ही हैं। इस प्रकार श्रावकों का सूत्र पढ़ना बाप ठहराया है। श्रावकों को सूत्र पढ़ना पाप है, यह बताने श्रीर सिद्ध करने के छिए 'श्रम-विष्वंसन' में पृष्ठ ३६१ से ३७३ तक 'सूत्र पठनाऽधिकार' नाम का एक पूरा अध्याय ही है।

इन सव वातों के होते हुए तेरह-पन्थी साधुओं का दूसरा सत्य-त्रत रोष कहाँ रहा ? जैसा कि हम बता चुके हैं, तेरह-पन्थी साधु स्वीकृत-त्रत में से पहले, दूसरे और पाँचवें त्रत का स्पष्टतया उल्लंघन करने वाले हैं, इसिंखए वे ही कुपात्र हैं; लेकिन श्रावक ने जितने त्रत स्वीकार किये हैं, उनका पूरी तरह पालन करता है, इसिंखए वह कुपात्र नहीं है।

इस प्रकरण में हम बहुत लिख चुके हैं। अन्त में यह कह कर, हम इस प्रकरण को समाप्त करते हैं कि तेरह-पन्थी साधुओं का अपने सिवाय और सब लोगों को कुपात्र बताना तथा और किसी की रच्चा-सहायता को पाप बताना बिल्कुल झूठ, असंगत और मनधड़न्त सिद्धान्त है। अपने मत का प्रचार करने के लिए ही उन्होंने सुपात्र तथा कुपात्र शब्दों की कल्पना की है, और इन शब्दों का उपयोग दया दान को पाप ठहराने में किया है।



## दान-पुण्य

-ceases

तेरह-पन्थी छोग पुण्य का अछग यंघना नहीं मानते। वे कहते हैं कि—

'पुण्य तो धर्म लारे बंधे छे, ते शुभ योग छे, ते निर्जरा विना पुण्य निपजे नहीं।'

( 'भ्रम-विष्वंसन' पृष्ठ =१ )

इसके अनुसार तेरह-पन्थी छोगों का कथन है कि पुण्य की उत्पत्ति निर्जरा के साथ ही होती है। यिना निर्जरा के पुण्य की उत्पत्ति नहीं होती, किन्तु जिस तरह खेत में अनाज के साथ घास अपने आप ही उत्पन्न हो जाता है, उसी प्रकार निर्जरा के साथ पुण्य भी उत्पन्न होता है। पुण्य स्वतन्त्र रूप से उत्पन्न नहीं होता।

इसी दलील के आधार पर तेरह-पन्थी लोग साधु के सिवांब और किसी को दिये गये दान में पुण्य नहीं बताते हैं। वे कहते हैं कि जहाँ निर्जरा नहीं वहाँ पुण्य नहीं, और सांघु के सिवाय जो दान दिया जाता है, उससे निर्जरा नहीं होती, इसिछए पुण्य भी नहीं होता। परन्तु उन लोगों का यह सिद्धान्त बिल्कुल शूठा है। 'श्री दशवैकाछिक सूत्र' के पाँचवें श्रम्ययन में जो जो भाहार-पानी साधु के लिए प्राप्तक होने पर भी श्रकल्पनीक बताया है, वहाँ ऐसा कहा है कि 'पुणट्ठापगढं इमं' अर्थात पुण्य के न्छिए बनाया हुआ यह पदार्थ मुक्ते नहीं कल्पता है, ऐसा साधु कहे। तब विचारने की बात है कि वह पुण्य के छिए बना हुआ साधु तो छेते नहीं, भगवान ने ऐसा भाहार-पानी छेने की मनाई की है, तब वह पुण्यार्थ किसके छिए हुआ ? इससे स्पष्ट सिद्ध है कि पुण्य के छिए बनाया हुआ उसी को कहते हैं जो रंक, भिखारी, दुखी, पशु-पत्ती भादि के लिए बनाया गया हो। इसमें निर्जरा का कोई स्थान नहीं है। ऐसे दीन हीन अपंग अनाशितों को देने में पुण्य ही होता है। इसिंछए शासकार ने कहा है कि 'पुणट्टा' इस पर से पुण्य, साधु के सिवाय देने से भी होता है भौर वह जीव को ऊँचा चठाने में कारणभूत होता है।

'श्री स्थानांग सूत्र' के नववें स्थान में नव प्रकार का पुण्य कहा है। वहाँ मूळ-पाठ में "निवैद्य, सावद्य या निर्जरा के साथ होता है, ऐसा कोई विवरण नहीं है। टीकाकार ने यह बताया है कि—"पात्रायान्नदानाद्य तीर्थंद्धरं नामादि पुण्य-प्रकृतिबंध स्तद्भ पुण्यं एवं सर्वत्र"—इसका भाव यह है कि पात्र को अन्नादि देने से तीर्थंकर नामादि पुण्य-प्रकृति का बन्ध होता है और उनके सिवाय दूसरों को देने से दूसरी पुण्य-प्रकृति का बन्ध होता है, क्योंकि पुण्य-प्रकृति के देने से दूसरी पुण्य-प्रकृति का बन्ध होता है, क्योंकि पुण्य-प्रकृति ए प्रत्य की हैं सो उत्कृष्ट पात्र को देने से तीर्थंकर नाम जैसी उत्कृष्ट पुण्य-प्रकृति का बन्ध है त्रीर शेष, जैसे पात्र वैसी सामान्य विशेष पुण्य-प्रकृति जानना। परन्तु तेरह-पन्थी छोग साधु के सिवाय पुण्य-प्रकृति का निवेध करने के छिए कहते हैं कि—

"अनेरा ने दीधां अनेरी प्रकृति नो वन्ध कहा। छे ते अनेरी प्रकृति तो पाप नी छे"

('भ्रम-विष्वंसन' पृष्ठ ७६)

ं और भी कहते हैं कि—

अन्नत में दान दे जेहनो टालन रो करे उपायजी।
जाने कर्म वंधे छे म्हायरे म्हांने भोगवतां दुखदायजी॥
अन्नत में दान देवां तण्ँ कोई त्याग करे मन शुद्धजी।
तिणरो पाप निरन्तर टालियो तिणरी वीर वखाणी बुद्धजी॥
('सद्धर्म मण्डन' पृष्ठ १०१)

अर्थात्—अन्नती (जो साधु नहीं हैं) को दान देने से सुमे कर्म का बन्ध होगा, जिनको भोगना महा दुःखदायी होगा, ऐसा समझ कर अन्नती (साधु के सिवा अन्य छोगों) को दान देने से बचने का उपाय करें। जो साधु के सिवाय अन्य छोगों को दान देने का शुद्ध मन से त्याग करता है, उसका पाप टळ जाता है और भगवान महावीर उसकी बुद्धि की प्रशंसा करते हैं।

इस तरह साधु के सिवाय और सभी जीव को दान देना, पाप ठहरा कर तेरह-पन्थी छोग, साधुक्ष के सिवाय और को दान देने का त्याग कराते हैं। तेरह-पन्थियों की इस मान्यता से—

- ं (१) भूखे को भोजन; प्यासे को पानी; नंगे को वस्न; धर्षा, शीत व ताप से कष्ट पाते हुए को स्थान देना पाप है।
- (२) कवृतरों को दाना डाळना तथा गायों को **घास** डाळना श्रादि भी पाप है।
  - (३) श्रीर तो ठीक, परन्तु श्रपने माता-पिता को भोजन देना श्रीर उनकी सेवा करना भी पाप है।
  - ं इसी तरह देना मात्र पाप हो जाता है, फिर वह चाहे ब्राह्मण को दिया गया हो, भिखारो को दिया गया हो, अपंग अपाहिज को दिया गया हो, कोड़ी कबूतर को दिया गया हो, गौशाला

क्षयह बताया जा चुका है कि तेरह पन्थी साधु, केवल अपने को ही साधु मानते हैं, और किसी को भी साधु नहीं मानते हैं। वे, व्रती का अर्थ साधु ही करते हैं; व्रतधारी आवक की गणना भी अव्रती और कुपात्र में करते हैं।

ख्रनाथाश्रम आदि संस्थाश्रों को दिया गर्या हो, भथवा श्रपने माता पिता को दिया गया हो।

ः तेरह-पन्थी पुण्य तत्त्व का स्वतन्त्र उत्पादन मानते ही नहीं हैं, किन्तु यही मानते हैं कि पुण्य निर्जरा के साथ ही उत्पन्न होता है। छेकिन इस सम्यन्ध में यातो तेरह-पन्थी छोग भूछते हैं, अथवा वे दान को पाप बताने के छिए हो ऐसा जान वूम कर मानते हैं। यदि पुण्य का उत्पादन स्वतन्त्र रीति से न हो सकता होता, तो पुण्य को श्रवा तत्त्व ही क्यों यताया जाता ? खेत में अनाज के साथ उरपन्न होने वाले घास का अलग वर्णन कोई नहीं करता। दूसरे, यदि निर्जरा के साथ पुण्य उरपन्न होता है, तो पाप किसके साथ उरपन्न होगा ? जैसे पुण्य और पाप भिन्ने गुण वाळे साथी हैं, दोनों आश्रव-तत्त्व की पर्याय हैं, उसी तरह संवर और निर्जरा भी भिन्न गुण वाले साथी हैं और वे मोक्षः तत्त्व का पर्याय रूप हैं। इसिछए जब पुण्य की खरपत्ति निर्जरा के साथ ही मानी जाती है, तो पाप की उरपत्ति किसके साथ मानी जावेगी ? फिर बेचारा पाप अकेळा और स्वतन्त्र -क्यों चरपन्न होगा १

तीसरी दछीछ श्रौर छीजिये! निर्जरा दो तरह की होती है, भकाम और सकाम। श्रकाम निर्जरा तो बन्ध का ही कारण मानी जाती है, वह निर्जरा ऐसी नहीं है जो नये कमें का बन्ध न

कराती हो। दूसरी सकाम निर्जरा है। सकाम निर्जरा सम्यग्-दृष्टि ही कर सकता है, मिध्या दृष्टि कर नहीं सकता। सकाम निर्जरा आत्मा को मोत्त प्राप्त कराने वाळी मानी गई है, और यदि मिध्या दृष्टि भी सकाम निर्जरा कर सकता हो, और सकाम निर्जरा करके मोक्ष प्राप्त कर सकता हो, तो फिर सम्यक्त व्यर्थ हो जावेगा। फिर सम्यक्त की कोई आवश्यकता ही न रहेगी।

जब मिथ्यादृष्टि भी सकाम निर्जरा कर मोक्ष प्राप्त कर सकेगा, तव सम्यक्तव की क्या कीमत रही ? इसिछए सम्यग्दृष्टि ही सकाम निर्जरा कर सकता है। जीव सम्यग्दृष्टि तभी माना जाता है जब कि निश्चय में तो दर्शन सप्तक यानी अनन्तानुबन्धी चौकड़ी एवं मिध्यात्व मोहिनी, मिश्र मोहनीय तथा सम्यक्त्व मोहिनी इन सात प्रकृतियों का क्षयोपशम करे और ज्यवहार में जीवा-जीवादि नव-तत्त्वों को सममे तथा देव गुरु धर्म का स्वरूप समझकर शुद्ध देव गुरु धर्म की श्रद्धान् करे, तब सम्यक्त्व की प्राप्ति होती है। जहाँ तक म्यम्यक्त्व नहीं होता, सकाम निर्जरा ं नहीं कर सकता। पुणः-बन्ध तो पहिले से लगा कर तेरहवें गुणस्थान तक सभी जगह होता है। जब आत्मा र फेन्द्रिय अवस्था में होता है, वहाँ पर सम्यक्त्व तो होता हो नहीं और ्सम्यक्त्व विनी सकाम निर्जरा नहीं, तब विना निर्जरा के पुण्य- प्रकृति कैसे बढ़ती है ? यदि पुण्य-प्रकृति का विकाश नहीं माना जावे तो एकेन्द्रिय जीव, द्वीन्द्रिय से पंचेन्द्रिय तक कैसे पहुँचे ?

सम्यक्तव तो पंचेन्द्रिय को ही प्राप्त होती है, वहाँ तक पुण्य-प्रकृति कैसे बंधे ? और सुनिये ! प्रथम गुणस्थान में वर्तते हुए जीव को ११७ प्रकृति का बन्ध वताय। है, जहाँ ३९ पुण्य-प्रकृति हैं। वहाँ सकाम निर्जरा तो है नहीं, फिर विना सकाम निर्जरा के पुण्य-प्रकृति बंधी या नहीं ? इसिछए यही मानना होगा कि पुण्य का उत्पादन निर्जरा के विना भी हो सकता है और पुण्य रहित निर्जरा भी हो सकती है। यानी एकान्त रूप से पुण्य भी उत्पन्न होता है, श्रीर एकान्त रूप से निर्जरा भी होती है। यदि पुण्य रहित निर्जरा का होना न माना जावेगा, तो उस दशा में जीव को कभी मोच हो ही नहीं सकता। क्योंकि निर्जरा के साथ पुण्य को उत्पत्ति आवश्यक मानने पर जीव जैसे जैसे कमें की निर्जरा करेगा, वैसे ही वैसे पुण्य उत्पन्न होता रहेगा और जब तक पुण्य तथा पाप दोनों ही नहीं छूट जाते, तब तक मोच नहीं हो सकता।

मतलब यह कि तेरह-पन्थियों का यह कहना बिलकुछ गलत है कि पुण्य तो निर्जरा के साथ ही होता है, निर्जरा के बिना पुण्य नहीं होता। इसके लिए तेरह-पन्थी लोग खेत के अनाज और घास का जो स्दाहरण देते हैं, स्सी स्दाहरण का स्पयोग इम भी करते हैं और कहते हैं कि जिस तरह घास, खेत में अनाज के साथ आप ही उत्पन्न हो जाती है और कभी अनाज के न होने पर भी उत्पन्न होती है, तथा कभी कैवळ घास ही चत्पन्न की ( बोई ) जाती है, उसी तरह पुण्य कभी निर्जरा के साथ भी त्पन्न होता है, कभी निर्जरा के बिना भी एत्पन्न होता है, और कभी केवड पुण्य ही उत्पन्न किया जाता है। जिस प्रकार आवश्यकतानुसार घास भी चपादेय माना जाता है, उसी भावश्यकतानुसार पुण्य भी ध्पादेय है। जिस प्रकार भावस्यकता पूरी हो जाने पर घास फेंक दी जाती है, उसी प्रकार आवश्यकता पूरी हो जाने पर पुण्य भी त्याग दिया जाता है। परन्तु जिस प्रकार आवश्यकता होने पर घास भी उगाई जाती है, घास की भी रत्ता की जाती है, उसी प्रकार आवश्यकता के छिए पुण्य भी उत्पन्न किया जाता है, स्त्रीर पुण्य की भी रक्षा की जाती है।

जिन छोगों के पास पशु अधिक होते हैं, वे अनाज के उत्पादन की अपेक्षा घास के उत्पादन का अधिक प्रयत्न करते हैं। बिक कभी कभी तो बोये हुए अनाज का उपयोग भी घास के बदले करते हैं। उसी प्रकार जो छोग संसार व्यवहार में है, वे भी निर्जरा करने की अपेक्षा पुण्य का अधिक उत्पादन कर सकते हैं, और करते भी हैं। वही पुण्य आगे कभी निर्जरा करने में

सहायक हो जाता है। इसीलिए शास्त्र में नव प्रकार के पुण्य कहे गये हैं, जो दान द्वारा तथा मन, वचन, काय की शुभ प्रवृत्ति द्वारा उत्पन्न किये जाते हैं, तथा पुण्योत्पादन का आदर्श रखने के लिए ही तीर्थंकर लोग दीक्षा लेने से पहले एक वर्ष तक सोनैयों का दान देते हैं।

तीर्थंकर लोग सोनैयों का जो दान देते हैं, वह दान साधु तो लेते ही नहीं हैं, असाधु ही लेते हैं। यदि तीर्थंकरों के उस दान से पुण्य का उत्पन्न होना न माना जावेगा, तो फिर तेरह-पन्थियों की मान्यता के अनुसार उस दान को पाप मानना होगा। क्यांकि तेरह-पन्थियों की ये मान्यताएँ हम ऊपर वता चुंके हैं कि—

- (१) श्रव्रती को दान देना पाव है।
- (२) पुण्य से भनेरी (दूसरी) प्रकृति पाप की है।

इन मान्यताओं के ऋनुसार तीर्थंकरों द्वारा दिया गया दान पाप ठहरता है। छेकिन तेरह-पन्थियों का यह साहस भी नहीं होता कि तीर्थंकरों द्वारा दिये गये दान को ने पाप कह डालें। इसिछए ने यह कहते हैं कि 'यह तो तीर्थंकरों की रीति है'। न्यूसरी नात यह कहते हैं कि तीर्थंकर जो सोनैया दान देते हैं, ने सोनैया देनताओं के लाये हुए होते हैं। बहुत ठीक, परन्तु देनों के दिये हुए सोनैया या अन्य चीजों का दान करने से पाप तो नहीं होता न ? तब तो पुण्य ही होगा ? क्योंकि जहाँ पुण्य नहीं, वहाँ पाप मानते हो; तो जहाँ पाप नहीं, वहाँ पुण्य का होना क्यों न मानोगे ? यदि किसी आदमी को, देवों का, राजा का या वाप-दादा का या जमीन में गड़ा या पड़ा हुआ, बहुतसा धन मिला और उसने लंगड़ों, खूलों, भिखारियों को बाँट दिया, श्रयवा अनाथाश्रम, अपंगाश्रम या पांजरापोल को दे दिया, तो , श्रापकी दृष्टि में उस आदमी का यह दान पाप में रहा या पुण्य में ?

यदि तेरहपन्थी छोग ऐसे दान को पुण्य में मानें, तब तो फिर उन्हें साधु के सिवाय अन्य छोगों को दिये गये दान में पुण्य मानना हो पड़ेगा; परन्तु तेरहपन्थी छोग, इस तरह के दान को पुण्य नहीं मानते, अपितु पाप मानते हैं। तब तीर्थंकरों द्वारा दिया गया दान, पाप क्यों नहीं रहा ? उसको पाप कहने में संकोच क्यों होता है।

तेरह-पन्थी छोग कहते हैं कि तीर्थंकरों की दान देने को रीति है, इससे वे दान देते हैं। अतः उसमें पुण्य भी नहीं है श्रीर पाप भी नहीं है। इसी प्रकार राजा श्रेणिक ने अपने राज्य में किसी जीव को न मारने की घोषणा कराई थी, उसके छिए भीकहते हैं—

श्रेणिक राजा पटहो फिरावियो यह तो जाणो हो मोटा राजाँ री रीत। भगवन्त न सराह्यो तेहने तो किम आवे हो तिणरी परतीत।

( 'अनुकम्पा' ढाल ७ वीं )

अर्थात्—श्रेणिक राजा ने जो अमारी घोषणा (जीव न मारने विषयक) कराई थी, वह तो वड़े राजाओं की रीति है। भगवान ने एस कार्य की सराहना नहीं की, तब उस कार्य को धर्म कैसे जाना जाने ?

इस तरह तीर्थंकरों द्वारा दिये गये दान को और श्रेणिक राजा की जीव न मारने विषयक घोषणा को 'रोति' कह कर एक ओर निकाल देते हैं। ये काम 'रीति' से होते हैं, इसिकए इनमें न धर्म मानते हैं, न पुण्य मानते हैं और पाप भी कहने की हिन्मत नहीं करते। परन्तु यदि 'रीति' होने से ही तीर्थंकरों द्वारा दिया गया दान, तथा श्रेणिक राजा द्वारा कराई गई घोषणा, धर्म, पुण्य या पाप तीनों में से किसी में नहीं है, तो फिर श्रावक का जिमाना, या विवाहोपढक्ष्य में भात, बरोठो ( भात छड्की वाले की ओर से दीगई रसोई का नाम है और बरोठी छड़के वाछे की ओर से दीगई रसोई का नाम है ) आदि में एकान्त पाप कैसे हो सकता है ? क्योंकि ये काम भी तो 'रीति' के अनुसार ही किये जाते हैं। रीति के अनुसार दिया गया तीर्थंकर द्वारा दान और राजा श्रेणिक की घोषणा यदि पाप के अन्दर नहीं है, तो रीति के अनुसार कराये गये आति भोजन, सम्बन्धी भोजन या सहवर्मी भोजन, पाप क्यों हैं ? श्रीर यदि 'रीति' के कारण किये जाने पर भी इन कामों में पाप होता है, तो तीर्थं करों द्वारा दिया गया

दान और राजा श्रेणिक द्वारा कराई गई घोषणा पाप क्यों नहीं हैं ? भाव, बरोठी, सगे-सम्बन्धी तथा श्रावक को जिमाने के सम्बन्ध में तो तेरह-पन्थी कहते हैं—

्छः काया जीवाँ ने जीव स्न मारी ने सगा सयण न्यात जिमावेजो । यह प्रत्यक्ष छे सावद्य संसार नो कामों तिण में धर्म वतावेजी ।

( 'अनुकम्पा' ढाल ६ वीं )

श्रयीत्—छः काय के जीवों को जान से मारकर सम्बन्धी, मित्र और न्यात को जिमाना प्रत्यज्ञ ही पापपूर्ण और संसारवृद्धि का काम है, लेकिन कुगुरु लोग इस काम में भी धर्म बताते हैं।

श्रावक ने मां हो माँ हो छः काय खवावे, छः काय मारी ने जिमावे। यह जीव हिंसा रो राह खोटो, तिण मां हो धर्म अनार्थ वतावे॥ १॥

( 'अनुकस्पा' ढाल १३ वीं )

खर्च आधरणी ने भात वरोठी, अनेक आरम्भ कर न्यात जिमावे। ये सव संसार तणा कर्तव्य छे, तिण मां ही मृरख धर्म वतावे॥ १०॥

( 'अनुकर्म्पा' ढाल १३ वीं )

श्रर्थात् -- श्रावक परस्पर छः काय के जीव खिछाते हैं, और

छः काय के जीवों को मारकर जिमाते हैं। यह जीव-हिंसा का मार्ग ही बुरा है, छेकिन अनार्य लोग इसमें भी धर्म वताते हैं॥ १॥

रुपया खर्च कर अनेक आरम्भ करके अधरणी (गर्भवती का आठवें या सातवें मास का उरसव) भात, बरोठी आदि न्याति वाले को जिमाते हैं। ये सब संसार बढ़ाने के काम हैं (यानी पाप हैं,) लेकिन मूर्ख लोग इनमें धर्म बताते हैं।

इस तरह सम्बन्धी, स्तेही, स्वधर्मी (श्रावक) और न्याति को जिमाना तो 'रीति' के अनुसार होने पर भी तेरह-पन्थी छोग पाप कहते हैं, फिर तीर्थं द्वारा दिये गये दान को और श्रेणिक की जीव हत्या न करने की घोषणा को पाप क्यों नहीं कहते ? जब ये सभी काम रीति के अनुसार हैं, तब एक पाप हो, और दूसरा पाप नहीं, इसका क्या अर्थ ? यह तो स्पष्ट ही जनता को घोले में डाळना है।

साधुत्रों के सिवा श्रन्य छोगों को दिया गया दान, तथा मित्र, खोंदी, सम्बन्धी, ज्ञाति आदि को भोजन कराना एकान्त पाप नहीं है, यह इम श्रगले प्रकरण में बतावेंगे। यहाँ तो केवछ इतना ही बताना इष्ट है कि तेरह-पन्थी छोग, श्रनुकम्पा दान के दुरमन बनकर किस तरह छोगों को चक्कर में डाछते हैं, और किस तरह कहीं कुछ तथा कहीं कुछ मानते हैं।



## दान करना पाप नहीं है

---

यद्यपि दया और दान जैन धर्म के प्राण हैं। किसी भी मरते हुए जीव की बचाना और किसी नंगे भूखे या कष्ट पाते हुए का कप्ट मिटाना न तो पाप है, और न इन तेरह-पन्थियों के सिवा कोई पाप मानता ही है, इस छिए इनको सिद्ध करने हेतु कोई भी प्रयत्न करना सूर्य को दोपक बताने के प्रयत्न के समान व्यर्थ है। फिर भी तेरह-पन्थो साधु अपनी कुयुक्तियों से भोछे छोगों के हृदय में यह उसाने का प्रयत्न करते हैं कि किसी मरते हुए जीव को बचाना, अथवा साधुओं के सिवा अन्य किसी को कुछ देना, पाप है। छेकिन उनका यह कथन शास्त्र के भी विरुद्ध है, और व्यवहार के भी विरुद्ध है।

साधु के सिवा अन्य लोगों को दान देना अथवा मित्र, सम्बन्धी, स्वधमी त्रादि को खिलाना-पिलाना पाप है, यह सिद्ध करने के लिए तेरह पन्थी लोग आनन्द शावक का उदाहरण सामने रखते हैं, कि देखो त्रानन्द शावक ने भगवान महावीर के सामने यह प्रतिज्ञा की थी, कि मैं श्रमण व निप्रन्थ के सिवाय श्रौर किसी को आहार पानी न टूँगा, न उनका स्वागत सरकार ही करूँगा आदि। ऐसा उदाहरण देकर तेरह-पन्थी छोग इस पर से यह दढ़ीड करते हैं, कि यदि साधु के सिवाय अन्य छोगों को दान देना तथा सिछाना-पिछाना या स्वागत सरकार करना पाप न होता, तो आनन्द आवक ऐसा अभिग्रह क्यों छेता ? और मगवान महावीर ऐसा अभिग्रह क्यों कराते ? आदि ।

इस तरह जानन्द प्रावक के अभिग्रह के नाम से साधु के सिवाय अन्य छोगों को दान देना पाप बताते हैं। यद्यपि आनन्द श्रावक ने जो अभिग्रह लिया था, वह अन्य युथिक साधुओं को गुरु बुद्धि से दान देने के विषय में ही लिया था, ऐसा तेरह-पन्थियों के सिवाय वे सभी जैन मानते हैं—जो उपासक दशांग सूत्र को मानने वाले हैं, परन्तु यह बात तेरह-पन्थियों को स्वीकार नहीं है। वे इस सम्बन्ध में बहुतसी दलोतें करते हैं, और कहते हैं कि आनन्द श्रावक का अभिग्रह साधु के सिवाय सब के लिए था।

हम इन दलीओं में अभी न पड़ कर, आनन्द श्रावक के चिरित्र से ही यह सिद्ध करते हैं कि साधु के सिवाय श्रान्य होगों की दान देना या मित्र, झाति, कुटुम्बो, स्वजन, सम्बन्धी आदि को खिलाना-पिलाना या देना लेना पाप नहीं है। हम जो इन्ह्र कहेंगे, उससे यह भी स्पष्ट हो जावेगा कि वास्तव में श्रानन्द

श्रावक ने जो श्रभिग्रह किया था, के सर्व क्रोगों के लिए नहीं था, किन्तु केवल अन्य युथिक साधुकी की दान देने आदि के विषय में ही था श्रीर वह भी केवल गुरु बुद्ध सेंभे

आप आनन्द श्रावक के चरित्र को देखिये। "" किसी समय आधी रात के पश्चात् धर्म जागरणा करते हुए आनन्द श्रावक ने इस प्रकार का अध्यवसाय (विचार) और मनोगत संकल्प किया कि मैं इस वाणिज्य प्राम नगर के बहुत से राज्याधिकारी एवं समस्त कुटुम्ब के छिए श्राधार भूत हूँ, इस कारण उनके कामों में पड़ने से मैं, भगवान महावीर के पास से जो घम स्वीकार किया है, उंस धर्म को पूरी तरह पालने में समर्थ नहीं हूँ। इस छिए मैं कळ सूर्योदय होने पर बहुतसा श्रसन पान खाद्य और स्वाद्य (भोजन, पेय, उपभोजन और स्वाद्य) निपजाकर मेरे मित्र ज्ञाति त्रादि को जिमा कर तथा मित्र ज्ञाति और वहे पुत्र की सम्मति छेकर, कोञ्चाक सित्रवेश की पौषधशाला में भगवान महा-बीर से स्वीकृत धर्म का पाछन करता हुआ विचरूँगा। इस तरह निश्चय करके धानन्द आवक ने सूर्योदय होने पर बहुतसी खाने-पीने आदि की सामग्री यनवाई, और मित्र ज्ञाति तथा नगर के छोगों को बुलाकर उनको खिलाया-पिलाया, तथा पुष्प-वस्त्र आदि से उन सब का सत्कार सम्मान किया। फिर उन सब के सामने अपने बढ़े पुत्र को बुलाकर उससे कहा, कि हे पुत्र ! जिस प्रकार मैं वाणिज्य प्राप्त में बहुतों के छिए, राजादि के छिए तथा छुटुम्ब के छिए श्राधार होकर रहता था, उसी तरह तुम भी सब के छिए आधार होकर रहना।"

शानन्द श्रावक के लिए जो पाठ ऊपर दिया गया है, इसको सूत्र में-पूर्ण सेठ का उदाहरण देकर संक्षिप्त कर दिया है। इस पाठ से स्पष्ट है कि आनन्द श्रावक ने धर्म जागरण करते हुए स्नान-पानादि की सामग्री बनवा कर झाति के लोग और मित्रादि को भोजन कराने का संकल्प किया था। इस संकल्प के श्रानुसार आनन्द श्रावक ने सबेरे बहुतसी खान-पान आदि की सामग्री बनवाई, तथा मित्र ज्ञाति और नगर के लोगों को भोजन कराकर उनको पुष्प-वस्नादि श्र्मण कर उनका सत्कार सम्मान भी किया।

श्रभिष्णह के पाठ से इस पाठ का मिलान करने से स्पष्ट है कि आनन्द श्रावका का श्रभिष्णह साधु के सिवाय सबके लिए नहीं था, किन्तु केवल अन्य तीर्थी साधुओं के लिए ही था, और वह भी गुरु बुद्धि पूर्वक दान देने तथा सरकार सम्मान करने के लिए। यदि आनन्द का अभिष्णह सभी के लिए होता, तो श्रानन्द मित्र, बाति और नगर के लोगों के लिए भोजनादि बनवा कर उनको जिमाता क्यों, उनका सरकार सम्मान क्यों करता, तथा उन्हें वस-पुष्पादि क्यों देता? श्रानन्द श्रावक का यह कार्य उसके द्वारा रखे गये किसी आगार के अन्तेगत भी नहीं श्राता है। क्योंकि उसने सब को भोजन कराने श्रादि विषयक जो निश्चय किया था, वह अपने मन से ही किया था, ऐसा शास्त्र का स्पष्ट पाठ है। उससे राजा गण, बळवान, गुरुजन श्रादि किसी ने भी यह नहीं कहा था कि तुम सब को भोजन कराओ या वसादि दो।

भानन्द शावक ने अपने इस कार्य के लिए कोई प्रायिश्वत भी नहीं लिया था। और तो क्या, उसने सबको खिलाने का जो निश्चय किया था, वह भी घर्म जागरणा करते हुए। यदि पुरजन भादि किसी को खिलाना श्रयवा किसी को कुछ देना पाप होता, तो आनन्द शावक ऐसा पाप क्यों करता? उसने यह कार्य भूल से किया हो, ऐसा भी नहीं है। क्योंकि शास्त्र का यह पाठ स्पष्ट है कि आनन्द शावक ने जो जत लिये थे, या जो प्रतिज्ञा की थी उनका श्रर्थ भी भगवान से समझ लिया था।

यदि तेरह-पन्थियों के कथनानुसार मित्र, झाति सम्बन्धी आदि को खिळाना-पिळाना या देना पाप होता तो आनन्द श्रावक के छिए ऐसा कोई कारण न था, जो वह ऐसा पाप करता क्योंकि श्रानन्द श्रावक ने यह कार्य विशेष निवृत्ति बढ़ाते समय श्रावकपने में किया था। इस प्रकार इस पाठ से सिद्ध है कि—

- (१) झानन्द आवक ने जो अभिग्रह किया था, वह अन्य तीर्थी साधुओं को गुरु बुद्धि से देने के विषय में ही था। साधुओं के सिवाय और किसी को भोजन कराना या कुछ देना पाप है, इस दृष्टि से भानन्द का अभिग्रह नहीं था।
- (२) मित्र, स्तेही, ज्ञाति तथा श्रन्य छोगों को खिछाना— पिछाना या वस्त्रादि देना पाप नहीं है। यदि पाप होता, तो जानन्द श्रावक यह पाप क्यों करता, जब कि वह विशेष निष्टति करने जा रहा था। और श्रमिग्रह भंग करके करता तो विराधक माना जाता श्राछोचना भी करता, सो कुछ भी अधिकार द्यासक-वृशांग में नहीं है।

अानन्द आवक के लिए यह वात भी ध्यान में रखने योग्य है कि आनन्द आवक सब के लिए आधार भूत था। आनन्द आवक के वर्णन में यह बात कई बार आई है कि आनन्द आवक सब के लिए आधार था और आनन्द आवक ने अपने छड़के से भी यही कहा था, कि तुम भी सबके लिए आधार होकर विचरना। कोई भी आदमी किसी के लिए तभी आधार हो सकता है, जब कि बह आधार बना हुआ व्यक्ति आधेय व्यक्ति के प्रति उदारता पूर्ण व्यवहार रखे, और आधेय व्यक्ति को समय २ पर कुछ देता भी रहे, उनका कष्ट भी मिटाता रहे। विना ऐसा किये कोई भी व्यक्ति किसी के लिए आधार कैसे माना जा सकता है ? आनन्द में ये , सभी बातें थीं, तभी तो वह सब के लिए आधार भूत था।

तेरह-पन्थी छोग इन सभी वातों को पाप मानते हैं। परन्तु यदि ये वातें पाप होती, तो आनन्द श्रावक इन सब बातों का भी स्याग कर देता। छेकिन आनन्द श्रावक जब तक संसार व्यवहार में रहा, तब तक सब के छिए आधार बना रहा, और संसार व्यवहार से निष्टत्त होते समय उसने श्रपने छड़के को भी यही शिक्ता दी कि सब के छिए श्राधार बनकर रहना। इससे स्पष्ट है, कि आधार बनने के छिए, श्रानन्द में दूसरे की सहायता करना, दूसरे का दुःख मिटाना और दूसरे के प्रति उदारता पूर्ण व्यवहार रखना आदि जो बातें थीं, वे बातें पाप रूप नहीं थीं, किन्तुं पुण्य रूप हो थीं।

तेरह-पन्थियों की मान्यतानुसार तो दाम लेकर असंयित का पोपण करना, पन्द्रह कमीदानों में का एक कमीदान है, यानी अनाचरणीय पाप है, और विना दाम लिये भी असंयित का पोषण करना पाप है (जैसा कि हम पिछले छुपात्र सुपात्र के प्रकरण में तेरह-पन्थियों द्वारा शास्त्र के गल्त अर्थ करने के उदाहरणों में बता चुके हैं)। लेकिन यदि तेरह-पन्थियों का यह कथन सही होता, तो आनन्द आवक ऐसे पाप क्यों करता ?

आनन्द शावक के विषय में एक बात यह भी ध्यान में रखने की है, कि आनन्द शावक ने मित्र ज्ञाति आदि को भोजन कराने

का जो निश्चय किया था, वह धर्म जागरणा करते हुए। यदि इस तरह का विचार पाप होता, तो शास्त्रकार यह छिखते कि धर्म जागरणा करते हुए उसको इस तरह का पाप पूर्ण विचार हुआ। उसके विचार को धर्म जागरणा के ही अन्तर्गत न मानते।

शानन्द शावक के चित्र से तेरह-पन्थियों का यह कथन तो हार ही ठहरता है कि शावक, सम्बन्धी श्रीर न्याति गोति आदि को खिळाना पाप है। यदि तेरह-पन्थियों का कथन सही माना जावे, तो उसके साथ यह मानना होगा, कि श्रानन्द शावक ने अपनी श्रतिह्ना तोड़ी थी। क्योंकि हम यह बता चुके हैं कि आनन्द श्रावक ने सब को खिळाने पिळाने भादि का जो निश्चय किया था, तथा सबको जो खिळाया पिळाया था, वह किसी भी आगार के भन्तर्गत नहीं भाता है। और आनन्द श्रावक ने अपना कोई अत अभिग्रह तोदा हो, ऐसा शास्त्र में कोई पाठ भी नहीं है। इसिए इस सम्बन्ध में तेरह-पन्थियों की कोई भी दळीळ सरय नहीं ठहरती है।

साधु के सिवाय अन्य छोगों को दान देना पाप नहीं है, यह सिद्ध करने के लिए इम एक दूसरा शास्त्रीय प्रमाण भी देते हैं। 'राय प्रसेणी' सूत्र में राजा प्रदेशी का वर्णन आया है। राजा प्रदेशी पहिले नास्तिक था। नास्तिक होने के कारण, वह किसी को दान दे, यह सम्भव नहीं है; बल्कि यही सम्भव है, कि वह दूसरे के पास जो कुछ हो, वही छीन छे। परन्तु केशी अमण का उपदेश सुन कर उसने केशी स्वामी के सामने यह प्रतिक्षा की कि—

अहं णं सेयंविया पामोक्खाइं सत्तगाम सहस्साइं चतारि भागे करिस्सामि। एगे भागे वल वाहणस्स दल इस्सामि, एगे भागे कोद्वागारे दलइस्सामि, एगे भागे अन्ते- उरस्स दलइस्सामि, एगेण भागेणं महइ महालिय कुडागार सालं करिस्सामि। तत्थणं वहु हिं पुरिसेहिं दिण्णभित्त भत्तवेयणेहिं विडलं असणं पाणं खाइमं साइमं डवक्ख- ढावेत्ता वहुणं समण माहण भिक्खुयाणं पंथि पहियाणय परिभोये माणे वहुहिं सीलवय, पचक्खाणं पोसहोववासेहिं जाव विहरिस्सामि।

अर्थात्—में इवेतान्विका नगरी प्रभृति सात हजार प्रामों को (यानी मेरे राज्य को) चार भागों में बॉटकर एक भाग बल वाहन (फौज वगैरा) के लिए दूँगा, एक भाग खजाने के लिए दूँगा, एक भाग खजाने के लिए दूँगा, एक भाग सजाने के लिए दूँगा, एक भाग से एक वहुत बड़ी दानजाला बनवा कर, उसमें बहुतसे नौकर रखकर, बहुतसा अज्ञन पान साद्य स्वाद्य (खाने पीने के पदार्थ) बनवा कर अमण (साधु), माहन (ब्राह्मण या आवक), भिक्षुक और मार्ग चलते

हुए छोगों को खिळाता विकाता हुआ, शीळ त्रत प्रत्याख्यान पौषघोपवास करता हुआ विचर्हेंगा।

इस शास्त्र पाठ से भी सिद्ध है कि साधु के सिवाय अन्य छोगों को दान देना एकान्त पाप नहीं है। इसी प्रकार साधुत्रों के छिए भी दीन-दु: खो भिक्षुक छादि को दान देने के छिए उपदेश देना, पाप नहीं है। यदि साधु के सिवाय अन्य टोगों को दान देनां, या देने का उपदेश देना एकान्त पाप होता, तो केशी श्रमण राजा प्रदेशी को दान देने के लिए उपदेश ही कैसे देते और राजा प्रदेशी, श्रावक बनने के पश्चात् सब को दान देने के लिए दानशाडा बनवाने की केशी स्वामी के सामने प्रतिज्ञा ही क्यों करता? यह वात तो थोड़ी वृद्धि वाळा भी समझ सकता है कि जो प्रदेशी राजा नास्तिक था, दान-पुण्य, आत्मा-परमात्मा या साधु मिश्चक आदि किसी को मानता ही न था, उसकी यदि केशी श्रमण ने दान देने का निषेष कर दिया होता, तो वह दानशासा विषयक योजना कैसे बनाता, तथा वह योजना केशी श्रमण को क्यों सुनाता 🕈 इससे स्पष्ट है, कि —

- (१) दीन-दुः स्त्री भिखारी आदि को दान देना एकान्त पाप नहीं है।
- (२) साधु का इस विषयक उपदेश देना भी एकान्त पाप नहीं है, किन्तु इस विषय परत्वे निषेध करना ही पाप है।

यहाँ पर तेरह-पन्थी छोग एक दछीछ देते हैं। उस दछीछ का इत्तर देना भी आवश्यक है। तेरह-पन्थी छोग कहते हैं कि राजा प्रदेशी की दानशाला खोलने विषयक प्रतिज्ञा सुनकर भी केशी अमण मौन ही रहे। केशी अमण कुछ बोले नहीं, मौन रहे, इस छिए राजा प्रदेशी का दानशाला खोलना पाप है। क्या ही मजेदार द्बीछ है ? इस दछीछ के श्रतुसार जिस बात को सुनकर साधु चुप रहे, वह बात पाप में ही मानी जानेगी। परन्तु राजा प्रदेशी ने दानशाला की बात कहते हुए यह भी कहा था कि भी शील प्रत्या-स्यान ऋौरं पौषघ उपवास करता हुआ विचरूँगा'। राजा प्रदेशी के इस कथन को सुनकर भी केशी सुनि कुछ नहीं बोले थे। इस छिए क्या शीळ प्रत्याख्यान श्रीर पौषध उपवास भी पाप है ? केशी मुनि के न बोछने पर भी यदि शीछ प्रत्याख्यान और पौषध उपवास पाप नहीं हैं, तो दानशाला खुलवाना तथा दान देना ही पाप क्यों हो नावेगा? श्रीर यदि साधु के सिवाय अन्य छोगों को देना पाप था, तो केशी श्रमण ने राजा प्रदेशी के दानशाला खोलने विषयक विचार की निन्दा क्यों नहीं की थी ? यदि यह कहा जावे कि दानशाला खोलने विषयक विचार की निन्दा करने से बहुत से छोगों को श्रन्तराय छगती, तो तेरह-पन्थियों का यह कथन, उन्हीं के कथन के विरुद्ध होगा। तेरह-पन्थी छोग 'भ्रम-विध्वंसन' पृष्ट ५१-५२ में स्पष्ट कहते हैं, कि-

'वर्तमान काले देतो लेतो देखी पाप कहाँ अन्तराय लागे। अने उपदेश में हुवे जिसा फल वतायां अन्तराय लागे नहीं। अनेक ठामे असंयती ने दान देवे तेहना कहुआ फल उपदेश में श्री तीर्थं द्वार देवे कहा छे। ते भणी उपदेश में पाप कहाँ अन्तराय लागे नहीं। उपदेश में छे जिसा फल वतायां अन्तराय लागे तो मिध्या दृष्टि रो सम्यग्दृष्टि किम हुवे। धर्म अधर्म री ओल्खना किम आवे, ओलखणा तो साधु री वताईज आवे छे।'

अर्थात्—वर्तमान काल में देता लेता देख कर पाप कहने से अन्तराय लगती है, परन्तु उपदेश में जैसा फल हो वैसा फल बताने से अन्तराय नहीं लगती। उपदेश में तो तीर्थेंद्धरों ने अनेक जगह असंयित को दान देने का कटु फल कहा है। इसलिए 'असंयित को दान देने का कटु फल कहा है। इसलिए 'असंयित को दान देने वा पाप है', ऐसा उपदेश में कहने से अन्तराय नहीं लगती। यदि उपदेश में असंयित को दान देने का कटु फल बताने से अन्तराय लगती हो, तो मिध्या-दृष्टि व्यक्ति सम्यग्दृष्टि कैसे हो सकती है ? धर्म अधर्म की पहचान कैसे हो सकती है ? धर्म अधर्म की पहचान कैसे हो सकती है ?

तेरह-पन्थियों के इस कथनातुसार राजा प्रदेशों के दानशाला खोलने विषयक विचार को पाप बताने में केशी श्रमण को किसी

भी तरह की बाधा नहीं श्राती थी। क्योंकि केशी श्रमण के सामने राजा प्रदेशो, किसी को छछ दे नहीं रहा था, इसिछए केशी श्रमण उपदेश में राजा प्रदेशी को यह कह सकते थे, कि— 'तेरा दानशाला खोलकर सबको दान देने का विचार पापपूर्ण है।'

यदि साधुओं के सिवाय अन्य लोगों को दान देना पाप है, और फिर भी फेशी श्रमण ने इस पाप-कार्य की पहचान राजा प्रदेशों को नहीं कराई, इस पाप का फल राजा प्रदेशों की नहीं बताया, तो उस दशा में केशी श्रमण अपने कर्तन्य से पतित माने नावेंगे। क्योंकि तेरह-पन्थी स्वयं कहते हैं कि-'यदि उपदेश में असंयति को दान देने का कहु फल बताने से अन्तराय लगती हो, तो मिछ्या दृष्टि न्यक्ति सम्यग्दृष्टि कैसे हो सकता है १ और धर्म अधर्म की पहिचान छैसे हो सकती है ? धर्म अधर्म की पहचान तो साधु के ववाने से हो जानी जाती है। 'इसके अनुसार केशो श्रमण का कर्तव्य था कि राजा प्रदेशी दानशाला कोछकर सबको दान देने का मिण्यास्व श्रीर पाप पूर्ण जो कार्य **फरना बा**हता या और अन्ततः शास्त्र के पाठानुसार जिस कार्य को राजा प्रदेशी ने शीघ कर ही डाला—दानशाला खुळवाई ही-चस कार्य से राजा प्रदेशी को रोकते, उस कार्य का कड़ फर बताते, तथा राजा प्रदेशी को धर्म अधर्म की पहचान कराते।

केशी श्रमण ने यह सब नहीं किया, इसिए तेरह-पन्थियों की दृष्टि में केशी श्रमण, कर्तन्य से भ्रष्ट हुए। लेकिन केशी श्रमण कर्तन्य भ्रष्ट थे, ऐसा तेरह-पन्थी भी कहते या मानते नहीं हैं। ऐसी दशा में तेरह-पन्थियों की यह दखील कोई कीमत नहीं रक्षती, कि राजा प्रदेशी का दानशाला निषयक कथन सुनकर केशी श्रमण कुछ नहीं बोले थे, और इसिएए राजा प्रदेशी का दानशाला खोळना पाप था।

किशी श्रमण के न बोलने से, और केशी श्रमण ने दानशाला विषयक राजा प्रदेशों के विचार की सराहना नहीं की थी, इससे यदि राजा प्रदेशों का दानशाला खोलना पाप है, तो श्रानन्द श्रावक का व्रत अभिग्रह आदि स्वीकार करना भी पाप हो जावेगा। क्योंकि श्रानन्द श्रावक ने श्रन्य यूथिक साधुओं को दान सम्मान आदि न देने तथा श्रमण निम्नय को भोजन पानी श्रादि देने विषयक जो श्रभिम्रह भगवान महाबीर के सामने किया था, उस अभिम्रह के करने पर भी भगवान महाबीर कुछ नहीं बोले थे।

भगवान महावीर ने आनन्द आवक के अभिमह की सराहना नहीं की थी। इसलिए तेरह-पन्थी लोग जिस तरह आनन्द आवक के अभिमह का अर्थ साधु के सिवाय अन्य सभी को न देना करते हैं, उसी तरह साधुओं को देना भी पाप ठहरेगा क्योंकि भगवान ने दोनों ही की सराहना नहीं की थी। इसकिए तेरह- पन्धी छोग ऐसा मानते नहीं हैं। ऋतः केशी श्रमण ने राजा प्रदेशी के दानशाला विषयक विचार का समर्थन नहीं किया था, इसिछए राजा प्रदेशों का वह कार्य पाप ही था, ऐसी तेरह-पन्थियों की दलील छोगों को केवल भ्रम में डालने के लिए ही है। अपना उद्देश पूरा करने के वास्ते, ज्यर्थ की दलील है। इसमें तथ्य विल्कुल नहीं है।

सारांश यह कि साधु के सिवाय श्रन्य छोगों को दान देना पाप नहीं है। यह बात तीर्थ द्वारों का दान देना भी सिद्ध करता है, और ऊपर शास्त्र के जो दो प्रमाण दिये गये हैं, उनसे भी सिद्ध है।

तेरह-पन्थियों को एक दलील खौर है। वे अपनी 'श्रनुकम्पा' की बारहवीं ढाल में कहते हैं कि यदि सोनैया, घन-घान्य आदि असंयित लोगों को देने में, तथा मरते हुए असंयित जीवों को बचाने में धर्म होता, तो भगवान महावीर की प्रथम वाणी निष्कल क्यों जाती ? देवता लोग लोगों को सोनैया, घन-घान्य, रल आदि देकर, तथा समुद्र में मरती हुई मल्लियों को बचाकर भगवान महावीर की वाणी सफल करते। इस सारी ढाल में उन्होंने देवताओं का ही उदाहरण लिया है। उनका थोड़ासा कथन उदाहरण के तीर पर यहाँ दिया जाता है—

जो जीव वचाया धर्म हुए, ओ तो देवता रे आसानजी। अनन्त जीव वचाय ने वाणी सफल करता देव आनजी। असंयति जीव वचावियाँ वले असंयति ने दिया दानजी। इम करता वीर वाणी सफली हुए ओ तो देवता रे आसानजी।

श्रधीत्—यदि जीव वचाने में धर्म होता, तो यह कार्य तो देवताओं के छिए सरछ था। देवता अनन्त जीवों को बचाकर भगवान महावीर की वाणी सफछ कर देते। असंयति जीव को बचाने और असंयति जीव को दान देने से यदि मगवान महाबीर की वाणी सफछ हो सकती, तो ये कार्य देवताओं के छिए आसान थे। देवता, इन कार्मों को करके धर्म के आचरण द्वारा भगवान महावीर की वाणी सफछ कर सकते थे।

परन्तु उन छोगों को यह माछ्म नहीं है कि भगवान महाबीर की प्रथम वाणी खाछी क्यों गई ? भगवान महाबीर को जिस समय केवळ ज्ञान उत्पन्न हुआ, वह सम्ध्या का समय था, और जंगळ था। भगवान ने केवळ ज्ञान होते ही वाणी फरमाई—उस समय मजुष्य मजुष्यणी और तिर्यंच तिर्ध्वणी नहीं थे। इसिछए जैसा कि भगवान ने धर्म के दो भेद करके आगार और अणगार धर्म का प्रतिपादन किया, उस त्याग प्रत्याख्यान हप चारित्र धर्म को किसी ने अंगीकार नहीं किया था, इस अपेक्षा से

वाणी खाली गई मानी है, न कि दान पुण्य या जीव-रक्षा की अपेक्षा से। इस पर से प्राणी-रक्षा या दान देना निषिद्ध नहीं हो सकता। यह उदाहरण दया दान उठाने की कुयुक्ति रूप है।

यदि जो काम देवता नहीं करते, मनुष्यों के लिए भी वह काम करना निषद्ध है, पाप है, तो देवता लोग साधुकों को आहार पानी, वस्त्र पात्र आदि भी नहीं देते हैं। इसलिए मनुष्य के लिए भी साधु को आहार-पानी आदि देना निषद्ध 'और पाप होगा। और यदि साधु को देवता लोग आहार-पानी नहीं देते, तब भी मनुष्य के लिए साधु को आहार-पानी आदि देना पाप नहीं है, आपितु लाभप्रद ही है; तो किसी मरते हुए जीव को बचाना तथा दीन दुःखी आदि को दान देना भी पाप कैसे हो सकता है ? जैन सिद्धान्त दीन दुःखी जीवों को दान देकर उनकी सहायता करने के वर्णन से भरे पड़े हैं। अनेकों च्दाहरण विद्यमान है।



## जीव बचाना पाप नहीं है

दान की ही तरह जीवों को घचाना पाप नहीं है, यह सिद्ध करने का प्रयत्न भी सूर्य को दीपक से सिद्ध करने के प्रयत्न करने के समान है। क्योंकि जैन शासन का प्रादुर्भाव मरते हुए जीवों को बचाने के लिए ही है, यह बात प्रसिद्ध है। शास्त्र भी इसी बात समर्थन करते हैं। 'श्री प्रश्न व्याक्रण सूत्र' में कहा है कि— सब्ब जग जीव रक्खण द्यष्ट्याए पावयणं भगवया सुकहियं।

अर्थात्—समस्त जगत के जीवों की रक्षा और दशा के छिए ही भगवान ने प्रवचन कहा है।

तेरह पन्थी छोग इस शास्त्र पाठ के विषय में यह कहते हैं कि दया और रक्ता का अर्थ यही है कि किसी जीव को न मारना, छेकिन किसी मरते हुए जीव को बचा देना दया या अनुकम्पा नहीं है। यद्यपि तेरह-पन्थियों का यह अर्थ गल्त है, थोड़ीसी भी समझ बाछा आदमी जानता है, कि बचाने का नाम रक्षा है, ज्यवहार में भी रक्षा शब्द इसी अर्थ में प्रयुक्त होता है, और टीका में भी रक्षा का अर्थ बचाना ही कहा गया है, किर भी तेरह-पन्थी लोग यह कह कर लोगों को भ्रम में डाक देते हैं, कि किसी को न मारना, यही दया या रक्षा है। किसी मरते हुए को बचाना दया या रक्षा नहीं है। उनका यह कथन केवल लोगों को भुलावे में डाक कर अपने मत का प्रचार करने के लिए ही है।

जैन शास्त्र और जैन शासन प्रधानतः मरते हुए जीवों की रक्षा के लिए ही है। इस बात को अंग्रेज विद्वान् भी मानते हैं। इतिहासक्षों का भी कथन है, कि जैन धर्म संसार में दुःख पाते हुए तथा मारे जाते हुए जीवों को त्राण देने के लिए ही है। चुद्धि से भी विचारा जा सकता है, यदि जैन धर्म किसी मरते हुए प्राणी को बचाने में पाप मानता होता, तो यह अपने समकालीन प्रतिस्पर्धी बौद्ध धर्म के सामने टिकता हो कैसे।

इन सब बातों के सिवाय, शाकों में मरते हुए जीव को बचाने के छिए आदर्श रूप में श्रानेक उदाहरण भी पाये जाते हैं। जैसे— भगवान अरिष्ट नेमि ने मारे जाने के छिए बन्द किये हुए बाढ़े (पींजरे) में से पशुओं को छुड़ाया था, यह बात हम पहले कह आये हैं। भगवान पार्श्वनाथ ने भी आग में जलते हुए नाग को बचाया था और भगवान महावीर ने भी यहा में होने वाली पशु-हिंसा का जबरदस्त विरोध करके उन जीवों का रचण कराया था। इसके सिवाय भगवान महावीर ने तेजो लेक्या से जढते हुए गोशाढक को बचाया था, इसका शास्त्र में स्पष्ट उद्धेल है। इस प्रकार तीन उदाहरण तो तीर्थद्धरों के ही हैं, जिनसे यह सिद्ध है कि मरते हुए जीव को बचाना पाप नहीं है, अपितु जैन धर्म का मुख्य सिद्धान्त है। यदि मरते हुए जीव को बचाना पाप होता तो तीर्थहरूर भगवान स्वयं यह पाप क्यों करते ?

वेरह-पन्थी छोग शाख के इन तीनों प्रमाणों के छिए भी कुछ न कुछ दढील देकर लोगों को भुलावे में हालते ही हैं। भगवान श्ररिष्ट नेमि के लिए कहते हैं, कि उन जीवों की हिंसा भगवान भरिष्ट नेमि के निमित्त से हो रही थी, इसीसे भगवान अरिष्ठ नेमि ने उन जीवों की हिंसा का पाप अपने लिए माना और उस पाप को टाला। भगवान महावीर के लिए कहते हैं कि गोशालक को बचा कर भगवान महावीर ने भूछ की। तेरह-पन्थियों ने भगवान अरिष्ट नेमि और भगवान महावीर के जीव-रक्षा विषयक आदशों को मिटाने के लिए अपने प्रन्थ 'भ्रम विष्वंसन' में कई पृष्ट के पृष्ट छिखे हैं, और अनुकम्पा की ढाछों में दो तीन पूरी ढाछें इसी विषय को लेकर की हैं कि मगवान महावीर ने गोशालक को बचाकर मयंकर भूछ की थी। इसी प्रकार भगवान पार्श्वनाय के छिए भी कहते हैं कि-

नाग नागिनी हुंता वलता लकड़ा में, त्यांने पार्श्वनाथजी काढ्या कहे वारे। अग्नि में वलतां ने राख्या जीवता, पाणी अग्नि आदिक जीवां ने मारे। ओ उपकार संसार रो। ('अनुकम्पा' ढाल ११ वीं)

अर्थात — पार्श्वनाथजी ने आग में जलते हुए नाग नागिन को बाहर निकाल कर उनको जीवित रखा, इस कार्य में भगवान पार्श्वनाथजी ने आग और पानो के जोवों की हिंसा की, इसिंखए यह उपकार संसार का है, यानी पाप है।

इस तरह तीनों ही तीर्थद्धर द्वारा स्थापित जीव-रन्ना विषयक आदर्श को तेरह-पन्थी पाप में मानते हैं। इस सम्बन्ध में तेरह-पियों की दछीलें व्यर्थसी हैं। इस सम्बन्धी उनकी दछीलें का खण्डन करने में पड़ना, अपना समय नष्ट करना है। उनकी दछीलें, बुद्धि हीन और अपद लोगों को चाहे भ्रम में डाल सकें, परन्तु बुद्धिमान लोग भ्रम में नहीं पड़ सकते। बुद्धिमानों के लिए

<sup>ं</sup> छ यह वताया जा चुका है, कि तेरह पन्थी छोग 'संसार का उपकार' संसार में जन्म मरण कराने घाला 'पाप' मानते हैं।

उनकी दछीओं का खण्डन करने के छिए एक ही दछीछ काफी है, जो हम नीचे छिखते हैं।

तीर्थक्करों को मतिज्ञान, श्रुतज्ञान और श्रविधिश्वान ये तीन श्रान जन्म से ही होते हैं। इसिछए इस काछ के तेरह-पन्धी साधुओं की अपेचो उनका धार्मिक ज्ञान कम तो हो ही नहीं सकता। क्योंकि पूर्ण श्रुत ज्ञान चौदह पूर्व-धारियों को ही होता है, उन्हें ही सर्वाक्षर सित्रपाती कहते हैं। शेष सब श्रुत ज्ञान से अपूर्ण हैं। तेरह-पन्थी साधुओं में दो ज्ञान भी पूरे नहीं हैं। ऐसी दशा में भगवान तीर्थक्करों द्वारा किये गये जीव रक्षा के कामों को पाप या भूछ कहने की योग्यता तेरह-पन्थियों में कहाँ से श्रागई ?

तेश्ह-पन्थियों की इस अनिषकार चेष्टा से वो जाना जाता है, कि तेरह-पन्थियों में तीर्थद्धरों से भी ज्यादा ज्ञान होना चाहिए। परन्तु है श्रुतज्ञान को यथा तथ्य समझने की मित का दिवाला! क्योंकि भगवान श्रारष्ट नेमि की भूल उनके पीछे वाले कोई तीर्थद्धर न जान सके, भगवान पार्थनाय का पाप भगवान पार्थनाय स्वयं श्रयवा भगवान महावीर न जान सके, और भगवान महावीर की गलती भगवान महावीर को अन्त तक दिखाई न दी, लेकिन तेरह-पन्थी साघु तीनों तीर्थद्धरों की भूल और उनके पाप को समझ

गये। इसकिए तेरह-पन्धी तीर्थक्करों से भी न्याद। ज्ञानी ठहरे ! तीर्थक्करों के भी गुरु ठहरे !

एक बात और है। भगवान श्रिष्ट नेमि, भगवान पार्श्वनाय या भगवान महाबीर ने जो भूछ की थी, उन्हें अपनी उस भूछ की स्वीकार करके जनवा को सावधान कर देना चाहिए था, कि मैंने यह भूछ की है, छेकिन तुम कोई इस तरह की भूछ मत करना। कम से कम उन आवकों को तो इस बात से परिचित कर ही देना चाहिए था, जिन आवकों ने भगवान तीर्थक्कर के पास ब्रत स्वीकार किये थे।

तेरह-पन्यो लोगों के इस कथनानुसार कि—"धर्म अधर्म की पहचान साधु ही कराते हैं, †" भगवान महावीर का यह कर्तव्य या, कि श्रावकों को अधर्म की पहचान कराने के लिए, श्रावकों को श्रावचार वताने के साथ ही साथ यह भी कह देते कि—"किसी मरते हुए जीव को बचाना पाप है, श्रातः इस पाप से भी वचना" इस्रिट्ट तेरह-पन्थियों की मान्यतानुसार क्या भगवान महावीर को कर्तव्य में पितत मानना उचित होगा? यह बात तो किसी भी जैन को स्वीकार नहीं हो सकती। इस्रिट्ट इसी निश्चय पर पहुँचा

<sup>†</sup> देखों 'ग्रम विष्यंसन' एष्ट ५०-५१ जिसका उद्धरण हम पिछले मकरण में दे चुके हैं।

जाता है, कि तेरह-पन्थियों की इस विपयक दछी हैं हों हैं, कोंगों को भ्रम में डालने के लिए हैं, और इस तरह लोगों के हृदय में से करणा निकालने के लिए हैं।

जीव को बचाना पाप नहीं है, किन्तु अनुकम्पा है; रचा है, यह बत 'ज्ञाता सूत्र में' मेघकुमार के अधिकार से भी सिद्ध है। 'ज्ञाता सूत्र में' कहा गया है कि भगवान महावीर ने मेघकुमार से स्पष्ट ही कहा था, कि—हे मेघकुमार! तूने हाथी के भव में प्राणभूत जीव सत्त्व की अनुकम्पा की थी, उस शशते की रक्षा के छिए तो बीस पहर तक पैर केंचा रखकर अपने शरीर का ही बिछदान कर दिया था, इसीसे समकित रक्ष प्राप्त हुआ, संसार परिमित हुवा, मनुष्य जन्म, राजसी वैभव आदि प्राप्त हुवे और अन्त में तू संयम छे सका। यदि जीव-रक्षा में पाप होता, तो भगवान महावीर जीव-रक्षा का यह परिणाम क्यों वताते ?

मेधकुमार के उदाहरण के छिए भी तेरह-पन्थी छोग एक ज्यर्थ की दछाछ करते हैं। वे कहते हैं कि—मेधकुमार ने हायों के भव में शसले को नहीं मारा था, इसीसे उसकी मनुष्य जन्म खादि मिछा, परन्तु हाथों के मण्डल में जो बहुत से जावों ने आकर आश्रय छिया था, उससे तो हाथों को पाप ही छगा। समझ में नहीं श्राता कि तेरह-पन्थी छोग यह दलील किस आधार पर खड़ी करते हैं। एक किन ने कहा है— अति रमणीये काव्ये पिशुनो दूपणमन्वेपयति । अति रमणीये वपुषि व्रणमिव मिक्षका निकरः॥

अर्थात-अच्छे रमणीय कान्य में भी धूर्त लोग उसी प्रकार दोप को खोजा करते हैं, जिस प्रकार बहुत रमणीय शरीर में भी मक्खी केवल घाव ही खोजा करती है।

इसके अनुसार सर्वज्ञों के प्रतिपादित कहणा से भरे हुए शाकों में भी तेरह-पन्थी छोग केवळ 'पाप ही पाप' स्रोजा करते हैं। ऐसा करने का कारण या तो उनका स्वभाव ही ऐसा है, अथवा उनकी अपने मत के प्रचार की स्वार्थ बुद्धि है। यदि ऐसा न होता, तो तेरह-पन्थी छोग दया और दान में पाप सिद्ध करने के छिए महा-पुरुषों द्वारा छोड़े गये आदशों को विकृत बनाने का प्रयत्न ही क्यों करते ?

यद्यपि तेरह-पन्थियों की मेघकुमार के चरित्र के विषय में दी जाने वाळी दळीळ विलक्ष्ठ ही न्यर्थ है, फिर भी वेसमझ छोगों को भ्रम से बचाने के छिए हम उनकी दळीळ का संचित्र उत्तर देते हैं।

शास्त्र में ऐसा कहीं नहीं आया है, कि हाथी ने एक शसले को नहीं मारा था, इसीसे उसको मनुष्य-जन्म आदि प्राप्त हुआ था। इसके छिये भगवान महावीर ने स्पष्ट ही कहा है कि— प्राणाणुकम्पयाए भ्याणुकम्पयाए जीवाणुकम्पयाए सत्वाणुकम्पयाए।

अर्थात्— प्राणी भून जीव और सत्व की अनुकम्पा से तुमे सम्यक्त और मनुष्य जन्म आदि मिला।

भगवान महावीर ने यह नहीं कहा, कि तेरे मण्डल में दूसरे जो जीव श्राकर रहे थे, उनके वचने से तुमें पाप हुन्ना। इसके सिवाय शास्त्र के पाठानुसार हाथी ने एक योजन का मण्डल बनाया था। उस एक योजन (चार कोस) के मण्डल में दावानल से वचने के लिए इतने जीव श्राकर घुस गये थे कि कहीं योड़ी भी जगह शेष नहीं रही थी। इसीसे शहाक इघर उधर मारा मारा फिरता था, उसको वैठने को जगह न मिली थी, और इतने ही में प्रा हाथी ने श्रपना पैर खाज खनने को उठाया, उस खाली जगह में शहाक वैठ गया।

वृद्धि से विचारने की वात है कि हाथी के उस मण्डल में कितने जीव वचे होंगे? हाथी ने अपने मण्डल में उन असंस्य जीवों को आश्रय दिया, इस कारण तेरह-पन्थियों की मान्यता नुसार तो हाथी को कितना पाप लगना चाहिये। योड़ी देर के लिये तेरह-पन्थियों का यह कथन मान भी लें कि एक शसले को न मारने से ही, हाथी को मेयकुमार का भन शाप्त हुआ था, तो इसंके साथ ही यह भी मानना होगा, कि हाथी के मण्डल में

जो अपसंख्य जीव बचे थे, उनके वच जाने से हाथी को जो पाय हुआ था उसका दुष्परिणाम स्वरूप क्या फल मिला ? हाथी को पुण्य या धर्म तो हुआ एक शसले के न मारने का और पाय हुआ असंख्य जीवों के बचने का। इस प्रकार धर्म या पुण्य की अपेचा पाय ही अधिक हुआ। ऐसी दशा में हाथी को मेधकुमार का जनम मिल्लने का क्या कारण था ?

इसके सिवाय यदि और जीवों का बचना पाप होता, तो मगवान महावीर मेघकुमार से स्पष्ट कह देते कि तूने शसले को नहीं मारा यह तो तुमें धर्म या पुण्य हुआ, परन्तु अन्य जीवों को तूने अपने मण्डल में आश्रय दिया, इसका तुमें पाप हुआ, जिसका परिणाम तुमें इस प्रकार भोगना होगा। भगवान ने ऐसा न कह कर यह कहा, कि प्राणी भूत जीव सस्व की अनुकम्पा से तूने सम्यक्त प्राप्त किया, संसार परिमित किया यानी संसार का जन्म मरण घटाया। ऐसी दशा में तेरह-पन्थियों द्वारा इस विषयक की जाने वाली दलील बिलकुल व्यर्थ ही ठहरती है।

किसी मरते हुए जीव को बचाने में पाप सिद्ध करने के छिए तेरह-पन्थी छोग एक और दछीछ देते हैं। वे कहते हैं कि किसी मरते हुवे को बचाने, या किसी प्यासे को पानी पिछाने या किसी को कष्ट मुक्त करने में अग्नि पानी श्रादि के असंख्य स्थावेर जीवों की हिंसा होती है, इसिछए किसी मरते हुए को बचाना, पानी में इसते हुए या आग में जलते हुए को निकालना या किसी प्यासे को पानी पिलाना पाप है। जैसाकि वे भगवान पार्श्वनाय के विषय में कहते हैं, कि भगवान पार्श्वनाय ने आग में जलते हुए नाग नागिनी की बचाने में आग पानी के जीवों की हिंसा की थी, इस लिए उनका यह कार्य पाप था।

इस प्रकार तेरह-पन्थी छोग, किसी की रक्षा में होने वाली स्थावर जीवों की हिंसा को आगे छेकर जीव-रक्षा को पाप बताते हैं। छेकिन यदि जीव बचाने में होने वाली इस तरह की हिंसा के कारण ही जीव को बचाना पाप हो जावेगा, तो फिर और भी बहुत से काम पाप में ठहरेंगे। इस मान्यता के अनुसार—जैसाकि हम पहिछे बता चुके हैं, साधु का पलेबन करना भी पाप होगा, साधु का दर्शन करना भी पाप होगा और यहाँ तक की तीर्थद्धर का दर्शन करना भी पाप होगा और यहाँ तक की तीर्थद्धर का दर्शन करना भी पाप ठहरेंगा। क्योंकि इन सभी कामों में प्रारम्भ में एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा होती ही है, बलिक कभी कभी अस जीवों की भी हिंसा हो जाती है।

चलने फिरने में एकेन्द्रिय तथा त्रस जीव की हिंसा होती है, इस बात को मानने से कोई इन्कार नहीं कर सकता। यदि इस तरह की हिंसा के कारण ही मरते हुए जीव को बचाना, या दु: खी जीव को दु: ख मुक्त करना पाप है, तो फिर सांघु और तीर्थे दूर का दर्शन करना भी पाप ठहरेगा। और यदि प्रारम्भिक हिंसा के होने पर भी सांघु के खिए प्रतिलेखन करना, सांघु के छिए रजोहरण का उपयोग करना, और सांघु तथा तीर्थ हुर का दर्शन करना पाप नहीं है, तो फिर प्रारम्भिक हिंसा के कारण किसी मरते हुए जीव को बचाना श्रयवा किसी कष्ट पाते हुए जीव को कष्ट मुक्त करना पाप क्यों हो जावेगा ?

इन सब वातों पर निचार करने से स्पष्ट है कि किसी मरत हुए जीन को बचाना या किसी कप्ट पाते हुए जीन को कप्ट मुक्त करना पाप नहीं है। इन कामों को पाप बताने के छिए तेरह-पन्थी छोगों की समस्त दछीछें केवल उन लोगों को अम में डालकर श्रपने मत में छाने के छिए हैं, जो छोग शास्त्र को पूरी तरह जानते नहीं हैं, अथवा तेरह-पन्थियों की दलीछों का उत्तर देने की जिनमें समता नहीं है।

तरह-पन्थी साधु कहते हैं, कि हम मारने वाले की पाप से वचाने के लिए उपदेश देते हैं, मरते हुए जीव को बचाने के लिए उपदेश नहीं देते। साधु का यही कर्तव्य है, कि वह मारने वाले को पाप से बचाने के लिए उपदेश दे, परन्तु मरने वाले की रक्षा के लिए उपदेश न दे। क्योंकि, मरने वाले की रक्षा पाप है।

यह तेरह-पन्थ को उक्त कथन बिरुकुछ झूठ और शास्त्र विरुद्ध है, यह सिद्ध करने के छिए हम एक ही ऐसा प्रमाण देते हैं, जिससे यह स्पष्ट हो जानेगा, कि साधु का कर्तन्य मारने वाले तथा माने वाले दोनों ही के कल्याण के छिए उपदेश देना है। इसी प्रकार श्रावक का भी कर्तन्य है कि वह मरते और कष्ट पाते हुए जीव को बनाने और कष्ट मुक्त करने का प्रयत्न करें।

'राय प्रसेणी' सूत्र में राजा प्रदेशी का वर्णन आया है। सूत्रा-जुसार, राजा प्रदेशी नास्तिक था। वह 'आरमा नहीं हैं' ऐसा मानता था। इस कारण वह अनेक द्विपद (मनुष्य पत्नी श्रादि), चौपद (पशु आदि), मृग पशु पत्ती और सरीसृप (सॉप श्रादि बिना पाँव के जीव) को मार हाळता था। ब्राह्मण भिक्षुक आदि की भीसा भी छीन छेता था, तथा अपने समस्त राज्य को उसने बहुत दु:स्ती कर रखा था।

प्रदेशी राजा के चित्त नाम के प्रधान, ने जो बारह व्रतधारी श्रावक था। राजा प्रदेशी द्वारा होने वाले अस्याचारों से जनता को बचाने के लिए केशी स्वामी से कहा, कि हे देवानु प्रिय! व्याप यदि राजा प्रदेशी को धर्म सुनावें, तो प्रदेशी राजा को, तथा ( उसके हाथ से मारे जाने वाले ) बहुत से द्विपद, चीपद, मृग, पशु, पक्षी और सरीसृप को बहुत गुणयुक्त फल ( लाभ ) होगा। हे देवानुप्रिय! आप यदि राजा प्रदेशी को धर्म

सुनावें, तो प्रदेशी राजा के साथ ही बहुत से श्रमण, माहण और भिस्नुकों को गुणयुक्त फल (लाभ) होगा; श्रीर इसी प्रकार है देवानु प्रिय! राजा प्रदेशी के साथ ही समस्त जनपद (सम्पूर्ण राज्य) को वहुत लाभ होगा।

केशी श्रमण से यह प्रार्थना उस चित्त प्रधान ने की थी, जो बारह ज्ञतवारी श्रावक था, और धर्म अधर्म को अच्छी तरह जानता था। चित्त प्रधान श्रावक था, यह वात 'राय प्रसेणी' सूत्र में स्पष्ट कही है, और 'राय प्रसेणी' सूत्र से यह भी स्पष्ट है, कि चित्त प्रधान की इस प्रार्थना को स्वीकार करके ही केशी स्वामी ने इवेतम्बीका पधार कर राजा प्रदेशी को धर्म का उपदेश दिया था, तथा उसको श्रावक बनाया था। यदि मरते हुए जीव को बचाना श्रथवा कष्ट पाते हुए को कष्ट मुक्त करना कराना पाप होता, नो चित्त प्रधान, जो श्रावक था, इस तरह का पाप-कार्य करने कराने के खिए केशी स्वामी से प्रार्थना ही क्यों करता, श्रीर केशी स्वामी चित्त प्रधान की यह प्रार्थना स्वीकार ही क्यों करते?

शास्त्र के इस वर्णन से भी यह स्पष्ट है, कि मरते हुए जीव को बचाने तथा कप्ट पाते हुए जीव को कप्ट मुक्त करने के लिए उपदेश देना साधु का कर्तव्य है और इसी प्रकार श्रावक का भी यह कर्तव्य है, कि वह मरते हुए जीव को बचाने तथा कप्ट पाते हुए जीव को कप्ट मुक्त करने का प्रयत्न करें। यह ऐसा न होता, तो चित्त प्रधान केशी स्वामी से पशु-पत्ती, ब्राह्मण भिस्तारी और देश ब्राद्धि का लाम होने की बात न तो केशी श्रमण से ही, कहता और न केशी श्रमण ही उसके कथन को स्वीकार करते।

रास्त्र में अभय-दान को सब से श्रेष्ठ दान कहा है। लेकिन तेरह-पन्थी लोग कहते हैं, कि किसी जीव को न मारना, यही अभय-दान है, किसी मरते हुए जीव को बचाना अभय-दान नहीं है। उनका यह कथन शास्त्र के भी विरुद्ध है श्रीर युक्ति के भी विरुद्ध है। देने का नाम दान है। न देने का नाम तो दान है ही नहीं। यदि बिना दिये ही दान हो सकता हो, तब तो साधु को आहार-पानी दिये बिना ही, केवल साधु को कष्ट न देने मात्र से ही सुपात्र दान भी हो जावेगा। परन्तु तेरह-पन्थी लोग सुपात्र-दान के लिए तो ऐसा मानते नहीं है, कि साधु को कष्ट न देने मात्र से ही सुपात्र-दान हो जाता है, और अभय-दान के लिए कहते हैं, कि किसी को भय न देने से ही अभय-दान हो जाता है।

यदि तेरह-पन्थियों का यह कथन ठीक हो, तब तो स्थाबर जीव सब से अधिक अभय दान देने वाले सिद्ध होंगे। क्योंकि प्रथ्वी-कायिक, जल-कायिक और वनस्पति-कायिक जीव किसे भय देते हैं? इसलिए किसी जीव को भय न देने का नाम ही अभय-दान नहीं है, किन्तु भय पाते हुए का भय मिटाने का नाम ही अभय दान है।

'स्यगहांग' स्त्र के प्रथम श्रुतस्कन्ध के छठे अध्ययन में 'दाणाण सेट्टं अमयप्पयाणं' पाठ आया है। इसकी न्याख्या करते हुए टीकाकार ने स्पष्ट िखता है, कि 'जो मांग रहा है, उसको अपने और माँगने वाले के अनुप्रह के िछए उसके द्वारा माँगी गई चीज देने का नाम दान है। ऐसा दान अनेक प्रकार का है, जिनमें अमय-दान सब से श्रेष्ठ है। क्योंकि अमय-दान, उन मरते हुवे प्राणियों के प्राण का दान करता है, कि जो प्राणी मरना नहीं चाहते हैं, किन्तु जीवित रहने की इच्छा रखते हैं। मरते हुए प्राणी को एक और करोड़ों का धन दिया जाने छगे और दूसरी ओर जीवन दिया जाने छगे, तो वह धन न लेकर जीवन ही लेता है। प्रत्येक जीव को जीवन सब से अधिक प्रिय है। इसी से अमय-दान सब में श्रेष्ठ है।'

व्यवहार में भी अभयदान का अर्थ भयभीत को भय रहित बनाना ही किया जाता है। कोष आदि में भी अभयदान का अर्थ यही है। ऐसी दशा में तेरह-पन्थियों का यह कथन सर्वथा असंगत है, कि भयभीत को भयमुक्त करना अभयदान नहीं है, किन्तु किसी को भय न देने का नाम अभय-दान है। थोड़ी बुद्धि वाला व्यक्ति भी समझ सकता है कि न देने का नाम दान कैसे हो सकता है? देने का नाम ही दान है। 'अभय' देने को ही अभय-दान कहा जाता है, और अभय-दान का पात्र वही है, जो भय पा रहा है। सियाल यदि सिंह को नहीं मार सकता है, तो क्या इसका नाम अभयदान हो जानेगा? यह तो एक व्यर्थ की बात है।



## तेरह-पन्थियों की कुछ अमोत्पादक युक्तियाँ श्रीर उनका समाधान

अब इस तेरह-पन्यियों की कुछ उन युक्तियों को वताते हैं, जिनको तेरह-पन्यी माधु छोगों के इदय में से दया दान के प्रति अदा निकासने के छिए काम में छाया करते हैं। साय ही उन इयुक्तियों का कुछ जवाब भी देते हैं, जिसमें जनता उनकी इयुक्तियों के फन्दे से बच सके।

## (8)

धन देकर जीव यचाना, व्यभिवार कराकर जीव बचाने के समान ही पाप है। यह बताने के छिए तेरह-पन्थी एक कैसी भीषण कुयुक्ति देते हैं, वह सुनिये। तेरह-पन्यी कहते हैं—

दोय वेश्या कसाई वाहे गई, करता देखी हो जीवांरा संहार । दोनों जिणयां मतो करी, मरता राख्या हो जीव दोय हजार ॥ एक गहनो देई आपनो, तिन छुड़ाया हो जीव एक हजार। दूजी छुड़ाया इण विधे, एक दोय सं हो चोथो आस्रव सेवाड़।। एकण सेवायो आस्रव पाँचमो, तो उण दूजी हो चौथो आस्रव सेवाय। फेर पड़चो ईतो इण पाप मे, धर्म होसी हो ते तो सरीखो थाय। ('अनुकम्पा' ढाळ ७ वॉं)

श्रशीत्—दो वेश्याएँ कसाईखाने में गई। वहाँ बहुत जीवों का संहार होता देखकर दोनों ने सठाह की और दो हजार जीवों को मरने से बचाया। एक वेश्या ने तो अपने श्राभूषण देकर एक हजार जीव बचाये, और दूसरी वेश्या ने कसाई वाड़े के एक दो आदमी से चौथा आस्रव (श्रष्ट्रश्चाचर्य या व्यभिचार) सेवन कराकर एक हजार जीव बचाये। इनमें एक वेश्या ने गहने देकर पाँचवें आस्रव (परिप्रह) का सेवन कराया और दूसरी ने चौथे आस्रव (व्यभिचार) का सेवन कराया। इन दोनों के पाप में क्या अन्तर हुआ ? यदि धर्म होगा, तो दोनों ही को बराबर होगा!

तेरह-पन्थियों के कहने का अभिप्राय यह है, कि धन देना, यह पाँचवें आश्रव का सेवन कराना है, और न्यभिचार करना, चौथे आश्रव का सेवन कराना है। इसिक्टए यदि धन देकर जीव बचाना धर्म है, तो व्यभिचार कराकर जीव बचाना भी धर्म

हैं! क्योंकि धन देना भी आश्रव का सेवन कराना है, और क्यभिचार करना भी आश्रव का सेवन कराना है। दोनों ही आश्रव हैं, इसिलिए चाहे धन देकर जीव छुड़ावे या व्यभिचार करके जीव छुड़ावे, दोनों एक ही समान हैं।

कैसी असभ्यता पूर्ण और मजेदार युक्त है। इस कुयुक्ति के त्रागे तो छजा को भी छजित हो जाना पड़ता है। यह युक्ति किसी दूसरे की भी नहीं है, किन्तु तेरह-पन्थ सम्प्रदाय के मूछ संस्थापक श्रीमान भीषणजी स्वामी की स्वयं की कही हुई है। इस निर्छज्जता पूर्ण युक्ति का खण्डन करने के छिए हम भी निर्छज्जता पूर्ण युक्ति का आश्रय लेने के छिए विवश हैं। क्योंकि ऐसा ही उदाहरण उपरोक्त युक्ति का बराबर प्रत्युक्तर समान है।

मान छीजिये कि तेरह-पन्थ सम्प्रदाय के पूज्य जो का चातु-भीस किसी शहर में है। उनके दर्शनार्थ जाकर सेवा मिक करने का छाम छेने की दो श्राविकाओं की इच्छा हुई। श्राखिर उन्होंने सेवा में जाने का निश्चय किया। परन्तु खर्च दोनों के पास नहीं था। इसछिए उनमें से एक श्राविका ने तो श्रपना जेवर वेचकर उन रुपयों से टिकिट छिया। छेकिन दूसरी ने सोचा कि रुपया देना पाँचवाँ आश्रव सेवन कराना है और व्यभिचार सेवन करना चौथा आश्रव सेवन कराना है। पाप तो दोनों ही है और बराबर हैं, बल्क व्यभिचार से भी धन का नम्बर आगे है यानि न्यभिषार का चौथा श्रीर धन का पाँचवाँ। ऐसी हाउत में न्यर्थ का नेवर क्यों खोना ? ऐसा विचार करके उसने इस प्रकार के न्यवहार से स्टेशन वालों को प्रसन्न कर गाड़ी में बैठ गई, श्रीर नहाँ ? मीका आया इसी न्यवहार से पार होती गई। इस तरह दोनों पूज्यनों के सेवा में पहुँचीं। पहुँचने पर उस आविका ने पूज्यनों से अर्ज की कि यह मेरी साथ वाली बाई मूर्क है। इसने पाँचवाँ आश्रव भी सेवन कराया और जेवर भी गुमाया। परन्तु मैंने चतुर्थ आश्रव का ही सेवन किया श्रीर धन बचा लाई सो यहाँ पर खाऊँगीं, खर्चूगी और प्रसंग पाकर दान डाभ भी छठाऊँगी।

क्या तेरह-पन्थी साधु, रुपया खर्चकर धाने वाळी शाविका की अपिक्षा रुपया बचाकर आने वाळी शाविका को श्रेष्ठ मानेंगे? श्रेष्ठ न सही, बराबर तो मानेंगे? उनकी दृष्टि में चौथा आश्रव और पाँचवाँ आश्रव समान ही हैं, फिर दोनों शाविकाओं को समान मानने में क्या हानि है ? कदाचित् कहें कि जो व्यभिचारिणी है, वह शाविका हो नहीं है, तो जिसने रुपया दिया वह भी शाविका नहीं है। क्योंकि आप वेश्याओं के उदाहरण में स्पष्ट ही कहते हैं, कि "एक वेश्या ने जेवर देकर पाँचवें आश्रव का सेवन कराया, और दूसरी ने व्यभिचार कराके चौथे आश्रव का सेवन कराया, इसिक्टए दोनों ही का पाप या धर्म बराबर होगा"। तब

खराहरण में कही हुई श्राविकाओं के लिए इस सिद्धान्त का उप-योग क्यों न होगा ? श्रीर यदि दोनों श्राविकाएँ बराबर नहीं हैं, तो धन देकर जीव छुड़ाना और न्यभिषार करके जीव छुड़ाना, समान कैसे हो जावेगा ? जीव बचाने के लिए न सही, अन्य कामों के लिए धन तो देना ही पड़ता है। क्या धन देना श्रीर व्यभिचार करना समान हैं ?

## (२)

जीव रक्षा में पाप बताने के लिए तेरह-पन्थी एक बीर युक्ति देते हैं। इस युक्ति को समझाने के लिए वे चित्र आदि से भी काम लेते हैं। हम पहिले उनकी सारी युक्ति बता देते हैं, उसका जवाब फिर देंगे।

तेरह-पन्थी कहते हैं कि—'एक मकान के बाहर साधु ठहरे हुए थे। रात के समय मकान में एक चोर चोरी करने के लिए आया, और घर में से धन चुराकर बाहर निकला। साधु ने चोर को धन चुरा ले जाते देखकर सोचा कि मकान में चोरी हो जाने से हमारी बदनामी होगी। ऐसा सोच कर साधु ने चोर को चोरो स्यागने का उपदेश दिया। परिणामतः चोर ने वह धन वहीं खाल दिया, और चोरी करने का स्थाग लेकर वहीं बैठ गया। सबेरे मकान और धन का मालिक आया। उसने अपने घर का जाला दूटा हुआ देखकर महातमा से पूछा। महारमा ने कहा कि यह

चोर है, और यह घन है। यह चोर घन चुरा कर जा रहा था, हेकिन हमने इसकी चोरी के रयाग का उपदेश दिया, इसिड ए इसने घन स्याग कर चोरी करने का सदा के छिए त्याग कर छिया है। यह सुनकर उस मकान और घन के माछिक ने महात्मा से कहा कि आपने मेरा घन वचाकर बढ़ी कृपा की। यदि यह घन चछा जाता, तो मैं छड़के का विवाह कैसे करता, मकान कैसे बनवाता और अन्य काम कैसे करता।

'श्रव सोचने की बात यह है, कि साधु ने चोर को घोरी के पाप से बचाने के लिए उपदेश दिया, या धन बचाने के लिए । यदि धन बचाने के लिए साधु ने उपदेश दिया हो तो उस धन द्वारा होने वाले समस्त कामों में साधु का अनुमोदन होगा। उस धन के द्वारा होने बाले कामों का पाप साधु को भी डगेगा। इसलिए यही मानना होगा कि साधु ने धन रक्षा के लिए उपदेश नहीं दिया, किन्तु चोर को चोरी के पाप से बचाने के डिये उपदेश दिया।'

ंथही बात मारने वाले और मारे जाने वाले के िए भी समझो । एक आदमी एक बकरे को मार रहा है। उस मारने बाले को पाप से बचाने के लिए साधु उपदेश देते हैं, परन्तु बकरे को बचाने के लिए नहीं देते। यदि बकरे को बचाने के लिए साधु उपदेश देते हैं, तो फिर ऐसा भी मानना होगा कि धन बचाने के लिए भी साधु उपदेश देते हैं। और यदि बकरे के बचने से धर्म माना जानेगा, तो घन बचने से भी धर्म मानना होगा।' इसके सिवाय ने एक और उदाहरण देते हैं।

'एक व्यभिचारी पुरुष एक स्त्री के पास दुराचार करने के लिए जा रहा था। साधु ने उसको दुराचार का दुष्परिणाम बताया, जिससे वह पुरुष समझ गया, और उसने परदार-गमन का त्याग कर लिया। त्याग लेने के प्रधात वह उस व्यभिचारिणी स्त्री के पास गया, श्रीर उससे बोला, कि मैंने तो महातमा के पास से पर-स्त्री-सेवन का त्याग कर लिया है, इसलिए मैं तुम्हारे साथ श्रव सम्भोग नहीं कर सकता। यह सुनकर उस व्यभिचारिणी स्त्री ने कहा, कि तुमने मुक्ते वचन दिया था, इसलिए या तो मेरे साथ सम्भोग करो, नहीं तो मैं कुएँ में गिर कर मर जाऊँगी। व्यभिचारिणी स्त्री के बहुत कहने पर भी जब वह पुरुष नहीं माना, तब वह स्त्री कुएँ में गिर कर मर जाई।'

'अव यदि मारने वाले को उपदेश देने से बकरा बच गया और बकरे के बचने का धर्म साधु को हुआ, तो न्यभिचारी पुरुष को उपदेश देने से न्यभिचारिणों खी कुएँ में गिर कर मर गई, उसका पाप भी उपदेश देने वाले को छगेगा। परन्तु न्यभिचार का त्याग कराने से जो न्यभिचारिणों खी मर गई, उसका पाप साधु को नहीं लगता, उसी प्रकार बकरा मारने वाले को हिंसा का त्याग कराने से जो बकरा बच गया उसका धर्म या पाप भी त्याग कराने वाले को नहीं लगता। जिस तरह धन का बचाना पाप है, उसी प्रकार बकरें का बचाना भी पाप है, परन्तु जिस तरह ध्यभिचार का त्याग कराने से जो स्त्री मर गई, उस स्त्री के मरने का पाप उपदेश देने वाले को नहीं लगता, उसी प्रकार धन और बकरे के बचने का पाप भी उपदेश देने वाले को नहीं लगता।

यह है मरते हुए जीव को बचाने में पाप सिद्ध करने के छिए तेरह-पन्थी साधुओं की क्रुयुक्ति! इस युक्ति से लोगों को भ्रम में डाडने के डिए कैसी झूठी वातों का आश्रय डिया गया है, पहले हम यह बता देना डिचत सममते हैं। धन की रज्ञा के लिए साधु उपदेश देते हैं, या धन की रचा के लिए शास्त्र कहता है, यह बात कोई भी नहीं मानता। प्रश्न प्राण रक्षा का है, न कि धन रक्षा का। शास्त्र में 'पाणानुकम्पए, भूयानुकम्पए, जीवानुकम्पए, सत्तानुकम्पए' पाठ तो त्राया है, परन्तु 'धनानुकम्पए' कहीं नहीं श्राया है। ऐसी दशा में जीव रक्षा के सम्बन्ध में धन रच्चा का चदाहरण देना, किसी भी तरह उपयुक्त नहीं है। धन जड़ है, श्रीर जीव चैतन्य है। जीव को सुख दुःख का भनुभव होता है, लेकिन धन को सुख दु:ख का अनुभव नहीं होता। धन चाहें जमीन के ऊपर रहें, जमीन के भीतर रहे, चोर के यहाँ रहें,

साहकार के यहाँ रहे, उसको न हुए होता है, न शोक होता है क्योंकि वह ज़ है। परन्तु जीव के छिए यह बात नहीं है। जीव, अनुकूछ परिस्थित से प्रसन्न होता है, और प्रतिकूछ परिस्थित से प्रसन्न होता है, और प्रतिकूछ परिस्थित से दुःखी होता है। वकरे को यदि काटा या ज़लाया जाने छगे, तो वह चिहाता है, परन्तु धन को चाहे काटा जाने या ज़लाया जाने, वह चूँ तक नहीं करता। ऐसी दशा में मारे जाते हुए वकरे की तुछना, चोरी जाते हुए धन से करना, यह तो छोगों को भ्रम में डाछना ही है।

दूसरी बात यह कि कोई न्यभिचारिणी स्त्री अपने जार पित के छिए मरी हो, इस बात का एक भी उदाहरण नहीं मिल सकता। जार पित से रुष्ट होकर, उसका न्यभिचारिणी स्त्री ने सर्वनाश करा दिया या कर देती है। इसके तो सैंकड़ो उदाहरण हैं, परन्तु जार पित के छूट जाने से कोई न्यभिचारिणी स्त्री मरी हो, इसका उदाहरण संसार भर में हुँडने पर भी नहीं मिल सकता। जो स्त्री श्रपने विवाहित पित को भी छोड़ सकती है, वह अपने जार पित के लिए प्राण दे दे, यह कभी सम्भव ही नहीं है। इस तरह का उदाहरण देना भी लोगों को सुलावे में डालने के लिए ही है।

इस तेरह-पन्थियों की युक्ति का खण्डन उन्हीं की युक्ति को दूसरे रूप में रखकर करते हैं।

भानको कि एक मकान के बाहर साधू ठहरे हुए हैं। चोर उस मकान में से घन चुराकर निकला। महारमा ने घन चुराकर जाते हुए चोर को देख कर सोचा कि धन चोरी जाने से हम यहाँ ठहरे हुए हैं, इसिछए हमारी भी बदनामी होगी श्रीर जैन धर्म को भी ढांछन ढगेगा। ऐसा सोचकर महात्मा ने चोर को चोरी-क्याग का उपदेश दिया। परिणामतः धन वहीं छोड़कर, चोर ने महातमा से चोरी का प्रत्याख्यान छिया और वहीं चैठ गया। सबेरे घन का स्वामी आया। उसने ताला दूटा देख महारमा से पूछा। महात्मा ने कहा कि यह धन है, और यह चोर है। इसने इसको उपदेश दिया, इससे इसने यह तुम्हारा धन भी छोड़ दिया और सदा के लिए चोरी का स्थाग कर दिया। यह सुनकर धन के स्वामी ने कहा कि आपने इस चोर को उपदेश देकर यह मेरा धन नहीं बचाया है, किन्तु मेरे प्राण बचाये हैं। यदि मेरा बह धन चला जाता, तो सुमें इतना दुःख होता कि मैं मर ही जाता। में आपका बहुत उपकार मानता हूँ।

इस तरह चोर को चोरी त्यागने का उपदेश देने से चोर भी पाप से बचा श्रीर धन का स्वाभी भी आर्त ध्यान करके मरने से बचा। धन को तो सुख दुःख होता नहीं है, जो सुख दुःख होता है, वह उसके स्वामी को। इसिछए चोर भी पाप से बच गया, तथा धन का स्वामी भी दुःख, मृत्यु एवं आर्त्त ध्यान के पाप से वच गया। ऐसी दशा में चोर को चोरी त्यागने का जो उपदेश दिया गया, उस उपदेश से चोर का भी हित हुआ, श्रीर धन के स्वामी का भी हित हुआ। दोनों ही व्यक्ति पाप से बचे। यह क्या बुरा हुआ ?

यही बात बकरे को मारने वाले और बकरे के सम्बन्ध में भी समझो। मारने वाले को न मारने के लिए जो उपदेश दिया गया, उस उपदेश से मारने वाला भी पाप से बचा और बकरे की भी जीवन-रक्षा हुई, वह आर्चेध्यान के पाप से बचा। इसमें क्या ग्रुराई हुई ?

तेरह-पन्थी छोग न्यभिचारी पुरुष और न्यभिचारिणी की का उदाहरण देते हैं। इस इस उदाहरण को भी अनुकूछ रूप में रखते हैं। मानछो कि एक न्यभिचारी पुरुष अपनी कुल्टा प्रेयसी के साथ न्यभिचार करने के छिए जा रहा था। मार्ग में महासा मिछे, जिनके उपदेश से उस पुरुष ने पर-छी-गमन का त्याग कर दिया। फिर वह पुरुष उस न्यभिचारिणी की के पास गया। उसने न्यभिचारिणी की को महात्मा द्वारा दिया गया उपदेश भी सुनाया और उससे यह भी कहा, कि मैंने महात्मा से न्यभिचार का त्याग कर छिया है। यह सुनकर न्यभिचारिणो की के मन में न्यभिचार से घृणा हुई, वह भी न्यभिचार के दुष्पछ से भय-भीत हुई। अतः उस न्यभिचारिणी की ने भी महात्मा के पास

अकर पर-पुरुष-सेवन का त्याग कर लिया और सदाचारिणी बम गई क्षा। इतने ही में उस पुरुष की विवाहिता स्त्रों ने सुना कि मेरे पित ने परदार-गमन का त्याग कर लिया है। यह सुनकर वह भी प्रसन्न होती हुई महात्मा के पास आई। उसने महात्मा से कहा, कि आपने मेरे पित को पर स्त्रों का त्याग करा दिया, यह आपने बड़ी छुपा की। मेरे पित व्यभिचारी हो गये थे, और बहुत कहने सुनने पर भी वे नहीं मानते थे; इसलिए में भी व्यभिचारिणी हो जाती, परन्तु आपकी छुपा से मेरे पित सुमार्ग पर आगये, अतः मैं भी पर-पुरुष गमन का त्याग करती हूँ।

इस प्रकार एक व्यभिवारी पुरुष को उपदेश देने से उस पुरुष की पिल भी व्यभिवार में प्रवृत होने से बच गई, तथा व्यभिवारिणी स्त्री ने भी व्यभिवार त्याग दिया। यह क्या सुरा हुआ ?

मतलब यह कि जिस प्रकार चोर को उपदेश देने से, बोर श्रीर धन के स्वामी का हित हुन्ना, उसी प्रकार मारने वाले को उपदेश देने से, मारने वाले का और वकरे का हित हुआ; तथा उसी प्रकार व्यभिचारी को उपदेश देने से व्यभिचारी पुरुष,

क तेरह-पन्थियों में इस तरह की अनुकूल भावना तो होती ही जहीं है। उनको भावना ऐसी कछिपत हो गई है, कि जिससे वे प्रतिकूल और पाप की ही कल्पना करते हैं।

उसकी पत्नी तथा व्यभिचारिणी स्त्री तीनों का हित हुआ। इसमें पाप क्या हुआ ?

(३)

दया को इदय से निकालने के लिए तेरइ-पन्थी लोग एक यह युक्ति देते हैं कि-

'एक खड़े में थोड़ा सा पानी है, जिसमें बहुत सी महाडियाँ भरी हुई हैं। एक प्यासी भेंस पानी पीने के डिए आई। एक आदमी जो वहाँ खड़ा है, और खड़े में पानी थोड़ा तथा महाडी मेंडक वहुत होने की बात जानता है, यदि भेंस को हाँकता है, तो मेंस प्यास की मारी मरती है, श्रीर नहीं हाँकता है, तो खड़े में की महाडियाँ, भेंस के पैरों से मरती हैं। एक श्रीर दया करने पर दूसरी श्रीर हिंसा होती है। इसी से हम कहते हैं कि संसार में तो ऐसा चळता ही रहता है। अतएव अपने को न तो भेंस पर ही दया करनी चाहिए, न मेंडक महाडी पर, किन्तु मीन रखना चाहिए।'

यह तेरह-पन्थियों की युक्ति है। इसका जवाब हम इस रूप में देते हैं, कि यदि उस आदमी ने छाछ या घोवण पिछाकर मेंस की ज्यास भी मिटा दी और खड़े में के मेंडक मछछी को भी बचा दिया, तो यह तो ठीक हुआ मानोगे न ? उसने दोनों ही। पर दया की, इसमें तो पाप नहीं हुआ ? किन्तु तेरह-पन्थी तो छाछ पिछाने में भी पाप मानते हैं। साधु के सिवाय किसी को कुछ भी देने या वचाने में एकान्त पाप मानते हैं।

(8)

तेरह-पन्धी कहते हैं कि 'एक निष्टी चूहे को मारना चाहती है। यदि चूहों को बचाने के छिए बिट्टी को हाँका जाता है, तो बिट्टी मूखी रहती है और उसको अन्तराय छगती है। इसी से हम कहते हैं कि किसी को बचाने में धर्म पुण्य नहीं है।'

हम तेरह-पन्थियों की इस युक्ति का यह उत्तर देते हैं कि यदि किसी आदमी ने विही को भी दूघ पिछा दिया और चूहे को भी वचा दिया, तो इसमें क्या पाप हुआ ? दोनों ही बचे हैं।

(4)

वेरह-पन्थी कहते हैं कि 'एक गाय प्यासी वैंधी हुई थी। एक श्राहमी ने द्यां छाकर उस गाय को पानी पीने के छिए खोड़ हिया। वह गाय पानी पीने चछी; परन्तु एक दूसरे आदमों ने सोचा कि यह गाय इस तछैया में जा रही है। तछैया में पानी बहुत थोड़ा है, श्रीर मेंडक मछछी वहुत हैं, जो गाय के पाँव से दब कर मर जावेंगे। ऐसा सोचकर उसने पानी पीने के छिए जाती हुई गाय को वापस हाँक दी, गाय को पानी नहीं पीने दिया। इस तरह एक आदमी ने तो गाय की दया की, पानी में के मेंडक महाड़ी की दया नहीं की और दूसरे आदमी ने मेंडक महाडी की दया की,

गाय को अन्तराय दी। एक तीसरा आदमी भी वहाँ खड़ा है, जिसने मेंडक मछछी की भी दया नहीं की, श्रौर गाय को भी अन्तराय नहीं दी, उसको भी पानी पीने से नहीं रोका, तो इन तीनों में से सचा दयावान कीन ठहरा ?'

इस तरह भोछे छोगों से प्रश्न करते हैं। भोछे छोग कह देते हैं, कि 'जो चुपचाप खड़ा रहा, वही सबा दयावान है।' परन्तु हम इस युक्ति को दूसरे रूप में रखते हैं।

ं एक गाय प्यासी वैंघी थी। एक द्यालु पुरुष को यह माछ्म नहीं था, कि तलैया में पानी कम है, और मेंदक मछ्छी मर जावेंगे, इसिंहएं उसने गाय की पानी पीने के हिए खोछ दिया। दो त्रादिमयों को यह मालूम था, कि तलैया में पानी कम है, मेंढक मछली ज्यादा हैं, और यह प्यासी गाय वहाँ पानी पीने के लिए जावेगी, तो मेंडक मझली की हिंसा हो जावेगी । यह माछूम होने परं भी एक आइमी तो चुंप चाप ही खड़ा रहा, परन्तु दूंसरे आद्मी ने अपने घर से घोवन का अचित पानी लाकर गाय की पिला दिया। इस तरह उसने गाय की भी द्या की श्रीर मेंढक मंछली की भी दया की। अब इन दोनों श्रादमियों में से कौन अच्छा है ? जो चुप चाप खड़ा रहा वह द्याछ है, यां जिसने गायं की भी रचा की तथा में हक मछ्छी की भी रक्षा की, वह दयालु है ? दोनों में कोई अन्तर है या नहीं ? दोनों

की दया करने वाले को तो दयावान मानोगे ? किन्तु तेरह-पन्थी दोनों को ही पापी मानते हैं।

( \ \ \ )

तेरह-पन्थी कहते हैं कि 'कुछ आदमी मूखों प्यासों मर रहे हैं। उनको गाजर मूछा खिछा तथा कथा पानी पिछाकर बचाया, यह कितना पाप हुआ! क्योंकि गाजर, मूछा श्रीर कच्चे पानी में अनन्त जीव हैं। बचे तो कुछ आदमी, और हिंसा हुई अनन्तों जीवों की। इसी से हम कहते हैं कि भूखों को खिछाना श्रीर प्यासों को पानी पिछाना पाप है।'

इस तरह गाजर मूळे और पानी के जीवों की हिंसा की आगे रखकर भूखे प्यासे को भोजन पानी देना पाप बताते हैं। यद्यपि सनका स्देश्य तो छोगों के हृदय में से दुःस्त्री के प्रति दया निकार छना है, परन्तु उस स्हेश्य की पूर्ति के छिए वे इस तरह की बात आगे रख कर छोगों को चक्कर में डाळते हैं। इम सनकी इस युक्ति के स्तर में दूसरी युक्ति रखते हैं, जिसमें गाजर, म्हा या पानी के जीवों को हिंसा का नाम भी नहीं है।

मानलों कि कुछ आदमी भूखों प्यासों मर रहे थे। इस कारण वे एक वकरे को मार डाउने की तैयारी में थे। इतने ही में वहाँ से एक श्रावक निकला, जो गरम पानी ही पीता था, क्या पानी नहीं पीता था। उस श्रावक ने उन आदमियों से पूछा, कि

इंस बकरें को क्यों मार रहे हो ? उन छोगों ने उत्तर दिया कि हम भूखे प्यासे हैं, इसिछए! उस श्रावक के पास बहुत सी मिठाई वगैरा खाद्य पदार्थ भी था, और एक बड़ा छोटा था, जिसमें पंका (गर्म) पानी भरा हुआ था। उस श्रावक ने उन छोगों को मिठाई वरौरा खिलाकर तथा वह पक्का पानी पिलाकर उनकी भूख प्यास का दुःख भी मिटा दिया, तथा जो बकरा मारा जा रहा था, उसकों भी बचा दिया। इस कार्य में तो गाजर, मूळा या कच्चे . पानी के जीवों की हिंसा नहीं हुई, इसंखिए इस तरह के कार्य को तो पाप न मानोगे ? उन भूखे प्यासे छोगों का भौर वकरे का दु:ख मिटा, यह तो पाप नहीं हुआ ? ऐसी दशा में किसी भूखे प्यासे कां कष्ट मिटाने की पाप बताने के लिए गाजर, मूले और कृच्चे पानी के जीवों की हिंसा को आगे रखना, छोगों को अस में डाउने के छिए ही रहा या और कुई ?

( 0)

तेरह-पन्थी कहते हैं, कि 'किसी आदमी का पेट दुःख रहा था, श्रीर वह मर रहा था। उसका दुःख मिटाने के लिए हुका पिलाया, इसमें आग पानी के जीवों की कितनी हिंसा हुई ? इसी से जीव को बचाना, या दुःख पाते हुए का दुःख मिटाना पाप है।' हम तेरह-पन्थी छोगों की इस दछीछ को दूसरे रूप में सामने रखते हैं। मान छो, कि एक आदमी के पेट में जब तब दुई होने छगता था, इसिछए वह हुका पिया करता था। जिसमें आग पानी के जीवों की हिंसा हुआ करती थी। किसी दयाछ पुरुष ने उस आदमी को एक ऐसी अचित दवा दी, कि जिससे उसका पेट का दु:खना मिट गया तत्पश्चात उसने हुक्का पीना भी छोड़ दिया, जिस प्रकार से उसका पेट दुखना बन्द हो गया और आग पानी के जीवों की हिंसा भी बच गई; इस काम में तो उस दवा देने वाले आदमी को पाप नहीं छगा?

इसी प्रकार कोई भादमी दारू पीता था और बहुत उत्पात करता था, घर के छोगों को मारा पीटा करता था, तथा दूसरे छोगों से भी झगड़ा किया करता था। इतना ही नहीं वह घर में का भनाज भी दारू खरीदने के छिए वेंच दिया करता था, जिससे उसके घर के छोग भूखों मरते थे। यह देखकर एक द्याछ भादमी उस दारू पीने वाले को दूध पिछाने छगा, जिससे उसकी दारू पीने की आदत छूट गई श्रीर वह भी पाप से बच गया, तथा उसके घर के छोग भी भार्तध्यान आदि के पाप से बच गये। इस काम में तो उस दूध पिछाकर दारू छुड़ाने वाले को पाप छगना न मानोगे ? यदि इन दोनों कामों में भी पाप होना मानते हो, तो फिर हुक्के से होने वाछी हिंसा का नाम क्यों छेते हो ? लोगों को आग पानी आदि के जीवों की हिंसा का नाम लेकर अमें में क्यों डालते हो ? स्पष्ट ही क्यों नहीं कहते कि किसी दुः सीं का दुः स्व मिटाना, किसी मरते हुए जीव को बचाना पाप है, चाहे दुः स्व मिटाने या बचाने में किसी जीव की हिंसा न भी हुई हो, स्वीर अचित (निर्जीव) पदार्थ के देने, अथवा निर्वद्य (पाप रहित) प्रपाय के करने से ही किसी का दुः स्व क्यों न मिटा हो, या कोई मरता हुआ जीव क्यों न बचा हो !

तेरह-पन्थी साधु इसी तरह की अनेक शुक्तियाँ हेते हैं, जिन्हें कुयुक्तियाँ कहना कुछ भी द्वरा न होगा। उन सब की वर्णन या खण्डन प्रन्थवृद्धि के भय से नहीं किया गया है, किन्तु उनमें की कुछ ही युक्तियों का हमने वर्णन किया है, और तेरह-पन्यी साधुकों की युक्ति का खण्डन करने वाछी युक्तियाँ दी हैं। हमारे द्वारा वर्णित युक्तियों पर से दुद्धिमान व्यक्ति उन सब युक्तियों के विरुद्ध युक्ति की कल्पना कर सकता है, जो तेरह-पन्यी साधुओं की ओर से दी जावें।

हमते अपनी और से जो युक्तियाँ उत्पर दी हैं, वे युक्तियाँ तेरह-पन्थियों से प्रश्न करने के रूप में भी काम में छाई जा सकती हैं। ऐसा करने से तेरह-पन्थियों की मान्यता का नग्न रूप सामने भा ही जावेगा और यह पता छन जावेगा, कि तेरह-पन्थियों की मान्यता का असछी रूप क्या है, तथा वे उस असछी रूप को

#### ( 184 )

छिपाने के लिए कैसी-कैसी तरकी बों-युक्तियों आदि से काम लेते हैं।

नोट—तेरह-पन्थ के सैद्धान्तिक प्रनथ 'श्रम विध्वंसन', 'भिक्कुयश रसायन', 'श्रनुकम्पा की ढालें' और 'वारह व्रत की ढालें',
इसी तरह की कुयुक्तियों से भरे पढ़े हैं। छोगों द्वारा उन कुयुक्तियों
का खण्डन और विरोध होता देखकर तेरह-पन्थ सम्प्रदाय के कर्णधारों ने अब इन पुस्तकों का बेचना और किसी को देना तक
बन्द कर दिया है। आप, तेरह-पन्थी साधुओं से इन पुस्तकों के
विषय में पृक्षिये, और इनकों मेंगवाने का प्रयत्न कीजिये, तब
आपको हमारे कथन पर विश्वास हो जावेगा।

॥ समाप्त ॥



### पिरिहिष्ट मं ० १

# इस उद्धरण से तेरह-पन्थ सम्प्रदाय के संकुचित भानस का परिचय होगा थली में पाँच दिन का प्रवास

( छे॰--भी भँवरमळ्जी सिंघी, 'तरुण जैन' नामक मासिक पत्र से डद्धत अंक-दिसम्बर १९४१ के छेख का उपयोगी अंश )

में तारीख ६ नवम्बर की रात को छाडनू पहुँचा। छाड़नू में एक ही दिन में कई संस्थाओं को देख सका और बहुत से छोगों से बहुत से विषयों पर चर्चा विमर्श करने का मौका मिछा, इसका और छाड़ने के उन मित्रों को है, जिन्होंने अपना समय देकर सुमें छुतार्थ किया।

दूसरे दिन सुबह मेरे मित्र श्री मूखचन्दजी बैद श्रीर में पढ़िहारा जाने के छिए सुजानगढ़ स्टेशन तक ऊँट पर गरे। वहाँ से रेळ द्वारा दिन के १० बजे पिड़हारा पहुँचे। वैसे पिड़हारा जाने का कोई कारण नहीं था—पर चूँकि तेरापन्थी सम्प्रदाय के आचार्य श्री तुळसारामजी, जिनको क्षाम तौर से 'पूज्यजी' कहा जाता है, उस समय पिड़हारा में थे, इसिळए उनसे भेंट करने की इच्छा हमें वहाँ लेगई। पिड़हारा स्टेशन पर ट्रेन से उतरते ही हमें 'पूज्यजी' के दर्शन के छिए क्षाने जाने वाले यात्रियों की चहल पहल दिखाई ही। स्टेशन से बाहर ही एक लारी खड़ी थी, जो पूज्यजी के दर्शन के छिए श्राने वाले यात्रियों को स्टेशन से गाँव में लेजाने और वहाँ से वापस लाने के छिए हर ट्रेन टाइम पर स्टेशन पर आया जाया करती थी। इसी लारी में बैठ कर हम गाँव में उस स्थान पर पहुँचे, जहाँ 'पूज्यजी' बिराजे हुए थे।

जिस समय इस महाराज के पास गये, उस समय वे 'श्राहार' के लिए जाने वाले थे; इसलिए साधारण परिचयात्मक बाद की बाद हम भी उस समय वापस आगये। आहार के बाद तथा और कोई धार्मिक किया थी तो उसके बाद हम उनसे मिले। पूर्व्यजी के पास एक तरफ साधु साध्वी वैठे थे श्रीर दूसरी तरफ दर्शनार्थी श्रावकगण। तब से लगाकर शाम के शा—४ बजे तक का अपना बहुत सा समय पूज्यजी ने मेरे साथ बात-चीत करने में दिया, इसके लिए मैं यहाँ उनका आभार स्त्रीकार करने में दिया, इसके लिए मैं यहाँ उनका आभार

इस मुलाकात के सम्पन्ध में चूंकि बहुत से प्रश्न मुझ से किये गये हैं, इसलिए में कुछ विस्तार से अपने अनुभवों को व्यक्त करूँगा। सब ने पहले मुक्ते यह कहना है कि मैं पृष्यजी के पास यह देखने के छिए नहीं गया या कि ने और उनके अधीनस्य साधु शास्त्रोक्त कियाओं का पूरा पूरा पाडन करते हैं या नहीं। मेरी ऐसी दृष्टि ही नहीं है। मेरे निकट तो सबे साधु की परीक्षा यह है भी नहीं। मुक्ते तो जीवन से मतलब है, जीवन को मैं देखता हैं। वही देखने की चीज है भी। अगर जीवन में साधुत्व हुआ, वो वह खुद योखा करता है। उसे शास्त्रों के विधि-विधानों की आवर्यकता रह ही क्यों जायगी १ प्रत्येक मानव प्राणी का भ्येय अपने जीवन का निरन्तर विकास करना है-ऐसा विकास जो दूसरों के जीवन विकास में बाघक तो होता ही नहीं बल्कि मदद करता है। यह जीवन विकास ही सन्ना सुख है श्रीर सन्तों की भाषा में 'आतम कल्याण' है। पर यह समझना जरूरी है कि समप्र जीवन एक है, उसके अलग अलग दुकड़े नहीं हो छकते । इसिंटए जीवन-विकास के ध्येय की प्राप्ति सारे जीवन के विकास से होती है। इसके छिए हमें जीवन के भीतर और बाहर सब जगह शुद्धि का वातावरण चाहिये। संयम, तप और त्याग के द्वारा अपनी शक्तियों का विकास करना तो जरूरी है ही, पर यदि इन विकसित शक्तियों का उपयोग नहीं किया जाय या

इस भाँति उपयोग न किया जाय जिससे जगत का अधिक से अधिक कल्याण हो, तो उस तप, त्याग और संयम से कोई छाभ नहीं हो सकता। ऐसी हाछत में तो वे जीवन में उल्टी कृत्रिमता पैदा करते हैं। इसछिए में तप, त्याग और संयम को उस समय तक कोई महत्व नहीं देता जब तक कि यह न माळ्म हो जाय कि उनका उपयोग किस तरह किया जा रहा है।

इस दृष्टि से विचार करने पर, मैंने पिड़हारा में जो कुछ देखा, उससे मुक्ते कोई सन्तोष नहीं मिछा। पूज्यजी से जो बातें हुई, उनमें विचारक की सजगता नहीं मिछी, जीवन विकास के उम्मीदवार की जागरूक बुद्धि श्रौर उदार दिछ भी नहीं मिछा। आज प्रायः श्रधिकांश 'साधुश्रों' की यही हाछत है और पूज्यजी उसके बाहर नहीं है। यहाँ मेरा उद्देश्य उन सारे प्रश्नों की चर्ची करने का नहीं है, जिन प्रश्नों पर पूज्यजी के साथ मेरी बात-चीत हुई। उन सब की चर्ची करना न तो श्रावश्यक ही है श्रौर न सम्भव हो है। मैं यहाँ सिर्फ अपने विचार ही प्रकट करूँगा, जो पूज्यजी से मिछने के बाद मेरे मन में उत्पन्न हुए।

यदि किसी प्रश्न पर शास्त्र को छोड़कर वे विचार ही नहीं कर सकते—शास्त्र में जो छुछ छिखा है या जो छुछ छिखा हुआ वे मानते हैं कि उसमें किसी भी तरह का परिवर्तन करना उनकों मंजूर ही नहीं, तब चर्चा से मतलब ही क्या निकल सकता है ? परिवर्तन करना उनकी दृष्टि से धर्म-च्युत होना है। 'कोई बात कितनी ही प्रहण करने योग्य क्यों न हो, अगर शास्त्र में उसकों प्रहण करने का नहीं लिखा है, तो वह अप्राह्य ही है।' मेरी समझ में जीवन विकास करने वाले की यह दृष्टि नहीं हो सकती। ऐसे आदमी को मैं शास्त्रों के प्रति सच्चा भले ही कह दूँ, पर जीवन के प्रति या मनुष्यता के प्रति तो कभी सच्चा नहीं मान सकता। जिस जीवन में मुम्मे स्पष्ट मानवता का विरोध दिखाई दे रहा है या कम से कम मानवता को तरफ उपेचा पोषित की जा रही है, उसका लाख लाख शास्त्र समर्थन करें तो भी मैं उसे निर्देश नहीं कह सकता।

साधुत्व का वेष पहन छेने के कारण ये साधु संसार से अपना कोई वास्ता नहीं समझते, यह देख और सुनकर तो भेरे आश्चर्य का पार न रहा। 'संसार त्याग' का अर्थ इन्होंने यह किया है कि अब संसार के प्रति उनकी कोई जिम्मेवारी ही नहीं रह गई है। उनका उद्देश्य तो आत्म कल्याण की साधना करना

क्ष शास्त्रों के पाठ का अर्थ चाहे कुछ भी होता हो। पर उन्होंने जो मान रक्खा है, उसी को आगे छाते हैं; किन्तु सूत्र के फलीतार्थ या आश्य पर विचार करने की शक्ति हो नहीं है। — प्रकाशक

है; और यह आतम कल्याण भी जरा विचारने की चीज है; जो अन्य किसी भी चीज से मेळ नहीं खाता। अगर पास की झोंपड़ी में ही एक अनाथ बाळक रुग्णावस्था की वेदना से कराह रहा हो तो भी ये आत्म-कल्याणी साधु उसकी सेवा करने जाकर अपने आत्म कल्याण को खिण्डत नहीं कर सकते; क्योंकि उनके शास में रोगो की सेवा करना आत्म-कल्याण का रास्ता नहीं वताया है।

इस तरह की जड़ बुद्धि से जहाँ सारा जीवन-ज्यापार चल रहा है, वहाँ किस साधुता को परिन्ना करूँ ? यह कहे जाने पर कि 'मीछों के वस्त्र में ज्यादा हिंसा होती है, इसिछए आपको खादी ही काम में छानी चाहिये। तब यह जवात्र मिला कि 'हमारे छिए तो दोनों ( वस्न ) हिंसा से मुक्त हैं क्योंकि वे हमारे छिए तैयार नहीं किये गये हैं' तो उनकी चुद्धि पर तरस आये विना नहीं रह सका। ऐसे ही छोगों के छिए और इसी तरह का तर्क किये जाने पर रूस के महान् विचारक टाल्सटाय ने ढिखा होगा। कि " मनुष्य कहीं भी और किसी रूप में रहता हो, पर यह निश्चित है कि उसके सिर पर जो सकान की छत है, वह स्वयं नहीं बनी, चूल्हे में जलने वाली लकड़ियाँ भी अपने आप वहाँ नहीं पहुँच गई, न पानी बिना छाए स्वयमेव आगया और पकी हुई रोटियाँ भी श्रासमान से नहीं बरसी। उनका खाना,

कपड़ा और पैरों के जूते ये सब उनके छिए बनाए गये हैं, और इनके बनाने वाले पिछ्छी पीढ़ियों में रहने बाछे वे छोग नहीं थे, जो अब सब मर-खप गये हैं। ये सब काम आजकछ विद्यमान रहने वाले वे ही छोग कर रहे हैं, जो अपनी जरूरतें पूरी करने नहीं पाते और दुनिया में दूसरों के छिए मेहनत करते घुछ घुछ कर मर जाते हैं।"

खेती करने में और हर प्रकार की प्रवृत्ति में ये साधु पाप वताया करते हैं और पाप से मुक्त होने का उपदेश दिया करते हैं, पर जब उनसे सीघा प्रश्न किया जाता है कि 'अगर सभी आपका चपदेश मान लें श्रीर पाप समझ कर हर प्रकार की उत्पादक प्रवृत्ति छोड़ दें तो हमारा और आपका जीवन कैसे चलेगा श्रीर यह आतम कल्याण कैसे निमेगा ?' तो ऐसे प्रश्नों से ने श्रपना कोई वास्ता नहीं समझते श्रीर टाल्स्टाय के ही शब्दों में " उस प्रश्न से विल्कुछ असम्बद्ध प्रश्नों की पाण्डित्य पूर्ण चर्चा करने लग जाते हैं। ' संसार के नाम पर सभी तरह की प्रवृत्तियाँ आदमी करते हैं श्रीर कर सकते हैं, साधुश्रों को उससे कोई मतल्य नहीं; पर मैं पूछता हूँ, प्रवृत्तियों से चाहे वे मुक्त हों, पर प्रवृत्तियों के परिणाम से कहाँ मुक्त हैं ? खेती करने को वे पाप ब्रहाते हैं, पर श्रन्न वे खाते हैं; कुआँ खुदाने को पाप कहते हैं, पर कुएँ का पानी वे पीते हैं; कपड़ा द्युनने और दुनवाने में वे पाप

समझते हैं, पर कपड़ा वे पहनते हैं; रोगी-उपचर्या ख्रौर चिकित्सा में वे धर्म नहीं समझते, पर औषधि-चिकित्सा वे कराते हैं।

इन सब प्रश्नों का उनके पास जनाव है कि 'पंच महान्रतधारी' को इनमें पाप नहीं लगता क्योंकि ये सब उनके निमित्त नहीं किये जाते। बस, पंच महान्नतधारी इन प्रवृतियों के पाप स मुक्त हैं, उन्हें यह सन्तोष रहता है कि किसी को कह कर वे यह नहीं कराते हैं, और यह माल्स हो जाने पर कि उनके निमित्त से वे की गई हैं तो वे उनका लाभ नहीं लेते कि। पर यह कोई कहे तभी तो माल्स हो ? क्योंकि जिस साधारण बुद्धि से यह माल्स हो भी सकती है, उसे तो वहाँ स्थान ही नहीं है। वहाँ तो केवल शास्त्रीय बुद्धि है।

दान की भी ऐसी ही स्वार्थ पूर्ण विडम्बना की गई है। पंच महाव्यतथारी साधु को दान देने में धर्म है, और अन्य किसी को देने में धर्म नहीं है। इसको कहते हैं वे सुपात्र-दान! और ऐसे सुपात्र तेरा-पन्थी साधुओं के सिवाय और किसी का होना शायद ही सम्भव हो। मैंने पूज्यजी से पूछा कि "अगर सत्य और अहिंसा

<sup>%</sup> इस विषय में भी ढांक पिछोड़ा हो रहा है, केवल शब्द से पूछ लेने मात्र से कि यह आपके लिये नहीं बनाया गया है निर्दोष और प्रासुक नहीं हो जाता, जब तक कि उसकी उत्पत्ति के उद्देश्य पर विचार व मनन नहीं किया जाय।

की साधना पर ही पंच महाव्रतों का आधार है, तो एक वाणी के ब्रिए जितना अहिंसा-पालन सम्भव हो सकता है उतना यदि एक भादमी करता है, फिर भी न तो वह पंच महाव्रतों की न्याख्या ही जानता है, और न अग्रुक प्रकार का वेप पहनता हैं और न श्रमुक प्रकार का श्रध्ययन ही करता है और न अमुक प्रकार की क्रियाएँ ही करता है पर वो भपना सारा जीवन अपने अहं को कुचढकर दूसरों की सेवा में खपाता है, तो वह सुपात्रों की गिनती में श्राता है या नहीं ?" यह कहते हुए कि 'आ सकता है' महाराज को फाफी फठिनाईसी हुई। खैर, उन्होंने इतना स्वीकार तो कर छिया, यही क्या कम है ? इन सारी बातों से यही माॡम होता है कि बुद्धि श्रीर विचार के लिए बहुतं कम गुंजाइश इस तरह के सम्प्रदायवाद के घेरों में रह गई है। जहाँ बुद्धि इतनी संकुचित है, हृदय इतना संकोर्ण है, जीवन के कर्तव्य इतने सीमित है, वहाँ मानवता के लिए है ही क्या ?

दीक्षा देते समय पृष्यजी दीक्षा छेने वाले के अभिभावक से एक भाक्षा-पत्र छेते हैं। गत चातुर्मास में दी हुई दीक्षाश्रों के ऐसे श्राज्ञा-पत्र मेरे सामने रखें गये, शायद यह दिखाने के छिए कि छड़के—छड़िकयों के अभि-भावक की आज्ञा मिछने पर ही दीक्षा दी जाती है। मैंने दो तीन आज्ञा-पत्र पढ़े, छगभग सब का एक ही मसविदा था। इस आज्ञा-पत्र के अन्तिम हिस्से में

कुछ इस आशय के शब्द है कि 'यह मैं जो आहार देता हूँ, इसके कभी खिलाफ नहीं होडँगा और पंचायत, राज द्रवार ब्रिटिश सरकार में मेरी कोई अह्यत्ति नहीं चलेगी। अन्य चाहे जो हैं, भाव कुछ इसी प्रकार का है। मुक्ते यह पढ़कर बड़ा षाश्चर्य हुआ। जिस सामाजिक शक्ति और राज्य सत्ता को चे साधु कछ समझते ही नहीं, उनका कोई महत्व ही नहीं मानते, तब रनकी मदद की भावना को दर्शाने वाले शब्द आज्ञा-पत्र में क्यों छिस्राये जाते हैं ? पर भीतर की कमजोरी वाहर आए विना नहीं रह सकती। कहीं कोई साधु-संस्था पर ही राज्य की मदद से नावाळिग वाळकों के अपहरण ( जिसको दीना कहा जाता है ) का अभियोग न लगा दें; इस भय के कारण ही आज्ञा-पत्र लेने और उसमें इस तरह के शब्द हिस्ताने की स्नावइयकता हुई। मेरी श्रापत्ति पर पूल्यजी ने जवाव दिया कि 'यह कोई खास वात नहीं है। वर्षों से ऐसा ही स्वरूप चला आता है। दो दफा पहले झंझट आ चुकी है, इसिंटये ऐसा कर दिया गया है।' साधुओं के लिए, अहिंसा को मानने वालों के लिए शंशट क्या हो सकती है और इससे वचने के छिए हिंसा-शक्ति पर श्राधित राष्य सत्ता की अप्रत्यक्ष सद्द की भी उन्हें क्या दरकार है ? साधुश्रों की अहिंसक शक्ति का यह एक नमूना है।

तेरा-पन्यो साधुत्रों का डाक से कोई सम्बन्ध है या नहीं, यह प्रश्न भी चठा। 'तरुण जैन' में इस बारे में मैंने पहले कुछ लिखा ं था; उसी को लेकर यह चर्चा चली। इस प्रश्न में 'तरुण' के पाठकों को भी दिखचरपी होगी, इसिए मैं इसके विषय में कुछ लिख रहा हूँ। मेरे यह कहने पर कि "त्रापके साधु भी जब हाक द्वारा आये हुए पत्र पढते हैं श्रीर उन पर अपनी सम्मति भी देते हैं, तय डाक से आप का सम्बन्ध कैसे अलग माता जाय ?" पूज्यजी ने कहा, "साधु केवल 'वंदना' के पत्र पढ़ते हैं, श्रीर कुछ नहीं पढ़ते; इसमें कोई दोष नहीं है।" मुक्ते माछ्म पड़ा कि उन्हें इसी से सन्तोप है कि उनके नाम न तो कोई पत्र े त्राता है और न ने पत्र छिखते हैं। हाँ, गृहस्य कोई बात पूछता है, तो एसका जवाब देना तो उनका फर्ज है ही। मैंने पूछा--ं 'आप सं गृहस्थों को मिला हुआ जवाव उनके द्वारा दूर गाँवों में विचरण करने वाले साधुओं के पास हाक द्वारा एस गाँव के श्रावकों के मारफत पहुँचाया जाता है श्रीर एसे वहाँ वाले साधु आपकी श्राहा मान कर ही स्वीकार करते हैं। इससे क्या आप यह नहीं मानते कि डाक के साथ आपका अप्रत्यक्ष सम्बन्ध हो ् जाता है चाहे आप खुद अपने नाम से पत्र व्यवहार न करें।" इस पर भी जब उन्होंने कहा-'नहीं', तब फिर चर्चा की

. t.

गुंजाइश ही नहीं रही। बात कुछ भी हो, मानना या न मानना तो एनकी मर्जी की बात है।

इसके बाद मैंने साधुओं के द्वारा बनाई हुई तसवीरें देखी, सुन्दर अक्षर-छेखन के उत्ऋष्ट नमूने देखे, तेरा-पन्थी सम्प्रदायं के छिए प्रकट की हुई तारीफ के सरकारी गजट देखे; सन्त श्रौर स्रतियों की भीड़ देखीं; श्रावकों की भक्ति और सेवा-भावना का त्रितरेक देखा; साधुत्रों की दिनचर्या देखी और सुनी। यह भी सुना कि अमुक साधु ने २००० श्रीर श्रमुक ने ५०००-७००० श्लोक याद कर रखे हैं, पर मुक्ते तो श्रमछी साधुत्व के दर्शन करने थे। इन तसवीरों में, इन गजटों में, इन श्राज्ञा पत्रों में श्रीर इन हजार हजार श्लोकों की रटना में साधुत्व कहाँ से आने १/ जिसकी आरमा इतनी छोटी है कि संसार की वेदना को वह अपनी वेदना नहीं समझ सकता, संसार की समस्यात्रों को सुल्झाने में कोई योग नहीं दे सकता, समाज ख्रीर राष्ट्र को सबा मार्ग-दर्शन नहीं दे सकता, उसका कैसा आत्म कल्याण ? शरीर से त्राक्षा अलग नहीं हो सकती, तो संसार और समाज से धर्म भी अछग नहीं हो सकता। त्रात्मा के विकास के लिए शरीर का पोषण किये बिना काम नहीं चलता, वैसे ही धर्म की साधना श्रीर विकास के छिए भी समाज श्रीर संसार की सेवा करना' जरूरी है। स्वार्थ को छोड़कर निस्वार्थता का सम्बन्ध तो संसार

के साथ बना ही रहता है। दूसरे छोग निस्वार्थ भाव से, सेवा भाव से साधुओं के छिए सब कुछ कर सकते हैं; भोजन देते ही हैं, वख देते ही हैं, श्रीपधि देते ही हैं, सेवा करते ही हैं, पर ये खुद अपने वर्ग के बाहर न किसी को भोजन दे सकते हैं, न श्रीपधि दे सकते हैं, न सेवा कर सकते हैं, क्योंकि वैसा करना साधुत्व के खिछाफ है। खिछाफ क्यों है, इसका जवाब तो शाखों से मौंगना होगा।

इन साधुओं को छक्ष्य में रखकर ही मानों टाल्स्टाय ने लिखा होगा कि "उनके पास शाखों के अळावा जीवन के प्रशें को हळ करने का श्रीर कोई मार्ग ही नहीं है। अपने शाख के बाहर की किसी भी नई बात पर स्वतन्त्र रूप से विचार करने की बात तो दूर रहो, वे दूसरे छोगों के ताजा मानवीय विचारों को समझने में भी श्रसमर्थ होते जाते हैं। खास बात तो यह है कि ये जीवन का सर्वोत्श्रष्ट समय जीवन के नियम को अर्थात श्रम करने की आदत को मुछावे में ही खो देते हैं और बिना मिहनत किये ही संसार की चीजों के उपभोग करने का श्रपने को हकदार मानने छग जाते हैं। इस प्रकार वे बिल्कुछ निकम्मे श्रीर समाज के छिए हानिकारक बन जाते हैं। उनके दिमाग बिगड़ जाते हैं और विचार करने की शक्ति नष्ट हो जाता है।"

मैं जानता हूँ कि साधु समाज के खिळाफ अपने सभे से सचे विचार प्रकट करना भी आज एक गुनाह समझा जाता है। इसिंछए

यदि मेरे इन विचारों पर सम्प्रदायान्ध और घर्मान्ध छोग बिगड़ 🕝 उठें तो कोई ताब्जुब की बात न होगी। धर्म गुरु भी यदि मेरे इन 'अशास्त्रीयं' विचारों पर तिल्पिका उठें तो मुम्ते कोई आश्चर्य नहीं होगा। ये विचार ऐसे हैं ही नहीं, जो आसानी से हजम हो ंसकें और खास तोर से उस व्यक्ति के छिये जिसमें कोई भी नई वस्त हजम करने की ताकत ही नहीं रह गई है। पर मैंने तो अपने ं विचार निस्संकोच और निर्भीकता के साथ प्रकट कर दिये हैं। एक बात जरूर मैं स्पष्ट कर देना चाहता हूँ कि मैंने तेरा-पन्थी सम्प्रदाय की आलोचना नहीं की है, पर इस निकम्मे जीवन की आछोचना जरूर की है जिसे मैं आज धर्म के नाम पर पोषण मिछता हुआ देखता हूँ। यद्यपि भाज मैंने ये विचार तेरा-पन्थी सम्प्रदाय के साधुजी से हुई मुलाकात के प्रसंग में प्रकट किये हैं, ं पर थोड़े बहुत फर्क के साथ ये विचार त्र्याज सभी फिरकों के जैन साधुओं पर लागू होते हैं। कोई यदि इन विचारों को धर्म-ंद्रोही और शास्त्र-द्रोही कहे तो मुक्ते श्रापत्ति न होगी, पर यदि ंकोई इनको एक सम्प्रदाय विशेष की श्रालोचना के रूप में वतावेगा, तो इस तरह मेरे विचारों को गळत समझा जाने पर मुक्ते दुख होगा। पिहहारा की मुखाकात के बारे में इतना ही।



## श्री 'भग्न हृद्य' की चिट्ठी

(तरुण जैन नामक मासिक पत्र अंक १ जनवरी १९४२ से उद्धत) मान्यवर सम्पादकोंजी !

गत दिसम्बर के अंक में आपका 'थळी में पाँच दिन का प्रवास' छेख पढ़ा, पढ़कर उस पर विचार किया और विचार करने के बाद आपको यह पत्र लिख रहा हूँ। सब से पहले तो मुसे आप को यह उपालम्भ देना है कि आपने थला में जाने की मुम्ते सूचना भी नहीं दी। अगर श्रापकी सूचना मुमे मिछ जाती तो मैं-भी न्त्रवहय आपके साथ इन पाँच दिनों में घूमता श्रौर खासकर पूज्यजी के साथ श्रापकी जो मुळाकात हुई, उस समय मौजूद रहता जिससे पूरी पूरी बातचीत सुन पाता। धापने अपने छेझ में बहुतस्री बातों पर, शायद जल्दी श्रीर स्थानाभाव के कारण, ्केवल संकेत भर ही किया है, जिससे पूरी बातचीत को जानने की मेरी बड़ी उरकण्ठा हो रही है। खैर, श्रव तो जो कुछ आपने :अपने छेख में छिखा है, उसी से सन्तोप मानना होगा। अगर कोई विशेष वार्ते वाकी रही हों, तो उन पर फिर कभी प्रकाश बालें तो अच्छा हो।

मेरा और मेरे कुछ दूसरे मित्रों का भी ऐसा खयाउ है कि पूच्यजी से मुलाकात करने वाले जितने विद्वान उनके पास आये. उनमें से किसी ने भी इतनी स्पष्टता के साथ अपने विचार प्रकट नहीं किये जितने कि आपके छेख में मिछते हैं। मैं समझता हूँ कि आपकी स्पष्टता श्रौर सचाई की तो पूच्यजी महाराज पर भी अवश्य छाप पड़ी होगी। छापके इस लेख से एक बड़ा फायदा यह भी हुआ कि अब भविष्य में पूज्य श्री यह कहने का साहस नहीं करेंगे कि हमारे पास जो छोग आकर वातचीत कर गये, उनकी सव शंकाएँ हमने दूर कर दी और उन्होंने हमारी वात मंजूर करली। अब तक तो पूज्यजी मुलाकात करने के लिए आने वाले किसी भी व्यक्ति को यह बात अवश्य कहा करते थे। शायद श्रापसे भी अवस्य कहा होगा। श्राने वाले न्यक्ति पर अपना प्रभाव डाउने के छिए ही ऐसा कहा जाता है और करीब करीब लोग इस प्रभाव में आ ही जाते हैं, क्योंकि हर एक को तो भीतरी .अवस्था का पता नहीं होता। श्रापने अपनी खरी राय इतनी रंपष्टता के साथ प्रकट कर जिस साहस का परिचय दिया है, उस से अवस्य समान की ऑसें खुटेंगी, ऐसा मेरा पका विश्वास है। 🚈 त्रापने एक बार किसी पत्र में छिखा था कि 'भापकी सम्प्रदाय के साधुओं के क्रिया कलाप के वारे में में बहुत कम जानता हूँ। अच्छा हुआ कि इस बार आप स्वयं अपनी आँखों से इमारे साधु

संस्था की छीछा भी देख श्राये; और जो कुछ देखा उसका वर्णन भी कर दिया। मैं समझता हूँ श्राप पड़िहारा में जो देख कर श्राये हैं उसके वाद मेरे इस कथन से अवश्य सहमत हुए होंगे कि साधु संस्था का मानस भाज बिलकुछ गछित हो खुका है। उसमें जो कुछ डाला जाता है, वह सब सड़ श्रीर गढ जाता है, कोई मौलिक वस्तु तो वहाँ पैदा ही नहीं हो सकती। ऐसे छोगों के हाथों में जिस धर्म श्रीर समाज का नेतृत्व हो, उसका अर्विष्य श्रन्धकार मय है। अयोग्य हाथों में पड़कर श्रन्छे से अच्छे साधन भी निष्फळ और निरर्थक हो जाते हैं, यह कहावत ं आज हमारे साधुओं के विषय में पूरी तरह सत्य सावित हो रही है। अहिंसा का शक्ति शाली शस्त्र गलत तरह से प्रयोग किये जाने के कारण तेज प्रदान करने के वदले हमें निराश बना रहा है। मैं यह दाने के साथ कह सकता हूँ कि थली की बौद्धिक ं भौर सांस्कृतिक दृष्टि से श्राजं जो अवस्था उत्पन्न हुई है, उसके कारणों में समाज के प्रति साधु संस्था की मनोवृत्ति ही मुख्य है। यह मनोवृत्ति गहरी निराशाजनक है। जब तक यह मनोवृत्ति रहेगी, तब तक थली के लोगों की दिमागी और तहजीबी हालत में कोई सुधार नहीं होगा। और मानवता का कोई मूल्य यहाँ के लोग नहीं समझेंगे। जो लोग कभी कदास इन साधुओं के पास आ जाते हैं, उनके सामने ये ऐसी उरकट नैतिकता और कष्ट-

सहन का चित्र सींचते हैं कि वह इनकी असडी हाडत को जाने बिना ही इनकी तारीफ करने लगता है। अपने स्थाग की हरेक बात को इतनी वढ़ा कर आने वाले को वे कहते हैं कि उससे भोले व्यक्ति प्रवश्वना में फँस जाते हैं। ये साधु श्रपने श्रावकों के सामाजिक और छौकिक कार्यों से अपने को विस्कुछ मुक्त बतस्राते हैं। पर यह विलक्कल झूँठ है क्योंकि दुनिया का कोई काम ऐसा बाकी नहीं रहा है, जिसका इन्होंने पाप और धर्म में बँटवारा न कर दिया हो। पाप और धर्म की सूचियों में सभी कार्यों का वे वर्गीकरण कर देते हैं श्रीर रात दिन यह उपदेश दिया करते हैं कि वर्स करते का ओर पाप नहीं करते का है, इनके धर्म का मांनवता के साथ कोई सम्बन्ध नहीं है, इसिछए मानव जाति की सन्नति के जितने कार्य हैं, वे सव पाप की सूची में रखे गये हैं। इमारे साधुओं ने सिखाया है कि जब तक उनकी तरह किसी ने संसार का त्याग कर पंच महात्रत नहीं घारण किये हैं, तव तक उसकी सेवा करने या उसको दान देने में धर्म नहीं है, - बल्कि कर्म-बन्धन स्वरूप पाप है। समाज के बालक बालिकाओं के छिए शिक्षालय या स्वास्थ्यालय स्रोलना भी हमारे साधुओं के यह धर्म, समाज के लिए कुछ भी नहीं करता, बल्कि किये जाते को रोकता है, और फिर भी जैसा आपने बहुत ठीक ठीक छिसा है, समाज से अपने छिए नाना भाँति की सेवा छेते रहने में कोई
आपित नहीं समझता। आप अगर १०-१५ दिन छगातार
हमारे साधुओं को सेवा (!) का छाम छं तो आपको पता छगेगा
कि जहाँ पूज्यजी की सवारी पहुँच जाती है, वहाँ के समाज की
इस सेवा के भार से क्या हाछत हो जाती है। माघ महोरसव
और बातुर्मास के दिनों में गाँव वाछों की परेशानियाँ इतनी बढ़
जाती हैं, कि जिसका कुछ ठिकाना नहीं।

सम्पादकोंजी! सुमे सचसुच अपने समाज के उन हजारों स्त्री पुरुषों पर तरस भाता है, जो विवेक की भाँ खे बन्द हो जाने के कारण इनके जाल में फेंसे हुए हैं। थली के गाँवों की सार्व-जनिक और साँरकृतिक हालत का जो दिग्दर्शन आपने अपने लेख में कराया है, उसको पढ़कर क्या हमें शर्म नहीं आती ? हमारा मस्तक झुक जाता है, इमारा यौवन बळबा कर चठता है, पर क्या करें सम्पादकोंजी ! यह सन हमारे उन साधुओं की कृपा है। जहाँ ये विरानते हैं, वहाँ श्रास पास कोसों तक मानवता के खेत सूख जाते हैं क्यों कि इनके उपदेश ही ऐसे हैं। हम जानते हैं कि इससे जैन घर्म कलंकित हो रहा है क्योंकि हमारी तरफ की जनता तो इन्हीं जैन मूर्तियों को ज्यादा देखती है, भीर इस बात से प्रभावित भी होती है कि इनको मानने वाळे सब सेठ छोग हैं, डाखों श्रीर करोड़ों रुपया कमाते हैं। ये साधु खुद तो परिवार,

गाँव, समाज श्रीर देश के धर्म को मानते ही नहीं और उनके प्रति कोई जिम्मेवारी भी नहीं समझते, पर हम लोगों को भी इन सब कामों में एकान्त पाप ही पाप वताया करते हैं। तब आप ही वताइये; हमारे गाँवों की हमारे समाज की और हमारी श्रोर से देश की हाछत कैसे अच्छी हो ? हमारे वाछक और वाछिकाओं में दूसरे संस्कार कैसे पड़े ? उनके अन्दर समाज श्रीर देश की सेवा की महत्त्वकांक्षाएँ कैसे उत्पन्न हों, जब कि एन्हें यही सिखाया जाता है कि अगर तुम्हें अपना जीवन सफल करना है; सची बन्नति करना है तो संसार को छोड़ो श्रीर हमारी टोछी में शामिल हो जान्त्रो । सचमुच इस टोली में जाते ही मनुष्य को सारे मुख मिल जाते हैं। बिना परिश्रम किये विभिन्न प्रकार का स्वादिष्ट भोजन मिछता है, पहनने को कपड़े मिछ जाते हैं, और रात दिन हजारों की पुरुषों की सेवा? इससे ज्यादा श्रीर सुख की कल्पना ही क्या हो सकती है ? इसी सुख-इसी 'आत्म कल्याण' के छिए हर वर्ष उमीदवारों की संख्या बढ़ती जाती है। पूँजीवाद भौर साम्राज्यवाद की तरह इसमें भी व्यों व्यों संख्या **ब**ढ़ती जाती हैं, त्यों त्यों इस टोली की सत्ता भी बढ़ रही है जिसने हमारे सारे समाज को गुमराह बना दिया है।

इतना सब होते हुए भी, अब भीतर ही भीतर युवकों में असन्तोष की श्रमि जल रही है। दुनिया की तरफ से वे ऑखें बन्द नहीं कर सकते और जब दुनिया की तरफ देखते हैं, दुनिया की जटिल समस्यात्रों पर गौर करते हैं, तो यह महसूस किये विना भी नहीं रह सकते कि उनको मिळने वाले उपदेश उन्हें हास की ओर ले जा रहे हैं। आज के युवक को मन्दिरों के साज शृंगार श्रच्छे नहीं लगते हैं, न इन सफेदगोश रूढ़िगामी सुपत-खोरों की सादगी ही पसन्द थाती है। वह तो जीवन का पुजारी है, मानवता का भक्त है और विश्व-प्रेम का प्रेमी है। आज आपने जिस थली में निराशा के वादल घिरे हुए देखे हैं, उसी में कुछ वर्षों वाद श्राप वह जबर्दस्त विचार क्रांति देखें तो कोई आश्रयें नहीं, जो वर्षों तक दवे हुए विचारों में से उत्पन्न होती है। 'तरण जैन' ने दो वर्षों में थली में बहुत बड़ा काम किया है, जिसका वास्तविक मूल्य आज नहीं समझा जा सकता, पर च्स दिन माछ्म होगा, जब कि थली की काया पलट होगी। मैं 'तरण जैन' का इसी शुभ कामना के साथ, नये वर्ष के प्रारम्भ में अभिनन्दन करता हूँ।

धापका—'भग्न हृद्य'



## चिट्ठी-पत्री

( 'तरुण जैन' नामक मासिक पत्र अंक ३ मार्च १९४२ से उद्धत ) मान्यवर सम्पादक महोदय !

मैं यह पत्र श्रापकी सेवा में पहिले-पहल ही प्रेपित कर रहा हूँ। सब से पहिले मैं आपको मेरा कुछ परिचय दे दूँ। मैं थली प्रान्त के एक बढ़े शहर का रहने वाला और दस्से-बीसे से भी बढ़कर पश्चीसा तीसा ओसवाल हैं। शायद धन्य लोगों की तरह भाप भी पूछ बैठें कि मैं किस मजहब को मानने वाला हूँ ? ं पहिले ही कह दूँ कि मैं इस वक्त जैन श्वेताम्बर पौने तेरा-पन्थी हूँ। आप शायद इसको मजाक समझॅगे, मगर मैं भाप से कसमिया कहता हूँ कि श्रापके 'तरुण' ने श्रीर खास करके आपके दो लेखकों ने मेरा पाव पंथ घिस डाला। आप समझ गये होंगे, दो छेखकों से मेरा मतछव किन से है। श्रापको माछ्म रहना चाहिये कि मैं पुस्तैनी जैन श्वेताम्बर तेरा-पन्थ मजहब का कट्टर श्रावक था, भगर आपके इन दो गजब के छेखकों ने हंतुमानजी के पाव रोम की तरह मेरा पाव पन्थ काट हाला। मुक्ते अब यह भय है कि कहीं मेरा रहा सहा पन्य ही न उड़ जाय। श्री 'भम हर्य' जो के छेखों को तो में जैसे तैसे हजम कर गया। मैंने सोचा कि चलो साधुओं के किया कलाप श्रीर श्राचरण दुरुस्त नहीं रहे हों तो इसमें कोई आख्रये की बात नहीं, पच्चम काल है, हुण्डा अवस्पिणी का समय है, मगर श्री बच्छराजजी सिंघी के छेखों ने तो मेरा पन्य ही उड़ाना शारम्भ कर दिया। अब ती में देख रहा हूँ, यह पौने तेरह भी कायम रहना कठिन हो रहा है। मुमे यह पूर्ण विश्वास था कि हमारे पृच्यजी महाराज, जो शास्त्र फरमाते हैं, वे सोलह श्राना ठीक और अचर अचर सत्य हैं मगर सिंघीजी के छेखों ने तो श्राँखों की पट्टी खोळ दो। सम्भवतः मुँह की पट्टी भी जो कभी कभी छगा छेता हूँ, अब खतरे में है।

हमारे पूज्यजी महाराज जब थली प्रान्त में बिराजते हैं, तब अवसर में सेवा में साथ साथ रहता हूं। में देख रहा हूं, जब से ये शास्त्रों की वातें, 'तरुण' में आने लगी हैं, हमारे मोटके सन्त आपके 'तरुण' की इन्तजारी में बाट जोते रहते हैं। इधर कुछ समय से आपके 'तरुण' ने भी नखरे से पेश करमी शुरू कर दी है। 'तरुण' के पहुँचते ही मोटके सन्तों की मीटिंगें होने लगती हैं। पूज्यजी महाराज भी पढ़ते हैं। वातावरण में कुछ हलचल सी मच जाती है। इस दिन मेरे सामने ही 'तरुण' की बातें चल रही थीं। एक अनन्य भक्त और विश्वास पात्र आवक अर्ज कर रहे थे

कि महाराज! आप शिक्षा प्रचार में पाप वता रहे हैं सगर शिज्ञा का सम्बन्ध श्रव श्राजीविका से जुड़ा हुश्रा है। फेवल भापके पाप बताने से छोग पढ़ने से एक नहीं जायँगे। छोग जैसे जैसे शिक्षित होंगे, उनमें तर्क और ज्ञान बढ़ेगा। ज्ञान बढ़ने से प्रत्यच् गणित से असत्य सामित होने वाली वातों की अत्तर अत्तर ग्रत्यता की श्रापकी मोहर (छाप) दृष्टे वगैर कैसं रहेगी ? महाराज ने गम्भीर होकर उत्तर दिया कि 'यह विचारने की वात हो रही है।' सम्पादकों जी ! मुम्ते तो अव कुछ न कुछ समाज सुधार की तरफ रवैया वदछता प्रतीत हो रहा है; चाहे उपदेश की शैछी वदछ कर, चाहे श्रावकों द्वारा समाज सुधार के लिए कोई संघ या समा कायम होकर; और अब भी कुछ न हो तो महान विनाश निकट ही है। पर सुमे विश्वास होने छगा है कि आपके 'तरुण' की चल्रल कूद खाली नहीं जाने की।

कुछ दिन पहिले में कार्यवशात सुजानगढ़ गया था। सिंघीजी से भी मिला। वहें सज्जन प्रतीत होते थे। मैंने कहा, " श्रापके 'तरुण' के लेखों में शालों की वातों को असत्य प्रमाणित करने की सामग्री तो छा जवाव है, मगर आप सर्वज्ञना के शब्द साथ कहीं कहीं मजाक से पेश आ रहे हैं। यह बात मेरे हृदय में खट-कती है।" वे कहने लगे, "क्या आप स्वीकार करते हैं कि सर्वज्ञों की बात प्रस्था में असत्य हो सकती है। यदि नहीं तो ऐसी

बातों के कहने वालों को आप सर्वेझ समझें ही क्यों ? सर्वेझ सस्य के कहने वाले ही होंगे, और उनके साथ मजाक करने की मजाल ही किस की है ?" फिर वे कहने छगे, "मैंने ऐसा सोच समझ कर ही किया है कारण यदि मैं दूसरी शैंछी से लिखता तो इन लेखों को रुचि से कोई पढ़ता तक नहीं। एक तो यह शाखों का विषय ही शुक्क ठहरा श्रीर दूसरे उपदेशकों ने अपनी 'सन्तवाणी' द्वारा चैंकड़ों वर्षों के छगातार प्रयत्न से छोगों को शास्त्रों के अन्ध मक बना दिये हैं। इसिछए विना चुभने वाले शब्दों से सुमी असर होता नहीं दिखा।" सिंघीजी की वात कुछ मेरे भी जैंची। खेर, आप मुझ से परिचित तो हो ही गये हैं। थळी प्रान्त की हलचलों के वावत श्रापको कभी कुछ पूछना हो तो सुझ से पूछ छिया करें। आप संकोच न करें। मेरा हृदय विशाल है, मैं साफ कहूँगा । समय समय पर मैं स्वयं भी आपको यहाँ की गति विधि से वाकिफ करता रहँगा।

आपका--'थळी वासी'



# परिशिष्ट मं० २

#### तेरह-पन्थ और जैन पत्र

( मे॰ [ मू॰ ] सम्प्रदाय के सुप्रसिद्ध साप्ताहिक "जैन" पत्र के ता॰ मार्च १९४२ पृष्ट १४७ पर सामयिक स्फूरणा में से अनुवादित )

## चोपडा़जी का तेरा-पन्थी इतिहास



तेरा-पन्थ की मान्यताओं एवं आचार ज्यवहार के विषय में हाल में अनुकूछ तथा प्रतिकृत चर्चा चलती हुई वाँचने में आती है। कोई २ तो ऐसी अतिशयोक्तिएँ एवं मिथ्या स्तुतिएं करते हैं कि बुद्धिमान छोगों को कंटाला उत्पन्न किये बिना नहीं रहतीं और कोई २ बार ऐसे आक्षेप करने में आते हैं कि सचमुच तेरह-पन्थ का स्वरूप क्या होगा, उस बाबत जरा भी प्रकाश नहीं मिले, ऐसी स्थिती में वकील छोगमळजी चोपड़ा जैन श्वेताम्बर तेरा-पन्थी

सभा के मन्त्री ने छपवा कर प्रकाशित किया हुआ, इस सभा का संक्षिप्त इतिहास अपने को कतिपय अंशों में उपयोगी सिद्ध होगा। श्रीयुत् चोपड़ाजी का गुजराती भाषा पर, जैसा चाहिये वैसा काबु नहीं है, इसिछिये वे क्या कहना चाहते है वह कहीं २ पर बहुत अस्पष्ट हो रहा है। छगभग ८० प्रष्ठ की पुस्तिका में ६ प्रष्ठ भरा, इतना तो शुद्धि पत्रक है। श्री वकीछ चोपड़ाजी का आशय ''तेरा-पन्थी मत के सिद्धान्तों का रहस्य न समझ सकते के कारण बहुत से छोग दूसरों को निन्दा करने, तथा भोछे भाईयों को बहकाने के छिये, गम्भीर दार्शनिक तत्व को उछटा कर निर्थक कागज स्याही और समय का दुरुपयोग करते है, वह रोकने का है।

तेरा-पन्थी अपने को श्वेताम्बर जैन धर्म की शाखां के अनु-यायी कहजाते हैं, इनके विषय में जो कुछ गैर समझ होती हो, उनके सिद्धान्तों का उछटा प्रचार होता हो तो उसका प्रतिकार करना यह जैन धर्म के प्रत्येक अनुयायी का प्रथम फर्ज है। तेरह-पन्थी की निन्दा अथवा चुराई दिखाना एक तरह जैन धर्म की हो अवहेळना है, कारण कि जो शाखा प्रशाखा के भेद को नहीं जानते, वे तेरह-पन्थ को ही जैन धर्म समझ कर जैन दर्शन की अवहेळना करते हैं।

वकीळ छोगमळजी चोपड़ा कहते हैं कि तेरा-पन्थ विरुद्ध, कितनेक ऐसी झूठी बातें फैळाते हैं, कि 'यह मत दया दान रहित

है,' बहुत से छोगों ने यह हकीकत सुनी होगी। श्रीयुत् चोपड़ाजी इस आक्षेप का परिहार करने को उत्सुक हैं, परन्तु हमें यह कहते हुए दिछगोरी (खेद) होती है कि वकीछ महाशय स्वयं ही आक्षेप का प्रतिकार करने के बदले समर्थन करते हों, ऐसा प्रतीत होता है।

वकील महोदय ने रजू किया हुवा, एक कल्पित प्रसंग यहाँ विचारते हैं, कि इनके स्वयं के शब्दों में ही भूत दया सम्बन्धी प्रश्न भीर उत्तर दोनों तपासें—

 $\mathbf{x}^{T}$   $\mathbf{x}^{T}$   $\mathbf{x}^{T}$   $\mathbf{x}$ 

प्रश्न-एक अनाथ बाउक जाता हो, उसके पेट में कोई नराधम छुरी भोंकदे तो दया धर्मी को उस समय क्या करना ?

"एतर में वंकील छोगमलजी चोपड़ा कहते हैं कि — जिना का प्रमाण चलने वाले साधु साध्वी ऐसे अवसर में मजकुर श्रनाथ बालक को बचा सकते नहीं, वे तो उपदेश देकर धातक को दुष्करय से निष्टत्त करें, अन्यथा जो यह देखना असहा हो तो वे उस जगह को छोड़कर दूसरी जगह पर चले जायें। ध्पदेश से हिंसक को समझा कर दुष्कृत्य से निष्टत्त करना वीतराग प्ररूपित धर्म है किन्तु बल प्रयोग, लालच या शरमा-शरमी से खाजे, लाजे, त्रांजे करके बचाने में श्री जिनेश्वर का धर्म नहीं। अतः बल प्रयोग से किसी को कष्ट पहुँचा कर बचा लेना यह श्री जिनेश्वर कथित धर्म नहीं है।"

चपदेश देने जितना श्रवकाश नहीं रहा हो, श्रथवा चपदेश से वह घातक सममे ऐसा न हो, किन्तु उस समय हिन्मत भरा हुवा पढकार करने मात्र से जो दुष्ट मनुष्य के गात्र थरथरा जाते हों तो भी सिर्फ उपदेश ही सुनाना श्रीर यह दृश्य न देखा जाता हो तो वहाँ से चले जाना, भाग छुटना, इसमें द्या, अहिंसा या जिन देव प्ररूपित सिद्धान्त की बात तो दूर रही, मनुष्य की मानवता ही कहाँ रही। और जो साधु साध्वी नहीं कर सके, यानि मरते प्राणि को बचाने की किया, जो संसार त्यागी विरागी भी नहीं कर सके, वह श्रावक श्राविका से तो बने ही कैसे ? पामरता की इससे श्रिषक मर्यादा दूसरी क्या हो सके।

घातक का घातकीयन और निर्दोष बालक की हरया यह सब शुभाशुभ कर्म का परिणाम है, ऐसा यह वकील भाई श्रपने को क्यवहार के विषय में भी जैंचाना चाहते है, परन्तु यह तत्त्व-ज्ञान मूल भूमिका वगैर का होने से यहाँ टिक नहीं सकता, कंगाल वन जाता है।

जैन धर्म के उच्चतम् सिद्धान्तों का यह दुरुपयोग नहीं तो अन्य क्या कहा जाय ? तेरह-पन्थ की जमात जो धृद्धि पामें यानि जगत भर में तेरा-पन्य मान्यता प्रवर्त हो जाय तो समाज की कैसी स्थिती हो ? कदाच समाज जैसा ही कुछ रहने नहीं पाने।

 $x \cdot x \cdot x \cdot x \cdot x$ 

तेरा-पन्थ के सिद्धान्त के सम्बन्ध में टीका करने के छदेश्य से हम यह नहीं करते। आज का ग्रुग धर्म प्रस्येक नागरिक के पास से निर्भयता की और समाज कुटुम्ब तथा राष्ट्र के छिये अधिक से अधिक बढ़ीदान की मॉगणी कर रहा है, ऐसे समय में तेरा-पन्थ के सिद्धान्त का प्रचार विछक्कल हास्यास्पद बने और जैन शासन तथा जैन संस्कृति की अबहेलना हो, ऐसा पूर्ण भय रहता है।



## परिशिष्ट नं ० ३

### तेरा-पन्थ अने तेनी मान्यताओ

( छे॰ —श्रीमान् चीमनलाल चकुभाई शाह J. P., M. A. LL. B.)

#### सोलीसीटर दु धी बोम्बे गवर्नमेन्ट

सेकेटरी-श्री खेताम्वर स्थानकवासी जैन कान्फरेन्स.

आपणा समाजनुं सतत हीत चिन्तवता एक मुनिराजे कान्फर-न्सनुं ध्यान खेंच्युं छे के आ वर्षे तेरा-पन्थी साधुओ गुजरात काठीयाबादमां उत्तर्था छे अने केटलेक स्थळे चातुर्मास करी पोताना पन्थनो प्रचार करे छे. गुजरात काठीयाबादमां तेरापन्थनुं नामनुं ज स्थान छे, काठीयाबादमां तो हुँ जाणुं छुं स्थां सुधी बिल्कुल नथी क्यारे गुजरातमां सुरतमां ज २-४ कुटुम्ब आ पन्थनां अनुयायी छे.

तेरा-पन्थ स्थानकवासी सम्प्रदायमांथी छगभग १७५ वर्ष पूर्वे जुदो पडेल नवो पन्थ छे, तेनां साधु साध्वीक्षो स्थानकवासी साधु साध्वी जेवो ज पहेरवेश पहेरे छे, सिवाय के ध्यान पूर्वक जोवामां आवे तो स्ववर पहे के तेमनी मुंहपित विशेष छांबी अने पहोळाइमां हुंकी होय छे. पण था हकीकतनो जैने ख्याछ न होय तेओ आ साधु साध्वीकोने स्थानकवासी सम्प्रदायनां साधु साध्वीक्रो ज माने. तेमनो उपदेश पण ३२ सूत्रो उपर ज रचायेछो छे ऐम तेमनो दावो छे अते आचारमां पण तेक्रो देखीती रीते स्थानकवासी साधुनां आचार पाछे छे. एटछे कोई पण अमणामां पड़े एवुं छे. तो एक सवाछ ऊमो थाय के तेमनो विरोध शा माटे करवामां आवे छे.

भाषणा सम्प्रदायनां अप्रगण्य साधु मुनिराजो श्रने श्रावको जिमने तेरा-पन्थनो पुरतो अंगत अनुभव छे तेवाओए चेतवणी आपी छे के, तेरा-पन्थी मान्यताओं स्थानकवासी सम्प्रदायनी मान्यताओंथी सदंतर विरोधी छे, एटलुंज निह पण जैन धर्मनां सिद्धांतीथी विरोधी छे, अने तेरा-पन्थी साधुओनां वाह्य आचारथी श्राकषोइ आपणा भाईओ तेमनी मान्यताओं तरफ वळशे तो स्थानकवासी सम्प्रदायने अने जैन धर्म ने मोटी हानि थवानो सम्भव छे. एक भाइए मने छल्युं छे के आपणां केटलाक श्रानुभवी साधुजीओए तेरा-पन्थ विषे तेमने केटलीक वातो कही ते कमकमाटी उपजाने तेवी छे.

त्रा उपरथी मारी जिज्ञासा वधी, अने में तेरा-पन्थ संबंधे कांइक जाणवा प्रयत्न कर्यों. आज अरसामां मने केटलाक तेरा-पन्थी आबकोनो परिचय थयो अने तेमनी साथे लंबाणथी में चर्ची करी, तेमज तेमनुं केटलंक साहित्य मेखन्युं. थोड़ा दिवस पहेलां कल-

कत्ताना श्री सिद्धराजजी ढट्टा जेओ फलकत्तानी ईन्डीयन मरचन्द्रस चेम्बरना मन्त्री है तथा तरुण जैनना तन्त्री श्री भँवरमळजी सिंघी ने मखवानो मने प्रसंग मळयो. कळकताना जैनोमां मोटो भाग तेरा-पन्धी मारवाडीस्रोनो छे. तेमनी रहेणी करणी, विचारश्रेणी, स्यितीचुस्तता अने अहिंसा संम्बन्धेना स्रोटा ख्याछोनी विगतवार इंकीकतो ए भाइओ पासेथी में सांभळी 🐇 😘 🖙 🧦 🦠 😚 मारे तेरा-पुन्थ विषे छखतां पहेलां तेथी पंण विशेष:माहीति मेळववी हती. एटले विशेष तपास करी तो जणायुं के पूच्य श्री जवाहरलाळजी महाराज साहेवे 'संद्रमें मुण्डन' नामे एक प्रन्थं खब्यो छे जेमां तेरा-पन्यना आचार्य जीतमळजीतुं छखे**छ** एक पुस्तक, "भ्रम विध्वंसन" तुं खण्डन करवामां भाव्युं छे ते पुस्तक मेळवी जोइ गयो. तेमां शासनां संख्यावंच त्र्याघारो टांकी तेरा-पन्यी मान्यताओं सुं सफल खण्डन कर्युं हो. सारवाडमां आ संबंधे ेंखूव वादविवाद थयो हतो अने थाय छे श्री संदर्भ मण्डननी प्रस्तावनामां तेरा-पन्थी मान्यताओ संबंधे केटलीक हकीकतो छखी छे जे आपणे मानी न शकीए तेवी छे. कोई पण सम्प्रदाय के न्यक्ति पछी ते जैन होय के अजैन एवी मान्यताओं घरावे ए मने तो ं असंभव छाग्युं छतां तेनां देणां पुरावाओ आपवामां आवे छे. 🚟 ं भावी मान्यताओनां केटल क् नमुनाओ, ते प्रस्तावनामि आप्या छि। बाखळ तरीके-

- (१) गांयोथी भरेख वाहामां आग लागे अने कोई दयावान पुरुष प बाहातुं द्वार खोखी गायोनी रक्षा करे तेने तेरा-पन्धी पकान्त पाप कहे छे.
- (२) त्रण मजळा उपरथी कोई बालक पहतुं होय तो तेने उपरथी पकड़ी बचावनार दयावान पुरुषने तेरा-पन्थी पाप करतो माने छे.

(३) तेरा-पन्थी साधुत्रो सिवाय संसारमां सब प्राणीको 'कुपात्र' छै.

भा वस्तु वांचीने मने घणुं श्राश्चर्य थयुं. आवी मान्यताओ घरावती तात्विक मूमिका समजवा हुँ प्रयत्न करी रह्यो छुं. दुर्भाग्ये तेरा-पन्थी साहित्य घणुं सक्तं मारवाड़ीमां छे जे मने मळ्युं नयी. छतां जे थोडुं मल्युं छे ते तेमज तेमनां श्रावको तथा श्री सिद्धराजजी दृद्दा जने श्री सिंघी साथे मारे जे वातचीत थई ते उपस्थी तेरा-पन्य साधुओनो उपदेश आवी कोईक मांयताओमां परिणामे एम मने छागे छे.

 $\mathbf{x}$   $\mathbf{x}$   $\mathbf{x}$   $\mathbf{x}$   $\mathbf{x}$ 

तेरा-पन्थी मान्यताश्रोमां जैन घर्मनी साची मावनाओ होत तो तेतु प्रतिविम्ब आपणे तेरा-पन्थी श्रावक समुदायमां जोई शकत आपणने जे जोना मळे छे ते तेथी तहन विपरीत छे.

भाई श्री सिद्धराजजी ढड्डा अने श्री मैंबरमङ्जी सिद्धीए कडकताना तेरा-पन्धी समाजनी ख़िति मने वर्णनी ते उपरथी जणाय छे के तेओ अस्यन्त स्थिति चुस्त अने जड़ छे. सामानिक कोई पण कार्यमां भाग न छे. प्रमाज सेवामां तेओ धर्म मानता नथी. गरीबोने मद्द करबी, भूस्याने अर्थ जापतुं, निरर्छरने झान आपतुं, दर्दीने तबीबी राहत आपवी अथवा तेनी सारबार करबी, संमाज उपयोगी कोई पण कार्य करतुं तेमां तेजो धर्म मानता नथी. तेमनां मत मुजब अने तेरा-पन्यी मान्यता मुजब आ बधा सांसारिक कार्यो छे. जेनी प्रवृत्तिमां कर्म बंधन छे. जेथी संसार बधे छे अने तेवी ते मोक्षमार्ग नथी. तेरा-पन्थीको दाननां विरोधी कहेबाय छे तेतुं आ कारण छें.

तेबाज स्याडो अने मान्यताओ जीबदया अने प्राणीरज्ञा संबंधे छे. कोई जीवनी रक्षा करवी अने तेने बचावनो सेमां तेजी धर्म मानता नथी. आ कंथन कदाच आमर्यकारक छागरो तेथी जरा विस्तृत रीते समजावुं. दयाना ने प्रकार-स्वद्या श्रने परदया अथवा जीवरक्षा. तेरा-पन्थी स्वद्यामां माने छे एटछे के पोते कोई जीवनी हिंसा करे नहि, करावे नहि अथवा करतां प्रत्ये अनुमोदे नहि. पणं परदर्या भथवा जीवरक्षामां नथी मानता. एटछे के, कोई जीवने सरतां बचाववो तेमां धर्म नथी मानता. तेनो प्रख्यात दाबड़ी विडाडी चंदरने मारवा जती होय तो तेश्रो अटकाने नहिं. मार्गास मरी जती होय तो तेने बचाववामा धर्म माने नहिं शांवी मान्यता माटे कारणो चेणां दक्कीवर्वामां आवे छे. एक ती एमें कहेवांमां आवे छे के ते माणेप् बचरी तो सांसारिक प्रश्ति करशे, तेने कर्मबन्धन थरो, जेनो होष बचावनारने छागरो. सौ सीनां कर्म

प्रमाण दरेकतुं थाय छे तेमां बीजा कोइए वर्षे पदवानी जकर नथी,

खावा कारणे तरा-पन्यीश्रो दयादानना विरोधी कहेवाय छे. श्रा सिद्धान्तो जैन धर्मना साचा सिद्धान्तो छे पवो तेमनो दावो हो. शांबी मान्यताओं वरावर अमलमां मूकाय तो तेनां केटला भयंकर अने विपरीत परिणामो आवे तेनी कल्पना करवी सुरकेड नथी. तेरा-पन्थी श्रावको साथे चर्चा करीए त्यारे तेमनी मान्यता-छोना आवा परिणामो आवे ते तेमने कहीए स्यारे तेखो पण भड़की बैठे छे. आ परिणामो स्वीकारवानी तेमनी हिस्मत नथी. अन्ते " अमे न जाणीय, महाराजजी जाणे " एम कहीने उभा रहेरी. तेरा-पन्थी साधुओ साथे चर्चा करो त्यारे गोळ गोळ जवाब आपरो. तेमनामां पण तेमनी मान्यताओनां अनुक परिणामो प्रकटपणे स्वीकारवानी हिम्मत नथी. भूख्याने अन श्रापवामां धर्म नथी, मांदानी मावजत करवामां धर्म नथी, समाज सेवामां धर्म नथी, मरतां जीवने बचवावामां धर्म नथी, एवं स्पष्टपणे तेओ कहेतां अचकारोः तेरा-पन्धी साधुकोनां परिचयमां आवनार भाइस्रोने मारी विनंति हो के तेमनी पासेथी स्पष्ट जवाब होजो के उपरनी प्रवृत्तिओमां धर्म छे के पाप ?

( जैन प्रकाश-ता. २६-७-४ तथा ता. ९-८-४१ )