

### THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

### -The TFIC Team.



鷌

લેખક અને પ્રકાશક માસ્તર ખુ**બચ**ંદ કેશવલાલ ધાર્મિંક અધ્યાપક-શ્રી પાર્શ્વજૈન પાઠશાળા સિરાેહી ( રાજસ્થાન )

¥

કિંમત ચાર રૂપિયા

**પ્રકાશક**:

માસ્તર ખુભચંદ કેશવંલાલ. ધાર્મિક અધ્યાપક. શ્રી પાર્શ્વજેન પાઠશાળા. સિરાદી (રાજસ્થાન)

વીર સંવત ૨૪૮૮ વિ. સં. ૨૦૧૮ પ્રથમાવૃત્તિ–નકલ ૧૦૦૦

સુદ્રકઃ મણિલાલ છગનલાલ શાહ, ધી નવપ્રભાત પ્રિન્ટી'ગ પ્રેસ, ઘીકાંટા રાેડ — અમદાવાદ.

# અનુક્રમણિકા

| ૧ લું … આત્માની સ્વભાવદશા … ૧ થી ૨૦<br>૨ જું … આત્માની વિભાવદશા … ૨૧ થી ૬૮<br>૩ જું … પુદ્દગલ વર્ગંહ્યાએાનું સ્વરૂપ |   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|                                                                                                                     |   |
| ૩ જાં 💷 પુદગલ વર્ગણાઓનું સ્વરૂપ                                                                                     |   |
|                                                                                                                     |   |
| અને                                                                                                                 |   |
| વૈજ્ઞાનિક વિચારણા 🦳 ૬૯ થી ૧૦૪                                                                                       | 5 |
| ૪ શું … તત્ત્વજ્ઞાનદ્વારા પદાર્થંના                                                                                 | • |
| મૌલિક તત્ત્વની સમજ … ૧૦૫ થી ૧૨                                                                                      |   |
| પ સું … પુદ્દગલ <b>ગ્રહ</b> ણુ અને પરિણુમન … ૧૨૬ ′થી ૧૪                                                             |   |
| કુર્ક … પ્રકૃતિભંધ … ૧૪૪ થી ૨૮                                                                                      | Ч |
| ન્ઝ સું … કર્મપ્રકૃતિએાનું વિવિધ                                                                                    |   |
| રીતે વગીંકરણ … ૨૮૬ થી ૩૦                                                                                            | પ |
| ૮ મું … સ્થિતિબ'ધ–રસબ'ધ વ્યને                                                                                       |   |
| પ્રદેશમધ … ૩૦૬ થી ૩૫                                                                                                | 9 |
| ્રહ મું … કર્મભન્ધના હેતુઓ … ૩૫૮ થી ૪૦                                                                              | ξ |
| ૧૦.સું સંવર–નિર્જરા અને માક્ષ ૪૦૭ થી ૪૨                                                                             | ۲ |

#### ★

El/s. Mohanlal Dahyabhai & Song Share Bazzar, Manok Chevh, AULIEDABAD-360 601.

# પ્રકાશકીય નિવેદન

આ સમગ્ર જગત અનેક વિચિત્રતાથી ભરપૂર છે. પ્રાણિ માત્રની વિવિધ શરીર રચના, વિવિધ ચૈતન્યશક્તિ, આપ્યાત્મિક દષ્ટિએ વરતુ સ્વભાવની સત્યાસત્ય માન્યતામાં વિચારભિન્નતા, પ્રાણિઓમાં વર્ત્તી રાગદ્વેષની અનેકવિધ વિચિત્રતા, ઇંદ્રિયેાની ન્યૂનાધિકતા, સમાન ઈ ન્દ્રિ-યાઆદિ સ'યાગા હોવા છતાં છુદ્ધિમાં વિવિધતા, સ'સારિક સુખ-દુ:ખના સ'યાગાની અનુકુળતા તથા પ્રતિકુળતા, આત્મબળની હાનિ વૃદ્ધ વિગેરે અનેક વિચિત્રતાઓ જોતાં વિચારશીલ માનવીને જરૂર વિચાર ઉદ્દભવે કે આવી બધી વિચિત્રતા શાથી ? આ વિચિત્રતા હોવામાં મૂળ કઈ વસ્તુ ભાગ ભજવી રહી છે, તે શાધવામાં સમજ્ આત્મા જરૂર પ્રયત્નશીલ બને તે સ્વભાવિક છે.

આ બધી બાબતાેના સચાટ નિચાેડ કાઢવા માટે આ પૃથ્વી પર અનાદિકાળથી મનુષ્ય અનેકવિધ પ્રયત્ન કરતા જ આવ્યાે છે. એવા પ્રયત્નના પરિણામે પ્રાપ્ત થતા માર્ગને આધુનિક ભાષામાં વિજ્ઞાન કહેવાય છે. અને તેવા વિજ્ઞાનના આવિષ્કારક તે વૈજ્ઞાનિક કહેવાય છે. પૃથ્વીપટપર એવા વૈજ્ઞાનિકા અનેક થઈ ગયા છે. અને તેઓએ અનેક આવિષ્કારા કર્યા છે. પરંતુ વસ્તુના સચાટ નિચાડતા હજી સુધી કાઈ લાવી શકયા નથી. વસ્તુના સચાટ નિચાડની પ્રાપ્તિ તા કેવળજ્ઞાન નંદિવાકર, સર્વ તત્ત્વરહસ્ય ભેદી, વિધ્લોપકર્તા અને જગદુદ્ધર્તા શ્રી શ્રમણુ- ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવે પ્રતિપાદન કરેલ જેન દર્શનના કર્મવાદથી જ પ્રાપ્ત ચાય છે.

ભારતની સમસ્ત દાર્શનિક અને નૈતિક વિચારધારાએામાં કાેઈ ને કાેઈ પ્રકારે પણ કર્મવાદ વિદ્યમાનતાે છે જ. તથાપિ તેનું સુવિકસિત રૂપ જૈન પર પરામાં જેવું ઉપલબ્ધ છે, તેવું અન્યત્ર નથી. એટલે સૃષ્ટિ નિર્માણના મૂળ તત્ત્વની સાચી સમજ જૈન દર્શનથી જ મળી શકે છે.

કર્મવાદના પૂર્ણુ રહસ્યતે નહિ સમજી શકનારાઓ સુષ્ટિ નિર્માણુ-માં ઇશ્વિરવાદની માન્યતા ધરાવે છે. પરંતુ જૈન દર્શન તા કહે છે કે નિરંજન નિરાકાર કૃતાર્થ સ્વરૂપરમણી અખંડાનંદી એવા પરમાત્માને આ અનેક ઉપાધિમય જગચ્ચક ચલાવવાની ઉપાધી ઉભી કરવાનું શું પ્રયાેજન હાેય ! માટે સુષ્ટિ વિચિત્રતા અને સષ્ટિ નિર્માણુના કારણુ તરીકે ઇશ્વરને માનવા તે ઇશ્વિરપણામાં અત્યત્ત ખામી જણાવનારું છે. અને જીવાની વિચિત્રતામાં તથા તે સિવાયના દ્રશ્ય પદાર્થોની વિચિત્રતામાં તા પુદ્દગલ પરિણામ જ કારણિક છે.

જૈન દર્શનમાં માન્ય સ્વતઃ સિદ્ધ (ક્રાઇએ પણુ નહિં અનાવેલ એવા ) જીવાસ્તિકાય, ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, પુદ્દગલાસ્તિકાય અને કાળ એ છ મૌલિક પદાર્થો પૈકી આકાશ–પુદ્દ-ગલ અને જીવ એ ત્રણુતું અસ્તિત્ત્વતાે અન્ય દર્શનામાં પણુ પ્રસિદ્ધ છે. જૈન દર્શન કહે છે કે કર્મ એ અન્ય ક્રાઈ ચીજ નહિં હાેતાં આત્મા સાથે સંબંધ પામેલ પુદ્દગલદ્રવ્યતુંજ પરિણામ છે.

કર્મને પુદ્દગલ દ્રવ્યના જ પરિણામ તરીકે સિદ્ધ કરવાની, છવ અને કર્મના થતા સંબધના કારણની, તે સંયોગના અનાદિપણાની, ચૌદરાજલેાકમાં સર્વ સ્થળે વર્ત્તી વિવિધ પુદ્દગલ વર્ગણાએ પૈકી કર્મ ચેંગ્ય વર્ગણાની, કંર્મખંધ અને ઉદય ( કર્મના ભાગ્યકાળ) ની, ઉદયમાં આવવા પહેલાં પણુ બહુકમાં પર જીવદારા થતી વિવિધ ક્રિયાની, કર્મખંધના કારણની અને નિર્જરા(જીવથી કર્મને અલગ કરવાની) ના ઇલાજની, કર્મના કારણે આવત થતી આત્માની શક્તિઓની, દ્રઢ અને શિથિલખંધના કારણની, કર્મ–બધાદિકના વિષયમાં ભાગ ભજ-વતી આત્માની આંતરિક શુભાશુભ ભાવના અને દેહજનિત બાદ્ધ-શુભાશુભ ક્રિયાના વિષયની, કર્મના કારણે આત્માને પ્રાપ્ત થતી સંસા-રિક અનુકૂળ–પ્રતિકૂળતાની, પ્રાણિની વિવિધ પ્રકારે થતી શરીર રચ-નાની, તથા પાણી–અગ્નિ–પદ્ધાડ–નદી–સૂર્ય–ચંદ્ર આદિમાં પણ સંસારી જીવ હાેવાની અને તે તે સ્વરૂપે વર્ત્તતી શરીર રચનામાં તે તે શરી-રને ધારણ કરનાર જીવના જ પ્રયત્નની, ઇત્યાદિ'નું વાસ્તવિક અને વિશદ વર્ણન જૈન દર્શનકથિત કર્મવાદદ્વારા જેટલું જાણવા મળે છે, તેટલું ઇતરદર્શન સાહિત્યમાં મળી શકતું નથી.

આત્માની વિક્રસિત દશાને જાણી તેને પ્રાપ્ત કરવાની જેટલી આવશ્યકતા છે, તેટલી જ આવશ્યકતા આત્માના વિકાસના રાધ કરનાર કર્મના વિષયને પણુ યથાર્થપણુ સમજવાની છે. કર્મ એ તા પર દ્રવ્ય છે, માટે તેના આશ્રવ–બ'ધ–નિર્જરાના કારણાને સમજવામાં ઉપેક્ષા વૃત્તિ રાખી, તેના હેય–રોય અને ઉપાદેયના વિવેકને ચૂટી જઈ કેવળ **સોડદ્દ સોડદ્દ** ઈત્યાદિ શખ્દાેચ્ચારની શાભાને ધારણુ કરનાર શુષ્ક અધ્યાત્મવાદીઓ પણુ આત્મવિકાસને સાધી શકતા નથી.

ળાહ્ય શરીરની આરોગ્યતાના ઇચ્છક, કેવળ શરીરની આરોગ્ય દશાની જ સમજ રાખીને ખેસી રહે, પરંતુ આરોગ્યને બગાડનાસ્ વિવિધ બિમારીઓથો, તે બિમારીઓને પેદા કરનાર વિવિધ સ'યાગથી, બિમારીઓથી બચવા રાખવી જોઇતી સાવચેતીઓથી, ઉપસ્થિત બિમા- રીતે હટાવવા માટે કરવા જોઇતા ઉપાયેાથી, જો અનભિત્ત હેાય, અગર તે બાબતાનું ગ્રાન ધરાવનાર નિષ્ણાત વૈદ્યની નિશ્રા નહિં સ્વીકારનાર હોય, તો કેવળ આરૉગ્ય ! આરૉગ્ય ! એમ શબ્દોચ્ચારની શાભાથી શારીરિક આરૉગ્યતા ટકી શકની નથી. એવી રીતે અવિકસિત દશામાં વર્ત્તી આત્માની સ્થિતિના ખ્યાલની, અવિકસિત દશાની પ્રાપ્તિના કારણની, વિકસિત દશા પ્રાપ્ત કરવાના ઉપાયેાની, ઇત્યાદિ તલસ્પર્શી સમજણ વિનાના કે તે સમજ ધરાવનાર સદ્દગ્રરૂઓની નિશ્રાએ નહિં રહેનારા, સદ્ગરૂઓના કલા મુજબ પ્રયત્ન નહિં કરનારા, યા વિપ-રીત પ્રયત્ન કરનારા કેવળ આત્મા ! આત્મા ! એમ પાકારવા માત્રથી આત્મ વિકાસ સાધી શકતા નથી. એટલે આત્મવાદના ગ્રાનની સાથે કર્મવાદના ગ્રાનની પણ અત્યંત આવશ્યકતા છે, એ ભૂલાઈ જવું ન જોઈ એ. પર તુ સાથે સાથે એ પણ ચાેક્ષસ વાત છે કે કર્મવાદનું વિશદ વર્ણુન જૈન દર્શનમાં જેવું મળી શકે છે, તેવું અન્યકથિત કર્મવાદમાંથી મળવું અત્યંત મુશ્કેલ છે.

જૈનદર્શન કહે છે કે કર્મ એ પુદ્દગલ પરિણમનની જ એક અવસ્થા છે. જગતમાં જે કંઈ દ્રષ્ટિગાચર દેરકારા યા પુદ્દગલ પરમા-શુઓની અચિંત્ય શક્તિઓના પ્રાદુર્ભાવ જેવામાં આવે છે, તે પુદ્દગલના દશ પ્રકારના પરિણામથી જ છે. આ દશ પ્રકારના પરિણામથી પુદ્દગલનાં અનેક રૂપાન્તરા થયા કરે છે. તે વિલિધિ રૂપાન્તરામાં વિવિધ શક્તિઓ પણ પ્રગટ થાય છે. પરંતુ પુદ્દગલના અન્ય રૂપાન્તરાના વર્ણનથી તેા કર્મરૂપે થતા રૂપાન્તરનું વર્ણન જૈનદર્શનમાં અગ્રસ્થાને છે. તેનું કારણ્ એ છે કે આત્માની અનંત શક્તિઓને આવરનાર તા કર્મસ્વરૂપે જ થતું પુદ્દગલનું રૂપાન્તર છે. જગતના આપ્યાત્મિકક્ષેત્રમાં, વૈત્તાનિકક્ષેત્રમાં કે અન્ય કાઇ વ્યવહારિક ક્ષેત્રમાં આગળ વધનાર આત્માઓ સ્વાત્મા સાથે સંગંધિત કર્મ પુદ્દગલરૂપ આવરણના ક્ષયાપશમ પામવાદ્વારા જ આગળ વધે છે. ભૌતિક વિજ્ઞાનના અવિષ્કાર, તેના ઉપયોગ, તે દારા પ્રાપ્ત થતી ઇચ્છિત અનુકુળતા, આ બધામાં કર્મરૂપે રપાન્તર પામેલ પુદ્દગલના હિસ્સા પણ જરૂર છે. જો કે આથી કદાચ કાેઈ એવી પછ્ બાન્યતા સ્વીકારી લે કે " જૈનદર્શન તા માત્ર કર્મવાદી જ છે." એટલે સમજવું જરૂરી છે કે જૈનદર્શન કર્મવાદી તા છે જ, પરંતુ " માત્ર કર્મવાદી જ છે," એમ માની લેવું તે ભૂલ ભરેલું છે. કેમકે કાર્યની ઉત્પત્તિમાં જૈનદર્શન માત્ર કર્મને જ માનનાર નહિં હાેતાં કાળ, સ્વભાવ, નિયતિ, પ્રારબ્ધ અને પુરૂષાર્થ એ પાંચે સમવાય કારણોને માનનાર અનેકાન્તવાદી દર્શન છે. આમ છતાં કેટલાકને માત્ર કર્મ-વાદીની જ ભ્રાન્તમાન્યતા ઉદ્દભવવાનું સુખ્યકારણ એ છે કે ઉપરાક્ત પાંચ કારણા પૈકી કર્મનું સ્વરૂપ શેષ ચાર કારણા કરતાં અતિ વિશાળરૂપે જૈનશાસ્ત્રમાં વર્ણવાયેલું જોવામાં આવે છે.

વર્ત્તમાન જૈન આગમામાં કર્મવાદનું સ્વરૂપ તા અમુક પ્રમાણમાં જ વર્ણવેલ છે, કર્મવિચારનું મૂળ તા જૈનદર્શનમાં લુપ્ત થયેલ મનાતા દ્રષ્ટિવાદ નામના ભારમા અંગના, ચૌદ પૂર્વ વાળા ચાથા ભેદમાં છે. તેમાં કર્મપ્રવાદ નામનું એક આખું પૂર્વ છે. આ પૂર્વ પણુ લુપ્ત થયેલ છે. પરંતુ તેમાંના કેટલાક વિચારા પર પરાએ ઉતરી આવેલ છે, અને સંધરાઈ રહ્યા છે. ઉપરાક્ત શાસ્ત્રના આધારે પૂર્વાંચાર્યોએ નિર્માણ કરેલ કર્મવાદના સાહિત્ય દ્વારા આજે પણુ કર્મવાદનું સ્વરૂપ સંપૂર્ણ-પણુ તાે નહિં, પણુ અમુક અંશે તા જાણી–સમજી શકાય છે. વર્ત્તમાનકાળે આ રીતે અમુક અંશે વિદ્યમાન આ કર્મવાદના વિષય પણુ અન્ય દર્શનામાં કહેલ કર્મવાદ કરતાં અત્યત વિશાળ, મુદ્ધિગમ્ય અને હદયરપર્શી છે. ગણધર ભગવ તાએ કરેલ રચના બાદ રચાએલ કર્મવાદ વિષયક સાહિત્યમાં મુખ્યત્વે તા કર્મપ્રકૃતિ, પંચસંગ્રહ, પ્રાચિન –અર્વાચિન કર્મગ્રંથા, અને તેના ઉપર રચાએલ ચૂર્ણિ, ભાષ્ય, ટીકા, અવચ્ર્ચિ ટિપ્પતક, ટબાએા આદિ કર્મસાહિત્ય, શ્વેતાંબર આચાર્યોએ રચિત છે. અને કર્મપ્રકૃતિપ્રાભૃત, કષાયપ્રાભૃત, ગાંગ્મટસાર, લબ્ધિસાર, ક્ષપણાસાર, વીગેરે સાહિત્યા દિગ બર આચાર્યો રચિત છે. આ રીતે જૈનદર્શન માન્ય કર્મવાદને પુષ્ટ બનાવવામાં શ્વેતાંબર અને દિગ બર ઉભય સંપ્રદાયે અમુલ્ય કાળા આપ્યા છે.

**ઉપરાક્ત કર્મવાદ વિષયક ગ્રંથાેના હું ક**ંઈ ખાસ અભ્યાસી નથી. મહેસાણા જૈનપાઢશાલામાં રહી કર્મપ્રાંથને৷ અભ્યાસ કરી ત્રીસેક વર્ષ ધાર્મિક શિક્ષક તરીકે છવન વ્યવીત કરતાં કર્મગ્રંથના અભ્યાસીઓને કર્મના વિષય સમજાવનાં આ વિષય પરત્વે ચિત્ત વધુ પરાવાયું. આ વિષયની ઉંડી વિચારણા દ્વારા વિષયને દઢ કરી છવનમાં ઉપયેાગી ખનાવવાની ભાવનાએ કમ<sup>6</sup>મીમાંસા અને સષ્ટિમીમાંસા નામની એ પુસ્તિકાએા લખી. ઉપરાંત ગુજરાતીક્રલ્યાણમાસિકમાં છેલ્લા **ચ્મા**ઠ દસ વરસધી આ વિષયની એક લેખમાલા ચાલુ રાખી. મારૂ<sup>\*</sup> મૂળ વતન તાે " વાવ " ( વાયા ન્યુ ડીસા---- બનાસકાંઠા જીક્લાે. ઉ. ગુજરાત ) હેાવા છતાં નાેકરી અંગે અહીં સિરાહી ( રાજરથાન )માં ચ્યાક<sup>,</sup> વરસથી રહેવાનું બન્યું. અને ઉપરાક્ત લેખમાળા લખવામાં મને અહીંના સ્થાનની અનુકુળતા પણુ સારી મળી. મૂર્તિપૂજા, આત્મ સ્વરૂપ વિચાર, કર્મમીમાસા, સૃષ્ટિમીમાંસા અને તે ઉપરાંત ખીજા પણ બે ત્રણ પુસ્તકા લખી પ્રગટ કરવાની અનુકુળતા અહિંજ મળી. ચ્કેવટ કર્મવાદની લેખમાળાને પણ કંઇક વિસ્તૃત બનાવી તેને પુસ્તકરૂપે પ્રગટ કરવાની ભાવના ઉદ્લવી. આવા સાહિત્યના નિર્માણમાં પુસ્તકન<mark>િ</mark> ખર્ચ સમાજ પાસેથી મેળવવાતું ગૃક્ષ્સ્થ છવનમાં અને તેમાં પણ મારા જેવા ધાર્મિંક શિક્ષકને કેટલું મુશ્કેલ પડે છે, એ તાે સ્વયં વ્યતુલવ જ કહી શકે. તેમ છતાં મારી પાસે કર્મગ્રંથના અભ્યાસ કરતાં સાધ્વીજીએ ( ડહેલાના સમુદાયના )નાં ગુરૂણીજ શ્રી ક'ચનશ્રીજ અને રંજનશ્રીજી (મારવાડનાં) તું આ અંગે લક્ષ્ય ખેંચાયું અને પાતાનાં સ્વર્ગસ્થ ગુરૂણીજી શ્રી અનેંોપશ્રીજી મહારાજની પુણ્યસ્મૃતિ નિમિત્તે આ પુસ્તકની પાંચસાે નકલ સ્વર્ગસ્થ સાધ્વીજી મહારાજના સંબંધિઓની આર્થિક સદાય દ્વારા અગાઉથી ખરીદ લેવાનું નક્કી કરી આપી કર્મવાદના આ પુસ્તકને હપાવી પ્રગટ કરવામાં તેઓ મને ઉત્સાહપ્રેરક થયાં. ઉપરાંત એક્સાે નકલ ખરીદી લેવાનું વચન અમારી અન્રેની પાદેશાળાના મુખ્ય કાર્યવાહક શેઠ શ્રીમાન્ મંછાલાલજી જગરપજી એ આપ્યું.

કેટલાકને આ પુરતકની કિંમત કદાચ વધુ જણાશે. પરંતુ પહેલી પૈસાની જરૂરીઆતના હિસાબે ઉપરાેક્ત છસાે નકલાે તાે ઓછી કિંમતો આપી છે. શેષ ચારસાે નકલાે સંપૂર્ણ ન ખપે તાે ખર્ચની રકમનું પણ પુરં ઉત્પાદન ન થાય, એ હિસાબે પુસ્તકની કિંમત વધુ રાખવી પડી છે.

આ કર્મવાદના વિષય એટલા બધા ગહન છે કે તે લખવા માટે મારી શક્તિ કે લાયકાત પણ નથી. પરંતુ રૂપુમે ચથાજ્ઞ क्तियतनीयં, એ મહાપુરૂષાના કથન અનુસાર મેં લખવાની ઉત્ડ ઠા કરી છે. વાચક ને મારૂં આ લખાણુ યાગ્ય લાગશે કે કેમ ? તે તા વાંચકે સ્વયં વિચારવાનું છે. મારામાં અભ્યાસની કચાશના હિસાએ ક્ષતિઓ પણ બહુ હશે, અને ભાષા દાષ પણુ હશે. વાંચકા તે માટે મને ક્ષમા કરે, અન હિત શુદ્ધિએ મને સલાહ સૂચના આપવાની પણ કૃપા કરે. અન્તે આ પુસ્તકમાં મારા ક્ષયાપશમ દાેષે કરી, યા પ્રમાદે કરી, સર્વજ્ઞદિવ કથિત આગમ વિરૂદ્ધ કંઈ લખાઈ ગયું હાેય તા ત્રિવિધે ત્રિવિધે બિથ્યાદુષ્કૃતં દઈ, આ પુસ્તકમાં પ્રેસદાેયથી થએલ અશુદ્ધિની નાધ કરી. આપનાર આચાર્યદેવશી વિજય ભક્તિ સૂરીશ્વરજી મહારાજના શિષ્ય પંન્યાસજી મહારાજ શ્રી કનકવિજીય જ મહારાજના, તથા આ પુસ્તકનાં સુદ્રિત પેઈજ તપાસીને પ્રસ્તાવના લખી આપનાર પૂજ્ય પંન્યાસછ<sup>,</sup> મહારાજ **શ્રી રાજેન્દ્રવિજય**છ મહારાજ (ડહેલાવાળા)ના આભાર માનું છું.

કાલ્ગુન શુકલ એકાદશો વિ. સ<sup>.</sup>– ૨૦૧૮ પાર્શ્વ જૈન<sup>ં</sup> પાઠશાળા સિરાહી ( રાજસ્થાન ) લિ'----માસ્તર `ખુખચ'દ કેશવલાલ. વાવ (વાયા ન્યુ ડીસા--બનાસકાંઠા ) વાળા.

### પ્રસ્તાવના

વિશ્વભરના તમામ આસ્તિક દર્શનામાં શ્રી જૈન દર્શન સર્વોચ્ચ 'કાટીનુ' અને સર્વગ્રાહી હાવામાં કાઈ નવાઈ નથી. કારણ કે તે સર્વન્ન કથિત છે. જગતભરના તમામ છવા સુખની ચાદનાવાલા અને દુઃખના દ્વેષી હાય છે. પરંતુ સુખ અને દુઃખનું મૂળ કારણ શું છે ? તેના વિચારક આછા હાય છે. એમાં પણ કેટલાક નસીળભાગ્ય એટલું કરી અટકો જાય છે. જ્યારે એવું સારૂં કે ખાટું ભાગ્ય શાથી થયું ? કર્મ એ શું છે ? શુભાશુભ કર્મ બાંધવાના કયાં કારણા છે ? પોદગલીક સુખની સાનુકૂળતા શાથી પ્રાપ્ત થાય છે ? પ્રતિકુળતા શાથી પ્રાપ્ત થાય છે? આ બધું જાણ્યા વગર સુખ માટેની છવ્યની પ્રવૃત્તિ વિપ-રીત પરિણામ લાવે તે તદ્દન સ્વભાવિક છે. બધી દિશામાં અધિયાર કુવા વિગેરે ભયસ્થાના વાલા જંગલમાં, અંધના ગમન જેવી એ પ્રવૃત્તિ છે !

ખરેખર આ રીતે અનાદિકાળથી છવ શુભ આશાએ પરંતુ અજ્ઞાન પ્રવૃત્તિની ભૂલાે કરતાે સંસાર અટવીમાં રખડી રહ્યો છે. આ સંસારચક્રમાંથી મુક્ત થઇ, અક્ષય અમર શાશ્વત સુખ પ્રાપ્ત કરવા માટે સર્વથા કર્મના ક્ષય શું અનિવાર્ય છે ? એ માટે ઉપાયા છે ખરા ? હા, જરૂર ઉપાયા છે. જીનેશ્વર ભગવંતાએ કૈવલ્ય જ્ઞાનથી જાણી એ ઉપાયા દર્શાવ્યા છે. જેને જાશી, આચરીને અનંત આત્મા-આ અવિચળ સિદ્ધિ સુખને પામ્યા છે.

આ ઉપાયા જૈન ફીલાેસાેફીમાં વિશદ રીતે વર્જુવ્યા છે.

તેમાં વળી અનેક જૈનેતરા પશુ જે તરક વિશેષ આકર્ષાઈ રલા છે. તે છે જૈનકર્મ ફીલાેસોફી. ખેદની વાત્ત એ છે કે જૈનાેના કેટલાેક વર્ગ આ ફીલાેસોફી માટે કડત ગૌરવ લેવામાં જ ઈતિકર્તબ્યતા માની એઠેલ છે ! ભયંકર રાગથી પીડાતાે આત્મા ધરમાં રહેલ પૂર્જુ આરેા-ગ્યપ્રદ અમૃતકુંપાના દર્શન માત્રથી જ સ'તાેષ માને એના જેવું જ આ કહેવાય. આજે દેશ પરદેશના અનેક છત્રાસુઓ ' જૈન કર્મ સિદ્ધાંત ' જાણવા આતુર છે. એ માટે સરલ ભાષામાં સમજાય તેવા પ્ર'થાની સમયની માગ છે. લાેકાની ભૂખ છે, એવા અવસરે, માસ્તર ખૂબચંદ ભાઈ એ ' જૈન દર્શનના કર્મવાદ ' નામે આ ગ્રંથ લખી, બહાર પાડી, અવસરાેચિત સુંદર કાર્ય કર્યું છે. તેઓ કર્મગ્રંથાદિ દ્રવ્યાનું યાેગના અભ્યાસી શિક્ષક છે, અને સદર વિષયની તેમની લેખ-માલા પ્રસિદ્ધ કલ્યાણ માસીકમાં આદર પ્રશંસાને પામી છે.

ભૌકિતક ભુતાવળમાં ભરાયેલા લબ્યાત્માઓને જાણે ' રૂક જાવ ' ના આદેશ આપી આ ગ્રંથ ચીમકી રૂપ સર્ચલાઇટ ધરે છે. દુર્લભ અને ઉત્તમ માનવ ભવની સાચી સાર્થકતા જીવનમાં કઈ રીતે થાય તે માટે, અધ્યાત્મિક દીવાદાંડી અતાવે છે. જો કે જૈન દર્શનના કર્મવાદના વિષય એટલા ઉંડા, ગહન અને વિવિધતાથી ભરેલા છે કે કાણ તેના પાર પામી શકે ? એમાં કેટલીક એવી ઝીણી વાતા આવે છે કે સામાન્યા કાેટીના આત્માઓ પાછા પડે અને કંટાળી જાય. રખે આને સંપૂર્ણ કર્મવાદ માની લેતા ! સિંધુના બિંદુ જેમ આમાં મુખ્ય વિષયા બહુ સરસ રીતે સમજાય તેમ વર્ણુવ્યા છે. કર્મગ્રંથની ગઢનતાના હિસાબે ભાષા સરલ છે. વાંચકને જાણવાનું વિચારવાનું ને આચરવાનું આમાંથી ધર્ણુ મળશે. કેમકે—

પહેલા જ પ્રકરણમાં આત્માની સ્વભાવદશા અને બીજામાં વિભાવ દશા કાેને કહેવાય તે સ્પષ્ટ વર્ણુવી છે. તે વિભાવ દશા જ સંસારી છવેાને દુ:ખનું કારણુ હાેઈ, વિભાવદશા પ્રાપ્ત થવાના કારણુા -ખીંજા પ્રકરણુમાં જણાવ્યાં છે. જ્યારે ત્રીજા પ્રકરણુમાં ' પુદ્દગલ વર્ગ'-**ાઓનું સ્વરૂપ અને વૈજ્ઞાનીક વિચારણા '** આજેના વિજ્ઞાન અને મુદ્ધિવાદના જમાનામાં ખાસ મનન પૂર્વક જાણવા જેવી છે. વિજ્ઞાન ગમે તેટલું આગળ વધે છતાં, કેટલું પાંગળું અસ્થિર અને અધુરૂં છે તે ખરાખર સમજાવા સાથે, આજના જેવા લેખારેટરીના વૈજ્ઞાનિક સાધનાે ન હાેવાં છતાં, અગણિત વર્ષો પૂર્વે અર્ણ પુદ્દગલવાદનું આટલું ખધું મુક્ષ્મ જ્ઞાન કઈ રીતે ચયું હશે ? આત્મશક્તિ અને સર્વજ્ઞતા, લોતિક વિજ્ઞાન કરતાં સદા સર્વદા સ્થન તે ગુણી બલિષ્ડ છે, એ નહિ -સમજનાર, આશ્ચર્ય સાગરમાં ડુએ એમાં કાંઈ નવાઈ નથી ! અધ્યા-ભાવાદ સવીકાળે ચઢીયાતા રહ્યો છે ને રહેવાના જ. એના વગર જગતને કદી ચાલી જ ન શકે. એ ન હાેય તાે વિશ્વમાં ટ્રાઈ કાળે શાન્તિ રહી શકે જ નહી. આ પ્રકરણ દઢપણે સાબિત કરે છે કે અનંત ત્રાનવાળા સર્વા સા વિવ્યમાં થયા જ છે. અને એમના દર્શાવેલા માર્ગે પ્રયાણ કરનાર, કાલાદિ સામગ્રીને પ્રાપ્ત કરી, અ'તે જુરૂર સર્વજ્ઞ થઇ શકે છે. આ બ્રહ્ય વિવેકી વાંચકને થયા વગર નહિ રહે.

ચાથા પ્રકરણુમાં સમગ્રલાકના સર્વે જડ અને ચેતન પદાર્થોને છ વિભાગમાં સમાવી તેના દ્રવ્ય ગુણુ અને પર્યાંનું જૈન તત્ત્વજ્ઞાનની દષ્ટીએ સુંદર નિરૂપણુ કર્યું છે. પુદ્દગલ, પરમાણું, સ્કંધનું વર્ણુન અને પરિણુમનની પ્રક્રીયાને પણ ઠીક પ્રમાણુમાં ચંચીં છે. જેથી પાંચમા પ્રકરણુમાં કાર્મણુ વર્ગ'ણાદિ પુદ્દગલનું ગ્રહેણુ અને પરિણુમન કઇ રીતે ચાય છે તે બરાબર સમજી શકાય છે. કર્મ બાંધવાના હેતુઓ પ્રહેતુઓ સમજાવીને, છટ્ટા 'પ્રકૃતિ બંધ ' પ્રકરણુમાં એ કર્મ'બધ વધુમાં વધુ આઠ વિભાગમાં કઈ રીતે વહેંચાય છે, અને તે કર્મ ઉદયકાળે કેવા ફળાને આપે છે, તે આઠ કર્મનું સ્વરૂપ તેના પેટાલેદા સાથે સૈદ્ધાન્તિક રીતે સમજાવ્યું છે. જે મનન પૂર્વ'ક વાંચતાં, જગતમાં ન્સુખ, દુઃખ, જ્ઞાન અજ્ઞાન, રાગ, જન્મ, 'મરણ, શુભાશુભગતી, યશ, અપયશ, આદિ વિશ્વભરના જીવામાં જે વિચિત્રતા દેખાય છે તેનુ કારણ સ'તાષ પૂર્વક સમજાઈ જશે. પછીના પ્રકરણમાં સ્થિતિ, રસ, પ્રદેશ અધની સમજ વિસ્તારથી આપી બધના હેતુઓ, સંવર, નિર્જરા અને માક્ષનું સુંદર વર્ણુન જીદા જીદા પ્રકરણામાં કર્યું છે. જે ખાસ વાંચવા યાગ્ય છે. સુમુક્ષુ આત્માં આવે એમાં ઘણું જાણવા જેવું મળશે.

માનવ અને માનવેતર અસ<sup>•</sup>ખ્ય પ્રાણીઓની શરીર રચના, તેની આકારાદિ અનેક વિવિધતા, શાથી છે ? નાનામાંથી માટું કઈ રીતે ચાય છે ? એનાે કાચા માલ કયાંથી કેવી રોતે આવે છે ? યથાવત્ એનું કામ કેવી રીતે ચાલે છે ? એતું વિસર્જન કેમ થાય છે ? કાન જ શબ્દતે સાંભળે છે, આંખ જ જુવે, માેઢું ( છમ ) ખાેલે, પગ દાેડે-સલામત સ્થાને જાય, આ બધું કેવી રીતે થાય છે ? સંદેશા એકબીજાને કાેણ પહેાંચાડે છે ? આ બધું વિશ્વતંત્ર, શરીરતંત્ર આદિથી અંત સુધી કઈ રીતે ચાલે છે? આ બાબત ઉંડા વિચાર કરનારને ખરેખર ગજળનાક આર્શ્વય થશે! આ બધી બાબત સાદ્યન્ત સંપૂર્ણ તાે સર્વત્ર જ જોઈ જાણી શકે, તેથી તેઓ જ સાચા પૂર્ણ વિજ્ઞાન વેત્તા છે. તેમની જ જણાવેલી થીયરીમાંથી આ ગ્રંથમાં ઉપરાકત ભાભત યથાશકય ટુંકમાં સમજાવી છે. જે ધ્યાનપૂર્વક વાંચવાથી આધુનિક રોકેટ વિજ્ઞાન, . ગંજાવર પાંત્ર સામગ્રી આદિજે માનવ સર્છત અને સંચાલીત છે, માનવ તેના કાચા માલ મેળવે છે, તૈયાર કરે છે, ગાડવે છે એમાં ભારે નવાઇ નહિ લાગે. પણ વિરાટ કહેવાતું તે વર્ત્તમાન વિજ્ઞાન, વામન અંને ક્ષુદ્ર લાગશે. એની એક સક્ષ્મ નલીકાની પણ ભૂલ બધું કામ બગાડી નાખે છે. જ્યારે વિશ્વતંત્ર સદાકાળ ધારાબહ પ્રવાહે ચાલ્યા જ કરે છે અને ચાલ્યા કરશે. એને જાણવા જેમ મથશા તેમ અદ્ભુત રસથી તરબાળ ચરોા, અકલ્પ્ય આશ્ચર્ય થશે. જેની પાસે માનવ સર્જીત વિજ્ઞાન મેર પાસે રાઈ કરતાં પણુ નાનું લાગશે

આ પ્રસ્તાવનામાં દરેક પ્રકરણનું વિશેષ વિવરણુ કરવા જતાં, ઘર કરતાં ભારસાખ માેટું થવા જેવું થશે, એટલે ટુંકમાં દરેક પ્રકરણા મનનીય છે. ખરી રીતે આસ્તિક માત્રને કર્મવાદનું જાથ્યુવું અનિવાર્ય છે. આત્માને પાતાની પ્રત્યેક પ્રવૃત્તિમાં સાવધાન રાખનાર અને માર્ગદર્શક આવા ગ્રંથાનું પઠનપાઠન આર્ય કુલામાં જરૂરી છે. અજ્ઞાનતાથી જાણે અજાણે કેટલાંય પાપકર્મી બંધાઈ જાય છે, જેનાં મહાકટુ ફળ જીવને અનેક લવા સુધી ભાગવવાં પડે છે. આ ગ્રંથ પ્રવૃત્તિમાં વિવેક લાવનાર અને ઉપકારક છે જેથી પ્રત્યેક ઘરમાં હાેય તો કુટું બમાં પણ જાગ્રતી રહે.

હલકી કાેટીની આધુનિક તાવેલાના શાખતે છાંડી ગ્રુણાનુરાગી જૈન જૈતેતરા કર્મવાદના આ પુસ્તકતે પાતાની અતે સાર્વજનીક લાયબેરીએામાં સ્વદ્રવ્યતા સદ્વ્યય કરી સંગ્રહિત કરશે તા સ્વપરના ઉપકાર માટે થશે. આપણા જન શ્રીમંતા, કર્મવાદ જેવા ગહન વિષયતે સરલસાષામાં સમજાવતા આ ગ્રંથની પુનરાવૃત્તિએા પુનઃ પણ્ લેખક પાસે સુધારાવધારા પૂર્વક છપાવી આ પુસ્તકાની નકલાતા દેશ પરદેશમાં બહાેળા પ્રચાર કરવા માટે પાતાના દ્રવ્યતા સહકાર આપશે, તા તેઓએ જૈનશાસનની મહાન સેવા બજાવી ગણાશે. આજે દ્રવ્યા-નુયાગ વિષયના લેખકા સમાજમાં બહું અલ્પ મળી શકે છે. એટલે એટલે જે લેખકા આ વિષયના લેખનમાં બહુ જ ઉત્સાહી છે, તેમના દ્રારા થતાં આવાં પ્રકાશનામાં વધુને વધુ દ્રવ્ય સહાયક થવુ એ જૈન તરીકેની આપણી પ્રથમ કરજ છે.

અંતમાં જૈન દર્શનના કર્મવાદને જાણી વિચારી સહ કાેઈ અક્ષય સુખના ભાેક્તા ખનાે એજશુલાલિષ. એજ લીં. (ડહેલાવાલા) પૂજ્ય સુરેન્દ્રસરીશ્વરજી ચરણુરે**ણું પં. રાજેન્દ્ર વિજય.** કાગણુ શુકલ્ પંચમી. સુરેન્દ્રનગર.

# શુદ્ધિપત્રક

| Aor          |                 | લીર | ી        | અશુદ્ધ            |       | શ્રદ                         |
|--------------|-----------------|-----|----------|-------------------|-------|------------------------------|
| 3            |                 | ٦४  | ·        | અનન્નદર્શન        |       | ઝઝ<br>અનન્તદર્શન             |
| પ            |                 | ૧૫  |          | અનન્તા            |       | અનન્તતા                      |
| ۲            |                 | ર૧  | ·        | માન્યતાએ          |       | માન્યતા                      |
| Ŀ            |                 | રર  | -        | ચતન્ય             | ***** | ચૈતન્ય                       |
| ٩٥           |                 | २४  |          | ચતન્ય             |       | ચૈતન્ય                       |
| ૧૪           | -               | ર૧  |          | <b>કા</b> રણવલ'બી |       |                              |
| १६           |                 | ય   | <u> </u> | લેાક તથા          |       | કારણાવલ'બી                   |
| ~ _          |                 |     |          | અલાકાકાશના        |       | લાકાકાશના                    |
| າເ           |                 | ૧ર  | ·        | પ્રરમેશ્વર        |       | પરમેશ્વર્                    |
| રર           |                 | ş   |          | આવરણહિત           |       | ગાવરણુરહિત<br>આવરણુરહિત      |
| , २ <b>६</b> | -               | १०  |          | વઇ                |       | ચારાહત                       |
| ઢા           | <b>1</b> 774979 | ş   |          | શ્રતનિશ્રિત       | -     | <del>ગ</del> ુ<br>ઝુતનિશ્રિત |
| ર            |                 | 3   |          | શ્રતજ્ઞાનના       |       | ઝુતાનાત્રત<br>ઝુતગ્રાનના     |
| ૩૨           | *****           | ૧ર  |          | શ્રતનાન           |       | ઝુલ્લાનાન<br>ઝુતગ્રાન        |
| 39,          |                 | ૧૭  | -        | ચતન્યશકિત         |       | ચૈતન્યશક્તિ                  |
| 38           |                 | ૧૯  |          | ચતન્યશકિન         |       | ચૈતન્યશક્તિ                  |
| 38           |                 | રર  |          | શ્રતગ્રાન         |       | સુતગ્રાન<br>શ્રુતગ્રાન       |
| ૩૫           |                 | ¥   |          | श्रत              |       | સુત<br>સુત                   |
| ૩પ્          |                 | ૧૦  |          | શ્રત              |       | ુપ<br>શ્રુત                  |
| ઢપ           |                 | 25  |          | શ્રત              | -     |                              |
|              | 2               |     |          |                   |       | શ્રુત                        |

|       |                |      |                   |                                  |                  | 0                  |
|-------|----------------|------|-------------------|----------------------------------|------------------|--------------------|
| 35    | ······         | ર    |                   | નમી                              |                  | નથી                |
| 32    |                | ૧૧   |                   | અંગળાહ્યશ્રત                     |                  | અ'ગભાહ્યશ્રત       |
| ૩૯    |                | ૧૯   |                   | પ્રતિપાત્તિ                      | -                | પ્રતિપત્તિ         |
| ४३    |                | Ŀ    | <u> </u>          | ૽ૼ૾ૼૼૼૠૢૻૺકા઼ૣર૽ૺ૽૽ૢ             | <u> </u>         | પ્રકાર             |
| ४३    |                | २३   |                   | શ્રતગ્રાન                        |                  | શ્રુતગ્રાન         |
| ४६    |                | 23   |                   | વિપરિત                           |                  | વીપરિત             |
| 82    | <u></u>        | ২    |                   | ્ય વિપરિત                        |                  | વીપરિત             |
| .82   |                | ૧૭   | .—                | શ્રત                             |                  | _શ્રુત ન           |
| ୪૯    | ' <u></u>      | ૧૯   |                   | અ                                | <b>س</b> ېر د.   | ંઓ ·               |
| ४४    | ;,             | 20   |                   | ્ર પુદ્દગલ                       | f <del>; -</del> | _પુદ્ગલેા          |
| ૪૯    | ··             | - २२ |                   | , મનવાળ                          | <u> </u>         | _ઞનવાળા            |
| પક્   |                | ૧૦   |                   | ્રદસા _                          | <b>\</b> —       | દશા 🭦              |
| Ele   |                | . U  | مئير              | અને                              |                  | ્અને તે અંશ        |
| ૯૫    |                | ړې   | ,                 | ማኅ                               | ÷;               | જૈન                |
| ৫৩    | ·              | - ११ | , <del> ,</del> , | ્ર જન                            |                  | જૈન                |
| 900.  |                | ২४   | <del></del> ,     | ંજનદર્શન                         | ,                | .જૈનદર્શન-         |
| :१०५  | <u> </u>       | - ૧૩ | ′                 | માટીદુપ                          |                  | _માટીરૂપ,          |
| ૧૧૫   | ~              | २२   | —                 | ૼૼૼૼૼૼૼૼૼઌૢૢૢૢૢૢૢૡૼૡ૾૾ૡ૽૾ૡ૽૾ૡ૽૾ૡ | مسر              | .જૈનદર્શ નની       |
| ঀঀ৩   | ·              | २३   | _ <u></u>         | જનદર્શનમાં                       | <del>;</del>     | જૈનદર્શનમાં        |
| ۹۹Ź   | ,* <u>*</u> -  | ∙-૨૩ | <del></del>       | ∉ શરિરાદિનુ <b>ં</b>             | ·                | .શરીરાદિ <u>નુ</u> |
| ঀঽ৹   | ,              | 0    |                   | નારાધમાં                         | <b>ست</b> ر ۲    | -રાધમાં 📇          |
| ૧રં૧  | ، ر<br>ئى<br>ب | ૈ ૧૧ | <u> </u>          | ." જનદર્શનકાર                    |                  | જૈનદર્શનકાર        |
| ૧રં૧ં | <u> </u>       | ૧૯   |                   | જનક્રશ નમાં                      | <u>`</u>         | જૈનદર્શનમાં        |
| ૧રર   | <u> </u>       | ૧૧   |                   | પુર્ણ                            | ÷                | viel               |
| ૧૨૪   |                | ૈ૧૯  |                   | જનશાસ્ત્રોતા                     | `.<br>           | જૈનશાસ્ત્રના       |
| ૧૨૬   | ب<br>          |      |                   |                                  | ٠ -              | •                  |
| تلاج  |                | - የረ |                   | ઇત્વાદિ 💷                        | · •••••          | ઈત્યાદિ            |

. •

| ૧૨૭         | e          | ~ <b>१</b> ५   |          | પોદ્દગુલિક 🖸                          | <b>3</b>                                      | <b>પૌદ્</b> ગલિકે <sup>:</sup>            |
|-------------|------------|----------------|----------|---------------------------------------|-----------------------------------------------|-------------------------------------------|
| •           |            |                |          |                                       | 3                                             |                                           |
| ૧૨,૯        |            | <sup>•</sup> የ | •        | ને વીચીતરાય 😁                         |                                               | ષીર્યા તરાય 🧭                             |
| 139 .       |            | ~~२२           |          | ક્ષયો <sup>*</sup> પશમજિ <sup>-</sup> | <b>\</b>                                      | ક્ષયે <b>ાપ</b> શમિકં <sup>*</sup>        |
| <b>2</b> 33 | ·          | ~~             | <u>ب</u> | ં નિંદ્રોવસ્થામાં                     | <u>ڊ                                     </u> | 'નિદ્રાવસ્થાંમ <b>િં</b>                  |
| ૧૩૪         |            | ે "દેહ         |          | પ્રૅંદેસાે 🗇                          | <b>ئ</b> ىيى <sup>د</sup>                     | પ્રદેશા 👘                                 |
| ૧૩૪ ે       | ·          | えて             |          | પ્રંદેસાેવ <b>ડે</b>                  | • •••••                                       | ૅપ્રદેશાવ <sup>ર્</sup> ડે <sup>` '</sup> |
| ૧૪૨         |            | ૨૧             |          | ૃગમજી                                 |                                               | સમજી                                      |
| ૧૪૭         |            | ์ ใ¥           | ~~~      | • શ્રતન્નાનાવરણી                      | ય '                                           | શ્રુતગ્રાનાં- 🦩                           |
| ۹४८ ،       |            | ~ 2            |          | ખીલ્કુલ ∙                             |                                               | <sup>ે</sup> વરણિર્ય<br>બિલ્કુલ           |
| ૧૫૦         |            | •              |          | ,                                     |                                               |                                           |
|             |            | <b>3</b>       | ····· ,  | િ નિંદ્રાને -                         |                                               | નિક્રાનેા                                 |
| ૧૫૦         | - <b>-</b> | ۲.             | ,        | નિંદ્રાદ્વારા                         |                                               | નિદ્રાદ્વારા                              |
| ရိုပုံစု    |            | ે ૧૦           | -        | નિંદ્રા                               | ·                                             | નિક્રા                                    |
| ૧૫૦         | <br>f      | ૧૧             |          | નિંદ્રાને                             |                                               | નિદ્રાને                                  |
| १५०         | ·          | ૧૩             |          | નિંદ્રારૂપે                           | -                                             | નિદ્રારૂપે                                |
| १ू५०        |            | ૧૬             |          | નિંદ્રાવસ્થાતે                        |                                               | નિદ્રાવસ્થાને                             |
| १५०         | ~~~~       | २०             | ******   | નિંદ્રાવસ્થોમાં                       |                                               | નિદ્રાવસ્થામાં                            |
| ૧પ૩         |            | ૧૮             | ·        | એકેન્દ્રિયાં                          |                                               | એકેન્દ્રિય                                |
| ૧૫૬         | ·····      | 3              | -        | તિ <sup>૬</sup> ′ચગતિમાં              |                                               | તિય <sup>જ્</sup> ચગતિમાં                 |
| ૧૫૭         |            | હ              |          | શ્રદ્ધ'ન                              | ******                                        | શ્રહ્યાન્                                 |
| ૧૫૯         | -          | ૧૬             |          | સશ્રં                                 | <b>*****</b>                                  | सम्ब                                      |
| १९४         |            | ٩٥             |          | વિચાર <b>ં</b> તું <sup>-</sup>       |                                               | વિચારનું 💬                                |
| १६८         |            | ۲              |          | દ નન્તરાય                             | <b>Barran</b> es                              | દાનાન્તરાય <sup>:</sup>                   |
| 152         |            | ૧૯             |          | નિષ્પાક્ષપાત                          | -                                             | નિષ્પક્ષપાત                               |
| - ९६८       |            | ٢              |          | દાનન્તરાય                             | ******                                        | દાનાન્તરાય -                              |
| १९८         |            | ૧૯             |          | નિષ્પાક્ષપાત                          | - 1711-1                                      | નિષ્પક્ષપાત                               |
| <b>ৼ৩৩</b>  | -          | ૧૩             |          | लने                                   |                                               | नैने                                      |

| ૧૭૮  |        | ٩  |              | જનેતર                    | ,                | कैनेतर                   |
|------|--------|----|--------------|--------------------------|------------------|--------------------------|
| ૧૭૮  |        | ş  |              | જનદર્શનમાં               | , <b></b>        | જૈનદર્શનમાં              |
| ٩७८  | -      | U  |              | જનકુળમાં                 |                  | જૈનકુળમાં                |
| ૧૭૮  |        | ૧૩ |              | જનસાધુપહ્યું             |                  | જૈનસાધુપાછું             |
| ૧૭૮  |        | ٩८ | -            | लन                       |                  | केन                      |
| ૧૮૧  |        | ૧૨ |              | અસદ્લ્યાસથી              |                  | અસદ્-                    |
|      |        |    |              | ·                        |                  | અભ્યાસથી                 |
| २०२  | ·      | ૨૧ | <del>,</del> | કિતષ્ટને                 |                  | કિતને                    |
| २०६  |        | ş  |              | અાશ્રમ                   |                  | આશ્રય                    |
| ૨૧૧  | ****** | Ŀ  |              | ભાવિતવ્યતા               |                  | ભવિતવ્યતા                |
| ૨૧૩  |        | З  |              | તે ચારિત્ર               |                  | ચારિત્ર                  |
|      |        |    |              | માહનીય કર્મ              | <b></b>          | માહનીય ક્રમ <sup>•</sup> |
| ૨૧૫  |        | 18 | وسنبعد       | અન'તાનુ' બ'ધી            | , and the second | અન'તાનુ<br>બ'ધી          |
| ર૧૬  |        | З  |              | કષાયાેના                 |                  | કષાયેા                   |
| ર૧૬  |        | ર૩ |              | થાંડું જ                 |                  | થાેડું જ                 |
| રર૧  |        | ٩٥ |              | કરાવવાળું                | -                | કરાવવાવાળુ               |
| રરપ  |        | ૯  | ••••••       | ત                        |                  | તે                       |
| २३०  |        | રર |              | અંતર્મુ દૂર્તે           |                  | <b>અ</b> તમુ દૂતે        |
| २६४  |        | Ę  |              | એકેન્દ્રિ                |                  | એકેન્દ્રિય               |
| २६४  |        | ٩٩ |              | પર્યાપ્તા                | -                | અપર્યાપ્તા               |
| રકૃપ |        | ٩  | -            | પરિહ્યામ                 |                  | સ્થિરપરિણામ              |
| ૨૬૫  |        | ş  |              | શુસકર્મના                |                  | અશુસકર્મના               |
| ২৩৭  |        | १४ |              | ભવઞા                     |                  | ભવમાં                    |
| ૨૭૫  | -      | ૧પ |              | ગાત્રમા                  | -                | ગાત્રમાં                 |
| २५४  |        | ૧પ |              | કર્મપ્રકૃતિઓનાં          |                  | કર્મપ્રકૃતિઓના           |
| ३०१  |        | १४ |              | <b>પાપાનુ</b> ર્વાંધિપુય |                  | પાપાનુંભ'ધિ<br>પુન્ય     |

| 303         |             | २३      |         | પ્રવત્ત           | अवते                    |
|-------------|-------------|---------|---------|-------------------|-------------------------|
| ३१०         |             | ٢       | -       | શક્તા             | — શક્તા                 |
| ৯১৪         |             | ૧ર      |         | વર્ણ              | વાળું                   |
| ૩ર૨         |             | ૯       | <b></b> | ક્રોડિપિણ         | કાેડિપછ્યું             |
| ३२७         | -           | ۲       |         | શ્રતધર્મ          | શ્રુતધર્મ               |
| <b>३</b> २८ |             | ២       |         | પુરૂષાર્થને       | — પુરૂષાર્થાતે          |
| 330         | <b></b>     | ૧ર      |         | રસ                | - २स।                   |
| ૩૩૧         | <i>~</i> ~~ | ૧૩      |         | દીધ્રદ્દષ્ટિથી    | — દીર્ધદર્ચિ            |
| ૩૩૨         |             | ૧પ      | -       | સભૂડ              | સમૂક                    |
| ટરપ         |             | ૧૫      | <b></b> | ગુમ               | - ગુણ                   |
| 332         |             | १७      |         | ભદેા              | - બેદેા                 |
| 380         |             | १७      |         | અનુભાગધ્વ         | — અનુભાગાધ્યવ           |
| 370         |             | ૧૯      |         | ગાધ્યસાય          | — ગાધ્યવસાય             |
| ३४७         |             | २०      |         | પ્રાશ્વાત્ય       | પાશ્વાત્ય               |
| 385         |             | પ       |         | લેક્યા રૂપ        | — લેશ્યારૂપ             |
| ૩૪૯         | 10000       | ٦       |         | રાગદ્વષના         | - રાગદ્વેષના            |
| ૩૫૧         | ·           | ٩४      |         | પૂર્વ             | પૂર્વે                  |
| ૩૫૧         |             | ૧૫      |         | પશ્રાતાપ          | પશ્ચાતાપ                |
| ૩૫૨         |             | ٩٥      |         | મારે              | — મરે                   |
| ૩પગ         |             | ૧૫      |         | પરંતુ             | - પરંતુ                 |
| उ९२         |             | ٩८      |         | કપાય              | — કપાયહીન               |
| 350         |             | १०      |         | અનાભિગ્રહિત       | ચ્યનાભિપ્રવિક           |
| उ१७         |             | ૧૨      |         | પાખડી             | પાખંડી                  |
| 302         |             | ٩       |         | જનેા              | - નનેા                  |
| 405         | -           | રર      | -       | સ્વ્ર્જીભાવ       | — મૂર્ણભાવ              |
| ३७७<br>३८५  |             | ૪<br>૧૨ |         | મેઇન<br>ઇદ્રિયાને | — મીનીમમ<br>— ઇંડિયેાને |

|        | - <u>-</u>  |            |                  | <b>~</b>         |          | -           |
|--------|-------------|------------|------------------|------------------|----------|-------------|
| કંટક   | · · · · · · | ق          |                  | દ્રવ્યુજ ય       | <br>     | દ્રવ્યુજય   |
| ७७६    | <u> </u>    | Y          |                  | ે માત્સ્યની 📑    |          | ંમતસ્યની    |
| 800    |             | રર         |                  | સાવધાનતારૂપ      | <br>1    | અ સાવ-      |
|        |             | -          | •                | 1                |          | ધાનતાર્પ    |
| ४०२    |             | <b>१</b> ३ | ·                | નથી. તેા         | -        | નથી તેાં    |
| ૪૧૪    |             | ૧૯         |                  | સ્મરણુતારૂપ      |          | રમણતારૂપ.   |
| ४१५    |             | 25         |                  | त्तिञ्गाने       | <u> </u> | વૃત્તિઓને   |
| ช่าง   | •           | ૧૫         | ~~~~ `           | ચારિત્રસ'વરના    | <u> </u> | ચારિત્ર જ   |
|        |             |            |                  |                  |          | સંવરના      |
| ४२०    |             | ş          | <b>Processia</b> | આવેશકરી          |          | આવેશેકરી    |
| *<br>• | આ ઉપર       | ાંત અ      | ન્ય કાઇ          | સ્થળે દ્વારિ દાષ | ધી અશ્   | ાહિ રહી જવા |

ર્ચર

પામી હેાય તા વાંચકે સુધારી વાંચવા વિન'તી છે.

83

્શ્રી પંદ્યપ્રભુભગવાનનું સ્તવન

પદ્મપ્રભુન્નિ તુજમુજ આંતર રે, કિમ ભાંજે ભગવત ? કરમ વિપાક કારણ જોઈ તે રે, કાઈ કહે મતિમંત. મદ્મ૦ ૧ પયંઈ ડિઈ અણુભાગ પ્રદેશથી રે, મૂળ ઉત્તર બહુ ભેદ; ધાતી અધાતી હા બધાદય ઉદીસ્ણા રે, સત્તા કર્મ વિચ્છેદ. પદ્મ૦ૃર કનકાપલવત સ્પર્યડી પુરૂષ તણી રે, જોડી અનાદિ સ્વભાવ; અન્ય સંજોગી જિહાલગે આતમારે, સંસારી કહેવાય. પદ્મ૦ ૩ કારણ જોગે હા બાંધે બધનેરે, કારણ મુગતિ મુકાય: આશ્રવ સવર નામ અનુક્રમે રે, હેય ઉપાદેય સુણાય. પદ્મ૦ ૪ ચુંજન કરણે હા અંતર તુજ પડ્યા રે, ગુણ કરણે કરી ભગ; ગ્રંથ ઉક્રતે ડરી પંડિત જન કહ્યો રે, આંતર ભગ સુઅગ. પદ્મ૦ ૫ નુજ મુજ અંતર અંતર ભાંજસે રે, વાજસે મંગલ તૂર; છવ સરાવર અતિસય વાંધસેરે, આનંદધન રસપૂર. પદ્મ૦ ૬

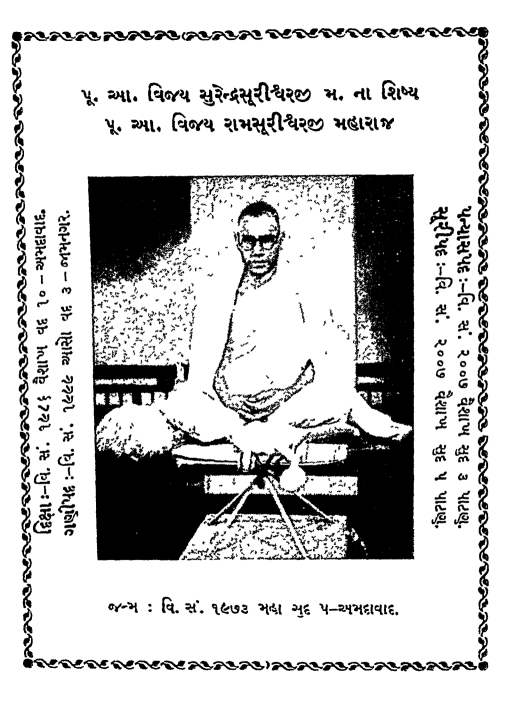
ભાવાર્થ — હે પદ્મપ્રભુ પરમેશ્વર ! તમારા અને મારા વચ્ચે જે અંતર પડયાે છે, તે શી રીતે ભાંગે ? આ પ્રક્ષના જવાયમાં કાે સુદ્ધિવાન કારણને જોઈને એમ કહેે છે કે કર્મ વિપાક આ અતર ભાંગે. ૧

કર્મની પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, અણુભાગ, અને પ્રદેશબ'ધ, તેમાં પણ ઋૂળબેદ અને ઉત્તરબેદ ધણા છે. વળી તેમાં પણ ધાતી કર્મો અને અધાતીકર્મોના બેદ, આ બધાના બ'ધ, ઉદય, ઉદીરણા અને સત્તા એમ બેદ પડે છે. તે બધાના જ્યારે વિચ્છેદ થાય ત્યારે પદ્મપ્રભુ સ્મગવાનનું અને તમારૂં અંતર ભાંગે એમ મતિમાના કહે છે. ર જેમ સુવર્ણ અને પાષાણ અનાદિધી ખાણમાં જોડાયેલા (મળેલા) છે, તેમ પુરૂષ અને પ્રકૃતિ ( એટલે છવ અને કર્મ ) અનાદિથી જોડાયેલાં છે. અને જ્યાં સુધી અન્ય એટલે પુદ્ગલ અથવા કર્મદળના સંયાગવાળા આત્મા છે, ત્યાંસુધી તે સંસારી કહેવાય છે. ૩.

ક્રારણેા મળવાથી (આત્મા) કર્મોનાે બધ બાંધે છે. તેજ પ્રમાણે કારણાે મેળવવાથી ( આત્મા ) કર્માની નિર્જરા કરી સુકત થાય છે. એટલે બધથી છુટાે પડે છે. અહિં બધ કરવાના કારણાેનું નામ આશ્રવં છે. અને સુક્ત થવાના કારણાેનું નામ સંવર છે. આશ્રવ તજવા યાેગ્ય છે, અને સંવર ગ્રહણ કરવા લાયક છે. ૪.

કર્મસંધાતે મળવું તે શુંજનકરણુ. એ શુંજનકરણુ કરવાથી તમારે અને પ્રભુને અંતર પડયાે છે. તે અંતર, ગુણકરણે એટલે ગુણરૂપ આત્મા થતાં ભાંગે. અને અંતર ભાંગવાના એજ સારી ઉપાય છે. એમ પંડિત પુરૂષોએ આગમાના પ્રમાણથી કહ્યું છે. પ

હે પ્રભુ ! હું આશા ધરૂં છું કે આપની અને મારી વચ્ચેના અથવા આપના અને મારા કરક ભાંગશે; અને જ્યારે તેમ થશે ત્યારે માંગલિક વાંજા વાગશે; અને જીવરૂપ સરાવર આનંદ સમુહના રસના પૂરથી અત્યંત વૃદ્ધિ પામશે. ક



### श्री संखेश्वर पार्श्वनाथाय नमः

### સાધ્વીજી મહારાજ શ્રી અનેાપશ્રીજી મહારાજનું જીવન વૃત્તાંત

મારવાડમાં ધર્મ પ્રેમી તરીકે પ્રસિદ્ધિ પામેલ તખતગઢ શહેર<mark>થ</mark>ી નજદીકમાં આવેલ વલદરા ગામમાં સુશ્રાવક ચેનાજીનાં ધર્મપત્ની સમીબાઇની કુક્ષિએ સં. ૧૯૫૦ ના માગસર સુદિ બીજના દિવસે આ પુન્યશાળી આત્મા જન્મ પામ્યાં હતાં. માતપિતાએ જન્મનામ એાટીબાઈ આપ્યું હતું. આ એાટીબાઈ તે ટીપુબાઈ નામે એક બેન અને વીરચંદજી તથા પ્રતાપચંદજી નામે બે બન્ધુએા હતા. પાદરલી નિવાસી શ્રી છવરાજછ જેકાેછ સાથે સાેળ વર્ષની ઉંમરે એાટીભાઈ લમગ્રંથીથી જોડાયાં, પુત્રીનાં લસ કરી માતપિતાએ સ'તાેષ અનુભવ્યાે. કુદરતની ભીતરમાં`ભાવિનું રહસ્ય શું છુંપાયેલું હેાય છે, તે માહ્ય્રસ્ત પ્રાણી વિચારી શકતાે નથી. ભૌતિક અનુકુળતાની અનેક વાસનાએાથી વાસિત માનવીનું લક્ષ, કુકત પૌદ્દગલિક સામગ્રીની ચ્યાકાં-ક્ષામાં જ તલ્લીન ખની રહે છે. જે સામગ્રી નશ્વર છે, અસ્થાયી છે, અન્તે દુઃખદાયી છે, એવી સામગ્રીએા ઢગલાબ ધ દ્રષ્ટિ સન્મુખ પડી હેાવા છતાં મહાપુરુષેા ક્ષણુ માત્રમાં તેને ઠાેકરે મારી આત્મસમૃદ્ધિની સાધના માટે ચાલ્યા જાય છે, તે જ સામગ્રીના નશામાં ચકચુર ખનેલેા માનવી અ'ધ યની તેને જ સર્વ'સ્વ સુખનું સાધન માની વળગી રહે છે. પરંતુ છેવટે તે સામગ્રી જ તેને ધકકા મારી ચાલી જાય છે, ત્યારે

માેહાંધમાનવી તે સામગ્રીના વિયેાગમાં કલ્પાંત કરી આર્ત્તરોેેેેેેકધ્યાની ખની પાેતાના સ સારની પર પરા વૃદ્ધિ પામે એ રીતનાં ધાેર અશુભ કર્મો ઉપાર્જન કરે છે.

લસ થયા પછી પાંચ વરસના ટુંક સમયમાં જ એાટીભાઇના પતી સ્વર્ગવાસ પામ્યા. પુત્રીને નાની ઉંમરમાં જ વૈધવ્ય પ્રાપ્ત થવાથી માતપીતાના હ્વદયને અત્યંત દુઃખ થયું. બાલ્યવયમાં જ થયેલ પુત્રના મૃત્યથી એાટીભાઇનાં સાસુ–સસરા પણુ અત્યંત શાક્રમગ્ર બન્યાં, " દુઃખનું ઔષધ દહાડા " એ કહેવતને અનુસારે ધીમે ધીમે શાકની છાયા એાસરવા લાગી.

મહાપુરૂષેાએ કહ્યું છે કે ઉચ્ચકુળની પ્રાપ્તિ, એ પણ એક પુન્યાદય છે, જે કુળ, વીતરાગ ધર્મની આરાધનામાં શ્રહાળુ હાેય, આત્મા-પુન્ય-પાપ-પરભવ અને ધર્મને દ્રષ્ટિમાં રાખવાના સંસ્કાર વડે યુકત હાેય, તેવા કુળને પ્રાપ્ત મનુષ્યની દ્રષ્ટિ, દુઃખના સંયોગેમાં ધર્મ તરફ જ વળે છે. સારા કુળને પામેલ આત્મા, દુઃખના સંયોગેમાં ધર્મા તરફ જ વળે છે. સારા કુળને પામેલ આત્મા, દુઃખના સંયોગેમાં ધર્મા તરફ જ વળે છે. સારા કુળને પામેલ આત્મા, દુઃખના સંયોગેમાં ધર્મા તરફ જ વળે છે. સારા કુળને પામેલ આત્મા, દુઃખના સંયોગેમાં ધર્મા તરફ જ વળે છે. સારા કુળને પામેલ આત્મા, દુઃખના સંયોગેમાં ધર્મા તરફ જ વળે છે. સારા કુળને પામેલ આત્મા, દુઃખના સંયોગેમાં ધર્મા તરફ જ વળે છે. સારા કુળને પામેલ આત્મા, દુઃખના સંયોગેમાં ધર્મા તરફ જ વળે છે. સારા કુળને પામેલ આત્મા ધર્મા તરફ જ વળે છે સ્વાર્મ થી જાય છે ત્રારે ધર્મિ આત્મા તે છે. પ્રાપ્ત સંસારી સામગ્રી જયારે ચાલી જાય છે ત્યારે ધર્મિ આત્મા તે એમજ સમજે છે કે પુન્ય વિના ચાહે તેટલા કરવા કરતાં આત્મકલ્યાણુના માર્ગને જ ગ્રહેણ કરવા હિતકારી છે.

' સારા ધરતા રંડાપાે પણ કચાંથી " એ લાેકાકિત અનુસાર એાટીબાઇને વૈધવ્ય અવસ્થામાં શ્વસુરકુળનું ધાર્મિંક વાતાવરણ વૈરાગ્ય પ્રેરક બન્યું. સંસાર છાેડી સાધુ છવનની સાધના કરવામાં જ એાટી-બાઈનું ધ્યાન ખેંચાયું.

આજનાં કેટલાંક માભાપાનું લક્ષ, પાતાની પુત્રીઓનુ વેવીશાળ ધર્મસંસ્કારથી રંગાએલ કુટું બમાં કરવાને બદલે ધનિક કે ભૌતિક કેળવણીને પામેલ કુટું બમાં કરવાનું વધારે હેાય છે. ધર્મસંસ્કારહીન વાતાવરણમાં જતી પુત્રીઓની આત્મદશા કેવાં વિપરિત પરિણામને પામે છે, તે બાબત અંગે લેશમાત્ર પણુ ખ્યાલ જૈન કહેવાતાં કેટલાંક માબાપોને હેાતા પણુ નથી.

કૃષ્ણુ મહારાજાની માધ્ક પાતાની પુત્રીઓતે સંયમ માર્ગે ન વાળી શકે તાે પણુ જૈનધર્મના સંસ્કારથી ભ્રષ્ટ કુટુંભમાં પાતાની પુત્રીતે સુકવાવાળાં માભાપા જૈન કહેવરાવવા છતાં પણુ વાસ્તવીક રીતે જૈનશાસનને પામ્યા જ નથી, સમજ્યા જ નથી. જ્યાં આચાર વિચાર–ખાનપાન વિગેરે ભાજ્યથી જ જૈનશાસનથી વિપરીત દેખાતાં હાય તેવાં કુટુંઓં કદાચ જૈન કહેવાતાં હાય કે બાજ્ય ક્રીતિની ખાતર જૈન ધર્મને અનુરૂપ કાર્યોમાં બ્ર્વ્ય સહાયક થતા હાેય તેા પણ તેવા સ્થાનાના સંસર્ગ, સર્વગ્રકથિત માર્ગથી તાે ભ્રષ્ટ જ કરે છે, આજે આ બધું આપણે પ્રત્યક્ષ જોઈએ છીએ અને અનુભવીએ છીએ.

આજે અગ્તિસ્તાનાદિ આપધાતના થતા સ્ત્રીઓના કિસ્સાઓ તે મુખ્યત્વે તેા ધર્માધ અને અધ્યાત્મસંસ્કારહીન સાસરીયાંના અત્યા-ચારાનું જ પરિણામ છે. દ્રઢ મનેાબળવાળી સમજી મહિલા તેવા અત્યાચારાને સહન કરીને પણ આપધાતનુ દુષ્કૃત્ય કરવા ન પ્રેરાય તેા પણ અજ્ઞાન સાસરીઆંનાં મ્હેણાં ટાણાં સાંભળી, ધાટી જેવી પાડી મજીુરી કરવાની સજા તાે તેમને ભાેગવવી જ પડે છે. આવા સમયે બાલ્યવયમાં માતાપીતાને ત્યા પામેલ ધર્મસંસ્કારને વિકસીન કરવાના સમયની તાે આશા જ ક્યાંથી રખાય ?

ઓેટીબાઇ તેા સાસરાપક્ષ ધાર્મિક સંસ્કારોથી વાસિત હતા. પાતાની પુત્રવધુ તે ભગવાન જિતેશ્વરદેવે કથિત સંયમમાર્ગે પ્રયાણ કરે તેમાં તેઓએ ગૌરવ માન્યું. પાતાની પુત્રવધુની ઇચ્છાતે સત્કારી અને પ્રોત્સાહન આપ્યું. અને ઓેટીબાઈ એ સં. ૧૯૭૬ના વૈશાખ સુદિ તેરસે બડી ધામધૂમપૂર્વ'ક પાદરલી સુકામે પરમપારમેશ્વરી પ્રવજ્યા અંગીકાર કરી સાધ્વીજી મહારાજશ્રી ધનશ્રીજી (ડાહેલાવાળાં)નાં શિબ્યા શ્રી જ્યાશ્રીજી મહારાજનાં અનાપશ્રીજી નામે શિબ્યા બન્યાં.

સયમ ગ્રહણ કર્યાંબાદ પ્રકરણ-કર્મગ્રંથ આદિના પણ અભ્યાસ સારા કર્યા. ત્રાન પ્રાપ્તિના ફળસ્વરૂપે ગુરૂશુશ્રુષાને મહાન. સદૂગુણ તેમનામાં અતિ વિકાસ પામ્યા. ગુરૂભકિતને તેમણે જીવનના મંત્ર બનાવ્યા, ગુરૂભકિતની જ મહાન તપશ્ચર્યામાં પાતાનું જીવન ઝુકાવ્યું. કેટલીક વખત વડીલા તરફથી વરસની કડુ શબ્દાની ઝડી સમયે પણ તેના પ્રત્યુત્તરમાં '' સાહેબ બૂલ થઈ, માક કરા.'' આવા તેમના માયાળુ અને નમ્રતાભર્યા શબ્દા, પ્રત્યક્ષ સાંભળનારને ચંદ્રરોદ્રાચાર્ય તથા તેમના નુતન શિષ્યના દ્રષ્ટાંતનું ભાન કરાવતા. પાતાનાં દાદીગ્રુર ધનશ્રીજી મહારાજની ત્રણ વરસની બિમારીમાં રાત–દિવસ અતુલ સેવા ખજાવી. ધનશ્રીજી મહારાજ દેવલેાક થયાબાદ, ગુરૂ જયાશ્રીજી મહારાજની તખીયન પણુ બગડી. ચક્ષ્ર્એાનું તે જ નષ્ટ નયું. મગજની પણુ અસ્થિરતા થઈ અને પથારી વશ બન્યાં. આ સ્થિતિમાં ઠલ્લા માત્રાનું પણુ ભાન નહિં, ગાચરી વાપરવાનું કે બાલવાનું પણુ ભાન નહિં. કર્મની ગતિ કેવી વિચિત્ર છે ?

આવા સમયે અનેાપશ્રીજી મહારાજને પણ ડાયખીટીઝની ભિમારીના ઉદય થયા. તે બિમારીની અત્તિ તકલીક હાેવા છતાં દશ વરસ સુધી રાત અને દિવસ પાતાનાં ગુરૂણીજીની વૈવાવચ્ય ખડે પગે કરી. આ વૈયાવચ્ચનું વર્ણન શબ્દાથી તાે થઈ શકે જ નહિં. માર-વાડનાં વતની અને સંસ્કૃત-પ્રાકૃતના જ્ઞાન વિનાનાં પણ આ અનાપ શ્રીજી મહારાજે ગુરૂવૈયાવચ્ચ તપદ્વારા અનેક કર્મોનેા ભૂકંકા ઉડાંડી દીધા તેમની સેવાના આ વારસા તેમની શિષ્યા સમુદાય સાપ્તીએમર્મા પણ સારા ઉતર્યા. જયાશ્રીજી મહારાજ કાળધર્મ પામ્યા પછી પૂરા બાર મહિના પણ ન થયા ત્યાં અનાપશ્રીજી મહારાજ સાદડી મુકામે સં. ૨૦૧૬ ના પાષ વદી ૧ (મારવાડી) ના દીવસે દેવલાક પામ્યાં. ધન્ય હાે ! અગણિત વંદન હાે ! ગુરૂલક્તશ્રી અનાપશ્રીજીને પાતાની પુત્રીએા માક્ક જ સંભાળ રાખી સંયમ પાલનમાં ઉત્સાહપ્રેરક આવા ગુરૂરત્નના વિયાગ થયા.

હાલે અનેાપશ્રીજી મહારાજનાં શિષ્યા સાધ્વીશ્રીજી કંચનશ્રીજી (વાગરાવાળાં) કનકપ્રભાશ્રીજી અને ભકિતશ્રીજી છે. કંચનશ્રીજીનાં શિષ્યા શ્રી રંજનશ્રીજી છે. અને રંજનશ્રીજીનાં શિષ્યાશ્રી મંજીલાશ્રીજી હેમપ્રમાશ્રીજી, બળવ તથ્રીજી, તથા ચંદ્રયશાશ્રીજી છે. તેમાં બળવ તશ્રીજી આ ચાતુમાંસમાં જ મંડાર મુકામે કાળધર્મ પામ્યાં, ઉપરાકન સાતે ઠાણાં આજે એક સંપથી અને અનેાપશ્રીજી મહારોજના સદ્દગ્રુણાને સંભાળતાં શ્રી કંચનશ્રીજી મહારાજની નિશ્રાએ વિચરે છે.

વિ. સં. ૨૦૧૮ ચૈત્ર, શુંકલ પ્રતિપદા <sup>લી.</sup> મંજીલાશ્રીજી હેમપ્રભાશ્રીજી ચંદ્રયશાશ્રીજી

# જૈન દર્શનનો કર્મવાદ

### પ્રકરણ ૧ લું

### આત્માની સ્વભાવ દશા

અસ'ખ્ય પ્રદેશી એવું જીવદ્રવ્ય તે જ્ઞાન-દર્શન-અને ચારિત્રાદિ અન'ત ગુણુસુક્ત છે. તેના પ્રત્યેક ગુણુમાં અન'ત પર્યાયો છે. તે સર્વ જીવદ્રવ્યની સાથે અવિનાશી ભાવથી સંબંધિત છે. દરેક જીવે પાતાના આત્માના વિષયમાં એવુ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યા પછી જ આત્માને બન્ધનથી સુક્રત કરવાને માટે પ્રયાસ કરી શકાય છે. જેમ લક્ષ વિના છેાડેલું બાણુ નિરર્થક છે, તેમ આત્મસ્વરૂપના લક્ષ વિના કરાતી સર્વ પ્રવૃત્તિઓ નિરર્થક બને છે.

આત્મ સ્થિતિ પર વિશ્વાર કરવાના સમયે, દષ્ટિ બે સ્થિતિઓ પર જાય છે.

(૧) સ્વભાવ સ્થિંતિ અને (૨) વિભાવ સ્થિતિ.

શુદ્ધચેતના ભાવની મર્યાદામાં આત્માની જે સ્થિતિ હાેય છે, તે સ્વભાવ સ્થિતિ છે. એવી સ્વભાવ સ્થિતિની વિપરીત જે સ્થિતિ વર્તે છે, તે વિભાવ સ્થિતિ છે. સ્વભાવ સ્થિતિના વિચાર જાગૃત થાય તેા જ વિભાવ સ્થિતિને વિભાવ રૂપમાં સમજી શકાય છે. પ્રકાશના સ્વરૂપને સમજે

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

તેજ અ'ધકારને અ'ધકાર રૂપમાં સમજી શકે. તેવી રીતે જે જીવાેને સ્વભાવ સ્થિતિનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું નથી, એવા જીવ, વિભાવ સ્થિતિમાં હાેવા છતાં પણુ, વિભાવતા સમજી શકતા નથી. તેઓને એ ખ્યાલ નથી હાેતા કે એ વિભાવ સ્થિતિ ત્યાજય છે. અને તેથી જ વિભાવ સ્થિતિનીં ભયં-કરતા તથા તેના ફળ સ્વરૂપે ભાેગવાતી દુઃખાેની પર'પરાનું જ્ઞાન તેમને પેદા થતું નથી. તેવા જ્ઞાનના અભાવે તે અજ્ઞાની જીવ દેહાદિ પરભાવના વિષયમાં આત્મભાવની કલ્પના કરે છે.

વિપરીત કલ્પનાના કારણથી પરભાવ નિમિત્તથી રાગ -દ્વેષ-માહાદિ વિભાવ ઉત્પન્ન થાય છે. મન-વચન અને કાયચાેગની પ્રવૃત્તિઓ પણ પરભાવ-વિભાવને અનુકુલ થાય છે. અને તેના પરિણામ સ્વરૂપ કર્મબન્ધનાની જાળમાં જીવ ક્સાતા જ જાય છે. માટે તે બન્ધનાથી સુક્ત બનાવી, સ્વભાવ સ્થિતિમાં રાખી પરમ સુખના ભાેકતા બનાવવાને માટે આત્મદ્રવ્યના શુણ અને પર્યાયના વિચાર કરવા જાેઈએ.

" હું આત્મા છું " એવી પ્રબલધારણાની વૃદ્ધિ કરવી, આત્માની અનન્ત શક્તિ અને તેના જ્ઞાતા-દષ્ટા આદિગુણાના વિચાર કરવા. આત્માના પ્રત્યેક અંશમાં " હું" અનન્ત અળવાન, જ્ઞાનવાન આત્મા છું, એવી જાગૃતિ રાખવી. એવી જાગૃતિ લાવવાને માટે સર્વ પ્રથમ આત્માના અનન્ત ગુણાનું સ્વરૂપ સમજવું જોઈ એ. કારણકે તે અનન્ત ગુણાના પ્રગટી-કરણને જ આત્માની સ્વભાવ દશા કહેવાય છે. **આત્માની સ્વભાવ દ**શા -

' આત્મ સ્વભાવમાં અનન્ત જ્ઞાનાદિની રમણતાનું નામ જ સ્વભાવ ધર્મ છે. પાતાના આત્માના જ્ઞાનાદિ જે ગુણ ેછે, તેને શુદ્ધ ઉપયાગમાં પ્રવૃત્ત રાખવા તેજ આત્મધર્મ છે.

કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન, તેજ અનન્તજ્ઞાન તથા અનન્તદર્શન છે. એ બન્ને એક એક છે, તાે પણ રૂચ ( જાણવા લાયક પદાર્થ) અનન્ત હાેવાથી અનન્ત ઝ્રેચના વિશેષ ધર્મ અને સામાન્ય ધર્મને જાણવાવાળું કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન એક એક હાેવા છતાં પણ તેને અનન્તજ્ઞાન અને અનન્તદર્શન કહેવાય છે. અર્થાત્ તે બન્નેનું અનન્ત-પણું અનંત્ર્ગ્યુચને અવલ બી છે.

ત્રણે લાેકમાં રહેલા દ્રબ્યાની અતીત-અનાગત અને વર્ત્તમાન કાળની ઉત્પાદ-બ્યય અને ધુવરૂપ ત્રણે પ્રકારની પરિણતિ સકળ સમયમાં જેના વડે જીવ જાણી શકે છે, તેને અન્તરહિત અનન્તજ્ઞાન અને અનન્નદર્શન કહેવાય છે. વસ્તુના ભાવ તે વિશેષ અને સામાન્ય એમ બન્ને યુક્ત હાય છે. કેમકે સર્વ પદાર્થ સામાન્ય અને વિશેષરૂપે છે. દ્રબ્યમાં વિદ્યમાન વિશેષ ધર્મ અનન્ત હાવાથી સામાન્ય ધર્મ પણ અનન્ત છે. સામાન્ય વિના વિશેષ હાઈ શકતુ નથી, અને વિશેષ રહિત સામાન્ય હાતુ નથી. પરન્તુ એ અન્ને વસ્તુમાં સ'લગ્ન છે. માટે બન્નેની અનન્તતા છે. અન-ન્ત ગ્રેયના વિશેષ ધર્મ તે જાણવાવાળા આત્માના જે ગુણ છે તે અનન્ત જ્ઞાન છે. એ પ્રમાણે અનન્તગ્નેયના સામાન્ય ધર્મ ને જાણવાવાળા જે ગુણ આત્માના છે તે અનન્ત દર્શન

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

છે. જ્ઞાન આત્માના મુખ્ય ગુણ છે. રૂચને જાણવુ તે જ્ઞાનના ધર્મ છે. વિવક્ષિત સમયમાં કેવળજ્ઞાન વડે અનન્ત અતીત -વત્તમાન અને અનાગત ધર્મ સમજી શંકાય છે. તેમાં જે હુઆ-હસે અને છે તે ધર્મ જ્ઞેયના છે. પર તુ તે સર્વને જાણવાના ધર્મ જ્ઞાનમાં છે. તે જ્ઞાન દ્વારાજ આત્મા, બૂત-ભવિષ્ય અને વત્તમાન કાળમાં છતા અને અછતા સર્વ પદાર્થીને એક સાથે જાણું છે, અને દેખે છે.

જે અતીત કાળમાં હુઆ છે, અને લેવિષ્ય કાળમાં હાેશે તે અછતા પદાર્થ<sup>,</sup> કહેવાય છે.

અતીત અને ભાવિ સર્વ પદાર્થ પેતવેાતાના સમયમાં જે પ્રકારે રહે છે તે પ્રકારે વર્ત્તમાન કાળમાં કેવળજ્ઞાની, કેવળજ્ઞાન દ્વારા જાણું છે. તે એ જ્ઞાન એક જ સમયમાં એકી સાથે સર્વ પદાર્થીને જાણી શકતું ન હાેય તા તે એક પણ પદાર્થને કાેઈ સંમયે જાણી શકે નહીં. કેમકે એક પદાર્થમાં અનન્ત પર્યાય હાેય છે, તે સર્વને કેવળજ્ઞાન તે એક પછી એક કંમથી જાણવા માંડે તા તા દીર્ઘકાળ સુધી પણ જાણી ન રહે માટે ત્રણે કાળના સર્વ પદાર્થીને એક સમયમાં જ કેવળજ્ઞાન જાણી શકે છે.

જ્ઞાનઉપયાગ અને દર્શનઉપયાગ દ્વારા આત્મા, પાતાની શક્તિને પ્રકાશિત કરે છે. અને વિશ્વના સમસ્ત પદાર્થોને જ્ઞાન અને દર્શન દ્વારા જાણે છે તથા દેખે છે. આટલા વિકાસ જયારે આત્માના થઇ જાય, ત્યારે તેના પૂર્ણ વિકાસ થયા સમજવા. અને ત્યારે જ તે પૂર્ણજ્ઞાની યા સર્વજ્ઞ અને સર્વ દર્શી કહેવાય છે. હવે ચારિત્ર અંગે વિચારતાં, અનન્ત વસ્તુઓ પ્રત્યે કોધાદિ કષાયના સર્વથા ત્યાગને અનન્ત ચારિત્ર કહેવાય છે. ચારિત્રગુણ અનન્ત પર્યાય શુક્રત છે. પોતાના આત્માના સર્વ પર્યાય તે સ્વધર્મ છે, તથા પોતાથી ભિન્ન એવા અજીવ દ્રવ્યના ધર્મ તે પર ધર્મ છે. સ્વધર્મમાં મગ્ન અને ધરભાવ નિવૃત્તિ એજ ચારિત્રની પરિણતિ છે. પરરમણતા નિવારી, સ્વશક્તિ ચેતના વીર્શાદેની પરિ ણતિને પર ભાવથી રોકી સ્વરૂપમાં રાખવી તેજ ચારિત્રની અનન્તવા છે. સર્વ જવાથી અનંતગુણા ચારિત્રના ખુલ્લા વિભાગની એક વર્ગણા થાય.

એવી અનેક વર્ગણાઓના એક સ્પદ્ધ શ્ર થાય છે. એ સર્વ સંચમ સ્થાનકનાં અસ ખ્યષ્ટ્રગ્રણવિધિથ્રી અસ ખ્ય ષટ્રગ્રણ કરવાથી સર્વોદ્ધ્રષ્ટ સંચમ સ્થાનક થાય છે. તે ચારિત્રના અવિભાગની અનન્તતા છે. તે સર્વ ચારિત્ર ગ્રણ નિરાવરણ ચવાથી ચારિત્રની અનન્તા થાય છે. એ પ્રમાણે કષાય તથા પુદ્દગલ ફળ આશ સા રૂપ દેષરહિત એવુ સ્વરૂપ સ્થિરતારૂપ જે ચારિત્ર, અનન્ત પર્યાધાત્મક, અકષાયતા, અસ ગતા, પરમક્ષમા, પરમમાદ વ, પરમઆર્જ વ, પરમ નિલેબિતા રૂપ સ્વરૂપ એકત્વ, ચારિત્ર ધર્મ, આત્માના અસ પ્યાંત ગ્રદેશમાં વ્યાપકપણાથી રહે છે. એવી રીતે આત્માનું જે સર્વેદ્ધિષ્ટવીર્થ, તેના છુદ્ધિરૂપ શસ્ત્રશ્રી અન્ત સરકવામાં આવે તે અનન્ત સફમ ભાગ તેમાં દ્વાય છે. માટે તેને અનન્તવીર્થ કહેવાય છે.

-અનન્તર્ગ્ઞાન, અનન્તદર્શ ન, અનન્તર્ગ્રારિત્ર અને અનન્ત-

વીર્ય'ની પ્રવૃત્તિ, અન્યાન્ય ગુણને સહાયરૂપે પ્રવર્તે છે. તેમાં વીર્ય'ગુણ સર્વ'ગુણોને સહાય કરે છે. જ્ઞાનગુણના ઉપયાંગ વિના વીર્ય'ની પ્રવૃત્તિ થઈ શકતી નથી. માટે વીર્ય'ને સહાય કરનાર તે જ્ઞાન ગુણ છે. તથા જ્ઞાનમાં મગ્ન રહેવાનું ચારિત્રની સહાયતાથી થાય છે. અને પરરમણ ન થાય તે ચારિત્રને જ્ઞાનની સહાય છે. એ પ્રમાણે એક ગુણને અનન્ત ગુણ સહાયક હાય છે. આ અનન્ત ગુણ નિધાનના સમૂહ, સ'સારી' અને સિદ્ધ સર્વ જીવામાં છે. સ'સારી જીવામાં આ ગુણ-નિધાન, કર્માવરણથી આચ્છાદિત છે. અને સિદ્ધ પરમાત્મામાં કર્માવરણથી રહિત છે અર્થાત્ પ્રગટ રૂપે છે.

જે જીવાને આ અન ત ચતુષ્કગુણે પ્રગટ થઈ ગયેલ છે, તે જેવામાં પણુ પ્રગટ થયાની પહેલાં અનાદિ કાળથી તે ગુંણા કર્માવરણા દ્વારા આચ્છાદિત હતા. પરંતુ એ આવ-રહ્યાે હંટી જવાથી તે ગુહ્યાે તેઓમાં પ્રગટ થઈ ગયા છે. આ અનન્ત ગુણાના અધિપતિ આ આત્મા પાંચ લબ્ધિ સંહિત છે. તેમાં જ્ઞાનાદિ અનન્ત ગુણુની પ્રવૃત્તિયામાં અન્યાન્ય ગુણું જે સહાય કરે છે. તે ''દાનલખ્ધિ " છે. જે ગુણને જે ગુણની સહાયરૂપ 'શક્તિની પ્રાપ્તિ તે '' લાભલંખિંઘ " છે. પાતાના જ્ઞાનાદિ અનન્ત ગુણુને ભાગવવા તે ''ભાગલખ્ધિ''. જ્ઞાનાદિ વ્યનન્ત ગુણેના પર્યાયોને સમયે સમયે ઉપભાગ કરાવે તે '' ઉપલાેગ " લખ્ધિ. સર્વગુણેાની પ્રવૃત્તિરૂપ સ્વરૂપ રમણુમાં અપ્રયાસે–ંસહજપણે અનન્ત આત્મશક્તિની સ્કુર્ણુો થાય, અર્થાત જીવના સર્વ ગુણાની પ્રવૃત્તિમાં આત્મશક્તિની સહાયતા તે '' વીર્થલબ્ધિ " છે.

ચ્માત્માની સ્વભાવ દશા

તાત્પર્ય એ છે કે સ્વરૂપનું દાન, સ્વરૂપનેા લાભ, સ્વગુણનાે ભાેગ, સ્વપર્યાયાના ઉપભાેગ, સ્વ સર્વ પરિણતિ સહકાર શક્તિરૂપ વીર્ય, એ પ્રમાણે પાંચે લખ્ધિએા આત્મામાં હાેય છે.

આ આત્મિક અનન્ત ગુણેાનું અસ્તિત્વ, કેવળજ્ઞાની પુરુષોને જ અનુભવજન્ય છે. છજ્ઞસ્થ યા અસર્વજ્ઞ જીવેાને તો તે આપ્ત પુરૂષોના વચન વિશ્વાસે અને અનુમાન પ્રમાણ દ્વારા જ માન્ય થાય છે. જગતની સર્વ વસ્તુના અસ્તિત્વની સિદ્ધિ કેવળ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી જ સિદ્ધિ થઈ શકતી નથી. તેની સાગિતિમાં પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ ઉપરાંત પરાક્ષ પ્રમાણ પણ હાેઈ શકે છે. જગતમાં પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી જ સર્વવસ્તુની સાબિતિ થતી હાેત તાે ઈન્દ્રિયાતીત અનેક પદ્દાર્થો અગે જે વિચાર ભિન્નતા પ્રવર્તે છે, તે પ્રવર્તી શકત નહી.

આત્માના અન તચતુષ્ક ગુણેાનાે સ્વીકાર, છદ્મસ્થ જીવેા માટે આપ્ત પુરુષાના વચન વિશ્વાસ ઉપરાંત અઆધિત અનુમાન પ્રમાણથી પણું કેવી રીતે થઈ શકે તે વિચારીએ.

આ જગતમાં જીવ અને અજીવ અથવા ચેતન અને જડ આ બે પરાશેતિ જ અસ્તિત્વ છે. જે લાગણી ચુક્ત અને સુખ–દુઃખના અનુભવ ચુક્ત પદાર્થ છે તે પદાર્થને

જીવ કહેવાય છે. લાગણી રહિત સર્વ પદાર્થો જડ છે. આહાર, લય, મૈશુન, પરિગ્રહ, ક્રોધ, માન, માયા, લાેલ, સુખ, દુ:ખ વીગેરે શુલ–અશુલ, શુદ્ધ–અશુદ્ધ લાગણીઓ તથા પદાર્થ સ્વરૂપના ખ્યાલ, જગતના પ્રાણિમાત્રમાં ન્યુના-

9

<sup>,</sup>જૈન 'દર્શનનેા, કર્મવાદ

ધિક પ્રસાણમાં પણ જોવામાં આવે છે. એકના એક જીવમાં પણ એકથી અન્ય સમયમાં આ લાગણીઓનું ન્યુનાધિકપણું હાય છે. એક સમયે અનુભવેલી તે લાગણીઓનું અન્ય સમયે સ્મરણ પણ થયા કરે છે. આવી લાગણીઓ-પદાર્થ સ્વરૂપના ખ્યાલ-અને ભૂતપૂર્થ લાગણીઓનું સ્મરણ જીવને અનુભવવામાં જીવના ચૈતન્ય ગુણ અર્થાત્ જ્ઞાનગુણ છે. જ્યાં જ્ઞાનગુણ યા ચૈતન્ય ગુણ છે ત્યાં જ આ અધા અનુભવ છે. જ્ઞાનગુણના અભાવે જડપદાર્થમાં તેવી લાગણીઓના અનુભવ હાઈ શકતા નથી. આ જ્ઞાનગુણ એ જીવમાં જ હાય. જીવ સિવાય જ્ઞાનગુણ હાય જ નહીં, અને જ્ઞાનગુણ વિનાના જીવ પણ ન હાય. ગુણ અને ગુણીના અલેદ સંબધ્ધ હાય છે.

Ł

જીવે ધારણ કરેલ શરીરના કાઈ અવયવના એ જ્ઞાન-ગુણ હાેઈ શકતા નથી. શરીરમાંથી જીવ ચાલ્યા ગયા પછી, શરીર તેના સંપ્રર્ણ અવયવા સહિત પડ્યુ હાય છે. પરંતુ તેમાં ઉપરાક્ત લાગણીએા પ્રગટાવનાર ચૈતન્યપણુ હાતુ નથી. એટલે માનવું જ પડે છે કે ચૈતન્ય એ શરીરના નહી પરંતુ જીવના જ ગુણ છે. કેટલાક માણસા ઉપરાક્ત લાગણી-આને સમજવાનું, વિચારવાનું, યાદ રાખવાનું, આગળ પાછળની વાતાની મેળવણી કરવાનું, અસુકવાતના જીવનમાં અમલ કરવાનું, ત્યાગ કરવાનું એ વીગેરેના નિર્ણય કરનાર તે જીવનું મગજ છે એમ માને છે. પરંતુ આ માન્યતાએ બૂલ ભરેલી છે. કારણકે હજારા કે લાખા વર્ષનાં મડદાંને પણ મગજ હાય છે. તાત્કાલિક મૃત્યુ પામેલ એક સારા વિદ્યાન બુદ્ધિશાળી મનુષ્યના મૃતદેહમાં પણ મગજતા વિદ્યમાન

હાેય છે. એટલે ઉપરાેક્ત લાગણીઓને અનુભવવાના આ મગજના જ જો સ્વભાવ હાેય તાે મૃતદેહવાળા મગજમાં એવી લાગણીઓ કેમ અનુભવાતી નથી ? વસ્તુના ગુણુ–સ્વભાવ કે લક્ષણ તેને જ કહેવાય કે તે તે ગુણ સ્વભાવ કે લક્ષણ તે તે વસ્તુમાં સદાના માટે વિદ્યમાન હાેય. અને તે વસ્તુની વ્લત સિવાય અન્ય જાતવાળી વસ્તુમાં કદાપી ન જ હાેય. માટે ઉપરાક્ત લાગણીઓ પ્રગટાવનાર ચૈતન્ય ગુણ એ મગ-જને ગુણુ હાેત તો મૃતદેહના મગજમાંથી એ લાગણીઓ નષ્ટ પામી શકત જ નહીં. માટે માનવું પડશે કે ગ્રૈતન્ય તે શરીર યા શરીરના કાેઈપણુ અવયવાના ગુણુ નહીં હાતાં જીવના જ ગુણુ છે. જીવને એ લાગણીઓ પાતાના ચૈતન્ચ ગુણુ વડે અનુભવવામાં મગજ અને તેની સાથે જોડાએલ શરીરના બીજા તંતુઓતાે સાધનરૂપ-મદદરૂપ છે. તંતુઓ તે જ્ઞાનત તુઓ કહેવાય છે. તે સગજ સાથે સ ચુક્ત બની રહી શરીરમાં સર્વ સ્થળે ફેલાયેલા હાવાથી આખા શરીરની ઉપર કે અંદર ચતી અસરકારક હીલચાલના સમાચાર તે જ્ઞાન-તાંતુઓ મગજમાં પહેાંચારે છે. મગજદ્વારા તે સમાચાર મનને પહેાંચે, અને મન તે તાંતણાના તાર ઇંદ્રિયાંને જેહે છે. આ અધોના સંચાલક તાે જીવ છે. જીવવિના મૃત દેહમાં **આવુ**ં સંચાલન થઈ શકતું નથી. એટલે લાગણી ⊹ઉત્પ્રન્ન કરનાર ચૈતન્ય એ જીવમાં જ હિાઈ શકે છે.

આ ચતન્ય યા જ્ઞાનગુણના વિકાસ દરેક જીવમાં છા તા એકનાએક જીવમાં એક સમયથી અન્ય સમયમાં ન્યૂના

ધિક રીતે પણ જેવામાં આવે છે. અને તેથી જ એક પદાર્થના સ્વરૂપને ઇન્દ્રિયાે દ્વારા અનુભવતાં યા કાેઈ અન્ય દ્વારા સમજતાં તે પઠાર્થ સ્વરૂપનાે ખ્યાલ કાેઈ સામાન્યપણે અને કાેઈ અધિકાધિક પણે પામી શકે છે. વળી કાેઈ મનુષ્યને તે પદાર્થના થયેલ ખ્યાલ ઘણા દીર્ઘ ટાઇમ સુંધી પણુ ટકી શકે છે, અને કાેઈને અલ્પ ટાઈમ સુધી સ્મૃતિમાં. રહી ખાદમાં વિસ્મૃત પણુ થઈ જાય છે. કાેઈને વિસ્મૃત ખ્યાલ પુનઃસ્મૃત્તિમાં આવે છે. વળી એક લવમાં અનુભવેલ. પદાર્થના જ્ઞાનની સ્મૃતિ અન્ય ભવમાં પણ કેટલાક જીવાને-શાય છે. આ ઉપરાંત ઇદ્રિયપ્રત્યક્ષ થયા વિના ઇદ્રિયોથી પર રહેલી કેટલીક વર્ણાદિગ્રણ્યુક્ત રૂપી વસ્તુના સ્વરૂપ**ને** અનુભવવાની ગ્રેંતન્યશક્તિ પણ કેંટલાક જીવામાં હાેય છે. આવી વગર જોયેલી અને વગર જાણેલી વસ્તુએ৷ વિષે સાચેસાગ્રુ ખતાવી દેવાની જ્ઞાનશક્તિને અ'ગ્રેજીમાં ''સિક્સથ-સે સ" એટલે છઠ્ઠી ઇંદ્રિય કહેવામાં આવે છે. તદુપરાંત આગળ વધીને કહીચે તેા કેટલાક એવા પદાર્થો પણ જગતમાં વિદ્યમાન છે કે જે વર્ણુ-ગ'ધ-રસ-અને સ્પર્શરહિત હાવાથી તે પદાર્થો મનુષ્યની નજીક યા ષ્રહ્યાંડમાં દૂર દૂર કયાંય પણુ હાેવા છતાં ઇંદ્રિય પ્રત્યક્ષ થઈ શકતા નથી. તેમ છતાં તેવા પદાર્થીના સ્વરૂપને પણ જાણી શકનારા–અનુભવનારા એવા મહાન પુરૂષા જંગતમાં હાેઇ શકે છે. તેવા પદાર્થોનુ સ્વરૂપ તે તે આપ્તપુરૂષાના વચનાનુસારે અબાધિત અંનુમાન દ્રારા આપણે સ્વીકૃત પણ કરીયે છીએ. આ રીતે પદાર્થ જ્ઞાનની પ્રાખ્તિની વિવિધતામાં <sup>ચ</sup>તન્ય-જ્ઞાનગુણુના વિકાસની

ચ્માત્માની સ્વભાવ દશા

ન્યૂનાધિકતાજ કારણુભૂત છે. પણ કાેઇ જીવ બીલ્કુલ ચૈતન્ય ગુણુંરહિત તેો હાેઈ શકતાે જ નથી.

હવે જ્ઞાનગુણની ન્યૂનાધિક વિકાસતાના હિસાબે તે. જ્ઞાનગુણની પ્રકર્ષતા અર્થાત્ સ પૂર્ણ પણાનું પણ અનુમાન કરી શકાય છે. કારણ કે જે જે વસ્તુના વિકાસમાં હાનિ-વૃદ્ધિ દેખાય તે તે વસ્તુમાં પ્રકર્ષતા-સ પૂર્ણતા યા અન્તિમ વિકાસ પણ હાેવા જ જોઈ એ. માટે અનન્તગ્નેયના વિશેષ ધર્મને જણાવનાર ગુણના પૂર્ણ પ્રકર્ષ તે કેવળજ્ઞાન અને અનન્તગ્નેયના સામાન્ય ધર્મને જણાવનાર ગુણના જે પૂર્ણ-પ્રકર્ષ તે કેવળદર્શન છે.

હવે ચારિત્ર અંગે વિચારીએ તેા વસ્તુપ્રત્યેના ક્રોધાદિ કષાચના ત્યાગને જ ચારિત્ર કહેવાચ. આ કષાચના ત્યાગરૂપ ચારિત્રગુણની માત્રા પણ ઉપરાેક્ત જ્ઞાનગુણની માફક સ સારી જીવામાં ન્યૂનાધિક રીતે જેવામાં આવે છે. ક્રોધાદિ કષાચાની અધિકતામાં ચારિત્રની ન્યુનતા અને ક્રોધાદિ કષાચાની ન્યુનતાએ ચારિત્રની ઉત્કર્ષતા વર્ત્ત છે. આ રીતે ચારિત્રની ઉત્કર્ષતાના પણ કયાંક અ ત હાવા જોઈએ કે જે ઉત્કર્ષતાથી આગળ વધીને ઉત્કર્ષતાના સ ભવ જ ન હાય. એટલે જે ચારિત્રની ઉત્કર્ષતામાં રાગ-દ્વેષના સ પૂર્ણ અભાવ જ હાય એવી અન્તિમ ઉત્કર્ષતારૂપ અનન્ત ચારિત્રના પણ બુદ્ધિમાન પુરૂષાએ સ્વીકાર કરવા જ જોઈએ કહ્યું છે કે:--- ्द्रप्टो रागाद्य सद्भावः क्वचिदुर्थे यथ्राऽऽत्प्रतः । तथा सर्वत्र कस्यापि, तद्भावे नास्ति बाधक्रम् ॥

કાેઈ એક વિષયને વિષે પ્રાેતાના સ્પ્રાત્સાના રાગ દ્વર થતા જો પ્રત્યક્ષ વ્યનુભવાય છે, તેા સર્વ વસ્તુને વિષે કાેઈ મહાપુરૂષના રાગ તાશ સામી જાય તેા તેસાં કાંઈ પ્રણ આધક નથી.

એ પ્રમાણે જ્ઞાન--દર્શન-આરિત્ર અને વીર્યની તરત-મતાના હેતુદ્વારાએ સવેચ્ચિ કાેટિના જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્ર અને વીર્યંની માન્યતા પણુ સ્વીકાર્ય અને સત્ય જ છે. અને તેંજ અન'તજ્ઞાન-અન'ત દર્શન-અન'તચારિત્ર અંને અન'ત-ન્વીર્ય કહેવાય છે. આવા સંપૂર્ણ કાેટિની પરાકાબ્ટાએ પહેાંચેલા જ્ઞાનાંદિ ગુણેવને ચાગ્ય અયત્ના અને સાધના દારા પ્રત્યેક ભુવ્ય આત્માં મેળવી શકે છે. આ અન'ત' ગુતુષ્ક ગ્રહ્યની સિદ્ધિ સાથે તે તે <sup>,</sup>અન તગુહ્યુને હાર<u>ણ</u> કરનારાએાની પણુ સિદ્ધિ શ્વિઇ જાય છે. કારણુ કે ગ્રુણી વિના ગ્રુણ રહી શકે નહિ. સૂક્ષ્મ–દ્રર અને અંતરિત પદાર્થોનું વ્યથાર્થ વર્ણન જે શાસ્ત્રોમાં આજે પણ મળી આવે છે, તે શાસ્ત્રને કહેનારા કેવળજ્ઞાનિ સિવાય બીજા કાેઈ પણ હાેઈ શકે નહિ. એ વાત આપાઆપ સિદ્ધ થઇ જાય છે. ઉપરાકત અન'ત ચતુષ્કાદિગુણે આપણને જેમ અનુમાન સિદ્ધ છે, તેમ તે તે ગુણેાની અન'તતાને ધારણ કરનારા સહાહ્યરૂષાને ઝ્યનુભવ સિદ્ધ છે. એટલે તે તે પુરૂષોએ તે તે ગુણોને સ્વય અનુસવી, છલસ્થ (અસર્વંજ્ઞ) આત્મામાં પણુ તે ગુણેહા સત્તા સ્વરૂપે

અપ્રગટપણે હોવાથી તે ગુણોને પ્રગટ કરવા મારે આપણને માર્ગદર્શક અન્યા છે.

જ્ઞાનાદિ ગુણોમી અનમ્તતા, આત્મિક નિર્મલતા, સમકિતી જીવને શ્રદ્ધાગાચર છે, પૂર્વધરને પરાક્ષભાસન ગાચર છે, અને કેવલિને પ્રત્યક્ષ ગાચર છે. આત્મ દ્રવ્યના અસંખ્યાત પ્રદેશ છે. એક એક પ્રદેશમાં અનન્ત જ્ઞાનાદિ ગુણુ છે. એક એક ગુણુના અનમ્ત પર્ચાચ છે. અને તેમાં અન'ત સ્વભાવ છે. પર'તુ તે સર્વ'ને કેવળગ્રાનથી જ જાણી શકાય છે. જેવી રીતે સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રના પ્રઅલ જળને. -અંજલીંથી માપવું તથા સમુદ્રમાં ઉડતી તર ગામે ગણવી એ અસ લવ છે. તાે પણ કલ્પનાથી માની લઇ એ કે એવા પણ શક્તિવાન કાઈ કદાચ હાય. પરંતુ તૈવા શક્તિવાનથી આત્માના ગુણાની અન'તતા ગણી શકાલી નથી. તે ગુણાની ચ્યનન્તતાને કેવળી લગવાન જાણુતા હોતા છતાં પણ વચન ચાેગથી સંપૂર્ણુ રૂપમાં બ્યક્ત કરી શકતા નથી. માટે તે ગુણુ અનેસ્ત છે. એક આત્મામાં જ્ઞાનગુણુ, દર્શનગુણુ, ચારિત્રગુણ, વીધ'ગુણું, દાનગુણુ, લાલગુણુ, ભાગગુણુ, અંરૂપી-ગુણુ, અંગુરલંધુગુંણુ, અવ્યાબાધગુણું ઇત્યાદિ અનન્લ ગુણું છે. તે સવે ગુણુ ભિન્ન ભિન્ન પર તુ સમુકાય રૂપ છે. કાઈ સમયે તે ભિન્ન ક્ષેત્રી હાેઇ શકલા નથી. તે અનન્ત ગુણ પર્યાચાના એક પિંઠ એવા આત્મા છે. માટે એક રૂપ છે. છવદ્રબ્યમાં જેટલા ગુણુ છે, તે સવે પૃથક્પૃથક્રરૂપે પાતાનું કાર્ય કરતા જ રહે છે. દર્શન દેખવાનું કામ કરે છે, જ્ઞાન. 'જાણુવાતુ' કામ કરે છે, સમ્યકલ નિર્ધાર કરવાનુ' કામ કરે.

છે. અમૃત્તંગુણુ અરૂપીપણાનું કામ કરે છે. એ પ્રમાણે સર્વ ગુણ પાેતપાેતાના કાર્યના કર્તા છે. કાર્ય લેદ પણ અલગ અલગ છે. પરંતુ તે ફાર્યંધર્મનું કારણુ કાેઈ દ્રવ્ય તથા ક્ષેત્રમાં અલગ નથી. માટે અલેદરૂપે છે. જેવી રીતે સુવર્ણમાં પીળાપણું ગુરૂતા, સ્નિગ્ધતા, તે કાર્યધર્મે કરી ત્રણુ પ્રકારે છે. પરન્તુ કાેઈ સમયે તે ત્રણે ભિન્ન હાેતા નથી. ત્રણેનું <sup>,</sup>હાેવા પણું પ્રતિસમય સુવર્ણુ<sup>°</sup>માં અભિન્ન છે. તેવી રીતે જીવના અનન્તગુણુ ભિન્ન ભિન્ન કાર્ય કરતા હાેવા છતાં વસ્તુધર્મથી લિન્ન નથી. જે કે કાર્ય લિન્ન લિન્ન હાેવા -છતાં પણ ભેદ<sup>્</sup>રહિત છે. તેમાં આત્માના ગ્રાનદર્શન ગુણુ મુખ્ય છે અને વીર્યાદિ તે ગુણની પ્રવૃત્તિરૂપ ધર્મ છે, આ -આત્મા છ એ દ્રવ્યના ગુણુ–પર્યાય, ઉદયિકાદિક લાવના જ્ઞાતા છે, પાતાના જ્ઞાનાદિ અનન્તગુણુ લક્ષ્મીનાે કર્તા છે, અનન્ત ગુણરૂપ પર્ચાયના લાકતા છે, સ્વપરિણતિરૂપ ઘરના "રમતા" -છે, જ્ઞાનાદિ ગુણ સમુહના ''ગ્રાહક" છે, સ્વધર્મમાં વ્યાપ્ત છે, સ્વપરિણતિને ધારણુ કરનારાે છે. અર્થાત્ આહક, રક્ષક, \_વ્યાપક, ધારક, સ્વધર્મ સમુહના જ છે. એ સર્વશક્તિયા .આત્મામાં સહજરૂપે પ્રવત્ત નીય હેાય છે. ધર્માસ્તિકાય, અધ-ર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, પુદ્ગલાસ્તિકાય અને જીવા Rasia એ પ'ચાસ્તિકાયમાં ચાર અસ્તિકાય 'અક તાં' છે. જીવાસ્તિ કાય સ્વત ત્ર કર્ત્તા છે. જે સ્વત ત્રરૂપે કારણવલ ખી અની કાર્ય કરે તે "કર્તા" કહેવાય છે. એ રીતે ગ્રાનાદિ ુકાર્ય'ના કત્તાં જીવ છે. અન્ય દ્રવ્ય તે ઉત્પાદ–વ્યય એવ' . ધ્રુવરૂપે પરિષ્ટુમિત છે, પર તુ કર્ત્તા નથી. તેનુ કારણું એ

છે કે જીવ સિવાય અન્ય દ્રવ્યોના ધર્મ તે તે દ્રવ્યના પ્રતિ પ્રદેશમાં છે. તે પ્રદેશમાં રહ્યા છતાં જ પ્રવૃત્તિ કરે છે. પરંતુ ઐક પ્રદેશને અન્ય પ્રદેશ સહાયકરૂપે વત્તવારૂપ એકત્રિત પ્રવર્ત્તન નથી. જીવદ્રવ્યના સર્વ પ્રદેશ સમુદાય મળીને પ્રવૃત્તિ કરે છે માટે તે જીવદ્રવ્ય કર્ત્તા છે. કર્ત્તાપણું એ જ ઇશ્વરતા છે. અજીવ દ્રવ્યામાં પણ અનન્ત ગુણુ તથા અનન્ત પર્યાય . છે. પરંતુ તે પાતાના ગુણેાને જાણતા નથી. અને આત્મા પાતાના જ્ઞાનાદિ આત્મ ગુણેને તથા અનન્ત પર દ્રવ્ય અને તેના પણ અનન્તગુણાને જાણી શકે છે. જાણવું એ અસા-ધારણ ધર્મ છે. તથા સ્વચારિત્રગુણુ દ્વારા આત્મા પાતાના ગુણામાં રમણ કરે છે માટે આત્મા સ્વરૂપાનુભવી છે. જે કર્ત્તા હાેય છે તે જ ભાેક્તા હોઈ શકે છે. પરંતુ જે કર્ત્તા નથી તે ભાષ્કતા હોઈ શકતાે નથી. જે કર્ત્તા-ગ્રાતા-ચાસ્ત્રિ વંત અને લાષ્ક્રતા છે તેજ પરમેશ્વર છે. પરમેશ્વર ચેતનરાજ ઉપરાેક્ત જ્ઞાનાદિના અનન્તનિધિયાેને પ્રગટરૂપે ભાેગ કરે છે, તે જ આત્માની સંપૂર્ણ સ્વભાવ દેશા છે. આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણાેની સંપૂર્ણુ સત્તા આત્મામાં જે તિરાભાવી પણું છે, ન્તે નિરાવરણું સકલ પુદ્ગલ સંગ રહિત હોતે છતે પ્રગટ ચાય છે. સ્વભાવદશાની પ્રગટતામાં પ્રાપ્ત, આત્માના અવ્યા-્ આધસુખના પ્રમાણને સ્પષ્ટ કરતાં શ્રી વીરવિજયજી મહા-્ર રાજે એક સ્તવનમાં કહ્યું છે કે :-

> " તુમ સુખ એક પ્રદેશનું રે, નવિ માવે લાેકાકાશ." આત્માના એક એક પ્રદેશમાં અનન્તગુણ, અનન્ત

પર્ચાય છે. તે એક પ્રદેશમાં પણ જે અવ્યાબાધ ગુણ રહેલા છે તે અનન્ત છે. કેવળગ્રાનીની બુદ્ધિથી પણ જે એક ખંડના છે ખંડ ન થઈ શકે તે ખંડને અવિભાગ કહે છે. અવ્યાબાધ સુખના એવા અવિભાગાનું પ્રમાણ બતાવતાં શ્રી સર્વજ્ઞ દેવેાએ કહ્યું છે કે લાેક તથા અલાેકાકાશના એક એક પ્રદેશમાં સુખના એક એક અવિભાગ રાખવામાં આવે તેંા પણ લાેકાલાેકરૂપ સર્વ આકારામાં સમાઈ શકે નહીં. અર્થાત્ આકાશાસ્તિકાયના સર્વ પ્રદેશથી પણ આત્માના એક પ્રદેશમાં રહેલ સુખના અવિભાગ અંશા અનન્તગુણા છે. અર્થાત્ આર્તિમકસુખ અનમ્ત છે. જગતના અજ્ઞાનિ પ્રાણુિઓ વાસ્ત-વિક સુખથી અનભિગ્ન હોવાથી આત્મિક સુખનું સ્વરૂપ સમજી શકતા નથી. એક માત્ર ઇન્દ્રિય જન્ય સુખને જ સુખ માનીને સુખની અભિલાષાથી માની લીધેલ સુખની પ્રાપ્તિ માટે પ્રયત્નશીલ હોવાથી સુખના બદલે દુઃખ જ પામે છે. કારણુ કે ઇન્દ્રિયજન્ય સુખ તેં સ્વાધિન નથી. તેતે પરાધીન છે. ઉપચરિત છે. એ સુખતા પુદ્ગલકમ ના વિપાક છે. પર વસ્તુના કારણુ દ્વારા ઉત્પાદિત સુખ તે શાશ્વત હોઈ શકતુ' નથી. કેમ કે તે સ'ચાેગિક સુખ હોવાથી સંચાેગના વિચાેગમાં તેજ સુખ, દુઃખનું કારણુ બની જાય છે, એટલે એવા સુખને સુખ માનવું તે અજ્ઞાનતા જ છે. જે સુખ કાેઈ પણ ટાઇમેં દુઃખનું કારણ અની શકતું નથી ૃજે સુખથી વધીને બીજી. સુખ હોઈ શકે જ નહિં, જે સ્વભાવિક છે, જે કેંાઈ અન્ય દ્વારા ઉત્પાદિત નથી, તે સુખ જ સત્ય સુખ છે. એવું આત્મિક સુખ જ પરમ આનંદને

દેવાવાળું છે: એવું સુખ આત્મામાં હે મેંશના માટે સત્તારૂપે રહેલું છે. બહારથી આવવાવાળું નથી. અર્થાત્ ખુદં પાતાનામાંથીજ પ્રગટ થાય છે. તે સુખ પાતાનામાં જ હાેવા છતાં પણ જીવ અજ્ઞાનતાથી જ્ઞાનશૂન્ય થાય છે, જેથી તેના અનુભવ પણ અજ્ઞાની જીવ ને માટે કઠિન છે. આ વાસ્તવિક સુખને કાેઈ પણ ઉપમા આપી શકાતી નથી. જેઓએ તે સુખને પ્રાપ્ત કર્યું છે તેઓને જ તે અવ્યક્ત સુખના અનુભવ હાેઈ શકે છે. તે નીચેના દ્વગ્ટાન્તથી સ્પષ્ટ થઈ શકે છે. એક મહાઅરણ્યવાસી મ્લેચ્છ અરણ્યમાં રહેતા હતા. એક વખત પાતાના અશ્વવડે ખેગ્રાઈને ભૂલાે પડેલા એક રાજા તે અટવીમાં આવ્યા.

મ્લેચ્છે તેને જોયેા. સત્કારપૂર્વ'ક તે રાજાને પાતાના સ્થાને લઈ જઈ વિશ્રાંતિને માટે તે રાજાની બહુજ ચાકરી કરી. ત્યારબાદ નગરમાં જવા ટાઇમે રાજાએ મ્લેચ્છને પણ્ પાતાની સાથે લીધા. અને મ્લેચ્છને ઉપકારી સમજી તેના બહુ જ સત્કાર કર્યા. રાજસમૃદ્ધિના ઉપલાગ કરતા તે મ્લેચ્છને એક વખત પાતાના નિવાસસ્થાન અરણ્યનું સ્મરણ થવાથી રાજાની આજ્ઞા લઈ પાતાના નિવાસસ્થાને આવ્યા. અરણ્યવાસિઓએ તેને પુછ્યું કે નગર કેવું હતું? ત્યાં કેવું સુખ છે? મ્લેચ્છ તે સર્વ વાત જાણતા હાવા છતાં પણ તે સુખની ઉપમા, અરણ્યમાં કાેઈ નહીં હાવાથી તે સુખ ખતાવી શક્યા નહિ.

આ પ્રમાણે આત્માનું અવ્યાબાધ સુખ પણ અનુપમ ર

છે. કેમકે તે સુખને કાેઇ પણ ઉપમાથી સમજાવી શકાય તેવું નથી. જેમ જન્માંધમનુષ્ય સૂર્યાદિકની વ્યાગ્યા કરી શકતાે નથી, તેમ અ્જ્ઞાની જીવ પણુ આત્મિક સુખની વ્યાખ્યા કરી શકતાે નથી. કેમકે તેને તેનું લેશમાત્ર પણુ ગ્રાન નથી. જેમ યતિનું સુખ વિશેષ પ્રકારના ક્ષયાેપશમ ભાવસુક્ત હાેવાથી યતિસિવાય બીજો કાેઈ તેના અનુભવ કરી શકતું નથી, આરોગ્ય સુખને રાગગ્રેસ્ત પ્રાણી સમજી શકતાે નથી, તેમ આત્મિક–અવ્યાખાધ સુખનુ તાત્ત્વિક સ્વરૂપ ખુદ્ધિગસ્ય નહીં હાેવાથી 'સર્વથા અચિન્ત્ય અર્થાત્ મુદ્ધિથી અવર્ણુ નીય છે. જે આત્માના અન'ત ચતુષ્કાદિ ગુણેા ખેલકુલ નિરાવરણ બની પ્રગટ થયા છે, તે જ આ અવ્યા-**બાધ સુખને** લાકતા છે. તે જ પ્રરમેશ્વર છે. અનન્તગુણાની પ્રસક્ષતા તે જ ઇશ્વરતા છે. અનન્તગુણેાનું પ્રગટરૂપે મળવુ તે જ ઇશ્વર શાેધન યા ઇશ્વર પ્રાપ્તિના તાત્પર્ય છે. આત્માના અનન્તગુણાનું સ્વરૂપ તે જ ઇશ્વિરત્વ યા ધર્મ છે. માક્ષપ્રાપ્તિ અગર કૈવલ્ય પ્રાપ્તિ સમયે ઇશ્વિરત્વની પૂર્ણુતાને પામેલ તે આતમા ઇશ્વર બને છે. સર્વ સંસારી આત્માં આશ આ રીતે ઇશ્વિરતા તિરાભાવે વિદ્યમાન છે. પોતાના જ્ઞાન-<mark>દર્શાનાદિગુ</mark>ંણુ **સાચિકલાવે પ્રગ**ટ થાય ત્યારે જ પાતાની અનન્ત રિદ્ધિને આત્મા પ્રત્યક્ષરૂપે દેખે છે. જેમ પાતાની નાભિમાં રહેલી કસ્તુરીને માટે મૃગ અહીં તહીં દાહચા જ કરે છે. કેમકે તેને એ ભ્રમ છે કે આ સુગધ બીજેથી આવી રહી છે. તેવી રીતે અજ્ઞાની આત્મા પણુ, પાતાની અનન્ત રિદ્ધિના ખ્યાલ નહી હાવાથી અન્ય સ્થાને સુખ

પ્રાપ્તિ માટે વ્યર્થ દાેડધામ કરે છે. અધ્યાત્મી `ચાેગ઼િવર્ય' શ્રી આનંદઘજી મહારાજે કહ્યું છે કેઃ—

પરમ નિધાન પ્રકટ સુખ આગળે, જગત ઉલ્લાધી હેાજાય જિનશ્વર । જ્યાતિ વિના જુઓ જગદીશની, અધાઅધ પુલાય જિનેશ્વર ા

આત્મ હિતની અભિલાષા પ્રાયઃંસર્વ આત્માઓને હાેય છે. પરંતુ અજ્ઞાનતાને કારણે આત્માને, રથાને સ્થાને શાેધતા કરે છે. કહે છે કે આત્મા અથવા ખ્રહ્યનું ત્વરૂપ કેવું છે? કેવી રીતે પ્રાપ્ત થઈ શકે છે? આ પ્રશ્નોના વાસ્તવિક ઉત્તર નહીં જાણુવાવાળા અને જ્ઞાનદબ્ટિથી રહિત પુરૂષે સ્વેચ્છાનુસાર માર્ગ અતાવી દે છે. આ પ્રમાણે . ગ્રાનચક્ષુહીનગુરૂ અને શિષ્યની મડળી બની જાય છે. જેથી સ્વદેહમાં રહેલ આત્મ તત્ત્વરૂપ નિધાન પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. સ્વય ં શુદ્ધ ચૈતન્ય છે. પરંતુ વિભાવમાં પ્રવર્તવાશી જીવ, પુદ્ગલના સ'ગથી પાેતાનું ભાન ભૂલી ગયાે છે. અને તેથી જ પાેતે પરમાત્મા સદૃશ હેાવા છતાં ભિક્ષુક અની પરમાત્માની શાેધમાં ઘૂમ્યા જ કરે છે. પરમનિધાનરૂપ આત્મત્વ સ્વયંમાં હાેવા છતાં પણ સ્વયંને ઓળખતાે નથી. અને અન્ય સ્થાન પર પરમાત્માની શાેધ કરે છે. માટે જેમ પ્રકાશાત્પાદક વસ્તુની સહાયતાથી કાેઈ પણુ વસ્તુ બેઈ શકાય છે, તેમ આત્મતત્ત્વને જોવાને–સમજવાને માટે પરમાત્માની દિવ્ય જ્યાેતિ જોઈએ કે જેના દ્વારા જ

સ્વ સ્વરૂપના ખ્યાલ આવી શકે. પરમાત્મારૂપ જ્યાતિ વિના કેવળ અજ્ઞાનીઓના કથનરૂપ અજ્ઞાન દષ્ટિથી તેા સુખના સાધનરૂપ પરમનિધાન સન્મુખ હાેવા છતાં પણ જગત તેને ઉલ્લ'ઘીને જ ચાલી રહ્યું છે. જ્યાં સુધી આત્માને એ ખ્યાલ નંથી કે સ્વયંજ પરમાત્મા છે, ત્યાંસુધી વાસ્તવિક ધર્મ પ્રાપ્ત નહીં ચવાથી કર્મઅન્ધનની વૃદ્ધિ થંયા જ કરે છે. કર્મની વૃદ્ધિ થવાથી આત્મા, વધુને વધુ વિભાવ દશામાં મુકાર્ય છે. આત્માની વિભાવદશા એજ દુઃખં છે. જેમ જેમ વિભાવ દશા વધુ, તેમ તેમ દુઃખ પણ વધુ પામે છે. આત્મા, સ્વભાવ દેશા અને વિભાવ દશાને સમંજે, વિભાવ દેશાંના દુઃખના અને સ્વભાવ દશાના સુખના ખ્યાલ કરે, સ્વભાવ દશાની પૂર્ણુતામાં કેટલી ન્યુનતા છે તે વિચારે, સ્વભાવ દશાની પૂર્ણવા પ્રકટ કરવા કાશિષ કરે, અને સ્વભાવ દર્શાની પૂંહતાને પ્રાપ્ત, પર્રમાતમાને દર્ષિ સન્સુખ રાખે, તેજ ઓત્મા વિભાવ દશાના ખધનમાંથી મુકલ ખની, આત્મોના અન ત ચતુષ્કાદિ ગુણુંાને પંગટ કરી શાશ્વત સુખના ભાકતા અની શકે છે.

## મુકરણ ર જાં

## આત્માની વિભાવ દશા

આત્માના અન'ત ચતુષ્કાદિ ગુણેાની પ્રગટતામાં જેટલા જેટલા અંશે ન્ચુનતા તેટલા તેટલા અંશે આત્માની વર્ત્તતી દશાને વિભાવ દશા કહેવાય છે. જગતના પ્રાણિઓને સુખ દુઃખર્તુ જે કંઇપણ કારણ હાેય તાે વિભાવ દશા છે. સ્વ-ભાવ દશા અને વિભાવ દશાને સમજી નહીં શકનાર પ્રાણિને સુખ–દુઃખ પ્રાપ્તિના, તેના સ્વરૂપના અને તેની પ્રાપ્તિના કારણના વાસ્તવિક ખ્યાલ નહીં હાેવાથી સુખ પ્રાપ્તિ માટેના પ્રયત્ન હાેવા છતાં પણ વધુ ને વધુ દુઃખની ગર્ત્તામાં ધકેલાય છે.

જીવના સુળ ગ્રણ ઉપયાગ છે. પર'તુ તે ઉપયાગ જ્યારે વસ્તુના વિશેષ ધર્મગ્રહણમાં પ્રવૃત હાેય છે, ત્યારે તેને "ત્રાનાપયાગ" કહેવાય છે. અને વસ્તુના સામાન્ય ધર્મગ્રહણમાં પ્રવૃત્ત હાેય છે ત્યારે તેને દર્શનાપયાગ કહે-વાય છે. આમાં ગ્રાન, દર્શન તથા ઉપયાગ સર્વથા ભિન્ન નથી. તાે પણ સર્વત્ર ગ્રાનનું માહાત્મ્ય અતિશય હાવાથી ગ્રાનની સુખ્યતા બતાવવાને માટે, જીવના વિશેષ ઉપયાગ રૂપ ગ્રાનને સર્વથી સુખ્ય માન્યું છે. વસ્તુમાં વિદ્યમાન વિશેષ ધર્મને જાણવાની આત્મશકિત " ગ્રાન " અને વસ્તુમાં વિદ્યમાન સામાન્ય ધર્મને જાણવાની આત્મશકિત " દર્શન"

તથા તે અ'નેને કામમાં લેવાં તેને '' ઉપયાેગ " કહેવાય છે. ગ્રાનશકિતના ઉપયાગ તે '' ગ્રાનાપયાેગ " અને દર્શનશકિત-ના ઉપયાગ તે '' દર્શાંનાપયાેગ " છે. જીવ દ્વારા રાગદ્વેષ-ના પરાધીનતા રહિત ઉપયાગ જ્યારે હોય છે ત્યારે તેને '' ગ્રાસ્ત્ર " કહેવાય છે.

કર્મના સર્વથા આવરણુહિત એટલે ક્ષાયિક ભાવે વર્તતું ંજ્ઞાન અને દર્શન, સર્વજીવામાં સદાના માટે એક સરખુ જ હાેય છે. એવા જ્ઞાન-દર્શનને ક્રમશ: કેવળગ્ઞાન અને કેવળ દર્શન કહેવાય છે. સ્વભાવિક દશામાં આત્મા, સર્વંત્ર અને સર્વદર્શી હાેય છે. કેવલગ્રાન પ્રાપ્ત સર્વઆત્માનું સર્વગ્રત્વ અને સર્વદર્શીત્વ ન્યુનાધિક હાેઈ શકતું જ નથી. અર્થાત્ ્સવ<sup>°</sup>માં ખરાખર હાેચ છે. વિભાવિક દશામાં આત્માના તે જ્ઞાન– દંર્શ નગુણુ, પુદ્રગલ પરમાણુઓના સમુહથી આચ્છાદિત હોય છે. ્આઝ્છાદિત પણુ વર્ત'તી તે ગ્રાન–દર્શ'નની પ્રભા ''વિભાવિક" અથવા ક્ષયાપશમિક જ્ઞાન–દર્શન કહેવાય છે. જેમ જેમ તે પ્રભા વિશેષરૂપે ખંડિત હાેય છે, તેમં તેમ ક્ષચાપશમ ઘટતા જાય છે. અને જેમ જેમ તે પ્રભા, આેછી ખંડિત હાેય છે તેમ તેમ ક્ષચાપશમની વૃદ્ધિ થતી જાય છે. કર્મથી આચ્છાદિત દશામાં જ્ઞાન અને દર્શનનાે ક્ષચાેપશમ અનેક પ્રકારનાે હાેચ છે. અનેકવિધ ક્ષચાેપશમને અનુલક્ષીને કર્મ ઉપાધિએાના લેદાનુસાર ગ્રાન–દર્શનના પણુ અનેકલેદ વર્ત્તતા હાેવા છતાં સ્શુલપંણે ક્ષચાપશમીક જ્ઞાનના મતિ વીગેરે સાતલેદ અને ્રેક્ષચાેપશમીક દર્શનના ચક્ષુ–અચક્ષુ–અવધિ દર્શન એમ ત્રહ્યુ ભેદ શાસ્ત્રમાં પાંડવામાં આવ્યા છે. તેમાં ક્ષાયિક ભાવનું

રર

કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શનનાે એક એક લેદ ગણતાં સ્વ-ભાવિક અને વિભાવિક એમ બન્ને મળી આઠ લેદ જ્ઞાનના અને ચાર લેદ દર્શનના છે. ક્ષચાપશમિક જ્ઞાન–દર્શન ચુક્ત આત્મદશા તે વિભાવિક અને ક્ષાચિક જ્ઞાન–દર્શન ચુક્ત આત્મદશા તે સ્વભાવિક દશા છે.

ત્રણે લેાકમાં રહેલ રૂપી–અરૂપી સર્વદ્રબ્યાેની ત્રણેકાળ અંગેની ઉત્પાદ-વ્યય અને ધ્રુવરૂપ ત્રણે પ્રકારની પરિણતિ સકળ સમયે જાણવાની આત્મામાં જ્ઞાન શક્તિ હાેવા છતાં પણ કર્મપુદ્ગલથી આચ્છાદિત તે જ્ઞાનશક્તિ, અરૂપી ( વર્ણ ગ'ધ, રસ અને સ્પર્શ રહિત ) પદાર્થને તેા સાક્ષાત્ આત્માથી જાણી અનુભવી શકતી જ નથી. કર્મ પુદ્ગલથી આચ્છાદિત તે જ્ઞાન શક્તિ અનેક પ્રકારની હેાવાથી તેમાં કેટલીક જ્ઞાનશક્તિની માત્રાએા તેા પદાર્થને મનેાચુક્ત ઇન્દ્રિયેા દ્વારા જ જાણી શકે છે. આંખથી જોવાય છે, જીભથી ચખાય છે, નાકથી સુધાય છે, કાનથી સંભળાય છે અને ગ્રામડીથી અડાય છે, તે અધા ગ્રાનમાં આવા પ્રકારની ગ્રાન શક્તિ જ કામ કરી રહી છે. તક શક્તિ, અનુમાન કરવાની શક્તિ, સ્મૃતિમાં લાવનાર શક્તિ આ અધી શક્તિએા આવા પ્રકારની જ્ઞાનશક્તિના પ્રકારા છે. આ ગ્રાનશક્તિની માત્રાએાને જેન દર્શનકારાએ " મતિજ્ઞાન "ની સંજ્ઞા આપેલી છે. આ મતિજ્ઞાનના ઉપ-ચાેગ પાંચ ઇન્દ્રિય અને છઠ્ઠા મનથી જ પ્રવત્તે છે. અમુક ઈ ન્દ્રિયથી એસુક વિષયને જ ગ્રહણુ કરી શકાય છે. જે વિષય જે ઈ ન્દ્રિયના હાય તે વિષયનાં ગયાલ તેંજ ઈ ન્દ્રિય

વડે થાય છે, નહીં કે અન્ય ઈન્દ્રિય વડે. સ્પર્શેન્દ્રિયનેા વિષય સ્પર્શને જ જાણવાના છે. પદાર્થના સ્પર્શને વ્યતુ-ભવવા ટાઈ મે મતિજ્ઞાનરૂપ ચૈતન્ય શક્તિ સ્પર્શેન્દ્રિય દ્વારાજ સ્પર્શને અનુભવે છે. પદાર્થના રસને અનુભવવા ટાઈમે ' મતિજ્ઞાનરૂપ ચૈતન્યશક્તિ રસનેન્દ્રિય દ્વારાજ રસને અનુભવે છે. એ રીતે ગ ધને ઘાણુન્દ્રિદ્વારા, રૂપને ચક્ષુદ્વારા, શખ્દને કાનદ્વારા અનુભવે છે. પ્રદાર્થના રૂપ--રસ-ગંધાદિ વિષયને **અનુ**ભવવા માટે જે ટાઈ મે જે જે ઇન્દ્રિયની મદદ લેવાય છે, તે તે ટાઈ મે તે તે ઈ ન્દ્રિયનું મતિજ્ઞાન કહેવાય છે. વિચાર કરવા દ્વારા પ્રવૃત્ત ચૈતન્ય શક્તિને મનનુ મતિજ્ઞાન કહેવાય છે. આ રીતે પાંચ ઇંદ્રિય અને મનને આશ્રયી છ પ્રકારે મતિજ્ઞાન છે. તે અત્યેક મતિજ્ઞાનના પ્રકારા ંઉત્પત્તિક્રમના હિસાબે વિવિધ પ્રકારે છે. પદાર્થ અનુભવવા ટાઈ મે ઈ ન્દ્રિય દ્વારા જ્યારે આત્માના ઉપયાગ વર્તે છે ત્યારે આંખ અને મન સિવાય અન્ય ઇન્દ્રિયેાને પુદ્ગલ ક્રસ્યા વિના તે પદાર્થના સ્પર્શ-રસ-ગ'ધ અને શખ્દના .ખ્યાલ આવી શકતાે નથી. એટલે તે ઇન્દ્રિયનાે વિષય " પ્રાપ્યકારી " કહેવાય છે. મન અને ચક્ષુનેા વિષય તા અપ્રાપ્યકારી છે. એટલે તેતે৷ પુદ્ગલ અણુફરસ્ચે પણ નાણે છે.

શખ્દ, રસ, ગ'ધ અને સ્પર્શાને લાયક પદાર્થના અણુ સ્ક'ધાની ઇન્દ્રિયાને સ્પર્શાના થવા છતાં પણુ સ્પર્શિત થયેલા અણુસ્ક'ધાના વિષયાંશાનું પ્રમાણુ ઇન્દ્રિયા જાણી શકે તેટલા જગ્થા પ્રમાણુ હાેય તાે જ વિષય જાણી શકાય છે. ને કે સ્પૃષ્ટ અણુસ્ક ધા ન્યુન પ્રમાણમાં હાેવા ટાઇમે વિષયને જાણી તેા શકે છે, પરંતુ બહુ જ અલ્પ રીતે જાણવાથી તે **ગ્રાન વ્યવહાર્ય થઈ શકતુ** નથી. કાેઈ પ્રાણિઓની અમુક ઇન્દ્રિયાે વધુ સતેજ હાેય છે તેઓ તાે ન્યુન પ્રમાણુ અણુ-સ્ક ધાેથી પણ વ્યવહાર્ય થઈ શકે તે રીતે વિષયજ્ઞાન કરી શકે છે. એટલે કાેઈ પ્રાણિની અમુક ઇન્દ્રિય સતેજ હાેય છે તાે કાેઈ પ્રાણિની અન્ય ઇન્દ્રિય સતેજ હાેય છે. આ પ્રમાણે ઝન્દ્રિયની તાકાત અનુસાર પદાર્થના સ્પૃષ્ટ અણુંસ્કંધાે દ્વારા **પાણિ, વિષયને જાણી શકે છે. એક અણ્ પ**ણું ઇન્દ્રિયને સ્પર્શે તે ટાઇમે તે જાણવા માટે ગ્રાન પ્રયત્ન કર્યા વિના તેા રહેતું જ નથી. ગ્રાનના તે પ્રયત્નને ઉપયાેગ કહેવાય ઝે. તે ઉપયાગમાં વિષય પકડાયા છતાં પણુ તે વિષયની -વર્ત્તા અવ્યક્ત અસરને '' વ્ય'જનાવગ્રહ " કહેવાય છે. ઋાહીં વ્યંજનાવગ્રહ એટલે ગ્રહણુવિષયની આત્મામાં થતી અવ્યકત અસર. તે ટાઇમે પ્રવૃત્ત મતિજ્ઞાન ને '' વ્યંજના-વગ્રહ મતિજ્ઞાન " કહેવાય છે. એ રીતે મન અને ચક્ સિવાય શેષ ચાર ઇન્દ્રિયેાને સ્પૃષ્ટ પદાર્થનું અવ્યક્તજ્ઞાન તે, તે ઇન્દ્રિયાના સંબંધ વાળું વ્યંજનાવગ્રહ મતિજ્ઞાન કહેવાતું હાેવાથી ચાર ઇન્દ્રિયાે આશ્રયી વ્યંજનાવગ્રહ મતિ ⇒્ગાન ચાર પ્રકારે હાેય છે. (૧) સ્પરો'ન્દ્રિય વ્યંજનાવગ્રહ મતિજ્ઞાન (૨) રસનેન્દ્રિય વ્યંજનાવગ્રહ મતિજ્ઞાન (૩) **છાણેન્દ્રિય વ્ય**ંજનાવગ્રહ મતિજ્ઞાન (૪) શ્રોત્રેન્દ્રિય વ્યંજના-વગ્રહ મતિજ્ઞાન.

આ વ્ય જનાવગ્રહ, ઇન્દ્રિયને સ્પૃષ્ટ પુદ્રગલાે અ'ગે જ હાેય છે. એટલે મન અને ચક્ષુના વ્ય જનાવગ્રહ હાેઈ શકતાે નથી. કારણ કે તે તાે પુદ્દગલ અણુક્રસ્ચે પાતાના વિષયને ગ્રહણ કરી શકે છે.

શખ્દ--રસ--ગ'ધ અને સ્પર્શને લાયક પદાર્થના અછુ સ્ક'ધા, ઇન્દ્રિયસ્પૃષ્ટ વર્ત્તતા હાેવા છતાં પણ તે અહુંસ્ક'ધાને ઇન્દ્રિય ખરાેખર જાણી ન શકે ત્યાં સુધી ઉપયાેગ સ્વરૂપે વત્ત તા જ્ઞાનને વ્યંજનાવગ્રહ કહેવાય છે. એ ઉપયાગમાં પકડાતા વિષયની જ્યારે વ્યક્ત અસર થાય છે, એટલે કે શબ્દાદિનું વ્યવહાર્ય વઈ શકે એટલા જત્થા પ્રસાણ પંદાર્થના આ હું સ્ક ધા ઇન્દ્રિયાને ફરસે છે તે ટાઇમે ઉપયાગરૂપે પ્રવૃત્ત જ્ઞાનને અર્થાવગ્રહ કહેવાય છે. વ્યંજનાવગ્રહ અને અર્થાવગ્રહ તે અનુક્રમે વસ્તુ ધ્યાનમાં ન આવે તેવી સ્થિતિનુ અને વસ્તુ ધ્યાનમાં આવે તેવી સ્થિતિનું જ્ઞાન છે. આ બન્ને પ્રકારના જ્ઞાનમાં પદાર્થસ્ક ધોને ચક્ષુ અને મન સિવાયની ચાર ઈન્દ્રિયા સાથે સંબંધ તાે છેજ. પરંતુ ઇંદ્રિયાે સાથે સંબંધ પામેલી વસ્તુની અપૂર્ણ હાલતને. વ્યંજન કહેવાય છે, અને ઈન્દ્રિયેા સમજી શકે તેવી સ્થિતિમાં વસ્તુના થતાે સંખધ તે અર્થ કહેવાય છે. ગ્રક્ષુ તથા મનને દશ્ય તથા ચિંતનીય પદાર્થોના સ્પર્શ થતાે નથી તાેપણુ વસ્તુની વ્યક્ત અસર થવારૂપ અર્થાવગ્રહ તા તે અન્નેથી થાય છે. તેમાંય મન .-તેા દૂરદૂરની વસ્તુ ઉપરાંત ભૂતકાળમાં થયેલી વસ્તુનાે પણ વિચાર કરી શકે છે.

२९

રૂપના વિષયના અર્થાવગ્રહ, વસ્તુના પ્રતિબિ બ માર-ક્રેત જ આંખથી થઈ શકે છે. પ્રતિબિમ્બ ન પડે તા અર્થા-વગ્રહે થઈ શકતાે નથી. એટલે પાછળ રહેલી વસ્તુના રૂપના કે દૃષ્ટિથી પર રહેલી વસ્તુના રૂપના, અગર અધા-રામાં પડેલી કે કાેઈ અન્ય વસ્તુથી આચ્છાદિત વસ્તુના રૂપના ચક્ષુદ્વારા અર્થાવગ્રહે થઈ શકતાે નથી. આ અર્થા-વગ્રહમતિજ્ઞાન તે પાંચ ઈન્દ્રિય અને સન આશ્રયી છ પ્રકારના છે.

**બ્ય**ંજનાવગ્રહ અને અર્થાવગ્રહરૂપ ઉપયાગ વિસ્તરવા માંડે એટલે તે વસ્તુની નિર્ણુધાભિમુખી વિચારણા ટાઇમે. વર્ત્તતા ઉપચાેગને '' ઇહા " કહેવાય છે. સંભાવનાની વિચારણાના પરિણામે નિર્ણયાત્મક એટલે આજ વસ્તુ છે એવા પ્રકારના વિસ્તરેલ ઉપયાગ તે '' અપાય '' કહેવાય છે. અપાયથી નિર્ણિત થયેલ પદાર્થનું કાલાન્તરે પણ સ્મરણ થઈ શકે એ પ્રકારના સંસ્કારવાળા જ્ઞાન ઉપયાેગને. '' ધારણા " કહેવાય છે. આ ધારણામતિજ્ઞાનની ત્રણ અવસ્થા છે. નિર્ણયાત્મક ઉપયાેગ એવાે ને એવાે થાેડેત્ વખત ટકી રહે તે ''અવિચ્ચુતિ ધારણા" છે. પછી તે વસ્તુ ચાેડી ચાેડી ભૂલાતાં ભૂલાતાં બિલ્કુલ ભૂલાઈ જાય છે તાે પણ કચારેક કચારેક તે વસ્તુ યાદ આવી જાય છે, એટલે. તેનું સ્મરણુ થઈ આવે છે. ભૂલાઈ ગયેલી અવસ્થામાં તે વસ્તુનું જ્ઞાન સર્વથા નાશ પામતું નથી. કેમકે નાશ પામતું હાેય તાે તાે કરીથી જોયા વિના પણુ તે વસ્તુનું સ્મરણ્

થઈ ન શકે. જેથી ભુલાઈ ગયેલી અવસ્થામાં ક્ષચાપશમરૂપે તેના સ સ્કાર ટકી રહે છે તેને ''વાસના ધારણા" કહેવાય છે. વાસનાના બળથી ભૂલાઈ ગયેલી વસ્તુનું પણ જ્યારે સ્મરણ થઈ આવે છે તેને '' સ્મરણ ધારણા " કહેવાય છે. આ રીતે અવિચ્યુતિ, વાસના અને સ્મૃતિ એમ ત્રણ પ્રકાર ધારણામતિજ્ઞાનના છે. પૂર્વ ભવનું સ્મરણ એ ધારણા મતિજ્ઞાનના ત્રીજો પ્રકાર છે.

ઈહા, અપાય અને ધારણા એ ત્રણે પાંચ ઇન્દ્રિય અને મન આશ્રચી છ છ પ્રકારે છે. એટલે ચાર પ્રકારે વ્ય જનાવગ્રહ મતિજ્ઞાન, છ છ પ્રકારે અર્થાવગ્રહ ઈહા--અપાય અને ધારણામતિજ્ઞાન એમ કુલ ૨૮ ભેદ થયા. આ પ્રમાણે પાંચ ઇન્દ્રિય અને છઠ્ઠા મન વડે થતા મતિજ્ઞાનના અવગ્ર-હાદિ તે, તે તે ઈન્દ્રિયના મતિજ્ઞાનના ઉપ્તત્તિ ક્રમ છે.

આ વ્ય જનાવગ્રહાદિ સ્વરૂપે વર્તતો મતિજ્ઞાનના ઉપયાગ કચારેક ધીમે ધીમે પણુ વર્તે છે અને કચારેક ત્વરાએ પણુ વર્તે છે. તેમાં ત્વરા અને મંદતાના આધાર વસ્તુના પરિચય અને અપરિચય ઉપર છે. ધીમે ધીમે પ્રાપ્ત થતા વ્ય જનાવગ્રહમાં પણુ વધુમાં વધુ ર થી ૯ શ્વાસાચ્છવાસ લાગે છે. અર્થાવગ્રહમાં તા માત્ર એક જ સમય અને બાકીનાઓમાં અંતર્મુ હુત જ લાગે છે. ક્ષયાપશમરૂપે ટકી રહેલ વાસનાનું પ્રમાણુ સંખ્યાતા અને અસંખ્યાતા ભવ સુધીનું હાય છે. તેથીજ તે જાતિસ્મરણુજ્ઞાનરૂપે સંખ્યાતા અને અસંખ્યાતા ભવાની સ્મૃત્તિ થઈ આવે છે. તે સ્મૃત્તિ પણ અમુક ટાઈમ સુધી ટકી શકે છે. અપર્યાપ્ત સૂક્ષ્મનિગેાદના જીવની અલ્પમાંઅલ્પ જ્ઞાનમાત્રાએાથી પ્રાર'ભી કેવળજ્ઞાનરૂપ સ'પૂર્ણું જ્ઞાનમાત્રાપર્ય'તની તમામ ચૈતન્ય માત્રાઓના સમાવેશ, મતિ–શ્રુત–અવધિ–મનઃપર્યવ અને કેવળ એમ પાંચ વિભાગમાં જ કરવામાં આવ્યા છે. તેમાં અમુક જચ્થામાં અમુક વિશિષ્ટતાવાળી ખુલ્લી થયેલ ગ્રાનમાત્રાએામાંરહેલ પ્રધાનતાની વિવક્ષાએ મતિજ્ઞાનાદિ નામાે પાંડેલાં છે. જે જીવને જે જે જ્ઞાનની જેટલી જ્ઞાન-શક્તિ ખુલ્લી હાેય તેને તે તે ગ્રાનલબ્ધિ કહેવાય છે. દરેક ખુલ્લી થયેલ જ્ઞાનમાત્રાની બે અવસ્થા હાેય છે. લખ્ધિરૂપે અને પ્રવૃત્તિંરૂપે. તેમાં પ્રવૃત્તિરૂપગ્ઞાન તે ઉપયાેગ કહેવાય છે. જીવને પદાર્થના ખ્યાલ કેવળ લખ્ધિરૂપેસ્થિત જ્ઞાન-દ્વારાજ થતાે નથી, પરંતુ પ્રવૃત્તિરૂપ જ્ઞાનદ્વારા થાય છે. ર્મવૃત્તિ તે લબ્ધિની જ છે. એટલે લબ્ધિવિના પ્રવૃત્તિરૂપ ઉપયોગગ્રાન હેંાઈ શકતુ નથી. માટે જે ગ્રાનમાત્રાના ઉપયોગ છે ત્યાં તેની લખ્ધિતા છે જ. પરંતુ લખ્ધિ છે. ત્યાં તેના ઉપયાગ હોય પણ ખરા અને ન પણ હાય. કેટલાક પદાર્થીના જ્ઞાનનાે ઉપયાેગ ન પ્રવર્ત્તા હાેય તાે. પણ તે વિષેનાં ઘણાં જ્ઞાના તેને શક્તિરૂપે હાેઈ શકે છે. આમાં પાંચ ઈ ન્દ્રિય અને મનદ્વારા પ્રવત્ત તા જ્ઞાનાપચાગને. મંતિર્ગાનાપચાંગ કહેવાય છે. ઉપરાક્ત અવગ્રહાદિ તે એકજ-ઉપચાગનાં કાળલેદે અનુક્રમે જુદાં નામ છે.

વ્ય જેનાવગ્રહ, અર્થાવગ્રહ, ઇહા, અપાય અને ધારણા,

એ ભેદોમાં પૂર્વવર્તી ભેદો તે ઉત્તરવર્તી ભેદોની ઉત્તપ-ત્તિમાં કારણરૂપ છે. અને ઉત્તરવત્તી ભેદો તે કાર્ય રૂપે છે. જેથી પૂર્વવર્તી ભેદોસિવાય ઉત્તરવર્તી ભેદોની ઉત્પત્તિ થઈ શકતી નથી. માટે ઉત્તરવત્તી ભેદોની પહેલાં પૂર્વવત્તી ભેદોની ઉત્પત્તિ થવી જ જોઈ એ. પરંતુ પૂર્વવત્તી ભેદોની ઉત્પત્તિ થયાબાદ ઉત્તરવર્તી ભેદોની ઉત્ત્પત્તિ થાય પણ ખરી અને ન પણ થાય. આ હકિકત સ્વય ખુદ્ધિથી વિચા-રવાથી મતિજ્ઞાનના વ્ય જનાવગ્રહાદિ ઉત્ત્પત્તિ ક્ષમ સમછ શકાય તેવા છે.

બ્ય જનાવગ્રહાદિક જ્ઞાનનું સામર્થ્ય પણ દરેક જવાને -અને એક જીવને પણ સદાકાળ માટે એક સરખું હાેઈ શકતું નથી. તેમાં પણ બહુ, અબહુ, વીગેરે વિવિધ પ્રકારે ગ્રાનશક્તિ હાેવાથી પૂર્વાક્ત ૨૮ લેદમાં દરેકના બહુ, અબહુ વીગેરે બારબાર લેદ કરતાં મતિજ્ઞાનના ૩૩૬ લેદો થાય છે.

આ ઉપરાંત વિકટ સમસ્યાના ઉકેલમાં તાત્કાલિક સહજ્બુદ્ધિની થતી ઉત્ત્પત્તિરૂપ ઔત્પાતિકીબુદ્ધિ, ગુરૂનેા વિનય અને સેવા કરતાં ઉપ્તન્ન થવા વાળી વૈનચિકી બુદ્ધિ, શિલ્પ અને કર્મથી સ'સ્કાર પામેલી કર્મજા બુદ્ધિ, અને લાંબા વખતના અનુભવથી ઘડાયેલી અર્થાત્ દીર્ઘ કાળના પૂર્વાપર અર્થના અવલાેકનરૂપ પરિણામિકી બુદ્ધિ એમ ચાર પ્રકારની બુદ્ધિને પણ જૈનશાસ્ત્રમાં મતિજ્ઞાન તરીકે જણાવી છે. આ ચાર પ્રકારની બુદ્ધિમાં પણ વ્ય જનાવગ્રહાદિતા પ્રવર્તે છે. પરંતુ પૂર્વોક્ત ૨૮ ભેદોની માફક આ ચાર પ્રકારની સુદ્ધિમાં રાેજના વ્યવહારમાં આવતા જાણીતા પદાર્થીનુ મતિજ્ઞાન નથી. તેમાં તેા સહજ રીતે નવા ખ્યાલ, ઉત્પન્ન કરવાવાળુ` મતિજ્ઞાન હેાવાથી અશ્રુતનિશ્રિત મતિજ્ઞાન કહેવાય છે. અને પૂર્વીક્રત ૨૮ લેકોમાં રાજના વ્યવહારમાં આવતા જાણીતા પદ્દાર્થોનું મતિજ્ઞાન હાેવાથી તેને શ્રતનિશ્રિત મતિ-ગાન કહેવાય છે એમ ઉપરાક્ત ૩૩૬ ભેદમાં આ ચાર યુદ્ધિ લેળવતાં કુલ્લ ૩૪૦ લેદે મતિજ્ઞાન જૈનશાસ્ત્રમાં . અતાબ્યું છે. આ બધા સૂક્ષ્મવિચાર વ્યવસ્થિત રીતે અને તે પણુ ચાેગ્ય**ં પારિભાષિક શખ્દાે સાથે જૈનંશાસ્ત્રમાં** કરવામાં આવેલાે હાવાથી મતિત્રાનનું સ્વરૂપ, જૈનશાસ્ત્રદ્વારા જ સારી રીતે સમજી શકાય છે. અહીં બહુ, અબહુ આદિનું તથા ચાર ખુદ્ધિનું સ્વરૂપ નન્દીસૂત્રમાં ખહુ જ સ્પષ્ટતાથી વિસ્તાર-ં ગ્યૂર્વ'ક દ્વષ્ટાંત સહિત જણાવ્યું છે. આ રીતે જીવેામાં વિવિધ પ્રકારે વર્તતી મતિજ્ઞાનશ્પ શ્રીતન્ચતાના ખ્યાલ-જૈન-શાસ્ત્રા દ્વારા સમંજવે જરૂરી છે. હવે શ્રુતન્નાન અંગે વિચારીએ તેા પૂર્વોક્ત ધારણા સ્વરૂપે જે ઈન્દ્રિયના જે વિષયનાે ઉપયાગ જ્યાંસુધી ચાલી રહ્યો છે, ત્યાંસુધી તાે તે ઉપયોગ મતિજ્ઞાનાપયાગ તરીકે કહેવાય છે. <sub>ત્</sub>યાંથા આંગળ વધીને તે વસ્તુના ત્રિકાલિક વિષયાેમાં પ્રવૃત્ત થવા-*વાં*ળા અર્થાત્ તે વસ્તુના પૂર્વ<sup>°</sup>પરિચયના **ગ્યાલસ**હિત વર્લતા તે ઉપયોગ શ્રુતજ્ઞાનાપયાંગ કહેવાય છે. અને તે ઉપયાગ શ્રુતલખ્ધિ-ગ્રાનથી જ વતે છે. પૂર્વે જાણેલી અનુ-ભવેલી વસ્તુના પુનઃ પ્રત્યક્ષ સ'અધ થાય છે, ત્યારે

પ્રથમ તેા તેનેા અવગ્રહથી માંડીને ધારણા સુધીનાે મતિ-ગ્રાનાેપયાેગ વર્તે છે. અને પછી '' તેજ વસ્તુ આ છે " એમ યાદ આવે છે, તે શ્રતગ્રાનનાે ઉપયાેગ છે.

રસ્તામાં જતાં સામે એક માણુસ આવતા આપણુને દેખાય છે, ત્યારે પ્રથમ તા તેના અવગ્રહ ઉપયાગ થાય, અને પછી તે શું છે એમ નિર્ણયાલિમુખી ઉપયાગરૂપ ઇહા, માણુસ હાવું જોઈ એ એવી સંભાવનાના ઉપયાગરૂપ અપાય, માણુસ જ એવી નિર્ણયાત્મક ઉપયાગરૂપ ધારણા અનુક્રમે વર્તે છે. ત્યાં સુધી તા મતિજ્ઞાનના ઉપયાગ છે. અને પછી યાદ આવે કે આ માણુસ તે અમુક ટાઈમ પહેલાં જોયેલા ફલાણાભાઈ તેજ આ. એમ પ્રત્યક્ષ અને સ્મૃતિ બન્નેય જે જ્ઞાનમાં ભાસે તે શ્રતજ્ઞાન કહેવાય છે.

કાેઈ માણુસના પગ નીચે સર્પ આવ્યા, ત્યારે પ્રથમ તા સર્પના સ્પર્શ થવાના સમયે જ અવ્યક્ત ખ્યાલ રૂપે સ્પર્શેન્દ્રિયના વ્યંજનાવગ્રહ થયા, મારા પગ નીચે કંઈક છે તેવા વ્યક્ત ખ્યાલ આવ્યા તે સ્પર્શેન્દ્રિયના અર્થાવગ્રહ, કેવા સ્પર્શવાળી તે વસ્તુ છે એવી વિચારણા તે અપાય, મૃદુસ્પર્શવાળી જ એવી નિર્ણયાત્મક વિચારણા તે ધારણા, અહીં સુધી તા મતિજ્ઞાન, અને ત્યારબાદ આ તા મૃદુ-સ્પર્શવાળું જાનવર છે એવી જાનવર અંગેની પૂર્વસમજણના ખ્યાલ પેદા થવા રૂપ ઉપયાગ પ્રવર્ત્તાવનાર જ્ઞાન તે શ્રુત-જ્ઞાન છે. ત્યારબાદ આ જાનવર તા સર્પજ, કે જે માણુસને કરડે તા માણુસ મરી જાય, અરે ! ભાગા ! એમ એકદમ કુદ્દીને ખસી જાય. વીગેરે જ્ઞાનાપયાગ, આગળ આગળ ઉત્પન્ન થયે જાય છે. એમ પ્રથમનું શ્રુત, ઉત્તરાત્તર શ્રુત જ્ઞાનના નિમિત્તભૂત મનના વિષય બનતું જાય છે. આ પ્રમાણે ઇન્દ્રિયાથી થયેલા શ્રુતજ્ઞાનાં વખતે વાસ્તવિક રીતે મનનું મતિજ્ઞાન અને પછી શ્રુતજ્ઞાન એમ ચાલતી પરં-પરાઓમાં મનના વ્યાપારની સુખ્યતા હાવાથી શ્રુતની ઉત્પત્તિનું નિમિત્ત મન છે.

એટલે સ્મૃતિમાં આવેલ વસ્તુની વિચારણા ચાલે તે શ્રતજ્ઞાન છે. શ્રુતજ્ઞાનાપયાગમાં મનાવ્યાપારની પ્રધાનતા હાવાથી વિચારાંશ અધિક અને સ્પષ્ટ હાેય છે. વળી તેમાં પૂર્વાપરનું અનુસ ધાન પણુ હાેય છે.

સ્પર્શાદિક વિષયાશુક્ત પદાર્થોનું મતિજ્ઞાન થયા બાદ, પદાર્થનું કે તે વિષયના શખ્દનું ભાષામાં ઉચ્ચાર કરવારૂંપ જ્ઞાન ન હાેય, અગર તે તે પદાર્થને કાેઈ અન્યાન્ય ભાષાથી સંબાધતું હાેય છતાં પણ તે પદાર્થ અને તે વિષય અંગે વપરાશ કરવાના કે તેનાથી નિવૃત્ત થવાના ખ્યાલ જીવમાં જે ચતન્યશક્તિ-જ્ઞાનવડે હાેય છે તે જ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે. કીડી કે મંકાેડી તે સાકર અને ગાળના શખ્દાનું જ્ઞાન ધરાવતી નથી છતાં '' આ વસ્તુ મારે ખાવા જેવી છે '' એવું ભાન તેને જે થાય છેતે તેના શ્રુતજ્ઞાનથી જ થાય છે.

શ્રુતાેપચાેગ ઉત્પન્ન કરાવનાર શ્રુતજ્ઞાન લખ્ધિ જ કહેવાય છે. આ શ્રુત જ્ઞાનમાં પ્રત્યક્ષ અને સ્મૃતિ અન્ને છે. ૩ એટલે ઈ ન્દ્રિય તથા મનેાજન્ય જ્ઞાનવ્યાપારના પ્રાથમિક અપરિષકવ અ'શને મતિજ્ઞાન અને ઉત્તરવત્તી<sup>°</sup> પરિષકવ અથવા સ્પષ્ટ અ'શને શ્રતજ્ઞાન કહેવાય છે.

શખ્દજન્ય કે સ'કેતજન્ય પદાર્થના ગ્યાલ એટલે કે શગ્દ શ્રવણુ દ્વારા, લેખિત શખ્દ જાેવા દ્વારા, અથવા તાે શિરઃક'પન–હસ્તધુનન આદિ અન્યે કરેલા સ'કેત દ્વારા પદાર્થ'ના ગ્યાલ જેનાવડે જીવને આવે, અગર તાે ઈન્દ્રિ-યાના સ્પર્શ-રસ–ગ'ધ અને રૂપના વિષયાનું મતિજ્ઞાન થયા બાદ તે વિષયયુક્ત પદાર્થના શખ્દના બ્યાલ–અર્થની ઉપ-સ્થિતિ–અર્થ'ના બાધ જે ગૈતન્ય શક્તિવર્ડ થાય તેને શ્રત જ્ઞાન કહેવાય છે.

અહિ' શખ્દને સાંભળવા તે શ્રોત્રેન્દ્રિયનું અવચહાદિ મતિત્તાન છે. સંગ્તાક્ષર, ચેષ્ટા, સંકેત, નજરે આવે કે પદાર્થના રસ-સ્પર્શ-ગંધના ઈન્દ્રિય સાથે સંબંધ થાય તે પણ તે તે ઈન્દ્રિયનું અવચહાદિ મતિ ગ્નાન છે. પણ તે દ્વારા અર્થંબાધ થાય તે શ્રુત ગ્નાન છે.

વાચક શખ્દ ઉપરથી વાચ્યનું જ્ઞાન કરાવવાવાળી અગર વાચ્ય ઉપરથી વાચક શખ્દનું જ્ઞાન કરાવવાવાળી ચતન્યશક્તિ તે શ્રુત જ્ઞાન છે.

શાંતિલાલ શખ્દ જે મનુષ્ય માટે વપરાતાે હાેય તે મનુષ્યના ખ્યાલ, શખ્દ શ્રવણુથી જે ચૈતન્ય શક્તિવડે આવે છે તે ચૈતન્ય શક્તિને શ્રત જ્ઞાન કહેવાય છે. ્શાંતિલાલ નામના પરિચિત માણુસ રસ્તામાં મળવા ટાઈમે મતિ જ્ઞાનવડે ચક્ષુઈ ન્દ્રિયથી તેને જેયા પછી, આ તાે શાન્તિલાલ કે જે મારા મિત્ર છે એવા ખ્યાલ પેદા કરાવનાર તે શ્રત જ્ઞાન છે.

જે વસ્તુના લાભાલાભ કે સ'અ'ધ, પૂવે કચારેય પણ અનુભવ્યા હાય તે જ વસ્તુનું પુનઃ પુનઃ મતિજ્ઞાન થતાં પુનઃ પુનઃ તે વસ્તુના લાભાલાભ કે સ'અ'ધના ગ્યાલ આવી શકે છે. તે ગ્યાલ પેદા કરનાર શ્રત જ્ઞાન જ હાેવાથી શ્રુત ગ્રાનાપયાગ વડે જ જીવ પાતાના જીવનવ્યવહારની જરૂરી ચીંબોને ઓળખી શકે છે. મતિ અને શ્રુત એ બન્ને જ્ઞાના-પયાગથી જ જીવ, પાતપાતાના જીવન વ્યવહારા ચલાવી શકે છે. માટે સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ જીવને પણ મતિ અને શ્રુત ગ્રાન અમુક અંશે પણ હાય તા છે જ.

આહાર-લય આદિ સ ગ્રાએા દ્વારા, એકેન્દ્રિયથી ગ્રઉ-રિંદ્રિયવાળા જીવાના શ્રુત ગ્રાનના ખ્યાલ આપણુને આવી શકે છે. તેઓમાં શ્રુત ગ્રાન ન હાત તા વનસ્પતિઓમાં પાણી અને ખાતર ગ્રુસવાની, અને કીડી-મ કાડીમાં ગાળ કે સાકરની સુગ ધથી આકર્ષાઈ તેની નજીક આવી તે ગાળ કે સાકરને ચાંટી જવાની પ્રવૃત્તિ હાેઈ શકત નહી. પણ ઉપરાક્ત જીવનમાં આ બધી પ્રવૃત્તિઓ આપણે સ્પષ્ટ રીતે જોઈ એ છીએ. એટલે તેવા જીવામાં પણ મતિ અને શ્રુત ગ્રાન છે એમ સાબીત થાય છે.

જેટલા વિષયાેનું મતિ જ્ઞાન થાય તેટલાનું શ્રુત જ્ઞાન થાય જ એવું હાેઈ શકતું નમી. ઘણી વખત અજાણી ચીંજોનું મતિ જ્ઞાન થવા છતાં પણુ તેનું શ્રુત જ્ઞાન થતું નથી. આ હકિકત વિશેષ શ્રુત જ્ઞાન રૂપે સમજવાની.

સામાન્ય રૂપે તેા શ્રુત જ્ઞાનાપયાગ, દરેક મતિ જ્ઞાના-પયાગ પછી હાેય જ છે. કારણ કે અનાદિકાળથી જીવ મતિ અને શ્રુત સહિત તાે છેજ. જેમકે એક અજાણ્યા માણુસે સીતાફળ જાેશું –ચાખ્સું, તે ઉપરથી આ કાેઈ ખાવાની ચીજ છે, મીઠી છે, એટલાે સામાન્ય શ્રુતાેપયાગ તાે તેને વર્તે છે.

પર'તુ આ ચીજને સીતાફળ કહેવાય, અગર દેશાચાર પ્રમાણે તેને કાેઈ બીજા શખ્દથી સ'બાેધાય એવુ' વિશેષ શ્રુત જ્ઞાન તેને તે સીતાફળ અ'ગે કદાચ હાેઈ શકતુ' પણ નથી.

આ રીતે જીવનવ્યવહારાપયાગી શ્રુત જ્ઞાન ઉપરાંત શાસ્ત્રના જ્ઞાનને પણ શ્રુત જ્ઞાન કહેવાય છે. આપ્ત પુરૂષ દ્વારા પ્રણિત શાસ્ત્ર યા અન્ય શાસ્ત્રાના અભ્યાસથી અગર શ્રવણથી કેટલાક શખ્દાે અને તેના અર્થોનું જે જ્ઞાન થાય તેને પણ શ્રુત જ્ઞાન કહેવાય છે. શાસ્ત્રની ઉત્પત્તિ સાંભળીને થઈ હાેવાથી, શાસ્ત્ર તે સાંભળેલી વસ્તુ હાેઈ તેને શ્રુત કહેવાય છે. અને તેનું જે જ્ઞાન તે શ્રુત જ્ઞાન કહેવાય છે.

શાસ્ત્ર વચનાત્મક હેાવાથી શ્રુતજ્ઞાન થવામાં શખ્દ શ્રવણુ જરૂરી છે. શખ્દ શ્રવણુ એ શ્રોત્રનાે વિષય હાેવાથી મતિની અન્તર્ગત છે. શખ્દશ્રવણુ એ મતિજ્ઞાન છે, અને ઉત્ત્પન્ન થવાવાળા બાધ તે શ્રુતજ્ઞાન છે. માટે મતિજ્ઞાન કારણ છે અને શ્રુતજ્ઞાન કાર્ય છે. શ્રુતજ્ઞાનનું વાસ્તવિક કારણ તેા શ્રુતજ્ઞાનાવરણના ક્ષચાપશમ છે. માટે મતિજ્ઞાનને તેનું પ્રાહ્યનિમિત્ત કારણ જ ગણી શકાય છે. કારણ .કે શાસ્ત્રાના શખ્દાનું શ્રવણ કરવા છતાં પણ શ્રુતજ્ઞાનાવરણના સ્વયાપશમ ન હાય તાે શ્રુતજ્ઞાન થઈ શકતું નથી. તેથી જ શાસ્ત્ર વચન સાંભળનારા દરેકને શ્રુતજ્ઞાન થાય જ એવાે નિયમ નથી.

જ્ઞાનેાત્પત્તિનું સાધન હાેવાથી શાસ્ત્રોને પણ શ્રુત કહે-વાય છે. તે શાસ્ત્રશ્રુત અંગબાહ્ય અને અંગપ્રવિષ્ટ રૂપથી બે પ્રકારે છે. તેમાંથી અંગ બાહ્યશ્રુત તે ઉત્કાલિક–કાલિકલેદથી અનેક પ્રકારે અને અંગ પ્રવિષ્ટશ્રુત તે આચારાંગ, સુયગડાંગ આદિ બાર પ્રકારનું છે.

શ્રી તીર્થ કરદેવા કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી તેમની પહેલ-વહેલી દેશનામાં તેમના જે શિબ્યાે અને છે તેઓને મુખ્ય શિબ્ય બનાવી શાસનની સ્થાપના સમયે તેઓને '' હવન્ને-इवा, विगमेइवा, ઘુવેइवा " એ ત્રણ વાકચોની ત્રિપદી આપી, વિશ્વના પદાર્થની મૂળભુત સ્થિતિના તત્ત્વજ્ઞાનનું બીજક આપે છે. આ મુખ્ય શિબ્યાેના નેતૃત્વ નીચે બીજા મુનિઓના ગણ ( પરિવાર સમુહ ) હાેવાથી તેઓ જૈન-શાસનના ગણધર કહેવાય છે. આ સાક્ષાત્ તીર્થ કરદ્વારા પ્રકાશિત થયેલા જ્ઞાનને, પઠન-પાઠનમાં અનુકુળ પડે તેવી

રીતે તેની દરેક વસ્તુ ગેાઠવીને ગણધરા, દ્વાદશાંગી એટલે આર વિભાગરૂપે સૂત્રબદ્ધ કરે છે, તેને અંગપ્રવિષ્ટ-શ્રુત કહેવાય છે. (૧) આચારાંગ (૨) સૂત્રકૃતાંગ (૩) સ્થાનાંગ (૪) સમવાયાંગ (૫) વિવાહપન્નત્તિ (ભગવતી સૂત્ર ). (૬) જ્ઞાતા ધર્મ કથાંગ (૭) ઉપાસગદશાંગ (૮) અન્તકૃત-દશાંગ (૯) અનુત્તરીપપાતિક (૧૦) પ્રશ્ન વ્યાકરણ (૧૧) વિપાકસૂત્ર (૧૨) દૃષ્ટિવાદ. એ ખાર અંગાનાં નામા છે.

આયુ, બળ, બુદ્ધિ આદિની ક્ષીણ અવસ્થા દેખીને ગણધરાેની પછી થયેલ બુદ્ધિમાન આચાર્યોએ સર્વ સાધારણ હિતને માટે અગપ્રવિષ્ટ :ચન્થાેના આધારે ભિન્ન ભિન્ન વિષયા પર જે ચન્થા લખેલા છે તે અગબાહ્યશ્રત કહેવાય છે.

સર્વજ્ઞ દેવાેએ પ્રકાશિત અને ગણધરરચિત શ્રુત, તથા તેના આધારે અન્ય શુદ્ધ બુદ્ધિ આચાર્યોએ લેખિત શ્રુત સિવાય, જેનેતર દર્શનકારાેએ લખેલાં કે રચેલાં શાસ્ત્રો પણુ અપેક્ષાએ શ્રુતજ્ઞાન છે. જે શાસ્ત્રો એકાન્ત દષ્ટિવાળાં કે સત્યાસત્યથી મિશ્રિત અગર પદાર્થોનું અયથાસ્થાને વર્ણુન કરવાવાળાં હાેવા છતાં પણુ અંશતઃ શ્રુતાનુસારી હાેવાથી તે આંશિક શ્રુતતા કહેવાય જ છે. પદાર્થ નિરૂપણમાં એકાંત દષ્ટિ તે મિથ્યાદષ્ટિ છે અને અનેકાન્તદષ્ટિ તે સમ્યગ્દષ્ટિ છે. સમ્યગ્દષ્ટિપ્રણિતશ્રુત તે સમ્યક્શ્રુત છે અને મિથ્યાદષ્ટિ પ્રણિત-શ્રુત તે મિથ્યાશ્રુત છે. સમ્યક્શ્રુત માક્ષ પ્રાપ્તિમાં ઉપયાગી બંને છે, જ્યારે મિથ્યાશ્રુત માક્ષપ્રાપ્તિમાં નિરૂપયોગી અને છે. જે કે માેક્ષપ્રાપ્તિમાં ઉપયાગી કે નિરૂપયાગી અનવામાં શાસ્ત્રના જ નિયત સ્વભાવ નથી, પર'તુ તેના આધાર અધિકારીની યાગ્યતા પર છે. સમ્યગ્રદ્દષ્ટિ પ્રણિત તથા મિથ્યાદષ્ટિ પ્રણિત શાસ્ત્ર પણ સમ્યગ્રદષ્ટિ પાસે આવ્યું તે યથાવસ્થિત ભાવના અવગમથી સમ્યક્ષ્પ્રુત કહેવાય, અને મિથ્યાદષ્ટિના હાથમાં આવેલું થથાવસ્થિત બાધના અભાવથી મિથ્યાદ્રષ્ટના હાથમાં આવેલું થથાવસ્થિત બાધના અભાવથી મિથ્યાષ્ટ્રત કહેવાય છે, તા પણ વિષય અને પ્રણેતાની યાગ્યતા તથા અયાગ્યતાની દર્ષિથી શાસ્ત્રાનું વિશેષત્વ અને હીનત્વ અવશ્ય છે.

શાર્લ્લોથી પ્રાપ્ત થતા બાધ તેજ શ્રુતજ્ઞાન છે. પરંતુ શાસ્ત્રો તેનું સાધન હાેવાથી ઉપચારથી શાસ્ત્ર પણુ શ્રુતજ્ઞાન કંહેવાય છે. તે શાસ્ત્રરૂપ શ્રુતજ્ઞાન પ્રકાશિત કરવામાં કાગળ, શ્યાહી, કલમ, પેન, પાટી, અક્ષર વીગેરે સાધના પણ ઉપચારથી શ્રુત કંહેવાય છે.

શ્રુતજ્ઞાનના .ચૌદ અથવા વીસ પ્રકાર છે. અક્ષર--અનક્ષર-સ'ગ્રી-અસ'ગ્રી-સમ્યક્-મિથ્યા-સાદિક-- અનાદિક-સપર્યવાસિત-અપર્યવાસિત-ગમિક-અગમિક - અ'ગપ્રવિષ્ટ-અ'ગખાદ્ય આ ચૌદ લેદ છે. અને પર્યાય-અક્ષર-પદ-સ'ઘાત-પ્રતિપાત્તિ-અનુચાેગ-પ્રાભૃતપ્રાભૃત-પ્રાભૃત-વસ્તુ અને પૂર્વ એ દસને સમાસ સહિત કરતાં વીસ પ્રકાર છે.

પ્રથમના ચૌદ ભેદતાે અક્ષર, ધ્વનિ, સંગ્રા વીગેરે ભેદાેથી છે. પાછળના વીસ ભેદ તે આગમના અક્ષરા–વાક્રચાે –પ્રકરણેા વીગેરેને અંગે છે.

આમાં ખુદ્ધિ રૂપ મતિ, સ્મરણ-ચાદી રૂપ સ્મૃતિ-આહાર, ભય, મૈશુન, નિદ્રા વીગેરે રૂપ સંજ્ઞા, વિચારણારૂપ ચિન્તા, ઇન્દ્રિયાથી થતા પદાર્થના બાધરૂપ અભિનિબાધ, હેતુ અને સાધ્યની એક ઠેકાણુ વ્યાપ્તિ જોવામાં આવવાથી બધે ઠેકાણુ તે વ્યાપ્તિ લાશુ કરવાના તર્ક, અને પ્રામાણિક વક્તાના શખ્દો ઉપરથી થતા સાચા જ્ઞાનરૂપ આગમ પ્રમાણ યા શખ્દ પ્રમાણ આ બધાં લાક વ્યવહારમાં જ્ઞાનનાં પસિદ્ધ નામાના મતિ અને શ્રુત જ્ઞાનમાં સમાવેશ થાય છે. શખ્દ ભેદમાં અર્થ ભેદ નથી પણુ હાતા એ હિસાબે આ બધા જીદ્દાજીદા અર્થના નહિ પરંતુ એક જ અર્થના શખ્દા હાઈ તે બધાં મતિજ્ઞાન અને શ્રુત જ્ઞાન જ છે. આમાં અભિનિબાધ શખ્દ જેન સૂત્રોમાં પ્રસિદ્ધ છે અને બીજા શખ્દા લાકપ્રસિદ્ધ પણુ છે.

આ પ્રમાણે જ્યાં સુધી પદાર્થ જ્ઞાનમાં જીવને ઇન્દ્રિય સહાયતાની જરૂર રહે ત્યાં સુધી તેા જીવની ચૈતન્યશક્તિ "મતિ અને શ્રુત" સંજ્ઞાથી એાળખાય છે. પણ તેથી આગળ વધીને ચૈતન્યશક્તિના વિકાસ વિશેષરૂપે થાય ત્યારે તે ચૈતન્યશક્તિને, વિષય થ્રહણ કરવામાં ઇન્દ્રિય સહાયની જરૂર નહિ રહેતાં, આત્મ-પ્રત્યક્ષ જ પદાર્થ સ્વરૂપને જુવે છે. આ રીતની ચૈતન્યશક્તિ જ્યાં સુધી રૂપી (રૂપ-રસ-ગધ-સ્પર્શયુક્ત) પદાર્થને જ જાણવાવાળી હાય ત્યાં સુધી તેને અવધિજ્ઞાન તરીકે ઓળખાય છે. અવધિના વિષય કેવળ રૂપી પદાર્થ સુધી જ સીમિત હાવાથી તેને સીમિત -સીમા-ચા અવધિજ્ઞાન કહેવાય છે. અવધિ શખ્દ સીમા સૂચક છે. અરૂપી પદાર્થીમાં અવધિની પ્રવૃત્તિ હાેઈ શકતી નથી. જગતના મૌલિક છ દ્રવ્યમાં એક પુદ્ગલ દ્રવ્ય જ રૂપી છે. એટલે પુદ્ગલ દ્રવ્ય જ અવધિના વિષય થઈ શકે છે. પુદ્દગલ દ્રવ્ય સિવાય આત્મા આદિ પાંચ દ્રવ્ય અવધિના વિષય થઈ શકતાં નથી.

ં અવધિ જ્ઞાન તે બે રીતે પ્રગટ થાય છે. (૧) ભવ પ્રત્યય અને (૨) ગુણુ પ્રત્યય.

અમુક લવમાં જન્મ લેતાંની સાથે જ પ્રગટ થાય ઐવા જન્મ સિદ્ધ અને જીવન પર્ય'ત રહેવાવાળા અવધિ-ગ્રાનને ભવપ્રત્યય અવધિજ્ઞાન કહેવાય છે. અને જન્મ લીધા ખાદ વ્રત–નિયમ આદિ ગુણાેના પાલનથી પ્રાપ્ત થતું અવધિજ્ઞાન તે ગુણપ્રત્યય અવધિજ્ઞાન કહેવાય છે. લવ પ્રત્યય અવધિજ્ઞાનના અધિકારી, દેવ અને નારક છે. દેવ અને નારકનાે લવ જ એવાે છે કે ત્યાં પેદા ચતાંની સાથે જ અવધિજ્ઞાન થઈ જાય છે. મનુષ્ય અને તિર્ય ચના અંગે એવેંા નિયમ નહીં હાેવાથી તેઓ તાે ગુણુપ્રત્યય અવધિજ્ઞાનના જ અધિકારી છે. તીર્થ'કર લગવાનાને જન્મ લેવા ટાઇમે અવધિજ્ઞાન હાેય જ છે. પરંતુ ત્યાં તેની પ્રગટતા નવી નથી. પૂર્વ ભવથી જ સાથે આવેલ હેાય છે. અવધિજ્ઞાનની પ્રગટ-ત્તામાં અવધિज્ञાનના આવરણુનાે ક્ષચાેપશમ જ આવશ્યક છે. પરંતુ દેવ અને નારકને તે ક્ષચાપશમ ભવજન્ય જ શાય *છે. અ*ને મનુષ્ય–તિય<sup>ુ</sup> ચાને વ્રત–નિયમ–તપ આદિ ગુણાના

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

પાલનથી જ થાય છે. દેવ–નારકાેને અવધિજ્ઞાનની પ્રગટતામાં વત–નિયમાદિની અપેક્ષા રહેતી નથી.

ગુણુ પ્રત્યય અવધિજ્ઞાનના છ લેદ છે. અનુગાર્મી, અનનુગામી, વર્ષમાન, હીયમાન, અવસ્થિત અને અનવસ્થિત.

૧. જે અવધિગ્રાન, ઉત્ત્પત્તિક્ષેત્રને છેાડીને બીજી જગ્યાએ જવા છતાં પણ નષ્ટ પામે નહી અને સાથે સાથે આવે તે અનુગામી અવધિગ્રાન કહેવાય છે.

૨. ઉત્ત્પત્તિ સ્થાનનાે ત્યાગ કરી અન્ય સ્થાને જતાં જે અવધિજ્ઞાન નષ્ટ પામી જાય તે અનનુગામી અવધિજ્ઞાન કહેવાય છે.

૩. ઉત્ત્પત્તિ સમયથી અન્ય સમયે ક્ષેત્ર, શુદ્ધિ આદિ દષ્ટિથી ક્રમશઃ વૃદ્ધિ પામવાવાળુ' હાેચ તે વર્ષ'માન અવધિ-ગ્રાન કહેવાય છે.

૪. ઉત્ત્પત્તિના સમયબાદ પરિણામાની વિશુદ્ધિમાં ન્યુનતા થતી રહેવાના કારણે ક્રમશઃ અલ્પવિષયક થતુ જાય તે હીયમાન અવધિજ્ઞાન છે.

પ. અવધિજ્ઞાન જન્માંતરમાં પણ આત્મામાં કાયમ રહે અગર કેવળ જ્ઞાનની ઉત્ત્પત્તિ પર્ય'ત આજન્મ ટકી રહે તે અવસ્થિત, યા અપ્રતિપાતિ અવધિજ્ઞાન છે.

૬. જે કચારેક ઘટી જાય, કચારેક વધી જાય, આવી ચાલ્સુ' જાય, ફરીવાર ઉત્પન્ન થાય, અને પાછુ' અલેાપ થાય એવુ' જલતર'ગ જેવુ' અથવા વીજલીના જખકારા જેવુ` અવધિજ્ઞાન તે અનવસ્થિત, યા પ્રતિપાતિ અવધિજ્ઞાન⊦ કહેવાય છે.

અવધિજ્ઞાન પ્રાપ્ત જીવાના ગુણની દબ્ટિએ આ છ લેદ છે. દ્રવ્યની દબ્ટિએ અન તારૂપી દ્રવ્યથી સર્વરૂપી દ્રવ્ય જાણવા વાળું, ક્ષેત્રની દબ્ટિએ અંગુલના અસ ખ્યાતમા ભાગથી માંડીને અસ ખ્ય યાજના સુધીનું, કાળની દબ્ટિએ આવલિકાના અસ ખ્યાતમા ભાગથી માંડીને અસ ખ્ય વર્ષા પર્ય તનું, ભાવની દબ્ટિએ અન તા ભાવ જાણવાવાળું એમ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર -કાળ અને ભાવથી અનેક પ્રકાર અવધિજ્ઞાનના છે.

ચેતના શક્તિના પર્યાય સ્વરૂપ મતિ-શ્રુત વીગેરે પાંચે. ગ્રાનનું કામ પાતપાતાના વિષયને પ્રકાશિત કરવાનું હાઈ તે સર્વ'ને ગ્રાન કહેવાય છે. પરંતુ પહેલાં ત્રણ ગ્રાનમાં પ્રત્યેક ગ્રાન તે ગ્રાન અને અગ્રાન એમ અખ્બે સ્વરૂપે છે. જેમકે મતિગ્રાન-મતિઅગ્રાન-શ્રુતગ્રાન-શ્રુતઅગ્રાન -અવધિગ્રાન-અવધિઅગ્રાન અર્થાત્ વિભંગગ્રાન. અહી'-ગ્રાન-અગ્રાનરૂપ ભેદ ગ્રેય વિષયના આધારે નહીં પરંતુ ગ્રાનના હિસાબે છે. ગ્રેય વિષયની ગ્રાનશક્તિ ભિન્નભિન્ન ગ્રાતાઓમાં સમાનપણે વર્ત્ત'તી હાેવા છતાં પણ મિથ્યા-વિપરીત શ્રદ્ધાવાળા ગ્રાતાનું મતિ તથા શ્રુત અને અવધિ તે અનુક્રમે મતિઅગ્રાન-શ્રુતઅગ્રાન-અને વિભંગગ્રાન કહે-વાય છે. અને સમ્યગ્રશ્રદ્ધાવાળા ગ્રાતાનું મતિ, શ્રુત અને અવધિ તે અનુક્રમે મતિગ્રાન, <sub>શ્ર</sub>તગ્રાન અને અવધિગ્રાન કહેનાય-

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

છે. લૌકિક સંકેત અનુસાર તા મતિ-શ્રુત-અવધિ તે જ્ઞાન જ છે. પર તુ આધ્યાત્મિક સંકેતથી તે ત્રણે, જ્ઞાન અને અજ્ઞાન એમ બન્ને સ્વરૂપે હાેય છે. એટલે આત્મ વિકાસમાં ઉપયાગી થવાવાળું જે જ્ઞાન તે સમ્યગ્જ્ઞાન, અને આત્મ-વિકાસમાં નડતરરૂપ જે જ્ઞાન તે અસમ્યગ્જ્ઞાન યા અજ્ઞાન કહેવાય છે. વાન્તવિક રીતે અસમ્યગ્જ્ઞાન એટલે અજ્ઞાન પણ, છેતા જ્ઞાન સ્વરૂપેજ. સમ્યગ્જ્ઞાન અને અસમ્યગ્જ્ઞાન (અજ્ઞાન) માં ચૈતન્યશક્તિ તા એક જ જાતની હાવા છતાં મિથ્યાભાવ સહકૃત જ્ઞાનાપયાગને અજ્ઞાન રૂપે અને સમ્યગ્-ભાવ સહકૃત જ્ઞાનાપયાગને જ્ઞાન રૂપે જણાવ્યા છે. અજ્ઞાન એ જ્ઞાનના વિપર્યંય છે. તેના કારણથી જગતમાં મતમતાં તરા અને ધર્મશાસ્ત્રના ભેદા વતે છે.

જગતના જીવાેની દષ્ટિ અને લક્ષ બે પ્રકારે છે. (૧) ⁻આધ્યાત્મિક દષ્ટિ અને (૨) વ્યવહારિક દષ્ટિ.

(૧) આત્માથી સંઅંધિત વિષય પર વિચાર કરવાવાલી દષ્ટિ–લક્ષ્ય યા જાગૃતિનું નામ આધ્યાત્મિક દષ્ટિ છે.

(૨) આત્મા સિવાય અન્ય તત્વાે પર મનન કરવા-વાળી તે વ્યવહારિક અથવા એાઘદષ્ટિ કહેવાય છે.

આધ્યાત્મિક દષ્ટિવાળા જીવનું ચિંતન તે આત્માના તાત્વિક સ્વરૂપ અને તેને સ્પષ્ટ પ્રતીત કરવાના સાધન અને 'અ'તિમ સાધ્ય માક્ષાદિની પ્રાપ્તિમાં સુખ્યપણુ વતે<sup>6</sup> છે. 'અને વ્યવહારિક દષ્ટિવાળા જીવનું ચિંતન, તે વ્યવહારિક જીવનમાં પાતાનું સ્થાન શું છે ? ધન, કીર્ત્તિ–આખરૂ, ઇન્દ્રિયાના વિષયની પ્રાપ્તિ, પુત્ર, પરિવાર આદિમાં પાતે કેટલાે આગળ વધી રહ્યો છે એ વીગેરે વિષયા અંગે સુખ્ય-પણુ વર્તતું હાય છે. આ બન્ને દષ્ટિઓને અનુલક્ષીને સંસારી જીવાનું વગીંકરણુ નીચે સુજબ ત્રણુ વિભાગામાં કરી શકાય છે.

(૧) જેના જીવનમાં વ્યવહારિક દબ્ટિની મર્યાદાવાળા જ્ઞાન–વિજ્ઞાનના વિકાસ પુષ્કળ પ્રન્. ણુમાં હાેય અને આધ્યા-ત્મિક દબ્ટિનું પ્રગટીકરણુ અને વિકાસ બીલ્કુલ હાેય જ નહિં, એવા જીવ.

(૨) જેના જીવનમાં વ્યવહારિક જ્ઞાનનાે વિકાસ બહુ જ એાછેા હાેય, પરન્તુ આધ્યાત્મિક દબ્ટિનું પ્રગટીકરણ અને વિકાસ વધુ હાેય એવા જીવ.

(૩) જેએામાં બન્ને દબ્ટિએાથી સ'બ'ધિત વિદ્યાએા સુપ્રમાણુમાં વિકસિત છે એવા જીવ.

ઉપરાષ્ક્રત ત્રણે પ્રકારના જવા પૈકી પહેલા પ્રકારના.. જવાના જ્ઞાન-વિજ્ઞાનને જ્ઞાની મહાત્માઓએ અજ્ઞાનકાેટિમાં ગષ્**શું છે. એ જ્ઞાન-વિજ્ઞાનને અજ્ઞાન કહેવાનું કાર**ણુ એ છે કે આધ્યાત્મિક દબ્ટિરહિત જ્ઞાન-વિજ્ઞાનના ઉપયાગ આત્મશુદ્ધિના વિકાસમાં બીલ્કુલ નહિં હાવાથી જગતમાં. શાન્તિને બદલે અશાન્તિની જ્વાલાઓ દિન પ્રતિદિન પ્રગટ.. કરવામાં નિમિત્તભૂત થાય છે.

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

ભૂતકાળમાં ભારત દેશનું ગૌરવ ઉચ્ચ સંસ્કાર અને ઉચ્ચ જીવનચર્યાથી જ અલ'કૃત હતું. વ્યવહાર જીવનમાં ધનની આવશ્યકતા રહેતી હોવા છતાં પણુ છલ-અન્યાય-કપટ-સંહાર કરીને ધન કમાવાનું કે દેશને સમૃદ્ધ બના-·વવાનું ઉદાહરણ આર્ય સંસ્કૃતિમાં કચાંય પણ મળતું નથી. નિર્ધન અગર સત્તાધીશના સિંહાસન રહિત હોવા ્રછતાં પણુ સ'સ્કારી જીવન વ્યતીત કરતા રહેતાવાળાએાની યશાેગાથા ગાવામાં ભૂતકાલીન કવિવચેએિ કચારેય પણ સંકાેચ કર્યો નથી. એ સંસ્કારી જીવન અન્ય કાેઈ પ્રકારનું નહિં હતું, પરંતુ કેવલ આધ્યાત્મિક દૂષ્ટિ એવં વિકાસ-વાળુ' હતુ'. આથી એ માલુમ પડે છે કે પુરાતનકાલમાં ′ધન યા સત્તાથી જીવનની ઉચ્ચતા મનાતી નહીં હતી. પરંતુ વિચારધન એવ' આધ્યાત્મિક સંસ્કાર ધન જ મૂળ 'ધન યા સાચુ' ધન હતું.

એ અવિનાશી ધનની રક્ષા કરવાને માટે જ<sup>ે</sup>નિર'તર બ્જાગૃત રહેવાના ભારતના મહાન્ પુરુષાના આદેશ હતાે. તે -આદેશના પાલનથી જ ભારતદેશ સુખશાંતિથી સમૃદ્ધિ-વ'ત હતાે.

આવા પ્રકારની આધ્યાત્મિક દર્ષિને રાેકી ભૌતિક દૃષ્ટિમાં જ જીવને સ્થિર રાખવાવાળા જીવના મિથ્યાભાવ છે. મિથ્યાવાસિત દશામાં જીવને ખરા-ખાેટા યા હિતા-હિતનું જ્ઞાન જ હોતું નથી. સચ્ચી શ્રદ્ધા નહિં હોવાથી ચાેડું ઘણું જ્ઞાન હોય છે તે પણ વિપરિત પ્રકાશ કરવા- વાળું અને પાપાચરણુમાં લીન બનાવવાવાળું હોય છે. આવા જ્ઞાનવાળા જીવને ધામિંક કાર્ય કરવાનું સુઝતું જ નથી. અને જો તે ધાર્મિંક કાર્ય કરતા હોય તેા ફક્ત સંસાર સુખની પ્રાપ્તિ માટે જ યા દુનિયાના આવકાર–આકર્ષણુ આદિને માટે જ કરે છે. અહીં શ્રદ્ધા વિપરીત હોવાથી ભાવના પણ વિપરીત હોય છે. જે કારણુથી તેવા પ્રકારની ક્રિયા કર્તાને લાભ ન થતાં હાનિ જ થતી જાય છે. કેમકે તે સમયે સ'સાર તરફ જ મનનાે ઝુકાવ હોવાથી હતભાગી આત્મા સ'સારના તુચ્છ કળની પ્રાપ્તિ માટે જ ધર્મંક્રિયા કરે છે. જેમ વિષ મિશ્રિત **ભાેજન વિનાશકારી થાય છે** તેમ ઘાેર મિથ્યાત્વદશામાં જીવદ્વારા કરાતાં શુભ અનુષ્ઠાને। પણુ તેને માટે આધ્યાત્મિક તાનાં વિનાશક અને છે. સત્યસુખના ભાંડાર અને દુઃખના લવલેશ વિહુણા માક્ષ પ્રત્યે અથવા તેના અચૂક સાધનાે પ્રત્યે અને માેક્ષના અકસીર ઇલાજમાં પ્રયત્નશીલ સ'તપુરૂષા પ્રત્યે તેને અરૂચિ થાય છે. અર્થાત્ માક્ષ સાધક અને `માેક્ષના જ ઉપદેશ દેવાવાલા તથા ભૌતિક સામગ્રીએાને ત્તુચ્છ દબ્ટિથી દેખવાવાળા સ**ં**તાનાે તે મિથ્યાત્વી છવાે ્સમાગમ કરતા નથી. જંતર, મંત્ર, યા ચમત્કાર અતાવી કંચન–કામિની–પુત્રાદિકની સામગ્રી અતાવવાવાળા અધ્યાત્મ -શૂન્ય કુત્રિમ ચાેગિ મળી જાય તે৷ તે એવા લાેકાેના પરિચય સહર્ષ કરે છે. એ પ્રકારે અનર્થને અર્થરૂપે, <sub>ત્યાજ્</sub>યને ચહેણુ સ્વરૂપે, ગ્રહેણુ ચાેગ્ચને ત્યાજ્ય ચાેગ્ચ રૂપે માનીને તે -અત્યન્ત બરબાદ થાય છે. આ પ્રમાણે અન'તકાળસુધી ચક્ર

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

ચાલ્યા જ કરે છે. જ્યાં સુધી મિથ્યાત્વના ઉદય વિદ્યમાન હાેય ત્યાં સુધી સત્યજ્ઞાન પ્રાપ્ત થતું નથી. પરંતુ વિપરિત વિચાર ઉત્પન્ન થાય છે. માેક્ષના વિષયમાં અરૂચિ રહે છે. આત્માની તરફ દબ્ટિ જતી નથી. પાપ તરફ ઝુકાવ રહે છે. અને સંસારી સુખ જ સારાં લાગે છે. કેવલ વર્તમાન ભવ પૂરતી જ દબ્ટિ રાખીને તેને જ વિકસિત કરવાને માટે જીવ અનેક પ્રયત્ન કરે છે.

માટે સ'સારાભિમુખ આત્માનું જ્ઞાન લૌકિક કબ્ટિથી ગમે તેટલું વિશાલ અને સ્પષ્ટ હેાય તાે પણ સમભાવનું નહિં હાેવાથી જેટલા પ્રમાણમાં સ'સારિક વાસનાનું પાષક હાેય છે તેટલા પ્રમાણમાં અજ્ઞાન કહેવાય છે. આત્માના વિષયમાં અજ્ઞાત રાખવાવાળું લૌકિકજ્ઞાન આધ્યાત્મિક દબ્ટિથી અજ્ઞાન જ છે. આત્મજ્ઞાનીના થાેડા પણ જ્ઞાનના ઉપયાગ આત્મિક તૃપ્તિમાં થતાે હાેવાથી તે જ્ઞાનને આધ્યા-ત્મિક દબ્ટિથી જ્ઞાન જ કહેવાય છે. જ્ઞાન આત્મશાંતિકારક. ં છે. જ્યારે અજ્ઞાન અશાંતિકારક છે.

મતિ, શ્રત અને અવધિજ્ઞાન તે સમ્યગ્ર અને મિથ્યા-ત્વના હિસાબે જ્ઞાન તથા અજ્ઞાન એમ બે સ્વરૂપે હોઈ શકે છે. મનઃપર્યવજ્ઞાન તથા કેવલજ્ઞાનમાં મિથ્યાત્વ હોઈ શકતું જ નથી એટલે તેના જ્ઞાન અને અજ્ઞાન રૂપ લેદા નથી.

અઢી દ્વીપ (મનુષ્ય ક્ષેત્ર)માં રહેલ સંગ્નિપર્યાપ્ત પંચ-

ન્દ્રિય પ્રાણિયાના ચિન્તિત અર્થને જાણી શકવાની ગ્રાન-શક્તિને મનઃપર્યવગ્રાન કહેવાય છે.

જગતમાં કેટલાક જીવા સ'જ્ઞિ છે અને કેટલાક અ-સ'જ્ઞિ છે. ભૂતકાળમાં શું બન્યું ? અમુક કાર્યનું શું પરિ-ણુામ આવ્યું હતું, હવે આનું શું પરિણુામ આવશે ? અને હવે શું કરવું ? ઈત્યાદિ દીર્ઘંકાળના વિચારપૂર્વંક કાર્યમાં પ્રવૃત-નિવૃત્ત ચવાની સ'જ્ઞાવાળા જે જીવા છે, તે સ'જ્ઞિ કહેવાય છે. આ સ'જ્ઞિજીવા મનાવિજ્ઞાનવાળા છે.

જે જીવા, વર્ત્ત માનકાળના વિષયનાજ ઉપયાગવાળા છે, તે અસ'ત્રિ કહેવાય છે. આજીવાને ભૂત-ભવિબ્યની વિચારશક્તિવાળું મનાવિજ્ઞાન નહીં હાવાથી વર્ત્ત માન ઉપ-દ્રવવાળા સ્થાનથી ખસી જાય છે, પર'તુ ભૂતકાળના દુ:ખના કે ભાવિકાળમાં દુ:ખદાયીસ્થાનના તેમને ખ્યાલ પેદા થઈ શકતા નથી.

સ ગ્નિપ ચેન્દ્રિય છવા વિચાર કરવા ટાઈ મે પાતાના આત્મવીર્ય થી અને કાયચાગનાબળથી મનાવર્ગ હ્યાના પુદ્-ગલાને આકર્ષા ને વિચારવામાં કામઆવે તેવા મનપ છુ પરિષ્યુમાવી તેનું મન બનાવી, વિચાર કરવામાં તેના ઉપચાગ કરી, પછી તરત જ મનના તે પુદ્દગલાને છાડી દે છે. અ રીતે હરેક ટાઈ મે વિચાર કરવામાં મનાવર્ગ હ્યાના પુદ્દગલે. ઉપર ગ્રહેણ, પરિષ્યુમન-અવલ બન અને વિસર્જન એ ચારે પ્રયોગ દ્વારાજ મનથી વિચાર કરીશકાય છે. ્મનવાળ

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

સંગ્નિપ ચેન્દ્રિયજીવ કાેઈપણ વસ્તુનાં વિચાર આ પ્રમાણે અનેલા મનથીજ કરે છે. વિચારવામાં મનનાેઉપયાેગ થતી વખતે મનની ભિન્નભિન્ન આકૃતિયા થાય છે તેને મનના પર્યાયા કહેવાય છે.

મન એ એકપ્રકારનું પૌંદ્ગલિકદ્રવ્ય છે એટલે મનનાપર્ચાયા તે પુદ્દગલદ્રવ્યના જ પર્યાયા છે. આ માન-સિકઆકૃર્તિઓરૂપ પુદ્દગલદ્રવ્યનાપર્યાયાને ઇદ્રિયાની અપેક્ષા-વિના સાક્ષાત આત્માથી જાણીશકવાની ચૈતન્ય–ગ્ઞાનશક્તિને મનઃપર્યંવ ગ્રાન કહેવાય છે. એવા ગ્રાનવિકાસને પ્રાપ્ત કરનાર મનુષ્ય, મનઃપર્યંવગ્રાનિ કહેવાય છે.

મનઃપર્યવજ્ઞાનિ તે માનસિક આકૃતિઓને પ્રત્યક્ષ કરે છે, પર તુ તેના અર્થજ્ઞાનને અર્થાત્ ચિંતનીય વસ્તુને પ્રત્યક્ષ કરી શકતા નથી. મનઃપર્યવજ્ઞાનિ જો મનના સંપૂર્ણ વિષયોનું સાક્ષાત્ જ્ઞાન કરી શકતા હાય તા તો અરૂપી દ્રવ્ય પણ મનઃપર્યવજ્ઞાનના વિષય બની જાય. અને એ રીતે બને તા કેવળજ્ઞાન અને મનઃપર્યવજ્ઞાનમાં કંઈ ફેર રહે જ નહી. પર તુ મનઃપર્યવજ્ઞાન તા રૂપીદ્રવ્યનાજ સાક્ષાત્કાર કરે છે અને તે પણ સર્વજ્ઞપીપુદ્રગલાના સાક્ષાત્કાર નહીં કરી શકતાં સર્વ રૂપીદ્રવ્યોના અનંતમા ભાગ અર્થાત્ માનુષાત્તર ક્ષેત્રની મર્ચાધામાં જ મનની ભિન્નભિન્ન આકૃતિરૂપ પુદ્ગલ પર્યાયોને જ પ્રત્યક્ષ કરે છે. અને તે ઉપરથી અર્થજ્ઞાનનું એટલે કે ચિંતનીય વસ્તુનું અન્નમાન કરે છે. એટલે મના ચ્યાત્માની વિભાવ દશા

પર્યવજ્ઞાનમાં મનઃપર્યાય અર્થાત્ માનસિંક વિવિધ આકૃતિ-ચાેનુ' પ્રત્યક્ષજ્ઞાન છે ર ને ચિંતનીયવસ્તુનુ' અનુમાન જ્ઞાન છે.

આ મનઃપર્યવજ્ઞાન બે પ્રકારે છે (૧) ઝાજીમતિ અને (૨) વિપુલમતિ.

ઝાજીમતિની અપેક્ષાએ લિપુલમતિનું જ્ઞાન વિશુદ્ધત્તર છે. કેમકે ઝાજીમતિ કરતાં વિપુલમતિ તે મનના સૂક્ષ્મતર પરિણામાને પણ જાણી શકે છે. વળી ઝાજીમતિ ઉત્પન્ન થયા ખાદ ચાલ્શું પણ જાય છે. વિપુલમતિ ચાલ્શું નહિં જતાં કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ સુધી અવશ્ય રહે છે.

અવધિ અને મનઃપર્યંવ એ બન્ને જ્ઞાનની સીમા, રૂપી-દ્રવ્ય પુરતી જ હાેવા છતાંપણુ વિશુદ્ધિ, ક્ષેત્ર, સ્વામી અને વિષય એ ગ્રાર દષ્ટિયાેથી તે બન્નેમાં અન્તર છે.

૧. સનઃપર્યવજ્ઞાન પાતાનાવિષયને અવધિજ્ઞાનની તુલનામાં વધુ સ્પષ્ટરૂપે જાણુે છે. કારણુકે મનના પર્યાયાને અવધિજ્ઞાન દ્વારા દ્રવ્યરૂપે જાણી શકાય છે, પર'તુ ચિ'તનીય વસ્તુના ખ્યાલ તા મનઃપર્યવજ્ઞાન સિવાય આવી શકતા નહી હાવાથી અવધિજ્ઞાન કરતાં મનઃપર્યવજ્ઞાન વિશુદ્ધતર છે.

ર. અ'ગુલનાં અસ'ખ્યાતમાં ભાગથીં માંડી સમગ્ર લાકના સમગ્ર રૂપીદ્રવ્યાને આત્મ પ્રત્યક્ષરૂપે જાણુવામાં અ-સ'ખ્ય પ્રકારનું તારતંમ્ય હાવાથી, અવધિજ્ઞાન અસ'ખ્ય ભેટે છે. ઉચ્ચતમ અવધિજ્ઞાન આખા લાકના સર્વ રૂપીપદાર્થનિ

જૈન દંશ નેના કર્મવાદ

સ્પર્શે છે–જાણે છે. જ્યારે મનઃપર્યંવજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર, મનુષ્ય લાેકમાં રાા આંગલ વધુ અઢીદ્વીપમાં જે સંજ્ઞી જીવાે હાેય તેનાજ વિચારા જાણી શકે છે.

૩. અવધિજ્ઞાનિ તેા ચારે ગતિના સમકિતી–મિથ્યાત્વી –સ'યમી કે અસ'યમી જીવેા હેાઈ શકે છે. જ્યારે મનઃ પર્યવજ્ઞાનના સ્વામી ક્ષેક્ત સર્વ'વિરતમનુષ્ય અને તે પણ સાતમા ગુણુસ્થાનકે ગયેલ કાેઇકને જ હાેય છે.

૪. અવધિજ્ઞાનના વિષય, સમગ્ર રૂપીદ્રવ્યા છે. જયારે મનઃપર્યવજ્ઞાનના વિષય, મનાદ્રવ્ય અને તેમાં પણ અઢી-દ્વીપનાજ સ'જ્ઞિ પ'ચેન્દ્રિય જીવાએ વિચાર કરવામાં વાપ-રેલા મનાદ્રવ્ય પૂરતા જ હાઈ, અવવિજ્ઞાનથી અન'તમા ભાગે રૂપીદ્રવ્ય પૂરતા જ છે.

ં અવધિજ્ઞાન કરતાં મનઃપર્યંવજ્ઞાનનાે વિષય ન્યૂન હાેવા છતાં પણુ તીવ્રતર અને સૂક્ષ્મતામાં મનઃપર્યંવજ્ઞાનની અધિકતા છે.

મનઃપર્યવજ્ઞાન તા-મનાદ્રવ્યને પ્રત્યક્ષરૂપે જેવાદ્વારા ચિંતનીયવસ્તુનું અનુમાનકરવાની શક્તિરૂપ છે. આ મનઃપર્યવ જ્ઞાનના વિષય મનાદ્રવ્ય સિવાય અન્ય રૂપી દ્રવ્યાને પ્રત્યક્ષરૂપે જાણવાના નથી. પરંતુ જેએા મનાદ્રવ્ય દ્વારા ચિંતનીય વસ્તુનું અનુમાન કરવાની શક્તિવાળા અને મના-દ્રવ્ય સિવાય અન્ય પણ રૂપીદ્રવ્યાને પ્રત્યક્ષ જાણવાની શક્તિવાળા છે, તે છેવામાં અવધિજ્ઞાન અને મનં પર્યવ જ્ઞાન ખુન્ને થયેલાં ગણાય છે. અને જેઓને મતિ અને શ્રુતજ્ઞાન પછી મનઃપુર્યવ જ ઉત્પન્ન થઈ જાય છે તે જીવેા મનાદ્રબ્ય સિવઃય અન્ય રૂપી પદાર્થીને ઈન્દ્રિયની સહાયતા વિના જોઈ શકતા નથી.

વૈભાવિક દશામાં વર્ત'તી આત્માની ચૈતન્યરૂપ જ્ઞાન-શક્તિ, આ પ્રમાણે મતિજ્ઞાન--બ્રુતજ્ઞાન--અવધિજ્ઞાન અને મનઃપર્ય'વ જ્ઞાન તરીકે એાળખાય છે. આ ચાર જ્ઞાન તથા સ્વભાવિક દશામાં વર્ત'તું કેવલજ્ઞાન એ પાંચ જ્ઞાનાને પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ એમ બે સ્વરૂપે વિભાજીત કરી શકાય છે.

જે જ્ઞાન, ઈન્દ્રિય અને મનની સહાયતા વિના ફક્ત આત્માની યાેગ્યતાના બળથી જ પ્રવર્તનારાં છે તેં પ્રત્યક્ષ) અને જેમાં ઈન્દ્રિય તથા મનની સહાયતા છે તે પરાક્ષ કહેવાય છે. મતિ અને શ્રુત તે પરાક્ષ છે, તથા અવધિ– મનઃપર્યવ અને કેવળ તે પ્રત્યક્ષ છે. આમાં કેવલજ્ઞાન એ રૂપી અને અરૂપી સર્વ વિષયગ્રાહી હાેવાથી સકલ પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે. અને અવધિ તથા મનઃપર્યવ એ અરૂપી પદાર્થને ચહેણ નહીં કરી શકતાં હાેઈ અપૂર્ણપ્રત્યક્ષ યા વિકક્ષ પ્રત્યક્ષ છે.

મતિ અને શ્રુત, શાસ્ત્ર દષ્ટિએ તેા પરાક્ષ છે, પરંતુ ઈન્દ્રિજન્ય વિષયાેનું જ્ઞાન, લાેક વ્યવહારમાં પ્રત્યક્ષ ગણાતું હાેવાથી વ્યવહારના હિસાબે તેને પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે.

જેથી તેને સાંવ્યવહારિકપ્રત્યક્ષ કહી શકાય, પરંતુ

ે જૈન દંશનતાં કંમવાદ

પારમાંથિંક દેષ્ટિએ તેા પરાક્ષ જ છે. પારમાંથિંક (વાસ્તવિક) પ્રત્યક્ષ તેા અવધિ–મનઃપર્યાય અને કેવળ જ છે.

ગ્રાન એ આત્માના સ્વભાવ છે. એટલે કાઇપણ દશામાં વર્તતા આત્મા ગ્રાનરહિત તા હાતા જ નથી. પર તુ પૂર્ણ વિકાસ પામેલું ગ્રાન તે સ્વભાવગ્રાન છે, અને અપૂર્ણ ગ્રાન તે વિભાવગ્રાન છે. સ્વભાવગ્રાન કાઈ પણ પ્રકારના આચ્છાદનરહિત છે અને વિભાવગ્રાન ન્સુનાધિક રીતે પણ કર્મથી આચ્છાદિત છે.

મતિ–શ્રત–અવધિ અને મનઃપર્યંવ તે વિભાવજ્ઞાન છે. કેવલજ્ઞાન તે સ્વભાવજ્ઞાન છે. સ્વભાવજ્ઞાનચુક્ત આત્માની દરશા તે સ્વભાવિક દશા છે. અને વિભાવ જ્ઞાનવાળી આત્માની દશા તે વિભાવદશા છે.

જૈનશાસ્ત્રમાં જેમ ચૈતન્યશક્તિના વિચાર, મંતિ આદિ પાંચસ્વરૂપે કરવામાં આવ્યા છે તેમ જ્ઞાન અને દર્શન એમ બે સ્વરૂપે પણુ કરવામાં આવ્યા છે. તેમાં કેવલજ્ઞાનરૂપ સ્વભાવિકજ્ઞાન અને મંતિ આદિ ચાર જ્ઞાન તથા ત્રણુઅજ્ઞાનરૂપ વિભાવિકજ્ઞાન એમ કુદલ આઠ પ્રકારે જ્ઞાનાપયાગની વિચારણા પૂર્ણુ થઈ. હેવે દર્શનર્અ ગે વિચારતાં ઉપયાગની સર્વ પ્રથમ ભૂમિકા દર્શન છે. નિવિકલ્પ જ્ઞાન તે જ દર્શન છે. તેમાં વસ્તુના ખાસ સ્વરૂપના ભાસ નહી થતાં ફક્ત વસ્તુની સત્તાનું જ ભાન થાય છે. એટલે વસ્તુના પ્રાથમિક ખ્યાલ પૂરતા જ્ઞાનને જ દર્શન કહેવાય છે. દર્શનને સામાન્યાપયાગ-નિરાકારા- પચાેગ વીગેરે નામાથી પણ એાળખાય છે. જ્ઞાન, સાકાર અને સવિકલ્પ છે. દર્શન તે નિરાકાર અને નિર્વિકલ્પ છે. ઉત્પત્તિનીદષ્ટિએ જ્ઞાનની પહેલું દર્શન હેાવાછતાં પણ નિર્ણયાત્મકનાકારણું જ્ઞાન, અધિકમહત્ત્વવાળું હેાવાથી આત્માના ગુણા પૈકી જ્ઞાનને સર્વ પ્રથમગુણ તરીકે ગણાવ્યું છે.

વ્યક્ત ઉપયાગને જ્ઞાનાપયાગ અને અવ્યક્ત ઉપયાગને દર્શાં નાપયાગ કહેવાય છે. દર્શા નાપયાગ પહેલા હાવા છતાં તે ઉપયાગ જ્ઞાનાપયાગસ્વરૂપે પરિણુમે જ એવા નિયમ નથી. પર તુઃજ્ઞાનાપયાગ પહેલાંતા દર્શો નાપયાગ હાવા જ નેઈએ.

કાંઈ માણસ કચારેક કાંઈ દ્રશ્ય ને જેવામાં અગર કાંઇકની સાથે અત્ય ત જરૂરી વાતચિત કરવામાં તલ્લીન અનેલા હાય છે, ત્યારે પાસેથી નીકલનાર માણુસના તેને ખ્યાલ પણ રહેતા નથી. પાસેથી નીકલતામાણુસ તેની નજરે આવે છે, અને તેના સૂક્ષ્મ ઉપયાગરૂપ દર્શન પણ પ્રવર્તે છે. પરંતુ તે ઉપયાગ, દ્રશ્ય જેવામાં વત્ત તા ઉપ-યાગ જેટલા કે વાતચીત કરવાવાળા માણુસ પ્રત્યેના ઉપયાગ જેટલા વ્યક્ત-પ્રગટ નહી હાવાથી દર્શનાપયાગરૂપે પ્રવર્તી અટકી જાય છે. જેથી નીકલનાર તે માણુસ કાણ હતા, એવા વ્યક્ત ઉપયાગ કે જ્ઞાનાપયાગ વર્તા શક્તા નથી.

દર્શન 'એ છલસ્થનાજ્ઞાનની પ્રાર'ભિકભૂમિકા છે. જેથી સામાન્ય ધર્મ'એાધક જ્ઞાનાપયાેગ 'એજ દર્શ'નાપયાેગ

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

છે. તેમાં પદાર્થ'નેા ક'ઈપણ ભેદ 'માલુમ પડતા નહી હાેવાથી તેના ચારજ પ્રકાર છે. (૧) ચક્ષુદર્શ'ન (૨) અચક્ષુ-દર્શ'ન (૩) અવધિદર્શ'ન અને (૪) કેવલદર્શન.

સ્વભાવજ્ઞાનનીમાફક સ્વભાવદર્શન પણ પ્રત્યક્ષ અને પૂર્ણુ હાેય છે. તેને કેવલદર્શન કહેવાય છે. તે કાેઈપણું પ્રકારના આચ્છાદનરહિત હાેવાથી, આત્માના સ્વભાવિક ઉપયાેગ છે. અને તે આત્માની સ્વભાવદશામાં જ પ્રકટે છે. શેષ ત્રણદર્શન ન્ઝુનાધિક પ્રમાણમાં કર્મથી આચ્છાદિત હાેવાથી વિભાવિક છે. વિભાવિકદર્શનપ્રાપ્ત આત્માની દસા પણ વિભાવિકદશા છે. ચક્ષુદર્શન, અચક્ષુદર્શન અને અવધિદર્શન તે વિભાવિક દર્શન છે.

ચક્ષુદર્શન–ચક્ષુરિન્દ્રિયની સહાયથી વર્ત્તતું નિરાકા**ર** અને નિવિ<sup>'</sup>કલ્પક દર્શન તે ચક્ષુદર્શન છે.

અચક્ષુદર્શાન–ચક્ષુ સિવાયની શેષ ઈન્દ્રિયા તથા મનની સહાયથી વર્ત્તતાં દર્શન તે અચક્ષુદર્શન છે.

ં અવધિદર્શાન–ઈન્દ્રિયાેની અપેક્ષા વિના સીધું આત્મ પ્રત્યક્ષ થતું દર્શન તે અવધિદર્શન છે.

ચક્ષુદર્શન અને અચક્ષુદર્શન એ મતિજ્ઞાનની જ ભૂમિકાએા છે. પરંતુ તે બન્નેનાંનામ મતિદર્શન નહી હાવાનું કારણુ એ જ છે કે દર્શનમાં ચક્ષુઈ ન્દ્રિયનું મહત્ત્વ અધિક છે. ચક્ષુના મહત્ત્વના કારણુ એક લેદ ચક્ષુના નામે અને બીએ લેદ, શેષ ઈ ન્દ્રિયા અને મનના હિસાએ અચક્ષુ નામે રાખ્યાે છે. વળી શ્રતાપયાંગ હે મેશાં સવિકલ્પક હાેવાથી શ્રુતજ્ઞાનની માફક શ્રુતદર્શન પણુ હાેઈ શકતું નથી. એ પ્રમાણુ મનઃપય વ દર્શન પણ ન હાેય. કારણુ કે સૂક્ષ્મ-દૃષ્ટિથી વિચારવામાં આવેતાે મનઃપર્યવજ્ઞાન એ અવધિ-જ્ઞાનના જ વિશેષ વિકાસ છે. અવધિજ્ઞાન અને મનઃપર્યવ-જ્ઞાનના જ વિશેષ વિકાસ છે. અવધિજ્ઞાન અને મનઃપર્યવ-જ્ઞાત એક જ ઉપયાગની બે ભૂમિકાઓ છે. મનાદ્રવ્યને આત્માથી પ્રત્યક્ષ દેખે છે ત્યાં સુધીની ભૂમિકા તાે અવધિ-જ્ઞાનની છે. અને તેના ઉપરથી ચિતનીય વસ્તુનું અનુમાન કરવા ટાઈ મે મનઃપર્યવજ્ઞાન કહેવાય છે. ચિતનીય વસ્તુનું અનુમાન તાે સવિકલ્પક છે. એટલે તેમાં દર્શન હાેઈ શકે નહિં. મનાદ્રવ્યને દેખવા ટાઈ મે દર્શન હાેય, પણ તે તા અવધિદર્શનમાં ગણાય. એટલે મનઃપર્યવદર્શન હાેઈ શકતું નથી.

વળી મતિ--શ્રુત-અને અવધિની માફક ચક્ષુ--અચક્ષુ અને અવધિ દર્શનમાં સમ્યક્ તથા મિથ્ચાના લેદ પણ હાેઈ શકતા નથી. કારણ કે મિથ્યાપણુ તાે સવિકલ્પક ઉપયાેગમાં જ ઘટી શકે છે. નિવિંકલ્પ ઉપયાેગમાં મિથ્યા હાેઈ શકતુ નથી. માટે દર્શનપયાેગમાં સમ્યક્ કે મિથ્યારૂપ ભિન્નતા છે જ નહિ.

હેવે ચારિત્ર અંગે વિચારતાં આત્માની સર્વદાને માટે ચચેલી સંપૂર્ણ રાગદ્વેષ રહિત અવસ્થા તે ક્ષાચિક ચારિત્ર છે. ક્ષાચિક ચારિત્રના ચાેગે સ્વશક્તિ ચેતના અને વીર્યાદિની પરિણુતિનું પ્રવર્તન, સ્વભાવમાં જ હેાય છે. આવા રાગ–

ંજેન દર્શનના કર્મવાદ

ંદ્રેષની પરાધીનતા રહિત જ્ઞાનાપયાગવાળી જીવની દશા 'તે સ્વભાવિક દશા છે. રાગદ્વેષના આત્મામાંથી સર્વ'થા ક્ષય ન થયા હાય પર'તુ રાગદ્વષનું અસ્તિત્ત્વ આત્મામાં પ્રદેશાદય કે વિપાકાદય તરીકે નહી 'વર્તતાં, ઉપશમ (રાખથી ઢાંકેલા અગ્નિ સદશ) સ્વરૂંપે વર્તાતું હાય તે 'ટાઈમના ચારિત્રને ઉપશમચારિત્ર કહેવાય છે.

્ઉદયપ્રાપ્ત–દ્વેષનાે ક્ષય થાય અને ઉદયઅપ્રાપ્ત -રાગ–દ્વેષનાે ઉપશમ થાય એટલે સત્તાગત દલિકાે અધ્ય-્વસાયને અનુસરી હીનશક્તિવાળાં થાય તે દશાને ક્ષચાે-પશમ ગ્રાસ્ત્રિ કહેવાય છે. ત્ચાસ્ત્રિની ન્યૂનાધિકતાના આધાર -રાગ–દ્વેષના ક્ષચાેપશમની ન્યૂનાધિકતા ઉપર છે.

વીર્ય અંગે વિચારતાં મન-વચન અને કાયારૂપ સાધન દ્વારા હાેવાવાળું વીર્યંનું પ્રવર્તન " વૈભાવિક પ્રવર્તન " છે. વૈભાવિક વીર્ય તે વૈભાવિક જ્ઞાન-દર્શન અને ચારિત્રમાં જ સહાયક છે. તે વૈભાવિકપ્રવર્તન દ્વારા વર્તતી આત્મદશા તે વિભાવિક દશા છે. વિભાવિક દશાનું આત્મવીર્ય તે સુચાપશમ વીર્ય છે.

વીર્ય અ'ગે વિશેષ વિચારણા આગળ પાંચમા પ્રક-∕રણમાં કરવામાં આવશે.

અહી સમજવુ જરૂરી છે કે ક્ષચેાપર્શામક જ્ઞાનાદિ-'ગુેણાના તાત્ત્વિક વિચાર કરીએ તેા સમજય છે કે તે 'વિશુદ્ધજીવનુ લક્ષણુ નથી. 'આત્મામાં કમંરૂપ મલિનતા જેટલા અંશે સાફ થાય છે તેટલા અંશે જ્ઞાનાદિગુણોના સંયોપશમ વિશેષ પ્રમાણમાં થાય છે. ક્ષયોપશમની વિશેષતા અનુસારે તેને, ચઢતાં ગુણુઠાણાંનાં નામ દેવામાં આવ્યાં છે. શુદ્ધ આત્મામાં તાે શરીર-કર્માદિ કંઈ પણ નહીં હાેવાથી ક્ષયાપશમ કે ગુણુઠાણાં પણ નથી.

પ્રત્યેક વસ્તુ ઉપર એ દષ્ટિઓથી વિચાર કરી શકાય -છે. એક આત્મિક દૃષ્ટિથી અને બીજ પૌદગલિક દષ્ટિથી.

આત્મા શુદ્ધ સ્વરૂપી છે, કર્મરહિત છે. એ દર્ષિ નિશ્ચય દર્ષિ છે અને તાત્ત્વિક છે. એ દષ્ટિથી નિચાર કરતાં જે જે સયોપશમ કે ગુણસ્થાનકે આત્મિક ગુણેાનું પ્રકટીકરણ અપૂર્ણ હાેય ત્યાં ત્યાં સ્પષ્ટ સમજાય છે કે એટલા કર્મભાગ ( મલીનતા વાળા ભાગ ) બાંકી છે. કર્મરૂપ મલિનતા તે આત્માના ઘરની નથી. પર તુ ગુદ્દગલનાઘરની છે. પરની છે. એટલે શુદ્ધસત્તાવાલી નિર્મલદ્દષ્ટિથી તે ક્ષચાપશમ અને ગુર્ણસ્થાનક, જડ ગુદ્દગલને લઈને અનેલાં છે.

પોદ્રગલિક દિશ્યી વિચારતાંતા આત્મિકગુણાના ક્ષચાપ-શમમાં અગર ગુણુસ્થાનકમાં કર્મનું પ્રમાણુ જેટલું ઓછું છે તેટલા જ આત્મગુણુ પ્રકટ થયા છે. એવી રીતે ક્ષચાપશમની વૃદ્ધિમાં આગળ આગળનાં ગુણુસ્થાનકની પ્રાપ્તિ થાય છે તેમ તેમ કર્મ ઓછાં થાય છે. જેમ જેમ કર્મનું પ્રમાણુ વિશેષ વિશેષ ઘટતું જાય છે તેમ તેમ આત્મગુણુની અકટતામાં વૃદ્ધિ જ શતી રહે છે. એમ થતાં થતાં સર્વ કર્મોના.

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

નાશ થાય છે ત્યારે આત્મિક ગુણ્રેાનું પ્રકટીકરણુ સંપૂર્ણુ સ્વરૂપે થઈ જાય છે. ગુણ્રાના સંપૂર્ણુ પ્રકટીકરણુમાં ક્ષચાપ-શમિક ગુણ્રા ક્ષાયિક રૂપે બની જાય છે. ક્ષાયિક ગુણ્રાવાળી આત્મદશા એ જ સ્વભાવ દશા છે.

વ્યવહારદષ્ટિથી ક્ષચાપશમને કે ગુણુસ્થાનકને ગુણુ રૂપ– આત્માના વિકાસ રૂપ માનીએ તેા વ્યાજબી છે. એ બન્ને સ્થાનામાં અપેક્ષાવાદ લાગુ કરવાથી વસ્તુ સ્વરૂપ સ્પષ્ટતયા સમજી શકાય છે.

શાસ્ત્રામાં ઉદયિક, ઉપશમિક અને ક્ષચાેપશમિક ભાવાનું વર્ણુન વિવિધ પ્રકાર કરેલું છે. ત્યાં ભાવ શખ્દનાે અર્થ "સ્થિતિ" "અવસ્થા" છે. એ ત્રણુે ભાવવાળી આ-તિમક દશા તે સ્વભાવિક દશા નથી, પરંતુ કર્મના ક્ષયથી ઉપસ્થિત ક્ષાયિકભાવવાલી દશાજ આત્માની સ્વભાવિક દશા છે.

આત્મવિકાસના પ્રારંભ તા જ્ઞાનાદિ ગુણુાના ક્ષચાપ-ગ્રામિકપણાથી જ છે. તા પણુ મુખ્યથી તા સમ્યક્ત્વ અને ચારિત્ર દ્વારા આત્મવિકાસનું માપ કાઢી શકાય છે માટે જ મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યવજ્ઞાન, ચક્ષુદર્શન, આચક્ષુદર્શન, અવધિદર્શન આદિ, જીવને આત્મિકવિકાસમાં સાધક છે અને મતિ અજ્ઞાન, શ્રુતઅજ્ઞાન તથા વિભંગજ્ઞાન ત્તે જીવના આત્મિકવિકાસમાં આધક છે.

ક્ષાચાપશમિક ભાવ, ઔપશમિક ભાવ અને ક્ષાચિક

ભાવ એ ત્રણે, વિકાસની ભૂમિકાઓ છે. ક્ષાયાપશમિક ભાવતું સમ્યક્ત્વ અને ચારિત્ર તે આત્મવિકાસના ઉચ્ચ લાભ છે. ઔપશમિક ભાવતું સમ્યક્ત્વ અને ચારિત્ર આત્મવિકાસના ઉચ્ચત્તર લાભ છે. અને ક્ષાયિક ભાવતું સમ્યક્ત્વ તથા ચારિત્ર આત્મવિકાસના ઉચ્ચત્તમ લાભ છે. ઉચ્ચત્તમ લાભને પ્રાપ્ત આત્મદશા તેજ સ્વભાવ દશા છે. આત્મિક ગુણની સ્હેજ અપૂર્ણતામાં પણ વિભાવદશા જ છે. કારણકે આત્મિક ગુણની અપૂર્ણતામાં આત્મા પુદ્ગલથી સંબંધિત ખનેલા છે. જેથી પુદ્ગલની સાથે આત્માની મિશ્ર દશા તે વિભાવ સ્થિતિ અને પુદ્ગલના સંયોગથી આત્માની મુક્ત-દશા તે સ્વભાવ સ્થિતિ છે.

સ્વભાવસ્થિતિમાં આત્માના અનંતગ્ઞાન-અનંત દર્શન-અનંતગ્રારિત્ર અને અનંતવીર્ય ગુણેા, કર્માવરણ રહિત હાેવાથી તે ક્ષાયિક ભાવના કહેવાય છે. ગ્ઞાનાવરણ અને દર્શનાવરણના સંપૂર્ણ ક્ષચથી પ્રકટ ક્ષાયિક (કેવલ)ગ્ઞાન, અને ક્ષાયિક (કેવલ) દર્શન, દર્શન માહનીય અને ગ્રારિત્ર માહ-નીયના ક્ષયથી પ્રકટ થયેલ ક્ષાયિક સમ્યકત્વ અને ક્ષાયિક ગ્રારિત્ર, અતરાયકર્મના ક્ષયથી પ્રકટ થયેલ ક્ષાયિક ભાવનાં દાન-લાભ-ભાગ-ઉપભાગ અને વીર્ય એ નવે અપાદ્ગલિક હાવાથી આત્માની સંપૂર્ણ શુદ્ધદશા યા સ્વભાવિક દશા છે.

ંજેવી રીતે ંઅગ્નિ ઉપર રાખ નાખવાથી અગરદીપક ઉપર ઢાંકહ્યું દઈ દેવાથી ગમીં અને પકાશ દબાંઈ જાય

कैन हर्शनाने अर्भवाह

છે તેવી રીતે ઉત્તમ પરિણામના અળથી માહેનીય કર્મની પ્રકૃતિયા પાતાનું અળ આત્માને અતાવી શકે નહીં ત્યારે ઉપશમભાવ કહેવાય છે. ઉપશમ ભાવ તા માહેનીય કર્મની પ્રકૃતિયાનાજ હાેઈ શકે છે. તેનાથી ઉપશમ સમ્યકત્વ અને ઉપશમ ચારિત્ર પ્રકટ થાય છે. દર્શન માહેનીય અને ચાસ્ત્રિ માહેનીય તે વિશુદ્ધપરિણામથી દબાઈ શકે છે. પરંતુ ઉપશમિત તે કર્મપ્રકૃતિયાં કંઈ સદાના માટે ઉપશમિત રહેતી નથી. ઉપશમિત દશામાં પણ તે કર્મપ્રકૃતિયાના આત્માની સાથે સંબંધ તા છેજ. એટલે એવી પ્રકૃતિયાના વિમત્તના અભાવે અગર વિરાધી નિમિત્તા પ્રત્યક્ષ થતાં પુનઃ પ્રગટ થઈ પાતાના પ્રભાવ દેખાડી દેછે. અર્થાત ઉપશમભાવ પણ કર્મપ્રકૃતિના વિષય હાેઈ આત્માની સ્વભાવદશા નથી પણ વિભાવદશા છે.

:52

કર્માના ક્ષચાપશમથી જે ભાવ (અવસ્થા) આત્મામાં પ્રગટ થાય છે તે ક્ષચાપશમિક ભાવ છે. મતિજ્ઞાન--શ્રુતજ્ઞાન--અવધિજ્ઞાન--મનઃપર્યવજ્ઞાન--મતિ અજ્ઞાન--શ્રુત અજ્ઞાન--વિંભંગ જ્ઞાન--ચક્ષુદર્શન--અચક્ષુદર્શન--અવધિદર્શન--ક્ષાયાપશમિક સ-મ્યકત્વ--દેશવિરતિ ચારિત્ર--સર્વવિરતિ ચારિત્ર (સરાગચારિત્ર) -ક્ષયાપશમિક દાન, લાભ, ભાગ, ઉપભાગ અને વીર્ય--એ અઢારે ભાવ, તે કર્મના ક્ષયાપશમથી વર્તે છે. આ ભાવામાં ઉદય કર્માના ક્ષય થાય છે અને અનુદયકર્માના ઉપશંમ થાય છે. આથી તેને ક્ષયાપશમભાવ કહેવાય છે. આ ભાવામાં પણું પ્રકુંતિઓને દબાવવાની અતે ક્ષય કરવાની અન્ને વાલ હાવાથી તેમાં તે તે કમ<sup>6</sup>પ્રકૃતિઓના આ<sub>ત્</sub>માની સાથે સંઅધ તાં છે જ. માટે આ ક્ષચાપશમભાવવાળી દશા પણુ વિભાવ દશા છે.

દેવ, મનુષ્ય, તિર્ય'ચ અને નારકી એ ચારગતિ, કાંધ-માન-માયા અને લાભ એ ચાર કષાય, સ્ત્રીવેદ-પુરૂષ-વેદ અને નપુ'સકવેદ એ ત્રણુ વેદ, મિથ્યાત્વ-અજ્ઞાન-અ-સ'યમ-અસિદ્ધત્ત્વ-કૃષ્ણુ લેશ્યા-નીલ લેશ્યા-કાપાતલેશ્યા તેને લેશ્યા-પદ્મ લેશ્યા-શુકલ લેશ્યા એ એકવીસે ઉદયિકભાવ છે. જેવી ગતિમાં જીવ જાય છે તેવી ગતિમાં તેને આ એકવીસ પ્રકૃતિઓના ઉદય થાય છે. આમાં (ઉદયિક ભાવમાં) પણ કર્મપ્રકૃતિના ઉદય થાય છે. આમાં (ઉદયિક ભાવમાં) પણ કર્મપ્રકૃતિના ઉદય હાવાથી વિભાવ દશા છે. જેમાં કર્મ'ના સય, ઉપશમ, ક્ષયાપશમ કે ઉદય કારણરૂપ નથી તેવું જીવ-ત્વ-ભવ્યત્વ અને અભવ્યત્વ એ ત્રણે પારિણામિક ભાવ છે. એ ભાવા જીવના સ્વભાવભૂત હાવાથી સદાને માટે ભવ્યમાં ભવ્યત્વ અને જીવત્વ, અભવ્યમાં અભવ્યત્વ અને જીવત્વ સાથે રહેવાવાળા છે.

આ પ્રસાણે જીવની સ્વભાવ દશા અને વિભાવ દશા છે. વિભાવ દશા ઉપર વિચાર કરવા ટાઈમે કર્મસિદ્ધાન્તની વિચારચર્ચા ઉપસ્થિત થઈ જ જાય છે. કેમકે વિભાવદશામાં સુખ્ય કારણ તાે કર્મજ છે. કર્મના સંચાગથી જ આત્મા વિભાવ દશામાં વર્તે છે.

મતુષ્યને રાગગ્રસ્ત અવસ્થામાં બિમારી અંગે વિચાર

'જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

થાય છે કે એ બિમારી શું છે? તે બિમારી થવામાં શું શું કારણે છે ? તે બિમારીથી મુક્ત કેવી રીતે થઈ શકાય . છે ? બિમારી કરીને ન આવે એના ઉપાય શું છે ? એવી અનેક વિચારધારાએા રાેગગ્રસ્ત પ્રાણિમાં ચાલ્યાજ કરે છે. તેમાં તેને મુખ્ય લક્ષ તેા આરાગ્યતાની પ્રાપ્તિનું જ છે. આ પ્રમાણે સ્વભાવદશાને પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છાવાળા મનુષ્ય, પાતાનું લક્ષ સ્વભાવદશામાં કેન્દ્રિત અનાવી, વિભાવ દશારૂપ ખિમારીને નાશ કરવા માટે, વિભાવ દશાને ઉત્પન્ન કરનાર '' કર્મ " ઉપર એકધારું મનન–ચિંતન કરવાવાળા અની રહે છે. કર્મ-એ પરદ્રવ્ય છે. પરદ્રવ્યને અલગ કરવાની ઇચ્છાવાળા મનુષ્યે તે પરદ્રવ્યનું પણ સ્વરૂપ સમ-જવું જરૂરી છે. જે પરદ્રવ્યને જાણે નહીં, તે આત્મદ્રવ્યને પણુ સમજી શકે નહિં. કારણુ કે હાનિપ્રદ પદાર્થને સમ-જવાથી જ લાભપ્રદ પદાર્થોનું મૂલ્યાંકન થઈ શકે છે. દુઃખથી જ સુખનું મહત્ત્વ સંમજાય છે. કુ:ખદાયકપદાર્થ હાેવાથી જ જીવ, સુખદાયક પદાર્થની ઇન્છા કરે છે. અહિતકર વસ્તુને <u> ભાષ્ટ્યા આદજ આત્મા હિતકારી તરફ</u> પ્રવૃત્તિ કરે છે. માટે જ્યાં સુધી પરદ્રવ્યના સ્વરૂપને જીવ સમજી શકે નહિ ત્યાં સુધી તેની દષ્ટિ આત્મ દ્રવ્ય તરફ જઈ શકતી જ નથી. કર્મનું સ્વરૂપ મુખ્યતઃ ત્રણ પ્રકારે છે.

ં (૧) દ્રવ્યકર્મ (૨) ભાવકર્મ અને (૩) નાકર્મ.

ભાવકર્મ'ને ઉત્પન્ન કરવામાં કારણુરૂપ એવા કર્મપ્રદેશ સમુહ ( કર્મ'રૂપમાં પરિણુમન પામેલ પુદ્દગલ દ્રવ્યના પ્રદેશ સમુહ ) તે દ્રવ્ય કર્મ છે. સર્વ સ્થાને દ્રવ્યનેાઅર્થ ભાવનુ કારણ છે. માટે કર્મનાંગ્રણુ તે દ્રવ્યકર્મ છે.

રાગદ્વેષની જે અ'તર'ગ પરિણુતિયાં છે તે ક્રોધ–માન –માયા અને લાેભ રૂપ જીવના અધ્યવસાયજ ભાવકર્મ છે. દ્રવ્યકર્મના અભાવમાં ભાવકર્મ હાેઈ શકતું જ નથી.

દ્રવ્યકર્મ અને ભાવકર્મને ઉત્પન્ન કરવામાં કારણુરૂષ, એવુ બાહ્યનિમિત્ત, જેવા કે ધન–ધાન્ય–સ્ત્રી–પુત્ર–શરીર ઇત્યાદિ પદ્યર્થના નિમિત્તથી આત્માને રાગ અને દ્વેષ ઉત્પન્ન થાય છે, અને આત્મા કર્મબ'ધન કરે છે તે બાહ્ય નિમિત્તોને '' નાકર્મ' કહેવાય છે.

દ્રવ્યકર્મ અને ભાવકર્મ તે આત્માનીસાથે પરભવમાં જાય છે. પરન્તુ ''નેાકર્મ" આત્માનીસાથે પરભવમાં જતું નથી. દ્રવ્યકર્મ એ પુદ્દગલ વર્ગણાનું પરિણામ છે, અને ભાવકર્મ તે ક્રાધાદિ અંતરંગ અશુદ્ધ અધ્યવસાય છે. એટલે તેમને તેા કર્મ કહેવાય છે, પરંતુ શરીર-ધન-કુટું બ આદિને કર્મ કહેવાનું કારણુ એ જ છે કે તે નિમિત્તો, સાક્ષાત કર્મ નથી, પણ કર્મનાં બાહ્ય કારણુરૂપ હાવાયી તેને પણ ઉપચારથી કર્મ કહી શકાય છે.

" નેાકર્મ" દેશનિષેધક હાૈવાથી " નાેકર્મ" અર્થાત્ દેશથી કર્મત્વ છે. એટલે અમુકઅપેક્ષાથી કર્મ છે અને અમુક અપેક્ષાથી નથી. એવા અર્થ સૂચક હાેવાથી ''નાેકર્મ" ને પણ કર્મ કહી શકાય છે.

પ

कैन दर्शनने अर्भवाद

અરઘદ ઘદી ન્યાયથી નિમિત્ત-નૈમિત્તિક ભાવથી ભાવકર્મ અને દ્રવ્યકર્મના અનુઅંધ હાવારૂપ દુષ્ટચક્ર ચાલ્યા જ કરે છે. તેનું કારણ એ છે કે, જે સમયે દ્રવ્યકર્મના ઉદય ચાલતા હાય ત્યારે આત્મા, રાગ-દ્રેષ્-માહ વિભાવ-ભાવમાં પરિણુમેતા તે નવીનકર્મના અધ્ધ કરે છે: એટલે તે ભાવકર્મના નિમિત્તથી પુનઃ દ્રવ્યકર્મનો બધ થાય છે. ભાવમલરૂપી આશક્તિ-સ્નેહ-ચીકાસના કારણે આત્મા દ્રવ્યકર્મ'રૂપ રજેમયી બને છે. તેથી જન્મ જન્માંતરની ધૂરીપર દેહધારણાદિ ચક્કર લગાયા જ કરે છે. આ કર્મના આવરણથી જ આત્માની સ્વભાવદશા ઢંકાઈ જાય છે. અને વિભાવદશા પ્રવર્તે છે. સ'સારીજવને અનાદિ કાળથી આવી વિભાવદશા પ્રવતે છે. જે જીવાએ સ્વભાવદશા પ્રગટ કરી છે તે જીવા પણ તે દશા પ્રાપ્ત કર્યા પહેલાં અનાદિકાળથી વિભાધ દશામાં જ હતા. જીવને અનાદિકાળથી વિભાવદશામાં રાખનાર તે કર્મ રૂપે પરિણમિત થયેલ પુદ્-ગલદ્રવ્ય જ છે. આ પુદ્ગલદ્રવ્યના સંચાગથી જ જીવ, માહમાં આશાક્ત થવાથી પુદ્રગલભાગમાં ઇપ્રિતા પ્રાપ્ત કરીને, પુદ્દગલ-સ્ક ધાને ગ્રહણ કરીને સ્વય અન્યના કર્તા થાય છે, ત્યારે કર્માબંધ થાય છે. જ્યારે તે કર્મના ઉદય થાય છે, ત્યારે આત્માના સ્વગુણ ઢંકાઈ જાય છે. સ્વગુણુ ઢંકાઈ જવાથી જીવ, ચારગતિમાં ભ્રમણુ કરવા લાંગે છે.

અશુદ્ધપરિણિતિએાનાે લાંગ કરવાથી છવ અશુદ્ધ લાેક્તા થાય છે. તથા પાતાની ગ્રાહક શક્તિયાથી જ્ઞાનાદિ

\$\$<u>\_</u>

ચ્સાત્માની ⊴રવભાવ દશા `

ગુણસસહને ગ્રહેણ નહીં કરી શક્વાથી પુદ્દગલ સ્કંધોના ગ્રાહેક થાય છે; અને પુદ્દગલ સ્કંધોના સંગ્રહ કરે છે. પરપુદ્દગલના લાલથી, લાલપણું માને છે. શુલાશુલ પુદ્દ-ગલેાના દાનને દાન સમૃજે છે. શુલાશુબ પુદ્દગલાના લાગ-ઉપલાેગને જ ભાગ તથા ઉપલાગ સમૃજે છે. વીર્ય પણ બાલવીર્ય અર્થાત પુદ્દગલ ગ્રહેણ-બંધન પ્રસુખ આઠ કરણપણું પવતે છે. આ પ્રમાણે અનાદિકાળથી જીવની સ્વશક્તિ તથા લખ્ધિની પ્રવૃત્તિ વિપરીત હાવાથી પરલાવ અર્થાત્ કમ<sup>6</sup>ના વિસ્તાર પ્રાપ્ત કરે છે. આ કારણથી સંસાર ઓછા થતા નથી. અને સંસારમાં ભ્રમણ કરતાં વિવિધ દુ:ખસસુહને અનુભવે છે. આજ આત્માની વિભાવદશા છે.

જુવ અને પુદ્દગલ બનને મિશ્ર હેાવા છતાં પૂણુ જુવ તે પુદ્દગલ બની જુતું નથી અને પુદ્દગલ તે જુવ બની જેતા નથી. માટે એક બીજાથી અલગ થઈ શકે છે. આત્મા જેટલા અંશે કમલ્થી સુક્ત થાય છે તેટલા અંશે તેની જ્ઞાનાદિશક્તિયા કામ કરી શકે છે.

આત્મા સાથે સંખંધિત કાર્મણવર્ગણાના પુદ્દગલામાં વિવિધસ્વભાવ ઉત્પન્ન હાેવાની દષ્ટિથી મુખ્યતઃ તેને આઠ વિભાગામાં વિભક્ત કરી શકાય છે. (૧) જ્ઞાનાવરણીય (૨) દર્શનાવરણીય, (૩) વેદનીય (૪) માહનીય (૫) આયુ (૬) નામ (૭) ગાત્ર અને (૮) અંતરાય. આમાં જ્ઞાનાવરણીય-દર્શનાવરણીય-માહનીય અને અંતરાય એ ચાર કર્મ, આત્માના ક્રમશઃ અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન અનંતચારિત્ર

જૈન દર્શનનાં કર્મવાદ

અને અન તવીર્ય રૂપ ગુણે ને આ ચ્છાદિત કરવાવાળા હાવાથી તે ઘાતી કર્મ કહેવાય છે. શેષ ચારકર્મ, આંસગુણેના ઘાતક નહીં હાવાથી તે અઘાતીકર્મ કહેવાય છે.

ચાર ઘાતીકર્મોથી આત્માના અન'તજ્ઞાનાદિગુિષ્ણે ઢ'કાઈ જતા હેાવા છતાં પણુ ન્સુનાધિક પ્રમાણુમાં પ્રકટરૂપે તે તે ગુણેા જીવમાં હાેય જ છે. અર્થાત્ તે તે કર્મના આવરણથી તે તે ગુણેા બિલકુલ તેા ઢ'કાઈ જતા જ નથી.

કમ<sup>6</sup>ના ખિલકુલ આવરણરહિત તે ગુણેના પ્રકટીકરણમાં તે ગુણે '' ક્ષાચિક ભાવના " કહેવાય છે. અને કર્માવરણના સમયે તે ગુણું '' ક્ષાચેાપશમિક " ભાવના કહેવાય છે. તેમાં ચારિત્રગુણુ ઉપશમ અને ક્ષાચેાપશમિક એમ બન્ને ભાવના પણુ હાેય છે. અર્થાત્ કર્મના ક્ષયથી તે ગુણુ સ'પૂર્ણુ રૂપે અને કર્મના ઉપશમથી તથા ક્ષચાપશમથી ન્યુનાધિકરૂપે પણુ અપૂર્ણુ હાેય છે.

## પ્રકરણ ૩ જું.

. -

1 1

2

. . .

યુદ્દગલવર્ગ હ્યાએાનું સ્વરૂપ અને વૈજ્ઞાનિક વિચારણા.

કર્મ એ પ્રત્યેક સ સારીઆત્મા સાથે રહેવાવાળા એક વિજાતીય પદાર્થ છે, યા એક ભિન્ન દ્રવ્ય છે. એ ભિન્ન દ્રવ્ય તે પુદ્ગલ છે. તે રૂપ, રસ, ગન્ધ અને સ્પર્શ-વાળા તથા જડ છે.

જ્યારે રાગદ્વેષાદિ વિકૃતિયાદ્વારા આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણુાને ઘાત કરવાનું અગર અન્ય સાંસારિક સ'ચાંગા છવને પ્રાપ્ત કરાવવાનું સામર્થ્ય તે જડ પુદ્ગલમાં ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે જ તેને કર્મ કહેવાય છે. તે સામર્થ્ય દૂર થતાં જ તે પુદ્ગલાે બીજા પર્યાય(અવસ્થા) ધારણ કરી લે છે. કર્મ રૂપે પરિણમનથવાનેયાગ્ય પુદ્દગલસ્ક'ધાના આત્માની સાથે થતા સ'બ'ધ તે મન-વચન અને કાયાની ક્રિયાથી જ થાય છે. જડ પુદ્દગલામાં અનેક શક્તિઓ છુપી રહેલી છે. તેની સ'પૂર્ણ શક્તિઓના પત્તો લગાડવા એ સામાન્ય માનવ અને વૈજ્ઞાનિકાની પણ શક્તિ બહારની વાત છે. કુસ્ત સર્વજ્ઞ ભગવ'તા જ તેને સ'પૂર્ણ'પણે જાણી શકે છે.

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

રેડિયેા, વાયલે સ, તાર, ટેલીવીઝન, બાબ્પશક્તિ, વિઘૃતશક્તિ, અણુબામ્બ, કીટાણુબામ્બ, હાઇડ્રોજન બામ્બ વગેરેના મૂળ આધાર અને દસ્યમાન જગતના સવ પદાર્થી જડતત્ત્વનું જ રૂપાન્તર માત્ર છે. અન તાન ત શક્તિયા એ જડતત્ત્વમાં નિહિત છે, જે સ્વભાવિક, પ્રાકૃતિક, અને કાલાતીત છે. આત્મામાં રહેલ વિકારા અને કષાયાના બળના આધારે 'જડ ઔષ-ધિના ગુણ-દેાષ અનુસાર' પાતાનું ફળ યથાસમયમાં અને યથા રૂપમાં પ્રદર્શિત કરવાની શક્તિ પણ અનેક શક્તિધારક તે જડપુદ્દગલમાં રહેલી છે. એટલે કર્મનું નિર્માણ પુદ્દગ લોના અતિ સૂક્ષ્મતમ અંશાથી થાય છે.

54 એ પરમાણુ સમૂહ હેવિ છતાં પણ દેખી શકાતાં નથી. આત્મા, પરલેાક, મુક્તિ વિગેરે અન્ય દાર્શનિક તત્વા ની માફક તે પણ પરાક્ષ છે. તેની કેંાઇપણ વિશેષતા ઈ ન્દ્રિય ગોચર છે જે નહિ. એટલે કર્માનું અસ્તિત્વ મુખ્યતઃ આપ્ત પ્રણિત શાસ્ત્રદ્વારા જ પ્રતિપાદિત કરી શકાય છે. જેમ આંત્માદિ પંદાર્થોનુ અસ્તિત્વ સિંદ્ધ 'કરવાને માટે 'શાસ્ત્રથી 'અતિરિક્ત અનુમાનના પણ સહારા લેવા પડે છે, તેમ 'કર્મોની સિદ્ધિમાં અનુમાનના સહારા લેવા પડે છે.

આ વિશ્વમાં સંવ પુંદ્રગલનુ અસ્તિત્વ એક સ્વરૂપે કે એકસરખા અંશા પ્રમાણુવાળુ હાતુ નથી. અનેક સ્વ-રૂપે અને અનેકવિધ અ શા પ્રમાણુ પુદ્દગલ દ્રવ્ય તે અખિલ લ્યાકવ્યાપી છે. સ્વરૂપવિવિધતા અને અશ પ્રમાણુની વિવિધતાનુંસાર પૃથંકુ પૃથકુ રૂપે રહેલ પુદ્દગલા, વિવિધ પ્રકારની શક્તિઓથી ગભિ<sup>°</sup>ત હાેય છે. એટમબાેમ્બ–કીટાણુ-યેામ્બ અને હાઇડ્રોજન એલેકટ્રિક બાંબ વિગેરે આધુનિક શસ્ત્રોથી સ્પષ્ટ સમજી શકાય છે કે પુદ્દગલના સૂક્ષ્મ પર-ભાણુંમાં અને અણુ–અણુમાં મહાન સર્જનાત્મક શક્તિ અને સંયાગાનુસાર અતિ ભય કર વિનાશકશક્તિ સ્વભાવત: રહેલી છે. એટલે પુદ્દગલના સૂક્ષ્મઅ શામાંથી નિમિ<sup>°</sup>ત કર્મમાં પણુ સ સારી જીવાને અનુગ્રહ અને ઉપઘાતક થવા રૂપ અમુક અમુક પ્રકારની શકિતનુ હાવાપણુ નિઃશ કિત છે.

જેનોના કર્મવાદને સમજવા માટે તીક્ષ્ણ ખુદ્ધિ અને અધ્યવસાયમી જરૂર છે. જૈનદર્શનકારાએ કર્મને સમજાવવા માટે સ્થાન–સ્થાન પર ગણિતના ઉપયાગ કર્યો છે. એ ગણિત લોકિક ગણિતથી ભિન્ન છે. જ્યાં લોકિક ગણિતની સમાપ્તિ થાય છે, ત્યાં આ જૈનદર્શનકથિત ગણિતના પ્રાર'લ થાય છે. કર્માનું એવું સર્વાં ગીણવર્ણન માત્ર જૈન-દર્શનમાંથીજ મળી શકે છે.

આતમા સાથે કર્મ સ્વરૂપે સંબંધિત થવાની રાગ્યતા કેટલી સંખ્યા પ્રસાણ પરમાણુઓવાળા પુદ્દગલસ્ક ધામાં હાય છે, તે સમજવા માટે લેહમાં રહેલ પુદ્દગલવર્ગણા-ઓાનું સ્વરૂપ સમજવું જરૂરી છે; કારણ કે અન્ય પુદ્દગલ વર્ગણાઓનું સ્વરૂપ સમજવા પછી જ કર્મચાગ્ય પુદ્દગલ વર્ગણાઓનું સ્વરૂપ સમજવા પછી જ કર્મચાગ્ય પુદ્દગલ

. વિવિધ- પ્રકારની ્પ્રુદ્દગલ વગે હાસોમાંથી ્સ સારી

જૈન દર્શનના કંમવાદ

જીવના ઔદારિકાદિ, ચાર શરીરરૂપે, શ્વાસાચ્છવાસરૂપે, મનરૂપે, ભાષારૂપે અને કર્મજરૂપ શરીરના પરિણમન્માં ચાેગ્યતા ધરા-વતી વર્ગણાઓને ગ્રહણુ ચાેગ્ય અને અન્યને અગ્રહણુ ચાેગ્ય વર્ગણાઓ તરીકે જૈનશાસ્ત્રમાં વર્ણુવેલી છે. વિવિધ સ્વરૂપે રહેલ વર્ગણાઓની ભિન્નત્તા, વર્ગણાઓમાં રહેલા પ્રદેશ સમુહની સખ્યાને જ અનુલક્ષીને છે. કઈ વર્ગણા કેટલી સખ્યા પ્રમાણુ પરમાણુચુક્તસ્ક ધાવાળી છે, તે અહિ વિચારીએ.

.

આ જગતમાં પુદ્દગલનું અસ્તિત્વ બે રીતે છે, પર-માણુ સ્વરૂપે અને સ્ક'ધ સ્વરૂપે. જેના મહા સમર્થ જ્ઞાનિની **અુર્દ્ધિથી પ**ણુ **બે ભાગ થઈ ન શકે તેવા નિવિ**ભાજય (ંબારીકમાં બારીક) ભાગરૂપે સ્થિત પુદ્ગલ તે પરમાણુની . સંજ્ઞાથી એાળખાય છે. બે પરમાણુરૂપે એકત્ર થઈ રહેલ પુદ્ગલને દ્રયણુકસ્ક ધ, ત્રણુ પરમાણુરૂપે એકત્ર થઈ રહેલ પુદ્દગલને ત્રયહ્યુંકસ્ક ધ કહેવાય છે. એ રીતે એક એક પરમાણનીવૃદ્ધિએ સ'ખ્યાતાણુકસ્ક'ધા, અસ'ખ્યાતાણુક સ્ક'ધા અને અન'તાણુકસ્ક'ધારૂપે પણુ પુદ્ગલાે રહેલ હોય છે. એક સ્કંધમાં જત્થારૂપે રહેલ પ્રત્યેક પરમાણુનું અસ્તિત્વ સદાને માટે તેજસ્ક ધમાં રહેતુ' નથી. એક વિવક્ષિત સ્ક ધમાંથી એાછા અધિક પ્રમાણમાં અન્ય સ્ક ધામાં, અને અન્ય સ્કંધામાંથી એાછા અધિક પ્રમાણમાં તે વિવક્ષિત સ્ક ધમાં તથા અન્યાન્ય સ્ક ધમાં પરમાણુઓનું ગમનાગમન્ ચાલ્યા જ કરે છે. વળી છુટા રહેલ એક એક પરમાણુમાંથી પણ કેંટલાક છુટા પરમાણુઓ સ્કંધામાં જઈ મળે છે અને

સર્વ પ્રકારના સ્ક'ધામાંથી કેટલાક પરમાણુઓ અલગ પડી એકએક પરમાણુરૂપે પણ સ્થિત થાય છે. આ રીતે જોડાવુ' અને વિસુક્ત થવુ' એ પુદ્ગલના સ્વભાવ જ છે. પરમાણુ અને સ્ક'ધા રૂપે અસ્તિત્વ ધરાવતા પુદ્દગલાના, જીુદી જીુદી રીતે શાસ્ત્રમાં (જૈન શાસ્ત્રમાં) વર્ગ (લાટ-જાત) પાડવામાં આવ્યા છે.

પરમાણુઓ સંમિશ્રિત થઈ જથ્થારૂપે રહે તેને સ્ક'ધ કહેવાય છે. સરખી સ'ખ્યા પ્રમાણુ પરમાણુવાળા સ્ક'ધાની એક વર્ગણા કહેવાય, અને અમુક વર્ગણાના સમૂહની એક મહાવર્ગણા કહેવાય. એવી મહાવર્ગણાઓ સાેળ છે.

૧. ઔદારિક અગ્રહેણુ ચાેગ્ય મહાવર્ગભા.

ર. ઔદારિક ગ્રહણ ચાેગ્ય મહાવર્ગ'ણા.

૩. ઐોદારિક તથા વૈક્રિય શરીર માટે અગ્રહણ ચાેગ્ય મહાવર્ગણા.

૪. વૈક્રિય શરીર માટે ગ્રહણ ચાેગ્ય મહાવર્ગણા.

પ. વૈક્રિય તથા આહારક શરીર માટે અગ્રહણુ ચાેગ્ય \_મહાવર્ગણા.

૬. આહારક શરીર માટે ગ્રહણુ ચાેગ્ય મહાવર્ગાણા.

૭. આહારક તથા તૈજસ શરીર માટે અગ્રહણ ચાેગ્ય મહાવર્ગણા.

૮. તૈજસ શરીર માટે ગ્રહણ ચાગ્ય મહાવર્ગણા.

ં જૈન 'દર્શ'નના કર્મવાદ

૯. તૈજસ શરીર અને ભાષા માટે અગ્રહણુ ચાેગ્ય મહાવર્ગણા.

**ં૧૦. ભાષા માટે ગ્રહ**ણુ ચાેગ્ય મહાવર્ગ'ણુા.

૧૧. ભાષા અને શ્વાસોચ્છવાસ માટે અગ્રહણ ચાૈગ્ય મહાવર્ગણા.

૧૨. શ્વાસાચ્છવાસ માટે ગ્રહણ ચાેગ્ય મહાવર્ગણા.

૧૩. શ્વાસાેગ્છવાસ અને મન માટે અગ્રહણ યાેગ્ય મહાવર્ગણા.

૧૪. મન માટે ગ્રહણ ચાેગ્ય મહાવગ'ણા.

આ ઉપરાંત ખીજી પણ કેટલીક મહાવર્ગ ણાઓ છે; પરંતુ અહિં તાે આપણુ કર્મ માટે ગ્રહણુચાેગ્ય મહાવર્ગણા (કાર્મણુ વર્ગણા) ને સમજવાની જરૂર હાેવાથી આ સાેળ મહાવર્ગણાનું સ્વરૂપજ વિચારવું જરૂરી છે.

<sup>:</sup> ઉપરાક્ત દેરેક મહાવર્ગ ણામાં જઘન્ય વર્ગ ણાથી ઉત્કૃષ્ટ વર્ગ ણા સુધીની પેટા વર્ગ ણાએા હાેય છે. દરેક પેટા વર્ગ -ણામાં અનંત સ્કેંધા હાેય છે. તે તમામ સ્કંધા સરખી સંખ્યા પ્રમાણુ પરમાણુસુક્ત હાેવાથી તે તમામ સ્કંધાની એકજ વર્ગ ણા (જાત) કહેવાય છે.

<sup>ક</sup>દરેક મહાવગ<sup>્ર</sup>ણામાં જઘન્ય, સધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ

વર્ગ છાંએા હાંચ છે. તે તે મહાવગ છાંની પેટા વર્ગ છાંએામાં એાછામાં એાછા પરમાણુચુકત સ્કંધાની જે પેટા વર્ગ છાં તે તે મહાવર્ગ છાની જઘન્ચ વર્ગ છા કહેવાય છે. તે તે મહા-વર્ગ છાંની પેટા વર્ગ છાંએાના હિસાબે વધુમાં વધુ પરમાણુ-ચુક્ત સ્કંધાની જે વર્ગ છા તે તે મહાવર્ગ છાની ઉત્કૃષ્ટ વર્ગ છા કહેવાય છે. જઘન્ચ અને ઉત્કૃષ્ટ વચ્ચેની અનુક્રમે એકએક પરમાણુની વૃદ્ધિ (અધિકતા) વાળા સ્કંધાની જે વર્ગ છાંએા તે મધ્યમ વર્ગ છાંએા કહેવાય છે.

પ્રત્યેક મહાવર્ગં ણાના પેટા વિભાગ તરીકે રહેલી વર્ગ હ્યાંઓના સ્કંધ સમૂહા કેટલી સંખ્યા પ્રમાણુ પરમાણુ-એાની 'મિશ્રતા ચા જચ્ચાથી 'અનેલા'હાય છે, તે સમજવા માટે પ્રથમ પહેંલી મહાવગ હાનું સ્વરૂપ સમજવું નેઈ એ. એકત્રિત પરમાણુઓ, પ્રદેશના નામે ઓળખાય છે. લાેકને 'વિષે એકેકા પરમાણુઓ જેટલા છે, તેટલા સર્વ'ની એક વર્ગ હા ( જાત ). અને ત્યારબાદ દિપ્રદેશી સ્ક'ધાની વર્ગ હા ( બાત ), એમ ત્રિપ્રદેશી સ્ક'ધાથી એક એક પ્રદેશની વૃદ્ધિએ વાવત્ સિદ્ધના અને તમાં ભાગ જેટલી સખ્યાથી એક ન્યૂન 'સ'ખ્યા 'પ્રમાણપર્રમાણુવાળા સ્ક'ધાવાળી વગપણાસુધીની તમામ વર્ગણાઓના 'સમૂહ તે '' પહેલી મહાવર્ગણા " થઈ. 'ત્યારબાદ બીંજ મહાવગ ૈણાની જઘન્ય (પહેલી) પેટા વગ -- ાણાથી તે "સાેળમી મહાવર્ગાણા - (કાર્માણું વર્ગાણા ) સુધીની. પેટા વંગ હાએા કેટલી સ ખ્યા પ્રમાણુ પરમાણચુક્ત સ્ક ધા--વાળી હોય છે તે નાંચેની હુકીકર્તથી સમજ લેવી.

શળા હાય છ⊴ત નાચના હકાકતથા સમજી લવા. <del>વેંરેક ંમહાવ</del>ર્ગણાંની પેટા વર્ગણાંએા પૈકીની જંઘન્ય.

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

વર્ગ'ણાના પ્રત્યેક સ્ક'ધામાં પૂર્વ'ની મહાવર્ગ'ણાની ઉત્કૃષ્ટ ,( છેલ્લી ) વર્ગ'ણાના પ્રત્યેક સ્ક'ધામાં જેટલી સ'ખ્યા પ્રમાણ પરમાણુ સમૂહ હાય તેના કરતાં એક પરમાણુ અધિક દાય. **ચહે**ણુ ચાૈગ્ય મહાવગ'ણાની જઘન્ય વર્ગ'ણાના પ્રત્યેક સ્ક'-ધામાં રહેલ પરમાણુસમૂહ કરતાં, અન્ય વર્ગણાએામાં ક્રમેક્રમે એકએક પરમાણુની વૃદ્ધિના હિસાબે તે તે મહા-નગ<sup>°</sup>ણાની ઉત્કૃષ્ટવર્ગ ણાના<sup>ં</sup> દરેક સ્ક'ધામાં વિશેષાધિક પર-માણ સમૂહ હોય. અહિં વિશેષાધિક એટલે અનંતમા ભાગે અગ્રહણુ ચાેગ્ય મહાવગ<sup>°</sup>ણાની જઘન્યવગ<sup>°</sup>ણાના -અધિક. પ્રત્યેક સ્ક'ધામાં રહેલ પરમાણુસમૂહ કરતાં, અન્ય વર્ગ'ણુા-ઐામાં ક્રમેક્રમે એકએક પરમા<mark></mark>ણુની વૃદ્ધિના હિસાબે તેતે મહાવર્ગ હ્યાની ઉત્કૃષ્ટવર્ગ હ્યાના દરેક સ્ક'ધામાં અન'તગુણ ʎ અભવ્યથી અન'તગુણુ અથવા સિદ્ધના અન'તમા ભાગ પ્રમાણુ સંખ્યા વડે ગુણુતાં જેટલા પરમાણુ થાય તેટલા ) પરમાણુ હાેય.

પૂર્વની મહાવગ જાની ઉત્કૃષ્ટ વગ જાના પ્રત્યેક સ્કંધા-માં રહેલ પરમાણુ કરતાં, તે પછીની મહાવગ જાની ઉત્કૃષ્ટ વગ જાના પ્રત્યેક સ્કંધામાં પરમાણુની સંખ્યા જેટલી વધારે હાય તે સંખ્યા પ્રમાણુ દરેક મહાવગ જાની પેટા વગ જાની સંખ્યા થાય. જેમકે અસત્ કલ્પનાએ કાેઈ પૂર્વની મહા-વર્ગ જાની ઉત્કૃષ્ટ (છેલ્લી) પેટા વર્ગ જાના સ્કંધા પાંચ પરમાણુના સમૂહવાળા હાેય, અને તેના પછીની મહાવગ -જાની ઉત્કૃષ્ટ વર્ગ જાના પ્રત્યેક સ્કંધા પચવીસ પરમાણુના પુદ્ગલ વર્ગ'ણાએાનું સ્વરૂપ અને વૈજ્ઞાનિક વિચારણા

સમૂહવાળા હાેય તાે તે પાછળની મહાવર્ગ ણાની જઘન્યથી માંડીને ઉત્કૃષ્ટ સુધીની પેટા વર્ગ ણાએા ૨૦ થાય. કારણકે એકએક પરમાણુની વૃદ્ધિએ નવી નવી આગળની પેટા વર્ગ ણાઓ બનેલી હાેય છે, એટલે એક પરમાણુની વૃદ્ધિએ નવી એક વર્ગ ણા બને, અને વીસ પરમાણુની વૃદ્ધિએ નવી વીસ વર્ગ ણાઓ બને.

બે ગ્રહણુચાેગ્ય મહાવર્ગણાઓ વચ્ચે આવતી અ-ગ્રહણુચાેગ્ય મહાવર્ગણાઓાના સ્કંધોનું પરિણુમન પૂર્વની ગ્રંહણુચાેગ્ય વર્ગણા કરતાં સૂક્ષ્મ હાેવાથી અને પછીની ગ્રહણુચાેગ્ય વર્ગણા કરતાં સ્થૂલ હાેવાથી ગ્રહણુ ચાેગ્ય હાેતી નથી. જે ક્રમે ઔદારિકાદિ વર્ગણાઓ કહી છે તે ક્રમે તે વર્ગણાઓમાં પુદ્દગલ પરમાણુઓ અનુક્રમે અનંત-ગુણા વધતા જાય છે. એટલે તે વર્ગણાઓ અનુક્રમે એક એકથી સૂક્ષ્મ છે. આ હિસાબે કર્મ માટે ગ્રહણુચાેગ્ય વર્ગણા (કાર્મણ વર્ગણા) સાંબે વર્ગણામાં અતિ સૂક્ષ્મ-તમ છે.

અવગાહન ક્ષેત્ર વિષયમાં વિપરીત ક્રમ સમજવા. એટલે કે કાર્મણ વર્ગણાનું અવગાહન ક્ષેત્ર, સર્વથી અલ્પ છે. તેનાથી પૂર્વની વર્ગણાનું ક્ષેત્ર, અનુક્રમે અસંખ્યાત શુણ છે. એકએક સ્કંધ વર્ગણાનું ક્ષેત્ર અંગુલના અસંખ્યા-તમા ભાગનું સમજવાનું છે. ગ્રહેણુયાંગ્ય મહાવર્ગણાની પેટા વર્ગણાઓ અનંતાનંત છે, અને સંપૂર્ણ લાકવ્યાપીને રહેલી છે.

જૈન્ દર્શન્નો: 🕶 🖟

અહીં સાળે મહાવગ ણાએની જે સંજ્ઞાએ આપેલી છે, તે, તે સંજ્ઞાનુસાર સ્વભાવને જ અનુરૂપ હાવાથી કઈ કઈ મહાવગ ણાએાના પુદ્દગલ સ્કંધા, સંસારી જવાને કયા કયા કામમાં ઉપયાગી છે ? તે સરલતાથી સુમજી શકાય છે. અથવા કઈ અવસ્થામાં રહેલ એટલે કેટલી સંખ્યા પ્રમાણ એકત્રિત બની રહેલ પરમાણુ સમૂહના સ્કંધા, શરીર, શ્વાસાગ્છવાસ, ભાષા અને મનસ્વરૂપે પરિણુમન પામી શકે છે, તેના ખ્યાલ આ વર્ગ ણાએાનું સ્વરૂપ સમજી શકનારને આવી શકે છે.

કાર્મણ સહાવર્ગણાનું સ્વરૂપ સમજવા માટે પ્રથમની પંદર મહાવર્ગણાનું સ્વરૂપ પણ વિચારવું પડશું. એ ઉપરથી કાર્મણ વર્ગણાના પ્રત્યેક સ્કંધો કેટલી સંખ્યા પ્રમાણ પર-માણુ સમૂહથી બનેલા છે તે સ્પષ્ટ રીતે સમજી શકાશું. આ કાર્મણવર્ગણાસ્વરૂપેસ્થિત, પુદ્દગલસ્કંધાજ કર્મ રૂપે પરિણામ પામવાની ચાગ્યતાવાળા છે. બીજી વર્ગણા સ્વરૂપે રહેલ પુદ્દગલ સ્કંધામાં કર્મ રૂપે પરિણામ પામવાની ચાગ્યતા નથી. લાકમાં રહેલ કાર્મણ વર્ગણાની સંજ્ઞાથી આળખાતા પુદ્દગલ સ્કંધા આત્માની સાથે સંબંધીત થતાં જ '' કર્મ" સંજ્ઞાથી ઐાળખાય છે. કર્મ એ કાર્મણ વર્ગ-ણાના પુદ્દગલ સ્કંધાનું પરિણમન હાંઈ તે પુદ્દગલ જ છે.

પુદ્ગલ એ એક દ્રવ્ય સાનપદાર્થ છે. પુદ્ગલ શખ્દ જૈન પારિભાષિક છે. બીજ કેાઇપિણ દર્શનમાં આ શખ્દના દ્રસ-લહાર તથી. કેાઇ-દર્શનકારે આ દ્રાપ્ટના હ્યવહાર કરી હાય તા પણ બીજા અર્થમાં કરી હશે. પુદ્દગલ શખ્દના વાસ્ત- વિકે ( બ્યીત્પતિક ) અર્થ ન સમજે તેને કમ<sup>6</sup>ના પણ ચથા સ્વરૂપ ખ્યાલ આવી શકતાે નથી. જૈન દર્શનના પુદ્ગલ શખ્દ તે આધુનિક વિજ્ઞાનના Matter ( પદાર્થ ) ના પર્યાય વાચી છે:

આ પુદ્ગલની ઉપરાષ્ઠત વર્ગ'ણાઓના પ્રત્યેક સ્ક'ધ ઐ એક કરતાં વધુ સંખ્યા પ્રમાણુ પરમાણુઓના સંમિશ્રિત જથ્થા હોઈ, તે સ મિશ્રિત થવામાં તેનું સ ચાજક દ્રવ્ય અને સંચાેજકવ્યક્તિ કાેણુ છે તે પણુ સમજવું જરૂરી છે. જેમ મકાન અનાવવામાં ઇંટાેને પરસ્પર જોડવા માટે કડીયાએાની આવશ્યકતા રહે છે, તેમ સ્ક'ધામાં સ'ચેાંજિત પરમાણુઓના સંચાજક પણુ કાેઈ હોવા જોઈએ, એવા વિચાર મનુષ્યને સ્હેજે સ્કુરે તે સ્વભાવિક છે. પરંતુ અહી પરમાણુઓમાંથી થતા સ્કંધ નિર્માણુમાં પરમાણુઓને સંચેા-જક કાંઈ હાેતા નથી. તે સ ચાજન સ્વભાવિક થાય છે. જેવી રીતે કાેઈ કાેઈ વખતે આકાશમાં વાદળાંએા ઘટાટાેપ એકત્ર ચઈ જાય છે, વિવિધ જાતના રંગ્રેા પણ પ્રકાશમાન થાય છે, અને તેજ વાદળાંના સમૂહ અગર વિવિધ રંગા ક્ષણ વારમાં સ્વય' વિખરાઈ પણ જાય છે. આ રીતે વાદળ તથા ર'ગાેનુ' સંઘટન અને વિઘટન જેમ સ્વભાવિક છે, તેમ વર્ગણાઓ. ના પુદ્દગલ સ્કંધાનું સંઘટન અને વિઘટન સ્વતુઃ યા સ્વ-ભાવિક જ, છે.

સુદ્રગલ વર્ગ'ૈણાંમાના સ્ટકંધ નિર્માણમાં પરમાણુંમાનો સંયોજક કાેઈ વ્યક્તિ નહિ હાેવા છતાં પણ જેને હ્રાંગન-

ે જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

1 -11 - 11 -

કારોએ અતાવેલ સ્ક'ધ નિર્માણુની એક સમુચિત રાસાયણિક વ્યવસ્થાના વિષય સમજવા અતિ મહત્ત્વના છે. પરંતુ તે સમજવા માટે પ્રથમ તાે પરમાણુમાં રહેલ વર્ણુ–ગ'ધ–રસ અને સ્પર્શના સૂક્ષ્મ યા નિવિંભાજ્ય અ'શની સમજ હાવી જોઈ એ.

પ્રત્યેક પુદ્દગલ પરમાણુમાં કાેઈપણ એક વર્ણુ, એક ગ'ધ, એક રસ અને રૂક્ષ (લુખા) યા સ્નિગ્ધ (ચીકણે) એ બન્નેમાંથી એક, તથા શીત (ઠ'ડા) યા ઉષ્ણુ (ઉનાે) એ બન્નેમાંથી એક, એમ બે સ્પર્શતા અવસ્ય હાેય છે.

પ્રત્યેક પરમાણુમાં અમુક જ વર્ણુ –ગ'ધ–રસ કે સ્પર્શ સદા કાળને માટે શાશ્વત હાેઈ શકતાે નથી. કાેઇ વખત અમુક વર્ણાદિ હાેય તાે કાેઈ વખત અન્યવર્ણાદિ પણ્ હાેય છે.

વળી એકના એક વર્ણાદિ પણ સરખા સ્વરૂપે હાંઈ શકતા નથી. કારણ કે પ્રત્યેક વર્ણાદિના જૈન દર્શનકારાએ તો અનેક પેટા લેદો અતાવ્યા છે. જેમકે જેટલી લાલ ચીજો જગતમાં હાય છે તે દરેકના લાલ રગ પણ એક સરખા જ હાેઈ શકે એવા નિયમ નથી. લાલ રગ કહેવાતા હાવા છતાં પણ લાખા-કરાઢા કે અનંત જાતના તે લાલ રગ જગતની ચીજોમાં જોવામાં આવે છે. દિવાલ પર લગાવેલા લાલ રગ શરૂઆતમાં જે ચમકતા સ્વરૂપે દેખાય છે, તેવું ચમકતું સ્વરૂપ અમુક દિવસ પછી તે લાલ રગમાં દેખાતું નથી. , પુદ્દંગલ વગૃષ્ણાએાનું સ્વરૂપ અને વૈજ્ઞાનિક વિચારણાં

 એક ખારીકમાં ખારીક લાલ રંગની સુકી કહ્યુી એક અમચીમાં લઈ તેના ઉપર પાછીનું એક ટીપું નાખવાથી પાછી લાલ રંગનું થઈ જાય છે. તેમાં અનુક્રમે બીજું-ત્રીજું વિગેરે પાછીનાં ટીપાં નાખતાં વધુ પ્રમાણમાં પાછીનાં ટીપાં ભળતાં તેજ લાલ રંગની ચમક એક સરખી રહી શક્તી નથી. કારણ કે પ્રથમ ટીપું નાખવા ટાઈ મે તે લાલ રંગના અંશા એક ટીપા પ્રમાણ પાછીમાં ફેલાય છે, અને વધુ પ્રમાણમાં પાછીનાં ટીપાં ભળતાં તેજ અંશા ઘણા વિભાગામાં વહે ચાઈ જાય છે. આ રીતે પ્રત્યેક વર્ણ, ગ'ધ, રસ અને સ્પર્શ અંગે સમજવું.

જગતમાં ત્રણે કાળના તમામ વર્ણાદિનું માપ અને ઓછાવત્તાનું જે શાસ્ત્રીય ધારણ, જન દર્શનકારાએ નક્કી કરી આપ્યું છે, એ ધારણની સમજ માટે કહ્યું છે કે, અસુક વિવિક્ષિત વર્ણાદિના નાનામાં નાના અગર કે જેનાથી વર્ણાદિની ન્યૂનતા હાેઈ શકે જ નહિ, તેવા અવિભાજ્ય વર્ણાદિના પ્રમાણને ' પરિચ્છેદ ' કહેવાય છે. એવા અસુક પરિચ્છેદા ભેગા થાય ત્યારે એક વર્ગણા કહેવાય. અને એવી અનંત વર્ગણાના એક સ્પર્ધક થાય. પ્રત્યેક વર્ણાદિના એવા સ્પર્ધકા જગતમાં અસુક સંખ્યામાં કુલ છે.

ઉપર દર્શાવેલ ૨ ગની કણીમાં પાણીનાં ટીપાં ક્રમેક્રમે વધુને વધુ નાખતાં લાલ ૨ ગની ચમકમાં જે ફેરફાર થતો જોવામાં આવે છે, તેનું કારણ એ છે કે પ્રથમના ટીપાં પ્રમાણ . પાણીમાં લાલ ૨ ગના જે સ્પર્ધકેન હતા તે વધુને વધુ ટીપાં

ţ

'પ્રમાણ 'પાંણીમાં વહે ચાઈ જતાં પાણીના 'પ્રત્યેક ટીપામાંથી લાલ ૨'ગના તે સ્પર્ધ કે એાછા એાછા થવા માંડચા. આ ઉપરથી સમજી શકાય છે કે જેમાં અમુક વર્ણાદિપણું કમી 'હાય તેમાં તે તે વર્ણાદિના સ્પર્ધ કે ગોછા હાય, અને 'જેમાં તે તે વર્ણાદિના સ્પર્ધ કે વધુ હાય તેમાં તે તે વર્ણા-'દિપણું વધારે હાય. 'આ રીતે વર્ણુ, ગ'ધ, રસ અને સ્પ-ર્શના અંશાનું ન્યૂનાધિકપણું સમજવું. અને ( અવિભાગ '-પરિચ્છેદ ) ની સૂક્ષ્મતા પણ વિચારવી.

ઉપરમી હકિકતથી સમજી શકાય છે કે સર્વ પરમા-શુઓ સમાન અગ્ર પ્રમાણ વર્ણાદિશુક્રત હાંઈ શકતા નથી. કેટલાક પરમાશુઓ અન્યાન્ય સમાન અંશ પ્રમાણ વર્ણાદિથી શુક્રત પણ હાેચ અને વિષમ અગ્ર પ્રમાણ વર્ણાદિશુક્રત પણ હાેચ છે.

પરમાણું આના સ્કંધા બનવામાં 'એટલે કે 'પરમાણું આ અન્ચેન્ચ સંચોજિત થવામાં 'પરમાણુ આના વર્ણાદિ પૈકી પરમાણુ આની 'સ્નિગ્ધતા (ચિકાશ) 'અને 'કાક્ષતા (લુખાશ) રૂપરપૈશજ એક ધાત્ર હેતુ છે. અર્થાત્ 'અન તપરમાણુ આના સ્કંધા 'શવામાં પરમાણુમાં રહેલ ચીકાશ અને લુખાશ ગુણના અમુક પ્રમાણુમાં 'મિશ્રણ ચવાને 'લીધેજ એક પ્રકારના રાસાયણિક સંબંધ ઉત્પન્ન થાય છે. તેને લીધે તે બધાય છે અને સ્કંધા બને છે.

સ્તિંગ્ધં (∜ચિકાશ ) 'ર્ગરિહ્યામમાં ટેંચ્પેક ગુણુ (ન્ચ્ય'શ⊶ં 'ધરિચ્છેદ ) સ્તિગ્ઘતાથી વ્યત્મન્તછુંણુ ં સ્તિગ્ધતાના <sup>j</sup>વિભાગે। ્પુદ્ગ્લ વર્ગપ્ગુાએાનું સ્વરૂપ અને વૈજ્ઞાનિક વિચારણા

સમજવાના છે. અને તેજ પ્રમાણે ઝાક્ષ ( લુખાશ ) ના માટે પણ ધ્યાનમાં રાખવાની જરૂર છે. અહીં ગુણ શખ્દના અર્થ અંશ જાણવા. અને તે પણ અતિ સૂક્ષ્મ અને નિવિ-લાજ્ય અંશ જાણવા તે આ પ્રમાણેઃ—

સવેહ્યિક કાઈ વિવિક્ષિત સ્પર્શના તારતસ્ય લેદે ને ન્તુદા નુદા ભાગ પાડીએ તેા કેવળત્તાનરૂપ બુદ્ધિ વડેભાગ પાડતાં પાડતાં યાવત્ અનુંત ભાગ પડી શકે છે. અને તેવા પડેલા ભાગામાંના એક ભાગ તે અહિં એક અંશ અથવા ઐક ગુણ કહેવાય છે. એ અંશનાે હવે એક ભાગ કરી હ઼કલ્પીએ તેા કલ્પી શકાય નહિ. તેથી તેવા નિર્વિભાજ્ય એક અંશ તે અહીં ગુણ રાખ્દથી બ્યપદેશવાળા જાણવા. પરમાણુઓના સ્કંધરૂપે થતા કાયા પલટાને જૈન પારિલાષિક શખ્દથી ' અધ્યપરિણામ " કહેવાય છે. બધ પરિણામ ટાઈ મે સ્નિગ્ધ અને ઝક્ષ સ્પર્શના અંશા–પરિચ્છેદાનું સમ અને વિષમ પ્રમાણ કેવું હાેવું જોઈએ તે માય, જૈન શાસ્ત્રોમાં અતાવ્યું છે. અહિ અધ પરિણામમાં સ્નિગ્ધ, ઝક્ષ લક્ષણ એ સ્પર્શા જ ઉપરાગમાં આવે છે. કેટલાક પરમા-®ુએા સ્નિગ્ધ પરિણામવાળા છે અને કેટલાક ,ઝક્ષ પરિણામ વાળા છે. સ્નિગ્ધ અને ઝક્ષ પરસ્પર વિરાધી હાવાથી એક <sup>.</sup>યરમાણમાં અક સાથે રહી રાકતા નથી.

ખ ધ પરિણામ ંબે રીતે હાેય છે. ૧. ્સબ્રતીય ખ ધન ર્ગુને ૨. વિજાતીય ખુધન.

ં ું રેનગ્ધ ુપુદ્દગ્લાના દિનગ્ધતી તુસાથે , અને સાક્ષ પુદ્

28 માંગ ને તે દર્શનના કમવાદ

ગલાેના ઝક્ષની સાથે બન્ધ થાય ેતે '' સજાતીય બન્ધ " કહેવાય છે. સ્નિગ્ધ પુદ્રગલાેના ઝક્ષ પુદ્રગલાેની સાથે બધ્ધ થાય તે '' વિજાતીય બન્ધ'" કહેવાય છે.

સજાતીય અન્ધની મર્યાદા એવી રીતે છે કે પરસ્પર ગુણુની સમાનતા હેાય તેા, તે પુદ્દગલાે અન્ધ પરિણામને પામી શકતાં નથી. પરંતુ ગુણુની વિષમતા હેાય તેા જ સજાતીય સ્પર્શી પુદ્ગલાેના પરસ્પર અન્ધ થાય છે. એટલે કે તુલ્ય ગુણુવાળા સ્નિગ્ધનાે તુલ્યગુણુ ( અ'શ–પરિચ્છેદ ) સ્નિગ્ધની સાથે કે તુલ્ય ગુણુવાળા ઝ્રક્ષનેષ તુલ્ય ગુણુવાળા 'ઝ્ડક્ષની સાથે અન્ધ 'થતાે નથી. સજાતીય સ્પશી<sup>૬</sup> પુદ્ગલાેના અન્ધ, ંગુણ (અંશ) ની વિષમતા હાય તોજ 'થઇ શકે છે. તેમાં પણ એવી મર્ચાદા છે કે બ'ધ પરિણામને પામતા તે સંબતીય પુદ્ગલામાં પરસ્પર દિગુણુનું આંતરું હાેલું જોઈ એ. એટલે કે એક ગુણવાળા સ્પર્શના ત્રિગુણી સ્પર્શ સાથે, બે ગુણુવાળા સ્પર્શના ચતુર્ગુણી સ્પર્શ સાથે, ત્રિગુણુ-વાળા સંપર્શના પ ચગુણી સ્પર્શ સાથે અધ થાય છે. એમ સર્વ સ્થળે સમજવુ. અર્થાત્ સજાતીય સ્પર્શમાં દ્વિયધિક અરોાની તરતમતાથી જ બધ થાય છે.

વિજાતીય અંધ (સ્નિગ્ધને ઝાક્ષની સાથે અધ) તે શુણુની સમાનતા હાય કે વિષમતા હાય તે પણ થઇ શકે છે. પર તુ તે વિજાતીય અધમાં પણ શુણુની સમાનતા અગે એ અપવાદ છે કે જઘન્ય શુણું (એક અશનાળા) સ્નિગ્ધ અને જઘન્ય શુર્ણવાળા જિક્ષે સુદ્દગલાના ગાક્ષરપર અધ્ય થતા મુદ્દગલ વર્ગજાઓનું ્સ્વરૂપ અને વૈજ્ઞાનિક વિચારણા

નથી. એક ગુણ (અ'શ-પરિચ્છેદ) વાળા સ્નિગ્ધના દ્વિગુણ -ત્રિગુણાદિ ઝક્ષ પુદ્રગલાની સાથે બ'ધ થઈ શકે છે. કહેન્ વાના તાત્પર્ય એ છે કે જઘન્ય ગુણની સમાનતાવાળા વિજાતીય સ્પર્શી પુદ્રગલાના પરસ્પર બ'ધ થઈ શકતા નથી. યરન્તુ જઘન્ય ગુણ સિવાય અન્ય ગુણની સમાનતામાં વિન્ જાતીય સ્પર્શી પુદ્રગલાના બ'ધ થઈ શકે છે. સ્પર્શ ગુણના અવિભાજ્ય-પરિચ્છેદ અ'શ તે જઘન્યગુણ કહેવાય છે.

અહી સમજવુ જરૂરી છે કે દ્વિઅણુકાદિ સ્કંધા અન-વામાં સ્નિગ્ધતા અને ઝ્રક્ષતામાં જ્યાં સુધી ફેરફાર ન થાય ત્યાં સુધી સ્કંધમાં સંચાજિત પરમાણુ સ્કંધમાંથી છૂટેા પડે જ નહી એવા નિયમ હાેઇ શકતા નથી. કારણ કે પરમાણુનું છુટા પડવાપણું ક્રક્ત સ્નિગ્ધતા અને ઝ્રક્ષતાના પલટનથી જ હાેઈ શકતું નથી. તેમાં તાે નીચે સુજબ થાર કારણામાંથી કાેઈપણુ કારણુથી ભેદ થઈ શકે છે. (1) સ્થિતિના ક્ષચથી-અસંખ્યકાળ પ્રમાણુ સ્કંધાની જે સ્થિતિ કહેવામાં આવેલ છે તેના ક્ષચ થવાથી.

ં (ર) દ્રવ્યાન્તરના ભેદથી.

(૩) અધ ચાગ્ય સ્નિગ્ધતા તથા ઝક્ષતાના. વિનાશથી. અર્થાત જેવી સ્નિગ્ધતા તથા ઝક્ષતાથી દ્વિઅણુકાદિ સ્ક'ધાના અધ થાય છે તે સ્નિગ્ધતા-ઝક્ષતાના વિનાશ થવાથી. (૪) સ્કંધામાં સ્વભાવિક ઉત્પન્ન થતી ગતિથી. આ ગ્રાર કારણા લુઢે સ્કંધામાંથી પરમાણુનું છુટ્ય

८५

ે જેને દર્શનમાં કર્મવાદ

પડવાપણું થાય છે. સ્ક'ધામાં રહેલ પરમાણુ તે દ્રવ્યાણું <sup>\*</sup>છે. અને વર્ણુ–ગ'ધ–રસ અને સ્પર્શાના અ'શાં તે ભાવાર્ણુ છે. સૈદ્ધાન્તિક મન્તવ્ય એવુ છે કે દ્રવ્યાણુ અદલાય છતાં ભાવાણુ કેંાઈ વખત અદલાય અથવા કાેઈ વખત ન પણુ ં અદલાય: અર્થાત્ દ્રવ્યાણુના પલટનમાં ભાવાણુનું પલટન થવું જ જોઈએ એવા નિયમ નથી. શાસ્ત્રીય માન્યતા પ્રમાણે અસ'ખ્યાતાકાળ પ્રમાણુ સ્ક'ધની જે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહી છે તે સ્થિતિપૂર્ણ થયે સ્ક'ધનેા અવશ્ય પલટાે થાય. છતાં સ્ક'ધવતી પરમાણુઓતો જે વર્ણ, જે રસ, જે ગ'ધ અને જે સ્પર્શવાળા હતા તેજ વર્ણાદિવાળા રહેવા હાય તાે રહી શકે છે. એટલે કેવળ સ્નિગ્ધતા ઝ્રક્ષતાના વિગમથી ્જ પરમાણુના લેદ થવાનું માનવું ઉચિત નથી. પરંતુ સ્નેહ --રીક્ષ્યતાના વિગમ સાથે ઉપર જણાવેલા સ્થિતિ ક્ષયાદિ કારણેાથી પણ<sup>,</sup> પરમાણુનાલેદ સ્ક'ધમાંથી થઈ શકે છે**.** એ માન્ચતા વાસ્તવિક તેમજ શાસ્ત્રીય છે. આ રીતે વર્ગ-્ણાએોના પુદ્દગલ સ્કંધાના સંઘટન અને વિઘટનની સમજ જૈન શાસમાં આપેલીં છે.

આ પુદ્દગલ વર્ગ ણાઓના સ્કંધ સમૂહાેની, સ્કંધના સંઘટન અને વિઘટન રીતની અને સ્કંધવર્તી પરમાણુની વિશાળ સંખ્યાની સમજ, સામાન્ય બુદ્ધિવાળા મનુષ્યને સમજવી મુશ્કેલ છે. જેને જ્ઞાનના ક્ષચાપશમ સારા છે, તેવા આત્માર્થી જીવા તા આ વસ્તુને સમજવા બહુ જ કાશિષ કરે છે, અને તેની સ્પષ્ટતા સમજાતાં જૈન દર્શનના -પ્રેણે્તા સંવર્ધ્વ દેવેંજ જગતના લમામ પદ્દાર્થીના ત્રણે પુદ્ગલ વર્ગાંશાએાનું સ્વરૂપ અને વૈજ્ઞાનિક વિચારણા

કાળના ચેથાસ્થિત, સ્વરૂપને સ'પૂર્ણપણે દર્શાવવાની શક્તિ વાળા છે એવા દ્રઢ વિશ્વાસી તે આત્માર્થી જીવા બને છે.

જેઓને જ્ઞાનના ક્ષચાપશમ ઓછા હાય છે તેવા દ્રઢ ધર્મી જીવાે તાે, સર્વંજ્ઞ દેવાે પ્રત્યે શ્રદ્ધાળુ હાેવાના સ્વભાવથી જ તે હકિકત પાતાની ખુદ્ધિમાં નહીં સમજાતી હાેવા છતાં પણ વસ્તુનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ તાે સર્વ<sub>સ</sub> દેવાેએ કહ્યું છે તેવું જ હાેઈ શકે છે, એવી માન્યતાવાળા હાેચ છે. પર તું પાશ્ચાત્ય કેળવણીના દાેઢસાે વર્ષના પ્રભાવે આપણા શિક્ષિત ગણાતા કેટલાકવર્ગમાં એક એવી બ્રામક માન્યતા રૂઢ થવા પામી છે કે, આપણાં શાસ્ત્રોમાં, આવી રીતે કહેલી સક્ષ્મ હંકિકત તે 'ગપ્પા' વગર ખીજી કંઈ નથી. વાંચ્યા વિના-વિચાર્યા વિના, તુલના કર્યા વિના, સમજ્યા વિના, સવ<sup>°</sup> -ખાટું છે એમ કહી દેવામાં હાેશિયારી માનતા અને માત્ર તુંચ્છે વિજ્ઞાન પર જ વિશ્વાસુ રહેતા આપણા એ સુધારકે, શાસ્ત્રોક્ત હકિકતોને પાશ્ચાત્ય વૈજ્ઞાનિકાેની સંમતિની અને એમાં રહેલાં રહસ્યના સ્વીકારની મહાર લાગે ત્યારેજ વસ્તુની તે માન્યતા સહર્ષ સ્વીકારે છે.પર તુ અહિ વિચારેલ પરમાણ, સ્ક ધ વર્ગ હ્યાએા વિગેરે હકિકતાનું શાસ્ત્રીય વર્ણન વિસ્તાર પૂર્વ ક, પદ્ધતિસર, સૂક્ષ્મ વિચારથી ભરપૂર, જૈન શાસ્ત્રમાં એટલું બધું છે કે અન્ય કાેઇ શાસ્ત્રામાં પણુ નથી. આધુ-નિક વિજ્ઞાનિકા તાે તેને સંપૂર્ણ પણે શાેધી શકે જ નહિ.

પરમાણુવાદ અંગે આધુનિક, વિજ્ઞાને કરેલી શાધ જૈન શાસ્ત્રરૂપી, સમુદ્ર પાસે એક જલ બિન્દુ તુલ્ય છે. છતાં પણ જૈન શાસ્ત્રમાં કહેલી પુદ્રગલ દ્રવ્ય અંગેની હકિકતમાં

જૈન દર્શનના ક્રમવાદ

ચ્યાધુનિક વિજ્ઞાન ધીમેધીમે પણ કંઇક અંશે એકમત થતુ. જાય છે.

હવે તા વિજ્ઞાનવિષે પ્રગટ થતી કેટલીક હકિકતા તા એટલી બધી વિચિત્ર આવે છે કે શાસ્ત્રીય સૂક્ષ્મ હકિ-કતાને માન્ય કરવામાં નિષેધ કરવા જેવું રહેતું જ નથી. તેમ છતાં પણ પદાર્થોની સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ રાોધ જૈન શાસ્ત્રો-માં જે રીતે મળી શકે છે તેવી સંપૂર્ણ રાોધ દુન્ચવી કાેઈ પણ સાધનાથી શાધી શકાય તેમ છેજ નહી. જૈન દર્શન-કારાએ દર્શાવેલ પ્રત્યેક પદાર્થ માત્રનું સ્વરૂપ ત્રિકાળ અબાધિત છે.

પર તુ વર્તમાન વૈજ્ઞાનિકેાએ અનુભવેલા કે પ્રગટ કરેલા સર્વ નિયમા કંઈ સર્વદા સ્થિર અને સત્ય રહ્યા નથી. દુષ્ટાંત તરીકે વર્તમાન વૈજ્ઞાનિકેાએ પદાર્થના જે ભાગને અલેઘ, અછેઘ અને સૂક્ષ્મતમ માની પરમાણુ તરીકે નક્કી કર્યો હતા, તે પરમાણુમાં પાછળથી એલેકટ્રાન અને પ્રોટાનના વિભાગા સમજાયા, અને બાદ તે પ્રોટાનમાં પણુ ન્યૂટાન અને પાજીટાન સમજાયા.

હાલમાં એલેકટ્રાનને નાનામાં નાના અણુ તરીકે સ્વી-કારાય છે, પર તુ ભવિષ્યમાં તેની પણુ અણુ તરીકેની માન્યતા મિથ્યા બની જવાની. આ રીતે જેમ જેમ વિજ્ઞાનના વિકાસ વધતા જાય છે. તેમતેમ તેની કેટલીક બાબતાની નિશ્ચયતા મિથ્યા પ્રમાણિત બનતી રહે છે. જ્યારે જૈન શાસ્ત્રમાં કહેલ કાંઇપણ હકિકત કાઈ કાંળે લેશમાંત્ર મિથ્યા પ્રમાણિત થતી નથી. ઇલ્લાંડના આંજના મહાન વિચાર્સ શ્રી હો. કેબથ વાકર કહે છે કે દરેક બાબતમાં માત્ર વિજ્ઞાન પ્રત્યક્ષ ઉર્ર

٤८

તેજ સાચુ અને બીજી બધુ ખાટુ એવી દલીલ કરનાર મૂર્ખજ છે.

જનશાસ્ત્રમાં દર્શાધેલ સૂક્ષ્મ વિચારણાએા પર વિશ્વા-સ નહિ રાખનારા અને આધુનિક વિજ્ઞાનનું પણ ઉપર ચાેટીચું જ જ્ઞાન ધરાવનારાએાને તાે જૈન શાસ્ત્રમાં વર્ણુવેલ પુદ્દગલ વર્ગણાએાનું સ્વરૂપ વાંચીને આશ્ચર્ય થાય એ સ્વ-સાવિક છે.

પરંતુ જૈનશાસ્ત્ર અને વર્તમાન વિજ્ઞાન એ બંનેમાં કહેલી હડ઼િકતને સમજવાની જેઓ શક્તિવાળા છે, તેઓ આ પરમાણુ, સ્ક'ધ, પુદ્ગલ વર્ગ ણા અને સ્ક'ધાના સ'ઘટન અને વિઘટ્ટનની હડ઼િકતોને સત્ય સ્વરૂપે સમજી મહાજ્ઞાનીઓ પ્રત્યે પૂજ્ય ભાવવાળા બને એ હિસાબે, વર્તમાન વિજ્ઞાન પ્રણ, સ્ક'ધ અને સ્ક'ધ નિર્માણની હકિકતમાં જન દર્શન સાથે ક'ઇક અ'ગ઼ે પણ કેવી રીતે સમન્વય સાધી શકે છે, તે બતાવવા આ હકિકતાના, વિજ્ઞાન કથિત હકિકતા સાથે સમન્વય કરતાં કાઈ બાબતમાં સ'જ્ઞાભેદ, બ્યાબ્યાભેદ, ઉપ-યાગભેદ જણાય તેટલા ઉપરથી શાસ્ત્રીય બ્યવસ્થામાં ક્ષતિ નહિં સમજતાં વસ્તુની સત્યતા સમજવાના અને સ્વીકાર-વાના લક્ષ્યવાળા અનવું.

વિજ્ઞાન ક્ષેત્રમાં પરમાણુ, પુદ્ગલ સ્કંધ, સ્કંધ નિર્માણુ, પરમાણુની સૂક્ષ્મતા, મૌલિક તત્ત્વા વિગેરે બાબતા પર અનેક આવિષ્કારા થાય છે. તેમાં ય ંપણ અણુની ચર્ચાઓ તા હવે પ્રાય: ઘરઘર પહાંચી ગઈ છે. અને હજુ પણુ તે

જેન દર્શાતના કર્યાલાદ

વિજ્ઞાનને વિકસાવવા વૈજ્ઞાનિકા જેશભર પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે. પરંતુ આ વિષચાંની સ્પષ્ટતામાં જન દર્શનની દષ્ટિએ વિજ્ઞાનક્ષેત્રમાં હજુ. ઘણી જ અપૂર્ણતા છે. છતાં પણ વિજ્ઞાને સ્વીકારેલ પરમાણુ વિગેરેની સૂક્ષ્મતા પર દષ્ટિપાત કરતાં જૈન શાસ્ત્રમાં કહેલ પરમાણુ, પુદુગલ. વર્ગ'ણાઓ, સ્ક'ધા અને સ્ક'ધ નિર્માણની અત્ય'ત સૂક્ષ્મતમતા અ'ગે જૈન દર્શનકારાની સર્વ'જ્ઞતા પર દ્રઢ વિશ્વાસ ઉત્પન્ન થાય છે. અને પદાર્થ વિજ્ઞાનની પૂર્ણ'તાના સાચા ખ્યાલ જૈન શાસ્ત્રોમાંથી જ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે, એમ નિષ્પક્ષપાતપણે સ્વીકારવું પડે છે. વિજ્ઞાન એટલે પ્રકૃતિના અભ્યાસ મારક્ત અન્વેષ્નણ. આ અભ્યાસ પ્રયાગાત્મક હાય, અને એ અભ્યાસ વધતા જાય તેમ તેમાં જ્ઞાનમાં વધારા થાય.

વિજ્ઞાનથી પ્રયોગસિદ્ધ એટલું જ સત્ય, એમ કેટલાકો કહે છે. પરંતુ પ્રયોગશાળાઓની મર્યાદાઓ બહાર પણ્ સત્ય હાેઇ શકે છે. ટુંકમાં પ્રયાગસિદ્ધથી અન્ય અસત્ય છે એમ કહેવું એ બરાબર નથી. જે વસ્તુ પાતાથી જાણી ન શકાય એ બધી જીઠી જ એવું વલણ અયાગ્ય જ છે. કારણ કે વિજ્ઞાન પરિવર્ત નશીલ છે, જ્યારે સર્વજ્ઞ સિદ્ધાન્તા સર્વાંગી અને સનાતન અપરિવર્ત નશીલ છે. પદાર્થના સ્વ-રૂપને જાણવા સમજવામાં વૈજ્ઞાનિક આવિષ્કારોનેજ સર્વ-સ્વ- માનનારાઓએ સમજવું જોઈએ કે જેને તેઓ આવિ-ષ્કાર કહે છેતે આવિષ્કાર નહિં પણ અત્યાર સુધીની, વર્ત માન વિજ્ઞાનની અલ્પજ્ઞતા અને, અનભિજ્ઞતાનીજ સાબીતા છે. પુદ્દગલ વર્ગ હાએામું સ્વરૂપ અને વૈત્રાનિક વિચારણા

કહે છેં કે, ન્ચૂટને ગુરૂત્વાકર્ષણના આવિબ્કાર કર્યા. ત્તે આલિષ્કારના અર્થ એવા નથી કે પૃથ્વીમાં આઠર્ષણ ગુણ ન હતા અને ન્યૂટને તેને ઉત્પન્ન કર્યા. આકર્ષણ ગુણ તેં જ્યારથી પૃથ્વી છે ત્યારથી મૌંજીદ હતા. પર'તુ ન્યૂટનથી પહેલાંના કાળમાં વૈજ્ઞાનિક તે જાણુતા ન હતા. એટલે એવા પ્રાકૃતિક નિયમની જાણકારીનું નામજ આ-વિષ્કાર કહેવાસુ. વૃક્ષના મૂળમાં પાણી સીંચવાથી આખા વૃક્ષમાં પાણી પહેાંચી જાય છે, એવાે પ્રાકૃતિક નિયમ હતાં અને છે. પરંતુ સર જગદીશચંદ્રબાેઝે તેના કારણુની જાણુકારી પ્રાપ્ત કરી તે પણ વિજ્ઞાનના એક આવિષ્કાર થચેા. એ પ્રમાણે દરેક આવિષ્કારા પર વિચાર કરીએ તાે આવિષ્કારિત સર્વ આખતાે અંગે વિજ્ઞાનની ભૂતકાલીન અન-ભિજ્ઞતાજ સાખીત થાય છે. પરમાણ અંગે પણ તે રીતે જ સમજવું.

વર્તમાન વિંજ્ઞાનની માન્યતા છે કે, પરમાણુવાદના આવિષ્કારક ઇસ્વી પૂર્વે ૪૬૦–૩૭૦ માં થઈ ગયેલ ડેમા-ક્રેટસ છે. પર તુ ભારત વર્ષમાં પરમાણુના ઈ તિહાસ તેનાથી પણું અબ્બે વર્ષ પૂર્વના મળે છે. પરમાણુના વિષયમાં સુવ્યવસ્થિત વિવેચન જૈન દર્શનમાં સદાને માટે મળે છે. પરમાણુવાદની માનેલી હકિકત અંગે જૈન શાસનમાં થઈ ગયેલ ચાવીસે તીર્થ કરાના કથનમાં અન્યાન્ય લેશમાત્ર પણું ફેસ્ફાસ થવા પામ્યા નથી. એટહા જ નહિ પણુ જૈન દર્શાનની માન્યતાલુસાસ પૂર્વે થઈ ગયેલ અનંત ચાવીસી

જૈન; દર્શનનાે કર્મવાદ

તીર્થ કરાેએ પણ પરમાણુવાદ એક સરખી રીતે જ કહ્યો છે. પ્રાકૃતિક નિયમ અંગે જન શાસનના કાેઇપણ તીર્થ ક કરનું કથન અન્ય તીર્થ કરના કથનથી લેશમાત્ર પણ ફેર-ક્રારવાળું નહિ હાતાં એક સરખું જ હાેય છે અને રહેવાનું. એજ જૈન શાસ્ત્રમાં બતાવેલ વસ્તુ સ્વરૂપના પૂર્ણાંશ સત્યની સાબીતીરૂપ છે. જૈન ધર્મ પ્રાચિન અને શાશ્વત હાેવાથી પરમાણુવાદનું અસ્તિત્વ પણ પ્રાચિન અને શાશ્વત છે.

જૈન ધર્મથી અજ્ઞાત માણુસાે કદાચ પાતાની અજ્ઞાન-તાથી જૈન ધર્મના સંબંધ ભગવાન મહાવીર સ્વામીથી માની લે તા ભગવાન મહાવીરદેવના જીવનકાળ પણ ડેમાે-કેટસથી એકસાે કરતાં કંઈક અધિક વર્ષ પૂર્વના હાવાથી ડેમાેકેટસના જીવનકાળ પહેલાં પણ પરમાણુવાદનું અસ્તિત્વ જૈન દર્શનદ્વારા ભારતવર્ષમાં પ્રચલિત હતું. ડેમાેકેટસના સમય પહેલાં પરમાણુના ખ્યાલ વિજ્ઞાનક્ષેત્રમાં નહીં હાવા માત્રથી તે ખ્યાલ જગતમાં કાઈ ને ન હતા એમ કહેવાની તા કાઈ હિંમત કરી શકે તેમ નથી જ.

પ્રયોગ દ્વારા ડેમેાક્રેટસને સમજાએલ પરમાણુ – પુદ્રગ-લનું સ્વરૂપ, ભગવાન મહાવીરદેવે ઉદ્દ્યાષિત કરેલ પરમાણુ – પુદ્રગલ સ્વરૂપ પ્રમાણુ આગળ એક સામાન્ય અ'શ માત્રરૂપે હતું. ડેમેાક્રેટસ પછી વિજ્ઞોનિક ક્ષેત્રમાં તે વિષય અ'ગે ક'ઈક વિકાસ વૃદ્ધિ થવા છતાં પણુ તેમાં ક'ઇ ત્રુટી નથી અગર તાં વિજ્ઞાને હાલમાં માની લીધેલ માન્યતામાં પરિવર્તન શ્રવાનું જ નથી એમ કાેઈ કહી શકે તેમ નથી. કારણું કુ પુદ્દગલ વર્ગઓઐાનું સ્વરૂપ અને વૈત્તાનિક વિચારણા

વિજ્ઞાન કયારે ય પણ એક જ સ્થાન પર રહી શકતું નથી. જે નિયમા સા વર્ષ પહેલાં ઠીક મનાતા હતા તેમાં આજે ઘણું જ પરિવર્તન થઈ ગશું છે. પ્રતિદીન નવા નવા નિયમાની શાધ થઈ રહી છે. અને નવા નવા તત્ત્વાના પત્તો લાગી રહ્યો છે. માટે વિજ્ઞાનવેત્તા સ્વયં કહે છે કે "વિજ્ઞાન અપૂર્ણું છે અને સદા અપૂર્ણુ રહેશે. " અર્થાત્ કયારે ય, પણ એવા સમય નહીં આવે કે જ્યારે મનુબ્ય એમ કહી શકે કે " મેં સવ' વાત જાણી લીધી, હવે મારા ઉત્તરાધિકારીઓને કંઈપણ જાણવાનું શેષ રહ્યું નથી અથવા જે હું જાણું છું તે બધું પૂર્ણુ સત્ય જ છે.

ડેમેોક્રેટસે આ સ'સારને દશ્ય અને અદસ્ય તમામ સ'ગફિત પરમાણુઓના સ'ચાેગ અને વિચાેગના પરિણામ-રૂપે જ સ્વીકાર્ચા છે. પરમાણુ અ'ગેની પાતાની ધારણા પ્રદર્શિત કરતાં તેણુ કહ્યું છે કે સર્વ પદાર્થપિંડ પરમાણુ સમુહથી જ બનેલ છે. અને જે અચ્છેદ્ય અને અવિનાશી અ'શ છે તેને જ પરમાણુ કહી શકાય.

પરમાણુની આ વ્યાપ્યા ડેમોક્રેટસથી માંડી અત્યાર સુધી વિજ્ઞાનસેત્રમાં અસ્પલિતપણુ ટકી રહેલ છે. અને જેથી પાતે સ્વીકારેલ નિવિંભાજ્ય પદાર્થઅવા, પ્રયાગ દ્વારા જેમ જેમ સવિભાજ્યઅવા તરીકે સાબિત થતા જાય છે, તેમ તેમ તે અવાનિસ્ત્રા લલે ન બદલે પણ તે અવા સેને અચ્છેદ અને અવિનાશી તરીકેની માન્યતા છુટતી જાય છે, અને છુટલી જોશે ધરમાણું પછી એલેકટ્રાન અને

હંરુ

જેન દર્શનતા કર્મલાદ

પ્રાટેાન તથા પ્રાટેાનમાંથી ન્યુટ્રાન અને પાજીટ્રાનની માન્યતા-એ તેના સ્પષ્ટ પૂરાવા છે.

ભગવાન મહાવીરદેવે પણ પરમાણુને અવિભાજ્ય, અચ્છેઘ, અલેઘ, અદાહ્ય અને અગ્રાહ્ય બતાઓ છે. પરંતુ વિશેષમાં બતાવ્યું છે કે તે ઈન્દ્રિયગ્રાહી અને પ્રયોગના વિષય છેજ નહીં. જે અણુ ઉપર પ્રયોગ થઈ શકે તેને પરમાણુ કહી શકાય જ નહીં. આ આખ્યા અનુસાર જન દર્શનને માન્ય પરમાણુ, અખંડ હતા, છે, અને રહેશે. જ્યારે વિજ્ઞાને માની લીધેલ પરમાણુ તૂટી ગયા છે.

જૈનશાસ્ત્ર તેા કહે છે કે, મનુષ્યકૃત કાેઈપણ કિયા અને ગતિ તે પરમાણુમાં હેાઈ શકતી જ નથી. મનુષ્ય તેા કરકત અન તપ્રદેશી સૂક્ષ્મ સ્કપ્ધ -ઉપર જ ગ્રંચાેગ કરી શકે છે. એટલે પરમાણુ, એલેકટ્રાન, પ્રોટાન, ન્યૂટાેન કે પાજીટ્રાન એ સર્વ સત્ય પરમાણુંઓથી સંઘટિત સ્કપ્ત છે.

જૈન શાસ્ત્રકારોએ અવિભાજ્ય તથા સૂક્ષ્મ અણુને પરમાણુ કહ્યો છે. અને સૂક્ષ્મ સ્ક'ધા જે ઇન્દ્રિય વ્યવહારમાં ત્સૂક્ષ્મતમ લાગે છે, તેવા સ્ક'ધાની ઓળખાણ 'વ્યવહાર પરમાણુ ' તરીકેની અતાવી છે. વિજ્ઞાનક્ષેત્રમાં પણ જેને પ્રથમ પરમાણુ ' તરીકેની અતાવી છે. વિજ્ઞાનક્ષેત્રમાં પણ જેને પ્રથમ પરમાણુ ' નવીકેની અતાવી છે. વિજ્ઞાનક્ષેત્રમાં પણ જેને પ્રથમ પરમાણુ ' નવીકેની અતાવી છે. વિજ્ઞાનક્ષિત્રમાં પણ જેને પ્રથમ પરમાણુ ' નવીકેની અતાવી છે. વિજ્ઞાનક્ષિત્રમાં પણ જેને પ્રથમ પરમાણુ ' નવીકેની હતો, 'તેને ' વૈજ્ઞાનિકા કહાલે સૂક્ષ્મતમ ( અવિભાજ્ય ) માનતા નહિ હોવા છતાં પણ વ્યવહારમાં તેની એાળપાણુ પરમાણ શબ્દથી જ શાય છે. ત્યા ણરમાણુ (એટમ ) અને એલેકટ્રોન ત્યાદકણો જન સ્ટ્રાનવી સ્ટિએ તેને કદાસ વ્યવહાર પરમાણુ જ સ્ટ્રાહેવાય છે. ગ્રોટલે વિજ્ઞાને માની લીધેલ પરમાગુમાં એકત્રિત બની રહેલી એલેકટ્રાન આદિ સૂક્ષ્મકણે પણ જૈન દર્શનની દ્રષ્ટિએ તા અનંત પ્રદેશાત્મક સ્કંધ જ છે. વિજ્ઞાનને માન્ય સૂક્ષ્મકણે કરતાં જૈન શાસ્ત્રમાં માન્ય પરમાશુની અને વ્યવહાર પરમાશુ (સૂક્ષ્મ સ્કંધા) ની સૂક્ષ્મતા તા અનંતાનંત ગુણી છે. તે પ્રથમ વિચારેલ સાળ વર્ગણામાંના સ્કંધા તથા તે પ્રત્યેક સ્કંધામાં સ મિશ્રિત બની રહેલ પરમાશુની દર્શાવેલ સ ખ્યા 'ઉપરથી જ સમજી શકાય છે. વ્યવહાર પરમાશુ (સૂક્ષ્મ સ્કંધા) અને તેની અંદર અશ્રદ્ધા રાખનારે સમજવું એઈએ કે જન દર્શનને માન્ય પરમાશુ કરતાં અનંતગુણ સ્થૂલ એવા વિજ્ઞાનિક પરમાશુની પણ કેટલી સૂક્ષ્મતા છે?

વિજ્ઞાન કહે છે કે પચાસ શ'ખ પરમાણુઓનો ભાર રંકત અઢી તાલા લગભગ હાય છે. સીગારેટ લપેટવાના કાગળ અથવા પત'ગી કાગળની જાડાઈ ઉપર એક પછી એક લાઈનસર ગાઠવવાથી એક લાખ પરમાણુ સમાઈ શકે. યૂળના એક નાના કણુમાં દશ પદ્મથી પણ વધુ પરમાણુઓ હાય છે. એક ગ્લાસમાં સાડા-વાટર ભરવા વખતે જે નાની નાની છુંદ (પરપોટી) થાય છે તેમાંથી એક છુંદના પરમા-શુંઓની ગણત્રી કરવા માટે સંસારના ત્રણ અરબ વ્યક્તિઓ ખાધા-પીધા સુવા વિના લગાતાર પ્રતિ મિનિટે ત્રણસાેની સંખ્યા પ્રમાણુ પરમાણુઓ ગણતા જાય તો તે છુંદના પ્રસાણુઓની સમસ્ત સંખ્યોને ગણવા વડે સમાપ્ત કરતાં ન્યાર મહિમાલ્લાએ. પાલળા વ્યાળને ઉખેડતી વખતે તે ા ં ો 🤨 ં ં ને જૈન દર્શનના કર્મવાદ

વાળની જડ ઉપર લાેહીની જે સૂક્ષ્મ બુદ નીકળે છે તેને અણુ વીક્ષણની તાકાતથી છ અગર સાત સાત વ્યાસ પ્રમાણ વધારી જેવામાં આવે તાે તે બુદની અંદરના પરમાણુના વ્યાસ ૧--૧૦૦૦ ઇંચ જ હાેઈ શકે છે. એક અધાળ જેટલા હાઈ ડ્રાેજનમાં ૧૬ ઉપર ૨૪ મીંડાં સંખ્યા પ્રમાણુ પરમાણુ હાેય છે.

હવે સ્ક'ધ અ'ગે વિચારીએતાે જન દર્શન અનુસાર પરમાણુની એકત્રિત અવસ્થા તે સ્ક'ધ છે. અમુક પરિમિત સંખ્યામાં જ એકત્રિત બની રહેલ પરમાણુ સમુહને જ સ્ક'ધ કહી શકાય એવું માની લેવાનું નથી. એકથી અધિક ગમે તેટલી સંખ્યા પ્રમાણુ પરમાણુના એકીભાવ તે સ્કંધ કહેવાય છે. દરેક સ્ક'ધા સરખી સ<sup>-</sup>ખ્યા પ્રમાણુ પરમાણુ -વાળા જ હાેચ તેવું પણુ નથી. બેથી માંડી ચાવત્ અનંત પરમાણુઓના એકીભાવ રૂપ સ્કંધા વિવિધ પ્રકારના હોય ્છે. અને તે દરેક પ્રકારમાં અન'તા સ્ક'ધા હાેચ છે. વળી .એવાં વિવિધ સ્ક'ધા ના એકરૂપ મિશ્રિત થવાથી પણુ એક .સ્વત ત્ર સ્ક ધ કહેવાય છે. તેવી રીતે એક સ્ક ધમાં એકીભાવ ્રુપે સ્થગિત રહેલ પરમાણુ સમુહમાંથી એક કરતાં ગમે -તેટલી સંખ્યામાં એકભાવ ખની રહેલાે અમુક પરમાણ સમૂહરૂપ ટુકડાે અલગ પડે તેા પણુ સ્વતંત્ર સ્ક'ધ કહે-ંવાય છે.

ંે સ્કે ધર્મા વિષયમાં વિજ્ઞાનનું માનવું પણ આ રીતે .જ છે: પર'તુ એક સ્કુ ધમાંથી વ્તાડી તાડીનેં ડુકડા કરતાં -કેરતાં ચાર્વતૂ તે પદાર્થક સ્વસ્વરૂપમાં રહે ત્યાં સુધીના ડુકડાને

,65

જ સ્કંધ તરીકે સ્વીકારવાનું વિજ્ઞાનનું મંતવ્ય છે. જે પદાર્થના અણુ, કાેઈ અન્ય પદાર્થ જાતિમાં પરિણત થઈ જાય તે પદાર્થના અણુને વિજ્ઞાન સ્કંધ તરીકે સ્વીકારતું નથી.

૯૭

જૈન દબ્ટિએ તેા પદાર્થસ્વરૂપના બદલવાની અપેક્ષા રાખ્યા વિના, સ્ક'ધના ટુકડા કરતાં કરતાં યાવત્ બે ભાગ થઈ શકે ત્યાં સુધીના ટુકડાને પણુ સ્ક'ધ કહી શકાય છે. એટલેજ જૈન દર્શ'નને માન્ય સ્ક'ધસ્વરૂપ દ્વારા પદાર્થ'-જ્ઞાન બહુ જ સુ'દર રીતે સમજી શકાય છે.

દરેક સ્ક'ધામાં પરમાણુ સમૂહ વિવિધ સ'ખ્યામાં અને વિવિધ સ્વરૂપે હેાવાથી સ્થૂલતા અને સૂક્ષ્મતાની દૃષ્ટિએ જન શાસ્ત્રમાં પુદ્ગલ સ્ક'ધ છ પ્રકારના અતાવ્યા છે.

૧. છેદન લેદન તથા અન્યત્ર વહન થઈ શકે તેવા પુદ્દગલસ્ક ધ " અતિસ્થૂલ " કહેવાય છે. જેમકે ભૂમિ, પત્થર, પર્વત વિગેરે.

ર. છેદન ભેદન થઈ ન શકે, પરંતુ અન્યત્ર વહન થઈ શકે તેવા ઘૃત, પાણી, તેલ વિગેરે "સ્થૂલ" કહેવાય છે. ૩. કેવળ ચક્ષુથી દશ્યમાનજ છાયા–તડકા વિગેરે કે જેતું છેદન–ભેદન કે અન્યત્ર વહન ન થઈ શકે તેવા પુદ્દગલ સ્કંધોને " સ્થૂલ–સૂક્ષ્મ " કહેવાય છે.

૪. જે નેત્ર સિવાય ચાર ઇન્દ્રિયેાનાજ વિષયભૂત એવા વાશુ તથા અન્ય પ્રકારના ગેસ વિગેરેને '' સૂક્ષ્મ– સ્થૂલ" કહેવાય છે.

U

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

પ. મનેાવર્ગ હ્યુા, ભાષાવર્ગ હ્યુા, કાયવર્ગ હ્યુાના જે સૂક્ષ્મ પુદ્દગલસ્ક ધા કે જે અતીન્દ્રિય છે, તેને '' સૂક્ષ્મ " કહેવાય છે.

<. દ્વિપ્રદેશી વગેરે સ્ક'ધને ''અતિસૂક્ષ્મ" કહેવાય છે.

સ્ક'ધની સ્થૂલતા વ્યને સૂક્ષ્મતા, વિજ્ઞાન ક્ષેત્રમાં ફકત ત્રણુ રીતે જ સમજાઈ છે.

(૧) ઠાેસ (૨) તરલ અને (૩) બાબ્પ. જૈન દર્શને કહેલ ઉપરાેકત છ પ્રકારમાંથી આ ત્રણુ લેદાે અનુક્રમે પહેલા ખીજા અને ચાથા પ્રકારરૂપે કહી શકાય. ત્રીજા, પાંચમા અને છઠ્ઠા પ્રકારના પુદ્ગલસ્ક ધાેના તાે વિજ્ઞાનને ગ્યાલ પણ નથી, તાે પછી વર્ગ ણાએામાં બતાવેલ સ્ક ધ સમૂહની સક્ષમતાના તા ખ્યાલ કયાંથી હાય જ ? માટે ૈજ્ઞાનિકાએ કલ્પેલ સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ સ્કંધ પણુ જૈન દર્શાને દર્શાવેલ સૂક્ષ્મ સ્ક ધ કરતાં અન તગુણે સ્થૂલ છે. તેવા સ્થૂલ સ્ક ધાની પણ સૂક્ષ્મતા કેવી છે તે અતાવવા વૈજ્ઞાનિક પ્રેાફેસર '' અન્ડેડે" અનુમાન કર્યું છે કે એક ઔેસ પાણીમાં એટલા સ્કંધ છે કે, સ'સારનાં સમસ્ત સ્ત્રી, પુરૂષ અને આળકાે તેની ગણત્રી કરવા લાગી જાય અને દરેક સેકન્ડમાં પાંચ પાંચની ગણત્રીએ દિવસ અને રાત ગણતાં જ રહે તે એક ઔ સ પાણીના તમામ સ્કુંધાની ગણત્રી પૂર્ણ કરતાં ચાલીસ લાખ વર્ષ લાગે.

આ ઉપરથી સમજી શકાય છે કે વિજ્ઞાનને માન્ય સ્ક'ધા પૈકી સૂક્ષ્મસ્ક'ધાની સૂક્ષ્મતા સામાન્ય માણુસને યુદ્ધિગમ્ય નહીં હાેવા છતાં પણ વિજ્ઞાન પ્રત્યેના વિશ્વાસના આધારેજ દુનિયા સ્વીકારી લે છે, તાે પછી જૈન શાસ્ત્રમાં અતાવેલ પુદ્દગલવર્ગ ણાઓનાસ્ક ધાે કે જે વિજ્ઞાનના સૂક્ષ્મ સ્ક ધાે કરતાં અન તગુણ સૂક્ષ્મ છે તેની સૂક્ષ્મતામાં પણ શ'કાને સ્થાન કેવી રીતે હાેઈ શકે ?

66

હવે સ્ક'ધ નિર્માણુ અ'ગે વિચારતાં અનેક પરમાણુ પરસ્પર મળી સ્ક'ધરૂપે બનવામાં કે સ્ક'ધમાંથી વસ્તુનું નિર્માણ થવામાં જૈન દર્શનકારાએ તે નિર્માણ હેતુમાં પર માણુઓના સ્નિગ્ધત્વ અને ઝ્રક્ષત્વ સ્વભાવ દર્શાવ્યા છે. જે આગળ વિસ્તૃત રીતે વિચારાઈ ગયુ' છે. અહી' વિજ્ઞાનમાં વૈજ્ઞાનિકાએ સ્ક'ધ નિર્માણમાં પદાર્થના ઘનવિઘુત્ (પોઝી-ટીવ) અને ઝાણવિઘુત (નેગેટીવ) સ્વભાવને સ્વીકાર્યો છે. આમાં શબ્દભેદથી જૈનદર્શનની અને વિજ્ઞાનની વાતને કદાચ એક જ સમજી લઈએ તા વાંધા નથી.

વિજ્ઞાન કહે છે કે પરમાણુની અંદરના ભાગ પોલા હાવાથી તાંડી શકાય છે. પરમાણુ તાંડવાથી બે ભાગમાં વહેંચાઈ જાય છે. ૧. નાભિ અને ૨. ઝાણાણુ. આ પૈકી નાભિ તે અતિ ભારે અને ઘનવિઘુત વાળા પરમાણુ વિભાગ છે. પરમાણુની નાભિ એકલ કણ નથી. પણુ ઘનાણુ (પ્રાટાન) અને શુન્યાણુ (ન્યૂટ્રાન.) મળીને બનેલી છે. હાઇડ્રોજનની નાભિમાં એક જ કણુ છે, અને તે. ઘનાણુ (પ્રોટાન) છે. બીજા તત્ત્વાની નાભિઓ ઘનાણુ અને શુન્યાણુના વિવિધ પ્રકારના મિલનથી બનેલી છે.

लैन दर्शनने। अर्भवाह

ઝાણાણુની સરખામણીમાં ઘનાણ ખુબ જ વજનદાર હાેય છે. એક ઘનાણુનું વજન ૧૮૪૦ ઝણાણુના વજન **બરાબર હાેય છે. આવેા વજન**દાર ઘનાણુ, ઝણાણુને પોતાના તરફ આકર્ષી લે છે. આ આકર્ષ ણુ અસમાન વિદ્યુતભારનું જ છે. ઝાણાણમાં ઝાણ વિદ્યુત હાેય છે, અને નાભિમાં ઘન વિઘુત હેાય છે. આને કારણે નાભિ તે ઋણાણને સતત્ ખેંચ્યા કરે છે. આ હિસાબે સમજી શકાય છે કે વિઘુત્ આકર્ષ'ણુને કારણે જ ઋણાણુઓ અને ઘનાણુ-એા એકબીજાને ખેંચતા હાેય છે. ઘનવિઘુતવાળા અંશાને **તના**ણુ કહેવાય છે. એક પરમાણુના વિષયમાં પદાર્થ ને અનુ-સાર<sup>ં</sup>ઘના**ણુની સ**ંખ્યા વિવિઘ<sup>ં</sup> પ્રકારની હેાય છે. જેમકે પ્રાણુવાયુમાં આઠ ઘનાણુ હાેય છે. આ આઠે ઘનાણુ તે ઘન-વિઘુતવાળા એટલે જૈનદર્શનાનુસાર સ્નિગ્ધ સ્પર્શવાળા હાય છે. જેથી ઘનાણુ ( પ્રેાટેાન ), સ્નિગ્ધની સાથે સ્નિગ્ધનુ ઉદાહરણુ અની ંજાય છે. શુન્યાણુ (ન્યુટેાન) ને વિજ્ઞાન, ઘનાણુ અને ઝણાણુ એમ બે વિઘુત કણેાના બનેલા કહે છે. શુન્યાણમાં ઘન વિઘુત ( પાઝીટીવ ) અને ઋણ વિઘુત (નેગેટીવ)એ અન્ને વિદ્યુતવાલા કહ્યાે એકી ભાવરૂપે મળેલાં હાેવાથી જનદર્શનાનુસાર સ્નિગ્ધ અને ઝ્રક્ષ અંધનનું ઉદાહરણ્ શુન્યાણુ (ન્યુટ્રેાન) અની જાય છે. કેવળ ઝાણાણુએાના સંસુદાયના પરિણામરૂપ ઝાણાણ ( એલેકટ્રાન ) તે જૈનદર્શ-નાનુસાર ઝ્રક્ષની સાથે ઝ્રક્ષના બ'ધનનું ઉદાહેરણુ છે. ઝ્રક્ષ વિદ્યુતવાળા અંશાને ઝાણાણુ કહેવાય છે.

સ્મામાં ઘન વિદ્યુત (પાઝીટીવ) જનદર્શનની સંજ્ઞા-

નુસાર સ્નિગ્ધતા અને ઝાણુ વિદ્યુત ( નેગેટીવ ) એ ઝાક્ષતા .કહી શકાય છે. એટલે જૈનદર્શને સ્નિગ્ધત્વ અને ઝાક્ષત્વના .નામથી અને વિજ્ઞાને ઘનવિદ્યુત અને ઝાણવિદ્યુતના નામથી .પદાર્થના બે ધર્મોને જણાવ્યા છે.

વિજ્ઞાન કહે છે કે, દરેક ચીજ જુદી જુદી જાતના પરમાણુઓના પરસ્પર મિલન અને સંચાેગથી બનેલી છે. પણ પ્રકાશ, ગરમી, વિઘુત વગેરેને પદાર્થ ગણુવામાં આવતા નથી. એ તાે શક્તિઓ છે. એ શક્તિઓ આ પરમાણુઓના સંઘર્ષની જ છે.

. જૈનદર્શનમાં આ હકિક્ત અનાદિ કાળથી માન્ય છે. વિજલી શું છે ? એ વિષયમાં જૈન દર્શનકાર કહે છે કે " स्निग्ध रुझत्वगुण निमित्तो विद्युत् " સ્નિગ્ધ અને ઝ્રક્ષ ગ્રણવાળા સ્કંધાના સંયાગથી વિજલી પેદા થાય છે. ડૉ. આ. એલ શીલે લ'ડનથી પ્રકાશિત પાતાના પુસ્તક Positive science of Ancient Hindus માં સ્પષ્ટ લખ્શું છે કે, જૈન દર્શનકાર આ વાતને સારી રીતે જાણતા હતા કે પાઝીટિવ અને નિગેટિવ વિદ્યુત્કણાના મળવાથી વિદ્યુત્ની ઉત્પત્તિ થાય છે.

આ રીતે પુદ્દગલ દ્રવ્યની કેટલીક વાતા જૈન દર્શનમાં ઐવી છે કે આધુનિક વિજ્ઞાન દષ્ટિથી પણુ યથાર્થ છે. યદ્યપિ વજ્ઞાનિક પદ્ધતિથી જૈનાચાર્ય કાેઇપણુ પ્રકારના આવિષ્કા રાત્મક પ્રયાગ ન કરી શકે, પર'તુ જૈનદર્શ'નની પુદ્દગલ અંગેની દષ્ટિ એટલી સૂક્ષ્મ તથા અર્થ'બ્રાહી છે કે તેનો

कैन हर्शनने। अर्भवन्द्र

ઓનેક વાતા આજે પણ વિજ્ઞાનની કસાેટી પર કસી શકાચ છે. વૈજ્ઞાનિક સત્ય કચાં સુધી ઠીક છે એ એક અલગ પ્રશ્ન છે, પર'તુ જૈનદર્શનકથિત શખ્દ⊸અણુ–અ'ધકારાદિ સ'બ'ધી અનેક માન્યનાએા એવી છે કે જે આજની વૈજ્ઞાનિક દર્ષિથી વિરૂદ્ધ નથી.

જેની ઉત્પત્તિ સ્વયં સિદ્ધ હેાય અર્થાત કાેઈ દ્રવ્યના સંચાેગજન્ય ન હાેય એ રીતની વ્યાખ્યા અનુસાર વિશ્વમાં મૂળ તત્ત્વાની સંખ્યા પ્રથમ ૨૨ કે ૨૩ની સ્વીકારી અંતે ૯૩ સુધી સિદ્ધ કરનાર વિજ્ઞાન આજે કહેવા લાગ્યું છે કે પરમાણુની વધઘટથીજ જીદાં જીદાં તે મૂળતત્ત્વા અને છે. અને અણુના ઘટક ઈલેકટ્રાન્સની જીદી જીદી સંખ્યાના કારણુ જ અણુમાં વિવિધતા આવે છે.

જૈન દર્શનની માન્યતા તેા સદાને માટે એ જ હતી અને છે કે દ્રશ્ય જગતની અનેકવિધ વિવિધતામાં પૃથક્ પૃથ્ક્ સ'ખ્યા પ્રમાણ પરિણામ પામેલા પુદ્દગલ પરમાણુઓનું જ કાર્ય છે. પૂર્વે કહેલ ઔદારિકાદિ વિવિધ સ'ગ્રાવાળી પુદ્દગલ વર્ગણાઓનું કારણ એના ઘટક પરમાણુઓની બુદ્દી બુદ્દી સ'ખ્યાના હિસાબે જ છે. તે સવે ના મૂળમાંતા માત્ર એક પુદ્દગલ દ્રવ્ય જ છે. તેમાં બતાવેલ સ'ખ્યા પ્રમાણ પરમાણુઓમાંથી એક પણ પરમાણુની હાનિ વૃદ્ધિએ તે તે વર્ગણાઓની સ'ગ્રા બદલી જાય છે.

આધુનિક વિજ્ઞાને સ્વીકારેલ, પારાના અણુમાંથી એુકની ન્સુનતાએ સુવર્ણુઅણુ બની જવાની હકિક્ત, જૈન દુર્શન તો પહેલેથી જ કહેતું આવ્યું છે. આ રીતે જૈન દર્શનકથિત પુદ્દગલદ્રવ્યની કેટલીક હકિક્તો કે જે અન્ય ચુદ્ર્ગલ 'વર્ગ હ્યુઓતુ' સ્વરૂપ અને વૈજ્ઞાનિક વિચારણા

કાેઈ દર્શનકાર કે વિજ્ઞાનના અનુભવમાં કે વિશ્વાસ સ્વરૂપે પણુ ન હતી, તેવી આખતામાંની ક'ઈક આખતા આજે વિજ્ઞાનને પ્રત્યક્ષ સિદ્ધ થવા લાગી છે. તાે પણુ હજુ એવી ઘણી આખતા છે કે જેની પ્રત્યક્ષતાને વિજ્ઞાન અનુભવી શક્યુ નથી.

~ YO3

પરમાણુ અને વિશ્વ નામનું એક પુસ્તક સન ૧૯૫૬માં લ ડનથી પ્રકાશિત થયું છે. તે પુસ્તકના લેખક પદાર્થ વિજ્ઞાનના અધિકારી વિદ્વાન સુપ્રસિદ્ધ વૈજ્ઞાનિક છ. ેંગા. જોન્સ, જે. રાટખ્લેટ અને છ, એ. વિટરા. પરમાણની અન્તર્ગત મૌલિક તત્ત્વાની ચર્ચા કરતી વખતે તે પુસ્તકમાં પૃષ્ઠ ૪૯ ૫૨ લખે છે કે '' ઘણા ટાઇમ સુધી ત્રણ જ તત્ત્વ (એલેકટ્રાન, ન્યુટ્રાન અને પ્રાટ્રાન) વિશ્વમાં સંઘ-ટનના મૂલભૂત આધાર તરીકે માનવામાં આવતાં હતાં. પરંતુ વત્ત માનમાં તથા પ્રકારના તત્ત્વાનું અસ્તિત્ત્વ હજીપણુ સંભવિત થઈ ગયું છે. મૌલિક અણુઓની આ વૃદ્ધિ ખહુ જ અસ તાયના વિષય છે અને તેથી રહેજે પ્રશ્ન ઉઠે છે કે મૌલિક તત્ત્વાના સાચા અર્થ અમે શું કરીએ. પહે-લાંપહેલાં તેા અગ્નિ, પૃથ્વી, હવા અને પાણી આ ચાર પદાર્થોને જ મૌલિક તત્ત્વની સંજ્ઞા અપાઈ હતી. પરંતુ ત્યાર ખાદ તેા સમજમાં એ આવ્યુ' કે પ્રત્યેક રાસાયનિક પદાર્થના મૂલભૂત વ્યણુ જ પરમાણુ છે. ત્યારબાદ પ્રાેટાન, ન્યુટ્રાન અને એલેકટ્રાન એ ત્રહ્યુ મૂલભૂત અહ્યુ મનાયાં. હાલે તેા મૂલભૂત અણુઓની સંખ્યા વધી ગઈ છે અને

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

અને ફેર પણ વધી શકે તેમ છે. મૂલભૂત અણુઓની એ વૃદ્ધિ, પદાર્થમૂલ સંબંધી હમારા અજ્ઞાનની જ સૂચક છે. સાચી વાત તાે એ છે કે મૌલિક અણુ શું છે એ જ હજી સુધી સમજમાં આવી શકશું નથી. "

આજના આ ચ'ત્ર પ્રધાન સુગમાં પણ જ્યારે પરમા- ા શુવાદની વૈજ્ઞાનિક ક્ષેત્રમાં અનિશ્ચિત સ્થિતિ છે, તેા પછી જે સુગમાં પ્રયોગશાલાઓ અને યાંત્રિક સાધના નહી' હતાં તે સુગમાં પણ જૈનદાર્શનિકાેએ પરમાણુની સૂક્ષ્મતા, પદાર્થના ઉત્ત્પાદ-બ્યય અને ધ્રોબ્યધર્મ અને પરમાણુની અનન્ત ધર્માત્મક્તા આદિ વિષયાને અસીમ નિશ્ચલતાથી કેવી રીતે વર્ણ બ્યા હસે ? એ પ્રશ્ન છત્રાસાશીલ માનવને ઈ દ્રિય પ્રત્યક્ષ રૂપ મામુલી ખાબાચિયાથી હટાવી, આત્મપ્રત્યક્ષ રૂપ મહા-સાગર પ્રત્યે દેષ્ટિ કેળવવાને ઊત્ક ઠિત બનાવે છે.

8

## પ્રકરણ ૪ શું

તત્ત્વજ્ઞાન દ્વારા પદાર્થના માૈલિક તત્ત્વની સમજ

પદાર્થનું સ્વરૂપ સમજવા માટે પ્રથમ મૌલિક તત્ત્વને ઓળખવું જેઈએ. અને ત્યારખાદ તેના પર્યાયાને સમજ-વાથી જ પદાર્થનું સ્વરૂપ ચથાસ્થિત સમજી શકાય છે. પુદ્દગલનું સ્વરૂપ પણુ આ રીતે જ સમજી શકાય છે. અને તે રીતે સમજનાર જ વિશ્વ વ્યવસ્થા સમજી શકે. મૌલિક તત્ત્વને જૈન દર્શનમાં '' દ્રવ્ય " તરીકે એાળ-્ખાવ્યું છે.

સહેલાવિ તે ગુણ, અને કમલાવિ તે પર્યાય છે. આ ગુણુ અને પર્યાય જેમાં હાેય તે દ્રબ્ય કહેવાય છે. પદાર્થનું રૂપાન્તર એટલે કે વસ્તુના બીજા સ્વરૂપને પર્યાય કહેવાય છે. જેમકે ઘડા, કાેઠી, કુંડું વીગેરે માટીદુપ પુદ્ગલ દ્રબ્યનાં ક્ષ્સ્તાં રૂપાન્તરા યા પર્યાય કહેવાય છે. અને તેમાં રહેલ રતાશ, ચીકાશ, વીગેરે માટીરૂપ પુદ્ગલ દ્રવ્યના ગુણા છે. પુદ્ગલ દ્રબ્યની વ્યવસ્થાએા યા રૂપાન્તરા ગમે તેટલાં થયા કરે, પરંતુ વર્ણાદિ ગુણા તાે એક યા અન્ય અંશે તે રૂપાન્તરામાં—અવસ્થાએામાં સદા અવસ્થીત રહે જ છે. પુદ્દગલ પરમાણુ અને સ્કંધામાં ક્રરતા ક્રરતા વર્ણ-ગંધ-

જૈન દર્શર્નના કર્મવાદ

રસ અને સ્પર્શ એ ચારેય પુદ્ગલદ્રવ્યના મૂળ સ્વભાવેા છે. પુદ્ગલદ્રવ્યના અને પર્યાયાનાં અન'ત સ્વરૂપા હાેય છે. ગુણ પર્યાયના વિવિધ સ્વરૂપાને અનુરૂપ તે પુદ્ગલદ્રવ્યમાં વિવિધ પ્રકારની શક્તિએાનુ પ્રાગટચ થાય છે.

વર્તમાનવિજ્ઞાનના આવિષ્કારા તે પુદ્દગલદ્રબ્યના ગુણુ અને પર્યાયના અમુક અમુક સ્વરૂપાેના જ આવિષ્કારા છે. પુદ્દગલદ્રબ્યના અન'ત સ્વરૂપા પૈકી વર્તમાન વિજ્ઞાને આવિષ્કારિત સ્વરૂપા તે પુદ્દગલદ્રબ્યના અન'ત સ્વરૂપા રૂપ સમુદ્રમાંથી એક બિન્દુ તુલ્ય છે. જીદા જીદા કાળે માનવ સમાજ પાત પાતાની ખુદ્ધિના ક્ષચાપશમાનુસાર જીદા જીદા પ્રકારે પુદ્દગલ દ્રબ્યના જુદા જીદા આવિષ્કારા કરી ભૌતિક સામગ્રીની અનુકુળતા કરતા જ રહ્યો છે. અમુક કાળે અમુક આવિષ્કારાને દુનિયા ભૂલી જાય છે, અને નવા આવિષ્કારોના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે. તે સમયના માનવસમાજને ભૂતકાળના કેટલાક આવિષ્કારોના ખ્યાલ નહીં હાવાથી વર્તમાન આ-વિષ્કારોને જ મહત્તા આપી ગર્વિત અની જાય છે.

ય ત્રવિજ્ઞાન, શખ્દવિજ્ઞાન, ભૂમિતિવિજ્ઞાન, ભૂસ્તર-વિજ્ઞાન, ભૂતલવિજ્ઞાન, ભૂગર્ભ વિજ્ઞાન ખગેાળવિજ્ઞાન, શિલ્પ-વિજ્ઞાન, ગાંધકામ વિજ્ઞાન, ચિત્ર વિજ્ઞાન, આ રાગ્ય વિજ્ઞાન, 'પ્રમાણુ વિજ્ઞાન, માનસ 'વિજ્ઞાન વીગેરે નાનાં માટાં અનેક 'વિજ્ઞાનાના આ વિષ્કારા તે પ્રૌદ્ગલિક પરિણામાના જ આ વિ-- ક્રારા કહેવાય. આ આ વિષ્કારા એ રીતે સમજી શાકાય. '(૧') વિજ્ઞાનની જીતે અને (ગ) જાત્ત્વજ્ઞાનની રીતે. -તત્ત્વનાન દ્વારા પદાર્થના મૌલિક તત્ત્વની સમજ

તત્ત્વજ્ઞાન અને વિજ્ઞાનમાં માટેા તક્ષવત છે. તત્ત્વ-જ્ઞાન વ્યાપક છે વ્યને લાખાે વિજ્ઞાના તેના પેટામાં સમાય છે. શાધારા હાય તેના કરતાં પણ અન'તગણ અણરોાધ્યુ' સદાના માટે વિજ્ઞાનમાં રહી જાય છે. કાેઈપણ અક સાયન્સ યા તેા કાેઈપણ એક વિષયના પદ્ધત્તિસર શાસ્ત્રને વિજ્ઞાન કહેવાય છે. એવા ભિન્ન ભિન્ન સાયન્સવેત્તાઓને પુછીચે તે৷ તેઓ કહે છે કે અમને અમારા વિષયમાં બહુ જ-એા**છુ**ં જ્ઞાન છે. મનેાવિજ્ઞાનના ધુર ધર વિદ્વાનને પૂછા તાે. તેએ કહેશે કે આજ સુધી અમે અને અમારા પૂર્વજોએ. હેજારાે વર્ષ પ્રયત્ન કરી માનવ મનના વિષયમાં અહુ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું છે. પરંતુ જેટલું અમને એ વિષયમાં માલુમ\_ પડશું છે, તેની અપેક્ષાએ કેઇગણું અધિક અમને માલુમ\_ નથી, માેટા માેટા માેટા ચિકિત્સકા જીના અનુભવના લાભ ઉઠાવીને તથા પાતાનું સમ**સ્**ત આગુબ્ય તેજ વિષયની ચ્યનુભુવ પ્રાપ્તિમાં વ્યતીત કરીને પણુ એવા પરિણામ પર પહોંચે છે કે અમને શરીરનું બહુ જ એાછું જ્ઞાન છે. કાેઇને કાેઈ રાેગ એવા આવી જાય છે કે તેમના સર્વ-,જ્ઞાનને અજ્ઞાનમાં પરિવર્તન કરી દે છે. અને તે સમજે છે કે જે કંઈ આજ સુધી જાણ્યું હતું તે ઠીક નહીં હતું. .શરીરમાં હુજારા અંગ એવાં છે કે જેના " શરીરવેત્તાએ ઝ ને પણુ પત્તો હાેતાે નથી. એવી રીતે અન્ય પ્રકારના વિજ્ઞાન\_ શાસ્ત્રના પણ એજ હાલ છે. તેા પછી કેવી રીતે કહી -શકાય કે વૈજ્ઞાનિક્તુ વ્યાન પૂર્ણ છે. જેએા પાતાનું સમસ્ત.

.9.0.6.

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

ં આચુષ્ય જ્ઞાન વૃદ્ધિને માટે જ અર્પ'ણુ કરી ચૂકચા છે, એવાજ મનુષ્યાનાં ઉદાહરણુ આપણુ અહીં વિચાર્યા છે.

વિજ્ઞાનની આ સ્થિતિ છે. જ્યારે તત્ત્વજ્ઞાનના વિષય <sup>-</sup>આખા વિશ્વ ઉપર ક્રરી વળે છે, તે વિશ્વનેજ સંપૂર્ણુ તત્ત્વ -સમજીને તેનું જ્ઞાન કરાવે છે.

વળી વિજ્ઞાન તે દશ્ય જગતના વિભિન્ન અ'ગેંાનું 'પૃથક્ પૃથક્ અધ્યયન કરે છે, જ્યારે જે જ્ઞાનના માનવ 'મસ્તિષ્કની સાથે સંબ'ધ છે તેવા જ્ઞાનની કાેઈ પણ ધારા -તત્ત્વજ્ઞાનના ક્ષેત્રથી બહાર હેાઈ શકતી જ નથી. વિજ્ઞાનના ંવિષય ઇન્દ્રિયાની સહાયતાથી મનુષ્ય જેટલાે પ્રાપ્ત કરી શકે .તેટલા પુરતા જ છે. એટલે વિજ્ઞાન પ્રત્યક્ષ અનુભવવાદી છે.

અર્થાત્ વિજ્ઞાન તેા દશ્ચ જગત સુધી જ સીમિત છે. તત્ત્વજ્ઞાનનાે વિષય તાે ઇંદ્રિયપ્રત્યક્ષ પૂરતાે જ સીમિત નહીં 'રહેતાં ઇંદ્રિયાતીત વિષયાેને પણુ અવલાેકીને અ'તિમ તત્ત્વના 'આધાર પરજ જ્ઞાનધારાને સ્પષ્ટ કરે છે.

વિશ્વના અદશ્ય અને ગુઢ સિદ્ધાન્તાે વિજ્ઞાનની દષ્ટિમાં આવી શકતા નથી. તેથી કરીને તેવા સિદ્ધાન્તના અભાવે `વિજ્ઞાનનું જ્ઞાન પારમાથિક દષ્ટિથી પૂર્ણું કહી શકાતું નથી. વ્યાટે જ વૈજ્ઞાનિક દષ્ટિકાેણુ હં`મેશાં અપૂર્ણું અને એકાંગી ચેંહાય છે.

અને તત્ત્વજ્ઞાન પૂર્ણ અને સર્વાંગી હાેય છે. તત્ત્વ-

| તત્ત્વગ્રાન દ્વારા | પદાર્થના | ઞોલિક | તત્ત્વની | ્સમજ |
|--------------------|----------|-------|----------|------|
|--------------------|----------|-------|----------|------|

જ્ઞાનની ખાેજના અ'ત તે સ્વય' સત્યનાં અ'શ છે. એટલે જ્યાં સુધી સત્ય છે ત્યાં સુધી તત્ત્વગ્ઞાન છે.

અને જ્યાં સુધી તત્ત્વજ્ઞાન છે ત્યાં સુધી સત્ય છે. તત્ત્વજ્ઞાન ત્રહ્યેય કાળને માટે સદા અબાધ્ય જ છે. તેમાં મગજના માણુસાે જુદી જીદી શાધા અને પાતાના વિજ્ઞાનને ઉર્લા કરે છે, પરંતુ વખત જતાં એ અદશ્ય થાય છે. અને તત્ત્વજ્ઞાન તેા જગતમાં ચાલુ જ રહે છે. તત્ત્વજ્ઞાનમાં જડ-અને ચેતન બન્નેના ગુણ તથા પર્યાયનું સર્વાંગી શાધન છે. જ્યારે વિજ્ઞાનમાં પ્રાયઃ જડના જ ગુણુ તથા પર્યાયતું અને તે પણ અપૂર્ણ અને અનિશ્ચિત શાેધન છે. ચેતનના લક્ષ વિનાના કેવળ જડપુદ્ગલના જ આવિષ્કારા અને તેનાે ઉપયાગ શુલ છેડાવાળા નથી. જીવનમાં ઉપયાગીતાની દષ્ટિએ તત્ત્વજ્ઞાન અને વિજ્ઞાન અન્નેનું સ્વતન્ત્ર મહત્ત્વ છે. બન્નેચ સત્યની મ'જિલ પર પંહેાંચવાના માગ' છે, પર'તુ તત્ત્વજ્ઞાનના વિકાસ મુખ્યત્વે આત્મવાદના રૂપમાં છે. તેનાથી મનુષ્યને ક્ષમા, સંતાષ, અહિંસા, સત્ય આદિની પ્રાપ્તિ થઈ છે. વિજ્ઞાનના વિકાસ આધિભૌતિકજ રહ્યો છે. વિજ્ઞાનથી મનુષ્યને ભૌતિક સામર્ચ્યની જ પ્રાપ્તિ અહુ થઈ છે.

પર'તુ સમજવુ' જરૂરી છે કે ભૌતિક સામગ્રીથી મનુષ્ય લલે આન'દથી જીવી શકે, ભૂતલમાં કે ગગનમાં વિચરવાના આન'દ મ્હાલી શકે, પર'તું આધ્યાત્મિક અને નૈતિક સામર્થ્ય વિના કેવલ ભૌતિક સાધનાના ઢગલાઓથી

206

વાસ્તવિક શાંતિના અનુભવ**ંકે ભૌતિક આવિષ્કારાની પૂર્ણ** સત્યતા કદાપી પ્રાપ્ત થવાની નથી.

સર જેમ્સજીન્સ નામે એક વજ્ઞાનિક લખે છે કે– સાપેક્ષવાદ અને પરમાણુવિભાજન જ વીસમી સદીના મહાન આવિષ્કાર નથી, પરંતુ '' વસ્તુઓ આપણુને જેવી દેખાય છે તેવી નથી " એ જ આ સદીના મહાન આવિ-ષ્કાર છે. સાથે સાથે સર્વમાન્ય વાત તાે એ છે કે આપણે હજુ સુધી પરમ વાસ્તવિકતાની પાસે પહેંાચી શક્યા નથી. આ રીતે પદાર્થનું પ્રાપ્તજ્ઞાન એ, કેવલ વૈજ્ઞાનિક દર્ષિ કરતાં તત્ત્વજ્ઞાનદષ્ટિ સાથે જ વિચારવામાં આવે તાેજ -સ્વ અને પરને લાભદાયક છે.

તત્ત્વજ્ઞાનની વાતાેને કષ્ઠત પાશ્ચાત્ય યા વિજ્ઞાનદષ્ટિ એ જ જેનારા અને વિચારનારા કદાચ ન પણ સમજી શકે, વળી આજના અર્થ પ્રધાન ચુગમાં કેવળ અ ધશ્રદ્ધા રાખવી પણ ન પરવહે, તાેપણ સમજવું જેઈએ કે કેટલીક વાતાે એવી હાય છે કે તેમાં એકલી તર્ક બુદ્ધિ કામ આવતી નથી– એને માટે આંતરદૃષ્ટિ મેળવવી. પહે છે

આંતરદંષ્ટિને અપ્રાપ્ત મનુષ્ય, પૃથ્વી ઉપર રહીને ત્રિલાકને જીતવાના પ્રયાસા કરતા આવ્યા છે અને કેટલીક વાર કંઇક અંશે એને સક્ળતા પણુ મળે છે. પરંતુ જગ-તને ઇતિહાસ કુંહે છે કે એ સફળતાની બ્રમણાનું જ્ઞાન માનવીને હંમેશાં પાછળથી થશું છે. ગામ થવામાં તેને તત્ત્વજ્ઞાનની પ્રાપ્તિનેા અભાવ છે. બાહ્યદ્દષ્ટિ તેા કેવળ વિજ્ઞા-નથી પણુ કેળવાય છે. જ્યારે આંતરદષ્ટિ તેા આંતરદષ્ટિને પ્રાપ્ત તત્ત્વજ્ઞાનીઓએ પ્રરૂપેલ તત્ત્વજ્ઞાન દ્વારા જ કેળવાય છે.

હવે તત્ત્વજ્ઞાન અંગે વિચારીએ તેા અનેક પ્રકારતું તત્ત્વજ્ઞાન સમય સમયપર જગતમાં ભેવામાં આવે છે. અને તે તત્ત્વજ્ઞાનની પ્રરૂપણારૂપ વિવિધ દર્શના (સિદ્ધાન્તા) જગતમાં દષ્ટિગાચર થાય છે. દરેક તત્ત્વજ્ઞાનના આવિબ્કાર-કેામાં ન્યુનાધિક પ્રમાણમાં લાક સેવા, નિઃસ્વાર્થવૃત્તિ, ત્યાગ, તપ આદિ પણ ભેવામાં આવે છે. તા વિવિધ દર્શનકારાએ વિવિધરૂપે પ્રરૂપેલ તત્ત્વજ્ઞાના પૈકી, કયા તત્ત્વજ્ઞાનને સંપૂર્ણ સત્ય રૂપે સ્વીકારવું એ પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય એ સ્વભાવિક છે. એટલે એ માટે હવે વિચારીએ.

જીવનના મૂળ તત્ત્વેાનું અધ્યયન કરવું, તેને સમજ-વાના પ્રયત્ન કરવા અને વિવેકની ક્સાટીપર કસાએલ તત્ત્વાનુસાર આચરણુ કરવું એ જ ''દર્શન"ના જીવનની સાથે વાસ્તવિક સંખધ છે.

માનવજીવનની આસપાસની પરીસ્થિતિયેાં અને તેના પર પરાગત સ સ્કારના આધારપર જ પ્રત્યેક દાશ નિકની વિચારધારા અને છે. અને તે કારણાની અનુકુળતા–પ્રતિ-કુળતાને અનુસારે આગળ વધે છે. સ્વભાવ–વૈચિત્ર્ય અને પરિસ્થિતિ વિશેષના કારણે જ વિભિન્ન દાર્શ નિક વિચાર-

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

ધારાએામાં ભિન્ન ભિન્ન દ્રષ્ટિકાેણ હાેય છે. એટલે વસ્તુ-ચિંતનમાં જેવા જેવા ઢ ગની સામગ્રી ઉપલબ્ધ થાય છે, તેવા ઢ ગથી ચિંતનની શરૂઆત થાય છે.

મનુષ્યને પ્રાકૃતિક કૃતિયાે અને શક્તિઓની પાછળ કાર્ય કરવાવાળી કાેઈ શક્તિ પ્રત્યક્ષરૂપે દ્રષ્ટિગાેચર નહિ<sup>-</sup> થવાથી ઉત્પન્નથતા આશ્ચર્ય'ને લીધે આગળ વધતી વિચાર-ધારાને સુક્તિસુક્તકલ્પનાઓદ્વારા સ'તુષ્ટ કરવાના મનુષ્યના પ્રયત્ન પણ ''દર્શ'ન"ના રૂપમાં પરિવર્ત્તિ થઈ જાય છે.

પ્લેટેા અને બીજા ગ્રીક દાર્શનિકેાએ કરેલ દાર્શનિક નિર્માણુ એ '' આશ્ચર્ય'"ના આધારે જ છે.

પાતે સ્વયંના અરિતત્ત્વ પર અથવા બાહ્ય જગત અંગે ઉત્પન્ન થતા સંદેહથી, મનુષ્યની વિચાર શક્તિ દ્વારા આલંબિત માર્ગ પણ, દર્શનનું રૂપ ધારણ કરે છે. પશ્ચિમમાં અર્વાચિન દર્શનાંના પ્રારંભ સંદેહથી જ થાય છે. તે ધાર્મિક ઉપદેશાને પણ સંદેહની દૃષ્ટિથી દેખે છે.

કાેઈક દર્શન એવાં પણ છે કે આશ્ચર્ય અને સ'દેહ પ્રત્યે બિલ્કુલ વિચારધારા નહિ કરતાં પાતાનું દષ્ટિકાેણ ભૌતિકતા પ્રધાન બનાવી જીવનના વ્યવહાર પક્ષની સિદ્ધિના માટે જ સિદ્ધાન્તા રજી કરે છે. જે '' વ્યાવહારિકતા વાદ " ના નામથી પ્રસિદ્ધ છે. ભારતીય પર'પરામાં આ દષ્ટિકાેણ્ વાળુ દર્શન તે '' ચાર્વાક દર્શન " કહેવાય છે. આ વિચાર-ધારાવાળુ દર્શન આધુનિક વિજ્ઞાનની જ અધિક સમીપ ગણાય. તત્ત્વગ્રાન દારા પદાર્થવા મૌલિક તત્ત્વની સમજ

્ર આ રીતે આશ્ચિર્ય, જિજ્ઞાસા અને સ'શયાદિના કાર-છેુાથી ઉત્પન્ન થયેલાં દર્શનો તે મુખ્યરૂપે તેા પાશ્ચાત્ય પર'પરાનુ' જ પ્રતિનિધિત્વ કરે છે.

ભારતીય પર'પરામાં તેા દર્શ'નશાસ્ત્રનું મુખ્ય પ્રયોજન દુ:ખથી મુક્ત થવાનું છે. ભારતીય દર્શ'નેામાં પ્રાયઃ આધ્યાત્મિક જ પ્રેરણા છે. અહીં સમજવું જરૂરી છે કે માનવજીવનની સાર્થંકતા યા મહત્તા કેવળ વિજ્ઞાન, અર્થ-શાસ્ત્ર, રાજ્યનીતિશાસ્ત્ર ઇત્યાદિ જીવન વ્યવહાર પૂરતી જ નથી. પરંતુ જેનું મૂલ્યાંકન કરવાનું સામાન્ય માનવીની શક્તિથી બહાર છે, વળી જેનું મૂલ્ય વ્યવહારિક અંશથી પણુ કેઈગણું અધિક છે, જે વ્યવહારિક અંશને પણ કયારેક કચારેક માર્ગદર્શન કરનારૂં છે, એવા આધ્યાત્મિક યા આન્તરિક જીવનથી જ મનુષ્યની મહત્તા છે. ભવિષ્ય-કાલીન ઉજજવલતાનું દર્શન તે આધ્યાત્મિક દષ્ટિ છે. ભારતીયદર્શનનું નિર્માણ આવાપ્રકારની પ્રેરણાથી જ થયેલું હાય છે.

શાશ્વત શાંતિને પ્રાપ્ત કરવાની પ્રેરણા કરતું દર્શન તેજ આધ્યાત્મિક દર્શન છે. જેને સામાન્ય ગ્રક્ષુ દેખી ન શકે તેને આધ્યાત્મિક દર્શન જેવાને ઇચ્છે છે. જેને સાધા-રણ ઇન્દ્રિયા પામી ન શકે એવી વસ્તુના તે અનુભવ કરવા ચાહે છે. ભૌતિક વિચારધારાવાળી વ્યક્તિ, આવી આધ્યા-ત્મિકતાથી બહુ જ દૂર ભાગવાના પ્રયત્ન કરે છે તા પણ આધ્યાત્મિક દર્શનનું સ્તર બહુ જ ઉચું છે.

۷

<u>ં છે. છે. છે.</u> જેનું જેનું દેશનના 'કમવાદ

જગતના મૂળ તત્ત્વાેનું વાસ્તવિકન્નાન આવા આધ્યા-ત્મિક દર્શના દ્વારાજ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.

ભારતીય સર્વ આધ્યાત્મિકદર્શનોના મુખ્ય ઉદ્દેશ દુ:ખના નાશ અને શાશ્વત સુખની પ્રાપ્તિના જ છે. ભૌતિક સુખને પણ આધ્યાત્મિક દર્શનાએ તા દુ:ખ જ ગષ્ટ્ર્યુ છે. સદાકાળ આત્માની સાથે સ'બ'ધિત રહેનારા સુખને જે સુખ માન્યુ છે. અને એવુ સુખ, તે આધ્યાત્મિક સુખ છે. જેના વિયાગ કદાપી થતા જ નથી. આવા સુખની પ્રાપ્તિમાં સાધનભૂત નીવડનાર ભૌતિક અનુકૂળતાવાળી સામગ્રીની' આવશ્યકતા, આધ્યાત્મિક સુખ પ્રાપ્તિ સુધી જ સ્વીકાર્ય ગણી અન્તે તા તેને પણ ત્યાજ્ય ગણી છે. પર'તુ આધ્યા-ત્મિક જીવનથી પતન કરાવવાવાળી ભૌતિક અનુકુળતાવાળી સામગ્રીને તા વ્યવહારીક દુ:ખ કરતાં પણ વિશેષ ખતરનાક ગણી છે.

વળી ભૌતિક સુખ-દુઃખ કે આધ્યાત્મિક સુખ-દુંઃખનાં મૌલિક તત્ત્વની પણ ભારતીય દર્શનામાં બહુ જ સ્પષ્ટ અને તલસ્પશી વિગ્રારણા આળેખાઈ છે. આવી વિગ્રારણાને સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ જૈનદર્શનમાં વિશેષ સ્વરૂપે મળી શકે છે. જૈનંદર્શન કહે છે કે પ્રાણિઓને વિવિધ પ્રકારે ભાગવવા પડતા કષ્ટોના મુળ આધાર, જીવ અને પુદ્દગલ તત્ત્વના પારસ્પરિક સંબંધ છે. ભૌતિક સુખની પ્રાપ્તિ પર્ણ આ બન્ને તત્ત્વોના સંબંધનુ જ પરિણામ છે. તત્ત્વज્ञાન દ્વારાં પદાર્થાના મૌલિક તત્ત્વની સમજ

જૈનદર્શનની માન્યતાનુસાર જ્યાં સુધી એ બન્ને તત્ત્વા એક બીજાથી સર્વથા ભિન્ન ન થાય ત્યાં સુધી જીવને અનંત આધ્યાત્મિક સુખની પ્રાપ્તિ અસંભવ છે. અનાદિ-કાળથી પરસ્પર સંબંધિત એ બન્ને તત્ત્વને અલગ પાડ-વાનું દિગ્દર્શન જ જૈન દર્શનનું સુખ્ય પ્રયાજન છે. દુઃખનાં મૂળરૂપ પુદ્દગલ તત્ત્વના ઉલ્લેખ યથાસ્થિત સ્વરૂપે ભારતીય જૈનેતર દર્શનામાં જેવામાં નહિં આવતા હાવા છતાં તેમના ઉદ્દેશ અને આચારવિચારાતા આત્મામાંથી પુદ્દગલ-તત્ત્વના સંબંધને અલગ કરી પુદ્દગલના સંબંધથી રહિત શાશ્વત સુખની પ્રાપ્તિ માટેના જ છે.

જૈન દર્શનમાં તત્ત્વ, દ્રવ્ય, સત્, પદાર્થ, અર્થ આદિ શંખદોનો પાય એક જ અર્થમાં પ્રયોગ થયે છે. આગમામાં "સત્" શખ્દના પ્રયાગ બહુ જ ઓછા છે. ત્યાં પ્રાય દ્રવ્ય શખ્દના જ પ્રયાગ છે. એ દ્રવ્યને જ તત્ત્વ કહ્યું છે.

જીવ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, કાળ અને પુદ્દગલ એ છ દ્રવ્ય (મૌલિક તત્ત્વા) જૈનદર્શન માને છે. આ છએ દ્રવ્ય સ્વતંત્ર છે. એક તત્ત્વ બીજા તત્ત્વરૂપે કદાપી થઈ જતું નથી. જીવ તે સ્વદેહ પ્રમાણ, જીવ અને પુદ્દગલને ગતિ તથા સ્થિતિમાં સહાયક અનુક્રમે ધર્માસ્તિ-કાય અને અધર્માસ્તિકાય તત્ત્વ, અને આકાશના વિષયમાં લાેકાકાશ ઉપરાંત અલાેકાકાશ પણ હાેવાની માન્યતા એ જૈન દર્શનની વિશેષતા છે.

કાેઈ કાેઈ દર્શનમાં પુદ્ગલ તત્ત્વની સામાન્યપણે

જૈન દર્શનને કર્મવાદ<sup>,</sup>

માન્યતા છે, પર તુ જનદર્શ નને માન્ય પુદ્રગલની માન્ય-તામાં વિશેષતા એ છે કે તે બીજાઓની માફક પુદ્ગલ પરમાણુઓને ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે નહીં સ્વીકારતાં તે કહે છે કે પ્રત્યેક પરમાણુમાં સ્પર્શ, રસ, ગ'ધ અને રૂપની ચાેગ્યતા રહે જ છે. સ્પર્શનાં પરમાણુ તે રૂપાદિના પરમા-**ણ્ટ્યી ભિન્ન નથી. એવી રીતે રૂપ**નાં પરમાણ સ્પર્શાદિ<sup>-</sup> પરમાણુઓથી અલગ નથી. પરમાણુની એક જ જાત છે. પૃથ્વીનાં પરમાણુ પાણીમાં પરિણત શકે છે. પાણીનાં પરમાણુ અગ્નિમાં પરિણુત થઈ શકે છે. પૃથ્વી-પાણી-અગ્રિ, એ વિગેરે મૌલિક તત્ત્વ નથી. સ્કુલમાં ભણુતા વિદ્યા-થીં આ દ્વારા હાઇડ્રોજન અને એાકસીજનના અણુઓને એકઢા કરી પાણી અનાવવાના અખતરાએે અને હાલની સરકાર દ્વારા પાણીમાંથી પણ વિજળી ઉત્પન્ન કરવાનાં કાર્ચી એ તેનું પ્રત્યક્ષ ઉદાહરણ છે, તથા રેડીયાે દ્વારા શખ્દ પણ પુદ્રગલ હાેવાની સાબિતિ આજે પ્રત્યક્ષ સિદ્ધ છે. આ રીતે જૈન દર્શન પ્રણિત તત્ત્વજ્ઞાનની વાસ્તવિક્રતા અને<sup>-</sup> સ′પૂર્ણુતાનાે ખ્યાલ આપણુને આવી શકે છે.

સાધારણુ રીતે તેા જૈન દર્શાનની માન્યતા બે તત્ત્વની જ છે. (૧) જીવ અને (૨) અજીવ. અગર (૧) ચેતન અને (૨) જડ.

ઉપરાેક્ત છ દ્રવ્ય (તત્ત્વ) માંથી જીવ વિના પાંચે દ્રવ્યાે અજીવ કહેવાય છે. સ'સારની વિભિન્નતાના કારણમાં માત્ર એક '' જડ " ને જ- માનવાથી કે એકલા આત્મ- તત્ત્વજ્ઞાન દ્વારા પદાર્થના મૌલિક તત્ત્વની સમજ

તત્ત્વથી જ સર્વ બાબતના નિકાલ કરી લેવાથી, કે એકપણ તત્ત્વના સર્વથા નિષેધ કરવાથી, જગતના સ્વરૂપના વાસ્ત-વિક ખ્યાલ આવી શકતા નથી. વળી તત્ત્વ અંગે એકલા નિત્યવાદને કે એકલા અનિત્યવાદને જ સ્વીકારી લેવાથી વસ્તુના અનંત ધર્માત્મક સ્વરૂપની સમજ પણ સમજી શકાતી નથી. અને તત્ત્વજ્ઞાન અધુરૂં જ રહી જાય છે.

જન દર્શન કહે છે કે વસ્તુમાત્ર સ્વભાવથી જ એવી છે કે તેના વિચાર અનેક દષ્ટિઓથી થઈ શકે છે. એ દષ્ટિનું નામ અનેકાન્તવાદ છે. વસ્તુના કાેઈ એક ધર્મનું પ્રતિપાદન સ્યાત્ શખ્દથી જ થાય છે. આથી અનેકાન્ત વાદને સ્યાદ્વાદ પણ કહે છે. વસ્તુને એક દષ્ટિ બિન્દુથી જોનાર તે એકાન્તવાદી છે. વસ્તુના વાસ્તવિક ખ્યાલ એકા-ન્તવાદથી નહિં પરંતુ અનેકાન્તવાદથી પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.

આચારના નામે પણ અહિંસાના જેટલાે વિકાસ જન 'પર'પરામાં થયા છે, તેટલાે વિકાસ ભારતીય પર'પરાની બીજી કાેઈ ધારામાં થયેલ જેવામાં આવતાે નથી. એતું મુખ્ય કારણ જગતની દક્ષ્ય વસ્તુઓ પૈકી કઈ કઇ વસ્તુઓમાં કયારે કયારે કેવા પ્રકારે ચેતનાનું અસ્તિત્ત્વ છે, અને કયા સંચાગામાં દશ્ય વસ્તુઓમાં પણ જીવની ઉત્પત્તિ થઈ શકે છે. (જીવ જન્મ ધારણ કરે છે), જીવની બાહ્ય અને આંતરિક દશા વિભિન્ન રીતે પણ કેવા પ્રકારે હાય છે, આત્માની વિશુદ્ધ દશા કેવી છે, વિગેરે જીવતત્ત્વ સંબંધી ગ્રાનની સંપૂર્ણતાના ખ્યાલ જન દર્શનમાં દ્રષ્ટિગાચર શ્રાય છે.

ે૧૧ં૭

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

જીવની ભિન્ન ભિન્ન વૃત્તિયાને અનુસાર જીવની અવસ્થાએા પણ ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે કેવી રીતે બની રહે છે, એના સ્પષ્ટ ખ્યાલ જેન દર્શનમાંથી મળી રહે છે. એ અવસ્થાએાના આધારે તત્ત્વાના નવભેદ પણ જૈન દર્શનમાં કહ્યા છે. જીવ-અજીવ-પુન્ય-પાપ-આશ્રવ-સ વર-નિર્જરા બ ધ અને માક્ષ એ નવભેદામાં અમુક અવસ્થા જીવની પાતાની જ છે, અમુક બન્નેની મિશ્રિત અવસ્થાએા છે, અને અમુક અજીવની અવસ્થા છે. આ રીતે વિભિન્ન તત્ત્વાની માન્યતા વિભિન્ન દર્પિકાેણાથી છે.

, **^** 

જોકે જૈનદર્શનની માન્યતાનુસાર મુખ્ય રૂપથી જીવ અને અજીવ અગર ચેતન અને જડ એ બેજ તત્ત્વ છે. પરંતુ એ બન્ને તત્ત્વાના વિશ્લેષણુ યા અવસ્થા વિશેષથી ભિન્ન ભિન્ન સંખ્યક તત્ત્વાની રચના યા બાધ થઇ શકે છે. જીવની દુ:ખ પ્રાપ્ત અવસ્થાનું મુખ્ય કારણુ પુદ્દગલ દ્રવ્ય હાેઈ પુદ્દગલ દ્રવ્યનું વિસ્તૃત વર્ણન જૈન દર્શનમાં બતાવવામાં આવ્યું છે. પુદ્દગલ દ્રવ્યનું સ્વરૂપ સમજી શકનાર જ જગતની વિચિત્રતાના ખ્યાલ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

જગતમાં જે કાેઈ દશ્ય પદાર્થી છે તે સર્વ અને શરીર શ્વાસાચ્છ્વાસ, શબ્દ અને વિચાર એ સર્વ પુદ્દગલ દ્રવ્યંતું જ પરિણમન છે. જીદાજીદા સમયે વૈજ્ઞાનિકા જે આવિષ્કારા કરે છે તે શરીર, શબ્દ અને વિચાર રૂપે પરિણિત પુદ્દગલાં-માંથી જ કરે છે. અને જગતને આશ્ચર્ય મુખ્ય બનાવે છે. પરંતુ શરિરાદિતું પરિણમન, શામાંથી થાય છે તે વૈજ્ઞાનિકા જાણી શકતા નથી. અમુક સંખ્યા પ્રમાણ પરમાણ સમુહ-

્૧૧૮

ુરૂપ સ્કંધામાંથી જ શરીર, શ્વાસાેચ્છવાસ, શખ્દ અને વિચારનું પરિણુમન થઈ શડે છે. આ પરિણુમનમાં મૌલિક તત્ત્વરૂપે ચાેગ્ચતા ધરાવતા સ્કંધા અતિ સૂક્ષ્મ છે. તેમાં રૂપ –રસ–ગ'ધ અને સ્પર્શ હાેવા છતાં પણ તે સ્કંધા એટલા બધા સૂક્ષ્મ છે કે ઇન્દ્રિય પ્રયત્ક્ષ થઈ શકતા નથી.

છતાં પણ તે સ્ક ધ સમુહાેમાંથી શરીરાદિરૂપે પરિણિત દશા, ઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ હાેવાથી તેના અસ્તિત્ત્વ વિષે શ'કા રહેતી નથી. સ્થૂલતા અને સૂક્ષ્મતાની દૃષ્ટિએ છ પ્રકારના જે પુદ્દગલ સ્ક ધા કહ્યા છે, તે પૈકી પાંચમા પ્રકાર સૂક્ષ્મ સ્ક ધાના જે કહ્યો છે તે જ પ્રકારના સ્ક ધામાંથી શરીરાદિનુ પરિણમન થઈ શકે છે. તે સ્ક ધાનુ વર્ણન આગળ આઠ ગ્રહણ વર્ગણા તરીકે વિચારાઈ ગર્યુ છે.

... આ પરિણમન જીવના પ્રયત્નથી જ શાય છે. જીવના પ્રયત્ન વિના તે પરિણમન થઈ શકતું નહીં હાેવાથી તે પરિણમનને '' પ્રયોગ પરિણમન '' કહેવાય છે. જીવ દ્વારા તેનું પરિણમન કેવી રીતે થાય છે તે આગળ વિચારીસું. પર તુ આ રીતે જીવ દ્વારા થતા પ્રયાગપરિણમનમાં કથા સાધનથી જીવ, તે તે સ્કંધામાંથી શરીરાદિરૂપે પરિણમન કરી શકે છે તે પણ વિચારવું અતિ જરૂરી છે. આત્માની સાથે અસુક સ્વરૂપે પરિણમન પામેલ પુદ્દગલાના સંબંધથી જ જીવ, ઉપરાક્ત સૂક્ષ્મ પુદ્દગલ સ્કંધાનું શરીરાદિ રૂપે .પરિણમન કરી શકે છે. તેના વિના તે થઈ શકતું નથી. સમસ્ત પ્રદ્વાંડમાં શરીર, ું શાસાચ્છવાસ, ભાષા અને મન

· જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

વર્ગ ણાએાના પુદ્દગલ સ્ક'ધા સ્થળે સ્થળે ભરચક હાેવા છતાં પણ કાર્મણ વર્ગણાના સ્ક'ધામાંથી કર્મ'રૂપે પરિણામ પામેલ ·પુદ્ગલ સ્ક'ધાના સ'ચાેગ વિનાના આત્મા, આઠે ગ્રહણ ચેાગ્ય પુદ્ગલ વર્ગ'હ્યાના સ્ક'ધામાંથી શરીરાદિરૂપે પરિહ્યુમન 🛒 કરતે। નથી. એટલે દશ્ય જગતના પદાર્થોના પરિણમનમાં અગરતાે જીવના ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના આત્મિક, શારીરિક, વાચિક અને માનસિક વિકાસના નારાેધમાં મુખ્ય તત્ત્વરૂપે કાર્મ' વર્ગ' હાના સ્ક'ધસસુહેા માંથી પરિણમનપામેલ કર્મદ્રવ્ય ંજ ભાંગ ભર્જવી રહ્યું છે. જગતમાં જે જે દ્રવ્યાના જે જે ગુણે અને પર્યાયેા છે તે તમામ દ્રબ્યાે–ગુણે અને પર્યા-ચાેથી જીવને અનભિજ્ઞ રાખનાર પાેતાની સાથે કર્મ'રૂપે સ મિશ્રિત અની રહેલ પુદ્દગલ દ્રવ્ય જ છે. તે અનભિજ્ઞતા જ જીવને દુઃખદાચી છે. એટલે દુઃખના મૂળ તે કર્મવચ્ પુદ્ગલ દ્રવ્યને જાણનાર, અને સમજનાર જ તેના સંચાેગથી મુક્ત બની શકે છે. તે કર્મરૂપે પરિણત થતા કાર્મણ વર્ગણાના પુદ્દગલ સ્કંધા આત્માની સાથે કેવી રીતે વળગે છે, ચાંટે છે તે આગળ વિચારીશ'. અહીં તાે . એટલું જ સ્પષ્ટ કરવું જરૂરી છે કે શરીર, વ્હાસાેચ્છવાસ, વચન અને વિચાર રૂપ પુદુગલ પરિણુમન, જીવના પ્રયત્નથી જ થતું હાેવાથી '' પ્રયાગ પરિષ્ટમન" કહેવાય છે. અને તે પ્રયાેગ પરિણમિત પુદ્ગલ સ્ક'ધામાંથી જીદાજીદા સમયે જીદાજીદા વૈજ્ઞાનિકાે ભિન્ન ભિન્ન આવિષ્કારા દ્વારા ભૌતિક સામગ્રીમાં ઉપયાગી જે પુદ્ગલરચના કરે છે તે મિશ્ર પરિણુમન કહેવાય છે. જો કે પ્રયોગ અને મિશ્ર બન્ને

પરિષ્ઠુમનમાં જીવના પ્રયત્ન તા છે જ. પરંતુ જે પુદ્રગલાના પરિષ્ઠુમનમાં પહેલ વહેલા જ જીવના પ્રયત્ન થાય છે તે પરિષ્ઠુમનને પ્રયાગ પરિષ્ઠુમન કહેવાય છે. પ્રયાગ પરિષ્ઠુ-મનને યાગ્ય આઠ ગ્રહુષુ યાગ્ય પુદ્દગલ વર્ગ ષ્ઠાઓનું અને અન્ય અગ્રહુષુ યાગ્ય પુદ્દગલ વર્ગ ષ્ઠાઓનું વર્ગ ષ્ઠારૂપે થયેલ પરિષ્ઠુમન, જીવના પ્રયાગ વિના સ્વય પરિષ્ઠિત હાઈ તેને "વિસ્તસા પરિષ્ઠામ" કહેવાય છે. જો કે કશ્ય જગતનું મીલિક તત્ત્વ પરમાણુ જ છે. છતાં છવના પ્રયાગના પ્રારંભ આડ ગ્રહુષુ યાગ્ય પુદ્દગલ વર્ગ ષ્ઠા ઉપર જ થતા હાઈ, દૂશ્ય વસ્તુઓના મીલિક તત્ત્વ તરીકે આઠ ગ્રહુષુ યાગ્ય પુદ્દગલ વર્ગ ષ્ઠા જ છે. આ રીતે જન દર્શનકારાની દૂષ્ટિ, પદાર્થના અત સુધી-મૂળ સુધી પહેાંચવામાં તેમની સર્વ જ્ઞતા જ કારષ્ઠાલૂત છે.

- અહીં કાેઈને શંકા થાય કે વિસસા અને પ્રયાગ રૂપે પરિણામ પામેલ પુદ્દગલ અવસ્થા તા જૈન દર્શનમાં અતાવી, પરંતુ ભિન્ન ભિન્ન સમયે વૈજ્ઞાનિકા દ્વારા ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપે થતા આવિષ્કારારૂપ પુદ્દગલપરિણામ કે જે મનુષ્યાને જીવનાપયાગી બની રહે છે તેવા આવિષ્કારાનું વર્ણન જૈન દર્શનકારા સર્વજ્ઞ હાેવા છતાં જન દર્શનમાં કેમ જોવામાં આવતું નથી. પુદ્દગલના તમામ પર્યાયાના બાણકારે તા ત્રિકાલિક પર્યાયાનું વર્ણન અતાવવું જ બોઈ એ.

આનું સમાધાન એ છે કે સર્વરૂ દેવેા સર્વ દ્રવ્યાના

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

ત્રિકાલિક ગુણ અને પર્યાયાને જાણવાની શક્તિવાળા છે. કાેઈ પણ કાળે સામાન્ય મનુબ્યે આવિષ્કારિત કાેઈ પણ આવિષ્કાર સર્વગ્ન દેવાથી અજ્ઞાત હાેતાજ નથી. અજ્ઞાત હાેય તાે સર્વગ્ન કહી શકાય જ નહીં. વળી અનંતાનંત આવિષ્કારા કુદરતના પડદા પાછળ જગતજીવાથી અજાણુર્ છે તે પણ તમામ, સર્વગ્ન દેવાથી તાે જ્ઞાત જ છે. પરંતુ પ્રયાગથી સિદ્ધ બતાવવા જતાં વાસનાના ભૂખ્યા, તૃષ્ણાના દાઝ્યા મનુષ્ય એનાથી અનર્થ મચાવી દે છે! અરે કદાચ! વિશ્વના સંહાર કરવામાં પશુ એ શક્તિઓ ખર્ચી નાખે છે. આજની વૈજ્ઞાનિક સિદ્ધિઓ પાછળ તાે અઢળક દ્રવ્ય અને કાળ વ્યય થાય છે. છતાં પુર્ણ સફલતા તા અનિ-'શ્વિત અને છે.

જ્યારે ભૂતકાળમાં તેા તાંબા કે ચાંદીનું સાનું બના-વવાના, અમુક શબ્દપ્રચાગ દ્વારા જગતમાં ઉપસ્થિત મુશ્કેલીઓને દૂર હટાવવાના, દેવતાઓને વશ કરવાના, ભુતલ કે આકાશમાં ઉદ્ધયન કરવાના પૌદ્દગલિક આવિષ્કારા બીલ્કુલ મામુલી દ્રવ્ય અને કાળવ્યથથી ભારતના સંતા કરતા હતા. છતાં પણ આ ભૌતિક આવિષ્કારા કરતાં આત્મિક આવિષ્કારાની મહત્તા તે સમયે વિશેષ હતી. એટલે આવા આવિષ્કારાના વ્યય, પરાર્થને વિસરી સ્વાર્થ વૃદ્ધિમાં કે દયા-દાન-સહાનુભુતિ અને પરાપકારને ભૂલી જઈ સંગ્રહવૃત્તિમાં ન હતા.

એવા આવિષ્કારાના ઉપયોગમાં ભાેગની લાલસા કે ત્ર્યસ તાેષની જવાલા નહતી, અહંભાવ--સ્વાર્થ અને ભયને .ઉપસ્થિત થવા નહીં દેવામાં તે આવિષ્કારકાે સજાગ હતા. ભૌતિકતાની ખિમારીથી રાેગગ્રસ્ત ન થઈ જવાય તેની સાવ-્ધાની હતી. કષાયાેની ગ્લાનિ હતી. દુરાચારી વિદ્રાન કરતાં સદાચારી અભણુ પ્રત્યે આદર હતાે.

તે સમયે આત્મા પ્રત્યે ઉપેક્ષાભાવ ન હતા. જેથી આધ્યાત્મિક સંસ્કૃતિના રક્ષણ સમયે ઉપસ્થીત થતી કંટાેકટીને નિવારવા માટે જ ભારતના સંતા દ્વારા આવા પ્રયાગા થતા. મરણાંત કષ્ટ આવે તા પગ્ર સ્વદેહના રક્ષણ માટે પરના ધ્વ સ કરવામાં તેના ઉપયાગ ન થતા. કારણ કે એ સંતપુરૂ-ંષાના જીવનમાં સ્વાર્થ ગૌણ અને પરાર્થ સુગ્ય હતા.

· સમય પકટેા થતાં માનવીઓમાં સ્વાર્થવૃત્તિ અને 'વિષયલાલસાએાનુ' સામ્રાજ્ય વૃદ્ધિ પામતાં તે વસ્તુઓના સદ્વ્યયને બદલે દુવ્ર્યય થવાના પરિણામે તે શક્તિઓ .હાસ પામી. આ કારણુથી જૈનાચાર્યો કેવળ જૈનદર્શન પ્રણિત મૌલિક તત્ત્વને જ નીરૂપીને મૌન રહ્યા. છે.

ત્રિકાલિક દ્રબ્ય–ગુણ અને પર્યાયને અનુભવવા માટે વિરાટ ગ્રાનની જરૂર છે. એ માટે આત્માના અનુપમ શુદ્ધિકરણ પ્રયાગ જ જરૂરી છે. એ એક પ્રયાગ સિદ્ધ થયેથી વિશ્વનુ કાેઈ પણ તત્ત્વ અગ્રાત રહેતુ જ નથી. એ પ્રયાગની સિદ્ધતા માટે કર્મ સ્વરૂપને સપૂર્ણપણે સમજ જૈન દર્શનપ્રણિત આચાર દ્વારા, આત્માની સાથે સખધિત કર્મ રૂપ પુદ્દગલવર્ગણાને હટાવવાની કાેશિષ કરવી જરૂરી

જૈન દર્શનાને કર્મવાદ

∕છે. એ રીતે કેાશિષ કરનારાએા જ સર્વ'જ્ઞ બન્યા છે અને 'અનસે. તથા શાશ્વત સુખના લાેકતા બની શકશે.

ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપે થતું પુદ્ગલ પરિણમન યા પુદ્-ગલ આવિષ્કારા થવામાં પરમાણુની વૃદ્ધિ અને ન્યૂન ્ચવાની રીત, પરમાણુની અન'ત શક્તિએાનું વર્ણુન, ્પુદ્ગલની ૨૮ સૂક્ષ્મ વર્ગ **ણાએા, ગ્રાહ્ય–અગ્રાહ્ય વ**ર્ગ **ણા**એા, અચિત મહાસ્કન્ધા, વિવિધ પરિણામા, આ બધાનુ .શાસ્ત્રીયવર્ણન, પદ્ધત્તિસર, વિસ્તારપૂર્વંક સૂક્ષ્મ વિચારાેથી જૈન શાસ્ત્રમાં આજે પણ એટલું બધું જેવામાં આવે છે કે જગતના અન્ય કાેઈ ગ્રંથમાં નથી. કાેઈ પણ વૈજ્ઞાનિક શાંધી શકે તેમ નથી. પરંતુ તે વચિવામાં-વિચારવામાં-્સમજવામાં નથી કાેઈ ટાઈમ લેતુ' કે નથી કાેઈ ટાઈમ લેવાની આવશ્યક્તા સમજતું. ભારતની અમૂલ્ય સમૃદ્ધિરૂપ -આ જૈન શાસ્ત્રરૂપી ધન, આધુનિક કાળે બકરીની કોરે -આંધેલા મણુ ૨૮ન જેવું થઈ ગયું છે. વધુ અક્સેાસની વાત તાે એ છે કે જૈન સમાજનાે પણ બહાેળાે વર્ગ આ વસ્તુથી બિલ્કુલ અગ્ઞાત છે. ધનિકાેનાે ધન પ્રવાહ, ઉપદેશ-કાેના ઉપદેશપ્રવાહ, બુદ્ધિમાંનાેના બુદ્ધિ પ્રવાહ આજે કાેઈ -અન્ય માર્ગે જ વહી રહ્યા છે. એટલે જન શાસ્ત્રના આ વિષય દિનપ્રતિદીન ભૂલાતા જ જાય છે.

પ્રસ'ગેાપાત અહીં આટલાે વિષયાંતર કરવાે પડયાે <sup>-</sup>છે. સુળ વાત તાે આપણે અહીં કર્મ અ'ગે વિચારવાની -છે. એટલે કર્મ એ શું ચીજ છે, શામાંથી તૈયાર થાય છે, કેવી રીતે તૈયાર થાય છે, તેના સ યોગથી આત્માની દશા કેવી બને છે, સૃષ્ટિ રચનામાં પુદ્દગલના ઉપયાગ કેવી રીતે થતા રહે છે, તે બધુ સમજવા માટે પ્રદ્ધાંડમાં રહેલ પુદ્દગલ વર્ગ છાનુ સ્વરૂપ આપણે વિચાર્શુ અને તે સ્વરૂપની તથા તે સ્વરૂપના પ્રણેતા સર્વજ્ઞ હાેવાની સત્યતા સિદ્ધ કરવા માટે પ્રસ ગાેપાત વૈજ્ઞાનિક આદિ અન્ય હકિકતા પણ વિચારી. આમાં નથી કાેઇના પ્રત્યે દ્વેષભાવ, નથી ક'ઈ ઝઘડવાના-ભાવ. માત્ર ભાવ છે વસ્તુનિરૂપણ અને સત્યતાની તથા મૌલિક તત્વની કસાટોના.

હવે આગલા પ્રકરણમાં આત્માની સાથે થતા કાર્મણ્ વર્ગણાના પુદ્દગલ સંબ′ધ અ'ગે વિચારીએ.

## પ્રકરણ ૫ સ

## પુદ્દગલ ગ્રહણુ અને પરિણુસન

આ જગતમાં રહેલ 'અન'ત: પુદ્ગલપદાર્થીના પુદ્-ગલ પિંડામાં રહેલ પરમાણુઓની જીદી જીદી સંખ્યાના કારણે ઔદારિક, વૈક્રિય, આહારકાદિ વર્ગણોઓ બનેલી હાય છે. તેમાં અમુક સંખ્યા સુધીના પરમાણુપીંડની કાર્મણ વર્ગણા બને છે. જીવની સાથે ક્ષીરનીરવત્ સંખ-ધિત થયેલ તે કાર્મણ વર્ગણાને જ શ્રી સર્વજ્ઞદેવાએ કર્મ તરીકે આેળખાવેલ છે.

કાર્મણવર્ગણાની સંજ્ઞાથી એાળખાતા તે પુદ્દગલ પિંડાનું અસ્તિત્વ સદાના માટે લેાકાકાશમાં સર્વત્ર વ્યાપ્ત હાેવાથી ગમે તે કાળે અને ગમે તે સ્થાનથી જ્ઞાનાદિ ગુણવાળા આત્મા, સલેસ્ય વીર્યરૂપ યાેગ વડે તે કાર્મણ વર્ગણાના પુદ્દગલપિંડાને ગ્રહણ કરી, ગ્રહણ સમયે જ કર્મસ્વરૂપે બનાવી દે છે. અહીં સલેશ્ય વીર્ય એટલે શું? તે વિચારીએ.

વીર્ય અંગે વિચાર કરવાથી વીર્ય'નેા અર્થ ચાેગ, ઉત્સાહે, બળ, પરાક્રમ, શક્તિ ઇત્વાદિ થાય છે. આ વીર્ય એ પ્રકારનું છે. (૧) લખ્ધિવીર્ય અને (૨) કરણુવીર્ય. પુર્દ્દગલ ગ્રહેણું અને પરિણમન

આત્મામાં શક્તિરૂપે રહેલું વીર્ય તે લખ્ધિવીર્ય અને તે વીર્યની પ્રવૃત્તિમાં નિમિત્તભૂત મન–વચન અને કાયારૂપ સાધન તે કરણ વીર્ય છે.

કરણવાર્યમાં આરિમકવીર્યના વાહન રૂપથી વીર્ય શખ્દના ઉપચાર છે. આત્મજ્ઞાન રહિત જીવને વીર્યગ્રણની પ્રાથમિક સમજ, કરણવાર્ય દ્વારા જ આપી શકાય છે. કારણ કે લખ્ધિવીર્ય પ્રગટ હાવામાં કરણવાર્ય સંખંધ ધરાવે છે. માટે તે ઉપચાર યાગ્ય છે. વાસ્તવિક રૂપથી તા વીર્યએ શરી-રની નહી પર તુ આત્માની વસ્તુ છે. વીર્ય એ શરીરના ગ્રણ નથી, પર તુ શરીરનું સર્વ પ્રકારનું સંચાલન કરવાવાળા જે આત્મા શરીરમાં રહેલા છે તેના ગ્રણ છે.

વીર્થના સત્ય સ્વરૂપથી અજ્ઞાત લાેકાે, શરીરની તાકા તને બળને જ વીર્ય સ્વરૂપમાં સમજે છે. પર તુ શરીરની અદર રહેલું વીર્ય તા પુદ્દગલમાંથી બનેલું હાેવાથી તે તા પૌદ્દગુલિક વીર્ય કહેવાય છે. આ પૌદ્દગલિક વીર્યની પ્રકટ-તાના આધાર આત્માના વીર્ય ગુણુના પ્રકટીકરણુ પર જ છે.

ં જગતના નાના માટા સર્વ પાણીઓની મન⊸વચન તથા શરીરની સ્થૂલ યા સૂંક્ષ્મ પ્રવૃત્તિમાં આત્માંનું વીર્થ જ કામ આપે છે. મન–વચન અને કાથા તાે જડ હાવાથી આત્મૉના વીર્થવિના કાેઈપણ પ્રકારની ક્રિયા કરી શકતાં નથી. કેટલાંક પાણિઓમાં શારીરિક અળે ઉત્કૃષ્ટ હાવા છતાં પંજ

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

માનસિક અળ હાતું નથી. અને કેટલાંક પ્રાણિઓમાં શારી-રિક અળ એાછું હાવા છતાં પણુ માનસિક શૌર્ય વિશેષ-પણુ દેખવામાં આવે છે. તેનું કારણ એ છે કે શારીરિક અળના આધાર આત્મિક અળના વિકાસ પર જ હાેય છે. કેટલાંક દુબલાં પ્રાણુ જે નિર્બળ દેખાય છે. તે કયારેક કયારેક અસાધ્ય પુરૂષાર્થ કરી નાખે છે. તથા માટા શરીર-વાળા લાેકા એક સાધારણુ કાર્યમાં પણુ અસફળ થાય છે. એજ આત્મિક અળની આધારના પ્રત્યક્ષ પુરાવા છે. શારી-રિક અળની પ્રચુરતાવાળા કેટલાક મનુષ્યા હરપાક અને મૂઢ પણુ હાય છે. કેમકે તેમની પાસે આત્મવીર્યને પ્રગટ કરવાનું અળ હાતું નથી. તેથી સમજવું જોઈ એ કે શારી-રિક અળની પરાક્ષમાં આત્મિક અળ વીર્ય જ કામ કરે છે.

આત્મા જ્યારે શરીરના ત્યાગ કરીને ચાલ્યાે જાય છે, ત્યારે મજણુતમાં મજણુત શરીર પણુ કાષ્ટની માફક થઈ પડ્યુ રહે છે. એટલે સ્પષ્ટ રીતે સિદ્ધ થાય છે કે આત્મિક બળ વીર્થના અભાવમાં શારીરિક બળવ્યર્થ છે.

શરીરગત પૌદ્રગલિક વીર્ય એ બાહ્યવીર્ય છે. બાહ્યવીર્ય એ આત્મિક વીર્યના અનેક બાહ્ય સાધનામાંનું એક બાહ્ય સાધન છે. અર્થાત આત્મિક વીર્ય પ્રગટ હાવામાં બાહ્ય વીર્ય પણ સંબંધ ધરાવે છે. કેવળજ્ઞાની ભગવ તની જ્ઞાન શક્તિથી પણ બે ભાગ થઇ ન શકે એવા અવિભાજ્ય વીર્યના એક ભાગ ''અવિભાજ્ય વીર્ય'' કહેવાય છે. એવા અન ત ''વીર્ય' અવિભાગ" પ્રત્યેક આત્મામાં હાય છે. કેવલી ભગવાન તથા સિદ્ધ પરમાત્મામાં તેા વીર્યાતરાય કર્મના ક્ષચથી સંપૂર્ણ અને એકસરખું અનન્તલખ્ધિવીર્ય પ્રગટ થયેલું હાેવાથી આત્માના તમામ વીર્યાંશ--વિભાગ ખુલ્લા હાેય છે. અર્ધાત્ તેમનું વીર્યં, '' ક્ષાચિક વીર્યં " કહેવાય છે. ક્ષાચિક વીર્યંમાં સમગ્ર જગતને પલટાવી નાખવાની શક્તિ હાેય છે. પરન્તુ એ રીતે પલટાવવાનું કાેઈ કાળે કરતા નથી. કારણ કે તેવી રીતના પ્રગટ વીર્ય--વાળા આત્માને એવું કરવાનું કાેઇ પ્રયાેજન હાેતું જ નથી. વીર્યંના વિષયમાં આવી સ્પષ્ટ હકીકત જૈનદર્શનસિવાય જગતના કાેઈ સાહિત્યમાં સમજાવવામાં આવી નથી.

આત્મિક વીર્ય'ની અપૂર્ણુતા-અલ્પતા યા બાહુલ્યતા તેા પાતપાતાના વીર્યા'તરાય કર્મ'ના ક્ષચાપશમના જ આધારે છે. કાેઈપણુ વીર્ય'ના તમામ વીર્યા'શ તા કયારે ચ પણુ ઢ'કાતા નથી. કેમકે જો સ'પૂર્ણુ વીર્યા'શ ઢ'કાઈ જાય તા, શરીરનેયાેગ્ય પુદ્ગલગ્રહણુ એવમ્ પરિણુમન તથા લાષા, શ્વાસાગ્છવાસ, અને મનાવર્ગણાના પુદ્દગલાનું ગ્રહણુ-પરિણુમન તથા આલ'બન જીવ કરી શકતા નથી. અને તે વિના જીવ, જીવરૂપે પણુ રહી શકતા નથી.

जोगेहिं तयणु रूवं. परिणमइ गिएह ऊणपंचतणू , पाउग्गे वाऽऽलंवइ, भासाऽऽणु-मणत्तणे खंघे॥ -कर्मप्रकृति.

અર્થ ---- મન, વચન અને કાયાના ચાગથી ( પાત-

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

પાતાના ) વીર્ય'યાગના ક્ષયાપશમાનુસારે પાંચ શરીરને ચાેગ્ય પુદ્દગલ ગ્રહણ કરીને-પરિણમાવીને આત્મા પાતાની સાથે સ'બ'ધિત કરે છે. અને ભાષા શ્વાસાચ્છવાસ તથા મનાવર્ગ'ણાના પુદ્દગલાને ગ્રહણ કરી તે રૂપે પરિણમાવી તેને છાેડવામાં હેતુભૂત સામર્થ્ય'ને ઉત્પન્ન કરવા માટે તે ઉશ્વાસાદિ પુદ્દગલાને જ અવલ'બે છે. પણછ પર ચઢાવેલું બાણ આગળ ફેંકવાને માટે જેમ પ્રથમ પાછળ ખેંચવું પડે છે. અને એ પશ્ચાદાકર્ષ'ણરૂપ પ્રયત્નથી જ બાણમાં જે અગ્રગમનરૂપ શક્તિ પેદા થાય છે, તેવી રીતે જ ઉશ્વાસાદિ વિસર્જનમાં સમજવું. શરીર પુદ્દગલાેનું તા આત્મા વિસ-ર્જન કરતા નથી, પણ સ'બ'ધિત કરીને રાખે છે. અને ઉશ્વાસાદિમાં તા સ'બ'ધિત કરીને રાખી નહીં મુકતાં વિસર્જન કરે છે.

એટલે શરીર પુદ્ગલામાં ગ્રહણ અને પરિણમન એ એજ કિયા હાેય છે અને ઉશ્વાસાદિમાં તાે ગ્રહણ–પરિણમન –આલ'બન અને વિસર્જન એ ચાર કિયા પ્રવર્ત્ત છે. આ ગ્રહણ–પરિણમન અને આલ'બનમાં મુખ્ય પ્રવર્ત્તક તા આત્મવીર્યં રૂપ લબ્ધિવીર્ય જ છે. પરંતુ કરણવીર્ય તેનું સાધન છે.

મન⊸વચન અને કાયાના પુદ્દગલાે દ્વારા પ્રવત્ત'તુ' જે આત્મવીર્થ તે ચાેગ કહેવાય છે. આ મન–વચન અને કાયા નાં પુદ્દગલાે સહકારિ કારણુ હાેવાથી કાર્ય'ના આરાેપ કરીને તેના પણ શાસ્ત્રમાં ચાેગ તરીકે વ્યવહાર કર્યો છે. પુદ્દગલ ગ્રહણ અને પરિણમન

એટલે જ મન–વચન અને કાયારૂપ સહકારી કારણ દ્વારા ઉત્પન્ન થતા સલેશ્ય વીર્યંની ચેાગ સ જ્ઞા છે. આ ચાેગસ જ્ઞક વીર્યંવડેજ ગ્રહણુચાેગ્ય પુદ્દગલવર્ગણાઓમાંથી આત્મા, ગ્રહણ–પરિણુમન–અવલ બન અને વિસર્જન યથા-ચાેગ્ય કરે છે.

લેશ્યાવાળા જીવાનું વીર્ય તે સલેશ્ચવીર્ય છે. અને લેશ્યા વિનાના જીવાનું વીર્ય તે અલેશ્યવીર્ય છે. લેશ્યા સહિત વીર્યવાળા જીવા સયાગિ કહેવાય છે. અને લેશ્યા રહિત વીર્યવાળા જીવા અયાગી કહેવાય છે. તેનું કારણ્ એ છે કે લેશ્યાવાળા જીવાના લખ્ધિ (આત્મ) વીર્યનું પ્રવર્ત્તન મન-વચન અને કાયા દ્વારા થતું હાઈ તે જીવા સયાગિ કહેવાય છે. અને લેશ્યા વિનાના જીવાના લખ્ધિ વીર્યમાં મન-વચન અને કાયારૂપ સાધનના ઉપયાગ હાતા નથી.

અલેશ્ય વીર્ય તેા અચાેગી કેવલી ગુણુસ્થાનકવાળાઓને તથા સિદ્ધોને હાેય છે. અલેશ્ય વીર્યદ્વારા પુંદ્દગલાેનુ' ગ્રહણ –પરિણુમન વિગેરે નહી' હાેવાથી અંચાેગી ગુણુસ્થાનકવાળા છેવા કે સિદ્ધના છવા બિલ્કુલ પુદ્દગલાેને ગ્રહણુ કરતા નથી.

અલેશ્ય વીર્ય તે વીર્યાતરાય કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષચથી જ હાય છે. અને સલેશ્ય વીર્ય તેા વીર્યાતરાય કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષચવાળું પણુ હાય છે અને દેશક્ષચવાળું ખપણ હાય છે. તે અનુક્રમે ક્ષાયિક અને ક્ષચાપશમકિ વીર્ય કહે-વાય છે. સલેશ્ય ક્ષાયિક વીર્ય તે સચાગી કેવલીને હાય

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ :

છે, અને ક્ષચેાપશમિક વીર્ય તે છવ્વસ્થ (અસર્વજ્ઞ) ને હાેય છે. આ સલેશ્ય ક્ષાયિકનીર્ય તે અકષાયિ જ હાેય છે. અને સલેશ્ય ક્ષચાપશમિક વીર્ય તે સકષાયિ અને અકષાયિ એમ બન્ને પ્રકારનું હાેય છે. તેમાં સલેશ્ય અકષાયિ ક્ષચાે-પશમિક વીર્ય તે ઉપશાંત માહ તથા ક્ષીણુમાહ ગુણુસ્થાનક-વાળાઓને હાેય છે. અને સકષાયિ ક્ષચાપશમિક વીર્ય તે સૂક્ષ્મ સંપરાય ગુણુસ્થાનક સુધીના તમામ જીવાને હાેય છે.

વળી કૈવલિકવીર્ય અને છાવ્વસ્થિકવીર્ય એ બે પ્રકારનુ વીર્યંગણી, કૈવલિક વીર્યંના સલેશ્ય અને અલેશ્ય એન બે લેદ પાડી શકાય છે. તે બન્ને લેદ અકષાયિ જ હાય છે.

ં છાલસ્થિકવીર્ય તેા સલેશ્ય જ હાેય છે, પરંતુ તેના સક્ષાર્થિ અને અકષાયિ રૂપ બે લેદ હાેય છે.

લેશ્યાચુક્ત છલસ્થ જીવાના વીચા શ વિભાગ, વીર્ચા ત-રાય કર્મના સ બ ધથી તમામતા ખુલ્લા હાેતા જ નથી. અર્થાત્ ન્યૂનાધિક અ શથી ખુલ્લા હાેય છે. અને બીજા વીર્ચા તરાય કર્મથી ઢ કાએલા હાય છે. કયા જીવમાં કેટલા પ્રમાણમાં આત્મિક વીર્ચ ખુલ્લુ હાેય છે, તેની અલ્પતા અને અધિકતાનુ વર્ણન, જેનશાસ્ત્રમાં, અતિ સુ દર રીતે બતાવ્યું છે.

સલેશ્ય ક્ષચાપશમિક અને સલેશ્ય ક્ષાયિક એમ ખર્ન્ને પ્રકારના વીર્યમાં દરેકના અભિસંધિજ અને અનભિસંધિ : પુદ્ગલ ગ્રહણ અને પરિણમન

ંજ એમ બબ્બે પ્રકાર હેાય છે. કર્મના સંચાેગથી આત્મ-ં પ્રદેશમાં ઉકળતા પાણીની માફક સતત ક પન ચાલુ હાેચ છે. અને તેની અસર શારીરિક–માનસિક અને વાચિક અનેક ંઆહ્ય પ્રવૃત્તિએાથી વ્યક્ત થાય છે.

શરીમાં અનેક ધાતુઓ–ઉપધાતુઓ ખને છે. પાર-સ્પરિક સંક્રમણુ થાય છે, અનાવશ્ચક પદાર્થ શરીરમાંથી વિસર્જિત થાય છે.

નિંદ્રાવસ્થામાં પણ એ પ્રવૃત્તિયેા ચાલુ જ રહે છે. આ પ્રકારે થવાવાળી સર્વ પ્રવૃત્તિયામાં પ્રવૃત્તવીર્થને '' અનભિસ'ધિજવીર્થ " કહેવાય છે.

આપણે હાલીયે છીએ, ચાલીયે છીએ, તે સમયે અગર તેા હાથ વડે કંઇક ઉંચકવા ટાઈ મે વિશેષ અળની જે આશ્યકતા રહે છે, એવી ઐચ્છિકપ્રવૃત્તિયામાં પ્રવૃત્ત વીર્યંને '' અભિસ'ધિજવીર્ય " કહેવાય છે.

. આ બન્ને પ્રકારે થતા વીર્યપ્રવર્તનથી આત્મામાં સતત રૂપે કર્મના પ્રવેશ થતા જ રહે છે, અને કર્મબન્ધન થાય છે. આત્મામાં અસ'ખ્ય આત્મપ્રદેશા છે, અને પ્રત્યેક આત્મપ્રદેશમાં અસખ્ય અસ'ખ્ય વીર્યાશ છે. સલેશ્ય આત્માના વીર્યમાંથી જેટલુ વીર્ય, કર્મ વડે અવરાએલું છે, તેટલા વીર્યમાંથી જેટલુ વીર્ય, કર્મ વડે અવરાએલું છે, તેટલા વીર્યને આવૃત્ત વીર્ય કહેવાય છે. વીર્યાતરાય કર્મના ક્ષચાપશમ અથવા ક્ષયથી પ્રગટ થયેલું વીર્ય તે લખ્ધિ વીર્ય કહેવાય છે. અને લખ્ધિ વીર્યમાંથી જેટલું વીર્ય, મન્--

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

• વચન અને કાયચાગ દ્વારા પ્રવત્તે છે, તેને પરિસ્પન્દ વીર્ય કહેવાય છે. ઉકળતા પાણીના ચરૂમાં જેમ પાણી ઉકળતું જ રહે છે, તેવી રીતે આત્મપ્રદેશમાં પણુ કર્મના સંબંધથી મને વિગેરેની પ્રવૃત્તિયાં ચાલુ હાેવાથી સ્કૂરણા થતી જ રહે છે. જેથી સચાગી આત્માનું લખ્ધિવીર્ય સ્થિર નહીં ્રહેતાં પ્રકંપિત અને છે. આત્મવીર્થની પ્રકંપિત અવસ્થામાં અળ-શક્તિ અને મન વીગેરેની પ્રવૃત્તિ અનુસાર, ન્યુનાધિક પ્રમાણમાં કાર્મણુ વર્ગણાના પુદ્રગલ સમૂહ–સ્ક'ધાને આત્મા · ગ્રહણ કરે છે. કાર્મણ વર્ગણાનાં પુદ્ગલ સમુહ તેા લાકા-કાશમાં સર્વત્ત્ર વ્યાપ્ત હાેવા છતાં પણ, જે આકાશપ્રદેશાને વિષે જીવ અવગાહી રહ્યો હાેય છે, તે પ્રદેશે જ અવગાહી રહેલ કર્માંસ્ક ધના દલિકોને જીવ ગ્રહણ કરે છે. અંનતર કે પર પર પ્રદેશાવગાઢ દલિકાેનુ ચહણ જીવ કરતાે નથી. વળી તે પુદ્ગલ ગ્રહણુમાં જીવના પાેતાના સર્વ પ્રદેશાેના પ્રયત્ન થાય છે. કારણ કે પ્રત્યેક જીવના સર્વ જીવ પ્રદેશોના

--મણિબ ધ-લુજા-ખેલા એ સર્વ અન તર પર પરાએ બળ કરે છે, તેવી રીતે પુદ્દગલ ચહેણુમાં પણુ સર્વ જીવ પ્રદેસા અ'ગે સમજવુ'. અહીં સાંકળની કડીએાનું દ્રષ્ટાન્ત પરસ્પર લિન્ન નહિં પડવારૂપ સંબંધની અપેક્ષાએ છે.

પરસ્પર સ'બ'ધ સાંકળના અ'કાેડાની પેઠે હાેવાથી જેમ કાેઈ

વસ્તુ ગ્રહણ કરવા માટે અંગુલી પ્રવત્તે એટલે કરતલ-

જીવના સર્વ પ્રદેસાેવડે ગ્રહેણુકરાતા તે પુદ્દગલ સ્ક'ધ સમૂહાેમાં અન'ત વર્ગ'ણુાએા તથા પ્રત્યેક વર્ગ'ણુામાં 'અનન્ત પરમાણુએા હાેય છે. ′ પુદ્દગલ ગ્રહણ અને પરિણુમન

ચાેગ સ્થાનકાે તે આત્માને નવાં નવાં કર્માનું અન્ધન કરાવતાં હાેવાથી પ્રતિસમયે અનેક પુદ્ગલસમુહ સતત રૂપથી આત્મામાં આવ્યા જ કરે છે. એ પ્રમાણે વિભાવદશામાં (કર્મથી સંખંધિત અવસ્થામાં) આત્માના વીર્યની વિપરીત પ્રવૃત્તિ વડે અસંખ્ય પુદ્ગલાેથી આત્મા ઢંકાઇ જાય છે. મન–વચન અને કાયા દ્વારા થતું વીર્યંપ્રવર્ત્તન તે વિપરીત પ્રવર્ત્તન છે.

પ્રકંપિત વીર્યદ્વારા આત્મામાં નવાં નવાં કર્મોના બધ થતા જ રહે છે. પરંતુ તે સમયે કર્મનું શુભાશુભ રૂપે ઉત્પન્ન થતું પરિણમન તા તે સમયે વર્ત્તતા જીવના ગ્રાનાપયાગ અને દર્શાનાપયાગના આધારે જ છે. કેમકે ઉપયાગ વિના વીર્ય સ્કુરિત થઈ શકતું નથી. માટે કર્મનું શુભાશુભપણું ઉપયાગના અનુસારે જ થાય છે. આ ગ્રાના-પયાગ અને દર્શાનાપયાગની સમજ આગળ વિચારાઈ ગઈ છે. આ ઉપયાગની પ્રવૃત્તિ જ્યારે શુભ કાર્યમાં હાય છે, ત્યારે શુભ ઉપયાગ કહેવાય છે. અશુભ તથા અશુદ્ધ ભાવે પ્રવૃત્તિ હાય છે ત્યારે અશુભ થા અશુદ્ધ ઉપયાગ કહેવાય છે. ધર્મધ્યાનાદિ શુભમાં પ્રવૃત્તિ તે શુભ ઉપયાગ છે.

વિષય વાસનાદિ ઈન્દ્રિયાેના વિષયમાં થતી પ્રવૃત્તિ તે અશુભ ઉપયાેગ છે. અને રૈદ્રિધ્યાન-તીવ્ર ક્રોધાદિ વિચાર અને વર્ત્તન ઇત્યાદિમાં અશુદ્ધ ઉપયાેગ છે. શુભ ઉપયાેગ પ્રવૃત્તિથી દેવ અને મનુષ્યની ગતિ તથા અશુભ ઉપયાેગથી તિર્ય`ચની ગતિ અને અશુદ્ધ જ્ઞાન-દર્શ'નાપયાેગથી નરક-

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

ગતિને યોગ્ય કર્મ બધાય છે. શુભ-અશુભ અને અશુદ્ધ ઉપયાેગ ઉપરાંત ચાેથાે શુદ્ધ ઉપયાેગ પણ છે. સહજ સ્વ-રૂપથી નિવિંકલ્પ સ્વરૂપમાં પરિણમિત રહેવાની સ્થિતિ તે શુદ્ધ ઉપયાેગ છે. શુદ્ધ ઉપયાેગની પ્રવૃત્તિમાં કર્મનિર્જરા અને માક્ષ પ્રાપ્તિ થાય છે.

કેવા ભાવથી ઉપયાગને પરિષ્ણમિત કરવા અગર ન કરવા તેની જગૃતિની ક્ષણે ક્ષણે જીવને અતિ અગત્યતા છે. શુદ્ધ ઉપયાગ જે નિરાકાર અને નિવિંકલ્પ સ્વરૂપ છે, તેમાં જ શાંતિ, આનંદ અને કર્મંક્ષય કરવાનું સામર્થ્ય છે. તે સિવાય શુભ–અશુભ અને અશુદ્ધ ઉપયાગમાં (ગ્નાનાપયાગ અને દર્શનાપયાંગમાં) દુઃખની ઉત્પત્તિ થાય છે. જેમજેમ શુભ, અશુભ અને અશુદ્ધ ઉપયાગમાં લીન થવાય છે તેમ તેમ આત્માના વિકાસ રાકાઈ જાય છે. શુદ્ધ ઉપ-યાગમાં સ્થિરતા રહી ન શકે તા પણ શુદ્ધ ઉપયાગનું લક્ષ રાખીને શુભ ઉપયાગમાં પરિષ્ઠુત રહેવાથી, શુદ્ધ ઉપ-યોગમાં જવાની સરલતા થાય એવાં સાધન જીવને પ્રાપ્ત થાય છે. એ અપેક્ષાએ શુભ ઉપયાગ ઠીક છે.

પર તુ શુદ્ધ ઉપયાગના લક્ષ વિના વિશ્વની માયાના લક્ષથી કરાતા શુભ ઉપયાગ ભાવિ દુઃખના કારણભૂત થાય છે. શુભ–અશુભ અને અશુદ્ધ ઉગયાગ તેં વૈભાવિક છે. તે ત્રણે ઉપયાગમાં રાગ–દેષની પરાધીનતા હાવાથી પરભાવ રમણ છે. એવા .વૈભાવિકઉપયાગની રમણતામાં સહાયક વીર્થ

'૧ૅ૩૬

- પુદ્ગલ ગ્રહેણ અને પરિણમન

પણ વૈભાવિક છે. એ પ્રકારે વૈભાવિકરૂપે પ્રવત્ત હાવાવાળી ્રઆત્મગુણાવાળી આત્મદશા પણ વૈભાવિક છે.

જ્યારે આત્મા શુદ્ધ ઉપયોગમાં લીન થાય છે, ત્યારે જ્ઞાન અને દર્શનના ઉપયાગ તે રાગ-રાગદ્રેષની પરાધીનતા રહિત હાેવાથી ચારિત્રરૂપ સ્વભાવ દશામાં આત્માનું રમણ થાય છે. તે સમયનું સહાયક વીર્ય, સ્વભાવિક વીર્ય કહે-વાય છે. એ રીતના સ્વભાવિકરૂપથી પ્રવૃત્ત હાેવાવાળું વીર્ય, ઉત્કૃષ્ટ વીર્ય કહેવાય છે. ઉત્કૃષ્ટ વીર્ય પર, યાેગના કાેઈ પ્રભાવ પડી શકતા નથી. જેમ જેમ કર્મની સંખ્યા આેછી થતી જાય છે, તેમ તેમ વીર્યમાં સ્થિરતા થતી જાય છે.

અર્થાત્ ઉચ્ચ ગુણ્સ્થાનકની પ્રાપ્તિથી ત્રણે યાેગની પ્રવૃત્તિયાેમાં મંદતાના પ્રમાણમાં આત્મવીર્ય અનાવૃત્ત બની વિકસીત થતું જાય છે. તથા મન-વચન અને કાયાના યાેગાની સ્થિરતા વૃદ્ધિ પામવાથી આત્મશક્તિની ચ ચલતા પણ ઓછી બની જઈ સ્થિર થતી જાય છે. આગળના ગુણસ્થાનકાેમાં જેમ જેમ યાેગની સ્થિરતા થતી જાય છે, તેમ તેમ આત્મ શક્તિ વૃદ્ધિ પામે છે. જેમ જેમ આત્મ શક્તિ વૃદ્ધિ પામે છે, તેમ તેમ મન-વચન અને કાય યાેગાના પ્રભાવ આત્મા ઉપરથી ઓછા થતા જાય છે. અને ધીમે ધીમે આત્મામાં પુદ્દગલાે લેવાનું બધ થતું જાય છે. અહીં પુદ્દગલ અને આત્મા બન્ને સ્વતંત્ર થઈ જાય છે. ત્યારબાદ એક બીજા પર કાેઈ પ્રભાવ રહેતા નથી. એ રીતે રત્નત્રયીની 'સ'પૂર્ણ પ્રાપ્તિથી અને વીર્યા'તરાય કર્મે'ના સર્વ'થા ક્ષય થઈ

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

જવાથી મેરૂપર્વત તથા સમગ્ર વિશ્વને પણ પલટાવી શકે એવુ અક્ષય આત્મવીર્થ, ક્ષાયિકભાવથી પ્રકટ થાય છે. એવા વીર્યદ્વારા આત્મા, શૈલૈશી મેરૂ પર્વત જેવા સ્થિર અને દઢ થઈ જાય છે. અને યાેગ રહિત થવાથી સ્થિર વીર્યવત બને છે. પછી આત્મા પુદ્દગલ ગ્રહણ કરતા નથી. કારણ કે અહી' તેની અયાેગિ અવસ્થા છે.

આ ઉપરથી સમજી શકાય છે કે જે વીર્યં પ્રવૃત્તિમાં મન-વચન અને કાયાનાે સહકાર છે તે વીર્યની '' ચાેગ " સ'જ્ઞા છે. કાર્મ'ણુવર્ગ'ણુાનાં પુદ્દગલાેનું ગ્રહુણુ પણુ આ ચાેગ ∗સ'જ્ઞક વીર્યંથી જ થાય છે. આ કાર્માણુવર્ગણા અન'તાન'ત પ્રદેશસુક્ત સ્કંધાવાળી હાેય છે. ચૌદ રાજલાેકનાે એક પણ અંશ, કાર્મણ વર્ગણા રહિત નથી. એટલે કાેઇ પણ જગ્યાએ રહેલા જીવને કાર્મ'ણુવગ'ણુા મળી રહે છે. ચૌદ રાજલાેકમાં સર્વત્ર કાર્મણવર્ગણાઓ હાેવા છતાં તે વર્ગણાઓ કંઈ સ્વય' ઉડીને આત્મ પ્રદેશા સાથે ચાંટી જતી નથી. જેમ લાઢાનાે સ્વભાવ ખેંચાઈ ને અયસ્કાન્ત મણિને વળગી જવાનાે છે, પરંતુ લાેઢા સામે અયસ્કાન્તમણિનું આકર્ષણ હાેથ તાે જ લાેહું અયસ્કાન્તમણિને વળગે છે. એમને એમ વળગી જતું હાેતતા જગતમાં કાેઇ સ્થળે અયસ્કાન્તમણિ અને લાહું અલગઅલગ દષ્ટિગાેચર થાત જ નહીં. તેવી રીતે કાર્મ'ણ વર્ગ હ્યાને, ચાંગના અળથી જ આત્મા પાતાના લણી ખે ચે છે. જેમ અયસ્કાન્તમણુમાં લાેઢાને ખેંચવાની કુદરતી શક્તિ છે, અને લાઢામાં ખેંચાવાની લાયકાત છે, તેમ

પુદ્ગલ ગ્રહેણુ અને પરિણુમન

, આત્મામાં ચાેગબળથી કાર્મ ણવર્ગ ણાને ખે ચવાની શક્તિ . છે, અને કાર્મ ણવર્ગ ણામાં ખે ચાવાની લાયકાત છે. જેમ-લાેઢામાં ખે ચવાની કે અયસ્કાન્તમાં ખે ચાવાની લાયકી નથી તેમ કાર્મ ણ વર્ગ ણામાં આત્માને ખે ચવાની કે આત્મામાં ખે ચાવાની લાયકી નથી.

કામર્ણુ વર્ગંણુાના પુદ્દગલાેને આત્મા કર્મ'રૂપે, પાેતાના સ્વભાવને આવરનાર તરીકે બનાવે અને પુદ્દગલમાં એવી તાકાત છે કે તે આત્માના સ્વભાવને આવરનાર તરીકે પરિણામ પામી શકે.

એ પૃથફ પૃથક્ વસ્તુમાં એકના ખે ચાવાના અને બીજાના ખે ચવાના સ્વભાવ હાેય તાે જ એ વસ્તુના સ બ ધ થઈ શકે છે. અને એજ ન્યાયે કાર્મ ાાવગા જાાઓ જીવને ચાંટી શકે છે. વસ્તુના આવા સ્વભાવ તે કૃત્રિમ નથી પાણ-કુદ્દરતી છે.

પ્રત્યેક સમયે સ'સારીજીવ કાર્મણવર્ગણાઓને ખે ચે છે. પરમાણુઓમાં ચિકાશ હાેવાથી પૂર્વના કર્મ સાથે બીજી નવી આવેલી કાર્મણવર્ગણા–કર્મ ચાંટી જાય છે. જીવ પ્રત્યેકસમયે ક'ઈ સરખીસ'ગ્યાપ્રમાણ કાર્મણ-વર્ગણાઓ ખે ચતાે નથી, પરંતુ તે ખે ચાતી કાર્મણ વર્ગ-ણાની સંખ્યાનું પ્રમાણ, અને પૂર્વના કર્મની સાથે નવી આવતી કાર્મણવર્ગણા ચાંટવાના જેસનું પ્રમાણ તે સમયે વર્ત્તતા જીવના ચાેગબળ ઉપરજ આધાર રાખે છે. ચોગ-

🐨 ે જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

ંબળ એાછું હાેવાના સમયે કાર્મણવર્ગણાનું ગ્રહણ એાછી સંખ્યા પ્રમાણ હાેય છે. અને ચાેગબળની વિશેષ પ્રવૃત્તિના સમયે કાર્મણવર્ગણાનું ગ્રહણ વિશેષ પ્રમાણમાં હાેય છે.

સ સારી જીવે ગ્રહિત, પ્રતિસમય કર્મરૂપે પરિણમન પામતી કાર્મણવર્ગણાના પ્રદેશસમૂહના આત્મા સાથે મિશ્રણ થવા ટાઈમે જીદા જીદા ભાગ પડી જાય છે. અને તે પ્રત્યેક ભાગમાં સ્વભાવના નિર્ણય, આત્મપ્રદેશા સાથે મિશ્રિતપણે ટકી રહેવાના વખતના નિયમ અને સ્વભાવ અતાવવાના જીસ્સાના પણ માપપૂર્વક ચોક્કસ ધારણસર નિયમ, તે કાર્મણવર્ગણાના ગ્રહણ સમયે જ નિયત થઈ જાય છે. વળી પ્રતિસમય ગ્રહિતકાર્મણવર્ગણામાંથી કર્મ-રૂપે થતા પરિણમનમાં સર્વ પ્રદેશ (અણુ) સમુહના સ્વભાવ –સ્થિતિ અને રસનુ નિર્માણ કંઈ એક સરખુ થતું નથી. પરંતુ ભાગલારૂપે વ્હે ચાઈ પ્રત્યેક ભાગલાના પ્રદેશ સમુહમાં તે નિર્માણ જીદી જીદી રીતનું થાય છે.

દરેક ભાગમાં પ્રદેશસમુહની વ્હેંચણી પણ સરખો સંખ્યા પ્રમાણુ નહી થતાં અમુક નિયત ધારણેજ ન્યુના-ધિક રીતે થાય છે.

આ રીતે એકજ સમયે ગ્રહિત કાર્મણવર્ગણામાંથી પરિણામ પામેલ કર્મના ભાગલા પડી જઈ, પ્રત્યેક ભાગમાંના પ્રદેશ સમુહની અલગ અલગ રીતે સ્વભાવ–સ્થિતિ અને રસ (પાવર–જીસ્સા) તથા પ્રદેશ સંખ્યાના નિર્માણુ થવાની હક્કિત કેટલાકને આશ્ચર્યકારી લાગશે, પરંતુ તેમાં કંઈ આશ્ચર્ય જેવું નથી. કારણુ કે જીવ અને પુદ્દગલાની અચિંત્ય શક્તિએા પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. એકજ કારણથી થતા કાર્યમાં અનેક વિચિત્રતા ઉત્પ-ન્ન થવાની પ્રત્યક્ષતા, એકસ્વરૂપવાળા એવા એક બીજાથી વિચિત્ર પ્રકૃત્યાદિવાળા વિચિત્ર અવયવાવાળી વનસ્પતિઓમાં આપણે અનુભવીચે છીએ. તદુપરાંત ભાજનના કાળીયા ઉરમાં પ્રવેશ્યા બાદ તેજ કાળીયાનું રસ-રૂધિર-માંસ-મેદ -અસ્થિ-મજ્જા અને વીર્ય એ સાત ધાતુરૂપ વિવિધ રીતે થતું પરિણુમન તે આપણુા રોજેરોજના અનુભવની વાત છે.

શરીરમાં સાતે ધાતુઓની નિર'તર એક પ્રકારની રસાયનિક ક્રિયા ચાલ્યા કરે છે. જે ખારાક ખાવાપીવામાં આવે છે તે હાેજરી અને આંતરડામાં પરિપકવ થઈ નાડી-ઓમાં ખેચાઈ તેમાંથી મળમૂત્ર જીદાં પડે છે. અને તેમાંથી સારરૂપ જે રસના સ્થાન હુદયમાં જઈ હૃદયમાંહેના મૂળ રસમાં મળે છે, અને ત્યાંથી શરીરમાં પ્રસાર પામી સર્વ ધાતુઓનું પાષણ કરે છે. હૃદયમાં ગયા પછી આ રસના ત્રણ વિભાગ થાય છે. ૧. સ્થૂલ ૨. સૂક્ષ્મ અને ૩. મળ. સ્થૂલરસ પાતાની જગ્યાએ રહે છે, સૂક્ષ્મરસ ધાતુમાં જાય છે. અને મળ તે રસધાતુઓના મળમાં જઈ મળે છે.

આહારમાંથી થતી આ રીતની રસાયનિક ક્રિયા

🐘 જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

ઉપરથી સમજી માણસ સ્હેજે સમજી શકશે કે એક જ સમયે ગ્રહિત કાર્મણવર્ગણાના, કર્મરૂપે થતા પરિણમનમાં પણ અમુક અમુક સંખ્યા પ્રમાણ પ્રદેશ સમુહવાળા જીદા જીદા પ્રકારના ભાગલા પડી જઈ તે પ્રત્યેક ભાગલાવાળા કર્મપ્રદેશસમુહમાં, સ્વભાવ-સ્થિતિ અને રસ (પાવર)નું ત્નિર્માણ, વિવિધ રીતે પરિણમે એમાં કંઈ આશ્ચર્ય જેવું નથી.

આ રીતે એકજ અધ્યવસાયવડે ગ્રહણુ કરાતા કાર્મણુવર્ગણાના દલિકેામાંથી કેટલાંક દલિકેા જ્ઞાનાવરણ કર્મપણે પરિણમે છે, કેટલાંક દર્શનાવરણપણે પરિણમે છે. એ પ્રમાણે વધુમાં વધુ આઠકર્મરૂપે પરિણમે છે. આ પ્રમાણે એકાધ્યવસાયગૃહિત દલિકના, વધુમાં વધુ આઠ ભાગલા પડી જુદા જુદા આઠ સ્વભાવ ઉત્પન્ન થાય છે.

સાત કર્મ બાંધનાર જીવને સાત ભાગ, છ કર્મ આંધનાર જીવને છ ભાગ, અને એક કર્મ બાંધનાર જીવને એક જ ભાગ થાય છે. કર્મની મૂલ પ્રકૃતિ આઠ હાેવાથી ગૃહિત દલિકાેના વધુમાં વધુ ભાગલા પડે તેા આઠ જ પડે છે. અને પછી મૂલ પ્રકૃતિના દલિકાેમાંથી તેની ઉત્તર પ્રકૃતિરૂપે જુદા જુદા ભાગ પડે છે.

આ ઉપરથી ગમજી શકાય છે કે કર્મ એ પુદ્દગલ દ્રવ્યની એક પ્રકારની અવસ્થા છે. કાર્મ'ણુવર્ગણા સ્વરૂપે રહેલ પુદ્ગલઅવસ્થાના આત્માની સાથે સ'બ'ધ થવા ટાઈ મે તે અવસ્થા પદ્ટા પામી કર્મસ્વરૂપની અવસ્થાને પ્રાપ્ત થાય છે. વસ્તુની અવસ્થામાં પલ્ટા થવા તે તેનુ પરિણમન કહેવાય છે. પરિણમન થવામાં કંઈ કાેઈ મૌલિક તત્ત્વની નવી ઉત્પત્તિ નથી. મૌલિક વસ્તુ તેા તેમાં કાયમી છે, પરંતુ પરિણુમન યા અવસ્થાનાે તેમાં પલ્ટાે છે. જેમ પ્રાણિઓના શરીરમાં રહેલી સાત ધાતુઓ (રસ-રૂધિર-માંસ–મેદ–અસ્થિ–મજ્જ અને વીર્યં) તે પ્રાણિએ ગ્રહણ કરેલ ખારાકનું પરિણુમન છે, તેમ કર્મ એ પુદ્દગલનું એક પરિણુમન છે. પરિણુમન પામેલ ષુદ્ગલના વર્ણુ'–ગ'ધ–રસ અને સ્પર્શમાં પલ્ટેા થઈ જવાથી તેના સ્વભાવમાં પણ પલ્ટેા થાય છે. પુદ્ગલ પરિણમન સદાના માટે એક સરખુ ટકી રહેતું નથી. અમુક ટાઇમ સુધી અમુક પરિણમનરૂપે રહી ત્યારખાદ અન્ય પરિણુમનરૂપે પરિણુમે છે. અનાજમાંથી પરિણમેલ સપ્તધાતુમાં જે સ્વભાવ પ્રગટ થાય છે તે સ્વ-ભાવનું પ્રાગટચ અનાજમાં હાેતું નથી. તેવી રીતે કાર્મણ-વર્ગ હ્યાના પુદ્ગ લામાંથી પરિણુમેલ કર્મમાં જે સ્વભાવ પ્રગટ થાય છે તે સ્વભાવનું પ્રાગટચ કાર્મણવર્ગણાના પુદ્દગલાેમાં કર્મં રૂપે પરિણુમેલ અવસ્થા પડેલાં હાેતું નથી.

ખાેરાકનું સપ્તધાતુરૂપે થતું પરિણમન પ્રાણિયાેના શરીરમાં જ થાય છે. પ્રાણિયાેના ઉદરમાં પ્રવેશ્યા સિવાય સષ્ટિમાં ઢગલા બધ પડેલા અનાજનું જેમ સપ્તધાતુરૂપે પરિણમન થતું નથી, તેમ પુદ્દગલાેમાં અનેકરૂપે પરિણુમન

્રેજૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

થવાના સ્વભાવ હાેય છે, પર'તુ અમુક અમુક સ'યાેગાેની પ્રાપ્તિએજ તે તે સ'યાેગને અનુરૂપ પૃથક પૃથક રીતે પરિણુમન થઈ શકે છે. અને તેથીજ કર્મરૂપે થતુ પુદ્-ગલ પરિણુમન તે કાર્મણુવર્ગણારૂપે રહેલ પુદ્દગલમાંથી જ થઈ શકે, અને કાર્મણુવર્ગણાના પુદ્દગલમાંથી કર્મરૂપે પરિ-ણુમન તા આત્માની સાથે સ'બ'ધ થવાથી જ થઈ શકે. માટે કર્મને એક વસ્તુ કે એક પદાર્થ જે જાણે તેજ કર્મ સ્વરૂપ બરાબર સમજી શકે.

0

- પ્રકરણ ૬ હુ પ્રકૃતિ બધ

આતમાની સાથે સ'બ ધિત થવા સમચે કામ ે ગુવગ ે ગુા-ના પુદ્દ ગલાના કમ રૂપે થતા પરિણમનમાં તે પુદ્દ ગલાના પ્રદેસસમું હા આઠ વિભાગમાં વહે ચાઈ જઈ તે દરેક ભાગમાં જીદા ' જુદા રવભાવાનું નિર્માણ થાય' છે. ' તે' સ્વભાવદાસ તે કમ પુદ્દ ગલા, આત્માને અમુકઅમુક પ્રકારની અસર કરનારાં થાય છે. તે સ્વભાવને અનુલક્ષીને તે કમ પુદ્દ ગલાનાં જૈનશાસ્ત્રમાં અન્વર્થ નામા નિયત કરવામાં આવ્યાં છે. કર્મના આ સ્વ-ભાવે નિર્માણને પ્રકૃતિએ ઘે કહેવાય છે.

કર્મના અસ'ખ્ય પ્રભાવા આપણે અનુભવીએ છીએ. એટલે તે પ્રભાવાના ઉત્પાદક સ્વભાવપણ વારતવિક રીતે તે અસ'ખ્યાત છે. તેા પણ તે સર્વ'નું ચાડામાં વગીંકરણ કરીને આઠ વિભાગ રૂપે દર્શાવ્યું છે.

જૈન કર્મશાસમાં કર્મની આઠ મૂળ પ્રકૃતિયા માન-વાંમાં આવી છે. તે પ્રકૃતિયા પ્રાણિને ભિન્ન ભિન્ન પ્રકાર અનુકૂળ અને પ્રતિકળ કળ આપનારી થાય છે. તે આઠ મૂળ પ્રકૃતિના નાંમ ગ્યા પ્રમાર્ણ છે.

(1)  $\pi_1$   $\pi_1$   $\pi_2$   $\pi_1$  (2)  $\pi_2$  (3)  $\pi_1$  (3)  $\pi_2$  (3)  $\pi_2$  (3)  $\pi_2$  (3)  $\pi_2$  (3)

જૈન દર્શનનાે કર્ગવાદ

માેહનીય (૫) આયુ (૬) નામ (७) ગાેત્ર અને (૮) અંતરાય.

મતિઆદિ પાંચ જ્ઞાનાેનું આવરણ કરવાના સ્વભાવ-·વાળાે કમ<sup>°</sup>પ્રદેશના જે જત્થાે તે **જ્ઞાનાવરણીય** કમ<sup>°</sup> કહેવાયછે.

ચક્રુદર્શનાદિ દર્શનાનું આવરણુ કરવાના સ્વભાવવાળા કર્મપ્રદેશના જત્થાને **દર્શનાવરણીય** કર્મ કહેવાય છે.

સાંસારિક સુખ-દુઃખના સંવેદન કરાવવાના સ્વભાવ-

'વાળા કર્મપ્રદેશના જત્થા તે **વેદનીય** કર્મ કહેવાય છે. આત્મામાં માહ અને અજ્ઞાન ઉત્પન્ન કરવાના સ્વ-ભાવવાળા કર્મપ્રદેશના જતથાને **માહનીય** કર્મ કહેવાય છે.

આવવાળા કમ પ્રદરાશ જાવામ માહમાય કમ કહવાય છ. અમુક ભવમાં અમુક ટાઇમ સુધી જીવને ટકાવી રાખવાના સ્વભાવવાળા કંમ પ્રદેશના જત્થાને આચુબ્ય કમ કહેવાય છે.

આત્માને જુદા જુદા આકારા, નામા વિગેરે ધારણુ કરવામાં કારણુભૂત સ્વભાવવાળા કર્મ પુદ્દગલાેના જૂલ્થાને **નામ** કર્મ કહેવાય છે.

પ્રાણિઓની જાતિઓમાં ઉચ્ચપણાનું તથા નીચપણાનું પ્રેરક જે કર્મ છે, તેને ગાત્ર કર્મ કહેવાય છે. આત્માની દાનાદિ પાંચ લબ્ધિઓનું આવરણ કરવા સાથે તે પ્રવૃત્તિ કરવામાં રાકાવટ, કરવાના સ્વભાવવાળા કર્મપુદ્દગલના જત્થાને આંતરાય કર્મ કહેવાય છે. પ્રકૃતિ ખુધ

ગ્નાનાવરણીય---્

આ કર્મના સ્વભાવ આત્માના જ્ઞાનગુણને આચ્છાદન કરવાના છે. ભિન્ન ભિન્ન જીવામાં જ્ઞાનશક્તિ ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે વર્ત્તતી હાેઈ તે તમામ જ્ઞાનશક્તિઓને પાંચ પ્રકારમાં ગણી લેવાથી તે પાંચ પ્રકારમાંથી જે જે પ્રકારના જ્ઞાનને જે જે કર્મપુદ્દગલાના જત્થા આવરે છે, તે તે જત્થાને તે તે પ્રકારનું જ્ઞાનાવરણીય કર્મ કહેવાય છે. જ્ઞાન પાંચ હાવાથી જ્ઞાનાવરણીયકર્મનાં પુદ્દગલાની જાત પણ પાંચ પ્રકારે છે. (૧) મતિજ્ઞાનાવરણીય (૨) શ્રુતજ્ઞાના વરણીય (૩) અલધિજ્ઞાનાવરણીય (૪) મન:પર્યવજ્ઞાના વરણીય અને (૫) કેવલજ્ઞાનાવરણીય.

આ પ્રમાણે જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉત્તરભેદો પાંચ પ્રકારે છે.

મતિજ્ઞાનનું આચ્છાદન કર્મ તે **મતિજ્ઞાનાવરણીય.** શ્રુતગ્ઞાનનું આચ્છાદન કર્મ તે **શતજ્ઞાનાવરણીય.** અવધિજ્ઞાનનું આચ્છાદન કર્મ તે અવધિજ્ઞાના વરણીય.

મનઃપર્યંવજ્ઞાનનું આચ્છાદન કર્મ તે **મનઃપર્યવ-**જ્ઞાનાવરણીય.

કેવલજ્ઞાનનું આચ્છાદન કર્મ તે <mark>કેવલજ્ઞાના</mark> વરણીય.

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

આ જ્ઞાંગોવાવરણીય કેમેનુ આચ્છાદન ગમે તેટલુ આત્મપ્રદેસા પર હાવા છતાં જીવની જ્ઞાનમાત્રા બીલ્કુલ તા કચારેય પણ ઢ'કાઈ જતી નથી. થાડીઘણી ' જ્ઞાનમાત્રા તા સદાના માંટે જીવમાં જીલ્લી જ 'રહે છે. એટલે કેવલ જ્ઞાના-વરણીય કમવડે કેવલજ્ઞાનનું આચ્છાદને 'ચવા છતાં પંધ્ જ્ઞાનના ખુલ્લા રહેલા પ્રકાશ, અવધિ અને મનંડપર્થ જ્ઞાનાં-વરણીય કમ વડે આવરાય છે.

ત્યારબાદ પણ ખુલ્લા રહેલા પ્રકાસનું મતિ અને શ્રુત ગાનાવરંણીય કેમ તે આવરણું બને છે. તેમ છતાં પણ ખુલ્લા રહેલા મતિ અને શ્રુત ગોનના ક્ષચાપશંમરૂપ યંથા શક્તિ પ્રકાશ વહે સવ્ જુવાના પાતપાતાના વ્યવહાર ચાલે છે.

## દર્શનાવરણીય—

્આ કમ ના સ્વભાવ, જીવના દર્શન ગુણને આચ્છાદન કરનારો છે. જ્ઞાનનું આવરણું તે જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શનનું આવર્યણ તે દર્શનાવરણીય.

અહી' આવરણ કર્મનું અસ્તિત્ત્વ તે જ્ઞાન અને દર્શ-નના હિસાબે જ છે. આવરણ પામનારી ચીજ હાેય તાેજ આવરણ કરનારી ચીજ હાેઈ શકે..

આવરણ પામનારી ચીજ જ ન હાેય તાે આવરણ કરનારી ચીજ આવરણ પણ શાનુ કરે ? માટે જ્ઞાનાવરણીય તે જ્ઞાનનું આવરણ કરનાર હાેવાથી જ્ઞાનની સંખ્યા પ્રમાણ જ

| - + + I       | -            |     |
|---------------|--------------|-----|
| 10            | <u> અધ</u> _ |     |
| <u>า</u> มมูล | ਅ ਬ          |     |
| ~900          | ar 14 a 4 a  | *** |

ર્ગાનાવરણીય કેમ છે. કેમું ગુ અસ્તિત્ત્વ છે. માટે ગ્રાન પાંચ તાે જ્ઞાનાવરણીય પણ પાંચ છે.

એ રીતે દર્શન તે ચાર છે, તો દર્શનાવરણીય કર્મ પણ આર જ હાઇ શકે. પર તું જ્ઞાનાવરણીય કર્મ કરતાં દર્શના-વરણીય કર્મમાં એક વિશેષતા એ છે કે ચક્ષુઆદિ દર્શના-વરણીય કર્મના ક્ષચાપશમથી અલ્લા રહેલા દર્શનગ્રેણુંનું પણ આવરણ કર્મ છે. અને તે નિદ્રારૂપે ભોગવાય છે. કેવલદર્શનાવરણીય તે કેવલદર્શનલખ્ધિના સર્વથા ઘાત કરે, છે, પુરેન્તુ તથાસ્વૃભાવથી દર્શનના થોડોઅ શ અનાવત-પુલ્લા રહે છે, તેના ચક્ષુ-અચક્ષુ અને અવધિ દર્શનાવરણીય કંઈક ઘાત કરે છે. અને આ ત્રણુના ક્ષચાપશમથી પ્રાપ્ત દર્શન લખ્ધિના, નિદ્રાદિ ઘાત કરે છે.

ચક્ષું આદિ દર્શનાવરણચુંતુષ્ક તે દર્શનર્લબ્ધિની ઉત્ત્પત્તિનું ઉચ્છેઠક હાવાથી મૂળથી જ દર્શનલબ્ધિના ઘાંત કરે છે. અને તેના ઘાત કરવા છતાં તથાસ્વભાવથી અને ક્ષચાપશમથી અવશિષ્ટ રહેલી દર્શનલબ્ધિના, નિદ્રાદિ ઘાત કરે છે. એટલે નિદ્રાદિતા પ્રાપ્ત થયેલી દર્શનલબ્ધિના ઉપ-ઘાંતમાં વત્તે છે.

જાગત અવસ્થામાં ચુક્ષુઆદિ દર્શનાવરેણુના ક્ષચાપશ-મથી પ્રાણુઓમાં, વસ્તુના સામાન્ય સ્વરૂપના બાધની જે અસ્પર્ધતા વત્તે છે, તે અસ્પર્ધ સંમજણ પણ નિદ્રાંથી ઘણી

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

રાેકાઈ જાય છે. આત્માને જેટલી જેટલી ઈન્દ્રિયાેની અનુ-કુળતા, તેટેલે તેટલે અ'શે દર્શનગુણુનાે ક્ષયાેપશમ વિશેષપણું વત્તે છે. પર'તુ ઈન્દ્રિયાેની અનુકુળતામાંય નિ'દ્રાનાે ઉદય તે ક્ષયાેપશમને આધિત કરનાર થાય છે.

નિદ્રાને પ્રાપ્ત મનુષ્યની પાસે બેસી સ્પર્શ કરવા છતાં પણુ '' મને કેાણુ સ્પર્શ કરે છે" તેની તેને સમજ પણુ પડતી નથી. આ ટાઈમે તેને પ્રાપ્ત ચક્ષુ–અચક્ષુ દર્શનની લખ્ધિના નિદ્રાદ્વારા ઘાત થઈ રહ્યો છે. જેથી નિદ્રા પણુ દર્શનાવરણીય કર્મના જ ઉદય છે.

નિંદ્રા તે તમામ પ્રાણિઓને એક સરખી નહી હોવાથી જગતના તમામ પ્રાણિઓની તમામ પ્રકારની નિંદ્રાને સ્થૂલ-ં રૂપે પાંચ પ્રકારમાં સંક્ષેપી લેવામાં આવી છે. અને એ પાંચ નિંદ્રારૂપે ભાેગવાત. કર્મને દર્શનાવરણીય કર્મની પાંચ પ્રકૃતિરૂપે જીદું અતાવ્યું છે. એટલે બધા મળીને દર્શના-વરણીય કર્મના નવ ભેદ છે.

ં નિંદ્રાવસ્થાને પ્રાપ્ત પ્રાણિ, કંઈ અચેતન નથી બની જતા. કારણુકે ગમે તેટલા દર્શનાવરણીય કર્મના ઉદ્દય હાેય તા પણ આત્માના દર્શનગુણુ બિલ્કુલ તા અવરાઈ જતા જ નથી. અતિ અસ્પષ્ટપણુ પણુ સામાન્ય બાધ તા વર્ત્ત જ છે. પરંતુ જાગૃત અવસ્થા કરતાં નિંદ્રાવસ્થામાં આત્માની ચેતના બહુ જ મંદ્રપણુ વર્ત્ત છે.

ુ દર્શન પણુ એક રીતે તેા જ્ઞાનની જ અવસ્થા હાેવાથી

940

પ્રકૃતિ <sub>,</sub>બ'ધ

દર્શનોવરણીય કર્માને જ્ઞાનાવરણીયમાં ચ**ંગણી શકાય, પર તુ** તેથી ચડતા ઉતરતા વિવિધ પ્રકારના ઉપયાગરૂપ ભેદના, વ્યવસ્થિત અને વિસ્તૃત રીતે થતા ખ્યાલ ચુકાઇ જવાય. વંળી તેથી સામાન્યાપયાગ કે વિશેષાપયાગના આવરણ્ કર્માની ભિન્નતા પણુ સમજી ન શકાર્ય.

ં દર્શનાવરણીય કહેવાથી સમજી શકાય કે સામાન્યે. પયાેગની રાધક વસ્તુ ઉપસ્થિત છે. અને જ્ઞાનાવરણીય કહેવાથી સમજી શકાય કે વિશેષાપયાેગની રાધક વસ્તુ ઉપસ્થિત છે.

, દર્શાનાવરણીયકર્મના નવ ઉત્તરભેદાેની બ્યાખ્યા નીચે સુજય છે.

૧ ચક્ષુ વડે દર્શન-સામાન્ય અવબાધ તે ચક્ષુ દર્શન, તેને આચ્છાદન કરનાર તે ચક્ષુદર્શનાવરણીય કર્મ. ૨ ચક્ષુ સિવાય બાકીની ઈન્દ્રિયે અને મન, તે વડે દર્શન-સામાન્ય અવબાધ તે અચક્ષુદર્શન તેને આચ્છાદન કરનાર તે અચક્ષુદર્શનાવરણીય કર્મ.

. ૩ ઈન્દ્રિયાદીની અપેક્ષા સિવાય રૂપી દ્રવ્યના સમાન્ય અવબાધ તે અવધિદર્શન, તૈનુ' આવરણુ કરનાર કર્મ તે અવધિદર્શનાવરણીય કર્મ.

૪ રૂપી અને અરૂપી સર્વ દ્રવ્યાે અને તેના સર્વ પર્યાયેા-ના ઈ ન્દ્રિયાદિની અપેક્ષા સિવાય સામાન્ય અવબાધ

7 1' บ์น่ิง જૈન દર્શનના કમવાદ તે કેવલદર્શન, તેનું આવ્છાદન કરનાર કર્મ તે કેવલ-દર્શાનાવરણીય કર્મ ž\*. જે અવસ્થ઼ામાં 🖉 ચપટીવગાડવા 🖓 માત્રવડે ુપ્રાણીત્ 4 જાગૃત થાય એવી, નિદ્રાર્રપે વેદાતું છે નિદ્રયું દર્શનતું આવરણ કરનાર કર્મ, તે નિદ્રાવેદનીય દર્શનાવરણીય કર્મ કહેવાય છે. ગમે તેમ હંઢાળવા છતાં મહામુશ્કેલીએ જાગે, એવી ¢ નિદ્રારૂપે વેદાતું ઈન્દ્રિયદર્શનનું આવરણું કરનારૂં કર્મ તે, નિદ્રા–નિદ્રાવેદનીય દર્શનાવરણીય કસઁ કહેવાય છે.

 ખેઠાખેઠા કે ઉભાઉભા પણુ નિદ્રાધીન કરનાર કર્મ, તે પ્રચલા વેદનીય દર્શાનાવરણીય કર્મ કહેવાય છે.
ચાલતાં ચાલતાં કે કામકાજું કરતાં પણુ નિદ્રાધીન કરનાર કર્મ, તે પ્રચલાપચલાવદનીય દર્શનાવર-ણીય કંર્મ કહેવાય છે.

૯ દિવસે ચિંતવેલુ કામ રાત્રે નિદ્રિત અવસ્થામાં ઉઠી કરવાવાળા જીવની નિદ્રોને ''થીણુદ્ધી" નિદ્રો કહેવાય છે. એવી નિદ્રારૂપે વેદાતુ કર્મ થીણુધ્ધીવેદનીય દર્શના-વરણીય કહેવાય છે.

્યીણુહી માટે સત્યાનહિ –સ્ત્યાનગૃદ્ધિ એવા શબ્દા પુણુ છે. સ્ત્યાન–એકઠી થયેલી, ઘાટી–થયેલી, થીજ ગયેલી. ઝહિ–શક્તિ. ગૃદ્ધિ–આસક્તિ. અર્થાત્ એકઠી થયેલી આત્મ- પ્રકૃતિ બધ

શકિત અને આસક્તિ જે નિંદ્રામાં હોય તેને સ્ત્યાનગૃદ્ધિ કહેવાય છે.

્રિલિશનાં સંદુભાવમાં પ્રથમસંઘયણું બળવાળાને વાસુદેવનાં અર્ધબળ જેટલી, શુક્રિત પ્રાપ્ત થાય છે. તે સિવાયના સંઘયણવાળાને પૂણુ બમણું બળ પ્રાપ્ત થાય છે. આ નિદ્રાવાળાં મનુષ્ય, નિદ્રાવસ્થાસહિત ઊઠીને ભય કર કામાં પણું કરી નાખે છે. આવી નિદ્રાના દાખલા શાસ્ત્રમાં ઘણાય મળી આવે છે. અને વત્તમાન કાળે પણું તેવી નિદ્રાવાળા દાખલા સાંભળવામાં આવે છે. જે એક વખત ગોર્પ્પપુરથી પ્રગટ થતા હીન્દી કલ્યાણુ માસિક છાપામાં વાંચવામાં આવ્યા હતાં.

ં ગ્રાનાવરણીય અને દેશે નાવરણીય કર્મના બંધ હૈતુઓ એક જ હાેવાથી બન્ને કર્મા સાથે એક જ હેતુથી બંધાર્ય છે. એટલે ઇન્દ્રિયાની શક્તિની ન્યૂનપણે પ્રાપ્તિ પણ એ તે બન્ને કર્માતું ફળ ગણાય.

એકેન્દ્રિયા જીવાને રસન, ઘાણ, ચક્ષ અને શ્રોત્રના વિષયરૂપ લબ્ધિ અને ઉપયોગનું પ્રાયઃઆવરણ દાય છે. બે ઇન્દ્રિય જીવાને ઘાણું, ચક્ષું અને શ્રોત્રેન્દ્રિય લબ્ધિ અને ઉપ-યાગનું, તેઇન્દ્રિયાને ચક્ષું અને શ્રોત્રેન્દ્રિય લબ્ધિ અને ઉપયોગનું ચંઉરિન્દ્રિય જીવાને શ્રોત્રેન્દ્રિય સંબંધી લબ્ધિ અને ઉપયોગનું આવરણું હાય છે. અને કુકાદિ બ્યાધિ વર્ડ પીડીત થતા શરીરની અપેક્ષાએ સ્પરોઉન્દ્રિય લબ્ધિ અને ઉપયોગનું આવરણું સવજીવાને પણ હાઈ શકે છે. વળી પ ચેન્દ્રિય છતાં પણ જેઓ જિન્માંધ અથવા પાછળથી આંધળા અને બહેરા થયેલા છે, એવાઓને પણ ચક્ષ વીગેરે ઇન્દ્રિયાની લબ્ધિ અને ઉપયાગનું આવરણ સમજવું. આ પ્રમાણે અધાપણું-અહેરાપણું-ગુંગાપણું-હીન વિચારશક્તિ -ંજરતા-મૂખતા વીગેરે જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શનાવરણીય કર્મનું જ ફળ છે. ટુંકમાં દ્રવ્યેન્દ્રિયાનાં અભાવ અને ભાવ ઇન્દ્રિયાનું હનન કરનારી ચીજ, એજ જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શનાવરણીય કર્મ સંમજવું.

આંખે પાટે৷ આંધવાથી કાંઈ પણ જોઈ, જાણી ન શકાય તેમ જ્ઞાનાવરણીય કર્મ આત્માની જાણવાની શક્તિને રાકે છે. અને દ્વારપાળે રાકેલ માણસ જેમ રાજદિતું દર્શન જ કરી શકે નહિં. તેમ દર્શનાવરણીયકર્મ તે દર્શન થતું રાકે છે.

ુ. વેદનીય કર્મ :—

જે સુખાદિ સ્વરૂપે વેદાય અનુભવાય તે વેદનીય. જે કે ખધાં કર્મ વેદાય છે તાેપણુ વેદનીયશખ્દ તે પંકજાદિ શખ્દની પેઠે રૂઢિના વિષય હાેવાથી શાતા અને અશાતારૂપ કર્મ જ વેદનીય કહેવાય છે. બીજા કર્મ વેદનીય કહેવાતાં નથી. વેદનીય કર્મની ઉત્તર પ્રકૃતિયાં બે છે. (૧) શાતા વેદનીય અને (૨) અશાતા વેદનીય. જે કર્મના ઉદદયથી પ્રાણિને અનુકુળ વિષયાની પ્રાપ્તિથી સુખના અનુભવ થાય છે, તેને શાતાવેદનીય કહેવાય છે. જે કર્મના ઉદદયથી પ્રકૃતિ ખંધ ્ર

પ્રતિકળ વિષયાંની પ્રાપ્તિથી હુઃખના સંવેદન થાય છે, તેને-અંશાતાવદનીય કમ કહેવાય છે.

૧૫૫

મનાજ્ઞ (મનને પ્રિય) શબ્દો, મનાજ્ઞરસા, મનાજ્ઞ ગુન્ધા, મનાજ્ઞ રૂપા, મનાજ્ઞ સ્પર્શા, માનસિકશાંતિ એ રીતે મનને સુખકારક સામગ્રી, અને સર્વના કાન અને મનને હર્ષ ઉત્પન્ન કરનાર સ્વવચનનું સુખ, તથા સુખી શરીર એ સંવેની પ્રાપ્તિ પ્રાણિઓને શાતા વેદનીય કર્મના ઉદ્યથી જ થાય છે.

મનાેગ્ન શખ્દાદિ સિવાય પણ પ્રાણિઓ કદાચિત, સુખ વેદે છે, જેમ કે તીર્થ કરાદિના જન્માદિ સમયે જગતના તમામ પ્રાણિઓને સુખ અનુભવાય છે તે પણ શાતા વેદનીના જ ઉદય છે. ઉપરાક્ત વર્ણાદિથી વિપરીત વર્ણાદિ સામગ્રીઓની પ્રાપ્તિ પ્રાણિઓને અશાતા વેદનીય કર્મના ઉદયથી જ થાય છે.

વેદનીય કર્મના વિપાક મધથી ખરડાએલી તલવારની ધારને ચાટવા સરખાે છે. જેમ મધુલિપ્ત તલવારની ધાર ચાટતાં પ્રથમ મધના મીબ્ટ સ્વાદ લાગે, અને પછી તલ-વારની ધારથી જીલ છેદાય. તેમ શખ્દાદિ અનુકુળ વિષયાના લાગ કાળે જીવ, સુખના અનુલવ કરે અને પછી તે વિષયના અભાવથી કે વિયાગથી દુઃખને અનુલવે. એ રીતે વેદનીય કર્મની સ્થીતિ છે.

વ્યા શાતા અને અશાતા વેદનીયકર્મ ન્યૂનાધિક

જૈન\_દર્શનનાં કમેવાદ

પ્રમાણમાં દરેક છેવાને હાય છે. પરંતુ શાતાવદનીયનું પ્રમાણ દેવ અને મનુષ્યગતિમાં વિશેષ હાય. અને અશાંતા વેદનીયનું પ્રમાણ નારક અને તિ ચેગતિમાં વિશેષ હાય છે. અહી સંમજેવું જેરૂરી છે કે વેદનીય કર્મ વરે સુંખ અને તે દારા શાંતા - અશાંતા અનુભવાય છે. પણું સંખના કારણોમાં પ્રીતિ અને દું:ખના કારણોમાં અપ્રીતિ થવી તે વેદનીય કર્મનું ફળ નથી. પ્રીતિ-અપ્રીતિ થવી તેતો માર્હનીયકર્મનો બ્યાપાર સમજવા.

ર્ધપર્દ

આં વેદનીયર્કમ આંત્માના અક્ષયસંખ ગુણુંનું આવરણ કરનાર છે. આત્માને વિષય નિરપેક્ષ સ્વરૂપસુખના અનુંભવ તાે કાેઈપણું કમીનાે ઉદય વિના જ સ્વતઃ થાય છે. એવા પ્રકારનું વિશુદ્ધ સુંખંજ આતમાના સ્વધર્મ છે. માહનીય કર્મ :---

રાજ્ય, ધન, કુટુંબ ઇત્યાદિ ભૌતિક સામગ્રીઓમાં આતમાને સંઝવનાર-લલચાવનાર કમ ન નામ માહનીય કમ છે.

ું ં આ કેમેની શાસ્ત્રકારોએ મદિરા સાથે તુલના કરી છે. મદિરા પીધેલ મનુષ્ય, કેફના આવેશમાં જેમ માતાને સી તરીકે અને સ્ત્રીને માતા તરીકે પણુઃ ગણુવામાં પ્રવૃત્ત ચાય છે, અનેક અનાચારાનું સેવન કરે છે, તેમ માહનીય કેમેથી પરવશ થયેલાં પ્રાણી રાગમાં અધ્ય થઈ વિવેક પ્રકૃતિ બધ

ખુદ્ધિથી દ્વર રહે છે. દ્વેષાનલમાં દગ્ધ થઈ, સ્વાત્મભાન બુલી જઈ, અન્યનું અહિત આચરવા તત્ત્પર થાય છે. કેષાયાથી અભિભૂત થઈ, કેાધી-અહેકારી-કેપટી અને લાંભી અને છે. મેંહિનીય કેંમ નાં મુખ્ય છે ભેદ છે. અને ઉત્તર-બેંદે અઠ્ઠાવીસ છે.

્ં. (1) દર્શન માહનીય અને (૨) ચારિત્ર માહનીય એ. સુખ્ય લેદ છે.

શુદ્ધ શ્રદ્ધા થવારૂપ સમ્યકત્વમાં સુ'ઝવે તે દર્શન-માહેનીય કર્મ છે. જીવાદિ સત્યતત્ત્વનુ' શ્રદ્ધાન કરવુ' તે. સમ્યગ્દર્શન છે. તેનું આવર્ગ્ણ કરીને દર્શનગુણિમાં સુ'ઝવણુનું વેદન કરાવનાર દર્શનમાહેનીય કર્મ છે.

આ છવ વીગેરે તત્ત્વા ચામડાની આંખે કે બીજી ધન્દ્રિયા અથવા મને મારેક્ત સાંક્ષાત પિંછાની શકાતા-નથી. એ તત્ત્વા તા ઇન્દ્રિયાની તાકાતથી પર છે. એ તત્ત્વાને સાંક્ષાત તો તેજ દેખી શકે કે જેઓ બિલ્કુલ રાગ-દેષ વિનાના બની ગયા હાય અને એથી જ જેઓએ. પાતાના અને ત જ્ઞાનરૂપ પ્રકાશ સ્વભાવને પૂરપૂરા પ્રગટ કરી દીધા હાય. આવા મહાત્માઓ તે સર્વજ્ઞ ભગવાન તરીકે આળખાય છે

દાષવાળા જીવા જે ન દેખી શકે, ન જાણી શકે, તે-પણ આ લગવ તો પાતાની નિર્મળ જ્ઞાનરૂપ આંતર દિવ્ય-ચક્ષના પ્રભાવે દેખી અને જાણી શકે છે. ભૂતકાળનું અને-

245~

જૈન\_દર્શનના કર્મવાદ

ભાવિકાળનું કશું ય એમનાથી છુપું ન હાય. આ મહાત્મા-આની આશા કે તૃષ્ણા બિલ્કુલ દૂર થઈ ગયેલી હાય છે. આથી જ તેઓને કાેઈ પણ બાબત પરત્વે કશી જ 'નિસ્બત રહેતી નથી. એટલે જ તેઓ નિર્મળ જ્ઞાનવડે જગતના જીવાનું કલ્યાણુ થાય તેવા માર્ગ બતાવે છે. છે. તેઓને 'કદી કાેઈપણું બાબતમાં જીઠું' બાલવાની કે કાેઈનીયે ખુશામત કરવાની અથવા છેતરપીંડી કરવાની લવલેશ પણ જરૂર રહેતી નથી. જીઠી વાણી તેઓની જ હાય કે જેઓમાં રાગાદિ દાષા વિદ્યમાન હાય. (દાયાના અભાવમાં જીઠી વાણી ઘટી શકે જ નહિ.

આથી જ કેવલજ્ઞાની મહાત્માના વચનમાં નુંઠાણાના અસ લવ જ હાેય. એ વચન પ્રમાણિક જ હાેય. આવા વીતરાગ સર્વજ્ઞના વચનસ ગ્રહરૂપ શાસ્ત્રદ્વારા જ જીવાદિ નવતત્ત્વને તત્ત્વરૂપે સમજી શકાય છે. અતી દ્રિય વસ્તુના ખાધ અગે શ્રીમાન હરિલદ્રસૂરીજી મહારાજ સ્વરચિત '' યાગશતક "નામે ગ્ર થમાં કહે છે કે :---

## 'एयंपुण निच्छयओ, अइसयनाणी' वियाणई नवरं । इयरो बियल्टिंगेहिं, उवउत्तो तेण भणिएंणं ॥

એ આત્મા અને કમ<sup>5</sup>ના સ'બ'ધની બાબતને નિશ્ચ-ચથી–પ્રત્યક્ષપહેં કેવલ, સાંતિશયજ્ઞાની–પૂર્ણજ્ઞાની જ જાણે છે. અને બીજા છવ્વસ્થ જીવા પણુ અનુમાન જ્ઞાનથી તેમ જ કેવલિકથિત શાસ્ત્ર જ્ઞાનથી એ બાબત જાણે છે. ્પ્રકૃતિ બંધ\_\_\_

આથી સમજી શકાય છે કે અતીન્દ્રિય એવા આત્મા -કર્મ વીગેરે સ'બ'ધી વાસ્તવિકપણાની માન્યતા તે સર્વજ્ઞના પ્રત્યક્ષના વિષય છે. અને છવ્નસ્થ જીવા, તેનું શ્રદ્ધાન કરી તે વિષયનું નિરૂપણ, લિંગ--અનુમાન તથા આગમ પ્રમાણને આધારે જ કરે છે.

આ સંસારમાં જેટલી વસ્તુઓ છે તે સર્વ'ને કઈ અલ્પત્ર મનુષ્ય, પ્રત્યક્ષ યા અનુમાનથી જાણી શકતાે નથી. કેટલીક વાતાને તા બીજાના કહેવા ઉપર વિશ્વાસ રાખીને જ માનવી પડે છે. એવી રીતે કેટલાક સૂક્ષ્મ વિષયાને વીતરાગ સર્વત્ત પુરૂષોનો વચનામૃતથી સમૃદ્ધ શાંસ્ત્રાેદ્વારા જ જાણી શકાય છે. આવા સર્વદ્ય કથિત આગંમ પ્રમાણુના સ્વીકાર તેનું નામ જ સમક્તિ છે. આ રીતનું સમક્તિ તે પરાક્ષ જ્ઞાન મૂલક હાવાથી પ્રહારૂપ છે. તે શ્રહા જ જૈન દર્શનમાં '' સમયગ્ર દર્શન " તરીકે આેળખાય છે. જ્ઞાન અને 'વિવેકને સફળ અનાવનાર એક શ્રદ્ધા જ છે. શ્રદ્ધા એટલે सुरदता, अंडेनिष्टता, परिपूर्णु निश्चणता. "तमेव सर्वं निरसंक ज जिएोहिं पवेइयं। " " ते જ સાચું અને શંકા વિનાનું કે જે જિનેાએ કહ્યુ છે." ઇત્યાદિ ભાવના–શ્રદ્ધા જ ધર્મ છવનના પાચા છે.

આ બ્રહાસ્વરૂપ સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિને રાકનાર કર્મને જ જૈન 'દર્શનમાં''' દર્શન માહેનીય " કર્મ તરીકે ઓળખાવ્યુ છે.

૧૫૯

જૈન દર્શનના કૃર્મવાદ

👝 દર્શન માહનીય કર્મના ઉદયથી વર્ત્તી આત્મદશા તે મિથ્યાત્ત્વ-અવિદ્યા-અસત્ જ્ઞાન તરીકે આળખાય છે. 👾 સમ્યગુદર્શન અરુઆત્માના નિવિધ્કલ્પ ગુણુ છે, ,પણ આ ગુણ અનાદિથી દર્શાનમાહનીયકર્મના " ઉદર્ચે<sub>દ</sub> કડવી તુંબડીમાં નાખેલા દુધની જેમ સિંઘ્યા દર્શનરૂપ અની ગયા છે. આત્મા પાતાના શુદ્ધ ચેતન સ્વરૂપને ભૂલી, જડ ં એવી દેહાદિ પર વસ્તુમાં આતમ બ્રાંતિ પામ્યાં, એ જ એના અનાદિ વિપર્યાસંરૂપ દર્શનમાહે છે. આપ આપકુ ભૂલ ગયા, એ જે છેવની '' સંવ ભૂતની બીજભૂત ભૂલ" છે. 11 32 ત્રણે કાળમાં, ત્રણે લેાકમાં સમ્યક્ત્વસમું પ્રાણિનું કોઈ શ્રેય નથી, અને મિચ્યાત્વસસું કાેઈ અશ્રેય નથી. મિંચ્યાત્વ વાસિત દરશામાં જવને સાંચા ખાટાનું કે હિંતા-હિતનું ભાન હાતું જ નથી. તે સમયમાં સાચી શ્રદ્ધા નહિ હાવાથી થાડું, ઘણું જ્ઞાન હાય તા તે પણ ઉલ્ટા પ્રકાશ કરનાર; અને પાપાચરણમાં મસ્ત બનાવનાર; થાય છે. કારણકે જ્ઞાનની શુદ્ધિ અને અશુદ્ધિના આધાર ખુદ્ધિ અને મનની શુદ્ધિ–અશુદ્ધિ ઉપર છે. બુદ્ધિ અને મનની શુદ્ધિ– વ્યશુદ્ધિના આંધાર સમ્યકત્વ અને નિચ્ચાત્વ આશ્રિત છે.

ગ્રાનની શુદ્ધિ તે સમ્યકત્વ અને ગ્રાનની અશુદ્ધિ તે મિચ્ચાત્વ છે. ખરાે ગ્રાતા તાે સત્ય આત્મા જ છે. આ આત્માની જેટલી પરાધીન સ્થિતિ છે, એટલી જ અશુદ્ધતા છે. અહીઆં પર (અન્ય) ઉપર આધાર છે. બુદ્ધિ અને મનના ચશ્માદ્વારા તે પ્રકાશીત થાય છે. તેજ આહાે મળ છે એટલે પ્રકૃતિ બધ

**ખુદ્ધિ**--મન જેટલાં મલીન–અશુદ્ધ, વિપરીત, તેટલું જ તેમાંથી પસાર થતું જ્ઞાન તે મલીન, અશુદ્ધ અને વિપરીત હાેય છે.

અનિત્યમાં નિત્યતા, અશુચિમાં શુચિતા, દુઃખમાં સુખ અને જડમાં ચેતનતાની માન્યતા એજ બુદ્ધિની મલિ-નતારૂપ મિથ્યાત્ત્વ છે.

મિથ્યાત્વદશામાં જીવને ધર્મ'ક્રિયા કરવાનું તેા સૂઝે જ નહિં. કઢાચ ધર્મકિયા કરે તેા કક્ત સંસાર સુખની ખાતર પાેતાની ઇચ્છા મુજબ કરે. યા તાે દુનિયાના આવ-કાર–આકર્ષણ આદિના અંગે જ કરે. અહીં શ્રદ્ધા વિપરીત હેાવાથી ભાવના પણુ વિપરીત હેાય છે. જેથી એ ક્રિયા વડે તેને આધ્યાત્મિક લાભ તેા થતાે જ નથી. અલકે પારા-વાર નુકસાન થાય છે. કારણુ કે એ કાળે સ સાર તરફ જ દિલ હાેવાથી તે હતલાગી છવ સંસારના તુચ્છ કળાે ખાતર જ ધર્મ'ક્રિયા કરતાે હાેય છે. વળી તે દશામાં કદાચ ઉદારતા, દયા, દાન, ક્ષમા, દાક્ષિષ્ટયતા આદિ નૈતિક ગુણા હાય તેા બહારથી દેખાતા તે ગુણેામાં મુદ્દલ વાસ્તવતા તા ન જ હાેચ. કારણુ કે છવ તે ટાઈમે બિલ્કુલ ચાેગ્યતા ધરાવતાે નહીં હાેવાથી એ ગુણાે જેમ જેમ ખીલે તેમ તેમ તેના વિકાસ તા ન જ થાય, ખલ્કે તેનું આધ્યાત્મિક દષ્ટિએ તાે પતન જ થાય. સાચાં સુખનાં ભંડારરૂપ અને દુઃખના લવલેશવિહું ા માક્ષ પ્રત્યે અશવા તેનાં રામબાણુ સાધના પ્રત્યે અને માક્ષના અકસીર ઇલાજોને જીવનમાં વણી રહેલા 91.

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

સ્સ તા પ્રત્યે એને ભારે આણગમાં હાય છે. જેથી માક્ષના જ સાધક અને માત્ર તેના જ ઉપદેશ દેનારા અને ભૌતિક સામથી પ્રત્યે તુચ્છ નજરે જેનારા સંતાેના તે સમાગમ કરે જ નહિં. જંતર, મંતર કે ચમત્કાર બતાવી કંચન –કામિની–પુત્રાદિ ભાેગ્ય સામગ્રી બતાવેનાર અધ્યાત્મ વિદ્રેણા કૃત્રિમ સંતા મળી જાય તા તેવાઓના સસગ હાંસે હાંસે કરે. આ રીતે અનર્થને અર્થંરૂપે એ લે કે તંજવા ચાેગ્યને ગ્રહણુ કરવા ચાેગ્ય માની અને સ્વીકાર કરવા ચાેગ્યને છેોડવા ચાેગ્ય માની બેસીતમ ખુવાર થાય છે. જ્યાં સુધી ગાઢ મિથ્યાત્ત્વના ઉદય વિદ્યમાન હાેય ત્યાં સુધી સાચા ખાંધ થાય જ નહિં, ઉલ્ટાે થાય. માક્ષ અંગે અરૂચિ થાય, -આત્મા તરફ દષ્ટિ ન થાય, પાપ બાજી વલણ રહે અને સ'સારનાં સુખાે જ ગમે. ન્માત્ર ચાલુલવપુરલીજ દર્ષિ રાખી તેને જ ખીલવવા હરેક પ્રકારે કેાશિષ કરે.

મિચ્યાત્વથી બીજો કેાઈ ભારે અનર્થ નથી. આ મિચ્યાત્વ, તે સ સાર રૂપી અટવીમાં હિત માર્ગ ને દેખાડનાર નહિ હાવાથી અ ધત્વ સમાન, નરકાદિ નીચ ગતિરૂપ અનેક અનર્થ ઉપજાવવા વડે જાતે ભય કર અને પર પરાએ ઉપઘાત કરનાર હાવાથી અત્ય ત અશુભના અનુબ ધ કરનાર છે.

મિચ્ચાત્વ દશા અનેક પ્રકારની છે. જેથી મિચ્યાત્વની વ્યાખ્યા પણ સંવ<sup>6</sup>વ્યાપક હેાવી જોઈએ. નહિતર મિચ્યાત્વને અરાબર શમજી શકાય નહિ<sup>•</sup>. પ્રકૃતિ બંધ

" દેવ–ગુરૂ અને ધર્મ અંગે વિપરીત માન્યતા તે મિથ્યાત્વ." જે જીવેા દેવ–ગુરૂ અને ધર્મની માન્યતામાં ચાલ્યા તેવાએા અંગે તેા મિચ્ચાત્વની આ વ્યાખ્યા ઠીક છે. પરંતુ જેઓ ''સુ–અને–કુ" એકે પ્રકારના દેવ–ગુરૂ–ધર્મને માનતા જ નથી, તેવાઓમાં પણ મિથ્યાત્વ હાેઈ શકે છે. એટલે મિથ્યાત્વનું સર્વવ્યાપક લક્ષણ તા તે જ કહેવાય કે " યથાસ્થિત તત્ત્વની શ્રહા ન થાય " તે જ મિચ્યાત્વ કહેવાય. સમ્યકત્વનાવિષય સર્વ દ્રવ્ય અને પર્યાચા છે, તેથી વિષય દ્વારાએ સર્વ ભાવા કે પદાર્થીને ખતાવવાવાળું સંમ્યગ્ર્દર્શન છે. સર્વંજ્ઞ દેવેાએ પ્રરૂપિત પદાર્થીના એકાદ અંશ તરક ઉલટી (વિપર્યાય) ખુદ્ધિ થાય તેા સમ્યગ્દર્શનમાં **મીડુ** થાય. જેમ જમાલી માક્ષતત્ત્વ, કેવલજ્ઞાનમય આત્મા, છકાય, છ દ્રવ્ય, અને તત્ત્વા વિગેરે અધુ માનતા હતા, પણ એકાદ વચનરૂપ એટલે कडमाणे कडे એ વચનમાં તેને અવિશ્વાસ થયા તા સમ્યગ્દર્શન ન રહ્યું. ગાેષ્ઠામાહિલ પણુ છવ અછવાદિ સર્વ તત્ત્વાેને સાનતાે હતાે, પણ આત્માની સાથે થયેલ સંખંધને ક્ષીર–નીરની જેમ નહિ, પણુ કંચુક, . વત્ માન્યા તેથી સમ્યગ્દર્શનથી તે પણ બ્રષ્ટ થયા, અને નિદ્દાવ ગણાયા. સર્વત્ત દેવા તે કેવલગ્તાની છે. કેવલગ્તાન તે સર્વ દ્રવ્ય અને પર્યાયના વિષયવાળુ છે. તેથી માક્ષના માર્ગ રૂપ જે સમ્યકત્ત્વ જણાવ્યું તે સર્વ દ્રવ્ય અને સર્વ ગુણુ પર્યાયાની માન્યતા સર્વાંશે હાેય તાે કામ લાગે. ઐકાદ અ'શને પણુ ન માને તેા મિથ્યાત્ત્વી જ ગણાય. ઐક અક્ષર કે પદની શ્રદ્ધા ન થાચ તાે પણ મિશ્યાત્વ સમજવું.

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

ગ્રાન, ચારિત્ર અને તપ એ ત્રણેની આત્મીય દર્ષિથી સફલતા તાે સમ્યગ્ના આધારે જ છે. પુદ્ગલની પરાધીન-તાને નાશ કરનાર, કર્મ જ જીરાને તાેડી નાખનાર અને કેવલ-ગ્રાનને પ્રગટ કરનાર તે દર્શન-ગ્રાન-ચારિત્ર અને તપ એ ચારે છે. પરંતુ દર્શન અર્થાત્ સમ્યક્ત્વ વિના અન્તિમ ત્રણેની કિંમત એકડા વિનાનાં મીંડાં જેવી છે.

મિચ્ચા વિચારાનું, સમ્યક્ વિચારામાં અને સમ્યક્ શ્રદ્ધામાં થતું આત્માનું પરિવર્તન તેજ સમ્યક્તવ છે. શાસ્ત્રકારા કહે છે કે આ રીતે પ્રથમ વિચારાનું પરિવત્તન કરા. વર્ત્તનનું પરિવર્ત્તન ન થાય તાે પણ વિચાર નુ પરિવર્ત્તન કરા. વત-પચ્ચકખાણ --પાષહ કરા, એક મહિનાદિકના ઉપવાસ કરા, પ્રભુમૂર્ત્તિની ચાહે તેટલી સેવા-ભક્તિ-બહુમાન કરા, અને ધર્મ ઉત્સવાે કરા, ચાહે તેટલું અધ્યયન કરા, દાન ઘો પણ સર્વજ્ઞ દેવે કથિત દ્રવ્ય-ગુણ અને પર્યાયાના તમામ અંશા અંગેની માન્યતાને સ્વીકૃત કરવા રૂપ વિચારપરિવર્ત્તન ન થાય, તે વિચાર પરિવર્ત્તનમાં એકપણ અંશની અમાન્યતા રહે ત્યાં સુધી તમારી ઉપરાક્ત કિયાની કિંમત નથી.

વિચાર પરિવર્ત્તન વિનાનું ગ્રાન પણ અજ્ઞાન છે. મિચ્યા-ગ્રાન છે.જે પદાર્થ સર્વ જ્ઞવચનાનુસાર જે રૂપે જાણુવામાં આવે તે રૂપેજ માનવામાં પણ આવે તાેજ જાણુપણું સમ્યગ્ગ્રાંન તરીકે ગણાય. અભવ્યા જે પદાર્થ જેવા રૂપે હાેય, તે રૂપે જાણુ ખરા પણ માને નહિં. નવ તત્ત્વાેને તત્ત્વરૂપે જાણુ પણુ માને નહિં. જેમ પારકી માતામાં માપણું જાણુવા છતાં સ્વમાતા પ્રકૃતિ બંધ

જેવા ઉલ્લાસ કે પ્રેમ પુત્રને થતા નથી, કારણકે તેમાં પરની અપેક્ષાએ માપણું છે. તેમ અહિં અલબ્યા માક્ષાદિ તત્ત્વાને કહે ખરા, પરંતુ "જીનેશ્વરા એમ કહે છે," એ રીતે કહે. જેથી તેઓ જાણે છતાં મિચ્ચાત્વી કહેવાય. આથી ત્રાન તા લબ્ય કે અલબ્યાને સરખું થાય, પણ દર્શન તે શ્રદ્ધા અર્થાત્ માનવું તે સરખું હાતું નથી. જેમ લણાવ-નાર પંડિતા તત્ત્વાર્થાદિ ગ્રન્થા લણાવે ખરા, પણ માને નહિં. જે જ્ઞાન, સદ્–અસદ્ના વિવેકને ન જણાવી શકે તે ગાણ ક્ષમાક્ષમણ મહારાજ કહે છે કે મિચ્યાદષ્ટિનું જ્ઞાન તો અજ્ઞાન જ છે. સમ્યગ્દષ્ટિ અને તિથ્યાદષ્ટિનું જ્ઞાન તે અજ્ઞાન જ છે. સમ્યગ્ધ અને મિચ્યાદષ્ટિનું જ્ઞાન પટ આદિ પદાર્થી સરખી રીતે જાણે, પણ સમ્યગ્ધ હેયાન પાદેયના વિયેષ વિવેક કરે. મિચ્યાદષ્ટિને હેયાપાદેયના

વિવેક ન હાેય.

જેમ જિતશ્ત્રુ રાજાનાે સુખુદ્ધિ મંત્રી સમ્યગ્ર્દષ્ટિ હાેવાથી પુદ્દગલનાે સ્વભાવ અને પરિણામ જાણતાે હતાે. તેથી પાતાના રાજાને ભાેજનનું આમંત્રણ આપી પુદ્દગલનું પરિ-ણુમન સમજાવ્યું. સમ્યગ્ર્દષ્ટિને એજ વિચાર થાય કે પુદ્દગલની હેયતાનાે ખ્યાલ રહેવાે જાેઈએ.

ઘટ–પટ આદિ પદાર્થ જાણવામાં સમ્યકત્ત્વી અન મિથ્યાત્વી અને સરખા પણ પરિણામમાં અને વર્ત નમાં મિથ્ચાદષ્ટિ કહે કે આ ઘટ કેટલાે સારાે છે ? આવું કહે, પણ સમ્યગ્દ્બ્ટિ કહે કે

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

હાલ સારાે છે, પણ જડ સ્વભાવ હાેવાથી છેવટે તે હૈય છે. એમ સમજે અને વત્તે છે.

મિથ્યાદ્દ કે અભવ્ય જે પદાર્થ દેખે તે વત્ત માન પર્યાયને જુએ, પણ અતીત અનાગત કાળના પર્યાયોને તે જુએ નહિ, કારણકે તેઓ ભૂતભાવિ પર્યાયોને માનતા નથી, તાે પછી જુએ શાના ? સમ્યગ્દ્દવ્ટિભવ્ય તાે વર્ત્ત માન પર્યા-યાને જેતાં ભૂતભાવિ પર્યાયાની અપેક્ષા રાખે છે. દ્રવ્યમાં વર્ત્ત માન માન પર્યાયની વિશિષ્ટતા જોવા સાથે અતીત અનાગત પર્યાયોને જુએ તે જ્ઞાન, સમ્યગ્જ્ઞાન કહેવાય. જૈનધર્મની આરાધનામાં જ્ઞાનાચાર રૂપે જ્ઞાનની આરાધના કરાય છે.

ગ્રાન આરાધનના મુખ્ય દિવસ જ્ઞાન પ ચમી છે. આ આરાધનામાં ઈન્દ્રિયાના સ બ ધથી થતાં જે જ્ઞાના છે તેની તેટલા લક્ષ્ય પૂરતી આરાધના નથી. પણ સગ્યગ્ર્જ્ઞાનની અપેક્ષાએ જ આરાધ્યતા છે. જે ચક્ષુથી સમ્યગ્ દ્રબ્ટિ જીએ તેજ ચક્ષુથી મિથ્યાદબ્ટિ જીએ, તા પણ તેમાં જ્ઞાન અને અજ્ઞાન એમ લેદા પડે છે. અનાદિકાળથી જીવતુ જે જ્ઞાન, લવ (સ સાર) બ્રમણ હેતુરૂપ હાય છે તે જ્ઞાન સમ્ય-ઝ્દર્શનના પ્રભાવથી એક સમય માત્રમાં જ ભવનિવૃત્તિરૂપ અની જાય છે.

છવને નવપૂર્વ સુધીનું જ્ઞાન હાેય, પરન્તુ સમ્યક-ત્ત્વ રહિત હાેય તાે તે જ્ઞાન નહીં હાેતાં અજ્ઞાન જ કહે-વાય છે. અને ક્રક્ત અષ્ટ પ્રવચન માતા જેટલું જ્ઞાન પણ્ સમ્યકત્વ પૂર્વક હાેય તાે તેટલું જ્ઞાનપણુ જ્ઞાન કહેવાય છે. કહેવાના તાત્ત્પર્ય એ છે કે જ્ઞાનરૂપી દસ્તાવેજ પર સમ્યક-ત્વરૂપી છાપ લાગે તેહ જ તેને જ્ઞાન ગણી શકાય છે. આ અઢાર પાપ સ્થાનકોમાંથી માત્ર મિથ્યાત્વશલ્યનામના અઢારમાં પાપસ્થાનકનાં ત્યાગથી મનુષ્ય શુદ્ધ શ્રદ્ધાધારક સમ્યકત્વી બને છે. અસત્ માન્યતા અને અસત્ શ્રદ્ધાને સત્ માન્યતા અને સત્ શ્રદ્ધામાં પરિણત કરવારૂપ સમ્ય-અંશ ન ક્રંકત માનસિક અથવા આંત્મ વિચારણીય વસ્તુ છે. કેમકે તે શુદ્ધ તત્ત્વની શ્રદ્ધારૂપ છે.

પ્રદ્વાપણુ શુદ્ધ તત્ત્વની યા યથાર્થ તત્ત્વની હાવી જોઈએ. પણ તત્ત્વની શુદ્ધતા યા યથાર્થતા કાેણે પ્રરૂપેલ તત્ત્વમાં સમજવી તેના ખ્યાલ ન રાખે તા ઉલ્ટે માર્ગે દાેરવાઈ જાય. એટલા જ માટે કહેવુ પડશું કે जिण-પળ્ળ વંતત્તં. તત્ત્વને કહેનારા હાેય તે જિનેશ્વર છે, એમ મથી કહ્યું પરંતુ જિનેશ્વરે કહેલું તત્ત્વ તેજ યથાર્થ તત્ત્વ છે એમ કહ્યું. માટે યથાર્થ તત્ત્વની શ્રદ્ધા પ્રાપ્ત કરવાને પ્રરીક્ષા તત્ત્વની નહિં, પણ જિનેશ્વરની કરા.

જિનેશ્વર ભગવાનને કેવલગ્ઞાનવાળા કહ્યા તેથી રૂપી-અરૂપી સર્વ પદાર્થ અને તેના સર્વ પર્યાયના જાણકાર છે. કાઈ ધર્મવાળા પાતાના ઈષ્ટદેવને અંલ્પગ્ન માનવા તૈયાર નથી, પણ સહુ સર્વગ્ન જ માનવા તૈયાર છે. અને પાતે માની લીધેલ સર્વગ્નંદ્વારા પ્રરૂપાએલ તત્ત્વા જ યથાર્થ છે એમ ર્સ્વીકાર છે. પરંતુ જૈન દર્શન તો કહે છે કે સંવગ્નના સ્વી-કાર, પરીક્ષા કર્યા વિના થઈ જ ન શકે. મહાપુરૂષોએ તો કહ્યું છે કે:-- भव बीजाङ्कुर जनना, रागाद्याः क्षय ग्रुपागतायस्य । ब्रह्म। वा विष्णुर्वा; हरो जिनो वा नमस्तर्स्ते ॥

સ સારરૂપી બીજા કુર પેદા કરનાર રાગાદિ દેાય જેના નષ્ટ પામ્યા છે, તે નામથી તેા ભલે પ્રદ્વાહા, વિષ્ણું હો, હર હાે, અથવા જિન હાે, સર્વ'ને અમારા નમસ્કાર હો.

અહીં રાગાંદિ શબ્દંથી રાગ વીગેરે અઢાર દાેષા સમજવા.

"દાનન્તરાય, લાભાંતરાય, ભાેગાંતરાય, ઉપભાેગાંત-રાય, વીર્યાન્તરાય, હાસ્ય, રુતિ, અરતિ, ભય, શાેક, જુગુ-પ્સા, કામ, મિચ્યાત્વ, અજ્ઞાન, નિદ્રા, અવિરતિ, રાગ અને દ્વેષ એ અઢારે દાેષરહિત હોય તે જ સર્વજ્ઞ–જિનેશ્વર દેવ કહેવાય છે.

એવા દેવે પ્રરૂપેલ માર્ગાનુસારે કેવલ માેક્ષ માર્ગ**ની** જ સાધના કરનાર, પંચ મહાવતધારી, કંચન કામિનીના સર્વથા ત્યાગી તે ગુરૂ, અને અહિંસા લક્ષણુ પ્રધાન જ ધર્મ છે.

આવા દેવદ્વારા પ્રરૂપિત, આવા ગુરૂદ્વારા ઉપદેશિત તત્ત્વ જ યથાર્થ તત્ત્વ છે. સાચા સર્વગ્ન દેવને સ્વીકારવામાં પણ કેટલાે નિષ્પાક્ષપાત અથવા કદાગ્રહ રહિતપણુ છે ? વ્યક્તિરાગ નહિં હાતાં ગુણુરાગની પ્રચુરતા આમાં કેટલી છે તે સ્પષ્ટપણુ સમજાઈ શકે તેવું છે. આમાં મારૂં તે સાચું નહિં પણુ સાચું તે મારૂં એ દુબ્ટિ છે. પ્રકૃતિ બંધ

શાસ્ત્રોમાં દેવનાં ઇશ્વર, પરમાત્મા, પરમેશ્વર, અચિ-ન્ત્ય શક્તિ, સર્વ દોષાતીત, સર્વજ્ઞ, વીતરાગ, જિનેશ્વર, તીર્થ કર, સચ્ચિદાન દમય, આદિ નામ પ્રસિદ્ધ છે. આથી એ સર્વ નામોના સમન્વય, દેવમાં અવશ્ય હાેવા જોઇએ. અન્યથા એ નિરર્થક નામ હાસ્યાસ્પદ મનાય છે. માટે પ્રથમ તા સર્વજ્ઞ દેવ કહેવરાવનારમાં જગતના સર્વ દ્દષણ રહિતપણુ, રાગ-દ્રેષ અને અજ્ઞાન ચેષ્ટા રહિતપણું, શુદ્ધ સત્ય નિરાબાધ તત્ત્વ વક્તાપણું અને સર્વજ્ઞતા આદિલક્ષણ અવશ્ય હોવાં જોઈ એ.

256

એ લક્ષણાેની પરીક્ષા તેમની જીવનકોડા, વ્યવહાર અને ઉપદેશના આધારે જ સુલક્ષિત થાય છે. સંસાર પરિ-ભ્રમણના અંતિમ જીવનમાં જેઓએ હિંસા, અસત્ય, ચોરી, વ્યભિચાર, તૃષ્ણાદિ દુર્ગુણોને કર્ત્તવ્ય માની તેનુ સેવન **ક**ર્શુ<sup>°</sup> ન હોય, લીલા માની એવુ આચરણુ કરવાનાે લાેકાેને ઉપદેશ દીધા ન હોય, ભાેગપદાર્થીની તૃષ્ણામાં આશક્ત **મની** મસ્ત રહ્યા ન હોય, ભૌતિકમાયામાં ક્સાઈ જઈ આંત્મ છવન વ્યતીત કરવામાં જે આકાંક્ષી રહ્યા ન હોય, આ તેા **ઈશ્વરની અલિપ્ત લોલા છે એવા પ્રપ**ંચોથી લાેકાેને ઠગવાનાે જેઓએ પ્રયત્ન કર્યો ન હોય, પરંતુ કર્મજન્ય ઉપાધિઓને સહન કરી, સુઅવસરની પ્રાપ્તિમાં સ સારિક પ્રપ ચાના ત્યાગ કરી, રાજ્ય ધન, સ્રી, પુત્રાદિ, કુટુ અ પરિવારને વસ્ત્ર પર પડેલી ધૂળની માક્ષ્ક દૂર કરી, ઘાર તપશ્ચર્યા કરી, અહ્-સમજી લોકો દ્વારા ઉત્પન્ન કરેલ અનેક પરિષહા, કષ્ટા,

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

ઉપદ્રવા, તાડન, તજના, અપમાન તથા ઉપસગેનિ એકાંત સમાભાવથી, રાગ-દ્રેષ રહિત પ્રસન્ન અતઃકરણુથી દઢતા પૂર્વ'ક સહન કરી, અનાદિકાળથી આત્માની સાથે વળગેલાં ક્રેમોને આત્માથી અલગ કરી, શુદ્ધ નિદેષિ કંચનવત્ નિષ્ક-લ'ક આત્મસ્વરૂપને અન'ત જ્ઞાનને જેઓએ પ્રાપ્ત કર્યું અને ફક્ત આત્મિક શુદ્ધ સચ્ચિદાન દની લીલામાં મગ્ન બની અન્ય આત્માઓના ઉદ્ધાર કરવાને માટે શુદ્ધ ઉપદેશ કર્યો તેજ પુરૂષા પરમાર્થથી ઇશ્વર, દેવાધિદેવ, પરમાત્મા અને વીતરાગ નામ ધારણ કરવાને યાગ્ય કહી શકાય છે. એવા જ દેવ પતિત પાવન, જગદુદ્ધારક, ઉત્તમાત્તમ, પરમાત્મા, અશરણ શરણ, હિતકર્ત્તા, સ'સાર ભયરક્ષક, કૃતકૃત્ય કહે-વરાવવાના અધિકારી છે. અને એવા જ દેવ નિઃસ્વાર્થી અની જગતને યથાર્થ હત્ત્વ બતાવી શકે છે.

શિષ્ટ પુરૂષોએ તે પૂરી કેસોટી કર્યા બાદ જ દેવ-શુરૂ અને ધર્મના સ્વીકાર કરવાનું કહ્યું છે. દેવાદિ માટા છે, માટે તેમની પરીક્ષા નાનાઓથી ન થઈ શકે, એવા નિયમ સર્વજ્ઞ દર્શનમાં હાઈ શકે જ નહિં. સર્વજ્ઞ દર્શનમાં તા પરીક્ષાના વિશેષ આગ્રહ છે અને કસાટી પણ પૂરી રેખાઈ છે. આવી પરીક્ષા અને કસાટી કર્યા બાદ જ દેવ, શુરૂ અને ધર્મના સ્વીકાર કરવાવાળું દર્શન જ સર્વજ્ઞ દર્શન કંહેવાય છે. સર્વજ્ઞ શાસનતા ઘાષણા કરે છે કે તમે ઈવારની લીલા યા ચમત્કાર દેખી ગાડરીયા પ્રવાહની માફંક અનુસરણ કરીને અથવા કાઈની પ્રેરણા માત્રથી અથવા અમારા પર વિશ્વાસ રાખી દેવને દેવ માનવામાં પત ગી-આની માક્ષ્ક અગ્નિમાં કૂદી ન પડાે, પરંતુ સર્વ પ્રથમ સર્વજ્ઞપણાની, સુવર્ણની માક્ષ્ક પરીક્ષા કરીને ઇશ્વિરના નિર્દોષ, નિષ્કલ ક સ્વરૂપને વિચારી, પછી સર્વજ્ઞપણે માનવા તૈયાર ખેના. જો :તમારામાં એટલી પરીક્ષક શક્તિ ન હાેય તાે ત્યાગી, નિઃસ્વાર્થી, શુદ્ધોપદેશક, તત્ત્વદર્શી મહર્ષિ ગણ જે કહે તેને ધ્યાનમાં રાખી તેમના અનુસાર આચરણ કરા.-તાે જ પાતાના હિતની સાધના કરી શકશાે.

અહી સ્હેરું પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય જ કે જૈનદર્શનમાં એક તરફ શ્રદ્ધાની વાત છે, અને બીજી તરફ પરીક્ષાની વાત છે. આમ પરસ્પર બન્ને વિરાધી વાત શા માટે ? 'ધરીક્ષામાં તા પાતાનું 'મન માને તા જ કબુલવાનું છે અને શ્રદ્ધામાં તા પાતાનું 'મન માને તા પણ માન્યે જ છૂટકા ! 'ધરીક્ષા અને શ્રદ્ધા બન્નેય તા સામસામી દિશામાં રહેનારા છે. જેથી શ્રદ્ધા તથા પરીક્ષા બેય વાત કરવી તે તા બીચઢા કર્યા ગણાય. જૈનદર્શન સિવાય અન્ય તા એકલી શ્રદ્ધાની અગર એકલી પરીક્ષાની વાત કરે છે, જ્યારે જૈનદર્શનમાં બન્ને વાત શા માટે ?

આનું સમાધાન એ છે કે જૈનદર્શનમાં યથાર્થત<sub>ત્</sub>વના કંહેનાર અ'ગે પરીક્ષાનું કથન છે અને યથાર્થત<sub>ત્</sub>વના સ્વીકાર અ'ગે શ્રદ્ધાનું કથન છે.

જૈનદર્શનમાં દેવ, ગુરૂ અને ધર્મ ત્રણે તત્ત્વાની પરીક્ષાની પ્રથમ સંપૂર્ણ છૂટ છે. જૈનદર્શન કહે છે કે પાતાની બુદ્ધિથી પરીક્ષા કરી ઉપરાક્ત કસાેટી મુજબ કસીને દેવ-ગુરૂ અને ધર્મ'ને નિદેષિ તથા સ્વીકાર્ય માન્યા, આત્માને આદર્શ'રૂપ લાગ્યા, પછી તેમાં ગડબડ કરા તે ન ચાલે. પછી તા તેમાં શ્રદ્ધા જ રાખા.

આ પ્રમાણે દેવ, ગુરૂ અને ધર્મની પરીક્ષા કરવાની પૂર્ણુ સ્વતંત્રતા છે. પરન્તુ સ્વીકાર કર્યા બાદ માનવાના જ આદેશ છે. આથી પહેલી પરીક્ષા અને પછી શ્રદ્ધા એ સિદ્ધાન્ત જે દર્શનના હાય તે જ દર્શન સંપૂર્ણુ સત્ય છે. માટે પરીક્ષા પૂર્વક પ્રાપ્ત દેવને આદર્શરૂપે સ્વીકાર-વાથી જ યથાર્થતત્ત્વની શ્રદ્ધારૂપ સત્ અસત્ના વિવેક પેદા -થાય છે.

સર્વ' ગ્ર એવા જિનેશ્વર દેવાની પ્રમાણિકતામાં તેમણે કહેલા તત્ત્વાની પ્રમાણિકતા સ્વયંસિદ્ધ છે. એટલે તર્કાનુ-સારીઓએ શુક્રિત અને અનુભવ ચાલે ત્યાં સુધી તર્ક કરી તત્ત્વની પણ પરીક્ષા કરવાની છૂટ છે, પરંતુ તર્ક કે છુદ્ધિ ન ચાલે ત્યાં તા સર્વ' ્ચ કથિત આગ્રા પ્રમાણે જ માનવાનું છે. દરેક જિનેશ્વર ભગવાનના શાસનમાં જે કહેવાનું હાેય તે એક સરખું જ કહેવાનું હાેય, કાળભેદે આચારની વ્યવસ્થામાં કદાચ ભિન્નતા હાેય, પરંતુ તત્ત્વની પ્રરૂપણામાં કદ્દાપી ભિન્નતા ન હાેય. જૈનદર્શનાનુયાયીમાં પણ આચા-રની ભિન્નતા જોવામાં આવે પણ તત્ત્ની માન્યતામાં ભિન્નતા હાંઈ શકે જ નહીં. તત્ત્વની માન્યતામાં ભિન્નતા સ્વીકારનાર જૈન કહી શકાય જ નહીં. અનંત જિનેશ્વરાએ જે કહ્યું તે પ્રકૃતિ બધ

જ ભગવાન મહાવીરે કહ્યું. ભગવાન મહાવીરે કહેલ તત્ત્વના સ્વીકાર મહાવીરપણાને અ'ગે નહિં પણ જિનેશ્વર પણાના અ'ગે છે. માટે ''वीरपन्नत्तंतत्तं" નહીં કહેતાં ''जिणपन्नत्तंतत्तं" કહીએ છીએ.

આ પ્રમાણે જિનેશ્વર દેવેાએ પ્રરૂપિત તત્ત્વ જ યથાર્થ તત્ત્વ હાેઇ શકે. તેવા તત્ત્વની સંપૂર્ણુ શ્રદ્ધા તેનું નામ જ સમ્યકત્વ છે.

પ્રશ્ન-તત્ત્વની પ્રમાણિકતા તત્ત્વના પ્રરૂપકની પ્રમાણિ-કતાના આધારે હાેઈ તેવા તત્ત્વનુ' યથાર્થ'પણુ' સિદ્ધ છે. તાે જગતના દરેક પ્રાણિને તે તત્ત્વ કેમ ગ્રાહ્ય-બ્રદ્ધેય થતુ' નથી ? તત્ત્વ યથાર્થ હાેય તાે દરેકને ગ્રાહ્ય થવુ' જ જાેઈ છે.

સમાધાનઃ--ચથાર્થ તત્ત્વ હાેવા છતાં પણ તે તત્ત્વ દરેકને ગ્રાહ્ય-શ્રદ્ધેય થાય એવા નિયમ નથી. અને કાેઈને શ્રદ્ધેય ન થાય તેથી તત્ત્વની યથાર્થતા ઉડી જતી નથી. કમળાના રાગવાળાને શ્વેત વસ્તુ શ્વેત રૂપે ન ભાસે તેથી શ્વેત વસ્તુની શ્વેતતા અસિદ્ધ નથી. ત્યાં તા શ્વેતવસ્તુ શ્વેત પણુ નહીં ભાસવામાં કમળાના રાગ આવરણરૂપે પડ્યો છે. કમળા જ્યાં સુધી નહીં અસે ત્યાં સુધી ચાહે તેટલા-પ્રયત્ન કરવા છતાં શ્વેત વસ્તુ પીળી જ દેખાસે. અહીં શ્વેત વસ્તુને પિત્ત જોવામાં કમળા જ કારણબૂત છે તેવી રીતે થયાર્થ તત્ત્વના લેશમાત્ર પણ અસ્વીકાર કરવામાં, અર્થાત્ વસ્તુ તત્ત્વની વિપરીત માન્યતામાં જીવને ''દર્શન માહનીય" નામે કર્મ જ આવરણરૂપ છે.

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

આજે તા તીર્થ કરાના વિરહકાળમાં તત્વની યથાર્થ સંમજ આપનાર પ્રભુ મહાવીરનું શાસન છે. પરંતુ તીર્થ કરા સાક્ષાત્ ઉપદેસ આપવા બેસે ત્યારે પણ તીર્થ કરાના સમવ-સરણમાં ય મિથ્યાત્વીઓ હાય છે. તે સર્વ ને કંઈ તીર્થ કરની વાણી સંપૂર્ણ પણે શ્રદ્ધેય થતી નથી. તીર્થ કરને તીર્થ કર તરીકે કે તેમનાં પ્રરૂપેલ તત્ત્વાને યથાર્થતત્ત્વ તરીકે તે જ માન્ય રાખે કે જેના દર્શન માહનીય કર્મ ના ઉપશમ– ક્ષચાપશમ કે ક્ષય થયા હાય.

સામાન્ય માણસ પણ પાતાની બુદ્ધિથી--બાેલવાની છટાથી જેઓને લકુ બનાવી શકે તેવાઓ કદાચ તીર્થ કર મહારાજાઓ પ્રત્યે કે તીર્થ કર દેવાએ પ્રરૂપિત તત્ત્વની યથાર્થતા પ્રત્યે શ્રદ્ધાવાળા-વિશ્વાસુ ન બને તેમાં તીર્થ કરાની સર્વ જ્ઞતાના કે વીતરાગતાના દાષ નથી, પર તુ તે વ્યક્તિના મિથ્યાત્વની પ્રબલતાના દાષ છે. સામેની વ્યક્તિમાં મિથ્યા-ત્વનું જોર અત્ય ત પ્રબલપણું હાેય ત્યાં કેવલગ્ઞાનીના ઉપદેશ પણ શું કરે ?

યથાર્થ તત્ત્વની શ્રદ્ધારૂપ સમ્યક્ત્વગુણને રાકનાર, તે આત્માનું દર્શનમાહનીય (મિથ્યાત્વ માહનીય) કર્મ જ છે. આત્માની સાથે તે કર્મના સંબંધ વર્ત્ત છે કે નહિં તેની પરીક્ષા રૂપે जिणपन्नत्तंतत्ત છે. જિનેશ્વરાએ પ્રરૂપિત તત્ત્વમાં અશ્રદ્ધા થાય, તા સમજવું કે દર્શનમાહનીય કર્મના સંબંધ આત્મામાં છે. પણ તે તત્ત્વાનું નિરૂપણ પ્રાણિઓની સન્મુખજ ન આવે કે તે તત્ત્વા સાંભળવાના કે સમજવાના અવસર જ ન આવે તેથી કરીને તે જીવામાં દર્શાનમાહેનીય ( મિથ્યાત્વ માહેનીય ) કર્મ વત્તી જ રહ્યું છે એમ ચાક્કસપણે કહી શકાય નહિ. જૈનદર્શનમાં કહેલ પંદર પ્રકારે થયેલ સિદ્ધના લેદામાં '' અન્યલિંગ સિદ્ધ "નું પણ વર્ણન આવે છે. આવા જીવા સમ્યકત્વ પામ્યા બાદ ટુંક સમયમાં જ કેવલજ્ઞાન પામ્યા છે. ત્યાં સમ્યકત્વ પામવા ટાઈ મે તેમને યથાર્થ તત્ત્વના ગ્યાલ પણ ન હતા. કાંઈ સમજાવનાર પણ ન હતું, પરંતુ તત્ત્વની યથાર્થતાના સ્વી-કાર્યમાં રાધ કરનાર, દર્શનમાહનીય કર્મ ખસી જવાથી જ સમ્યકત્વ પામી કેવલજ્ઞાન પામ્યા. દર્શન માહનીય કર્મ અસ્યું ન હાત તા તા કેવલજ્ઞાન તેઓ પામત જ નહિં.

દર્શન માેહનીય કર્મ ખસવા ટાઈ મે અને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્તિ સમય પહેલાં ચથાર્થ તત્ત્વનું નિરૂપણુ જો તેમની પાસે કાેઈ કરનાર હાેત તા તેમને તે તત્ત્વ અસ્વીકાર્ય અનત જ નહીં. અને પછી તા કેવલજ્ઞાન પામ્યા એટલે તત્ત્વાની પૂર્ણ યથાર્થતા સ્વય આત્મ પ્રત્યક્ષ જ અનુભવવા લાગ્યા. ગૌતમ સ્વામીની લબ્ધિ દેખી પ્રતિબાધિત થયેલા પદરસા તાપસ થાડા જ સમયમાં કેવલજ્ઞાન પામ્યાં. સમ્યકત્વ, યથાખ્યાત ચારિત્ર, અને કેવલજ્ઞાન, એ ત્રણે થાંડા જ ટાઈમમાં થયાં. ગૌતમસ્વામિની લબ્ધિ જોયા પહેલાં તા તાપસ અવસ્થા હતી. અહીં સમ્યકત્વના અધુરા અભ્યાસીઓ કે બીન અભ્યાસીઓ તર્ક ઉઠાવે કે '' જૈનત્વ સિવાય સમ્યકત્વ ન હાય તા તાપસામાં સમ્યકત્વ કયાંથી આવ્યું ? તાપસા કયાં જીવાદિતત્વાને વિસ્તૃત રીતે સમજવા બેઠા હતા <sup>6</sup> એટલા થાેડા ટાઇમમાં તત્ત્વાનું સ્વરૂપ સમજી શકાય પગ્ર કેવી રીતે ? માટે ગૌતમસ્વામીથી સંબંધ થયા પહેલાં પણ તેઓમાં સમ્યકત્વ હસે જ તાે જ તુરત કેવલજ્ઞાનને પામ્યા. એટલે તાપસ અવસ્થામાં તાે પ્રભુ મહાવીરે પ્રરૂપેલ તત્ત્વની શ્રદ્ધાવાળા ન હતા. આ ઉપરથી જૈનદર્શનને માન્ય તત્ત્વાને નહિં સ્વીકારનારમાં પણુ સમ્યકત્વના નિષેધ થઈ શકે નહિં."

આતું સમાધાન એ છે કે ગૌતમસ્વામીની લબ્ધિ જોયા પહેલાં જ તે તાપસાને સમક્તિ થયેલું હોવું જ જોઈએ એમ કહેવું તે સમ્યકત્વની સમજના જ અભાવ છે. શ્રી ગૌતમ સ્વામીના સંબધ્ધ થવા પહેલાં તા તે તાપસામાં મિથ્યાત્વ હતું. અને સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ તા તેમને ગૌતમસ્વામીના સંબધ થયા બાદ તુરતમાં જ થઈ છે. અને પછી કેવલજ્ઞાન થયું છે.

છવાદિ તત્ત્વાનું વિસ્તૃત રીતે સમજવાના ટાઇમ જ નથી રહ્યો એટલા ઉપરથી ગૌતમ સ્વામીથી પ્રતિબાધિત તે તાપસા અલ્પ સમયમાં સમ્યક્ત્વ પામી જ ન શકે તેમ માનવું તે પણ ભૂલ ભરેલું છે. કારણ કે 'સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિતા દર્શન માહનીય કર્મના ઉપશમ–ક્ષયાપશમ કે ક્ષયથી જ થાય છે. અને તેમાં બહુ જ અલ્પ સમય લાગે છે, તે આગળ વિચારવામાં આવસે. યથાસ્થિત તત્ત્વશ્રદ્ધા તે તા સમ્યક્ત્વની કસાટી છે. પ્રકૃતિ ખંધ

કસાેટીએ કસતાં સુવર્ણુ ન લાગે તા સમજવું કે સુવર્ણુ નથી. પણ કસાેટીએ ન ચડ્યું હાેય તેથી કરીને કંઈ સુવર્ણુ નથી એમ કહી જ ન શકાય. તેવી રીતે થથાસ્થિત તત્ત્વસ્વરૂપ વર્ણુવતાં તેમાં કંઈ પણ અશ્રદ્ધા થાય તા તા સમજવું કે સમ્યક્ત્વમાં ખામી છે. પણ અદ્મપ સમયમાં જ સમ્યક્ત્વ પામી તુરત જ કેવલગ્રાન પ્રાપ્ત કરનાર આત્માને સપ્યક્ત્વ પામી તુરત જ કેવલગ્રાન પ્રાપ્ત કરનાર આત્માને સપ્યક્ત્વ પામી તુરત જ કેવલગ્રાન પ્રાપ્ત કરનાર આત્માને સપ્યક્ત્વ પાપિતથી કેવલગ્રાન પ્રાપ્તિ વચ્ચેના અદ્પકાળમાં થથાસ્થિત તત્ત્વથી કસી ન શકાય તેટલા માત્રથી સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ તે ટાઈ મે નથી થઈ એમ કેમ માની શકાય ?

વળી કાેઈ શ'કા કરે કે તાપસાને પ્રતિબાધ કરી સમ્યક્ત્વ પમાડવામાં તાે ગૌતસસ્વામી હતા. પર'તુ અન્ય લિંગે સિદ્ધ થયેલ જીવાને સમ્યક્ત્વ પમાડવામાં કેઈ વ્યક્તિ ન હતા. છતાં પણ તેમને સમ્યક્ત્વ થયું હતું. માટે જને-તરા પણ સમકિતી હાેઈ શકે.

અહીં સમજવું જેઈએ કે સમ્યફ્ત્વ પ્રાપ્તિ કાેઈ મહાત્માના ઉપદેશથી જ થાય એવાે એકાંત નિયમ નથી. સ્વય પરિણામની વિશુદ્ધિ દ્વારા પણ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્તિ જીવમાં થઈ ્શકે છે. એટલે યથાર્થ તત્ત્વાપદેશકના અભાવે પણ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્તિ જૈનદર્શનમાં કહી છે.

વળી જૈનેતર તે સમ્યક્ષ્ત્વી થઈ શકે, પણુ સમ્યક્ષ્ત્વ પામ્યા પછી જૈનેતર ન હાેય. કારણુ કે સમ્યક્ષ્ત્વ પ્રાપ્તિની પૂર્વ અવસ્થા જૈનેતર હાેય, પરંતુ સમ્યક્ષ્ત્વ પ્રાપ્તિ સમયે

જૈન દર્શનના ક્રમવાદ

જનેતર નકહેવાય. સમ્યક્ર્ત્વ પ્રાપ્તિ પછી આયુષ્ય લાંબુ હાેય તાે તે જીવ ખાદ્યથી પગુ જનદર્શનાનુસાર જ આચાર વિચારવાળાે અને. અને આયુબ્ય બહુ જ અલ્પકાળનું હાેય તાે કદાચ કેવલજ્ઞાન પણ પ્રાપ્ત કરી નિર્વાણ પામે તાે આહ્યથી અન્ય લીંગી પણ હાેય. તેથી જ તેવા આત્માઓને જનદર્શનમાં " અન્યલિંગ સિદ્ધ " તરીકે આેળખાવ્યા છે. વળી જનકુળમાં જન્મવા માત્રથી જ તે જૈન કે સમ્યકૃત્વી કહેવાય એવું નથી. જનકળમાં જન્મ પામેલ હાય કે અન્ય કુળમાં જન્મ પામેલ હાય, જૈન સાધુ વેષે હાય કે અન્ય લીંગી હાેય, પરંતુ સમ્યક્ત્વ તાે, દર્શન-માહનીય કર્મની ઉપશમતા-ક્ષચાપશમતા કે ક્ષયના આધારે જ છે. પાતાને જન કહેવરાવતા અલવ્ય જીવાે પણ જન સાધુપણું અંગીકાર કરે છે, નવ પૂર્વ સુધીનું જ્ઞાન ભણે છે, અને સારામાં સારા ખાહ્ય ત્યાગ કરી શરીર ઉપરની મૂચ્છો ઉતારી તીવ્રતપ તપે છે. આવા છવા વ્યવહારથી ભલે જેન કહેવાય પરંતુ તેટલા માત્રથી તેઓ સમકીતી કહેવાતા નથી. અને જૈનદર્શનમાં તેેઓની સમકીતી તરીકે ગણના પણ નથી. એટલે કેવલ, સ'ચેાગથી કે વેશથી જન કે સમ્યક્ત્વી ન કહી શકાય. જૈન સાધુ વેષ ધારણ કરવા છતાં પણ જિનાજ્ઞાવિરૂદ્ધ આચાર વિચારમાં પ્રવૃત્ત એવા પાર્શ્વસ્થ–અવસન્ન–કુર્શીલ–સ સકત અને ચથાછંદ એ પાંચ પ્રકારના સાધુઓને જૈનદર્શનમાં અવંદનીય કહ્યા છે. સાચા જૈન તાે તેજ છે કે જે જૈનશાસનપ્રત્યે શ્રદ્ધા, પ્રતીતિ અને રૂચિવાળા છે. અને કેવલ અ ત્મસ્વરૂપ પ્રાપ્તિના જ ઈરેછું કે છે.

સમ્યકૃત્વની પ્રાપ્તિ જીવને બે રીતે થાય છે. निसर्ग અને अघितम. સહજ વિચાર કરવાથી સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્તિ થાય તે निसर्ग અને અન્યના ઉપદેશ વડે સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્તિ થાય તે अधितम સમ્યક્ત્વ છે. તત્ત્વાર્થ ભાષ્યમાં જે માટે કહ્યું છે કેઃ—

"तस्यानादौ संसारे परिश्रमतः कर्मत एव कर्मणः स्वकृतस्य वन्ध निकाचनोदय निर्जरापेक्षं नारक तिर्यग् योनि मनुष्यामर भव ग्रहणेषु विविधं पुण्य-पाप-फल्ल्मनु-भवतो ज्ञान-दर्शनोपयोग स्वाभाव्यात् तानि तानि परिणामा-ध्यवसाय स्थानान्तराणि गच्छतोऽनादि मिथ्याद्दव्देरपि सनः परिणाम विशेषाद पूर्वकरणं ताद्दग् भवति येनास्यानुपदेशात् सम्यग्दर्शनम्रुत्यद्यते इत्येतत् निसर्ग सम्यग् दर्शनम् ॥

આ સ'સારચક્રમાં કર્મવશવર્તી જીવ સ્વકર્માનુસારે ચારે ગતિમાં પરિભ્રમણ કરતા નાના પ્રકારનાં સુખ–દુઃખાેના અનુભવ કરતા, નિર્જરા વડે આત્મસત્તામાં રહેલ કર્મપર-માણુઓાના પરિશાટ કરતા, શુભાશુભ અધ્યવસાયના ચાેગે પુનઃ નવીન કર્મ'ને ઉપાર્જન કરતા છતા પાણીના રે'ટની માક્ષ્ક સ'સારમાં પરિભ્રમણ કરે છે.

એ પ્રમાણે અન'તા પુદ્દગલપરાવર્ત'ન સુધી અવ્ય-વહાર રાશિમાં સૂક્ષ્મનિગાેદમાં પરિભ્રમણુ કરીને જન્મ– મરણાદિના અસહ્ય પરિતાપને ભાેગવતાે અંકામ નિર્જરા વડે કર્મ'ક્ષય કરતાે અનુક્રમે વ્યવહાર રાશિમાં આવે છે. એ વ્યવહાર રાશિમાં પણ પુન્યના ઉદયથી પર્યાપ્ત સંગ્નિપંચે દ્રિય પણું પ્રાપ્ત થાય, ત્યારે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવની શુભ સામગ્રીને પામી ભવ્યત્વના ચાગે યથાપ્રવૃત્તિ કરણ વડે કર્મલાઘવ કરે છે; અને અપૂર્વ કરણાદિ સામગ્રી પ્રાપ્ત કર્રા ક્રમશઃ ઔપશમિક સમ્યક્ત્વને પામે છે. આ " ત્વિસ્ત્ર સમ્યक्त्त्त્ર કહેવાય છે. અર્થાત તીર્થ કરાદિના ઉપદેશ, અને જિનબિ બનાં દર્શન વિગેરે સમ્યગ્દર્શન થવાનાં નિમિત્તો વિના જ સ્વભાવિક રીતે ભવ્ય પ્રાણીને જે સમ્ય-કૃત્વ પ્રાપ્ત થાય છે, તે " નિસર્મ " સમ્યગ્દર્શન છે.

હવે બીજો પ્રકાર-ગુરૂપદેશાદિ કાેઈપણ બાહ્યનિસિત્તથી આત્મામાં ઉત્પન્ન થયેલ તથાપ્રકારના અધ્યવસાય વડે મિથ્યાત્વમાહેનીયના જે ઉપશમાદિ થવા, અને તેથી આત્માને જે ઔપશમિકાદિ સમ્યક્તવની પ્રાપ્તિ થવી તેનું નામ " अधिगम सम्वक्त्त " છે. અહીં એટલું ખાસ લક્ષમાં રાખવાનું છે કે પ્રથમ જણાવેલ निसर्ग સમ્યક્ત્વ તેમજ આ अधिगम સમ્યક્ત્વ તે મિથ્ચાત્વ માહેનીયના ઉપશમ (અથવા ક્ષયાપશમ) થવાથી જ પ્રાપ્ત થાય છે.

અર્થાત્ ઔપશમિક સમ્યગ્દર્શંનની પ્રાપ્તિ મિથ્યાત્વ માહનીયના ઉપશમથી જ થાય છે.

અહીં निसर्ग સમ્યક્ત્વ તે સ્વભાવ જન્ય છે, અને अघिगम સમ્યક્ત્વ તે નિમિત્ત જન્ય છે. અધિગમ તે નિ-મિત્તરૂપ છે. નિસર્ગ સમ્યક્ત્વવાળાને પણ પૂર્વ જન્મામાં અધિગમ હાવા જોઈ એ. અધિગમ વડે કરીને જ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્તિની ચાેગ્યતાના પ્રારંભ, નિસર્ગ સમ્યકત્વ પામવાના પૂર્વભવમાં થયેલ હાેચ છે. અને તે ચાેગ્યતા ક્રમેક્રમે પૂર્ણ કક્ષાએ પહેાંચતાં પુનઃ અધિગમ વિના પણ તે જીવામાં સમ્યક્તવના પ્રાદર્ભાવ થઈ જાય છે. ચાેગ્યતાના પ્રારંભે અધિગમ હાેય, પરંતુ ચાેગ્યતાની પૂર્ણતાએ સમ્યક્ત્વ પ્રગટ ચવા ટાઈમે અધિગમ નહી હાેવાથી નિસર્ગ સમ્યક્ત્વ કહ્યું. સમગ્ર ભવચક્રમાં એકપણ અધિગમ વિના જ સમ્યક્ત્વ પામીને માેક્ષે જનારા જીવાની સ'ખ્યા મરૂદેવા માતાની જેમ વિરલ હાેય છે. મરૂદેવી માતાને પણ સમવસરણની ઝાદ્વિના દર્શનરૂપી અધિગમ તો હતાે જ.

મિચ્યાત્વ માટે આલ'બનની–નિમિત્તની જરૂર નથી. કારણ કે અનાદિકાળના અસદ્લ્યાસથી, મલીન વાસનાએાના જેરથી જીવ કુદરતી રીતે જ મિચ્ચાત્વ આચાર–વિચારવાળા તેા છે જ. એ સ્થિતિમાં એને સમ્યગ્વૃત્તિ સહેજ રીતે જાગે એવું છે જ નહિં. મિચ્યાત્વ વાસનાએાથી તાે જગત સરેલું જ છે.

પરંતુ ઉપદેશ વિના કે નિમિત્ત વિના સમ્યક્ત્વ થતું નથી. તેમાં પણુ નિમિત્ત પ્રાયઃ સમ્યબ્દર્શનીનું જ હાેચ. કદાચિત્ત નિમિત્તરૂપે મિથ્યાત્વી પણુ હાેચ, પરંતુ તેના ઉપદેશ સમ્યબ્દર્શનને અનુસરતાે જ હાેચ. જૈનશાંસ્ત્રમાં અભવ્ય જીવાના ઉપદેશથી પણુ કેઠકિ ભવ્ય જીવાને સમ્ય-ક્ર્ત્વ થયાનું વર્ણન આવે છે. આવા અભવ્ય ઉપદેશકા તા ત્રણેય કાળ મિથ્યાત્વમાહનીય કર્મના ઉદ્દયવાળા હાેચ છે.

જૈન દર્શાનના કર્મવાદ

છતાં તેઓને યથાપ્રવૃત્તિકરણ થતું હેાવાથી તીર્થ'કર પ્રભુના સમવસરણ સુધી જઈ શકે છે. અને દેવલેાક વિગેરે સાંસારિક સુખપ્રાપ્તિની ઈચ્છાથી જૈન સાધુપણુ લઈ, પાલન પણુ બહારથી ઉંચા પ્રકારનું કરે છે, નવ પૂર્વ સુધીનું જ્ઞાન પણ ભણે છે, દ્રવ્યઅહિંસાનું પણુ પાલન કરે છે, અને એ રીતે નવમા ગ્રૈવેયક સુધી ઉત્પન્ન થાય છે. આવા જીવાના ઉપદેશ, સર્વજ્ઞ પ્રણિત યથાર્થ તત્ત્વ નિરૂપણુના જ હાેય છે, પરંતુ પાતે ઉપદેશક હાેવા છતાં પણ મિથ્યાત્વ માહનીયના તીવ્ર ઉદયથી પાતાના આત્મા ભૌતિક સુખ પ્રાપ્તિની જ દષ્ટિવાળા હાેઈ પાતે સમ્યક્ત્વ પામી શકતા નથી. જ્યારે તેમના બાહ્ય ઉપદેશથી અન્ય જીવા સમજિત પામી જાય છે.

તેમ છતાં પણ અહિં ખાસ ખ્યાલમાં રાખવું જરૂરી છે કે મિથ્યાત્વીના ઉપદેશ,મિથ્યાત્વીના સ સગં, અને મિથ્યા-ત્વના સ ચાંગા કરતાં, સમ્યક્ત્વીના ઉપદેસ, સમ્યક્ત્વીના સ સગં અને સમ્યક્ત્વના સ ચાંગા જ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્તિના નિમિત્ત કારણમાં ધારી માર્ગ છે. અને તેથી જ સુદેવ-ગુર્-ધર્મના સ્થાના તરક રૂચિ, સામાન્ય પ્રશમાદિભાવા અને સમ્યગ્દર્શનના બાહ્ય અધિષ્ઠાનામાં સહકાર વગેરે હાવા ટાઈ મે માર્ગાનુસારી અવસ્થામાં પણ તેને વ્યવહારથી સમ્યગ્દર્શન કહેવાય છે.

કેાઈ કહે કે બીજાના પરાભવથી, બીજાની નિંદાથી અને પાેતાના ઉત્કર્ષ કરવાથી અનેક ભવકાેટીએ છૂટી ન પ્રકૃતિ **બ**ંધ<sup>,</sup> '

શકે એવુ નીચ ગાેત્રકર્મ બ'ધાય. માંટે કાેઈને મિથ્યાત્વી કહેવાે એ સારૂ ન કહેવાય.

આ વાત અરાખર છે. પણ સાથે સમજવું જેઈએ કે અન્યનાે પરાભવ કરવા કરાવવામાં, પાેતાનાે ઉત્કર્ષ કરવા કરાવવામાં, ગણવા ગણાવવામાં વપરાતાં વચનાે, નિંદા અને ્ દ્વેષાદિનાં સ્થાન ગણુાય. તેથી નીચગાેત્ર અ'ધાય તે ભવાં-તરમાં પણ છેાડવું મુશ્કેલ પડે. પણુઅહિં તેા સમ્યક્ત્વના વર્ણુંનમાં સ્વરૂપ નિરૂપણુની ખુદ્ધિ છે. ધિક્કારની ખુદ્ધિ નથી. વસ્તુતત્ત્વના કથનમાં અન્ય પ્રત્યેના ધિક્કારની, અપમાનની કે પાેતાનાે ઉત્કર્ષ મનાવવાની ખુદ્ધિ હાેવી જોઇએ નહીં. માર્ગદર્શનની મનાવૃત્તિમાં વાંધા નથી. માર્ગદર્શનની મના-વૃત્તિને જો નિંદાના સ્વરૂપમાં ગણાતી હાત તા જગતમાં સત્ય અને અસત્ય, શાહુકાર અને ચાર, ધર્મી અને પાપી, ડાદ્યો અને મૂર્ખનું નિરૂપણુ કાેઇ કરી શકત જ નહીં. પણ એ રીતે વસ્તુનું નિરૂપણ કરનારને આપણે નિંદાખાેર કહી શકતા નથી. માટે સમ્યક્ત્વનું નિરૂપણુ કરનારને નિંદા-ખાેર કહી શકાય જ નહીં.

વ્યક્તિને અપમાનજનક વચનાે ન કહેવાય, એ વિધાનમાં વાંધાે નથી. સમષ્ટિગત કથનમાં તથા વ્યક્તિગત કથનમાં લેદ છે. સામાન્ય નિરૂપણમાં પણ નિંદાને અવકાસ નથી. √ જૈનદર્શનમાં ગાેશાલા, જમાલિ વગેરેને વ્યક્તિગત કહેવામાં ∽ આવ્યું છે. જમાલી તે પણ કાેઈ જૈનેતર નહીં પણ જૈન-દર્શની. એટલું જ નહીં પણ જૈન સાધુ અને તેમાં ય

923

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

વર્ત્તમાન જનશાસનપતિ પ્રભુ મહાવીરના ગૃહસ્થપણાના જમાઈ. જ્યાં સત્યના પક્ષપાત છે ત્યાં વ્યક્તિના પક્ષપાત હાઈ શકે જ નહીં. વ્યક્તિના પક્ષપાતથી પ્રેરાઈ સત્યના પક્ષને ત્રાડી નાખનાર તે મિથ્યાત્વી જ કહેવાય. જૈનદર્શનમાં તા યથાર્થ તત્ત્વના પક્ષપાત છે, વ્યક્તિના પક્ષપાત નથી.

શ્રી તીર્થ'કરના જીવાે અંગે પણ સમ્યક્ર્તવપ્રાપ્ત ભવથી પ્રાર'ભી કેવલગ્રાનપ્રાપ્ત ભવ સુધીમાં વ્યતીત સારા સુરા જીવનનું વિવરણુ તે વસ્તુસ્વરૂપના નિરૂપણુની સુદ્ધિએ સ્પષ્ટપણે જૈનદર્શનમાં કરેલું છે. અમારા ભગવાન છે, માટે તેમના છન્નસ્થકાળમાં આધ્યાત્મિક દષ્ટિએ થએલી તેમની લય કર લૂવેા જગત સમક્ષ ખૂલ્લી ન મૂકાય એ માન્યતા જૈનદર્શ'નમાં નથી. અહિં તેા સ્વરૂપનું નિરૂપણુ કરવાની યુદ્ધિ છે. જગતના જીવાેને સન્માર્ગ'ગામી અનાવવાની ખુદ્ધિએ સારી અને બુરી બન્ને હકિક્તનું નિરૂપણુ હાેવું નેઈએ. એ રીતનું નિરૂપણુ ન હાેય તાે કઈ ચીજ બુરી છે અને કઇ ચીજ સારી છે તેના જગતને ખ્યાલ પછ્ ન રહી શકે. અનશનધારી આનંદશ્રાવક પાસે ગણધર ભગવાન શ્રી ગૌતમસ્વામીજી પધારે છે. પરસ્પર વાતચિતમાં મતલેદ થાય છે. શ્રી ગૌતમસ્વામીજી ત્યાંથી પ્રભુ મહાવીર પાસે આવે છે ત્યારે પ્રભુમહાવીર તેમને કહે છે કે ''ગૌતમ! -આનંદનું કથન સત્ય છે. તારૂં કથન અસત્ય છે. માફી માંગ ! શ્રી ગૌતમસ્વામીજી મહારાજા તે આનંદ શ્રાવકના મન્તવ્ય પ્રત્યેની દ્વેષ બુદ્ધિથી બાલ્યા નહતા પણુ તે પદા-

and a start of the

ચેંના મન્તવ્યમાં જ ભિન્નતા હતી.શ્રી ગૌતમસ્વામીજી કાેણુ ? 'ભગવાનના પ્રથમ ગણુઘર ! પાતાની જમણી ભુજા જેવા. એવા શ્રી ગૌતમ ગણુધર પાસે પણુ ભગવાન મિચ્છામિદ્રાક્ષડ' દેવરાવે છે. આવું ત્યાં જ અને કે જ્યાં વ્યક્તિ કે સ્થાનના પક્ષપાત નહિં હાતાં સત્યના જ પક્ષપાત હાેય.

જનદર્શનને માન્ય દેવ-ગુરૂ-ધર્મનો અનન્યરાગી વ્યક્તિ 'પણ તત્ત્વની પ્રરૂપણા અ'શ માત્ર વિપરીતપણે કરે તેવાઓને ય જૈનદર્શને સત્યના સ'રક્ષણની ખુદ્ધિએ નીડરપણે મિચ્ચા-ત્વી ગણી વખાેડી કાઢચા છે. પાદશાલ નામના પરિવાજકને તત્ત્વજ્ઞાનની વિપરીત પ્રરૂપણાવડે હરાવી વિજય મેળવનાર જૈન સાધુને, તેના ગુરૂએ તેની ખાેટી પ્રશ'સા નહી' કરતાં વિપરીત પ્રરૂપણાની માફી નહિ' માગવાથી સ'ઘ બહાર 'મૂક્યો હતા. હકિક્ત એવી હતી કે:---

શ્રી વીરપ્રભુના નિર્વાણ પછી ચારસાને ચુમ્માલીસ વર્ષે આતર જિકા નામની નગરીમાં બ્ય તરના ચત્યમાં રહેલા શ્રી ગુપ્ત નામના આચાર્ય ને વાંદવા માટે બીજા ગામથી આવતા એવા તેમના રાહગુપ્ત નામના શિબ્યે વાદીએ વગડાવેલા પટહના ધ્વનિ સાંભલીને પાતે તેની સાથે વાદ કરવા જણાવ્યું. તથા તે વાત ગુરૂને આવીને કહી. પછી ગુરૂએ તેને વાદીની વી છી-સર્પ-ઉદર-હરિણી-ડુકરી-કાગડી તથા શકુનિકા નામની વિદ્યાઓને જીતવા માટે મયૂરી, મેકુલી, બિડાલી, બ્યાઘ્રી, સિંહી, ઉલ્ફી તથા શ્યેની નામની સાત વિદ્યાઓ આપી; તથા બાકીના ઉપદ્રવાને હરનાર

જૈન દર્શનતાે કર્મવાદ

એવુ એક રજેહરણુ પણુ આપ્યું. પછી અલશ્રી રાજાની સભામાં પાદશાલ નામના પરિવાજકની સાથે તેણે વાદ કરવા માંડચો. ત્યાં તે પરિવાજકે જીવ અજીવ, તથા સુખ દુ:ખ રૂપી બે રાશિનું સ્થાપન કર્યું. ત્યારે રાહેગુપ્તે ત્રણ જાતિના દેવ, ત્રણ અસિ, ત્રણ શક્તિ, ત્રણ સ્વર, ત્રણ લાેક, ત્રણુ પદ, ત્રણ પુષ્કર, ત્રણ પ્રદ્ધા, ત્રણ વર્ણ ત્રણ ગુણ, ત્રણ પુરૂષ, ત્રણ સ'ધ્યા, ત્રણ વચન તથા ત્રણ પુરૂષાર્થ વિગેરેના દષ્ટાંતથી, જીવ-અજીવ અને નાજવ એવી ત્રણ રાશીઓ સ્થાપી. પછી તેની વિદ્યાઓને પાતાની વિદ્યાઓથી જીતી; તથા છેવટે વાદીએ સુકેલી રાસભી વિદ્યાને રજોહર-ણથી જીતીને, મહાત્સવપૂર્વક ગુરૂપાસે આવીને સઘલાે વૃત્તાંત તેમને કહી સંભલાવ્યા.

ત્યારે ગુરૂએ કહ્યું કે હે વત્સ ! તે ઠીક કર્યું; પણ જીવ---અજીવ ું અને નાજીવ એમ ત્રણ રાશિનું જે સ્થાપન કર્યું તે ઉત્સુત્ર છે. માટે હવે ત્યાં જઈ મિથ્યાદુષ્કૃત દેઈ આવ. ત્યારે તેણે 'અહંકાર લાવી કહ્યું કે, એવી રીતે સભામાં પ્રરૂપીને હવે પાછું તેને અપ્રમાણ કેમ કરૂં ? પછી ગુરૂએ છ માસ સુધી રાજસભામાં તેની સાથે વાદ કરીને. અંતે કાેઈ દુકાનેથી તે ''નાજીવ" લાવવાનું કહેતાં તે નહીં લાવવાથી, તથા ચમ્માલીસા પ્રશ્નોથી તેને હરાવીને, અંતે આગ્રહ નહીં છાડવાથી તેને સંઘ બહાર કર્યા. આ છે જૈનદર્શનની પ્રમાણિકતા અને યથાર્થ તત્ત્વની ગાહ્ય દર્દિ જૈનદર્શન કહે છે કે અમારું તે સાચું નહીં, પણ સાચું તે અમારૂં. અમારા કહ્યા પ્રમાણે ચાલે તે માેક્ષે જસે અને અન્યના કહેવા પ્રમાણે ચાલનારાે નેાક્ષે નહીં જાય એમ નહીં, પરંતુ સાચાને માનનાર માેક્ષે જસે અને ખાેટાને માનનારાે માેક્ષે નહીં જાય. સાચાને માનનારાે તરી જસે અને જૂઠાને માનનારાે ડૂબી જસે.

અમારા દર્શનના વિરાધી ડૂબી જવાના અને અવિ-રાધી તરી જવાના એ રૂપે સમ્યક્ત્વ અને મિચ્ચાત્વની વ્યાખ્યા જૈનદર્શનમાં નથી. અમને માના કે ન માના પણ સાચા રસ્તે આવેલા હાવા જોઇએ. જે પદાર્થા જેવા રૂપે છે તેવા રૂપે માન્યતાવાળા તરી જસે, અને નહીં માને. તે તરવાના નહીં, વસ્તુ સ્વરૂપ જેવું હાય તેવારૂપે માનવું તે સમ્યક્ત્વ અને તેથી વિપરીત માનવું તે મિચ્યાત્વ. આ બે શખ્દામાં કાેઈને વાંધા કે ઝગડા ન હાેય.

હવે જગતને સાચું કણુલ છતાં પણ સાચું અને. બુઠું કહેવું કોને ? તેના નિર્ણયની પણ જરૂર રહે. ત્યાં જૈનદર્શન કહે છે કે ''ज्ञिणपन्नत्तंत्तत्तं.'' મહાવીરે કહ્યું તેથી સાચું અને કપિલાદિએ કહ્યું તેથી બુઠું એમ નહીં, પણ જિનેશ્વરે કહ્યું તે સાચું અને અન્યે કહ્યું તે બુઠું. હવે જિન કાેને કહેવા ? તાે તે અંગે બ્યાખ્યા આગળ વિચા-રાઈ ગઈ છે. એ બ્યાખ્યાનુસાર લક્ષણયુક્ત હાેય તે જિન, પછી નામથી લલે 'મહાવીર હાેય, પ્રદ્ધા હાેય કે વિષ્ણુ હાેય, પણ અઢાર દ્રષણ રહિત તે જિન. અને તે જિનાએ.

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

સ્થાપિત જે શાસન તે જૈનશાસન. તે શાસનને અનુસર-નારાે–માન્ય રાખનારાે–શિરસાવ'ઘ સ્વીકારનારાે તે જૈન.

આ રીતે સમ્યક્ત્વની પરીક્ષા તે યથાર્થ તત્ત્વથી, યથાર્થ તત્ત્વની પરીક્ષા તે તત્ત્વના પ્રરૂપકથી, તત્ત્વના પ્રરૂપકની 'પરીક્ષા તે રાગદ્વેષાદિ અઢાર દ્રષણ રહિત જીવનથી સ્વીકાર-નાર જે દર્શન તેજ જૈનદર્શન છે, આવા જનદર્શનને પ્રાપ્ત કરનારા મનુબ્ય ક્રક્ત જનદર્શનને પામીને મગરૂબી બની અન્ય મિચ્ચાત્વી છે અને હુ' સમક્તિી છુ' એવા અભિમાની ન બને. પર'તુ જૈનદર્શનમાં પ્રરૂપિત તત્ત્વાનુસાર પાતે હેય –ગ્નેય અને ઉપાદેયના વિવેકવાળા છે કે નહી' તેની જ સાવચેતી રાખે.

આજે તેા મિચ્ચા માન્ચતા કરતાં મિચ્ચાત્વ નામથી ઘણા ભડકે છે. મિચ્ચા માન્ચતા ધરાવવામાં પાતાને જેટલુ દુ:ખ થતું નથી તેથી કઈ ગણું દુ:ખ પાતાને કાેઈ મિચ્ચા-ત્વી કહે તેમાં છે. આત્માથી જીવ તા પાતાને કાેઈ મિચ્ચાત્વી કહે કે સમ્યક્ત્વી કહે તેના ખ્યાલ નહીં કરતાં મારી કાેઈ પણ માન્ચતા મિચ્ચા તા નહીં હાય ને ? અતીન્દ્રિય તત્ત્વાની માન્ચતા જેના બતાવેલ માર્ગથી સ્વીકારી હું ચાલી રહ્યો છું તે માર્ગના પ્રરૂપક છલસ્થ હતા કે સર્વત્ત્ર હતા ? તેમનું જીવન રાગ-દ્વેષાદિ અઢાર દ્વષણ રહિત હતું કે કંઈ પણ દ્વષણ સહિત હતું ? આ બધી વિચારણા, પૂર્વગ્રહ છાડીને કરનાર જ સત્યમાર્ગને અપનાવો શકે. પ્રકૃતિ ખંધ

આ બધી, સત્ય માન્યતારૂપ સમ્યક્ત્વ અને અસત્ય માન્યતારૂપ મિથ્યા વની પરીક્ષાની રીત છે, પરંતુ જૈનદર્શન કહે છે કે સમ્યક્ત્વને રાેકનાર તેા આત્માની સાથે સંબંધિત થયેલ "દર્શન માેહનીય " કર્મ જ છે. દર્શન માેહનીય કર્મ ત્રણ પ્રકારે છે. (૧) સમ્યક્ત્વ માેહનીય (૨) મિશ્ર માેહનીય અને (૩) મિથ્યાત્વ માેહનીય. અહી કર્મ તાે માત્ર મિથ્યાત્વ માેહનીય, તે જ દર્શનમાેહનીય કર્મ છે. પરંતુ ળધાયા પછી આત્માના પરિણામ વિશેષને લીધે તેના ત્રણ ભાગ પડી જાય છે.

(૧) તદ્દન અલ્પ રસવાળાં અની જવાથી દર્શન માહનીયનાં દલિકાે (કર્મપરમાણુઓ) શુદ્ધ રૂપે પ્રવતીં તત્ત્વરૂચિરૂપ સમ્યક્ત્વમાં આધા નહીં પહેાંચાડતાં અતિ-ચાર લગાડવા પુરતું જ નુકસાન કરનારાં હાેય ત્યારે તે **સમ્યકત્વ દર્શન સાહનીય** નામે ઓળખાય છે.

(ર) દર્શન માેહનીયનાં દલિકાેના અસુક ભાગ, અદ્ધ-વિશુદ્ધ બની ચથાર્થ તત્ત્વની રૂચિમાં જીવને નહીં રાગ-વાળા કે નહીં દ્વેષવાળા બનાવવાના સ્વભાવવાળા બનેલા હાેચ, અગર અરધું સમ્યગ્દર્શન કે અરધું મિચ્યાદર્શનનું વેદન કરાવવાના સ્વભાવવાળા બને તે **મિશ્રદર્શન માેહ-**નીય કર્મ નામે આેળખાય છે,

(૩) દર્શન માેહનીય કર્મનાં જે દલિકાે સિચ્યાત્વના જ તીવ્ર રસવાળાં બની રહેલાં હાેય અને જેના ઉદયથી

જૈન દર્શનના કર્મવદ

જીવ આધ્યાત્મિક દષ્ટિએ મનાતા હિતને અહિત સમજે અને અહિતને હિત સમજે, યથાર્થ. તત્ત્વની રૂચિવાલાે ન અને, તે કર્મ દલિકાેને **મિથ્યાત્વ દર્શન માહનીય કર્મ** કહેવાય છે.

અનાદિકાળથી સ સાર પરિભ્રમણુમાં એકાદ વખત પણુ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત ન થયું હાેય તેવા જીવાેને તાે ક્રક્ત મિથ્યાત્વ દર્શનમાહનીય કર્મ જ હાેય.

તે મિથ્યાત્વ સાંહનીયના દલિકામાંથી અમુકની મિશ્ર 'માંહનીયરૂપે અને અમુકની સમ્યક્ત્વ માંહનીયરૂપે સ્વભાવ પ્રાપ્તિ તા, એકાદ વખત સમ્યક્ વ પ્રાપ્ત જીવમાં જ હાેઇ શકે છે. દર્શન માંહનીય કર્મદલિકાના આ ત્રણ ભાગને ત્રણપુંજ કહેવાય છે. મિથ્યાત્વ દર્શન માંહનીયનું પુંજ તદ્દન અશુદ્ધ, મિશ્રદર્શનમાંહનીયનું પુંજ અર્દ્ધ શુદ્ધ અને સમ્યક્ત્વ દર્શન માંહનીયનું પુંજ શુદ્ધ છે. અનાદિ મિથ્યાત્વીને તા અશુદ્ધ પુંજના જ ઉદય વર્ત્ત છે. અને સત્તાગત દલિકા પણ મિથ્યાત્વ માંહનીયરૂપે જ હાેય છે.

મિચ્યાત્વ માેહનીય કર્મના તીવ્ર રસને જૈનશાસ્ત્રમાં કઠીન અને લીષણુ ગ્રન્થી (ગાંઠ) તરીકે જણાવેલ છે. મિચ્યા-ત્વના આ તીવ્ર રસને ત્રાેડી નાખી એકદમ મંદ પાડી નાખવાના કાર્યંને '' ગ્રન્થીલેદ " કહેવાય છે. ગ્રન્થિ લેદ કરવામાં વર્ત્તતા આત્મપરિણુમને જૈનપરિભાષાએ '' अपूर्वकरण " કહેવાય છે. આ ગ્રન્થિલેદ કર્યા સિવાય સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત થઈ શકતું નથી. ગ્રન્થિલેદને યાગ્ય અપૂર્વ આત્મ સામર્ચ્ય તેજ આત્મા કરી શકે કે જે આત્માને પ્રકૃતિ બધ

આયુષ્ય કર્મ સિવાય શેષ સાતકર્માની ઉકૃષ્ટ સ્થિતિમાંથી દરેકની સ્થિતિ માત્ર એક કાેડાકાેડિ સાગરાેપસ સ્થિતિ કરતાં એાછી રહે, અને બાકીની સ્થિતિનાે ક્ષય થયેલા હાેય. કર્માસ્થિતિની આવા પ્રકારની લઘુતા કરવામાં પ્રાપ્ત પરિ-ાણામને '' યથાપ્રવૃત્તકરણ " કર્યું કહેવાય છે. આવું યથા-પ્રવૃત્તિકરણ જીવને અનાલાેગપણે થાય છે. અને તે પણ લવચક્રમાં અન'તીવાર થાય છે.

યથાપ્રવૃત્તિકરણ થવા છતાં પણ જ્યાંમુધી જીવ આત્મ પુરૂષાર્થને વિકસીત કરી અસાધારણ સામર્થ્ય દ્વારા દુર્ભેદ દુર્ગ (ગ્રન્થિ)ને ભેદવામાં મગ્ન થતા નથી ત્યાંસુધી ગ્રન્થિ ભેદ કરવામાં સફળ થતા નથી. અને અનન્તીવાર ગ્રન્થિ સુધી આવી ગ્રન્થિલેદ કર્યા વિના જ પાછા પડી જઈ કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બાંધવા માંડે છે. એમ અન તીવાર પ્રાપ્ત ચયાપ્રવૃત્તકરણ પૈકી છેલ્લા યથાપ્રવૃત્તિકરણમાં જીવને જ્યારે કષાય મંદ પડે છે, માક્ષપ્રાપ્તિ સિવાય તેને કાઈ ઇચ્છા રહેતી નથી, અંતરમાં દયાના સંચાર થાય છે, અને તેના સંસાર અર્દ્વ પુદ્દગલ પરાવર્ત્તથી વિશેષ શેષ ન હાય ત્યારે જીવ, અપૂર્વ આત્મપરિણામ રૂપી ભાવાલ્લાસ પ્રાપ્ત કરી અપૂર્વ આત્મ સામર્થ્યદ્વારા ગ્રન્થિલેદ કરે છે.

યથાપ્રવૃત્તિકરણુ, અપૂર્વ કરણુ અને હવે પછી કહેવાતુ અનિવૃત્તિકરણ એ આત્માની ભિન્નભિન્ન અવસ્થાનાં પરિણામા છે. તેમાં યથાપ્રવૃત્તિકરણુ થતાં પહેલાં તીવ મિથ્યાત્વના ઉદય હેવા છતાં પણ એક અંતર્મુ હૂર્ત્ત સુધી અનેક પ્રકારની

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

અપૂર્વ વિશુદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે. એટલે અપૂર્વ વિશુદ્ધિના અ તર્મુ હુર્ત્ત કાળ, ત્યારબાદ કર્મ સ્થિતિની લઘુતા કરવાના યથાપ્રવૃત્તિ કરણુના અતમું હૂર્ત્ત કાળ, ત્યારબાદ અન્થિલેદ કરવાના પરિણામરૂપ અપૂર્વ કરણનાે અંતર્મુહુર્ત્ત કાળ અને અપૂર્વકરણના અંતર્સુ હૂર્ત્ત કાળ બાદ એક અંતર્સુ હુર્ત્ત કાળ '' અનિવૃત્તિકરણુ ''નેા હેાય છે. આ અનિવૃત્તિકરણુ રૂપ પરિણામના અંતમુંહૂત્ત કાળમાં ગ્રન્થિલેદ થયેલ હાેવા છતાં પણ મિથ્યાત્વના ઉદય તાે વર્ત્તો જ હાેય છે. પરંતુ તે સગયના આત્મપરિણામા દ્વારા તે અનિવૃત્તિ કરણના અંતર્સુ હુર્ત્ત આદ ભાેગવવા ચાેગ્ય ઉદયમાં આવવાનાં સિથ્યાત્વ માેહનીય કર્મનાં દલિકાેને એવાં બનાવી દે છે કે અનિવૃત્તિ કરણુનાે કાળ પૂર્ણુ થયા બાદ એક અંતર્મુહ્રત્ત કાળ સુધી તે દલિકેા ઉદયમાં વત્તી શકતાં નથી. અને સાંડસામાં પકડાયેલ સપ'ની જેમ ઉપશાન્ત પડચાં રહે છે. મિચ્યા<sub>ડ</sub>વ માેહનીય કર્મ દલિકાેની ઉપશસતાના આ અ'તર્મુહૃત્ત કાળમાં સમ્યગ્ર્દર્શન ગુણની પ્રગટતાથી જીવ યથાર્થ શ્રદ્ધા કરી શકે છે.

દેવ-ગુરૂ-ધર્મની વાસ્તવિક એાળખાણવાળા થાય છે, અને ર્જં जिणेसर માસિआइં તમેવ સર્ચ ના ઉલ્લસિત ભાવ-વાળા વર્ત્ત છે. તેના આત્મામાં શમ, સ'વેગ, નિવેઉં, અનુક'પા અને આસ્તિક્તા પ્રગટે છે. અને કર્ત્તવ્ય તરીકે રત્નત્રચીની આરાધના જ ઈચ્છે છે. અહી'યાં મિથ્યાત્વ માહનીય કર્મ અને અનંતાનુબ'ધી ચાર કષાયાની ઉપશમતાના

ચોંગે જ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્તિ ચએલ હોંઈ ્માત્ર અતમું હૂર્ત્ત કાળ સુધી જ ટકી રહેનાર આ સમ્યક્ત્વને " ઉપશંમ સમ્યન્દર્શન" કહેવાય છે. મિથ્યાત્વમાહનીયરૂપ એક જ ંજાતના દર્શનમાહનીય કર્મના પ્રથમ કહ્યા મુજબ જે ત્રણુ ્યુંજ થાય છે તે આ ઉપશમ સમ્યગ્દર્શનની ભાવ વિશુદ્ધિ વડે જ થાય છે. અને ત્રણ પુંજ થતાંમાં તેા ઉપશમ સંમ્ય-ઝ્ફર્શનનું આંતર્મુંહૂર્ત પુરૂં થઇ ગયા બાદ ત્રણ પુંજ રૂપે થએલ દર્શનમાહનીયના શુદ્ધ પુંજના જે ઉદય શરૂ થાય તેા તેનાં (શુદ્ધ પુંજનાં) ઉદયવર્ત્તિ દલિકેાના ક્ષય થતા જાય અને તેં શુદ્ધ પુંજનાે બાકીનાે ભાગ અને બાકીના <mark>ે</mark>બે પુંજ (અર્દ્ધશુદ્ધ અને અશુદ્ધ) ઉપશમિત હાેય. ઉપશ-મિત તે પુંજમાંથી તે ટાઈમે અશુદ્ધ પુંજના પ્રદેશા તે અર્હ પુંજમાં સંક્રમતો બાય અને અર્હ પુંજના પ્રદેશા શુદ્ધ પુંજમાં સંક્રમતા જાય.

એવી રીતે અશુદ્ધ પુંજમાંથી અને અદુપુંજમાંથી પ્રદેશા સંક્રમતાં શુદ્ધ પુંજમાં એકત્ર થતા જાય. અહીં ઉદય તાે શુદ્ધપુંજનાે હાેવાથી તત્ત્વ રૂચિમાં ખાસ અડચણુ રૂપે થતાં નથી. આ રીતે દર્શન માહનીયના શુદ્ધપુંજ (સમ્યક્ત્વ માહનીય) રૂપ દલિકાેના ઉદય સમયે વર્ત્તતું સમ્યક્ત્વ **સોયાપશમ સમ્યગ્દર્શન** તરીકે એાળખાય છે.

ું આ સમ્યક્તવના એકધારા ઉત્કૃષ્ટ કાળ ૬૬ સાગરા-પમ સુધી પણ હાઇ શકે છે. હવે કદાચ ઉપશમ સમકિતનો અંતર્મુહૂર્ત્તકાળ પૃરા થયે તુરત જ મિશ્રપુંજના દલિકાનો

જૈન દર્શનને৷ કર્મવાદ

ઉદય શરૂ થાય તો જીવ અરધુ સમ્યગ્દર્શન અને અરધુ મિથ્યાત્વ એમ મિશ્રભાવના અનુભવ કરે છે, તેને મિશ્ર-દર્શન કહેવાય છે. આ મિશ્રદર્શન તા માત્ર અંતર્સુ હૂર્ત સુધી ટકી રહી ત્યારખાદ શુદ્ધ જુંના ઉદય થાય તા ક્ષયા-પશમ સમક્તિની અને અશુદ્ધ જુંના ઉદય શરૂ થાય તા મિથ્યાત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે.

ઉપશમ સમક્તિના કાળની પૂર્ણતાએ શુદ્ધ કે અદ્ધ-શુદ્ધ પુંજના દલિકાેનાે ઉદય શરૂ નહીં ચતાં અશુદ્ધપુંજના દલિકેાનાે ઉદય શરૂ થવાનાે હાેય તાે પ્રથમ છ આવલિકા પ્રમાણુ ટાઈમ સુધી ક્રક્ત અન'તાનુબ'ધિ ચારે કષાયેામાંના કોઈ એક ક્રોધાદિનાે ઉદય શરૂ થાય છે. આ છ આવલિકા સુધી સમ્યગ્, મિશ્ર કે મિથ્યાત્વ દશામાંથી એકે દશા નહીં વર્ત્તતાં ક્ષીર આધેલ મનુષ્યને ક્ષીરનાવમન ટાઈમે વર્ત્તતા ક્ષીરના સ્વાદની માક્ક ઉપશમ સમકિતના વમનથી વર્ત્તી સમ્યગ્દર્શનના સ્હેજ સ્વાદવાળી દશા જેવને વર્ત્તું છે. તે ટાઈમે તેને સાસ્વાદન દર્શન સમ્યક્ત્વ કહેવાર્ય છે. આ સ્થિતિ તેા ઉપશુમસમ્યક્ત્વથી પડવા ટાઇમે જ પ્રાપ્ત થાય છે. છે આવલિકા સુધી આ પ્રમાણે સાસ્વાદન દશા ટંકી રહી, પછી જીવ મિથ્યાત્વ જ પામે છે. સચાપશમિક સંમક્તિથી મિથ્યાત્વે જતા જીવને સાંસ્વાદનપણુ' હાેઈ શકતુ' જ નથી. અનાદિ મિથ્યાત્વી જવને પહેલવહેલું ઉપશસ સમકિત પ્રાપ્ત કરી ત્યાંથી મિથ્યાત્વે જતાં અગર ઉપશમ શ્રેણુિથી પડતા જીવને ઉપશમસમકિતથી પતિત થઈ મિથ્યા-ત્વે જતાં સાસ્વાદનપણું હાય છે.

-પ્રકૃતિ<sup>,</sup> બ<sup>:</sup>ધ

સચાપશમ સમ્યગ્દર્શન ટાઇમે અશુદ્ધ પુંજનાં દલિકાેનું સંક્રમણ અર્દ્ધ શુદ્ધમાં અને અર્દ્ધ શુદ્ધનું સંક્રમણ શુદ્ધ પુંજમાં ચતાં થતાં તમામ દલિકા માત્ર શુદ્ધ પુંજરૂપે જ સંક્રમાઇ જાય, અને શુદ્ધ પુંજનાં દલિકા ઉદયમાં વર્ત્તતાં વર્ત્ત તાં વેદાઇ ને સંપૂર્ણ ક્ષય પામી જાય એટલે કે દર્શન માહુ-નીયકર્મના ત્રણેપું જોના દલિકસમુહ આત્મામાંથી બિલ્કુલ ખલાસ થઈ જાય તે વખતે જાગી ઉઠેલા આત્માના સંપૂર્ણ સમ્યગ્દર્શનને **સાયિક સમ્યગ્દર્શન** કહેવાય છે. આ સમ્યક્ત્વ કાઈપણ ટાઈ મે ક્ષય નહીં પામવાના સ્વ-ભાવવાળું હાવાથી તેનું નામ સાયિકસમ્યગ્દર્શન છે.

્રે સચેાપશમ સમ્યક્તવ ટાઈ મે મિશ્ર કે અશુદ્ધ પુંજના એક પણ કણ ઉપશમમાં નહેાય, અને શુદ્ધપુંજનું વેદન એક સમય પુરતુંજ શેષ હેાય તે ટાઇમે વત્ત તા સમ્યક્ત્વને વેદક સમ્યક્ત્વ કહેવાય છે.

્અહી ક્ષચાપશમિક સમ્યક્ત્વમાં દર્શન માહનીય કર્મ પ્રકૃતિના ઉદય તો છે, પરંતુ તેમાં શુદ્ધ મિચ્યાત્વનાં દલિકા (સમ્યક્ત્વ માહનીય) ના ઉદય હાેવાથી યથાર્થ તત્ત્વની શ્રદ્ધામાં આવરણુરૂપે અનતાં નથી.

્ર ઔપશમિક સમ્યક્ત્વમાં દર્શનમાેહનીય કર્મપ્રકૃતિના બિલ્કુલ ઉદય નહિ વત્તર્તા તે કર્મની સ્થિતિ, રાખમાં ભારેલા અગ્નિની જેમ ઉપશાંત છે.

એટલે તે ટાઈમે આત્મામાં દર્શનમાહનીયકર્મનુ અસ્તિત્ત્વ તેા છે, માત્ર વેદનરૂપે નથી.

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

્રે ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વમાંતા તે દલિકાેના સર્વથા ધ્વ સ છે. એટલે પુનઃ તેના પ્રાદુર્ભાવને સ્થાન નથી.

ક્ષચાેપશમિક સમ્યક્ત્વવાળાને શુદ્ધ થયેલાં દર્શન માહનીયનાં દલિકે! (સમ્યક્ત્વ માહનીય) અશુદ્ધ થઈ જવાના (મિથ્યાત્વ માહનીયરૂપે થવાના) અને ઔપશમિક સમ્યક્ત્વવાળાને ઉપશાંત દલિકે! પ્રગટ થવાના ભય રહે છે. એકવાર સમ્યગ્દર્શન ગુર્ણ પ્રગટ થયા બાદ જ્યાંસુધી આત્મામાં એ ગુણુ ક્ષાયિક ભાવે પ્રગટ ન થાંય ત્યાંસુધી પ્રાય: તે ગુણુના ઉદય અને અસ્ત, ઉદય અને અસ્ત એમ પર પરા ચાલ્યા કરે છે. આત્મહિત માટે અનુકુળ નિમિત્ત મળતાં આત્મામાં અનુંકુળતા પ્રગટ થાય છે, અને પ્રતિકુળ નિમિત્ત મળતાં પ્રતિકુળતા પ્રાપ્ત થાય છે.

પર તુ આ પરિસ્થિતિ પ્રાયઃ ત્યારે જ અને છે કે એકવાર પણ આત્માને નિજાન દનાં અનુંભવ થઈ ચૂકચાે હાેય. તેમ છતાં "અ તર્મુ હૂત્ત માત્ર પણ સંમ્યકૃત્વ ગુણ્ આત્માને સ્પર્શા જાય તાે તે આત્મા ઉદય અને અસ્તની પર-પરાં અનુભવતાે પણ વધુમાં વધુ જૈનપરિભાષાએ અર્દ્ધ પુદ્દ-ગલ પરાવર્ત્ત કાળે તાે અવશ્ય મુક્તિ પામે છે.

સ સારચક્રમાં ઉપશમસમકિતની પ્રાપ્તિ જીવને વધુમાં વધુ પાંચ વખત, ક્ષચાપશમસમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ સ ખ્યાતા વખત અને ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ એક જ વખત થાય છે. કારણુકે એક વખત પ્રાપ્ત ક્ષાયિકના પુનઃ અભાવ થતા જ નથી.

- 965

ઝકૃતિ બંધ

જ્યાંસુધી ક્ષાયિક ભાવનું સમ્યક્ત્વ જીવમાં પ્રગટ-ચતું નથી ત્યાંસુધી વિષયાની વધુ પડતી લાેલુપતા હાેય તા સમ્યગ્દર્શન વિગેરે ગુણાના લાંબા સમય ટકાવ થતા નથી. ઈન્દ્રિયાના અસ યમથી એટલે કે વિષયાની તીવ્રલાેલુપતાથી કંષાય ભાવ પ્રગટ થાય છે, કંષાય ભાવથી હિંસક પરિણામ પ્રગટ થાય છે, અને તીવ્રહિંસક ભાવ પરિણામરૂપ આત્મ-દાેષના કારણે પ્રાપ્ત સમ્યક્ત્વનું વમન થઈ જાય છે. દીવા પ્રગટ થયા બાદ એ દીવાની જ્યાત ન બુઝાઈ જાય તે માટે જે કાચ વિગેરેના સ રક્ષણની જરૂર છે, તેજ પ્રમાણું આત્મગુણની પ્રગટ થયેલ જ્યાતને સજાગ રાખવા જીવનમાં સ યમ–તપ વિગેરેની ઘણી ઘણી જરૂર છે.

કારણું કે અન તેકાળની વિષયલાેલપતાં તપ અને સંયમ સિવાય ટળતી નથી, એ નક્કી વાત છે. એટલે તપ અને સંયમનું પારમાર્થિંક રહેસ્ય જો કાેકપિણુ હાેય તા વિષયાેની લાેલુપતાના અભાવ અથવા મ દતા છે. અને તેના પરિણામે જ આત્મા ક્ષાચિકસાવે સમ્યફત્વ પ્રાપ્ત કરી સુક્રિતપદને વરે છે.

આત્મસ્વરૂપાદિને સ્યાદ્વાદની દષ્ટિથી બરાબર સંમર્છ શકવાની શક્તિ જીવમાં સમક્તિની પ્રાપ્તિથી જ પેદા થાય છે. આત્મસ્વરૂપને સમજવાની તીલ અભિલાષા હાેવા છતાં પર્ણ સમર્કિત પ્રાપ્તિ પૂર્વે, આત્મતત્ત્વને આંશિક સ્વરૂપે જ સમજે છે. તેવી આંશિક સ્વરૂપની સમજથી, અન્ય આંશિક નુસત્યવાળું દર્શન પાતાને વિપરીત લાગવાથી અન્યના

જૈન દર્શનનાં કર્મધાદ

આંશિક સત્યને જૂડું માને છે. પરન્તુ સમકિતની પ્રાપ્તિ થયા બાદ પ્રત્યેકે દર્શાનની આંશિક સત્યતા જે અલગ અલગ હતી, અને તે આંશિક સત્ય સ્વરૂપાે કહેવામાં જે અપેક્ષા હેતી તે સર્વ અપેક્ષાએાને લક્ષ્યમાં લઈ, સર્વ આંશિક સંત્યતાની શુ ખલાના સમન્વય કરી, સ્યાદ્વાદ દષ્ટિથી પરીક્ષ કરવાની **બ્રુદ્ધિ પેદા થવાથી**ંતે આત્મસ્વંરૂપાદિ તત્ત્વજ્ઞાનને યંથાર્થ રૂપથી સમજી શકે છે. તે આંશિક સત્યતા અલગ પડી હાેય ત્યાં સુધી તે માન્યતામાં મિથ્યાત્વ છે, અને તે પ્રંત્યેક સત્યતાના સમન્વય થાય અર્થાત્ સમન્વયપૂર્વં તેના વિચાર કરાય તે સમકિત છે. એ પ્રમાણે સમકિત ગુણથી આત્મસ્વરૂપ યથાર્થ રીતિએ સમજીને શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ કેવુ , હાેય ? તે શુદ્ધતાને મલિન કરવાવાળા કર્મોના આત્મા-ની<sub>!</sub>-સાથે<sub>.</sub> કેવા<sub>ં</sub> સ્વરૂપે, કેવા પ્રકારે સ'બ'ધ થયેા છે ? વ્યને 🔆 તે સે અ'ઘેથી મુક્રેત અની શુદ્ધ આત્મસ્વંરૂપ, ુઆત્મ-

ું તે સંબંધથા સુકત બના શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ, આત્મ-સાંક્ષાત્કાર કરવાને માટે કેવા આચારાના પાલનપૂર્વક જીવન-ચર્ચા બનાવવી જરૂરી છે, તે ંસર્વ વાત્તાને આંતમાં, સત્ય રૂપથી સમજીને ઉચિત પ્રવૃત્તિમાં પ્રવર્ત્તન કેકરવા મોટે ઉદ્યુમવ ત<sub>ા</sub>બને છે. તે પ્રવૃત્તિમાં પ્રવર્ત્તન કેટ્સ

<sup>મ</sup>ં ' સમ્યક્ત્વ રસ્નો' સ્વાદ અલીક્રિકં' છે, `આંત્મિક છે. તે' આત્માના 'અન' તગુણોના અશ્વ છે. અર્થાત્ સમક્તિ રસને પાપ્ત ' કરવાધાળાને ' લીકિક પીદુંગલિક ' યદાર્થીમાં આન'દના ' અનુભવ<sup>ા</sup>ન' શાય તે સ્વભાવિક છે. લચાપશમ સંબંધક્ત્વમાં 'છેવને' કેંચારેક 'કચારેક વ્યવહાર પ્રસંગમાં તે પ્રકૃતિ બધંંંં

ખ્યાલ ભૂલાંઈ જાય છે, પર તુ જણતિ તુરતે જ આવી જાય છે.

\_ ૧૯૯

ં ઉપશમ સમ્યંક્ત્વમાં અ'તસુહૂત્તું સુધી જીવ દેહા-ભિમાનથી અલગ બની આત્મજ્યાેતિમાં જ લીન મનવાળા અની રહે છે. ક્ષાચિક સમ્યંક્ત્વ માંતા આત્મજ્યાેતિનું જ્ઞાન સ્થોથી બની જઈ, ચાહે તેટલા વ્યવહાર પ્રપ ચંની જાલમાં યા વિષમ પ્રસ ગામાં પણું " હું તા શુદ્ધ આત્મજ્યાતિ જ છું " એગ ગ્યાલ પૂર્વક, જીવને શેરીરમાં આત્મભાન નહી રહેતાં આત્મામાં જ અખડ આત્મભાન રહે છે.

રાગી અની રહે છે. પર તુ અવગુણી ( મિથ્યાત્વી ) પ્રત્યે રાગી અની રહે છે. પર તુ અવગુણી ( મિથ્યાત્વી ) પ્રત્યે દ્વેષી અનતા નથી. કારણ કે તે સમજે છે કે દ્વેષ ન કરાય એ સમ્યક્ત્વનું રહસ્ય છે.

નશ્ચિચ કરવા માટે સૂર્યાલ સંસ્થારત્વ છે કે નાહ, તેના નિશ્ચચ કરવા માટે સૂર્યાલ સંસ્પા દેવા કે જે ત્રણુ જ્ઞાનને ધારણું કરનારા છે, તે પણુ પ્રભુને પૂછે છે, તા સામાન્ય માંશુસે પણુ પાર્તાના સમ્યક્તવના કાર્યદ્વારાએ નિર્ણુય કરવા નાઈ એ. સમ્યક્ત્વી આત્મા તા વિચાર છે કે ક્રોધાદિકંષાયા સંસારમાં લટકાવનાર છે.

ંે તે કાઇ પણું રીતે મારા આત્મામાંથી દૂર થોયં તો જે મારા આ જ્યાતમાની સુંકિત થાય. અંધતિ આતમાનું શુદ્ધ સ્વેરૂપ પ્રાપ્તે થઈ શંકે. આ રીતે કરેલ ચિતવનના પરિણામે કાર્ય, માન, માયા અને લાભ એ ચાર કંબારોને

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

ઘણા જ મંદ-પાતળા કરી દે છે, અથવા ક્ષમા, નમ્રતા, સરલતા અને સંતોષ એ ચાર ગુણમાં તેને કેરવી નાખે છે. અંતરભાવથી સમ્યક્ત્વી આત્મા, અપરાધીનું પણ પ્રતિકૂળ ચિંતવે નહીં, અને માક્ષની સાધનામાં ગમે તેવા વિધ્ના આવે તાપણ તેને પરમ શાંતિથી સહન કરે. આ રીતના આત્મામાં વર્ત્તતા ઉપરામ ભાવ તે સમ્યક્ત્વનું પહેલું લક્ષણ છે. ઉપશમ ભાવરૂપ આ પહેલા લક્ષણની પ્રાપ્તિથી સમ્યક્ત્વીજીવ કાંઈ નિર્દોષ જીવને સતાવતા કે દુઃખી કરતા નથી.

2,00,

ં વળી અગાઉ કાઈએ પાતાના અપરાધ કરી હાય તે આખતનું એકવાર આપસમાં સમાધાન કરી નાંખ્યા બાદ તેના મનમાં હ'ખંરાંખી અવસર મળતાં તેનુ બુરૂ કરવાને તે પ્રવૃત્તિ કરતાે નથી. વળી પાતાના સંબધમાં અપરાધ કરનાર અપરાધી પ્રત્યે સમ્યક્ર્તવી ભાત્માની તેા એ જ ખુદ્ધિ વત્તે છે કે, આ મનુષ્ય દ્વારા થયેલ મારૂ અમુક નુકસાન તે મારા પાતાના જ પ્રગટ કે ગુખ્ત, યા જાણતાં કે અજા-ણુતાં કરેલ કમેવું ફળ છે. આ મનુષ્ય તા નિમિત્ત માત્ર-છે. કરેલું તાે મારૂં પાતાનું જ હાેઈ તે કાેઈ પણ પ્રકાર ં ઉદયમાં આવી મારે ભાગવવાનું તે<sub>!</sub> હતું જ. તા તે કમ<sup>્</sup> આ મનુષ્ય દારા મારે ભાગવાયું તેમાં ખાટું શુ થયુ ? મારી આત્મજાગૃત્તિમાં આ કમેં આત્યારે ઉદય આવવાથી કરી નવા અધ ન થાય તેવી જાગૃતિ મને રહી શકી છે. માટે આ અપરાધી એક રીતે મારા લ્પકારી પહ્યું છે.

પ્રકૃતિ **બ**ંધ

આવા વિચાર કરી પાતાના અપરાધીનું વિપરીત ચિંતવતા નથી. અને પાતાના કર્મના બદલા સમજી બને ત્યાં સુધી તેનુ લહુ જ કરે છે.

209

અહીં સમજવું ખાસ જરૂરી છે કે "અપરાધીનું પ઼ષ્ડુ છુરૂં ન ચિંતવવું" એટલે પાતાના બચાવ પા્ડુ ન કરવા અને કાેઈ ઘર લૂંટી જાય, મારી જાય, સગાં કુટુંબી-ઓાને મારી જાય, નુકસાન કરી જાય, વિગેરે થાય તાે પા્ડુ જોયા કરવું, એમ કહેવાના આશય નથી.

પાતે જે વ્યવહારમાં બેઠા છે, તે વ્યવહાર પૂરતી અધી કાળજી રાખવી. અને પાતાના તથા પાતાની નિશ્રાએ રહેલા મનુષ્યાના પૂરતા બચાવ કરવા. બચાવ કરતી વખતે જેવા સ'યાગા ઉપસ્થિત થયા હાય તેવી પ્રવૃત્તિ પણ કરી લેવી. આ વખતે તેણે પાતાના ધર્મ, એટલે ધાતાને માથે આવેલી કરજ તે જરા પણ ચૂકવી નહિ.

તે કરજ નહિ બજાવે તા તેના ધન, માલ અને બ્યવહારના નાશ થશે. અને તે સાથે તેના હુદયમાં ગુપ્ત અસહા વેદના થશે, વિવિધ પ્રકારના વિચારાની ઘટમાળ ઉત્પન્ન થશે. સગાં, ધન, માલ, વિગેરના નાશ થવાથી લોકા તરકથી ફિટકાર થશે કે જેને લઇને અનિસ્ઝોએ પણ તેને પ્રવૃત્તિ કરવી પડશે.

કદાચ પ્રવૃત્તિ નહિ કરે તેા તેની પાેતાની ફરજ નહિ બજાવવાના અદલામાં તેના હુદયમાં ખેદ, ખિન્નતા,

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

એચેની, પશ્ચાતાપ, લાજ અને અશાંતિ વાર વાર ડપ્યા કરશે. એટલે પાતાના બચાવ માટે અપરાધીઓને શિક્ષા આપવા કહેા કે પાતાના તથા પાતાના આશ્રિતાના અચાવ કરવાને કહેા, તે માટે તેને પ્રયત્ન કરવા પડે ત્યાંસુધી તાે સમ્યક્દષ્ટિ પાતાની હદ જરા પણુ ઉદ્લ ઘતાે નથી, એમ માનવામાં જરા પણુ અડચણુ નથી.

આવી જ રીતે દેવ, શુરૂના અવર્ણવાદ કાેઈ બાેલતું હાેચ કે ધર્મનાં અમુક સાધનાના કાેઈ નાશ કરતું હાેચ, સાધુ સ'તને કાેઈ તરફથી હરકત થતી હાેચ, ધર્મનાં સ્થાના દેવમ દિરા, આદિના કાેઈ નાશ કરતું હાેચ, પાતાના સ્વધર્મી બધુઓને વિનાઅપરાધે કાેઈએ વિપત્તિમાં સપડાવ્યા હાેચ તાે તેમાંથી તે તે વસ્તુઓના કે મનુષ્યાના અચાવ કરવા અને તેને માટે કાેઈ વિશેષ પ્રવૃત્તિ કરવી પડે તાે તે પ્રવૃત્તિ પણ કરવી, તે સમ્યગ્દ્ ષ્ટિને ભૂષણ રૂપે થાય છે. પણ દૂષણ રૂપે નથી.

આમાં પાતાની શક્તિના વિચાર જરૂર કરવા. પાતાની શક્તિવાળું તે કાર્ય જણાય, પાતાની કરજવાળું કાર્ય સંમ-જાય તા તે કાર્યમાં પાતાની શક્તિ નહિ છપાવતાં બનતી પ્રવૃત્તિ કરવી. આવાં કાર્યમાં ઉપશમ ગુણને આગળ ધરી, શક્તિવાન મનુખ્ય તે કાર્યની ઉપેક્ષા કરે છે તા તે સમ્ય-ક્તિષ્ટને દુષિત કરે છે. પાતાની કરજ નહિ બજાવવાથી તે આતમાં ધર્મમાંથી પતિત થાય છે.

ંં આત્મમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરતાં તેને કદા વિજય

२०र

પ્રકૃતિ બધંં 🐇 👘

મળતાે નથી. તેનું કારણ એ છે કે દરેક ભૂમિકામાં તે ભૂમિકોને લાયકનાં કાર્ય કર્યા પછી જ આગળની ભૂમિકામાં પ્રવેશ કરી શકાય છે. આ સમ્યગ્દષ્ટિની ભૂમિકામાં, તાે પાતાના આશ્રિત, માતા, પિતા, પત્ની, પુત્ર પુત્રી, અંહેન, કુટુ અં, તથાં કેવધર્મા બ ધુએા, શ્રમણુ સ'ઘ, અને ધર્મસ્થાના વિગેરેની સાર સંભાળ રાખવી, તેના નિભાવ કરવા, તેમને આગળ વધારવા વિગેરે સર્વ જાતની નેખમદારી તથા કરજ સમ્ય--ગ્દુષ્ટિ- જીવને માથે છે. એટલે તે તે પાત્રની ચાગ્યતાના પ્રમાણુમાં–જરૂરીયાતનાં પ્રમાણુમાં તેં સવ'ની સેવા કરવી₊ એટલે સમ્યગ્ધષ્ટિ જવાએ અનુકુળ ઉપશામ કરવા નેઇએ, પણ પ્રતિકુળ ઉપશમ નહિ કરવા. પ્રતિકુળ ઉપશમ તેને કહે છે કે, જેનું વર્ણું કુલ્પર કહ્યું તેઓના અચાવ માટે ઉપેક્ષા કરવી, તે સર્વ'ના કે તેમાંથી કાેઇના સંહાર-થતાે જેવા.

203

્રું પર તુ આવે પ્રતિકળ ઉપશમ, સમ્યગ્રદ્ધિ જવે નહિં કરવા બેઇએ. પાતાની કરજ બજાવવામાં તે ઉપશમને એક આજા મૂકવા પડે તે પણ મૂકી દઈ આશ્રિતાને બચાલ કરવાના માર્ગ દેખીતા તે વિપરીત લાગે છે, પણ આ ભૂમિકાવાળાને માટે તે વિપરીત નથી.

ં તે 'તે આ કાર્ય' કરવાથી જે આગળ વધી શકેસે. આ કૉર્ય કેરતાં તેનુ' અશુભ કર્મ એાછુ'ેંથશે. કારણું કે આંમાં સ્વાર્થ નથીં, જુંઠુ' અભિમાન નથી. બુરી આશા નથી. નિરપરાધીનું રક્ષણું છે, આશ્રિતાના 'બચાવ છે, ધેંમ'નુ''

જૈન દર્શનતાે કર્મવાદ

ગૌરવ છે, અને પાતાની ભૂમિકાનું કત્તવ્ય છે. આ સેવાની ભૂમિકા ઉલચ્યા પછીથી જ આ માંહેલી અમુક કરજેમાંથી તે મુક્ત થાય છે. જેમ આગળ વધે છે તેમ નીચેની કરજે છૂટતી જાય છે. અને ઉપરની કરજે વધતી જાય છે. -તેના પ્રમાણમાં તેના અધિકાર, જ્ઞાનબળ, આત્મબળ વિગેરે પણ વધતાં જાય છે.

અહી કાેઈ શ કાં કરશે કે, જેમ આપતિ સમયે પાતાના સંબ ધમાં સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ વિચાર કરે છે કે આ આપતિ તે મારા અપરાધનું ફળ છે, તેમ અહિં પણુ વિચાર કરવા કે પાતાના આશ્રિતાને પ્રાપ્ત આપતિ તે તેમના અપરાધનું કળ છે, આ દ્વારા તે ભાગવે છે, માટે તેમના અચાવ શા માટે કરવા જોઇએ ? તેમને તેમના કર્મનું ફળ ભાગવવા દેવું જોઈ એ, તે ભાગવતાં તેમનું કર્મ ઓછું થશે.

આના ઉત્તર એ છે કે, વાત તા સાચી છે, પણ જે એ પ્રમાણે ઉપેક્ષા કરવામાં આવે તા દયા, કરૂણા, લાગણી, પરાપકાર વીગેરે બધુ ઉડી જાય છે. અને આવાં પરાપકારી કાર્યો દ્વારા જીવામાં કરૂણા, કામળતા, નિઃસ્વાર્થતા, નિષ્કા-મતા, વિગેરે ગુણા જે સાધકમાં પ્રગટ થાય છે તે બધા અટકી જાય છે. જેના ઉપર પરાપકાર કરવામાં આવે છે તેઓને તા તેમના કર્મના બદલા હમણાં નહિ તા આગળ પણ ભાગવવા જ પડશે. પરંતુ આવા પરાપકાર કરવાથી ખરા ફાયદા તા તે પરાપકાર કરનારને જ થાય છે. તેની આ તંત્તકરણની વૃત્તિઓ નિર્મળ થાય છે. પ્રકૃતિ બંધ

તેનુ આત્મિકબળ બહાર આવે છે. આ નિમિત્તોદ્વારા ખરી રીતે પરાપકાર કરનાર જ આગળ વધે છે, છતાં પણ આ પરાપકારી કાર્ય દેખી સામાં મનુષ્ય પણ પાતાની ભૂલા સુધારે છે. પાતે પરાપકાર કરવા બહાર આવે છે, તેવા શુણા પાતાનામાં ખીલવે છે. એટલે તે પણ પાતાના ઉપર કરતા પરાપકારને લઈ તેવી પ્રવૃત્તિ કરી આગળ વધે છે. આ રીતે વ્યવહારમાર્ગુ જળવાઈ રહે છે.

- - -

२०५१

આ આશ્રિતાને વિપત્તિમાં પડેલાં બેઈ ને તેની ઉપેક્ષા કરવાથી એક બાતની નિર્દયતા, નિષ્ઠુરતા પાતાનામાં વૃદ્ધિ પામે છે. માટે તે ન થવા દેવા માટે પણ પાતે મદદગાર થવાની જરૂર છે.

વળી જે આફતમાં સપડાએલા મનુષ્યે છે, તેઓ એમ વિચાર કરે કે આ અમારાં કર્મના બદલા છે, અને તે અમારે ભાગવવા જ પડશે એમ જાણી તેઓ સમભાવે સહન કરે તા તેને તે ફાયદા કર્તા છે, પણ ઉપેક્ષા કરનારને તા ફાયદા નથી જ. તેણે તા પાતાની લાગણીઓના-શક્તિના વ્યય કરીને અન્યને અચે તા બચાવવાં. એટલુ યાદ રાખવુ જોઈ એ કે, જાગૃત્તિ પૂર્વક બચાવવા કે મદદ કરવા પચત્ન કરવા.

તેથી કદાચ તે કાર્યમાં વિજય ન મળે તાપણું મનમાં ખેદ ન થાય. અથવા તેમાં વિજય મળવાથી લાેકા તેની પ્રશ'સા કરે તાે અભિમાન પણુ ન થાય. જાે અભિમાન જે ખેદ થાય તાે જરૂર સમજવું કે તેની પ્રવૃત્તિ આંકામમાં

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

-આત્મ જાગૃતિપૂર્વક થઈ નથી. ્આ સવે કહેવા ઉપરથી કલિતાર્થ એ થયે કે, પાતાની કરજ બજાવતી વખતે ઉપશમના આશ્રય લેવા નહિ, પણ પાતાને માથે તેવા પ્રસંગા આવી પડ્યા હાય તા તે સહન કરવા અને તે કસાટીમાંથી પસાર થવા, તથા આત્મજ્ઞાનના માર્ગમાં આગળ વધવા માટે ઉપશના આશ્રમ કરવા.

હવે સમ્યક્ત્વનું બીજું લક્ષણું " **સંવેગ** " છે.

સમ્યક્તવી જીવ, માક્ષ સિવાય બીજી કાેઈ ચીજની ઝ ખના કે પ્રાર્થના ન કરે. વત-તપ વિગેરે કેવળ માક્ષની ઈચ્છાએ જ કરે. માંદ્યની ઈચ્છા પણ અદ્વિતિય જ હાેય. માક્ષ સિવાય બધી લગનીઓ છૂટી જાય ત્યારે જ માક્ષની ઈચ્છાને અદ્વિતીય કહેવાય. માક્ષની પણ ઈચ્છા, અને માક્ષની જ ઈચ્છા, એ બન્નેમાં ફેર છે. માક્ષની પણ ઈચ્છા છે, તેમાં માક્ષની ઈચ્છા તા છેજ, પણ સાથે સાથે ઇદ્ર--ગકવર્ત્તિનાં સુખાદિ ભૌતિક સુખની ઈચ્છા પણ વત્તી દેટ છે. જ્યારે માક્ષની જ ઈચ્છામાં તા કાેઈપણ ભૌતિક સુખની ઈચ્છા છે જ નહિ. એક પુદ્દગલપરાવર્ત્ત શેષ સ સારમાં તા માક્ષ પણ જોઈએ છે, એ ભાવના વર્ત્તતી હાેય છે. પર તુ માક્ષ જ જોઈએ છે એ ભાવના તો અર્ધ-

પર તુ માક્ષ જ બાઇ એ છે એ ભાવના તા અધ-્પુદ્દગલ પરાવર્ત્ત શેષ સંસારકાળમાં જ થાય. નારકી અને રતિય ચ ગતિથી તાે ઉદ્દેગ મિચ્યાત્વીને પણ છે, પર તુ સાથે સાથે દેવગતિ અને મનુષ્યગતિ પ્રત્યે ઉદ્દેગ તા સમ્યક્ત્વીને જ હાેય. કારણુ કે સમ્યક્ત્વી તાે એજ સમજે કે ગારે ાપ્રકૃતિ વધ

ગતિએ તે પુદ્ગલને આધિન હાવાથી ગુલામગીરીવાળી છે, અને સ્વાધિનગતિ તાે ક્ષ્ક્ત માક્ષગતિજ છે.

ટું કમાં પુદ્ગલજન્ય કાેઇપણ સુંખની સ્પૃહારહિત જ સમ્યગ્દષ્ટિ આત્મા હાેય. ઉપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજી મહા-રાજે સમંકિતની સજ્ઝાયમાં કહ્યું છે કે:—

> " સુરનર સુખ જે દુઃખ કરી લેખવે, વંછે શિવ સુખ એક;

આ પ્રમાણે માેક્ષની રૂચિ અને સ'સારની અરૂચિરૂપ '' **સ'વેગ** " તે સમ્યફ્ત્વનું બીજીું લક્ષણુ છે.

સમ્યક્ત્વી જીવ સ સારને કેદખાનું માને, તેનાથી ઉદાસીન ખને. સ સાર પ્રત્યે ઉદાસીનતા-ભવથી ઉદાસીનતા-જન્મમર-ગુની ઉદાસીનતા,આ રીતે ઉદાસીન ખની સ સારથી છુટવાની ઇચ્છા કરે, અને ભવપાશથી છેાડાવનાર સદ્ગુણીને શરણે જવાની પ્રખલ જિજ્ઞાસા જે વત્તે તે ''નિવેદ'' નામે ત્રીજીં લક્ષણ છે.

ભવપાસથી વિરકતતા અને આત્મધર્મનુ શરણ આ એ પ્રબલ સાધનાની મદદથી જ અજ્ઞાનના નાશ સાધી સ્વ-રૂપ સ્થિતિ મેળવવાની હાેઈ, સમ્યક્ત્વી જીવામાં આ "નિવેદ " ગુણની ઘણી જરૂરીયાત છે.

દુઃખી પ્રાણિઓને વિષે પક્ષપાત વિના દુઃખ દૂર કરવાની ઈચ્છા તે અનુક પા છે. જેમજેમ મનુષ્ય પરમાર્થના માર્ગમાં આગળ વધતા જાય છે, તેમ તેમ તેનુ હુદય

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

વિશેષને<sup>ં,</sup>વિશેષ આર્દ્ર અનતુ' ંજાય છે. જગતમાં વિવિધ શરીરને ધારણ કરનાર અનેક પ્રકારના પ્રાણિસંસુહ છે. સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ પ્રાણુિને હુઃખ પસદ નથી. એટલે નાના કે ્રેમાટા શરીરધારી તમામ<sup>,</sup> જીવેા પ્રત્યે સમ્યક્ષ્ત્વી આત્માના હુદયમાં દયાના ઝરા વહ્યા જ કરે છે. જગતની જે, ચીજમાં છવતું અસ્તિત્વ હાેય તે સછવ ચીજ પછી લલે તેમાં એકલી સ્પર્શ બાણવાની તાકાતવાળા જીવ હાેય, સ્પર્શ અને રંસ જાણવાની તાકાતવાળા જીવ હાેય, સ્પર્શ–રસ .અને ગ'ધને જાણવાની તાકાતવાળા જીવ હાેય, સ્પર્શ-રસ-ગ'ધ અને રૂપને જાણવાના સામર્થ્ય વાળા જવ હાય, સ્પર્શ-રસ-ગાંધ-રૂપ અને શબ્દને સમજવાના સામ-ર્શ્યવાળા હાય, એ પાંચે ઇદ્રિયા સાથે વિચાર શકિતને ્ધારહ્ુ્ઙર્રનારા પાણુિ હાેય, ચાહે તાે મનુષ્ય હાેય કે જાનવર હાેચ, 'પણ તે સવે પત્યે અનુક'પા ધારણ કરવાવાળા હાય તેજ સમ્યક્ત્વી છે. પૃથ્વી--પાણી--અગ્નિ--વાગ્રુ--વન--સ્પતિ અને ત્રસ ( બે ઇંદ્રિયથી પંચેન્દ્રિય સુધીના જીવેા )એ છએ <sup>ુ</sup>કાચાેની માન્યતાને ધારણુ કરનારાએા જ સમ્યક્ત્વી છે, અને તેઓ જ અનુક પા પાળી શકે છે. ચાહે ગીરિંગુ-ફામાં કે, ભૂગભ માં રહી સમાધિ લગાવનારા પણ ભૂતોના લેદા, ભૂતાનું સ્વરૂપ વિગેરેના ખ્યાલરહિત હાય તા સંપૂર્ણ <u>અનુક પા</u> કેવી રીતે પાળી શકે ?

ું પૈાતાના ભાગ કે ઉપભાગમાં આવતી ચીંજો પૈકી કઈ ચીજના ભાગેાપભાગ, શક્યઅનુક પાના રાધકછે ? તેની પૂરી સમજણ પણ જેને નથી તેવા આત્માએા, કદાચ

20%

શરીરાદિ અનેક પ્રતિકુળતાઓને સહન કરવાવાળા હાય છતાં, સજીવ અને નિર્જીવતાના સંપૂર્ણ ખ્યાલ રહિત હાય અર્થાત ઓછી સમજવાળા હાય, અથવા તેવું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવામાં ઉપેક્ષા વૃત્તિવાળા હાય, અગર સર્વજ્ઞ ભગવાનાએ પ્રરૂપેલ સજીવ વસ્તુઓમાં લેશ માત્ર પણ અશ્રદ્ધાવાળા હાય તેા તેવાઓ સંપૂર્ણ અનુક પા પાળી શકતા જ નથી. સાચી અનુક પા બુદ્ધિવાળાઓએ તાે સૂક્ષ્મ યા સ્થૂલ પ્રાણિમાત્રનું સ્વરૂપ સમજવું જોઇએ. મુડીદારને જ રક્ષણ આપનારૂં રાજ્ય જેમ ન્યાયી ન ગણાય તેવી રીછે સંપૂર્ણ ઇંદ્રિયશક્તિ ધારણ કરનાર પ્રાણિ પ્રત્યે જ અનુક પાવાળા અની, ન્યુન ઇંદ્રિયશક્તિ ધારણ કરનાર પ્રાણિ પ્રત્યે ઉપેક્ષા કરનાર વાસ્તવિક અનુ-

ક'પાવાળા કહી શકાય જ નહિ.

વળી અન્ય છવા પ્રત્યે અનુક પા ખુદ્ધિ રાખનાર માણુસ, મનુખ્ય પ્રત્યે દયાહીન બને, કાેઈ મનુખ્યને દુ:ખી દેખી તેનું હુદય ન દ્રવે, યથાશક્તિ તેનું દુ:ખ દ્વર કરવા તૈયાર ન થાય, સ્વશક્તિ ન હાેય તાે અન્યદ્ધારા પણ દુ:ખીના દુ:ખને દ્વર કરાવવાની કાેશિષ ન કરે, પાતે બ્યાપારી હાેય તા વિશ્વાસુ ઘરાકને છેતરવાની ખુદ્ધિ રાખે, ડૉકટર કે વકીલ હાેય તાે દર્દી અને અસીલના આર્થિક સંગોગોના ખ્યાલ નહિ કરતાં સ્વસ્વાર્થની પાષણતાનું જ સુખ્ય લક્ષ રાખે, સરકારી નાકરીયાત કે કોઇ માટા હાેફા ઉપર રહેલ અમલદાર સરકારી પગાર ખાવા છતાં લાંચ-રૂશ્વત લીધા વિના કામ ન કરે, પ્રજા ઉપર અસદ્ય કર નાખે, ૧૪

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

2.90

આવા ખધા મનુષ્યા અનુક પાહીન જ કહેવાય છે. આવા મકુષ્યાે પાતાની યશ–કીત્તિ ખાતર ગર્મે તેવાં લાંબાં 'લાષણેા કરતા હાય, થાડું ઘણું લાકહિત કરતા હાય કે અન્ય જીવાને દુભાવી પાપ્ત કરેલ પૈસાના કાંઈ જનહિતાર્થે કે અન્ચ<sup>,</sup> સદ્ભાગે થાેડા ઘણે વ્યય કરતા હાેય તે પણ વાંસ્તવિક રીતે' તેઓ અનુક પાવાળા કહી શકાય જ નહિ. સાચા દર્યાળુ મનુષ્યાે તાે નાતજાતના તકાવતવિના પાતાની દયાળુવૃત્તિને સર્વત્ર માર્ગ આપી, લાેકાેનાં દુ:ખા દુર કરવા માટે પાતની શક્તિને તેઓ જરા પણ છુપાવતા નથી: એટલું જ નહિં પણ આને મદદ આપું અને આને મદદ ન આપુ એવા પક્ષપાત જરા પણ તેઓને હાતા નથી. તેઓતા શક્તિ અનુસાર સવ ને 'મદદ આપતા જ રહે છે. 👾 બીજાનાં દુ:ખાં જોઈ ને જ તેનું હુદય રડી ઉઠશે. અન્યને સુખી બે જેઈને જ તે આન દ માણુરી. કારણુ કે તેને સર્વમાં આત્મા જ દેખાય છે. તેને દેહલાન ઉડી ગયેલું હાય છે. સર્વત્ર, પવિત્ર પ્રેમ-પ્રેમ-ને પ્રેમ જ તેને હાય છે.

'અનુક'માં છે પ્રકારની છે. દ્રબ્ય અનુક'માં અને ભાવ અનુક'માં દ્રબ્યઅનુક'માંથી તે દુ:ખી જીવાને મદદ કરે છે.' સાથે સાથે ભાવઅનુક'માને તે પ્રસ'ગે અજમાવે જાય છે. આંત્મભાન ભૂલેલા અને અજ્ઞાન અધકારમાં ભૂલા પડી ગાથાં ખાનારા જીવાને આત્મભાન કરાવવું, સત્ય સમજાવવું, સુરસ્તે ચડાવવા તે ભાવઅનુક'માં છે. આંતમાં એજ સત્ય છે. તેના મૂળ સત્તાગત સ્વભાવ આનંદ સ્વરૂપ છે. તેને પ્રગટ પ્રકૃતિ મધ. ... - - - ૨૧૧-

કરવા તેજ સત્યના માર્ગ છે. આ માર્ગ તરફ જીવાંને વાળવા એ જ ભાવ અનુક પા છે. પાંપીઓને દેખી પાપીના તિરસ્કાંર નંહિ કરતાં પાપ પ્રત્યે તિરસ્કાર હાવા જોઈ એ. પાપીને દેખીને તા હૃદય દ્રવિત થવુ જોઈ એ કે આ બિચારાંને અજ્ઞાનતાની ભાવ બિમારી છે. તેની અજ્ઞાનતાની બિમારી હટાવવા માટે મારે કાશિષ કરી તેને સદ્માર્ગ લાવવાની કાશિષ કરવી જોઈ એ, અને પાતે કાશિષ કરતાં છતાં પણ તે વિપરીત માર્ગનો ત્યાગ ન કરે તા તે માણસની તેવી ભાવિતવ્યતા જ સમજી તેના પ્રત્યે માધ્યસ્થ ભાવવાળા પાતે બંને. સમ્યગ્રદર્શનવાળા જીવ તા શક્તિ અનુસાર આ બન્ને પ્રકારે અનુક પા કરતા જ રહે છે. અનુક પા વિના તા નિવેદ અને શાન્તિ નકામાં છે.

હેવે શમ-સ વેગ-નિર્વેદ અને અનુક પાના પાલનના પૂર્ણુ આધાર તા આસ્તિક્તા ઉપર જ છે. આસ્તિક્તા ન હાય તા પૂર્વોકન ચાર લક્ષણની પૂરી સમજ પણ ન પામે. સમ્યક્ષ્વનું મુખ્ય લક્ષણું તા આસ્તિક્તા છે. જેથી આ આસ્તિક્તા લક્ષણુ તા સમ્યગદ્દષ્ટિમાં હેાવું જ જોઈ એ. આ ન હાય તા બધું નકામું.

જે આંતમાએ રાગદ્રેષને સર્વથા જિત્યા છે, એવા વીતરાગ, તારક, તીર્થના સ્થાપક છે. શ્રીં જિનેશ્વરું જે કહેલ છે તે સાચું, તે જ શકા વિનાનું એમેં માનવું તે આંસ્તિક્ય છે. આસ્થા, બ્રહ્યા, ખાત્રી, પ્રતીતિ, નિશ્ચય, દ્વઢતા, આસ્તિક્તા વિગેરે એકાર્થ નામા છે. શ્રી મહાવીર

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

જિન હતા. એ જિન ન હાત તા આપણે એમને ન માનત. આપણે નામના પૂજારી નથી, પણ જેઓમાં જિનપણુ હાેય તેઓના પૂજારી છીએ. જેઓએ કમ ના તમામ કચરા ખાલી કરી, અન તજ્ઞાન અને અન ત દર્શનાદિ નિજસ્વરૂપ પ્રાપ્ત કર્શું, તેનું કહેલું તે બધું એ સાચું, જરાપણ શકા વિનાનું. આવી માન્યતાદ્વારા પાતાના શુદ્ધ આત્માના અનુભવ કરવા એનું નામ આસ્તિક્ય.

ઉપરાકત પાંચ લક્ષણે હાય તાે જગતમાં જૈન પશું અતાવી શકાય. સહવાસમાં આવનાર ઉપર છાપ પાડી શકાય. આ એક–એક લક્ષણ એવું છે કે સંસાર પરિબ્રમણના અધા હેતુઓનું માત્ર આ પાંચ લક્ષણેથી જ ખંડન થઈ જાય છે. ઉપશમથી કષાયાનું, સંવેગવડે સંસારના સુખાનું, નિવે<sup>°</sup>દથી સંસારનું, અનુકંપા વડે નિર્દયતાનું, અને આસ્તિ-ક્ય વડે નાસ્તિક્તાનું ખંડન થઈ જાય છે.

આ ઉપશમાદિ પાંચ લક્ષણે જેની અંદર હાેય છે તેનામાં પરાેક્ષ એવું સમ્યક્ત્વ પણ સારી રીતે જાણી શકાય છે. પરમ શાંતિના ઇચ્છક મનુષ્યાએ આ પાંચ ગુણેને પ્રગટ કરવા દ્વારા દર્શનમાહનીય કર્મને હટાવવા તે તે પ્રકારે પ્રયત્ન કરતા રહેવું જાેઈ એ. હવે માહનીય કર્મના ચારિત્ર માહનીય નામના બીજા ભેદ અંગે વિચારીએ.

સ્વસ્વભાવમાં રમણુ કરવા રૂપ શુદ્ધ ચારિત્રનુ રાેધક, નહિ રમણુ કરવા ચાેગ્ય પરભાવમાં આત્માને રમણુ કરા-વનાર અર્થાત્ જેનાથી આત્માને દુન્યવી ઇષ્ટાનિષ્ટ પદાર્થો `**પ્રકૃતિ ખ**ધ.ં

તરક મિત્ર કે શત્રુભાવ વત્તે, સ્વીકાર કે ત્યાગના ભાવ જાગે, તે કર્મને ચારિત્રમાહનીયકર્મ કહેવાય છે. તે તે ચારિત્રમાહનીયકર્મ ૧૬ કંષાય અને નવ નાકષાય વડે કરીને પચવીસ પ્રકારનું છે.

અહી કષ એટલે સ સાર, અને આય એટલે લાભ, જે અપાવે તે કષાય. અર્થાત્ સાંસારિક ભાવા અપાવે તે કષાય. આ કષાયા ક્ષમા, સરલતા, નસતા અને નિલેભિતા (અનાશક્તિ) ભાવાને ઢાંકી દઈ ક્રાધાદિક ભાવાનું વેદન કરાવે છે.

કષાય મુખ્ય ચાર પ્રકારે છે. કેાધ—કજીયા, ઇર્બ્યા, પરસ્પર મત્સર, ખેદ, ઉગ્રરાષ, હૈયાના ઉકળાટ, રીસાળપણુ, બળાપા એ વીગેરે દ્વારા કાઈના તિરસ્કાર કરવા, ઠપકા આપવા, સાથે ન રહી શકવું, સામાના ઉપકારને વિસરી જવા, બીજાની સાથે સમાનભાવે નહિં વત્તવું, વીગેરે ઘણી લાગણીઓના કાંધમાં સમાવેશ થાય છે. આત્મામાં એવી લાગણીઓ ઉત્પન્ન કરાવવાવાળું કમેં તે **સમા સમ્યક્સારિત્રાવરણ** કાંધક્ષાય માહનીયક્રમ કહેવાય છે.

માન—અહ તા ( જાત્યાદિમદ ), બીજાઓની હલકાઈ, પાતાની પ્રશ'સા, બીજાઓને પરાભવ, પરની નિંદા, બીજાઓ પ્રત્યે અસદ્ભાવ ઉપરાંત બીજાને વગેાવવા, કાઈના ઉપકાર ન કરવા, અક્ષ્ઠડપણું, અવિનય કરવા, બીજાના ગુણોને

્ર૧૩

ં જૈન દર્શન્તેા કર્મવાદ

ઢાંકવા, પાતાની માટાઈની લાગણી, વીગેરેના માનમાં સમા-વેશ થાય છે. આત્મામાં આવી માનની લાગણીએા ઉત્પન્ન કરાવવાવાળુ કેમ તે **નસતા સમ્ય**ક્સ્ટ્યારિત્રાવરણુ **માન કબાય માહનીય કર્મ** કહેવાય છે.

માયા-વક્રતા, ગુપ્તપાપાચરણ, કુડ, કપટ, બીજાને ઠ્રગવા, હૃદયના ભાવને છુપાવવા, પાતાના સ્વાર્થ માટે ગાંડાંમાં ગણાવ - મૂર્ખની ચેષ્ટા કરવી, ગુપ્ત આચરણ, વક્ર અદ્ધિ, વિશ્વાસંઘાત, બહારના દેખાવ કૃત્રિમ કરવા, બીજાને ઠગવાની ચુક્તિઓ કરવી, બીજા ઉપર તરાપ મારવાના પ્રપંચ કરવા, શબ્દની મીઠાસ રાખી વિપરીત વર્ત્તન કરવુ, વીગેરેના માયામાં સમાવેશ થાય છે. આત્મામાં આવી માયાની લાગણીઓ ઉત્પન્ન કરાવવાવાળું કર્મ તે સરલતા સમ્યક્ આ રિવાવરણ માયાકખાય માહનીય કર્મ કહેવાય છે.

્લાભ — એકઠું કરવાના સ્વભાવ, કઠારતા, અતિમમતા, કૃપણતા, છતી સામચીએ ભૂખ્યા રહેવું, મળેલી વસ્તુ સાચવી રાખવા ખૂબ મથવું, ત્રણે લાકની વસ્તુ પાતાને મળી જાય તા સાર, એમ ઈચ્છવું, ભવિષ્યમાં મેળવવાની ઇચ્છા, વીગેરે લાભનાં રૂપા છે. આત્મામાં આવી લાભની લાગણીઓ ઉત્પન્ન કરાવવાવાળું કર્મ તે અનાશક્તિ સમ્યક્ ચારિવાવરણ લાભકષાય માહનીય કર્મ કહેવાય છે. અહીં કર્ષાય ચાર ગણ્યા, પરંતુ ક્રાધ, માન, માયા, અને લાભ એ દરેક આત્માને એક સરખા હાતા નથી. .પ્રકૃતિ અધ

કાેઈને તીવ હાેય છે, કાેઈને મ'દ હાેય છે, કાેઈને ઘણેા ટાઇમ ટકી રહે છે, કાેઈને ચાેડા ટાઇમ રહે છે, એટલે તીવ અને મન્દાદિરૂપે અસ'ખ્યાત લેદે તે ક્રાધાદિ ચારે થાય છે. પર'તુ તે લક્ષમાં ન આવી શકે માટે તે ક્રાધાદિ દરેકને સ્થુલ ચાર લેદે શાસ્ત્રમાં બતાવ્યા છે.

**૧. અનન્તાનુબ'ધીઃ**----અન'તકાળ અન'તૂલવેા સુધી ·સ સારની પર પરા ચાલે તેવા અનુબ ધ ધરાવતા જે તીવ-તર કષાય તે અનન્તાનુબ'ધી કષાચ છે. ભય'કરમાં ભયં'કર કાેટિના, મરણ સુધી ટકી રહેવાવાળા, બીજા જન્મમાં પણ સાથે જવાવાળા, સમજાવટથી પણ શાંત ને કરી 'રાકાય ઐવા, પશ્ચાતાપથી રહિત, નરકગતિના કારણભૂત અને સમ્યક્ત્વના ઘાત કરનારા તે વ્યનન્તાનુબ'ધી કષારો છે. જો <u>કે</u> સમ્યગ્દર્શનગુણુંનું આવરણુ કરનાર તાે મિથ્યાત્વ માહનીય કર્મ છે, પંરંતુ તેમાં વસહાયક અનંતાનું ખંધી કેષાચા છે. તે સમ્યગ્દર્શનમાં સહાયક આચરણાને કરવા દ્વેતા નથી. માટે તે ચારિત્રાવરણીય હેાવા છતાં સમ્યક્ત્વના ઘાતક પણ કહેવાય છે. ઉપરામ–ક્ષુચાપરામ અને ક્ષાયિક સમ્યક્તવની આપ્તિ કક્ત દર્શનમાહનીય કમંની ત્રણ 'પ્રકુ-ઐાના જ ઉપશસ–ક્ષરોાપ્રશમ કે ક્ષેયથી હાલી નથી, પર તુ દર્શનમાહુનીય કર્મની ત્રણુપ્રકૃતિઓ અને અન તાનુબ ધી ક્રોધ-માન-માર્ચા તથા લાભ એ સાતે પ્રકૃતિઓના ઉપશમ-ક્ષચાપરામ કે ક્ષેયથી હોય છે. ઉપશાંતથયેલ મિથ્યાત્વ કરીથી ઉદ્યમાં આવવા ટાઈમે, પહેલાતા અન તાનુખ ધી

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

કષાચાે ઉદ્યમાં આવે છે. માટે જ અન'તાનુઅ'ધી કષાચાે તે સમ્યક્ત્વના ઘાતક છે.

ર.અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ કેષાચાના: – સમ્યવ્દર્શન પ્રાપ્ત થવા છતાં " અ " એટલે અલ્પ પણ, પ્રત્યાખ્યાન એટલે ચારિત્રનું આવરણ કરે તેવા કષાયા તે અપ્રત્યાખ્યાનીય કષાય કહેવાય છે. અનંતાનુબ ધીય વિના અપ્રત્યાખાનીય હાેય તાે સમ્યક્ત્વ તાે થવા દે છે, પરંતુ લેશમાત્ર પણ ત્યાગ ન થવા દે. તે એક વર્ષ પર્ય ત આત્મામાં રહેવાવાળા, દેશવિ-રતિના ઘાત કરનાર અને તિય<sup>6</sup> ચગતિના કારણભૂત છે. અનંતાનુબ ધીની અપેક્ષાએ આ કષાયા મ દ છે.

3. પ્રત્યાખ્યાનાવરણ કેષાયા- હિંસાદિ પાપ વ્યાપારના સર્વથા ત્યાગ કરવારૂપ પ્રત્યાખ્યાનને ( સર્વ-વિરતિ પણાને) જે કષાય આવરે તે પ્રત્યાખાનીયકષાય કહેવાય છે. આ કષાયમાં કોધ વિગેરેની લાગણી અતી તીવ્રતાવાળી નહિં હાવાથી બહુતીવ્રતાવાળાં નવાં કર્મ તેનાથી બધાતાં નથી. આમાં સાચી સમજણ અને કંઈક ત્યાગ હાય છે, પરંતુ સર્વથા ત્યાંગ જીવને કરવા દેતા નથી. એટલે તે સર્વવિરતિનાઘાતક, મનુષ્યગતિના કારણ-ભૂત અને ચારમાસ પર્ય ત રહેવાવાળા છે.

૪. સંજવલન:—આ કષાય, સમ્યક્ર્ચારિત્રનું બહુ જ એાછામાં આછું આવરણુ કરે છે. ચારિત્રવાળા સાધુને પણુ પરિષહાદિ પ્રાપ્ત થવાથી કંઈક કષાયચુક્ત કરે છે પરંતુ તેનાથી આત્માને થાંડુ જ નુકસાન થાય છે. સંજવ-

२१६

પ્રકૃતિ બ'ધ્

લન કષાયથી અધાતાં કર્મની તીવતા તે આછામાં આછી અધાય છે. આ કષાય તે યથાખ્યાતચારિત્રના ઘાત કરનાર, પંદર દિવસ રહેવાવાળા અને દેવગતિના કારણ ભૂત છે.

આ પ્રમાણે ચાર પ્રકારના ક્રોધ, ચાર પ્રકારના માન, ચાર પ્રકારની માયા અને ચાર પ્રકારના લાેભ ગણતાં ૧૬ પ્રકાર કષાયના થાય છે. તેમાં યાવજ્જીવપર્ય ત, એક વરસ પર્ય ત, ચાર માસ પર્ય ત અને પદંર દિવસ પર્ય ત સ્થિતિનુ જે કથન છે તે કષાયાની તીવ્રતા મદતા અતાવવા માટે સ્થૂલ વ્યવહાર નયને આશ્રચી છે. કેમકે પ્રત્યાખ્યાના વરણ, અપ્રત્યાખ્યાની અને અન તાનુબ ધીય કષાયની અ ત-ર્મુ હૂર્તાદિકાળની સ્થિતિપણ સ ભવે છે.

કેાઈ મનુષ્યને અમુક નિમિત્તે કાેઈ અન્ય માણુસના ઉપર તીવ્ર ક્રોધ થયા, તે જ્યાં સુધી જીવે છે, ત્યાં સુધી તેના અતઃકરણમાંથી જતા નથી. એટલું જ નહિ પણ તે કષાયના અન્ય વ્યક્તિ પ્રત્યે ભવાંતરમાં પણ પ્રાદુર્ભાવ થાય છે, તેવા તીવ્ર કષાય તે અન'તાંનુઅ'ધી જાણવા. આ અને'તાનુઅ'ધી કૃષાયની લાગણીથી કરી તેવું કર્ષાયંકમેં બ'ધાય, અને તે બ'ધાયેલું કૃષાયંકમેં ઉદયમાં આવી એવા કૃષાય કરાવે કે જેથી બીજું પણ તેવું જ કૃષાય કેમે બ'ધાય. એમ અન'તવાર બ'ધાવાની પર'પરા ચલાવનાર હાવાથી તેને અન'તાનુઅ'ધી કહેવાય છે.

કાેઈ માણુંસને માંત્ર એકવર્ષ પંચ ત ક્રોધ રહે છે.એક વરસ પછી સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ કાળે ક્ષમાંપના કરવાથી કે

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

२१८

ંગીજી કાેઈ રીતે નાશ પામે છે, તે અપ્રત્યાખ્યાનીય કથાય છે. એવી રીતે ચાર માસ પર્ય ત રહેવાવાળા અને પછીથી ચાતુર્માસિક પ્રતિક્રમણુકાળે સર્વ જીવને ખમાવતાં નાશ પામે છે, તે પ્રત્યાખ્યાનીય કથાય છે.

વળી પંદર દિવસ રહેવાવાળા અને પછીથી પાક્ષિક પ્રતિક્રમણુકાળે સર્વજીવને અમાવતાં નાશ પામે છે, તે સંજવલન કષાય છે.

્ર આ પ્રમાણુે સંહેલાઈથી કષાયાની તીવતા અને મંદતા પરસ્પર જણાવવા માટે આ સ્થિતિકથન હાેય તેમ સંભ-વિત છે. અન્યથા ઉપર કહેલી 'સ્થિતિની સાથે કષાયાના સંબંધ કાેઈ રીતે ઘટી શકતાે નથી.

, અન તાનુબ ધી કષાય તે નરકના હેતુ, અપત્યાખ્યાનીય કષાય તે તિર્થ ચ ગતિના હેતુ, પ્રત્યાખ્યાનીય કષાય તે મનુબ્ય ગતિના હેતુ, અને સંજવલનકષાયતે દેવગતિના હેતુ છે, આ કથન પણ પૂર્વની માફક કષાયાની તીવતા-મ દતા સમજા-વવા વ્યવહાર નયની અપેક્ષાએ છે. કેમકે અન તાનુબ ધિ કૃષાયના ઉદ્દયે વર્તતા જવ, ચાર ગતિના આચુબ્યના બ ધ કરી ચારે ગતિમાં ગમન કરે છે. પર તુ એટલી વિશેષતા છે. કે, તીવ અન તાનુબ ધિ કૃષાયના ઉદ્દયે વર્તતા જવ નરકા ચુષના બ ધ કરી નરકગતિમાં જાય છે. અન તાનુબ ધિની આવી તીવતા તા મિચ્યાત્વ અવસ્થામાં હાઇ શકે છે.

ું હવે અપ્રત્યાગ્યાનીય કષાયને ઉદય અવિરતિ સમ્યગ્-દૃષ્ટિને પણ હાેય છે. પ્ર'ત તે તા માત્ર મનુષ્ણાયુ અને દેવાંશું અને તેની ગતિના બધ કરે છે. પણ નરકાશુ કે તિર્ય ચાશુ અને તેની ગતિના બધ કરતા નથી. તેમાં પણ અવિરતિ સમ્યગ્રદ્ધ દેવ અને નારકા તા મનુષ્યાશું જ બાંધે. તેમજ પ્રત્યાખ્યાનાવરણીય કષાયના ઉદય દેશવિરતિને પણ હાેય છે, તે તા માત્ર દેવાશુ અને દેવગતિના જ બધ કરે છે.

સંજવલન કષ્ણયના ઉદય સંચત સાધુને પણ હાેય છે, અને તે માત્ર દેવાયુ અને દેવગતિના જ બધ કરે અથવા ન પણ કરે. તેથી અનંતાનુબધ્યાદિક કષાયા નર-કાદિ ગતિના કારણભૂત છે તે સ્થૂલદ્દષ્ટિથી કહેલુ છે.

્ર અન તાનુબ ધિ કષાયના ઉદયે ક્ષાયિક-ક્ષાયાપશમિક કે ઔપશમિક સમ્યક્ત્વ હાતુ નથી. અપ્રત્યાખ્યાનીય કષા-યના ઉદયે દેશવિરતિપણુ હાતુ નથી, પણ સમ્યક્ત્વ સંભવે છે. પ્રત્યાખ્યાનાવરણ કષાયના ઉદયે સર્વવિરતિપણુ હાતુ નથી, પણ દેશવિરતિના સંભવ છે. સંજવલન કષાયના ઉદયે માહના ઉદયના બિલ્કુલ અભાવરૂપ યથાખ્યાત ચારિત્ર હાતુ નથી, પણ સર્વવિરતિ હાય છે.

્યુણ થાય છે. કાઇ પણ- એક કોધના રસ તે અન્ય ત્રણ પણ થાય છે. કાઇ પણ- એક કોધના રસ તે અન્ય ત્રણ પ્રકારના કોધ જેવા પણ હાય, એવી દ્વિત માન-માયા અને લાલ તે અન્ય ત્રણ પ્રકારના માન-માયા અને લાંભના રસ જેવા પણ હાય. જેમકે અનુતાનુળ ધીય કોધ જેવા અનુતા--નુખ ધીય કોધ, અપ્રત્યાખ્યાનીય જેવા અનુતાનુળ ધીય કોધ,

ુ જૈન, દર્શનને કુર્મવાદ

પ્રત્યાખ્યાનીય જેવા અન'તાનુબ'ધીય ક્રોધ અને સ'જવલન -જેવા અન'તાનુબ'ધીય ક્રોધ. એ પ્રમાણુ સાળે કર્ષાયોને વ્ઘટાવતાં ૬૪ લેદ પણુ થઈ શકે છે.

કષાયના સહચારી અને કષાયના ઉદ્દીપક તેને નાક-ષાય કહેવાય છે. જો કે કષાયા કરતાં નાકષાયાનું બળ ઓાછું હાેય છે, પર'તુ કષાયાના બળ પ્રમાણે સ'સાર વધારવામાં ખાસ મદદગાર છે. નાકષાયના બળના આધાર કષાયના બળ ઉપર છે. જેમ જેમ કષાયાનું બળ ઢીલું પડતું જાય છે, તેમ તેમ નાકષાય પણ ઢીલા પડતા જાય છે. અને સંજવલન કષાયાના ઉપશમ કે ક્ષય થતાં થતાંમાં તા તેઓના પણ તદ્દન ઉપશમ કે ક્ષય થઈજ જાય છે. આ નાકષાયના નવ લેદ છે. જીવને હાસ્ય ઉત્પન્ન કરાવવાના સ્વભાવવાળું જે કર્મ તે હાસ્યમાહનીય કર્મ છે.

• ઠાણાંગ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે—

्र " चडहिं ठाणेहिं हासुप्पत्तीसिया। तं जहा-पासित्ता, २ भासित्ता, ३ सुणित्ता, ४ संगरित्ता॥ "

દર્શનથી, ભાષણથી શ્રવણથી અને સ્મરણથી એમ ચાર સ્થાનકે હાસ્યની ઉત્પત્તિ થાય છે. અહીં દર્શન, ભાષણ અને શ્રવણ બાદ્ય કારણ છે અને સ્મરણ અર્લ્ય તર કારણ છે. હાસ્યમાંહનીય કર્મના ઉદયથી જ આ બન્ને પ્રકારનાં કારણા પામીને જીવને હસવું આવે છે. છે વસ્તુની પ્રાપ્તિમાં જીવને પ્રીતિ પેદા કરવાવાળું કર્મ તે રૃતિમાહનીય કર્મ છે. પ્રકૃતિ અંધ

જીવને અપ્રીતિ કે નારાજ પેદા કરાવવાવાળું કર્મ તે અરતિમાહનીય કર્મછે. ઇહિલાક ભય ( મનુષ્યને મનુ-ખ્યથી થતા ભય), પરલાકભય (મનુખ્યને પશુ આદિકના કે નરકાદિગતિના ભય), આદાન ભય (દ્રવ્યાદિના હરણના ભય), અકસ્માત ભય (પાતાના ઉપર વિદ્યુતપાતના કે ઘર વીગેરે પડવાના ભય), આજીવિકા ભય, મૃત્યુ ભય, અને અપયશ ભય. આ સાત પ્રકારના ભય પૈકી કાેઈ પણુ પ્રકારના ભય ઉત્પન્ન કરાવનાર કર્મ તે ભયમાહનીય કર્મ છે.

ઇષ્ટના વિચેાગાદિથી જીવને શાેકશીલતા ઉત્પન્ન કરાવવાળુ કેમ<sup>°</sup>્તે **શાેકમાહનીય** કર્મ છે.

્રમનમાં ઘૃણા–દુગ<sup>-</sup>ચ્છા–ક`ટાળેા ઉત્પન્ન થવા દ્વારા પદાર્થ`ને દ્વર કરવાની કે પદાર્થ પાસેથી ખસી જવાની ઇચ્છા કરાવવાવાળું કર્મ તે **જીગુપ્સામાહનીય** કર્મ છે.

સ્ત્રેણુભાવના વિકારને પેદા કરવાવાળું કર્મ તે સ્ત્રીવેદ.

પૌરૂષભાવના વિકારને પેદા કરવાવાળું કર્મ તે **પુરૂષવેદ**.

નપુ સકભાવના વિકારને પેદા કરવાવાળું કમ<sup>°</sup> તે. **નપુ સકવેદ.** 

્રઆ પ્રમાણે નાેકષાય કર્મ નવ પ્રકારે છે. અહીં સુખ–દુઃખના કારણાેની પ્રાપ્તિ તે વેદનીય કર્મનું ફળ છે, અને તેમાં પ્રીતિ–અપ્રીતિ થાય તે રતિ–અરતિ માહનીય કર્મનું ફળ છે. તેવી રીતે જ્યારે આત્મા, ભયના સંધાગાેથી

\_\_\_\_\_\_\_ જેન દર્શાનના ક્રમ્વાદ

મુખ્ય બની જંઈ ભાન ભૂલા થાય ત્યારે તે '' ભયંમાહ-નીચાદય " સમંજવા, અને જ્યારે ભયંના સંચોગામાં અશાંતિ, દુઃખ કે કલેશ અનુભવે ત્યારે તે '' ભયવેદનીય " સમજવુ. અર્થાત માહાદયથી બ્યાકુલતા આવે અને વેદ-નીચાદયથી અશાંતિ, દુઃખ વિગેરે પેદા થાય છે.

માહનીય કર્મના બન્ને લેદોનું વર્ણન અહીં પૂર્ણ થશું. સારાંશ એ છે કે દર્શનમાહનીયકર્મ સત્યવસ્તુમાં શ્રદ્ધા કે દઢતા થવા દેતું નથી, અને ચારિત્ર માહનીય કર્મ જાણવાપ્રમાણે વર્ત્તન કરતાં અટકાવે છે. ગ્રાન અને દર્શનનાં આવરણાં દૂર થતાં, વસ્તુને વસ્તુરૂપે જાણી જોઈ શકાય છે, પણ તે સાથે આ દર્શનમાહનીય કર્મ ઓછું થશું હાય તાંજ યથાર્થપણે માન્ય કરવામાં, તેના ઉપર શ્રદ્ધા આવી શકે છે, અને તે શ્રદ્ધા આવ્યા પછી ચારિત્ર માહનીય કર્મ ઓછું થતાં તે પ્રમાણે વર્ત્તન કરાય છે.

## આચુષ્કમ :---

આં કર્મ એક બેડી તુલ્ય છે. તે ચાર પ્રકારે છે. (૧) નારકીનું આયુષ્ (૨) તિર્ય'ચનું આયુષ્ (૩) મનુષ્યનું આયુષ્ (૪) દેવનું આયુષ્.

જેમ અમુક મુદ્દત સુધી શિક્ષામાં મુકરર કરેલા કેદીને તે મુદ્દત પૂરી થયા સિવાય મુકત થવાતુ નથી, તેમ આયુષ્ની મર્યાદા પૂરી થયા સિવાય પ્રાણી અન્ય જન્મમાં જઈ શકતા નથી. ઘણા પ્રાણીયા કે જેઓ બ્યાધિ, ઇષ્ટ

-222

પ્રેકૃતિ બંધ

વિચાેગ અને અનિષ્ઠ ચાેગાંદિ અનેક સંજોગામાં સપડાયેલા હાવાથી આ સસારમાં પાતાનું મૃત્યુ જલ્દી ઇચ્છે છે, પરંતુ તેઓ જલ્દીથી મરી જતા નથી. કેમકે તેમના આર્યુ-પ્યની મર્યાદા દીર્ઘ હાેય છે. તે ગમે તેટલી ઇચ્છા થતાં દ્રસ્વ થતી નથી. જ્યારે અનેક પૌદ્દગલિક સુખમાં એશ– આરામ કરનારા પ્રાણિઓ, પૂર્વ પુણ્યયાંગે અખૂટ ધનગ્રાપ્તિ, બ્હોલી પ્રિયા અને ઇષ્ટ સંતતિ આદિ અનેક સુખી સંજોગા પ્રાપ્ત થયેલા હાવાથી આ દુનિયામાં પાતે લાંખા આગ્રુવ્ય વડે દીર્ઘકાલીન સુખ ભાેગવે તેવું ઈચ્છે છે, છતાં આયુન વ્યની મર્યાદા ટુંકી હાય તે પોતાનેવહાલા તે પૌદ્દગલિક સુખાને અર્ધલુક્ત સ્થિતિમાં જ ત્યજવા પડે છે અને આગ્રુષ્ય મર્યાદાના વેગને આધિન થવું પડે છે. આ કર્મ દરેકને પૂર્વલવસાં જ બધાય છે. અન્ય કર્મ તા લવે યા સવાંતરે ઉદયમાં આવે છે, જ્યારે આયુષ્યકર્મ તા જે સવમાં આંધ્યું હાય તે ભવપૂર્ણુ થયે બીજા ભવમાં જ ઉદયમાં આવે છે. ક્રેણિક રાજા કે જેઓ વીરપ્રભુના પરમભક્ત હતા, તેઓએ તદ્દભવે તીર્થ કર નામ કર્મ ઉપાર્જન કરેલું હાેવા છતાં આગામી લવતું આયુષ્ય પ્રથમ નિર્ણિત થઈ ગયેલુ હાવાથી નારકીમાં ઉત્પન્ન થવું પડશું હતું. આગ્રુષ્કમં, આંખા લવમાં એક જ વાર બંધાય છે. અને તે લવપૂર્ણ ચચે, નવા ભવની શરૂઆતથી ઉદયમાં આવી, બેડીની માફક જીવને શરીર ધારે**ણું કરાવી તે વશરીરમાંથી નિકળવાની** જીવને ગમે તેટલી ઇચ્છા હાેચ તા પણ બહાચુક્રમ નો લાગવટેા પૂર્ણ થાય ત્યાં સુધી તે⊖શરીરમાં રાકી રાખેજ છે

રર ૩ ૈ

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

છે. જીવને નવા શરીરના સંચાગ તે આશુબ્ય અને એ સંચાગ ટકાવી રાખનાર કર્મને આશુબ્યકર્મ કહેવાય છે. આશુબ્યકર્મનાં દલિકાેના ઉદયકાળ પૂર્ણ થયા બાદ એક સમય માત્ર પણ જીવને તે શરીરના સંચાગ ટકી શકતા નથી. એટલે નારક શરીરમાં ટકાવી રાખનાર કર્મને " નારકાશુષ્કર્મ", તિર્ય શરીરમાં ટકાવી રાખનાર તે " તિર્ય શાશુષ્કર્મ", તાનવશરીરમાં ટકાવી રાખનાર તે " માનુષાશુષ્કર્મ", અને દેવના શરીરમાં ટકાવી રાખનાર, કર્મ તે " દેવાશુષ્કર્મ" કહેવાય છે.

ં અંહી' આયુંબ્ય અને આયુબ્યકર્મ એ બન્ને અલગ ચીજ છે તે સમજી શકાય તેવું છે. આયુબ્યકર્મ એ કારણ છે, અને જીવને નવા શરીરના સ'ચાગરૂપ આયુબ્ય એ તેનું કળ છે. આયુબ્યકર્મના ઉદયથી જીવને તે તે ગતિને ચાગ્ય બાકીની કર્મપ્રકૃતિઓ પણ ઉદયમાં આવે જ છે. કાેઈ વખત જીવને અકાળે મરીને પણ બીજી ગતિમાં જઈ ઉપજવું પડે, અને કેટલાક જીવા, પાતાના આયુબ્યકર્મના કાળને પૂરા કરીને જ બીજી ગતિમાં ઉપજે. આ પ્રમાણે આયુબ્ય કર્મના અપૂર્ણતા અને પૂર્ણતાના હિસાબે છે પ્રકાર્રા તે કર્મના શાસ્ત્રમાં બતાવ્યા છે. (૧) અપવર્ત્તિ આયુબ્યકર્મ અને (૨) અનપવર્ત્તિ આયુબ્યકર્મ.

જેમાં ઓછાશ થઈ શકે એટલે ત્રુટી શકે તે ''અપ-વર્ત્તિ આશુષ્યકર્મ '' કહેવાય છે. આવાં આશુષ્ય ઘટી જાય તાે પણ અંતર્મુહૂર્ત્તથી તાે આછું ન જ થાય. પુર્રપુરૂ ભાેગવાય, એટલે કે જેમાં લેશમાત્ર પણું ઘટાડા ન થાય તેવુ નિકાચિતપણું બધાયેલ તે '' અનપવર્ત્તિ આચુબ્ય કર્મ " કહેવાય∑છે. આ '' અનપવર્ત્તિઆચુબ્યકર્મ" તે બે પ્રકારે છે (૧) સાપક્રમ અનપવર્ત્તિ અને (૨) નિરૂપક્રમ અનપવર્ત્તિ.

અહિં ઉપક્રમ એટલે આરાષ્યને ગ્રુટવાના સ'યેાગેા. - સાેપક્રમ એટલે ગ્રુટવાના સ'યાેગવાળું અને નિરૂપક્રમ એટલે ગ્રુટવાના સ'યાેગ વિનાનુ'.

ત્રુટવાના સંચાેગા આવે, તાે પણુ ત્રુટે નહિં ત સાપક્રમઅનપવર્ત્તિ આગ્રુષ્ય, અને ત્રુટવાના કારણેાના સંચાેગ જ ન થાય અને ત્રુટે પણુ નહિં તે ''નિરૂપક્રમઅન-પવર્ત્તિ આગ્રુષકર્મ કહેવાય છે. આગ્રુષના ટકાવના આધાર આગ્રુષ કર્મ હાેઈ, આગ્રુષકર્મ ત્રુટવાથી આગ્રુષ પણું ત્રુટી જાય છે.

દેવ, નારક, ચરમદેહી, શલાકાપુરૂષા, અકર્મભૂમિ અને અંતરદ્વીપમાં જન્મેલા મનુબ્યા તથા તિર્ય ચા, કર્મ-ભૂમિઓમાં ઉત્સર્પિણીના છેલ્લા ત્રણ આરાના તથા અવ-સર્પિણીના પ્રથમ ત્રણ આરામાંના યુગલિકા, તે બધા અનપ-વર્ત્તિ આયુબ્યવાળા હાય છે. તેમાં પણ ચરમદેહી અને શલાકા પુરૂષા સિવાયના જીવા અનપવર્તિ અને નિરૂપક્રમ આયુબ્ય-વાળા હાય છે. અને ચરમદેહી તથા શલાકાપુરૂષા સાપક્રમ અને નિરૂપક્રમ અનપવર્ત્તિ આયુબ્યવાળા હાય છે.

અપવર્ત્તિ'આયુષ્ય સાેપક્રમ જ હાેય છે એટલે તે સાેપક્રમ અપવર્ત્તિ કહેવાય છે. ઔપપાતિક (દેવા અને નારકા.), ચરમદેહી, શલાકા પુરૂષા ( તીર્થ કરા, ચક્રવર્તિ ઓ, બળદેવા, વાસુદેવા ), અને અસ પ્ય વર્ષનાં આયુબ્યવાળા જીવા ( અકર્મભૂમિ તથા અ તરદ્ધીપમાં જન્મેલા મનુબ્યા અને તિર્ય ચા, કર્મભૂમિમાં ઉત્સર્પિ શીના છેલ્લા ત્રણ આરાના તથા અવસર્પિ શીના પ્રથમ ત્રણ આરામાંના યુગલિકા ) સિવાયના તમામ મનુબ્યા અને તિર્ય ચા (૧) સાપક્રમ અનપવર્તિ (૨) નિર્ પક્રમ અનપવર્તિ અને (૩) સાપક્રમ અપવર્તિ અ યુબ્યવાળા હાય છે.

આહી' અપવર્તિ આયુષ્યકર્મ જેટલું બાંધ્યું હોય છે, એટલે કે તે કમેદલિકા જેટલાં બધાયાં હાય છે, તે દલિ-કાના ભાગવટામાં ન્યૂનતા નહિં ચતાં, તે દલિકા જે ક્રમે ભાગવવાનાં હાય તે ક્રમે નહિં ભાગવાતાં જલ્દી ભાગવાઈ જઈ તેના વખત ટુંકાઈ જાય છે તેને આયુષ્ય ગ્રુટયું કહે-વાય છે. જેમ લાંબી કરેલી દારીને એક છેડે અગ્નિ સળ-ગાવ્યા હાય તા તે દારી અનુક્રમે લાંબી મુદ્દતે બળી રહે છે, અને તેજ દારીને એકઠી કરીને તેમાં અગ્નિ મુક્યા હાય તા તે એકદમ જલ્દીથી બળી જાય છે, તેવી જ રીતે સાપ-ક્રમઅપવર્તિ આયુષ્ય થાડાકાળમાં પુરૂં થઈ જાય છે. અને જે આયુષ્યકર્મ તેના બધાસમયે ગાઢ નિકાગ્નિત બાંધ્યું હાય, તે અનુક્રમે જ ભાગવાય છે. સે કડા ઉપક્રમથી પણ તે સીણ થઈ શકતું નથી.

કાેઇ અનપવર્ત્તિ આશુષ્યવાળા છેવાેને આગ્રુપૂર્ણ થવા

સમયે ઉપક્રમાં થાય તો, તે ઉપક્રમાં માંત્ર તેમને કષ્ટને અર્થ સમજવા, પણ આયુબ્યના ક્ષયમાં કારણબૂત સમજવાં નહિ. જેમકે સ્કન્દકાચાર્યના પાંચસાં શિબ્યા, તથા અર્ણિ-કાપુત્ર આચાર્ય, ઝાંઝરીયામુનિ વિગેરે ચરમ શરીરી હાવાથી અનપવર્ત્તિ આયુબ્યવાળા હતા. તેમને ઉપસર્ગ થયા તે આયુબ્યક્ષયમાં કારણબૂત હતા જ નહિ.

કર્મખધનાં અધ્યવસાયસ્થાનકા વિચિત્ર છે, અને અસંખ્ય લાકાકાશના પ્રદેશપ્રમાણુ છે. તે સ્થાનકામાં કેટલાંક નિરૂપક્રમકર્મને ઉત્પન્ન કરનારાં છે. તેથી જેવા અધ્યવસાયે જે કર્મ બાંધ્યું હાેય, તે કર્મ તેવી રીતે ભાેગ-વવું પડે છે. જેમ અમુક ચાજન લાંબા માર્ગમાં ઘણા માણસા એક સાથે ચાલ્યા હાેય, છતાં તેમની ગતિની તરતમતાથી જવાના સ્થાને, પહાંચવાના કાળમાં ભેદ દેખાય છે (કાેઈ વહેલા પહાંચે છે, કાેઈ વિલ બે પહાંચે છે). તેવી જ રીતે એક સરખી સ્થિતિવાળું કર્મ ઘણા છવેાએ આંધ્યું હાેય તેમાં પણ પરિણામના ભેદથી તેના ભાંગકાળ ભિન્ન ભિન્ન થાય છે. કહ્યું છે કે:—

पिडीभूतः पटः निलम्बश्चिर्कालेनग्रुष्यति । भूमारितः स एवाश, तथाकर्माप्युपक्रमैः ॥१॥

ભાવાર્થ: જેમ ભીનું વસ્ત્ર પિંડરૂપ કરીને સુકશું હિાય તા તે લાંબી સુદતે સુકાય છે, અને તેજ વસ્ત્ર લાંબુ કર્શું હાય તા જલ્દી સુકાઈ જાય છે, તેવી જ રીતે કર્મ ુપણ ઉપક્રેમાથી જલ્દી સંય પામે છે. પાેતાના જ મનમાં ઉત્ત્પન્ન થયેલા અધ્યવસાયાદિકથી અને બીજાએ ઉત્ત્પન્ન કરેલા વિષ તથા શસ્ત્રાદિકથી જે પાેતાના જીવિતના અ'ત આવે, તે સવે<sup>°</sup> ઉપક્રમ કહેવાય છે. તે ઉપક્રમના અધ્યવસાય વગેરે સાત લેદાે છે.

## अज्झवसाण निमित्ते, आहारेवेयणापराघाए । फासे आणापाणु, सत्तविहं झिज्झए आड ॥१॥

ભાવાર્થ'ઃ—અધ્યવસાન–નિમિત્ત–આહાર–વેદના–પરા-ઘાત–સ્પર્શ અને શ્વાસાશ્વાસ એ સાત પ્રકારે આયુષ્યના ક્ષય થાય છે.

(૧) અધ્યવસાનના ત્રણુ પ્રકાર છે. રાગ,ભય અને સ્નેહ. તેમાં રાગના અધ્યવસાન પણુ મરણુના હેતુ થાય છે. જેમ એક અતિરૂપવાન-ચુવાન મુસાક્ષર, અરણ્યમાં તૃષાતુર થવાથી પાણીની પરબે ગયા. ત્યાં પાણી પાનારી સ્ત્રીએ જળ લાવીને તેને પાચું. પછી તે મુસાક્ષર પેલી સ્ત્રીએ ના કહ્યા છતાં પણુ ત્યાંથી ચાલતા થયા. તે સ્ત્રી તેની સામું જ જોઈ રહી, અને જ્યારે તે મુસાક્ષર અદશ્ય થયા, ત્યારે તે સ્ત્રી તેની ઉપરના ઉત્કટ રાગના અધ્યવસાયથી તરત જ મૃત્યુ પામી. ભયના અધ્યવસાયથી કૃષ્ણ-વાસુદેવને જોઇ સામિલ યાદ્યણ હુદયરફાટ થવા વડે મરી ગયા.

સ્નેહના અધ્યવસાયથી ભાનુનામે મ'ત્રીની પત્ની સરસ્વતી, તે પતિના મૃત્યુ થયાની શ'કા થવાથી પાતે મૃત્યુ પામી હતી. રૂપાદિક જોવાથી જે પ્રીતિ ઉત્પન્ન થાય તે રાગ; અને સામાન્ય રીતે સ્ત્રી પુત્રાદિક ઉપર જે પ્રીતિ થાય તે સ્નેહ કહેવાય છે. આ પ્રમાણે ત્રણ પ્રકારના અધ્યવસાયથી પણ આયુબ્યનાે ક્ષય થાય છે.

(૨) બીજીં નિમિત્તથી એટલે દંડ, શસ્ત્ર, રજ્જી, ≈અગ્નિ, જળમાં પતન, મૂત્ર પૂરીષનાે રાેધ અને વિષનું ભક્ષ્ણ વિગેરે કારણથી પણ આશુષ્યનાે ક્ષય થાય છે.

(૩) આહારથી એટલે ઘણું ખાવાથી, ચાેડું ખાવાથી અથવા બિલ્કુલ આહાર નહીં મળવાથી આયુપ્યનાે ક્ષય ચાય છે. સંપતિ રાજાના પૂર્વભવનાે છવ દ્રમક, જે સાધુ થયાે હતાે, તે દીક્ષાના દિવસે જ અતિઆહારથી મૃત્યુ પામ્યાે હતાે.

(૪) વેદનાથી એટલે શૂળ વિગેરેથી તથા નેત્રાદિકના -ગ્યાધિથી આગ્રુષ્યનાે ક્ષય થાય છે.

(પ) પરાઘાતથી એટલે ભી'ત–ભેખડ વિગેરે પડવાથી અથવા વીજળી વિગેરેના પડવાથી આયુષ્યનાે ક્ષય થાય છે.

(૬) સ્પર્શાથી એટલે સર્પાદિના ડાંશથી આગ્રુષ્યના સ્લય થાય છે.

(૭) વ્હાસાવ્ધાસથી એટલે દમ વિગેરેના વ્યાધિને લીધે ઘણા વ્હાસાવ્ધાસ લેવાથી અથવા વ્હાસ રૂંધાવાથી પણ આયુષ્યના ક્ષય થાય છે.

એક સમયમાત્ર પણુ કાેઇનું ય આચુષ્ય વૃદ્ધિ

્ર જૈન દર્શનનાં કર્મવાંદ

પામતુ નથી, પર તુ ચાંગ્ય જીવનચર્યાથી ઝુટતુ અટકી શકે છે. ચાંગવિદ્યા આદિથી કે રસાયણાના ઉપચાગ કરવાથી આયુબ્યના કાળ કંઈ લખાતા નથી, પણ જે કાળપ્રમાણ બાંધ્યુ હાેય તે કાળ પ્રમાણે બરાબર ભાગવાય છે. તેને ઉપચારથી આયુબ્ય વધ્યાં એમ બાલાય છે. પર તુ તેના અર્થ એ થાય છે કે તેમાં '' ઘટાડા બહુ ન થચા. "

આયુંખ્યકર્મ નાબ ધ ઘાલના પરિણામે થાય છે. ઘાલના પરિણામ એટલે પરાવત્ત માન પરિણામ. ઉત્તરાત્તર સમયે પરિણામની ધારા ચડતી જતી હાય, પછી ભલે તે શુભ હાય કે અશુભ હાય પણ તે સમયે આંયુષકર્મ બધાતું નથી. અને તેથી જ આઠમા આદિ ગુણસ્થાનકામાં ક્રમશઃ શુદ્ધ પરિણામની વૃદ્ધિ થતી હાવાથી, અને ત્રીજે ગુણ-સ્થાનકે પણ ઘાલના પરિણામના અસ ભવ હાવાથી આંયુબ્ય કર્મ બધાતું નથી. શેષ પહેલાથી છઠ્ઠા ગુણસ્થાનક સુધીમાં ઘાલના પરિણામના અસ ભવ હાવાથી આંયુબ્ય કર્મ બધાતું નથી. શેષ પહેલાથી છઠ્ઠા ગુણસ્થાનક સુધીમાં ઘાલના પરિણામના સ ભવ છે. આટલે તેવા પરિણામે ત્યાં આંયુ બધાય છે ખરૂ, પણ ત્યાં નવી શરૂઆત થતી નથી. છઠ્ઠે ગુણસ્થાનકે પાર ભેલ બધ તે સાતમે ગુણસ્થાનકે પુરા કરે છે.

સાપક્રમ આયુબ્યવાળા જીવા પાતાના વત્ત માન ભવના અ તિમ ત્રીજે ભાગે, નવમા ભાગે, સત્તાવીસમે ભાગે અથવા છેવટ મરણવખતે છેલ્લા અ તમુંહૂ તે, આવતાં ભવનું આયુબ્ય કર્મ બાંધે છે. અહીં કાઈ આચાર્યી સત્તાવીસમાં ભાગથી

23

ઉપર પણ આવતા લવના આયુષ્યનાબ ધની કલ્પના કરે છે. તેમજ ત્રણ ત્રણ લાગની કલ્પના પણ છેલ્લા અંત-મું હૂત્ત સુધી કરે છે. નિરૂપક્રમ આયુષ્યવાળા જવાને માટે આયુષ્યના બ ધના કાળ એવા છે કે દેવતાએા, નારકીઓ તથા અસ ખ્ય વર્ષના આયુષ્યવાલા મનુષ્ય અને તિર્ય ચા ( યુગલિકા ) પાતાનું વત્ત માન આયુષ્ય છ માસ બાકી રહે ત્યારે આગામી લવનું આયુષ્ય બાંધે છે. તે સિવાયના બીજા- નિરૂપક્રમ આયુષ્યવાળા ( ચરમ શરીરી સિવાયના ચક્રવર્તી – બળદેવાદિક- શલાકા પુરૂષા ) જીવા પાતાના આયુ-ષ્યને ત્રીજે લાગે આગામી લવનું આયુષ્ય બાંધે છે. નામકર્મ:---

સ'સારી જીવાંને ગતિ, જાતિ, શરીર, શરીરનાં અવ-યવ, શરીરના બંધા, શરીરના આકાર, શરીરનાં પુદ્ગલાેનું પરસ્પર સંયોજન ઇત્યાદિ શરીરને લગતાં સ'યાગાની પ્રાપ્તિ આ નામકર્મથી થાય છે. આ દરેક સ'યાગની પ્રાપ્તિ ભિન્ન ભિન્ન જીવાને ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે થતી હાેઈ, નામકર્મ ૪૨, ૬૭, ૯૩, અને ૧૦૩ એમ લેદા વાળું છે. નામકર્મને શાસ્ત્રમાં ચિતારા સમાન કહ્યું છે. ગિતારા જેમ ચિત્રને અનેક ર'ગા પૂરીને જીદા જીદા રૂપે ચીતરી બતાવે છે, તેમ નામકર્મ તે. જીવને વિચિત્ર રૂપધારી, બનાવ્યા કરે છે. તે નામકર્મની પ્રકૃતિઓ આ પ્રમાણે છે.

શારીરિક અને માનસિક સુખ દુઃખના હિસાબે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવની બુદી બુદી. જાતની કુદરતી પરિ-

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

સ્થિતિ યા અવસ્થાને ગતિ કહેવાય છે. ગતિ ચાર પ્રકારે છે. સ'સારી આત્માને એ ચારે પૈકી કાેઇપણ એક પરિ-સ્થિતિમાં કાયમ જવુ' પડતુ' જ હાેવાથી તેને ગતિ કહી છે. જીવને અમુક એક ગતિમાં લઈ જનારૂ' અમુક એકજ ચાક્કસ કર્મ હાેય છે. એટલે ગતિ તે ચાર પ્રકારે હાેઈ તેને અપાવનાર કર્મ પણ ચાર પ્રકારે છે.

જીવ સુખ, દુઃખ વેદેછે તે તેા વેદનીય કર્મના ઉદયથી, પરંતુ સુખ, દુઃખના સ'ચાેગવાળી પરિસ્થિતિમાં જઈ સુકાવું તે તાે ગતિનામ કર્મના ઉદયથી જ થાય છે. ઐટલે ગતિનામકર્મ સુખ દુઃખના ઉપલાેગમાં નિયામક છે.

પ્રાય: ઉગ્રપુષ્ટય ભાેગવવારૂપ શારીરિક અને માન-સિક સુખવાળી અવસ્થા, યા કુદરતી પરિસ્થિતિને દેવગતિ કહેવાય છે. અને તે ગતિમાં લઈ જવાને સમર્થ કર્મ તે દેવગતિ નામકર્મ કહેવાય છે. શારીરિક અને માનસિક સુખ, દુઃખ ચુક્રત પરિસ્થિતિ તે મનુષ્યગતિ, અને તે ગતિમાં લઈ જવાને સમર્થ કર્મ તે મનુષ્યગતિ નામકર્મ કહેવાય છે.

ભૂખ, તરસ, શીત, તાપ આદિ દુઃખયુક્ત પરિસ્થિતિ તે **તિર્ય ચ ગતિ,** અને તે ગતિમાં લઈ જવાને સમર્થ કર્મ તે **તિર્ય ચગતિ નામકર્મ**, તીવ શીત, ઉષ્ણાદિ દુઃખરૂપ ઉચ પાપના ભાેગવટાવાળી પરિસ્થિતિ તે નરક ગતિ અને તે ગતિમાં લઈ જવાને સમર્થ કર્મ તે નરક ગતિ નામકંર્મ, આ રીતે દેવગતિ, મનુષ્યગતિ તિર્ય ચ- ગતિ અને નરક ગતિ, એમ ગતિ તે ચાર પ્રકારે છે, એટલે તે તે ગતિને અપાવનાર કર્મ પણ અનુક્રમે દેવગતિ નામકર્મ, મનુષ્યગતિ નામકર્મ, તિર્ય ચગતિ નામકર્મ અને નરક ગતિનામકર્મ એમ ગતિનામકર્મ પણ ચાર પ્રકારે છે.

ગતિનામકર્મના ઉદય તે આચુકર્મને અનુસરીને જ વર્ત તેં હાેઈ, વિપાકાદચથી પણ ભાગવાય અને પ્રદેશાદયથી પણ ભાેગવાય છે. કાેટાકાેટી સાગરાેપમના સ્થિતિબ'ધવાળુ' ગતિનામકર્મ, તેટલી સ્થિતિવાળું આયુબ્યકર્મ હાેય તાે જ વિપાકાેદયથી લાેગવી શકાય. પણુ આયુષ્યકર્મની સ્થિતિ તાે તેત્રીસસાગરાેપમથી અધિક હાેઈ શકતી જ નથી. વળી ચાર પ્રકારના ગતિનામકર્મમાંથી કાેઈ એક પ્રકારના ગતિનામ-કર્મના ઉદય વખતે તે ગતિને અનુકુળ જ આચુષ્યકર્મના ઉદય આવવા જોઈએ એવું પણ બની શકતું નથી. કારણ કે વર્ત્તમાન આચુના ઉદય સમયે બધાએલ આગામી લવતું આયુકર્મ તે વત્ત'માન આયુષ્ય પૂર્ણુ થયે ઉદયમાં આવે જ. અન્ય કર્મ તાે તે ભવે પણ ઉદયમાં આવે અને કેટલાક ≪ાવેા વીત્યા પછી પણુ ઉદયમાં આવે. પરંતુ આયુષ્ય કમ'્ તે। વત્ત'માન આયુષ્ય પૂર્ણુ' થયા ખાદ નવા ભવના પ્રાર'-લામાં જ ઉદયે આવે.

નવા સવના આયુબ્યકર્મના ઉદ્દય વખતે વર્તતો ગતિનામકર્મના ઉદય, આયુબ્યને અનુરૂપ ન હાેય તાે આયુબ્યને અનુરૂપ ગતિ રૂપે સંક્રમી પ્રદેશાદયથી વેદાય છે. વળી તે આયુબ્યના પૂર્ણુ ભાેગવટા સુધીના કાળમાં વચ્ચે જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ-

વચ્ચે કાેઈ અન્ય ગતિનામકર્મના ઉદયકાળ પાકતા હાેય તા પણ આયુષ્યકર્મને અનુરૂપ ગતિનામકર્મરૂપે સંક્રમી પ્રદેશાદયથી વેદાય છે. જેમકે મનુષ્ય, તે મનુષ્યગતિને વિપાકાદયથી અને બાકીની ગતિનું કર્મ સત્તામાંથી સ્થિતિ-પાકે ઉદયમાં આવે તેમ તેમ મનુષ્યગતિમાં સંક્રમાવીને ભાગવી પૂર્ણ કરે છે. એવી રીતે ચારે ગતિમાં સમજવું. ગતિનામકર્મની માફક આયુષ્ય કર્મ તે અન્ય આયુષ્યમાં સંક્રમી શકતું નથી. તે તા જેવું બધાયું હાેય તેવું જ વેદાય છે.

પ્રત્યેક ગતિના જીવામાં સુખ-દુ:ખના સ ચાંગા કંઈ એક સરખા જ હાતા નથી. જેમકે નરકગતિમાં પહેલી નારકીથી સાત નારકીઓ સુધી દુ:ખની પરિસ્થિતિ અનુક્રમે એક એકથી અધિક હાય છે. તિર્ય ચગતિમાં તિર્ય ચપ્ચેન્દ્રિય કરતાં ચઉરિન્દ્રિય-તેઇદ્રિય-બેઇન્દ્રિય અને એકેન્દ્રિય તિર્થ-ચામાં દુ:ખના સ ચાંગા અનુક્રમે વિશેષ વિશેષ હાય છે. દેવગતિમાં લવનપતિ આદિ દેવા કરતાં અનુત્તરવાસી દેવામાં સુખના સ ચાંગોની અધિકતા છે. એ રીતે મનુષ્યગતિમાં પણ ન્યૂનાધિકતા છે. તા પણ સુખ-દુ:ખના ઉપભાેગરૂપ અમુક પ્રકારની કુદરતી પરિસ્થિતિને સ્થૂલરૂપે ચાર વિભા-ગમાં વ્હે ચી તે પરિસ્થિતિને ' ગતિ '' નામે આેળખાવી તે ગતિને પ્રાપ્ત કરાવવાવાળા કર્મ ને ગતિનામકર્મ તરીકે આેળખાવ્યુ' છે.

ં આ ચાર ગંતિમાંથી કોઈ પહ્ય એક ગતિના તમામ

23X,

ર્જવોંમાં 'રહેલ ચૈતન્ય વિકાસની' ન્યૂનાધિકેતાના હિસાએ' તે ગર્તિના અમુંક અમુક પેટા વિલાગને " જાંતિ " કહેવાય છે.

એકેન્દ્રિયપણાંથી પર્ચન્દ્રિય પશા સુધીમાં વિવિધ પ્રકા-રના સંમાન પરિણામરૂપ સામાન્ય તે જાતિ અને તે તે. જતિને પ્રાપ્ત કરોવનારૂ કમ તે જાતિનામકમ કહેવાય છે.

જાતિ તે એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇદ્રિય, ચઉરિદ્રિય અને પ'ચેન્દ્રિય એમ પાંચ પ્રકારે હાેઈ તે તે જાતિને પ્રાપ્ત કરાવનાર; કર્મ પણુ અનુક્રમે એર્કેન્દ્રિયજાતિનામકર્મ, બેઇન્દ્રિયજાતિ નામકર્મ, તેઇન્દ્રિયજાતિ નામકર્મ, ચઉરિન્દ્રિય-જાતિ નામકર્મ અને પ'ચેન્દ્રિયજાતિ નામકાર્મ એ રીતે પાંચ પ્રકારે છે.

અહીં અમુક અમુક ઇંદ્રિયાેની ઉત્ત્પત્તિના હિસાબે એકેન્દ્રિયાદિ શખ્દ વ્યવહાર નથી. કારણકે દ્રવ્યરૂપ ઇન્દ્રિયનુ ઉત્ત્પન્ન તાે અંગોપાંગનામંકર્મ તથા પર્યાપ્તિ નામ કર્મના કાંરણે અને ભાવરૂપ ઇન્દ્રિયાનુ ઉત્ત્પન્ન તે સ્પર્શનાદિ ઇન્દ્રિયાવરણ (મતિ જ્ઞામાવરણ) કર્મના ક્ષચાપશમથી થાય છે. પર તુ સુખ-ફંડખના અનુર્ભવ કરાવનારૂ' તે વેદનીય કર્મ હાવા છતાં પણ તે તે સુખ-ફંડખને અનુરૂપ કુદરતી સંચા-ગાનુ' નિયામક જેમ ગત્તિ નામ કર્મ છે, તેમ અમુક અમુક પ્રમાણમાં ચૈતન્ય વિકાસનું નિયામક જાતિ નામકર્મ હાઈ જાતિનામંકર્મથી પ્રાપ્ત થતી જાતિના હિસાબે એકેન્દ્રિયાદિ શખ્દ' વ્યવહાર છે.

સર્વ એકેન્દ્રિય જાતિના જીવાે ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના:

જૈન દર્શનના કર્મવાદ,

હાેવા છતાં કાેઇક સમાન ખાહ્ય પરિણામના કારણે તેઓમાં ચૈતન્યના વિકાસ સ્વલ્પ અને લગભગ સરખા હાેય છે. તેવી રીતે બેઇદ્રિયાદિક જાતિઓમાં પણ સમજવું. આ રીતે નિર્દોષ સરખા પણા વડે એક કરાએલ સમાન ખાહ્ય પરિણામ જ અમુક અમુક ચૈતન્ય વિકાસમાં નિયામક છે. તે સમાન આહ્ય પરિણામને જાતિ કહેવાય અને તે અપાવનાર કર્મને જાતિનામકર્મ કહેવાય છે.

પ ચેન્દ્રિય જીવાે કરતાં ચઉરિન્દ્રિય જીવાના ચૈતન્ય વિકાસ અલ્પ હાેય. એ રીતે ચઉરિન્દ્રિય જવેા કરતાં ેતેઇન્દ્રિય જીવામાં, તેઇન્દ્રિય કરતાં બેઇન્દ્રિય જીવામાં, અને બેઇન્દ્રિય કરતાં એકેન્દ્રિય જીવામાં ચૈતન્યના વિકાસ (ચૈત-ન્ચનાે ક્ષચાેપશમ) અનુક્રમે અલ્પ હાેચ છે. આ પ્રમાણે ચૈતન્યશક્તિની ન્યૂનાધિક ખીલવટના ધાેરણુનું નિયમન તે જાતિનામકર્મના આધારે જ છે. આ રીતે પાંચ પ્રકારે ચૈતન્ય વિકાસની વ્યવસ્થા તે જાતિ, અને પાંચ પ્રકારની વ્યવસ્થા ૩૫ જાતિને પ્રાપ્ત કરાવનાર કર્મ તે તે જાતિનામકર્મ કહેવાય છે. જાતિ નામ કમ ના ઉદયથી તે તે જાતિની પ્રાપ્તિમાં જીવ વિવિધ પ્રકારના શરીરને ધારણ કરે છે. સ'સારી અવસ્થામાં જીવ તે શરીર વિના તેા રહી શકે જ નહીં. કારણ કે સ'સારી જવાને સુખ-દુઃખના ઉપભાગતુ' -ચાતાે ક્રિયા કરવાનું સાધન શરીર જ છે. વળી જીવ તે અરૂપી હેાવાથી કઈ જગ્યાએ કરેા છવ રહેલાે છે, તેના <sup>-</sup>ખ્યાલ છદ્મસ્થ જીવાેને તેા સજીવ દેહની પ્રત્યક્ષતાથી જ -ચઈ શકે છે.

પ્રકૃતિ બંધ

જવની ચેતના દ્વારા શરીરમાં થતી હલનચલન આદિ ક્રિયાએા વડે યા તેા આહારાદિ સ<sup>\*</sup>જ્ઞાએા ઉપરથી જ તે તે સ્થાને જીવ છે, એમ છવ્નસ્થ જીવાે સમજી શકે છે. ચૈતન્ચ રહિત મૃતદેહને બેઈ, જીવ ચાલ્યાે ગયાે યા તાે મરણુ પામ્યાે એમ લાેકાે કહે છે.

સ સારચક્રમાં પરિભ્રમણ કરતા જીવને સદાના માટે કાેઈ અસુક એક જ શરીર કંઈ ટકી રહેતું નથી. માટે જ શરીરનાે શબ્દાર્થ નાશવ ત થાય છે. જ્ઞીયેતે યત્ તત્ જ્ઞારીરેમ્ .

જીવ સદાના માટે શાશ્વત છે. તેની ઉત્ત્પત્તિ કે નાશ છે જ નહીં. પરંતુ વ્યવહાર દષ્ટિએ નવા શરીરને ધારણુ કરવા ટાઈ મે જન્મ થયેા અને તે શરીરના ત્યાગ કરવા ટાઈ મે મૃત્યુ પામ્યા એમ બાેલાય છે. ત્યાં ઉત્ત્પત્તિ અને નાશ શરીરના છે. આ રીતે અનાદિકાળથી સ'સાર ચક્રમાં બ્રમણ કરતા જીવે અન'તીવાર ભિન્ન ભિન્ન શરીરાને ધારણુ કર્યાં અને છેાડ્યાં.

શરીરધારી અન'તજીવેાપૈકી પ્રત્યેકજીવેાનાં શરીરા લિન્ન લિન્ન હેાવાથી વ્યક્તિશઃ અન'ત શરીરા છે. પર'તુ કાર્ય કારણુ આદિના સાદશ્યની દર્ષ્ટિએ સ'ક્ષેપમાં વિભાગ કરી તે શરીરાેના (૧) ઔદારિક શરીર (૨) વૈક્રિય શરીર (૩) આહારક શરીર (૪) તેજસ શરીર અને (૫) કાર્મણુ શરીર એમ પાંચ પ્રકાર શાસ્ત્રમાં અતાવ્યા છે.

**ઐાદારિક શરીર**—તીર્થ કર ગણુધરની અપેક્ષાએ

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

, -૨્૩૮

ઉદાર-પ્રધાન અને વૈક્રિયની અપેક્ષાએ અલ્પ પરમાણુ નિષ્પન્ન-સ્થૂલ વર્ગ ણાનું અનેલું, વળી જેને બાળી શકાય. છેદનભેદન કરી શકાય, તે ઔદારિક શરીર કહેવાય છે. મનુષ્ય અને તિર્ય ચને આ શરીર સાહજિક હેાય છે.

**વૈકિય શરીર**—નાનું, માેટું, પાતળું, જાડું, એક અને અનેક ઈત્યાદિ વિવિધ રૂપાને, વિક્રિયાને ધારણ કરી શકે તે વૈફ્રિય શરીર છે. દેવ અને નારકાને લવધારણીય શરીર વૈફ્રિય જ હાેય છે.

આહારક શરીર ગૌદ પૂર્વ ધર સુનિરાબેએ તીર્થ કરની ઝાદિ જોવા નિમિત્તે કે બીજા કેાઈ પણ કારણે એક હસ્ત પ્રમાણ, શુભપુદ્દગલદ્રવ્યનું બનાવેલું, કાઈના વ્યાઘાત ન કરે અને અન્યથી જેના વ્યાઘાત ન થઈ શકે એવું, અને આહારકલબ્ધિના સામર્થ્યથી બનાવેલું, તે આહારક શરીર કહેવાય છે. ચઉદ પૂર્વ ધર સુનિરાબે અત્ય ત સૂક્ષ્મ અર્થના સંદેહને દૂર કરવા માટે, અન્યક્ષેત્રમાં રહેલા તીર્થ કર પાસે પાતાના ભવજન્ય ઔદારિક શરીરથી જવું અશકય ધારી લબ્ધિજન્ય આ આહારક શરીરને ત્યાં માકલે છે. તે ત્યાં જઈને સંશય નિવારીને પાતાના સ્થાને આવી વેરાઈ જાય છે. આ કાર્ય, કપ્રત અંતર્સુ હૂર્તમાં જ થઈ જાય છે.

તજસ શરીર ને પાયેલ આહારાદિને પકવવામાં કારણ ભૂત જે શરીર તે તૈજસશરીર કહેવાય છે. શરીરમાં રહેલી ગરમી યા જુકરાશિ તે જુ. આ શરીર છે. મીઠું, અનાજ, પાણી કે અન્ય કાેઈ આહાર રૂપ પ્રદાર્થના સાત ધાતુ રૂપે થતા પરિણમન કાર્યમાં આપણે વિચારવું પડશે કે શરીરમાં પરિણામાન્તર કરનાર કાેઈક પાંક કિયા છે. પકવવાની તાકાતવાળી ચીજ જ પરિણામાન્તર કરી શકે. જેમ અગ્નિમાં પકાવ્યા વિના માટીના ઘડા પાણીને ભરવા યાગ્ય થઈ શકતા નથી, એવી રીતે પકવવાની તાકાતવાળી વસ્તુ વિના મૂલપદાર્થનું પરિપકવપણું થઈ શકતું નથી. જે પકવવાની તાકાતવાળી ચીજ ન હાય તા શરીરમાં પડેલું મીઠું તે મીઠું જ રહે, માટી તે માટીપણે જ રહે. સંગ્રહણીના વ્યાધ જેને થયા હાય તે ખારાક લ છે પણ પચાવી શકતો નથી, કેમકે દુન્યવી દષ્ટિએ કહેવાય છે કે તેની જઠરમાં અગ્નિનું જોર નથી.

્પકવવાની તાકાતવાળી ચીજ હાેય તો જ શરીરમાં ગયેલ આહાર પરિણામાન્તર પામે અને સાત ધાતુ રૂપે પરિણુમે. આવું પરિણામાન્તર કરનાર તે જ તૈજસ શરીર છે. લીધેલ ખારાકને પકવદશામાં લાવવું, પરિણામાન્તર કરવું તે કામ તૈજસ શરીરનું છે. આ તૈજસ શરીર તે જીવની સાથે વળગેલી ભઠ્ઠી છે. દરેક સ'સારી જીવની સાથે તૈજસ ભઠ્ઠી રહે જ છે. જેમ અગ્નિના સ્વભાવ છે કે બળ-તણને પકડે છે. અને પાતે ટકે છે, પણ બળતણથી જ તેવી રીતે જીવની સાથે રહેલી તૈજસરૂપ ભઠ્ઠી ખારાકને ખેરે છે અને ખારાકથી ટકે છે.

તૈજસ. રારીર :પણ અનેક અકારનું હોય: છે. આપણને

જૈન દર્શનના કંર્મવાદ

ઝીણી કાંકરી પંચાવવી સુશ્કેલ પડે છે અને કબુતર ઝીણી કાંકરી ખાય તાેય પચી જાય છે. આમ અનવાનું કારણ જઠરની તાકાતમાં ન્યૂનાધિકતા છે. મનુપ્યમાં પણ મંદ જઠરવાળાને હલકાે ખારાક યા પ્રવાહિ ખારાક પણ પચતાે નથી, અને સારી જઠરવાળાે એકલા વાલ ખાય તાે પશ્ હરકત આવતી નથી. બાહ્ય શરીર દેખાવમાં મજણુત હાેવા છતાં અંદરની તૈજસ લઠ્ઠી મંદ હાેય તાે ભારે ખાેરાક કે વધુ ખાેરાક પચી શકતાે નથી. તેવાએાને તે લઠ્ઠી પ્રદીપ્ત <sup>,</sup> રાખવા માટે વાર**'વાર ખાેરાક લેવા પડે છે. તે**એા વધુ ટાઈમ ક્ષુધા સહેન કરી શકતા નથી. જ્યારે કેટલાકનુ ખાહ્ય શરીર દુઅલું–પતળું હાેવા છતાં તૈજસની ભઠ્ઠી તીવ હાવાના કારણે ગમે તેવા ભારે ખારાક પણ પચાવી શકે છે. લાંબાે ટાઇમ ક્ષુધા પણ સહન કરી શકે છે. માટે ંદરેક પ્રાણિના શરીરમાં રહેલી આવા પ્રકારની અગ્નિ જ, તૈજસ શરીર કાયમ હાેવાના વ્યાપક પુરાવારૂપે છે.

આ તૈજસ શરીરરૂપ અગ્નિનેા અપચય કે ઉપચય થવામાં નિમિત્તભૂત ભલે અન્ય હાેચ પરંતુ પરભવથી આવતા જીવને જઠરાશિરૂપ આ તૈજસ શરીર તાે સાથે જ હાેચ છે. કારણકે પરભવમાંથી આવતાં જ પહેલાસમયે, આહારનેલાયક સામગ્રીને પાચન કરવાની શક્તિ તાે જીવને પાતાની પાસે જ હાેવી બેઈએ. આ સામગ્રી તેજ તૈજસ શરીર છે.

ંતૈજસંશરીરમાં અપચય અને ઉપચય તેા થયા જ

પ્રકૃતિ ખંધ

કરે<sup>ક</sup> છે. બાળક જેમ જેમ માટું થતું જાય છે, તેમ તેમ તેનું તૈજસ શરીર, આખા શરીરમાં નવાં નવાં તૈજસંપુદ્-ગલાેથી બનતું રહી શરીરમાં ફેલાતું જાય છે.

મૃત્યુ પામેલ પ્રાણિના બાહ્ય શરીરમાં તજસ શરીર હેાતું જ નથી. મૃત્યુકાળના અમુક ટાઇમ પહેલાં તેના બાહ્ય શરીરના અવયવારૂપ હાથપગમાં ફેલાયેલ તૈજસ શરીરરૂપગરમી, ધીમે ધીમે હટવા માંડે છે. હાથ પગ ઠ'ડા પડે છે ત્યારે મરનારના સંબ'ધીએા સમજી શકે છે કે મૃત્યુ નજીક છે. શરીરમાંથી જીવ ચાલ્યા જાય છે એટલે મૃત શરીરના કાેઇપણ ભાગમાં લેશ માત્ર ગરમી રહેતી નથી.

તેવા સમયે હાથપગની નાડીંઓના ક'પનના કે હુદયના ધબકારાના પૂરા ખ્યાલ ન પામી શકાય તા ડૉકટર કે હાશિયાર વૈદ્યના અભાવે ગ્રામ્ય લાેકાે મૃત્યુ પામતા મનુષ્યના મસ્તક ઉપર થીનું ઘી મુકી શરીરની ગરમીને તપાસે છે. તે દ્વારા શરીરમાં ગરમીના બિલ્કુલ અભાવ જણાય તાે માની લે છે કે જીવ ચાલ્યાં ગયા. કારણકે ગરમીરૂપ તે તૈજસ શરીર, બાહ્ય શરીરમાં જીવ વિના ટકતું નથી.

જૈનદર્શ નમાં કથિત આ તૈજસશરીર અંગેની હક્કિત આધુનિક વૈજ્ઞાનિક દષ્ટિએ પણ સિદ્ધ થઈ ચૂકી છે. શરીરે શાસ્ત્રીઓ કહે છે કે:---

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

" ગરમીના પ્રમાણને નિય'ત્રિત કરનાર એક ય'ત્ર શરીરમાં રહે છે. જેને હાઇપોથૈલ્મસ કહેત્રાય છે. એ ચ'ત્ર દ્વારા માનવશરીર ભારે દક્ષતાપૂર્વ'ક કામ કરે છે. એ ચ'ત્ર, શરીરની અંદર પ્રત્યેક અ'ગની આવશ્યકતા અનુસાર તાપમાન બનાવી રાખે છે. સાથે સાથે તાપમાનને સ'તુ-લનમાં રાખે છે. ' પર'તુ જ્યારે શરીરમાં વિકાર અને વિજાતીય ત<sup>4</sup> પૃષ્ંતા પ્રમાણમાં વધી જાય છે, ત્યારે એ-હાઇપોથલ્મસના હાથ બહારની વાત થઈ જાય છે. તે તાવ દ્વારા સૂચના આપે છે કે શરીરપર શત્રુઓનુ આક્રમણ થયુ છે. એટલે તેને બહારથી આવશ્યક સહાય પહેત્સાહવામાં આવે છે."

આ પ્રમાણે દરેક જીવની સાથે અનાદિ સ'બ'દ્ધ રહીને ભુક્ત–લીધેલા–આહારના પાચન આદિમાં સહાયક થનારૂ' તજસ શરીર છે.

કાર્મ હુશરીર — આત્મપ્રદેશ સાથે લાગેલા કર્મ-પરમાહુઓના સમૂહ તે કાર્મ હુ શરીર છે. આ કાર્મ હુ શરીર તે નવા અને જીના કર્મના સમુહરૂપ છે. આત્માની સાથે એકાકાર થયેલ આઠે કર્મની અન તવર્ગ હુાના પિંડનું નામ જ કાર્મ હુ શરીર છે.

આ પ્રમાણે પાંચ પ્રકાર સિવાય અન્ય કાેઈ પણ પ્રકારનું શરીર છે જ નહિં. તજસ શરીર અંગે એક વધુ જણુવા જેવી હકિકત એ છે કે તૈજસ શરીર તે આહારાદિના પાચનનું કારણ હાેવા ઉપરાંત અમુક જાતના તપાનુષ્ઠાનથી

źł

તૈજસલખ્ધિ પ્રાપ્ત કરનાર મનુષ્યે, તૈજસ શરીરમાંથી શ્રાપ નિમિત્તે તેેેેેલેશ્યા અને ઉપકાર કરવા નિમિત્તે શીતલે-શ્યાના પ્રયોગ કરી તેેે લેશ્યાવડે સામેની વસ્તુને બાળી નાખે છે, અને શીતલેશ્યા વડે બળતી વસ્તુને ઠડી કરી શકે છે.

આ પાંચે શરીરાનું નિર્માણુ અનુક્ર**મે** ઔદારિક વર્ગણુાના, વૈક્રિયવર્ગણુાના, આહારક વર્ગણુાના, તૈજસ વર્ગણુાના, અને કાર્મણુ વર્ગણુાના પુદ્દગલ સ્કંધામાંથી ચાય છે.

ગ્રહણ ચાેગ્ય પુદ્ગલ વર્ગ'ણાએામાં પછીપછીની વર્ગ'ણાએાના પુદ્ગલ સ્ક'ધા અધિક અધિક સ'ખ્યાપ્રમાણ પરમાણુચુક્રત હાેવા છતાં અનુક્રમે સૂક્ષ્મ સૂક્ષ્મ પરિણામ-વાળા હાેવાથી પછીપછીની વર્ગ'ણાએાના પુદ્ગલ સ્ક'ધાનાં અનેલાં શરીરા પણ અનુક્રમે સૂક્ષ્મ સૂક્ષ્મ અને છે. આ પ્રમાણે પુદ્દગલ સ્ક'ધામાં અધિકાધિક સૂક્ષ્મતા હાેવાનું કારણ તેમાં એકત્રિત અની રહેલ પરમાણુઓના જગ્થાની સઘનતા છે,

અહી શિથિલ રચનાને સ્થૂલ અને સઘન રચનાને સૂક્ષ્મ કહેવાય છે. શિથિલ રચનાવાળી વસ્તુ કરતાં સઘન રચનાવાળી વસ્તુમાં પરમાણુઓના જથ્થા અધિક હાય છે. એક ઇંચ પ્રમાણુ કપડાના ટુકડા કરતાં એક ઇંચ પ્રમાણુ ચાંદીના ટુકડામાં પરમાણુઓ વધારે હાવાનુ કારણુ કપડાના ટુકડાની રચના શીથીલ છે અને ચાંદીના ટુકડાની રચના ગાઢ છે. એવી રીતે સમાન અવગાહનાવાળી પુદ્દગલ

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

વર્ગ ૃષ્ટાઓના સ્કંધામાં જેમ જેમ પરમાણુઓના જથ્થાની સુંખ્યા વધુ હેાય છે, તેમ તેમ તેના પરિણામ સઘનતાવાળા હાેઈ સક્ષ્મ સક્ષ્મ હાેય છે.

એટલે સૂક્ષ્મપરિણામી વર્ગણાના સ્કંધાનું બનેલ શરીર તે સૂક્ષ્મ, અને સ્થૂલપરિણામી વર્ગણાના સ્કંધાનું બનેલ શરીર તે સ્થૂલ હાેય છે. અહીં વર્ગણા અને તેમાંથી બનતા શરીરામાં સૂક્ષ્મતા તે પૂર્વ પૂર્વની વર્ગણા અને શરીરના હિસાબે તથા સ્થૂલતા તે ઉત્તર ઉત્તરની વર્ગણા અને શરીરના હિસાબે સમજવી.

પુદ્રગલામાં અનેક પ્રકારનાં પરિણામા પામવાની શક્તિ હાવાથી શિથિલ રૂપમાં પરિણત થયેલ પુદ્રગલે, પરિમાણમાં થાડાં (ન્સુન સંખ્યા પ્રમાણ પરમાણુસુક્ત) હાવા છતાં પણ સ્થૂલ કહેવાય છે. અને ગાઢરૂપે પરિણત થયેલ પુદ્રગલા પરિમાણમાં અધિક હાવા છતાં સૂક્ષ્મ કહેવાય છે. અધિક અધિક સઘનતાવાળુ પુદ્રગલપરિણમન અધિક અધિક સૂક્ષ્મ હાય છે.

ગ્રહણુચાેગ્ય આઠ પુદ્દગલવર્ગણાઓમાં સવધી સૂક્ષ્મ પરિણામીવર્ગણાના સ્કંધસસુહમાંથીનિર્માણુથયેલ. તૈજસ અને કાર્મણુ શરીરા, અત્ય તૃ સૂક્ષ્મ હાેવાથી વજ્ જેવી કઠીન વસ્તુમાં પણુ તે પ્રવેશી શકે છે. આ બે શરી-રામાં પણુ તૈજસ શરીરના પ્રદેશા કરતાં કાર્મણુ શરીરના પ્રદેશા અન તગુણા હેવાથી તૈજસ કરતાં પણુ કાર્મણુ શરીર વધુ સૂક્ષ્મ છે. ઝ્રકૃતિ બંધ

ે કે વૈક્રિય અને આહારક શરીર પણ અંધ્રતિઘાતી છે, પણ તે બન્ને શરીરાંતુ અંધ્રતિઘાતીપણુ લેંાકના ખાસ લાગ ત્રસ નાડીમાં જ છે. જ્યારે તૈજર્સ અને કાર્મણુંતુ અપ્રતિઘાતીપણુ સમગ્ર લાક પંચે ત છે.

ઔદારિકશરીર તે મનુષ્ય તથા તિર્થ'ચગતિના જીવાને અને વૈક્રિયશરીર તે દેવ તથા નરકગતિના જીવાને તે તે ગતિમાં જન્મકાળથી લઇ મરંણપર્ય ત હાય છે. આ અન્ને શરીર કાયમી રહી શકતાં નથી. સ સારી જીવ એક લવ પૂર્ણ થયા બાદ તે લવધારણીય શરીરને ત્યજીને જ જાય છે. અને નવા લવ કરવાના સ્થળે પહેાંચતાં ત્યાં સવધારણીય શરીરની રચના નવી કરે છે.

આહારક શરીર તેા એક સંપૂર્ણુ ભવ પુરતું પણ નહીં હાેતાં અમુક ચાેગ્યતાવાળા મનુષ્યને અમુક ટાઇમ પુરતું જ હાેઈ શકે છે.

તૈજસ અને કાર્મણ શરીર તે સદાના માટે દરેક ગતિના જીવાને અનાદિ સંબ દ્વાળાં છે. સ સારી જીવ એક લવમાંથી છુટી બીજા લવમાં ઉત્પન્ન થોય ત્યાં સુધીમાં લવાંતરાલે પણ તૈજસ અને કાર્મણ શરીરના સંબ ધ તા ચાલુ જ હાય છે. પ્રવાહની અપેક્ષાએ આ બન્ને શરીરના સંબ ધ પ્રત્યેક સંસારી જીવાને અનાદિકાળના છે. તેના અપચય અને ઉપચય થયા કરે છે પર તુ કાઈ પણ સમંચે સંસારી જીવની અવસ્થા આ બન્ને શરીર રહિતંતા હાતી

રપ્રય

- જૈન દર્શનને કર્મવાદ

અધાં શરીરાેની પ્રાપ્તિનું નિમિત્તકારણ કાર્મણ શરીર જ છે. કાર્મણ શરીરના સંબંધ વિનાના જીવ કાેઈ પણ શરીરની પ્રાપ્તિ કરી શકે જ નહીં. કારણ કે કાર્મણ-શરીર તે કર્મસ્વરૂપ છે. અને કર્મજ સર્વ સંસારી અવ-સ્થાનું નિમિત્ત કારણ છે.

એક સ'સારી જીવને એકી સાથે ઓછામાં ઓછાં બે અને વધારેમાં વધારે ચાર શરીર હાેઈ શકે છે તે આ પ્રમાણેઃ—

બીજાં કાેઈ પણુ શરીર ન હાેય ત્યારે પણ છવને સંસાર હાેય ત્યાં સુધી કાયમ રહેવાવાળાં તૈજસ અને કાર્મણુ શરીર તાે હાેય જ છે. અન્ય શરીર સિવાય માત્ર આ બેજ શરીરના સંખધવાળી સ્થિતિ તાે જીવને અંત-રાલ ગતિમાં જ પ્રાપ્ત થાય છે. વધુમાં વધુ ત્રણુ શરીરના સ બધવાળી સ્થિતિમાં તૈજસ–કાર્મણ અને ઔદારિક અથવા તૈજસ–કાર્મણ અને વૈક્રિય હાેય છે. આ ત્રણુ શરીરના સ અધના પહેલા પ્રકાર મનુબ્ય અને તિર્ય'ચામાં તથા બીજો પ્રકાર દેવ અને નારકામાં જન્મકાળથી પ્રારંભી મરણુકાળ પર્ય'ત અવશ્ય હાેય છે.

ચાર શરીરના સ'બ'ધવાળી સ્થિતિમાં તૈજસ, કાર્મણ તથા ઔદારિક અને વૈક્ચિ, અથવા તો તૈજસ,કાર્મણ,,ઔદારિક અને આહારક હાય છે. આ શરીર એકી સાથે હાેવાના પહેલા પ્રકાર વૈક્રિય લબ્ધિના પ્રયાગ સમયે કેટલાક મનુષ્ય અને તિર્ય વામાં હાેઈ શકે છે. અને બીજો પ્રકાર આહા-રક લબ્ધિના પ્રયાગ સમયે ઔદપૂર્વી સાધુ મહાત્માને જ હાેઈ શકે છે.

२४६

આહારક લખ્ધિવાળા મુનિને વૈક્રિય લખ્ધિના પણ સંભવ હાેવા છતાં તે બન્ને લખ્ધિના ઉપયાેગ એકી સાથે થતા નથી. કેમકે વૈક્રિય શરીર વિકુર્વ્યા પછી અવશ્ય પ્રમ તદશા અને આહારક શરીર વિકુર્વ્યા પછી શુદ્ધ અધ્ય-વસાયના સંભવ હાેવાથી અપ્રમત્ત ભાવ હાેય છે. પ્રમત્ત-દશા અને અપ્રમત્તભાવ બન્ને એક સાથે હાેઈ નહીં શકવાથી બન્ને શરીરની વિકુર્ણાપણ એકી સાથે થઈ શકે નહીં. એટલે એકી સાથે તાે વધુમાં વધુ ચાર શરીરા જ હાેઈ શકે. એક કરતાં પણ વધુ શરીરાની સાથે જીવના પ્રદેશોના અખંડપણે સંબંધ દીપકના પ્રકાશની જેમ ઘટી શકે છે.

ઔદ્દારિકશરીર જન્મસિદ્ધ જ છે. જન્મદ્વારા જે પેદા થાય તે જન્મસિદ્ધ કહેવાય. વૈક્રિય શરીર તે જન્મ-સિદ્ધ અને કૃત્રિમ એમ બે પ્રકારનાં હાેય છે. કૃત્રિમ વક્રિયનું કારણ "લખ્ધિ" છે. એક પ્રકારની તપાજન્ચ-શક્તિને લખ્ધિ કહેવાય છે. લખ્ધિજન્ય વૈક્રિયશરીરના અધિકારી અમુક ગર્ભજ મનુષ્ય અને તિર્યં ચ જ હાેઈ શકે છે. તપાજન્ય લખ્ધિ સિવાયની જન્મથી જ મળવાવાળી એક બીજી લખ્ધિ પણુ કૃત્રિમ વૈક્રિયના કારણમાં કેટલાક બાદરવાચુકાય જીવાને માનવામાં આવેલી હોઈ તે જીવામાં પણ લખ્ધિજન્ય કૃત્રિમવૈક્રિયાશરીર હાેઈ શકે છે.

આહારકશરીર તેા કૃત્રિમ જ હાેઈ એક વિશિષ્ટ પ્રકારની લખ્ધિજન્ય જ છે.

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

આ પ્રમાણુ ઔદારિકાદિ પાંચે શરીરની પ્રાપ્તિમાં નિમિત્ત કારણ તરીકે તે તે શરીરનામકર્મ પણ પાંચ પ્રકારે છે.

કશું શરીર બાંધવા માટે જવે કઈ વર્ગ ણા ગ્રહેણુ કરવી તે નક્કી કરી આપવાનું કામ શરીરનામકર્મનું છે. એટલે તે તે શરીરને ચાગ્ય તે તે પુદ્દગલ વર્ગ ણાએાના ગ્રહેણુ માટે તે તે સગ્ગવાળાં શરીરનામકર્મજ નિયમિત હાય છે. અમુક વર્ગણા ગ્રહેણુકરવામાટે અમુક નામ કર્મ જ નિયમિત ન હાય તાે કશું શરીર બાંધવા માટે કઇ વર્ગણા લેવી તે ચાક્કસ ન રહેત.

અહિ' ઔદારિકાદિ શરીર, ઔદારિકગ્રહણુચેાગ્ય વર્ગ'ણા, અને ઔદારિકાદિ શરીરનામકર્મ', એ ત્રણેયની ભિન્નત્તા ભુલાઈ જવી ન નેઇએ.

જેમકે આપણું જે સ્થૂલ શરીર છે તે ઔદારિક શરીર છે. તે શરીરરૂપ રચના જે પુદ્ગલસમુહથી બનેલી છે તે ઔદારિક વર્ગાણાનાં જ પુદ્ગલા છે. તે ઔદારિક પુદ્ગલાનું ગ્રહણુ જીવને ઔદારિકનામકર્મના ઉદયથી જ થયું છે. ઔદારિકનામકર્મ એ કર્મની પ્રકૃતિ હાેઈ કાર્મણ વર્ગ-ણાના પુદ્ગલાનું જ બનેલું છે. આ રીતે પાંચેય શરીર, તે તે શરીરમાં ઉપયાગી તે તે શરીરનાજ નામવાળી પાંચેય પ્રકારની પુદ્ગલવર્ગણા અને તે તે વર્ગાણાને ગ્રહણ કરાવનાર પાંચેય શરીરનામકર્મ અંગે સમજવું. પાંચેય શરીર નામ કર્મમાં નામ તે (૧) ઔદાર્શિક શરીર નામકર્મ (૨) વૈક્રિય શરીર નામકર્મ (૩) આહારક શરીર નામકર્મ અકૃતિ વ'ધ \_

(૪) તજસશરીર નામકર્મ અને (૫) કાર્મણુ શરીર નામ-કર્મ છે.

જે જે શરીરનામકર્મ'નેા ઉદય થાય તે તે શરીર ચાેગ્ય, લાેકમાં રહેલ પુદ્દગલાે ગ્રહણ કરી, તેને તે તે શરીર રૂપે પરિણુમાવવાનું કાર્ય તે તે શરીરનામકર્મનું છે.

કર્મ એ કારણ છે, અને શરીર એ કાર્ય છે. અહીં કાર્મણુ શરીર અને કાર્મણુ શરીરનામકર્મ એ અન્ને કાર્મણુવર્ગણુાનાં જ પુદ્દગલાેમાંથી પરિણામ પામેલ રેકાવા છતાં બન્ને લિન્નલિન્ન છે.

કાર્મણ વર્ગ ણાના પુદ્ગલગ્રહણમાં હેતુભુત એવુ **ર્કાર્મણ શરીર નામકર્મ** તે નામકર્મની એક ઉત્તર પ્રકૃતિ છે. એટલે જ્યાંસુધી કાર્મણુશરીરનામકર્મના ઉદ્દય છે, ત્યાંસુધી જ કાર્મણુ વર્ગણાનાં પુદ્દગલાે આત્મા ગ્રહણ કરી શકે છે.

આત્માની સાથે એકાકાર થયેલ આઠે કર્મની અન'ત વર્ગણાના પિંડનું નામ **કાર્મણુ શરીર** છે.

કાર્મણ શરીર એ અવયવી છે, અને કર્મની દરેક ઉત્તર પ્રકૃતિયા તેના અવયવા છે. કાર્મણશરીરનામકર્મ તે બધમાંથી આઠમા ગુણસ્થાનકના છઠ્ઠા ભાગે, ઉદયમાંથી તેરમા ગુણઠાણે, અને સત્તામાંથી ચૌદમા ગુણસ્થાનકના દ્વિચરિમ સમયે જાય છે. જ્યારે કાર્મણશરીરના સંજાધ ત્ચીદમાના ચરમસમય પર્ય'ત હાય છે.

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

કાર્મ ણ શરીરનામકર્મ નાે ઉદય તેરમા ં ગુણુસ્થાનક સુધી જ હોવાથી ચૌદમે ગુણુસ્થાનકે કર્મધોગ્ય પુદ્દગલાેનુ ગહણુ થતુ નથી.

આ પ્રમાણે કાર્મણુશરીર અને કાર્મણુશરીર નામકર્મમાં ભિન્નતા છે.

શરીરરચનામાં કેવલ તે તે શરીરને ચાેગ્ય પુદ્દગલ અહણુમાત્રથી શરીર કંઇ તૈયાર થઈ જતું નથી. પુદ્દગલ ગ્રહણુ કર્યા બાદ પણુ તે પુદ્દગલાેમાંથી બે હાથ, બે સાથળ, પીઠ, મસ્તક, છાતી અને પેટ એ આઠ અંગા, તથા આંગળી પ્રમુખ ઉપાંગા, અને આંગળીના પર્વ-રેખા વીગેરે અંગાપાંગની રચના, આગળ પાછળ ગ્રહણુ કરાતાં તે તે શરીરનાં પુદ્દગલોના અન્યાન્ય એકમેક સંબધ, શરીર-રચનામાં ઉપયાગી પુદ્દગલજથ્થાની રચના, શરીરમાં હાડકાંની ગાઠવણુ, શરીરની વિવિધ આકૃતિઓ, વિવિધ મકારે વર્ણ-ગધ-રસ અને સ્પર્શનું શરીરમાં થતું નિર્માણ એ વીગેરે રચનાઓ પૂર્ણુ થયા બાદ જ શરીરની રચનાની પૂર્ણુતા થાય છે. અને તે તે રચનાઓનું નિર્માણ તે વિવિધ પ્રકારની નામકર્મની પ્રકૃતિના ઉદ્દયથી જ થાય છે.

પાંચે શરીરા પૈકી તૈજસ અને કાર્મણ શરીરને અંગાપાંગ નહી હાવાથી શેષ ત્રણ તે ઔદારિક–વૈક્રિય અને આહારક શરીરને યાગ્ય અંગ–ઉપાંગ અને અંગે-પાંગના સ્પષ્ટ વિભાગરૂપ પરિણામ અનુક્રમે (૧) ઔદારિક

|  | ্ | ५१- |
|--|---|-----|
|  |   |     |

પ્રકૃતિ અધં

અ ગોપાંગ નામકર્મ (ર) વૈક્રિય અ ગોપાંગ નામકર્મ અને (૩) આહારક અ ગોપાંગ નામકર્મના ઉદ્રયથી જ થાય છે. પાંચેય શરીરમાં આગળ પાછળ ગ્રહણ કરાતાં તે તે શરીરનાં પુદ્રગલાેના અન્યાન્ય એકાકાર સ'બ'ધ કરવાવાળુ બ'ધન નામકર્મ તે (૧) ઔદારિક બ'ધન નામકર્મ (૨) પૈક્રિય બ'ધન નામકર્મ (૩) આહારક બ'ધન નામકર્મ (૪) વૈજસ બ'ધન નામકર્મ અને (૫) કાર્મણ બ'ધન નામકર્મ, એમ પાંચ પ્રકાર છે.

દરેક સ'સારી જીવ બે–ત્રણુ કે ચાર શરીરાના એકી. સાથે સ'બ'ધવાળાે પણુ હાેય છે.

એટલે જેટલાં શરીરના એકી સાથે સંબંધ ચાલુ હાેય તે દરેક શરીરને યાેગ્ય પુદ્દગલાેનું ગ્રહણુ પણુ ચાલુ હાેય છે. તે ટાઈમે પાતાની જાતના કે બીજી જાતના ગ્રહણુ કરાતા શરીરના પુદ્દગલાેનું પરસ્પર મિશ્રણ થઇ તે.. સર્વના એકમેક સંબંધ થઈ જતાે હાેવાના હિસાબે તે બંધનમાં હેતુભુત ઉપરાક્ત પાંચ બંધનનામકર્મ ઉપરાંત. બીજાં દશ મળી કુલ્લ પંદર બંધનનામકર્મ પણુ કહેવાય છે.

તે દશનાં નામ આ પ્રમાણે છે.

(૧) ઔદારિક તૈજસ બધન નામકર્મ (૨) ઔદારિક કાર્મણુ બધન નામકર્મ (૩) ઔદારિક તૈજસકાર્મણુ બધન નામકર્મ (૪) વૈક્રિય તૈજસ બધન નામકર્મ (૫) વૈક્રિય

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

કાર્મણ બધન નામકર્મ (૬) વૈક્રિય તૈજસ કાર્મણ બધન નામકર્મ (૭) આહારક તૈજસ નામકર્મ (૮) આહારક કાર્મણ નામકર્મ (૯) આહારક તૈજસકાર્મણ નામકર્મ અને (૧૦) તૈજસકાર્મણ બધનનામકર્મ.

આ બ'ધન નામકર્મ ન હોત તા પાંતાની જાતના કે બીજી જાતના શરીરના પુદ્રગલાેતું પરસ્પર મિંશ્રણ થઇ શકત નહીં. અને પુદ્રગલાે ઉડી જઈ વેરાઈ જાત. માટે **બ'ધન નામકર્મ** તે તે શરીરપણે પરિણામ પામેલી વર્ગણા-ઓને જીદા જીદા શરીરની નવીજીની વર્ગણાઓ સાથે મિશ્રણ કરવાનું કામ કરે છે. ઔદારિકના વૈક્રિય કે આ-હારક પુદ્રગલાે સાથે ચાેગ થતાં નથી માટે પ'દરથી અધિક બ'ધન થતાં નથી.

શરીરનેચાેગ્ય પુદ્ગલવર્ગ જ્યાંગ્માં સર્હલ પરમાંશુ-ઓના તે તે શરીરરચનાનુસાર પરસ્પર પીંડીલાવ અર્થાત્ શરીરરચનાનુસાર પુદ્ગલજથ્થાની રચના કરવાવાળું સંઘાતન નામકર્મ તે (૧) ઔદારિક સંઘાતન નામકર્મ (૨) વૈક્રિય સંઘાતન નામકર્મ (૩) આહારક સંઘાતન નામકર્મ (૪) તૈજસ સંઘાતન નામકર્મ અને (૫) કાર્મજ્ સંઘાતન નામકર્મ એમ પાંચ પ્રકારે છે.

શરીરની દ્રઢતાનાઓધાર હાડકાંની રચના ઉપર છે. તે હાડપી જરના ઘડતરને '' સ'ઘથણુ '' કહેવાય છે. પાંચ શરીરા પૈકી માત્ર ઔદ્દારિકશરીરમાં જ હાડકાં હાવાથી ઔદ્દારિકશરીર્ર સિવાય અન્ય શરીરામાં સુંઘયણું હાેતું નથી. વિવિધ પ્રાણિઓના હિસાએ વિવિધ પ્રકારનાં સ ઘયણ હાેવા છતાં સ્થૂલપણુ તેના છ પ્રકાર જૈનશાસ્ત્રામાં દર્શાવ્યા છે. એ છ પ્રકારનાં સ ઘયણુ થવામાં હેતુભૂત છ પ્રકારનુ<sup>--</sup> '' સ ઘયણુનામકર્મ " છે.

**૧. વજ ઋડષભ નારાચનામકર્મ**:—બે હાડકાને મર્કટબંધ વડે બાંધેલા હાેચ, તેના ઉપર ઋષભ એટલે પાટાના આકારવાળું હાડકું વીંટાચેલું હાેચ, અને એ ત્રણે હાડકાને ભેદનાર વજ એટલે ખીલીના આકારવાળાં હાડકાથી મજણુત થયેલ એવું તે વજ્ઝપભનારાચસંઘયણુ છે. તેનું કારણુ જે કર્મ તે વજ્ઝપભનારાચનામકર્મ.

**૨. ઋડષભ નારાચનામ કર્મ :--**માત્ર ખીલી રહિત પૂર્વેાક્ત હાડની જે રચના તે ઝાષભનારાચસ ઘયણુ છે. તેનું કારણ જે કર્મ તે ઝાષભનારાચનામકર્મ છે.

**૩. નારાચનામ કર્મઃ** જ્યાં હાડકાના બન્ને પાસા મર્કટ બંધથી બંધાયેલા હાેય, પણ હાડના પાટા અને ખીલી ન હાેય તેવા પ્રકારની હાડની રચના તે નારાચ સંઘ-યણુ. તેનું કારણુ જે કર્મ તે નારાચસ ઘયણુનામકર્મ.

૪. અર્દ્ધનારાચનામકર્મ:—જ્યાં હાડકાંને એક પાસે મર્કટ બંધ હાેય, અને બીજે પાસે બીલી હાેય તેવા હાડની રચના તે અર્દ્ધ નારાચ સંઘયણુ. તેનું કારણ જે કર્મ તે અર્દ્ધનારાચસ ઘયણુ નામકર્મ.

**પ. કીલિકા નામકર્મ**ઃ—્જ્યાં કીલિકા<sub>ર</sub>,ખીલ્ો\_

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

માત્રથી જ હાડકાં બ ધાયેલાં હોય તેવાપ્રકારની હાડની રચના તે કીલિકા સ ઘયણુ. તેનુ કારણુ જે કર્મ તે કીલિકા સ ઘયણુ નામકર્મ.

૬. સેવાર્ત યા છેવર્ટું નામકર્મ:---જ્યાં હાડકાં 'પરસ્પર અડકીને રહેલાં હોય તે સેવાર્ત્ત કે છેવર્ટું સંઘયણ છે. સ્નિગ્ધ પદાર્થનું ભાજન, તૈલ મર્દન વગેરે .સેવાથી વ્યાપ્ત હોય, એટલે તેની જેને નિત્ય અપેક્ષા હોય તે સેવાર્ત્ત સંઘ -યણ. તેનું કારણભૂત જે કર્મ તે સેવાર્ત્ત સંઘયણ નામ કર્મ યા છેવર્ટુ સંઘયણનામકર્મ.

આ રીતે સંઘયણુ અને સંઘયણુનામકર્મ કહ્યું. હવે સંસ્થાન અને સંસ્થાન નામકર્મ અંગે વિચારીએ.

સ સ્થાન એટલે શરીરની સારી કે ખરાબ આકૃતિ. અને તે આકૃતિ થવામાં કારણભૂત જે કર્મ, તે સ સ્થાન નામકર્મ. સ સ્થાના ઘણી જાતનાં હોવા છતાં તે સર્વ ને સમાવેશ શાસ્ત્રીય રીતે છમાં કરેલાે છે. એટલે સ સ્થાન નામકર્મ પણ છ કહ્યાં છે.

૧. સમચતુરસ નામકર્મ'ઃ—સામુદ્રિક શાસ્ત્રમાં કહેલા લક્ષણુસુક્તશરીરનાંસઘળાંઅવયવા હોય; અથવા પર્ય'-કાસને બેઠેલા પુરૂષના બે ઢી ચણુનું અંતર, ડાબા ખભા ને જમણાં ઢી ચણુનું અંતર, જમણા ખભા અને ડાબા ઢી ચ-ણુનું અંતર, આસન અને લલાટનું અંતર-એ પ્રમાણે ચાર અસ-બાજીનું અંતર સમ-સરખું હોય તે સંમચતુ-

≂२४५

૨સ્ત્ર સપ્સ્થાન છે. અને જે કર્મના ઉદયથી તે સપ્સ્થાનની પ્રાપ્તિ થાય તે સમચતુરસસંસ્થાનનામકર્મ છે.

૨. ન્યુચાધપરિમાંડલનામકર્મઃ---ન્યુગ્રાધ-વડના

-જેવા, પરિમંડલ–આકાર; વડ વૃક્ષની જેમ નાભિની ઉપરનેા ભાગ લક્ષણે પેત સુડાેળ હાેચ અને નાભિની નીચેના ભાગ લક્ષણહીન બેંડાેળ હાેચ, તે ન્યુગ્રે ધપરિમંડલસંસ્થાન. જે કર્મના ઉદયથી તેવાસંસ્થાનની પ્રાપ્તિથાય તે ન્યુગ્રાધ-પરિમંડલનામકર્મ.

. ૩. સાદિ સ સ્થાન નામકર્મઃ—નાભિની નીચેનાે ભાગ સુડાેળ અનેે ઉપરનાે ભાગ લક્ષણુહીન થાય તેે સાદિ સ સ્થાન. જે કર્મના ઉદયથી તેવા સ સ્થાનની પ્રાપ્તિ થાય તે સાદિ સ સ્થાન નામકર્મ.

૩. કુષ્જસ સ્થાનનામકર્મ મ્યારતક, ચીવા, હાથ અને પગ, લક્ષણુ ચુર્ક્ત હેાય, અને છાતી–ઉદર વગેરે લક્ષણુ ડીન હાય તે કુષ્જ સ સ્થાન. જે કર્મના ઉદયથી તેવા પ્રકારના સ સ્થાનની પ્રાપ્તિ થાય તે કુષ્જસ સ્થાનનામકર્મ.

પ. વામનસ સ્થાનનામકર્મ :-- છાતી, પેટ વગેરે અવયવાે લક્ષમ સુક્ત હાેય, અને મસ્તક, ગ્રીવા, હાથ અને પગ તે લક્ષણ રહિત હોય તે વામન સ સ્થાન. જે કર્મના ઉદયથી તેવા પ્રકારના સ સ્થાનની પ્રાપ્તિ થાય તે વામન સ સ્થાનનામકર્મ.

૬. હુંડકસ સ્થાન નામકર્મઃ---શ્રીરનાં સઘળાં અવ-

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

યવાે લક્ષણ રહિત અને બેડાળ હોય તે હુંડક સંસ્થાનઃ જે કર્મના ઉદયથી તેવા ખરાબ સંસ્થાનની પ્રાપ્તિ થાય તે હુંડકસંસ્થાનનામકર્મ.

સ'ઘયણુ અને સ'સ્થાનનું નિર્માણુ થવા ઉપરાંત શરીં-રમાં વર્ણુ –ગ'ધ–રસ અને સ્પર્શનું પણુ અમુક ચાેક્કસ પ્રકારનું નિર્માણુ થાય છે. અને તે ચાેક્કસ પ્રકારે થતા વર્ણુાદિના તે નિર્માણુમાં કારણુભૂત વર્ણુંનામકર્મ, રસનામ-કર્મ, ગ'ધનામકર્મ અને સ્પર્શનામકર્મ છે. અહીં વર્ણુ અને વર્ણુનામકર્મના લેદ ભૂલાઈ જવા ન જોઈ એ.

કારણુકે વર્ણું એ કાર્ય છે, અને વર્ણુનામકર્મ એ તેનું કારણુ છે. એ રીતે ગધ, રસ, સ્પર્શ અંગે અને ગધનામકર્મ, રસનામકર્મ તથા સ્પર્શનાંમકર્મ અંગે પણ સમજવું. કૃષ્ણુ, નીલ, રક્ત, પીત્ત અને ક્વેત એ પાંચ પ્રકાર તે વર્ણુના છે.

સુરભિગ ધ અને દુરભિગ ધ એમ બે પ્રકાર ગ ધના છે. કડવા, તીખા, ત્રા, ખાટા અને મીઠા એ પાંચ પ્રકાર રસના છે. લઘુ, ગુર, મૃદુ, કર્કશ, શીત, ઉષ્ણુ, સ્નિધ્ધ અને ઝક્ષ એ આઠ પ્રકાર સ્પર્શના છે. તેમાં જે કર્ગના ઉદયથી પ્રાણિનું શરીર કૃષ્ણુ વર્ણુવાળું બને તે કર્મનું નામ કૃષ્ણુવર્ણુનામકર્મ કહેવાય છે. એવી રીતે પ્રાણિના શરીર-માં જે જે પ્રકારના વર્ણુ, ગ'ધ, રસ અને સ્પર્શ નિર્માય તે નિર્માણુ થવામાં તે તે પ્રકારનું વર્ણુ નામકર્મ, ગ'ધનામ કર્મ, રસનામકર્મ અને સ્પર્શનામકર્મ કારણુભૂત સમજવું. પ્રકૃતિ ભંધ

વર્ણાદિ ચતુષ્કના ઉપરાેકત વીસ ભેદ હાેવાથી તે ૨૦ ભેદના નિર્માણમાં ૨૦ પ્રકારનું નામકર્મ જાણવું.

અહિં કાેઈને શ'કા થાય કે જે પુદ્દગલાેમાંથી શરીર તૈયાર થાય છે તે પુદ્દગલાે તાે વર્ણાદિચતુષ્ક સહિત જ હોય છે, તાે પછી શરીરનિર્માણમાં વર્ણાદિની ઉત્ત્પત્તિ નવી થઈ કેમ ગણાય ? આતું સમાધાન એ છે કે વર્ણાદિ તે પુદ્દગ-લના જ ગુણ છે. એટલે એક પરમાણુ પણ વર્ણાદિ ચતુષ્ક રહિત તાે કયારેય પણ હાેય જ નહીં. તેમ છતાં પરમાણુ રૂપે રહલ પુદ્દગલમાં સદાના માટે એક જ પ્રકારના વર્ણાદિ ચતુષ્કનું અસ્તિત્વ હાેઈ શકતું જ નથી. જીદાજીદા નિમિત્તાેને પામી જીદા જીદા પ્રકારે વર્ણાદિ ચતુષ્કનું તેમાં નિર્માણ થાય છે.

તેવી રીતે શરીરચાેગ્ય ગ્રહણ પુદ્ગલવર્ગણામાંથી તે પુદ્દગલવર્ગણાના સ્કંધાના શરીર રૂપે થતા પરિણમન ટાઈમે અમુક પ્રકારે થતા વર્ણાદિ ચતુષ્કના પલ્ટામાં તે તે સંગ્નાચુક્ત વર્ણાદિનામકર્મજ કારણભૂત છે. શરીર રચના ટાઈમે પ્રાણિને જેવા વર્ણાદિ નામકર્મના ઉદય હાેય તેવા વર્ણાદિ ચતુષ્કનું નિર્માણુ તે નામકર્મના ઉદયવાળા જીવના શરીરમાં થાય છે.

્એક કર્મ એવું છે કે જીવ જયારે પ્રથમના ભેવનું શરીર છેાડીને નવા ભવમાં ઉત્પન્ન થવાના હાેય ત્યારે જ્યાં ઉત્પન્ન થવાના હાેય ત્યાં પહાેંચાડી દેવામાં જીવને

とう いいしんちょうかいかいないないないない

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

મદદગાર થાય છે. આ કર્મ'નું નામ આનુપૂર્વીનામકર્મ છે. આ કર્મ વડે લવાંતરમાં જતાં આકાશપ્રદેશની શ્રેણુિને અનુસરીને જીવ ગતિ કરે છે. જીવ કાેઈ વાર સીધે સીધા ંપીજા ભવમાં જાય છે. અને કાેઠવાર તેને આકાશ પ્રદેશની શ્રેણિમાં કાટખુણા (વક્રતા) કરવા પડે છે. સીધે સીધેા સીધી આકાશ પ્રદેશાની શ્રેણી ઉપર થઈને નવા લવમાં ઉત્પન્ન થાય, તેા તેા તેને તે સમયે આનુપૂર્વી નામકર્મના ઉદયની મદદ લેવાની જરૂર પડતી નથી. પરંતુ વિગ્રહગતિ કરવી પડે તેા જેટલા કાટખુણા–વકતા–વિગ્રહગતિ કરવી પડે, તેટલા કરવામાં મદદરૂપ બની આ આનુપૂર્વી નામકર્મ, જે ગતિમાં ઉત્પન્ન થવાનું હેાય ત્યાં પહેાંચતાં સુધી ઉદ-ચમાં રહે છે. એટલે ચારગતિના નામે આનુપૂર્વીનામકર્મ પણ ચાર પ્રકારે છે. (૧) દેવગત્યાનુપૂર્વાંનામકર્મ (૨) નરક ગત્યાનુપૂર્વાં નામકર્મ (૩) તિર્ય ચગત્યાનું પૃર્વાં નાકર્મ અને (૪) મનુષ્યગત્યાનુપૂર્વાંનાકર્મ, આ આનુપૂર્વાંનામકર્મના ઉદય વક્રગતિમાં જ હાેય છે. વિગ્રહ વડે દેવગતિમાં જતા જીવને આકાશપ્રદેશની શ્રેણુિ અનુસાર ગમનકરાવનાર જે કર્મ તે દેવગત્યાનુપૂર્વી નામકર્મ છે. એ પ્રમાણે ચારે ગત્યાનુપૂર્વા નામકર્મની વ્યાખ્યા સમજવી.

આ જગતમાં પ્રાણિઓની ચાલ (હીંડણી) વિવિધ પ્રકારે જેવામાં આવે છે. તમામ પ્રકારની ચાલનું વિભાજન શાસકારોએ બે પ્રકારે કર્યું છે. પ્રશસ્ત યા શુભ, અને અપ્રશસ્ત યા અશુભ. ચાલનું નિયામક કર્મ તે 'વિહાયોગતિ નામ કર્મ' છે. જે કર્મના ઉદયથી વૃષભ, હસ્તિ વગેરેની પેઠે સારી ચાલ હાેય તે <mark>શુભ વિહાચાેગતિ નામ</mark> કર્મ અને જે કર્મના ઉદયથી ઊંટ, ગધેડા વગેરેની પેઠે ખરાબ ચાલ પ્રાપ્ત થાય તે **અશુભ વિહાચાેગતિ નામ**કર્મ છે.

આ પ્રમાણે (૧) ગતિ નામકર્મ (૨) જાતિનામ કર્મ (૩) શરીર નામકર્મ (૪) અંગેાપાંગ નામકર્મ (૫) અંધન નામકર્મ (૬) સંઘાતન નામકર્મ (૭) સંસ્થાન નામકર્મ (૯) વર્ણ નામકર્મ (૧૦) ગંધ નામકર્મ (૧૧) રસ નામકર્મ (૧૨) સ્પર્શ નામકર્મ (૧૩) આનુપૂવી નામકર્મ અને (૧૪) વિહાયોગતિ નામકર્મ. આ ગ્રૌદે પિંડ પ્રકૃતિઓ કહેવાય છે.

પિંડ–સમૂહ. જે એક પ્રકૃતિના અનેક લેદ હાેય તે પિંડ પ્રકૃતિઓ કહેવાય છે. જેમ ગતિ નામ; તેના ચાર અવાન્તર લેદ (પેટા લેદ) છે, માટે તે પિંડ પ્રકૃતિ છે.

એવી રીતે ચૌદે પિંડ પ્રકૃતિના અવાન્તર ભેદ પાંસઠ થાય છે. તેમાં બધ્ધન તે પાંચને બદલે પંદર ગણીએ તેા પંચાેતેર અવાન્તર ભેદ થાય છે.

જેના અવાન્તર લેદ્દ ન હાેય તે પ્રત્યેક પ્રકૃતિએા કહે-વાય છે; એવી પ્રત્યેકકર્મ પ્રકૃતિએા આઠ<sub>઼</sub> છે. તેનાથી જીવને સ<sup>-</sup>સારી અવસ્થામાં નીચે મુજબ સ<sup>-</sup>જોગાે પ્રાપ્ત થાય છે.

(૧) પાેતાની આકૃતિને દેખવા માત્રથી, કે પોતાની વાણીથી યા બુદ્ધિ બળથી બીજાને આંજી નાખે, બળવાનને પણુ દબાવી દે, ક્ષોભ પમાડે એવી જાતના સામર્ચ્યને ઉત્પન્ન કરાવનારૂ કર્મ ' પરાઘાતનામકર્મ ' છે.

(૨) શ્વાસ લેવા મુકવાની શકિતનું નિયામક કર્મ તે ' શ્વાસાગ્છ્વાસનામકર્મ ' છે.

(૩) અનુષ્ણુ શરીરમાં ઉષ્ણુ પ્રકાશનું નિયામક કર્મ તે 'આતપનામ કર્મ' છે.

માત્ર સૂર્યંના વિમાનના પૃથ્વીકાય જીવાેનેજ આ કર્મ'ના ઉદય હાેય છે. કારણ કે તે જીવાેનુ' જ શરીર શીતસ્પર્શવાળુ' હાેવા છતાં ઉષ્ણુ પ્રકાશવાળુ' હાેય છે. (૪) શીતસ્પર્શી શરીરમાં :શીત પ્રકાશનું નિયામક કર્મ તે ' ઉદ્યોતનામકર્મ' છે.

ચ'દ્રમાંથી ઠ'ડાે પ્રકાશ ફેલાય છે તે તથા સુનિઓના વૈક્રિયશરીર, દેવાના ઉત્તર વૈક્રિયશરીર, ખજીુઆ, રાત્રે ચમકલી કેટલીક વનસ્પતિઓ વગેરેના જે ઉદ્યોત હાેય છે

તે આ ' ઉદ્યોતનામકર્મથી ' જ પ્રાપ્ત થયેલ હેાય છે.

(૫) જે કર્મના ઉદયથી જીવના શરીરના પરિણામ રૂ જેવા હલકા ન પામે કે લાેઢા જેવા ભારે ન અને તે કર્મનું નામ 'અગુરલઘુનામકર્મ' છે.

(૬) જે કર્મ'ના ઉદયથી ત્રણુ ભુવનના જનાને પૂજવા-લાયક થાય, સુરાસુર અને મનુષ્યને પૂજ્ય એવું ઉત્તમાત્તમ તીર્થ પ્રવર્તાવે, અને પાતે કૃતકૃત્ય છતાં પણુ ધર્મના ઉપદેશ કરવામાં પ્રવૃત્તિ કરે, તીર્થ કરદેવ્ તરીકે વિશ્વ-

२९०

વિખ્યાત થાય અને અષ્ટ પ્રાતિહાર્યંસહિત વિચરી જીવાેને ધર્મપ્રાપ્તિ કરાવે તે કર્મનું નામ 'તીર્થંકર નામકર્મ' છે. કેવલજ્ઞાની સિવાય બીજાને આ કર્મના વિપાકાેદય હાેતા નથી.

(७) શરીરમાં અંગ પ્રત્ય ગાેને યથાેચિત સ્થાને ગાેઠવનાર કર્મ તે ' નિર્માણુ નામકર્મ છે.

(૮) જે કર્મના ઉદયથી પડજભ, ચારદાંત, રસાેળી વગેરે ઉપઘાતકારી અવયવાની જીવને પ્રાપ્તિ થાય તે કર્મનું નામ 'ઉપઘાત નામકર્મ' છે. આ પ્રમાણે આઠ પ્રત્યેક પ્રકૃતિઓ છે. વળી પણ શરીરમાં વિવિધ પ્રકારનું પરિણમન થવામાં ત્રસાદિ દશ અને તેની પ્રતિપક્ષી સ્થાવરાદિ દશ કર્મ પ્રકૃતિઓ કારણભૂત છે. તેનું સ્વરૂપ નીચે મુજબ છે,

આ વીસ પ્રકૃતિઓ પણ પ્રત્યેક પ્રકૃતિઓ જ છે. પર'તુ પ્રત્યેક પ્રકૃતિઓ બે પ્રકારે છે. અપ્રતિપક્ષ પ્રત્યેક પ્રકૃતિ અને સપ્રતિપક્ષ પ્રત્યેકપ્રકૃતિ. તેમાં પૂર્વોક્રત આઠ પ્રકૃતિઓ તે અપ્રતિપક્ષ પ્રત્યેકપ્રકૃતિ કહેવાય છે. અને હવે કહેવાતી ૨૦ પ્રકૃતિઓ તે સપ્રતિપક્ષ પ્રત્યેક પ્રકૃતિ કહેવાય છે.

(૧–૨) તાપાદિકથી પીડિત થયેલા જીવેા એક સ્થા-નેથી બીજે સ્થાને સ્વેચ્છાએ જઈ શકે તેવા પ્રકારની શક્તિ જીવને પ્રાપ્ત કરાવનાર જે કર્મ તે 'ત્રસનામકર્મ' છે.' અને જીવને તેવી શક્તિથી રહિત રાખનાર જે કર્મ તે ' સ્થાવર નામકર્મ' છે. ત્રસનાકર્મના ઉદયવાળા જવા તે ત્રસ કહેવાય છે. જેમકે બેઇન્દ્રિયાદિ. અને સ્થાવરનામકર્મના ઉદયવાળા જીવા તે સ્થાવર કહેવાય છે. જેમકે એકેન્દ્રિય જીવા.

( 3-8) જે પ્રાણિઓનાં ઘણાં શરીરા એકત્ર મળવા છતાં પણ ચર્મચક્ષુને અગાચર હાેય અર્થાત્ આંખેન દેખી શકાય એવા સૂક્ષ્મ પરિણામવાળા શરીરની પ્રાપ્તિ કરાવ-ં નારૂં કર્મ તે ' સૂક્ષ્મનામકર્મ' છે. અને એક અગર ઘણાં શરીર લેગાં થવાથી દેખી શકાય તેવા સ્થૂલ પરિણામવાળા શરીરની પ્રાપ્તિ કરાવનારૂં જે કર્મ તે ' આદર નામકર્મ' છે. સૂક્ષ્મ પરિણામી શરીરધારી જીવા ' સૂક્ષ્મ ' કહેવાય છે. અને આદર પરિણામી 'શરીરધારી જીવા ' આદર ' કહેવાય છે.

(પ-૬) જીવ પાતાના મરણ કાળ પહેલાં સ્વચાેગ્ય પંચાંપ્તિની રચના પૂરી કરી લે તે જીવ 'પર્ચાપ્તાે ' કહે-વાય છે. અને સ્વચાેગ્ય પર્ચાપ્તિઓાની રચના પૂરી કર્યા પહેલાં જ મરણ પામી જાય તે જીવ 'અપર્યાપ્તા ' કહેવાય છે. આ પર્યાપ્તપણાનું નિયામક કર્મ તે 'પર્યાસ નામ કર્મ ' છે. અને અપર્યાપ્તપણાનું નિયામક કર્મ તે. 'અપર્યાસ નામ કર્મ ' છે.

પ્રત્યેક સ'સારી જીવ નવા ભવમાં ઉત્પન્ન થયા બાદ જે જીવન શક્તિઓથી શરીર ટકાવી પાતાનું જીવન ચલાવી શકે છે તે જીવનશક્તિએાનું નામ **પર્યાસિ** કહેવાય છે. પ્રકૃતિ બધ

j

ţ

જીવનમાં ખાેરાક, રસ, શરીરની સાત ધાતુઓ, પાંચ ઇન્દ્રિયા, શ્વાસ ઉચ્છવાસ, બાેલવું અને વિચારવું વગેરે<sup>.</sup> પ્રવૃત્તિઓને જીવ જે શક્તિ વડે કરે છે તે શક્તિ જ **પર્યાપ્તિ** કહેવાય છે.

શરીરને ચાેગ્ય પુદ્રગલાેના આહાર કરવાની, તેમાંથી પત્સેક સમયે સતતપણે શરીરની રચના કરવાની, વળી તે ગ્રહિત પુદ્ગલામાંથી ઇદ્રિયને ચાેગ્ય પુદ્ગલના જત્થામાંથી ઇન્દ્રિય ખનાવતા રહેવાની, દરેક ક્ષણે શ્વાસાેચ્છ્રવાસ ચાેગ્ય પુદ્ગલને ગ્રહેણુ--પરિણુમન અને વિસર્જન કરવાની, બાેલ-વાની ઇચ્છા સમયે ભાષાવગ'હ્યાનાં પુદ્દગલાે ગ્રહણ કરી, ભાષા **બાલવામાં તેના ઉપયાગ કરી તે પુદ્**ગલાેને છેાડી દેવાની, તથા વિચાર કરવા ટાઈમે સનેાવર્ગં ાં યુદ્ગલાે ગ્રહેણુ કરી વિચાર કરવામાં તેનાે ઉપયાેગ કરી વિસજ<sup>°</sup>ન કરવાની, એમ છ પ્રકારની પ્રવૃતિઓ જીવનભર જીવની ચાલુ જ રહે છે. એ છ પ્રકારની પ્રવૃત્તિઓને છ પ્રકારની શક્તિઓ દ્વારા જ જીવ કરી શકે છે. તે તે પ્રવૃતિને ચાેગ્ય તે તે પ્રકારની શક્તિનું નિર્માણ જીવમાં પુદ્ગલના ઉપગ્રયથી જ થાય છે, આ શક્તિઓનું નિર્માણુ તે નવા લવમાં ઉત્ત્પન્ન થતાંની સાથે જ અંતમુંહૂત્ત પ્રમાણ કાળ માત્રમાં જ જીવ કરી લે છે. અને પછી તે જીવનભર કામ આપે છે. તે લવ પૂર્ણુ થયા ખાદ તે શક્તિ વિખરાઈ જાય છે, અને પુનઃ નવાભવમાં નવીશક્તિઓનુ નિર્માણુ, જીવને કરવુ પડે છે. સ'સારી જે જે જીવે৷ જે જે પ્રકારની પ્રવૃત્તિને ચાેગ્ય

२९३

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

હાેય, તે તે પ્રવૃત્તિ માટેની જ શક્તિનું નિર્માણ તે કરે છે. જેમકે એકેન્દ્રિય જીવામાં આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય, અને શ્વાસાચ્છવાસ એ ચાર પ્રવૃત્તિઓને યાગ્ય શક્તિઓનું નિર્માણ થાય છે. વિગલેન્દ્રિય અને અસંત્તિ પંચેન્દ્રિય જીવામાં ભાષાસહિત પાંચશક્તિઓનું, અને સંત્તિપંચેન્દ્રિયમાં મનસહિત છ શક્તિઓનું નિર્માણુ થાય છે. એટલે એકેન્દ્રિ-જીવા ચાર પર્યાપ્તિઓની યાગ્યતાવાળા, વિગલેન્દ્રિય અને અસંત્તિ પંચેન્દ્રિય જીવા પાંચ પર્યાપ્તિઓની તથા સંત્તિ પંચેન્દ્રિય જીવા છ પર્યાપ્તિઓની યાગ્યતાવાળા છે.

પાતપાતાને ચાેગ્ય પર્યાપ્તિઓમાંથી એક પણુ પર્યાપ્તિ ઓછી તૈયાર કરીને મૃત્યુ પામવાવાળા જીવાને **પર્યાપ્તા** કહેવાય અને સ્વયાેગ્ય તમામ પર્યાપ્તિઓની રચના પૂર્ણુ કર્યા બાદ જ મૃત્યુ પામવા વાળા જીવાને **પર્યાપ્તા** કહેવાય છે. ઓછામાં ઓછી ત્રણુ પર્યાપ્તિઓની રચના પૂર્ણુ કર્યા વિના કાેઈ જીવ મૃત્યુ પામતાે નથી.

આ અપર્યાપ્તપણુ' અને પર્યાપ્તપણુ' તે અનુક્રમે અપર્યાપ્ત નામ કર્મ અને પર્યાપ્ત નામ કર્મના કારણે જ જીવમાં હાેય છે.

( ૭–૮ ) દરેક જીવેાને ભિન્ન ભિન્ન શરીરની પ્રાપ્તિ કરાવનારૂં તે ' પ્રત્યેક નામકર્મ' અને અન તજીવા વચ્ચે એક–સાધારણુ શરીરની પ્રાપ્તિ કરાવનારૂં તે ' સાધારણુ નામકર્મ' છે. પ્રકૃતિ બંધ

( ૯–૧૦ ) હાડકાં, દાંત વીગેરે અવયવાનું પરિણામ કરાવનારૂં તે ' સ્થિરનામકર્મ' અને જીહ્વાદિ અવયવાનું અસ્થિર પરિણામ કરાવનારૂં તે ' અસ્થિર નામકર્મ' છે.

(૧૧–૧૨) નાભિની ઉપરનાં ,અવયવેા પ્રશસ્ત થાય તે 'શુભ કર્મ'ના ' ઉદયથી, અને નાભિની નીચેનાં અવ-ચવાે અપ્રશસ્ત થાય તે 'શુભ કર્મ'ના ' ઉદયથી.

(૧૩–૧૪) સાંભળનારને પ્રીતિ ઉત્પન્ન કરે તેવા સુસ્વરની પ્રાપ્તિ ' સુસ્વર ' નામ કર્મ ના ઉદ્દયથી અને અપ્રીતિ ઉત્પન્ન કરે તેવા દુઃસ્વરની પ્રાપ્તિ તે ' દુઃસ્વર ' નામકર્મના ઉદ્દયથી થાય છે.

(૧૫–૧૬) જેના ઉદયથી કાંઈ પણુ ઉપકાર નહિ કરવા છતાં સર્વ'ના મનને પ્રિય લાગે તે ' સુભગનામકર્મ ' છે. અને જેના ઉદયથી ઉપકાર કરવા છતાં પણુ મનુષ્યને અપ્રિય લાગે તેને ' દુર્ભગ નામ કર્મ ' કહેવાય છે.

(૧૭–૧૮) જેનું કથન લાેકમાન્ય થાય તે 'આદેય નામકર્મ 'ના ઉદયથી, એને ચુક્તિચુક્ત કહેવા છતાં પણ જેના કથનને લાેકા માન્ય કરે નહીં તે કહેનારના 'અના-દેય નામ કર્મના ' ઉદયથી હાેય છે.

(૧૯–૨૦) દુનિયામાં પાેતાના ચશ અને કીર્ત્તિ ફેલાય તે 'ચશઃકીર્તિ' નામકર્મના ઉદયથી, અને અપ ચશ તથા અપકીર્તિ ફેલાય તે 'અપચશઃ કીર્તિ' નામ કર્મના ઉદયથી. અહીં પાતાના ગામ વગેરેમાં ખ્યાતિ ફેલાય તે કીર્તિ અને સર્વત્ર ખ્યાતિ ફેલાય તે યશ કહેવાય છે.

અહી ૧૪ પિંડ પ્રકૃતિ, ૮ પ્રત્યેક પ્રકૃતિ, ત્રસ દશક અને સ્થાવરદશક એ રીતે ગણતાં નામકર્મની પ્રકૃતિના ૪૨ લેદ થાય.

ચૌદ પિંડ પ્રકૃતિના ૬૫ લેદ ગણીએ તાે નામકર્મની પ્રકૃતિના કુલ્લ–૯૩ લેદ થાય. પાંચને બદલે પદર બધન ગણીએ તાે ૧૦૩ લેદ થાય. બધન અને સઘાતનના લેદાની ગણત્રી જુદી નહીં ગણતાં પાંચ શરીરમાં ગણી લઈએ, અને વર્ણાદિ ચતુષ્કના વીસ લેદને બદલે સામાન્યથી વર્ણ, ગધ, રસ અને સ્પર્શ એ ચાર જ લેદ ગણીએ તાે નામકર્મની પ્રકૃતિના કુલ્લ–૬૭ લેદ થાય છે.

ગાત્રકર્મ :---

જૈનદર્શનમાં મનાએલ મૂળ આઠ કર્મા પેકી સાતમુ કર્મ ગેાત્ર માનવામાં આવ્યું છે. ગેાત્રકર્મના છે પ્રકાર કહ્યા છે. (૧) ઉચ્ચ ગેાત્ર કર્મ (૨) નીચ ગેાત્રકર્મ. ઉચ્ચ ગેાત્ર કર્મના ઉદયથી જીવ ઉચ્ચ કુળમાં જન્મે છે, અને જગતમાં સન્માન વગેરે પામે છે. નીચગેાત્રકર્મના ઉદયે જીવ નીચ કુળમાં જન્મે છે અને અનાદર વગેરે પામે છે. જૈનધર્મે, કર્મથી જેમ ઉચ્ચ-નીચ સ્વીકાર્યા છે, તેમ કુલ અને જાતિની અપેક્ષાએ પણ ઉચ્ચ-નીચપણું સ્વીકાર્યું છે. કર્મના આધાર પ્રાયઃ જાતિ છે. વ્યવહારમાં પણ કહેવાય છેૃંકે, ''જાત એવી ભાત'' સુકર્મી (સુકૃત્યેા) પ્રાયઃ ઉચ્ચ કુળમાં જ સ'ભવે. એટલે સુકૃત્ય--સુસ'સ્કારની પ્રાપ્તિનું સ્થાન તે ઉચ્ચગાત્ર કહેવાય છે.

આસ્તિક ગણાતા આત્માનું ધ્યેય તેા કર્મ'ના સંપૂણ ક્ષય કરવા દ્વારા માેક્ષ પ્રાપ્તિનું જ હાેય છે. તે ધ્યેય સિદ્ધ કરવા માટે ધર્મનુ આચરણ દરેક છવ કરી શકે છે, દરેકને કરવાના હાક છે, તેમ છતાં પણ તે આરાધના માટે અનુંકલ સંચાેગાેની પ્રાપ્તિ જરૂર હેાવી જેઈએ. ધર્મારા-ધનની ઇચ્છા હેાવાછતાં પણ સ'ચાેગાની અનુકૂલતાના અભાવે આરાધના થવી મુશ્કેલ છે. <sup>્</sup>એકેન્દ્રિયથી માંડી પ ચેન્દ્રિય સુધીના દરેક જવા ધર્મારાધના સરખી રીતે કરી શકતા નથી. કારણ કે દરેકના સંચાેગમાં ફેરફાર છે. પંચેન્દ્રિ-યમાં પણ ધર્મારાધનના સુલભ સ'ચાેગા તાે ખાસ મનુષ્યમાં જ હાેય છે.મનુષ્યમાં પણુ આર્યભૂમિમાં જન્મ, ઉચ્ચગાેત્રમાં જન્મ, જૈનધર્મ પાળતા કુટું અમાં જન્મ, દેવ–ગુરુના ચાેગ, શ્રવણેચ્છા-શ્રવણના ચાેગ, દેવ, ગુરુ અને ધર્મની સામગ્રી-સમ્યર્ક્રત્વ-દેશવિરતિ-સર્વવિરતિ વગેરે ઉત્તરાત્તર સ'યાગા ધર્મપ્રાપ્તિ માટે સુલભ અને ઉચ્ચ કક્ષાના છે. મનુષ્યપણું અને આર્યથ્વેત્ર મળવા છતાંપણ તેમાં ઉચ્ચગાેત્રની પ્રાપ્તિ એ ધર્મારાધનની પ્રાપ્તિનું ઉત્તમ સાધનછે. ધર્મા-રાધન ઉચ્ચ સંસ્કારી જ કરી શકે છે. અને ઉચ્ચ ગાેત્રમાં જ તે સંભવી શકે, એટલે ઉચ્ચ ગાેત્રની પ્રાપ્તિ પુષ્યથી જ થઈ શકે છે. ઉચ્ચગાેત્ર એટલે ફેશનેબલ પહેરવેશ–એટી-

કેટવાળું કુટું અ એમ નહીં: પણ જ્યાં આત્માની શ્રદ્ધાના સંસ્કાર હાેય, જ્યાં કર્મવાદ એાતપ્રાત હાેય અને જેથી 'વિવેકીઓમાં પ્રતિષ્ઠાપાત્ર, ગણાય, તે ગાત્રને ઉચ્ચ ગાત્ર કહેવામાં આવે છે.

ધર્મ સાંભળીને તથા વિના–સાંભળ્યે પણું વધારનારાં 'ઉચ્ચ ગાેત્રા છે. ઉગ્ર–ભાેગ–રાજન્ય–ક્ષત્રિયાદિ કુલાેને ઉત્તમ ગણ્યાં તેમાં કારણુ ધર્મ ના પ્રભાવ છે.

ઉચ્ચ ગાેત્રમાં ધર્મ'નાં સાધના-સામગ્રીઓ-સ'સ્કારા જન્મથી જ પ્રાપ્ય છે. રાજાને ઘેર જન્મેલ પુત્ર રાજ્યને, શ્રીમ'તના ઘેર જન્મેલ પુત્ર પૈસાને, મેળવવા ગયા નથી; 'રાજ્યના તથા ધનના વારસા તેમને વિના-મહેનતે જન્મતાં જ મળી ગયા છે, તે જ રીતે શુદ્ધસ'સ્કારના વારસા જન્મતાં જ ઉચ્ચગાત્રમાં મળે છે.

અજ્ઞાન દશામાં પણ સદાચાર પ્રાપ્ત થાય, અનાચાર ન દેખાય તે તમામ ઉત્તમ કુળને આભારી છે. રાત્રિભાજન તથા ક'દમૂલાદિ અભક્ષ્ય વસ્તુના ભક્ષણથી શું દેાષ છે ? તેનું જ્ઞાન, નાનાં બાળકાને ન હાેવા છતાં તેનાથી દૂર રહે છે, ઘરે આવેલ અતીથિને દાન દેવાથી શું લાભ છે તે નહિં સમજવા છતાં ઘરઆંગણે સ'ત પુરુષાનાં પગલાં થતાં દેખીને નમસ્કાર કરે છે, આદરમાન દીએ છે, તે ઉત્તમ કુળના સ'સ્કારા છે.

કાઈ ધબધબ ચાલતું હશે તેા જૈનના છાકરા કહેશે

२६८

કે જેઇને ચાલાે ! કીડી મ'કાેડી મરી જશે, આ શખ્દાે જૈનકુલ બાેલાવે છે.

અજાણપણે પણ ઉત્તમ આચારા પ્રાપ્ત થવાથી, હિન્દુના બાલકાે માંસ દારૂથી દૂર નાસે છે.

અજ્ઞાનદશામાં પણ ઉત્તમ આચારોમાં ટકાવનાર કે વધારનાર ઉત્તમ કુલ છે. તેથી જ શાસ્ત્રકારે ઉત્તમ કુલને પુષ્ટ્ય પ્રકૃતિમાં ગષ્ટ્યું છે. ઉચ્ચકુલના સંસ્કારો ધર્મ ને અંગે. સહાયક છે. જલ્દી ફળે છે. ઉત્તમ કુલ મળવા છતાં અધ-મીંના સંસર્ગથી સારા સંસ્કારોના લાપ થવા સંભવીત છે, તા પણ ઉત્તમકુળની છાયા–વર્ણાચારના પ્રભાવ પડચા વિના રહેશે નહિં. કુલના સંસ્કારા છાના રહેતા નથી. નટડીની પાછળ પાગલ ખનેલા ઇલાચીકુમાર, દાર ઉપર નાચતાં એક જ દેશ્યમાં સાધ્ય સાધી લે છે.

ચારની ટાેળીમાં ભળનાર ચિલાતીપુત્ર તે શેઠની છેાકરીનું હરણ કરે છે, શેઠ તેની પાછળ જાય છે. ચાર અનેલ ચિલાતીપુત્ર છેાકરીનું મસ્તક કાપી નાખે છે. મસ્તક હાથમાં રાખી ધડ ફેંકી દેતા આગળ વધે છે. શેઠ શાકગ્રસ્ત બની ધડ લઈ પાછા જાય છે. અને ચિલાતીપુત્ર જેના એક હાથમાં લાહી ઝરતું મસ્તક છે, બીજા હાથમાં મનુષ્યના ખૂનવાળી ગાઝારી તરવાર છે, તે સાથે આગળ વધે છે. એક સુનિ કાચાત્સગંમાં ઉભા છે, તેને ધર્મ પૂછે છે. ' ઉપશમ-સંવર-વિવેક ' ત્રણ શખ્દા કહી સુનિ આકાશ-

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

માગે ચાલ્યા જાય છે. અસ ! આ ત્રણ શખ્દો જ ચિલાતી-પુત્ર (ચાેર અને ખૂની)નાે ઉદ્ધાર કરે છે. કહેવત પણ છે કે, તેજીને ટકાેર અસ છે. શાણાએા સાનમાં સમજી જાય છે. ચિલાતીપુત્ર શખ્દાેની વિચારણા કરે છે, તરવારને તીલાં-જલી આપે છે, મસ્તક મૂકી દે છે.

લાહીના સ્વાદથી આકર્ષાઈને આવેલી કીડીઓ તેના શરીરને ચાલણી બનાવે છે. ખૂની, ચાર સમભાવે સહન કરી સદ્દગતિએ સ ચરે છે. આ પ્રભાવ ઉચ્ચગાત્રના છે. ઉચ્ચકુલના છે. ઉચ્ચગાત્રોના સ સગઈમાં આવનારના સ સ્કાર પણ ઉત્તમ પડે છે. ચાર-લ્'ટારાના ઘરે રહેતા પાપ્ટ '' મારા, લ્'ટા " એમ બાલે છે, કેમકે તે તેવુ' બાલતાં શીખ્યા છે; સાધુ, ભગત વગેરેને ત્યાં રહેલા પાપ્ટ ''રામ રામ " '' સીતારામ " વગેરે બાલશે. કેમકે તે તેવું બાલતાં શીખ્યા છે. ઉચ્ચગાત્રમાં ધર્મના સ સ્કારા છે. નીચ ગાત્રમાં નરસા સ સ્કારા છે. નીચ ગાત્રવાળા ધર્મ ન પામે તેમ નહિ, પણ પામવામાં મુશ્કેલી પડે છે. લાઢામાં સુવર્ણ થવાની યાગ્યતા છે, પણ રસ કે પારસમણિના સ યા થાય તા.

સુવર્ણુમાં તેા સ્વાભાવિક સુવર્ણુપણુ છે જ. તેમ 'ઉચ્ચગાત્રમાં ઉચ્ચ સ'સ્કારા સ્વભાવથી જ સાંપડે છે. ત્યાં તા ધર્મના સ'સ્કારા જન્મથી સિદ્ધ છે. ધર્મ કરવા માટેની અનુકૂલતાએા ત્યાં સ'કળાયેલી છે. બહારથી ધર્મ લાવવા 'પડતા નથી. પ્રકૃતિ બ'ધ

ગરીખ, ભિખારી, તુચ્છને ત્યાં જન્મેલાે કાેટિધ્વજ થાય ખરા, પણ તે બહારથી લાવે ત્યારે થાય; તેવી રીતે અન્ય કુલમાં જન્મેલાઓને શ્રમ કરીને, પરિશ્રમ કરીને, પરીક્ષા કરીને, ધર્મને, ધર્મના સંસ્કારાને બહારથી, બીજા કુલાે પાસેથી, સ સર્ગથી મેળવવા પહે. ઉચ્ચકુલના સ સ્કા-રવાળા હ મેશાં સારી પરિણતિવાળા રહેવા જોઈ એ, અને તેઓમાં નીચ પરિણતિ ન જ હાેય એમ તાે ન બને, પણ ઉડતી આવેલી છાંટા રૂપે હાેય, મૂળ રૂપે હાેય નહિં. હીરાની ખાણમાં ઉચ્ચાછતાં બધા કંઈ હીરા નથી હાતા, પત્થરા પણ હાેય છે, તેમ છતાં તે ખાણતાે હીરાની જ કહેવાય છે. તેમ ઉચ્ચગાત્રને અગે સમજી લેવું.

શ્રીમ'તને ત્યાં જન્મેલેા, ગરીબ પણુ થઈ જાય, અને ગરીબને ત્યાં જન્મેલેા શ્રીમ'ત પણુ થઈ જાય. દશાના ખેલ 'છે, લક્ષ્મી ચ'ચલ છે, આ બધુ' જાણુવા છતાં પણુ શ્રીમ'-ત્તના ઘરે જન્મેલા છાકરાને ભાગ્યવાન ગણીએ છીએ. કરિદ્રિના ઘેર જન્મેલા છાકરાને ભાગ્યહીન–દુર્ભાગી 'માનીએ છીએ.

ઉચ્ચકુલના સંસ્કારવાળાને ઉપદેશ પરિણમતાં વાર લાગતી નથી. નીચ ગાેત્રવાળાને ઉપદેશની અસર ન જ ચાય એમ તાે ન કહેવાય, પણ વાર તાે જરૂર લાગે.

સ સ્કાર વિકસાવતાં પણુ નીચ ગાેત્રના સ ચાેગા અ તરાયભૂત થાય.

જૈન દર્શન્ના કર્મવાદ

હરિઅળ મચ્છી, પ્રત્યાખ્યાનમાં, પહેલેા મત્સ્ય છેાડી મુકવાના નિયમ કરે છે. પણ જીવદયાનું સ્વરૂપ સમજાયા છતાં સર્વથા મત્સ્ય નહિ પકડવાના નિયમ તે ગ્રહણ કરી શકતા નથી. એટલે નીચ કુળમાં એટલી બધી મુશ્કેલીઓ હાય છે કે ધાર્યું કરી શકાતું નથી.

માર્ગાનુસારીના પાંત્રીસ ગુણેહા કહ્યા છે અને બીજી રીતે શ્રાવકના એકવીશ ગુણે પણ કહ્યા છે. એકવીશ ગુણ્ વ્યક્તિની અપેક્ષાએ છે, અને પાંત્રીસ ગુણુ કુળની અપેક્ષાએ છે. કુળના પાંત્રીસ ગુણું તથા વ્યક્તિગત એકવીશ ગુણથી જે સંસ્કારી હાેય તેને ધર્મના સસ્કારા લાગતાં વાર લાગતી નથી. પાંત્રીસ તેમજ એકવીસ ગુણુચુક્ત માણુસને ધર્મ'નુ' પરિ**ણુમન તુરત થાય છે. પ્ર**થમના સમયમાં સર્વ'- ′ વિરતિ, દેશવિરતિ, તથા સમ્યક્ત્વ સ્વીકારનારા આત્માઓ હજારાની સંગ્યામાં નીકળતા હતા. તેનું કારણ તેઓ કુલાચારના ગુણેાથી વિભૂષિત હતા. માર્ગાનુસારીના ગુણા ુ એટલે માર્ગ'ને અનુસરનારા ગુણેા. જે ગુણેા વડે માર્ગ'ને અનુસરાય તે માર્ગાનુસારીના ગુણેા કહેવાય. એટલે તે ગુણાેથી સ'સ્કારી કુલાેને ઉચ્ચગાેત્ર કહેવાય, તેમાં શુ આશ્ચર્ય ?

ગાેત્રના ભેદો એ સુસ સ્કારાેના પાેષક છે. દરેક માનવી ઉંચ્ચ થવા જ ઈચ્છે છે. અને એ ઇચ્છાની પૂર્તિને માટે સુસ સ્કારી જીવન બનાવવા પ્રયત્ન થાય છે. પરીક્ષામાં એક કલાસના વિદ્યાર્થીઓનાે પણુ પાસ ન'બર ઉ'ચા–નીચાૅ -હાેવાને અંગે જ શિક્ષણુપ્રાપ્તિ માટે વિદ્યાર્થીઓ વધુ પ્રય-ત્નશીલ રહે છે અને શિક્ષણની કિંમત વધે છે. રાજ્ય વહીવટી તંત્રમાં ઉચ્ચ હાેદ્દાની પ્રાપ્તિ, માણુસની બુદ્ધિ અને આવડતને હિસાબે હાેય છે. હજરા માણુસની કાેઈ જાંહેર મીટી'ગમાં ઉચ્ચ હાેદ્દાદારીનું આસન ઉંચું જ હાેય છે. ઉચ્ચઆસન તથા નીચાઆસને બેઠેલ વ્યક્તિઓ મનુષ્યપણું તેા સરખા જ છે, તેા પણુ સંસ્કારના હિસાબે ંતેમાં અસમાનતા છે. ઉંગુ આસન એ, તે આસનસ્થિત માણસની ઉચ્ચતા જ દર્શાવે છે, તેથી કરીને નીચા આસન-સ્થિત માનવીઓના તિરસ્કાર થયે એમ માનનાર મૂર્ખો જ કહેવાય છે. એ રીતે વિકાસની દૂષ્ટિએ અન્ય માનવી કરતાં એક માનવી ઉચ્ચ જ મનાય છે. એ નિયમ અના-દિકાળથી જગતમાં પ્રવર્તી રહ્યો છે. અને પ્રવર્તશે. એમાં એક માનવી પ્રત્યે આદર અને બીજા માનવી પ્રત્યે તિરસ્કાર છે, એમ કલ્પી શકાય જ નહિં. એ રીતે સુસ સ્કારાને પાષક પ્રાપ્તસ્થાનની અનુકુલતા અને પ્રતિકુલતાને હિસાબે ગાેત્ર-કર્મના બે વિભાગ છે.

મનુષ્યપણે સર્વ'ને સરખા માનવામાં અડચણ નથી. પ્રાણીપણે બાનવર તથા મનુષ્યાને સરખા માનવામાં મતભેદ નથી. જીવપણે પૃથ્વીકાય અને મનુષ્ય પણ સરખા જ છે. આ રીતે અપેક્ષાએ સરખામણી થાય તેમાં હરકત નથી, પરંતુ ઉત્તમપણાની કિંમત અધમપણાની કિંમત સાથે સર-ખાવી શકાય જ નહિ. ગુણાથી સંસ્કારી તથા સંસ્કારહીનના

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

ભેદ તેા જરૂર પડશે. કૃત્રિમ સંસ્કારોના ડાૅળ કરી સુસં-સ્કારીઓના સંસ્કાર પાષક સ્થાનામાં ઘૂસી જઈ તે સ્થાનાની વ્યવસ્થાને છિન્ન--ભિન્ન કરવા આવનારાઓ કદાપી સુસંસ્કારી નહિ જ બની શકે. સુસંસ્કારી કહેરાવવું હાેય તાે સુસંસ્કારોના રાધક વાતાવરણથી દૂર રહેવું જોઈએ.

ગાત્રના ઉચ્ચ--નીચ ભેદાે પ્રત્યે દુર્ભાવ દર્શાવવાથી આર્યાવર્ત્તના સુસ સ્કારોને ધક્કો લાગે છે. જ્યાં ' ૮કે શેર ભાજી ૮કે શેર ખાજા " જેવી સ્થિતિ હાેય ત્યાં એ ભેદ ન રહેવાને અંગે ઉચ્ચગાત્ર પાષક ઉચ્ચ સ સ્કારાનું પણ અસ્તિત્વ રહેવા પામતું જ નથી. અને તેથી જ આજે ઉચ્ચગાત્રમાં જન્મ પામેલા કેટલાકામાંથી ઉચ્ચગાત્રને ચાેગ્ય સ સ્કારોના ધ્વ સ થવા લાગ્યા છે.

જનાવરમાં પણ ઉચ-નીચ ભેદ છે. પાેપટને શિક્ષણ દેલું રહેલું છે, પણ કાગડાને માટે શિક્ષણ મુશ્કેલ છે. " રામ રામ " પાેપટને સૌ શીખવે છે, કાગડાને કાેઈ શીખવતું નથી. પાંજરામાં તાે સૌ ઘૂસે પણ જાત તે જાત અને કજાત તે કજાત. કાગડાને સાેનાના પાંજરામાં ઘાલ-વાથી તે કંઈ પાેપટ થવાના નથી. અને પાેપટ કદી કાગડા ચવાના નથી. ઉચ્ચ સ'સ્કારવાળા ઉંચા મનાય અને નરસા સ'સ્કારવાળા નીચા મનાય તેમાં નવાઈ શી ? ઝકૃતિ બંધ

શ્રી સુધર્માસ્વામીજી, જ'બૂસ્વામીજી, અને શ્રી કેશી-કુમારને દુનિયાદારીના કાેઇપણ વ્યવહારનું કામ ન હતું, છતાં તેમને ' जातिसंपन्न कुल्लंपन्न ' કહેવામાં આવે છે. એ રીતે તેમની ઓળખાણ આપવામાં આવે છે, તેઓ ગણધર છે, ચૌદપૂર્વી છે, ચૌદ પૂર્વના રચનાર છે, એ વાત સાચી છતાં પણ તેમને ' જાતિ સ'પન્નાદિ ' કહેવામાં આવે છે, એ જ ઉચ્ચ ગાત્રનું મહત્ત્વ સૂચવે છે. નીચ ગાત્રવાળા આત્માઓને પાપના સ'તાપના ખ્યાલ જ હાતા નથી. હિંસા-જૂઠ-ચારી વગેરે માટાં પાપાની પણ પાપમાં તેમની પાસે ગણના નથી. હિંસા કરવી એ તા તેમને મન, રમત થઈ ગઈ હાય છે.

નીચ કુલમાં જન્મેલાએા નીચ સ'સ્કારવાળા હેાય છે. ઉપરાંત વધારે ઘૃષ્ટતા એ છે કે તેમની નીચતાને પણુ તેએા . ઉત્તમતા ગણાવે છે. આવા આત્માએા આવતા ભવમા વધારે નીચા કુલમાં ઉત્પન્ન થાય છે. વળી ઉચ્ચ ગાત્રમા જન્મ પામ્યા છતાં પણુ જેને નીચગાત્ર ગમતું હાય એટલે કે નીચગાત્રને ચાગ્ય સ'સ્કારચુક્રત જીવન જેને જીવવું સારૂ' લાગતું હાય, તેઓ અમૃતભર્યા પાત્રને અવગણી વિષથી ભરેલ પાત્રમાં માં નાખવાનું અકાર્ય કરી રહ્યા છે.

સઅળાની સામે અહિંસાના એાઠાથી બચનાર તથા ન બળાને નીચતાથી મારનાર, મારવાનું માનનાર, મનાવનાર, તથા તેવું માનવા-મનાવવામાં અહિંસકપદના આહંખર રાખનારાઓએ ફેલાવેલ ઝેરી વાતાવરણુથી અલિપ્ત રહેવા માટે ઉચ્ચકુલવાલાએ સાવચેત થઈ જવું ઘટે છે.

નીચ ગાત્રવાળા માણુસાઈમાં નથી કે જીવપણુામાં નથી એમ માનવા માટે અગર તાે તેવા ગાત્રવાળા પરત્વે તિરસ્કાર લાવના રાખવા માટે આ નિરૂપણુ નથી, પરંતુ ઉચ્ચગાત્ર સિવાય સુસ સ્કારાનું પાષણુ પ્રાયઃ અસ ભવિત અને અશકચ છે, તે જાણુવા-સમજવા અને બુદ્ધિમાં ઉતારવા માટે આ નિરૂપણ છે. જે કાેઈ મનુષ્ય કાેઈની હિંસા કરે-ઘાત કરે તાે તેમ કરનારા ભવાંતરમાં સે કડા વખત ઘાતને પામે છે. તેની પાતાની હિંસા થયા કરે છે. તેમ અહીં જે કાેઈ અભિમાન કરે તેા તે પણ લવાંતરમાં હલકાે થાય છે, હલકી સ્થિતિમાં ઉતરી જાય છે. ૧ જાતિ ર કુળ ૩ રૂદ્ધિ ૪ અળ ૫ રૂ૫ ૬ ઐશ્વર્ય ૭ શ્રત ૮ લાલ આ આઠ દ્વારા અભિમાન કરી બીજાને હલકાે પાડ-નારા આત્મા જે જે દ્વારા અભિમાન કર્યું હાય તે તે દ્વારા તેમાં હલકી હાલતવાળા થાય છે. શાસ્ત્રકારા જણાવે છે કે हीनानि लभते जनः જાતિ મદ કરનારા નીચ જાતિમાં જાય. જાતિ મદ કરનારને નીચ જાતિની ગતિના દ'ડ છે. એટલે નીચ જાતિ માનવી જ'રહી. જે ન માનીએ તા જાતિમદ કરનાર માટે ખદલા જ કચાં રહ્યો ? દંડ એ સજા છે. સજારૂપ પ્રાપ્ત થયેલ સંચોગા સારા કહેવાય જ નહિ. તાે પછી જાતિમદના દ ડરૂપ પ્રાપ્તથયેલ નીચજાતિના ્સ નેગોને ઉચ્ચ કેવી રીતે કહેવાય ? ઉચ્ચગાંત્રમાં જન્મ

પામેલા દરેકને ઉચ્ચ સ્થિતિની પ્રાપ્તિ અને નીચગાત્રમાં જન્મ પામેલા દરેકને નીચ સ્થિતિની પ્રાપ્તિ સમાનપણે હાેતી નથી. પરંતુ પૂર્વભવમાં તે તે ગાત્રના અધ સમચે વર્ત્તા અધ્યવસાય ભેંદે તે કર્મ જે પ્રકારે અધાયેલું હાેય તે તે પ્રકારાને અનુસરીને તરતમતા હાેય છે.

પુષ્ટ્ય–પાપ–આત્મા–પરમાત્મા–માક્ષ–પુનજ ન્મ એ વગેરેના ગ્યાલપૂર્વક થતી જીવનચર્યા તે અધ્યાત્મ છે. અને તેવા આધ્યાત્મિક જીવનના વિકાસમાં સહાયક સંસ્કારોને જ સુસ સ્કારા કહેવાય છે. તેવા સુસ સ્કારાનું પાષક જે ગાત્ર તે ઉચ્ચગાત્ર કહેવાય છે. જેમ જેમ પાષક તત્ત્વા વધારે તેમ તેમ તે ગાત્રની ઉચ્ચતા વિશેષ ગણાય છે. ઉચ્ચન ગાેત્રની જીવન-સંસ્કૃતિ ધર્મ, અર્થ, કામ અને માેક્ષ એ ચારે પાયાઉપરની હાેય છે. માત્ર અર્થ અને કામને જ અનુસરતું જીવન ઉચ્ચકુલમાં હાતું નથી. ધર્મ, અર્થ, કામ અને માક્ષ આ ચારે પુરૂષાર્થના જીવનના ધારણે જીવતા ઉંચ્ચ ગાેત્રવાળાઓની જીવનવ્યવસ્થા આધ્યાત્મિક આદરોનિ સુવ્યવસ્થિત રાખવાપૂર્વક જ ગાેઠવાયેલી હાય છે. એટલે તે ઉચ્ચગાત્રમાં રહેલા માનવીઓને આધ્યાત્મિક જીવન જીવવાના લાલ અનિચ્છાએ પણ મળતા જ રહે છે, અને તેનાથી છટકી શકાતું નથી, એ જ ઉચ્ચગાેત્રની મહત્તા છે.

કક્ત અર્થ અને કામના જ ધ્યેયવાળી સ'સ્કૃતિચુક્ત જીવન જીવવાવાળા વર્ગ, ભૂતકાળમાં આ ભારતવર્ષની અ'દર અલ્પ હતા. તે વર્ગ ચાર પુરૂષાર્થના ધારણે જીવનાર કરતાં

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

નીચી કક્ષાના ગણાતા. જન્મ સમયે નીચ ગાત્રના ઉદય-વાળાએા પૈકી પણ કાેઈ કાેઈ આત્મા અમુક સમયે તે જ લવમાં ઉચ્ચગાેત્રવાળાે પણ અનતાે, કેમકે નીચ ગાેત્રમાં જન્મ પામેલા જીવાે નીચ જ રહેવા પામે અને કદાપિ ઉચ્ચ થવા ન પામે એવું ધ્યેય ઉચ્ચગાેત્રના સંસ્કારથી સ સ્કારી ખંનેલા આત્માએાનું પણ ન હતું. જેથી નીચ ગાેત્રના ઉદયવાળાએા પૈકી કાેઈ આત્મા પુન્ચાેદયના ચાેગે ધર્મ અને માક્ષ એ બન્ને પુરૂષાર્થ પ્રત્યે પણુ આદરભાવવાળાે થતાે. અને એ રીતે શ્રદ્ધાળુ અનેલા તેવાઐાના જીવનમાં પણુ ત્યાગવૃત્તિ આવતાં જૈન-દર્શનકથિત આત્મવિકાસના પગથીઆંરૂપ ગુણુસ્થાના પૈકી છ કું ગુણુસ્થાનક પ્રાપ્ત કરતાં તેના નીચગાેત્રના ઉદ્ધયના આ તે આવતા. એ રીતે પરિવર્તન થતાં તે આત્મામાં તથા અન્ય ઉચ્ચગાેત્રીય આત્મામાં સમાનતા પ્રવર્તતી. તેવી સમાનતાને સૌ–કાેઈ સત્કારતું. તેમ છતાં પણ વ્યન્ય આત્માઓને હિસાબે ઉચ્ચ–નીચ ગાત્રના લેદનું અસ્તિત્વ તેા રહેતું જ. કેમકે નીચ ગાેત્રમાંથી પરિવર્તન પામેલ આત્માએા બહુ જ અલ્પ નીકળતા. ગાેત્રના ઉચ્ચ અને નીચ ભેદ પ્રત્યે ઘુણા દર્શાવતા કેટલાકાે આજે પાકારી રહ્યા છે કે, કુલ-ધર્મથી શું વળ્યું ? યુગધર્મને એાળખા, અને આજનાે સુગધર્મ (જમાનાે) ઉચ્ચ-નીચના લેદને ટાળ-વાનું કહે છે, માટે તે લક્ષને અનુસરાે.

આવુ બાલનારાએાના ગુગધર્મ કચા ?ં તે પણ્

પ્રકૃતિ બધ

વિચારવું જરૂરી છે. આવું માનનારાએાએ જીવનનું ધ્યેય માત્ર અર્થ અને કામ પુરતું જ સ્વીકાર્યું છે. આજના વૈજ્ઞા-નિકેાએ પણ ઉત્પન્ન કરેલી સંસ્કૃતિ માંત્ર અર્થ અને કામના જ ધ્યેયવાળી છે. ધર્મ અને માેક્ષના ધ્યેયની તાે તેમાં ગ'ધ સરખી પણુ નથી. ગાેત્રનાે લેદ ટાળવાનું કહેનારા આજના ચુગવાદીએા નીચ ગાત્રના ઉદયવાળા માનવીએાને **ઉચ્ચ ગાેત્રીય સ**ંસ્કારાેથી વાસિત કરવાવડે ઉચ્ચ ગાેત્રની કક્ષામાં મૂકવા ઇચ્છતા હેાય તેા તેા જરૂર તે આદરણીય છે. અને તેવા પ્રયત્ન દુનિયાને દષ્ટિગાચર થશે તાે વિના કહ્યે પણુ દુનિયામાં પરિવર્તન પામેલ નીચ ગાેત્રવળાએા આદરસત્કારને પામશે. અને ઉચ્ચ ગાેત્રની કક્ષ:માં મૂંકાશે. ખાકી સમાનતા લાવવાના ખ્હાને ઉચ્ચ ગાત્રમાં જન્મ પામેલ આત્માએામાંથી પણુ ધર્મ અને માક્ષરૂપ પુરૂંષાર્થના ધ્વ સ કરવાના ઇરાદે યા તાે ગાત્રભેદના હિસાબે ઉચ્ચગાંત્રમાં જન્મ પામેલા પાતાને અનિચ્છાએ પણ ઉચ્ચ ગાેત્રના સ'સ્કારાને અનુસરવું પડે છે તેમાંથી છૂટી ંજવા માટે, સર્વમાં સમાનતા લાવવાના શ'ખનાદ કૂ'કતા હાેચ તાે, તે ભારતવર્ષની સંસ્કૃતિને જંખરજસ્ત નુકશાન કરનાર છે.

જે દેશમાં આધ્યાત્મિક સવ્દકૃતિ નથી તે દેશમાં ગાત્રના ભેદ સંભવી શકતા નથી. તેવા દેશેનું અનુકરણ્ આધ્યાત્મિક સંસ્કૃતિવાળા ભારતવર્ષમાં કરવું ચાેગ્ય લેખાશે નહિ. જ્યાં સુધી આધ્યાત્મિક સંસ્કૃતિ છે ત્યાં સુધી ગાત્રના ભેદ જરૂર રહેવાના જ છે. જ્યારે આધ્યાત્મિક સ'સ્કૃતિ નષ્ટ થશે ત્યારે સર્વ માનવીઓ ધર્મ અને માક્ષના ધ્યેયથી ચ્યુત થવાથી માત્ર અર્થ અને કામના જ ધ્યેયવાળા બની ગયેલાઓમાં ઉચ્ચગાત્રના અભાવે ગાત્ર-ભેદના ધ્વ'સ થશે. પણુ એ સ'યાગામાં આધ્યાત્મિક સ'સ્કૃતિના નિધાનરૂપ આ ભારત દેશની અન્ય દેશા કરતાં સ'સ્કૃતિના હિસાબે જે ઉત્તમતા જણાતી હતી તે ઉત્તમતા રહેવા પામશે નહિ'.

## અંતરાયકર્મ:---

આ જગતમાં દાતાર, ભાગ્યશાળી, ભાષ્ઠતા અને અળવાનપણું દરેક છવાનું સરખું હાતું નથી. કૃપણુ, દરિદ્ર, ભિખારી કે નિર્ખળ કહેવરાવવું કેાઇને ગમતું નથી. દરેકને કાતા, સુખ–સામગ્રીના ભાષ્કતા અને તાકાતવાન થવુ પસંદ છે, છતાંય સુખ-સગવડ અને ભાેગ-ઉપભાેગનાં સાધના, . અને શારીરિક શક્તિના સ'યાેગા દરેક જીવાેને એકસરખા હાેતા નથી. ઉપરાક્ત સામગ્રીએા માટે દરેક છવાેના એક-સરખાે પ્રયત્ન હાેવા છતાં તે સામગ્રીઓ અંગે જગતના જીવામાં ન્યુનાધિકતા શા માટે ? અરે ! કેટલાકને તાે સુખ-સગવડની સામગ્રીએા અને શારીરિક તંદુરસ્તી હેાતે છતે પણુ દાતારાદિ ગુણુાની પ્રાપ્તિ થતી નથી. આ બધુ શાથી ? તેનું કારણુ જૈનદર્શનમાં અંતરાયકર્મના ઉદય કહ્યો છે. આ અંતરાયકર્મ અંગે વિશેષ સ્પષ્ટતા આપણે વિચારીયે.

પ્રકૃતિ બંધ

દાનાદિ ગુણોને દઆવનારું અંતરાયકર્મ. (૧) દાનાં-ત્તરાય, (ર) લાભાંતરાય, (૩) ભાેગાંતરાય, (૪) ઉપભાેગાં-ત્તરાય, અને (૫) વીર્ચાંતરાય, એમ પાંચ પ્રકારે દર્શાવ્યું છે. અંતરાયકર્મના ઉદયે જવ અદાતા, અલાભિ, અભાેગી, અનુપલાેગી, અને અશક્ત થાય છે. જ્યારે અંતરાયકર્મના ક્ષચાેપશમે કે ક્ષચે આત્મા દાતાર, સુખ–સામગ્રી પ્રાપ્ત કરનાર, તેને લાગવનાર અને શક્તિવાન થાય છે. અંત-રાયકર્મના સચાપશમથી ઉપરાક્ત ગુણા પ્રાપ્ત થાય છે, પરંતુ તે અધુરા અને કઠાચિત ક્ષચાેપશમ ન્યૂન થઈ જવાથી તે ગુણે৷ પણ ન્યુન થઈ જવાવાળા છે. અધુરા કેવી રીતે છે તે અંગે વિચારતાં સમજાશે કે; જીવ ધારે તાે અધું જગત બીજાને આપી શકે છે એટલે સર્વથા ઈચ્છાપૂર્વક પાેતે ત્યાગ કરી શકે, વળી આત્મા ધારે તેા સમગ્ર જગત દારા જેટલા ફાયદા મેળવવા હાેય તેટલા મેળવી શકે, અને ધારે તાે સમગ્ર જગત પાતાના ભાેગમાં તેમજ ઉપલાગમાં લઈ શકે, અને ધારે તાે આખા જગતને ઉથલ-પાથલ કરી શકે તેટલી પ્રત્યેક આત્મામાં શક્તિ છે. આત્માનું આટલું બધું સામર્ચ્ય છે, પરંતુ તેટલું સામર્થ્ય અતાવવાની કેાઇને જરૂર પડતીનથી, છતાં તેટલું સામર્ચ્ય આત્મામાં પ્રગટ ન થાય ત્યાં સુધી અંતરાયકર્મના ક્ષય નહિ પરંતુ ક્ષચાેપશમ જ ગણાય.

સંપૂર્ણુ સામર્થ્યની પ્રાપ્તિ એટલે અંતરાય કર્મના ક્ષય ગણાય છે. સંપૂર્ણુપણે પ્રાપ્ત કરેલ આત્મામાં દાનાદિ

२८१

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

ગુણે પ્રવૃત્તિરૂપે હાેતા નથી. એટલે વ્યવહારિક દાનાદિકને વિષે પ્રવૃત્તિ હાેતી નથી, પણ તેઓને નૈશ્ચયિક દાન, લાલ, ભાેગ, ઉપભાેગ અને વીર્યલબ્ધિ હાેય છે. તેઓમાં પરભાવ-પૌદ્ગલિકભાવના ત્યાગરૂપ દાન, આત્મિક શુદ્ધ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિરૂપ લાભ, આત્મિક શુદ્ધ સ્વરૂપના અનુ-લવવારુપ ભાેગ-ઉપભાેગ અને સ્વ-સ્વભાવમાં પ્રવૃત્તિ-રૂપ વીર્ય હાેય છે. આ પ્રમાણે અંતરાયકર્મના સંપૂર્ણ ક્ષયે પ્રાપ્ત થયેલ દાનાદિ ગુણે ક્ષાયિક યા નૈશ્ચયિક ગણાય છે. ત્યારબાદ તે આત્મા કરતાં અન્ય કેઈ આત્મામાં તે ગુણા અંગે વિશેષતા સંભવી શકતી નથી.

અ'તરાયક્રમ ના સ્યથી ઉત્પન્ન થયેલ ક્ષાયિકભાવ દરેક આત્મામાં એક સરખાે જ હાેય છે. પર'તુ તે કર્મના ક્ષચાે-પશમથી ઉત્પન્ન થતાે ક્ષાયાપશમિકભાવ દરેક આત્મામાં અનેક પ્રકારના હાેય છે. અંતરાયકર્મના ક્ષચાપશમથી છવ દાન આપે છે ઇષ્ટ વસ્તુ પ્રાપ્ત કરે છે, ભાેગ-ઉપભાેગ સામગ્રીને ભાેગવે છે, અને પાતાની તાકાતનાં ઉપયાગ કરે છે, તે દાનાદિક ગુણા વ્યવહારિક યા ક્ષાયાપશમિક કહિ-વાય છે. આ રીતે દાનાદિ ગુણા (૧) ક્ષાયિક યા નૈશ્ચયિક, અને (૨) ક્ષાયાપશમિક યા વ્યવહારિક એ બે પ્રકારે દંર્શાવ્યા છે. એવી રીતે અ'તરાયકર્મ પણ વ્યવહારિક અને નશ્ચિયિક એમ બે પ્રકારે છે તે વિચારીએ:---

સ્વત્વ ઉઠાવી અન્યને આધીન કરવું તે દાન કહેવાય છે. આ દાનગુણને રાેકનાર જે કર્મ તે દાનાંતરાંય કહેવાય છે. તેમાં આપવાની ભાવના છતાં લેનાર ન મળે તે વ્ય-વહારથી દાનાંતરાય અને છતી શક્તિએ દાનનાં પરિણામ જ જાગે નહિ તેવી કૃપણુતા (કપિલાદાસીની જેમ) તે નિશ્ચયથી દાનાંતરાય કહેવાય છે.

દરિદ્રપણું પ્રાપ્ત થવું, ધનહીનતા, ક'ગાલતા, દ્રવ્ય-પ્રાપ્તિ માટે થતા ઉદ્યમની નિષ્ફળતા, આ બધામાં વ્યવ-હારથી લાભાંતરાયના ઉદય કહેવાય છે, અને લાભ પ્રાપ્ત થવાના સ'યાગામાં આચિંતું વિઘ્ન થાય, દાતાર આપવાની ભાવનાવાળા હાેય અને યાચક યાચવામાં કુશળતાવાળા ગુણુ-વાન હાેવા છતાં પણ દાતાર પાસેથી દાન મેળવી શકે નહિ તે (ઢ'ઢણુમુનિ તથા ભગવાન ઝુષભદેવની જેમ) નિશ્ચયથી લાભાંતરાયકર્મ કહેવાય છે.

જે વસ્તુ વાર'વાર ભાેગવાં શકાય તે વસ્તપાત્ર-સ્ત્રી આદિ ઉપભાેગ સામગ્રીને અ'ગે ઉપભાેગાંતરાય કર્મ વ્યવહારથી અને નિશ્ચયથી ભાેંગાંતરાય કર્મ'ની માફક જ સમજવુ'.

જેના ઉદયથી નિર્ખલ યા દુખલા શરીરની પ્રાપ્તિ થાય તે વ્યવહારથ્રી વીર્ચા તરાય કર્મ કહેવાય છે, અને રાગ રહિત ચુવાવસ્થા અને બળવાન શરીર હાવા છતાં પણુ કાેઈ સિદ્ધ કરવા લાયક કાર્ય આવી પડવા ટાઇમે હીનસત્વ-પણાને લઈને તે કાર્ય સિદ્ધ કરવા પુરૂષાર્થ કરી શકે નહિ તે નિશ્ચયથી વીર્યા તરાય કહેવાય. વ્યવહારિક અ તરાય--

જેન દર્શનના કર્મવાદ

કર્મના ક્ષચાેપશમથી દાનાદિને ચાેગ્ય સાધન-સામગ્રીની પ્રાપ્તિ થાય છે અને તૈશ્વચિક અ'તરાયકર્મના ક્ષચાેપશમથી દાના-દિનાં પરિણામ જાગૃત થવા દ્વારા દાનાદિ કાર્ચોમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે. નૈશ્વચિક અ'તરાયકર્મ દાનાદિ કાર્ચની પ્રવૃત્તિ થવા દેતું નથી, જ્યારે વ્યવહારિક નયથી અ'તરાયકર્મ દાનાદિને ચાેગ્ય સાધન સામગ્રીજ પ્રાપ્ત થવા દેતું નથી.

હવે એ પણ વિચારવું જરૂરી છે કે, દરેકને અંત-રાચકર્મ'નાે ક્ષચાેપશમ હાેવા છતાં પણુદાનાદિ ગુણાે સરખા હોતા નથી.તેનું કારણ એ છેકે કાેઈનાે સ્વયાપશમ મંદ હોવાથી તે ગુણા અલ્પ હોય છે, અને કાેઈના ક્ષચાેપશમ થાેડા ∽વધારે હાેવાથી તે ગુણા થાેડા વધારે હાેય છે.એમ ક્ષચાેપશમ વધતાં વધતાં દાનાદિ ગુણા વધતા જાય છે. આ પ્રમાણે ક્ષચાપશમ વિશેષે દાનાદિ લખ્ધિએાના અસ ખ્યાત લેદા થાય છે. તેથી તે દરેકના–અતરાયના પણુ તેટલા જ ભેદાે થાય છે, કારણુ કે અંતરાયનાે ક્ષચાેપશમ થતાે હાવાથી જેટલા તે સચાપશમના ભેદાે તેટલા જ તેનાં અંતરાયના લેદેા છે. તેથી વ્યવહારનયથી અને નિશ્ચયનયથી <sup>-</sup>અ'તરાયની દરેક પ્રકૃતિઓના અસ'ખ્યાત ભેદેા સમજવા. ·અને તેથી જ દાનાદિ લખ્ધિમાં અસ'ખ્યાત પ્રકારા હાવાથી તે દરેકને એક સરખી હાેતી નથી. અંતરાયકર્મના સંપૂર્ણ સ્ય કરનાર જ દરેક આત્મામાં દાનાદિ લબ્ધિએ એક -સરખી હાેચ છે.

આ પ્રમાણુ જ્ઞાનાવરણીયકર્મ પાંચ પ્રકાર, દર્શનાવર-

ણીયકર્મ નવ પ્રકારે, વેદનીયકર્મ છે પ્રકારે, માેહનીયકર્મ અઠ્ઠાવીસ પ્રકારે, આશુબ્યકર્મ ચાર પ્રકારે, નામકર્મ એકસાને ત્રણુ પ્રકારે, ગાેત્રકર્મ છે પ્રકારે અને અ'તરાયકર્મ પાંચ પ્રકારે મળી આઠે કર્મની ઉત્તર પ્રકૃતિઓ એકસાને અઠ્ઠા-વન થાય છે. નામકર્મની સડસઠ પ્રકૃતિઓ ગણવામાં આવે ત્યારે આઠે કર્મની કુલ્લ પ્રકૃતિઓ એકસાને બાવીસ તે ઉદય અને ઉદીરણમાં ગણાય છે. તેમાં પણ દર્શન-માહનીયની ત્રણુ પ્રકૃતિઓમાંથી ખધ સમયે તા મિથ્યાત્વ માહનીય જ ખધાતી હાેઈ બ'ધમાં એકસાને વીસજ ગણાય છે. અને સત્તામાં તા એકસાને અઠ્ઠાવન ગણાય છે.

## પ્રકરણ ૭ મું

કર્મ પ્રકૃતિઓનું વિવિધ રીતે વર્ગીકરણ

## ઘાતી અને અઘાતીકર્મ:---

જૈનદર્શનકારાએ કર્મશાસ્ત્રમાં કર્મપ્રકૃતિઓની અનેક અવસ્થાઓનું બારીક અને વીગતવાર વર્ણન કરેલ છે. કર્મના અસ'ખ્ય લેદ હાેવા છતાં પણ સ'ક્ષેપથી ખ્યાલમાં આવી શકે એટલા માટે અમુક વિશેષતાઓને લીધે તેના આઠ વિભાગ પાડચા છે, અને તે વિભાગના ઉત્તર વિભાગે પણ ૧૫૮ ની સ'ખ્યામાં દર્શાવ્યા છે. આત્માને સ્વભાવ-દશામાંથી ભ્રષ્ટ કરી વિભાવદશામાં મુકનાર અને અન'તજ્ઞાનાદિ આત્માના સ્વાસ્થ્યના રાધ કરનાર તે કર્મપ્રકૃતિઓની દરેક સ'ખ્યાને તેના સ્વભાવાનુસાર પૃથક્-પૃથક્ નામ સ'જ્ઞાઓ પણ આપેલી છે. આત્માના કેવા પ્રકારના સ્વાસ્થ્યના કઈ પ્રકૃતિ કેવી રીતે રાધ કરે છે, તેના ખ્યાલ તે કર્મ'ની નામ સ'જ્ઞા દ્વારા જ આત્માને પેદા થાય છે.

શારીરિક રાેગાેના ચિકિત્સકાે શરીરમાં અશાંતિ પેદા કરનાર દર્દ'ને તેના ખ્યાલ પેદા કરવા માટે અમુક નામ સંજ્ઞાથી સંબાધે છે, અમુક દર્દ'ને એક સામાન્ય નામ ·તરીકે ગણીને તેના પેટાવિભાગ તરીકે પણ અનેક ભિન્ન- કર્મપ્રકૃતિઓનુ વિવિધ રીતે વર્ગીંકરણ

ભિન્ન સંગ્રાએાથી તેના પ્રકારા પાડે છે. જમકે જવર (તાવ) એ એક દર્દર્નુ સામાન્ય નામ છે, અને તેના પેટા . વિભાગાને ટાયફાેડ આદિ પૃથક્-પૃથક્ નામના જ્વર તરીકે એાળખાવે છે. દર્દ'નેા ખ્યાલ પેદા કરવા માટે તેની અમુક તેા નામસંજ્ઞા હાેવી જ જોઈ એ. એ રીતે કર્મ અંગે પણ સમજી લેવું જોઈ એ. વૈદકશાસ્ત્રના અભ્યાસીએા દર્દી ના દર્દ ને અમુક પ્રકારની નામ સંગ્રાપૂર્વ કે ખ્યાલમાં લાવી અમુક નામસંગ્રાવાળા ઔષધાે-પચાર દ્વારા તે દર્દને દૂર કરવા કાેશિષ કરે છે, અને એ દર્દના કારણ તરીકે વ્યમુક નામસ ગ્રાવાળા કારણે!ને! ફરી ઉપયાગ થઇ જવા ન પામે તેની સાવચેતી રખાવે છે. અહીં કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે, શારિરિક રાગની માફક કર્મ એ પણ આત્મામાં વિભાવદશારૂપ દર્દને પેદા કરનાર રાગ છે. માટે એ કમંદ્રપી રાગ -અને તેને નષ્ટ કરનાર ઔષધાના દરેક પ્રકારાની પૃથક્-પૃથક્ નામસંજ્ઞા જૈનદર્શનકારાએ સ્પષ્ટ જણાવી છે. પ્રથમ કહેવાઈ ગયેલ કમ પ્રકૃતિઓની મૂળ નામ-સ ગ્રાએા આઠ અને તેના પેટા વિભાગાની ૧૫૮ નામ–સંજ્ઞાઐા આપેલી છે. પુનઃ એ મૂળ∖ આઠ નામ સંગ્રાવાળાં કમ'ને "(૧) ઘાતી અને (૨) અઘાતી. એ બે નામસ ગ્રાપૂર્વંક બે વિભાગમાં પણુ દર્શાવ્યાં છે. આઠ નામસંજ્ઞાવાળા કર્મથી આ બે નામ સંજ્ઞાવાળાં કર્મ કંઇ અન્ય નથી. પરમાર્થથી તાે તેનાં તે જ છે, પર'તુ આઠ વિભાગમાં દર્શાવાતાં સવ કર્મને અમુક અપેક્ષાએ એ બે વિભાગમાં જ ગણી લઇ તેને ઘાતી અને અઘાતી એ બે નામસંજ્ઞાઓ આપેલી છે. ઐ રીતે અન્યાન્ય અપેક્ષાપૂર્વંક હવે પછી બીજી નામ-

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

સંજ્ઞાચુક્ત કહેવાતાં કર્મને મૂળ પ્રકૃતિ આઠ અને ઉત્તર પ્રકૃતિ ૧૫૮ પૈકીનાં જ સમજવાં, પરંતુ અન્ય સમજવાં નહિ. હવે તે ઘાતી અને અઘાતીની વ્યાખ્યા વિચારીએ તાે આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણેના ઘાત કરનારાં જે કર્મ તે ઘાતીકર્મ કહેવાય છે. જ્ઞાનાવરણીય-દર્શનાવરણીય-માહનીય અને અંતરાય એ ચારે ઘાતીકર્મ છે. અનંતજ્ઞાન અનંત-દર્શન, અનંતચારિત્ર અને અનંતવીર્ય એ ચારે ગુણેના ઘાત કરનારાં ઉપરાક્ત કર્મા અનુક્રમે સમજવાં.

જ્ઞાન∽દર્શનાદિ આત્માના મુખ્ય ગુણેામાંના કાેઈપણ્ ગુણનાે ઘાત ન કરે તે અઘાતી કર્મ છે.

અઘાતી કર્મની પ્રકૃતિઓ જ્ઞાનાદિ મુખ્ય શુણેાના ઘાત નહિ કરતી હાેવા છતાંપણ ચારની સાથે મળેલ શાહુકાર જેમ ચાર કહેવાય છે, તેમ ઘાતીકર્મની સત્તા પણ વિદ્યમાન હાેતે છતે અઘાતી પ્રકૃતિઓ જ્ઞાનાદિ શુણેાના ઘાત કરતી દેખાય છે. ઘાતી કર્મની સત્તા નષ્ટ થયે છતે અઘાતી કર્મોના ઉદય તેની પર પરા નીપજાવી શકતા નથી, અને અલ્પ સમયમાં જ વિલીન થઈ જાય છે. કેમ કે અઘાતી કર્મની પર પરા ઉત્પન્ન કરવામાં નિમિત્તભૂત તા. ઘાતી કર્મ જ છે. એટલે ઘાતી કર્મ રહિત અઘાતી કર્મા તે પરાજય પામેલ રાજવિહાેણા નાસતા ભાગતા સૈન્ય જેવાં છે. ઘાતીકર્મના ક્ષય થયા બાદ અઘાતી કર્મો પણ અલ્પ ટાઈમમાં જ ક્ષય થવામે પરિણામે આત્માને અવ્યા---આધ--અક્ષયસ્થીતિ-અરૂપીપણ્

2

સંચાેગા ઉપસ્થિત થાય છે. આત્માનું શાંશ્વત સ્થાન તા આ ચાર સંચાેગવાળું છે, પરંતુ ઘાતી કર્મના સંચાેગવાળાં ચાર અઘાતી કર્મા વડે આત્મા તેથી વિપરીત સંચાેગામાં લટકી શાંતિ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. શાશ્વત શાંતિની પ્રાપ્તિ તા ઉપરાક્ત ગુણવાળા શાશ્વત સ્થાનમાં જ છે.

સામાન્યતઃ અક્ષયસ્થીતિ આદિ ચાર સ'ચાેગાેના રોધ ચાર અંધાતી કર્મો વડે જ થાય છે, પરંતુ અધાતી કર્મોનું ખળ ઘાલીકમ ના આધારે જ છે. વળી અઘાલી કર્મ ઉત્પન્ન કરનાર ઘાતી કર્મ જ છે. એટલે ઘાતી કર્મોના ક્ષય થયે છતે અઘાતી કર્મોનાે ક્ષય તાે સ્વભાવિક થવાના જ છે. માટે આત્માના સ્વરૂપમાં આધા નાખી આત્મ-સ્વરૂપને પ્રગટ નહિ થવા દેવાવાળાં તેા મુખ્યત્વે જ્ઞાનાવરણીય-દર્શાનાવરણીય-માહનીય અને અંતરાય એ ચારે કર્મ જ ધાતી કર્મ તરીકે આળખાય છે. અને આત્માના સ્વભાવિક સ્વરૂપના પ્રતિરાધ નહિ કરનાર તથા જેના ઉદયથી ખાદ્ય સામગ્રીની પ્રાપ્તિ થાય છેતે ખાહ્ય સામગ્રી સાથે સંબધ-વાળાં વેદનીય-આયુ-નામ અને ગાત્ર એ ચારે કર્મો અઘાતી કર્મી કહેવાય છે. જ્ઞાનાવરણીય-દર્શનાવરણીય-ં માહનીય અને અંતરાય એ ચારે કર્મોના આત્મામાંથી સર્વથા ક્ષય થવા વડે આત્મામાં અન'તજ્ઞાનાદિ ગુણા ક્ષાચિક ભાવે પ્રગટ થાય છે. જ્યાંસુધી તે ગુણે ક્ષાચિક ભાવે પ્રગટ ચતા નથી, ત્યાં સુધી આત્મામાં અલ્પાંશે યા અધિકપણે વિકારા પ્રવર્તા રહે છે.

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

જેટલા અ'શે વિકાર તેટલા અ'શે ગુણેાની સ્ખલના હાેય છે. જેટલે અ'શે ગુણેામાં સ્ખલના તેટલે અ'શે વિકાસમાં પણ સ્ખલના હાેય છે. સ્ખલનાના સર્વધા અભાવ તે જ ગુણેાની સ'પૂર્ણ પ્રગટતા છે. સ'પૂર્ણ પ્રગટતાથી જ ગુણેા અન'તપણે પરિણુમે છે.

જ્ઞાનાદિગુણે આત્મામાં અનંતપણે ન પ્રગટે ત્યાં સુધીમાં પણ ગુણેાના સવ'થા ઘાત તાે થતાે જ નથી, ગુણાના પેટા પ્રકારા પૈકી કાેઈ કાેઈ પ્રકારાંશ તાે અવશ્ય સદાને માટે પ્રત્યેક જીવમાં પ્રગટ જ હાેય છે, એટલે સર્વા શપણુ તેા કદાપિ કાેઈ પણ ગુણુ અવરાઈ જતા જ નથી. સર્વાંરો ઘાત થઈ જતાે હાય અને એ અલ્પાંશેપણુ આત્મામાં ગુણની પ્રગટતા રહેવા ન પામે તેા ચેતન જડ બની જાય છે. એટલે સવ થા ગુણેાંનું આવરણુ અને તેવું કઠાપિ અની શકતું નથી. આત્મામાં અલ્પાંશે પણ ગુણે કેવી રીતે પ્રગટપણે રહેવા પામે છે, તે હવે વિચારીએ. કર્મક્ષય થયેથી જેમ ગુણા સ પૂર્ણ પણું પ્રગટે છે, તેમ કમ ના ક્ષચાપશમે તે ગુણા સ પૂર્ણ પણું નહિંતા પણુ ન્યૂનાધિકપણું તા પ્રગટે જ છે. ક્ષયનાે અર્થ તાે કર્મ'ના સંપૂર્ણ નાશ, અને ક્ષચાેપશમ એટલે ઉદયપ્રાપ્ત કર્મ'નાે ક્ષય કરવાે અને ઉદય અપ્રાપ્ત કર્મ <u>પુદ</u>ગલાેને ઉપશમાવવાં, અહિં ઉપશમના છે અર્થ ચાય છે.

(૧) ઉપશમ એટલે ઉદયપ્રાપ્ત કર્મપુદ્દગલાેના ક્ષય ચવેં અને સત્તાગત દલિકા અધ્યવસાયને અનુસરી હીનશક્તિવાળાં થવાં. ્ (૨) ઉદયપ્રાપ્ત કર્મપુદ્રગલાેનાે ક્ષય થવા અને સત્તાગત દલિકાે અધ્યવસાયાનુસાર હીનશક્તિવાળાં અની સ્વરૂપે ક્ષળ ન આપે એવી સ્થિતિમાં મુકાવાં.

જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાય એ ત્રણેના ક્ષચાપશમમાં ઉદયપ્રાપ્ત દલિકા પ્રાપ્ત થાય છે, અને સત્તાગત દલિકા હીનશક્તિવાળાં અની જઈ તે આત્મ:માં સ્વસ્વરૂપે અનુભવાવા છતાંપણુ ગુણુના વિઘાતક ચતાં નથી, કારણું કે તેમાં શક્તિ આછી થઈ ગયેલી હાય છે. તેથી તે પુદ્ગલામાં જેટલા પ્રમાણુમાં શક્તિ હાેય છે તેટલા પ્રમાણમાં ગુણને દખાવે છે, અને જેટલા પ્રમાણમાં શક્તિ આછી થયેલી હાેય છે તેટલા પ્રમાણમાં ગુણુ પ્રગટ કરે છે. એટલે જે ગુણુને રાેકનાર કર્મના જેટલાે ક્ષચાપશમ તેટલા અંશે તે ગુણુનું પ્રગટપણું આત્મામાં હાેય છે. જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય માહનીય અને અંતરાય એ ચારે ઘાલી કર્મની ઉત્તરપ્રકૃતિએા પૈકી મતિજ્ઞાનાવરણીય, શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય, અંગક્ષુદર્શનાવરણીય અને અંતરાય કમ'ની પાંચે પ્રકૃતિઓના ઉદય સદાને માટે પ્રત્યેક છજ્ઞસ્થ આત્મામાં સંચાેપશમપણે જ હાેય છે. એટલે જેટલે અંશે તેનું સચાેપ-શમપણ વતે છે, તેટલે અગે મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અચલુ-દર્શન અને દાનાદિ ગુણાનું આત્માંમાં પ્રગટપણ હાય- જં છે. છવાસ્થ જવામાં કાઇપણું ટાઇમે ઉપરાક્ત કમ પ્રકુન તિચ્માના ક્ષચાપશમ ન હાય તેવું બને જ નહિ, જેથી ઉપરાક્ત ગુણેના આત્મામાંથી સવધ્યા અભાવથાય એલુ' પણ

જૈન દર્શનના કમવાદ

અને જ નહિ. આ હિસાબે સૂક્ષ્મનિગેાદીયાજીવથી પ્રાર'લી સર્વ આત્મામાં અલ્પાંશે યા અધિકાંશે પણ ઉપરાેકત ગુણેાનુ અસ્તિત્વ સદાને માટે પ્રગટ જ હેાય છે.

આ સિવાય અવધિજ્ઞાનાવરણીય, મનપર્યંવજ્ઞાનાવરણીય, ચક્ષુદર્શનાવરણીય અને અવધિદર્શનાવરણીય સદાને માટે આત્મામાં ક્ષચાપશમપણે જ વેદાય એવા નિયમ નથી. પર'તુ ક્ષચાપશમેવેદાય ત્યારે તે તે પ્રકૃતિએા વડે રાકાતા ગુણેાનું તે તે પ્રકૃતિઓના ક્ષચાપશમાનુસાર તેટલે તેટલે અંગે પ્રગટપણું હાય છે. તથા સંજ્વલ કષાયની ચાર પ્રકૃતિઓ અને નવ નાકષાય તા સત્તામાં હાતે છતે પણ પ્રતિસમય તેના ઉદય વર્ત્તેજ છે એવા નિયમ નથી. તેઓના ઉદય ન હાય ત્યારે તા તે પ્રકૃતિઓ અલ્પમાત્ર પણ ગુણાના ઘાત કરનાર થતી નથી. પણ જ્યારે ઉદયપણે વર્ત્ત હાય ત્યારે તા તે પણ ક્ષચાપશમપણે જ વેદાય છે.

ઘાતીકર્મની પ્રકૃતિઓ પૈકી જે પ્રકૃતિઓ સદાને માટે સ્વયાપશમપણે જ વેદાય છે, અને જે પ્રકૃતિઓ સ્વયા-પશમપણે પણ વેદી શકાય તે પ્રકૃતિઓને દેશઘાતી પ્રકૃતિઓ કહેવાય છે. અને જે કર્મપ્રકૃતિઓ કદાપિ પણ ક્ષયાપશમ-પણે વેદાતી નથી, તથા જેના ઉદયથી ગુણના સર્વ'થા રાધ થાય છે, વળી જે પ્રકૃતિઓના સર્વ'થા ક્ષયે જ ગુણનું પ્રગટપણું છે, તે કર્મપ્રકૃતિઓને સર્વ'ઘાતી પ્રકૃતિઓ કહેવાય છે.

માહનીય કમંની પ્રકૃતિઓ (સંજવલન કષાય તથા

નવ નાેકષાય સિવાયની) ક્ષચાેપશમપણે વેદી શકાય છે, પરંતુ વિપાકાદયના ટાઈમે એટલે સ્વસ્વરૂપે ઉદય વખતે તા ગુણને અંશે પણ પ્રગટ થવા દેતી નથી- જેથી પ્રદેશાદય-પણે એટલે પરરૂપે થતા ભાેગવાટ ટાઈમે તેના ક્ષચાપશમ દેશિશકે છે. તેથી તેને દેશઘાતી કહી શકાય નર્હિ. ઘાતીકર્મના આ પ્રમાણે બે વિભાગા છે.

૧. સર્વધાતી અને ૨. દેશઘાતી.

મતિજ્ઞાનાવરણીય-શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય----અવધિજ્ઞાનાવ-રણીય મનઃપર્યવજ્ઞાનાવરણીય, ચક્ષુદર્શનાવરણીય તથા અચક્ષુ-દર્શનાવરણીય, અવધિદર્શનાવરણીય, સંજ્વલનના ક્રોધ--માન-માયા લાેભ, નવનાેકષાય, અને પાંચ અંતરાય, એ પચવીસ પ્રકૃતિઓ દેશ ઘાતી છે.

કેવલગ્ઞાનાવરણીય, કેવલદર્શનાવરણીય, પ્રથમના ખાર કષાય, મિથ્યાત્વમાહનીય તથા પાંચનિદ્રા એ વીસ પ્રકૃતિએા સર્વધાતી છે. સર્વધાતી પ્રકૃતિઓના ઉદય ગુણને સર્વધા રાકે છે, અને દેશઘાતી પ્રકૃતિએા ગુણના એક દેશને રાકે છે.

## હેતુ વિપાકી કર્મપ્રકૃતિએા :—

ગ્રાનદર્શનાદિ આત્મિક ગુણેાનાે ઘાત કરનારી અને ઘાત નહિ કરનારીની અપેક્ષાએ જૈનદર્શન કારાએ કર્મપ્રકૃતિઓાનુ દ્યાતિ અને અઘાતિ રૂપે બે વિભાગમાં વગીધ્કરણુ કર્યું તેમ કર્મના વિપાકાદય અમુક હેતુએ પ્રાપ્ત થતાે હાવાને

;

અ'ગે તે વિપાકના હેતુ દર્શાવવાની અપેક્ષાએ કર્મ પ્રકૃતિઓનુ વર્ગીંકરણુ ચાર વિભાગમાં કરેલું છે. તે ચાર પ્રકારા નીચે સુજબ છેઃ—

(૧) જીવવિપાકી, (૨) પુદ્દગલવિપાકી (૩) ક્ષેત્રવિપાકી અને (૪) ભવવિપાકી.

આ ચાર પ્રકારના વગી કરણમાં અમુક અમુક પ્રકારની મુખ્યતાજ કારણુભૂત છે. જે કે કર્મપ્રકૃતિઓનો વિપાક છવજ અનુભવે છે. એ હિસાબે સર્વ પ્રકૃતિઓ છવવિપાર્કી જ છે, પરંતુ અમુક કર્મ પ્રકૃતિઓ એવી છે કે જે છવ **ઉપર સીધી અસર નહિ કરતાં શરીરને ઉપયાગી એવી** કેટલીક જડ સામગ્રીએા આત્માને પ્રાપ્ત કરાવવા દ્વારા, કેટલીક પ્રકૃતિઓ અમુક સ્થાનને જ પામીને, અને વળી કેટલીક તેા પ્રાણીઓની અમુક પ્રકારની જાતિમાંજ, જીવને કુલદાયી થાય છે.આટલીખાખતાેને અનુલક્ષીને જ જીવવિપાકી આદિ ચાર પ્રકારા કર્મ પ્રકૃતિઓનાં ખતાવ્યા છે. એટલે કઈ કર્મપ્રકૃતિએા કયા સ્થળને, કયા ભવને, અને કેવા પ્રકારની શરીરની સામગ્રીએા પામીને, તથા કયી પ્રકૃતિએા સ્થાન-ભવ, અને પુદ્દગલસામગ્રીની અપેક્ષા રાખ્યા વિના જ ઉદયમાં આવે છે ? તે આ ચાર પ્રકારના વગી કરણથી અતિ સ્પષ્ટપણે સમજ્ શકાશે. અમુક હેતુ પ્રાપ્ત કરી વિપાકાદયને પ્રાપ્ત થાય તે હેતુને અનુલક્ષીને તે પ્રકૃતિઓ તે તે વિપાક સંગ્રાવાળી કહેવાય છે.

(૧) જીવવિપાકીઃ-કર્મમાત્ર આત્માને વિપાકસ્વરૂપે

અસર કરે છે. પરંતુ કેટલાંક કર્મ એવાં છે કે જે ક્ષેત્રની–ભવની કે ખાહ્ય જડ સામગ્રીએાની અપેક્ષા રાખ્યા વિના સીધી રીતે આત્માને વિપાક દેખાડવાનું કામ કરે છે, તે કર્મપ્રકૃતિઓને જીવવિપાકી કહેવાય છે. તે નીચે સુજબ છે.

ગ્રાનાવરણીય પ, દર્શનાવરણીય ૯, વેદનીય ર, મેાહેનીયની ૨૮, ગાંત્રની ૨, અ'તરાયની ૫, તથા નામક-મેંમાં-ગતિ ૪, જાતિ ૫, વિહાયેાગતિ ૨, શ્વાસોચ્છાસ નામકર્મ-૧, તીર્થ કર નામકર્મ-૧, ત્રસ-૧, આદર ૧, પર્યાપ્ત ૧, સૌભાગ્ય ૧, સુસ્વર ૧, આદેય ૧, ચશ ૧, એ સાંત તથા સ્થાવર ૧, સૂક્ષ્મ ૧, અપર્યાપ્ત ૧, દૌર્ભાગ્ય ૧, દુઃસ્વર ૧, અનાદેય ૧ અને અપયશ ૧, એમ કુલ ૭૮ પ્રકૃતિ જીવવિપાડી છે.

ર પુદ્દગલવિપાકી—પુદ્દગલવિપાકી કર્મ પ્રકૃતિઓના વિપાકના સંબંધ પુદ્દગલ વર્ગ હ્યાઓના બનેલા શરીર સાથે મુખ્ય છે. પુદ્દગલવિપાકી કર્મ પ્રકૃતિઓ સંસારી છવાને રારીર, શ્વાસાચ્છાસ, ભાષા અને મન એ ચારેને યાગ્ય પુદ્ ગલા અપાવી વર્ણ, ગધ, રસ, સ્પર્શ, શબ્દ, બંધ, સૂક્ષ્મતા, સ્થૂલતા. સંસ્થાન, અંગાપાંગ, પરાઘાત, ઉપઘાત, અગુરુલઘુ ઉદ્યોત, સંઘાત, વગેરે રૂપે પરિણામ પમાંડે છે. આ પુદ્દ-ગલવિપાકી પ્રકૃતિઓ તે નામકર્મની પ્રકૃતિઓ છે.

સ સારી જીવાનું શરીર કેવી રીતે અને શાનુ તૈયાર થાય છે ! શરીરના અવયવાની વાગ્ય સ્થળે રચના, શરીરના

🗸 જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

આંધો, અને શરીરના આકાર જીદી જીદી જાતિના જવાને આશ્રચી જીદાજીદા પ્રકારે કેવી રીતે ગાઠવાય છે ? તે અધાયના સાચા ખ્યાલ આ પુદ્દગલવિપાકી કર્મ પ્રકૃતિએાને સમજવાથી જ થાય છે. પુદ્દગલવિપાકી કર્મ પ્રકૃતિનું સ્વરૂપ નહિ સમ-જનારાઓ, પ્રાણીઓની શરીરરચનાની સમજણમાં ગાથાં ખાય છે. એટલે પુદ્દગલવિપાકી કર્મ પ્રકૃતિઓનુ સ્વરૂપ સમજવું અતિ આવશ્યક છે.

પુદ્દગલનું ગ્રહેણુ અને પરિણુમન કરાવવા દ્વારા જીવને વિપાકના અનુભવ કરાવનારી હાેવાને અંગે જ આ કર્મ-પ્રકૃતિએા શાસ્ત્રમાં "પુદગલ વિપાકી" પ્રકૃતિએા તરીકે આંળખાય છે, તે હર પ્રકૃતિએા નીચે સુજબ છે.

શરીર નામકર્મ-પ.

અ'ગાપાંગ નામકર્મ–૩. બંધન નામકર્મ-૧૫. 3 ુ સંઘાતન નામકર્મ-પ. 🚬 🖞 સંહનન નામકર્મ-૬. · 1 સંસ્થાન નામકર્મ-૬. ્કુ જે લુખુ નામકર્મ-પ. ુ ા ગામકમ−ર. -- ; 🗥 રસ નામકર્મ-પ. 🚬 • • • • 🥂 🤃 સ્પર્શ ેનામકર્મ-૮ 🌅 📜 ાયલી મુખ્યસુરુલધુ નામકર્મ-૧.

572

કર્મપ્રકૃતિઓનું વિવિધ રીતે વર્ગાંકરણુ

| પ   | રાઘાત નામકર્મ-૧.   | 4 |
|-----|--------------------|---|
| ତ   | યઘાત નાસકર્ય-૧.    |   |
| ໋ວມ | ાતપ નામકર્મ–૧.     |   |
| ତ   | ઘોત નામકર્મ-૧.     |   |
| ĸ   | ત્યેક નામકર્મ-૧.   | - |
| સ   | ાધારણ નામકર્મ-૧.   | • |
| શુ  | ભ નાસકર્મ-૧-       |   |
| ສ   | ાશુભ નામકર્મ-૧,    |   |
| ទ   | ચર નામકર્મ-૧.      |   |
| ຎ   | ાસ્થિર નામકર્મ'-૧. |   |
|     | 0                  |   |

કલ-હર-પ્રકૃતિએ છે.

ભવવિપાકી — જે કર્મપ્રકૃતિઓ અમુક ભવમાં જ ઉદ્યમાં આવે છે, કારણ કે બીજી કર્મપ્રકૃતિઓ તો ભવે ભવાંતરે ગમે ત્યારે ઉદય આવી શકે છે, પરંતુ ચાર આયુષ્ય કર્મો તો માત્ર અમુક ભવમાં જ ઉદરે આવે છે, માટે તે ચારેને ભવવિપાકી કહેવાય છે. વર્તમાન ભવના એ આદિ ભાગ ગયા પછી ત્રીજા આદિ ભાગે આયુ ખધાવા છતાં પણ જ્યાં સુધી તે વત્ત માન ભવની પૂર્ણતા થવા વઢ ઉત્તર સ્વયોગ્ય ભવ પ્રાપ્ત થયા હોતા નથી, ત્યાં સુધી તે ઉદયમાં આવતું નથી. અને સ્વયોગ્ય ભવપ્રાપ્તિમાં જ ઉદય તેના થાય છે, માટે તે ભવવિપાકી છે.

**લેત્રવિપાકી**---તે અમુક ક્ષેત્રમાં જ ઉદયમાં આવતી હાવાથી ક્ષેત્રવિપાકી કહેવાય છે. અહિં ક્ષેત્ર તે એક ભવ-માંથી બીજા ભવમાં જતાં આકાશ પ્રદેશની બ્રેણિરૂપ જ

Э

2

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

લેવાનું છે. દેવાનુપૂર્વી – મનુષ્યાનુપૂર્વી – તિર્ચ ચાનુપૂર્વી અને નરકાનુપૂર્વી એ ચારે આનુપૂર્વી કર્મો ક્ષેત્રવિપાકી છે. કારણ્ કે તે કર્મો, બે ગતિની વચ્ચે બરાબર આકાશપ્રદેશાની શ્રેણીરૂપ ક્ષેત્ર પર પસાર થતાં જીવને ઉદયમાં આવે છે. પુષ્ટ્ય અને પાપ કર્મ પ્રકૃતિએા :---

આત્માની સાથે સંખંધિત થયેલી આઠે કર્મની ઉત્તર-પ્રકૃતિઓમાં જે કર્મપ્રકૃતિઓના ફલસ્વરૂપે જવને અનુ-કુળસામગ્રીની પ્રાપ્તિ થાય, તે કર્મ પ્રકૃતિઓને **પુ**ષ્ટ**યપ્રકૃતિ** અને પ્રતિકુળ સામગ્રી પ્રાપ્ત કરાવનાર કર્મપ્રકૃતિઓને પાપપ્રકૃતિ કહેવાય છે. આ પ્રમાણે તમામ કર્મપ્રકૃતિ-ઐાનુ પુષ્ટ્ય અને પાપ એમ બે વિભાગમાં વિભાજન<sup>ઁ</sup>થઈ શકે છે. આ બે લેદ સ્વરૂપે તે તમામ કર્મ પ્રકૃતિઓને બાલ-જવા સરલતાથી સમજે છે. કારણ કે પ્રત્યેક ભવમાં જીવ . જે જે સ'ચાેગ પ્રાપ્ત કરે છે તે પૂર્વ'કૃત પુન્ય અગર પાયનું જ ફળ છે. અને વર્ત્તમાન કાળે કરાતાં પુન્ય–પાપકર્મ તે ભ્રવિષ્યમાંપ્રાપ્ત થનારા શુભાશુભ સ'ચાેગનુ' કારણ છે. પાતાનુ' ભુલું યા ખુરૂં ભવિષ્ય તે જીવ઼ પાતે જ ભલા–ખુરાકાર્યથી ' સ્વય જ અનાવે છે. માટે જ કવિવર્ય શ્રી વીરવિજયજી મહારાજે પૂજાની ઢાળમાં ગાશું છે કે:----

' બાંધ સમય ચિત્ત ચેતીયે રે, શ્યેાઉદયે સ'તાપ સલુણે.'

સુદેવ–સુગુર-સંધર્મ પ્રત્યે આદર, સેવા અને ભકિત આદિ શિભકાર્યો તે 'સુષ્ટ્ય કહેવાય, અને તેવાં શુભ કાર્યો કર- વાચી ંખધાતાં જે શુભ કર્મ તે 'પુષ્ટ**યકર્મ**' કહેવાય, ંઅને તે પુષ્ટ્યકર્મનું ફળ પુષ્ટ્**યાદય** કહેવાય છે.

હિ'સા-અસત્ય-ચારી-અપ્રદ્મ-પરિગ્રહ-ક્રોધ-માન-માયા-લેાલ-રાગ-દ્વેષ-કલેશ-ગુગલી-જીઠુ આળ-હર્ષ નેશાક-નિ'દા-છલકપટ અને મિચ્ચાત્વ એ અશુભકાચેનિ પાપ કહેવાય છે. તેવાં અશુભ કાચે કરવાથી બ'ધાતાં જે અશુભ કર્મ તે પાપકર્મ કહેવાય છે. અને તેવા અશુભ કર્માનું ફળ તેને 'પાપાદય કહેવાય છે. એક ભવમાં કરેલ પુણ્ય. અથવા પાપનું ફળ તે જીવને તે ભવમાં જ મળે એવા નિયમ નથી. તે ભવમાં પણ મળે અને અનેક ભવા બાદ પણ મળે. આ હકિકત આગળ પ્રકરણ આઠમામાં કહેલ સ્થિતિબંધના સ્વરૂપથી સમજાશે.

વર્ત્તમાનકાળે પાપ કરનારા કેટલાક જીવાને સુખી. થતા દેખી અને પુષ્ટય કરનારા કેટલાક જીવાને દુ;ખી થતા. દેખી, અનેક અજ્ઞાનીમનુબ્યા ધર્મ યા પુષ્ટયની ઘૂણા કરે છે. પર તુ તેઓ સમજતા નથી કે વર્ત્તમાન સુખ તે પૂર્વ કૃતપુષ્ટયનું ફળ છે, અને વર્ત્તમાન દુ:ખ તે પૂર્વ કૃત-પાપનું ફળ છે. વર્ત્તમાન સમયે કરાતાં પુષ્ટયકર્મીથી ભવા-ન્તરમાં સુખ અને વર્ત્તમાન સમયે કરાતાં પાપકર્મીથી ભવા-તરમાં દુ:ખ મળે છે.

પુષ્ટ્યનું રંળ તે શ્રેષ્ટ છે. પુર'તુ તેમાં પ્રમાદ થઈ જાય તેા પુન્ચ પણુ દુર્ગ'તિમાં લઇજવાવાળુ' થાય છે. અને પુન્ચક્ષળથી પ્રાપ્ત સામગ્રીદ્વારા આત્મસ્વરૂપપ્રાપ્તિની\_

જૈન દર્શનના કમવાદ

આરાધના થાય તા તે પુન્યકળ, પુષ્ટયાત્માને ઉચ્ચ શ્રેષ્ટ્રિમાં લઈ જવાવાળું અને છે. મનુષ્યભવ, શરીરની આરોગ્યતા, રાજ્યૠદિ, સ્વજન કુટું અ પરિપાર, સત્તાનું સ્થાન, શારી-રિક બળ, છુદિ, પંચેન્દ્રિયાની અનુકૂલતા આદિની પ્રાપ્તિ તા પુષ્ટ્ર્યોદયથીજ થાય છે. આ પ્રાપ્ત અનુકુળતાએા પચાવી શકાય તા અમૃત છે, નહિંતર ઝેર છે. એટલે પુષ્ટ્રયના અજીર્ણુથી એ સર્વ સમૃદ્ધિઓ વડે ઉન્મત્ત થઈ જનાર મનુષ્ય તા પુષ્ટ્રયને લાગવવા ટાઈ મે દ્યાર પાપ કર્માના ઉપાર્જક બની દુર્ગ-તિમાં જાય છે.

ગ્રાનિપુરૂષાેએ કહ્યું છે કે પુષ્ય એ અતિ ઉત્તમ વસ્તુ છે, પણું તેની મિઠાસ અતિ લય કર છે. પુન્ય પચા--વવાનું કામ કાચા પારા પચાવવા જેવું છે અર્થાત્ જેઓ પુષ્ટ્યને પચાવી શકે છે તેઓ પુષ્ટ્યના કળ સ્વરૂપે પ્રાપ્ત સામ--ગ્રીએાથી નવું પુષ્ય પ્રાપ્ત કરી આત્માનાે ઉત્કર્ષ સાધે છે. -અને જેએા પુષ્ટયને પચાવી શકતા નથી તેએા પુષ્ટયના ક્ષળસ્વરૂપે પ્રાપ્ત સામગ્રીએાથી નવું પાપ આંધી આત્માને અધાગામી બનાવે છે. માટે પુન્યદ્વારા પ્રાપ્તસામગ્રીથી નવું પુણ્ય ઉપાર્જન કરાવનાર પુણ્યને જૈનદર્શનમાં "પુણ્યાનું - ખાંધિ પુણ્ય " કહ્યું છે. જે પુણ્ય, કર્માની સર્વથા નિજ'રા ( કર્મથી આત્માના સર્વથા છુટકારા ) કરાવ્યા ખાદ આત્માથી <sup>--</sup>અલગ થાય છે, તેવા પુષ્ટયને " પુષ્ટ<mark>યાનુ ખ ધિ પુષ્ટય</mark> " ..કહેવાય છે. તેનું કારણુ એ છે, કે તેવા પુણ્યના ઉદયકાળમાં પણું છવને આત્મજ્ઞાનની જગૃતિ હાવાથી તે પુષ્ય,

કર્મપ્રકૃતિઓનું વિવિધ રીતે વર્ગા કરણ

માેક્ષ માર્ગની આરાધનામાં સહાયક બની માેક્ષપદની પ્રાપ્તિમાં સાધન બને છે. તેનાથી વિપરીત પ્રકારના પુષ્ટ્રયને. "પાપાનુબાંધિ પુષ્ટ્રય" કહેવાય છે. અર્થાત્ પુષ્ટ્રયા પાર્જિત સામગ્રીથી પાપાપાર્જક પુષ્ટ્રયને ""પાપાનું બાંધિ પુષ્ટ્રય" કહેવાય છે. પાપાનુબાંધિ પુષ્ટ્રયવાળા મનુષ્યના વિચાર પ્રબલ રાગ દ્વેષ અને માહથી ભરેલા હાય છે. જેથી અનેક કષ્ટોથી પ્રાપ્ત મનુષ્યભવની સાર્થાંકતા તે કરી. શકતા નથી

ં તાત્પર્ય એ છે કે— ઉદયકાળમાં આત્માને સ સારી સુખામાં આસકત બનાવી, પાપકર્મમાં પ્રવૃત્ત કરાવવા વાળુ પુષ્ટ્ય, ત્યાજ્ય છે. અને સ સારી સુખામાં વિરક્ત દશા પ્રાપ્ત કરાવી માક્ષમાર્ગની આરાધનામાં સહાયક અનનારૂ પુષ્ટ્ય ઉપાદેય (આચરવાલાયક) છે.

**પાપાનુબ'ધિ પુય** અને પુષ્ટ<mark>યાનુબ'ધિ પુષ્ટય એ</mark> અન્ને પ્રકાર તે પુષ્ટ્યનાજ હેાવા છતાં અન્નેના સ'સ્કાર ભિન્ન ભિન્ન હેાવાનું કારણ, પુષ્ટ્ય બ'ધના સમયે ધર્મ કાર્યોમાં વર્ત્તતાં આત્માના અધ્યવસાયજ છે.

દાનાદિ ધર્મકાર્યમાં માટાઇની મહત્વાકાંક્ષા દ્વાચ, અથવા અન્ય કાેઈ પ્રકારની ભૌતિક સ્વાર્થની આકાંક્ષા વર્તાતી હાેય, તાે તેવા ધર્મકાર્યોથી યા સદ્દપ્રવૃત્તિથી થતા પુષ્ટ્રયબધ, આશંસાદાષવાળા હાેવાથી તેમાં પાપાનુઅધિ પુષ્ટ્રયના સંસ્કારા રાપાય છે. આવા પાપાનુઅધિ પુન્ચનાઉદય લખતે છવ, અધ્યાત્મગ્ઞાન પ્રત્યે ઉપેક્ષાસેવી ભૌતિક સુખ-

309\_

સામગ્રીનીપ્રાપ્તિમાં જ વિદ્વતા માને છે. પરલેાક-પુણ્ય-પાપ-આત્મા-માક્ષ આદિના લક્ષમાં મૂર્ખતા સમજી કંકત આ ભવના જીવનમાં ભાેગ વિલાસ ભાેગવવામાં જ સુખ માને છે. સ્વસ્વાર્થમાં જ મૂઢ બની સ્વશક્તિદ્વારા જગતમાં સંહાર-લીલાનાં નાટક ઉભાં કરે છે. અનેકવિધ વૈજ્ઞાનિક અખત-રાઓ કરી જગતમાં ભયભીત વાતાવરણ ફેલાવે છે. નિર્બલ-જીવાને કચરી નાખવામાંજ હાેશિયારી માને છે. જેમ પૂર્વંકૃત પાપ તે વર્ત્તમાનમાં દુ:ખ દેવાવાળું છે, તેમ "પાપાનુ-અંધિ પુન્ય" તે ભવિષ્યમાં દુ:ખદાઈ છે. પાપાનુઅંધિ પુણ્ય અને પૂર્વકૃત પાપમાં આ સિવાય કંઈ ભેદ નથી. પૂજ્ય ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશાવિજ્યજી મહારાજે કહ્યું છે કે--

## इत्थमेकत्व मापन्नं, फलतः पुण्य पापयोः । मन्यते यो न मूढात्मा, नान्तस्तस्य भवोद्धेः ॥

આ પ્રમાણે કળથી એકપણાને પામેલા પુષ્ય અને પાપને જે એકરૂપ ગણતાે નથી તે મૂઢાત્મા ભવસમુદ્રના <sup>-</sup>પારને પામી શકતાે નથી.

આશ'સાદોષ અર્થાત્ કાેઈપણ પ્રકારની ભૌતિક આંકાંક્ષારહિત થતા દાનાદિ ધર્મ તે "પુર્ણ્યાનુબ'ધિ પુન્ય " નાે બ'ધ કરાવનાર થાય છે. સાત્વિકદાન તથા ઇન્દ્રિયાનુ દમન, પ્રભુ પુજાદિ ઉત્તમ અનુષ્ઠાનાનું આચરણ અને શાસ્ત્રોના પઠન પાઠન પૂર્વક પ્રભુના નામ અને ગુણેાનુ કીર્તન, મરણાંત કષ્ટમાં પણ સ્વધર્મનું પાલન, અન્તઃકરણની સરલતા, મન-વચન અને કાયાથી કાેઈ પણ પ્રકાર કાેઈ કર્મપ્રકૃતિઓનું વિવિધ રીતે વર્ગાંકરણ

પણ જીવને કષ્ટ નહીં દેવાની વૃત્તિ, યથાર્થ અને પ્રિય ભાષણ, પાતાનું બુરૂં કરનાર પ્રત્યે પણ કોધના અભાવ, અભિમાનના ત્યાગ, ચિત્તની ચંચળતાના અભાવ, કાંઇની પણ નિંદા કરવાના ત્યાગ, ઇન્દ્રિયાના વિષયા સાથે સંયાગ થવા છતાંપણ અનાશક્ત ભાવ, લાકવિરૂદ્ધ અને શાસ્ત-વિરૂદ્ધ આચરણમાં લજ્જા, મૈત્રી, પ્રમાદ, કારૂણ્ય અને મધ્ય-સ્થતા, આ સર્વ સદુગુણાની પ્રાપ્તિ " પુણ્યાનુઅંધિ પુણ્ય " ના ઉદયથી જ થાય છે. માટે અહીં સમજવું જરૂરી એ છે કે દાનાદિ શુભ અનુષ્ઠાના પુણ્યઅંધમાં કારણભૂત છે. પણ તે અનુષ્ઠાનામાં પ્રવૃત્ત થવા ટાઈ મે જીવનું લક્ષ સારૂં હાય તા તે અનુષ્ઠાનાથી " પુણ્યાનુઅંધિ પુણ્ય " અંધાય છે. અને લક્ષ સારૂં ન હાય તા ' પાપાનુઅંધિ પુન્ય " બંધાય છે.

પુષ્ટ્યની માફક પાપ પણુ બે પ્રકારનું છે. (૧) જે પાપ લાેગવતાં નવું પુષ્ટ્ય બંધાય તે '' પુષ્ટ્યાનુબંધિ પાપ '' અને (૨).જે પાપ લાેગવતાં નવું પાપ બંધાય તે '' પાપાનું બંધિપાપ '' કહેવાય છે.

આત્ત<sup>6</sup>ધ્યાન કે રૌદ્રધ્યાન કર્યા વિના સમભાવે ભાેગ-વાતા પૂર્વકૃતપાપના ઉદયને '' પુષ્ટયાનુઅંધિ પાપ " કહેવાય છે. વળી જે પાપાદયથી પ્રાપ્ત અનેક પ્રતિકુળ સંચાગામાં પણુ લેશમાત્ર અધર્મ સેવવાની ઈચ્છા ન થાય, અને દીન-પણુ ન દાખવે, જગત માત્રના પ્રાણુઓ પ્રત્યે મૈત્રીભાવ પ્રવર્ત્ત, પાતાની પ્રતિકુળતામાં પણુ અન્યની અનુકુળતા

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

ઇચ્છે, અન્યને અનુકુળતા થવામાં ચથાશક્તિ પ્રવૃત્તિ કરે, આત્માની સ્વભાવદશા પ્રત્યે લક્ષ રહે તેા તેવા ઉદયમાં આવેલ પાપને '' પુષ્ટયાનુઅ'ધિ પાપ કહેવાય છે.

પૂર્વ કૃત પાપના ઉદયમાં જીવને આર્ત્ત ધ્યાન-રૌદ્ર-•યાન થાય, નવુ પાપ કરવાની વૃત્તિ રહે, લૂખે મરતા અનેક જીવાના સંહાર કરે, ચારી લુંટફાટ કરે, કપટ કરી લાેકાને છેતરે, ઈત્યાદિ દુઃબ્ટપ્રવૃત્તિ દ્વારા નવુ પાપ અધાવનાર પૂર્વ કૃત પાપના ઉદયને '' પાપાનુઅધિ પાપ '' કહેવાય છે.

અન્ને પ્રકારના પુણ્યની માફક આ અન્ને પ્રકારના પાપના સંસ્કારોની ભિન્નતાનું કારણ પણ પાપ બધ ટાઈ મે ચતી દુઃગ્પ્રવૃત્તિમાં વર્તતા જીવના અધ્યવસાયોજ છે. પાપ ભીરૂ હાવા છતાં પણ અનિવાર્ય સંયોગામાં દુઃખાતા દીલે, ન છૂટકે, પાપની ઘૃણા પૂર્વક પાપ થઈ ગશું હાય. થઈ ગયા પછી પણ થયેલ પાપ હુદયમાં ડંખતું હાય, તા તે પાપાદય સમયે પ્રતિકુળ સંયોગામાં પણ જીવની ભાવના સારી રહે છે.

અત્ય ત આશક્તિપૂર્વક અને કર્યા બાદ પણુ તે પાપની ચતી પુનઃ પુનઃ અનુમાદનાવાળા પાપના બધ " પાપાનુ-અધિ પાપ" રૂપે બની તે પાપાદયસમચે પ્રાપ્ત પ્રતિ-કુળતામાં જીવને દુઃધ્યાની બનાવી પાપની પર પરા વધારે છે. કર્મની ઉત્તર પ્રકૃતિઓ બધમાં ૧૨૦ બધાય છે. તેમાં ૪૨ પુષ્ટ્રયપ્રકૃતિ અને ૮૨ પાપ પ્રકૃતિઓ નીચે મુજબ છે. આમાં વર્ણુ ચતુષ્ક, પુષ્ટ્ય અને પાપ અન્નેમાં ગણુ-વાથી ૧ વર્ણુ ચતુષ્ક બાદ કરતાં શેષ ૧૨૦ કર્મ પ્રકૃતિઓ પુષ્ટ્ય અને પાપમાં સંગૃહિત થઈ જાય છે, વર્ણાદિચતુષ્ક તે પુષ્ટ્યને વિષે શુભ અને પાપને વિષે અશુભ સમજવા.

(૧) દેવગતિ (૨) દેવાનુપૂર્વી (૩) દેવાચુષ્ (૪) મનુષ્ય-ગતિ, (૫) મનુ-યાનુપૂર્વી (૭) મનુષ્યાચુષ્ (૭) ઉચ્ચગાત્ર, (૮) સાતાવેદનીય, (૯ થી ૧૮) ત્રસ વીગેરે દશ. (૧૯ થી ૨૩) પાંચ શરીર, (૨૪ થી ૨૬) ત્રણ ઉપાંગ. (૨૭) વજા ઋષલ નારાચસંઘયણુ (૨૮) સમચતુરસ્ત્ર સંસ્થાન, (૨૯) પરાઘાત નામ કર્મ. (૩૦) ઉચ્છવાસ નામ કર્મ. (૩૧) ગ્યાતપ નામકર્મ. (૩૨) ઉદ્યોત નામકર્મ. (૩૩) અગુર્લઘુ નામકર્મ. (૩૪) તીર્થ કર નામકર્મ. (૩૫) નિર્માણ નામકર્મ (૩૬) તિર્ય ચાયુ. (૩૭ થી ૪૦) શુભવર્ણ, શુભગ ધ, શુભરસ, અને શુભસ્પર્શ નામકર્મ. (૪૧) પંચ દ્રિય જાતિ. (૪૨) શુભ વિદ્યાયાગતિ. આ પ્રમાણે ૪૨ પુષ્ટ્યપ્રકૃતિઓ છે.

(૧ થી ૫) છેલ્લાં પાંચ સ'ઘયણ. (૬ થી ૧૦) છેલ્લાં પાંચ સ'સ્થાન. (૧૧) અશુભ વિહાયાગતિ. (૧૨) તિર્ય'ચગતિ. (૧૩) તિર્ય'ચાનુપૂર્વી. (૧૪) અશાતાવેદનીય. (૧૫) નીચચાત્ર. (૧૬) ઉપઘાતનામકર્મ. (૧૯) એકે'દ્રિય જાતિ. (૧૮) બેઇંદ્રિયજાતિ. (૧૯) તેઇંદ્રિયજાતિ. (૨૦) ચઉ-(૨'દ્રિય જાતિ. (૨૧) નરકગતિનામકર્મ. (૨૨) નરકાનુપૂર્વી-નામકર્મ. (૨૩) નરકાશુષનામકર્મ. (૨૪ થી ૩૩) સ્થાવર વીગેરે દશ. (૩૪ થી ૩૭) અશુભ વર્ણ, ગ'ધ, રસ, સ્પર્શનામકર્મ. (૩૮ થી ૪૨) પાંચજ્ઞાનાવરણીય કર્મ. (૪૩ થી ૫૧) નવદર્શનાવરણીયકર્મ. (૫૨ થી ૭૭) છવીસ માહેનીયકર્મ. (૭૮ થી ૮૨) પાંચ અ'તરાય કર્મ. એમ ૮૨ કર્મ'પ્રકૃતિઓ પાયની છે.

## પ્રકરણ ૮ મું

સ્થિતિબ'ધ–રસબ'ધ અને પ્રદેશબ'ધ.

## ર્શ્વિભ'ધ:—

મિચ્યાત્વાદિ હેતુએાથી જીવની ત્રણુ ચેાગરૂપ ક્રિયા વડે આત્માને વળગેલી કાર્મણુ વર્ગણા તે કર્મ તરીકે ઐાળખાય છે. આ કામ હ વર્ગ હા આત્માની સાથે ચાંટચા યાદ અમુક ટાઈમ પછી તેનામાં જીવ ઉપર જીદી જીદી અસર ઉત્પન્ન કરવારૂપ શક્તિ પ્રગટ થાય છે. અસુક પ્રકા-રની અસર જીવ ઉપર ઉપજાવવાના સ્વભાવનું પરિણમન તાે તે કર્મ વર્ગ હ્યામાં આત્માની સાથે અ'ધાતી વખતના સમયે જ થઈ ગયેલ હાેવા છતાં તે અનુસાર તે અસર કર વાપણું તેા અસુક ટાઈસ પછી જ તેનામાં પ્રગટ થાય છે. જીવ ઉપર જીદી જીદી અસર ઉત્પન્ન કરવા ઠરેલી શક્તિઓને અનુ-સરીને જ તે કર્માનાં નામા પાડવામાં આવેલાં છે. કર્મશાસ્ત્રના અ ધારણની રચનામાં આઠે કર્મના ૧૫૮ લેદા તે પ્રકૃતિ ( જીવ ઉપર અમુક પ્રકારની અસર કરવા રૂપ સ્વભાવ ) ને આશ્રયીને જ પાડવામાં આવ્યા છે.

દરેક સ'સારી આત્માએા અનાદિકાલથી જ્ઞાનાવરણી-ચાદિ આઠે પ્રકારના કર્મથી બ'ધાયેલા છે. આ કર્મબ'ધનું અનાદિપણું તે પ્રવાહની અપેક્ષાએ છે, પણ વ્યક્તિની અપેક્ષાએ સાદિ શાંત છે. કારણ કે વ્યક્તિની અપેક્ષાએ તાે કર્મ'બ'ધન વધારેમાં વધારે સિત્તેર કાેડાકાેડી સાગરાેપમ કાળ પ્રમાણ હાેઈ શકે. આત્મા સાથે વળગી રહેવાની તેનાથી અધિક સ્થિતિ કાેઈ પણ કર્મ'ની છે જ નહિં. એટલે કાેઈ કર્મવિશેષના સંયાગ કોઈ પણ જીવને અનાદિથી તાે હાેતા જ નથી.

જેમ એક દિવસ કે એક રાત્રિની શરૂઆત પણ છે, અને સમાપ્તિ પણુ છે, છતાં પણુ સમગ્ર રાત્રિ દિવસની અપેક્ષાએ દિવસ કે રાત્રિની શરૂઆત કહી શકીએ નહિં. એવી રીતે લાેગવવા આદિ દ્વારાએ કર્મ વિખુટાં પડતાં જાય છે, અને બધનાં કારણાનું અસ્તિત્વ હાેઈને જીવને નવાં નવાં કર્મ અ'ધાતાં રહે છે. જેથી પ્રવાહરૂપે અથવા પર'-પરારૂપે જીવની સાથેનેા જડ એવા કર્મના જે સંચાેગ છે, તે અનાદિકાલીન છે, પંણુ કાેઇ કર્મ વિશેષના સંચાેગ જીવને અનાદિકાલથી હાેતા નથી. જે જીવાેને કર્મ'ના સંચાેગ હાેય છે, તેજ જીવને કર્મના ખધ થઈ શકે છે. એટલે આજે કમ ને ખાંધનારા આત્મા, ભૂતકાળમાં કાેઈ કાળે કર્મ રહિત હશે એમ કહી શકાય જ નહિં. જેથી તે કર્મી-વેદવાના કાળમાં નવાં નવાં કર્મોનું ખ'ધન નવી નવી સ્થિતિ-વાળું થાય, અને તે જુદું જુદું ભેાગવવું પડે એમાં નવાઈ નથી.

પ્રત્યેક સમયે આત્મા પૂર્વ'બહ્ર કર્મો પૈકી સ્થિતિકાળ-

પૂર્ણ થયેલ અમુક કર્માથી છૂટે છે પણ ખરા, અને નવીન કર્મને બાંધે છે પણુ ખરા. એટલે નવીન કર્મથી બધાવાપણુ તા સમયે સમયે સ સારી આત્મામાં ચાલુ છે. આમ હાેઈને, જીવને અનાદિ-કર્મ-બહુ કહેવાને બદલે જીવને અનાદિ-સ તાન-બહુ અથવા અનાદિ-કર્મ-પર પરા-વેષ્ટિત કહેવા વધુ ચાગ્ય છે.

પૂર્વસ ચિત કર્મા પૈકી અમુક કર્મના સ્થિતિકાલ પૂર્ણ થયે તે કર્મ આત્મામાંથી ક્ષય થઈ જાય છે. બ ધાયેલ કર્મ, આત્મા સાથે કેટલા ટાઈમ સુધી સ્થિર રહી શકશે તે સ્થિતિકાલ, કર્મો બ ધાતી વખતના સમયે જ નક્કી થએલ હાય છે. તેને સ્થિતિબ ધ કહેવાય છે. મિચ્યાત્વાદિના નિમિત્તથી એક જ પરિણામ દ્વારા સ ચિત થતું કર્મ, ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળું પણ હાઈ શકે છે, અને જઘન્ય સ્થિતિવાળું, પણ હાઈ શકે છે. તીવ અશુભપરિણામ દ્વારા જનિત જે કર્મ, તે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળું હાય છે. આઠ પ્રકારના, કર્મની ઉત્કૃષ્ટસ્થિતિ સમાન નહિં પણ ભિન્ન ભિન્ન હાય છે.

ગ્રાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, વેદનીય અને અન્તરાય, એ ચાર પ્રકારનાં કર્માની ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટસ્થિતિ, ત્રીસ કાેટા-કાેટિ સાગરાપમ પ્રમાણ છે. માહનીય કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સીત્તેર કાેટાકાેટિ સાગરાપમ પ્રમાણ અને નામકર્મની તથા ગાત્રકર્મની ઉત્કૃષ્ટમાંઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ વીસ કાેટાકાેટિ સાગરાપમ પ્રમાણ છે. બાકી રહેલ આશુષ્ય કર્મની ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તે તેત્રીસ સાગરાપમ પ્રમાણ હેલ્ય છે. ંસ્થિતિબ'ધ-રસબ'ધ અને પ્રદેશબ'ધ

ગ્રાનાવરણીય વીગેરે આઠ કમાની સ્થિતિ જેમ ઉત્કૃષ્ટમાં ર્વેલ્કૃષ્ટ કેાટિની હાેઈ શકે છે, તેમ જઘન્યમાં જંઘન્ય કેાટિની પણ હાેઈ શકે છે. તેવા પ્રકારના પરિણામથી સંચિત થતાં ંઆઠ પ્રકારનાં કમેમાં વેદનીય કર્મની જઘન્યમાં જઘન્ય .સ્થિતિ ખાર મૃહૂર્ત્ત માત્રની હાય છે; નામકર્મ અને ખાત્ર કર્મની જઘન્યમાંજઘન્ય સ્થિતિ આઠ સુંહૂર્ત માત્રની હાેય છે, જ્યારે ખાકીનાં જે જ્ઞાનાવરણીય દર્શનાવરણીય, માહનીય, આંધુષ્ય અને અન્તરાય એ પાંચ પ્રકારના કર્મોની જઘન્યમાં જઘન્ય સ્થિતિ અન્તર્મુદ્ધર્ત માત્રની હેાય છે. આ પ્રમાણે ·ઉત્કૃષ્ટ રિચતિ અને જઘન્ય સ્થિતિનું પ્રમાણુ મૂળ કર્મ પ્રકૃતિઓ અગેનું છે. આઠે કર્મની દરેક ઉત્તર પ્રકૃતિના . ઉત્દુષ્ટ તથા જઘન્યસ્થિતિઅ ધ, શુણુઠાણુા તથા ગતિને વિષે ·ઉત્કૃષ્ટ–જઘન્યસ્થિતિઅધનુ અલ્પ બહુત્વ, એ વગેરે સ્થિતિ-અંધ અંગે વિસ્તૃત વર્ણુન, પંચમ કંમેંગ્રંથ ગાથા ૨૬ થી . .ંગાથા પર સુધીમાંથી તથા પંચ સંગ્રહમાં ચાથા બ'ધ હેતુ ્દ્વારમાં આપેલ રિથતિબ'ધના અધિકારમાંથી સમજ લેેવુ' જારૂરી છે.

સ્થિતિબ ધના અલ્પાધિકતાના આધાર સ કલેશ કે વિશુદ્ધિ છે. જેમ જેમ સ કલેશ વધારે તેમ તેમ સ્થિતિના અ ધ વધારે, જેમ જેમ સ કલેશ ઓછા અને વિશુદ્ધિ વધારે તેમ તેમ સ્થિતિના બ ધ અલ્પ અલ્પ થાય છે. કષાયના ઉદયથી ઉત્પન્ન થયેલા જે અશુભ અધ્યવસાય તે સ કલેશ કહેવાય છે. સ્થિતિબ ધ અને અનુભાગ (રસ) બ ધ

ંટઠેંદ

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

અ ગેનું ધારણ અધ્યવસાયને અનુલક્ષીને જ છે. આત્માની પ્રવૃ-તિમાં-ચાેગવ્યાપારમાં જેટલી કષાયની માત્રા હાેય છે તેને અનુરૂપ કર્મ'ના કાળ અને સુખ-દુઃખ વિપાકની તીવતા મ દતા તે આત્માએ ગ્રહણ કરેલ કર્મ પુદ્દગલાેમાં નક્કી થાય છે. કષાયરૂપ હેતુ વિના જે કર્મ આત્મા સાથે બ ધાય છે, તેમાં રસ હાતા નથી. અને તેથી તેનું ક ઈપણ કળ અનુ-લવમાં આવતું નથી. કારણ કે કષાયની માત્રા વિના કર્મ'ને આત્માની સાથે સ બહ ટકી શકતા નથી, અને સ બહ ન ટકે એટલે વિપાક પણ દઈ શકતાં નથી.

અને તેથીજ અગીઆરમા આદિ ગુણઠાણુ છે સમય પ્રમાણ બધાતા વેદનીય કર્મની જઘન્ય સ્થિતિમાં બધા તરીકે વિવક્ષા કરી નથી. અગીયારમેથી ચૌદમા પર્ય'ત જે સુખ– દુખના અનુભવ આત્મા કરે છે, તે અગીઆરમા આદિ ગુણુઠાણુ કેવલ યાગ પ્રત્યચિક બધાયેલ શાતાના નહિ, પર તુ દશમા ગુણુઠાણુ સુધીની બધાયેલ શાતા-અશાતાના જ ફળને અનુભવે છે. અગીઆરમા ગુણુઠાણાથી કેવળ યાગનિમિત્તે બધાયેલ સાતાવેદનીયના તા ઉદ્દય હાય કે ન હાય તે સરખુ જ છે.

કર્મના સ્થિતિકાળની ગણત્રી આત્માની સાથે કર્મ વળગે ત્યારથી તે આત્માથી તે છુટું પડે ત્યાં સુધીની ગણુવાની છે. સ્થિતિકાળ દરમ્યાન અદ્ધકર્મની અવસ્થા બે પ્રકારની છે (૧) અબાધાકાળ (અનુદય) અને (૨) નિષે-કકાળ (ભાેગ્યકાળ). ઔષધિ–રસાયણા તે ખાતાં સાથેજ કામ કરતાં નથી, પણ અસુક ટાઈમ પછી જ કામ કરે છે. હરડેનું કાર્ય રેચ કરવાનું છે, તેા પણુ હરડે લીધા ખાદ હરડેની બીજી અસર થતી હાેય તેા પણુ રેચનું કાર્ય તેા અમુક ટાઈમ પછી જ કરે. ચૂલે ચડાવતાં જ તરત કાેઈ પણુ ચીજ પાકી જતી નથી. જેવી વસ્તુ તે પ્રમાણુમાં તેના પાક થતાં વાર લાગે છે. તેમ અધાયેલું કર્મ અધાતાંની સાથે જ કામ કરતું નથી. તે કર્મના પાકકાળ ન થાય ત્યાં સુધીના કાળને જૈન પરિભાષામાં ' અગાધાકાળ ' કહેવામાં આવે છે. કર્મના એ અખાધાકાળ વ્યતીત થઈ ગયા પછી જ કર્મ તેનું ફળ દેવાનું શરૂ કરે છે, એને કર્મના ઉદય કહેવામાં આવે છે. ઉદય કાળમાં કર્મને ક્રમશ: લાેગવવા માટે કર્મદલિકની રચના થાય છે માટે તેને નિષેકકાળ કહેવાય છે. એટલે કર્મની જેટલી સ્થિતિ ખંધાઈ, તેમાંથી અમુક સ્થિતિ અખાધાકાળમાં જાય છે, અને ખાકીની સ્થિતિ નિષેક-લાગ્ય કાળમાં જાય છે. લાગ્ય કાળમાં કર્મનાં પુદ્ગલાે ક્રમશઃ ઉદયમાં આવે છે. અને કળ આપીને આત્માથી છુટાં પડી જાય છે.

કર્મના સ્થિતિબ ધમાં પણુ અખાધાકાળ અને ભાેગ્ય-કાળ નિયત હાેય છે. 'જે કર્મની જેટલા કાેડાકાેડી સાગ-રાેપમ પ્રમાણુ સ્થિતિ બ ધાય તેના તેટલા સા વર્ષના અખાધાકાળ હાેય છે. જેમકે માહનીય કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સિત્તેર કાેડાકાેડી સાગરાેપમ પ્રમાણુ બ ધાતી હાેવાથી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિમાં તેના સાત હજાર વરસના અબાધાકાળ હાેય

ેં જૈન દર્શનના કર્મવાદ

છે. એ પ્રમાણે દરેક કંમ અગે સમંજવુ. સ્થિતિબધ જેમ ઉત્કૃષ્ટ અને જઘન્ય બે પ્રકારે કહ્યો, તેમ અબાધાકાળ પણ ઉત્કૃષ્ટ અને જઘન્ય બે પ્રકારે સમજવા. ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિએ ઉત્કૃષ્ટ અબાધાકાળ અને જઘન્ય સ્થિતિએ જઘન્ય અબા-ધાકાળ હાય છે. દરેક કર્મના જઘન્ય સ્થિતિબધે જઘન્ય અબાધાકાળ અતસુંહૂત્તીના હાય છે.

કવેર

ં ઉત્કૃષ્ટ અને જઘન્ય સ્થિતિબ'ધના અબાધાકાળનુ' ધારણ ઉપર મુજબ છે. પણ જીવાે અનેક છે, તેમાં કાેઈ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ખાંધે છે, કાેઈ એક સમય ન્યૂન ખાંધે છે, કાેઈ બે સમય ન્યૂન બાંધ, ચાવત કાેઈ પલ્યાેપમના અ-સ ખ્યાતમે લાગે ન્યૂન બાંધે છે, કાેઈ તેનાથી પણ ન્યૂન આંધે છે, તાે ત્યાં અબાધાકાળનાે નિયમ શાે ? ત્યાં એમ સમજવું કે, ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિખંધ કરે ત્યારે ઉત્કૃષ્ટ અબાધા, એક, સમય. ન્યૂન કરે ત્યારે પણ ઉત્કૃષ્ટ અબાધા, બે સમય ન્ચૂન બંધ કરે ત્યારે પણ ઉત્કૃષ્ટ અબાધા, ચાવત્ જ્યાં સુધી પલ્યાેપમના અસ'ખ્યાતમે ભાગે ન્યૂન બ'ધ ન કરે ત્યાં સુધી ઉત્કૃષ્ટ અબાધા પડે, પલ્યાેપમના અસ'ખ્યાતમા ભાગે ન્યૂન ખધ કરે ત્યારે એક સમય ન્યૂન ઉત્કૃષ્ટ અખાધા સડે, તે બીજીવાર પલ્યાપર્મના અસંખ્યાતમા ભાગ ચાછા ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબંધ થાય ત્યારે બે સમય ન્યૂન ઉત્કૃષ્ટ અબાધા પડે. એ પ્રમાણે પ્રત્યેક પલ્યાેપમના અસ'ખ્યાતમા ભાગે અખાધાના એક એક સમય ન્યૂન કરતાં એક ખાજી જઘન્ય સ્થિતિખધ અને બીજી બાજી જઘન્ય અબાધા આવે.

અથવા જઘન્ય સ્થિતિ ધે અંતર્મુ હૂં તેને અળાધાકાળ, સમયાધિક જઘન્ય સ્થિતિ ધથી માંડી યાવત્ પલ્યાેપમના અસ ખ્ય ભાગાધિક બંધથી આર ભી બીજો પલ્યાેપમના અસ ખ્ય તમા ભાગ પૂર્ણ થાય ત્યાં સુધી બે સમયાધિક અંતર્મુ હૂર્તના અબાધાકાળ પડે. એમ પલ્યાેપમના અસ-ખ્યાતમા ભાગાધિક બધે સમયસમયના અબાધાકાળ વધારતાં પૂર્ણ દાેડાકાેડી સાગરાેપમના બધે સા વરસના અળાધાકાળ હાેય. એ રીતે એક બાજુ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બધ અને બીજી બાજુ ઉત્કૃષ્ટ અબાધા આવે.

ઘણા છવાને એક સરખી સ્થિતિ ગધાયા છતાં ભિન્ન ભિન્ન ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવાદિવડે થયેલી અધ્યવસા-ચાની વિચિત્રતાના કારણે સરખી સ્થિતિ ગાંધનાર તે સઘળા જીવા તે કર્મને એક જ ક્ષેત્રમાં, એક જ કાળમાં કે એક જ પ્રકારના સરખા સંયોગામાં જ અનુભવતા નથી. કારણ કે અમુક સ્થિતિબધ થવામાં અમુક જ અધ્યવસાય કારણરૂપ છે, એવુ નથી. એક સરખા સ્થિતિબધ થવામાં અનેક અધ્યવસાયારૂપ અનેક કારણા છે, જેટલા સ્થિતિ-ખધ અમુક અધ્યવસાયાથી થાય છે, તેટલા જ સ્થિતિળધ મીજા અનેક અધ્યવસાયાથી થાય છે, તેટલા જ સ્થિતિળધ

એટલે ભિન્ન ભિન્ન જીવામાં ભિન્ન ભિન્ન અધ્ય-વસાચાથી થયેલા સ્થિતિખધ સરખા હાવા છતાં પણ તે દુરેક જીવા ભિન્ન ભિન્ન ક્ષેત્રકાળાદિ અને ભિન્ન ભિન્ન સંયોગામાં અનુભવે છે. તે ભિન્ન ભિન્ન સંયોગામાં અનુ-

ક૧ે૩

ભવવામાં ભિન્ન ભિન્ન અધ્યવસાચાે કારણુરૂપ છે. ભિન્ન ભિન્ન દ્રવ્ય–ક્ષેત્ર–કાળ–ભાવ આદિ અનેક કારણુેાની આત્મા પર થતી અસરને લઈને જ અધ્યવસાચાની ભિન્નતા થાય છે.

આશુષકર્મ સિવાય સાતે કર્મના અબાધાકાળનું પ્રમાણ ઉપર કહ્યા મુજબ ચાેક્કસ હાેવાથી તે સાતે કર્મના અ-આધાકાળ અને ભાેગકાળ બન્ને મળાને સ્થિતિકાળની બણુત્રી કહી છે, એટલે જેમકે માહનીય કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સીત્તેર કાેડાકાેડી સાગરાેપમની કહી છે, તેમાં સાત હજાર વર્ષ અનુદય કાળનાં અને સાત હજાર વર્ષ ન્યૂન સિત્તેર કાેડા કાેડી સાગરાેપમ નિષેક (ભાગ્ય) કાળનાં એમ અબાધાકાળ અને નિષેકકાળ બન્ને મળીને સિત્તર કાેડાકાેડી સાગરાેપમની ગણુત્રીએ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબ'ધ કહ્યો છે. એ રીતે શેષ છ કર્મના સ્થિતિબ'ધને અ'ગે પણ સમજવુ'.

આશુઃકર્મના અભાધાકાળનું પ્રસાણું નિયત નહિં હેાવાથી તે કર્મના સ્થિતિબંધ અભાધાકાળ રહિત કહ્યાે છે. આશુકર્મ અંગે કહેલી સ્થિતિબંધની ગણુત્રી આશુ ભાેગવટાના પ્રારંભથી પૂર્ણુતા થતાં સુધીની સમજવી. ઉદયકાળ સિવાયની ગણુત્રી આશુના સ્થિતિબંધમાં નથી. એટલે આશુઃકર્મના અભાધાકાળ ઉપરાક્ત ઉત્કૃષ્ટ અને જઘન્ય સ્થિતિ સાથે એડચો નથી.

વર્તમાન કાળે ભાેગવાતા આયુખ્યના સમયે બધાયેલ પરભવના આયુના અબાધાકાળ, તે વર્તમાન આયુ જેટલું શેષ રહે તેટલા સમજવા. તેમાં અંતર્મુહૂર્તના આયુવાળા પરભવનું આશુ પણુ અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાણુ બાંધનારના હિસાબે આશુના બંધ અને અબાધાકાળ બન્ને જઘન્ય હાય છે.

અંતર્મુ હૂર્તના આયુવાળા ત દુલીયા મત્સ્ય તે તેત્રીસ સાગરાપમ પ્રમાણ સ્થિતિવાળુ સાતમી નારકીનું આયુ બાંધે, તે હિસાબે આયુના સ્થિતિબ ધ ઉત્કૃષ્ટ અને અબાધા જઘન્ય હાય છે. પૂર્વ કાટિ વર્ષના આયુવાળા પાતાના તે આયુના લાગવટાની ત્રીજા ભાગની શરૂઆતમાં પરભવનું આયુ અંત-મું હું ત સ્થિતિ પ્રમાણ બાંધે તે હિસાબે સ્થિતિબ ધ જઘન્ય અને આબાધકાળ ઉત્કૃષ્ટ હાય છે.

પૂર્વ'કોટિ વર્ષ'ના આયુવાળાે પાતાના આયુના ભાેગ-વટાની ત્રીજા ભાગની શરૂઆતમાં તેત્રીસ સાગરાેપમ પ્રમાણુ-વ.ળું દેવ કે નારકીનું પરભવનું આયુ બાંધવાના હિસાબે તે સ્થિતિષ્ય ધ અને અબાધા બન્ને ઉત્કૃષ્ટ હાેય છે.

આ રીતે બધ્યમાન આયુની અબાધા ભાગવાતા આયુને આધીન છે. પણુ બધાતા આયુને આધીન નથી, જ્યારે આયુ સિવાય શેષ સાત કર્મની અબાધા બધાતા કર્મને આધીન હાવથી તે કર્મામાં વર્તતી અબાધા તાબધાતા કર્મની સત્તાના વિષયભૂત કહેવાય છે. જેથી અપવર્ત્તના વઢ-તે કર્માની અબાધા ઉડાડી પણુ શકાય છે, યા તા બધાતા કર્મની સ્વજાતીય પ્રકૃતિના તે સમયે જો ઉદય હાય તા બધાવલિકા ગયા બાદ ઉદીરણા વડે તેના ઉદય પણુ થઈ શકે છે. આયુમાં તેમ બની શકતું નથી. કારણુ કે બધ્યમાન આયુની અબાધા તે બધાતા આયુની સત્તાના વિષયભૂત-

- જૈન દર્શનના કર્મવાદ

'કહેવાતી નથી. આયુના સ્વભાવ એવા છે કે અનુભવાતા ભવનું આયુ જ્યાં સુધી ઉદયમાં વર્તે છે, ત્યાં સુધી બધાતા ભવનું આયુ, સર્વથા–પ્રદેસાદય કે રસાદયથી ઉદયમાં આવતું નથી. પર'તુ અનુભવાતા ભવનું આયુ પૂર્ણ થયા પછી જ .અવશ્ય ઉદયમાં આવે છે.

દરેક કર્મના સ્થિતિબ ધની જ્યેબ્ઠ સ્થિતિ ઉત્કૃબ્ટ સ કિલબ્ટ અધ્યવસાયરૂપ અશુદ્ધ કારણે બ ધાતી હાવાથી શુભ અથવા અશુભ સઘળી કર્મ પ્રકૃતિઓની (દેવ-નનુવ્ય અને તિર્ય ચાયુ સિવાય) ઉત્કૃબ્ટ સ્થિતિ અશુભ કહેવાય છે. શુભ કે અશુભ કર્મ પ્રકૃતિઓ પૈકી જે જે પ્રકૃતિના બ ધર્માં જે જે સ કલેશ હેતુભૂત હાય તે તે સ કલેશની વૃદ્ધિએ તે તે પ્રકૃતિની સ્થિતિ વધુ બ ધાય, અને સ કલેશ ઘટવાથી આેછી બ ધાય છે.

્ર અશુભ પ્રકૃતિઓના તા રસબ ધ અ ગે પણ તેવી જ 'રીતે સમજવુ', પણ શુભ પ્રકૃતિના રસબ ધ અ ગે સ્વચાેગ્ય 'ઉત્કૃષ્ટ સ કિલપ્ટ પરિણામરૂપે બ ધાતી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિમાં 'રસ અત્ય ત અલ્પ હાેય છે. જેથી શુભ કર્મની ઉત્કૃષ્ટ 'સ્થિતિ તા રસ કાઢી લીધેલી શેલડી જેવી નિરસ હાેવાથી અંશુભ કહેવાય છે.દેવ--મનુષ્ય અને તિર્ય વ્યચુના જ્યેષ્ઠ બ ધ . અશુભ કહેવાતા નથી. કારણ કે એ ત્રણ આયુના ક્રમ અન્ય . શુભ પ્રકૃતિઓની હકીકતથી વિપરીત રીતે છે.

ઘેાલના પરિણામે થતા આઝુબ'ધમાં તે તે આઝુ બ'ધાઈ

શકે તેટલા પૂરતા જ સર્વ સંકલેશ કે સર્વ વિશુદ્ધ પરિણામ લેવાના હાેઈ તે ત્રણ આશુ બાંધનારા જીવામાં જે સર્વ સંક્લિબ્ટ પરિણામવાળા હાેય છે તે જીવા બધાતા આશુની સ્થિતિ જઘન્ય બાંધે છે. અને જે સર્વ વિશુદ્ધ પરિણામવાળા હાેય છે તે બધાતા આશુની સ્થિતિ ઉત્કૃબ્ટ બાંધે છે. વળી, તેમાં રસની હાનિ-વૃદ્ધિ પણ સ્થિતિની હાનિ-વૃદ્ધિએ જ સમજવી. એટલે અલ્પ સ્થિતિબધે રસબધ પણ અલ્પ અને દીર્ઘસ્થિતિબધે રસબધ પણ વધુ બધાય છે.

સ'સારી આત્માની માનસિક–વાચિક અને કાચિક પ્રવૃત્તિ જે ચાેગને નામે એાળખાય છે, તેમાં કષાયના અથવા તા રાગ-દેષ અને માહને રંગ ચડેલા હાય છે. રંગ વિનાનું કાેરૂં કપડું જેમ એકરૂપ છે, તેમ કષાચના ર'ગ વિનાની મન--વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિ એકરૂપ છે. પણુ કપડામાં, જો રંગ હાેય તાે રંગમાં હલકાે અને ઘેરા એવા. લેદા પડે છે; તેમ ચાગ વ્યાપાર સાથે કષાયના રગહોય તાે તેમાં તીવ્રતા-મંદતા એવા લેદાે પડે છે. રંગને કારણે જ કપડાના ચમકની તીવ-મંદતા હાેય છે, તેવી રીતે ચાેગમાં લાગેલ કષાયરૂપ ર'ગમાં તીવતા-મ'દતા હાેય છે. એવા તીવ<sup>ુ</sup> --અંતિ તીવ, મંદ--અતિ મંદ કષાયના ઉદયથી ઉત્પન્ન થયેલ જે આત્મ પરિણામ તે અધ્યવસાય કહેવાય છે. જઘન્યથી ઉત્કૃષ્ટ પર્યો ત કષાયના અસ ખય સ્થાના છે, તેથી તજ્જન્ય-અધ્યવસાચા પણ અસ'ખ્ય છે.

જૈન દર્શનના ક્રમવાદ

હવે સ્થિતિસ્થાનક અંગે વિચારીએ ! દરેક <sup>·</sup> પ્રકૃતિના જઘન્ય સ્થિતિબ'ધ અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિઅ'ધ વચ્ચે ્રજેટલા સમય તેટલા સ્થિતિસ્થાનકાે છે. એ રીતે કાેઈસ્વ-ચાેગ્ય જઘન્ય સ્થિતિનાે બ'ધ કરે તે પહેલું સ્થિતિસ્થાનક, કાેઈ સમયાધિક જઘન્ય સ્થિતિબ ધ કરે તે બીજી સ્થિતિ-સ્થાનક,એમ કાેઇ ત્રણુ-ચાર-સંખ્યાતા સમયાધિક સ્થિતિના અંધ કરે, ચાવત્ કાેઈ સ્વયાેગ્ય ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનાે અંધ કરે તે છેલ્લું સ્થિતિસ્થાનક છે. આ સ્થિતિસ્થાનાના બંધ કષાય-ંહેતુ વડે જ અ'ધાતો હાેઈ પહેલેથી છેલ્લા સ્થિતિસ્થાનક પર્ય'ત અમુક સ્થિતિનું સ્થાનક અમુક અમુક હદ સુધીના કુષાચાદય જન્મ અધ્યવસાય વડે બંધાય છે. એમ ઉપર - ઉપરનાં સ્થિતિસ્થાના અ'ધાવામાં હેતુભૂત અધ્યવસાયા કરતાં નીચે નીચેનાં સ્થિતિસ્થાના બંધાવામાં હેતુભૂત અધ્યવસા ંચામાં કષાયની મંદતા હોવાથી ઉપરનાં સ્થિતિસ્થાનાની અપેક્ષાએ નીચેનાં સ્થિતિસ્થાનાે વિશુદ્ધિનાં સ્થિતિસ્થાના કહેવાય છે. જેમકે છેલ્લા સ્થિતિસ્થાનકની અપેક્ષાએ તેનુ આગલું સ્થિતિસ્થાનક વિશુદ્ધિ સ્થાનક છે. સ્વયેાગ્ય જઘન્ય સ્થિતિઅ'ધ અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિઅ'ધ વચ્ચે જેટલું અ'તર ઐાછું તેમ સ્થિતિસ્થાનક ઐાછાં અને અ'તર વધુ તેમ ્સ્થિતિસ્થાનક વધુ હોય છે.

જેમ રંગનું આધાર કપડું છે, તેમ સંકલેશ અને વિશુદ્ધિના આધાર ચાેગ છે. જેમ જેમ ચાેગ વ્યાપાર વધારે હોય તેમ તેમ તેમાં વિશુદ્ધિ કે સંકલેશ પણ વધારે પ્રમાણમાં .હોઈ શકે છે, અને ચાેગની અલ્પતાએ વિશુદ્ધિ અને સંકલેશ સ્થિતિખ ધ--રસબંધ અને પ્રદેશબંધ

પણુ અલ્પ અલ્પ હોય છે. સ'કલેશ કે વિશુદ્ધિને આધારે જ સ્થિતિબંધ થતા હાેઇ વધુ સ'કલેશે સ્થિતિબંધ વધુ, અને એાછા સ'કલેશ કે વધુ વિશુદ્ધિએ સ્થિ-તિના બંધ અલ્પ અલ્પ થાય છે. માટે સીત્તેર કાેડા-કાેડિ સાગરાેપમ સુધીના ઉત્કૃબ્ટ સ્થિતિબંધ, મિથ્યાદબ્ટિ, લવ્ય તથા અભવ્ય સ'ગ્રીપ'ચેન્દ્રિયાેને જ થઈ શકે છે. યાેગની અલ્પતાએ સ'કલેશની પણુ અલ્પતા હોવાથી સ'ગ્રી પ'ચેન્દ્રિથી નીચેની જાતિના જીવામાં તેટલા ઉત્કૃબ્ટ સ્થિતિ-અંધ થઈ શકતો નથી.

મિથ્યાદ્ય લિ તથા અભવ્ય સંગ્નિપ ચેન્દ્રિયમાં સંકલેશની વિશુદ્ધિ થાય તોપણ તે જવામાં રહેલમિથ્યાત્વ, અંતઃકાેડાકાે ડિ સાગરાે પમથી એાછા સ્થિતિબ ધને ચાગ્ચ અધ્યવસાયા રૂપ વિશુદ્ધિને તો ઉત્પન્ન થવા દેતું જ નથી. એટલે તેવા જવાને વિષે અંતઃકાેડકાેડિ સાગરાે પમથી ઓછા સ્થિતિબ ધ તો થતાે જ નથી. (આ જઘન્ય સ્થિતિબ ધ, આયુકર્મ સિવાય સાત કર્મોનાે સમજવા.)

મિથ્યાત્ત્વ હેાય પણુ ચાેગની અલ્પતાએ સ'કલેશ પણુ અક્પ હાેવાથી ચઉરિન્દ્રિય, તેઈન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય અને એકેન્દ્રિયમાં અનુક્રમે ઉત્કૃષ્ટ અને જઘન્ય સ્થિતિબ'ધ પણુ ઓછા એાછા હાેય છે. પ'ચેન્દ્રિય જીવામાં ચાેગની વિશેષતા હાેવાથી જેમ સ'કલેશ વધુ હાેઈ શકે છે તેમ વિશુદ્ધિ પણુ વધુ હાેઈ શકે એ હિસાબે એકેન્દ્રિયાદિ કરતાં સ'જ્ઞીપ'ચેન્દ્રિ-યમાં જઘન્ય સ્થિતિ આછી હાેવી જોઇએ, પર'તુ ચાેગની વિશેષતા છતાં તેઓને વિષે રહેલ મિથ્યાત્ત્વના ચાેગે અ'ત:

ંજૈન દર્શનના કર્મવાદ.

કાેડાકાેડિ સાગરાેપમથી એાછા સ્થિતિ બ્ર'ધને ચાેગ્ય અધ્ય-વસાચાેરૂપ વિશુદ્ધિ તાે સ'ભવી શકતી જ નથી. મિચ્યાત્ત્વના ગયાપછીજ અ'તઃકાેડાકાેડિ સાગરાેપમથી એાછા સ્થિતિબ'ધને ચાેગ્ય અધ્યવાસાચા રૂપ વિશુદ્ધિ, સ'ન્ની પ'ચેન્દ્રિય આત્મામાં પેદા થાય છે. અને તેથી જ અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ–દેશવિરતિ અને સર્વવિરતિ ધારકમાં અનુક્રમે સ'ખ્યાત ગુણુ હીન જઘન્ય સ્થિતિબ'ધ થઈ શકે છે.

સમ્યક્ત્વ, દેશવિરતિ, સર્વવિરતિ, ઉપશમશ્રેણી યાવત્ સ્પકશ્રેણિના આધાર સ્થિતિ ઉપર જ છે. સમ્યક્ત્વ પામ્યા પહેલાં ગ્રન્થિલેદ કરે. ૬૯ કાેડાકાેડિ સાગરાેપમથી અધિક સ્થિતિ તાેડે ત્યારે ત્યાં (ગ્રંથિ સુધી) આવે. સમ્યક્ત્વ પામ્યા પછી પૃથક્ત્વ તાેડે તા દેશવિરતિ પામે. દેશવિરતિં કરતાં સંખ્યાતા સાગાેરાપમ સ્થિતિ તાેડી નાખે ત્યારે સર્વવરતિની પ્રાપ્તિ થાય. આ ઉપરથી સમજાશે કે સ્થિતિ તાેડી ના શકે તાે ગ્રંથિલેદ, સમ્યક્ત્વ, દેશવિરતિ, સર્વવરતિં વગેરે કંઈ પણ પ્રાપ્ત થતું નથી....

આત્માના ગુણે પ્રાપ્ત કરવા હાેય, કર્મરાજાની પરાધી-નતાથી મુક્ત થવા પ્રયત્ન આદરવા હાેય તા પહેલાં કર્મ-રાજાની સુદતા તાેડવી પડશે. જે કર્મની સ્થિતિ લાંબી છે, તેને તાેડી નાંખી નાની કરી નાખવી જોઇએ, એ જ સ્થિતિબ ધની હકીકત સમજવાનું રહસ્ય છે. સ્વભાવ-સ્થિ-તિ-રસ-અને દળીયાં એ ચારે કંઈ કર્મથી જીદાં નથી. પરંતુ કર્મની અંદર રહેલ એ ચારે પૈકી એકલી સ્થિતિ જ ડુંકાવવાથી ગ્રન્થિલેદ-સમ્યક્ત્વાદિ ગુણેની પ્રાપ્તિ થાય છે. સ્થિતિગધ–રસગધ અને પ્રદેશબધ

દરેક જીવ એકેન્દ્રિયાદિ જાતિમાં કર્મની સ્થિતિ લઘુ આંધે છે. પર'તુ ત્યાંથી મિથ્યાત્ત્વ ખસેડી શકાતું નથી. મિથ્યાત્ત્વ સહિત લઘુ સ્થિતિ પર્ણુ આત્માના સ્વરૂપના સાચા ખ્યાલ કે હેય--ગ્નેય અને ઉપાદેયના વિવેક પેદા કરવામાં નિરૂપયાગી છે. જે સ'કલેશ સાથે મિથ્યાત્ત્વના પાસ લાગેલા હાય, તે સ'કલેશની વિશુદ્ધિએ કદાચ કર્મ સ્થિતિ લઘુ અ'ધાય, તા પણુ તેનાથી આત્મવિકાસમાં આગળ વધી શકાતું નથી.

મિથ્યાત્ત્વના પાસથી રહિત દશા પ્રાપ્ત કરવામાં તા સંગ્ની પંચેન્દ્રિય જીવાની જ કર્મસ્થિતિની લઘુતા સાર્થક છે. મિથ્યાન્વ રહિત સંકલેશવાળા જીવના સ્થિતિઅધ અત: કાંડાકાંડિ સાગરાપમથી વધુ હાતા નથી, તેવી રીતે તેથી એાછા પણ હાતા નથી. (સાસ્વાદનથી અપૂર્વકરણ ગુણસ્થાન પર્ય'ત.) એ સ્થિતિઅધ એકેન્દ્રિયાદિ જીવાના સ્થિતિઅધથી વધુ સ્થિતિવાળા હાવા છતાં પણ દેશવિરતિ–સર્વવિરતી–ઉ-પશમશ્રેણિ–ક્ષપકશ્રેણિ વગેરેની પ્રાપ્તિમાં તે સ્થિતિઅધ જ ઉપયાગી છે. જ્યારે એકેન્દ્રિયાદિના લઘુસ્થિતીઅધ ઉપરાક્ત ગુણુંની પ્રાપ્તી કરાવી શકતા નથી.

સ રાગિ ચેન્દ્રિય બાતિ કરતાં તેની નીચેની બાતિના જીવામાં જઘન્ય સ્થિતિબ ધ લલે ઓછેા થઇ શકતા હાય, પણુ આશુ સિવાય શેષ સાત કર્મની ખાર સુહૂર્ત-આઠ સુહૂર્ત-અ તર્સ હૂર્ત જે જઘન્ય સ્થિતિ કહી છે, તેવી જઘન્ય સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરી, છેવટે તે કર્મનાં બ ધવિચ્છેદ્દ તા

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

સ'ગ્રીપ'ચેન્દ્રિય જીવા જ કરી શકે છે. સ'ગ્રીપ'ચેન્દ્રિય જીવ આઠમા ગુણસ્થાનક સુધી પહેાંચે, ત્યાં સુધી તાં તેના જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબ'ધ અ'તઃ કાેડાકાેડિ સાગ-રેાપમના જ હાેય છે. (જેમ નવ સમયથી માંડીને સમયાન મુહૂર્ત સુધી અ'તર્મુ હૂર્તાના અ'સખ્યાતા ભેદ હાેય તેમ સાધુના ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબ'ધથી માંડીને સમયાધિકે પર્યાપ્ત સ'ગ્રી પ'ચેન્દ્રિયના (મિથ્યાત્વ સિવાયના) ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબ'ધ સુધી અસ'ખ્યાતા સ્થિતિબ'ધના ભેદ હાેય, તે સર્વ ભેદને અ'તઃકાેડાકાેડિ કહેવાય છે. એટલે અ'તઃકાેડા કાેડિપિણુ' આઠમા ગુણસ્થાનક પર્ય'ત રહેવા છતાં સર્વ'ને એક સરખુ' નહીં સમજતાં અસ'ખ્ય પ્રકારનુ' સમજવુ'.)

આઠમા ગુણસ્થાનકથી આગળ વધેલાે આત્મા ક્રમે ક્રમે બાકી રહેલાં દરેક કર્માંનાે લઘુમાં લઘુ સ્થિતિએ બધ કરી, અન્તે સર્વ કર્માંના બધવિચ્છેદ કરતાં માેક્ષસ્થાનને પ્રાપ્ત કરે છે. ગુણસ્થાનકમાં આગળ વધવાની તાકાત જેનામાં પ્રગટ થઇ હાેય, તેજ માેક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. તેવી તાકાતનું પ્રગટનું સંત્તીપ ચેન્દ્રિય સિવાય બીજી જાતિમાં થઇ શકતું નથી. એકેન્દ્રિયાદિ જાતિમાં સ્થિતિબધ અત: કાહાકાહિ સાગરાપમથી તાે કેટલાય આછા હાેવા છતાં પણ મિચ્યાત્વ ગુણસ્થાનકથી આગળ વધવાની તેની તાકાત નથી. કારણ કે મિચ્યાત્વ માહનીય કર્મ તેને આગળ વધવા દેતું નથી.

જ્યારે અ'તઃકાેડાકાેડિ પ્રમાણ પણ લઘુ સ્થિતિ આંધનાર સ'જ્ઞીપ'ચેન્દ્રિય જીવાે પૈકી કેટલાક જીવાે પાતાને અનાદિકાળથી રાષ્ક્રી રાખનાર મિચ્યાત્વ માેહનીય કર્મના તીવ્ર રસ રૂપી ગાંઠને ભેદી નાખી આગળ વધે છે. આ ગાંઠ ભેદવાપણાને જૈન પારિભાષિક ભાષામાં ગ્ર'થીભેદ કહેવાય છે. તે ગ્ર'થીભેદ જે અધ્યવસાયાના ખળથી થાય છે, તેનું નામ અપૂર્વ'કરણ કહેવાય છે, સ'ન્નીપ'ચેન્દ્રિયથી નીચેની જાતિમાં ગ્રન્થિલેદ કરવા યાગ્ય અધ્યવસાયા થતાજ નથી. સ'ન્નીપ'ચેન્દ્રિયમાં પણ તે જ જીવા ગ્રન્થિ ભેદી શકે છે કે જેઓએ આગ્રુ સિવાય સાતે કર્માની સ્થિતિ પલ્યા-પમના અસ'ખ્યાતમા ભાગ ન્યૂન એક કાંડાકાંડિ સાગરાપમ પ્રમાણની કરી હાેય. એટલે આત્મામાં દીર્ઘ સ્થિતિએ બ'ધાયેલ પૂર્વ' સ'ચિત કર્માની તે સ્થિતિ તાંડી નાંખી ઉપર મુજબ ટુ'કી કરી નાખે અને નવી સ્થિતિ તેથી વધુ ન બાંધે.

આ રીતનાે લઘુસ્થિતિ બધ્ધ સંગ્રીપ'ચેન્દ્રિય જીવાેમાં જે અધ્યવસાયાના બળથી થાય, તેનું નામ યથાપ્રવૃત્તિક-રણુ કહેવાય છે.

યથાપ્રવૃત્તિકરણ કરનાર આત્મા, બ્રન્થિદેશ સુધી પહેાં-ચેલાે કહેવાય છે. યથાપ્રવૃત્તિકરણ કરનાર આત્મા ગ્રાથીભેદ કરે જ એવી એકાંત વાત નથી. કેટલાક જીવાનું તે યથા-પ્રવૃત્તિકરણ અસંખ્યાત વર્ષા પર્યં ત ટકી રહે તાેચે પણ ગ્રન્થિભેદ કરવા રૂપ અધ્યવસાય તેનામાં નહિ થવાથી તે જીવા યથાપ્રવૃત્તિકરણથી પણ છેવટે પતિત થઈ, પૂર્વે કર્માની જે દીર્ઘ સ્થિતિ આંધતા હતા તે પ્રમાણે જ આંધવાનું ચાલુ કરે છે, એટલે ચથાપ્રવૃત્તિકરણ કરવા દ્વારા

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

ગ્રન્થીદેશ સુધી પહેાંચવા છતાં તે આતમા ગ્ર'થીલેદ કરે જ એવુ' એકાંતપણુ' નથી છતાંપણુ ગ્ર'ન્થિલેદ તેા યથાપ્રવૃત્તિકરણ કર્યા બાદ જ થઈ શકે છે. 'યથાપ્રવૃત્તિકરણ કર્યા વિના, આત્મા ગ્રન્થિલેદ કરી શકતા જ નથી. યથા-પ્રવૃત્તિકરણના યાગે ગ્રન્થિદેશ નિકટ આવે, વીર્યોલ્લાસ થાય, અને અપૂર્વંકરણ આવે તા તે અપૂર્વંકરણથી ગ્રન્થિ લેદી (મિચ્યાત્વના રસને ઓછા કરી) અનિવૃત્તિકરણ કરીને સમ્યક્ર્ત્વ પામે ત્યારે આત્માના સ્વરૂપની ઝાંખી થાય. અને હેય-રૂચ-ઉપાદેયના વિવેક આત્મામાં જાગે.

૬૯ કાેડાકાેડિથી અધિક સ્થિતિ ઉડાડી દઇ ગ્રન્થિ સુધી આવેલ આત્મા અપૂર્વ વીચેલ્લાસથી ગ્રન્થિને ભેદી એકવાર સમ્યક્તવ પ્રાપ્ત કર્યા પછી કદાચ તે આત્મા મિ-ચ્યાત્વી થઈ જાય, નરેક જાય, અરે નિગાદમાં ઉતરી જાય તાે પણ તેના સ સાર અર્દ્ધ પુદ્દગલપરાવર્તનથી વધુ નહિ રહેવાથી અતઃ કાેડાકાેડિ સાગરાપમથી વધારે સ્થિતિ-ખધ તે આત્માને થતા જ નથી. અનાદિ કાળથી કર્મ સ તાનથી વેષ્ટિત આત્માઓને કર્મની જ છરાથી મુક્ત થવા માક્ષપ્રાપ્તિનું ધ્યેય જ સ્વીકારવું જોઈ એ. માક્ષપ્રાપ્તિ માટે સાંચા સ્વરૂપે ધર્મની પ્રાપ્તિ કરવી જોઈ એ, અને ધર્મને સાચા રૂપે પામવા માટે દુર્દોલ એવા સમ્યક્ત્વને પાંમવું જોઈએ.

દુર્લ એવા સમ્યક્તવની પ્રાપ્તિ કયા ક્રમે પ્રાપ્ત થાય છે, તે અંગેની હકિકત ઉપર દર્શાવી તેમાં પ્રથમ તેા આયુ સિવાય શેષ સાતે કર્માની સ્થિતિની પલ્યેાપમના અસ પ્યાતમા ભાગે ન્યૂન એક કાેડાકાેડિ સાગરાેપમ પ્રમાણ લઘુતા કરવી જેઈએ.

આટલી હદ સુધીનીલઘુતાને પામેલાે જીવ જ ગ્રન્થિ-દેશને પામી અનુક્રમે અપૂર્વંકરણુ અને અનિવૃત્તિકરણુ કરી સમ્યક્ત્વને પામી શકે છે.

ગ્રન્ધિદેશે પહેાંચવા ચાેગ્ય કર્માસ્થિતિની લઘુતા છવ**ને** પાેતાના ઇરાદાપૂર્વંકના પુરૂષાર્થ વિશેષથી પ્રાપ્ત ન <mark>થતાં નદ</mark>ી -ઘાલ-પાષાણુ ન્યાચે અકસ્માત ચાેગે પ્રાપ્ત થાય છે. નદી-એામાંથી કેટલીકવાર અહુજ સુંદર આકારવાળા અને અતિશય લીસા એવા પાષાણા મળી આવે છે. એ પાષાણેને કાેઈ કારીગરે કંઈ એવાે સુંદર આકાર આપેલાે હાેતા નથી, અથવા તાે એ પાષાણુને કારીગરે એવું અતિશય લીસાપણું પણુ આપેલું હાતું નથી. આમથી તેમ અથડાતે કુટાતેજ એ પાષાણા એવા સુંદર આકારવાળા અને એવા અતિશય લીસા બની ગયેલા હાેય છે. પાષાણુને એવા આકાર આપવાની સાથે એવું **લીસાપ**ણું આપવું, એ કારીગરને માટેય સહેલું તે**ા** નથી જ; જ્યારે કુદરતી રીતે એ પાષાણે અથડાતે કુટાટે એવા ળની ગયેલા હાેય છે. જીવને ગ્રન્થિદેશ સુધી પહાંચાડનારી જે કર્માસ્થિતિની લઘુતા થાય છે, તે લઘુતા પણ એ જ **સીતે ય**થાવૃત્તિકરણુ દ્વારા એ કર્માસ્થિતિ ખપતે ખપતે થઈ જવા પામે છે, અલબ્ય જીવા અને દુલ બ્ય જીવા પણ

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

ચન્થિદેશ સુધી પહેાંચી શકે છે, છતાં તેઓ આગળ વધી અપૂર્વ કરણ દ્વારા ગ્રન્થિભેદ કરી શકતા નથી.

અહીં ખાસ સમજવું જરૂરી છે કે, ઉપર મુજખ કર્મ સ્થિતિની લઘુતા થવી એ ખુબ જ મહત્ત્વની વસ્તુ છે. કારણ કે જેમ ગ્રન્થિને લેદવાના પુરૂષાર્થ તે ઉપર મુજખ કર્મ સ્થિતિની લઘુતાને પામ્યા વિના કરી શકાતા નથી, તેમ શ્રી જિનેશ્વર મહારાજે માક્ષ માટે જણાવેલી ક્રિયામાં એક નમસ્કારના (નવકારમ ંત્રના) પહેલા અક્ષર નકાર કે કરે-મિલ તેના પહેલા અક્ષર કકાર તે પણ ઉપર મુજખ કર્મ સ્થિતિની લઘુતા પામનાર ભાગ્યશાળીઓને જ પ્રાપ્ત થાય છે. આ-જે નમસ્કારના નકાર અને કરેમિલ તેના કકારની વાત તે યથાર્થ તત્ત્વાર્થ બ્રદ્ધાન રૂપ સમ્યક્ત્વ ન પામેલા હાય તેવાઓને ય માટે પણ સમજવી.

સમ્યક્ત્વ રહિત જીવા તા શું, પણ અભબ્ય જીવા કે જે કાેઈ કાળે માક્ષ માનતા જ નથી, અને માનવાના પણ નથી, અને જેને માક્ષની ઈચ્છા થઇ નથી, અને થવાની પણ નથી, તેઓને પણ નવકાર મહામન્ત્ર, અથવા શ્રી નવકાર મહામન્ત્રનું 'નમા અરિહ'તાણું' એવું પહેલું પાદ, અથવા તા 'નમા અરિહ'તાણું' એ પાદમાંના પ્રથમ અક્ષર 'ન' 'નમા અરહિ'તાણું' એ પાદમાંના પ્રથમ અક્ષર 'ન' 'નમા અરહિ'તાણું' એ પદના 'ન' તરીકે ત્યારે જ પ્રાપ્ત થાય છે કે જ્યારે તે જીવા ગ્રન્થિદેશને પામવા નેગી કર્મ સ્થિતિની લઘુતાને પામેલા હાેય. કરેમિ ભ'તેના કકારની પ્રાપ્તિ અંગે પણ એ રીતે જ સમજવું. આ સિવાય કર્મની ઉપર મુજખ લઘુતાની આવશ્યકતા જણાવતાં વળી પણુ શારત્રો કહે છે કે, લગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવેાએ ક્રરમાવેલ શ્રતધર્મ અને ચારિત્રધર્મની દ્રવ્યથી પણુ આંશિક આચરણા ગ્રન્થિદેશ પહેાંચવા જેગી કર્મસ્થિતિની લઘુતાને પામેલા આત્માએા જ કરી શકે છે.

કંમ સ્થિતિની લઘુતાને અ'ગે ઉપર મુજબ નવકાર-મ'ત્ર-કરેમિલ'તે અને શ્રી જિનેશ્વરદેવકથિત શ્રતધર્મ અને ચારિત્રધર્મ ની દ્રવ્યથી પણ આંશિક આચરણા આચરનારાએા માં એ પણ ચાક્કસ છે કે, 'એ જીવામાં કાેઈ પણ કર્મ, પૂર્ણ એક કાેડાકાેડિ સાગરાેપમની સ્થિતિનું બ'ધાય તેવા તીવ લાવના અશુલ પરિણામાં પ્રગટતા જ નથી.'

ગ્રન્થિદેશે આવવા જેગી કર્મસ્થિતિની લઘુતાને પામેલા અધા જીવેા જેમ ગ્રન્થિલેદ કરી, સમ્યક્ત્વને પામી જ જાય એવેા નિયમ નહિ હાવા છતાં પણ જીવ જ્યાં સુધી ગ્રન્થિદેશે આવવા જેગી કર્મસ્થિતિની લઘુતાને પામે નહિ, ત્યાં સુધી તે જીવ ગ્રન્થિલેદ કરી સમ્યક્ત્વ પામી શકતા જ નથી, તેવી જ રીતે નવકાર-કરેમિલ તે અને શ્રી જિનેશ્વરદેવ કથિત શ્રુતધર્મ અને ચારિત્રધર્મની દ્રવ્યથી પણ આંશિક આચરણા અગે સમજવુ'.

ઉપર મુજબ લઘુ સ્થિતિબધ્ધ હેાય, તે પણુ જો સમ્યક્ષ્ત્વની પ્રાપ્તિ ન થાય તેા તેમની એ સ્થિતિ કાયમ ટકી રહેનારી કહેવાય નહિ. વધુમાં વધુ અસ'ગ્યાતા કાળ પછો

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

તે৷ એ જીવ ગ્રન્થિદેશથી કાંતાે આગળ વધીને સમ્યગદર્શ-નાદિ ગુણે!ને ઉપાર્જે અને કાં તાે એ પાછે৷ હઠી જવા પામે. સમ્યક્ત્વ–દેશવિરતિ–સર્વવિરતિ–ઉપશમશ્રેણિ અને

સ્પકશ્રેણિની પ્રાપ્તિ આત્માના તેવા પ્રકારના પુરૂષાર્થના ચાંગે છે, જ્યારે આ ગ્રન્થિદેશની પ્રાપ્તિ ભવિતવ્યતાએ જ છે. એટલે આ સ્થિતિથી પતિત થયા બાદ પુનઃ આ સ્થિતિની પ્રાપ્તિ આપણા પુરંષાર્થને આધિન નહિ હાવાથી ગ્રન્થિદેશને પ્રાપ્તેલ આત્માએ ગ્રન્થિલેદ કરી, સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરી ક્રમે ક્રમે દેશવિરતિ--સર્વવિરતિ આદિ ગુણેને પ્રાપ્ત કરવામાં પ્રયત્નશીલ બની રહેવા જાગૃતિ રાખવી જોઈ એ. તા જ હર્માસ્થિતિની લઘુતાની પ્રાપ્તિ સાર્થક છે.

રિયતિબ ધના આ સ્વરૂપને સમજી સ્વહિતકામી આત્માએાએ એટલી કાળજી તેા અવશ્ય રાખવી જોઈ એ. કે પાતાના આત્મામાં અશુભ પરિણામ નહિ પ્રગટવા દેવા માટે તદ્દયાગ્ય નિમિત્તોથી દ્વર રહેવું જોઈ એ. કદાગ્ર નિમિ-ત્તવશાત અશુભ પરિણામ પ્રગટી જાય તાે પણ તેને તીત્ર નહિ બનવા દેવાની કાળજી રાખવી જોઈ એ. આત્મા જેમ ગુણ-સમ્પન્ન બનતા જશે તેમ તેમ તેને થતા કર્મ'બ'ધ અશુભ રૂપે થતા અટકી જઈ શુભ રૂપમાં થતા જશે. અને જેમજેમ આત્માના પરિણામ વિશુદ્ધ થતા જશે તેમ તેમ ક્રમેક્રમે નિર્જરાકરના તે આત્મા, પરિણામે સર્વ કર્મ'થી રહિત માક્ષદશાને પ્રાપ્ત કરી શકશે. **રસળ'ધ:—** 

અહીં રસ એટલે શું ? તે સમજવું પહેલું જરૂરી છે.

કર્મ'રૂપે પરિણામ પામેલા કાર્મ'ણવર્ગ'ણના પુદ્રગલામાં સ્વસ્વભાવાનુસાર જીવને અનુગ્રહ (ગુડ એફેકટ) કે ઉપઘાત (એડ એફેકટ) કરવામાં ન્યૂનાધિક સામર્થ્ય (પાવર) તેને કર્મ'રસ કહેવાય છે. જગતમાં કેટલીયે વસ્તુઓ એવી છે કે સમાન-સ્વભાવીય તે પૃથક્ પૃથક્ વસ્તુઓ, જીવાને પાતાના સ્વસાવ બતાવવામાં એક સરખુ' સામર્થ્ય ધરાવતી નથી. એક સરખુ' સામર્થ્ય નહિ ધરાવવાના હિસાબે તેમના સ્વભાવની અસર પણ જીવ ઉપર એક સરખી થતી નથી.

ગ્યનુગ્રહે પ્રાપ્ત કરાવવાના સ્વભાવવાળી વસ્તુઓ પૈકી જે વસ્તુનું સામર્ચ્ય (પાવર) વધુ તેમ તેની કિંમત વધુ સારી અંકાય. તેથી વિપરીત એટલે ઉપઘાત પ્રાપ્ત કરાવવાના સ્વભાવ વાળી વસ્તુઓ પેકી જે વસ્તુનું સામર્ચ્ય એાછું તે, તે સ્વભાવવાળી વધુ સામથ્ય શુક્રત વસ્તુએા કરતાં સારી ગણાય, આ હકિકત સ્હેલાઇથી સમજી શકવા માટે મનુ-<sup>ક્ર</sup>ચાને અનેકવાર ઉપયાગી 'સુંઠ'નું દ્રષ્ટાંત લઈ એ. વાશુ હરવા માટે યા તેા જઠરાગ્નિ પ્રદીપ્ત કરવા માટે યા તાે સુંઠના ગુણુને અનુરૂપ શારીરિક ગ્રિકિત્સા માટે સુંઠના હપચાેગ કરવાની પ્રથા આપણામાં વિશેષ કરીને પ્રચલિત છે. વિવિધ પ્રકારની સુંઠાે બજારમાં વેચાતી હાેવા છતાં આપણે અમુક જ સ્થાને ઉત્પન્ન થતી સુંઠને વધુ કિંમતી ગણીયે છીએ. તમામ સ્થાનાની સુંઠાે મુખ્યત્વે તાે ઉપર કહેલ શારીરિક ચિકિત્સાના ઉપયેાગ માટેજ બજારમાં વિચાય છે. તેમ છતાં એકજ સ્વભાવવાળી તે સુંઠાેમાં પાતાના વ્સ્વભાવાનુસાર અસર કરવામાં વધુ પાવરવાળી સુ'ઠ વધુ

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

કિંમતી ગણાય છે. અને માણસાે વધુ કિંમત આપીને તે પહેલી લે છે. તમામ સુંઠ સરખા સ્વભાવવાળી હાેવા છતાં તેમાં સામચ્ય (પાવર)ની ન્યૂનાધિકતા ઉત્પન્ન થવામાં તેના ઉત્પત્તિ સ્થાને તેને પાષક સંચાગાની ન્યૂનાધિકતા યા તાે અનુકુલ-પ્રતિકૂલતા જ કારણભૂત છે. એ દ્રષ્ટાંતને અનુસાર કાષાયિક અધ્યવસાયથી નિયત થતી કર્મના રસબ'ધન હકિકત પણ આપણે વિચારીને સમજી શકીયે.

આ જીવ કાષાયિક અધ્યવસાય વડે અન'તાન'ત પ્રદેશા . ચુક્ત અન'ત સ'ખ્યા પ્રમાણુ કર્મ'સ્ક'ધાને એક વિવક્ષિત સમયે પ્રત્યેક આત્મપ્રદેશે ગ્રહણ કરે છે. તે પ્રત્યેકે પ્રત્યેક કર્મપ્રદેશમાં સ્વસ્વભાવાનુસાર આત્માને અનુ-ગ્રહ (ગુડ એફેકટ) કે ઉપઘાત (બેડ એફેકટ) કરનાર રસ-વિભાગ (અનડીવાઈ ડેબલ પાટી કલ એાક પાવર)નું પ્રમાણ ઐાછામાં ઐાછું ( east ) પણુ સર્વજીવથી અનંત ગુણ સંખ્યા પ્રમાણુ તેા હાેય જ છે. વળી એકજ સમયમાં ગ્રહણુ થચેલા કર્પ <u>પુદ્</u>ગલાેના પ્રત્યેક પ્રદેશમાં રસાવિભાગની સ'ખ્યા-નું પ્રમાણુ એક સરખું નહિ હેાતાં હીનાધિક હાેય છે. એકજ અધ્યવસાય વડે ગ્રહણુ થતા સર્વપરમાણુએામાં એક સરખી ચેાંગ્યતાના અભાવ હાેવાથી ગહણ સમયે થતું રસનું પરિણુમન હીનાધિક પણે થાય છે. તે સર્વ હીનાધિકપણાના સસુદાય તે એક અનુભાગબ ધ સ્થાન કહેવાય છે.

કર્મ પ્રાયોગ્ય વર્ગ ણાએામાં આત્માને અનુગ્રહ કે ઉપઘાત કરવાનું સામથ્ય (પાવર) તેને જીવે ગ્રહણ કર્યા પહેલાં હાેતું નથી. તે કર્મ પુદ્દગલાેને જીવવઢે ગ્રહણુ કરાતા સમયે જ તેમાં જ્ઞાનાવરણુત્વાદિ વિચિત્ર સ્વભાવેા ઉત્પન્ન થવાની સાથે જ જીવના કાષાયિક અધ્યવસાયાવેઠ-અનુગ્રહ કે ઉપઘાતના સામર્થ્યાનું નિર્માણુ થાય છે. પુદ્દગલના આવા વિવિધ પરિણામા જગતમાં પણુ આપણું પ્રત્યક્ષ અનુભવીએ છીએ. એટલે કર્મારૂપે પરિણામ પામેલ કાર્માણવર્ગાણાના પુદ્દગલામાં અમુક સ્વભાવ કે સામથ્યનું નિર્માણુ આ રીતે થાય તેમાં કંઈ અસ'ભવિત જેવું નથી.

આધુનિક રસાયન શાસ્ત્રમાં અમુક પ્રયોગ દ્વારા અમુક અમુક વસ્તુઓમાં ઉત્પન્ન થતા અમુક પ્રકારના સ્વભાવ અને સામર્થ્ય એ કર્મપ્રદેશામાં ઉત્પન્ન થતા સ્વભાવ અને સા, મર્થ્ય બે કર્મપ્રદેશામાં ઉત્પન્ન થતા સ્વભાવ અને સા, મર્થ્ય બે કર્મપ્રદેશામાં ઉત્પન્ન થતા સ્વભાવ અને સા, મર્થ્ય બે કર્મપ્રદેશોમાં ઉત્પન્ન થતા સ્વભાવ અને સા, મર્થ્ય બે કર્મ સ્વર્ય પ્રશે કર્મા સ્વર્ય વચનોની પ્રૃષ્મ દ્વાદ્વ છે. અન ત જ્ઞાનીઓએ કહેલાં સર્વ વચનાની પ્રૃષ્મ દ્વાદ્ય છે ચનધનાટ અનુભવીએ છીએ તે થનથના? સર્વ જ્ઞ દેવાએ કહેલ તત્ત્વજ્ઞાન આગળ તુચ્છવત્ છે. સ્વર્યના તેજને જેણે ન જોશું હાય કે ન સાંભળ્યું હાય તેને એક ટમ-ટમીયા દીપકના પ્રકાશ પણ આન દમગ્ન બનાવે તેમાં કંઈ આશ્ચર્ય ન કહેવાય.

રસઅંધના સ્વરૂપ કથનમાં વપરાતા કેટલાક સૈદ્ધાંતિક શબ્દોની સમજણ ન પડે તેા તે વિષય સમજવામાં સુશ્કેલી' ઉભી થાય. એટલે પ્રથમ તેા તે પારિભાષિક શબ્દોની′ સ્પષ્ટતા કરી લઇએ એટલે આ વિષય સમજવામાં સુલભતા-રહે.

**કમ પ્રદેશ**—કર્મ રૂપે પરિણામ પામેલ પુદ્દગલ સ્ક--ધનેા અવિભાજ્ય (અનાડીવાઇડેખલપાટી કલ) ભાગ. **રસાનુભાગ** યા રસાંશ—કે**મ**ેના અવિભાજય રસ (અનડીવાઇડેબલપાટી કલ ઓફ પાવર)

**અનુભાગવર્ગ છુા**—સરખી સ<sup>.</sup>ખ્યા પ્રમાણુ રસાંશ-વાળા કર્મ પ્રદેશના સમૂહ. (લૉટ)

અનુભાગ સ્પધ્ધ કે આ અલબ્યથી અનંત ગુણુ અથવા સિદ્ધ જીવાથી અનંતમા ભાગ પ્રમાણુ અનુભાગ વર્ગણાએાના સમૂહનું એકીકરણુ. (ગ્રુપ એાફ લૉટસ)

અનુભાગ ખ'ધ----અભવ્યથી અન'ત ગુણુ અથવા 'સિદ્ધજીવેાથી અન'તમા ભાગ પ્રમાણુ સ'ખ્યાયુક્ત અનુભાગ સ્પર્હ કેા(ગ્રુપ એાફ ગ્રુપ્સ)માંના કર્મ પ્રદેશાના રસાંશસમૂહના એકીકરણથી ઉત્પન્ન થયેલ સામર્ચ્ય. અથવા વિવક્ષિત સમયે ત્માઓ ગ્રહણ કરેલ સંપૂર્ણ કર્મસ્ક ધાના સામુહિક પાવર. એક સમયે જવે ગ્રહણ કરેલ હીનાધિક પ્રમાણ રસા-विसागेावाणा ते अभ रक्ष धामांना चेाछामां चेाछा (least) રસાવિભાગાએ ગ્રુકત જે કર્મ પ્રદેશોના સભૂહ તે એક ્વર્ગ હ્યા કહેવાય છે. તેનાં કરતાં એક રસાવિભાગ અધિક પ્રમાણવાળા જે કર્મ પ્રદેશોના સમૂહ તે દિતિય વર્ગ છુા કહેવાય છે. એમ એક એક રસાવિભાગની વૃદ્ધિવાળી કર્મપ્રદેશાની ક્રમે કરે વર્ગણા કરતા અભવ્યથી અન'ત ગુણુ અથવા સર્વ સિદ્ધથી અને તમા ભાગ પ્રમાણુ વર્ગ • ⊿ણાએા કહેવી. પ્રત્યેક વર્ગ'ણામાંના કર્મ'પ્રદેશ સમૂહ, પૂર્વ'ની વર્ગ હા કરતાં એક એક રસાવિભાગે અધિક રસાંસવાળા ંહાેવા છતાં તે પ્રદેશ સમૂહની સંખ્યા, પૂર્વની વર્ગણાના પ્રદેશ સમૂહથી વિશેષ હીન હાેય છે. એટલે કે પ્રત્યેક વર્ગ હાએ એકએક રસાવિભાગની વૃદ્ધિ થવાની સાથે પ્રદેશસ પ્યા એાછી થતી જાય છે.

ઉપર કહ્યા મુજબ અભવ્યથી અન'તગુણ અથવા સવર્' સિદ્ધથી અન'તમા ભાગ પ્રમાણ સ'ખ્યાયુક્ત વર્ગણાના સસુદાય તે સ્પર્દ્ધક રહેવાય છે. હવે તે પહેલા સ્પર્દ્ધકની છેલ્લી વર્ગ<sup>°</sup>ણામાંના પ્રત્યેક કર્મ પ્રદેશના રસાવિભાગની સંખ્યા કરતાં સર્વજીવથી અન'તગુણુ જેટલા અન'તાન'ત રસાવિભાગ અધિક સંખ્યા પ્રમાણુ રસાવિભાગવાળા કર્મ પ્રદેશાના સમૂહવાળી બીજા સ્પર્દ્ધકની પહેલી વર્ગણા હાય છે. તેના કરતાં એક રસાવિભાગ અધિક પ્રદેશવાળી બીજી વર્ગ હાય છે. એ રીતે બીજા સ્પર્દ્ધ કમાં પણુ એક એક રસાવિભાગની વૃદ્ધિએ પ્રથમ સ્પર્દ્ધક પ્રમાણ વર્ગણાઓ સમજવી. અને એ રીતે અભવ્યથી અન'તગુણુ અથવા સર્વ સિદ્ધના અન તમા ભાગ પ્રમાણ સ્પર્દ્ધ કહેવાં. તે પ્રંત્યેક સ્પર્દ્ધ કની પહેલી વર્ગ હ્યુામાંના પ્રત્યેક કર્મ પ્રદેશમાં પૂર્વ સ્પર્દ્ધકની છેલ્લી વર્ગ'હોમાં રહેલા પ્રત્યેકપ્રદેશના રસાવિ-ભાગાે કરતાં અન'ત ગુમ રસાવિભાગાે સમજવા. આ પ્રમાણે ઐાછામાં ઐાછા રસાવિભાગાવાળા કર્મપ્રદેશાની વર્ગણાથી પ્રાર'ભીઅભવ્યથી અન'તગુણુઅથવા સર્વ'સિદ્ધના અન'તમાભાગ પ્રમાણુ સ્પર્દ્ધ કો સુધીમાં હીનાધિકપણે રહેલ રસાવિભાગોના જે સમુદાય તે પહેલું અનુભાગ (રસ) બધધ સ્થાન અથવા જઘન્ય અનુભાગ (રસ) ખંધ સ્થાન કહેવાય છે.

આ જઘન્ચ અનુભાગ બ'ધર્મ્યાનમાં ઉપર કહ્યા મુજબ રસાવિભાગાના સમુદાયથી એક પણ રસાંશ ન્યૂન રસસમુદાય કાેઈ પણ કર્મ'ના હાેય જ નહિ. ત્યારપછી ક્રમેક્રમે એક: અનુભાગબ ધ પ્રમાણુ રસની વૃદ્ધિએ ઉત્કૃષ્ટ (હાઈએસ્ટ) રસબ ધ સુધી કર્મના રસનું પ્રમાણુ સમજવું. એક એક અનુભાગ બ ધ સ્થાનની વૃદ્ધિમાં પૂર્વના અનુભાગ બ ધસ્થાનથી પછીના અનુભાગ બ ધસ્થાનમાં સ્પર્દ્ધ કાેની સંખ્યા અન તભાગ અધિક સમજવી. તથા પૂર્વના અનુભાગસ્થાનના છેલ્લા સ્પર્દ્ધ-કની છેલ્લી વર્ગણાના કાેઈપણુ કર્મ પ્રદેશના રસાણુમાં સર્વ-જીવથી અન તગુણુ સંખ્યા પ્રમાણુ રસાણુ ઉમેરતાં જેટલા રસાણુ થાય તેટલા રસાણુ, પછીના અનુભાગસ્થાનના પહેલા સ્પર્દ્ધ કની પહેલી વર્ગણાના કાેઈપણુ કર્મ પ્રદેશમાં સમજવા.

આ રીતે એક અનુભાગ સ્થાનના કુલ રસાંશની સ'ખ્યા કરતાં પછીના અનુભાગસ્થાનમાંના રસાંશાની અધિકતા સમજી શકાશે. અને રસાંશાની અધિકતાના હિસાબે પૂર્વના અનુભાગ સ્થાન કરતાં પછીના અનુભાગ સ્થાનની તીવ્રતાના પણુ ખ્યાલ થશે. કારણકે અનુભાગસ્થાનામાં જેમ જેમ રસાંશાની અધિકતા તેમ તેમ તે તે અનુભાગસ્થાનદ્વારા જીવને ઉપઘાત કે અનુગ્રહની અસર વધુ થાય છે.

અહીં તેા માત્ર જઘન્ય અનુભાગ (રસ) સ્થાનનું સ્વરૂપ વિચાર્યું. તેના કરતાં આગળ આગળનાં અનુભાગ સ્થાનામાં રસની તીવતા સમજવા માટે અનુભાગ સ્થાનામાં કડક પ્રરૂપણા તથા ષટ્સ્થાનક પ્રરૂપણાનું સ્વરૂપ પંચસ ચહ, કમ્મપયડી વગેરે ગ્ર'થાથી સમજવું અત્ય ત આવશ્યક છે. અહીં તાે માત્ર વિષયનિદેશ કર્યો છે, અનુભાગસ્થાનામાં સમજવાની સુગમતા માટે આ તાે માત્ર વિષય પ્રવેશ છે. ઉપરાષ્ક્રત ચ'થામાં દર્શાવેલ આ વિષયની હકિકત અ'ગે રૂચિ પેદા કરવામાં અહિ'તા માત્ર અ'ગુલિનિદે<sup>જ</sup>શ છે. એટલે મુમુક્ષુ આત્માઓએ આ વિષયને ગુરુગમથી યા તા મહાન ચ'થાથી અતિસ્પષ્ટપણે સમજવા તે આત્મશુદ્ધિ માટે અત્ય'ત જરૂરિ છે.

શાસ્ત્રામાં આવા સૂક્ષ્મ વિષયની વિચારણામાં શાસ્ત્રીય પદ્ધતિએ કેટલીક સ'ખ્યા દર્શાવવામાં આવી છે. જે સ'ખ્યાને ઐાળખવા માટે આધુનિક ગણુત્રીવાળી સંખ્યામાં કાેઈ સંગ્રાજ નથી, તેવી સંખ્યાને સમજવા માટે શાસ્ત્રકારાએ દ્રષ્ટાંતદ્વારા ઉપમાએા આપી તેની અમુક અમુક સંજ્ઞાએા આપેલી છે. વિષય સમજીુતીમાં આવતી એવી સંખ્યાવાચક સંગ્રાએા કેટલાક સંદિગ્ધ આત્માએાને શુષ્ક લાગે છે, પરંતુ એવાઓએ સમજવું નેઈએ કે એ રીતની સ ગ્યાસૂચક સ ગ્રાએાનાે મહાપુરુષાએ શાસ્ત્રમાં ઉપયાેગ ન કર્યો હાેત તાે આજના **બાલ**જીવાે અતિ મહત્ત્વના ત્મધ્યાત્મવિષયના ગ્રાનથી સવધ્યા વ'ચિત જ રહી જાત, માટામાં માટી કે નાનમાં નાની અંક સંખ્યા સમજવા માટે તે મહાપુરૂષાએ આવી સંખ્યાસૂચક સંજ્ઞાએાથી તે તે સંખ્યાની સમજને એવી સુગમ બનાવી છે કે તે નેતાં તાે ભાવદયાનિધાન તે મહાપુરુષા પ્રત્યે અનેક ભવ્ય-ત્માઓનાં શિર ઝુકી જાય છે.

ભૌતિક લાલસામાં મગ્ન અની રહેનાર અને અધ્યાત્મ જીવનની ઉપેક્ષા કરનારાએોને આવી હકિકતેા પ્રત્યે સૂગ

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

આવે એ સ્વભાવિક છે. એક તારાનું અમુક વર્ષ તેજ અહીં આવે છે, એક તારા અમુક કરાડ વર્ષ અમુક પ્રમાણમાં આપઘાત કરતા જય છે, એક પરમાણુ એક રજકર્ણના અમુક કરાડમા ભાગ છે, આવી કરાડા અખજો, સંખ્યાત, અસંખ્યાત, તથા અનંતની વાતાવાળા આધુનિક વિજ્ઞાન વિષે પ્રસિદ્ધ થતા લેખા વાંચતાં જેને માનસિક પરિશ્રમ નથી અનુભવાતા, તેમાં આવતી હકિકતા જેને વિચિત્ર નથી લાગતી, તે હકિકતાની સૂક્ષ્મતા સમજવા માટે વૈજ્ઞાનિકા એ રચેલી અમુક અમુક સંજ્ઞાવાળી શખ્દરચના જેને હંબક નથી લાગતી, તેવા મનુષ્યા આ અધ્યાત્મજ્ઞાન અંગેની આવી સૂક્ષ્મ હકિકત પ્રત્યે ઉપેક્ષાવૃત્તિ, ઘૃણા કે અવિશ્વાસ કેમ રાખતા હશે ?

અરે ! આધુનિક વિજ્ઞાનની ઉપરાષ્ઠત હકિકતોના જેને મગજમાં ખ્યાલ પણ નથી, અને સમજી શકે તેવી શક્તિ પંણુ નથી, એવા મનુખ્યા પણુ વિજ્ઞાનની સર્વ હકિકતને સ પૂર્ણ સત્ય સમજે છે. વળી ભવિષ્યમાં બીજી પણુ વિજ્ઞાનસિદ્ધિ કરવાના વૈજ્ઞાનિક પ્રયત્ના પ્રત્યે વિશ્વાસ દંષ્ટિએ જીએ છે, આવા મનુખ્યા પણ અન તજ્ઞાની પુરુષાએ કહેલ અધ્યાત્મ વિષયક હકિકતને સત્યપણે સ્વીકારવામાં સ્વબ્રુદ્ધિગમ્યના જ આગ્રહ સેવે છે, સ્વબ્રુદ્ધિગમ્યથી વિપરીત હકીકતના સ્વીકાર કરવામાં તેઓ લેશમાત્ર તૈયાર નથી, આવા મનુખ્યા કેવળ દયાને જ પાત્ર છે એથી વિશેષ શું કહી શકાય ? સ્થિતિભ'ધ–રસભ'ધ અને પ્રદેશભ'ધ

રસ એટલે શું ? એની સ્પષ્ટતા આપણે આ પ્રમાણે વિચારી, છતાં એ વિષયની અતિ સ્પષ્ટપણે અને વિસ્તૃત રીતે સમજણ પ્રાપ્ત કરવા પહેલાં પુનઃ એક વખત રસ-બ'ધની વ્યાખ્યા વિચારી જઈ એ. '' જ્ઞાનદર્શનાદિ આત્મ-શુણેાને હિનાધિક પ્રમાણમાં દબાવી શકવાની અને ન્યુનાધિક રીતે સુખ-દુ:ખની અસર આત્માને પેદા કરવાની, પરિણામને અનુસરી કર્મ પરમાણુ આમાં ઉત્પન્ન થયેલી જે શક્તિ, તેને રસબ'ધ કહેવાય છે."

આત્મા પ્રત્યેક સમયે મિથ્યાત્વાદિ હેતુઓ વડે અન-તાનંત પ્રદેશયુક્ત અનંત કર્મસ્ક'ધા ગ્રહણ કરે છે. છતાં ઉપર કહ્યા મુજબ આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણેાને દબાવવાની કે સુખ-દુ:ખંના અનુભવ કરાવવાની શક્તિનું પ્રમાણ એક જીવ આશ્રયી કર્મગ્રહણના સમયમાં ગ્રહિત કર્મસ્ક'ધામાં પ્રત્યેક વખતે એક સરખું જ હાય એવા નિયમ નથી. વળી એક સમયે કર્મસ્ક'ધાને ગ્રહણ કરતા ઘણા જીવા આશ્રયી પણ પ્રત્યેક જીવે ગ્રહિત કર્મસ્ક'ધામાં રસબ'ધની સમાનતા હાય એવા પણ નિયમ નથી. આ બધા રસબ'ધમાં ભિન્નતા હાય છે. તે ભિન્નતા અન'તપ્રકારની હાવાથી રસબ'ધ યા અનુ-ભાગબ'ધ અન'ત પ્રકારના કહ્યો છે.

અન'ત પ્રકારે ચતા તે અનુભાગબ'ધ પૈકી જઘન્યમાં જઘન્ય થતાે રસબ'ધ તે પહેલુ' અનુભાગ બ'ધસ્થાન ગણાય. આ જઘન્ય યા પહેલા અનુભાગ બ'ધસ્થાનમાં પણ કેટલા રસાંશાના સમુહ હાેય છે, તે અગાઉ કહેવાઈ ગયુ

જૈન દર્શનના કર્મવાદ

છે. ત્યારપછીના અનુભાગસ્થાનામાં અનુક્રમે રસાંશાની પ્રચુરતા હાવાના અંગે પૂર્વના અનુભાગબ'ધસ્થાનથી પછીના અનુભાગ બ'ધસ્થાનમાં સામર્થ્ય'ની વિશેષતા હાેય છે. અન'ત અનુભાગબ'ધ સ્થાનાને અનુલક્ષીને અન'ત પ્રકારે થતા કર્મ'ના રસને આલજીવા સુલભતાથી સમજી શકે એટલા માડે જ્ઞાનીપુરૂષાએ તે તમામ પ્રકારના કર્મ'રસનું વર્ગીંકરણ ચાર વિભાગમાં કર્યું' છે. તે ચાર વિભાગ આ પ્રમાણે છે.

ર સંદ (Dilute) ૨ તીવ્ર (Concentrated) 3 તીવ્રતર (More concentrated) ૪ તીવ્રતમ (Most concetrated).

આ ચાર વિભાગમાંવગી કરણ કરેલ રસને જ્ઞાનિઓએ અનુક્રમે એક સ્થાનિકરસ, દ્વિસ્થાનિકરસ, ત્રિસ્થાનિકરસ અને ચતુઃસ્થાનિકરસ, એ રીતની સંજ્ઞાએા આપીને સમજાવ્યા છે.

અતિમ દથી આર'લી અમુક હદ સુધીના અન ત લેદો એક સ્થાનિક રસમાં, ત્યાર પછીના ક્રમશઃ ચડતા ચડતા અન ત લદા દ્વિસ્થાનિકરસમાં, ત્યાર પછીના અન ત લેદા ત્રિસ્થાનિકમાં અને ત્યારપછીના અન તલેદા ચતુઃસ્થાનિકરસમાં સમાય છે પ્રત્યેક સ્થાનકમાં આવતા રસલેદામાં પણ સામર્થ્ય-ના હિસાબે જઘન્ય-મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટપણુ વિચારી શકાય છે. કારણ કે તેમાં મ'દ (dilute) અતિમ'દ (More dilute) આદિ અનેક લેદે રસ હાય છે.

શુભકર્મના રસને અને અશુભકર્મના રસને અનુક્રગ્ન

ખીર-ખાંડના રસની અને કડવાતુરીયા કે લી'બડાના રસની ઉપમા સરખાવી શાસમાં તેનું એક સ્થાનકાદિપણું એવી રીતે સમજાવ્યું છે કે લી'બડા આદિના સ્વભાવિક એટલે કે જેવા હાય તેવાને તેવાજ રસ તે એકસ્થાનિક-મ'દ રસ કહેવાય છે, બે ભાગ ઉકાળતાં એક ભાગ બાકી રહે તેને બેસ્થાનિક તીવરસ કહેવાય છે, ત્રણ ભાગને ઉકાળતાં એક ભાગ બાકી રહે તેને ત્રણસ્થાનિક તીવતર રસ કહેવાય છે, અને ચાર ભાગને ઉકાળતાં એક ભાગ બાકી રહે તેને ચાર સ્થાનિકતીવતમ રસ કહેવાય છે.

આ દર્ષાતે કર્મરસનું પણ એકસ્થાનિકાદિપણું સમજી લેવું. આ એકસ્થાનિકાદિક રસમાં અનુક્રમે અન'તગુણુ-તીવ્રતા છે. આ ચાર ભેદે થતું વર્ગીંકરણ કષાયની અપેક્ષાએ છે. રસબ'ધનું કારણુ કષાય હેાવાથી ચાર કષાયાવડે થતા રસબ'ધના અન'તભેદાના સમાવેશ, સ્થૂલપણું ચારભેદમાં જ કરવામાં આવ્યા છે.

રસબ'ધ સમયે વૃદ્ધિ પામતી કષાયની પ્રચુરતાએ પુન્ય પ્રકૃતિઓ મંદ રસે અને પાપપ્રકૃતિઓ તીવ્ર રસે બ'ધાય છે. આત્માના નિર્મળ પરિણામ સમયે કે અતિ નિર્મળ પરિણામ સમયે પુન્ય પ્રકૃતિઓના રસ ચતુઃસ્થાનિક અને પાપ પ્રકૃતિઓના એક કે બે સ્થાનિક રસ બ'ધાય છે. મંદ શુભપરિણામમાં વર્ત'તા આત્મા પુન્યપ્રકૃતિઓને ત્રિસ્થાનિક રસે અને પાપપ્રકૃતિઓને પણ ત્રિસ્થાનિક રસે બાંધે છે; કિલબ્ટ પરિણામના યાગે પુન્યપ્રકૃતિઓના

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

દ્વિસ્થાનિક રસ અને પાપપ્રકૃતિઓના ચતુઃસ્થાનિક રસ બ'ધાય છે.

અહીં જે એક સ્થાનકાદિ રસબ'ધમાં કારણ્બૂત કિલષ્ઠ અને નિર્મળ પરિણામની હકિકત કહી તે અન'તા-નુ'બ'ધી આદિ ગ્રાર કષાયની અંપેક્ષાએ કહી છે.

તે પરિણામમાં કારણસૂત તે તે કષાયની પણ મંદતા કે તીવ્રતાના હિસાબે તે તે કષાયને અનુલક્ષીને બ'ધાતા એક સ્થાનકાદિ રસમાં પણ જે મંદતા કે તીવ્રતા હેાય છે તે હકિકત હવે સ્પષ્ટપણે વિચારીએ. કારણ કે એકસ્થાનકાદિ પ્રત્યેક રસબ'ધ પણ અનેક પ્રકારના છે.

સ્થિતિબંધ અને રસબંધના આધાર કષાય હાેવાથી અનુંતાનુબંધિ કષાયના ઉદય વડે સઘળી અશુભ પ્રકૃતિઓના ચતુઃસ્થાનિક રસ, અપ્રત્યાખ્યાનાવરણીય કષાયવડે ત્રણ ઠાણીયા રસ; પ્રત્યાખ્યાનાવરણીય કષાયવડે બેઠાણીયા, અને સંજ-વલન કષાયવડે એકસ્થાનના રસ બંધાય છે. શુભ પ્રકૃતિ-ઓના રસ એથી વિપરીત રીતે બંધાય છે. આટલે કે અનંતાનુબંધી કષાયના ઉદયવડે પુન્ય પ્રકૃતિઓના બેઠાણીયા, અપ્રત્યાખ્યાનાવરણીય કષાયવડે ત્રણઠાણીયા, પ્રત્યાખ્યાના-વરણીય કષાયવડે અને સંજવલન કષાયવડે ચાઠાણિયા રસ બંધાય છે. પણ એમાં વિશેષતા એટલી છે કે સંજવલન કષાયાવડે તીવ્રચાઠાણીયારસ બંધાય છે.

જે જે કષાયાના ઉદ્દયે શુભાશુભ કમ'પ્રકૃતિઓના

સ્થિતિભંધ–રસભંધ અને પ્રદેશભંધ

જે જે સ્થાનિકરસ અ'ધાય છે, તે તે સ્થાનકના રસ પાપ પ્રકૃતિઓમાં તીવ્રપણે અને પુન્ય પ્રકૃતિમાં મ'દપણે બ'ધાય છે. તે તે સ્થાનિકરસઅ'ધમાં હેતુભૂત તે તે કષાયા જેમ જેમ ઘટતા જય તેમ તેમ પુન્ય પ્રકૃતિઓના તે તે સ્થાનિક રસમાં વૃદ્ધિ અને પાપપ્રકૃતિઓના રસમાં હાનિ થતી જાય છે. છેવટમાં દશમાગુણસ્થાનકના અ'ત સમયે કષાય અત્ય'ત મ'દ હાવાથી પુન્યના અત્ય'ત ઉત્કૃષ્ટ અને પાપના અત્ય'ત સ'દ હાવાથી પુન્યના અત્ય'ત ઉદ્યુષ્ટ અને પાપના અત્ય'ત હીન રસબ'ધ થાય છે. આ ઉપરથી સમજી શકાય છે કે કપાયની તીવ્રતાએ પુન્યપ્રકૃતિ મ'દરસે, તથા પાપપ્રકૃતિ તીવ્રરસે અને પાપ પ્રકૃતિ મ'દરસે અ'ધાય છે.

અહીયાં ખાસ સમજવું જરૂરી છે કે-ગમે તેવા સંક્લિપ્ટ પરિણામ થવા છતાં જીવ સ્વભાવે પુન્યપ્રકૃતિઓના એક સ્થાનિક રસબ ધ તા થતા જ નથી.સંક્લિષ્ટ્ર પરિણામની જીવ ઉપર ગમે તેટલી અસર થાય તા પણ પુન્ય પ્રકૃતિ-ઓના દ્વિસ્થાનિક રસબ ધથી ઓછા રસબ ધ ન થાય એટલી તા નિર્મ લતા અવશ્ય રહે છે. જો કે શુભ અને અશુભ બ ને કર્મ પ્રકૃતિઓમાં ચારે પ્રકારના રસસ્થાનિકાની હકિકત શાસ્ત્રમાં આવે છે, તે ઉપરથી શુભ પ્રકૃતિઓના પ્રાથમિક દ્વિસ્થાનિક રસમાં તે પ્રકૃતિઓનું એક સ્થાનિકપણું સમજી લેવું. વળી અશુભ પ્રકૃતિઓ અંગે પણ સમજવું જરૂરી છે કે કેવલજ્ઞાનાવરણીય સિવાયની ચાર જ્ઞાનાવરણીય, કેવલ-દર્શનાવરણીય સિવાયની ત્રણ દર્શનાવરણીય, પુરુષવેદ, સંજવલન ક્રોધાદિ ચાર તથા પાંચ અંતરાય એમ સતર પ્રકૃતિઓ સિવાયની આકીની પાપપ્રકૃતિઓમાં પણએકસ્થાનિક રસબ'ધ થતેા નથી; કારણું કે અશુભ કમ'પ્રકૃતિઓના એક સ્થાનિક રસબ'ધને ચાેગ્ય અધ્યવસાચાેના સ'ભવતાે અનિવૃત્તિ બાદર સ'પરાય ગુણુસ્થાનકના સ'ખ્યાતા ભાગ ગયા પછી જ હાેય છે. અને તે તે સમયે ઉપરાેક્ત સત્તર પ્રકૃતિઓ સિવાય બાકીની અશુભ પ્રકૃતિઓના બ'ધહેતુઓના જ વિચ્છેદ વતે' છે.

ખ ધ હેતુઓના અભાવે તે પ્રકૃતિઓના ખ ધના જ અભાવ હાય પછી રસબ ધ શામાં પડે ? એટલે તે પ્રકૃતિ-ઓના બ ધ હેતુઓનું જ્યાં સુધી હાવાપણું હાય ત્યાં સુધીમાં તે પ્રકૃતિઓના એકસ્થાનિક રસબ ધને ચાગ્ય અધ્યવસાયા જ હાતા નથી. પણ દ્વિસ્થાનિક, ત્રિસ્થાનિક કે ચતુઃસ્થાનિક રસબ ધને ચાગ્ય જ અધ્યવસાયા હાય છે. તથા કેવલજ્ઞા-નાવરણીય અને કેવલદર્શનાવરણીય એ બે પ્રકૃતિઓ અનિવૃત્તિ બાદર સ પરાય ગુણસ્થાનક પછી પણ બ ધાય છે. પરાંતુ આ બન્ને પ્રકૃતિઓ સર્વધાતી હાવાથી આછામાં

ઓછા પણ દ્વિસ્થાનિક રસેજ બંધાય છે, પરંતુ એક સ્થાનિક રસે બંધાતી નથી. રસબંધમાં કારણભૂત કાષયિક અધ્યવસાયા શુભ અને અશુભ એમ બે પ્રકારે છે. તેમાં કષાયની હીનતાથી વર્તતા અધ્યવસાયાને શુભ અધ્યવસાય કહેવાય છે. અહીં અધ્યવસાયામાં શુભાશુભપણું અપેક્ષાપૂર્વક કહેવામાં આવ્યું છે.

જે પ્રકારના કર્ષાયના ઉદ્દયે વર્તાતા જે અધ્યવસાયા એક સમયે અશુભ કહેવાય છે, તેજ અધ્યવસાયો સ્થિતિમધ–રસભધ અને પ્રદેશભધ

ŝ

અમુક સમયે શુભ કહેવાય છે. જો કે આ હકિકત ઘણાને આશ્ચર્યભૂત લાગે, પર'તુ તે સ્હેજે સમજી શકાય તેવી વસ્તુ છે. સાે ડીગ્રીથી એકસાપાંચ ડીગ્રી સુધી ચઢતાે તાવ વૃદ્ધિ પામતાે હાય ત્યારે તેના દરેક પાેઇન્ટ ગ્લાનિસ્ચક થાય છે, અને પાંચ ડીગ્રીથી હીનતા પામવા ટાઇમે એટલે ઉતરતા ટાઈમે તેજ પાેઇન્ટ આનંદસૂચક ગણાય છે.

આ રીતે ૧ થી પ ડીગ્રી સુધીના દરેક પાેઇન્ટમાં અપેક્ષાલેદથી વિચારીયે તેા સારા અને નરસાપણું બન્ને સંભવે છે. એ રીતે વૃદ્ધિ પામતા કષાયાની અપેક્ષાએ વર્તતા જે અધ્યવસાયા અશુભ કહેવાય છે, તેજ અધ્ય-વસાયા ઓસરતા (ક્ષીણ થતા) કપાયાની અપેક્ષાએ શુભ કહેવાય છે.

ચઢતા ગુણુસ્થાનકવાળા જવાેની અપેક્ષાએ જે કાષચિક અધ્યવસાયા શુભ છે, તેજ કાષચિક અધ્યવસાયા, પડતા જીવની અપેક્ષાએ અશુભ છે.

શુભ અધ્યવસાયેાથી કર્મ સ્ક`ધામાં ઉત્ત્પન્ન થતા રસ આલ્હાદ્જન્ય છે. અને અશુભ અધ્યવસાયાથી ઉત્પન્ન થતા રસ અનિષ્ઠ છે. કર્મના પ્રત્યેક સ્થિતિસ્થાનકબ'ધમાં તીવ-તીવતર-મન્દ અને મન્દતરાદિ અસ'ખ્ય લાકાકાશ પ્રદેશ પ્રમાણ કષાયાદયનાં સ્થાના છે. આમાં અસુક એક સ્થિતિ-બ'ધને યાગ્ય ભિન્ન ભિન્ન કષાયાદય હાવા છતાં ઘણા જીવ આશ્રયી સ્થિતિ સરખી જ બ'ધાય છે.

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

પર'તુ સરખી સ્થિતિ અ'ધાવા 'છતાં તે કમ<sup>6</sup>નેા ભાેગવટાે સરખી રીતે થતાે નથી. પૃથક્ પૃથક્ રીતે હાેચ છે. એટલે કે કર્મના એક જ સ્થિતિસ્થાનકને જીદા જીદા છવા દ્રવ્યાદિ ભિન્ન ભિન્ન સામગ્રી પામીને જ અનુભવે છે.

આમ થવામાં તે સઘળા જીવાને એક જ સરખાે સ્થિતિબ ધ થવા ટાઈમે વર્તતા ભિન્ન ભિન્ન કષાયાદય શુક્રત પરિણામ અને દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, ભાવ અને ભવાદિની અનેક વિચિત્રતા રૂપ કારણા જ આભારી છે. આ વિચિત્રતા ને હિસાબે એકનાએક સ્થિતિસ્થાનક ળ ધમાં રસબ ધ પણ ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે થાય છે. જેથી એકજ સ્થિતિસ્થાનક અનુભવતા તે દરેક જીવા તે કર્મના રસને કાઈ મ દ, અતિમ દ, તીવ્ર અને તીવ્રતમ એમ અલગ અલગરૂપે ભાગવે છે. સ્થિતિબ ધ તે કષાયાદય જન્ય અધ્યવસાયથી બ ધાય છે, જ્યારે રસબ ધ લેશ્યાયુક્ત કષાયાદયથી બ ધાય છે.

અનેક જીવાની અપેક્ષાએ સ્થિતિસ્થાનાધ્યવસાયમાં અર્નુલાગ બન્ધાધ્યવસાયા વિચારીએ તા સર્વજ્વાન્ય સ્થિતિબન્ધહેતુભૂત કષાયાદયમાં કૃષ્ણાદિલેશ્યાપરિણામરૂપ અનુભાગબન્ધાધ્યવસાયસ્થાના અલ્પ હાેય છે, તેનાથી દ્વિતી-યાદિ સ્થિતિબન્ધ હેતુભૂત કષાયાદયમાં અનુક્રમે વિશેષાધિક અનુભાગબન્ધાધ્યવસાયસ્થાના હાેવાપણુ ઉત્કૃપ્ટ સ્થિતિબન્ધ-સ્થાનહેતુભૂત કષાયાદય સુધી સમજવુ. એ રીતે વિશેષાધિકપણાએ કરીને વિચારતાં, જઘન્ય કષાયાદયથી પાર'ભીને અસ'ખ્ય લાેકાકાશ પ્રદેશપ્રમાણુ કષાયાદયસ્થાન, અતિક્રમતાં અન'તર કષાચાદ્વચસ્થાનમાંના અનુભાગ અન્ધા-ધ્યવસાયસ્થાનાની સ'ખ્યા દ્વિગુણુ હાેય છે. એ રીતે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબન્ધાધ્યવસાયસ્થાન સુધીના સ્થાનામાં અસ'ખ્ય લાેકાકાશપ્રદેશપ્રમાણુ કષાચાદયસ્થાન અતિક્રમવાવડે પ્રત્યેક પ્રત્યેક અન્તરે અનુભાગ બન્ધાધ્યવસાયસ્થાનાની સ'ખ્યા અનુક્રમે દ્વિગુણુ સમજવી.

અસ'ખ્ય લાેકાકાશપ્રદેશપ્રમાણ કષાયાદયસ્થાન અતિક્રમતાં એક અન્તરસ્થાન થાય. જઘન્ય કષાયાદયસ્થાનથી ઉત્કૃષ્ટ કષાયાદયસ્થાનક સુધીમાં એવાં અન્તરસ્થાન આવ-

લિકાના અસંખ્યાતા ભાગના સમય પ્રમાણુ સમજવાં

આ રીતે પ્રત્યેક અન્તરે થતી અનુભાગાધ્યવસાયેાની દ્વિગ્રુષ્ટ્રવૃદ્ધિના ક્રેમ કર્મની અશુભ પ્રકૃતિઅંગે સમજવા. શુભ પ્રકૃતિઓની વૃદ્ધિ પ્રરૂપણા એથી વિપરીત સમજવી. એટલે શુભ પ્રકૃતિમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબન્ધહેતુભૂત કષાયાદય-સ્થાનમાં અનુભાગ બન્ધાધ્યવસાયસ્થાના સર્વથી અલ્પ હાય. અને તેના ઉપાન્ત્ય એટલે પૂર્વના સ્થિતિસ્થાનબંધ હેતુભૂત કષાયાદયમાં વિશેષાધિક અનુભાગાધ્યવસાયા હાય. એ રીતે અનુક્રમે ઉપાન્ત્ય સ્થિતિસ્થાન બન્ધ હેતુભૂત કષાયાદયમાં વિશેષાધિકની વૃદ્ધિએ સર્વજઘન્ય સ્થિતિબન્ધ હેતુભૂત કષાયાદયસ્થાન સુધીમાં અનુભાગાધ્યવસાયાનું પ્રમાણ હાય છે. અને તેમાં દ્વિગ્રુષ્ટ્રવિદ્ધના ક્રમ પગ્ર ઉપરાક્ત રીતે એ ઉત્ર્રષ્ટસ્થિતિબન્ધ હેતુભૂતકષાયાદયથી પ્રાર'ભી જઘન્ય સ્થિતિ-બન્ધ હેતુસૂન ક્રયાયાદયસ્થાન સુધી ઉપાન્ત્ય ક્રમે સમજવા.

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

ચારે આચુબ્ય અ'ગે જઘન્ય સ્થિતિસ્થાનકથી પ્રાર'ભી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિસ્થાનક સુધીમાં પ્રત્યેક સ્થિતિસ્થાનકે અનુભા-ગસ્થાના અસ'ખ્યગુણુ હાેય છે.

આ પ્રમાણે પ્રત્યેક સ્થિતિસ્થાનકઅધમાં અનુભાગઅધા-શ્યવસાયાેનું પ્રમાણુ એક સરખું નહીં હાેવાથી એકજ સ્થિતિખ ધમાં અનુભાગ (રસ) ખ ધ પણ પૃથક્ષ પૃથક્ષ રીતે થાય છે. એકજ રિથતિબંધમાં થતા તે પૃથક્ પૃથક્ર અનુ-ભાગના સર્વ સમૂહમાં અશુભકર્મના જઘન્ય અનુભાગબધ થી પાર'લી ઉત્કૃષ્ટ અનુભાગ ખ'ધ સુધીમાં પ્રત્યેક અનુભોગ-**મ**ંધની તીવ્રતા અનુક્રમે અન**ંતગુ**ણી હેાય છે. જઘન્ય સ્થિતિમાં જઘન્યાનુભાગ સર્વથી અલ્પ છે, તેથી દ્વિતીય સ્થિતિમાં જઘન્યાનુભાગ અનન્તગુણુ તીવ્ર હેાય છે. એ રીતે અશુભકર્મ પ્રકૃતિએાના જઘન્ય સ્થિતિસ્થાનથી આર ભીને અનુક્રમે ઉર્ધ્વ મુખે અનન્તગુણ અનુભાગ હાેય, અને શુભ પ્રકૃતિઓના ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સ્થાનથી પ્રાર'ભીને અનુક્રમે અધામુખે જઘન્યસ્થિતિ સુધી સુધી અનન્તગુણુ અનુભાગ હાય છે.

આ કથન સામાન્યપણે સમજવું, બાકી તેા દરેક કર્મપ્રકૃતિના જઘન્યસ્થિતિસ્થાનકથી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિસ્થાનક સુધીમાં દરેક સ્થિતિસ્થાનકમાંના દરેક અનુભાગબધનું તીવ મન્દત્વ, તે કમ્મ પયડી, પંચસંગ્રહ વગેરે ગ્રંથામાં વિસ્તૃત રીતે દર્શાવેલ અનુકૃષ્ટિ તથા અનુભાગની તીવ્ર મન્દત્વની હકિકત દ્વારા તે તે ગ્રંથાના અભ્યાસી ગુરુગમદ્વારા સમ-જવું અત્ય'ત આવશ્યક છે. સ્થિતિઅંધ-રસઅંધ અને પ્રદેશઅંધ

સ્થિતિઅન્ધગત અનુભાગાધ્યવસાયસ્થાનામાંની અમુક સંખ્યા પ્રમાણુ અનુભાગાધ્યવસાયસ્થાનાનું પાશ્ચાત્ય કેટલાક સ્થિતિબન્ધ સુધી હાેવાપણાને અનુકૃષ્ટિ કહેવાય છે. અમુક સ્થિતિબન્ધમાં જે અનુભાગાધ્યવસાયસ્થાનાે હાેય છે, તેમાંથી અમુક પ્રમાણનાં અધ્યવસાયસ્થાનાે તેનાથી પૂર્વ યા પાશ્ચાત્ય સ્થિતિબન્ધમાં પણ હેાય છે. એ રીતે. એક વિવક્ષિત સ્થિતિબન્ધમાંના અમુક અનુભાગા-ધ્યવસાયસ્થાના ક્રમે ક્રમે ન્યૂનતાપણે કરી પલ્યાેપમના. સંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણુ પૂર્વ યા પાશ્ચાત્ય સ્થિતિઅન્ધ સુધી હેાય છે. પલ્યેાપમના સ′ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ્ સ્થિતિસ્થાનની અનન્તર પૂર્વ યા પાશ્ચાત્ય સ્થિતિસ્થાનમાં તે વિવક્ષિત સ્થિતિસ્થાનના અનુભાગાધ્યવસાય સ્થાનામાંથી એકપણ અનુભાગાધ્યવસાયસ્થાન હાેતું નથી. ઉપરાક્ત અધ્યવસાયસ્થાનાનું ઉપરાષ્ઠત રીતે હાેવાપણું અસુક પ્રકૃતિ અંગે પૂર્વાનુપૂર્વીએ અને અમુક કર્મપ્રકૃતિ અંગે પશ્ચાનુ--પૂર્વીએ હોય છે.

વિવક્ષિત સ્થિતિઅન્ધમાંના જે અનુભાગધ્વસાયસ્થાનાનું. પૂર્વ પાશ્ચાત્ય સ્થિતિસ્થાનામાં હાેવાપણું કહ્યું તે અનુભા-ગાધ્યસાય સ્થાના ઉપરાંત બીજા પણ અનુભાગાધ્યવસાય. સ્થાના તે તે પૂર્વ યા પ્રાશ્ચાત્ય સ્થિતિસ્થાનામાં હાેય છે. માત્ર વિવક્ષિત સ્થિતિઅન્ધમાંનાં જ અમુક અનુભાગાધ્યવ-સાયસ્થાના હાેય છે, એમ નહીં સમજવું.

એક જ સ્થિતિસ્થાનમાં અનુભાગાધ્યવસાયસ્થાન પૃથક્ પૃથક્ હાેવાનું કારણુ લેશ્યા છે. લેશ્યાની તીવતા મંદ- તાના હિસાબેજ અનુભાગ (રસ) અ'ધની તીવ્રતા મ'દતા હાવાથી લેશ્યાનું સ્વરૂપ લક્ષમાં રાખવું અત્ય ત આવશ્યક છે. કર્મબ'ધ સમયે થતા રસબ'ધની તીવના–મંદતાને। ખ્યાલ પાતપાતામાં વર્તતી લેશ્યાને અનુસારે પાતે લક્ષમાં રાખી શકે છે. કપાચાદયસહિત જે કુષ્ણાદિ લેશ્યા રૂપ પરિણામ વિશેષ તે જ અનુભાગ(રસ)બન્ધમાં હેતુભૂત હાેવાથી નવમા ગુણુસ્થાનક સુધી જ લેશ્યા તેા કર્મના રસબધમાં કારણુભૂત થાય છે. ૧૦ મે ગુણુસ્થાને વ્યક્ત સંક્લિપ્રતા નથી. ૧૧–૧૨–૧૩ એ ત્રણુ ગુણુસ્થાનકમાં ફ્રપ્ત ઇર્ધાપથિકી ક્રિયા છે, અને ક્ષ્ડત એક સમયનાે રૂક્ષ સાતાવેદનીયનાે જ ખધ છે, તેથી ત્યાં રસબ ંધ નથી. કષાયની તારતમ્યતા પ્રમાણે સ્થૂલપણે છ લેશ્યા છે. સૃક્ષ્મપણે તેા સ્થૂલપણે ગણાતી દરેક લેશ્યા વિવિધ પ્રકારની હાેય છે. જુદાજુદા જીવેા આશ્રચી એક સરખા કષાચાદવથી વર્તતા રાગદેષમાં સ્વ-સ્વભાવાનુસાર તે રાગદ્રેષને અંગે તે જીવેા અનેક વિવિધ પરિણામવાળા હાેય છે, તે વિવિધપરિણામા સ્થૂલપણે છ વિભાગમાં કલ્પી શકાય છે. તે છ વિભાગ તે જ છ લેશ્યા છે. જે ભાવમાં હિંસાભાવની મુખ્યતાપૂર્વંક પાંચ આસવમાં <sup>.</sup>પ્રવૃત્તિ કરવી તે કૃ**ગ્ણુલેશ્યાના પરિણુામ છે**.

પુદ્ગલાસક્તિની મુખ્યતાએ પાંચ ઇંદ્રિયાેના વિષયમાં લુખ્ધપણુ તે નીલ લેસ્યાનાં પરિણામ છે.

જ્યાં વક્રતાની મુખ્યતાવાળા ભાવ વતે<sup>°</sup> છે તે કાપાત -લેશ્યાના પરિણામ છે, ગમે તેવા રાગદ્વધના સ'ચાેગામાં પણ ધર્મ'રુચિર્ન સુખ્યતા અને પાપભીરૂતા તે તેજેલેશ્યાનાં પરિણામ છે.

જિતે દ્રિયપણાની ભાવના તે પદ્મલેશ્યાનાં પરિણામ છે

રાગદ્વેષના સ'ચાેગામાં સમાનતા કેળવવાના પ્રયા<sup>;</sup> તે<sub>,</sub>શુકલલેશ્યા કહેવાય છે. વીતરાગની લેશ્યા તે અતિવિશુ, શુકલલેશ્યા અથવા પરમ શુકલલેશ્યા કહેવાય છે.

છ ગુણસ્થાનક સુધી છ લેશ્યાઓ હાેઈ શકે i પરંતુ સમકિતીની લેશ્યામાં જે અન તગુણી શુદ્ધિ, આત્ ભાવ અને ધ્યેય સિદ્ધસ્વરૂપનું હાેય, તેવી શુદ્ધિ, ભાવ અ ધ્યેય મિચ્યાત્વીમાં ન હાેય. પાંચમા અને છઠ્ઠા ગુણુઠાણા પ્રાપ્તિ તા ત્રણુ શુદ્ધ લેશ્યામાં જ થાય છે, એ હિંસ તા પહેલી ત્રણુ લેશ્યામાં પ્રથમનાં ચાર ગુણુસ્થાનક જ ત્રી કર્મ ગ્રંથમાં કહ્યા છે. પરંતુ પૂર્વે પામેલા પાંચમા ક ગુણુઠાણાવ તને કૃષ્ણાદિક લેશ્યા આવી શકે છે એ હિસાબે

ચમા-ઝ્ફા ગુણુઠાણાવ તને છએ લેશ્યા હાેઈ શકે બાકી સમકિતપ્રાપ્તિ, દેશવિરતિની પ્રાપ્તિ અને સવ વિરતિ પ્રાપ્તિ વખતે તા શુકલલેશ્યા જ હાેય છે. ૪-૫-૬મ ઉપર ઉપરના ગુણુસ્થાનકમાં અશુભ લેશ્યા મ દતર ં અને કાેઈ વખતે જ પ્રગટ થાય. સાતમા ગુણુસ્થાને શુદ્ધ લેશ્યા જ હાેય છે. ૮ થી ઉપરના ગુણુસ્થાને કંઠત શુકલલેશ્યા જ હોવ. એક થી ૧૩ ગુણુસ્થાનક તારતમ્યતા હાેય છે. છએ લેસ્યાએા એક એકથી વિશુદ્ધ હાિય છે.

કષાચાદય સમયે વર્તાતા પરિણામા કેટલીક વખત એક જ લેસ્યામાં નહીં રહેતાં ચડતા તથા ઉતરતા ક્રમે અન્ય લેસ્યામાં કેવી રીતે ચાલ્યા જાય છે, તે હકિકત પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિના દ્રષ્ટાંતથી સરલ રીતે સમજી શકાય છે. અને આ ઉપરથી કેવી જાતના પરિણામા કર્યી લેસ્યામાં ગણી શકાય તે પણુ સમજવું સુલભ પડે છે.

કાઉસ્સગ્ગ ધ્યાનસ્થ પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિંનું સમતામાં સ્થિર ધ્યાન તે શુકલ લેશ્યા.

દુર્મું ખની વાત સાંભળી માત્ર ક્ષાેભજ થયેા, પરંતુ જિતે દ્રિયપણું સ્થિર રહ્યું તે પદ્મલેશ્યા.

ભાવથી ધર્મ<sup>°</sup>માં સ્થિર રહેવા છતાં પણુ મનમાં ભાવ એ ઉત્પન્ન થયેા કે મારા પુત્રનું શું થશે <sup>૧</sup> એટલાે પુત્ર પરનાે મમત્વભાવ જાગ્યાે તે તેજાેલેશ્યા.

રાજ્ય પર ચઢી આવેલ દુશ્મન પર વક્રતાઘૃણુા <sup>.</sup>ઉત્પન્ન થઈ તે કાપાતલેશ્યા.

પાેતાના રાજ્યને અને પુત્રને બચાવવાની ભાવનારૂપ સ'સારઆસક્તિ આવી તે નીલ લેશ્યા

શત્રુઐાનાે નાશ કરવા રૂપ હિંસાનાે ભાવ જાગ્યાે તે કૃષ્ણુલેશ્યા. હવે પરિણામનીધારા વિશુધ્ધતામાં પલટાતાં કમે ક્રમે તેએા શુભલેશ્યામાં કેવી રીતે ગયા તે વિચારીએ. માથા પર સુગટ લેવાની ભાવનાએ માથા પર હાથ જતાં માથાની ટાલ જેઈ સાધુપણાની સ્મૃતિએ ચમકયા અને માનસિક ચુદ્ધથી વિરામ પામતાં કૃષ્ણુલેશ્યા ગઈ.

કાેનું રાજ્ય અને કાેનાે હુત્ર ? કાેને અચાવવાનાે હું પ્રયત્ન કરૂ છું ? એ વિચારે સ'સારઆસકિત છુટતાં નીલલેશ્યા ગઈ.

કાેણુ મિત્ર અને કાેણુ દુશ્મન ? પાતપાતાના કર્મા-નુસાર સ'યાેગા ઉત્પન્ન થાય છે. મનુષ્ય માત્ર તા નિમિત્ત છે. તે તા મિત્ર પણ નથી અને દુશ્મન પણ નથી. અનુકુળ અને પ્રતિકુળ સ'યાેગાની પ્રાપ્તિમાં પૂર્વ કૃત કર્માજ કારણબૂત છે. એ વિચારે કાપાતલેશ્યા ગઈ.

જે રાજ્ય અને પુત્રના સંખ'ધો વેાસિરાવ્યા છે, તેના ઉપર મમત્વભાવ શાના ? ''એगाह नस्थि मे केाई ' એ રીતે મમત્વભાવ છેાડયાે અને પૂર્વ કરેલા મમત્વભાવના પશ્રાત્તાપ કરી પ્રાયશ્ચિત્ત લઈ ધર્મમાં સ્થિર રહેવાની ભાવનાએ તેેેેેલેસ્યા ગઈ.

આત્માના નિર્વિષયી ભઃવથી પદ્મલેશ્યા ગઇ. અને સપકષ્ઠેર્ણાના ભાવથી પરમ શુકલલેશ્યા આવી.

લેશ્યાનું સ્વરૂપ ખાલ જીવેા સરલ રીતે સમજી શકે એટલા માટે તે અંગે જાંબુ ખાનાર છ વટેમાર્ગુ તથા છ ધાડપાડુએાનાં દ્રષ્ટાંતા પણુ શાસ્ત્રમાં આપેલ છે. કૃષ્ણુ લેશ્યા કરતાં નીલ લેશ્યા અનંતગુણી શુદ્ધ, નીલ કરતાં કાપાત અન'તગુણી શુદ્ધ, કાપાતથી તેએ અન'તગુણી વિ-શુદ્ધ, તેએથી પદ્મ અન'તંગુણી વિશુદ્ધ, અને પદ્મધી શુકલ લેશ્યા અન'તગુણી વિશુદ્ધ હાય છે. કૃષ્ણાદિ છએ લેશ્યામાં અનુક્રમે હિસાના, પુદ્ગલાસકિતના, વક્રતાના, પાપભીરૂતા તથા ધર્મ'રુચિના, જીતે'દ્રિયપણાના અને સમાનતાના જે ભાવા દર્શાવ્યા તે દરેક ભાવને પ્રજ્ઞાપ્રમાણે વિસ્તારથી સમજતાં પ્રત્યેક લેશ્યાના પણ અનેક ભાવા ખ્યાલમાં આવી શકે છે. અને એ રીતે છ એ લેશ્યાના અનેક ભાવાના હિસાબે અનુભાગબ'ધાધ્યવસાય અનેક પ્રકારના થાય છે. જે લેશ્યામાં મારે તે લેશ્યાસ્થાનમાં ઉપજવુ' પડે છે. માટે શુભ લેશ્યામાંજ રહેવાના પ્રયત્ન કરવા. એઇએ.

કર્મના વિપાકાદય સમયે તીવ્રતાપૂર્વંક થતા ભાેગ-વટાથી આત્મા અત્યંત ખેદ અનુભવવા પૂર્વંક આત્ત-રૌ-દ્રધ્યાનમાં મગ્ન બની, અશુભ લેશ્યાવંત બની, પુનઃ તીવ્રરસવાળાં અશુભ કર્મા ઉપાર્જન કરે છે. પરંતું સમ્ય-ગ્દષ્ટિ આત્મા અશુભ લેશ્યાથી દુર રહેવા કાેશિષ કરે છે. અને શુભલેશ્યામાં સ્થિર બની રહેવા માટે મનને ધર્મ અને શુકલ ધ્યાનમાં બેડી રાખી આત્ત તથા રીદ્ર ધ્યાનના ત્યાગ કરે છે. શાસ્ત્રો દ્વારા તે ધ્યાનાનું રવરૂપ બાણે-સમજે અને ખ્યાલમાં રાખે છે. અનિત્યાદિ બાર તથા મૈત્ર્યાદિ ચાર ભાવના સદા ભાવે છે. વચન બાલવા સમયે ભાષાસમિતિના ઉપયાગ રાખે છે. વ્રત-પચ્ચક્રખાણ્ દ્વારા કાયાની અશુભ પ્રવૃતીના રાધ કરે છે. સ્યતિભ'ધ–રસભ'ધ અને પ્રદેશબ'ધ

માેહનીય કર્મના થતા ઉદય અને ઉદીરણા સમયે ઉપશમ અથવા ક્ષયેાપશમ ભાવમાં રહીને ઉદયમાં આવતી કર્મપ્રકૃતિને નિષ્ફળ કરે છે. જ્ઞાન અથવા તત્ત્વજ્ઞાનના ઉપયાેગથી શુકલ લેશ્યા ઉત્પન્ન કરી પૂર્વની લેશ્યાને શુદ્ધ કરી શુકલ લેશ્યામાં પરિણમાવે છે, શુકલ લેશ્યામાં સ્થિર રહેવા માટે સિદ્ધસ્વરૂપનું ધ્યાન કરે છે. એ રીતે આત્માના સર્વગુણેા વિકાસ પામવાથી ક્રમેક્રમે અશુભ લેશ્યાના સ સર્ગ આત્મામાંથી છૂટી જાય છે. અને કર્મખ ધ ધીમે ધીમે રૂક્ષતાને પામે છે. અતે આત્માનું વિશુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રગટ થાય છે. પ્રદેશાબ'ધ :---

પ્રતિસમય જીવદ્વારા આકૃષ્ટ કાર્મ'ણવર્ગ'ણાનાં દલિક-સમૂહ અને તેમાંથી વિવિધ પ્રકૃતિરૂપે પરિણમવામાં ચાેક્કસ દલિકસ'ખ્યાના નિયત પ્રમાણુને પ્રદેશઅ'ધ કહેવાય છે.

જીવ તે કાર્મ હુવર્ગ હ્યાના પુદ્દગલાેને ચાેગરૂપ વીર્ય વડે ગ્રહે કરી તેને કર્મ રૂપે પરિણમાવે છે. એટલે જીવદ્વારા આકૃષ્ટ દલિકસમુહાેની સ ખ્યામાં ન્યૂનાધિક્તાનું પ્રમાણ, દલિકગ્રહે હુસમયે વર્ત્તા જીવના ચાેગવ્યાપારના આધારે જ છે.

સર્વ જીવામાં તથા એક જીવમાં પણ પ્રતિસમય યાેગબળ સમાનપણે જ વત્તે એવા નિયમ નથી. જેથી પ્રતિ સમયગ્રહિત કાર્મણુવર્ગણાના પુદ્ગલ પ્રદેશ સમુહની સ'ખ્યા પણુ સર્વ જીવાને સમાનપણે હાેઈ શકતી નથી.

રપઢ

ચાેગ વ્યાપારની વિશેષતાએ પ્રદેશબ'ધની વિશેષતા, અને ચાેગવ્યાપારની ન્યૂનતાએ પ્રદેશબ'ધની પણ ન્યૂનતા હાેય છે. ઉત્કૃષ્ટચાેગે ઉત્કૃષ્ટ પ્રદેશ બ'ધાય. જેથી સવેત્કૃષ્ટ ચાેગવ'તતા સ'ગ્નિપર્યાપ્તા જીવ જ હાેવાથી ઉત્કૃષ્ટ પ્રદેશબ'ધ પણ તેને જ થઈ શકે. આ હિસાબે સર્વજીવાના પ્રદેશબ'ધ પણ વિવિધ પ્રકારે હાેય છે.

છવાેની ભિન્નભિન્ન પ્રકારે વર્ત્તા ચાેગવ્યાપારરૂપ અવસ્થા તે ભિન્નભિન્ન પ્રકારના ચાેગસ્થાનક તરીકે એાળખાય છે. વીર્યાંતરાય કર્માના અધિક ક્ષચાેપશમે અધિક વીર્ય વ્યાપારવાળું ચાેગસ્થાનક હાેય છે, અને ન્યૂનક્ષચાેપશમે ન્યૂન વીર્યવ્યાપારવાળું ચાેગરથાનક હાેય છે.

વીર્યાંતરાય કર્મના ઓછામાં ઓછા ક્ષચાપશમવાળા જીવતું જે ચાેગસ્થાનક, તેને જઘન્ય ચાેગસ્થાનક કહેવાય છે. કેવલિની ખુદ્ધિરૂપ શસ્ત્રથી એકના બે ભાગ ન થઈ શકે તેવા અવિભાજ્ય વીર્યાંશાની સંખ્યાતું પ્રસાણ, આ જઘન્ય ચાેગસ્થાનકમાં કેટલું હાેઈ શકે ? તે પંચસ'ગ્રહ અને કમ્મ-પયડી આદિ ગ્ર'થમાં અતિ સંદર રીતે સમજાવ્યું છે. વીર્યાંતરાય કર્મનું ગમે તેટલું આવરણુ આત્મ પ્રદેશ ઉપર હાેવા છતાં પણ જઘન્ય ચાેગસ્થાનકમાં બતાવેલ ચાેગઅળ કરતાં ન્યૂન ચાેગઅળ તાે સંસારચક્રમાં કાેઈ પણ જીવને કયારેય પણ હાેઈ શકતું નથી. એટલે જ તે વીર્યવ્યાપાર-વાળી જીવની અવસ્થાને જઘન્ય ચાેગસ્થાનક તરીકે આેળખાવી છે. અને તેવી જઘન્ય ચાેગસ્થાનકરૂપ અવસ્થા, આેછામાં ઓછા વીર્ય બ્યાપારવાળા ભવ પ્રથમ સમયે વર્ત્તમાન સૂક્ષ્મ નિગાેદીઆ જીવને જ હાેય છે. તે ઉપરાંત અધિક અધિક વીર્ય બ્યાપારવાળાં અન્યઅન્ય જીવાનાં બીજા પણ યાેગસ્થાનકા હાવાથી સવેાંત્કૃષ્ટ યાેગસ્થાનક પર્ય ત પૂર્વ પૂર્વથી અધિક અધિક વીર્ય બ્યાપારવાળાં સર્વ મળીને અસ ખ્ય યોગસ્થાનકા ચાય છે.

સ'સારી જીવાેની સ'ખ્યા અન'ત હાેવા છતાં પણ સરખે સરખા ચાેગસ્થાનકવાળા જીવાે ઘણા હાેવાથી સઘળા જીવાેની અપેક્ષાએ કેવલ જ્ઞાનીએ દષ્ટ સઘળાં ચાેગસ્થાનકાેની સ'ખ્યા અન'ત નહિં હાેતાં અસ'ખ્ય જ છે.

એકેન્દ્રિયથી માંડી પ ચેન્દ્રિય જાતિ સુધીના જીવેામાં ઉપરાષ્ઠત અસ ખ્ય યાેગસ્થાનકા પૈકી તે તે જાતિને યાેગ્ય જઘન્યયાેગસ્થાનક અને ઉત્કુષ્ટયાેગસ્થાનક, કેટલા વીર્યા શયુક્ત યાેગવ્યાપારવાળું હાેઈ શકે, તથા સર્વ જીવ આશ્રયી જઘન્ય યાેગસ્થાનકથી સવેતિકૃષ્ટ યાેગસ્થાનક સુધીનાં પ્રત્યેક યાેગસ્થાનકમાં વર્ત તા યાેગવ્યાપારનું પ્રમાણ પણ કેટલા વીર્યા શયુક્ત હાેય, તેની વિસ્તૃત હકિકત શતક નામા પ ચમ કર્મ ગ્રાંથ, પ ચસ ગ્રહ, અને કમ્મપથડી આદિ ગ્રાથી જ સમજી શકાય છે.

દરેક જીવામાં સ્વજાતિયાગ્ય જઘન્ય ચાેગસ્થાનકથી ઉત્કૃષ્ટ ચાેગસ્થાનક સુધીનાં કાેઈ અમુક જ ચાેગસ્થાનક પ્રતિ સમયે સદાના માટે રહે, એવાે નિયમ નથી. કારણુકે ચાેગપ્રવૃત્તિના આધાર વીર્યા તરાય કર્મના ક્ષચાેપશમ પરજ

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

અવલ'બિત છે. તે ક્ષચાેપશમ દરેક જીવને કાેઈ સમયે વધે છે, અને કાેઈ સમયે ઘટે છે. અને કાેઈ સમયે તેટલાે ને તેટલાે પણ રહે છે. માટે ક્ષચાેપશમની વૃદ્ધિએ વિશેષ ચાેગવ્યાપારવાળું, ક્ષચાેપશમની હાનિએ ન્યૂન-ચાેગવ્યાપારવાળું, અને ક્ષચાેપશમની વૃદ્ધિ કે હાનિ ન થાય ત્યાં સુધી તેના તે જ ચાેગવ્યાપારવાળું ચાેગસ્થાનક જીવમાં વર્તે છે. જેથી એક જીવને પણ વીર્યાંતરાય કર્મના ક્ષચાેપશમની હાનિ વૃદ્ધિ અનુસાર પ્રતિ સમય પ્રાપ્ત ચાેગ-સ્થાનકાે વિવિધ પ્રકારનાં હાેવાથી, પ્રતિસમય ચહણ કરાતી કાર્મણ વર્ગણાના પ્રદેશસમુહની સંખ્યા પણ ન્યુનાધિક હાય છે. અને જે સમયે ચાેગસ્થાનકની હાનિવૃદ્ધિ ન થાય તે સમયામાંજ પ્રદેશસમુહાની સંખ્યા સમાન હાય છે.

આ સર્વ હેકિકતના તાત્પર્ય એ જ છે કે બધા સંસારી જીવામાં માનસિક, વાચિક અને કાયિક ચાેગ-વ્યાપાર એક સરખાે નહિ વર્તતા હાેવાથી તથા કાેઈ એક અમુક જીવમાં પણુ પ્રતિસમય વર્તાતા ચાેગ વ્યાપારની ભિન્નતા હાેઈ શકવાથી પ્રદેશબંધ અસમાનપણુ થાય છે.

આ રીતે ઉ<sup>.</sup>ચે, નીચે, અને તીરછે એમ અધી દિશામાં રહેલ આત્મ-પ્રદેશાવડે સ્વજીવપ્રદેશના ક્ષેત્રમાં જ રહેલા સ્થિર કર્મ સ્ક'ધાને જીવ ચહણુ કરે છે. ગતિવાળા સ્ક'ધા અસ્થિર હાવાથી બ'ધમાં આવતા નથી. પ્રદેશબ'ધ સમયે એટલે કે કાર્મણ વર્ગણાના પુદ્દગલ સ્ક'ધ ગ્રહણુસમયે તેના ભાગલા પડી જઇ જીદાજીદા કર્મામાં વહે ચાતાં દલિકેાનું પ્રમાણ, ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિખ ધને અનુલક્ષીને જ હાેય છે. એટલે કે જે કર્મના સ્થિતિખ ધ અધિક હાેઇ શકતા હાેય તે મૂલ કર્મના ભાગમાં ઘણાં દલિકા (પ્રદેશા) પ્રાપ્ત થાય છે, એ સામાન્ય નિયમ છે. પર તુ તેમાં એક અપવાદ છે કે વેદનીય કર્મને સર્વ કર્મથી પણ અધિક દલિકા (પ્રદેશા)ની પ્રાપ્તિ થાય છે. આનું કારણ એ છે કે, સુખ–દુ:ખાદિકના સ્પષ્ટ અનુભવ વેદનીય કર્મથી જ થતા હાવાથી વેદનીયના ભાગ ઘણાં પુદ્દગલવાળા હાવા જોઈ એ. તેમાં જો આછાં પુદ્દગલ હાય તા સ્વકાર્ય કરવામાં વેદનીય તે સમર્થ થઈ શકતું નથી.

ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબ ધના ધારણે મૂળ કર્મ પ્રકૃતિ ને ભાગે આવેલ દલિકા ( પ્રદેશા )માંથી તે તે મૂળ કર્મ પ્રકૃતિના ઉત્તર ભેંદામાં વહે ચણી થઈ જાય છે. આ ઉત્તરભેંદરૂપ કર્મ પ્રકૃતિમાં પણ થતાદલિકાના ભાગલાનું પ્રમાણ નિયમસર હાય છે. એ નિયમનું ધારણુ શાસ્ત્રમાં બહુ જ સ્પષ્ટપણે દ્રર્શાવ્યું છે. એ નિયમની હકિકત વધુ વિસ્તૃત હોવાથી જિજ્ઞાસુઓએ પ ચમ કર્મ ગ્ર'થ, કમ્મપયડી, પ ચસ ગ્રહ વીગેરે ગ્ર'થામાં આપેલ પ્રદેશબ ધના વિષયમાંથી જાણી સમજી લેવી.

## પ્રકરણ ૯ સું

## કર્મ'અન્ધના હેતુએા

કાર્મ'ણવર્ગ'ણાનાં પુદ્દગલાે, આત્માની સાથે સ'બ'ધિત થઈ અમુક ટાઈમ સુધી અનુદિત રહી, ત્યારબાદ ઉદયમાં આવી પાતાનું કળ બતાવી આત્માથી છૂટાં ન પડે ત્યાં સુધી તે કર્મ તરીકે એાળખાય છે. કર્મ'ભાવે પરિણામ પામતાં કાર્મ'ણવર્ગ'ણાનાં તે પુદ્દગલાેના ક્ષીરનીરવત્ ચા અગ્નિલાેહવત્ આત્મપ્રદેશાની સાથે ચાેટવારૂપ જે સ'બ'ધ તે '' બ'ધ " કહેવાય છે.

જે કર્મની જેટલી સ્થિતિ બંધાઈ હાેય તેમાંથી અભાધાકાળ જેટલા સ્થિતિકાળ વ્યતીત થયે, અથવા તાે બંધ સમય બાદ અપવર્તનાદિક કરણાએ કરી થયેલ સ્થિતિની ન્યૂનાધિકતાનુસારે ઉદયાવલિકામાં પ્રવેશેલ કર્મનું વિપાર્કે—અનુભવવે કરીને ભાેગવવું તે '' ઉદય " કહેવાય છે. અને ઉદયકાળ પાકયા વિનાજ જીવના સામર્થ્ય વિશેષના બળથી કર્મોને પરાણે ઉદયમાં લાવવાં તેને '' ઉદીરણા " કહેવાય છે. કર્મ સ્વરૂપે આત્માની સાથે કાર્મણવર્ગણાના પુદ્દગલાેનું ટકી રહેવું તેને '' સત્તા " કહેવાય છે.

આ ખધ, ઉદય, ઉદીરણા અને સત્તારૂપ કર્મની ચાર

અવસ્થાએા પૈકી, છેલ્લી ત્રણુ અવસ્થાના સંભવ, બંધ અવસ્થાને પામી રહેલ કર્મપુદ્ગલામાં જ હાેઈ શકે છે. આત્માની સાથે બ'ધ અવસ્થા પામ્યા વિનાનાં તે પુદ્-ગલાેની, ઉદય, ઉદીરણા અને સત્તારૂપ અવસ્થા હાેઈ શકતી જ નથી. ઉદય, ઉદીરણા અને સત્તાનું મૂળ તાે '' અ'ધ " જ છે. મુળ હાેય તેમાંથી થડ, પત્ર, શાખા, ફળ વીગેરે હેાઈ શકે છે. જ્યાં મુળ જ નથી ત્યાં વૃક્ષના ઉપરાષ્ઠત અંગાેની ઉત્પત્તિ જ હાેતી નથી. એવી રીતે કર્મપૃક્ષમાં ઉદય, ઉદીરણા અને સત્તારૂપ અંગાેની ઉત્પત્તિ, કર્મઅંધરૂપ મૂળના આધારેજ ઘટી શકે છે. જેથી કર્મના ઉદય–ઉદીરણા અને સત્તાને નહિં ઈચ્છતા જીવે કર્મબંધ રૂપ મૂળની ઉત્પ-ત્તિના ખીજને સમજી તે ખીજથી દૂર રહેવું જોઈ એ. મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને ચાેગ એ આર કર્મ બંધનાં **બીજરૂપ કાર**ણે**ા છે, કાર્મ**ણુવર્ગણાના પુદ્ગલાેના આત્માની સાથે ક્ષીરનીરવત્ સંબંધ થવાના સમયે પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, રસ અને પ્રદેશખ ધરૂપ ચાર પ્રકારના પરિણામા તે પુદ્ગલામાં ઉત્પન્ન થાય છે. આ બ'ધગતુષ્કની સમજ આગલા પ્રકરણામાં વિચારાઈ ગઈ છે. આ બંધચતુષ્ક પૈકી, પ્રકૃતિ અને પ્રદેશબ ધ ચાગથી થાય છે. અને સ્થિતિ તથા રસબ ધ, તે સમયે પ્રવત્ત તા જીવના કાષાયિક અધ્યવસાયથી થાય છે. જ્યાં સુધી ચાેગપ્રવૃત્તિ છે, ત્યાં સુધી તાે કાર્મણુવર્ગણાનાં પુદ્ગલાેને તે જવ અવશ્ય ગ્રહણ કરે છે. પરંતુ જે જવ-માંથી કષાય કર્મ પ્રકૃતિએા બિલ્કુલ નાશ પામે છે, તેવા છવાેએ ચાેગઝળથી ગ્રહણ કરેલાં દલિકાેમાં સ્થિતિ અને

રસનું નિર્માણુ થતું જ નથી. વળી એવા આત્માઓએ અહિત દલિકાે ફકત એક સાતા વેદનીયપણુ જ પરિણુમે છે. કષાયના અભાવના કારણુ ફક્ત સાતા વેદનીયપણુજ યરિણુમેલ તે કર્મ, વિપાકજનક થતું નથી તેમજ બે સમયથી અધિકસ્થિતિ પણુ પ્રાપ્ત કરતું નથી.

આંહ પ્રકૃતિબંધ તથા પ્રદેશખધનું કારણુ ચાેગ, તથા સ્થિતિ અને રસબંધનું કારણુ કષાય કહેવાય છે, તે અન્વયબ્યતિરેક રૂપે પ્રધાન કારણુ તરીકે છે. તેની સ્પષ્ટતા પાંચમા કર્મગ્રન્થની ૯૬ મી ગાથાની ટીકામાં જ અતાવવામાં આવી છે, તેના અર્થ ગુજરાતી ભાષામાં નીચે સુજળ છે.

" મિચ્યાત્વ-અવિરતિ-કષાય અને ચાેગ એ સામા-ન્યતઃ કર્મ'બ'ધના હેતુઓ કહ્યા છે, તાે પણુ પ્રથમના મિચ્યાત્વ-અવરતિ-અને કષાયરૂપ ત્રણુ કારણે!ના અભાવમાં પણુ ઉપશાન્ત માહુ વિગેરે ત્રણુ ગુણુસ્થાનકામાં ફક્ત યાેગના જ સદુભાવમાં યાેગ નિમિત્તક શાતાવેદનીય પ્રકૃતિ તેમજ તેના પ્રદેશા બ'ધાય છે. અને અયાેગી અવસ્થામાં યાંગના અભાવ હાેવાથી શાતાવેદનીય પ્રકૃતિ તેમજ તેના પ્રદેશાના પણુ બ'ધ થતા નથી. એથી જણાય છે કે યાેગ અને પ્રકૃતિ-પ્રદેશબ'ધના કારણુ કાર્ય'ભાવરૂપે અન્વયવ્યતિરેક સ'બ'ધ છે. તથા મિચ્યાત્વ અને અવિરતિરૂપ કારણુ!ના અભાવ હાેય તાપણુ કષાયના સદૂભાવમાં પ્રમત્તાદિગુણુ-સ્થાનકામાં સ્થિતિઅ'ધ અનુભાગ'ધ અવશ્ય થાય છે, અને અભાવમાં ઉપશાન્ત માેહ વિગેરે ગુણુસ્થાનકામાં -અનુભાગ બધ થતાે નથી. એ પ્રમાણે કષાય, તેબધ–રસઅધના પણ કારણ કાર્યપણે અન્વય-સંબધ સમજવા.''

ણુનાે સદ્ભાવ છતે કાર્યનાે સદ્ભાવ તે અન્વય, ગુના અભાવે કાર્યનાે અભાવ તે વ્યતિરેક કહેવાય.

ર જણાવ્યા પ્રમાણે મુખ્ય રીતિએ ચાેગ તેમજ અનુક્રમે પ્રકૃતિપ્રદેશબ ધ તેમજ સ્થિતિ-રસબ ધમાં સામાન્ય રીતિએ તાે મિથ્યાત્વ-અવિરતિ-કષાય ા એ ચારે પ્રકૃતિબ ધ વિગેરેમાં કારણા છે. એ વહેતુમાં પૂર્વના બ ધહેતુઓ હાેય ત્યારે પાછલા રૂચા તાે અવશ્ય હાેય. જેમકે મિથ્યાત્વ બ ધહેતુ કાેય ત્યારે અવિરતિ-કષાય અને ચાેગ, મિથ્યાત્વ-વિરતિ હેતુ વર્તતા હાેય ત્યારે કષાય અને ચાેગ, થ્યાત્વ અને અવિરતિ બન્ને રહિત કષાય વર્તતા .રે ચાેગ અવશ્ય હાેય છે.

કૃતિબ ધ તે ચાેગથી જ થતાે હાેવા છતાં પણ જીવે કાર્મ ણુવર્ગણાના પુદ્રગલામાં નરકગતિ, નરકાનુ-નરકાશુ, એકેન્દ્રિયજાતિ, બેઈન્દ્રિયજાતિ, તેઈન્દ્રિ-ચઉરિન્દ્રિયજાતિ, સ્થાવરનામ, સૂક્ષ્મનામ, અપર્યા-સાધારણનામ, હુંડકસ સ્થાન, આતપનામ, છેવઠુ નપુ સકવેદ અને મિથ્યાત્વમાહનીય, એ સાળ પ્રકૃતિરૂપ પરિણામની ઉત્પત્તિ તેા '' મિથ્યાત્વ " સહિત ચાેગથી જ થઈ શકે છે.

મિથ્યાત્વરહિત સચાગી આત્માએ ગ્રહિત પુદ્દગલાેમાં આ સાેળ પ્રકૃતિરૂપ પરિણામની ઉત્પત્તિ થઈ શકતી નથી. એટલે આ સાેળ પ્રકૃતિઓના બ'ધનાે મિથ્યાત્વની સાથે. અન્વય-વ્યતિરેક સ'બ'ધ છે. આ સાંળ પ્રકૃતિઓના બ'ધ સમયે અવિરતિ, કષાય અને યાેગ એ ત્રણ હેતુઓના પણ ઉપયાગ થતાે હાેવા છતાં તેઓની સાથે અન્વય-વ્યતિરેક સ'બ'ધ ઘટતા નથી. અન્વય-વ્યતિરેક સ'બ'ધ તાે મિથ્યાત્વની સાથે જ હાેવાથી મિથ્યાત્વ તે વિશેષ હેતુ છે, અને શેષ ત્રણ અહિં ગૌ'ણ હેતુ છે.

માટે આ સાેળ પ્રકૃતિના બધ તે મિચ્ચાત્વપ્રત્યયિકી. અધ કહેવાય છે. તથા થીણદ્ધિત્રિક, સ્ત્રવિદ, અન'તાનુઅ'ધિ-ચતુષ્ક, તિર્ય' ચત્રિક, પહેલા અને છેલ્લા વિનાનાં ચાર સ'ઘયણ, પહેલા અને છેલ્લા વિનાનાં ચાર સ'સ્થાન, ઉદ્યોત, અપ્રશસ્ત વિહાયાગતિ, દુર્ભગ, અનાદેય, દુઃસ્વર, નીચ-ગાત્ર, અપ્રત્યાખ્યાનચતુષ્ક, મનુષ્યત્રિક, અને ઔદારિકદ્ધિક તથા પહેલું સ'ઘયણ એ પાંત્રીસ કર્મ'પ્રકૃતિના બ'ધના '' અવિરતિ '' સાથેઅન્વય-વ્યતિરેક સ'બ'ધ હાવાથી ''અવિરતિહેતુપ્રત્યયિકી" તે પાંત્રીસ પ્રકૃતિના બ'ધ છે.

આ પાંત્રીસ પ્રકૃતિના અધ સમયે કષાય અને ચાેગ હેતુ હેાવા છતાં તે અન્ને ગૌણ હેતુ છે, અને ''અવિરતિ" મુખ્ય હેતુ છે. કારણુ કે અવિરતિ વિના માત્ર કષાય અને ચેાગ હેતુથી આ પાંત્રીસ કર્મ પ્રકૃતિએાના ખધ થઈ શકતા નથી. એવી રીતે મિચ્યાત્વસહિત અવિરતિપણા ટાઈ મે.. અવિરતિરૂપ મુખ્ય હેતુએ બધાતી ઉપરાષ્ક્રત પાંત્રીસ કર્મ-પ્રકૃતિમાં મિચ્યાત્વ, કષાય અને ચાેગ એ ત્રણે ગૌણ્ હેતુ સમજવા.

કષાય સાથે અન્વય–વ્યતિરેકને અનુસરનારી, સાતા-વેદનીય વિનાની શેષ અડસઠ પ્રકૃતિઓનાે ખાસ બ'ધહેતુ<sub>.</sub> કષાય છે.

કારણુકે કષાયના અભાવે તે પ્રકૃતિઓના બ'ધનેા<sub>-</sub> પણ અભાવ છે.

સચાેગી અવસ્થામાં સદાના માટે બ'ધાતી હેાવાથી અને ચાેગના અભાવે બ'ધાતી નહિ' હાેવાથી સાતાવેદ-નીયના બ'ધહેતુ તે ચાેગ છે.

અહિં જે કર્મપ્રકૃતિએાના બધના જે હેતુ સાથે અન્વય–વ્યતિરેક સંબધ છે, તે હેતુ સાથે વર્તાતા અન્ય હેતુઓ તે પ્રકૃતિબધમાં ગૌણ હેતુ તરીકે સમજવા.

જે અડસઢ પ્રકૃતિના બ'ધ કષાય પ્રત્યયિકી છે, તેમાં તીર્થ કર નામકર્મના બ'ધમાં હેતુરૂપે થતા કષાયવિશેષા તે સમ્યક્ત્વરહિત હાેતા નથી. તે પણ જ્ઞાનિની દક્ષિમાં નિશ્ચીત થયેલા આઠમા ગુણુસ્થાનકના છઠ્ઠા ભાગ સુધીના અમુક જ કષાયવિશેષા સમ્યક્ત્વસહિત વર્તતા હાેય તે જ અહિં. ખ'ધહેતુરૂપે લેવાના છે. તથા તે કષાયવિશેષા સઘળા છવાેને.

જૈન દર્શનનાે કર્મવાદ

તે પ્રકૃતિઓના અધમાં હેતુ થતા નથી. "સવિ જીવ કરૂં શાસનરસી," એવા પ્રકારની ભાવદયાયુક્ત કષાય વિશેષોજ તીર્થ કર નામકર્મના અધમાં કારણ છે. વળી આહારકદ્વિકના અધમાં પણ સ યમસહિત અમુક વિશિષ્ઠ કષાયા જ હેતુ ભૂત થાય છે. અહિ સમ્યક્ત્વ તે તીર્થ કર નામકર્મના અને સ ચમ તે આહારકદ્વિકના અધમાં સહકારી કારણભૂત વિશેષ-હેતુરૂપે કહ્યા છે. સાથે રહી જે કારણરૂપે થાય, તે સહકારિ કારણ કહેવાય.

આ પ્રમાણે એકસા ને વીસ ઉત્તર પ્રકૃતિઓના મૂળ •બ'ધહેતુ શાસ્ત્રોમાં બતાવ્યા છે. તેમાં મિથ્યાત્વરહિત કેવળ કષાય અથવા યાેગ પ્રત્યાંયક જે પ્રકૃતિ વિગેરે બ'ધ થાય છે, તેમાં અને મિથ્યાત્વસહિત કષાય અને યાેગથી થતા પ્રકૃતિ પ્રમુખ બ'ધમાં ઘણી તરતમતા હાેય છે. મિથ્યાત્વ-સહિતુ કષાયપ્રત્યયિક સ્થિતિબ'ધ ઉત્કૃષ્ટથી ૭૦ કાેડાકાેડી -સાગરાપમ પ્રમાણુ હાેય છે. જ્યારે મિથ્યાત્વરહિત કષાય પ્રત્યયિક સ્થિતિખ'ધ, ઉત્કૃષ્ટથી પણ અ'તઃ કાેડાકાેડી સાગ-રાપમથી વિશેષ હાેઈ શકતાે નથી. વળી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બ'ધમાં તેમજ અશુભપ્રકૃતિઓના ઉત્કૃષ્ટરસઅ'ધમાં તીવ સ'કલેશ જ મુખ્યત્વે કારણ કહ્યાે છે. અને એ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અને રસઅ'ધક તીવસ'કલેશીમિથ્યાદ્યષ્ટ જ સ'ભવી -શકે છે.

:સિચ્યાત્વઃ—

મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય તથા ચાેગ એ ચારે

કર્મ'બ'ધના હેતુઓ હાેવા છતાં કર્મ'ની મુખ્ય જડ તાે મિચ્ચાત્વ જ છે. શેષ ત્રણુ હેતુઓ તાે ડાળાં રૂપે છે. કારણુ<u>.</u> કે મિચ્ચાત્વનાે નાશ થયેથી શેષ ત્રણુ હેતુઓ તાે વ્હેલા માેડા પણુ નાશ પામવાના જ છે..મિચ્ચાત્વનાે નાશ એટલે. શેષ ત્રણુ હેતુઓને નાશ પામવાની નાેટિસ છે.

સત્ તત્ત્વેામાં યથાર્થતાનાે વિશ્વાસ નહિ' કરવાવાળી યા તાે વિપરિત માન્યતાએ ચાલતી આત્મદશાને મિથ્યા-ત્વદશા કહેવાય છે.

આત્મા, પુનર્જન્મ, પાપ, પુન્ચ, બંધ, માેક્ષ ઇત્યા-દિને માનનાર તે આસ્તિક કહેવાય છે, અને નહિં માન-નાર તે નાસ્તિક કહેવાય છે. આ રીતની વ્યાખ્યાનુસાર નાસ્તિકતામાં તાે મિથ્યાત્વ છે જ. પરંતુ ઉપરાક્ત તત્ત્વના અસ્તિત્વના સ્વીકાર હાેવા છતાં 'તે તત્ત્વાની વર્તતી વિપરીત સમજણમાં પણ આત્માની મિથ્યાત્વ દશા છે.

કહ્યું છે કે---

विरया सावज्जाओ, कपायहीणा महव्वयधराविः सम्भदिद्वी विद्योणा, कयावि मुक्लं न पावति.

સર્વ સાવઘથી વિરમ્યેા હાેય, ક્રોધાદિ કષાય હાેય, પંચ મહાવત રૂપ બાહ્ય ચારિત્રે કરી સહિત હાેય તાેપણુ સમ્યગ્દષ્ટિ રહિત (મિથ્યાત્વી) થકાે કાેઈ કાળે પણુ માેક્ષ પામે નહિં.

નિષ્ણાત્ વૈદ્યની આજ્ઞાથી વિપરીત રીતે અને સ્વે-ચ્છાએ લીધેલું ઉંચામાં ઉંચુ રસાયણુ પણુ બીમારી હટા-

વવામાં યા આરોગ્યવૃદ્ધિમાં લાભદાયક થતું નથી. તેવી રીતે અઢાર દૂષણુ રહિત અરિહ ત પરમાત્મારૂપી ભાવવૈઘે કર-માવેલ આગ્રાથી વિપરીત રીતે વર્ત તી પાપપ્રવૃત્તિના ત્યાગ, કષાય રહિત દશા અને બાહ્ય ચારિત્રવાળી આત્મદશા તે મિથ્યાત્વદશા હાવાથી તેનાવડે અઢાર દૂષણુરૂપ ભાવ-બિમારીના આત્મામાંથી આત્ય તિક નાશ થઈ શકતા નથી.

જીવાદિ તત્ત્વાેને ખાહ્ય નેત્રાેથી યા અન્ય ઇન્દ્રિયાેથી યા મનદ્વારા સાક્ષાત્ દેખી શકાતાં નથી. કારણુકે તે ઈન્દ્રિ-યાેના અળની અહાર છે.

તે તત્ત્વાેને સાક્ષાત તાે તેજ દેખી શકે કે જેઓ પૂર્ણું તયા રાગદ્વેષથી દૂર છે, અને જેઓમાં પાતાના -અન'ત જ્ઞાનરૂપ સ્વભાવ તે પૂરેપૂરાે પ્રગટ થઈ ચૂકચો છે. એવા સર્વં ગ્ન વીતરાગ મહાપુરૂષાના વચનાનુસાર ઉપરાક્ત તત્ત્વના સ્વરૂપમાં લેશ માત્ર પણ અશ્રદ્ધા યા વિપરીત પ્રરૂપણાને મિથ્યાત્વ કહેવાય છે.

જીવ અનાદિ સંસારદશામાં જગતના સઘળા બનાવા– ભાવા અને પ્રવૃત્તિઓના નિર્ણુય કર્યા કરતા છતા પણ, માત્ર પાતાના વાસ્તવ્ય સ્વરૂપ સંબ'ધી અનિર્ણુય અર્થાત્ વિપરીત શ્રદ્ધાન વડે જ દુઃખી થઈ રહ્યો છે. અને એજ -અનંત સંસાર દશાનું બીજ છે, સર્વ દુઃખાનુ મૂળ છે. -જેને મિથ્યાદર્શન કહેવામાં આવે છે.

ગમે તેવા મંદકષાયી આત્માને પણુ મિચ્યાત્વદશામાં

અવિરતિ. કષાય અને ચાેગરૂપ બ'ધહેતુની વાસ્તવિક સુઝ પડતી નહિ' હેાવાથી આધ્યાત્મિક દબ્ટિએ હેય-ન્રેય અને ઉપાદેયની સ'પૂર્ણુ સમજના અભાવે, હેયમાં નિવૃત્તિ અને ઉપાદેયમાં પ્રવૃત્તિ થઈ શકતી નથી. માટે જ મિથ્યાત્વરૂપ વિપરિત સમજવાળી દશામાં આત્માને કર્મબ'ધનના માર્ગ વિશેષપણુ ખુલ્લાે રહે છે.

મિચ્યાત્વદશા અનેક રીતે વર્ત્તતી હેાવા છતાં મુખ્ય ત્વે પાંચ વૃત્તિયામાં મિચ્ચાત્વની સર્વદશાઓના સમાવેશ થઈ જાય છે તે પાંચ વૃત્તિયાનાં નામ (૧) અભિગ્રહિક (૨) અનાભિગ્રહિત (૩) આભિનિવેશિક (૪) સાંશયિક અને (૫) અનાભાગિક.

(૧) જે મનુષ્ય, અવિવેકી અથવા પાખડી હાેય છે, તે પાેતાના પક્ષમાં દુરાગ્રહી હાેવાથી તેનુ' મિથ્યાત્વ '' અભિગ્રહિક્'' કહેવાય છે.

અહીં સમજવું જરૂરી છે કે ધર્મ-અધર્મના પરીક્ષા પૂર્વક વિવેક કરીને તત્વરૂપે સ્વીકારેલા સત્યપદાર્થીમાં શ્રદ્ધા-વાળા મનુષ્યા, અસર્વરોાએ પ્રરૂપિત દર્શનાના પ્રતિકાર કરે, તા પણ તેઓને ''અભિગ્રહિક મિથ્યાત્વી', કહી શકાતા નથી. કારણકે તેઓના વિવેકમાં કેવલ, અમુકદર્શનનું જ મમત્વ નથી. પણ તત્ત્વના પક્ષ અને અતત્ત્વના ક્ષેપ છે. વળી સ્વયમાં વિવેક કરવાની શક્તિના અભાવે તત્ત્વાતત્ત્વની પરીક્ષા કરી શકે નહિં તાપણ ગીતાર્થની નિશ્રાએ રહી, ગુણુવ'તપુરૂષના વચનને પ્રમાણુ કરનારાએામાં પણુ મિથ્યાત્વ ગણાતુ' નથી.

આત્મા નથી જ, છેતાે ક્ષણિક છે, આત્મા કર્તા નથી, લાેક્તા નથી, માેક્ષ એ કલ્પના માત્ર છે, સત્ય નથી, અને માેક્ષ માટે કાેઈ ઉપાયજ નથી, એમ છ પ્રકારનું આ અભિગ્રહિક મિથ્યાત્વ છે.

(૨) જેઓ સત્યપદાર્થીને તત્ત્વરૂપે સ્વીકારવામાં મંદબુધ્ધિના કારણે એમ માને છે કે સર્વદેવા દેવ છે, કાેઈને મિચ્ચા નહિં કહેવા, સર્વસાધ ગુરૂ છે, અને અસ-વંત્ત્રાએ પ્રરૂપિત ધર્મ પણ સાચા છે. આવું માનનારાઓમાં પાતાના દર્શનના આગ્રહ નથી, અન્ય દર્શના પ્રત્યે દ્વેષ નથી, તા પણ વસ્તુત: ઉજળું એટલું દુધ માનનારની માફક સત્યાસત્યના અવિવેક હાવાથી આવા મનુષ્યા ''અના-ભિગ્રહિક મિચ્યાત્વી'' કહેવાય છે. ભિન્નભિન્ન પદાર્થની અપેક્ષાએ તે અનેક ભેદે છે.

(૩) સર્વ<sup>\*</sup>ગ્ન વચનાનુસાર તત્ત્વાતત્ત્વને યથાસ્થિત જાણુવા છતાં પણુ ગાેબ્ઠામાહિલની માક્ષક દુરાગ્રહથી વિપરીતખુદ્ધિ-વાલા અની અસત્યના પક્ષ કરનારા ''આભિનિવેશિક <sub>મિથ્યાત્</sub>ી" કહેવાય છે. તે અનેક રીતે હાેઇ શકે છે.

(૪) અતિસૃક્ષ્મ આદિતત્ત્વાેને સમજી નહિ<sup>•</sup> શકવાથી<sup>·</sup> સર્વ<sub>ગ્ન</sub>વચનની સત્યતામાં લેશમાત્ર પણુ સ'શયવાળા અની રહેનારા મનુષ્ય ''સાંશયિક મિથ્યાત્વી" કહેવાય છે. તે અનેક પ્રકારનું છે.

સર્વ' જ્ઞદેવેાએ કથિત તત્ત્વેામાંથી અતિસૂક્ષ્મ હકિક્તને સમજવામાં સ'શય થાય, પરંતુ ન સમજાય ત્યાં પાતાની યુદ્ધિની મ'દતા સમજી, ''શ્રીજિનેશ્વરાએ કહેલું સત્ય છે, શ'કા રહિત છે, '' એવી દઢ પ્રતીતિ પૂર્વ'ક વસ્તુતત્ત્વને સમજવાની દબ્ટિથી પ્રશ્ન ઉપસ્થિત કરે, વિચારણા કરે તેમાં ''સાંશર્થિક'' વૃત્તિરૂપ મિથ્યાત્વ કહી શકાતું નથી.

(૫) વિચાર શુન્યતાને લીધે અસ'ગ્નિજીવાનુ' તથા વિશિષ્ઠ જ્ઞાની ન હાેય તેવા સ'ગ્નિજીવાનુ' મિથ્યા<sub>ત્</sub>વ તે ''અનાલાેગિક મિથ્યાત્વ" છે. તે કાેઈપણુ એક પદાર્થન અજ્ઞાનરૂપ કે પદાર્થના એકાદિ અ'શના અજ્ઞાનરૂપ કે સર્વ પદાર્થના અજ્ઞાનરૂપ એમ અનેક પ્રકારનું હાેઈ શકે છે.

આ પાંચ રીતે વર્ત્ત તી મિચ્યાત્વવૃત્તિમાં બીજી, ચાથી અને પાંચમી વૃત્તિમાં વર્ત્ત તું મિચ્યાત્વ, વિપરિત આગ્રહ-રૂપ નથી. કારણકે તે મિચ્યાત્વ તે સ્વયંની અજ્ઞાનતાને કારણે કે ામચ્યાત્વીગુરૂઓની નિશ્રાના કારણે વર્ત્ત તાં હાેવાથી સત્ય સમજાવનાર સદ્ગુરૂઓના યાેગે ટળી શકે તેવાં છે. તે ઘણાં આકરાં નહિ' હાેવાથી તેનાથી અતિઅનર્થ કારક પ્રવૃત્તિઓ થતી નથી. જ્યારે પહેલી અને ત્રીજી વૃત્તિરૂપે વર્ત્ત તું મિચ્યાત્વ અસદ્દુરાગ્રહી હાેઈ તેનાથી અતિઅન-ર્થ કારક પ્રવૃત્તિઓ થવાથી અનેક ભવાના દુ:ખની પર પરામાં મૂળભૂત છે.

આ પ્રમાણે દુરાગ્રહ, સંશય કે જડતાના કારણેવર્ત્તતી અસત્ માન્યતારૂપ સર્વ પ્રકારની મિથ્યાત્વ દશા તે આત્માને સત્પ્રવૃત્તિથી પણ વંચિત રાખે છે. સત્માન્યતાવાળા જ સતપ્રવૃતિ કરી શકે છે. સત્ માન્યતામાં જેટલી ખામી તેટલી સત્પ્રવૃત્તિમાં પણુ ખામી. સત્માન્યતાના સ્વીકાર કર્યા બાદ કદાચ સત્પ્રવૃત્તિમાં પ્રવૃત્ત થવામાં વિલંખ થાય, પરંતુ સત્ માન્યતાવાલા અન્યા વિના તેા સંસારમાં કાેઈ જીવ સત્પ્રવૃત્તિમાં પ્રવૃત બન્યેા નથી અને બનવાનેા પણુ નથી. અને સત્પ્રવૃત્તિ વિના માક્ષ પ્રાપ્તિ પણ નહિં હાૈવાથી સત્ પ્રવૃત્તિની રાેધક અને અસત્ પ્રવૃત્તિની પાેષક ઐવી અસત્ માન્યતારૂપ મિથ્યાત્વવાળાે જીવ દુઃખની પર'પરા ને વધારનાર અનેક કમેથી લિપ્ત થાય છે, અને દુઃખ લાેગવે છે. જીવને નરક અને તિર્ય ચગતિમાં રખડાવનાર તાે મિચ્યા-ત્વજ છે. કલિકાલ સર્વંત્ત શ્રી હેમચન્દ્રસૂરીજી મહારાજ મિચ્યાત્વની ભયાનકતાનું વર્ણન કરતાં એક સ્થાન કે કહે છે કે:---

मिथ्यात्वं परमोरोगो, मिथ्यात्वं परमं तमः मिथ्यात<sup>च</sup> परमः जत्रु, मिंथ्यात्वं परमं चिषम् ॥१॥ जन्मन्येकत्रदुःखाय, रोगोध्त्रान्तरिपुविषम् । अपिजन्मसहस्त्रेषु, मिथ्यात्वमचिकित्सितम् ॥२॥

અર્થ — અર્ધકાર, રાેગ, વિષ અને શત્રુ, આ જગતમાં દ્ર:ખનાં કારણેા મનાય છે. પરંતુ તે સર્વથી પણ ચડી જાય એવું દુઃખતું નિમિત્ત એક માત્ર મિથ્યાત્વ છે. રાેગ, અ'ધકાર, શત્રુ અને વિષતાે એક જ જન્મમાં દુઃખદાયક છે. જ્યારે મિથ્યાત્વનાે પ્રતિકાર કરવામાં ન આવે તાે તે હજારાે જન્મામાં દુઃખ દેવાવાળું અને છે.

અવિરતિ:--

હિ સાદિ પાપદાેષાથી નહિ વિરમવુ તેને અવિરતિ કહેવાય છે. જેઓને હિ સાદિ સર્વ પ્રકારના પાપાની શ્રદ્ધા જ નથી, અગર હિ સાદિક સર્વ પાપાથી વિરમવુ જ જોઈ એ, એવી જેઓની માન્યતા પણ નથી, તેવા જીવાેતા લવા-ભિન દી યા ગાઢ મિથ્યાત્વીજ છે.

આવા ગાઢ મિચ્યાત્વી જીવેા કદાચ ખાહ્ય રીતે હિંસાદિ 'પાપ દેાષોથી કંઇક અંશે નિવૃત્ત દેખાય તેા પણુ તેવાએાની પાપ નિવૃત્તિ તે અવિરતિ દશાવાળી જ કહેવાય છે. તત્ત્વ-પ્રતીતિ અને તત્ત્વપ્રીતિ વિનાની એ રીતની નિવૃત્તિ, મિચ્યા-ત્વી જીવ અનંતીવાર પામીને તે નિવૃત્તિદ્વારા આત્મિકગુણુના વિકાસરૂપી અનાજને પ્રાપ્ત નહિં કરતાં પૌદ્દગલિક સુખરૂપ ઘાસનેજ પ્રાપ્ત કરે છે, માટે તત્ત્વપ્રતીતિ અને તત્ત્વપ્રીતિ યૂર્વ'કજ હિંસાદિક પાપદાેષોથી નિવૃત્ત જીવ, અવિરતિથી વિરામ પામ્યા ગણાય છે. અને એવા જીવ જ અવિરતિ-પણા અગે થતા કર્માશ્રવને રાકી શકે છે.

ભૂખ્યા રહેવાથી ખીજા દિવસે મળવાના મિષ્ટ ભાેજ.

જના વધુ વપરાશ થઈ શકે એવી ખુદ્ધિથી ભૂખ્યા રહેનારને તપસ્વી કહેવાય નહિં. તેવી રીતે હિંસાદિક અઢાર પાપ-સ્થાનકાેને પિશાચ કરતાં પણુ અત્ય ત ભય કરરૂપે ન મનાય ત્યાં સુધી બાહ્ય દેખાતી પાપનિવૃત્તિ તે અવિરતિની નિવૃત્તિ રૂપે ગણી શકાતી જ નથી.

એક ગણું દઈ સહસ્રગણું પ્રાપ્ત કરવાની બુદ્ધિવાળા દાની ન કહેવાય, વિષયભાગોના અત્યંત લાેલુપીમનુષ્ય તે વિષયભાગામાટે શારીરિક અનુકુળતા પ્રાપ્ત કરવા પૌષ્ટિક ઔષધિએાના સેવન સમયે સ્ત્રીસ સર્ગથી દ્વર રહેનારા પ્રદ્ધચારી ન કહેવાય, અજીર્ણ ટાઈ મે ભૂપ્યા રહેનારા તપસ્વી ન કહેવાય, અને ઉપરાષ્ઠત ત્રણે અવસ્થામાં દાન– શાલ–અને તપની ભાવનાવાળા પણ ન ગણાય. તેવી રીતે અધ્યાત્મ દ્રષ્ટિએ અઢાર પાપસ્થાનકના ભયવિદ્ધુણા જીવ, કાેઈ અશર્ક્તિથી કે સાંસારિક ભયથી યા માનપાનાદિસ્વાર્થ-બુદ્ધિથી કે અન્યભવે ભૌતિકસામગ્રી મેળવવાની તીવ લાલ-સાએ કાેઈ પાપસ્થાનકની નિવૃત્તિરૂપ સ યોગામાં રહેવા માત્રથી તેનુ અવિરતિપણું ટળી જતું નથી.

પાપસ્થાનક અઢાર છે. તે અઢારે પાપસ્થાનકાે સ'સા-રમાં રખડાવનાર છે, નરકતિર્ય' ચાદિનાં ઘાેર દુઃખાે પમાડનાર છે. આવી માન્યતાનાે સ્વીકાર નહિં કરવા દેવાવાળું એક મિથ્યાત્વનામનું જ પાપસ્થાનક છે. પહેલાં સત્તર પાપસ્થાનકાે પ્રવૃત્તિરૂપ છે, જ્યારે મિથ્યાત્વ તે વિપરીત માન્યતા રૂપ છે. એટલે સત્તર પાપસ્થાનકને ચથાર્થ રીતે નહિં સમજવા દેવાવાળું મિચ્યાત્વજ છે. મિચ્ચાત્વનાે નાશ થયા ખાદ જ સત્તરનાે આત્ય તિક વિયાગ થઈ શકે.

સર્વ પાપસ્થાનકને સ'સાર વૃદ્ધિનાં કારણ માનીને તેં પાપસ્થાનકથી નિવૃત્ત થવાના અભિલાષી હાેય, સ્થૂલ રીતે પાપ પ્રવૃત્તિના ત્યાગી પજ હાેચ, કુટુ બ–કબીલાે આદિ સંસારિક સંચાગાથી અલિપ્ત પણ હોય, માક્ષને મેળવવાની ઇચ્છાવાળાે હાેય, આવાે જીવ પશુ જીવાદિ-તત્ત્વાેના યથાર્થ પણાના, આશ્રવ અને અન્ધના સર્વથા હેયપજ્ઞાના, સંવર તથા નિર્જરાના સર્વથા ઉપાદેયપણાના અજાણ હાેય અને માક્ષપ્રાપ્તિને ચાેગ્ય સદૂપ્રવૃત્તિઓના જ્ઞાનિ પુરૂષાની નિશ્રાવિના આરાધક હાેય તાે તે પણ ઉપ-રાષ્ક્રત તત્ત્વથી યથાર્થ રીતે અનભિગ્ન હાેવાથી અવિરતિથી વિરામ પામી શકતાે નથી. કારણ કે અવિરતિથી વિરામ પામવાની ઇન્છાવાળાએ પ્રથમ તાે પાયસ્થાનકાેની ચથાર્થ રીતે સમજ પામવી જોઈ એ. પાપસ્થાનકાે અંગેની કેટલીક સૂક્ષ્મ હકિકત સમજમાં ન આવે તેા તેવી હકિકત અતા-વવાવાળા સર્વગ્રવચનમાં વિશ્વાસુ–શ્રદ્ધાળુ અનવું જોઈ એ. એ સિવાય પાપસ્થાનકથી સર્વથા વિરામ પામી શકાતું નથી.

" અહિંસા પરમાે ધર્મ " માનવાવાળાએ અહિંસાનું

રવરૂપ સમજવું જોઈ એ. અહિં'સા પાલનની ઇચ્છાવાળાએ હિં'સાથી બચવા માટે જગતની કઈ ચીજમાં જીવપણું છે, ચા તાે કઈ ચીજમાં કેવા સ'ચાેગે જીવાત્પત્તિ થાય છે, કેવા સ'ચાેગે જીવહિં'સા થાય છે, કેવી રીતે જીવહિં'સાથી

ખચી શકાય છે, અહિંસાની વાસ્તવિક વ્યાખ્યા શું હાેઈ શકે આ બધું જે સમજે, અગર તાે સંપૂર્ણપણે સમજવાની સમજશક્તિના પાતાનામાં અભાવ હાેય તા જેઓ સમજ શક્યા હાેય તેવા સદ્ગુરૂઓાની નિશ્રાએ રહી અહિંસા-પાલનને યાેગ્ય પ્રવૃત્તિમાં પ્રવર્ત્ત તેઓજ પાપની અવિરતિથી બચી શકે છે. એ રીતે દરેક પાપસ્થાનક અંગે સમજવું. અને એ રીતની સમજ પામવાને માટે સર્વંગ્ન પુરૂષા પ્રત્યે અચલ શ્રદ્ધાળુ બનવું જોઈ એ. તેવી શ્રદ્ધામાં જેટલી ન્યૂનતા તેટલું મિથ્યાત્વ. મિથ્યાત્વ જ ભયંકરમાં ભયંકર પાપ-સ્થાનક છે.

મિચ્યાત્વથી સર્વ<sup>°</sup>થા નિવૃત્ત થયા વિના શેષ સત્તર પાપસ્થાનકથી યથાર્થ રીતે નિવૃત્ત થઈ શકાતું નથી.

પરભવ-પુન્ય-માક્ષ વીગેરેના સ્વીકાર કરનાર દરેક આસ્તિકાેએ જીવતત્ત્વ તા માન્યું છે. પરંતુ ખાણમાં રહેલ ખનીજ પદાર્થ, પાણી, અગ્નિ, વાયુ, અને વનસ્પતિ એ પાંચ સ્થાવરમાં જીવપણું હાેવાના સ્વીકાર તા માત્ર જૈનદર્શનમાં જ છે. હાલતા ચાલતા જીવા તે ત્રસ કહેવાય. આ ત્રસ-કાયમાં જીવ હાેવાનું અન્ય આસ્તિકાેએ સ્વીકાર્યું, પણ્ ઉપરાેક્ત પાંચ સ્થાવરમાં જીવ હાેવાનું નહિં સ્વીકાર્યું. કદાચ સ્વીકાર્યું તા પણ તેની હિંસા કે જયણાના માર્ગ નહિં સ્વીકાર્યા. એટલું જ નહિં પરંતુ બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય જીવાની હિંસા કે જયણાની પૂરી સમજણ પણ જૈનદર્શન સિવાય અન્યમાં નહી' આવી. માટે જ્યાં માન્યતા કે સમજ પણ નથી, ત્યાં તે જવાાની હિ'સાથી નિવૃત્તિ કેવી રીતે થઈ શકે ?

માટે છકાય જીવની શ્રદ્ધા તેનું નામ સમ્યક્ત્વ. તે શ્રદ્ધામાં ન્યૂનતા તેટલું મિથ્યાત્વ, પંચેન્દ્રિય જીવેાની હિંસાથી વિરમ્યેા, પરંતુ અજ્ઞાનતાએ કરી એકેન્દ્રિયથી ચઉરિન્દ્રિય સુધીના જીવેાની થતી હિંસક પ્રવૃત્તિઓ પૂરી સમજાય નહિં, ત્યાં સુધી ડગલે ને પગલે થતી હિંસાની અવિરતિથી કેવી રીતે અચી શકે ?

બ્યવહારમાં પંચેન્દ્રિયજીવાેની હિંસા તાે જવલ્લે જ થવા પામે છે. પરંતુ પંચેન્દ્રિય સિવાયના જીવાેની હિંસાના સંયાેગા બહુ આવે છે. એટલે અજ્ઞાની જીવની, અહિંસા કરતાં હિંસાની પ્રવૃત્તિ વિશેષ હાેય છે. તેમાં કેટલીક હિંસક પ્રવૃત્તિઓ તજવી શક્ય છે. અને જે અશક્ય છે તેમાં જયણા પૂર્વક વર્ત્તવાથી ઘણા પાપથી બચી શકાય છે. પરંતુ જ્યાં સાન્યતાજ ન હાેય ત્યાં ત્યાગ કે જયણાના સવાલ જ નથી રહેતા. માન્યતાના જ વિરાધ, તે પ્રવૃત્તિથી પણ ભયંકર પાપ છે. એટલે મિથ્યાત્વસહિત અવિરતિ તાે જવને દુર્ગતિમાં ખેંચી જનારી છે.

હિંસા અને અહિંસાની આ રીતે પૂરી સમજવીનાના જીવેાને રાગદ્વેષની પણુ પૂરી સમજ હેાતી નથી. તેવાએા કદાચ વત્ત માન ઘરબાર–કુટુંબ–શરીરાદિ ઉપરનાે મૂરછાંભાવ

બિલ્કુલ ઉતારીદે, ગીરિકે ગુફામાં જઈ પ'ચાગ્નિ તપ તપે, અને પાતાનામાં રાગદ્વેષ નથી એમ માની લે, પર'તુ સૂક્ષ્મરી-તે આત્મામાં વત્ત તા રાગદ્વેષના સંસ્કારાની તાે તેવાએાને પૂરી સમજ પણુ હાેતી નથી. આત્મામાં પ્રગટ રીતે વત્ત તા રાગદ્વેષ જેટલાે છે, તેના કરતાં પણ પ્રચ્છન્ન રીતે વર્ત્તતા રાગદ્વેષના સંસ્કારા અન'તગુણુા છે. તે વાત તેા સર્વ'ગ્રદર્શ'ન માંજ સમજાઈ છે. મહા તપસ્વીઓમાં પણ નિમિત્ત મળતાં તે પ્રચ્છન્ન રાગદ્વેષને৷ અગ્નિ કેવી રીતે ભભુકી ઉઠે છે તે હકિકત જૈનદર્શનમાં કથિત કથાનુયેાગથી બહુજ સુદર રીતે જાણવા મળે છે. આ જીવે અન તલવા કર્યા. દરેક લવમાં અન'ત ભાેગ ઉપભાેગની સામગ્રી વસાવી, ક'ઈક હિ'સક હથિયારા વસાવ્યાં, કંઈક કુટું છેા કર્યાં. આ બધુ દરેક ભવની પૂર્ણવાએ રાતાં રાતાં છેાડશું. એટલે તે અધાંને છેાડવાં પડયાં તેા પણ તેના પ્રત્યેનાે રાગ ન છાડયા.

કર્મ બ'ધનું કારણ તે વસ્તુઓ ન હતી, પર'તુ તે વસ્તુ પ્રત્યેના રાગ હતા. તે રાગની માત્રાઓની આ રીતે પ્રત્યેકલવે વૃદ્ધિજ થતી આવી. વૃદ્ધિપામતા રાગના તે સ'સ્કારા દરેક લવમાં છૂટચા વિના આત્માની સાથે જ પ્રચ્છન્નપણે રહ્યા. જેથી પ્રચ્છન્નપણે વર્ત્તતા રાગદ્વેષથી થતા કર્મબંધ તા આત્મામાં ચાલુ જ રહ્યો. અને હજ્ પણ જ્યાં સુધી ઉપરાષ્ઠત ત્યક્ત સામથીઓ પ્રત્યેના રાગદ્વેષ નહિ વાસિરાવાય ત્યાં સુધી કર્મબ'ધની પર'પરા ચાલુ જ રહેવાની, આ વાત મિથ્યાત્વના યાેગે છવ ન સમજે એટલે કર્મખન્ધના હેતુઓ

તેથી વિરમે પણ નહિં. પરંતુ એક વ્યવહારિક દ્રષ્ટાંતથી આ હકિકત સમજાય તેવી છે.

ઘરમાં વીજળી રાખનાર આખેા માસ વીજળીનેા ઉપયેાગ ન કરે છતાં કનકસન ચાલુ રાખે ત્યાં સુધી મેઈન ચાર્જતાે વીજળી ક'પનીને ભરવા પડે છે.

ભાડુતી મકાન ખાલી કરી બીજા મકાનમાં રહેવા જવા છતાં ખાલી કરેલ મકાન ઉપરથી પાતાના કબજો ઉઠાવી લેવા પૂર્વક મકાનમાલીકને સુપ્રત ન કરે ત્યાં સુધી વિના ભાેગવ્યે પણ મકાનનું ભાડું મકાન માલીકને ભરનું જ પડે છે. આવાં તાે વ્યહારીક દ્રષ્ટાંતા અનેક છે કે વિના ભાેગવ્યે પણ ચીજ ઉપરના પાતાના હકક ન ઉઠાવે તાે તે ચીજ અંગેની નુકસાની ભાેગવવી જ પડે છે.

પૂર્વભવાેમાં વસ્તુના સંખંધ સમયે પણ કર્માશ્રવનું કારણ તે વસ્તુ નહિં પણ વસ્તુ પ્રત્યેના રાગ હતા. એટલ્વે વસ્તુ છેાડવી પડી પણ વસ્તુ પ્રત્યેના રાગ નહિં છૂટયાે હાેવાથી કર્માઘ્રવ ચાલુ રહે તેમાં કંઈ આશ્ચર્ય નથી.

આ રીતે ભવાંતરમાં મનથી નહિ' વાસિરાવેલ શસ્ત્રો-આદિ સામગ્રી વડે જગતમાં થતી હિંસાના પાપથી આ જીવને કર્મના આશ્રય તાે ચાલુ જ રહે છે. વળી વર્ત્ત માન-કાળે, પાપ પ્રવૃત્તિ થાય તેવાં કેટલાંક કાર્યોથી નિવૃત્ત હાેવા છતાં પણુ તે કાર્યોને અનુકુળ સામગ્રી અંગે પચ્ચકખાણ(શપથ) નહિં કરનાર જીવાનું અવિરતિપણું તાે ચાલુ જ છે. કારણુકે

હિંસાદિ પાપ કાર્યોમાં થતી પ્રવૃતિમાં જ માત્ર અવિરતિપણું નથી. પરંતુ પચ્ચકખાણુ નહિં કરવાં તેનું નામ જ અવિરતિ છે. પાપનાં પચ્ચકખાણુનું નામ વિરતિ નહિં ગખીયે અને ફક્ત પાપ ન કરવું તેને જ વિરતિ કહીસુ તાતા પાપી જીવાેમાં પણ અધર્મ કરતાં ધર્મ વધી જસે. કારણ કે જગતમાં અનંતા જીવેા છે, તે દરેકની હિંસા કાેઈ પણ પાપી કરી શકતાે નથી. ગમે તેવા પાપી કહેવાતા માણુસના હાથે પણ તે જેટલા જવાની હિંસા થાય છે, તેથી અનંત ગણા જીવની અહિંસા તે માણસના જીવનમાં છે. એટલે તેના ′જીવનમાં હિંસા કરતાં અહિંસા વધી જશે. અને એ હિસાબે તાે પંચેન્દ્રિયથી ન્યૂન ઇન્દ્રિયાવાળા જીવા વધારે ગ્રાહિસક હાેવાથી તે છવાેના સ'સારથી નિસ્તાર તુરતજ થવે। જેઈ એ. કારણુ કે હિંસામાં, અસત્યમાં, ચારીમાં, અબ્રહ્યમાં અને પરિગ્રહમાં તે જીવાને પ્રવૃત્તિ સામાન્યપણે તેા નહિવતૂ જેવીજ છે. એટલે મનુષ્ય કરતાં પણ તે જીવાને વધુ ધર્મી અને પુણ્યશાલી માનવા જોઈ એ. પરંતુ એમ નહિં હાેવાથી હિંસાદી પ્રવૃત્તિ રહિત પણુામાંજ વિરતિપહ્યું નહિં કહેતાં હિંસાદિ પાપનાં પચ્ચકખાણ કરવામાં જ વિરતિપણું કહેવાય. અને હિંસાદિ પાપ કાર્ચોમાં પ્રવૃત્ત નહિ હાેવા છતાં તેવોપ્રવૃત્તિનાં પચ્ચખાણ વિનાના જીવેા તે અવિરતિ કહેવાય છે.

ત્યાગના નિયમ વિના જે ભૌતિક પદાર્થ કાેઈ પણ વખતે ઉપયાગમાં લેવાતાે ન હાેય તાે પણ તે પદાર્થ અંગે કર્મ'ને આશ્રવ અવશ્ય થાય છે. અને તે કારણથી જ સ્વચંભૂરમણ સસુદ્રના મત્સ્યભક્ષણના, તે સસુદ્રના જળ-પાનના, પૂર્વે છેાડેલા શરીરના પુદ્દગલથી અને શસ્ત્રાથી થતી હિંસાના અને પૂર્વભવામાં સંગ્રહિત પરિગ્રહના મમત્ત્વ ભાવના કર્મઆશ્રવ આ ભવમાં પણ જીવને થાય છે,

વત્ત માન ભવમાં બીન ઉપયાગી પદાર્થાનું પ્રત્યાખ્યાન નહિં કરનારના અને અનાદિકાળથી આ સંસારચક્રમાં અન તીવાર કરેલ પૂર્વ ભવાના મરણ સમયે રાગ પૂર્વ ક છેાડીને આવેલ સ્વશરીરા, શસ્ત્રો અને પરિચહના મમત્ત્વ-ભાવને હજી પણ નહિ વાસિરાવનાર જીવાને અવિરતિ થી થતા કર્માશ્રવ ચાલુ જ રહેવાના. આવી અવિરતિને અવિરતિ તરીકે નહિ માનનાર જીવા મિથ્યાત્વી કહેવાય છે.

અહિં કાેઈ શ'કા કરે કે, પદાર્થ તે કર્માશ્રવના હેતુ નથી, પરંતુ પદાર્થપ્રત્યેના રાગ કે દ્વેષ જ કર્મા-શ્રવના હેતુ છે. તા વત્ત માન ભવમાં જે પદાર્થના ઉપયાગ અંગે વિચાર-વાણી કે વર્ત્તનના સ ભવ પણ ન હાેય, જે ચીજને જાણી પિછાણી પણ ન હાેય, તેવા વિષયઅ ગેના રાગદ્વેષવિના કર્મ બ ધન શી રીતે લાગે ?

અહિં જે વસ્તુ અંગે કયારેય પણુ સંબંધ થવે<sub>!</sub> અશકય છે, એમ નિશ્ચય હેાવા છતાં પણુ તે વસ્તુ અંગે. નું પ્રત્યાખ્યાન (શપથ) લેવા જીવ તૈયાર થતાં નથી એજ તેનું અવિરતિ પણું છે. જે દુષ્કાર્ય અંગે પ્રવૃત્તિ થવા સંભવ નથી, પ્રવૃત્તિ કરવી પણ નથી અને સત્કાર્ય ને વક્ષાદાર જ રહેવું છે, એમ માનસિક રીતે નિશ્ચય વર્ત્તતા હાેવા છતાં રાજદ્વારી આદિ વ્યવહારિક કાર્યોમાં પણ સાેગ દ લીધા વિના વક્ષા-દારી માન્ય રાખી શકતી નથી. આવી વક્ષાદારી અંગે રા-ષ્ટ્રપતિ, મિનિસ્ટર, મેજીસ્ટ્રેટ વીગેરેના હાેદ્દાની ખુરસી સ્વીકારતાં પહેલાં સાેગ દ્વિધિ કરવી જ પડે છે. અને સાેગ દ્વિધિ કર્યા બાદ જ તે હાેદ્દો ગણાય છે.

હાલે ભારતમાંથી ફિર'ગીરાજના અસ્તથવાથી જીના ફિર'ગીરાજના કારકુના, પાેલીસા અને બીજા નીચી શ્રેણીના કર્મ'ચારીઓ સહિત આશરે ૨૦,૦૦૦ લાેકાએ ભારતના રાષ્ટ્રપતિ અને બ'ધારણુને વક્ષાદાર રહેવાના તા. ૨૦મી જા-ચુઆરી ૧૯૬૨ના રાજ સાગ'દ લીધા હતા. તેમાં ખ્રિસ્તી લાેકાએ બાઇબલની સાક્ષીએ અને હિંદુઓએ પાતાને માન્ય ધાર્મિંક ગ્ર'થને હાથમાં રાખીને સાેગ'દ વિધિ કરી હતી.

આ પ્રમાણે જ્યારે દેવ–ગુરૂની સાક્ષિએ વિરતિ-( નિવૃત્તપણું )પણાને વક્ષાદાર રહેવાની જે જે વસ્તુ અંગે સાગદવિધિ કરાય, ત્યારેજ તે તે વસ્તુની તે અવિરતિનાે માનવજીવનમાંથી અસ્ત થયેા ગણાય.

અને આ રીતે અવિરતિથી ન છટાય ત્યાં સુધી જીવને .કર્મ બાંધન થાય જ. હેય (ત્યાન્ય) તત્ત્વઅંગે માનસિક, વાચિક અને કાચિક પ્રવૃત્તિ રહિતપણામાં પણ પચ્ચકખાણ (શપથ-સાેગ'દ) વિના થતા કર્મ'બ'ધને સર્વ'ગ્ન ભગવાનની આગ્નાનુસાર માન્ય રાખનારાે તથા અકરણીય કાર્યાના ત્યાગ કરવાની ભાવનાવાળા, ત્યાગ કરનારની અનુમાેદના કરનારા કુલાચારે-સ'સર્ગે-સ'સ્કારે કે પરાધીનતાના કારણે પાતાના ગૃહસ્થ જીવન અ'ગે તેવા કાર્યોને ત્યજી ન શકે તે જીવ ''અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ" કહેવાય છે. પાપને પાપ તરીકેની માન્યતા એજ સમ્યગ્દષ્ટિ આત્માની ઉત્તમતાને આભારી છે.

વળી કેટલાક મનુષ્યાે ગૃહસ્થ જીવનથી મુક્ત નહિં થઈ શકવાના કારણે ગૃહસ્થજીવનમાં કરવાં પડતાં આર'ભ સમાર'ભનાં જરૂરી કામા સિવાય, બીનજરૂરી ભાેગ ઉપ-ભાેગની વસ્તુઓનું કે જરૂરી ભાેગ ઉપભાેગની .વસ્તુઓના સ'ક્ષેપ કરવારૂપ પચ્ચકખાણ કરે છે. પ્રાણાતિપાત વિરમ-ણાદિ વ્રતાને સ્થૂલપણે ચહેણ કરે છે. આવા જીવા સ'પૂર્ણ-પણે નહિં, પણ અમુક અ'શે અવિરતિથી નિવતે' છે.

તેવા જીવેા દેશવિરતિ કહેવાય છે. સારી સાેબતથી કે પૂર્વભવના સ'સ્કારથી કેટલાક તિર્ય''ચા ( જાવનરા )ની પણુ આ રીતે દેશવિરતિપણુ' પામવાની હકિકત **જૈન**દર્શ'નમાં જાણુવા મળે છે.

આ અવિરતિ અને દેશવિરતિવાળા જીવેા યથાર્થ રીતે હિંસાદિ પાપાને માન્ય રાખનારા અને તેવી પાપ-પ્રવૃત્તિમાં પ્રવર્તી કરવાની ઈચ્છાવાળા નહિં હાેવા છતાં પણુ પ્રવર્તી કેમ કરે છે? આ બાબત અંગે કેટલાકને\_

જરૂર શ'કા થાય તે સ્વભાવિક છે. એટલું જ નહિ' પણ, સમજવા છતાં પ્રવર્તી કરનારને સમજવાના હાેળ કરવામાં ∕દ'ભી કહી દેવાનુંય કાેઈ સાહસ કરે. પરંતુ અહિં સમજવું જોઈ એ કે જેમ દુનિયામાં શારીરિક સ્વાસ્થ્યને બગાડનાર માનસિક-વાચિકકે કાયિક પ્રવૃત્તિના ત્યાગ કરવાનુ<sup>•</sup> ચાક્કસપણે જરૂરી સમજનારા કેટલાક મનુષ્યા, ત્યાગ કરવાની ઇચ્છાવાળા હાેવા છતાં પણ તેવી કેટલીક પ્રવૃત્તિથી નિવૃત્ત થઈ શકના ્નથી. એવી જ રીતે આધ્યાત્મિક દષ્ટિએ આત્મિક સ્વાસ્થ્યને નુકસાન કરનારી હેય (ત્યાજ્ય) પ્રવૃત્તિને ત્યાગ કરવાલાયક માન્ય રાખનાર, અને ત્યાગ કરવાની ભાવનાવાળા છતાં પણ કેટલાક જીવા ત્યાગ ન કરી શકે તે બનવાનેગ છે. માટે તેમાં કેવલ દંભ જ માનવા તે અણસમજ છે. જેવું મનમાં તેવું આચરણમાં સર્વને હેાય જ એવા નિયમ હાત તાે જૈનદર્શનકથિત ગુણસ્થાનકના ક્રમ પણ હાેઈ શકત જ નહિં. આધ્યાત્મિક વિકાસની દષ્ટિએ તે જેવું મનમાં તેવું જ સર્વ આચરણુમાં તેા મહામુનિને જ હાેય, -અગર ભવાભિનંદી જવામાં પણ હાય.

મિથ્યાદપ્ટિ એવા છવ પણ માક્ષની રૂચિવાળા હાઈ શકે છે. માક્ષને મેળવવાના સાચા ઉપાયના સ'બ'ધમાં પણ એ જીવ અજ્ઞાન હાય અને તેમ છતાં પણ માક્ષને મેળવવાના તેના અભિલાષ એવા જખ્બર હાય કે માક્ષના અભિલાષને પ્રતિકૂળ એવા અભિલાષા તેને નહિ કરવા જેવા જ લાગતા હાય છે.

١

અવિરતિસમ્યગ્ર્બ્ટિજીવ એથી આગળ વધેલાે હાેય. કારણકે લગવાન શ્રીજિનેશ્વરદેવાેએ કહેલા તત્ત્વાેના સ્વરૂપમાં એ રૂચિવાળાે હાેય. તત્ત્વસ્વરૂપની આ રૂચિને અંગે એ એવા નિર્ણુયવાળાે હાેય કે જેમ મેળવવા યાેગ્ય એક માક્ષ જ છે, તેમ માક્ષને મેળવવાને માટે સેવવા યાેગ્ય એકમાત્ર લગવાન શ્રીજિનેશ્વર દેવાએ ફરમાવેલાે રત્વત્રથી સ્વરૂપ માક્ષમાર્ગજ છે. આવી રૂચિ, આવી માન્યતા તે શંકાદિ દોધાથી રહિત હાેય છતાં પણ અવિરતિને આચરનારા હાેવાથી તેને ''અવિરતિ સમ્યગ્દબ્ટિ" કહેવાય છે. અવિરતિ સમ્યગ્દબ્ટિ જીવમાં એક અઢારમા પાપસ્થાનક સિવાયનાં સત્તર પાપસ્થાનકના સેવનના પણ સંભવ હાેઈ શકે છે. પરંતુ હાેય જ એમ માનવું નહિં.

હવે દેશવિરતિધર સુશ્રાવકનાં વિચાર કરીએ. તે વિરતિનીજ લાલસાવાબા હાેવા છતાંય તેનામાં વિરતિ ઘણી થાડી અને અવિરતિ ઘણી માેટી હાેય. ત્યાર પછી છઠ્ઠે ગુણસ્થાનકે રહેલા સુસાધુઓના વિચાર કરા. તેમને પણ -અપ્રમત્ત સ'યમની ભાવના છતાં અપ્રમત્તપણું હાેઈ શકતું નથી. આ ઉપરથી એમ નહિંજ કહી શકાય કે જે માણુસ જે કંઈ કરે છે, તે તેને કરવું ગમે જ છે કે કરવા ચાેગ્યજ લાગે છે માટે જ તે કરે છે.

અણાહારીપદની સાધનાની તીવ્ર રૂચિ ધરાવનારને અને એના માટે શકય એટલાે પ્રયત્ન કરનારને પણ આહાર લેવાે પડે એ બને. તેમજ અપ્રમત્ત પણે જીવવાની અભિ-હ્લાભાવાળાને તથા અપ્રમત્ત ભાવને પેદા કરવાના પ્રયત્નમાં

લાગેલાને પણ નિંદ્રા લેવી પડે એ અને; પરંતુ એ પુષ્ચ-વાનાની મનાવૃત્તિ, આહાર લઈ નેય અનાહારીપદની સાધના સારી રીતે કરવાની તથા નિંદ્રા લઈનેય અપ્રમત્ત ભાવને પેદા કરવાના પ્રયત્ન સારી રીતીએ કરવાની હાેય.

સારા કાર્ય અંગે જેવું મનમાં તેવું આચરણમાં તા જેમ મહામુનિવરામાં હાેઈ શકે, તેમ ગાઢ મિથ્યાદબ્ટિ ભવાભિનંદી જીવામાં પણ પાપ કાર્ય અંગે હાેઇ શકે. ભવા ભિનંદી એવા ગાઢ મિથ્યાદબ્ટિઓ જે જે પાપને આચરે તે તે પાપને તેઓ આચરવાલાયક માનીને જ આચરે છે. મિથ્યાત્વની મંદતા થયા પછી પાપ કાર્ય અંગે વિચારમાં અને વર્ત્તનમાં કંઈક કંઈક તફાવત ઉભા થતા જાય. અને જ્યાંસુધી મહામુનિ પણાની કક્ષાએ ન પહેાંચે ત્યાં સુધીમાં પાતે જેને નહિં કરવા યાગ્ય ગણતાે હાય તેને પણ કરે એવું અને.

તત્ત્વની સત્ય માન્યતા એ શ્રદ્ધાજનક છે અને હેય. (ત્યાજ્ય) તત્ત્વના ત્યાગ એ વિરતિ રૂપે છે. સર્વદ્ધ પુરૂષાએ આત્મિક ઉત્થાનના માર્ગમાં હેય-ત્રેય અને ઉપાદેય તત્ત્વને હેયરૂપે-ત્રેયરૂપે અને ઉપાદેયરૂપે નહિં માનવા દેવામાં કારણુસ્વરૂપ તે જીવનું '' દર્શનમાહનીય " કર્મ બતાવ્યું છે. અને માન્યતા સત્ય થયા બાદ પણ જીવને હેય તત્ત્વ અંગે નિવૃત્તિ અને ઉપાદેય તત્ત્વ અંગે પ્રવૃત્તિ નહિં થવા દેવામાં કારણુ તરીકે ''ચારિત્ર માહનીય" કર્મને બતાવ્યું છે. એટલે દર્શન માહનીયકર્મ જીવને સત્ય માન્યતાના :વીકાર કરવા **દે**તું નથી, અને દર્શનમાહનીય કર્મના ક્ષચાપશમે કે ક્ષચે માન્યતા શુદ્ધ થાય તાેપણુ ચારિત્ર મા- હનીય કર્મના ઉદય જીવને આત્મિક ઉત્થાનના માર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરવા દેતું નથી. તાેપણુ દર્શનમાહનીય કર્મને હટા- વવાના પહેલા પ્રયત્ન કરનારને જ આત્મિક ઉત્થાનના માર્ગ. સુલલ ખનતા હોઈ જન દર્શનાનુસાર દર્શનમાહનીય કર્મને હટાવવાદ્વારા શુદ્ધ માન્યતાના સ્વીકાર કરવાની પહેલી જરૂર અતાવી છે.

અવિરતિના ખાર ભેદ જનદર્શનકારાએ અતાવ્યા છે. પાંચ ઇદ્રિય અને છઠું મન એ છ પાતપાતાના વિષયે **પ્રવત્તે તેના અસ**ંયમ અને પૃથ્વીકાયાદિ છ જીવનિકાયના વધ (હણુવું) એ ખારલેદ અવિરતિના છે. અહિં ઇદ્રિયાને વર્ણાદિનું જ્ઞાન થાય છે. એટલે કે સ્પર્શેન્દ્રિયથી વસ્તુના સ્પર્શન, રસને દ્રિયથી વસ્તુના સ્વાદનું, ઘ્રાણેન્દ્રિયથી વસ્તુના ગ ધતું, ચક્ષુરિદ્રિયથી વસ્તુના રૂપતું, અને શ્રોત્રેન્દ્રિયથી શબ્દનુ જ્ઞાન થાય છે. આ રીતે ઇંદ્રિયાેને વર્ણાદિનું જ્ઞાન થાય છે, તેથી વર્ણાદિનું જ્ઞાન તે અવિરતિ પહ્યું નથી. પરંતુ વર્ણાદિ વિષયામાં ઇષ્ટપણું અને અનિષ્ટપણું થવાથી ઇષ્ટ વિષયમાં રાગ અને અનિષ્ટ વિષયમાં દ્વેષરૂપ માહેના પરિણામ થાય છે તે અવિરતિ છે. ચારિત્ર માહનીય કર્મના ઉદયથી નહિં રમણુ કરવા ચાેગ્ય પરભાવમાં રમણુ કરવું તે અસ ચમ છે. તાત્પર્ય એ છે કે, જે દ્વારા વર્ણોદિનું જ્ઞાન શાય છે, તે અસ'યમ નથી. પરંતું તેથી ઇષ્ટપણું કે અનિષ્ટપણું રપ

कैन दर्शनने। अर्भवाइ

થાય તે અસ'યમ છે. અનાદિકાળની અશુદ્ધ અસ'યમની તે. પ્રવૃત્તિજ કર્મ'બં'ધના હેતુરૂપ છે. જ્ઞાન એ આત્માનું પાતાનું લક્ષણ હાેવાથી સ્વપરવસ્તુના બાેધથવારૂપ છે. પર'તુ તેમાં ઇષ્ટપણા અને અનિષ્ટપણારૂપ વિભાવજ પર વસ્તુના સ'ગથી થયેલ અનાદિપર'પરાજન્ય અશુદ્ધ પરિણામ છે. તેજ સર્વ'થા ત્યાગ કરવા યાેગ્ય છે. એટલે ઇંદ્રિયાની પ્રવૃત્તિના સ'કાેચ કરવારૂપ ઇંદ્રિયના દ્રબ્યજ ય છે, અને આત્માની ચેતના અને વીર્ય ગુણાના સ્વરૂપને અનુકુળ પ્રવૃત્તિ કરવા રૂપ ઇન્દ્રિયાના ભાવજય છે.

પાંચે ઇંદ્રિયાેની માક્ષ્ક ચંચલ મન પણ કર્મબ'ધના હેતુ છે. અનેક વિધ સ'કલ્પ-વિકલ્પાેમાં અથડાતું, શેખચ-લ્લી જેવા તર'ગા કરતું મન, તે વિણુખાધે-વિણુ ભાેગવ્યેં પણ સ'કલ્પ માત્રથી અનેકવિધ અશુભકર્મ બાંધે છે. અતિ પ્રિયવસ્તુનાવિયાેગમાં અને અપ્રિય વસ્તુના સ'યાેગમાં, શરીરે ઉપસ્થીત થયેલ રાેગના સ'બ'ધમાં, ધર્મ કરીને સ'સારિકનું સુખ મેળવવાના મનાેરથમાં તીવ્ર ચિંતાપણે વર્ત્ત છે. વળી હિ'સાના કાર્યમાં પ્રવર્ત્તવા, અસત્ય બાેલી કાેઈને છેતરવા, લાેભના વશે બીજાનું દ્રવ્ય લઈ લેવાના પ્રપ'ચામાં અને જ'ગમ તથા સ્થાવર મિલ્કત તથા સ્ત્રી-પુત્ર પરિવારમાં રચ્યામચ્યા રહેવારૂપ દુષ્ટચિંતવનમાં અથડાતું ચ'ચલમન કર્મ'બ'ધનું નિમિત્ત બને છે.

અહિ' પ'ચેન્દ્રિયના વિષય ગ્રહણમાં પણ કમ'બ'ધતુ' કારણ તેા રાગદ્વેષરૂપે પરિણુમતું મનજ છે. છતાં પ'ચેન્દ્રિય અને મન એ બન્નેને કર્મબંધના કારણ તરીકે જુદું ગણાવવાનું કારણ એ છે કે સ્પર્શ-રૂપ-રસ-ગ'ધ અને શખ્દના વિષયમાં ઇંદ્રિયની પ્રવૃત્તિવિના વિકલ્પ માત્રથી પણ જીવ કર્મબાંધ કરે છે. શાસ્ત્રમાં ત'દુલીઆ માત્સ્યની હકિક્ત આવે છે કે તે મત્સ્ય વગર ખાધે સાતમી નરકે જાય છે. માટા મત્સ્યાની પાંપણમાં ત'દુલીઓ મત્સ્ય રહે છે. પેલા માટા મત્સ્યના મેાંમાં પાણી સાથે આવેલાં નાનાં માછલાં આમાંથી કેટલાંકને પાછાં નીકળી જતાં જેઈ તાંદુલીઓ વિચારે છે કે અરે! આ કેવા મૂર્ખા કે જે માંમાં આવેલાં આ બધાં માછલાંને જવા દે છે. તેની જગાએ જો હું હાેઉ તાે એકને પણ જીવતું પાછું જાવા **દ**ઉ નહિ. અધાંજ આઈ જાઉ. પણ મારી તેવી તાકાત નથી એટલે શુ થાય ? ન્તુએા ! વિના પ્રવૃત્તિએ પણ આવા આત્માએા કેવું પાપ બાંધે છે ? આ ઠેકાણે તંદુલીએા એકપણ ઇંદ્રિયની પ્રવૃત્તિવાળાે નથી. માત્ર મનવડે જ ખરાબ વિચાર કરવાથી સાતમી નરકતું આયુષ્ય બાંધે છે. યરિણામે મરીને સાતમી નારકીમાંજ જાય છે.

હવે સાવઘકાર્યમાં ઇ દ્રિયાેની તથા મનની પ્રવૃત્તિ હાેવા છતાં "અ ધનું કારણ માત્ર એક મન જ છે. " એ વાકચને બરાબર સમજ્યા વિના, વિષય કષાયને પાેષવાને માટે શાસ્ત્રના નામે કેટલાક મનુખ્યા પ્રપ ચ સેવે છે. ઇંદ્રિયાે વડે સાવદ્ય પ્રવૃત્તિમાં પ્રવર્ત્તવા છતાં અમારૂ' મન ચાેકખું છે, એટલે "પરિણામે બ ધ હાેય" એ વાકયાનુસાર ઈદ્રિય

પ્રવૃત્તિ સાવઘમય હાેવા છતાં અમને કર્મખધ થતા નથી. આવી માન્યતા તે મિચ્યા આડ બર છે. એવાઓને પૂછાય કે મનમાં સ્કુર્યા વિના વચન કે કાયાથી સાવઘ પ્રવૃત્તિ થઈ શાથી ? અને મનથી જે કાર્ય ને તે સાવઘકારી માન્યું તે કાર્ય ના ત્યાગ શક્ય હાેવા છતા તેમાં તારી ઇંદ્રિયા કેમ પ્રવર્ત્તાવી ? જે સાવઘ પ્રવૃત્તિમાં નહિ પ્રવર્ત્તવા પાતે શક્તિમાન છે, તેવી પ્રવર્ત્તીમાં પ્રવર્ત્તવા છતાંય અમારૂ મન ચાકખું છે, એમ કહેનાર ધૂત્ત છે. એટલે એવે સમયે તા ઇંદ્રિય અને મન બન્ને બધનું કારણ છે. ઇંદ્રિયાની પ્રવૃતિ તે વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિ કહેવાય છે.

કાેઈ વખત કાચાથી સાવદ્ય પ્રવૃતિ થઈ જવા છતાંય મનની નિર્મલતા હાેઈ શકે છે. પરંતુ આવું કયારે અને. કે જ્યારે સાવદ્યકાર્યોમાં પ્રવર્ત્તાઈ ન જવાય એવી ખાસ સાવચેતીપૂર્વકના ધ્યેયપૂર્વક નિરવદ્ય કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરતાં આકસ્મિક સંયોગે અને વિનાવિચારણાએ સાવદ્યપ્રવૃત્તિ થઈ જાય ત્યારે. અહિં કાયાની તેવી પ્રવૃત્તિ હાેવા છતાં મન શુદ્ધ હાેવાથી તે સમયે કર્મબ'ધ થતા નથી. જેમકે છદ્મસ્થ સાધુ, ઈર્યા સમિતિ (ઉપયાગપૂર્વક ચાલવા વડે) પૂર્વક જ્ઞાનાદિ કાર્યના અંગે જવાની ધારણાથી પગ ઉપાડે અને પછી કદાચ કાેઈ જીવ તે સાધુને પગ સુકવાની' જગ્યા પર આચિત્તા આવી પડે. સમિતિ ગુપ્તિવાળા તે સાધુ તે સમયે, પાતાના કાયયાગને નિવર્ત્તાવી ન શકે, અને તેનાથી પગ સુકાઈ જવાથી પગ નીચે આવેલા તે ·કર્મબન્ધના હેતુઓ

પ્રાણિને પીડા થાય કે મરી જાય, તેા પણ આ સમયે ઉપયાગવાળા સાધુને સૂક્ષ્મપણે હિંસા લાગતી નથી. કારણકે તેનાં પરિણામ હિંસાનાં નહિં હાેવા છતાં આકસ્મિક સંચાે-ગેજ હિંસા થવા પાસી છે.

આવા સમયે જ મનને વિશુદ્ધ કહેવું વ્યાજબી ગણાય છે. છતાં તેવી રીતે આકસ્મિક સ'યેાગે થતી હિંસાના કાર્ય માટે પશ્ચાતાપ હેાય અને પુનઃપુનઃ ગુરૂપાસે તેની આલેાચના કરે. પણ મે' કચાં પરિણામથી હિંસા કરી છે ? એમ ઉપે-ક્ષાવૃત્તિ ન સેવે. આ ઉપરથી ખાસ લક્ષમાં લેવાનું છે કે વિચાર સુધારવા અને વર્ત્તન ગમે તેવું રાખવું એવી બુદ્ધિ નહિ સેવતાં વર્તન અને વિચાર બન્ને સુધારવા પ્રયત્ન કરવા. વર્ત ન શુદ્ધ હશે તાે વિચારા સારા રહેવા પામશે. વર્તન અને મન બન્નેને અન્યાન્ય સંબંધ છે, એ લક્ષમાં રાખવું જરૂરી છે. વિષય ગ્રહણમાં પ્રવત્તવી ઇદ્રિયાેની પ્રવૃત્તિ પ્રત્યે ઉપેક્ષા કરનાર આત્માને એટલે કે ઇંદ્રિયાની અવિરતિને નહિં રાકનારને કાેઈ વખત ઇંદ્રિયાને પ્રવર્ત્તાવવા ચાેગ્ય સંચાેગાની અપ્રાપ્તિથી મનમાં વિકલ્પાે ઉપસ્થીત થવાથી તંદુલીઆ મત્સ્યની માફક મન વડે પણ્ કર્મ ખંધ થાય છે. કારણકે મનને જવાનું બીજે સ્થાન નથી. ઈ દ્રિયાના વિષયા સિવાય એને કંઈ વિકલ્પા કરવાના નથી. માટે મનની સાવદ્ય પ્રવૃત્તિમાં પણુ પ'ચેન્દ્રિયના વિષયે৷ અંગેની અવિરતિના જ કારણે કેવલ મનની જ ્અવિરતિ કર્મળ ધનું કારણુ ન હાેઈ, ઇ દ્રિય અને મન એ

અન્નેની અવિરતિ કર્મ'બ'ધનું કારણ છે. જે બ'ધનું કારણ માત્ર એક મનની જ અવિરતિ હાત તાે જૈનધર્માનુયાયીના નિયમગ્રહણમાં ''વાયાએ કાએણ'' કહેવાની જરૂર ન હાત. શાસ્ત્રકારે તેા ત્રિવિધ ત્રિવિધ પચ્ચકખાણ કરવાનાં ન બને તેા માત્ર કાયાએ પણ પાપ નહિ' કરવાનુ' પચ્ચકખાણ રાખ્યું છે. એટલે ''મનને જ" બધ અને માક્ષનું કારણ-માની, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિનાં દ્વાર ખુલ્લાં રાખવાથી કર્મ'બ'ધ ન થતાે હાેત તાે પચ્ચકખાણના ૪૯ ભાંગા શાસ્ત્રમાં અતાવત નહિં. અને એકવિધ-દ્વિધિ વીગેરે મન વિનાના ભાંગાથી ત્યાગ કરવાના રહેત જ નહિં. વચન અને કાય પ્રવૃત્તિનાં દ્વાર ખુલ્લાં છે, તેજ ઇંદ્રિયની અવિરતિ છે. અમુક ચીજનાં અમુક ટાઇમ સુધીમાં પચ્ચકખાણ હસે તેા તે ચીજનાે ઉપયાેગ કરવાના વિચારાે તેટલા ટાઈમ અંગે નહિં થાય. પરંતુ કદાચ તે પચ્ચકખાણની મુદ્દત પછીના ટાઇમ અંગે તે વસ્તુના ઉપયાગ કરવાના વિચારાનું મંથન પચ્ચકખાણના ચાલુ સમયમાં પણ થશે. અહી પચ્ચકખાણના સમયમાં પણ તે વસ્તુના વિચારાને ઉત્પન્ન કરાવનાર પચ્ચ-કખાણુના ટાઈમ પૂર્ણુ થયા બાદ વર્ત્તતી ઈદ્રિયાની અવિરતિ છે. જે વસ્તુઅંગેનું છંદગી પર્યંત પચ્ચકખાણ છે, તે વસ્તુના ઇ<sup>:</sup>દ્રિયાે દ્વારા ઉપયાેગ કરવાના વિચારા વત્તી<sup>દ</sup> શકતા નથી. રાજ નિયમિત દસ વાગે જમનારને સાડા-નવ વાગતાં જ જમવાના વિચારા ચાલુ થાય છે, પણુ ઉપવાસના દિવસે તેા ટાઈમ વ્યતીત થતાં પણુ ભાજનમાં ઇંદ્રિયાે પ્રવર્તાવવાની ઇચ્છા થતી જ નથી. ઉપવાસના દિવસે તે વિચાર નહિં ઉત્પન્ન થવામાં તે દિવસ અંગેની આહારની અવિરતિના ત્યાગ છે, અને ઉપવાસ સિવાયના દિવસાેએ આહારમાં ઇંદ્રિયાના પ્રવર્ત્તનનું અનિયંત્રણ છે. માટે ઇંન્દ્રિયાના પ્રવર્ત્તનનું અનિયંત્રણુજ મનના અનિયંત્રણુને ઉપસ્થિત કરે છે. જેથી મનની અવિરતિના ત્યાગ કરવા ઇચ્છનારે ઇંદ્રિયાની અવિરતિના પહેલા ત્યાગ કરવા જોઇએ. એટલે સાવદ્ય પ્રવૃતિમાં ઈન્દ્રિયાને નહિં પ્રવર્ત્તાવવાનાં પચ્ચ-કેખાણ પહેલાં કરવાં જોઈએ.

અવિરતિના ખારભેદમાં જૈનશાસ્ત્રકારાએ પાંચઇંદ્રિય અને મન, એ છના અનિય ત્રણનાં પચ્ચકખાણુ નહિં કરવામાં અવિરતિ ગણાવી. પરંતુ કેવા કાર્ય અંગે પ્રવર્ત્તતા તે છએના અનિયત્રણને અવિરતિ કહેવાય તે ન સમજાય તા પણ અનર્થ થઈ જાય. અહિંતાે કેવલ હિંસાના કાર્ય અંગેજ પ્રવર્ત્તતા તે છએના અનિયંત્રણુનાં પચ્ચકખાણુ નહિં કરવામાં જ અવિરતિ ગણાય છે. હિંસા પણુ માત્ર પંચેન્દ્રિય છવાની જ નહિં, પરંતુ એકેન્દ્રિયથી પંચેન્દ્રિય સુધીના તમામ જવાની હિંસા ટાળવાની છે. મનુષ્ય કે ઢારાનું રક્ષણ થવું જોઈ એ અને બીજાનું ચાહે તે થાય તેવી રાજ્યનીતિ જિનેશ્વરના શાસનમાં નથી. પૃથ્વી. પાણી, તેઉ, વાયુ અને વનસ્પતિકાયનાે જે માેટાે જથ્થા આ જગતમાં છે, તેમાં પણ જીવ છે તે તેા આજે વૈજ્ઞાનિક દ્રષ્ટિએ પણુ સિદ્ધ થઈ ચૂકશું છે. તેમ છતાં કીડી-મકાેડી-પશ -પક્ષી-મનુષ્ય વીગેરે ત્રસ (હાલતા ચાલતા) છવાનું રક્ષણ

કરવું અને ઉપરાેક્ત પૃથ્વીઆદિ જીવેાની હિંસામાં પાપ નહિં માનવું એ તેા કેવલ પૂંજીપતિએાનું જ રક્ષણુ કરનાર રાજ્યના અન્યાય જેવું ગણાય. પરંતુ જૈનદર્શનમાં એવું નથી. અહિ તેા કહે છે કે સર્વ જીવાની રક્ષા માટે ઇંદ્રિયાની પ્રવૃત્તિનાં પચ્યકખાણ કરે ત્યારે જ પૂરેપૂરી અવિરતિ ટાળી ગણાય. અને તેથી જ જીનેશ્વર લગવ તે પૃથ્વીકાય–અપકાય -તેઉકાય વાઉકાય-વનસ્પતિકાય અને ત્રસકાય એ છએકાયની હિંસામાં થતી ઇંદ્રિયાેની પ્રવૃત્તિના જ અનિય ત્રણને અવિરતિ કહી છે. તે અવિરતિના ખાર ભેદમાં પાંચઇદ્રિય અને મન એ છએતું અનિયંત્રણ અને પૃથ્વીકાય વિગેરે છ કાયની હિંસા બતાવી. એ બારે પ્રકારની અવિરતિથી સંપૂર્ણુપણે વિરામ પામનાર તે મહાવ્રતધારી કહેવાય છે. મહાવત પાંચ છે. (૧) પ્રાણાતિપાત વિશ્મણ (૨) મૃષા-વાદવિરમણુ (૩) અદત્તાદાન વિરમણુ (૪) મૈશુનવિરમણુ અને (૫) પરિગ્રહ વિરમણુ. આમાં પહેલું મહાવત હિંસાથી સંપૂર્ણ વિરમવા રૂપ છે. પરંતુ હિંસાની વિશાળ વ્યાખ્યામાં અસત્ત્ય, ચારી, અખ્રહ્મ, અને પરિગ્રહ એ **મધા દાે**ષા સમાઈ જતા હાેવાથી એ પાંચેનાં પચ્ચકખાણ **તે** ખરી રીતે તેા હિંસાનાંજ પચ્ચકખાણુ છે. તેા પણ અસત્યાદિ ચાર પ્રવૃત્તિ હિંસાને ઉત્પન્ન કરનાર હેાવાથી તે પ્રવૃત્તિ દ્વારા ઉત્પન્ન થતી હિંસા વડે દેાષિત થઈન જવાય તે માટે હિંસા, અસત્ત્ય, ચારી, અળ્રહ્ય અને પરિગ્રહ એ પાંચે પ્રવૃત્તિનાં પચ્ચકખાણુ કરવાં જરૂરી હેાઈ મહાવતતા પાંચ ઉચ્ચરાય છે.

કર્મભન્ધના હેતુએા

અહિ' સ'પૂર્ણ હિ'સાથી વિરામ પામવા રૂપ મહા-વતાને ગ્રહણુ કરવાથી જગતની જે કાેઈ ચીજના વપરાસ દ્વારા હિંસા થતી હાેય તે તમામ ચીજના વપરાસનું. પચ્ચકખાણુ આવી જાય છે. અને સાથે સાથે ભૂતકાળમાં તેવી જે કાંઈ ચીંજો પુર્વલવમાં છવ છાંડીને આવ્યા હાય, તેનું પણ પચ્ચક્રખાણ થઈ જાય છે. એટલે મહાવતાેને ઉચ્ચરનાર મનુષ્યને પૂર્વલવા અંગે કે વત્તમાન લવ અંગે કાેઈચીઝની અવિરતિ રહેતી નહિ' હાેવાથી અવિરતિથી ચતા કર્માશ્રવથી તે બિલકુલ ખચી જાય છે. આ પ્રમાણે . સંપૂર્ણ અવિરતિના ત્યાગવાળું જીવન તેા સંસારિક સંબ'ધાેને**ા** ત્યાગ કરી મુનિપણું અંગીકાર કરેલ મહાત્માએાજ વ્યતીત કરી શકે છે. જે મંતુષ્ય ગૃહસ્થજીવનમાંથી મુક્ત થઈ શકતાે નથી, તેનાથી તેા આ બારે પ્રકારની અવિરતિનાં પચ્ચકખાણ થઈ શકે જ નહિ. કારણુ કે ગૃહસ્થપણાની જીવનચર્ચામાં પૃથ્વીકાયાદિ પાંચસ્થાવર જીવાેની હિંસાનાે સર્વધા ત્યાગ તાે અશક્ય જ છે. જેથી પાંચસ્થાવર જીવાેની હિંસા**ની** અવિરતિથી થતા કર્માશ્રવથી તે ખચી શકે જ નહિ. વળી ત્રસજીવાેની હિંસાની અવિરતિથી પણુ તે ગૃહસ્થ, સર્વથા વિરામ પામી શકે નહિ પુણ્યશાલી ગૃહસ્થ ઇરાદાપૂર્વક કાેઈ ત્રસજીવાેનાે સંહાર કરવા ભલે ન પ્રેરાય, પરંતું ઘર મકાન–ખેતી–રસાેઈ–કુવા–તલાવ તથા વાવ વીગેરે સંખ'ધી **આર**ંભાેનાં કાર્યાે જયણાપૂર્વ<sup>°</sup>ક કરતાં છતાં પણુ કીડી– મકાેડી વીગેરે ત્રસજવાની હિંસાનાે તાે તેમાં સંભવ ખરાજ.

વળી જાણી જોઈને ઇરાદાપૂર્વક મારવાની બુદ્ધિથી કાેઈ ત્રસ જીવની હિંસા નહિં કરવાની ઇચ્છાવાળાને પણ કાેઈ વિકટ સ'ચાેગામાં વિરાેધીનાે વધ કરવાનાે સમય આવી જાય છે. એટલે ગૃહસ્થ જો હિંસાનાં પચ્ચકખાણુ લેવા ધારે તેા ''નિરપરાધી ત્રસજીવાેની સંકલ્પથી હિંસા નહિં કરવી," એટલા પૂરતીજ અવિરતિથી વિરામ પામી શકે છે. હવે ઉપર જણાવ્યા સુજખ જે કાર્યમાં હિંસા થઈ જવા સ લવ છે, તે કાર્ચાના હિસાબે પ્રતિજ્ઞાન લઈ શકે તાે પણ સમ્યકત્વી ગૃહસ્થતાે દુઃખાતા દીલે થતા તે કાર્યોમાં અની શકે તેટલી જયણા (જીવ રક્ષાની સાવચેતી) રાખવામાં તેા કદાપિ ઉપેક્ષા સેવે નહિ. આપણે આવાં કાર્ચોની કયાં પ્રતિજ્ઞા છે, એવું માની જયણાની ઉપેક્ષા કરનારને સમ્યકત્વી કહી શકાતા નથી. પાતે અવિરતિથી બચી શકતા નથી, તેનુ હૈચે દુઃખ ધરવાવાળાે તાે જે ચીજોના વપરાસમાં કે કાર્ચીમાં હિંસા થાય છે, તેવી ચીંજો કે કાર્યો પૈકી બીનજરૂરી અગર જેના વપરાસના સંભવ પણ નથી તેવી ચીજો કે કાર્યોના તા તે પચ્ચકખાણી બની જાય છે. .અને જરૂરી ચીજોના વપરાસના પણુ સંક્ષેપ કરી સંપૂર્ણ અવિરતિથી બ્હેલામાં બ્હેલી તકે અચવાના મનેારથવાળા થાય છે. આવા ગૃહસ્થ અમુક અંશે પણ અવિરતિથી વિરામ પામેલ હાેઈ, તે '' દેશવિરતિ'' કહેવાય છે. આ દેશવિરતિધર ગૃહસ્થ તે અસત્ય--ચાેરી--મૈશુન અને પરિગ્રહનાે પણ સ્થૂલપણે પચ્ચ-કખાણી અની શકતાે હાેઈ તેના એ રીતના વતાને ''ઔણવત'' કહેવાય છે.

અને કેટલાક સમ્યકત્વી જીવેા અ'શે પણુ અવિરતિથી છૂટી નહિ શકવાથી તેએા અવિરતિ સમ્યગ્દબ્ટિ કહેવાય છે. અવિરતિથી થતા કર્મ'બ'ધમાં મિથ્યાત્વી અને સમ્યકત્વી જીવેા અંગે ઘણી તારતમ્યતા છે. અને તેથી જ કહ્યું છે કેઃ–

सम्महिट्ठी जीवो, जइविहुपावंसमायरे किंचि; अप्पोसि होइ वंधो, जेण न निद्धंधसंकुणइ.

સમ્યગ્દબ્ટિ જીવ જો કે થેાડું પાપ કરે, તેને કર્મખધ. અલ્પ હેાય છે. કારણકે તે નિર્દયપણે કરતા નથી.

હિંસા અંગે એટલું સમજવું જરૂરી છે કે હિંસાનાં પચ્ચકખાણ કરનારને પણ હાલતાં, ચાલતાં, ઉઠતાં, બેસતાં ઈત્યાદિ દરેક ક્રિયા કરતાં હિંસા થાય છે. પરંતુ તે જવાને પ્રમાદથી એટલે પાતાની સ્વાર્થવૃત્તિ માટે મારવાની ખુદ્ધિપૂર્વક હણવામાં આવ્યા હાેય તા જરૂર જીવહિંસા કરી કહેવાય. બાકી આત્મામાં દયાપરિણામ વર્ત્તતા હાેય અને તે દયાપરિણામથી જ્યણાદિક અનેક ઉપાયે જીવહિંસા ટાળવાના ઉદ્યમ થતા હાેય તેમ છતાં પણ માક્ષાભિમુખી ક્રિયાએામાં જે પ્રાસ'ગિક જીવહિંસા થાય છે, તે જીવહિંસાથી અવિરતિના ત્યાગના ભંગ થયા ગણાતા નથી.

હેવે એક ખાબત પણુ સમજવી જરૂરી છે કે શાસ્ત્રમાં. પાપસ્થાનકા તાે પ્રાણાતિપાત વીગેરે અઢાર ગણાવ્યાં. હાેવા છતાં પ્રતિજ્ઞા તાે પહેલા પાંચનીજ બતાવી છે. કારણુ

કે પહેલાં પાંચ તે ખાહ્યપ્રવૃત્તિમય હાેવાથી તેની પ્રતિજ્ઞાનું પાલન શક્ય છે. જ્યારે છેલ્લાં તેરતાે અભ્ય તર અને વચન તથા વિચાર સ્વરૂપ હેાવાથી તેની પ્રતિજ્ઞા અશકય નહિ તેા દુઃશકય તેા જરૂર છે. માટે પહેલાં પાંચની પ્રતિજ્ઞા પૂર્વંક છેલ્લાં તેરમાં વિવેક રાખનારાે અવિરતિથી સુકત જ ગણાય છે. અને એ રીતે અવિરતિથી મુકત થનાર મનુષ્યનું મન, શેષ તેર પાપસ્થાનકના વિચારમાં કદાચ ભટકે તાે <sup>.</sup>પણ કેાઈ કાર્ય`ને નિપજાવવા તે સમર્થ થતું નથી. કારણુકે ેતે તેર વડે થતાે અનર્થ તાે પહેલા પાંચમાં પ્રવર્ત્તવા વડે જ થાય છે. જેથી પાંચનાં પચ્ચકખાણીજીવાેના, તેરના <sup>`</sup>ઉત્પાતને તેા દ્રધના ઉભરાની માફક બેસી જતાં વાર લાગતી નથી. પાંચનાં પચ્ચકખાણુ એ તેરની કિલ્લેબ'ધી છે. જેમ પાણી નાખવાથી ઉભરાતું દ્રધ અહાર નીકળી શકતું નથી. અને અંદરને અંદરજ સમાઈ જાય છે, તેવી રીતે તેર પાપસ્થા-નકરૂપ દૂધના ઉભરામાં પહેલા પાંચનાં પચ્ચકખાણુરૂપ પાણી નાખવાથી તે ઉભરેા જલ્દી બેસી જાય છે.

માટે જ જ્ઞાનિઓએ કહ્યું છે કે અઢારે પાપસ્થાનકાેને જીવનમાંથી હટાવવા માટે પહેલાં પાંચની પ્રતિજ્ઞા કરી લેવાનું -અત્ય ત જરૂરી છે.

દુશ્મનાને નિઃશસ્ત્ર અનાવવાથી દુશ્મના કાયર અની -છેવટે ભાગી જ જાય છે. તેવી રીતે પહેલાં પાંચ પાપસ્થાનક -તે શેષ પાપરૂપી દુશ્મનાનાં શસ્ત્રાે છે. તે શસ્ત્ર પડાવી લેવાથી

-365

પાપરૂપી દુશ્મનની ટાેળકી હતાશ અની જાય છે. અને આત્મ સ્વરાજ્યમાં નુકશાન કરવા અશકત અને છે.

આ પ્રાણાતિપાતાદિ પાંચનું કર્મઅન્ધમાં કારણ થવા પણું તા રાગદ્વેષ ઉપરજ અવલ બિત છે. તેથી જ પ્રતિક્રમણ સમયે **રાગેળ વા दોવેળ વા** દરેક વ્રતાને અંગે બાલાય છે. કર્મઅન્ધ જો રાગદ્વેષ ઉપરજ અવલ બિત ન હાત તા સાધુને નદી ઉતરવામાં, મૃગલાં વીગેરે જાનવરા અંગે પુછનાર શિકારીને ઉલ્ટા માર્ગ બતાવવામાં, અને સાધુને ઓદ્યા. મુહપત્તિ વીગેરે ચારિત્રનાં ઉપકરણા રાખવામાં હિંસા -અસત્ય અને પરિગ્રહનું પાપ લાગત.

પર'તુ એ રીતે વર્તવામાં કાેઈ પણ સમજી માણસ. અધર્મ કહી શકે જ નહિં. એટલે હિંસાદિ પાંચ કાર્યોદ્વારા થતા કર્મ'બ'ધ સુખ્યત્વે તેા રાગદ્વેષને જ અવલ'બીને છે.. આ પાંચ કાર્યોમાં મૈશુન સિવાય ચારમાં અપવાદ છે. કેવલ મૈશુન અપવાદીક નથી. કેમકે મૈશુનનું કાર્ય તેા રાગદ્વેષ વિના સ'લવી શકતું જ નથી.

## કષાવ અને ચાગ :---

કષાયનું સ્વરૂપ, પ્રકરણ છઠ્ઠામાં ચારિત્ર માહનીય કર્મ'ના વિવરણમાં તથા તે કષાયદ્વારા કર્મ'બન્ધ કેવી રીતે થાય છે, તે સ્થિતિબ'ધના સ્વરૂપમાં, અને ચાેગ દ્વારા થતા પુદ્ગલના ગ્રહણ અને પરિણમનની સમજ, પ્રકરણ પાંચમામાં વિચારાઈ ગઈ છે.

ચારેકષાચા તે રાગ-દ્વેષ છે. તે ચારેમાં કચા કષાચા તે રાગસ્વરૂપે અને કચા કષાચા તે દ્વેષસ્વરૂપે કહેવાય છે, તે .ભિન્નભિન્ન દ્રષ્ટિકાણુથી નીચે સુજબ છે.

कोहं माणं चापीइ, जाइतो बेही संग्रहो दोपं । मायःए लोभेण य, स पीइ सामण्णतोरागं ॥

ક્રાંધ અને માન તે અપ્રીતિની જાતિ હેાવાથી સ'ગ્રહનય તેને દ્વેષ કહે છે. અને માયા તથા લેાભની સાથે પ્રીતિ -જાતિનું સમાનપણું હેાવાથી તેને રાગ કહે છે.

અહિ' ક્રાધ તેા અપ્રીતિરૂપ પ્રસિદ્ધ જ છે. અને માન તે બીજાના ગુણુને નહિ' સહન કરવા રૂપ હાેવાના હિંસાબે તેને પણ અપ્રીતિરૂપ ગણ્યાે છે.

અહિં લાેભ તે આસક્તિરૂપ હાેવાથી પ્રીતિરૂપ પ્રસિદ્ધ જ છે. અને બીજાને છેતરવારૂપ માયામાં પણુ કાેઈ વસ્તુની -અભિલાષા કારણરૂપ હાેઇ માયા કરવામાં વર્ત્તતા આંતરિક -અભિલાષ પ્રીતિસ્વભાવવાળા હાેવાના હિસાબે માયાને પણુ પ્રીતિરૂપે ગણી છે.

હવે બીજી રીતે ક્રોધ, માન, અને માયા એ ત્રણુને દ્વેષરૂપ ગણી ક્રક્ત લાેભને જ રાગરૂપે ગણ્યાે છે.

मार्यंपिदीसमिच्छइ, बवहारोजं परोंवधायाय। नायोवायाणोच्चिय, मुब्छालोभेतितोरागोया

વ્યવહારનય માયાને પણુ દ્વેષઃમાને છે. કારણુ કે માયા રો બીજાને ઉપઘાત કરવા માટે છે. અને ન્યાયપૂર્વક કર્મભન્ધના હેતુઓ

ઉપાર્જન કરેલા અર્થમાં મૂચ્છાં તે લાેલ છે. અને તેથી જ તે રાગરૂપ છે.

અહિં ઉપઘાત કરવા તે દ્વેષરૂપ હાેઈ બીજાના ઉપઘાત કરવામાં વત્ત તા માચાના ઉપયાેગને દ્વેષ ગણ્યાે છે.

હવે ત્રીજી માન્યતા મુજખ કોધને તેા દ્વેષમાંજગણી, માન–માયા અને લાેભ એ ત્રણેને રાગસ્વરૂપે પણ ગણ્યા છે, અને દ્વેષસ્વરૂપે પણ ગણ્યા છે.

उच्छ सुर्यमयंकोहो, दोसोसेसाणमय मणेगंतो । रागोतिय परिणाम, वसेण उ विसेसो ॥ माणोरागोतिमओ, साहंकारो वओगकालंभि । सोचेवहोइदोसो, परगुणदोसोवयोगस्भि ॥ मायालोमा चेवं, परोवधाओवओगतोदोसो । सुच्छोवओगकाले, रागोऽभिस्संगलिंगोत्ति ॥

રૂજીસૂત્ર નયનેા મત એ છે કે ક્રોધ દ્વેષરૂપ છે, અને બાકીના કષાચાે માટે અનેકાન્ત છે. પરિણામના વશથી રાગરૂપ અને દ્વેષરૂપ એ વિશેષ છે.

સ્વાભિમાનના ઉપયાેગ કાલે માન તે રાગરૂપ છે, અને પરગુણુના દ્વેષના ઉપયાેગ સમયે તે માન દ્વેષરૂપ છે. માયા અને લાેભ તે ખીજાને ઉપઘાત કરવાના ઉપયાેગ કાળે દ્વેષરૂપ છે, અને મૂચ્છાંના ઉપયાેગ સમયે આસક્તિના ચિન્દ્દવાળાે હાેવાથી રાગરૂપ છે.

શખ્દાદિ નયના મતે કષાયાેમાં રાગદ્વેષપણુ' નીચે સુજબ છે. सदाइमयंमाणे, मायाए य सगुणों वरागाय । उपओगोलोहोश्चिय, जतो स तत्थेव उवरद्धो ॥ सेसंसाकोहोच्चिय, सपरो वधाइयमइयोतितोदोसो । तल्लक्खणोयलोभो, अहम्रुच्छाकेवलोरागो ॥

શખ્દાદિ નચેાના અભિપ્રાય એ છે કે માન અને માયામાં સ્વગુણુના રાગથી જે ઉપયાેગ પ્રવર્ત્ત છે તે લાેલ-રૂપ જ છે. કારણુ કે તે તેમાં જ ર'ગાએલાે છે. બાકીના અંશા સ્વપરની ઉપઘાતની બુદ્ધિથી થયેલા હાેવાથી ક્રોધ-રૂપ જ છે. વળી ઉપઘાત સ્વભાવવાળાે લાેભ તે દ્વેષરૂપ અને મૂર્ચ્છાત્મક લાેભ કેવળ રાગરૂપ છે,

આ હિસાબે માન અને માયાના જીદી જીદી દ્રષ્ટિએ ક્રેાધ અને લાેલમાં સમાવેશ કરી દઈ કષાયાના ક્રાધ અને લાેલ એમ બેજ પ્રકાર પણ ગણાવ્યા છે. વળી અન્યના દ્રવ્યનું હરણકરવાની ખુદ્ધિરૂપ લાેલ તે અન્યના ઊપઘાત કરવારૂપ અધ્યવસાયમાં વર્ત્તતા હાેય ત્યારે તે દ્વેષમાં ગણાય છે. અને ન્યાયથી ઉપાર્જિત દ્રવ્યમાં મૂચ્છાંત્મક લાેલને રાગમાં ગણાય છે. આ પ્રમાણે કષાયા તે રાગ અને દ્વેષરૂપ સમજવા.

કમ બ ધમાં મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને ચાેગ એ ચાર હેતુંઓ સાથે પ્રમાદને સુકતાં બ ધહેતુઓ પાંચ પણુ ગણાય છે. પ્રમાદ એટલે આત્માનુ વિસ્મરણુ, અર્થાત્ કર્ત્ત બ્યની સ્મૃતિમાં સાવધાનતા રૂપ હાેવાથી એ પણુ એક જાતના અસ'યમ છે. માટે તેને કષાયમાં જ અન્તર્ગત ગણી બન્ધહેતુઓ ચાર ગણાવ્યા છે.

આત્માની મિથ્યાત્વ અને અવિરતિ દશા વર્ત્તવામાં મુખ્ય કારણ તાે માહેનીય કર્મના જ ઉદ્દય છે. એટલે જ આગળ માહેનીયકર્મના વિવરણમાં વિચારાશું છે કે આત્માને મિથ્યાત્વ દશામાંથી મુક્ત થવા નહિં દેનાર અનંતાનુઅંધિ કષાય છે. અને આત્માને અવિરતિ દશામાં રાખનાર તે અપ્રત્યાખ્યાની અને પ્રત્યાખ્યાની કષાય છે.

જેથી મિથ્યાત્વ અને અવિરતિ એ કષાયના જ ઉદય-વાળી જીવનીઅમુક દશાહાેઈ તે બન્ને હેતુ, કષાયના સ્વરૂપથી જીદા પડતા નથી. માટે બન્ધહેતુઓ કષાય અને ચાેગ બેજ પણ ગણી શકાય છે.

એ રીતે અન્ધહેતુઓ મુખ્ય પણે કષાય અને ચાેગ એમ બે છે. પરંતુ આધ્યત્મિક વિકાસની ઉતરતી--ચડતી ભૂમિકા-રૂપ ગુણસ્થાનકામાં બંધાતી કર્મ પ્રકૃત્તિઓની તારતમ ભાવના કારણમાં માહેનીય કર્મના ઉદયથી વર્ત્તતી કઈ દશા કઈ કર્મ પ્રકૃતિઓના બન્ધમાં કારણભૂત છે તે સાદી સમજના લાેકોને સ્હેલાઈથી સમજાવવા માટે જ્ઞાનિપુરૂષોએ મિથ્યાત્વ અને અવિરતિને કર્મ બંધના હેતુમાં જીદાં જીદાં ગણાવ્યાં છે. કષાયના ઉત્તર ભેદ પચવીસ તથા ચાંગના મૂળભેદ ત્રણ અને ઉત્તર ભેદ પંદર છે. એ રીતે કર્મ બંધના મૂળ હેતુ તે મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને ચાંગ એમ ચાર તથા ઉત્તરહેતુ પાંચ મિથ્યાત્વ, ખાર અવિરતિ, પચવીસ-કષાય અને પંદર ચાેગ એમ સત્તાવન છે.

વળી કર્મ'આવવાના માર્ગ'રૂપ આશ્રવતત્ત્વના પાંચ ઇંદ્રિય, ચાર કષાય, પાંચઅવત, ત્રણ જેગ અને પચવીસક્રિયા એમ ૪૨ લેદ શાસ્ત્રમાં કહ્યા છે. બન્ધહેતુ કહેા કે આશ્રવ કહેા પણ વસ્તુતાએ તેા તે બંન્ને એક જ છે.

તેમાં અન્ધહેતુના ચાર ભેદ, પાંચ ભેદ કે બે ભેદ, અગર આશ્રવના ૪૨ ભેદ એ રીતે સ'ખ્યાના અને તેને લીધે નામના ભેદ હાેવા છતાં તાત્ત્વિક દષ્ટિએ એમાં કશા ભેદ છે જ નહિ.

કર્મની ખરી જડતા કષાયજ છે. ત્રણે પ્રકારના ચાેગા સમાન પણે વર્ત્તતા હાેવા છતાં કષાયસુક્ત આત્માને અ'ધાતુ કર્મ નથી. તાે વિપાકજનક થતું કે નથી બે સમયથી અધિક સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરતું. માટે જ કર્મ'બ'ધમાં કષાયની જ . પ્રધાનતા સૂચવવા માટે તત્ત્વાર્થ સૂત્રના અધ્યાય આઠમાના સૂત્ર બીજામાં કહ્યું છે કે કષાયના સ'બ'ધથી જ જીવ, કર્મ'ને ચાેગ્ય પુદ્ગલાે ગ્રહેણ કરે છે. અને વ્યવહારમાં પણ આપણે બાલીએ છીએ કે રાગદ્રેષથીજ કર્મ'બ'ધાય છે.પર'તુ કર્મ'ના આશ્રવને રાેકવાના જિત્તાસુઓને રાગ અને દ્વેષની વિવિધ રીતે વર્ત્તતી અવસ્થાના ખાસ ખ્યાલ હાેવા જાઈ એ. કર્મ'બ'ધના વિશેષ હતુઓઃ—

મિથ્યાત્વ–અવિરતિ–કષાય અને ચાેગ એ ચારહેતુ ક્રેમ બ'ધના વિચાર્યાબાદ હવે કેટલાક વિશેષ હેતુ વિચારીચે. કર્મભન્ધના હેતુઓ

જો કે તે વિશેષ હેતુઓના સમાવેશ ચાર મુખ્ય હેતુમાંજ થઈ જાય છે, પર'તુ વિશેષ સમજણુરૂપ થવાના ઇરાદે તે વિશેષ હેતુઓ કહ્યા છે.

(૧) શ'કા સમાધાન પછી પણુ શાસ્ત્રને વિષે અશ્રદ્ધા રાખવાથી, જ્ઞાનનું ગાેપન કરવાથી, હિંસા–દ્વેષ-ઇબ્યોને લીધે જ્ઞાન આપવામાં સ'કાેચ રાખવાથી, જ્ઞાનાેન્નતિના માર્ગમાં વિઘ્ન નાખવાથી, સત્યમાર્ગ'નેા અપલાપ કરવાથી, સત્યને સત્યરૂપે જાણવા છતાં અસત્યરૂપે સ્થાપવાથી, જ્ઞાનીના અવર્ણુવાદ બાલવાથી, વિનયહીન અને અકાલે ભણુવાથી. છવ જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બાંધે છે.

(ર) દર્શનીના દાેષ ગ્રહેણુ કરવાથી, નાક–કાન વીગેરે<sup>.</sup> કાપવાથી અને હિંસાદિપાપસ્થાનક આચરવાથી જીવ, દર્શના~ વરણીય કર્મ ખાંધે છે.

(૩) સર્વ પ્રાણી પ્રત્યે કરૂણા રાખવાથી, વ્રતધારી-ઓની ભકિત કરવાથી, સ'યમ પાલનથી, કષાયના વિજય કરવાથી, અવિચલિતપણે કર્મનાં કળા ભાેગવવાથી, અપરા-ધીને પણ ક્ષમા આપવાથી, ચિત્તની વૃત્તિના નિરાધ કરવાથી અને દાનદેવાથી જીવ શાતાવેદનીયકર્મ બાંધે છે.

ઉપરેાકત કાર્યોથી વિપરીત વર્ત્તન કરવાથી તથા દુઃખ શાેક–આક્ર'દ–વધ–તાપ અને પરને વેદના કરવાથી છવ અશાતા વેદનીય કર્મ બાંધે છે.

(૪) ઊત્સ્ત્ર પ્રરૂપણા કરવાથી, પાપ માર્ગના ઉપદેશ

જૈન દર્શનના કમવાદ

કરવાથી, દેવદ્રવ્યનું હરણ કરવાથી યા વીણસાડવાથી અને સર્વજ્ઞ ભગવાન-વિશુદ્ધ આગમ અને સત્ય ધર્મ તથા સ ઘની ની દા કરવાથી જીવ દર્શનમાહનીય કર્મ બાંધે છે. તથા કષાય અને નાકષાયના ઉદયથી જીવમાં જે તીવ્ર વિભાવ ઉત્પન્ન થાય છે. તેને લીધે જીવ ચારિત્રમાહનીય કર્મ બાંધે છે.

(૫) સ'સારિક વ્યાપારામાં અતીરાચ્યામાચ્યા રહેવા રૂપ જે આર'ભ તથા વિષય તૃષ્ણાના અ'ગે વિષયેાના ભાેગ રૂપ જે પરિગ્રહ, તેમાં તલ્લીન થનાર અને અહિ'સાદિને વીસારી દેનાર તે નરકાયુ ખાંધે છે. અત્ય'ત કપટી, શઠ, હૂદયમાં ત્રણશલ્યવાળા તે તિર્ય'ચનું આયુ ખાંધે છે. અલ્પ આર'ભી, અલ્પપરિગ્રહી, મદુતાયુકત, અલ્પક્યાયી, અને મધ્યસ્થ ગુણવાળાજીવ, મનુષ્યાયુ ખાંધે છે. અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ, દેશવિરતિ, સરાગ સ'યમી, અજ્ઞાન તપસ્વી, અને અકામ નિર્જરાવાળા દેવાયુ ખાંઘે છે.

(૬) મન-વચન-કાયાના કુટિલ વ્યવહાર, વિતંડા તથા અશ્રદ્ધા-ઈર્બ્યા-નિંદા-આત્મપ્રશંસા-અસૂયા વીગેરેથી જીવ અશુલ નામ કર્મ બાંધે છે. અને મન-વચન-કાયાના સરલ વ્યવહાર, કલહેના ત્યાગ, સમ્યગ્દર્શન, વિનય, અને શુણાનુવાદ વીગેરે વડે જીવ, શુલ નામ કર્મ બાંધે છે.

(૭) અન્યની પ્રશ'સા, પાતાની નિંદા, અન્યના સદ્-ગુણુ બાેલવા, પાતાના ગુણુ ગાેપવવા, ગુરૂજનાેના વિનય, પાતાનાં સારાં કામા સ'બ'ધે પણુ ગર્વ'રહિતપણુ' એ ગુણેાથી ઉચ્ચગાત્ર બંધાય છે. અને પરની નિંદા, આત્મ પ્રશ'સા, સદ્ગુણાચ્છાદાન અને અસદગુણેાદભાવનથી જીવ, નીચ ગાત્ર બાંધે છે.

(૮) કાેઈ દાન કરતું હાેચ, કાેઈને કંઈ લાલ થતા હાેચ, કાેઈને અન્નાદિ લાેગ સામગ્રીની અને ઉપલાેગ્ય સામગ્રીની અનુકુળતા હાેચ, કાેઈ પાતાની શકિત શુભ કાર્યમાં ફેારવતુ હાેચ, આ બધામાં વિઘ્ન કરવાથી, જિન પ પૂજાના નિષેધ કરવાથી અને હિંસાદિમાં તત્પર રહેવાથી અંતરાય કર્મ બંધાય છે.

આ પ્રમાણું આ આઠે કર્મ'બ'ધનના બાહ્યહેતુઓ છે. શાસ્ત્ર નિયમ તાે એવા છે કે સામાન્ય રીતે આગ્રુષ્યને છેાડી સાતે કર્મ પ્રકૃતિઓના બ'ધ તાે જીવને પ્રતિસમય થાય છે. એટલે જીવે પ્રતિ સમય ગ્રહિત કાર્મ'ણ વર્ગ'ણાનાં પુદ્-ગલાે તેજ સમયે સાતે કર્મ રૂપે બ્હે'ચાઈ જાય છે. તે હકિકત પ્રદેશ બ'ધના સ્વરૂપમાં વિચારાઈ ગઈ છે.

તેમ છતાં પ્રકૃતિવાર કર્મ'બ'ધના જે બાહ્યહેતુ શાસ્ત્રમાં કહેલા છે, તે, તે તે પ્રકૃતિના અનુભાગ અર્થાત્ રસબ'ધને ઉદેશીને સમજવા. કાેઈ પણુ એક કર્મના આ આદ્યહેતુના સેવન વખતે તે કર્મ ઉપરાંત બીજા પણ કર્મા બ'ધાય તા છે જ. પર'તુ તે નિયમ પ્રદેશબ'ધ અ'ગેના જ છે. વળી આ અનુભાગબ'ધ પણ મુખ્યપણાની અપેક્ષાએ સમજવા. અર્થાત જ્ઞાનપ્રદાેસ આદિ હેતુના સેવન સમયે જ્ઞાનાવરણીયના અનુભાગના બધ મુખ્યપણે થાય છે. અને તે સમયે બધાતી બીજી કર્મપ્રકૃતિઓના અનુભાગ બધ ગૌણપણે એટલે સામાન્યપણે બિલ્કુલ મામુલી અંશે થાય છે. પણ તે સમયે બધાતાં અન્યકર્મામાં અનુ-ભાગ બધ બિલકુલ થતા જ નથી એમ નહિં સમજવું. કેમકે પ્રતિસમય બધાતી સર્વંકર્મપ્રકૃતિઓમાં પ્રકૃત્યાદિ ચારે પ્રકારના બધ થાય છે.

## પ્રકરણ ૧૦ સું

## સ'વર--નિજેરા અને માક્ષ.

કર્મના સંબંધવાળી આત્મદશા તે સંસાર, અને કર્મન રહિત આત્મદશા તે માક્ષ છે. સંસારીદશા તે વિભાવદશા અને સુકતદશા તે સ્વભાવદશા છે. વિભાવદશા જ જીવને કબ્ટકારી છે. જ્યારે સ્વભાવદશા તે શાશ્વત સુખવાળી દશા છે. કર્મની સાથે જીવને સંબંધિત બનાવી, વિભાવ દશામાં રાખી, સંસારમાં ભટકાવી, અનેકવિધ કબ્ટાના સંયોગામાં સુકનાર તે મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યાગ (માન-સિક-વાચિક અને કાયિક બ્યાપાર) જ છે. કારણ કે વિવિધ પ્રકારે બંધાતા કર્મના સુખ્ય હેતુઓ યાતા કર્મને આવવાના માર્ગ રૂપ આશ્રવા તા આ ચાર જ છે. તે ચારેય રાગ અને દ્વેષમાં અંતર્ગત કરી લઈ એ તા સુખ્ય બેજ આશ્રવા યા કર્મ બંધના હેતુઓ થાય છે. સારીયે સંસારી અવસ્થા આ રાગ અને દ્વેષને જ-અવલાંબીને છે.

એટલે રાગદ્ધ એજ સ'સાર, તથા રાગ અને દ્વધનેા સર્વથા અભાવ તે જ માેક્ષ છે. એટલા જ માટે મહેાપા-ધ્યાય શ્રીયશાવિજયજી મહારાજે શ્રીવાસુપૂજ્ય સ્વામીના સ્તવનમાં ગાચું છે કેઃ— કલેશે વાસિત મનસ સાર, કલેશ રહિત મન તે ભવપાર; જો વિશુદ્ધ મન ઘર તુમે આવ્યા, તેા અમે નવનિધિ ઋદ્ધિપાયા.

સાહેભા વાસુપૂજ્ય જિણુંદા.

માટે સ'સાર વૃદ્ધિને રાૈકવા માટે આત્મામાંથી રાગ દ્વેષ હટાવવાના પ્રયત્ન કરવા એજ મનુષ્ય જીવનનું કર્તવ્ય અને પરમ ધર્મ છે. સ'સારી અવસ્થામાંથી મુકત અનવાને માટે કર્મને આવવાના ઉપરાેકત હેતુઓને રાેકવાના જે પ્રયત્ન જે વત્ત નદ્વારા કરાય તેવા જીવના વર્ત્તનને ''સ'વર" કહેવાય છે. કર્મ બ'ધના હેતુરૂપ આશ્રવના નિરાધ કરવાની ઈચ્છાવાળાએ સમ્યગ્દર્શનથી મિચ્યાત્વને, વિરતિથી અવિર-તિને, ક્ષમા–નસ્રતા–સરલતા અને સ'તાેબથી અનુકમે કાેધ માન–માયા અને લાેલને જીવનમાંથી ખસેડવાના પ્રયત્નશીલ અનવુ' જોઈ એ.

તથા સ'યમસ'સ્કારથી મન-વચન-કાયાના વ્યાપારરૂપ ચાેગાને શુલ અને નિર્મળ બનાવવાની કાેશિષ ચાલુ રાખવાથી ધીમે ધીમે તેમના પણુ નિરાધ થઈ જાય .છે. આ રીતે આશ્રવ અર્થાત્ કર્મબ'ધવ્યાપારને અટકાવનાર આત્માના શુદ્ધભાવ પરિણામને સ'વર કહેવાય છે. અહિ' આશ્રવ તે અધર્મ, અને સ'વર તથા નિર્જરા તે ધર્મ કહેવાય છે.

શાસ્ત્રમાં અહિંસા, સ'યમ અને તપને જ ધર્મ કહ્યો છે. તેમાં અહિંસા અને સ'યમ તે સ'વરરૂપ અને તપ તે નિર્જરારૂપ છે. એકલી અહિંસા એટલે હિંસાનાં પચ્ચકખાણુ કરવા માત્રથી વિરતિની સાર્થકતા નથી. વિરતિની સાર્થકતા તાે સંચમથી જ છે. સંચમ વિના તાે હિંસાનાં પ્રચ્ચકખાણુ રૂપ અહિંસાની નિષ્ક્લતા છે. એટલે હિંસાથી થતા પાપને રાેકવા માટે અહિંસા અને સંયમ બન્ને હાેવાં જોઈએ. હિંસાનાં પચ્ચકખાણ તે અહિંસા, તથા હિંસા થઈ જવા પામે નહિ અને જીવાે બચી જાય તે રીતે ચતા પ્રયત્નને સંયમ કહેવાય છે હિંસાના પચ્ચકખાણી પણ જયણાએ જ -ચાલવાથી, ખાવાથી પીવાથી, સુવાથી. બેસવાથી પાપકર્મ ન ખાંધે. જયણા કરવા છતાંય જીવ નહિ જ મરે એ નક્કી નથી, પરંતું બચાવવાની બુદ્ધિથી પ્રયત્ન કરવા છતાંય જીવ મરે તેા પણ પાપકર્મ નથી. જયણાપૂર્વક યગ સુકવા વહે -ચાલવાથી વિરાધના થઈ જાય છતાં પાપકર્મ અધાય નહિ. હવે અજયણાએ ચાલવાવાળાથી પણ સર્વ સ્થળે કંઈ હિંસા થઈ જતી નથી. છતાં તેને જીવાની હિંસા કરનારા કહેવાય. અજયણાએ હિંસા ન થઈ જવા છતાં પણ પાપ કર્મ બંધાય છે. જેમકે કાયદાનુસાર જે જગ્યાએ હેાર્ન વગાડવું જરૂરી હાેય ત્યાં કાેઈ એકસીડેન્ટ ન થવા છતાં પણ માેટર ડ્રાઇવર હાેને ન વગાડે તાે ગુન્હેગાર ગણાય છે. ઝેરી દવા જાણ્યે અજાણ્યે પી જનાર માણસનું મૃત્યુ શ્વવાના સંચાેગમાં દવા આપનાર ડૉકટરે દવાની આટલી ઉપર '' ઝેરી દવા છે " એવી કાપલી ચાટાડીને બાટલી આપી હેાય તેા તે ડૉકટર ગુન્હેગાર ગણાતેા નથી. કાપલી ચાટાડવી ભૂલાઈ ગઈ હેાય તેા ડૉકટર ગુન્હેગાર છે. આ રીતે અહિસાના પાલનમાં જયણા અંગે પણ સમજવું.

અજયણાએ ચાલવાથી કંઈ સર્વ સ્થળે જીવ હિંસા થઈ જતી નથી. છતાં અજયણાએ ચાલનારા હિંસક કહે-વાય. માટે અજયણાથી ચાલવાથી હિંસા ન થઈ જવા છતાં પણ હિંસાનું પાપ બ'ધાય છે.

જ્યાં જયણા છે, ત્યાં વિરતિ છે. ત્યાં જ પાપ સ્થાનકાેની નિવૃત્તિ છે, ધર્મ છે. જ્યાં જયણા નથી, ત્યાં નથી વિરતિ કે નથી પાપસ્થાનકની નિવૃત્તિ, કે નથી ધર્મ. એ જયણાપૂર્વંક વર્ત્તતી પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિની`રીત, જ્ઞાનિએાએ આઠ પ્રકારે અતાવી છે. જે જૈનશાસનમાં '' અષ્ટ પ્રવચન માતા " તરીકે એાળખાય છે. જયણાપૂર્વંક જેમાં પ્રવૃત્તિ છે, તે સમિતિ, અને જયણાપૂર્વક જેમાં પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ અન્ને છે તેને ગુપ્તિ કહેવાય છે. સમિતિ પાંચ છે અને ગુપ્તિ ત્રણુ છે. તેનાં નામ આ પ્રમાણે છે. (૧) ઇર્યા સમિતિ, (૨) ભાષા સમિતિ, (૩) ઐષણા સમિતિ, (૪( આદાન ભાંડમત્ત નિશ્નેપણા સમિતિ, (૫) પારિષ્ઠાપનિકા સમિતિ. એ પાંચ સમિતિ છે. (૧) મનાેગુપ્તિ, (૨) વચનગુપ્તિ, (૩) કાયગુપ્તિ. એ ત્રણુ ગુપ્તિ છે. આ પાંચ સમિતિ અને ત્રણુ ગુપ્તિને જ અષ્ટપ્રવચન માતા કહેવાય છે.

ઉપયેાગ પૂર્વ ક ચાલવું તે इर्या समिति, ઉપયેાગ પૂર્વ ક (જયણાપૂર્વ ક) નિદોષ ભાષા બાલવી તે भाषा समिति, શુદ્ધ અને નિદોષ આહાર ગ્રહણ કરવા તે एषणा समिति, સૂક્ષ્મ જીવની પણ હિંસા ન થઈ જાય તેવી સાવ- સંવર-નિર્જરા અને માેક્ષ

ચેતી પૂર્વ'ક વસ્ત-પાત્રાદિ કાૈઇપણ ચીજ લેવી મૂકવી તે. આ દ્વાન સમિતિ અને ઝાડા, પેશાબ, અશુદ્ધ કે વધેલાે. આહાર, અગર કાૈઇપણ ચીજને જયણા પૂર્વ'ક એટલે ફેંક-વાના સ્થાન પર કાેઇપણ જીવની વિરાધના ન થઈ જાય,. અગર જેના વધુ ટાઇમ પડી રહેવાથી તે ચીજ સર્વ'જ્ઞ વચનાનુસાર હિંસાનું નિમિત્ત ન થાય તે રીતે તે વસ્તુને. પરઠવવી (ત્યાગવી) તેને पારિच्ठा पनिका समिति કહેવાય છે.

દુષ્ટ ચિંતવનમાંથી મનને રાેકી શુલ અને શુદ્ધ વિચારમાં પ્રવર્ત્તાવવું તે मनोगुफ्तિ, સાવઘ વચન નહિં બાલતાં નિરવઘ વચન બાલવું અને તે પણ જરૂરી સમયે જ મુખે મુખવસ્ત્ર રાખવા પૂર્વંક બાલવું તે વचનगુપ્તિ, કાયાને સાવઘ માર્ગમાંથી રાંકી નિરવઘ કિયામાં પણ સિદ્ધાન્તમાં કહેલી વિધિપૂર્વંક ગમન આગમન આદિ કરવું તે काचगुप्ति છે. આમાં ભાષા સમિતિ અને વચનગુપ્તિમાં તરૂાવત એ છે કે ભાષા સમિતિ તે નિરવઘ વચન બાલવા રૂપ છે. અને તે નિરવઘ વચન પણ બાલવા ટાઈ મે મુખ્ વસિકાના ઉપયાગ પૂર્વંક બાલવાને અગર જરૂર વિના શિરઃ કંપન વિગેરેના પણ ત્યાગ પૂર્વંક રખાતું મૌનપણું તે વચનગુપ્તિ કહેવાય છે. સ'વરધર્મની ઉત્પત્તિ અને પાલન. આ '' અષ્ટ પ્રવચન માતા " થી જ થાય છે.

આ પાંચ સમિતિ અને ત્રણુ ગુખ્તિના બરાબર પાલ-નમાં આત્માને જાગૃત રાખનાર તેા પરિષહજય–યતિધર્મ જ વસ્તુ સ્થિતિનું કલ્યાણુપ્રેરક ચિ<sup>.</sup>તવન અને સમ<mark>ભાવરૂપ</mark> <sup>.</sup>પરિણુતિ છે.

ક્ષુધા-તૃષા-ઠ'ડી-ગરમી-માન-અપમાન-રાેગ-તકલીક 'વિગેરે શાન્ત ભાવથી સહન કરવાં અને પ્રલાેભનની સામે લલચાવુ' નહિ', ખુદ્ધિમતા કે વિદ્વતાના અહ'કાર ન કરવા અને ખુદ્ધિમન્દતાદિ કારણે ઉદ્વિગ્ન ન થવુ' એ વિગેરે -શાસ્ત્રમાં કહેલ આવીસ પ્રકારના પરિષહમાં આત્મધર્મ ન ચૂકવા તે પરિષહજ્ય કહેવાય છે.

ક્ષમા--મૃદુતા-ઝજાુતા - નિર્લેક્ષિતા-તપ-સ'યમ (પ મહાવત, પ ઇંદ્રિય નિગ્રહ, ૪ કષાયના જય, અને મન-વચન-કાયના અશુભ વ્યાપાર રૂપ ત્રણુ દ'ડની નિવૃત્તિ એમ સત્તર પ્રકારના સ'યમ) સત્ય-શૌચ-અપરિગ્રહ (અમ-'મત્વ) અને પ્રદ્રાચર્ય એ દશયતિધર્મ છે.

વસ્તુસ્થિતિના કલ્યાણપ્રેરક ચિંતવનને ભાવના કહે ·વાય છે. માહ--મમત્વ ને નબળા પાડી ફેંકી દેવામાં ભાવ-નાનું બળ જ સારૂં કામ આપે છે. જૈનગ્ર'શેમાં એ માટે ·નીચે મુજબ બાર ભાવનાઓ ઉપદેશવામાં આવી છે.

(૧) અનાસકિત ભાવ પેદા કરવા માટે દુન્યવી -ચીજેની ક્ષણુલ'ગુરતાના ચિ'તવનને '' અનિત્ય ભાવના " કહેવાય છે.

(૨) ભૌતિક અનુકુળતાની પ્રાપ્ત સામગ્રીમાં વર્ત્તતા રમિચ્યાભિમાનને રાકવા માટે '' અશરણ્ ભાવના " છે. (૩) દુનિયાના ક્ષુદ્ર પ્રલાભનના કસામણુથી થતા કર્ત્ત-વ્યચ્ચુતથી બચી જવા માટે '' સ'સાર ભાવના " છે. આ ભાવનામાં સ'સારની વિગ્રિત્રતાના ખ્યાલ કરી ભવનિવે<sup>દ</sup> (સ'સાર પ્રત્યે ઉદ્વેગભાવ) પણું કેળવવાનું છે.

(૪) પૂર્વ કૃત પાપના ફળરૂપે ભાેગવાતું વર્ત માન દુઃખ તે સ્વયં પાતાને એકલાને જ ભાેગવવાનું છે. કાેઇથી તે લઈ શકાય કે ટાળી શકાય તેવું નથી. આ ભવમાં પણ સ્વજન કુટું આદિને કારણે કરાતાં અનીતિ આદિ પાપકૃત્યાનું ફળ પણ પરભવમાં પાતાને એકલાને જ ભાેગવવું પડશે. " ખાનારા સૌ ખાઈ જસે, માથે પડશે તુજ. " એ રીતે થતું જે ચિંતવન તે " એકત્વ ભાવના " છે.

(પ) જગતમાં પાતાના આત્માથી અન્ય સર્વ દ્રવ્યાેની. ભિન્નતા વિચારવી તે ''અન્યત્વ ભાવના " છે.

(૬) વિષયાસકિતને અને શરીર ઉપરના અત્ય'ત મસત્વ ભાવને ટાળવા માટે શરીરના અભ્ય'તર ભાગની દુર્ગ'ધતાના ખ્યાલ કરવા તે '' અશુચિત્વ ભાવના '' છે.

(૭) કર્માશ્રવથી અચી જવા માટે કર્મઅધના હેતુ ભૂત આશ્રવમાર્ગનું સ્વરૂપ વિચારવું તે ''આશ્રવ ભાવના " છે.

(૮) આવતાં કમ<sup>6</sup>ને રાેકવા માટે રાેકવાના ઉપાચે-રૂપ સ'વરનુસ્વરૂપ ચિંતવવું તે '' સ'વર ભાવના '' છે. (૯) પૂર્વ બહ્ર કર્મોનેા આત્મામાંથી છૂટકારાે કરવા માટે શાસ્ત્રોમાં કહેલ ખાર પ્રકારના તપનું સ્વરૂપ વિચારનું તે '' નિર્જરા ભાવના '' છે.

(૧૦) ચૌદરાજ પ્રમાણુ લાેકાકાશમાં રહેલ છએ દ્રવ્ય--ના પ્રતિસમય વર્ત્તતા ઉત્પત્તિ, નાશ અને ધ્રાેબ્યરૂપ ધર્મ નું 'ચિંતવવું, અથવા છએ દ્રવ્યાેના પરસ્પર સંબધથી અનેક -જાતની વિચિત્ર ઉથલપાથલાેથી ભરપૂર એવા આ જગતનું અદ્ભૂત અને અકલિત સ્વરૂપ વિચારવું તે લાેકસ્વભાવ •ભાવના છે.

(૧૧) સમ્યકત્વ પ્રાપ્તિની દુર્લંભતાના ખ્યાલ કરવા તે " બાધિદુર્લંભ ભાવના " છે.

(૧૨) સમ્યકત્વની દ્રઢતા માટે અરિહ'ત પરમાત્મા આદિની પ્રાપ્તિની પણુ દુર્લંભતા વિચારવી તે '' ધર્મ--સાધક અર્હતાદિ દુર્લંભ " ભાવના છે.

તાત્ત્વિક અને ઉડા ચિન્તનરૂપ આ બારે ભાવનાઓ દ્વારા રાગદ્વેષાદિ વૃત્તિઓ થતી અટકી જાય છે. માટે જ -આવા ચિન્તનને '' સ'વર (કર્મ'બન્ધ નિરાધ)" ના ઉપાય તરીકે જણાવેલ છે.

અનાદિકાળની પરદ્રવ્યમાં સ્મરણુતારૂપ વિષમ સ્થિતિ--માંથી સ્વસ્વરૂપ રમણુતારૂપ સમસ્થિતિમાં આત્માને લાવનાર -સાધનને '' ચારિત્ર " કહેવાય છે. આ<sub>ત</sub>માને પરભવમાં લયલીન બનાવી સ્વસ્વરૂપ રમણ-તાથી વૂકાવી દેનારૂં તે માહેનીય કર્મજ છે. ચારિત્રદ્વારા માહેનીય કર્મને હટાવતાં હટાવતાં આત્મા જ્યારે બિલ્કુલ માહાવરણરહિત શુદ્ધ કુન્દન જેવા બને છે, તે સમય સુધિમાં ક્રમે ક્રમે શુદ્ધપામતી આત્મદશા જીદી જીદી સંગ્નાશુક્રત પાંચચારિત્રવાળી દશા તરીકે આેળખાય છે.

અહિંસા-સત્ય-અસ્તેય-બ્રહ્મચર્ય અને પરિગ્રહ એ

પાંચ મહાવતા તે यम અને પાંચમહાવતાના પાષક તથા રક્ષણ જે વિશેષ નિયમા- અભિગ્રહાને ત્તિયમ કહેવાય છે. આ ચમ અને નિયમને વ્રત-પ્રત્યાખ્યાન યા વિરતિ પણ કહેવાય છે. તે સર્વ'વિરતિપણું તેજ સામાચિક ચારિત્ર છે. સ'સારના કાંચન-કામિન્યાદિ સર્વ'ભાેગા છાેડી, સમગ્ર-ગ્રહ–કુટુમ્ખ–પરિવાર સાથેના સંબ'ધથી વિસુક્ત થઈ ઉચ્ચ કલ્યાણુ ભૂમિ ઉપર આરૂઢ થવાની પરમ પવિત્ર આકાંક્ષાએ જે અસંગવત ગ્રહણ કરાય છે, તેજ સર્વવિરતિ સામા-·ચિક ચારિત્ર છે. રાગદ્વેષની ત્તિઓને દબાવવી-જીતવી એજ સર્વ વિરતિ વ્યાપારના સુખ્ય વિષય છે. આ સર્વ વિરતિ ચારિત્રદ્વારાજ ખાસ કરીને રાગદ્વેષ જીતાતા હાેઇ રાગ-દ્વેષની મંદતા થતાંથતાં આત્મામાંથી સમૂળગા રાગદ્વેષના વિનાશ થાય, ત્યાં સુધીમાં આ સર્વવિરતિચારિત્ર તે વ્અનુક્રમે સામાચિક−છેદાેપસ્થાપન–પરિહાર વિશુદ્ધિ–સૂક્ષ્મસ'પ રાય અને યથાખ્યાત નામે આેળખાય છે. પ્રથમની ત્રણ ચારિત્રાવસ્થા તે આત્મામાંથી રાભદ્વેષની મંદતા કરવા માટે

જૈનદર્શનના કર્મવાદ

અનુક્રમે વિશેષ વિશેષરૂપે સાધન રૂપ છે. ચાેશુ ચારિત્ર તે રાગદ્વેષથી અલ્પ સમયમાં જ મુક્ત થવાવાળી આત્મ દશા છે. અને પાંચમુ ચારિત્ર તે રાગદ્વેષના સ'પૂર્ણુ વિજય-વાળી આત્મદશા છે.

આ પાંચે ચારિત્ર છે તા સામાયિક સ્વરૂપેજ, પર'તુ અવસ્થાલે દે તે જીદી જીદી સ'જ્ઞાથી એાળખાય છે. અહિ<sup>-</sup> પાંચ મહાવ્રત ગ્રહેણ રૂપ સર્વવિરતિ તે ''સામાયિક ચારિત્ર'' છે. પહેલા તથા છેલ્લા તીર્થ કરના શાસનમાં લઘુ દીક્ષા (સર્વવિરતિપણું) આપી છજજીવનિકાય અધ્યયન ભણ્યા બાદ વડી દીક્ષા અપાય છે, તેને તથા મધ્યના બાવીશ તીર્થ કરાના શાસનમાં કાેઈ મહાવતાના ઘાત કરવા ટાઈ મે જ સાધુને પૂર્વ પર્યાયના છેદ કરી નવા પર્યાયનું ઉપસ્થાપન કરાવે એટલે કે ફરી મહાવત ઉચ્ચરાવે તેને '' છેદા-પરથાપનીય સામાયિક ચારિત્ર'' કહેવાય છે.

ગુરૂની આજ્ઞા પૂર્વ ક નવ સાધુઓ અસુક ટાઇમ સુધી ગચ્છ બહાર નીકળી ''પરિહાર કલ્પ" અંગે શાસ્ત્રમાં કહેલ વિધિ અનુસાર તપશ્ચર્યા કરી ચારિત્રની જે વિશુદ્ધિ કરે છે, તેને ''પરિહાર વિશુદ્ધિ સામાયિક ચારિત્ર" કહેવાય છે.

સૂક્ષ્મ જ કષાયના ઉદયવાળી અવસ્થા તે ''સૂક્ષ્મ-સ'પરાય સામાયિક ચારિત્ર'' કહેવાય છે.

માહનીય કર્મના સર્વથા ઉપશમ થવાથી કે સર્વથા આત્મામાંથી ક્ષય થવાથી વર્ત્તા જે આત્મદશા તેને ''યથાખ્યાત સામાયિક ચારિત્ર'' કહેવાય છે. સંવર-નિર્જરા અને માક્ષ

સ્થ્લપણું પળાતાં અહિંસાઢિવ્રતાને અણુવત કહેવાય છે. તેવાં અણુવતનું પાલન તે '' દેશવિરતિ ચારિત્ર " છે. દેશવિરતિ ગૃહત્ત્થાને અનેક આરંભ સમારંભ હાેવાથી તથા ધર્મધ્યાનની ગૌણતા હાેવાથી અલ્પ સંવરવાળા તે દેશવિરતિ ચારિત્રમાં સંવરધર્મની સુખ્યતા નથી. એટલે સર્વવિરતિ સામાયિકથી થયાખ્યાત સુધીના પાંચજ ભેદ ચારિત્રમાં ગણાવ્યા છે. તાે પણ સર્વવિરતિના લક્ષ્ય પૂર્વક થતું દેશવિરતિનું પાલન તે રાગદ્વેષ છતવામાં ઉપયાગી તાે છે જ.

આ પ્રમાણે ૫ સમિતિ, ૩ બ્રુપ્તિ, ૨૨ પરિષહજય, ૧૨ ખાવના, અતે પાંચ ચારિત્ર મળી કુલ્લ સત્તાવન લેદ સ'વરના છે. આ સત્તાવન પ્રકારજ આવતાં કર્મ'ને રાેકવામાં સામ્ચ્ય'વાળા હાેવાથી તેને સ'વર કહેવાય છે.

આવતાં કમ<sup>6</sup>ને રાેકનાર તાે મુખ્યત્વે ચારિત્ર જ છે. માટે ચારિત્રસ વરના વિ ધય છે. પર તુ ચારિત્રની રક્ષક તા સમિતિ –ગુપ્તિરૂપ અષ્ટ પ્રવચન માતાજ છે. માટે અષ્ટ પ્રવચન માતાના અસ્તિત્વમાંજ ચારિત્રનું અસ્તિત્વ હાેઇ શાસ્ત્રમાં પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિનેજ ચારિત્રાચાર કહ્યો છે. પરિષહજય, યતિધર્મ, અને ભાવના એ જીવનયાત્રાને શાન્ત તથા આનન્દિત રાખનાર હાેઈ ચારિત્રાચારની પાષક છે.

કર્મ તે પૂર્વખદ્ધ–અધ્યમાન અને બ'ધનીય એમ ત્રણુ કાળના ભેદવડે ત્રણુ પ્રકારે છે. એમાં સ'વરના સત્તા-વન ભેદના વિષય મુખ્યત્વે તાે બધ્યમાન કર્મને રાેકવાના છે. જ્યારે પૂર્વ બહ્ર કર્મ ની નિજ રા (ક્રમે ક્રમે નાશ) કર નાર તાે તપ જ છે. પૂજ્ય શ્રી ઉમાસ્વાતિ વાચકવરે તત્ત્વાર્થ સૂત્રમાં પણુ કહ્યું છે કે તપસા નિર્જ્ઞિરા च. તપસ્યા-થી નિર્જરા થાય છે. એ તપ છ બાહ્ય અને છ અભ્ય તર એમ બાર પ્રકારના છે.

(૧) સિદ્ધાંત વિધિએ આહારના ત્યાગ કરવા તે અનશન.

(૨) ક્ષુધા કરતાં ન્યૂન આહાર કરવા તે ઊનેા દરિકાતપ.

(૩) દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર–કાળ અને ભાવથી ભિક્ષા વિગેરેના અભિગ્રહ કરવા તે વૃત્તિસ ક્ષેપ.

(૪) દુધ–દહિ'–ધી–તેલ–ગાેળ અને તળેલી વસ્તુ એ છ વિગયનાે યથાશકિત ત્યાગ અને મદિરા–માંસ–માંખણ અને મધ એ ચાર મહાવિગયનાે સર્વ'થા ત્યાગ કરવાે તે રસત્યાગ છે.

(પ) વીરાસન આદિ આસનાેથી બેસવુ', કાચાેત્સર્ગ કરવાે અને કેશના લાેચ કરવાે ઇત્યાદિને કાયકલેશ તપ કહેવાય છે.

(૬) અશુલ માગે પ્રવર્ત્તી ઈ ન્દ્રિયેાને પાછી હટાવવી કષાયાે રાેકવા, અશુલયાેગથી નિવર્ત્તવું અને સ્ત્રી, પશુ, નપુંસકના સંસર્ગવાળા સ્થાનનાે ત્યાગ કરી સારા સ્થાનમાં રહેવું એ રીતે ચાર પ્રકારનાે તપ તે સંલીનતા તપ છે. એમ છ પ્રકાર ખાહ્ય તપના છે, હવે અભ્યત્વર તપના પ્રકારઃ—

(૧) થયેલા અપરાધની શુધ્ધિ કરવી તે પ્રાયચ્છિતતપ.

(ર) જ્ઞાની, સમ્યકત્વી અને ચારિત્રવ'ત પુરુષોનેા મન–વચન–કાયાથી વિવિધ રીતે વિનય કરવા, એટલે કે સન્માન કરવું, આદર કરવા તે વિનયતપ કહેવાય છે.

(૩) આચાર્ય –ઉંપાધ્યાય–તપસ્વી–સ્થવીર–સ'ઘ–સાધ-સિંક વીગેરેની આહાર–વસ્ત્ર–ઔષધ–ઇત્યાદિથી ભકિત–બહુ-માન કરવું તે વૈયાવૃત્ય તપ કહેવાય છે.

(૪) લણુવું લણાવવું, સંદેહ પૂછવા, લણુેલ અર્થને સંભાળવા, ધારેલ અર્થવું સ્વરૂપ વિચારવું, ધર્માપદેશ આપવા યા ધાર્મિક વાતચીત કરવી એમ પાંચ પ્રકારના સ્વાધ્યાય તપ છે.

(પ) ધર્મ<sup>હ</sup>યાન અને શુકલધ્યાન ધ્યાવવાં તે ધ્યાન તપ છે.

(૬) કાયા વિગેરેના વ્યાપારના ત્યાગ કરવા તે કાચા-ત્સંગ તપ છે.

આ પ્રમાણે ખાર પ્રકારના તપ જ પૂર્વબદ્ધ કર્મની નિર્જરાતું પરમ સાધન છે. જો કે સ'સારી આત્મા પાતાના પૂર્વબદ્ધ કર્મના વિપાકાદયને ભાેગવવા વડે સમયે સમયે નિર્જરા કરી જ રહ્યો છે. અને એ રીતે થતી નિર્જરા તાે એકેન્દ્રિયજીવામાં પણ ચાલુ જ હાેય છે. કારણુકે કર્મના

જૈનદર્શનના કર્મવાદ

અને આત્માના સ′બ'ધ નિત્ય નથી પણુ અનિત્ય છે. સ્વ-ભાવિક નથી પણુ વિભાવિક છે.

એટલે સુદત પુરી થતાં પાેતાની મેળે પાેતાનું ફળ અતાવી ખરી પડવું એતાે કર્મના સ્વભાવ છે. પરંતુ એ રીતે તે ભાેગવટા દ્વારા થતી નિર્જરામાં અશાન્તિ, દુર્ધ્યાન અને કષાયિક આવેશ કરી, એનાથી ફરી કર્મળાંધી તે કર્મની પરંપરા અનાદિકાળથી જીવે ચાલુ રાખી છે. માટે તેવી નિર્જરા તાે જીવને સંસાર પર પરાનું કારણ અની છે.

જે આત્માઓ પરમાત્મા બન્યા છે, તેઓ ઉપર મુજ-અની નિર્જરાથી નહિં', પરંતુ ઉચ્ચ આશયથી કરાતા પાતાના તપ સાધનાના બળથી નવાં કર્માશ્રવાેના રાેધકરી પૂર્વ બદ્ધ કર્મોને આત્મામાંથી ધીમે ધીમે ખેરવવા રૂપ નિર્જરાથી. માટે તપત્ર કરાતી કર્મ નિર્જરાજ આત્માને છેવટે કર્મરહિત અનાવી પરમાત્મપદ આપી શકે છે.

હવે કેવી રીતે કરાતેા તપ કર્મક્ષયનું કારણુ અને છે, તે અતાવતાં મહાપુરૂષાેએ કહ્યું છે કે----

निरणुट्ठाणमयमोहरहियं, सुद्धतत्तसंजुत्तं । अज्झत्थभावणाए, तं तवं क±मखयहेउं ॥

ગતાનુગતિથી સૂત્રની અપેક્ષા સિવાય ઓઘથી કે લેાકસ જ્ઞાને અનુસરી જે કરવામાં આવે તેથી ભિન્ન, મદ અને માહરહિત, શુદ્ધ તત્ત્વ સહિત, અધ્યાત્મ ભાવનાવઢ જે તપ કરાય તે કર્મક્ષયનું કારણુ છે. માટે પ્રથમતાે ઇન્દ્રિચાેના વિષચાેની અભિલાષા દૂર કરી શાન્ત પરિષુ-તિથી સિદ્ધાંન્તમાં કહેલ વિધિ પ્રમાણે લૈક્કિક્ળની ઇચ્છા સિવાય જે તપ થાય તે વિશુદ્ધતપ છે. નિઃસંગ અને માહેરહિત આત્મતત્ત્વમાં એકતારૂપ, બાધક પરભાવરૂપ આહારતદિના ગ્રહણને નિવારણ કરનાર જે તપ તેજ શ્રેષ્ઠ છે. કટલાક અજ્ઞાની મનુષ્યા બાદ્યતપના અનાદર કરે છે. તેવાએા તાે બાદ્યતપને બરાબર સમજ્યા જ નથી હાેતા. જ્ઞાનીઓએ તાે કહ્યું છે કે:---

પ્રાયશ્ચિત્તાદિ ભાવતપ (અભ્ય તરતપ) ના પરિણામ તે સ્વરૂપમાં તન્મયતા છે. અને .તે તપથી સકલકર્મના સય થાય છે. તાે પણ અંતર ગતપની વૃદ્ધિનું કારણ અન-શનાદિ બાહ્યતપ પણ ઇષ્ટ છે. કારણ કે દ્રવ્ય (બાહ્ય) તપ તે ભાવ (અભ્ય ંતર) તપનું કારણ છે.

જેઓ જાણે છે કે આ લવમાં જ અમારા માક્ષ ચવાના છે, એવા અરિહ'ત પરમાત્મા પણ છજ્ઞસ્ય અવ-સ્થામાં ઘેાર તપશ્ચર્યાઓ આદરી નિર્જરાધર્મ પ્રગટ કરી સર્વજ્ઞપણું પ્રાપ્ત કરે છે.

આદ્યતપ અને અભ્ય તર તપ અન્ને પરસ્પરાત્પાદક છે. એટલે બાદ્યતપથી અભ્યન્તર તપ પ્રગટ થાય છે, અને અભ્યન્તર તપથી તાે બાદ્યતપ અવશ્ય પ્રગટ થાય જ છે. છતાં કેવાે બાદ્યતપ ઈબ્ટ છે, તે બતાવતાં મહાેપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજી મહારાજે સ્વરચિત તપગ્રષ્ટજ્ઞ ના પહેલા શ્રીયશાવિજયજી મહારાજે સ્વરચિત તપગ્રષ્ટજ્ઞ ના પહેલા શ્રીકમાં જ કહ્યું છે કે---

## ज्ञानमेवबुधाः प्रोहुः, कर्मणां तापनात् तपः । तदाभ्यन्तरमेवेष्टं, वाह्यं तदुपबृंदकम् ॥

કર્મ'ને તપાવનાર હેાવાથી તપ તે જ્ઞાન જ છે, એમ્દ પંડિતાે કહે છે. તે અ'તર'ગજ તપ ઇબ્ટ છે. અને અન-શનાદિ તપ તે પ્રાયશ્ચિતાદિ લેદવાળા જ્ઞાન વિશેષરૂપ અ'ત. ર'ગ તપને વધારનાર હેાય તાે જ ઇબ્ટ છે.

હવે આહ્યતપ પણુ કેવી રીતે કરવાે જોઈએ, તે. અતાવતાં શ્રી ઉપાધ્યાયજી મહારાજે તેજ અષ્ટકના સાતમા શ્લાકમાં જણાવ્યું છે કે----

तदेव हि तपः कार्य, दुर्ध्यानंयत्रनोभवेत् । येन योगा न हीयन्ते, क्षीयन्तेनेन्द्रियाणि च ॥ः

નિશ્ચય તેજ તપ કરવું જોઈએ કે જ્યાં ઈપ્ટ પુદ્-ગલાેની આશ'સારૂપ કે અનિષ્ટ પુદ્દગલાેના વિયાગરૂપ દુર્ધ્યા-ન ન થાય. જે તપથી મન, વચન અને કાયરૂપ યાેગા તત્ત્વના અનુભવથી સ્વરૂપની રમણતાના ત્યાગ ન કરે, અને જ્યાં ઇંદ્રિયા ક્ષીણ ન થાય એટલે કે ધર્મ સાધકસ્વાધ્યાય કે અહિંસાદિમાં તેના કાર્યની પ્રવૃત્તિ નાશ ન પામે. બાદ્ય-તપંથી શરીરની નિર્બલતારૂપ કબ્ટતા પ્રાપ્ત થવાથી કેટલાક અજ્ઞાનીઓ તેને અશાતા વેદનીય કર્મ ના ઉદય માની અશુભક હે છે. પર તુ સમજવું જોઈ એ કે તપ તે કર્મ ના ઉદયરૂપ નથી, પણ ચારિત્ર માહનીયના ક્ષયાપશમથી થયેલ પરિણતિરૂપ છે. બાદ્ય દેખાતું કબ્ટ અભ્ય તર રીતે અરતિ ઉત્પન્ન કરનારૂં હાેય તાે તે કેબ્ટને ઉત્પન્ન કરવાવાળી પ્રવૃત્તિ ત્યાજય છે. પરંતુ ઈ સ્થિત કાર્યની પ્રાપ્તિ માટે હર્ષપૂર્વંક જે કબ્ટ ઉઠાવવામાં આવે તેવું કબ્ટ તાે હર્ષંને જ ઉત્પન્ન કરનારૂં હાેવાથી કબ્ટરૂંપે ગણાતું નથી.

ધન પ્રાપ્તિની અનુકુળતાવાળા દેવાદાર તે લેણુદારને ધન આપતાં દેવાથી સુક્ત થતા જાણી હર્ષ અનુભવે છે. દુકાને બેઠેલા વેપારી ઘરે જમવા જવાના ટાઈ મે પણ ઘરાકાની ભીડને જમવા જવામાં વિઘ્નભૂત નહિં માનતાં આનંદભૂત માને છે. એવી રીતે તપસ્વીને પણ તપસ્યાથી થતી શરીરની ક્ષીણતામાંય માક્ષરૂપ સાધ્યની મીઠાસથી હંમેશાં આનંદનીજ વૃદ્ધિ હાય છે. બાકી પૌદ્ગલિક સુખની તૃષ્ણાથી દીન ખનેલા પુરૂષા જે કબ્ટ સહન કરે છે, અથવા જે લાેક-સંગ્રાથી ડરીને પરાધીનપણે દીનવૃત્તિથી આહારના ત્યાગરૂપ તપ કરે છે તે તપ નથી. કારણકે તેતા કષાયના ઉદયથી થતું હાેવાને લીધે અને કર્મ'બન્ધનું કારણ હાેવાથી આશ્ર-વરૂપ છે. જેથી તેવું તપ પૂર્વના અન્તરાય કર્મ'ના ક્તરપ છે.

અને તપાબ્ટકના સાતમા શ્લેાકમાં કહ્યા મુજઅનુંજ ત્વપ તે ભૂતકાળમાં સ'ચિત કમેાિંરૂપી કાબ્ટ સમૂહેાને આળી ભારમીભૂત કરનાર છે.

સંવર અને નિર્જરાના પરસ્પર ગાઢ સંબંધ હાેવાથી સંવર ધર્મીંને ગૌણુપણુે સકામ 'નર્જરા પણુ અવશ્ય હાેય 828

છે. એને નિજ<sup>°</sup>રા પ્રાપ્ત થતાં સ'વર તેા અવશ્ય પ્રાપ્ત થાય જ છે.

ł

સ વરની ક્રમેક્રમે થતી વૃદ્ધિના પ્રમાણમાં કર્મ પ્રકૃતિ-ઓના બ ધ ઓછા થતા જાય છે. અને છેવટે સ વરની સ પૂર્ણુતા થતાં ૧૪ મા ગુણ સ્થાનકમાં કર્મ બ ધનના તદ્દન અભાવ થાય છે. એવી રીતે કર્મની નિર્જરા પણ ક્રમેક્રમે વૃદ્ધિ પામતાં કર્મ બ ધના તદ્દન વ્યભાવ પછી અલ્પ સમય-માં જ તે નિર્જરાની પૂર્ણુતા થાય છે. અને સ વર તથા નિર્જરા પૂર્ણુ ઉત્કર્ષ પર આવતાં માક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે.

ચાર ઘાતી કર્મોનાે ક્ષય કરી કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરનાર સર્વજ્ઞ પરમાત્મા પાતાના તે આયુષ્ય પૂર્ણુ થવાના સમય ઉપર અવશિષ્ટ ચાર કર્માે, જે ' અઘાતી " અથવા ''ભવાે પગ્રાહી " કહેવાય છે, તેને ક્ષીણુ કરે છે, અને તત્ક્ષણાત્ સીંધુ ઉધ્વૃંગમન કરતાે ક્ષણુ માત્રમાં લાેકના અગ્ર ભાગ ઉપર અવસ્થિત થાય છે. આ રીતે બન્ધ હેતુઓના બિલ્કુલ અભાવથી અને નિર્જરાથી કર્મના આત્યન્તિકક્ષય થવાથી પ્રાપ્ત અવસ્થાને માક્ષ કહેવાય છે.

સ પૂર્ણ<sup>૬</sup>