

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.

प्रकाशक इय० भा० श्वे० स्थानकवासी जैन कान्फ्रोंस भवन, १२ लेडी हार्डिंग रोड, नई दिल्ली

प्रस्तावना लेखकः <mark>ग्रनंतशयनम् ग्रायंगर</mark> ग्रध्यक्ष लोकसभा, नई दिल्ली

<sub>सहायक</sub>ः ग्रात्मार्थी मोहन ऋषि जी महाराज महासती उज्ज्वल कुमारी जी

<sub>लेखक</sub>ः मुनि सु**शील कुमा**र

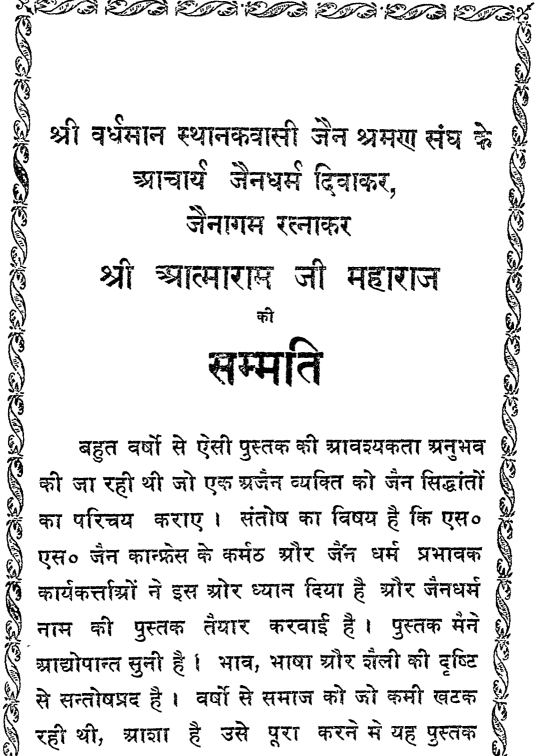
जैन धा

जैनागमों के आधार पर समन्वयात्मक विवेचन

प्रथमादृनि प्रति ३०००

### मूल्य : पांच रुपये

सर्वाधिकार सुरक्षित



की जा रही थी जो एक ग्रजैन व्यक्ति को जैन सिद्धांतों का परिचय कराए । संतोष का विषय है कि एस० एस० जैन कान्फ्रेस के कर्मठ ग्रौर जैन धर्म प्रभावक कार्यकर्त्ताग्रों ने इस ग्रोर ध्यान दिया है ग्रौर जैनधर्म नाम की पुस्तक तैयार करवाई है। पुस्तक मैने ग्राद्योपान्त सुनी है। भाव, भाषा ग्रौर जैली की दृष्टि से सन्तोषप्रद है। वर्षों से समाज को जो कमी खटक रही थी, स्राज्ञा है उसे पूरा करने में यह पुस्तक सहायक सिद्ध होगी ।

ENTS ENTS EL

## म्रत्य सम्मतियाँ

भारतीय गणतंत्र के उपराष्ट्रपति, विश्वविख्यात दार्ज्ञनिक सर्वपल्ली डाक्टर राधाक्र**ष्णन्** 

मै दृढता पूर्वक कह सकता हूँ कि आज के युग मे राष्ट्रीय एवं अन्तर्राष्ट्रीय समस्याओं में आँहसा का हमारे लिये महान् मूल्य है। फिर भी वाघा यह है कि हम आँहसा के सम्वन्ध में वात करते है, किन्तु अहिंसा को जीवन में नहीं उतारते। यदि यह ग्रन्य (जैन घर्म) पाठकों के अन्त करण में आँहसा की प्रतिष्ठा कर सका तो यह महान्तम कार्य होगा।

गितम्बर २६-१९४८ नई दित्ली

सर्वपत्नी राधाकृष्णन

### राप्ट्र कवि श्री मैथिली शरण गुप्त, एम० पी०

श्री मुनि मुझील कुमार जी ने यह ग्रन्थ लिख कर मेरी सम्मति मे राष्ट्र भारती को एक रत्न की भेंट दो है। इससे जैन धर्म का विश्वसनीय स्वरूप गमझने में महायता मिलेगी। कारण, यह एक अधिकारी विद्वान् के द्वारा प्रस्तुत किया गया है। बीच-त्रीच में रमणीय उद्धरणों ने इसे और भी स्मरणीय बना दिया है।

नई दिनी २१-४-६६

#### मैथिली शरए

#### प्रस्तावना

मै 'जैनधर्म', ग्रन्थ का अभिनन्दन करते हुए परमानन्द का अनुभव कर रहा हूँ क्योंकि आदरणीय सुशील कुमार जी जैसे महामुनि इस ग्रन्थ के लेखक है और फिर विद्वान् एवं विद्यार्थी तथा साथ ही सामान्य मुमुक्षु सज्जनो के लिए यह ग्रन्थ अत्यन्त उपादेय है। ग्रन्थ की भाषा सरल एवं सुन्दर हिन्दी रखी गई है।

मुनि सुशोल्कुमार जी स्वयं संस्कृत के एक प्रकाण्ड पण्डित है, उनके जीवन मे जैनधर्म का तत्वज्ञान व जैनधर्म का आचारधर्म दोनो ही साकार हो उठे है। जैनधर्म के प्रसार मे उन्होने अपने (जैनसाघु) जीवन का उत्सर्ग किया है। यह ग्रन्थ उन्हों के द्वारा निर्माण हुआ है। अहिसा जैनधर्म का सर्वोच्च सिद्धान्त है। आहिसा के विश्वव्यापी प्रचार के लिए मुनि जो कृतसकल्प ही नहीं, अपितु उनके जीवन का परम उद्देश्य है। आज जगत् द्वितीय महायुद्ध के उपरान्त तृतीय शीतयुद्ध की आशंका से आकान्त है। मानव जाति की रक्षा के लिए आहिंसा की भावना को जगत् और जीवन के सभी क्षेत्रों मे प्रतिष्ठापित करने के लिए कोई कसर उठा नहीं रखनी चाहिए। आहिंसा के सद्भाव से ही मानवता जीवित रह सकती है, शान्ति सॉस ले सकती है और विश्व को विध्वंस और विनाश के महाप्रलय में विलीन कर देने वाले शस्त्रो व अस्त्रो से सुरक्षित रखा जा सकता है। युद्ध एवं शस्त्रों का उत्तर आहिंसा है।

भारत के महान् संतों जैसे जैनधर्म के तीर्यंकर ऋषभदेव व भ० महावीर के उपदेशों को हमें पढ़ना चाहिए। आज उन्हें अपने जीवन म उतारने का सबसे ठीक समय आ पहुँचा है। क्योंकि जैनधर्म का तत्वज्ञान अनेकान्त (सापेक्ष्य पद्धति) पर आधारित है, और जैनधर्म का आचार अहिंसा पर प्रतिष्ठापित । जैनधर्म कोई पारस्परिक विचारो, ऐहिक व पारलौकिक मान्यताओ पर अन्ध श्रद्धा रखकर चलने वाला सम्प्रदाय नही है, वह मूलतः एक विशुद्ध वैज्ञानिक धर्म है। उसका विकास एवं प्रसार वैज्ञानिक ढंग से हुआ है। क्योंकि जैनधर्म का भौतिक विज्ञान, और आत्मविद्या का ऋमिक अन्वेषण आधुनिक विज्ञान के सिद्धान्तो से समानता रखता है। जैनधर्म ने विज्ञान के उन सभी प्रमुख सिद्धान्तो का विस्तृत वर्णन किया है। जैसे कि पदार्थ विद्या, प्राणिशास्त्र, मनोविज्ञान, और काल, गति, स्थिति, आकाश एवं तत्वानुसंधान। श्री जगदीश चन्द्र वसु ने वनस्पति मे जीवन के अस्तित्व को सिद्ध कर जैनधर्म के पवित्र धर्मशास्त्र भगवती सूत्र के वनस्पति कायिक जीवों के चेतनत्व को प्रमाणित किया है।

प्रत्येक धर्म ने मानव जाति के लिए नये-नये ज्ञानक्षेत्रो को खोला है । यही कारण है कि प्रत्येक धर्म अपने आप में कुछ असाघारण विशेषताओं से युक्त होता है। जैनधर्म की विशेषता एवं नहानता अनेकान्त एव आहसा के सर्वाङ्गीण विवेचन पर प्रतिष्ठित है। सभी धर्म आत्मा की मुक्ति पर विक्वास करते हैं। जन्म एवं पुनर्जन्म के भव-भ्रमण से विय्क्त हो जाना ही अपना परम ध्येय मानते है। जेसा कि महावीर स्वामी ने सूत्र कृतांग में वताया है कि :---

''निन्नारण सेट्ठा जह सन्न धम्म।''

अर्थात् सभी धर्मो का अन्तिम ध्येय मुक्ति है। जनधर्म भी निर्वाण प्राप्ति को ही धर्म साधना का अन्तिम साध्य मानता है। और इसी उद्देक्य की सिद्धि के निभित्त उसने मोक्ष मार्ग का विधान किया है। जो तीन सिद्धान्तों का समन्वित स्वरूप है। जैसे कि सम्दक् ज्ञान, सम्यक् दर्जन, व सम्यक् चारित्र तीनों संयुक्त रूप मे मोक्ष का मार्ग है।

मुझे यह देखकर हर्ष हुआ है कि श्रद्धेय मुनि सुझील्कुमार जी ने यह ग्रन्य जनशास्त्रो के आधार पर तैयार किया है। जिससे जैनधर्म के प्रामाणिक स्वरूप को संक्षिप्त एव सुरुचिपूर्ण ढंग से पाठक प्राप्त कर सकें।

इस ग्रन्थ की सबसे बड़ी विशेषता यह है कि इसकी सामग्री दिगम्वर (षट्खण्डागम् समयसार, श्रावकाचार आदि) एवं श्वेताम्वर (अंग, उपांग, मूल छेद, व जैनाचार्यो के ग्रन्थ, उमास्वाती का तत्वार्थसूत्र) आगमो से संचित की गई है। समूचा ग्रन्थ तीन खण्डो में विभाजित है। ज्ञान खण्ड, दर्शन खण्ड, एवं चारित्र खण्ड। इन्हे क्रमशः वर्गीकृत कर १३ अध्यायो मे विभक्त कर दिया गया है। ग्रन्थ में जैन इतिहास व जैन संस्कृति का संक्षिप्त दिग्दर्जन भी कराया गया है। ग्रन्थ में जैन इतिहास व जैन संस्कृति का संक्षिप्त दिग्दर्जन भी कराया गया है। विद्वान् लेखक ने साम्प्रदायिक व विवादास्पद मतभेदो को ग्रन्थ से दूर ही रखा है। लेखक ने 'अतीत की झलक व जैन सम्पता' में इस तथ्य को अधिक मुन्दरता से स्पष्ट किया है कि जैनधर्म आर्यधर्म है। जैनधर्म के सभी तीर्थकर आर्य थे और जैनधर्म का पुराना नाम आर्य धर्म ही था। वैदिक धर्म, जैनधर्म च बुद्ध धर्म, आर्यधर्म के ही अग है। दर्शन एव सिद्धान्तो के दृष्टिकोण से ये सब भिन्न-भिन्न है, परन्तु इन सव की संस्कृति एवं वृष्ठभूमि एक समान है। क्योकि इन सव का उद्गम स्थान एक ही है।

मुझे इसमें किचित् भी सन्देह नही कि इस ग्रन्थ का धार्मिक क्षेत्रो में स्वागत किया जायेगा। यह ग्रन्थ विद्यार्थियों एवं जिज्ञासुओ को महान् जैनधर्म के ममझने व उनके प्रति धारणा वनाने में सहायता करेगा। मुझे विक्वास है कि परम आदरणीय सुनि सुत्रील कुमार जी महाराज का यह जैनधर्म के प्रसार के निमित्त किया गया गुरुतर प्रयास अवक्य सुफल लायेगा।

नई दिल्ली, अक्तूबर १, १९५८।

---

अनंतशयतम् आयंगर, अध्यक्ष लोकसभा, नई दिल्ली

विनयावनत मुनि सुशील कुमार

# सादर समर्पण

## श्री वर्द्धमान स्था० जैन श्रमण संघ के आचार्य श्री म्रात्माराम जी महाराज तथा उपाचार्य श्री गणेशी लाल जी महाराज को

समपेगाः एइ



जैनागमों के आधार पर, जैन धर्म के सम्बन्ध में सही जानकारी जगत् के विद्वानों, घर्म जिज्ञासुओ व विद्यायियो के सामने रखने की मेरे मन में वहुत देर से आकांक्षा रही है ।

अ० भा० इवे० स्थानकवासी जैन कान्फ्रेंस ने ठीक इसी आक्षय का एक प्रस्ताव पास कर इस प्रकार की जैन धर्म पर समन्वयात्मक पुस्तक लिखने का अनुरोध मेरे से व आत्मार्थी मोहन ऋषि जी म०एवं महासती उज्ज्वल कुमारी जी से किया था। यह मेरे मन की वात थी। मैने बम्बई के निकट लोनावाला जैन वन्चुओं की प्रार्थना स्वीकार कर पार्वतीय सुरम्य वातावरण में बहुत क्षीझ ही सारा मर्सविदा तैयार कर लिया। चार वर्ष के वाद वह पुस्तक आज पाठकों के सामने है।

महासती जी द्वारा प्रेषित पुस्तक का सहकार एवं जैन समाज के ल<mark>ब्व</mark> प्रतिष्ठ विद्वान् श्री शोभाचन्द्र जी भारिल्ल का सम्पादन इस पुस्तक के संवर्धन में सहयोगी रहा है।

मेरे जैन घर्म पुस्तक लिखने का आशय श्वेताम्वर एवं दिगम्वर आगमों के आवार पर जैन समाज को धार्मिक एकता को प्रोत्साहन देना है। और साथ ही साय जैन घर्म के संबंध में फैलाई गयी भ्रान्तियों को दूर कर जैन घर्म की गहराइयों को ओर भी संसार का घ्यान आर्कीषत करना है। पुस्तक में १३ अघ्याय है, जैन इतिहास, जैन तत्वज्ञान, जैन समाज, जैन सम्यता और जैनाचार पद्धति आदि सभी का परिचय इस पुस्तक में शास्त्रीय आभार पर देने का प्रयत्न किया गया है। भूलें होना स्वाभाविक है, जैन घर्म जैसे अगाघ तत्वज्ञान एवं विशाल वाङमय से परिपूर्ण घर्म का परिचय देना मेरे जैसे अनभिज्ञ गीतार्थी के लिए अत्यन्त कठिन है, किन्तु श्रदावश यह मेरी प्रेमाञ्जलि है।

अन्त में मै जैन समाज के कर्मठ सेवी भगवान् महावीर के अनन्य उपासक श्री कुन्दनमल जी फिरोदिया, स्व० श्री विनय चन्द भाई जौहरी, आनन्दराज सुराणा एवं स्व० श्री जगन्नाथ जी जैनी को भूल नहीं सकता जिनकी उत्साह भरी प्रेरणाएँ पुस्तक लेखन में मुझे उल्लसित करती रही है ।

──मुनि सु**शील कुमार** 

### प्रकाशकीय

अहिंसा आज विक्व-धर्म है । युद्ध एवं विनाझ ने अहिंसा के महत्व को जगत् के सामने धौली-धूप की तरह स्पष्ट कर दिया है । व्यक्ति एवं समष्टि को सुरक्षा, शोषणहीन समाज की कल्पना, न्याय व समानता के मानवीय सिद्धान्त अहिंसा के विना कभी साकार नही हो सकते । गाधी जी के अवतरण के बाद संसार ने अहिंसा की खोज प्रारंभ की है । किन्तु जैन-धर्म अहिंसा का संदेझ और साधना को लिए प्राचीनकाल से ही मानव जाति की सेवा कर रहा है । तथापि खेद है कि जैन धर्म के उदार सिद्धान्तो व मौलिक मान्यताओं तथा दिव्य धारणाओं और अलीकिक गूढ़ विद्याओ का लोकव्यापी प्रचार न किया जा सका । यही कारण है कि स्कूल-कालेज व विक्व-विद्यालयों में पढ़ाई जाने वाली पुस्तकों में जैन धर्म को लेकर अनेक प्रकार की भ्रान्त धारणाएं प्रसारित की गईं है ।

भारतवर्ष तो अहिंसा प्रधान है ही; परन्तु आज समस्त विश्व ऑहिंसा और शान्ति की ओर झांक रहा है, जैनधर्म में ऑहंसा का सर्वश्रेष्ठ स्वरूप बताया गया है, अन्यत्र कहों भी ऑहंसा का ऐसा सूक्ष्म और विराट् स्वरूप नहीं मिलेगा ।

अतः अ० भा० इवे० स्थानकवासी जैन कांफ्रेंस ने जैन धर्म के मौलिक सिद्धान्तों के परिचय के रूप में एक सर्वमान्य पुस्तक प्रकाशित करने के सम्बन्ध में प्रस्ताव पारित किया था। उसी के अनुसार आज ''जैन धर्म'' पुस्तक को प्रकाशित कर पाठकों को सर्मापत करते हुए हमें अपार हर्ष हो रहा है।

पुस्तक के लेखक है विद्य-धर्म सम्मेलन के प्रेरक प्रसिद्ध संत मुनि सुझील-कुमार जी। सहकार के रूप में आत्मार्थी मोहन ऋषि म० तथा महासती उज्ज्वल-कुमारी जी, उन्ही के द्वारा लिखित जैन धर्म पुस्तक की इसमें सहायता ली गई है। एतदर्थ हम अपनी तथा अ० भा० इवे० स्था० जैन कांफ्रेंस की ओर से उनके आभारी है।

मुनि सुशील-कुमार जी ने अत्यन्त कार्यव्यस्त होने पर भी जो पुस्तक लेखन व संशोधन सम्बन्धी योग दिया है वह सराहनीय है । इस पुस्तक में किसी प्रकार की साम्प्रदायिकता न आवे और जैन सिद्धान्तों का सर्वमान्य परिचय मिले, यही दृष्टिट रक्खी गई है। जैनों को अपने धर्म का परिचय और ज्ञान हो और अजैनो को भी जैन धर्म की जानकारी मिले यही इस 'जैन धर्म' पुस्तक का घ्येय है।

'जैनवर्म' का अधिक से अधिक प्रचार हो इस दृष्टि से इस पुस्तक का अनुवाद गुजराती, मराठी, तामिल आदि भारतीय भाषाओं में तथा अंग्रेजी, जर्मनी, फ्रेन्च आदि विदेशी भाषाओ में भी प्रकाशित करने की हमारी भावना है।

पुस्तक-सम्पादन में प्रसिद्ध पंडित श्री शोभाचन्द्र जी भारिल्ल ने महत्त्व-पूर्ण योग दे कर हमारी चिरकालीन महान् अभिलाषा पूर्ण की है। एतदर्य वे घन्यवाद के पात्र है ।

हम श्री अनंतजयनम् आयंगर, अध्यक्ष लोक सभा के अत्यंत आभारी हैं कि जिन्होंने अत्यविक कार्घ ध्यस्तता में भी इस ग्रन्य की प्रस्तावना लिखने की कृपा की। प्रस्तावना में जैन धर्म के प्रति उनकी उदाराज्ञयता हमारे लिये स्पृहणीय है।

इनके अतिरिक्त श्री शान्ति लाल वनमाली सेठ, श्री भूपराज जैन एम० ए०, श्रो जिनेन्ट मानव, श्री सोमनाथ जोशी शास्त्री प्रभाकर का प्रूफ संशोघन आदि का समय-समय पर दिया गया सहयोग विस्मृत नहीं किया जा सकता ।

यद्यपि अज्ञुद्वियों को ओर से पर्याप्त सतर्क रहा गया, फिर भी कई त्रुटियों का रहना संभव है। यदि पाठक अज्ञुद्वियां सूचित करने का कष्ट करेंगे तो आगामी संस्करण में परिष्कृत की जा सकेंगी।

#### विनीत

आनन्दराज सुराणा (भूतपूर्व एम एल.ए.) जसवंतराज मेहता, एम०पो०, सौभाग्यमल जैन, (भूतपूर्व वित्त संत्री) घोरजलाल केशवलाल तुरखिया, खीमचन्द मगनलाल वोरा

मंत्री अ० भा० ब्वे० स्था० जैन कांफ्रेंस, नई दिल्ली

जिजयादशमी (आसोज शु० १०) चोर सं० २४८४ वि० सं० २०१५ ता० २१-१०-५८

### कहाँ क्या ?

- १. मंगलाचरण
  - १. नमस्कार, २. मगलपाठ।
- २. जैनधर्म का स्वरूप
- ३. अतीत की झलक

१. जैन वर्म का प्रनादित्व, २. भगवान् ऋषभदेव, ३. उप-निपदो में जैन धर्म, ४ पुराणो में जैन धर्म, ४. जैन धर्म के ६. भगवान् नेमिनाथ, ७. भगवान् पार्श्वनाथ, तीर्थंकर. प्रभगवान् महावीर, ९. भगवान् महावीर का उदार सघ, १०. महावीर की देन, ११. तत्कालीन धर्म प्रवर्तक, १२. गो-शालक, १३. महावीर श्रीर वुद्ध, १४. महावीर श्रीर बुद्ध मे समानता और विभिन्नता, १५. दोनो संस्कृतियो की मुल प्रेरणा एक, १६. सात निन्हव और ग्रन्य विपक्षी, १७ भगवान् द्वारा अचेलत्व की प्रशसा, १८. वैदिक एव जैन संस्कृतियाँ, समन्व-यात्मक वृत्ति में परिपूर्ण, १९. अन्य धर्मो पर श्रमण-परम्परा की छाप, २०. प्राचीन काल मे श्रमण-संस्था का कप्ट-सहन, २१. श्रमण ग्रौर प्रचार, २२. महावीर ग्रौर भारत की तत्कालीन ग्रवस्था, २३. महावीर के साघु, सेवक-सेना, २४. लोक-भाषा का प्रश्रय, २४. महावीर की परम्परा की रक्षा, २६. विब्व के नाम महावीर का सन्देश, २७. शिष्य-परम्परा ।

#### ४. मुक्ति-मार्ग

४९-६०

 मुक्ति की परिभाषा, २. सम्यग्दर्शन, ३. सम्यग्दर्शन के ग्राठ ग्रग--(नि शकित, निकाक्षित, निर्विचिकित्सा, अमूढ़ दृष्टित्व, उपवृहण, स्थिरी-करण, वात्सल्य, प्रभावना)।

#### 3- 6

#### 3-86

५. सन्यग् ज्ञान

१. सम्यग् ज्ञान का स्वरूप—स्वरूप, ज्ञान की यथार्थता व ग्रयथार्थता, ज्ञान के भेद, ज्ञान की प्रत्यक्ष परोक्षता, मतिज्ञान के भेद, ज्ञान का ऋम-विकास, श्रुत-ज्ञान, मति-श्रुत का ग्रन्तर, श्रुत का प्रामाण्य, भेद, जैनाचार्यो की साहित्य सेवा, ग्रवधि-जान, मन पर्याय-ज्ञान, केवल ज्ञान । २ विश्व का विश्लेषण (द्रव्य व्यवस्था)—द्रव्य व्यवस्था का उद्देश्य, द्रव्य क्या है, विश्व का मूल, पृथक्करण, जीवद्रव्य, ग्रजीव । ३. तत्त्व-चर्चा—जीव, ग्रजीव, पुण्य के भेद, पाप, ग्रास्नव, सवर, बन्ध, मोक्ष । ४. प्रमाण-मीमासा—प्रत्यक्ष, ग्रनुमान, ग्रागम प्रमाण, उपमान प्रमाण । ४ नयवाद—नय का स्वरूप, नय की सत्यता, नय के भेद । ६. ग्रनेकान्त, ७ स्याद्वाद, ५ भाषा नीति-निक्षेप विधान ।

६. मनोविज्ञान

११३**--१**३३

१३५-१४४

१. इद्रियाँ (पाच), २ इद्रियो के विषय, ३ मन, ४. लेक्या (कृष्ण लेक्या, नील लेक्या, कापोत लेक्या, तेजो लेक्या, षद्म लेक्या, ज्ञुक्ल लेक्या), ४ कपाय--१ कषाय का अर्थ-कषाय के भेद १ कोव, २. ग्रभिमान, ३. माया, ४. लोभ ।

७. जैन योग

१ योग । २ जैन धर्म मे अ्रप्टांग योग—महाव्रत (यम), योगसग्रह (नियम), कायक्लेश (ग्रासन), भावप्राणायाम (प्राणायाम) प्रतिसलीनता (प्रत्याहार), धारणा (धारणा), ध्यान (ध्यान), समाधि (समाधि) । ३ ध्यान—ग्रार्तध्यान, रीद्रध्यान, धर्मध्यान, (पिण्डस्थ घ्यान, पदस्थ, रूपस्थ, रूपा-तीत), जुक्ल घ्यान ४. समाधि ।

८. लाज्यात्मिक उत्कान्ति

१. चौदह गुणस्थान—मिथ्यात्व गुणस्थान, सास्वादन गुण-स्यान, मिश्र गुणस्थान, ग्रविरत सम्यग्दृष्टि, देशविरति, सर्व-विरति गुणस्थान, ग्रप्रमत्तसयत गुणस्थान, ग्रपूर्वकरण, ग्रनि-वृत्तिकरण गुणम्थान, सूक्ष्म सम्पराय, उपञान्तमोह गुणस्थान क्षीणमोह, सयोगी केवली, ग्रयोगी केवली गूणस्थान।

889-843

#### ९. कर्मवाद

१. जैन दर्शन मे कर्म का स्यान---कर्म के भेद (द्रव्यकर्म, भाव-कर्म), कर्मबन्ध के दो मुख्य कारण, कर्मों का वर्गीकरण, कर्मों का स्वभाव (ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय, मोहनीय, ग्रायुकर्म, नामकर्म, गोत्रकर्म, ग्रन्तरायकर्म), कर्मक्षय से लाभ, पुनर्जन्म की प्रक्रिया।

#### १०. चारित्र और नीतिशास्त्र

१. द्विविय धर्म—ग्रगार धर्म, ग्रनगार धर्म, २. व्रतविचार— व्रत की परिभाषा, व्रत की ग्रावश्यकता, ३. मूलभूतदोष— हिंसा, ग्रसत्य, ग्रदत्तादान, मैथुन, परिग्रह, ४ गृहस्थ धर्म की पूर्व भूमिका—संघ का विभाजन, श्रावक पद का ग्रधिकार, ५. गृहस्य धर्म, ६. ग्रणुव्रत—ग्रहिंसाणुव्रत, सत्याणुव्रत, ग्रचौर्या-णुव्रत, ब्रह्मच्याणुव्रत, परिग्रह-परिमाण श्रणुव्रत (गुणव्रत ग्रौर शिक्षाव्रत), ७. श्रावक के तीन प्रकार—पाक्षिक, नैष्ठिक, साधक, ८. जीवन नीति, ६. जीवन का मूलाधार ग्रहिसा, १०. मुनि धर्म, ११ पांच महाव्रत, १२. पाच समिति, १३. तीन गुप्ति, १४. ग्रनाचीर्ण, १४. बारह भावनायें, १६. चार भावना, १७, दशविध धर्म, १८. निर्गन्थो के प्रकार, १६. ग्रावश्यक किया, २० साधना की कठोरता, २१ साधना का ग्राधार, २२. मृत्युकला (सलेखनाव्रत) ।

#### ११. जैनवर्म की परम्परा

१. जैन सम्प्रदाय, २ भारत के ग्राव्यात्मिक निर्माण मे जैना-चार्यों का योग, ३ राजाओं का योगदान, ४. मत्री ग्रीर सेनापति, ४. जैन वर्म का प्रसार ।

#### १२. जैनवर्म की विशेषताएँ

१. जैन धर्म की वैज्ञानिकता, २ सृष्टि-रचना, ३ पृथ्वी का ग्राधार, ४ स्थावर-जीव, ४ लोकोत्तर-ज्ञान, ६ म्रनेकान्त दृष्टि, ७. म्रहि्सा, ८. ग्रवतारवाद ६ गुणपूजा, १०. ग्रपरि-ग्रहवाद।

#### 844-803

१७५-२१७

२१९–२३०

२३१–२४२

#### १३. जैन जिप्टाचार

१ जैन जिप्टाचार—देव और गुरु के प्रति, वन्दनापाठ, अमणो का पारस्परिक गिष्टाचार, श्रावको का पारस्परिक जिप्टाचार, पति-पत्नी सम्वन्धी, स्वामी सेवक सम्बन्धी २ जैन पर्व—सम्वत्सरी, दशलक्षण पर्व., ग्रष्टान्हिका पर्व, ग्रायविल-ग्रोलि पर्व, श्रुत पचमी, महावीर जयन्ती, दीपावली, दया सलूनो रक्षावधन ।



## मंगलाचरगा

#### नमस्कारमंत्र

णमो अरिहंताणं, णमो सिद्धाण, णमो आयरियाणं ।

णमो उवज्झायाणं, णमो लोए सव्वसाहूणं ॥ (भगवती सूत्र, पाठ १।

अर्थात् ग्रर्हन्तो को नमस्कार हो, सिद्धो को नमस्कार हो, श्राचार्यो को नमस्कार हो, उपाघ्यायो को नमस्कार हो, श्रीर लोक के समस्त साधुजनो को नमस्कार हो।

#### मंगलपाठ

चत्तारि मंगलं, अरिहंता मंगलं, सिद्धा मंगलं, साहू मंगलं, केवलिपण्णत्तो धम्मो मंगलं ।

चत्तारि लोगुत्तमा, अरिहंता लोगुत्तमा, सिढा लोगुत्तमा, साहू लोगुत्तमा, केवलिपण्णत्तो घम्मो लोगुत्तमा ।

चत्तारि सरणं पवज्जामि, अरिहिंता सरणं पवज्जामि, सिद्धासरणं पवज्जामि, साहूसरणं पवज्जामि, केवलिपण्णत्तो धम्मो सरणं पवज्जामि ।

ग्रर्यात् चार मंगल है ---

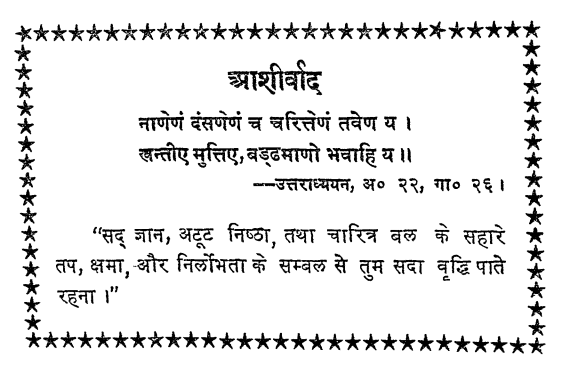
१. ग्रहेन्त मगल है, २. सिद्ध मगल है, ३. साधु मगल है, ४. केवली द्वारा प्ररूपित धर्म मगल है।

लोक में चार उत्तम है ---

१. मर्हन्त, लोक में उत्तम है, २. सिद्ध, लोक में उत्तम है, ३ साधु, लोक में उत्तम है, ४. केवली द्वारा प्ररूपित धर्म, लोक में उत्तम है।

मै चार शरण ग्रहण करता हू ---

 श्रर्हन्त की शरण ग्रहण करता हू, २. सिद्ध की शरण ग्रहण करता हूं,
 साधु की शरण ग्रहण करता हू, ४. केवली द्वारा प्ररूपित धर्म की शरण ग्रहण करता हू।



न हु जिणे अज्ज दिस्सई, बहुमए दिस्सई मग्गदेसिए । संपइ नेयाउए पहे, समय गोयम मा पसायए ॥ बुद्धॆ परिनिव्बुडॆ चरे, गामगए नगरेव संजए । संतिमग्गं च बूहए, समयं गोयम ! मा पमायए ॥ —-उत्तराध्ययन, अ० १०-गा० ३१-३६ ।

"हे गौतम ! मेरे निर्वाण के वाद लोग कहेगे—निश्चय ही अब कोई जिन नही देखा जाता।"

\$\$\$\$COOO\$\$\$CO\$\$\$C\$\$C\$\$C\$\$\$C\$C\$\$\$\$\$COOO\$\$C\$CCOO\$\$CO\$\$CO\$\$CO\$\$CO\$\$CO\$

पर 'हे गौतम ! मेरा उपदिष्ट ग्रौर विविध दृष्टियों से प्रतिपादित मार्ग ही तुम्हारे लिए पथप्रदर्शक रहेगा।"

ग्राम या नगर जहाँ भी जास्रो, वहाँ संयत रहकर बान्ति मार्ग का प्रसार करना, अहिंसा मार्ग का प्रचार करना क्योकि :---

''शान्ति'' मार्ग पर चलने से ही धर्म के स्वरूप का साक्षात्कार होता है ।''

## जैन धर्म का स्वरूप

## जैन धर्म का स्वरूप

धूर्म को लेकर प्राचीन काल से ही चिन्तको में मतभेद रहा है। उसी मत-विविधता का फल यह निकला कि श्राज जगत में धर्म की २२०० सम्प्रदाये ग्रेस्तित्व म य्रा चुकी है । ग्रीर भी ग्रन्य सम्प्रदायों का नए-नए सम्प्रदायों के रूप में परिवर्तन होता चला जा रहा है। मानवजाति के साथ यह खेद-जन्य घटना प्रारम्भ से ही घटित होती रही है, कि धर्म की शक्ति सदा से साम्प्रदायिको के हांथों का खिलौना रही है ग्रीर विज्ञान की शक्ति राजनीतिज्ञो के इशारों पर नाचती रही है। धर्म ग्रीर विज्ञान सत्य का ग्रनुसधान करते-करते मनुष्य को मिल्ठे है। धर्मों और विज्ञान सत्य का ग्रनुसधान करते-करते मनुष्य को मिल्ठे है। धर्मों के ग्रनुसधान की जन्म-भूमि एशिया है। एशिया के भूखण्डो से ही निकली हुई धर्म की धाराग्रो ने समूचे जगत को ग्राप्लावित किया है। भारतवर्ष धर्म के ग्रनुसंधान में सबसे ग्रागे है। जैन, वैदिक ग्रीर बौद्ध-धर्म की धाराएं इसी देश से निकली है, यद्यपि जर्थोस्थ, यहूदी, ईसाई, इस्लाम-धर्म की परम्पराएँ ईरान, पैलेस्टाइन ग्रीर ग्ररब के जन-मानस से प्रस्फुटित हुई है ग्रौर लाग्रोत्से ताग्रो ग्रौर कन्फ्यूशियस तथा सिन्तो धर्म की धाराग्रो ने चीन ग्रौर जापान को धर्म का पाठ पढाया है।

जगत के इन तमाम धर्म-प्रवर्तको ने ऐसा कभी नहीं कहा कि हम एक नया धर्म प्रवर्तित कर रहे है, ग्रपितु उन सव ने एक ही स्वर मे उद्घोषित किया है कि हम उसी एक ग्रखण्ड सत्य को प्रकट कर रहे हैं जो त्रिकालावाधित रूप से सदा विद्यमान् रहा है ।

भगवान महावीर कहते हैं — "जो जिन ग्रहंन्त भगवन्त भूतकाल में हुए, वर्तमानकाल में हैं, भविष्य में होगे उन सबका एक ही शाञ्वत धर्म होगा, एक ही घ्रुव प्ररूपणा होगी ग्रीर वह यह कि "सब्वे जीवा न हन्तव्वा" किसी जीव की हिसा मत करो, किसी को मत सताग्रो ग्रीर न किसी के परार्धान वनो, एवं न किसी को पराधीन वनाग्रो।"

भगवान् वुद्ध ने कहा — ''भिक्षुको <sup>।</sup> मैने एक प्राचीन राह टेखी है, एक ऐसा प्राचीन मार्ग जो कि प्राचीनकाल के ग्ररिहन्तो द्वारा ग्रपनाया गया था, मैं उसी पर चला ग्रौर चलते हुए मुझे कई तत्वो का रहस्य मिला ।'

ऋग्वेद का मन्त्र है — "एक सद विप्रा वहुघा वदन्ति" "सत् एक है, विद्वान् ग्रनेको प्रकार से उसका प्रतिपादन करते है।"

जगत के समस्त धर्म, धर्म नही है अपितु धर्म की व्याख्याये है, पूर्ण सत्य नही है, सत्य की खोजे है। ये सव सत्य के अनुसधान है। समन्वित रूप में अखण्ड सत्य का दिडनिर्देग करते है।

जैनधर्म उसे ही अनेकान्त घर्म कहता है, वही पूर्ण है और गाश्वत हे क्योकि अनेकान्त में ऐकान्तिक आग्रह नही । आग्रह का यह फल हुआ कि आज धर्म की सात सा व्याख्याये हमारे भारतवर्ष मे उपलब्ध है, किन्तु वे सब एक दूसरे से भिन्न है और उनके मानने वाले भी भिन्नता की ओर बहे जा रहे हैं। धर्म के उस परमैक्य और उनके मानने वाले भी भिन्नता की ओर बहे जा रहे हैं। धर्म के उस परमैक्य और उनके मानने वाले भी भिन्नता की ओर बहे जा रहे हैं। धर्म के उस परमैक्य और उनके मानने वाले भी भिन्नता की ओर बहे जा रहे हैं। धर्म के उस परमैक्य और उनके मानने वाले भी भिन्नता की ओर बहे जा रहे हैं। धर्म के उस परमैक्य और उनके मानने वाले भी भिन्नता की ओर बहे जा रहे हैं। वर्म के उस परमैक्य और उनके मानने वाले भी भिन्नता की ओर बहे जा रहे हैं। वर्म के उस परमैक्य और उनके मानने वाले भी भिन्नता की ओर बहे जा रहे हैं। वर्श्वित है, एक-पक्षीयता अबूरेपन को सदा से जन्म देती आई है, अन्यथा धर्मों का मतभेद और विवाद आग्रह पर खडा न होकर स्वरूप पर खड़ा होता, सत्य और तत्त्व पर आधारित होता । वस्तुत स्वरूप से समस्त धर्म एक है।

भगवान् महावीर ने ग्रपने युग के ३६३ धर्मो का वर्णन किया है जिनमें कुछ किंगावादी ग्रीर कुछ विनयवादी, एवं कुछ ग्रज्ञानवादी सम्प्रदाये थी। पर उनमें समन्दय नहीं था, यहीं एक सबसे वडी भूल रही है कि धर्म के एक पक्ष पर हम वल दे देते हैं ग्रीर दूसरे पक्ष से हम पीछे रह जाते हैं। इसी से ग्राग्रह-वृत्ति का उदय होता है। स्थानाग सूत्र के द्वितीय स्थान में भगवान् महावीर ने वताया है कि धर्म के दो पक्ष है—- ' एक श्रुत ग्रीर दूसरा चारित्र।

१. श्रुत के तीन प्रकार हे ----सम्यक् श्रुत, नयश्रुत, मिथ्याश्रुत । न्यायावतार ॥

ether 100 1

ŧ

श्रुत का ग्रर्थ ज्ञान ग्रौर चारित्र का ग्रर्थ सदाचार है। ज्ञान क द्वारा विकास ग्रौर उद्देश्य को खोज करना, प्राप्ति के मार्ग ढूढना, ग्रौर चारित्र का ग्रर्थ है—–कि उन सम्यग्मार्गो पर चलकर लक्ष्य-सिद्धि प्राप्त करना । खोज के लिए प्रकाश चाहिए वह ज्ञान देता है, ग्रौर सदाचार हमे निर्वाण देता है। डमी को श्रुत-धर्म के सहायक रूप मे ग्राम-धर्म, नगर-धर्म ग्रादि के दस भेदो<sup>9</sup> को भी धर्म का रूप दिया गया है। धर्म का वास्तविक उद्देश्य बहिर्मुखता से हमे ग्रन्तर्मुत्वी बनाना है। हमारा सर्वस्व गरीर नही, ग्रात्मा है। शरीर का सुख काम्य सुख है, किन्तु हमारा ग्रपना सुख काम्य सुख नही हो सकता क्योकि वह नागशील है। इसीलिए जगत के वे तमाम धर्म जो हमे वलि के द्वारा ग्रथवा यज के द्वारा स्वर्गीय सुखो का ग्राश्वासन वधाते है, वे ग्राध्यात्मिक ग्रान्द के परमोद्देग्य को प्राप्त करने वाले साधको के लिए ग्राह्य नही है। उनको तो ग्रात्मा का ग्रानन्द चाहिए। ग्रानन्द ग्रौर सुख मे यही मवसे वडा ग्रन्तर है कि सुख ऐन्द्रिय होता है ग्रौर ग्रानन्द ग्राघ्यात्मिक।

आध्यात्मिक ग्रानन्द नित्य, शाश्वत ग्रौर 'ध्रुव' है। ग्रानन्द की प्राप्ति मे सबसे वड़ी बाधा स्वभाव-विपरीतता ग्रौर विभावो की प्रधानता है। भगवान् महावीर ने फर्माया है---कि ''ग्रज्ञान से मिथ्यात्व ग्रौर मिथ्यात्व से ग्रवत ग्रौर ग्रव्रत से प्रमाद एव प्रमाद से कषाय य सब विभाव ह, इन विभावो ने ही ग्रात्मा के ग्रसीम ग्रानन्द ग्रौर ग्रनन्त ज्ञान को दबोच लिया है।"

जब तक ग्रात्मा अपने स्वरूप को पा नही लेती तब तक उसे जगत की विफलता को ग्रनुभव करना ही पडेगा, भव-भ्रमण की व्याधि मे ग्रस्त होना ही पडेगा।"

श्रमण महावीर कहते है— "वत्थुसहावो-घुम्मो" वस्तु का स्वभाव ही धर्म है, ग्रर्थात् ग्रात्मा के नैसर्गिक स्वरूप को पा लेना ही धर्म है, धर्म ग्रात्मा का सगीत है। चैतन्य के ऊर्घ्वगमन की वृत्ति ही धर्म की जननी है। धर्म का वर्णन वाणी से नहीं ग्रपितु ग्रनुभव से ही हो सकता है, ग्रात्मा की विवेक और चैतन्य शक्ति ने ही दूसरे प्राकृतिक पदार्थों से भिन्न ग्रमरता की ग्रोर प्रेरित किया है। कर्त्तव्य ग्रीर ग्रादर्श की व्याख्याएँ दी है, दुख निवृत्ति ग्रीर निर्वाण प्राप्ति ही हमारे धर्म की लक्ष्यसिद्धि है। ग्रात्मा को कर्माणुग्रो की धूल ने ढक दिया है। इन कर्मों के बन्धनो को पहिचानो और तोड दो। बन्धनो को पहिचानने के लिए ज्ञान की, ग्रीर बन्धनो को तोडने के लिए चारित्र की ग्रावश्यकता है। चारित्र-रूप-धर्म की व्याख्या करते हुए भगवान् ने कहा कि—"ग्रहिसा सयम ग्रौर तप ही धर्म का स्वरूप है। वह उत्क्रप्ट ग्रौर मंगल है।" ग्रहिसा के विषय मे हमे सावधानी से काम लेना पडेगा—क्योकि ग्रहिसा के दो प्रकार है-—एक निषेधक ग्रौर दूसरा विधायक।

ग्रहिंसा का निषेयक रूप ग्रात्मगत समस्त प्रकार के दोपों का घमन करता है ग्रौर विधायक रूप मिथ्यात्व से समकित, मुक्रत, ग्रप्रमाद, ग्रकपाय ग्रौर शुभ योग की ग्रोर प्रेरित करता है। मानव को ग्रजुभ से जुम की ग्रोर तया जुभ से जुढ़ (प्रशस्त शुभ) की ग्रोर ले चलना ही जैनधर्म का उद्देश्य है ग्रीर ग्रहिसा उसकी पूर्ति का साधन है। सव जीव जीना चाहते है, अहिंसा उनको अमरता देती है। प्रक्न व्याकरण-मूत्र में भगवान् ने कहा है :---- 'ग्रहिंसा समस्त जगत के लिए पथप्रदर्शक दीपक है, डूवते प्राणी को सहारा देने के लिए द्वीप है, त्राण है, शरण है, गति है, प्रतिष्ठा है, यह भगवती ग्रहिंसा भयभीतो के लिए जरण है, पक्षियो के लिए ग्राकाशगमन के समान हितकारिणी है ग्रीर प्यामो को पानी के समान है। भूखो को भोजन के समान है। समुद्र में जहाज के समान है, रोगियो के लिए श्रीषधि समान है, यही नही; भगवती श्रहिसा, इनसे भी अधिक कल्याणकारिणी है । यह पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु, वनस्पति, वीज, हरित, जलचर, स्थलचर, नभचर, त्रस, स्थावर ग्रादि समस्त प्राणियो के लिए मगल-मय है। (प्रश्न व्याकरण प्रथम सवर द्वार) नि.सन्देह अहिंसा ही माता के समान समस्त प्राणियों का सरक्षण करने वाली, पाप और सताप का विनाश करने वाली ग्रीर जीवनदायिनी है। ग्रहिंसा ग्रमृत है, ग्रमृत का ग्रसय कोप है ग्रीर हिंसा गरल है, गरल का भण्डार है।"

व्यक्ति, समाज एवं राष्ट्र के जीवन मे ग्रहिंसा की मात्रा जितनी-जितनी बढ़ती जायेगी, सुख-जान्ति एव स्थायी कल्याण की मात्रा भी उतनी-उतनी ही बढती जायेगी। इसके विपरीत, ज्यों-ज्यो हिंसा विकराल रूप धारण करेगी, जगत का ग्रीर व्यक्ति का जीवन ग्रशान्त, सतप्त, ग्रीर व्याकुल टुखी होता जाएगा।

प्रब्न होता है— जीवन में ग्रहिंसा की प्रतिष्ठा किस प्रकार की जा सकती है <sup>?</sup> इसका उत्तर है — सयम के द्वारा। इसीखिए ग्रहिंसा के पश्चात् धर्म का दूसरा रूप सयम वतनाया गया है।

संयम का अर्थ है इन्द्रियों का और मन का दमन करना अर्थात् उन्हे आत्म-वन्नीभूत करना और हिमाप्रवृत्ति से बचाना । सुरुप जीव्य करे जिल्ला करना एक शाग्ना है। अहिंसा साघ्य और संयम साघन है। संयम के अनुष्ठान से ही अहिंसा की साघना सम्भव होती है। जिसने अपनी इन्द्रियो को उच्छ्र खल छोड़ दिया है मन को वेलगाम कर रखा है और जो प्राणियो के प्रति सहानुभूतिशील नही है, वह असंयमी अहिंसा का पालन नही कर सकता।

संयम दो प्रकार का है—-इन्द्रिय-संयम ग्रौर प्राणी-संयम । इन्द्रियो ग्रौर मन को ग्रपने-ग्रपने विषयो मे प्रवृत्ति करने से रोक कर ग्रात्मोन्मुख करना इन्द्रिय-संयम है ग्रौर पट्काय के जीवों की हिंसा का त्याग करना प्राणी-सयम है ।

शास्त्रो में सत्तरह प्रकार का जो संयम प्रतिपादित किया गया है, उसका सार इसी मे ग्रा जाता है।

संयम के पश्चात वर्म का तृतीय रूप प्रकट किया गया है। इसका कारण यह है कि संयम की साघना के लिए तपस्या अनिवार्य है। तपस्या का अर्थ इच्छा-निरोध है। मनुष्य की इच्छाये अपार, असीम, और अनन्त है। उनकी लालसा पूरी करने के लिए आप दौडेंगे तो दौड़ते ही चलेंगे। किन्तु वह तृष्णा पूरी नही हो सकती और आपकी दौड़मूप समाप्त हो नही सकती। इच्छापूर्ति के लिए आपको असयम के पाप-पथ पर चलना अनिवार्य होगा और वहाँ हिंसा-दानवी आपको अपमा लक्ष्य बना लेगी।

काँटो से बचने के लिए आप सम्पूर्ण भूमडल को चमड़े से मढ नही सकते । बुद्धिमान् मनुष्य अपने पैरो में ही जूता पहन लेता है । इसी प्रकार इच्छाओ की पूर्ति करना असंभव है, अतएव इच्छाओ पर नियत्रण कर लेना ही आपके लिए एकमात्र सुखप्रद मार्ग है। यही तप का मार्ग है। तपोनुष्ठान से मनुष्य संयमशील बनता है और सयमशीलता से अहिसा की प्रतिष्ठा होती है।

जिस व्यक्ति के अन्तरतर मे अहिसा, सयम और तप की त्रिवेणी निरन्तर बहती रहती है, उसकी आत्मा इतनी निर्मल, निष्कलुष और निर्विकार हो जाती है कि देवता भी उसके चरणो में प्रणाम करके अपने को धन्य मानते है।

एक जैनाचार्य ने जैनघर्म का स्वरूप प्रतिपादन करते हुए बतलाया है .---"जहाँ अनेकान्त दृष्टि से तत्त्व की मीमांसा की गई है, अर्थात् प्रत्येक वस्तु के अनेक पहलुओ का विचार करके सम्पूर्ण सत्य की अन्वेषणा की गई है, खण्डित सत्यांशों को अखंड स्वरूप प्रदान किया गया है, जहाँ किसी प्रकार के पक्षपात को अवकाश नही है, अर्थात् शुद्ध सत्य का ही अनुसरण किया जाता है और जहाँ किसी भी प्राणी को पीडा पहुचाना पाप माना जाता है, वही जैनघर्म है। त्राचार सम्वन्वी ग्रहिसा, विचार सम्वन्धी ग्रहिंसा ग्रर्थात् सत्य एवं स्याद्वाद का सम्मिलित स्वरूप ही जैनधर्म है।"

जैन-धर्म विजेताग्रो का धर्म है क्योकि वह रागद्वेष के जीतने वाले जिन भगवान् द्वारा प्रतिपादित किया गया है। कर्म-मलरूप ग्ररियो का नाग करने के कारण ग्ररिहन्त देवो द्वारा प्रतिपादित होने से इसे निर्ग्रन्थ धर्म भी कहा गया है। श्रीमद्भागवत् में परमहस धर्म ग्रौर कैवल्य-श्रुति में इसे यति-धर्म कहा गया है। इस ग्रवसर्पणिक काल में भगवान् ऋषभदेव इसके ग्रादि प्रवर्तक थे ग्रौर भगवान् महावीर २४ वे तीर्थंकर । युग-युग से जव जीवन ग्रपने ग्रात्मस्वरूप को भूल जाता है तो ग्ररिहन्त वा ग्राहंद्वाणी हमें ग्रहिंसा, सयम, तथ ग्रौर समन्वय का उद्वोधन देते ग्राए हैं। वह दिवस धन्य होगा जिस दिन हमे ज्ञान, दर्जन, चारित्र के द्वारा हम ग्रपने ही ग्रन्तर में मूछित परमात्मा को जागृत कर सकेगे ग्रौर ग्रसीम ग्रानन्द एव ग्रनन्त जान को प्राप्त कर सकेगे ।

#### सच्चा यज्ञ

तवो जोई जीवो जोइठाणं, जोगा सुया सरोरं कारिसंगं। कम्मेहा संजम जोगसन्ती, होमं हुणामि इसिणं पसत्यं॥ उत्तराघ्ययन० १२, गा० ४४ ॥

हे गौतम ! तप ग्रग्नि है, जीव ज्योति स्थान है । मन, वचन, काया के योग कुड़छी है, शरीर कारिपाग है, कर्म ईघन है, सयम भोग शान्ति पाठ है। ऐसे ही होम से मैं हवन करता हूं। ऋषियो ने ऐसे ही होम को प्रशस्ति कहा है।

### Live and Let Live जीवो और जीने दो

से वेमि, जेय अईया, जेय पडुप्पन्ना, जेय आगमिस्सा-अरिहंता भगवन्तो ते सब्वे, एव माइक्खन्ति एव भासंति एव पण्णविति, एवं पर्ख्वेति-सब्वे पाणा, सब्वे भूया, सब्वे जीवा, सब्वे सत्ता, ण हंतव्वा, ण अज्जावेयव्वा, ण परि-घितव्वा, ण परितावेयव्वा ण किलामेयव्वा, णउद्देयव्वा, एस घम्मे सुद्धे णियए-सासए-समिच्च लोयं खेयन्ने हिं पवेइए। ---आचारांग, अ० १, उ० १।

श्रमण महावीर कहते हैं :---- ''मैं कहता हूँ कि जो अतीत, वर्तमान ग्रौर भविष्यकाल में अरिहत भगवान् थे, हैं, ग्रौर होंगे, वे सब इसी प्रकार का उपदेश, भाषण, प्रवचन और प्रतिपादन करते थे, कर रहे हैं और करेगे कि :---

सभी जीवो को अपने समान समझ कर किसी भी प्राणी भूत-जीव तथा सत्व को मत मारो, गुलाम मत बनाम्रो, पीड़ा मत पहुँचाओ और किसी को भी सताप मत दो ग्रौर न किसी को उद्विंग्न करो।"

यही धर्म ध्रुव है, शाश्वत है और नित्य है।

### अतीत की मलक

ज्जेन धर्म न तो किसी धर्मप्रवर्तक पुरुष के नाम से प्रचलित हुआ है और न किसी पुस्तक के नाम से । वह तो जिनो द्वारा उपदिष्ट धर्म है। इस भूतल पर सदा काल से जिन होते आ रहे है, अतएव जैनधर्म कब प्रचलित हुआ, यह बतलाना सम्भव नही। पाश्चात्य विद्वान् पादरी राइस डेविड के शब्दो मे यही कहा जा सकता है कि जब से यह पृथ्वी है, तभी से जैनधर्म विद्यमान् है।

फिर भी समय-समय पर होने वाले तीर्थकरो—जिनो द्वारा उसका उप-देश दिया जाता है श्रीर वह नूतन रूप में प्रकाश में ग्राता है, इस दृष्टि से उसे ग्रादि भी कहा जा सकता है।

अनन्त जीव धर्म का अनुसरण करके अपना कल्याण कर चुके है, अनन्त जीव अपना उद्धार करेगे, और अनेक जीव कर रहे है। धर्म का मगल द्वार सदैव खुला रहता है। फिर भी कूर काल के प्रभाव से धर्म का पथ कभी-कभी कही-कही अवरुद्ध हो जाता है। उसे जिन भगवान् पुनः परिष्कृत करते हैं। यह क्रम अनादि काल से चला आ रहा है और अनन्त काल तक चलता रहेगा।

जैनवर्म मे काल परम्परा वैदिकधर्म के चार युगो (सत्य, द्वापर, त्रेता तथा कलियुग) की मॉति मूलतः दो भागो मे विभाजित की गई है----उर्त्सापणी और ग्रवर्सापणी। उर्त्सापणीकाल, विकासकाल है। इस काल मे जीवो के वल, वीर्य, पुरुपार्थ, गरीर उम्र ग्रादि की तथा भौतिक पटार्थों में रस ग्राटि की वृद्धि निरन्तर होती रहती है। ग्रवसपिणीकाल ह्यासकाल है। इम ग्रवननिर्मालवाल में उक्त वातो में निरन्तर हानि होती चली जाती है। तात्पर्य यह है कि दु.ख से सुख की ग्रोर ले जाने वाला काल उत्सपिणीकाल ग्रांर सुख से दु ख (वृद्धि में ह्यास) की ग्रोर ले जाने वाला काल ग्रवर्सीपणीकाल कहलाता है।

यह दोनो काल मिलकर कालचक कहलाते है। यह सृष्टि रुपी शकट के दो चक है। जैसे गाडी के चक में आरे वने रहते है और वे उस चक को विभक्त करते है, उसी प्रकार उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी काल में छ-छ. आरे होते है। इन आरो का कालमान सख्यातीत वर्षों का होता है।

छ ग्रारो के गुणनिष्पन्न नाम रखे गए है .---

- (१) सुखमा-सुखमा-ग्रत्यन्त सुखरूप ।
- (२) सुखमा-मुलरूप।
- (३) सुखमा दुखमा-सुख-दुख रूप।
- (४) दुलमा मुखमा-दुख-सुख रूप।
- (४) दुखमा-दु ख रूप और
- (६) दुखमा-दुखमा, ग्रत्यन्त दुख रूप।

यह ग्रवर्सापणीकाल के ग्रारो का कम है। उत्सपिणीकाल के छ ग्रारो का कम इससे विपरीत है। वह दुखमा सुखमा से प्रारम्भ होकर सुखमा सुखमा पर समाप्त होता है। प्रत्येक उत्सपिणी ग्रौर ग्रवर्सापणी काल मे चौबीस जिन तीर्य-कर होते है। वह प्रचलित या लुप्तघर्म को पुन प्रचलित करते है।

इस समय ग्रवसर्पिणीकाल चल रहा है ग्रीर हम लोग उसके पाँचवे ग्रारे मे गुजर रहे है।

सुख दु ख नाम के आरे में धर्मतीर्थंकरो का जन्म होता है। इस ग्रवर्सापणी-काल के तीसरे आरे में आदि तीर्थकर भगवान् ऋषभदेव का ग्रवतरण हुग्रा। इसी श्रारे के तीस वर्ष और साढे आठ मास शेष रहते उनका निर्वाण हो गया।

श्रीमद्भागवत और मनुस्मृति के ग्रनुसार भगवान् ऋषभदेव का जन्म मनु की पाँचवी पीढी मे हुग्रा था। गणना करने पर वह काल प्रथम सतयुग का ग्रन्तिम चरण निकलता है। उस सतयुग के वाद ग्राज तक २८ सतयुग वीत चुके है। व्रह्मा जी की ग्रायु का भी वहुत-सा भाग समाप्त हो चुका है। इन उल्लेग ने भगवान् ऋषभदेव के जन्म की प्राचीनता का समर्थन होता है।

भ० ऋषभदेव के पञ्चात् चौवे प्रारे में नेप २३ तीर्यकर हुए है, जिनमें भगवान महाबीर ग्रन्तिम थे।

प्रथम ग्रीर ग्रन्तिम तीर्चकर का कालिक ग्रन्तर जैनशास्त्रो में कोटि-कोटि सागर दतलाया गया हे। नागर (प्रकाशवर्ष की तरह) सख्यातीत वर्षों के सम्ह की सजा है।

इस ग्रवसर्पिणी युग में जैनवर्म के ग्रादि प्रणेता समाजस्रब्टा ग्रीर नीति-निर्माता भगवान् ऋषभदेव हुए है ।

#### भगवान् ऋषभदेव

भूतकाल की बात है। भूतकाल भी इतना पुराना कि वहाँ इतिहास की पहुच नहों। उन समय डम भरतक्षेत्र में न धर्म था, न परिवार-प्रथा थी, न समाजव्यवस्था थी, न राज्य-गासन था, न नीति ग्रीर न कला का उद्भव हुग्रा था। उस समय की प्रजा वृक्षों के फनो पर प्रवलम्वित थी, जिन्हे कल्पवृक्ष की संज्ञा प्रदान की गई है। जैनगास्त्रों में वह युगलकाल के नाम से प्रसिद्ध है, क्योंकि मनुष्य का मनुष्य के साथ ग्रगर कोई सम्पर्क था तो वह नर ग्रौर नारी का ही था।

भगवान् ऋषभदेव के पिता महाराज नाभि ये जो इस काल के ग्रन्तिम कुलकर ये । उनकी माता का नाम मरुदेवी था । युगलिक सभ्यता मे ही उनका बाल्यकाल व्यतीत हुआ ।

कालचक तेजी के साथ घूम रहा था। प्रकृति में ग्रामूल परिवर्तन हो रहा था। मानवप्रकृति में भोगलिप्सा का विकास हो रहा था। ग्रौर भौतिक प्रकृति को फलदायिनी सक्ति का ह्रास हो रहा था। इस दोहरे परिवर्तन के कारण पहली वार ग्रजान्ति का उद्भव हुग्रा। जो वृक्ष उस समय की प्रजा के जीवन-रिर्वाह के साधन थे, वे पर्याप्त फल नही देते थे ग्रौर कृषिकर्म ग्रादि से लोग ग्रनभिज्ञ थे। इस परिस्थिति मे एक भारी प्राण सकट ग्रा उपस्थित हुग्रा। उस संकट का सामना करने के लिए युगानुकूल जो नूतन व्यवस्था की गई, उसने भोगभूमि को कर्मभूमि में परिणत कर दिया।

गुण-कर्म के झावार पर भ० ऋपभदेव ने मानवव्यवस्था की स्रोर कर्म-

पुरुषार्थ पर खडा करके मनुप्य को म्वावलम्बी वना दिया । प्रजा के हित के लिए लेख, गणित, नृत्य, गीत, सौ प्रकार की गिल्प-कला ग्राटि, वहत्तर कलाएँ पुरुषो की ग्रौर चौसठ कलाएँ स्त्रियो की निर्माण की । (जम्बूद्वीपप्रज्ञप्ति, ऋष्भ चरितः) सर्वप्रथम ग्रपनी पुत्री ब्राह्मी को लिपि की शिक्षा दी ग्रौर इस कारण वह लिपि ग्राजतक ब्राह्मी लिपि के नाम से विख्यात है।

कृषि, गो-पालन, भाण्डनिर्माण ग्रादि समस्त कर्म, उत्पादन तथा वितरण व्यवस्था सव भगवान् ऋपभदेव की ही टेन है।

ऋषभदेव जी की सुनन्दा और सुमगला नामक दो पत्नियाँ थी । दोनों से दो कन्यात्रो और सौ पुत्रो का जन्म हुग्रा । जिनमे दो भरत और वाहृवली विशेष विख्यात हुए ।

लोकजीवन की सुव्यवस्था करने के पञ्चात् प्रजा का भार ग्रपने पुत्रो को सौप कर भगवान ऋषभदेव परिग्रह से विमुक्त हो दीक्षित हो गए ।

एक हज़ार वर्ष तक निरन्तर कठोर तपश्चरण करने के पश्चात् वे जिन वीत-राग एवं पूर्ण ज्ञानी हो गए। तत्पश्चात् उन्होने समाज-व्यवस्या की तरह धर्म-व्यवस्या करके मानव-जीवन को एक प्रशस्त और उच्चतर घ्येय प्रदान किया। गृहस्यो के लिए ग्रणुव्रतो का तया सावुग्रो के लिए महाव्रतो का उपदेश दिया। भगवान् के धर्मोपदेश की वह विमल स्रोतस्विनी ग्रति दीर्ध मार्ग को पार करती हुई ग्राजतक प्रवाहित हो रही है।

यह उल्लेखनीय है कि भगवान् ऋषभदेव को वैदिकधर्म ग्रथो मे भी परमोच्च पद प्राप्त हुन्रा है और ऋग्वेद मे ग्रॅनेक स्थलों पर उनका नाम्मोल्लेख हुन्रा है ग्रौर उनकी स्तुति की गई है। एक जगह लिखा है—"हे ऋषभनाथ सन्नाट् ! ससार में जगतरक्षक व्रतो का प्रचार करो। तुम्ही इस 'ग्रंखण्ड पृथ्वीमण्डल के सार हो, त्वचा रूप हो, पृथ्वीतल के भूषण हो, और तुमने ही ग्रंपने दिव्यज्ञान द्वारा ग्राकाश को नाषा है।" (ऋग्वेद सू• ग्र० ३)

कहने की ग्रावञ्यकता नही है कि ऋग्वेद के इस मन्त्र मे भगवान् को वत-वर्म का प्रचारक और ग्रनन्त जानी स्वीकार किया गया है। ग्रन्यान्य स्थलो पर भी उनकी ग्रत्यन्त भक्तिमय स्नुति की गई है। उनके व्रतवर्म का भी वहाँ उल्लेख मिलता है।

श्रीमद्भागवंत में कहा है—-"हे परीक्षित <sup>।</sup> सम्पूर्ण लोक, देव, ब्राह्मण श्रौर गौ के परम गुरु भगवान् ऋषभदेव का यह विशुद्ध चारित्र मैने तुम्हे मुनाया है। यह चारित्र मनुष्यों के समस्त पापों को हरण करने वाला है।" भागवतकार ने भगवान् ऋषभदेव का विस्तृत वर्णन किया है ग्रौर उनके उपदेशो का गगह भी किया है । उन्होने ऋषभदेव द्वारा उपदिष्ट धर्म को परम-हंन-धर्म ग्रीर भगवान् को ग्रहंन्त व्रतलाया है ।

वे रुह्ते हैं— "नाभि राजा ने संसार में धर्म-वृद्धि के लिए मोक्ष-प्राप्ति ग्रीर ग्रपवर्ग को पयप्रदर्गन के तिए घपत्यकामना की, ग्रीर ग्ररिहन्त भगवान् को ग्रयवर्गरित करने के लिए यज्ञ किया ।"

बाह्यणो श्रौर ऋषियो ने राजा की कामना जानकर उत्तर दिया—''महाराज ! यदि ग्राप अर्हन् चाहते हो तो यवश्य आपकी कामना पूर्ण होगी।'' फिर ब्राह्यणो ने परमात्मा से प्रार्थना की, परमात्मा ने ब्राह्यणों की प्रार्थना स्वीकार की श्रीर श्रर्हन् भगवान् को भेजा ।

"ग्रहंन् नाम-रूप प्रकृति के गुणो से निर्लेप, ग्रनासक्त तथा मोह से ग्रसंस्पृष्ट होते है ग्रीर मोक्ष तथा ग्रपवर्ग का मार्ग वतलाते है।"

"ऋपभदेव ग्रात्मस्वभावी थे। ग्रनर्थंपरम्परा (हिंसा ग्रादि पाप) के पूर्ण त्यागी थे। वे केवल मपने ही ग्रानन्द में लीन रहते तथा ग्रपने ही स्वरूप मे विचरण करते।"

'ऋषभदेव साक्षात् ईश्वर थे। वे सर्व समता रखते, सर्व प्राणियो से मित्र-भाव रखते श्रीर सर्व प्रकार दया करते थे।"

श्रीमद्भागवत ने उच्च स्वर से उद्घोषित किया है कि उस ऋषभदेव भग-वान् का ज्येष्ठ श्रीर श्रेष्ठी गुणी भरत नामक पुत्र था। वह भारत का ग्रांदि संझाट् था श्रीर उसी के नाम से इस राष्ट्र का नाम "भारतवर्ष" पड़ा है।

भरत को सम्पूर्ण राज्य मिल गया, किन्तु ६८ पुत्रो को कुछ भी नहीं मिला। वे उद्विग्न होंकर परमयोगी ऋषभदेव के पास गए और उनके सामन रॉज्येचिन्ता का शोक प्रकट किया। भगवान् ऋषभदेव ने उन ६८ पुत्रो की राज्य के प्रति ग्रासक्ति टेखकर बहुत ही गम्भीर, मर्मस्पर्शी और कल्याणकारी उपटेश दिया।

उसका मूल के अनुसार सार यह है ---

१. हे पुत्रो ! मानवीय संतानो ! संसार में शरीर ही कष्टों का घर है। यह भोगने योग्य नही है। इसे माघ्यम बनाकर दिव्य तप करो जिससे अनन्त सुख की प्राप्ति होती है। तप से अन्त करण-शुद्धि और अन्त करण-शुद्धि से ब्रह्मा-नन्द प्राप्त होता है। २. हे पुत्रो ! सत्पुरुषो के मटाचार से प्रीति करना ही मोक का अद टार है। जो लोक मे ग्रोर नंसार व्यवहार मे प्रयोजन मात्र के लिए ग्रामक्ति-कत्त्तेव्यवृद्धि रखता है, वही समटर्गी प्रजान्त साध है।

३. जो इन्द्रियो ग्रौर प्राणो के नुख के लिए तथा वासना-तृष्ति के लिए परि-श्रम करता है, उसे हम ग्रच्छा नहीं मानते । क्योंकि घरीर की ममता भी ग्रात्मा के लिए क्लेगदायक है ।

४. साघु जब तक ग्रात्मस्वरूप को नहीं जानता, तव तक वह कुछ नहीं जानता। वह कोरा ग्रजानी है। जव तक वह कर्मकाण्ड (यज ग्रादि) में फँसा रहता है, नव तक ग्रात्मा ग्रीर गरीर का संयोग छूटना नहीं है। ग्रीर मन के द्वारा कर्मों का वन्घ भी रकता नहीं है।

५ जो सद्ज्ञान प्राप्त करके भी सटाचार का पालन नही करते वे विद्वान् प्रमादी वन जाते हैं। मनुप्य ग्रज्ञान भाव से ही मैथुन-भाव में प्रवेदा करता है श्रीर ग्रनेक संतापो को प्राप्त करता है।

६ नर का नारी के प्रति कामभाव ही हृदय की ग्रंथि है। इसी के कारण जीव का घर, खेन, पुत्र-कुटुम्ब ग्रीर घन से आकर्षण होता है। मोहासक्ति बढ़तो है।

७. जव हृदय-ग्रथि को वनाए रखने वाले मन का वधन शिथिल हो जाता है, तव जीव इन ससार से छूटने लगता है और मुक्ति प्राप्त कर परम लोक मे पहुंच जाता है।

म. सार-ग्रसार का भेट जानने वाला जीव वीतराग पुरुष की भक्ति करता है। भक्ति मे ग्रजानान्यकार नष्ट हो जाता है। तव जीव तृष्णा, सुख-टु.ख का त्याग कर तत्व को जानने की उच्छा करता है तथा तप के द्वारा मब प्रकार को चेप्टाग्रो की निवृत्ति करता है। तभी ग्रात्मा कर्मो का नाश करके मुक्ति प्राप्त करता है।

 विषयों की अभिलापा ही अन्वक्र्प के समान नरक में जीव को पटकन वानी है।

१० हे पुत्रो<sup>ा</sup> जो हेयोपादेय की विवेक दृष्टि से जून्य हैं, और कामनास्रो ने परिपूर्ण है, वह संसारी कन्याप के मूलपथ को नही पहचान सकना ।

११ जो पुरप बुद्धि को मोह में उलझाकर और कुर्वुद्धि वनकर उन्मार्ग पर चलना है, दयालु विद्वान् उसे कभी भी उन्मार्ग पर नही चलने देते । १२. हे पुत्रो ! जो स्थावर और जगम जीवो की आत्मा को भी मेरे समान ही समझता है और कर्मावरण के भेद को पहचानता है, वही घर्म प्राप्त करता है। घर्म का मूल तत्व समदर्शन है।

१३ जो साधक यमो (महाव्रतो) को ग्रहण करता है और अघ्यात्म-योग विविक्त सेवा ढारा ग्रात्मस्वरूप स्थिति का ज्ञान करता है, श्रद्धा और ब्रह्मचर्य ढारा उसका साक्षात्कार करता है, वह ग्रप्रमादी साधक मुक्ति के निकट' पहुँचता है।

१४ जो सर्वत्र विचक्षणतापूर्वक ज्ञान, बिज्ञान, योग, धैर्य, उद्यम तथा सत्व से मुक्त होकर विचरण करता है, वही कुुशल है श्रीर वही मेरा अनुयायी है ।

१५. कर्मांगय को विष्वंस करने के लिए हृदय-प्रथि को नष्ट करो, यही वंघ का कारण है। ग्रविद्या से ही वध होता है। प्रमाद कर्मबध में सहायक होता है।

१६. इस ग्रात्मा की ग्रपने कल्याण की दृष्टि नप्ट हो गई है ग्रौर वह स्वार्थ के पीछे पागल हो गया है । पुत्रो ! निष्काम ग्रौर निस्वार्थ होकर सुखलेश की उपेक्षा करके कर्ममूढता ग्रौर ग्रनन्त दु खग्रस्तता को नष्ट करो ।

१७ नेत्रो के ग्रभाव में जैसे ग्रन्धा कुपथ पर जा चढता है, इसी प्रकार जीव कर्मान्ध होकर कुमार्ग का अनुसरण कर रहा है। कुबुद्धि होने के कारण ही वह सच्चे धर्म पर श्रद्धा नही करता।

१८. हे पुत्रो ! मेरा शरीर मेरा नही है, यह तो ग्रात्मा के विभाव का टुष्फल है। मेरा ग्रपना तो ग्रात्मस्वभाव ही है। वही मेरा सच्चा धर्म है। मैने उस विभाव रूप ग्रधर्म को दूर कर दिया। ग्रत मुझे लोग श्रेष्ठ ग्रार्य कहते है।

१९ ग्रग्निहोत्र मे वह सुख नही है जो ग्रात्मयज्ञ में है।

२०. मैं उसे ही यज्ञ और धर्म मानता हूँ जो सतोगुण से युक्त, शम, दम, सत्य, ग्रनुग्रह, तप, तितिक्षा और ग्रनुभव से सम्पन्न होता है। इसी मार्ग से अनन्त ग्रात्मायें परमात्मपद प्राप्त कर गई है। यही श्रेष्ठ मार्ग है।

२१. स्थावर ग्रीर जगम जीवो पर सदा ग्रभय दृष्टि रखो, यही सच्चा श्रेष्ठ मार्ग है ग्रीर मोहनाज का कारण है। मुक्तिप्राप्ति के लिए प्रयत्न करो, यही सर्वोच्च घ्येय है। इसी सिद्धि से ग्रनन्त सुख प्राप्त होता है।

भगवान् का यह उपदेश सुनकर उनके पुत्रो ने ससार त्याग दिया। कर्म-काण्ड त्याग कर उन्होने परमहंस धर्म (आ्रात्मधर्म) की पद्धति का अनुसरण किया। भागवत् मे भगवान् ऋषभदेव की तपस्या का वहुत ही रोमाचकारी वर्णन किया गया है। उपसगों, परीपहो ग्रौर संकटो को पार करते हुए तथा वनवास के नमस्त दु खो को सहन करते हुए भगवान् ग्रवधूत वेश मे विचरने लगे। उनका मन ग्रविखण्डित ग्रौर प्रशान्त था। वे मानापमान की चिन्ता न करके घूमने रहते थे।

उनके जारीरिक ग्रतिजय का वर्णन करते हुए लिखा है कि उनकी विष्ठा मे मे भी स्**ग**ध याती थी, सारा वातावरण सुगधमय वन जाता था।

एक दिन उनके कर्मांगय का अन्त द्या गया, समस्न अर्थ परिपूर्ण होने से सिद्व वन गए, उन्हे केवल जान प्राप्त हो गया ।

उनकी ग्रात्मा मे परमानन्द था, समस्त ग्रथों का ज्ञान था, वे निग्कम्प ग्रालोकस्तम्भ थे ।

भगवान् ऋपभदेव के भागवतोक्त जीवन की जैनागमो ग्रीर जैन-पुराणो से पूरी तरह तुलना की जा सकती हैं। वास्तव मे भागवतकार ने श्री ऋषभदेव के जीवन ग्रीर धर्म को विशुद्ध रूप में उपस्थित करने का प्रयत्न किया है। कही भी उन्हें यज्ञ-समर्थक या वेदानुयायी प्रदर्शित नही किया गया है।

वैदिक-धर्म के चौवीस ग्रवतारो में भ० ऋषभदेव ग्राठवे ग्रवतार स्वीकार किये गए है, मगर उनका जीवन किसी भी ग्रन्य वैदिक ग्रवतार से मेल नही खाता है। वह ग्रनूठा है।

#### उपनिषदों में जैनधर्म

भगवान् ऋषभदेव के समय मे ही भारत मे दो मुख्य विचार धाराएँ प्रचलित हो गयी थी, एक धारा वह थी जिसमे कर्म (यज्ञ) की प्रधानता थी श्रौर दूसरी वह जिसमे व्रत, नियम, सयम एव तपक्चरण की मुख्यता थी। ये विचारधाराएँ श्राज ब्राह्मण विचारधारा श्रौर श्रमण विचारधारा के नाम से प्रचलित है। भगवान् ऋषभदेव श्रमण विचारधारा ग्रथवा व्रात्यवर्म (व्रतवर्म) के ग्राद्य प्रवर्तक थे। ग्रतएव उपनिपदो मे जहाँ कही श्रमण विचारधारा का प्रतिपादन हुग्रा है, वह भगवान् ऋषभदेव द्वारा प्रवर्तित जैन वर्म ही समझना चाहिए।

जायाल उपनिपद् में महायोगी दत्तात्रेय ने जिन ग्रहिंसादि दश यमो का प्रतिपादन किया है, वहीं ऋषभदेव द्वारा उपदिग्ट धर्म के मूल व्रत है। ऋषभदेव द्वारा प्ररूपित घर्म से दत्तात्रेय के प्रभावित होने का कारण यह है कि व्रात्य धर्म वेदो मे भी ग्रयिक प्राचीन है। वेदो में उसका वर्णन ग्राता है। दत्तात्रेय नवीन है क्योंकि उपनिपद् काल में उनका प्रादुर्भाव हुग्रा है।

टनात्रेय याजिक किया काण्ड ग्रीर वाह्य शीच का खण्डन करते हुए कहते तैं — "हे मुत्रत, जो मनुष्य जान-शीच को त्याग कर वाह्य जल श्रादि से शौच गानने की अमणा में पडा है, वह सुवर्ण को त्याग कर मिट्टी के ढेले का मग्रह करना हे ।" क्या कोई ब्राह्यणवर्मी ऋषि इस प्रकार उद्गार प्रकट कर सकना हे ?

दूसरों जगह वहीं कहते हैं — "हे मुने <sup>1</sup> अहिंसा ग्रादि साथनो द्वारा प्रनु-भवात्मक ज्ञान प्राप्त करके ग्रात्मा ग्रविनाजी ब्रह्मपद प्राप्त करता है ।" उन्होंने दश यमो का प्रतिपादन किया और उनका समर्थन किया है । तप के विषय मे वह कहते हैं '— "हे मुने <sup>1</sup> क्रुच्छ्रचान्द्रायण ग्रादि को वैदिक लोग तप मानने हैं, किन्तु हम उसे तप स्वीकार करते है जिसके द्वारा ग्रात्मा ससार भ्रमण से छूट-कर, वन्यन विमुक्त होकर मुक्ति प्राप्त कर सकता है ।"

दत्तात्रेय जीने ग्रपने को वैदिको से पृथक् प्रकट किया है। ग्रतएव ग्रमंदिग्ध रूप में कहा जा सकता है कि वे श्रमणगाया के ग्राचार्य थे, किन्तु वैदिक लोग भी उनका सम्मान करते थे।

यद्यपि श्रमण परम्परा में समय-समय पर ग्रनेक विचारक सन्त सम्मिलित होते रहे है ग्रीर महावीर काल में तो महात्मा बुद्ध जैसे प्रथमकोटि के सन्त भी उसमें सम्मिलित हुए, किन्तु वेदो ग्रीर उपनिपदो से पूर्व जैनधर्म के प्रवर्तक ऋषभटेव की परम्परा के ग्रतिरिक्त ग्रन्थ किसी प्रभावजाली धर्म या धर्मप्रवर्तक का परिचय नही मिलना। इस कारण दत्तात्रेय के विचार जैनधर्म से ही प्रभावित स्वीकार किए जा सकते है।

टत्तात्रेय यद्यपि व्राह्मणो ग्रौर श्रमणो के मध्य की एक महत्त्वपूर्ण कडी के रूप मे रहे, फिर भी यह स्पष्ट है कि ब्राह्मणो का कियाकाण्ड उन्हे ग्रभीप्ट नही था ।

#### पुराणों मे जैनधर्म

उपनिपदो के ग्रनन्तर प्राचीनना के नाने पद्म-पुराण की गणना की जा सकती है। पद्मपुराण मे जैनधर्म का विस्तृत वर्णन मिलता है। वैदिक साहित्य की यह एक विशेपता रही है कि उसमें जैनधर्म की स्तुति तो ज्ञात्यधर्म, परम- हसवर्म, या यतिघर्म ग्रादि के नाम से की गई है ग्रीर जहाँ-जहाँ खण्डन किया गया, वहाँ जैनघर्म या पाखडघर्म नाम का उल्लेख हुग्रा है ।

पद्मपुराण मे जैनघर्म का खडन किया गया है, फिर भी उस खंडन से जैनघर्म के ग्रान्तरिक स्वरूप का वोव हो सकता है। पद्मपुराण का भूमिखड तथा राजा वेणु का वर्णन घ्यान देने योग्य है।

ऋषियो ने पूछा --- "सूत जी ! राजा वेणु की उत्पत्ति जव महात्मा से हई तो उसने वैदिक घर्म का परित्याग क्यो कर दिया ?"

सूत जी बोले—"मै तुम्हे सारी कहानी सुनाता हूँ। जव वेणु शासन करता था, उस समय उसके दरवार मे नंग-धडग, विशालकाय, श्वेतमस्तक वाला ग्रतिशय कान्तिमान् साधु ग्रोधा, कमण्डल लिए जा पहुचा।" (पुराणो से जैन साधु के वेप के सम्वन्ध मे भी पर्याप्त परिचय मिलता है। पद्मपुराण से जैन साधु के दिगम्बरत्व का पता चलता है। शिवपुराण के "तुण्डे वस्त्रस्य धारकाः" ग्रर्यान्—"मुख पर वस्त्र धारण करने वाले", इस उल्लेख से स्थानकवासी साधु के वेष का ग्रौर महाभारत के उत्तुंक के स्पष्टीकरण से श्वेताम्बर साबु के वेप का समर्थन होता है। जान पड़ता है, पुराणकाल मे जैन साधुग्रो के तीनों वेष निश्चित हो चुके थे।)

वेणु ने पूछा-- "ग्राप कौन है ?"

साघु ने उत्तर दिया—-"मै ज्ञनन्त ञक्तिमय, ज्ञान-सत्यमय आ्रात्मा हूँ। सत्य और घर्म मेरा कलेवर है। योगी मेरे ही स्वरूप का घ्यान करते है। मै जिन स्वरूप हूँ।"

राजा '--- "ग्रापका देव, गुरु ग्रीर धर्म क्या है ?"

साधु .— "ग्ररिहन्त हमारे देव हैं, निग्रंन्थ हमारे गुरु हे ग्रौर दया ही हमारा धर्म है । मेरे धर्म मे यजन, याजन, वेदाघ्ययन जैसा कुछ नही है। पितरो के तर्पण, वलिवैश्वदेव ग्रादि कर्मों का त्याग है। हमारे धर्म मे ग्रह्ने का घ्यान ही उत्तम माना गया है।"

मोह से मुग्व मनुष्य श्राद्ध ग्रादि करते है। मरने के वाद मृतात्मा कुछ खाता नही। ब्राह्मणों का खाया मृतात्मा को मिलता नही है।

दया का दान करना ही सर्वश्रेष्ठ है । राजन् ! इन मिथ्या कर्मो को त्याग कर जीवो की रक्षा कर, दयापरायण होकर प्रतिदिन जीवो की रक्षा कर । ऐसी दया करने वाला मनुष्य चाहे चाण्डाल हो या शूद्र, वही हमारे धर्म मे ब्राह्मण कहा गया है।

जिन भगवान् का वताया हुग्रा व्रत ही हमारे कल्याण का सच्चा मार्ग है। सब पर दया करो, शातचित्त होकर दया करो।

राजा ने पूछा — "हे ऋषे ! ये ब्राह्मण स्रौर स्राचार्य गगा स्रादि नदियो को पुण्यतीर्थ वतलाते हैं। यह कहा तक सत्य है ?"

साधु '—''नरेश, आक्राश से वादल एक ही समय जो पानी वरसाते है, वही पृथ्वी, पर्वत ग्रादि सभी स्थानो मे गिरता है। वही वह कर नदियो मे इकट्ठा हो जाता है। नदिया तो जल वहाने वाली है। उनमे तीर्थ कैसा ? सरोवर ग्रीर समुद्र सभी जल के ग्राश्रय है। पृथ्वी को धारण करने वाले पर्वत भी केवल पापाणराशि है। इनमें तीर्थ नाम की वस्तु नही है।"

"यदि समुद्र ग्रौर नदियों में स्नान करने से सिद्धि मिलती तो मछलियो को तो सबसे पहले सिद्ध हो जाना चाहिए।"

"हे राजेन्द्र ! एक मात्र जिन ही सर्वोत्तम घर्म है श्रौर तीर्थ है । संसार में जिन ही सर्वश्रेष्ठ है । उनका घ्यान करो ।"

राजा वेणु के मन में ग्रर्हत्-धर्म के प्रति ग्रास्था उत्पन्न हुई ग्रौर उसने परमहंस धर्म (जैनधर्म) स्वीकार कर लिया। इस घटना से ऋषियो को वड़ी चिन्ता हुई।

यह वृत्तान्त खूव विस्तृत है । इसके उल्लेख करने का ग्राशय यह है कि पुराणकाल में जैनधर्म का प्रभाव इतना वढा हुग्रा था कि राजा वेणु जैसे भारत-सम्राट् भी उनके ग्रनुयायी वन गये थे ।

वेणु की यह कहानी स्पष्ट घोषणा कर रही है कि बाह्याचार जैनधर्म का स्वरूप नही, उसका विश्वास जीवनशोधन पर है ।

ग्रव जरा स्कन्दपुराण पर दृष्टि डालिए । वहा ग्रावन्त्य रेखा खण्ड मे पाखण्डीजनो के त्याग के प्रकरण मे व्रतियो की निन्दा की गई है । वैदिक व्रत ग्रौर नर्मदा के स्नान से पापविमुक्ति एव मोक्षप्राप्ति बतलाई गई है ।

दूसरे पुराणो तथा बृहदारण्यक उपनिपद् के आ्रात्मविषयक गार्ग्य और अजातशत्रु के प्रश्नोत्तर भी जैनधर्म की स्रोर संकेत कर रहे है।

साघना के क्षेत्र मे आर्हत् धर्म की साघना सर्वाधिक कठोरतम रही है।

जैनवर्म भारत की उस साधना का प्रतिनिधित्व करता ग्राया है जो सार्वभौम है, जो समाज ग्रौर व्यक्ति में ग्रमृतत्व की प्राप्ति का मूल स्रोत रही हे । जैन साथना वस्तुशोधन की प्रक्रिया पर नही, जीवन-शोधन पर विव्वास करती है ।

ग्रथर्ववेद मे वात्यो – व्रतनिष्ठ मुनियो की राावना के जो उल्लेख पाये जाते है ग्रौर भागवत मे भगवान् ऋषभदेव की कठोरतम साघना का जो चित्र उपस्थित किया गया है, उससे भलीभाति प्रकट हो जाता है कि जैनधर्म की साघना शरीर की ममता पर कुठाराघात करके ग्रहकार ग्रौर ममकार का विनाग करती हुई ग्रग्रसर होती है। वह स्वर्ग के स्वप्न नही देख सकती, मुक्ति का पथ प्रशस्त करती है।

विष्णु धर्मोत्तर पुराण खण्ड २ प्र० १३१ मे "हसगीता" के नाम से यतिधर्म निरूपण का ग्रलग ही ग्रघ्याय रखा गया हे, जिसमे जॅन साथु के नियमो को ही यति घर्म का ग्राचार वतलाया गया है।

एक वार भोजन, मौनवृत्ति, इन्द्रियनिरोव, राग-द्वेष रहितता स्रादि जैन साधु के गुण ही विष्णुपुराण में यतियो के गुण वतलाये गये है । जैनागम में प्रसिद्ध दब धर्मो को ही यति धर्म कहा गया है ।

वि० पु० इलोक ५९।

योगवासिष्ठ मे रामचन्द्र जी श्रपनी कामना इस प्रकार श्रभिव्यक्त करते है ।

"नाहं रामो न मे वाच्छा, भावेषु च न मे मनः । शान्तिमास्यातुमिच्छामि, स्वात्मन्येव जिनो यथा ॥"

"मैं राम नही हूँ, मुझे किसी वस्तु की चाह नही है, मेरी श्रभिलाषा तो यह है कि मै जिनेब्वर देव की तरह श्रपनी ग्रात्मा में जान्ति लाभ कर सक्रें।"

शिवपुराण मे भगवान् ऋषभदेव को विश्व का कल्याणकर्त्ता वताया गया है।

इन सव उल्लेखो का ग्रभिप्राय यह है कि भगवान् ऋषभदेव द्वारा प्रति-पादित धर्म केवल श्रमण परम्परा का मुलाधार है, परन्तु वाह्मण परम्परा को भी उसकी महत्वपूर्ण देन है । भगवान् ऋपभदेव इस युग के प्रथम धर्म प्रर्वतक है । वेदो, वैदिक पुराणो ग्रौर जैन साहित्य मे उनका उपदेश विकल या ग्रविकल रूप के उपलब्ध होता है । वह भारत की ही नही, विश्व की ग्रनुपम विभूति थे । स्वनामयन्य भगवान ऋषभदेव विश्व के प्रथम मर्हाप थे ।

### जैनधर्म के तीर्थंकर

जिन चौत्रीय तीर्थकरों का सामान्य उल्लेख पहले दिया गया है, उनकी नामावली इस प्रकार है ---

| संरया       | तीर्यंकर नाम                | जन्मस्थान          |
|-------------|-----------------------------|--------------------|
| १.          | श्री तत्पभदेव जी            | ग्रयोच्या          |
| <i>२</i> ,  | श्री ग्रजीतनाथ जी           | म्रयोध्या          |
| <i>n</i> .  | श्री सभवनाथ जी              | श्रावस्ती          |
| ४           | श्री ग्रभिन्दननाथ जी        | ग्रयोध्या          |
| X           | श्री सुमतिनाथ जी            | ग्रयोच्या          |
| Ę.          | श्री प्रद्मप्रभु जी         | कौशाम्बी           |
| છ           | श्री सुपार्श्वनाय जो        | काशी               |
| ሪ.          | श्री चन्द्रप्रभु जी         | चन्द्रपुरी         |
| c.          | श्री पुष्पदत (सुविधिनाय) जी |                    |
| <b>१</b> 0. | श्री शीतलनाथ जी             | भद्दलपुर           |
| ११.         | श्री श्रेयांसनाथ जी         | सिहपुरी-सारनाथ     |
| १२.         | श्री वासुपूज्य जी           | चम्पा पुरी         |
| શ્ર્.       | श्री विमलनाथ जी             | कम्पिला            |
| 26.         | श्री प्रनन्तनाथ जी          | ग्रयोघ्या          |
| १५          | श्री धर्मनाथ जी             | रत्नपुरी           |
| <b>१</b> ६. | श्री गान्तिनाथ जी           | हस्तिनापुर         |
| १७.         | श्री कुन्थुनाथ जी           | हस्तिनापुर         |
| १५.         | श्री यरहनाथ जी              | हस्तिनापुर         |
| ११.         | श्री मल्लिनाथ जी            | मिथिलापुरी         |
| २०.         | श्री मुनि सुन्नतनाथ जी      | राजगृह             |
| २१.         | श्री नेमिनाथ जी             | मिथिला             |
| २२.         | श्री यरिष्टनेमिनाथ जी       | शौरीपुर            |
| २३.         | श्री पार्श्वनाथ जी          | काशी               |
| ૨૪.         | श्री महावीर स्वामी जी       | कुडग्रामवैशाली<br> |

इनमे से धर्मनाथ, प्ररहनाथ ग्रीर कुन्युनाथ का जन्म कुरूवज मे, मुनि सुव्रतनाथ का हरिवश ग्रीर शेप तीर्थकरो का जन्म इक्ष्वाकुवश मे हुग्रा था। सभी तीर्थंकरो का जीवन कठोर तपोमय था। सभी तीर्थंकरो ने प्रव्रज्या ग्रगीकार की, तीव्रतपक्ष्चर्या की ग्रौर पूर्ण ज्ञान प्राप्त किया। कृत कृत्य होकर भी जगत् के समस्त जीवो की करुणा-भावना से प्रेरित होकर मुक्तिमार्ग का उपदेश दिया, व्रतो की व्यवस्था की ग्रौर तत्व का यथार्थ स्वरूप वतलाया। ग्रन्त मे निर्वाण प्राप्त कर परमात्मा वने ग्रौर सिद्ध बुद्ध तथा ग्रनन्त ग्रात्मिक गुणो से समृद्ध हुए। इनमे से बहुप्रचलित तीन तीर्थकरों का जीवन परिचय नीचे दिया जाता है।

#### भगवान् नेमिनाथ

यह यदुवश के महान् प्रतापी महाराज समुद्रविजय के पुत्र ग्रौर महारानी शिवा के ग्रात्मज ग्रौर श्री कृष्ण के चचेरे भाई थे। वैदिक सन्व्योपासना के ञान्तिमत्र मे ''ग्ररिष्टनेमि शान्तिर्भवतु,'' इन शब्दो से उनकी स्तुति की जाती है। वेदो मे भी ग्रनेक स्थलो पर उनका उल्लेख हुग्रा है।

राजा उग्रसेन की कन्या राजमती के साथ इनका विवाह होना निश्चित हुग्रा। वारात रवाना हुई और श्वसुरगृह पहुच ही रही थी कि मार्ग में अरिष्टनेमि ने पशुग्रो की करुण चीत्कार सुनी। सारथी से पूछने पर उन्हें विदित हुग्रा कि वारातियो के मासभक्षण के लिए यह सब पशु एकत्र किए गए है। यह जानकर उन्हे ग्रसह्य मनोव्यथा हुई। उनका ग्रन्त करण करुणा से प्लावित हो उठा, उसी समय उन्होने सारथी को ग्राज्ञा देकर सव पशुग्रो को वन्धन-मुक्त करा दिया।

इस घटना का उनके जीवन पर स्थायी प्रभाव पडा । वे विवाह से मुख मोड कर विरक्त हो गये ग्रौर तपस्या करने चले गये ।

भगवान् ग्ररिष्टनेमि का पशुरक्षण ग्रान्दोलन जूनागढ के निकट से ग्रारम्भ हुग्रा ग्रौर समूचे सौराप्ट्र ग्रौर भारत मे फैल गया। इस त्यागमूलक ग्रान्दोलन ने लोगो के नेत्र खोल दिये । ग्राज भी सौराष्ट्र मे शेष ससार की ग्रपेक्षा बहुत कम हिंसा होती है, यह भगवान् ग्ररिष्टनेमि के इस पशुसंरक्षण ग्रान्दोलन का ही फन है।

गिरनार गिरि पर ग्रारूढ होकर ग्ररिष्टनेमि ने स्वत दीक्षा घारण की । तपस्या करके कर्मो का क्षय किया ग्रौर पूर्ण ज्ञानी वने । ग्रन्त मे मुक्तिलाभ कर सिद्ध हो गए ।

# भगवान् पार्वनाथ

तेईसवे तीर्थकर भगवान् पार्खनाय का जन्म २८०० वर्ष पहले हुआ था । वे राजपुत्र थे । महाराजा अश्वसेन इनके पिता थे । माता का नाम वामा देवी था । भारत के विख्यात. विद्याधाम काशी में इनका जन्म हुआ़ था ।

गगातट पर एक तापस ग्रग्निताप सहन कर रहा था। पार्श्वनाथ ने उमे वतलाया कि तेरी धूनी के लक्कड़ में नाग-नागिन का एक जोडा जल रहा है। राजकुमार की यह वात सुनकर तपस्वी कृद्ध ग्रौर क्षुब्व हो गया। तापस ने ग्रग्नि में से वह लक्कड़ निकाल कर फाड़ा तो राजकुमार की वात नच निकली। दर्शकगण तापस के ग्रज्ञान का विचार कर म्लानमुख हो गये। तापस लज्जित था, कृद्ध था, परन्तु विवश था।

मृग्यु के पश्चात् तापस देवयोनि मे जन्मा । उधर पार्श्वनाथ गृहत्याग कर साचु वन चुके थे । उस देव ने अपने अपमान का प्रतिशोध करने के लिए भगवान् को वहुत कप्ट पहुचाये । उसने एक वार उन्हे जलवृष्टि मे डुवा देने की कुचेप्टा की, किन्तु उस नाग-नागिन के युगल ने, जो मर कर धरणेन्द्र देव ग्रौर पद्मावती के रूप मे जन्मा था, ग्राकर भगवान् का उपसर्ग निवारण किया।

भगवान् पार्श्वनाय भारत के प्रसिद्धतम नागवंग में उत्पन्न हुए थे । ग्राज के इतिहासज्ञ विद्वानो ने ग्रापकी ऐतिहासिकता इस प्रकार स्वीकार की है :---

"श्री पार्ञ्वनाथ भगवान् का धर्म सर्वथा व्यवहार्य था। हिंसा, ग्रसत्य, स्तेय ग्रौर परिग्रह का त्याग करना, यह चातुर्याम सवरवाद उनका धर्म था। इसका उन्होने भारत भर मे प्रचार किया। इतने प्राचीन काल मे ग्रहिंसा को इतना सुव्यवस्थित रूप देने का यह सर्वप्रथम उदाहरण है।"

"श्री पार्श्वनाथ ने सत्य, अस्तेय ग्रौर ग्रपरिग्रह-इन तीनो नियमो के साथ ग्रहिंसा का मेल विठाया । पहले ग्ररण्य में रहने वाले ऋषि-मुनियो के ग्राचरण मे जो ग्रहिंसा थी, उसे व्यवहार में स्थान न था । तीन नियमो के सहयोग से ग्रहिंसा सामाजिक वनी, व्यावहारिक वनी ।"

इन उद्घरणो से विदित होगा कि ग्रहिंसा के सर्वप्रथम (इतिहास सिद्ध) व्यावहारिक प्रयोग-द्रष्टा पार्श्वनाथ ही थे। भगवान् पार्श्वनाथ ने लगभग ७० वर्ष तक भारतव्यापी छहि्गा गा प्रचार किया ग्रोर १०० वर्ष की उम्र में सम्मेद-शिलर पर जाकर निर्वाण प्राप्त किया। भारत में ग्रहिंसा को विराट् बनाने का श्रेय भ० पार्श्वनाथ का ही है, जिन्होने जगली जातियों को ग्रहिंसक बनाया। कृतज्ञता प्रकाशन के लिए श्रोर उनके पावन उपदेशों की चिररमृति के लिए भारत राष्ट्र ने पर्वता तक के 'पारस' नाम रख दिये। सम्मेद शिखर का दूसरा नाम ''पारसनाथ-हिल'' है।

प्रसेनजित पर हुए बर्बर याकमण के प्रवसर पर कार्गा-कौंशन राष्ट्रों की ग्रोर से ग्राप यकेले ही उसकी सहायता करने गयें । उन्होंने एक ही प्रमृत-वचन से एक दूसरे के खून के प्यासे राजाग्रो को जान्त करके मित्र वना दिया था। यह उनके विलक्षण वाक्-कौंशन का ग्रोर ग्रान्तरिक शुचिता का ज्वनत प्रमाण था।

### भगवान् महावीर

उस युग के महाराजा तथा गणराज्य के ग्रथिपति चेटक की वहिन घी त्रिंगला देवी । उनका विवाह ज्ञातृवंशीय क्षत्रिय सिद्धार्थ के साथ हुन्रा । जैन-गास्त्रो में महाराज सिद्धार्थ का उल्लेख "सिद्धत्ये खत्तिए" ग्रार "सिद्धत्थे राया," के नाम से हुग्रा है।

यही देवी त्रिञला भगवान् महावीर की माता थी, ग्रौर सिद्धार्थ भगवान् के पिता थे। ईसा से १९९ वर्ष, पूर्व ऋतुराज वयन्त जब प्रपने नव यौवन की अगड़ाई ले रहा था, नैर्सागक सुपमा ग्रपना सिगार कर रही थी, प्रकृति प्रसन्न थी ग्रौर जन-जन के मानस मे प्रपूर्व उल्लास ग्रौर प्राह्लाद उत्पन्न कर रही थी, तव चैत्रजुक्ला त्रयोदशी के दिन भगवान् महावीर ने ग्रपने जन्म से इस पृथ्वी को पावन किया। उनका नाम वर्द्धमान रक्खा गया।

उनके वाल्यकाल की अनेक घटनाएं जैन ग्रथो में उल्लिखित हूं, जिनसे प्रतीत होता है कि वर्द्धमान ''होनहार विरवान के, होत चीकने पात'' की उक्ति के प्रनुसार वचपन से ही अतीव बुद्धिमान्, विशिष्ट ज्ञानवान्, धीर, बीर श्रीर साहसी थे। उनके माता-पिता भगवान् पार्श्वनाथ की परम्परा के ग्रनुयायी थे, अतएव प्रहिंसा, दया, करुणा ग्रीर संयमजीलता के वातावरण में उनका लालन-पालन हुआ। वर्द्धमान में एक बड़ी जन्मजात विशेषता थी ग्रलिप्तता – ग्रनासक्ति की । राजप्रासाद में रहते हुए भी ग्रौर उत्कृष्ट भोग सामग्री की प्रचुरता होने पर भी वे समस्त भोग पदार्थों में ग्रनासक्त रहते थे । उनकी ग्रन्तरात्मा में एक ग्रसाधारण प्रकाश था, एक दिव्य ज्योति थी, जो उन्हें एक निराला ही पथ प्रदर्शित करनी रहती थी ।

वद्धंमान स्वभाव से हो ग्रत्यन्त गम्भीर ग्रौर सात्विक थे। उनकी देह ग्रनु-पम स्वर्ण समगौर वर्ण ग्रौर ग्रतिशय प्राणवान थी। उनका ग्रानन ग्रोजस्वी, ललाट ग्रौर वक्षस्थल विशाल था। सात हाथ ऊचा उनका सम्पूर्ण शरीर ग्रसाधारण सौन्दर्य की पुरुषाकार प्रतिमा के समान था। फिर भी उनका मानस वैराग्य – रग से रगा हुग्रा था। वे कभी-कभी ग्रतिशय गभीर प्रतीत होते, मानो ससार के दु.ख-दावानल से पार होने की चिन्ता मे हो। इठलाता हुग्रा यौवन भी उन्हे भोगो मे नही फसा सका। उनकी वृत्तिया वस्तुत ग्रात्माभिमुखी थी।

दिगम्वर-परम्परा के प्रनुसार वह ग्रविवाहित ही रहे और इवेताम्बर-परम्परा के ग्रनुसार विवाहित होकर भी वे कभी भोगो मे ग्रासक्त नही हुए।

वर्द्धमान के माता-पिता का स्वर्गवास हुग्रा, उस समय उनकी ग्रवस्था २व वर्ष की थी। विरक्ति के जन्मजात सस्कार सभवतः इस घटना से उभर ग्राये ग्रोर उन्होने ग्रपने ज्येप्ठ बन्धु नन्दिवर्धन के समक्ष दीक्षित होने का प्रस्ताव प्रस्तुत कर दिया। नन्दिवर्धन माता-पिता के वियोग से व्याकुल थे ही, वर्द्धमान के इस प्रस्ताव से उनकी मनोव्यथा की सीमा न रही। नन्दिवर्धन ने उनसे कहा-'बन्धु, जले पर नमक मत छिडको। माता पिता के विछोह की कथा ही दु सह लग रही है, तिस पर भी तुम मुझे निराधार छोड़ देने की बात कहते हो। मै इतनी बडी व्यथा न सह सक्गा।'

भगवान् वर्द्धमान श्रतिशय नम्न, सौम्य, विनीत ग्रौर दयालु थे। किसी को पीड़ा उपजाना तो दूर रहा, वे किसी को म्लानमुख भी नही देख सकते थे। नन्दिवर्धन के व्यया-निवेदन से उन्होने सकल्प में परिवर्तत तो नही किया मगर दो वर्ष के लिए उसे स्थगित कर दिया। इन को वर्षों में वे गृहस्य योगी की भाति रहते रहे।

ग्राखिर तीस वर्ष की भरी जवानी में उन्होने गृह त्याग किया । वह वुद्ध की भाति, पारिवारिक जनो को सोता छोडकर, रात्रि मे, चुपके चुपके से नहीं निकले,वरन् कुटुम्वियो से ग्रनुमति लेकर त्यागी बने । यही से वर्द्धमान स्वामी का साधक-जीवन ग्रारम्भ होता है । वारह वर्ष, पाचमास और पन्द्रह दिन तक कठोरतर साधना करने के पञ्चात् उन्हे केवल-जान की प्राप्ति हुई ।

इस लम्बे सावना-काल का विस्तृत वर्णन जैनागमो में उपलब्ब है। उससे प्रतीत होता है कि वर्ढ मान की साधना अपूर्व और अद्भुत, थी। जव हम उनके ती व्रतम तपद्यचरण का वृत्तात पढते हैं तो विस्मय से रोगटे खड़े हो जाते हैं। इस विञाल भूतल पर असंख्य महापुरुष, अवतार कहे जाने वाले विशिष्ट पुरुष तथा तीर्थकर हुए हैं, मगर इतनी कठिन तपस्या करने वाला पुरुष दूसरा नहीं हुआ। भयानक से भयानक यातनाओं में भी उन्होने अपरिमित वैर्यं, साहस एवं सहिष्णुता का आदर्श उपस्थित किया। गोपाल, शूलपाणि यक्ष, संगम देव, चण्डकौशिक सर्प, गौगालक और लाढ देश के अनार्य प्रजाजनो ढारा पहुंचाई गई पीड़ाए भगवान् की अनन्त क्षमता और सहिष्णुता का ज्वलन्त निर्देशन है। रोमाच-कारिणी उत्पीड़ाय्रो के समय भगवान् हिमालय की भाति अडिंग, अडोल और अकम्प रहे। तपद्यरण में असाधारण वीर्य प्रकट करने के कारण ही वे "महावीर" के सार्थक नाम से विख्यात हुए।

श्रागत कण्टों, परीषहो श्रौर पीड़ाश्रो को दृढतापूर्वक सहर्ष सहन करने वाला पुरुष वीर कहलाता है, परन्तु भगवान् तो श्रात्मशुद्धि के लिए कभी-कभी कष्टो को निमत्रण देकर वुलाते, उनके साथ संघर्ष करते श्रौर विजयी वनते थे। इस कारण वह श्रतिवीर श्रौर महावीर कहलाये। विशेष वर्णन के लिए देखिए श्राचाराङ्ग, (प्र०द्वि० श्रुतस्कन्घ, कल्पसूत्र, आवश्यकनिर्युक्ति आवश्यकर्चूणि आदि)

कितनी अद्भुत वात है कि साढे वारह वर्ष के तपस्याकाल में भगवान् ने छह महीनो जितना लम्वा काल निराहार और निर्जल रहकर विता दिया। इस १२॥ वर्ष के दीर्घकाल में उन्होंने कुल मिलाकर ३४६ दिन भोजन किया और शेप दिनो में उपवास किया। और यह भी कम आश्चर्घ्यजनक नही कि उन्होंने एक अपवाद के सिवाय कभी निद्रा भी नही ली। जब नीद आने लगती तो वे थोड़ी देर चंत्रमण करके निद्रा भगा देते और सदैव जागृत रहने का ही प्रयत्न करते रहते थे। इससे ज्ञात होता है कि अभ्यास के द्वारा निद्रा पर मनुष्य विजय प्राप्त कर सकता है।

सर्वोत्कृप्ट सावना के फलस्वरूप भगवान् महावीर को सर्वोत्कृप्ट ब्राध्या-त्मिक सम्पत्ति उपलब्ब हुई । इससे इन्हें सर्वज और सर्वदर्शी पद प्राप्त हुग्रा । अतीत की झलक

तत्पञ्चात् भगवान् ने तत्व के स्वरूप तथा मोक्षमार्ग का प्रतिपादन किया। तीस वर्ष तक स्थान-स्थान पर परिभ्रमण करके ग्रन्त में पावापुरी पघारे। मोक्ष को घडी निकट थी, किन्तु वे विश्व को ग्रप्नी पुण्यमयी, कल्याणकारिणी ग्रीर परमपावनी वाग्धारा से ग्राप्लावित कर रहे थे। ग्राखिर कार्तिक कृष्णा ग्रमावस्या को रात्रि मे वे समस्त कर्मों से विनिर्मुक्त, ग्रगरीरी सिद्ध हो गए।

भगवान् महावोर विञ्व के ग्रद्वितीय कान्तिकारी महाभुरुप थे। उनकी कान्ति एक क्षेत्र तक सीमित नही थी। उन्होने सर्वतोमुखी क्रांति का मत्र फू का था। आध्यात्मिक, दर्शन, समाजव्यवस्था, यहा तक कि भाषा के क्षेत्र मे भी उनकी देन बहुमूल्य है। उन्होने तत्कालीन तापसो को तपस्या के वाह्य रूप के वदले वाह्याम्यन्तर रूप प्रदान किया। तप के स्वरूप को व्यापकता प्रदान की । पारस्परिक खण्डन-मण्डन में निरत दार्शनिको को ग्रनेकान्तवाद का महामत्र दिया। सद्गुणों की ग्रवगणना करने वाले जन्मगत जातिवाद पर कठोर प्रहार कर नृण-कर्म के ग्राघार पर जाति-व्यवस्था का प्रतिपादन किया। इन्होने नारियो की प्रतिप्ठा को भूले हुए भारत को साध्वी-सघ वनाकर प्रतिष्ठा प्रदान की। यज्ञ के नाम पर पशुग्रो से खिलवाड करने वाले स्वर्गकामियो को स्वर्ग का सच्चा मार्ग वत्त-लाया। नदी-समुद्रो में स्नान करने से, ग्राग में जल मरने से या पाषाणो की राशि इकट्ठी कर देने से धर्म समझने की लोकमूढता का ह्रास किया। लोकभापा को ग्राने उपदेश का माध्यम वनाकर पण्डितो के भाषाभिमान को समाप्त किया। सक्षेप मे यह कि महावीर स्वामी ने समाज के नमग्र मापदड वदल दिये ग्रीर सम्पूर्ण जीवन दृष्टि मे एक दिव्य ग्रीर भव्य नूतनता उत्पन्न कर दी।

#### भगवान् महावीर का उदार संघ

यो नो भगवान् महावीर के चौदह हजार सत शिप्य थे, किन्तु ग्यारह उनमें प्रधान थे, जो जैन परम्परा में गणधर नाम से विख्यात है। यह ग्यारहो शिष्य पहले वैदिक धर्म के अनुयायी थे, और वेद-वेदाग के पारगामी प्रखर पण्डित थे। इनमें भी गौतम इन्द्रभूति के पाण्डित्य की सबके ऊपर धाक थी। वह भगवान् महावीर से जास्त्रार्थ करने गये। पर भगवान् से प्रभावित होकर उनके शिप्य वन गये। उनके पश्चात् शेष दसो ने भी उन्ही का अनुसरण किया। सबने आर्हती दीक्षा अगीकार की और वे वीरसंघ के स्तभ वने।

भगवान् के ग्रनुपम त्यागी, तप ग्रौर सयममय उपदेश सुनकर वीरागक,

वीरयक्ष संजय, एणेयक, सेय, जिव, उदयन तथा जंख, इन ग्राठ समकालीन राजाग्रो ने प्रव्रज्या ग्रहण की थी ।

भगवान् के गृहस्थ अनुयायियो में मगधाधिपति श्रेणिक, कूणिक (ग्रजात-जत्रु), वैशालीपति चेटक (महावीर के मामा), अवंतीपति चण्डप्रद्योत ग्रादि अनेक भूपति थे। ग्रानन्द, काम देव ग्रादि लाखो श्रावक थे, जिनमें शकटाल जैसे धर्मनिष्ठ क्रुंभार भी सम्मिलित थे। हरिकेशी और मेतार्य जैसे अतिशूद्र भी भगवान् के सघ में साथुपद प्राप्त कर सके थे। कहना न होगा कि उस जमाने में यह एक जवर्दस्त कान्ति थी। ग्रव तक के ज्ञात इतिहास में भगवान् महावीर ही प्रथम महापुरुप है, जिन्होने अस्पृश्यता के विरुद्ध तीन्न ग्रीर स्तष्ट स्वर में प्रावाज उठाई श्रीर अस्पृश्यो को ग्रपने सघ में उच्च पद प्रदान किया।

### महावीर की देन

१ जाति-पॉति की भेदभाव भरी दरारो को दूर कर मानव समाज के लिए मार्वभौमिक एव सर्वसुलभ धर्मव्यवस्था स्थापित करना । ब्राह्मण, वैञ्य, यूद्र, क्षत्रिय वर्णों का ग्रभिमान ग्रादि वुराइयो को मिटाकर गुण विकास की ग्रोर मानव-जाति को उन्मुख करना ही महावीर का ग्रधिक लक्ष्य रहा है।

२ विंगट् विश्व में सचराचर (जगम एवं स्थावर) समस्त प्राणीवर्ग में एक शाब्वत स्वभाव है ग्रौर वह है जीवन की ग्राकांक्षा, सुख की कोध, महान् वनने की उत्प्रेरणा ग्रौर परमानन्द प्राप्त करने की उद्भावना। इसलिए किमी को "मा हणो" न कप्ट ही पहुँचाग्रो ग्रौर न किसी ग्रत्याचारी को प्रोत्माहन ही दो।

३ ग्राचार मे ग्रहिंगा, वृद्धि मे समन्वय ग्रीर व्यवहार में ग्रयरिग्रह का ग्रादर्श नाकार करो।

४ ग्रात्मा का स्वभाव ही धर्म है ग्रौर विभाव ही ग्रवर्म है, यही उपरण है ति भगवान् ने पुरुषो की तरह स्त्रियो के भी विकास के लिए पूर्ण स्व्ततना प्रदान की है। ५. भाषा के व्यामोह पर जो कि म्रभी तक भी भारत का खून चूस रहा है, ग्रौर देग को प्रान्तो के नाम से बंटवारे कर खडित कर रहा है, भगवान ने गहरा कुठाराघान किया है। इसलिए तत्कालीन पडिताऊ भाषा संस्कृत में नत्वज्ञान न देकर उस समय की ग्राम जनता की भाषा ग्रर्ध-मागधी प्राकृत का ही भगवान् ने ग्रपनी वाणी का माध्यम रखा है, जिसमे सव लाभ उठा सके।

५ ऐहिक और पारलोकिक सुख के लिए होने वाले पगुहिमा से भरे यज, देवीपूजन तथा पगुवलिकर्म और पर्व के विरुद्ध में भगवान् ने ग्रपनी यावाज बुलन्द की और सयम, तप, ग्रहिंसा तथा पुरुषार्थ प्रधान मार्ग की महत्ता न्थापिन की।

'७ उनका उपदेश समता, वैराग्य, उपशम, निर्वाण, शौच, ऋजुता, निरभिमान, कपाय, ग्रप्रमाद, निर्वेर, ग्रपश्गिह ग्राढि गुणो के विकास के लिए होता था ।

मनुष्य का भाग्य ईरवर के हाथों में न देकर, मनुष्य-मनुष्य को ही ग्रपने भाग्य का निर्माता तथा पुरुपार्थ की प्रधानता ग्रौर काल, कर्म, नियति, स्वभाव, तथा पुरुपार्थ का समन्वय स्थापित करना उनका महत्त्वपूर्ण कार्य था। इमी का नाम कर्मवाद है।

६ ग्रात्मवाद, लोकवाद, कर्मवाद, ग्रौर कियावाद महावीर की विजेप देन है।

१० प्रत्येक ग्रात्मा, परमात्मा वन सकता है, रागद्वेप-रहित व्यक्ति ही सच्चा ब्राह्मण होता है। इच्छाग्रो का निरोध्र ही यज है, ग्रात्मा की निर्मलता धन-दौलत से नही। त्याग से ही कल्याण सभव है। ग्रहकार का दमन ग्रौर पर का रक्षण ही क्षत्रियत्व है।

संमार के समस्त जीवो के प्रति मैत्री, गुणियो के प्रति प्रमोद, निर्वल एव विपन्न के प्रति दयाभाव ग्रौर विपरीत वृत्ति वाले मनुष्य के प्रति माध्यस्थ भाव रखना ही धर्म है ।

महावीर स्वामी दूसरो के प्रति हितैपी एव ग्रपने प्रति गोधक वनने का ही उपदेश देते थे।

### तरकालीन धर्म-प्रवर्तक

महावीर कालीन अन्यान्य धर्म प्रवर्तक ---जामाली, मखली पुत्तगोशाल पूरणकव्यप, प्रकुद्धकात्यायन, ग्रजितकेशी कम्बलि, मजय वेलट्ठिपुत्त श्रौर गौतमबुद्ध ग्रादि ग्रादि भगवान् महावीर के समान काल में ग्रपना-ग्रपना धर्म स्थापित कर रहे थे । इनमे जामाली भगवान् महावीर के जामाता थे, जो महावीर के केवल-ज्ञान होने पर १५ वर्ष पश्चात् महावीर के विरोघी वन गए थे ।

#### গািযালক

गोगालक भगवान् महावीर का गिप्य था । उसके सम्प्रदाय का उल्लेख ग्राजीवक मत के नाम से ग्राज भी कही-कही शास्त्रों मे पाया जाता है । बौद्ध पिटकों मे भी उसका उल्लेख है ।

गोगालक का जीवन ग्रत्यन्त विलक्षण था, किन्तु जितना विलक्षण था उतना ही उच्छृंखल भी था। उसका जन्म ब्राह्मण कुल मे हुग्रा था। भगवान् महावीर से उसे ज्ञान-प्राप्ति हुई। ग्राजीवक सम्प्रदाय की स्थापना मे उसके जीवन का विकास हुग्रा। लेकिन उसकी वुद्धि ने पलटा खाया ग्रीर अरिहन्त देव से उसने वाद-विवाद कर पराजय का मुख देखा। ग्रन्त मे उसने क्षमा याचना की, तत्पश्चात् उसका देहान्त हो गया यही गोशालक का रेखाचित्र है।

जैन ज्ञास्त्रों के ग्रनुसार गोशालक को भगवान् महावीर से ग्राघ्यात्मिक ज्ञान की विरासत मिली थी। यहा तक कि उच्च विद्याएं भी उसने भगवान् की कृपा से प्राप्त की थी। जिनमे तेजोलेल्या जैसी लब्धिया भी है लेकिन उसकी उद्दण्ड वृत्ति ग्रीर उच्छृंखलता ने उसको ग्राजीवक सम्प्रदाय वनाने के चक्कर मे डाला, ग्रीर उसने केवल नियति को मुख्य सिद्धान्त वनाकर सम्प्रदाय की स्थापना की।

उस समय तो, गोशालक का वर्चस्व एव प्रभाव इतना था कि सम्प्रदाय चल निकला। लेकिन उसकी मृत्यु के उपरान्त उसका प्रभाव कम हो गया। गोशालक का जीवन सुन्दर होते हुए भी शालीनता-हीन था, म्रत महावीर ने उसे ग्रपने सुशिप्य के स्थान पर कुशिष्य रूप मे स्वीकार किया है।

गोशालक ग्रौर महावीर का वर्णन भगवती सूत्र मे बहुत विस्तार से दिया गया है। उसकी तेजोलेक्या से दो साधुग्रो का भस्म हो जाना ग्रौर भगवान् के दाह का होना भी शास्त्र मे वर्णित है।

उपर्युक्त सभी घर्म-प्रवर्तको से भगवान् महावीर का दार्शनिक, सैद्धान्तिक ग्रयवा ग्राचारविषयक वहुते मतभेद है । महावीर समन्वय-दृष्टि ग्रथवा श्रनेकान्तात्मक विचारणा को ही मुख्य महत्व देते थे । वे ग्राग्रह को बुरा मानते थे ।

### महावीर और बुद्ध

महावीर का विशेप सामना वुद्ध से हुग्रा। वुद्ध शाक्य गोत्रीय थे। शुद्धोधन महाराज के पुत्र थे, वे भी तपस्वी वने, उन्हें ज्ञान भी प्राप्त हुग्रा, उपदेश-परम्परा द्वारा उन्होने भी ग्रपने को ग्ररिहन्त वताया।

महावीर और वुद्ध की तुलना इस प्रकार की जा सकती है ----

|                | महावीर                     | वुद्ध                               |
|----------------|----------------------------|-------------------------------------|
| पिता           | सिद्धार्य                  | शुद्धोधन                            |
| माता           | त्रिञला                    | महामाया                             |
| गोत्र          | कश्यप                      | कश्यप                               |
| ग्राम          | क्षत्रियकुडग्राम           | कपिलवस्तु                           |
| जात            | जात                        | शाक्य                               |
| जन्म सवत्      | ३० पू० ४९९                 | ई० पू० ६००                          |
| स्त्री         | यञोदा                      | यशोधरा                              |
| सतान           | प्रियदर्शना (पुत्री)       | राहुल (पुत्र)                       |
| दीक्षा         | ५६९ (३० वर्ष की उम्र मे)   | ५७१ (२६ वर्ष <sub>की</sub> उम्र मे) |
| ग्रादितप       | १२ वर्ष                    | ६ वर्ष                              |
| ज्ञान प्राप्ति |                            |                                     |
| का स्थान       | ऋजुवालुका तट               | गया                                 |
| निर्वाण        | वि० स० से (४२७) वर्ष पूर्व | वि० स० ५२० वर्ष                     |
| निर्वाण स्थान  | मध्यम ग्रपापा (पावापुरी)   | कुशी नगर                            |
| ग्रायुष्य      | ७२ वर्ष                    | ८० वर्ष                             |
| महाव्रत        | पाच महाव्रत                | पाच शील                             |
| सिद्धान्त '    | ग्रनेकान्तवाद              | क्षणिकवाद (विभज्यवाद)               |

## महावीर, ग्रौर बुद्ध में समानता श्रौर विभिन्नता

जहा कुछ विभिग्नताए है, वहा भगवान् महावीर ग्रौर बुद्ध में समान-खाए भी है।

ग्रहिंसा, सत्य, ग्रस्तेय, ब्रह्मचर्य, तथा श्रपरिग्रह ग्रौर तृष्णा निवृत्ति श्रादि

मे वुद्ध की भी दृष्टि वहुत ऊची थी। व्राह्मणसंस्कृति के सम्मुख ये दोनो श्रमण-संस्कृति के उज्ज्वल नक्षत्र थे।

न केवल एशियाई वमुन्बरा पर, वरन्, समस्त विय्व के कोने-कोने मे दोनो ने अपनी दिव्य करुणा का अमृत प्रवाहित किया है श्रीर ज्ञान-प्रकाशद्वारा विश्व की भूत एव भावी पीढियों को मार्ग दर्शन दिया है ।

जीवन-शोवन, अहिसा-पालन और श्रमण के लिए आवय्यक नियमो में इन दोनो सहापुरुषो में सामान्यतया अघिक अन्तर नही है।

दोनों मे भोग के प्रति गहरी घृणा है । राग-द्वेष के प्रति शत्रुता है । ग्रात्म-शुद्धि के लिए उत्कट प्रेरणा है । ग्रहिसा दोनो को प्रिय रही है ।

## दोनों संस्कृतियों की मूल प्रेरणा एक

जैन सस्कृति ग्रीर वौद्ध सस्कृति की मूल-प्रेरणा लगभग एक सी है। "पार्श्वनाथा चा चारयाम" ग्रंथ में पं० ध्मनिद कौशाम्वी ने तो यहा तक सिद्ध कर दिया है कि भगवान् वुद्ध ने भगवान् पार्श्वनाय के चार याम धर्म का ही पांच-शील ग्रथवा ग्रप्ट ग्रंग के नाम से विकास किया है।

ऐतिहासिक विद्वान तो यहां तक खोज कर चुके है कि भगवान् बुद्ध पार्श्वनाथीय सम्प्रदाय के किसी साधु के साथ रहे थे। किन्तु वाद मे जाकर उन्हें कठोर तपस्या के प्रति घृणा हो गई और उन्होने भ्रपना ग्रलग मघ्यम मार्ग निकाला।

"भारतीय सस्कृति ग्रौर ग्रहिंसा" में घर्मानंद कौशाम्बी ने भगवान पार्श्व-नाथ के चार याम की तथा वुद्ध के मघ्यम-मार्ग की बड़ी सुन्दर तुलना की है।

| सम्यक् कर्म    | (अहिंसा, ग्रस्तेय) |
|----------------|--------------------|
| सम्यक् वाचा    | (ग्रसत्य)          |
| सम्यक् ग्राजीव | (अपरिग्रह)         |

इस प्रकार पार्श्वनाथ के चार यामो का समावेग त्रष्टागिक मार्ग के तीन अगो मे हुग्रा है । जेष पाच भी ग्रहिसा के ही पोषक है । जैसे सम्यक् दृष्टि, सम्यक् संकल्प, सम्यक् व्यायाम सम्यक् स्मृति ग्रीर सम्यक् समावि ।

वुद्ध इस प्रकार का एव वाचा का सयम, सम्यक्त्व करके मानसिक-शुद्धि को अभिवृद्धि की कल्पना करते थे ।

जैन और वौद्ध वर्म में चाहे धार्मिक अथवा सैद्धान्तिक मतभेद हो, तो भी

अतीत की झलक

इन दोनो धर्मों ने श्रौर उनकी संस्थास्रो ने विश्व में श्रहिंसा प्रचार कार्य का बहुत वडा ग्रनुष्ठान रचा है। दोनो श्रमण संस्कृति के शुद्ध मूलाधार रहे है। स्राज भी वोद्ध समाज मे जैनधर्म के प्रति श्रद्धाभावना है।

# सात निन्हव और म्रन्य विपक्षो

१. भगवान् महावीर के केवल ज्ञान के १४ वर्ष पश्चात् बहुरत सम्प्रदाय के स्थापक जामाली निन्हव का नाम ग्राता है। ग्राज तो इस सम्प्रदाय का नाम ही रोप है।

२ १६ वर्ष वाद, जीव के प्रदेशो को लेकर, चतुर्दश पूर्वधारी ग्राचार्य वसु के शिष्य तिष्यगुप्त ने एक वहुत वडा वितण्डावाद खडा किया था।

३ महावीर निर्वाण के २१४ वर्ष पक्चात् ग्रव्यक्तवादी अषाढाचार्य ने;

४ २२० वर्ष वाद समुच्छेदवादी महागिरि के प्रशिप्य ग्रौर कौडिण्य के शिष्य ग्रश्वमित्र ने साधारण बातो पर प्रपच उठाकर, सघ मे फूट डालने की कोशिश की थी।

५ २२= वर्ष वाद द्वेक्रियवादी महागिरि के प्रशिष्य ग्रौर धनगुप्त के शिष्य गगाचार्य ने भी इसी प्रकार का प्रपच खडा किया था।

६. ५४४ वर्ष पञ्चात्, त्रिराशिवादी श्री गुप्त के शिप्य रोहगुप्त ने, और

७ १८४ वर्ष पत्त्चात् अभद्रवादी गोष्ठा महिल ने साधारण सी बातो पर धनगुप्त ग्रोर ग्रस्वमित्र के समान फूट डालने का प्रयास किया था, परन्तु सघ अटूट रहा। फूट स्वय फूट गई । तत्पञ्चात् इन्होने अपने मत खडे किये ।

महावीर सघ में सात निन्हवो ने भयकरतम फूट डालने का प्रयास किया आ। किन्तु सघ का सौभाग्य रहा कि फूट फल न सकी, और सातो निन्हवो को परास्त होना पड़ा।

सचेल अचेल--भगवान् महावीर के सघ मे जो सबसे वडी खटकने वाली बात थी सचेल ग्रौर ग्रचेल की विवाटास्पद गुत्थी ।

इसका मूल कारण-है पार्क्वनाथ के साधु सचेल ये ग्रौर महावीर का बल ग्रचेल होने की ग्रोर था । जिसका समाधान पार्क्वापात्यिक केशी कुमार श्रमण को, महावीर संघ के प्रथम गणवर, गौतमस्वामी के द्वारा दिया गया था ।

याम, चार और पांच ---गौतमस्वामी ने चार याम की जगह पॉच याम संप्रतिक्रमण, रात्रि दिवस की व्यवस्था का जितना तर्कपूर्ण उत्तर दिया, उतनी वस्त्रो के प्रति कठोर नीति नही ग्रपनाई । मोक्ष के लिए पारमार्थिक लिग, साधन, जान, दर्जन चारित्र रूप ग्राघ्यात्मिक सम्पत्ति का निर्देश किया यौर सचेल, ग्रथवा ग्रचेल को लौकिक लिंग मात्र कह कर ग्रीर उसे पारमार्थिक नीमा से बाहर कहकर, उपेक्षा कर दी गई ।

यही कारण थे कि समाज मे सचेल और ग्रचेल की कोई निब्चित श्रीर नियमित रूपरेखा तैयार नही हो सकी ।

महावीर ने महाव्रत और प्रतिकमाणात्मक प्रन्त गुद्धि पर जितना दढना से वल दिया उतनी दृढता से सचेल ग्रथवा ग्रचेल के एकान्तिक पक्ष पर नही दिया। यही कारण है कि उनके समय मे तो विवाद समन्वयात्मक सिद्धान्तो से प्रौर पार्ग्वापात्यिक और महावीर मघ में ममझीतेवादी दृष्टिकोण से समूचे मंघ मे प्रेम से काम चलता रहा, किन्तु जम्बू स्वामी एव भद्रवाहु जी के सर्वतोमुखी व्यक्तित्व के समाज में में उट जाने से सचेल और ग्रचेल का पुराना विवाद इवेताम्वर और दिगम्वर नाम से फूट निकला।

इतना निञ्चित है कि भगवान् महावीर ने जव गृहत्याग किया तव एक वसन चेल धारण किया था, कमञः उन्होने हमेशा के लिए उस वस्त्र का त्याग कर दिया ग्रौर पूर्णत ग्रचेल हो गए ।

ग्राचाराग सूत्र १ श्रुत, ग्रध्याय ९ उद्देशा प्रथम मे उनकी इस अचेलत्व भावना का स्पप्ट वर्णन किया गया है।

जैसे कि ----

णोचेविमेण वत्थेण, पिहिस्सामि तसि हेमते । से पारए आवकहाए, एय खु अणुधम्मिय तस्स ॥ २ सवच्छरं साहियं मासं, जं ण रिक्कासि दत्थगं भगवं । अचेल्ए ततो चाई, तं वौसज्ज वत्थ मणगारे ॥ ४ णो सेवती य परवत्थ, परपाए वि सेण भुं जित्था । परिवज्जियाण ओमाणं, गच्छति संर्खाड असरणाए ॥ २९

प्रयांत् भगवान् महावीर के दीक्षा घारण समय इन्द्र प्रदत्त एक देववस्त्र प्राप्त हुग्रा था किन्तु भगवान् ने यह निश्चय किया कि मै इसे छोडकर ही शीत नहूगा ग्रीर फिर उन्होने ग्राजीवन वस्त्र घारण नही किया। इस देव-दत्त वस्त्र को पन्म्परा रूप मे ही स्वीकार किया ग्रार तेरह मास उपरान्त उतार दिया।

हद

अतीत की मलक

तत्परचात् अर्चलक होकर विचरने लगे। सर्वथा वस्त्र रहित विचरण करने लगे। वे न तो पराए पात्र में भोजन करते थे, मानापमान का सर्वथा त्याग कर, स्वय भगवान् गृहस्थो के रसोईघर में जाकर निर्दोप ग्राहार की गवेपणा करते थे।

उपर्युक्त पाठ द्वारा प्रमाणित होता है कि भगवान् महावीर साधनावस्था में मर्वया ग्रचेल ग्रीर उपकरण रहित थे, किन्तु भगवान् महावीर ने ग्राचाराग सूत्र के दूमरे श्रुतस्कन्व मे साधुग्रो की वस्त्रैपणा मे वस्त्र रखने का स्पष्ट विधान किया है । ग्राचाराग मूत्र १४ ग्रब्याय प्रथम उद्देशे मे इसका स्पष्टीकरण मिलता है कि साधु ऊन का, पान का, कपास ग्रीर रूई का वस्त्र प्रहण कर सकता है ।

### भगवान् द्वारा श्रचेलत्व को प्रशंसा

लेकिन वस्त्र-विधान करने पर भी भगवान् महावीर ग्राचाराग के छठे ग्राच्याय के ३ उद्देशे में ग्रचेलक साधु की प्रशसा करते है ग्रौर साधु के तीन मनोरयों में पहला मनोरथ 'ग्रचेल भयो ग्रावई' के ढारा ग्रचेलक बनने की ग्रोर साधु को उत्प्रेरित करते हैं। किन्तु, इन उद्धरणो से स्पष्ट ग्रचेलकत्व का ऐकान्तिक ग्राग्रह रखने वालों के लिए वस्त्र- विधान किया ग्रौर ग्रचेलकत्व को ग्रादर्श रखा इससे ऐकान्तिक किसी भी सिद्धान्त संचेलकत्व व पूर्ण अचेलकत्व को ग्रादर्श रखा इससे ऐकान्तिक किसी भी सिद्धान्त संचेलकत्व व पूर्ण अचेलकत्व की प्रादर्श रखा इससे ऐकान्तिक किसी भी सिद्धान्त संचेलकत्व व पूर्ण अचेलकत्व की ग्रादर्श रखा इससे ऐकान्तिक किसी भी सिद्धान्त संचेलकत्व व पूर्ण अचेलकत्व की प्रादर्श रखा इससे ऐकान्तिक किसी भी सिद्धान्त संचेलकत्व व पूर्ण अचेलकत्व की प्रादर्श रखा इससे ऐकान्तिक किसी भी सिद्धान्त संचेलकत्व व पूर्ण अचेलकत्व की प्रादर्श रखा इससे एकान्तिक किसी भी सिद्धान्त संचेलकत्व व पूर्ण अचेलकत्व की प्रादर्श रखा इससे एकान्तिक किसी भी सिद्धान्त संचेलकत्व व पूर्ण अचेलकत्व की प्रादर्श रखा इससे एकान्तिक किसी भी सिद्धान्त संचेलकत्व व पूर्ण अचेलकत्व की प्रादर्श राह पात्यिक परम्परा में से निकल कर महावीर संघ में सम्मिलित होने वाले साधु ग्रौर स्थविरो का, जहा सभी परिवर्तनो का उल्लेख ग्राता है, वहा पर उनका सचेलकत्व से ग्रचेलकत्व की ग्रोर ग्राने का कोई निर्देश प्राप्त नही होता। जवकि उनके चारयाम के स्थान पर पाच महावत ग्रौर रात्रिदिवस के प्रतिक्रमण का स्पष्ट विधान किया गया है। हमने उपर्युक्त स्पष्टीकरण इसलिए ग्रावच्यक समझा है कि क्वेताम्वर ग्राम्नाय में वस्त्र पर ग्रौर दिगम्वर ग्राम्नाय मे ग्रवस्त्र पर जोर दिया गया है। लेकिन भगवान् महावीर न संवेलकत्व ग्रौर ग्रयेलकत्व के ग्राग्रही थे, न विरोधी।

क्योकि भगवान् महावीर को वस्त्रविवाद में कुछ रस नही था और न पारर्माथिक सिद्धि में वस्त्रो का कुछ भी उपयोग वे मानते थे। उन्हे तो साथक के लिए अन्त शुद्धि की अधिकतम अपेक्षा थी। यही कारण है कि उस समय वस्त्रावस्त्र के विवाद को समन्वयात्मक दृष्टिकोण से सुलझा लिया गया । हा,

द्रव्य, क्षेत्र, काल ग्रौर मानव को उसमे व्यवस्था कर दी गई। जिसके ग्रनुमार युगानुरूप समस्त सघ वाह्य विधान मे उचित परिवर्तन कर सके। घ्यान रहे, ग्रचेलकत्व के ग्राग्रह के कारण दिगम्बर ग्राम्नाय मे स्त्री के मोक्ष का द्वार बंद कर दिया गया। इसमे हम ग्राग्रह का विकृत रूप कह सकते है। त्याग की ग्रोर व डना एक सत्य सिद्धान्त है, जो श्रेयस्कर है। किन्तु द्रव्य, क्षेत्र, काल भाव के महत्व को भुलाकर नही, वरन् उनको योग्य कसीटी पर कसकर ही किसी सिद्धान्तानुसार प्रगति करना ग्रयिक श्रेयस्कर होता है।

# भगवान् महावीर की ज्रन्य धर्मो पर छाप

श्रमण संस्कृति के प्रतिष्ठापको में महावीर का एक अनन्यतम स्थान है । धार्मिक अन्वश्रद्धा, जनता की रूढिवादिता, और पाखंड के ठेकेदारो के विरुद्ध महावीर ने क्राति की, और सात्विक घर्म का प्रचार किया ।

त्रात्मगुद्धि स्रौर राग-द्वेषनाग की स्रोर उनका प्रयान उद्देव्य था । जिसका प्रभाव तत्कालीन वैदिक परम्परा पर अधिकतम पड़ा ।

भारत मे श्रमण और बाह्यण के नाम से ज्ञयमुखी आर्यसंस्कृति का संस्मरण हुग्रा। जैन और बुद्ध धर्म के विचारो को श्रमण-संस्कृति वैदिक तथा वैष्णवो के सम्प्रदायो की विचारघारा को वैदिक-संस्कृति के नाम से पुकारा जाता है। वैदिक एवं जैन संस्कृतियां-समन्वयात्मक वृत्ति यें परिपूर्ण

इतिहास तथा वैदिक वाडमय इस वात का साक्षी है कि वैदिको के पास अमण तथा साधु-सस्था के लिए कोई सुव्यवस्थित विधान-ज्ञास्त्र तथा ग्राचार-जास्त्र उपलव्य नही है। यद्यपि वौद्धो ग्रीर जैनों के पास भी गृहस्थो के लिए धर्म-विधान के सिवाय गृहस्थयर्म को वताने वाले धर्मग्रथो का ग्रभाव है।

इसीलिए मै समझता हू कि ये दोनो संस्कृतिया अपने आप मे नही, अपितु -समन्वयात्मक वृत्ति मे ही परिपूर्ण है। यदि हम वैदिक संस्कृति को पेट और चरण कह सकते हैं, तो जैन और वौद्ध संस्कृति को हृव्य और मस्तिष्क कह सकते है।

सस्कार ग्रौर श्राढ, कर्म ग्रौर त्याग, निवृत्ति ग्रौर प्रवृत्ति, इन सवका मेल जीवन के क्षेत्र में यदि ग्रावव्यक है तो वैदिक ग्रौर जैन संस्कृति का भी समन्वय अत्यविक उपयोगी है । ऐतिहासिक भागों में यदि सचोट तर्क द्वारा इस संस्कृति के ग्रादान-प्रदान का ययार्थ वर्णन किया जाये तो हमें कहना होगा कि साधु संस्था का विधान जैन त्रोर वौद्ध धर्म के सिवाय ग्रन्यत्र कही उपलव्ध नही है, वैदिक धर्म में साधु धर्म का विधान केवल जैन ग्राचार जास्त्र का वैदिक छायानुवाद मात्र है। जैन तथा दौद्ध सम्प्रदाय में गृहम्यकर्मो का सासारिक विधान वैदिक विधान का भावानुवाद मात्र है।

जैन, वौद्ध तथा वैदिक ये तीनो विचारवाराएं समुचित रूप मे ही वास्त-निक ग्रनेकान्त की अजस्नप्रवाहिनी अमर धाराए है। इनके सगम से भारतीय-सस्कृति का सूर्य चमका है।

यह निरचय ही कहा जा सकता है कि ये तीनों धाराए एक दूसरे से प्रामाणिक एवं प्रनुप्राणित हैं। तीनो ने जी भर कर एक दूसरे से अपने पोषण तत्वों को प्राप्त किया है। कम से कम, निवृत्ति त्याग तथा साधु संस्था का नियमित रूप वैदिकों को जैन धर्म की देन है। ग्रहिंसा की प्रतिष्ठा तथा वैष्णवों की ग्राहार जुद्धि ग्रीर ग्रात्मा तथा परमात्मा की एकरूपता तो वैदिक धारा को जैन धर्म की ही विरासत है।

भगवान् महावीर ने त्रहिंसा के त्रतिरिक्त सर्वप्रथम, भाव-यज की स्था-पना की, जिससे देज के पवित्रतम ब्राह्मणो की हिसाप्रधान यज्ञवृत्ति से रुचि हट गई ।

इसी समय, राक्षसी वृत्ति को छोड़कर राजाग्रो ने श्रावक धर्म स्वीकार किया । वैदिक गृहस्यो ग्रीर व्राह्मणो पर महावीर की ग्रहिसा की इतनी छाप पडी कि ग्राज सैकडो वर्षों से याज्ञिक हिसा देश से लोप हो गई ।

सन्यासियो, त्रिदण्डियो ग्रीर योगियो का अधिकाधिक घ्यान ग्रहिसा तथा महावीर प्रणीत श्रमण-ग्राचार-ज्ञास्त्र पर गया। जिसके फलस्वरूप ग्रघ्ययन ग्रथवा श्रवण द्वारा उन्होने ग्रपने सम्प्रदायो मे वे नियम लागू किए। त्रिदण्डी सन्यासियो की किया पर जैनधर्म की श्रमण-परम्परा का पूरा प्रभाव दृष्टिगोचर होता है।

#### ग्रन्य धर्मों पर अमण-परम्परा की छाप

वुद्ध ग्रौर महावीर के साधुग्रो में सैद्धान्तिक ग्राचार-सम्बन्धी मान्यताए तो कितनी ही एक जैसी दीखती है। जामाली ग्रौर गोगालक की परम्परा ने महावीर स्वामी की श्रमण परम्परा से ही पाठ पढा था।

सचमुच, महावीर की श्रमण-संस्था ग्रपेक्षाकृत वहुत मुव्यवस्थित ग्रीर समुन्नत थी। ग्राज भी महावीर के साधुग्रो के ग्राचार-संयम तथा तप की धृम वैज्ञानिक विक्व ग्राब्चर्य से देख रहा है कि जैन साधु किस प्रकार इतना त्याग कर लेते है, ग्रीर अपने जीवन का कल्याण करने में सफल होते है। भारतवर्ष में ग्राज भी जैन साधुग्रो को जितना विक्वास तथा ग्रादर दिया गया है, वह सव महावीर की समुचित व्यवस्था का ही वरदान है।

तत्कालोन सकट और-साधु-सस्या — जैन साघु परम पर्यटक होता है। इसका घर वार परिवार उसके कन्वो पर रहता है। ग्राम, पिडोलक ग्रीर नगर पिंडोलक साबुग्रो को भगवान् ने पापी श्रमण तक कह दिया क्योकि एक जगह ग्रविक देर निवास करना ही सयम शिथिलता का कारण वन जाता है।

जैन श्रमण पाट विहारी है वह दूसरे के सहारे के ग्राधीन नहीं है । उसे तो ग्रपने ही पैरो से समूची-भूमि, विकट ग्रटवी तथा भयानक वनान्तर नापने पड़ते है । इसलिए शास्त्रो मे साधु सस्था पर ग्राए हुए घोरतम संकटो का विस्तृत वर्णन किया गया है । साथ ही, उस अपवाद-मार्ग का भी निर्देश किया गया है जिसे साबु समय-ग्रसमय पर उचित विघान के ग्रनुसार ग्रवलम्वन रूप में ग्रपना सके । साबु-साब्वी के सामने मुख्य समस्या चोर-डाकुग्रो का उपद्रव, नदी पार करने के लिए वाहन का उपयोग, वीमारी, सर्प-विच्छु का विषैला उपद्रव मिटाने के लिए ग्रीपघोपचार, सकटकालीन स्थिति मे राजसस्था मे जैन साधुग्रो का हस्तक्षेप, विघर्मी राजा द्वारा उठाये गये उपद्रव का निराकरण, दुर्भिक्ष के समय भिक्षा की समस्या का समाघान, घार्मिक संकट का प्रतिकार, संघ विपत्ति का निवारण ग्रादि समस्त समस्याग्रो का समाधान-भगवान् महावीर ने विवेक पूर्ण ग्राचरण करने के लिए ग्रपवाद मार्गो का उल्लेख किया है ।

## प्राचीन काल मे श्रमण-संस्था का कष्ट सहन

समय की वहुत विचित्र गति है। ग्रतएव, साधु-साध्वियो के लिए द्रव्य, क्षेत्र, काल भाव की मर्यादा वाघ दी है। जिससे समय पड़ने पर साघु समाज सब के साथ ग्रनुमति कर विशेष विधान भी बना सकता है, ऐसा ग्रधिकार भगवान् महावीर ने सघ को दिया है। यदि ऐतिहासिक जोव एवं खोज की दृष्टि से देखा जाय तो ग्राज २५०० वर्ष पहले के पिछले जमाने मे श्रमण सस्या को किन किन कष्टो का सामना करना पडा होगा, उसकी कल्पना भी नही की जा सकती ।

भयंकर वनान्तरो में होकर साधु श्रमणो को विहार करना पडता था। म्रावादिया दूर-दूर तथा बहुत थोडी थी। जंगल, पहाड नदी-नाले, रेगिस्तान सब मे से होकर ग्रपनी राह, ग्राप वनानी पडती थी, किन्तु घ्यान रहे, श्रमण, ससार की बाघाग्रो के वीच ग्रपनी राह स्वयं वनाने के लिए ही तो ग्राया है। लीक-लीक पर चलना महावीर का मार्ग नही था। क्योकि लीक पर ब्राह्मणों की याज्ञिक हिंसा ग्रौर क्षत्रियो के उद्दण्ड जीवन की गहरी छाप पड़ी थी।

उस काल मे राज्यो की ग्रराजकता भी साघुग्रो के लिए ग्रत्यन्त कष्टकारी श्री। किसी राजा के मर जाने पर, राज्य सत्ता-प्राप्ति के लिए जो बखेडे खडे होते, उनका विषैला प्रभाव साधुग्रो पर भी पडता ग्रौर उन्हे ग्रनेक भाति त्रास दिये जाते।

उस समय चोर-डाकुग्रो के गाव के गाँव बसते थे, जिन्हे चौरपल्ली कहा जाता था । चोरों का नेता उनका नेतृत्व करता । ये चोर साघु और साघ्वियो को बडा दुख देते थे ।

यदि राजा विधर्मी हुग्रा तो जैन-साथुग्रो को बड़ी कठिनाइयाँ उठानी पडती थी । उन्हे बहुधा गुप्तचर समझ कर पकड लिया जाता था ।

वस्ती के निकट रहने वाले साधुग्रो को वडी कठिनाइयाँ उठानी पडती थी। उन्हे वहुवा ग्रपने उपाश्रय ग्रथवा स्थानक का पहरा देना पड़ता था। बहुघा दुराचारिणी स्त्रियां ग्रपन भ्रूण उनके निकट छोडकर चली जाती थी। चोर चोरी का माल छोडकर चले जाते थे। सर्प, बिच्छु ग्रौर कुत्ते ग्रादि से ग्रन्य साथी संतो की निरन्तर रक्षा करनी पड़ती थी।

दुष्काल की भयकरता का प्रभाव भी बहुत वुरा पडता था । पाटलिपुत्र का दुष्काल कुख्यात है, जबकि भिक्षा के ग्रभाव मे सहस्रो साघुग्रो को देश छोड़ना पडा था ग्रौर ग्रनेक ग्रागम ग्रथ नष्ट हो गए थे ।

इस प्रकार के अनेकानेक कष्ट और आतक-विशेष उपस्थित होने पर साधुओं को धर्म एव देह रक्षा के लिए शरीर त्याग करने को भी वाध्य होना पड़ता था। याज के शातिमय राष्ट्रीय जीवन में जबकि सामाजिक न्याय और राज्य शासन की समुचित व्यवस्था है। किन्तु उस काल के कप्टो का यनुमान लगाना टुष्कर है, जिनकी जलती ज्वाला में जीवित निकल कर भगवान् महावीर के सहस्रो ग्रजातनाम सावुग्रो ने अपने धर्म और कर्त्तव्य का पालन किया था। वे ग्रत्याचारी न रहे, जिन्होने अनेक झराजकत्व काल में हमारे पूर्वज सायुग्रो को श्रमानवीय पीडायें दी थी, वे लोग न रहे, जिनके ग्रवर्ममय झासन में जैन-सायुग्रो की कप्ट-कहानिया बढ़ गई थी, वे सव न रहे, पर जैनधर्म और जैन मायु ग्राज भी विद्यमान है। यह अन्याय और ग्रधर्म पर, न्याय, धर्म और सत्य की जीत का सबूत है।

### श्रमण और प्रचार

महावीर का धर्म किसी की जन्मगत, वर्ण-वर्गगत ग्रथवा समाजगत वर्पीती नही है। यह तो चन्त जुद्धि पर वल देने वाली च्रत्यन्त वैज्ञानिक विचारघारा है, जो मनुुप्य को सहज सरल तरीके से ग्राघ्यात्मिक जीवन, और लौकिक पार-लौकिक मुक्ति की च्रोर ले जाती है। च्रव, यह तो व्यक्ति और समाज की सायना पर निर्भर है, कि वह इम च्रमृत मे से कितनी बूँदे प्राप्त कर ले।

विचार का जीवन-प्रचार आज भी पहले भी --विचार का जीवन, प्रचार है। विचार वाराये प्रचार-प्रसार के आधार पर जीवित रहती है। भगवान् महावीर के विचारो को प्रचार ने ही अलुष्ण रखा है। यद्यपि प्रचार उद्देश्य नहीं हैं, साव्य नहीं हैं, पर वह साधन ग्रवञ्य है।

विचार-घारा का जितना विस्तार होगा, समाज में उतना ही प्रचार होगा। विचार-विपयक जितनी जानकारी वढेगी, उतनी ही ग्रनुयायी वर्ग की सख्या में वृद्धि होगी, ग्रौर विचारघारा को भी जीवित रहने के लिए ग्रनुकूल वातावरण मिलेगा। पारस्परिक सौहार्द, महयोग एव साहस का सचार होगा। महावीर सबसे वडे प्रचारक एव दिव्य सदेश सवाहक थे। उन्होने ग्रपने समस्त साधुग्रो, श्रावको, साध्वियो ग्रौर श्राविकाग्रो को ग्राह्वान किया कि "धर्म प्रचार के पवित्र-तम ग्रनुष्ठान मे ययागक्ति योग देकर ज्ञात्मोद्धार एव परोद्धार करो !"

भगवान् महावीर धर्म प्रचारको, समाज व्यवस्थापको ग्रौर ग्रहिसा के सेवको को सदैव प्रोत्साहन देते थे। उपासक दञागसूत्र में गोशालक मत के समझ ग्राईती विचार धारा को विजयिनी वनाने वाले कुण्डकोलिया श्रावक को भगवान महावीर ने "धन्योऽसि कुण्डकोलियाण तुम" कहकर धन्यवाद दिया है। भाख श्रावक, कामदेव तथा ग्रानन्दादि श्रावको का विस्नृत वर्णन, गौतम स्वामी को तपस्वियो के स्वागतार्थ जाने के लिए ग्रनुमति देना व स्कन्धक सन्यासी जो गौतम स्वामी के वाल मित्र थे उन्हे गौतम गणधर को स्वागतार्थ जाने की ग्रनुमति देना महावीर की महानता प्रकट करते है।

केञीकुमार श्रमण का परदेशी को समझाने के लिए जाना, साधुग्रों का नगर नगर में घूमना--यह सब व्यवस्थाए प्रचार के लिए ही हुई थी। राजा परदेशी का जीवन ग्रीर केशीकुमार श्रमण का श्वेताम्विका जाना प्रचार वृत्ति का एक ज्वलन्त उदाहरण है।

धर्म के लिए आवश्यक है, प्रचार — प्रचार बिना धर्म कभी ठहर नही सकता। इसलिए भगवान् ने धर्म प्रभावना तथा धर्म प्रद्योत करना सम्यक्त्व के महत्वपूर्ण ग्रग माने हैं। दीक्षा से पहले भगवान् महावीर को नव-लोकान्तिक देवताग्रो ने जो प्रार्थना की है, उसमे भी ग्रात्मकल्याण की ग्रपेक्षा "सव्व जग्ग जीव हियं तित्य, पवत्तेहिं" का उल्लेख ग्राया है, ग्रर्थात् जगत् के हित के लिए तीर्थ की प्रवर्तना करो। (ग्राचाराग सूत्र)

विब्व के उद्धार के लिए ही ग्रहिसक धर्म की स्थापना की गई है। भगवान् महावीर ने उन्हे धन्य पुरुष कहा है, जो सकटो का सामना करके ग्रहिसा तथा ग्राईतो की संस्कृति का प्रचार करते है।

# सहावीर स्रौर भारत की तत्कालीन म्रवस्था

श्रमण परम्परा को ग्रधिक सुव्यवस्थित करने के कारण महावीर के पास एक शान्ति सेना वनाई गई जो सामाजिक एव घार्मिक क्षेत्र मे क्राति कर सकी ।

यही कारण है कि महावीर तत्कालीन बुराइयो के विरुद्ध लड़ सके । यद्यपि उनकी विचारधारा का मोड़ निवृत्ति-गामी था, तथापि विधायक विचार कम महत्वपूर्ण नही थे। उस काल में यज्ञो में जो हिसा हो रही थी, उसकी ग्रमानवीयता से समाज ग्रौर प्रजा काप उठी थी। लेकिन ब्राह्मण एव उच्चवर्ग के सम्मिलित पड्यन्त्र के फलस्वरूप किसी व्यक्ति में इतनी शक्ति नही थी कि वह उठ खडा होता ग्रौर ग्रसामाजिक, ग्रमानवीय प्रवृत्तियों के सचालको को ललकारता। समाज एक वडा वदीगृह था, जहा वर्णाश्रम ग्रौर भेद उच्चवर्गो की दया ग्रौर दान पर निर्भर था। उसे व्यक्तिगत स्वतत्रता नही थी, क्योकि

जाति ग्रीर सम्प्रवाय के ग्रन्यत्र व्यवित का ग्रस्तित्व नही था। ऐसे ग्रथकारमय युग मे प्रकाश की किरण के समान महावीर की महागिरा गुंजित हुई। व्यवित-व्यक्ति को ग्रपना मुवितदाता मिला। न केवल मनुप्य, वरन् पणुग्रो ने भी पांति की सास ली। यज्ञ का जो धूमिल धूम्र पशुग्रो के लहू ग्रीर मज्जा से गंधित था, ग्रव केवल घी से पूर्ण रहने लगा।

## सहावीर के साधु, सेवक सेना

ज्ञान, कर्म और पाण्डित्य के दावेदारो के सिर झुक गए--यह ज्ञान पर हूदय की, कर्म पर निष्काम भावना की और पांडित्य पर प्रेम की विजय थी। यह मानवता की वह सर्वोच्च स्थिति थी जो मानव मे तव तक चले आए दानवत्व का अन्त करती थी। याज्ञिक हिसा क्या वद हुई मानो कराल काल के काण्ड का मृत्युगीत वंद हो गया। प्रेम, शान्ति और त्याग का वातावरण मुखरित हुआ।

इसके अतिरिक्त महावीर स्वामी ने तद्युगीन समस्याओ पर विस्तृत रूप से विचार प्रदर्शित किए । यहा तक कि भगवान् ने व्यापार मे सतुलन, सत्य और अमूर्च्छा का श्रावक को व्रत दिया ।

साधुओं के द्वारा महावीर स्वामी देश की ग्राघ्यात्मिक शिक्षा चाहते थे। सेवको की एक ऐसी सेना चाहते थे जिनके जीवन का घर्म मनुष्य-मात्र को श्राघ्यात्मिक मार्ग पर लाना हो।

ग्रर्थतत्र की भावी विजय से महावीर स्वामी परिचित थे। उन्होने ⊿पनी दूर दृष्टि से यह जान लिया था कि मनुष्य धन का दास वनने वाला है और धन से दास वनाने वाला है।

इस रोग से समाज का निदान करने के लिए महावीर ने वर्गहीन ग्रहिसक समाज का वियान दिया। समता तो उन्होने दी ही, साथ ही ग्रपनी स्वल्प ग्रावश्यकता से ग्रधिक रखना भी पाप बतलाया। ग्रपरिग्रह का उपदेश दिया। इसी प्रकार ग्रणुव्रत-व्यवस्था की।

भगवान् महावीर की महाव्रतो की व्यवस्था ग्रीर जीवन-मुक्ति का उद्देश्य ग्रीर प्रमाद के प्रति घृणा, प्रमाणित करते हैं कि वे ग्रकर्म में कर्म ग्रीर कर्म ग्रभाव में मुक्ति का उद्देश्य साकार करना चाहते थ।

उन्होने भारतीय जीवन में अहिसा की प्राण प्रतिष्ठा करते हुए

सकल्पात्मक हिसा त्यागने पर अधिक जोर दिया है। हिंसा जीवन में होती है, पर हिसा के कम से कम होने पर अहिसा की ओर उन्मुख रहना ही भ० महावीर ने श्रावक का आदर्श उद्घोषित किया है। यदि मनुष्य इस प्रकार जीवन व्यतीत करना है तो उसका जीवन उज्ज्वल होता है, और कल्याण के निकट पहुचता है। भगवान् महावीर ने भारत को अञुभ से शुभ की ओर व शुभ से शुद्ध की ओर प्रवृत्त होने का सदेश दिया हे।

उनका सदेश वाणी की ग्रपेक्षा कर्म के रूप में ग्रधिक था। कर्म के ग्राधार पर दिया यह सन्देश समस्त चराचर के कल्याण-निमित्त था।

वे ऋहिंसा से मैत्री, सत्य से विश्वास और ग्रचौर्य से निष्कपट ग्रौर ब्रह्म-चर्य से तेज ग्रहण कर ञ्रपरिग्रह से मनुष्य को परम पुरुषार्यी बनाना चाहते थे।

भारतीय इतिहास के उन चार महापुरुषो मे से, जिन्होने ग्राज की सम्यता का निर्माण किया ग्रौर आर्य संस्कृति की प्रतिष्ठा की उनमे, राम कृष्ण, बुद्ध ग्रौर महावीर है।

उन्होने भोग पर त्याग को विजेता बनाया। मनुष्य कार्य करे, परन्तु उसका उद्देश्य पवित्र हो। सम्यक् ज्ञान के लिए दृष्टि गुद्ध रखकर देखे। संसार का ग्रघ्ययन करे। वृत्तियो को शुद्ध करे। जब तक मनुष्य अपना विवेक जगा समार पथ पर चलता रहेगा, तब तक उसके समस्त कर्म सुभाव वनते जाएगे।

यही कारण है कि भारतीय संस्कृति यहिसामय, पुरुपार्थमय श्रौर साहित्य जीवनमय, ग्रथवा जीवन मुक्तिमय वन गया।

#### लोक भाषा का प्रश्रय

लोक जीवन पर इस अमृत वाणी का अपार प्रभाव पडा । समाज की उच्छृ खल अव्यवस्था का अन्त आया और मनुष्य ने मनुष्य वनकर रहने का सकल्प किया । उसने अच्छा वनने का क्रत लिया ।

साहित्य के विविध क्षेत्रो मे मनुष्य-मन की सकाम प्रवृत्तियो को अपना चीज बोने का ग्रवसर न मिला । इससे ग्राव्यात्मिक साहित्य की उन्नति हुई, ग्रौर जीवन सहज स्वतत्र हुग्रा और बुद्धि निरामय हुई । भगवान् लोकभाषा मे ही लोक-साहित्य-निर्माण देखना चाहते थे । इसी हेतु उन्होने लोकभाषा का ग्राश्रय लिया ।

वे चाहते थे कि साहित्य कलात्मक ग्रौर सुन्दर वनाने वाला हो ।

### महावीर की परम्परा की रक्षा

भगवान् महावीर ने बुराई ग्रौर ग्रविवेक के विरुद्ध जो ग्राग मुलगाई थी उसे निरन्तर जलाए रखने वाले ग्रौर उसकी चिनगारियो को मभालने वाले उन बुराइयो ग्रौर ग्रविवेक को नष्ट न कर सके ग्रपितु ग्रविवेक उन्हे नप्ट कर गया। जिस जड़वाट, जातिवाद ग्रौर पू जीवाद के विरुद्ध महावीर उठे थे, वही जैनियो मे घर कर गया।

त्रव्रती एव ग्रप्रत्याख्यानी का जैनघर्म में स्थान नही था, न है, लेकिन वे ही व्रतभ्रष्ट जाति से जैन कहलाने लगे। ग्राज महावीर-परम्परा की रक्षा करने की सर्वाधिक ग्रावश्यकता उठ खड़ी हुई है। ग्रहिंसा, त्याग, ग्रपरिग्रह ग्रीर प्रेम के मार्ग से जातीय जीवन विचलित हो गया है। उसे अपने मार्ग ग्रीर ग्रपनी गति पर लाना है। भगवान् महावीर की परम्परा ही उसे जीवित -रख सकती है।

### विश्व के नाम महावीर का संदेश

भगवान् ने ग्रहिसा को मुक्ति स्वरूपिणी माना है। प्रेम और अहिसा का उनका दिव्य सन्देश पिछले २५०० वर्षो से विश्व की सत्रस्त मानवता को साति देता रहा है, लेकिन ग्राज जब देश और विदेश की सीमाए टूट गई है और मनुष्य ने समय और दूरी पर विजय प्राप्त कर ली है, उसकी समस्या और देश की सीमाए वहुत वृहद् रूप ले चुकी है। ससार प्रतिपल संकटापन्न स्थिति से घिरा रहता है, क्योकि भारत जैसे अहिंसक देशो की कमी है, और कतिपय देश युद्ध और हिसा मे ही मानव-जाति का कल्याण देख रहे है।

लेकिन, महावीर का मार्ग अपना कर मानव जाति एक दिव्य जाति को प्राप्त करेगी जो अहिंसा का सम्वल वनेगी, और अहिंसा, सतप्त संसार को अपने जासन में लायेगी। यह शासन आत्मशासन होगा और ऐसे शासन में मनुप्य अपने लिए नही, दूसरो के लिए जिएगा।

तव महावीर का सन्देञ---ग्रन्तर्राप्ट्रीय समाज रचना का, विश्व-पालियामेंट का, विञ्व-साकार का यंत्र, तंत्र और मत्र वनेगा।

और वह दिन दूर नही है, क्योकि मनुष्यता ग्रपनी विषमतायो और विडम्बनायों में परित्राण पाने को बर्द्ध-परिकर हो, खडी है ।

#### शिष्य-परम्परा

भगवान् महावीर के सर्वज्येष्ठ शिष्य यद्यपि गणधर इन्द्रभूति थे, मगर भगवान् के निर्वाण के साथ ही वे केवली हो चुके थे, य्रतएव सर्वप्रथम सघ के म्राचार्य की उपाधि प्राप्त करने का श्रेय पाचवे गणधर श्री सुधर्मा स्वामी को मिला। इन सुधर्मा स्वामी से ही श्रुत की परम्परा जारी हुई। सौ वर्ष की उम्र मे इन्हें भी निर्वाण प्राप्त हो गया।

सुधर्मा स्वामी के पश्चात् जम्वू स्वामी दूसरे श्राचार्य हुए । यह अन्तिम केवली हुए । इनके वाद इस क्षेत्र में फिर किसी को मुक्ति प्राप्त नही हुई ।

जम्बू स्वामी के पश्चात् तीसरे ग्राचार्य प्रभव स्वामी थे। पहले वह पाच सौ चोरो के सरदार थे। दूसरे दिन प्रभात में मुनि दीक्षा लेने को उद्यत जम्बू कुमार के घर चोरी करने गये। श्रकस्मात् जम्बू कुमार से साक्षात्कार हो गया ग्रौर वह भी वैरागी वन कर दीक्षित हो गए। श्राखिर वही उनके उत्तरा-धिकारी हुए।

जम्वू स्वामी तक दिगम्वर-श्वेताम्वर-परम्परा का एक रूप है। उनके पश्चात् दोनो परम्पराग्रो में भेद हो गया है। श्वेताम्वर परम्परा मे प्रभव, स्वयभव, यशोभद्र, सभूति विजय और भद्रवाहु का उल्लैख है, तो दिगम्बर परम्परा मे, विष्णु, नन्दी, अपराजित, गोवर्धन और भद्रवाहु के नाम मिलते है।

प्रतीत होता है, कि जम्बू स्वामी के पश्चात् ही सघ की एकता शिथिल होने लगी थी, फिर भी मतभेद ने उग्र रूप धारण नही किया था। यही कारण है कि दोनो परम्पराए भद्रवाहु स्वामी को श्रुतकेवली स्वीकार करती है।

भद्रवाहु स्वामी सम्राट् चन्द्रगुप्त मौर्य के गुरु थे। उन्होने वीरनिर्वाण स० १३९ के पश्चात् आचार्य यशोभद्र के पास दीक्षा ग्रगीकार की। दीक्षा के समय उनकी उम्र ४३ वर्ष की थी। इस उम्र मे दीक्षित होकर भी उन्होने १४ पूर्वों का ज्ञान प्राप्त किया। १४ वर्ष तक अखण्ड वीरसघ के आचार्य रहे। ६६ वर्ष की उम्र मे उनका देहावसान हो गया।

उनके समय की प्रसिद्ध घटना द्वादशवर्पीय दुर्भिक्ष है, जिसके कारण वे दक्षिण मे चले गये । इस दुर्भिक्ष का सघ पर गहरा और स्थायी प्रभाव पडा । सघ छिन्त-भिन्त हो गया, श्रुति परम्परा से चलने वाले श्रुत का बहुत सा भाग विच्छिन्त हो गया । वड़े-वडे श्रुतधर, ग्रनेक सायु, काल के गाल मे समा गये ।

भद्रवाहु स्वामी ने दश आगमी पर निर्युक्ति रची, ऐमा जैन परम्परा में प्रसिद्ध है। इसके पञ्चात् कोई श्रुतकेवली अर्थान् सम्पूर्ण श्रुतघर नही हुआ, तथापि दोनो परम्पराओं में अनेक प्रभावशाली, अव्यात्मनिष्ठ, सिद्धान्त के मार्मिक ज्ञाता, संयम परायग और प्रभावक आचार्यों का कम चलना रहा है, जिसमें से कुछ का परिचय साहित्य के प्रकरण ने दिया जायगा। शेष आचार्यों के परिचय के लिए ऐतिहासिक ग्रथो का अवनोकन करना चाहिए।

> गुणेहि साहू अगुणेऽहि साहू, गिण्हाहि साहू गुणमुञ्चऽसाहू । वियाणिया अप्पगमप्पएणं, जो राग दोसेहि, समो स पुज्जो ॥

गुणो से सामु होता है, ग्रौर ग्रगुणो से असामु । सद्गुणो को त्रहण करो, ग्रौर दुर्गुणो को छोड़ो। जो ग्रपनी ग्रात्मा द्वारा ग्रपनी ग्रात्मा को जानकर राग ग्रौर द्वेष मे समभाव रखता है, वह पूज्य है। सढं नगरं किच्चा, तव संवर मग्गलं । खंति निउण पागारं, तिगुत्तं दुप्पघंसयं ॥

धणुं परक्कमं किच्चा, जीवं चाईरियं सया । धिइंच केयणं किच्चा, सच्चेग परिमंथए ॥ तव नाराय जुत्तेग, भित्तूणं कम्म कंचुयं।

मुणी विगय संगामो, भवाओ परिमुच्चए ॥ ----उत्तराध्ययन, अ० ९, गा० २०-२२। いいいいいいいのの

ग्रो साभक !

いうしょうしてして

श्रद्धा को नगर बनाकर, तप सवर रूप अर्गला, क्षमा रूप कोट, मन वचन तथा काया के कमश. बुर्ज, खाई तथा शत-घिनयों की सुरक्षापक्ति से अजेय दुर्ग बनाग्रो । ग्रौर पराक्रम के घनुफ्य पर, इर्या समिति रूपी प्रत्यचा चढा कर, घृति रूपी मूठ से पकड़, सत्य रूपी चाप द्वारा खीच कर, तप रूपी बाण से, कर्म रूपी कचुक कवच को भेदन कर दो, जिससे संग्राम मे पूर्ण विजय प्राप्त कर, मुक्ति के परमधाम को प्राप्त करो ।

न्त-मार्ग

د t

.

.



"ৰুণ্ণিয়ন্জজনি নিউত্তিজ্জা, बंघणं परिजाणिया ।"

-सूयगडागसुत्त ।

जैनघर्म ग्राघ्यात्मिक ज्ञान की शक्ति पर पूर्ण विश्वास करता है, जिससे नैसगिक शक्तियो का परिपूर्ण विकास करके शाश्वत सिद्धि का लाभ करता है। महावीर कहते है--- "गौतम ! जो जानता है, वही बन्धनो को तोडता है। ज्ञान की सार्थकता ग्रन्धकार को दूर करके ग्रालोक को प्राप्त करना है ग्रौर चारित्र धर्म की ग्रावश्यकता उस ग्रालोक में दृप्टिगोचर होने वाले दोषो को दूर

कर ग्रालोकित स्थान को स्वच्छ एवं पावन बनाना है।"

जैनघर्म, के अनुसार, जिससे तत्व का यथार्थ वोध मिलता है, वह सम्यग्ज्ञान कहलाता है, जिससे तत्वार्थं पर ग्रडिंग ग्रडोल विश्वास प्राप्त होता -है, उस दृढ प्रतीति को सम्यग्दर्शन कहा जाता है, ग्रौर जिस ग्राचारप्रणालिका के द्वारा ग्रन्त करण की वृत्तियो को नियंत्रित किया जाता है, जीवन के अन्तरग ग्रौर वहिरग को स्वस्थ एव सशुद्ध रक्खा जाता है, ऐसी दोषनिर्नाशिनी पढति ग्रीर गुणविकासिनी पद्धति सम्यक् चारित्र कहलाती है। यही जैनघर्म की

परमपावनी त्रिवेणी है। जिसमे स्नान करने वाला साधक निर्मन, निर्विकार ग्रौर निष्कलुष बन जाता है।

जीवन शोधन और मुक्ति लाभ के लक्ष्य की उपलब्धि के लिए अग्रसर होने वाले साधक के जीवन में जान, आलोक, परमसत्य की श्रद्धा एवं इन दोनों से प्रेरित प्रवृत्ति, व्यवस्थित रूप से कार्य करती है, जो इस त्रिपुटी का ग्रवलम्बन लेता है, वही ससार में सच्चा आघ्यात्मिक यात्री है, मुमुक्षु हैं और वही अन्त में चरमसीमा का आत्मविकास प्राप्त कर सकता है।

ग्रार्यावर्त के सभी ग्रास्तिक धर्मो का उद्देव्य ग्रन्तत मुक्तिलाभ<sup>3</sup> करना है, फिर चाहे उसे परमतत्व की उपलव्धि कहा जाय, चरमपुरुषार्थ की प्राप्ति कहा जाय, मुक्ति या सिद्धि कहा जाय प्रथवा ब्रह्मलाभ ग्रादि कुछ ग्रीर कहा जाय। जैनधर्म प्रत्येक ग्रात्मा मे ईश्वरीय गुणो की सत्ता को दृढतापूर्वक स्वीकार करता है, ग्रौर उन गुणो की स्वाभाविक ग्रभिव्यजना को ही मुक्ति या सिद्धि मानता है। सिद्धिलाभ के लिए वह दर्शन, ज्ञान ग्रौर चारित्र की त्रिपुटी की ग्रनिवार्यता स्वीकार करता है ग्रौर स्पष्ट शब्दो मे घोषणा करता है कि ज्ञान विहीन<sup>3</sup> कोई भी कर्मकाण्ड कियाकलाप तप, जप, काम-क्लेज, देहदमन ग्रादि जैसे उद्देश्य की सिद्धि नही हो सकती, उसी प्रकार कियाहीन ज्ञान से भी लक्ष्य की प्राप्ति नही हो सकती। परमात्मदशा प्राप्त करने का एकमात्र मार्ग तीनो का जीवन मे समन्वय होना ही है।

वस्तुत ज्ञान और विश्वास का सार शुद्धाचार है। मानव-जीवन मे चारित्र का सर्वाधिक महत्व है। जीवन की ऊचाई उसके कोरे ज्ञान या विश्वास से नही श्राकी जा सकती। दिव्यता की श्रोर होने वाली यात्रा का मुख्य माप-दण्ड चारित्र ही है। यही क्यो, दैनिक जीवन व्यवहार में भी हम देखते है कि विश्वास और ज्ञान जब तक मनुष्य के जीवन में साकार नही हो जाते तब तक मनुष्य किसी भी सांसारिक उद्देश्य में सफलता प्राप्त नही कर सकता।

संसार एक अनन्त अविराम प्रवाह है, तो क्या जीव उसमे पाषाणखंड को भाँति बहता लुढकता और टक्करे खाता ही रहेगा ? क्या मानव को इस

३ नाणेन विनान हुंतिचरण गुणा, ----उत्तराघ्ययन, ग्र० २८, गा०

१ तिविघे सम्मे पण्णत्ते, तंजहा, नाण सम्मे, दसण सम्मे चारित्तसम्मे । ——स्थानांग, स्था० ३, उ० ४, सू० १९४

२ निब्बाण सेट्ठा जह सब्वधम्मा, ----सूत्रकृताग, अ० ६, गा०

ससार मे चलना ही है ? उसकी गति का कही विराम नही है ? कोई ग्राश्रय-स्थल नही, कोई मंजिल नही ? ग्रगर ऐसा हो ग्रौर मनुष्य की गति को कही ग्रौर कभी विश्रान्ति न हो, तो फिर मुमुक्ष की सावना का उद्देश्य ही कुछ न होगा। उसका सदाचार, विश्वास ग्रौर तत्वज्ञान-सव व्यर्थ हो जायेगे। मगर नही। जैनधमं का कयन है-"ग्रवश्य ग्रात्मा को कर्मों के बन्धनो से मुक्ति प्राप्त होगी। इस क्षणिक जीवन के वदले शाश्वत जीवन का लाभ होगा ग्रौर ससार के निस्सार एवं दु.ख व सुख से ऊपर उठकर ग्रवश्य ग्रात्मा को ग्रनन्त सुखमय मुक्ति का दर्शन होगा। ग्रात्मदर्शन एव सहजस्वरूप की उपलव्धि ही सम्यक् चारित्र का वह शुभ फल है, जिसे मनुष्य ग्रपने प्राप्य ग्रन्तिम साघ्य तथा लक्ष्य को सुनिश्चित रीति से प्राप्त कर लेता है।

जैनतत्वज्ञान की यह एक सबसे बडी विशेषता है कि वह जीवन को वुझे दीपक की तरह शून्य में परिणत नही करता, किसी विराट् सत्ता में ग्रात्मा का विलीनीकरण करके उसके स्वतन्त्र ग्रस्तित्व को समाप्तहीन बनाकर पापाण की भॉति जड नही बनाता। जैनधर्म के अनुसार आत्मा की अन्तिम स्थिति अनन्त सुख-सवेदन से परिपूर्ण और असीम ज्ञान के आलोक से सम्पन्न है। उस स्थिति मे आत्मा की दिव्य शक्तियाँ निखर उठती है, और वह परम ज्योतिर्मय स्वरूप को प्राप्त करता है।

उस परमसुखमय मुक्ति का जो राजपथ ' जैन धर्म ने निर्दिष्ट किया है, वड़ है सम्यग्जान, सम्यग्दर्शन ग्रीर सम्यक्चारित्र का समन्वय । यह रत्नत्रय ही उस झाश्वत सगीत का ग्रारोह वनता है, जो गायक को सदा के लिए मुवित में प्रतिष्ठित कर देता है।

#### सम्यग्दर्शन

जैनधर्म ज्ञान को साध्य रूप मे स्वीकार नही करता। ज्ञान का फल विज्ञान ग्रर्थात् हेय-उपादेय का विवेक है, ग्रौर विज्ञान का फल वुराई को छोड-कर ग्रच्छाई को स्वीकार करना है। ज्ञान का उपयोग श्रद्धा की स्वच्छता के लिए है, ग्रौर श्रद्धा का ग्रटूट वल जीवन जोधन के लिए है। ग्रत ज्ञान की यथार्थता पर जितना वल दिया गया है, उतना ही उसकी सच्ची श्रद्धा पर भी दिया गया है।

१ "जीवागच्छन्ति सौग्गई," ---उत्तराघ्ययन ग्र० २८, गा० १-३।

ग्रात्मा <sup>9</sup> पर ग्रौर साथ ही ग्रन्य तथ्य भावो पर---वस्तुजगत पर सजीव श्रद्धा होना ही सम्यग्दर्शन है।

जैनवर्म में सम्यग्दर्शन <sup>२</sup> को बहुत महत्व दिया गया है। सम्यग्दर्शन के ग्रभाव में विपुल ग्रौर सूक्ष्म से सूक्ष्म ज्ञान भी ग्रजान ही रहता है ग्रौर उग्र से उग्र ग्रनुष्ठान भी मिथ्यानुष्ठान होता है <sup>3</sup> ज्ञानाभूति के पीछे यदि ग्र2ूट विश्वास, जीवित श्रद्धा या दृढ प्रतीति न हुई तो ज्ञान कदापि हितावह नहीं हो सकता।

त्रात्मा की स्वरूपच्युति का प्रधान कारण सम्यग्दर्शन का अभाव है। अद्धा के बिना न तो ग्रपने स्वरूप पर, और न ग्रपने स्वाधिकार की मर्यादा पर, दृढ़ प्रतीति होती है, और न ससार के ग्रनन्त-ग्रनन्त जड-चेतन द्रव्यो के स्वतन्त्र ग्रस्तित्व पर ही विश्वास होता है। उस अविश्वासी और मिथ्यादर्शी ग्रात्मा की यही भावना रहती है कि समूचा ससार मेरे इशारे पर नाचे, मेरी सत्ता स्वीकार करे ग्रीर मेरे शासन का कोई भी उल्लघन न करे। इस विषावत दृष्टि से ग्रात्मा को ही भ्रम मे नही डाल दिया है, वरन् विश्व की शान्ति का भी विष्वस किया है। दृष्टि की इस विमूढता का कारण तत्व को यथार्थ रूप मे न समझना और उस पर विश्वास न करना ही है।

जगत् मे जो सत् है, उसका कभी विनाश नही होता है, श्रौर जो ग्रसत् है, उसकी उत्पत्ति नही होती । जितने भी मौलिक द्रव्य इस लोक मे विद्यमान है, वे सव ग्रपने ग्रपने मूल स्वरूप मे स्थिर रहते है । एक द्रव्य दूसरा द्रव्य नही वनता, किन्तु प्रत्येक द्रव्य ग्रपनी ग्रनादिकालीन पर्याय-घारा में प्रवाहित हो रहा है, इस प्रकार प्रत्येक द्रव्य का रूपान्तर होता है, मगर द्रव्यान्तर नही होता ।

मूल द्रव्य<sup>४</sup> छह है और तत्व नौ<sup>५</sup> है। ज्रनेकान्त दृष्टि ही इन द्रव्यो या तत्वो को समझने की सर्वश्रेष्ठ प्रणाली है।

- २ उत्तराध्ययन---ग्र० २८, गा० ३०
- ३ उत्तराध्ययन---ग्र० २८, गा० २८
- ४ अनुयोगद्वार सूत्र १४१-१२४ ।
- ५ स्यानाग सूत्र, स्था० ९ सूत्र ।

वीतराग कथित श्रागम इन्हे समझने का अभ्रान्त साधन है। इस प्रकार के जीवन्त विब्वास को तत्वश्रद्धा कहते है।

तत्वश्रद्धा ही सम्यग्दर्शन है। सम्यग्दर्शन कभी-कभी आन्तरिक ज़ुद्धि से स्वत प्राप्त हो जाता है, और कभी-कभी सत्सगति से, या परोपदेश से प्राप्त होता है। शास्त्र में इनको कमश निसर्गज और अधिगमज सज्ञा प्रदान की गई है।

सम्यग्दर्शन का विरोधी गुण मिथ्यात्व है। जो श्रद्धा विपरीत है, सत्य-विरुद्ध है, वह मिथ्यात्व ग्रथवा मिथ्यादर्शन है। देव, गुरु ग्रौर धर्म के विषय मे भ्रमपूर्ण या विगरीत धारणा वनाने से मिथ्यात्व की उत्पत्ति होती है। मनुष्य ग्रज्ञानवश यह समझने मे ग्रसमर्थ हो जाता है कि ग्राराघ्य देव कैसा पावन, पवित्र, सम्पूर्ण ज्ञानमय ग्रौर सर्वथा निर्विकार होना चाहिए ? इस तथ्य को न समझने के कारण वह मिथ्यात्व के चक्कर मे फंस जाता है।

शास्त्र के ठीक अभिप्राय को न समझने के कारण ग्रथवा कुशास्त्र के स्वाघ्याय से शास्त्रीय मिथ्यात्व आता है ।

यह<sup>f</sup> पर यह बात घ्यान में रखनी होंगी कि बहुत कुछ पाठक की दृष्टि पर जास्त्र का सम्यक्-मिथ्यात्व निर्भर करता है। जिसकी दृष्टि निर्मल है, जो सम्यग्दर्शी है, वह मिथ्याश्रुत को भी अनेकान्त पद्धति से सगत बनाकर सम्यक्-श्रुत के रूप में परिणत कर लेता है। इसके विपरीत, आन्त धारणाओ से ग्रस्त मिथ्यादृष्टि सम्यक्श्रुत को भी विपरीत अभिप्राय ग्रहण कर मिथ्याश्रुत बना डालती है<sup>3</sup>।

त्रसत् गृरु के कारण भी ससार में मिथ्यात्व फैलता है । मनुष्य गुरु के वास्तविक स्वरूप को समझे बिना ही वेष, चमत्कार, या वाक्कौशल को देएकर किसी को गुरु मान लेता है । इससे वह गुरु के विपय में मिथ्यात्वी रह जाता है ।

मनुष्य धर्म के विषय मे यथार्थ को समझे विना, परम्परागत धर्म-विरुद्ध रूढियो को धर्म समझ लेता है । वह उसे कुलाचार, या ऐसा ही कुछ नाम देकर मानता है ग्रौर मिथ्यात्व का शिकार बनता है ।

जैनघर्म का स्रादेश है कि मनुप्य को इस प्रकार विपर्यय से वचकर स्रौर दुराग्रह का परित्याग करके देव, गुरु स्रौर घर्म के यथार्थ स्वरूप का ज्ञान प्राप्त करना चाहिए ।

१. तत्वार्थसूत्र अ० १, सूत्र २। २ नन्दी सूत्र ३. नन्दी सूत्र ।

जो ग्रात्मा प्रकृष्ट साधना के द्वारा सर्वज्ञ, सर्वदर्ञी, वीतराग, एवं ग्रनन्तर्शक्तिशाली वन गया है, जिसने मिथ्यात्व, ग्रज्ञान, मोह ग्रादि ज्रनेक प्रकार के विकारो पर पूर्ण रूप से विजय प्राप्त कर ली है, जो शुद्ध ग्रात्मस्वरूप की उपलव्धि कर चुका है, वह सच्चा देव है। वही अर्हन्त परमात्मा कहलाता है। ग्रर्हन्त को देव मानने की श्रद्धा, देव के प्रति सच्ची श्रद्धा कहलाती है।

जिस महात्मा के जीवन मे ग्रहिसा की सुगध महकती है, जो श्रपने विशुद्ध ग्रात्मस्वरूप की प्राप्ति के लिए प्रयत्नशील रहता है, जो पाच महाव्रतो द्वारा मुक्ति की ग्रनवरत साधना करता है, श्रौर जो विश्व के समस्त जीवो का कल्याण चाहता है, वह सच्चा गुरु है।

त्रात्मा को पूर्णता की ग्रोर ले जाने वाला, तथा तत्व का यथार्थ जान कराने वाला वीतराग कथित श्रुत, एवं मुक्ति प्राप्त कराने वाला चारित्र, धर्म माना गया है <sup>9</sup> ।

दयामय घर्म ग्रौर ग्रनेकान्तमय तत्व ही यथार्थ है । ग्रहिसा ही समग्र सदाचार की कसौटी है । इस प्रकार की दृढ प्रतीति सम्यग्दर्शन का मूल ग्राषार है ।

सम्यग्दृप्टि पुरुष के विचार सुलझे हुए होते है। उसमे कदाग्रह तथा मताग्रह नही होता। वह सत्य को सर्वोपरि मानता है ग्रौर सत्य की ही उपासना करता है। विनम्रभाव से वह सत्य के प्रति समर्पित है। सत्य पर उसकी ग्रविचल ग्रास्था है। दानवी शक्ति भी उसे सत्य से, धर्म या ग्रखण्ड ग्रात्म-विश्वास से विचलित नही कर सकतीं।

सम्यग्दृप्टि को शुद्ध य्रात्मस्वरूप की झाकी मिल जाती है । वह य्रनन्त य्रात्मिक ग्रानन्द से परिचित हो जाता है । य्रतएव भौतिक सुख उसे रुचिकर प्रतीति नही होते । वह भोग भोगता हुय्रा भी उनमे लिप्त नही होता ।

सम्यग्दर्शन को निर्मल बनाये रखने के लिए पाच<sup>2</sup> दोषो से वचना चाहिए.---

- १. गंका, वीतराग के वचन पर ग्रविश्वास ।
- २. काक्षा, परघर्म को ग्रगीकार करने की इच्छा।
- ३. धर्म के फल मे सदेह करना या सतो के प्रति ग्लानिभाव रखना
- १. ठाणांग सूत्र, ठाणा २, उ० १, सू० ७२ ।
- २. उपासक दर्शांग अ० १,

- ४ मिथ्यादृष्टियो की प्रशसा, और
- ५. मिथ्यादृष्टियो का घनिष्ठ परिचय ।

मुक्ति की साधना का मूल सम्यग्दर्शन है । सम्यग्दर्शन से ही ग्राघ्यात्मक विकास ग्रारभ होता है । यह स्वाभाविक है कि जब तक लक्ष्य शुद्ध न हो, ग्रौर दृष्टि निर्दोष न बन जाय, तब तक मनुष्य की सारी जानकारी ग्रौर उसके ग्राधार पर किया जाने वाला प्रयास, सफल नही होता । इसी के कारण सम्यग्-दर्शन मुक्ति का प्रथम सोपान माना गया है ।

जब अन्तःकरण में सम्यग्दर्शन की ज्योति प्रकाशमान होती है तो अनादिकालीन अन्धकार सहसा विलीन हो जाता है, और समग्र तत्व श्रपने वास्तविक रूप में उद्भासित होने लगते हैं। तभी आत्मा के प्रति प्रगाढ रुचि का ग्राविर्भाव होता है, और सासारिक भोग नीरस प्रतीत होने लगते हैं। यह शुद्ध-दृष्टि के लिए मुक्ति का द्वार खोल देती है।

सम्यग्दृष्टि जीवन मे प्रशम, सवेग, निर्वेद (विरक्ति), अनुकम्पा और ग्रास्तिक्य की पचपुटी भावना ग्राविर्भूत हो जाती है। वह सब प्रकार की मूट-ताश्रो से ऊपर उठ जाता है। और शुद्ध मुक्तिमार्ग को पहचान लेता है।

## सम्यग्दर्शन के ग्राठ ग्रंग

जैसे शरीर ग्रपने ग्रगोपागो में समाहित है, उसी प्रकार सम्यग्दर्शन भी ग्रपने ग्रगो में समाहितहै। सम्यग्दर्शन के ग्राठ ग्रग है, ग्रौर उनका स्वरूप समझने से सम्यग्दर्शन का स्वरूप समझ में ग्रा जाता है। उन ग्रगो का सक्षिप्त परिचय इस प्रकार है—

१ नि शकित वीतराग और सर्वज परमात्मा के वचन कदापि मिथ्या नही हो सकते। कपाय ग्रयवा ग्रज्ञान के कारण ही मिथ्या भाषण होता है। जो निष्कषाय, वीतराग और सर्वज्ञ होने के कारण पूर्णज्ञानी है, उनके वचन सत्य ही होते है। इस प्रकार वीतराग वचन पर दृढ श्रद्धा होना, नि शकित ग्रंग है।

२ निकाक्षित — किसी प्रकार के प्रलोभन में पडकर परमत की ग्रथवा सासारिक सुखो की ग्रभिलापा करना, काक्षा है। काक्षा न होना, निकाक्षित धर्म है।

---उत्तराध्ययन, ग्र० २८, गा० ३१

er i savet

१, "निस्संकीय"

३ निर्विचिकित्सा — मनि जन देह में स्थित होकर भी देह सम्वन्धी वासना से ग्रतीत होते हैं। ग्रतएव वे देह का सस्कार नहीं करते। उनके मलिन तन को देखकर ग्लानि न करना एव धर्म के फल में सन्देह करना, निर्विचिकित्सा ग्रग है।

४ ग्रमूढदृष्टित्व — सम्यग्दृष्टि की प्रत्येक विचारणा ग्रौर प्रवृत्ति विवेकपूर्ण होती है, उसने ग्रपने जीवन का जो प्रशस्त लक्ष्य नियत कर लिया है, उसकी ग्रोर ग्रागे वढने में सहायक विचार ग्रौर व्यवहार को ही वह ग्रपनाता है। किसी का ग्रधानुकरण वह नही करता। सोच विचार कर प्रत्येक कार्य करता है। जिससे सघ को लाभ हो, ग्रात्मा उज्ज्वल हो ग्रौर दूसरो के समक्ष स्पृहणीय ग्रादर्श खडा हो, ऐसी ही उसकी प्रवृत्ति होती है। इस प्रकार ग्रपनी प्रजा को जागृत रखना ग्रौर प्रमादग्रस्त न होने देना ही ग्रमूढदृष्टित्व ग्रग है।

५. उपवृ हण —जो गुणी जन है, विशिष्ट ज्ञानवान्, संयमी, धर्म-प्रभावक, समाजसेवक ग्रयवा सम्यग्दर्शी है, उनकी समुचित सराहना करना, उनके उत्साह की वृद्धि करना, यथाशक्ति सहयोग देना, और उन्हे वढावा देकर ग्रग्रसर करना उपवृ हण ग्रग है।

६. स्थिरीकरण — सासारिक कप्टो मे पडकर, प्रलोभन के वशीभूत होकर, या किसी ग्रन्य प्रकार से वाधित होकर जो सम्यग्दृष्टि ग्रपने सम्यक्त से च्युत होने वाला है ग्रथवा चारित्र से भ्रष्ट होने जा रहा है, उसका कष्ट निवारण करके या भ्रष्ट होने के निमित्त हटाकर, पुन. उसे स्थिर करना स्थिरीकरण ग्रग है।

७ वात्सल्य — ससार सम्वन्वी नातेदारियो मे साधर्मीपन की नातेदारी सर्वोच्च है। अन्यान्य रिश्ते मोह-वर्धक हैं, किन्तु साधर्मीपन का सम्वन्ध अप्रशस्त राग को दूर करने वाला श्रौर प्रकाश की ग्रोर ले जाने वाला है। ऐसा समझ कर सहधर्मी के प्रति उसी प्रकार ग्रान्तरिक स्नेह रखना, जैसे गाय अपने वछडे पर रखती है, वात्सल्य ग्रग कहलाता है।

प्रभावना — जगत मे वीतराग के मार्ग का प्रभाव फैलाना, धर्म सम्वन्वी भ्रम को दूर करना, और धर्म की महत्ता स्थापित करना प्रभावना ग्रग है।

प्रत्येक व्यक्ति में किसी न किसी प्रकार की विशिष्ट शक्ति विद्यमान रहती है। किमी में विद्यावल तो किसी में चारित्रवल, किसी में त्यागवल, तो किसी में तपोबल, किसी में वाक्यक्ति, तो किसी में लेखन शक्ति होती है। जिसमे जो शक्ति हो उसी के द्वारा धर्मशासन का प्रभाव बढाना सम्यग्दृष्टि ग्रपना कर्त्तव्य मानता है।

सम्यक्त्व के इन ग्राठ ग्रगो का भलीभाँति पालन करने वाला पुरुष ही सम्यग्दष्टि के पद का ग्रविकारी होता है।

## cat Kas

पुरिसा ! तुममेव तुमं-मित्तं, कि बहिया मित्तमिच्छसी ? पुरिसा ! अत्ताणमेव अभिनिगिज्झ एवं दुक्खा पमोक्खसि ।

ग्रा० ३।३ . ११७-५

हे पुरुष <sup>।</sup> तू ही तेरा मित्र है। वाहर क्यो मित्र की खोज करता है <sup>?</sup> हे पुरुष ग्रपनी ग्रात्मा को वश में कर । ऐसा करने से तू सर्व दुखो से मुक्त होगा ।

۸

न चित्ता तायए भासा कुओ विज्जाणु सासणं । विसण्ण पाव कम्मेहिं, बाला पंडियमाणिणो ॥ —उत्तराध्ययन, अ०६, गा० ११ ।

पहावंतं निगिण्हामि सुयरस्सी समाहियं । न मे गच्छई उम्मग्गं मग्गं च पडिवज्जई ॥

--- उत्तराध्ययन, अ० २, गा० ५६ ।

हे साधक !

いいしていていていていていてい

नाना प्रकार की भाषास्रो का विज्ञान जीव को दुर्गत मे पडने से नही रोक सकता। जो पाप कर्मो मे निमग्न हैं और अपने को पण्डित मानते है ऐसे मूर्ख मनुष्यो को भला विद्याओं का शिक्षण कहाँ तक सरक्षण दे सकेगा ?

हे साधक<sup>1</sup> सद्ज्ञान वह है जो भागते हुए मन रूपी घोड़े को ज्ञान रूपी लगाम द्वारा अच्छी प्रकार नियत्रित कर ले, इससे साधक तेरा अश्व उन्मार्ग मे नही जा सकेगा, और ठीक मार्ग को ग्रहण कर सकेगा।

# सम्यग्ज्ञान

. ,

## सम्याग्हान

१. स्वरूप :----जैन दर्शन के अनुसार ज्ञान चैतन्यस्वरूप है। वह आत्मा का स्वाभाविक गुण है और इसलिए आत्मा से अभिन्न है। यद्यपि आत्मा और ज्ञान में गुणी-गुण संबध है, तथापि गुणी और गुण में जैन-दर्शन भेद नहीं मानता। प्रतएव आत्मा ज्ञानमय है। उस में अनन्त ज्ञानशक्ति स्वभाव से ही विद्यमान है, किन्तु ज्ञानावरण कर्म से आच्छादित होने के कारण ज्ञान का पूर्ण प्रकाश नही होता। ज्यो-ज्यो आवरण हटता जाता है, ज्ञान प्रकाश बढता जाता है। जब यावरण पूर्ण रूप से नष्ट हो जाता है तो आत्मा का सर्वज्ञ रूप प्रकट हो जाता है।

कोई भी जान नेत्र की भाति केवल परप्रकाशक नही होता, और न स्वप्रकाशक ही '। जैनधर्म ज्ञान, ज्ञाता और ज्ञेय की त्रिपुटी में एकान्तत पार्थक्य स्वीकार नही करता। आत्मा ज्ञाता तो है ही, अपने ज्ञान गुण से अभिन्न होने के कारण ज्ञान रूप भी है, और स्वय प्रतिभा सम्पन्न होने के कारण ज्ञेय भी है। इसी प्रकार ज्ञान वस्तु के बोध में कारण होने से ज्ञान है, और स्वप्रकाश्य होने से ज्ञेय भी है, और कर्नृत्व की विवक्षा से ज्ञान भी है।

१ "स्व पर प्रकाशकं ज्ञानम्", (जैनन्याय तर्क संग्रह)

مر بين

२. ज्ञान को यथार्थता और अयथार्थता :----यथार्थ वोध सम्यग्जान ग्रौर ग्रयथार्थ वोध मिथ्याज्ञान कहलाता है १ । यथार्थता ग्रौर ग्रयथार्थता से क्या ग्रभिप्राय है ? इस प्रक्न का उत्तर दो प्रकार से दिया जा सकता है-लोकिक ग्रर्थात् दार्शनिक दृष्टिकोण से, ग्रौर ग्राच्यात्मिक दृष्टिकोण से ।

जिस ज्ञान में सजय, विपर्यास अनव्यवसाय न हो, वह ज्ञान दार्शनिक दृष्टिकोण से यथार्थ माना जाता है <sup>२</sup> । किन्तु आघ्यात्मिक दृष्टिकोण से वहीं ज्ञान यथार्थ हो सकता है जिस के पीछे मिध्यात्व न हो । मिथ्यात्व या मिध्या-दर्शन, ज्ञान को मिथ्या वना देता है। जिस आत्मा में सम्यग्दर्शन की अभिव्यक्ति हो चुकी है, जिसकी दृष्टि शुद्ध हो चुकी है, उसका ज्ञान आव्यात्मिक दृष्टि से सम्यग्जान है ।

इसके विपरीत जो ज्ञान सशय ग्रादि समारोपो से युक्त है, ग्रर्थात् जो संशययुक्त है, सर्प को रस्सी समझने के समान विपरीत बोघ रूप है या ग्रनिर्णा-यक है, वह दार्शनिक दृष्टिकोण से ग्रयथार्थ है, ग्रौर जिस ज्ञान के पीछे मिध्यात्व है, दुराग्रह है, दुरभिनिवेश है, ग्राघ्यात्मिक जागृति नही है, ग्रौर लक्ष्य की पवित्रता नही, वह ग्राघ्यात्मिक दृष्टि से ग्रयथार्थ है।

३. ज्ञान के भेद :---ज्ञान सामान्य रूप से एक है, फिर भी उसे विविच प्रकार से भेद-प्रभेद करके समझाने का प्रयत्न किया गया है। ज्ञान की तरतम ग्रवस्थान्नो, कारणो एवं विषय ग्रादि के ग्रावार पर यह भेद-प्रभेद किये गये हैं।

मूलत ज्ञान पाच प्रकार का है ---

- १. मतिज्ञान
- ২. প্রুরঙ্গান
- ३. ग्रवधिज्ञान
- ४. मन पर्यवज्ञान
- ४ केवलज्ञान <sup>3</sup>

४. ज्ञान की प्रत्यक्ष परोक्षता —इन पाच ज्ञानो में से पहले के दो ग्रयीत मतिजान ग्रौर श्रुतजान परोक्ष है, ग्रौर ग्रन्तिम तीन ज्ञान प्रत्यक्ष है। इतर भारतीय दर्शन साधारणतया इन्द्रियो द्वारा होने वाले ज्ञान को प्रत्यक्ष मानते है।

१.--२. द्रव्य संग्रह ।

२. स्थानांग, सूत्र, स्थान २, उ० १, सूत्र ७१ ।

३. नन्दी सत्र

नेत्रो मे रूप को देखना, नासिका से गध का जान होना, जिह्वा से रस का, त्वचा से शीतोष्ण ग्रादि स्पर्जों का, ग्रौर कान से शब्द का ज्ञान होना, उनके मन्तव्य के ग्रनुसार प्रत्यक्ष ज्ञान है। किन्तु जैनदर्शन इन्द्रिय-मनोजन्य ज्ञान को प्रत्यक्ष नहीं मानता। जैनदर्शन के ग्रनुसार वास्तव में प्रत्यक्ष ज्ञान वह है, जो इन्द्रियो ग्रौर मन की सहायता की ग्रपेक्षा न रख कर साक्षात् ग्रात्मा से ही होता है। हा, लोक व्यवहार के ग्रनुरोध से इन्द्रियजन्य ज्ञान भी प्रत्यक्ष कहा जा सकता है, किन्तु वह साव्यवहारिक प्रत्यक्ष ही है, पारमायिक नही।

५ मतिज्ञान के भेद ---मतिज्ञान कारणभेद से दो प्रकार का है-इन्द्रियजन्य ग्रीर मनोजन्य । <sup>9</sup> चक्षु ग्रादि इन्द्रियो से होने वाला जान इन्द्रियजन्य कहलाता है ग्रीर मन से होने वाला मनोजन्य । मन आन्तरिक कारण है ग्रीर रूप ग्रादि किसी एक ही विषय ग्रादि को ग्रहण नहीं करता, इस कारण उसे ग्रनिन्द्रिय कहते हैं । मतिज्ञान सामान्यरूप से एक होने पर भी विषय-भेद से पांच प्रकार का माना गया है <sup>२</sup> ।

१ मति, २ स्मृति, ३ सज्ञा, ४ चिन्ता, ४ ग्रभिनिबोध।

मति - वह ज्ञान है, जो इन्द्रिय और मन से उत्पन्न हो, तथा वर्तमान-विषयक हो।

संज्ञा –पूर्वानुभूत और वर्तमान मे ग्रनुभव की जाने वाली वस्तु मे एकत्व या सादृश्य का ग्रनुसधान करना । इसका दूसरा नाम प्रत्यभिज्ञान भी है ।

चिन्ता -- भविष्य की विचारणा।

अभिनिवोध --ग्रनुमान।

६ ज्ञान का कम विकास ---चेतना जीव का ज्ञानरूप गुण है, श्रौर मूल मे वह एक है। कही विपय के ग्राधार पर श्रौर कही कारणो के श्राधार पर, श्रनेक भेद-प्रभेद करके उसकी मीमासा की गई है। ज्ञान उत्पन्न होता है तो पहले पहल इतना सामान्य होता है कि वह वस्तु के विशेष धर्मों को नही

१ स्थानांगसूत्र स्थान २ उ० १, सू० ७१।

२ नन्दी सूत्र, मतिज्ञान, गा० ८०, तत्त्वार्थसूत्र, १-१३।

जान सकता । वह सत्ता मात्र का ग्राहक होता है, जिसकी सत्ता को वह ग्रहण करता है, उसके नाम, गुण, क्रिया, जाति ग्रादि विशेप धर्मों के जानने मे ग्रसमर्थ होता है । उपयोग की यह प्राथमिक ग्रवस्था दर्शन कहलाती है ' । दर्शन के पश्चात् उपयोग की धारा प्रग्रसर होती है । उस समय भी प्रनेक ग्रवस्थाए होती है । उन सूक्ष्म ग्रवस्थाग्रों का भी जैन-शास्त्रो में दिग्दर्शन कराया गया है । पर यहा ग्रधिक विस्तार मे न जाकर चार स्यूल ग्रवस्थाग्रो का ही वर्णन कर देना पर्याप्त होगा वे चार ग्रवस्थाएँ ये हैं.---

१. ग्रवग्रह २. ईहा ३. ग्रवाय और ४ घारणा २

दर्शन मे सत्ता नामक महासामान्य (परसामान्य) का वोध हो पाया था, 'कुछ है,' इतनी-सी प्रतीति हुई थी । उसके अनन्तर जव उपयोग ने अपरसामान्य (मनुष्यत्व आदि अवान्तर सामान्य) को ग्रहण किया और 'यह मनुष्य है,' ऐसी प्रतीति हुई तो वह उपयोग अवग्रह कहलाया। अपर-सामान्य को जान लेने के वाद उपयोग का झुकाव विशेप की ओर होता है। वह झुकाव ईहा कहलाता है। ईहा विशेप की विचारणा है। इस विचारणा के पश्चात् जव जान विशेष का निञ्चय करने मे समर्थ हो जाता है तो वह अवाय या अपाय कहलाता है।

ग्रवाय के पश्चात् धारणाज्ञान होता है। उसके तीन रूप है --ग्रवि-घ्युति, वासना ग्रौर स्मृति। इनके उत्पन्न होने के पश्चात् ग्रवाय ज्ञान जितने काल तक स्थिर रहता है, ग्रर्थात् उपयोग पलटता नही है, वह ग्रविच्युति कहलाता है। उपयोग पलट जाने पर पूर्ववर्ती ज्ञान संस्कार का रूप ग्रहण करता है तो वासना कहलाता है। कालान्तर मे कोई निमित्त पाकर वासना का पुन. जागृत हो जाना स्मृति है।

इस प्रकार एक ही ज्ञान की धारा कम से विकसित होती हुई ग्रनेक नामो से ग्रभिहित होती है। विकास-क्रम के प्राधार पर ही उसके पूर्वोक्त चार भेद किये गये है।

ये चारो ज्ञान पांच इन्द्रियो से तथा मन से होते है। इस प्रकार कारण

- १ द्रव्यसंग्रह, गा० ४३।
- २. नदीसूत्र २७, तत्त्वार्थसूत्र, १-१५

के ग्राधार पर ग्रवग्रह ग्रादि चारो के छह-छह भेद होते है ग्रीर सव मिलकर चौवीस भेद हो जाते है।<sup>9</sup>

यहां एक स्पप्टीकरण कर देना ग्रावश्यक है। मन ग्रौर पाच इन्द्रियाँ ये ज्ञान के छह साधन दो वर्गो मे विभक्त है, पहले वर्ग मे चक्षु ग्रौर मन को छोड कर शेप चार इन्द्रियाँ सम्मिलित है, जो ग्रपने ग्रपने विपय का स्पर्श करके उसे जानती है। दूसरे वर्ग मे मन ग्रौर चक्षु-इन्द्रिय है, जो ग्रपने विषय को स्पर्श किये विना, दूर से ही जानती है।

इस भेद के कारण ज्ञान के कम में भी भिन्नता होती है। उस कमभेद को मन्दकम और पटक्रम कहते हैं। मन और नेत्र पटक्रम वाले, और चार इन्द्रियां मन्दकम वाली है। स्पर्शेन्द्रिय के साथ जब तक वायु का स्पर्श न हो, वह वायु को नही जान सकता। जिह्ला के साथ पदार्थ का सयोग होने पर ही रस का जान होता है। इसी प्रकार गंध के पुद्गलों का नासिका के साथ और भाषाद्रव्यों का कर्णेन्द्रिय के साथ स्पर्श होना ग्रनिवार्य है। तभी उनका ज्ञान होता है।

इन्द्रिय श्रोर विषय का यह सवध व्यंजन कहलाता है। ग्रवग्रह ज्ञान का कारण होने से चार प्रकार का यह व्यजन भी श्रवग्रह ही कहलाता है। पूर्वोक्त चौवीस भेदो मे इन चार भेदो को सम्मिलित कर दिया जाय तो मतिज्ञान के ग्रट्ठाईस भेद होते हैं।

७ अतुत ज्ञान — सामान्यत श्रुत का ग्रर्थ है-'सुना हुग्रा'। वक्ता द्वारा प्रयुक्त शब्द को सुनकर श्रोता को वाच्य-वाचकभाव सबध की सहायता से जो शब्दबोध होता है, वह श्रुतज्ञान कहलाता है। इस परिभाषा से स्पष्ट है कि श्रुतज्ञान से पहले मतिज्ञान का होना ग्रनिवार्य है। ज्ञान के द्वारा श्रोता को शब्दो का जो ज्ञान होता है, वह मतिज्ञान है। तदनन्तर उस जब्द के द्वारा शब्द के वाक्य पदार्थ का ज्ञान होना श्रुतज्ञान है।

८ मति-श्रुत का अन्तर -इस प्रकार मतिज्ञान ग्रौर श्रुतज्ञान मे कार्य-कारण का सवध है। मतिजान कारण ग्रौर श्रुतज्ञान कार्य है। मतिज्ञान के ग्रभाव मे श्रुतज्ञान उत्पन्न नही होता। यद्यपि दोनो ज्ञान साथी है, परोक्ष है, तथापि उनमे भिन्नता है। मतिज्ञान मूक ग्रौर श्रुतज्ञान मुखर है। मतिज्ञान

१. स्थानागसूत्र, स्थानांग ६, तत्त्वार्थसूत्र १।१६।

प्राय वर्तमान विषय का ग्राहक है, जब कि श्रुतज्ञान त्रिकाल विषयक होता है। उदाहरण की भाषा में यह कहा जा सकता है कि मतिज्ञान यदि दूध है, तो श्रुतज्ञान खीर है। मतिज्ञान सण है तो, श्रुतज्ञान उसमें बनी रस्सी है। ग्रभिप्राय यह है कि इन्द्रिय-मनोजन्य दीर्घकालीन ज्ञानधारा का प्राथमिक प्रपरि-पक्व ग्रज्ञ मतिज्ञान है, और उत्तरकालीन परिपक्व ग्रज्ञ श्रुत ज्ञान है<sup>9</sup>। श्रुत-ज्ञान ग्रगर ग्रपनी पूर्ण मात्रा में प्राप्त हो जाता है तो मनुष्य श्रुतकेवली कहलाता है।

श्रुत ज्ञान के मूल दो भेद है<sup>२</sup> द्रव्यश्रुत ग्रौर भाव श्रुत । भाव श्रुत ज्ञानात्मक है ग्रौर द्रव्य श्रुत जब्दात्मक । द्रव्यश्रुत ही ग्रागम कहलाता है।

९. श्रुत का प्रामाण्य --धर्म के क्षेत्र में ग्रागम की सर्वाधिक महत्ता है। धर्म का धुरा ग्रागम के इर्दगिर्द घूमा करता है। धार्मिक व्यक्ति की दृष्टि किया, सभ्यता ग्रौर संस्कृति ग्रागम से प्रनुप्राणित होती है। ग्रनेक भारतीय दर्जनो की भाति जैनधर्म भी ग्रागम का प्रामाण्य ग्रगीकार करता है; किन्तु उसके प्रामाण्य की उसने एक विगिष्ट कसौटी ग्रगीकार की है।

यहा पड्ले ही विञेषणढारा यह स्पप्ट कर दिया गया है कि अपौरुषेय होने के कारण नही, वरन् आप्त पुरुप द्वारा प्रमाणित होने के कारण ही आगम को प्रामाणिक माना जाता है, कौन सा आगम आप्तप्रणीत है और कौन सा नही ? यह निर्णय करने के लिए जेप विञेषण प्रयुक्त किये गये है।

जैनवर्म के अनुसार अनेकान्त दृष्टि के प्रवर्तक, अखण्ड सत्य के द्रप्टा, केवल ज्ञानी तीर्थद्धर देव ने समस्त जगत के जीवो की करुणा के लिए प्रवचन-

- २ स्थानांग सूत्र, स्था० २।
- ३ स्थानांग, स्था० २-७१

१ "मई पुन्वं जेण सुअ न मई सुअ पुन्विआ", नन्दिसूत्र २४।

प्रसूनो की वृष्टि की है । तीर्थ द्भर के प्रधान शिष्य गणधर देव ग्रपने बुद्धिपट मे उन कुसुमो को झेलते है ग्रौर प्रवचन-माला गूँयते है । यह प्रवचनमाला जैन परम्परा मे ग्रागम-प्रमाण के रूप मे स्वीकार की गई है ।

जव तर्क थक जाता है, लक्ष्य ग्रस्थिर होकर डगमगाने लगता है ग्रौर चित्त में चचलता उत्पन्न हो जाती है, तो ग्राद्यप्रणीत ग्रागम ही मुमुक्षु जनो का एकमात्र ग्राधार वनता है। यह ग्रागम ही द्रव्यश्रुत कहलाता है ग्रौर द्रव्यश्रुत के सहारे उत्पन्न होने वाला ज्ञान भावश्रुत कहलाता है।

१०. भेद----कर्तृ भेद से थ्रागम दो भागो मे विभाजित किया जा सकता है। ग्रंगप्रविष्ट ग्रौर ग्रंगवाह्य। जिस श्रुत का साक्षात् तीर्थ ड्वर भगवान् ने उपदेश दिया ग्रौर जिसे ग्रगाध मेधा एव वुद्धि के धारक गणधरो ने शब्द-वद्ध किया, वह ग्रंगप्रविष्ट कहलाता है। ग्रगप्रविष्ट का शब्दार्थ है-'ग्रगो मे ग्रन्तर्गत' श्रक्षर-पुरुष के वारह ग्रग है, जिनके नाम ये है ----

१ आचारांग २. सूत्रकृतू ३ स्थान ४ समवाय ५ व्याख्याप्रज्ञप्ति ६. ज्ञातृघर्मकथा ७ उपासकदज्ञा ८. अन्तकृद्दज्ञा ९. अनुत्तरौपपातिक १०. प्रइनव्याकरण ११ विषाक १२ दृष्टिवाद।<sup>९</sup>

यह वारह ग्रग समस्त जैनवाड़मय के मूलाधार है। इन्हे 'गणिपिटक' कहा गया है। इन ग्रगसूत्रो के ग्राधार पर, इनसे ग्रविरुद्ध विभिन्न स्थविरो एवं ग्राचार्यों द्वारा रचित ग्रागम ग्रगवाह्य कहलाता है। ग्रंगवाह्य ग्रागमो की सख्या निर्घारित नही की जा सकती; मगर उनकी प्रामाणिकता का ग्राधार ग्रग शास्त्र ही है।

जैनाचार्यो ने विपुल श्रुत की रचना की है। वारह उपागसूत्र, चार मूलसूत्र, चार छेदसूत्र, और ग्रावश्यक सूत्र ग्रादि ग्रागम तो है ही, इनकी व्याख्या के रूप मे भी चूर्णि, निर्यु क्ति ग्रौर टीका ग्रादि का प्रणयन किया गया है, जिसका बहुत वडा परिमाण है।

इसके ग्रतिरिक्त भी बहुसख्यक जैनाचार्यो ने ग्राघ्यात्मिक, ग्रौर दार्शनिक साहित्य का स्वतत्र ग्रथो के रूप मे निर्माण किया है ग्रौर ग्रागम प्ररूपित सक्षिप्त तत्त्व का हृदयग्राही तर्कसगत ग्रौर विशद विवेचन किया है । जैनाचार्यो को बहुत-सी रचनाएँ न केवल भारनीय साहित्य, ग्रपितु विब्व साहित्य के विशाल भंडार की ग्रनमोल मणियाँ है ।

११ जैनाचार्यों की साहित्य-सेवा — प्रसगवज्ञ यह उल्लेख कर देना प्रनुचित न होगा कि जैनाचार्यों ने साहित्य के किसी भी तत्कालीन प्रचलित अग को ग्रछ्ता नही छोडा है। ग्रध्यात्म, नीति और दर्शन तो उनके प्रधान ग्रीर प्रिय्रूंविण्य रहे ही है, व्याकरण, काव्य, कोप, ग्रलकार, छद, वैद्यक, ज्योतिप, मंत्र, राजनीति, इतिहास ग्रादि-ग्रादि सभी विषयो पर उन्होने ग्रपनी कलम चलाई, और भारतीय साहित्य को विपुलता, नूतनता एव दिव्यता प्रदान की।

लोक-भाषाय्रो को साहित्यिक रूप मे उपस्थित करने की मूल कल्पना जैनाचार्यो की ही देन है। दक्षिण मे भी कर्णाटक भाषा के प्राचीन साहित्य मे से जैनाचार्यो की कृतिया पृथक कर दी जाए, तो उसमे कुछ शेप नही रह जाता। इस प्रकार भारत की प्राकृत, मस्कृत तथा विभिन्न प्रान्तीय भाषाय्रो की समृद्धि मे जैनो का बहुत बडा भाग है।

अवधिज्ञान — प्रभी तक जिस मति ग्रौर श्रुत-ज्ञान का निरूपण किया गया है. वह परोक्ष ज्ञान था, क्योकि उसकी उत्पत्ति इन्द्रियो ग्रौर मन पर ग्रवनम्चित थी, यह दोनो जान न्यूनाधिक मात्रा मे सभी ससारी जीवो को होते ही है। एकेन्द्रिय से लेकर पचेन्द्रिय तक कोई जीव ऐसा नहीं, जिसे यह प्राप्त न हो। यह वात दूसरी है कि सम्यग्दृष्टि के वह ज्ञान सम्यग्ज्ञान ग्रौर मिथ्या-दृष्टि के मिथ्याज्ञान होते है, सगर सामान्य रूप से वह होते ग्रवश्य है।

यव जिन प्रत्यक्ष जानो का स्वरूप दिखलाना है, वे ऐसे नही । जहाँ तक मनुग्यो यौर नीर्थ च्करो का सम्वन्ध है, उन्हें ग्रवधिज्ञान साधना के द्वारा ही प्राप्त हो सकता हे। वह साधना मौजूदा जन्म की भी हो सकती है, और पूर्व-जन्म की भी । त्रात्मा पुन पुन जन्म-मरण कर रहा है। वह जब नवीन जन्म केना है, नो कोरा नही जन्मता, वरन् ग्रपने पूर्वजन्मो के भले-बुरे सस्कारो से अन्प्राणित भी होना है। ग्रतएव जिस ग्रात्मा ने पूर्व जन्म मे साधना की है, वह उनके फलस्वन्य वर्तमान जन्म में ग्रवधिज्ञान प्राप्त कर लेता है।

भ्रवधि का ग्रयं है 'सीमा' या 'मर्यादा' । जब आत्मा इन्द्रिय और मन की मतायता के विना ही, नाक्षात् प्रात्मिक शक्ति के द्वारा रूपी पदार्थों को,

मर्यादित रूप में जानने लगता है, तब उसका वह जान अवधिज्ञान कहलाता है।

मानव जाति ईर्षा कर सकती है कि देवयोनि और नरकयोनि के जीवो को जन्म से ही ग्रवधिज्ञान प्राप्त रहता है <sup>9</sup>। मगर नरक योनि के जीवो के लिए वह ग्रधिक दूख का ही कारण बनता है।

मन पर्यायज्ञान — मन पर्याय ज्ञान विशिष्ट साधक को ही प्राप्त होता है <sup>२</sup> । जिसने सयम की उत्कृष्टता प्राप्त की है, जिसका अन्त करण अत्यन्त निर्मल हो चुका है, वही उस जान का अधिकारी होता है । इस ज्ञान के द्वारा किसी भी समनस्क प्राणी की चित्तवृत्तियो को, मनोभावो को जाना जा सकता है ।

सयम की उत्कृष्ट साधना मनुष्य योनि में ही होती है, अतएव यह ज्ञान मनुष्य को ही हो सकता है।

अवधिज्ञान और मन पर्यायज्ञान-दोनो ही यद्यपि अपूर्ण है, तथापि वह असाधारण है, उनकी एक वडी विशेषता यही है कि उनकी उत्पत्ति न इन्द्रियो से होती है, न मन से। आत्मिक चैतन्यशक्ति ही उनके प्रादुर्भाव का कारण है। (आधुनिक वैज्ञानिक जिसे (Clairvoyance) कहते हैं, उसके साथ कथचित् अवधिज्ञान की तुलना की जा सकती है। मन पर्याय ज्ञान टैलीपैथी या (Mind Reading) से मिलता-जुलता है।)

केवल ज्ञान <sup>3</sup>-जैनधर्म ज्ञान की पराकाष्ठा को ग्रनन्त ग्रौर ग्रसीम मानता है। ब्रह्मज्ञान, ग्रात्मज्ञान वा केवलज्ञान, ज्ञान की उसी पराकाष्ठा के बोधक है।

जिस ज्ञान से त्रिलोकवर्ती ग्रौर त्रिकालवर्ती समस्त वस्तुए एक साथ जानी जा सकती है, वह सर्वोत्तम ज्ञान, केवल ज्ञान कहलाता है। इस ज्ञान की प्राप्ति होने पर ग्रात्मा सर्वज्ञ, सर्वदर्शी ग्रौर परम चिन्मय वन जाता है। मनुष्य की साधना का यह ग्रन्तिम फल है। इस फल की प्राप्ति होने पर ग्रात्मा जीवन-मुक्त हो जाता है, ग्रौर पूर्ण सिद्ध के सन्निकट पहुँच जाता है।

- २. स्थानांग सूत्र० स्था० २, उद्देशा० १, सू० ७१।
- ३ स्थानांग सू० स्थान ५, उद्देशा ३, सू० ४६३।

१ नन्दी सूत्र ७।

विषय ग्रथवा कारण के ग्राधार पर ग्रन्यान्य ज्ञानो के ग्रनेक भेद-प्रभेद होते है, किन्तु केवलजान में कोई भेद संभव नही, क्योकि यह परिपूर्ण ज्ञान है, ग्रौर पूर्णता में किसी प्रकार की भिन्नता नहीं होती। उक्त पाँच जानों में से मतिज्ञान, श्रुतज्ञान ग्रौर ग्रवधिज्ञान, मिथ्यात्व के समर्ग से मिथ्याज्ञान भी हो सकते हैं। किन्तु मन पर्यव, ग्रौर केवलज्ञान मिथ्यादृष्टि को प्राप्त नहीं होते। ग्रतएव वे सम्यग्जान ही होते हैं।

## विञ्च का विञ्लेषण

### द्रव्य व्यवस्था

१ द्रव्य मीमांसा का उद्देश्य — द्रव्य ग्रथवा तत्त्व का योध जीवन की प्रक्रिया का मूलभूत ग्रग है । श्रमण संस्कृति के तत्त्व निरूपण का उद्देश्य जिजासा-पूर्ति नही, चारित्र-लाभ है । इस जानघारा का उपयोग, साधक ग्रात्मविशुद्धि के लिए ग्रींर प्रतिवन्धक तत्त्वो के उच्छेद के लिए करता है ।

जैन धर्म वैज्ञानिक धर्म है। उसका साहित्य निगूढ वैज्ञानिक मीमासा प्रस्तुत करता है। द्रव्य व्यवस्था जैन विज्ञान का विलक्षण य्राविष्कार है। प्राधुनिक वैज्ञानिक य्रनुसंधान जैन विज्ञान के य्रकाट्य तथ्यो पर यपनी स्वीकृति की मुहर लगाता जा रहा है। जैन तत्त्वज्ञान य्रौर य्राधुनिक विज्ञान की समताएँ यनेक वार विद्वानो का विस्मय का विषय वन जाती है। भौतिक साधनो के सहारे तत्त्वग्रन्वेषण करने वाले वैज्ञानिको से थ्रात्मज्ञानी महात्मा कहीं ध्रागे भी वंढ़ गये, यही तो थ्रात्म-साक्षात्कार करने वाले दिष्य द्रष्टाग्रो का चमत्कार है।

किन्तु जहाँ दोनो के तत्त्वनिरूपण मे वहुत कुछ साम्य है, वही से दोनो के उद्देश्य में वहुत वडा वैपम्य भी है । जैन धर्म के ग्रनुसार तत्त्वज्ञान मुक्तिलाभ का एक ग्रनिवार्य साधन है, जब कि विज्ञान का लक्ष्य विज्ञान ही है ।

प्रत्येक विचार स्याद्वाद से परिमार्जित हो, त्रौर प्रत्येक ग्राचार ग्रहिसा से परिपूर्त हो तो साधक के मुक्तिलाभ मे कुछ विलम्ब नही रहता, इसी कारण मारित्र से भी पूर्व तवत्त्जान को स्थान दिया गया है।

२. द्रव्य क्या है ? ' 'द्रव्य', शब्द 'द्रव' घातु से निष्पन्न है। जिसका अर्थ

१ गुणपर्यायवर् द्रव्यम्, तत्त्वार्थं सूत्र० अ० ५, सू ३८, उत्तराध्ययन, अ० २८, गा० ६।

है कि द्रवित होना, प्रवाहित होना । ससार के समस्त पदार्थ उत्पन्न होते हैं, समय पाकर नष्ट होते हैं, फिर भी उनका प्रवाह सतत गति से चलता ही रहता है। इस प्रकार तत्त्व के तीन स्वरूप निश्चित होते है–उत्पन्न होना, नष्ट होना, ध्रुव बना रहना।

कुम्भकार खेत में से मिट्टी लाता है, ग्रौर घडा वनाता है। तब घडे की उत्पत्ति होती है श्रौर मृत्तिका का नाश हो जाता है। मृत्तिका ग्रौर घट, दोनो़ ग्रवस्थाग्रो में विद्यमान सामान्य तत्त्व धीव्य है।

तात्पर्य यह है कि प्रजनन और विनाश की ग्रविरत गतिशील धारा मे भी पदार्थ का मूल स्थायी रहता है। इसी ज्ञान को भगवान् महावीर ने मातृका त्रिपदी <sup>9</sup> कहा है। इन तीन अशो का समन्वय होना ही सत् <sup>2</sup> का लक्षण है। इस त्रसीम और ग्रनन्त विब्व का कण-कण तीनो ग्रशो से समन्वित है, जिसमे यह तीनो ग्रश नहो, ऐसी किसी वस्तू की सत्ता सभव नही है।

३ विश्व का मूल — तात्त्विक एव मौलिक दृष्टि से विश्व का विश्लेपण किया जाय तो दो तत्त्व या द्रव्य उपलब्ध होते है <sup>3</sup>, चेतन और जड़ । कतिपय दार्शनिक जगत् के मूल मे एक मात्र चैतन्यमय तत्त्व की सत्ता ग्रगीकार करते हैं तो दूसरे एक मात्र जड तत्त्व की । मगर जैनधर्म न ग्रद्दैतवादी है, और न ग्रनात्म-वादी । ग्रतएव वह दोनो तत्त्वो के स्वतन्त्र ग्रस्तित्व को स्वीकार करता है । जड़ तत्त्व मे इतनी विविधता और व्यापकता है कि उसे समझने के लिए थोड़े पृथक्करण की ग्रावश्यकता होती है । ग्रतएव उसके पाच विभाग कर दिये गये है । जीव के साथ उन पाच प्रकार के ग्रजीवो की गणना करने से सत् पदार्थी की सख्या छह स्थिर होती है । वे यह है :—

१. जीव, २ पुद्गज, ३ धर्मास्तिकाय, ४. ग्रधर्मास्तिकाय, ४. ग्राकाश, ६. काल ।

सत् का दूसरा नाम द्रव्य है । यह समग्र चराचर लोक इन्ही षट्द्रव्यो का प्रपच है । इनके म्रतिरिक्त ग्रन्य कुछ भी नही है । द्रव्य नित्य है, ग्रतएव

२ सद्दव्वं वा, व्याख्याप्रज्ञप्ति, श० ८, उ०९ ।

. .....

३. सीवदव्वा य, अजीव दव्वा य, अनुयोग, सू०, १४१

. ۲۰۰۶ (۲۰۰۶) ৬২

१ माउयाणु्योगे, उपन्ने वा, विगये वाधुवे वा, स्थानाम, स्था० १०,

लोक भी नित्य है। उसका किसी भी भौतिक लोकोत्तर शक्ति ढारा निर्माण नहीं किया गया है। ग्रनेक कारणो से समय-समय पर उसमें परिवर्तन हुन्ना करते है, परन्तु मूल द्रव्यो का न नाज होता है और न उत्पाद ही। इसी कारण जैन-धर्म ज्रनेक मुक्तात्मा (ईव्वरो) की सत्ता स्वीकार करता हुन्ना भी उन्हे सृप्टिकर्त्ता नही मानता।

जीव, पुद्गल ग्रादि को द्रव्य कहने का कारण, उनका विविध परिणामो से द्रवित होना है । परिणाम या पर्याय के विना द्रव्य नही रहता श्रौर विना द्रव्य के पदार्थ का ग्रस्तित्व नही होता ।

४ पृथक्करण-हम जिसे वस्तु कहते हैं, उसमे तीन ग्रश विद्यमान होते है--- इव्य, गुण और पर्याय '। वस्तु का नित्य ग्रग द्रव्य है, सहभावी ग्रश गुण है, और कमभावी ग्रश पर्याय है। एक उदाहरण द्वारा इन तीनो का स्वरूप समझे-जीव व्रव्य है, उसका सदा विद्यमान रहने वाला ज्ञान चैतन्य-गुण है ग्रौर मनुप्य पगु, कीट, पतग ग्रादि दगाये पर्याय है। यह नीनो ग्रंग सदैव परस्पर ग्रनुस्यूत रहने है, और वस्तु कहलाते है।

सक्षेप में द्रव्य वह है जो गुग ग्रीर पर्याय से मुक्त हो, ग्रयवा जो उत्पाद ग्रीर विनाश से युक्त होकर भी ग्रपने मूल स्वभाव का त्याग न करने के कारण झुब हो ।

वस्तुग्रो में पाई जाने वाली भिन्नता टो प्रकार की होती है-'ग्रन्यत्वरूप' श्रौर 'पृथवत्व रूप'। दूव ग्रौर दही की भिन्नता ग्रन्यत्व रूप ग्रौर कागज तथा कलम की भिन्नता पृथक्त्व रूप है। दूव ग्रौर दही के पर्याय में ग्रन्तर है, मगर मूल ट्य-प्रदेशों में नहीं, जब कि कागज ग्रौर कलम के प्रदेश मूततः पृथक्-पृथक् हैं। मनुष्य वालक है, युवा है, वृद्ध है। इन ट्याग्रो में ग्रन्यत्व तो है, किन्तु पृथक् हैं। मनुष्य वालक है, युवा है, वृद्ध है। इन ट्याग्रो में ग्रन्यत्व तो है, किन्तु पृथक् नहीं, बयोकि इन तीन ग्रवस्थाग्रो में मूलगत मनुष्य एक ही है।

द्रव्य, गुण और पर्याय में भी पृथक्त रूप भिन्नता नही है। द्रव्य को यह अनादिनिघन सक्तियाँ, जो द्रव्य में व्याप्त होकर वर्तमान रहती है, गुण कर्रुगावी है, और उत्पन्न-विनप्ट होने वाले विविध परिणाम 'पर्याय' कहलाते हैं। इन टोनो का समूह द्रव्य कहलाता है।

१. उत्तराध्ययन, अ० २८, गा० ६।

उक्त छह द्रव्यो में से काल के ग्रतिरिक्त पाच द्रव्य ग्रेस्तिकाय<sup>9</sup> कहलाते है, क्योकि वे अनेक प्रदेशो के पिण्डरूप है। काल द्रव्य प्रदेश-प्रचय रूप न होने के कारण अस्तिकाय नहीं कहलाता।

जीव द्रव्य चेतन और, शेष ग्रचेतन है । पुद्गल द्रव्य मूर्त<sup>2</sup> रूप, रस, गघ, स्पर्श वाला है और जेष पाच अमूर्त है । जीव और पुद्गल द्रव्य और सक्रिय-चार द्रव्य कियाहीन है ।<sup>3</sup> समस्त लोक मे व्याप्त होने के कारण उनमे गति-किया सम्भव नही है । धर्मास्तिकाय, अवर्मास्तिकाय और आकाश एक-एक अखण्ड पिण्ड है,<sup>\*</sup> जेप द्रव्य ऐसे नही है ।

५ जीवद्रव्य ---- जीव का ग्रसाधारण गुण, जिसके कारण वह ग्रन्य द्रव्यों से पृथक् सिद्ध होता है, चेतना 'है। चेतनावान् जीव ग्रनन्त है, प्रत्येक गरीर में पृथक्-पृथक् जीव है, जीव का ग्रपना कोई ग्राकार नही तथापि वह जव जिस गरीर मे होता है उसी के ग्राकार का ग्रीर उसी के बराबर होकर रहता है <sup>६</sup> । एक जीव के ग्रसंख्य प्रदेश-ग्रविभक्त ग्रज्ञ होते हैं, ग्रीर वे प्रकाश की तरह सकोच-विस्तारगील हैं। हाथी मर कर चिऊटी के पदार्थ मे जन्म लेता है, तो प्रदेश स्वभावत सिकुड कर चिऊँटी के शरीर मे समा जाते हैं।

°ज्ञाता, द्रप्टा, उपयोगमय, प्रभु, कर्त्ता, भोक्ता, वद्ध और मुक्त यह स**ब** जीव के विशेषण है। भगवान् महावीर कहते है ––"हे गौतम ! <sup>८</sup> जीव इन्द्रियो के द्वारा नही जाना जा सकता, क्योकि वह अमूर्त है। अमूर्त होने से वह नित्य भी हे।"

"हे गोतम <sup>1</sup> जीव<sup>°</sup> न लम्वा है, न छोटा, न गोल, न तिकोना, न

१. नन्दो तूत्र, सूत्र ५८।

- २ पोग्गलत्यिकाय, रूविकाय, व्याख्याप्रज्ञप्ति, श० ७, उ० १०,
- ३ अवट्ठिए निच्चे, नन्दी, सूत्र ५८।
- ४ उत्तराध्ययन, अ० २८, गा० ८।
- ५. उवओगलक्खणे जीवे, भगवती श०२ उ०१०
- ६. प्रदेश सहार-विसर्गाम्यां, प्रदीपवत्, तत्त्वार्थ सूत्र ५, १६ राजप्रश्नीय ——सूत्र ७४,
- ७ उत्तराध्ययन अ० २८ गा० ११
- ८ उत्तराध्ययन अ० १४, गा० १९,
- ९. आचारांग अ० १।

७५

चौकोर, न परिमण्डल, न काला, नीला, पीला, रक्त ग्रौर न ब्वेत है। सुगंध ग्रौर दुर्गन्व उसका स्वरूप नही, खट्टा मीठा ग्रादि कोई रस उसमे है नही । कोमल कठोर ग्रादि सभी स्पर्श उससे दूर हैं। वह उत्पाद ग्रौर विनाश से परे है, वह स्वी नही, वह पुरुप नही, नपुसक नही, वह ग्रह्मी सत्ता है। वह बुद्धि से नही, ग्रनुभूति से ग्राह्य होता है। तर्कगम्य नही, स्वसवेदनगम्य है। उसका परिपूर्ण-स्वरूप प्रकट करने मे शब्द ग्रसमर्थ है।"

'हे गौतम <sup>1</sup> जान, दर्शन, चारित्र, तप, वीर्य, सामर्थ्य-उल्लास, ग्रीर उपयोग जीव के लक्षण है।"

''ग्रहम्'' (मै) प्रत्यय से जीव को प्रत्यक्षत. प्रतीति होती है। जीव का ग्रस्तित्व प्रमाणित करने के लिए प्रन्यान्य प्रमाण भी है। किन्तु 'ग्रहम्' प्रत्यय सर्वोपरि प्रमाण है।

पहले कहा जा चुका है कि लोक में जीव अनन्त है। वे सव स्वभावतः समान गक्तियो के धारक है, किन्तु कर्मो एवं आवरणो ने उनमें अनेकरूपता उत्पन्न कर टी है। उसके आधार पर सर्वप्रथम जीव टो भागो में वांटे जा सकने है-ससारी और मुक्त। समस्त आवरणो से रहित जुद्ध जीव मुक्त, और आवरणो के कारण अजुद्ध जीव ससारी कहलाता है।

मुक्त जीव सभी प्रकार के वाह्य प्रभाव से रहित होने के कारण समान है, परन्तु सनारी जीवो में मुख्यतया कर्मप्रभाव के कारण नाना प्रकार के दृष्टि-गोचर होते है।। कर्मप्रभाव से जीव ग्रर्ध भौतिक जैसा वन गया है।जानने देखने की ग्रनन्त गक्ति होने पर भी ग्राख के विना देख नही सकता, ग्रौर कान के विना सुन नहीं सकता।

ससारी <sup>2</sup> जीव दो कक्षास्रो मे विभक्त है-त्रस ग्रौर स्थावर । जिन्हें सिर्फ एक स्पर्शन इन्द्रिय ही प्राप्त है, वे स्थावर जीव है । जिन्हे दो, तीन, चार या पाच इन्द्रियाँ प्राप्त है, वे त्रस कहलाते है ।

''वौद्ध दर्शन'' में वाईस (''वौद्ध वर्म दर्शन'' पृष्ठ ३२८, साख्यदर्शन, तत्त्वार्थसूत्र, ग्र० २, भगवती सूत्र, शतक ४, उ०२,) भ्रौर साख्य ग्रादि दर्शनों में

१. स्थानांग, स्थान २, उद्देशा १, सू० ५७।

ग्यारह इद्रिया मानी गई है, मगर जैनदर्शन पाच इन्द्रियाँ स्वीकार करता है। इनके ग्रावार पर जीव के पाच प्रकार होते है।

जिन ग्रभागे जीवो को सिर्फ एक स्पर्शन इन्द्रिय प्राप्त है, उनमे चैतन्य की मात्रा स्वल्पतम है, ग्रतएव साधारण लोगों ने ही नही, ग्रधिकाश तत्त्व-चिन्तकों ने भी उनके जीवत्व को नही समझ पाया। उनका जीव विज्ञान-प्रपूर्ण रह गया है। मगर जैनदर्शन की सर्वगामिनी दृष्टि ने उन्हे देखा है ग्रौर उनका ग्रच्छा खासा विवरण भी दिया है। जैनदर्शन के ग्रनुसार तारतम्य होने पर भी एकेन्द्रिय-स्थावर- जीवो मे चेतना के सम्पूर्ण विकार उपलब्ध होते है। उनमें चैतन्य, सुख-दु खानुभूति, जन्म, मरण, कोध, कषाय, सजा ग्रादि विद्यमान है, जिनसे उनके जीवत्व का समर्थन होता है। ऐसे जीव पाँच प्रकार के है।

१ पृथ्वीकाय — <sup>•</sup> मृत्तिका, धातु ग्रादि पृथ्वी इनका शरीर है । जब तक पृथ्वी ग्रपने मूल पिण्ड से पृथ्क नही होती, सजीव है ।

२. अप्काय --- <sup>3</sup> जल ही जिन जीवो का शरीर है, वे ग्रप्काय के जीव है। स्मरण रखना चाहिए कि जल में रहने वाले चलते-फिरते ग्रसस्य जीव ग्रप्काय नही है। ग्रप्काय के जीव उनसे पृथक् है, जिनका शरीर जल ही है।

३. तेजस्काय — ४ ग्रग्नि है। जैसे मनुष्य का शरीर ग्राहार पाकर वढता है ग्रीर उसके ग्रभाव मे क्षीण होता है, उसी प्रकार ग्रग्नि भी ग्राहार पाकर वढ़ती है ग्रीर उसके ग्रभाव मे क्षीण होती है। इससे उसके जीवत्त्व का ग्रनुमान किया जा सकता है।

४. वायुकाय — " वायुकाय हवा है। परप्रेरणा के बिना ही तिर्छी गति करना जीव का स्वभाव है, ग्रौर यह स्वभाव वायु मे पाया जाता है।

५. वनस्पतिकाय :-- <sup>६</sup> वृक्ष, पौधा और लता ग्रादि भी सजीव हैं। जसे

- १. स्थानाग, स्थानांग ५, उद्देशा १, सू० ३६४।
- २. उत्तराध्ययन, अ० १०, गाथा २।
- ३ आचारांग अ० १
- ¥. 11 1<sup>1</sup> 11 11
- <sup>6</sup>(. 11 11 17 11
- . و و و .

मनुष्य जन्म लेकर वाल, युवा ग्रीर वृढ होता है, वैसे ही वनस्पनि भी । उसम मनुष्यो के ही समान जयन, जागरण, भय, लज्जा ग्रादि विकार पाये जाते हैं। जैसे मनुष्य पथ्य ग्राहार से पुष्ट, ग्रौर ग्रपथ्य ग्राहार से दुर्वल होता है, उसी प्रकार वनस्पति भी होती है। मनुष्य की तरह वनस्पति पर भी विप का प्रभाव होता है। ग्रन्य प्राणियों की तरह वनस्पति भी नियत ग्रायु के वल पर जीती है।

प्रसिद्ध भारतीय वैज्ञानिक सर जगदीशचन्द्र बोस ने वनस्पति का सजीव होना सिद्ध किया है। खेद है कि यह कार्य थ्रागे नही वढ़ा, किन्तु एक समय थ्राएगा जव विज्ञान, पृथ्वीकाय, ग्रादि की सजीवता पर भी प्रपनी स्वीकृति की मोहर लगाएगा। इस क्षेत्र में जैन दर्शन ग्रव भी विज्ञान से थ्रागे है।

द्वीन्द्रिय जीव :-- १ जिन्हें स्पर्श ग्रौर रसेन्द्रिय प्राप्त है-ऐसे द्वीन्द्रिय जीव, जख, सीप, कृमि ग्रादि हैं।

त्रीन्द्रियजीव :--- ३ इन्हें एक झाणेन्द्रिय ग्रधिक प्राप्त होती है। खटमल, चिऊँटी ग्रादि इसी कोटि मे है।

चतुरिन्द्रियजीव :--- <sup>3</sup> इन्हें नेत्र भी प्राप्त है । मच्छर, मक्खी ग्रादि चार इन्द्रिय वाले है ।

पंचेन्द्रिय जीव <sup>४</sup>—–मनुष्य, पशु, पक्षी, देव, नारकी आदि पचेन्द्रिय है। इनको पूर्वोक्त चार इन्द्रियो के ग्रतिरिक्त श्रवण-इन्द्रिय भी प्राप्त है। यह कई प्रकार के है–जलचर, स्थलचर, नभचर, उर परिसर्प, भुजपरिसर्प ग्रादि। कोई गर्भज होते है, और कोई समूछििम। कोई समनस्क ग्रौर कोई ग्रमनस्क होते है।

पाँचो एकेन्द्रिय जीवो मे वनस्पतिकाय के सिवाय शेष के सात-सात लाख ग्रवान्तर भेद हैं। वनस्पतिकाय के चौवीस लाख भेद है। द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय ग्रीर चतुरिन्द्रिय जीवो के दो-दो लाख प्रकार है। सब मिलाकर ५४ लाख जीव योनिया है े इन सब जीवो का विशट वर्णन, ग्राप विभिन्न जैनागमो में पायेगे।

५. आयुनिक विज्ञान, धर्म द्रव्य को Ethor or Principle of motion कहते है।

१. प्रज्ञापना प्रथम पद २ प्रज्ञापना प्रथम पद ३. प्रज्ञापना प्रथम पद ४ प्रज्ञापना प्रथम पद।

६. अजीवद्रव्य .---जीवद्रव्य के दिग्दर्शन के पश्चात् अजीवद्रव्य की ग्रोर घ्यान दे। जिसमे जीव के गुण चेतना ग्रादि नही है, फिर भी जो उत्पाद, व्यय ग्रीर भीव्य लक्षण से सम्पन्न है ग्रीर जिस में गुणो ग्रीर पर्यायो की विद्यमानता है, वह ग्रजीव द्रव्य पाच प्रकार का है--वर्म, ग्रघर्म, ग्राकाश, पुद्गल ग्रीर काल।

धर्मद्रव्य — <sup>9</sup> यहा धर्म शब्द केवल जैन परम्परा मे ही प्रचलित एक पारिभापिक शब्द है। वह ग्रमूर्त, ग्रक्रिय, ग्रखण्ड ग्रौर लोकव्यापी द्रव्य है, फिर भी उसमें निरन्तर परिणमन होता रहता है। गतिक्रिया मे परिणत जीव ग्रौर पुद्गल की गति मे सहायक होता है, जैसे पानी, मछली की गति मे, ग्रथवा लोहे की पटरी, रेल की गति मे सहायक होती है, जसी प्रकार धर्मद्रव्य जीव ग्रौर पुद्गल की गति मे सहायक है। पानी मछली को, ग्रौर पटरी रेल को चलने के लिए प्रेरित नही करते, फिर भी पानी के विना मछली, ग्रौर पटरी के ग्रभाव में रेल चल नही सकती, इसी प्रकार धर्म द्रव्य किसी को गमन करने के लिए वाधित नही करता, फिर भी उसके ग्रभाव में गति सभव नही है।<sup>2</sup>

अघर्मद्रव्य :—<sup>3</sup> यह द्रव्य धर्म द्रव्य के समान ही है, परन्तु इसका काम जीव ग्रौर पुद्गल की स्थिति में सहायक होना है। जैसे ताप के झुलसे हुए मनुुष्य में, छाया देख कर विश्राम करने की रुचि स्वयमेव जागृत हो जाती है, ग्रतएव छाया उसकी विश्रान्ति का निमित्त है, उसी प्रकार स्थिति परिणत जीव ग्रौर पुद्गल की स्थिति मे ग्रधर्मद्रव्य सहायक है।\*

यद्यपि गति ग्रौर स्थिति मे जीव ग्रौर पुद्गल स्वतत्र है, किन्तु इनकी सहायता के विना गति ग्रौर स्थिति सभव नही है।

आकाशद्रव्य --- ' सव द्रव्यो को स्थान देने वाला द्रव्य ग्राकाश है। यह समस्त वस्तुग्रो का ग्राधार है ग्रीर ग्राप ही ग्रपने सहारे टिका है। उसका ग्राधार कोई ग्रन्य द्रव्य नही है। यह भी ग्रमूर्त, ग्रकिय ग्रीर ग्रखण्ड है। सर्व-व्यापी है। नित्य होने पर भी परिणमनशील है। (वैज्ञानिक ग्राकाश को 'स्पेस'

- १. वैज्ञानिक इसे Principle of rest कहते है।
- २ आवश्यक सूत्र।
- ३. व्याख्या प्रज्ञप्ति २१० १३, उद्देशा ४, सू० ४८१।
- ४. व्याख्याप्रज्ञप्ति श० १३, उद्देशा ४, सू० ४८१
- <sup>1</sup>ر. 17 17 17 17 17 17 17

कहते है । काट ग्रोर हेगेल ग्राकाश को पानसिक व्यापार ग्रयवा कल्पना मानते थे, किन्तू ग्राइन्स्टीन ने सिद्ध किया है कि ग्राकाश एक सत् पटार्थ है) ।

आकाग के जितने भाग में घर्म और अधर्म द्रव्य व्याप्त है, वह भाग लोकाकाग या लोक कहलाता है। जो भाग उनसे शून्य है, वह अलोकाकाश है। धर्म-अधर्म द्रव्यो से शून्य होने के कारण अलोकाकाश में जीव और पुद्गल का गमन या अवस्थान भी नही होता। अतएव अलोकाकाग, सूना आकाग ही आकाश है। आकाग का लोक-खण्ड परिमित है, और अलोकखण्ड सभी झोर अपरिमित और असीम है।

काल द्रव्य — <sup>9</sup> कहा जा चुका है कि सभी द्रव्य मूज स्वभाव से नित्य होने पर भी परिणमनबील है। यद्यपि अपने-अपने परिणमन में सब द्रव्य आप ही उपादान है, तथापि निमित्त कारण के अभाव में कार्य नही होता। अतएव द्रव्यो के परिणाम में भी कोई निमित्त चाहिए। वही निमित्त काल द्रव्य है<sup>°</sup>।

समस्त विश्व, काल की सत्ता के वल पर ही क्षण-क्षण में परिवर्तित हो रहा है। वस्तुए देखते-देखते नवीन से पुरातन और जीर्ण-जीर्ण हो जाती है। यह काल का ही प्रभाव है। (फास के प्रसिद्ध वैज्ञानिक वर्गसन ने सिद्ध किया है कि काल एक Dynamic reality है। काल के प्रवल अस्तित्त्व को स्वीकार करना अनिवार्य है)। काल की सत्ता के अभाव में हम किसी को ज्येष्ठ और किसी को कनिष्ठ किम आधार पर कह सकते है ?

पुर्गल द्रव्य —<sup>3</sup> दृश्यात्मक अखिल जगत् पुर्गलमय है। ग्राम, नगर, भवन, वस्त्र, भोजन, विविध प्रकार के प्राणी वर्ग के शरीर आदि-आदि जो भी हमारी दृष्टि मे आते है, सभी पुर्गल है। यद्यपि यह कहा नही जा सकता कि जो पुर्गल है, वह सब हमे दृष्टिगोचर होता है, परन्तु यह अवश्य कहा जा सकता है कि जो दृष्टिगोचर है, वह पुर्गल ही है।

चय-ग्रपचय होना भ्रौर वनना-विगड़ना-सव पुद्गल के ही रूप हैं । पट्-द्रव्यो में एक मात्र पुद्गल ही मुर्त ग्रर्थात् वर्ण, गंघ, रस भ्रौर स्पर्श से युक्त है ।

- २. उत्तराध्ययन, अ० २८, गांवा १० ।
- २. भगवती सूरु झ० १३ उद्देशा ४ तूर ४८१।

१. अनुयोगद्वार, द्रव्यगुणपर्यायनाम, सू० १२४, भगवती सू०, ३० २५, उद्देका ५, तू० ७४७ ।

| वण पाच है       | - <sup>3</sup> | कृष्ण, नील, पीत, रक्त ग्रौर ब्वेत ।       |
|-----------------|----------------|-------------------------------------------|
| गंघ दो है       |                | सुगन्ध ग्रौर दुर्गन्ध                     |
| रस पाच है       |                | कटुक, कपाय, तिक्त, अ्रम्ल, ग्रौर मषुर ।   |
| स्पर्ग ग्राठ है |                | कठिन, मृदु, गुरु, लघु, जीत, उष्ण, सूक्ष्म |
|                 |                | ग्रौर स्निग्ध।                            |

यह सव वीस पुद्गल के ग्रसाधारण गुण है, जो तारतम्य एव सम्मिश्रण के कारण सख्यात, ग्रसख्यात श्रौर श्रनन्त रूप ग्रहण करते है ।

शब्द, गंघ, सूक्ष्मता, स्थूलता, आकृति, भेद, अधकार, छाया, चॉदनी श्रीर घूप पुद्गल के ही लक्षण है \* ।

पुद्गल के ग्रवस्थाकृत चार भेद <sup>३</sup> है ---स्कन्ध, देश, प्रदेश ग्रीर परमाणु । सम्पूर्ण पुद्गल पिण्ड स्कन्ध कहलाता है । स्कन्ध का एक भाग देश कहलाता है । स्कन्ध ग्रीर देश से जुडा हुग्रा ग्रविभाज्य ग्रश प्रदेश कहलाता है ग्रीर वह प्रदेश जव स्कध या देश से पृथक् हो जाता है तब परमाणु कहलाता है ।

साधारणतया कोई स्कन्घ वादर, और कोई सूक्ष्म होते है । वादर स्कन्घ इन्द्रियगम्य, ग्रौर सूक्ष्म इन्द्रिय ग्रगम्य होते है <sup>४</sup> ।

इन्हे छह भागो मे विभक्त किया गया है .---

| १  | वादर वादर स्कन्ध |   | जो टूट कर जुड न सके, लकड़ी पत्थर।            |
|----|------------------|---|----------------------------------------------|
| ર. | वादर स्कन्ध      |   | प्रवाही पुद्गल जो टूट कर जुड जाते है ।       |
| З  | सूक्ष्म वादर     |   | जो देखने में स्थूल किन्तु ग्रकाट्य हो, जैसे  |
|    | •                |   | धूप, प्रकाश झादि ।                           |
| ४. | वादर सूक्षम      |   | सूक्ष्म होने पर भी इन्द्रियगम्य हो, जैसे रस, |
|    |                  | ř | गध, स्पर्श, ग्रादि ।                         |
| ¥  | सूक्ष्म          |   | इन्द्रियो से ग्रगोचर स्कध, यथा-कर्मवर्गणादि  |
| દ્ | सूक्ष्मसूक्ष्म   |   | ग्रत्यन्त सूक्ष्म स्कन्ध, यथाकर्मवर्गणा से   |
| •  |                  |   | नीचे के द्वचणुक पर्यन्त पुद्गल ।             |

परमाणु, पुद्गल का वह सूक्ष्मतम भाग है, जो पुन विभक्त नही हो

१ भगवती सू० २० १२ उद्देशा ४, स० ४५० ।

- २ उत्तराध्ययन, अ० २८, गाथा १२।
- ३ प्रज्ञापना परिणाम पट, १३ सू० १८५ । ४ अनुयोगद्वार

सकता । परमाणु में यद्यपि प्रदेश भेद नही है, मगर गुणभेद ग्रवव्य होता है । उसमें एक वर्ण, एक गध, एक रस, ग्रीर दो स्पर्श होते है ।

श्रास का पलक गिराने में जितना समय लगता है, उसके ग्रसस्यातवे ग्रवा को जैनशास्त्र 'समय' की सजा देते है। जैसे पुद्गल का मूध्मतम पर्याय परमाणु है, उमी प्रकार काल का मूक्ष्मतम भाग समय हे। परमाणु में ग्रचिन्त्य वेग होता है, वह एक समय में सम्पूर्ण लोक को पार कर छेता है। जैनशास्त्र वत्तलाते है कि' परमाणु ग्राग की भयानक लपटो में से गुजर कर भी जलता नहीं, पानी से गलता नहीं, सड़ता नहीं, हवा का उस पर ग्रसर होता नहीं, वह ग्रभेद्य, ग्रछेद्य, ग्रदाह्य है-ग्रविनञ्वर है। हा, किसी स्कन्ध में जब मिल जाता है तो उसका परमाणु-पर्याय नहीं रहता, तथापि उसकी सत्ता बनी रहती है। स्कन्ध के पृथक् होने पर वह पुन परमाणु का रूप ग्रहण कर छेता है।

जैन धर्म का परमाणु विज्ञान ग्रत्यन्त विशद ग्रीर गम्भीर है। जैन साहित्य में जितना चिन्तन एव विब्लेपण परमाणु के विषय में उपलव्य हैं, उतना विश्वसाहित्य में कही ग्रन्यत्र नही। कहा जाता है कि ग्राज का युग परमाणु-युग है, किन्तु जैन परमाणु विज्ञान को समझ लेने पर स्पष्ट हो जायेगा कि ग्राज के ग्रणु-वैज्ञानिक वास्तविक ग्रणु तक ग्रभी नहीं पहुंच सके है। उसे पाने के लिए ग्रव भी गहरा गोता लगाने की ग्रावव्यकता है। ग्रणुभेद की जो बात ग्राज कही जा रही है, वह वस्तुत स्कन्ध भेद-पिण्डभेद है। ग्रणु तो ग्रविभाज्य है।

एक ग्रणु का दूसरे ग्रणु के साथ किस प्रकार सयोग ग्रर्थात् वय होता है? किन विञेपताग्रो के कारण परमाणु परस्पर वद्ध होते है, यह जानने के लिए जैनागमो का ग्रम्यास करने की ग्रावश्यकता है। (देखिए-भगवती सूत्र, पन्नवणासूत्र, पचास्तिकाय, तत्त्वार्थसूत्र, ग्रादि)।

गव्द परमाणुजन्य नही, स्कन्धजन्य है, दो स्कन्धो के नघर्ष से शब्द को उत्पत्ति होती है। कई भारतीय ग्राचार्य शब्द को ग्रमूर्त्त ग्राकाश का गुण कहने है, मगर ग्रमूर्त्त का गुण मूर्त्त नही हो सकता। शब्द मूर्त्त है, यह जैन मान्यता ग्राज विज्ञान द्वारा भी सर्माथत हो चुकी है। शब्द का कूप ग्रादि मे प्रतिब्वनित होना ग्रौर ग्रामोफोन में बद्ध होना उसके मूर्त्तत्व का प्रमाण है।

पुद्गल का चमत्कार---- उपर्युक्त छह द्रव्यो का विस्तार ही यह जगत् है।<sup>3</sup> इसमे इनके ग्रतिरिक्त कोई सातवा द्रव्य नही है।

१, अनुयोगद्वार । २ स्थानांग स्थान, ३ उद्देशा० ३ सू० ८२

३. उत्तराध्ययन, अ० २८, गा० ५ ।

## तत्त्व-चर्चा

पिछले प्रकरण में द्रव्यों के सम्वन्ध में जो कुछ कहा जा चुका है, वस्तुत उसी में तत्त्व-चर्चा का समावेश हो जाता है, वयोकि जैसे मूलद्रव्य जीव और ग्रजीव दो हैं, उसी प्रकार मूल तत्त्व भी यही दो हैं। फिर भी जैनशास्त्रो में द्रव्यो से पृथक् तत्त्व का जो निरूपण किया गया है, उसका विशिष्ट प्रयोजन है।

द्रव्यनिरूपण सृप्टि का यथार्थ वोघ प्राप्त करने के लिए है, जब कि तत्त्वविवेचन की पृप्ठभूमि ग्राध्यात्मिक है।

साधक को इस विशाल विश्व की भौगोलिक स्थिति का ग्रौर उसके ग्रगभूत पदार्थों का ज्ञान न हो, तो भी वह तत्त्वज्ञान के सहारे मुक्तिसाधना के पथ पर ग्रग्रसर हो सकता है, किन्तु तत्त्वज्ञान के ग्रभाव में कोरे द्रव्य ज्ञान से मुक्तिलाभ होना सभव नही है। हेय, उपादेय ग्रौर ज्ञेय का विवेकतत्त्व विवेचन से ही सभव है। निग्गठ नायपुत्त महावीर का यह ग्रमर घोष था कि साधक जब तक स्वरूप को पहचानने की क्षमता नही प्राप्त कर लेता, वह मुक्ति के पथ पर ग्रग्रसर नही हो सकता।

जैनधर्म ज्ञान के दो भेद कर देता है--प्रयोजनभूत ज्ञान, ग्रौर ग्रप्रयो-जनभूत ज्ञान । मुमुक्षु के लिए ग्रात्मज्ञान ही 'प्रयोजनभूत ज्ञान' है, उसे ग्रपनी मुक्ति के लिए यह जानना ग्रनिवार्य नही, कि जगत् कितना विशाल है, ग्रौर इसके उपादान क्या है ? उसे तो यही जानना चाहिए कि ग्रात्मा क्या है । सव ग्रात्माएँ तत्त्वत समान है, तो उनमे वैषम्य क्यो दृष्टिगोचर होता है ? यदि बाह्य उपाधि के कारण वैपम्य ग्राया है, तो वह उपाधि क्या है ? किस प्रकार उसका ग्रात्मा से सम्वन्य होता है ? कैसे वह ग्रात्मा को प्रभावित करती है ? कैसे उससे छुटकारा मिल सकता है ? छुटकारा मिलने के पत्त्वात् ग्रात्मा किस स्थिति मे रहती है ? इन्ही प्रश्नो के समाधान के लिए जैनागमो मे तत्त्व का निरूपण किया गया है ।

सक्षेप मे यह कि द्रव्यनिरूपण का उद्देश्य दार्शनिक एव लौकिक है, श्रीर तत्त्वनिरूपण का उद्देश्य ग्राघ्यात्मिक है।

तत्त्व नौ ? है ---१ जीव २ ग्रजीव ३ पुण्य ४ पाप ४ ग्रास्रव ६. सवर ७ निर्जरा म वय ६. मोक्ष।

यह जैन धर्म का ग्राध्यात्मिक मन्थन तथा विकास के साधक भौर

१ स्थानांग, स्था० ९, सूत्र, ६६५; उत्तराध्ययन सूत्र अ० २८, गा० १४।

बाघक तत्त्वो का ग्रपना मौलिक प्रतिपादन है । जैनधर्म इत्त्ही तत्वो के ग्राधार पर जीव के उत्थान, पतन, सुख, दुख ग्रार जन्म-मृत्यु ग्राटि की समस्याएँ हल करता है । इन तत्त्वो का संक्षिप्त परिचय इस प्रकार है ।

१ जीव---जीव के सम्वन्व में पहले कहा जा चुका है। जीव कहिए या ग्रात्मा, स्वभाव से ग्रमूर्त होने पर भी कर्मवन्ध के कारण मूर्त-सा हो रहा है। प्रत्येक संसारी जीव कर्म से प्रभावित है। कर्मवन्व ग्रात्मा को पराधीन -ग्रौर दुखी बनाता है। ग्रात्मा कर्म उपार्जन करने में स्वतन्त्र, किन्तु भोगने में परतन्त्र है। ग्रात्मा स्वय ही ग्रपने उत्यान-पतन का निर्माता है। ग्रपने -भाग्य का विधाता है। वह न कूटस्थ नित्य है, ग्रौर न एकान्त क्षणिक ही है, किन्तु ग्रन्य द्रव्यो की भाति परिणामी नित्य है।

३. पुण्य-<sup>२</sup> "पुनाति, पवित्रीकरोत्यात्मानमिति पुण्यम् ।"

"जो ग्रात्मा को पवित्र करता है ग्रथवा पवित्रता की ग्रोर ले जाता है, वह पुण्य है।" पुण्य एक प्रकार के जुभ पुद्गल है, जिनके फलस्वरूप ग्रात्मा को लौकिक सुख प्राप्त होता है ग्रीर ग्राव्यात्मिक साधना में सहायता प्राप्त होती है। धर्म की प्राप्ति सम्यक् श्रद्धा, सामर्थ्य, सयम ग्रीर मनुष्यता का विकास भी पुण्य से ही होता है। तीर्थकर नामकर्म भी पुण्य का फल है। पुण्य, मोर्क्षार्थियो की नौका के लिए ग्रनुकूल वायु है, जो नौका को भवसागर से शोधतम पार कर देती है। ग्रारोग्य, सम्पत्ति ग्रादि सुखद पदार्थों की प्राप्ति पुण्य कर्म के प्रभाव से ही होती है।

(ग्रार्चार्य हेमचन्द्र ने कर्मों के लाघव को भी पुण्य माना है) "पुण्यत -कर्मलाघवलक्षणात् जुभकर्मोदयलक्षणाच्च।"---योगज्ञास्त्र-प्र०४, इलो० १०७।

जिन प्रकारो से पुण्योपार्जन होता है, उन्हे नौ<sup>3</sup> भागो में विभक्त किया है. –

- २ स्यानांग, अभयदेव टीका, प्रथम स्यान
- २. नवपूण्णे, ठाणांग, ठाणा ९.

१. अप्पा कत्ता विकत्ता य, उत्तरा०, २० २० गा० ३७ ।

| શ્.       | ञ्चन्नपुण्य  |      | भोजन का दान देना।                             |
|-----------|--------------|------|-----------------------------------------------|
| २.        | पान पुण्य    | **** | पानी का दान देना ।                            |
| <b></b> . | लयनपुण्य     |      | निवास के लिए स्यान-दान करना ।                 |
| ۲.        | गयनपुण्य     |      | शय्या, सस्तारक-विछौना ग्रादि देना ।           |
| ५.        | वस्त्रपुण्य  |      | वस्त्र का दान देना ।                          |
| ધ્        | मन पुण्य     |      | मन के शुभ एवं हितकर विचार । 💦 🚬               |
| ७.        | वचनपुण्य     |      | प्रशस्त वाणी का प्रयोग।                       |
| 5.        | कायपुण्य     | -    | शरीर से सेवा ग्रादि शुभ प्रवृत्ति करना ।- 🚬 – |
| 3         | नमस्कारपुण्य |      | गुरुजनो एवं गुणी जनो के समक्ष न स्रभाव -      |
|           |              |      | धारण करना, ग्रौर प्रकट करना ।                 |
|           |              |      |                                               |

पुण्य के भी दो भेद है ---- १. द्रत्र्य पुण्य और २. भाव पुण्य । अनुकम्पा, सेवा, परोपकार आदि शुभ-वृत्तियो से पुण्य का उपार्जन <sup>9</sup> होता है । विद्य्व, राष्ट्र, समाज, जाति तथा दुखी प्राणियो के दु खनिवारण करने की भावना, तथा तुदनुकूल प्रवृत्ति करने से पुण्य का वन्ध होता है । और इन्ही सद्गुणो को सम्यक्दृष्टिपूर्वक सम्पादन किया जाय, तो यह धर्म तथा निर्जरा के भी कारण वन जाते है ।

पाप---जिस विचार, उच्चार एव ग्राचार से ग्रपना ग्रौर पर का ग्रहित हो ग्रौर जिसका फल ग्रनिष्ट-प्राप्ति हो, वह पाप कहलाता है। पाप-कर्म ग्रात्मा को मलीन ग्रौर दुखमय वनाते है। निम्नलिखित ग्रठारह ग्रशुभ ग्राचरणो मे सभी पापो का समावेश हो जाता है।

- १ प्राणातिपात-हिंसा। २. मृषावाद-ग्रसत्य भाषण।
- ३. ग्रदत्तादान-चौर्यकर्म । ४. मैथुन-काम-विकार, लैगिक प्रवृत्ति ।
- ५. परिग्रह-ममत्व, मूर्छा, तृष्णा, ६. कोध-गुस्सा । संचय ।
- ७ मान-ग्रहकार, ग्रभिमान। ८. माया-कपट, छल, षडयन्त्र, कूटनीति ।
- E. लोभ-सचय के सरक्षण की १०. राग-ग्रासक्ति। वृत्ति।
- ११ द्वेप-घृणा, तिरस्कार, ईर्ष्या १२. क्लेश-सघर्ष, कलह, लडाई, झगड़ा ग्रादि । ग्रादि ।

१ भगवती, ३१० ७, उ० ६, सूत्र २८६।

64-

१३. ग्रम्याख्यान-दोषारोपण १४. पिजुनता-चुगर्ना

१५. परपरिवाद-परनिदा । १६. रति-ग्ररति-हर्प श्रौर गोक ।

१७ मायामृषा-कपट सहित झूठ। १८ मिथ्यादर्शनशल्य-प्रयथार्थ श्रद्धा।

आस्रव --- <sup>9</sup> ग्रात्मा में कर्मों का ग्राना ग्रौर उनके ग्राने का कारण ग्रास्रव कहलाता है। मन, वचन, ग्रौर काय की वह सब वृत्तिया, जिनसे कर्म ग्रात्मा की ग्रोर ग्राकृप्ट होते हैं, ग्रास्रव है। ग्रास्रव कर्मवन्ध का कारण है।

ग्रात्मा के लोक में ग्रास्नव हो कर्मो का प्रवेशद्वार है। मुमुक्षु-जीव को यह जान लेना ग्रनिवार्य है कि वह कौन-सी वृत्तियाँ या प्रवृत्तिया है, जिनके कारण कर्मो का ग्रागमन होता है ? उन्हे जाने बिना निरुद्ध नही किया जा सकता, ग्रीर मुक्तिलाभ भी नही लिया जा सकता।

ग्रास्नवजनक वृत्तियो ग्रौर प्रवृत्तयो की ठीक तरह गणना नही हो सकती, तथापि वर्गीकरण करके जैनगास्त्रो मे ग्रनेक प्रकार से उनका दिग्दर्शन कराया गया है। मूल मे उनकी सख्या पाच है .---

| १.  | मिथ्यात्व |   | विपरीत श्रद्धा ।               |
|-----|-----------|---|--------------------------------|
| २.  | श्रविरति  |   | ग्रहिंसा, ग्रसत्य ग्रादि ।     |
| ર.  | प्रमाद    |   | कुंगल अनुष्ठान में अनादर ।     |
| ۲.  | कषाय      | - | कोघ, मान, माया, लोभ ।          |
| ¥., | योग       |   | मन, वचन ग्रीर काया का व्यापार। |

संवर—<sup>•</sup> मुमुक्षु जीव कर्मो के ग्रास्नव के कारणो को पहचान कर जब उनसे विरुद्ध वृत्तियो का ग्रवलम्वन लेता है तो ग्रास्तव रुक जाता है। श्रास्नव का रुक जाना ही संवर है। उदाहरणार्थ--यथार्थ श्रद्धानिष्ठ वनने पर मिथ्यात्वजन्य ग्रास्तव रुक जाता है, ग्रहिंसा सत्य ग्रादि व्रतो का ग्राचरण करने से ग्रविरति-जन्य श्रास्तव नही होता, ग्रप्रमत्त ग्रवस्था मे प्रमादजन्य ग्रास्नव नही होता, वीतरागदशा प्राप्त कर लेने पर कपाय-जन्य ग्रास्नव रुक जाता है, ग्रीर पूर्ण ग्रात्मनिष्ठा प्राप्त कर लेने पर योग-जन्य ग्रास्नव रुक जाता है।

कर्मास्रव का निरोध<sup>3</sup> मन, वचन, काय के ग्रप्नशस्त व्यापार को रोकने

- २. उत्तराध्ययन, अ० २९, सूत्र ११।
- ३ तत्त्वार्थ सूत्र, अ० ९, सूत्र २, स्थानांगवृत्ति, स्था० १।

१. समचायांग, समवाय ५ ।

से, विवेकपूर्वक प्रवृत्ति करने से, क्षमा ग्रादि धर्मों का ग्राचरण करने से, ग्रन्त.-करण में विरक्ति जगाने से, कप्ट-सहिष्णुता ग्रीर सम्यक् चारित्र का ग्रनुष्ठान करने से होता है।

कोई भी साधक योग-किया को सर्वथा निरुद्ध नही कर सकता। उठना, वैठना, खाना-पीना, सभाषण करना ग्रादि जीवन के लिए ग्रनिवार्य है। जैन-शास्त्र इन प्रवृत्तियो की मनाही नही करता, परन्तु इन पर ग्रंकुश ग्रवश्य लगाता है, ग्रोर वह ग्रंकुश है विवेक का। साधक जो भी प्रवृत्ति करे, वह विवेकपूर्ण होनी चाहिए, उसमें विवेक की ग्रात्मा बोलनी चाहिए, वह समस्त कियाएं ग्रास्रव है जिनके पीछे ग्रविवेक काम करता है, इसके विपरीत विवेक-पूर्ण की जाने वाली कियाये घर्म ग्रीर संवरमय है।

निर्जराः— <sup>1</sup> संवर नवीन ग्राने वाले कर्मो का निरोध है, परन्तु अकेला संवर मुक्ति के लिए पर्याप्त नही । नौका मे छिद्रो द्वारा पानी ग्राना ग्रास्नव है। छिद्र वन्द करके पानी रोक देना सवर समझिए। मगर जो पानी ग्रा चुका है, उसका क्या हो ? उसे घीरे-घीरे उलीचना पडेगा । बस, यही निर्जरा है। निर्जरा का ग्रर्थ है— जर्जरित कर देना, झाड देना । पूर्वबद्ध कर्मों को झाड देना, पृथक् कर देना निर्जरा तत्त्व है। कर्मनिर्जरा के दो प्रकार है— भौपकमिक ग्रीर अनौपकमिक ।

परिपाक होने से पूर्व ही तप प्रयोग आदि किसी विभिष्ट साधना से, बलात्कर्मों को उदय में लाकर झाड देना औपक्रमिक निर्जरा है। अपनी नियम-अवधि पूर्ण होने पर स्वतः कर्मों का उदय में आना और फल देकर हट जाना अनौपक्रमिक निर्जरा है। इसका दूसरा नाम सविपाक निर्जरा है। यह प्रत्येक प्राणी को प्रतिक्षण होती रहती है। वन्ध और निर्जरा का प्रवाह अविराम गति से वढ रहा है; किन्तु साधक सवर द्वारा नवीन आस्रव को निरुद्ध कर, तपस्या द्वारा पुरातन कर्मों को क्षीण करता चलता है। वह अन्त मे पूर्णरूप से निष्कर्म<sup>3</sup> वन जाता है।

मगर यह साधना सरल नही है। इसके लिए सभी पर पदार्थों मे

- १. स्थानाग, स्था० ५, उ० १, सूत्र ४०९।
- २ जहा महातलागस्स, उत्तराध्ययन, ग्र० ३०, गा० १।
- ३ उत्तराध्ययन, अ० १३, गा० १६।

ग्रनासक्ति ग्रौर साथ ही ग्रात्मनिप्ठा ग्रपेक्षित हे । ऐसा सायक अपने विराट् चैतन्यम्वरूप को प्राप्त करना ही अपना एकमात्र व्येय मानता है। जैनज्ञास्त्र सावक-जीवन की ग्रनासक्ति को यो प्रकट करते है.—

'अवि अप्पणो वि देहमि, नायरति ममाइय ।'

ससार के ग्रन्य पदार्थों की वात तो दूर रही, साधक का श्रपने गरीर पर भी ममभाव नही रहता। वह ग्रन्त स्थ होकर स्वरूपरमण में ही लीन रहता है। इसी कारण सयमी साधक को ग्रविपाक निर्जरा का ग्रमूल्य तत्त्व प्राप्त होता है, जिसके वल पर वह कोटि-कोटि कमों को क्षण भर में फल भोगे विना ही भस्म कर देता है। ग्रडोल ग्रकम्प सावक जगत् में रहता हुग्रा भी, जगत् से ग्रीर देह में रहता हुग्रा भी देह से ऐसा ग्रलिप्त रहता है जैसे कीचड़, पानी, ग्रीर ग्राग में पडा हुग्रा सोना ग्रपने स्वरूप में जुद्ध बना रहता है। ग्रलिप्त भाव से किया हुग्रा तपश्चरण कर्मसघात पर ऐसा प्रहार करता है कि वह जर्जरित होकर ग्रात्मा से पृथक् हो जाते है। जैन परिभापा में इसे 'सकाम' निर्जरा कहते है।

विवग होकर, हाय-हाय करते हुए भी कर्म भोगे जाते हैं, और फल देने के वाद वे निर्जीव हो जाते हैं। वह अकाम निर्जरा है। साधारण ससारी प्राणी अकामनिर्जरा द्वारा ही कर्मों को जीर्ण करते है, परन्तु ऐसा करते-करते वे और अधिक नवीन कर्म उपार्जन कर लेते है, जिससे उन्हे मुक्ति नही मिल पाती।

अभिप्राय यह है कि इच्छापूर्वक समभाव से कप्ट सहना, सकाम निर्जरा, और अनिच्छापूर्वक व्याकुल एव ग्रजान्तभाव से कप्ट भोगना, ग्रकामनिर्जरा है।

वन्ध — आत्मा के साथ, दूध-पानी की भाँति, कर्मो का मिल जाना, वन्ध कहलाता है। किन वृत्तियो एवं प्रवृत्तियो से कर्मो का आस्रव होता है, यह हम देख चुके है, मगर प्रश्न यह है कि आत्मा के साथ कर्मो का वन्ध होता कैसे है ? आत्मा अरूपी और कर्म पुद्गल रूपी हैं। अरूपी के साथ रूपी का वन्ध किस प्रकार सभव है ?

इस प्रञ्न का उत्तर यह है कि यद्यपि म्रात्मा ग्रपने स्वरूप से ग्ररूपी है; तयापि ग्रनादि काल से कर्मवद्ध होने के कारण रूपी भी है । मोहग्रस्त

१. स्थानांग, स्थान २, उद्देशा २, प्रेजापना पट २३, सू० ४।

ससारी प्राणी ने ग्रव तक कभी ग्रपना ग्रमूर्त्त स्वभाव प्राप्त नही किया है, ग्रौर जब वह उसे प्राप्त कर लेता है तो फिर कभी कर्मबद्ध नही होता ।

खनिज स्वर्ण का मिट्टी के साथ कव सयोग हुग्रा, नही कहा जा सकता । इसी प्रकार ग्रात्मा के साथ पहले-पहल कव कर्मों का बन्ध हुग्रा, यह भी नही कहा जा सकता । इस सम्बन्ध में जो कुछ कहा जा सकता है, वह यही कि इनका सम्वन्ध ग्रनादिकालीन है।

जैसे चिकने पदार्थं पर रजकण ग्राकर चिपक जाते ह, उसी प्रकार राग-द्वेष की चिकनाहट के कारण कर्म ग्रात्मा से वद्ध हो जाते है।

राग-द्वेष, मोह म्रादि जो विकृत भाव कर्मपुद्गलो के बन्ध में कारण है, वे भाव बन्ध है, ग्रौर कर्म पुद्गलो का म्रात्मप्रदेशो के साथ एकमेक होना द्रव्य बन्ध है।

पुद्गल की अनेक जातियों में एक 'कार्मण' जाति है। इस जाति के पुद्गल सूक्ष्मतर रज के रूप में सम्पूर्ण लोक में व्याप्त है। जव आत्मा में रागादि विभाव का आविर्भाव होता है, वह पुद्गल वहीं के आत्मप्रदेशों से वद्ध हो जाते है, जहाँ वे पहले से मौजूद थे। यही बन्ध का स्वरूप है। वन्ध के समय उन कर्मों में चार वाते नियत होती है, जिनके कारण वन्ध के भी चार प्रकार' कहे जाते है।

गाय घास खाती है, और ग्रपनी ग्रीदर्य यन्त्रप्रणाली द्वारा उसे दूध के रूप मे परिणत कर देती है। उस दूध में चार वाते होती हैं —

१ दूध की प्रकृति (मधुरता) २ कालमर्यादा--दूध के विकृत न होने की एक अवधि। ३ मधुरता की तरमता, जैसे मैस के दूध की अपेक्षा कम, और वकरी के दूध की अपेक्षा अधिक मधुरता होना आदि। ४ दूध का परिमाण सेर, दो सेर आदि।

5 इसी प्रकार कर्म में एक विशेष प्रकार का स्वभाव उत्पन्न हो जाना प्रकृतिवन्ध है। कर्म के स्वभाव ग्रसख्य है, फिर भी उन्हे ग्राठ भागों में विभक्त किया गया है, जिनका स्पप्टीकरण पृथक् परिच्छेद में दिया गया है। स्वभाव-निर्माण के साथ ही उसके बद्ध रहने की काल ग्रवधि भी निव्चित हो जाती है, जिमे स्थिति वन्ध कहते है। फल (रस) देने की तीव्रता ग्रथवा

#### १ समवायांग, समवाय ४।

मन्दता 'ग्रनुभागवन्व' या 'रस वन्व' है, श्रौर कर्मप्रदेशों का समूह 'प्रदेग वन्य'<sup>.</sup> कहलाता है ।

इन चार वन्वो में से प्रकृतिवन्व श्रौर प्रदेशवन्य योगो की चचलता पर निर्भर होते हैं, ग्रर्थात् कितने कर्मदल बन्व, श्रौर उनमे किस प्रकार स्वभाव उत्पन्न हो, वह वात मानसिक, वाचिक श्रौर कायिक स्पन्दन के तारतम्य के श्रनुसार निश्चित होती है। कर्म कितने समय तक ग्रात्मा के साथ वद्ध रहे, श्रौर कितना मन्द, मध्यम या उग्र फल प्रदान करे, यह नियति कषाय की तीव्रता-मन्दता पर ग्रवलम्वित है।

मोक — ' संवर द्वारा नवीन कमों का ग्रागमन रुक जाने ग्रीर निर्जरा द्वारा पूर्ववद्ध समस्त कर्मों के क्षीण हो जाने के फलस्वरूप ग्रात्मा को पूर्ण निष्क्र्म दशा प्राप्त हो जाती है। जव कर्म नही रहते तो कर्मजनित उपावियाँ भी नही रहती, ग्रीर जीव ग्रपने विशुद्ध स्वरूप को प्राप्त कर लेता है। यही जैनधर्म-सम्मत मोक्ष है।

मुक्त दशा में ग्रात्मा \* ग्रशरीर, ग्रनिन्द्रिय, ग्रनन्त चैतन्यघन, सर्वज्ञ, सर्वदर्शी ग्रौर ग्रनन्त ग्रात्मिक वीर्य से सम्पन्न हो जाता है। वह सब प्रकार की क्षुद्रताग्रों से ग्रतीत, विराट् स्वरूप की उपलब्धि है।

विकार ही विकार को उत्पन्न करते हैं, जो ग्रात्मा सर्वभा निर्विकार हो जाता है वह फिर कभी विकारमय नही होता। वह ग्रासव ग्रौर बन्ध के कारणो से सदा के लिए मुक्त हो जाता है। इसी कारण मुक्त दशा शाश्वतिक है। मुक्तात्मा फिर कभी ससार मे ग्रवतीर्ण नही होते <sup>3</sup> वह जन्म-मरण से ग्रात्यन्तिक निवृत्त है।

आत्मा स्वभावत. ऊर्घ्वंगतिशील है। जिस प्रकार मृत्तिका से लिप्त तूवा जल में छोड देने पर नीचे की ग्रोर चला जाता है, ग्रौर ठेठ पैदे पर जा टिकता है, किन्तु लेप गल जाने पर हल्का होकर पानी की सतह पर ग्रा जाता है, ग्रौर जैसे ग्रग्निगिखा स्वभावत. ऊर्घ्वंगति करती है, उसी प्रकार ग्रात्मा कर्मलेप से मुक्त होते ही स्वभावतः ऊर्घ्वंगमन करती है।

- २. उत्तराव्ययन, अ० ३६, गा० ६७।
- ३ दशाश्रुतस्कघ, अ० ५, गा० १३।

१ उत्तराध्ययन, अ० २९, सुत्र ७२।

### सम्यन्ज्ञान

मगर लोकाकाञ से आगे गति सहायक धर्मद्रव्य नही है। अतएव वहाँ उसकी गति का निरोव हो जाता है, और मुक्तात्मा लोकाग्र भाग<sup>9</sup> में ही प्रतिष्ठित हो जाती है। इस प्रकार समस्त औपाधिक भावो से छुटकारा पा लेना, चैतन्यानुभूति की पूर्ण विशुद्धि हो जाना, या आ्रात्मा का परम-आ्रात्मा वन जाना ही मोक्ष है। यही ईब्वरत्व की प्राप्ति है।

संसार-दजा में, ग्रात्मा में ज्ञान ग्रीर ग्रानन्द के जो विकृत ग्रज अनुभव में ग्राते हैं, वे ग्रात्मा के स्वाभाविक ज्ञान ग्रीर ग्रानन्द नामक गुण के विकार है। मुक्त-दजा में वह ग्रपने शुद्ध स्वरूप में प्रकट हो जाते हैं, ग्रतएव मुक्तात्मा पूर्ण ज्ञान, ग्रीर पूर्ण एव ग्रनिर्वचनीय ग्रानन्द का ग्रनुभव करते हैं।

मोक्ष-लाभ ही मानव-जीवन का चरम ग्रौर परम पुरुषार्थ है। यही समस्त साधनाम्रो का सार है।

# प्रमाण-मीमांसा

जैनशास्त्रो मे ज्ञान की मीमासा के दो प्रकार उपलब्ध होते हैं—-आगमिक पद्धति से और तार्किक पद्धति से। आगमिक पद्धति, और तार्किक पद्धति मे वस्तुतः कोई मौलिक भेद नही है, तथापि दोनो का वर्गीकरण जुदा-जुदा है। आगमिक पद्धति के वर्गीकरण के अनुसार ज्ञान के पाच भेद है—-मतिज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, मन पर्यायज्ञान, और केवल ज्ञान। इनका दिग्दर्शन हम आगे करेगे। तार्किक पद्धति के अनुसार सशय, विपर्यास और अनघ्यवसाय से रहित सम्यग्ज्ञान, प्रमाण कहलाता है। प्रमाण ज्ञान को चार भागो मे विभक्त किया गया है<sup>3</sup>।

१. प्रत्यक्ष २. अनुमान ३. आगम और ४. उपमान।

इनका सक्षिप्त स्वरूप इस प्रकार है —

१ प्रत्यक्ष :--- ३ विशद ज्ञान अर्थात् जिस ज्ञान मे वस्तुगत विशेषताए प्रचुरता से प्रतीत होती है, वह प्रत्यक्ष है। पूर्वोक्त पाच ज्ञानो में से मति ज्ञान

- २. पच्चक्खे, अणुमाणे, ओवम्मे, आगमे, अनुयोगद्वार । प्रमाणद्वारम् ।
- ३. से किं तं पच्वक्खे ? अनुयोगद्वार-प्रमाणद्वारम् ।

१ उत्तराध्ययन, अ० ३६, गा० ५७।

ग्रीर श्रुत ज्ञान परोक है ग्रीर ग्रन्तिम तीन-ग्रवधि, मन पर्याय, ग्रीर केवल ज्ञान-प्रत्यक्ष है । प्रत्यक्ष में भी ग्रवधिज्ञान ग्रीर मन.पर्यायज्ञान विकल या ग्राजिक प्रत्यक्ष है, ग्रीर केवल ज्ञान परिपूर्ण होने के कारण सकल प्रत्यक्ष कहलाता है। मतिज्ञान ग्रीर श्रुतज्ञान वस्तुत परोक्ष है, किन्तु लोक-प्रतीति के ग्रनुसार वह साव्यवहारिक प्रत्यक्ष भी कहलाते है।

२. अनुमान —<sup>8</sup>-<sup>8</sup> अनुमान तर्कगास्त्र का प्राण है। यद्यपि अनुमान प्रत्यक्षमूलक होता है, तो भी उसका ग्रपना विशिप्ट स्यान है। अनुमान के द्वारा ही हम ससार का अधिकतम व्यवहार चला रहे है। ज्रनुमान के ग्राघार पर ही तर्कगास्त्र का विशाल भवन खडा हुया है।

कार्य-कारण के सिद्धान्त से अनुमान प्रमाण का प्रादुर्भाव होता है। अग्नि से ही धूम्प्र की उत्पत्ति होती है, और अग्नि के प्रभाव में घूम्प्र उत्पन्न नहीं हो सकता, इस प्रकार का कार्य-कारण भाव व्याप्ति या अविनाभाव सम्वन्य कहलाता है। इसका निञ्चय तर्क प्रमाण से होता है। अविनाभाव निञ्चित हो जाने पर कारण को देखने से कार्य का बोध हो जाता है। वही बोध अनुमान कहलाता है। किसी जगह धूम से उठते हुए गुब्वारे को देखकर अदृष्ट अग्नि की कल्पना स्वत होती है थही अनुमान जान है।

कही कोई शब्द सुनाई देता है, तो श्रोता उसी समय निश्चित कर लेता है कि यह शब्द मनुष्य का है ग्रथवा पशु का है । मनुष्यों में भी ग्रमुक मनुष्य का है, ग्रीर पगुग्रो मे भी ग्रमुक पगुजाति का है । इस प्रकार केवल स्वर से स्वर वाले को जान लेना ग्रनुमान का फल है<sup>६</sup> ।

ग्रनुमान के दो भेद है .--स्वार्थानुमान और परार्थानुमान । ग्रनुमान-कर्त्ता जव ग्रपनी ग्रनुभूति से स्वयं ही किसी तथ्य (ज्ञेय-साव्य) का हेतु

- २. तिविहे पण्णते, अनुयोगद्वार प्रमाणद्वारम् ।
- ३. से किं तं अणुमाणे, अनुयोगद्वार० प्रमाणद्वारम् ।
- ४. अनुयोगद्वार, प्रमाणद्वारम्, मल्लघारीया टीका।
- ५ अग्गि घूमेणं
- ६ सखं सद्देणं

१. परोक्ले णाणे दुविहे, स्थानांग सूत्र, स्था० २।

(सावन) द्वारा ज्ञान प्राप्त करता है, तो वह स्वार्थानुमान कहलाता है। ग्रौर जब वह वचनप्रयोग द्वारा किसी ग्रन्य को वही तथ्य समझाता है, तो उसका वह वचन-प्रयोग परार्थानुमान कहलाता है। स्वार्थानुमान ज्ञानात्मक है, ग्रौर परार्थानुमान वचनात्मक है।

परार्थानुमान का शाव्दिक रूप क्या होना चाहिए ? इस विषय को लेकर भारतीय न्यायशास्त्रियो ने बहुत विचार किया है । न्यायदर्शन मे परार्थानुमान के पाच ग्रवयव स्वीकार किये गये है, जो इस प्रकार है --

- १. पर्वत मे अग्नि है (प्रतिज्ञा)।
- २. क्योकि वहा घूम्र है (हेतु)।
- ३. जहा-जहा घूम्र होता है, वहां--वहा ग्रिग्नि होती है (व्याप्ति) जैसे रसोई घर (उदाहरण) ।
- ४. पर्वत में भी घूम्र है (उपनय) ।
- ५. ग्रतएव ग्रग्नि है (निगमन)

जैन तार्किक समझदारो के लिए इनमें से प्रथम के दो ग्रवयवो का प्रयोग ही पर्याप्त मानते हैं । ग्रलवत्ता किमी ग्रवोध व्यक्ति को समझाने के लिए ग्रघिक ग्रवयवों का प्रयोग करना ग्रावश्यक हो तो उनके प्रयोग मे कोई हानि नही समझते । मगर पांचो ग्रवयवो के प्रयोग को वे ग्रनिवार्य नही समझते ।

३. आगम प्रमाण — श्रुतज्ञान के विवेचन मे आगम प्रमाण का वर्णन किया जायेगा।

४. उपमान प्रमाण — <sup>3</sup> प्रसिद्ध पदार्थं के सादृश्य से अप्रसिद्ध पदार्थं का सम्यक् वोध होना उपमा या उपमान प्रमाण कहलाता है।

'गवय गो के समान होता है' यह वाक्य जिसने सुन रक्खा है, वह व्यक्ति जव ग्रचानक गो के सदृश पशु को देखता है, तो पहले सुने हुए उस वाक्य का स्मरण करके झट समझ जाता है, कि यह गवय है। इस प्रकार दर्शन ग्रौर स्मरण दोनो के निमित्त से होने वाला सदृशता का ज्ञान ही उपमान है।

३ से किंत ओवस्मे, अनुयोगद्वार, प्रमाणद्वारम ।

१ पंचेविह पण्णतं ।

२. से कि तं आगमे, अनुयोगद्वार, प्रमाणद्वारम् ।

प्रमाणो का यह वर्गीकरण तर्कानुसारी होने पर भी सागमिक हैं। पञ्चाट्वर्त्ती तार्किक ग्राचार्यो ने प्रमाण का वर्गीकरण दूसरे प्रकार से किया है। उनके अनुसार प्रमाण दो प्रकार के हैं, प्रत्यक्ष स्रौर परोक्ष । प्रत्यक्ष प्रमाण के भी दो भेद है — साव्यवहारिक प्रत्यक्ष, ग्रौर पारमायिक प्रत्यक्ष '। परोक्ष प्रमाण पाच प्रकार का है —

१. स्मृति, २ प्रत्यभिज्ञान, ३. तर्क४ अनुमान और ५ ग्रागम।

स्मरण रखना चाहिए कि इस वर्गीकरण में भी पूर्वोक्त वर्गीकरण से कोई मौलिक या वस्तुगत पार्थक्य नही है। इसमे उपमान प्रमाण को पृथक् स्थान नही देकर, प्रत्यभिज्ञान में सम्मिलित कर लिया गया है।

स्मरण, प्रत्यभिज्ञान ग्रौर तर्क उस वर्गीकरण के ग्रनुसार साव्यवहारिक प्रत्यक्ष के ग्रन्तर्गत है।

## नयवाद

१. नय स्वरूप — विग्व के समस्त ृदर्शनजास्त्र वस्तुतत्त्व की कसौटी के रूप मे प्रमाण को अगीकार करते हैं। किन्तु जैनदर्जन इस सम्वन्ध में एक नयी सूझ देता है। उसकी मान्यता है कि प्रमाण अकेला वस्तुतत्त्व को परखने के लिए पर्याप्त नही है। वस्तु की ययार्थता का निर्णय प्रमाण और नय के द्वारा ही हो सकता है। जैनेतर दर्शन नय को स्वीकार न करने के कारण ही एकान्तवाद के समर्थक वन गये है, जब कि जैनदर्शन नयवाद को अंगीकार करने से अनेकान्तवादी है।

प्रमाण वस्तु की समग्रता को, उसके अखण्ड एक रूप को विषय करता है। नय उसी वस्तु के अशो को, उसके खंड-खड रूपो को जानता है।

किसी भी वस्तु का पूरा ग्रौर सम्यक् ज्ञान प्राप्त करने के लिए उसका विच्लेपण करना ग्रनिवार्य है। विक्लेपण के विना उसका परिपूर्ण रूप नही जाना जा सकता। तत्त्व का विक्लेपण करना ग्रौर विक्लिप्ट स्वरूप को समझना नय की उपयोगिता है।

१. जैन ग्याय तर्क सग्रह (यशोविजय) प्रमाण स्रण्ड।

### सम्यग्ज्ञान

नयवाद के द्वारा परस्पर विरोघी प्रतीत होने वाले विचारों के ग्रविरोघ का मूल खोजा जाता है, ग्रीर उनका समन्वय किया जाता है ।

नय विचारो की मीमासा है। वह एक ग्रोर विचारो के परिणाम, ग्रौर कारण का ग्रन्वेषण करते हैं, ग्रौर दूसरी ग्रोर परस्पर विरोधी विचारो मे ग्रविरोध का वीज खोज कर समन्वय स्थापित करते है।

क्या ग्रात्मा-परमात्मा ग्रौर क्या जड़ पदार्थ, सभी विषयो मे परस्पर विरोधी मन्तव्य उपलव्ध होते हैं। एक जगह विवान है कि ग्रात्मा एक है, तो दूसरी जगह कहा गया है कि ग्रात्माए ग्रनन्त-ग्रनन्त है। ऐसे विरुद्ध दिखाई देने वाले मन्तव्यो के विषय मे नयवाद ग्रपेक्षा की नीति ग्रपनाता है। वह विचार करता है कि किस दृष्टिकोण से ग्रात्माए अनेक हैं<sup>7</sup> इस प्रकार के दृष्टि-कोणो का ग्रन्वेषण करके उन विचारो की सचाई का ग्राधार खोज निकालना ही नय का काम है, ग्रतएव नय विविच विचारो के समन्वय की पीठिका तैयार करता है। इसलिए नयवाद ग्रपेक्षावाद भी कहलाता है।

जगत के विचारो के ग्रादान-प्रदान का साधन नय है । प्रत्येक वस्तु मे ग्रनन्त धर्म-स्वभाव गुण विद्यमान है । उनके विषय मे ग्रनन्त ग्रभिप्रायो को विषय करने वाले नय भी ग्रनन्त होते है ।

ग्रभिप्राय यह है कि ग्रनन्त धर्मात्मक वस्तु को ग्रखण्ड रूप मे जानने वाला ज्ञान प्रमाण कहलाता है, तो उसी वस्तु के किसी एक धर्म को जानने वाला ज्ञान नय कहलाता है। प्रमाण ग्रनेकाज ग्राही है, तो नय एक ग्रश का ग्राहक है।

२. नय की सत्यता — कहा जा सकता है कि अनेक अशो में से सिर्फ एक अश को ग्रहण करने वाला नय मिथ्याज्ञान है। नय यदि मिथ्याज्ञान है तो वह वस्तुतत्त्व के निर्णय का आधार कैसे बन मकता है? इस प्रश्न का उत्तर यही दिया जा सकता है कि किसी भी नय की यथार्थता इस वात पर अवलम्बित है, कि वह दूसरे नय का विरोधी न हो। उदाहरण के लिए आत्मा को लीजिए। एक नय से आत्मा नित्य है और दूसरे नय से आत्मा अनित्य है। आत्मा का आत्म-स्व शाश्वत है, उसका कभी विनाश सभव नही है, इस दृष्टिकोण से आत्मा नित्य है। किन्तु आत्मा शाश्वत होता हुआ भी अनेक रूपो मे परिवर्तित होता रहता है। कभी मनुष्य के पर्याय मे उत्पन्न होता है, कभी पजु-पक्षी की योनि मे जन्म लेता है, तो कभी नरक का कीड़ा वन जाता है। इस दृष्टिकोण से आत्मा ग्रनित्य भी है। यहां नित्यताग्राही नय अगर अनित्यताग्राही नय का विरोध न करे, उसके प्रति उपेक्षा रखे और सिर्फ अपने दृष्टिकोण के प्रतिपादन तक ही सीमित रहे तो वह सम्यक्नय कहा जाएगा। इसके विपरीत, जब एक नय ग्रपन दृष्टिकोण के प्रतिपादन के साथ दूसरे नयो के दृष्टिकोण का विरोध करता है तो ऐसा करनेवाला नय मिथ्यानय वन जाता है।

सरल ञव्दो मे कहना चाहिए-कोई नय तभी तक सच्चा है, जव तक वह दूसरे को झूठा नही कहता । जव उसने दूसरे को झूठा कहा तो वह स्वयं झूठा हो गया ।

'जावइया वयणपहा, तावइया चेव हुंति नयवाया ।'

ग्रर्थात्-जितने वचन के पय है, या वस्तु सम्बन्धी ग्रभिप्राय है, उतने ही नय के प्रकार है।

फिर भी वर्गीकरण के सिद्धान्त का उपयोग किया जाय तो उन समस्त नयो को दो भागो में वाटा जा सकता है १।

१ द्रव्यायिकनय ग्रौर २ पर्यायाथिक नय ।

मूल पदार्य द्रव्य कहलाता है ग्रौर उसकी विभिन्न ग्रौर देशो ग्रौर कालो में होने वाली नाना ग्रवस्थाए पर्याय कहलाती है । समस्त विचारो की प्रवृत्ति या तो द्रव्य के द्वारा या पर्याय के द्वारा होती है, ग्रतएव मूलभूत दो ही है ।

द्रव्य नित्य है, ग्रतएव नित्यता को ग्रहण करनेवाला नय द्रव्यायिक नय कह राना है ।

१. से कि तं पए ? सत्तमूल्णया पण्णत्ता अनुयोगद्वार नयदारम,

### सम्यग्जान

मध्यम रोति से इन दोनो नयो के सात भेद किये गये है :-- '

१. नैगम २ सग्रह ३. व्यवहार ४ ऋजुसूत्र ४. शब्द ६. समभिरूढ ग्रिंगर ७. एवंभूत।

इनका मक्षित्त परिचय इस प्रकार है .---

१. नैगम — निगम अर्थात् लोकरूढि या लौकिक सस्कार से उत्पन्म हुई कल्पना को नैगम नय कहते हैं। जैसे चैत्रशुक्ला त्रयोदशी आने पर कहना-झाज महावीर भगवान् का जन्म दिन है। वास्तव में भगवान महावीर का जन्म ऋड़ाई हज़ार वर्ष पूर्व हुआ था, फिर भी लोकरूढि के अनुसार ऐसा कहा जा मकता है। यद्यपि रास्ता कही आता-जाता नही, फिर भी लोग कहते है --यह रास्ना दिल्ली जाता है। फूटे घड़े में पानी चूता है, मगर दुनिया कहती है, घड़ा चूना है। जिस दृष्टिकोण से ऐसे कथन सही समझे जाते है, वह दृष्टिकोण नैगम नय कहलाता है।

२. संग्रहनय—<sup>°</sup> सग्रहनय का अर्थ है अभेद दृष्टि । जड श्रौर चेतन तत्त्वो की जो धारा समान रूप से प्रवाहित हो रही है, उसी सामान्य तत्त्व को मुख्य करके सत्तावर्म की प्रधानता को लक्ष्य मे रखकर सब को एक रूप मानने वाला ग्रभिप्राय सग्रहनय कहलाता है ।

जड़ ग्रीर चेतन एक है, क्योकि दोनो में एक ही सत्ता समान रूप से व्याप्त है। सव ग्रात्मा एक है, क्योकि उनकी स्वाभाविक चेतना में कोई विलक्षणता नहीं है। मनुप्य मात्र एक है, क्योकि मनुप्यत्व जाति एक है। इस प्रकार समान धर्म के ग्राधार पर एकत्व की स्थापना करना सग्रहनय है।

स्मरण रखना चाहिए कि जिन वस्तुग्रो में किसी समान धर्म के ग्राधार पर एकता की कल्पना की गई है, उनमे वहुत से विशिष्ट धर्म भी होते है, जिनके ग्राधार पर उन्हे एक दूसरे से पृथक् किया जा सकता है। मगर सग्रह नय उन्हे र्स्वाकार नही करता।

> १. से कि तं णए ? सत्तमूलणया पण्णता, स्थानांगसूत्र स्था० ७, सूत्र ५५२।

**३. व्यवहार नय — <sup>9</sup> पदार्थों में रहे हुए विशेष ग्रर्थात् भेदकारी धर्मों** को प्रधान करके उनमे भेद स्वीकार करने का दृष्टिकोण व्यवहार नय है।

संग्रह नय ग्रभेद की प्रधानता पर चलता है, मगर ग्रभेद से लोक-व्यवहार नही चल सकता। जड़ ग्रौर चेतन सत्ता की समानता के कारण भले ही एक हो, मगर जड मे चेतना नही है, ग्रौर चेतन जीव मे चेतना है। इस कारण दोनो की भिन्नता भी वास्तविक है। मनुष्यत्व के लिहाज से मनुष्य मात्र एक हे सही, फिर भी मनुष्य-मनुप्य मे प्रत्यक्ष दिखाई देने वाला ग्रन्तर भी वास्तविक है। इस प्रकार पृथक्करण वादी दृष्टिकोण व्यवहारनय है।

लोक-व्यवहार अभेद से नही, भेद से चलता है। सग्रहनय की दृष्टि में साडी और पगड़ी एक है, मगर साड़ी की जगह पगड़ी, और पगड़ी की जगह साडी से काम नही चलता, दोनो में भेद है और उस भेद को स्वीकार करना ही व्यवहार नय है।

यह तीन नय साधारणतया द्रव्य को ही प्रधान रूप से ग्रहण करते है, ग्रतएव इन्हे द्रव्यार्थिकनय कहा गया है।

४. ऋजुसूत्रनय — <sup>२</sup> कभी कभी मानवीय वुद्धि भूत और भविष्यत् के स्वप्नो को ठुकरा कर तात्कालिक लाभालाभ को ही लाभालाभ स्वीकार करती है। भूतकालीन वस्तु विनष्ट हो जाने के कारण असत् है, और भविष्यत्कालीन उत्पन्न न होने के कारण असत् है। उनकी कोई उपयोगिता नही। वर्तमानकालीन समृद्धि ही वास्तव मे समृद्धि है। जो धन नष्ट हो गया, और भविष्य मे मिलेगा, वह क़ोरा स्वप्न है। आज उसकी कोई सत्ता नही।

इस प्रकार बुद्धि जव वर्तमान को ही सर्वस्व मानकर चलती है, तो वह वर्तमान बिषयक विचार ऋजुसूत्रनय कहलाता है ।

५. शब्दनय — <sup>3</sup> पूर्वोक्त चार नय वस्तु को प्रधान रख कर विचार करते हैं । अतएव इन्हें अर्थनय कहते हैं । शब्दनय और इससे आगे के समभि-रूढ तथा एवभूतनय शब्द सम्बन्धी विचार प्रस्तुत करते हैं । अत यह तीनो

| १. अ | नुयोगद्वार, | नय | द्वार. | Πo | 8319 | ł |
|------|-------------|----|--------|----|------|---|
|------|-------------|----|--------|----|------|---|

- R. n n n n RZCI
- Ę. 11 17 17 17 11 11

#### सम्यग्ज्ञान

शब्दनय कहलाते हैं। शब्दनय पर्यायवाची शब्दो को एकार्थ स्वीकार करता है, मगर उनमे यदि काल, लिंग, कारक, वचन या उपसर्ग की भिन्नता हो तो उन्हे एकार्यक नही मानता।

लेखक लिखता है— 'ग्रयोघ्या नगरी थी।' यद्यपि ग्रयोध्या नगरी, लेखक के समय में भी है, फिर भी वह 'है' न लिखकर 'थी' क्यो लिखता है ? इस प्रश्न का उत्तर जव्दनय यह देता है कि कालभेद से ग्रयोघ्या नगरी में भी भेद हो जाता है । ग्रतएव लेखक के समय को ग्रयोघ्या ग्रौर है तथा जिस समय की घटना वह लिखता है, उस समय की ग्रयोघ्या ग्रौर थी। इसीलिए लेखक 'ग्रयोघ्या थी,' ऐसा लिखता है, 'ग्रयोघ्या है' नही लिखता है । यह कालभेद से ग्रथभेद का उदाहरण है ।

इसी प्रकार लिंगभेद से भी ग्रर्थभेद हो जाता है यथा, नर ग्रौर नारी। उपसर्ग का भेद भी ग्रर्थ में भेद उत्पन्न कर देता है। जैसे प्रस्थान-गमन, सस्थान-ग्राकार। ग्रथवा ग्राहार, विहार, प्रसार, परिहार, सहार, नीहार ग्रादि।

इन उदाहरणो के ग्राधार पर कारक ग्रौर वचन ग्रादि के भेद से वस्तु-भेद हो जाने की कल्पना की जा सकती है ।

६ समभिरूढ़ नय-- <sup>9</sup> यह नय शब्दनय से भी एक कदम आगे बढकर सूक्ष्म शाब्दिक चिन्तन करता है। कहता है----अगर काल और लिंग आदि की भिन्नता अर्थभेद उत्पन्न कर सकती है तो व्युत्पत्ति (शब्दो की वनावट) के भेद से भी वस्तुभेद क्यो न माना जाय ? अत समभिरूढनय विभिन्न पर्यायवाची शब्दो को एकार्थक नहीं मानता। इसके मतानुसार सभी कोष मिथ्या ह, क्योकि एकार्थ बोधक अनेक शब्दो का प्रतिपादन करते है। कोष 'राजा' 'नृप' और 'भूप' को एकार्थक वतलाता है, किन्तु इनकी बनावट पर ध्यान दिया जाय तो उनका अर्थभेद स्पष्ट है। राजदण्ड को धारण करने वाला: 'राजा ।' मनुष्य का पालन करने वाला 'नृप।' पृथ्वी का रक्षण करने वाला. 'भूप' कहलाता है। अगर 'नृप' और 'भूप' शब्दो का एक ही अर्थ माना जाय-तो मनुष्य और पृथ्वी का अर्थ भी एक हो जाना चाहिए।

## १ अनुयोगद्वार, नयद्वारम्, गाथा १३९।

शव्द के भेद से ग्रर्थ में ग्रौर ग्रर्थ के भेद से शव्द में भेद हो जाता है, यह प्रचलित सिद्धान्त इसी दृष्टिकोण पर ग्रवलम्वित है ।

७ एवंभूतनय--' यह नय सूक्ष्मतम गाव्दिक विचार हमारे सामने प्रस्तुत करता है। इसका कथन यह है---यदि व्युत्पत्ति के भेद से ग्रर्थ में भेद हो जाता है तो जब व्युत्पत्तिलभ्य ग्रर्थ किसी वस्त् मे घटित हो, तभी उस शब्द का प्रयोग करना चाहिए ग्रौर जब वह ग्रर्थ घटित न हो तब उस शब्द का प्रयोग नही करना चाहिए।

एवंभूतनय समस्त जव्दो को कियावाचक ही मानता है। संज्ञावाचक गुणवाचक, भाववाचक ग्रथवा ग्रव्यय ग्रादि के नाम से प्रसिद्ध सभी शव्द किया-वाची ही है। प्रत्येक जव्द से किसी न किसी किया का ही बोध होता है। ग्रतएव जव पदार्थ, जैसी किया कर रहा हो, तव उसी किया के वाचक शव्द से उसे ग्रभिहित किया जा सकता है।

उदाहरणार्थ— "ग्रघ्यापक" का ग्रर्थ है, पढाने को किया करन वाला तो जव कोई व्यक्ति यह किया कर रहा है, तो तभी उसे अध्यापक कहा जा सकता है। जव वह खाता, सोता या चलता है, तब अध्यापन-किया नही करता ग्रीर इस कारण उसे अध्यापक भी नही कहा जा सकता। अध्यापन किया न करने पर भी यदि उसे अध्यापक कह दिया जाय तो फिर दुकानदारी या रसोईया को भी अध्यापक कहने मे क्या हर्ज है ?

इस प्रकार एवभूतनय किया को ही शब्दप्रयोग का नियामक मानता है। सात नयो के विवेचन से स्पष्ट हो जायेगा कि नयवाद मे अनन्त धर्मो के ग्रखण्ड पिण्ड रूप वस्तु के किसी एक धर्म को प्रधानता देकर कथन किया जाता है। उस समय वस्तु मे जेप धर्म विद्यमान तो रहते है, मगर वे गौण हो जाते है। इस प्रकार सत्य के एक ग्रश को ग्रहण करने वाला ज्ञान ही नय है।

नयो द्वारा प्रदर्शित सत्याज्ञ ग्रौर प्रमाण द्वारा प्रदर्शित झखण्ड सत्य मिलकर ही वस्नु के वास्तविक ग्रौर सम्पूर्ण स्वरूप के वोधक होते है ।

जैनागमो मे नय सिद्धान्त निरूपण बहुत विस्तार से किया गया है। ग्रनेक ग्रथ केवल इसी विषय को समझाने के लिए लिखे गये है।

१. अनुयोगदार, नयदारम्, गाथा १३९

# ग्रनेकान्त

सन्त संस्कृति के प्राणप्रतिष्ठापक और समन्वय सिद्धान्त के प्रणेता श्रमण भगवान् महावीर ने तत्व विचार की एक मौलिक और ग्रतिशय दिव्य पद्धति जगत् को प्रदान की । यही नही, उन्होने वस्तु के सर्वाङ्गीण स्वरूप को समझाने की एक सापेक्ष भाषा-पद्धति भी दी । उन्होने वतलाया-"विचार ग्रनेक है, ग्रौर बहुत वार वे परस्पर विरुद्ध प्रतीत होते है, परन्तु उनमे भी एक सामजस्य है, ग्रविरोध है, ग्रौर उसे जो भलीभॉति देख सकता है, वही वास्तव मे तत्वदर्जी है।"

परस्पर विरोधी विचारो में अविरोध का आधार वस्तु का अनेकधर्मा-त्मक होना है '। एक मनुप्य जिस रूप में वस्तु को देख रहा है, उसका स्वरूप उतना ही नहीं है। मनुप्य की दृष्टि सीमित है, पर वस्तु का स्वरूप असीम है। प्रत्येक वस्तु विराट् है, और अनन्त-अनन्त अगो, धर्मो-गुणो और शक्तियो का पिण्ड है। यह अनन्त अश उसमें सत् रूप से विद्यमान है। यह वस्तु के सहभावी धर्म कहलाते है। इसके अतिरिक्त प्रत्येक वस्तु द्रव्यशक्ति से नित्य होने पर भी पर्याय शक्ति से क्षण क्षण में परिवर्ननशील है। यह परि-वर्तन (पर्याय) एक दो नहीं, हजार लाख भी नहीं, अनन्त है, और वे भी वस्त के ही अभिन्न अश है। यह अश कमभावी धर्म कहलाते है।

इस प्रकार ग्रनन्त सहभावी धर्मो ग्रौर ग्रनन्त क्रमभावी पर्यायो का सम्ह एक वस्तु है । मगर वस्तु का वस्तुत्व इतने मे भी समाप्त नही होता, वह इससे भी विशाल है ।

जैसे सिक्के के दो वाजू होते है, ग्रौर दोनो वाजू मिलकर ही पूरा सिक्का वनता है, उसी प्रकार प्रत्येक पदार्थ सत्ता ग्रौर ग्रसत्ता दोनो ग्रशो के समुदाय से वना है। ग्रभी जिन धर्मों ग्रौर पर्यायो का उल्लेख किया गया है, वे सब तो सिर्फ सत्ता--ग्रग है। ग्रसत्ता ग्रश इससे भी विराट् है ग्रौर वह भी वस्तु का ग्रग ही है।

किसी भी पदार्थ में इतर पदार्थों की ग्रभाव रूप से पाई जाने वाली वृत्ति, वस्तु का ग्रसत्ता ग्रश है ।

१ स्याद्वादमंजरी, कारिका, १।

स्पष्टता के लिए एक उदाहरण लीजिए । घट ग्रापके सामने है । प्राप ग्राखो से घट का रूप ग्रीर ग्राकार ही देख पाते है । मगर घट सिर्फ रूप ग्रीर ग्राकार मात्र नही ।

ग्राप घट को ऊचा उठाएगे तो ग्रापको उसके कुछ ग्रधिक धर्म प्रतीत होगे, उसका गुरुत्व मालूम होगा, चिकनापन प्रतीत होगा, ग्रार भी कुछ मालूम हो सकता है । मगर घट का यह स्वरूप पूरा नही होगा ।

घट का पूरा स्वरूप समझने के लिए ग्राप किसी तत्व-जानी की ञरण लीजिए। वह ग्रापको वतलाएगा कि घट में जैसे, रूप, रस, गंध ग्रीर स्पर्श ग्रादि स्थूल इन्द्रियो से प्रतीत होने वाले गुण है, उसी प्रकार इन्द्रियो से प्रतीत न होने वाले गुण भी है, ग्रौर ऐसे गुण ग्रनन्त है।

ग्रव ग्रापने समझ लिया कि घट में ग्रनन्त गुण विद्यमान है । फिर भी क्या एक घट का स्वरूप पूरा हो गया ? तत्वज्ञानी कहेगा-"जी नहीं, ग्रभी तो घट का ग्राघा स्वरूप भी ग्रापने नहीं समझा !" घट इससे भी कही विराट् है । यहा तक तो घट में सदैव रहने वाले (सहभावी) गुणो की ही बात हुई । मगर घट में ग्रनन्त धर्म ऐसे भी है, जो सदैव विद्यमान नहीं रहते, जो उत्पन्न होते ग्रौर नष्ट हो जाते हें। ऐसे धर्म कमभावी धर्म कहलाते हैं। उन्हें पर्याय भी कहते हैं। ग्रच्छा घट, ग्रनन्त सहभावी धर्मो ग्रौर ग्रनन्त कमभावी धर्मो का पिण्ड

है। यह जान लेने पर तो घट का पूरा स्वरूप जान लिया, कहा जा सकता है। तत्वज्ञानी कहेगा–''नही, यह तो घट की एक ही वाजू है । इसे सत्ता की वाजू समझिए, ग्रभी दूसरी ग्रसत्ता की वाजू तो ग्रछूती ही रह गई है।''

वह ग्रसत्ता की बाजू क्या है ? घट घट है, यह सत्ता की बाजू है, और घट पट नही, मुकुट नही, जकट नही, लकुट नही, कट नही, घट के सिवाय और कुछ भी नही, यह ग्रसत्ता की बाजू है। तात्पर्य यह है कि घट में घट से भिन्न जगत के समस्त पदार्थों की ग्रसत्ता रूप से जो वृत्ति है, वह भी घट का ही ग्रसत्ता रूप स्वभाव है। घटेतर पदार्थ ग्रनन्त है, ग्रतएव घट के ग्रसत्ता-धर्म भी 'ग्रनन्त है।

इन सद्भाव और ग्रभाव रूप धर्मों को जान लेना ही घट को पूरी तरह 'जान लेना कहलाता है। यह ग्रनन्त धर्म ज्ञान के विना नही जाने जा सकते। 'ग्रतएव शास्त्र कहता है 'जे एग जाणइ से सब्व जाणइ, जे सब्व जाणइ से एगं जाणइ।'' जो एक पदार्थ को जानता है, वह सब को जान लेता है, ग्रीर जो सब -को जानता है, वही एक को जान सकता है। सम्यग्ज्ञान

यद्यपि जगत् में मूलभूत तत्व दो ही हैं। जीव-चेतनात्मक और अजीव-अचेतनात्मक, किन्तु दोनों ही अपने अपने स्वभाव में, गुणो में और पर्यायों में अनन्तता से सम्पन्न हैं।

वात कठिन-सी मालूम होती है, मगर सत्य की ग्रात्मा को पूरी तरह समझ लेना सरल नही है । फिर भी मनुष्य की दृष्टि सम्पन्न हो, तो दैनिक व्यव-हार मे ग्राने वाली वस्तुग्रो से भी वह वहुत कुछ सीख सकता है ।

मिट्टी के एक कण को लीजिए । एक-एक कण मे अनन्त-अनन्त स्वभावों-का सम्मिश्रण है । उसका एक स्वरूप नही, एक ग्रास्वाद नही, एक रग-रूप नही । एक फुट वर्गाकार भूखड मे किसान कभी कडवी तीखी और चरपरी मिर्च वोता है, कभी मघुर ईख बोता है, और कभी संतरे या नीबू का पेड लगाता है । यह सभी चीजे मिट्टी के उन कणों में से ही ग्रपना-ग्रपना पोषण, स्वाद, रूप, रग, सव कुछ प्राप्त करती है । मिट्टी एक है । खाने मे चाहे मिट्टी का स्वाद मिट्टी जैसा है, किन्तु भिन्न बीजो की शक्ति, उसी मिट्टी मे से, ग्रपनी ग्रपनी शक्ति के ग्रनुसार अपने स्वभावानुकूल ग्रभीष्ट तत्व को खीच लेती है । ऐसी स्थिति मे अगर कोई कहता है कि मिट्टी कटुक ही है, तो उसका ऐसा कहना असत् व्याख्यान होगा, और यदि कोई यही गाठ वाघ कर बैठ जाय कि मिट्टी में एक ही स्वाद होता है, और एक ही रग-रूप होता है, तो यह होगी ग्राग्रह की जडता । यद्यपि यह कथन तत्व के नाते सापेक्ष सत्य हो सकता है, तथापि गुण और पर्याय के नाते वह मिथ्या ही रहेगा ।

यह हुई जड पदार्थं को वात । ग्रब एक चेतन पुरुष के विपय में भी विचार कर लीजिए, एक ही पुरुष के कितने नाते होते है ? वह किसी का पिता, किसी का पुत्र, किसी का भाई, किसी का पति, श्वसुर, देवर, जेठ, मामा, भागिनेय, दादा और पोता होता है । न जाने कितने सम्बन्धो का अम्बार उस पर लदा है ? परिवार के बाहर वह दुकानदार है, ग्राहक है, साहूकार है, देनदार है, गुरु है, शिष्य है, किसी सस्था का मत्री, कोषाघ्यक्ष और सभापति है । न जाने क्या-क्या है ? इस प्रकार एक पुरुष अनेक रूपो मे हमारे समक्ष ग्राता है। यद्यपि पितृत्व और पुत्रत्व ग्रादि धर्म परस्पर विरोधी जान पड़ते हैं । मगर प्रपेक्षा भेद उस विरोध का मथन कर देता है। अनेकान्त की खूबी ही यह है कि प्रतीत होने वाले विरोध का वह निवारण कर दे।

तो जिस प्रकार एक पुरुष में परस्पर विरुद्ध से प्रतीत होने वाले

पितृत्व ग्रौर पुत्रत्व ग्रादि घर्म विभिन्न ग्रपेक्षाग्रो से सुसंगत होते है, उसी प्रकार प्रत्येक पदार्थ में सत्ता-ग्रसत्ता, नित्यता-ग्रनित्यता, एकता-ग्रनेकता ग्रादि धर्म भी विभिन्न ग्रपेक्षाग्रो से सुसगत है, ग्रौर उनमे कुछ भी विरोध नही है। इस तथ्य को समझ लेना ही ग्रनेकान्तवाद को समझ लेना है।

तत्व की विचारणा ग्रीर सत्य की गवेषणा में सर्वत्र ग्रनेकान्त दृष्टि ग्रपनाई जाय तो घार्मिक सघर्ष, दार्शनिक विवाद, पंथों की चौकावंदी ग्रीर सम्प्रदायो का कलह, मानव संस्कृति की ग्रात्मा को ग्राघात नहीं पहुचा संकना । इससे समत्वदर्शन की परम पूत प्रेरणा को वल मिलता है, ग्रीर मनुप्य-दृष्टि उदार, विशाल ग्रीर सत्योन्म्खी वनती है ।

समाज, नीति, कला ग्रीर व्यापार के क्षेत्र में ग्रीर साथ ही घरेलू सम्वन्धों में तो ग्रनेकान्त को स्वीकार करती है। वह एक ऐसी ग्रनिवार्य तत्व व्यवस्था है उसे स्वीकार किये बिना एक डग भी नहीं चला जा सकता । फिर भी विस्मय की बात है कि दार्शनिक जगत् उसे सर्वमान्य नहीं कर सका। दार्शनिकों की इससे वडी दूसरी कोई दुर्वलता, ग्रीर ग्रसफलता शायद नहीं हो सकती।

कौन है जो पदार्थों का उपयोग करता हुया, मिट्टी के नानात्व को स्वीकार न करता हो, एक ही मिट्टी घट, ईट, प्याला ग्रादि नाना रूपो में हमारे व्यवहारो में ग्राती है । ग्राम ग्रपने जीवन काल में ग्रनेक रूप पलटता रहता है । कभी कच्चा, कभी पक्का, कभी हरा ग्रौर कभी पीला, कभी कठोर ग्रौर कभी नरम, कभी खट्टा ग्रौर कभी मीठा होता है । यह उसकी स्थूल ग्रवस्थाएँ है । एक ग्रवस्था नष्ट होकर दूसरी ग्रवस्था की उत्पत्ति में दीर्घ काल की ग्रपेक्षा होती है । मगर उस बीच के दीर्घ काल में क्या वह ग्राम ज्यो का त्यो बना रहता है । ग्रौर सहसा हरे से पीला तथा खट्टे से मीठा हो जाता है ? नही, ग्राम प्रतिक्षण श्रपनी ग्रवस्थाए पलटता रहता है । मगर वे क्षण-क्षण पलटने वाली ग्रवस्थाएं इतने सूक्ष्म ग्रन्तर को लिए हुए होती है कि हमारी बुद्धि में नही ग्राती । जब वह ग्रन्तर स्थूल हो जाता है तभी बुद्धि-ग्राह्य बनता है ।

डस प्रकार ग्रसख्य क्षणो में ग्रसख्य प्रवस्था-भेदो को घारण करने वाला ग्राम ग्राखिर तक ग्राम ही वना रहता है ।

इस तथ्य को ,्जैनदर्शन यो व्यक्त करता है कि--पदार्थ की मूल सत्ता ही, जो एक होने पर भी ग्रनेक रूप धारण करती है, पदार्थ का मूल रूप है-द्रव्य है, और उसके क्षण-क्षण पलटने वाले रूप पर्याय है । उसका निष्कर्ष यह निकला कि प्रत्येक पदार्थ के दो रूप हैं :--ग्रन्तरग ग्रीर वहिरंग । ग्रन्तरग द्रव्य, ग्रौर वहिरंग रूप पर्याय कहलाता है । पदार्थ का ग्रन्तरंग रूप एक है, नित्य है, ग्रपरिवतंनशील है, ग्रीर वहिरग रूप ग्रनेक, ग्रनित्य ग्रौर परिवर्तनशील है ।

द्रव्य पररपर विस्द्ध प्रनन्त घर्मों का समन्वित पिण्ड है। चाहे वह जड हो या चेतन, नूक्ष्म हो या स्थूल, उसमें विरोधी धर्मों का ग्रद्भुत सामंजस्य है। इसी सामजस्य पर पदार्थ की सत्ता टिकी है। ऐसी स्थिति में वस्तु के किसी एक ही घर्म को ग्रगीकार करके ग्रौर दूसरे धर्मों का परित्याग करके वास्तविक वस्नु स्वरूप को ग्रांकने का प्रयत्न करना उपहासास्पद है, ग्रौर ग्रपूर्णता में पूर्णता मानकर सन्तोप कर लेना प्रवचनामात्र है।

ग्रनेकान्तवादी का दृढ विय्वास है कि सत् का कभी नाग नही होता, ग्रौर ग्रसत् की कभी उत्पत्ति नही होती। मिट्टी का मूल द्रव्य नवीन वनाया जा सकता है। हा, उसका रूपान्तर स्वतः भी ग्रौर दूसरो के प्रयोग से भी होता रहता है।

वस यही द्विविधात्मक पदार्थ की स्थिति है, जिसे ऐकान्तिक आग्रह से नहीं समझा जा सकता।

अनन्त धर्मात्मक वस्तु के विचार में उठे हुए अनेकविध दृष्टिकोणो को समुचित रूप से समन्वित करने की ग्रावव्यकता होती है। उसी श्रावश्यकता ने नयवाद की विचार सरणि को प्रस्तुत किया है।

## स्याद्वाद

पिछले प्रकरण मे अनेकान्तवाद के विषय मे विचार किया गया है। पृथक्-पृथक् दृष्टिकोणो से वस्तु को समझना और एक ही वस्तु मे, विभिन्न दृष्टिकोणो से सगत होने वाले किन्तु परस्पर विरुद्ध प्रतीत होने वाले अनेक धर्मो को प्रामाणिक रूप से स्वीकार करना अनेकान्तवाद है। साधारण तौर पर अनेकान्त सिद्धान्त ही स्याद्दाद कहलाता है, किन्तु वास्तव मे अनेकान्त-सिद्धान्त को व्यक्त करने वाली सापेक्ष भाषापद्धति ही स्याद्वाद है।

जब हम मान लेते हैं कि प्रत्येक वस्तु में ग्रनन्त धर्म विद्यमान है ग्रौर उन समस्त धर्मों का ग्रभिन्न समुदाय ही वस्तु है, तो उसे व्यक्त करने के लिए भाषा की भी ग्रावश्यकता होती है । यह ग्रनेकान्त की भाषा ही स्याद्वाद है । <sup>9</sup>

where miles

१ स्याद् इत्यव्ययम् अनेकान्त–द्योतकं, तत स्याद वाद अनेकान्तवादः । ––स्याद्वाद मञ्जरी, मल्लिषेणसूरि ।

भापा शब्दों से बनती है, ग्राँर शब्द धातुग्रो से बनते हैं। एक धातु भले ही मोटे तौर पर ग्रनेकार्थक मानी जाती हो, परन्तु एक कारा मे, ग्राँर एक ही प्रसग मे, वह ग्रनेक ग्रथों का द्योतन नही कर सकती, ग्रतएव उससे बना एक शब्द भी एक ही धर्म का बोघ कराता है। हमारे पास कोई एक शब्द नही, जो एक साथ ग्रनेक धर्मों का प्रतिपादन कर सके। ग्रतएव यह ग्रावञ्यक है कि वस्तु के ग्रस्तित्व, नास्तित्व ग्रादि धर्मों का सापेक्षात्मक भाषा से कथन किया जाय। 'घट है' कह कर हम घट के परिपूर्ण स्वरूप को व्यक्त नहीं कर सकत, क्योंकि इस वाक्य द्वारा घट के केवल ग्रस्तित्व धर्म का ही बोघ होता है। घट मे ग्रस्तित्व की तरह नास्तित्व ग्रादि जो ग्रसख्य धर्म है, उनका इससे बोध नहीं होता। ग्रतएव यह वाक्य घट की ग्रधूरी जानकारी देता है। यही नहीं, घट मे जो ग्रस्तित्व है, वह भी सर्वथा सत्य नहीं, किन्तु एक द्रिटिकोण से ही है। यह वात भी इस वाक्य से घ्वनित नही होती।

प्रश्न होता है कि एक ही शब्द एक घर्म का बोधक होता है, किन्तु वस्तु ग्रनन्त धर्मात्मक है। उसका किसी भी एक शब्द द्वारा कथन नही किया जा सकता। ऐसी स्थिति मे दो ही वाते हो सकती है—या तो एक वस्तु को पूरी तरह कहने के लिए ग्रनन्त जब्दो का प्रयोग किया जाय, ग्रथवा मौन साधकर बैठा जाय। ग्रनन्त शब्दो का प्रयोग करना सभव नही है, ग्रौर मौन साध लेने से जगत् के सब ब्यवहार ठप्प हो जाते हैं। फिर ग्रपने ग्रभिप्राय को प्रकट करने का मार्ग क्या है ?

जैन दार्शनिको ने वहुत विस्तार से इस प्रश्न का उत्तर दिया है। यहाँ सक्षेप में यही कहा जा सकता है कि-स्याद्वादी जव वस्तु का ग्रस्तित्व प्रकट करता है तो वह केवल 'ग्रस्ति' (है) न कह कर 'स्यादस्ति' कहता है। 'ग्रस्ति' के साथ 'स्यात्' जोड देने से वस्तु में रहे हुए नास्तित्व ग्रादि का निपेध भी नही होता और ग्रस्तित्व का विधान भी हो जाता है।

'स्याद्वाद' शव्द स्यात्' ग्रौर 'वाद' इन दोनो शव्दो के मेल से वना है। 'स्यात्' एक ग्रव्यय है, जिसका ग्रर्थ है—''कथचित्''—किसी ग्रपेक्षा, ग्रथवा ग्रमुक दृष्टिकोण से। कुछ लोगो को भ्रम है कि 'स्यात्' का ग्रर्थ 'शायद' है ग्रौर इस कारण स्याद्वाद सगयवाद है। मगर यह उनका भ्रम है। 'स्याद्वाद' मे जो कुछ है, 'निश्चित' है। ''यह पिता है ग्रथवा पुत्र है'' इस प्रकार ग्रनिर्णीत ज्ञान सशय कहलाता है, मगर ''यह व्यक्ति ग्रपने पिता कर्मचन्द की ग्रपेक्षा से सम्यग्जान

पुत्र है, भौर अपने पुत्र देवदास को अपेक्षा से पिता है" इस प्रकार सापेक्ष कथन म सराय के लिए कोई अवकाञ नहीं है।

प्रत्येक वस्तु में जपने निज के स्वरूप से सत्ता है तो पर के रूप से ग्रसत्ता भी है। 'पट घट हैं', यह जितना सत्य है उतना ही सत्य यह भी है कि 'घट पट नहीं है।' यहां जैसे घटविषयक ग्रस्तित्व घट का ही स्वरूप है, उसी प्रकार पट विषयक नास्तित्व भी घट का ही स्वरूप है ग्रतएव प्रत्येक पदार्थ सत्-ग्रसत् रूप है।

ज्नों प्रकार घट न एकान्त रूप से नित्य है, और न एकान्त रूप से अनित्य है। द्रव्य के लिहाज से नित्य है, तो पर्याय के लिहाज से अनित्य है।

इस प्रकार वरतु में जितने भी धर्म है, सब सापेक्ष है। जिस ग्रपेक्षा से जिस धर्म का विधान किया जाता है, उसी ग्रपेक्षा को सूचित करने के लिए 'स्यात्' शब्द का प्रयोग किया जाता है।

तात्पर्य यह है कि ग्रनेकान्तात्मक वस्तु के ग्रनेकान्त स्वरूप को प्रकट करने के लिए ''स्यात्'' शब्द प्रयुक्त किया जाता है ।

जव हम वस्तु को नित्य कहते हैं तो हमे किसी ऐसे शब्द का प्रयोग करना चाहिए, जिससे उसमे रही हुई अनित्यता का निषेध न हो जाय। इसी प्रकार जव "अनित्य" कहते है तब भी ऐसे शब्द का प्रयोग करना उचित है जिससे नित्यता का विरोध न हो जाय । यही वात अन्य धर्मो—सत्ता, असत्ता, एकत्व, अनेकत्व ग्रादि-का कथन करते समय भी समझनी चाहिए । संस्कृत भाषा में ऐसा शब्द "स्यात्" है। "कथचित्" शब्द का भी उसके स्थान पर प्रयोग होता है ।

किसी भी प्रश्न का उत्तर "हा" या "ना" मे दिया जाता है । इन्ही दोनो के ग्राघार पर सप्तभंगी योजना हुई है । वह सात भग यह है ---

१ ग्रस्ति-(है)

१ नत्थि जीवा अजीवा वा, णेव सन्तं निवेसए । अत्थि जीवा अजीवा वा, एवं सन्त निवेसए ॥ —सूत्रकृताग, ग्र० २, ५, १२, १३।

- २. नास्ति-(नही है)
- ३. ग्रस्तिनास्ति-(है, नही है)
- ४. ग्रवक्तव्य-(नही कहा जा सकता)
- ५ ग्रस्ति ग्रवक्तव्य-(है, नही कहा जा सकता)
- ६. नास्ति ग्रवक्तव्य-(-नही है, नही कहा जा सकता)
- ७. ग्रस्ति, नास्ति ग्रवक्तव्य-(-नही है, ग्रवक्तव्य है)

१. स्यादस्ति — प्रत्येक वस्तु ग्रपने द्रव्य, ग्रपने क्षेत्र, ग्रपने काल, ग्रीर अपने भाव से है।

२. स्यान्नास्ति — प्रत्येक वस्तु पर द्रव्य, परक्षेत्र, परकाल ग्रौर परभाव से नही है ।

इन दोनो भगो का ग्राशय यह है कि घट (ग्रौर समस्त पदार्थ) है तो, ग्रवश्य, परन्तु वह घट मिट्टी द्रव्य की ग्रपेक्षा से है, जिस जगह है उसी जगह है, जिस काल में है, उसी काल की ग्रपेक्षा से है ग्रौर ग्रपने स्वरूप से है। वह घट परद्रव्य से नहीं है ग्रयात् वह सुवर्ण द्रव्य की ग्रपेक्षा नहीं है—सोने का नहीं है, जहा है उसके सिवाय दूसरी जगह नहीं है, जिस काल में है, उससे भिन्न काल में नहीं है, ग्रौर जिस रूप में है, उससे भिन्न रूप में नहीं है।

यह दो भग ही ग्रगले पाचो भगो के ग्राधार है । इन्ही के सम्मिश्रण से उनका निर्माण हुआ है ।

३ स्यात्, अस्तिनास्ति — इस भग के द्वारा वस्तु का उभयमुखी कथन किया जाता है, ग्रर्थात् यह प्रकट किया जाता है कि वस्तु क्या है, ग्रीर क्या नहीं है ? प्रथम भग केवल ग्रस्तित्व का ग्रौर दूसरा भग केवल नास्तित्व का विवान करता है, जव कि यह भग दोनो का विघान करता है।

४ स्यात्, अवक्तव्य — प्रत्येक वस्तु ग्रनन्त धर्मात्मक होने से सदा ग्रवक्तव्य है। उसका परिपूर्ण स्वरूप किसी भी शब्द द्वारा व्यक्त नही किया जा सकता। किसी शब्द मे सामर्थ्य नही जो ग्रनन्त धर्मो का कथन कर सके।

१ अप्पणो आदिट्ठे आया, परस्स आदिट्ठे णो आया । भगवती, इा० १२, उ० १०, पा० १०।

यहो नहीं, पहले ग्रौर दूसरे भंग मे जिन ग्रस्तित्व ग्रौर नास्तित्व का विधान किया है, उनका भी एक साथ कथन नही हो सकता। यही बतलाने के लिए चौया भंग है।

५. अस्ति, अवक्तव्य ---स्वरूप से सत् होने पर भी वस्तु समग्र रूप से ग्रवनतव्य है।

६ नास्ति अवक्तव्य ---पर रूप मे असत् होते हुए भी वस्तु समग्र रूप मै ग्रवक्तव्य है।

७ अस्तिनास्ति, अवक्तव्य —स्वरूप से सत् ग्रौर पररूप से ग्रसत् होने पर भी वस्तु समग्र रूप में ग्रवक्तव्य है।

इस विषय को व्यावहारिक पद्वति से ममझने के लिए एक स्थूल उदाहरण दिया जाता है। ग्राप किसी रोगी की हालत पूछने के लिए गए। ग्रापने पूछा "रोगी का क्या हाल है ?" इस प्रब्न का उत्तर सात विकल्पो (भंगो) मे यो दिया जा लकता है :---

१ स्वास्थ्य ठीक है (ग्रस्ति)।

२. ग्रभी ग्रवस्था ठीक नही (नास्ति)।

३. कल से अव ठीक है, तो भी भय से मुक्त नही (अस्तिनास्ति)।

४. कुछ कहा नही जा सकता कि हालत ठीक है, या नही (ग्रवक्तव्य)।

५. हालत कुछ ठीक है; परन्तु कहा नही जा सकता कि ग्राखिर क्या होगा<sup>२</sup> (ग्रस्ति ग्रवक्तव्य)।

६ हालत ठीक नहीं, नहीं कहा जा सकता कि ग्राखिर क्या होगा (नास्ति ग्रवक्तव्य)।

७ हालत कल से ठीक है, फिर भी ठीक नही कही जा सकती। नही कह सकते ग्राखिर क्या होगा ? (ग्रस्तिनास्ति ग्रवक्तव्य)।

इस प्रकार वस्तु में रहे हुए प्रत्येक वर्म का सात प्रकार से कथन हो सकता है। जैसे ग्रस्तित्व धर्म के सात भग ऊपर वतलाए गए हैं, उसी प्रकार नित्यत्व, एकत्व ग्रादि धर्मों को लेकर भी होते है। पूर्वोक्त रीति से उन्हे समझा जा सकता है।

विश्व की विचारघाराए एकान्त के कीचड में फसी है । कोई वस्तु को एकान्त नित्य मानकर चल पड़ा है तो दूसरा एकान्त ग्रनित्यता का समर्थन कर रहा है। कोई इससे म्रागे बढा भी तो उसने वस्तु के नित्यानित्य स्वरूप को गडवड़झाला समझ कर म्रव्याक्रुत या म्रवक्तव्य कह कर पिण्ड छुडा लिया फिर भी इन सब ने म्रपने मन्तव्य की पूर्ण सत्यता पर वल दिया, यही संघर्ष का कारण बना।

जैन दर्शन अनेकान्त के रूप मे तत्वज्ञान की यथार्थ दृष्टि प्रदान कर एक ग्रोर सत्य का दिग्दर्शन करता है, तो दूसरी स्रोर दार्शनिक जगत् मे समन्वय के लिए सून्दर ग्राधार तैयार करता है ।

स्याद्वाद जैन दर्शन का प्राण है और उसके प्रत्येक विधान मे स्याद्वाद का पुट रहता है<sup>9</sup> सूत्रकृताग सूत्र मे निर्देश किया गया है कि साधु को विभज्यवाद का प्रयोग करना चाहिए, ग्रर्थात् स्याद्वाद पद्धति का अवलम्बन लेना चाहिए । भगवान् महावीर ने चौदह प्रब्नो के उत्तर, जिन्हे बुद्ध ''अव्याकृत'' कहते थे, और उपनिषदो के रहस्यपूर्ण गूढप्रश्नो के उत्तर, स्याद्वाद पद्धति का अवलम्बन करके दिये है ।

# भाषा नीति-निक्षेप विधान

जगत् के व्यवहार ग्रौर ज्ञान के ग्रादान-प्रदान का मुख्य साधन भाषा है। भाषा के विना मनुष्यो का व्यवहार नही चल सकता ग्रौर न विचारों का ग्रादान-प्रदान हो सकता है। मनुप्य के पास ग्रगर व्यक्त भाषा का साधन न होता तो उसे ग्राज जो सम्यता, संस्कृति ग्रौर तत्वज्ञान की ग्रमूल्य निधि प्राप्त हुई है, उसकी कल्पना करना भी ग्रज्ञक्य होता व मनुष्य ग्रौर पज्ञु मे ग्रधिक ग्रन्तर न रह जाता।

भाषा केवल वोलने का ही साधन नही, ग्रपितु विचार करने का भी माध्यम है। जन्मगत परिपुप्ट भाषा, जो हमारे ग्रन्त करण मे सुदृढता से स्थित हो जाती है, जसी मे हम चिन्तन-मनन करते है।

भाषा का शरीर वाक्यो से निर्मित होता है ग्रौर वाक्य शब्दो से । प्रत्येक जब्द के ग्रनेक ग्रर्थ हो सकते है। प्रत्येक स्थान पर प्रयुक्त हुग्रा शब्द, प्रसंग, ग्रागय, विषय, स्थान, ग्रवसर ग्रौर वातावरण के ग्रनुसार कितने ही प्रकार के ग्रभिप्रायो को ग्रभिव्यक्त करता है। ग्रतएव शब्द के मूल ग्रौर उचित ग्रर्थ

१. स्यादाद मंजरी, कारिका, ५।

### सम्यग्ज्ञान

को जानने के ढंग जैनागमों में निश्चित किये गये हे। शब्दो की मामिकता, लाझणिकता, प्रांजलता ग्रौर ग्रभिव्यजनाशक्ति का विस्तृत विवेचन व्याकरण ग्रौर साहित्य विषयक ग्रन्थों में उपलब्ध होता है।

जब्द द्वारा प्रतिपाद्य ग्रयं का ठीक तरह कैसे ज्ञान किया जाय, इसके लिए जैनघम में निक्षेप का विवान किया गया है। निक्षेप का सामान्य ग्रर्थ है—-निक्षेपण करना, या रखना। भगवान् महावीर कहते है कि शब्द के विवक्षित ग्रयं को जानने के लिए ग्रनेको प्रकार के निक्षेपो का विधान हो सकता हैं, किन्तु कम-से-कम चार निक्षेपो से काम चल सकता है, क्योकि, प्रत्येक जब्द कम-मे-कम चार ग्रयों मे तो प्रयुक्त होता ही है।

वक्ता या लेखक, शब्द को प्राय<sup>.</sup> चार प्रकार के अर्थो के लिए प्रयुक्त करता है—नाम, स्यापना, द्रव्य अथवा भाव<sup>9</sup>। इन चार अर्थो मे से शब्द को वक्ता द्वारा विवक्षित अर्थो मे निक्षेपण करना ही निक्षेप कहलाता है। भाषा के प्रत्येक शब्द पर उन्हे घटित किया जा सकता है यहा "राजा" शब्द को ही लीजिए।

१. नामनिक्षेपः—माता-पिता ने ग्रपने पुत्र का नाम "राजा" रख दिया । वास्तव मे वह राज्य का उपभोग नही करता, यहा तक कि राजतत्र का विरोधी है, उसमे राजा के योग्य गुण भी नही है, फिर भी वह राजा कहलाता है । ऐसे व्यक्ति को जब राजा कहा जाता है तो वह नाम निक्षेप से राजा कहलाता है ।

नामनिक्षेप मे वस्तु के गुण-धर्म का विचार नही किया जाता, केवल लोकव्यवहार की सुविघा के लिए ञब्द रूढ कर लिया जाता है। इस कारण "राजा" नाम वाला पुरुष राजा शब्द के पर्यायवाचक नृपति, भूपति, नरेश ग्रादि बब्दो द्वारा ग्रभिहित नही किया जाता।

नाम-जब्द तीन प्रकार के होते हैं ---

१ यथार्थ नाम, जैसे जल मे उत्पन्न होने के कारण 'जलज' चैतन्यवान होने के कारण 'चेतन' ग्राटि नाम ।

२ ग्रयथार्थ-जैसे ग्रन्धे का नाम नयन सुख ग्रथवा हीराधन्द, मोती-चन्द ग्रादि।

१. अनुयोगदार सूत्र, सूत्र ८, तत्वार्थसूत्र अ० १, ५,

३ ग्रर्थं जून्य नाम, जैसे वाद्यध्वनि, खासी, छीक ग्रादि ।

२. स्थापनानिक्षेप--किसी वस्तु म ग्रन्य वस्तु का ग्रारोप करना स्थापनानिक्षेप है। जैसे---राजा की मूर्ति या उसका चित्र भी राजा कहलाता है। यद्यपि उम मूर्ति या चित्र मे राजा का कोई गुण नही है, तथापि उममे राजा का ग्रारोप किया जाता है जव कोई राजा को मूर्ति को राजा कहता है को समझना चाहिए कि वह स्थापना निक्षेप है।

स्यापनानिक्षेप के लिए प्राचीन युग मे काष्ठ, मृत्तिका, वस्त्र, प्रस्तर पत्र ग्रादि पर चित्र वना कर ग्रथवा अन्य प्रकार से किसी एक वस्तु मे दूसरी वस्तु का ग्रारोप किया जाता था। ग्राज भी मूर्ति या स्टैचु ग्रादि वनाये जाते है।

३ द्रव्यनिक्षेपः--जो पहले राजा था, ग्रथवा भविष्य मे राजा वनने वाला है, वर्तमान मे नही है, उसे भी राजा बव्द से व्यवहूत किया जाता है। इस प्रकार भूतकालीन या भविष्यत्कालीन पर्याय का वर्तमान मे ग्रारोप करना द्रव्यनिक्षेप कहलाता है।

४ भावनिक्षेपः -- जो मनुष्य राज्य कर रहा है, वह भी राजा कहलाता है। इस प्रकार वर्तमान पर्याय को लक्ष्य में रखकर जव शब्द का प्रयोग किया जाता है, तो उसे भावनिक्षेप कहते है। जव व्युत्पत्तिनिमित्त ग्रथवा प्रवृत्ति-निमित्त से वर्तमान में पूरा ग्रर्थ घटित होता है, तभी वह भावनिक्षेप कहा जा सकता है।

त्रप्रकृत ग्रप्रस्तुत ग्रौर ग्रविवक्षित ग्रर्थ का निराकरण करके प्रक्वत प्रस्तुत, ग्रौर विवक्षित ग्रर्थ का विघान करना निक्षेपविघि का प्रयोजन है ।

जहा कही, "महावीर" शब्द ग्राया कि ग्राप भगवान् महावीर को ही समझ ले नो वहुत वार ग्रनर्थ होने की सम्भावना है। इस ग्रनर्थ से वचने के लिए ग्रगर ग्राप निक्षेपविधि से "महावीर" जब्द का विश्लेषण कर डालें, ग्रौर समझ लें कि वक्ता का नाम—महावीर, स्थापना-महावीर, द्रव्य महावीर, ग्रौर भाव महावीर मे से किस महावीर से ग्रभिप्राय है, तो ग्राप सही ग्रभिप्राय समझ सकेगे, ग्रौर ग्रनर्थ से वच जाएगे। इसी उद्देश्य से जैन शास्त्रो में निक्षेपो का वियान किया गया है।

स्मरण रहे कि चारो निक्षेपो में से भावनिक्षेप को ही महत्वपूर्ण एवं सार्थक स्वीकार किया गया है । एगप्प अजिए सत्तू कसाया इन्दियाणि य । ते जिणित्ता जहा नायं, विहरामि अहं मुणो ॥ मनो साहस्सिओ भीमो, टुट्ठस्सो परिधावई । तं सम्मं तु निगिण्हामि धम्म सिक्खाइ कन्थगं ॥ —उत्तराध्ययन अ० २३, गा० ३८-५८ ।

हे महा, मुने ! मन एक दुर्जय शत्रु है, कोघ, मान, माया और लोभ ये चार कपाय तथा श्रोत, चक्षु, प्राण, रस ग्रीर स्पर्ज ये पाञ्चो इन्द्रिया मिलकर दस शत्रु वनते है। इन्हे मैने ठीक रूप से जीत लिया है अत. आनन्द मे विचरता हूँ। हे साधक<sup>1</sup> मन वहुत ही साहसिक, रौंद्र ग्रौर दुष्ट अब्व है, जो चारो ग्रोर दौड़ता है। मैं इस अब्व को धर्म जिक्षा द्वारा अच्छी तरह काबू करता हूँ।

मनोविज्ञान



# इन्द्रियां

प्राणी काम ग्रौर भोग का ग्रायतन है। काम मूर्त ग्रौर ग्ररूपी है, किन्तु भोग, रूपी ग्रौर ग्ररूपी दोनो प्रकार का होता है। काम, कामना ग्रौर स्पृहा का ग्रस्तित्व जीव में ही उपलब्ध होता है। जड से जीव की भिन्नता काम से भी पाई जाती है, क्योकि काम का ग्रस्तित्व जीव मे ही है, ग्रजीव मे नही होता। जीव ही कामी ग्रौर भोगी बन सकता है, ग्रजीव नही। काम के दो रूप है, रूप ग्रौर शब्द। मनोज रूप ग्रौर मधुर शब्दो की लालसा ही काम है। यद्यपि रूप ग्रौर शब्द दोनो ही पौद्गलिक परिवर्तित पर्याय है, ग्रौर भोग तीन प्रकार का होता है। १ गध, २ रस, ३ स्पर्श।

काम ग्रीर भोग में सबसे वडा अन्तर यह है कि भोग सयोग की अपेक्षा रखता है। गध, रस ग्रीर स्पर्श के सयोग हुए बिना भोग का कारण नही बन सकते, किन्तु रूप ग्रीर शब्द में सयोग की अधिक अपेक्षा नही रहती। यद्यपि शास्त्रकारो ने शब्द को भी भोग के अन्दर ही गिना है, क्योकि शब्दो का सयोग कर्णेन्द्रिय के साथ हुए बिना शब्द का आनन्द नही लिया जा सकता, किन्तु सूक्ष्मता के कारण उसे काम में भी गिन लिया जाता है। हा, पाचो इन्द्रियो में से नेत्र इन्द्रिय को कुछ भिन्न प्रकार का माना गया है, क्योकि नेत्र वस्तु के ससर्ग की ग्रपेक्षा प्रकाग तया रग के सहारे ही वस्तु-दर्शन की ज्ञानानुभूति कर लेती है।

काम भोग केवल पाँच ही प्रकार का है, ग्रतः इन्ह ही पाँच इन्द्रिया कहा जाता है । यद्यपि वैदिक साहित्य मे पाँच जानेन्द्रिय ग्रौर पाँच कर्मेन्द्रिय रूप से इन्द्रियो के दश भेद माने गए है, ग्रौर वौद्ध साहित्य मे इन्द्रियों के २२ भेद भिनाए गए है, किन्तु जैन धर्म इन सभी प्रकार के इन्द्रिय भेदो का पाँचों इन्द्रियो मे समावेश कर देता है । जैसे कि पाँचो कर्मेन्द्रियो को, (वाक्, पाणि, पाद पायु ग्रौर उपस्य) स्पर्शेन्द्रिय का ही ग्रवान्तर भेद मान लिया गया है, क्योकि इन का मूलाधार त्वग् इन्द्रिय माना गया है । त्वचा ज्ञान तन्तु ग्रर्थात् छोटे-छोटे छिद्र स्पर्श का सवेदन करते है, ग्रौर छिद्रो तथा रोम कूपो के द्वारा त्वचा के ज्ञान तन्तु वस्तु के स्पर्श का ग्रनुभव कर लेते ह । ग्रत. वाक-पाणि ग्रादि शरीर के ग्रवयवो को पृथक् इन्द्रिय मानने की ग्रावश्यकता नहो रहती । इन्द्रियो का द्रव्यरूप मूर्त है, ग्रौर ज्ञात्मा सर्वथा ग्रमूर्त ।

अपूर्त होने के कारण हमें आत्मा की साक्षात् उपलब्धि नहीं होती। फिर भी जिन साधनों से हम आत्मा को जानते हैं, वहीं साधन 'इन्द्रियाँ' है। एक ञरीर को देखते ही हम पहचान छेते हैं कि यह निर्जीव है, और दूसरे पर दृष्टि पडते ही हमे जान हो जाता है कि यह सजीव है। निर्जीव कछेवर में भी इन्द्रियाँ वनी होती है, मगर वे अपना कार्यं नहीं करती, जब कि सजीव जरीर में सब इन्द्रियाँ अपना-अपना कार्यं करती रहती है। कान सुनते है, आँख देखती है, नाक स्पैंवती है, हाथ-पैर हिलते है। इन्द्रियों का यह व्यापार आत्मा के अस्तित्व का परिचायक है।

इन्द्रियाँ ग्रात्मा के अस्तित्व की परिचायक नही, आत्मा के द्वारा होने वाले सवेदन का साधन भी है। यद्यपि आत्मा स्वभावत अनन्त ज्ञान दर्शनपुज है, तयापि आवरणो के कारण इतना निर्वल वन गया है कि उसे इन्द्रियो का अवलम्बन लेना पडता हैं। अतएव आत्मा की रूपादिविषयक उपलव्वि का साधन भी इन्द्रियाँ ही है।

रमना ग्रीर (१) स्पर्शन।

१. नन्दिसूत्र, सूत्र ३०, स्यानांग सूत्र, स्था०५।

## मनोविज्ञान

जैन तर्कशास्त्र में इन्द्रियों की न्यूनाधिक सख्या का निरसन किया गया है, ग्रौर भली-भॉति सिद्ध किया गया है कि यह पॉचो इन्द्रियॉ परस्पर कथचित्-भिन्न-भिन्न है, ग्रौर ग्रात्मा के सन्थ भी इनका कथचिन् भेद ग्रौर ग्रभेद ही है न

पाचो इन्द्रिया दो-दो प्रकार की है <sup>9</sup>--द्रव्येन्द्रिय और भावेन्द्रिय । इन्द्रियो का बाह्य पौद्गलिक रूप द्रव्येन्द्रिय कहलाता है, श्रौर ग्रान्तरिक चिन्मय रूप भावेन्द्रिय ।

द्रव्येन्द्रिय के भी दो भाग है <sup>°</sup> 'निवृत्ति' अर्थात् इन्द्रियो की विविध आकार की रचना, और 'उपकरण' अर्थात् संवेदन मे सहायक स्वच्छ पुद्गलो की शक्ति । यो तो जैनाचार्यो ने इन्द्रियो के सम्बन्ध मे भी काफी गहन विचार प्रदर्शित किए है और निवृत्ति-इन्द्रिय का भी बाह्य निवृत्ति और आन्तरिक निवृत्ति के रूप मे विश्लेपण किया है, परन्तु हम यहाँ उस गहराई मे नही उतरना चाहते ।

ग्रात्मा की संवेदनात्मक शक्ति ग्रौर सवेदना का व्यापार भावेन्द्रिय हैं, जिसे कमशः लव्धि ग्रौर उपयोग का नाम दिया गया है।<sup>3</sup> ग्रावरण के क्षयोपशम से उत्पन्न होने वाली शक्ति लव्वि भावेन्द्रिय है, ग्रौर उस शक्ति का व्यापृत होना उपयोगभावेन्द्रिय है।

नेत्र इन्द्रिय ग्रन्य इन्द्रियो से कुछ भिन्न प्रकार की है। चार इन्द्रियाँ वाह्य पदार्थों के ग्रर्थात् ग्रपने-ग्रपने विषय के ससर्ग से उत्तेजित होकर ग्रपने ग्राह्य विषय को ग्रहण करती हैं, किन्तु नेत्र को ससर्ग की यावश्यकता नही होती। वह प्रकाश एव रग के ग्राधार से ही सवेदन करती है। इस प्रकार चार इन्द्रियाँ 'प्राप्यकारी' ग्रीर चक्ष इन्द्रिय ग्रप्राप्यकारी है।

इन्द्रियो के विषय — <sup>५</sup>श्रोत्रेन्द्रिय का विषय शव्द है। शव्द तीन प्रकार का माना गया है—जीव का शव्द, ग्रजीव का शब्द ग्रौर मिश्रशब्द ।

शन्द <sup>६</sup>एक प्रकार के पुद्गल परमाणुग्रो का कार्य है। वह परमाणु

- १. प्रज्ञापनासूत्र इन्द्रियपद १५वा । २ प्रज्ञापना, इन्द्रियपद १५वा ।
- ३ प्रज्ञापना सूत्र, इन्द्रियपद, १५वा। ४ तत्वार्थ सूत्र, १।१९ ।
- ५ प्रज्ञापना सूत्र, इन्द्रियपद १।१९ । ६ प्रज्ञापना सूत्र भावापद १।१९.

8810=

सम्पूर्ण लोक मे व्याप्त है। जव वक्ता वोलता है, तो वे पुद्गल शव्द रूप मे परिणत हो जाते है ग्रीर एक ही समय मे लोक ग्रन्तिम छोर तक पहुँच जाते है। उसकी गति का वेग हमारी कल्पना से भी बाहर है।

श्रोता यदि समश्रेणी मे स्थित हो तो भी वह कोरे वक्ता द्वारा प्रयुक्त गव्द नही सुनता, वल्कि वक्ता द्वारा प्रयुक्त शव्द-द्रव्यो तथा उन शव्दद्रव्यो से वासित हुए वीच के शव्द द्रव्यो के सघर्प से उत्पन्न मिश्रशव्दो को सुनता है।

भिन्न श्रेणी मे स्थित श्रोता मिश्र शब्द भी नही सुन पाता । वह उच्चा-रित मूल शब्दो द्वारा वासित जब्द ही सुन सकता है।

विश्रेणी मे दूसरे-तीसरे समय मे ही शब्द सुनाई देता है पर जैन मान्यता के अनुसार वोला हुग्रा जब्द दूसरे समय मे सुनने योग्य नही रह जाता । इससे अनुमान होता हे कि विश्रेणी मे सुनाई देने वाले शब्द वक्ता द्वारा उच्चारित मूल गब्द नही है, वरन् उस जब्द द्वारा वे शब्द रूप मे परिणत किए हुए दूसरे ही शब्द है।

जल मे पत्थर डालने से एक लहर उत्पन्न होती है। वह लहर ग्रन्य लहरो को उत्पन्न करनी हुई जलागय के प्रन्त तक जा पहुँचती है। इसी प्रकार वक्ता द्वारा प्रयुक्त भाषाद्रव्य अग्रसर होता हुग्रा ग्राकाश मे स्थित ग्रन्यान्य भाषायोग्य पुद्गलो को भाषा के रूप मे परिणत करता हुग्रा लोकान्त तक चला जाता है। लोकान्त मे पहुँचते ही उसकी श्राव्य-ञक्ति समाप्त हो जाती है; परन्तु ग्रन्यान्य भाषाद्रव्यो को शब्द रूप में परिणत कर देता है ग्रीर वे नवीन उत्पन्न हुए शब्द, मूल तथा मिश्र शब्दो की प्रेरणा से गतिमान् होकर विश्वेणियों की ग्रोर ग्रग्रसर होते हैं। इस प्रकार सिर्फ चार समयो मे सम्पूर्ण लोकाकाश उन बब्दो मे व्याप्त हो जाता है। (विशेष जानकारी के लिए देन्गिए—प्रज्ञापना सूत्र, भाषापद)।

च्दा उन्द्रिय का विषय रूप है। रूप काला, नीला, पीला, लाल और स्वेत--पान प्रतार हे। लेप सब रूप इन्ही के सम्मिश्रण के परिणाम है। गधसवेदन का अनुभव नासिका द्वारा प्राप्त होता है। जब वायु के साथ रासायनिक गंव कण नासिका में प्रविष्ट होते हैं तो वह घाण के रोम कूपो को उत्तेजित करते हैं। उनकी उत्तेजना से आत्मा को प्राण अनुभव होता है। यदि नासिका के दोनो पुट वद कर दिये जाए, तो गव की अनुभूति नही होती, इससे साफ जाहिर है कि आत्मा को गध सवेदन घाण द्वारा ही होता है। यद्यपि गवसंवेदन अनेक प्रकार के होते हैं तथापि उन सब का समावेश सुगध और दुर्गंध में ही हो जाता है।

रस का सवेदन रसना से होता है। रसना या जीभ तरल पदार्थ ग्रथवा लार-मिश्रित पदार्थ के नम्पक से जव उत्तेजित हो उठती है, तभी वह ग्रपने ज्ञानतनुग्रो द्वारा रस-सवेदना उत्पन्न करती है।

रस पाच प्रकार का है । ग्रम्ल, मघुर, कटुक, कषायला ग्रौर तीक्ष्ण । ग्रतएव रस-सवेदन भी पाच ही प्रकार का माना गया है ।

स्पर्शानुभूति मे स्पर्शन इन्द्रिय निमित्त होती है स्पर्शेन्द्रिय का द्रव्यरूप समग्र त्वचा है । ग्राठ प्रकार के स्पर्श ही इस इन्द्रिय के विषय है, जो इस प्रकार हैं----उष्ण, रूक्ष शीत, चिक्कण, हल्का, भारी, कर्कश और कोमल ।

### सन

मानव जीवन में मन का महत्त्वपूर्ण स्थान है। श्रात्मा के उत्थान श्रौर पतन का भी वह प्रधान कारण है। इसीलिए विभिन्न ग्राध्यात्मिक परम्पराए भी एक स्वर से मनोविजय की ग्रनिवार्य ग्रावश्यकता उद्घोषित करती है, श्रौर साथ ही मनोविजय को दुश्शक्य कार्य स्वीकार करती है। गीता में श्रीकृष्ण स्वीकार करते है कि मन वडा वलशाली है, श्रौर जैसे हवा पर काबू पाना सरल नही, उसी प्रकार मन पर काबू पाना भी हसी-खेल नही। उत्तराध्ययन, श्रध्याय २३, गाथा ५० में इन्द्रभूति गौतम जैसे महाश्रमण भी मन को साहसी, भयानक श्रौर दुप्ट श्रश्व के समान वतलाकर वही वात कहते है।

वास्तव में मन वडा जवर्दस्त है। वह वडे-वडे योगियो को भी ऐसा नाच नचाता है, जैसे मदारी वन्दर को। कितने ही सायक मन पर नियत्रण पाने के लिए ग्ररण्यवास ग्रगीकार करते है, परन्तु मन क्षण भर में उन्हे विलासमय राजप्रासाद में लाकर खडा कर देता है, ग्रौर ग्ररण्य में साधक का सिर्फ कलेवर ही रह जाता है। कोई-कोई साधक उसे जीतने के लिए कटकगय्या ग्रगीकार करते है, परन्तु मन उन्हें सुखद ग्रौर सुकोमल सेज पर पौढा देता है। कटक- शय्या पर उनकी लाश ही घरी रहती है। साधक चाहता है कि मैं साम्यभाव के सरोवर में अवगाहन करू, मगर मन उसे राग-द्वेप के कीचड में फसा देता है।

मन मे अर्भुत मोहिनी शक्ति है । जो उसे नियत्रित करना चाहता है, उसी को वह ग्रपने नियत्रण मे ले लेता है, ग्रीर उस पर मनचाहा शासन करता है ।

इस प्रकार मन अपरिमित बलशाली है। फिर भी गौतम स्वामी कहते है--- 'मन दुर्जय होने पर भी अजेय नही। वह धर्मशिक्षास्रो के प्रयोग द्वारा जीता जा सकता है।' शास्त्र मे वैराग्य और अभ्यास के द्वारा उसके विजय की शक्यता स्वीकार की है।

प्रश्न होता है—-'जिसके सामने वड़े-बड़ेे पहुचे हुए योगी भी नतमस्तक हो जाते हैं, ग्रौर हार मान वैठते हैं, परन्तु जिस पर विजय प्राप्त किये विना साधक की गाड़ी-ग्रगाड़ी नही बढ सकती, वह मन क्या है ?'

इन्द्रियो की भाति मन भी ग्रात्मा के सवेदन का एक साधन है। पर वह इन्द्रिय नही, ग्रनिन्द्रिय ग्रथवा नोइन्द्रिय कहलाता है। इन्द्रिया ग्रपने-ग्रपने नियत विषय को गोचर करती है, जैसे श्रोत्र शब्द सुनता है, ग्राख रूप को ही ग्रीर नाक गध को ही ग्रहण करती है, परन्तु मन सर्वार्थग्राहक है। वह रूप, रस, गध, स्पर्श, शब्द ग्रादि सभी विषयो में ग्रीर साथ ही ग्रमूर्त्त पदार्थों मे भी प्रवृत्ति करता है। इन्द्रियो द्वारा सीमित क्षेत्र में ही विषय की उपलब्धि हो सकती है, परन्तु मन के लिए क्षेत्र की कोई मर्यादा नियत नही है। वह क्षण भर मे स्वर्ग, नरक ग्रादि ग्रखिल विश्व का चक्कर काट ग्राता है।

भगवान् महावीर ने कहा—"हे गौतम ! मन जड़ भी है ग्रौर चेतन भी है। मन के दो रूप है—पौद्गलिक ग्रौर चैतन्यमय । पौद्गलिक मन द्रव्यमन कहलाता है, और चैतन्यमय मन भावमन । द्रव्य मन विचार करने मे सहायक होने वाले विशेष प्रकार के पुद्गल परमाणुग्रो की रचना-विशेष है, ग्रौर उन परमाणुग्रो मे प्रवाहित होने वाली ग्रात्मा की चैतन्यधारा भाव मन कहलाती है। ग्रर्थात् मनोवर्गणा के पुद्गलो से बना हुग्रा तत्वविशेष द्रव्य मन है, ग्रौर ग्रात्मा की चिन्तन-मनन रूप शक्ति भावमन है।

द्रव्यमन ग्रौर भावमन दोनो मिलकर ही ग्रपना चिन्तन कार्य सम्पन्न कर सकते हैं । विचार करना, स्मरण करना, सोचना, योजना करना, इच्छा करना, स्नेह करना, घृणा करना, मनन-चिन्तन ग्रौर विश्लेषण ग्रादि करना, ये सब मान-सिक व्यापार है, ग्रौर उभयात्मक मन की सहायता से ही यह सम्पन्न होते है ।

## मनोविज्ञान

जैनागमों में मन के ग्रावार पर भी प्राणियों का ग्रमनस्क (ग्रसज़ी) ग्रीर समनस्क (संजी) के रूप में वर्गीकरण किया गया है।<sup>9</sup> ईहा, ग्रपोह, मार्गणा, गवेपणा, चिन्ता ग्रांर विमर्श करने की योग्यता जिसमे होती है उसे शास्त्रकार संजी कहते है, ग्रीर इनके ग्रभाव में जीव को ग्रसंज्ञी कहा जाता है। एक इन्द्रिय से लेकर चार इन्द्रिय वाले सभी जीव ग्रमनस्क होते है। पचेन्द्रिय जीवो मे कोई-कोई समनस्क, ग्रीर कोई-कोई ग्रमनस्क होते है। यहा यह स्मरणीय है कि भावमन ग्रात्मा की ही एक गक्ति होने के कारण सभी प्राणियों को प्राप्त रहता है, मगर द्रव्यमन के ग्रभाव में उसका उपयोग नही हो सकता।

भावमन को श्रगर विद्युत् मान लिया जाय, तो द्रव्यमन को विजली का लट्टू माना जा सकता है। विद्युत् का सचार होनेपर भी जैसे लट्टू के श्रभाव में प्रकाञ नही होता, उसी प्रकार भावमन की विद्यमानता मे भी द्रव्यमन के श्रभाव मे चिन्तन श्रादि मनोव्यापार नही होते।

गरीर का राजा, ग्रीर ग्रात्मा का मत्री होने के कारण मन कभी-कभी ग्रात्मा को मोह मे फमा लेता है, ग्रीर इवर-उघर भटकाता है, मगर वही मन जब वशीभूत हो जाता है, तो एकाग्रता के लाभ में सहायक बनता है तथा मति-ज्ञान ग्रीर श्रुतज्ञान का कारण वन जाता है।

जैसा कि उत्तराघ्ययन मे कहा है, 'मन को वशीभूत करने लिए धर्मशिक्षा की ग्रावश्यकता है।' गीता कथित 'ग्रभ्यास ग्रौर वैराग्य'भी इसी के ग्रन्तर्गत है।

'मन का निग्रह करने से क्या लाभ होता है ?' गौतम स्वामी के इस प्रश्न का उत्तर देते हुए भगवान् महावीर ने कहा था<sup>र</sup>—मनोनिग्रह से पाचो इन्द्रिया वशीभूत हो जाती हैं, विषय वासना का उन्मूलन हो जाता है, ग्रौर चंचलता नप्ट हो जाती है । मनोविजेता मुमुक्षु को एकान्तसमाधि ग्रथवा एकाग्रता का ग्रपूर्व लाभ होता है ।

## लेश्या

भारतीय तत्त्वगवेपकों ने मनोविज्ञान का—मानसिक विचारो, परिणामो, वृत्तियो ग्रीर चचलताग्रो का बहुत ऊचे घरातल पर सर्वाङ्गीण विश्लेषण किया

२. उत्तराध्ययन अ० २३, गा० ३६।

१ नन्दि सूत्र, सूत्र ४०।

है। जैनतत्त्व चिन्तको की उस विवेचन एवं विश्लेपण में महत्त्वपूर्ण देन है। जैन-शास्त्रो में लेश्या का जो विवेचन है, वह पुरातन कालीन मनोविज्ञान का एक महत्त्वपूर्ण ग्रोर मौलिक ग्रध्याय है, जो ग्राज के मानस-शास्त्रियो के लिए वड़ा रुचिकर ग्रौर वोधप्रद है। लेश्या का यह विवेचन हजारो वर्ष पहले तव लिपिवद्ध हो चुका है, जव ग्राज के मनोविज्ञान का जन्म ही नही हुग्रा था।

लेश्या-विचार में यह देखा जाता है कि मानसिक वृत्तियों का कैंसा वर्ण होता है ? मनोविचारो को कितने वर्गों में वाटा जा सकता है। मनो-विचारो का उद्गमस्थल क्या है ? उनमे वर्ण ग्राता कहा से है ? ग्रादि-ग्रादि ।

मन के विचारो में किसी-न-किसी प्रकार का वर्ण होता है, क्योकि मानसिक चचल लहरिया पुद्गलो से सम्मिश्रित होती है ग्रौर पुद्गल मूर्त्त है। वैचारिक समूह का द्रव्य रूप पुद्गलमय होता है। जैसे विचार वैसा वर्ण ग्रौर जैसा-जैसा विचार वैसे-वैसे पुद्गल का ग्राकर्षण।

प्रतिक्षण पग्विर्तित होने वाले मन के ग्रघ्यवसाय ग्रसस्य है। कभी वह शुद्ध शुभ्र श्वेत होते है, तो कभी एकदम काले ग्रीर कभी मिश्रित होते है। जैनवर्म की परिभाषा वे वह मानसिक, वाचिक ग्रीर कायिक परिणमन 'लेश्या' कहलाते है। (ग्रावञ्यक चूर्णी)

स्फटिक स्वरूपत. उज्ज्वल होता है, परन्तु उसके निकट जिस वर्ण के पुष्ण रख दिऐ जाते है, स्फटिक उसी वर्ण का प्रतिभासित होने लगता है। ग्रात्मा भी स्फटिक के समान ही उज्ज्वल ग्रीर निर्मल है। मगर ग्रात्मा के पास जिस वर्ण के परिणाम होगे, वह उसी वर्णवाली प्रतिभाति होने लगेगी।

यद्यंपि साघारण तौर पर लेक्या का अर्थ मनोवृत्ति, विचार या तरंग हो सकता है, किन्तु आचार्यो ने कर्माक्लेष के कारण भूत शुभाशुभ परिणामों को ही लेब्या कहा है। कोई-कोई आचार्य उसे योग के अन्तर्गत स्वतत्र द्रव्य मानते हैं। मगर यह असदिग्ध है कि द्रव्य लेब्या पौद्गलिक है।

लेञ्याय्रो के वर्ण मन मे उठने वाले जुभाजुभ परिणामो के द्योतक है। यद्यपि परिणाम त्रसंख्य है, अतएव उनके सूक्ष्म तारतम्य के ब्राधार पर लेक्याय्रो के भी असस्य विकल्प हो सकते है, किन्तु उन्हे मोटे तौर पर छ. भागो मे विमक्त कर दिया गया है। इन छ. भागों की तरतमता दिखलाने के लिए एक जैनागम-प्रसिद्व उटाहरण लीजिए :---

छह पुरुप जामुन खाने चले । फनो से लदे जामुन वृक्ष को देखकर

उनमें से एक ने कहा-- 'लो भाई, यह रहा जामुन का पेड़ । वस, इसे घरा-शायी कर दे और मनचाहे फल खाए ।'

दूमरे ने कहा--- 'वृक्ष को काटने से क्या लाभ हे ? इसकी मोटी-मोटी शाखाए ही काट लो।'

तीसरा—'शाखाय्रो को काटने की भी वया ग्रावव्यकता है ? टहनिया काट लेना ही काफी होगा।'

चौया---'ग्ररे भाई, फलो के गुच्छे ही तोड लो न।'

पांचवा--- 'हमे तो पके जामुन चाहिए । वही क्यो न तोडे ।'

छठा— 'मुझे तुम लोगो की एक भी वात नही जची । जव हमे पके फल ही चाहिए तो फिर नीचे गिरे हुए ही वीन-वीन कर क्यो नही खा लेते । व्यर्थ वृक्ष को, डालियो, टहनियो या गुच्छो को काटने-तोडने की क्या ग्रावश्यकता है<sup>?</sup>'

विचारो के शुभत्व-ग्रशुभत्व का तारतम्य इस उदाहरण से समझा जा सकता है। इसी तारतम्य के म्राधार पर लेश्याम्रो का छह प्रकारो में वर्गीकरण किया गया है। छह लेश्याए यह हैं ----

| १. | कृष्णलेग्या,  | २  | नील लेश्या,    |
|----|---------------|----|----------------|
| ३. | कापोत लेश्या, | ሄ  | तेजो लेश्या,   |
| ¥  | पद्मलेश्या,   | દ્ | शुक्ल लेश्या । |

लेश्या के संवध मे प्रश्न करने पर भगवान् महावीर ने गौतम से कहा----

१ कृष्ण लेक्या — <sup>9</sup>हे गोयमा <sup>1</sup> कृष्ण लेक्या मनोवृत्ति का निकृष्टतम रूप है । कृष्ण लेक्या वाले के विचार ग्रत्यन्त क्षुद्र, कूर, कठोर, और नृशस होते है । वह ग्रहिंसा ग्रादि व्रतो से घृणा करता है । तीव्रभाव से पापाचरण करता है, ग्रविचारी, ग्रविवेकी, भोग-विलासरत, इह लोक-परलोक की परवाह न करने वाला, ग्रतीव स्वार्थी ग्रीर ग्रपने क्षुद्र ग्रानन्द के लिए जगत् मे प्रलय ला देने वाला होता है ।

२ नील लेक्या -- <sup>२</sup> 'हे गोयमा <sup>।</sup> क्रष्ण लेक्या वाले की अपेक्षा नील लेक्या वाले की मनोवृत्ति कुछ ग्रच्छी होती है, किन्तु वह ईर्ष्यालु, असहिष्णु, मायावी, निर्लज्ज, पापाचारी, लोलुप, अपने सुख का गवेषक, विपयी, हिमाकर्मी

२

१ उत्तराध्ययन अ० ३४, गा० २१, २२,

<sup>&</sup>quot; आ० ३४, गा० २३, २४।

भ्रौर क्षुद्र होता है। मगर ग्रपने स्वार्थ के लिए दूमरो के संरक्षण का गुण उसमें होता है।'

**३. कापोत लेक्या--- '** 'डस लेक्या वाला हे गौतम ! मन वाणी ग्रौर कार्य से वक होता है । मिथ्यादृष्टि, ग्रपने दोपो को ढाकने वाला ग्रौर परुपभाषी होता है, मगर ग्रपने स्वार्थ के लिए पशुग्रो का भी संरक्षण करता है।'

४ तेजोलेक्या—<sup>२</sup> गौतम ! इस लेक्या वाला पुरुप पवित्र, नम्र, ग्रचपल, दयालु, विनीत, इन्द्रिय जयी, पाप-भीरु ग्रौर ग्रात्मसावना की ग्राकाक्षा रखने वाला होता है। वह ग्रपने सुख की ही ग्रपेक्षा नही रखता, किन्तु दूसरों के प्रति भी उदार होता है।'

५. पद्मलेत्र्या—<sup>3</sup> 'गौतम<sup>1</sup> पद्म लेत्र्या वाले की मनोवृत्ति धर्मध्यान और जुक्लध्यान मे विचरण करती है। वह पुरुप कमल के समान अपनी मुवास से दूसरो को आनन्दित करता है। सयम का उत्क्रप्ट सावक, कपायो के अधिकाश पर विजय पाने वाला, मितभाषी, जितेन्द्रिय और सौम्य होता है।'

६ इनुकल लेक्या---<sup>४</sup>'हे गीतम <sup>1</sup> यह मनोवृत्ति ग्रत्यन्त विशुद्ध होती है । शुक्ल लेक्या वाला पुरुष समदर्शी, निर्विकल्प घ्यानी, प्रशान्त ग्रन्त करण वाला, समिति-गुप्ति से युक्त ग्रर्यात् प्रत्येक प्रवृत्ति मे सावघान ग्रौर ग्रश्भ प्रवृत्ति से दूर, सम्पूर्ण प्राणी-सृष्टि पर प्रेमामृत वरसाने वाला, ग्रौर वीतराग होता है।'

लेश्याग्रो द्वारा विचारो का शुभ-ग्रशुभभाव वताकर प्रारम्भ की तीन लेश्याग्रो को त्याज्य और ग्रन्तिम तीन लेश्याग्रो को उपादेय कहा है। पहली तीन, पाप-लेश्याए या ग्रधर्म-लेश्याए है। ग्रन्त की तीन, शुभ या धर्म-लेश्याए कहलाती है। ग्रन्तिम शुक्ल लेश्या ग्रात्मविकास की ग्रनिवार्य गर्न है। ग्रगर मनुप्य की विचारघारा, क्षुद्र, शुभ्रतर और जुभ्रतम की ग्रोर चल पड़े तो मनुप्य ग्रपनी ग्रात्मा का शीघ्र ही कल्याण कर सकता है ग्रौर विज्वजान्ति के लिए बहुत कुछ कर सकता है।

| १   | उत्तराध्ययन, | अ० | રૂ૪, | गा० | २५, २६. |
|-----|--------------|----|------|-----|---------|
| ર્. | 11           | "  | 33   |     | २७, २८, |
| Ę   | 55           | ** | "    | ••  | २९, ३०, |
| ጸ   | <b>t</b> t   | 11 | 23   |     | ३१, ३२, |
| ५.  | 77           | 11 | "    | 33  | ષદ, ૫૭  |

जैन धर्म में कपाय और लेव्या का अत्यन्त सूक्ष्म विवेचन किया गया है, द्रव्य और भाव रूप से लेक्या और कपाय के वर्णन में पास्परिक सामञ्जस्य इस प्रकार हो गया कि दोनों को पृथक करना दूष्कर बन गया है। फिर भी उदाहरण के द्वारा जैनाचायों ने उसे इस प्रकार समझाया है कि जैसे पित्त के प्रकोप मे कोव भडक उठता हे उसी प्रकार लेक्या के द्रव्य, कषायो को उत्तेजित करते हैं। परिणामो, विचारो तथा मानसिक उद्वेगो को लेक्या द्वारा रग, गध, रम नया स्पर्भ ग्रादि सभी कुछ प्राप्त होता है। जैसे कृष्ण लेश्या में काजल जैमा रग होता है, नील लेब्या में मोर की गर्दन जैसा नीला रग रहता है, कापोन लेक्या में कबूतर जैसा, तेजोलेक्या में मनुष्य रक्त जैसा, पद्म लेक्या मे चम्पा के फून जैसा, तथा जुबल लेज्या में चन्द्रमा जैसा रग रहता है । इसी प्रकार रसास्वाद में भी अन्तर होता है। कृष्ण लेक्या वाले पुरुष को कडवी तूम्बी जैसा, नील वाले को मिर्च, कपोत वाले को दाडिम, तेजो वाले को पके हुए ग्राम, पद्म वाले को इक्षु रस, ग्रीर शुक्ल लेव्या वाले को मिश्री जैसा ग्रास्वाद अनुभव होता है। उसी प्रकार लेक्यायो में सुगध झौर दुर्गन्ध का भी सहभाव पाया जाता है। लेश्या के पुद्गलो का स्पर्श अप्रशस्त तीन का कर्कश, और प्रशस्त तीन का नवनीत जैसा कोमल होता है।

जैनाचार्यों ने लेज्या ग्रौर कषाय द्वारा मनोमय वैचारिक जगत् का विलक्षण वर्णन किया है, ग्रायुनिक विज्ञान में जो रग विज्ञान के द्वारा मानसिक रुचि का परिज्ञान किया जाता है, किन्तु भगवान् महावीर ने तो लेज्याग्रो के सूक्ष्म विक्लेपण द्वारा हमारे ग्रन्तर्जगत् का स्पप्ट चित्र खैच कर हमारे सामने रख दिया है। लेज्याग्रो के ज्ञान से जगत् ग्रज्ञाभ से ज्ञुभ की ग्रोर प्रयाण करे यही सम्यग्ज्ञान का प्रयोजन है।

### कषाय

कषाय का अर्थ----कषाय जैनधर्म का एक पारिमाषिक शब्द है। यह 'कष' ग्रीर 'ग्राय' इन दो शब्दो के मेल से बना है। कष का ग्रर्थ है 'कर्म' ग्रथवा 'जन्म-मरण'। जिससे कर्मो का ग्राय या बन्धन होता है, ग्रथवा जिससे जीव को पुन पुन जन्म-मरण के चक्र मे पड़ना पडता है, वह कषाय कहलाता है

जो मनोवत्तिया आत्मा को कलुषित करने वाली है, जिनके प्रभाव से

ग्रात्मा ग्रपने स्वरूप से भ्रप्ट हो जाता है, मनोविज्ञान की भाषा में वह कषाय है। ग्रावेश ग्रौर लालसा की वृत्तिया कषाय को जन्म देती हैं। वह वृत्तियां भी ग्रनेक प्रकार की है। मगर जैनधर्म में उन्हे चार भागो में वांटा गया है।

भगवान् महावीर ने गौतम स्वामी से कहा—"हे गौतम ! कपाय चार है—

१ कोध, २ मान, ३ माया, ४. लोभ।

जैनागमो मे इन कषायो का वैज्ञानिक पद्धति से विवेचन मिलता है।

१ क्रोध—कोध एक मानसिक किन्तु उत्तेजक सवेग है । उत्तेजित होते ही व्यक्ति भावाविप्ट हो जाता है, जिससे उसकी विचार क्षमता और तर्क जक्ति वहुत कुछ शिथिल हो जाती है । भावात्मक स्थिति मे वढ़े हुए ग्रावेश की वृत्ति युयुत्सा को जन्म देती है । युयुत्सा ग्रमर्प को ग्रीर ग्रमर्प ग्राकमण को उत्पन्न करता है । कोध ग्रीर भय मे यही प्रधान ग्रन्तर है कि कोब के ग्रावेश में ग्राकमण का,ग्रीर भय के ग्रावेश मे ग्रात्म रक्षा का प्रयत्न होता है ।

कोघ का ग्रावेश होते ही गारीरिक स्थिति परिवर्तित हो जाती है। ग्रामाशय की मथन किया, रक्तचाप, हृदय की गति, यौर मस्तिष्क के ज्ञानतन्तु-सव ग्रव्यवस्थित हो जाते है, ग्रौर भय के बढने पर ग्रामागय काम करना ही वद कर देता है। मगर कोध मे रक्त का वढना, हृदय का धड़कना ग्रौर ज्ञान-तन्तुग्रो का शन्य होना विगेप कियाए है। ग्रत भगवान् महावीर फरमाते है-'कोध-चारित्र मोहनीय कर्म के उदय से होने वाला, उचित ग्रनुचित का विवेक नष्ट कर देने वाला, प्रज्वलनरूप ग्रात्मा का परिणाम कोध कहलाता है।'

कोध के नाना रूप होते हैं। उन्हें प्रदर्शित करने के लिए शास्त्र में कोध के व्स नाम गिनायें गए हैं---जो मोटे तौर पर समानार्थक होने पर भी कोध के भिन्न-भिन्न रूपो के निदर्जक है। वे यह है----

- १. कोव-सवेग की उत्तेजनात्मक ग्रवस्था ।
- २ कोप-कोघ से उत्पन्न स्वभाव की चचलता ।
- ३. रोप-कोघ का परिस्फुट रूप।
- ४ टोप-स्वय पर या पर पर-दोप थोपना ।
- ५ ग्रक्षमा--ग्रपराघ को क्षमा न करना-उग्रता।
- ६. सज्वलन-वार-वार जलना, तिलमिलाना ।
- ७. कलह-जोर-जोर से बोल कर ग्रनुचित भाषण करना ।

## मनोविज्ञान

प्र. चाण्डिक्य-रौद्र रूप धारण करना ।

٤. भंडन-पीटने-मारने पर उतारू हो जाना ।

१०. विवाद-- श्राक्षेपात्मक भाषण करना ।

यह कोव की विभिन्न ग्रवस्थाए है जो उत्तेजन एव ग्रावेश के कारण उत्पन्न होकर भयकरता उत्पन्न करती है। (भगवती सृत्र, शतक १२, उ० ५, पा० २।)

२. अभिमान—कुल, वल, ऐश्वर्य, वुद्धि, जाति, ज्ञान ग्रादि किसी विशेषता का घमड करना मान है । मनुष्य मे स्वाभिमान की मूल प्रवृत्ति है ही, परन्तु जव उसमे उचित से ग्रयिक शासित करने की भूख जागृत होती है, ग्रौर जव ग्रपने गुणो एव योग्यताग्रो को परखने मे वह भूल कर जाता है, तब उसके ग्रन्त.करण मे मान की वृत्ति का प्रादुर्भाव होता है।

त्रभिमान में भी उत्तेजन श्रौर ग्रावेग होता है, किन्तु ग्रभिमानी मनुष्य ग्रपनी ग्रहंवृत्ति का पोपण करता है । उसे ग्रपने से वढकर या ग्रपनी बरावरी का गुणी कोई दीखता नही । भगवान् महावीर ने मान के वारह नाम बतलाये हैं—

१. मान--ग्रपने किसी गुण पर झूठी ग्रहवृत्ति ।

२. मद-ग्रहभाव में तन्मयता ।

३. दर्प-उत्तेजनापूर्ण ग्रहभाव ।

४. स्तम्भ-ग्रविनम्रता।

५. गर्व-ग्रहकार।

६ ग्रत्युत्कोश-ग्रपने को दूसरो से श्रेष्ठ कहना।

७ परपरिवाद-परनिन्दा।

जत्कर्ष-ग्रपना ऐव्वर्य प्रकट करना।

ग्रपकर्ष-दूसरो की हीनता प्रकट करना ।

१० उन्नत-दूसरो को तुच्छ समझना ।

११ उन्नतनाम--गुणी के सामने भी न झुकना ।

१२. दुर्नाम-यथोचित रूप से न झुकना ।

यह सब मान की विभिन्न ग्रवस्थाए है।

गिनाये है, जो इस प्रकार है---

१. माया--कपटाचार।

## जैन धर्म

उपाधि-ठगे जाने योग्य व्यक्ति के समीप जाने का विचार।

३. निकृति-छलने के अभिप्राय से अधिक सम्मान करना ।

५. गहन-ठगने के विचार से अत्यन्त गूढ भाषण करना।

नूम-- उगाई के उद्देग्य से निकृष्टतम कार्य करना ।

४ वलय-वकतापूर्ण वचन ।

- Ś

દ્

9

१२८

- कल्क-दूसरे को हिंसा के लिए उभारना। कूरूप-निन्दित व्यवहार । ६. जिह्यता-ठगाई के लिए कार्य मन्द करना। १०. किल्विषिक-भाँडों की भाति कूचेष्टा करना। ११. ग्रादरणता--ग्रनिच्छित कार्य भी ग्रपनाना । १२. गृहनता--ग्रपनी करतूत को छिपाने का प्रयत्न करना । १३. वचकता-ठगी।
- १४. प्रतिकुचनता-किसी के सरल रूप से कहे गये वचनो का खडन करना ।
- १५ सातियोग-उत्तम वस्तु मे हीन वस्तु मिश्रित करना । यह सब माया की ही विभिन्न ग्रवस्थाए है।

---भगवती, श० १२, अ० ४, पा० ४।

४ लोभ--मोहनीय कर्म के उदय से चित्त मे उत्पन्न होने वाली तृष्णा या लालसा लोभ कहलाती है। लोभ की सोलह ग्रवस्थाएं होती हें----

- १. लोभ-सग्रह करने की वृत्ति ।
- २. इच्छा----ग्रमिलाषा।
- ३. मूर्छा---तीव्रतम सग्रहवृत्ति ।
- ४. काक्षा-प्राप्त करने की ग्राशा।
- ५. गृद्धि-प्राप्त वस्तु मे ग्रासक्ति होना ।
- ६. तृष्णा-जोडने की इच्छा, वितरण की विरोधी वृत्ति ।
- ७. मिच्या-विषयो का घ्यान ।
- प्रभिध्या-निश्चय से डिग जाना।
- ग्राशसना—इष्टप्राप्ति की इच्छा करना।
- १०. प्रार्थना--ग्रर्थं ग्रादि की याचना।
- ११ लालपनता–चाटुकारिता ।
- १२. कामागा-काम की इच्छा।
- १३. भोगाशा- भोग्य पदार्थों की इच्छा ।

| वण पाच है       | — <sup>3</sup> | कृष्ण, नील, पीत, रक्त ग्रौर ब्वेत ।                        |
|-----------------|----------------|------------------------------------------------------------|
| गघ दो है        |                | सुगन्व श्रौर दुर्गन्ध                                      |
| रस पाच है       |                | कटुक, कपाय, तिक्त, ग्रम्ल, ग्रौर मपुर ।                    |
| स्पर्भ ग्राठ है |                | कठिन, मृदु, गुर, लघु, जीत, उष्ण, सूक्ष्म<br>ग्रौर स्निग्ध। |

यह सब बीस प्द्गल के असाधारण गुण है, जो तारतम्य एव सम्मिश्रण के कारण सस्यात, असख्यात योर अनन्त रूप ग्रहण करते हैं।

गव्द. गध, मूक्ष्मता, स्थूलता, आकृति, भेद, अधकार, छाया, चाँदनी भीर धूप पुद्गल के ही लक्षण है<sup> २</sup>।

पृद्गल के अवस्थाइत चार भेद <sup>3</sup> है ---स्कन्ध, देश, प्रदेश और परमाणु । सम्पूर्ण पुद्गल पिण्ड स्कन्ध कहलाता है । स्कन्ध का एक भाग देज कहलाता है । स्कन्ध और देश से जुडा हुन्रा अविभाज्य प्रश प्रदेश कहलाता है म्रीर वह प्रदेश जव स्कध या देश से पृथक् हो जाता है तब परमाण् कहलाता है।

सावारणतया कोई स्कन्व वादर, और कोई सुक्ष्म होते है। वादर स्कन्ध इन्द्रियगम्य, ग्रीर सूक्ष्म इन्द्रिय ग्रगम्य होते है ४ ।

इन्हे छह भागो मे विभक्त किया गया है ---

१ भगवती सू० ३० १२ उहेगा ४, स० ४५० ।

२ उत्तराध्ययन, अ० २८, गाथा १२।

| १. | बादर वादर स्कन्ध |   | जो टूट कर जुड न सके, लकडी पत्थर ।            |
|----|------------------|---|----------------------------------------------|
| ર. | बादर स्कन्ध      |   | प्रवाही पुद्गल जो टूट कर जुड जाते हैं ।      |
| R  | नुक्म वादर       |   | जो देखने मे स्यूल किन्तु ग्रकाट्य हो, जैसे   |
|    |                  |   | धूप, प्रकाश भ्रादि ।                         |
| ¥. | वादर सूक्ष्म     |   | सूक्ष्म होने पर भी इन्द्रियगम्य हो, जैसे रस, |
|    |                  |   | गध, स्पर्ग, ग्रादि ।                         |
| ¥  | सूक्ष्म          | ~ | इन्द्रियो से ग्रगोचर स्कथ, यथा-कर्मवर्गणादि  |

- ग्रत्यन्त सूक्ष्म स्कन्ध, यथा-कर्मवर्गणा से ६ सूक्ष्मसूक्ष्म

नीचे के द्वचणुक पर्यन्त पुद्गल ।

परमाणु, पुद्गल का वह सूक्ष्मतम भाग हे, जो पुन विभक्त नही हो

३. प्रज्ञापना परिणास पद, १३ सू० १८५ । ४ अनुयोगद्वार

सकता। परमाण में सदापि प्रदेश भेद नहीं हैं, भगर गणभेद घराण होता है। उसमें एक वर्ण, एक गन्न, एक रस, और दो स्वयाँ रोने हैं।

प्राय का पतक गिराने में जिनना समय करता है, उसके पर्यत्वान? अस को जैनगास्त 'समय' को सहा दें। दें। देंग पूर्यात या मुख्यास पर्वा परमाणु है, उसी प्रकार कारा ला सूक्ष्मसम भाग समय है। परमाय में क्रविन्तम वेग होता है, वह एक समय में सम्पूर्ण लोक का पार कर केता है। कैरनारम वतलाने हैं कि ९ परमाणु पान की भयानक नपटों में ने गुजर गर भी जन्ता नहीं, पानी में गलना नहीं, नडना नहीं, हमा का उस पर खमर तीना नहीं, यह अभेच, अछेच, अवाह्य है-अदिनन्यर है। हा, तिना रतना में जय मिन झाता है तो उनका परमाणु-पर्याय नही रहता, तगापि उगकी गना बनी गती है। नक्रम के पृथक् होने पर वह पुन परमाण् का रूप ग्रहण कर तिता 21

जैन धर्म दा परगाणु विज्ञान पत्यन्त निमाव प्रोर रामीर है। दैन साहित्य में जितना चिन्तन एवं निव्देगण गरमाणु के यिषग में उपलब्ध है, उनना विदवसाहित्य में कही जन्यत्र नहीं । यहां जाता है कि प्राज का युग परमाणू-युग है, किन्तु जैन परमाणू विज्ञान को नमज ठेने पर राष्ट हो जायेगा कि आज के जण-वैज्ञानिक बाम्तविक यन गरु आरी नहीं पहुंन सके हैं। उसे पाने के लिए ब्रब भी सहरा गोता लगाने की आवध्यकता है। अणुभेद की जो बात ग्राज कही जा रही है, वह वस्तुत स्तर्भ मेद-पिण्डमेद है। प्रणु तो ग्रविभाज्य है।

एक प्रणु का दूसरे अणु के साथ किस प्रकार नयांग प्रयति् वंध होता है ? किन विशेपतात्रों के कारण परमाणु परस्पर बढ़ होते है, यह जानने के लिए जैनागमो का अम्याम करने की ग्रावश्यकना है। (देखिए-भगवनी नूत्र, पन्नवणासूत्र, पंचास्तिकाय, तत्त्वार्यमूत्र, ग्रादि) ।

शब्द परमाणुजन्य नही, स्कन्घजन्य है, दो स्कन्घो के संघर्ष से शब्द की उत्पत्ति होती है। कई भारतीय ग्राचार्य शब्द को अमूर्त आकान का गुण कहने है, मगर ऋमूर्त्त का गुण मूर्त्त नही हो सकता । शब्द मूर्त्त है, यह जैन मान्यता आज विज्ञान द्वारा भी समयित हो चुकी है। सब्द का जूप झाटि मे अतिब्वनित होना स्रोर ग्रामोफोन में वद्व होना उसके मूर्तत्व वा प्रमाण है ।

पुद्गल का चमत्कार---उपर्युक्त छह द्रव्यो का विस्तार ही यह जगत् है। ३ इसमे इनके ग्रतिरिक्त कोई सातवा द्रव्य नही है।

१, अनुयोगद्वार । २ स्थानांग स्थान, ३ उद्देशा० ३ सू० ८२ ३ उत्तराध्ययन, अ० २८, गा० ५ ।

## तत्त्व-चर्चा

पिछले प्रकरण में द्रब्यों के सम्बन्ध में जो कुछ कहा जा चुका है, वस्तुत' उसी में तत्त्व-चर्चा का समावेश हो जाता है, क्योकि जैसे मूलद्रव्य जीव और अजीव दो हैं, उसी प्रकार मूल तत्त्व भी यही दो हैं। फिर भी जैनशास्त्रो में द्रव्यो में पृथक् तत्त्व का जो निरूपण किया गया है, उसका विशिष्ट प्रयोजन है।

द्रव्यनिरूपण सृष्टि का यथार्थ वोध प्राप्त करने के लिए है, जब कि तत्त्वविवेचन की पृष्ठभूमि आव्यात्मिक है।

साघक को इस विशाल निश्व की भौगोलिक स्थिति का ग्रौर उसके ग्रगभूत पदार्थों का जान न हो, तो भी वह तत्त्वज्ञान के सहारे मुक्तिसाधना के पय पर ग्रग्रसर हो सकता है, किन्तु तत्त्वज्ञान के ग्रभाव में कोरे द्रव्य ज्ञान से मुक्तिलाभ होना नभव नही है। हेय, उपादेय ग्रौर ज्ञेय का विवेकतत्त्व विवेचन से ही संभव है। निग्गठ नायपुत्त महावीर का यह ग्रमर घोष था कि साधक जब तक स्वरूप को पहचानने की क्षमता नहीं प्राप्त कर लेता, वह मुक्ति के पथ पर ग्रग्रसर नहीं हो सकता।

जैनधर्म ज्ञान के दो भेद कर देता है--प्रयोजनभूत ज्ञान, ग्रौर ग्रप्रयो-जनभूत ज्ञान । मुमुक्षु के लिए ग्रात्मज्ञान ही 'प्रयोजनभूत ज्ञान' है, उसे ग्रपनी मुक्ति के लिए यह जानना ग्रनिवार्य नही, कि जगत् कितना विशाल है, ग्रौर इसके उपादान क्या है ? उसे तो यही जानना चाहिए कि ग्रात्मा क्या है । सव ग्रात्माएँ तत्त्वत समान है, तो उनमे वैषम्य क्यो दृष्टिगोचर होता है ? यदि बाह्य उपाधि के कारण वैषम्य ग्राया है, तो वह उपाधि क्या है ? किस प्रकार उसका ग्रात्मा से सम्वन्ध होता है ? कैसे वह ग्रात्मा को प्रभावित करती है ? कैसे उससे छुटकारा मिल सकता है ? छुटकारा मिलने के परचात् ग्रात्मा किस स्थिति मे रहती है ? इन्ही प्रश्नो के समाधान के लिए जैनागमो मे तत्त्व का निरूपण किया गया हे ।

सक्षेप मे यह कि द्रव्यनिरूपण का उद्देश्य दार्शनिक एव लौकिक है, श्रीर तत्त्वनिरूपण का उद्देश्य ग्राघ्यात्मिक है ।

तत्त्व नौ है --१ जीव २ ग्रजीव ३ पुण्य ४ पाप ४. ग्रासव ६. सवर ७ निर्जरा ८. वध ९. मोक्ष।

यह जैन धर्म का ग्राघ्यात्मिक मन्थन तथा विकास के साधक ग्रौर

१ स्थानाग, स्था० ९, सूत्र, ६६५; उत्तराध्ययन सूत्र ग० २८, गा० १४।

वाधक तत्त्वो का ग्रपना मौलिक प्रतिपादन है । जैनघर्म इन्ही तन्वों के ग्रावार पर जीव के उत्थान, पतन, सुख, दुख ग्रांर जन्म-मृत्यु ग्रादि की समस्याएँ हन करता है । इन तत्त्वो का सक्षिप्न परिचय इस प्रकार है ।

१ जीव---जीव के सम्बन्ध में पहले कहा जा चुका है। जीव कहिए या ग्रात्मा, स्वभाव से अमूर्त होने पर भी कर्मबन्ध के कारण मूर्त-सा हो रहा है। प्रत्येक संसारी जीव कर्म से प्रभावित है। कर्मबन्ध ग्रात्मा को पराधीन और दु खी बनाता है। ग्रात्मा कर्म उपार्जन करने में स्वतन्त्र, किन्तु भोगने में परतन्त्र है। ग्रात्मा स्वय ही ग्रपने उत्थान-पतन का निर्माता है। ग्रपने भाग्य का विधाता है। वह न कूटस्थ नित्य है, और न एकान्त अणिक ही है, किन्तु घन्य द्रव्यो की भाति परिणामी नित्य है।

२ अजीव—-ग्रजीव का वर्णन पहले ग्रा गया है। कहा जा चुका है कि जीव कर्मवन्ध के कारण ही ग्रपने वास्तविक स्वरूप से वचित है। कर्म एक प्रकार के पुद्गल है। देखना चाहिए कि जीव का कर्म पुद्गलों के साथ क्यो ग्रीर कैसे सम्बन्ध होता है।

३. पुण्य--- १ "पुनाति, पवित्रीकरोत्यात्माननिति पुण्यम् ।"

"जो ग्रात्मा को पवित्र करता है ग्रथवा पवित्रता की ग्रोर ले जाता है, वह पुण्य है।" पुण्य एक प्रकार के गुभ पुद्गल है, जिनके फलस्वरूप ग्रात्मा को लौकिक सुख प्राप्त होता है ग्रोर ग्राध्यात्मिक साधना मे सहायता प्राप्त होती है। धर्म की प्राप्ति सम्यक् श्रद्धा, सामर्थ्य, संयम ग्रीर मनुष्यता का विकास भी पुण्य से ही होता है। तीर्थंकर नामकर्म भी पुण्य का फल है। पुण्य, मोक्षार्थियो की नौका के लिए ग्रनुकूल घायु है, जो नौका को भवतागर से गीघ्रतम पार कर देती है। ग्रारोग्य, सम्पत्ति ग्रादि सुखद पदार्थो की प्राप्ति पुण्य कर्म के प्रभाव से ही होती है।

(ग्राचार्य हेमचन्द्र ने कर्मो के लाघव को भी पुण्य माना है) "पुण्यत.-कर्मलाघवलक्षणात् जुभकर्मोदयलक्षणाच्च।"--योगज्ञास्त्र-प्र०४, इलो० १०७।

जिन प्रकारो से पुण्योपार्जन होता है, उन्हे नौ<sup>3</sup> भागो मे विभक्त किया है –

- २. स्यानांग, अभयदेव टीका, प्रथम स्थान
- २. नवपुण्णे, ठाणांग, ठाणा ९

१. अप्पा कत्ता विकत्ता य, उत्तरा०, अ० २० गा० ३७ु।

#### सम्यग्ज्ञान

| શ્. | ग्रन्नपुण्य  |   | भोजन का दान देना।                        |
|-----|--------------|---|------------------------------------------|
| २   | पान पुण्य    |   | पानी का दान देना ।                       |
| ર્  | लयनपुण्य     |   | निवास के लिए स्थान-दान करना ।            |
| ४.  | गयनपुण्य     |   | शय्या, सस्तारक-विछौना स्रादि देना ।      |
| X.  | वस्त्रपुण्य  |   | वस्त्र का दान देना ।                     |
| ६   | मन पुण्य     | - | मन के                                    |
| ७.  | वचनपुण्य     |   | प्रशस्त वाणी का प्रयोग ।                 |
| 5.  | कायपुण्य     |   | शरीर से सेवा त्रादि शुभ प्रवृत्ति करना । |
| 3.  | ननस्कारपुण्य |   | गुरुजनो एव गुणी जनो के समक्ष नम्रभाव     |
|     |              |   | धारण करना, ग्रौर प्रकट करना ।            |

पुण्य के भी दो भेद है --- १. द्रव्य पुण्य और २ भाव पुण्य ।

अनुकम्पा, सेवा, परोपकार ग्रादि शुभ-वृत्तियो से पुण्य का उपार्जन<sup>9</sup> होता है। विश्व, राष्ट्र, समाज, जाति तथा दुखी प्राणियो के दु खनिवारण करने की भावना, तथा तदनुकूल प्रवृत्ति करने से पुण्य का बन्ध होता है। ग्रौर इन्हीं म**द्**गुणो को सम्यक्दृष्टिपूर्वक सम्पादन किया जाय, तो यह धर्म तथा निर्जरा के भी कारण बन जाते है।

पाप—जिस विचार, उच्चार एव ग्राचार से ग्रपना ग्रौर पर का ग्रहित हो ग्रौर जिसका फल ग्रनिष्ट-प्राप्ति हो, वह पाप कहलाता है । पाप-कर्म ग्रात्मा को मलीन ग्रौर दुखमय बनाते है । निम्नलिखित ग्रठारह ग्रशुभ ग्राचरणो मे सभी पापो का समावेश हो जाता है ।

- १. प्राणातिपात-हिसा । २. मृषावाद-ग्रसत्य भाषण ।
- ३. ग्रदत्तादान-चौर्यकर्म । ४. मैथुन-काम-विकार, लैगिक प्रवृत्ति ।
- ५ परिग्रह-ममत्व, मूर्छा, तृष्णा, ६. कोध-गुस्सा । संचय ।
- ७ मान-ग्रहकार, ग्रभिमान । ५. माया-कपट, छल. षड्यन्त्र, कूटनीति ।
- १. लोभ-सचय के सरक्षण की १०. राग-ग्रासक्ति । वृत्ति ।
- ११ द्वेष-घृणा, तिरस्कार, ईर्ष्या १२ वलेश-सघर्ष, कलह, लड़ाई, झगड़ा ग्रादि । ग्रादि ।

१ भगवती, श० ७, उ० ६, सूत्र २८६।

१३. ग्रम्याख्यान-दोपारोपण १४. पिगुनता-चुगनी १५. परपरिवाद-परनिदा । १६. रति-ग्ररति--हर्ष श्रौर शोक ।

१७ मायामृपा-कपट सहित झूठ। १८ मिय्यादर्गनशत्य-ग्रययार्थं श्रद्धा।

आस्रव — <sup>9</sup> ग्रात्मा में कर्मों का ग्राना ग्रीर उनके ग्राने का कारण ग्रास्रव कहलाता है । मन, वचन, ग्रीर काय की वह सब वृत्तियां, जिनसे कर्म ग्रात्मा की ग्रोर ग्राक्वण्ट होते है, ग्रास्नव है । ग्रास्नव कर्मवन्न का कारण है ।

द्रात्मा के लोक मे ग्रास्नव हो कर्मो का प्रवेगदार है। मुमुक्षु-जीव को यह जान लेना ग्रनिवार्य है कि दह कौन-सी वृत्तियों या प्रवृत्तिया है, जिनके कारण कर्मो का ग्रागमन होता है ? उन्हे जाने विना निरुद्ध नहीं किया जा सकता, ग्रीर मुक्तिलाभ भी नही लिया जा सकता।

ग्रास्नवजनक वृत्तियो ग्रौर प्रवृत्तयो की ठीक तरह गणना नही हो सकती, तथापि वर्गीकरण करके जैनशास्त्रो में ग्रनेक प्रकार से उनका टिग्दर्शन कराया गया है । मूल मे उनकी सख्या पाच है .—

| १.  | मिथ्यात्व | -       | विपरीत श्रद्धा ।               |
|-----|-----------|---------|--------------------------------|
| २.  | ग्रविरति  | ~       | ग्रहिंसा, ग्रमत्य ग्रादि ।     |
| ર્. | प्रमाद    | ~       | कुंगल अनुष्ठान मे अनादर ।      |
| ۲.  | कषाय      | •       | कोघ, मान, माया, लोभ ।          |
| ¥,  | योग       | <b></b> | मन, वचन श्रौर काया का व्यापार। |

संवर—<sup>8</sup> मुमुक्षु जीव कर्मो के ग्रास्नव के कारणो को पहचान कर जब उनसे विरुद्ध वृत्तियों को ग्रवलम्वन लेता है तो ग्रास्नव रुक जाता है। ग्रास्नव का रुक जाना ही सवर है। उदाहरणार्थ-यथार्थ श्रद्धानिष्ठ वनने पर मिथ्यात्वजन्य ग्रास्नव रुक जाता है, ग्रहिंसा सत्य ग्रादि व्रतो का ग्राचरण करने से ग्रविरति-जन्य ग्रास्नव रुही होता, ग्रप्रमत्त ग्रवस्था मे प्रमादजन्य ग्रास्नव नही होता, वीतरागदशा प्राप्त कर लेने पर कषाय-जन्य ग्रास्नव रुक जाता है, ग्रीर पूर्ण ग्रात्मनिष्ठा प्राप्त कर लेने पर योग-जन्य ग्रास्नव रुक जाता है।

कर्मास्नव का निरोव<sup>3</sup> मन, वचन, काय के अप्रशस्त व्यापार को रोकने

- १. समवायांग, समवाय ५ ।
- २. उत्तराध्ययन, अ० २९, सूत्र ११।
- ३. तत्त्वार्थ सूत्र, अ० ९, सूत्र २, स्थानांगवृत्ति, स्था० १।

से, विवेकपूर्वक प्रवृत्ति करने से, क्षया ग्रादि धर्मो का ग्राचरण करने से, ज्रन्त.-करण मे विरक्ति जगाने से, कष्ट-सहिष्णुता और सम्यक् चारित्र का अनुष्ठान करने से होता है।

कोई भी साधक योग-किया को सर्वथा निरुद्ध नही कर सकता। उठना, बैठना, खाना-पीना, सभाषण करना ग्रादि जीवन के लिए ग्रनिवार्य है। जैन-गास्त्र इन प्रवृत्तियों की मनाही नही करता, परन्तु इन पर ग्रकुश ग्रवश्य लगाता है, ग्रोर वह ग्रकुग है विवेक का। साधक जो भी प्रवृत्ति करे, वह विवेकपूर्ण होनी चाहिए, उसमे विवेक की ग्रात्मा वोलनी चाहिए, वह समस्त कियाए ग्रासव है जिनके पीछे ग्रविवेक काम करता है, इसके विपरीत विवेक-पूर्ण की जाने वाली कियाये घर्म ग्रोर संवरमय है।

निर्जराः— <sup>9</sup> सवर नवीन ग्राने वाले कमों का निरोध है, परन्तु ग्रकेला संवर मुक्ति के लिए पर्याप्त नही । नौका मे छिद्रो द्वारा पानी ग्राना ग्रासव है। छिद्र वन्द करके पानी रोक देना संवर समझिए। मगर जो पानी ग्रा चुका है, उसका क्या हो <sup>?</sup> उसे धीरे-धीरे उलीचना पडेगा<sup>\*</sup>। बस, यही निर्जरा है। निर्जरा का ग्रर्थ है— जर्जरिन कर देना, झाड देना। पूर्वबद्ध कर्मों को झाड़ देना, पृथक् कर देना निर्जरा तत्त्व है। कर्मनिर्जरा के दो प्रकार है— ग्रीपक्रमिक ग्रीर अनौपक्रमिक।

परिपाक होने से पूर्व ही तप प्रयोग आदि किसी विशिष्ट साधना से, वलात्कर्मों को उदय में लाकर झाड देना औपकमिक निर्जरा है। अपनी नियम-अवधि पूर्ण होने पर स्वतः कर्मों का उदय में आना और फल देकर हट जाना अनौपक्रमिक निर्जरा है। इसका दूसरा नाम सविपाक निर्जरा है। यह प्रत्येक प्राणी को प्रतिक्षण होती रहती हे। बन्ध और निर्जरा का प्रवाह अविराम गति से बढ़ रहा है, किन्तु साधक सवर द्वारा नवीन आस्रव को निरुद्ध कर, तपस्या द्वारा पुरातन कर्मों को क्षीण करता चलता है। वह अन्त में पूर्णरूप से निष्कर्म<sup>3</sup> वन जाता है।

मगर यह साधना सरल नही है। इसके लिए सभी पर पदार्थों मे

- १. स्थानांग, स्था० ५, उ० १, सूत्र ४०९।
- २. जहा महातलागस्स, उत्तराध्ययन, ग्र० ३०, गा० ४।
- ३ उत्तराध्ययन, अ० १३, गा० १६। ..

## जैन धर्म

ग्रनासक्ति ग्रौर साथ ही ग्रात्मनिप्ठा ग्रदेक्षित है । ऐसा साधक ग्रपने विराट् चैतन्यम्वरूप को प्राप्त करना ही ग्रपना एकमात्र घ्येय मानता है। जैनजास्त्र साधक-जीवन की ग्रनासक्ति को यो प्रकट करते है.—

## 'अबि अप्पणो वि देहमि, नायरति ममाइय ।'

ससार के ग्रन्य पदार्थों की वात तो दूर रही, साधक का ग्रपने शरीर पर भी ममभाव नही रहता। वह ग्रन्त स्थ होकर स्वरूपरमण मे ही लीन रहता है। इसी कारण सयनी साधक को ग्रविपाक निर्जरा का ग्रमूल्य तत्त्व प्राप्त होता है, जिसके वल पर वह कोटि-कोटि कर्मों को क्षण भर मे फल भोगे विना ही भस्म कर देता है। ग्रडोल ग्रकम्प साधक जगत् मे रहता हुग्रा भी, जगत् से ग्रौर देह मे रहता हुग्रा भी देह से ऐसा ग्रलिप्त रहता है जैसे कीचड़, पानी, ग्रौर ग्राग मे पडा हुग्रा सोना ग्रपने स्वरूग मे जुद्ध वना रहता है। ग्रलिप्त भाव से किया हुग्रा तपरचरण कर्मसघात पर ऐसा प्रहार करता है कि वह जर्जरित होकर ग्रात्मा से पृथक् हो जाते है। जैन परिभापा मे इसे 'सकाम' निर्जरा कहते है।

विवज होकर, हाय-हाय करते हुए भी कर्म भोगे जाते है, और फल देने के बाद वे निर्जीव हो जाते हैं। वह प्रकाम निर्जरा है। साधारण ससारी प्राणी ग्रकामनिर्जरा द्वारा ही कर्मो को जीर्ण करते है, परन्तु ऐसा करते-करते वे और अधिक नवीन कर्म उपार्जन कर लेते है, जिससे उन्हे मुक्ति नही मिल पाती।

त्रभिप्राय यह है कि इच्छापूर्वक समभाव से कप्ट सहना, सकाम निर्जरा, ग्रौर ग्रनिच्छापूर्वक व्याकुल एवं ग्रशान्तभाव से कष्ट भोगना, ग्रकामनिर्जरा है।

वन्ध — आत्मा के साथ, दूध-पानी की भाँति, कर्मो का मिल जाना, वन्ध कहलाता है। किन वृत्तियो एव प्रवृत्तियो से कर्मो का आसव होता है यह हम देख चुके है, मगर प्रश्न यह है कि आत्मा के साथ कर्मो का बन्ध होता कैसे है? आत्मा अरूपी और कर्म पुद्गल रूपी है। अरूपी के साथ रूपी का वन्ध किस प्रकार सभव है??

इस प्रश्न का उत्तर यह है कि यद्यपि ग्रात्मा ग्रपने स्वरूप से ग्ररूपी है; तथापि ग्रनादि काल से कर्मवद्ध होने के कारण रूपी भी है। मोहग्रस्त

१. स्यानांग, स्थान २, उद्देशा २, प्रजापना पद २३, सू० ४ ।

#### सम्यग्ज्ञान

संनारी प्राणी ने ग्रय तक कर्गा प्रप्ना ग्रमूर्त्त स्वभाव प्राप्त नही किया है ग्रीर जब बहु उसे प्राप्त कर लेता है तो फिर कभी कर्मवद्ध नही होता ।

रुनिज स्वर्ण का गिट्टी के साथ कब नयोग हुन्ना, नही कहा जा सेकता। इसी प्रकार ज्ञात्मा के नाथ पहले-पहन कव कर्मों का वन्व हुन्ना, यह भी नही कहा जा सकता। इस सम्बन्ध में जो कुछ कहा जा सकता है, वह यही कि इनका सम्वन्ध ग्रनादिकालीन है।

जैमे चिकने पदार्थ पर रजकण प्राकर चिपक जाते ह, उसी प्रकार राग-द्वेप की चिकनाहट के कारण कर्म प्रात्मा से वद्व हो जाते है ।

राग-द्वेप, मोह ग्रादि जो विकृत भाव कर्मपुद्गलों के बन्ध में कारण है, वे भाव दन्ध है, ग्रीर कर्म पुद्गलों का ग्रात्मप्रदेशों के साथ एकमेक होना द्रन्य बन्व है।

पुद्गल की अनेक जातियों में एक 'कार्मण' जाति है। इस जानि के पुद्गल सूक्ष्मतर रज के रूप में सम्पूर्ण लोक में व्याप्त है। जव आत्मा में रागादि विभाव का याविर्भाव होता है, वह पुद्गल वही के आत्मप्रदेशों से वद्ध हो जाते हैं, जहाँ वे पहले से मौजूद थे। यही बन्ध का स्वरूप है। वन्ध के समय उन कर्मों में चार वाते नियत होती हैं, जिनके कारण वन्ध के भी चार प्रकार<sup>9</sup> कहे जाते हैं।

गाय घाम खाती है, और अपनी औदर्य यन्त्रप्रणाली द्वारा उसे दूध के रूप में परिणत कर देती है। उस दूध मे चार वाते होती है ----

१ दूध की प्रकृति (मधुरता) २ कालमर्यादा--दूध के विकृत न होने नी एक ग्रवधि। ३ मधुरता की तरमता, जैसे भैस के दूध की अपेक्षा कम, श्रीर वकरी के दूध की अपेक्षा अधिक मधुरता होना आदि। ४ दूध का परिमाण सेर, दो सेर आदि।

इसी प्रकार कर्म में एक विशेष प्रकार का स्वभाव उत्पन्न हो जाना प्रकृतिवन्व है। कर्म के स्वभाव ग्रसरय है, फिर भी उन्हे ग्राठ भागो में विभक्त किया गया है, जिनका स्पप्टीकरण पृथक् परिच्छेद में दिया गया है। स्वभाव-निर्माण के साथ ही उसके वढ़ रहने को काल ग्रवधि भी निश्चित हो जाती है, जिसे स्थिति वन्व कहते हैं। फल (रस) देने की तीव्रता ग्रथवा

\* ~ ~ . \* ~ & \_ \* \* मन्दता 'ग्रनुभागवन्ध' या 'रस बन्ध' है, और कर्मप्रदेशो का समूह 'प्रदेश वन्ध' कहलाता है।

इन चार वन्धो में से प्रकृतिवन्व और प्रदेशवन्ध योगो की चंचलता पर निर्भर होते है, ग्रर्थात् कितने कर्मटल वन्ध, और उनमे किस प्रकार स्वभाव उत्पन्न हो, वह वात मानसिक, वाचिक और कायिक स्पन्दन के तारतम्य के अनुसार निश्चित होती है। कर्म कितने समय तक श्रात्मा के साथ वद्ध रहे, और कितना मन्द, मध्यम या उग्र फल प्रदान करे, यह नियति कषाय की तीव्रता-मन्दता पर ग्रवलम्वित है।

मोक्ष -- <sup>9</sup> सवर द्वारा नवीन कमों का ग्रागमन रुक जाने ग्रीर निर्जरा द्वारा पूर्ववद्ध समस्त कमों के क्षीण हो जाने के फलस्वरूप ग्रात्मा को पूर्ण निष्कर्म दगा प्राप्त हो जाती है। जव कर्म नही रहते तो कर्मजनित उपाधियां भी नही रहती, झौर जीव ग्रपने विजुद्ध स्वरूप को प्राप्त कर लेता है। यही जैनवर्म-सम्मत मोक्ष है।

मुक्त दशा में ग्रात्मा श्रगरीर, ग्रनिन्द्रिय, ग्रनन्त चैतन्यघन, सर्वज, सर्वदर्शी ग्रीर ग्रनन्त ग्रात्मिक वीर्य से सम्पन्न हो जाता है। वह सब प्रकार की क्षुद्रताग्रो से ग्रतीत, विराट् स्वरूप की उपलब्धि है।

विकार ही विकार को उत्पन्न करते हैं, जो आत्मा सर्वथा निर्विकार हो जाता है वह फिर कभी विकारमय नही होता। वह आ्रास्तव और वन्य के कारणों से सदा के लिए मुक्त हो जाता है। इसी कारण मुक्त दशा शाश्वतिक है। मुक्तात्मा फिर कभी ससार मे श्रवतीर्ण नही होते <sup>3</sup> वह जन्म-मरण से आत्यन्तिक निवृत्त है।

आत्मा स्वभावत. अर्घ्वगतिजील है। जिस प्रकार मृत्तिका से लिप्त तूवा जल में छोड देने पर नीचे की ग्रोर चला जाता है, ग्रौर ठेठ पैदे पर जा टिकता है, किन्तु लेप गल जाने पर हल्का होकर पानी की सतह पर ग्रा जाता है, ग्रीर जैसे ग्रग्निजिखा स्वभावत. ऊर्घ्वगति करती है, उसी प्रकार ग्रात्मा कर्मलेप से मुक्त होते ही स्वभावत. ऊर्घ्वगमन करती है।

- २ उत्तराच्ययन, अ० ३६, गा० ६७।
- ३. दशाश्रुतस्कघ, अ० ५, गा० १३ ।

१ उत्तराध्ययन, अ० २९, सूत्र ७२।

#### सम्यग्ज्ञान

मगर लोकाकाश से आगे गति नहायक धर्मद्रव्य नही है। अतएव वहाँ उसको गति का निरोध हो जाता है, आर मुक्तात्मा लोकाग्र भाग में ही प्रतिष्ठित हो जाती है। इस प्रकार समस्त औपाधिक भावो से छुटकारा पा लेना, चैतन्यानुभूति की पूर्ण विशृद्धि हो जाना, या आत्मा का परम-आत्मा बन जाना ही मोक्ष है। यही ईश्वरत्व की प्राप्ति है।

ससार-दगा में, ग्रात्मा मे ज्ञान ग्रीर ग्रानन्द के जो विकृत ग्रग ग्रनुभव में ग्राते हैं, वे ग्रात्मा के स्वाभाविक जान ग्रीर ग्रानन्द नामक ग्रुण के विकार है। मुक्त-दगा मे वह ग्रपने गुढ़ स्वरूप में प्रकट हो जाते है, ग्रतएव मुक्तात्मा पूर्ण ज्ञान, ग्रीर पूर्ण एवं ग्रनिर्वचनीय ग्रानन्द का ग्रनुभव करते है।

मोक्ष-लाभ ही मानव-जीवन का चरम त्रौर परम पुरुषार्थ है । यही समस्त साघनाम्रो का सार है ।

## प्रमाण-मीमांसा

जैनशास्त्रो मे ज्ञान की मीमासा के दो प्रकार उपलब्ध होते है—-ग्रागमिक पद्धति से ग्रौर तार्किक पद्धति से। ग्रागमिक पद्धति, ग्रौर तार्किक पद्धति मे बस्तुत. कोई मौलिक भेद नही है, तथापि दोनो का वर्गीकरण जुदा-जुदा है। ग्रागमिक पद्धति के वर्गीकरण के ग्रनुसार ज्ञान के पाच भेद है—-मतिज्ञान, श्रुतज्ञान, ग्रवधिज्ञान, मन पर्यायज्ञान, ग्रौर केवल ज्ञान । इनका दिग्दर्शन हम आगे करेगे । तार्किक पद्धति के ग्रनुसार सगय, विपर्यास ग्रौर ग्रनध्यवसाय से रहित सम्यग्ज्ञान, प्रमाण कहलाता है । प्रमाण ज्ञान को चार भागो मे विभक्त किया गया है रे ।

प्रत्यक्ष २. अनुमान ३ आगम और ४. उपमान ।
 इनका सक्षिप्त स्वरूप इस प्रकार है —

१ प्रत्यक्ष :---<sup>3</sup> विशद ज्ञान अर्थात् जिस ज्ञान मे वस्तुगत विशेषताए प्रचुरता से प्रतीत होती है, वह प्रत्यक्ष है। पूर्वोक्त पाच ज्ञानो मे से मति ज्ञान

१ उत्तराध्ययन, अ० ३६, गा० ५७।

- २. पच्चक्ले, अणुमाणे, ओवम्मे, आगमे, अनुयोगद्वार । प्रमाणद्वारम् ।
- ३. से किं तं पच्चक्खे ? अनुयोगद्वार-प्रमाणद्वारम् ।

ग्रीर श्रुत ज्ञान परोक है ग्रीर ग्रन्तिम तीन-ग्रवधि, मन पर्याय, ग्रीर केवल ज्ञान-प्रत्यक्ष है। प्रत्यक्ष में भी ग्रवधिज्ञान त्रीर सन पर्यायज्ञान विकल या ग्रागिक प्रत्यक्ष है, ग्रीर केवल ज्ञान पण्प्रिर्ण होने के कारण सकल प्रत्यक्ष कहलाता है। मतिज्ञान ग्रीर श्रुतज्ञान वस्तुत परोक्ष है, किन्तु लोक-प्रतीति के ग्रनुसार वह साव्यवहारिक प्रत्यक्ष भी कहलाते हैं।

२. अनुमान '—<sup>3</sup>-<sup>2</sup> ग्रनुमान तर्कशास्त्र का प्राण है। यद्यपि ग्रनुमान प्रत्यक्षमूलक होता है, तो भी उसका ग्रपना विशिष्ट स्थान है। ग्रनुमान के द्वारा ही हम ससार का ग्रधिकतम व्यवहार चला रहे हैं। ग्रनुमान के ग्राधार पर ही तर्कशास्त्र का विशाल भवन खडा हुग्रा है।

कार्य-कारण के सिद्धान्त से अनुमान प्रमाण का प्राटुर्भाव होता है। अग्नि से ही धूम्प्र की उत्पत्ति होती है, और अग्नि के अभाव मे धूम्प्र उत्पन्न नहीं हो सकता, इस प्रकार का कार्य-कारण भाव व्याप्ति या ग्रविनाभाव सम्वन्ध कहलाता है। इसका निरुचय तर्क प्रमाण से होता है। ग्रविनाभाव निश्चित्त हो जाने पर कारण को देखने से कार्य का बोध हो जाता है। वही बोध अनुमान कहलाता है। किसी जगह धूम से उठते हुए गुब्वारे को देखकर अदृप्ट अग्नि की कल्पना स्वत होती है<sup>4</sup> यही अनुमान ज्ञान है।

कही कोई शब्द सुनाई देता है, तो श्रोता उसी समय निश्चित कर लेता है कि यह शब्द मनुष्य का है अथवा पशु का है। मनुष्यो में भी अमुक मनुष्य का है, और पशुुग्रों में भी अमुक पशुजाति का है। इस प्रकार केवल स्वर से स्वर वाले को जान लेना अनुमान का फल है<sup>6</sup>।

अनुमान के दो भेद है — स्वार्थानुमान ग्रौर परार्थानुमान । ग्रनुमान-कर्त्ता जव ग्रपनी अनुभूति से स्वय ही किसी तथ्य (ज्ञेय-साघ्य) का हेतु

- ३ से किं तं अणुमाणे, अनुयोगद्वार० प्रमाणद्वारम् ।
- ४. अनुयोगद्वार, प्रमाणद्वारम्, मल्लघारीया टीका।
- ५ अग्गिं धूमेणं
- ६. सखं सद्देणं

१. परोक्खे णाणे दुविहे, स्थानांग सूत्र, स्था० २ ।

२. तिविहे पण्णते, अनुयोगद्वार प्रमाणद्वारम् ।

(साधन) द्वारा ज्ञान प्राप्त करता है, तो वह स्वार्थानुमान कहलाता है। ग्रौर जब वह वचनप्रयोग द्वारा किसी ग्रन्य को वही तथ्य समझाता है, तो उसका वह वचन-प्रयोग परार्थानुमान कहलाता है। स्वार्थानुमान ज्ञानात्मक है, ग्रौर परार्थानुमान वचनात्मक है।

- १. पर्वत मे अग्नि है (प्रतिज्ञा)।
- २. क्योंकि वहां घूम्र है (हेतु)।
- जहां-जहा धूम्र होता है, वहा-वहा ग्रग्नि होती है (व्याप्ति) जैमे
  रसोई घर (उदाहरण) ।
- ४ पर्वत में भी धूम्र है (उपनय)।
- ५. ग्रतएव श्रग्नि है (निगमन)

जैन तार्किक समझदारों के लिए इनमें से प्रथम के दो ग्रवयवो का प्रयोग ही पर्याप्त मानते हैं। ज्ञलवत्ता किंगी ज्यवोध व्यक्ति को समझाने के लिए ग्रविक ज्ञवयवो का प्रयोग करना ज्ञावच्यक हो तो उनके प्रयोग में कोई हानि नहीं समझते। मगर पांचो ज्रवयवो के प्रयोग को वे ज्रनिवार्य नही समझते।

३. आगम प्रनाण -- श्रुतज्ञान के विवेचन मे ग्रागम प्रमाण का वर्णन किया जायेगा।

४ उपमान प्रमाण — <sup>3</sup> प्रसिद्ध पदार्थ के सादृत्य से प्रप्रसिद्ध पदार्थ का सम्यक् वोध होना उपमा या उपमान प्रमाण कहलाता है।

'गवय गौ के समान होता है' यह वाक्य जिसने सुन रक्खा र्है, वह व्यक्ति जब ग्रचानक गौ के सदृश पशु को देखता है, तो पहले सुने हुए उस वाक्य का स्मरण करके झट समझ जाता है, कि यह गवय है। इस प्रकार दर्शन ग्रीर स्मरण दोनो के निमित्त से होने वाला सदृशता का ज्ञान ही उपमान है।

- २. से कि तं आगमे, अनुयोगद्वार, प्रमाणद्वारम् ।
- ३ से किंत ओवम्मे, अनुयोगद्वार, प्रमाणद्वारम् ।

१ पंचेविह पण्णतं ।

प्रमाणो का यह वर्गीकरण तर्कानुसारी होने पर भी ग्रागमिक है । पञ्चाद्वर्त्ती तार्किक ग्राचार्यो ने प्रमाण का वर्गीकरण दूसरे प्रकार से किया है। उनके ग्रनुसार प्रमाण दो प्रकार के हैं, प्रत्यक्ष श्रीर परोक्ष । प्रत्यक्ष प्रमाण के भी दो भेद है — साव्यवहारिक प्रत्यक्ष, ग्रीर पारमायिक प्रत्यक्ष '। परोक्ष प्रमाण पाच प्रकार का है —

१. स्मृति, २ प्रत्यभिज्ञान, ३. तर्के४ अनुमान और ५ आगम।

स्मरण रखना चाहिए कि इस वर्गीकरण में भी पूर्वीक्त वर्गीकरण से कोई मौलिक या वस्तुगत पार्थक्य नहीं है। इसमे उपमान प्रमाण को पृथक् स्थान नहीं देकर, प्रत्यभिज्ञान में सम्मिलित कर लिया गया है।

स्मरण, प्रत्यभिज्ञान ग्रौर तर्क उस वर्गीकरण के ग्रनुसार साव्यवहारिक प्रत्यक्ष के ग्रन्तर्गत है ।

## नयवाद

१. नय स्वरूप — विश्व के समस्त दर्शनशास्त्र वस्तुतत्त्व की कसौटी के रूप में प्रमाण को अगीकार करते हैं। किन्तु जैनदर्शन इस सम्वन्व में एक नयी सूझ देता है। उसकी मान्यता है कि प्रमाण अकेला वस्तुतत्त्व को परखने के लिए पर्याप्त नही है। वस्तु की ययार्थता का निर्णय प्रमाण और नय के ढारा ही हो सकता है। जैनेतर दर्जन नय को स्वीकार न करने के कारण ही एकान्तवाद के समर्थक वन गये है, जब कि जैनदर्शन नयवाद को अगीकार करने से अनेकान्तवादी है।

प्रमाण वस्तु की समग्रता को, उसके ग्रखण्ड एक रूप को विषय करता है। नय उसी वस्तु के ग्रगो को, उसके खड-खड रूपो को जानता है।

किसी भी वस्तु का पूरा ग्रीर सम्यक् ज्ञान प्राप्त करने के लिए उसका विञ्लेषण करना ग्रनिवार्य है। विश्लेपण के विना उसका परिपूर्ण रूप नही जाना जा सकता। तत्त्व का विश्लेषण करना ग्रीर विश्लिप्ट स्वरूप को समझना नय की उत्त्योगिता है।

१. जैन ग्याय तर्क सग्रह (यजोविजय) प्रमाग सन्द ।

#### सम्यग्जान

नयवाद के द्वारा परस्पर विरोघी प्रतीत होने वाले विचारो के ग्रविरोघ का मूल खोजा जाता है, ग्रीर उनका समन्वय किया जाता है ।

नय विचारो की मीमासा है। वह एक ग्रोर विचारो के परिणाम, ग्रौर कारण का ग्रन्वेषण करते हैं, ग्रौर दूसरी ग्रोर परस्पर विरोबी विवारो मे ग्रविरोध का वीज ग्वोज कर समन्वय स्थापित करते हैं।

क्या ग्रात्मा-परमात्मा ग्रौर क्या जड पदार्थ, सभी विषयो मे परस्पर विरोधी मन्तव्य उपलव्य होते हैं। एक जगह विधान है कि ग्रात्मा एक है, तो दूसरी जगह कहा गया है कि ग्रात्माए ग्रनन्त-ग्रनन्त है। ऐसे विरुद्ध दिवाई देने वाले मन्तव्यों के विषय में नयवाद ग्रपेक्षा की नीति ग्रपनाता है। वह विचार करता है कि किम दृष्टिकोण से ग्रात्माए अनेक है ?इस प्रकार के दृष्टि-कोणो का ग्रन्वेपण करके उन विचारो की सचाई का ग्राधार खोज निकालना ही नय का काम है, ग्रतएव नय विविध विचारो के समन्वय की पीठिका तैयार करता है। इसलिए नयवाद ग्रपेक्षावाद भी कहलाता हे।

जगत के विचारो के ग्रादान-प्रदान का साधन नय है । प्रत्येक वस्तु मे ग्रनन्त धर्म-स्वभाव गुण विद्यमान है । उनके विषय मे ग्रनन्त ग्रभिप्रायो को विषय करने वाले नय भी ग्रनन्त होते है ।

अभिप्राय यह है कि अनन्त धर्मात्मक वस्तु को अखण्ड रूप मे जानने वाला ज्ञान प्रमाण कहलाता है, तो उसी वस्तु के किसी एक धर्म को जानने वाला ज्ञान नय कहलाता है। प्रमाण अनेकाश प्राही है, तो नय एक अश का ग्राहक है।

२. नय की सत्यता — कहा जा सकता है कि यनेक अशो में से सिर्फ एक ग्रंश को ग्रहण करने वाला नय मिथ्याज्ञान है। नय यदि मिथ्याज्ञान है तो वह वस्तुतत्त्व के निर्णय का आधार कैसे वन सकता है? इस प्रश्न का उत्तर यही दिया जा सकता है कि किसी भी नय की यधार्थता इस वात पर ग्रवलम्बित है, कि वह दूसरे नय का विरोवी न हो। उदाहरण के लिए यात्मा को लीजिए। एक नय से यात्मा नित्य है ग्रीर दूसरे नय से ग्रात्मा ग्रनित्य है। ग्रात्मा का यात्म-त्व शाश्वत है, उसका कभी विनाश सभव नही है, इस दृष्टिकोण से ग्रात्मा नित्य है। किन्तु यात्मा शाश्वत होता हुग्रा भी ग्रनेक रूपो में परिवर्तित होता रहता है। कभी मनुष्य के पर्याय में उत्पन्न होता है, कभी पगु-पक्षी की योनि मे जन्म लेना है, तो कभी नरक का कीडा वन जाता है। इस दृष्टिकोण से ग्रात्मा ग्रनित्य भी है। यहा नित्यनाग्राही नय ग्रगर प्रनित्यताग्राही नय का विरोध न करे, उसके प्रति उपेक्षा रखे ग्रीर सिर्फ ग्रपने दृष्टिकोण के प्रतिपादन तक ही सीमित रहे तो वह सम्यक्नय कहा जाएगा। इसके विपरीत, जब एक नय ग्रपन दृष्टिकोग के प्रतिपादन के साथ दूसरे नयो के दृष्टिकोण का विरोध करता है तो ऐसा करनेवाला नय गिथ्यानय बन जाता है।

'जावइया वयणपहा, तावइया चेव हुंति नयवाया ।'

ग्रर्यात्-जितने वचन के पय है, या वस्तु सम्वन्धी ग्रभिप्राय है, उतंने ही नय के प्रकार है ।

फिर भी वर्गीकरण के सिद्धान्त का उपयोग किया जाय तो उन समस्त नयो को टो भागो मे वाटा जा सकता है<sup>9</sup>।

१ व्याधिकनय और २ पर्यायाधिक नय।

मूल पदार्थ व्व्य कहलाता है ग्रौर उसकी विभिन्न ग्रौर देशो ग्रौर कालो मे होने वाली नाना च्रवस्थाए पर्याय कहलाती है । समस्त विचारो की प्रवृत्ति या तो व्र्व्य के द्वारा या पर्याय के द्वारा होती है, च्रतएव मूलभूत दो ही है ।

द्रव्य नित्य है, ग्रतएव नित्यता को ग्रहण करनेवाला नय द्रव्याथिक नय कहलाना है ।

१ से कि तं णए ? सत्तमूलणया पण्णत्ता अनुयोगद्वार नयद्वारम्,

विरत्ता उ न लग्गन्ति, जहा से सुक्क गोलए॥ --- उत्तराध्ययन, अ० २५, गा० ४२-४३ । 'हे गावक जिम प्रकार एक सूखी मिट्टी का और एक गोली मिट्टी का गोला दीवार में फैका जाय, तो गीला गोला दीवार से चिपक जाता है, सूखा नही चिपकता, उसी प्रकार जो काम-लालसा मे आसक्त, श्रीर दुप्ट-बुद्धि वाले मनुष्य होते है उन्ही को संसार का वधन होता है और जो काम-भोग से विरत होते है, उन को वंधन नही होता।'

उल्लो सुक्खो य दो छूडा, गोलया मट्टियामया। दो वि आवडिया कुड्डे, जो उल्लो सोत्थ लग्गई ॥ एवं लग्गन्ति दुम्मेहा, जे नरा काम लालसा।

ग्राध्यात्मिक उत्कान्ति

# आध्यात्मिक उत्कान्ति

## चौदह गुणस्थान

आत्मा को कमिक उत्कान्ति—जैनधर्म का मन्तव्य है कि विश्व में ग्रनन्त-ग्रनन्त ग्रात्माएँ है श्रौर उनकी ग्रपनी स्वतन्त्र सत्ता है, वे किसी एक विराट् सत्ता का ग्रदा नही है, हाँ, सभी ग्रात्मात्रो का मूल स्वभाव समान है, उसमे कोई विल-क्षणता नही, भेद नही, फिर भी उनका ग्रस्तित्त्व पृथक्-पृथक् ही है।

प्रत्येक ग्रात्मा का मौलिक स्वरूप एक होने पर भी ससार की आत्माग्रो में जो विभिन्नता दृष्टिगोचर होती है, वह श्रीपाधिक है। कमों के ग्रावरण की तर-तमता के कारण ही आत्मा-आत्मा में भेद दिखाई देता है। आवरण की तरतमता ग्रनन्त प्रकार की है, अतएव आत्मा के स्वाभाविक गुणो के विकास श्रीर हास की दशाएँ भी भ्रनन्त है। फिर भी ज्ञानियो ने उन दशाग्रो का वर्गीकरण किया है ग्रीर वह भी ग्रनेक प्रकार से—–

एक वर्गीकरण के अनुसार विकास-दशा की दृष्टि से म्रात्माएँ तीन प्रकार की होती है---

| १. | वहिरात्मा | <br>(मिथ | पादर्शी) |
|----|-----------|----------|----------|
|    |           |          |          |

- २. ग्रन्तरात्मा (सम्यग्दर्शी)
- ३ परमात्मा (सर्वदर्शी)

जैनशास्त्रो मे इन तीन प्रकार की ग्रात्माग्रो की भी चांदह भूमिकाएँ वतलाई गई हैं, जिन्हे गुणस्थान कहते है । पहली मे तीमरी भूमिका तक का जीव बहिरात्मा कहलाता है । सामान्यतया चौथी से वारहवी भूमिका वाला, ग्रन्तरात्मा कहलाता है ग्रार तेरहवी तथा चौदत्वी वाला परमात्मा ।

गुणस्थान जैनधर्म की मौलिक देन है। चौदह गुणस्थान में ग्रात्मा की समस्त विकास-ह्रास की ग्रवस्थान्नो के चित्र दिखलाये गए है। इनमे समार की सब ग्रात्माग्रो का समावेग हो जाता है। किसी भी न्रात्मा की कोई भी ग्रवस्था क्यो न हो, उसका ग्रन्तर्भाव किसी-न-किसी गुणस्थान मे हो ही जाता है।

यहाँ गुण का द्यर्थ है----'ग्रात्मा की विशेषता' । ग्रात्मा की विशेषताएँ पाँच प्रकार की है, जिन्हे जीव का भाव भी कहते है ।

१. कर्मों के उदय से उत्पन्न होने वाला भाव 'श्रौदयिक',

- २. कर्म के क्षय मे उत्पन्न होने वाला भाव 'क्षायिक',
- ३. कपाय के जमन से उत्पन्न होने वाला भाव 'ग्रांपजमिक',
- ४. क्षयोपद्यम से होने वाला भाव 'क्षयोपशमिक' तथा

५. जो कर्मो के उदय म्रादि से उत्पन्न न होकर स्वाभाविक हो, वह 'पारिणामिक' भाव कहलाता है ।

यह पाँच प्रकार के जीव के भाव, यहाँ गुण कहे गए हैं। इन गुणो के स्थानो, ग्रर्थात् भूमिकाग्रो को गुणस्थान समझना चाहिए।

त्रात्मा के विकास-प्रवाह को कोई विभवत नही कर सकता, तो भी सुगमता के लिए उसका विभाजन किया गया है । उसी विभाजम के ग्रनुसार चौदह गुणस्थान इस प्रकार है—

- १. मिथ्यात्त्वगुणस्थान मिथ्यादृष्टि ।
- २. सास्वादन गुणस्थान 💶 नासादनसम्यग्दृष्टि ।
  - ३ मिश्रगुणस्थान सम्यग-मिथ्यादृष्टि
  - ४. ग्रविरतसम्यग्दृष्टि ग्रसयत सम्यग्दृष्टि ।
  - ५. देशविरति सयतासंयत।
    - ६. सर्वविरति गुणस्थान प्रमतसयत ।
    - ७. ग्रप्रमत नुणस्थान ग्रप्रमतसयत
    - म. अपूर्वकरण –
    - ६. त्रनिवृत्तिकरणगुणस्थान -
  - १०. सूक्ष्मसम्पराय

ग्रनिवृत्ति वादरत्ताम्पराय ।

| ११  | उपशान्तमोह गुणस्यान |       | उपशान्तकपाय वीतराग छ्द्मस्थ । |
|-----|---------------------|-------|-------------------------------|
|     | र्धाणमोह            | -     | क्षीणकपाय वीतराग छद्मस्थ ।    |
| १३  | सयोगिकेवली          | ***** | सशरीरमुक्त (जीवन्मुक्त)       |
| 28. | ग्रयोगिकेवली        | -     | ग्रशरीरीसिद्ध (पूर्णमुक्त)    |

१ मिथ्यात्वगुणस्यान—जव म्रात्मा में यथार्थ विक्वास ग्रौर यथार्थ वोच के स्थान पर ग्रयथार्थ ग्राग्रह से एकान्तता का ग्रभिनिवेश, पक्षान्धता ग्रादि दुर्गुणो का समावेश होता है, उस समय की जीव की स्थिति मिथ्यात्त्वगुणस्थान है।

मिथ्यात्त्वी सत्य को ग्रमत्, धर्म को ग्रषमं ग्रौर कल्याण को ग्रकल्याण मानता है । वह ग्रात्मिक साधना के विषय में कर्त्तव्य-ग्रकर्त्तव्य के विवेक से शून्य होता है । जीव की यह मूढ दजा ग्रथवा विकारो की विपरीत दशा मिथ्यात्त्व है।

समार को अधिकाश आत्माएँ इसी गुणस्थान मे है। यद्यपि आत्मा के कमिक विकास में मिथ्यात्त्व को गुणस्थान का पद नहीं मिलना चाहिए, मगर 'गुण' शब्द साधारण है और उसमें लौकिक व अलौकिक सभी का समावेश होता है, इस कारण उसे भी गुणस्थान ही कहा है। यही आत्मसाधना की प्राथमिक भूमिका है। यही से आत्मा मिथ्यात्त्व का क्षय, उपशम या क्षयोपशम करके चतुर्थ गुण-स्थान पर पहुँचती है।

क्षय का ग्रर्थ हे 'नष्ट करना' ग्रौर उपशम का ग्रर्थ है 'शान्त करना' 'दवा देना' । यह घ्यान रखना चाहिए कि मिथ्यात्त्य का क्षय करके सम्यक्त्व की ग्रोर ग्रागे बढने वाली ग्रात्मा का फिर सम्यक्त्व से पतन नही होता, मगर उप-शम करके ग्रागे वढने वाली ग्रात्मा का पतन ग्रवश्यभावी है ।

२. सास्वादन-गुणस्थान--जिस ग्रात्मा ने मिथ्यात्त्व का क्षय-विनाग नहीं किया था, किन्तु मिथ्यात्त्व को शान्त करके सम्यक्त्व की भूमिका प्राप्त की थी, उसका दवाया हुग्रा मिथ्यात्त्व थोड़ी-सी देर में फिर उभर प्राता है ग्रौर वह ग्रात्मा सम्यक्त्व से पतित हो जाती है, जब वह सम्यक्त्व से गिर जाती है परन्तु मिथ्यात्व की भूमिका पर नहीं पहुँच पाती, पतन के पथ पर वढ रही है, फिर भी सम्यक्त्व का किंचित् रसास्वादन कर रही है, उस समय की ग्रात्मा की दगा सास्वादन गुणस्थान है। यह स्थिति बहुत थोडी देर तक ही रहती है।

३. मिश्र गुणस्थान---किसी-किसी आत्मा मे ऐसे अर्घसत्य-मिश्रित अध्यवसाय उत्पन्न होते हैं, जिनमे सत्य और असत्य दोनो का ही मिश्रण होता है। वह दोलायमान अवस्था मिश्र गुणस्थान कहलाती है। यह गुणस्थान मिथ्यात्व से ऊँचा है, किन्तु पूर्ण विवेक के अभाव मे सत्य के प्रति दृढ प्रतीत नही होने से इसमे स्थिति डावाडोल रहती है। ४. अविरतसम्यग्दृष्टि गुणस्थान-सम्यग्दर्शन विघातक मोहनीय कर्म का क्षय, उपज्ञम ग्रथवा क्षयोपज्ञम करके जिस ग्रात्मा ने सम्यग्दर्शन-जुद्ध श्रद्धा की प्राप्ति कर ली है, किन्तु चारित्र विघातक-मोहनीय कर्म का क्षय न कर सकने के कारण जो वत ग्रंगीकार नही कर सकती, उस ग्रात्मा की ग्रवस्था ग्रविरत-सम्यग्दृष्टि गुणस्थान कहलाती है।

सम्यग्दर्शन क्या है <sup>?</sup> यह अन्यत्र वतलाया जा चुका है । मुक्ति के तीन कारणो में यह अनन्यतम है। यहाँ से मुक्ति की साधना आरम्भ होती है। अविरत-सम्यग्दृष्टि जीव भल्ठे संयम का आचरण नही कर सकता, फिर भी उसे आत्म-ज्ञान प्राप्त हो जाता है, वह आत्मा-अनात्मा एव हित-अहित के विवेक से सम्पन्न होता है। भोगो से पिण्ड नही छुडा पाता, फिर भी उनमें अलिप्त रहता है। वह अपने विचारो पर पूर्ण नियन्त्रण रखता है। आर्त जीवो की भीड़ा देखकर उसके हृदय से करुणा का विमल स्रोत प्रवाहित होने लगता है। उसका लक्ष्य और बोध जुद्ध हो जाता है और वह सयम के पथ पर चलने को उत्कंठित रहता है।

५ देशविरति गुणस्थान---वही सम्यग्दृष्टि जीव जब अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य आदि व्रतो का आशिक रूप से पालन करने मे समर्थ हो जाता है---गृहस्थघर्म का आचरण करने लगता है, सूक्ष्म पाप का त्याग न कर सकने पर भी स्थूल पाप का त्याग कर देता है, तव वह इस गुणस्थान मे पहुँचता है। इस गुणस्थान वाले के चारित्र का स्वरूप चारित्र के प्रकरण मे विस्तार से बतलाया गया है।

६. प्रमत्तगुणस्थान—आत्मा को अपनी हीनता पर विजय पाने का विश्वास हो जाता है, तव वह अपनी अपूर्णताओ को समाप्त करके सर्वत महा-व्रती वन जाता है, सूक्ष्म पापो का भी परित्याग कर देता है। उस समय वह प्रमतगुणस्थान मे होता है। साधक इस गुणस्थान मे साघु तो बन जाता है, किन्तु प्रमाद के वल को समाप्त नहीं कर पाता।

प्रमाद पाँच प्रकार का है जैसे कि .---

ग्रालस्य, कषाय, निद्रा, विकथा, इन्द्रिय-भोगो के कारण कर्त्तव्य के प्रति मन मे ग्रनादर का भाव उत्पन्न होना प्रमाद है। ग्रर्थात्—

| १  | मद्य |   | मादकता-सम्बन्धी ।                         |
|----|------|---|-------------------------------------------|
| २. | विपय |   | मोह ग्रीर कामुकता के जनक रूप, रस ग्रादि । |
| ъ, | कपाय | - | कोघ, मान, कपट, लोभ।                       |

'८. निहा - ग्रानस्व।

म्ती, भोजन यादि के विषय में निष्प्रयोजन वातें करना।

नम्यग्दृष्टि प्रौर त्रती होने पर भी प्रमाद का अस्तित्त्व होने से इसे प्रमनन्गम्पान जहते हैं।

१. म्दम्यान ग्रप्रमत्त, २. सातिशय ग्रप्रमत्त।

स्वस्थान अप्रमन सावक छठे गुणस्थान से सातवें में वार-वार चढना श्रोर फिर छठे में उनरता है। जब श्रात्मिक तल्लीनता की स्थिति में पहुचता है नो नानवें गुणन्थान पर चढ जाता है श्रोर जव वह तल्लीनता नही रहती श्रोर गमनागनन, भाषण, भोजन श्रादि बाहर की किसी किया में व्याप्त होना है तो छठे गुणस्थान में उनर श्राना है। किन्तु भावों का रूप अत्यन्त शुद्ध वन जाता है नो माछक सातियय यप्रमत होकर अस्प्रलित गति से ऊपर चढता है। उस समय घट नानियय अप्रमन कहलाता है।

मातियय ग्रप्रमत्त माधु के ऊपर चढने के भी दो प्रकार है—जिन्हें ग्रागम की परिभाषा में उपयम श्रेणी ग्रीर क्षपक श्रेणी कहते है ।

जो साधक चारित्रमोहनीय कर्म का उपशम करता हुया और ऊपर चढता है, वह आठवे, नौवे, दसवे और ग्यारहवें गुणस्थान तक जा पहुचता है, किन्तु वहाँ उन्नकी प्रगति कक जाती है और वह नीचे गिरता है, शान्त हुए कर्म फिर जागृत हो जाते है, ग्रत. उसे नीचे ग्राना ही पडना है, किन्तु जो साधक मोहनीय कर्म का क्षय करना हुग्रा ऊपर चढता है, वह दसवें गुणस्थान से सीघा बारहवे गुण-स्थान में पहुचकर तेरहवें गुणस्थान में जा पहुचता है और परमात्मदशा प्राप्त कर लेना है।

८. अपूर्वकरण—यहाँ करण का ग्रभिप्राय ग्रध्यवसाय, परिणाम या विचार हे, ग्रभूतपूर्व ग्रध्यवसायो का उत्पन्न होना ग्रपूर्वकरण गुणस्थान है। इस गुणस्थान मे चारित्र मोहनीय कर्म का विशिष्ट क्षय या उपराम करने से साधक को विशिष्ट भावोत्कर्प प्राप्त होता है। इस गुणस्थान मे विभिन्न समयवर्ती जीवो के परिणामो में विसद्शता ग्रथवा एक समयवर्ती जीवो में विसदृशता और कभी सदृशता भी पाई जाती है ।

९. अनिवृत्तिकरण----सातवे गुणस्थान में जव सातिगय ग्रन्नमत ग्रवस्था ग्राती है तो साधक के परिणाम उत्कृप्ट हो जाते है, किन्तु इस स्थान में उत्पन्न हुए भावोत्कर्ष की निर्मल विचारवारा ग्रीर भी तीव्र हो जाती है। इस गुणस्थान में विचारो की तरतमता नप्ट हो जाती है। विचारो की सामान्यगामिनी वृत्ति केन्द्रित ग्रीर सम समान हो जाती है। यहाँ सावक की सूक्ष्मतर ग्रीर ग्रव्यक्ततर काम-सम्बन्धी वासना, जिसे वेद भी कहते है, समूल विनप्ट हो जाती है।

**१०. सूक्ष्मसम्पराय--**मोहनीय कर्म का क्षय या उपशम करके आत्मार्थी साधक जव समस्त कषाय को नष्ट कर देता है, केवल लोभ का ग्रतिञय सूक्ष्म ग्रश ही\_शेष रह जाता है। उसी ग्रात्मोत्कर्ष की ऊँची ग्रवस्था का नाम सूक्ष्म सम्पराय गुणस्थान है।

**११ उपशान्तमोह गुणस्थान**—कोई योद्धा शत्रु-सेना को नष्ट करके किसी प्रयोग से थोडी देर के लिए वेहोश करता हुआ उसके व्यूह मे प्रवेश करता है। उसकी क्या स्थिति होती है ? शत्रु-सेना थोडी देर मे होश में आकर उसे घेर लेती है और उसका फल है उस योद्धा का अन्त होना। इसी प्रकार जो साधक मोहनीय कर्म को नष्ट (क्षीण)न करके, सिर्फ उपशान्त करके आगे वढता है, उसका भी अवश्य पतन हो जाता है, जैसा कि पहले कहा जा चुका है, ऐसा साधक थोडी-सी देर इस ग्यारहवे गुणस्थान मे रहकर और समस्त मोह को पूर्ण रूप से उपशान्त करके भी नीचे गिर जाता है।

१२ क्षीणमोह गुणस्थान—–मोहकर्म क्षय करता हुग्रा ग्रात्मा, दसवे गुणस्थान मे ग्रवशिष्ट लोभाग का भी जब क्षय कर देता है ग्रौर पूर्ण वीतरागता के उच्च शिखर पर ग्रासीन हो जाता है, तो इस गुणस्थान की प्राप्ति होती है।

मोहकर्म समस्त कर्मों में प्रधान है, ग्रौर वही समस्त कर्मों को ग्राश्रय दिया करता है, बारहवे गुणस्थान में उसके क्षीण होने पर थोडी-सी देर मे ही में जानावरण, दर्जनावरण ग्रौर ग्रन्तराय नामक तीन कर्म भी नष्ट हो जाते है।

१३ सयोगी केवलो गुणस्थान--ज्ञानावरण, दर्ज्ञनावरण आदि के क्षय हो जाने से इस गुणस्थान मे आत्मा सर्वज, सर्वदर्शी और ग्रनन्त प्राघ्यात्मिक वीर्य से सम्पन्न हो जाता है । यह जीवनमुक्त की दशा है । इस गुणस्यान में सयोग शब्द जोडने का अभिप्राय यह है कि मन, वचन ग्रोर काय का यहाँ व्यापार-स्पन्दन होता रहता है ।

१४. अयोगीकेवली गुणस्थान---इस गुणस्थान का काल अत्यन्त थोडा है। अ, उ उ, ऋ, लृ, इन पाँच ह्रस्व-स्वरो का मध्यम वेग से उच्चारण करने मे जितना समय लगना है, वस उतना ही इस गुणस्थान का समय है। इस गुण-स्थान में काय और वचन का व्यापार तो निरुद्ध हो ही जाता है, पर मान-सिक वृत्तियाँ भी पूरी तरह नष्ट हो जाती है। आत्मा अपने मूल स्वरूप मे स्थिर हो जाना है। नसार-दशा का अन्त हो जाता है। शेष चारो नाम, गोत्र, अन्तराय और आयुष्य आदि अघातिक कर्म भी नष्ट हो जाते है।

गुणस्थान का श्रन्त होना ही जन्म-मरण का ग्रन्त होना है । श्रात्मा विदेह ग्रवस्या प्राप्त कर शाब्वत मुक्ति प्राप्त कर लेती है ।

गुणस्थानो के सम्बन्ध में विचार करने से ग्रात्मा के उत्कान्ति कम की कल्पना ग्रा सकेगी। प्रत्येक ग्रात्मा पहले-पहल प्राथमिक भूमिका में होता है। तत्प्रच्चात् ग्रात्मवल प्रकट होने पर उभर ग्राता है। चतुर्थ भूमिका में ग्राने पर उसकी दृष्टि यथार्थ हो जाती है। दृष्टि सिद्ध होने के परचात् वह कियात्मक रूप से मुक्तिपथ पर चलना ग्रारम्भ करता है श्रौर वारहवे गुणस्थान में निरावरण होकर तेरहवे गुणस्थान में सशरीर परमात्मा वन जाता है। चौदहवे गुणस्थान के ग्रन्त में मुक्तिधाम प्राप्त कर लेता है।

उत्कान्ति के इस कम से यह भी स्पष्ट होगा कि जैनधर्म ने किसी एक को ग्रनादि सिद्ध परमात्मा स्वीकार नही किया है । प्रत्येक प्राणी ग्रपने पुरुषार्थ द्वारा परमात्मपद पाने का ग्रविकारी है । ,

'अप्पा विकत्ता य, दुहाणय सुहाणय। कत्ता मित्तममित्तं च, टुपद्ठिये, सुपद्ठिओ !' अप्पा

आत्मा ही सुख ग्रौर दु.ख को उत्पन्न करने, ग्रौर न करने वाला है। आत्मा ही सदाचार से मित्र और दुराचार से अमित्र (बत्रु) है।

--- उत्तराध्ययन २०, ३७।

मानव अपने भाग्य का स्वयं विधाता है। अद्ष्ट अथवा किसी अन्य प्रकार की रहस्यात्मक सत्ता को पराधीनता को जैनधर्म स्वय एक मानसिक टासता समझता है । जुभ-कर्म और अगूभ-कर्म फल देने की शक्ति स्वय रखते हैं। जैसे पर-माणु और परमाणुग्रों के परिवर्तन की शक्ति परमाणु से भिन्न किसी सत्ता के पास मे नही होती है । परिवर्तित होना, यह तो परमागु का ही स्वयं का गुण है। ठीक इसी प्रकार ईंक्वर, देव आदि किसी के माध्यम ग्रौर किसी के अनुग्रह पर हमारा भाग्य अवलम्वित नही है ग्रौर अपने भाग्य का विधान हमने स्वय निर्माण किया है। हमारी किया, हमारे यौगिक-स्पन्दन, काषायिक सस्पर्भ तथा हमारा वातावरण और भावना की मंदता या तीव्रता, कर्म के परमाणुग्रो का हमारी आत्मा के साथ में बन्धन जोडते हैं, जो अवसर प्राप्त होते ही हमारे अन्तर्मन को फल की ओर प्रेरित कर देते है। यह निश्चित है कि जैनवर्म आत्मा को कर्म करने मे स्वतत्र मानता है, कितु भोगने मे आत्मा कर्मों के आधीन हो जाती है। 'शुभ करो, गुभ होगा'---- 'अशुभ करो, अशुभ होगा' यही कर्मवाद का सिद्धान्त है।

. ŧ 1 \_ , . •



सभी ग्रास्तिक दर्शनो ने एक ऐसी सत्ता श्रंगीकार की है जो जीवतत्त्व को प्रभावित करती है। उसे स्वीकार किये विना जीवो में प्रत्यक्ष दृष्टिगोचर होने वाली विषमता की, तथा एक ही जीव में विभिन्न कालो में होने वाली विरूप ग्रवस्थाग्रो की सगति किसी भी प्रकार सभव नही है। सव जीव स्वभावत समान है तो एक मनुष्य और दूसरा कीट के रूप में क्यो है ? ग्रगर जीव नित्य है तो मृत्यु उसे क्यो ग्रपना शिकार वना लेती है ? ग्रगर विराट् चैतन्य उसका स्वरूप है तो जडता ग्रीर ग्रज्ञान के गहन ग्रधकार में जीव क्यो ठोकरे खा रहा है ? ग्रमूर्त्त है तो शरीर के कारागार में क्यो वद्ध है ? इस प्रकार की प्रश्नमाला जीव-विरोधी दूसरी सत्ता को स्वीकार किये विना समाधान नहीं पाती।

वह सत्ता वेदान्त मे माया या ग्रविद्या, साख्य मे प्रकृति ग्रौर वैशेषिक दर्शन मे ग्रदृष्ट नाम से श्राँगीकार की गई है। जैनदर्शन उसे 'कर्म' कहता है। प्रत्येक दर्शन मे उस सत्ता का स्वरूप भिन्न-भिन्न प्रकार का है। किन्तु जैनदर्शन में कर्म का जैसा सागोपाग श्रौर तर्क-सगत विवेचन है, वह ग्रन्यत्र कही नही देखा जाता। जैनाचार्यों ने कर्म-सिद्धान्त पर विपुल साहित्य-सृजन किया है।

पुद्गल द्रव्य की अनेक जातियाँ है, जिन्हे जैनपरिभाषा मे वर्गणाए कहते है । उनमे एक कार्मण -वर्गणा भी है ग्रीर वही कर्म-द्रव्य है । कर्मद्रव्य सम्पूर्ण लोक में सूक्ष्म रज के रूप मे व्याप्त है। वही कर्मद्रव्य योग के द्वारा आकृष्ट होकर जीव के साय वद्ध हो जाते है और 'कर्म' कहलाने लगते हैं।

कर्म विजातीय द्रव्य होने के कारण ग्रात्मा में विकृति उत्पन्न करते हैं, ग्रौर उसे पराधीन वनाते हैं। ग्रात्मा—पर पदार्थों का उपभोग करता हुग्रा—राग-द्वेष के कारण किसी को सुखरूप ग्रौर किसी को दु खरूप मानता है। सुख-दु ख की वह ग्रनुभूति तो तत्काल ही समाप्त हो जाती है, किन्तु ग्रवशिष्ट रहे हुए सस्कार समय ग्राने पर ग्रपना प्रभाव दिखलाते है।

ससार के प्राणियो की प्रत्येक प्रवृत्ति के पीछे राग-द्रेष की वृत्ति काम करती है। वही प्रवृत्ति ग्रपना एक सस्कार छोड़ जाती है। उस संस्कार से पुनः प्रवृत्ति होती है और प्रवृत्ति से पुनः संस्कार का निर्माण होता है। इस प्रकार वीज और वृक्ष की तरह यह सिलसिला सनातन काल से चला आ रहा है।

कर्म सिद्धान्त की भाषा में यही बात यों कही जाती है---कर्म दो प्रकार के है ----

१ द्रव्यकर्म (कर्मवर्गणाएं) ग्रौर भावकर्म ग्रर्थात् राग-द्वेष आदि विषय भाव। दोनो मे द्विमुख कार्य-कारण भाव है। द्रव्यकर्म से भाव कर्म और भाव कर्म से द्रव्यकर्म की उत्पत्ति होती है। ग्रागय यह है कि पूर्ववद्ध द्रव्यकर्म जव ग्रपना विपाक देते है तो जीव मे भावकर्म----रोषादि विभाव--उत्पन्न होते है ग्रौर उन भाव-कर्मों से पुनः द्रव्यकर्म उत्पन्न हो जाते है। यह कम ग्रनादि है, परन्तु उसका ग्रन्त हो सकता है।

कर्मबद्ध ग्रात्मा, विञ्व की समस्त वस्तुम्रो को ग्रेनुकूल ग्रीर प्रतिकूल मानकर दो भागो मे वाट लेता है। वह कभी नही सोचता कि मै संसार के जीवो के लिए ग्रनुकूल हूँ या प्रतिकूल हूँ; किन्तु ससार के पदार्थजात को ग्रीर प्राणीजाति को ग्रवच्य दो भागो मे विभक्त कर लेता है। उसकी विचार लहरियों की परिसमाप्ति यही नही हो जाती, ग्रपितु वह ग्रनुकूल समझे हुए पर राग करता है, ग्रीर प्रतिकूल समझे हुए को संसार से मिटा देना चाहता है। यही राग-द्वेप वृत्तियों का उद्गमस्यल है। इन्ही वृत्तियो से कर्मद्रव्यो का ग्राकर्षण होता है ग्रीर ग्रनन्त-ग्रन्त दु.खों की उत्पत्ति होती है। इस प्रकार जव तक ग्रात्मा मे राग-ट्वेप की सत्ता है तब तक प्रत्येक किया कर्म का रूप धारण कर ग्रात्मा के लिए वन्धनकारक वनती ही जाएगी।

१. द्रव्य-संग्रह, गा० ३१-३२।

फल देने के लिए कमों को किसी भ्रन्य शक्ति की अपेक्षा नही है, और न ही किसी की आज्ञा की आवश्यकता है। कोई मनुष्य मद्यपान करता है, तो उन्माद उत्पन्न करने के लिए मदिरा को किसी की सहायता नही चाहिए। उसके सेवन से ही मनुप्य में उन्मत्तता आ जाती है, टुग्धसेवन से पोषण मिलता है, भोजन से क्षुधानिवृत्ति होती है और पानी से तृषा शान्ति होती है। इन सब जड पदार्थों को अपना फल देने के लिए किसी अन्य सहारे की तलाश नही करनी पडती। इसी प्रकार जड़ होने पर भी कर्म स्वय ही अपना फल प्रदान करते है।

कर्म करने की स्वतन्त्रता जीव को प्राप्त है, किन्तु फल देने की सत्ता कर्म ग्रपने पास सुरक्षित रखता है ।

ग्रायुर्वेद का सिद्धान्त है कि भोजन करते समय किसी प्रकार का भ्रवांछ-नीय काषायिक ग्रावेग, कोध ग्रादि नही होना चाहिए ग्रौर मानसिक सन्ताप के होने पर भोजन विष बन जाता है । भोजन के समय मन शान्त, प्रशस्त एव मघ्यस्थ हो तो भोजन ग्रमृत बन जाता है । यही बात कर्म के सम्बन्ध मे भी समझी जा सकती है । ग्रन्त करण मे जैसे-जैसे शुभ या ग्रशुभ, प्रशस्त या ग्रप्रशस्त भाव होते हैं, उसी प्रकार का कर्म-रस वनता है, तो जैसे हमारे मनोवेग भोजन के रस को शुभ या ग्रशुभ बना देते हैं, उसी प्रकार वे कर्मो को भी शुभ या ग्रशुभ, रूप मे परिणत कर देते है ।

कर्मवन्य का प्रधान कारण मन है, और उसके सहायक वचन तथा काय है। मन, वचन और काय की अनन्त-अनन्त वृत्तियाँ शुभ भी होती है और अशुभ भी होती है। हिंसा, चोरी, मैथुन आदि काय के अशुभ व्यापार है दया, सेवा, ब्रह्मच्यं कषाय के शुभ व्यापार है (ग्रसत्य और कटु भाषण) वाणी का श्रभ्भ व्यापार है और निरवद्य, सत्य एव मधुर भाषण वाणी का शुभ व्यापार है। किसी के वध, बन्धन आदि का विचार करना मानसिक अशुभ व्यापार है और भलाई सोचना तथा पर का उत्कर्ष देखकर प्रसन्न होना आदि शुभ व्यापार है। शुभ व्यापारो से पुण्य कर्म का और अशुभ व्यापार से पापकर्म का बन्ध होता है। परन्तु यह नही भूल जाना है कि शुभ अशुभ कर्म के बन्ध का मुख्य आधार मनोवृत्तियाँ ही है।

एक डाक्टर किसी को पीड़ा पहुचाने के लिए उसका वरण चीरता है। उससे चाहे रोगी को लाभ ही हो जाए, परन्तु डाक्टर तो पाप कर्म के बन्घ का ही

१. द्रव्यसंग्रह, गा० ३८।

भागी होगा। उसके विपरीत, वही डाक्टर ग्रगर करुणा से प्रेरित होकर वण चीरता है ग्रौर कदाचित् उससे रोगी की मृत्यु हो जाती है, तो भी डाक्टर ग्रपनी गुभ भावना के कारण पुण्य का वन्ध करता है।

कर्मबन्ध के मुख्य दो कारण है—-कषाय ग्रौर योग<sup>\*</sup>। दूसरे सब कारण इन्ही दो में ग्रन्तर्भूत हो जाते हैं। दसवे गुणस्थान तक इन दोनो कारणो की सत्ता रहती है। ग्रागे के गुण स्थानो में सिर्फ योग ही कारण होता है। ग्रतएव जो कर्माणु कषायो ग्रौर योग से बंघते है, वे साम्परायिक कर्म कहलाते है, ग्रौर जो कपाय के ग्रभाव में सिर्फ गमनागमन ग्रादि कियाग्रो के कारण बधते है, वे ईर्याप्यिक कर्म कहलाते है।

उच्चकोटि के साधक की स्थिति कपायो की सीमा लाघकर समभावी भी हो जाती है श्रौर उस समय उसकी किया भिन्न ही प्रकार की होती है। इस नथ्य को समझने के लिए जैनशास्त्रो मे एक उटाहरण प्रसिद्ध है—

ग्रात्मा को स्वच्छ दीवार, कपायों को गोद ग्रौर योग को वायु मान लिया जाय तो वन्ध की व्यवस्था सरलता से समझ मे ग्रा जायगी । ग्रात्मा-रूपी दीवार पर जव कपायो का गोद लगा रहता है तो योग की ग्राँधी से उड़कर ग्राई हुई कर्म-रूपी यूल चिपक जाती है । वह चिपक जितनी सबल या निर्बल होगी, वन्ध भी उतना ही प्रगाढ़ या शिथिल होगा ग्रौर धूल श्वेत या काली जैसी भी होगी, वैसी चिपकेगी । हाँ, कपाय का गोद यदि हट जाय ग्रौर दीवार सूखी रह जाय तो धूल का ग्राना-जाना तो नही रुक्षेगा, किन्तु चिपकना वन्द हो जाएगा । वस, यही ग्रन्तर है साम्परायिक ग्रौर ईर्यापथ कर्मो मे । कर्म परमाणुग्रो का ग्राना योगबक्ति के बलाबल पर निर्भर है । किन्तु बन्धन की तीव्रता-मन्दता या चिपकन कषायो के भावाभाव पर निर्भर है ।

वन्धतत्त्व के विवेचन में वतलाया जा चुका है कि स्थितिवन्घ और रस-वन्ध कपाय से होता है । जव कथायों की सत्ता नहीं रहती फिर न तो कर्म आत्मा में ठहरते हैं और न उनका अनुभव ही होता है, योग के विद्यमान रहने से कर्म आते तो है, मगर ठहर नहीं पाते हैं।

वास्तव मे जन्म-मरण का मुख्य -कारण कषाय है। कषाय के ग्रभाव में

### कर्मवाद

योग लंगडे से हो जाते है। कपायो का प्रन्त होते ही ग्रात्मा की पूर्णता प्राप्त हो जाती है ग्रीर घातिक कर्मों का विध्वस हो जाता है।

घानिक और ग्रघातिक शब्दो से कमों की ग्राकमण-शक्ति ग्रौर वर्वरता को तथा मन्दता को सूचित किया गया है। जीव की ग्रनन्त ज्ञान दर्शन ग्रादि शक्तियो का घात करने वाले कर्म घातिक कहलाते है। उनमें कुछ सर्व-घाती होते हैं और कुछ देशघाती। कुछ कर्म ऐसे हल्के होते है जो जीव के गुण विकास में वायक नहीं होते ग्रथवा व्याघात नहीं पहुचाते। वे ग्रघातिक कहलाते हैं। उनकी विद्यमानता से सम्पूर्ण मुक्ति नहीं हो पाती, तथापि वे सहज ही नष्ट हो जाते हैं। वे जीवन्मुक्ति में वाघक नहीं होते है।

कर्मो का वर्गीकरण—कर्म मूलत एक ही प्रकार के होने पर भी जीव के अध्यवसायो और मनोविकारो की तरतमता के कारण अनेक प्रकार के हो जाते है । अध्यवसाय और मनोविकार एक ही प्राणी के पल-पल मे पलटते रहते है, अतएव उनकी कोई सख्या निर्घारित नही की जा सकती है, फिर जगत् के जीव अनन्त है । क्योकि कर्मों का स्वभाव, स्थितिकाल परिमाण और प्रभाव अध्य-वसायो के अनुरूप ही निञ्चित होता है । तथापि सुगमता से समझने के उद्देव्य से स्वभाव के आधार पर कर्म के आठ विभाग किये गए है ?—

कर्मों का स्वभाव---

१. ज्ञानावरण—वादलो का ववडर जैसे सूर्य को ग्राच्छादित कर लेतां है, उसी प्रकार जो कर्म पुद्गल हमारे ज्ञानतन्तुग्रो को सुप्त ग्रीर चेतना को मूर्च्छित बना देते है, वे ज्ञानावरण स्वभाव वाले कहलाते है । ज्ञान पाँच प्रकार के है, ग्रतएव उसे ग्रावृत करने वाला ज्ञानावरण कर्म भी पाँच प्रकार का है ----

१ मतिज्ञानावरण, २ श्रुतज्ञानावरण, ३. ग्रवधिज्ञानावरण, ४ मनः पर्यायज्ञानावरण, ४ - केवलज्ञानावरण।

२ दर्शनावरण---राजा के दरवार में जाते हुए पुरुष को जैसे द्वारपाल

१. प्रज्ञापनासूत्र, पद २१, उ० १, सू० २९९

२ उत्तराध्ययन, सूत्र अ० ३३, गा० २-३।

रोक देता है ग्रौर राजा के दर्शन में वाधक होता है, उसी प्रकार जो कर्म ग्रात्मा के दर्शन गुण का वाधक हो, वह दर्शनावरण कहलाता है ।

ज्ञान से पहले होने वाला वस्तु का निर्विशेष बोध, जिसमे सत्ता के ग्रति-रिक्त किसी विशेप धर्म की प्राप्ति नही होती, दर्शन कहलाता है । दर्शनावरण कर्म से ग्रावृत करता है । यह नौ प्रकार का है<sup>9</sup>—–

- १. चक्षुदर्शनावरण-नेत्रशक्ति को अवरुद्ध करमे वाला ।
- २ ग्रचक्षुदर्शनावरण-नेत्र के स्रतिरिक्त शेष इन्द्रियो की सामान्य स्रनु-भवशक्ति का ग्रवरोध करने वाला ।
- ३. ग्रवधिदर्शनावरण-सीमित ग्रतीन्द्रिय दर्शन को रोकने वाला ।
- ४ केवलदर्शनावरण-परिपूर्ण दर्शन को आवृत करने वाला ।
- ५. निद्रा-सामान्य नीद ।
- ६. निद्रा-निद्रा गहरी नीद।
- ७. प्रचला-वैठे-बैठे ग्रा जाने वाली निदा।
- प्रचलाप्रचला-चलते-फिरते भी ग्रा जाने वाली निद्रा ।

६ स्त्यानगृद्धि-जिस निद्रा मे प्राणी वडे-वडे वलसाघ्य कार्य कर डालता है, जागृतिदशा की अपेक्षा अनेक गुणा अधिक बलवान् हो जाता है।

यह पाच प्रकार की निद्राए, दर्शनावरण कर्म के उदय का फल है ।

३ वेदनीय—तलवार की घार पर लगे शहद के समान सासारिक सुख की ग्रौर दु.ख की वेदना इसी कारण होती है। इसके दो भेद है—साता-वेदनीय ग्रौर ग्रसातावेदनीय। अुख-रूप सवेदना का कारण सातावेदनीय ग्रौर दुख रूप सवेदना का कारण ग्रसाता-वेदनीय कर्म कहलाता है।

४ मोहनीय---मोह एक उन्मादजनक विलक्षण मदिरा है, जो प्राणी-मात्र को विवेक विकल बना देता है । यह दो प्रकार का है---

दर्शनमोहनीय ग्रौर चारित्रमोहनीय<sup>3</sup>—

सम्यग्दर्शन का प्रादुर्भाव न होने देना ग्रथवा उसमे विकृति उत्पन्न करना, दर्शनमोहनीय कर्म का काम है। यह तीन प्रकार का है।\*

४ उत्तराध्ययन, सूत्र, अ० ३३, प्रज्ञापना, सूत्र, पद २९, उ० २, सू० २९३।

१. उत्तराष्ययन सूत्र, अ० ३३, स्थानांग सूत्र, स्थान ९ ९१८।

२ उत्तराघ्ययन, सूत्र, अ०३३ प्रज्ञापना, सृत्र, पद २९, उ० २, सू० २९३।

३ उत्तराध्ययन, सूत्र, अ० ३३, प्रज्ञापना, सूत्र, पद २९, उ० २, सू० २९३।

कर्मवाद

१ मिथ्यात्व मोहनीय --सत्य में म्रसत्य एव ग्रतत्त्व मे तत्त्व की प्रतीति करना ।

२. सम्यक्-मिथ्यात्व मोहनीय-सत्य श्रीर ग्रसत्य मे मिश्रित श्रद्धा रखना।

३ सम्यक्त्व मोहनीय -सम्यग्दर्शन में ग्रशुद्धता पैदा करने वाला ।

चारितमोहनीय कर्म भी दो प्रकार का है—कषाय-चारित्रमोहनीय श्रौर नौ कपाय चारित्रमोहनीय-कोघ, मान, माया ग्रौर लोभ, यह चार कषाय है। इन चारो के भी चार-चार प्रकार है, जिनका वर्णन कपाय प्रकरण मे किया जाएगा। इस प्रकार ४४४=१६ कपायो का जनक कषाय मोहनीयकर्म भी सोलह प्रकार का है।<sup>1</sup>

कपाय को भडकाने वाली नौ मनोवृत्तियाँ है। जिन्हे नौ कषाय कहा गया है। वे ये है <sup>३</sup>----

> जिससे हँसी आवे। १ हास्य ग्रन्रक्ति-स्नेह राग । २. रति जिससे ग्ररुचि, द्वेष उत्पन्न हो। ३ म्ररति जिसके कारण शोक का भाव उत्पन्न हो । ४. शोक जिसके कारण भीति उत्पन्न हो। ५. भय जिसके कारण घुणा उत्पन्न हो । ६. जगप्सा जिसके कारण पुरुष से सहवास करने की ७ स्त्रीवेद इच्छा हो । जिसके कारण स्त्री से सहवास करने की न पुरुपवेद इच्छा हो । जिसके कारण स्त्री-पुरुष दोनो के सहवास ९ नपुसकवेद की कामना उत्पन्न हो।

यह सव मिलकर मोहनीय कर्म के ग्रट्ठाईस भेद है । यह कर्म प्राणी की वास्तविक श्रद्धा-विवेक को जागृत नही होने देता ग्रौर साथ ही विविध प्रकार के मनोविकारो को उत्पन्न करके सम्यक् चारित्र को नही पनपने देता । मोहकर्म इतर कर्मो का जनक ग्रौर वडा प्रवल है।

२ प्रज्ञापना सूत्र, पद २३ तत्वार्थ सूत्र, अ० २।

१ प्रज्ञापना सूत्र, पद २३, तत्त्वार्थ सूत्र, अ०८, ९।

१६४

५ आयुकर्म—लोहे की वेडी के समान है, जिसके खुले विना स्वायीनना के सुख का ग्रनुभव नही हो सकता । यह कर्म जीव को मनुप्य, तिर्यञ्च, देव ग्रौर नारकी के शरीर मे नियत ग्रवधि तक कैद रखता है। हमारी यह जीवित दजा इसी कर्म का फल है।

६ नामकर्म--चित्रकार विभिन्न रग सजो-संजो कर अपनी तूलिका की सहायता से नाना प्रकार के चित्र बनाता है, उसी प्रकार नामकर्म जगत् के प्राणियों के नाना आकार प्रकार वाले शरीरो की रचना करता है। प्राणी सृष्टि मे जो आश्चर्यजनक वैचित्र्य हमे दिखाई देता है, उसका कारण यही कर्म है। जैनागमो से इसके अनेक प्रकार से भेद-प्रभेद दिखलाये गये है। उन सबका उल्लेख न करके यहाँ ४२ भेदो को ही बतला देना पर्याप्त होगा।<sup>२</sup>

 १. गति नाम कर्म-जिसके प्रभाव से जीव मनुष्य, तिर्यञ्च, देव या नारकी चार गतियो मे से एक गति पाता है।

२ जाति नाम कर्म-जिसके कारण जीव एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय ग्रादि पर्याय प्राप्त करता है ।

३. गरीर नाम कर्म-जिससे जीव के पांच प्रकार के शरीरो मे से गति के अनुरूप शरीर प्राप्त होते है।

४. ग्रंगोपाग नाम कर्म-इस कर्म के प्रभाव से शरीर के ग्रगो ग्राँर उपागो का निर्माण होता है।

५. वन्धन नाम कर्म-यह वह कर्म है जिसके कारण पूर्व-गृहीत पुद्गलो के साथ नवीन ग्रहण किये जाने वाले पुद्गलो का सम्प्रन्थ होता है।

६. सघात नाम कर्म- जिस कर्म के उदय से शरीर के पुद्गल व्यवस्थित रूप से स्थापित हो जाए ।

७. संहनन नाम कर्म-इससे शरीर के ग्रस्थिपजर की दृढ या शिथिल रचना होती है।

५. संस्थान नाम कर्म-इससे शरीर की नाना प्रकार की श्राकृतियाँ वनती है।

१. उत्तराध्ययन सूत्र, अ० ३३, प्रज्ञापना सत्र, २३ ।

२. प्रज्ञापना सूत्र सं० २९३ ।

९. वर्ण नाम कर्म-इस कर्म से शरीर मे गोरा-काला ग्रादि रग उत्पन्न होता है।

१०. गर्भ नाम कर्म-इस कर्म से शरीर मे विशिष्ट गन्ध उत्पन्न होती है।

११. रस नाम कर्म-यह शरीर मे रस उत्पन्न होने के कारणहै।

१२ स्पर्ञ नामकर्म-इससे ज्ञरीर मे किसी विशेष प्रकार का स्पर्च उत्पन्न होता है।

१३ ग्रानुपूर्वी नाम कर्म-नया शरीर धारण करने के लिए जीव को किसी नियत स्थान पर पहुचाने वाला ।

१४ विहायोगति नाम कर्म--जिस कर्म के उदय से जीव की चाल अच्छी या वरी हो।

यह चौदह भेद पिण्ड प्रकृतियो के नाम से प्रसिद्ध है, क्योकि इनमे से प्रत्येक के ग्रनेक भेदोपभेद होते हैं।

१५. अगुरुलघु नाम कर्म-हमारा शरीर शीशे (धातु) की तरह एकदम भारी और आक की रूई की तरह एकदम हल्का नही है, यह इस कर्म का फल है।

१६ उपघात नाम कर्म--ग्रगुली मे छठी ग्रगुली की तरह ''ग्रपना ही ग्रग ग्रपने को पीडा कारक होना'', इस कर्म का फल है।

१७. पराधान नाम कर्म~जिसके फल स्वरूप गरीर के ग्रवयव पर पीडा-कारी न वने ।

१८ ग्रातपनाम कर्म-उप्ण प्रकाश रूप शरीर वनाने वाला।

२० उच्छ्वास नाम कर्म–हम जो श्वासोच्छ्वास लेते है, वह इसी कर्म का ग्रन्भव है।

२१ निर्माण नाम कर्म-जिससे अग सुघड एव यथायोग्य वनते है।

२२. तीर्थकर नाम कर्म-वह कर्म, जिसके प्रभाव से जीव तीर्थकर वनकर त्रिलोकपूज्य होता है । इनमे त्रसदञक ग्रौर स्थावरदञक नाम से प्रसिद्ध बीस प्रकृतियाँ जोड देने से ४२ भेद होते है । वे प्रकृतिया ये हे---

१ त्रस नाम कर्म-जिससे त्रस पर्याय प्राप्त हो ।

२ वादर-जिससे ग्रपेक्षाकृत स्थूल शरीर वने ।

३. पर्याप्त-जिस कर्म के प्रभाव से पुनर्जन्म के समय नवीन शरीर, इन्द्रिय, मन, व्वासोच्छ्वास ग्रादि के योग्य पुद्गलो को ग्रहण करके शरीर ग्रादि की छ. प्रकार से पूर्णता प्राप्त की जाय ।

४. प्रत्येक-जिससे एक गरीर का स्वामी एक ही जीव हो।

५. स्थिर--यह कर्म ग्रगोपागो को ग्रपने-ग्रपने स्थान पर स्थिर वनाये रखता है।

६ जुभ-जिससे जुभ की प्राप्ति हो।

७ सुभग-सौन्दर्य प्राप्त कराने वाला ।

सुस्वर-जिससे मधुर स्वर मिले ।

१. ग्रादेय-जिसके प्रभाव से दूसरो पर हमारी बात का ग्रसर हो ।

१० यग. कीर्ति-जिससे यग कीर्ति का प्रसार हो।

स्थावर-दशक---१. स्थावर, २ सूक्ष्म, ३ ग्रपर्याप्त, ४ साधारण, ५.ग्रस्थिर, ६. ग्रज्भ, ७ दुर्भग, ८. दुस्वर, ९ ग्रनादेय, १०.ग्रयग ग्रकीति।

नाम से ही स्पप्ट है कि यह दज कर्म पूर्वोक्त दजों से ठीक विपरीत है।

यह सब मिलकर नाम कर्म के वयालीस भेद है। वास्तव मे नाम कर्म का कार्य गरीर की रचना करना, उसकी विभिन्न ग्राकृतियाँ वनाना जीव को नवीन जन्म लेने के स्थान पर पहुंचाना, त्रस या स्थावर रूप देना, गरीर मे किसी भी प्रकार का रग-रूप ग्रादि उत्पन्न करना, सुन्दर-ग्रसुन्टर स्वर वनाना, ग्रादि-ग्रादि है। यद्यपि रग-रूप एव स्वर ग्रादि मे वाहर के भी कारण ग्रपेक्षित है, मगर ग्रन्तरग का कारण नाम कर्म ही है।

इस कर्म का कार्यक्षेत्र वहुत व्यापक है, ग्रतएव इसकी प्रकृतियो की सख्या भी ग्रन्य कर्मो से ग्रधिक है।

७. गोत्रकर्म---जैसे कुम्हार छोटे वड़े वर्तन वनाता है, उसी प्रकार जिस कर्म के प्रभाव से जीव प्रतिष्ठित ग्रथवा ग्रप्रतिष्ठित कुल मे जन्म लेता है, वह गोत्रकर्म है। यह दो प्रकार का है----

१ उच्च गोत्र, २ ग्रौर नीच गोत्र।

१. प्रज्ञापना सूत्र, पद २३-९, २९४।

८ अन्तराय कर्म--यह ग्रमीप्ट की प्राप्ति में ग्रडगा लगा देने वाला कर्म है। यह पाँच प्रकार का है। १

| १ | दानान्तराय |      | जिसके कारण दान देने की इच्छा होने |
|---|------------|------|-----------------------------------|
|   |            |      | पर भी दान न दिया जा सके ।         |
| Ś | लाभान्तराय |      | लाभ मे वाधा डालने वाला ।          |
| З | भोगान्तराय | **** | भोग-प्राप्ति मे वाधक ।            |

- ४ उपनोगान्तराय उपभोग (पुन पुन काम मे ग्राने वाली वस्त्रादि वस्तु) की प्राप्ति मे वाघक ।
- ५. वीर्यान्तराय वीर्य-सामर्थ्य के विकास में वाधक।

उन ग्राठ कर्मों में ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय और अन्तराय कर्म घातिक कहलाते हैं और गेप चार अघातिक है ।

ग्राठ कर्मों के इस दिग्दर्शन से पाठक समझ सकेगे कि कर्म का कार्यक्षेत्र ग्रत्यन्त व्यापक है। जीव की सभी ग्रान्तरिक वृत्तियाँ ग्रौर साथ ही वाह्य ग्राकृतियाँ कर्म का ही प्रताप है। जैन सिद्धान्त मे कर्मो का वर्णन इतना व्यवस्थित है कि उसमे कही क्षति या न्यूनता नजर नही ग्राती।

कर्म-व्यवस्था के अन्तर्गत उनकी विभिन्न दशास्रो को भी समझ लेना स्रावश्यक हे । वे मुख्य रूप मे दश है । २

| १  | वन्व      |   | कमों का ग्रात्मा के साथ वद्ध होना ग्रौर |
|----|-----------|---|-----------------------------------------|
|    |           |   | उनमे पहले कही हुई चार बाते-स्वभाव,      |
|    |           |   | काल, मर्यादा, प्रभाव ग्रौर परिमाण       |
|    |           |   | उत्पन्न हो जाना ।                       |
| २. | उत्कर्षण  | ~ | वद्ध हुए कमों की कालमर्यादा ग्रौर       |
|    |           |   | फल-वृद्धि हो जाना ।                     |
| Ŗ  | ग्रपकर्पण | - | काल-मर्यादा श्रौर फल मे न्यनता हो       |
|    |           |   | जाना ।                                  |

- १. उत्तराध्ययन सूत्र, अ० ३३ तत्त्वार्थ सृत्र, अ० ८-१३।
- २. न्व्य-संग्रह टीका, गा० ३३।

ţ

कभी-कभी ऐसा होता है कि प्राणी ग्रशुभ कर्म का वन्ध करके शुभ विचार कार्य मे प्रवृत्त हो जाता है । उसके वाद के इस विचार और व्यवहार का ग्रसर पहले के ग्रशुभ कर्मों पर पड़ता हे ग्रीर वह यह कि उनको लम्बी काल-म्यादा ग्रीर विपाक-शक्ति में कमी हो जाती है । इसे ग्रपकर्पण कहते है । कभी-कभी इससे विपरीत स्थिति में जीव कालमर्यादा ग्रीर विपाक-शक्ति में वृद्धि भी कर लेता है वही उत्कर्षण कहलाता है ।

५. उदय---कर्म का फलदान उदय कहलाता है । ग्रगर कर्म ग्रपना फल देकर निर्जीर्ण हो तो वह फलोदय, ग्रौर फल दिये विना ही नप्ट हो जाए तो वह प्रदेशोदय कहलाता है ।

६ उदीरणा—महीना-बीस दिन में वृक्ष पर पकने वाले फल को लोक कृत्रिम गर्मी पहुंचाकर एक ही दिन में पका लेते है, इसी प्रकार वन्ध के समय नियत हुई कालमर्यादा में कमी करके कर्म को जल्दी उदय में ले ग्राना उदीरणा है।

ग्रपकर्पण के द्वारा स्थिति घट जाती है और नियत समय ग्राने से पहले ही जब ग्रायु पूरी भोग ली जाती है, नो उसे लोक-व्यवहार मे कालमृत्यु ग्रौर शास्त्रीय परिभाषा में ग्रायुकर्म की उदीरणा कहते हैं।

७. संक्रमण---एक कर्म के अनेक अवान्तर भेद है। एक कर्म अपने नजानीय दूसरे भेट मे बदल सकता है। यह अटल-वटल मे सकमण कहलाता है।

स्मरण रखना चाहिए कि मूल ग्राठ कर्मो से एक कर्म पलट कर दूसरा कर्म नही बन सकता। पर एक ही कर्म की अवान्तर प्रकृति पलट सकती है। हाँ, इसमें दो ग्रपवाद है। प्रथम यह कि ग्रायुकर्म के ग्रवान्तर भेदो का सकमण नही होता, मनुप्यायु ग्रगर वन्ध चुकी है तो पलट कर वह देवायु, अन्य कोई ग्रायु नही हो सकती। दूसरा ग्रपवाद यह है कि दर्शनमोहनीय, चारित्रमोहनीय के रूप में नही पलटता, और चारित्रमोहनीय, दर्शनमोहनीय नही बनता। ८. उपज्ञम---कर्मो को विद्यमान रहते भी उदय मे ग्राने के लिए ग्रक्षम वना देना उपज्ञम है । जैसे अगार को राख से ऐमा दवा देना कि वह अपना काय न कर सके ।

९. निधत्ति---कर्मों का सकमण ग्रीर उदय न हो सकना निधत्ति है।

१०. निकाचना---कर्मो का ऐसे प्रगाढ रूप मे वन्वना कि उत्कर्षण, अपकर्षण, संक्रमण आदि न हो सके (इसमे भी विरल अपवाद हो सकता है)।

कर्मक्षय से लाभ--जो कर्म ग्रात्मा की जिस गक्ति को नप्ट करता, न्यून करता या विकृत करता है, उसके क्षय से वही शक्ति प्रकट होती, पूर्ण होती या गुद्ध होती है। सुगमता के लिए उसका निर्देश कर देना ग्रनुचित न होगा।

१ जानावरण के हटने से अनन्त ज्ञानशक्ति प्रकट होती है।

२. दर्शनावरण के हटने से ग्रनन्त दर्शनशक्ति जागृत होती है।

३. वेदनीय का क्षय ग्रनन्त सुख प्रकट करता है । !

४. मोहनीय के क्षय से परिपूर्ण सम्यक्त्व ग्रौर चारित्र का ग्राविर्भाव होता है ।

५. ग्रायुकर्म के क्षय से ग्रजर-ग्रमरता की ग्रनन्तकालीन स्थिति प्राप्त होती है।

६. नामकर्म के क्षय से ग्रमूत्तैंत्व गुण प्रकट होता है। जिसे ग्रनन्न मुक्तात्मा एक ही जगह ग्रवगाहन कर सकते हैं।

७. गोत्र कर्म से ग्रगुरुलघुत्व गुण प्राप्त होता है।

म ग्रन्तराय के क्षय से ग्रनन्त जक्ति व विपुल लाभ प्राप्त होती है।

६ कर्म-वन्ध ग्रीर कर्म-क्षय की प्रक्रिया का वर्णन तत्वचर्चा में किया जा चुका है।

## ुपुनर्जन्म को प्रक्रिया

म्रात्मा एक शाश्वत द्रव्य है। वह उत्पाद ग्रौर विनाग से रहित होने पर भी परिणामी है। वाह्य ग्रौर ग्रान्तरिक कारणो से उसमे ग्रनेक पर्याय उत्पन्न होते ग्रौर नप्ट होते रहते हैं। ऐसा न होता तो पुनर्जन्म भी मम्भव न होता ग्रौर पुण्य-पाप के फलस्वरूप होने वाले सुख-दुख का भोग भी मगत न होता।

यो तो परिणाम की धारा ग्रविराम गति से प्रवाहित हो रही है, कोई क्षण नही जिसमे मूल श्रवस्था का सूक्ष्म परिवर्तन न होता हो, फिर भी सब से स्थूल परिवर्तन पुनर्जन्म का है । श्रात्मा श्रपने वर्तमान शरीर का परित्याग करके नूतन शरीर ग्रहण करती है । यही पुनर्जन्म है ।

पुनर्जन्म के सम्वन्ध मे एक विचारक ने लिखा है कि— ' मनुष्य इकाई नही है, परन्तु अनेकता का पुञ्ज है, वह सुषुप्त है, वह स्वयं चालित है। वह भीतर से असतुलित है, उसे जागना चाहिए। एक होना चाहिए, अपने आप संश्लिप्ट और मुक्त होना चाहिए। मनुष्य की कल्पना एक वीज से की जाती है, जो कि वीज के नाते मर जायेगा, और पौध के रूप मे पुनर्जीवित होगा। गेहूँ की दो ही सम्भावनाए है, या तो वह पिस कर आटा बन जाए, और रोटी का रूप छे छे, या उसे फिर वो दिया जाए, जिससे अकुरित होकर वह फिर पौधा बन जाय। मनुष्य, सम्पूर्ण और अन्तिम सत्ता नही है, वह ऐसी सत्ता है जो अपने आप को बदल सकती है, जो पुनर्जन्म छे सकती है। यह परिवर्तन घटित करके पुनः-पुन जन्म छेने के लिए, जागरित होने के लिए, यत्न करना सभी धर्मो का घ्येय है।" 9

जैनधर्म के ग्रनुसार जीव ग्रायुकर्म के उदय से जीवित रहता है। ग्रपने जीवन-काल मे जीव क्षण-क्षण मे पूर्ववद्ध ग्रायुकर्म के दलिको (पुद्गलो) को भोग रहा है। द्युक्त दलिक पृथक् होते जाते है और जब ग्रायुकर्म के समस्त दलिक भोग लिए जाते है तव जीव को वर्तमान शरीर त्याग कर नया शरीर धारण करना पडता है।

यह एक ग्रटल प्राकृतिक नियम है कि मृत्यु से पूर्व ही जीव ग्रगले जन्म के लिए ग्रायु वाध लेता है। पहले की ग्रायु समाप्त होते ही वह उस शरीर का त्याग कर देता है ग्रौर उसी समय नवीन ग्रायुकर्म का उदय हो जाता है। इसी स्थिति में जीव ग्रगली योनि के लिए ग्राता है।

ग्रायुकर्म के दलिको का भोग दो प्रकार से होता है, जिसे हम प्राकृतिक ग्रौर प्रायोगिक कह सकते हैं। स्वाभाविक कम से जो दलिक, जव उदय होने लगता है, उसी उसका समय भोग उदय मे ग्राता है, यही प्रथम प्रकार है। मगर कभी-कभी ग्रायुदलिक नियत समय से पहले ही उदय में ग्रा जाते है इसे ग्रकाल-मृत्यू या ग्राकस्मिकमरण भी कहते हैं, इसके सात कारण है---

१. "वौद्ध-धर्म के २५०० वर्ष" में सर्वपल्लि राधाकृष्णन् ।

२ आवोचिकमरण, भगवती, शतक १३, उ०७, पा० १९।

अज्झवसाणनिमित्ते, आहारे, वेयणाअपराघाते। फासे आणापाणू, सत्तविहं झिज्जए आऊ॥

ठाणाग सूत्र, ठाणा ७।

ग्रर्थात्—-१ ग्रत्यन्त तीव हर्ष-शोक ग्रादि, २ विप-शस्त्र ग्रादि का प्रयोग, ३ ग्राहार की ग्रत्यधिकता या सर्वथा ग्रप्राप्ति, ४. व्याधिजनित वेदना, ५ ग्राघात, ६ सर्प ग्रादि का दशन ग्रौर ७ श्वासनिरोध, इन सात कारणो से ग्रायु का क्षय होता है, तात्पर्य यह है कि जो ग्रायु घीरे-धीरे भोगी जाने वाली थी, वह इन मे से किसी भी एक कारण के उपस्थित होने पर शोध भोग ली जाती है।

ग्रायु भोग लेने के पश्चात् ग्रात्मा के प्रदेश कभी-कभी बन्दूक से गोली की भाति शरीर से वाहर एकदम निकल जाते हैं, ग्रौर कभी धीरे-धीरे निकलते हैं। एकदम निकल जाना ''समोहिया-मरण'' कहलाता हे, ग्रौर धीरे-धीरे निक-लना ''ग्रसमोहिया-मरण'' कहलाता है।

मरण के पश्चात् गति नामकर्म के उदय के ग्रनुसार जीव को ग्रगली गति मे जाना पडता है । उसे नघीन जन्म के योग्य स्थान मे पहुचा देना ग्रानुपूर्वी नाम कर्म का काम है । ग्रानुपूर्वी नामकर्म उसे नियत उत्पत्ति-क्षेत्र मे पहुचा देता है ।

पुरातन शरीर त्याग कर नूतन शरीर ग्रहण करने के लिए जीव की जो गति होती है, वह विग्रहगति कहलाती है । विग्रह ग्रर्थात् इस शरीर से नये शरीर मे जाने के लिये थ्रात्मा की गति को विग्रहगति कहते है ।

अन्यत्र कहा जा चुका है कि जैसे पृथ्वीतल पर वने हुए मार्गों से मनुप्यो का ग्रावागमन होता है, उसी प्रकार गगनतल में बनी हुई श्रेणियो के अनुसार ही जीव की गति होती है। पुनर्जन्म के लिए जाने वाले जीव को यदि सींघी श्रेणी मिल जाए तो, उसे इस महायात्रा में सिर्फ एक समय लगता है। सींघी श्रेणी न हो, और एक बार मुड़ना पडे, तो दो समय और दो मोड खाने पडे, तो तीन समय लगते हैं। साधारणतया तीन समय में ही जीव अपने उत्पत्ति क्षेत्र में पहुचता है, विरला अवसर ऐसा होता है कि जव चार समय लग जाते है।

विग्रहगति के समय यद्यपि स्थूल शरीर नही रहता, तथापि कार्मण ग्रीर तेजस नामक दो सूक्ष्म शरीर विद्यमान रहते हैं। कार्मण शरीर के द्वारा ही उस समय जीव का व्यापार होता है, ग्रौर वह उत्पत्ति स्थान पर पहुचता है। उत्पत्ति स्थान पर पहुचते ही जीव को ग्रपने योग्य नई सृप्टि रचनी पड़ती है।

र्जनागनो में छः पर्याप्तियाँ मानी गई है। पर्याप्ति का ग्रर्थ है 'पूर्णता'। वे ये है---

१. ग्राहारपर्याप्ति, २ गरीर-पर्याप्ति, ३. इन्द्रियपर्याप्ति । ४. श्वासो-च्छ्वास-पर्याप्ति, ५ भाषा-पर्याप्ति ग्रीर ६ मन -पर्याप्ति ।

| १. ग्राहार पर्याप्ति  | -      | ग्रपनी गति के ग्रनुसार शरीर-निर्माण  |
|-----------------------|--------|--------------------------------------|
|                       |        | के योग्य पुद्गलों को ग्रहण करने की   |
|                       |        | ञक्ति की पूर्णता ।                   |
| २, गरीर-पर्याप्ति     |        | ञरीर-निर्माण की शक्ति की पूर्णता ।   |
| ३. इन्द्रियपर्याप्ति  | -      | इन्द्रियो के योग्य पुद्गलो को ग्रहण  |
|                       |        | करने और उन्हे इन्द्रियो के रूप मे    |
|                       |        | परिणत करने की गक्ति की परि-          |
|                       |        | पूर्णता ।                            |
| ४. व्वासोच्छ्वासपर्या | फ्ति – | श्वासोच्छ्वास के योग्य पुद्गलों को   |
|                       |        | ग्रहण करने, उन्हे श्वासोच्छ्वास रूप  |
|                       |        | में परिणत करने ग्रौर फिर छोड़ने की   |
|                       |        | गनित की पूर्णता <b>।</b>             |
| ५ भाषा-पर्याप्ति      | -      | भाषावर्गणा के योग्य पुद्गलो को       |
|                       |        | ग्रहण करके, भाषा-रूप मे परिणत        |
|                       |        | करके, बोलने की ञक्ति की पूर्णता ।    |
| ६. मन -पर्याप्ति      | _      | मनोवर्गणा के पुद्गलो को ग्रहण करके,  |
|                       |        | उन्हें मन के रूप में परिणत करके,     |
|                       |        | <b>ग्रौर उनकी सहायता से</b> मनन करने |
|                       |        | को ञक्ति की पूर्णता ।                |
|                       | ~      |                                      |

उत्पत्तिन्स्यान में जीव सर्वप्रथम इन शक्तियों को प्राप्त करता है । इन में ने एकेन्द्रिय जीवों को चार, द्वीन्द्रिय में लेकर अमनस्क पचेन्द्रिय तक के जीवो को पाच और समनस्क पचेन्द्रिय जीवों को छहो शक्तियाँ प्राप्त होती है ।

इन र्याक्तयों के द्वारा जीव अपने घरीर, इन्द्रिय आदि का निर्माण करता ट । निर्माण करने की यह र्घावतयाँ उसे लगभग पौन घटे में प्राप्त हो जाती है,

#### कर्भवाइ

फिर धीरे-धीरे निर्माण कार्य चलता रहता है। पर देवो और नारको के जन्म की प्रकिया कुछ भिन्न प्रकार की है जो ग्रन्य ग्रन्थो से जानी जा सकती है।

जैनशास्त्रो के त्रनुसार जन्म तीन प्रकार के है---

१ गर्भ २ सम्मूछिम ३. उपपात।

माता-पिता के रज-वीर्य के सम्मिश्रण के फलस्वरूप होने वाला जन्म गर्भ-जन्म है। इधर-उधर के पुद्गलो के सम्मिश्रण के फलस्वरूप होने वाला जन्म सम्मूछिम-जन्म कहलाता है। देव और नारक जीवो का जन्म उपपात जन्म कहलाता है।

जरायुज, ग्रथांत् पतली-सी झिल्ली में लिपटे हुए जन्म लेने वाले मनुष्य ग्रादि । ग्रण्डे से जन्म लेने वाले पक्षी ग्रादि, ग्रौर पोतज ग्रथति जन्म लेने के परुचात् जल्दी ही दौड-भाग कर सकने वाले हरिण ग्रादि गर्भज होते हैं । नान प्रकार के कीड़े-मकौडे ग्रादि जीवो का जो गर्भज नही है, सम्मूछिमज होते हैं । देव ग्रौर नारक ग्रौपपातिक कहलाते हैं । सृष्टि के समस्त प्राणी इन तीनो में से किसी एक प्रकार से जन्म धारण करते हैं ।

हाँ, जो महाभाग नवीन झायु का बन्व नही करते, और कार्मण शरीर का भी अन्त कर देने है, वे ग्रजन्मा हो जाते है। वे जन्म-मरण से मुक्त सिद्ध परमात्मा कहलाते है।

~

भम्मज्जियं च ववहारे, बुद्धेहायरियं सया । तमायरतो ववहारं, गरहं नाभि गच्छई ॥ —उत्तराघ्ययन, अ० १, गा० ४२ । धर्महीन नीति जगत् के लिए अभिशाप है, और नीतिहीन धर्म कोरी वैयक्तिक साधना है, अत महावीर कहते है कि— हे साधक, जो व्यवहार धर्म से उत्पन्न है और ज्ञानी पुरुषो ने जिनका सदा आचरण किया उन व्यवहारो का आचरण करने वाला पुरुष कभी निन्दा को प्राप्त नही होता ।

चारित्र और नीतिशास्त्र

-----

# चारिज ग्रोर नीतिशास्त्र

## द्विविध धर्म

चारित्र का महत्त्व---ज्ञान, दर्जन ग्रौर चारित्र की त्रिवेणी धारा सीधी मुक्ति की ग्रोर वहीं जा रही है' किन्तु मानव ग्रपनी-ग्रपनी क्षमता के ग्रनुसार उसकी गहराई में प्रवेश करता है। उद्देश्य सिद्धि के सही पथ को पहचान लेना, ज्ञान की वात रही, ग्रौर उस पर विश्वास प्रकट करना श्रद्धा की वात, किन्तु चलना तो ग्रपनी-ग्रपनी शवित पर ही निर्भर है।

कोई मन्दगति से चल पाता है, किन्तु कोई तीव्रगति से चलने मे समर्थ होता है। तीव्र चलने वाले को ग्रपनी तमाम मनोवृत्तियो को केन्द्रित, इन्द्रियों को नियन्त्रित, तथा उपाधि को स्वल्प-स्वल्पतर करके भागना पडता है। यदि भागना सम्भव नही हो तो मन्द-मन्द चलना सुविधानुसार भी हो सकता है। भगवान् महावीर ने यही तथ्य यो व्यक्त किया है----

> धम्मे दुविहे पण्णत्ते, तजहा-अगारघम्मे चेव, अणगार-धम्मे चेव। ठाणागसुत्त, स्था० २।

१. तत्वार्थ सूत्र, अ० १, सू० १।

घर्म ग्रर्थात् मुक्तिमार्ग पर चलने के प्रकार दो है---

१. ग्रगार धर्म ग्रीर २. ग्रनगारधर्म ।

गृहस्थी मे रहते हुए और पारिवारिक, सामाजिक एव राष्ट्रीय उत्तर-दायित्वो को निभाते हुए मुक्तिमार्ग की साधना करना ग्रगारधर्म है। जिसे श्रावकवर्म या गृहस्थधर्म भी कहते है। जो विशिष्ट साधक गृह-त्याग कर साधु जीवन ग्रगीकार करते है, पूर्ण ग्रहिंसा और सत्य की ग्राराधना के लिए अस्तेय, ब्रह्मचर्य को, ग्रपरिग्रह को ग्रगीकार करते है उनका ग्राचार ग्रनगारधर्म कह-लाता है।

यद्यपि श्रावक और साधु, मुक्ति की साधना के लिए जिन दतो का पालन करते है, वे मूलत एक ही है, परन्तु दोनो की परिस्थितिया भिन्न होती है । ग्रत. उनके व्रतपालन की मर्यादा मे भी भिन्नता होती है । समस्त लौकिक उत्तरदायित्वों का परित्याग कर, सयम और त्याग मे ही रमण करने वाला सावु जिन ग्रहिंसा ग्रादि व्रतो को पूर्ण रूप से पालता है, श्रावक उन्हे ग्रांशिक रूप मे पाल सकता है । इस प्रकार योग्यता-भेद के कारण ही ग्रगारधर्म और ग्रनगार-धर्म का भेद किया गया है । तात्पर्य यह है कि ग्रहिंसा ग्रादि व्रतो को पूर्ण रूप से पालने वाला साधक, साधु या महाव्रती कहलाता है, और ग्राज्ञिक रूप मे पालन करने वाला साधक श्रावक कहलाता है ।

## व्नतविचार

वत की परिभाषा—जीवन को सुघड वनाने वाली, ग्रालोक की ग्रोर ले जाने वाली मर्यादाए नियम कहलाती है। ग्रथवा जो मर्यादाए सार्वभौम है, जो प्राणी मात्र के लिए हितावह है, ग्रौर जिनसे स्वपर का हित-साधन होता है, उन्हे नियम या व्रत कहा जा सकता है। ग्रपने जीवन मे ग्रथवा प्रनुभव मे ग्राने वाले दोषो को त्यागने का जब दृढ सकल्प उत्पन्न होता है, तभी व्रत की उत्पत्ति होती है।<sup>3</sup>

व्रत की आवश्यकता—सरिता के सतत गतिगील प्रवाह को नियन्त्रित रखने के लिए दो किनारे ग्रावश्यक होते हैं। इसी प्रकार जीवन को नियन्त्रित, मर्यादित ग्रार प्रगतिगील वनाये रखने के लिए व्रतो की ग्रावश्यकता है। जैसे

१. निश्वाल्यो व्रती, तत्वार्थ सूत्र, अ० ७, सूत्र, १८, आवश्यक चतु० आ० सूत्र ७।

किनारो के ग्रभाव में प्रवाह छिन्न-भिन्न हो जाता है, उसी प्रकार व्रतविहीन मनुप्य की जीवन-शक्ति भी छिन्न-भिन्न हो जाती है। ग्रतएव जीवन-शक्ति को केन्द्रित करने ग्रौर योग्य दिशा में ही उसका उपयोग करने के लिए वतो की ग्रत्यन्त ग्रावश्यकता है।

त्राकाश में ऊँचा उडने वाला पतग सोचता है—"कि मुझे डोर के वन्धन की क्या ग्रावश्यकता है <sup>?</sup> यह वन्धन न हो तो मैं स्वच्छन्द भाव से गगन-विहार कर सकता हू"; किन्तु हम जानते है कि डोर टूट जाने पर पतग की क्या हालत होती है। डोर टूटते ही पतग के उन्मुक्त व्योमविहार का स्वप्न भग हो जाता है, ग्रौर उसे धूल में मिलना पडता है। इसी प्रकार जीवन-पतग को उन्नत रखने के लिए व्रतो की डोर के साथ बन्धे रहने की ग्रावन्यकता है।

मूलभूत दोष—-प्रत्येक व्यक्ति मे भिन्न-भिन्न प्रकार के दोप पाये जाते है। उनकी गणना करना सभव नही। तथापि उन सव दोपो के मूल की यदि खोज की जाए तो विदित होगा कि मूलभूत दोप पॉच है। जो शेष समस्त दोपो के जनक है ग्रौर जो व्यक्ति के जीवन मे पनप कर उसे नाना प्रकार की बुराइयो का पात्र बना देते है। वे यह है<sup>9</sup>---

१. ग्रहिसा, २. ग्रसत्य, ३ ग्रदत्तादान, ४. मैथुन ग्रौर, ५ परिग्रह ।

इन पाच दोपो के कारण ही मानवता सत्रस्त होती और कुचली जाती है। इन्ही के प्रभाव से मानव दानव, राक्षस, चोर, लुटेरा, ग्रनाचारी, लोभी, स्वार्थी, प्रपची, मिथ्याभावी और न जाने किन-किन वुराइयो का घर वन जाता है। यही दोप है जो ग्रात्मा के उत्थान के मार्गे मे चट्टान की भाति ग्राडे ग्राते है, ग्रीर जब मनुप्य इन पर पूर्ण रूप से विजय प्राप्त कर लेता है तो उसे महात्मा एव परमात्मा वनने मे क्षण भर का विलम्व नही लगता।

यह दोप मानव तथा अ्रन्यान्य जीवधारियो मे भी जन्म-जन्मान्तर के कुसस्कारो के कारण प्रश्रय पा रहे हैं । वस्तुत यही ग्रात्मा के वास्तविक शत्रु है । राग ग्रौर द्वेष इनके जन्मदाता है ।

पूर्वोक्त पॉच दोषो मे भी हिंसा सवसे वडा दोष है, सव से वडा पाप . है ग्रौर वही ग्रन्य समस्त पापो का जनक है।

साधारणतया प्राणघात को हिंसा कहते है, परन्तु हिंसा ग्रौर ग्रहिसा

का स्वरूप गम्भीर ग्रौर सूक्ष्म चिन्तन की ग्रंपेक्षा रखता है। हिंसा, प्रमाद में ' ग्रौर ग्रहिसा विवेक में छिपी हुई है। मनोभावना ही हिंसा-ग्रहिसा की निर्णायक कसौटी है। किसी के प्राणो का वध हो जाना ही हिंसा नही है, किन्तु प्रमादवञ ग्रर्थात् राग-द्वेष के वज्ञीभूत होकर प्राणो का जो वध किया जाता है वही हिंसा है।<sup>2</sup>

प्रश्न हो सकता है कि—-''किसी प्राणी की रक्षा करते हुएग्रगर उसके प्राणो की हानि हो जाए, ग्रथवा ग्रपनी ग्रोर से सावधान रहने पर भी ग्रकस्मात् कोई जीव किसी के निमित्त से मर जाए तो क्या उसे हिंसा का दोष लगेगा ?"

इस प्रब्न का उत्तर है—''नहीं। रक्षा करते हुए ग्रगर प्राणहानि हुई है, ग्रौर तुम्हारा विवेक पूर्ण रूप ने जागृत रहा है, तो तुम हिसा के फल के भागी नहीं होग्रोगे। ग्रलवत्ता ग्रगर तुमने ग्रसावयानी की है, प्रमाद को ग्राश्रय दिया है, या तुम्हारे चित्त, में कषाय उत्पन्न हुग्रा है तो ग्रवझ्य तुम्हे हिंसा का भागी होना पड़ेगा।"

प्राणवध स्थूल किया है और प्रमाद योग सूक्ष्म किया है। प्राणवध द्रव्य हिंसा कहलाता है और प्रमाद योग भाव हिसा । भाव हिंसा एकान्त हिंसा है, जव कि द्रव्य हिंसा एकान्त हिंसा नही । भाव हिंसा की मौजूदगी में होने वाली द्रव्य हिंसा ही हिंसा है।<sup>3</sup>

जैसे चिकित्सक करुणाभाव से सावधानी के साथ रोगी का ग्रापरेशन करता है, किन्तु रोगी किसी कारण मर जाता है, तो वह द्रव्यहिंसा चिकित्सक के हिसा जनित पापवन्ध का कारण नहीं होगी। इसके विपरीत लोभ-लालच ग्रयवा किसी ग्रन्य कारण से चिकित्सक रोगी को विपमिश्रित ग्रौषध देता है ग्रीर ग्रायु लम्बी होने के कारण रोगी मृत्यु से वच जाता है तव भी चिकित्सक हिंसा के पाप का भागी हो जाता है।

इस प्रकार जैनधर्म हिसा को किया पर नही वरन् मुख्यतः भावना पर ग्राश्रित मानता है । भावना ही हिसा ग्रौर ग्रहिसा की ग्रचूक कसोटी है ।

- २ प्रमत्तयोगात् प्राण व्यपरोपणं हिंसा, तत्वार्थ सूत्र, अ० ७, सू० १३।
- ३. भगवती सूत्र, इ० १, उ० १, सू० ४८ ।

१ तत्वार्घ सूत्र, अ० ७, सूत्र ३।

और ग्रप्रशस्त । जो वस्तु या घटना जैसी है उसे वैसी न कहकर ग्रन्यथा कहना ग्रयथार्थ ग्रसत्य है । जिसे साधारण जन भी ग्रसत्य मानते है, परन्तु जो वचन दूसरो को पीडा पहुचान के लिए बोला जाता है, जिसके पीछे दुर्भावना काम कर रही होती है, वह भी ग्रसत्य होता है ग्रत उसे ग्रप्रशस्त ग्रसत्य कहते है। किसी निर्धन को कगाल कहना, चक्षुहीन को चिढाने या चोट पहुचाने के लिए ग्रन्धा कहना, किसी दुर्वल को दुखी कहने के लिए मरियल ग्रादि कहना, ग्रथवा हिंसाजनक या हिसोत्तेजक भाषा का प्रयोग करना, यह सब ग्रसत्य मे परिगणित है, फिर भले ही वह तथ्य या यथार्थ ही क्यो न हो।

अदत्तादान---स्वामी की इच्छा या ग्राज्ञा के बिना किसी वस्तु को ग्रहण करना अपने अधिकार में करना अदत्तादान है।<sup>२</sup> किसी की वस्तु मार्ग में गिर पडी है या कोई अपनी वस्तु कही रखकर भूल गया है, उसे हड़प जाना या दवा लेना भी अदत्तादान में ही सम्मिलित है।

जव मनुष्य लालच-वृत्ति को स्वच्छन्द छोड देता है, तब ग्रनधिकृत वस्तु पर भी ग्रधिकार करने का प्रयत्न करता है । नीति-ग्रनीति के विवेक को तिला-जलि दे देता है ग्रौर जैसे-तैसे भी ग्रपनी लोलुपता की पूर्ति करता है । इसी भावना से ग्रदत्तादान-चोरी के पाप का प्रादुर्भाव होता है ।

मैथुन--स्त्री ग्रौर पुरुष के कामोद्वेगजनित पारस्परिक सम्वन्ध की लालसा एव किया मैथुन कहलाती है।<sup>3</sup> मैथुन को अब्रह्म कहा है ग्रौर उसे अब्रह्म कह कर यह सूचित किया गया है कि काम-दोष ग्रात्मा के सद्गुणो का नाश करने वाला है। यो तो प्रत्येक पाप ग्रात्माको कलुषित करने वाला ही है, किन्तु मैथुन के पाप मे एक वडी बात यह है कि कई वार उसकी परम्परा दीर्घ काल के लिए चल पडती है। इस पाप के चक्कर में पड कर व्यक्ति ग्रन्यान्य पापो का प्राय शिकार बनता है। यह पाप ग्रात्मा के सदगुणो का घात करता है। शरीर को नि सत्व वनाता है। समाज की नैतिक मर्यादाग्रो का उल्लघन करता है ग्रौर ग्रम्युदय मे विकट बाधाए उपस्थित करता है। ग्रतएव यह भयानक पाप है।

परिग्रह---किसी भी परपदार्थ को ममत्व भाव से ग्रहण करना, परिग्रह

- २ प्रक्न व्याकरणाग, आश्रव-द्वार ३।
- ३ प्रश्न व्याकरणाग, आश्रवन्द्वार ४।

१ प्रइन व्याकरणांग, आश्रव-द्वार २।

कहलाता है। ममत्व, मूर्छा या लोलुपता ही वास्तव म परिग्रह है।<sup>५</sup> उसी से संसार के ग्रघिकाग दुख उत्पन्न होते है। भौतिक पवार्थो पर ज्रासक्ति रखने से विवेक नष्ट हो जाता है। ज्ञात्मा त्रपने स्वरूप से विमुख होकर ग्रौर राग-द्वेप के वगीभूत होकर ज्रनेक दोषो का सेवन करता हुग्रा लक्ष्य अप्ट हो जाता है।

यह पाच महान् दोप हैं, जिनसे ससार के समस्त दोपो की उत्पत्ति होती है। इतिहास साक्षी है कि इन्ही दोपो के कारण मनुष्य ग्रपना ग्रौर ससार का ग्रहित करता ग्राया है। मगर दोपो का शमन हो जाए तो शान्ति ग्रौर स्थायी एव सच्चे सुख की प्राप्ति मे विलम्व न लगे। ग्रात्मा को इन दोपो से मुक्त करना ही जैनधर्म की साधना का मुख्य लक्ष्य है। जव यह साधना ग्रपनी पूर्णता पर पहुच जाती है, तव ग्रात्मा, परमात्मा पढ का ग्रधिकारी वन जाता है।

पात्रों की योग्यता एव क्षमता का विचार करके जैनधर्म में यह सावना दो भागो में वांट दी गई है, जिसे हम पहले ग्रगारघर्म (गृहस्थ-घर्म) ग्रौर दूसरा ग्रनगार (साघु-धर्म) के नाम से कह चुके हैं।<sup>२</sup>

# गृहस्थधर्म को पूर्व भूमिका

संघ का विभाजन—भगवान् महावीर ने जव घर्मजासन की स्थापना की तो स्वाभाविक ही था कि उसे स्**पा**यी ग्रीर व्यापक रूप देने के लिए वे सघ की भी स्थापना करते । क्योकि संघ के विना घर्म ठहर नही सकता ।

जैन सघ चार श्रेणियों में विभक्त है।

१. सामू, २. साघ्वी, ३. श्रावक, ४. श्राविका।

इनमें सावु और साघ्वी का ग्राचार लगभग एक-सा और श्रावक-श्राविका का ग्राचार एक-सा है ।

जैन सम में श्रावक और श्राविका का महत्त्वपूर्ण स्थान है । श्रावक का झाचार मुनि धर्म के लिए नीव के समान है । उसी के ऊपर मुनि के झाचार का भव्य प्रासाद निर्मित हुया है ।

षर्म संघ की स्थापना एक महत्त्वपूर्ण वात थी ग्रौर उसमे भी गृहस्थो ' को समुचित स्थान मिलना, श्रमण भगवान् की विशालता ग्रौर उदारता का

१. दशवैकालिक, अ० ६, गाया २१।

२ ठाणांग सूत्र, स्या० २, उ० १।

परिचायक है। कुछ लोग समझते है कि जैनधर्म निवृत्तिमय धर्म, ग्रौर त्यागियो-वैरागियो के ही काम की ही चीज है, किन्तु उनका यह भ्रम जैनो की संघ व्यवस्या का विचार करने से ही हट सकता है।

श्रावक पद का अधिकार----जैनवर्म में जैसे मुनियो के लिए ग्रावझ्यक ग्राचार प्रणालिका निर्दिष्ट की गई है, ग्रोर उस ग्राचार का पालन करने वाला साधक हो मुनि कहलाता है, उसी प्रकार श्रावक होने के लिए भी कुछ ग्रावझ्यक शर्त है । प्रत्येक गृहस्थ श्रावक नही कहला सकता, वल्कि विशिप्ट व्रतो को ग्रगी-कार करने वाला गृहस्थ ही श्रावक कहलाने का ग्रधिकारी है ।

जैन परम्परा के ग्रनुसार श्रावक बनने की योग्यता प्राप्त करने के लिए सात दुर्व्यंसनो का त्याग करना ग्रावक्यक है----वे दुर्व्यंसन ये हे----

१ जुग्रा खेलना, २. मासाहार, ३ मदिरापान, ४ वे<mark>श्यागमन,</mark> ५ शिकार, ६ चोरी ग्रौर ७. परस्त्रीगमन ।

यह सातो ही कुव्यसन जीवन को ग्रध पतन को ग्रोर ले जाते है। इनमे से किमी भी एक व्यसन में फॅंसा हुया ग्रभागा मनुष्य, प्राय: सभी व्यसनो का शिकार वन जाता है।

इन सात कुव्यसनो मे से नियमपूर्वक किसी भी व्यसन का सेवन न करने वाला ही श्रावक वनने का पात्र होता है।

श्वावक बनने के लिए—–इन सात दुर्व्यंसनो के त्यार्ग के ग्रतिरिक्त गृहस्थ में ग्रन्य गुण भी होने चाहिएं । जैन परिभाषा मे उन्हे मार्गानुसारी के गुण कहते है । क्योकि जिन मार्ग का ग्रनुसरण करने के लिए इन गुणो का होना ग्रावश्यक है । उनमे कुछ ये हैं—–

नीतिपूर्वक धनोपार्जन करे, शिप्टाचार का प्रशसक हो, गुणवान् पुरुषो का ग्रादर करे, मधुरभापी हो, लज्जाशील हो, जीलवान् हो, माता-पिता का भक्त एवं सेवक हो, धर्मंविरुद्ध, देशविरुद्ध, एवं कुलविरुद्ध, कार्य न करने वाला, ग्राय से ग्रधिक व्यय न करनेवाला, प्रतिदिन धर्मोपदेश सुनने वाला, नियत समय पर परिमित सात्विक भोजन करने वाला, परस्पर विरोध--रहित धर्म ग्रर्थ एव काम रूप त्रिवर्ग का सेवन करने वाला, ग्रतिथि, दोन-हीन जनो एव साधु-सन्तो का सत्कार करने वाला । गुणो का पक्षपानी, ग्रपने ग्राश्रित जनो का पालन-पोषण करनेवाला, ग्रागा-पीछा मोचने वाला, सौम्य, परोपकार-परायण, काम-कोध ग्रादि ग्रान्तरिक शत्रुग्रो को नष्ट करने मे उद्यत, ग्रौर इन्द्रियो पर कावू रखने वाला हो । इत्यादि गुणो से युक्त गृहस्थ ही श्रावक धर्म का ग्रधिकारी होता है ।

जैनशास्त्रो मे प्रकारान्तर से श्रावक की २१ विशेपताग्रो (गुणो) क। भी उस्लेख है। यथा—

१ श्रावक का किसी को कष्ट देने का स्वभाव नही होना चाहिए ।

२ तेजस्वी स्रोर सशक्त स्वभाव वाला हो, श्रन्तर का सौम्यभाव उसके चेहरे पर प्रतिविम्बित हो ।

३ शान्त, दान्त, क्षमागील, मिलनसार, विश्वास-पात्र ग्रीर गीतल चित्त हो।

४. ग्रपने व्यवहार से लोकप्रिय हो।

५. कूरता से रहित हो।

६ लोकापवाद से डरे, इह-परलोक के विरुद्ध कार्य न करे।

७ गठ, धूर्त एवं ग्रविवेकी न हो ।

परख ले।

९ लज्जाजील हो।

१० दयानान हो।

११ मघ्यस्थभावी हो-भली-वुरी बात सुनकर, या वस्तु को देखकर, राग-द्वेप न करे, ग्रासक्तिशील न हो ।

१२ सुदृष्टिमान्--ग्रन्त.करण मे मलीनता न हो, त्रांखो से ग्रमृत झरे, ग्रौर सम्यग्दृष्टि हो ।

१३ गुणानुरागी हो ।

१४ न्याय युक्त पक्ष ग्रहण करे, य्रन्याय का साथ न दे ।

१५ दीर्घदृष्टि हो-भविष्य का विचार करके व्यवहार करे।

१६ विशेषज्ञ हो--अर्थात् सत्-ग्रसत्, हित, अहित एव गुण अवगुण की परीक्षा करने मे कुञल हों ।

१७ वृद्धानुगामी हो, ग्रर्थात् ग्रनुभवी व्यक्तियो के ग्रनुभव का लाभ लेता हुग्रा प्रवृत्ति करे।

१८. विनयवान् हो ।

१९ रग-रग मे कृतज्ञता भरी हो।

२० "परोपकाराय सता विभूतय ं ग्रर्थात् सत्पुरुपो का सर्वस्व परहित के लिए ही होता है, ऐसी उनकी जीवन नीति हो ।

२१ लब्धलक्ष्य हो, ग्रर्थात् ग्रपने जीवन के प्रशस्त लक्ष्य को प्राप्त करने वाला हो ।

जिस गृहस्थ के जीवन में उल्लिखित विगेषताए ग्रा जाती है, उसका जीवन ग्रादर्ग गृहस्थ-जीवन हो जाता है । तभी वह श्रावक-धर्म को ग्रगीकार करने ग्रीर उसका समचित रूप से पालन करने में समर्थ होता है ।

## गृहस्थधर्म

"असुहादो विणिवित्ती, सुहे पवित्ती य जाण चारित्तं"

ग्रर्थात् "ग्रज्ञुभ कर्मो से निवृत्त होना ग्रौर जुभ कर्मो मे प्रवृत्त होना, चारित्र कहलाता है । वस्तुत. सम्यक्-चारित्र या सदाचार ही मनुष्य की विशेषता है । सदाचारहीन जीवन गन्धहीन पुष्प के समान है ।

चारित्र घर्म के नियम गृहस्थ वर्ग ग्रौर त्यागी के लिए पृथक्-पृथक् वतलाये गए हैं। गृहस्थ-वर्ग के लिए वतलाए गए त्रतो का ग्रर्थात् श्रावक धर्म का, यहा सक्षिप्त स्वरूप प्रस्तुत किया जाता है।

### त्रणुव्रत

अणुवत का अर्थ है छोटा वत---

१ अहिंसाणुव्रत---- पहला वत स्थूल प्राणातिपात विरमण अर्थात् जीवो की हिंसा से विरत होना है। संसार म दो प्रकार के जीव है, स्थावर और त्रस । जो जीव अपनी इच्छा अनुसार स्थान बदलने मे असमर्थ है, वे स्थावर कहलाते है। पृथ्वीकाय, अप्काय (पानी), अग्निकाय, वायुकाय और वनस्पतिकाय, यह पाच प्रकार के स्थावर जीव है। इन जीवो की सिर्फ स्पर्भेन्द्रिय ही होती है। अतएव इन्हे एकेन्द्रिय जीव भी कहते है।

सुख-दु ख के प्रसग पर जो जीव अपनी इच्छा के अनुसार एक जगह से दूसरी जगह आते हैं, जो चलते-फिरते और वोलते हैं, वे त्रस जीव है । इन त्रस जी वो मे दो इन्द्रियो वाले, कोई तीन इन्द्रियो वाले, कोई चार इन्द्रियो वाले, कोई पाच इन्द्रियो वाले होते है । नमार के नमस्त लीव त्रस आंर रघावर विभागो में सम्मिलित हो जाते है ।

मुनि ढोनो प्रकार के गीवो की हिंसा का पूर्ण रूप से त्याग करते हैं। परन्तु गृहस्थ ऐसा नही कर सकते, प्रतएव उनके लिए स्यूल हिंसा के त्याग का विधान किया गया है। निरपराध त्रस जीव की संकल्पपूर्वक की जाने वाली हिंसा को ही गुहस्य त्यागता है।

जैनशास्त्रो मे हिंसा चार प्रकार की वतलाई गई है।\*

१ म्रारम्भी हिंसा, २ उद्योगी हिंसा, ३ विरोवी हिंसा और ४ संकटनी हिंसा।

१. जीवन निर्वाह के लिए, ग्रावश्यक भोजन-पान के लिए, ग्रोर परिवार के पालन-पोपण के लिए ग्रनिवार्य रूप से होने वाली हिसा ग्रारम्भी हिसा है।

२. गृहस्थ श्रपनी श्राजीविका चलाने के लिए, कृपि, गोपालन, व्यापार श्रादि उद्योग करता है ग्रौर उन उद्योगो में हिसा की भावना न होने पर भी जो हिसा होती है, वह उद्यमी या उद्योगी हिसा कहलाली है।

३. ञ्रपने प्राणो की रक्षा के लिए, कुटुम्व-परिवार की रक्षा के लिए अथवा ग्राकमणकारी रात्रुग्रो से देश की रक्षा करने के लिए की जाने वाली हिसा विरोघी हिंसा है ।

४. किसी निरपराघ प्राणी की, जान-बूझ कर, मारने की भावना से हिसा करना संकल्पी हिसा है।

चार प्रकार की इस हिसा में गृहस्थ पहले व्रत में सकल्पी हिंसा का त्याग करता है और शेप तीन प्रकार की हिसा में यथाञक्ति त्याग करके अहिसा व्रत का पालन करता है ।

म्रहिसा व्रत का शुद्ध रूप से पालन करने के लिए पाच दोपो से वचते रहना चाहिए।\*

- १. किसी जीव को मारना, पीटना, त्रास देना,
- २. किसी का अगभग करना, अपग वनाना, विरूप करना ।
- ३ किसी को वन्वन मे डालना, यथा तोते के पीजरे मे वन्द करना, कुत्तो

१. प्रवन व्याकरण आश्रव द्वार, २. उपासक दशांग अ० १।

को रस्सी से वाथे रखना, सार को पिटारे में बन्द कर देना, एसा करने से उन प्राणित्रो की स्वाधीनता नप्ट हो जाती है ग्रीर उन्हे व्यथा पहुचती है।

४ घोडे, वैल, खच्चर, गर्घ आदि जानवरो पर सामर्थ्य से अधिक वोझ लादना, नौकरो से अधिक काम लेना।

५ अपने आश्रित प्राणियो को नमय पर भोजन-पानी न देना तथा रात्रि भोजन ग्राटि नमस्त दोपो का त्याग श्रहिसाणुव्रत की भावना मे श्रावश्यक है।

२ सत्याणुव्रत—स्यूल त्रसत्य वोलने का सर्वथा त्याग करना ग्रोर नूदम ग्रसत्य के प्रति नावधान रहना द्वितीय व्रत है।

यद्यपि स्यूल ग्रौर सूक्ष्म ग्रसत्य की कोई निश्चित परिभाषा देना कठिन है, तथागि जिम ग्रसत्य को दुनिया ग्रसत्य मानती है, जिस ग्रसत्य भाषण से मनुष्य झूठा कहलाता है, जो लोकनिन्दनीय ग्रौर राजदण्डनीय है, वह ग्रसत्य स्यूल ग्रसत्य कहलाता है । श्रावक ऐसे स्थूल ग्रसत्य-भाषण का त्याग करता है।

झूठी साक्षी देना, झूठा दस्तावेज या लेख लिखना, किसी की गुप्त वात प्रकट करना, चुगली करना, सच्ची-झूठी कह कर किसी को गलत रास्ते पर ले जाना, ग्रात्मप्रशसा ग्रीर परनिन्दा करना ग्रादि स्थूल मृषावाद मे सम्मि-लित है। इस व्रत का भलीभाति पालन करने के लिए इन पाची वातो से वचना चाहिए। जैसे कि —

- १. दूसरे पर मिध्या दोषारोपण करना ।
- २. किसी की गुप्त वात प्रकट करना।
- ३ पत्नी ग्रादि के साथ विश्वास घात करना ।
- ४ दूसरे को गलत मलाह देना।
- भ जालसाजी करना, झूठे दस्तावेज आदि लिखना ।

३.अचौर्याणुव्रत--मन, वाणी ग्रौर शरीर से किसी की सम्पत्ति को बिना ग्राज्ञा न लेना ग्रचौर्याणुव्रत कहते हैं। चोरी भी दो प्रकार की है स्थल चोरी, ग्रौर मूक्ष्म चोरी। जिस चोरी के कारण मनुष्य चोर कहलाता है, न्यायालय से दण्डित होता है, ग्रौर जो चोरी लोक में चोरी के नाम से विख्यात है, वह स्थूल चोरी है। रास्ते मे चलते-चलते तिनका या ककर उठा लेना या इसी प्रकार की कोई दूसरी वस्तु उसके स्वामी से ज्ञाज्ञा प्राप्त किए बिना ग्रहण कर लेना सूक्ष्म चोरी है। गृहस्थ के लिए सम्पूर्ण चोरी का त्याग करना कठिन है, तथापि स्यूल चोरी का त्याग करना ही चाहिए। सेध लगाना, जेव काटना, डाका डालना, सूद के बहाने किसी को लूट लेना, ग्रादि स्थूल चोरी के प्रन्तर्गत है।

ग्रचौर्याणुव्रती को इन पाच वातो से वचना चहिए ---

- १. चोरी का माल खरीदना।
- २. चोर को चोरी करने में सहायता देना ।
- ३. राज्य-राष्ट्र के विरुद्ध कार्य करना, जैसे उचित 'कर' न देना आदि।
- ४. न्यूनाधिक नाप-तोल करना।
- ५. मिलावट करके ग्रज्ञुद्ध वस्तु वेचना ।

**४. ब्रह्मचर्याणुवत** --- कामभोग एक प्रकार का मानसिक रोग है। उसका प्रतिकार भोग से नही हो सकता। यह समझ कर मानसिक बल शारीरिक स्वस्थता ग्रौर ग्रात्मिक प्रकाश की रक्षा के लिए संभोग से सर्वथा बचना पूर्ण ब्रह्मर्यवत है। जो पूर्ण ब्रह्मचर्य की ग्राराधना नही कर सकता, उसे कम-से-कम पर स्त्रीगमन का त्याग तो करना ही चाहिए। इस प्रकार परस्त्रीत्याग ग्रौर स्वस्त्री सन्तोष करना ब्रह्मचर्याणुव्रत है।

सभोग की प्रतिक्रिया में असंख्य सूक्ष्म जीवों का वध होता है। इससे राग, द्वेष और मोह की वृद्धि होती है। वह समस्त पापो का मूल है। अतएव जो गृहस्थ उसे अपनी पत्नी तक सीमित कर लेता है और पत्नी में भी अत्या-सक्ति नही रखता, वह अन्त में काम वासना पर पूर्ण रूप से विजय प्राप्त कर सकता है।

ब्रह्मचर्याणुव्रती को निम्नलिखित पाच वातो से वचना चाहिए \*----

- १ किसी रखेल स्रादि के साथ कुसम्बन्ध स्थापित करना ।
- २. कुमारी या वेश्या ग्रादि के साथ गमन करना ।
- ३ ग्रप्राकृतिक रूप से मैथुन सेवन करना।

२. ग्रपना दूसरा विवाह करना तथा दूसरों के विवाह सम्वन्घ स्था-पित करते फिरना।

४ कामभोग की तीव्र अभिलाषा रखना।

५. परिग्रह परिमाण अणुवत--परिग्रह ससार का वडे से वड़ा पाप है।

१. उपासक दर्शांग, अ० १। २ उपासक दर्शांग अ० १।

श्राज ससार के समक्ष जो जटिल ममस्याए उपस्थित है, सर्वव्यापी वर्ग सघर्ष को जो दावाग्नि प्रज्वलित हो रही है, वह सव परिग्रह-मूर्छा की टेन है। जब तक मनुष्य के जीवन में अमर्यादित लोभ, लालच, तृष्णा, ममता या गृद्धि विद्य-मान है, तव तक वह शान्तिलाभ नहीं कर सकता। अतएव परिग्रह की सीमा कर लेना ग्रावय्यक है।

यही परिग्रहपरिमाण अणुव्रत कहलाता है। इस अणुव्रत का अगर व्यापक रूप से पालन किया जाय तो भूमंडल को स्वर्गधाम बनने मे पल भर देर न लगे। सर्वत्र मुख और शान्ति कासाम्राज्य स्थापित हो जाय। इम अणुव्रत का पालन करने के लिए निम्नलिखित पाच दोपो से वचना ग्रावश्यक है—

 सकानो, टुकानो तथा खेतो की मर्यादा को किसी भी वहाने से वढाना।

२. इमी प्रकार सोने-चादी ग्रादि के परिमाण को भग करना।

३. द्विगद (नौकर) तथा चतुप्पद (गाय, घोडा ग्रादि) के परिमाण का उल्लघन करना ।

४ मुद्रा, जवाहरात ग्रादि की मर्यादा को भग करना।

५ दैनिक व्यवहार मे ग्राने वाली वस्त्र, पात्र, ग्रासन ग्रादि वस्तुग्रो के लिए परिमाण को उल्लघन करना ।

गुणव्रत और शिक्षावत--पूर्वोक्त पाच अणुव्रत गृहस्थ के मूल व्रत है। उनका भली भाति ग्राचरण करने के लिए कुछ और व्रतो की भी ग्रावश्यकता होती है। जिनसे मूल व्रतो की सपुष्टि, और वृद्धि और रक्षा होती है। उन्हे उत्तर व्रत कहते हैं, उन्हें भी दो भागों में विभक्त किया गया है। गुणव्रत और बिक्षा व्रत। गुणव्रत तीन, और शिक्षा व्रत चार है। यह सब मिलकर श्रावक के बारह व्रत कहनाते है। उनका सक्षिप्त स्वरूप इस प्रकार है---

१ दिग्वत<sup>2</sup>---मनुष्य की श्रमिलाषा ग्राकाश की भाति ग्रसीम ग्रौर ग्रग्नि की तरह वह समग्रभूमण्डल पर ग्रपना एकच्छत्र साम्राज्य स्थापित करने का मघुर स्वप्न ही नही देखती, वरन् उस स्वप्न को साकार करने के लिए विजय-ग्रमिमान भी करती है। ग्रर्थ लोलुपी मानव तृष्णा के वश होकर विभिन्न देशो में परिभ्रमण करता है। विदेशो में व्यापार-संस्थान स्थापित करता है ग्रौर इषर-उघर मारा-मारा फिरता है। मनुप्य की इस निरकुश तृष्णा को नियन्त्रित

१ औषपातिक सूत्र, वीरदेशना । २ उपासक दशाग अ० १।

करने के लिए दिग्वत का विवान किया गया है। इस व्रत का घारक श्रावक समस्त दिनाग्रो में गमनागमन की मर्यादा करता है, ग्रौर उसमे वाहर सव प्रकार के व्यापारो का त्याग कर देता है।

२. उपभोग-परिभोग परिमाण—<sup>9</sup>एक वार भोगने योग्य ग्राहार ग्रादि उपभोग कहलाते हैं। जिन्हें पुन. पुनः भोगा जा सके, ऐसे वस्त्रपात्र, ग्रादि को परिभोग कहते हैं। इन पदार्थों को काम में लाने की मर्यादा वाघ लेना उपभोग-परिभोग परिमाण व्रत है। यह व्रत भोजन ग्रौर कर्म (व्यवसाय) से दो भागो में विभक्त किया गया है। यह व्रत भोजन ग्रौर कर्म (व्यवसाय) से दो भागो में विभक्त किया गया है। भोजन पदार्थों की मर्यादा करने से लोलुपता पर विजय प्राप्त होती है। व्यापार सम्वन्धी मर्यादा कर लेने से पापपूर्ण व्यापारो का त्याग हो जाता है।

३. अनर्थ दण्ड त्याग-विना प्रयोजन हिसा करना अनर्थदण्ड कहलाता है। विवेकशून्य मनुष्यों की मनोवृत्ति चार प्रकार से व्यर्थ ही पाप का उपार्जन करती है---

- १. ग्रपच्यान दूसरो का वुरा विचारना।
- २. प्रमादाचरित जाति कुल म्रादि का मद करना तथा विकथा, निन्दा ग्रादि करना ।
- ३ हिसाप्रदान हिसा के साधन-तलवार, वन्दूक, वम ग्रादि का निर्माण करके दूसरो को देना, सहारक शस्त्रो का ग्राविष्कार करना।
- ४ पापोपदेश पाप-जनक कार्यो का उपदेश देना।

इस व्रत को ग्रंगीकार करने वाला सावक कामवासना वर्द्धक वार्तालाप नही करता, कामोत्तेजक कुचेप्टाए नही करता । ग्रसम्य-फूहड वचनो का प्रयोग नही करता, हिंसाजनक ञस्त्रो के ग्राविप्कार, निर्माण या विकय मे भाग नही लेता, ग्रोर भोगोपभोग के योग्य पदार्थी मे ग्रधिक ग्रासक्त नही होता ।

४ सामायिकवत--<sup>2</sup> मन की राग-द्वेषमय परिणति विषमभाव है। इस विषमभाव को दूर करके जगत् के समस्त पदार्थों में तटस्थभाव समभाव स्यापित करना ही जैन साधना का उद्देश्य है। क्योकि समभाव के ग्रभाव म मच्ची द्यान्ति का लाभ नही हो सकता। इसी कारण ग्राईती साधना चरम उद्देश्य समता को केन्द्र मानकर मुक्ति की ग्रोर गया है।

१. उपासक दशांग अ० १। २. उपासक दशांग अ० १।

नमभाव को प्राप्त करने, विकसित करने और स्थायी बनाने के लिए जिस वत का अनुष्ठान किया जाता है, वह सामायिक व्रत है। इस व्रत की ग्रागधना का काल ४८ मिनिट निर्दिष्ट किया गया है। इस काल में गृहस्थ श्रावक को समस्त पापमय व्यापारो का त्याग करके ग्रात्मचिन्तन करना चाहिए। मामायिक के समय मे प्राप्त हुई समभाव की प्रेरणा को जीवनव्यापी बनाने का यत्न बरना चाहिए।

५ देशावकाशिकव्रत—<sup>9</sup> दिग्व्रत में जीवन पर्यन्त के लिए किये गए दियाग्रो के परिमाण को एक दिन या न्यूनाधिक समय के लिए कम करना, मौर उस परिमाण से वाहर समस्त पाप कार्यों का त्याग करना देशावकाशिक वत है।

६. पौषयव्रत---<sup>२</sup> जिससे आतिमक गुणो या घर्म भाव का पोषण होता है, वह पौषयव्रत कहलाता है। इस व्रत का आचरण प्राय. अष्टमी, चतुर्दशी भादि विशिष्ट तिथियो में किया जाता है। एक रात-दिन उपवास करना, अखड ब्रह्मचर्य का पालन करना, तत्वचिन्तन, घ्यान, स्वाघ्याय एव आत्मरमण करना भीर सब प्रकार की सासारिक उपाधियो से छुटकारा लेकर साधु सरीखी वृत्ति घारण कर लेना, इस व्रत की चर्या है।

७. अतिथिसंविभाग—<sup>३</sup> जिनके ग्राने का समय नियत नही है, उन्हें ग्रतिथि कहते है । निर्ग्रन्थ श्रमण पहले सूचना दिए विना श्राते है । उन्हे सयमो-पयोगी ग्राहार ग्रादि का दान करना श्रतिथि-सविभाग व्रत है ।

मग्रहपरायण मनोवृत्ति को कृश करने, तथा त्यागभावना को जागृत एव विकसित करने के लिए इस व्रत की व्यवस्था की गई है ।

ग्रतिथि शन्द से मुख्यत साधु का ग्रर्थं घ्वनित होता है, किन्तु श्रावक का हृदय इतना उदार, सदय ग्रौर दानशील होता है कि साधु के सिवाय ग्रन्य दीन-दूखी भी उसके द्वार से निराश होकर नही लौटता।

इन वारह वतो का पालन करने से भ्राघ्यात्मिक उन्नति, साजाजिक न्याय तथा क्ष्व पर सुख की प्राप्ति होती है। प्रत्येक गृहस्थयदि बारह व्रतो की

३ उपासक दशाग अ०१।

१ उपासक दर्शांग अ० १। २ उपासक दशाग अ० १।

मर्यादाश्रो का पालन करेतो संसार स्वर्ग बन सफना है, श्रीर प्रत्येक प्राणी के साथ बन्धुभाव स्थापित होने ते अपूर्व शान्ति का चायूमण्डन निर्मित हो सकता है।

## श्रावक के तीन प्रकार

वतों का ग्रणू-ग्राशिक-रूप में पालन करना प्रणुव्रन कहनाता है। किन्तु प्रत्येक गृहस्य की ग्रणुरूप साधना भी नमान कोटि की नही हो सकती । ग्रास्पिर ग्रपनी क्षमता के ग्रनुसार ही गृह्रथ इन व्रतों का पालन कर संगता है, ग्रतएव उसकी साधना में ग्रनेक कोटिया हो जाना स्वाभाविक है। उस कोटि भेद के ग्राबार पर श्रावक तीन प्रकार के होते हैं---

१. पाक्षिक, २ नैष्ठिक ३. साधक।

जो एक देश से (ग्रंशत.) हिंसा का त्याग करके श्रावक धर्म ग्रगीकार करता है, वह पाक्षिक श्रावक कहलाता है। जब वह निर्दोप निरतिचार-रूप से व्रतो का पालन करने लगता है, तव नैष्ठिक कहलाता है। वही श्रावक जव पूर्ण रूप से देशचारित्र का पालन करता है और ग्रात्मा की स्वरूपपरिस्थिति में लीन हो जाता है, तव सावक श्रावक कहलाता है।

## जीवन-नीति

श्रावक और साधु दोनो ही मुमुक्षु होते हैं। दोनो आत्माशुद्धि के पय के पयिक होते हैं। दोनो का उद्देश्य मुक्तिलाभ करना है। दोनो सयम की साधना में निरत रहते है और पाप से वचने का प्रयत्न करते हैं। फिर भी दोनो की परिस्थितियों में अन्तर है। साधु सर्वथा अपरिग्रही और अनारभी समस्त पापकृत्यों के त्यागी होते हैं, किन्तु श्रावक गृहस्थ-अवस्था में रहने के कारण ऐसा नही हो सकता। क्योकि उसका परिग्रह और आरम्भ अमर्यादित नही होता।

जैनशास्त्रो मे महापरिग्रह और उसके लिए किया जाने वाला महारभ नरक गति का कारण बतलाया गया है। ग्रतएव श्रावक को जीवन नीति ऐसी सरल ग्रार सादी होनी चाहिए कि वह ग्रल्पारभी ग्रौर ग्रल्पपरिग्रही रहकर ही ग्रपना ग्रौर ग्रपने परिवार का निर्वाह कर ले। श्रावक का दर्जा पाने के लिए यह एक ग्रनिवार्य शर्त है।

श्रावक परिग्रह की एक मर्यादा वाध लेता है, जिससे वह तृष्णा पर अकुंग लगा सके । उस मर्यादा को निभाने के लिए वह भोगोपभोग की वस्तुच्रो की मर्यादा कर लेता है, और निर्श्वक सग्रह का भी त्याग कर देता है। इस प्रकार श्रावक का जीवन ग्रत्यन्त सादा वन जाता है। त्राजीविका के निमित्त उने कोई वड़ा पाप नहीं करना पड़ता।

जिस आजीविका या व्यवसाय से विशेप हिसा होती है, जिससे व्यक्ति में प्रनैतिकता वटती है, और समाज अथवा राष्ट्र को क्षति पहुचती है, श्रावक उनमे दूर रहता है। जैन-परिभाषा मे ऐसा व्यवसाय कर्मादान कहलाता है। ग्रादर्ज श्रावक कर्मादान का त्यागी होता है।

वृक्षो को काट-काट कर कोयला बनाना, ठेका लेकर जगल को उजाडना, हाथी दात आदि का व्यापार करना, मदिरा जैसी मादक वस्तुग्रो का विकय करना। प्राणघातक विष वेचना, मनुष्यों में बेकारी वढाने वाले यन्त्रो से धघा करना, ग्रीर दुराचारिणी स्त्रियो से दुराचार करवा कर द्रव्योपार्जन करना, ग्रादि निद्य कर्मो से श्रावक दूर रहता है।

उपासक दशाग सूत्र मे ग्रादर्श श्रावको के चरित्र वतलाये गये हैं। उन श्रावको के पास जितनी भूमि, गाये ग्रीर पूजी मौजूद थी, उतनी ही उन्होने परिग्रह की मर्यादा की थी। ग्रानन्द श्रावक के यहा लाखो गाये थी। पाच सौ हलो से खेती होती थी। वह वडा व्यापार करता था फिर भी वह मर्यादा से ज्यादा परिग्रह नही होने देता था। इससे जान पढता है कि वह वाणिज्य कृषि ग्रौर गोपालन करके, ग्रपने सामाजिक कर्त्तव्य का पालन करता हुग्रा भी उससे कोई मुनाफा नही उठाता था, या ग्रपने मुनाफे का सर्वसाधारण मे वितरण कर देता था।

कहा जा मकता है कि जिसे मुनाफा नही कमाना, उसे व्यापार करने की ग्रावश्यकता ही क्या है ? इसका उत्तर यह है कि व्यापार का उद्देश्य व्यक्ति-गत स्वार्थसाधना नही, वरन् समाज सेवा करना है। प्रजा के ग्रभावो की पूर्ति के लिए व्यापार होना चाहिए। सव जगह सभी वस्तुएं सुजभ नही होती। कोई वस्तु कही इतने ग्रधिक परिमाण में पैदा होती है कि ग्रन्यत्र न भेजी जाय, तो वृथा पडी-पडी मडती रहे। दूसरी जगह उसके ग्रभाव में लोग कष्ट पाते हैं। इम परिस्थिति में व्यापारी सामने ग्राता है, ग्रीर वह जरूरत वाली जगह पर उस चीज को ले जाकर प्रजा के ग्रभाव को दूर करता है।

व्यापारी न हो तो प्रजा थ्रभावग्रस्त होकर परेशान हो जाय, क्योकि प्रत्येक व्यक्ति ग्रपनी-ग्रपनी ग्रावश्यकताग्रो की पूर्ति के लिए पृथक्-पृथक् ग्रायोजन नही कर सकता । व्यापारी की यह महत्त्वपूर्ण सेवा है। यह सेवा करता हुआ़ व्यापारी अपने निर्वाह के लिए कुछ अश वचा लेता है। जिसे मुनाफा कहते हैं। जिस व्यापारी के जीवन निर्वाह का दूसरा स्रोत मौजूद है, उसे मुनाफा लेने की आवश्यकता नहीं। फिर भी वह प्रजा के अभावो को दूर करने के लिए सेवा के रूप मे व्यवसाय करता है।

′जैनशास्त्र इस ग्रादर्श व्यापार नीति की ग्रोर सकेत करते हैं । श्रावक की जीवन-नीति की इससे ग्रच्छी कल्पना ग्रा सकती है ।

जैन श्रावक सन्तोष के साथ ग्रपना जीवन निर्वाह करता है। प्रतिदिन वीतराग देव की पूजा (भाव-भक्ति) करना, गुरु की उपासना करना, स्वाघ्याय करना, सयम का सेवन करना, यथाञक्ति तपस्या करना ग्रौर यथोचित दान देना गृहस्थ का दैनिक कर्त्तव्य है।

# चारित्र का मूलाधार म्रहिंसा

गृहस्थ के व्रतो का जो शब्द-चित्र खीचा गया है, उसे पढने से एक वात सहज ही घ्यान मे आ सकती है, वह यह है कि वहा ससार को छोडकर भागने की वात नही है। ससार को मिथ्या मानने या अवास्तविक कहने की भ्रमपूर्ण बात भी नही है। जगत् के प्राणियो से अपना सम्बन्ध-विच्छेद कर लेने का प्रश्न भी नही है। इस समग्र साधना का प्रधान-आधार है---''सर्वभूतात्मभूतता'' अर्थात् प्राणीमात्र को आत्मीय भाव से अगीकार करना। दूसरे शब्दो मे यही बहिसा है। अहिसा की भूमिका पर ही व्रतो की विशाल अट्टालिका का निर्माण हुआ है।

ग्रहिसा से ही सर्वसमासंस्कृति का प्रादुर्भाव हुग्रा है। मानवता के उत्थान ग्रौर ग्रात्मविस्तार का माघ्यम ग्रहिसा ही है। ग्रहिसा से ही सार्वभौम शान्ति का सर्जन होगा। यही कारण है कि जैनघर्म मे ग्रहिसा को ही घर्म एव सदा-चार की कसौटी माना गया है।

त्रहिसा जैन सस्कृति की ग्रात्मा है। ग्रहिसा से ही ग्रात्मा की पुष्टि होती है। ग्रहिसा ग्राघ्यात्मिक जीवन की नीव है, जीवन का मूल मन्त्र है। ग्रहिसा दैवी शक्ति है, ग्रहिसा परम धर्म, ग्रीर परम व्रह्म है। ग्रहिसा वीरता की सच्ची निशानी हे।

मानव ग्रौर दानव मे ग्रहिसा ग्रौर हिसा का ही ग्रन्तर है । ग्रहिसा ही सुख-गान्ति की जननी, ग्रौर जगत् की रक्षा करने वाली ग्रनौकिक शक्ति है । साढे वारह वर्ष ग्रीर पन्द्रह दिन तक कठोरतम तपश्चर्या करने के पश्चात् भगवान् महावीर ने सर्वज समदर्शी होकर जो मौनभग किया तो उनके मुख से यही घोप हुग्रा—"मा हण, मा हण।" किसी प्राणी को मत मारो, मत मारो। किसी का छेदन न करो, न करो। किसी को परिताप न पहुचाग्रो। मारोगे तो मरना पडेगा। छेदोगे तो छिदना पडेगा, भेदोगे तो भिदना पडेगा। परिताप पहुचाग्रोगे तो परितप्त होना पढेगा।"

भगवान् ने कहा---जो ग्ररिहन्त ग्रतीत-काल में हो चुके है, वर्तमान में विद्यमान है, ग्रौर भविष्य मे होगे उन सव का एक ही ग्रादेश ग्रौर एक ही उपदेश है कि किसी भी प्राणी, भूत, जीव ग्रौर सत्व को किसी भी प्रकार से क्लेश न पहुचाया जाय । यही धर्म गुद्ध, नित्य ग्रौर झाश्वत है । ज्ञानी-जनो ने पूरी तरह ग्रनुभव करके ग्रौर ससार के स्वरूप का विचार करके इस धर्म की प्ररूपणा की है ।

छोटे-मोटे सभी प्राणियो को दुःख ग्रप्रिय, ग्रौर सुख प्रिय है। सभी को जीवन इप्ट ग्रौर मरण ग्रनिष्ट है।

तुम ग्रपने सुख के लिए दूसरो को सताग्रोगे, तो दूसरे भी ग्रपने सुख के लिए तुम्हे सताएगे । इस प्रकार सभी जीव हिसा के द्वारा सुख प्राप्त करने का प्रयत्न करगे, तो परिणाम मे दु खही ग्रागे ग्राएगा । कोई सुखी न हो सकेगा । ग्रतएव जनधर्म ने दृढतापूर्वक यह विधान किया है कि भगवती ग्रहिसा की वर-दायिनी छ्वछाया में ही वास्तविक सुख की उपलब्धि हो सकती है ।

# मुनि धर्म

वय और योग्यता---विञ्च के समस्त धर्म त्याग को प्रधानता देते हैं। परन्तु जैनधर्म ने त्याग की जो मर्यादाए स्थापित की है, वे ग्रसाधारण है। वैदिक वर्म के समान जैनधर्म ने त्यागमय जीवन ग्रगीकार करने लिए वय-विशेष का कोई निर्धारण नही किया है। वह नही कहता कि जीवन के तीन चरण बीतने के बाद ग्रन्तिम चौथा चरण सन्यास के लिए है। जीवन क्षण-भगुर है ग्रौर कोई नही जानता कि कौन जीवन के चारो चरण समाप्त कर सकेगा ग्रौर कौन नही ? मृत्यु मनृष्य के मस्तक पर सदैव मडराती रहती है ग्रौर किसी भी क्षण जीवन का ग्रन्त ग्रा सकता है। यही कारण है कि जैन-शास्त्र ग्राश्रम-व्यवस्था को स्वीकार नही करते।

वय पर जोर न देने पर भी जैनशास्त्रो में त्यागमय जीवन अगीकार

करने वाले व्यक्ति की योग्यता प्रवश्य निर्घारित कर दी गई है। जिसे गभ तत्त्वदृष्टि प्राप्त हो चुकी है, जिसने आत्मा अनात्मा के स्वरूप को समझ लिया है, जो भोग को रोग ग्रीर इन्द्रियविषयों को विष समझ चुका ई, अतएव जिसके मानस-सर मे वैराग्य की ऊर्मिया लहराने लगी है, वही त्यागी वनने के योग्य है।

पूर्ण विरक्त होकर, शरीर-सम्वन्धी ममत्व का भी परित्याग करके जो ग्रात्मा-ग्राराधना में ही सलग्न रहना चाहता है, वह मुनि धर्म ग्रगीकार करता है ।

समाज का रक्षक, राष्ट्र का सैनिक ग्रीर परिवार का पोपक वन कर ही मनुष्य पूर्णता नही प्राप्त कर सकता । उसे इन कर्त्तव्यो से भी पार होकर जीवन के ग्रन्तिम मार्ग को ग्रकेले होकर भी पार करना पड़ता है। तभी जात्मा को सर्वोच्च सिद्धि का लाभ होता है। चरम साधना के वीहड़ पथ पर एकाकी चल पडने वाला सावक ही मुनि, श्रमण साधु, भिक्षु या त्यागी कहलाता है।

श्रमणत्व की उच्च भूमिका स्पर्श करने के लिए गृह-परिवार, धन सम्पत्ति ग्रादि बाह्य पदार्थों का त्याग करना पड़ता है, मगर यही पर्याप्त नहीं है। सच्चा श्रमण वही है<sup>9</sup> जो जीवन में गहरी जड जमाये हुए ग्रान्तरिक विकारो पर विजय प्राप्त कर सकता है तथा जिसके लिए मान-अपमान, निन्दा-स्तुति ग्रीर जीवन-मरण एकाकार हो जाते हैं, वह तिरस्कार के गरल को ग्रमृत बना कर पी जाता है। मगर कटुक वचन वोलकर किसी का तिरस्कार नही करता। वह ग्रनीह ग्रीर ग्रनासक्त रह कर भी सम्पूर्ण पृथ्वी की ग्रपना मानता है ग्रीर ससार के जीवो को मैत्री ग्रीर करणा प्रवान करता है। वह चलती फिरती सस्था वनकर जगत् में आध्यात्मिकता की उज्ज्वल ज्योति प्रज्वलित रखता है।

श्रमण का ग्रहम् इतना विराट् रूप धारण कर लेता है कि किसी भी कृत्रिम परिवि में वर्ह समा नहीं सकता । इसलिए वह राष्ट्रीय ग्रहम् का समर्थन नही करता । उसके ग्रागे यह सव मनोवृत्तियां सकीर्ण है । ग्रवास्तविक है । (ग्रखण्ड जीवन के प्रति उसकी ग्रास्था है, विभिन्न रग-रूपो मे बटी टुकडियो मे नही ।

सायु ससार की भलाई में कभी विमुख नहीं होता, परन्तु उसका प्रति-फल पाने की किसी भी प्रकार की कामना नहीं रखता । वह ग्रपनी पीडा को वरदान मानकर तटस्थ भाव से सहन कर जाता है, मगर परपीड़ा उसके लिए

१. उत्तराध्ययन, अ० १९, गा० ८९, ९०, ९२।

असहा होना है। यह सत्य है कि उसकी साधना का केन्द्रविन्दु आत्मोत्थान ही है, किन्तु लोककल्याण उसके आत्मोत्थान का साधन होती है। आत्मकल्याण के उद्देश्य से लोक कल्याण करने करने वाले के चित्त मे अहकार नही उत्पन्न होता, और इन प्रकार नाधू अपनी साधना को कलुपित होने से बचा लेता है, क्योकि उसके मन मे यह भाव बरावर बना रहता हे कि मैं अपनी भलाई के लिए दूसरो की भलाई कर रहा हू। जैन साधु वह नौका है, जो स्वय तैरती है और दूसरो को भी तारती है।

भगवान् महावीर कहते हैं---साधुग्रो <sup>1</sup> श्रमण निर्ग्रन्थो के लिए लाघव---कम-से-कम साधनो से निर्वाह करना, निरीहता---निष्काम वृत्ति, ग्रमूच्छा-ग्रना-सनित, ग्रागृद्धि, ग्रप्रतिवद्धता, ग्रकोघता, ग्रमानता, निष्कपटता ग्रौर निर्लोभता ही प्रशस्त है।

इस प्रकार की साधना के द्वारा साधु अपने जन्म-मरण का अन्त करता है, और पूर्ण सिद्धि लाभ कर परमात्मपद प्राप्त कर लेता है।

यो तो जैनजास्त्रो में साधु के ग्राचार-विचार की प्ररूपणा बहुत विस्तार से की गई है । उसका सक्षिप्त वर्णन करने पर भी कई पुस्तके बन सकती है । तथापि यहा श्रतिसक्षेप में उसका दिग्दर्शन कराना है ।

## पांच महाव्रत

पाच महाव्रत साधुत्व की अनिवार्य शर्त है। इनका भलीभाति पालन किए विना कोई साधु नही कहला सकता। महाव्रत इस प्रकार है—

१ अहिंसामहावत--जीवनपर्यन्त त्रस श्रौर स्थावर सभी जीवो की मन, वचन, काय से हिसा न करना, दूसरो से न कराना, ग्रौर हिंसा करने वाले को ग्रनुमोदन न देना, ग्रहिसा महाव्रत है।

साधु का मन अमृत कुण्ड, वाणी अमृत का प्रवाह, और काया अमृत की देह के समान होती है। प्राणी मात्र पर वह ग्रखड करुणा की वृष्टि करता है। ग्रतएव वह निर्जीव हुए अचित्त जल का ही सेवन करता है। अग्निकाय के जीवो की हिसा से बचने के लिए अग्नि का उपयोग नही करता। पखा आदि हिलाकर वायु की उदीरणा नही करता। कन्द, मूल, फल ग्रादि किसी भी प्रकार की वनस्पति का स्पर्श तक नही करता। पृथ्वी काय के जीवो की रक्षा के लिए जमीन खोदने ग्रादि की कियाए नही करता। महाव्रत-धारी स्थावर और चलते-फिरते त्रस जीवो की हिसा का पूर्ण त्यागी होता है। २. सत्यमहावत--मन से सत्य सोचना, वाणी से सत्य बोलना और काघ से सत्य का श्राचरण करना और सूक्ष्म अ्रसत्य का भी कभी प्रयोग न करना, सत्य महाव्रत है।

आत्मसाधक पुरुष सत्य को भगवान् मानता है। वह मन, वचन या काया से कदापि असत्य का सेवन नही करता। उसे मौन रहना प्रियतर प्रतीत होता है, फिर भी प्रयोजन होने पर परिमित, हितकर, मधुर ग्रौर निर्वोप भाषा का ही प्रयोग करता है। वह विना सोचे-विचारे नही वोलता। हिसा को उत्तेजना देने वाला वचन नही निकालता। हसी-मजाक ग्रादि वातो से, जिनके कारण असत्य-भाषण की सभावना रहती है, उससे दूर रहता है।

३. अचौर्य महाव्रत—मुनि संसार की कोई भी वस्तु, उसके स्वामी की श्राजा लिए विना ग्रहण नही करते, चाहे वह ञिष्य ग्रादि हो चाहे निर्जीव घास ग्रादि हो । दात साफ करने के लिए तिनका जैसी तुच्छ चीज भी ग्राजा लिए विना नहीं लेते ।

४ ब्रह्मचर्य महावत--साधक कामवृत्ति ग्रीर वासना का नियमन करके पूर्ण ब्रह्मचर्य का पालन करता है।

इस दुर्घर महाव्रत का पालन करने के लिए ग्रन के नियमो का कठो़रता के साथ पालन करना ग्रावश्यक होता है । उनमें से कुछ इस प्रकार है—

- (क) जिस मकान में स्त्री का निवास हो, उसमे न रहना ।
- (ख) स्त्री के हाव-भाव, विलास ग्रादि का वर्णन करना।
- (ग) स्त्री-पुरप का एक ग्रासन पर न वैठना ।
- (घ) स्त्री के ग्रंगोपांगो को स्थिर दृष्टि से न देखना ।
- (इ) स्त्री-पुरुप के कामुकतापूर्ण गव्द न सुनना ।
- (च) अपने पूर्वकालीन भोगमय जीवन को भुला देना और ऐसा अनुभव करना कि जुद्ध साधक के रूप में मेरा नया जन्म हुआ है।
- (छ) सरस, पौष्टिक, विकारजनक, राजस और तामस ग्राहार न करना।
- (ज) मर्यादा से ग्रविक ग्राहार न करना । मुर्गी के ग्रडे के वरावर

१ जैसे साघक पुरुष के लिए स्त्री का सम्पर्क वर्ज्य है, उसी प्रकार स्त्री के लिए पुरुष का सम्पर्क भी वर्जनीय है। ग्रधिक में ग्रधिक वत्तीम कौर भोजन करना साधु के आहार की मर्यादा है।

(झ) स्नान, मंजन, श्रुगार आदि करके आकर्षक रूप न बनाना।

५. अपरिग्रह महावत—माघु परिग्रहमात्र का त्यागी होता है, फिर मन्टे ही वह घर हो, घन-घान्य हो, या द्विपद-चतुष्पद हो या कुछ ग्रन्य हो । वह मदा के लिए मन, वचन, काय से समस्त परिग्रह को छोड देता है । पूर्ण ज्रसग ज्रना-सक्त, ग्रपरिग्रह ग्रीर ग्रममत्वी होकर विचरण करता है। साघुता का पालन करने के लिए उसे जिन उपकरणो की ग्रनिवार्य ग्रावश्यकता होती है, उनके प्रति भी उसे ममत्व नही होता ।

यद्यपि मूर्छा को परिग्रह कहा गया है, तथापि वाह्य पदार्थो के त्याग से ग्रनासक्ति का विकास होता है, श्रतएव वाह्य पदार्थी का त्याग भी श्रावश्यक माना गया है ।

## पांच समिति

पाप से बचने के लिए मन की प्रशस्त एकाग्रता, समिति कहलाती है। महाव्रतो की रक्षा के लिए,पाँच प्रकार की समितियाँ साघु धर्म का आवश्यक अग है। वह इस प्रकार है—

| 2 | डयांसमिति | ~ | जीवो | की  | रक्षा | के   | লি | ए, | सावध | ानी के |
|---|-----------|---|------|-----|-------|------|----|----|------|--------|
|   |           |   | माथ, | चार | हाथ   | ग्रा | गे | की | भूमि | देखते  |
|   |           |   | चलना | 1   |       |      |    |    |      |        |
|   |           |   |      |     |       | -    |    |    |      |        |

- २. भाषा-समिति हित, मित, मघुर ग्रौर सत्य भाषा बोलना ।
- ३. एपणासमिति निर्दोप एव शुद्ध आहार ग्रहण करना ।
- ४ ग्रादाननिक्षेपणसमिति किसी भी वस्तु को सावधानी के साथ उठाना या रखना, जिससे किसी जीव-जन्तु का घात न हो जाय।
- ५. परिष्ठापनिका-समिति मल-मत्र ग्रादि को ऐसे स्थान पर विर्माजत करना जिससे जीवोत्पत्ति न हो ग्रौर किमी को घृणा या कष्ट भी न हो ।

# तीन गुप्ति

इन्द्रियो का और मन का गोपन करना, ग्रर्थात् उन्हे असत्य प्रवृत्ति से हटाकर ग्राप्ताभिमुख कर लेना, गुप्ति के तीन भेद इस प्रकार हे— जैन धर्म

- सनोगुप्ति मन को अप्रशस्त, अर्जुभ वा कुत्सित मंकल्पो से हटाना।
- २. वचनगुप्ति ग्रसत्य, कर्कज, कठोर, कप्टजनक ग्रथवा ग्रहितकर भाषा के प्रयोग को रोकना।
- ३. कायगुप्ति शरीर को ग्रसत् व्यापारो से निवृत्त करके शुभ व्या-पार में लगाना, उठने बैठने, सीने, जागने ग्रादि शारीगिक कियाग्रो मे यत्ना---सावधानी रखना।

# न्ननाचीर्ण

साधु की साधना का व्यवस्थित रूप से निर्वाह हो, इस प्रयोजन से जैनजास्त्रों मे वावन भ्रनाचीर्णों का उल्लेख कर दिया गया है। श्रनाचीर्ण वह कृत्य है जिनका महर्षि साधको ने ग्राचरण नहीं किया है। ग्रतएव जो ग्रना-चारणीय है, इनमे साधु की लगभग सारी त्याज्य वाह्य चर्या का समावेश हो जाता है। इनका सक्षिप्त परिचय इस प्रकार है—

| १. औद्देशिक   | -           | ग्रपने निमित्त वनाये हुए भोजन, पानी, मकान या             |
|---------------|-------------|----------------------------------------------------------|
|               |             | किसी भी ग्रन्य पदार्थ को ग्रहण करना ।                    |
| २. नित्यपिण्ड |             | हमेगा एक ही घर से ग्राहार लेना, भ्रामरी-वृत्ति           |
|               |             | का ग्राश्रय न लेना ।                                     |
| ३. कीतकृत     | -           | साधु के लिए खरीदी हुई वस्तु ले लेना ।                    |
| ४. ग्रम्याहृत | -           | उपाश्रय मे या जहा साधु ठहरा हो, वहां श्रावक              |
|               |             | <b>ग्राहार ग्रादि लाकर दे ग्रौर उसे ग्रह</b> ण कर लेना । |
| খু. বিমৰ      | त           | रात्रि मे भोजन करना ।                                    |
| ६. स्नान      | <b>Winn</b> | नहाना ।                                                  |
| ७. गंध        |             | इत्र, चन्दन ग्रादि सुगन्धित पदार्थ काम मे लाना ।         |
| ५. माल्य      |             | माला पहनना ।                                             |
| ९. वीजन       |             | पखे, पुट्ठे या वस्त्र ग्रादि से हवा करना ।               |
| १० सन्निवि    | 4044        | दूसरे दिन के लिए भोजन का मग्रह कर रखना ।                 |
| ११. गृहिपात्र | -           | गृहस्थ के पात्र मे ग्राहार करना ।                        |
| १२ राज पिण्ड  |             | राजा के लिए वना पौप्टिक ग्राहार लेना ।                   |
| १३. किमिच्छक  | दान-        | दानशाला ग्रादिमें जाकर सदावर्त लेना, भिखारियो            |
|               |             | को दी जाने वाली भिक्षा मे से हिस्सा वटा लेना ।           |

200

चारित्र और नीतिशास्त्र

| १४. संवाहन -           | शरीर को ग्रानन्द देने वाला तैलमर्दन करना।          |
|------------------------|----------------------------------------------------|
| १५. दन्तधावन           | मजन झादि का प्रयोग करके दातो को चमकदार             |
|                        |                                                    |
| 0.0                    | वनाना ।                                            |
| १६. सप्रश्न -          | गृहस्थो से उनकी निजी पारिवारिक बाते पूछना ।        |
| १७. देहप्रलोकन –       | काच ग्रादि, में मुह देखना।                         |
| १८. ग्रब्टापद -        | जुग्रा खेलना ।                                     |
| १९. नालिक -            | चौपड़ ग्रादि खेलना ।                               |
| २०. छत्रधारण -         | सिर पर छतरी ग्रादि झोढना ।                         |
| २१. चिकित्सा –         | रोग न होने पर भी वलवृद्धि के लिए श्रौषध सेवन       |
|                        | करना । चिकित्सा करवाना ।                           |
| २२. उपानह -            | जूते, खडाऊ, मौजे ग्रादि पहनना ।                    |
| े २३. ज्योतिरारभ -     | दीपक जलाना, चूल्हा जलाना ग्रथवा किसी भी            |
|                        | प्रकार से ग्रग्नि का व्यवहार करना ।                |
| २४. शय्यातरपिण्ड -     | जिसकी ग्राज्ञा लेकर मकान में ठहरा हो, उसके घर      |
|                        | से आहार लेना ।                                     |
| २४. ग्रासन्दी -        | पलग, खाट ग्रादि का उपयोग करना ।                    |
| २६. गृहान्तरनिषद्या-   | रोग, तपरुचर्या जनित दुर्वलता एव वृद्धावस्या ग्रादि |
|                        | विझेष कारण के बिना गृहस्थ के घर मे बैठना ।         |
| २७ गात्रमर्दन          | पीठी म्रादि लगाना ।                                |
| २८. गृहिवैयावृत्य -    | गृहस्थ से पैर दववाने ग्रादि की सैवा लेना या        |
| •                      | उसकी सेवा करना ।                                   |
| २९. जात्याजीविका -     | सजातीय या सगोत्री वनकर ब्राहार ग्रादि प्राप्त      |
|                        | करना ।                                             |
| ३० तप्तानिवृत्ति –     | पूरी तरह उचित न होने पर भी, जल श्रादि ले           |
| c                      | लेना ।                                             |
| ३१. आतुरस्मरण -        | कष्ट ग्राने पर ग्रपने कुटुम्वी जनो का स्मरण।       |
|                        | करना, पत्नी-पुत्र ग्रादि को याद करना ।             |
| ३२. मूली खाना          | -                                                  |
| ३३. ग्रदरख खाना -      |                                                    |
| ३४. इक्षुखड 🗕          | गडेरिया लेना ।                                     |
| ३४. कन्दो का उपभोग करन |                                                    |

२०२

जैन धर्म

| ३६. जडी-वूटी ग्र | ादि काम  | में लाना ।                                    |
|------------------|----------|-----------------------------------------------|
| ३७. सचित्त फल    | खाना ।   |                                               |
| ३८. वीजों का भ   | क्षण करन | TT I                                          |
| ¥8—3¥            |          | सौचल नमक, सैंघा नमक, सामान्य नमक, रोम-        |
|                  |          | देशीय नमक, समुद्री नमक, पाखुखार नमक काम       |
|                  |          | में लेना।                                     |
| ४६. बूपन         |          | <b>शरीर या वस्त्र</b> म्रादि को धूप देना ।    |
| ४७. वमन          |          | निष्कारण मुह मे उंगली डाल कर या ग्रौषध लेकर   |
|                  |          | वमन करना ।                                    |
| ४८-४९. वस्तीक    | र्म –    | गुदामार्ग से कोई वस्तु पेट मे डालकर दस्त करना |
|                  |          | तथा जुलाब लेना ।                              |
| ५०. ग्रजन        | -        | काजल या सुरमा लगाना ।                         |
| ५१. दन्तवर्ण     |          | दांत रगना।                                    |
| ષ્રર.            | -        | शारीरिक वलवृद्धि के लिए कुश्ती म्रादि व्यायाम |
|                  |          | करना ।                                        |

जैन साधु के लिए इन अनाचीर्णो का त्याग करना त्रावश्यक है।

## बारह भावनाएँ

मनुप्य के वाह्य व्यवहार उसके मनोभावो के मूर्त्तरूप होते हैं। अतएच साधना को सजीव वनाने के लिए मन को साधने की ग्रनिवार्य आवश्यकता है। मन को साधने तथा श्रद्धा ग्रौर विरक्ति की स्थिरता ग्रौर वृद्धि के लिए जैन शास्त्रों मे अनुप्रेक्षाग्रो का विधान है। पुन. पुन. चिन्तन करना अनुप्रेक्षा है। इसके वारह प्रकार है —

१ अनित्य भावना—जगत् का प्रत्येक पदार्थं नाशशील है, ग्रनित्य है, घन, वैभव, सत्ता परिवार ग्रादि सव क्षण भगुर है। लक्ष्मी सघ्याकालीन लालिमा की भाति ग्रनित्य है। जीवन जल के बुलबुले के समान है, ग्रौर यौवन वादल की छाया के समान है। इनके नष्ट होने मे विलम्ब नही लगता। इन ग्रनित्य पदार्थो के लिए नित्य ग्रानन्द से वचित होना वुद्धिमत्ता नही है।

२. अझरण भावना—विकराल मृत्यु के पजे मे से कोई किसी को वचा नहीं सकता । ग्रन्तिम समय मे विशाल सैन्य, वल, घन के भण्डार ग्रीर वृहद परिवार कुछ काम नहीं ग्राता । ग्रनएव किसी पर भरोसा करना नादानी है ।

४. एकत्व भावना--जीव त्रकेला ही जन्मता, मरता श्रौर सुख-दुख भोगता है । परलोक की महायात्रा के समय कोई किंसी का साथ नही देता।

५. अन्यत्व भावना--जगत् के समस्त पदार्थों से ग्रात्मा को भिन्न मानना ग्रौर उस भिन्नता का बार-वार चिन्तन करना , ग्रन्यत्वभावना है ।

७. आस्रव भावना—दुखो के कारणो पर विचार करना ग्रासव-भावना है। दुखो का कारण कर्मवन्ध है। कर्मों का वन्ध किन-किन कारणो से होता है ? राग, द्वेष, अज्ञान, मोह, हिसा, ग्रसत्य, ग्रसन्तोष, प्रमाद, कषाय ग्रादि किस प्रकार ग्रात्मा को कर्मों से लिप्त कर देते है ? इत्यादि चिन्तन ग्रास्नव भावना है।

८. संवर भावना--दु खो के एव कर्मवन्ध के कारणो का किम प्रकार निरोध किया जा सकता है। यह चिन्तन करना सवरभावना है।

९. निर्जरा भावना—जो कर्म पहले वन्ध चुके है, उन्हे किस प्रकार नप्ट किया जा सकता है, इस प्रकार का चिन्तन करना निर्जरा भावना है।

**१०. लोकभावना**----नोक के पुरुषाकार स्वरूप का चिन्तन करना, लोकभावना है।

११. वोधिदुर्लभ भावना—जिससे ग्रात्मा का उत्थान होता है, जिनमे सार ग्रसार का विवेक प्राप्त होता है ग्रीर जिसके प्रभाव से ग्रात्मा मुक्ति प्राप्त करने मे समर्थ बनता है, वह ज्ञान वोधि कहलाता है। उसकी दुर्लभता का विचार करना वोधिदुर्लभ भावना है।

१२ धर्मभावना---धर्म के स्वरूप का ग्रौर उनकी महिमा का चिन्तन करना धर्मभावना है।

#### चार भावना

इन वारह भावनात्रो के त्रतिरिक्त साघक के जीवन को उन्नति के शिखर की ग्रोर ले जाने के लिए चार भावनाए ग्रीर है—मैत्री, प्रमोद, कन्णा, ग्रीर मब्यस्थ।

१. मैत्री-भावना—जव तक सावक के अन्त.करण में प्राणीमात्र के प्रति मैत्री का भाव विकसित नहीं होता, तव तक अहिंसा का पालन भी नहीं हो सकता दूसरों के प्रति आत्मीयता के भाव की स्थापना और अपनी तरह दूसरों को दुव्वी न करने की वृत्ति, अथवा बच्छा, मैत्री कहलाती है। मैत्री भावना का विकान होने पर मनुष्य दूसरे का कष्ट देखकर छटपटाने लगता है, और उनका निवारण करने लिएकोई कसर नहीं रखता है।

मनुप्य की हृदय भूमिका जव मैत्रीभाव से मुसस्इत हो जानी है, तभी उसमें ग्रहिंमा सत्य ग्रादि के पौबे पनपते है । उसके ग्रन्न करण से ग्रनायाम ही यह बब्द फूट पडते है—

> मित्ती मे सब्वे भूएसु। वैरं मज्झं ण केणई ॥

२. प्रमोद भावना—-गुणी जनो को देखकर ग्रन्त करण मे उल्लास होना प्रमोदभावना है। प्राय. मनुप्य मे एक मानसिक दुर्वलता देखी जाती है। वह यह कि एक मनुप्य ग्रपने से ग्रागे वढे हुए मनुष्य को देखकर ईर्ष्या करता है। यही नहीं, कभी-कभी ईर्प्या से प्रेरित होकर वह उसे गिराने का भी प्रयत्न करता है। जब तक इस प्रवृत्ति का नाज न हो जाय, ग्रहिंसा ग्रौर सत्य ग्रादि टिक नही मकते। इम दुर्वृत्ति को नष्ट करने के लिए प्रमोदभावना का विघान किया गया है। ३ कारुण्य-भावना—पीड़ित प्राणी को देखकर हृदय मे अनुकम्पा होना पीड़ा का निवारण करने के लिए यथोचित प्रयत्न करना करुणा-भावना है। करुणा भावना के अभाव मे अहिसा आदि व्रत मुरक्षित नही रह सकते। मन मे जब करुणा भावना सजीव हो उठती है तो मनुष्य अपने किसी व्यवहार अथवा विचार से किसी को कष्ट नही पहुचा सकता। यही नही, किसी दूसरे निमित्त से कप्ट पाने वाले की उपेक्षा भी वह नही कर मकता।

४. मव्यस्यभावना-जिनसे विचारो का मेल नही खाता ग्रथवा जो सर्वथा संस्कारहीन है, किसी भी प्रकार की सद्वस्तु को ग्रहण करने के योग्य नही है, जो गलत राह पर चला जा रहा है ग्रौर सुघारने तथा सही रास्ते पर लग्ने का प्रयत्न सफल नही हो रहा है, उसके प्रति उपेक्षाभाव रखना मध्यस्थ भावना है।

मनुप्य मे प्राय ग्रसहिष्णुता का भाव देखा जाता है। वह ग्रपने विरोधी या विरोध को सहन नही कर पाता। मतभेद के साथ मन-भेद होते देर नही लगती। किन्तु यह भी एक प्रकार की दुर्बलता है। इस दुर्बलता को दूर करने के लिए माध्यस्थभाव जगाना ग्रावश्यक है। इस भावना से विरोधी विचार मनुष्य को क्षुव्य नहीं करता ग्रीर उसका समभाव सुरक्षित बना रहता है।

यह चार भावनाए ग्रानन्द का निर्मल निर्झर है। मनुष्य का जो ग्रान्त-रिक सताप जीतल पवन, चन्दन-लेप या चन्द्रमा की ग्रह्लादजनक किरणो से भी जान्त नही हो सकता, उसे ज्ञान्त करती है। इन भावनाग्रो से जीवन विराट् ग्रीर समग्र वनता है। जिन ग्राघ्यात्मिक गुणो के विकास के लिए साधना का पथ ग्रंगीकार किया जाता है उनके विकास में यह उपयोगी सिद्ध होती है।

## दशविध धर्म

यद्यपि जीव ग्रपने जुद्ध स्वरूप को प्राप्त न कर सकने के कारण जन्म-मरण के चक्र में पडा है, फिर भी स्वभाव से वह ग्रमरत्व का स्वामी है। मरना जसका स्वभाव नहीं है। ग्रपने इस स्वभाव के प्रति ग्रव्यक्त ग्राकर्षण होने से ही जीव को मरना ग्रनिष्ट है। ग्रन्यान्य जीवधारियों में तो विवेक का विकास नही है, मगर मनुष्य विकसित प्राणी है। उसके सामने भविष्य का चित्र रहता है। वह जानता है कि इस जीवन का ग्रन्त ग्रवश्यम्भावी है। ग्रतएव वह जव शरीर से ग्रमर रहना ग्रसम्भव समझता है, तो किसी दूसरे रूप में ग्रमर होने का प्रयत्न करता है। कोई कीर्ति को चिरस्थायी बना कर ग्रमर रहना चाहता है, कोई सन्तान परम्परा के रूप में ग्रपने नाम पर विजयस्तम्भ वनाना, ग्रथवा दूसरे स्मारक खडे करना, यह सव प्रमर वनने की ग्रान्तरिक प्रेरणा का ही फल है। मगर खेद है कि कोई भी भौतिक पदार्थ मनुप्य की इस ग्रभिलापा को तृप्त नही कर सकता। भौतिक पदार्थ सव नाजञील है, और जो स्वयं नाज-जील है, वह दूसरे को ग्रमर कैंसे बना सकता है।

हा, ग्रमरत्व प्रदान करने की शक्ति है कर्म में । जैनशास्त्र कहते है कि दजविव धर्म मनुष्य को भ्रमर बनाता हे । इसी कारण जैन साधुग्रों के लिए इनका पालन करना ग्रावश्यक वतलाया गया है । उसका संक्षिप्त स्वरूप यह है—

१ क्षमा—क्षमा ग्रहिसा घर्म का एक विभाग है। ग्रपरावी को क्षमा देने ग्रीर ग्रपने ग्रपराघ के लिए क्षमा याचना करने से जीवन दिव्य वन जाता है।

जैनशास्त्र में साधु के लिए दृढतापूर्वक क्षमा याचना करने का विधान है। शास्त्र कहता है सावुग्रो ! तुमसे किसी का ग्रपराध हो गया हो तो सारे काम छोड को ग्रोर सव से पहले क्षमा मागो। जव तक क्षमा न मांग लो; भोजन मत करो, गौच मत करो ग्रीर स्वाघ्याय मत करो। क्षमा याचना करने से पहले मुह का थूक गले न उतारो।

तीर्थकरो के इस कठोर विधान का परिणाम यह है कि न केवल जन में ही वरन श्रावक में भी, क्षमायाचना की परम्परा ग्रव तक ग्रक्षुण्ण रूप से चली ग्रा रही है। वे प्रतिदिन, प्रति पखवाड़े, प्रति चौमासी ग्रौर प्रतिवर्ष खुले हृदय से ग्रपने ग्रपराधों के लिए क्षमायाचना करते हैं। जैनो का सवसे वडा धार्मिक पर्व, जो पर्यू पण के नाम से विख्यात है, क्षमा याचना का ही पर्व है। उस नमय समस्त जैन मुनि ग्रौर श्रावक सभी जीवो से ग्रपने से ज्ञात-ग्रज्ञात सभी ग्रपराधो के लिए विनम्रभाव से क्षमा मांगते है।

माईव धर्म की सिद्धि के लिए जाति, कुल, घन, वैभव, सत्ता वल, बुद्धि

१. हरिभद्र सूरि द्वारा उद्धृत, संग्रहणी गाथा, समवायांग १० समभाव स्थानांग सूत्र ।

२०६

श्रुति ग्रौर तपस्या ग्रादि के मद का त्याग करना ग्रावब्यक है। ग्रपने ग्रापको ऊची जाति ग्रौर उच्च कुल का समझ कर दूसरो के प्रति हीनता का भाव रखता इसी प्रकार धन, वैभव ग्रादि के घमण्ड में ग्राकर किसी को तुच्छ समझना मद है। साधु सब प्रकार के मदो का त्याग करके मार्दव धर्म की ग्राराधना करते है।

३ आर्जव—ऋजुता ग्रथवा सरलता को ग्रार्जव कहते है। विचार, चाणी ग्रीर व्यवहार की एकरूपता होने पर इस धर्म की साधना होती है। इस की साधना के लिए कुटिलता का त्याग करना अनिवार्य है।

ग्रार्जव धर्म समाज में पारस्परिक विश्वास के लिए जितना ग्रावश्यक है उतना ही बुद्धि की निर्मलता के लिए भी ग्रार्जव से निर्मल वनी हुई बुद्धि वस्तु के सत्य स्वरूप को ग्रहण करने में समर्थ होती है। कुटिलता के त्यागी पुरुप को किसी प्रकार का छल कपट प्रपच नही करना पडता। उसका चित्त शान्त, कलुपताहीन ग्रीर सरल रहता है।

¥ शौच---लोभ का त्याग करना शौच धर्म है। साधक के जीवन मे रहा हुग्रा तुच्छ पदार्थ का लोभभी ग्रनर्थकारक होता है, लोभ से सभी सद्गुण नप्ट हो जाते है। ग्रतएव साधक को शिष्य लोभ, कीर्तिलोभ, ग्रौर प्रतिष्ठा लोभ से भी दूर रहना होता है। धन-सम्पत्ति ग्रादि भौतिक पदाथो का लोभ तो उसे स्पर्श कर ही नही सकता।

५. सत्य---पाच श्रणुव्रतो एव महाव्रतो के विवेचन मे सत्य उल्लेख किया जा चुका है। मूल व्रतो मे सत्य की गणना करके भी पुन दश धर्मों में उसे स्थान देना, सत्य के विशिष्ट महत्व का वोधक है। जैन शास्त्रो मे वडे ही मार्मिक ग्रौर प्रभावशाली शब्दो मे सत्य की महिमा बखानी गई है। प्रश्न व्या-करण शास्त्र मे कहा है----

"जं सच्चं तं खु भगवं ।" "ग्रर्थात् सत्य ही भगवान् है।"

इसके परुचात् सत्य का महत्व दिखलाते हुए कहा है—सत्य ही लोक मे सारभूत वस्तु है। वह महासमुद्र से भी ग्रधिक गम्भीर है, मेरु पर्वत से भी ग्रधिक स्थिर है। चन्द्र मण्डल से भी ग्रधिक सौम्य है। सूर्य मण्डल से मी ग्रधिक तेजस्वी है। ञरत्कालीन ग्राकाश से भी ग्रधिक निर्मल है ग्रीर गन्धमादन पर्वत से भी ग्रधिक सौरभवान है।

६. संयम--मनोवृत्तियो पर, हृदय में उत्पन्न होने वाली कामनाय्रों पर' इन्द्रियो पर, य्रकु्श रखना सयम है । पाइचात्य विचारधारा से प्रेरित कई भारतीय जन भी ग्राज लालसाग्रो की तृप्ति मे जीवन का उत्कर्प समझ बैठे हैं। इच्छाग्रो का दमन करना वे पौरुष-हीनता का चिन्ह मानते हैं। मगर इस आन्त घारणा का परिणाम हमारे सामने है। मानव जाति की ग्रावश्यकताए दिनोदिन वढती जा रही है, ग्रांर मनुष्य उनकी पूर्ति की मृगतृष्णा मे परेगान हो रहा है। निरंकुश कामनाग्रो की वदीलल ही समार नाना प्रकार के सवर्षों का ग्रखाडा वन रहा है। कोई नहीं जानना कि मनुष्य की कामना किस केन्द्र पर जा थमेगी ग्रीर कव मनुष्य की परेगानियों ग्रांर सघर्षों की इतिश्री होगी ? यह जानना सम्भव भी नही है। क्यों---

#### "इच्छा हु आगास समा अणंतिया।"

जैसे ग्राकाश ग्रनन्त है, उसी प्रकार इच्छाएं भी ग्रनन्त हैं । एक इच्छा की पूर्ति होने से पहले ही ग्रनेक नवीन इच्छाग्रो का प्राटुर्भाव हो जाता है ।

स्पप्ट है कि मन श्रौर इन्द्रियो को सयत किए विना श्रौर लालसाओ को कावू में किए विना, न व्यक्ति के जीवन मे तुप्टि ग्रा सकती है, श्रौर न समाज, राप्ट्र या विश्व मे ही शान्ति स्थापित हो सकती है। ग्रतएव जैसे ग्राघ्या-रिमक उन्नति के लिए सयम की ग्रावश्यकता है, उसी प्रकार लौकिक सम-स्याग्रो को सुलझाने के लिए भी वह श्रनिवार्य है। भगवान् महावीर हमारा पथ प्रदर्शन करते हुए कहते हैं---

#### "कामे कमाहो, कमियं खु टुक्खं।"

ग्रयत्---ग्रगर तुमने कामनात्रो को लांघ लिया, तो दुखो को भी लांघ लिया।

७. तप---जैनधर्म मे तप को महत्वपूर्ण स्थान प्राप्त है। तपस्या के द्वारा समस्त कार्य सिद्ध होते है, तप ग्रसाधारण मगल है। भगवान् महावीर ने ग्रपने समय मे प्रचलित तपस्या के सकीर्ण रूप की विशालता प्रदान की है, उस समय मे घूनी तपना, काटो पर लेटना, गर्मी के दिनो मे घूप में खडा हो जाना, शीत मे जलागय मे प्रवेश करना ग्रादि कायक्लेज ही प्रायः तप समझा जाता था। पर जैन-दृष्टि सकुचित ग्रीर वहिर्मु खी नही है। उनके ग्रनुसार ग्रात्मा के गूणो का पोपण करने वाला तप ही वास्तविक तप है। इस कारण जैनशास्त्री मे तप के दो विभाग कर टिए गए है---बाह्य ग्रीर ग्राम्यन्तर। उपवास करना, कम खाना, ग्रमुक रस ग्रथवा ग्रमुक वस्तु का त्याग कर देना ग्रादि बाह्य तप है, ग्रार ग्रपनी भूलो एव ग्रपने ग्रपराधो के लिए प्रायश्चित करना, गुन्जनो का विनय करना, सेवा करना, स्वाच्याय करना ग्रौर उस्सर्ग (त्याग) करना ग्रन्तरग तप है।

९ अकिचनता—किमी भी वस्तु पर ममत्व न होना, किसी भी पदार्थ को ग्रपना न समझना, ग्रौर फूटी कौडी भी ग्रपने प्रधिकार मे न रखना ग्रकिंच-नता है। ममत्व समस्त दुखो का मूल है। जव पर-पदार्थ को ग्रपना माना जाता है नो उसके विनाज या वियोग से दुग्व होता है। जो किसी भी पदार्थ को ग्रपना नही मानता, उसे दुख ही क्या ? दुख का मूल ममता ग्रौर सुख का मृल समता है।

१०. ब्रह्मचर्य--मव प्रकार के विषयविकार से दूर रहकर ब्रह्म ग्रथति ग्रात्मा मे विहार करना ब्रह्मचर्य है। व्रतो के प्रकरण में इसका विचार किया जा चुका है।

इन दश धर्मों का पालन करना मुनियो के लिए परमावब्यक है। श्रावको को भी ग्रपनी शक्ति के ग्रनुसार पालन करना चाहिए। व्यक्ति और समर्थिट की शक्ति के लिए यह धर्म कितने ग्रावश्यक ह, यह वात इन पर विचार करने मे गहज समझी जाती है।<sup>9</sup>

#### निर्यन्थो के प्रकार

ग्रात्मा ग्रनादिकाल से विकारग्रस्त चला ग्रा रहा है। दीर्घकालीन सस्कारो में ऊपर उठना भी कठिन होता है, ग्रनादि कालीन तस्कारो से सर्वथा ऊपर उठ जाना कितना कठिन है, यह कल्पना कर लेना सरल है। प्रयत्न करते-करते ग्रौर निरन्तर सावधान रहने-रहने भी भूतकालीन सस्कार कभी-कभी उभर

१ मनुस्मृति और विष्णुपुराण में भी यति धर्म के दज्ञ भेदो के नाम मे इनका वर्णन किया गया है। यति ज्ञब्द से श्रमण धर्मो का ही बोध होता है। म्राते है और इस कारण साधु जीवन की साधना में तरतमता होना म्रनिवार्य है। इस तारतम्य को लेकर जैनशास्त्रो में निर्ग्रन्थ श्रमणों का म्रनेक प्रकार से वर्गीकरण किया गया है। उनमें से यहा श्रमणों के पाच मेदो का उल्लेख कर देना उचित प्रतीत होता है। ये पाच ' प्रकार के श्रमण-निर्ग्रन्थ यह है—

१ पुलाकनिर्ग्रन्थ--गेहू की फसल काट कर उसका ढेर किया जाता है, तो उसमे दाने कम ग्रौर इतर भाग भ्रधिक होता है, उसी प्रकार जिस निर्ग्रन्थ मे गुणो की ग्रपेक्षा दोषो की मात्रा श्रधिक विद्यमान है, वह पुलाक कहलाता है।

२ वकुक्कानिर्ग्रन्थ---गेहू की कटी हुई पुग्राल को ग्रलग कर दिया जाय, ग्रोर वाले-वाले ग्रलग छाट ली जाये, तो घास ग्रपेक्षाकृत थोड़ा रह जाता है, फिर भी दानो से ग्रधिक ही होता है। इसी प्रकार जिस निर्ग्रन्थ मे पुलाक की ग्रपेक्षा ग्रधिक गुण है। फिर भी दोषों की ग्रपेक्षा गुणो की मात्रा ग्रधिक नही वट सकी, वह बकु्जनिर्ग्रन्थ कहलाता है।

३ कुन्नोलनिर्ग्रन्थ---कषायकुन्नील निर्ग्रन्थो मे दो श्रेणिया होती है कपाय कुन्नील और प्रतिसेवना कुन्नील । कपायकुन्नील निर्ग्रन्थ सयम पालता है, ज्ञानाभ्यास करता है और यथाशक्ति तपस्या करता है, फिर भी उसके ग्रन्त करण मे कपाय उमड ग्राता है । कपाय को दबाने का प्रयत्न करने पर भी वह पूरा सफल नही होता । वह कटुक वचन और निन्दा सुनकर कुद्ध हो जाता है । आत्म प्रगसा सुनकर ग्रभिमान करता है और जिप्य तथा सूत्र के लोभ से छुट-कारा नही पाता ।

प्रतिसेवना क्रुशोल निर्ग्रन्थ—-प्रतिसेवना कुशील निग्रंन्थ ज्ञान की सम्यक् प्रकार से ग्राराधना नही करता, दर्शन का विराधक होता है ग्रौर चारित्र का तथा लिग की विराधकता का भी उसमे दोप हो सकता है, ग्रौर वह तपादि का नियाणा भी कर लेता है इसी लिए उसे प्रतिसेवना कुञील कहते है।

५ निर्ग्रन्य---निर्ग्रन्थ जो अपनी सावना के अन्तिम शिखर पर पहुचने ही वाले है, जो मर्वज्ञ-सर्वदर्जी वनने ही वाले है, वे साधु निर्ग्रन्थ कहलाते है ।

> १. पंच णियंठा पण्णत्ता-पुलाए, वउसे, कुसले, णियंठे सिणाए, भगवती ३० २५, उ० ६।

#### चारित्र और नीतिशास्त्र

५. स्नातकनिर्ग्रन्थ--जिनकी साधना फलित हो चुकी है, जो समस्त ग्रात्मिक विकारो को नण्ट करके वीतराग, सर्वज्ञ, सर्वदर्शी हो चुके है, जिन्हे जीवन्मुक्त दशा प्राप्त हो चुकी है, वे ग्ररिहन्त स्नातकनिर्ग्रन्थ कहलाते है ।

#### भ्रावज्यक क्रिया

चाहे अणुवती साधक हो, चाहे महाव्रती, उसे अपनी साधना को अग्रसर करने के लिए नित्य नयी स्फूर्ति, और प्रेरणा मिलनी चाहिए। इससे साधना पीछे न हट कर आगे वढनी जाती है। इस उद्देव्य की पूर्ति के लिए जैनजास्त्रो में कुछ निन्यकृत्यों का विधान है। जिन्हें श्रावक और साधु दोनो करते हैं। वह नित्यकृत्य छह है। वह इतने आवव्यक माने गये हैं कि जैनज्ञास्त्रो में उन्हें आव-ध्यक नाम में ही अभिहित किया गया है। उनका दिग्दर्जन यो है---

१ सामायिक--- <sup>1</sup> राग-द्वेपमय विचारो से चित्तवृत्ति को पृथक् करके मध्यस्थ भाव मे रहना सामायिक है। समस्त पापमय कियाग्रो का त्याग करके दो घडी पर्यन्त समभाव के सरोवर मे अवगाहन करना श्रावक की सामायिक किया है। साघु की सामायिक जीवन पर्यन्त रहती है। क्योकि साधु सदैव सम-भाव मे रमण करते है।

२ स्तवन---तीर्थकरो के गुणो का कीर्तन करना । तीर्थकर देव यादर्श महापुरुष हैं। जिन्होने यात्मजुद्धि का चरम रूप हमारे सामने प्रस्तुत किया है। उनके गुणो के कीर्तन से, कीर्तन करने वाले को ग्रपने निज के स्वाभाविक गुणो का परिचय एव स्मरण होता है। उन गुणो को प्राप्त करने की प्रेग्णा मिलती है और दृष्टि निर्मल होती है।

३ वन्दना---पूजनीय पुरुषो के प्रति मन, वचन, काय के द्वारा ग्रादर प्रकट करना वन्दना है । पाच परमेष्ठी पूजनीय है ।

४. प्रतिक्रमण---प्रतिक्रमण जब्द का ग्रर्थ है---पीछे फिरना, लौटना। तात्पर्य यह है कि प्रमाद के कारण शुभ सकल्प से विचलित होकर ग्रगुभ सकल्प मे चले जाने पर पुन शुभ सकल्प की ग्रोर ग्राना प्रतिक्रमण कहलाता है। इस ग्रावश्यक किया मे ग्रगीकार किए हुए व्रतो मे त्रुटिया, भूले हो गई हो, उनका चिन्तन करके पश्चात्ताप किया जाता है।

#### १ आवश्यक सूत्र ।

साधु श्रौर श्रावक के व्रत पृथक्-पृथक् है, ग्रतएव दोनो का प्रतिकमणभी भिन्न-भिन्न है।

प्रतिक्रमण के पाच भेद है---

१ दैवसिक, २ रात्रिक, ३. पाक्षिक, ४ चतुर्मासिक ग्रौर ५. सावत्सरिक ।

दिन भर मे हुए दोपो का सघ्यासमय चिन्तन करना (प्रतिक्रमण करना) दैवसिक और रात्रि सबधी दोपो का प्रात काल चिन्तन करना रात्रिक प्रतिक्रमण कहलाता है। पन्द्रह दिन के दोपो का चिन्तन करना पाक्षिक, चार मास के दोषो का चिन्तन करना चातुर्मासिक और वर्ष भर के दोपो का प्रति-कमण करना, सांवत्सरिक प्रतिक्रमण है।

दैवसिक और रात्रिक प्रतिक्रमण प्रतिदिन सन्ध्या और प्रात समय किए जाते है। पाक्षिक प्रतिक्रमण पूर्णिमा और ग्रमावस्या के दिन सध्यासमय, चातुर्मासिक ग्रापाढी. कार्तिकी और फाल्गुनी पूर्णिमा को तथा सावत्सरिक प्रति-कमण भाद्रपद मास में पर्यूषण पर्व के ग्रन्तिम दिन किया जाता है।

६ प्रत्याख्यान--इच्छाग्रो का निरोध करने के लिए प्रत्याख्यान (न्याग) किया जाता है। ग्राहार, वस्त्र, धन ग्रादि बाह्य पदार्थों का त्याग करना, द्रव्य-प्रत्याख्यान ग्रोर राग-द्वेष, ग्रज्ञान, मिथ्यात्व ग्रादि का त्याग करना भाव प्रत्याख्यान है।

#### साधना को कठोरता

जैन श्रमण की आचार-पद्धति ससार मे मुक्तिसाधना की कठोरतम प्रणाली है। केशलुचन, भूमिशौय्या, पैदल विहार, अनियत वास अर्थात वर्षाकाल को छोड कर ग्राम नगर मे एक मास अथवा सात दिन से अधिक न ठहरना, फूटी कौडी भी पास में न रखना, साथ ही इन्द्रियो पर विजय प्राप्त करने के लिए सतत जागृत रहना, अन्तःकरण मे कलुपता न आने देना, भूख-प्यास-सर्दी-गर्मी डाल-मच्छर का दशन आदि के कप्टो को धैर्य के साथ सहन करना, हमेशा हरेक वस्तु याचन करके ही ग्रहण करना, आहार-पानी का लाभ न होने पर विषाट न करके उसे तपस्या का लाभ मान लेना आदि ऐसी चर्या है, जिसके लिए जीवन को एक खास तरह के साचे में ढालने की ग्रावब्यकता होती है।

#### साधना का ग्राधार

इनसे पहले साधु-जीवन की चर्या का जो उल्लेख किया गया है, उससे पाठक को यह स्वाल अवव्य आ जाएगा कि जैन-साधु वैराग्य और त्याग की साक्षात् प्रतिमा होता है। उस के त्याग-वैराग्य का आघार क्या है ? यह **प्रस्न** गडा हो सकना है। इस का उत्तर जास्त्रो में दिया गया है।

वाम्तव में इम उग्र सावना का उद्देश्य आत्म-शुद्धि है। आत्मा अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अमीम आनन्द और विराट् चेतना का धनी होकर भी कर्म उपाधि के कारण सासारिक टु.ख का भाजन बन रहा है। कर्म की उपाधि इस साधना के विना नप्ट नही हो सकती। इसी कारण साबु इस सावना को स्वेच्छापूर्वक मगीकार करता है।

वैराग्य की क्षणिक तरग में वह कर साधु वन जाने से काम नही चलता। ऐमा करने वाला व्यक्ति न इधर का श्रौर न उधर का ही रहता है, ऐसे श्रस्थिर-चित्त लोगो को सावघान करते हुए भगवान् महावीर ने कहा है—"तू जिस श्रद्धा के साथ घर छोडकर निकला है, जीवन के यन्तिम श्वास तक उसी श्रद्धा का निर्वाह कर।"

जिस श्रद्धा ग्रीर विरग्ति से प्रेरित होकर मनुष्य श्रमणत्व ग्रगीकार करता है, जीवन-पर्यन्त उसको स्थायी बनाए रखना सावारण वात नही । उसके लिए श्रमण को क्षण भर का भी प्रमाद न करके निरन्तर जागृत रहना पडता है । भगवान् महावीर ने कहा है—

#### सुत्ता अमुणो, मुणिणो सया जागरंति, आचाराग ।

''जो प्रमाद में पड जाता है, वह मुनित्व से च्युत हो जाता है, ग्रतएव मुनिजन सदैव जागते रहते है।" सतन जागृति को बनाए रखने के लिए जैन-शास्त्रो में साथुग्रो के लिए विविध उपायो का निर्देश किया गया है। जिनका जिस्तार-भय से यहा उल्लेख नही किया जा रहा है।

And and the

मृत्युकला (संलेखनाव्रत)

जैनदृष्टि के अनुसार धर्म एक कला है और धर्मकला का स्थान समस्त कलायों में सर्वोपरि है। "सब्बा कला धम्मकला जिणई" अर्थात् धर्मकला सब कला को जीतती है। धर्मकला जैसे सर्वोच्च है, उसी प्रकार सर्वव्यापक भी है। जैसे जीवन के प्रत्येक ब्यापार में वह ओत-प्रोत रहनी चाहिए, उसी प्रकार मृत्यु में भी जगत् के सभी धर्मोपदेप्टायों और नीतिप्रणेतायों ने जीवन की कला का रूप मानव जाति के समक्ष प्रस्तुत करने का प्रयास किया है। मगर मृत्यु जो जीवन का ही दूसरा पहलू या यनिवार्य परिणाम है—की कला का सुन्दर निव्द्यान भगवान् महावीर ने कराया है, जैसा ग्रन्यत्र कही देखने को नहीं मिलता है।

मृत्यू की कल्पना भी अन्यन्न भयावह है। सभवत संमार में अधिक से अधिक भयकर कोई वस्तु है, तो वह मौत ही है। पर भगवान् महावीर जैसे अनूठे कलाकार ने उसे भी उन्क्रण्ट कला का रूप प्रदान किया है। उस कला की साधना में सफल्प्ता प्राप्त कर लेने वाला साधक ही अपनी साधना में उत्तीर्ण समझा जाता है। जीवन कला की साधना के पञ्चात् भी मृत्युकला की साधना मे जो असफल हो जाता है, वह सिद्धि से वचित ही रह जाता है।

भगवान् महावीर ने कहा है— "मत्यु से भयभीत होना ग्रज्ञान का फल है। मृत्यु कोई विकराल दैत्य नहीं है। मृत्यु मनुष्य का मित्र है ग्रौर उसे जीवन भर की कठिन सावना को सत्फल की ग्रोर ले जाती है। मृत्यु सहायक न वने तो मनुष्य ऐहिक धर्मानुष्ठान का पारलीकिक फल-स्वर्ग ग्रौर मोक्ष-कैसे प्राप्त कर सकता है?"

कारागार से मनुष्य को मुक्त करने वाला उपकारक होता है । तो इस शरीर के कारागार से छुड़ा देने वाली मृत्यु को क्यो न उपकारक माना जाय ।

इस कृमिकुल से सकुल एव जर्जर देह रूपी पिजडे से निकालकर दिव्य देह प्रदान करने वाली मृत्यू से ग्रधिक उपकारक ग्रौर कौन हो सकता है ?

वस्तुत. मृत्यु कोई कप्टकर व्यापार नही बरन् टूटी-फूटी झोपडी को छोड़कर नवीन सकान में निवास करने के समान एक ग्रानन्दप्रद व्यापार है। किन्तु ग्रज्ञान जनिन समता इस नर्फ के व्यापार को घाटे का व्यापार बना देता है, ग्रौर ग्रज्ञानी जीव को ग्रपने परिवार ग्रौर भोगसाधनों के विछोह की कल्पना करके मृत्यु के समय हाय-हाय करना हे, तड़पता है, छटपटाता है ग्रौर

आकुल-व्यानुल हो जाना है, परन्तु नत्त्वदर्शी पुग्प यनासकत होने के कारण मध्यरवभाव में स्थिर रहता है और जीवन भर की साधना के मन्दिर पर स्वर्ण-मल्या चटा लेता है। वह परम झान्त एव निराकुल भाव से अपनी जीवन यात्रा उर्री करता है. और इस प्रकार ग्राने वर्तमान को ही नहीं, भविष्य को भी मगलमय बना लेता है। सबस त्रौर वर्म मर्यादाओं में आवद जीवन ही सर्वोत्हाट जीवन है। जमणधम का कठोर साधना से जीवन की उद्दाम श्रीर उत्त्यू खल वृत्तियों का नियन्त्रित करना भयमी पुरुष के लिए आवञ्यक है। जैन धर्म जीवन ने पनायनवादी नीति पर विच्वास नहीं रखता, अपितु सयम ग्रीर नतोप, न्वाघ्याय ग्रोर नम धिवेक ग्रोर वैराग्य द्वारा इगी जीवन में ग्राघ्यात्मिक धनितयों का विकास सर्वजपद पा लेता ही, वह ध्येय सिद्धि मानता है। जैनधर्म जहना कि "जब तक जीम्रो, विवेक सौर मानन्द से जीम्रो, व्यान स्रीर समाधि की नन्मयना में जीग्रो, ग्रहिंना ग्रीर सत्य के प्रमार के लिए जीग्रो, ग्रौर जब मृत्यु झावे तो प्रात्म-साधना की पूर्णता के लिए, पुनर्जन्म मे अपने आव्यात्मिक लक्ष्यनिद्धि के लिए ग्रयवा मोक्ष के लिए, मत्यु का भी, समाधिपूर्वक वरण करो। मृन्यू के स्राने से मन की एकाग्रता, प्यान तन्मयता तथा तदाकारता का आनन्द लो। किन्तु जगत् मे जीवन को ऐच्छिक इप्ट, प्रिय और मुखद समझा गया है, ग्रीर मृत्यु को म्रप्रिय, भयावह, तया ग्रनिप्टकारक माना गया हे । यही कारण है कि मृत्यु के समय सायक यदि मोह का त्याग न कर पाया तो जीवन की साधना पर कालिय पुत जाती है और दोनो जन्म वर्वाद हो जाते है। भगवान् ने मृत्यु विज्ञान के विशद विवेचन में मृत्यु के भी १७ प्रकार वताये हैं ---

| ?  | ग्रावीचिमरण   |   | क्षण-क्षण मे ग्रायुक्षय होती है, यह क्षण-क्षण |
|----|---------------|---|-----------------------------------------------|
|    |               |   | का मरण है, मृत्यु ।                           |
| २  | तद् भवमरण     |   | गरीर का ग्रन्त, देहान्त हो जाना ।             |
| З, | ग्रवभि मरण    |   | ग्रायुपूर्ण होने पर मृत्यु का होना ।          |
| ۲. | ग्राद्यन्तमरण | - | दोनो भवो मे एक ही प्रकार की मत्यु का          |
|    |               |   | होना ।                                        |
| X  | वालमरण        |   | ज्ञानदर्शन हीन होकर विप-भक्षण ग्रादि से       |
|    |               |   | मरना ।                                        |
| દ્ | पण्डित मरण    | - | समाधि भाव के माथ देह त्याग करना ।             |
| 9. | श्रारान मरण   |   | सयम पुष्ट होकर मरना ।                         |
|    | तालपणिरत मरण  |   | श्रावकपने में मरण ग्रर्थात ग्रणव्रत ही धारण   |

#### कर मरना।

| ĉ.    | सशल्य मरण      |         | परलोक की सुखाशा के साथ या मन मे कपट           |
|-------|----------------|---------|-----------------------------------------------|
|       |                |         | लेकर मरना।                                    |
| १०.   | प्रमाद मरण     |         | सकल्प विकल्प से मुक्त होकर जीवन त्याग         |
|       |                |         | करना ।                                        |
| ११.   | वगात् मत्यु    |         | इन्द्रियाधीन ग्रथवा कषायार्थान होकर मरना      |
| १२.   | विपुल मरण      |         | सयमशील व्रत ग्रादि पालन मे ग्रसमर्थता         |
|       |                |         | देख ग्रपवात करना ।                            |
| १३.   | गृद्ववृष्ठ मरण |         | युद्ध के मैदान में लडते हुए मरना ।            |
| १४.   | भक्तपान मरण    | ····· * | ै विधिपूर्वक त्याग करके मरना ।                |
| ૧૫.   | इगित मरण       | ******  | समाधिपूर्वक मरण ।                             |
| ર્ટ્. | पादोप गमन मरण  | ting.   | ग्राहार म्रादि त्याग कर वृक्ष के समाननिश्चल । |
|       |                |         | भाव से मरना ।                                 |
| १७.   | . केवलि मरण    |         | केवल ज्ञान हो जाने के वाद निर्वाण प्राप्ति ।  |

जन ६म

२१६

इन मृत्यु के भेदो मे वालपण्डित मरण, पण्डित मरण तथा अन्तिम शेप के चार मरण, जैनधर्माबुकूल मरण है। जैनधर्म ने मृत्यु के समय समाधि मरण के निमित्त ग्रम्थस्त हो जाने के लिए सथारा, सल्लेखना, तथा सस्तारक-विस्तार पर सोने के सगय रात्रि को भी सागारी सथारा करने का विद्यान किया है। प्रति-रात्रि इस प्रकार सथारा करने से समाधि मरण की कला का जान भी हो जाता है, और ग्रकस्मात् सोते-सोते ही मत्यु हो जाये तो जगत् के मोह की पाप किया भी नही लगती। इस सथारे मे प्रन्तर इतना ही होता है कि यह सागारी सथारा कहलाता है, ग्रर्थात् मोकर उठने पर, ग्रथवा रोग शान्त हो जाने पर, कप्ट विकल जाने पर यह नियम समाप्त किया जा सकता है। क्योकि सथारे की मर्यादा लेने पर व्यक्ति का जगत् की ग्रथवा ग्रपनी ही किसी भी उपाधि पर ग्रधिकार नही रहता। मृत्यु कला मे शिक्षा भी यही दी जाती है जिससे मरने के समय साधक ममत्व का पूर्णत त्याग कर सके। इसी लिए सभी प्रकार की मृत्यु मे से समाधि मरण को ही श्रेष्ठ माना गया है।

यह विवेकयुक्त समाधिमरण, पण्डितमरण और सकाममरण भी कहलाता हे। प्राणान्तकारी सकट, टुर्भिक्ष, जरा अथवा प्रसाध्य रोग होने पर, जब जीवन का रहना संभव न प्रतीत हो, समाधि मरण अगीकार किया जाता है। जैनजास्त्रो में समाधि मरण का विस्तृत वर्णन है। इसे मृत्युमहोत्सव की भाव पूर्ण सज्ञा दी गई है और अनेक प्रकार के भेट-प्रमेट करके इमका विशद वर्णन किया-गया है। समात्रिमरण अगोकार करने वाला महासाधक मब प्रकार की मोह-ममता को दूर करके शुद्ध आत्मस्वरूप के चिन्तन में लीन होकर समय यापन करता है। उसे पाच दोषों से वचने के लिए सतर्क किया गया है --- '

- इहलोकाञना ऐहिक सुखो की कामना करना ।
- २. परलोकाञसा पारलोकिक सुखो की कामना करना।
- जीवितादासा समाधिसरण के समय पूजा-प्रतिष्ठा होती
  देख कर अधिक समय तक जीवित रहने की
  इच्छा करना ।
- भरणाजना भूख, प्यास या रोगजनित व्याधि से कातर
  होकर जल्दी मरने की इच्छा करना।
- ५. कामभोगाशमा इन्द्रियो के भोगो की ग्राकाक्षा करना।

समाधिमरण लेने वाले महात्मा को इन पॉच दोपो से वचना चाहिए, भ्रौर पूर्ण समभाव में स्थित होकर समाधिमरण के परमानन्द को कलुपित नही \_ करना चाहिए ।

भगवान् महावीर द्वारा निर्दिष्ट मृत्युकला का यह सक्षिप्त दिग्दर्शन है । दस कला की उपासना श्रावक ग्रौर सावु दोनों को करनी चाहिए ।



१ उपासकबज्ञाक-सूत्र, अ० १, भगवती, ज्ञतक १३, उ०८ पा० ३०।

**...** 

जम्बूद्दीवे णं भंते ! दीवे भारहे वासे इमीसे ओसप्पिणीए देवाणुप्पियाणं केवतियं काल तित्थे अणुसज्जिस्सति ? गोयमा ! जम्ब्द्दीवे भारहे वासे इमीसे ओसप्पिणीए ममं एगवीसं वाससहस्साइं तित्थे अणुसिज्जस्सति । ---भगवती, इा० २, उ० ८ ।

''हे भंते ! अग्हिन भगवन द्वारा प्रवत्तित यह धर्म-तीर्थ इस अवसर्पिणी काल में जम्बूद्वीप के भारत देश में कव तक चलेगा ?'' "हे गौतम <sup>।</sup> मेरा धर्म **ती**र्थ इसी अवसर्पिणी काल मे जम्बूद्वीप के भारत देश में २१ हजार वर्ष तक चल्लेगा ।"

जैन-धर्म की परम्परा

-

-

-

# जैन वर्म की परम्परा

# भारत के ग्राध्यात्मिक निर्माण में जैनाचार्यों का योगदान

भारत के सास्कृतिक निर्माण में जैनाचार्यों की कितनी महत्त्वपूर्ण देन है, इस सबध में ग्रव तक कोई व्यवस्थित विचार नहीं किया गया है। किन्तु ग्रमदिग्व रुप से कहा जा सकता है कि जैनाचार्यों ने ग्रपने उच्च कोटि के त्यागमय ग्रीर सयमपूर्ण जीवन ग्रीर उपटेशों में भारत की संस्कृति को बहुत प्रभावित किया है। उनकी देन ग्रनटी है। जब हम पूर्व, दक्षिण ग्रोर उत्तर के यन्तर्मानस का साक्षात्कार करना चाहेगे, तो हमे चलचित्र की भॉति जैनाचार्यों की भव्य झॉकियाँ दृंष्टिगोचर होगी, जिनका प्रभाव ग्राज तक भारत की कला ग्रीर जन-जन के मानस पर ग्रक्षुण्ण एवं व्यापक रूप से पडा है।

भगवान् महावीर से १७० वर्ष वाद उत्पन्न होने वाले महान् ग्राचार्य भद्रबाहृ को कौन भुला सकता है, जिन्होने ग्रपने योगवल मे भविष्य को जानकर मगध की जनता ग्रौर सम्राट् चन्द्रगुप्न को द्वादशवर्षीय दुर्भिक्ष का सकेन किया था। उन्ही के उपदेशो का फल था कि सम्राट् चन्द्रगुप्त उनके साथ दक्षिगयात्रा मे गया, भिक्षु बना, ग्रौर ग्रन्त मे जैनविधि के ग्रनुसार समाधिमरण करके कृतकृत्य हो गया।

ग्राचार्य भद्रबाहु के दक्षिण प्रवास के परिणाम बडे दूरगामी, म्थायी प्रभाव

वाले, ग्रीर ग्रनोखे सिद्ध हुए। इस प्रवास के फलस्वरूप मगध का जैन सघ दो भागो मे वेंट गया। इसका दुष्परिणास दिगम्बर-ब्वेनाम्बर के सम्प्रदाय भेद के रूप मे प्रकट हुया, मगर दूसरा महत्त्वपूर्ण सुफल यह हुया कि उन्होने दक्षिण के (कलभ्र, होयसेल, गग ग्राटि) के राजदगो पर प्रत्यक्ष या परोक्ष रूप मे जैनधर्म ग्रीर ग्रहिंगा का जो प्रभाव छोडा, वह ग्रायों ग्रीर द्रविडो की एकना का जारण बना। महान् श्रुनधर ग्राचार्य भद्रवाह पूर्व ग्रौर उत्तर के मधर सम्मिलन की प्रथम कडी थे।

यार्थ महागिरि और आर्य मुहस्ती के शिप्प गुणमुन्दर ने सम्राट् सम्प्रति की सहायता से भारत के विभिन्न प्रान्तो के ग्रतिरिक्त ग्रफगानिस्तान, यूनान और ईरान यादि एशिया के समस्त राष्ट्रों में जैन वर्म का व्यापक प्रचार किया ।

सूत्रयुग के प्रतिष्ठापक उमास्वाति, भारत के महान् दार्शनिक सिद्धमेन दिवाकर ने जैन तर्कशास्त्र को व्यवस्थित रूप प्रदान जिया ग्रीर ग्राचार्य कुन्दकुन्द ने ग्राध्यात्मिक ग्रथो की रचना करके ग्रीर स्वामी सामन्तभट ने तर्कशास्त्र की प्रतिष्ठा करके जैन साहित्य को समृढ बनाया।

जव हम वित्रम की पहली महस्राव्दी पर दृष्टि दौडाते हैं, तो सहसा हमे अनेको विभ्तियाँ दिखाई देती है, जिन्होने साहित्य के विविध ग्रगो को पुष्ट करने मे सराहनीय प्रयत्न किया है । देवर्घिगणीक्षमाश्रमण, जिनभद्रगणीक्षमाश्रमण अभयदेव, हरिभद्र, जीलाक, धनेब्वर सूरि, कालिकाचार्य, जिनदास महत्तर ग्रादि और दूसरी सहस्राब्दी के कलिकाल सर्वज्ञ हेमचन्द्राचार्य, वादी देव सूरी, यगोविजय आदि वे ग्राचार्य है, जिन्होने धार्मिक, राजनीतिक, साहित्यिक तथा ग्राघ्यात्मिक विचारो से देश को सम्पन्न वनाया है। दूसरी तरफ ग्राचार्य गणधर, भूतवली, पुष्पदन्त, कृत्दकुन्द, पूज्यपद, पात्रकेसरी, ग्रकलक, विद्यानन्दी, सिद्धान्तचक्रवर्ती नेमिचन्द्र जिनसेन, ग्रनन्तवीर्य, प्रभाचन्द्र श्रादि भी है जिन्होने दक्षिण और उत्तर को ग्रपनी प्रतिमा से प्रभावित किया है।

भारत के निर्माण में जैनाचार्यों का योगदान यद्यपि मुख्यतया ग्राध्यात्मिक रहा है, तथापि गुजरात का साम्राज्य कुमारपाल को ग्रहिंसा की दीआ, तथा दक्षिण में विजय नगर की राज्य-व्यवस्था में ग्रहिंसा की प्रतिप्ठा तथा विहार ग्रौर मथुरा प्रदेशो में, ग्रहिंसक वातावरण उत्पन्न करने में भी इन्ही ग्राचार्यो का योग रहा है।

जव तक भारतवर्ष मे यहिसा और भूतदया, निरामिप भोजन, डुव्यंसनो के प्रति वृणा, मद्यपान एवं चारित्रिक निर्वलताय्रो के विरुद्ध जो साम्हिक भावना दिखाई देती है उसके पीछे जैनाचार्यो का प्रवल हाय रहा है । जैनाचार्यों ने तथा जैन साथुयों ने यहिंसा, तप, त्याग की कसौटी पर जो उज्ज्वल स्वरूप विय्व के सामने रखा है, वह य्राज भी भारत के लिए गौरव की वस्तु है।

सौराष्ट्र में ग्रहिंसक भावना को जो उल्लेखनीय प्रश्रय मिला है, वह जैनाचार्यों की ही देन है। उसका फल ग्रनेक रूपो में हमारे सामने ग्राया। स्वामी दयानन्द ने वेदो का जो ग्रहिंसापरक ग्रथं किया ग्रौर महात्मा गांधी ने जो ग्रहिंसा-नीति ग्रपनाई, उसके पीछे सौराष्ट्र का ग्रहिंसामय वातावरण ही कारण है। गांधी जी को तो जैन सन्त वेचर स्वामी ने विलायन जाने से पूर्व मद्य, मास ग्रौर परस्त्री-रामन का त्याग करवाया था। कवि राजचद भाई ने उन्हे पूर्ण ग्रहिंसक बना दिया।

ग्राज ससार ग्रहिसा की ग्रोर वढने की सोच रहा है। यह प्रसन्नता की बात है। किन्तु जैन सघ ने हिसा से भरी विगत शताब्दियों में ग्रहिसा की जो दिव्य ज्योति जलाए रक्वी वह उसकी भारत को, विश्व को ग्रौर समस्त मानवता को सब से वडी देन है।

#### राजान्त्रों का योगदान

भारतीय इतिहास का गहरा ग्रालोडन करने वाले कुछ विद्वानो का मत है कि ब्रह्मविद्या या ग्राध्यात्मिक ज्ञान क्षत्रियो में प्रारभ होकर ब्राह्मणो के पास पहुँचा। जैन इतिहास इस ग्रभिमत की पुष्टि करता है। ऋषभदेव से लेकर महावीर पर्यन्त चौबीसो तीर्थकरो का जन्म राजवगो में ही हुग्रा था। प्रत्येक तीर्थकर के काल में ग्रनेकानेक जैन राजा भी हुए। चत्रवर्ती भी हुए, जिन्होने जैनेन्द्रीय दीक्षा थारण की, ग्रार जैनवर्म के प्रचार ग्रोर प्रसार में योग दान दिया। उन सब का इतिहास ग्राज उपलब्ध नही। तथापि भ० महावीर के सममामयिक ग्रीर उनके पञ्चाट्वर्ती कृछ राजाग्रो का उल्लेख कर देना ग्रनुचित न होगा, जिन्होने जैन धर्म की प्रभाव-वृद्धि में योग देकर ग्रपने को धन्य बनाया है।

चेटक तथा अन्य राजा—-राजा चेटक भगवान् के प्रयम श्रमणोपामक थे। वैशाली के ग्रत्यन्त प्रभावशाली ग्रौर वीर राजा थे। वह ग्रठारह देशो के गणराज्य के ग्रध्यक्ष थे। उन्होने प्रतिज्ञा की थी कि—-मै ग्रपनी कन्याएँ जैन के सिवाय किमी ग्रन्य को नही दूँगा। नीति की प्रतिप्ठा ग्रौर शरणागत की रक्षा के लिए चेटक को एक बार मगधराज कूणिक के साथ भीषण सग्राम करना पडा था।

सिन्धु मौवीर के उदयन, ग्रवती के प्रद्योत, कौशाम्वी के शतानीक

चम्पा के दघिवाहन, ग्रांर मगध के श्रेणिक राजा, चेटक के दामाद थे। यह मभी राजा जैन धर्म के ग्रनुयायी थे। राजा उदयन ने तो भगवान् के निकट दीक्षा ग्रहण की थीं

श्रेणिक और कूणिक—-इतिहासप्रसिद्ध मगधाधिपति विम्वसार, जैन माहित्य मे श्रेणिक नाम से भी प्रसिद्ध है। उनकी गाथाएँ जैन साहित्य मे प्रसिद्ध है। श्रेणिक के पुत्र सम्राट् कूणिक भी भगवान् के परम भवन थे। कूणिक के पुत्र उदयन ने भी जैन धर्म की ही जरण गही थी।

काञी-कौञल के ग्रठारह लिच्छवी, और मत्ली राजायो ने भगवान् महावीर का निर्वाण महोत्सव मनाया था । इससे प्रतीन होता है कि यह सब राजा जैन धर्म से प्रभावित थे ।

मौर्य सम्राट् चन्द्रगुप्त--चन्द्रगुप्त जैनधर्म के झनुयायी थे । भद्रबाहु स्वामी के निकट, मुनि दीक्षा ग्रगीकार करके मैसूर (दक्षिण) गये । श्रमण-बेलगोला की गुफा मे ग्रात्मसाधना की । इनके मत्री चाणक्य भी जैनवर्मी थे ग्रौर जैन श्रावक गणी के पुत्र थे ।

सम्राट् अशोक— उग्रोक चन्द्रगुप्त के पौत्र थे। उन्होने ग्रहिसा की जो सेवा की है, वह प्रसिद्ध है। "ग्रर्ली फेथ ग्राफ ग्रशोक" नामक पुस्तक के अनुसार ग्रशोक ने ग्रहिमा विषयक जो नियम प्रचारित किये, वे बौद्धो की अपेक्षा जैनो के माथ ग्रधिक मेल खाते थे। पशु-पक्षियो को न मारने, निर्र्यक जगलो को न काटने, ग्रीर विशिष्ट निथियो एव पर्वदिनो मे जीवहिमा वद रखने ग्रादि के ग्रादेश जैन वर्म से मिलते है।

सम्प्राट् सम्प्रति— सम्प्रति ग्रगोक के पौत्र थे । यह एक वार युद्ध मे टिजय प्राप्त करके खुशी-खुशी माना के पास पहुँचे । देखा, माता के चेहरे पर प्रसन्नता के वदले, ग्राँग्वो मे ग्रॉमू है । कारण पूछने पर माता ने वनलाया— नरसहार करके प्राप्न की गई विजय, सच्ची विजय नहीं । सच्ची शान्ति ग्रहिसा के द्वारा ही प्राप्त की जा सकनी है । इत्यादि उपदेश मुन कर सम्प्रति ने प्रख्यात जैन मुनि ग्रार्थ मुहस्ती मे जैनधर्म ग्रगीकार किया । सम्राट् सम्प्रति ने प्रख्यात जैन मुनि ग्रार्थ मुहस्ती मे जैनधर्म ग्रगीकार किया । सम्राट् सम्प्रति ने ग्रनार्य देशो मे जैन वर्म के प्रचार के उद्देश्य मे, जैनधर्माराधको के लिए धर्मस्थानो की व्यवस्था करवाई थी । ग्रनार्य प्रजा के उत्थान के लिए सम्प्रति ने महत्त्वपूर्ण कार्य किया है । उनने धर्मप्रचारक भेजकर जैनधर्म की शिक्षाएँ प्रसारित की । ग्रनेक विद्यानों का मन हे कि याज जो गिलालेख ग्रशोक के नाम में प्रसिद्ध है, समव हे वे सम्प्रति के निखवारे हुए हो ।

कलिंग चकवर्ती खारवेल--ईन्यी सन् से पूर्व दूसरी शताब्दी में महाराजा सारवेग हुए। उस युग की राजनीनि में खारवेल सब में ग्रंधिक महत्त्वपूर्ण व्यक्ति थे। उनके समय में जैनवर्म का चुव उत्कर्य हुग्रा। उनके प्रयाम में जैन साथुग्रो तथा जैन विद्यानों का एक महा-सम्मेलन हुग्रा। जैन-सघ ने उन्हें महाविजयी स्वेमराजा तथा सिक्षराजा ग्रोर धर्नराजा की भी पदवी प्रदान की। जैनवर्म के पति की गई खारवेल की मेवाएँ बहुमूल्य है। वह प्रत्यन्त-प्रजामी राजा हुए है।

होयसेल वंशी राजा--हायसेल वज के अनेक राजा, अमात्य और सेनापति जैनवम के अनुयायी थे। सुडत्त मुर्नि इस वश के राजगुरु थे। पहले यह चालुक्यो के माण्डतिक थे, पर ४११६ में उन्होने स्वतंत्र राज्य की प्रतिग्ठा की थी।

गगवजी राजा---र्डमा की दूसरी सटी में गग राजायों ने दक्षिण प्रदेश में प्रपना राज्य स्थापित किया। ग्यारहवी सदी तक वे विस्तृत भूखण्ड पर शासन करते रहे-। यह सब राजा परम जैन थे। इस वश के प्रथम राजा माबव थे, जिन्हे कोगणी वर्मा भी कहते हैं। वह जैनाचार्य सिंहनन्टि के शिष्य थे। उनके समय मे जैनधर्म, राजवर्म बन गया था। इसी वश का दुर्विनीत राजा प्रसिद्ध वैयाकरण जैनाचार्य प्रज्यपाद का शिष्य था। एक और राजा मारसिंह ने य्रनेक राजायों पर विजय प्राप्त करके, ऐब्वर्यपूर्वक राज्य करके ग्रन्त में भिक्षु का पद ग्रगीकार किया। जैनाचार्य प्रजितसेन में भादम्ल में समाधिमरणपूर्वक यायु पूर्ण की। शिलालेख के ग्राधार में उनकी मृत्यु ई० स० ६७४ में हुई।

इस वज की महिलाएँ भी जिनेन्द्र देव की महान् उपासिकाएँ थी। राजा मार्गमह द्वितीय के मुयोग्य मत्री चामुण्डराय थे। पार्रामह के पुत्र राजमल्ल के वह प्रधानमत्री, और सेनापति हुए। वह दृढ जैन्धर्मानुयायी थे। सिद्धान्तचत्रवर्ती नेमिचन्द्र चामुण्डराय के धर्मगुरु थे। कनडी भाषा मे लिज्जिित "त्रियण्ठिलक्षण" महापुराण उनकी प्रसिद्ध रचना है। इन्ही चामुण्डराय ने श्रमण वेलगोला मे, सच्या ब्ढती घटनी रही है, किन्नु जैन वर्म की सरिता कभी सूखी नही, वह सता से सानव-जाति को बान्ति का सदेब देती रही है । जनता पर और राजाग्रो पर जैन वर्म का बहुत वडा ग्रसर रहा है । भारत के वडेे-बड़े सम्राट् जैन वर्म के ध्वज की

ाया मे ग्रान्मनिरीक्षण का पाठ पढते रहे हैं। स्वय भगवान् महावीर के समय मे ही जैन वर्म मगध का राज्य-धर्म था। तात्कालिक भारत के १६ प्रमुव राज्यो मे जैन वर्म बहुत तेजस्वी रहा था। भ० महावीर के मामा की पॉच पुत्रियो ने ही पाँच राजाग्रो को जैन धर्म की दीक्षा दी थी। यद्यपि महाराजा चेटक की सात पुत्रियाँ थी, किन्नु इनमे से ढो तो. ब्रह्मचारिणी ही रही थी। त्रपदा इन पाँचो मे से प्रभावती ने सिन्धु सौबीर के सम्राट् उदयन को, शिवा ने ग्रवन्तीपति चण्डप्रद्योत को, चेलणा ने मगबाधिपति श्रेणिक का, मृगावती ने वत्सपति जतानीक को ग्रौर पद्मावती ने सन्धु सौबीर राजकुमारो राणियो ग्रौर राजकुमारियां पर श्रमग महावीर का इतना प्रभाव था कि किनने ही राजपुत्री ग्रौर राजकुमारियां पर श्रमग महावीर का इतना प्रभाव था कि किनने ही राजपुत्री ग्रौर राजपुत्रियो ने साथु धर्म की दीक्षा तक ग्रहण की थी। वह जैन धर्म का स्वर्ण युग था, चारो ग्रोर जैन धर्म की दीक्षा तक ग्रहण की थी। वह जैन धर्म का स्वर्ण युग था, चारो ग्रोर जैन धर्म की साथना का स्वर गूँज रहा था। राज्याश्रय जैनधर्म को पूर्णनया प्राप्त था किन्नु जैन धर्म ग्राचार का धर्म है। उसे राज्याश्रय या व्यक्ति के ग्राध्य की तडप नही है उम समय यदि राज्यस्तर पर वियान के नाते जैन धर्म प्रचारोन्मुख बनाया जाता तो ग्रन्यधिक विस्तुत हो जाता।

विग्तु जैन धर्म लोकैषणा और लोक सग्रहप्वृत्ति को धार्मिकता के लिए र्यानवार्य शर्न नही मानता, फिर भी जैनधर्म का प्रचार बढा। सब से पहली क्षति जैन धर्म को चेटक और कोणिक के वैद्यालि युद्ध से हुई, उसमे जैन धम के मानने वारु १= राजायों का विनाश हो गया, चेटक की पराजय हुई. और, कोणिक विजित होने पर भी जैनो का ग्लानि-पात्र ढन गया और ग्रत मे वह बौद्ध हो गया। फिर दो शताब्दी के बाद जैन धर्म का वर्चस्व गुप्तवश के राजत्व काल मे बढ़ा। महाराजा यशोक के पीत्र सम्प्रति ने तो गुरु गुणसुन्दर की ग्राज्ञा लेकर जैन धर्म को विश्व विस्तृत करने के लिए बहुत प्रयत्न किया पर सम्प्रति के पञ्चात्-जैन धर्म के प्रसार की परम्परा चल नही सकी। यही कारण है कि उस समय जैन धर्म ईरान, ग्रफगा-निस्तान और ग्रीस ग्रादि समग्र देशों मे फैला। यही नही ग्रपिनु जैन धर्म ने ग्रीस के महान् चिन्तक पाइथेगोरस को ''ग्राहंन'' धर्म की दीक्षा दी। ग्राज भी ससार मे

१ कंबोज, पाञ्चाल, कौशल, काञी, वत्स, आवस्ती, वैशाली, सगध, यग, कुञस्थल अग, धन\_कटक, आंध्र, कॉलग, अवंती, मिन्बुसौवीर । जैन धर्म की परम्परा

पाइश्वेगोरियन लोगो की कमी नहीं। उनके सिद्वान्त, उनकी मान्यताए जैन धर्म में प्रनुप्राणिन हैं। दिगम्बर पट्टावलियों में तो पिहिताश्रव (पाइश्वेगोरस) नाम के मन का उल्लेख मिलता है।

भगवान् महावीर से २० वर्ष पूर्व पाइथेगोरस भारत मे श्राये थे, ग्रौर उन्होने भगवान् पार्व्वनाथ के साधुग्रो से जैन-दीक्षा ग्रहण कर ग्रीस मे जैन धर्म का प्रचार किया था।

तत्व श्रीर सिद्धान्त की दृष्टि से जैन धर्म याज विञ्व-व्यापी बन ॥ जा रहा हे क्योकि विञ्व में सामाजिक, सैद्धान्तिक, श्रीर राजनैतिक नेता-गण श्रहिसा को ही सर्वश्रेष्ठ सिद्धान्त के रूप से रवीकार करते है। श्राज युद्ध के विरुद्ध शान्ति-वादियों का मार्जा भगवान् महावीर के उस कथन के प्रनसार बन रहा हे जिसमे उन्होंने कहा था कि —

#### "मा हणो, मा हणो"

(मत हिंसा करो, गत हिंसा करो) का उपदेश देने की भी प्रेरणा दी थी। जैनवमं एक विचारधारा हे जो सामाजिक नियनो व व्यावहारिक सम्वन्धो को पश्चिर्तन करना धम के लिये ग्रनावश्यक समझता है।

जैन धर्म न तो किसी की भाषा परिवर्तित करना चाहता है, न किसी की विवाह-गद्धति में हस्तक्षेप करना चाहता है, ग्रौर न ही राज्य तथा भोतिक समृद्धि पर उसने कभी विव्वाम किया हे, वह तो मानवता के जागरण, विकारो के नियत्रण ग्रीर ग्रात्मदर्जन का सदेश विश्व में फैलाना चाहता है।

ये सभी सम्राट्<sup>1</sup> स्वय शुद्धाचरणी थे, इनके शासनकाल मे निरपराध प्राणियों की हत्या वन्द रही है, लोग सुखी ग्रौर समृद्धिशालों थे। सभी ग्रपने-ग्रपने नियत कार्यों को किया करने थे, एक को दूसरे के प्रति ईर्ष्या या ढेप नहो था, ऊँच-नीच के भेदों को पुण्य-पाप का फल समझते थे, इसी लिए पाप कर्म में हट कर, पुण्य कर्म करने का यथाशकित प्रयत्न करते थे। शासक कभी किसी के धर्म या सामाजिक नियम में किसी प्रकार का हस्तक्षेप नहीं करते थे। प्रजा की रक्षा-व्यवस्था के लिए भूमि ग्रोर चुड्नी कर के ग्रतिरिक्त कोई कर नहीं लेने थे, वह था "सुराज्य" जिसे लोग चाहते हैं। दक्षिण भारत में गगवशीय ग्रादि जैन धर्मानुयायी राजाग्रो ने सैकडो वर्ष तक निष्कटक राज्य किया है। चामुण्डराय ग्रादि वीरो ने ग्रपनी शक्ति का परिचय दिया है। ग्राज भी मुडबिकी में राजवश के उत्तराबिकारी विद्यमान है।

१. प्रसिद्ध जैन सम्राटो की तालिका पृ० २३० पर देखिए ।

| कम<br>१                                                                                     |                     |            | 2                   |                                         | a second a second a |                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|------------|---------------------|-----------------------------------------|---------------------|----------------------------------------|
| <u> </u>                                                                                    | नाम समाट            | वश         | शासन-काल इस् 11 पून | જીલ વપ                                  | ৴াপথান।             | विश्वप विवर्ण                          |
| -                                                                                           | निम्बस्तार          | विद्युनाग  | 232                 | 22                                      | राजग्नह             | उपनाम श्रेणिक.  भ० महावीर के<br>मोमा । |
| R<br>P                                                                                      | यजातराद्यु          | 1          | ૪૬१४५૬              | 67<br>Fr                                | गाटलीपुत्र          | उपनाम, कोणि ह, बुद्ध के सम-<br>हालीन । |
| <u>ตา</u>                                                                                   | रदरान               |            | हरेंड्र-ड्रेड       | ی<br>مر                                 | :                   | मिकनरू भारत में प्राया                 |
| म<br>४                                                                                      | हि।पद्म             | 11         |                     |                                         | ÷ 6                 |                                        |
| य<br>भ                                                                                      | न्द्रगप्त           | मौर्य      | 337-985             | \$<br>8                                 | 1                   | דידידיה אודיו אויוו ו                  |
| Un Un                                                                                       | <b>बन्द्रमा</b> र्  | मौर्य      | 285203              | 24                                      | •                   | ÷                                      |
| म<br>e                                                                                      | प्रयोतः             | ~          | 550E0C              | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | 4.6                 | भारत हा गहान् मसाद् गज्य               |
|                                                                                             |                     |            |                     |                                         |                     | के फिस्त चार तप जेन रहा                |
| -                                                                                           |                     |            |                     |                                         |                     | फिर राद वन गया।                        |
| स्म<br>स्म<br>प                                                                             | सम्प्रति            | "          |                     |                                         | ĩ                   | अनोत का पोर।                           |
| रु वि                                                                                       | ारवेल               | चेदी       | 525-005             | т<br>с                                  | कलिंग               | कत्तिम निजय निभ्या।                    |
| <u>.</u><br>भ                                                                               | निग्क               | *          | मन् ७= ईरनी         |                                         | गेशानर              | बोद-मन में दो सम्प्रदाग हुए।           |
| <u>م</u>                                                                                    | वेकमादित्य          | परमार      | rot                 |                                         | उज्जेन              | नीनो यानी फाहियान आया।                 |
| - Ho                                                                                        | <br>د <del>ام</del> | परमार्ग    | 023503              | \$                                      | <b>एसी</b> ज        | नीलो या ते होनगाए प्रापा।              |
| 2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2 | मोघवर्ष             | राष्ट्रकृट | 010                 |                                         | मल्लेट              |                                        |
| क्ष<br>रस                                                                                   | सहिल देवराग         | तोमर       | 2000-2020           | х, о<br>Т                               | क्षावस्ती           | मैगर मालार मसजा का पुत ग               |
|                                                                                             |                     |            |                     |                                         |                     | मारा ।                                 |
| 50/<br>                                                                                     | <u>क</u> ्रमाञ्चाल  | चालुक्य    | E032-222            | ñ                                       | ग्रणतिन्तपुर        |                                        |
| fic<br>                                                                                     | हेम् (हमराज) 👎      | पडिहार     | 224                 |                                         | દિન્ન્નો            | प्राःग्रं में पहल्ते ट्राहर लेन्द्राता |

भारतवर्ष के ऐतिहासिक क्षत्रिय जैन सम्राह् तथा भूपति

"जत्ता ते भंते ! अवणिज्जं अव्वावाहं फासुयविहारं ?"

"सोमिला ! जत्ता विमे, जवणिज्जं पि मे अव्वावाहं पि मे फासूयनिहारं पि मे । '

--भगवती, ज्ञ० १८, उ० १०।

''हे भते ! आपकं धर्म मे यात्रा. यापनीय अव्यावाध और विहार हं नया ?"

"हे गोमिल, है ! तप, नियम, सयम, स्वाध्याय, ध्यान श्रौर आवब्यक आदि योगों मे हमारी यत्ना की प्रवृत्ति ही हमारी यात्रा है।"

इन्द्रिय और कपायो को जीतना ही यापनीय है। वात, पित्त, कफ और सन्निपात रोगो की उपशाग्ति और अशुभ कर्मो का उदय मे नही आना ही अव्यावाध है।

उद्यान, धर्मशाला, स्त्री-पश् रहित शुद्ध आसन ग्रहण करना ही हमारा प्रासुक विहार है।

"हे सोमिल ! सयम की प्राप्ति द्रव्य, नय और निक्षेप के ज्ञान-विज्ञान के बिना नहीं हो सकती ।"

यही धर्म की विशेषता है।

こごろをひちたたまでや今日や日本男女や本子やお母かがあるのかどのひをひゃあたたろうたとしのひつつのかびまでのためのので(

जैन-धर्म की विशेषताएँ

τ

~

-

.

# ι · · ·

\*

~ /

# जैन धर्म की विशेषताएँ

जैन धर्म की वैज्ञानिकता—-पिछले प्रकरणो में जैन धर्म की मान्यताएँ सक्षेप में बतलाई जा चुकी है। ध्यानपूर्वक उन्हें पढने से जैन धर्म में, प्रन्य धर्मों की अपेक्षा जो विशेपताएँ हैं, उनका आभास मिल सकता है। किन्तु उनकी ओर विशेप रुपसे ध्यान आकर्पित करने के लिए उनका पृथक् उल्लेख कर देना ही उचित होगा।

तत्त्व का ज्ञान तपस्या एव सायना पर निर्भर है। सन्य की उपलब्धि इतनी सरल नही है कि यनायास ही वह हाथ लग जाय। जेंगे निष्ठावान् साधक जितनी ग्रधिक तपस्या, यार साधना करता है, उसे उतने ही गुह्य-तत्त्व की उप-लब्धि होती है।

पूर्ववर्ती तीर्थकरो की बात छोड दे और चरम तीर्थकर भगवान् महावीर के ही जीवन पर दृष्टिपात करे तो स्पप्ट विदित होगा कि उनकी तपस्या श्रौर साधना अनुपम ग्रौर ग्रयाधारण थी। भ० महावीर साढे बारह वर्षो तक निरन्तर कठोर तपरचर्या करते रहे। उस ग्रसाधारण तपर्च्चर्या का फल भी उन्हे ग्रसाधारण ही मिला। वे तत्वबोध की उस चरम सीमा का स्पर्श करने मे सफल हो सके, जिसे साधारण साधक प्राप्त नही कर पाते। वास्तव मे जैनधर्म के सिद्वान्तो मे पाई जाने वाली खूवियाँ ही उनका रहस्य है। जैन मान्यताएँ यदि वास्तविकता की सुदृढ नीव पर अवस्थित और विज्ञानसम्मत है तो उनका रहस्य भगवान् महावीर का तपोजन्य पर्ग्पिूर्ण तत्त्वज्ञान ही है ।

सूष्टि रचना—उदाहरण के लिए सृप्टि रचना के ही प्रश्न को ले लीजिये, जो ढाईनिक जगत् मे ग्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्राधारभूत है। विव्व मे कोई दर्शन या मत न होगा, जिसने इस गम्भीर प्रश्न का उत्तर देने का प्रयास न किया हो। क्या प्राचीन, ग्रीर क्या नवीन, सभी दर्शन इस प्रब्न पर ग्रपना दृष्टिकोण प्रकट करते है। मगर वैज्ञानिक विकास के इस युग मे उनमे ग्रधिकाश उत्तर कल्पना-मात्र प्रतीत होते है। इस सबध मे महात्मा बुद्ध विशेष रूप से उल्लेखनीय है, ाजन्होने बिना किसी सकोच या झिझक के स्पष्ट कह दिया कि लोक का प्रब्न ग्रव्या-कृत है—ग्रनिणीत है। इसका ग्राग्य यही लिया जा सकता है कि लोक-व्यवस्था के सबभ मे निर्णयात्मक रूप से कुछ भी नही कहा जा सकता ।

इस स्पष्टोक्ति के लिए गौतम बुद्ध धन्यवाद के पात्र है, मगर लोक के विषय मे हमारे ग्रन्त करण मे जिज्ञासा सहज रूप से उदित होती है, उसकी तृप्ति इस उत्तर से नही हो पाती । और जब हम जिज्ञासा तृप्ति के लिए इस विपय के विभिन्न दर्शनो के उत्तर की ग्रोर घ्यान देते है, तब भी निराज्ञा का सामना करना पडता है।

मुष्टि रचना के विपय में अनेक प्रश्न हमारे समक्ष उपस्थित होते हैं। प्रथम यह कि सृप्टि का विधिवत् निर्माण हुया है या नही ? अगर निर्माण हुया है, तो इसका निर्माता कौन है ? यदि निर्माण नही हुया तो सृष्टि कहाँ से याई ? सृष्टि-निर्माण से पहले क्या स्थिति थी ?

१. सूत्र कृतांग २० शु०, २० १, उ० ३।

कोई स्वभाव से नृष्टि की उत्पत्ति स्वीकार करते है, कोई काल से, कोई नियनि मे ग्रौर कोई यदूच्छा से।

मृष्टि से पहले कौन-सा तत्त्व था, इस विषय मे भी विभिन्न दर्शनो मे भर्नेक्य नहीं है। किसी के मन्तव्य के प्रनुसार सृष्टि से पहले जगत् ग्रसत् था— "ग्रसद्वा इदमग्र ग्रामीत्।" दूसरे कहते है—"सदेव सोम्येदमग्र प्रासीत्" ग्रर्थात् हे सौम्य <sup>1</sup> जगत् मृष्टि से पहले सत् था। किसी का कहना है—"ग्राकाशः परायणम्" ग्रर्थात् सृष्टि से पूर्व ग्राकाश-तत्त्व विद्यमान था। कोई इस मन्तव्य के विरुद्ध कहते है —

"नैयेह किञ्चनाग्र आसीत्।" "मृत्यूनैवेदमावृतमासीत्"

मृष्टि से पहले कुछ भी नहीं था, सभी कुछ मृत्यु से व्याप्त था, अर्थात् प्रलय के समय नष्ट हो चुका था।

ग्रभिप्राय यह है कि जैसे सुष्टि-रचना के सबध मे अनेक मान्यताएँ है, उसी प्रकार सृष्टिपूर्व की स्थिति के सबध मे भी परस्पर विरुद्ध मन्तव्य हमारे समक्ष उपस्थित है ।

सृप्टिप्रकिया सवत्री इन परस्पर विरुद्ध मन्तव्यो की ग्रालोचना जैनदर्शन मे विस्तारपूर्वक की गयी है। उसे यहाँ प्रस्तुत करने का ग्रवकाश नही। तथापि यह समझने मे कोई कठिनाई नही हो सकती कि इन कल्पनाग्रो के पीछे कोई वैज्ञा-निक ग्राधार नही है। यदि सृष्टि से पूर्व जगन् सत् मान लिया जाय तो उसके नये सिरे से निर्माण का प्रञ्न ही उपस्थित नही होता। जो सत् है वह तो है ही। यदि सृष्टि से पूर्व जगत् एकान्त ग्रसत् था ग्रौर ग्रसत् से जगत् की उत्पत्ति मानी जाये तो जून्य से वस्तु का प्रादुर्भाव स्वीकार करना पडेगा, जो तर्क ग्रौर बुद्धि से प्रसगत है। इसी प्रकार सृष्टिनिर्माण की प्रक्रिया भी तर्कसगत नही है।

इस विषय में जैन धर्म की मान्यता घ्यान देने योग्य है। जैन धर्म के अनुसार जड़ और चेतन का समूह यह लोक सामान्य रूप से नित्य और विशेष रूप से अनित्य है। जड और चेतन में अनेक कारणों से विविध प्रकार के रूपान्तर होते रहते हैं। एक जड पदार्थ जब दूसरे जड पदार्थ के साथ मिलता है तब दोनों में रूपान्तर होता है, इसी प्रकार जड के सम्पर्क से चेतन में भी रूपान्तर होता रहता है। रूपान्तर की इस अविराम परम्परा में भी हम मूल वस्तु की सत्ता का अनुगम स्पष्ट देखते हैं। इस अनुगम की अपेक्षा से जड और चेतना अनादिकालीन है, और अनन्त काल तक स्थिर रहने वाले है । रात् का शून्य रूप में परिणमन नही हो सकता, और शून्य से कभी सत् का प्रादुर्भाव या उत्पाद नही हो सकता है ।

पर्याय की दृष्टि से वस्तुत्रो का उत्पाट ग्राँर विनाग ग्रवन्य होता है। परन्तु उसके लिए टेव. ब्रह्म, ईच्वर या स्वयभु की कोई ग्रावन्यकता नहीं होती, ग्रतएव न तो जगत् का कभी सर्जन होता है, न प्रलय ही होता है। ग्रतएव लोक गाच्वत है। प्राणीगास्त्र के विशेषज्ञ माने जाने वाले थी जे० बी० एस० हाल्डेन का मत है कि --- ''मेरे विचार मे जगत् की कोई ग्रादि नहीं है। सृष्टिविपयक यह सिद्वान्त ग्रकाट्य है, ग्राँर विजान का चरम विकास भी कभी इसका विरोध नहीं कर सकता।"

पृथ्वी का आधार—प्राचीन काल के टार्जनिको के सामने एक जटिल समस्या ग्रौर खडी रही है। वह है इस भूतल के टिकाव के सबय मे, यह पृथ्वी किस ग्रावार पर टिकी है। इस प्रब्न का उत्तर ग्रनेक मनीपियो ने ग्रनेक प्रकार से दिया है। किसी ने कहा—"यह जेपनाग के फण पर टिकी है।" कोई कहते हैं, "कछुए की पीठ पर ठहरी हुई है", तो किसी के मत के ग्रनुसार "वराह की दाढ पर।" इन सब करपनाग्रो के लिए ग्राज कोई स्थान नही रह गया हे।

जैनागमो की मान्यता इस सबध में भी वैज्ञानिक है। इस पृथ्वी के नीचे बनोटयि (जमा हुग्रा पानी) है. उसके नीचे तनु-वात है ग्रौर तनुवायु के नीचे ग्राकाश है। ग्राकाश स्वप्रतिष्ठित है, उसके लिए किसी ग्रायार की ग्रावश्यकना नही है।

लोकस्थिति के इस स्वरूप को समझाने के लिए एक बड़ा ही सुन्दर उदाहरण दिया गया है। कोई पुरुष चमडे की मठक को वायु भर कर, फुला दे और फिर मठक का मुँह मजबूती के साथ बाँध दे। फिर मठक के मध्य भाग को भी एक रस्पी से कस कर बॉथ दे। इस प्रकार करने से मठक की पवन दो भागो मे विभक्त हो जायेगी और मठक डुगडुगी जैसी दिखाई देने लगेगी। तत्पञ्चात् मठक का मुंह खोल कर ऊपरी भाग का पवन निकाल दिया जाय और उसके स्थान पर पानी भर कर पुन मठक का मुंह कस दिया जाय, फिर बीच का बन्धन खोल दिया जाय, ऐसा करने पर मठक के ऊपरी भाग मे भरा हुआ जल ऊपर ही दिका रहेगा, वायु के आधार पर ठहरा रहेगा, नीचे नहीं जाएगा, क्योकि मठक के ऊपरी भाग मे भरे पानी के लिए वायु आवार हुप है। इसी प्रकार वायु के आवार पर पृथ्वी आदि ठहरे हुए है। भगवती मुत्र ३० १, उ० ६।

### जैन धर्म की विजेषताएँ

स्थावरजीव---जैन भर्म वनस्पनि पृथ्वी, जल, वायु और तेज मे चैतन्य द्यावर जीव ---जैन भर्म वनस्पनि पृथ्वी, जल, वायु और तेज मे चैतन्य द्यापने वैज्ञानिक परीक्षणो द्वारा वनस्पनि की मजीवता प्रमाणित कर दी है। उसके पञ्चान् विज्ञान पृथ्वी की जीवत्वद्यावित को स्वीकार करने की और अग्रसर हो रहा हे। विल्यान भगर्भ वैज्ञानिक श्री फार्मिस ने प्रपनी दय्यार्थीय भगर्भयात्रा के सस्मरण लिखने हुए Ten years under earth नामक पुस्तक मे लिखा है कि---

"मैने ग्रपनी इन विविंग यात्राम्रो के दौरान में पृथ्वी के ऐसे-ऐमें स्वरूप रेजे हैं जो ग्राधुनिक पदार्थविज्ञान में विरोधी थे। वे स्वरूप वर्तमान वैज्ञानिक मुनिञ्चित नियमो द्वारा समझावे नहीं जा सकते।"

इसके पञ्चान् वे अपने हृटय के भाव को अभिव्यक्त करते हुए कहते है----

''नो प्राचीन विद्वानों ने पृथ्वी में जीवत्वशक्ति की जो कत्पना की यी, वगा वह सत्य है ?''

श्री-फ्रासिस भूगभ सववो ग्रन्वेपण कर रहे हें । एक दिन वैज्ञानिक जगन् पृथ्वी की सजीवता स्वीकृत कर लेगा, ऐसी आगा की जा सकती है ।

जैन वर्म के अनुसार प्रत्येक द्यात्मा में अनन्त ज्ञानगक्ति विद्यमांन है, परन्तु जब तक वह कर्मद्वारा आच्छादित है, तब तक अपने असली स्वरूप में प्रकट नहा हो पाती। जब कोई सबल आत्मा आवरणो को नि गेष कर देनी हे, तो भूत आर भविष्य वर्तमान की भॉति माफ दिखोई देने लगते है।

मुप्रसिद्ध मनोवैज्ञानिक डा० जे० बो० राइन ने अन्वेपण करके अनेक आञ्चर्यजनक तथ्य घोषित किये है। उन तथ्यो को भौतिकवाद के पक्षणनी वैज्ञानिक स्वीकार करने मे हिचक रहे है, मगर उन्हे अमान्य भी नही कर सकते है। एक दिन वे तथ्य अन्तिम रूप मे स्वीकार किये जायेगे, और उस दिन विज्ञान आत्मा तथा सम्पूर्ण ज्ञान (केवल ज्ञान) की जैन मान्यता पर अपनी स्वीकृति की मोहर लगाएगा।

लोकोत्तर ज्ञान--ध्यान ग्रौर योग जैन-साथना के प्रधान ग्रग है। जैन धर्म की मान्यता के ग्रनुसार घ्यान ग्रौर योग के ढ़ारा विस्मयजनक ग्राध्यात्मिक शक्तियो की ग्रभिव्यक्ति की जा सकती है। ग्राधुनिक विज्ञान भी इस मान्यता को स्वीकार करने के लिए ग्रग्नसर हुग्रा है। इस सबध मे प्रसिद्ध विढ्वान् डा० ग्रेवाल्टर की The leaving brain नामक पुस्तक पठनीय है। वे कहते हैं---

# म्रनेकान्त दृष्टि

दर्जन जास्त्र का उद्देश्य जुद्ध षोध की उपलब्धि और उसके द्वारा समस्त बधनो से विमुक्ति पाना है। मनुष्य का अन्तिम लक्ष्य मुक्ति है, क्योकि मुक्ति के विना जाब्वत बान्ति की प्राप्ति नही हो सकती। बोथ मुक्ति का साधन है, मगर यह भी स्मरणीय है कि वह दुवारी खड्ग है। ज्ञान के साथ ग्रगर नम्रता है, उदारता है, निष्पक्षता है, सात्वि क जिज्ञासा है, सहिष्णुता है, तो ही ज्ञान, ज्ञात्म-विकास का माधन बनता है। इसके विपरीत ज्ञान के साथ यदि उद्दडता, सकीर्णता, पञपान एव असहिष्णुता उत्पन्न हो जाती है तो वह ग्रध पतन का कारण वन जाता है। मानवीय दार्बल्य से उत्पन्न यह ग्रवाछनीय वृत्तियाँ अमृत को भी विप बना देनी है।"

जैनधर्म ने उस कला का ग्राविप्कार किया है, जो ज्ञान को विपानत बनने मे रोकती है। वह कला ज्ञान को सत्य, शिव, ग्रौर सुन्दर बनाती है, उस कला को जैनटर्जन ने ग्रनेकान्तदृष्टि का नाम दिया है, जिसका निरूपण पहले किया जा चुका है। यह दृष्टि पररपर विरोधी वादो का साधार समन्वय करने वाली, परिपूर्ण सत्य की प्रतिष्ठा करने वाली ग्रौर बुद्धि मे उदारता, नंच्रता, सहिष्णुता ग्रौर सात्त्विकता उत्पन्न करने वारो है। दार्जनिक जगत् के लिए यह एक महान् वरदान है।

म्रहिंसा

मानव जाति को मामभक्षण की श्रवाछनीयता एव श्रनिप्टकरता समझा कर मासाहार से विमुख करने का सूत्रपात जैन धर्म ने ही किया है। समस्त धर्मों का श्राधारभूत और प्रमुख सिद्धान्त श्रहिसा ही है। यह मन्तव्य वनाने का श्रवकाश जैन धर्म ने ही दिया है। जैनधर्म ने श्रहिसा को इतनी दृढता और सवलता के साथ प्रपनाया, और जैनाचार्यों ने श्रहिसा का स्वरूप इतनी प्रखरता के साथ निरूपण किया, कि धीरे-धीरे वह सभी धर्मों का श्रग बन गई। जैन धर्मोपदेशको की यदि सबसे बड़ी एक सफलता मानी जाय, तो वह श्रहिंसा की साधना ही है। उनकी वदौलत ही ग्राज श्रहिंसा विश्वमान्य सिद्धान्त है। देश-काल के श्रंनुसार उसकी विभिन्न शायाएं प्रस्फुटित हो रही है। जैन धर्म की, श्रहिंमा के रूप मे एक महान् देन है, जिसे विश्व के मनीपी कभी भूल नही सकते।

यो तो भगवान् ऋषभदेव के युग से ही ग्रहिसा तत्त्व, प्रकाश मे ग्रा चुका था मगर जान पडना है कि मध्यकाल में पुन हिसा-वृत्ति उत्तेजित हो उठी ।

## नैनधर्म की विशेषताएँ

तब बाईनवे नीथंकर भगवान् ग्ररिप्टनेमि ने ग्रहिंसा की प्रतिष्ठा के लिए जोरदार प्रयास किया। उन्होने दिवाह के लिए व्वसुरगृह के द्वार तक पहुँच कर भी पजु-पश्चियो की हिंसा के विरोध में विवाह करना ग्रस्वीकार करके तत्कालीन क्षत्रिय-वर्ग में भारी सनसनी पैटा वर्रदी। वासुटेव कृष्ण के भाई ग्ररिप्टनेमि का वह माहमपूर्ण उत्मर्ग नार्थक हुग्रा ग्रीर समाज में पजुग्रो ग्रीर पक्षियो के प्रति ब्यापक सहान्भति जागी। उनके पञ्चात् नीर्थकर पार्व्वनाथ ने सर्प जैंसे विपैले प्राणियो पर ग्रपनी करणा की वर्षा करके, लोगो का ध्यान ढया की ग्रोर ग्राक्षित किया। फिर भी धर्म के नाम पर जो हिंसा प्रचलित थी, उसे निज्जेप करने के लिए चरम नीर्थकर भगवान् महावीर ने प्रभावद्याली उपदेश दिया। ग्राज यद्यपि हिसा प्रचलिन हे, फिर भी विचारवान् लोग उसे धर्म या पुण्य का कार्य नही समझते, बल्कि पाप मानते है। इस दृष्टिपर्घिर्वन के लिए जैन-परम्परा को बहुन उद्योग करना पडा।

#### ग्रवतारवाद

जैन वर्म के विशिष्ट सिद्वान्तो पर विचार करते समय एक वात ग्रनायास ही घ्यान मे ग्रा जानी है। वह है उसके ग्रवनारवाद की मान्यता ।

ग्रात्गा की चरम और विजुद्व स्थिति क्या हे, यह दर्शनशास्त्र के चिन्तन का एक प्रधान प्रब्न रहा है। विभिन्न दर्शनो ने इस पर विचार किया है और अपना-श्रपना दृष्टिकोण प्रस्नुत किया है।

वौद्वदर्जन के ग्रनुसार चित्त की परम्परा का ग्रवरुद्ध हो जाना, ग्रात्मा की चरम स्थिति है। इस मान्यता के ग्रनुसार दीपक के निर्वाण की भॉति ग्रात्मा शून्य मे विलीन हो जाता है।

कणाद मुनि का वैशे पिकदर्शन ग्रात्मा की ग्रन्तिम स्थिति मुक्ति स्वीकार करता है, पर उसकी मुक्ति का स्वरूप कुछ ऐसा है कि उसे समझ लेने पर ग्रन्त -करण में मुक्ति प्राप्त करने की प्रेरणा जागृत नहीं होती। कणाद ऋषि के मन्तव्य के ग्रनुसार मुक्त ग्रात्मा ज्ञान और सुख से सर्वथा वंचित हो जाता है। ज्ञान और मुख ही ग्रात्मा के ग्रमाधारण गुण है ग्रोर जब इनका ही समूल उच्छेद हो गया तो फिर क्या ग्राकर्षण रह गया मुक्ति में?

ससार मे जितने अनादिमुक्त एकेश्वरवादी सम्प्रदाय है, उनके मन्तव्य के ग्रनुसार कोई भी ग्रात्मा, ईब्वरत्व की प्राप्ति करने मे समर्थ नही हो सकता। ईब्बर एक ग्रढितीय हे। जीव जाति से वह पृथक् है। मसार मे ग्रथर्म की वृत्ति ग्रींग धर्म का ह्वास होने पर उसका समार में अयरतण होता है। उस समय वह परमात्मा से प्रात्मा का रूप ग्रहण करता है। जैन धम ग्रवतारवाद की इस मान्यता को स्वीकार नहीं करता। जैन धर्म प्रत्येक प्रात्मा की परभात्मा वनने का ग्रधिकार प्रदान करता है। ग्रींग परमात्मा वनने का मार्ग भी प्रस्तृत करता है, किन्तु परमात्मा के पुन भवावतरण का विरोध करता है। इस प्रकार हमारे समक्ष उच्च से उत्त्व जो ग्रादर्श सभव है, उसकी उपलव्धि का प्राध्वासन-ग्रींग पथप्रदर्शन जैनधर्म से मिलता है। यह ग्रात्मा के ग्रनन्त विकास की सभावनायो को हमारे समझ उपस्थित करता है। जैन धर्म का यह प्रत्येक नर को नारायण, नौर भक्त को भगवान, बनने का ग्रधिकार देना ही उसकी मौलिक मान्यता है।

## गुणपूजा

जैनधर्म सदैव गुणपूजा का पक्षपानी रहा है। जाति, कुल, वण गथवा बाह्य वेष के कारण वह किसी व्यक्ति को महत्ता ग्रगीकार नहीं करता। भारतवर्ष में प्राचीन काल में एक ऐसा वर्ग चला ग्राता है जो वर्णव्यवस्था के नाम पर अन्य वर्गों पर ग्रपनी सत्ता स्थापित करने के लिए, तथा स्थापित की हुई सत्ता को प्रक्षुण्ण वनाये रखने के लिए एक ग्रम्वण्ड मानव जानि को ग्रनेक खडों में विभक्त करता है। गुण ग्रौर कर्म के ग्राधार पर, समान की सुव्यवस्था का घ्यान रखने हुए विभाग किया जाना नो उचित है, जिसमे व्यक्ति के विकास को ग्रंधिक-से-ग्रंथिक ग्रवकां हो परन्तु जन्म के ग्राधार पर किसी प्रकार का विभाग करना सर्वथा ग्रनुचित है।

"एक व्यक्ति दु जील, यज्ञान ग्रांर प्रकृति मे तमोगुणी होने पर भी ग्रमुक वर्ण वाले के घर मे जन्म लेने के कारण समाज मे पूज्य ग्रादरणीय, प्रतिष्ठित ग्रींर ऊँखा समझा जाय. ग्रीर दूसरा व्यक्ति सुजील जानी ग्रांर सतोगुणी होने पर भी केवल ग्रमुक कुल मे जन्म लेने के कारण नीच ग्रीर, तिरस्करणीय माना जाय, यह व्यवस्था समाज-वातक है। इतना ही नही, ऐसा मानने से न केवल समाज के एक वहुसख्यक भाग का प्रपमान होता है। प्रत्युत यह सद्गुण ग्रीर सदाचार का भी घोर ग्रपमान है। इस व्यवस्था को ग्रगीकार करने से दुराचार, सदाचार मे ऊँचा उठ जाता है, ग्रज्ञान, ज्ञान पर विजयी होता है ग्रीर तमोगुण मतोगुण के सामने ग्रादरास्पद वन जाता है। यही ऐसी स्थिति है जो गुणप्राहक विवेकी जनो को सह्य नही हो सकती।" (निग्रंन्य प्रवचन भाष्य, पृष्ठ २८६)

ग्रतएव जैन धर्म की मान्यता है कि गुणो के कारण, कोई वाक्ति ग्रादर-

णीय होना चाहिए स्रोर ग्रवगुणो के कारण ग्रनादरणीय एव स्रप्रतिष्ठित होना चाहिए । इस मान्यता के पोपक जैनागमो के कुछ वाक्य व्यान देने योग्य है—

मस्तक मुडा लेने से ही कोई श्रमण नही हो जाता, स्रोकार का जाप करने मात्र से कोई ब्राह्मण नहीं बन सकना, ऋरण्यवास करने से ही कोई मुनि नही होता स्रोर कुञ-घोर के परियानमात्र से कोई तपस्वी का पद नहीं पा सकता ।

(उनगाध्ययन ग्र० २५ सूत्रकृताग १ अु०, ग्र० १३, गा० ६, १०, ११) ।

समभाव के कारण श्रमण, ब्रह्मचर्य का पालन करने से ब्राह्मण, ज्ञान की उपासना करने के कारण मुनि, ग्रौर तपञ्चर्या मे निरन रहने वाला तापस कहा जा सकता है।

र्क्म (ग्राजीविका) से ब्राह्मण होना है, कर्म से क्षत्रिय होता है, कर्म से वैच्य होता है, ग्रीर कर्म से जूद्र होता है।

मनुप्य-मनुप्य में जानि के ग्राघार पर कोई पार्थक्य दृष्टिगोचर नही होता मगर नपस्या (सदाचार) के कारण ग्रवव्य ही ग्रन्तर दिखाई देता है। (उत्तराध्ययन)

उन उद्वरणो से स्पष्ट होगा कि जैन धर्म ने जन्गगत वर्णव्यवस्था एव जाति-पाति की क्षुद्र भावनाग्रो को प्रश्रय न देकर गुणो को ही मत्त्व प्रदान किया है। इसी कारण जैन सघ ने मनुष्य-मात्र का वर्ण एव जाति का वियार न कगते हुए यमान-भाव से स्वागत किया है। वह यात्मा ग्रौर परमात्मा के वीच में भी कोई ग्रतघ्य दीवार स्वीकार नही करना तो ग्रात्मा-ग्रात्मा ग्रौर मनुप्य-मनुप्य के बीच कैमे स्वीकार कर मकता है।

## ग्रपरिग्रहवाद

ससार का कोई भी धर्म पग्ग्रिह को स्वर्ग या मोक्ष का कारण नही मानता है। किन्तु सब धर्म एक स्वर मे इसे हेय घोषित करते हैं। ईसाई धर्म की प्रसिद्ध पुस्तक बाईविल का यह उल्लेख प्राय सभी जानते हैं कि — "सूई की नोक मे से ऊँट कदाचित् निकल जाय, परन्तु धनवान् स्वर्ग मे प्रवेश नही कर सकता।" परिग्रह की यह कडी-मे-कडी ग्रालोचना है। इधर भारतीय धर्म भी परिग्रह को समस्त पापो का मूल ग्रौर ग्रात्मिक पतन का कारण कहते है। किन्तु जैन धर्म मे ग्रपरिग्रह को व्यवहार्य रूप प्रदान करने की एक बहुत मुन्दर प्रणाली निर्दिष्ट की गई है। जैन संब मुख्यतया दो भागो मे विभक्त है—त्यागी और गृहस्थ । त्वागी वर्ग के लिए पूर्ण ग्रपरिग्रही, अकिंचन रहने का विधान है। जैन त्यागी सयम-साधना के लिए अनिवार्य कतिपय उपकरणो के अनिरिक्त अन्य कोई वस्तु अपने अधिकार मे नही रखता। यहाँ तक कि अगले दिन के लिए भोजन भी अपने पान नहीं रख सकता। उसके लिए अपरिग्रह महाव्रत का पालन करना अनिवार्य है।

गृहस्थवर्ग अपरिग्रही रहकर संसार-व्यवहार नही चला सकता और इस कारण उसके लिए पूर्ण परिग्रहत्याग का विधान नही किया गया है, उसे सर्वथा अनियन्त्रित भी नही छोडा गया है। गृहस्थ को श्रावक की कोटि में ग्राने के लिए अपनी तृप्णा, ममता एवं लोभ-तृत्ति को सीमित करने के लिए परिग्रह का परिमाण कर लेना चाहिए। परिग्रह-परिमाण श्रावक के पॉच मूल व्रतीं मे अन्यतम है। इस व्रत का समीचीन रूप से पालन करने के लिए श्रावक को दो व्रत और अंगीकार करने पडते है, जिसका भोगोपमोग परिमाण और अन्थंदंड-त्याग के नाम से गृहरथधर्म के प्रकरण मे उल्लेख किया जा चुका है। परिमित परिग्रह का व्रत तभी ठीक तरह से व्यवहार मे आ सकता है, जब मनुष्य ग्रपने भोग और उपयोग के योग्य पदार्थों की एक सीमा बना ले और साथ ही निर्र्थक पदार्थों से ग्रपना संनंध विच्छेद कर ले। इस प्रकार अपरिग्रह व्रत के लिए इन सहायक व्रतो की वडी आवश्यकता है।

अर्थतृप्णा की आग मे मानव-जीवन भस्म न हो जाय, जीवन का एक-मात्र लक्ष्य धन न वन जाय, जीवन-चक द्रव्य के इर्द-गिर्द ही न घूमता रहे, और जीवन का उच्चतर लक्ष्य ममत्व के अधकार में विलीन न हो जाय, इसके लिए अपरिग्रह का भाव जीवन मे आना ही चाहिए। यदि अपरिग्रह भाव जीवन मे आ जाय, और सामूहिक रूप मे आ जाय तो अर्थवैषम्यजनित सामाजिक समस्याएँ स्वत ही समाप्त हो जाती हैं। उन्हे हल करने के लिए समाजवाद या साम्यवाद या अन्य किसी नवीन वाद की आवश्यकता ही नही रहती।

जैन धर्म का यह अपरिग्रहवाद ग्राधुनिक युग की ज्वलन्त समस्याम्रो का सुन्दर समावान है, अतएव समाजञास्त्रियों के लिए ग्रघ्ययन करने योग्य है। इससे व्यक्ति का जीवन भी उच्च श्रौर प्रञस्त बनता है श्रौर साथ ही समाज की समस्याएँ भी सुलझ जाती है।

बिवत्ती अबिणीयस्स, संपत्ती विणियस्स य।

जस्सेयं दुहओ नायं, सिक्खं से अभिगच्छई ॥ --द०, ९,२, २१ ।

नच्चा नमई मेहावी, लोए कित्ती से जायइ। हवद्द किच्चाणं सरणं, भूयाणं जगद्द जहा॥ ---उत्तराष्ययन, अ० १, गा• ४५। हे साथक <sup>1</sup> सभ्यता का मूल विनय है, अविनय नही । अत. अविनीत को विपत्ति प्राप्त होती है और सुविनीत को सम्पत्ति ये दो बाते जिसने जान ली है, वही जिक्षा प्राप्त कर सकता है ।

हे साधक ! विनय के स्वरूप को जानने वाला सदा नम्न रहता है, और वह इस लोक मे कीर्ति प्राप्त करता है। जिस प्रकार पृथ्वी समस्त वनस्पति और प्राणियो के लिए आधार रूप है, उसी प्रकार विनीत पुरुष भी समस्त गुणो का आधार रूप होता है।

जैन-शिष्टाचार

t



जैन धर्म भारत का एक प्राचीन धर्म है, जैन धर्म के २४ तीर्थकर इसी भारत-भूमि मे उत्पन्न हुए हैं। जैन-समाज भारतीय समाज के साथ सदा ग्रांभन्न रहा हे, ग्रार्यत्व के नाते जैन सौर जैन तीर्थकर ग्रार्यवग मे ही पैदा हुए हैं। जैन धर्म प्रारम्भ से ही कोई जातिगत धर्म नही वना, वह सदा से एक चिन्तनात्मक मुक्ति मार्ग के रूप में ही स्थित रहा है । सासारिक, राजनीतिक तथा शासनिक ग्रहभावना ग्रथवा ग्रधिकार-एपणा का उसने कभी पौपण नही किया। भारतीय सम्यता ग्रौर ग्रार्यसस्कृति को जैनो की बहुत महत्त्वपूर्ण देन है । पर वह ग्रार्यत्व के ग्रग-भूत होने के नाते पराई नही, श्रौर न ही ग्राकामक रूप से बलात् थोपी गई है, ग्रपित् जन-धर्म के नाते निर्ग्रन्य पथ का ग्रनुयायी है, तथा जाति, वश, सम्यता संस्कृति ग्रीर रक्त के सम्बन्ध रो ग्रार्य है। जैन ग्रौर जैनेनरो मे परम्परा से विवाह सम्बन्ध होते ग्राये है, क्योकि जैन वर्म सामाजिक सम्बन्धो मे हस्तक्षेप नही करता, ग्रत जैन ञिप्टाचार ग्रौर सभ्यता मे व भारतीय सभ्यता मे कोई मौलिक ग्रन्तर नही है' फिर भी जैन धर्म के विचारो, सिद्धान्तो का जो अनुयायियो पर प्रभाव पडा है, उससे कतिपय विञेपतात्रो को जन्म मिला है। इसका कारण है जैन धर्म की विनय-गीलता। जैन भर्म मे विनय और समता पर प्रत्यधिक बल दिया है, प्रायब्चित्त, विनय, तथा वैयावृत्म (सेवाधर्म)को तप का अन्तर-स्वरूप बताया है । प्रायश्चित्त

से ग्रहभाव का नाग होता है, और विनय में नम्प्रता तथा विवेक को वल मिलता है ! जैन गिप्टाचार का ग्रर्थ है विनय । <sup>9</sup>

ज्ञान, दर्शन तथा चारित्र के प्रति श्रद्धा रखना ग्रौर इन गुणो के भारक के प्रति ग्रादर रखना जैनागम में बहुत वड़ा तप बताया है।<sup>२</sup>

मन, वचन, तथा काया को ग्रप्रशस्त, पापकारी तथा घृणाकारक कार्य से हटाकर प्रशस्त, पुण्य-कारक तथा उपयोगपूर्वक उठने-वैठने की सभ्यता की श्रोर उन्मुख होना महान् तप बताया गया है।<sup>3</sup>

जैनागम मे लोकव्यवहार को ठीक ढंग से सावने के लिए भी लोकोपचार विनय<sup>¥</sup> का उल्लेख किया है ।

ग्रघ्यापक-गुरु की ग्राज्ञापालन, ग्रादर के साथ गुरु से व्यवहार करना, ज्ञानदान निमित्त नम्रतापूर्वक टान देना, टुखी जीवो के प्रति कोमल भाव रखना, देशकाल की विज्ञता ग्रीर सब से प्रेममय ग्रात्मीयपन के ग्रनुकूल रूप से स्नेहभरा व्यवहार करना भी जैनधर्म के ग्रनुसार धर्म की प्रधानतम सेवा है।

साधु, साघ्वी, श्रावक, श्राविका, ग्ररिहंत, सिद्व, देव, धर्म, तथा गुरु के प्रति ग्रगातना-ग्रनादरभाव नही रखना ही जैन साधु ग्रौर श्रावको का परम कर्त्तव्य है।

जैनगास्त्रो मे ग्रगातना का बहुत विस्तृत वर्णन है, गुरु की प्रशाबना ३२ प्रकार की बताई जाती है। गुरु के ग्रागे खडा होना, गुरु के ग्रासन पर बैठ जाना, गुरु के ग्रागे चलना, तुकार का प्रयोग करना, ग्रादि ग्रनादर भावो का उल्लेख किया गया है।

इसी प्रकार विशिष्ट व्यक्तियो के प्रति भी जैनो के शिष्टाचार का ढग नियत है जैसे कि ---

१. देव और गुर के प्रति :---जैन श्रमणोपामक जब तीर्थकर भगवान् को उपदेश सभा मे ग्रथवा साधु के निवास स्थान पर जाता है, तो उसे पॉच बाते करनी चाहिएँ, जो जैन परिभाषा मे पॉच ग्रभिगम के नाम से प्रसिद्ध है। वे ये है----

## जैन-शिष्टाचार

- १ फूलमाला सचित्त श्रादि वस्तुयो को हटा देना याबद्यक है।
- २ श्रचित्त वस्तुम्रो का त्याग प्रावश्यक नही।
- ३ छत्र-चवर ग्रादि ऐब्वर्य के चिह्न तथा जूता, छतरी आदि पदार्थ न छे जाना।
- ४ तीर्थकर या सायु पर दृष्टि पडते ही हाथ जोड़ना।
- १ मन की चचलता त्याग कर एकाग्र होना। (भगवती सूत्र)

२ वन्दनापाठ---तीर्थकर या साधु के समक्ष पहुँच कर निम्नलिखित पाठ पढ कर उन्हे वन्दना की जाती है----

"तिक्खुत्तो ग्रायाहिण, पयाहिण करेमि, वदामि नमसामि, सक्कारेमि, समाणेमि, कल्लाण मगल देवय चेइय पज्जुवासामि, मत्थएण वदामि।" —-ग्रावश्यक सूत्र, सामायिक पाठ।

प्रर्थात्—भगवन्<sup>।</sup> मै तीन वार दक्षिण से ग्रारभ करके प्रदक्षिणा करता हूँ, वन्दना करता हूँ, नमस्कार करता हूँ, सन्मान करता हूँ। ग्राप कल्याण ग्रीर मंगल के रूप है। देवता स्वरूप है, चैत्य-ज्ञान स्वरूप है। मै ग्रापकी पुन -पुन. उपामना करता हूँ। मस्तक झुका कर वन्दना करता हूँ।

३ भमणों का पारस्परिक जिष्टाचार---जैन सघ में वन्दनीयता का ग्राघार पर्यायज्येप्ठता है। ग्रर्थात् प्रत्येक मुनि ग्रपने से पूर्व दीक्षित मुनि को नमस्कार करता है। इसमे उम्र ग्रादि किसी ग्रन्थ बात का विचार नहीं किया जाता । पुत्र यदि पहले दीक्षित हो चुका है ग्रौर पिता परचात् दीक्षित हुग्रा है तो पिता ग्रपने पुत्र को नमस्कार करेगा। सूत्रकृताग ग्र० २, उ० २ सूत्र में बतलाया है कि चक्रवर्ती राजा भी यदि वाद में मुनि दीक्षा ग्रहण करे तो उसका कर्त्तव्य है कि वह पूर्वदीक्षित ग्रपने दास के दास को भी लज्जा ग्रौर सकोच न करता हुग्रा वन्दना करे।

मुनि वन जाने पर मनुप्य का गृहस्थ जीवन समाप्त हो जाता है ग्रौर एक नवीन ही जीवन का सूत्रपात होता है ।

४ श्रावकों का पारस्परिक झिष्टाचार----शास्त्रीय उल्लेखो से पता चलता है कि प्राचीन काल मे श्राविकाएँ और श्रावक भी ग्रपने से बडे श्रावक को बन्दना किया करते थे। ----भगवतीसूत्र, १२शतक, शख-पोक्खली सवाद । ५ पति-पत्नी सम्बन्धी—टम्पनि को पूथक् घय्या पर्र्श नहां नहां, प्रतिनु पृथक्-पृथक् कक्षों में जयन करना चाहिए । पत्नी जब पनि के समीप यानी है तो पति ग्राटरपूर्ण मधुर बच्दों में उसका स्वागन करना हे । बैठने को भटारान प्रदान करता है । क्योंकि जैनानमों में पत्नी पनि की "धम्मराहाया". ग्रयीन् धर्मराहायिका मानी गई है ।—उपासक दशाग ।

६ स्वामी-सेवक संबंधी—जैन जास्त्रों में सेवक का ''कॉटुम्क्रियपुरिन'' ग्रर्थात् कौटुम्बिक पुरुष परिवार का ही सदस्त्र के रूप में उलेल्प किया गया है। सम्राटभी ग्रपने सेवक को ''देवाणुप्पिया'' कह कर सवापन करने हैं। देवाणु-प्पिया का ग्रर्थ है—''देवो के प्यारे।'' कितना ग्रीदार्य, किनना मापुयं ई ग्रॉर कितना स्नेह भरा हे, इन झब्दो में।

''देवाणुष्पिया'' शब्द सबोधन का सामान्य शब्द हे। स्वामी सेवक कों, सेवक स्वामी को, पति पत्नी को, पत्नी पति को ग्रीर प्रत्येक प्रत्येक को प्राय. इसी शब्द से सबोधित करता है।

## जैन पर्च

पर्व, धर्म ग्रोर समाज के ग्रन्तर्मानस की सामूहिक ग्रनिव्यक्ति हे। व्यप्टि ग्रौर समप्टि के जीवन कम में जिस विय्वान, वारणा तथा उत्साह की ग्रावच्यकता पडनी है, उसकी पूर्ति पर्वों से होती है। पर्व ग्रीर उत्सव दोनो ही मानव की मूलभूत भूक संस्कार निर्माण, सम्यता शिक्षण, ग्रीर संस्कृति ग्रभि-व्यजन का कार्य पूरा करते है, किमी भी धर्म ग्रयवा ममाज की ग्राधारभूत पृष्ठ-भूमि को समझने के लिए पर्वों ग्रीर उत्सवो को जान लेना ग्रत्यावञ्यक है। प्रत्येक धर्म के शास्त्र सिद्धान्त, ग्रौर प्रतीक की तरह ग्रपने मौलिक रूप मे पर्व भी होते है। टार्शनिक, धार्मिक, सामाजिक ग्रौर मैद्धान्तिक विभिन्नना ही पर्वों की विभिन्नता का कारण हे। जैनवर्म के भी कुछ प्रपने पर्व है। एक जैन भी वर्ष के किसी-न-किसी दिन को पर्व का रूप टेकर प्रपने वार्मिक स्वरूप का साक्षात्कार करना है। पर्वो का नीया सम्वन्ध समाज-ग्रनुयायी वर्ग से है, किन्तु पर्वों का मूल रूप धर्म के ग्रान्तर विचारो से उत्प्रेरित होता है । जैन पर्व जैन धर्म का प्रतिनिधित्व करते है जैन पर्व मानव से खेल-कूद, ग्रामोद-प्रमोद, भोग-उपभोग ग्रयवा हर्ष व विपाद की मॉग नही करते, ग्रपितु वे तो मनुप्य को तप, त्याग, स्वाघ्याय, ग्रहिमा, सत्य प्रेम, विश्ववन्युत्व तथा विञ्व मैत्री की भावना को प्रोत्सा-हित करते है। जैन पर्वो को दो रूपो मे विभक्त किया जा सकता है, जैसे कि, मवत्सरी-पर्यू पण पर्व, ढञलक्षणीपर्व, प्रायम्बिलग्रप्टान्हिका, श्रुतपचमी, श्रादि तो धार्मिक पर्व है । महावीर जयती, वीर जासन जयन्ती, ढीपावली, सलूनो(रक्षा-बघन) श्रादि सामाजिक पर्व है ।

संवत्सरी—- व्वेताम्वर सम्प्रदाय में सम्वत्सरी पर्यूपणपर्व को पर्वाधिराज कहा जाता है। जैन वास्त्रो में पर्यूपण के दिनो में से ग्राठवे दिन सबत्सरी को धर्म का गर्वोच्च पवित्र दिन माना गया है। श्रमण सुधर्मा कहते है कि हे जम्बू <sup>1</sup> इन पर्व को श्रमण भगवान् महावीर ने ग्राषाढ पूर्णिमा से १ मास २० दिन के बाद मनाया था। चातुर्मास में एक मास ग्रीर २०वे दिन ग्रर्थात् भाद्रपद शुक्ला १ को स्वत्नरी पर्व ग्राता है। ग्रात्म गुद्धि के इस महान पर्व को जैसे भगवान् मनाते है उसी प्रकार गौतम स्वामी, उसी प्रकार ग्राचार्य, उपाध्याय तथा श्रीसघ मनाता है। सम्बत्सरी की जत का किसी भी प्रकार से उल्लघन नहीं करना चाहिए।

समवायाग<sup>२</sup> सूत्र मे सवत्सरी का समय निञ्चित करते हुए यह भी बताया हे कि चातुर्मास के ५० दिन बाद और ७० दिन जेप रहते सवत्सरी पर्व की प्राराधना करनी चाहिए ।

सवत्मरी के ग्राठ दिवसो को पर्यूपण कहते हैं। सम्वत्मरी और पर्यूपण दोनों में केवल इतना ही अन्तर है, कि सवत्मरी प्राध्यात्मिक साधना-कम में वर्ष का अन्तिम और सर्वप्रथम दिन का वोधक है, और पर्यूपण शब्द तप और वैराग्य साधना का उद्वोधक है। अतः मवसत्सरी का भ्रर्थ है, वर्ष का आरभ और पर्यूपण का ग्रर्थ है कपाय की शान्ति। आत्मनिवाम तथा वैराग्यवृत्ति ।

पर्यू पण के ग्रर्थ को प्रकट करने वाले ग्रागमो में कितने ही बब्द उपलब्ध होते हैं, जैसे कि पञ्जूमणा, पज्जोमवणा, पञ्जुसणा, ग्रादि । पर्यूपण का बाब्दिक ग्रर्थ है, पूर्ण रूप से निवास करना, ग्रात्मरमणकरना ग्रौर पज्जोमवणा का ग्रर्थ है, कषायो की सर्वथा उपबान्ति । ग्रनादिकालीन ग्रात्मा में स्थित विकारो का सर्वथा नाब करना, तथा ऊर्व्वमुखी वृत्ति द्वारा ऊर्व्वगमन करना ही पज्जोसवणा का वास्तविक ग्रर्थ है। जैन साथु ग्रौर साब्वी, इन ग्राठ दिनो मे

 कल्पसूत्र, "तेण कालेणं-समणे भगवं महावीरे वासाणं सवो सइराए मासे विद्दक्कन्ते वासावासं पज्जोसवेई।"

२. समवायाग सूत्र, "समणे भगवं महावीरे वासाण सवीसई राइमासे वइक्कन्ते सत्तरिर्एाह राइदिर्एाह सेसेहि वासावासं पज्जोसवेई।" वर्ष भर मे लगे अतिचारो का आलोचन, केशलुंचन, पर्यूषणानल्प वाचन, भगंत्रृति. भगवदाराधन अप्टम तप, तथा साम्वत्सरिक प्रतिक्रमण रूप छ उपक्रमो को अवय्य करते हैं। श्रावक और श्राविका इन दिनो में व्यावहारिक तथा जागतिक सम्बन्धों से अलग हट कर निरन्तर धर्म साधना तथा तपस्था में लीन रहते हैं, प्रौर संवत्सरी के दिन तो जैन समाज का कोई भी बच्चा तक यथा शबय,तप. स्वाध्याय और कथा-श्रवेण के विना नही रहते। ग्राट दिन तक कितने ही जैन, भाद्र कृत्णा १२ से भाद्र जुक्ला पचमी तक निर्जल और निराहार रहकर एक ही स्थान में ध्यान और स्वाध्याय में ही पर्यूषण पर्व मनाते हैं। सम्वत्सरी के सायं प्रतिक्रमण के ग्रवसर पर प्रत्येक जैन को चौरासी लाख जीवायोनि से मन, बचन, काया पूर्वक क्षमायाचना करनी पडती है। इस दिन भी जो क्षमायाचना नही मांगता है, और न ही श्रमा प्रदान करता है, वह जैन कहलाने का ग्रयिकारी भी नही है। प्रेम मिलन, बिध्व-मैत्री तथा विव्ववात्सल्य ही इस पर्व का मुख्य ग्रायार है।

दशलक्षणपर्व—विगम्बर सम्प्रदाय में पर्यूषण पर्व के स्थान पर दश लक्षण पर्व मनाया जाता है। भाद्र शुक्ला पचर्मा में भाद्र शु० ग्रनन्तचतुर्दशी तक इस पर्व की ग्राराधना की जाती है। प्रतिदिन धर्म के दशलक्षणों का त्रमश विवेचन होता है। उत्तम क्षमा, मार्दव, ग्रार्जव, शौच, सत्य, सयम, तप, त्याग ग्राक्तिचन्य ग्रौर ब्रह्मचर्य रूप दशधर्मों का व्याख्यान, ग्रम्यास तथा तत्त्वार्थ सूत्र के दश ग्रव्यायों का कमश स्वाच्याय किया जाता है। धर्म के विशाल वाट मय में धर्मके इन दशरूपों के लिए किसी भी धर्म में कोई भेंद नही है। मनु जी के धर्म के दश लक्षण, पद्मपुराण के यति धर्म ग्रौर जैनधर्म के दश यतिधर्म परस्पर में एक ही है। इन दिनों में जैन भाई यथाशक्य व्रत पौषध उपवास ग्रादि तप किया का भी ग्रनुष्ठान करते हैं। इन पर्वो के दिनों में जैन समाज में एक उत्साह छाया रहता है, ग्रौर जैन मन्दिर धर्मस्थान तथा स्वाच्याय भवन जनता से खचाखच भरे रहते है। ग्रनतचतुर्दगी के दिन किसी किसी स्थान पर विराट जलूस भी निकाला जाता है।

श्वेताम्बर सम्प्रदाय का पर्यूषण पर्व ग्रौर दिगम्वर सम्प्रदाय का दशलक्षण पर्व परिपूर्ण हिंसा के विरुद्ध जैन जाति का सामूहिक ग्रभियान है। ग्रत प्राचीनकाल से जैन इन दिनो मे ग्रन्य प्रकार की हिसा कसाई खाने ग्रादि भी बंद करवा देते है। सम्राट् ग्रकबर ने तो ग्राचार्य हीरविजय सूरीश्वर के उपदेश से प्रभावित होकर ग्रपने साम्राज्य मे इन दिनों मे हिंसा बन्द करवा दी थी। इसी प्रकार ग्राज भी भारत के कितने ही प्रान्तो मे सम्वत्सरी को हिमा बन्द रहती है।

अष्टान्हिका पर्वः--- तथा आयंबिल----ओली पर्वः---- दिगम्बर सम्प्रदाय----

#### जैन-शिष्टाचार

में कार्तिक, फाल्गुन श्रीर श्रापाढ़ मास के यन्तिम श्राठ दिनो मे सिद्ध भगवान् की श्राराधना तथा स्वाघ्याय रूप धार्मिक कियाएँ उत्साह के साथ की जाती है।

व्वेताम्वर सम्प्रदाय में चैत्र और ग्रसौज में सप्तमी से पूनम तक & दिन ग्रायंदिल तप की साबना की जाती है। हजारो जैन भाई ग्रौर वहिन ग्रायम्बिल तप करते हैं। ग्रायम्बिल तप का ग्रर्थ है ग्रम्ल रस से रहित भोजन, जिसमें रस, गव, स्वाद, घृत, दुग्ध, छाछ ग्रादि किसी भी प्रकार से मिश्रित नहीं किया जाता है। जैन वर्ग की ग्राम्वाद माधना का यह बहुत विचित्र ग्रौर उपयोगी उपकम है।

भूत पंचमी—दिगम्बर सम्प्रदाय मे इस पर्व को ग्राचार्य पुष्पदन्त ग्रोर भूतबलि के द्वारा निर्मित "पट् खण्डागम" नामक सिद्धान्त ग्रन्थ की परिसमाप्ति के रूप मे ग्रौर स्वाव्याय प्रेरणा मे इसे मनाया जाता है। ज्येष्ठ शु० पचमी को उन्होने यह ग्रन्थ सघ को समर्पित किया था, साधिक सम्मान श्रुत ज्ञान के प्रति बढे, यही इसका जद्देव्य है।

ञ्वेताम्वरो मे श्रुत पञ्चमी कार्त्तिक शुक्ला पचमी को मनाई जाती है। श्रुताराधना मौर श्रुत ज्ञान के प्रति ग्रटूट निप्ठा तथा विनय प्रकट करना ही इसका उद्देव्य है।

महावीर णयन्ती—चैत्रजुक्ला त्रयोदशों के दिन श्रमण भगवान् महावीर की जन्म जयन्ती जैन समाज में धूमधाम के साथ मनाई जाती है। इस वर्ष तो महावीर जयन्ती, श्रमेरिका, इगलैण्ड श्रादि में भी मनाई जाने लगी है। इस दिन विद्याल समारोह के साथ चौवीसवे तीर्थकर महावीर के जीवन, सिद्धान्त तथा दर्शन तथा धर्म के विषय में मनन किया जाता है। उत्सव, जलूस, भाषण श्रादि का रोचक रूप से कार्यक्रम रहता है। ग्राजकल महावीर जयन्ती राष्ट्रीय तथा ग्रन्त-र्राष्ट्रीय रूप धारण करती जा रही है।

इसी प्रकार ग्रन्य २३ तीर्थकरो की सामान्यतया जयन्तियाँ मनाई जाती है। बीपावली—-श्रावण पूर्णिमा, दबहरा, दीपावली तथा होली भारत के राष्ट्रीय पर्व है। चारो वर्णों के यनुसार प्रत्येक पर्व का एक-एक व्यावहारिक ग्रौर वार्मिक सन्देब है। कमश. जैसे कि ज्ञान, क्षात्रत्व, लक्ष्मी ग्रौर मनोरजन तथा

क्येष्ठसित पक्ष पंचभ्यां चातुवंर्ण्य संघ संभवतः । तत्पुस्तकोपकरणं व्यंगात् क्रियापूर्वकं पूजाम् ॥ १४३ (इन्द्रनन्दि श्रुतावतार)

शुद्धि ग्रांग धार्मिक रूप से तपस्या, ब्रह्मचर्य, ग्रात्मज्ञान (लक्ष्मी) तथा श्रात्मा शुद्धि दीपावली भी भारत का प्रसिद्ध तथा लोकव्यापी त्योहार हे। तो भी वीपाबली का ऐतिहासिक उद्गम रूप विवरण किसी ग्रथ मे उपलब्ध नही होता है।

किन्तु व्वेताम्बर<sup>9</sup> ग्रागमो ग्रौर दिगम्बर पुराणो<sup>२</sup> मे इस सम्घन्भ मे विस्नृत उल्लेख पाया जाता है। ग्राशय दोनों का एक हैं। श्रमण महावीर के निर्वाण के समय नव लिच्छवि ग्रीर नव मल्लिराजाग्रो ने पौंपव व्रत कर रस्या था। कार्तिक ग्रमावस्या का दिन था । रात्रि के समय भगवान् महावीर का निर्वाण हो गया। उस समय राजाग्रो ने ग्राघ्यात्मिक ज्ञान के सूर्य महावीर के ग्रभाव मे रत्नों के प्रकाश से उस स्थान को देदीप्यमान किया था। परम्परागत उसी प्रकार जनता दीप जलाकर उस परम ज्ञान की उपासना कर प्रेरणा प्राप्त करनी है, इसी का नाम टीपावली है। यही कारण हे कि दीपावली पर्व जैनो के लिए महत्त्वपूर्ण पर्व है।

सलूनो रक्षा बन्धन--ब्राह्मण लोगो के हाथो में राखियाँ वाँचते समय, इस पर्व का महत्त्व तथा इतिहास प्रतिपादक ब्लोक पढा करते हैं, जिसका ग्रागय हे कि "जिस राखी से दानवों का इन्द्र महाबली वलिराजा बाँघा गया उससे मैं तुम्हे वॉघता हूँ, ग्रडिंग ग्रोर ग्रडोल होकर मेरी रक्षा करों।''<sup>3</sup>

वलिराजा की कथा वामानवतार के प्रसग मे उद्धृत श्रवच्य हो गई है, किन्तु इसमे रक्षा बवन के महत्त्व का अनुभव नहीं मिलता है। जैन साहित्य मे इसी पर्व के सम्बन्ध में कथा अत्यन्त प्रसिद्ध है। जेन साधुग्रो से घृणा ग्रोर द्वेप रखने वाले बली को महाराज पद्म से उपकृत रूप से वरदान पूर्ति के निमित्त सात दिन का राज्य मिल गया था, अनस्मात् अकम्पनाचार्य अपने सात सौ शिष्यो सहित उघर या निकले, वलि को वदला लेने का अवसर प्राप्त हुग्रा। उसने मुनि सघ को एक वाड़े में घेर कर पुरुषमेव यज्ञ में बलि करने की ठानी।

एसे सकट काल मे एक वैक्रिय लब्धियारी मुनि विप्णुकुमार से प्रार्थना की गई कि ग्राप ही इस मुनि सघ पर ग्राये सकट को दूर कीजिए । नपस्या मे लीन विप्णुकुमार मुनि, मुनि वर्ग की रक्षा निमित्त नगर मे ग्राये ग्रौर ग्रपने भाई पद्मराज

३. येन बढ़ो वली राजा, दानवेन्द्रो महाबली। तेन त्वामपि बध्नामि रक्ष मा चल मा चल ॥

१. कल्पसूत्र। २. हरिवंश।

जैन-जिष्टाचार

को समझाया कि भाई, इस कुम्बञ में तो साधुयों का ब्राटर होता ग्राया है, किन्तु इस प्रकार का पापकारी कुकृत्य नही हुग्रा ।

पट्मराजा को टु ग्व तो बहुत था, किन्तु वह वचनब द्व था, ग्रत उसने ग्रपनी चिवराना वताई । विष्णुकुमार मुनि बलि के पास पहुँचे ग्रौर उससे मुनि सघ के लिए स्थान मॉगा। बलि ने कहा कि ग्रच्छा मै ढाई कदम जगह देता हूँ, उसमे रह लो। इस पर विष्णुकुमार जी को रोप हुग्रा ग्रौर ग्रपनी शक्ति का चमत्कार उन्होने वहाँ प्रगट किया, ग्रौर एक पैर सुमेर पर्वत पर रखा ग्रौर दूसरा मानुपोत्तर पर्वन पर, ग्रौर नीमरा कदम वीच मे लटकने लगा। यह देख कर पृथ्वीवासी जन ग्रत्यन्न श्व्य हो गए, वलि क्षमा मॉगने लगा, राज्य उसने वापस कर दिया, ग्रौर समुचा संकट टल गया।

मुनिजनो पर संकट ग्राया देख कर लोगो ने ग्रन्न-जल का त्याग कर दिया था। संकट टलने पर मनि जब घर नही ग्राये तो लोग भोजन कैसे करे। सात सौ मुनि जितने घर ग्रा सकते थे, उतने घर गये ग्रीर बाकी ने श्रमणो का स्मरण कर, प्रनीक बना कर भोजन किया, ग्रत उसी दिन से रक्षाबधन के दिन दोनो ग्रोर मनुग्य का चित्र बना कर राखी बाँवने की प्रधा चल पडी। इस प्रथा को ग्राज भी उन्नर[भाग्त मे ''सौन'' कहते है सौन जब्द ''श्रमण'' का ही ग्रपभ्रग है।

--