

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.

-

# जैनधर्म : जीवन श्रौर जगत्

साध्वी कनकश्री (सेवा निकाय-व्यवस्थापिका)

जैन विश्व भारती प्रकाशन

•

स्वर्गीय पूज्य पिताश्री रामचन्द्रजी सोनी की पुण्य स्मृति मे उनके पुत्र पदमकुमार, विमलकुमार, सज्जनकुमार चेतनकुमार सोनी सोजतरोड (वम्बई) के अर्थ-सोजन्य से प्रकाशित ।

द्वितीय संस्करण : १९९७

मूल्य : वीस रुपये/प्रकाशक : जैन विश्व भारती, लाडनू, नागौर (राज०)/ मुद्रक : मित्र परिषद्, कलकत्ता के आधिक सौजन्य से स्थापित जैन विश्व भारती प्रेस, लाडनू-३४१ ३०६ ।

> JAINDHARM . JIVAN AUR JAGAT Sadhvı Kanaksrı

> > Rs 20.00

# आशीर्वचन

जैन-दर्शन का निरूपण जीव और अजीव—इन दो तत्त्वो को आधार मानकर किया गया है। धर्म, अधर्म, आकाश, काल, पृद्गल और जीव--यह पट्ट्रव्यात्मक लोक है। इसमे जीव और अजीव—दोनो का समावेण है। लोक के स्वरूप को अधिगत करने के लिए छह द्रव्यो का वोध आवश्यक है। जीव को उसके सपूर्ण विकास की प्रक्रिया से गुजरने के लिए नौ तत्त्वो का बोध आवश्यक है। ''जैनधर्म जीवन और जगत्'' पुस्तक मे द्रव्यवाद और तत्त्ववाद का सक्षिप्त और समीचीन स्वरूप उजागर हुआ है।

झान-प्राप्ति के लिए तीन बातें जरूरी हैं— झान देने वाला विद्वान, झान दान का माध्यम साहित्य और जिझासु पाठक या श्रोता । देखा जाए तो आज तीनो ही श्रेणियो के व्यक्ति कम उपलब्ध होते हैं । निष्वाम भाव स ठोस झान देने वाले गुरु कहा हैं ? जीवन-स्पर्शी गम्भीर साहित्य कहा है ? गहरी जिझासा रखने वाले विद्यार्थी भी कहा हैं ? इस क्षेत्र मे जो कमी आई है, आ रही है, उसकी सपूर्ति के लिए विशेष घ्यान देने की अपेक्षा है ।

हमने अपनी ओर से इस त्रिकोणात्क अभियान को गति देने का सक्ष्य बना रखा है। फलत' यहा अच्छे शिक्षक, अच्छा साहित्य और अच्छे विद्यार्थी उपलब्ध हैं। वतमान को अति व्यस्त जीवन-घैली मे जैन-दर्शन का ठोस अम्ययन करने के लिए कुछ अवकाण रहे, इस दुष्टि से ''जैन-विश्व भारती'' के समण संस्कृति सकाय की ओर से ''जैनविद्या'' वे साथ पत्राचार पाठमाला का एक सार्थक कार्यक्रम चलाया जा रहा है।

साहित्य-लेखन के क्षेत्र में हमने अपने धर्मसंघ की साध्वियों को विषेष रूप से प्रेरित किया । अनेक साध्वियों ने उस प्रेरणा को पकडा और लेखन में रम लिया । साध्वी कनकश्री उनमें एक है । वह अध्ययनगील है, प्रधार षक्ता है और अच्छी लेखिका है । वह अपने लेखन को अधिक गति-गोल बनाए । इसवे साप मेरी यह भी अपेक्षा है कि गमीर और ठोम साहित्य ये पाठको की सख्या में अभिवृद्धि हो ।

जैन विष्व भारती, १ मई. १९९६ गणाधिपति तुलसी

### मगल-संदेश

प्रस्तुत पुस्तक मे जैन-धर्म के माध्यम से जीवन और जगत् को गमफ़ने का प्रयत्न है। जीवन को समफ़ने के लिए जगत् को समफ़ना जरूरी है और जगत् को समफ़ने के लिए जीवन का समफ़ना जरूरी है। दोनो गापेक्षता है, परस्परता है इसलिए एक को समफे विना दूसरे को ममफ़ा नही जा मकता। जगत् अस्तित्यवादी अवधारणा है और जीवन व्यवहार-यादी अथवा उपयोगितावादी अवधारणा। जगत् का स्वरूप है—द्रव्यवाद। इव्य की मीमांमा करने वाले का दर्शन विष्ठुद्ध, दृष्टिकोण समीचीन वन जाता है। दशन-शुद्धि आचार-शुद्धि का स्रोत वनती है। यह वचन मननीय है—

दिषए दसणसुद्धी दसणसुद्धस्स चरण तु ।

साध्वी कनकश्री ने द्रव्यवाद और आचारवाद --- दोनो को एक माला मे पिरोने का प्रयत्न किया है। यह साधक प्रयत्न है। जीवन और दर्शन की दो दिशागामिता वांछनीय नही है। अपेक्षा है जीवन-दर्शन की। दर्शन-शून्य जीवन (आचार और व्यवढार) और जीवन-शून्य दर्शन समस्या का समाधान नही बनते। जीवन और दशन का समन्वित प्रयोग नई घारा हो सकती है, किन्तु आज वह उपेक्षित हो रही है। दर्शन-शास्त्र और आचार-शास्त्र वे मध्य लक्ष्मण-रेखा खीचना सगत अभियाजन नहीं है।

गणाधिपति श्री तुलसी ने साघ्वी-समाज को अध्ययन, अध्यापन और लेखन की दिणा मे नई गति दी है। फलत अनेक साध्वियो के चरण इस दिमा मे आगे वढ़ें हैं। साघ्वी कनकश्री का हिन्दी भाषा पर अधिकार है और दशन एव आचार के विषय का अध्ययन है। उनकी लेखनी ने भाषा और विषय-दोनो की सम्यग् योजना की है। विकास वे लिए बहुत अवकाश है, किन्तु जो है, वह अपने आप में रमणीय है, पाठन वे लिए उपयोगी है।

३० ४ ९६ जैन विष्य भारती, साटनू (राज०) आचार्य महाप्रज्ञ

परावाक

जैन तत्त्व-दर्शन भारतीय चितन और आध्यात्मिक जीवन-शैली का प्रतिनिधि दर्शन है। वह णुद्ध अयं मे मोक्ष-दर्शन है, अघ्यात्म-दर्शन है, फिर भी उगका तत्त्व-ज्ञान अत्यन वैज्ञानिक है। जैन-दर्शन की अवधारणा मे मौलिन-तत्त्व टो हैं — जीव और अजीव अपवा जड और चेतन। इन दोनो का सयोग ही ससार है तया वियोग मोक्ष है। मोक्ष का मूल है सयम-साधना। उसके लिए जीव-अजीव का बोध आवश्यक है। जैन तत्त्व-विद्या का पल्लवन दन्ही दो ध्रुवो से हुआ है। गास्त्रकार लिखते हैं —

त्रैफाल्य द्रव्ययट्क, नवपदसहित जीवपट्कायलेक्षाः, पञ्चान्ये चास्तिकाया व्रत समितिगति ज्ञान चारित्र भेदाः । इत्येतन्मोक्षमूलं त्रिमुवनमहितं प्रोक्त मर्हद्भि रीशं , प्रत्येति श्वद्दधाति स्पृशति च मतिमान् यः स वै शुद्धिद्ष्टिः ॥

त्रैकालिक अस्तित्व याले छह द्रव्य, नौ पदार्य, पर्जीव निकाय, छह नेक्ष्या, पञ्चास्तिकाय ग्रत, समिति, गतिचक्र, झान और चारित्र-यह मोक्ष-मूलक झान लोकत्रय पूजित अहंतो द्वारा प्रतिपादित है। जो प्राणी इस धर्म पर प्रतीति करता है, श्रदा करता है और इसका पालन करता है, वही णुढ जोवनदृष्टि सपन्न है।

नैतिब, सांरकृतिक एव आध्यात्मिक मूल्यों की सुरक्षा के लिए अपेक्षित है जैन तत्त्व-विद्या थे साथ युवा-मनोपा की सवादिता स्थापित हो, इससे आध्यात्मिक, सदाचार सम्पन्न, जिलामु और तत्त्वज्ञ व्यक्तित्वो का रिर्माण हो सपता है। जैनधर्म और दर्शन की मौलिकता सुरक्षित रहे, न्याय्याय थी एक विशिष्ट ग्रैली का जन्म हो, इस दृष्टि से गणाधिपति यूज्य युरदेव श्री तुलमी श्रावक नमाज मे स्वाध्यायशीलता और तत्त्वरुचि का अक्षय पट रोपता घाहते हैं।

परमपूज्य गुरदेव थी की सचेतन गन्निधि में चलने वाली लोक मगनवारी विविध आयामी प्रवृत्तियों की घटकन है— जैन विष्ठव भारती। यह जैनधर्म, दर्घन, तत्त्व-विद्या, एव भारतीय प्राच्य विद्यालों के अध्ययन, अध्यापन तथा अनुसधान का अनूठा पेन्द्र है। जैन-सम्बार निर्माण की दृष्टि से जैन विषय भारती के अतर्गन समण-सम्हति सवाय के तत्त्वावधान में जैन-विद्या का नव वाधिक एव पत्राचार-पाटमाला का द्विवाधिक पाठ्यत्रम निर्धा- रित है । मुब्पवपित परीझाओ का क्रम चालू है । इन परीक्षाओ मे देश भर ने मैवडो नेन्द्रो से हजारो छात्र-छात्राए प्रतिवर्ष सम्मिलित होते हैं ।

पूज्यपाद गुरुदेव श्री एव श्रद्धेय आचार्यप्रवर ने असीम अनुग्रह कर योगझेम वर्ष ने पूर्व पत्राचार पाठमाला की पाठ्य सामग्री लिखने का निर्देश मुझ्टे प्रदान कि रा । इसे में अपना विशेष सौभाग्य मानती हू । सन् १९८९-९० मे ये पाठ तैयार हुए । पाठ्यक्रम मे स्वीकृत/प्रयुक्त भी हो गये ।

मन् १९९१ गुरुदेव श्री का जयपुर प्रवास । आदरास्पद महाश्रमणी जी का मरेत मिला जैनधमं को आधुनिक भाषा-शैली और सदर्भों में प्रम्तुन करने वी अपेक्षा है । यद्यपि जैनधमं को समग्रता से जानने/समफने तेनु हमारे धमं मध में काफी साहिन्य लिखा गया है, किंतु विषय की गमी-रता और मापा की जटिलता के कारण जन-सामान्य उसका पूरा लाभ नहीं उठा मत्तना ' आज के पढे-लिखे युवक-युवतियों का जैन तत्त्व-दर्शन में प्रप्रेज हो, यह भी जरूरी है । इन दृष्टियों से पत्राचार पाठमाला के लेखों का अन्धा उपयोग हो सकता है । यदि वे पुस्तक रूप में एकत्र उपलब्ध हो जाए तो परीक्षायियों के अतिरिक्त आम पाठक को भी सुविधा हो सकती है । गाध्वीप्रमुग्राधीजी की इसी प्रेरणा की निष्पत्ति है प्रस्तुत पुस्तक ''जैनधमं जीवन और जगत्'' । इसके माध्यम से मैंने जैनधमं के विचार टौर जानार पक्ष को जीवन मूल्यो एव जागतिक सदर्भों मे सरल भाषा-शैली मे प्रस्तुन करने का यिनम्र प्रयत्न किया है ।

मेरे अध्ययन, अनुणीलन एव लेखन मे आधारभूत ग्रन्थ रहे हैं मरामरिम पूज्यपाद गुरुदेव श्री तुलसी द्वारा रचित जैन मिद्धात दीपिका, श्री भिर्ध ग्यायन णिता, जैन तत्त्व-विद्या, गृहस्य वो भी अधिकार है धर्म करने ण प्रयादि तथा महान दार्धनित आचायंश्री महाप्रज्ञ की उत्कृष्ट कृतिया---ग्योधि, जैनदर्णन मत्तन और मीमाना कादि । ये ग्रथ प्रस्तुत पुस्तक लिखते गमय रहादीप यी मानि मेरा मार्ग-दर्णन करते रहे हैं । मैंने इनका भरपूर उपरो स ो किया है । उनजे लिए श्रद्धाप्रणन ह आराध्य द्वयी के प्रति । मुनि भो मोर उपयोग दिनीय की पुस्तक विख्य प्रहेतिका तथा अन्य विद्वानो/ मनीपियों प्रत्यो/विद्यों पा भी यद्यायण्यक उपयोग किया है । उनके प्रति भे सीहत्य स्वज्ञा जान्ति पश्रती हा । दायरे काफी व्यापक बन गये हैं। इस सम्घान से प्रकाणित होने वाले साहित्य फा भी अपना मूल्य है। "जैनधर्म जोवन और जगत्" जैन दर्णन के प्रशिक्षुओं के लिए सदर्भ प्रच के रूप में उपयोगी सिद्ध हुआ है, इसका प्रमाण है पुस्तक यो मांग और लोकप्रियता। यह किसी भी लेखक की सफलता का 'माइन स्टोन' माना जा सकता है। पुस्तक का द्वितीय संस्करण पाठको की माग पूरी करेगा, वही मेरी अगली साहित्य-यात्रा वी नयी सभायनाए भी नयी दिणाए उद्घाटित करेंगी। इसका स्रोत है गुरुकुपा का प्रसाद और मगनमय आगीर्वादा।

साघ्वी कनकश्री

| १ झान है आलोक अगम का                            | १            |
|-------------------------------------------------|--------------|
| २ जैनघर्म : एक परिचय                            | 6            |
| ३ त्रिपदीअस्तित्व के तीन आगाम                   | १२           |
| ४ जैनधर्म मे तत्त्वयाद                          | <b>१</b> ७   |
| <ul> <li>प्रजनिष्ठमं में जीव-विज्ञान</li> </ul> | २ <b>१</b>   |
| ६ मूरम जीव-जगत् और विझान                        | र४           |
| ७ जन्मान्तर-यात्रा (गतिचफ्र)                    | २५           |
| < गति-स्रोन—पर्याप्ति                           | २२           |
| ९. जीवन-मक्ति—प्राण                             | ३९           |
| १० गरीर जौर उगका आघ्यात्मिक मूल्य               | ४४           |
| ११ पूर्वजन्म और पुनर्जन्म                       | ४१           |
| १२ पुण्य लोर पाप                                | ६१           |
| १३ बग्धन और उसके हेतु                           | ६६           |
| १४ मोक और उसके उपाय                             | ७१           |
| १४ जैनदर्णन मे द्रव्यवाद                        | ७६           |
| १९ जैवदर्गव मे पुद्गल                           | <b>د</b> १   |
| १७ जैनदर्गन में आत्मवाद                         | ९०           |
| १८ जैनदर्शन में पर्मवाद                         | ९६           |
| १९ जैनदर्यन मे लनेकातयाद                        | १०३          |
| २० जैनदशन मे स्याद्वाद                          | १०९          |
| २१ जैनधर्म मे जातियाद का ब्लाधार                | ११४          |
| २२ "रात्रयी - जैत साधना का आधार                 | १२०          |
| ेः जैन गृत्रम यो आचार-सत्ति।                    | १२५          |
| २४ जंग मुनि यो आचार-सहिता                       | 858          |
| २४ जँग मुनियो की पदन्यात्रा सौर उसको उपसब्धियां | <b>\$3</b> = |
| २६ शागम-पायना- इतिहास मात्रा                    | १४६          |
| २ • भैगाली गणतत्र के अध्यक्ष समाट् चेटक         | १५२          |
| २८ महान् जेन नरेग मगग-सन्नाट् स्रीपक            | १४६          |
|                                                 | -            |



ז וויי וויי

### ज्ञान है आलोक अगम का

दु ख-मुक्ति का उपाय है विद्या और आचरण । अविद्यावान प्राणो दु ख-परम्परा का सर्जक होता है । आचरण हमारा गन्तव्य-पत्र है । विद्या है राम्ता दिखाने वाला प्रकाण । वह जीवन के यात्रा-पथ में मदा साथ रहना है और पथिक के आगे-आगे चलता है ।

एक युवा यात्री को मघन वन पार कर दूरवर्ती कम्बे मे जाना था। उवटम्बावट पहाटी रास्ता। अगला गाव दूर तक दिखाई नही दे रहा था। मुरमई साम उनर आई । युवक का दिल घटक रहा था। छवा रास्ता, चारो ओर फैला निर्जन वन, रात का ममय, यह डरावना अधेरा, मेरे पाम सिर्फ छोटी-सी टॉर्च, कैंसे पार कर सकुगा इस विषम मार्ग वो ?

दिमाग में विचारों की उपत-पुथल, भय और आगवा, दिल में धटकन, तन-बदन में पसीना, फनफनाहट । एक कदम भी आगे बढना वठिन । यह निराप-हताण हो प्रती बैठ गया । शरीर णिवित्र, मन तनाव-प्रस्त । अधेरे की पादर ओढ़े, सहमा-दुबका-सा वह युप्रक, एक हारे-पवे बृद्ध की भांति बैठा था ।

उधर से उसके पास से एक वृद्ध व्यक्ति गुजरा। उस और लाहति में यूढा होते हुए भी मन में तथण, गति में उत्साह यी कत्वक, आखो में पिण्याम गी चमक। समीप आते ही युप्रक से पूछा--यपा वात है ? सन्ते में ही कैसे बैठ गए ? युवक ने कहा --पया पक्त ? मुमीवन में पिर गया हू। राम्ता लग्या, अन्धेरा गहरा और प्रवाध इतता-ला। इस टॉव पा प्रवाध तो दो-चार पदमो से अधिक साथ नहीं देगा। कैंसे लवे दा गाव तव जा सक्या ? रहता है । नाण पयासयर—जान हमारे पथ को आलोकित करता है । अत-श्चेतना को जगाता है ।

भारतीय अध्यात्म के आचार्यों ने अथवा प्रवक्ताओ ने धर्म को मुक्ति का साधन माना है। धर्म क्या है ? इस जिज्ञासा को समाहित करते हुए जैन आगमो मे बताया गया, धर्म दो प्रकार का होता है—श्रुत धर्म और चारित्र धर्म। इस वर्गीकरण से धर्म की परिभाषा फलित होती है। यानी श्रुत का, शास्त्रो का अध्ययन और आचार का अनुशीलन ही धर्म है। सामान्यत सयम, शील, सदाचार को धर्म माना जाता है। पर भगवान महावीर ने एक नई दृष्टि दी, वह है—''नाणस्स सारो आयारो''—आचार तो ज्ञान का सार है। यदि ज्ञान नही तो आचार का अवतरण कहा से होगा ? आचार का स्रोत ज्ञान ही है। इसीलिए ज्ञान की प्राप्ति और उसका उत्तरोत्तर विकास मान-वीय जीवन का सर्वोच्च घोष है।

उपयोगिता के परिप्रेक्ष्य मे यह चिंतन उभरता है कि जिन विपयो का ज्ञान हमारे कार्य-क्षेत्र मे उपयोगी होता है, हमे अधिक से अधिक ससाधन उपलब्ध करा सकता है, हमारे कार्य-क्षेत्र की सफलता का हेतु वनता है, उन विषयो को भली-भाति जानना चाहिए। किन्तु तत्त्व ज्ञान तत्त्व विद्या से जन-सामान्य को क्या लाभ हो सकता है ? तत्त्व उनके लिए है जो आत्मा-परमात्मा तथा जीवन और जगत् के सूक्ष्म रहस्यो को जानना चाहे। घर-गृहस्थी का सचालन तत्त्व-ज्ञान से नही होता। वात सही है, पर हम हमारे वास्तविक जीवन मे क्या होना चाहते हैं, क्या करना चाहते हैं, इससे पहले हमारी दृष्टि का निर्धारण--परिमार्जन आवश्यक है। तत्त्व-विद्या हमारे सम्यक् दृष्टिकोण का निर्माण करती है। सम्यक् दृत्टिकोण ही हमारे आचार-व्यवहार की बुनियाद है।

आचार-दर्शन आदर्श मूलक विज्ञान है। वह जब नैतिक जीवन का आदर्श निर्घारित करने और परम ध्येय के साथ उसका सबध स्थापित करने का प्रयत्न करता है, तब वह तत्त्व-चर्चा का विषय बन जाता है।

तत्त्व-मीमासा सत् के स्वरूप पर विचार करती है। जवकि आचार-दर्शन जीवन-व्यवहार मे मूल्यो का निर्धारण करता है। विचार के ये दोनो क्षेत्र एक दूसरे के बहुत निकट हैं। जब हम किसी एक क्षेत्र मे गहराई से प्रवेश करते हैं तो दूसरे की सीमा का अतिक्रमण कर उसमे भी प्रविष्ट होना पडता है।

मैकेंजी का कथन है कि जब हम यह पूछते हैं कि मानव-जीवन का मूल्य क्या है ? तब हमे यह भी पूछना पडता है कि मानव-व्यक्तित्व का तात्त्विक स्वरूप क्या है ? वास्तविक जगत् मे उसका क्या स्थान है ? इन

×.

गान है जालोग लगम गा

मत्र प्रश्नों जा गमाधान तत्त्व-मीमाना जे ठोन धरातल ने ही उपलब्ध हो मगना है।

शापार-प्रणंत और तत्त्व-भीमाना ने पारस्वरिक सबध को स्पष्ट परते हुए तों० राष्टापृष्णन तिस्त्रने हैं कि —''णोई भी आचार भाम्य तत्त्व-दर्पन पर पा घरम-परप के एफ दामनिक निद्धांत पर अवभ्य आखित होता है। घरम गाप ए सबध में हमारी जैपी अवधारणा होती है, उनके अनुम्प ही एमारा जानरण होता है। प्रगंत और आपरण नाप-पाघ चलते हैं।

पास्तम में जब तक तरव ये स्वरूप या जीवन के आदर्श का योध तती हो जाता, तप तक आवरण णा मूल्याकन भी समय नही । क्योति यह मूल्यांतन तो घ्यबहार या सप्रत्य के नैतिक आदम के जदमें में ही तिया जा सरता है । यही एक ऐसा बिंदु है, जहा तत्त्य-सीमांसा और आवार-दर्णन मिलते है । यहा को गो एफ-दूसरे ने अलग नही किया जा नक्ता ।

मात्रपीय घेतता के तीन पक्ष 🥙 🚽

(१) भानारगग (२) अनुमूरयारमग (३) जिपालका

जा गागंतित एष्यात के भी तीत विभाग हो जाते हैं-

(१) तएव दगत (२) धम-दर्णन (३) आगार-दगत ।

इत गीनों गी दिपय-परंगु भिग्त नहीं है। मात्र अध्ययन ये पश्ने थी भिग्तरा है। जप व्यक्ति किसी ध्येप यो पूर्ति ये। लिग विधिष्ट प्रयार यह प्रणार शरता है यब सध्य हे रदरण, उसही विधाधीतजा और याय-पद्धति इत सप्र पक्षों पर समप्रता स विचार किया जाता है। इपतिल पे तीनों जुष्टे हुए है। रहता है । नाण पयासयर—ज्ञान हमारे पथ को आलोकित करता है । अत-श्चेतना को जगाता है ।

भारतीय अध्यात्म के आचार्यों ने अथवा प्रवक्ताओ ने धर्म को मुक्ति का साधन माना है। धर्म क्या है ? इस जिज्ञासा को समाहित करते हुए जैन आगमो मे वताया गया, धर्म दो प्रकार का होता है—श्रुत धर्म और चारित्र धर्म। इस वर्गीकरण से धर्म की परिभाषा फलित होती है। यानी श्रुत का, शास्त्रो का अध्ययन और आचार का अनुशीलन ही धर्म है। सामान्यत सयम, शील, सदाचार को धर्म माना जाता है। पर भगवान महावीर ने एक नई दृष्टि दी, वह है—''नाणस्स सारो आयारो''—आचार तो ज्ञान का सार है। यदि ज्ञान नही तो आचार का अवतरण कहा से होगा ? आचार का स्रोत ज्ञान ही है। इसीलिए ज्ञान की प्राप्ति और उसका उत्तरोत्तर विकास मान-वीय जीवन का सर्वोच्च घोष है।

उपयोगिता के परिप्रेक्ष्य मे यह चिंतन उभरता है कि जिन विषयों का ज्ञान हमारे कार्य-क्षेत्र मे उपयोगी होता है, हमे अधिक से अधिक ससाधन उपलब्ध करा सकता है, हमारे कार्य-क्षेत्र की सफलता का हेतु वनता है, उन विषयों को भली-भाति जानना चाहिए। किन्तु तत्त्व ज्ञान तत्त्व विद्या से जन-सामान्य को क्या लाभ हो सकता है ? तत्त्व उनके लिए है जो आत्मा-परमात्मा तथा जीवन और जगत् के सूक्ष्म रहस्यों को जानना चाहे। घर-गृहस्थी का सचालन तत्त्व-ज्ञान से नही होता। वात सही है, पर हम हमारे वास्तविक जीवन मे क्या होना चाहते हैं, क्या करना चाहते हैं, इससे पहले हमारी दृष्टि का निर्धारण—परिमार्जन आवश्यक है। तत्त्व-विद्या हमारे सम्यक् दृष्टिकोण का निर्माण करती है। सम्यक् दृत्टिकोण ही हमारे आचार-व्यवहार की बुनियाद है।

आचार-दर्शन आदर्श मूलक विज्ञान है । वह जब नैतिक जीवन का आदर्श निर्धारित करने और परम ध्येय के साथ उसका सबध स्थापित करने का प्रयत्न करता है, तब वह तत्त्व-चर्चा का विषय बन जाता है ।

तत्त्व-मीमासा सत् के स्वरूप पर विचार करती है। जबकि आचार-दर्शन जीवन-व्यवहार मे मूल्यो का निर्धारण करता है। विचार के ये दोनो क्षेत्र एक दूसरे के बहुत निकट हैं। जब हम किसी एक क्षेत्र मे गहराई से प्रवेश करते हैं तो दूसरे की सीमा का अतिक्रमण कर उसमे भी प्रविष्ट होना पडता है।

मैकेंजी का कथन है कि जब हम यह पूछते हैं कि मानव-जीवन का मूल्य क्या है ? तब हमे यह भी पूछना पडता है कि मानव-व्यक्तित्व का तात्त्विक स्वरूप क्या है ? वास्तविक जगत् मे उसका क्या स्थान है ? इन सब प्रश्नों का समाधान तत्त्व-मीमासा के ठोस घरातल से ही उपलब्ध हो सकता है ।

आचार-दर्शन और तत्त्व-मीमासा के पारस्परिक सबध को स्पष्ट करते हुए डॉ॰ राधाकृष्णन लिखते हैं कि — ''कोई भी आचार शास्त्र तत्त्व-दर्शन पर या चरम-सत्य के एक दार्शनिक सिद्धात पर अवश्य आश्रित होता है । चरम सत्य के सबध मे हमारी जैसी अवधारणा होती है, उसके अनुरूप ही हमारा आचरण होता है । दर्शन और आचरण साथ-साथ चलते हैं ।

वास्तव में जब तक तत्त्व के स्वरूप या जीवन के आदर्श का बोध नही हो जाता, तव तक आचरण का मूल्याकन भी सभव नहीं। क्योकि यह मूल्याकन तो व्यवहार या सकल्प के नैतिक आदर्श के सदर्भ मे ही किया जा सकता है। यही एक ऐसा बिदु है, जहा तत्त्व-मीमासा और आचार-दर्शन मिलते हैं। अत दोनो को एक-दूसरे से अलग नही किया जा सकता।

मानवीय चेतना के तीन पक्ष हैं—

(१) ज्ञानात्मक (२) अनुभूत्यात्मक (३) क्रियात्मक ।

अत दार्शनिक अध्ययन के भी तीन विभाग हो जाते हैं---

(१) तत्त्व-दर्शन (२) धर्म-दर्शन (३) आचार-दर्शन ।

इन तीनो की विषय-वस्तु भिन्न नही है। मात्र अध्ययन के पक्षो की भिन्नता है। जब व्यक्ति किसी घ्येय की पूर्ति के लिए विशिष्ट प्रकार का प्रयत्न करता है, तब लक्ष्य के स्वरूप, उसकी क्रियाशीलता और कार्य-पद्धति इन सब पक्षो पर समग्रता से विचार किया जाता है। इसलिए ये तीनो जुडे हुए हैं।

जीवन के विभिन्न पक्ष होते हुए भी एक सीमा के बाद तत्त्व-दर्शन, धर्म-दर्शन और आचार-दर्शन तीनो एक बिन्दु पर केन्द्रित हो जाते हैं। क्योंकि जीवन और जगत् एक ऐसी सगति है, जिसमे सभी तथ्य इतने सापेक्ष हैं कि उन्हें अलग-अलग नही किया जा सकता।

लगभग सभी भारतीय दर्शनो की यह प्रकृति रही है कि आचार-शास्त्र को तत्त्व या दर्शन से पृथक् नही करते । जैन, बौद्ध, वेदान्त, गीता आदि दर्शनो मे कही भी तत्त्व और जीवन-व्यवहार में विभाजक रेखा नहीं मिलती ।

जैन विचारको ने तत्त्व, दर्शन और आचार—जीवन के इन तीनो पक्षो को अलग-अलग देखा अवश्य है, पर इन्हे अलग किया नही । ये सभी आपस में इतने घुले-मिले हुए हैं कि इन्हे एक दूसरे से अलग करना सभव भी नही है । आचार-मीमासा को धर्म-मीमासा और तत्त्व-मीमासा से न अलग किया जा सकता है और न उनसे अलग कर उसे समफ्ता जा सकता उमास्वाति के इस मूल्यवान सूत्र से यही घ्वनित होता है— ''सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्राणि मोक्ष-मार्गः।'' (तत्त्वार्थसूत्र 9।9) सम्यग् दर्शन, सम्यग् ज्ञान और सम्यक् चारित्र—इन तीनो का समन्वित रूप ही मोक्ष-मार्ग है। एक मे मोक्ष-मार्ग वनने की क्षमना नही है। तीनो मिलकर ही मोक्ष के हेतु हो सकते हैं। कितना घनिष्ट सवध है तीनो का। यहा सम्यग्-दर्शन, ज्ञान और चारित्र ऋमश धर्म-श्रद्धा तत्त्व ज्ञान और आचरण के ही प्रतीक हैं। जहा मैंके जी आदि पश्चिमी विचारक नैतिक जीवन मे आचार पक्ष को ही सम्मिलित करते हैं, वहा जैन विचारक उक्त तीनो पक्षो की अनिवार्यता मानते हैं। यही कारण है जैन आचार-दर्शन का अध्ययन करते समय तत्त्व-मीमासा और धर्म-मीमासा को उपेक्षित नही किया जा सकता।

जैसा कि हमने जाना आचार का स्रोत ज्ञान नही है। ज्ञान की परिणति आचार है। इसलिए आचार की शुद्धि, व्यवहार का परिष्कार और शुभ सस्कारो के निर्माण हेतु ज्ञान पक्ष की भूमिका को गौण नही किया जा सकता।

यद्यपि वर्तमान युग मे ज्ञान-विज्ञान की मूल्य-प्रतिष्ठा स्वत<sup>-</sup> सिद्ध है। उसे प्रतिष्ठित करने की आवश्यकता नही है। हम जिस युग मे जी रहे हैं, वह बौद्धिक विकास के उत्कर्ष का युग है। नूतन-पुरातन विद्या-शाखाओ का प्रचार-प्रसार द्रुत गति से हो रहा है। शिक्षा-जगत् मे नित नए प्रयोग हो रहे हैं, जिससे मानव-मस्तिष्क की क्षमताओ के विकास की अनन्त सभावनाए उजागर हो रही हैं। फिर भी लगता है आज शैक्षिक स्तर पर जो कुछ हो रहा है, वह पर्याप्त नही है। वर्तमान का विद्यार्थी मात्र पुस्तकीय ज्ञान मे अटका हुआ है। उसका गतव्य है—विद्यालय, महाविद्यालय या विश्वविद्यालय। उसका प्राप्तव्य है—ढेर सारी डिग्रिया। यह भी छिपा हुआ नही है कि डिग्रियो की चकाचौध मे कितना अधकार पल रहा है। उपाधियो के भार के नीचे विवेक-चेतना दबी जा रही है।

"बुद्धेः फल तत्त्व विचारणा च" – बुद्धि का फल है तत्त्व का अनुचिंतन, तत्त्व की खोज । तत्त्वग्राही बुद्धि व्यक्तित्व-विकास को ठोस घरातल दे सकती है । वर्तमान शिक्षा-प्रणाली मे तत्त्व-दशंन उपेक्षित हो रहा है । जीवन-मूल्यो तया संस्कृति के मोलिक तत्त्व को उपेक्षित कर चलने वाला समाज स्वस्थ और तेजस्वी नही बन सकता, इस दृष्टि ने देश की भावी-पीढी को संस्कारी बनाने के लिए उसे भारतीय धर्मों तथा विभिन्न दर्शनो का ज्ञान कराना आवश्यक है ।

जैन-दर्शन शुद्ध अर्थ मे मोक्ष-दर्शन है, अघ्यात्म का दर्शन है, फिर भी उसका ज्ञान अत्यन्त वैज्ञानिक है । अपेक्षा है वैज्ञानिक सदर्भों मे उसे

٦

प्रस्तुत किया जाए। इसके लिए जरूरी है जैन तत्त्व-विद्या को आम्रुनिक शिक्षा-पद्धति के साथ जोडकर उसे समग्रता प्रदान की जाए। जैन शिक्षा-पद्धति की सर्वांगीणता है — ग्रहण शिक्षा और आसेवन शिक्षा। आज की भाषा मे यह सैद्धातिक और प्रायोगिक प्रशिक्षण नाम से सुपरिचित है।

युगप्रधान आचार्यश्री तुलसी के नेतृत्व मे तेरापथ मे जहां अध्यात्म-विज्ञान, मनोविज्ञान, व्यावहारिक-मनोविज्ञान, जीवन-विज्ञान आदि अनेक विद्या शाखाओ का आधुनिक सदर्भों मे अध्ययन हो रहा है, वहा जैन तत्त्व-विद्या का भी अध्यवसाय पूर्वक प्रशिक्षण दिया जा रहा है । तत्त्व-विद्या का प्रक्षिक्षण हमारे शैक्षिक ऋम मे प्रथम सोपान है । क्योकि तत्त्व-दर्शन की नीव पर प्रतिष्ठित जीवन मे अद्भुत चमक होती है । तत्त्वज्ञ व्यक्ति का समग्र व्यवहार अपूर्व ढग का होता है । तत्त्वज्ञ व्यक्ति का समग्र व्यवहार अपूर्व ढग का होता है । तत्त्वज्ञ व्यक्ति का समग्र व्यवहार अपूर्व ढग का होता है । तत्त्वज्ञ व्यक्ति का समग्र व्यवहार अपूर्व ढग का होता है । तत्त्वज्ञ व्यक्ति का स्वाप्त किष्ठा और जिज्ञासु वृत्ति के रत्त्वदीप सदा-सर्वदा ज्योतित रहते हैं । डॉo सर्वपल्ली-राधाकृष्णन् के अनुसार ''विध्व के रहस्यमय अन्तिम तत्त्व को खोजने की दिशा मे दर्शन, सिद्धात एव आचार-शास्त्र से भी अधिक मूल्य-वान है—मनुष्य का तात्त्विक प्रयत्न । तत्त्व-ज्ञान ही सत्य का प्रतिपादक है । सत्य से अनुप्राणित आचार और व्यवहार ही जीवन को ऊचाइया प्रदान कर सकता है।''

जैसे वत्तख का बच्चा कभी पानी में नही डूबता, उफनती नदी की क्षुब्ध तरगो पर भी वह तैरता रहता है, वैसे ही ज्ञानी व्यक्ति का चित्त विपरीत परिस्थितियो में भी क्षुब्ध नही होता । चरक सहिता में लिखा है—

> "लोके विततमात्मानं, लोक चात्मनि पश्यतः । परावरदृशः शान्ति र्ज्ञानमूला न नश्यति ॥

जो लोक मे आत्मा को और आत्मा मे लोक को व्याप्त देखता है, उस तत्त्वज्ञानी की ज्ञानमूलक शाति कभी भग नही होती । क्योकि ज्ञानी व्यक्ति की मनोनियामिका शक्ति प्रवल होती है, इसलिए वह आवेश और उत्तेजना के वशीभूत होकर अपना सतुलन नही खोता ।

जैन-दर्शन न केवल ज्ञानवादी है और न केवल आचारवादी । वह समन्यवादी है । जैन-दृष्टि मे ज्ञान और आचार दोनो का समान महत्त्व है । वह मानता है आचार-शून्य ज्ञान जहा पत्र-पुष्प-शून्य वृक्ष है, वहा ज्ञान शून्य आचार जड रहित वृक्ष है । फिर भी अर्हतवाणी का घोष "पढम नाण तओ दया" इस ओर सकेत करता है कि ज्ञान के द्वारा ही हम हित मे प्रवृत्त होते हैं, अहित से निवृत्त होते हैं और किसी भी परिस्थिति मे मध्यस्थ रहने की क्षमता अर्जित करते हैं । निश्चय दृष्टि से कहा जाए तो तत्त्व ज्ञान ही अगम का आलोक पय है । जैसे घागे में पिरोई हुई सुई कही गिर भी जाए तो भी गुम नही होती, आसानी से मिल जाती है, वैसे ही तत्त्व-विद्या-सम्पन्न व्यक्ति अपने पथ से, अपने लक्ष्य से कभी भटकता नहीं। कदाचित् भ्रमित हो भी जाए तो तत्त्व-ज्ञान के सहारे पुन सही रास्ते पर आ जाता है। अपने आचार और व्यवहार को परिष्कृत करता रहता है। इस दृष्टि से व्यावहारिक जीवन मे भी तत्त्व-विद्या का मूल्य कम नही हो सकता।

# जैन धर्म : एक परिचय

धर्म आत्मा मे जाने का प्रवेश-द्वार है। आत्मा का स्पर्श तब होता है, जब वीतराग-चेतना जागती है। राग-चेतना और द्वेष-चेतना की समाप्ति का क्षण ही वीतराग-चेतना के प्रस्फुटन का क्षण है। जैन-धर्म की सारी साधना वीतराग की परिक्रमा है।

''जैन'' शब्द का मूल ''जिन'' है। ''जिन'' का अर्थ है जीतने वाला या ज्ञानी । अत अपने आपको जीतने वालो का धर्म जैन धर्म है। अपने आपको जानने वालो का धर्म जैन-धर्म है।

#### जैन-धर्म के प्रणेता और प्रारम्म

जैन-धर्म के प्रणेता जिन कहलाते हैं। जिन होते हैं — आत्म-विजेता, राग-विजेता, द्वेष-विजेता और मोह-विजेता। जैन परम्परा मे "जिन" शब्द को अतिरिक्त प्रतिष्ठा है। हो सकता है प्राचीनकाल मे यह "चिन" शब्द से जाना जाता रहा हो। प्राकृत भाषा मे "च" का "ज" हो जाता है। इस-लिए यहा भी सभावना की जाती है कि "जिन" का मूल रूप "चिन" है। इस दृष्टि से "जिन" शब्द को दो अर्थों का सवाहक माना जा सकता है। जिन-ज्ञानी और जिन-विजेता। आवश्यक मे ज्ञाता और ज्ञापक रूप मे अहुंतो की स्तुति की गई है।

जिन का एक अर्थ है—प्रत्यक्षज्ञानी, अतीन्द्रियज्ञानी । वे तीन प्रकार के होते हैं—१ अवधि ज्ञान जिन, २ मन पर्यवज्ञान जिन और ३ केवल-ज्ञान जिन । इससे भी जिन का अर्थ ज्ञाता ही सिद्ध होता है ।

जैन-धर्म के प्रणेता सर्वज्ञ और वीतराग होते हैं। वे प्रकाश, शक्ति और आनन्द के अक्षय स्रोत होते हैं। उनकी आतरिक शक्तिया----अईंताए समग्रता से उद्भाषित हो जाती हैं, इसलिए वे अईंत् कहलाते हैं।

चैतन्य की अखड लो को आवृत्त करने वाले तत्त्व हैं — मूर्च्छा और अज्ञान । जिसकी आतरिक मूर्च्छा का वलय टूट जाता है, उसके ज्ञान का आवरण भी क्षीण हो जाता है । ज्ञान की अखड ज्योति प्रज्ज्वलित होते ही व्यक्ति सर्वज्ञ— सर्वदर्शी वन जाता है । वह सत्य को उसकी परिपूर्णता मे

१. आवश्यकसूत्र, सक्कत्युई ''जिणाणजावयाण ।''

जैनधर्म : जीवन और जगत्

जानने-देखने लगता है। ''जिन'' सर्वज्ञ होते हैं। केवजी होते हैं। वे वस्तु-जगत के प्रति प्रियता-अप्रियता की सवेदना-रहित, मात्र ज्ञाता-द्रष्टा भाव मे अवस्थित रहते हैं।

सर्वज्ञ को अनतचक्षु कहा गया है।<sup>9</sup> उनकी निर्मल ज्ञान-चेतना में अनन्त धर्मात्मक वस्तु समग्रता से प्रतिबिम्बित होती है। इसलिए वे सत्य-द्रष्टा और सत्य के प्रतिपादक होते हैं। वे जुन-कल्याण हेतु प्रवचन करते हैं। उनके प्रवचन का उद्देश्य होता है---

• प्रकाश का अवतरण

० बन्धन-मुक्ति

० आनन्द की उपलब्धि।

जैन-धर्म बहुत प्राचीन है, वह वेदो की तरह अपोरुषेय या अव्याकृत नही है।

वह वीतराग----सर्वज्ञ-पुरुषो द्वारा प्रणीत है।

इस युग के आदि धर्म-प्रवर्तक थे -- भगवान् श्री ऋषभदेव ।

ऋषभदेव का काल-निर्णय आज की सख्या मे नहीं किया जा सकता। वे वहुत प्राचीन हैं । वे युग-प्रवर्तक थे, मानवीय सभ्यता के पुरस्कर्ता थे । वे इस युग के प्रथम राजा बने । लम्बे समय तक राज्य-तत्र का सचालन कर उन्होने राजनैतिक और सामाजिक व्यवस्थाओ का सूत्रपात किया । वे मुनि वने । दीर्घकालीन साधना की । घोर तप तपा । कैवल्य को उपलब्ध हुए । सर्वज्ञ-सर्वदर्शी बने । धर्मचक्र का प्रवर्तन किया । धर्म-तीर्थ की स्थापना कर तीर्थंकर कहलाए । ऋषभ इस युग के प्रथम तीर्थंकर थे और अमण भगवान् महावीर चौबीसवें तीर्थंकर । उँजैन-धर्म के वाईस तीर्थंकर प्रागैतिहासिक काल मे हुए । पार्श्व और महावीर ऐतिहासिक पुरुष हैं । तीर्थंकर वह होता है जो स्वय प्रकाशित होकर प्रकाश-पथ का निर्माण करता है । वह स्वतत्र चेतना का स्वामी होता है । अत किसी दूसरे का अनुगमन या अनुकरण नही करता । इसीलिए प्रत्येक तीर्थंकर अपने युग के आदिकर्ता होते हैं। युग-प्रणेता होते हैं। अत देश और काल की सीमाओ से परे रहकर यह कहा जा सकता है कि जैन-धर्म के प्रणेता तीर्थंकर होते हैं। वे जिन, वीतराग, अर्हत्, सर्वज्ञ आदि रूपो मे वदित-अभिनदित होते हैं । भगवान् महावीर इस युग के अतिम तीय कर थे, अत वर्तमान को जैन परम्परा का भगवान् महावीर से गहरा मम्बन्ध है।

१ सूयगडा, ६।६।

अ।वण्यक सूत्र १३ निग्गथ-पावयणे थिरीकरण सुत्त --- उसभाइ महानीर पज्जवनाणाण ।

#### नामकरण

जैन-धर्म के विभिन्न गुणो मे विभिन्न नाम रहे हैं। इसके प्राचीन नाम हैं --- निग्रंन्थ प्रवचन, अहंत् धर्म, समता धर्म और श्रमण धर्म। अर्वाचीन नाम है -- जिनशासन या जैनधर्म। इनमे भी बहुप्रचलित और बहुपरिचित नाम जैन-धर्म ही है। जैन-धर्म नाम भगवान् महावीर के बाद मे ही प्रचलित हुआ ऐसा उत्तरवर्ती साहित्य के आधार पर सिद्ध होता है।

#### जैन कौन ?

जिन प्रवचन ही जैन-धर्म का मूल आधार है। जिन वाणी पर आस्था रखने वाला तथा उन शिक्षा-पदो का आचरण करने वाला समाज जैन समाज कहलाता है। जैसे बुद्ध द्वारा प्रवर्तित धर्म वौद्ध धर्म, ईसा द्वारा उपदिष्ट धर्म ईसाई धर्म कहलाता है, वैसे ही ''जिन'' या अर्हत् द्वारा प्रवर्तित धर्म जैन-धर्म अथवा आर्हत् धर्म कहलाता है। जैसे शिव और विष्णु को इष्ट मानकर चलने वाले गैव और वैष्णव कहलाते हैं, वैसे ही अर्हत् या जिन को इष्ट मानकर चलने वाले जैन कहलाते हैं।

#### सार्वभौम धर्म

यहा एक वात विशेष रूप से ज्ञातव्य है कि जैसे बुद्ध, ईसा, शिव या विष्णु व्यक्तित्व-वाचक नाम हैं, वैसे जिन या अहंत् शब्द व्यक्ति-विशेष के वाचक नहीं हैं। जैनधमं मे व्यक्ति-पूजा का कोई स्थान नही है। वह व्यक्ति की अहंताओ को, योग्यताओ को मान्यकर, उसकी पूजा-प्रतिष्ठा मे विश्वास रखता है।

जिसके ज्ञान, दर्शन, चारित्र और शक्ति के आवारक तत्त्व नष्ट हो जाते हैं, चैतन्य का परम स्वरूप प्रकट हो जाता है, वह कोई भी व्यक्ति अर्हत् की श्रेणी मे आ सकता है ।

जैन-धर्म सिर्फ सप्रदाय और परम्परा ही नही, बल्कि अपने आपको जीतने और जानने वालो का धर्म है। इसका प्रमाण है----जैन-धर्म का नमस्कार महामत्र और चतु शरण सूत्र।

#### नमस्कार महामत्र

णमो अरहताण—मैं अर्हतों को नमस्कार करता हू । णमो सिद्धाण—मैं सिद्धो को नमस्कार करता हू । णमो आयरियाण—मैं आचार्यों को नमस्कार करता हू । णमो उवज्फ्तायाण—मैं उपाध्यायों को नमस्कार करता हू । णमो लोए सब्बसाहण—मैं लोक के सव सतो को नमस्कार करता इस नमस्कार महामत्र मे किसी व्यक्ति को नमस्कार नही किया गया । अहंत् सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और साधु—ये साधना की दिशा मे प्रस्थित साधको की उत्तरोत्तर विकसित अवस्थाए अथवा सिद्धि-प्राप्त आत्माओ की भूमिकाए हैं। इन भूमिकाओ पर जो भी आरोहण करता है, वह वदनीय हो जाता है, नमस्य हो जाता है। नमस्कार महामत्र के माध्यम से हम अहंता, सिद्धता, आचार-सम्पन्नता, ज्ञान-सम्पन्नता और साधुता को वदना करते हैं।

इससे ज्ञात होता है, जैन-धर्म व्यापक और उदार दृष्टि वाला धर्म है। वह जाति, वर्ण, वर्ग आदि की सकीर्णताओ से सर्वथा मुक्त सार्वभौम धर्म है। यद्यपि जैन-धर्म वर्तमान में मुख्यत वैश्य वर्ग से जुडा हुआ है, पर प्राचीन समय में सभी वर्गों और जातियों के लोग जैन-धर्म के अनुयायी थे। भगवान् महावीर क्षत्रिय थे, उनके प्रमुख शिष्य इन्द्रभूति आदि ब्राह्मण थे। शालिभद्र, धन्ना आदि अणगार वैश्य थे। उनका प्रमुख श्रावक आनन्द किसान था। तपस्वी हरिकेशवल चण्डाल कुल में उत्पन्न थे। आज भी दक्षिण भारत में महाराष्ट्र आदि कई राज्यों में क्रुषिकार, कुभकार आदि जैन है। आचार्य विनोबा भावे के शब्दों में जैन-धर्म की निजी विशेषताए हैं—

• चिंतन मे अनाकामक,

- ० आचरण में सहिष्णु और
- प्रचार-प्रसार में सयमित।

काका कालेलकर ने कहा—''जैन-धर्म मे विश्वधर्म वनने की क्षमता है।''

# जैनधर्म—दर्शन की मौलिक अवधारणाएं

जैन-दर्शन विश्व के सभी दर्शनों में विलक्षण है। क्योकि इसकी अवधारणाए मौलिक हैं। वैसे सभी धर्मों और दर्शनों में कतिपय विलक्षण-ताए होती हैं, पर जैन-दर्शन कुछ ऐसी अतिरिक्त विलक्षणताए अपने में समेटे हुए है, जो अन्यत्र दुर्लभ हैं। इस एक पद्य के आधार पर हमे जैन-दर्शन के सम्वन्ध में पर्याप्त जानकारी मिल सकती है—

> आदर्शोऽत्र जिनेन्द्र थाप्तपुरूष रत्नत्रयाराधना । स्याब्वाद. समय: समन्वयमय: सृष्टिर्मता शाश्वती ॥ कर्तृत्वं सुखदु खयो स्वनिहित झोव्य व्ययोत्पत्तिमत् । एका मानव जातिरित्युपगमोऽसौ जैन-धर्मो महान् ॥

(गणाधिपति गुरुदेव श्री तुलमी) जैन-धर्म महान् है । उसमे आदर्श है—आप्त पुरुष, उसका साधना-पय है—रत्नप्रयी की आराधना, सिद्धात है —समन्वय प्रधान अनेकान्तवाद । अन्य दार्शनिक मान्यताए हैं— सृष्टि शाश्वत है, सुख और दु.ख का कर्त्ता व्यक्ति स्वय है, प्रत्येक पदार्थ उत्पाद, व्यय और ध्रौव्य-युक्त है तथा मनुष्य-जाति एक है ।

```
जैन-धर्म के मुख्य सिद्धान्त ये हैं----
```

```
० आत्मा है।
```

```
• उसका पूर्वजन्म एव पुनर्जन्म है।
```

```
० वह कर्म की कर्त्ता है।
```

```
० कृत कर्म की भोक्ता है।
```

```
० वन्धन है और उसके हेतु हैं ।
```

```
• मोक्ष है और उसके हेतु हैं।
```

```
उग्त दार्श्वनिक विन्दुओ पर विस्तृत चर्चा अपेक्षित है ।
```

# त्रिपदी : अस्तित्व के तीन आयाम

इन्द्रभूति गौतम मे भगवान् महावीर से पूछा— कि तत्त ? भते । तत्त्व क्या है ? भगवान् ने कहा — ''उप्पन्ने इ वा''— उत्पाद तत्त्व है । गौतम की समस्या सुलभी नही । उन्होने दूसरी वार पूछा — कि तत्त ? भते ! तत्त्व क्या है ? भगवान् ने कहा — ''विगमेइवा''— विनाश तत्त्व है । गौतम की जिज्ञासा शात नही हुई । उन्होने तीसरी वार वही प्रश्न किया — कि तत्त ? भते ! तत्त्व क्या है ? भगवान् ने कहा — गौतम ! घुवे इ वा — ध्रुव तत्त्व है ।

यहा तत्त्व का अर्थ है— पारमाधिक वस्तु ।' इसके लिए 'सत्' शब्द का भी प्रयोग होता है । जितने भी अस्तित्त्ववान् पदार्थ हैं, वे सब सत् हैं, तत्त्व हैं, वास्तविक पदार्थ हैं । इनमे जड और चेतन दोनो का समावेश हो जाता है ।

पदार्थ के सम्बन्ध मे सभी दार्शनिक एकमत नही हैं। कुछ दार्शनिक पदार्थ को नित्य— स्थायी मानते हैं और कुछ दार्शनिक उसे अनित्य— परिवर्तनशील मानते हैं। जैन-दर्शन पदार्थ को स्थायी भी मानता है और परिवर्तनशील भी मानता है।<sup>3</sup>

उत्पाद, व्यय और ध्रोब्य—यह जैन-दर्शन की त्रिपदी है। जैसे विष्णु ने वामनावतार मे तीन चरणो से समग्र ब्रह्माण्ड को नाप लिया था, वैसे ही अमाप्य मेधा के धनी इन्द्रभूति गौतम ने तीन प्रश्नो के माध्यम से सपूर्ण श्रुत-ज्ञान या आईत्-दर्शन को आत्मसात् कर लिया। इसी त्रिपदी के आधार पर उन्होने द्वादशागी की रचना की। उनकी ज्ञान-चेतना मे यह स्पष्ट प्रतिर्बिवित हो गया कि केवल उत्पाद विनाश या ध्रौब्य वास्तविक नही है। तीनो का सापेक्ष योग ही यथार्थ है।

द्रव्य में दो प्रकार के धर्म होते हैं—सहभावी (गुण) और क्रमभावी (पर्याय) । बौद्ध सत् द्रव्य को एकात अनित्य मानते हैं तो वेदाती सत्पदार्थ-ब्रह्म को एकात नित्य मानते हैं । पहला परिवर्तनवाद है तो दूसरा नित्य

१ जैन सिद्धात दीपिका २/१ (आचार्य श्री तुलसी) तत्त्व पारमा-थिक वस्तु ।

२ जैन तत्त्व विद्या ४/१ (आचार्य श्री तुलसी)

सत्तावाद । जैन-दर्शन दोनो का समन्वय कर ''परिणामी-नित्यवाद'' की स्थापना करता है ।<sup>9</sup>

उसके अनुसार सत् वह है जो उत्पाद, व्यय और ध्रीव्य गुण से युक्त हो।

सत् उसे कहते हैं, जो उत्पाद, व्यय और धौव्य गुण से युक्त हो। यह है जैन-दर्शन का परिणामी नित्यत्ववाद । इसका तात्पर्य है—वस्तु अपने बस्तित्व रूप मे सदा कायम रहती है। कभी भी उसका अस्तित्व समाप्त नही होता, किंतु उत्पाद और विनाश के रूप मे उसका रूपातरण होता रहता है। इसे जैन-दर्शन पर्याय-परिवर्तन कहता है। जैसे दूध से दही वनता है। इस प्रक्रिया मे दूध नष्ट हो जाता है, दही अस्तित्व मे आ जाता है, यह पर्याय है। पर दूध और दही—ये दोनो गोरस हैं। गोरसत्व मे कोई अतर नही है, यह अन्वयी धर्म धींव्य है।

#### लोक शाश्वत भी अशाश्वत भो

गौतम ने पूछा—भते <sup>।</sup> लोक शाश्वत है या अशाश्वत <sup>?</sup> भगवान् ने कहा—लोक द्रव्य से शाश्वत है और पर्याय की दृष्टि से अशाश्वत है, परिवर्तनशील है । आचार्य श्री महाप्रज्ञ के शब्दों मे—

परिणामिनि विश्वेऽस्मिन् अनादि निघने घ्रुवम् । तर्वे विपरिवर्तन्ते, चेतना अप्यचेतना॥

यह विश्व अनादि-निधन है, छुव है, फिर भी परिणामी है। इसमे चेतन और अचेतन सभी पदार्थ विविध रूपो मे परिवर्तित होते रहते हैं। ''उत्पादव्ययधर्माणो, भावा घ्रीव्यान्विता अपि !'' प्रत्येक पदार्थ घ्रीव्य---युक्त होते हुए भी उत्पाद और व्यय-धर्मा है।

जैसे विश्व ध्रुव है, वैसे ही द्रव्य की दृष्टि से जड चेतन प्रत्येक पदार्थ ध्रुव है, नियत है। ये ससार मे जितने हैं, उतने ही रहेगे। ससार मे न एक जीव घटता है, न एक जीव बढ़ता है, मौतिक जगत् मे न एक अणु कम होता है, न एक अणु अधिक होता है और न कभी जीव अजीव बनता है।

न क्षीयन्ते न वर्धन्ते सति जीवा अवस्थिताः । अजीवो जीवता नैति न जीवो यात्यजीवताम् ॥

----सबोधि १२/६०

- २ श्री भिक्षु न्याय कणिका-उत्पाद व्यय घौव्यात्मक सत् ।
- ३ उत्पन्नदधि भावेन, नष्ट दुग्धतया पय । गोरसत्वात् स्थिर जानन् स्याद्वादद्विड् जनोऽपि ॥

१ जैन-दर्शन मनन और मीमासा, पृ० १८६।

जैनधर्म : जीवन और जगत्

धीन्य पदार्थं का सहभावी गुण है। उत्पाद और विनाश उसकी क्रम-भावी अवस्थाए हैं, जो पर्याय कहलाती हैं। विश्व का कोई भी पदार्थ इस त्रयी का अपवाद नही है। इसे द्रव्य का घटक तत्त्व कहे तो कोई आपत्ति नही होगी। पदार्थ की अपने स्वरूप मे अवस्थिति धौव्य है और उसमे जो सतत परिवर्तन की धारा चालू है, वह पर्याय है। द्रव्य गुण और पर्याय----दोनो का समवाय है।

## जीव-जगत् और त्रिपदी

लोक मे जीव अनन्त हैं। ससारी जीव भी अनन्त हैं और मुक्त आत्माए भी अनन्त हैं। कर्मबद्ध जीव ससारी हैं। कर्मावरण को क्षीण कर जो ससारी जीव मुक्त हो जाते हैं वे सिद्ध कहलाते हैं। ये आत्मा की शुद्ध और अशुद्ध अवस्था-जनित भेद है, पर जीवत्व दोनो स्थितियो मे समान है।

अनन्त जीवो के मुक्त हो जाने पर भी ससार जीव-शून्य नही होता। इसका कारण यह है कि जीव दो प्रकार के हैं — अव्यवहार राशि और व्यवहार राशि । अव्यवहार राशि सूक्ष्मतम वनस्पति जगत् है । उसे निगोद भी कहते हैं। निगोद जीवो का अक्षय कोष है। वह अव्यवहार राशि है। स्यूल-जगत् या व्यवहार राशि से जैसे-जैसे जीवात्माए मुक्त होती हैं, वैसे-वैसे अव्यवहार राशि से उतने ही जीव व्यवहार राशि मे आ जाते हैं। इसलिए अनन्त जीवो की मुक्ति हो जाने पर भी ससार जीव-शून्य नही होता। निगोद के जीवो का कभी अन्त नही आता। उनके एक शरीर मे अनन्त जीव रहते हैं। शरीर भी इतना सूक्ष्म जिसकी कल्पना भी नही की जा सकती । आधुनिक विज्ञान के अनुसार हमारे शरीर मे आलपिन की नोक टिके उतने भाग मे दस लाख कोशिकाए हैं। यह स्यूल-जगत् की बात है। निगोद-सूक्ष्म जगत् है। वहा एक शरीर मे अनन्त जीवो का होना असभव नही है। तात्पर्यं की भाषा मे अनन्त-अनन्त जीवों से भरे इस ससार मे कभी जीवो का अस्तित्व समाप्त नही होता । इस दृष्टि से जीव जगत् ध्र्व है । शाश्वत है। जीव प्रतिक्षण उत्पन्न होते हैं, विनष्ट होते हैं -इस अपेक्षा से वह अनित्य है। परिवर्तनशील है।

जैसे पुराने कपडे के फट जाने पर नया कपडा धारण किया जाता है, वैसे ही ससारी आत्माए पूर्व देह का त्याग कर नये शरीर वा निर्माण करती हैं। जन्म-जन्मान्तर की यात्रा मे वे नाना योनियो मे परिभ्रमण करती हैं, नाना गतियो का अनुभव करती हैं। नरक, तिर्यंच, मनुष्य अथवा देव रूप मे उत्पन्न हो उन-उन अवस्थाओ का सवेदन करती है। परिवर्तन का चक अविराम घूमता रहता है फिर भी उसके ध्रुव तत्त्व---चैतन्य की अमिट लौ सदा प्रज्वलित रहती है । वह कभी नही बुफ्तती ।

वचपन, जवानी और बुढापा ये जीवन-यात्रा के अनिवायं घुमाव हैं। यह परिवर्तन हमारे अनुभव के दर्पण मे स्पष्ट प्रतिबिम्बित है । यदि कोई मूर्विंग केमरे मे व्यक्ति की क्षण-क्षण मे वदलने वाली अवस्थाओ को कैंद करना चाहे तो करने वाला थक जाएगा किंतु अवस्थाओ का कोई अन्त नहीं आएगा । यह स्थूल भारीर के परिवर्तन का चित्र है ।

इसके अतिरिक्त हमारे सूक्ष्म शरीर मे कितने रासायनिक परिवर्तन होते हैं, कितने विद्युतीय परिवर्तन होते हैं, कितने भावनात्मक और आध्यात्मिक परिवर्तन होते हैं, जिनका लेखा-जोखा नही लगाया जा सकता।

शरीर शास्त्रीय खोजो ने यह सिद्ध कर दिया है कि प्रत्येक सात वर्ष की अवधि मे मनुष्य-शरीर आमूल-चूल वदल जाता है, उसकी प्रत्येक कोशिका वदल जाती है। इस क्रम मे सत्तर वर्ष मे आदमी का शरीर दस बार वदल जाता है। शरीर मे दस लाख रक्त कोशिकाए प्रतिक्षण उत्पन्न-विनष्ट होती रहती हैं। तथापि प्रतिक्षण घटित होने वाले परिवर्तन मे भी एक ऐसा अपरिवर्तनीय घ्रुव तत्त्व है, जो हमे प्रतीत कराता है कि यह वस्तु वही है, यह शरीर वही है, यह व्यक्ति वही है । यही है वस्तु का प्रिआयामी अस्तित्व । यही है वदलाव मे भी ठहराव । यही है जमाव मे भी वहाव । यही है परिवर्तन-शीलता मे भी छ्वता । परिवर्तन मे भी जीवन घारा वही है । पर्यार्ये क्षणभगुर हैं। चेतना अविनाशी है ।

जैसे चेतन कभी अचेतन नही होता, वैसे ही अचेतन मे कभी चैतन्य-गुण प्रकट नही होता । पुद्गल-जढ तत्त्व चाहे कितना ही रूपातरित हो जाए उसकी मौलिकता कभी समाप्त नही होती । पुद्गल की मौलिकता है स्पर्श, रस, गध और रूप । अणु से लेकर अनन्त प्रदेशी स्कन्ध तक प्रत्येक पुद्गल मे इनकी सत्ता वरावर है । मिट्टी चाहे सोना वन जाए, शरीर चाहे जल कर राख हो जाए, गोवर चाहे गैस वन जाए, पानी चाहे भाप वनकर शून्य मे विलीन हो जाए, फिर भी उसका पुद्गलत्व समाप्त नही होता । यह मौलिकता एक सचाई है तो परिवर्तन भी सचाई है । कोई भी जड-पदार्थ परिवर्तन के नियम का अथवाद नही है ।

मिट्टी के अनेक आकार-प्रकार वनते-विगडते रहते हैं । पर मिट्टी तत्त्व सब मे समान है । सोने की अनेक अवस्थाए हैं, अनेक वस्तुए हैं, पुरानी वस्तु मिटती हैं, नयी वनती हैं, पर सोना सोना है । उसका अस्तित्व सब मे एक जैसा हे ।

तीन भाई हैं, उनके पास एक स्वर्ण-कलश है । एक को वह प्रिय है, दूसरा उसे मिटाकर मुकुट वनाना चाहता है । तीसरे को सोने से मतलव है,

जैनधर्म : जीवन और जगत्

वह चाहे किसी रूप मे रहे। कालातर मे घडे का मुकुट बना लिया जाता है। पहला व्यक्ति खिन्न होता है और दूसरा प्रसन्न। तीसरा न खिन्न न प्रसन्न। उसे सोना चाहिए था वह सुरक्षित है। स्वर्ण ध्रीव्य है, घडा और मुकूट उसकी पूर्व-उत्तर अवस्थाए हैं।

त्रिपदी के सबध में विस्तार से जान लेने के पश्चात् यह स्पष्ट हो जाता है कि विश्व में ऐसी कोई भी वस्तु नहीं है, जो केवल उत्पन्न ही होती है। या केवल विनष्ट ही होती है अथवा कूटस्थ नित्य ही है। सत् त्रयात्मक है। उत्पाद, विनाश और ध्रौव्य ये तीनो वस्तु के अपरिहार्य अग हैं।

उत्पाद- नयी-नयी अवस्थाओ का प्रादुर्भाव ।

विनाण- पूर्व-पूर्व अवस्थाओ का परित्याग ।

धौव्य--- उत्पाद और विनाश के होते हुए भी वस्तु का अन्वयी गुण धर्म । जैन-दर्शन मे इस त्रिपदी को मातृपदिका भी कहते हैं ।

द्रव्य की दृष्टि से प्रत्येक पदार्थ छुव है। कोई भी पदार्थ न तो नये सिरे से उत्पन्न होता है और न अपना अस्तित्व खोकर शून्य मे विलीन होता है। मात्र उसका परिणमन होता रहता है।

जैन-दर्शन का यह परिणामी नित्यत्ववाद आधुनिक विज्ञान से भी पुष्ट हो रहा है। प्रसिद्ध वैज्ञानिक लेवाईजर लिखते हैं—''किसी भी किया से कुछ भी नया उत्पन्न नहीं किया जा सकता और किसी भी किया के पहले और पीछे वस्तु की मूल मात्रा में कोई अतर नहीं आता। किया से केवल पदार्थ का रूप परिवर्तित होता है।

वैज्ञानिक डेमोक्राइटस भी तथ्य को प्रकट करते हैं--विज्ञान के शक्ति-स्थिति, वस्तु-अविनाशित्वा, शक्ति की परिवर्तनशीलता आदि सिद्धातो से यह धारणा मजबूत होती है कि नाशवान् पदार्थ मे भी घ्रुवत्व है अर्थात् असत् की उत्पत्ति नहीं होती और सत् का विनाश नहीं होता ।

त्रिपदी का यथार्थ वोध वस्तुगत सच्चाइयो का उद्घाटन करता है। आतरिक मूर्च्छा के वलय को तोडता है । सम्यक् दृष्टिकोग का निर्माण करता है। दृष्टि-सम्पन्नता ही सत्य शोध का आदि बिंदु है।

१६

### जैनदर्शन में तत्त्ववाद

विश्व मच पर जितने दार्शनिक विचार उभरे, उन सवकी भिन्न-भिन्न परम्पराए हैं, स्वतत्र मान्यताए हैं। तत्ववाद भी सबका अपना-अपना है। उनमे एक है जैन-दर्शन। यह भारतीय दर्शनो की एक मुख्य धारा है। उसकी परम्परा स्वतत्र है। तत्त्व-मीमासा मौलिक है।

तत्त्व का सामान्य अर्थं है—वास्तविक या अस्तित्ववान् पदार्थं । रहस्यभूत पदार्थं को भी तत्त्व कहते हैं । चैतन्य का विकास या मोक्ष-मीमासा के परिप्रेक्ष्य में तत्त्व का अर्थं है—पारमार्थिक वस्तु । चैतन्य जागरण और परम सत्ता की उपलब्धि हेतु इन नत्त्वो का सम्यग् वोध अपेक्षित है । जैन-दर्शन के अनुसार मुख्य रूप से तत्त्व दो हैं—जीव और अजीव । ससार के दृश्य-अदृश्य, सूक्ष्म-स्थूल, मूर्तं-अमूर्तं, जड-चेतन—सभी पदार्थों का समावेश इन दो तत्त्वो मे हो जाता है । ऐसा कोई भी पदार्थं नही वचता, जिसका अन्त-र्भाव इस तत्त्वद्वयी मे न हो । ससार के समस्त पदार्थों को कम से कम समूहो मे वर्गीकृत किया जाए तो उनकी दो राशिया होती हैं

१ जीव-राशि २ अजीव राशि ।

इन दोनो का विस्तार से विश्लेषण किया जाए तो अनेकानेक भेद हो सकते हैं।

जैन-दर्शन मे तत्त्व-प्रतिपादन की दो दृष्टिया रही हैं - जागतिक और आत्मिक । जागतिक रहस्यो के उद्घाटन हेतु छ द्रव्यो का सूक्ष्म-विश्लेषण जैन-दर्शन की अद्भुत देन है । आध्यात्मिक-विकास के अनुचितन मे दो दृष्टिया प्रमुख हैं --- वन्धन और बन्धन के हेतु तथा मोक्ष और मोक्ष के हेतु । इस समूची प्रक्रिया का वोध एक अध्यात्म-साधक के लिए नितात अपेक्षित है । नौ तत्त्वो का प्रतिपादन इसी दिशा का एक स्वस्थ उपश्रम है । पट् द्रव्य और नव तत्त्व के प्रतिपादन को दर्शन-जगत् मे अस्तित्ववाद और उपयोगितावाद भी कहा जाता है । जो झेय पदार्थ मोक्ष-साधना मे उपयोगी हैं, जैन-दर्शन की भाषा मे वे तत्त्व कहलाते हैं ।

जीव-चैतन्य का अजस्त प्रवाह । दूसरे शब्दो मे जिसमे चैतन्य हो, सुष-दुख का संवेदन हो वह जीव है । अजीव — चैतन्य का प्रतिपक्षी जड-तत्त्व अजीव है । पुण्य — शुभरूप मे उदय मे आने वाले कर्म-पुद्गल पुण्य है । पाप — अशुभरूप मे उदय मे आने वाले कर्म-पुद्गल पाप है । अगस्य — पण्प-पाप हुए, कर्म, प्रतण जन्मे जन्मी जन्म प्रतिणत्ति

आस्रव—पुण्य-पाप रूप कर्म ग्रहण करने वाली आत्म-परिणति आस्रव है।

सवर-आस्रव का निरोध करने वाली आत्म-परिणति सवर है ।

निर्जरा—तपस्या आदि के द्वारा कर्म-निर्जरण होने से आत्मा की जो आशिक उज्ज्वलता होती है, वह निर्जरा है ।

वन्ध--- आत्मा के साथ बधे हुए शुभ-अशुभ कर्म-पुद्गलो का नाम वध है ।

जैसा कि हमे पहले ही बताया जा चुका है कि वास्तविक तत्त्व दो ही हैं—जीव और अजीव। फिर भी मोक्ष-साधना के रहस्य को बतलाने के लिए इनके नौ भेद किए गए है। इन नौ भेदो मे प्रथम भेद जीव का है और अतिम भेद मोक्ष का। जीव आत्मा की अग्रुद्ध-अवस्था है और मोक्ष विग्रुद्ध अवस्था। मध्यगत भेदो मे मोक्ष के साधक और बाधक तत्त्वो का निरूपण है।

अस्त्यात्मा शाश्वतो, बन्धस्तदुपायश्च विद्यते ।

अस्ति मोक्षस्तदुपायो, ज्ञेय-वृष्टिरसौ मवेत् ॥

— सबोधि १२/४

आत्मा है, वह णाण्वत है, पुनर्भवी है । वन्ध है और उसका हेतु है । मोक्ष है और उसका उपाय है । यह ज्ञेय-दृष्टि है, सम्यवत्व का आधारभूत तत्त्र है ।

### वन्ध पुण्य तया पापमास्रव कर्मकारणम् । भव-वीर्जामद सर्व, ज्ञेय दृष्टिरसौ भवेत् ।।

- संबोधि १२/४

वध, पुण्य, पाप तया वर्मागमन का हेतुभूत आस्रव—ये हेय हैं, त्रयोकि ये समार के बीज है । भव-परम्परा के मूल कारण हैं । निरोध कर्मणामस्ति, संवरो निर्जरा तया ।

फर्मणां प्रक्षयरचैपोपादेय-वृध्टिरिष्यते ॥

वमों या निरोध करना सबर है और कर्म-क्षय से होने वाली आत्म-गुद्धि निजेरा है, प्रह उपादेय दृष्टि है।

साधना का आदि बिंदु है - लक्ष्य का चुनाव और दिशा का निर्धारण

उसका दूसरा विदु है──मटकाने वाले तत्त्वो से वचाव और तीसरा विदु है── सही दिशा में जागरूक अभिक्रम ।

अघ्यात्म-साधक का परम लक्ष्य है – द्वन्द्व-मुक्ति––मोक्ष । उसके वाधक तत्त्व हैं –-वध, पुण्य, पाप और आस्रव । लक्ष्य-प्राप्ति के साधक तत्त्व हैं-–-सवर और निर्जरा ।

नौ तत्त्वो में चार तत्त्व अजीव हैं, अजीव की अवस्थाए हैं – अजीव, पुण्य, पाप और वन्ध ।

पाच जीव हैं, जीव की अवस्थाए हैं—जीव, आस्रव । सवर, निर्जेरा और मोक्ष ।

इन नौ तत्त्वो को नौ पदार्थ या नव सद्भाव पदार्थ भी कहते हैं। नौ तत्त्वो का सम्यक् वोघ सम्यक्त्व की आधार-मित्ति है । सम्यक्त्व का अर्थ है—यथार्थ तत्त्व-श्रद्धा । सम्यक् ज्ञान के विना श्रद्धा में स्थायित्व नही आत(। अत प्रत्येक साघक के लिए कम से कम नौ तत्त्वो का ज्ञान करना अनिवार्य है।

दशवैकालिक सूत्र मे वताया गया है कि तत्त्वज्ञान मोक्ष-यात्रा का प्रयम सोपान है । उसके विना निर्वाण और दुख-मुक्ति सभव नहीं ।

जीव और अजीव को जानने से अहिंसा की सही समभ विकसित होती है। उससे आचार-व्यवहार सयत होता है उसका फलित है---मुक्ति। मुक्ति का आरोह-फ्रम यह है ---

- १ जीव-अजीव का ज्ञान ।
- २ जीवो की बहुविध गतियो का ज्ञान ।
- ३ पुण्य, पाप, वध और मोक्ष का ज्ञान।
- ४ भोग-विरति ।
- ४ आतरिक और वाह्य सयोगो का त्याग।
- ६ अनगार-वृत्ति ।
- ७ अनुत्तर सवर-योग की प्राप्ति ।
- अचोधि से अजित पाप-कर्मो (कर्म-रजो) का विलय ।
- ९ केवल-ज्ञान, केवल-दर्शन की उपलट्धि।
- १० लयोग-लवस्या ।
- ११ सिद्धत्व-प्राप्ति ।

---दगवैकालिक अ ४/१४ - २४

लाचार्य श्री भिक्षु ने एक बहुत ही नुन्दर रूपक के माध्यम से नौ तत्त्वो को नगभाया है ---

> जीव एक तालाव (जलाशय) के समान है। अजीव तालाव का अभाव रूप है।

पुण्य-पाप तालाब का निकलता-बहता पानी है । आस्रव तालाव का नाला है । सवर तालाब के नाले का निराध है । निर्जरा - जल निष्कासन-प्रक्रिया से पानी का निकलना निर्जरा है । बध – तालाब का सचित जल बध है । मोक्ष— खाली तालाब मोक्ष है ।

यहा एक बात ओर विशेष रूप से ज्ञातव्य है कि यह विश्व सप्रति-पक्ष है। प्रतिपक्ष का सिद्धात सर्वत्र समान रूप से लागू है। क्योकि प्रतिपक्ष के बिना पक्ष का अस्तित्व असभव है। नौ तत्त्वों में भी प्रत्येक तत्त्व के साथ उसके प्रतितत्त्व का प्रतिपादन है।

आस्रव का प्रतिपक्षी तत्त्व है सवर । आस्रव चेतना का छिद्र है, जिससे निरन्तर कर्म-रजो का प्रवेश होता रहता है । सवर आस्रव-निरोध की प्रक्रिया है । इससे कर्मों का आगमन रुकता है ।

वन्धन के प्रतिपक्षी तत्त्व हैं — निर्जंरा और मोक्ष । निर्जरा आत्मा की आणिक उज्ज्वलता है । मोक्ष है — कर्ममलो का पूर्णत विलय । जिस क्षण नया कर्म-बन्धन अवरुद्ध हो जाता है और पूर्वबद्ध कर्म पूर्णत क्षीण हो जाते हैं, वही क्षण मोक्ष का क्षण है ।

## जैन-धर्म में जीव-विज्ञान (पड्जीव-निकाय)

जैन-धर्म अहिंसा-प्रधान धर्म है। अहिंसा का फलित है—मैत्री। सव जीवो के प्रति आत्मत्व बुद्धि का नाम मैत्री है। अहिंसा का अर्थ है सव जीवो के प्रति सयम। अहिंसा और मैत्री के विकास के लिए जीवो के अस्तित्व का वोध, उनके लक्षणो का वोध और उनकी विभिन्न अवस्थाओ का वोध करना आवश्यक है।

जैन आगमों मे जीवो के छह प्रकार बताए गए हैं, जो छ जीव-निकाय के रूप में प्रसिद्ध हैं। जीवो के छह प्रकार ये हैं —

- ० पृथ्वीकायिक
- ० अप्कायिक
- ० तेजस्कायिक
- ० वायु-कायिक

० वनस्पतिकायिक

० त्रसकायिक ।

काय का अर्थ है--- भरीर । भाति-भाति के पुद्गलो से वने शरीरो के आधार पर जीवो का यह वर्गीकरण हुआ है । उनका वर्णन ऋमश इस प्रकार है -

(१) काठिन्य आदि लक्षणों से जानी जाने वात्री पृथ्वी ही जिनका काय-णरीर होता है, उन जीवो को पृथ्वीकाय या पृथ्वीकायिक जीव कहते हैं।

मिट्टी, बालू, नमक, मोना, चादी, अभ्रक, हीरे, पन्ने आदि जितने भो प्रकार के ग्रनिज पदार्थ हैं, वे सव पृथ्वीकायिक जीवों के पिंड हैं। मिट्टी फे एक छोटे-से ढेले में असरुय जीव होते हैं। ये जीव एक साथ रहने पर भी अपनी स्वतत्र सत्ता बनाए रखते हैं।

आगम की भाषा मे एक हरे आवले के आयतन जितने मिट्टी के ढेले मे जितने पृथ्वीकायिक जीव हैं, उन सब मे मे प्रत्येव जीव के शरीर को पचूतर जितना वटा किया जाए तो एक लाख योजन लम्ये-चौढे जम्बूढीप मे भी वे जीव नही समा सबते ।

(२) प्रवाहजील द्रध्य जल ही जिनना काय-भरीर होता है, उन जीयो यो अप्राय या अप्रायिक जीव यहते हैं। वर्षा, जलाभय, नदी नाले समुद्र आदि या जल, ओले, बुहरा, ओस – ये मव अप्कायिय जीवो के शरीर हैं। इन जीवो के शरीर इतने सूक्ष्म होते हैं कि एक-एक शरीर हमे दिखाई ही नही देता। पानी की एक वूद अप्कायिक जीवो के असख्य शरीरो का पिण्ड है। ये जीव एक साथ रहने पर भी अपनी स्वतन्त्र सत्ता वनाए रखते हैं।

अागम की भाषा मे-पानी की एक वूद में जितने जीव हैं, उन सब में से प्रत्येक का शरीर सरसों के दाने के समान बनाया जाए तो वे जीव जम्बद्वीप में नहीं समाते ।

(३) उष्ण लक्षण तेज ही जिनका काय-शरीर होता है, उन जीवो को तेजस्काय या तेजस्कायिक जीव कहते हैं। सभी प्रकार की अग्नि अग्निकाय के जीवो का पिण्ड है। एक साथ रहते हुए भी इन सब जीवो का अस्तित्व अलग-अलग है।

आगम की भाषा मे— एक चिनगारी मे जितने जीव हैं, उनमे से प्रत्येक के शरीर को लीख के समान किया जाए तो वे जीव जम्बूद्वीप मे नही समाते ।

(४) चलन धर्मा वायु ही जिनका काय-शरीर होता है, उन जीवो को वायुकाय या वायुकायिक जीव कहते हैं। सब प्रकार की हवाए वायुकायिक जीवो का पिण्ड है। एक साथ रहते हुए भी इन सब जीवो का अस्तित्व भिन्न-भिन्न है।

आगम की भाषा मे—नीम के पत्ते को छूने वाली हवा मे जितने जीव हैं, उन सब मे से प्रत्येक जीव के शरीर को खस-खस के दाने के समान किया जाए तो वे जीव जम्बूद्वीप मे नही समाते ।

(१) लतादिरूप वनस्पति ही जिनका काय-शरीर है, उन जीवो को वनस्पतिकाय या वनस्पतिकायिक जीव कहते हैं। वृक्ष, लता, गुच्छ, फल-फूल, धान-पात, कद-मूल —ये सब वनस्पतिकायिक के प्रकार हैं।

इस काय मे रहने वाले जीवो के दो प्रकार हैं—प्रत्येक वनस्पति और साधारण वनस्पति । प्रत्येक वनस्पति के जीव एक-एक शरीर मे एक-एक ही होते हैं । एक जीव के आश्रित असख्य जीव रह सकते हैं, पर उन सबका अस्तित्व स्वतन्त्र है ।

साधारण वनस्पति मे एक-एक शरीर अनन्त-जीवो का पिण्ड होता है । सब प्रकार की काई, कद-मूल आदि साधारण वनस्पति है ।

ससार के सर्वाधिक जीव वनस्पतिकाय मे ही है। साधारण वनस्पति का एक प्रकार है—''निगोद'' यह जीवो का अक्षय कोष है।

(६) त्रसनशोल – गतिशील प्राणी 'त्रस'' कहलाते हैं। त्रस ही जिनका काय – शरीर है, उन जीवो को त्रसकाय या त्रसकायिक कहते हैं। जिन जीवो के शरीर मे सुख-प्राप्ति अथवा दूख-मूक्ति के लिए जनधर्म में जीव-विज्ञान

चलने-फिरने की, सकोच-विकोच की क्षमता होती है, वे जीव त्रस, चर या जगम कहलाते हैं । दो इन्द्रिय वाले प्राणियो — क्रमि आदि से लेकर पाच इन्द्रिय वाले प्राणियों तक सभी जीव इस विभाग मे आ जाते हैं ।

जहां जीवो के त्रस और स्थावर — ये दो भेद किए जाते हैं, वहा एक त्रसकाय त्रस है जो कि उसके नाम से ही स्पष्ट है। वाकी पाच स्थावर हैं। ये सुख-दुख की प्रवृत्ति-निवृत्ति के लिए गमनागमन नही कर सकते। त्रसकाय का जीवत्व स्पष्ट है। पाच स्थावर काय का जीवत्व स्पष्ट नही है। इसी-लिए कई दार्शनक इनको चेतन के रूप मे स्वीकार नही करते। उनकी दुष्टि मे ये ''जड'' या ''पाचभूत'' मात्र हैं।

जैन-दर्शन के अनुसार पृथ्वी, पानी, अग्नि, हवा और हरियाली सजीव हैं, चेतनावान् हैं। उक्त पाच स्थावर जीव-निकायो के सम्वन्ध मे ''दसवेआलिय'' मे स्पष्ट उल्लेख है कि ये सब अर्हत्-प्रवचन मे ''चित्तमत-मवखाया''—चेतनावान् कहे गए हैं। ''मत'' शब्द को ''मात्र'' मानकर भी व्याख्या की जाए तो मात्र का एक अर्थ है स्तोक – अल्प। तब इनका अर्थ होगा पृथ्वीकाय आदि पाच जीव-निकायो मे चैतन्य-स्तोक-अल्प विकसित है। उनमे श्वास-प्रश्वास, उन्मेप-निमेष आदि जीव के व्यक्त चिह्न नही हैं।

''मत्त'' का अर्थं मूच्छित भी किया गया है। जैसे चित्त के विघातक कारणो से अभिभूत मनुष्य का चित्त मूच्छित हो जाता है, वैसे ज्ञान के आवारक कर्म-पुद्गलो के प्रवल उदय से पृष्वी आदि एकेन्द्रिय जीवो का चैतन्य सदा मूच्छित रहता है। इनके चैतन्य का विकास न्यूनतम होता है।

द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, पचेन्द्रिय - पशु, पक्षी, नारक, मनुष्य, देव - इन सब मे चेतना का विकाम उत्तरोत्तर अधिक है। ससार की सव जीव-जातियों में सबसे कम विकसित चेतना एनेन्द्रिय जीवों की है। पृथ्वी, पानी, लग्नि, वायु और वनस्पति - ये सब एकेन्द्रिय हैं - एक स्पर्शन इन्द्रिय वाले जीव हैं। ये न चख सकते हैं, न सूघ सबते हैं, न देख सकते हैं और न सुन सकते हैं। इनका सारा काम एक स्पर्श के आधार पर चलता है। इस विभाग मे सनारी जीवों का इतना वटा समूह है जो गणित की गणना का विषय नही हो सकता ।

जैन तत्त्व-विद्या के अनुसार— सजातीय अकुरोत्पत्ति जब तक गम्त्र दारा उपहत न हो, सहज द्रव होना, आहार में बढना, विना दूसरे को प्रे~णा के सहज लगियमित तिर्यं र्गति तथा छेदन-भेदन होने पर कुम्हला जाना— ये जनग पृष्वी, पानी, लग्नि, वायु और धनम्पति जी मजीवना के साधक प्रमाण है। (गी भिक्षु ग्याय कणिका ७११)

जैनधर्म • जीवन और जगत्

जैन-दर्शन की स्थावर जीवो की मान्यता सर्वथा मौलिक और अद्वि-तीय है। अन्य दर्शन-पृथ्वी आदि को सजीव नही मानते थे। परन्तु आज वैज्ञानिक खोजो और प्रयोगो ने जैन-दर्शन की इस मान्यता को सत्य सिद्ध कर दिया है।

# सूक्ष्म जीव जगत् और विज्ञान

### पृण्वी का जीवत्व

जैन-दर्शन पृथ्वी को सजीव मानता है । जव तक शस्त्र-उपहत नही होती, मिट्टी आदि निर्जीव नही होती । पृथ्वी की सजीवता सिद्ध करने वाले ये वैज्ञानिक तथ्य मननीय हैं ।

मास्को विश्वविद्यालय के मृत्तिका जीव-विज्ञान-विभाग के प्रधान तथा सूक्ष्म कीटाणुओ के प्रमुख विशेषज्ञ प्रो० एन० क्रोसिल निकोव ने मिट्टी सजीव है या निर्जीव, यह जानने के लिए वर्षों तक खोज की, प्रयोग किए और सफलता के गिखर को छूते हुए उन्होने कई नए तथ्य प्रस्तुत किए । उन्होने ''एनारोविक' नाम के ऐसे कीटाणुओ का पता लगाया, जो जमीन के भीतर ऑक्सोजन के विना ही जीवित रहते हैं, क्रियाशील रहते हैं।

प्रो० क्रोसिल के गिप्प वी० दूदा विभिन्न प्रकार की मिट्टियो से सौ से अधिक प्रकार के इन कीटाणुओ को अलग करने मे सफल हुए हैं। यहा यह ज्ञातय्य है कि जैन-विज्ञान के अनुसार पृथ्वी मे रहने वाले कीटाणु पृथ्वीकाय नहीं हैं। पृथ्वीकाय स्वय जीवाणुओ का पिंड है।

विज्ञान ने यह भी सिद्ध कर दिया कि एक ग्राम के ढेले मे कई लाख दर्जन अतिसूक्ष्म जीवाणु ठसाठस भरे हैं, जो लाखो वर्षों से लगातार अयक प्रयास कर, घरती को उपजाऊ वनाए रखते हैं।

सजातीय उत्पादन और वृद्धि—यह जीव की खास पहचान है। जैन-दर्णन मानता है, पृथ्वीकाय में निरन्तर वृद्धि का क्रम चालू रहता है। यह बिज्ञान से भी सिद्ध होता है।

यैझानिक एच० टी० वसटापेन के अनुसार—''जैसे वालक का शरीर निरन्तर यढ़ता रहता है, वैसे पर्वंत भी धीरे-धीरे वढते हैं। विश्व के पर्वंतो भी वृद्धि का अकन करते हुए लिखते हैं—''न्यूगिनी के पर्वंतो ने अभी अपनी गौगवावस्पा ही पार की है, सेलीबोस ने दक्षिणी-पूर्वी भागो, भोलूकास के मुख टापुओ और इडोनेशिया के द्वीप समूह की भूमि ऊची उठ रही है।

पानी की सजीवता भी विज्ञान की कसौटी पर खरी उतर रही है। जैन-दर्शन के अनुसार पानी की एक बूद मे असख्य जीव होते हैं। प्रसिद्ध वैज्ञानिक कैप्टिन स्कवेसिवी ने यन्त्र के द्वारा एक लघृजलकण मे ३६४५० जीव गिना दिए हैं।

अग्नि और वायु की सजीवता भी विज्ञान-सम्मत है।

जैसे मनुष्य, पशु आदि जीवित प्राणी श्वास द्वारा शुद्ध वायु से ऑक्सीजन ग्रहण कर जीवित रहते हैं, वैसे ही अग्नि भी वायु से ऑक्सीजन लेकर ही जीवित रहती है, जलती है। अग्नि को यदि वर्तन से ढक दिया जाए या उसे हवान मिले तो वह तत्काल बुफ जाती है।

हवा की सजीवता के सम्बन्ध में वैज्ञानिक भी कहते हैं कि सुई की नोक टिके उतनी हवा में लाखो जीव रहते हैं जिन्हे ''थेक्सस'' कहा जाता है ।

वनस्पति की सजीवता अन्य स्थावर जीव-निकायो की अपेक्षा बहुत स्पष्ट है। ''आयारो'' मे मनुष्य और वनस्पति जगत् की प्रकृतिगत समान-ताओ का बहुत ही सुन्दर चित्रण किया गया है। (आयारो १।७)

विज्ञान जगत् मे सर्वप्रथम सर जगदीशचद्रवसु ने यह बात सिद्ध की थी कि वनस्पति सजीव है। उन्होने यन्त्रो के माध्यम से वनस्पति जगत् की सवेदनशीलता को स्पष्ट दिखलाया था। डॉ० वसु ने दिखाया कि वनस्पति अनुकूल-प्रतिकूल परिस्थितियो मे हर्ष, शोक, रूदन आदि करती है। जैन-दर्शन की यह मान्यता है कि वनस्पति काय मे आहार, भय, मैथुन और परिग्रह — ये चारो सज्ञाए होती हैं।

जैसे मनुष्य शरीर आहार से बढता है, उपचित होता है, अन्यथा अपचित हो जाता है, सूख जाता है, वैसे ही वनस्पतिया भी उपचित, अपचित होती हैं।

वैज्ञानिको ने भी सिद्ध कर दिया है कि वनस्पतिया मिट्टी, जल, वायु, प्रकाश आदि से आहार ग्रहण कर अपने तन को पुष्ट करती हैं, आहार के अभाव मे वे जीवित नहीं रह सकती ।

मनुष्य, पशु-पक्षी आदि की भाति वनस्पतिया भी शाकाहारी और मासाहारी होती हैं।

छुईमुई सकोचशील और भयप्रधान वनस्पति है। वनस्पति जगत् मे मैथुन और परिग्रह की वृत्ति भी होती है। पेड-पौधे भी मनुष्यो की भाति नीद लेते हैं, विश्राम कर थकान मिटाते हैं। वनस्पतिया बहुत सवेदनशील होती हैं। फूल-पत्तिया एक माली और हत्यारे की पहचान अच्छी तरह से कर लेती हैं। आधुनिक सूक्ष्म यन्त्रो के माध्यम से वनस्पति जगत् की सजी-वता के सम्बन्ध मे वैज्ञानिको ने अनेक रहस्यो को अनावृत किया है।

٢,

सूढान और वेस्टइढीज मे एक ऐसा वृक्ष मिलता है, जिसमे से दिन मे विविध प्रकार की राग-रागनिया निकलती हैं और रात को रोने-धोने की ऐसी आवार्जे निकलती हैं, मानो परिवार के सब सदस्य किसी की मृत्यु पर रो रहे हैं।

जैन-ग्रन्थों मे वनस्पति की उत्क्रप्ट आयु दस हजार वर्ष की मानी गई है । प्रसिद्ध वैज्ञानिक एडमड शुभाशा के अनुसार अमेरिका के केलीफोर्निया के नेशनल वन मे ४६०० वर्ष की आयु के वृक्ष विद्यमान हैं ।

इन अघ्ययनो से यह घारणा स्पष्ट हो जाती है कि जैन-धर्म का जीव-विज्ञान अत्यन्त सूक्ष्म है, गम्भीर अघ्ययन-अनुशीलन का विषय है और उसे आधुनिक विज्ञान का समर्थन प्राप्त है।<sup>१</sup>

- १. सदर्भ --१ दसवेञालिय, ४।५-⊏ २ दसवेञालिय हा० टी० प० १३⊏ ३ आयारो-१।१ ४. जैन-दर्गन मनन और मीमासा, पृष्ठ २⊏१
  - ४ श्री मिखु न्याय कणिका ७।११।

# जन्मान्तर यात्रा (गतिचक)

### दीघा जागरतो रत्ती, दीघो सतस्स जोयण ।

वीघो बालानं ससारो, सद्धम्म अविजानतो ॥ (धम्मपब)

अनिद्रा रोग से ग्रस्त व्यक्ति के लिए रात लम्वी हो जाती है, थके हुए पथिक के लिए एक योजन का मार्ग भी लम्वा हो जाता है, वैसे ही धर्म का मर्म न जानने वाले अज्ञानी प्राणी का ससार लम्वा हो जाता है। जैसे कोई दृष्टिहीन व्यक्ति गहन जगल मे फस जाता है तो कठिन होता है उससे निकलना, वैसे ही चतुर्गतिमय ससार कान्तार दुरन्त है। उसका रास्ता बहुत लम्बा है। मोह-मूढ व कर्मों से बधे प्राणी अनादि काल से उसमे परिछमण कर रहे हैं। वे न तो उसका पार पा रहे हैं और न ही उन्हे निकलने का कोई उपाय सूफ रहा है। बस, भटकना ही उनकी नियति है। जन्म और मृत्यु की परम्परा को वे निरन्तर दुहराते रहते हैं।

''जायन्ते ये स्नियन्ते ते, मृताः पुनर्भवन्ति च।"

जो जन्मते हैं, वे मरते हैं, जो मरते हैं उनका पुनर्जन्म भी होता है। यह पूर्वजन्म व पुनर्जन्म ही ससार की यात्रा है। प्रत्येक ससारी प्राणी सशरीरी होता है। वह जन्मान्तर की यात्रा सूक्ष्म शरीर से करता है। कर्म शरीर और तैजस् शरीर, जिसे विद्युतीय शरीर भी कह सकते हैं—सूक्ष्म होते हैं और वे मृत्यु के वाद भी जीव के साथ रहते हैं। मरणोपरात स्थूल-शरीर पीछे छट जाता है। कर्म शरीर कारण शरीर है। उसके आधार पर जीव नए शरीर का निर्माण कर लेता है।

गेहात् गेहान्तरं यान्ति मनुष्या गेहवर्तिन ।

देहात् देहान्तर यान्ति प्राणिनो देहर्वातनः ।, (सबोधि १४।२३)

जैसे गृहस्वामी मनुष्य एक घर को छोड, दूसरे घर मे चला जाता है, वैसे ही देहवर्ती प्राणी एक देह को छोड, दूसरी देह का निर्माण कर लेते हैं। इस जन्मान्तर-गामिनी यात्रा के चार पडाव हैं। जैन तत्त्व की भाषा मे इसे घार गति के रूप मे जाना जाता है।

गति का अर्थ है—एक जन्म स्थिति से दूसरी जन्म-स्थिति को प्राप्त करने के लिए होने वाली जीव की यात्रा । गति चार हैं —

- १ नरक गति ।
- २. तिर्यञ्च गति ।
- ३ मनुष्य गति ।

४ देव गति ।

नारफ -- नरक गति मे रहने वाले जीव नारक कहलाते हैं। नारक जीवों के आवास-स्थल रत्न प्रभा, शर्करा प्रभा आदि सात पृथ्वियां हैं। ये पृथ्विया नीचे लोक मे हैं। वहा के निवासी कष्ट-वहुल जीवन जीते हैं। अत्यधिक शारीरिक और मानसिक यातनाए भोगते हैं। उनकी यातना---वेदना तीन प्रकार की होती है---

- १. उस क्षेत्र के प्रभाव मे होने वाली वेदना ।
- २ नारक जीवो द्वारा परस्पर लडाई-फगडा कर उत्पन्न की गई वेदना ।
- ३ परमार्घामिक देवो द्वारा दी जाने वाली वेदना ।

इन देवो द्वारा दी जाने वाली यातना प्रथम तीन नरक भूमियो मे होती है। उससे आगे दो ही प्रकार की वेदना रहती है। नारक जीवो की वेदना उत्तरोत्तर बढ़ती जाती है। इन नरक भूमियो मे उन जोवो को जाना पटता है, जो अत्यन्त फ़ूर कर्मों व बुरे विचारो वाले होते हैं। जैन-दर्शन के अनुमार रत्नप्रभा नाम की प्रथम नरक भूमि के ऊपर यह मनुष्य लोक अवस्थित है।

तियँच — मनुष्य के सिवाय सारे दृश्यमान प्राणी-जगत् का समावेश निर्यच गति मे हो जाता है। जीव जगत् का बहुत वडा भाग इसमे समा जाता है। यानी जीवो की सर्वाधिक सख्या इसी गति मे है। एक इन्द्रिय पाल जीवो से लेकर चार इन्द्रिय वाले जीवो तक सभी जीव तिर्यच ही होते हैं। पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु, वनस्पति (पेड-पौधे आदि) एक न्द्रिय तिर्यच है। पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु, वनस्पति (पेड-पौधे आदि) एक न्द्रिय तिर्यच है। पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु, वनस्पति (पेड-पौधे आदि) एक न्द्रिय तिर्यच है। पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु, वनस्पति (पेड-पौधे आदि) एक न्द्रिय तिर्यच है। पृथ्वी, पोनी, मक्खी, मच्छर — ये फ्रमश दो, तीन एव चार इन्द्रिय वाले प्राणी हैं। ये सभी तिर्यच हैं। कुछ पचेन्द्रिय जीव भी तिर्यच होते हैं, जैमे— पगु-पक्षी आदि। पचेन्द्रिय तिर्यच अनेक प्रकार वे हैं। मछली आदि जलचर पचेन्द्रिय है। गाय, भैस आदि स्थलचर पचेन्द्रिय हैं।

तियं पगति में कुछ जीव बहुत शक्तिशाली होते हैं। उनमे ज्ञान-पेतना भा विकसित होती है। कभी-कभी लगता है, उनकी शक्ति और बुद्धि प सामने मनुष्य ना परीर-वल और बुद्धि-वल नगण्य है। फिर भी उनकी अपेक्षा मनुष्य योगि श्रेष्ठ है। इसवा वारण यह है कि मनुष्य वी विवेक-पेतना जागृत होती है। जन्य पाणियो में उनवा जभाव होता है। इस दृष्टि में तिर्यय गति का अप्रशस्त माना गया है।

मनुष्य—जिसमे चितन, मनन और अनुप्तीलन की क्षमता होती है, पर मनुष्य है। मनुष्य सर्वाधिक विकसित चेतना वाला प्राणी है। उसमे दियाम बी जनस्त सभायनाए हैं। नृत्यु के पत्रचात वह पुन मनुष्य देह धाण्य का मरना है तथा देव स्पेनि, नियँच योनि या नैरयिक स्पिति को भी प्राप्त कर सकता है। अध्यात्म साधना द्वारा चेतना का विकास कर वह नर से नारायण वन सकता है, आत्मा से परमात्मा बन सकता है। सरल भाषा मे समर्भे तो गतियो मे एक मनुष्य गति ही ऐसी है, जहा से मोक्ष प्राप्त हो सकता है। मनुष्य मे वह क्षमता है कि यदि वह ऊपर उठे तो लोक शीर्ष पर सिद्धात्मा के रूप मे प्रतिष्ठित हो सकता है और गिरे तो महानरक—सातवी नरक भूमि मे भी जा सकता है। यह सब आत्मा की शुद्धि, अशुद्धि तथा उसकी तरतमता पर निर्भर है।

मनुष्य तीन प्रकार के होते हैं — कर्म-भूमिज, अकर्म-भूमिज और समूच्छिम । कर्म-भूमिज मनुष्य कर्म-क्षेत्र मे उत्पन्न होते हैं । वे असि, मसि, कृषि आदि साधनो द्वारा जीविका चलाते हैं । ॠषि-परम्परा के सवाहक कर्म-क्षेत्र मे उत्पन्न मनुष्य ही बनते हैं । ये मनुष्य पुरुषार्थ-प्रधान होते हैं ।

अकमं-भूमिज मनुष्य ''यौगलिक'' कहलाते हैं। इन्हे जीवन-निर्वाह के लिए असि, मसि, कृषि रूप पुरुषार्थं की अपेक्षा नही रहती। उनके जीवन-यापन के साधन कल्पवृक्ष होते हैं। उनके जीवन की आवश्यकताए इतनी न्यूनतम होती हैं कि कल्पवृक्ष से जो कुछ प्राप्त होता है, उसी से वे सतुष्ट हो जाते हैं।

समूच्छिम मनुष्य नाम से तो मनुष्य ही हैं, पर उनमे मनुष्यता जैसा कुछ भी नही है। मानव-शरीर से विसर्जित मल-मूत्र आदि चौदह स्थानको मे उन जीवो की उत्पत्ति है। वे पचेन्द्रिय होते हैं, पर असज्ञी (असन्नी) होते है। उनमे मानसिक सवेदन नही होता। उन्हें मनुष्य गति प्राप्त है, पर प्रगति के द्वार वन्द हैं। अल्पायुष्य होने के कारण अपर्याप्त दशा मे मर जाते हैं।

देव—दिव्य लोक मे विहार करने वाले देव कहलाते हैं। देवो का शरीर दीप्तिमान होता है। वह मनुष्य शरीर की भाति अस्थि, मज्जा आदि धातुओ से निमित नही है। उनके शरीर को वैक्रिय शरीर कहते हैं। देव इच्छानुसार विविध रूपो का निर्माण कर सकते हैं। इस प्रक्रिया को विक्रिया (विकुर्वणा) कहते हैं।

जैन-आगमो मे देवो के चार प्रकार बतलाए गए हैं—भवनपति, वानव्यतर, ज्योतिग्क और वैमानिक ।

असुर कुमार, नागकुमार आदि भवनपति देवो के आवास नीचे लोक में हैं। पिणाच, भूत, यक्ष आदि व्यतर देव तथा सूर्यं, चन्द्र आदि ज्योतिष्क देव (निरष्टे) मध्य लोक में रहते हैं। वैमानिक देव दो प्रकार के हैं---१ कल्पोपन्न २ कल्पानीन । वारह देवलोक के देव कल्लोपन्न हैं। वहा वा मचालन स्वामी-सेवक आदि व्यवस्थाओं के आधार पर होता है। जनसे ऊपर नव ग्रैवेयक और पाच अनुत्तर विमान के देव कल्पातीत होते हैं। वे देव स्वन भामिन हैं। व्यवस्थाए स्वय सचालित हैं। वहा स्वामी-सेवक

Ĵ

जन्मान्तर यात्रा (गतिचक्र)

जैमी कोई भेद-रेखा नही है । वहा का प्रत्येक सदस्य अहमिद्र है ।

देवता व नारक जीव अपनी गति का आयुष्य पूर्ण कर पुन देव और नारक नही वन सकते । मनुष्य और तियँच चारो गतियो मे से किसी भी गति मे उत्पन्न हो सकते हैं। मोक्ष की प्राप्ति केवल मनुष्य गति से ही सभव है।

मनुष्य व पशु-पक्षी आदि तिर्यंच हमारे प्रत्यक्ष हैं। स्वर्ग व नरक हमारे प्रत्यक्ष नही हैं। सामान्यत मनुष्य का विषवास प्रत्यक्ष पर होता है, परोक्ष पर नही। वह परोक्ष या अदृष्य वस्तु के अस्तित्व को स्वीकार नहीं करता। इसीलिए भगवान महावीर ने कहा --

नरको नाम ना स्तीति नैव सज्ञा विवेशयेत् ।

स्वर्गो नाम ना स्तीति नैव सज्ञा निवेशयेत् ॥ (संबोधि १०/२६) नरक नही है ---ऐसा सकल्प मत करो । स्वगं नही है---ऐसा सकल्प मन करो । प्रत्यक्ष न होने मात्र में किसी के अस्तित्व को नकार देना सत्य क साय आख-मिचौनी करना है । वैसे सभी आस्तिक दर्शन स्वगं व नरक के अस्तित्व को मानते हैं ।

गति-चक्र की मीमासा के सदर्भ में यह जानना भी आवश्यक है कि प्राणी कौन-से आचरण से किस गति में जाता है, किस योनि में उत्पन्न होता है।

#### नरक गति के कारण

पचेन्द्रिय वध, महा-आरम्भ (हिंसा), महा-परिग्रह और मासाहार---ये नरक गति के हेतु हैं ।

## तियँच गति के कारण

माया-प्रवचना, असत्य भाषण और कूट-तोल, क्ट-माप ये तिर्यच गनि के हेतु हैं ।

### मनुष्य गति के कारण

वित्तीत, सरल, अल्पारभी, अल्प-परिग्रही, दयालु और मात्सर्य रहित होगा मनुष्य गति गा हेतु है '

## देव गति के कारण

नराग सयम – अवीतराग दश। में होने वाली सयम-नाधना, श्रावक धर्म गा पालन करना, अकाम-तिजरा – मोक्ष की इच्छा विना किए गए तप ग होने पानी कात्मघुद्धि और अज्ञान तप—ये देव गति के हेतु हैं ।

इन पारो गतियों में संसारी प्राणी अपने छुत कर्मो का मोग करते है। प्राणी जेना क्में परता है, बैंसा फल भोगता है। किंतु इनका तात्पर्य यह रही है कि इन जन्म में किए गए सुकुत या दुष्कृत का परिणाम अगले जन्म मे ही मिलता है। वस्तुत देखा जाए तो स्वर्गीय सुख, नारकीय दुख, पशुता और मानवता ये सब मानवीय मनोवृत्ति, उसके चिंतन और व्यवहार पर निर्भर है। सयम और सतुलन का जीवन जीने वाला इसी जन्म मे स्वर्गीय सुखो का अनुभव करता है। इसके विपरीत वासना, व्यसन और विवेक-हीनता का जीवन जीने वाला इसी जन्म को नरक वना लेता है।

स्वर्ग और नरक की व्याख्या के पश्चात् शिक्षक ने छात्रो से पूछा-विद्यार्थियो <sup>1</sup> आप मे से नरक जाना कोन पसन्द करेगा <sup>?</sup> स्वीकृति मे किसी का हाथ ऊपर नही उठा। शिक्षक ने दूसरी वार पूछा---अव बताए, स्वर्ग जाना कोन पसन्द करेगा <sup>?</sup> एक लडके को छोड सबके हाथ ऊपर उठ गए। शिक्षक ने पूछा क्यो मनीष <sup>1</sup> तुम्हे कही नही जाना है <sup>?</sup> मनीप का उत्तर था---मुफ्ते कही जाने की अपेक्षा नही है, मैं जहा रहूगा, वही स्वर्गीय वाता-वरण का निर्माण करूगा।

पाशविक वृत्तियो का परिष्कार कर मानवीय चेतना का विकास ही दिव्यता की दिशा को उजागर करता है।

सदर्भ ----१ सबोधि १४/२२,२३ । २ जैन तत्त्व विद्या १/४ । ३. ठाण---४/४/६२८ से ६३१ ।

# शक्ति-स्त्रोत-पर्याप्ति

मामारिक जीव किसी न किसी रुप में प्रवृत्ति करता रहता है, जैंगे — आहार, स्पदन, सवेदन, चिंतन, मनन, भाषण आदि । ये सब क्रियाए विशिष्ट मक्तियों के द्वारा ही सपादित होनी हैं । इनमें से पहली शक्ति है प्राण तथा दूसरी मक्ति है पर्याप्ति की । प्राण-मक्ति और पर्याप्ति मक्ति — इन दोनों के सहयोग से ही प्राणी अपनी जीवन-यात्रा चलाता है ।

प्राण आत्मिक णक्ति है, पर्याप्ति पौद्गलिक णक्ति । जैसे – वोलने मे जो व्यक्ति वा आत्मीय प्रयत्न होता है वह प्राण है और उस प्रयत्न के अनु-सार जो णक्ति भाषा-योग्य पुद्गलो का सग्रह करती है, वह है पर्याप्ति ।

#### पर्याप्ति

जब तय आत्मा कर्म-मुक्त नही हो जाती, उसकी जन्म-मरण की परम्परा नही रुकती। मृत्यु के बाद जन्म निश्चित है। जन्म का अर्थ है उत्पप होना, एक देह त्याग कर दूसरे देह का निर्माण करना। जन्मांतर-यात्रा के लमय प्राणी का स्पूल शरीर छूट जाता है, वह सूक्ष्म शरीर-तंजन, पार्भण के बाहन पर आरूढ हो, आगे की यात्रा तय करता है। भाटी जाम में उन्ही सूक्ष्म गरीरों के माध्यम से पुन नये स्यूल शरीर का निर्माण परता है। उसकी प्रत्रिया और त्रम भी झातब्य है।

जीव एक जनग-स्थिति को पूरी कर दूसरे जन्म-स्थान मे आता है, सब घट सबसे पट्ले आहार ग्रहण करता है, स्वप्रायोग्य पुद्गलो का आकर्षण और मधर घरना है। एसजे जनतर वह समूचे जीवन-निर्वाह के लिये पौद्-गलिक गत्तियो मा अमिव विकास करता है।

गगारी प्राणी को चाहे वह बिसी भी जीव-योनि मे उत्पन्न हो, जीदिय रहो ज जिल कियी पुष्ट आलदन की अपेक्षा रहती है। वह जालवन प्राण-प्रति ता है हो, उसके साथ एक विभिष्ट प्रकार की पौद्गलिक शक्ति भी पादण्यण है जो जैन तच्य विद्या में "पर्याष्ति" के नाम में पहचानी जा है।

पर्गादन या नीमा अप है - जीवन-मारण में उपयोगी पौद्गलिक र । यह उन जीव-दिलान या पारिभाषिक फ्रब्द है ।

"गव राभे पोट्यलिङ लामम्य-निर्माण पर्याणि" (जै. सि दीपिका

३/१०) जन्म के प्रारम्म मे पौद्गलिक सामर्थ्य के निर्माण को पर्याप्ति कहते हैं।

जन्म के प्रारम्भ मे तैजस-कामर्ण शरीर द्वारा गृहीत पुद्गल-समूह से जीव जिस जीवनोपयोगी पौद्गलिक शक्ति या शरीर-उपकरणो का निर्माण करना है, वह पर्याप्ति है। यानी वह उन गृहीत पुद्गलो को आहार, शरीर, टन्द्रिय, मन आदि रूपो मे परिणत कर वैसी पौद्गलिक क्षमताओ वा अर्जन कर लेता है जिसमे, उमरी जीवन-यात्रा मे कठिनाई न हो। वे शक्तिया मुख्यत ६ प्रकार की होनी हैं, अत पर्याप्तिया भी छह हैं— (१) आहार पर्याप्ति (२) शरीर पर्याप्ति (३) इन्द्रिय पर्याप्ति (४) श्वासो-च्छ्यास पर्याप्ति (५) भाषा पर्याप्ति (६) मन पर्याप्ति ।

जैन तत्त्व ज्ञान मे दो शब्दो का काफी प्रयोग होता है --- पर्याप्न और अपर्याप्त । पर्याप्न का मीधा अर्थ होना है पूर्ण, अपर्याप्न का सामान्य अर्थ समफा जाना है अपूर्ण । किन्तु यहा इसका अर्थ भिन्न होता है । जिस प्राणी को जिस जीवन मे जिननी पर्याप्त का प्रवध करना होता है, वह प्रबध पूरा हो जाता है नो वह प्राणी पर्याप्त कहलाता है, जब तक वह काम पूरा न हो जाये वह अपूर्ण है अपर्याप्त है । पर्याप्न-निर्माण से पूर्व ही जिस जीव की मृत्यु हो जाती है, वह भी अपर्याप्त कहलाता है । ये पर्याप्तिया देहधारी प्राणियो ने जक्ति-स्रोत हैं ।

### पर्याप्तियो के लाभ

(१) आहार पर्याप्ति को पूर्ण कर लेने वाला प्राणी शरीर आदि पानो पर्याप्तियों के योग्य पुद्गलों का ग्रहण कर लेता है। इसके द्वारा वह जीवन भा आहार करने वी क्षमता अजित कर लेता है। प्राण धारण वरने के लिए दाहरी पुद्गतों का आवर्षण आहार कहलाता है। प्राणी छहो पर्याप्तवों (जन्कि सोना) के लिए आहार ग्रहण करता है। वह छहो दिपाओं में जिया जाता है। इगमें ऊर्घा दिणा अर्थात् सिर और अधो दिशा अर्थात पैरों में आहार का गहण अधिक मात्रा में होता है। आहार पर्याप्ति द्वारा जीव जीवन भा आहार-प्रायोग्य पुद्गलों के ग्रहण, परिणमन और दिसर्वन वरने की क्षमना अजित कर लेता है।

(२) परीर पर्याप्ति द्वारा जरीर के अगोपांगों का निर्माण होता है। प्ररीर पर्याप्त के बार्य को जरीर-जास्त्रीय दृष्टि में अधिक स्पष्टता के साथ समभाषा नहता है।

प्र पेर जीव चाहे पट छोटा प्राणी हो या मनुष्य, अपने जीवन का प्रारम्भ पर बालिका में तरता है। एक कोलिका में प्रारम्भ कर मनुष्य का बीज कोलिका-जिस'जन द्वारा अपने आपका पुन दोगुना करना है। इस

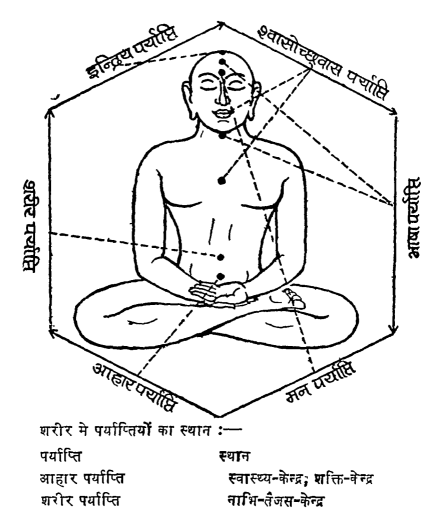
जैनधर्म . जीवन और जगत्

लिये तथा व्यक्तियो के आने-जाने के लिए द्वार, जाली फरोखे तथा खिडकिया रखी जाती हैं, वैसे ही चेतना की रफ्मियो के निर्गमन तथा प्रकटीकरण के माध्यम हैं—इन्द्रिया, क्ष्वासोच्छ्वास तथा भाषा पर्याप्ति ।

मकान बनाने के बाद मकान-मालिक उसका उपयोग आवश्यकता और मौसम के अनुसार करता है। जैसे सर्दी में निवाये कमरो का तथा गर्मी मे ठडे-हवादार कमरो का। खिडकियो को कब खोलेगा, कब बन्द करना----यह सब भी उसकी उपयोगिता पर निर्भर करता है। इसी प्रकार कब क्या करना है, कैसे करना है, यह सब शक्ति मन पर्याप्ति सापेक्ष है।

ये छह पर्याप्तिया स्थूल शरीर के छह शक्ति-स्रोत हैं और तैजस शरीर के सवादी केन्द्र हैं। इनके माध्यम से ही प्राण के परमाणुओं का आकर्षण, परिणमन और उत्सर्जन होता है।

इसका रेखाकन इस प्रकार है ----



| इन्द्रिय पर्याणि      | मस्तिष्क वे विभिन्न भाग         |
|-----------------------|---------------------------------|
| ग्तागाच्छ्यात पयाष्ति | नार न श्वास ननी और              |
|                       | फुपगउ तक                        |
| भाषा पर्याप्ति        | अग्र मस्तिष्क में स्वर यत्र,    |
|                       | ज्योति-तेन्द्र                  |
| मन पर्याणि            | मस्तिष्ठ-दर्णन-देन्द्र का भाग । |

त्र मति स्रोत जीवन के प्रारम्भ में पूर्ण ही निष्पन्न हो जाते हैं, और जीयत भर गत्रिय रहते हैं।

आहार पर्याध्ति एक समय में पूर्ण हो जाती है। तथा पाच पर्याध्ययों भी निष्पति म एक-एक आतर्मुहुत समय लगता है, लेकिन सब के तिमणि-काय का प्रारम्भ एक साथ होता है।

मब गमार। प्राणियों के पर्याप्तिया एक गमान नहीं होती, उनमें एम-एन पारप्रेग्य होता है। पाच स्यापर कायिक जीवो- पृष्वी, जल, हता, अग्नि और यपर्ग्यति में चार पर्याप्तिया होती हैं, उनके भाषा और मन पर्हा होगा।

नीत विकलेक्ट्रिय---झीट्रिय, भीन्द्रिय और चतुरिट्रिय तथा असजी-नियम पर्यन्द्रिय जीवों में पर्यालियां पाच होती है। उनके मत नही होता। देवो क पाच पर्यालिया हाती है, उतके मत तथा आपा पर्यालि का केन्द्र एक ही होता है।

अगभी मण्ड्य के प्रयम तीन पर्यालियां पूर्ण होती हैं। और स्वासाइएयांस पर्यात्वि जपूर रह जाती है। इसलिए सिद्धात नी भाषा में दाव सादा तीन पर्यात्तिया मानी जाती है। मूल यात यह है कि उनवा स्वास-प्रत्यास भने वा उपस्पर हतता हुबंत होना है कि उसने प्रस्थान की लिया लिपपर हो सबनी है, जिस्वास की जिया पम्पन नहीं होना ।

परवा, गर्गा नियम और मपुष्य में पर्याण्तिया एत होती हैं। सिदी में पर्याण्त्रमा गरी होती। युल्ति पर्याण्तिया प्राण जम के एटव में प्राप्त हाती है। जबवि विद्य प्रमन्त्रफ हाते है। जीवो के ऋमिक विकास की दृष्टि से इन्द्रिय, मन आदि का जितना मूल्य है, पर्याप्तियों का मूल्य उनसे कम नही है। ये भौतिक होते हुए भी प्राण-शक्ति की सचालिका है। चित-शुद्धि, मस्तिष्क-विकास तथा आध्यात्मिक विकाम की दृष्टि से भी पर्याप्ति-विज्ञान बहुन ही मूल्यवान् है।

## मदर्म ---

- ? जैन निद्धात दीपिका 3/१०, ११ (गणाधिपति श्री तुलमी)
- २ जैन तन्त्र विद्या पृष्ठ ९, २४, २८ (गणा धिपति श्री तुलमी)
- ३ जैन दर्शन मतन और मीमासा पृष्ठ २४६ (आचायें की महाप्रज्ञ)
- ४ प्रेसाध्यान प्राणयिज्ञान (आचार्यथी महाप्रज्ञ)

## जीवन-शक्ति-प्राण

ससार में दो प्रकार के पदाथ हैं -- सजीव और निर्जीव । इन दोनो पदार्थों की रचना रासायनिक तत्त्वों के सयोग-वियोग से होती है । जीव-द्रव्य (प्रोटोप्लाज्मा) की आतरिक सरचना में कोई रासायनिक विलक्षणता वैज्ञानिक प्रयोगों से मिद्ध नहीं हुई है । ऐमी स्थिति में प्रश्न स्वामाविक है कि फिर ऐमी कोनसी गुणात्मक भिन्नता है, जो सजीव और निर्जीव के वीच भेद-रेखा उत्पन्न करनी है । जैन सिद्धात के अनुमार जीव और निर्जीव की विमाजक रेखा हं - पर्याप्ति और प्राण । जिनमे आहार करने, शरीर-रचना करने तथा श्वास लेने की शक्ति है, वे जीव हं, जिनमें ये शक्तिया नही हं, निर्जीव हें । पर्याप्ति और प्राण का योग ही जीवन है । इनका वियोग मृत्यु है ।

भाषा-गक्ति और चिंतन-गक्ति जीव के लक्षण नही हैं, किंतु वे विकास क अग्रिम बिदु है।

हम निरन्तर अपने गरीर के साथ रहते हैं। उसकी देखभाल का पूरा ध्यान रखते हैं। उसने विकास और स्वास्थ्य के प्रति सजग रहने हैं। पर गरीर रूपी यत्र किन गक्तियो से सचालित है---यह वहुत कम लोग जानते हैं।

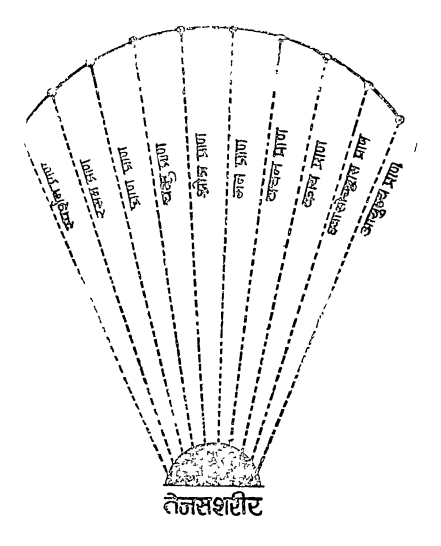
हमारा गरीर जिन शक्तियो से सचालित है, उसमे एक महत्त्वपूर्ण शक्ति है ''प्राण''। हमारा सारा जीवन प्राण रूपी इधन मे ही सचालित है। इसे आधुनिक विज्ञान की भाषा मे ''वाइटल फोस'' कह सकते हैं।

जीवन-शक्ति प्राणा

''इग्द्रियबलोच्छ्वासनि श्वासायूषि'' (आचार्यथी तुलसी)

जैन सिद्धांत दीपिका ३/९२-९३। प्राण का अयं है जीवनी शक्ति । जीवन के लिए भोजन, पानी और हया जितन आवभ्यक टैं, उसमें कही जठिव जरूरी है प्राप-शक्ति । स्यूल गरीर में जितनी मंत्रियता और पतिजीलता है उसका रारण प्राप-शक्ति ही है। दूसरे शब्दों में वहें तो मन, वाणी और वर्म वी सपादन-शक्ति का नाम प्राप है। त्यारे परीर मन, चिक्त और भावधारा के जो भी स्पदन, प्रक्रवन है, जो भी गतिगीलता है, उसका स्रोत है -प्राप का प्रवाह । हमारे अग्न-पाम जो शक्ति, ऊर्जा, प्रकाश और चुम्बकीय धाराए गुजरती है, वे प्राप-जक्ति के प्रमाप है। प्राण-शक्ति का मूल्य-स्रोत तैजस शरीर है। तैजस शरीर हमारे समूचे स्थूल शरीर में फैला हुआ है। फिर भी उसके दो विशेष केन्द्र हैं— मस्तिष्क और पृष्ठभाग। वहा से निकलकर तैजस शक्ति शरीर की सारी कियाओ का सचालन करती है। हालाकि तैजस शरीर से एक प्रकार की प्राण-शक्ति प्रवाहित होती है। यह प्राण-शक्ति स्थूल-शरीर के साथ जुडकर अनेक प्रकार के कार्य करती है। कार्य-भेद के कारण वह दस भागो मे विभक्त हो जाती है।

निम्नाकित रेखाकन से प्राण की उत्पत्ति और उसके परिपयो का स्पष्ट ज्ञान हो सकता है.---



प्राण दस हें----

- १ क्षोत्रेन्द्रिय प्राण
- २ चक्षुरिन्द्रिय प्राण
- ३ झाणेन्द्रिय प्राण
- ४ रसनेन्द्रिय प्राण
- ५ स्पर्शनेन्द्रिय प्राण
- ६ मनोबल प्राण
- ७ वचन वल प्राण
- कायवल प्राण
- ९ श्वासांच्छ्वास प्राण
- **१०** आयुष्य वल प्राण

इससे ज्ञात होता है कि हमारे गरीर मे अनेक प्रकार को प्राण-धाराए है। इन्द्रिय की अपनी प्राण-धारा है। मन, शरीर और वाणी की अपनी प्राण-धारा है। श्वास-प्रश्वास तया जीवनी-शक्ति की भी स्वतत्र प्राण-धाराए हैं। चेतना का तैजस-शरीर के साथ योग होता है और प्राण-शक्ति उत्पन्न हो जाती है। इन प्राण-धाराओ के आधार पर शरीर की विभिन्न फ्रियाओ का सचालन होता है।

इस सदर्भ मे एक वात विशेष ज्ञातव्य है कि पर्याप्ति और प्राण--ये न तो चेतना की विशुद्ध अवस्था मे होते हैं और न अचेतन मे होते हैं। ये चेतन और अचेतन के सयोग में उत्पन्न होते हैं। ससार में जितने प्राणी हैं, वे सब यौगिक हैं। चेतन और अचेतन (पुद्गल) के सयोग की अवस्था मे हैं। चैतन्य का शुद्ध स्वरूप प्रकट न होने के कारण वे केवल चेतन्य की भूमिका मे अवस्थित नही हैं। वे न्यूनाधिक मात्रा मे ही सही अनुभय-शक्ति और ज्ञान-शक्ति से सम्पन्न हैं। इमलिये केवल अचेतन (जड) की भूमिका मे नही हैं वल्कि चेतन और अचेतन की सयुक्त भूमिका मे हैं।

प्राणियो के शरीर के माघ्यम से जो क्रियाए होती हैं, वे सव लात्म-शक्ति लौर पौर्गलिक शक्ति दोनों के पारस्परिक सहयोग से सम्पन्न होती हैं। पर्याष्ति पौद्गलिक पक्ति है लौर प्राण लात्मिक र्शक्त है।

पर्याप्तिया मक्ति-स्रोत हैं, जवकि प्राण मक्ति-वेन्द्र । इनमे परस्पर काय-फारण-सबध है । सध्या-विस्तार को सक्षेप मे लेने पर दोनो की सख्या समान हो जाती है ।

| पर्याष्ति       | সাল           |
|-----------------|---------------|
| जाहार पर्याप्ति | ञायुष्य प्राप |
| गरीर पर्याप्ति  | नाय बल प्राण  |

| इन्द्रिय पर्याप्नि        | इन्द्रिय प्राण         |
|---------------------------|------------------------|
| श्वासोच्छ्वास पर्याष्ति   | श्वासोच्छ्वास प्राण    |
| भाषा पर्याप्ति            | वचनवल प्राण            |
| मन पर्याप्ति              | मनोवल प्राण            |
| इस प्रकार उक्त पर्याप्तिय | ा और प्राण सापेक्ष है। |

प्राण जीवन-शक्ति है और पर्याप्ति भीतिक-शक्ति । जीवन-शक्ति को सदा पौद्गलिक शक्ति की अपेक्षा रहती है । इसलिये प्रत्येक प्राणी नये जन्म के प्रारम्भ मे ही अनेक प्रकार की पौद्गलिक शक्तियो की रचना करता है ।

जैमे पर्याप्तिया सब जीवो मे समान नही होती, वैसे ही प्राण-शक्तिया भी सब मे वरावर नही होती । तथापि जीने के लिए कम से कम चार प्राण-शक्तिया तो अवश्य होती हैं । शरीर, श्वास-उच्छ्वास, आयुष्य और स्पर्शन इन्द्रिय ~ये चार जीवनी-शक्तिया प्राणी-जगत के जीवन हेतु आधारभूत मानी जाती हैं । जर्यात् जीवन-यापन के लिये कम से कम चार प्राण-शक्तियो का होना तो जमरी है । जैन जीव-विज्ञान के अनुसार सबसे कम विकसित चेतना वाले जीव हैं—एकेन्द्रिय--पाच स्थावर निकाय के जीव । उनमे चार प्राण हैं । उसके आगे चेतना का जितना-जितना अधिक विकास होता है, द्रीन्द्रिय आदि जीवो मे प्राण-शक्तिया भी क्रमश विकसित होती हैं । सजी पनेन्द्रिय जीवो को दसी प्राण-शक्तिया उपलब्ध हो जाती हैं ।

प्रश्न होता है, तात्विक दृष्टि से पर्याप्तियों और प्राण-शक्तियों को जान लेने में त्या हमारे अस्तित्व और व्यक्तित्व के विकास की नई दिशाए उद्याटित हो मजती है ?

प्रेक्षा-ध्यान और जीवन विज्ञान के परिप्रेक्ष्य में इस प्रश्न का उत्तर गवारात्मक दिया जा सकता है ।

उन्त शक्ति-स्रोतो और शवित-वेन्द्रो के विकास मे ही विकाम की ममस्त दिशाए प्रस्कुटित होती हैं, प्रखर होती हैं और परिष्कृत होती हैं। इमने शारीरिक, मानसिक, भावनात्मक और आध्यात्मिक विकास की ऊनाइयो को हासित किया जा सकता है। हमारे प्रत्येक कार्यक्षेत्र की सफलता के जाधारभूत तत्त्व - इच्छा शक्ति का जितास, सकत्प शक्ति का विकास, रहाग्रदा तो शक्ति वा विकास-ये मारे प्राण ऊर्जा के विकास पर निर्भर हैं। प्राग्रदा तो शक्ति वा विकास-ये मारे प्राण ऊर्जा के विकास पर निर्भर हैं। प्राप्त त्यादेक विकास का तिप्रतीय कि विकास पर निर्भर हैं। प्राप्त त्यादेक विकास का स्वेत निप्रतीयशक्ति का विकास हो है। वर्ग्यूटर, स्वर क्यादा तो रोगोट प्रग का विकास की विद्यान का ती जन्मजार है।

यद्वति मंगार न मर्भी प्राणियों तो प्राण श्री जनि प्राप्त है, पर उसने विरुप्त की शाला मंद्र में नहीं होती। मनुष्य ही एक ऐसा प्राणी है, जो प्राण कर्ता का प्राण, विद्युल का पर्याप्त विकास कर जलता के नये जीवन-णक्ति-प्राण

आयाम मे प्रवेण पा नकता है।

दीर्घ घ्वास प्रेक्षा, समवृति घ्वास प्रेक्षा, घ्वास सयम, घारीर प्रेक्षा, चैतन्य वेन्द्र प्रेक्षा, मत्र, जप आदि प्रयोगो से प्राण विद्युत मचित, सतुलित और विकसित होती है। इससे मनुष्य घारीर का केन्द्रोय-नाडी सस्थान और परिधिगन नाडो सस्यान सणक्त वनता है। मानवीय मस्तिष्क की अपार क्षमनाए जाग जाती हैं। नावना-तत्र निर्मल और नियत्रित होता है। इससे मानवीय व्यवहारो का परिष्कार होता है, वृत्तियो मे परिवर्तन होता है। अत अपेक्षित है, हम अपने जीवन-विकास के मौलिक जाधार ''पर्याष्ति और प्राण'' को मात्र सैद्धातिक दृष्टि मे ही न जानों, अध्यात्म विकास तया साधना के विभिन्न कोणो से भी जानें।

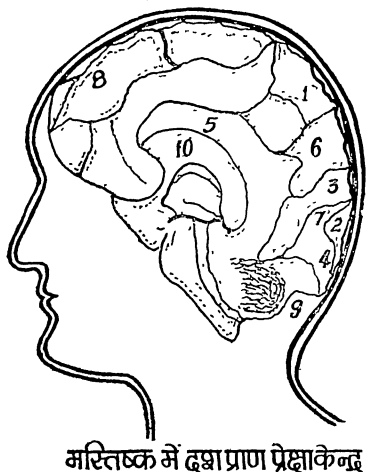
प्रेक्षा-घ्यान के आलोक मे हमे यह भी जानने को मिला है कि पर्या-प्तियो और प्राण-शक्तियों के मूल वेन्द्र-विन्दु हमारे शरीर मे कहा हैं ? जिनकी प्रेक्षा कर हम उन्हें और अधिक निमल एव जागृन वना सकते हैं ।

छहो पर्याप्तियो से सबधित दस प्राणो के केन्द्र हमारे मस्तिष्क मे

इन्द्रिय पर्याप्ति और प्राण के पाच केन्द्र हैं —

- (१) स्पर्धन का केन्द्र झान-वेन्द्र और शाति वेन्द्र के मघ्य का भाग।
- (२) रसन का रेन्द्र—वृहत् मस्तिष्क और लघु मस्तिष्क के सधि स्पल से घोडा ऊपर ।
- (२) घ्राण का वेन्द्र-चिन्द्र की सीध मे दाये भाग में।
- (४) श्रोत का वेन्द्र---कनपटी को मीध में भोतर।
- (६) मन का रेन्द्र -- झान येन्द्र ।
- (८) गरीर का वेन्द्र---मस्तिष्क वे विल्कुल सामने का भाग---पटन लोब।
- (९) श्रामोच्छ्याम का येन्द्र -- मेडूला औवलोगाय---लघु मस्तिष्क के नीचे और मुष्म्ना गीष के ऊपर।
- (१०) आहार-आयुष्य प्राण का देन्द्र हाइपोपेलेमन। (ज्ञाति वेन्द्र) की सीध में भीतर गहरे में।

निम्नाकित चित्र से यह और स्पष्ट हो जाएगा ---



प्राण शक्ति का विकास भी पर्याप्तियो के विकास और परिष्कार के विना सभव नही है ।

आहार-सयम, योगासन, इन्द्रिय-सयम; ग्र्वास-सयम, ग्र्वास-प्रेक्षा, मौन, स्वर-यत्र का कायोत्सर्ग तथा घ्यान-योग—ये क्रमण छहो पर्याप्तियो या गक्ति-स्रोतो को पुप्ट और निर्मल वनाने के उपाय हैं । आघ्यात्मिक वैज्ञानिक व्यक्तित्व के निर्माण में उक्त उपाय अह भूमिका निभा सकते हैं ।

### संदर्भ

- ? जैन मिद्धात दीपिक --- ३/१२-१३ (गणाधिपति श्री तुलसी)
- जैन नत्त्व-विद्या-पृष्ठ २७ (गणाधिपति श्री तुलमी)
- ३ जैन दर्गन · मनन और मीमामा, पृष्ठ २४६ (थाचायंश्री महाप्रज्ञ)
- ¥ प्रेक्षाघ्यान प्राप-विज्ञान (आचार्यथी महाप्रज्ञ)

## शरीर और उसका आध्यात्मिक मूल्य

हमारा अस्तित्व चेतन और अचेतन का जटिलतम सयोग है। चेतन है हमारी आत्मा और अचेतन है गरीर ।

जात्मा अरूप है, अरस है, अगध है और अस्पर्श है, इसलिए वह अदश्य है। णरीर से वधी हुई है, इस दृष्टि से दृश्य भी है। ससारी आत्मा गरीर-मुक्त नही रह संकती । वह स्यूल अथवा सूक्ष्म किसी-न-किसी शरीर के आश्रित रहती है। चेतना की अभिव्यक्ति का माघ्यम शरीर है। आत्मा और गरीर का सम्बन्ध चिर-पूरातन है। जैन सिद्धात की भाषा में अनादि है ।

#### परिभाषा

''सुख-दु यानुभवसाधनम् शरीरम्'' (जै० सि० दी० ७/२४) । जिस के द्वारा पौद्गलिक सूख-दूख का अनुभव किया जाता है, वह शरीर है।

जीय की जितनी प्रवत्तिया होती हैं, वे सब शरीर के माध्यम से ही होती हैं। णरीर से सामान्यत हमारा तात्पर्य इस अस्पि-मास-युक्त स्यूल गरीर से ही समका जाता है, जिसे "दि फिजिकल वाँडी" कहा जाता है। पर फिजिकल चाँडी के मियाय भी कुछ ऐसे शरीर होते हैं, जिनसे हम परिचित नही हैं।

जैन तत्त्व-विद्या के अनुसार घरीर के पाच प्रकार हैं---

- (१) ओदारिय
- (२) वैत्रिय
- (३) आहारक
- (४) तैजस्
- (४) पामंग।
- इन पाचो मो तीन वर्गों में बाटा जा नकता है।

स्पूल गरीर—जीदारिक घरीर—हाड-मान लादि सप्त घातुओ द्वारा निर्मित गरीर। सूक्ष्म गरीर-वैश्रिय गरीर-नाना रूप बनाने में समयं गरीर। आहारक गरी™ −विचार-सवाहक गरीर।

मध्मतम गरीर-तैजम्-तापमय गरीर। नामंग गरी---- गमंमच गरीर।

इस वर्गीकरण से स्पष्ट हो जाता है कि औदारिक गरीर सबसे अधिक स्थृल होता है। वैक्रिय गरीर उससे अपेक्षाकृत सूक्ष्म होता है। उससे सूक्ष्म आहारक गरीर होता है। आहारक से भी सूक्ष्म होते हैं तैजस और कार्मण गरीर।

## औदारिक शरीर

यह शरीर रसादि धातुमय है। स्थूल पुद्गलो से निष्पन्न है। यह मृत्यु के बाद भी टिका रह सकता है। इसका छेदन-भेदन हो सकता है। यह अस्थि, मज्जा, मास, रुधिर आदि से निर्मित है इसलिए विशरण धर्म है। यानी इसका स्वभाव है गलना-मिलना और विनष्ट होना। इस शरीर का चयापचय होता रहता है। इस शरीर की सबसे छोटी इकाई है कोशिका। प्रतिक्षण लाखो करोडो कोशिकाए नष्ट होती हैं और नयी कोशि-काए उत्पन्न होती रहती हैं।

शरीर भौतिक है। आत्म-स्वरूप की उपलब्धि मेया मुक्ति मे बाधक है। अवतार वे ही आत्माए लेती हैं जो सशरीरी हैं। सिद्धात्माए शरीर-मुक्त होती हैं। वे पुनः जन्म नहीं लेती। औदारिक शरीर मुक्ति का साधक भी है। वह इसलिए कि मोक्ष की साधना और प्राप्ति केवल औदारिक शरीर से ही सभव है।

यह औदारिक शरीर एकेन्द्रिय जीवो से लेकर मनुष्य और तिर्यंच-पचेन्द्रिय तक सब जीवो को प्राप्त होता है।

## वैक्रिय शरीर

भाति-भाति के रूप बनाने मे समर्थ शरीर वैकिय कहलाता है। विक्रिया — विभिन्न प्रकार की क्रियाए घटित होना। वैक्रिय शरीर-घारी प्राणी छोटा-बडा, सुरूप-कुरूप, एक-अनेक चाहे जैसा, चाहे जितने रूप बना सकता है। मृत्यु के पश्चात् इस शरीर का कोई अवशेष नही रह जाता। यह पारे की तरह विखर जाता है।

देवो और नैरयिक जीवो के वैक्रिय शरीर होता है । मनुष्य और तिर्यंच मे भी यह सामर्थ्य हो सकती है । उसे वैक्रिय लब्धि कहते हैं ।

वायुकाय मे सहज ही वैक्रिय शरीर होता है ।

## आहारक शरीर

यह विचारो का सवाहक शरीर है। इसमे विचार-सप्रेषण की अद्भुत् क्षमता होती है। विशिष्ट योग शक्ति-सम्पन्न चतुदर्श पूर्वधर मुनि विशिष्ट प्रयोजनवश एक विशिष्ट प्रकार के शरीर की रचना करते हैं। उसे आहारक शरीर करते हैं। इस शरीर के द्वारा प्रयोक्ता हजारो मीलो की दूरी को क्षण भर मे तय कर लक्षित व्यक्ति के पास पहुच जाता है। डनसे जिज्ञाना ना समाधान पा बर या विचार-विमर्ग कर पुन यथास्थान आ जाना है। यह नारी क्रिया इनने कम समय मे हो जाती है कि दूसरे व्यक्ति का पता नो नही चतना।

जैन-गाम्या मे उल्लेख जाता है कि विसी चौदहपूर्वी मुनि के पास यदि योई न्यक्ति जिजामा नेकर आए, बिनु ममय पर झानी मुनि प्रप्तकर्ता को गहा उत्तर देने में नमय न हो तो वे आहारक नाम की विशिष्ट तपो-जनित पत्ति द्वारा अपने घर्नेर में एक हाथ प्रमाण पुतला निवालते हैं, उसे मर्वझ के पास भेजने हैं, वह पुतला मर्वझ भगवान से प्रप्तन का उत्तर प्राप्त कर झानी मुनि क घरीर में प्रविष्ट हो जाता है : मुनि उत्तर प्रदान कर प्रप्तक्तर्जा को सतुष्ट कर देने हा कदाचित् निविष्ट स्थान पर मर्वझ न मिलें तो उप पुतने से बैमा ही दूसरा पुतना निवलता है । सवज्ञ से ममाधान प्राप्त प्रत्ये पुतले म प्रविष्ट होता है और पहला पुतला मुनि क शरीर मे । मुनि प्रप्तक्तां ना जमाधान दे सतुष्ट कर देते हैं ।

अाहारज परीर औदारिक और वैषिय की अपेक्षा सूक्ष्म होता है तथा तंजप और पामण वी अपक्षा स्युल होता है। फिर भी इसकी गति अब्य-बहित होती है। एही रक्तप्रट नहीं आती।

तेजामच पामाणओ से तिष्पत्न गरीर तंजस् गारीर है। यह तेजो-लोटा सीष्त्र के पाता राहेतु है। यह तापमय गरीर है। तमारी उच्मा, मत्रिपता और पाकि रा पतालर है। इसा विता उष्मा उत्पत्त नहीं हो महाके पापत नहीं हो परता, "त-सचार झादि त्रियाए नहीं हो सबनी। हमा रमत गरीर जो पानी लियाझों का सचालन इसी मरीर द्वारा होता है।

तेजप ी महता जग्नि-मदता या हेतु है । अग्नि की महता में प्रत्येक प्रहलि याहीग हो जती है । तेपन प्राणि र मुख्यतया दो बाय हैं---

र गोर-तत्र का संपालत्र।

२ एकर लिए को समना।

एगागे जीवनी-गणि ण आधार प्राण तत्व तैजस गरीर में ही प्रकटित होना हा

यह उर्जानय गरीग है। इसे याग के आचाय प्राणयाम सोय तथा

जैनधर्म . जीवन और जगत्

वैज्ञानिक ''वाइटल बॉडी'' बायो इलेक्ट्रीकल प्लाज्मा कहते हैं। सीधी भाषा मे कहें तो यह विद्युतीय शरीर है। ऊर्जा का अपार भडार है।

वैज्ञानिक आकडे बताते हैं कि मनुष्य-जीवन को सचालित करने के लिए जितनी प्रवृत्तिया होती हैं, उन प्रवृत्तियो मे जितनी विद्युत् या ऊर्जा खपती है, उससे एक बडी कपडे की मील चलाई जा सकती है।

एक बच्चे की शारीरिक क्रियाओ में जितनी विद्युत् खपती है उससे रेल का इजन चलाया जा सकता है ।

मनुष्य-शरीर की प्रत्येक कोशिका में अपना स्वतत्र ''पावर-हाऊस'' है, जहा विद्युत्-ऊर्जा उत्पन्न होती है । उसी से पूरा शरीर-तत्र सक्रिय रहता है ।

सूरज, वायु तया अनन्त आकाश में व्याप्त सूक्ष्म तरगो से भी निरन्तर ऊर्जा मिलती रहती है। उससे भी तैजस् शरीर पुष्ट होता रहता है।

प्राण-वायु ऑक्सीजन शरीर के भीतर जाकर कोशिकाओ को ऊर्जा प्रदान करती है। इससे तैजस शरीर भी प्रभावित होता है। प्राणमय कोष को निर्मल और पारदर्शी बनाने के लिए प्राण को साधना आवश्यक है। ऐसा योग के आचार्यों का अभिमत है।

मत्र-जप प्राणायाम और दीर्घ श्वास के अभ्यास से तैजस शरीर को प्रभावित कर उसमे छिपी अनन्त शक्ति को उजागर किया जा सकता है। विचार-तन्त्र और आभा-मण्डल को भी प्रभावित किया जा सकता है। **कार्मण शरीर** 

झानावरणीय आदि आठ कर्मों के पुद्गल-समूह से निर्मित शरीर कार्मण शरीर या कर्म-शरीर है। यह पूर्ववर्ती औदारिक आदि चारो शरीरो का कारण है, इस दृष्टि से इसे ''कारण शरीर'' भी कहा जाता है। यह सूक्ष्मतम शरीर है। इसके बिना स्थूल शरीर का निर्माण सभव नही। कार्मण शरीर के माध्यम से ही आत्मा एक शरीर से दूसरे शरीर मे प्रवेश करती है या दूसरे शरीर का निर्माण करती है।

अौदारिक शरीर जन्म सबधी है। वैक्रिय शरीर जन्म सबधी भी है (देवो और नारको के) और लब्धिजन्य भी। आहारक शरीर योग-शक्ति-जनित ही होता है। ये तीनो शरीर स्थूल हैं, अवयवी हैं। लैजस और कार्मण सूक्ष्म शरीर हैं। मृत्यु के वाद भी जीव के साथ रहते हैं।

ससारी आत्माओं के दो या तीन शरीर सदा रहते हैं। कुछ आत्माओं में पाचो शरीरों के निर्माण की क्षमता रहती है। कम से कम दो शरीर – तैजस और कार्मण तो प्रत्येक ससारी आत्मा के साथ रहते ही हैं। इनका आत्मा के साथ अनादि सम्बन्ध है। इन दोनों शरीरो के छूटते ही आत्मा मुक्त हो जाती है। फिर उसे समार में परिभ्रमण करना नहीं पटता।

जैमा कि हमने जाना तैजम और वामेंण ये दो नूक्ष्म भरीर प्रत्येक ममारी प्राणी के होते हैं। पर उमके माय भी ज्ञानव्य है कि वेवल इन दो णरीरो में आत्मा अधिर समय तक नहीं रह सकती। यह केवल अत्तराल गति (एक जन्म से दूसरे जन्म-स्यान में जान के मध्य का समय) में होते हैं। नया जन्म लेते ही उम तीमरा णरोर धारण करना होता है।

## सूक्ष्म शरीर और आधुनिक विज्ञान

इन चात्रीय वर्षों में परामनोविज्ञान के क्षेत्र में मूक्ष्म घरीर से सम्बधित राफो प्रयोग परीक्षण हुए हैं। उत्तम मुक्ष्म घरीर के अनेक रहस्य अतापूत हुए हैं। किरतियान पोटाप्राफी वाभामण्डत क पोटो तेने में तफल सिड हई है। इसमें जिज्ञान जगत् री धारणा भी प्रती है कि इस स्थूल घरीर में परे भी पहत कुछ है। इसके भीतर पहुत यहा सूक्ष्म जगत् है।

मरते हुएँ आदमी रा फोट' लिया गया, तब ऐसा लगा कि इस शरीर जैसी आबृति गरीर से बाहर आ रही है। प्राथमिक प्रयोगों ने हो सकता है इसे आरमा माना हो, पर वास्तव में यह सूक्ष्म घरीर ही है। आरमा अमून है, यह दृष्य नहीं यन सकती। जैन-दर्शन ये अनुमार सूक्ष्मतम घरीर जयत सुक्ष्म चतु स्पर्शी परमाणु स्कधों से निमित है।

प"मार्ण स्कध यो प्रकार के होते हैं— चतु स्पर्की और अप्रस्पर्की । अप्टरपर्की परमाणु रक्धों में भार हाता है। विद्यत-आवेश होता है। प्रस्फुटन होता है और स्पूत अवगाहन हाता है उनमें टोम अवरोध के बाहर जाते थी क्षमता नहीं होती। चतु स्पर्मी पुद्गल स्क्षधों में भार नहीं होता। ये त हल्ते होते हैं, त भारी। उनमें विद्युत् आवंग नहीं होता। उनकी गति अप्रतिहत होती है। अस्यतित होती है। वे दीवार के पार जा सबसे हैं। सूध्यतम गरीर राही परमाणओं में बना हुआ होता है।

परामपोदिणन की भाषा में बरा जाता है कि सुरुम परीर "'- यूक्रिकोन" वणो में निमित है। चतुम्पर्गी पुरगतों पी भाति "म्यूत्रिलोन" क्यो में भी भार, रिजुन-पादेग और प्रम्पुटन नहीं होता। कि पान उन क्यों को स्भौतिक मापता है। पर जेत-इर्गन-पाम्मत सुरुम गरीर भौतित्र है, पोद्ग जिस है। हो सहता है। पर जेत-इर्गन-पाम्मत सुरुम गरीर भौतित्र है, पोद्ग जिस है। हो सहता है दिल न के प्रस इसरी म्यप्ट भाषा नही, इपलिए उने पभोतिक जह देता है। जैन आपमों क जाधार पर सहम भगोर पाने दिन गरी है। यह भौतिर है। पोद्गतिन है। चतु म्यर्गी पुरुषलों में जिल्द है।

' ग्रापिलोत'' के बण भी मोरे यम के मप में नहीं देखे जा सबते हैं। जब दूसरे बणी के साम समर्थ होता है तम में कण पबाह में बाते हैं। मे ही सूक्ष्म परमाणु हमारे सूक्ष्म शरीर का निर्माण करते हैं। आध्यातिमक मूल्य

कर्म शरीर सस्कारों का वाहक है। जन्म-जन्मान्तरो की सस्कार-परम्परा इसके साथ जुडी हुई होती है। व्यक्ति का चरित्र, ज्ञान, व्यवहार, व्यक्तित्व, कर्तृत्व-इन सबके बीज कर्म शरीर मे ही सन्निहित हैं। जीनेटिक साइस के अनुसार व्यक्ति के आकार, प्रकार, सस्कार का मूल आधार ''जीन'' है। मानव-शरीर मे लगभग एक लाख तीस हजार किस्म के ''जीन्स'' हैं। प्रत्येक जीन-श्र्यखला मे ढाई अरब ''बेस'' अथवा आधार-कण के जोडे हंग्ते हैं। इन्ही के आधार पर व्यक्ति का व्यक्तित्व बनता है। कर्म शास्त्रीय दृष्टि से व्यक्तित्व की विचित्रता का मूल कर्म शरीर है।

कर्म भरीर चेतना के सर्वाधिक निकट है। चैतन्य की रश्मियो को रोकने वाली सुदृढ दीवार है। चैतन्य को प्रकट करने के लिए उसका हटना आवश्यक है। भगवान महावीर ने कहा — ''धुणेहि कम्म सरीरग'' - कर्म भरीर को प्रकम्पित करो। दुर्बल करो। इसके समाप्त होते ही जन्म-परम्परा समाप्त हो जाएगी। इसका प्रारम्भ औदारिक शरीर की सिद्धि और शुद्धि से होता है। इसके लिए शरीर के किया-तत्र, विचार-तत्र और नाडी तत्र का शोधन और सयम कर ग्रन्थि तन्त्र के स्नावो को बदला जा सकता है। उसका फलित है भाव-शुद्धि। भाव-शुद्धि से लेभ्या पवित्र होती है। पवित्र लेभ्या अध्यवसाय को प्रभावित करती है। पवित्र अध्यवसाय से कार्मण-शरीर प्रकम्पित होता है। जन्म-जन्मान्तरो के सरकार क्षीण होते हैं। मूर्च्छा टूटती है और चेतना का सूर्य समग्रता से प्रकाशित हो उठता है।

आज अपेक्षा है, शरीर का सैद्धातिक और शरीर-शास्त्रीय अध्ययन भी अध्यात्म के सदर्भ मे करें और चेतना के केन्द्र तक पहुचने का पथ प्रशस्त करें।

सदर्भ.---१ घट-घट दीप जले, पृष्ठ ४९; ६० आचार्यश्री महाप्रज्ञ। १ जैन-सिद्धात दीपिका ७/२४-२८।

- २. जैन तत्त्व-विद्या पृ० २१,२२ ।
- ३ प्रेक्षाध्यान, शरीर विज्ञान ।
- ४ सबोधि--१३/पृष्ठ २८७-२८८ ।

# पूर्वजन्म और पुनर्जन्म

जन्म और मृत्यु नावंभौम नियम है। मगार वा रोई भी प्राणी इपवा अपताद नही है। जो जन्मता है वह निष्चित मरता है। हमारे जीवन के दो छोर हैं एक जाम, दूसरा मृत्यु। इन दोनो ने वीच जीवन ती धारा अच्चत प्रवाहित है। जीवन, जन्म और मृत्यु ये तीनो हमारे प्रत्यक्ष है। प्रण्न हाता है – इन सीनों में परेभी युछ है क्या ? जन्म में पहले क्या भा ? मत्यु के पश्चात् तथा होगा ? ये प्रश्न आदि युग में लेकर झाज तक रएरयमय पने हुए है?

भगरात महाबीर ने गहा—'अनेक व्यक्ति यह नही जानते—मैं पौन ह, गहा से जापा ह और पहां जाऊगा ? वैद्यानिक घोछ और प्रयोगो पी परापारठा के इस युग में भी यह प्रश्न उननी ही तीयना में पूछा जा रहा है।

भगवान महावीर ने पहा—''इन प्रम्तो नो उत्तरित परने वे तीन माल्यम हैं -रचय का प्रत्यक्ष अनुभव, ज्ञानियों का अनुभव तथा दूसरों के यघत-श्रवण ।''

यत्तपि सभी पूर्वीय और पश्चिमी लन्नित्ववादी दलनों ने पूर्वजन्म और पुत्रअन्म ले निदालों को स्वीवार किया है। फिर भी भारतीय दर्शनों का मूत आधार भरगक्ष पात और पानियों का अनुभव रहा है तथा पश्चिमी दोगतियों का मूत आधार तब रहा है।

### जैन-दर्शन और जन्मान्तर का सिद्धान्त

भगवान् महावीर ने कहा ---

''जावंतऽचिज्जा पुरिसा सब्वे ते दुक्छ समवा।

चुप्पति बहुसो मूढा, ससारमि अणतए।" (उत्तरज्झयणाणि ६१९)

जितने भी अग्रिद्यायान अज्ञानी प्राणी हैं, ये गय दुग्रो को उत्पन्न करने वाले हैं। ये अनन्त ससार मे वार-वार नष्ट-विनाट होते रहते हैं। मृत्यु को प्राप्त करते रहते हैं। आत्मा की प्रैकालियता के विना अनन्त वार मृत्यु सभव नही।

> "न तस्स दुश्ख विभयति नाइत्रो, न मित्तवग्गा न सुया न वधवा । एक्को सय पच्चणुहोई दुक्ख, कत्तारमेव अणुजाई कम्म ॥ उत्तरज्झयणाणि १३/२३

सुख-दुख सबके अपने अपने होते हैं। इसीलिए उस अविद्या-जनित दुख को न ज्ञातिजन बाट सकते हैं, न मित्र बाट सकते हैं, न बन्धु-वाउव । अपने कृत कम स्वय को ही भोगने पडते है । वयोकि कर्म सदा कर्त्ता का अनुगमन करता है ।

इससे स्पष्ट हो जाता है कि निरन्तर प्रियाणील जीवात्मा अपनी सत-असत् प्रवृत्ति से कर्म-मलो का सचय करती रहती है। पूवकृत त्रमों का फल भोगना तणा नए सस्कारो को सचय करना उसका स्वभाव है। उन्ही सचित सस्कारो की प्रेरणा से वह बार-वार जन्म और मृत्यु की अतहीन परम्परा मे परावर्तन करता रहता है। चार गतियो और चौरासी लाख जीव-योनियो मे सुख-दुख का सवेदन करता रहता है। यही है पुनर्जन्मवाद ।

पुनर्जन्म की प्रतीति करने वाले या उसे प्रतिष्ठित करने वाले मुख्यत तीन स्रोत हैं—

१ प्रत्यक्ष-जानी और दार्शनिक।

- २ ताकिक।
- ३ वैज्ञानिक ।

प्रत्यक्ष ज्ञानियो ने अनुभव के आधार पर प्रतिपादित किया — जन्म के पहले भी जीवन होता है और मृत्यु के वाद भी जीवन की धारा पुन चालू हो जाती है। वर्तमान तो मध्यवर्ती विराम है जिसका पूर्व और पश्चात नही होता उसका मध्य भी नही होता। जिसका मध्य है उसका पूर्वापर भाव भी निश्चित होता है। वर्तमान जीवन जन्म-परम्परा की मध्यवर्ती कडी है। वह पूर्व कडी और अपर कडी से जुडी है। वे कडिया ही पूर्वजन्म एव पुनर्जन्म हैं।

### पुनर्जन्म के साधक हेतु

अस्पित्यप्राधी दाणतिकों ने भी नाना हेतुओं में जन्मान्तरवाद को सिद्ध सिपा । उत्रमें से रातिपप हतु घ हैं —

- १ नजनात लिणु म भी हुए, जोब, भय आदि वी युत्तिया होती हैं।
- २ शिशु जन्मते ही मां का स्वतपान करन लगता है।
- ३ उनमें हपने-रोन आदि की प्रयुत्तिया त्रोती हैं।
- 化 उमें मुप-दु प आदि सी अनुमूति होती है ।
- ४ उम जीवन या मोह और मायु रा भय होत है।

यह सब पूर सस्रारो वा ही परिणाम है। उसनी उक्त वृक्तिया और प्रवृक्तियां पूर्वाभ्यास वी पत्त्विापव हैं। पूर्वाभ्यास पुनजन्म के बिना सभव गती। याद पूर्व जीवन में ये वृक्तिया परिचित नहीं होती तो नवारपन्न निष्ठु में ये फैस मित्रती है? (श्री सिद्ध न्यायवणिया ७/९-१०)। यच्चे यी षुछ प्रवृत्तिया से ऐपा लगता है कि उस पूत्रजन्म या झान है स्मृति है। मारी-रिग बिसाम भी अपूणना व पारण वह उसे व्यक्त नही यर सकता। इन् से यह ता न्याट हा ही जाता है कि उस योयन भौषय वी उत्तरवर्ती अवस्था है, यस ता न्याट हा ही जाता है कि उस योयन भौषय वी उत्तरवर्ती अवस्था है, यस ता न्यार भी पूर्वज म पी उत्तर स्वस्था है।

पूर्वजन्म और पुरुजन्म थो सिद्ध परने वाला संगक्त प्रमाण है—-जाति-स्मृति पुरुज मना स्मरण । पनपी और फली-फूली है, वैसे इसकी समरेग्या में एक ऐसी धारा भी सदा बहती रहती है जो पुनर्जन्म को स्वीकार नहीं करती तथा पूर्यपक्ष वा भरपूर विरोध भी करती है। उसके अनुसार न पूर्व जन्म होता है और न पुनजन्म। वर्तमान जीवन हो सत्य है ययार्थ है।

ये दो धाराए दाणनिक क्षेत्र मे बरावर चलती रही हैं। एक को आस्तिक कहा जाता है और दूगरे को नास्तिक। एक है आत्मा को मानने वाली धारा और दूसरी है आत्मा को न मानने वाली धारा । यद्यपि नास्तिक भी आत्मा को - चेतना को सर्वथा अस्वीकार नही करते । फिर भी वे उसको मात्र वार्तमानिक मानते हैं, त्रैकालिक नही । उनके अभिमत से चेतना स्वतत्र द्रव्य नही है। कुछ ऐसे तत्त्वो या परमाणुओ का सयोग होता है, जिससे एक विशेष प्रकार की शक्ति उत्पन्न हाती है। वही चेतना है, जा शरीर के साथ उत्पन्न होती है और शरीर के विनाश के साथ विनष्ट हो जग्ती है। मृत्यू के समय वे विशेष प्रकार के परमाणु विखर जाते हैं, उनके साथ चेतना भी विखर जाती है। जब तक जीवन, तय तक चेतना। जीवन समाप्त, तो चेतना भी समाप्त । उसके वाद कुछ नही वचता । न पहले चेतना, न वाद मे चेतना । न पहले जीवन, न वाद मे जीवन । न पूर्वजन्म, न पुनर्जन्म । जो कुछ है, वह वर्तमान ही है। न अतीत, न भविष्य । इस प्रकार ताकिको ने पूनर्जन्म के सिद्धात को अस्वीकृत कर दिया। इस प्रकार अस्वीकृति के पीछे उनका ठोस तर्क यह है कि शरीर हमारे प्रत्यक्ष है, पर चेतना प्रत्यक्ष नही । यदि चेतना जैसी कोई त्रैकालिक सत्ता होती तो जरूर दृष्टि का विषय बनती । शरीर मे प्रवेश करते और निकलते समय वह अवश्य दिखाई देती । दूसरा तक उनका यह है कि यदि पूर्वजन्म का अस्तित्व है तो उसकी स्मृति सबको होनी चाहिए । मृतात्माओ से सपकं बना रहना चाहिए । किंतु े ऐसा होता नही है। यदि कही कुछ घटित होता भी है तो विरल । घटित घटनाओ की प्रामाणिकता असदिग्ध नही, इसलिए जीवन का अतीत और भविष्य तर्क से सिद्ध नही होता।

तार्किको की भाति वैज्ञानिको ने भी लम्बे समय तक जन्मान्तर के सिद्धान्त को स्वोकार नही किया था। इसका कारण यही है कि विज्ञान की पहुच भी भौतिक जगत् तक ही थी। उसके प्रयोग और परीक्षण का केन्द्र-बिंदु पदार्थ या पुद्गल ही रहा। जब से विज्ञान ने सूक्ष्म जगत् के रहस्यो को पकडना प्रारम्भ किया, एक नई ऋाति घटित हुई। आत्मा को उसने स्वीकार किया या नही, पर भौतिक जगत् मे कुछ अभौतिक तत्त्व भी हैं---यह विश्वास निश्चित वैज्ञानिक क्षेत्र मे पनपा है।

पुनर्जन्म को स्वीकारने या न स्वीकारने के पीछे मुख्यत दो अवधार-णाए काम कर रही हैं —आत्मवादी घारणा और अनात्मवादी अथवा भौतिक- पार्टी धारणा ।

अतामप्रादी प्रागतियों ने तथा प्रिप्तान ने यही माना वि यह जगत् मात्र भौतिग हे । भोट्गतिव हे । उनरी पह मान्यता अवारण भी नही थी । वर्शात पुरगत को नीपा स परे भी गुछ हे, यह जानने वा माधन भी उन्हें प्रवन्ध्य की था । पुर्गत की मीमा में रहने चाना व्यक्ति आत्मा तक कैसे पहर परगा हे हे आत्मा तक पहुंदे विना जीवन की सम्बी-परम्परा झान का सीमा में उही जा परती । प्रान्त हे आत्मा का, अभौतिक तत्त्व ना ।

रामा सृध्म २, बनीतिक है, अदृश्य है। हमारे झान के साधन स्पुत है। गारो गकि वीमित है। हमारे पान के माध्यम हैं - इन्द्रियां मन रोग गुडि। जान्सा इन सीवों से पर्ने है। इवके द्वारा आत्मा का झान जाला प्रभूति वही हा परती। प्रमुत्त है। छात्मा अमूत्त है। मूर्त्त में अमूत्त को वली जाता जा परता। अवश्विद्य पेतना में जागरण म ही आत्मा या अग पर होता है। जात्मा भैसानित्त मत्ता है।

ग्रोजिल प्रत जाम-जामाजरो की यात्रा यरकी हुई, अतेव प्रकार के मगीरो पा जिसीप प्रती है । प्रकीर पुछ दु छ त संवेदनों का माध्यम बनता । । गता थ विज्ञाप और द्वाप से प्रतु प्रभावित भी होना है ।

जैस प्यक्ति एक जीव पत्त्र की त्यांग या त्रया यस्त्र धारण पत्रता है भैका दियां मुख्य र पहाक्तिय गरीर मो होत्र दूपरे परीर मा जिसील भेगों है। पर रूम तप सन पलता रहता है, जब तम आत्मा मम-मुक्त न राजार । पनपी और फली-फूली है, वैसे इसकी समरेखा मे एक ऐसी धारा भी सदा बहती रहती है जो पुनर्जन्म को स्वीकार नही करती तथा पूर्वपक्ष का भरपूर विरोध भी करती है। उसके अनुसार न पूर्व जन्म होता है और न पुनर्जन्म। वर्तमान जीवन हो सत्य है यथार्थ है।

ये दो धाराए दाशनिक क्षेत्र मे बराबर चलती रही हैं। एक को आस्तिक कहा जाता है और दूसरे को नास्तिक। एक है आत्मा को मानने वाली धारा और दूसरी है आत्मा को न मानने वाली धारा। यद्यपि नास्तिक भी आत्मा को -- चेतना को सर्वथा अस्वीकार नही करते । फिर भी वे उसको मात्र वार्तमानिक मानते हैं, त्रैकालिक नंही । उनके अभिमत से चेतना स्वतत्र द्रव्य नही है। कुछ ऐसे तत्त्वो या परमाणुओ का सयोग होता है, जिससे एक विशेष प्रकार को शक्ति उत्पन्न होती है । वही चेतना है, जो शरीर के साथ उत्पन्न होती है और शरीर के विनाश के साथ विनष्ट हो जग्ती है। मृत्यू के समय वे विशेष प्रकार के परमाणु बिखर जाते हैं, उनके साथ चेतना भी बिखर जाती है। जब तक जीवन, तब तक चेतना। जीवन समाप्त, तो चेतना भी समाप्त । उसके बाद कुछ नही बचता । न पहले चेतना, न बाद मे चेतना । न पहले जीवन, न बाद मे जीवन । न पूर्वजन्म, न पुनर्जन्म । जो कुछ है, वह वर्तमान ही है। न अतीत, न भविष्य । इस प्रकार तार्किको ने पुनर्जन्म के सिद्धात को अस्वीकृत कर दिया। इस प्रकार अस्वीकृति के पीछे उनका ठोस तर्क यह है कि शरीर हमारे प्रत्यक्ष है, पर चेतना प्रत्यक्ष नही । यदि चेतना जैसी कोई त्रैकालिक सत्ता होती तो जरूर दृष्टि का विषय वनती । शरीर मे प्रवेश करते और निकलते समय वह अवश्य दिखाई देती । दूसरा तर्क उनका यह है कि यदि पूर्वजन्म का अस्तित्व है तो उसकी स्मृति सवको होनी चाहिए । मृतात्माओ से सपर्क बना रहना चाहिए । किंतु ं ऐसा होता नही है । यदि कही कुछ घटित होता भी है तो विरल । घटित घटनाओ की प्रामाणिकता असदिग्ध नही, इसलिए जीवन का अतीत और भविष्य तर्क से सिद्ध नही होता।

तार्किको की भाति वैज्ञानिको ने भी लम्बे समय तक जन्मान्तर के सिद्धान्त को स्वोकार नहीं किया था। इसका कारण यहीं है कि विज्ञान की पहुच भी भौतिक जगत् तक ही थी। उसके प्रयोग और परीक्षण का केन्द्र-विंदु पदार्थ या पुद्गल ही रहा। जब से विज्ञान ने सूक्ष्म जगत् के रहस्यों को पकडना प्रारम्भ किया, एक नई क्राति घटित हुई। आत्मा को उसने स्वीकार किया या नही, पर भौतिक जगत् मे कुछ अभौतिक तत्त्व भी हैं--यह विश्वास निश्चित वैज्ञानिक क्षेत्र मे पनपा है।

पुनर्जन्म को स्वीकारने या न स्वीकारने के पीछे मुख्यत दो अवधार-णाए काम कर रही हैं —आत्मवादी धारणा और अनात्मवादी अथवा भोतिक- वादी घारणा ।

अनात्मवादी दार्शनिको ने तथा विज्ञान ने यही माना कि यह जगत् मात्र भौतिक है। पौद्गलिक है। उनकी यह मान्यता अकारण भी नही थी। क्योकि पुद्गल की सीमा से परे भी कुछ है, यह जानने का साधन भी उन्हे उपलब्ध नही था। पुद्गल की सीमा मे रहने वाला व्यक्ति आत्मा तक कैसे पहुच सकता है ? आत्मा तक पहुुचे विना जीवन की लम्वी-परम्परा ज्ञान की सीमा मे नही आ सकती। प्रश्न है आत्मा का, अभौतिक तत्त्व का।

आत्मा सूक्ष्म है, अभौतिक है, अदृश्य है। हमारे ज्ञान के साधन स्यूल हैं। उनकी शक्ति सीमित है। हमारे ज्ञान के माघ्यम हैं—इन्द्रिया मन और बुद्धि। आत्मा इन तीनो से परे है। इनके द्वारा आत्मा का ज्ञान — आत्मानुभूति नही हो सकती। ये मूत्तं हैं। आत्मा अमूत्तं है। मूत्तं से अमूत्तं को नही जाना जा सकता। अतीन्द्रिय चेतना के जागरण से ही आत्मा का अनुभव होता है। आत्मा त्रैकालिक सत्ता है।

इसीलिए वह जन्म-जन्मान्तरो की यात्रा करती हुई, अनेक प्रकार के गरीरो का निर्माण करती है । शरीर सुख-दुख के सवेदनो का माध्यम वनता है । चेतना के विकास और ह्रास से वह प्रभावित भी होता है ।

जैसे व्यक्ति एक जीर्ण वस्त्र को त्याग कर नया वस्त्र धारण करता है वैमे ही आत्मा मृत्यु के वहाने एक शरीर को छोड दूसरे शरीर का निर्माण करती है। यह क्रम तव तक चलता रहता है, जव तक आत्मा कर्म-मुक्त न हो जाए।

पूर्वजन्म और पुनर्जन्म को तार्किक आधार पर सिद्ध और असिद्ध करने के प्रयत्न हुए, पर तर्क कभी सतोषप्रद समाधान नही दे सकता। तर्क से कभी अन्तिम प्रमाण सिद्ध नही होता। प्रमाण होता है, अतीन्द्रियज्ञान या प्रयोग-परीक्षण। वर्त्तमान मे अतीन्द्रिय ज्ञानी या प्रत्यक्ष ज्ञानी हमे उपलब्ध नही हैं, फिर भी वैज्ञानिक खोजो ने इस दिशा मे नए आयाम खोले हैं।

अव यह विषय सदिग्ध नही रहा है कि पूर्वजन्म होता है या नहीं परामनोवैज्ञानिको ने इस दिशा मे जो प्रयत्न किया है उससे धर्म का क्षेत्र भी उपकृत हुआ है। उन्होने पुनर्जन्म सम्वन्धी घटनाओ का सकलन कर उन पर जो यैज्ञानिक अध्ययन-विश्लेषण किया है, उससे पुनर्जन्मवाद सिद्ध होता है।

उन्होने ऐसी घटनाओ का उल्लेख किया है, जिनको पढकर आक्ष्वर्य होता है। अनेक वच्चो ने अपने पूर्वजन्म का वर्णन कर सबको चौका दिया। परीक्षा यो कमौटी पर वे घटनाए प्राय सत्य सावित हुई। उन्हें देख-सुनक्ष्ण ये लोग नी विस्मित हो रहे ईं, जिनका विक्ष्वास आत्मा और पुनर्जन्म मे नही था। अपेक्षा है विज्ञान और परामनोविज्ञान के साथ भारतीय अध्यात्म-विज्ञान वह प्रक्रिया प्रस्तुत करे, जिससे विकसित चेतना का स्वामी मनुष्य स्वय अपने अतीत और अनागत की अवस्थाओ या जन्मो का अनुभव कर चेतना को अध्यात्म के नए आयाम मे प्रविष्टिट दे सके।

प्रागैतिहासिन काल से लेकर आज तक ससार के अनेक देशो की विभिन्न जातियों में पुनर्जन्म का व्यापक विश्वास जमा हुआ है। बर्मा, चीन, जापान, तिब्वत, पूर्वी द्वीप समूह, लका, भारत आदि देशों में तो पुनर्जन्म की मान्यना के विना धर्म की भी सिद्धि नहीं होती। हिन्दू, जैन और बौद्ध जगत् का प्राय शत-प्रनिशत और ईसाई जगत् का बहुमत इस सिद्धात का अनुगामी है। वास्तव में विश्व की एक तिहाई से अधिक जनसंख्या पुनर्जन्मवाद को स्वीकार करती है।

उन-उन देशो के तत्त्व-चिंतको और धर्माचार्यों ने अनेक युक्तियो से, तर्वो से तथा अपने निजी अनुभवो से पुनर्जन्म को सिद्ध किया है। अपने विष्वास को पुष्ट किया है।

## भारतीय परम्पराएं

जैन-दशन न अनुसार प्राणी यदि सत्कर्म करता है तो उसका अच्छा फल भोगता है । यदि वह असत्कर्म करता है तो उसका बुरा फल भोगता है ।

कृछ कमों का फल उसी जीवन में भोग लिया जाता है और कुछ कमों का फल वह अगले जन्म में भोगता है । कुछ ऐसे भी निबिड कर्म होते हैं जो प्राणी वो जन्म-जन्मान्तरों तक प्रभावित करते रहते है । उन्हें भोगने के लिए वह अनेक वार सद्गति और दुर्गति को प्राप्त करता है । सत्कमों के फल-भोग क उपयुक्त स्थान और वातावरण का मिलना सद्गति है और अमत्कर्मों क फल-भोग के उपयुक्त स्थान, वातावरण आदि का मिलना ही दुर्गति है ।

भगवान् महावीर आत्मा, परलोक, पुनर्जन्म और पूर्वजन्म के प्रबल समर्थक थे । उन्होने कहा—''परलोक नही है''— ऐसा मानना और चिंतन करना मूढता है ।

विविध प्रकार के जील-मदाचार का पालन करने वाले व्यक्ति देव-कल्पों व उनके ऊपर के देवलोको की आयु का भोग करते हैं।

(उत्तराध्ययन ३/१३-१४)

देवताओ के आवास उत्तरोत्तर उत्तम, मोह-रहिन और द्युतिमान होते हैं। वे देवो से आ≆ीण होते हैं। वहा रहने वाले देव यश्वस्वी, दीर्घायु, ऋद्विमान, दीप्तिमान, इच्छानुमार रूप धारण करने वाले, अभी उत्पन्न हुए हो— एसी काति वाले और सूर्य के समान महातेजस्वी होते हैं।

(उत्तराघ्ययन ४/२६-२७)

इसी प्रकार जैन-आगमो में सभी प्रकार की जीव-जातियों का विस्तृत विवेचन मिलता है । उसके आधार पर युनर्जन्म का सिद्धात सुस्पष्ट हो जाता है ।

हिन्दु-धर्म में सर्वप्रथम ऋग्वेद में परलोक सवधी मान्यता की सूचना मिलती है। इसके वाद उत्तरवर्त्ती साहित्य में प्रचुर सामग्री मिलती है। ऋग्वेद के अनुसार पुण्यात्मा परलोक में अपना पुरस्कार प्राप्त करते हैं और हत्यारे अधागृह (पाताललोक) में भेजे जाते हैं।

उपनिपद्, ब्राह्मण साहित्य तथा सहिता-साहित्य के अघ्ययन से सिद्ध होता है कि हिन्दू-परम्परा मे भी पुनर्जन्म, पूर्वजन्म आदि की स्पष्ट अवधारणा है । जैनो नी तरह वैदिक धर्म मे भी आत्मा को अनश्वर माना गया है ।

वौद्ध धर्म यद्यपि अनात्मवादी है, क्षणिकवादी है फिर भी पुनर्जन्म की मान्यता उममे भी रही है। तथागत बुद्ध के पैर मे काटा लग गया। इसका रहस्य उद्घाटित करते हुए उन्होने कहा—"भिक्षुओ ! इस जन्म से इकाणवे नल्प पूर्व मैंने किसी णस्त्र द्वारा एक पुरुष की हत्या कर दी थी। उसी कर्म के विपाक स्वम्प मेरा पाव वाटे से बिध गया है।" जातक कथाओ मे भी बुद्ध के पूर्वजन्मो की कथाए सकलित हैं। सयुक्त निकाय मे बुद्ध कहते हैं - "सभी जीव मरेंगे। मृत्यु मे ही जीवन का अन्त होता है। उनकी गति अपने कर्मानुमार होगी, पाप करने से नरक और पुण्य करने से स्वर्ग प्राप्त होता है, इसलिए सदा पुण्य कर्म करें, जिससे परलोक वनता है। अपना कमाया पुण्य ही परलोक मे काम आता है।"

बौद्ध-दर्शन की यह निश्चित मान्यता है कि सत्व (प्राणी) अनेक जन्मो मे ससरण कर अपने कर्मो का भोग करता है। उसमे भी वर्तमान जीवन के कर्मफल का संबध भावी जन्मो से माना गया है।

जैन-दर्शन की भाति वौद्ध-दर्शन में भी योनिया मानी गई हैं, जिन्हें युद्ध प्रवचन में भूमिया कहा गया है। वे भूमिया चार हैं—(१) अपाय भूमि (दुगतिया - नरक, तियंच, प्रेत और असुर) (२) कामसुगत भूमि (सुगतिया - मनुष्य और कुछ देव जानिया), (३) रूपावचर भूमि (विशिष्ट देव जातियां) और (४) अरुपावचर भूमि। इससे यह भी ज्ञात होता है कि वौद्ध दर्शन में जैन-दर्शन की भाति चार गतियों का सिद्धात भी मान्य है।

जैनधर्म जीवन और जगत्

# मिश्र और यूनानी परंपराएं

भारत की तरह मिश्र और यूनान की प्राचीन परम्पराओ मे भी आत्मा के आवागमन का सिद्धात मान्य रहा है। विश्व मे इतिहास जनक माने जाने वाले यूनानी इतिहासवेत्ता हेरोडोट्स का मत है कि आत्मा के आवागमन के सिद्धात का प्रस्तोता होने के कारण पुनर्जन्मवाद की मान्यता का चाहे वह अविकसित रूप मे ही क्यो न हो मिश्र ही आदि स्रोत रहा है। मिश्र के विचारको ने ही सर्वप्रथम जीवात्मा की अविनश्वरता की कल्पना की है।

यहा तक कि यूनान के दार्शनिको ने आत्मा के आवागमन के सिद्धात को मिश्र से ही सीखा और कालातर मे आत्मसात् कर लिया ।

यूनानी दार्शनिक प्लेटो की भाषा इस तथ्य को प्रतिब्वनित कर रही है। उन्होने कहा— "आत्मा सदा नये-नये वस्त्र वुनती है। तथा उसमे एक ऐसी नैर्सागक शक्ति है जो ध्रुव रहती है और अनेक बार जन्म लेती है।"

यह दूसरी बात है कि मिश्र वाले आत्मा को शरीर की छाया मात्र मानते थे। उसका स्वतत्र अस्तित्व नही मानते थे। इसलिए आत्मा के अमरत्व को स्थायी रखने के लिए ही मिश्र मे शव-परिरक्षण की प्रथा रही है। उनका विश्वास है कि मृत्यु के पश्चात् आत्मा अबाध रूप से कही भी आ जा सकती है, लेकिन उसे वही लौट आना पडता है, जहा उसका शव रखा हुआ होता है।

ईसा के एक हजार वर्ष पूर्व वेवीलोन के दक्षिण हिस्से पर शासन करने वाली चाल्डर्स जाति के लोगों का भी यही विश्वास था। उनकी मान्यता थी कि मृत शरीर के नष्ट कर दिए जाने पर आत्मा भी नष्ट हो जाती है। आदमी के मर जाने पर भी यदि शरीर सुरक्षित है तो आत्मा भी सुरक्षित रहती है। इसलिए उनमे भी शव-परिरक्षण की प्रथा थी। वे मृत शरीर के पुनरुत्थान और उनमे नव-जीवन के सचार मे विश्वास रखते थे।

मुर्दे को फूलो से ढक कर गाडने की प्रथा के पीछे परलोक का विश्वास काम करता था । मरणोपरात जीवन के अस्तित्व की मान्यता ही इसका कारण हो सकती है ।

# ईसाई और इस्लाम परम्पराएं

ईसाई-धर्म पुनर्जन्म को नही मानता। किन्तु अनेक अग्रेज विद्वानो एव वैज्ञानिको ने सैद्धातिक रूप से पुनर्जन्म को स्वीकार किया है। सुप्रसिद्ध अग्रेज कवि वर्डसवर्थ ने अपनी कविना ''अमरत्व की कृति'' मे लिखा है— ''जो आत्मा जीवन-नक्षत्र की भाति हमारे साथ उत्पन्न होती है, उसका कही अन्यत्र भी उद्भव है।'' ईसाई मत मे पुनर्जन्म की मान्यता है ही नही ऐसा तो नही कहा जा सकता, फिर भी पुनर्जन्म की मान्यता वहा सर्व-सम्मत भी नही है ।

ईसा के जन्म से दो सो वर्ष पुराने और उस समय के शक्तिशाली धम-सम्प्रदाय — ''एमेनेसेस'' धर्मावलवियो में जीव के शुभ-अशुभ कृत्यो के फल भोगने की मान्यता रही है। ईसाई मत पर इस मान्यता का प्रभाव भी पडा है।

्रिक जन्माध व्यक्ति को ईसा के सामने प्रस्तुत किया गया । ईसा ने इसे पूर्वजन्म के अपराधो का फल वताया ।

पुनर्जन्म को न मानने वाले इस्लाम आदि धर्मानुयायी देशो की ऐसी अनेक घटनाए सामने आई हैं जो आधुनिक अन्वेपका को पुनर्जन्म के सवध मे पुनर्चितन करने के लिए पेरित करती हैं। उन देशो मे ऐसे अनेक व्यक्ति पाए गए ह जो अपने पूवजन्म की घटनाओ का सही-सही वर्णन करते हैं। डॉ स्टीवन्सन ने पूर्वजन्म से सदधित जिन सात सौ घटनाओ का आकलन ओर वैज्ञानिक अध्ययन किया है उनमे अनेक ईसाई और इस्लाम धर्मानुयायी भी है।

दूसरी बात यह है कि ईसाई और इस्लाम आचार-दर्शन यह तो मानता ही है कि व्यक्ति अपने नैतिक शुभाशुभ कृत्यो का फल अनिवार्यतया प्राप्त करता है। यदि वह इस जीवन मे पूरा फल न भोग सके तो वह मरण के बाद भोगता है। इस प्रकार के सिद्धातों के आधार पर चाहे अनचाहे वे मरणोत्तर जीवन वो स्वीकार कर ही लेते है।

# पाश्चात्य दार्शनिक और वैज्ञानिक

नवीन पाण्चात्य दार्णनिक णापनहावर की दुष्टि मे पुनर्जन्म नि सदिग्ध तत्त्व है। उन्होने इतनी सहजता से स्वीकार किया है कि मेरा अनुभव ऐसा है कि पुनर्जन्म के वारे में जो भी पहले-पहल सुनता है उसे भी उसका अस्तित्व स्पष्ट हो जाता है।

आधुनिक युग के अनेक परामनोर्वज्ञानिको तथा भूतविद्या के जीपंस्य जानकारो ने ऐसे प्रमाण एक त्रित किये हैं जो मृत्यु के बाद भी जीवन के अस्तित्व को वास्तविक बताते हैं ।

पागस हरमले, रावर्ट मायस और डॉ॰ जे॰ वी॰ राइन जैसे विच्यात परिपमी चितको ने लात्मा के लनम्बर रूप और मरणोपरात जीवन की स्पिति मे जपना विग्वास प्रयट किया है।

यतमान युग देवल मान्यता या या दाप्तनिक स्थापनाझो का युग नही है । यह वैत्तानिक युग है । प्रयोग और परीक्षण का युग है । उसी सिद्धात को युग की स्वीऊृति प्राप्त होती है जो प्रायोगिक हा । हजारो जतान्द्रियो तक पुनर्जन्म और पूर्वजन्म का जो सिद्धात मात्र मान्यता या दार्शनिक चर्चा का विषय रहा था, बीसवी सदी के उत्तरार्ध से वह भी प्रयोग और परीक्षण की अणु-भट्टी मे तपाया जा रहा है। आधुनिक विज्ञान की एक शाख। है—परामनोविज्ञान। इस पर रिसर्च करने वाले इस तथ्य तक पहुंचे हैं कि जीवन की एक लम्बी परम्परा है। उसका अतीत भी है और भविष्य भी है। उसके कुछ बुनियादी हेतु हैं, जैसे—

शिशुकालीन अवस्था मे विलक्षण प्रतिभा का होना ।

शिशु-अवस्था से ही विभिन्न रुचियो अथवा भय आदि के भावो का होना ।

देह-मुक्त आत्माओ से सम्पर्क स्थापित करना और उसके सदेशो को प्राप्त करना ।

माध्यमो अथवा सिद्ध पुरुषो द्वारा व्यक्ति विशेष को देखकर उसके पूर्वजन्मो का कथन करना ।

इस क्षेत्र मे भारत तथा विदेशो मे बहुत बडा काम हो रहा है । इस विषय का साहित्य प्रचुर मात्रा मे प्रकाशित हुआ है । इस दृष्टि से कहा जा सकता है कि सभी दर्शनो की धार्मिक परपराए जो आत्मा के आवागमन को स्वीकार करती हैं, वे सब मनोविज्ञान और परामनोविज्ञान की ऋणी हैं, जिसके अनुसधानात्मक आलोक मे प्राचीन धार्मिक मान्यताए सही सिद्ध हो रही हैं।

पुनर्जन्मवाद की स्वीकृति मे ही आत्मवाद, कर्मवाद और निर्वाणवाद की सार्थकता है। यही आचार-शास्त्र का आधार है। पवित्र जीवन की प्रेरणा है। पवित्र आचार-व्यवहार जहा व्यक्तिगत सुख-शाति का हेतु है। वहा वह सामाजिक और राष्ट्रीय चरित्र को प्रभावित कर उसे स्वस्थता प्रदान करता है।

संदर्भ १ जैन-दर्शन मनन और मीमासा, पृष्ठ २९५ २. श्री भिक्षु न्यायकणिका ७/९-१० ३ घट-घट दीप जले, पृष्ठ ५३-६१ ४ श्री पुष्कर मुनि अभिनन्दन ग्रन्थ, खड ४, पृष्ठ ३७६

# पुण्य और पाप

#### शुम कर्म पुण्यम् । अशुम कर्म पापम् ॥ (कै)

---(जैन सिद्धात वीषिका, ४/१२,१४)

सामान्य भाषा मे सत्कर्म को पुण्य और असत्कर्म को पाप कहने हैं, किन्तु जैन तत्त्व-दर्शन की भाषा मे ग्रुभ कर्मों की उदयावस्था को पुण्य और अग्रुभ कर्मों की उदयावस्था को पाप कहा जाता है। सत्कर्म और असत्कर्म फ्रमग पुण्य और पाप-बधन के निमित्त हैं। कारण मे कार्य का उपचार होने से लोक-व्यवहार मे पुण्य और पाप शब्द सत्फ्रिया तथा असत्फ्रिया के अर्थ मे प्रयुक्त हो जाते हैं।

आत्म-प्रदेशो के साथ वधे हुए कमें-पुद्गल जव तक उदय मे नही आते, तव तक जीव को सुख-दुख आदि की अनुभूति नही होती। जब बद्ध कमं उदय मे आते हैं और सुखद-दुखद सवेदन के निमित्त वनते हैं, तव वे पुण्य-पाप कहलाते हैं।

सात वेदनीय, णुभनाम, उच्चगोप्र और णुभ आयुष्य कर्म पुण्य है। अषयवा इमे यो भी कह सकते हैं कि णुभ-कर्मों के उदय से जीव को सुख सवेदन, णुभ नाम, उच्च-गोप्र और णुभ आयुष्य की स्थिति प्राप्त होती है।

> देविदा दार्णीवदा य, णरिंदा जे य विस्मुता। पुष्ण-फम्मोदयव्भूत पीति पावति पीवर ।।

इस घरती पर जितने भी विभव-विश्रुत देवेन्द्र, दानवेन्द्र अथवा नरेन्द्र हुए हैं, वे सब पुण्य कर्मो के उदय से ही जन-जन के प्रीति-पात्र वने हैं। उन्टे पर्याप्त जन प्रियता प्राप्त हुई है। कर्म-जास्त्रीय व्याख्या भी यही है, जैने गुभनाम वर्म वे उदय से शरीर का सौन्दर्य, दृढता, जन प्रियता आदि उपलब्ध होते हैं। गुभगोत्र वर्म के उदय से उच्चता, लोक्प्ज्यता आदि प्राप्त होते हैं। ग्रुभ आयुप्य वर्म के उदय से सुखद दीर्घायु प्राप्त हाती है। सात वेदनीय फम के उदय से शारीरिक और मानसिक सुख की अनुभूति टोती है।

पुण्य-वधन का हेतु— जितने भी प्रवार की सत्प्रवृत्ति है, वह पुण्य-यधन का हेतु है ।

अहिसक, अपरिवही, त्यागी साधु-सती की साधना में सहयोग

करना—यह भी एक सत्प्रवृत्ति है, पुण्य-बन्धन का हेतु है। इस सहयोग-भावना से सद्गृहस्थ सतो की अध्यात्म-साधना मे आलम्बन बनते हैं। नव-तत्त्वो के विवेचन मे पुण्य-तत्त्व के नौ भेद बताए गए है, यह उक्त दृष्टिकोण का फलित है। जिस निमित्त से पुण्य का बन्धन होता है, वह पुण्य उस-उस नाम से अभिहित हो गया। जैसे सयमी को शुद्ध अन्न-दान से होने वाला शुभ, कर्म-बन्ध अन्न-पुण्य कहलाता है, वैसे ही पान-पुण्य लयन-पुण्य, शयन-पुण्य, वस्त्र-पुण्य, मन-पुण्य, वचन-पुण्य, काय-पुण्य और नमस्कार पुण्य ज्ञातव्य है। इसका अर्थ यह नही है कि पुण्य-बन्धन के हेतु इतने ही हैं। वास्तव मे पुण्य-बन्धन के हेतु अनेक हैं। यह विवेचन विशेष तो विवक्षा के सदर्भ मे किया है।

पुण्य का हेतु सत्प्रवृत्ति-एकत्व की विवक्षा से प्रतिपादन करें तो कह सकते हैं, पुण्य-बधन का एक मात्र निमित्त है—सत्प्रवृत्ति । उसके विना पुण्य का बन्धन नही होता । सत्यप्रवृत्ति मोक्ष का उपाय है इसलिए वह धर्म है । धर्म के विना पुण्य नही होता । जैसे अनाज के साथ "खाखला"—तुष पैदा होता है, पर तुष के लिए खेती नही की जाती, वह प्रासगिक फल है । वैसे ही धर्म के साथ पुण्य का बन्धन होता है पर पुण्य के लिए धर्माराधना विहित नही है । धर्म-साधना आत्म-शुद्धि के लिए की जाती है, पुण्य उसके साथ सहज होता है । वह धर्माचरण का प्रासगिक फल है ।

कुछ परम्पराए पुण्य का बन्धन स्वतन्त्र मानती हैं, उनके अभिमत से मिथ्यात्वी के धर्म नही होता, पर पुण्य का बन्धन होता है। तत्त्व-चिंतन की कसौटी पर यह मान्यता खरी नही उतरती। यद्यपि मिथ्यात्वी के सवर धर्म नही होता, पर निर्जरा धर्म तो होता ही है, वही उसकी आतरिक शुद्धि का निमित्त है। अन्यया मिथ्यात्वी प्राणी सम्यक्त्व को कैसे प्राप्त कर सकता है ?

# धर्म और पुण्य

धर्म के विना पुण्य नही होता । पुण्य का धर्म के साथ अविनाभावी सम्वन्ध है, फिर भी धर्म पुण्य एक नही हैं । दोनो सर्वथा भिन्न हैं ।

धर्म जीव है, क्योकि वह जीव की प्रवृत्ति है । पुण्य अजीव है, क्योकि वह ग्रुभ कर्म है । कर्म पौद्गलिक है, इसलिए अजीव है ।

धर्म मुक्ति का हेतु है, पुण्य वन्धन है अत ससार का हेतु है। धर्म, आत्मा की पर्याय है, पुण्य पुद्गल की पर्याय है। निर्जरा-धर्म सत्किया है, पुण्य उसका प्रासगिक फल है।

# पाप-अशुभ कर्मोदय

अशुभ कर्मों के उदय को पाप कहते हैं। ज्ञानावरणीय, दर्णनावरणीय,

मोहनीय और अतराय ये अशुभ कमं हैं। शेप चार कमं शुभ, अशुभ दोनो हैं। अणुन कमों की उदयावस्या पाप है। उपचार से पाप कमं-वन्धन के हेतु भी पाप कहलाते हैं। वे मुख्यत अठारह हैं, जैसे—१ प्राणातिपात पाप, २ मृयावाद पाप, ३ अदत्तादान पाप, ४ मैथून पाप, १ परिग्रह पाप, ६ फ़ाध पाप, ७ मान पाप, ६ माया पाप, ९ लोभ पाप, १० राग पाप, ११ द्वेप पाप, १२ कलह पाप, १३ अभ्याख्यान पाप, १४ पैशुन्य पाप, ११ पर-परिवाद पाप, १६ रति-अरति पाप, १७ माया मृषा पाप और १६ मिथ्यादर्शनशत्य पाप।

जिसके उदय से आत्मा अशुभ प्रवृत्ति मे प्रेरित होती है, वह मोहनीय कर्म भी पाप कहलाता है। जैसे—जिस मोहोदय से प्राणी हिंसा के लिए प्रेग्ति होता है, वह प्राणातिपात पाप कहलाता है। जव असत्य मे प्रवृत्त होता है तव वह मृपावाद-पाप कहलाता है। जैसे – धर्म और पुण्य भिन्न हैं बैमे ही अधर्म और पाप भी भिन्न हैं। अधर्म असत् प्रवृत्ति है और पाप उसके द्वारा आहृष्ट अशुभ कर्मो की उदयावस्या है। अधर्म चेतना की वैभाविक परिणति है और पाप कर्म-पुद्गलो की परिणति है।

शुभ-अग्रुभ रूमों की वद्धावस्था फ्रमश द्रव्य पुण्य-पाप है और उदयावस्था भाव पुण्य-पाप । कर्म-पुद्गल जव तक उदय मे नहीं आते, फल-शून्य रहते हैं, तन तक ''वन्ध'' कहलाते हैं। जब उदय मे आकर चेतना को प्रभावित करने लगते हैं तब पुण्य-पाप कहलाते हैं।

## पुण्य-पाप-दोनो वन्धन हैं

च्यवहार के धरातल पर पुण्य काम्य और पाप अकाम्य माना जाता है। हर अध्यात्म की भूमिका मे ये दोनो ही त्याज्य हैं। पुण्य और पाप-ये दौनो हो पौद्गलिक होने के कारण आत्मोदय के वाधक तत्त्व हैं। दोनो बन्धन हें। दोनो वेडिया है। अतर इतना ही है कि पुण्य सोने की वेडी है गौर पाप लोहे की वेडी। पर वेडी आखिर वेडी है। वन्धन का हेतु है। इनी प्रकार पुण्य और पाप दोनो वन्धन हैं, मुक्ति के वाधक हैं।

# पुण्य को कामना पाप

यछपि पुण्य का वन्धन मत्किया के द्वारा होता है, शुभ योगो की प्रयुत्ति में होता है। गुभयोग में निजरा होती है और साथ में पुण्य का वधन री होता है। लेकिन पुण्य के लिए सत्किया करना अध्यात्म-साधक के लिए यिहिन नही है। साधन तप साधना झादि आत्म-शुद्धि के लिए करे, निर्जरा न लिए फरे, पर पुष्य की कामना से न करे। क्योंकि पुण्य मुक्ति का साधन करी है। जो गए की जामना से न करे। क्योंकि पुण्य मुक्ति का साधन की इच्छा करता है । भौतिक सुखो की इच्छा करना पाप है--वन्धन का हेतु है ।

पुण्य से वैभव, वैभव से मद, मद से मूढता और मूढता से पाप का आचरण होता है। पाप दुख का हेतु है। इस प्रकार पुण्य की परम्परा दुख -गर्भित है। पुण्य की आकाक्षा वे ही करते हैं, जो परमार्थ से अनभिज्ञ है।

कतिपय धार्मिक परम्पराए पुण्य के लिए सत्क्रिया का समर्थन करती हैं। आचार्य श्री भिक्षु ने इस मान्यता को स्वीकृति नही दी। आगमिक आधार पर उन्होने सिद्ध किया कि धर्म के विना पुण्य का स्वतत्र बन्धन नही होता तथा पुण्य की इच्छा से धर्म करना अनुचित है। उन्होने कहा — जो पुण्य की कामना से तप साधना आदि करते हैं, वे मत्क्रिया के सुफल से वचित रह जाते हैं। पुण्य चतु स्पर्शी-कर्म-पुद्गल हैं। जो उसकी इच्छा करते हैं वे मूढ हैं। वे धर्म और कर्म के मर्म को नही समफते।

पुण्पोदय से होने वग्ले भौतिक सुखो मे जो प्रसन्न तथा अनुरक्त होते हैं वे कर्म का सग्रह करते हैं। दुख-परम्परा को आगे बढाते हैं। निश्चय दृष्टि से देखा जाए तो पुण्य की अभिलाषा करने वाला भोगो की अभिलाषा करता है। भोग नरक, तियँच आदि गतिचक्र मे परिभ्रमण का हेतु है।

श्रीमज्जयाचार्य ने लिखा है — पुण्य की इच्छा मत करो, वह खुजली रोग जैसा है, जो प्रारम्भ मे प्रिय लगता है, किन्तु उसका परिणाम विरस है। स्वर्ग, चक्रवर्ती आदि के सुख-भोग भी नक्ष्वर हैं।

जैन आगमो ने गाया -- ऐहिक या पारलोकिक कामना की पूर्ति के लिए तथा यश-प्रतिष्ठा आदि की प्राप्ति के लिए तप मत करो । वह मात्र निजंरा वे लिए करो ।

वेदात के आचार्यों ने कहा — मोक्षार्थी को काम्य और निषिद्ध दोनो ही प्रकार के कर्म में प्रवृत्त नहीं होना चाहिए । यहा काम्य और निषिद्ध कर्म का वाच्यार्थ पुण्य और पाप ही है । सामान्यत पुण्य काम्य है और पाप निषिद्ध । अध्यात्म के तीर्थयात्री के लिए दोनो वर्ज्य हैं ।

जैन-दर्शन के अनुसार पुण्य और पाप के क्षय से मुक्ति होती है। कर्म-क्षय के लिए अकर्म वनना आवश्यक है। प्रवृत्ति-निरोध से कर्म-निरोध होता है। साधना के प्रारम्भ मे असत्कर्म का निरोध होता है। एक भूमिका तक पहुचने के पश्चात् सत्कर्म का भी निरोध हो जाना है। यही कर्म-क्षय की प्रक्रिया है यही दुख-क्षय का उपाय है। भगवान् महावीर ने 'सूयगडो' सूत्र मे बहा----

न कम्मुणा कम्म खर्वेति वाला । अकम्मुणा कम्म खर्वेति घीरा ॥ कमं से कमंक्षय नही होता। धीर पुरुष अकमं से कमं क्षय करते हैं। गीता का शिक्षापद है- वुद्धिमान वह है जो सुक्तत (पुण्य) और दुप्कृत (पाप) दोनो का परित्याग करे। इन सन्दर्भों से सिद्ध हो जाता है कि अध्यात्म साधक के लिए पुण्य और पाप दोनो त्याज्य हैं।

तत्त्व-मीमासा की यात्रा मे धर्म और अद्यर्म तथा पुण्य और पाप का सम्यक् अवचोध करना नितात अपेक्षित है ।

> धर्माधर्मों पुण्य-पापे अजानन् तत्र मुह्यति । धर्माधर्मो पुण्य-पापे, विजानन् नात्र मुह्यति ॥ — सवोधि २/४०

जो व्यक्ति धर्म और अधर्म तथा पुण्य और पाप को नही जानता, वह इस विषय मे मूढ़ होता है। जो इन्हें सम्यक् रूप से जानता है, वह इस विषय,मे मूढ़ नही होता। वह स्वतत्र भी है और पूर्वोक्त चारो सूक्ष्म प्रवृत्तियो की अभिव्यक्ति का हेतु भी है।

चार सूक्ष्म वृत्तिया अणुभ ही होती हैं। योग णुभ और अणुभ दो प्रकार का होता है। अणुभ योग से अणुम कर्मों का वन्ध होता है। णुभ योग से णुभ कर्मों का बन्ध होता है और साथ में निर्जरा भी होती है। जैसे कुछ औषधिया रोगो का नाश करती हैं और शरीर का पोपण भी करती हैं, ठीक यही स्वभाव और काय णुभ योग का है। साधक पहले अणुभ का त्याग करता हे और धोरे-धीरे णुभ कर्म भी छूट जाता है।

शुभ प्रवृत्ति जव फलाशसा और वासना से शून्य होती है, तव ऋमश निवृत्ति का विकास होता है। पूर्ण निवृत्ति की स्थिति मे आत्मा के बन्धन नही होता।

٦,

# मोक्ष और मोक्ष के उपाय

#### जैन-धर्म और मोक्ष

जैन-धर्म का लक्ष्य है---मोझ। यही है जैन साधना का गन्तव्य णिग्रर।

कृत्स्नकर्मंक्षयादात्मनः स्वरूपावस्थान मोक्षः ।

-- जै० सि० ची० ४/१९

समस्न कमों का आत्यन्तिक झय होने पर आत्मा अपने ज्ञानदर्गनमय स्वरूप मे अवस्पित होती है, उसका नाम मोक्ष है। दूसरे घव्दो में वद आत्मा का मुक्त होना ही मोक्ष है। इस दृष्टि से मुक्त आत्मा और मोक्ष भिन्न नही है। जिस अवस्था में कर्म-पुद्गलों का ग्रहण रुक जाता है और गृहोत कर्मों का सपूर्ण क्षय हो जाता है, वही मोक्ष है। जैन-दर्घन के अनुसार आत्मा अपने कारणों में ही बन्धती है और अपने कारणों में ही मुक्त होती है। दूसरा कोई भी उसे बांधने वाला या मुक्त करने वाला नही है।

आत्मा और गर्म का सम्बन्ध अनादिकालीन है, फिर भी उचित उपायो द्वारा उस सबध वा भी अत हो सकता है। जैसे धातु- जोधन यो प्रत्रिया से धातु और मिट्टी अलग-अलग हो जाते हैं, वैमे ही अध्यात्म-साधना की विशिष्ट प्रक्रिया द्वारा आत्मा कर्म-बन्धन से मुक्त हो जाती है।

जैन सिद्धात वी भाषा मे मुक्त आत्माओ को सिद्ध बहते हैं। सिद्ध भगवान् को बुद्ध, मुक्त, परमात्मा, परमेश्वर या ईश्वर नाम से भी अभिहित बिपा जाता है। सिद्धात्माए लनन्त हैं। इसीलिए जैन-दर्शन एकैश्वरवाद को रयोबार नही करता।

भद्र-ग्रमण पा हेतु है---राग-द्वेप । मुत्तात्माओं के राग-द्वेप रम्झल नण्ट हो जाते हैं, इपोलिए जनका पुनर्जन्म नही होता । वे रुपूतर्भवी हैं ।

मोझ में मन, याणी झौर पर्म नही है। इनके ये द प्रानीर में होते. है। सिद्ध जनवीरी हैं, इसीलिए अवर्मा हैं।

मोध में आत्मा मच्पिदानन्द स्वरूप हो जाती है। वह जामा जो गिरंग्र अवस्पा है। मुख-दुख, लाम-पलाम, गग्न-मृत्यु, जादि इन्द्र उसे कभी प्रभावित नही करते । वह देहातीत है, द्वन्द्वातीत है ।

प्रश्न होता है कि जब बन्धन और मुक्ति दोनो आत्मा के अधीन हैं तो फिर जीवात्मा बन्धन से मुक्ति की दिशा मे कैसे प्रस्थान कर सकती है ? बन्धन-मुक्ति की प्रक्रिया क्या है ?

जैन साधना-पद्धति के अनुसार मोक्ष के उपाय हैं — सम्यग् ज्ञान, दर्शन और चारित्र । एक दृष्टि से देखा जाए तो ज्ञान, दर्शन और चारित्र आत्मा का स्वरूप है । मोक्ष का अर्थ है — स्वरूप की उपलब्धि या स्वरूप मे अव-स्थिति । उसका उपाय है — सवर और निर्जरा ।

जैसे किसी बहुत बडे तालाब के जलागम के स्रोतो को बन्द कर दिया जाए, भीतर के पानी को जल-प्रणालियो द्वारा बाहर निकाल दिया जाए तथा बचे-खुचे पानी का सूरज की प्रखर किरणो से अवशोषण हो जाए तो तालाब फ्रमश खाली हो जाता है, सूख जाता है, वैसे ही आत्मा की ओर आने वाले कमं-प्रवाह का सवर द्वारा निरोध कर देना और अन्त. स्थिति कर्म-मलो का निर्जरा द्वारा निष्कासन और अवशोषण कर देना, यही है मुक्ति की प्रक्रिया। इससे कर्म-पुद्गलो का ग्रहण रुक जाता है और पूर्वबद्ध कर्मों का क्षय होता है। ऐसा होने पर आत्मा सिद्ध-बुद्ध, परमात्मरूप मे अवस्थित हो जाती है। अब उसके पास ससार मे रहने का कोई कारण नही रह जाता। अतः वह निर्वाण को प्राप्त हो जाती है।

तान्पर्य की भाषा में मोक्ष के साधक तत्त्व दो हैं — सवर और निर्जरा। दूसरे शब्दो मे निवृत्ति और सत् प्रवृत्ति ।

सवर—मोक्ष का पहला उपाय है — सवर ।

आश्रवनिरोधः सवर ।

### जै.सि दी ४/१

मोक्ष के वाधक और साधक तत्त्वो की चर्चा मे आस्रव को वाधक तथा सवर और निर्जरा को साधक माना गया है। सवर आत्मा की वह परिणति है, जिससे आस्रव का निरोध होता है। सवर मोक्ष का प्रकृष्ट हेतु है। वह आत्म-सयम करने से उपलब्ध होता है। सवर आस्रव का प्रतिपक्षी है। इसीलिए जितने आस्रव हैं, उतर ही सवर हैं। आस्रव के पाच विभाग हैं तो संवर भी पाच प्रकार का है।

सम्यक्त्व सवर—यथार्थ तत्त्व-श्रद्धा का नाम सम्यक्त्व है। जीव-अजीव आदि नो तत्त्वो के प्रति सम्यक् श्रद्धा का होना तथा विपरीत श्रद्धा का त्याग करना सम्यक्त्व सवर का स्वरूप है। यह मिथ्यात्व आस्रव का प्रतिपक्षी है।

विपरीत सवर — वाह्य पदार्थों के प्रति अनासक्ति अयवा अगुभ योग का त्याग विरति सवर है। इसके दो रूप हैं — देश विरति और सर्व- विरति । सपाप-प्रवृत्तियो का आणिक न्याग देग विरति और जीवन भर क तिए सपूर्ण त्याग सर्वविरति है । विरति सवर अविरति आसव का प्रतिपक्षी है ।

अप्रमाद सवर — आत्म-त्रिकास के प्रति जागरूक भाव अप्रमाद सवर है। इप स्थिति में पहुंचने के परवात् व्यक्ति पापकारी प्रवृत्ति नही कर गतता । यह प्रमाद आश्वव का प्रतिपक्षी हे ।

अक्रयाय सवर — फ्रोध, मा<sup>--</sup>, माया और लोग जा निराध करना अरपाय मवर है। वैमे राग-द्वेपात्मक उत्ताप जितना कम होता है, उतना हा कपाय कम होता है। पर अकपाय सवर फलित होना है जपाय क मर्वचा धांण होन से। यह कपाय आस्त्रव का प्रतिपक्षी है।

अयोग-सवर योग का अब हे प्रवृत्ति । प्रवृत्ति का निरोध करना अयोग सबर है । प्रवृत्ति दो प्रकार की होनी है — ग्रुभ और लघुन । अधुभ प्रवृत्ति का पपूर्ण निरोध व्रत (बिरति) सबर है । घुभ प्रवृत्ति का सपूरण निरोध अयोग सबर है । जब नक योग का सपूर्ण निरोध नही होता, उस योग-सबम को अयोग सबर का नमूत्रा माना जाता है । अयोग जबर की स्थिति में पहुच जाने के तत्कात बाद जीव मुक्त हो जाता है ।

टन पाच सवरों में पहुंचे सम्यवत्व संपर होता ८, फिर विर्गत होती है । उसके पश्चात् क्रमण अप्रमाद, जक्तपाय और जयोग ती स्थिति उपलब्ध होती है ।

वैसे सवर में अनेव प्रकार वतताये गए है, पर वे विभिन्न विदक्षाजों में आधार पर वर्णित हैं। सवर ों बोत भेद नी बाफी प्रसिद्ध हैं। सामान्यत उन सबका समावेद इन पाच भेदों में हो जाता है।

निजंरा - "तपसा बमबिच्छेदादात्मनैमंत्य निर्जरा । तपस्या के द्वारा कम-मल का विच्छेद हाने से जो आत्मा की विशुद्धि, उज्ज्यत्रता होती है, उसे मास्त्रीय भाषा में निरारा कहते हैं। निरारा का तमन उपाय है— तप । इसलिए तप को भी निजंरा बहते हैं। जैन नाधना वा विस्तार तज के जाधार पर हुआ है। नम के दारह प्रजार है। इनलिए जैन नाधना-पद्धनि मो 'द्वारााा नवोयाग ' भी बहते है। निर्जरा तप जा पण्ति है, जन ज्य वी भाषि निर्जरा के बारह प्रवार है।

र जनगन मात्रधिण या तिग्वधित आहाण-परिमार ।

२ अगोदरी सामायत खुरान भी मात्रा का एम जनता जनावनी है। इसमें खान-पान दानों साम्पत्रित है। येन मनी प्रमार की सोम-रामई? बा एत्सीन रण जनावरी तब है।

रे भिधावरी इतरा हुनरा तम र त्तिन्तरपर र विलित प्रकार भी प्रतिसाल दे द्वारा भाजत य परिनात जोत सण्म को जीतिल

जैनधमं . जीवन और जगत्

करना वृत्ति-सक्षेप है।

४. रस-परित्याग-दूध, दही, घी आदि सरस-स्निग्ध पदार्थों का वर्जन करना, अस्वाद का अभ्यास करना रस-परित्याग है।

५ कालक्लेश—विभिन्न आसनो द्वारा शरीर को साधने का नाम कायक्लेश है।

६. प्रतिसलीनता—इन्द्रिय, मन आदि की वहिर्मुखी प्रवृत्ति को अन्तर्मुखी वनाना प्रतिसलीनता है ।

तप के उक्त छह प्रकारो को बाह्य तप कहते हैं। ये विशेष रूप से स्थूल शरीर को प्रभावित करते हैं और बाह्यरूप से दिखाई देते हैं, इसलिए इन्हे वाह्य-तप कहते हैं, तथापि अतरग तप को पुष्ट करने मे इनकी अह भूमिका रहती है। तपोयोग की यात्रा मे खाद्य सयम का पहला स्थान है। बाह्य तप के चार भेद इसी परिप्रेक्ष्य मे किए गए हैं। साधना के विकास हेतु यह आवश्यक भी है। खाने के सयम के विना सयम और तप की अग्रिम भूमिका तक नही पहुचा जा सकता। अच्छाई का प्रारम्भ आहार-शुद्धि के व्रत से होता है। आहार-शुद्धि से सस्कार-शुद्धि, सस्कार-शुद्धि से विचार-शुद्धि और विचार-शुद्धि से ज्यवहार-शुद्धि होती है।

बाह्य तप की भाति अतरग तप के भी छह प्रकार हैं।

१ प्रायश्चित्त—दोष की विशुद्धि के लिए प्रयत्न करना प्रायश्चित्त है। इससे आत्मा निर्मल होती है। ऋजुता-पूर्वक प्रायश्चित्त करने से नन की ग्रन्थियो का मोचन होता है और नया ग्रन्थिपात नही होता।

२. विनय—कर्मों का अपनयन करना विनय का आध्यात्मिक पक्ष है । अह-विसर्जन, बडो का बहुमान और उनके प्रति असद् व्यवहार का वर्जन विनय का व्यावहारिक पक्ष है ।

३. वैयावृत्य — सहयोग की भावना से सेवा-कार्य मे जुडना वैयावृत्य है। इस तप की आराधना करने वाला छोटो-बडो की अपेक्षाओ को समभ कर सेवा-भावना और कर्तव्य-निष्ठा से उनका सहयोगी बनता है। पूर्ण आत्मार्थी भाव का विकास होने पर ही वैयावृत्य किया जा सकता है। यहा आघ्यात्मिक सेवा ही तप की श्रेणी मे आती है। वही निर्जरा का कारण है।

४. स्वाघ्याय-आध्यात्मिक ग्रन्थो के अघ्ययन, मनन और निदिष्ट्यासन का नाम स्वाघ्याय है।

५. घ्यान — मन की एकाग्रता तथा योग-निरोध का नाम घ्यान है। इससे चित्त-शुद्धि और आन्तरिक निर्मलता का विकास होता है। घ्यान की अन्तिम निष्पत्ति है—ज्ञाता-द्रष्टा भाव को जागृत कर आत्म-स्वरूप मे अवस्थित होना। ६ रहुप्पग - याग् पा विपलन रहुप्पग है। यह मरीर म प्रारम्भ हाता है, जिप गापा सग गहुत है। पावारपग यो सद दुयों या झस्त बरने पासा गहा गया है। इसपी राधपा प मारास्कि, मानसिक और भावनात्मक पाद पमाप्त हो। है। प्रताद-जन्ति प्रमी प्रमर्गयाना से छुटवारा मिलता है। म्लूप्यों मी लविम प्रान्ना है। पदार्थ-सद्र या विपजन, सहयोग जा प्रियजन, जावना जा विगजन और वर्मी पा विपजन।

पत क च प्रयाग अन घोग-न्यूरम गरीग गो विमेष गप मे प्रमावित घरन है। इसम कम गरीग स्थेण हाता है। ये मोख साधना में जन्तरंग हेतु बाते है, इसरिए ये आध्यातर तथ ती अभी म आते हैं। याह्य नप की भाति इस अप्रम तप स स्पूत गरीग प्रनावित होग हे। ऐपा प्रतीप नहीं होता, विनु भीतर ही नातर सम्बार (सम) गरोर म विस्पोट करने की प्रत्यिा घपतनी रहती है।

जैन-धम जद प्रियायार्था नही है। अत्र उसमें लझात तप की प्रतिष्ठा नहीं है। जैन-धम में तत ता अप है वह अनुष्टान जो इन्द्रिय और मन का निग्रह करता है तथा कम-बर्शर को लवाता है। कामन मरीर का तापक होने में ही सप आस्मिक निर्मलना को मदादित कर सरना है।

राग और द्वैय पर-द्रव्य है, विभाव है, आत्मा जो अगुद्ध ररने जाते है। सयस और तप या साधरा में आत्मा विभाव म मुक्त हा, स्वभाव में स्वित हो जाती हा इसने साधन की जात्मा म दिय्य ज्याति प्रकट होनी है। यत भैन व भ आ जोक से भर जाता है सपा पूर्ण मुद्ध होकर मुक्त हो जाता है। माल-अवस्या में प्रत्येग मुक्ताता समाप होती है। मुक्ति का द्वार चन सबन जिए खुला है जा मबर और निजरा की साधना म समर्वित हो जाते है।

# जैन दर्शन में द्रव्यवाद

हम जिस दुनिया में जीते हैं वह अगणित रहस्यो के घेरो में कैद है। प्रत्येक बुद्धिमान या चिंतनशील व्यक्ति उन घेरो को पार कर सत्य के केन्द्र तक पहुचना चाहता है, यथार्थता का बोध करना चाहता है। दर्शन-जगत् और विज्ञान-जगत् अपने-अपने ढग से इन रहस्यो को अनावृत्त करने के लिए विश्व के स्वरूप की चर्चा करते हैं। इस सन्दर्भ में जैन-दर्शन का मतव्य सर्वथा मौलिक और अद्भुत है। कई दृष्टियो से वह आधुनिक विज्ञान की अवधारणाओ से भी समानता रखता है।

जैन-दर्शन में विश्व के लिए 'लोक' शब्द प्रयुक्त हुआ है। लोक के स्वरूप की विवेचना में वह पञ्चास्तिकायवाद या षट्द्रव्यवाद का विशदता से प्रतिपादन करता है। लोक की व्याख्या का आधार छह द्रव्यों का अस्तित्व ही है। अनन्त आकाश के जिस भाग में छह द्रव्य हैं, वह लोक है।

लोक भाषा मे द्रव्य शब्द का अर्थ है—वस्तु, पदार्थ या मेटर। समूचा विश्व पदार्थों से या वस्तुओ से भरा पडा है। पर दर्शन की भाषा मे उन सब वस्तुओ को द्रव्य नहीं कहा जाता । मूलभूत पदार्थ या वस्तु (अल्टीमेट रियल्टी) को ही द्रव्य कहा जाता है। जैन-दर्शन के अनुसार समग्र विश्व की सरचना या व्यवस्था के मौलिक अग छह हैं। उन्हे षड् द्रव्य कहते हैं। यह विश्व षड्दव्यात्मक है। विश्व मे जितने भी पदार्थ अपना वास्तविक अस्तित्त्व रखते हे, उन सबका समावेश इन छह मौलिक द्रव्यो मे किया गया है। इन छह द्रव्यो की व्याख्या ही विश्व स्वरूप की व्याख्या है। द्रव्य

किसी भी पदार्थ को मौलिक द्रव्य की सज्ञा तभी मिल सकती है, जवकि उसमे अपना कोई एक विशेप लक्षण ऐसा हो जो अन्य द्रव्यो मे न मिले और उस द्रव्य मे उसका अस्तित्व सदा-सर्वथा वना रहे। अवस्था-परिवर्तन के वावजूद भी उस गुण-धर्म की ध्रूवता लक्षित वस्तु मे अवश्य उपलब्ध हो, इस परिभाषा के अनुसार विश्व-ब्यवस्था के हेतुभूत ये छह द्रव्य है।

धर्म, अधर्म, आकाश, काल, पुद्गल और जीव। इनमे पांच अस्ति-काय हें---

धर्माधर्माकाशपुद्गल जीवास्तिकाय द्रव्याणि ।

---जं. सि. वी. १/१

ग्रमासिकाव, लप्रमासिकाप्र, सामागासिकाव, पुर्यमप्रस्तिकाय रेग्रीप्रस्तिताय । प्रसदा सनिकादगील - रेग्लमपर्ग है । गुणवर्षालयोद्यस्यम् । -- र्जनि ची ९/३ द्र नागद्यात्र हे ज्या और पर्यायो गा स्वायन् हो । यात्र स्वेय

भोर तनी था प्रिंग हो हो हो था प्राण गं काल करने प्रान ज व भोर तनी थ मां पर्याय है, जल और प्रान्ति इत्य होने से उपनी मणना छट्ट इन्यों से भी गरी है ।

#### मामान्य परिमादा

ध्यशित्रवाय—गीत था माग्यम सहरु । स्राग्रासित्रवाय —िपति ना माहत्रम तत्त । उत्त्रासान्त्रियाय स्वत्राहत्त्र नाग्रा देवे चाला तत्त्र । णात्र - परिद्वन त्रा नितृत्रुत सहय - नगर । पुदगत्रान्त्रियाय— वर्ष, नगर्, त्रात्र प्रति रहा पुत्त मूल जस् पत्राय । कीयास्तित्ताय-- फेल्ड द्वल्य, कीतत्यात्रित पाल्स । दत्तरात द्वर्या का प्रतिपादन दीन-द्यात दी मौलिस चिरोचता हे ।

पति पर प्रेगवर प्रावर्णपन पन-प्रात पति मगलक विगयता हो। जैन सरद और दर्गत हे जिन्नामु ज्यस्ति क जिल इत्तरा सामान्य झान जातर्थय हे।

छमास्तिज्ञाय---(Medium of motion of souls, matter and energies) सपूर्ण विश्व-व्यवस्था मे ये दोनो द्रव्य अहभूमिका रखते हैं । एक ससार की सक्रियता का माध्यम है तो दूसरा निष्क्रियता का ।

धर्मो गति स्वभाव अथाऽधर्मः स्थिति लक्षण ।

तयोर्योगात्पदार्थाना गति-स्थिती रूदाहुते ॥

(-- सवोधि)

जीव और पुदगन की गति-स्थिति क्रमश धर्मास्तिकाय और अधर्मा-स्तिकाय पर ही निभर है।

आकाश द्रव्य का अस्तित्व प्राय सभी दार्शनिक और वैज्ञानिक स्वीकार करते हैं, किंतु धर्म और अधर्म की मीमासा जैन-दर्शन की मौलिक देन है। ये दोनो द्रव्य लोक-परिमित हैं। अलोक मे इनका सर्वथा अभाव है, इसलिए ये लोक और अलोक के विभाजक तत्त्व भी हैं। धर्म और अधर्म के अभाव के कारण ही अलोक मे जीव तथा पुद्गलो की सत्ता, गति और अव-स्थिति नही है।

आकाशास्तिकाय-(Space, medium of location of soul etc )

अवगाह लक्षण आकाश — आश्रय देने वाला द्रव्य आकाशास्तिकाय है। यह चराचर जगत् आकाश के आधार पर ही टिका हुआ है। आकाश के दो भेद हैं — लोक और अलोक। जो आकाश षड्द्रव्यात्मक है, वह लोक है। जहां आकाश के सिवाय अन्य कोई द्रव्य नही होता वह अलोकाकाश है। विज्ञान ने परमाणृ के भीतर ऋणावेशी (नेगेटिव) कणो की खोज की है तो घनावेशी (पोजीटिव) कणो की भी खोज की है। प्रत्येक कण के साथ एक प्रतिकण का भी अस्तित्व है। यह विश्व सप्रतिपक्ष है। प्रतिपक्ष के बिना पक्ष का भी कोई अस्तित्व या मूल्य नही रह जाता है। एक परमाणु मे अनेक प्रतिकण घनावेशी प्रोट्रॉन भी है। इस प्रकार यदि परमाणु मे अनेक प्रतिकण घनावेशी प्रोट्रॉन भी है। इस प्रकार यदि परमाणु के भीतर कणो और प्रतिकणो का अस्तित्व है तो ब्रह्माड मे भी विश्व तथा प्रतिविश्व होना चाहिए। वैज्ञानिक अभी तक इस सदर्भ मे किसी निर्णायक स्थिति मे नही पहुचे हैं, पर जैन-दर्शन इस माने मे बहुत ही स्पष्ट है। उसे प्रारम्भ से ही लोक और अलोक का अस्तित्व मान्य है।

## काल—(Time)

काल समयादि — समय आदि को काल कहते हैं। समय काल का सूक्ष्मतम अश है। काल अप्रदेशी है, अवयव रहित है। छह द्रव्यो मे काल को गणना औपचारिक रूप से की गई है। वास्तविक दृष्टि से काल द्रव्य न होकर जीव-अजीव की पर्याय मात्र है। फिर भी प्रत्येक पदार्थ मे घटित होने वाले परिवर्तन का हेतु काल ही है, इसलिए ज्यावहारिक दृष्टि से वह

ससार की सक्रियता का माध्यम है तो दूसरा निष्क्रियता का।

धर्मो गति स्वभाव अयाऽधर्मः स्थिति लक्षण ।

तयोर्योगात्पदार्थाना गति-स्थितो रूदाहुते ॥

(-- सवोधि)

जीव और पुद्गन की गति-स्थिति क्रमश धर्मास्तिकाय और अधर्मा-स्तिकाय पर ही निभर है।

आकाश द्रव्य का अस्तित्व प्राय सभी दार्शनिक और वैज्ञानिक स्वीकार करते हैं, किंतु धर्म और अधर्म की मीमासा जैन-दर्शन की मौलिक देन है। ये दोनो द्रव्य लोक-परिमित हैं। अलोक मे इनका सर्वथा अभाव है, इसलिए ये लोक और अलोक के विभाजक तत्त्व भी हैं। धर्म और अधर्म के अभाव के कारण ही अलोक मे जीव तथा पुद्गलो की सत्ता, गति और अव-स्थिति नही है।

आकाशास्तिकाय-(Space, medium of location of soul etc )

अवगाह लक्षण आकाश — आश्रय देने वाला द्रव्य आकाशास्तिकाय है। यह चराचर जगत् आकाश के आधार पर ही टिका हुआ है। आकाश के दो भेद हैं — लोक और अलोक। जो आकाश षड्द्रव्यात्मक है, वह लोक है। जहां आकाश के सिवाय अन्य कोई द्रव्य नही होता वह अलोकाकाश है। विज्ञान ने परमाणृ के भीतर ऋणावेशी (नेगेटिव) कणो की खोज की है तो घनावेशी (पोजीटिव) कणो की भी खोज की है। प्रत्येक कण के साथ एक प्रतिकण का भी अस्तित्व है। यह विश्व सप्रतिपक्ष है। प्रतिपक्ष के बिना पक्ष का भी कोई अस्तित्व या मूल्य नही रह जाता है। एक परमाणु मे अनेक प्रतिकण का भी अस्तित्व है। यह विश्व सप्रतिपक्ष है। प्रतिपक्ष के बिना पक्ष का भी कोई अस्तित्व या मूल्य नही रह जाता है। एक परमाणु मे अनेक प्रतिपक्षी गुण-धर्म रहते है। परमाणु के भीतर ऋणावेशी इलेक्ट्रोन है तो उसका प्रतिकण घनावेशी प्रोट्रॉन भी है। इस प्रकार यदि परमाणु के भीतर कणो और प्रतिकणो का अस्तित्व है तो ब्रह्माड मे भी विश्व तथा प्रतिविश्व होना चाहिए। वैज्ञानिक अभी तक इस सदर्भ मे किसी निर्णायक स्थिति मे नही पहुचे हैं, पर जैन-दर्शन इस माने मे बहुत ही स्पष्ट है। उसे प्रारम्भ से ही लोक और अलोक का अस्तित्व मान्य है।

### काल—(Time)

काल समयादि — समय आदि को काल कहते हैं। समय काल का सूक्ष्मतम अश है। काल अप्रदेशी है, अवयव रहित है। छह द्रव्यो मे काल को गणना औपचारिक रूप से की गई है। वास्तविक दूष्टि से काल द्रव्य न होकर जीव-अजीव की पर्याय मात्र है। फिर भी प्रत्येक पदार्थ मे घटित होने वाले परिवर्तन का हेतु काल ही है, इसलिए व्यावहारिक दृष्टि से वह द्रव्य माना जाता है । नैश्चयिक काल समग्र विश्व मे है, क्तितु सूर्य-चन्द्रमा की गति से सापेक्ष समय मनुष्य लोक मे ही है ।

पुद्गलास्तिकण्य-(Matter and energy)

स्पर्श-रस-गध-वर्णवान् पुद्गल — यह जैन-दर्शन का पारिभाषिक शव्द है। स्पर्श, रस, गध और वर्ण युक्त जड पदार्थ पुद्गल कहलाता है। आधुनिक परिवेश में उसे जड या भौतिक पदार्थ के रूप में जाना जाता है, जिसमें विज्ञान-सम्मत 'मेटर' और 'एनजी' दोनो का समावेश हो जाता है।

ससार में जितने भी दृश्य पदार्थ हैं सब पुद्गल हैं। ध्वनि, प्रकाश चुम्वकत्व, उष्मा आदि जिन्हे विज्ञान ऊर्जा (एनर्जी) के रूप में स्वीकार करता है, पुद्गल के ही रूप हैं।

प्राणी-जगत् के मन, भाषा, ग्वास-प्रग्वास, गरीर, आहार आदि से सवधित समस्त प्रवृत्तियां पुद्गल-शक्ति के योग से सचालित हैं । जगत के विभिन्न पदार्थों के निर्माण और विनाश का आधारभूत तत्त्व पुद्गलो का सयोग और वियोग ही है । जीव की विविध रूपो में परिणतिया पुद्गल-सापेक्ष ही हैं । जीव और पुद्गल का सम्बन्धअनादि कालीन है । वही ससार का हेतु है । पुद्गलो के सयोग से मुक्त होते ही आत्मा का परमा-त्मतत्त्व प्रकट हो जाता है । वह मिद्ध, बुद्ध और मुक्त अवस्था को प्राप्त कर लेता है ।

जोवास्तिकाय---(Soul, substance possessing consciousness)

चैतन्ययुक्त अमूत्तं अवयवी द्रव्य का नाम जीव है । वह असख्य प्रदेशी पिंड है, फिर भी अविभाज्य है ।

जीव का लक्षण है उपयोग - चेतना की मक्रियता । स्वसवेदन और मुख दु ख का मवेदन । जीव का अस्तित्व प्रैकालिक है । स्वनघ है । वह जड तत्त्व से उत्पन्न नही होता और न कभी जड रूप में परिर्वानत होता है । मसारी जीव कर्म-वद्ध होता है । कर्म-शरीर की प्रेरणा मे वह ससार में भ्रमण करता है, नाना योनियों में सुख-दू ख का अनुभव करता है । उसमे सकोच-विस्तार की अद्भुत क्षमता है । जन्मान्तर की यात्रा में जय उसे छोटा गरीर मिलता है तो उमी में समा जाना है और जव वडा गरीर मिलता है तो उतना विस्तार पा लेता है । जैन-दर्णन का जीव-विज्ञान नूक्ष्म विष्लेवण का विषय है । जीव का अस्तित्व, उमके भेद-अभेद, विकास-क्रम; बन्धन और मुक्ति की प्रक्रिया-इत्यादि विषयो की मामान्य अवगति के पश्चात् छह द्रव्यो के सम्बन्ध में कुछ तथ्य और मननीय हैं---

• छह द्रव्यो में जीव चेतन है, शेष जड हैं।

जैनदर्णन : जीवन और जगत्

० पुद्गल मूर्त्त है, घोष अमूर्त्त हैं।

० आकाश लोक-अलोक में व्याप्त है, शेष द्रव्य लोक-परिमित हैं।

० जीव और पुद्गल गतिशील हैं, शेष गति-शून्य हैं।

० जीव और पुद्गल अनन्त-अनन्त द्रव्य है, शेष एक-एक द्रव्य हैं।

चार अस्तिकाय प्रदेश-परिमाण से तुल्य है---धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, लोकाकाश और एक जीव ।

(ठाण—४/४९१) चार अस्तिकायो से समूचा लोक स्पृष्ट-व्याप्त है—धर्मास्तिकाय से, अधर्मास्तिकाय से, जीवास्तिकाय से और पुद्गलास्तिकाय से । (ठाण—४/४९३)

चार कारणो से जीव और पुद्गल लोक से वाहर नही जाते-गति के अभाव से, निरूपग्रहता-गति तत्त्व का आलम्बन न होने से, रुझ होने से तथा लोकानुभाव से-लोक की सहज मर्यादा होने से।

(ठाण—४/४९८) तत्त्व बोध की यात्रा में षट्द्रव्यवाद का यह बोध-पाठ जिज्ञासा की नई खिडकिया खोलेगा तथा तत्त्व-रुचि की रश्मिया उसमें से निर्वाध प्रवेश पा सकेंगी, ऐसा विश्वास हैं ।

# जैन-दर्शन में पुद्गल

जैन-दर्शन अनेकातवादी दर्शन है । वह न एकेश्वरवादी है और न केवल प्रकृतिवादी । वह जड और चेतन की स्वतन्त्र सत्ता स्वीकार करता है। उसके अभिमत से जीव और अजीव दोनो वास्तविक नत्त्व हैं । विश्व व्यवस्था के आधारभूत छ द्रव्यो में जीव के अतिरिक्त पाच द्रव्य अचेतन हैं । उनमे एक है पुद्गलास्तिकाय । यह स्वतन्त्र द्रव्य है । इसका अस्तित्व न्नैकालिक है । यह सावयवी है, मूर्त्त है ।

प्रत्यक्ष या परोक्ष रूग से प्राणी-जगत् के सपर्क मे आने वाली दृग्य, श्रव्य प्रत्येक वस्तु पुद्गल है । विज्ञान जिसके लिए ''मेटर'' शब्द का प्रयोग करता है, जैनेतर दर्शन जिसे भौतिक तत्त्व कहते हैं, उसे जैन-दर्शन पुद्गल कहता है।

साख्य दर्शन में जो स्थान प्रकृति का है, वही स्थान जैन-दर्शन मे पुदगल का है। जीव के ससार-परिभ्रमण और सुख-दुख के भोग का कार्य पुदगल-सापेक्ष है। साद्य-दर्शन की प्रकृति की भाति पुद्गल का विकास बुद्धि के रूप मे नही होता। बुद्धि चेतना का गुण है। पुद्गल जड है।

पुद्गल जैन साहित्य का पारिभाषिक शब्द है। इसका व्युत्पत्तिलभ्य अर्थ है— 'पूरण-गलन-धर्मत्वात् पुद्गल ।''

पुद्गल पूरण-गलन-धर्मा होता है। ''पुद्'' का अर्थ होता है सफ्लेष, मिलना और ''गल'' का अर्थ है विक्लेष, अर्थात् जो द्रव्य प्रतिक्षण मिलता-गलता रहे, वनता-विगडता रहे, टूटता-जुडता रहे, वह पुद्गल है। छ द्रव्यों मे पुदगल ही एक ऐसा द्रव्य है, जो खडित भी होता है और आपत मे सवद भी होता है।

पुद्गल की व्यावहारिक पहचान है— जो छुआ जा सके, चखा जा सके, सूघा जा सके और देखा जा सके वह पुद्गल है । इसकी सैद्वातिक परिभाषा होती है — "स्पर्ण-रस-गध-वर्णवान्-पुद्गल " अर्थात् जिस द्रव्य मे स्पर्ण, रस, गध और वण निश्चित रूप मे पाए जाए, वह पुद्गल है।

स्पर्श-स्पर्श आठ प्रकार का होता है - स्निग्ध, रुझ, मृदु, कठोर, शीत, उष्ण, लघु और गुरु। स्यूल पुर्गल-समूह (स्कन्ध) में आठो ही स्पर्श होते हैं। सुध्म पुर्गल समूह में चार स्पर्श होते हैं - स्निग्ध-रुझ तथा भीत और उष्ण। जैन-पुद्गल विज्ञान मे उन पुद्गलो को चतु स्पर्शी पुद्गल कहा जाता

है ।

रपर्श - परमाणु मे स्पर्श दो ही होते हैं। शीत और उष्ण मे से कोई एक तथा स्निग्ध और रुक्ष मे से कोई एक। परमाणु पुद्गल की सूक्ष्मतम इकाई है। अत उसमे मृदुता-कठोरता, हलकापन तथा भारीपन असम्भव है।

गंध -- गध के दो प्रकार हैं -- सुगध और दुर्गंध ।

वर्ण (रग)—वर्ण के पाच प्रकार हैं—कृष्ण, नील, रक्त, पीत और श्वेत । दो या दो से अधिक रगो के सम्मिश्रण से अनेक नये रग बन जाते हैं, किन्तु उनका अन्तर्भाव इन पाच रगो मे ही हो जाता है ।

पुद्गल के चार भेद हैं — स्कन्ध, देश, प्रदेश और परमाण् । इनमे भी मौलिक भेद दो ही हैं — स्कन्ध और परमाणु । देश और प्रदेश ये कल्पिक भेद हैं ।

स्कन्ध ----परमाणुओ के एकीभाव को स्कन्ध कहते हैं। दो परमाणुओ के सयोग से जो स्कन्ध वनता है, द्विप्रदेशी स्कन्ध है। इसी प्रकार वे त्रिप्रदेशी दसप्रदेशी, सख्येय प्रदेशी, असख्येय प्रदेशी, असख्यात तथा अनन्तप्रदेशी स्कन्धो का निर्माण करते हैं। एक स्कन्ध के टूटने से भी अनेक स्कन्ध बन जाते हैं, जैसे --अनेक शिलाखड। अनेक स्कन्ध मिलकर भी एक स्कध का निर्माण कर देते हैं, जैसे----अनेक तन्तुओ से निर्मित अखड वस्त्र।

देश —वस्तु के अविभाज्य काल्पनिक भाग को देश कहते हैं । जैसे — पाच मीटर कपडे का एक तिहाई भाग, दो तिहाई भाग इत्यादि ।

प्रदेश —वस्तु के अविभाज्य-परमाणु जितने भाग को प्रदेश कहते हैं । इसे वस्तु के घटक तत्त्वो की अन्तिम ईकाई कह सकते हैं ।

परमाणु—वस्तु का वह सूक्ष्मतम कण जो उससे पृथक् हो गया है। परमाणु इतना सूक्ष्म है कि उसको तोडा नही जा सकता। उसके अश नही हो सकते। प्रदेश और परमाणु मे इतना ही अन्तर है कि प्रदेश वस्तु से अपृथक् होता है और परमाणु पृथक्। परमाणु को अविभागी, प्रतिच्छेद भी कहते हैं। वह अतिसूक्ष्म है।

स्वतत्र परमाणु आखो से नहीं देखा जा सकता। जिसे हम देखते हैं, वह पुद्गल-समूह है। स्कध है। आधुनिक भौतिक विज्ञान भी इसका सवादी है। वैज्ञानिक मान्यता है कि जब हम परमाणु को देखते हैं तो निश्चित ही किसो-न-किसी शक्तिशाली भौतिक उपकरण का प्रयोग करते हैं। वह उप-करण किसी न किसी रूप मे परमाणु को प्रभावित करता है, उसमे परिवर्तन हो जाता है और हम उस परिवर्तित परमाणु को ही देख पाते हैं । वास्तविक परमाणु को नही । जैन मान्यता के अनुमार वह स्कध है, उसे भी अनुयोगद्वार मे किसी अपेक्षा से परमाणु कहा है । वह व्यावहारिक परमाणु है ।

विज्ञान भी परमाणृ को अदृश्य मानता था । परमाणृ अर्थात् किसी भी पदार्थ का मबसे सूक्ष्म टूकडा जिसे और सूक्ष्म न किया जा सके । विज्ञान की भाषा में परमाणु अर्थात् एक किलोमीटर का सोलह करोडवा हिस्सा । अनेक प्रोटोन, न्यूट्रोन और इलेक्ट्रोन इसकी सरचना में आधारभूत वनते हैं । माइकोस्कोप के माध्यम से विज्ञान ने परमाण् के इस रूप को देखने मे सफलता प्राप्त कर ली है । माइकोस्कोप वह यत्र है जो प्रकाश किरणो के परावतन द्वारा वस्तु को वडी कर दिखाता है । इसके आविष्कार मे भी उत्तरोत्तर आश्चर्यजनक प्रगति हुई है । अनेक प्रकार के असाधारण शक्ति-सम्पन्न यत्रो का निर्माण हुआ है । उनमें कुछेक ये हैं---

- लाइट माइक्रोस्कोप वस्तु को अधिक से अधिक दो हजार गुना वडा कर दिखाने वाला यत्र ।
- इलेक्ट्रोन माइक्रोस्कोप वस्तु को दस लाख गुना वडा कर दिखाने वाला यत्र ।
- इलेक्ट्रोन टर्नेलिंग स्केनर—वस्तु को तीस करोड गुना वडा कर दिखाने वाला यत्र ।

इसका आविष्कार स्विट्जरलैंड के वैज्ञानिक ने किया है, जिसके आधार पर ''टनेलिंग ऑफ इलेक्ट्रान्स'' का सिद्धान्त विकसित हुआ। जैन-दणन सम्मत परमाणु और विज्ञान का ''एटम'' अनेक समानताओ के वावजूद भी एक नही है। रसायन ज्ञास्त्र की खोज ''एटम'' को परमाणु का ही दूसरा रूप नही माना जा सकता।

विझान की पूर्व अवधारणा थी कि "एटम" को तोडा नही जा सकता । पर अब यह मान्यता वदन चुकी है । वैज्ञानिक खोजो और प्रयोगों से यह सिद्ध हो चुका है कि "एटम" उद्युत्कण, निद्युत्कण और विद्युत्कण— प्रोट्रोन, "यूट्रोन और इलेक्ट्रोन का एक पिण्ड है । इसज विपरीत परमाणू वह मूल कण है जो दूनरो के मेल के बिना अपना स्वतत्र अस्तित्व बनाए हुए है । विभान-सम्मत अणु वास्तविक अणु नही है । जैन मान्यता के अनुसार उसे व्यायहारिक अणू पहा जा सक्ता है ।

- परमाणु मे कोई एक रस, एक गघ, एक वर्ण और दो स्पर्श होते है।
- परमाणु रे अस्तित्व का दोध उमके द्वारा निर्मित पुद्गल स्कध रूप कार्य मे ही होता है।
- ० वह इतना सूक्म हे कि उसरे लादि, मध्य और लन्त का

जैनदर्शन · जीवन और जगत्

प्रश्न ही नही उठता।

अन्य द्रव्यो की भाति पुद्गल-द्रव्य के भी अनन्त पर्याय हैं। उनमे कुछ पर्याय ऐसे हैं जिनका प्राणी जगत् के साथ विशेष सबध है।

शब्द, वधन, सूक्ष्मता, स्थूलता, संस्थान (आकृतिया) भेद, अहकार धूप, धाया, चादनी ये सब पुद्गल के विशिष्ट पर्याय हैं। घ्वानि भी पौद्-गलिक है।

सत् का एक अपरिहार्य लक्षण है—अर्थ क्रियाकारित्व—प्रत्येक पदार्थ अपनी अर्थ-क्रिया से स्वय को तथा अन्य को प्रभावित करता रहता है—इसे उपग्रह या उपकरण भी कहते हैं । पुद्गल द्रव्य जहा पुद्गल का उपकार करता है वहा जीव द्रव्य का भी उपकार करता है । जीव और पुद्गल का अनादिकालीन सबध है । जीव की समस्त सासारिक अवस्थाए और क्रियाए पुद्गल सापेक्ष हैं । आहार, शरीर-निर्माण, इन्द्रिय-सरचना, श्वास-प्रश्वास, भाषा और मानसिक नितन के लिए वह निरन्तर पुद्गल को ग्रहण करता रहता है, यानी जीव की ये सब क्रियाए पौद्गलिक हैं । पुद्गलो से सम्पादित होती हैं ।

पुद्गल ससारी जीवो के उपभोग में कैसे आते हैं, यह समभने के लिए पुदगल की विभिन्न वर्गणाओ से परिचित होना भी जरूरी है । वर्गणा का अर्थ है ---सजातीय पुद्गलो के विभिन्न वर्ग - श्रेणिया। वे मुख्यत आठ हैं ---

- औदारिक वर्गणा—स्थूल-शरीर के रूप में परिणत होने वाले
   पुद्गल । जीवो के जितने दृश्य शरीर हैं वे सब औदारिक हैं ।
- वैक्रियवर्गणा वैक्रिय शरीर के रूप मे परिणत होने वाले पुद्गल । वैक्रिय शरीर नारक और देवो के होता है । योगी लोग योगज विभूति के ढारा विभिन्न रूपो का निर्माण करते हैं, वह भी वैक्रिय शरीर है ।
- आहारक वर्गणा विचारो का सक्रमण करने वाले शरीर के रूप
   मे परिणत होने वाले पुद्गल ।
- तैजस् वर्गणा विद्युतीय शरीर के रूप में परिणत होने वाले पुद्गल ।
- कार्मण वर्गणा कर्म-शरीर के रूप में परिणत होने वाले पुद्गल।
- भाषा वर्गणा ---भाषा के रूप मे परिणत होने वाले पुद्गल ।
- मनोवर्गणा मन के रूप में परिणत होने वाले पुद्गल ।
- क्वासोच्छ्वास वर्गणा क्वास-प्रक्वास के रूप में परिणत होने वाले पुद्गल ।

٩.

ये वगंणाए पूरे लोक मे व्याप्त हैं। किन्तु इनका प्रयोग तभी सभव है, जब ये जीव द्वारा गृहीत हो जाए। इन वगंणाओ के योग विना, ससारी प्राणी अपनी कोई भी किया सपादित नही कर सकता। वह प्रतिक्षण इन वगंणाओ के पुद्गला का ग्रहण, परिणमन और विसर्जन करता रहता है। हमे जितने भी जड पदार्घ दिखाई देते हैं, वे सब या तो जीव द्वारा गृहीत हैं या जीव द्वारा त्यक्त।

प्रस्तुत चर्चा के माध्यम से पुद्गल द्रव्य के सम्बन्ध में प्राथमिक स्तर पर जानकारी देने का प्रयत्न किया गया है। इससे पुद्गल सम्बन्धी ज्ञान के साथ हमारी दृष्टि न्पष्ट हो जानी चाहिए कि जीव और पुद्गल ये दोनो ही मोलिक तत्त्व हैं। ससार में जीव का स्वान महत्त्वपूर्ण है तो पुद्गल का स्थान भी कम महत्त्व का नही है।

ससार की लीला पुद्गलो की ही लीला है। जीव की सारी प्रवृत्तिया पुद्गल से ही सचालित हैं। पुद्गल के विना जीव एक क्षण के लिए भी ससार मे नही रह सकता। पुद्गल-जगत् से सम्बन्ध-विच्छेद होने पर ही जीव की मुक्ति सभव है।

जैन दर्शन की मान्यता के अनुसार यह विश्व छ द्रव्यो का समूह है। पर्याय की दृष्टि से छहो द्रव्य परिणमनशील हैं। परिणमन दो प्रकार का होना है -- स्याभाविक और वैभाविक । धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय और काल इन चार द्रव्यों में स्वाभाविक परिणमन होता है। जीव और पुद्गल में स्वाभाविक और वैभाविक दोनो प्रकार के परिणमन होते हैं।

दृष्य जगत् को विचित्रता का कारण है जीव और पुद्गल का परिणमन । उसमें भी पुद्गल द्रव्य का परिणमन विद्येष महत्त्वपूर्ण है । विष्ठव के छोटे-बडे सभी दृष्य-पदार्ष पुद्गल के विविध परिणमनो के कारण ही निर्मित होते है और नष्ट होते हैं , पुद्गल का लक्षण है—स्पर्श, रस, गध तथा वर्णमुक्त होना । किन्तु पुद्गल के ये पुण विभिन्न प्रकार के परमाणुओ रे सयोग-वियोग के कारण निरन्तर वदलते रहते हैं । पुद्गल वा स्पर्श वदल जाता है, स्वाद घदल जाता है, गध यदल जाती है और रूप भी वदल जाता टै, विन्तु एग वात झातव्य है कि पुद्गल में सयोग-वियोग-जनित चाहे जितना परियतन हो जाए किर भी वह स्पर्शहीन, रमहीन, गधहीन और वर्णहीन नही होता ।

पुर्गल पा छोटा या वटा, दृश्य या अदृश्य कोई भी रूप हो, उनमे स्पर्ग जादि चारो गुण अवग्यभावी हैं। जहा एक गुण होगा वहा प्रकट-अप्रकट रूप से रोप तीन गुण अवग्य होंगे। यह बात विझान भी स्वी-रार करता है। प्रत्येक्ष भौतिक पदार्थ स्पर्ध झादि चारो गुणो से युक्त होता है। यह दूसरी बात है कि हमारी इन्द्रिय उसे ग्रहण करती है या नही जैसे उपस्तु किरण, जो अदृश्य ताप किरणें हैं, उन्हे हम नही देख सकते किंतु उल्लू और बिल्ली इन किरणो की सहायता से देख सकते हैं।

न्याय-दर्शन पृथ्वी आदि भूतो मे स्पर्श, रस, गध और वर्ण इत पुद्गल धर्मों को समन्वित रूप मे स्वीकार नही करता। वह कही-कही एक दो अथवा तीन धर्मों का ही अस्तित्व स्वीकार करता है। उसके अभिमत रे जल के परमाणुओ मे गध नही होती, अग्नि के परमाणुओ मे गध और रस् नहीं होते तथा वायु के परमाणुओ मे केवल स्पर्श्व ही होता है। किंतु जैन दर्शन पृथ्वी आदि क परमाणुओ मे मौलिक भेद नही मानता। वह सर्भ प्रकार के जड तत्त्वो मे स्पर्श आदि चतुष्टयी की अवस्थिति को अनिवाय मानता है।

न्याय-दर्शन में पाच महाभूतो में उक्त पुद्गल धर्मों के अस्तित्व के स्वीकार न करने का एक कारण यह भी है कि वह पाचभूतो का स्वतण् अस्तित्व स्वीकार करता है। जैन दर्शन के अनुसार वे स्वतत्र द्रव्य नही अपितु पुद्गल द्रव्य ही हैं।

पुद्गल द्रव्य होने के कारण पृथ्वी, जल, अग्नि और हवा इन सब में आठ स्पर्श, पाच रस, दो गध और पाच वर्ण निश्चित रूप से विद्यमान हैं जैसे अग्नि मे हमे सामान्यत गध की प्रतीति नही होती, क्योकि हमारी नासिका उसे ग्रहण नही करती। लेकिन गध-वहन-प्रत्रिया से ज्ञात होता है वि अग्नि मे भी गध है। एक गधवाहक यत्र का आविष्कार हुआ है, जो मनुष्य की द्याण शक्ति से कही अधिक सवेदनशील है। वह सौ गज की दूरी पर स्थित अग्नि के गध तत्त्व को पकड लेता है।

पुद्गल द्रव्य स्वतत्र द्रव्य है। द्रव्य वह है जिसमे गुण और पर्याग हो। गुण (Fundamental Reality) द्रव्य का अपरिवर्तनीय और स्थार्य तत्त्व है। वह झोव्य (Continuity) का प्रतीक है। वस्तु के अवस्था भेद य रूपातर को पर्याय कहते हैं। प्रतिक्षण घटित होने वाला परिवर्तन उत्पाद और व्यय --- पर्याय का प्रतीक है। जैसे, शहर के गदे नाले का पानी भी जल-शोधन की प्रक्रिया से स्फटिक-सा उजला हो जाता है, यह पर्याय परिवर्तन है, पर जल तत्त्व स्थायी है, यह झौव्य है। पानी के रूप, रग, स्वाद और गध मे परिवर्तन हो जाता है फिर भी वह स्पर्श, रस, गध विहीन नहीं होता यह है पुद्गल द्रव्य का स्थायी भाव।

विज्ञान की दृष्टि से पुद्गल द्रव्य मुख्यत चार वर्गों में विभाजित है १. ठोस, २ द्रव, ३. गैस और ४. प्लाज्मा । यद्यपि आधुनिक विज्ञान ने १० ऐसे तत्त्वों की खोज कर ली है, पर वे सब उक्त तोनों में समाविष्ट हैं जैन-दर्शन मे पुद्गल

जाते हैं । ये तीनों तत्त्व सदा अपने-अपने वर्ग में ही रहें, यह जरूरी नही है, अपितु वे एक दूमरे के रूप मे परिवर्तित हो जाते हैं ।

आंक्सोजन और हाइड्रोजन गैसें हैं, इन दोनो के मिलने से जल बन जाता है। जल वनस्पति मे रूपातरित हो जाता है। इस प्रकार गैस द्रव्य ठोस पदार्थ मे बदल जाता है। दूसरी बात, जल अग्निशामक होता है, आग को बुफा सकता है, लेकिन जल के उपादान--हाइड्रोजन मूलत ज्वलनशील है और ऑक्मीजन गैस आग को उत्तेजित करने वाली है, तथापि ये दोनो गैसें एक निश्चित अनुपात में जब मिलती हैं तो दोनो के गुण-धर्म बदल जाते हैं। पानी आग को मडकाने की बजाय उसे बुफाने के काम आता है।

## पुद्गल की नित्यता

पुद्गल द्रव्य चाहे कितना ही परिवर्तित हो जाए, उसकी मौलिकता कभी नप्ट नही होती । पुद्गल की मौलिकता है—स्पर्थ, रस गध और वर्ण । ये पुद्गल से एक समय के लिए भी पृषक् नही होते । मौलिकता रूपातरित हो सकती है, पर स्पप्ट नही । पुद्गल द्रव्य की मौलिकता न किमी अन्य द्रव्य मे परिवर्तित होती है और न किसी अन्य द्रव्य की मौलिकता पुद्गल द्रव्य मे परिवर्तित होती है और न किसी अन्य द्रव्य की मौलिकता तत्त्व है । नित्य है । नित्य द्रव्य की पहचान है—जो कभी सच्या मे कम अधिक नही होता, जिसका न आदि हो, न अन्त । जो न किसी अन्य द्रव्य के रूप मे परिवर्तित होता है और न किसी अन्य द्रव्य को अपने मे परिवर्तित मरता है ।

विषय मे पुद्गल-परमाणु अनादिकाल से जिनने थे, उतने ही हैं और अनतकाल तक उतने ही रहेगे। पुद्गल का परिणमन होता है, पर वह होता है पुद्गल मे ही। पुद्गल फभी जीव नहीं बनता और जीव कभी पुद्गल नही बनता। आधुनिक विज्ञान भी यही मानता है कि विषय में स्थित पदार्थ और ऊर्जा को संयुक्त रामि सदा शाश्वत रहती है। पदार्थ और ऊर्जा के रूपातरण के बावजूद भी कुल रामि सदा अचल बनी रहती है। जैन दर्शन के अनुसार पुद्गल द्रय्य अनत हैं। अनत परमाणुओ और अनत प्रदेशी (विस्तार में लिए येखें --- जिरव प्रहेलिंग पृ २११, १७१) स्कधो से विषव भरा पटा है।

## पुद्गल फी अनित्यता

पुर्गल प्रस्य विश्व गा एक महत्त्वपूर्ण घटक है। वह द्रव्य की अपेक्षा नित्य है, ध्रुय है और पर्याय की वर्षेक्षा से लनित्य भी है। उसमे परिवर्तन गी किया निरतर पालू रहनी है।

र्रमामी उसीसवी मदी तक वैझानिको की मान्यता यो वि मूल

तत्त्व (element) अपरिवर्तनीय है। एक तत्त्व दूसरे तत्त्व के रूप मे नही बदल सकता किन्तु अब तेजोद्गरण (रेडियो एक्टीविटी) आदि के अनु-सधानो से सिद्ध हो चुका है कि तत्त्व परिवर्तित हो सकता है। जैसे यूरेनियम के एक अणु मे से जब तीन ''अ'' कण-विच्छिन्न हो जाते हैं तो वह एक रेडियम अणु के रूप मे बदल जाता है। इसी प्रकार जब रेडियम का एक अणु पाच ''अ'' कणो मे विभाजित हो जाता है तो वह ''सीसा'' के अणु के रूप मे वदल जाता है। यह है पुद्गल-परमाणुओ के विश्लेषण से होने वाला परिणमन । इसी प्रकार परमाणुओ के सश्लेष — सयोग से भी परिणमन होता है। जैसे नाइट्रोजन के एक अणु के न्यूक्लियस मे जब एक ''अ'' कण मिल जाता है तो वह ऑक्सीजन का एक अणु वन जाता है।

# सक्रियता और शक्ति

जीव की भाति पुद्गल भी सक्रिय है और अनत शक्ति-सम्पन्न है। पुद्गल की क्रिया को शास्त्रीय भाषा मे परिस्पद कहते हैं। वह स्वत भी होता है और अन्य पुद्गलो या जीव की प्रेरणा से भी होता है। पुद्गल की गति-त्रिया अप्रतिहत होती है। वह पहाड के आर-पार निकल सकता है। अणुओ का परस्पर टकराव और मिलन भी होता रहता है। प्रत्येक भौतिक पदार्थ से निरतर रश्मिया या तरगें निकलती रहती हैं। यह भी उसकी सक्रियता का प्रतीक है।

"टनेलिंग ऑफ इलेक्ट्रोन्स" सिद्धात के आधार पर एक नया तथ्य प्रकाश में आया है कि यदि दो वस्तुए परस्पर छू रही हो या बहुत आस-पास रखी हो तो एक वस्तु से दूसरी वस्तु में इलेक्ट्रोन्स की उछल-कूद मचने लगती है। इसे वैज्ञानिको ने "टनेलिंग फिनामिना" कहा है। जैसे मुम्बई या पूना के सपाट मैदानो में पर्वतीय सुरग के माध्यम से रेल्वे का गमनागमन होता है। वैमे ही वस्तुगत अणुओ (इलेक्ट्रोन्स) का गमनागमन होता है। यह सारा कार्य पुद्गल के मौलिक गुण गलन-मिलन के कारण होता है। भौतिक विज्ञान भी पदार्थ के इस स्वभाव को स्वीकृत करता है और उसके लिए दो शब्दो का प्रयोग करता है – Fusion और Fision प्यूजन का अर्थ है— "मिलना" और फिजन का अर्थ है—"गलना"।

विज्ञान के अनुसार प्रकाश की गति एक लाख छियासी हजार मील प्रति सैनेण्ड है। किंतु जैन दर्शन के अनुसार पुद्गल की गति इससे भी तीव्र है। वह काल के सूक्ष्मतम अश (एक समय) मे लोक के एक छोर तक पहुंच सकता है।

उत्पन्न हो नकती है। वास्तव म एक परमाणु में कितनी शक्ति है, इसका विज्ञान लभी तक अदाजा नहीं लगा पाया है। इस क्षेत्र में नित नये रहस्य युलते जा रहे हैं। फिर भी पदार्थ को गक्ति के रूप में वदलने की सभावना के अनुनार कहा जाता है कि एक पींड या ४५० ग्राम पदार्थ में इतनी शक्ति होती है, जितनी चौदह लाख टन कोयला जलाने पर मिलती है। यदि ऐसा सभव हो जाए तो ४४० ग्राम कोयले में पूरी अमेरिका के लिए एक माह तक चलने वाली विजली तैयार हो सकती है।

पुद्गल में सकोच-विस्तार की अद्भुत शक्ति होती है । इसलिए सम्प्रयात प्रदेगी लोकाकाश में अनत प्रदेणी पुद्गलों के अनत-अनत स्कन्ध समाहित हो जाते हैं ।

मूक्ष्म परिणमन और अवगाहन प्रक्ति के कारण पुद्गल परमाणुओ आर स्फन्धो में ऐसी सूक्ष्मतम परिणति होती है कि एक ही आकाश प्रदेश मे अनतानत पुद्गल रह सकते हैं। जैसे एक फमरे में एक दीया जलाया जाता है तो उसवा प्रकाश पूरे कमरे में फैल जाता है और यदि उसी कमरे में सौ दिये जला दिये जाते हैं तो वह शत् गुणित प्रकाश भी उस कमरे में समा-हित हो जाता है। उन प्रकाश-अणुओं को अतिरिक्त स्थान रोकने की अपेक्षा नही रहती। यह तथ्म विज्ञान-सम्मत भी है। डॉ॰ एडिंग्टन के अभिमत से एक टन न्याटीय-पुद्गल (न्यूबलीयर मेटर) को सघन बनाया जाए तो वह हमारे वास्वेट के जैव में समा सकता है।

इन सब अघ्ययनों के सदर्भ से झात होता है कि जैन दर्शन का समस्त पुर्गत और परमाणु सिद्धात कितना वैद्यानिक है । एम विज्ञान के विद्यार्थी को दोनों में सद्नुत ममानता प दर्शन होते हैं ।

जैन दर्गन में प्रतिपादित पुद्गल द्रव्य को समग्रता ने समझ लेने के पश्चात् ही आधुनिक विद्वानों की धारणा पुष्ट हुई है कि आधुनिक विज्ञान त प्रवप्रयम जन्मदाता मगवान् महावीर ही ये ।

## सदमं

- १ जैत मिदान बांपिना।
- २ रजारीमल स्मृति ग्रेप-लेख--''दशन व विचान के क्षेत्र में पुद्गल द्रष्य ।''
- र भी पुष्य मुनि लभिनदन ग्रन्थ लेख---जैन दर्शन स्वरुप और विक्लेषण (थी देवेन्द्र मुनि गान्त्री)
- > विरव प्रहेतिगा, लोग-रच्य ।

# जैनदर्शन में आत्मवाद

## आत्म विद्याः परम विद्या

उपनिषद् में उद्दालक और श्वेतकेतु का एक मार्मिक दुष्टात है। श्वेतकेतु गुरुकूल से सपूर्ण ज्ञान प्राप्त कर आया । प्रतिभा सपन्न था । গ্ৰহ-कुल की सब परीक्षाए प्रथम श्रेणी से उत्तीर्ण की । अनेक स्वर्णपदक प्राप्त किए होगे। यौवन की उष्मा। सिर पर ज्ञान-राशि का गोवर्धन पर्वत। अकडना स्वाभ।विक था। पिता के चरणो में प्रणत नही हो सका । सीधा खडा रहा । पिता ने देखा । सोचा---इतना पढ-लिख कर भी अज्ञानी का अज्ञानी आ गया । पिता निराश हुए । पूत्र पर प्रसन्नता का प्रसाद नही वरसा । गभीर मुद्रा मे पूछा---गुरुकुल मे क्या-क्या पढा <sup>?</sup> पुत्र ने पठित विषयो की लम्बी सूची प्रस्तुत कर दी । ऋषि ने वत्सलभाव से पूछा — वत्स, ऐसी कोई चीज पढ़ी है, जिसको जान लेने से सब कुछ जान लिया जाता है। श्वेतकेतु का मूख श्वेत हो गया । वह बोला---ऐसा तो हमारे अभ्यासक्रम मे किसी ने नही सिखाया । उद्दालक ने पून प्रक्रन किया—आत्मा को जाना <sup>?</sup> आत्मा को पहचाना <sup>?</sup> उसने नकारात्मक सिर हिलाया । ऋषि ने कहा-पुत्र, आत्मविद्या वह परम विद्या है जिसे जान लेने पर सब कुछ जान लिया जाता है। आत्मज्ञान के अभाव मे सब कुछ जानकर भी व्यक्ति अज्ञानी रह जाता है।

काल की लम्बी अवधि मे न जाने ऐसे कितने भ्वेतकेतु हो चुकें हैं और वर्तमान मे भी कितने हैं, जो विभिन्न विद्या-शाखाओ मे पारगामिता प्राप्त कर के भी आत्मा के सम्बन्ध मे अनजान हैं। स्वय से अपरिचित हैं। तत्वबोध की यात्रा का आदि विन्दु है -- आत्मा। भगवान महावीर ने भी कहा — ''जे एग जाणइ से सव्व जाणइ'' जो एक आत्मा को जान लेता है, वह सब कुछ जान लेता है।

## हम और हमारा अस्तित्व

हमारा अस्तित्व दो तत्त्वो का सयोग है। एक है चेतन—जीव, दूसरा है अचेतन—गरीर । कुछ लोग केवल शरीर को ही मानते हैं। वे चेतन या वात्मा की स्वतत्र सत्ता को स्वीकार नहीं करते। वे अनात्मवादी हैं। आत्म-वादी दर्शन जात्मा और शरीर को भिन्न मानता है और चेतन के स्वतत्र अस्तित्व को स्वीकार करता है ।

प्रमंत्रे आधार पर भारतीय चिंतन दो घाराओं में विभक्त हो गया। एक घारा का नाम है, त्रियावाद और दूसरी का नाम है अक्रियावाद।

आत्मा, कमं, पुनर्जन्म और मोहा पर विष्यास करने वाने क्रियावादी तथा इन पर प्रिष्यास न करने वाले अक्रियावादी कहलाए ।

त्रियावादी वर्ग ने सयमपूर्वक जीवन विताने का, धर्माचरण करने का उपदेग दिया। क्योकि उमके अभिमत से आत्मा का अस्तित्व है। वह अपने मुकृत और दुष्कृत का पल नोगती है। ग्रुभ-कर्मों का अच्छा और अग्रुभ कर्मों का बुरा फल होता है। आत्मा का पूर्वजन्म और पुनर्जन्म होता है। वह अपने पुण्य और पाप कर्मों के साथ ही परलोक में जाती है। पुण्य और पाप दोनों का क्षय होने में असीम आत्म-सुखमय मोक्ष होता है। इस चिंतन के आधार पर लोगों में धर्म के प्रति रुचि जागृत हुई। अल्प-इच्छा, अल्प-जारम्म और जल्प परिग्रह का महत्त्व वढ़ा। अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह की ज्पातना करने वाला महान् समझा जाने लगा। समाज में सयम और त्याग की प्रतिष्ठा हुई।

अफ़ियावादी वर्ग ने सुख-पूर्वक जीवन विताने को ही परमार्थ माना । उसने अभिमत ने सुकृत और दुष्कृत का घुम और अधुभ फल नही होता । आत्मा गरीर के नाम के साम ही नष्ट हो जाती है। वह परलोक में जाकर उत्पन्न नही होती । अफ़ियावाद का घोष रहा—जो काम-भोग प्राप्त है, उनको जी भर कर नोगो, कल का क्या भरोसा ? परलोक है या नही, किसने देखा है ? इन विचार-धारा वे प्रभाव ने लोगो में भौतिक लालसा प्रयल हुई । महा-इच्छा, महा-आरम्भ और महा-परिग्रह का राहु जगत् पर स्ता गया ।

त्रियायाद रे तत्व-प्रतिपादन का मुख्य आधार रहा-अतीन्द्रिय प्रत्यहा। उन्होने परा-- जात्मा के जस्तित्व मे सदेह मत करो। आत्मा अमून है इसलिए इद्रिय-प्राह्य नही है। पर इद्रिय-प्राह्य न होने मात्र से उसके स्वतत्र अस्तित्व यो नवारा नहीं जा सवना। इन्द्रिया जमूर्त पदार्य को तही बाउ सवनी, पिर भी चैतन्य र व्यापार के आधार पर उसके अस्तित्व वा दोध होना है। (उत्तरज्मधणाणि)

रमजे विपरीत अधियादाव का विम्दास इन्द्रिय-प्रत्यक्ष पर रहा। एसर अगिमत से यह लाग इतना ही है, जितना दुव्छिगोचर होता है। आत्मा दृष्टि जा दियय गही है, इपलिए उनजे जस्तित्व मे सदेह है। इस जगर मे जेवल हुम्बी पानी जगिन वायु और लावाण-- ये पांच महामूद ही बास्त्रदिग है। इन्जे ममुदाय से चैनाय जयवा लाग्मा उत्पन्न होती है। भूतों वा नथा हो जाते पर पात्मा वा मी नाग हो जाता है। जीवात्मा कोई स्वतत्र पदार्थ नही है। जिस प्रकार अरणि की लकडी से आग, दूध से घी और तिलो से तेल उत्पन्न होता है, वैसे ही पचभूतात्मक शरीर से जीव उत्पन्न होता है। शरीर के नष्ट हो जाने पर आत्मा नाम की कोई वस्तु शेष नही रहती।

# आचार-व्यवहार पर विचार का प्रभाव

ये दो विचार-धाराए हैं जो प्राचीनकाल से ही मानव-जीवन के विचार और आचार पक्ष को प्रभावित करती रही हैं। इनसे केवल दार्शनिक दृष्टिकोण ही नही बनता, किन्तु वैयक्तिक जीवन से लेकर सामाजिक, राष्ट्रीय और धार्मिक जीवन की नीव इन्ही पर खडी होती है। क्रियावादी और अक्रियावादी का जीवन-पथ एक जैसा नही हो सकता। क्रियावादी के प्रत्येक कार्य मे आत्म-शुद्धि का ध्यान रहेगा। अक्रियावादी जसकी चिंता नही करेगा। जहा आत्मवादी की गति त्याग की ओर होगी वहा अक्रियावादी की गति होगी भोग की ओर।

कियावादी और अक्रियावादी वर्गों को आज की भाषा मे आस्तिक और नास्तिक कहा जाता है। इस विचार धारा का प्राचीन प्रतिनिधि चार्वाक-दर्शन था। आधुनिक कम्युनिज्म को उसी का विकसित रूप माना जा सकता है।

जैन-धर्म आस्तिक दर्शनो मे एक है । वह आत्मवाद, कर्मवाद, पर-लोकवाद और निर्वाणवाद का पुरस्कर्ता है ।

# आत्मा क्या है

युगप्रधान आचार्य श्री तुलसी के शब्दो में जीव, जीव के गुण और जीव की कियाए — इन सबको आत्मा कहते हैं। आत्मा एक चेतनावान पदार्थ है। उसका लक्षण है — उपयोग। उपयोग का अर्थ है — चेतना का व्यापार। आत्म तत्व की पहचान का आधार है उसकी ज्ञान-दर्शन में परि-णति तथा सूख-दुख की अनुभूति। आत्मा जड पदार्थ से उत्पन्न नही है। वह चैतन्य गुणयुक्त स्वतन्त्र सक्ता है।

प्रधन होता है, आत्मा इन्द्रिय और मन के प्रत्यक्ष नही है, फिर उन्हे क्यो माना जाए ? इसके समाधान मे कहा गया कि पदार्थों को जानने का माध्यम मात्र इन्द्रिय और मन का प्रत्यक्ष ही नहीं, इनके अतिरिक्त अनुभव-प्रत्यक्ष, योगी प्रत्यक्ष, अनुमान और आगम से भी आत्मा का अस्तित्व सिद्ध होता है । इन्द्रिय और मन की शक्ति अत्यन्त सीमित है । इनसे सब कुछ नही जाना जा सकता । इन्द्रिया मात्र स्पर्श, रस, गध और वर्ण को जान सकती हैं । मन भी इन्द्रियो का अनुगामी है । आत्मा अरूपी सत्ता है । वह स्पर्श, रस-गध और वर्ण नही है । शब्दो का प्रयोग करने वाला, गध का अनुमव करने याला, स्पर्म कोर रस का झान करने वाला तत्त्व लात्मा है । किन्तु षह मौतिक उपकरणो के ढारा जाना नही जाता । (आयारो) विज्ञान और आत्मा

प्राचीन समय से ही मानव-मन में आत्मा को जानने की प्रवल इच्छा रही है। उपत्रव्ध नाधन-समग्री द्वारा उसनी चोजें हुई हैं। प्रयोग और परीक्षण भी हुए हैं। जाज ने अढाई हजार पर्य पहले बौधाम्बी रे मक्ति णाली तोग प्रदेशी ने अपने जीवन के नास्तिक जाल में जारीरिक अवयवों के विक्लेपण एव परीक्षण द्वाना आत्म-प्रत्यक्षी करण ने अनेव प्रयोग किए मे । पर प्रत आत्मा को जानने-देखने के लक्ष्य में सर्वया असफन रहा । आध्निक यंशातिक भी लात्मा को मिद्ध करने में मफल नहीं हए हैं। उन्होंने १०३ तत्त्व मानें हैं। वे मव मूर्त्त (रूपी) हैं। वैज्ञानिकों ने जिनने प्रयोग किए हैं, मूर्स इत्यो पर ही लिए हैं। फिर भी ये आत्मा र अस्तित्व के बारे मे बिंदु सक नहीं पहुंच पाए हैं । इसका कारण यही हूं, भौतिक उपकरणो तथा इन्द्रिया के द्वारा भोतिक पढायों का बोध-विष्टेषप किया जा सकता है, पर अभौतिग, अमुत्त आत्मा का ज्ञान उनमे नही हो मकता । उसके लिए इद्रिया-गीत चेत्रना पा जागरण आवण्यक है। आत्मा और परलोक की ान्वेषक परिषर् े सदस्य मर ओलिया जॉज ने तिप्रा-" हमे भौतित झान के पीछे पटरर पारभौतिक विषयों को नहीं भूत जाना चाहिए । ' उन्होंने आगे लिया "तित जह या योई पूर्ण नहीं है। किन्तु उपम समाई हुई, स्वय वो प्रदर्णित गाने वाली स्वतन्त्र सत्ता है । प्राणी मात्र जातात एक ऐसी वस्तु े तिपंग गरीर के पांघ के पाप अन्त नहीं ही जाता (" यह विचार जैन-दगान क बहुत जिस्ट हे । आत्मा और गरीर

मक तत्त्व कोई दूसरा है जो अदृश्य है। शरीर के सो जाने पर भी वह शक्ति नहीं सोती। वह सतत जागृत तत्त्व 'चेतना' ही है। उस अदृश्य चेतन तत्त्व की सत्ता सर्वत्र काम कर रही है। पाच-छ फुट के इस छोटे-से शरीर मे जो स्वचालित कियाए हो रही हैं वे इस अदृश्य की ही सूचना दे रही हैं। वैज्ञानिक कहते हैं—''यदि इस शरीर का निर्माण हमे करना पडे तो कम-से-कम दस वर्ग मील मे एक कारखाना बनाना पडे।

महान् दार्शनिक आचार्यश्री महाप्रज्ञ आत्मा के अस्तित्व को बहुत ही सरल शैली मे समभाते हैं। वे कहते हैं— "हमारे स्थूल शरीर मे एक सूक्ष्म शरीर है, उसका नाम है तैजस शरीर। उसके भीतर सूक्ष्मतर शरीर है, उसका नाम है कर्म शरीर। उसके भीतर आत्मा है वह हमारे आचार, विचार और व्यवहार का सचालन करता है, नियमन करता है। चेतना की रश्मिया कर्म और तैजस् शरीर की दीवारो को पार कर स्थूल शरीर तक पहुचती हैं। उससे हमारा ज्ञान-तन्त्र, भाषा-तन्त्र और किया-तन्त्र सक्रिय होता है। उसी के आधार पर व्यक्ति का व्यक्तित्व निर्मित होता है।" इस प्रकार हम देखते हैं कि आत्मा हमारे प्रत्यक्ष नही है, फिर भी उसके गुण-धर्म प्रत्यक्ष हैं। यही आत्मा की अस्तिरव-सिद्धि का पुष्ट प्रमाण है।

### जैन-दर्शन में आत्मा

जैन-दर्शन के अनुसार आत्मा चैतन्य स्वरूप, परिणामी—विभिन्न अवस्थाओ मे परिणत होने वाला कर्त्ता और भोक्ता है। वह स्वय अपनी सत्-असत् प्रवृत्ति द्वारा शुभ-अशुभ कर्मों का सचय करता है और उनका फल भोगता है।

आत्मा का कोई आकार-प्रत्याकार नही होता । वह न हल्का है, न भारी, न स्त्री है, न पुरुष । ज्ञानमय असख्य प्रदेशो का समूह है ।

आत्मा एक द्रव्य है, वह चैतन्य का अजस्न स्रोत है । उसके अनेक गुण-धर्म हैं । उनमे दो प्रमुख हैं ---गुण और पर्याय । कुछ वस्तु धर्म ऐसे होते हैं जो सदा अमुक द्रव्य के साथ रहते हैं, बदलते नही, वे गुण कहलाते हैं । परिवर्तनशील धर्म पर्याय कहलाते हैं । गुण और पर्याय की दृष्ट से आत्मा के मुख्य दो भेद होते हैं ---द्रव्य आत्मा और भाव आत्मा ।

द्रव्य आत्मा एक है। वह चेतना-मय असख्य अविभाज्य अवयवो का समूह है। यानी आत्मा असख्य प्रदेशी है। इसका अर्थ यह हुआ कि एक, दो तीन प्रदेशी जीव नही होते। असख्य प्रदेशो के समुदाय का नाम ही जीव या आत्मा है।

द्रव्य आत्मा त्रैकालिक तत्त्व है । वह अजर-अमर है । वह न कभी जन्मता है, न मरता है । उसका अस्तित्व कभी समाप्त नही होता । अतीत में उसका अस्तित्व पा, वर्तमान में है और भविष्य में रहेगा । आत्मा कभी अनात्मा (जय) नहीं होती । घरीर के छूट जाने पर भी मृत्यु नहीं हाती । यह अजन्मा है, नित्य है, माम्बत है ।

द्रव्य मी दृष्टि में माझ्यत और अविभाज्य होते हुए भी पर्याय को दृष्टि में आरमा परिवर्तनगील क्षेत्र अनेक हो जानी है। यह परिवर्तनगीलता ही भाव आरमा है। द्रव्य और भाव की विवसा में आत्मा के बाठ भेद हो जाते हैं, जैमे—चेनना रा घुद्ध स्वम्न्प द्रव्य आत्मा है। प्रोध, मान, माया जोर लोभ में रजित होने पर वह कपाय आत्मा वन जाती है। जात्मा की घचता, प्रवृत्ति योग आत्मा है। आत्मा मा चैतन्य स्वरूप में च्यापृत होना उपयोग आत्मा है। झातात्मक और दणनारमक चेतना झान-आत्मा और दर्धन-जाल्मा है। झातात्मक और दणनारमक चेतना झान-आत्मा और दर्धन-जाल्मा है। आत्मा की त्रिनिष्ट मयममय अवस्या चरित्र आत्मा है। जात्मा की पत्ति तीयें जात्मा है। ये आठ आत्माए नापेक्ष दृष्टि में वताई गई है। पास्तव में आत्मा की जितती पर्याये—अवस्थाए हैं, ये मय भाव आत्मा है। एम दृष्टि में आत्मा ली जितती पर्याये—अवस्थाए हैं, ये मय भाव आत्मा है। एम दृष्टि में आत्मा की जितती पर्याये—अवस्थाओं को अन्य (अनेरो) आत्मा बगा जाता है।

अँत-दर्णन के अनुसार समारी आामा राग-द्वेव मूतक प्रवृत्ति के णारण कर्मों या वधन गरनी है। यमेंबद जीप नाना योनियों में परिछमण गरना एता, पर्मानुसार मुख-दुख वा सवेदन परना है। राग-द्वेव को सीज यर आरमा पर्म-मुक्त हो जाती है। मुक्त आत्मा निर्पाण को प्राप्त कर जात्म-गरनप में प्रतिष्ठित हो जाती है। मुक्त आत्माए जात्त है। उन सब का गरनप संप्रित्य है। ये पुत भय-छमण तही सरती। आामदादी दर्शनों का पाम म्येय मोस-प्राप्ति ही है।

श्मे रम मयाई हो भी नही भून जाना है कि गास्त्रीय प्रमाणी जयवा भाषा " माहपर में पारंग वर जनुमंद नहीं हो सबना । उसके जिए जात्म-तिरा भीर पारंग में प्रदेश परने की सावश्यत्रना है । जात्मा वी खोज जात्मा में ही होनी है । प्रायोपतिषद् में बहा है ''उन, इत्यवर्य और विदा में पारंग में ही होनी है । प्रायोपतिषद् में बहा है ''उन, इत्यवर्य और विदा में पारंग में हो होनी है । प्रायोपतिषद् में बहा है ''उन, इत्यवर्य और विदा में पारंग में हो होनी है । प्रायोपतिषद् में बहा है ''उन, इत्यवर्य और विदा में पारंग में हो होना हो प्रायोग पहायित में लहा -- 'मविष्ठप्रा 'परंगपरंगण - अलगा " हारा गराग हो देखें । जात्मा ने परंगान्मा की जिन्ह में प्रस्तान करने हैं जिए, लात्मा के प्रति मंडर जात्म-परिषय होत 'पार्ग के जपूमें भ्वेदिन है ।

- मंदमं .
  - महादण्डित ।
  - 1 शायारो ।

- २ एतरजनवर्णाल । ४ फेन-इगल मन्त्र कोरणीमांगा ।
- 1 रेंग त्रस्ट-दिहरा

# जैन-धर्म में कर्मवाद

भगवान् श्री महावीर ने कहा—''जो व्यक्ति सब भूतो को अपने समान समफता है, सब प्राणियो को समान दृष्टि से देखता है, आस्रवो का निरोध करता है और अपना निग्रह करता है, वह पाप कर्मों का बन्ध नहीं करता (दसवेआलिय ४/९) । इससे दो बातें फलित होती हैं—सब आत्माओ की समानता और कर्मों का बन्ध ।

आत्म-समानता और आत्म-एकत्व के स्वर जैन आगमो में प्रचूर मात्रा मे मुखरित हुए हैं। जैसे ''तू जिसे मारना चाहता है, वह तू ही है। कोई प्राणी हीन नही है, अतिरिक्त नही है। न कोई छोटा है, न कोई बडा--इत्यादि।'' (आयारो)

इसके विपरित हम यह भी प्रत्यक्ष देखते हैं कि सब जीव समान नही हैं। कोई एक इन्द्रिय वाला प्राणी है तो कोई पाच इन्द्रिय वाला । कोई समनस्क—सन्नी है तो कोई अमनस्क—असन्नी । एक बहुत विकसित है तो दूसरा कम विकसित । एक बुद्धिमान है तो दूसरा मूढ । एक सच्चरित्र है तो दूसरा दुश्चरित्र । एक स्वस्थ है तो दूसरा अस्वस्थ । एक सुन्दर, सुप्रति-ष्ठित और यशस्वी है तो दूसरा कुरूप, तिरष्कृत तथा निन्दनीय । एक सामर्थ्यवान है तो दूसरा असमर्थ । यह असमानता क्यो ? इसका समाधान दिया गया कि निश्चय नय से सब जीवन समान होते हुए भी व्यवहार नय से वे भिन्न भी हैं ।

प्रत्येक आत्मा की समानता स्वभावगत है । स्वरूप की दृष्टि से, अस्तित्व की दष्टि से सब आत्माए समान हैं ।

आत्माओ की विविधता का हेतु कर्म है। प्राणी जैसा कर्म करता है, वैसा ही वनता है। हीन कर्म प्राणी को हीन बनाता है। श्रेष्ठ कर्म प्राणी को श्रेष्ठ वनाता है।

भगवती सूत्र मे एक सवाद है —गौतम ने भगवान् महावोर से पूछा "मते <sup>1</sup> यह विभक्ति कहा से हो रही है <sup>?</sup> यह भेद, विभाजन, अलगाव कहा से हो रहा है <sup>?</sup> भगवान् ने कहा —गौतम <sup>1</sup> यह सारी विभक्ति कर्म के द्वारा हो रही है । सारी भेद-रेखाए कर्म के द्वारा खीची जा रही है।"

वौद्ध-धर्म के प्रसिद्ध ग्रन्थ ''अभिधम्मकोश'' मे लिखा है ---''कर्मज लोकवैचिव्य --- लोक की विचित्रता कर्म के द्वारा होती है।''

प्रश्न होता है कि कम क्या है ? वह आत्मा को प्रभावित कैसे करता

जैनधर्म जीवन और जगत्

३. कर्म-परमाणु चतु स्पर्शी होते हैं । अत्यन्त सूक्ष्म होते हैं । ४. कर्म-प्रायोग्य पुद्गल ही कर्म रूप मे परिणत हो सकते हैं । हर कोई पुद्गल कर्म नही बन सकता । कर्म अनन्त परमाणुओ के स्कध हैं । कर्म जीवात्मा के आवरण, परतत्रता और दुखो का हेतु है ।

कर्म-परमाणु अपने आप प्राणी के साथ सवध स्थापित नहीं करते। जीव अपनी शुभ-अशुम प्रवृत्ति के द्वारा उन अनन्त प्रदेशी कर्म-पृद्गलो को आकर्षित करता है। अपने साथ सम्बन्ध स्थापित करता है और वह सवध बहुत गहरा हो जाता है। आत्मा के प्रत्येक प्रदेश पर अनन्त-अनन्त कर्म-परमाणु-स्कन्ध जुड जाते हैं। परस्पर एकमेक हो जाते हैं। यही है कर्म-वध। यद्यपि कार्मण वर्गणा के पुद्गल पूरे लोकाकाश में व्याप्त हैं, किन्तु आत्मा के साथ कर्म रूप मे वे ही बधते हैं जो आत्म-प्रदेशो के साथ एक क्षेत्रावगाढ होते हैं।

बन्धन की अपेक्षा आत्मा और कर्म अभिन्न हैं । एकमेक हैं । लक्षण की अपेक्षा भिन्न हैं। जीव चेतन है, कर्म अचेतन है । जीव अमूर्त है, कर्म मूर्त है ।

अमूर्त आत्मा को मूर्त कर्म-पुद्गल प्रभावित करते हैं। जैसे — वेडी से मनुष्य बन्धता है, शराव से पागल वनता है। क्लोरोफार्म से वेहोश हो जाता है, वैसे ही कर्मों के सयोग से जीवात्मा की इस प्रकार की दशाए होती हैं। वाहरी निमित्तो का प्रभाव अल्पकालीन होता है। कर्म आत्मा के साथ चिपके हुए तथा विशेष सामर्थ्य वाले सूक्ष्म स्कध हैं। इसलिए उनका जीवन पर गहरा और आतरिक प्रभाव पडता है।

#### बध के प्रकार :---

-<sup>7</sup>7

वन्ध के सामान्यत चार प्रकार बताए गए हैं---

प्रदेश बन्ध —आत्म-प्रदेशो के साथ कर्म-पुद्गलो का जुडना । यह एकीभाव की व्यवस्था है ।

- प्रकृति बन्ध -स्वभाव का निर्माण या निर्धारण करना कि अमुक कर्म-पुद्गल आत्मा के कौन-से गुण का आवारक, विकारक या विघातक बनेगा ? यह है स्वभाव व्यवस्था।
- स्थिति बन्ध कौन-सा कर्म कितने समय तक आत्मा के साथ रहेगा ओर कब अपना विपाक-फल देगा, यह है स्थिति का निर्धारण । अर्थात् काल-मर्यादा की व्यवस्था ।
- अनुभाग बन्ध कर्म किस प्रकार का फल देगा ? आत्मा को मद रूप से प्रभावित करेगा या तीव रूप से, यह अनुभाग बध का काम है । यह है फलदान शक्ति की व्यवस्था ।

होता है। शुभ नाम कर्म के उदय से व्यक्ति सुन्दर, आदेय-वचन, यशस्वी और आकर्षक व्यक्तित्व-सपन्न होता है। अशुभ नाम कर्म के उदय का परिणाम ठीक इसके विपरीत होता है।

जो कर्म-पुद्गल जाति, कुल, वल, श्रुत, ऐक्ष्वर्यं आदि की दृष्टि से व्यक्ति की विशिष्टता और हीनता के हेतु वनते हैं—वह गोत्र-कर्म है । यह भी दोनो प्रकार का है ।

व्यक्ति की श्रेष्ठता-अश्रेष्ठता, सम्मान-असम्मान-- ये सव नाम और गोत्र कर्म के कारण होते हैं। इनके क्षय से पूर्णता-अगुरुलघुता प्राप्त होतो है। आत्मा अपने नैसर्गिक रूप मे स्थित होती है।

जो कर्म-पुद्गल अमुक समय तक अमुक प्रकार के जीवन के निमित्त बनते हैं वह आयुष्य कर्म है। शूभ और अशूभ आयुग्य सुखी और दुखी जीवन का निमित्त बनता है। इससे देव, मनुष्य, तिर्यंच और नरक-आयु प्राप्त होती है। आयुष्य कर्म के क्षय से आत्मा अमर और अजन्मा वनती है।

### कर्म की अवस्थाएं

कर्म की मुख्यतया तीन अवस्थाए हैं---

- १ बध्यमान-जीवात्मा के साथ कर्म-पुद्गलो का सम्बन्ध, सण्लेष होता है, वह बद्ध अवस्था है।
- २ सत्ता—कर्म बन्ध होते ही उसका परिणाम चालू नही होता, कुछ समय के लिए उनका परिपाक होता है। यह परिपाक-काल ''सत्ता'' है। सत् अवस्था है।
- ३ उदीयमान—परिपाक के पश्चात् प्राणी को सुख-दुख रूप या आवरण रूप फल मिलता है। यह कर्म की उदीयमान (उदय) अवस्था है।

अन्य दर्शनो मे कर्म की क्रियमाण, सचित और प्रारब्ध - ये तीन अवस्थाए मानी गई हैं, जो उक्त तीनो अवस्थाओ की समानायक हैं।

वास्तव में ''कर्मवाद'' जैन-दर्शन का बहुत बडा मनोविज्ञान है। कर्म-शास्त्र के अध्ययन के बिना न मन का समग्रता से विश्लेषण हो सकता है, न श्यक्तित्व का। बहुत विशाल और सूक्ष्म है कर्म का जगत् । कर्म-परमाणुओ से हमारी असख्य दुनिया भर सकती है। उनके सामने हमारे स्थूल शरीर की रचना करने वाली छह सौ खरब कोशिकाए कुछ भी नही हैं। इस शरीर में प्रति संकण्ड पाच करोड़ कोशिकाए तथा प्रति मिनट तीन अरब कोशिकाए उत्पन्न होती हैं और नष्ट होती हैं। कितने रासायनिक परिवर्तन होते रहते हैं। यह स्थूल शरीर की बात है। हमारा कर्म शरीर बहुत सूक्ष्म है। सब कर्मों की मूल और उत्तर प्रकृतिया स्वत

करने वाला एक आतरिक नियम है। आतरिक व्यवस्था है। जो कर्मवाद को नही जानना, वह धर्म को भी नही जानता। जो चेनना और कर्म की व्याख्या नही कर सकता, वह धर्म की व्याख्या नही कर सकता। धर्म है अन्तर-जगत् में प्रवेश। वहा जाने के लिए उन नियमो को भी जानना आवश्यक है। जो आत्मा को बाध रहा है, वह है कर्म। कर्म-वन्ध और उसके विपाक को समफने वाला व्यक्ति सहज ही अपने आपको कर्म-वन्धन के निमित्तो से वचा सकता है।

होता है। प्राचीन भारत मे यह ''हाडी''—भोजन-पकाने के पात्र अर्थ मे प्रयुक्त होता था। जैसे – स्थाली पुलाक न्याय। स्थाली का ही अपभ्रश थाली है।

दक्षिण भारत मे सुहाग का प्रमुख चिह्न है थाली । ''मागल्यम्-थाली'' यानी पीले धागेवाली सुनहरी पैंडिल —जो विवाह-मडप मे पिता वधू के गले मे मगल-सूत्र की भाति पहनाता है ।

हम जिस किया का प्रयोजन समभते हैं, उसके सिवाय भी उस किया के अगणित प्रयोजन हो सकते हैं। हमने जिस वस्तु को जिस रूप मे जाना, समभा है, उसके अतिरिक्त भी उसे समभतने के अनेक कोण हो सकते हैं। हमारे ज्ञात अर्थ के सिवाय उसकी अनेक ज्ञेय पर्यायें हो सकती हैं। जिस घटना की हमे जो प्रतीति होती है, उसके सिवाय उसमे अनेक प्रतीतिया वतर्गभित हो सकती हैं। अनेकान्त दृष्टि से ही इन सबमे सामजस्य स्थापित किया जा सकता है। समाधान खोजा जा सकता है।

जैन-दर्शन के अनुसार ससार मेे अनत जीव हैं। वे अनत स्वभाव के हैं। अनत वस्तुए हैं। उनके अनत पर्याय हैं, अनत परमाणु हैं और अनत परिणमन हैं।

अनत जीव, अनत दृश्य पदार्थ और अनन्त परिणमन—यही जाग-तिक सत्य है। सत्य का स्वरूप सापेक्ष है। अपेक्षा-दृष्टि से देखने पर भी गुण-धर्म सत्य है। निरपेक्ष कुछ भी नहीं है। इस सापेक्ष विचार-शैली का नाम ही अनेकान्त है।

भगवान् महावीर ने मत्य की उपलब्धि के लिए एक अलौकिक दर्शन प्रस्तुत किया है। उन्होने कहा---वस्तु का एक धर्म ही सत्य नही है, उसके सभी धर्म सत्य हैं। एक दृष्टिकोण से वस्तु का एक धर्म जितना सत्य है, दूसरी दृष्टि से उसका दूसरा धर्म भी उतना ही सत्य है। इस प्रकार अपेक्षा-भेद से यह सिद्ध हो जाता है कि वस्तु अनत धर्मात्मक है।

भगवान् महावीर ने भारतीय दर्शन के मौलिक तत्त्वो — आत्मा, शरीर पदार्थ, पुद्गल, परमाणु, लोक, बधन और मुक्ति का प्रतिपादन अनेकान्त की शैली मे किया है। पदार्थ के विभिन्न गुण-धर्मों का विभिन्न दृष्टियो से विश्ले-षण कर उन्होने विराट् सत्य की प्रस्तुति दी है।

जैन-दर्शन के अनुसार जीव पुद्गल आदि समस्त पदार्थों के स्वरूप-निर्णय के परिप्रेक्ष्य मे उसे कम-से-कम चार दूष्टियो से परखना नितान्त अपेक्षित है। वे दूष्टियां हैं— (१) द्रव्य-दृष्टि, (२) क्षेत्र-दृष्टि, (३) काल-दूष्टि (४) भाव-दृष्टि। यहा द्रव्य, क्षेत्र काल और भाव को समझ लेना भी जरूरी है—

द्रव्य-गुण समुदाय को द्रव्य कहते हैं। द्रव्य का अर्थ है वस्तु।

व्यवस्था कैसे चलेगी ? जीवन-क्रम कैसे चलेगा ? इसका उत्तर है कि अनेकात मे इस विरोध के परिहार का मार्ग भी उपलब्ध है। उसका एक सूत्र है—सर्वथा विरोध और सर्वथा अविरोध जैसा दुनिया मे कुछ भी नही है। जहा विरोध है वहा अविरोध भी है। विरोध और अविरोध को कभी कम नही किया जा सकता। यह विश्व सप्रतिपक्ष है। प्रतिपक्ष के बिना पक्ष का अस्तित्व सभव नही। हमारा जीवन द्वन्द्वात्मक है। मुख-दुख, लाभ-अलाभ, जीवन-मरण, मान-अपमान—ये सब सापेक्ष हैं। इनको एक-दूसरे से अलग नही किया जा सकता, इनके विरोध-परिहार का उपाय है- सापेक्षता।

हमारे जीवन का एक आधार है प्राण वायु और अपान वायु । ये परस्पर विरोधी है फिर भी दोनो का सापेक्ष मूल्य है । जीवन के लिए दोनो की अनिवार्यता है ।

हमारे शरीर मे अनेक प्रकार की ग्रन्थिया है। सबके अलग-अलग भाव हैं। अलग-अलग कार्य हैं फिर भी सब एक दूसरे के पूरक है। परस्पर सामजस्य है। जब तक सामजस्य पूर्वक ग्रन्थि-तत्र काम करता है, तब तक शारीरिक स्थिति ठीक रहती है। सामजस्य टूटा कि सब गडबडा जाएगा। सतुलन विरोधो के मध्य सेतु है। सतुलन का आधार है अनेकात दृष्टि। अनेकात सापेक्ष सत्यो की स्वीक्वति है। अपेक्षा भेद से ही हम शाश्वत और सामयिक सत्य को अपनी-अपनी भूमिका मे स्वीक्वति या अस्वीक्वति देते हैं।

विरोधी युगलो मे सगति स्थापित करने का आधार है विवक्षा-भेद। जिस समय मे पदार्थ के जिस गुण-धर्म की विवक्षा होती है, वह प्रधान हो जाता है और शेष सारे धर्म गोण रूप से उस पदार्थ के अन्तहित हो जाते हैं। ऐसा किए बिना प्रत्येक पदार्थ हमारे लिए अनुपयोगी या अप्रासगिक हो जाता है।

गति की सामान्य प्रक्रिया है कि एक पैर आगे रहे और एक पैर पीछे रहे। यदि दोनो पैर आगे या वराबर रहने का आग्रह करे तो गतिक्रिया नहीं हो सकती। विलौना करते समय मथनी की रस्सी को थामने वाले दोनो हाथ क्रमश आगे पीछे होते रहते हैं। तभी मथन होता है। नवनीत निकलता है। वस्तु के एक धर्म की प्रधानता और शेष समस्त धर्मों की अप्रधानता अनेकात का व्यावहारिक रूप है।

जैनधर्म . जीवन और जगत्

पर भी विचार कर लें।

अनेकान्त वस्तु का स्वभाव है। सर्वज्ञो के अनतज्ञान की प्रत्यक्ष अनुभूति है।

अनत धर्मात्मक वस्तु का कथन बिना दॄष्टि-बिन्दुओ के सभव नहीं। वस्तु के अनत धर्मों के प्रतिपादन की क्षमता भी भाषा जगत् के किसी भी शब्द मे नही है। अत 'स्यात्' शब्द के माध्यम से सत्य को सापेक्ष प्रति-पादित करने की पद्धति का नाम स्याद्वाद है।

अनेकान्त सापेक्ष जीवन-शैली है और स्याद्वाद प्रतिपादन की पद्धति। अनेकात दर्शन है, उसका व्यक्त रूप स्याद्वाद है। वास्तव मे देखा जाए तो अनेकात और स्याद्वाद आपस मे गहरे जुडे हुए हैं। जुडवा बच्चो की तरह, एक दूसरे के पूरक।

अनेकात के बिना स्याद्वाद का जन्म नही, स्याद्वाद के बिना अने-कात हमारे लिये उपयोगी नही । अनेकात को उजागर करने वाला स्याद्वाद ही है ।

अपेक्षा है अनेकातवाद और स्याद्वाद—इन दोनो का ही वर्तमान समस्याओ के परिप्रेक्ष्य मे अध्ययन किया जाए और मानवीय व्यवहार के साथ इस महान् दर्शन को जोडकर जागतिक स्तर पर समन्वय और सह-अस्तित्व को प्रतिष्ठित किया जाए।

१०५

क्योकि उसमे कार्यशील पुद्गल परमाणु सपूर्णत नष्ट नही होते । दीपक के तेल और वाती जलते हैं, वे धूम तया गैस मे परिणत हो जाते हैं, अत उनका स्वरूप परिवर्तन अवश्य होता है, पर विलयन नही ।

आकाश, जो साधारणतया नित्य प्रतीत होता है, वह भी कथचित अनित्य भी है। उन्मुक्त आकाश जब घेरे मे बन्द हो जाता है तो उसकी अवस्थिति मे परिवर्तन हो जाता है। यह परिवर्तन ही अनित्यता का ससूचक है। यह निश्चित है कि स्थायित्व के बिना परिवर्तन आधारण्नून्य है और परिवर्तन के विना स्थायित्व मूल्यहीन। कोई भी पदार्थ स्थायित्व और परि-वर्तन की रेखा का अतिक्रमण नही कर सकता। आम को निचोडकर रस वना लिया गया। हमारी आखो के सामने अव वह आम का फल नही है। रस, जो पहले दृष्टिगोचर नही था, हमारे सामने है, पर उसमे आम्रत्व वही है। उमे हम नारगी का रस नही कहेगे।

जहा तक चिन्तन और मान्यता का प्रश्न है, अनेकान्त दुष्टि हमारा पथ प्रशस्त कर देती है। पदार्थ अनन्त हैं और उन्हे जानने के लिए दृष्टिया भी अनन्त हैं। पर अभिव्यक्ति का साधन तो एक भाषा ही है। वह भी इतनी लचीली और दुर्बल कि उसके द्वारा हम एक क्षण मे वस्तु के एक धर्म का ही प्रतिपादन कर सकते हैं। इसका अर्थ होता है-- एक वस्तु का प्रति-पादन करने के लिए अनन्त शब्द चाहिए । और वैसे अनन्त-अनन्त पदायों के लिए अनन्त-अनन्त गटद चाहिए। उनके लिए जीवन भी अनन्त चाहिए, पर यह सभव नही । अत हम इस निष्कर्प तक पहुचते हैं कि भाषा के सहारे हम न तो वस्तुका सपूर्ण परिज्ञान ही कर सकते हैं और न ही अभिव्यक्ति। लेकिन जैन तीर्थंकरों ने भाषा के भडार को एक ऐसा रत्न प्रदान किया, जिमके प्रभा-मडल से समूचा भाषा-भडार जगमगा उठा। वह शब्द रत्न है 'स्यात्'। यह इतना सक्षम है कि जिस वस्तु के साथ इसे जोड दिया जाए, उस वस्तु के समय रूप को अभिव्यक्त करने का अपना दायित्व वह बहुत ही जागम्बकता मे निभाता है। यह नापा-जगत् का प्राण है। इसके अभाव मे भाषा अपने दायित्व का निर्वाह कर ही नहीं पाती। यह अखड सत्य के प्रति-पादन का माध्यम है। यह एक ऐसा दर्पण है, जिसमे वस्तु के सभी रूप एक माय प्रतिबिम्बिन हो सकते हैं। यह वस्तु के किसी एक धर्म का मुख्यतया प्रतिपादन करता हुआ भी उसके गेप अनन्त धर्मों को आखो मे ओफल नहीं तर मतता ।

ावायंश्री तुत्रसी ने श्री "भिक्षु न्यायकणिका" मे स्याद्वाद की सरज और मुगम परिभाषा देते हुए लिखा है—

अपंजानपंजाम्यामनेकान्तात्मकार्यप्रतिपादनपद्धतिः स्याद्वाद ।

जनेक प्रमान्मक यन्तु का एक समय मे, एक धर्म वी प्रतानता----

क्योकि उसमे कार्यगील पुद्गल परमाणु सपूर्णत नष्ट नही होते । दीपक के तेल और बाती जलते हैं, वे धूम तथा गैस मे परिणत हो जाते हैं, अत उनका स्वरूप परिवर्तन अवश्य होता है, पर विलयन नही ।

आकाश, जो साधारणतया नित्य प्रतीत होता है, वह भी कथचित अनित्य भी है। उन्मुक्त आकाश जब घरे मे बन्द हो जाता है तो उसकी अवस्थिति मे परिवर्तन हो जाता है। यह परिवर्तन ही अनित्यता का ससूचक है। यह निश्चित है कि स्थायित्व के बिना परिवर्तन आधारशून्य है और परिवर्तन के बिना स्थायित्व मूल्यहीन। कोई भी पदार्थ स्थायित्व और परि-वर्तन की रेखा का अतिक्रमण नही कर सकता। आम को निचोडकर रस वना लिया गया। हमारी आखो के सामने अब वह आम का फल नही है। रस, जो पहले दृष्टिगोचर नही था, हमारे सामने है, पर उसमे आम्रत्व वही है। उसे हम नारगी का रस नही कहेगे।

जहा तक चिन्तन और मान्यता का प्रश्न है, अनेकान्त दृष्टि हमारा पथ प्रशस्त कर देती है। पदार्थ अनन्त हैं और उन्हे जानने के लिए दृष्टिया भी अनन्त हैं। पर अभिव्यक्ति का साधन तो एक भाषा ही है। वह भी इतनी लचीली और दुर्बल कि उसके द्वारा हम एक क्षण मे वस्तु के एक धर्म का ही प्रतिपादन कर सकते हैं। इसका अर्थ होता है- एक वस्तु का प्रति-पादन करने के लिए अनन्त शब्द चाहिए । और वैसे अनन्त-अनन्त पदार्थों के लिए अनन्त-अनन्त शब्द चाहिए। उनके लिए जीवन भी अनन्त चाहिए, पर यह सभव नही । अत हम इस निष्कर्ष तक पहुचते हैं कि भाषा के सहारे हम न तो वस्तु का सपूर्ण परिज्ञान ही कर सकते हैं और न ही अभिव्यक्ति। लेकिन जैन तीर्थंकरों ने भाषा के भडार को एक ऐसा रत्न प्रदान किया, जिसके प्रभा-मडल से समूचा भाषा-भडार जगमगा उठा। वह शब्द रत्न है 'स्यात्' । यह इतना सक्षम है कि जिस वस्तु के साथ इसे जोड दिया जाए, उस वस्तु के समग्र रूप को अभिव्यक्त करने का अपना दायित्व वह बहुत ही जागरूकता से निभाता है। यह भाषा-जगत् का प्राण है। इसके अभाव मे भाषा अपने दायित्व का निर्वाह कर ही नहीं पाती । यह अखड सत्य के प्रति-पादन का माध्यम है। यह एक ऐसा दर्पण है, जिसमे वस्तु के सभी रूप एक साय प्रतिविम्वित हो सकते हैं। यह वस्तु के किसी एक घर्म का मुख्यतया प्रतिपादन करता हुआ भी उसके शेप अनन्त धर्मों को आखो मे ओफल नही कर सनता ।

आचार्यश्री तुलमी ने श्री "भिक्षु न्यायकणिका" मे स्याद्वाद की सरन और मुगम परिभाषा देते हुए लिखा है—

अपंगानपंणाभ्यामनेकान्तात्मकार्थप्रतिषादनपद्धतिः स्याद्वाद. ।

अनेक धर्मात्मक वस्तु का एक समय मे, एक धर्म की प्रधानता-

विवक्षा और ग्रेष धर्मों की अप्रधानता —अविवक्षा से प्रतिपादन करने की पद्धति अनेकान्तवाद है । 'स्यात्' शब्द के प्रयोग से हम इस प्रयत्न मे सफल हो सकते हैं, अत इसे स्याद्वाद भी कहते हैं ।

स्यात् का अर्थ सशय या सभव नही । सशय अनिर्णायकता की स्थिति में होता है । वह अज्ञान है । उसकी भाषा वनती है — 'यह अच्छा है या बुरा, कुछ नही कह सकते । इसके विपरीत स्वाद्वाद निर्णायक ज्ञान है । उसकी भाषा है — यह अमुक दृष्टि से अच्छा ही है और अमुक दृष्टि से बुरा ही है । वस्तु सत् भी है और असत् भी है । अर्थात् वह अपने द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव की दृष्टि से सत् है और दूसरे के द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव की अपेक्षा से 'असत्' है । एक फूल है । उसमे अस्ति धर्म जितना सावकाश है, उतना ही नास्ति धर्म भी है । इसलिए प्रत्यक्ष दिखने वाले फूल के विषय मे भी हम निश्चित कह सकते हैं — यह फूल है भी और नही भी । सभवत एक बार यह हमे अटपटा-सा लगे, पर तभी तक, जब तक कि हम उसे विविध अपेक्षाओ के परिप्रेक्ष्य मे नही समफ लेते ।

| द्षिटयां       | ्र                 | नही               |
|----------------|--------------------|-------------------|
| द्रव्य दुष्टि  | यह गुलाब का फूल है | कमल का फूल नही है |
| क्षेत्र दृष्टि | यह जयपुर का है     | उदयपुर का नही है  |
| काल दृष्टि     | यह वसन्त ऋतु का है | ग्रीष्म का नही है |
| भाव दृष्टि     | यह विकसित है       | अविकसित नही है ।  |

इस प्रकार एक ही वस्तु मे दार्शनिक दृष्टि से नित्य-अनित्य आदि तथा व्यावहारिक दृष्टि से छोटा-वडा, दूर-समीप, अच्छा-बुरा, खट्टा-मीठा, शीतल-उष्ण आदि अनन्त धर्मों की अवस्थिति निर्वाध है। यह 'स्यात्' शब्द परस्पर-विषद्ध धर्मों का प्रतिपादन नही करता, अपितु हमे जो विरोध लगता है, उसका यह अपेक्षा भेद से निरसन करता है।

प्रत्येक पदार्थ के विविध रूप हैं। उसे एकरूप मानना चिंतन की जडता का प्रतीक है। भोजन की उपयोगिता को कौन नकार सकता है? वह भूखे व्यक्ति के लिए परम रसायन, औषध तथा अमृत है। लेकिन वही अजीर्णग्रस्त व्यक्ति के लिए क्या जहर नही वन सकता?

च्यायाम स्वास्थ्य के लिए लाभप्रद हैं, परन्तु किन्ही परिस्थितियो मे वह अस्वास्थ्य को वढाने वाला भी हो जाता है ।

हम इस सापेक्ष दृष्टि को दूसरे उदाहरण से और समर्कें। मान लें दो व्यक्तियो ने एक ही समय मे एक ही घड़े का पानी पिया। एक को वह पानी बहुत ठडा लगा, पीकर तृप्त हो गया। दूसरे की प्यास नही बुफ्ती। उसे वह पानी गर्म लगा। यह क्यो ? पानी समान होते हुए भी दो व्यक्तियों की प्रतीति और परिणाम मे इतना अन्तर ? इसका कारण यही हो सकता है कि पहला व्यक्ति नल का गर्म पानी पीकर आया है, उसे घडे का प ठडा लग रहा है और जो वर्फ खाकर आया है उसे यही पानी गर्म लग है । यह है अवस्था-भेद से सवेदन की भिन्नता ।

एक फूल है। कोई व्यक्ति उसके रूप पर निछावर हो जाता है कोई मादकता भरी महक से उन्मत्त । चिन्ताओ मे डूवा किसी का मन विह फूलो को देख प्रसन्नता से भर उठता है तो किसी की वासना उभर जाती कुछ व्यक्ति फूलो की सुगधि और कोमल सस्पर्श के सुख-भोग मे लीन र हैं, वहा कुछ समय-समय पर सरसाये-मुरफाये फूलो मे पौद्गलिक सुखो अनित्यता का बोध कर विरक्त भी हो जाते हैं। यदि वस्तु एक धर्मात्मक होती तो अलग-अलग परिस्थितियो मे उसका प्रभाव एक-सा ही होता। जि नही होता।

हम विद्युन् के युग मे जी रहे हैं, घर-परिवारो मे बहुत-सी प्रवृत्ति बिजली के आधार पर चलती हैं। विजली के उपयोग हेतु तार फिट f जाते हैं। उनमे विद्युत् की धारा प्रवाहित होती है। उससे पखा चलता बल्ब जलता है, भोजन पकना है, रेडियो वजता है, टी०वी० चलता टेलीफोन पर बातचीत होती है, मकान वातानुकूलित वनता है। इस प्रव अनेक रूपो में मनुष्य विद्युत् शक्ति का उपयोग करता है। जैसा कि ह जाना सभी तारो मे एक ही विजली का प्रवाह है फिर भी पखे मे उस चालक गुण, बल्ब मे प्रकाशक गुण, सिगडी मे दाहक गुण, रेडियो/टेलीप मे व्वनि-सप्रेषक गुण क्रियाशील है । जो वटन दबाया जाता है, वही प्रकट हो जाता है। इससे स्पष्ट हो जाता है कि विद्युत् मे अनेक गुण-विद्यमान हैं। यहा यह भी ज्ञातव्य है कि उसके अन्यान्य गुण विभिन्न नि पाकर ही उभरते हैं। बल्ब मे उसका प्रकाशक गुण ही कार्यं करता है, न दाहक गुण । पर इतने मात्र से हम उसके दाहक गुण को नकार नही सक हा, प्रकाशक गुण के उभरते ही शेष धर्म अप्रधान वनकर उसका अनुग करने लग जाते हैं। गति के लिए यह अनिवार्य भी है। एक पैर जब र बढता है तो दूसरा अपने आप पीछे हट जाता है। यह गति मे बाधा न प्रेरणा है -- यदि एक पैर पीछे हटने से इन्कार कर दे तो बडी मुझ्किल जाए ।

इस प्रकार अनेकात और स्याद्वाद के माध्यम से हम पदार्थ का सम्य बोध और सम्यक्-प्रतिपादन कर सकते हैं। इसकी उपादेयता केवल व जगत् तक ही परिसीमित नही है। हमारे जीवन का प्रत्येक पहलू इ सस्प्रष्ट तथा उजागर है।

हमारा जीवन एकता और विविधता का योग है । मनुष्य-मनुष्य है, यह समानता की अनुभूति समूची मानव-जाति को एकत्व के सूत्र मे पि रखती है। सबकी रुचिया, अपेक्षाए जीने की पद्धतिया और अपेक्षा-पूर्ति के स्रोत हैं भिन्न, अत वह विविध रूपो मे विभक्त हो जाती है।

व्यक्ति का जिसके साथ अधिक लगाव या ममत्व होता है, उसे वह महत्त्व देता है। फलत विभिन्न वर्ग, जाति, भाषा, सम्प्रदाय आदि की रेखाए उभर आती हैं। महत्त्व देना बुरा नही, यदि उससे दूसरो का महत्त्व अरेर हित खण्डित न हो। समस्या यही प्रसूत होती है कि व्यक्ति 'स्व' को जितना महत्त्व देता है, 'पर' को उतना ही नकारने लग जाता है। (यही से मानवीय एकता खण्डित होने लगती है। सघषं के ज्वालामुखी फूट पडते हैं।

एक परिवार मे अनेक सदस्य होते हैं। उन सबके हित, स्वार्थ, षचिया और योग्यताए भिन्न होती हैं। इस स्थिति मे किसी एक के हितो, योग्यताओ आदि को महत्त्व व सम्मान देने पर परस्पर टकराव होता है और अलगाव की दीवारें खिच जाती हैं। धोरे-धोरे वैमनस्य, घृणा और प्रतिहिंसा की मावनाए बलवती होती जाती हैं। धोरे-धोरे वैमनस्य, घृणा और प्रतिहिंसा की मावनाए बलवती होती जाती हैं। सरस पारिवारिक जीवन मे विरसता का विष घुलने लग जाता है। इसके विपरीत यदि प्रत्येक सदस्य अपने हितों और भावनाओ को गोण कर दूसरे की भावनाओ और हितों को प्राथमिकता दे तो स्वय का हित विघटित कभी नही होता, वह अधिक सघता है और पारिवारिक जीवन मघुमय बन जाता है। निग्पेक्ष व्यवहार जहा एकत्व में विखराव पैदा करता है, वहा सापेक्ष व्यवहार विखरी हुई मणियो को सुन्दर माला का आकार प्रदान करता है। सापेक्ष दृष्टिकोण शान्त, सरस क्षौर सुखी जीवन का मूल मन्त्र है। दृष्टि की एकागिता आग्रह को जन्म देती है। आग्रह हिंमा है, जिसकी भूमिका मे वैमनस्य और दुर्भावनाओ के बीज अकुरित होते हैं, जो एक दिन विष-वृक्ष के रूप मे हमारे सामने प्रस्तुत होते हैं।

वर्तमान के सदर्भ में भी स्याद्वाद की अर्हता निविवाद है । इसमे वैयक्तिक, सामाजिक, राष्ट्रीय और अन्तर्राष्ट्रीय सभी समस्याओं का सुन्दर समाधान सन्निहित है ।

णोपणहोन समाज की सरचना, नि शस्त्रीकरण, विश्वमैत्री, सह-अस्तित्व आदि दृष्टियो और सिद्धातो का पल्लवन-उन्नयन स्याद्वाद के प्रतिष्ठान से ही सभव है।

जैन दर्शन की यह सुलभी हुई मान्यता समूचे विश्व के लिए एक वैज्ञानिक देन है।

# जैन धर्म में जातिवाद का आधार

किसी अमीर व्यक्ति का अह जागा। वैभव के प्रदर्शन की वृत्ति पनपी। मा की पूजा का विराट् आयोजन रखा गया। सोने की चौकी बनवाई। आयोजन के पश्चात् वह स्वर्ण-निमित भारी चौकी ब्राह्मण को दक्षिणा मे देते हुए गर्व के साथ बोला—''पडितजी । आज तक कोई इतना बडा दानी आपने देखा क्या ?'' जब अह से अह टकराता है तो वह अधिक शक्तिशाली हो जाता है। एक रुपये के साथ सोने की चौकी लौटाते हुए पडितजी ने कहा—''सेठजी । आज तक कोई इतना वडा त्यागी देखा क्या ?'' सेठजी का अह चूर-चूर हो गया।

जातिवाद की मान्यता के पीछे भी ऐसी ही गर्वोक्तिया परस्पर टकराती हैं और सघर्ष की चिनगारिया उछलती हैं।

जातिवाद का प्रश्न नया नही, हजारो वर्ष पुराना है । महावीर और बुद्ध के समय इसकी चर्चा ने उग्र रूप धारण कर लिया था । राजनैतिक, सामाजिक, धार्मिक— सभी क्षेत्रो मे जातिवाद का दैत्य प्रवेश पा चुका था ।

जातिवाद के मूल मे दो प्रकार की विचार-धाराए रही हैं। एक ब्राह्मण-परग्परा की और दूसरी श्रमण-परम्परा की। एक ''जाति'' को तात्विक मानती है और दूसरी अतात्विक।

ब्राह्मण-परम्परा ने जन्मना जाति का सिद्धात स्थापित कर उसे तात्विक माना, ईश्वर-क्वत माना । श्रमण-परम्परा ने कर्मणा जाति का सिद्धात स्थापित कर उसे अतात्विक माना । समाज-व्यवस्था की सुविधा के लिए मनुष्य द्वारा किया गया वर्गीकरण माना ।

ब्राह्मण-परम्परा ने कहा— ब्रह्मा के मुख से जन्मने वाले ब्राह्मण, भुजा से जन्मने वाले क्षत्रिय, पेट से जन्मने वाले वैश्य और पैरो से जन्मने वाले शूद्र हैं। जन्म-स्थान की भिन्नता के कारण इन वर्गों की श्रेष्ठता-अश्रेष्ठता घोषित की गई। ब्राह्मणो को सर्वोत्क्वष्ट और पूज्य माना गया। अन्त्यजों को निक्वष्टतम और घुणित माना गया।

श्रमण-परम्परा ने इस मान्यता का विरोध किया और यह पक्ष स्थापित किया कि ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद्र कर्म (आचरण) से होते है। जाति के आधार पर किसी को हीन मानना अपराध है। मानवता का अपमान है। जातिवाद के विरुद्ध इस महान् फ्राति के सूत्रधार थे—भगवान् महावीर और महात्मा बुद्ध। भगवान् महावीर ने कहा—हीन जाति मे उत्पन्न च्यक्ति भी तप साधना द्वारा श्रेष्ठता और पूज्यता को प्राप्त कर सकता है। इसके विपरीत उच्च कुल मे उत्पन्न होकर भी चरित्र-भ्रष्ट व्यक्ति उच्चता हासिल नही वर सकता। इसलिए जाति की दृष्टि से न कोई हीन है, न कोई अतिरिक्त है। न ऊचा है, न नीचा है।

प्रश्न होता है — हिन्दुस्तान मे जाति का विभाजन कब और क्यों द्रुआ ? तथा जातिवाद क्यो पनपा ?

जैन परम्परा के अनुसार पहले मनुष्य जाति एक थी। युग के आरभ मे जातियो की व्यवस्था नही थी। वह यौगलिक युग था। जनसख्या सीमित थी। जो भाई-बहन के रूप मे उत्पन्न होते पति-पत्नी बनकर एक साथ रहते और एक साथ ही मरते। उन्हें युगलचारी या यौगलिक कहा जाता था। यौगलिक युग पलटा। कर्म-युग का प्रवर्तन हुआ। भगवान् ऋषभ राजा बने। उन्होने मनुष्य-समाज को कुछ वर्गों मे विभाजित कर दिया। मूल बात यह थी कि ऋषभ ने राज्य-सचालन के लिए कुछ व्यवस्थाए दी थी। जहा व्यवस्था होती है, वहा विभाग आवश्यक होते हैं। विभाग का आधार है— समाज की विभिन्न अपेक्षाए। उन्होने समाज को तीन विभागो मे बांटा— १. परात्रम २ कौशल और ३ उत्पादन। इन तीनो के प्रतीक वने—असि, मसि और कृषि शब्द।

जब जनसख्या बढी, कल्पवृक्ष घटे और लोगो की जरूरत बढ़ी तो ऋषभ ने निर्देश दिया— उत्पादन वढाओ और समाज की जरूरतों को पूरा करो। कृषि का विकास हुआ। कृषक-वर्ग उभरा।

उत्पादन के विनिमय-वितरण और निर्यात की व्यवस्था के लिए ऋषभ ने एक विभाग स्थापित किया। उसके आधार पर व्यवसाय—वाणिज्य-कौशल का विकास हुआ। वस्तु-विनिमय और वितरण मे दोनो पक्षो को न्याय मिले, लाभ मिले, सबकी आवश्यकताओ की पूर्ति उचित विनिमय के आधार पर हो, इस दृष्टि से व्यवस्थित हिसाव-किताव रखना भी आवश्यक समफा गया। उसका माध्यम था—लेखन। लिखने का प्रतीक शब्द वन गया। मसि—स्याही।

जहा विनिमय की बात होती है वहा सघर्ष की समावनाए भी रहती हैं। हितो मे टकराव और आपाधापी की स्थिति उत्पन्न हो सकती है। ऋपभ ने सबके हितो के सरक्षण हेतु रक्षा-व्यवस्था दी। उसका प्रतीक वना असि शब्द। असि यानि तलवार हथियार का प्रतीक वन गया।

समाज की रक्षा वही कर सकता है जो पराक्रमी हो ।

यह पराक्रमी वर्गक्षत्रिय कहलाया । इस प्रकार मगवान् ऋषभ ने उत्कानीन सामाजिक अपेक्षाओ के आधार पर समाज की सुविधा, विकास और सुरक्षा को दुष्टि से यह त्रिवेणी-व्यवस्था दी ।

जैनधर्म जीवन और जगत्

वैदिक परम्परा मेे निर्धारित चातुर्वर्ण्य-व्यवस्था का मूल आधार भी बुद्धि, पराक्रम, विनिमय और सेवा ही रहा है। ब्रह्मा के मुख भुजा उदर और पैरो से उत्पन्न होने की जो बात कही गई है वह भी प्रतीकात्मक ही है। मुख बुद्धि का, भुजा पराक्रम का, पेट व्यवसाय-विनिमय का, पैर गति-श्रीलता—सेवा का प्रतीक है।

जहा समाज अथवा राज्य-सचालन का प्रश्न होता है, वहा व्यवस्थाए आवश्यक हैं । जहा व्यवस्था है, वहा वर्गीकरण भी जरूरी है ।

समाज के लिए बुद्धि, पराक्रम, व्यवसाय-कौशल और सेवा मे से किसी एक तत्त्व को भी उपेक्षित नही किया जा सकता । समस्या तव उभरती है, जब किसी भी प्रवृत्ति का उद्देश्य और मूल रूप ओक्तन हो जाता है तथा दूसरा पक्ष उभर कर सामने आ जाता है।

काण्ट ने सामाजिकता की दुष्टि से व्यक्तियो को तीन वर्गों मे बाटा है—

१ बुद्धि प्रधान

२ साहस प्रधान और

३ वासना प्रधान—सब की वासना—इच्छा की आपूर्ति करने वाला वर्गे ।

यह वर्गीकरण जैन चिन्तन के अधिक निकट है, अनुकूल है। सामान्यत हर व्यक्ति मे तीनो शक्तिया होती हैं। किन्तु सब मे सब प्रकार की शक्तियो का विकास समान नही होता। जिसमे जिस शक्ति का विशिष्ट विकास होता है वह व्यक्ति उस वर्ग के साथ जुड जाता है। पर एक वर्ग के व्यक्तियो मे अमूक शक्ति का विकास होता ही है, यह जरूरी नही है।

ब्राह्मणों में भी अपढ -अविद्यावान हो सकते हैं। क्षत्रिय जाति में भी कोई भीरू हो सकता है। वैश्य परिवार में जन्म लेने वालों में भी सवको व्यावमायिक-बुद्धि, वाणिज्य-कोशल उपलब्ध हो, यह आवश्यक नहीं है। शिल्प और सेवा-कार्य भी किसी की नियति नही हो सकती। इसीलिए जैन-चिन्तकों ने कहा -- जाति तात्विक नही है। मौलिक नही है। जाति-व्यवस्था मनुष्य द्वारा कृत है। समाज की उपयोगिता है। वह व्यक्ति की कमजा शक्ति के साथ जुडी हुई है। काय-परिवर्तन के साथ ही जातिगत मान्यता परिवर्तित हो जाती है।

इस प्रसग मे आचार्य कृपलानी का उदाहरण बहुत ही प्रेरक हो सकता है। एक बार वे ट्रन से यात्रा कर रहे थे। बगल की सीट पर बैठ सज्जन ने पूछा—''आप किस कौम के हैं ?'' कृपलानो मौन रहे। दूसरी-तीमरी वार पूछने पर बोले—''भाई ! मैं किसी एक कोम का होऊ तो बालू ! देखो; सुबह-सुबह अपनी साफ-सफाई करता हू, इसलिए हरिजन हू । मघ्याह्न मे खरीरदारी करता हू अथवा सहयोग का विनिमय करता हू, अत<sup>\*</sup> वैण्य हू । मेरी वृत्ति है अघ्यापन, इसलिए ब्राह्मण हू तथा अपनी और अपने परिवार की रक्षा का दायित्व निभाता हू, इसलिए मैं क्षत्रिय भी हू ।

यही वात भगवान् महावीर ने कही थी ---

मनुष्य कर्म से ब्राह्मण होता है, कर्म से क्षत्रिय होता है, कर्म से वैश्य होता है और कर्म से ही शूद्र होता है। इसलिए जाति को लेकर किसी से घणा मत करो।

जाति का वर्गीकरण कर्म के आधार पर होता है इस तथ्य को समफाते हुए उन्होने कहा----समाज व्यक्तियो से बनता है। व्यक्तियों में शक्ति की भिन्नता और तरतमता होती है। उसी के अनुरूप कर्म होता है। कर्म जाति का आधारभूत तत्त्व है।

भगवान् महावीर और बुद्ध ने जातिवाद के विषद्ध तीव्र आन्दोलन ्चलाया । उन्होने कहा – जाति का गर्वं मत करो । जाति का अह नरक का कारण है। इतने प्रयत्नो के वावजूद भी हमारे देश में जातिवाद का जुडाव मानव-मन के साथ गहरा हो गया है। हीन कुल मे उत्पन्न होने वाले व्यक्ति को सामान्य मानवीय अधिकारो से वचित कर दिया गया। उसके लिए विकास के सारे द्वार वन्द हो गए। धर्म के लोगो ने जातिवाद की आड में आपसी वैमनस्य को वढावा देने मे प्रमुख भूमिका निभाई । उस समय यह तत्त्व भुला दिया जाता है कि जाति व्यवहाराश्रित है और धर्म आत्माश्रित । आत्म-जगत् मे प्रत्येक प्राणी समान है । वहा जातियो के विभाग इन्द्रियो के आधार पर हैं। धर्म के आधार पर मानव का वटवारा करना धर्म-विरुद्ध है । धर्म के उपदेष्टा ऋषियो ने कहा—प्रत्येक प्राणी को अपने जैमा समको जनकी दृष्टि मे भाषा, वर्ण, धर्म, जाति आदि को लेकर भेद-भावना को प्रश्रय देना अनुचित है। जातियो की कल्पना केवल कर्म की दृष्टि से की गयी थी। आचार, रीति-रिवाज तथा भौगोलिक दृष्टि से भिन्न होते हुए भी ''मनुष्य जाति एक है'' ऐसा कह कर सब में भ्रातृत्व के बीज वोये गये थे। फिर भी मनुष्य इस एकता को भूलकर अनेकता मे विभक्त हो गया। वह जाति के मद मे एक को ऊचा और एक को नीचा समझने लगा। फलस्वरूप समाज मे घृणा का वातावरण निर्मित हो गया।

श्रमण-परम्परा के विद्वान् आचार्य धर्म-कीर्ति ने जडता के पाच नक्षण चताए हैं, उनमे एक है जाति का अहकार । अह उन्माद पैदा करता है । उन्माद की स्थिति मे इतनी मोटी वात भी समफ मे नही आती कि आदमी आदमी को नीचा न समफे, उसे भ्रातृत्व की दृष्टि से देखे, भ्रातृत्व-भावना का विकास करे ।

वास्तव मे जाति आदि को लेकर किसी को ऊचा-नीचा समम्तना

कोई वौद्धिक बात नही है। यह मात्र मान्यता का प्रश्न है। किसी भी मान्यता के पीछे व्यक्ति की वृत्तिया काम करती हैं। सम्प्रदाय, सगठन, सस्यान आदि की अपनी-अपनी मान्यताए होती हैं। प्रत्येक मान्यता के पीछे भिन्न-भिन्न वृत्तिया रहती हैं। जैन मनोविज्ञान की दृष्टि से जातिवाद और सम्प्रदायवाद के पीछे मूल वृत्ति है राग । जहा राग होता है, वहा द्वेष निश्चित होता है। अपनी जाति के प्रति राग व्यक्ति में अहभाव भरता है और अन्य जाति के प्रति द्वेष तथा घृणा का वातावरण निर्मित करता है। राग और द्वेष को प्रकट होने के लिए किसी-न-किसी माध्यम की जरूरत रहती है। भारतीय समाज मे इस वृत्ति को पनपने का मौका मिला जातिगत भेद-भाव के माघ्यम से । पश्चिमी देशो मे जाति की समस्या नहीं है तो वहा रग-भेद की समस्या बहुत विकराल है। रग के आधार पर काले और गोरे---ये दो वगे वन गये और संघर्ष का अन्तहीन सिलसिला चालू हो गया। इस समस्या ने राजनीति, समाजनीति, अर्थनीति तथा शिक्षानीति को प्रभावित किया है। रग के आधार पर मनुष्यजाति को विभक्त कर आपसी विद्वेष भौर वैमनस्य को बढ़ावा दिया है। सचाई यह है कि किसी को हीन मान कर अपनी उच्चता कभी स्थापित नही की जा सकती ।

वर्तमान की चिंतन-धारा के अनुसार जातिवाद का समर्थन करना न बुद्धिमानी है, न तर्क-सगत है, न कानून-सम्मत है और न न्याय-सगत। जाति के आधार पर किसी को हीन मानना, अछूत मानना, मानवाधिकार का स्पष्ट हनन है।

जाति को अतात्विक मानने वाले दर्शनो ने जैसे 'मनुष्य-जाति एक है'' का घोप दिया, वैसे जाति को तात्त्विक—मौलिक मानने वाले ईश्वरवादी दर्शनो ने भी उत्तरकाल मे यह घोपणा की कि मनुष्य अच्छा बुरा कर्मों से होता है। जाति मे नही। फिर सिद्धातत जो स्वीकार किया गया वह व्यव-हार मे नही आया। व्यावहारिक घरातल पर जातिवाद वा विप-वृक्ष वैसे ही फलता-फूलना रहा। भारतीय इतिहास के पृष्ठ ऐसी घटनाओ से भरे पडे हैं, जहा जातीयता के नाम पर दानवता को खुलकर खेलने का अवसर मिला। इन्सान के टारा उन्मान के साथ कूरता और निर्दयता पूर्ण व्यवहार हुआ।

जातीयता के अभिशाप से पीडित न जाने किंतने सूतपुत्र कर्ण और भीलपुत्र एकलब्य आज भी कहण पुकार कर रहे हैं कि —

मौन जन्म लेता किस कुल मे आकस्मिक ही है यह बात छोटे कुल पर हाय ! यहा होते रहते कितने आधात । हाय जाति छोटी है तो फिर समी हमारे गुण छोटे । जाति बटी तो बटे बनें, फिर लाख रहे चाहे छोटे । आज जहा महअस्तित्व, समन्वय और समानता के सिद्धात राष्ट्रीय भौर अन्तर्राष्ट्रीय चेतना को प्रभावित कर रहे हैं। विश्व-मानव की सुखद परिकल्पना कर मनुष्य-मनुष्य के वीच एकता का सेतु स्थापित कर रही है, वहा लगता है साम्प्रदायिकता, जातीयता, प्रान्तीयता आदि दूरी के विन्ध्या-चल वन कर मनुष्य-मनुष्य के वीच खडे हो गये हैं। जातीयता का यक्ष मानव-मन की धरती पर घृणा के विष-वीज वो रहा है। लगता है; सैद्धातिक स्तर पर जाति को अतात्विक मानने वाला जैन-समाज भी जातिवाद की लोह-प्र्युखला से मुक्त नही है। अपेक्षा है वर्तमान के सदर्भ मे जैन-समाज अपने पवित्र सिद्धातो की स्मृति करता हुआ अपने व्यवहारो को परिवर्तित करे।

अणुव्रत अनुशास्ता सत श्री तुलसी "अणुव्रत" के माघ्यम से इस दिशा मे वर्षो से भगोरथ प्रयत्न कर रहे हैं। अणुव्रत विचार दर्शन ने समाज की धरती पर एकता और समानता की घाराए प्रवाहित की हैं। जातिवाद के आधार पर पनपी ऊच-नीच और छूआ-छूत की घारणाओ को तोडा है। पर आने वाले युग की चुनौतियो को देखते हुए जैन समाज को इस दिशा मे काफी प्रयत्न करना है।

अण्**व्रत के एक व्रत का भी यदि सकल्पित होकर अनु**शीलन किया जाए तो जैन-समाज का यह क्रातिकारी कदम समग्र मनुष्य जाति के लिए वरदायी सिद्ध हो सकता है । वह व्रत है—

'मैं जाति वे आघार पर किसी को अस्पृश्य नही मानूगा । मैं जाति के आधार किसी को ऊच-नीच नही मानुगा, घृणा नही फैलाऊगा ।

## रत्नत्रयीः जैन साधना का आधार

दुनिया मे सर्वोत्कृष्ट वस्तु को रत्न (कहा जाता है । पौराणिक युग मे देवो और दानवो ने मिलकर समुद्र-मथन किया । चौदह रत्न निकले । उनसे देवो और दानवो को सतुष्ट किया गया ।

अध्यात्म के यात्रियो ने अहुंत्-वाणी के आलोक मे आत्म-मथन किया, उससे उन्हे तीन रत्न मिले । उन तीन रत्नो के आधार पर प्रकाश, आनन्द तथा शक्ति के स्रोतो की खोज की ।

नीतिकारो ने लोक भाषा में कहा—''पृथ्वी पर तीन ही रत्न — हैं अन्न, जल और सुभाषित । वे मूढ हैं, जो पत्थर के टुकडो को रत्न कहते हैं।''

भगवान् महावीर ने कहा—''धर्म के क्षेत्र मे तीन ही रत्न हैं— सम्यग् ज्ञान, सम्यग्-दर्शन और सम्यक्-चारित्र । वे मूढ हैं, जो विभिन्न प्रकार के क्रिया-काडो मे दुख-मुक्ति के दर्शन करते हैं ।''

पहले प्रकार के रत्न लोकिक हैं और दूयरे प्रकार के लोकोत्तर। लोकिक बाह्य समृद्धि के सूचक हैं। लोकोत्तर रत्न आतरिक समृद्धि के प्रतीक हैं।

धर्म के क्षेत्र मे दो घाराए प्रवाहित हैं – प्रवर्तक धर्म और निवर्तक धर्म । यज्ञ-याग पूजा-पाठ आदि कर्म-काडो को प्रमुखता देने वाले धार्मिक प्रवृत्तिमार्गी कहलाते हैं । वाहरी क्रियाकाडो मे न उलफकर मात्र आत्मोप-चब्दि या आत्मशुद्धि के लिए प्रयत्नशील धार्मिक निवृत्तिमार्गी कहलाते हैं ।

वैदिक धर्म प्रदर्तक धर्म है। उसका लक्ष्य है— स्वर्ग-प्राप्ति। ''स्व. कामो यजेत''— स्वर्ग प्राप्ति की कामना से यज्ञ करो। जैन धर्म निवृत्ति-प्रधान है। उसका लक्ष्य है— निर्वाण। निर्वाणवादी धारा के पुरस्कर्ता थे— भगवान् महावीर— ''णिव्वाणवादी इह णायपुत्ते।''

निर्वाण का अर्थ है परम शान्ति—मोक्ष की प्राप्ति । उसके उपाय है—सम्यक् ज्ञान, सम्यक् दर्शन और सम्यक् चारित्र । ये मुक्ति के सर्वोत्तम उपाय हैं, इसलिए रत्न कहलाते हैं । इनका समन्वित नाम है— रत्नत्रयी । जैन-धर्म मे रत्नत्रयी का बहुत बडा स्थान है । क्योकि जैन-धर्म लोकोत्तर धर्म है । जैन-दर्शन मोक्ष-दर्शन है । मोक्ष-प्राप्ति का पहला सूत्र है—सम्यक् दर्शन, दूसरा सूत्र है सम्यक् ज्ञान और तीसरा सूत्र है सम्यग्-चारित्र । यह त्रिपदी ही मोक्ष-पदी है । आचार्य उमास्वाति लिखते हैं---

"सम्यग्-दर्शन-ज्ञान-चारित्राणि मोक्ष-मार्ग ।" वस्तुत रत्नत्रयी का समवाय ही मोक्ष-मार्ग है । तीनो मिलकर ही मुक्ति के हेतु बनते हैं । अकेले में मोक्ष-मार्ग वनने की क्षमता नही है । जव ज्ञान, दर्शन और चारित्र एक दूसरे से निरपेक्ष होते हैं, आपस मे वट जाते हैं, तो न ज्ञान सम्यक् रहता है, न दर्शन सम्यक् रहता है और न चारित्र सम्यक् रहता है । मिथ्या ज्ञान, दर्शन और आचरण व्यक्ति को मूढ बनाते हैं । मोक्ष की आराधना मे तीनों का सम्यक् होना और परस्पर सापेक्ष होना अनिवार्य है । कोरा ज्ञान या कोरा आचार मुक्ति का हेतु नही बन सकता । सम्यक् ज्ञान, दर्शन और चारित्र इस त्रिवेणी मे डुवकी लगाने से ही शुद्धि और सिद्धि उपलब्ध होती है ।

जैन-धर्म आतरिक णुढि पर वल देता है । णुढि का घटक तत्त्व है अन्तर्यात्रा । अतर्यात्रा का अर्थ है णुढ चैतन्य का अनुभव करना । चैतन्य का स्वरूप है—ज्ञान, दर्शन, आनन्द और शक्ति । इनकी आराधना ही चैतन्य की आराधना है । यही धर्म है ।

इस रत्नत्रयी मे दर्शन का स्थान पहला है। यह मोक्ष-साधना का महत्त्वपूर्ण आधार है। आधार सुदृढ होता है तो भवन-निर्माण सहज और स्थायी होता है। दर्शन के साथ ही ज्ञान घटित होता है और उससे चारित्र (स्व मे अवस्थित होने का भाव) जागृत होता है। सक्षेप मे यही है जैन साधना पद्धति। उसका वेन्द्र है---दर्शन और परिधि है--पवित्र आचरण।

यूनान के महान् दार्शनिक सुकरात ने धर्म की परिभाषा की---''ज्ञान ही धर्म है । ज्ञान से भिन्न कोई धर्म नही है ।''

तीर्थंकर महावीर ने कहा—''पढम नाण तओ दया।'' धर्म मे पहला स्थान है ज्ञान और श्रद्धा वा तथा दूसरा स्थान है अहिसा रूप आचार का। सुकरात ने वहा — वह ज्ञान वास्तव मे ज्ञान नही होता, जिसका आचरण न हो। आचरण-भूत्य ज्ञान अयथार्थ है, मिथ्या धारणा है, भ्राति है। महावीर ने वहा—''आहमु विज्ञा चरण पमोक्खो''— ज्ञान और आचरण के योग से ही मोक्ष सभव है।

सुकरात ने कहा— झान यदि यथार्थ है, तो उसका आचरण अवश्य होगा । यथार्थ ज्ञान और आचरण को अलग नहीं किया जा सकता ।

इम सदर्भ मे महावीर का एक मूल्यवान् घव्द है—परिज्ञा । उसकी समग्रता है— झ-परिज्ञा—जानना और प्रत्याख्यान परिज्ञा—जसद् को छोडना । इन दोनो का योग ही मोक्ष-मार्ग की परिपूर्णता है ।

## सम्यक्-दर्शन

चेतना जागती है। वस्तु को यथार्थ दृष्टि से देखने-परखने की शक्ति विकसित होती है। चेतन-अचेतन, हेय-उपादेय, सत्य-असत्य तथा करणीय-अकरणीय का स्पष्ट बोध होने लगता है। इसो वा नाम है---सम्यग्-दर्शन।

सम्यक् दर्शन की व्यावहारिक परिभाषा है— ययार्थदृष्टि सम्यग् दर्शनम् – इसका तात्पर्य है— तात्त्विक तथ्यो और नौ तत्त्वो पर श्रद्धा होना। निश्चय की भाषा मे सम्यग् दर्शन का अर्थ है— आत्मा का निष्चय होना। ''दर्शन निष्चय पसि'' जो आत्मदर्शी होता है वह सम्यग्दर्शी होता है और जो सम्यग्दर्शी होता है वह आत्मदर्शी होता है।

कुछ व्यक्ति धर्म के प्रति मूढ होते है, कुछ व्र्येय के प्रति मूढ होते हैं तो कुछ आराध्य के प्रति —भगवान के प्रति मूढ होते हैं। दृष्टि-सम्पन्नता मे सभी प्रकार की मूढताए समाप्त हो जाती हैं, मूच्छा का वलय टूट जाता है।

सम्यक् द्रष्टा का घ्येय होता है---आत्म-साक्षात्कार । उसका धर्म होता है---आत्म-रमण और उसका आराध्य या भगवान होता है---वीतराग आत्मा ।

सम्यक् दृष्टि के जागरण की पहचान है—

• शम-अन्तर आवेगो की शान्ति

- ० सवेग---मुमुक्षा
- निर्वेद-अनासक्ति
- ० अनुकम्पा करुणा
- ० आस्तिक्य----सत्यनिष्ठा ।

रत्नत्रयी मे सम्यक् दर्शन का स्थान पहला है, क्योकि सम्यक् दर्शन के बिना ज्ञान सम्यक् नही होता । जहा दर्शन मिथ्या है वहा ज्ञान भी अज्ञान कहलाता है । जहा दर्शन सम्यक् है वहा ज्ञान भी सम्यक् है । दर्शन सम्यक् बनते ही ज्ञान सम्यक् वन जाता है ।

"सम्यक् अद्धा भवेत्तत्र सम्यग् ज्ञान प्रजायते ।

सम्यक् चारित्र-सप्राप्तेयोंग्यता तत्र जायते ॥" (संबोधि १४/८)

दर्शन-विहीन व्यक्ति ज्ञान को उपलब्ध नही होता । ज्ञान के बिना चारित्र-गुण प्रकट नही होते । चारित्र के बिना निर्वाण नही होता ।

सम्यक्-ज्ञान

''यथार्थबोध सम्यग्-ज्ञानम् ॥''

यथार्थ बोध को सम्यक् ज्ञान कहते हैं । ज्ञान का काम है जानना । पर ज्ञान का उद्देश्य मात्र पदार्थों को जानना ही नही है । उसका मूल उद्देश्य है स्वय को जानना । भ० महावीर ने कहा---- "सपिक्खए अप्पगमप्पएण।" आत्मा के द्वारा आत्मा को देखो। महात्मा वुद्ध ने कहा—"अप्पदीवोभव"—अपने दीप स्वय वनो। सुकरात ने कहा—'नो दी सेल्फ'—अपने आप को जाना। निष्कर्ष की भाषा मे स्वय का वोध—''र्म कौन हू''— यह ज्ञान ही सम्यक् ज्ञान है। जिसे स्वय का यथार्थ वोध हो जाता है, वह वस्तु जगत् को भी सही-सही जानने-समफ्तने लगता है। सम्यक् ज्ञान का फलित है—पदार्थ के प्रति भी यथार्थ दृष्टिकोण का निर्माण। स्वय के वोध के अभाव मे जागतिक ज्ञान भी मिथ्या है, व्यर्थ है।

"जब जान्यो निजरूप को, तब सब जान्यो लोक । नहीं जान्यो निजरूप को, तब सव जान्यो फोक ।''

ज्ञान जड और चेतन का विभाजक तत्त्व है। प्रत्येक प्राणी में ज्ञान की मात्रा का न्यूनतम विकास अवश्य होता है। इसके विना जड और चेतन मे कोई अन्तर नही रहता। ज्ञान की न्यूनाधिकता क्षयोपणम सापेक्ष है। ज्ञान और दर्शन के आवारक कर्मों के सम्पूर्ण विलय से अनन्त ज्ञान और अनन्त दर्शन की अखड लो प्रज्वलित हो उठनी है।

#### सम्यक्-चारित्र

"महावतादीनामाचरण सम्यक् चारित्रम्।"

महाव्रत आदि का आचरण करना सम्यक् चारित्र है। नाणस्स सारो आयारो — ज्ञान का सार आचार है। चारित्र ओर आचार — इन दोनो का अर्थ एक ही है। सम्यक् चारित्र का एक अर्थ है — पवित्र आचरण। दूसरा अर्थ है – चय रित्ती करण चारित्रम् — सचित सस्वारो के रेचन का नाम चारित्र है।

निश्चय नय के आधार पर चारित्र की परिभाषा है—''स्थितिरश्रैव चारित्रम्''— आत्मा मे स्थित अवस्थित होना चारित्र है । महाव्रत, अणृव्रत, असत्प्रवृत्ति का निरोध – ये सव चारित्र के ही अग है ।

जान की आराधना से अज्ञान कीण होता है। दर्शन की आराधना से आस्या का निर्माण होता है, जन्म-परम्परा का अत होता है, मोक्ष-मार्ग प्रशस्त होता है। चारित्र की आराधना से स्विरता उपलब्ध होती है, कर्मो का निरोध होता है स्वनियन्त्रण की क्षमता जागती है। इसकी परिपूर्ण साधना से परमात्मतत्त्व प्रकट होता है।

इस पयी वी लाराधना ही आत्मा की आराधना है। यही धर्म है। जितने भी अहंत्, बुद्ध और परमप्रज्ञा-प्राप्त साधक हुए हैं, उन्होंने धर्म-चिन्न मे किसी न विसी रूप से इस त्रयी को न्वीकृति दी है। हिन्दू धर्म मे इसे झान योग, भक्ति योग और कर्म योग के रूप मे प्रतिप्ठा प्राप्त है। इन्ही तत्त्वो को इस्ल म धर्म में ''मारफ्त, तरीकत और शरीअत'' कहा गया है। महात्मा बुद्ध इन्हे—सम्मादिट्ठी, सम्मासकप्पो और सम्मावायामो कहते हैं तो पारसी धर्म भी हुमता (पवित्र विचार), हुक्का (पवित्र वाणी) और हर्षता (पवित्र कर्म) पर बल देता है ।

भगवान् महावीर ने कहा — जव दृष्टि सम्यक् होती है, ज्ञान सही होता है और आचरण पवित्र होता है तो धर्म वढ़ता है । अन्यया धर्म घटता है ।

आनन्द ने तथागत वुद्ध से पूछा —भते ! आपके निर्वाण के वाद आपके शरीर का क्या किया जाए ? वुद्ध ने कहा —आनन्द <sup>1</sup> इसमे सिर मत खपाओ । मैंने जो साधना-धर्म दिया है, उसका अभ्यास करो । मेरे इस शरीर को मत देखो । धर्म शरीर को देखो । जो मेरे धर्म शरीर को देखता है, वह मुभो देखता है, और जो मुभो देखता है वह मेरे धर्म शरीर को देखता है ।

भगवान् महावीर ने गौतम से कहा—''गौतम <sup>।</sup> सत्य की शोध मे प्रमाद मत कर । मेरे से स्नेह मत कर । सम्यक् ज्ञान, दर्शन और चारित्र की आराधना कर मुक्त बन ।''

यह रत्नत्रयी जितनी पुष्ट--सशक्त होगी, धर्म उतना ही शक्तिशाली अनेगा।

## जैन जीवन प्रणाली (१) जैन गृहस्थ की आच*ा*र-सहिता

सुख-प्राप्ति और दुख-मुक्ति की दिणा मे प्रत्येक चेतनणील प्राणी प्रयत्न करता है। मनुश्य विकसित चेतना वाला प्राणी है। उसकी वौढिक क्षमता और णारीग्कि क्षमता वेजोह है। वह नित्य नए आविष्कार्गे तथा प्रयोगो द्वारा ऐमे ससाधनो को प्राप्त करने मे जुटा है, जो उसे अधिक से अधिक सुख दे सके, आराम दे सके। इस परिप्रेक्ष्य मे अनेक दार्णनिक विचार सामने आए। सम्पूर्ण सुख-भोग का हेतु क्या है ? इसके उत्तर में डाविन ने कहा — अस्तित्व की सुरक्षा के लिए सतत सघर्यणील बने रहना ही सुख का आधार-भून तत्त्व है। इसी प्रकार फायड ने काम को, माक्स ने अर्थ को और नीत्से ने सत्ता को सुख का आधार माना।

इन महान् विचारको ने अपने विचार-दर्शन को इतने प्रभावी ढग से प्रस्तुत किया कि वैयक्तिक और जागतिक स्तर पर मनुष्य-समाज की सारी अवधारणाए वदल गईं। इस सुखवादी विचारधारा के आधार पर अनेक प्रकार की जोवन-प्रणालिया विकसित हुईं। इस सन्दर्भ में जैन-दर्शन नई दिशा प्रदान करता है। भगवान् महावीर ने कहा – सुख का आधार है अध्यात्म । सघर्षगीलता, कामना, अर्थ और सत्ता — ये समग्र शक्तिया धर्म से नियति वनकर ही मानव-जाति के लिए वरदान वन सकती हैं। दुख-मुक्ति और सुख-समृद्धि की पौध अध्यात्म के ठोस धरातल पर ही सभव है। अध्यात्म की भूमिका पर इस जीवन-र्शली की हम 'जैन जीवन-प्रणालो' कह सकते हैं। उसके आधारभूत तत्त्व हैं — सयम और सदाचार। महावीर ने कहा —

असयम परित्यज्य, संयमस्तेन सेव्यताम् ।

असयमो महद् दुख, सयम मुखमुत्तमम ॥ सबोघि १४।४३

असयम दुख है सयम सुख है, इमलिए असयम को त्यागो और सयम का आचरण करो।

गृतस्य हो या सन्यासी -- सब मुक्त हो सबते हैं, यदि वे लनुत्त सयम पा पालन करते हो । सन्यासी सयम के शिखर पर स्थिर हाता है उनयी प्रत्येक प्रवत्ति अध्यात्म से जनुप्राणित होती है, किन्तु एक गृहस्य वे लिए भी सयम का बहुत वडा मूल्य है । सयन के द्वारा जीवन मूल्यवान् क जाता है। सयम ही धर्म है, सयम ही अध्यात्म है। व्यक्ति किसी भी कार्य-क्षेत्र, परिस्थिति, सम्प्रदाय और परिवेश मे रहता हुआ धर्म की साधना कर सकता है। इस क्षेत्र मे किसी भी प्रकार की प्रतिबद्धता नही है। भगवान् महावीर ने मुनिजनो के लिए आचार-सहिता का निर्धारण किया तो सद्-गृहस्थो के लिए भी एक उन्नत जीवन-प्रणाली प्रस्तुत की, उसकी व्यवस्थित विधि बताई।

धर्म के क्षेत्र में यह जैन-धर्म की सर्वथा मौलिक और अद्भुत देन है । गृहस्थ साधक की आचार-सहिता और उसका साधना-क्रम, जैन-परम्परा मे जितना सुन्दर और व्यवस्थित मिलता है, उतना अन्यत्र दुर्रुभ है ।

जैन-धर्म मे मुनि के लिए पाच महाव्रतो तथा गृहस्थ साधक के लिए पाच अणुव्रतो के पालन का विधान है ।

महावतात्मको धर्मोऽनगाराणा च जायते।

अणुवतात्मको धर्मो, जायते गृहमेधिनाम् संबोधि ॥ १४/४०

### अणुव्रत—

अणुव्रत का अर्थ है—छोटे-छोटे व्रत या यथाशक्ति गृहीत व्रत । अणुव्रत पाच हें—

१. अहिंसा-अणुवत--- स्थूल हिंसा का परित्याग।

गृहस्थ के लिए आरम्भजा — कृषि, वाणिज्य आदि मे होने वाली हिंसा से बचना कठिन होता है । उस पर कुटुम्ब, समाज और राज्य का दायित्व होता है, इसलिए सापराध या विरोधी हिंसा से बचना भी उसके लिए कठिन होता है । गृहस्थी को चलाने के लिए उसे वध-बन्धन आदि का सहारा भी लेना पडता है, इसलिए सापेक्ष हिंसा से भी वह नही बच सकता । वह पारिवारिक, सामाजिक दायित्वो को वहन करते हुए केवल सकल्पपूर्वक निरपराध प्राणियो की निरपेक्ष हिंसा से बचता है, यही उसका अहिंसा अणुव्रत है ।

२ सत्य-अणुव्रत -- स्थूल असत्य का परित्याग ।

गृहस्थ के लिए सपूर्ण असत्य को त्यागना कठिन है, किन्तु वह ऐसे असत्य का सहारा न ले जिससे किसी निर्दोष प्राणी को सकटग्रस्त होना पडे ।

३. अस्तेय-अणुवत — गृहस्थ के लिए छोटी-वडी सभी प्रकार की चोरी मे ववना कठिन है, परन्तु वह कम से कम ऐसी चोरी न करे, जिससे राज्य दण्ड दे और लोक निंदा करे। डाका डालना, ताला तोडकर चोरी करना, वैयक्तिक या सरकारी सपत्ति को ऌटना---ये सब सद्गृहस्थ के लिए वर्जनीय है। ४ ब्रह्मचर्य-अणुद्रत --- गृहस्य के लिए पूर्ण ब्रह्मचारी रहना कठिन है, गर एक सीमा तक वासना पर नियन्त्रण स्थापित करना भी आवश्यक है। परस्त्री-गमन, वेश्यागमन आदि अवाछनीय प्रवृत्तिया हैं। सद्गृहस्थ उनसे चचे और स्वदार-सतोप व्रत का पालन करे। वर्तमान के सदर्म में जहां 'एड्स' जैसा घातक रोग एक विभीषिका पैदा कर रहा है, ब्रह्मचर्य अणुद्रत वा मून्य वढ़ गया है।

५ अपरिग्रह अणुद्रत गृहस्थ सर्वथा परिग्रह का त्याग नहीं कर सकता, पर इच्छाओ के असीमित विस्तार का नियमन कर वह परिग्रह की सीमा कर सकता है। अति सग्रह की मनोवृत्ति सामाजिक विषमता को जन्म देती है, अत अपरिग्रह अणुद्रत सामाजिक स्वस्थता के लिए भी जरूरी है।

#### गुणव्रत

जो व्रत गृहस्थ की वाह्य-चर्या को सयमित करते हैं, उन्हे गुणव्रत कहा जाता है। वे तीन हैं---

> १ दिग्विरति—पूर्व, पश्चिम आदि दिशाओ मे गमनागमन की सीमा का निर्धारण ।

> २. उपमोग परिमोग-परिमाण वत--व्यक्तिगत भोग-सामग्री का परिमाण करना ।

३. अनर्य-दण्ड विरति-विना प्रयोजन हिमा का त्याग करना ।

ये तीनो व्रत अणु्व्रत भावना को पुष्ट करते हैं इसलिए भी ये गुणव्रत कहलाते हैं ।

#### शिक्षाव्रत

जो ग्रत अभ्यास-साध्य होते हैं और आतरिक पवित्रता वढाते हैं, इन्हें गिक्षाग्रत कहा जाता है । वे चार हैं —

- ९ सामायिक असत्प्रवृत्ति से विरत होकर समता का अभ्यास करना।
- २ देशावकाशिकग्रत—एक निक्र्चित अवधि के लिए विधिपूर्वक हिंसा का त्याग करना ।
- ३ पौषध-उपवासपूर्वक असत्प्रवृत्ति का त्याग करना।

¥ अतिषि-सविभाग-अपना विसजन कर पात्र को दान देना।

इन प्रतो का पालन करने वाला जैन श्रावक या उपामक कहलाता है। ये वन झांत, सुखी, नयमी और सात्विक जीवन के प्रेरक हैं।

भारतीय संस्कृति में माधु-संस्या की अतिरिक्त प्रतिष्ठा है। उसे कची तिगाहो से देखा जाता है। सतो के प्रति जनता में सहज पूज्य भाव है। इस सदर्भ मे ये स्वर भी उभरे कि मोक्ष का अधिकारी सन्यासी ही हो सकता है। गृहस्थ मुक्ति का अधिकारी नही है। भगवान् महावीर ने भी कहा — ''बधे गिहवासे, मोक्खे परियाये''

गृहवास बन्धन है, पर्याय - मुनि-जीवन मोक्ष है । क्योकि ''सोवक्केसे गिहवासे, निरुवक्केसे परियाये'' गृहवास सक्लेशो से भरा है, पर्याय क्लेश-रहित है ।

पर इसका अर्थ यह नही है कि गृहस्थ मोक्ष प्राप्त कर ही नही सकता ।

जैन धर्म के प्रवक्ता आचार्यों ने कहा-

न्यायाजितधन स्तत्त्वज्ञाननिष्ठोऽतिथिप्रिय । शास्त्रवित् सत्यवादी च गृहस्थोऽपि विमुच्पते ।।

जिसके अर्थार्जन के स्रोत शुद्ध हो, जिसकी तत्त्वज्ञान मे निष्ठा हो, त्यागी साधु-सन्तो के प्रति अनुराग हो, जो धर्म-शास्त्रो का ज्ञाता हो और सत्यवादी हो, वह व्यक्ति गृहस्थ मे रहना हुआ भी मुक्त हो सकता है।

जैन-श्रावक के लिए निदिष्ट उक्त बारह वर्त निश्चित ही व्यवहार-शुद्धि के पोपक हैं। इनमे नीति, प्रामाणिकता, सयम सदाचार और सात्विकता की प्रधानता है। इन व्रतो के पालन से जो तथ्य फलित होते हैं, उनमे आदर्श समाज के निर्माण की परिकल्पना निहित है।

## व्रतो के फलित—

१ अहिंसा अणुव्रत के फलित – अहिंसा का साधक किसी के साथ ऋर व्यवहार नही करता।

अधीनस्थ व्यक्ति के श्रम और शक्ति का शोषण नही करता, उसके भक्तपान का विच्छेद नही करता। किसी की दुर्बलता का अनुचित लाभ नहीं उठाता।

 २. सत्य अण्वत के फलित — सत्य का माधक किसी का मर्म-प्रकाशन नहीं करता । भूठे दस्तावेज या लेख नहीं लिखता । किसी पर भूठा आरोप नहीं लगाता ।
 ३. अचौर्य अणुव्रत के फलित — अस्तेय का साधक चोरी का माल नहीं लेता । राष्ट्रीय हितो का विरोधी ब्यापार नहीं करता ।

४. ब्रह्मचर्य अणुवत के फलित — ब्रह्मचर्य का साधक यथाशक्ति ब्रह्मचर्य का पालन करता है, इद्रिय-विजय और मनो-विजय की अभ्यास करता है। ४. अपरिग्रह का फलित —अपरिग्रह का साधक अति सग्रह नही करता, अनावभ्यक सग्रह नही करता, शोपण नही करता, किसी के अधिकारो का हनन नही करता ।

गृहस्यो के रय के दो पहिए हैं —हिंसा और परिग्रह । गृहस्य साधक इनमे सर्वथा उपरत नही हो सकता । फिर भी इनकी गति अनियन्त्रित और निरकुण न हो, इस द्ष्टि से भगवान् महावोर ने ये दो सूत्र दिए—

१. अनयं हिंसा से वचाव ।

२ इच्छाओ का अल्पीकरण ।

ये सूत्र जैन जीवन-प्रणाली के रूप मे विकसित हुए ।

यह एक सद्गृहस्य की पहचान बन गई। जैसे महात्मा गाधी ने अति सग्रह या पूजीवाद मे उत्पन्न समस्याओ के समाधान हेतु विकेन्द्रित अर्थं-क्यवस्था का सूत्र दिया ट्रस्टीशिप की नई दृष्टि दी वैसे हो भगवान् महावीर ने उपभोग-परिभोग-विरति व्रत और इच्छा परिमाण व्रत के माध्यम से व्यक्तिगत भोग-सामग्री के सयम की तथा इच्छा-सयम की प्रेरणा दी, ये सामाजिक परिवर्तन एव आर्थिक स्नोतो की शुद्धि की दृष्टि से बहुत ही मूल्य-वान हैं।

एक श्रावक न वेवल आध्यात्मिक होता है और न केवल सामाजिक। बह दोनों भूमिकाओ मे सामजस्य स्थापित कर चलता है।

द्विचिधो गृहिणां धर्मो आत्मिको लौकिकस्तया।

सबरो निजरा पूव समाजामिमतो पर:॥

गृहस्प धर्म दो प्रवार का है---आत्मिक और लौकिक । आत्मिक धर्म है सवर और निर्जरा। समाज ढारा अभिमत धर्म लौकिक कहा जग्ता ।आत्मिक धर्म का उद्देश्य है---आत्मगुद्धि। वह अहतो ढारा प्रतिपादित है।

लौषिक धर्म का उद्देश्य है समाज की सुव्यवस्या । उसका प्रवतंन रामाज-गास्त्रियो द्वारा होता है । फिर भी अघ्यात्म सामाजिकता का विरोधी नही है । यह उमे स्वस्पता प्रदान करना है ।

इन बनो का उद्ध्य है—व्यक्ति घर-परिवार में रहता हुआ भी धेरठ धार्मिक जीवन जी सबे तथा उन क्षमताओं वा अजन कर सके, जिससे अध्यात्म की ऊ चाई को छुआ जा सबे। स्वम्य और सतुलित समाज की सरचना में भी इन बनों की भूमिका महत्त्वपूर्ण है। हिंमा, सग्रह और भोग सो अति सामाजिक विषमता और ल्हांति को जन्म देनी है। उक्त ब्रतों की भावना में इन प्रैरालिर समम्याओं का समाधान निहिन है। इन व्रतो का आधार कोरा सिद्धान्तवाद या आदर्शवाद नही है, अपितु ये व्यवहार की उर्वरा में पल्लवित हुए हैं। ये सामाजिक जीवन की उच्चता और वैयक्तिक पवित्रता का स्थिर आधार प्रस्तुत करते हैं। आतरिक पवित्रता के साथ व्यवहार-शुद्धि भी इन व्रतो से फलित होती है।

ध्यान शतक मे लिखा है—''तम्हा आराहए दुवे लोए'' धार्मिक व्यक्ति धर्म के द्वारा वर्तमान जीवन और भावी जीवन दोनो की आराधना करता है। धर्म का पारलौकिक फल है—स्वर्ग या मोक्ष तथा इहलौकिक फल है—कषाय-मुक्ति, व्यवहार-शुद्धि ।

जैन जीवन~प्रणाली का फलित है—जैन श्रावक धर्म की आराधना करता हुआ, पारिवारिक, सामाजिक और राजनैतिक जिम्मेदारियो से विमुख नही हो सकता, पर उन भूमिकाओ की शुद्धि के साथ आत्महित की सुरक्षा करना वह अपना परम कत्तंव्य मानता है।

वह अपनी अन्तश्चेतना से इतना जुड जाता है कि वाहर से लिप्त नही होता । व्यवहार में जीता हुआ भी वह अपने केन्द्र चेतना को विस्मृत नही करता ।

| and the second second second | क्षम सामान्य व्यवहार का रूप लते <sup>परप स</sup> े<br>जा रहे है। सामहिक हा से पर्व- लेग्निन परने |   | मे | र्षक बनात<br>• | वयन गण कौ | में भी प्रगति हुई है। | सा।वयत संघ कुर्बा क साथ उन भागव<br>निक्ताय-निय्यांक कान्त्र-रो कागेन्ति कन पक्षे | _                                                      |                                     | सौनिक तनाव-शीथल्य का मार्ग सुदूढीकरण और | त करने के बारे में सोवियत | रुख मघ्य यूराप म संबारत भाग<br> |                                  | म old समम्भाता करन-का हलार | उसका तत्मरता सं उत्मन्न हाता हो। भूरी तरह | फारारमक प्रमाव सघ                | - दूसरी तरफ यह स्वीकार किया को कार्यान्वित                             |                                                    | हम्मारा आगाम्ती आं           | () * भारतीय स्वतःता को ३०थी- जयती। |         | * शान्त, मत्रा आर सहयाग का सान्य का द | मनाने के लिए <b>यवक दर्पण</b> , अक इरे                     | <b>و المراجع الم</b>                                    | איזה איז | * भारत-सोवियत सहयोग के विभिग्न क्षेत्रे | अनेक दिलचस्य लेख। | いんしきまた いちにとう しょう たい こうちょう す |
|------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|---|----|----------------|-----------|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------|---------------------------------|----------------------------------|----------------------------|-------------------------------------------|----------------------------------|------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|------------------------------|------------------------------------|---------|---------------------------------------|------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|----------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------|-----------------------------|
| · · ·                        |                                                                                                  | 2 |    | के रूप म मा ाव |           | वात्राक अल्त्र        | ो समाचारपत्र <del>ो</del><br>रे                                                  | खवरी से पता चलता है कि<br>तथाकथिन स्रानवशिकान्द्रो रहे | जानुमास न्यार गर<br>के लिंग भी अनसय | कार्य चल रहा है। इमके प्रयोग            | की यंत्रीतींध छिन         | जायेगी।                         | पित्र्यसूत्रो या जीन को प्रभावित | करक, जो पैतृकता या आन्वशि- | कता के वाहक और मानव जीवे़ी की             | प्रक्तियाओं के मुख्य नियामक है., | बारीर को देखने, सूनने, चलने-<br>फिल्मे और <u>फिल</u> मे <u>जल</u> े सम | ाफरन आर ।हलन-७ुलन, पात<br>लने सोचने-विचारने आदि की | किसी भी जीवन्त किया को अस्त- | िकया जा सकता<br>,                  | म<br>रा |                                       | ावज्ञान आर प्रावाध क उन<br>अंडोरे की गुट गुट कुरानी में ने | भाग मा नह दुस सनूत हुन। ह<br>जिनके विकास से निकट भविष्य | मे ही सामहिक विनास के सर्वथा                 | के अस्त और                              | र की<br> <br>     | ह्यू जगहर ह, संसार व ग्लमा  |

दूसरी ही तरह सोचते हैं । उनका विष्वास है कि न्यूट्रन बम के निर्माण से नाभिकीय युद्ध का खतरा वढ जायेगा । मसलन, भारत के विदेश मत्री अटल जाता है, लेकिन इमारत`, पुल, सडकें आदि ज्यो की त्यो साबुत वनी रहती है। यूद्ध सामग्रियो के परिचमी निर्माता न्यूट्रन वम की ''श्रेष्ठता'' और ''सम्भाव-मे लाखो अदूक्य कारतूसो की तरह विधती जाती है और या तो लोग मर जाते है या कम से दान है। लेकिन ससार के अनेक देश नाओे'' पर लट्डू हो रहे है और यह मानते है कि ध्वसकारी अस्त्री के भण्डार मे यह एक नया योग-विहारी बाजपेयी ने हाल मे<sup>-</sup> ससद मे<sup>-</sup> कहा कि भारत सरकार न्यूट्रन वम के निर्माण की जोग्दार भत्स<del>े</del>ता फ्रम उनका वध्यकरण अवरुप हो हंहेरस्माण्वति, प्रताग निकोलाई ओबोतोव करती है।

विषोषज्ञो की राय है कि ' जातिसहारक'' अस्त्र लोगो के खानपान और पहनावे या दोनो के बीच के अन्तर का आसानी से ''विवेक'' कर सकता है और म भाषा कर देगा। यहा हमारा इभिप्राय विविध जातीय समूहो हे लोगो का पता करने कीर जनका सफाया करने के लिए विक्षेष रासायनिक, जैविक या ग्रेन्य दृब्यो के इस्तेमाल मे है। фс/ मसाले पडते हैं, उन्ही की द से जातिसहारक अस्त्र बात थी। রব।।বা ধ্বর বাপ त्र के भिकार हो सकते है। हा, जातिविनाशक। यह एक ढग का हथियार है जिसके रे मे अध्ययन-अनुसन्धान चल 1 है। आपके प्रिय व्यजन मे <del>f</del> क्तिता है। यह चयन शक्ति रक्त मूहों, त्वचा के रगद्रव्य आदि ् अभी नद वषी महले तक संपुका पता कर लेगा और आपका से ''जातिति नाराक' को क्षति पहुचाये म्बार कर सकता हो, दर्ग नी हीनया की, दम का निकास कर सकन पर आधारित <sup>च</sup>निन्दा लोगो का सफाया निया निया ष्युद्न वम ्र्यान <u>न पिताक्ता भा</u> सक्ता है। 멧

## जैन जीवन-प्रणाली (२) जैन मुनि की आचार-संहिता

## भारतीय संस्कृति और संन्यास

विश्व मे तीन सस्कृतिया प्रभावशाली मानी जाती हैं----

१ यूनानी सस्कृति, २ भारतीय सस्कृति और ३ चीनी सस्कृति । पहली समाज प्रधान, दूसरी व्यक्ति प्रधान और तीसरी परिवार प्रधान संस्कृति रही है। सन्यास का प्रादुर्भाव व्यक्ति प्रधान संस्कृति से हुआ। यह भारतीय संस्कृति का महान् अवदान है। भारतीय संस्कृति की मुख्य तीन धाराए हें - वैदिक, वोद और जैन। जैन साहित्य मे व्यक्तिवादी स्वर अधिक मूखर हए । जैसे कि सूख और दुख अपना-अपना है । कमों का कत्ती अोर उनका फल-भोक्ता व्यक्ति स्वय है। अपने कृत कर्मों का फल व्यक्ति स्वय भोगता है। फल भोग में किसी की सामदेारी या भागीदारी नहीं चलती । इन अध्यात्म-सूत्रो से प्रेरित हो हजारों-हजारो व्यक्ति आत्महित की साधना में सलग्न हो गए। यही है सन्यास-परम्परा के सूत्रपात की आदि कहानी । वैसे भारतीय संस्कृति की तीनों ही घाराओ मे सन्यास की परपरा रही है। जैनो में सन्यास-दीक्षा जीवन-पर्यन्त होती है, बौद्धों में सावधिक होतो है। वैदिको में प्रारम्भ से दीक्षा (सन्यास) की स्वीकृति नही थी। यह जैन धर्म का ही प्रभाव मानना चाहिए कि वैदिक परम्परा मे भी सन्यास को मान्यता मिली । वर्तमान मे तीनो ही परम्परा के साधू-सन्यासी हजारो की सध्या मे परिव्रजन करते हैं। उन सबकी अपनी-अपनी आचार-सहिता है। अपनी-अपनी विधिया है।

जैन-मुनियो की अहिंसा ओर अपरिग्रह प्रधान वाचार-सहिता तथा त्याग-वैराग्य म्लक चर्या सदा से ही लोक-चेतना को प्रभावित करती रही है।

जैन मुनि के लिए निग्रन्थ, समण, श्रमण, भिक्षु, अनगार आदि शब्दो का प्रोग उपलब्ध होता है, जो विशेष जर्घों का सवाहक है। निग्रंन्थ उनकी जर्किपनना का, समण समता का, श्रमण-श्रमशीलता और तपस्विता का, निद्यु निक्षायोविता का तथा अनगार---निर्मुक्तता का प्रतीक है। जैन मु.ि को वर्षा मे उत्टप्ट नि सगता के दर्शन होते हैं। वे सम्बन्धातीत े न

A 14

## जैन जोवन-प्रणाली (२) जैन मुन्हि की आचार-संहिता

### भारतीय संस्कृति और संन्यास

विश्व मे तीन संस्कृतियां प्रभावणाली मानी जाती हें---

१ यूनानी सस्कृति, २ भारतीय सस्कृति और ३ चीनी सस्कृति ।

पहली समाज प्रधान, दूसरी व्यक्ति प्रधान और तीसरी परिवार प्रधान संस्कृति रही है। सन्यास का प्रादुर्भाव व्यक्ति प्रधान संस्कृति से हआ। यह भारतीय सस्कृति का महान् अवदान है। भारतीय सस्कृति की मुख्य तीन घाराए हैं-वैदिक, वौद्ध और जैन। जैन साहित्य में व्यक्तिवादी स्वर अधिक मुखर हुए। जैसे कि सुख और दुख अपना-अपना है। कर्मों का कत्ता स्रोर उनका फल-भोक्ता व्यक्ति स्वय है। अपने कृत कर्मों का फल व्यक्ति स्वय भोगता है। फल भोग में किसी की साफेदारी या भागीदारी नहीं चलती । इन अध्यात्म-सूत्रो से प्रेरित हो हजारो-हजारो व्यक्ति आत्महित की साधना में सलग्न हो गए। यही है सन्यास-परम्परा के सूत्रपात की आदि गहानी । वैसे भारतीय संस्कृति की तीनों ही धाराओं में सन्यास की परपरा रही है। जैनो में सन्यास-दीक्षा जीवन-पर्यन्त होती है, वौद्धों में सावधिक होती है । पैदिको मे प्रारम्भ से दीक्षा (सन्यास) की स्वीकृति नही थी । यह जैन धर्म का ही प्रभाव मानना चाहिए कि वैदिक परम्परा में भी सन्यास को मान्यता मिली । वर्तमान मे तीनो ही परम्परा के साध-सन्यासी हजारो की सप्या में परिव्रजन करते हैं। उन सबकी अपनी-अपनी आचार-सहिता है। अपनी-अपनी विधिया है।

जैन-मुनियो की अहिसा और अपरिग्रह प्रधान आचार-सहिता तथा त्याग-पैराग्य मुलक चर्या सदा से ही लोक-चेतना को प्रभावित करती रही है।

तेर मुनि के लिए निप्रस्य, समण, श्रमण, भिस्, जनगार लादि ग्रन्था रा भगोग उपतब्ध होता है, जो विरोध जयों का सवाहक है। निर्यत्व उनकी अस्थिता का, समण समता रा, श्रमण स्थमगीलता और तपस्विता का, भिज् भिजायीयिता का तथा जनगार -- निर्मुत्तता का प्रतीक है। तेन मुनियों की र्या ने उत्रष्ट नि स्थाता के दर्शन होते हैं। ये सम्यग्धातीत चेतना के इन व्रतो का आधार कोरा सिद्धान्तवाद या आदगंगाद नही है, अपितु ये व्यवहार की उर्वरा में पल्लवित हुए हैं। ये सामाजिक जीवन की उच्चता और वैयक्तिक पवित्रता का स्थिर आधार प्रस्तुत करते हैं। आतरिक पवित्रता के साथ व्यवहार-णुद्धि भी इन प्रतो से फलित होती है।

ध्यान शतक में लिखा है—''तम्हा आराहए दुवे लोए'' धार्मिक व्यक्ति धर्म के द्वारा वर्तमान जीवन और मावी जीवन दोनो की आराधना करता है। धर्म का पारलौकिक फल है—स्वर्ग या मोक्ष तया इहलौकिक फल है—कषाय-मूक्ति, व्यवहार-शुद्धि ।

जैन जीवन-प्रणाली का फलित है—जैन श्रायक धर्म की आराधना करता हुआ, पारिवारिक, सामाजिक और राजनैतिक जिम्मेदारियो से विमुख नही हो सकता, पर उन सूमिकाओ की गुद्धि के साय आत्महित की सुरक्षा करना वह अपना परम कत्तंब्य मानता है।

वह अपनी अन्तश्चेतना से इतना जुड जाता है कि बाहर से लिप्त नही होता। व्यवहार मे जीता हुआ भी वह अपने केन्द्र चेतना को विस्मृत नही करता।

## भंग जोपन-प्रणाती (२) जैन मुन्ति की आचार-सहिता

#### भागतीय मस्ट्रनि और सम्यास

किंद र कत कर्टापां प्रकारणता माना का स है 🤟

भ पुना से स हति, २ आर सब अग्हीत और के असे मरहति । पटल गगा जवान, दूरस व्यक्ति जवान जोग गेगरी परिवार न्दान सरहते रही है। सन्त्रान हा प्रादनीय न्दी छ जना अन्हीं। रहेता । च्छ फारगाच संस्ट्रोडचा चहाडू जवत्राड है। जारगीड ७ १<sup>९</sup>डचर पुस्य मन धाराण है। बीदर, चोद जोर जेता। दन झाँहरवा चा जान चला स्वर जीवका खर हुए। जहां का रहा और इन्द्र कर 11-जन्म भावना का कहा क when the the open when easy in a start of the second start of the रूप भागत है। पहलाहल दिवाला लाहेद्या ज जन्मय रहा अगत ( इ. यद्यत मनुवा व प्रसिद्ध हो स्वमन्त मा भी ६ प्रमन्ति का र नगर गरा हो लगर राहे संयत्त सम्पन्ध के प्रतास नाव महात्म को को साथ एटटा का समा हो प्रायत्म के का कर की करती and the state of t है। बच्ची र वास्त्रन से मेंचर ( स्वत )) वर्तन्द र तरहा कर । उत् At AAT LANDE LITE ALLING AND AVOID TO BUS 241 + will be what total to according a fers what called and distances in a strate well with a der a site te wellward is

the states a transfer to the task of task

الإيسان الا المالية الم المالية الحالي المالية ا इन व्रतो का आधार कोरा सिद्धान्तवाद या आदर्शवाद नही है, अपितु ये व्यवहार की उर्वरा में पल्लवित हुए हैं। ये सामाजिक जीवन की उच्चता और वैयक्तिक पवित्रता का स्थिर आधार प्रस्तुत करते हैं। आतरिक पवित्रता के साथ व्यवहार-शुद्धि भी इन व्रतो से फलित होती है।

ध्यान शतक मे लिखा है—''तम्हा आराहए दुवे लोए'' धार्मिक व्यक्ति धर्म के द्वारा वर्तमान जीवन और भावी जीवन दोनो की आराधना करता है। धर्म का पारलौकिक फल है—स्वर्ग या मोक्ष तथा इहलौकिक फल है—कषाय-मुक्ति, व्यवहार-शुद्धि ।

जैन जीवन-प्रणाली का फलित है— जैन श्रावक धर्म की आराधना करता हुआ, पारिवारिक, सामाजिक और राजनैतिक जिम्मेदारियो से विमुख नही हो सकता, पर उन भूमिकाओ की शुद्धि के साथ आत्महित की सुरक्षा करना वह अपना परम कत्तंव्य मानता है।

वह अपनी अन्तश्चेतना से इतना जुड जाता है कि वाहर से लिप्त नही होता। व्यवहार में जीता हुआ भी वह अपने केन्द्र चेतना को विस्मृत नही करता।

## जन जोवन-प्रणाली (२) जैन मुनि की आचार-संहिता

## भारतीय संस्कृति और संन्यास

विश्व मे तीन सस्कृतिया प्रभावशाली मानी जाती हैं----

१ यूनानी सस्कृति, २ भारतीय सस्कृति और ३ चीनी सस्कृति । पहली समाज प्रधान, दूसरी व्यक्ति प्रधान और तीसरी परिवार प्रधान संस्कृति रही है। सन्यास का प्रादुर्भाव व्यक्ति प्रधान संस्कृति से हुआ। यह भारतीय संस्कृति का महान् अवदान है। भारतीय संस्कृति को मुख्य तीन धाराए हैं – वैदिक, बौद्ध और जैन । जैन साहित्य मे व्यक्तिवादी स्वर अधिक मुखर हुए । जैसे कि सुख और दुख अपना-अपना है । कर्मों का कत्ता भोर उनका फल-भोक्ता व्यक्ति स्वय है। अपने कृत कर्मों का फल व्यक्ति स्वय भोगता है। फल भोग मे किसी की साम्केदारी या भागीदारी नहीं चलती । इन अध्यात्म-सूत्रो से प्रेरित हो हजारो-हजारो व्यक्ति आत्महित की साधना मे सलग्न हो गए। यही है सन्यास-परम्परा के सूत्रपात की आदि कहानी । वैसे भारतीय संस्कृति की तीनो ही धाराओ मे सन्यास की परपरा रही है। जैनो मे सन्यास-दीक्षा जीवन-पर्यन्त होती है, बौद्धो मे सावधिक होती है। वैदिकों मे प्रारम्भ से दीक्षा (सन्यास) की स्वीकृति नही थी। यह जैन धर्म का ही प्रभाव मानना चाहिए कि वैदिक परम्परा मे भी सन्यास को मान्यता मिली । वर्तमान मे तीनो ही परम्परा के साधु-सन्यासी हजारो की सख्या मे परिव्रजन करते हैं। उन सबकी अपनी-अपनी आचार-सहिता है। अपनी-अपनी विधिया हैं।

जैन-मुनियो की अहिंसा और अपरिग्रह प्रधान आचार-सहिता तथा त्याग-वैराग्य मूलक चर्या सदा से ही लोक-चेतना को प्रभावित करती रही है ।

जैन मुनि के लिए निग्नंन्थ, समण, श्रमण, भिक्षु, अनगार आदि शब्दो का प्रयोग उपलब्ध होता है, जो विशेप अर्थों का सवाहक है। निग्नंन्य उनकी अकिंचनता का, समण समता का, श्रमण—श्रमशीलता और तपस्विता का, भिक्षु भिक्षाजीविता का तथा अनगार—निर्मुक्तता का प्रतीक है। जैन मुनियो की चर्या मे उत्क्रष्ट नि सगता के दर्शन होते हैं। वे सम्बन्धातीत चेतना के जागरण द्वारा अनेकता मे एकता के जीवन्त उदाहरण हैं । वस्तुत जिन रागात्मक सम्बन्धो के आधार पर परिवार या समाज का निर्माण होता है, उन सम्बन्धो का विच्छेद ही सन्यास या दीक्षा है । यह व्यक्ति-प्रधान संस्कृति की पराकाष्ठा है । धर्म व्यक्तिगत तत्त्व है, पर उसकी साधना से समूह प्रभावित होता है, सामूहिक चेतना जागती है, इसलिए वह समूहगत भी होता है । तेईसर्वे तीर्थंकर पार्श्वनाथ ने पहली वार धर्म-साधना को सामूहिक रूप दिया । श्रमण-संघ की स्थापना की । भगवान महावीर ने उसका उदात्ती-करण किया । इसी का परिणाम है कि आज भी जन मुनि वडे-वडे संघो मे रहते हुए आत्म-साधना के पथ पर निर्बाध आगे वढ़ रहे हैं । जैन मनि का आचार

एक बार किसी नगर के उद्यान में महान् ज्ञानी अध्यात्म दृष्टि-सम्पन्न, सयम और तप में लीन, अहत-प्रवचन के ममज्ञ प्रतापी जैनाचार्य का आगमन हुआ । तत्कालीन राजा, राज्यमत्री, ब्राह्मण-विद्वान्, क्षत्रिय वर्ग आदि हजारो श्रोताओ ने उनका धर्म-प्रवचन सुना। उनकी जिज्ञासा जागी। प्रवचन के उपरात उन्होने पूछा--भन्ते ! हम जैन मुनि के आचार के विषय मे विस्तार से जानना चाहते हैं। आपको कष्ट न हो तो वताने का अनुग्रह करें।

आचार्य ने उनकी जिज्ञासा को समाहित करते हुए कहा—मोक्षार्थीं निग्रंन्थो का आचार बहुत कठोर है, दुक्वीणं है। इस प्रकार का अत्यन्त दुष्कर आचार निग्रंन्थ-दर्शन के सिवाय कही नही मिलता। जैन आचार-शास्त्र के मोलिक नियम बालक, युवा, वृद्ध, स्वस्थ, अस्वस्थ सभी श्रमणो के लिए समान रूप से लागू होते हैं, उन्हे उनका अखड पालन करना होता है।

मुनि का अर्थ है जानी । ज्ञान का सार है आचार । आचार का पहला सोपान है—समस्त प्राणियो के प्रति आत्मतुला की दृष्टि, आत्मत्व की अनुभूति । आचार का अन्तिम लक्ष्य है —आत्म-स्वरूप मे अवस्थित होना, समस्त कर्मों से मुक्त हो आत्मा के चैतन्य स्वरूप मे रमण करना, मोक्ष को प्राप्त करना ।

इनकी सिद्धि के लिए वे पाच महाव्रतात्मक आचार को स्वीकार करते हैं।'

पांच महाव्रत

१ अहिंसा महाव्रत — मानसिक, वाचिक और कायिक अहिंसा का पालन करना । अहिंसा का फलित है — समता और मैत्री । अहिंसा का सीधा अर्थ है सब प्राणियो के प्रति सयम । जीव-जन्तु, पशु-पक्षी और मानव की हिंसा तो दूर, जैन मुनि पेड-पौधो आदि सूक्ष्म जीवो की हिंसा भी नहीं करते । जैन तत्त्व विद्या के अनुसार पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु और वनस्पति को भी सजीव माना गया है । इन स्थावर जीवो को भी कष्ट न हो, इस दृष्टि से जैन मुनि सदा जागरूक रहते हैं । वे घरती का दोहन नही करते, नदी आदि के कच्चे जल का उपयोग नही करते हैं, जल को गन्दा नही करते, वाग नही जलाते, हवा को दूषित नही करते, हरियाली को काटना तो दूर उसे पांवो से भी नही कुचलते । सीधे भब्दो मे कहे तो वे सहज जीवन जीते हैं, प्रकृति की छेडछाड नही करते । अहिंसक वृत्ति के कारण किसी प्रकार का प्रदूषण फैलाकर पर्यावरण को क्षति नही पहुचाते । इसलिए कहा जा सकता है कि जैन मुनि न केवल मनुष्य जाति के अपितु सम्पूर्ण चराचर जगत के रक्षक हैं, त्राता हैं ।

२. सत्य महावत — मानसिक, वाचिक और कायिक ऋणुता का विकास तथा अविसवादन योग का अभ्यास । जैन मुनि किसी भी परिस्थिति में असत्य का सहारा नही लेते । असत्य भाषा का प्रयोग नही करते । असत्य बोलने के हेतु हैं — फ्रोध, लोभ, भय और हास्य । मुनि इनका वर्जन करते हैं । वे किसी को आधात या कष्ट पहुचाने वाला, आपसी वैर-विरोध, तनाव या मन-मुटाव बढ़ाने वाला, हिंसा का निमित्त बनने वाला कठोर और निश्चयात्मक शब्द नहीं बोलते । सत्य-महाव्रत के दो सुरक्षा प्रहरी हैं — वाणी का सयम और भाषा-विवेक । अविवेकपूर्ण और असयत वाणी का प्रयोग अनर्थ का कारण बन जाता है ।

३ अचौर्य महाव्रत—स्वामी की अनुमति के बिना अल्पमूल्य या बहु-मूल्य वस्तु का ग्रहण न करना तथा देव, गुरु और धर्म की आज्ञा का अतिकमण न करना।

बिना आज्ञा किसी के मकान में रहना, किसी वस्तु का उपभोग करना, अभिभावको की अनुमति बिना किसी व्यक्ति को दीक्षित करना—ये कार्य जैन आचार शास्त्र सम्मत नही हैं।

४ ब्रह्मचर्यं महान्नत — मन, वाणी और शरीर की पवित्रता का विकास, वासना-विजय, आत्म-रमण । अब्रह्मचर्यं घोर प्रमाद है । सयम और चरित्र का नाश करने वाला है । जैन मुनि पूर्ण ब्रह्मचारी होते हैं । ब्रह्मचर्यं की सुरक्षा के लिए वे खाद्य-सयम, दुष्टि-सयम और स्मृति-सयम की साधना करते हैं । वासना को उत्तेजित करने वाले ससर्ग, पहनावा, चर्चा और वैसे साहित्य से स्वय को वचाते हैं । साधु-साध्विया क्रमश स्त्री और पुरुष का स्पर्श तक नहीं करते । उनके साथ एक आसन पर नही बैठते, एकात मे बातचीत नही करते । क्योकि साधना के प्रारम्भ मे निमित्तो से बचना आवश्यक हो जाता है ।

जैनधर्मं : जीवन ओर जगत्

**५. अपरिग्रह महावत**-संग्रह-त्याग, समत्व-विसर्जन ।

जैन-मुनि अर्किचन होते हैं। वे सोना-चादी, रुपये-पैसे नही रखते। किसी प्रकार का बैक-बैर्लेस नही रखते। जमीन-जायदाद नही रखते। यहा तक कि दूसरे दिन के लिए भी खाद्य-पेय पदार्थी का सग्रह नही करते। कबीरजी ने भी इसके समर्थन मे लिखा है—

साधु हो संग्रह करे, दूजे दिन का नीर ।

तरेन तारे जगत्को, कह गये दास कवीर ॥

६. रान्नि-भोजन-वर्जन - जैन-आगमो मे रात्रि-भोजन का त्याग--छठा व्रत माना गया है। जैन मुनि पाच महाव्रतो की भाति रात्रि-भोजन-विरमण व्रत का भी पूरी निष्ठा के साथ पालन करते हैं। वे रात्रि मे किसी प्रकार के खाद्य-पेय पदार्थ और औषध का सेवन नही करते। यह बहुत वडा तप है।

उक्त पाच महावत जैन मुनि की साधना का मूल आधार है। इनकी पुष्टि और सिद्धि के लिए उन्हें सतत जागरूक प्रयत्न करना होता है। बार-बार अभ्यास करना होता है। प्रत्येक महाव्रत की आराधना के लिए जैन-शास्त्रो मे पाच-पाच अभ्यास-विन्दु निर्दिष्ट हैं, जिन्हे भावना कहते हैं।

जैन-परम्परा मे पाच महावतो की पच्चीस भावनाए सुप्रसिद्ध हैं, जैसे---

१. अहिंसा महाव्रत की पाच भावनाए—१. चलने मे जागरूकता, २. मन का सयम, ३. वाणी का सयम, ४. धर्मोपकरणो के व्यवहार में जागरूकता, ५ आहार-शुद्धि का विवेक ।

२. सत्य महाव्रत की पाच भावनाए--१ वाणी का विवेक, २-५. क्रोध, लोभ, भय और हास्य का वर्जन ।

३. अचौर्यं महाव्रत की पाच भावनाए—१. याचना का विवेक, २. उपभोग का विवेक, ३ परिमित पदार्थों का स्वीकरण, ४. उनकी सीमा का निर्धारण, ४ सार्धामको से याचना का विवेक ।

४. ब्रह्मचयं महाव्रत की पाच भावनाए--१ एकान्तवास, २ वैषयिक कथा का वर्जन, ३. चक्षु-सयम, ४. स्मृति-सयम, ५. अतिमात्र/प्रणीत भोजन का वर्जन ।

४. अपरिग्रह महावत की पाच भावनाए─१-५. पाचो इन्द्रियो का सयम तथा मनोज्ञ-अमनोज्ञ इन्द्रिय-विषयो के प्रति समता की साधना ।

महाव्रतो की सुरक्षा के लिए पांच समितियो और तीन गुष्तियो के पालन का प्रावधान है। ये जिन-शासन में आठ प्रवचन-माता के नाम से विख्यात हैं। समिति का अर्थ है सम्यक् प्रवृत्ति, विवेकपूर्ण प्रवृत्ति। वे पाच हैं--- १ ईर्या-समिति — गमन योग, युग-प्रमित भूमि को देखकर चलना ।

२ भाषा-समिति वचन-योग, विवेकपूर्वक निरवध भाषा बोलना ।

३ एषणा-समिति—निर्दोष-भिक्षा का ग्रहण तथा अनासक्त भाव से आहार करना।

४ आदान-निक्षेप-समिति - उपकरणो को लेने व रखने मे सावधानी रखना ।

४ उत्मगं-समिति — उत्सगं-विधि मे विवेक रखना ।

मनुष्य की जीवन-यात्रा के मुख्य पाच व्यवहार हैं— चलना, बोलना, खाना, वस्तुओ का उपयोग करना और उत्सर्ग करना । इन प्रवृत्तियो के आधार पर व्यक्ति के अन्तरग और बाह्य व्यक्तित्व को परखा जा सकता है। एक मुनि की जीवन-शैली गृहस्य की जीवन-शैली से सर्वथा भिन्न होनी चाहिए । समितिया उसके आध्यात्मिक व्यक्तित्व का पेरामीटर बन क्कती हैं।

साधना की दृष्टि मे सम्यक् प्रवृत्ति ही पर्याप्त नहीं है, उसकी तेजस्विता और प्रभावोत्पादकता के लिए निवृत्ति का मूल्य भी कम नही है। जैन साधना मूलत निवृत्ति प्रधान है। निर्वाण-प्रधान है। उसके लिए त्रिगुप्ति की साधना आवश्यक है। गुप्ति का अर्थ है—सत् और असत—दोनो प्रकार की प्रवृत्ति का निरोध। तीन गुप्तिया ये हैं—

(१) मनगुप्ति—मानसिक प्रवृत्तियो का सयम या निरोध ।

(२) वचनगुप्ति - वाणी का संयम या निरोध।

(३) कायगुप्ति—कायिक चेष्टाओ का सयम या निरोध ।

प्रत्येक जैन मुनि के लिए पाच महाव्रत, पाच समिति और तीन गुप्ति—इन तेरह नियमो का पालन करना अनिवार्य है। इन तेरह नियमों के आधार पर अन्य भी अनेक प्रकार के नियमो-उपनियमो का विकास हुआ है।

जैन धर्म के महान् प्रवक्ता आचार्य प्रवर के मुह से जैन मुनियों के आचार के विषय मे विस्तार से जानकारी प्राप्त कर श्रोताओं ने कुतायंता का अनुभव किया। जैन-श्रमणो की तपस्विता और आचार-निष्ठा के प्रति उनके मन मे आस्या का भाव जागा। उनका माथा अनायास फुक गया उनके अलौकिक त्याग के प्रति। उनके जिज्ञासु भाव ने अघ्यात्म के सुमेछ जैनाचार्य से बरावर सपर्क वनाए रखने को विवश किया। इस दौरान जैन मुनि के आचार की अनेक वारीकिया श्रुति के वातायन से उनकी चेतना के खोक मे प्रविष्ट हुई। जैसे—

जैन मुनि अनगार होते हैं । उनका अपना कही मकान नही होता ।

जैनधमं . जीवन और जगत्

जहा जाते हैं, वही व्यक्तिगत, सार्वजनिक या सरकारी जो भी स्थान मिले, अधिकारियो की अनुमति पूर्वक रह जाते हैं। त्याग का उत्कृष्ट नमूना है अनगार वृत्ति ।

वृत्ति-परिष्कार की यात्रा मे बहुत ही अर्थवान वन जाता है अनगार शब्द ।

० जैन मुनियो का जीवन-व्रत है – पदयात्रा । वे जव अपना सामान कधो पर लिए, नगे पाव, गाव-गाव और नगर-नगर मे धर्म की महाज्योति लिए पहुंचते हैं तो लगता है श्रमण-संस्कृति का परम पुरुषार्थ देह-धारण कर अज्ञान और आलस्य के तमस को समाप्त कर रहा है ।

० जैन-मुनि भिक्षा-जीवी होते हैं। उनकी भिक्षा विधि को गोचरी या पाष्ठुकरी वृत्ति कहते हैं। वे एक ही घर से भिक्षा नही लेते। अनेक घरों से थोडी-थोडी भिक्षा लेते हैं, जिससे उनका काम भी चल जाए और गृहस्थ को भी भार महसूस न हो। वे गृहस्थ के लिए जो सहज निर्मित भोजन होता है, उसे ग्रहण कर लेते हैं। नैमित्तिक आहार नही लेते।

० वे शुद्ध सात्त्विक भोजन ग्रहण कर अहिंसात्मक तरीके से जीवन-यापन करते हैं । वे मास, अडे और मादक द्रव्यो का सेवन नही करते ।

० वे गृहस्थोचित कार्यों मे भाग नहीं लेते ।

- वे किसी राजनैतिक पार्टी का समर्थन या विरोध नही करते।
- वे सापेक्ष सहयोग लेते हुए भी पूर्ण स्वावलम्बी जीवन जीते हैं।
- ० वे स्वय ही हरिजन हैं और स्वय ही महाजन ।

उनकी विहार-चर्या प्रशस्त होती है। उनकी चर्या के चार छुव
 है—स्वाध्याय, ध्यान, पवित्रता और तप। उनके आचार-शास्त्रीय नियम
 इन्ही ध्रुवो की परिक्रमा करते हैं। यह पवित्र आचार सहिता सदियो—
 सहस्राब्दियो से जैन श्रमण सघो को प्राणवान बनाए हुए है। यही समस्त
 सत-परम्परा की जीवन्तता का आधार है।

युगीन समस्याओ के सदर्भ में जैन मुनि के आचार की एक-एक धारा का विश्लेषण करें तो हम पाएगे कि उनके प्रत्येक विधि-निषेध के पीछे गूढ़ वैज्ञानिक दृष्टिकोण रहा है। इसीलिए वर्तमान के परिप्रेक्ष्य मे उसका व्यापक महत्त्व है। इसके आचरण और अनुशीलन मे समूची मानव-जाति का हित निहित है।

# जैन मुनियों की पद-यात्रा और उसकी उपलब्धियां

## सन्त और संस्कृति

''ईरान और टर्की के बीच घमासान युद्ध । टर्की की निरन्तर पराजय । एक दिन ईरान के सूफी सत फरिद्दुदीन तुर्कों के हाथ पड गये । जासूसी का आरोप । फासी की सजा सुनाई गई । ईरान का एक धनाढ्य सत के वरावर हीरे-जवाहरात लेकर सत को मुक्त करने की माग करता है । अनेक ईरानी सत के बदले प्राण देने को तैयार हैं । टर्की सब याचनाओ को अस्वीकार कर देता है । आखिर ईरान के शाह टर्की के सुलतान से प्रार्थना करते हैं---'आप राज्य ले लें, पर सन्त को छोड दें ।' मुलतान आश्चर्य-चकित । बात क्या हे, जिस राज्य को हम पूरी ताकत के साथ लडकर भी नही पा सके, उसे आप एक 'आदमी' के बदले हमे सौंप रहे हैं ?

शाह बडी गभीरता के साथ तथ्य को अनावृत करते हुए कहते हैं --राज्य नक्ष्वर है और सत अविनाशी । सत ब्यक्ति नही होता, वह संस्कृति का प्रतीक होता है । हमने यदि सत को खो दिया तो ईरान सदा-सदा के लिए कल्लकित हो जाएगा ।

बात सुलतान की समफ मे आ जाती है — जिस देश में सतो का इतना सम्मान, उसे कोन पराजित कर सकता है। सत की वापसी के साथ ही दोनो देशो के मध्य युद्ध-विराम की घोषणा हो जाती है।

यह घटना-प्रसग सत-परम्परा की सार्थकता को उजागर कर रहा है। आचार्य जिनदास महत्तर लिखते हैं---

### ''विविह कुलुप्पण्णा साहवो कप्परूक्खा''

सत-जन विविध कुलो मे उत्पन्न धरती के कल्पवृक्ष हैं । इससे भी आगे बढें तो लगता है, मानवता के लिए कल्पवृक्ष से भी अधिक वरदायी और महिमामय हैं सन्त ।

सन्तो का न निश्चित एक वेष होता है, न देश । न एक परिवेश होता है, न कोई स्थान विशेष । वे देते हैं मानव की आघ्यात्मिक चेतना को नये उन्मेष और जीवन की दिव्यता का पावन सन्देश ।

वैसे सारे विषव मे साधु-सतो की अपनी अलग ही अहंता और उपयोगिता है, लेकिन भारतीय संस्कृति का तो प्राण-तत्त्व ही सन्त-परम्परा है । सस्कृति की प्रतिष्ठा, प्रसार और पल्लवन के लिए भारतीय लोक-जीवन में सदा से सन्तो की प्रतिष्ठा, वन्दना और अभिवदना होती आयी है। आज भी वह निर्मल घारा भारत की घरती के अणु अणु को आप्लावित करती हुई आगे बढ़ रही है। इसलिए भारतीयों के कोटि-कोटि अन्त करण श्रद्धा-प्रणत हैं उन अध्यात्म-प्रचेता सतो की निष्काम सेवाओ के प्रति।

#### सत और परिव्रजन

वैसे तो कोई भी अध्यात्म साधक जहा कही बैठकर अध्यात्म की धुनी रमाता है, वहा के पूरे वातावरण को प्रभावित करता है। उसके शारी-रिक और मानसिक पवित्र विकिरणो से समग्र वायु-मडल शुद्ध होता है। उसके अन्त करण से निरन्तर प्रवाहमान प्रेम, कहणा और मैत्री की धाराए प्राणी-जगत् की समस्त चैतसिक कलुषताओ को धो ढालती हैं। उनके ऊर्नाकरण वातावरण मे ऐसे उर्जंस्वल विचार-वलयो को निर्मित करते हैं जिनमे विलयित विश्व-चेतना ज्ञान, शक्ति और आनन्द के सरोवरो मे निमग्न रह सकती है।

जगलो, पहाडो और गुफाओ में रहकर घ्यान-साधना करने वाले ऋषि-मुनि भले ही जन-सपर्क से दूर रहे, उनका सास्कृतिक और आध्यात्मिक अनुदान किसी भी दृष्टि से कम नहीं कहा जा सकता। फिर भी आत्म-कल्याण के साय-साथ जन-कल्याण के पवित्र उद्देश्य से उनका परिव्रजन भी सांस्कृतिक उन्नयन और लोक-चेतना के जागरण की दृष्टि से अतिरिक्त मूल्यवत्ता रखता है। क्योकि समाज को सामाजिक और नैतिक दायित्व का बोध कराना भी साधु-समाज का पवित्र कर्त्तंच्य हो जाता है।

#### जैन मुनियो का परिव्रजन

प्राचीन काल में सभी सत, भले ही वे जैन मुनि हो या वौद्ध-भिक्षु सन्यासी हो या फकीर, जनता को प्रतिबोध देने या अपने-अपने धर्म का प्रचार करने, पैदल ही एक गाव से दूसरे गाव घूमा करते थे। अपनी इस घुमनकड वृत्ति के कारण ही वे परिव्राजक कहलाते थे। किन्तु कालान्तर मे परिव्रजन गौण हो गया। अधिकाश साधु-सन्यासी मठो, मन्दिरो, आश्रमो और उपाश्रयो मे नियत-वासी हो गए। उनकी सुविधावादी मनोवृत्ति ने अथवा युगीन अपेक्षाओ ने यान-वाहनो के उपयोग को स्वीकृति दे दी। किन्तु जैन मुनियो ने अपने पद-यात्रा-क्रम को कभी उपेक्षित नही किया। सुख-सुविधाओं की प्रवाह किए विना, घोर कष्ट सहन कर जन-कल्याण के लिए अपने आपको समर्पित कर देने वालो मे जैन श्रमणो का स्थान अग्रणी है। पद-यात्रा क्यो ?

## जैन मुनि अपरिग्रह के महान् व्रती होते हैं । इसलिए अकिंचन

होते हैं। अर्किचन के लिए अनिकेतन होना जरूरी है और अनिकेतन के लिए परिव्रजन । इसलिए वे नियतवासी न वनकर परिव्रजन करते रहते हैं। जैन मुनियो के लिए प्रयुक्त 'अनगार' शब्द से उनकी यही अनिकेतता ब्वनित होती है।

जैन मुनि पूर्ण अहिंसक होते हैं। अत वे सूक्ष्म से सूक्ष्म प्राणी की हिंसा का वर्जन करते हैं। जैन-दर्शन के अनुसार पृथ्वी, पानी, अग्नि, हवा और हरियाली — ये सारे सूक्ष्म जीवो के पिंड हैं। जैन मुनि इनकी हिंसा से उपरत रहते हैं। वाहनो का प्रयोग करने से उक्त सूक्ष्म-कायिक जीवो की हिंसा से बचा नही जा सकता। स्थूल जीवो मे भी कीडे-मकोडो से लेकर मनुष्य तक न जाने कितने प्राणी वाहनो की अन्धी दौड मे कुचल दिए जाते हैं। सूक्ष्म जीवो की हिंसा से भी उपरत रहने वाले अहिंसा-व्रती मुनि ऐसी स्थूल हिंसा के निमित्त भी कैसे वन सकते हैं?

पाव-पांव चलते हुए भी जैन मुनि ईर्या-समिति—गति-शुद्धिपूर्वंक चलते हैं — पथ को देखते हुए चलते हैं, ताकि उनके चलने से पथ-गत सूक्ष्म या स्थूल जीवो का हनन न हों। वाहन से चलते हुए मुनि ईर्या-समिति का पालन नहीं कर सकते। उसके अभाव में उनका अहिंसा महाव्रत खडित होता है। अत अहिंसा महाव्रत का सम्यक् पालन करने के लिए जैन मुनि वाहन का प्रयोग नहीं करते।

निष्कर्ष की भाषा मे जैन मुनि अहिंसक और अकिंचन—दोनो होते हैं, इसलिए वे पद-यात्रा करते हैं ।

### पद-यात्रा आगमिक विधान

जैन तीर्थंकरो या मुनियो की चर्या का जहा भी वर्णंन आता है, उनके लिए यह विशेष उल्लेख मिलता है—

'गामाणुगाम दूइज्जमाणे, सुहसुहेण विहरमाणे—एक गाव से दूसरे गाव घूमते हुए, सुखपूर्वक विहार करते हुए ।' जैन मुनियो के लिए कही एक जगह आश्रम बनाकर बैठने का उल्लेख किसी भी प्राचीन और मौलिक ग्रन्थ मे उपलब्ध नही होता ।

आगम कहते हैं—''मुनि कारण के बिना एक स्थान मे न रहे।'' साधु-साध्विया हेमन्त और ग्रीष्म ऋतु मे विहार करते रहे। जैन मुनियो का अनियतवास प्रशस्त माना गया है। दशवैकालिक चूर्णि मे अगस्त्य स्थविर लिखते हैं—'' 'ण णिच्च मेगत्थ—वसियव्व किन्तु विहरितव्व''—मुनि नित्य एक स्थान मे न रहे, अपितु विहार करते रहे।

विहार की दृष्टि से वर्ष को दो भागों में बाटा गया है-वर्षाकाल और ऋतुबद्धकाल। वर्षाकाल में मुनि एक स्थान में चार मास तक रह सकता है और ऋतु-बद्ध-काल में एक मास । जैन मुनि के लिए चतुर्मास का काल एक स्थान में रहने का उत्क्रुष्ट काल है । ऋनुवद्ध-काल में एक स्थान में रहने का उत्क्रष्ट समय एक मास है । साध्विया एक स्थान में दो मास तक भी रह सकती हैं। चिकित्सा आदि के अपवादो को छोडकर जिस स्थान में साधु-साध्विया एक बार उत्क्रुष्ट समय तक रह चुके होते हैं वहा पुन रहने के लिए समय की निष्चित मर्यादाए की गई हैं।

जैन मुनियों की यात्रा के दो रूप हैं—अन्तर्यात्रा और बहिर्यात्रा। पहली चेतना के स्तर पर घाटत होती है और दूसरी का सम्बन्ध है बाह्य-परिवेश से। अन्तर्यात्रा मे अन्तश्चेतना अन्तर्जगत् की अन्वेषणा करती है। और बाह्ययात्रा मे होता है—धर्म प्रचारार्थं जन-सपर्क का विस्तार। जैन-मुनि इन दोनो ही यात्राओ के माध्यम से जीवन और जगत् के सूक्ष्म, जटिल एव बहुआयामी पहलुओ को समग्रता से जानने-समफने का प्रयत्न करते हैं।

#### पद-यात्रा का आग्रह क्यो ?

आज के बौद्धिक वर्ग का एक ज्वलत प्रश्न है कि कुछ ही क्षणो में समग्र विश्व की परिक्रमा करने वाले द्रुतगामी यान-वाहनो के उपलब्ध होते हुए भी पद-यात्रा का आग्रह कहा तक उचित है ? क्या इससे समय और शक्ति का अपव्यय नही होता ?

प्रगन अवश्य चिंतनीय है। किन्तु अपनी लम्बी-लम्बी यात्राओं के माध्यम से विश्व-भ्रमण के नए कीर्तिमान स्थापित करना ही यदि जैन-श्वमणो का उद्देश्य होता तो इस दिशा में बहुत पहले ही कोई क्रांतिकारी कदम उठाया जा सकता था, लेकिन जैन-मुनियो का विहार तो वही तक अनुमत है, जहा तक उनकी साधना अक्षुण्ण रहे। उनके परिव्रजन से ज्ञान दशन और चारित्र-सम्पदा की अभिवृद्धि हो। अपने व्रतो को उपेक्षित कर मात्र जनकल्याण को प्रमुखता देने को वे आत्म-प्रवचना ही मानते हैं। यान-यात्रा जहा एक ओर महावनो की सूक्ष्म धाराओ के साथ असगत है वहां दूसरी ओर साधक मे 'सुविधावादी' मनोवृत्ति का बीज-वपन भी कर देती है, जो उसकी सारी साधना को ही खोखली वना सकती है।

दूसरी बात वाहनों से यात्रा करने मे वह आनन्द नही आता, जो पदयात्रा मे उपलब्ध होता है । वाहनो द्वारा तो मनुष्य ढोया जाता है । वहां उसकी स्वनयता खिन जाती है । वाहनो की निभग्ता से उसे कही अनचाहे उसकी स्वनयता खिन जाती है । वाहनो की निभग्ता से उसे कही अनचाहे रुकना होता है, ता कही चाहने पर भी अनेक दृश्यो और स्थलो को अनदेखा ही छोडना पडता है । प्रकृति और मनुष्य के साथ सीधा-सपर्क भी पद-यात्रा से ही सम्भव हा सकता है । पद-यात्रा मे स्व-निभरता के साथ अनुभूनियों मे भी प्रवणता आती है । भौगालिक और सास्कृतिक स्थितियो के आकलन के साथ आर्थिक और राजनीतिक स्थितियो की भी सम्यक् जानकारी मिलती है। समाज के पिछडे और मध्यम वर्ग से व्यक्तिश सम्पर्क होने के कारण सामाजिक स्थितियो का यथार्थ रेखा-चित्र अकित किया जा सकता है। इन सब सदभों मे भाकने से पदयात्रा का महत्त्व सहज समभ मे आ सकता है।

## परिव्रजन का उद्देश्य

जैन-मुनियो के विहार का उद्देश्य मात्र पर्यटन या विश्व-दर्शन नही होता । उनका उद्देश्य है—जन-जन की अन्तश्चेतना के साथ तादात्म्य स्थापित करना । उनकी वृत्तियो और प्रवृत्तियो का सूक्ष्मता से अध्ययन और मनो-वैज्ञानिक विश्लेषण कर उनकी समस्याओ का स्थायी समाधान प्रस्तुत करना । उन्हे नियत्रित और सतुलित जीवन जीने की प्रेरणा देना ।

जैन-मुनि पाव-पाव चल कर सूरज की तरह गाव-गाव और घर-घर मे नैतिकता और आध्यात्मिकता की रोशनी फैलाना चाहते हैं।

वे इसी घरती की मिट्टी में चरित्रनिष्ठ और परिपूर्ण व्यक्तित्वों की फसल उगाना चाहते हैं, न कि आकाशमार्ग से किसी दिव्य-ज्योति का अव-तरण । यह सब पद-यात्रा के द्वारा जन-सामान्य के साथ सम्पर्क-साधने से सहज सभव हो सकता है ।

जैन-मुनि भ्रमणशील होते हैं। आज यहा तो कल वहा। न कोई स्थान, न मकान। हा वे जहा पडाव डालते हैं, वही उनका मकान बन जाता है। 'वताये क्या अपना नामो स्थान, जहा ठहरें, वही अपना मकान।' कितना सुख होता है इस फकीरी मे। ममत्व-मुक्ति की इस साधना मे न कोई व्यक्ति वाधक बनता है, न स्थान। इप अनियत-वाम के कारण न किसी व्यक्ति के साथ उनके रागात्मक सबध जुडते हैं, न क्षेत्र-विशेष के साथ। इसीलिए वे वायुवत् अप्रतिवद्ध-विहारी होते हें।

जिनके अपना कोई घर-द्वार नहीं होता, वे अनावश्यक वस्तु-सग्रह से सहज ही बच जाते हैं ।

जैन-मुनि वाहन का प्रयोग नही करते, न बैठने के लिए, न भार ढोने के लिए । वे अपना सामान अपने कधो पर ही लेकर चलते हैं, इसलिए वे उतना ही सामान रखते हैं जितने की अनिवार्य अपेक्षा होती है । इससे उनका लाघव-धर्म पुष्ट होता है ।

व्रह्मचर्यं की साधना में भी पाद-विहार सहयोगी वनता है। 'आयारो' में उल्लेख है—कदाचित् मुनि का मन वासना से आक्रात हो जाए, तो वह खाद्य सयम, यासन, कायोत्सर्ग, खडे-खडे ध्यान आदि उपायो से उसे समा-हित करने का प्रयत्न करे। यदि इन समग्र उपायो से भी मन स्थिर और वात्मस्य न हो, तो फिर वह 'गामाणुगाम विहरेज्जा'—ग्रामानुग्राम विहार करना प्रारम्भ कर दे । मन स्वस्थ हो जाएगा ।

किसी भी देश की संस्कृति का मूल रूप गावो में ही सुरक्षित रहता है। भारत की जनसंख्या का अधिकाश भाग तो गावो मे ही रहता है। मुनियो के पाद-विहार से कोटि-कोटि ग्रामीण जनता लाभान्वित होती है और साकृतिक चेतना के उन्नयन के नये आयाम उपलब्ध होते हैं।

जन-जीवन में धर्म का आलोक विखेरने के उद्देश्य से की गई जैन-मुनियो की पद-यात्राए मानव-जीवन के अवरोध, कुण्ठा और कसक को घोकर उसे अनन्त आनन्द की दिशा में यात्रायित करती है।

जैन-मुनियो के पाद- विहार का इतिहास वताता है कि वे जहा-जिस प्रात में गये, वहा की सभ्यता, संस्कृति और परम्पराओ का उन्होंने सूक्ष्मता से अध्ययन किया। वहा के आचार, विचार, व्यवहार और लोक-जीवन में वे घुल मिल गये। वहा की भाषा सीखी। वे उसी भाषा में बोले और उसी भाषा में साहित्य सूजन किया। फलत वे जहा गये, जहा रहे, वहा की जनता के साथ उन्होंने आत्मीय-सम्बन्ध स्थापित कर लिए। इसी-लिए उन्हें वहा-वहां की घरती को उवंर बनाने और जैन-संस्कारो की फसल उगाने में अभूतपूर्व सफलता मिली। भारत की विविध-प्रातीय भाषाओं में जैन-मनीषियो द्वारा रचित साहित्य जितनी प्रचुर मात्रा में उपलब्ध होता है, उतना अन्य धर्माचार्यों या मनीषियो द्वारा लिखित उपलब्ध नही होता। जैनाचार्यों और जैन श्रमण-श्रमणियो का यह विपुल साहित्यिक अनुदान भी उनकी पद-यात्राओं को महत्त्वपूर्ण उपलब्धि है।

जैनाचार्यों की ऐतिहासिक पद-यात्राओ ने विविध संस्कृतियो के मध्य सेतु का काम भी किया है । भारत की विविध-प्रातीय जनता की भाव-धारा को आध्यात्मिक और सांस्कृतिक समन्वय के धागे से जोडा है ।

यह कितने आश्चर्य की बात है कि जैन-धर्म के सभी ती यंकरो का जन्म उत्तर भारत मे हुआ और उनकी वाणी को विशवरूप देने वाले अनेक महान् आचार्यों को जन्म देने का सौभाग्य प्राप्त हुआ भारत के दक्षिणी अचल को । भगवान् महावीर की परम्परा में अनेक यशस्वी आचार्यों-----कुन्दकुन्द, अकलक, पूज्यपाद, समन्तभद्र, विद्यानन्दि, नेमिचन्द सिद्धांत-चुक्रवर्ती आदि का जन्म दक्षिण भारत मे ही हुआ था। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि जैन मुनि जैन-धर्म और दर्शन की दिव्य ज्योति लेकर उत्तर से दक्षिण और पूर्व से पश्चिम तक पहुचे, वहा धूम-धूमकर उन्होने अध्यात्म की अलख जगाई और महावीर-वाणी की दिव्यता से लोक-चेतना को आप्लावित किया। यह सारा श्रेय उनकी पद-यात्राओ को ही दिया जा सकता है । जैन-श्रमणो ने अपनी पद-यात्राओ से जहा बहुत कुछ पाया है, वहा कुछ उपलब्धियो से उन्हे वचित भी रहना पडा है। चर्या के कठोर नियमो के कारण उनके विहार क्षेत्रो का परिसीमन हो गया। वे व्यापक रूप से विदेशो मे नही जा सके। इसलिए वहा जैन-धर्म का व्यापक प्रचार-प्रसार भी नही हो सका। हालाकि प्राचीन समय मे जैन श्रमण बहुत बडी सख्या मे विदेशो मे विहार करते थे, ऐसा अनेक ठोस प्रमाणो के आधार पर सिद्ध हो चुका है।

अनेक विद्वानो का अभिमत है कि भगवान् ऋषभ, अरिष्टनेमि, पार्श्व और महावीर ने अनार्यं देशो में विहार किया था। उनके शिष्य श्रमण भी भारी सख्या में विदेशों में घुमते थे।

उत्तर-पश्चिम सीमा प्रात एव अफगानिस्तान मे विपुल सख्या मे जैन-श्रमण विहार करते थे ।

ई० पू० २५ में पाड्य राजा ने अगस्ट्स सीजर के दरबार में दूत भेजे थे। उनके साथ श्रमण भी यूनान गये थे।

विद्वान् इतिहास-लेखक जो० एफ० मूर के अनुसार ईसा पूर्व इराक, श्याम और फिलीस्तीन मे जैन मुनि सैकडो की सख्या मे चारो ओर फैले हुए ये। पश्चिमी एशिया, मिश्र, यूनान और इथियोपिया के पहाडो और जगलो मे उन दिनो अगणित भारतीय साधु रहते थे। वे अपने त्याग और विद्या के लिये प्रसिद्ध थे। वे साध्र वस्त्रो तक का परित्याग किये हुए थे।

यूनानी लेखक मिश्र, एबीसीनिया और इथ्यूपियाँ मे दिगम्बर मुनियों का अस्तित्व बताते हैं।

इस प्रकार मध्य एशिया मे जैन-धर्म या श्रमण-संस्कृति का काफी प्रभाव था। उससे वहा के धर्म भी प्रभावित हुए थे।

जावा, सुमात्रा और लका मे भी जैन-मुनियो के विहार का उल्लेख मिलता है।

इससे हम इस निष्कर्षं तक पहुचते हैं कि एक समय ऐसा था, जब हिन्दुस्तान के वाहर के देशो मे जैन-मुनि पहुचे थे और वहा जैन-धर्म का अच्छा प्रसार हुआ थाः कालातर मे जैन-श्रमणो की उपेक्षा या अन्यान्य परिस्थितियो के कारण सुदूर देशों की पद-यात्राओ का वह क्रम स्थायित्व नहीं पा सका ।

लेकिन भारत मे लगभग सभी प्रातो मे आज भी सभी जैन-सम्प्रदायों के साधु-साध्विया उसी रूप मे भ्रमण करते हैं और जन-जीवन को जागृति का सदेश देते हैं ।

अणुव्रत अनुशास्ता युगप्रधान गुरुदेवश्री तुलसी ने स्वय लगभग सत्तर हजार कि. मी की पद-यात्रा कर सपूर्ण देश की आध्यान्मिक और नैतिक चेतना को पुनर्जीवित किया है।

गुरुदेवश्री ने अपने लगभग सात सौ साधु-साध्वियो को देश के नैतिक और चारित्रिक जागरण के पवित्र अनुष्ठान के लिए सर्मापत कर रखा है। वे भारत के सभी प्रातो तथा उसके पडोसी देशो—नेपाल, भूटान सिक्किम तक पहुनते हैं और जैन-धर्म तथा अणुव्रत के सदेश को घर-घर पहुचाते हैं।

गुरुदेवश्री तथा उनके शिष्य-शिष्याओं की पद-यात्रा के मुख्य उद्देश्य हैं —धर्मकाति, धर्म-समन्वय और नैतिक-जागरण।

महान् उद्देश्य से की गई और की जा रही उनकी महान् पद-यात्राओ ने देश भर मे आघ्यात्मिक और नैतिक मूल्यो की पुन प्रतिष्ठा मे अद्भुत सफलता प्राप्त की है और उनके भविष्य मे सन्निहित है लोक-मगल की अनन्त-अनन्त सभावनाए।

# आगम वाचनाः इतिहास-यात्रा

जिन शासन का प्राण तत्त्व है अर्हत्-प्रवचन । अर्हत् सर्वंज्ञ होते हैं, केवलज्ञानी होते हैं । उनकी ज्ञान-चेतना सर्वात्मना जागृत हो चुकी होती है । सपूर्ण जीव-अजीव जगत् अपने गुण-पर्याय धर्मों के साथ उनकी ज्ञान-चेतना मे स्पष्ट परिलक्षित होता है । सर्वंज्ञता प्राप्त होते ही वे लोक-कल्याण हेतु प्रवचन करते हैं । सत्य का प्रतिपादन करते हैं । अर्हनो द्वारा प्रतिपादित विशाल श्रुत के आधार पर गणधर द्वादशागी की रचना करते हैं ।

भगवान् महावीर जैन-धर्मं के चौवीसवें तीयँकर थे । कठिन अध्यात्म-साधना के पश्चात् वे सर्वंज्ञ वने । सत्य का साक्षात्कार किया । जन-चेतना को जागृत करने हेतु उन्होने प्रवचन किया । इद्रभूति गौतम आदि ग्यारह गणधरो ने, जो कि उनके प्रधान अतेवासी शिष्य थे, उस अर्थ रूप मे प्रवाहित श्रुत के अजस्त-स्रोत को ग्रन्थो या शास्त्रो के रूप मे रूपायित किया । शास्त्र रचे ।

अर्हत्-प्रवचन के आधार पर रचा गया आगम वाड्मय द्वादशागी या गणि-पिटक कहलाया । वह विशाल ज्ञान-राशि आगम या श्रुत के नाम से प्रसिद्ध है । अर्हत् परम्परा के उत्तरवर्ती आचायों को यह अपार श्रुत-राशि विरासत के रूप मे प्राप्त होती है । ये इसका अमूल्य-निधि के रूप मे सरक्षण करते हैं ।

जैन-शासन को गणधरो की अमूल्य देन है — द्वादशागी या गणि-पिटक। वैदिक परम्परा मे जो स्थान वेदो का है, बौद्ध परम्परा मे जो स्थान त्रिपिटक का है, वही स्थान जैन परम्परा मे गणिपिटक का है। भगवान् महावीर की उत्तरवर्ती परम्परा मे आचार्यं सुधर्मा और जवू स्वामी ये दो ही केवली हुए। उनके युग तक आगम वाङ्मय सपूर्णत सुरक्षित रहा। उनके पश्चात् छह श्रुत केवली हुए। उनमे भद्रबाहु का स्थान बहुत ऊ चा है। आचार्य भद्रबाहु के पश्चात् श्रुत की धारा क्षीण होने लगी।

जब-जब श्रुत की प्रवहमान धारा मे अवरोध उत्पन्न हुए, श्रुत विच्छिन्न हुआ, श्रमण-सघ ने श्रुत-सपन्न समर्थं आचार्यों के नेतृत्व मे श्रुत की सुरक्षा का तीव्र प्रयत्न किया। श्रुत का सकलन, सूत्र और अर्थ की विस्मृत या विच्छिन्न परम्परा का पुन सधान, ग्रन्थ-लेखन आदि-आदि माध्यमो से महान् जैनाचार्यों ने श्रुत की महान् सेवाए की। श्रुत-सेवा के तीव्र प्रयत्नो मे मुनि-सघ के महासम्मेलन बुलाए गए और आगमो का सामूहिक वाचन किया गया। इसलिए वे प्रयत्न जैन सघ मे आगम-वाचना के रूप मे इतिहास-प्रसिद्ध हो गए। वे वाचनाए कव, किन परिस्थितियो और किन आचार्यों के नेतृत्व मे सम्पन्न हुईं, इसके सबध मे सक्षिप्त जानकारी करेंगे प्रस्तुत निबध के माध्यम से। वीर-निर्वाण की पहली सदी से लेकर वी नि के ९८० अथवा ९९३ वर्षे के मध्य आगम वाङ्मय के सकलन और व्यवस्थितीकरण की दृष्टि से पाच प्रमुख वाचनाए सपन्न हुईं।

#### प्रथम वाचना

प्रथम आगम वाचना वी नि की दूसरी शताब्दी (वी नि १६०) मे हुई। उस समय श्रमण-सघ का मुख्य विहार-क्षेत्र मगध, आज का बिहार प्रदेश था। मगध राज्य मे १२ वर्षों तक लगातार दुष्काल पडा । उससे थमण-सघ को काफी कठिनाइयो से गुजरना पडा। मुनि-चर्या की कठोरता, नियमो की जटिलता, भिक्षा की अनुपलब्धि—इन सब कारणो से अनेक श्रुतधर मुनि दिवगत हो गए, अनेक रुग्ण हो गए। श्रुतधर मुनियो का स्वास्थ्य क्षीण हुआ। स्मृति क्षीण हुई। फलत श्रुत की धारा छिन्न-भिन्न हो गई।

दुष्काल की समाप्ति पर विच्छिन्न श्रुत को सकलित करने के लिए वी नि १६० के लगभग, अमण-सघ के आचार्य पाटलीपुत्र (मगध) मे एक-त्रित हुए । इस महासम्मेलन का नेतृत्व कर रहे थे महामनस्वी आचार्य स्यलभद्र । उनके निर्देशन मे सभी श्रमणो ने मिलकर ग्यारह अगो का प्रामा-णिक सकलन किया । वारहवा अग दृष्टिवाद किसी भी श्रमण को याद नही था। इस समय दृष्टिवाद के ज्ञाता एक मात्र आचार्य भद्रवाहू वचे थे। वे नेपाल मे महाप्राण ध्यान की साधना में निरत थे। श्रुत की इस अपूरणीय क्षति को पूरा करने प्रखर मेधावी आर्य स्यूलभद्र विशाल श्रमण-सघ के साथ नेपाल पहुंचे । सघ के अनुनय भरे निवेदन को स्वीकार कर आचाय भदवाह ने स्थूलभद्र आदि श्रमणो को दृष्टिवाद की वाचना देना प्रारम्भ किया। धृतिदुर्बं नता के कारण स्यूलभद्र के सिवाय पूर्व-श्रुत की आराधना मे सभी मुनि असफल हो गए। मात्र स्थूलभद्र ही चौदह पूर्वों का ज्ञान प्राप्त कर सके । साष्वी वहनो को चमत्कार दिखाने के लिए उन्होने शक्ति-प्रदशन किया, इस प्रमाद के प्रायण्चित्त स्वरूप आचार्य भद्रवाहु ने उन्हे अतिम चार पूर्वों की अर्थ-वाचना नही दो । अत अर्थ की दृष्टि से अन्तिम श्र्न केवली भद्रवाहु हुए । उनके स्वर्गवास (वी नि १७०) के पश्चात् अर्थत अतिम चार पूर्वो का विच्छेद हो गया।

जैनदर्शन . जीवन और जगत्

## दूसरी वाचना

ईसा पूर्व दूसरी शताब्दी के मध्य मे श्रुत-सुरक्षा का एक और प्रयत्न हुआ था कर्लिगाधिपति जैन सम्राट खारवेल के युग मे । हिमबत स्थविरा-वली के अनुसार सम्राट् खारवेल ने कुमारी पर्वत पर एक वृहत् श्रमण-सम्मेलन आयोजित किया था । इस सम्मेलन मे आचार्य महागिरि की परपरा के बलिस्सह, बौद्धलिंग, देवाचार्य, धर्मसेनाचार्य, नक्षत्राचार्य आदि दो सौ जिनकल्प तुल्य साधना करने वाले श्रमण एवं आर्यसुस्थित, आर्य सुप्रतिबुद्ध, उमास्वाति, श्यामाचार्य आदि तीन सौ स्थविरकल्पी श्रमण सम्मिलित हुए थे । आर्या पोइणी आदि तीन सौ साध्विया, भिक्ख्राय, चूर्णक, तेलक आदि छह सौ श्रावक तथा पूर्णमिश्रा आदि छह सौ श्राविकाए भी सम्मिलित थी ।

उक्त वृहत् सम्मेलन मे साध्वियो और श्राविकाओ की भागीदारी जैन शासन मे नारी-जाति की प्रतिष्ठा का ऐतिहासिक दस्तावेज है। इस अवसर पर श्रुत-स्वाध्याय और श्रुत-स्थिरीकरण के अतिरिक्त अनेक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थो का निर्माण भी हुआ ।

श्यामाचार्यं ने पन्नवणा सूत्र की, उमास्वति ने तत्त्वार्थं सूत्र की और स्थविर आर्यं वलिस्सह ने अगविद्या प्रभृति शास्त्रो की रचना की । इस प्रकार सम्राट् खारवेल ने प्रचार-प्रसार, श्रुत-सरक्षण आदि दृष्टियो से जैन-धर्म की अद्वितीय सेवा की। जैनधर्म को व्यापक बनाने मे अपनी सत्ता और शक्ति का भरपूर उपयोग किया।

सम्राट्खारवेल को उसके कार्यों की प्रशस्ति के रूप मे धम्मराज, भिक्खुराज, खेमराज आदि सम्मान-सूचक शब्दो से सम्मानित किया गया। चक्रवर्ती खारवेल जैन-धर्म का अनन्य उपासक था। उसके सुप्रसिद्ध हाथी-गुम्फा अभिलेख से भी यह उपलब्ध होता है कि उसने उडीसा के कुमारी पर्वत पर जैन श्रमणो का एक सघ बुलाया और मौर्यकाल मे जो अग विच्छिन्न हो गए थे उन्हे उपलब्ध कराया।

कलिंग-चक्रवर्ती सम्राट्खारवेल का णासनकाल वी नि ३०० से ३३० माना गया है, अत उक्त श्रमण-सम्मेलन भी इसी अवधि मे सपन्न हुआ या, ऐसा इतिहासविज्ञो का अभिमत है ।

अनेक इतिहासकारो ने इस सम्मेलन को वाचना का दर्जा नही दिया है, फिर भी इसकी गरिमा और मूल्यवत्ता किसी भी आगम-वाचना की तुलना मे कम नही है ।

### तीसरी और चौथी वाचना

ये दोनो वाचनाए वी. नि ५२७ से ५४० के मध्य हुई । इस काला-

वधि मे फिर वारह वर्षीय भयकर दुष्काल पडा । इससे जन-जीवन अस्त-व्यस्त और सत्रस्त हो उठा । तपस्वी और धृति-सपन्न मुनि-सघ भी इससे अप्रभावित नही रह सका । भिक्षा का मिलना अत्यन्त कठिन हो गया । अनेक श्रुतधर आचार्यों और मुनियो ने वैभार गिरि और कुमार-गिरि पर्वत पर अनगन स्वीकार कर आत्मार्थ सिद्ध किया । कुछ मुनि सयम-जावन के निर्वाह हेतु दूर देशो की ओर चल पडे । जो रहे, वे उचित भिक्षा-वृत्ति के अभाव मे आगमो का अध्ययन, अध्यापन, ग्रहण और प्रत्यावर्तन नही कर सके । ऐसी स्थिति मे धीरे-धीरे श्रुत का नाग्र होने लगा । अतिग्रायी श्रुत तो बच ही नही सका, अगो और उपागो के सपूर्ण अर्थ के ज्ञाता मुनि नही बचे । सूत्रा-गम का भी बहुत बडा भाग नष्ट हो गया ।

दुष्काल समाप्त हुआ । वातावरण अनुकूल वना, तब उस समय के समर्थं आचार्यं स्कदिल के नेतृत्व मे मथुरा मे सामूहिक आगम-वाचना हुई । जिन-जिन श्रमणो को आगमो का जितना भाग याद था, उसका अनुसधान कर व्यवस्थित किया गया । इस प्रयत्न से कालिक सूत्रो और पूर्वगत के कुछ अशो को सकलित किया गया । यह वाचना आर्यं स्कदिल के नेतृत्व तथा मथुरा में होने के कारण स्कदिली-वाचना या माथुरी-वाचना कहलाई ।

इस वाचना मे मधुमित्र, गधहस्ती आदि ढेढ सौ श्रमण उपस्थित थे। मधुमित्र और गधहस्ती आयं स्कदिल के मेधावी गुरु भाई मुनि थे। परस्पर श्रुत के आदान-प्रदान द्वारा ट्रटी हुई श्रुत-श्रुखला को जोडने तथा अवशिष्ट श्रुत-सपदा के सरक्षण का भगीरय प्रयत्न किया गया । मतातर के अनुसार उस समय तक श्रुत नष्ट नही हुआ था। वह विद्यमान था, किन्तु श्रुत के अर्यं की विस्मृति हो गई यथा आर्यं स्कन्दिल के सिवाय शेष श्रुतघर मुनि दिवगत हो गए थे । अत श्रुत की अर्थ-परस्परा को चिरजीवी वनाए रखने के लिए युग प्रधान आयें स्कन्दिल ने उस सकलित श्रुत के अर्थ की अनुशिष्टि दी । अनुयोग का प्रवंतन किया । यह अनुयोग-प्रवंतन ही स्कन्दिली या माथरी वाचना कहलाया। गधहस्ती ने इस वाचना का पूरा विवरण लिखा। मथुरा के ओसवाल वशज सुश्रावक पोपाल ने उस विवरण समेत सपूर्ण सूत्रो को ताढ-पत्र पर लिखवाकर श्रमण सघ को समर्पित किया । स्मृति-परम्परा से सुरक्षित श्रुत पहली वार लिपिवड हुआ । ठीक इसी समय आचार्य नागार्जुन की अध्यक्षता मे श्रमण सध वल्लभी मे एकत्रित हुआ । श्रुत का आदान-प्रदान हुआ । श्रमण वीच-वीच मे वहुत-सा श्रुत भूल चुके ये । चिंता हुई, श्रुतनिधि सपूर्णंत नष्ट न हो जाए, इस दृष्टि से उस समय तक जितना श्रुत वचा था, उसे सकलित कर लिया गया। यह वल्लभी वाचना अथवा नागार्जुनीय वाचना कहलाई । देर्वींढगणी क्षमाश्रमण से भी आयं स्कन्दिल को

अनुयोग प्रर्वतक तथा नागार्जुन को वाचक रूप मे वदना की है । पांचवी वाचना

माथुरी और बल्लभी वाचना के १४९ वर्ष पश्चात् यानी वी नि ९८० मे देर्वाद्धगणी क्षमाश्रमण की अध्यक्षता मे पून श्रमण-सघ एकत्रित हुआ । देवद्भिगणी श्रुत-रत्नो के घारक युग प्रभावक आचार्य थे । वे एक पूर्व के ज्ञाता थे। उन्होने अनुभव किया - स्मृति दौर्बल्य श्रुत-परावर्तन का अभाव, गुरु-परम्परा की विच्छित्ति इत्यादि कारणो से श्रुत की धारा अत्यत क्षीण हो रही है। पूर्व श्रुत वह अथाह अपार ज्ञान राशि है जिसके लिए कहा जाता है कि सपूर्ण पृथ्वी को कागज और मदराचल को लेखनी बना लिया जाये तो भी उस ज्ञान का लेखन सभव नही, उस अमेय ज्ञान-सपदा क श्रमण अपनी स्मृति-परम्परा से सुरक्षित रखते थे। आर्यं देवर्द्धिगणी समयज्ञ थे। उन्होने देखा, अनुभव किया कि अब समय बदल गया है, स्मृति के आधार पर श्रुत को सुरक्षित रखना सभव नही है। श्रमणो की स्मरण-शक्ति उत्तरोतर क्षीण होती जा रही है। समय रहते यदि श्रुत-सुरक्षा का उचित उपाय न खोजा गया तो उसे बचाना कठिन है। इसी चिंतन के आधार पर देर्वद्धिगणी क्षमाश्रमण के नेतृत्व मे श्रमण-सघ पुन मथुरा मे एकत्रित हुआ । उपलब्ध कठस्थ श्रुत के आधार पर विद्यिन्न आगम-वाड्मय को व्यवस्थित किया गया । यह वी नि की दसवी सदी की महत्त्वपूर्ण आगम-वाचना थी । आगम-साहित्य को स्थायित्व देने की दुष्टि से उनके निर्देशन मे आगम-लेखन का कार्य प्रारम्भ हुआ । उस समय माथुरी और बल्लभी दोनो ही वाचनाए उनके समक्ष थी। दोनो परम्पराओ के प्रतिनिधि आचार्य एव मुनिजन भी उपस्थित थे। देवर्द्धिगणी ने माथुरी वाचना को प्रमुखता प्रदान की और वल्लभी-वाचना को पाठातर के रूप मे स्वीकार किया। माथुरी-वाचना के समय भी आगम ताड-पत्रो मे लिखे गये थे, पर इस दिशा मे जो सुव्यवस्थित कार्यं देवर्द्धिगणी ने किया, वह अपूर्वं था।

बलहीपुरम्मि नयरे, देवढि्डय महेण समण-सघेण ।

पुत्यइ आगमु लिहिओ, नवसय-असी सयाओ वीराओ ॥

इससे स्पप्ट हो जाता है कि श्रमण-सघ ने आचार्य देवद्विगणी की निश्रा मे वी नि ९८० मे वाड्मय को पुस्तकारूढ़ किया था । उनके इस पुनीत प्रयत्न से आगम-ज्ञान की धारा सुरक्षित रही । उत्तरवर्ती परम्परा उपक्रुत हुई ।

षुद्ध परपरा रही थी । श्री देर्वाद्धिगणी सत्ताबीसवें आचार्य हुए हैं । अत श्वेताम्वर आम्नाय की सभी शाखा-प्रशाखाओ के लिए वे नमस्य हैं । उनके प्रयत्न प्रणम्य हैं । यह हुई आगम-वाङ्मय की सुरक्षा के उपायो की चर्चा । जैन समाज ही नही, पूरा अध्यात्म जगत् उन आचार्यों का ऋणी है, जिन्होने श्रुत-ज्ञान की मशाल को समय के उस नाजुक दौर मे भी अपनी श्रद्धा की बोट मे रखकर बुफ्तने से उवार लिया, जब परिस्थितियो का फ्रभावात उसे बुफ्ताने की पूरी तैयारी मे था ।

पाठको के मन मे एक प्रग्न जरूर उठ रहा होगा कि पुस्तकारूढ़ तो दसवी शताव्दी मे किया गया। इससे पूर्व ज्ञान की इस विशाल थाती को मात्र कठाग्र रखकर या स्मृति-कोष्ठको में भरकर कैसे सुरक्षित रखा गया ? इस प्रश्न का समाधान शरीर-शास्त्रीय और परा-मानस शास्त्रीय अध्ययन से स्पष्ट हो सकता है । आधुनिक खोजो ने यह सिद्ध कर दिया है कि मानव मस्तिष्क शक्ति का अक्षय कोष है । उसमे ऐसे तत्त्व निहित हैं जिनके आधार पर वीस अरब पृष्ठो से भी अधिक ज्ञान-भडार को सुरक्षित रखा जा सकता है । कुछ वैज्ञानिको ने यहा तक घोषणा की है कि मनुष्य-मस्तिष्क में इतने स्मृति-प्रकोष्ठ हैं, जिनमे समग्र विश्व का साहित्य सगुहित किया जा सकता है। दुनिया के सभी पुस्तकालयो का ज्ञान भरा जा सकता है। किन्तु देश, काल आदि परिस्थितियो की प्रतिकूलता ने मानवीय मस्तिष्क की उन क्षमताओ पर तीव प्रहार किया, जिससे स्मृति क्षीण हुई और उसके साथ प्रवाहित होने वाली ज्ञान-गगा की धारा भी सिमटने लगी। सर्वनाश के उन क्षणो मे भी जिन्होंने अद्वितीय आत्मविश्वास के साथ आगम-वाङ्मय के प्रकाश को वचाया, श्रुत की स्रोतस्विनी के सवाहक वने, वे महान् आचार्य जैन-शासन मे अभिनदनीय वन गए । उनके सान्निध्य मे सपन्न होने वाली आगम-वाचनाए इतिहास की अमर गाथाए वन गई ।

वतंमान में युगप्रधान वाचना-प्रमुख गणाधिपति गुरुदेव तुलसी और आचायंश्री महाप्रज्ञ के नेतृत्व मे आगम-सपादन का अद्भुत कार्य हो रहा है । यह भी अपनी कोटि की अपूवं वाचना है । इस वाचना का ऋम चालू है । अयाह आध्यात्मिक ऊर्जा के महास्रोत गुरुदेव श्री तुलसी और भारतीय मनीपा के शिखरपुरुप वाचायंश्री महाप्रज्ञ के प्रखर पुरुषायं के साथ उनके अनेक प्रयुद्ध शिष्य-शिष्याओ के श्रम से सपादित आडगम वामय, निष्पक्ष दृष्टि से निर्धारित शुद्ध पाठ, सस्कृत रूपातरण, आधुनिक हिन्दी अनुवाद तथा विस्तृत पाद-टिप्पणो के साय जैन विश्व भारती द्वारा प्रकाशित होकर जव विद्वानो के हाथो मे पहुचा तो उन्होने इसे वीसवी सदी की महान् उप-लट्धि के रूप मे स्वीकार किया । आगम-सपादन के इम महान् अनुष्ठानो को निर्विवाद रूप से 'पाचवी आगमवाचना' कहा जा सकता है ।

# वैशाली गणतंत्र के अध्यक्ष जैन सम्राट् चेटक

## वैशाली गणराज्य

महावीर के युग मे उत्तर-भारत मे राजतत्रीय और गणतत्रीय दोनो प्रकार की सत्ताए विकसित हो चुकी थी। वत्स, अवन्ती, मगध और कौशल — ये उस समय के राजतत्रीय या एकतत्रीय राज्य थे। उनकी शक्ति अपरिमित थी। वे साम्राज्यवाद की बलवती भावना से ओत-प्रोत थे। इनके अतिरिक्त अन्यान्य सभी सभागो मे गणराज्य या सघराज्य स्थापित थे। दे गणराज्य राजतत्रवाद के प्रबल विरोधी थे। यद्यपि इनकी शासन-प्रणाली पूर्णत जनतत्रात्मक नही थी, किन्तु उसे वर्तमान की जनतत्रीय प्रणाली का आदि रूप मानें तो कोई आपत्ति नही होगी। वैशाली गणतत्र के सचालक सदस्यो की विशाल सख्या के आधार पर प्रतीत होता है कि यह पूरे राष्ट्र के प्रत्येक वर्ग का प्रतिनिधित्व करती थी। इस माने मे वह जनतत्रात्मक सभा थी। लेकिन वर्तमान शासन-प्रणाली के साथ तुलनात्मक अध्ययन करने से पता चलता है कि उस युग के गणराज्य न तो पूरे एकतत्रीय राज्य थे, न पूरे प्रजातत्रीय। उसके प्रतिनिधि जनता द्वारा चुने गए व्यक्ति नही होते थे। अपितु कितने ही कबीले मिलकर उसका सचालन करते थे।

कात्यायन के अनुसार गणराज्य वह शासन-प्रणाली है जिसको एक विशिष्ट क्षत्रीय वर्ग सचालित करता है। अत जनतन्त्र का अन्तर स्पष्ट हो जाता है कि जनतत्र अथवा वर्तमान भारत का गणतत्र जहा जनता द्वारा चुने गये प्रतिनिधियो का शासन है वहा प्राचीन गणराज्य विशेषाधिकार प्राप्त व्यक्तियो द्वारा सचालित होते थे।

वैशाली गणराज्य के सविधान के आधार पर आधुनिक विद्वानो का यह अभिमत पुष्ट हो रहा है कि तत्कालीन गणो मे कुलीन-तत्रात्मक राज्य-व्यवस्था थी। फिर भी उक्त गणराज्य प्रजातत्र के अधिक अभिमूख थे।

उल्लिखित गणो मे राजनैतिक रूप से सबसे प्रसिद्ध गण वज्जियो (लिच्छवियो) का था। वह नो सम्मिलित कबीलो का एक शक्तिशाली सघ था। वह सघ गणतत्रीय विचारो का प्रमुख केन्द्र था। इस जाति को अपनी इस विशिष्ट राजनैतिक व्यवस्था पर गौरव था। अपनी प्रभुता की सुरक्षा के लिए इसे समय-समय पर महान् वलिदान भी करने पडे थे। संथागार और चेटक

लिच्छवी क्षत्रियो द्वारा शासित वज्जिसघ उस युग का एक आदर्श

और प्रख्यात गणतत्रीय राष्ट्र था । उसका विधि-विधान आज की जनतत्रीय प्रणाली से बहुत कुछ मिलता-जुलता था । जनता या नागरिको के प्रतिनिधि राजा कहुलाते थे । उनका स्थान वर्तमान के ससद-सदस्यो—विधायको के समकक्ष था । वे वैशाली के सथागार मे बैठकर गणतत्रीय पद्धति से राज-नैतिक, सामाजिक, धार्मिक आदि समस्याओ पर विचार-विमर्श करते थे । गणराज्य की सचालन-विधियो के मुख्य केन्द्र सथागार होते थे । वे प्रमुख नगरो मे होते थे । गण-भवनो मे केन्द्रीय अधिवेशन होते थे । यह सथागार वस्तूत लोकसभा का ही पूर्व रूप कहा जा सकता है ।

सथागारो मे पारित अधिनियमो को ही राजा तथा मत्रीमडल किया-न्वित करता था। राष्ट्रीय, अन्तर्राष्ट्रीय, नागरिक, सामाजिक, आर्थिक आदि सभी समस्याए यही सुलफ्ताई जाती थी।

भगवान् महावीर के पिता सिद्धार्थं भी उनमे से एक थे, ऐसा कई इतिहासकार मानते हैं। वे सभी सदस्य अपने क्षेत्र के प्रतिनिधि होते थे, जो उन-उन क्षेत्रो के अधिपति घोषित किए जाते थे। उन सभी सदस्यो की एकता और प्रेम अनुकरणीय था। वे परस्पर किसी को हीन या उच्च नही मानते थे। सभी अपने आपको अहम राजा मानते थे। वैशाली मे इनके अलग-अलग प्रासाद, आराम आदि थे। इन राजाओ की शासन-सभा सघ-सभा कहलाती थी। इनका गणतत्र वज्जी सघ या लिच्छवी सघ कहलाता था। इस सघ मे ९-९ लिच्छवियो की दो-दो उप-समितिया थी। एक न्याय-कार्य सभालती थी और दूसरी परराष्ट्र-कार्य को। इस दूसरी समिति ने मल्लवी, लिच्छवी और काशी-कौशल के गण राजाओ का सगठन वनाया था, जिसके अध्यक्ष थे महाराज चेटक।

#### राज्याध्यक्ष बनाम धर्माध्यक्ष

जैन इतिहास मे महाराज चेटक को अत्यन्त गौरवपूण स्थान प्राप्त है। भारतीय जन-मानस मे आज भी उनके प्रति आदर के भाव हैं। वह इसलिए नही कि महाराज चेटक तीर्थंकर महावीर के मामा थे या बहुत वडे शासक थे, अपितु इसलिए कि एक शासक के सम्मानपूर्णं पद पर प्रतिब्ठित होते हुए भी उनका जीवन अध्यात्म से अनुप्राणित था। वे सत्ता के बल पर धम-नीति पर छाए नही, अपितु उन्होने राजनीति को धमनीति के अनुसार सचालित किया। उन्होने अपने गणतत्र को जैन सिदातो की प्रयोग-मूमि वनाया। मानवीय एकता, वैचारिक स्वतत्रता, समता, सद्भावना और सहअस्तित्य के सिदातो को उन्होने व्यावहारिक रूप प्रदान किया।

वे अपने युग के ऐतिहासिक व्यक्ति थे । वे महावीर के परम भक्त और दुढ़धर्मी उपासक थे । उनकी धार्मिकता और महत्ता की छाप पूरे परि- वार पर थी । उनका सारा परिवार जैन दर्शन और सिद्धातो के प्रति आस्थावान् था । उनके सात कन्यायें थी जो परम विदुपी और आदर्श नारिया थी ।

वे अपने पिता के आदर्भ सस्कारो मे ढली हुई थी। राजा चेटक की यह प्रतिज्ञा थी कि वह अपनी कन्याओं को सार्धामक राजाओ के साथ ही ब्याहेगा। उन्होने उस युग के प्रख्यात राजाओ के साथ अपनी सुसस्कारी पुत्रियो को ब्याहा। उनमें से---

१. प्रभावती — वीतभयपुर (सिंधु सौवीर के) के राजा उदायन को

- २ पद्मावती अगदेश के राजा दधिवाहन को
- ३ मृगावती-वत्सदेश के राजा शतानीक को
- ४ शिवा—उज्जैनी नरेश चण्डप्रद्योत को

५ ज्येष्ठा — महावीर के भ्राता नन्दीवर्धन को

६ चेलना—मगध सम्राट् श्रेणिक बिम्बसार को ब्याही गई थी। एक कन्या सुज्येष्ठा महावीर के सघ मे दीक्षित हो गई ।

यद्यपि सम्राट्श्रेणिक पहले जैन नहीं था, लेकिन वह उस शक्तिशाली गणतत्र के सर्वोच्च नेता के साथ स्थायी मैत्री सबध स्थापित करना चाहता था। इधर चेटक की पुत्रियो की सर्वगुणसम्पन्नता सर्वत्र सुविश्रुत थी।

श्रेणिक ने राजा चेटक के पास उसकी पुत्री से विवाह करने का, प्रस्ताव भेजा। राजा चेटक ने वह स्वीकार नही किया। क्योकि वह अपने प्रण के अनुसार किसी विधर्मी नरेश को अपनी पुत्री नही दे सकता था। सम्राट् श्रेणिक ने फिर छल-बल से उनकी सबसे छोटी पुत्री चेलना को पाया, जिसे एक आदर्श नारी, दूढ श्रद्धालु और तत्त्वज्ञा श्राविका के रूप मे जैन सघ मे गौरवपूर्ण स्थान प्राप्त हुआ। वैसे चेटक की सभी पुत्रिया अपने समय की विख्यात नारिया हुई हैं।

जैन परम्परा में जिन १६ आदर्श नारियो का वर्णन आता है, वे सोलह सतियो के नाम से जानी जाती हैं। उनमें से चार तो महाराज चेटक की पुत्रिया ही थी, जिनके न्राम हैं — प्रभावती, पद्मावती; मृगावती और शिवा।

महाराज चेटक का साम्राज्य वैशाली गणतत्र के नाम से प्रसिद्ध था। उनके गणतत्र की अपनी विरल विशेषताए थी। गण के सभी सदस्यों में मतैक्य, सौहार्द, परस्पर आदर के भाव, अपने सिद्धातो के प्रति द्ढता आदि की भावना प्रवल थी। उनमे राष्ट्रीयता की भावना अद्वितीय थी। महात्मा वुद्ध ने इनकी सहिष्णुता की बहुत प्रशसा की है।

चेटक के दस पुत्रों में से 'सिंह' वज्जी सघ के प्रधान सेनानायक थे। राजा चेटक वारहव्रती श्रावक थे। वे दूढ़ प्रतिज्ञ थे। समरागण में भी उन्हें निहत्ये पर वार न करने का और एक दिन मे एक से अधिक बाण न चलाने का सकल्प था, जिसका पालन उन्होने घोर आपत्कालीन स्थिति में भी किया ।

अपने दौहित्र कूणिक के साथ महाराज चेटक का भीषण सग्राम हुआ, जो रथमूसल सग्राम या महाणिला-कटक सग्राम के नाम से इतिहास मे प्रसिद्ध है। उस परिस्थिति मे भी वे अपने व्रतो की कठिन कसौटी पर खरे उतरे। प्रण की सुरक्षा के लिए उन्होने अपने प्राणो का बलिदान कर दिया। कवि की ये पक्तिया कितनी सार्थक हैं—

> प्रण करना है सहज; कठिन है लेकिन उसे निभाना, सबसे वडी जाच है, व्रत का अन्तिम मोल चुकाना । अन्तिम मूल्य न दिया अगर तो और मूल्य देना क्या ? करने लगे मोह प्राणो का तो फिर प्रण लेना क्या ?

उस प्रलयकर युद्ध में भी महाराज चेटक तथा उनके विभिन्न सेना-पतियो ने जिस अहिंसा-निष्ठा और विवेक का परिचय दिया, उससे जैन धर्म के सिद्धात, अहिंसा और जैन धर्मावलम्वियो के प्रति जो भ्रात धारणाए पनपी हुई हैं, उनका स्वत निराकरण हो जाता है। महाराज चेटक का व्यक्तित्व एक महान राजनयिक शक्ति के साथ-साथ वर्चस्वी अहिंसक योद्धा के रूप मे अभिव्यक्त होता है। उन्होने यह सिद्ध कर दिया कि—

- धर्मं व्यक्ति को सामाजिक और नैतिक दायित्वो से विमुख नही करता ।
- अहिंसा कायरता नही, अपितु प्राण-विसर्जन की तैयारी में सतत जागरूक पोरुष है।
- अहिंसाव्रती अनाक्रमण में विश्वास रखते हैं, पर वे अनाक्रमण की क्षमता से शून्य नही होते । हा, वे अपनी शक्ति का मानवीय हितो के विरुद्ध प्रयोग नही करते ।
- उनके सामने युद्ध की अनिवायं-स्थिति उत्पन्न कर दी जाती है तो फिर वे अपने दायित्व से पीछे भी नही हटते हैं।

महाराज चेटक के गणराज्य मे जैनधर्म का समुचित प्रसार हुआ था । गणराज्य के अठारह सदस्य-नूप नौ मल्लवी और नौ लिच्छवी भगवान् महावीर के निर्वाण के समय वहीं पौषध किये हुए थे ।

# महान् जैन नरेश ः मगध सम्राट् श्रेणिक

# श्रेणिक जैन थे या बौद्ध ?

महावीरकालीन चार राजतत्रीय राज्यो मे मगध साम्राज्य सर्वाधिक शक्ति-सपन्न था । उसके शासक थे सम्राट् श्रेणिक । हिन्दू, वौद्ध और जैन---इन तीनो ही भारतीय धर्म-परम्पराओ मे उनका उल्लेख है। सभी सप्रदायो द्वारा उन्हे अपने धर्म का अनुयायी घोषित किया गया है, बौद्ध साहित्य मे तो उनके बौद्ध होने के इतने सवल प्रमाण उपलव्ध हैं कि सहसा उन पर विश्वास हए बिना नही रहता । लेकिन ऐतिहासिक छान-वीन से यह स्पष्ट हो जाता है कि सम्राट श्रेणिक पितृ-परम्परा से ही जैन थे। हो सकता है, अपने निर्वासन-काल में वे किसी अन्य सम्प्रदाय के सम्पर्क मे गये हो, उससे प्रभावित हुए हो, और जैन-धर्म के प्रति उदासीनता रखने लगे हो । सभवत उसी उखडी हुई आस्था को जैन-धर्म मे पुन प्रतिष्ठित करने के लिए ही महारानी चेलना को भारी प्रयत्न करने पडे थे। वह सम्प्रदाय ''वौद्ध'' भी हो सकता है, कोई अन्य भी । लेकिन सिवाय इसके कि वे बौद्ध धर्म से भी सहानुभूति और सौहार्द रखते थे, कोई भी पुष्ट प्रमाण नही मिलता, जिससे उन्हे बौद्ध माना जा सके । हा, यह तो हर जन-प्रिय शासक के लिए अनिवार्य होता है कि वह सब धर्मों का आदर करे और सबको फलने-फूलने का अवसर दे । इसके विपरीत ऐसे अनेक-अनेक प्रमाण तथा उल्लेख जैन प्रथो मे उपलब्ध हैं, जिनके आधार पर उनका जैन होना तो निविवाद सिद्ध हो ही जाता है, साथ ही साथ उनके द्वारा दी गई जैन-धर्म की अपूर्व सेवाओ की भी अवगति मिलती है। उनका वैदिक पुराणो मे विधिसार, बौद्ध पिटको मे बिम्वसार और जैन-साहित्य मे श्रेणिक भभासार के नामो से समूल्लेख हुआ है ' उनके पिता का नाम हिंदू पुराणों में शिशुनाग या शैशुनाक तथा बौद्ध ग्रन्थों और जैन अनूश्रुतियों में उपश्रेणिक मिलता है।

श्रेणिक के कुमारकाल में ही उनके पिता ने किसी कारण से कुपित होकर उन्हें राज्य से निर्वासित कर दिया था। निर्वासन-काल में उन्होंने देशाटन कर देश-देशान्तरों के अनुभव प्राप्त किए। इसी काल में वे सभवत कतिपय जैनेतर साधुओं के सपर्क में गए। उनके भक्त बने और जैन-धर्म से विद्वेष भी करने लगे, किंतु थोडे ही समय में उन्होंने अपने दृष्टिकोण और जीवन की दिशा को मोड लिया था। वे महावीर के कैंवल्य-प्राप्ति के पूर्व ही पुन जैन बन गये थे। अपने ज्येब्ठ भ्राता चिलाती-पुत्र के जैन श्रमण बन जाने के पश्चात् लगभग ई०पू० (५६७-८६९) मे वे मगध-सिंहासन पर आरूढ हुए। चेटक-मुता चेलना श्रेणिक की अग्रमहिषी थी। अनुश्रुतियो के आधार पर चेलना से विवाह के समय श्रेणिक बौढ धर्म से प्रभावित थे। इसलिए प्रमुख जैन श्रावक चेटक ने अपनी प्रतिज्ञानुसार अपनी कन्या को एक विधर्मी राजा को देने से इन्कार कर दिया। लेकिन श्रेणिक ने छल-पूर्वंक चेलना को प्राप्त कर लिया। चेलना की जैन-धर्म के प्रति अनन्य आस्था थी। उसने सम्राट् को जैन वनाने के अनेक प्रयत्न किये। तथा सम्राट् ने उसे बौढ धर्म के रग मे रगना चाहा। पर कोई किसी को म्लुका नही सका। एक दिन सम्राट् ने महानिग्रंथ अनाथी को घ्यान-लीन देखा। निकट गया। वार्तालाप किया श्रीर अन्त मे जैन वन गया। उसके पश्चात श्रेणिक का जैन प्रवचन के साथ धनिष्ठ सम्वन्ध जुड गया।

# जैन धर्म के प्रति पुन आस्था

सभवत भगवान् महावीर के कैवल्य-लाभ से पूर्व ही श्रेणिक की आस्या पून जैन धर्म मे केन्द्रित हो गई थी।

जैन आगमो के अनुसार उनके जैन धर्म से प्रभावित होने का निमित्त बना या—जैन मुनि अनाथी का प्रथम सपर्क ।

वन-क्रीडा के लिए गये हुए श्रेणिक ने ''मण्डिकुक्षि'' नामक रमणीय उद्यान मे एक तरुण जैन श्रमण को देखा। उनका शरीर सुकोमल था। आकृति भव्य थी। मुख से असीम सौम्यता और शाति टपक रही थी। वे एक वृक्ष के नीचे ध्यान मुद्रा मे बैठे थे। ज्योही उन तरुण श्रमण पर दृष्टि टिकी, मगध-सम्राट् के मुख से अनायास शब्द मुखरित हुए----

> अहो वण्णो अहोरूव, अहो अज्जस्स सोमया। अहो खन्ती अहो मुत्ती, अहो मोगे असगया।।

कैसा वर्ण ? कैसा रूप ? इस आर्य की कैसी सौम्यता ? कैसी क्ष्मा ? कैसा त्याग ? कैसी इनकी भोगनिस्पृहता ?

मुनि के आकर्षण से आकृष्ट श्रेणिक उनके निकट गये और आश्चयं भरी वाणी से पूछने लगे ---

राजा-""आप जैसे बुद्धिमान भी अनाय ? आइए---आज ने में

जैनधमं 'जीवन और जगत

आपका नाथ बनता हू । छोडिये इस कष्ट-साध्य साधना और कठिन तपस्या को । ससार मे प्रवेश करें और जीवन का सही आनन्द लूटें । मुनि – ''राजन् <sup>।</sup> आप स्वय भी अनाथ हैं । फिर कैंसे बनेंगे मेरे नाथ ?'' सम्राट् श्रेणिक आश्चयं मे डूब गये । वे समफ नही रहे थे मुनि की रहस्य-भरी वात । मेरे जैसा अपार विभुता का स्वामी भी यदि अनाथ होगा तो फिर दीन-दुखियो का क्या होगा ?

जिज्ञासा के स्वर मे सम्राट् ने अनाथता की परिभाषा और मुनि की अनाथता का कारण पूछा । मुनि ने कहा— 'मैं कौशाम्बी नगरी के एक धन-कुबैर पिता का पुत्र था । भरा-पूरा परिवार था । सुख-समृद्धि का सागर लहरा रहा था । एक बार मेरो आखो मे भयकर पीडा और शरीर मे दाह-ज्वर उत्पन्न हो गया । हर सभव उपचार असफल होता गया । पिता मेरे लिए सब कुछ न्यौछावर करने के लिए प्रस्तुत थे । फिर भी मुफ्ते रोग-मुक्त नही कर सके । ममतामयी मा, सगे भाई-बहिनें तथा प्राणप्रिया पत्निया भी गीली पलको से मेरी ओर निहारती रही, पर कोई भी उस असह्य पीडा से मुफ्ते नही उबार सका । राजन् <sup>1</sup> यह मेरी अनाथता थी । इस प्रकार मैंने स्वय को सब तरह से अनाथ पाकर अन्त मे धर्म की शरण ली । मैंने दृढ सकल्प किया— ''यदि इस व्याधि से मुक्त हो जाऊ तो अनगार धर्म को स्वीकार करू ।'' अगले ही दिन पीडा शात हो गई, और मैं धर्म की शरण मे आ गया । स्वय स्वय का नाथ बन गया ।''

साघुत्व स्वीकार कर उसका सम्यक् पालन न करने वाले तथाकथित साधको को भी महानिग्रंथ अनाथी ने अनाथ बताया। और प्रतिवोध की भाषा मे श्रेणिक से कहा -- मेधाविन् <sup>1</sup>ज्ञान-गुणोपपेत इस सुभाषित अनुशासन को सुनकर और कुशीलजनो के मार्ग का सर्वथा परित्याग कर तुम महा-निग्रंथो (तीर्थंकरो) के पथ का अनुसरण करो। ऐमा कर तुम भी स्वय के नाथ वन जाओगे, अपने स्वामी वन जाओगे।

यह सुनकर मगधराज श्रेणिक बहुत प्रसन्न हुए । अजलि-वढ होकर कृतज्ञता ज्ञापित करते हुए उन्होने कहा—''महामुने <sup>1</sup> आपने मुफ्ते अन।यता का सम्यग् वोध दिया । आपका जन्म सफल है । आप ही सही अर्थं मे सनाय और सबधु हैं । क्योकि आप सर्वोत्तम जिनमार्ग मे अवस्थित हैं । मैंने आपको विषय-भोगो के लिए निमत्रित किया । आपके ध्यान मे विध्न उपस्थित किया । इसके लिए मैं क्षमाप्रार्थी हू । मै आपका अनुशासन स्वीकार करता ह ।'' उसके अनन्तर मगध-सम्राट् श्रेणिक महानिग्रंथ अनाथी को प्रणाम कर सवन्धु और सपरिजन धर्म मे अनुरक्त हुए ।

अनायी निग्रंथ से घर्म-वोध मिलने के पश्चात् जैन-धर्म के साथ सम्राट् श्रेणिक की घनिष्टता उत्तरोत्तर वढती गई। भगवान् महावीर के कैवल्य-लाभ के पश्चात् उनके प्रति श्रेणिक की अनन्य भक्ति और प्रगाढ श्रद्धा के अनेक उदाहरण जैन आगम साहित्य मे उल्लिखित हैं।

### जिज्ञासु श्रावक

श्रेणिक की जैन धर्म के प्रति गहरी अनुरक्ति ने जन-साधारण को प्रभावित किया। भक्ति ने भगवान् को रिफाया। राजगृह की उर्वरा धरती से उठने वाली अध्यात्म ऋाति की सभावनाओ के कारण ही श्रेणिक के समय भगवान महावीर ने राजगृह में वर्षावास बिताये थे।

सम्राट् श्रेणिक उस समय प्राय नियमित रूप से समवसरण में उप-स्थित होते । व्याख्यान श्रवण करते समय उनक मानस में जो भी जिज्ञासाए उभरती, भगवान् के सामन प्रस्तुत करते और उनका समुचित समाधान प्राप्त कर अत्यन्त आल्हादित होते ।

भगवान् महात्रीर और श्रेणिक के अनेक सस्मरण आज भी जैन-वाड्मय मे गुम्फित हैं। उनमे अेणिक का जिज्ञासु रूप प्रखरता से अभिव्यक्त हुआ है। एक जैन सम्प्रदाय की तो यहा तक मान्यता है कि राजा श्रेणिक ने भगवान् महावीर से ६० हजार प्रश्न पूछे और भगवान् ने उनका समाधान किया।

### भावी तीर्थंकर

एक वार सम्राट् श्रेणिक महावीर के समवसरण में प्रवचन मून रहे थे। एक कुष्ठी उनकी वगल में वैठा था। उसने महावीर को देखकर जहा—''मर रे।'' श्रेणिक से कहा—''जी रे।'' अभयकूमार से कहा— "चाहे जी चाहे मर।" कालगौकरिक कसाई भी उधर से होकर गूजरा, कुष्ठी ने उसकी ओर सकेत कर कहा—''न मर, न जी।'' यह असम्बद्ध प्रलाप सुनकर श्रेणिक के संनिको ने उसे पकडना चाहा । पर वह देखते-देखते ही अन्तरिक्ष में विलीन हो गया । श्रेणिक ने इस देव माया के वारे में जानने की उत्सुकता व्यक्त की । भगवान् महावीर ने कहा—श्रेणकि यह दूष्ठी के रूप में देवराज इन्द्र या । इसने जो कुछ कहा- ययार्थ कहा है । जैने मुक्ते मरने के लिए कहा-वह इसलिए कि मेरे आगे मोक्ष है। तुम्हे जीने के लिए कहा – ययोकि तुम्हारे लिए आगे नरक है । अभयकुमार का यह जीवन पवित्र है। वह परम धार्मिक है और उसके लिए आगे भी सद्गति है, स्वगं है इन दृष्टि से उसका मरना और जीना दोनो ही गुभ हैं। कालगौकरिक का पह जीवन नी वीभत्स है और अगला भी वीभत्म होगा। वह आगे नरक मे जाएगा। इसलिए उससे कहा "न जी, न मर।" अर्थात् तेरा जीना और मरना दोनो ही अगुम हैं। अपने नरक-गमन की वान सुनवर धेगिक स्तब्ध रह गये । उन्होने कहा—प्रभो ! आपका भक्त होकर भी ⁻

जाऊगा ? क्या आपकी पर्युपासना का यही फल मिलेगा?

भगवान् ने कहा—राजन् <sup>1</sup> ऐसा नहीं है। नरक का आयुष्य तो तूने मृगया-गृद्धि के कारण पहले ही वाध रखा है। मेरी पर्युपासना का फल तो यह है कि तुम नरक से निकल कर मेरे हो समान तीर्थंकर बनोगं। जैसे मैं इस युग का अन्तिम तीर्थंकर हू, वैसे ही तू विकासशील युग का प्रथम तीर्थं-कर होगा।

यह मगल सवाद सुनकर श्रेणिक का मन उल्लास से भर गया। उसने प्रार्थना की —''भगवन्<sup>।</sup> ऐसा भी कोई उपाय है जिससे मेरी नरक-यात्रा टल सके ?'

भगवान् ने कहा—''श्रेणिक ? यदि कपिल नाम की व्राह्मणी दान दे, कालशौकरिक कसाई प्रतिदिन की जाने वाली ५०० भैसो की हिंसा छोड दे और तुम पूणिया श्रावक की सामायिक-साधना खरीद सको तो तुम्हारी नरक-यात्रा टल सकती है।''

श्रेणिक के मन मे इतनी छटपटाहट लगी हुई थी अपने उद्धार के लिए कि वह हर सभव प्रयत्न करने को तैयार था। लेकिन श्रेणिक की बात न कपिला ने मानी, न कालशोकरिक ने। राजा ने अपनी सत्ता के वल पर ऐसा करवाना चाहा, पर सफलता नहीं मिली। कपिला ने राजाज्ञा से दान दिया, पर बिना मन के। इसलिए उसने कहा—यह दान मैं नहीं दे रही हू, राजा ही दे रहे हैं। कालशोकरिक को कुए मे डाल दिया गया, पर वह वहा भी मिट्टी के भैंसे बन।कर मारने लगा।

श्रेणिक अब भी निराश नही था। वह स्वय भगवान् के परम उपासक समता के विशिष्ट साधक ''पूणिया'' श्रावक के पास गया और कहा— महाश्रावक <sup>1</sup> मुफ्ते तुम्हारी एक सामायिक की आवश्यकता है, मात्र एक सामायिक की। महाप्रभु ने तुम्हारी सामायिक-साधना की बहुत सराहना की है। इसमे इतनी शक्ति है कि उसमे मेरी नरक-यात्रा टल जायेगी।

### श्रावक प्रवर !

सम्राद् हर्षं से उछलता हुआ प्रभु के चरणो मे पहुचा और बोला---

भगवन् <sup>|</sup> पूणिया श्रावक अपनी सामायिक देने को तैयार है । उसने कहा है कि मामायिक का जो मूल्य भगवान् वतायेंगे उतने मे ही हम सौदा कर लेंगे <sup>|</sup> प्रभो <sup>|</sup> वताइए सामायिक का मूल्य क्या होना चाहिये ।

श्रेणिक<sup>1</sup> तुम अपने कोप की बात कर रहे हो, लेकिन उसकी सामायिक के सामने कोप तो क्या तुम्हारा सपूर्ण साम्राज्य भी तुच्छ और नगण्य है। तुम यदि घरती से चन्द्रलोक तक भी स्वर्ण और मणि-मुत्ताओ का ढेर लगा दो, तो भी सामायिक का मूल्य तो क्या, उसकी दलाली का मूल्य भी पूरा नही हो सकता।

यह मुनकर श्रेणिक ठगा-ठगा-सा रह गया। उसकी आशाओ पर तुपारापात हो गया। भगवान् ने प्रतिवोध की भाषा मे कहा --- भौतिक ऐश्वयं के द्वारा आघ्यात्मिक आनन्द कभी खरीदा नहीं जा सकता। साधना के द्वारा ही उस परम तत्त्व की अनुमूति हो सकती है। दूसरी बात, साधना स्वय के द्वारा ही होती है, दूसरे की अच्छी और वुरी प्रवृत्ति दूसरे के हित और अहित का प्रत्थक्ष निमित्त नही बन सकती।

श्रेणिक<sup>।</sup> सघन कर्म के विपाक स्वरूप यह नरक-यात्रा अवश्यभाविनी है, उसे भोगना ही होगा। किन्तु तुम निराश मत बनो। आगामी चौबीसी मे तुम प्रथम तीर्यंकर बनोगे। वहा तुम्हारे और मेरे वीच की खाई ममाप्त हो जाएगी।

## परम धर्मानुरागो

सम्राट् श्रेणिक अपनी शक्ति के अनुसार धर्म-साधना करते ही थे। साप-साप दूसरो को भी इम क्षेत्र में प्रेरित करते रहते थे। उनका साधनिक पात्सल्य अनुकरणीय था। मुमुक्षु और विरक्त व्यक्तियों को साधना के क्षेत्र में उतन्ने और जागे गढने के लिए वे अपनी जार से हर नजव महयोग देते थे।

एक वार श्रेणिक ने अपने राज्य, परिवार, सामन्तों तया मत्रियों के बीच घोषणा करवाई कि कोई भी व्यक्ति भगवान् महावीर के पास दीझा प्रहण करना चाहे तो मैं उसे रोकूगा नहीं । ठाने गुल्म पर उप .. च्य

क्षेत्रेष्ठोजक भिक्षु चेतना परिपद,गगाशहर जैनधर्म . जीवन और जगत्

एक बार उन्होने पूरे नगर मे उद्घोषणा करवायी कि "कोई भी व्यक्ति भगवान् महावीर के शासन मे दीक्षित होना चाहे, वह खुशी से ऐस कर सकता है। उसके दीक्षा-महोत्सव की पूरी व्यवस्था मैं करूगा। यदि किसी के भरण-पोषण करने योग्य कुटम्ब परिवार न हो तो उसके भरण-पोषण की चिंता और व्यवस्था स्वय मैं करूगा।"

राजा श्रेणिक की इस घोषणा का बहुत ही सुन्दर प्रभाव पडा । उनके अनेक राजकुमार, राजरानिया तथा अन्य मुमुक्षु नागरिक सोत्साह सयम-पथ पर अग्रसर हुए ।

उगरोक्त दीक्षा-समारोहो मे सम्राट् स्वय उपस्थित रहते थे । उन मगलमय दृश्यो को देखकर वे हार्दिक प्रसन्नता का अनुभव करते थे ।

इससे पूर्व भी श्रेणिक अपने मेघावी, होनहार प्रतिभा-सम्पन्न एव प्रशासनिक व्यवस्थाओं मे अनन्य सहयोगी 'राजकुमार अभय, (जो उनका महामत्री भी था) को तथा मेघकुमार, नन्दीसेन आदि अनेक राजकुमारो को धर्मसंघ मे समर्पित कर चुके थे।

सम्राट्श्रेणिक की जैन शासन के प्रति आतरिक अभिरुचि, जैन सिद्धातो के प्रति अट्ट आस्था तथा भगवान् महावीर के प्रति अपूर्व भक्ति सचमुच ही जैन-धर्म की प्रभावना का प्रबल निमित्त बनी थी।

जैन-धर्मं के प्रचार-प्रसार मे सम्राट् की भूमिका बहुत ही महत्त्वपूर्णं रही । राजा की इस धर्मानुरागिता से उनकी प्रजा प्रभावित हुए बिना कैसे रह सकती थी ।

यही कारण या श्रेणिक के युग मे राजगृह जैन धर्म का प्रमुख केन्द्र वन गया था। उनके प्रभाव से जहा राजपरिवार जैन धर्म से अनुरक्त हुआ, उसके वरिष्ठ सदस्य महावीर के सदस्य वने, वहा धन्ना और शालिभद्र जैसे धन-कूवेर और सम्मान्य श्रेष्ठी-पुत्रो ने भी उनके सघ की आतरिक सदस्यता स्वीकार की। रोहिणेय चोर की जीवन-दिशा वदली तो एक लकडहारे का जीवन भी दिव्य आलोक से जगमगा उठा।

श्रेणिक एक महाप्रतापी और विजयी सम्राट् थे। उन्होने अपनी प्रशासनिक कुशलता, राजनीतिज्ञता, दूरदर्शिता और पुरुषार्थ-परायणता से अपने साम्राज्य का विस्तार किया, उसे शक्तिशाली बनाया।

तत्कालीन शक्ति-सम्पन्न राजाओ एव राज्यो के साथ उन्होने मैत्री-पूर्ण सम्वन्ध स्थापित कर लिए थे। यद्यपि अवन्ती-नरेश चण्डप्रद्योत उनका प्रवल प्रतिद्वन्द्वी था। लेकिन् वह काफी दूर था। मगध की वढती हुई शक्ति को रोकने का साहस वह नहीं कर सकता था। इसलिए श्रेणिक को अपनी णक्ति और प्रभाव को वढ़ाने का सुन्दर अवसर प्राप्त हो गया और उस समय उम अवसर का लाभ उन्होने अत्यन्त विलक्षणता से उठाया । वे अपने देश को गाति-सुव्यवस्या और समृद्धि के लिए वहुत जागरूक ये ।

अनेक विदेशी राज्यो के साथ भी उन्होने मैत्री सम्बन्ध स्थापित किए ओर भगवान् महावीर का मगल सदेश भी वहा तक पहुचाया ! ईरानी सम्राट कुरुष (ई० पू० ११८-५३१) के साथ तो उनके मैत्री-सम्बन्ध काफी प्रगाढ ये । उसके साथ राजनैतिक आदान-प्रदान भी हुआ करता था ।

सम्राट कुरुप का एक पुत्र आर्द्रकुमार राजकुमार अभय का मिम्र था । अभय ने जैन मुनियो या श्रावको के काम मे आने वाले कतिपय धर्म-उपकरण आर्द्रकुमार को प्रेमोपहार मे भेजे, जिससे प्रतिवुद्ध होकर वह राज-गृह आया और भगवान् महावीर का शिष्य वन गया । आर्द्रकुमार की प्रज्ञा निर्मल थी । वह तार्किक और सिद्धातवादी भी था । अन्यतीर्थियो के साथ उसके निर्भय चर्चा प्रसग जैनागमो मे काफी मात्रा मे उपलब्ध हैं ।

सम्राट् श्रेणिक ने विभिन्न व्यवसायो व्यापारो और उद्योगो को विभिन्न श्रेणियो या निगमो मे सगठित किया। कहते हैं इसी कारण से उनका नाम श्रेणिक प्रचलित हुआ। उन्होंने कई ऐसी सस्याओ की प्रतिष्ठा को जो जनतन्त्रात्मक पद्धति से अपनी प्रवृत्तियो को पूर्ण स्वतन्त्रता से चलाती यो। राज्य द्वारा भी मगध साम्राज्य के व्यवसाय और उद्योग-धधो को भारी प्रोत्साहन मिला था। वे श्रेणिया ही आगे चलकर विविध जातियो मे परिणत हुई---ऐसा अनेक विद्वानो का अभिमत है।

सम्राट् श्रेणिक एक कुशल शासक थे। जैन-साहित्य के अध्ययन से पता चलता है कि उनके राज्य मे किसी प्रकार की अनीति और भय नही था। प्रजा शान्त, सुखी और धार्मिक थी। राजा श्रेणिक जनपदो के प्रति-पालक और प्रजा-वत्सल थे। वे दयाशील, मर्यादाशील, दानवीर, और महान् निर्माता थे। उन्होने अपनी राजधानी राजगृह का नव निर्माण किया था।

श्रेणिक ने ४२ वर्ष पर्यन्त मगध का शासन किया । उनके नेतृत्व मे मगध ने सर्वांगोण प्रगति की । उनके शासन काल मे जैन धर्म का अभूतपूर्व उत्कर्ष हुआ । अन्त मे श्रेणिक ने चेलना से उत्पन्न अपने पुत्र कूणिक (अजात-घपु) को राज-पाट सौंप कर एकात मे धर्म-घ्यान-पूर्वक श्रेप जीवन विताने का निश्चय किया ।

वौद्ध भिक्षु देवदत्त के वहकाने पर कूणिक ने अपने पिता को बन्दी बना लिया और स्वय राजगद्दी पर बैठ गया । फिर अपनी मा द्वारा अपने प्रति पिता के प्रगाढ स्नेह-की घटना सुनकर उसका मन ग्लानि और पक्ष्चात्ताप से भर गया। वह तत्काल पिता को बन्धन-मुक्त करने और क्षमा मागने के लिए दौडा। उसके हाथ मे हथौडा था। श्रेणिक ने सोचा यह मुफ्ते मारने के लिए आ रहा है। उन्होने तत्काल तालपुट विश खाकर आत्महत्या कर ली। कूणिक जब निकट गया तो उनके प्राण पखेरू उड चुके थे।

इस प्रकार ई० पू० ४३४ में महान् प्रतापी और धर्मात्मा नरेश एव भारत के प्रथम ऐतिहासिक सम्राट् का दुखद प्राणात हुआ।



उसके दृष्टिकोण और चरित्र मे विकार उत्पन्न करते हैं। वे आत्मा की शक्ति को स्खलित करते हैं। कुछ कर्म-परमाण् शरीर-मिणि और पौद्गलिक उपलब्धि के हेतु वनते हैं। इस प्रकार आश्वव बन्ध का निर्माण करता है। बन्ध पुण्य-कर्म और पाप-कर्म द्वारा आत्मा को प्रभावित करता है। कर्म-प्रभावित आत्मा ही जन्म-मरण की परम्परा को आगे बढाती है। जन्म-मरण की यात्रा ही ससार है। उसका हेतु है---आश्वव।

आश्रव

#### कर्माकर्षणहेतुरात्मपरिणाम आश्रवः ।

-जैन सिद्धांत दीपिका ४/१६

आश्रव पाच हैं —

१ मिथ्यात्व आश्रव-विपरित श्रद्धा, तत्त्व के प्रति अरुचि ।

- २. अविरित आश्रव—पौद्गलिक सुखो के प्रति अव्यक्त लालसा ।
- ३ प्रमाद आश्रव-धर्माचरण के प्रति अनुत्साह, आत्म-विस्मृति ।
- ४ कषाय आश्रव-अात्मा की आतरिक उत्तप्ति ।
- ४ योग आश्रव -- मन, वचन और काय की चचलता, प्रवृत्ति ।

## मिथ्यात्व आश्रव

अतत्त्व मे तत्त्व का सज्ञान, अमोक्ष मे मोक्ष का सज्ञान तथा अधर्म मे धर्म का सज्ञान मिथ्यात्व कहलाता है। मिथ्यात्व से प्राणी की चेतना मूढ होती है। उससे दुष्टिकोण मिथ्या होता है।

मिथ्यात्वी विपरीत मान्यता से दीर्घ ससारी हो जाता है । उसे प्रकाश की प्राप्ति नही होती । वह जड जगत् को अपने आकर्षण का केन्द्र मानता है । मिथ्यात्व की तुलना गीता के तमोगुण से होती है । वहा कहा गया है कि वह बुद्धि ताममी होती है, जो तम से व्याप्त होकर अधर्म को धर्म समफ्तती है और सत्य को विपरीत मानती है ।

बुद्ध की भाषा में वह दृष्टाश्रव है, जो यथार्थ में अयथार्थ का दर्शन करता है, तथा अयथार्थ में यथार्थ का । पतजलि इसे ''अविद्या'' कहते हैं। मिण्यात्व की विद्यमानता में न तो तत्त्वों के प्रति श्रद्धा जागृत होती है और न सत्य के प्रति आकर्षण । यह मिध्यात्व मोह के उदय में सतत मूढ़ रहता

## हे। मूढ़ व्यक्ति धर्म को सही रूप मे नही जान सकता । अविरति आश्रव

पदार्थों के प्रतिब्यक्त या अव्यक्त आमक्ति या आतरिक लालसा का नाम अविरति है। सम्यक् दर्शन के अभाव में पदार्थों के प्र'त होने वाला आनरिक आवर्षण नहीं छूटता। सत्य की शोध में वाहर का विकर्षण या बिराग का होना अत्यना अपेक्षित है। अविरति क कारण आत्मा के प्रतिक्षण कर्मों का बन्धन होता रहता है।

#### प्रमाद आश्वव

प्रमाद का अयं है आत्म-धिकास के प्रति अनुत्माह । प्रमाद व्यक्ति को जागृत नही होने देता । आत्म-निस्मृति में प्रमाद की अहमूमिका रहती है । गराव, नीद, व्यपं की वार्ने, इन्द्रिय-विषय और चपाय-- ये सन प्रमाद ए पोपक तत्त्व हैं । मनुष्य मामान्यत दन्ही वृत्तियों की धुरी पर धूमता रहता है । ये वृत्तिया उमें भीतर काकने नही देती । प्रमाद आतरिक मूच्छा दे, स्तय की विस्मृति है और है जस्ति व-नोध के प्रति अनुत्माह । प्रमाद का वत्त्व तोडे विना अध्यात्म की रश्मिया चैतन्य-मन्दिर में प्रवेश नहीं पा मन्ती ।

#### कपाय आश्रय

जो यूत्ति आरमा को उत्तन्त करती है उसे "कपाय" कहा जाता है। गपाय प्रमाद का ही एक जग है, फिर नी आधवो में उसका स्वतंत्र उल्लेख है। इसना कारण यह है कि जात्म-पिकास की श्रमिक अवस्थाओं में प्रमाद क छुट जात पर नी जपाय के प्रकम्पन चालू रहते हैं। उसके सूक्ष्मातों के प्रति नचेत हुए विना मुक्ति सनव नहीं। जपाय के मुख्य जग हैं-श्रोध, मान, माथा और लोग । य जात्मा के पुरा स्वरूप नी उपलब्धि में वाधन है।

#### योग आधव

जी गांग मन जगत और ताया ती प्रवृत्ति को योग वहते हैं।

द्रारे घन्दा में बाग जपात् चवलता । ज़्मारे व्यव्हार ज तत्र पर बॉ घटनाए पटना हे, ज सब नातरिज जगत् ो प्रतिथिम्य साथ हे । घटनाए बरनुत जॉतर पटनी है, बाहर ता उतरा विस्तार था जनिष्यक्ति सात होती हे ।

निभ्यात्व, जविरति, प्रमाद और प्रधाय य चार सूक्ष्म प्रव्यक्त प्रवृत्तिया हे ( इतन जात्ना ज जब्बद्रद्वारा ण सुक्ष्म स्वद्रत होता है। यो स्पूल, पफ दर्वुति है। वह स्पूल पुदि ज जानी जा वजती है।