

लेखक डॉ. जीविटिन्ह जेल

आध्यात्म <mark>लेखन पुष्प-३</mark> सर्वाधिकार : लेखक



# जैनधर्म सिद्धांत और आराधना



लेखक : डॉ. शेखरचन्द्र जैन एम. ए.. पी-एच. डी., एल-एल. वी. साइत्यिरत अध्यक्ष : हिन्दी विभाग श्रीमति सद्ग्रणा सी. यु. आर्ट्स कोल्डेज फोर गर्ह्स अहमदावाद क प्रकाशक : समन्वय प्रकाशन ६, डमियादेवी सोसायटी नं.-२ अमराईवाडी, अहमदावाद-३८००२६ दूरभाष : ३६८०११ क भ प्रोत्साहन पुरस्कार केवल १५ रुपए

#### अनुक्रमणिका

| अध्याय-१ प्रथमखंड निद्धांतपक्ष |               | द्वितीय खंड               |             |
|--------------------------------|---------------|---------------------------|-------------|
| जनधर्म ः सामान्य परिचय         | <u>Ý</u> Š    | आराधनापक्ष                | ঀৢ৾৾য়      |
| शाब्दिक एवं विशेष अर्थ         | 2             | आराधना की आवश्यकता        | ११६         |
| धर्म क्या है ?                 | ২             | देवदर्शन                  | 850         |
| धर्म और सम्प्रदाय।             | 8             | दर्शनमंत्र और उसकी महत्ता | 215         |
| जैनधर्म क्यों ?                | ৩             | पूजा महत्ता और विधि       | १२४         |
| हम जैन क्यों ?                 | ٢             | प्रक्षाल क्यों ?          | १२७         |
| जनधर्म में भगवान।              | ११            | पूजा के प्रकार            | १२७         |
| जैंनधर्म की बिशिष्टता।         | १४            | आरती                      | १३१         |
| जैनधर्म की प्राचीनता।          | १६            | र्शातिपाठ                 | १३२         |
| जनधर्म के प्राण अहिंसा ।       | २५            | सामायिक एवं (जैनयोग)      | १३४         |
| <b>बारह</b> व्रत               |               | प्रतिक्रमण                | १४४         |
| पंच महाव्रत                    | ३०            | व्रतोपासना                | 880         |
| तीन गुणन्नत                    | ३२            | उपवास                     | <b>1</b> 80 |
| चार शिक्षाव्रत                 | 8ર            | एकासन (भक्ष्याभक्ष्य)     | १५०         |
| वारह भावना या अनुप्रेक्षाभावना | ६०            |                           |             |
| जैनधर्म का कर्म सिद्धांत       | 46            |                           |             |
| सप्त (नव) तत्वतीमांसा          | 68            |                           |             |
| स्याद्वाद                      | ९१            |                           |             |
| त्रिरत्न                       | १०२           |                           |             |
| लेरया                          | <b>\$ ? ?</b> | N                         |             |
|                                | <b>19</b>     | 5                         |             |

मुद्रकः गौतम मुद्रण कार्याऌय तिवारी भवन, आर्यसमाज के पास, अहमदाबाद-२२ (घर) : फोन ३९९४६२

#### अल्पश्चतं.....अपनी बात

आध्यात्म संबंधी इस तृतीयपुष्य के द्वितीय संस्करण केा आप बहुश्रुत ज्ञानी एवं धर्मप्रेमी बंधुओं के समक्ष प्रस्तुत करते हुए हर्ष भाव से अनुप्राणित हो रहा हूँ ।

यद्यपि मेरा जैनदर्शन में विधिवत अध्ययन बिळकुल नहीं है। तथापि जिज्ञासा से प्रेपित होकर मैंने जो थोडा-सा वांचन-मनन या चिंतन किंया उसी का प्रतिबिंब यह मेरा प्रस्तुतीकरण है । पिछले सात-आठ वर्षों से प्रायः सभी जैन आम्नायों द्वारा आयोजित व्याख्यानें। में जाता रहा हूँ । दशलक्षण पर्व में भी पूरे दस दिन व्याख्यान देता रहा हूँ । तदुपरांत जैनधर्म दर्शन संबंधी शोध गोष्टियों में भी भाग लेता रहा-अपने शोधपत्र प्रस्तुत करता रहा । इन सबकी तैयारी के लिए जैन दर्शन का पढ़ने का मौका मिला। यद्यपि अभी इस महासागर से चुल्छ्भर भी जलपान नहीं कर पाया पर जितना भी मिला उसमें उत्तरोत्तर जानकारी की जिज्ञासा ही बढी । जो कुछ पढ़ा उसे जिज्ञामुओं के सन्मुख प्रस्तुत किया या लिखा । ऐसे ही व्याख्यानें। और छेखों का संग्रह प्रथम पुष्प के रुप में "मुक्ति का आनंद " (हिन्दी में) तथा ''मुक्ति नेा आनंद" (गजराती में के नाम से प्रकाशित हुआ | इसका जैनाजैन समाज में अचित आदर हुआ । यह आदर मेरे लिए प्रेरणादायी सिद्ध हुआ । इसी प्रकार जैन भाईयों को विशेषकर युवकेां का जैन धर्म की सरछ और वोस्तविकता से परिचय कराया जा सके, वे धर्म का सत्य और तथ्य के परिप्रेक्ष्य में देखना सीखें इसलिए प. पू. आ. मेरुप्रभसूरीजी की प्रेरणा से गुजराती में '' जैनाराधनानी बैज्ञानिकता '' के नाम से दूसरा पुष्प प्रकाश में आया । इवेतांवर समाज में इसका वडा

रवागत हुआ । चूकि यह पुस्तक गुजराती में होने से हिन्दी भाषी लेग उसके वांचन से वंचित रहे ।

पिछले एक वर्ष से यही विचार निरंतर उभरता रहता था कि एक ऐसी पुस्तक प्रस्तुत करुं जिसमें जैनधर्म के मुख्य सिद्धांत एवं उसकी आराधना पद्धति केा सरल और संक्षिप्त ढंग से प्रस्तुत करुँ ।

सिद्धांत पर अनेक वृहद सूक्ष्मातिसूक्ष्म विवेचन लिखे गये हैं। पर मैंने उन्हीं विशेष सिद्धांतें। की सरल ढंग से चर्चा की है। सिद्धांतपक्षकी आगम सम्भवता के बनाये रखकर उन्हें सही रुपसे समझाने के लिए धर्मकी कियाओं के। भाषा की सरखता एवं वर्तमानयुग के साथ जाड़कर रखने का प्रयास किया है।

इसी प्रकार आज के भौतिकवाद से आक्रांत, धर्मका ढकोसला माननेवालेंग के तथा कियाकांड के प्रति घृणा भाव रखनेवालेंग के वैज्ञानिकता यथार्थता एवं आवश्यकता का प्रस्तुत करने का प्रयन्न किया है । किसी भी धर्मका भाधमिक डदेश्य ते। मानव का पूर्ण मानव बनाना है । इसी मानवता का चरमविका सकरते हुए वह स्वयं भगवान बनता है । इस प्रकार मानव से भगवान बनने का प्रयत्न ही धर्म की आराधना है । वैसे गुजगती पुस्तक के अनेक अंश इसमें प्रस्तुत किए हैं । मेरा आशय हिन्दी भाषी जैनवंधुओं के पास जैन धर्म के प्राथमिक सेद्धांतिक एवं कियात्मक तथ्यों के पहुँचाना ही है । यदि एक प्रतिशत लेग भी पूर्वांग्रह का छोड़, धर्म के अंतरंग भावें के समझें ते अपना परिश्रम सार्थक मान्रंगा । भक्ष्याभक्ष्य को ढोंग माननेवाले रात्रि-भाजन के समर्थक या देव-शास्त गुरू के दर्शन वंदन के। नकारने वालें। के। प्रेरणा मिल सके ते। मैं अपने आपके। धन्य मान्र्ंगा । मेरा विश्वास ही नहीं दावा है कि जैनधर्म के सिद्धांती के। समझकर आराधना के माध्यम से जो इनपर आरुढ़ हे।गा-वह मानसिक शांति, संतोष एवं सरख्ता को अवश्य प्राप्त करेगा । एक बार प्रयोग ते। कीजिए । तीर पर-खड़े होकर माती कैसे मिलेंगे ? गाता लगाइए...जीवनका मोह छोडकर जल में डूबिए मोती अवश्य पायेंगे ।

इस पुस्तक से नइ वात दे रहा हूँ ऐसा मेरा कोई दावा नहीं, और इसमें मेरी विद्वता है यह कहने का भी मेरा अधिकार नहीं है। परंतु सरऌता से कहने का प्रयास अवश्य मेरा श्रम है।

वर्तमान युग में लिखना ते। थेाडा सरल है, पर प्रकाशन कठिन कार्य हो गया है। लेखक अधिक परेशानियेंा के कारण प्रकाशन कैसे कराये ? पर, धर्म की श्रद्धा मार्ग निकाल ही देती हैं।

प्रथम संस्कारण अहमदाबाद में १९८४ में सम्पन्न गजरथ महोत्सव समिति की प्रेरणा व आंशिक आर्थिक सहयोग से हुआ था। इति का विमोचन शास्त्री परिषद के अधिवेशन में श्रेष्ठीवर्थ श्री निर्मलकुमार श्री होटी के करकमलेंासे - स्व. पं. बावूलालजी जमादार, डॉ. लालबहादुरशास्त्री एव' गुजरात के पूर्व गृहमंत्री श्री प्रबोधभाई रावलकी उपस्थिति में हुआ था।

द्वितीय संस्करण के प्रकाशन में सन १९९० में डरयपुर में एव' १९९१ में अहमदाबाद के हाटकेश्वर में श्री पार्श्व नाथ दिग वर जैन मंदिर में आयोजित पर्यू षण व्याख्यान के स्मृति स्वरुप है

पुस्तक में समाहित विषय आम जिज्ञासुओं का जैनधर्म को प्रारंभिक ज्ञान एव' निष्य नियम कियाओं का ज्ञान प्रवान करता है। इस आवरयकता केा ध्यान में रख देानों स्थानेा (उदयपुर-अहमदाबाद) के धर्मप्रेमियेंा ने इस ज्ञान प्रसार हेतु आर्थिक सहयोग प्रदान किया। अतः इन सबका अन्तःकरण पूर्वक आभारी हूँ। इस पुस्तक के द्वितीय संप्कारण को प्रकाशन इस तथ्य का प्रतीक हैंकि पुस्तक आप लेगों के उपयेगगी लगी । यही मेरा सबसे बड़ा सैतोष हैं।

इस पुस्तक में जो भी उत्तम हैं-वह शास्त्रों का देाहन है और जा भी चटियें। हैं वे मेरी अल्पबुद्धि के कारण हैं। मैने प्रारंभ ही इन शब्दें। से किया है

"अल्पश्चतं श्वतवतां परिहास धाम....."

पर जिनेन्द्रदेव का परेक्षि मुनिवरोंका प्रत्यक्ष आझीर्वाद एवं आप सबकी सद्भावना मुझे इस प्रस्तुतिकरण के लिए वाचाल वनाती रही । प्रभू से प्रार्थना है कि ऐसी वाचालता वनाये रहे ।

-डा. होखरचंद जैन



### द्वितीय संस्करण के अर्थ सहयोगी

महावीरप्रसाद चित्तौडा २४१, अशोक नगर रोड १६, उदयपुर आप स्व. श्री लक्षमीलालजी चित्तौडा के सुपुत्र हैं व उदयपुर में ही गोटा-किनारी, साना-चांदी के व्यवसाय में हैं। सामाजिक कार्यों में रुचिशील हैं।

\*

- श्री शोतिलाल्जी(गौधा)जैन ५२, अरो।कनगर, डदयपुर-३१३००१
  आप रविन्द्रनाथ टेगोर आयुर्विज्ञान महाविद्यालय में चीफ नर्सिंग सुपरिन्टेन्डेन्ट हैं। दिगम्बर जैन बीस पन्थ खन्डेल्वाल समाज के २० साल से अध्यक्ष हैं।
- अीकमलकुमार जैन(चित्तीडा) २७५, अशोकनगर रोडन' १०, उदयपुर आप तेल आदि के थोक व्यापारी और चित्तीडा जाति के अध्यक्ष हैं।
- सोहनलाल पलावत जैन(चित्तौडा)-१४४,अशोकनगर रोड८,उदयपुर
  आप भी तेल के थेक व्यापारी हैं। शान्त स्वभाव व धर्म
  में रूचिशील हैं।

श'करलाल रामलाल जौन -मूल निवासी गुडली (उदय रा) वर्त्तमान
 A २५, पवित्रकुझ सेासायटी, रामोल्सोड, अहमदाबाद-२६

हार्ड वेर के व्यापारी. श्री पार्श्व नाथ दि. जैन मंदिर के मंत्री, दिगबर जैन समाज, अहमदाबाद के संगठन मंत्री तथा उत्साही धार्मिक कार्यकर्ता ।

 श्रीख्यालीलाल जवानमल जैन -मूल निवासी मोडी(उदयपुर)वर्तमान अहमदाबाद, ११.१२. नील दर्शन सेासायटी, गेार के कुवें के पीछे, मणीनगर, अहमदाबाद.

खाद्य तेल व घी के थोक व्यापारी, श्री पार्श्व नाथ दि. जैन म दिर हाटकेंश्वर के उपप्रमुख, स्वावलंबी, धार्मिक युवा कार्यकर्ता ।

\*

 श्री उदयलालजी नंदलालजी मूल निवासी गुडली(उदयपुर) वतंमान १६, ग'गामैया सेासायटी, हाटकेश्वर, अहमदाबाद ८

किराने के व्यापारी, श्री पार्श्वनाथ दि जैन म'दिर हाटकेश्वर की कार्य कोरिणी के सदस्य, धार्मिक जीवन समाज के प्रतिष्ठित बुजुर्ग ।

 श्री पारसमल खेमचन्दजी जैन मूल निवासी गुडली (उदयपुर) वर्तमान अहमदाबाद A/३ पवित्रकुंज सोसायटी, रामोल रोड, अहमदावाद ३८०० २६

\*

किनाने के व्यापारी, श्री पार्श्वनाथ दि जैनमंदिर हाटकेश्वर के प्रमुख गुडली दि. जैन मंदिर के ट्रष्टी सामाजिक कार्यकर्ता उत्साही युवा कार्यकर ।

## जैनधर्म ः सामान्य परिचय

### शाब्दिक एवं विशेष अर्थ-

जैनधर्म को साधारणतया इस देश का विशाल जन समुदाय मात्र महावीर के आदर्शो या सिद्धांतो को मानने वाले थोडे से लोगों का धर्म मानते हैं । हिन्दू धर्मावलंबियों ने इसे नास्तिक या वेदविरोधी धर्म मानकर उसके प्रति तिरस्कार का भाव भी व्यक्त किया, परिणाम स्वरुप इस धर्म का प्रसार-प्रचार जितना होना चाहिये उतना नहीं हो सका । इतना ही नहीं एक विशाल जनसमुदाय सत्य और वास्तविकता से अनभिज्ञ रह गया । इस पूरे तथ्य की तर्कवद्ध चर्चा जैनधर्म की विशिष्टता एवं प्राचीनता के संदर्भ में करेंगे ।

जैनधर्म के सिद्धांत और आराधना पक्षको समझने से पूर्व हम संक्षिप्त में 'जैन' और धर्म शब्दों पर विचार करेंगे । 'जैन' शब्द स्वयं में एक विशेषण भी है और कियाका द्योतक भी है । जिन अर्थात जिन्होंने जीता है । प्रश्न है क्या जीता ? उत्तर मिलता है कि जिन महापुरुभोंने अपनी इन्द्रियों को जीता है , मनको जीता है—कषायों को जीतकर जो जितेन्द्रिय बने हैं वे ही जिन हैं । जो व्यक्ति ऐसे जितेन्द्रिय 'जिन' के आदर्शों मूल्यों का अनुगामी है—बही जैन है । दूसरे शब्दों में कहें तो ऐसे महापुरुषें द्वारा स्थापित मूल्यों को अपने जीवन में उतार कर जिनत्व की ओर प्रयाण कर रहा है वही जैन है । इस प्रकार गुणों को स्पष्ट करने के कारण यह शब्द विशेषण भी है और आचरण की महत्ता के कारण किया का परिचायक भी । इसी प्रकार धर्म शब्द को भी समझने का प्रयास करेंगे तो स्पष्ट होगा कि किसी भी वस्तुको उसके यथा स्वरुप और गुणों के रूप में ही जानना और मानना सो धर्म है । थों भी कहा जा सकता है कि वस्तु के मूल स्वरुप को समझना और उसका प्रहण करना ही धर्म है । वैसे धर्म शब्दकी अनेक व्या-ख्यायें की गई हैं जिनकी विशद चर्चा आगे की जायेगी । पर, यहां इतना ही समझना है कि 'जिनों' द्वारा कथित और प्रणीत तत्वों को जानना, समझना और श्रद्धा करना ही धर्म है । इस प्रकार जौनधर्म का यह अभिन्नेत अर्थ किया जा सकता है कि जितेन्द्रीय पुरुषों द्वारा प्रणीत तत्वों का स्वीकार और आचरण ही 'जौनधर्म' का स्वीकार व आचरण है ।

इस देश में जितने तिरोधों का सामना 'जैनधर्म' को करना पढ़ा शायद ही किसी धर्म को करना पडा हो । पर, इस तिरोध ने उसे अधिक इढ़ बनाया यह सत्य **है** कि उसका प्रचार संख्या की द्रध्टि से कम हुआ, परंतु जितना हुआ, उतना पूर्णतया ही हुआ । 'जैनधर्म' के सिद्धांत इतने वैज्ञानिक एवं प्रयोगसिद्ध रहे कि काला-तीत होकर भी वे उतने ही चिर नवीन हैं । यही कारण हैं कि 'धर्म' शब्द सदैव स्थिर एवं स्पष्ट रहा ।

## धर्म क्या है ? -

वर्तमान समय में धर्म शब्द कियाकांड का पर्यायवाची बनकर रह गया है। डदाइरण के तौर पर रात्रि भोजन न करना, कंदमूछ न खाना, उपवास या पूजा करना आदि। स्थूल रुप से इसे क्में कहा है । परन्तु सूक्ष्म इष्टि से विचार करें तो यह धर्म की व्या-ख्या से बहुत दूर है । यह व्यवहारिक रुप हैं । धर्म तो इस मान्यता से अत्यन्त उच्च और वैझानिक वस्तु है । आचार्यों ने कहा है-"प्राणियों को संसार के दुख से बाहर निकालकर जो उत्तमसुख (वीतरागावस्था) में प्रस्थापित करे वही धर्म है । ऐसा धर्म समस्त कर्मों का विनाशक होता है । धर्म चतुर्गति के जन्म-मरण से मुक्ति प्रदानकर दुःखों से मुक्त करता है और शुद्धात्म भाव में लीन बनाता है । शुद्धचैतन्य स्वरुप में स्थापित करके उद्धारक बनता है मोक्ष तक पहुँचाने में सहायक बनता है । सर्वार्थसिद्ध में धर्म का लक्षण बतलाते हुऐ आचार्य कहते हैं- जिनेन्द्रदेव ने अहिंसा युक्त लक्षण को धर्म कहा है । सत्य जिसका आधार है । विनय जिसकी जड़ है, क्षमा जिसका बल है । जो ब्रह्मचर्य से रक्षित है, उपसम जिसकी प्रधानना है और नियति जिसका लक्षण है । निष्परिप्रहता

आचार्यों ने स्व-आत्माकी परख को ही धर्म कहा **दि ।** इस कथन का अभिप्रेत **दै** कि आत्मा को मूलतः निराकार, स्वतन्त्र, निष्काम सच्चिदानंद स्वरुप अजर अमर स्वरुप में ही स्वयं का कर्ता भोका माना जाये । संसार की विषम विषय वासनाओं में आवृत यह जीव मोहवश सत्य को भूल जाता **दै और वाह्यस्थूल शरीर कें ध्यान मे ही** खोया रहता **दै । संसार के भौतिक सुखों को ही सुख मानकर अनंत** काल तक जन्म-मरण कें दुखों को भोगता रहता **है ।** ऐसा जीव सत्य स्वरुप आत्मा कें पहचाने यही धर्म **दि ।** 

इस सामान्य व्याखवा से इतना तो स्पष्ट हुआ कि संसार सरब प्रदाता तत्व अर्भ नहीं हैं । जो उत्ताम जीव (मोअ) में प्रस्था पित कराये वहीं धर्म है । तत्वों के प्रति श्रध्धान्वित बनाये व देह से आगे सूक्ष्म शरीर अर्थात आत्मा की ओर उन्मुख कराये वही धर्म है । इस उन्मुखता के लिए आवश्यक कषायों से मुक्ति, संतु-लित निर्भयता, समक्ति भाव आदि को उत्पन्न कराने में सहायक हो ।

दूसरी बात यह भी स्पष्ट हो गई कि धर्म और किया कांड नितांत अल्म अल्म तत्व हैं। इसका अर्थ यह नहीं कि इस आरा धना को ही छोड़ दें। इसी तथ्य को आचार्यों ने सापेक्ष दृष्टि से इस प्रकार विभाजित किया है कि एक आत्मा को परखने वाला धर्म निश्चय धर्म है। दूसरा बाह्य आराधना से अन्दर की ओर मुड़ने में सहायक धर्म व्यवहार धर्म है। इसी लिए व्यवहार और निश्चय देा धर्म का उल्लेख हुआ है। इस निश्चय और व्यवहार की चर्चा विस्तार से आगे करेंगे।

#### धर्म और सम्मदाय -

धर्म शाश्वत होता है । उसमें बदलात्र या परिवर्तन नहीं होते यह सभी कालेां में स्थित तत्व है । धर्म साध्य है । आत्मा का लक्षण या मूल स्वभाव है । जब कि धार्मिक छया युगानुरुप परिवर्तित भी होती रही है । वे धर्म तक पहुँचने का साधन रही हैं । किया व्यक्तिपरक परिवर्तित होती रहीं जबकि धर्म में यह नहीं हुआ । उदाहरण के तौर पर धर्म अहिंसा है, धर्म सत्य हे, धर्म ध्यान है आदि मूल तत्व विश्व की सभी मान्यताओं या दर्शनों में एक ही रहे हैं । कियाकांड या व्यक्ति की येषणाओं से धर्म की व्याख्याये अपने अपने ढंग से कीं गई -- परिणाम स्वस्प धर्म के मूल रुप का ह्वास हुआ और उससे सम्प्रदायें ने जन्म लिया ! बुद्धि की कमी या हठाप्रह के कारण सम्प्रदाय धर्म के पर्यायत्राची बनने लगे ! और फिर सम्प्रदाय ही धर्म के नाम से पहचाने जाने लगे । साधन ही साध्य का स्वरुप प्रहण करता गया ! सत्याभास सत्य का स्थान प्रहण करता गया !

मानव ने अकेलेपन को छोड़ कर समूह में रहना प्रारम्भ किया समाज का निर्माग हुआ ! समाज व्यवस्था के नियम से और उनका पालन करीव्य बना ! यही करीव्य धर्म की तरह आदर्श और महान बने ! समाज की ओर उन्मुख व्यक्ति यह नहीं भूला कि समाज के बीच रह कर भी उसे आत्मकल्याण करना है ! प्रवाह में द्वीप की तरह जीना है ! अतः वह आत्म-परख चिरन्तन धर्म को वह नहीं भूला ! दुर्भाग़्य यह रहा कि समाज के संगठन में जैसे राजनीति में बलिष्ट का जार बढ़ा बैसे ही आत्मा और धर्म की अपने ढंग से टयाख्या करने वाले, लोगों के दल बनते गए ! परिणाम स्वरुप संप्र-दाण जन्म लेने लो ! समाज इस प्रकार वैचारिक कठवरों में ब'टा कि ईश्वरोपासना की विविध पद्धतियों के कडवरों में विसटने लगा और धर्म की सर्व जनीन भावना संप्रदाय की संकुचितता के दायरे में लिमटने लगी ! इससे सवर्ष और प्रथकत्व जन्मा और तत्व क रूप में उभरा !

धम और सम्प्रदाय इतने गड्डमगड्ड हो गये कि हम इसी मिछा वट में भटकने छगे | आज धर्म-हिन्दू धर्म, मुस्लिमधर्म, सिखधर्म, बौद्धधर्म, ईसाईधर्म, जैनधर्म आदि के घेरों में बट गया है | इस से हम शब्द जाल में उल्झ गये धर्म के सच्चे स्वरुप को जान ही नहीं पाते | सत्य तो यह है कि जिन्हे ' धर्म के नाम से जान रहे हैं-ने तो मात्र सम्प्रदाय हैं | सम्प्रदाय सदैव संकुचित अर्थ का ही दोतक है | वह अपनी दायरेगत व्याख्या, मान्यताओं में से बाहर ही नहीं निकल पाता । विश्व के इतिहास पर दृष्टिपात करें तो सम्प्रदायों के जनून ने भयंकर रक्तपात और हिंसा कराई है । सम्प्रदाय की दृष्टि में धर्म का मंथन करने वाला शुन्य ही प्राप्त करता है । पानी को मथकर घी प्राप्त करने का यह क्षुद्र प्रयास हैं । सम्प्रदाय का जन्म ही द्वेष से होता है ।

प्राचीन युगमें इस देश में बैदिक एवं अमण संस्कृतियो में भी धर्म साहित्यकता का प्रतीक था ! दोनों के साध्य समान थे ! परंतु काळांतर में इन शब्दों का स्थान जैन एवं हिंन्दूधर्म ने ले लिया । कुछ बुद्धिवादियों ने अपने अपने ढ'ग से व्याख्याऐ कीं या मूल व्याख्या को तोड़ा-मरोड़ा । धर्म की व्याख्या में किया-कांड या भौतिक सुखों का मिश्रण कर लोगों को भ्रमित किया और नये-नये प'थ प्रस्थापित करते गये । 'मैं' की सच्चाई का एकांत कथन करने ल्यो । अधिपत्य की भाषा ने जन्म लिया । संघर्ष बढे. धर्म द्वटा, सच्चे धर्म या सम्प्रदाय की काई का आवरण छाने ल्या । चमत्कारों की महत्ता बढ़ी । क्रियाकांड मुख्य हो गये । आत्मा बिना के शरीर की पूजा होने ल्या ! धर्म के नाम पर व्यमिचार फूछने ल्या । चार्कक जैसे भी इसी कारण आचार्यत्व पा सके ।

यदि प्रत्येक समप्रदाय के मूल में उसके दर्शनपक्ष की समीक्षा की जाये तो स्पष्ट होता **दै** कि अंततोगत्था सभीने मानव की मुक्ति, आत्मोद्धार एव' मनोविकारों को त्यागने कीं बात कही है। (चर्चा की त्यचा) कियाकांड तो मात्र एक पहचान के साधन होते हैं। मारतवर्ष का दुर्भाग्य ही रहा दै कि इसका जितना अहित इन साम्प्रदायिक संघर्षों ने किया उतना किसी आक्रांता ने भी नहीं किया। इसी संदर्भ में एक बात करनी है कि जैनदर्शन रे मूल में आत्मा और मेश्व की जो संकल्पना है उसे अनेकांत दृष्टि से जान समझने की जो बात है वह आजतक यथातथ्य रूप में है । यहा कारण हैं कि जैन साधना-पद्धति में अनेक आम्नाय या सम्प्रदाय जन्मे-पर इन शाइवत मान्यताओं में कहीं मूल में अन्तर नहीं है । यहां मेद मात्र थोडे कियाकांड के मेद के कारण है । 1 सम्प्रदाय 'धर्म' पर हावी नहीं हो सके । जबकि अन्य दर्शनों में ही मेद है । जैसे हिंदूधर्म में हिंसा-अहिंसा दानों धर्म के नाम पर चलन वाली किया रही । शक्ति और बिराकार भी एक ही धर्म के नाम पर अपने आप को सच्चा कहते रहे ।

इस संदर्भ में इतना ही समझना होगा कि धर्म और सम्प्रदाय नितांत प्रुथक तत्व है । धर्म आत्मा का स्वभाव हैं । जबकि सम्प्र दाय किया का परिचात्मक ।

#### जैन भर्म क्यों ?

जपर धर्म और सम्प्रदाय की चर्चा है । एक प्रश्न स्वाभा-विक हो सकता है कि बदि जैन सम्प्रदाय है तो फिर जैनधर्म क्यों कहा गया है ? इसका उत्तर तार्किक रुप से हीं नहीं पूर्ण वैज्ञानिक रुप से यो दिया जा सकता है कि जैन शब्द व्यक्तिवाचक नहीं है । जैन शब्द मूखतः जिन से बना है जिसका अर्थ है कि जिसमे अपनी इन्द्रियो' पर विजय प्राप्त किया है वह जिन है । अर्थात अपनी इन्द्रियो' पर विजय प्राप्त किया है वह जिन है । अर्थात अग्नी इन्द्रियो' में भौतिक विकार के कारण जो इन्द्रियां भटकाती है, अवोगति में के जाती हैं उन इन्द्रियो' पर जिसने संयम के शस्त्र द्वारा इन पर विजय प्राप्त किया है वह जिन है । ऐसे जिन शस्त्र द्वारा इन पर विजय प्राप्त किया है वह जिन है । ऐसे जिन गा मानने वाले जैन हैं । थोडी गहराई से विंचार करें तो जैनधर्म सम्प्रदाय की नहीं धर्म की व्याख्या पर खरा उतरता है । हम कह सकते हैं कि आत्माकी मुक्ति के हेतु इन्द्रिय संयम की विशाल भावना जिसमें निहित है वह स्वयं धर्म है । उसकी स्याद्राद द्रष्टि समता, समन्त्रय एव' सहअस्तित्व को प्रस्तुत करती है । इस प्रकार रवेतांबर, दिगंबर, स्थानकवासी आदि सम्प्रदाए या आग्नाय हैं पर जैनधर्म स्वयं में पूर्ण धर्म है । सत्य का दिंग्दर्शन इसका स्वयं साध्य है ।

#### हम जैन क्यों ?

सामान्यतः जव हम कहते हैं कि हम जैन हैं तब यही माना जाता है कि हम किसी जाति विशेष हैं । मुख्यतः जैन आज वणिक या बनियाजाति का ही दुसरा नाम बन गया है। परंतु यह अज्ञानता एवं भ्रम ही है। हम सत्य और तथ्य से अनमिज्ञ होते हैं । परिणाम यह हुआ कि यह रूढिगत स्वरुप इतना हुढ हो गया है कि इस श्रेष्ठ धर्म के धारक महज बनिया बनकर रह गये । इस मत्य को समझने के लिए पहले यह स्पष्ट जान लेना होगा कि जैन जाति नहीं है अपित धर्म है। केवली प्रणीत धर्म के सिद्धांतो को मानने वाला एवं आचरण करने वाला जौन है। जौनों को 'श्रावक' कहा गया है। आवक की व्याख्या इस प्रकार की गई है, कि जो विवेकवान. विरक्तचित एव' अणुब्रत का धारक है---वह आवक है नो गृहस्थजीवन में वत नियम का पालन करता है, जे। प'चपरमेण्ठी की भक्ति करते हुए दान, पूजन के साथ मूळ गुणें। को धारण करता हुआ क्रमशः रागादिक भावें। को दूर कर इट्रिय संयम करता है-साथ ही मुनिपद थारण करने की भावना भाते हुए स्वयं मुनि बनने के प्रयतन करता है। देव-शास्त्र एवं गुरू में श्रदा है जा जीवन

में अनावरणक हिंसा से दूर रहता है। परिमाण व्रत का पालन करता है। अभक्ष्य भाजन को त्यागता है। मैत्री, प्रमाद, कारुण्य एव' माध्यस्थ भाव को धारण करके द्रव्य हिंसा ही नहीं भाव हिंसा का भी त्याग करता है।

जो भय, स्नेष्ठ, लेाभ आदि से प्रेरित हेाकर कुदेव, कुशास्त्र एव' कुगुरू की वन्दना नहीं करतो । उत्तरेात्तर निष्परिप्रही बनना जाता है इस त्याग में जिसका मन प्रफुल्लित रहता है । इस प्रकार जेा सन्लक्षणों से विभूषित है । वही जैन है । इस व्यारूबा में उस हर व्यक्ति का समावेंश हे। सकता है जेा उक्त गुणेां का धारक हे। भगवान महावीर ने ऐसे गुणेां को प्रह्वण करने वाले को भव्य जीव मान कर अपने संघ में स्थान दिया।

उपरोक्त विवेचन से हम जौन एवं श्रावक इन दो शब्दों का अर्थ एव' उनमें सन्निहित भाव को समझ सके । आत्मनिरीक्षण करने पर यह कहा जा सकता **है** कि हम जन्म से जैन हैं क्योंकि हमने जैन कुल में जन्म लिया है । पर, लक्षणों से **हम जौन नहीं है ।** यदि हमें सचमुच जैन कहलाना है या जौन बनना **हैं** तो जौनत्व के लक्षणों का अपने में विकास करना होगा ।

इसी प्रकार जैन अर्थात बनिया इस पर भी विचार करना होगा । जौन धर्म का इतिहास साक्षी है कि यह धर्म क्षत्रियों का धर्म रहा । सभी चौवीस तीर्थकर क्षत्रिय राज कुलोत्पन्न थे । वे धीर वीर-गंभीर राजकुमार थे । सर्वसुख-प्रदायी भौतिक सम्पति होते हुए आत्म कल्याण एव' विश्वकल्याण के लिए वे साधनापथ के पथिक बने । सारे वैभवेां को तिलांजलि देकर इ'द्रियसंयम धारण-कर तपस्या में लीन हुए । उन्होंने असह्य कष्ट भी सहिष्णुता से

सहे । मन वचन-कार्य से अहिंसा का पालन किया । प्राणीमात्र के अंतर को कष्ट न पहुँचे इसका ध्यान रखा । उपसर्गों को स्वस्थ चित्त से सहन किया। शरीर का मोह त्यागकर आत्मा का प्रकाश बढाया। ऐसे वीरव्रतधारी तीर्थकरेां द्वारा स्थापित या प्रणीत यह जौन धर्म अहिंसा कीं नींव पर खडा हुआ ! हिंसा∽क्रोध आदि आत्मा के विपरीत तत्वों पर क्षमा से विजय प्राप्त की । नाश करने की शक्ति होते हुए भी निर्माण को ही जीवन का म'त्र बनाया। सच मी है क्षमा कभी कायरेां का साधन वन ही नहीं सकता उसका प्रयोग क्षत्रिय या बहादुर ही कर सकता है। इसी लिए क्षमा वीरस्य भूषणम् कहा गया गया है <sup>।</sup> अहींसा जीवन का एक अंगभूत तत्व बन गया । दृइय तो ठीक, मानसिक कुविचार हिंसा के अन्तर्गत माने गये । अहिंसा के इस जीवन ध्येय के कारण क्षमा एव अहित नहीं करने का भाव रक्त के कण-कण में व्याप्त हो गया सहन शक्ति का विकास हुआ इस सिद्धांत को अपनाने वालेां ने आजीविका के साधन ही ऐसे चुने जिनमें कम से कम हिंसा हो । प्रमादवश हिंसा न हो । अधिकांश ने व्यापार को महत्व दिया । धीरे--धीरे 'क्षमा वीरेां का आभूषण' तो छप्त हेाता गया वह डर का प्रतीक वनता गया। आत्मरक्षण में भी इतने अहिंसक बन गये कि प्रतिकारक भाव ही मर गया । दूसरे शब्दों में महान धर्म या सि हधर्म वणिकों के हाथ पड गया। क्षात्रवृत्ति वणिक में वदल गई । पैसे की ठाठच बढ़ी जिससे पैसे के लिए सब कुछ सहन करने की आदत बन गई । वही कमजेारी हमारा लख़ण बन गया है। सच तो यह है कि हम जैन धर्म के अनुयायी हैं। हम हिंसा न करें पर आतनाइयों को भी सहन न करें ऐसी हड़ता पनपनी चाहिए ।

जिसमें अमा के साथ इड़ता, अनाकमग के साथ अन्यायी, के प्रति प्रतिकार की शक्ति है वही जैन है। आज भी प्रश्नचिन्ह लगा हुआ हैं कि अपरिप्रह के अनुयायी क्या अपरिप्रही हैं ? जया जैनत्व का निर्धार हमारे आचरण में है।

आवरयक है कि हम भौतिक आन'द से बाहर निकल कर आत्मशक्ति के साथ विश्वशक्ति की ओर अन्नसर हेां । तभी सच्चे गैन कहलाने के अधिकारी हैं ।

#### जैन धर्म में भगवान ;

भारतवर्ष में अनेक सम्प्रदाय विविध वैमनस्य के कारण जन्मे । भगवान, उसके अस्तित्व आदि को लेकर वाद-विवाद चलते रहे । जैन धर्म के प्रचार-प्रसार एवं उसकी स्पष्ट नीनियों के कारण द्वेष बरा उसे सिर्फ इस आधार पर नास्तिक धर्म कह दिया गया कि वह वेदेां को नहीं मानता । अवतार को स्वीकार नहीं करने के कारण उसे न जाने कित-किन द्वेषपूर्ण विशेषणों का शिकार वनना पड़ा । यद्यपि इन विधानों में एकांगी द्वे। ही अधिक था कोई तार्किक या प्रामाणिक सत्य नहीं था ।

हिन्दु धर्म की मान्यता है कि ब्रह्मा संसार का सृष्टा है। और एक दिन सारा संसार प्रखा की गोद में समा जाता है। भगवान अवतार छेता है। वह लीखायें या चमस्कार करता है, और परचात अपने नियत धाम में चला जाता है। वह राग-द्वेष भाव को धारण कर सकता। जैन धर्म सर्व प्रथम तो सृष्टि का कर्ता किसी व्यक्ति विशेषको नहीं मानता साथ ही अवतारवाद का स्वीकार नहीं करता। जैनधर्म में प्राणी मात्र समान है। संसार का प्रत्येक प्राणी सन्यकत्व धारण करके तपस्या के स्वसाधन द्वारा दुष्ट कर्मो का नाश या क्षय करके मुझ्त आत्मा बन सकता है ।

जैन तीर्थकरों की पूजा करते हैं । देव-शाख-गुरू की आरा-धना भवित करते हैं । इस दृष्टि से उनका आरितक भाव स्पष्ट है । वे नास्तिक कैसे कहे जा सकते हैं ? नास्तिक वह है जो आत्मा को न मानें । कुकर्मों के प्रति ही आक्टष्ट रहे । भौतिक भागों को ही स्वय माने । जिसमें दया क्षमा, सहिष्णुता आदि गुण न हेां ऐसी बातों का समर्थन जैनधर्म में कहीं नहीं है । फिर वह नास्तिक कैसे हेा गया ? किसी द्वारा कहे गये भगचान या पुस्तक को न मानना यह नास्तिकता की कसौटी कैसे हा जाएगी ? यह तो वैसे ही हुआ कि मेरे पिता को जा पिता नही मानेगा वही मेरा दुइमन ।

संसार की रचना के विषय में डौनधर्म संपूर्ण स्पष्ट है । जीव अनादिकाल से पुदगल का सम्पर्क प्राप्त करके इस संसार की रचना करता **है** । सात (नव) तत्वेां के आधार पर इस संसार का चक्र निरन्तर चलता रहता है । नित नवीन कर्म डाँधते रहते हैं-पुराने कर्मो की तपस्या आदि द्वारा, क्षय, उपशम या क्षयोपशत हे।ता रहता है । सन्-ज्ञान दृष्ठि के उत्पन्न होते ही नये कर्मों का आना (आस्त्र) बन्द होने लगता है । वे रुक जाते हैं । (संवर हेता है) तपस्या की अग़िन में वे नष्ट हेाने लगते हैं । उनकी निर्जरा होती है । जब आत्मा संपूर्ण निर्मल-राग द्वेष आदि से मुक्त हो जाता है । मात्र ज्ञान या केवल ज्ञान उसे प्राप्त होता है । एसे आत्मा संसार के आवा--गमन से मुक्त होकर मेक्ष प्राप्त कर लेता है । यद्यपि इस मोक्ष की कल्पना या संभावना की चार्वाक को छे।डकर सभी भारतीय दर्शनों ने स्वीकार की **है । उसके** प्रयत्नों को महत्व दिया है । इम प्रकार सेक्ष प्राप्त जीव स्वयं भगवान बन जाता है । जैनधर्म में इस प्रकार हर व्यक्तिको स्वयं भगवान बनने की श्रमता प्राप्ति का विधान है। संस्थार रचना का कम भी निर'तर चलता रहता है। उत्पाद-व्यय एवं घोव्य के सिद्धांत पर वह अनघरत रुप से बनता और क्षय होता रहता है। इस दृष्टि से उसका कभी पूर्ण-नाश नहीं हे। सकता । नवीन का जन्म पुराने का क्षय एक स्वाभाविक प्रक्रिया ही बन गये हैं।

इम स्वाभाविक प्रक्रिया के कारण किसी व्यक्ति विरोषको कर्ता का संद्यारक मानना आवश्यक नहीं । संसार स्वयं निर्मित−क्षायिक रूप है । वह परिवर्तनशील है ।

जैनधर्म में भगवान की नहीं पर तीर्थकर की महत्ता है। ऐसे भव्य जीव जिन्हेांने स्वयं आत्मसास्नात्कार किया । जो संपूर्ण निर्भंय साधक है । चराचर के प्रति जिनमें करुणा-क्षमा एव' सहि ष्णुता है । जो स्वयं की आत्मा को उर्ध्वंगति की ओर माड़तें हैं । जो जितेन्द्रीय हैं ! ये संसार के उन छोगों को जो अज्ञान एव' अंधकार में भटक रहे हैं । उन्हें सत-धर्म का मार्ग बताते हैं । जो विविध स्थानों में तीर्थ अर्थात धर्म सभा का आथोजन कर लोगों को सत-मार्ग प्रशस्त करते हैं तीर्थ कर होते हैं । जिनकी आत्म-शक्ति या ध्वनि इतनी जागृत है कि जिन्हें मात्र ज्ञान प्राप्त है । तीर्थ कर का अर्थ ही है जो खुद तरे औरों को तारें ! जो मति-श्वति-अवधि मनःपर्याय एवं केवल ज्ञानी हैं । जो रत्नमय मार्ग के पथिक एवं मार्ग दर्शैक हैं । जो संसार पार उतरने वाले आगम के कर्ता हैं । इन्ही द्वारा प्रणीत मार्ग वही जैनधर्म है । ऐसे उपकारी होने से हम तीर्थ करों की पूजा करते हैं / यहां भो पूजने के भाव में कहीं संसारिक मार्गों की प्राप्ति की एषणा नहीं हैं-अपित यही भावना होती है कि हे प्रभू जो गुण आपको प्राप्त हैं वैसे ही गुणें की प्राप्ति के योरय मैं बनू' । मेरा भी कर्म क्षय हो । मैं भी मेक्ष मागी बनू' ।

जैनधर्म ही ऐसा धर्म हैं जो प्रत्येक आत्मा में परमात्मा बनने की क्षमता निहारता है। जहां व्यक्ति ही नहीं गुणेां की महत्ता का स्वीकार है। ऐसे वैज्ञानिक निष्पक्ष एव' गुणेां की एव' गुणी-जनों की पूजा करनेवाला धर्म नास्तिक कैसे कहा गया यह भी आरर्च्य की बात है।

### जैनधर्म की विशिष्टता

भारतवर्ष में संस्कृति के प्रारंभ से ही वैदिक एव' अमण संस्कृति का समान रुप से उदय और विकास हुआ है । पार्श्वनाथ तक इन देानों धाराओं का परिचय इन्हीं नामें। से मिलता रहा । हिंदू और जैन शब्द पार्श्वनाथ के पश्चात ही अस्तित्व में आये लगते हैं । इससे पूर्व इन शब्दों का प्रयोग धर्म के लिए प्रयुक्त नहीं मिलता है । भ. महावीर के समय में स्पष्ट और प्रचलित रुपने इन शब्दों का प्रयोग होने लगा था । जैन और हिन्दू शब्द मूल रुपसे किस संस्कृति के द्योतक हैं इसे संमझना होगा ! कड़ां दोनों की भेद रेखा खिची है उसे जानना होगा ।

सामान्यतः दोनो मतों के अनुयायी द्वेषवश या अज्ञानवश एक दूसरे के विषय में विविध अतार्किक विधान करते रहते हैं । हिन्दू लेग जैनधर्म को नास्तिक वा संशव दर्शन का धर्म कहते हैं तो जैन लेग हिन्दूधर्म को लीखा के नाम पर सराग देशें का हिंसासक यज्ञ कराने वाला धर्म कहते हैं । बास्तव में इन विदानें में दोनें की अल्पमति दर्शित है । आज जैन की पहिंचान कुछ कियाकांड बन गये हैं । हस परिचय के साथ अपनी विशिष्टता बताते हुए कहते हैं कि हम अहिंसक हैं । रात्रि-भोजन नहीं करते । आदि...आदि । पर यह किया कोई जैनधर्मियों की बपौती नहीं । हिंदू-पुराण के शिवपुराण एव मार्कन्डेयपुराण में स्पष्ट उल्लेख है कि रात्रिभाजन मांस भक्षण क समान है एव रात्रि में जल-पीना रक्त पीने की तरह है । फिर, क'दमूल के दोष तो विज्ञान ने भी सिद्ध किए हैं । आज अनेक जैन क'दमूल नहीं खाते । ये बात अलग है कि हिंदुओन शिव और मार्क-इंपुराण के कथन पर अमल नहीं किया ।

इसी प्रकार यदि जौनों के आदि तीर्थ कर ऋषभदेव ने झौलाश पर्व त पर तपस्या की थी तो शिव की निवास भूमि ही बौलाश है। ऋषभ और शिव दोनों के चिन्ह एव वाहन नान्दी हैं। यदि ऋषभ दिगंवर थे तो शिव का दूसरा नाम ही दिगंवर है। इसी प्रकार एक दूसरे से विशेष हैं ऐसी दलीलवाजी, तार्किकयुद्ध वर्धो से चलता रहा है। इसके उद्देश्य में एक दूसरे को नीचा दिखाने की हीन भावना प्रेरित **है**।

धर, जो वास्तविक एव' स्पष्ट विभाजन देखा है वह इन किया कांडों पर आधारित नहीं है । पर दर्शन के सिद्धांत पर आधारित है । मूलमेद यह है कि हिंदू धर्म में सृष्टि की रचना एव' प्रलय निश्चित है एव' भगवान जन्म लेकर लीलास्वरुप संसार के मार्ग-क्शंक बनते हैं । लीखा पूर्ण कर स्वधाम लौट जाते हैं । ब्रह्मा-विष्णु और शिव के सर्जन, पालन और संहार के कार्य निश्चित हैं । उन्हें संसार को सुधारने के लिंग ( परित्राणाव साधुनां-विनाशाय च दुण्कुतं ) इन्हें साम-दान दंड और भेद की पूरी छूट है । यहीं जैन भर्म अलग और अपनी स्पतंत्र वात कहता है । जैनधर्म में करके भगवान बन सकने को क्षमतावान होता है। वहां तीर्थ कर का संभगित जीव भी अभिमान करे तो अनंत योनियों में भटदेगा किसी को कोई छूट नहीं। पोपी से पापी जीव भी सच्चे मन से माधना में लीन हो जाये तो कर्मबंधनों से मुक्त हेकर परमपद की प्राप्ति कर सकता है। दूसरे जैन धर्म में संखार का सर्जंक, पालन या विनाशक कोई विशेष पुरुष नहीं होता। यहां प्रत्येक क्षण जीव दर्मवंध एव क्षय करता कहता है। संसार इसी कममें नित्यजन्म एव क्षय प्राप्त करता है यहां तीर्थ कर आदि न लीला करते है न अन्य का कोई दुख नाश करते हैं वे तो स्व के कमों की निर्जंश करते हैं मात्र पथर्द्शक बनते हैं चलना तो जीव को ही है।

इस प्रकार शुण्य से मेक्षि तक की थात्रा की वैज्ञानिक पद्धति एवं स्वयं उसका प्रयोग करने की बात इस धर्म की विशिष्टता है। यही तत्व है जो दोनों के बीच स्पष्ट प्रथक्तत्त्व प्रस्तुत करते हैं। अहिंसा का बाह्य एवं आन्तरिक रुप से यानी द्रव्य और भाव से अहिंसा का पालन करना इसका मूल सिद्धांत या नीव है-जवकि हिन्दू धर्माचार्यों ने यज्ञ आदि में उसकी छूट देकर उसकी मूल भावनाओं को विकृत किया है। हिंसा से बचने के लिए इसीलिए जौन धर्म के कियाकांड भी पुर्ण अहिंसक रहे। जीवन में आहार-व्यवहार में भी उसकी प्रधानता होने से रात्रि भाजन आदि का कठोरतो से निषेध कर उसे अधर्म माना।

#### जैन धर्म की प्राचीनता

जैन धर्म की प्राचीनता या उसकी ऐतिहासिकता को लेकर अनेक भ्रांतियाँ प्रचलित हैं। यद्यपि जौनेतर विद्वान, पंडित और

भाशन जन्म नहीं छेते. व प्रत्येक जीव स्वयं अपने कर्मों का क्षय

प्रचारक इसकी प्राचीनता को जानते−समझते हैं ! उसका परेाक्ष रूप से खीकार भी करते हैं। पर तु, किन्ही कारणेां से उसके कथन स्पष्ट रुप से स्वीकार नहीं करते या फिर उसमें कतराते हैं। वे जैनवर्म को भी हिंन्दू धर्म की ही शाखा मानकर अपनी मान्यताओं की इति श्री कर देते हैं। वें इस धर्म का प्रारंभ महावीर से मान कर उसकी प्राचीनता को ही झुठला देने का प्रयास करते हैं। उनके समक्ष स्वय' वेदेां और भागवत कें उन्ही के शास्त्रों 🕏 उदा-हरण होते हुए भी क्यों अखीकार करतें हैं यह समझ में नहीं आता । किसी होन द्वारा इसकी प्राचीनता यदि प्रमाणित की जाती 🖁 तो ये लेगग इसे जैनो की आत्मरलाधा कहकर नकार देते हैं। इतना ही नहीं एक ऐसा भी युग आया जब जैन धर्म के जिस्तरण को देखकर तेजाद्वेप के कारण इन्होंने इस धर्म को हिन्दू धर्म की प्रतिक्रिया के रुप में जन्मा नास्तिक धर्म कहकर उस पर प्रहार किए । उसकी सत्यता पर वज्रपात किया वास्तव में देखा जाये तो इन लेगों। ने इस प्रकार जैन धर्म के साथ ि्र्न्टू धर्म की कुसेवा की है । अनन्त युगेां से एक साथ प्रचलित और पल्लगित इन संस्कृतियों में जाे पारस्परिक आदान-प्रदान की भावना थी उस पर कुठाराघात किया । सस्तीं लेकप्रियता में मोहांव हेकर भार-तीय ऐतिहासिक संस्कृति को विकृत ही किया।

इन कथित धर्मनेताओं ने जैन धर्म को वेद विरोधी, नास्तिक आदि तक ही अपने आपको सीमित नहीं रखा / आवेश में आकर यहां तक विषवमन किया और उपदेश दिया 'पर्वतकाय गजराज के पांव के नीचे कुचल कर मर जाना श्रेयस्कर है पर जिनमंदिर में पांव नहीं रखना'' । ऐसा वैमनस्यपूर्ण कथन वे अनेक शास्त्रों का आधार देकर सिद्ध करना चाद्दते हैं । यद्यपि किसी शास्त्र में ऐसा उल्लेख नहीं मिल्ता ऐसी कटुआलेाचना वेद-पुराण में कही नहीं है । इस वियान पर गहरी हुष्टि से धिचार करने पर है इस निष्कर्ष पर पहुँचा कि विधान सूलतः यों हेागा कि हाथी के पांत के नीचे कुचलकर मर जाना क्षेत्र कर है पर जलम'दिर में पांव नहीं रखना । भात्रार्थ यह था कि जनम'दिर अर्थात वेश्यालय ।

मूल विधानकवी का बड़ा ही ग्रूभ उदेरेग था कि समाज में व्यापक अनैतिकता, व्यभिचार वेंद्रयागमन आदि दूषण दूर कैसे हेां। उन्हें दर करने के लिए धर्म के माध्यम से कैसे समझाया जाये ? इसी लिए उन्होंने ऐसा उपदेश किया। पर, द्वेष से भरे जैन धर्म के प्रति−विष–वमन करने वाोंने बडी चालकी से संघादन में जन का जिन' का दिगा और दो संस्कृतियों में एक भयानक विग्रह उत्पनन किंगा | विरोध की खाई खोद डाली | कहां इस वाक्य के रुप में पतितोन्मुख ममाज को ऊपर उठाना था और कहां दो संस्कृ तिथों को लड़ा दिया। यह है वुद्धि का दुरुपयोगी चमत्कार ! जब कि ऐतिहासिक तथ्यो को विकृत करने की कुचेष्टा की जा रही हो उस समय िद्धाों का **यह** पुनीत कर्तंव्य हेा जाता है कि वे निरपेक्ष भाव से सत्य अर्थघटन करना अपना करीच्य ही नहीं धर्म नमझे । उनका ऐसा कार्य ऐक्य की इष्टि से सेतुका कार्यं करेगा । अरे ! गीता का महातवाक्रय---- ''स्वधर्में निधनः श्रेगः परंधर्मः भया वहः" वाक्य की भी विकृत व्याखवा करके यह कहा कि स्वथर्म में मरना श्रेयकर है पर. अन्य धर्म से भयभीत रहें या उसमें न जाये वात सही है यहां धर्म शब्द पंथ के अर्थ में नही था। उसका भावार्थ था अपने करीच्य पर मरभिटना ही श्रेयस्कर है । हम अन्य के कार्यों में इस्तक्षेप न करें अन्यथा संघर्ष होगा । बात थी अपने कार्य में दत्तचित होना और दूसरेां के कार्य में दखल न देना बात थी प्रेम बढ़ाने की । पर धर्म शब्द का संकुचित अर्थ करके उसे 88

भी सञ्प्रदायों के लडाने का साधन बना लियो । इसका दुष्परिणाम यह आया कि एक दूसरे के धर्म के उत्तम सिद्धांत जानने-समझने के द्वार ही ब'द होने लगे । हम ब'द दरवाजों सें समाते गये । अंधकार में खोते गये । सत्य के प्रकाश से बंचित होतें गये ।

जहां तक जैनधर्म की प्राचीनता का प्रश्न है तो यह निर्वि-बार सल है कि उसकी पर परा वैंदिक संस्कृति जितनी ही या उस से भी प्राचीन है । अनेक जैन-जैनेतर, देशी और विदेशी विद्वानों ने प्राचीनप्रंथो, शिलालेखेां एवं उपलब्ध सामग्री का अध्ययन और अनुशीलन करके इन प्राचीनता के तथ्य का स्वीकार किया है ।

'पाणिनीकालीन भारतवर्ष' नामक प्रंथ में प्रसिद्ध इतिहास एव' प्राचीन संस्कृति के बहुश्रुत विद्धान डॉ. वासुदेवशरण अप्रवाल अथर्व बेद के दष्टांत प्रस्तुत करते हुए लिखते हैं-'भिन्न-भिन्न धर्मों में श्रद्धा रखने वाले अनेक प्रकार के लेगों को धरती अपनी गोद में स्थान देती है'' यह कथन इस तथ्य को स्पष्ट करता है कि वेद-कालीन भारत में विभिन्न धर्म के पालक, बहुभाषी एव' रहन-सहन रीतिरिवाज से भिन्न-भिन्न प्रकार के लेग इस देश में निवान करते थे ! उनमें पारस्परिक सङ्गोग एव' मेल मिलाप था । उस समय हौदिक धर्म के उपरांत मी धर्म प्रचलित थे यह निर्विवाद तथ्य है । इस 'अन्य धर्म के सब'ध में अन्तः एव' बाझ साझ्य से यही सिद्र हुआ है कि उत सनव जी देक वर्म के उन्हांत अमग धर्म ही श्वलित था ।

'जैनिजम इन विद्वार' के विद्वान ळेखक श्री. सी. र यचीवरी ने अनेक बंब, झिळालेख एव' संशोधन के परिणाम स्वरुप यह स्वीकार किया है कि ऋधभदेव पौराणिक पुरुष थे । महापुराण एव' आदि- पुराग में ऐसा उल्लेख स्पष्ट **है** । उसमें उल्लेख है कि कढान्न के अद्रृश्य है।ने पर लोग आकुल्ल-व्याकुल है। गये नाभिराय ने उन्हें अपने पुत्र साधु ऋष्भ के पास भेजा । उस समय ऋष्भ ने उन्हें उपदेश देते हुए कहा कि तुम सब संसार के कर्म करते हुए अपने जीवन को दिव्यता प्रदान करे। साथ ही उन्हें खेती करने का तरीका बताया । विविध वनस्पतियों का परिचय-डपयेग बताया । ऐसा ही उल्लेख स्वयंभूस्रोत्र में भी है ।

आदियुग से भारतीय चिंतन धारा में दो विविध विचार श्र खलाये' विकसित हुई । एक परंपरावादी और दूसरी पुरुषार्थवादी ! प्रथम दृष्टिकोग में ब्रह्म एव' प्रारुध आदिका प्राधान्य रहा जबकि दूसरा दृष्टिकोग विकासशील या अमणसंस्ट्रिका रहा ! इसमें आचरण एव' कर्म का प्राधान्य रहा ! इन टटि भिन्नना के उप-रांत भी दोतों विचार श्रेणेवां अन्योत्व की पूरक ही रहीं कमा विरोधी नही बनी ! प्रथम वैदिक संत्कृति का उद्गम पंत्राब एव' पहिचमी उत्तरप्रदेश रहा एव' श्रमण संइति का उद्गम पंत्राब एव' पहिचमी उत्तरप्रदेश रहा एव' श्रमण संइति का उद्गम अासाम, बंगाल बिहार मध्यप्रदेश एव' राजस्थान रहा ! श्रीमद्भागवत में भी जैनधर्म के आदि प्रवर्तक म. ऋषभदेव के जीवन का विस्तार से वर्णन है । भागवत में बडे ही स्पष्ट शब्दों में उल्लेख है कि जिसक युभ नाम से इस देश का नाम भारतवर्ष हुआ वें भरत ऋषभाय के सौ पत्रों में ज्येष्ट थे ।

''येषां खलु महायोगी भरतो ज्येष्ठः गुण-वातीत यनेंदं वर्ष भारतनिति चपदिशन्ति ।''

श्रीमद् भागवत के ११ वें सर्ग के द्वितीय अध्याय के १७ वें इलोक के अनुसार भरत परम भागवत थे । परमभागवत, उनका धर्म पराथण होने का निदेश्वा करता है यह भी स्वीकार्य हुआ है कि भागवत काल तक भरत का अस्तित्व स्थापित हो चुका था । एव' सर्वस्वीकृत भी बन गया । डाँ. भगतशरण उपाध्याय उसका उल्लेख करते हुए लिखते हैं कि ऋषभ और भरत दोनों के वंश और इल का संबंध मनु अथवा स्वयंभू पुरुष से था : वे जो वंशावलि प्रस्तुत करते हैं तद्नुसार मनु का पुत्र प्रियत्रत, प्रियत्रत का पुत्र नाभि, नाभिका ऋषभ और ऋषभ के सौ पुत्रों में ज्येष्ठ वही <sup>भ</sup>रत थे । इन्ही' नाभिराय का एक नाम अजनाभ भी था । उसी के नाम पर कालांतर में इस देश का नाम अजनाभ भी था । उसी के नाम पर कालांतर में इस देश का नाम अजनाभ पड़ा । इस अजनाभ का नाम उसके पौत्र भरत के नाम के साथे जुडकर भरतखंड बना यद्यपि इस पर सभी विद्वान एक मत नहीं । कई दुख्वंत के पुन्न भरत के नाम से भएतखंड को स्वीकार करते हैं । अनेक विद्वान इसको अधिक पुष्ट मत तहीं मानते । वें दुष्वंत शकुंतला के पुत्र भरत के साथ भरत खंड का संबंध होना अस्वीकार करते हुए वायुपुराण के आधार पर ऋषध पुत्र भरत के नाम पर भारतवर्ष या भरत खंड की पुष्टि करते हैं ।

सिंधुनदी से प्राप्त योगमूर्ति एव' ऋगवेद की अनेक ऋचायें जैनवर्म की प्रागैतिहासिकता एव' प्राग्वैदिकता वर्हिसाक्ष्य के रूप में पुष्ट करती हैं। ऋगवेंद में ऋषभदेव एव' अरिष्टनेभि का उल्लेख महान एव' साधु प्रकृति के महापुरुष के रूप में हुआ है। भाग-यत एव' बिष्णुपुराण में भी ऋषभदेव की कथा का वर्गन है।

जैनधर्म, बौद्धधर्म से प्राचीनतर है इस सत्य का शायद ही कोई अस्वीकार करे / यह वैदिक धर्म जितना ही प्राचीन है । स्व. राष्ट्रकवि दिनकरजीने अपने प्रसिद्ध प्रंथ ''संस्कृति के चार अध्याय'' में इस तथ्य का स्वीकार किया है । भारतवर्ष का नामकरण ऋषभ पुत्र भरत के नाम से ही वे मान्य करते हैं । भारतरत्न स्व. छोकमान्य तिलक ने भी जौनवर्भ को अनादि धर्म मानकर पौराणिक सत्य का निर्विवाद रूप से स्वीकार किया है । पुराण में रूषभ की सर्वोच्चता प्रतिपादित की गई है ।

नागरी प्रचारणी सभा का शीर्थ प्रकाशित सुरसागर में भी रुषभदेव की प्रभुता का उल्लेख इन शब्दों में हुआ है----

रिषभदेव जब वन को गये

नवसता नगौ खण्डनूप भये

भरत से। भरतखंण्यकारंड

करे सदा ही धर्म एक न्याय !

मधुरा से उखनन के द्वारा प्राप्त भग्नावरोधों में भी रूपभदेव की खडगासन मूर्ति एवं उस पर उत्कीर्ण बैल की आब्दि भी जैन धर्म की प्राचीनता की द्योतक है ।

अपने इतिहासपरक शोध—निबंध ''हिंमाल्य में संस्कृति'' में श्री विश्व भर सहाय प्रेमी लिखते हैं कि भारतीय संस्कृति के निर्माण में प्रार भ से ही जैनों का सहयोग प्रदान रहा है । मोहनजोदडो से प्राप्त जैनमूर्तियाँ उनकी विकसित शिल्पकला के नमूने हैं ।

श्री व. सुन्दरलाल ने इजरत ईसा तथा ईसाई धर्म नामक प्रंथ में लिखा है कि प्राचीम युग का अध्ययन करने से पता चलता है कि पश्चिमी एशिया इजिप्त इरान ब्रीस एव' इथोपिया के जंगलों और पर्वतों पर उस समय इजारों जैन संत—महात्मा निवास करते थे । ये संत—महात्मा वहाँ कठोर तपस्थामय जीवन विताते थे । एव' त्याम और ज्ञान के लिए प्रसिद्ध थे । हिन्दी विश्वकोष में उल्लेख है कि वेजके हिंमन मठ में से एक रशियन पर्यटक ने पाठि भाषा में लिखित एक प्रंथ खोजा था। उस प्रंथ में यह उल्लेख है कि ईसाने भारत तथा अन्य देशेंा में अज्ञातवास किया था। उस समय जैन साधुओं से उनका साक्षात्कार हुआ था।

वीर सावरकर इस धर्म की प्राचीनता का स्वीकार करते हुए कइते हैं कि भारत ही जैनचर्म की जन्मभूमि है । वे इस निष्कर्ष पर पहुँचे कि वैदिक धर्म व अगग धर्म एक ही आर्य पर'परा के साथ आबद्ध थे ।

तैतरीय आरण्यक, वाल्मीकि रामायण, श्रीसट्भागवत, वौराग्य संहिता, महाभारत, जैसे महानग्रंथों में जो उल्लेख हैं उनसे यह सिद्ध होता है कि जैनधर्म का उस युग में पर्याप्त विकास हो चुका था। नग्न जैन मुनि उस समय विद्यार करते थे और राजा जनक के यहां आहार के लिए जाते थे। स्कंधपुराण में जैनमुनियों को नग्न एव' मयूरपिच्छधारी कडा गया है। महाभारत में उनका अभश्य त्यागी के रूप में उल्लेख दि।

इस प्रकार जैन-जीनेतर झंवो में वर्णित वर्णनों से जैनधर्म की पौराणिकता एव' ऐतिडासिकता पर प्रकाश डाला गया है जो द्वेष-धुद्रिशलों को सत्य को परखने में सहायक सिद्ध होंगे।

इन कथतों से बढ़ कहा जा सकता है कि वाल्मीकि अर्थात राम के युग में जैनधर्म प्रचलित हो गया था। नग्न जैन साधू निर्वित्न विहार करते थे। जनक जैसे राजाओं के यहां वे समाद-रणीब थे। त्याग साधना. उपक्षना, द्युद्ध सात्यिक आहार-विहार के कारण समाज में उनका आदरणीय उच्च स्थान था। भक्तिकालीन सूफी कवि मलिकमेाहम्मद जायसीने अपने प्रसिद्ध महाकाव्य पदमावत में सिंहलद्वीप का वर्णन करते समय दिगंधर जौन मुनियों का डल्लेख किया है।

प्रसिद्ध इतिहासवेत्ता श्री इ. आई. थोमम अपनी पुस्तक 'धी लाइफ ओफ धी बुद्ध में लिखते हैं कि सिकदर ने जैन सूफी साधु ओं से मुलाकात की थी । वह उनके असीम धैर्य एव' सहनकाल्या से प्रभावित हुआ था ।

कुषि युग के साथ ही भ. ऋषभ ने लिपि की खोज की थी । उनकी पुत्री बाह्यी के नाम पर ब्राह्यी लिपि का नाम करण हुआ था उसी से स्वर, व्यंजन, गणित, पदविद्या, छ'दशास्त्र आदि का श्री गणेश माना गया है । इस प्रकार के उल्लेख पुरदेव-चंपू, आदि-नाथ चरित्र आदि ग्रंथों में हैं ।

नाटयशास्त्रकार भरतमुनि भी प्रंथ के प्रारंभ में नाटक की जननी ब्राह्मी को प्रणाम करते हैं ।

श्री स्व. दिनकर जी भी स्वीकार करते हैं कि ऋषभदेव ने १८ प्रकार की लिपियों का आविष्कार किया था ।

इन सारे साक्ष्यों के आधार पर जौनधर्म या श्रमण संस्कृति की प्राचीनता एव' महत्ता का परिचय मिलता है ।

· 📆 ·

# जैनधमं में प्राण अहिंसा

प्रत्येक धर्म का कोई न कोई विशिष्ट सिद्धांत होता है उसके आधार पर उस धर्म की पश्चिन होती है। उदाहरण के तौर पर किन्ती धर्म का मुख्य सिद्धांत प्रेम है। इस्लाम धर्म समानता और एकेश्वरवाद से जाना जाता है। इसी प्रकार जौनधर्म में अदिंसा का प्राधान्य है। अहिंसा ही उसकी मूल पहिचान बन गई है। इसीलिए इसे अहिंसामयी धर्म कहा गया है। सच भी है-अहिंसा का जितने सूक्ष्मातितूक्ष्म वर्णन एवं जीवन में उपयोग करने की वात जौनाचार्यों ने कही उतनी अन्य धर्मों में नहीं। इसका मत-लव यह नहीं कि अन्य धर्मों ने अहिंसा का स्वीकार नहीं। किया पर उसे ही सर्वेख नहीं। माना । जब कि अन्य सारे उत्तम तत्वों में भी आहिंमा को प्राधान्य इस धर्म में दिया गया है।

इस तथ्य की पूर्वभूमिका पर थोड़ासा विचार करें तो पता चटता है कि अमण संस्कृति स्वयं में स्पष्ट रही है । इसने प्राणी मात्र ही नहीं प्रत्येक प्रकार के पदार्थों में जीत्रों की संकल्पना की है । स्वयं को वेन्द्र में रखकर यह अनुभव किया कि अनुकूल और प्रतिकूल परिस्थितियों में जो स्थिति हम री होती है । जो सुख या दुख मुझे होते हैं वैसे ही समस्त प्राणियों को होते होंगे । इसी-लिए उन्होंने कहा कि यदि किसी अन्य से तुम्हें शारीरिक या मानसिक कष्ट पहुँचता है तो वैसा ही दूसरों को पहुँचेगा । एक वस्तु जो एक प्राणी के लिए सत्य है वह सभी प्राणियों के लिए वैसी ही होगी । इस द्रुष्टि से जैनधर्म का अहिंसा का सिद्धांत प्राणीमात्र के लिए एक सा लागू होता है । जबकि अन्य धर्मा में पशुवलि या नरबलि को धर्म का साधन मानकर हिंसा का भी स्वीकार किया । इस हिंसा में पुण्य की कल्पना की । जैन-मनीषियों ने ही पहली चार प्रथ्वी, जल, वायु, अरिन और आकाशकायी जीवों के अस्तित्व का स्वीकार किया । साथ ही यह तथ्य भी समझा कि प्रत्येक दुर्गुग या दुर्व्यवस्था में मूल कारण हिसात्मक किया या भाव ही होते हैं ।

भ. महावीर के समय हिंसा का वातावरण सर्जित हो चुका था। धर्म और पुण्य के नाम पर हिंसा की ज्वालायें धधकने लगी थीं लोग भयाकांत थे । अंधश्रद्धा यो जादूगेरी के छल-प्रपंचो में फंसने पर हिंसात्मक विधियों में ही खों गये ओ । ऐसे समय भ. महावीर ने धार्मिक और सामाजिक क्रांति का ''हिसा धर्म नहीं पाप है'' की घोषणा की । लेगों को भ्रम संशय एव' अंधविश्वासें। ेमें से बाहर निकाला । मनुष्य –मनुष्य के बीच धर्म, जाति एव सामाजिक ऊ'च नीच के भेदों के कारण जो वैमनस्य एव' हिंसा-त्मक भाव थे उन्हे ललकारा । लेगों को समानता, स्वतन्त्रता, सम-न्वय सहिष्णुता का अमृत मन्त्र दिया और सब के मूलों में अहिंसा की प्रस्थापना की । उन युग में अहिंसा की ही सर्वाधिक आव-इयकता थी इसीलिए अहिंसा का मूलतथ्य या नी'व के रुप में स्वीकृत किणा। वैचारिक हिंसा को भी दूर करने के लिए स्याद्वाद का अमूल्य दर्शन प्रदान किया । लेगों को ज्योंही यह मंत्र मिला-"अहिंसा परमेा धर्मः" और उगके प्रभाव को देखा-त्योंडी मानो उनके जीवन में मानवता का नवीन सूर्य ऊगा । वे अमजाल से सत्य की ओर आइष्ट हुए । अहि सा की महत्ता की पूर्व पीठिका को जानने के परचात उसके दर्शन को भी संक्षिप्त में समझेंगे ।

मनुष्य का मन सारी अच्छाइयों और बुराइयों का उदगमस्थान है । मूछतः कोध-मान-माबा और छाभ जो चार कपाब हैं वे व्यक्ति को सदैव कुवृत्तियों की ओर प्रेरित करते हैं । इन्ही चारी की कुप्रेरणा से हिंसा की वृत्ति और प्रकृति जन्मती है। मनुष्य के अंदर कुछ चक और प्रंथियां हैं । उनके स्थान योग और शरीर विज्ञान से भी सिद्ध हो चुके हैं। इन प्रंथियों के स्नाव से एव चकस्थानों के ध्यान से वृत्तियों को प्रेरणा मिलती है। मस्तिष्क बैसा ही आचरण करने की आज्ञा देता है। उदाहरण के लिए जब व्य के अपने मनोनुकुल परिस्थिति या कार्य नहीं कर पाता या होते नहीं देखता तो उसकी प्रंथीयों में तनाव आता है । समतोल रखने बाला स्नाव असंतुलित रूप से प्रवाहित हैं।ने लगता है । व्यक्ति में उत्तेजना बढ़ती है । उसके संपूर्ण शरीर में तनाब आ जाता है उसकी मुखाकृति विकृत. बालने की किया में गड़वड़ी. आंखे लाल हे। जाती हैं । शरीर कापनें लगता है और श्वास की रक्तार अल-धिक वढ जाती है। पहले आदमी खुद के मनोभावों की हिंसा करता है फिर विवेक खोकर दूसरें। का अहित, वध, बंधन आदि करता है | क्रोध हिं सा की पूर्व भूमिका ही है । क्रोधी व्यक्ति सदैव हि'सक होगा | वह सदैव तनाव के घात में लगा रहेगा कोध का दौर खत्म होते ही जब वह जरासा विचार करता है तो वह स्वयं अनुभव करता है कि उसने कितना बड़ा अनिष्ठ किया । उसे द'डात्मक परिगाम भी भागने पडते हैं। पर, पीछे पछताने से क्या ? इसी प्रकार अभिमान, कपट एवं लेगभ करने वाला निरंतर दुसरेां को नीचा दिखाने का ही विचार करता रहता है । धन की प्राप्नी के लिए वह अनेक गलत रास्ते अपनाता है । इस प्रकार इन क्यांगे के पाषण के लिए उसे बहविधि से हि'सात्मक खैया अप-नाना परता है। हमारे समश्च राज ऐसी घटनायें घट रही हैं। अमुक व्यक्ति ने अति कोध में या तो आत्महत्या की या अन्य की इत्या कर डाळी । धन के लिए बडे-बडे डाके, खून किए । ऐसा = कि सदैव िक्ता रहता है ।

जौनधर्म में मूलतः द्रव्य हिंसा और भावदि सा ऐसे देा भेद किए गये हैं । इसे बाह्य स्थूल और मानसिक सूक्ष्म हिंसा भी कह सकते हैं । किसी भी प्राणी को दुर्भावना या स्वार्थ से प्रेरित हेकर शारीरिक कष्ट पहुंचाना द्रव्य हिंसा हैं । इसके अन्तर्गत प्रोणियों का शिकार करना आदि सम्मिलित है । और दूगरे प्रकार की हि सा भावहिंसा है । इसके अन्तर्गत किसी भी प्राणी का मन भी दुखाना हिंसा हैं । इसारे कुत कारित या अनुमोदनार्थ, मन, वचन कर्म से किसो भी व्यक्ति या प्राणी के मन को ठेस पहुंचे तो वहां भाव हिंसा का देाष लगता है । हाँ ! इसमें भी द्वेष, स्वार्थ आदि का भाव हे तो अन्यथा एक पिता अपने बच्चे को सुधारने के लिए जो शब्द प्रयोग करता है उसमें भाव हित के हैं-द्वेष के नहीं । अतः वहां इस सून्न का प्रयोग न करें । ये पंक्तियां इस तथ्य को बडी मार्मिकता से ब्यक्त करती हैं-

" तुम खुद जिआ जीने दो जमाने में सभी को अपने से कम न समझो दुनियाँ में किसीको ॥"

भ. महावीर का सूत्र था—'जिओ और जीने हो !' सच भी है । यदि इम जीना चाहते हैं तो हमें दूसरेां को जीने का पूरा अधिकार और स्वत त्रता देनी होगी ।

वर्तमान युग में भौतिक साधनो' की वृद्धि ने व्यक्ति को अधिक सुख-सुविधा मय जीवन जीने की सामग्री प्रदान की है। पर, व्यक्तिने वहां परिग्रह को अधिक स्थान देकर संग्रह करने की वृत्ति पनपाई । परिणान स्वरुप संग्रह और अभाव बढ़ा । संघर्ष बढे हि'सा भी बढ़ी । इसलिए पुनः भ. महाबीर के समतावाद का स्मरण करना हेगा । सभी को सभी सुविधाये उपलब्ध हें। तभी हि'सा को रोका जा सबेगा । तभी व्यक्ति और समाज में प्रेम बड़ सकेगा ! आज के भगभीत विश्व में युद्ध और हि'सा की त्रिसिपिफाओ' में जीने वाले विश्व को जैनधर्म की अहिंसा अप-रिप्र ही त्राण दिखा सकते हैं । अहींसा अमेाध राख्न है यह मात्र कथन की वात नहीं हैं, पर प्रयोगसिद्ध तथ्य है । महात्मागांधी इसी से इननी बड़ी हिंसात्मक सत्ता को अहि'सा के राख्न से परा-जित कर सफ और पराजित भी दुरमन नहीं परंतु दोस्त बनकर किये ।

जीवन से हिंसा को दूर काने के लिए हमें मन को बांधना होगा ' उसको बाह्य भटकाव से अन्तर्भुखी बनाना होगा । इत्यों और प्रवृतिवों पर संयम की लगाम लगानी होगी । इसके लिए हमे ध्यान द्वारा केन्द्रो और नाड़ीसंत्र पर नियंत्रण करना होगा । संतुलन स्था--पित करना होगा । युवाचार्थ महाप्रज्ञ की भाषा में प्रेक्षा ध्यान द्वारा कलुप रहित होना होगा । श्वास पर नियंत्रण करना होगा । मनो--विज्ञान की भाषा में मन के भीतर उतरका मूल में जो कुभाव हैं उसमें आमूल परिवर्तन करने होगे ।

अहिंसा वा पाछन अर्थात् निर्भप्रता में जीना, सत्य बोलना अपरिम्नह का स्वीकार होगा । अहिंसक की वाणी में सत्य होगा, आचरण में क्षमा होगी और जीवन में समता, सरलता, सह्वदयता, करुणा होगी । फिर उसे इन्द्रियां विवश न करेंगी और वाह्यभय आसक्त नहीं करेंगे । ऐसा व्यक्ति साधक सुख अवस्था में पहुंचकर सारी कलुपता से मुक्त होकर केवल ज्ञान तक उर्ध्व गमन कर सोगा । यह अहिंसा का ही प्रभाव होता है कि शमवशरण में परस्पर जन्मजात दुश्मन जीव भी एकसाथ प्रेस से बैठते हैं ।

अहिंसक व्यक्ति की भाषातरंगे उत्तरोत्तर परिमार्जित हे। जाती हैं । दूसरे शब्दों में उसकी अशुभ लेहरणयें शुभ में परिवर्तित हो जाती हैं । उसका आभामंडल जगमगाने लगता है । ब्यक्ति के लिये, समाज के उन्नयन और विश्वशांति के लिए अहिंसा ही एकमात्र डपाय है ।

## बारह व्रत

जैनधर्म में घारह व्रतों का महत्व है । इन वारह वर्तों का पालन अर्थात सम्पूर्ण जैनधर्म को जीवन में उतारने की किया ! बारदवत का धारी मनुष्य ही जैन कहलाने का अधिकारी बनता है ! उसका जीवन अन्तर और बाह्य एक सा सरल-तरछ होता है ! मनुष्य को मनुष्यत्व के वाधक ये सिद्धांत व्यक्ति, व्यक्ति और समाज सभी को सम्पन्न वनाते हैं जैनधर्म में श्रावक और मुनि दोनों म्नतपालन करते हैं । यद्यपि गृहस्थ श्रावक और गृहत्यागी मुनि के लिए उसके पालन का परिमाण अल्या-अल्या है ! तथापि पंचपाप जैसे अनिष्टों से बचने की आवदयकता दोनों के लिए अनिवार्य है । यों कहना अधिक सरल होगा कि जीवन में से बुराईयों को दूर करना और नई बुराईयों को न आने देने का प्रयास ही व्रत है । वत प्रहण किए जाने हैं-अर्थात उन नियमों का स्वीकार किया जाता है जिससे अन्य प्राणियों के प्रति क्रूर, उनके मनके दुखाने वाला व्यवहार न हो । इन ततों को तीन मुख्य विभागों में विभा जिन किया गया है ।

१. महाव्रत ।

- २. गुणव्रत ।
- ३. शिक्षावत ।

गंच महाव्रत, तीन गुणव्रत और चार शिक्षाव्रत हैं।

महाव्रत के अन्तर्गत अहिंसाणुव्रत, सत्याणुव्रत. अचौर्याणुव्रत, नग्राचर्याणुव्रत, एव' परिमह परिमाण वतौ का समावेश द्वाता है । गुणव्रत के अन्तर्गत दिगव्रत, अनर्थदंडव्रत एवं भोगोपभोग परिमाणव्रत का समावेश होता है ।

शिशावत के अन्तर्गत देशावगाशिकवत, सामायिकवत, पौषधोप-वासवत एव' अतिथिसंविभाग शिक्षावतों का समावेंश किया गया है ।

#### महाव्रत :

अहिंसा, सत्य, अचीर्य, ब्रह्मचर्यं एव परिप्रह को महाव्रत या मुख्य वत कहा गया है। जीवन में जिसने भी उपरोक्त व्यों को धारण किया उनका जीवन निर्मल वन जाता है। वह राग-द्वेष से मुक्त हे। जाता है। उमका जीवन और कवन, कथनी और करनी में कही द्वैध नहीं हे।ता उसके समस्त कार्य सच्चे होते हैं। संतोष रुपी धनका वह धनी होता है।

अचार्यों नें महावतों के पालनार्थ इसके भी साथू और आवका के संबंध में दो विभाग किए हैं। एक महावत दूखरा अणुवत | साधु के लिए इन नियमो का पूर्ण रुपेण पालन करना अनिवार्थ है। दूसरे शब्दो' में वहीं साधु है जो इसका पूर्णरुपेण मन-वचन-कर्म से किन्ही भी परिस्थितिबो' में पालन करता है। जबकि गृइस्थ को जीवनयापन और गृहस्थी चलाने के लिए अनेक प्रकार के आर'भ, और कार्य करने पड़ते हैं वह साधू की तरह पूर्णरुपेण इन वतो' का पालन नहीं कर सकता। उसके लिए संभव नहीं। इसका मतलव उसे नियमों में से छूट देना नहीं है। जीवनयापन के लिए आवश्यक क्रियाओं को करते हुए भी वह ऐसे व्यापार को न करे जिसमें हिंसा का प्रश्रय छेना पडे। अनायश्यक मात्र धनोपा-जैन के लिए झूठ न बाले। चुगली या झूठी गवाही न दे। चोरी न करे, चेारी का माल न ले । कम न तोले । एक पत्नीवत का धारक हे। भोम विखस को ही जीवन न बना ले । अतिशय परि मही न बने । संप्रह खोरी करके अन्यों के अधिकारेां पर कड़जा न जमाये । दहेज न ले, आदि नियमेा का पालन करता हुआ जीवन यापन करे । क्रमदाः अणुवतों से महावतों की ओर जाने की भावता भायें । आचार्य तुलसी ने अणुव्रत आंदेालन चला कर सचमुच मानव को मानव बनने की प्रेरणा दी । इनके अपनाने से समाज में प्रेम सहिष्णुता स्वयं बढेगी ।

इससे इम इतना स्पष्ट रामझ राकते हैं कि गृहस्थ एक देशीं त्याग करे और मुनि सर्वदेशी त्याग करे । त्रस जीवेां की विराधना से बचने के लिए रात्रि भाजन क'दमूल का त्याग एव' प'च उदंवर का त्याग हर गृहस्थ के लिए आवरयक है । इसके लिए प्रत्येक गृहस्थ परिमाण वत का स्वीकार करे । ऐसी स्वीक्ठिति से सञ्चग-दर्शन की स्वभाविक स्वीक्ठति हो जाती है । जब यह दर्शन उत्तरे। त्तर चारित्र में परिवर्तन होने ल्याता है गव मोक्ष की ओर स्वतः प्रयाण मार्ग प्रशस्त होता है । राश्चिप्त में इन बारह वर्तो को समझे । अहिंसा : पिछले अध्याय में इसकी चर्चा की जा चुकी है । सत्याणुव्रत ; सत्य शब्द स्वयं सूर्यसा प्रकाशित है । उसकी व्याख्या करने की कोई आवश्यकता नहीं । हर युग में सत्य ईश्वर के रुप में शाश्वत और प्रतिष्ठित रहा है । जीवन को निर्मल और उन्नति के शिखर पर ले जाने की श्रेष्ठ कला इस सत्य में है ।

कषायभाव सहित अयथार्थ वचन कथन करना असत्य है अर्थात ऐसी वाणी बालना जिससे किंसी का अहित हो, अपवाद बढे या आघात लगे वह असत्य है । ऐसी वाणी से सत्याणु<sup>झ</sup>त दूषित होता है । सत्य को श्रेष्ट तप माना गया है । हम जीवन व्यवहार में भी देखते हैं कि जा सत्यवक्ता है-उसका मन प्रपुल्लित रहता हैं। जैबकि अमर्थिका एक अपूर्थ की दिपाने के लिए असर की पर'परा खंड़ी केंग्रता है। सदैव बिंग्रीत एव चिंतांग्रि रहता है। बह तिर्तिर असत्य के कीचड में धसता जीता है। असत्य प्रकर्ता अहेवादी केंपर्टी होगा। स्वार्थ ही उसका सबस्व गिगा। ऐसा आदमी जो स्वार्थ के लिए झुछ वोल कर पहांड से पंप की बांधती आदमी जो स्वार्थ के लिए झुछ वोल कर पहांड से पंप की बांधती है। कुछ लोगों की ऐसी अमणा या असरय मान्यता है कि असर्य में कि लिए झुछ वोल कर पहांड से पंप की बांधती है। कुछ लोगों की ऐसी अमणा या असरय मान्यता है कि असर्य में कि लिए झुछ वोल कर पहांड से पंप की बांधती है। कुछ लोगों की ऐसी अमणा या असरय मान्यता है कि असर्य में कि बांधती है। कुछ लोगों की ऐसी अमणा या असरय मान्यता है कि असर्य में कि बांधती है। कुछ लोगों की ऐसी अमणा या असरय मान्यता है कि असर्य में कि जिस के लिए झुछ चात के साम स्वार्थ के लिए मैंसा झुछ से ही कि बांधती है। कुछ लोगों की ऐसी अमणा या असरय मान्यता है कि असर्य में कि जिस के लिए झुछ चात के साम स्वार्थ के लिए मैंसा झुछ से ही कि साम या जो सकता है...वगैरह...वगैरह । यद्यपि वर्तमान राजनीति से परितान है। पर, उसकी समाधान असत्य नहीं पर निर्मयत। की संसान करना है। पर, उसकी समाधान असत्य नहीं पर निर्मयत। कि तो साम करनो है। पर, उसकी समाधान असत्य नहीं पर निर्मयत। कि तो कि वाला प्रारंभ में कुछ कम कमाने पाता है। पर, काकी प्रतिष्ठा बढ़ती है। लोग उस पर विश्वार्थ करते है। उसकी बताया। कित है । उसकी ब्यापार बढ़तो है। जोर समुदि मी। सिक शांति मिलती है और समृदि मी।

असत्य में मिंथ्यो अपदेश की मी समावेश ही जाता हैं। अर्थात शकोक्तवचन से विरुद्ध बोछना; किसी की गुप्त बात प्रका कैंरनी, किंसी के विषय में गलत लेखे लिखना, झूठी गवाही देना एवं किंसी की रहस्य अन्य पर प्रकेट करना जादि सिंह के ही अंग हैं। सेसे वक्तों की संब प्रथम कीथ, लोम एवं भय का त्याग कैंरनी हीता हैं। यह किंसी की हँसी ठड्ढा नहीं करता । उसके इत से या हैंथन से किंसी के हदय की उस भी पहुँचे ऐसे वचन व कार्य से वह सर्वथा दूर राता है।

सच तो यह है कि यदि व्यक्ति में सत्य का स्थान वढे तो समाज व देश उन्नति कर सकता है। ये अहिंसा की तरह ही अमेाद्य शस्त है । सरळ जीवन जीने का सरऌतम उपाय यदि कोई है तो वह सत्यमय जीवन बनाने की क्रिया है ।

#### अचौर्याणुव्रतः

कहा गया है कि एक मूल के साधन से सभी कुछ सध जाता है-उसी प्रकार यह भी कह सकते हैं कि मूल के दूषित होने से सभी कुछ दूषित हो जाता है । यों कहना यथार्थ होगा कि अहिंसा द्वारा जिसने क्षमा करुणा धारण की उसका सत्य प्रकाशित होता है । इयकि सरल, निष्कपट, निर्भय एव' प्रसन्नचित वनता है । उसमें समता का जागरण होता है इन देवगुणेां से उसमें जैसे संतोष का स्रोत प्रवाहित होने लगता है । इस संतेष के स्रोत को अधिक वेगवान एव' पल्लवित बनाने के लिए इस अचौर्याणुव्रत का, खीकार एव' विकास आवश्यक है ।

व्यक्ति में भौतिक सुखों की ठाठसा दिन-प्रतिदिन बढ़ती जा ही है । वह वर्तमान साधनों से जब उसकी पूर्ति नहीं कर पाता तब वह अन्य अनपेक्षित मार्गों का आश्रय रूने लगता है । धन की वृद्धि के ठिए वह रिश्वत छेता है, कम तौछता है, संप्रह करता है मिछावट एव' काला बाजार के कार्य करता हे । दूसरे वे लोग हैं जो अभावें की पूर्ति के लिए छेाटी-मेाटी, चेारी जेव काटना आदि कर्म करते हैं । यही धीरे धीरे आदत बनती जाती है जो बडे-बडे डाके डल्वाती है । चाहे आवश्यकता की पूर्ति के हेतु हेा या धनवान बन कर ऐशा आराम करने की मावना से हों-ऐसे छत्य चेारी के हैं । इस कार्य का मन में विचार आते ही मनोभाव कल्छषित होने ल्याते हैं । मानसिक शांति का हरण हो जाता है । नैतिक पतन होने ल्याता है । हमारे मन में अन्य का अहित भाव जागन से हिंसा की वृति जन्मती है । बस ! हिंसा का माव जागत होते ही सारी बुराइयाँ अंकुरित होने ल्याती हैं । क्यूठ का आश्रय ही चौर्य कर्म का सबसे बड़ा साथी बन जाता है । जैनधर्म की यही तो विशेषता है कि वह संयम एव' समता पर जोर देकर कहता है कि संयम रखने से वासनायें या भाग चिल्लस की लिप्सा नहीं जागेगी और समताभाव होने से आवश्य-कता की पूर्ति का प्रश्न स्वय' डल हेा जायेगा-परिणामतः न साधन सम्पन्न को गलत राहों पर चलना होगा और न गरीवेां को पेटके लिए चौर्य वृत्ति का आश्रय लेना होगा ।

जिस प्रकार हिंसा-अहिंसा का अतिसूक्ष्म वर्णन किया गया हैं इसी प्रकार इस चौर्यधत्ति का भी सूक्ष्म वर्णन प्रस्तुत है । चेारी चाहे छेाटी हो या वड़ी, हेय और त्याज्य मानी गई है । चेार सदेव दंडनीय रहा है । कितनी सरख भाषा में समग्र व्याख्या प्रस्तुत है-"कषाय भाव युक्त होकर किसी की वस्तु को उसके द्वारा दिए वगैर या आज्ञा बिना ले लेना चोरी है । किसी की रखी हुई या भूली हुई वस्तु को प्रहण करना भी चोरी है ।" मै समझता हू कि इस व्याख्या में चोरी के सभी खक्षण समाविष्ट हो गये हैं । यहां मन-वचन कर्म से ही चोरी के त्थाग का निर्देश है ।

धर्म तभी महत्वपूर्ण बनता है जब वह व्यक्ति और समाज को सुधारने में सक्षम हो । समाज व्यवस्था को सुदृढ़ बनाने में सहायक हो । कम तौलना काला बाजार, कर चोरी आदि ऐसे तत्व हैं जो समाज को असंतुलित बनाते हैं । अतः चौर्यंकर्म में गिने गये हैं । जो लोग यह मानते हैं कि ऐसा गलत मार्ग से ले आया हुआ धन दान करने से शुद्ध या उपयोगी बन जाता है वे लोग भ्रम और मिथ्यात्व में जीते हैं । मेरी दृष्टि से ऐसा कार्य धर्म कार्य को दूषित करता है । अन्य लोगों को प्रेरित करके समाज को भ्रष्ट व धर्म को कलंकित करता है । ऐसे एसे के दान से पुण्य मिलने की आशा रखने वाला आंखा वाला आंधा ही है । किसी भी प्रकार की चोरी करने वाले की समाज और राष्ट्र में कोई मान- मैंयादा नहीं होती । पर विडेवना है कि कॉलें धर्न से धनवासे कुबैर बने लीग आज समाज और देश के नेता बर्म हैं । पुज रहे है । यह बात अलग है कि लोग स्वार्थ यां भय वंश डेनने गुण-गान गायें-पर मन से तो वे घुणा के पात्र ही रहते हैं ।

चौर्यवृति का एकमात्र इलाज है संताप वृति का उदय कहाँ भी है ''जब आवे संतोष धन, सब धन धूलिं समान 18

जीनधर्म तो इससे मी आगे कहता है कि चोरीं करना ही मही, चोरी की प्रेरणां देनां, चौर्यंकर्म की शिक्षां देनां, चोरीं की बस्त खरीदना. मूल्यवान वस्त को कमभाव में झुठ बास्कर खरीदनां ये सभी चोरी के ही कार्य हैं । पाप के कार्य हैं । जैन धर्म का अवलंबी, कपट, झुठ, हिंसा रहित होकर स्वलपार्जिन धन के उपयौग से ही संतुष्ट रहकर अचौर्यन्नत में आरुद होता है। किसी भी ब्पापार प्रतिष्ठान या देश का पतन उसके नेईमान एव' अष्ट चेहे कर्मचारियों के कारण ही हे। देश की वर्तसान गरीबी के मूल में अष्टाचार और भाई-भतीता बाद 🕇 । जैव राजा ही चेह ही तब कहें भी ता किससे ? चारी को रोकने का मुल्मंत्र हे-आतम संतोष, संयम और इतियों में ऋजुता । हमें हैने वासनामव वृत्तियों पर संयम रखने के लिए ध्यान आदि का प्रयोग करना होगा। मैत्री का भाव विकसित करना होगा । अपने साथ दूसरे। की भूख मिटाने का प्रयास करना होगा । आवत्यकताओं की सीमित करना होगा । जा इस चौर्यवृति का जनक है-उसे बांधना होगा । हम गृहस्थ हैं । तो अणुनत अर्थात् गृहस्थ जीवन में अनावदयक चोरी पर संयम रखकर बचना होगा ।

### त्रह्मचर्याणुवतः **ः**

व्यक्तिका जब अहिंसा सत्य और स्व-मेइनत से उपाजित

धन से जीवन बीतता है तव वह धर्म, साधना और मुक्ति प'थ का पथिक बनने लगता है । कहावत भी है- 'जैसा खावे अन्न बैसा षपजे मन'' । उसकी इत्ति में निर्भयता, निष्कपटता, सत्यबक्तव्य आदि के गुण विकसित होते हैं । वागनाओं पर उसका संयम रहता है । परंतु, जब व्यक्ति भौतिकसुख, कामवागनाओं की पूर्ति के लिए भाग विलास की ओर दौड़ना प्रार'भ करता है तब उसकी हत्त्या में तामसापन कामेच्छायें फूटती हैं । देह का सुख ही उसके लिए सर्वस्त बनते लगता है । संयम उससे कोसेां दूर हो जाता है । विकार उसके चेहरे को घेर लेते हैं । शालभावों की भूतता डसे पथ भ्रष्ट करती है साधना का तो प्रदन ही नही रहता ।

त्रह्मचर्श्व शब्द को दो अर्थों में समझा जा सकता है। एक साधारण शब्द के बीच अर्थ-शीलत्रत का धारण करना। साधू के लिए संपूर्णव्रत का पालन एव' गृहस्थ के लिए स्वपत्नी में संतोष करते हुए अन्य सभी को माता-पुत्री चा बहन की भावना से देखना। दूसरा अर्थ है~वहा में चर्या करना। अर्थात् ब्रहा में रमण करना। सरल शब्दों में कहें तो आत्मा में स्थिर होना। जब साधक बाह्य कषाय आदि संसारिकता से मुक्त बनकर आत्मा की ओर उण्मुख होता है। वाह्य जगत से अंतर जगत में प्रवेश करता है। जब भौतिक सुखों को त्यागकर आत्मिक सुखों की ओर मुड़ता है तब बह बाह्य या आत्मा में स्थिर माना जाता है। वही ब्रह्मचारी है। ऐसा ब्रह्मचर्य महाव्रती को ही होता है।

गृहस्थ जीवन में एक पत्निवत का पालन करना ब्रह्मचर्य के अन्तर्गत माना गया है। इसमें स्वयं के संकल्प और संयम की महत्ता है। समाज या राज्य के भय से भोग आदि न कर सकता ब्रह्मचर्य नहीं है इतना ही नहीं-स्वपत्नी में भी अतिशय भोग की इच्छा भी व्यभिचार है। उसकी इच्छा के बिना साहचर्य व्यभि- चार या बलात्कार ही हैं | विश्व के सभी समाज-फिरके मौतिक-बादी परिचमी समाज ही क्यों न हो-वहां भी व्यमिचार और बलात्कार के प्रति नफरत ही है | व्यभिचारी व्यक्ति सर्वधा मन-मस्तिक से कमजोर एव' डरपेक होता है | असत्य उसका शस्त्र और चेारी उसका साधन बन जाते हैं | वह निरंतर भयभीत रहता है | ऐसे नर-नारी का समाज में आज भी तिरस्कार किया जाता है | उस पर कोई विश्वास नहीं करता | ऐसा व्यक्ति भी सही अर्थों में मानसिक रेागी ही होता है-क्योंकि उसका ध्यान निर'तर भोगों में ही भटकता है | वह अन्द्रप्त रहता है |

काम को उत्तोजित करने में भइकीले वस्न, सौन्दर्थ प्रसाधन, गहने, चटपटे-चिकने भोग्य पदार्थ महत्वपूर्ण भूमिका निभाते हैं। ऐसा व्यक्ति निर'तर अग्ने सौदर्थ के प्रदर्शन में लगा रहता है। वह मधुर भाषण से कलाद्वारा दूसरेां को आकर्षित करता है। वासनाओं की पूर्ति करता है। यदि यह संभव न बने तो शक्ति और धन द्वारा अपहरण और बलात्कार जैसे कुकर्म करने में भी नही हिचकता।

युद्धों ने जहां हिंसा को बढ़ावा दिया वहीं बलात्कार को भी जन्म देकर उसे पहावित किया । इतिहास इसका साक्षी है । वर्त-मान वेश्या बाजार व्यभिचार के परिणाम और कारणों के ही प्रतीक हैं । आज के सिनेमा नवयुवकों को व्यभिचार की ओर प्रेरित कर रहे हैं । व्यभिचारी शरीर से दुर्बल होता जाता है । ज्यों-ज्यों इस आग में घी पड़ता है त्यों-त्यों प्रज्वलित होती है । ज्यों-ज्यों इस आग में घी पड़ता है त्यों-त्यों प्रज्वलित होती है । ज्यों-ज्यों इस आग में घी पड़ता है त्यों-त्यों प्रज्वलित होती है । ज्यों-ज्यों इस आग में घी पड़ता है त्यों-त्यों प्रज्वलित होती है । ज्यां-ज्यों इस आग में घी पड़ता है त्यों-त्यों प्रज्वलित होती है । ज्यां-ज्यों इस आग में घी पड़ता है त्यों-त्यों प्रज्वलित होता हो । जब ईधन नहीं मिलता तब व्यक्ति के शरीर को ही खाने ल्याता है । परिणाम स्वरुप व्यक्ति क्षय आदि जैसे भयानक रोगों का शिकार बनकर जीवन नष्ट कर लेता है । शास्तों में तो कहा है कि अणुव्रत धारी आवक को गर्भवती, रजस्वल, रोगिणी, कुंवारी कन्या या अतिवृद्धा

घर में जाकर स्त्री से संवाद करना, व्यभिचारीणी स्त्री या पुरुष से बात करना, कामसेवन के अंगो के उपरांत क्रीडा करना भी व्यभि-चार वी कोटि में माने गये हैं। परस्त्री या परपुरुष के अंगो को निडारना, रागकथा सुनना आदि भी ब्रह्मचर्य के अतिचार माने गये

हैं । तात्पर्य यह है कि कामवृत्ति को जन्म देने वाळे समस्त किया कलपेां से दूर र∎ना चाहिए । ब्रह्मचर्य की साधना के लिए आवश्यक हैं-संयम । चंचल

इन्द्रियों और काम पर अधिकार । भले ही मेश्नि की लालसा से नहीं पर संयम और स्वास्थ्य की दृष्टि से व्रत, उपवास आदि का बड़ा महत्व है । इनसे वृत्तिंग्यों पर लगाम लगाई जा सकती है । ध्यान की साधना से मनकी वृत्तिियों पर संयम सबसे महत्वपूर्ण कार्य है । संयम ही व्यक्ति की इन्द्रीयों को भटकने से बचाने वाला साधन है । फिर, काम-वासना से बचने का सर्वाधिक महत्वपूर्ण अंकुश है । एकाग्रता के लिए भी यही संयम मुख्य उपाय है । एक ही वाक्य में कहू' तो ''ब्रह्मचर्य' की साधना ही सभी साधना का मूल है '' एक ही साधे सब सधे इसी से संभव है ।

इस प्रकार साधू को पूर्ण रुपेण और गृहस्थ को एक देशीय रुप से इस व्रत का पालन तनयोग और मनयोग से करना चाहिए ।

## परिग्रह-परिमाण वतः -

परिग्रह अर्थात विरोष रुप से वस्तु का प्रहण और संग्रह या आवश्यकता से अधिक वस्तुओं का संप्रह परिग्रह है। निश्चित दृष्टि से आत्मा के अलावा जितने भी रागद्वेष आदि भावकर्म, ज्ञाना-वरणादि द्रव्यकर्म, औदारिक नो कर्म आदि सभी परिग्रह हैं। ये

स्वपत्नि का भी समागम नहीं करना चाहिए । अरे ! इतना ही नहीं किंसी कीं 'शादी आदि कार्यों में निमित्त बनना, पुरुष रहित आत्मा पर बेाझ बनकर उसे अस्थिर या लेगन में फंसाकर संसार में भटक ते हैं व्यवहार द्वृष्टि से स्त्री, पुरुष, धन-धान्य, गृह, क्षेत्र, बस्त, आभूषण आदि सभी पर पदार्थ है जिनका लेभ मनुष्य को लोभी, चोर कुकृत्य की ओर उन्मुख करता है। इनकी ऐषणा उसे अशांत बनाती है और अप्राप्ति से बह दुखी-निराश बन जाता है। इन पर-पदार्थों में जो मेाह रखता है-उसे परिग्रह का दोष ल्यता है। इन परिग्रहों का संपूर्ण त्याग मुनियों को होता है: जवकि श्रावक आवश्चकतानुसार उन्हें रखता है। उनका परिमाण रखने के कारण वह अणुव्रती साधक है। इस परिग्रह में मूल्तः देखा जाये तो वस्तु से अधिक डसमें हमारी ममता या लालच महत्वपुर्ण है। यही लालमा को उत्तारेात्ता बढ़ाना-कुकृत्यो' की ओर प्रेरित करता है।

अनादि काल से मनुष्य में यह संप्रह वृत्ति रही है, जो देश काल के अनुसार उत्तारोत्तर बढ़ती गई है । आवश्यकता की पुर्ति के पश्चात व्यक्ति में भोग-विलास की भौतिक भूख बढ़ने लगी । वह अधिकाधिक आराम के साधनों में सुख मानकर उन्हें जुटाने में लग गया । इन उपकरणों के लिए धन की सर्वाधिक आवश्यकता हुई । इस धन की प्राप्ति के लिए धन की सर्वाधिक आवश्यकता हुई । इस धन की प्राप्ति के लिए उसने अनर्गल रास्ते अपनाने शुरु किए । चोरी, असल और हिंसा का भी कार्य करने के लिए ब्यक्ति प्रवृत्त हुआ । रांम्ब की वृत्ति के कारण उसमें शेषण की भाव बत्ति पनपी । परिणाम स्वरूप शक्तिशाली या तिकडमी व्यक्ति संपन्न बनता गया और शोषित भूखों मरने लगा । इसी प्रकार संप्रह करने वाला या परस्वहरण करने वाला परोक्ष रूप से हिंसा का हिस्सेदार की बना । इस धन संग्रह की भावनाने व्यक्ति को ही नबीं समाज, राष्ट्र और विश्व को अमीर और गरीब के खिमों में बाँट दिया । आदमी में आदमी ने प्रति खुगा भादी । उलका हरय कडेर हे। गया । भूखेां विरुखते बच्चेां की रेाटी छीनने में भी उसे दया नहीं आई I समाज में यह रोाषक-रोाषितो' का वैमनस्य और वर्ग भेद बढ़ता गया I

हजारेां वर्षं पहले भगवान महावीर ने अपनी दिव्य और दीर्ध दृष्टि से यह निहारा था कि विश्व में वैमनस्य, विद्रोह आदि के पाप मूल का कारण यह धन ही रहेगा। विश्व के मानव में मानवता बढेे-इसी उद्देश्य से उन्होंने अपरिप्रहवाद को विशेष महत्व दिया। इस अपरिप्रह के माध्यम से उन्होंने कहा कि जिनके पास आवश्यकता से अधिक द्रव्य या साधन हैं वे उन लोगों को देंकर मदद रूप बनें, जिनको इनकी जीबन यापन के लिए आवश्यकता है। साथ देने वाले के मन में संतेष और प्राप्त करने वाले के मन में सद्-भावना रहे। वर्ग-वि<sup>ध्र</sup>ह दूर करने का इससे उल्तम उपाय क्रया हो सकता था ? यह समानता संपूर्ण अहिंसक और प्रेम की नीव पर स्थापित थी।

यह सत्य है कि अमीरी−गरीवी कर्मों का फल है, पर व्यव-हार में पार्रगरिक मदद ही द्वेषभाव, संघर्ष को दूर कर सकते हैं।

भ. महावीर की इस दृष्टि को कत्रीर समझे तभी तो वे कहते हैं--

> ''साई' इतना दीजिए जामें छटुंब समाय । मैं भी भुखा न रहू साधू न भूखा जाय ॥'

एव' वे संग्रह खोरों को समझाते हैं---

''पानी बाढें नाव में, घर में बाढें दाम ।

दोनों डाथ उलीचिए, यही सज्जन को काम ॥

इस चर्चा से एक स्पष्टता हुई कि वस्तु की उपलब्धि हो-पर उसे न्यागने का भाव हो तभी अपरि<sup>प्र</sup>ह है अन्यथा सो हर वह च्यकि जो सोधन सम्पन्न नहीं है अपरिम्ही ही कहछायेगा । मूछ भाव हैं-वस्तु के ढोने पर भी भावों में सं ह की वृत्ति और छेाभ नहीं । त्याग या अधिक सुविधाओं को घटाकर परिमाण करने का, दान देने पर बड़ाई की चाढना न रखकर, प्रसिद्धि की भावना से मुक्त रह कर उस धन से ममत्व छूटना ही सच्चा दान एव परिप्रह का त्याग है । जब व्यक्ति परपदार्थों से ममत्व छोड़ता है तभी वह तटस्थ या निलिप्त भी बनता है । सुख-टुःख में समता धारण कर सकता है । तभी वह परिप्रह को छोड पाता है । जब हम बाह्य परिप्रहों से मुक्त होने लगते हैं तभी अन्तर-परिप्रह कषाय आदि से भी मुक्त होने लगते हैं । दृष्टि ही बदलने लगती है । यही इच्छाओं को रेकिना सच्चा तप कहा गया है । और शल्य रहित को ही सच्चा वती कहा है ।

कुछ लोग तर्क करतें हैं कि ईमानदारी से धन कमाने का निश्चय करें तो भूखों मर जायें । पर, ऐसे लोगों ने उदाहरण ही ग'दे नाल्ठे का लिया । अच्छा होता ने प्रवाहित नदी की ओर निहारते । बहता जल ही निरंतर शुद्ध रहता है । कुकर्म से प्राप्त धन अशांति, मानसिक रोग एवं उसके रक्षण के लिए व्याकुलता ही बढ़ाता है । अपरिम्रही श्रावक को लोभ में आकर मनुष्य एवं पशुओं से शक्ति से अधिक काम नहीं कराना चाहिए । युद्ध आदि की परिस्थिति में सं<sup>म्र</sup>ह या कालावाजारी नहीं करनी चाहिए । अन्य के सुख से द्वेष नहीं करना चाहिए । अधिक लाभ के लिए ल्याला यित नहीं होना चाहिए तथा लाभ के लिए लेगभ्वश मर्यादा नहीं बढ़ानी चाहिए ।

भगवान महावीर के इन सिद्धांतो को भूलने के कारण ही शे।षित लोगों की भूख उफन पडी । उसमें ईर्षा जन्मी और फिर रक्तपात युक्त क्रांति हुई । कार्ल्ट मार्क्स के इसी सिद्धांत का प्रयोग लेनिन ने रशिया और माओने चीन में किया । ढाखों लोग मौत की शरण पहुँचा दिए ग**ये ।** 

महावीर का समतावाद ही विनोवाजी का सर्वोंदयवाद एव गांधीजी के द्रस्टीशीप के विकास का ही आधुनिक रुप है 1

पाप का वाप ही लोभ है <sup>1</sup> उसका रायमन ही अपस्पिहवाद है । लोभ व्यक्ति को रांमह की प्रेरणा देता है एव' दान के लिए रेाकता है । अरे ! लेंभी तो स्वयंभी खा-पी नहीं सकता ! वह धन के पीछे विवेकडीन होकर दौड़ता है । जिस दिन हम कम से कम वस्तुओं से अपना जीवन चलाना सीख लेंगे तभी से हमारे अंदर लोभ मरने लगेगा । संतोष का सूर्य जगेगा और अपस्पिह की शांतिरुपी सभानता खिल उठेगी ।

वर्तमान विश्वशांति का एक मूल उपाय है–संप्रह वृत्ति का त्याग, बाँट कर खाने की भावना का विकास । इसी से प्रेम ब मैत्री बढेगी I

ये पंच महाव्रत जिसमें दृढ होने लगते हैं वही मुक्तिप अ का पथिक वन जाता है । वही सम्यक्दुष्टि होता है । इन पांच महाव्नतों को अधिक दृढ़ वनाने के लिए गुणव्रत और जिक्षाव्रतों का पालन या स्वीकार भी आवश्यक है । वैसे परस्पर पूरक हैं ।

## गुणवत

जैसा कि ऊपर कहा है कि गुणवन एवं शिआवत महावर्तों को ही पुष्ट करने वाले तत्व हैं । दूसरे शब्दों में अधिक सूक्ष्मता से महावर्तों के पालन में ये सहायभूत तत्व हैं । गुणव्रत तीन हैं~

- (१) दिगव्रत ।
- (२) अनर्थदंडनत ।
- (३) भागोपभाग परिमाणवत ।

दिगवत : आवश्यकता से अधिक आवागमन करने से भी हिंसा आदि कार्य होते हैं । अतः मेक्षिमार्ग का साधक दशों दिशाओं में अपने आवागमन को निश्चित्त दूरी तक प्रतिवद्ध करता है । बह वन, पर्वत, नदी, नगर या प्रदेश के चिह्न या उन्हें तय करता है । आधुनिक युग में कुछ किलोमीटर तक का क्षेत्र निश्चित किया जा सकता है । इसके साथ ही बाह्य सांसारिक बिपय—कषाय संबंधी कार्यों के लिए मेरा जीवन नहीं है—ऐसा जीवन मैं नहीं जिऊ गा–इस प्रकार का निर्धारण करना भी इस के अन्तर्गत है । क्योंकि जब क्षेत्र आदि निश्चित्त हेंगो तब खामा– विक रुप से समार'भ–समार'भ और आर'भ की कियायें सीमित होगा । कषायों का संयम होगा ।

विगवत धारी प्रमाद में भी निरिचत सीमा का उल्ळंबन नहीं करता । बैसे ऐसे व्रती आवक के लिए प्रमाद का प्रश्न ही खड़ा नहीं द्दाता । इस व्रत के मूल मे ही तृष्णा के संयम का भाव है-जेा सभी अनर्थों की जड़ है ।

अनर्थदंडवत ; विगवती निटिचत सीमाओं का नियम पारुते हए भी उन सीमाओं तक भी निष्प्रयोजन गमन नहीं करता । यदि इन सीमाओं तक जाने में धर्म की हानि हो, हिंसादिक कार्य करने पडें या छोक विरुद्ध कार्थ होते हें। तो वह उन सीमाओ को भी संकुचित कर छेता है। वहां जाता ही नहीं है, क्यो'कि इससे रीर्ध दु.ख दंडस्वरूप मेगगने पड्ते हें । वहां प्रमाद का अतिचार **होता है** । इस वत का पाळक ऐसा उपदेश नहीं देता जिससे हिंगा है। ऐसा सावन न वेचरा है न देता है जिससे हिंसादि कार्य कार्यास्त्रित होते हो । वह सगद्वेष्त्रय हे।कर किसी के अहित की बात नहीं सेविता । 'चल में क्लेप, मिथ्यात्व बढ़ातेवाल साहित्य का पठन-पाठन, कथन या अप्रण नहीं करता । निष्प्रयोजन पृथ्वी, जल आदि पांच प्रकार के जीवेां क। छेदन∽ जदन नईां करता । व∎ अपशब्द या हृदय को कष्ट देने वाले शब्द नहीं कहतो और न हँसी-ठट्रा ही करता है । ! इस वत में अहिंसा को अधिक मज-बूत बनाने का ही प्रयास है । प'चभूत जीवेंां की करुणा पर इसमें विचा किया गया है।

#### भेगोपभाग परिमाण व्रत :

इस व्रत के अन्तर्गत रागादि भावा को मंद करने के लिये परिमाणवत की मर्यादा में भी समय या काल के ध्रमाण से कम से कम से गेनेच्छाओं को परिमित या सीसित बनाने का प्रयास करना या उनमें भी अत्यल्प परिमाण करना ही भागोपभाग परिमाण व्रत हैं। ऐसा परिमाण वत कुछ महिना वर्ष या आजीवन के लिप धारण किया जाता है। जिन वस्तुओं के खाने या प्रयोग करने में वस जीवेां की शंका हा उनका त्याग किया जाता है। जर्म केंद जैसी वनस्पति का संपूर्ण त्याग अपेक्षित है। जैनधर्म में "मक्त्या- सक्ष्य'' की चर्चा के अन्तर्गत इस व्रत का समावेश हे। जाता है। संक्षिप्त में इतना ही कि हमारे भोजन अहार-विहार में सर्वत्र कम से कम वस्तुओ' का उपयोग हे।। साधनों के परिमाण को निरंतर घटाते रहें यही मूल उद्देश्य है।

#### হািধানব

इसमे (१) देशावगाशिक वत ।

- (२) सामायिक वत ।
- (३) पौषधोपवास वत एवं
- (४) अतिथिसंविभाग झत ।

### देशावगाशिक शिक्षावत :

देशायगाशिक व्रत परिमाण व्रत का ही एक स्वरुप है । दिग-छत में साधक आवज्जीवन दिशाओं में गमन करने की सीमा का लियम लेता है-पर'तु उन सीमाओं में भी उसे अमुक स्थान या दूरी तक जाने की आवश्यकता ही नहीं पड़ती देसे स्थान या सीमा जिनत्तक जाने की आवश्यकता लंडी पडती देसे स्थान या सीमा जिनत्तक जाने की आवश्यकता लंडी पडती उन स्थानों तक भी जाने का नियम लेना या गमनागमन को परिमाणित कर देना इस वत के अन्तर्गत है। इस प्रकार सीमाओं का परिमाण घटाने के उद्देश्य में दुव्य और भाव हिंसा से बचना है।

### सामायिक शिक्षात्रतः

सामायिक शिखावत में सामायिक के गुणों का पालन अमि-प्रेत है। इसको चर्चा सामायिक के अन्तर्गत का चुरे हैं-अत: पुनरावर्तन की आवश्यकता नहीं सामायिक तो स्वयं पूर्ण योग है। इसका पूर्णरूप से शास्त्रीय ढंग से पालन या सावन करने वाला बोगी हैं।

#### 80

#### पौषधोपवास शिक्षात्रतः

पौषधोपवास व्रत में उपयास एकासन आदि के पालन, नियम संयम आदि का समावेश होता है । इसकी चर्ची हम व्रत-उपवास के अन्तर्गत कर चुके हैं । अतः यहां पुनगवृत्ति नही करेंगे । अतिथिसंविभाग शिक्षाब्रत :

यद्यपि अतिथि सेवा सत्कार का भाव भारतीय संस्कृति की अपनी विशिष्टता है । जैनाचार्यों के कथनानुसार दाता और पात्र डोंनो की रत्नत्रय धर्म की वृद्धिहेतु, समकित् आदि गुणो से युक्त अनाग़ार साधुओं को निरपेक्ष भाव से दान देना या सेवा करना अतिथि संविभाग शिक्षाव्रत का पालन करना या धारण करना है।

कार्य में किसी छौकिक धनसंपति आदि को प्राप्त की ऐषणा नहीं होनी चाहिए । सच्चे अतिथि पश्चिह सहन करने वाले, मोक्ष मार्ग में आरुढ मुनि हैं । जो तपस्या एव' ज्ञान द्वद्वि के लिए इयोपथ का वत्त पालन करते हुए आवकों के घर आहार के लिए पधारते हैं । नबधा भक्तिपूर्वक इनका आहार देना, बैंग्याद्दति करना अतिथि संविभागवत हैं ।

टूसरे शब्दो में कहें तो धर्माचरण में तच्छीन सुनि---त्यागी व्रती की भोजन आदि द्वारा सेवा करना इसका ध्यय है। इस प्रकार के अतिथियों की सेवा से इमारा मन !नेर्मछ होता है। भावनाएं पवित्र होती हैं। और हम वासना आदि कपायों से सुक्ति का अनुभव प्राप्त करते हैं।

इन बारह बतों की चर्चा से यह स्पष्ट होता है कि हम अपने ध्यावहारिक जीवन में सरख बने, सत्य का व्यवहार करें, हिंसा से बचें, संप्रह आदि के दूषणों से मुक्त होकर आत्मसाक्षात्कार की ओर अप्रसर हों । मन-वचन-कर्म एव छतकारित अनुमादन से भी इसारे द्वारा कोई हिंतात्मक धत्ति न हो । इस मर्यादा का पाउन करते हुए जीवन जीने की कला सीखें । जिसे जीवन जीना आ गया इसे मुक्ति का पथ स्वयं मिल जाता है ।

# बारह भावना या अनुप्रेक्षामावना

बारह भावनाओ' के नाम से प्रायः प्रत्येक जेन परिचित है। इनका पठन भी प्रायः निस्य करते हैं । परंतु, इनके हृदय या अन्तर'ग भाव से कम ही परिचित होते हैं। हम जानते हैं कि जैनधर्म की नींव अहिंसा आदि पंचव्रत है और त्याग आदि भाव डसकी इमारत हैं । भोगो' को हेय और त्याग, सरल्ता आदि भाव प्रेय रहे हैं। पुद्रगल अर्थात पंचसूत के इसीर से निर्मीह एव आत्मा की उजजवलता एव' परिष्कार के लिए सदैव चिंतवन किया गया है । बाह्यजगत से आन्तरिक जगत की ओर मुडकर चचलता से स्थिरता की ओर प्रतिष्ठित होने की निर'तर भावना उसमें समाई हुई हैं। मन के घोडे पर संयम की छगाम की उसने निर'तर आदेश है । संसार यद्यपि राग-र'ग की झिलमिलाहट से दमकता है तथापि वह अनित्य, मत्यैं, परिवर्तनशील आदि युक्त है । ऐसे रांसार से विमुक़ होकर अमर, नित्य, अजन्मा, आत्मा की साधना एवं आवागमन से मुक्त सेक्ष की कामना का निर्देश किया गया है। तात्पर्ध कि अनित्यता से नित्यता, मर्त्य से अमर्त्य, अंधकार से प्रकाश, शरीर से आत्मा और चंचळता से स्थिरता की ओर जाने की किया और उसका नित्य स्मरण व आचरण ही इन भावनाओं का मूळ उद्देश्य है।

अनुप्रेक्षा अर्थात निर'तर पुनः-पुनः चिन्तन करना । मेक्समार्ग का पथिक वैराग्य-भाव की वृद्धि हेतु इन अनुप्रेज़ा भावेां का चिंत-वन करता हुआ साम्य स्थिति मे प्रतिष्ठित होता है । तत्वार्थसूत्र में ऐसा ही उल्लेख है । प्रसिद्ध मंथ धवला में कहा है कि कर्मों की निर्झरा हेतु श्रुतज्ञान का परिशीलन करना ही अनुप्रेक्षा है । कहा भी है-

Education International

"करत करत अभ्यास के जङ्मति होत सुजान । रसरी आवत जानि के सिल पर परत निशान ॥

इन भावनाओं या अनुप्रेआ़ओं का चितवन करने वाला साधक ष्यानस्थभाव में स्थिर होने लगता है। खास पर उसका नियमन एव' नाड़ीतंत्र पर उसका अधिकार वनने लगता है। दूसरे शब्दों में कहें तो वह जितेन्द्रियता का अध्यासी होने लगता है।

अनुप्रेसाध्यान में एक यह भी ध्यान खता होता है कि मात्र बारड भावनाओं का रटन या कोरा स्मरण ही न हो पर'तु सर्वप्रथम मन-वचन और काण की त्रिगुप्ति सावना का अभ्यास भी हो । अर्थात व्यक्ति सत-त्रचन और काया से एक सूत्रता में आवद्ध हो । पहले दशों दिशाओं में भटकते मन को वासना आदि से अलिप्त बनाइर स्थिर करने के लिए प्रेक्षाध्वान या योग ध्यान का अभ्यास करना होगा । मन के स्थिर होते ही वचन में स्थिरता होगी । कहने से अधिक न कहने का मूल्य बढेगा । काया स्थिर हागी अर्थात चारित्र्य का पालन होगा । कथनी और करनी में सान्य होगा । व्यवहार में भी देखते हैं कि जिसका वचन और कर्भ समान हाता है वह सम्मान की दृष्टि से देखा जाता है । वह निर्धाक वोळता नही'-किया करता नहीं । मन की साधना के लिये वचन गुनि अर्थात मौन की सायन। होने लगती है । यह मनोवैज्ञानिक प्रयोग सिद्ध बात है कि मौन व्यक्ति में शांग चित्त से विचार करने की शक्ति बढती है । मौन द्वारा संप्रतीत शक्ति मन और काया की दढ करती है। कम बोलने से कोध आदि से बचा जा सकता है और दुश्मनेां की संख्या भी नहीं बढ़ती । मन वचन से हढ़ व्यक्ति कठिन साधना में भी स्थिर रह सकता है; कष्ट, सहिष्णुता उसने

For Private & Personal Use Only

पनपने ल्याती है। फिर साधना के लिये शरीर को भोजन कराता है रस छोलुपता के लिये नहीं । यह कार्योत्सर्ग द्वारा शरीर के प्रति भोद त्यागता जाता है। बाग्र कपट या प्रजेभन उसे डिगा नहीं सकते । बाहुबली के शरीर पर वेलें चढ जाएं या शरीर पर चींटी सर्प घूमते रहें कोई अनुभव ही नहीं होता । शरीर तो गौग हो जाता है आत्मा ही साध्य वन जाता है। ऐसा साधक निर्भार और पूर्ण निर्भय वन जाता है। शुक्ठ लेश्यायें दीन्न हो उठती हैं। साधक जीतेन्द्रिय बन कर तीर्थंकरत्व तक प्राप्त कर सकता है।

इन अनुप्रेक्षाओं के १२ भेद किए गए हैं...

१-अनित्यभाव २-अशरणभाव ३-संसारभाव ४-एकत्वभाव ५-अन्यत्यभाव ६-अशुचिभाव ७-आह्ववमाव ८-संवरभाव ९-निर्जराभाव १०-ळोकभाव ११-बोधिदुर्ऌभभाव १२-धर्मस्वाख्यातभाव

१-अनित्यानुमेक्षा : निरन्तर परिवर्तित, क्षयमान संसारकं प्रति जब साधक इस प्रकार विचारने लगता है कि आत्मा समस्त विकारेां से रहित है । संसार के समस्त मौतिक सुख, धन धान्य, परिवार आदि के सुख अनित्य है, नष्ट डो जाने वाले हैं । पानीके बुलखुलों की मांति फूट जाने वाले हैं । अज्ञानवरा चा प्रमादवरा ही लोग उसमें लिप्त रहते हैं । इस प्रकार वह संसार की अनित्यता का ध्यान करते हुए आत्मा का चिंतन करते हुए शाश्वत मोक्ष की ओर ध्यानस्थ हेाने लगता है ।

२-अशारणानुप्रेक्षाः मृतमरीचिका जैसे संसार को अपना रक्षक या झरण मानने वाळा साधक सत्यज्ञान के प्रगट होते ही सम्यद्रशैन ज्ञान-चरित्र रूपी त्रिरलों को ही सच्चा शरण मानने लगता है। संसार का द्रव्य भी मृत्यु रोग से बचा नहीं सकता। मनुष्य को कर्मी के फल भोगने ही पड़ते हैं। इस सत्य को समझने वाल्य सम्यग़दृष्टि शाश्वत शरण में जाता है। वह स्पष्ट रुप से जान लेता है कि संसार के पदार्थ कभी शरण नहीं दे सकते।

३-संसारानुप्रेक्षा : प्रत्येक जीव मुक्ति चाहता है। वह संसार के आत्रागमन से मुक्त होकर मोक्ष में स्थिर होना चाहता है। संसार जन्म, मरण, रोग आदि का स्थल्ल हैं। जीत्र कर्म के निमित्त से म'सार में अमण करता है। एवं संसार से उत्पन्न वासनायुक्त संसार में भटकता है। स'सार के कथित सुखेां के पीछे भटकता है। यह स'सार की भटकन ही युगयुगेां तक पुनः पुनः जन्म मरण के चक्कर कटवाती है। ऐसे संसार से मुक्त होने की भावना करते हुए साधक संसार की वासनाओं में फ'सने से बचता है। भोग विलासें। से दूर रहता है। संसार मुक्ति की निरन्तर खेवना करता है।

8-एकत्वानुमेशा : हम कितने भ्रम में जीते हैं यह मान कर कि मै परिवार वाला हू'। मेरे साथ परिवार, समाज है। परन्तु यह भ्रम उसका टूट जाता है जिसको धर्म की आँख प्राप्त होती है; अर्थात जिसने सम्यक्ट्रष्टि से इस सत्य को समझ लिया है कि मैं अकेला जग्मा हू'। अपने समस्त कर्मों के ब'ध मुझे अकेले ही मेंगाने पडेंगे। जन्म-जरा-रोग-मृत्यु आदि के दुख़ में मेरा कोई सह भागी नहीं हैंगा। अन्य उसे दूर भी नहीं कर मकेंगे। आज भी अपने माने हुऐ हू' वे मृत्यु के परचात मात्र इस देढ को स्मशान सक ही ले जा सकेंगे। ऐसा ज्ञान प्राप्त करने वाला फिर संसार में जलवत कमल की भाँति एकदन भाव धारण करके आत्मा और धर्म को ही अपना एक मात्र शर्थी मानने लगता है। परद्रन्य और परजनों के प्रति निर्मोह भाव घारण करने लगता है । संगर का और लेगों का गथ छूटने पर वह निर्धांक चिन्ता से वचता है । अपने आप में लीन होने लगता है ।

५-अन्यत्वानुमेक्षा : शाधना पथ का पथिक जब इस शरीर से निर्मोही बन कर उसे अनित्य और अशरण मानने लगता है। जब बह वास्तविक अन्तः प्राण को देखने लगता है तब उसने अन्यत्व भाव -बोध अंक्ररित होने लगता है । दुशरे शब्दों में कहें तो वह भेद विज्ञ'न-दृष्टि पर स्थिर होने लगता है । वह शरीर और आत्मा ন্দ प्रथकत्व बोध को प्राप्त होता है । आत्मा शरीर के द्वैतभाव को वह अमझ छेता है। मैं शरीर नहीं हु' यह दृष्टि ड की विकसित होती है । यो कहें कि वह अपने स्वरुप के बत्य को जानने लगता है । उनके ज्ञान का तीन्गा नेत्र खुलने लगता है । जब वह स्थूल शरीर के भेद से वह आत्मा के सङ्म शरीर का पृथकव जान लेता है तब वह स्वयं को अतीन्द्रिय अनुभव करने लगता है । वह ज्ञाता दश की भूमिका में प्रस्थापित होने लगता है। नित्यानित्य के भेद को जानते हुए शरीर की अनित्यता और आत्मा की नित्यता को स्मझ लेता है। जब शरीर का इन आत्मा से संबन्ध ही नहीं है ऐसा एकवा पना टढ बनता है. तब मो मात्रा से हटका वह धर्मसाधना में दुढ़ होता है । उग्की कुंडलिनी जागत बनती है ।

**६-अग्रुचित्वानुप्रक्षा :** मनुभ्य को यदि सबसे अधिक मोह और चिता होती है तो अपने शरीर से । वह शरीर को सुंदर पुष्ट बनाने के छिवे उसीमय बना रहता है । मै सुंदर हूं, सुंदर दिखाई दू' और छोग मेरी सुन्दरता की प्रसंशा करें यही उक्की महत्वाकांक्षा रहती है । सुन्दरता और शक्ति का मद उसे चढ़ता है । शरीर सांदर्य द्वा। बह वासनामय बन कर भोगविछास में फॅसता है । व्यमि चार आदि की ओर इन्मुख होता है । शरीर की सुख-सुविधा सौन्दर्थ और छोछपता के कारण भक्ष्यामक्ष्य खाने में विवेकहीन हो जाता है। वह भूछ जाता है कि शरीर अनंतरोगें का घरहै वह। मछ मुत्र आदि से भरा है। जिसे सही ज्ञान या आत्मजागृति प्राप्त होती है वह इस शरीर के मोह के त्य ग देता है। निर तर साचता हो ती है वह इस शरीर के मोह के त्य ग देता है। निर तर साचता है कि अरे ! यह ता अग्रुचि का घर है। इसमें फँसे आत्मतत्व के मुझे ग्रुचिता की ओर ले जाना है इन का एका-एक छिंद्र ग'दगी का द्वार है। सुग'धित द्रव्य भी इसे सुग'धमय नहीं कर कतने-उनसे वे द्रव्य भी दुग'व युक्त हो जायेगे। एसे अग्रुचि तन के प्रदि सावक निर्मोही बनकर जीता है। उसकी सनप्रदरि बाह्य शरीर से हटकर अ'तरात्मा की ओर लग जाती है। फिर उसे भाजन से अधिक भजन में आन'द मिलता है। शरीर से अधिक आत्मा का सौन्दर्थ इसे भाने लगता है।

(७) आस्त्रवानुप्रेक्षा : आखव अर्थात आना । इस आत्मा क माथ ग्रुम या अग्रुम कर्म निरंतर जुड़ते रहते हैं । इन ग्रुमा-ग्रुम कमें का आत्मा के साथ जुड़ना ही आखव है । चाहे ग्रुम कर्म हें।-चाहें अग्रुम कर्म आत्मा के। दोनें। प्रमावित करते हैं । अपनी अपनी कार्य सम्पन्नता के कारण वे पुण्य पाप का व'ध कराते हैं परिणाम स्वरूप दानें। संसार में आवागमन कराने वाले पदार्थ होने से मुमुक्षुजीव उन्हें आत्मा के साथ जुडने से बचाता है । इन कर्मी का आगमन सागर के ज्वार सा होता है जिसे मात्र ध्यान या साधना से ही रोका जा सकता है । यें। कहा जा सकता है कि ये कर्म चिकने पत्थर से हैं जिन पर पांव पड़ते ही फिसलन हो जाती है । साधक, जिसे भेद-विज्ञान हो गया-वह निर'तर सजग हे। जाता है । चर्मचक्षु के स्थान पर वह ज्ञानचक्ष्र से या साधना के तींसरे नेत्र से सदेव देखता रहता है और अप्रमादी बनकर इन कमें के आने से रेकिता रहता है । वह ऐसे केई कार्य या भावना नहीं करता जिससे इन कमें। का प्रवेशपाने का मौका मिले । साधना की उच्चभूमि पर स्थित साधक जानता है कि संसारचक्र में भटकानेवाले ये कर्म ही मेरे परम शत्रु हैं, माक्षमार्ग के वाधक हैं । ऐसी भावना और सजगता के कारण नए कमें का ब'ध रोका जा सकता है । ऐसी भावना से नए कर्म तेा रुकते है पुराने कर्म भी क्षयथ्व प्राप्त करने लगते हैं । कर्मों का आगमन ही संसार है । संसार ही मोड माया भ्रमण है । इसे साधक रोकता है ।

(८) संवरानमेक्षाः 'स'वर' अर्थात रुकना-रुकावट-श्रमना आदि । आग्म-साधक जब शभा-शुभ कर्मी के। रेाकने के लिए तत्पर बनता है तब वा रांसार से अलिप्न या तटस्थ बनने लगता है। नए कर्मी का बंध रुक जाता है। यह नव-कर्म-ब'धन का रूकना या थमना ही संवरभाव है । येां कहना समचीत होगा कि छिद्र युक्त घट के छिद्र बन्द हो जाते हैं। अभी तक उसे देा मोर्चों पर रत रहता था–एक आनेवाले कर्मो से लोहा लेना था और दसरे संचित कर्मों का क्षय करना था । जब संवर भाव हढ़ होते हैं तब तक आस्तव या कमों का आगमन थम जाता है। इससे आनेवारु कर्मी' की चिता कम हो जाती है। साथक दूने वेग से संचितकमी का क्षय या निर्जेश करने लगता है। वह मन-वचन और काया से आत्म ध्यान में लीन होने लगता है। उसकी चित-एकाप्रता इतनी आसल्झी और द्रुट हो जाती है कि बाह्य कम दारे पर ही सिर पटकर रह जाते हैं : कहा भी है कि लोभ या लालच कमजार का ही दवाते हैं। यहां ता साधक वज्र हो गया है। इसका सहसारचक्र मुखरित हो रहा है। वह समझः धर्म-ध्यान और शुक्छ-ध्यान में प्रवेश करता है । मोक्षमार्ग के अस्-किंचित अवरोध भी वह शनैः--शनैः दूर करने ल्याता है ।

(९) नीर्जरानुप्रेक्षाः आस्रव के रूकने का नाम संवर है । संवर या रुकावट के होते ही निर्जरा या नध्ट होने की किया स्वयमेव प्रांरभ हो जाती है। नये कमेरिका आवागमन, साधक की इटता और स'चित कमे के तिरोहित करने की दढ़ भावना से चित क्म वैसे ही खितने या झड़ने लगते हैं जैसे आग लगने पर सूखे पत्ते जलने लगते हैं । साधना की ज्योति के प्रज्जवलित होते ही कमी का क्षय अ'धकार की भांति होने लगता है। अनिर्वचनीय आन'द साधक का मिलने लगता है। सच्धे आन'द का स्रोत वहने लगता है। नई ऊर्जी नया विस्फाेट एक नई क्रांति की ओर ले जाती है। बेदनाओं का शमन या निराकरण होना ही निर्जरा है साथक साथना में इतना दुढ हो जाता है कि उसे शीतादि परिपहों का भी ध्यान नहीं रहता । वह शरीर लोक से आत्मलोक में रमण करने लगता है । कमें की निर्जंध ही उसे 'केारा' या निराकार बनाती है। यही चरमञुद्धि मोक्ष के योग्य बनाती है। मैं अपने कमी का क्षय या निज रा करके परमपद का प्राप्त करूँ यही भावना साधक के निर'तर मानी चाहिए।

(१०) लेगकानु प्रेक्षा : माक्ष पथ का पथिक तिर'तर इस संकल्पना का ध्यान करता है कि इस चौदह राजू-मनुष्याकृति के लोकाकाश में यह जीव युग-युगांतर से जन्म-मरण की कियाये' कर रहा है। कभी द्वाम योग से देव या मनुष्य बना तो कभी अक्षुभ योग से पद्व-नारकी बना। ऐसे लोक के प्रति वह विक्कार भाष भाता है। वह वह लोक है जहाँ सुख दुःख की अखिमिचौनी चलती रहती है । सुख भी मृगमरीचिका सा है । तिर'तर परस्पर स'बध बंधते और टूटते हैं । जो सुख-दुःख का कारण वनकर क्लेश ही उत्पन्स करते हैं । ऐसे लोक को लोड़कर वह उस सिद्धशिला पर पहुंचने की भावना भाता है जहां से आवागमन का दुःख ही छूट जाये । फिर न संत्रध बंध ना टूटे । फिर दुःख या सुख की बीमारी ही न रहे । रांधार समुद्र के फेन सा कमजोर और बिजली सा चंचल है । वस ! इसी चंचलता से मुक्त होने की भावना साधक को उर्ध्वगति की ओर ले जाती है ।

(११) बोधिदुर्लभानुमेक्षा : साधक निर'तर उस भावना में प्रतिष्ठित होना चाहता है बहां वह साम्यकज्ञान की प्राप्ति कर सके साम्यग्रज्ञान की भावना क'ना यो निर'तर खेवना करना ही बोध दर्लभ भावना है। शब्द ही यह स्पष्ट करता है कि दुर्लभ ज्ञान या सच्चाज्ञान प्राप्त करन का चिन्तवन ही बोधिदुर्रुभ अनुप्रक्षा है । हमारे जन्म-जन्मांतरां के जमे हुए कुज्ञान या अज्ञान के संस्कार हमें जकडें हैं । उन्हा के काग्ण हम असत्य के सत्य और अनित्य का नित्य मान होठे हैं। न•ट शरीर को शाइयत कौर शाइयत आत्मा के प्रति उद्भ्तीन हैं । साधना का वही क्षण सबसे कीमती होता है जब वाधक इन उल्टी बातें के कही जानने का प्रयास करने लगता है। उसकी सेद विज्ञान-इप्टि सम्पनन होते ही वह वस्तुके यथास्वरुप के। बानने लगता है । यही जानना और जानक सत्याचरण के प्रति समपित होना ही सम्यकत्व प्राप्ति की ओग अप्रसर होना है। जैसे का रीसा जानने का चितवन ही बोधि दुर्छभ है । इसी ज्ञान से वह निजात्म-स्वरुप को ओर देखने छगता है। इसी ज्ञान की उपलब्धि से संवर और निर्जरा के भाव भागत हैं । इन्हीं से चरित्र धारण करने की भावना पनपती है । बस ! ज्ञ न हो गया, चारिच्य साधना का योग हो गया--साधक मे क्ष-लक्ष्मी को प्राप्त कर लेता है ।

(१२) धर्मस्वाख्यातानुप्रेक्षा : इस भावना तक यात्रा करने बाला सायक यात्री राग-द्वेष आदि कषाय भाव से ऊपर उठ कर श्रावक या मुनि धर्म से ऊपर उठ कर एक मात्र आत्मधर्म की आराधना करने लगता है। आत्मा के धर्म अहिंम्या से ब्रह्मचर्य तक के धर्मी का चिंतवन और अनुभव करने लगता है। उसे यह ज्ञान प्राप्त हो जाता है कि आग्मा क सही धर्म या लक्षण क्या है यह ज्ञान होतेही वह इन्हींका चिंतवन या आराधन करने लगता है।

इस प्रकार इन अनुप्रक्षाभावेां की चर्चा करते द्रुए इतना ते। निविंबाद कहा जा सकता है कि जैन साधना में ध्यान के अत्यन्त महत्व दिया गया है । जैन धर्म में सामाणिक एवं जेा अनुप्रेक्षा भावेां का चिंतवन है वही ध्यान का मुल है। साधक क्रमशः बाह्य भौतिक विश्व, भौतिक सुख-दुख, बाह्य देह आदि का अतिकमण कर मनेाजगत, आध्यासिक आनंद एव' आत्मा में लीन होने लगता है । वह इस सिद्धि के लिएे ध्यान-साधना करता है । श्वास पर नियमन करता है । शरीर में चक्रों को जागृत बनाता है । नाभि चक से उसकीं यात्रा का प्रारंभ होकर कमशः सहस्रचक्र पर पूर्ण होते होते वह परम पद या निर्वाण के। प्राप्त होता है । फिर वह जे। चाहता है वह अनुभवता है । मन उसका होता है- वह मन का नहीं। ज्ञान का नेत्र उन्मीलित होते ही वह सत्य का आलोक निहारता है । ज्ञान का बोध होते ही तिमिर के। हटाता है । फिर जिस आत्मानुभूति या आत्मान'द का अनुभव करता है−वह अलौकिक निरान'द होता है । बस ! ध्यान इतना ही रखना है कि इस आगंद के लिए मात्र अभेला ही जाना होगा । संसार-छोड़ना होगा । ज्ञान के प्रदीप से अंध कार के दूर करना होगा । इस आसलेक में प्रकाश ही प्रकाश होगा-प्रकाश का उहराता सागर होगा । यही साधना की पराकाष्ठा या पूर्णता होगी जहां वाह्य नहीं-आंतरिक आन'द का अनुभव होगा ।

क्रमशः इस संसार और उसके संबन्धों से सिमिट कर अपने में लीन होना ही येग या ध्यान है । उस ध्यान में चिंतत्रन की किया ही प्रेक्षा है ।

# जैनधर्म का कर्मसिद्धांत

कर्म-सिद्धांत या कर्मवाद जैनदर्शन का प्राण सिद्धांत है । कर्म स्वाद्धाद की नी'व पर ही इसकी इमारत अवस्थित है । कर्म का यह सिद्धांत जैन दर्शन की लैहान्नेकता पर प्रकाश डालता है और पुष्ट भी करता है - प्रत्येक जीव की स्वत'त्र सत्ता एवं कर्म ठता इसी से सिद्ध हो सकती है । मात्र किंचिम द्वेश से इसे अनात्मवादी या नास्तिक दर्शन कडने वालेंगे गे स्वतः उत्तर मिल जाता है ।

मामान्यतः कम अर्थात कार्य का परिचायक शब्द है । हम जेाभी कार्य करते हैं वे सभी कम के अतर्गत समाहित है । हम जेा डौसा कर्म करेगे वैसा फल भागना होगा-ऐसी मान्यता प्रोयः सभी दार्श निकेां ने खीकार की है । हमारी म्मस्त प्रवृत्तियों के मूल में प्रेलाखरूप या निमित्त स्वरुप रागद्वेष रहते हैं । ये ही संस्काररुप स्थाई बनकर परिणाम देते है और 'संसार' बनाते रहते हैं ।

जौनधर्म में कर्म की चर्चा करते हुए श्री जिनेन्द्रजी वर्णी अपने कोय में निद श करते हैं कि-'कर्म' शब्द के अनेक अर्थ हैं यथा कर्मक'रक, किंपा तथा जीव के साथ ब'धनेवाले विशेष जाति के पुद्रल किंव । कर्मकारक जगत प्रसिद्ध है, कियाये' समवदान व अवःकर्म आदि के भेद से अनेक प्रकार हैं...पर'त तीसरे प्रकार का कर्म अप्रसिद्ध हैं केवल जैन सिद्धांत ही उसका विशेष प्रकारसे निरूपग करता है। वास्तव में कर्म का मौछिक अर्थ तेा किया ही है। जीव-वचन-कार्य के द्वारा कुछ न कुछ करता है। वह सब उसकी किया या कम है और मन, वचन व कार्य ये तीन उसके द्वार हैं । इसे जीव कर्म या भावकर्म कहते हैं । यहां तक ते। सब के स्वीकार है । पर'तु, इस भाव कर्म से प्रभावित हो कर कुछ सुक्ष्म जड़ पुदुगल स्क'च जीव के प्रदेशेंा में प्रवेश पाते हैं और उसके साथ बँधते हैं गढ बात केवल जैनागम ही बताता है । ये सूक्ष्म स्कंध अजीव कर्म या द्रव्य कर्म कहेलाते हैं और रुप रसादि धारक मूर्तीक होते हैं । जौसे-जैसे कर्म जीव करता है वौसे ही स्रभाव <sup>के</sup>। **के**कर ये द्रव्य कर्म उसके साथ बंघते हैं और कुछ काल **ग्**ट्चात परिपवव दशः के प्राप्त होकर उदय में आते हैं । उस समय इनके प्रभाव से जीव के ज्ञानादि सुण तिराभूत को जाते हैं। गही फलदान कहा जाता है । सूक्ष्मता के कारण व दुष्ट मही 1। (जै. सि. के पू. २४ में )

यह कथन इस ओर इ'गित करता है कि जहाँ अन्य दर्शनेा में राग-द्वेश से युक्त प्रत्यक किया का कर्म मानकर उसके संस्कार का स्थाई मानते हैं-वहां जैन दर्शन में रागद्वे थें से युक्त जीव की मन बचन और काया की किया के साथ एक द्रव्य जीव में आता है जा उसके राग-द्वेप रूप भावेां का निमित्त पाकर जीव से ब'ध गता है और आगे चलकर अच्छा या बुराष्ट्रफल देता है।

जीनधर्म और अन्य धर्मी विशेष कर वैदिक दर्शन में क्म वा यद्यपि व्यक्ति के कार्यकलपेां एव तन्जन्त परिणामें। को लेकग मूलभूत अंतर है । वैदिक दर्शन में ईइवर को जगत का कर्ता व नियन्ता माना गया है । वहां जीव यद्यपि कम करने में स्वत त्र है पर, परिणाम या दाता या फलमोक्ता वह स्व'य नहीं । कर्म का फल ईरवर देता है। कृत कर्मों के अनुमार अच्छा या तुरा फल ईइवर ही प्रदान करता है । जैनदर्शन ऐसा नहीं मानता । वह कर्ता की स्वत'त्रत। एव स्वयं भोग्ता की सत्ता का स्वीकार करता है। अर्थात जे। कर्म काता है वही स्वयं उसक परिणाम को भागता है I यहां मा अच्छे कम<sup>°</sup> का <sup>स</sup>ट और बुरे कम<sup>°</sup> का असद प्रभाव भोगना स्वीकार किया है । पर, स्वीकृति किसी द्वारा निर्णित नहीं है बल्कि आत्मा से संव द्व कम -परमाणु अच्छा या बुरा प्रभाव डालकर गैमा ही फल या परिणाम प्रस्तुत करते हैं । ''ौसाः बोओगे वैसा काटोगे" का सिद्धांत स्वयं स्पष्ट होता है ।

'जैसा बाओगे हौसा काटोगे' के अनुसार फल भागना निश्चित है तो व्यक्ति को चाहिए कि उसे जो भी सुख-दुःख आवें उन्हें समता भाव से भोगना चाहिए । यदि कर्मोदय से उत्पन्न सुख-दुःख के तटस्थभाव से भोगा जाये तो नए कर्म नहीं ब'धेंगे अन्यथा कलेश और भौतिक आनन्द में बह कर पुराने कर्म तो भोगेंगे ही नए भी बंधते रहेंगे । परिणाम खरुग हम कभी कर्मों के चक्का से छूट नहीं सकेंगे । इसीलिए मुमुक्ष इन डदित कर्मो के प्रति उदासीन या तटस्थ रहता है जब कि संसारी जीव या राग-द्वेष से लिप्त जीव उसमें दुखी या सुखी होने के भाव में बह कर नये कर्मों का ही आस्तव करता हैं । यों कहा जा सकता है कि भाग में इम विकारी न बने व अभाव में तृष्णावृति वाले न बनें । यदि व्यक्ति उपलब्ध भोग सामग्री के समय संयम का अंकुश लगाका उसके प्रति अनासक्त बनेगा तो कर्म भाव उससे कभी नहीं जुड़ सकते । पर, जरा भी ढील होगी ते। हम लिपट जाये गे । इन्द्रियों के असंयम के कारण हम दुखी हे। और दोष कमें। का दे यह भी बरावर नहीं । कभी-कभी हम अपने दोषों को या असंयम के। ढांकने के लिए कर्मों के। दोष देकर छूटना चाहते हैं या छल संते। प्राप्त करते हैं ।

कर्म का पर्यायवाची जबसे भाग्य बन गया तबसे बड़ी अराजकता वयाप्त हुई है। निध्किय, आलसी और सामाजिक रूढ़ियों से मस्त लोग इस भाग्य या कर्म की दुहाई देते हैं।

झानावरण कर्म जीवके झान गुण का घात करता **दे** । अर्थात जीव के झान गुण पर दूषित आवरेण छा देता है । जब झानी का अनादर, उनके प्रति प्रतिकूल आचरण-द्वेषभाव, इतध्नवर्ताव, झान-दात्री पुस्तकों-शास्त्रों का अपमान, झानदान में प्रमाद व द्वेषवुद्धि आदि कार्य करने वाले जीव को झानावरण कर्म का बंध छोता है । इसी प्रकार दर्शानवान या दर्शन के साधनों के साथ उपरोक्त रूप से कुव्य्याहार आदि करटा करने से दर्शनावरण कर्मका ब'ध होता है । उत्तम वैराग्य प्रेरित दर्शानीय मूर्ति आदि के प्रति उपेक्षा या अनादस का भाव इत्यें समाहित होता है ।

वेदनीय अर्थात वेदना प्रदान करानेवाले । सुख-दुःख का वेदन या अनुभव इस से होता है। यह वेदनीय दा प्रकार की है (अ) सातावेदनीय (द) असातावेंदनीय । अनुक'पा, सेवा, क्षमा, दया आदि से सुखात्मक संताेष दायी अर्थात गतावेदनीय कर्म का ब'ध होता है। जबकि उसके विपरीत वर्त न से असातावेदनीय कर्म का ब'ध होता है। इससे स्वय, दुःखी रहते है। जौन धर्म साता या संतोषदायी का भी बंध कहनेकी बात कर सकता है। अन्ततो गण्वा तो सुख भी बंधन हो है-चाहे सोने को जंजीर से ही क्यों न हो ।

मोहनीय कर्म निर'तर जीव के मोहित किए ग्हता है। जीव मोह जाल से मुक्त नहीं हो पाता । इसके भी (अ) दर्शन भोहनीय (व) चारत्रि मोहनीय दो भेदहैं। असत् मार्ग का उपदेश, सन्त साधु-सञ्जनों तथा कल्याण-सावना को और प्रतिकूल वर्तीव की ओर प्रस्ति करनेवाले कार्य दर्शन मोहनीय का बांध कहते हैं। जयकि कषायोदयजनित तींव्र अशुभ परिणाम से सच्चे मार्ग को जानने के बाद भी उस पर आरुढ नहीं होने देना-वह चारित्र मोहनीय कर्म का वर्ध करता है।

आयुकर्म ब'ध से जीव को दिविध शरीर में निश्चित समय तक रुके रहना पड़ता है । इमका छिदना ही मृत्यु है । महारंभ, महा परिप्रह, प'चेन्द्रियवध एवं रौद्र परिणाम से नरक आयु का बांध होता है । मायाचारी आदि के कारण तिर्थ च (पशु) आयु बांधती है । अल्य आर'भ, परिप्रह एवं ऋजुता मृदुता के गुणों से मनुष्य आयु या ब'ध होता है जबकि संयम मध्यम कक्षा का संयम, बालतपस्या आदि के कारण देवायु का ब'ध होता है । इस प्रकार नरक, पशु, मनुष्य और देव चार प्रकार के आयुकर्म का ब'ध होता है ।

नाम कर्म के कारण अच्छे या बुरे शरीर और अंग-उपांग की रचना होती हैं। ये नाम कर्म भी ग्रुभ और अग्रुभ दो प्रकार के है। गामकर्म की द्रष्टिसे।

हर व्यक्ति अपने कर्मों का फुल भोगता है । इस सिद्धांत का स्वीकार करते हुए भी इस जीवन में सदेव तदस्य नरी रह सकते । उटा. किसी को कोई मारे कोई भूखे मरे, कोई मोटर से छचला जाये- एसे समय कर्मयोग से हुआ है-कहकर यदि हम कमजोर का रक्षण न करें, भूखे को भोजन न दें या बरूमी की सेवा मदद न करें तो हम जड़, दुष्ट माने जायेंगे। व्यक्ति अपने परिणामों को भोग रहा रहा हो, पर, समय पर उसकी सहायता करना भी क धर्म हैं। विवेक से हमें निर्णय ऌेना चाहिए।

जैनदर्शन इस कर्म के संबांध में स्पष्ट है। जैनदर्शन की दृष्टि से जीव की किया-प्रवृत्ति द्वारा कर्मवर्शणा \* १ के पुद्गल जीव की ओर खिंचकर उससे चिपक जाते हैं उन पुद्गलों के कर्म कहा गया है। कर्मवर्गणा के पुद्गल लोकाकाश में सर्वत्र व्याप्त है। पर, वे जीव की किया प्रवृत्ति द्वारा आछ ष्ट हो कर जीव से संबद्ध या चिपकते हैं तभी कर्मसंज्ञा से अभिहीत होते हैं। इस प्रकार जीव बैध कार्मिक पुद्गलों को द्रब्यकर्म कहा गया है। जीव के राग द्वेषात्मक परिणाम को भाव कर्म कहा गया है।

आत्मपरीक्षा में कहा गया है-''जीव के जो द्रव्य कर्म हैं वे पौद्गलिक हैं और उनके भेद अनेक है। तथा जो भावकर्म हैं वे आत्मा के चौतन्य परिणात्मक हैं क्योंकि आत्मा से कथांचित अभिन्नरूप से खभेग्र प्रतीत होते हैं और वे कोधादि रूप हैं।''

इव्यकर्म और भावकर्म पारस्परिक रुप से कारणभूत होते हैं।

कर्म का आगमन : जैसा कि कह चुके हैं कि जैनदर्शन में कर्म अर्थात् कर्मपरमाणुओं (कर्मवर्गणा) की जीव की किया के अनुसार उनसे संलग्न होना है । इस खिंचाव चिपकाव संलग्नता \* १ कर्मवर्गणाईपुद्रगल द्रव्य की १३ प्रकार की वर्गणाओं में से

एक हैं जा संसार में व्याप्त है।

का काय मन-वाणी और शरीर की किया से होते हैं जिन्हें 'योग' (जुड,ना) कहते हैं। यह राग-द्वेंवाय्मक होते हैं। यही आसव है। इन आसवों का आत्मा के साथ जुडने का कार्य मिंध्यात्व, अवरति प्रमाद और कघाय कहते हैं-इस दृष्टि से ये बन्ध के हेतु भी कहे जाते हैं। इस प्रकार यह सिद्ध होता है कि जीव की योग्य शक्ति एवं कषाय ही ब'ध के कारण हैं । तत्वाध सूत्र में कहा है-''मिथ्या-दर्शां नाविरति प्रमादकधाययोगा बन्ध हेतवः । (अ-८ सूत्र-१) इसीं प्रकार "कार्यवांमनः कर्मयोगः । स आस्रवः ॥ (अ.ध. सू १-२)कडकर 'योग' को कर्मब'ध का कारण एव' आस्तव फहा हैं । कपाय के क्षय या नाश हो जाने पर योग के रहने तक जीव में कर्मपरमाणूओं का आस्तब होता तो है किन्त कपाय के अभाव में वे ठहर नहीं सकते। जैसे हवासे उड़ती हुई घूल किसी दीवार या स्थान पर पडती **है** और यदि वह जगह तैली-पदार्थ ता गौंद युक्त हैं ते। वह धूल उस से चिपक जाती है। यदि दीवार या स्थान साफ, चिकनी या सूखी है तो धूल तुर'त स्वयं झड जाती है। इसी प्रकार मनोवाक्काय प्रद्दत्तिरुप 'गोग' रुपी हवा से कार्मिक पुद्दगल जीव की दीवार पर पडते हैं और वहां कपायरुपी तेल या गोंद के संपर्क में आकर चिपक शते हैं। यदि वहां कषाय का अभाव होगा ता यह आखव की धूल आकर भी झड जायेगी ।

इन कर्मों का रुकना या इडना उन्हें रोकने या चिपकाये रखनेवाले पदार्थ पर भीनिर्भर रहता है। यही बात योग और कषाय के सांबन्ध में कही जा सकती है कि योगशक्ति ज्सि दर्जे की होगी, आगत कर्मपरमाणु भी उसके अनुसार कम या अधिक होंगे और कथाप की तीव्रता और मंदता के अनुसार वे वैसे रहेंगे। येगा और कथाप से जीव के सूक्ष्म कर्मपुदगलों का बंध होता है। ये

e ý

ये चा प्रकार के हैं-प्रतिवन्ध, प्रदेशवन्ध, स्थितिवंध और अनु-भागवन्ध को प्राप्त होने वाले कर्म परमाणुओं में अनेक प्रकार का स्वभाव पड़ना प्रकृतिवन्ध है, उनकी संख्या का नियत होना प्रदेशवन्ध है। उनमें काल की मर्यादा का होना स्थितिवध है। उनमें फल देने की शक्ति का पड़ना अनुभागच'ध है। (जैनधर्म पृ. १४५ से उघुत)

एक प्रश्न उपस्थित होता है कि जीव मूलस्वरूप में अमूर्त होने से मूर्तरूप पुद्णल उससे केंसे व'ध सकते हैं ? परंतु यह अमूर्तजीव अनादि काल से एक प्रकार की राग-द्वेप-व'सना, जो उसके शुद्ध स्वरुप से सर्वथा असंगत होते भी निरंतर पुद्गलों से धिरा होने से मूर्त सा बन गया है। अर्थात संसारी जीव अनादि काल से मूर्तिक कर्मों से बाँवा होने के कारण एक तरह से मूर्तिक हो रहा है।

कर्म के प्रकार : मूलतः कर्मों के ८ भेद माने गये हैं। इन्हें प्रकृति व'ध का भेद भी माना गया है। सरल भाषा में यों कहा जा सकता है कि भाव एवं किया से जिस प्रकार के कर्म नौधते **दै** वे ही प्रकृति याने स्वभाववन्ध हैं। ये आठ इस प्रकार-हैं ज्ञानावरण, द्र्शवावरण, वेदनीय, मोहनीब, आयु, नास, गोत्र, अत्वराय। भाग्यकी बात सामने रखकर छूट जाना चाहते हैं। अरे! नहीं पढनेवाला विद्यार्थी फैल होगा ही। क्या उसें कर्म का आश्रय लेकर बचने की बूट होगी? निरूद्यमी क्या उसें कर्म का आश्रय लेकर बचने की बूट होगी? निरूद्यमी क्या सफलता प्राप्त कर पायेगा? क्या दहेज के अभाव में लडकियों की अवदशा भाग्य का कारण कहकर बचाव किया जा सकेगा? ''कर्म में ऐसा लिखा है'--बा ''इमारे कर्मी का उदय ही ऐसा है' कहकर छुटकरा नहीं पाया जा सकता। वर्तमान शोक्क और शोषितों का विस्तार इर्सा अ'ब मान्यता के कारण है। मार्क्स और छेतिन ने इस शोषण के कारण, शोषणकर्ताओं का फैलाया कर्मजाल तोड़कर यह सिद्ध किया कि अमीरी-गरीवी का कारण मात्र भारय या कर्म नहीं ! सरय ते। यह है कि कर्म ले सिद्धांत का हमने अपनी सुविधा अपने वचात्र और अपनी कमजेारी के लिपाने के लिप किया है । ''परिणाम भगवान देगा'' की नीति भी साग्यवादी बनाता है ।

यह निर्विवाद मान्य सम्य है कि शुभ या अशुभ पूर्व कर्मों समय पर परिपाक होंने से उद्दय होता है-तर, इनका यह मतहव भी नहीं कि हम निष्किय बैठें। इन्में एक बहादुर की तरह उसके परिणामों की हंसकर अर्थान् तटस्थ होकर सहन करना चाहिए । यदि हम तटस्थभाव को धारण कर सके में ते। कर्म का वेग स्वयं कमजोर पहे.गा । आवत्र्यकता पड़ने पर उमका प्रतिकार स्थी करना होगा । उदा. रास्ते में चेगर व्हटना चाहे ते। बचाव करना होगा । रोग होने पर ढ्वा छेनी होगी । धैर्य धारण करना होगा ।

कर्म जहाँ कार्यं वा प्रतीक हो वहां हमारे कार्यं व्यावहारिक हविट से ऐसे हों जे। घर परिवार और समाज क लिए उपयोगी हो। सदगुण युक्त हों । धार्मिक भाषा में कहें ते। वे ग्रुभवंध के काण्ण हों । हमारे पाप पूर्ण कर्म हसे कलेश करायेंगे । अन्य को घरेशान कल्तेवाले एवं अराजकता पैदा करनेवाले होंगे । हमें अग्रुम कर्मी से बचना चाहिए । यद्यपि निश्चयरुष से मुक्तअवस्था का पथिक इन मौतिक ग्रुभाग्रुभ कर्मवंध से बचता है । वह शरीर से हटकर आभा के साथ जुडे कर्मों के निर तर क्षय का प्रयास करता है। इश्क लिए पाप और पुण्य दोने। बेडि.या हैं।

हम मानते हैं कि गृढ़वृत्तियें। के। हम नहीं जानते । पर, इतना तेा इमारे हाथ में है की हम अविवेक से गळत कार्य करके पापकर्म ा वेाज्ञ स्वयं घर न बढ़ावें । जीवन जीने के लिए कर्म या कार्परत द्वना आवश्यक है । ध्यान इतना ही रखना है कि जिन कार्यों के बगैर चल्ल हा न सके उन्हें अवश्य करें । पर भाग विनेद या द्वेप आव से अनावश्यक कार्य न करें ।

संबंध सलुप्य की शरीर रचना से है। ऋजुता मृहुता सच्चाई या में ते ोलमिलाव करने के प्रयत्न एवं भ्यौजन्य भाव से शुभ नाम-कर्म वॉयते हैं जवकी कुटिलता, ठगविद्या, धोखेवाजी कूर कर्भ से अशुभ नामकर्म बँधते हैं। इन्ही शुभाग्रभ से पुन्दर, सुडौल या वेडोल शरिर प्राप्त होता है।

योत्रकर्भ से इस जीव को उच्च या नीच कुल की प्राप्ति होती है । गुण बाद्दीपना, निरभिमान, विनयी गुणों से उच्चकुल पर्व परनिंदा, द्वेप्सात, अभिमान आदि से नीचकुल प्राप्त होता है ।

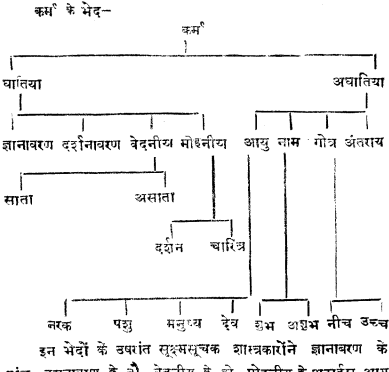
अन्तराय कर्म के कारण इच्छित वरनुओं की प्राध्ति में स्कायट पदा होती है। जब किसी को दान आदि उत्तम कार्यों से रोका जापे, किसी की प्रगति में बाधा बना जाय तब डसे कर्म का वंध होता है।

अपर के विवेचन को येां रखा जा सकता है इमारी शुभ या अधम कियाओं से अच्छे या युरे कर्म बंधते हैं और तदनुरूप ही उदय में आने पर हमें उनके परिणाम भोगते पड़ते हैं।

इन आठ कर्मों में प्रथम चार घातिया एवं अन्य चार अघातिया कर्म कहे जाते हैं।

घातिया कर्म जीव के स्वाभाविक गुणें का घात करते हैं।

होप चार अवातिया कर्म गुणें। का यात नहीं करते । इसे इस चित्र से समझे ।



पांच, दशनावरण के नौ, वेदनीय के दो, मोहनीय के अठ्ठाईस आयु के चार, नाम के तिरानवें गोवा के दो एवं अंतराय के पांच भेद माने हैं ।

घाती कर्म के भी (१) सर्वघाती (२) देशवाती मेद किए है। जेा कर्म जीव के गुणों का पूर्णरुपेण घात करता है वह मवंघाती है और जेा देश या अंशरूप से घात करता है वह देशधात करलाता हैं। इन चार घाती कर्मों के ४७ मेद किए हैं जिनमें २६ देशघाती और २१ सर्वघाती माने गये हैं।

ऊपर किऐ गये विवेचन यह सिद्ध होता है कि मनुष्य के कृत्य जे। ऐक द्रव्यभूत वस्तु हैं -विशेष स'येग के कारण आत्मा से जुड़का डसे दूषित करते हैं और तदनरूप वह सुख-दुःख आदि हे। पाता है । इससे यह समझना होगा कि हम मनुष्य हैं । सर्वश्रेष्ठ प्राणी के रूप में हमारी स'रचना हुई है । बुद्धि का बरदान हमें विवेक-ज्ञान प्रदान करता है । सन् अमन् का भेट हम कर मकते हैं-अतः इस ज्ञान के द्वारा अग्रभ कमेंकि आस्तवसे निर'तर बचने का प्रयास करें । हम बुद्धि की शुद्धि के साथ सःकर्मपरायण वनकर आत्मकल्याण की ओर आरुड हों ऐशा निर'तर प्रयास करना चाहिए। ये कर्म ठीक उस बीज की भाँति हैं जो तत्काल न उगकर समय, परिम्थित एव' वातावरण के संसर्ग में पनपते हैं-गैसे ही कर्म भी अपना फल देते हैं। यही कारण है की कमी-कभी पाप करने वाल हमें सुखी दिखाई देता है और पुण्य-प्रवृति में लगा हुआ ब्यक्ति हमें दुखी दिखाई देता है । कारण कि वर्तमान पापब ध करते हुए भी वह अपने संचित पुण्य कमें िक उदय (फल) के कारण दुख पाना है दूसरा ठीक उससे विपरीत फल पाता है। एक बात निश्चित समझनी होगी कि प्रायेक कर्म जो बंधा है वह उदय में आकर परिणाम देगा ही-उसका क्षय भी निश्चित है । कुछ कर्म ऐसे भी होते हैं' जो उदय में आकर भी फल दिए बिना नष्ट हो जाते हैं ऐसे उदय का 'प्रदेशेादय' कहा गया है। यह होना तभी संभव है जब साधक अपने तप **के** बल से उनकी निज राकरे | ताकि कर्म नष्ट हो जाये-फल हीन बन जाये | ऐसे कमें की निर्जंश ही मेक्श मार्ग की ओर ले जातीं है।

कर्म की अवस्थायें : कम के इस दर्शन का जैन्धर्म में बड़ी सूक्ष्मता से, गहराइ से एव' कसौटी पर कसकर देखा गया है। सामान्य व्यक्ति जिज्ञासु, मुमुक्षु सभी इसे जान सके इस हेतु प्रथम सामान्यरूप से रुरछ ढ'ग से कर्म', उसका उदय और एफल आदि की चर्चा की ! अब विशेष गहराइ' से चिंतन करते हुए कर्म की अवस्थाओं चर्चा की प्रस्तुन करे'गे ।

जैन सिद्धांत की दृष्टि से कम को होनेवाली ट्स कियायों थे। दस अवस्थाओं के नाम से जाना गया है। इन्हे 'करण वहते हैं। करण अर्थात परिणाम (धत्रला) भगवतीं आराधना में करण शब्द के। स्पष्ट करते हुए कहा है कि इन्द्रियां ही करण हैं-''क्वेांकि इनके द्वारा रूपादि पदार्थों को प्रहण करने वाले ज्ञान किऐ जाते हैं इसलिए इन्द्रियों के। करण कहते हैं। (१) बन्ध (२) उस्करण (३) अपकर्षण (४) सत्ता (५) उदय (६) उदीरणा (७) संक्रमण (८) उपशम (९) निधाते (१०) निकाचना।

(१) बंध : कम<sup>6</sup> योग्य वग<sup>6</sup>णा के पुद्गलें। के साथ आत्मा या जीव का स'बंध होना ब'ध हैं । ये पुद्गल आत्मा के साथ क्षीर-नीर की भांति जुड़ जाते हैं । ये सूक्ष्म कम<sup>6</sup> पुद्गल आत्मा क्षमप्र प्रदेश हारा झहण होते हैं । प्रत्वेक व्यक्ति का मानसिक- वाचिक या शारीरिक योग (क्रिया-व्यागां) समान न होने से कम<sup>6</sup>बंध सबके एक से नहीं होते । इसीलिए योग के अनुसार तरतमभाव होते हैं । बन्ध के प्रकृतिब'ध, स्थितिबंध, अनुभागब'ध एवं प्रदेशब'ध एसे चार ब'धो का उल्लेख हम पीछे कर चुके हैं ।

(२-३) उत्कर्षण एवं अपकर्षण : कर्म की स्थिति और अनुभाग की वृद्धि उल्कर्षण है और उनकी घटना अपकर्षण है। अग्रुभ कर्मेो के ब'धने के पश्चात जब जीव ग्रुभ कर्म न्प्रवृति करता है तब उबके पहले ब'घे हुए बुरे या अग्रुभ कर्मो की स्थिति और फलदान शक्ति घटने लगती है। इसके विपरीत यदि बुरे कर्मो का बाँघने के बाद भी अन्यबुरे कर्मेो का बांधके अधिक कलुषित भाव बनता है तब निर'तर बुरे या अशुभ कर्मों की ओर प्रवृत्त होने लगता है । परिणामतः कमें की स्थिति और फलदान शक्ति और भी बढ़ जाती है । इन दोनेंा के कारण ही किसी कर्म का फल शुद्ध, किसी

बढ़ जाती है । इन दोनेंा के कारण ही किसी कर्म का फल गुद्ध, किसी का देर से एव' किसी का तीव्र या किसी का मंद फल प्राप्त होता है । इससे इतना स्पष्ट होता है कि मोह या प्रमादवश किए गये घोर अग्रभ कर्म जे। कि नर्क गति में ले जाने वाले हों-उन्हे भी जागृति प्राप्तकर घटाया या नष्ट किया जा सकता है । घोर पापी भी मुक्ति प्राप्त कर सकता है । शर्त इतनी ही है कि उसकी सुप्त-प्रमादी आत्मा जागृत बने । जागृति के आत्मबल द्वारा कषाय आदि के शक्तिशाली मात'ग पर भी अंकुश लगाया जा सकता है ।

(४) सराा : आबद्ध कर्म तुर'त अपना फल नहीं देते । अपितु कुछ समय के परचात अपना फल देते हैं । जैसे शगव का नशा कुछ समय बाद ही चढ़ता है या बीज कुछ काल बाद ही पनपता है । इस कालावधि केा ''आबाधकाल'' कहा गया है । आवाधाकाल भी कर्म की स्थिति के अनुसार होता है । जौन परिभाषा में कहें तेा 'एक कोड़ा-कोड़ी सागर की स्थिति में सै वर्ष अवाधकाल होता है अर्थात यदि किसी कर्म की स्थिति में सै वर्ष अवाधकाल होता है तो वह कर्म सौ वर्ष बाद फल देना प्रार'भ करता है और तब तक देता है जब तक उसकी स्थिति पूरी न हो । तात्पर्य कि कर्म का जीव के साथ रहना ही सत्ता का परिचायक है ।

(५) उद्य : मत्ता के अन्तर्गत कर्म का जीव के साथ रहना होता है जबकि डदय के अन्तर्गत वह कर्म फल देने लगता है। अर्थात कर्म डदय में आने लगता है। यह फलोदय एवं प्रदेशोदय दो प्रकार का है। जब कर्म फल देकर नष्ट होते हैं, उसे फलेादय एव' जब कर्म फल दिए बिना ही नष्ट हो जाते हैं उसे प्रदेशोदय कहते हैं।

(६) उदीरणा : 'आबाधकाल' पूर्ण होने पर उदित कर्म का नियत कालानुसार क्रमिक उदय हैाना उदय है । पर, समय से पूर्व कर्म का विपाक हैा जाना उदीरणा है । उदाहरणार्थ-आम केा समय से पूर्व पकने के लिए डाल से ताड. कर भूसे या घास में दवाकर रखा जाता है । इस प्रकार वह समय से पूर्व जल्दी पक जाता है इसी प्रकार कर्म की भी अपकर्षण करण के द्वारा स्थिति घट जातो है । स्थिति के घटने से कर्म नियत समय से पूर्व उत्वरी में आते हैं । यह समय से पूर्व का कर्मोदय ही उदीरणा है । जैसे किसी की असमय मृत्यु को हम अकाल मृत्यु कहते हैं । हकींकत में यह आयुकर्म की उदीरणा ही है ।

(9) संक्रमण : एक कर्म प्रक्रांतका अन्य सजग्तीय कर्म रुप में हो जाने को स'क्रमण किया या संक्रमण करण कहा गया है । ध्यान रहे कि संक्रमण कर्म के मूल भेदों में नहीं होता अर्थात मूलकर्म अन्य कर्मो में परिवर्तित नहीं हो सकते । यह संक्रमण मात्र कर्मों के अवान्तर भेदों में ही होता है । जैसे ज्ञाना वग्णी कर्म दर्शनावरणी में संक्रमण नहीं करेगा परतु वेदनीय कर्म के सात वेदनीय कर्म अ'सातवेदनीय या सातवेदनीय में संक्रमण कर सकता है यद्यपि इसमें भी एक अपवाद है जैसे आयु कर्म के चार प्रकर्श में परस्पर संक्रमण भी नहीं होता । जैसे, नकरणति की आयु से आबद्ध जीव को नकरणति में ही जाना पडे,गा । इसी प्रकार मोहनीय कर्म के अवान्तर भेद दर्शन मोहनीय और चारित्र्य मोहनीय कर्म परस्पर संक्रमित नहीं हो सकते । (८) उपशम : उपशम अर्थात् कर्म को उपशांत करना । उदित कर्म को एसमःछन्न अग्नि की तरह दवा देना-उपशमना है । उप शणम अवस्था में उदय-उदीग्णा नहीं होता । साथ ही रकमण, आकर्षण या अग्रक, ज एव'निवति जिकाचन नहीं छोता । ये सब सवेौपशमना कर्म संव'द्ध से हैं । सरछ शब्दों में कहें ते। कम के उदय में आ सकने के आयोग्य बना देता है ।

(९) निधत्ति : कर्म की यह ऐसी सख्त अवस्था है कि जिसमें कर्म का स'क्रमण और उदीरणा नहीं को सकती । पर'तु कर्म का उस्कर्भ या अपकर्भण हो सकता है ।

(१॰) निकाचना : यह कर्मवंध की सर्वाधिक कठिन या सख्त अवस्था है जहाँ उदोरणा, संक्रमण, उस्कर्पण या अपकर्पण किसी भी किया नहीं चल सकती । इसमें उदित कर्म के प्रायः भोगना ही पडता है ।

कम के इस शिद्वांत को सलझ छेने पर हम इतना जान ही सकते हैं कि व्यक्ति अपने किए हुए कमों का फल स्वय भोगता है। ये कर्म ही उसे जन्म जन्मात'र भटकाते हैं। इनसे छूटने पर या मुक्त होने पर ही मोक्ष या अजन्मापने का सुख प्राप्त हो सकता है।

समाजकी व्यवस्था के लिए भी सरकम आवश्यक हैं । जुरे कमीं के परिणाम, जुरे कपटदायी एव' आत्मघातक होते है ।ऐसा ज्ञान जिसे जागृत हो जाये वह गलत कार्थ, अभ्यको दुःखी करने वाले कमीं से बचेगा । कपायेां से बचेगा । पुण्य ब'घ द्वारा उत्तम गति प्राप्त करेगा । एक दिन इन कर्मी से संपूर्ण मुक्त बनकर 'मुक्ताग्मा बन सकेगा ।

्ध्यान रहे कि हम जेा कर्म करेंगे उसका फल भी हमें ही भागना है । उन्ही के अनुसार शरीर. बुद्धि, र्शाक्त, सम्पति सुख–ढु:ख प्राप्त होंगे ।

## सप्ततत्त्व मीमांसा

तत्त्वों की मीमांग करने से पूर्व तत्त्व शब्द को समझना चाहिए / सवोर्थ सिद्धि में वस्तु के निज स्वरूप को हो तत्त्व कहा गया है। 'जिस वस्त का जे। भाव है वह तत्त्व है।" इसी प्रकार का अर्थ बोध राजवार्तिक एव' समाधि शतक टीका में भी व्यक्त हआ है। प'चाध्यायी पूर्वाध में इसी भाव के। स्पष्ट करते हुए कहा है--'तत्त्व का उक्षण सत है।' अथवा सत ही तत्त्व है जिस कारण से कि वह स्वभाव से ही सिद्ध है, इसलिए वह अनीदि निधन है, वह स्वसहाय है और निर्विकल्प है। धवला में इसे श्रुतज्ञान का लक्ष्ण माना है । तत्वार्थ के स'दर्भ में ही यह स्पष्ट कहा गया है कि 'अर्थ' माने जेा जाना जाये ।' तत्त्वार्थं माने जो पदार्थ जिस रुप से स्थित है उसका उसी रूप में प्रहण । (राज वार्तिक) निश्चयनय से आत्मा को ही सच्चा तत्व कहा गया है । तःवार्थं सूत्र में तेा उमास्वामीजीने तत्वों पर श्रद्वा करने वाले के सम्यरहाटि कहा है। सरल ढंग से यों रखा जा है कि संसार में जन्म-मरण के दुग्वों के। झेछने वाला प्राणी यदि इन दुखें से छटकारा पाना चाहता है तेा उसे इन तत्वों को समझना होगा। जीवन में चारित्र्य रुप धारण काना होगा । जीव की मोक्ष तक का यात्रा के विविध सोपानों (आयामेंा) के रूप में इन तत्वों को प्रस्तत किया जा सकता है।

हम पिछले प्रकरण में कर्म की विषद व्याख्या एवं कर्म व'धन आदि की चर्चा कर चुके हैं। इन कर्मों के ब'भनेंग से बूटकर उत्तम सुख में जो प्रस्थापित करे वही वर्म है। जीव स्वयं कर्मों को बाँधता हैं-उन्हों मे उसे स्वयं ही क्रूटना भी है। जैन दर्शन की विशेषता है कि वह किसी भी वस्तु को जाने समझे बिना अपनाने को नहीं कहता । 'पहले जानेा तब मानों' का स्पष्ट सिद्धांत वहां लागू होता है । इन तत्वों के आधार पर हम वस्तुके स्वरुप, उनकी पहचान करते हैं । ब'घे कर्मों को छोड.ने का उपाय हू 'ढते हैं । नयें के आगमन को रोकते हैं । बद्ध कर्मों को नष्ट कर 'मुक्त' बनने का प्रयास करते हैं । जीवन का योगक्षेम इन्ही' पर निर्भंद माना गया है । इन तत्वों का सात एव' नव भागों में विभाजित किया गया है-(१) जीव (२)अजीव(३)आस्त्रव(४)ब'ध (५)संबर(६)निर्जार(७)मोक्ष । नव तत्व मानने वालों ने पुण्य और पाप इन दोनेां के प्रथक तत्व माना है । जब कि सात तत्व मानने वालों ने पाप और पुण्य की गणना आस्त्रव और ब'ध के अन्तर्गत की है ।

अमयसार में इन सप्त तत्त्वो में केवल जीव व अजीव की ही प्रधानता मानी है । प'चाध्यायी में कहा दे । '' ये नव तत्त्व केवल जीव और पुद्गल रूप हैं, क्योंकि वास्तव में अपने द्रव्य क्षेत्रादिक के द्वारा कर्ता तथा कर्म में है अनल्यत्व नहीं है । प्रायः सभी आचार्यों ने माना है कि जीव और पुद्गल के संयोग से बने हुए सप्त पदार्थ घटित होते है । या परस्पर में स'ब'ध का प्राप्त उन दार्नों जीव ओर पुद्गल के ही निमित्त नैमिभिक स'ब'ध से होने वाले भाव ये नघ पदार्थ हैं ।

इन तत्त्वों का जो कम निर्धारित किया गया है उसका कारण प्रस्तुत करते हुए आचार्य सर्वार्धसिद्धि में कहते हैं-'सब फल जीव को मिलता है । अतः सूत्र के प्रारंभ में जीव का ग्रहण किया है । भजीव जीव का उपकारी है वह दिखडाने के डिए जीव के बाद भजीव का कथन किया है । आस्त्रव जीव और अजीव दोनेंा को विषय करता है अतः इन दोनेंा के बाद आखव का प्रहण किया है । बंध आखव पूर्व क होता है, इसलिए आस्त्रव के बाद बन्ध का कथन किया है। स'वर के होने पर निर्ज रा होती है। मोक्ष अ'त में होता है। इस लिए उसका अ'त में कथन किया है। अथवा क्येंकि यहाँ मोक्ष का प्रकरण हैं इस लिए उसका कथन करना आवश्यक है। वह संसारपूर्व कहोता है और संसार के प्रधान कारण आस्नव और ब'ध हैं तथा मोक्ष के प्रधान कारण संवर और निर्ज रा हैं। अत प्रधान हेतु, हेतुवाले और उनके फल के दिखलाने के लिए अलग-अलग उपदेश किया है। (जैन सि. को. ए. ३५३-५४) संक्षिप्त में इन तत्वों को रूमझें।

## जीवतत्वः

संसार या मोक्ष दोनेां में जीव प्रधान तत्व है । यदा कि झान दश न स्वभावी होने के कारण वह आत्मा ही है फिर भी संसारी दशा में प्राण धारण करने से जीव कहळाता है । वह अनन्तगुणों का स्वामी एक प्रकाशात्मक अमूर्तिक रात्ताधारी पदार्थ है । कल्पना मात्र नही है नही प चमूरोां के मिश्रण से उत्पन्न होने वाला कोइ संबेगी पदार्थ है ।...कोई एक ही सब ज्यापक कीव भी हो ऐसा जैन दश न नहीं मानता । वे एन तान त हैं । उनमें से जोभी साधना विशेष के द्वारा कर्मो व संस्कारेां का क्षय कर देता है वह सदा अतीन्द्रिय आनन्द का भोक्ता परमात्मा बन जासा है ।...बैन इंग्ल में उसी को ईश्वर या भगवान स्वीकार कया है । (जै सि को. पृ. ३३०) जीव के स्वरुप को लेकर अनेक आचायों ने व्याख्या थे प्रस्तुत को हैं जिनका शर रुप कथन यही है कि जो चार प्राणें से जीता है, जियेगा और पहले जीता था वह जीव है । यह कीव रस, रुप, ग'ध रहित, इन्द्रियों से अगेाचर, चेतना गुण वाला, शब्द रहित एवं आकार रहित होता है । उपयोग और चेतना इसके लक्षण माने गये हैं। आवपाहुड में कहा है 'जीव कर्ता है, भोक्ता है, अमृतीक है शरीर प्रमाण है, अनादि निधन है, दर्शतज्ञान उपयोगमयी है ऐसा जितवरेन्द्र द्वारा निर्दिष्ट है।

इस संक्षिप्त व्याख्या से इतना स्पष्ट हुआ कि जिसमें चेतना गुण है वही जीव है जो पुद्गल या अजीव से पृथक है। पुद्गल जहाँ इन्द्रियों के अनुरुप रुप, रस ग'ध एव' स्पर्श गुणवाला होता है वहां जीव ऐसा नहीं होता । चेतना का मुख्य लक्षण होने से जीव जात्रने और देखने की शक्ति रखता है। यह जीव आत्म-स्वरूप को प्रहण करके दर्शनस्वरुपी एव' बाह्य पदार्थों को प्रहण करके ज्ञानस्वरुपी कड़लाता हैं। ज्ञानरुपी होना जीव का मुख्य लक्षण है। यद्यपि एकेन्द्रिय जीव से देकर मुक्ता माओं तक जीव में हीगाधिक ज्ञान पाया जाता है।

ण्याप अन्य पदार्थों की भाँति जीव प्रत्यक्ष दृष्टा नही तथापि वह स्वानुभव प्रमाण से ही जाना जा सकता है । यह जीव इन्द्रियों के साध्यम से रूप रस आदि का ज्ञान या संवेदन प्राप्त करने के बोवजद उससे नितांत प्रथक है । जैसे चक्कू से वस्तु कटती है । पर चक्कू और वस्तु भिन्न हैं । इन्द्रियाँ आदि आत्मा को ज्ञान प्राप्त कराने में साधन भूत हो सकती हैं पर वे स्वयं चैतन्य स्वरुप आत्मा नही हे। सकती । इस आत्मा या जीव का बेाई र'ग नहीं है । चर्मचक्षु से देखा भी नहीं जा सकता पर'तु अनुमान और प्रमाण से उसका स्वीकार किया जाता है । संसार में विविध प्रकार के लोग उनकी शारीरिक आदि भिन्नता का अवश्य कारण होता है । वह कारण है कर्म का प्रभाव । (पिछले प्रकरण में इसकी चर्चा हो चुकी है) धर्म की सत्ता के संर्दन में यह आत्मा स्वतः सिद्ध हो जाता है । जीव, कर्मों को भोगते समय जेत भाव करता है उसका वह स्वयं कर्ता माना जाता है । ये भाव पाँच प्रकार के माने गए हैं । औपशमिक, क्षायिक, औदयिक क्षायोपशमिक और पारिणामिक । जब कर्मो को उदय सें न आं सकने योग्य वना दिया जाता है । तब वे औपशमिक भाव कहे जाते हैं । कर्मो का क्षय होने पर क्षायिक भाव पव जव कुछ वर्भो का क्षय व कुछ का उपशम होता है तव उन्हें क्षायोपशमिक भाव कहो जाता है ।

कर्मों के उदय से होने वाले भाव औदयिक भाव कहलाते हैं और कर्मों के निमित्त के विना जो भाव होते हैं उन्हें पारिणामिक भाव कहते हैं । मूलतः ये कर्म ते। निभित्त मात्र हैं-जीव न स्वयं इन भावों का कर्ता है । जीव कर्मों का कर्ता एवं भोक्ता स्वयं है । सुखात्मक-दुग्वाःमक अनुभूति इसका प्रमाण है ।

जैनदर्शन में 'जीव' शरीर प्रमाण माना गया है। अर्थात प्राप्त छोटे या बडे शरीर में तदनुरूप हो जाता है। छोटे या बडे हेाने पर भी उसके प्रदेशों की हानि नहीं होती न ही बुद्धि हेाती है। वह असंख्यात प्रदेशी ही रहता है।

जीव के मेद : सामान्यतः जीव के दो मेद हैं : (१) संसारी जीव (२) मुक्त जीव

कर्म वंधनों से आबद्ध जन्म मरण को भोगता हुआ विविध गतियों में भटकने वाळा जीव संसारी जीव है और जेा इन कर्मो के ब'धन को काट कर मोक्ष में स्थित हो गया वह मुक़्त जीव है। मुक्त जीव समानधर्मा होने से उनमें भेद नहीं होते परंतु संसारी जीवेां के विविध भेद हैं। संसारी का अर्थ ही है भ्रमण करनेवाला। संसारी शब्दही 'सम' उपसर्ग पूर्वक 'सृ' धातु से बना है। 'सृ' का अर्थ ही भ्रमण करना अर्थात संसारी चीव चौरासी लाख योनियों एवं चारेां गतियों में भ्रमण करता है।

संसारी जीव के भी-(१) स्थावर और (२) त्रस दो भेद हैं । जिन जीवें का दुख मिटाकर सुख प्राप्त करने की प्रवृत्ति, चेष्टा, गति आदि नहीं हैं, वे स्थावर हैं । ये स्थावर जीव पृथ्वीकाय, जलकाय, तेजस्काय, वायुकाय एवं वनस्पतिकाय पांच प्रकार के होते हैं । जैनदर्शन ने ही सर्व प्रथम इन पांच प्रकार के स्थावरेां में जीव की कल्पना की और बाद में विज्ञान ने भी प्रयोगेां द्वारा इनमें जीव के अस्तित्व का स्वीकार किया । ये पांचेां में स्पर्शन द्वारा अनुभव की शक्ति या किया पाई बाने से इन्हें एकेन्द्रिय चीव के अन्तर्गत माना है । इन एकेन्द्रिय स्थ वर के भी (१) सूक्ष्म एव (२) बादर भेद किए गये हैं । अर्थात जा इन्द्रियों से टष्ट नही, पर हैं, सूक्ष्म एवं जा स्थूल रूप से टष्ट हैं वे बादर स्थावर जीव कहे गये हैं । जैसे माटी, पत्थर, कुवा, नदी, अग्नि, दीपक, अनुभव में आनेवाला वायु, वृक्ष, शाखा, फूल फल आदि बादर पच प्रकारी स्थावर हैं ।

दूसरे प्रकार के 'त्रस' जीवों में दुख मेट कर सुख प्राप्ति की चेष्टा क्रिया या गति विद्यमान होती है । ये त्रस दो, तीन, चार और पांच इन्द्रियों वाले होते हैं । छट आदि जीवों के स्पर्शन और रसना नामक दो इन्द्रियां होती हैं । चीटीं, जु आदि के इन दो के उपरांत घाणेन्द्रिय होती है अतः वे त्रिइन्द्रिय जीव कहलाते हैं । जब कि स्पर्शन, रसना, घाण प्वं चञ्च इन चार इन्द्रियों के धारक जीव चार इन्द्रिय धारी होते हैं । जैसे मन्सी, बिच्कु, भौरां आदि । जिनके इन चार इन्द्रियों के उपरांत अवणेन्द्रिय भी होती है वे पंचेन्द्रिय जीव कहलाते हैं । इन पांचेां इन्द्रियों वाले जीव पूर्ण रुपेग स्पर्श, रस, ग'ध रुप और अवण का झान करते हैं । इन पंचेन्द्रियें के भी गति के अनुसार चार भेद हैं । (१) मनुष्य गति (२) देव गति (३) तिर्यंच गति (पशु गति) (४) तरक गति । वर्भों के अनुसार जीव विविध गतियें को प्राप्त कर फल को भोगता है । मनुष्य गति ही श्रेष्ठ गति मानी गई है जहां से संपूर्ण कर्मों का क्षय कर के जीव मुक्त बन सकता है । बीन दर्शन में जीव की स्वत ज सत्ता का स्वीकार किया गया है ।

अजीवतत्व : जीव से नितांत विरोधी चैतन्यरहित जड़ पदार्थों को अजीव कहा गया है जैतदर्शन में इसके पांच प्रकार हैं । (१) धर्म (२) अधर्म (३) आकाश (४) पुद्गल (५) काल । यहां धर्म और अधर्म का प्रयोग पुण्य पाप के संदर्भ में नहीं है । ये दो स्वत त्र पदार्थ सम्पूर्ण लेक में आकाश की माँति व्यापक एवं अरूपी हैं । इन दो रुपों का वर्णन अन्य किसी दर्शन में नहीं हैं । इसी प्रकार पुद्गल शब्द का प्रयोग भी मात्र जैन दर्शन में हुआ है । प्रत्येक बनने-विगड़ने, टूटने फूटने वाले पदार्थ इसके अन्तर्गत हैं । इन पांचोका संक्षिप्त में स्वरुप समझें-

धर्म (द्रव्य) : जेा जीव और पुद्गल को गति प्रदान करने में सहायभूत बनता है वह पदार्थ धर्म कहलाता है । जैसे मछली को पानी में चलने में पानी सहायक है उसी प्रकार 'धर्म' भी गति प्रदायीं पदार्थ हैं। जैसे आकाश (विस्तार) प्राप्त करने में आकाश सुहायभूत होता है उसी प्रकार धर्म को जानना चाहिए।

अधमें (द्रव्य) : धर्म से विपरीत जेा जीव पुद्रगल को स्थिर होने में सहायक होता हैं वड़ अपर्म (द्रव्य) कहलाता है । जैसे श्रमित पथिक को दृक्षकी छाया विश्राम का निमित्तभूत वनती है वैसे ही अधर्म द्रव्य ठहरने में सहायक बनता है । यधपि हिल्ला चल्ला या ठहरता आदि का स्वत त्रकतो जीतः और पुदगल स्वयं है। स्वयं की कियाओं से ही वे चलते या ठइरते हैं परन्तु उनमें सडायभूत पदार्थ थे दोनों इव्य माने गये हैं। इस प्रकार गतिशीलना एवं स्थिरता में सडायभूत द्रव्यों का स्वीकार तो वर्तभान विज्ञान ने भी कर लिया है।

ये दोनों द्व्य आकाश की मांति अमूर्तिक एव' समस्त लोकव्यापी हैं | ये दोनों द्व्य प्रेरक कारण भी नहीं है ' किसी को वलात न चलाते हैं और न ठवराते ही हैं | ये को मात्र सहायक द्व्य ही हैं | घासीराम जेन ने अपने स'शोचन प्र'थ - '' कालमोलोजी(ओल्ड एन्ड न्यू'' नामक पुस्तक में न्यूटन के आक णि के लिद्वांत में क्रमशः धर्म-अधर्म द्व्य को स्वष्ट एव' लिद्ध किया है |

आकाश :- आकाश पदार्थ सर्व झात है । समस्त दिशाओं का भी इसी में समावेश होता है । आकाश द्रव्य सभी द्रव्यों को स्थान देता है । यह अमूर्तिक एव' सर्व व्यापी है । जैनावायों म इस आकाश को (१) लोकाकाश (२) अलोकाकाश एस दा विभागों में विभाजित किथा है । लोक संव'वी आकाश-लोकाकाश और अलेकसंब'वी आकाश अलंकाकास कहा है । सर्व व्यापी आकाश कौ संखोकसंब'वी आकाश अलंकाकास कहा है । सर्व व्यापी आकाश कौ संखोकसंब'वी आकाश अलंकाकास कहा है । सर्व व्यापी आकाश कै मध्य में लोकाकाश है । अर्थात ऊपर नीच एवं आजू बाजू जहाँ तक धर्म अवर्म पदार्थ स्थित हैं वहाँ तक के क्षेत्र को लोक स'झ दी है । इससे बाहर आलोक स्थित हैं वहाँ तक के क्षेत्र को लोक स'झ सहखोग से ही जीव और पुद्राव की इस लोक में कियायें चल रही हैं । जबकि आलोक में इन दो पदार्थी का अभाव होने से कोई भी जीव या अणु नहीं है । अतः लोक में से अलोक में नहीं जा सकता । लोकमें छह-द्रव्य पाये जाते हैं जबकि अलोकाकाशमें मात्र आकाश द्रव्य ही रहता है । यह आकाश द्रव्य अन'त विस्तार वालां है। लोकाकाश अङ्ग्रिम है। इसका आदि-अ'त नहीं। इसे यों समज्ञा जा सकता है-कटि के बोनों आगों पर दोनों हाथ रखकर और दोनों पौरेां को फैलाकर खडे. पुरूष के समान लोक का आक'र है। नीचे के भाग में सातनक, नाभिप्रदेश में मनुष्य लेक, जपर के भाग में स्वर्ग लोक एवं मस्तक प्रदेश में मोझ स्थान है।

समस्त कर्मों को छय करने वाला जीव निर्भार होकर उर्थनमन करता है पर'तु वह लोकाकाश तक ही गमन कर सकता है न्योंकि धर्म द्रव्य गमन में वहीं तक सहायक बन सकता है । यदि दो द्रव्य न होते ते। फिर आत्मा कहाँ तक गमन कर कहाँ स्थित होती यह एक प्ररन खड़ा हो जात । और फिर मुक्तात्माओं का मोक्षमें स्थिर शंकास्पद या विवादम्स्पद बन जाता । धर्म और अवर्म द्रव्यों के अस्तित्व एव' गति आदि के कारण ही अखण्ड होते हुए भो उसके दो रूप माने गये हैं । जीव की गति कहाँ तक होगी यह भी इसी से निदिचत हो सका ।

पुद्गलः - जैन दर्शन में स्थूल महास्थूल समस्त रूपी पदार्थों को पुद्गल की स'झा दी गई है। यों कहा जा सकता है कि हम बो देखते हैं, खाते हैं आदि सभी पदार्थ; पुद्गल हैं। कास्त्रकारों ने पुद्गल को रुप, रस, ग'ध और स्पर्शवाल कहा है। पुद्गल' अर्थात 'पुर' ए'व 'गल' दो धातुओं के स'य'ग से निर्मित यह शब्द सिद्ध करता है कि जहाँ मिलन या जुडना ए'व खिर जाना या प्रथक होना दोनो कियाएँ होती हैं वही पुद्गल द्रब्य है। अर्थात अणुस'धात रुप छोट बडे. पदार्थों मे होनि या द्रद्धि होती रहती है परमाणु में विलय या प्रथकत्व की किया इसी के कारण हैं। परमाणु पुद्गल का मूल्तत्व है। उनका स'योजन स्कन्ध कहलाता हैं। समस्त छह दब्यो में पुद्रगल ही एकमात्र मूर्तिक दब्य है रोप अरूपी हैं । यहाँ रूपी से तात्पर्थ रूप-रस-ग'ध स्पर्श से है । अन्य पदार्था में ये गुण नहीं पाये जाते अतः अरुपी कहे गये हैं ।

स्पर्श आठ प्रकार का है– कठिन, मृदु, राुरु, लघु, शीत, डण्ग, स्निग्ध एव रुझ, I इसी प्रकार रस पांच प्रकार के हें–कडुवा तीखा, कषाय, खट्टा, मीठा, I ग'ध के भी सुग'ध और दुर्ग'न्ध दो प्रकार हैं जबकि काला, पीला, हरा, लाल, और सफेद पाँचवर्ण हैं I

शब्द, छाया, अंधकार, एवं प्रकाश को भो पुद्रगल माना है।

पुदगल के भेद : मूलतः दो भेद (१) परमाणु (२) स्कन्ध । शास्त्रकारेां ने परमाणु की व्याख्या करते हुए कहा−जो स्त्रय' आदि. मध्य एव' अ'तरुप हो । जिसका इन्द्रियों द्वारा प्रहण न किया ज। सक्त । ऐसे अविभावी द्रव्य को परमाणु कहा गया है। ऐसे परमाणु के ख'ड नहीं किए जा सकते । थे परमाणु नित्य होते होते हैं । शब्द रुप नही होते. एक प्रदेशी, अविभागी एवं मुर्तिक होते हैं ये परमाणु शब्द की उत्पत्ति में कारण होते है स्वय शब्दरुप नही होते । स्क'धका अन्तिम विघटन परमाणु है ! इसी प्रकार अनेक परमाणुओं का संगठन स्क'व कहलाता है अधिकाधिक परमाणुओं का संगठन अस'ख्यात प्रदेशी और अनन्त प्रदेशी स्क'ध तैयार करते हैं । विज्ञान का एटम कमी अविभाजित था पर आज विभा जित होने से परमाण नही रह गया । स्क'घ है , वह मूर्तिक हैं । रकधों के परस्पर टकरानेसे शब्दों की उत्पति होती है। ये परमाण जुडकर एक रासायतिक प्रक्रिया करके नए पदार्थ (स्क'ध) को जन्म देते हैं । स्निग्ध और रुक्षगुण के निमित्त से दी परमाणुओं का ब'व होता है। परन्तु ऐसे ब'व में एक परमाणु का गुण दुसरे से कम या अधिक होना चाहिए । शरीर का मोटापन, दुबलापन, आदि आकार पद्रगल की ही पर्यायों हैं ।

कालः वस्तु के परिवत न में सहायक दृःय कहलाता है । परिवर<sup>९</sup>न वस्तु का लञ्चण है । परन्तु बाह्य निसित्त के विना स`भव नहीं काल द्रव्य की सहायता के बिता संसार का परिवर्तन संभव नडी होता । वस्तु का रूप बदलना, नये का पुराना होना युवा का वृद्ध होना, वर्त्तभान काल का भूतकाल में परिवर्त्तन होना सभी परिवत न इम कालद्रव्य के कारण हैं। काल के दो प्रकार (१)निरच्य काल (-) व्यहारकाल ऐसे दो भाग किए गए हैं। काल गुओं के कारण ही संसार में प्रतिक्षण परिवर्तंभ होता है। इन्हीं के निमित्त से बस्तु का अस्तित्व भी कायम है। आकाश के एक प्रदेश में स्थित पुद्रड का एक परमाणु मन्दगति से जितनी देर में उस प्रदेश से लगे हुए दूसरे प्रदेश पर पहुंचता है उसे समय कहते हैं । समयों का समूह ही विशेष समय बनकर ज्यवहारकाल रूप में घटी, पø, दिन रात के नाम से पुकारा जाता है। सू." आदि नक्षत्रों को गति के। भी वाल कहते हैं । यद्यप्रि अन्य दर्शना ने काल का स्वीकार किया है पर वे व्यवहार काल तक ही सीमित रहे । मात्र जैन दर्शन में ही काल्द्रग्यके अनुरुप वस्तु-स्वरुपमें स्वीकार किया है। यह आकाश की भॉति अमूर्तिक है-पर अनेक रूपा है।

अस्थिकाय :- षड्रद्भ्भे' में काल के अलावा सभी द्रव्य पंचास्तिकाय माने गये हैं । अस्तिकाय से ताप्तर्य है शरीर का होना । जैसे शरीर बहुदेशीं होता है जैसे ही काल के अलावा शेष पांच द्रव्य बहुप्रदेशी होते हैं । अतः इन्हें धर्मास्तिकाय, अधर्मास्ति काय, आकाशास्तिकाय, पुद्रलास्तिकाच एवं जीवास्तिकाय, कहा गया है । ये वाँचेा अस'ख्यात और अनन्त प्रदेश वाले द्रव्य हैं । काल द्रव्य के असंख्य कालाणु परस्वर आवद्ध रहने के कारण वे 'काय' नही हे। पाते ।

आखत्र :- कर्म के प्रकरण में हम 'कर्म का आगमन <sup>'के</sup> अन्तर्गत, आखव की चर्ची संक्षिप्त में क( ही चुके हैं। तथापि यहां कुछ अधिक समझेंगे । कर्मों का आत्मा के साथ जुडना ही आस्नव है 'जीव के द्वारा प्रतिक्षग मन−वचन और कर्म से जेेेेे कुछ शुभ या अशुभ प्र∄त्ति हेेाती है उसे जीव का भावास्त्रव कहते हैं। उनके निमित्त से कोई विरोष प्रकार की जड़ पुद्गल वर्गगाये आकर्शित हे।कर उसके प्रदेशों में प्रवेश करती हैं से। इत्यास्त्रव है सर्वसाधारण जनोंको ते। कपा**यवश** होने के कारण यह आस्त्रव आगामी व'ध का कारण पडता है इसलिए साम्परायिक कहरुगता है, परंतु वीतरागी जनों को वह इच्छा से निरपेक्ष कर्मवश होती हैं इसडिये आगामी व'व का कारण नही होता, और आने के अनन्तर क्षण में झड जाने से ईर्यापथ नाम पाया है।' (जै, सि को पृ. २९६) राजवार्तिक में भी कहा हैं 'जिससे कर्म आव से। आसत्र है यह कारण साधन से उक्षण है। आस्रवण मात्र अर्थात् कर्मों का आना मात्र आखव हैं, यह भाव साधन द्वारा आसूव है / पुण्य-पाप रुप कर्मों के आगमन के द्वार को आस्तव कहते हैं। जैसे नदियां के द्वारा समुद्र प्रतिदिन जल से भर जग्ता है वैसे हीं मिथ्या दुईानादि स्नोतो से आत्मा में कर्म आते हैं। ( रा. वा. ६, २, ४, ५, ५; ०, ६)

इन दो स्पष्टताओं से इतना स्पष्ट हुआ कि आत्मा के साथ कर्मों का योग ही आस्नव या आगमन है । यह पुण्प या पापमची या ग्रुभ या अग्रुभ होता है । जो संसार में भटकाने के कारण साम्परायिक है कारग कि एसे कर्म आस्नव में आकर चिपक जाते हैं । जबकि ईर्यापथ वाले कर्म आकार तुरंत झड़ जाते हैं इन कर्मास्नवेंा में इमारी ग्रुभ या अग्रभ दृष्टि की महत्ता व राग भावों का विद्येष महत्व है ।

बेंध :- बंध अर्थात जुड़नाया वंधना। जीव और कर्म के पारस्परिक संयोग को या मिळन को वंध कहा गया है। सरल शव्दें। में कहें ते। जीव के साथ आस्त्रव द्वारा जो कर्म सलंग्र होते हैं वही बंध है। ग्रम कमें के आखय से ग्रम और अग्रम कमीं के आस्त्रव से अग्रभ कर्म होते हैं। जैन धर्म में ग्रभ को भी अशुभ की तरह बंध का या वंधन का कारण माना है-क्योकि संसार या गतियो में ऋमण दोनों कराते हैं । एक छोह की बेडी है ते। दूसरी सोने की । आख़व और ब'ध में थोड़ा सा भेद है। इन्यसंग्रह में स्पष्ट करते हुए कहा है- प्रथम क्षण में जे। कर्म स्कंधो का आगमन है, वह आस्त्रव है और कर्मसंधों के आगमन के पीछे द्वितीय क्षण में जे। उन स्कंधों का जीव प्रदेशें में स्थित होन। से। ब'ध है । बहां एक ध्यान रखना है कि आत्मा क साथ आखव द्वारा संयोजित कर्मों का एकमेक हेकर एक रासायनिक नया ही रूप वनता है वही ब'ध है। दानों अलग-अलग मात्र संयोज रूप नहीं रहते । जीव और कर्म परस्पर प्रभावित हेकर नध रुप को ग्रहण कर छेते हैं। धवला में भी इसी आशय का उल्लेख है-'द्रव्य का द्रव्य के साथ तथा द्रव्य और भाव का कम से जेा संयोग और समया है वही व'व कहळाता है। !' विविध अपेक्षाओ से इसके विध-विध भेद किए गये हैं । व्यक्ति इन्हीं व'धों के कारण विविध रूप, योनि, शरीर, सुख-दुख, गति आदि मे। प्राप्त करता है। कर्मों का बन्ध ट्रव्य क्षेत्रादि की अपेक्ष बँधता है। आचार्यों ने अज्ञान, रागादि काे ही बन्ध का मुख्य कारण माना है।

संवर : जिस प्रकार आस्त्रत्र अर्थात आना । उसी प्रकार संवर अर्थात रुकना : यों कहा जा सकया है कि जिस प्रकार कमरे की सारी सिङ्कियां या दरवाजे खुले होने पर तेज आँथी- सूफान हवा चांरेां ओर से घुल आदि उड़ाकर प्रवेश करती है यह आस्त्रेत्र है। पर जब इन दरवाजे खिड़कियों को व'ध कर दिया जाये तेा आँधी−पानी एवं उसके साथ आनेवाली घूळ आदि पदार्थो का प्रवेश व`द हेा जाता है । आखार्यों ने कहा है-'मिथ्याःव अविरतिः प्रमादः कपायः और मन--वचन कार्य की प्रवृत्ति ये सब कर्मों के आने के द्वारा होने से आस्तव है। इनके विपरीत सम्यकत्व;देशस्व; महाव्रत, अप्रमाद मेाह व कषायहीन झुद्धात्म परिणति तथा-मन वचन कार्य के व्यापार की निर्वृत्ति ये सब कर्मों के विरोध हेतु हेाने से संवर हें । हां समिति: गुप्ति आदि रुप जीव के शुद्ध भाव संवर हैं । और नवीन कर्मों का न आना इत्य संवर है। (जै. सि. को ए १३) तात्पर्य कि नये कर्मों का रोकना या न आने देना संवर हैं । इसके छिए भेद−विज्ञान−टक्षि उत्पन्न करके जीवात्मा और आस्त्रवों का सेंदु जान लेना चाहिए। ऐसा ज्ञान होने पर कपायादि के काग्ण उत्पन्न आखवों के रोका जा सकता है। नए कमों का बांघना यदि नहीं रोका गया ता कभी भी छुटकारा संभव नहीं । द्रव्य ग्रंह में संवर के लिए आवश्यक तत्त्वों में पांचव्रत, पांचसमिति, तीनगुष्ति, दशधर्म, बारह अनुप्रेक्षा, बाईसपरिषह तथा चरित्र धारण को माना है । इसका उद्देश्य इतना ही है कि आत्मा के शुद्ध चैतन्य स्वरुप पर जे। कर्मों के आखव से कालिमा चढ गई है, धुमिल बंधन बंध गये हैं उन्हें साफ करना है । बई गंदगी को राकना है ।

निर्जेस : आस्त्रव से व'वे कर्मों का क्षय करना निर्जेस है । संवर में नए कर्मों का आगमन रोका गया । पर जा बद्ध कर्म हैं उन्हें नष्ट या क्षय करना ही निर्जेस या जलाना है । जैसे प्रतिक्षण नए कर्मों का आस्त्रव व ब'व होता है वैसे ही प्रतिक्षण उनकी निर्जरा भी है।ती रहती है । अनेक जैन शास्त्रों ने कहा 'पूर्व-वद्ध कमें का झडना निर्जरा है ।' या आत्म प्रदेशों के साथ कर्म प्रदेशों का उस आत्मा के प्रदेशों से झडना निर्जरा है ।' (भगवती आराधना) इसी प्रकार सर्वार्थसिद्धि राजवार्तिक प्रंथो में भी व्याख्या विवेचन प्रस्तुत है । निर्जरा के दो भेद सकाम या सविपाक तथा अकाम या अविपाक निर्जरा है । सकाम या सविपाक अर्थात अपने समय से स्वयं कर्मी का उदय में आकर झड़ना । ऐसे कर्म एवं तज्जन्य सुख-दुख को भोगना ही पडता है । कर्म अपना पूरा प्रभाव बताते ही हैं तभी झडते हैं । ऐसे कर्मोंदय के समय यदि व्यक्ति चल्ति या दुर्ध्यान में चला जाये, उसमें कघाय कीं मात्रा बढ़े ते। नए कर्म ही व'वते रहेंगे और व्यक्ति भी मुक्त नहीं हो पायेगा।

दूसरे अकाम या अविपाक निर्चरा का मतलव है समयसे पूर्व विशेष तपस्यादि द्वारा कर्मों का नष्ट करना । जैसे कच्चे आम को विशेष प्रयत्नों से समय से पूर्व पका लेना । ऐसी निर्जंश उच्च चरित्र धारण करने से ही होती है । जो तपस्विओं के ही संभव है । इस विपाक निर्जंश के भी मिथ्या एवं सम्यक पूर्ण दो उप विभाग हैं । इच्छा निरोध के बिना केवल बाह्यतप द्वारा की गई िर्जंश मिथ्या विपाक के अन्तर्गत होती है जबकि साम्यता की वृद्धि सहिंत काम क्लेषादि द्वारा की गई सम्यक निर्चरा है । मोक्ष साधक के लिए सम्यक विपाक ही श्रेयस्कर है । तपस्या के माध्यम से ही दोनों प्रकार की निर्जंश संभन्न है । तप के द्वारा ही संवर और तदनन्तर निर्जंश होती है । और तप भी सम्यक पूर्वक होना च।हिए। चरित्र धारण करने से संवर एवं तप से निर्जंश होती है ।

मोक्ष : मोक्ष अर्थात साध्य की प्राप्ति । आस्नव से मोक्ष तककी यात्रा अर्थात संसारके कर्मों से मुक्त होकर सच्चिदानंद स्वरुप की प्राप्ति । ये चारों तत्त्व कमशः सम्बद्घ हैं । आस्नव से कर्म बंधन होते हैं । उन्हें रोकना आवरयक ते। हैं ही उनका जला देना या क्षय करना ही लक्ष्य होगा । जब तपस्या के माध्यम से कर्म अर्थात आत्मा से चिपके हुऐ पर पदार्थों का नाश हो जायेगा तब आत्मा पविन्न, निर्भार एवं त्रिलोक त्रिकालदर्शी बन जायेगा । वेवल्ज्ञान होनेतक चार घातिया एवं तत्परचात चार अवातिया कर्मों के नष्ट होने पर तुंबी की तरह निर्भार आत्मा मोक्ष पद या निर्वाण को प्राप्त हो सबेगा ।

मोक्षका लक्षण तत्त्वार्थ सूत्र में आचार्य बतलाते हैं-'बंध हेतुओं के अभाव और निर्जित से सब कमें का आत्यन्तिक क्षय होना ही मोक्ष है । इसी प्रकार सर्वार्थ सिद्धि में भी उल्लेख हे-'जव आत्मा कर्ममल कलंक और शरीर को अपने से सर्वथा चुना कर देता है तब उसके जो अचिन्त्य स्वाभाविक ज्ञानादि गुणरुप और अव्याबाध सुख रुप सर्वथा विलक्षण अवस्था उत्पन्न होती है उसे मोक्ष कहते हैं ।' ऐसी ही व्याख्यायें राजवार्तिक, समयसार आदि ग्रंथों में हैं । यद्यपि तात्त्विक दृष्टि से मोक्ष के भी भेद-उपभेद हैं । परंतु हमे इतना ही जानता है कि निर्ज्ञरा से निर्मल आत्मा ही मोक्ष का अधिकारी है । जो जीव कर्ममल से मुक्त होकर उर्ध्व लोक के अन्तकी प्राप्ति करता है वह सर्वदर्शी बनकर अतिन्द्रिय सुख को प्राप्त होता है । ऐसा जीव अर्हतपद की प्राप्ति करता है । कर्मी की निर्जरा होते ही जीव अनिर्वचनीय सुखका अनुभव करता है अशरीरी बन जाता है –सिद्ध हो जाता है ।

**पुण्य−पाप ः** सात तत्त्वों को मानने वाले आचार्यो ने पुण्य-पाप को आस्तव एवं बन्ध के अन्तर्गत माना है। क्येोंकि शुभ या अशुभ अर्थात पुण्य या पाप कर्म आस्तव में आने से ही शुभ या अशुभ बंध होता है तद्नुसार ही कर्मों का उदय होता है। हमें भोगना पड़ता है । फिरमी जिन आचार्यों ने नव तत्त्वों का स्वीकार किया है उन्होंने मूछतः इनका संबंध छमाशुभ भावों से ही मूछतः स्वीकार करते हुए विवेचन किया है । ऐसे शुभ कार्य जिनसे उत्तम गति सम्पन्नता एवं सुस्व मिले वे पुण्य कार्य हैं जबकि इससे विरुद्ध दुखदायी कार्य पाप कार्य हैं । ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय एवं अन्तराय कर्मों को अशुभ होने से पाप कर्म कहा गया हैं । अन्य रोष में शुभ एवं अशुभ होने से पाप होने से पाप-पुण्य के अन्तर्गत आते है । (इन कर्मों की चर्चा 'कर्म' प्रकरण में हो चुकी है)

## स्यादाद

भारतीय दर्शनो में जन दर्शन की विशिष्टता है उसका मीखिक प्रदान अनेकांत दर्शन । इस दर्शन को प्रस्तुत करने की दौली का नाम ही स्वाद्वाद है। एक और जहां अनेकांत मन के द्वन्द्वो का परिमार्जन करता है वही वचन की स्पष्टा, निर्द्वनद्वता इस स्याद्वाद पूर्ण भाषा से प्रकट हेाती है । इससे पूर्व कि विषय पर गहराई से विचार करें-पहले इस स्याद्वाद के शाब्दिक एवं निहितभाव के अर्थ को समझ ऌें । '' स्याद्वाद '' '' स्यात '' एवं '' वाद '' दो पदों का संयोजन है । जैन वाङ्मय में इस ''स्यात्'' का अर्थ " कथंचित् " अर्थात् एक निश्चित अपेक्षा माना है और "वाद " कथा का द्योतक है। इस तरह येंग कहा जा सकता है कि एक निश्चित अपेक्षा से किया गया कथन ही स्याद्वाद है। थोड़ा सा और गहरे उतरें तो निश्चित अपेक्षा में एक निश्चित दृष्टिकोण या निश्चित विचारों का बोध निहित है । जो यह संकेत देता है कि वस्तू के जिस अंश के बारे में जेा दृष्टिकोण प्रस्तुत किया जा रहा है वह उस अंश का पूर्ण कथन है । पर साथ ही यह भी दिशानिर्देश होता है कि कथित अंश के उपरांत अन्य शेष अंश में अन्य गुण भी हैं । युग पुरुष हेमचन्द्राचार्य ने सिद्धहेमशब्दानु-शासन' ग्रंथ में स्पष्ट करते हुए लिखा है कि 'स्यात् ' 'अर्थात् ' 'अमुक अपेक्षा से' या अमुक दृष्टि कोग । स्यात् यहाँ अव्यय है जो अनेकांत सूचक है । अर्थात अनेकांत रुप से कथन दौली ही स्याद्वाद का अर्थ है। इसका दूसरा नाम अनेकांत है। अनेक एवं अन्त शब्द का युग्म है। यहां अंत का अर्थ धर्म, इष्टि, दिशा अपेक्षा किया जायेगा । सरल शब्दें। में कहें तो यह कहा जा सकता है कि वस्तु के हम जिस गुण की चर्ची प्रमुख व्य से

कर रहे हैं उसमें अन्य गुण या स्वभाव भी विद्यमान हैं ही । इससे यह प्रतिफलित या सिद्ध होता है कि वस्तु में अनेक धर्म अर्थात् गुण विद्यमान हैं एक अंश में सभी धर्म या स्वभाव पूर्ण हैं यह कथन असंभव है और ऐमा कथन अपूर्ण होगा । वस्तु एक ही निश्चित गुण धर्म स्वाभावी है यह कथन ही एकांत दृष्टि युक्त जो अन्य गुणें। की उपस्थिति का अस्वीकार या तिरस्कार है जो संघर्षों का जनक है । इसी वैचारिक या मानसिक संघर्ष को टाल्टने के लिये वस्तु के अनेक स्वरूपी रूप को स्वीकार करते हुए उसे वाणी की गुद्धता भी जैनदर्शनों ने प्रदान की ।

जनदर्शन के इस 'स्यात' में मात्र स्यात नही अपितु ' स्यादस्ति ' का प्रयोग किया है देखिए स्यात साथ संख्य अस्ति एक स्वीकृति है अर्थात अपेक्षित है। सर्व प्रथम ' अस्ति ' यानी हकारात्मक या विवेचात्मक दृष्टि को ही स्वीकार किया है। किसी वस्तु में निहित तथ्य या लक्षण का 'नास्ति' या मात्र ' शायद ' की अनिश्चितता में प्रयुक्त नहीं किया । इससे इतना तो तय हो ही जाता है कि कथित तथ्य के 'अस्ति' बोध का स्वीकार है । इस अस्ति में स्वीकृत वस्तु के स्वभाव या गुणधम का स्वीकार करते हुए भी हम यह नहीं कहते कि 'यह ही है '। हम कहते हैं यह भी है अर्थात् अन्य गुण या धर्म भी हैं। तात्पर्य कि हम जिसका कथन कर रहे हैं उसके उपरांत के गुणों का हम निषेध नहीं कर रहे । अपने विचारों की स्थापना जैसा कि हम वस्तु के स्वरुप को वर्तमान में निहार रहे है-करते हुए उसके प्रति कन्य दृष्टिकोणों का निषेध नहीं करते । परिणाम स्वरुप अपने कथन के साथ अन्य के कथन में विरोधी नहीं बनते और वैचारिक संघर्ष नहीं करते । वाणी में कटुता नहीं छाते और वैचारिक आक्रमण से बचते हुए सूक्ष्म हिंसा से भी बच जाते हैं । इस प्रकार यह 'स्यात ' वस्तु के कुथित धर्मों के साथ अन्य स्थित धर्मों का रक्षक बन जाता है । जिस वस्तु को जिस परिस्थिति और संदर्भ में देखते हैं उस समय तथाकथित गुण मुख्य बन जाते हैं पर अन्य गुण नहीं नष्ट हो जाते । यदि अन्य व्यक्ति अन्य गुणों की अपेक्षा वस्तु का कथन करें ते। उसे असत्यवाणी कैसे कहा जा सकेगा ? उदाहरणार्थ एक व्यक्ति पतनी की अपेक्षा से पति है. उसी समय वह माँ कीं अपेक्षा से पुत्र भी हैं । यहाँ व्यक्ति को परखने का दृष्टिकोण है I इसी प्रकार प्रत्येक वस्तु, विचार आदि को समझना चाहिये । इससे यह भी स्पष्ट हुआ कि 'स्याद्वाद ' सोचने की चिंतन की विशाल भूमिका प्रदान करता है । इम जिस समय जो सोचते हैं वह उतने में पूर्ण निरचय है-संशय नहीं । सच तो यह है कि वस्तू या विचार गत 'यही है ' या 'इसके अलावा कोई सत्य नहीं ' जैसे एकांगी भाव ही संघर्ष, मतभेद एवं संकीर्णता को जन्म देते हैं । व्यक्ति को अनुदार बनाते हैं जो अपनी ही बात मनवाने को हिंसात्मक तक हो जाता है। आज के संघर्षों की जड ऐसे एकांकी विचारो का परिणाम है । विद्वानें। ने इस 'अस्ति' के माध्यम से परीक्षण कर विविध दृष्टियें। से सत्य को समझने का प्रयास किया । एक धिकार वाद का दषण इसी से मिटाना संभव है। 'स्यात शब्द एक ऐसी अंजनशलाका है जो उनकी दृष्टि को विकृत नहीं होने देती, वह उसे निर्मल और पूर्णदर्शी बनाती है ।

यह जैनधर्म की विशालता ही है कि उसने परस्पर विरोधी मालूम होने वाले धर्मों को भी सामंजस्य से देखा 'और परखा । इसीलिए उसे वास्तव बहुग्व वादी कहा गया है । वह प्रत्येक वस्तु वा विचार पर सहानुभूति से विचार कर [निरर्थक अमजालों को तोड़ता है और विचारों को तो शुद्ध करता ही है, वाणी को भी शुद्ध बनाता है। डॉ. महेन्द्रकुनार जैन न्यायाचार्यने ठीक ही लिखा है-'जब अनेकान्तदर्शन चित्त में मध्यस्थ भाव, वीतरागता और निष्पक्षता को डदय करता है वहाँ स्याद्वाद वाणी में निर्दीपता आने का पूरा-पूरा अवसर देता है।'

भगवान महावीरका समय वह समय था जब उपनिषदवादी विश्व सत है या असत, उभय या अनुभव के अनिश्चितता में थे..... जब महारमा बुद्ध विचार वैविध्य से बचने या टालने के लिए या तो मौन थे या शिष्येंा को मौन रहने का उपदेश दे रहे थे... उस समय इन विविध मान्यताओं को विरासत में लेकर महावीर के पंथ में दीक्षित होने वालेंगको जिज्ञासा की पूर्ण तृष्ति आवरयक थी अन्यथा व्यावहारिक संघर्ष भविष्य के लिए बड़ा अनिष्टकारी हो जाता । अतः महावीर ने वीतरागता और अहिंसा के उपदेश और बाह्य व्यवहार शुद्धि के साथ चित्त के अहंकार और हिंसा को बढ़ानेवाले सूक्ष्म मतमेदें। को भी निर्मूल किया । उन्हें।ने वस्तु के उत्पाद वयय और घौव्य परिणामी स्वरुप को समझाया और द्रव्य एवं पर्याय की दृष्टि से उसकी नित्यता एवं अनित्यता को स्पष्ट किया । सचमुच इस सापेक्ष दृष्टि ने शिष्यों को निर्द्वन्द्व बनाया । कथन के साथ उससे भी विशेष वस्तु के परीक्षण पर जेार दिया। अग्नि गरम या ठंडी इस चर्चा को मतभेद का विषय बनाने से क्या यह अच्छा नहीं कि उसको छूकर सही दशा को परखा जाए l

'स्याद्वाद ' यह स्पष्ट करता है कि भाई ! किसी वस्तु का एक ही बार एक ही दृष्टि से पूरा परिचय दे देना असंभव है । यह स्थात विद्यमान गुणधर्मों के साथ अविद्यमान गुणों या अविवक्षित गुणों के अस्तित्व का भी द्योतन करता हैं । इसीळिए विद्रानों ने इस स्यात को एक सजगताका प्रतीक भी माना है । 'स्याद्वाद ' अनेक विकल्पों को दूर करता है । श्रीमद् राजचंद्र ने ठीक कहा ' करोड़ जातियें। का एकही विकल्प होता है । जबकि एक अज्ञानी के करोड़ विकल्प होते हैं । '

जो भी लोग एकांतवादी हैं वे वस्तु के धर्म-वैविध्य को समझे विना ही अपना विरेाध करते हैं । स्इमता से देखा जाय तेा वस्तु विरोधी स्वाभावी नहीं है, अपितु विरोध हमारी दृष्टि या समझ मात्र है । इसी नासमझी की औषधि यह 'स्यात्' है । हिंग्दू धर्म में जहाँ हर वस्तु ईश्वर निर्मित मान ली वहीं एकांगी विचार पनपे । इसी संदर्भ में जाति-पांति के भेद बढ़े । इतना ही नहीं, ईश्वर को अत्रतारी मानने के कारण उसके सभी छत्य लीला बन गये । वेद ईश्वर कथित माने गये, और उन्हें ही आस्तिकता व नास्तिकता का मापदंड माना । उन्हें न माननेवाले लोग या विचाधारा को नास्तिक कहकर तिरस्कार की दृष्टि से देखा ग्या । जिसका शिकार जैन व बौद्ध धर्म बने । जांति-पांत का वैमनस्य ईश्वर के प्रति मान्यताओं का विषम ज्वर इसीसे पनपा ।

जैन धर्म या सिद्धांत ने वस्तु को उत्पाद-व्यय एवं घीव्य मानते समय स्थान-काल द्रब्य-भाव के साथ परिणामी माना है। एक ही वस्तु द्रव्य के परिप्रेक्ष्य में स्थिर है तो पर्याय के परिप्रेक्ष्य में परिवर्तनशील भी है। जैसे सोना द्रव्य है-स्थिर या अविनाशी है...पर अलग अलग गहने। में परिवर्तन उसका विनाश भी है। कुछ लेग यह शंका उठाते हैं कि एक ही साथ एक ही वस्तु स्थाई भी है और अस्थाई भी है यह कैसे संभेत्र है ? पर वें भूल जाते हैं किं इस कथन में द्रन्द्र या शंका नहीं है पर उसका परीक्षण द्रव्य एवं पर्याय के संदर्भ में होने से वह अमिट भी है और परिवर्तनशीलता या वैविध्य देखते हैं उसके मूल में वही गुण वैविध्य है-या पर्याय परिवर्तन की स्वासाबिक प्रक्रिया है। सच कहें तेा संसार की परिवर्तनशील्ता इसी गुणमयता के कारण है इसीलिये जैनदर्शन के अनुसार संसार का कभी पूर्ण नाश नहीं होता। उसमें निरंतर क्षय और निर्माण को प्रक्रिया अनवरत चलती रहती है। हाँ! द्रदय परिवर्तन होते रहते हैं। जैनदर्शन में इस स्याद्वाद की मदद से हम वस्तु के अनंत धर्मी अर्थों को पकड़ सकने में सफल बनते हैं।

जैनाचार्यों ने स्याद्वाद के। श्रुतजान का सकछदेश रूप माना है। जिसे 'प्रमाण' कहा है। जे। वस्तु के अखंड स्वरुप को प्रहण करता है। आचार्य अकछंकदेव ने सरछता से स्पष्ट किया जहाँ 'अस्ति' शब्द के द्वारा सारी वस्तु समग्र भाव से पकड़ी ली जाय वह सकछदेश है।.. सकछ देश में समग्र धर्म यानी पूरा धर्म एकमाव से गृहीत होता है। इसी प्रकार आ. सिद्धसेनगणी अभयदेवसूरी आदि ने 'सत असत और अवक्तव्य' इन तीनें। भागों को सकछादेशी माना है। जबकि उ. थशोविजयजीने सातों भंगों को सकछादेशी एवं त्रिकछादेशी (एक धर्म का मुख्य रुप से कथन करने की पद्धति) माना है।

इस 'स्याद्वाद' को 'लेकर अनेक धर्मावलंत्री विद्वानोंने विविध रूप से मूल्यांकन किया है जो अनेक प्रकार से विवादास्पद या स्याद्वाद को पुर्ण रूप से आज्मसात् न करने के कारण या एकाँगी द्राद्धि के कारण दोष युक्त ही रहा । अरे ! ये आल्ठाचक या मत प्रवर्तक महावीर की उस दृष्टि को नही समझ सके जिग्में वस्तु के अधिक से अधिक कथनेां से जानने समझने का बिधान हैं । जो सप्तभ'गी के सिद्धांत से प्रसिद्ध हुई । वस्तु को गुणाझ्मक, ऋणास्मक या उभय रूपों से देखने का प्रतिपादन ही इस तथ्य का योतक है । कि मात्र एक ही कथन या दृष्टि से वस्तु के अन्त धर्मों का क्थन असंभव है और उग्रक्त प्रति पुर्ण न्याय के लिए ये ९७

सात कथन-प्रकार ही पूर्ण परीक्षण में सहायक हेंगे । महापंडित राहुल्जी ने इस स्याद्वाद की उत्पत्ति संजयवेल्टठ्ठिपुत्त के चार अंगोंबाले अनेंकान्तवाद से मानते हुए उसे ही सात अंगों में परिवर्तित माना है । राहुल्जी ने संजय के नितांत अनिश्चयवाद के साथ कैसे स्याद्वाद को जाेड़ा यह विचित्र लगता है । डाँ. महेन्द्रकुमार जैन व्याकरण चार्य ने इन विविध मीमांसकों के मतों के साथ स्याद्वादकी तुल्जा करते हुए उसकी विशिष्टता पर जिस रुप से प्रस्तुध किया उससे स्याद्वाद के बिषय में स्पष्टता होती है ।

मैं पहले ही उल्लेख का चुका हूँ कि जहां भगवान बुद्ध ने शंका निवारण के स्थान पर मौन धारण किया या शिष्यों से कहकर−'इनके वारे में कहना सार्थक नहीं, मिक्षुचर्या के लिए उपयोगी नहीं, न वह निवे<sup>९</sup>द, निसेध शांति परमज्ञान या निर्वाण के लिए आवदयक है।'-उन्हें मौन कर दिया वहीं मडावीर ने जिज्ञासुओं को मौन रहने का आदेश नहीं दिया, अपितु उनकी जिज्ञासा को संतुष्ट किया । संजय की भाँति अनिश्चितता का तो प्ररन ही न<sub>्</sub>ीं उठना **! इस सं**ुष्टि का आधार था सप्त<mark>भ</mark>ंगी एवं स्याद्वाद पद्धति ' डॉ. संपूर्णनंद ने इसे सप्तभंगी न्याय या स्वाद्वाद को बाल की खाल निकालने वाली पद्धति कहा । पर वे भूल गये कि वाद विवादेंा, संशय एवं अनिश्चितता के युग में यह परम आवश्यक पद्धति थी। डॉ. जैन ने सच ही लिखा-'जैनदर्शन ने दर्शन शब्द की काल्पनिक भूमि से उठकर वस्तु सीमा पर खड़े होकर जगत में वस्तु स्थिति के आधार से संवाद, समीकरण और यथार्थ तत्वज्ञान की अनेकान्त दृष्टि और स्याद्वाद भाषा दी, जिनकी उपासना से विश्व अपने वास्तविक स्वरूप ने। समझ निरर्थक वादविवाद से बचकर संवादी बन सकता है ।' श्री शकराचार्यजी ने एक ही पदार्थ में 'अस्ति एवं नास्ति' परस्वर

विरोधी धर्म का होना असंभव मानकर इस स्याहाद कथन को असंगत कथन कहा है। रांकराचार्यजी चूँकि एक ही पदार्थ में शीत-उष्ण होने की बात का उदाहरण देकर कुछ तर्कों द्वारा सिद्धांत को असंगत कहते हैं पर वे भूल गये कि अपेक्षा भेद से एक ही पदार्थ में अनेक विरोधी धर्म हो सकते हैं । जैसे कोई व्यक्ति बडे की अपेक्षा कनिष्ठ है तो छोटे की अपेक्षा ज्येष्ठ भी है। अरे ! एक ही नरसिंह स्वरूप पर नर एवं सिंह शरीर के भाग की अपेक्षा क्या सत्य नहीं है ? तार्थ्य कि हमें सापेक्ष दृष्टि से देखना होगा। हां ! यदि एक ही दृष्टि से 'अस्ति-नास्ति' कथन हो तो अवरय देाप होगा । जैसे एक ही व्यक्ति को पति और पुत्र एक ही स्त्री के संबंध में कहा जाये तेा भारी विडंबना होगी ही । स्वर्ग नरक की दृष्टि से नास्ति होने पर क्या स्वर्ग मिट गया ? शंकराचार्यजी ने अपेक्षा भेद से इस सिद्धांत को समझा होता तो शायद वे स्पष्ट हो सकते थे ! श्री बलदेव उपाध्यायजी यद्यपि स्यात का शब्दार्थ 'शायद ' नहीं करते पर 'संभवतः शब्द को मानकर वे श्री शंकराचार्यजी का समर्थन करते हैं । श्री शंकराचार्यजी की मान्यता को विद्वान भी रूढ़िंगत मानते जा रहे हैं । जो लोग 'स्पाद्वाद ' में 'स्यात ' का अर्थ 'संभवतः ' मानते हैं वे भी अर्थसत्य तक ही अपनी दृष्टि दौड़ाते हैं । स्याद्वाद तो वस्तु के निश्चित गुण कथन स्पष्टता का द्योतक है अतः उसमें संशय या संभावना दोनों की कल्पना ही अव्यवहारिक हैं।

वर्तमान युग के विद्वान चिंतक डॉ. राधाकृष्णन ने स्याद्वाद को अर्ध सत्य तक पहुंचने वाला ज्ञान माना है । इससे पूर्ण सत्य नहीं जाना जा सकता । उनके अनुसार स्याद्वाद अर्धसत्य तक पटक देता है । इस अर्धसत्य मान्यता का खंडन काते हुए भी महेन्द्रकुमारजी ने सच ही लिखा है कि राधाकृष्णन इसके हृदय तक नहीं पहुंचे न ही उन्होंने जैनदर्शन के उस सत्य को परखा जो वेदांत की तरह चेतन और अचेतन काल्पनिक अभेद की दिमागी दौड में शामिल नहीं हुआ । साथ ही जब प्रत्येक वस्तु स्वरूपतः अनन्त धर्मात्मक है, जब उस वास्तविक नतीजे पर पहुंचने को अर्ध-सत्य कैसे कहा ? डॉ. देवराजजी ने भी 'पूर्व और पश्चिमी दर्शन ' में स्यात का अनुवाद कदाचित किया जेा ठीक नहीं । क्योंकि कदाचित तो संशय ही उद्भव करेगा ।

अरे ! प्रमाणवार्तिक के आचार्य धर्मकीर्ति ते। जैसे रोष में प्रलाप ही कर बैठे और बलिहारी तेा यह है कि सभी तत्वों को उभयरुपी मानने के स'दर्भ में वे दही और ऊँट को एक मानकर दही की जगह ऊँट खाने की बात कर बैठते हैं । अब इसे तर्क कहा जाये या विक्वत या कुतर्क । उन्हें यही भेद माॡ्य नही कि द्रव्य की अतीत और अनागत पर्यायें जुदी हैं । व्यवहार तेा वर्तमान पर्याय के अनुसार चल्ला है ।

प्रज्ञाकर गुप्त जैसे चिंतक ते। वस्तु के उत्पाद-व्यय और धीव्य को ही सत्य नहीं मानते । वे क्या यह स्वीकार करते हैं कि मिट्टी घट बनकर मिट्टी के मूल स्वरुप में है ? 'क्या पर्याय नहीं बदली ?' क्या एक क्षण के व्यय हुए बिना नया क्षण आयेगा ? क्षण सन्तति निरंतर चाल्ट्र रहती है । काश वे समझ सकते कि 'वर्तमान क्षण में अतीत के संस्कार और भविष्य की योग्यता का होना ही घोव्यत्व की व्याख्या है ।' इसी प्रकार तत्कालीन अनेक बीद्धाचार्यों एवं हिन्दू धर्म के चिंतकों ने 'स्यात' को पूर्ण रूप से न समझने के कायरण या एकांतवादी दृष्टि से इसमें शंका कदाचित, अर्धसल्य जैसे विधानों से अपना रोष या बिरोध प्रकट किया । श्री श्रीकंठ जैसों ने स्याद्वाद में अपेक्षारुपी ब्यवस्था को गुड़ चटाकर मूर्ख बनाने वाली वात ही कह दी। श्री रामानुजाचार्य या वल्लभाचार्थ इसे विरोधाभाषी दूषण उपस्थित करने वाला दर्शन ही मानते रहे। चूंकि ये सब वेर्देंा के एकांतवाद से प्रभावित है अतः ऐसी विचार वैविध्य की भाषा दर्शन को मानना संभव भी कैसे होता ?

इन सभी विचार धाराओं पर विचार प्रकट करते हुए डॉ. महेन्द्रजी ने कितना सचोट तर्क प्रस्तुत किया है-व्यतिकर परस्पर विषय गमन से होता है यानी जिस तरह वस्तु द्रव्य की दृष्टि से नित्य है तो उसका पयार्य की दृष्टि से भी नित्य मान लेनो या पर्याय की दृष्टि से अनित्य है तो द्रव्य की दृष्टि से भी अनित्य मानना । परंतु जब अपेक्षायें निश्चित हैं, धर्मों में भेद हैं, तब इस प्रकार के परस्पर विषयागमन का प्रइन ही नहीं हैं । अखंड धर्मी की दृष्टि से तो संकर और व्यक्तिकर दूषण नहीं, भूषण हो है । भगवान महावीर ने उपेय तत्त्व के सथ उपाय तत्त्व का भी सांगोपांग वर्णन करके सारे संशय दूर किये ।

क्षु. जिनेन्द्रकुमार वणीजी ने जैनेन्द्रसिद्धांतकोश में कितना रपष्ट अर्थ दिया है 'मुख्य धर्म को सुनते हुए आता को अन्य धर्म का स्वीकार होते रहे । उनका निषेध न हेाने पात्रे इस प्रयोजन से अनेकान्तवादी अपने प्रत्येक बाह्य के साथ स्यात् या कथंचित् शब्द का प्रयोग करता है ।

इस विवेचन या चर्चा-चिंतन के पश्चात् इतना स्पष्ट हो ही गया कि प्रत्येक वस्तु अनन्त धर्मी है । उसकी परख विविध दृष्टिकोण से की जाये तेा उसका सही मूल्यांकन किया जा सकता है । प्रत्येक पदार्थ पर्यायानुसार परिवर्तनशील है पर द्रव्यार्थिदृष्टि से स्थिर भी है । स्यादाद का न्यवद्दारिक स्वरूप न्यक्तियों के बीच प्रेम, मैत्री और समभाव को पनपाता है । चित्तको राग-ट्रेष मुक्त काके स्वस्थ बनाता है। 'ग्रन्थी' से बचाता है। विइव अञांति दूर करने का इससे सरछ उपाय क्या हेागा कि हम अपनी वान मनवाने के साथ दूसरों की वात भी माने।

वर्तमान युग के मह न वैझ निक आईन्स्शईनके सापेक्षवाद में दृष्टि वैविध्य से वस्तु परीक्षण में स्याद्वाद दर्शन ही तो प्रस्थापित हुआ है ।

परस्पर द्वेप का कारण दृष्टिभेद है इसे प्रेम में परिवर्तन किया जा सकता है। दृष्टि को समझाने की स्याद्वादमयी विशालता-सरलता एवं तरलता से हैं।

चूँकि अनेक स्थानों पर व्रह्मवादियें। या एकांतदर्शनिकों के कथनों में ही स्याद्वाद की परोक्ष स्वीकृति स्याद्वाद की महत्ता की स्वीकृतिका द्यौतक है । उ. यशोदाविजयजी ने कुमारिल भट्ट एवं पातंजलके ही ऐसे उदाइरण अपने व्रन्थ अध्याग्मोपनिषद् में उद्धरित कर स्याद्वाद की प्रतिष्ठा को प्रस्थापित किया है ।

### त्रिरत्न

'सम्यग्द्र्शनज्ञानचारित्राणिमोक्षमार्थः ।' सम्यक् दर्शन-ज्ञान और चारित्र को मोक्षमार्ग कहा है । इस सूत्र से प्रायः हर जैन परिचित लगता हैं । अनेक बार हम उसका प्रयोग करते हैं । इस रत्नत्रयी मोक्षमार्ग को पूरे जैन दर्शन-आराधना की नींव की ईट मान सकते हैं । यही कारण है कि इन तींन तत्त्वों या वातों की चर्चा प्रायः हर युग के हर आचार्य ने अपने-अपने ढंग से की है । लाजों प्रष्ठ लिखे गये हैं । सूक्ष्मतम व्याख्यायें की गई हैं । इम अपनी चर्चा में उतने ही गहरे उतरेंगे जितने में हम उस पंथ को जान सकें...फिर मोक्ष मार्ग का सायक ज्ञान-साधनासे स्वयं गहराई को माप लेगा।

पिछले प्रकरणां में हमने कर्म एवं तत्वों की चर्चा की । अंत में इमारा मूल उद्देश्य तो कर्मों की निर्जेश करके मोक्ष या मुक्ति तत्त्व की प्राप्ति करना ही है । इसलिए दर्शन-ज्ञान और चारित्र की समझ एवं धारणा आवश्यक है । आचार्यों ने इन त्रिस्तों को भी 'सम्यक्' बिरोपता से आवद्व किया है । हमारा दर्शन ज्ञान और चरित्र पूर्ण मनझदारी का समतौल एवं आत्म कल्याणकारी है । अन्यथा भटक जाने का डर हो सकता है । सम्यक् का अर्थ ही प्रसंशनीय है । जिसका अर्थ शब्दार्थ एवं तत्त्व के अर्थ के रुप में किया जाता है । सरल भाषा में जेा पदार्थ जैसा है उसे बैसा जानना ही सम्यक्त्व का लक्षण है ।

सम्यग्दर्शन :- इस प्रकार वस्तु के स्वरूप को यथातथ्त रुप देखता उसके स्पष्ट भेद को जानना एवं कर्तव्याकर्तव्य के विवेक को समझना ही सम्यग्दर्शन है। यें। कहना उचित है कि सप्त तत्वों का श्रद्धान ही सम्यग्दर्शन है। और तत्वों में श्रद्धा रखने का तात्वर्य ही है निजस्वभाव या निज आत्मा में श्रद्धा रखना । ऐसी श्रद्धा भव्य जनों में होती है। ऐसी दृष्टि प्राप्त जन मोक्ष में ही श्रद्धा रखते हैं। दर्शन का अर्थ ही है देखना। अर्थात आत्मा में आगम और पदार्थों में रुचि या श्रद्धा को दर्शन कडते हैं। इमीलिए शास्त्रकारों ने श्रद्धा, रूचि स्पर्श, प्रत्यय और प्रतीति को सम्यग्दर्शन के पर्याय माने हैं।

सम्यग्दर्शन मूल्तः दो प्रकार से भव्य जीव को प्राप्त होता हैं-(१) स्वयं अन्तर से, जिसे निसर्ग कहा गया है । दूसरा बाह्य उपदेश (शास्त-पठन-पाठन) से उत्पन्न अधिगमज कहा गया है । एक स्वयं उद्भूत है दूसरा प्राप्त । निसर्गसम्यग्दर्शन में तत्त्वज्ञान-जन्य पूर्व संस्कार काम करते हैं । इनके साथ ही अधिगमज में ज्ञान की अभिलापा से वह प्राप्त होता है । आगम में इस मम्यग्दर्शन की उत्पत्ति के अनेक निमित्त प्रस्तुत किए गये हैं । नरक गति में (१) जातिस्मरण (२) धर्मश्रवण और (३) वेदना विभव होते हैं । इसमें से धर्मश्रवण तीसरे नरक तक माना गया है ।

मनुष्य व तिर्थच गति में भी (१) जातिस्मरण (२) धर्मश्रवण व (३) जितविंवदर्शन को निमित्त माना है । जबकि देवगति में - १) जाति स्मरण (२) वर्मश्रवण (३) जिन महिमा दर्शन एव (४) देवऋद्विदर्शन निमित्त माने गये हैं । इन निमित्तों में धर्मश्रवण को छोड़का सारे निसर्गज निमित्त हैं ।

इन बाह्य कारणें। के उपरांत कुछ आंतरिक कारण हैं जिनके होने पर सम्यग्दर्शन न्यिमतः उत्पन्न होता है । दर्शनमोहनीय कर्म के कारण आत्मा का स्वभाव धातित हो रहा है इसके अभाव होते ही निजात्मा स्वभाव प्रकट होता है यही सम्यग्दर्शन है। मोहनीय कर्म का अभाव उपशम क्षय और क्षयोपशम से होता है। इस सम्यग्दर्शन के आठ अंग या भेद हैं-

(१) निःइांकित (२) निष्कांक्षित (३) गिर्विचिकित्सा (४) अमुटदृष्टि (५) उपगृहन (३) स्थितिकरण (७) वाल्सुब्य (८) प्रभावना ।

सम्यग्दर्शन प्राप्त करने के लिए या जिसे प्राप्त हो गया है ऐसा जीव सच्चे तत्त्वों पर निःइांकभाव से श्रद्रा करता है। आग्मार्थी जीवने जिस सम्यव्**मार्ग को प्रहण किया है उसमें दुविधा** नहीं **होनी चाहिए, तभी आर**था इढ़ हो सकती है।

सच्चे मार्ग पर या देव शाख गुरु पर श्रद्धा करते हुए हमें किसी भी प्रकार के भौतिक सुखों की आकांक्षा नहीं करनी चाहिए | इमारी साधना का साध्य आत्मा की प्राप्ति या मोक्ष की उपल्टिध होनी चाहिए | संसार के सुख परिवार आदि से पूर्व निष्काम भाव रखना चाहिए | सकाम (संसार के सुख) आराधना कभी भी पथभ्रष्ट करा सकती है | आकांक्षा से काम करनेवाला अधिक समय तक धेर्य नहीं रख सकता | आकांक्षा की अपूर्ति या विलंत्र उसमें अश्रद्धा उत्पन्न कर सकता है | ऐसा प्राणी सन्मार्ग से च्युत हो जाता है ।

सम्यग़दृष्टि जीव का हृदय तो वात्सल्य के निर्मल जल से भरा होता है। वह रोगी दरिदी आदि को देखकर घुणा नहीं करता। वद्द यही साचता है कि कर्मों के फल हैं। ऐसा व्यक्ति निर्विचीकित्सा माव से बाह्य रोगादि को न देखकर आन्तरिक गुणों के वैभव को देखता है।

सम्यग्दृष्टि जीव की बुद्धि परिमाणित सद असद का निर्णय करने वाली होती है। उसकी मूद् दृष्टि का विलय हो जाता है। जिसे सम्यग्दर्शन की आँख प्राप्त हुई है ऐसा मुमुक्षु अपने गुणें। की अभिष्टद्धि करता है। पर निंदा की वृद्धि उसमें नहीं होती उल्टे दूसों के देाषों को ढांकने का वह प्रयत्न करता है। भिथ्याद्दटि अज्ञानी जीव कभी सुमार्ग में अन्तराय या थिष्न उपस्थित करते हैं तेा उसे भी सम्यग्द्दटिजीव दूर करने का प्रयत्न करने सच्चे मार्ग के प्रति उत्पन्न थिवाद या निन्दा का दूर करते रहते हैं।

िश्वतिकरण अर्थात् मूलस्थिति में पुनः स्थापित करना, यदि केाई प्राणी (विशेष कर व्यक्ति) किन्हीं स्वार्ध या परिज्यितियों के कारण सन्मार्ग से डिगता हो, उसका त्याग करता हो तेा उसे उससे बचना चाहिए । पुनः सद्पंथ पर आरुढ़ करना चाहिए ।

वात्सल्य अंग के प्रभाव से ऐसा व्यक्ति साधर्मी मुमुक्षुओं के प्रति स्नेह से भरा हेाता है । वह अहिंसामयी जिनमार्ग से स्नेह करता है ।

' प्रभावना ' स्वयं में एवं उत्तम धर्म प्रसार का साधन है । सम्यग्दृष्टि जीव जगत में व्याप्त अज्ञानरूपी अंधकार का दूरकर अहिंसामयी आत्मा के धर्म का प्रसार करता है ।

सम्यादर्शन से युक्त जीव उन आठ अंगों से परिपूर्ण होकर जीवन जीता है । उसमें किसी प्रकार का मद या अभिमान नहीं होता । कभी किसी केा स्वयं से हीन मानकर उसका अपमान नहीं करता । अरे अपने प्रखर विरोधी का भी दिल नहीं दुखाता -माध्यस्थ भाव रखता है । कभी परनिंदा नहीं करता । ज्ञानप्राप्ति में इसी लिए-तीन मूढ़ता, आठ मद, छ अनायतन और आठ देार्धों केा मिला कर छछ २५ सम्यग्दर्शन के देाष माने गए हैं।

वर्तमान की भाषा में कहें तेा सम्यरदर्शन प्राप्त व्यक्ति कषाय रहित, सर्वजीवेंा के प्रति दयाछ, निराभिमानी तटस्थ एवं सच्ची आराधना में लगा जीव है ।

भगवती आराधना, मोक्षपाहुण, भावपाहुड, रयणसार, सर्वार्थसिद्धि आदि प्रन्थों में सम्यख़्द्या न से भ्रष्ट जीव को सर्वाधिक भ्रष्ट माना है। एक वार चरित्रभ्रष्ट मुक्त हो भी सकता है-दर्शन भ्रष्ट कभी मुक्ति नहीं पा सकता-ऐसा विधान है। दर्शन भ्रष्ट का पूर्ण सम्यक्त्व छूट जाने से वह पतन के गर्त में चला जाता है। तीनेंा रत्नेा में इसे प्रधान रत्न गुण माना है।

'सत्पुरुषें। ने सम्यग्दर्शन का चरित्र व ज्ञान का बीज, यम व प्रशम का जीवन तथा तप व स्वाध्याय का आश्रय माना है।' (ज्ञानार्णव) इस प्रथम रत्नकी प्रधानता व श्रेष्ठा के गुण शास्त्रों में पाये गये हैं। इसे सभी सुखों का जनक, मोक्ष मार्गका प्रसारक एवं प्रकाशक तत्त्व माना गया है।

सम्यग्दज्ञान : - वैसे सम्यग्दर्शन के साथ ही जेा साम्यग्ज्ञान प्राप्त हेाता है । यहाँ भी ज्ञान सम्यक् या सच्चा मार्ग बतानेवाला अर्थात् यथार्थ ज्ञान की बात का निर्देश है । (ज्ञान से अधिगमज) दर्शन निर्मल बनता है । और निर्मल दर्शन या दृष्टि से उत्तम ज्ञान की प्राप्ति होती है । इस दृष्टि से दर्शन और ज्ञान प्रायः साथ साथ ही प्रकट होते हैं । श्रीर नीर को परखने की दृष्टि ही ज्ञान है । ज्ञान में समीवीन्ता दर्शन के निभित्त से आती है । ज्योंही दर्शन मोहनीय के दूर होने पर) क्षय होने पर) सम्यग्दर्शन भ्राप्त होता है उसी समय मिथ्याज्ञान का भी निवारण हो जाने से सच्चा ज्ञान प्राप्त हो जाता है । जैसे बादलेंा के हटने पर प्रकाश और प्रताप एक साथ प्रकटते हैं उसी प्रकार दर्शन और ज्ञान भी एक साथ उत्पन्न होते हैं । उन्हें सहचारी माना गया है । इन देानेंा के प्रकट होने के वाद ही सम्यक् चारित्र प्रकट होता है ।

यदि तत्त्वों में श्रद्धान सम्यग्दर्शन है तेा उन्हें जानना ज्ञान प्राप्त करना सम्यग्ज्ञान है । इन्हें नय और प्रमाण देा खरों से जाना जाता है । अर्थात अभेद या अखंड ज्ञान प्रमाण ज्ञान है, एवं धर्म-धर्मी का भेद होकर धर्म द्वारा जा ज्ञान प्राप्त होता है वह नय ज्ञान है । सम्यग्ज्ञानी पुरुष वस्तु को यथातथ्य रुप से सदेह रहित जानता है । वह जिन प्रणीत हेयोपादेय तत्वों का ज्ञानी होता है । पदार्थी के ज्ञान के साथ आत्मा के ज्ञान का मी बह ज्ञ न बनता जाता है ।

महापुराण में कहा है-'जैन शास्त्रों का स्वयं पढ़ना' दूसरों से पूछना पदार्थ के स्वरूप का चिन्तवन करना, इल्लोक आदि कंठस्थ करना तथा समीचीन धर्म का उपदेश देना ये पांच ज्ञान की भावनाएँ जाननी चाहिए । इतना ही नहीं यह ज्ञान तभी पूर्ण या सम्यक् बनता है जब ज्ञानी पुरुष 'स्वाध्याय का फाल जान कर, मन-वचन कर्म से शास्त्र का विन्य, यत्न करते हैं पूजा सरकारादि से पाठादिक करते हैं, गुरु तथा शास्त्र का नाम नहीं छिपाते, वर्णपद एवं वाक्य को शुद्ध पढ़ते हैं, अनेकान्त स्वरुप अर्थ को ठीक ठीफ समझते हुए पाठादिक शुद्ध पढ़ते हैं वे ही सम्यरज्ञानी शानाचार के आठ भेदों के ज्ञाता होते हैं।

आचार्योंने इस ज्ञान की प्राप्ति के लिए कुछ अनुयोग या डपार्थों का निर्देश किया है, वे हैं निर्देश, स्वामित्व, साधन, अधिकरण, स्थिति, विधान, सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव एवं अल्प बहुख । (तस्वार्थ सूत्र प्र. अ. ७८)

सम्यग्ज्ञान के पांच भेद किए गये हैं-१. मतिझन २. श्रुनज्ञान ३. अवधिज्ञान ४. मनः पर्यायज्ञान ५. केवल्यान । (इन पांच ज्ञान भेदों पर प्रथक से पूरा विवेचन किया जा सकता है) यहाँ सिर्फ इतना ही संक्षिप्त में जानें कि- 'इन्द्रिय और मन की सहायता से जो ज्ञान प्राप्त होता है वह मतिज्ञान है । मतिज्ञान से जाने हुए पदार्थ का अवलंबन लेकर मतिज्ञान पुर्वक जेा अन्त पदार्थ का ज्ञाने हुए पदार्थ का अवलंबन लेकर मतिज्ञान पुर्वक जेा अन्त पदार्थ का ज्ञाने हुए पदार्थ का अवलंबन लेकर मतिज्ञान पुर्वक जेा अन्त पदार्थ का ज्ञान होता है वह श्रुतज्ञान है । द्रव्य-क्षेत्र-काल और भव की मर्यादाके लिए हुए इन्द्रिय और मन की सहायता के विताजो रुपी पदार्थ का ज्ञान होता है वह अवधिज्ञान है । द्रव्य क्षेत्र काल और भव की मर्यादाके लिये हुए जो इन्द्रिय और मन की सहायता के विताजो रुपी पदार्थ का ज्ञान होता है वह अवधिज्ञान है । द्रव्य क्षेत्र काल और भव की मर्याद लिये हुए जो इन्द्रिय और मन की सहायता के विता दूसरे के मन की अवस्थाओं का ज्ञान होता है वह मनःपर्याय ज्ञान है तथा जो त्रिकाल्प्रती समस्त पदार्थों को युगवत जानता है वह केवल ज्ञान है ।' (तत्वार्थ सूत्र-फू. च. सिद्धांत शास्त्री प्र. १९)

सम्यग्ज्ञान के विविध भेद-उपमेद आदि के अध्ययन से इतना स्पष्ट होता है कि आत्मा के सच्चे स्वरूप को जानना ही ज्ञान है। भेद विज्ञान की समझ प्राप्त होना एवां तदनुसार वस्तु को और आगे बढ कर उपयोगी-अनुपयोगी, प्राह्य, त्याज्य एवं देय-उपादेय के भेद को समझना ही सम्यग्ज्ञान है। ज्ञानावरण कर्म के क्षय की मात्रा में इसकी प्रप्ति और वृद्धि होती है।

सम्यक्चारिज्य- किसी भी वस्तु केा जानने और समझने के पश्चात उसपर अमल करना ही पुर्णता है। अर्थात तत्वेां का श्रद्धान उनका ज्ञान प्राप्त होने के पदचात चान्यि धारण करने पर ही मौश्च सुख प्राप्त हो सकता है। इर्दान और ज्ञान का प्रायोगिक पक्षा चाश्चिय है। यों कहा जा सकता है कि दर्शन ज्ञान के बिना चरित्र ऌूला छंगड़ा है और चरित्र के बिना दशन ज्ञान अन्धे से हैं। तीनेंं का सम्यक रुप से रुध-दयन ही मौक्ष मार्ग है। 'तत्त्वार्थ की प्रतीति के अनुपार किया करना आचरण कहलाता है। अर्थात मन-वचन-कम से शुभ कर्मों में प्रवृत्ति करना चरण है। (पंचाध्यायी उत्तरार्ध) भगवती आराधना में स्पष्ट करते हुए कहा है कि-'जिससे हित को प्राप्त करते हैं और अहित का नियारण करते हैं, उसको चारित्र कहते हैं।...संसार की कारणभूत बाह्य और अंतरंग कियाओं से निवृत्त होना चारित्र है।'

व्यत्रहार दृष्टि से हमारा बाह्य आचरण भी चारित्र के अन्तर्गत ही है। अर्थात हम जो सोचकर वोछते या किया करते हैं वही हमारा चारित्र है। हमारा आचरण हमे स्वतं को पवं अन्य को सुख दे संकता है एवं दुराचरण दुःख दे संकता है । निइचय से आत्म प्रदेश पर लगे हुए कषाय आदि मलों को घोना या उनकीं तप द्वारा निर्जरा करना ही चरित्र है । जैन शास्त्रों ने इसी निर्वृत्ति मुलक चारित्र की महिमा का स्वीकार किया है । हम आवक के १२ वर्तों का पालन करने से इम चारित्र को पालने का प्रारंभ कर सकते हैं और उत्तरोत्तर आग्तरिक व बाह्य तभी द्वारा मोक्षनत्त्व तक गतिमान हो सकते हैं । इसके लिए हमें सर्व प्रथम मन का भटकाव एवं इच्छाओं पर लगाम लगानी होगी । इच्छाओं को रे।कन ही तप है। हम दर्शन और ज्ञान से सत्य का समझ चके हैं। हमें ज्ञान दृष्टि मिल चुकी है-बस अब तेा-चारित्रारुढ होका कर्म ही जलाते हैं । चारित्र धारण में इन्द्रिय संयम की सर्वाधिक प्रधानता है। व्यावहारिक दृष्टि से पांच महाव्रत, पांच समिति और तीन गुप्त चारित्र के भेद है। या इन १३ के सहित चारित्र्य धारण किया जाना चाहिए । क्रमशः व्रतेंा केा धारण करते हुए परिषह सहन करने की शक्ति बढ़ानी चाहिए ।

सराग चरित्र (व्यवहार) से वीतगत्त (निरचय) की और उन्मुख होना चाहिए । चारित्र धारी केा क्रमशः राग के संस्कार नष्ट करके वीतराग भावें। की वृद्धि की निरंतर खेवना कानी चाहिए । सरछ भोषा में कहें ते। चरित्र धारी अग्रुभ कर्मों को काटने का प्रयास करता ही है पर ग्रुभ भाव की आकांक्षा भी रखता है, जबकि वीतरागी चारित्र धारी अप्ट कर्मों के। जडाकर निर्भार होकर मुक्ति की कामना करता है ।

चारित्र ही मोक्षमार्ग की अंतिम यात्रा हैं । यही धर्म का सार है अत-'चारित्र खलु धम्मो' कहा गया है । इसी से ही मोक्ष मिलेगा । साधक केंग इतना ध्यान अवरय , रखना चाहिए किं सम्यकत्व के बिनो किया हुआ तप व्यर्थ होगा । अतः सत्य केंग सच्चे मार्ग केंग जानकर आत्मकल्याणार्थ ही तप करना सार्थक है । ज्ञानी होना सरल है-पर चारित्रवारी होना कठिन है । बिना

ज्ञाना हाना सरल हु-पर चारत्रवारा हाना काठन हु । विना चारित्र धारण किए किसी के। मुक्ति नहीं मिली । तीर्थेकर के जित्र के। भी तीर्थोकरत्व ते। चरित्रापालन से ही प्राप्त हो सका ।

हम हिंसा, असत्य, चेारी, कुशीळ एवं परिग्रह का त्याग करके इसका प्रारंभ करें ! प्रत्येक कार्य में सावधानी वर्ती कि कहीं हिंसादि तेा नहीं होती । हमारे वचन किया में साम्य हो ! इन प्राथमिक चारित्र पालन से प्रारंभ कर शास्त्राभ्यास करते हुए संयम धारण कर वीतराग सुद्रा में स्थित हों । अपने श्वास का रोकना सीखें । इष्टि नाशापर रखना सीखें । अपने शरीर के त्थित ज्ञान चकों का जाग्रत करें । प्रेक्षा ध्यान से दूषित ध्यान का दूर करें ।

इन तीनेंा का पालन ही कमों को नष्ट करता है एवं मोक्ष मार्ग पर आरुढ़ करता है ।

## लेश्या

(चित्त वृत्तियेंा का मनोवैज्ञानिक स्वरुप) लेरया शब्द जैन दर्शन का विशिष्ट शब्द प्रयोग है। इसका संबंध कषाय भावें। के साथ है । आधुनिक संदर्भ में इसे मने।वैझानिक भावें। के। प्रस्तुत करने वाला विशिष्ट शब्द प्रयोग भी कहा जा सकता है। प्रत्येक व्यक्ति में अच्छे और दुरे अर्थात हुम और अहुम भावनाएँ रहती ही हैं । उन्हें कपाय की तीव्र या मंद भावनाएँ कह सकते हैं <sup>|</sup> जैनाचार्यों की यह सबसे बड़ी देना या संकल्पना रही है कि वे मनेाभावेंा के अनुरूप रंगों की कल्पना कर सके हैं । आज के इस वैज्ञानिक युग में जब कि र'गचिकित्सा का विकास हआ है-एवं प्रयोग भी हो रहे हैं तथा र'ग व्यक्ति के मने।रोगों के शमन में सिद्ध साबित हुए हैं, तब ऌगता है कि पूर्वाचार्यों द्वारा मनाभावों की र'गकल्पना कितनी अदुभूत थी। वे वर्तमान को अतीत (कल्र) में देख सके थे । आज की र'ग-परिचर्या का मूल इन्हीं लेश्या से प्रसूत है। व्यवहारिक जीवन में भी व्यक्ति की भावनाओं के अनुसार उसके चेहरे पर र'गेां की तरंगे' देखी जा सकती हैं । जैसे,-प्रेम प्रसंग में चेहरे पर ठाठी दौड़ती है, तेा भयं कर गुनाइ साबित होने पर कालिख पुत जाती है । हमारे छ मनेाभावेां केा आचार्यों ने पद्छेरया कहा है । छेरया की सामान्य परिभाषा करते हुए वे समझाते हैं कि जिसके द्वारा जीव पुण्य-पाप से खयंको लिप्त करता है, उनके अधीन रहता है उसका लेइया कहते हैं । गोमटसात जीवकांड में इसके। रूपक में प्रस्तुत करते हुए कहा है-'जिस प्रकार आमविष्ट से मिश्रित गेरु मिट्टी के लेव द्वारा क्षेत्राल लीपी या रंगी जाती है, उसी प्रकार शुभ और अशम

भावरुप लेप के द्वारा जे। आत्मा का परिणाम लिप्त किया जाता है उसका लेदया कहते हैं।'

शाटिदक अर्थ यें। किया गया है-'जो िल्पन करती है उसे लेरया कहते हैं। अर्थात जो कर्मों से आत्मा के। लिप्त करती हैं उसके। लेरया कहते हैं।' तात्म्य कि मिथ्यात्व, असंयम, कपाय और योग ये लेरया हैं।इन लेरयाओं के मूलतः दो मेद किए गये हैं।

१. भाव लेक्या २. द्रव्य लेक्या

कषाय से अनुर'जित जीत्र की मन-वचन-काम की प्रवृत्ति भाव लेश्या कहलाती है। आगम में इनका छः र'गेां द्वारा निर्देश किया है। इनमें से तीन ग्रुभ व तीन अग्रुभ होती हैं।

शरीर के रंग का द्रव्य लेरया कहते हैं।

द्रव्यलेरया आयुपर्यन्त एक ही रहती है पर भावलेरया जीवेां के परिणामेां के अनुसार बराबर वदलती रहती है l सामान्यतः द्रव्यलेरया के ही छ भेद सानव मन की प्रइत्ति के प्रतिविंव हैं l

(१) कृष्णलेश्या (२) नीललेश्या (३) कपोतलेश्या (४) पीतलेश्या (५) पद्मलेश्या (६) झुक्ललेश्या ।

**कुष्ण लेरुया :**—कुष्ण अर्थात काला । इस लेक्ष्या का र'ग भ्रमर सा माना गया है । काला र'ग तीत्रतम कषाय को प्रतिबित करता है । जेा व्यक्ति तीव्र कोध करने वाला हो, वैर केा न छोडे, लड़ना जिसका स्वभाव हो, धर्म और दया से रहित हो, दुष्ट हो उसके कृष्णलेक्ष्या होती है । कृष्णलेक्ष्या वाला उपरोक्त दुर्गुणें। का भंडार होता है । ऐसे व्यक्ति सामान्यतः स्वच्छ'द विवेक रहित, इन्द्रियलंपट, मानी मायावी हेंाते हैं । तिलेखपण्णति में कहा है कि इष्णलेइया से युक्त दुष्ट पुरुष अपने ही गोत्रीय तथा एक मात्र स्वकलत्र की भी मारने की इच्छा करता है। दया धर्म से रहित, वैर के। न छे।डुने वाला प्रच ंड कल्ह करने वाला और कोधी जीव कृष्गलेइया के साथ धूमप्रभा पृथ्वी से अंतिम पृथ्वी तक जन्म लेता है। ऐसा व्यक्ति नरकगामी होता है।

नील लेश्या- जिस प्रकार नील र'ग काले से कुछ कम काल होता है । इसी प्रकार नील लेश्यात्राले कपाय या दुष्ट भाव कृष्णले या से कम होते हैं । ऐसे लोग 'अतिनिर्दयालु ' प्रपंचनामें दक्ष, धन-धान्यादि के संप्रह का तीव्र लाल्सी होता है । (पंचसंप्रह) तिलेखपण्णति एव राजवार्तिक में भी इसी प्रकार के चरित्र का निरुपण है । इनके अनुसार ऐसा व्यक्ति विषयाशक्स, मतिहीन, मानी बिवेकवुद्धि रहित मायावी, लोभांध एवं लाल्ची होता है । यें। कहना ठीक होगा कि कृष्णलेश्या के व्यक्ति के समान ही दुर्गुण वाला होता है, मात्र दुष्टता में आंश्तिक कमी होती है । उदाहरणार्थ यें। कहा जा सकता है कि यदि छुष्णलेश्या वाला व्यक्ति पूरा युक्ष उखाड़ना चाहेगा ते। यह उसकी डालियाँ काटने तक सीमित रहेगा पर वृक्ष का नाश करना देानें। की ही वृत्ति और प्रवृत्ति होगी ।

कपोत लेक्या :- वैसे ते। प्रथम तीन अग्रुभ इत्तियें। में से यह तीसरी अग्रुभइत्ति है । पर ऐसी लेक्यावाले व्यक्ति की दुष्टता या भयानता के परिमाण कम होते हैं । शास्रों में कहा है कि ऐसा आदमी दूसरें। पर रोष करता है, परनिन्दक, दूषण-शोक भय बहुल पत्रं इर्षाऌ होता है । आत्मइलाघी, अविश्वास हेाने के साथ घमंडी होता है । जे। प्रसंशा का इच्छुक, चापॡृसी में माननेवाला कर्तव्याकर्तव्य के भेद से अज्ञान होता है । अर्थात- 'मात्सर्य, पेशुन्य, परपरिभव, आत्मप्रसंशा, परविवाद, जीवननैगेहय, प्रसंशक को धवदान,युद्ध-मरणोद्यम आदि कपेत लेठ्या के लक्षण है। (राजवार्तिक) कपेतलेहया वाला परवातक नहीं होता। यह वृक्ष के। जड़ से उखाड़ने या डाली काटने के स्थान पर उसके पत्ते नेाचने तक ही कलुपित होता है।

पीतलेश्या :- ग्रुभलेश्यों में प्रथम पीत लेश्या है । इसका रंग पीला माना गया है । इसे तेजालेश्या भी कहा गया है । ऐसा व्यक्ति कर्तव्याकर्तव्य के भेद का जाननेवाला एवं सेव्य असेव्य का निर्णय करनेवाला होता है । समदर्शी दया-दान में रत मृदुभाषी एवं ज्ञानी होता है । पीतलेश्या के गुण ही दृढ़ता मित्रता, दयालुता, सत्यवादिता, दानशीलत्व, स्वकर्मपटुता एवं सर्वधर्म समदर्शी माने गये हैं । ऐसा व्यक्ति वृक्ष की अन्य हानि नहीं करता ।

पद्म छेश्या :- पद्म अर्थात कमल के रंगसा सफेद । धवल और कोमल रंग और गुणें। वाला । जो व्यक्ति त्यागी, भद्र, सचा, उत्तम कार्य करने व ला क्षमा दान देने वाला तथा साधु जनेां के गुणें। की पूजा क ने वाला होता है उसके पद्म लेश्या होती है । जिसके उत्तम गुणें। का विकास हो रहा है । समतुला एवं मृदुता जिसके उत्तम गुणें। का विकास हो रहा है । समतुला एवं मृदुता जिसके गुण हैं । वह प्रसन्तचित्त होता है । आंखों में करुणा एवं बेली में ममता टपकती है । ऐसा व्यक्ति मात्र उसी फल के। तेाड़ता है जे। उपयोग में लिया जाये । अन्य फलें। का नुकशान नहीं करता ।

र्शुक्ललेश्या :- इसका रंग पूर्णशुभ्र । अर्थात निर्दाध होता है । यह उत्तमबृत्ति का परिचायक या संपूर्ण कषाय रहित व्यक्ति का परिचायक है । जो व्यक्ति निंदा पक्षपात से ऊपर उठकर समदृष्ठा हो जाता है - जो द्वेष एवं राग देानें। से उठ गया है जिसकी रुचि श्रेयोमार्ग में लग गई है उसकी लेदया भावना शुक्क या पवित्र हो जाते हैं । अहर्तिश करुणा के भाव उस पर रहते हैं । ऐसा ग्यक्ति जनकल्याण के साथ आत्मकल्याण की ओर उन्मुख रहता है । वह नीचे स्वतः टपके हुए फलेंग के। ही प्राप्तकर आनन्द का अनुभव करता है ।

जो संसार से अलिप्त, अनंतसुखी एवं अयोग केवली सिद्ध जीव हैं वे शुभा-शुभ भाव से युक्त होने के कारण लेश्या रहित होते हैं । मनेाभावेंा कपायभावना की तीवता या मंदना की दृष्टि से इनके छः प्रकार किए गये हैं । ये तीव्रतम, तीव्रतर, तीव्र, मंद, मंदतर एव मंदनम होती हैं । ये लेश्यायें बंध का कारणभाव हैं । जो संसार में भटकनेवाली हैं । ये लेश्यायें बंध का कारणभाव हैं । जो संसार में भटकनेवाली हैं । शास्त्रों के विधानानुसार प्रथम तीन लेश्या वाले जीव ऐकेन्द्रिय जीव से असंयत सम्यकदृष्टि गुण स्थान तक होते हैं । जब कि शुभ लेश्या वाले जीव संयोगी केवली गुणस्थान के पश्चात् जीव लेश्या-रहित होता है ।

वर्तमान युग की नवीन खोजों द्वारा मनेाभाव या मनेाविकार मनुष्य के चहरे पर विक्ठति के भाव अंकित करते हैं इसे फोटोग्राफी द्वारा भी अंकित करने का भ्यास किया है । प्रत्येक व्यक्ति के इर्द गिर्द एक प्रभामंडल रहता है । इसका रंग व्यक्ति की भावनानुसार ही बनता रहता है । इसे हम मनेाभावों की प्रतिच्छाया कह सकते हैं । ज्येतिष शास्त्र में सामुद्रिक शास्त्र भी गवाही देता है । आज के व्यक्तिका शब्द यही संकेत करता है कि व्यक्ति किसी मने भाव में जी रहा है । हम देखते हैं कि दुष्ट व्यक्ति का चेहरा अनायास हमें उसके प्रति शंकित या घृणा से भर देता है जबकि सज्जन पुरुष के प्रति हम में सद्भावना जागती है । सचमुच लेदया जैन दर्शन की महत्त्वपूर्ण चर्चा है ।

粽

आराधना पक्ष

# आराधना की आबश्यकता

प्रायः देखा जाता है कि प्रत्येक धर्म में दर्शन पक्ष से अधिक लेग आराधना पक्ष पर जोर देते हैं। परंतु, आराधना शब्द को भी पर्याय वे क्रियाकांड या मात्र वाह्य क्रियाओं को मान लेते हैं। उन्ही में संतेाष मानते हैं । इन्ही से धार्मिक हेाने का प्रमाणपत्र प्राप्त करते हैं । कभी यह आराधना जे। साधना या तपस्या या आत्मा में लीन होकर परमात्मपद तक हमें ले जाने वाला तत्व था, जिसमें दर्शन और ज्ञान के साथ चारित्र साधना की महत्ता थी। समझदारी पूर्वक भेद-विज्ञान की दृष्टि से हो आराधना की जाती थी । बाह्य तप की सीढ़ी से चढ़कर आँतरिक तप की ओर उन्मुख हुआ जाता था । पर'तु कालांतर में यह आराधना कियाकांड का पर्याय बनती गई । पूर्ण तथ्य जाने विना ही लेग कियायें करते रहे । ज्ञान या आत्माको परखने का, मुक्तिका उद्देश्य मुलाया जाता रहा और लौकिक एषणा ही इस कियाकांड का उद्देरय रह गया। झान बिनाकी एसी आराधना मुझित की ओर ते। बिया सांसारिक सुख भी नहीं दे सकती। आराधना द्वारो कपायों से मुक्त होने के स्थान पर हम कुछ भले बुरे के लिए आराधना करने लगे, व्रत अनुष्ठान करने लगे परिणामतः उलटे कषाय बांधने लगे ।

उपरेाक़्त स्पष्टता को आशय इतना ही है कि हमारी आरोधना रुढिंगत, मात्र पर'परा का निर्वाह या लेकिपणा की प्राप्ति के लिए नही अपितु, उसका लक्ष्य इस संसार से मुक्रत होने के लिए∽ निष्काम हो । म्लतः इस आगधना के। लेका ही व्यवहार या निश्चय के मापदंड स्थिर किए जाते हैं। यह सख है कि निश्चिय अर्धात आत्मा के मूल त्वरुप को जान पहचान कर उसकी ही उन्नति करने का प्रयास आराधना का मूल लक्ष्य होना चाहिए। परंतु उस आत्मा के। पत्स्वने के लिए चित्त की इढ़ता आदि व्यवहारिक मार्ग भी आवश्यक है। प्रथम अगर साध्य है ते। दूसरा साधन है। साधन के बिना साध्य की उपलब्धि असंभव है। अतः चहां हम आराधना के व्यावहारिक पक्ष का विशेषरुप से विवेचन करेंगे। परंतु, उसमें भी ध्यान ते। यही रखना कि हमारी ये कियायें स्थापित्व की प्राप्ति, मनकी शुद्धि एवं बाह्य जगत से आत्मा अंतर जगत की और प्रयाग करने के लिए ही है। सांसारिक भौतिक सुखों के लिए नहीं।

#### देवदर्शनः

आराधना का प्रथमचरण देवदर्शन है । पश्चिप जिन सम्प्रदाय या अम्नायेां में मूर्तिपूजा नहीं, यहां नामस्मरण भी इसी पूज्य भाव या श्रद्धा-भक्ति से लिया जाता है । कई लेगा मूर्तिपूजा का विरोध करते हैं--कई इन पत्थरें। में क्या रखा है--भी कह देते हैं । मंदिर जाने से क्या ? मनमें ही मंदिर है । वगैरह...वगैरह... । ऐसे विधान उनके अपरिपक्व सन या विचारें। के कारण ही प्रकट होते हैं । कभी-कभी उनका प्रंथिभाव भी कारण भूत होता है । जब कभी के।ई व्यक्ति स्वार्थसिद्धि हेतु देवदर्शन-पूजन करने जाता है और वाँछित फल नहीं मिलता है तब वह कोध से भर उठता है । अनांस्था के बीज पनप उठते हैं । और वह दर्शन-पूजन का विरोधी हो जाता है । यदि उसे यह ज्ञान होता कि मुझे अपने कर्मों का फल भोगना पड़ेगा-या पड़ रहा है । मेरी आराधना का उदेश्य ते। उचित कर्मों में समता-क्षमता भाव रहे । अन्य अशुभ कर्म न बंधे ते। उसमें ऐसे अनर्गल भाव जन्म न लेते ।

मंदिर और मूर्ति की कल्पनाही हममें एक नए वातावरण का बोध भर देती है। मंदिर, अर्थात देवस्थान। जहाँ गृहस्थ जीवन की कोई झंझट नहीं। ज्ञान-वैराग्य का स्रोत जहाँ प्रवाहित है। मनकी शांति के लिए जहाँ वातावरण की शांति है। पवित्रता का जहाँ साम्राज्य है। हम जिस शांति, वातावरण केा घर में नहीं पा सकते वह मंदिर में मिलती है। अतः मंदिर आराधना का एक केन्द्र बन जाता है।

इसी प्रकार मूर्ति का देखका हमें उन महापुरुषों के गुण, लोकेापकारेां एव' आभोपकारी कार्यो का स्मरण होता है । विशेषकर , जनमूर्तियां ही विश्व में ऐसी हैं जो पूर्ण खेला मुद्रा में प्रतिष्ठित होती हैं । जिनका पद्मासन होकर पूर्ण स्थिरता से बैठा होना-दृष्टि का नाशा पर होना एवं चेहरे पर प्रसन्नता का भाव होना बड़ा ही मने।हारी रुप होता है । ऐसी ये।गमुद्रा से आप देख सकते हैं कि पांच हाथ की उंगलियेां का निर तर शरीर के साथ जुड़ा रहना एव चित्त की एकाग्रता यह बताते हैं कि मनुष्य में निरंतर उत्यन्न ऊर्जी शरीर में ही डायनेमा की भांति उत्तरोत्तर बढ़ रही है। हम जिस ऊर्जी की बातें करके, इलन चलन आदि जीवन के व्यवहार द्वारा नष्ट कर रहे हैं वही ऊर्जा इन तगस्वियेां ने केन्द्रित करते वह शक्ति प्राप्त कराली जिससे वे अनेक बाह्य कष्टो में भी ध्यान में आराधना से भी हिमालय से इढ़ बने रहे। उन्हें बाह्य उपसर्गी तक का पता न चला । कब शरीर पर बेलें चढ म कब जीवें। ने वर या घोंसले बना दिए, कब सियारिनी शरीर को खाती रही या कब भयंकर आंधी तूफान का उपद्रव होता रहा-उन्हें पता ही नहीं चला। क्योंकि वे ते। अन्तर की ऊर्जी के धनी आत्मा में ही

लीन हो गये थे। अपनी श्वास और नाडीतंत्र पर उनका प्रभाव था।

दर्शन करते समय हमें यही सीखना है कि हे देव ! जैसे तुमने इस अलौकिक शक्ति का प्राप्त किया था मैं भी उसी का प्राप्त करने के। सञ्चम वत् । जैसे आत्माकें। जानने के लिए तुमने संसार के। त्यागा-मै भी वैसे ही प्रगति करूं । मुझमें कष्ट सहने की शक्ति बढ़े समता बढे मेरी लेकिषणा शांत हो । यदि हम दर्शन करते समय यह मांगते हैं ते। हमारी माँग भी योग्य हे और दर्शन करने का महत्त्व भी है । अन्यथा दिखावा है ।

दर्शनमंत्र :-(जमोकार मंत्र) जैनेा का महामंत्र 'णमोकार मंत्र' विश्व व्यापी या वद्धांड के प्राणी मात्र के छिए उपयोगी है। यद्यपि आज यह जैनें। का मंत्र बन गया है-पर इसकेा समझने पर छगेगा कि यह म'त्र उस हर प्राणी का है जो आत्मकल्याणकारी मार्ग पर आग्द होना चाहता है। नमस्कार व्यक्ति को नहीं-शाक्ति केा, ज्ञान केा किया गया हैं। णमो अरि (अर) हंताणं। णमो अर्थियाणं।

णमो उवज्झायाणं ।

णमो लोए सब्ब साहूणं ।

प्रथम पद में हमने उन्हें नमस्कार किया है जिन्होंने अपने 'अरि, दुरमनों का विनाझ किया है । यहाँ दुरमन और विनाझ झटद संसार की अपेक्षा से नहीं है । अन्यथा वह ग्यक्ति नमस्कार का अधिकारी हो जायेगा जिसके हाथ में लाठी होगी । यहाँ दुरमन हैं-आत्मा के साथ अनंत युगों से चिपके हुए क्रोध-मान-माया लेग्भ आदि कवाय । द्वेष और राग आदि भाव । ये सब संसार में भटकाने वाले तत्त्व हैं । जिन्हेंाने अपनी तपस्या द्वारा आत्मा का हनन करने वाले इन दुरमनेां का विनाश का दिया है। अर्थात जा साम्य दृष्टा. संतार से मुक्त होने की अमता वाले हैं। उन्हें ही अर्हित कडा गया है । वे ही तपस्वी नमस्कार के येग्य हैं । तीर्थ कर (अरिहंत भावान) की वड़ी सरल व्याख्या की गई है। जे। संसार सागर के। स्वयं पार करते हैं और अन्य जीवें। के। पार कराते हैं । जिनके। केवल्ज्ञान (मात्रज्ञान) प्राप्त हो गया है । वे ऐसे श्रेष्ठ मुनि हांते हैं जे। संसार में भटकते छे।गेां का माक्षमार्ग का दर्शन कराते हैं, उस ओर उन्मुख करते हैं । अठारह देावों से मुझ्त होते हैं । जिनके पंचकल्याण मनाये जाते हैं । जा नियमतः घातिया -अचातिया कर्मों का क्षय कर मुक्ति प्राप्त करते हैं । ऐसे मेक्शिगामी तीर्थ'करें। केा नमस्कार करते हैं । हम उन महान आत्माओं के गुणें। की रूजा करते हैं जिन्हेंनने जन्म-मरण-रोग पर विजय प्राप्त कर ली है। जिनका चतुर्गति-भ्रमग नष्ट हे। गया है। जिन्होंने पुण्य और पाप कें। उत्पन्न करने वाले कर्मों का संहर्ण क्षय कर लिया है ! शास्तीय भाषायें कहें तेा जिन्हेंाने ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय एव अंतराय कर्मों का नाश किया है । जिन्होंने कोध, मान, माया और लेाभ कषाओं को जीत लिया है। इन्हें जीतकर जो 'जिन' वने हैं । तात्पर्य कि जिनकी मुर्ति केा देखते ही हम।रे मन में त्याग, वैराग्य, एवं सदुवृत्तियों का भाव पैदा हो। एसे अग्हिंतें। के। नमस्कार है ।

दूसरे चरण में 'णमेा सिद्धाण'' कहते समय हम अरिहंत के ही उस स्वरुप का स्मरण और वंदन करते है जिन्होंने अष्ट कर्म जीतकर 3र्ण सिद्धत्व प्राप्त कर, मेक्षि में निवास किया है। अर्थात जब अरिहंत सिद्धशिला पर प्रस्थापित हो जाते हैं-तब सिद्ध बन जाते हैं। वे अशरीरी हो जाते हैं। सिद्धही निरंजन निराकार हैं। जन्म-मरण से सदेव के। मुक्त ऐसे सिद्ध अतीन्द्रिय ज्ञान के। प्राप्त करते हैं।

प्रश्न हे। सकता है कि अरिहंत और सिद्ध में क्या भेद ? उत्तर यें। होगा कि जिन्होंने चार घातिया कर्मों का क्षय कर केवल ज्ञान प्राप्त किया है। जा संसार के। सन व करण में मार्गदर्शन देते हैं। जो स्व के साथ पर के उपकार का मार्ग प्रशस्त करते हैं। जबकि ये ही अरिहंत सब रोप अवातिया कर्मों का नाश कर समाधिस्थ होकर मोक्ष पाकर सिद्ध शिला पर स्थायी हो जाते हैं तब सिद्ध बन जाते हैं। वैसे इतना ही भेद कहा जा सकता है कि एक शरीरी हैं दूसरे अशरीरी।

'णमो आयरियाण'' अर्थात् आचार्यों के। नमस्कार करते हैं। आचार्य अध्यापक एवं मुनि वर्ग के वारे में जैनधर्म में बिशेष सूक्ष्मता से प्रतिपादन हुआ है। यह भेद-विभेद आचार की अपेक्षा से किया गया है। आचार्य अर्थात 'जिन' द्वारा प्रणीत मार्ग का वद्द उच्च साधना में स्थित साधू जे। अन्य साधुओं के। दीक्षा प्रदान कर सकता हो। उनके दोषों का निवारण कर सकता हो। अपने विशिष्ट गुणें। से वे मुनिसंघ के नायक होते हैं। वीतरागता के कारण इन्का पंचपरमेष्ठी में स्थान होता है। ऐसे मुनि पांच प्रकार के आचार, विचारें। ज्ञा (दर्शन, ज्ञान, चारित्र, वीर्थ एवं तप) पाठन करें व करावें। शिप्यें। की। वीतराग मार्ग का उपदेश दें। इनके आचार अन्य साथी साधुओं के लिए अनुकरणीय बनते हैं। धवला में कहा है-'प्रवचन रुपी समृद्धि-जल के मध्य भाग में स्नान करने से अर्थात परमात्मा के परिपूर्ण अभ्यास और स्वानुभव से जिनकी बुद्धि निर्मल बनी है। जे। मेरु की भाँति अडोल हैं, इर्र्वार हैं। सिंह की तरह निर्भीक हैं जो देश कुल जाति से शुद्ध और सौम्य हैं। अंतरंग और वहिरंग परिप्रहों से रहित हैं। आकाश की भाँति निर्हेप हैं-वे आचार्य परमेष्ठी होते हैं। जो ज्ञान में एव प्रायश्चित देने में कुशल हैं। आगम के ज्ञाता हैं। आचरण और वर्तेा की रक्षा में निरंतर उद्यत हैं-वे आचार्य परमेष्ठी हैं जो चौद्द विद्याओं में पारंगत, ग्यारह अंग के धारी, आचरांग के धारी और दोष रहित हैं-वे आचार्य हैं। भगवती आराधना में छत्तीस गुणेंा का उल्लेख किया है। ताल्पर्य कि ज्ञान, तपस्या एव वीतरागता में जेा टढ़ हैं उनकेा नमस्कार करते हैं।

'णमें। उवड्झायाणं' में इस उपाध्याय के। नमस्कार करते हैं। भी वे ये उपाध्याय मुनि हैं जि॰हें।ने कर्मदहन के लिए उम्र तपस्या की है। ऐसे मुनि जिनवर कथित रत्नमय धर्म के उपदेशक होते हैं। सरल भाषा में कहें ते। वे अध्यापक मुनि हैं जे। जिनवाणी का उपदेश करते हैं। नवदीक्षित मुनियें। के। शास्त्राभ्यास कराते हैं। सच्चे ज्ञान से मुमुक्षओं के। सन्मार्ग का दर्शन कराते हैं। सच्चे ज्ञान से मुमुक्षओं के। सन्मार्ग का दर्शन कराते हैं। जिन-देवने जिन वारह अंग और चौदह पूर्वी के। स्वाध्याय कहा है-उस स्वाध्याय की ओर उन्मुख करते हैं। इस कारण वे उपाध्याय की श्रेणी में हैं। ऐसे उपाध्याय शास्त ज्ञाता मुनिओं के पास भव्य (जिज्ञामु) जन विनयपूर्वक श्रुत का अभ्यास करते हैं। ये मुनिगण मात्र यह और अनुयह गुणें। के अलांवा आचार्य के समस्त गुणें। के धारक होते हैं। लेगों के मन में अद्भुत शंकाओं का निवारण करते हैं। ये आगमें। के ज्ञाता-व्याख्याता होते हैं। उत्तम वक्ता होने से जन-जन के। जिनवाणी से प्लावित करते हैं।

पंचम चरन ' णमो लेाए सब्व साहूणं ' में सभी साधुओं की वंदना की गई हैं। वैसे आचार्य- उपाध्याय प्रथम ते। साधू ही हैं। वे ही इस साधुता के गुणों का उक्तरे। तर विकाम करके उच्च श्रेणी तक पहुँचते हैं। साधु का अर्थ ही है कि जिसने साधना की भूनी रमाई हो । जो आत्मरत या आत्मा में लीन होने को निरंतर प्रयत्नशील हो । सन्यासी का मतलव ही है किं जो सन् का न्यास के रूप में∽अर्थात आत्मा के सच्चे स्वरुप के। देखने समझने का प्रयास करे मुनि भी वही है जो मौन भाव केा धारण कर आत्मरत हो रहा है । चारित्र के रुप में पंच महाव्रत, पंचसमिति एव अट्राईस मूलगुणें। का धारक चारित्रपालक हो । यद्यपि आचाय, उपाध्याय एवं साध चारित्र धारण की दृष्टि से समान ही हैं। परंतु संघकृत कार्थ एव' चारित्र की उत्तरोत्तर प्रगति से उपर की श्रेणियेां से विभाजन किया गया है । साधू अन्य सोधू केा उपदेश या दीक्षा नहीं देता | पर, स्वयं चारित्र की इटता में लगता है व धर्मा त्रछंबियेां के। प्रात्साहित करता है । धवला में कहा है-जा सिंह-सा पराकमी, हाथी सा स्वाभिमानी, वृषभ-सा भद्र प्रकृतिवाला, मग-सा सरल, गांचरी वृत्तिवाला सर्य-सा तेजस्वी, सागर सा गंभीर मेरु-सा अडिग, चन्द्रमा सा शांतिदायकः मणि सा प्रभा पुँजधारी समस्त कष्टों के। सहने वाला, सांग की भाँति अनियत वसतिका में निवास करने वाला, आकाश सा निर्हेप एवं अहर्निश परमपद की प्राप्ति का अन्वेषण करने वाला साधू है । जो, निरारम्भी निष्परिप्रही ज्ञान ध्यान में रत तत्व में श्रद्धावान होता है ।

ऊपर हमने जिन पंचमरमेधी को नमस्कार किया। जिनके नाम एवं पदगत उक्षणों को जाना, इससे वह स्पष्टता होती है कि यह मंत्र व्यक्ति का नहीं गुणे। का मंत्र है। इसकी दृष्टि अतिविशाल है। उपरोक्त उक्षण जिस देव या ग्रुष में हैं। वे सभी वंदनीय हैं। इस दृष्टि से यह मंत्र मात्र जैनें। का नहीं-प्राणी मात्र का हो सकता है। इसमें व्यक्ति से अधिक ग्रुणें। की वंदना आराधना है। इम इन गुणें। की प्राप्ति के लिए ही मंत्र का जाप करें। मुझे लगता है कि इस मंत्र के जाप या स्मरण से तुर'त मोश्र या लाभ मिले या न मिले पर'त राद्ध राद्ध मन एवं राख आचरण की प्रेरगा अवश्य मिलती है । विकल एवं द्विधायुक्त मन का स्थिरता प्राप्त होती है । सद्तिचारों की दिशा मिलती है । मानवता के गुणेंग का विकास होता है । अन्तर की दुर्भावनाओं को सन्मार्ग पर मुड़ने की शक्ति मिलती है । इस प्रकार आज के आदमी का 'मन की शांति' का जो सच्चा सुख चाहिए-वह अवश्य मिलता है । मन की शांति ही संयम की ओर ले जा सकती है । वहीं साधना में आरुद करनेवाली शक्ति है ।

हमारे वर्तमान जीवन की सबसे वड़ी समस्या मानसिक अशांति एषणा और भौतिक सुखों के लिए भटकाव है। सारे दुखों की जड ही ये भावनाएँ हैं। यदि मन को शांति मिल जाये ते। फिर समस्या या संघर्ष रहें ही कसे ? इस मन के। शांति इस मंत्र से अवरय मिल सकती है। हम मंत्र को रटते हैं-मूर्ति के सामने घटों खडे रहकर सांसारिक सुखेा के। मांगते हैं। मूल में ही भूल करते हैं। यही कारण है कि हम दुःखी रहते हैं-शांति न्हीं मिलती। मांगे ते। मन की शांति-सांसारिक ले।भ या लाभ नहीं।

यह मंगलमंत्र सर्व पापेां का नाशक, मंगलकर्ता है । जेा इसका श्रद्धा स्मरण करेगा वह अवश्य जिन पंथ का पथिक बन सकेगा ।

#### पूजाः महत्ता एवं विधि

इससे 1र्व हम देवदर्शन एवं नमस्कार म'त्र की महत्ता का विचार कर चुके हैं। इस म'त्राराधना से हमारे चित में स्थिरता, एकागता हो जाती है। अब हम आराधना की प्रथम श्रेणी 1रजा की ओर अग्रसर होते हैं। 'प्रजा' का सामान्य अर्थ ही है-पूजा भावों की उद्भावना एवं ऋजुता का प्रादुर्भाव । जब अहम का तिरोहण हो जाता है तभी हम पूज्यभावों की सरखता से हल्के-फुल्के एवं प्रसन्न होने खगते हैं । निरंतर एक ही भाव ही छों रे छेने छगता है कि तहो ! मैं निर्भार होकर प्रभू की भक्ति, आराधना में छीन होऊँगा । वीतराग देव के चरणें। में नतमस्तक होकर गुणगान करूँगा । इस प्रकार के भाव चित्त में उपस्त्र होते ही अंदर की प्रथियों का स्त्राव स्वतः बदल जाता है । निरर्थक विचारों का तिरोहण हो जाता है । सर्व कल्याण के भाव जागने लगते हैं । विचारों का यह परिवर्तन शरीर विज्ञान एवं मनोबिज्ञान की दृष्टि से बहुत बड़ा परिवर्तन है । इस प्रकार आत्म शांति का पहला द्वारा खुलता है-पूजा के लिए प्रस्तुत होने की भावना भाने से ही ।

गृहस्थ के पट्कमों में प्रधान कर्म या कर्तव्य के रुपमें पूजा केा स्थान मिला है । इस राग-द्वेपमय संसार में अनेक आरंभ और परिप्रहेंा से प्रस्त-गृहस्थ जब इन वीतरागी पंचपरमेष्ठी प्रतिमाओं के आश्रय में अपने सद्भावेंा केा पूजा के रूप में लेकर पहुँचता है । गुद्ध भावेंा से पूजा में लीन होता है ते। उसके असंख्यात बद्ध कर्मों की निर्जरा हो जाती है सबा श्राव्रक ही वह असंख्यात बद्ध कर्मों की निर्जरा हो जाती है सबा श्राव्रक ही वह है जो देव-शास्त्र एवं गुरु की गुजा करता है । अईत देव की बह मंत्रसिद्धि के प्रतीक बाजाक्षरें। द्वारा आह्वान करता है । अपने निकट सान्निध्य में उनकी कल्पना करके उन जैसाही बनने की संकल्पना करता है । वह सिद्धों का स्मरण करता है और उस सिद्धत्व की प्राप्ति के लिए वर्तमान में जो अईत स्वरुप हैं-उन आचार्य-उपाध्याय एवं साधुओं का आहवान करता है । गुजा किसी संसारी सुख के लिए नहीं की जाती, अपितु संसार के आरंभ, परिग्रह जैसे कार्यो-भावेंा की तिलांजलि के लिए की जाती है ।

पुजारी अर्थात भगवान के गुणगान उनमें क्रमशः तल्लीन होता हुआ आसाथीं मुमुक्ष भगवानमय और आगे वढ़कर आत्ममय बनता जाता है। पुजन का उद्देश्य कमी मी भौतिक सुखें की उपलब्दि गहीं होती-ज़र्येाकि मोक्ष-स्थित तीर्थकर जो मुक्तात्मा हैं वे इस लेन-देन से सर्वथा मुक्त हैं । परंतु, पुजा से जेा सबसे बड़ी उपलब्धि है-वह है आत्मशांति । पुजक कृत, कारित और अनुमोदना के साथ जिरंतर वीतराग के गुणेंग का चिंतवन करते हुए, इस आत्मा केा निएन्तर दुःखी बनाने वाले कगयेां को मंद सं मन्दतम् बनाने का प्रयास करता है । दूषणेंा का विख्य करता है । करणा मैत्री से प्लावित बनना है-प्राणीमात्र के प्रति दयावान बनता है । इन गुणें। के प्रकट होने पर उसे मानें। सर्वस्व मिल जाता है । इन मानसिक शांति के सामने स'सार का धन क्या बरावरी कर सकता है ! रूजा से अग्रभ कर्मों का क्षय होता है । शुभ अर्थात परेापकारी भाव जन्मते हैं । सच्चा पुजारी ही आज की विश्वशांति और आत्मशांति प्राप्त कर सकता हैं।

#### पूजा विधि :-

मर्वप्रथम श्रावक केा प्रातःकाल नित्यकिया से निष्टत्त होकर, शुद्ध वस्त्र धारण कर, अष्ट मंगल द्रव्य लेकर मन्दिरजी में जाना चाहिए । मन्दिर जाने की भावना से ही उसके हृदय कमल पर स्थित पंचपरमेष्ठी के ध्यान की कल्पियाँ मुकुलित हेा जानी चाहिए । मन्दिर में पहुँचकर पाद-प्रक्षाल के पश्चात ऊपर निर्देशित विधि के अनुसार दर्शन करने के पश्चात पूजन को तैयार होनां चाहिए । पुजा के वस्त्र स्वच्छ, संभव हो ते। खादी के सफेद या केशरी रंग के होने चाहिए । यह अनुभव-सत्य है कि वस्तों का मने।भावें। वर बड़ा प्रभाव पड़ता है । शुद्ध वस्त्र सात्त्विक भावनाओं के जनक हैं। इस प्रकार तैयार होकर सर्वप्रथम प्रक्षाल वरना चाहिए । 820

#### ब्रक्षाल क्यों ?

सामान्यतः आजका बुद्धिवादी यह प्रइन कर सकता है कि प्रशाल क्यें। किया जाता हैं। मूर्ति को महलाना कौनसा पुण्य है षरन्तु इस प्रश्वाल का अर्थ न ते। मूर्ति का नहलाना है और न ही उसको चमकीला बनाये रखना है। परन्तु प्रक्षाल की किया को भावनगात इस प्रतीक के माध्यम से समझाया जा सकता है कि अभिषेक द्वारा भक्त स्वयं के कर्ममल रुपी रजकणें। को भक्ति रुपी जल से साफ करता है । अनन्त कर्मवर्गणाओं से आच्छादित या मलीन आग्मा को ही अंतर गमें साफ करता है। किया उसकी बाह्य होती है-पर चिंतवन आत्मा में इस प्रकार चलता है। साथ ही तीर्थकर के जन्मकल्याणक को मूर्त स्वरूप में निहारता है। वह उस जन्माभिवेक का साक्षात्कार करता है जिनमें नवजात शिशु तीर्थ का को इन्द्रादिक देव पांडुकशिला पर ले जाकर उनका अष्ट सहस्र कल लाओं से अभिदेक कर धन्यता का अनुभव करता है । भक्त पुजारी भी इसी भावना से प्रक्षाल या अभिषेक कर धन्यता का अनुभव करता है । वह भावना करता है कि उसके कर्म-मल धूल रहे हैं । यह आंभेषेक जल के उपरांत दूध, दही, घी एवं इक्षुरस से मिलाका पंचाभिषेक रुप में भी किया जाता है । व्यवहार से मूर्ति का अभिवेक होता है-पर, निश्चय से आत्मा का ही प्रक्षालन होता है।

#### पूजा के प्रकार :--

रूजा के मुख्यतः दो प्रकार माने गये हैं-१, व्यवहार ग्रजा २. निश्चय ग्रजा । यहां हमारा प्रतिपाद्य व्यवहार ग्रजा एवं विधि से है-अतः उसी की चर्चा करेंगे । हाँ ! निश्चय ग्रजा से इतना ते। जान ही छें कि व्यवहार ग्रजा में स्थिर साधक उत्तरोत्तर आगे बढ़कर निश्चय या आत्मगुजा में प्रतिधित हो जाता है । यही आत्मगुजा में प्रतिष्ठित होना मुक्ति की ओर अग्रसर होना है । व्यवहार पूजा का उद्देश्य मात्र पुण्य बध नहीं है-क्येंकि पुण्य भी बंध है । उस बंध से भी आत्मा को मुक्त होना है । इस व्यवहार पुजा का अर्थ क्रमशः निश्चय पुजा अर्थात आत्मपुजा में प्रवेश करने की प्रक्रिया ही समझनी चाहिये । निश्चय पुजा साधक की वह प्राप्त अवस्था हैं जहाँ वह इस स्थित में पहुँच जाता है कि जो परमात्मा है । वह मैं हूँ । मैं हू वही परमात्मा है । यह अद्वैत भाव पनपता है । मैं ही अपनी उपासना का योग्य पात्र हूँ । इस प्रकार आराधक और आराध्य कर एकत्व भाव संघता है । मन-भगवान आक्षाराम के सान्तिध्य का अनुभव करता है । समरस बनता है । व्यवहार पुजा भी मुख्य दो रूपें में की जाती है-(१) भावपुजा (२) द्रव्य पुजा ।

वसुनंदी श्रावकाचार में पुजा के−नाम, स्थापना, द्रग्य, क्षेत्र, काल और भाव छह भेद किए हैं । इन भेदें। की चर्चा यथास्थानेां पर चलती रहेगी ।

भावपूजा में पुजा करनेवाला अष्ट मंगल द्रव्य से भगवान की पुजा नहीं करता, परन्तु मन में ही अर्हत भगवान के गुणें। का चिन्तवन करता है; और सूखे द्रव्य चावल आदि से पुजन करता है। बीस पग्थ में केसर से, इवेतांवर आम्नाथ में केसर या वासक्षेप से पुजन करते हैं।

द्रव्यपुजन में साधक द्रव्य (अष्ट प्रकार की) से भगवान की पुजा करता है। प्रश्न हो सकता है कि जब एक ही गुणगान, चिंतवन करना है तो फिर द्रव्य सें करेा या भाव से-क्या फर्क पड़ता हैं ? मूल तो गुणगान करना ही हैं। मेरा अनुमान यह है १२९

कि आचार्य, पण्डितें। ने द्रम्यपूजन को ही महत्त्व दिया होगा पर समयाभाव, शक्ति की मर्यादा, स्थान आदि को ध्यान में रखकर भाव पूजा को भी स्वीक्रति दी हे।गी । कम से कम पूजा नहीं करने से तो किसी माध्यम से पूजा की जाये यह मूल-भाव रहा होगा ।

द्रव्यपुजन जल, चन्द्रन, अक्षत, पुष्प, नैवेद्य, दीप-धूप एवं फलेंग के। अर्थित करके की जाती है। यहां प्रत्येक द्रव्य को मात्र भौतिक पटार्थ समझने पर इसके महत्व से परिचित नहीं हुआ जा सकेगा । प्रत्येक पटार्थ प्रतीक के रूप में ही खीकार किए गये हैं। ये हमारी मने।भावना के प्रतीक हैं । प्रत्येक द्रव्य के साथ भक्त भगवान के गुल कथन ते। करता ही है परन्तु उसका उद्देश्य उस इन्य के समर्थण के साथ कर्मों का क्षय या समर्पण भी होता है । 'तिले।यपण्णति' में बड़े ही सुन्दर ढंग से कहा है कि देव भगवान की गुजा झारी, कलश, दर्पण, छत्र एवम र्जवर आदि इन्यें। से तथा स्फटिक-मणिमय उत्तम जलधारा से, सुगन्धित केसर, मल्यानिल चन्दन और कुमकुम से, मोतीं से अखण्ड अक्षत से, जिनका रंग और सुगन्ध सर्वत्र ग्यान है ऐसे पुष्पों से अमृत तुल्य उत्तम ब्यंजनेां से, सुगन्धित धूप युक्त रत्नमयी दीपक से और उत्तम फलें। से रूजन काते हैं । इस पूजन सामग्री के साथ पृथक पृथक रहेगों द्वारा भक्त यही भावना भाता है कि हे जिनेन्द्र भगवान ! उत्तम जलधारा से मेरे पाप रूपी मैल धुल जायें | मेरी आत्मा निर्मल बने । यह निर्मलता ही मनुष्य की सरल्यृत्ति का परिचायक है । चन्दन के लेप से मैं संसार के ताप से शांति का अनुभव करूँ-अर्थात भौतिक लाटसाओं से उद्विग्न मन को निस्पृहता की शांति पाप्त हो । 'अक्षत ' मुझे जन्म मरण के आवागमन से निकालकर अक्षय अनन्त सिद्ध पद की ओर उन्मुख करके प्रस्थापित करें। 'चन्दन ' का भाव यह प्रेरणा देता है कि ससार के त्रिताप, त्रिव्याधि से मुक्त होकर आत्मसुख की शीतलना प्राप्त करूँ । पुष्पेंग का समर्पण यही प्रेरणा देता है कि संसार के देहिक भागविलामें। में इवा मैं काम बाणें। से विद्ध हैं-इस काम के कीचड़ से ऊपर उठकर में कमल-सा उर्ध्वगामी आत्मस्वरूपी बन्तुं । ब्रह्मचारी अर्थात देहिक सुख से ऊपर उठकर त्रह्म अर्थान आ'मा में चरनेवाल निवास करनेवाला शुद्ध स्वरूपी बन्ँ । प्रजारी यह स्मरण कःते हुए कि इस संसार में अनेक योनियों में जन्म-मरण के चकर में फॅसा ग्हा' अनेक भाग्य पदर्थों को ख़ाकर भी तृष्त नहीं हुआ । मेरी पे<sub>ं</sub> और श्ट<sup>-</sup>गार की क्षुघा कमी शांत नहीं हुई । इस पेट की मूख और पदार्थों की मूख या तृष्णा के लिए मैंने अनेक कुकर्म किए बह यह संकल्पन करता है कि हे भगवान ! अब इस भूख से छुटकारा दिल्वाकर अक्ष्यपद भाष्त कराओ-जिससे यह सभी भूखें मिट जाये'। यह जीव अनादि-अनन्त से भ्रम, मिथ्याव के कारण संसार, जन्म-मरण आदि के अंधकार में भटक रहा है । सत-असत को परख ही नहीं सका। हे प्रभु ! आग जिस प्रकार केवल ज्ञान रुपी दीपक से प्रकाशित होकर झिलमिला रहे हो। उसी तरह मेरा आत्मदीप भी प्रज्वलित बने मैं आत्मप्रकाश के आलेक में मोक्ष मार्ग दूँढ़ सकूँ । इसी भावना के आलेगक में दीप समर्पण करते हैं। धूप-पुजा यही निर्देश करती हैं कि यह जीव या मैं अष्ट कर्मों से बद्ध हूँ । ये इतने जटिल होकर चिपके हैं कि खयम में स्थिर नहीं रहने देते । ऐसे कर्मों का विनाश हो ! 'फल्ल' पुजा करते समय साधक उत्तम मोक्ष पद प्राप्ति की भावना करता है। उसे सिद्धत्त्व की कामना है।

इस प्रकार इन भावनाओं के संदर्भ में एकचित्त होकर यदि पुजन की जाये ते। निश्चय से पुजारी या भक्त या साधक उत्तम पुण्य-लक्ष्मी के। प्राप्त करता है। इससे उसे उत्तम कुल, गति, शरीर, धन-धान्य खतः प्राप्त होते हैं । परंतु, इन प्राप्ति से भी वह निर्माही रहता है । इन्हें पर द्रव्य समझता हुआ निश्चय पूजा अर्थात आत्मा में ही रमण करता है । व्यवहारिक दृष्टि से इन भावा सहित पूजा करनेवाला सानव दृत्ति में सरऌ, विचारेंा में स्वच्छ और आचरण में सात्त्विक होता है ।

आस्ती :--

आरती का प्रचलन कव और कहाँ से हुआ इसके विषय में अनेक लेग्ग अनेक प्रकार का इतिहास प्रस्तुत करते हैं। यहाँ हमारा प्रतिपाद्य इतिहास में न होकर आरती के अन्तर्गत निहित भावना से है । भारतीय धर्मों में प्रायः प्रातः-काल एवं सायंकाल आराध्य की आरती उतारने का प्रचलन है। दीप जलाकर हम इष्टदेव या आराध्यदेव की स्तृति या गुणगान गाते हैं ! सस्वर गाजे. वाजे के साथ आरती-गायन करते हैं । परन हो सकता है कि आरती क्यों करते हैं ? सामान्यतः अर्थ यों किया जा सकता हैं कि आर्त या दुखी भावें। से या दुखेां से छटकारा पाने के लिए किया गया ईश्वर या आराध्य का गुणगान । दीप जलाने के अन्तर्गत यह भाव रहा होगा कि हे प्रमु मैं दुःखी हूँ। जिस प्रकार प्रज्वलित दीप अंधकार का विनाश करता है । उसी प्रकार आपकी भक्ति रुपी दीपशिखा से सेरा दुख दूर हो--दुख रुपी अंधकार का क्षय हो ∔'दीपशिखा' की अपि सूर्य का प्रतीक है । अर्थात् सूर्य की तरह पकाश, ओज एवं शक्ति देनेवाला तत्त्व है । आशध्य स्वयं सूर्य से तेज पुजवान है । उनके इसी तेज तत्त्व का मुझमें अवतरण हे।-ऐसी भावना रहती है। भनुष्य संसार के त्रिविध दुखेां से पीड़ित हैं । कर्मवन्ध के **कार**ण एवं सम्यग्ज्ञान के अभाव से दुखी होकर चतुर्गतियों का अमण कर रदा है । मतृत्व तन-मत से पीड़ित होता हुआ अनेक यातनाओं

से गुजर रहा है। मानसिक त्रास से त्रस्त है। कब्मा कर्मों से बँधा यह सतुष्य इन कर्मों से संवर अर्थात् रोकने के लिए तीर्थकंर भगवन्ते। के गुनगाग करता हुआ-उसी पथ पर चलने के संकल्प करता है। वह यही गाता है-हे भगवान ! जिस प्रकार संमार की मोह-माया त्यागकर, उम्र तपस्या द्वारा कर्मों का क्षय करके आप मुक्त बने हैं उसी प्रकार मैं भी मुक्त बनकर आलकी अत्रस्था को माप्त करना चाहता हूँ। अन्धकार का हती दीपक जैसे अन्ध्रकार में मार्ग प्राशस्त करता है, उसी प्रकार सत्पथ से भटके लेगेां के। आपकी भक्ति प्रकाश प्रदान करेगी । आराधक भगवान से प्रार्थना करता है कि हे नाथ मैं स्वयं प्रकाशित वन्हें और दूमरों का भी मार्ग प्राशस्त करता रहूँ । जिस प्रकार ज्येति जरूकर अन्य को प्रकाशित करती है-उसी प्रकार मैं भी स्वयं कष्ट उठाकर अन्य दुखी प्राणियों के कष्ट हरता रहूँ ' आरती में गीत-संगीत का प्राधान्य तन्मय बनाता है । संगीत की यह शक्ति है कि वह मनुष्य में आनंद और उत्साह को प्रवल बनाता है । जैनधर्म में यह मंगलदीप सर्वमंगल का प्रतीक है । जैनसंस्कृति की सबसे बड़ी विशिष्टता ही यह है कि उसमें पूजा बिधान, आरती आदि सभी में अपने कल्यान मात्र की भावना नहीं है अपितु विश्वसुख या प्राणीमात्र के सुख की कामना निहत है । संसार के सुखेां से ऊपर उठकर हम आत्म सुख तक अन्नसर हों यही हमारी भावना रहती है-

> "श्री जिनवर की आसिका लीजे शीश चढ़ाय । भव∙भव के पातक] टरें, दुख दूर हो जाये"॥

#### ्शांतिपाठः --

जैन 1जा पद्धति में 1जा का प्रारंभ यदि पच-परमेष्ठी के आहवान से होता हैं तो उसकी 1र्णाहूति शांतिपाठ से होती है 'शब्द ' से ही प्रतीत हे।ता है कि इम अपनी आराधना या रूजा से आत्मशांति एवम् विश्वशांति की भावना भाते हैं । इस शांतिपाठ के माध्यम से हम प्रथम 1 जा आदि ईश-गुणगान में कोई द्वटि ग्ही हो अल्पमति या बुद्धिहीन समझकर हे प्रभु क्षमा करना। वह अपने आप को ज्ञान मतिहीन बहता है। इस कथन में वह अपनी लघुता प्रस्तुत करके हकीकत में तेा अपनी विनम्रताही प्रकट करता है । और सच भी है इतनी रजा-अर्चना के पश्चात यदि इस पूजाका गुण प्रकट न हो ते। फिर सारी किया ही झूच हैं। दूसरे वह स्वयं के साथ समाज, राष्ट्र और विश्व के मानव के सुख-शांति की भावना व्यक्त करता है । समयपर वर्षा, उत्पादन, वितरण निरोग, ज्याय आदि के साथ सब के रखें। की प्रार्थना करता है । इससे भी आगे बढकर प्राणीमात्र की या जीवमात्र की शांति की प्रार्थना करता है। उसकी पार्थना करता है। उसकी प्रार्थना है कि यह धग्ती शस्य इयामला रहे, लेग आधि-ब्याधि से मुक्त हैं। । सभी को प्रसन्नता से जीने को अवसर प्राप्त हो । लेग हिंसा, चेरी, परिग्रह से बचकर आजीविका की प्राप्ति करें । व्यक्ति और समाज सत्यनिष्ठ कर्तच्य परायण और परोपकरी बनें। राजा प्रजा में परस्पर प्रेम और विश्वास बढ़े । जिओ और जीने देा की भावना पनपे । मैत्री और कल्याण के स्रोत बहते रहें । धर्म भावना का प्रसारण हो । इस प्रकार सबकी शांति की बांछा करने वालां आस्मर्शाति के लिए पंचन्नतें। के पालन में तल्लीन बनता है। मन और आत्मा की शांति निरंतर घाष्त करता है।

हमारी समस्त आराधना का सेतु खय' से विस्तरता हुआ समधि तक रहता है। यदि ऐसी भावना विश्व का हर व्यक्ति या कम से कम जिलके हाथों में सत्ता का दण्ड है- वे ही करने ल्र्गे तो विश्व से युद्ध-भय, घृणा दूर हो सकता है। यही कारण है कि जैनधर्म की उदार भावनायें उसे विश्वधर्म बनने का गौरव मदान करती हैं।

# सामायिक एवं स्वाध्याय (जैनयोग)

विश्व के प्रायः सभी धर्मों या सम्प्रदायों में ईश्वर या आत्म-प्राप्त के लिए एकाग्रचित्त होकर नम स्नरण की महत्ता का स्वीकार किया गया है । यह संभव है कि विधि विधान में कुछ फर्क हो-पर, उद्देश्य या साध्य ते। सभी का एक ही है । ईश्वर से दूर संसार सागर में भटकने का कारण मनकी चंचल वृत्ति और संसार से सुक्त हेकर ईश्वर को सान्निध्य या ईश्वरण्व प्राप्त करना मन की एकाप्रता है । मूल में 'मन' में ही केन्द्र हैं । मन और इन्द्रियाँ देा मूल तत्त्व हैं । जबतक मन शासक है-इन्द्रियाँ संयमित रहती हैं । जहाँ मन शासित होता हैं वहीं इन्द्रियों का उपद्रव प्रारंभ होता है । इन्द्रियों की यही स्वच्छेंदता साक्षरकार नहीं करने देती ।

जैन दर्शन में 'सामायिक ' शब्द बडा ही महत्त्वपूर्ण है । मैं

ते मानत। हूं कि यह सामायिक ही येगा-ध्यान का जनक है। विविध प्रकार की योग-ध्यान कियाओं के बीज इसी सामायिक में विद्यमान हैं। सामायिक का शब्दकोपीय अर्थ इस प्रकार किया जा सकता है-समय अर्थात आत्मा का एकचित होकर चिंतवन करना। अर्थात आत्माराधा के उत्कुष्ट उपाय के रूप में यह उत्तम किया है। पूजा वगैरह में जहाँ गुणगान करके ईशाराधना की है-वहाँ सामायिक में यही मौन बनकर आराधना की गहराईयों में उतरने का कथन है। सामायिक में बैठने वाला आराधक प्रारम्भ ही इस ध्यान से करता है कि वह बहिर्जगत से क्रमशः अन्तर्जगत में उतर रहा है। यही बाह्य से अंतर अर्थात भौतिक से आध्यात्मिक जगतकी यात्रा ही सामायिक है। सर्व प्रथम विचार करें कि सामायिक में कैसे वठें।

विश्व के सभी धर्मों के आराध्यें। में एक मात्र तीर्थकरें। की सूर्ति ही संर्ग शास्त्रीय योग-मुद्रा की प्रतीक है । साधक को भी उती प्रकार पद्मासन में बैठ कर दोनें। हाथ नामि से नीचे बायें हाथ की हथेली पर दायें हाथ की हथेली रखकर लगभग ४५ अंश का कोना बनाते हुए मेरूदण्ड को बिलकुल सीधे रख कर गर्दन के। यतकिंचित खिंची हुइ रखते हुए बैठना चाहिए इस प्रकार बैठने से धीरे−धीरे सीधे बैठने की आदत बनेगी और स्वयं मन आत्म-जगत में स्थिरता भात करने छोगा, आँखें न पूरी खुळी न प्री बन्द पर अधउन्मीलित रहनी चाहिए और उसका केन्द्र (द्रष्टि का) नाक का अग्र भाग होना चाहिए । दानेां आँखों से नासाग्र पर स्थिर होना कुछ दिनेां कठिन लगेगा । ललाटबिंदु या आज्ञाचक पर जाेर पड़ने से दर्दभी होगा प( घीरे-धीरे ध्यान अन्यत्र से इटकर स्वय' इसी किया पर केन्द्रिन होगा। इस प्रकार ध्यानस्थ गैठने के पश्चात इस ध्यान केा या आसन के। हड़ बनाने के लिए किसी मूर्ति या नस्वीर को सामने रखना चाहिए । उत्तम तेा मूर्ति ही है । इसके लिए एकारत परमावदयक है । यह सामायिक करने का प्रथम चरण जिसमें चैठने की महत्ता है-सबसे कठिन छगेगा। पर, 'एकही सधै सब साधें' के अनुसार इसका सधना ही आगे का मार्ग प्रशस्त होना है ! इड़ता से इस आसन में बैठ का घ्यानस्थ व्यक्ति फुछ िनों में ही अभ्यास को आदत में बदल कर आनन्द की अनुभूति करने लगता है । उसने शरीर को स्वतंत्र या स्वच्छन्द रखकर जिस अनुभूति को नहीं पाया-वही वह इस शरीर बद्ध अवस्था में पा सक। । शरीर की विविध ग्रन्थियों में से विविध स्नाव झरने लगते हैं । एक अलैकिक परिवर्तन हमारे अन्दर होने लगता है । पद्मासन के उपरांत खङ्गासन या कायोत्सर्ग की मुद्रा भी योग्य मानी गई है । सायक बिलकुल सीधा खड़ा होकर मेरुदण्ड को सीधा रखकर गर्दन के। किंचित खिची रख कर, हाथेंा के। पूरी तरह से नीचे स्टकाये हुए रखका, दृष्टि नाखा पर रखते हुए ध्यानस्थ वनता है । इस प्रकार सामायिक में कैंसे बैंठें या खडे रहें इसकी चर्चा की ! इस प्रकार बैठने या खडे रहने की वैज्ञानिकता पर विचार करें ते। सिद्ध होता है जिस प्रकार यंत्र में उत्पन्न होने वाली ऊर्जी शक्ति में निरन्तर धारा प्रवाह-रुप से चकावित होते रहने के कारण विशेष शकित और तेज उत्पन्न होता है: तेज बढता है-उसी प्रकार यह शक्ति स्रोत का सिद्धांत इस शरीर पर भी लाग होता है। मनुष्य के शरीर से और सविशेष रुप से मस्तिष्क में से ऊर्जा की या तेज की किरणें निरन्तर प्रकट होती रहती हैं । शरीर के हलनचलन से इस उन्जी का निःपात होता रहना है । दूसरे इत्वरों में यह शक्ति क्षीण होती रहती है। परंतु, ध्यात्रस्थ मुद्रा में बैठने पर यह अद्भुत ऊर्जी बाहर न जाकर अंदर ही बढ़ती है, केन्द्रित होती है और शरीर में एक विशेष शक्ति या चेतना या जागरुकता को बढ़ाती है । जितना अधिक हम ध्यान में टढ़ होगे यह शक्ति उतनी ही अधिक प्रदीप्त होगी । चंचल इन्द्रियें। पर संयम का अंकुश ल्गाती है। साधक में जव इस इक़ित का विशेष विकास होता है तब येग की भाषा में उसकी कुंडलिनी जागृत बन्ती है । सभी कमल विकसित होते हैं और वह ब्रह्मज्ञान, आत्म दर्शन, सिद्धि या केवलज्ञान के। प्राप्त करता है।

सामायिक में कैसे वैठें ? इसके साथ ही मन को बाँधना या केन्द्रित करना भी आवश्यक है। मन को उच्छ्ह्वल सुँहजार घोडे की तरह माना गया है। इन्द्रियों की विषय वासना में लिप्त यह मन निरंतर बाह्य-भौतिक सुखों की बांछा करता है उसकी प्राप्ति के लिए भटकता है। उन्हें प्राप्त नहीं कर सकने पर दुखी बनता है।

इसकी स्थिति ठीक उस व्यक्ति की भाँति होती है-जिसे तेला न आता हो, और पानी में कूद पड़ने पर औधे-सीघे हाथ-पांव पटक कर दुखी होता हो । भौतिक सुखों का लालची यह मन वीतराग तीर्थ का के दरबार में जाकर भी धन-जन के सुख की याचना करने लगता है । इसलिए इस मन का भटकना छुड़ाना ही इसका स्थिर बनाना है । च्यानस्थ बैठने का अभ्यासी ही मन की एकाप्रता बना सकता है। हम धीरे-घीरे मन से वाह्य सुत्रों, लालसा, ईर्षा, कोध आदि भावें। के। निकालने का टढ़ निश्चय करें। हम मन में यही विचारें कि बाह्य पुरुगल जगत नश्वर है। प्राप्त या प्राप्त संपत्ति मेरा अन्तिम लक्ष्य नहीं । धन, जन मेरे साध्य नहीं हैं । मुझे इससे ऊपर डठकर पहले मनमें प्रेम, करुणा, क्षमा, दया उत्पन्न करना है। संसार से मुक्त होने के लिए बाह्य सुखों को क्रमशः कम करते-करते उन्हें नितांत छोड्ना है । मेरा अन्तिम लक्ष्य आस्मसिद्धि है। इस प्रकार की बिचार धारा हमें एकाप्र बनातीं है। इसी प्रकार के चिंतन से हम चित्त की एकाग्रता प्राप्त कर सकते हैं। यदि चित्त एकाग्र न हुआ ते। फिर हाथ में माला व सुँह में राम नाम ते। चलता रहेगा । परिणाम शून्य ही रहेगा । महत्ता माला या नाम की नहीं मनकी एकाग्रता की है । जो साधक चित्त की सम्पूर्ण एकामता के। प्राप्त हो जाता है वही जिन या जिनेन्द्रिय वन पाता है । आधुनिक मनोविज्ञान भी इस चित्तकी महत्ता का खीकार कर चुका है। गीताकारने भी मनुष्य के संसार और मुक्ति का मूलकारण मन की चंचलता और एकाग्रता की ही माना है । इस प्रकार तन और मन की एकाप्रता ही सामायिक का प्रथम चरण है ।

## सामायिक क्या है ?

सामायिक का अर्थ है-समय या काळावधि अर्थात एक साथ जानना या गमन करना । दूसरा अर्थ है आत्मा । जिस किया से

आत्मा का समझने का अवसर पाप्त हो वही सामायिक है । जब सायक बाह्य समस्त क्रिया कार्यों से सुक्त वनकर मन-वचन और कर्म का एकाग्रता से बाह्य पदाओं से मुक्त होका आत्मा के साथ एकाकार स्थापित करता है तभी उसके सामायिक होती है। इस आत्म स्थिरता के होने पर वह यही चितवन करता है कि 🕴 स्वयं **ज्ञाता, दृष्टा हूँ होय** और ज्ञाता हूँ। समता का भाव ही एउमात्र भाव रुप रह जाता है। साधक सभी पदार्थों से, अपने-पराये के भाव से मुक्त बन जाता है । अरे ! विपरीत वृत्ति रखनेवाले के प्रति भी माध्यस्थ भाव रखता है । प्रसंशा और निंदा में भी स्थिर रहता है। उसका लक्ष्य ते। तीर्थंकर पद की प्राप्ति ही वन जाता है। इस प्रकार सामायिक करने वाले का प्रथम ल्ख्यण समकित भाव धारण करना है । सामायिक करने वाले का दूसरा लक्षण है राग-द्वेध से मुक्त होकर द्वादशांग वाणी में श्रद्धा रखता । वह जिन वाणी का निरंतर अध्ययत-मनन करता हुआ िश्चय आत्मप्रदेश में इढ़ बन्ता जाता है। इन्द्रियविजेता बनना ही उसका मूल उद्यम बन जाता है। वह बाह्य भय या आक्रमण में भी सुमेरू सा इढ़ होकर हढ संयमी वनता जाता है । आचार्यों ने सच ही कहा है कि सामाधिक करने वाला जब बोह्य एवं अन्तरंग समस्त पदार्थों में कषाय का निरोध करता है तभी उसे सामायिक फलती हैं । यहाँ हम पूरे जैनयोग की चर्ची नहीं कर पायेंगे । पर हम इतना समझ सके हैं कि सामायिक करने वालेको निर्लेप और निर्लोभ भाव से रागद्वेष त्याग करके साम यिक करनी ज हिए। प्राणी मात्र के कल्याण की भावना करते हुए मैत्रीसाव की धारण बरना चाहिए ।

•

सानायिक घर में भी की जा सकती है । परंतु, उत्तम स्थल तेा मंदिर, एकान्तवन-वगीचा या ऐसा एकांत स्थान जहाँ जीव-जंतुओं का विश्चेप न हो । आवाज (शोर) न हो, चित्त को अस्थिर बनाने बाला वातावरण न हो । ऐसे स्थान में ही चित्ता की ष्टढ़ता बन सकती है । सामायिक का समय पूर्वाहु मध्याहु एव अपराहु माना गया है । साधक की शक्ति के अनुसार इसका काई अधिक से अधिक काल निधरण नहीं है-पर, कम से कम जधन्य काल अंतरमुदूर्त अर्थात ४८ अड़तालीस मिनिट का माना गया है ।

सामायिक की थिथि का इस वर्णन कर ही चुके हैं । यहां हम उसकी कुछ कियाओं पर संक्षिप्त प्रकाश डालेंगे ! साधक को स्नानादि करके शुद्ध क्स धारण कर एकांत में या जिन प्रतिमा के समक्ष पूर्व या उत्तर दिशा में मुँह करके जिनवाणी, जिनधर्म और जिनविंव की त्रिकाल वंदना करनी चाहिए । यह इस काल में मात्र देव मात्र-गुरु का चिन्तन करते हुए संसार मुक्ति ही कामना करे । गमोकार मंत्र का निरन्तर जाप करे । ऐसा सामायिक करने वाला साधु तुल्य है-वह संसार के कर्मबन्धों का क्षय करता है । उसकी चित्तवृत्ति इतनी निर्मल होने लगती है कि जीवन के व्यवहार में बह ईमानदार, सत्यवत्रता एवं मैत्री का ब्यवहार करने लगता है । उसकी समता मैत्री विद्वश्यांति का आह्वान करती है ।

सामायिक योग-ध्यान का ही मूल रूप है। इस किया से बहिरात्मा अन्तरात्मा से जुड़कर परमात्या बनने का प्रयत्न करती है-वही योग हे या ध्यान में बैठने का महत्त्व सामायिक में बैठने की किया में स्वयं वर्णित है। योग का स्वीकार वेद, उपनिषद, सांख्यदूर्धन, नाथ, सिद्ध सम्प्रदाय और कवीर्षाय में है। इन सभी ने द्रोग की श्रेष्ठना को स्वीकार किया है। इन योग शाम्त्रियें।ने गुदा-भाग से मर्तिष्क भांग तक पांच या सात स्थानेां के। मुख्य केन्द्र मानकर चकों या कमलें। की कल्पना की हैं। साधना की उत्तरोत्तर प्रगति से ये चक्र जागृत बनते हैं। कमल खिलते हैं और साधक निरंतर ईश्वरमय बनता जाता है। जब मस्तिष्क वा सहस्र दल कमल पूर्णरूप से खिल जाता है। जब मस्तिष्क वा सहस्र दल कमल पूर्णरूप से खिल जाता है तब साधक योग की चरम भूमि में प्रस्थापित हो जाता है। इन शास्त्रों में इन केन्द्रों के विविध र'नेां, प्रभावों एवं परिणामें। की चर्चा की गई है। इस योग रुवं उसकी कियायें और फल्झुति पर पृथक ग्रंथ ही लिखा जा सकता है। सहस्र कमल से विकस्ति योगी अनहदनाद सुनता है। इच्छानुसार ही कार्य करना है। दूसरे शब्दों में वह इन्द्रिय विजेता बन जाता हैं। मन की शांति और विश्वशांति के लिए आज योग के सर्वत्र प्रयोग हो रहे हैं। योग साधना अर्थात सामायिक की साधना ही है।

### स्वाध्याय :-

सामायिक के साथ ही स्वाध्याय संलग्न हैं। मैं तो यह मानता हूँ कि देवदर्शक के लिए गये हुए आवक की मन्दिर जाने की पूर्णविधि या किया तभी पूर्ण होती है जब वह दर्शन, रूजन, आरती, सामायिक और स्वाध्याय करे। साधारणतः स्वाध्याय शब्द को अर्थ पढना या वांचन करने के संदर्भ में ही प्रयुक्त होता है। आचार्यों ने भी उत्तम द्वादशांग वाणी (शास्त) का वांचन अवण उत्तम तप का ही अंग माना है। इसके लिए भी सामायिक की भौति त्रिकाल उत्तम समय माना है।

इस स्वाध्याय शब्द को आध्यात्मिक संदर्भ में देखें ते। इसका अर्थ होगा 'स्व' अर्थात स्वयं या आत्मा । अध्याय से तात्पर्य है जानना समझना । इस प्रकार आत्मा के विषय में जानना, समझना, मनन करना, चिंतन करना या बिचारना ही स्वाध्याय है । मैं स्वयं (आत्मा) के विषय में जान सकूँ इससे बड़ा ज्ञान और क्या हो सकता है ! आज के यूग की विडंबना ते। यह है कि आत्मा तो दर हम व्यवहार में भी अपने विषय में कम ही जानते हैं। इमारी पर छिन्द्रान्वेपी दृष्टि दूसरें। का ही या थों कहें दूसरें के देाव देखने में ही अपनी सिद्धि मानती है । इससे राग-द्वेष ही जन्मते और पनपते हैं । इसके स्थान पर यह स्वाध्याय हमें सिखाता है कि मैं सदैव यें। विचारुँ कि मैं कौन हूँ ? मेरा मूल स्वरुप व स्वभाव क्या है ? 'सर्वार्थसिद्धि' एवं 'चारिष्डयसार' प्रथो में कहा है कि आत्मा का हित करनेवाला अध्ययन करना ही स्वाध्याय है। व्यावहारिक दृष्टि से आगमग्रंथें। को वांचना, पृच्छना, अनुप्रेक्षा एवम् धर्मकथा कहना व सुनना ही स्वाध्याय है । इससे भी आगे पढने के पश्चात उसको समझना और जीवन में उतारना उससे भी उत्तम स्वाध्याय है। उत्तम चरित्रों का पठन उत्तम गुणो का विकास करता है, धर्म के प्रति श्रद्धान्वित बनाता है ! सत शास्त्रो के पठन से मिथ्यादर्शन-मिथ्या ज्ञान का अस्त होता है और सम्यग्ज्ञान का उदय होकर उत्तम चारित्र्य की ओर उन्मुख करता है। जैनदर्शन तो कहता है कि उत्तम पंचपरमेष्ठी के ध्यान में लीन, उनके गुणों का स्मरण करने वाला उन्हीं जैसा अमर पद प्राप्त करता है। भगवती आराधना में उल्लेख है कि सर्वज्ञ देव द्वारा कथित बारह प्रकार के तभों में स्वाध्याय उत्तम तप है। ज्ञानी साधक अन्तर्मुहुर्त में कर्मों का खय कर सकता है । इतना ही नहीं अनेक प्रकार के व्रतोपवास करने वाले ज्ञानरहित व्यक्ति की अपेक्षा स्वाध्याय-रत सम्यरहष्टि अपने परिणामो को विशेष शुद्ध बना सकता है। धवला में कहा है कि जिन्हेंाने सिद्धांता का उत्तम रीति से अभ्ययन किया है ऐसे पुरुषेां का ज्ञान सूर्य की किरणें। सा निर्मल होता हैं । अध्ययन एवम् मनन से मेरू जैसा निष्कम्प (अटल) अष्टमल रहित, त्रिमूढ़ता रहित सम्यग्दर्शन प्राप्त होता है । स्वाध्याय करने वाला कभी नर्क या तिर्यंच गति को प्राप्त नहीं होता पुनश्च कहते हैं कि जिनाग्म जीवें। के मोहरूपी मल को दूर करता है । अज्ञान का विनाश करता है और मोक्षपथ प्रशस्त करता है । स्वाध्याय केा समझ कर विवेक पूर्वक जो उसका उपयेग्ग करता है उसके कर्मों की निर्जरा होती है ।

स्वाध्यायी व्यक्ति में झान की वृद्धि के लिए जिज्ञासावृत्तिका होना भी आवश्यक है ज्यें। ज्यें। जिज्ञास। का हल या समाधान प्राप्त होता जाता है त्यों-त्यों पोठक को अलौकिक आन्तद की प्राप्ति होती जाती है । जिन-वचन मन को द्विधामुक्त बनाते हैं । प्रज्ञात्रान बनाते हैं मनुष्य में व्याप्त अश्रद्धा, लेकमूढता, देवमूढ़ता और गुरुमूढत का नित्रह होता है । चंचल कुर्तर्कयुक्त मन को शांति मिलती है ।

आत्मानुशासन में एक सुन्दर रुपक प्रस्तुत करते हुए लिखा है यह श्रुत स्कंध रुपी वृक्ष, बिविध धर्मात्मक पदार्थ रुप फूलों और फलेंग के भार से नत है। वचनरुपी पत्तों से आच्छादित है। विम्तृत विविध नयरुपी डालियों से भरपूर और उन्मत है। यह समीचीन एव विस्तृत मतिज्ञान रुप जल से सिंचित है। ऐसे वृक्ष पर बुद्धिमान साथुको अपने मनरुपी मर्कट को स्थिर करना चाहिए।

इस विवेचन को संक्षिप्त में इस प्रकार प्रस्तुत किया जा सकता है कि स्वाध्याय में चिच की एकाप्रसा; उत्तम पठन, ज्ञान की झं उना और उसे जीवन में उतारकर मोक्षमार्ग पर आरुढ होने की भावना वाला पथिक ही सच्चा स्वाध्यायी है। स्याध्याय के प्रारंभ में ही मैंने 'स्व' शब्द की व्याख्या की है। 'स्व' आध्मा का ही पर्यायवाची शब्द है। हम अनेक बार स्वतंत्र या स्वाधीन शब्द का प्रयोग करते हैं। इन प्रयोगों के गर्भ में हमारी भावना चंदी रहती है कि हम अपने ही तंत्र में रहें। इमारे ब्यवहार से अन्य का अहित न हो। हम अपनी इन्द्रियों या इतियेंग को ऐसा न बनने दें जे। दूसरेंा के लिए कष्टकर हें। यहाँ स्वाधीन भी 'अपने में अधीन' या स्वयं पर स्वयं के संयम का परिचायक शब्द है। हम तभी स्वाधीन हैं जब अपनी तरह दूसरें। को भी जीने का अधिकार और स्वतंत्रता प्रदान करें। डनमें स्कावट न बनें। हमारा यही संयम भाव स्व-पर को आन्नद देनेवाल तत्व है। इस दृष्टि से ये स्वाध्याय, स्वतंत्रता स्वाधीनता आदि शब्द व्यक्ति के। भौतिक और आदिभौतिक या ब्यवहार और निश्चय में उन्नत बनाते हैं।

स्वाध्याय को आज के युगीन संदर्भ में देखें तो आज का शिक्षण जिसमें स्वाध्याय की निरंतर न्यूनता होती जा रही हैं। आज का विद्यार्थी और युवक यदि पढ़ता भी है तो ऐसे साहिष्य को जो कामोत्तेजक, तिल्ल्स, जासूसी आदि भौतिकता की अग्नि को बढ़ावा देनेवाल है। अरे ! आज का विद्यार्थी अपने नियत पाठयक्रम से तो जैसे विमुख ही बनता जा रहा है। उसने ऐसा गलत पढना शुरू किया है जिससे उसकी भौतिक भूख वढी । संयम दूटा । अनात्था जन्मी । परिणामतः उसमें निराशा, कुंठा, बैंचैनी और कुकृत्य या दुष्कृत्य के भाव बढ रहे हैं। वह दिशा शून्य बन रहा हैं। आग से आग को जुझाने के प्रयास में वह जल ही रहा हैं। मानसिक विकृतियां और जीमारियाँ इनके कुपरिणाम हैं। सच तो यह है कि जिस विज्ञान ने समस्त शेषकार्य शास्त्री के अध्ययन से किए-उसी विद्यान युग का मानव उनसे दूर माग रहा है। आहार-विहार, आचार-विचार, जीवन जीने की कला और सच्चा मार्गदर्शन स्वा, याय से ही प्राप्त हो सकता है

पश्चिममुखी इस भौतिक सुखों के लिए लालाचित हैं पर पश्चिम जो भौतिक सुखों से त्रस्त है-वह हमारे प्रंथो का आष्यचन कर मन की शांति के लिए स्वाध्याय सामाधिक, येगग-ध्यान की और मुढ़ रहा है | हमारा दुर्भाग्य है कि हम घर के जेगगी की कींमत ही नहीं आंक पाते ।

सत्-स्वाध्याय ही यह रामबाण औषधि है जेा संयम का आनंद देकर संघर्ष से वचाती है। हम वह पाठ पढना या पढाना चाहते हैं जेा ऐसे नागरिक पैदा करे जेा अपने कर्तव्य के प्रति निष्ठावान हैं। कुमार्ग से धनसंचय न करें। संयमी बने। उनकी मन की शांति का विस्तार ही विश्वशांति तक विस्तृत हे। यह आवश्यक है।

मुझे पूरा विश्वास है कि हमारा युवावर्ग यदि जैन शास्त्रों का पठन करे ते। उसकी अन्य समस्यार्थे सुल्झ जायेंगी ! प्रथियों से मुक्ति मिलेगी । वह एक कुशल नागरिक बन सकेगा यही अध्ययन उसे आत्मा की परख करायेगा । संभव है वह कर्मक्षय कर अमरत्व प्राप्त कर सकेगा ।

# प्रतिक्रमण (आलोचना)

प्रतिक्रमण का सामान्य अर्थ है प्रायश्चित या आत्मालोचन । अथवा मैंने जहाँ तक गति की है वहाँ प्रतिगति करके वापिस छौटना । इस शब्द में यही भावबंच निहित है कि मुझे संसार के ब्यवहारिक कार्यों में जहाँ तक जाना पड़ा है अब उससे मैं वापिस

लौटूँ । पुनः आत्मा का सान्निध्य प्राप्त करुँ । मेरी भावना ऐसी होनी चाहिए कि मैने जो कार्य किए हैं, जो मेरे आत्मस्वभाव क प्रतिकृत थे उनसे मुक्त होकर पुरः आत्मरत बर्ँ । संसार से विरक्त आक्मार्थी निरंतर आत्मालेाचन करना हुआ आत्मशुद्धि का प्रयास करता रहता है सामान्यतौर से यें। समझिए कि प्रतिक्रमणार्थी संध्या के समय यह आत्मनिरीक्षण करता है कि दिन भर में छत-कारित या अनुमोदना द्वारा मेरे मन-वच व कर्म से ऐसा केई भी कार्य हुआ हो जिससे प्राणीमात्र के हृदय को ठेस पहुँची हो, किसी की विदारणा हुई हो तो उसका वह पश्चाताप करता है और प्रायश्चित लेता है। इससे कृत्य अग्रुभ कार्यों का स्वर्निदा कर पुनः न करने की हढता प्राप्त करता है । एवं अन्य गलत कार्यों से भी वच जाता है। इससे चित्त निर्मल सरल एवं करूणा-मैत्रीमय बन जाता है । सानवता का विकास होता है । सही अर्थों में मनुष्यताका उदय एवं विस्तार होता है । यदि हर व्यक्ति अपनी द्वटियों का स्वयं सही परीक्षण करे ते। विश्व में सचसूच 'वसुधैव कुटुम्बकम्' की भावना पनप सकती है। भय या युद्ध आदि की समस्या स्वयं सुलझ सकती है।

निरुक्ति के आधर पर इसका अर्थ होगा कि मेरे दोष मिथ्या हो इस प्रकार गुरु के समक्ष निवेदन करना ही प्रतिक्रमण है। प्रमादवश हो गये दोषों को जिस प्रायश्चित के माध्यम से दूर किया जा सके-वही प्रतिक्रमण की किया और भावना है। इस आभ प्रदेश के साथ चिपके हुए कर्म-मल इसी अग्नि से नष्ट होते हैं। किसी भी किया के अतिचार दूर होते हैं।

झिष्य या साधक गुरू के समक्ष अपने दोषों केा प्रकट करता है इससे उसके हृदय की सत्यता एवं ऋजुता ही प्रकट होती है। बह देविंकि प्रति रुष्जित हेला है । गुरु से प्रायश्चित छेकर उन्हें दूर भी करता है । कहा है कि पायश्चित रुपी अग्नि में तप्त आत्मा ही कंचन और कुंदन सा वन सकना है ।

निश्चय और व्यवहार की हष्टि से इसके दो मेद हैं । निश्चित हष्टि से पूर्व कृत जे। अनेक प्रकारके शुभाशुभ कर्म हैं, उनसे जे। आत्मा स्वयं के। दूर रखता हैं वह आत्मा का प्रतिक्रमण है । गगादि भावें। के। त्यागकर आत्म-ध्यान करना, जीवें। की विराधना का त्याग कर प्रतिक्रमण में अनाचार का त्याग करके आचार में, रन्मार्ग छे।डुकर सन्मार्ग में, राख्यभाव छे।डुकर निःशल्य भाव में अगुप्तिभाव के। त्यागकर त्रिगुप्ति भाव में एवं आर्त रौद्र ध्यान के। त्यागकर शुक्छध्यान और सम्यक भाव से जब आत्मआवना भाई जाती है तभी आत्म प्रतिक्रमण हे।ता है । ऐसे भावें। से जे। प्रतिक्रमण करता है वह निश्चय रूपसे कर्मों का क्षय करके निजात्म शुद्धता प्राप्त करता है ।

व्यावहारिक दृष्टि से हमारी यही भावना होनी चाहिए कि जीवन कार्यो में स्वार्थवश या प्रमादवश हिंसादिक पचपाप हुए हूं। तो उन्हे दूर करने का निरंतर प्रयास करें । पुनः उस ओर उन्मुख न दें। इसका ध्यान रखें ! इस आत्मलेाचन से सद्धर्म का प्रकटीकरण होता है । इसे ध्यान की प्रारंभिक किया समझनी चाहिए ! पापादिक से मुक्त व्यक्ति ही आत्मस्थिरता प्राप्त कर सकता है । चित्त की एकाप्रता पा सकता है । यही कर्मों के क्षय का प्रयत्न कर सकता है । शास्त्रीय भाष में कहूँ ते। कर्मों के संवर की प्रथम मीढी यही प्रतिक्रमण है ।

सामायिक और प्रतिक्रमण में थोड़ा सा मेद है सामायिक में

एकात्रवित्त होकर आत्मसायना ही एक मात्र लक्ष्य वनने लगता है । जवकि प्रतिक्रमण में किए हुए अशुभ कर्मों का प्रायश्चित किया जाता है । परंतु मेरी दृष्टि से सामायिक में स्थिर होने की पूर्वदशा और शुद्ध भाव प्रतिक्रमण हैं । प्रतिक्रमण द्वारा परिशुद्ध मन निर्धिकार और निर्भार बनता है सभी सामायिक में स्थिर हो पाता है । जवर उल्लेग्व किया है कि प्रतिक्रमण अर्थात प्रायश्चित । इस प्रायश्चित से मनमें बिकार रूप स्थित अहम् गठ जाता है जिसे आत्मसंशायन का मार्ग प्रशल होता है । मनुष्य का सर्वाधिक दूषण तत्व अहम है-यही दूर हो जाये तो फिर उस सा सरल-तरल कौन होगा ? ऐया सरल व्यक्ति ही भगवान का नैकटय प्राप्त करता है । इस प्रतिक्रमण को इसीलिए तपश्रेणी में माना गया है । यह प्रायश्चित जीवन जीने की दिशा और कला सिस्नाने वाली पद्धति है मनुष्य को अहम, फोध, परग्वहरणवृत्ति, परछिद्रान्वेशण, हिंसा आदि से सद्य मुक्त बनाता है ।

### उपवास-एकासन वत :-

यद्यपि यह शिक्षाव्रत का ही एक प्रकार है। परंतु इसकी महत्ता और स्वीकार सर्वाधिक रुपसे, विविध बिधि विधानों के साथ हाता है। इसलिए प्रथक से चर्चा व पद्धतिका वर्णन प्रस्तुत है।

साधारण प्रचलित अर्थ की रहि से उपवास अर्थात भोजन का म करना किया जाता है । शब्द कोपीय अर्थ यों होगा कि उपवास अर्थात आत्मा में निवास करना । अर्थात समस्त प्रकार की एषणाओं से मुक्त होकर आग्मचिंतन में लीन होना ही उपवास की साधना करना है । व्यवहार से कहा जा सकता है कि समग्त प्रकार के भोजन का त्याग उपवास है । शास्त्रों में कहा गया है कि उप-शमन अर्थात उपवास । अर्थात इन्द्रियों। पर संयम रखना दूसरे शब्दें। में

कहें तो जब इन्द्रियाँ स्वविषयें। से विख्य होकर युद्धात्म खरप में लीन होती हैं तभी उपवास होता है। इस प्रकार व्यवहार और लिख्य के परिप्रेक्ष्य में यह तो सत्य ही है कि उपवास के अन्तर्गत इन्द्रिय संयम की मुख्यता है । इसकी साधना के प्रथम चरण में चतुर्विध आहार के त्यागको स्वीकार किया है । दिनभर भोजन न करना उपवास है और एक वार भोजन करना एकासन है। उस व्याख्या के लेकर यह तर्क या प्रइन किया जा सकता है कि इस देश में ऐसे लाखों लेग हैं जिन्हें एक समय भी पूरा भोजन नहीं मिलता । दा-दे। दिन भूखे रहा जाते हैं । इसी प्रकार रोगिष्ठ व्यक्ति को चिकित्सक रुंघन कराते हैं या किसी को कुपच के कारण भूख नहीं लगती और वह खाना नहीं खाता या कभी प्रवास आदि में मोजन उपलब्ध नहीं बनता ऐसी परिस्थितियों में एक वार खाना या भूखे रह जाना क्या एकासन या उपवास कहलायेगा ? संक्षिप्त उत्तर यही है कि ये सब एकासन या उपवास नहीं है । आगे इनका वैज्ञानिक एवं शास्त्रीय उल्लेख हो ने पर तर्क को समाधान और प्रइन को उत्तर मिल जायेगा ।

मैं प्रारंभ में ही कह चुका हूँ कि आत्मसात होना ही उपवास है । उपवास की प्रथम विशिष्टता ही है आत्म संयम या रसना इन्द्रिय पर नियमन । समस्त प्रकार के स्वाहिष्ट और प्रिय व्यंजन उपल्ब्ध होते हुए भी मन का दृढ़ बना कर भाजन का प्रसन्नता पूर्वक त्याग करना ही उपवास है । ऐसे उपवास में त्याग की प्रसन्नता पूर्वक त्याग करना ही उपवास है । ऐसे उपवास में त्याग की पा मुखमरी का समावेश नहीं होता । ऐसे उपवास में त्याग की भावना, भावना में प्रसन्नता का समावेश होता है । भूख पर विजय अर्थात इन्द्रियें। पर विजय । साधना में अप्रमादी वन कर हृढ होने का अभ्यास यहीं से पारंभ होता है ।

उपयास के दिन उपवासी को संपूर्ण अह्यचर्य अल का पाछन शरीर और आत्मा दोनों से करना चाहिए । उसे देव या गुरु के समक्ष नियम लेना चाहिए ! उसे चौविहार अर्थात उपवास से पूर्व अगरे दिन एकासन तथा उपवास के दूसरे दिन पकासन का नियम लेना चाहिए । यदि इतना न बने तो एक दिन का उपवास का नियम लेना चाहिए । उवबासी को उपवास के दिन प्रातःकार्डस ही शुद्ध होकर भंदिरजी में जाकर दर्शन, जन, सामायिक, स्वाध्याय में समय व्यतीत करना चाहिए ! पूरे दिन गृहस्थ के आरम्भादि कार्यों से दूर रहना चाहिए । शृंगार, मुखम**ंजन, स्गनादि से दू**र रहे एवं जल या भोजन कुछ भी प्रहुण न करें। दूसरे शब्दें। में कहें तो साधू की दिनचर्या का पालन करना चाहिए । १रे ममय भगवान की भक्ति में लीन रहे । धर्मकथा का कथन व अवण करे। यदि गांव में मुन्मिदाराज आदि हें। तो आहार करावे' । अधिक से अधिक समय सामायिक में बिताये । श्तिकमण करे । भूमि पर ही शयन करे ! उपवास के दिन भुखा होने से अधिक निद्रा छेने से उपवास का अतिचार योष लगता है।

जैनधर्म निर्देश करता है कि उपवास व्रत का धारक सपस्या में स्थिर बनता है । आरंभ परिम्रह से मुक बनता है । उसे अहिंसा व्रत का फल प्राप्त होता है । भोजन के त्याग के साथ रागादि भ'वों में कमी और क्षय होता है । इन्द्रियें। का दमन नहीं-अपितु संयमन हेाता है और इससे आत्मा का पेषण होता है । भोजन के त्याग के साथ कषायादि पापकर्मों का भी त्याग करना आवश्यक है अन्यथा उपवास का कोई फल नहीं मिल सकता । ताल्पर्य यह कि व्यक्ति इस उपवास व्रत की साधना द्वारा कमशः तपस्य। का कठेार साधना की ओर उन्मुख हेाता है । भूखे रहने का आनंद वही ले सकता है जिसने उपवास की मदिमा समझी है ।

#### एकासन

शाब्दिक व्याख्या अध्यंत सरल है। एक आसन से बैठकर भाजन करना एकासन है । परंतु यहाँ इसका प्रयाजन एक प्रकार से उपनास के संदर्भ में ही हुआ है इसका अर्थ है कि एक ही समय इच्छा से कम निःस्वाद शुद्ध भाजन करना ही एक।सन है । मुझे तेा लगता है कि एकासन में उपवास से अधिक संयम की आवश्यकता या दिनचर्या होती है। एकासन करने वाले की भाजन के अलवा संग्रण किया उपवासी की भांति ही होती है। मात्र शक्ति की अपेक्षा वह भूखा न रह कर एक बार भोजन करता है। उपवासी का भाजन ही नहीं करना हैं जबकि एकासनी का मंज्य पदार्थ सन्मुख होते हुए भी न्यून भोजन करना है । उसकी कसौटी ते। इसी में है कि पिय भोज्य पदार्थों में से ही खाग करे, रस खाग करे और निर्लेप भाव से भोजन करे। उसका उद्देश्य भोजन करना नहीं होता बल्कि साधना के लिए शरीर का पाषण देना ही <mark>हे।ता है ।</mark> एकासन करने वाला अमुक भोज्य-पदार्थ भोजन में मिलें इसली आशा व अपेक्षा नहीं खता उसका आग्रह मात्र शुद्ध पवं सालिक भोजन से होता है। उसकी वृति स्वाद छेालुप नहीं होती। मैं भूखा रहा हूँ ऐसी मनेाभावना उसकी नहीं होती और न भूख साधने का अहम ही होता है / इस पकार रूजन, स्वाध्याय, सामाथिक, मतिकमग में लीन रहता है। ऊनेादर रहकर संयम धारण करता है । भोजन के प्रति अपनी लालसा कम करता है ।

अंतमें इतना ही प्रतिफलित है कि व्यक्ति कम खाकर स्वास्थ्य लाभ तेा प्राप्त करता ही हैं-वह इन्द्रिय संयम भी पालता है।



## लेखक परिचय

आचार्य डॉ. **शेखश्चन्द्र जैन** एम. ए.. पी-एच. डी., एल-एल. वी., साह्त्त्यरत्न

शिक्षण व कार्यक्षेत्र अहमदाबाद में हिन्दी के प्राध्यापक अध्यक्ष : हिन्दी विभाग श्रीमति सद्गुणा सी. यु. आर्ट्स कॅाल्ठेज फोर गर्र्स अहमदाबाद

साहित्यिक रुचि ः काव्य, कहानी, एकांकी, एवं समीक्षा लेखन । प्रकाशित साहित्य : राष्ट्रीय कवि दिनकर और उनकी काव्य कला । 'घर वाला' कठपुतली का शोर (काव्य) नए गीत-नए स्वर, चेतना (अन्य कवियों के साथ) 'टूटते संकल्प' (कहानी संप्रह) 'इकाइयाँ-परछाइयाँ' (कहानी संप्रह-सह-संपादन) The Directory of Gujarat (सह-संपादन) कापडिया अमिनंदन प्रन्थ (संपादित)

आध्यात्मिक प्रकाशित साहित्य :

- \* मुक्ति का आनन्द्
- \* जैनाराधना की वैज्ञानिकता
- \* जैनधर्म सिद्धांत और आराधना
- \* मृत्यु अयी केवली राम (उपन्यास)

\* तन साधो : मन बांधो (ध्यान संवंधी) एवं मृग्यु महोत्सव (प्रेसमें) सह संपादक : The Jain (Periodical of Jain Society-Europe)