

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.

6}X={{}}X={{}}{(6 जैनधमं की उदारता ( परिवर्डित संस्करण ) लेखक-पंडित परमेष्ठीदासजी जैन न्यायतोर्थ चिर्चासागर समीचा, दानविचार समीचा, परमेष्ठि पद्यावली विजातीय विवाह मीमांसा, चारुदत्त चरित्र, दस्साओं का पुजाधिकार ध्रादिके लेखक और सम्पादक 'वीर'] সকাशক ला॰ जौहरीमल जैन सर्राफ दरीवा कलां, देहली । द्वितीयवार सन् १९३६ मूल्य वीर निर्वाण संवत् २४६२ 8000 गयादत्त प्रेस, बाग दिवार देहली में छपाूँ। XIXIIXIIXIIIXIIIXIIXXIIX

# विषयानुकमण्डिका ।

|                                 |              |         | ঘূন্ত       |
|---------------------------------|--------------|---------|-------------|
| १–पापियों का उद्धार             | • • •        |         | 3           |
| २-उच और नीचों में समभाव         | • • •        | • • •   | १४          |
| ३-जाति मेद का आधार आच           | रिया पर है   | • • •   | १७          |
| ४-वर्ण परिवर्तन                 | • • •        | • • •   | २१          |
| <b>५गोत्र परिव</b> र्           |              |         | २४          |
| ६-पतितों क. उद्धार              | •••          | • • •   | २६          |
| ७-शास्त्रीय दराड विधान          | • • •        | •••     | ३३          |
| ∽छत्याचारी दएड विधान            | • • •        | •••     | ২৩          |
| ६उदारता के उदाहरण               | • • •        | •••     | ४१          |
| १०-जैनधर्म में,शुद्रों के अधिका | र            | •••     | ४७          |
| ११-स्नियों के अधिकार            | • • •        | •••     | <i>ਜੋ</i> ਸ |
| १२-वैवाहिक उदारता               | •••          | •••     | ६२          |
| १३प्रायश्चित्तमार्ग             | • • •        |         | ৩২          |
| १४-जैन शास्तों में विजातीय      | विवाह के     | त्रमाग् | ह्यू        |
| १५जाति मद                       | • • •        | • • •   | ૭૭          |
| १६–त्रजैनों को जैन दीचा         | •••          | _•••    | ≂१          |
| १७ श्वे० जैन शास्त्रों में उदार | ता के प्रमाग | ų       | 83          |
| १⊏उपसंहार                       | ••• 5        | •••     | हह          |
| १६-उदारता पर शुभ सम्मतिन        | <b>वां</b>   | •••     | 33          |
|                                 |              |         |             |

-----

# जैनधर्म की उदारता पर दो शब्द

संसार में यदि सार्वधर्म होने का) महत्व किसी धर्म को हो सकता है तो वह केवल जैनधर्म ही है। जैनधर्म आत्मा की उन्नति का मार्ग है, आत्मोत्थान का सहकारी है और यही क्यों बल्कि संसारी आत्माओंको मुक्तात्मा अर्थात् परमात्मा बनानेका साधन है।

जैनधर्म की शित्ता स्वावलम्वो बनाने वाली है। जैनधर्म प्राण्ती मात्र की उन्नति उनके अपने ही पैरों कं बल खड़ा होने पर वतलाता है। किसी देवी, देवता या इन्द्र अहमिन्द्र के आश्रित नहीं वतलाता। जैनधर्म किसी वर्ण, जाति, कुल, सम्प्रदाय, गति, गोत्र या व्यक्ति विशेष के लिये नहीं है। यह तो प्राण्तीमात्र के लिये है। जैनधर्म से जिस प्रकार एक नाह्यण, त्तत्री या वैश्य लाभ उठा सकता है उसी प्रकार शूद्र, म्लेच्छ, चाण्डाल और पापी से पापी भी उठा सकता है और हां, मनुष्य ही क्यों पशु पत्ती तक भी लाभ उठा सकता है और हां, प्रत्यत्त को प्रमाण क्या ? जहां पर पूच्य तीर्थ-द्धरों के समवशरण का वर्णन किया गया है वहां पर पूच्य तीर्थ-द्धरों के समवशरण का वर्णन किया गया है वहां पर पूच्य तीर्थ-द्धरों के समवशरण में सम्मिलित होने का भी उल्लेख है। मनुष्यों में कोई भेद भाव नहीं दिखाया। समवशरण में।जो कोठे मनुष्यों के लिये बनते थे मनुष्य मात्र उनभें बैठकर आर भगवान की दिव्य-ध्वनि सुनकर अपने कल्याण का मार्ग पाते थे।

यदि जैनधर्म का कोई महत्व है तो वह यही है कि इस वर्म में प्राणी मात्र को धर्मसाधन के पूर्णाधिकार दिये गये हैं जौर इसको पालन करते हुये सर्व जीव अपना आत्मकल्याण कर सकते हैं। हमारे अन्तिम पूज्य तीर्थंकर श्री महावीर भगवानके जीव ने सिंह पर्याय से उन्नति करते करते तीर्थंकर पद पाया है। श्रौर परमात्मा वने हैं। जिस समय इनका जीव सिंह पर्याय में था,डस समय की हिंसक कियाओं के विचार मात्र से ही घृणा होती है। परन्तु जैनधर्म के प्रताप से यह सिंह का जीव शुद्ध होते २ भगवान महावीर वन गया। वस, यह है जैनधर्म की उदारता श्रौर महानता !

आज इस विशाल जैनधर्म को इसके अध्यखालुओं या एकांत ठेकेदारों ने संकुचित धर्म वना रक्खा है । वे नहीं चाहते कि कोई दूसरा व्यक्ति इससे लाभ ले सके । यह उन लोगों की भूल कहो, आज्ञानता वहो, धर्मान्धता तहो, छुद्रता कहो, छपण्यता कहो, काय-रता कहो, या कहो धर्म डूवने की कलुषित मनोवृत्ति-आत: कुछ भी सही । परन्तु टु:ख के साथ छहना गड़ता है कि उनके इनसंकुचित चित्रारों ने यहां तक जोर पद डा है कि वे अपने धर्मवन्धुओं तक वो धर्मपालन से बंचित करने पर नुले वैठे हैं ।

आन जैनसमाज सें दररे भारगों के देव पूजन का आन्दोलन इन्हीं महानुभावों की कृपा ट ट से हो उठा हुआ है।

जनधर्म विशाज धर्म है, संसार व्यापी धर्म है, प्राणी माज दा धर्म है और धर्म है वास्तव में आत्मीक। इस धर्म की विशाजता या उदारता किसी के छुपाने से नहीं छुप सक्ती। इसकी महानता का प्रकाश तो संसार भर में व्याप रहा है ौर। अध्या-स्भवाद की सुगन्धी चारों छोर फैल रही है।

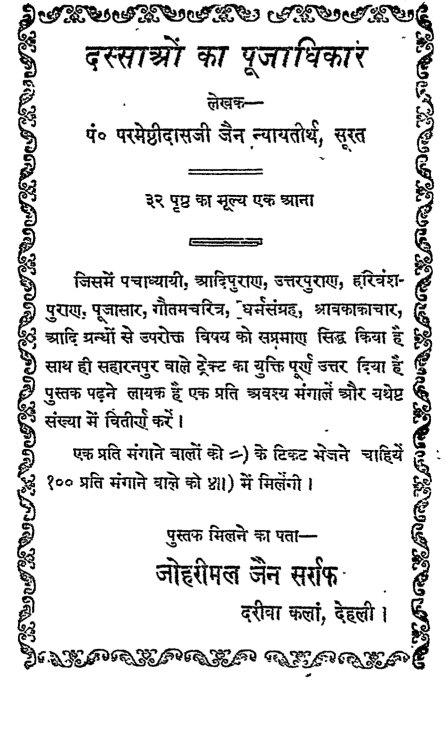
हमारे धर्मवन्धु श्री० पं० परमेष्ठीदासजी सूरत ने ौनधर्म की प्रभावनार्ध 'जैनधर्म की ख्दा ता' नामकं पुस्तक लिख, है । इसमें शास्त्रीय प्रमाणों द्वारा यह सिद्ध किया है कि जैन धर्म पापियों, पतितों ध्रौर सभी प्राणियों का उद्धार करने वाला है। हमने इस पुस्तक को कई वार पढ़ा। हमारी समफ में तो लेखक भाई ने जैन धर्मी होते हुये इस 'जैनधर्म की उदारता" पुस्तक को लिखकर ध्रपनी मानसिक उदारता का परिचय दिया है अन्यथा अन्य जैन विद्वानों के संकुचित श्रौर कलुपित विचारों ने ऐसे प्रभावशाली विपय पर आज तक भी लेखनी नहीं उठाई। हम आशा करते हैं कि जहां यह पुस्तक अजैनों को जैन धर्म की उदारता बताकर यह भी दिखलायगी कि प्रत्येक मनुष्य जैनधर्म की शरण आसक्ता है वहां जैन धर्म के उन अन्ध अद्धालुओं को जो कि जैन धर्म को अपनी घरेलू सम्पत्ति समभे बैठे हैं, उदारताका पाठ भी पढ़ायगी।

हम लेखक भाई से सानुरोध निवेदन करते हैं कि आपकी उदारता इस एक छोटी सी पुस्तिका के लिख देने से ही समाप्त नहीं हो जानी चाहिये । वल्कि इस विपयपर तो आपको लिखते ही रह-ने की आवश्यकता है । इसके लिये जितना भी परिश्रम आप करें वह थोड़ा है । जब तक हमारे जैन वैधु जैनधर्म की उदारता को भले प्रकार न समक जांय तबतक लेखनी को विश्राम देना उचित नहीं है । हमारो हार्दिक भावना हैकि आपका किया हुआ परिश्रम सफल हो ओर जनधर्म की उदारता से सभी मनुष्य लाग उजवे ।

ज्योतिप्रसाद जैन,

भू० संपादक जैन प्रदीग 'प्रेमभवन'- देवपन्द ।

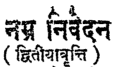




( प्रथमावृत्ति )

जहां उदारता है, प्रेम है, और समभाव है, वहीं धर्म का निवास है। जगत को आज ऐसे ही उदार धर्मकी आवश्यका है। हम ईसाइयों के धर्मप्रचार को देखकर ईर्पा करते हैं, आर्य समाजियों की कार्यकुशलता पर आश्चर्य करते हैं और वौद्ध, ईशु ख़ीस्त,दयानन्द सरस्वती आदिके नामोल्लेख तथा भगवान महावीर का नाम न देखकर दुखी हो जाते हैं ! इसका कारण यही है कि उन उन धर्मानुयाइयों ने अपने धर्म की उदारता वताकर जनता को अपनी ओर आकर्पित कर लिया है और इस अपने जैनधर्म की उदारता को दवाते रहे कुचलते रहे और उसका गिला घोंटते रहे ! तब वताइये कि हमारे धर्मको कौन जान सकता है ? भगवान महावीर स्वामी को कौन पहिचान सकता है और उदार जैनधर्म का प्रचार कैसे हो सकता है ?

इस छोटी सी पुस्तक में यह बताने का प्रयत्न किया गया है कि 'जैनधर्म की उदारता' जगत के प्रत्येक प्राणी को प्रत्येक दशा में छपना सकती है और उसका उद्धार कर सकती है। आशा है कि पाठकगण इसे आद्योपान्त पढ़ कर अपने कर्तब्य को पहि-चानेंगे। घन्दावाड़ी सूरत।



एक वर्षके भीतर ही भीतर जैन्धर्म की उदारताकी प्रथमावृत्ति प्रायः समाप्त हो चुकी थी । और छव द्वितीयावृत्ति आपके सामने है। जैन समाज ने इस पुस्तक को खूव अपनाया है । और गण्य मान्य अनेक आचार्य, मुनियों, त्यागियों और विद्वानों ने इस पर छापनी शुभ सम्मतियां भी प्रदान की हैं। (उनमें से कुछ पुस्तक के अन्त में प्रगट की गई हैं) यही पुस्तक की सफलता का प्रमाण है।

सुधारप्रेमी प्रकाशक जी महोदय मुफ्ते करीव ६ माह से प्रेरित कर रहे हैं कि मैं इस पुस्तक को संशोधित करके द्वितीय वार छपाने के लिय उनके यिस भेज दूं और उदारता का 'द्वितीयभाग' भी जल्दी तैयार कर दूं। किन्तु मैं उनकी आज्ञा का जल्दी पालन नहीं कर सका। अब आज उदारता की द्वितीयावृत्ति तैयार हो रही है। किन्तु द्वितीय भाग तो मैंने अभी तक प्रारम्भ भी नहीं कर पया है। हां, इसके अन्त में 'परिशिन्ध' भाग लगाया है उससे छुछ विशेप प्रमाण और भी जानने को मिलेगे। 'परिशिन्ध'भाग में विशाल जैनसंघ, संचिप्त जैनइतिहास, चीर और जैन सत्यप्रकाश आदि से सहायता ली गई है। अतः मैं उनके लेखकों का आभारी हूं। इसके वाद समय मिलते ही या तो मैं उदारता का द्वितीय भाग लिख्ंगा या एक ऐसा 'कथा संग्रह' तैयार कर रहा हूं जिनमें उदारता पूर्ण कथायें देखने को मिलगी।

'जैनधर्म की उदारता' का गुजराती भाषा में भी अनुवाद हुआ है और उसे 'दि०जैन युवक संघ सूरत' ने तथा अहमदाबाद के एक सज्जन ने प्रगट किया है। तथा इसका मराठी अनुवाद श्रीधर दादाधावते सांगली प्रकट कर रहे हैं। इस प्रकार उदारता का अच्छा प्रचार हुआ है।

् जो रूढ़ि के गुलाम हैं, जो लकीर के फकीर हैं और जिन्हें

٩.

सत्य के दर्शन-नहों हो सके हैं उनकी छोर से ऐसी पुस्तक को विरोध होना भी स्वाभाविक था, किन्तु छाश्चर्य है कि इसका विरोध विरोध करनेकी किसी की हिम्मत नहीं हुई। यह गौरव मुफे छापनी छति पर नहीं, किंतु जैनधर्म के उदारता पूर्ण उन प्रमाणों पर है, जो इस पुस्तक में दिये हैं छौर जो सर्वथा छखंडनीय हैं।

हां, उदारता के खण्डन करने का कुछ प्रयास श्री० पं० विद्या-नन्दजी शर्मा ने अवश्य किया था। किंतु उनकी लेख माला इतनी अव्यवस्थित, अफ्रमिक एवं प्राण्हीन रही कि वह २-३ वार में ही बन्द होगई । शर्माजी दो तीन माहमें उदारता के किसी प्रकरणके किसी ग्रंश पर कभी कभी २-४ कालम जैन गजट में लिख डालते थे और फिर चुप्पी साध लेते थे। इस प्रकार उन्हें करीब ६माह हो चुके होंगे। किन्तु वे अभी तक न तो इस कम में सफलता पा सके हैं आर न धारावाही खण्डन करने के लिये उनके पास सामग्री ही मालूम होती है। मैं इस प्रतीत्ता में था कि वे जरा ढंग से यदि खण्डन पूरा कर देते तो मैं उनका पूर्ण समाधान द्वितीयावृत्ति में कर देता। किन्तु खेद है कि वे ऐसा करनेमें असमर्थ रहे हैं। इस लिये मैंभी जैनमित्र में उनका थोड़ासा उत्तर देकर रहगया। अस्तु उदारचेता सज्जनो ! जैन धर्म की उदारता तो ऐसी हूँ कि यदि

उसे निष्पत्त दृष्टि से देखा जाय तो अन्तः करण साती देगा कि जैनधर्म जैसी उदारता अन्यत्र नहीं है। यह धर्म वोर से घोर पापियों को पवित्र करता है, नीच से नीच मानवों को उच्च वना सक्ता है और पतित से पतित प्राणियों को शुद्ध करके सबको समानं बना सकता है। इसकी उदारता को देखिये और उसका प्रचार करिये। इसका उपयोग करिये तथा जन सेवा करके बिचारे भूले भटके भाइयोंको इस मार्ग पर लगाइये। यही मनुष्य भवकी सफलता है। चन्दाबाडी-सूरत १२-१२-३४ परमेष्ठीदास जैन न्यायतीर्थ संपादक-'भीर'

#### उपयोगी एवं संग्रहणीय पुस्तकें । पं० जुगलकिशोरजी. १ शिखागद शाखीय उदाहरण লী০ )11 २ विवाह चेत्र प्रकाश 12) •• " १ सूर्यं प्रकाश समीचा 10) 33 33 ४ मेरी भावना )11 33 33 ४ जैन जाति सुदशा पवर्तक बा॰ बाबू सुरजभानजी. -) 55 ६ मंगलादेवी ツ \*) 22 27 फुवारों की दुर्दशा " 31 11 न गृहस्थधम )(( 39 33 33 ८ वजले पोश चरमाश श्रयोध्याप्रसादजी गोयलीय ク १० अवलाभों के आँस् 23 ,, जैन कवि ज्योतिप्रसादजी, ११ नित्यप्रार्थना १२ संसार दुख दर्पण )11 " " कल्याखकुमारजी, ''शशि'' १३ शारदा स्तवन )| १४ हिन्दी भक्तामर Л जैन विर्याधियों के हितार्थ, १४ प्रार्थना स्तोत्र ્રા ले० पं० दीपचन्द्जी वर्णी १६ त्याग मीमांसा つ , भूरामलजी मुशरफ १७ सुधार संगीत माला - ) || १८ संकट हरन ,, बा० दिग्रम्वरप्रसाद वकोल डर्दू - )II नोटः- एक रूपये से कम की पुस्तकें मंगाने वालों को पोस्टेज सहित

दिकटें भेजना चाहिये।



लोक में तीन भावनायं कार्य करती मिलती हैं। उनके कारण प्रत्येक प्राणी (१) आत्मस्वातंत्र्य (२) आत्म महत्व आर (३) आत्मयुख की अकांत्ता रखता है। निस्सन्देह सब को स्वाधीनता प्रिय है; सव ही महत्वशाली वनना चाहते हैं और सब ही सुख शांति चाहते हैं। मनुष्येतर प्राणी अपनी अवोधता के कारण इन का स्पष्ट प्रदर्शन भले नहीं कर पाते, पर वह जैसी परिस्थिति में होते हैं वैसे में ही मग्न रह कर दिन पूरे कर डालते हैं। किन्तु मनुष्यों में उनसे विशेषता है। उनमें मनन करने की शक्ति विद्य-मान है। अच्छे बुरे को अच्छे से ढङ्ग पर जानना वह जानते हैं। विवेक मनुष्य का मुख्य लत्त्रण है। इस विवेक ने मनुष्य के लिये 'धर्म' का विधान किया है। उसका स्वभाव----उसके लिये सब कुछ आच्छा ही अच्छा धर्म है! उसका धर्म उसे आत्मरवातंत्र्य, आत्म महत्व और आत्मसुख नसीव कराता है।

किन्तु संसार में तो अनेक मत मतान्तर फैल रहे हैं और सब ही अपने को श्रेष्ठतम घोपित करने में गर्व करते हैं। अब भला कोई किस को सत्य माने ? किन्तु उनमें 'धर्म' का ठांश वस्तुतः कितना है, यह उनके उदार रूप से जाना जा सक्ता है । यदि वे प्राणीमात्र को समान रूप में धर्मसिद्धि अथवा आत्मसिद्धि कराते हैं---किसी के लिए विरोध उपस्थित नहीं करते तो उन को यथार्थ धर्म मानना ठीक है । परन्तु वात दर-असल यूं नहीं है । इस्लाम यदि मुस्लिम जगतमें आहभाव को सिरजता हैतो मुस्लिम-वाह्य-जगत उसके निकट 'काफिर'—उपेत्ताजन्य है । पशु जगत के लिए उसमें ठौर नहीं—पशुओं को यह अपनी आसाइश की वस्तु सनमता है ! तव आज के इस्लाम वाले 'धर्म' का दावा किस तरह कर सक्ते हैं, यह पाठक स्वयं विचारें ।

सचमुच यथार्थ 'धर्म' प्राणी मात्र को समान रूप में सुख-शान्ति प्रदान करता है—इसमें भेद भाव हो ही नहीं सकता ! मनुष्य मनुष्य का भेद अप्राकृतिक है ! एक देश और एक जाति के लोग भी काले-गोरे-पीले-डच-नीच-विद्वान-मूढ-निर्वल-सवल-सव ही तरह के मिलते हैं । एक ही मां की कोख से जन्मे दो पुत्र परस्पर-विरुद्ध प्रकृति और आचरण को जिए हुए दिखते हैं । इस स्थिति में जन्मगत अन्तर उनमें नहीं माना जा सक्ता । हम कह चुके हैं कि धर्म जीव मात्र का आत्म-स्वभाव ( अपना २ धर्म ) हैं । इस लिये धर्म में यह अनुदारता हो ही नहीं सकती कि वह किन्हीं खास प्राणियों से राग करके उन्हें तो अपना अंकशायी बनाकर उच पद प्रदान करदे और किन्हीं को द्वेप भाव में वहाकर आत्मोत्थान करने से ही वश्चित रक्खे । सचा धर्म वह होगा जिसमें जीवमात्र के आत्मोत्थान के लिये स्थान हो । प्रस्तुत पुस्तक को पढ़ने से यह स्पष्ट हो जाता है कि निस्सन्देह जैन धर्म एक परमोदार सत्य धर्म हैं----चह जीवमात्र का कल्याणकर्ता हैं ! धर्म का यथार्थ लत्त्तण उसमें घटित होता है ।

विद्वान् लेखक ने जैन शास्त्रों के अगणित प्रमाणों द्वारा अपने विपय को स्पष्ट कर दिया है। ज्ञानी जीवों को उनके इस सत्प्रयास से लाभ उठाकर अपने मिथ्यात्व जाति मद की मदांधता को नष्ट कर डालना चाहिये। और जगत को अपने वर्ताव से यह वता देना चाहिये कि जैन धर्म वस्तुत: सत्य धर्म हे और उसके द्वारा प्रत्येक प्राणी अपनी जीवन आकांचाओं को पूरा कर सकता है। जैन धर्म हर स्थिति के प्राणी को आत्मखातंत्र्य, आत्ममहत्व और आत्मसुख प्रदान करता है। जन्मगत श्रेष्ठता मानकर मनुष्य के आत्मोत्थान को रोक डालने का पाप उसमें नहीं है। मित्रवर पं० परमेधीदासजी न्यायतीर्थ का ज्ञानोद्योग का यह प्रयास अभि-वन्दनीय है। इसका प्रकाश मनुष्य हृदय को आलोकित करे यह भावना है। इति शम्।

कामतात्रसाद जैन,

एम. ञ्रार. ए. एस. ( लन्दन ) सम्पादक 'वीर' ञ्रलीगंज ।

श्रीमान् दानवीर, जैन समाज भूपर्ण, सेठ ज्वालाप्रसादजी जौहरी महेन्द्रगढ़ बड़े ही उदार चित्त छौर सरल परिणामी हैं। आप रवे०स्थानकवासी सम्प्रदाय के स्तम्भ होते हुये भी समस्त जैन समाज के हितैषी हैं। छापने लगभग एक लाख रूपया जैन सूत्रों के प्रचार में लगा दिया है और छब भी लगाते रहते हैं आप जो भी शास्त्र छपाते हैं वे सब अमूल्य वितीर्ग करते हैं।

आपने श्रीजैनेन्द्र गुरुंकुल पंचकूला की नीव रक्खी और हजारों रुपये की लागत से साहित्य भवन, सामायिक भवन, फैमली कार्टर्स आदि इमारतें वनवाकर गुरुकुल को अर्पण कीं, और इसके प्रेम में इतने मुग्ध हुये कि इसके पास ही अपनी जमीन खरीद कर ''माएक भवन'' (अपने वड़े सुपुत्र चि० माएकचन्द के नाम पर) नाम की विशाल कोठी, सुन्दर वराीचा आदि बनवाकर प्रति वर्ष कईर महीना वहां रहने लगे और गुरुकुल के कार्योंमें योग देने लगे।

ŧ

आजकल आप गुरुकुल कमेटी के अध्यत्त हैं आपने इस विचार से कि गुरुकुल में इसके प्रेमीजन अपने बालकों को शित्ता प्राप्त करने के लिये दाखिल करावें, अपने प्रियपुत्र चि०माएकचन्द को ता०२० अक्तूबर सन् १९३४ रविवारके दिन दाखिल कर दिया है। अब आप का प्रियपुत्र गुरुकुल के अन्य ब्रह्मचारियों जैसा बन रहा है। मेरी हार्दिक भावना है कि धर्मोपकारी सेठजी के धर्म प्रेम की बृद्धि हो और चि० माएकचन्द जैनधर्म की उच्च शित्ता प्राप्त करके जैनधर्म का प्रचार और जैनसमाज का सुधार करें। श्रीमान सेठजी ने मेरी तनिक सी प्रेरणा पर चि०माएकचन्द के गुरुकुल प्रवेश की खुशी में इस ''जैन धर्म की उदारता'' के प्रकाशनार्थ १०१) प्रदान किये हैं अतः धन्यवाद ! — प्रकाशक



•

•

परमेप्रिने नमः

# जैनधर्म की उदौरतन

#### पापियों का उद्धार ।

जो प्राणियों का उद्धारक हो उसे धर्म कहते हैं। इसी लिये धर्म का व्यापक,सार्व या उदार होना आवश्यक है। जहां संकुचित दृष्टि है, स्वपर का पत्तपात हैं, शारीरिक अच्छाई वुराई के कारण आत्तरिक नीच ऊँचपने का भेद भाव है वहां धर्म नहीं हो सकता धर्म आत्मिक होता है शारीरिक नहीं। शरीर की दृष्टि से तो कोई भी मानव पवित्र नहीं है। शरीर सभी अपवित्र हैं। इसलिये आत्मा के साथ धर्म का संबंध मानना ही विवेक है। लोग जिस शरीर को ऊँचा सममते हैं उस रारीर वाले कुगति में भी गये हैं और जिनके शरीर नीच समभे जाते हैं वे भी सुगति को प्राप्त हुये हैं। इसलिये यह निर्विवाद सिद्ध हूं कि धर्म चमड़े में नहीं किन्तु आत्मा में होता है। इसी लिये जैन धर्म इस वात को सप्टतया प्रतिपादित करता है कि प्रत्येक प्राणी अपनी गुरूति के अनुसार उच्च पद प्राप्त कर सकता है। जैन धर्म का शरण लेने के लिये उसका द्वार सबके लिये सर्वदा खुला है। इस वात को रविपेणाचार्य ने इस प्रकार स्पष्ट किया है कि-

#### अनाथानामबंधूनां दरिहाखां सुदुःखिनाम् ।

जिनशासनमेतदि परमं शरणं मतम् ॥

छर्थात्—जो छनाथ हैं, वांधव विहीन हैं, दरिद्री हैं, छत्यन्त दुखी हैं उनके लिए जैन धर्ग परम शरएएमूत हैं। यहां पर कल्पित जातियों या वर्ण का उल्लेख न करके सर्व साधारण को जैनधर्म हीं एक शरणभूत वतलाया गया है। जैनधर्म में मनुष्यों की तो बात क्या पशु पत्नी या प्राणी मात्र के कल्याण का भी विचार किया गया है।

आत्मा का सच्चा हितैपी, जगत के प्राणियों को पार लगाने वाला, महा मिथ्यात्व के गड्ढे से निकाज़ कर सन्मार्ग पर आरूढ़ करा देने वाला और प्राणीमात्र को प्रेम का पाठ पढ़ाने वाला सर्वज्ञ कथित एक जैनधर्म है। इस में कोई सन्देह नहीं कि प्रत्येक धर्मावलम्बी की अपने अपने धर्म के विपय में यही धारण रहती है, किन्तु उसको सत्य सिद्ध कर दिखाना कठिन है। जैनधर्म सिखाता है कि झहम्मन्यता को छोड़ कर मनुष्य से मनुष्यता का व्यवहार करो, प्राणी मात्र से मैत्री भाव रखो, ओर निरंतर परहित निरत रहो। मनुष्य ही नहीं पशुओं तक के कल्याण का जपाय सोचो और उन्हें घोर दु:ख दावानल से निकालो।

धर्म शा झ इसके डवलंत प्रमाण हैं कि जैनाचार्यो ने हाथी, सिंह,शृगाल, शूकर, वन्दर, नौला, आदि प्राणियों को भी धर्मी-पदेश देकर उनका कल्याण किया था (देखो आदिपुराण पर्च १० श्लोक १४८) इसी लिये महात्माओं को अकारणवंधु कह कर पुकारा गया है। एक सच्चे जैन का कर्त्तव्य है कि वह महा दुरा-नारी को भी धर्मीपदेश देकर उसका कल्याण करे। इस संवंध में अनेक उदाहरण जैन शान्नों में भरे पड़े हैं।

(१) जिनभक धनदत्त सेठं ने महाव्यसनी वेश्यासक टढ़सूर्यको फांसी पर लटका हुवा देख कर वहीं पर एामोकार मंत्र दिया था, जिसके प्रभाव से वह पापात्मा पुख्यात्मा वनकर देव हुवा था। वही देव धनदत्त सेठ की स्तुति करता हुवा कहता है कि-

20

अहो श्रेष्ठिन् ! जिनाधीशचरणार्चनकोविद ।

अहं चौरो महापापी दढ़सूर्याभिधानकः ॥ ३१ ॥

त्वत्प्रसादेन भो स्वामिन् स्वर्गे सौंधर्मसंज्ञके । देवो महर्द्धिको जातो ज्ञात्वा पूर्वभवं सुधीः ॥ ३२ ॥ —्त्र्याराधनाकथा नं० २३ वीं ।

अर्थात्—जिन चरए पूजन में चतुर हे श्रेघी ! मैं हढ़सूर्य नामक महापापी चोर आपके प्रसाद से सौधर्म स्वर्ग में ऋद्विधारी देव हुआ हूं।

इस कथा से यह तात्पर्य निकलता है कि प्रत्येक जैन का कर्तव्य महापापी को भी पाप मार्ग से निकाल कर सन्मार्ग में लगाने का है। जैनधर्म में यह शक्ति है कि वह महापापियों को शुद्ध करके शुभगति में पहुँचा सकता है। यदि जैनधर्म की उदारता पर विचार किया जावे तो स्पष्ट मालूम होगा कि विश्वधर्म बनने की इसमें योग्यता है या जैनधर्म ही विश्वधर्म हो सकता है। जैनाचार्यों ने ऐसे ऐसे पापियों को पुएयात्मा बनाया है कि जिनकी कथार्ये सुनकर पाठक आश्चर्य करेंगे।

(२) छनंगसेना नाम की वेश्या अपने वेश्या कर्म की छोड़कर जैन दीता ग्रहण करती हैं और जैनधर्म की आराधना करके स्वर्ग में जाती है। (३) यशोधर मुनि महाराज ने मत्स्यभत्ती मृगसेन धीवर को एमोकार मन्त्र दिया और व्रत प्रहण कराया, जिस से वह मर कर श्रेष्ठिकुल में उत्पन्न हुआ (४) कपिल व्राह्मरणने गुरुदत्त मुनि को छाग लगाकर जला डाला था, फिर भी वह पापी छपने पायों का पश्चात्ता करके स्वयं मुनि होगया था। (४) ज्येष्ठ, आर्यिका ने एक मुनि से शील अष्ठ होकर पुत्र प्रसन किया था

फिर भी वह पुनः शुद्ध होकर त्रार्थिका होगई थी और स्वर्ग गई । (६) राजा मधु ने अपने माण्डलिक राजा की स्त्री को अपने यहां · वलात्कार से रख लिया था और उससे विपय भोग करता रहा, फिर भी वह दोनों मुनि दान देते थे और अन्त में दोनों ही दीचा लेकर अच्युत स्वर्ग में गये । (७) शिवभूति ब्राह्मण की पुत्री देव-वती के साथ शम्भु ने व्यभिचार किया, वाद में वह अप्ट देववती विरक्त होकर हरिकान्ता नामक आर्यिका के पास गई और दीचा लेकर स्वर्ग को गई । (=) वेश्यालंपटी छंजन चोर तो उसी भव से मोक्त जावर जैनियों का भगवान वन गया था । (१) मांसमची मृगध्वज ने मुनिदीचा लेली और वह भी कर्म काटकर परमत्मा वन गया। (१०) मनुष्यभन्ती सौदास राजा मुनि [होकर उसी भव से मोत्त गया । इत्यादि सैकड़ों उदाहरण मौजूद हैं जिनसे सिद्ध होता है कि जैनधर्म पतित पावन है। यह पापियोंको परमात्मा तक बना देने वाला हे और सव से अधिक उदार हे। (११) यमपाल चाएडाल की कथा तो जैनधर्म की उदारता प्रगट करने को सूर्य के समान है। जिस चाण्डाल का काम लोगों को फांसी पर लटका कर प्राए नाश करना था वही श्रळूत कहा जाने वाला पापात्मा थोड़े से व्रत के कारण देवों द्वारा अभिपिक्त और पृब्य हो जाता है। यथा---

तदा तद्वतमाहात्म्यात्महाधर्मानुरागतः । सिंहासने समारोप्य देवताभिः शुमैर्जलैः ॥ २६ ॥ श्रमिपिच्य ग्रहर्पेग दिव्यवस्त्रादिभिः सुधीः । नानारन्नसुवर्णाद्यैः पूजितः परमादरात् ॥ २७ ॥ प्रथान—उस यमपाल चाण्डाल को व्रत के महात्म्य से तथा धर्मानुराग से देवां ने सिंहासन पर विराजमान करके उसका श्रच्छे जल से अभिपेक किया और अनेक वरा तथा आभूषणों से सन्मान किया।

इतना ही नहीं किन्तु राजा ने भी उस चाण्डाल के प्रति नम्रीभूत हो कर उस से ज़मा याचना की थी तथा स्वयं भी उसकी पूजा की थी। यथा---

तं प्रभावं समालोक्य राजाद्यैः परया मुदा ।

त्रम्यर्चितः स मातंगो यमपाले। गुग्गोज्वलः ॥ २⊏ ॥ श्रर्थात्—उस चाण्डाल के त्रत प्रभाव को देख कर राजा तथा प्रजा ने वड़े ही हर्ष के साथ गुग्गों से समुब्वल उस यमपाल चाण्डाल की पूजा की थी।

देखिये यह कितनी आदर्श उदारता है। गुर्खों के सामने न तो हीन जाति का विचार हुआ और न उसकी श्रस्पृश्यता ही देखी गई। मात्र एक चाण्डाल के टढ़व्रती होने के कारण ही उस का श्रमिपेक और पूजन तक किया गया। यह है जैनधर्म की सच्ची उदारता का एक नमूना ! इसी प्रकरण में जाति सद न करने की शिज्ञा देते हुये स्पष्ट लिखा है कि---

चागडालोऽपि ब्रतोपेतः पूजितः देवतादिभिः ।

तस्मादन्यैर्न विप्राद्यैर्जातिगर्वो विधीयते ॥ ३० ॥

श्रर्थात—व्रतों से युक्त चाण्डाल भी देवों द्वारा पूजा गया इस लिये व्राह्मण, चत्रिय, वैश्यों को अपनी जाति का गर्व नहीं करना चाहिये।

यहां पर जातिमद का केंसा सुन्दर निराकरण किया गया है !

जैनाचार्यो ने नीच ऊँच का भेद मिटाकर, जाति पांति का पचड़ा तोड़ कर और वर्ण भेद को महत्व न देकर स्पष्ट रूप से गुणों को ही कल्याणकारी वताया है। अमितगति आचार्य ने इसी वात को इन शव्दों में लिखा है कि—

#### शीलवन्तो गताः स्वर्गे नीचजातिभवा अपि । कुलीना नरकं प्राप्ताः शीलसंयमनाशिनः ॥

अर्थात्—जिन्हें नीच जाति में उत्पन्न हुवा कहा जाता है वे शील धर्मको धारण करके स्वर्ग गये हैं और जिनके लिये ज्व कुलीन होने का मद किया जाता है ऐसे टुराचारी मनुप्य नरक गये हैं ।

इस प्रकार के उद्धरएों से यह वात स्पष्ट हो जाती है कि जितनी उदारता, जितना वात्सल्य और जितना अधिकार जैनधर्म ने ऊंच नीच सभी मनुष्यों को दिया है उतना अन्य धर्मों में नहीं हो सकता। जैन धर्म में ही यह विशेषता है कि प्रत्येक व्यक्ति नर से नारायएए हो सकता है। मनुष्य की चात तो दूर रही मगर भगवान समन्तभद्र के कथनानुसार तो-

"श्वाऽपि देवोऽपि देव: श्वा जायते धर्मकिल्चिपात्" अर्थात् धर्म धारण करके कुत्ता भी देव हो सकता हे मौर पाप के कारण देव भी कुत्ता हो जाता है।

# उच और नीचों में समभाव।

इसी प्रकार जैनाचार्यों ने पर पद पर स्पष्ट उपदेश दिया है कि प्रत्येक जिज्ञासु को धर्म मार्ग बतलाश्रो, उसे दुष्कर्म छोड़ने का उपदेश दो और यदि वह सच्चे रास्ते पर आजावे तो उसके साथ जन्म सम व्यवहार करो। सच बात तो यह है कि ऊंचों को ऊंच उच और नीचां में समभाव

नहीं बनाया जाता, वह तो स्वयं ऊँच हैं ही, मगर जो भ्रष्ट हैं, पदच्युत हैं, पतित हैं, उन्हें जो उच्च पद पर स्थित करदे वही उदार एवं सचा धर्म है। यह खूवी इस पतित पावन जैनधर्म में है। इस र वंध में जैनाचायों ने कईन स्थानों पर स्पष्ट विवेचन किया है पंचाध्यायीकार ने स्थितिकरण द्यंगका विवेचन करते हुये लिखा है कि—

सुस्थितीकरणं नाम परेपां सदनुग्रहात् ।

अण्टानां स्वपदात्तत्र स्थापनं तत्पदे पुनः ॥ ∝०७ ॥

त्रर्थात्— निज पद से भ्रष्ट हुये लोगों को त्रानुव्रह पूर्वक उसी पद में पुन: स्थित कर देना ही स्थितिकरण त्रांग है ।

इस से यह सिद्ध है कि चाहे जिस प्रकार से भ्रष्ट या पतित हुये व्यक्तिको पुन: शुद्ध कर लेना चाहिये और उसे फिर से अपने उच्च पद पर स्थित कर देना चाहिये। यही धर्म का वास्तविक अंग है। निर्विचिकित्सा अंग का वर्णन करते हुये भी इसी प्रकार उदारतापूर्ण कथन किया गया है। यथा—

दुदैंवाद्दुः खिते पुंसि तीज्ञासाताघृणास्पदे ।

यन्नादयापरं चेतः स्मृतो निर्विचिकित्सकः ॥४८३

अर्थात्—जोपुरुप दुर्देव के कारण दुखी है औरतीव्र असाता के कारण घृणा का स्थान वन गया है उसके प्रति अदयापूर्ण चित्त का न होना ही निर्विचिकित्सा है ।

वड़े ही खेद का विषय है कि हम छाज सम्यक्तके इस प्रधान छंग को भूल गये हैं और अभिमान के वशीभूत होकर अपने को ही सर्व श्रेष्ठ सममते हैं। तथा दीन दरिद्री और दुखियों को नित्य ठुकरा कर जाति मद में मत्त रहते हैं। ऐसे अभिमानियों का मस्तक नीचा करने के लिये पंचाध्यायीकार ने स्पष्ट लिखा है कि-

नैतत्तन्सनस्यज्ञानसस्म्यहं सम्पदां पदम् ।

नासावस्मत्समी दीनो वराको विपदा पदम् ॥४ ८४॥' अर्थात्—मन में इस प्रकार का छाझान नहीं होना चाहिये कि मैं तो श्रीमान हूं, बड़ा हूँ, अतः यह विपत्तियों का मारा दीन दरिद्री मेरे समान नहीं हो सकता है। प्रत्युत प्रत्येक दीन हीन व्यक्ति के प्रति समानता का व्यवहार रखना चाहिये। जो व्यक्ति जाति मद या धन मद में मत्त होकर अपने को वड़ा मानता है वह मूर्ख है, आज्ञानी है। लेकिन जिसे मनुष्य तो क्या प्राणीमात्र सहश मालूम हों वही सम्यग्टाप्ट है, वही ज्ञानी है, वही मान्य हे, वही उच्च है, वही विद्वान है, वही विवेकी है और वही सच्चा परिडत है। मनुष्यों की तो वात क्या फिन्तु त्रस स्थावर प्राणीमात्र के प्रति सम साव रखने का पंचाध्यायीकार ने उपदेश दिया है। यथा—

प्रत्युत ज्ञानयेवेतत्तत्र कर्मविपाकजाः ।

प्राणिनः सदृशाः सर्वे त्रसस्थावरयोनयः ॥ प्र⊏५॥ अर्थात्—दीन हीन प्राणियों के प्रति घृणा नहीं करना चाहिये प्रत्युत ऐसा विचार करना चाहिये कि कर्मों के मारे यह जीव त्रस और स्थावर योनि में उत्पन्न हुये हैं, लेकिन हैं सव समान ही। तात्पर्य यह है कि ऊँच नीच का भेदभाव रखने वाले को महा श्रानी वताया है और प्राणीमात्र पर सम भाव रखने वाले को सम्यग्दृष्टि और सद्यां ज्ञानी कहा है। इन वातों पर हमें विचार करने की आवश्यक्ता है। जैनधर्म की ड्दारता को हमें अव कार्य रूप में परिएत करना चाहिये। एक सच्चे जैनी के हृदय में न तो जाति मद हो सकता है, न ऐश्वयं का अभिमान हो सकता है और न पापी या पतितों के प्रति घृणा ही हो सक्ती है। प्रत्युत वह तो जाति भेद का आधार आचरण पर है

उन्हें पवित्र वनाकर श्रपने श्रासन पर विठायगा श्रौर जैनधर्म की उदारता को जगत में व्याप्त करने का प्रयत्न करेगा। खेद है कि भगवान महावीर स्वामी ने जिस वर्ण भेद श्रौर जाति मद को चकनाचूर करके धर्म का प्रकाश किया था, उन्हीं महावीर स्वामी के श्रनुयायी श्राज उसी जाति मद को पुष्ट कर रहे हैं।

जाति भेद का आधार आचरण पर है।

ढाई इजार वर्ष पूर्व जब लोग जाति मद में मत्त होकर मन माने छात्याचार कर रहे थे और मात्र ब्राह्मण ही छापने को धर्माधिकारी मान वैठे थे तव भगवान महावीर स्वामी ने छापने दिव्योपदेश द्वारा जाति मूढ़ता जनता में से निकाल दी थी छौर तमाम वर्ण एवं जातियों को धर्म धारण करने का समानाधिकारी घोषित किया था। यही कारण है कि स्व० लोकमान्य बालगंगाधर . तिलक ने सच्चे हृद्य से यह शब्द प्रगट किये थे कि---

"ब्राह्मए।धर्म में एक त्रुटि यह थी कि चारों वर्णो अर्थात ब्राह्मए, चत्रिय, वैश्य और शुद्रों को समानाधिकार प्राप्त नहीं थे। यज्ञं यागादिक कर्म केवल ब्राह्मए ही करते थे। चत्रिय और वैश्यों को यह अधिकार प्राप्त नहीं था। और शुद्ध विचारे तो ऐसे बहुत विपयों में अभागे थे। जैनधर्म ने इस त्रुटि को भी पूर्ए किया है।" इत्यादि।

ू इसमें कोई सन्देह नहीं जैनधर्म ने महान अधम से अधम और पतित से पतित शूद्र कहलाने वाले मनुष्यों को उस समय अपनाया था जब कि बाह्मण जाति उनके साथ पशु तुल्य ही नहीं किन्तु इससे भी अधम व्यवहार करती थी। जैनधर्म का दावा है कि घोर पापी से पापी या अधम नीच कहा जानेवाला व्यक्ति जैन धर्म की शरण लेकर निष्पाप और उच्च हो सकता है। यथा---- महापापप्रकर्ताऽपि प्राणी श्रीजैनधर्मतः ।

भवेत् त्रैलोक्यसंपूज्यो धर्मालिंक भी परं शुभम् ॥ त्र्यात्—घोर पाप को करने वाला प्राणी भी जैन धर्म धारण करने से त्रैलोक्य पूज्य हो सकता है ।

जैनधर्म की उदारता इसी वात से स्पष्ट है कि इसको मनुष्य, देव, तिर्वच्च और नारकी सभी धारण करके अपना कल्याण कर सकते हैं। जैनधर्म पाप का विरोधी है पार्थी का नहीं। यदि वह पापी का भी विरोध करने लगे, उनसे घृणा करने लग जावे तो फिर कोई भी अधम पर्याय वाला उच्च पर्याय को नहीं पा सकेगा और शुभाशुभ कर्मो की तमाम व्यवस्था ही बिगड़ जायगी।

जैन शास्त्रों में धर्मधारण करने का ठेका अमुक वर्ष या जाति को नहीं दिया गया है किन्तु मन वचन काय से सभी प्राणी धर्म धारण करने के अधिकारी वताये गये हैं। यथा—

''मनोवाक्कायधर्माय मताः सर्वेंऽपि जन्तवः''

-श्री सोमदेवसूरिः ।

ऐसी ऐसी आहायें, प्रमाण और उपदेश जैन शाकों में भरे पड़े हैं; फिर भी संकुचित दृष्टि वाले जाति मद में मत्त होकर इन वातों की परवाह न करके अपने को ही सर्वोच समम कर दूसरों के कल्याण में जवरदस्त वाधा डाला करते हैं। ऐसे व्यक्ति जैन धर्म की उदारता को नष्ट करके स्वयं तो पाप वन्ध करते ही हैं साथ ही पतितों के उद्धार में अवनतों की उन्नति में और पदच्युतों के उत्थान में बाधक होकर घोर अत्याचार करते हैं।

ंजनको मात्र भय इतना ही रहता है कि यदि नीच कहलाने वाला व्यक्ति भी जैनधर्म धारए कर लेगा तो फिर हम में और जसमें क्या भेद रहेगा ! मगर उन्हें इतना ज्ञान नहीं है कि भेद होना ही चाहिये इसकी क्या जरूरत है ? जिस जाति को आप नीच समफते हैं उसमें क्या सभी लोग पापी, अन्यायी, अत्याचारी या टुराचारी होते हैं ? अथवा जिसे आप उच्च समके बैठे हैं उस जाति में क्या सभी लोग धर्मात्मा और सदाचार के अवतार होते है ? यदि ऐसा नहीं है तो फिर आपको किसी वर्ण को ऊंचा या नीच कहने का क्या अधिकार है ?

हां, यदि भेद व्यवस्था करना ही हो तो जो दुराचारी है उसे नीच श्रौर जो सदाचारीहै उसे ऊंचकहना चाहिये । श्रीरविपेणा-चार्य ने इसी वात को पद्मपुराण में इस प्रकार लिखा है कि---

चातुर्वर्ण्यं यथान्यच चारण्डालादिविशेषणं । सर्वमाचारभेदेन प्रसिद्धं सुवने गतम् ॥

अर्थात्---- झाह्म ए, च्चत्रिय, वैश्य, शूद्र वा चाण्डालादिक का तमाम विभाग आचरए के भेद से ही तोक में प्रसिद्ध हुआ है । इसी बातका समर्थन और भी स्पष्ट शव्दों में आचार्य श्री अमि-तगति महाराज ने इस प्रकार किया है कि---

श्राचारमात्रभेदेन जातीनां भेदकल्पनम् ।

न जातिर्वाह्यग्रीयास्ति नियता क्वापि तात्विकी ।।
गुग्रैः संपद्यते जातिर्गु गुर्ध्वांसैर्पिंद्यते ।।

अर्थात्—शुभ और अशुभ आचरण के भेद से ही जातियों में भेद की कल्पना की गई है, लेकिन ब्राह्मणादिक जाति कोई कहीं पर निश्चित, वास्तविक या स्थाई नहीं है। कारण कि गुणों के होने से ही उच्च जाति होती है आर गुणों के नाश होने से उस जाति का भी नाश होजाता है।

पाठको ! इससे श्रधिक स्पष्ट, सुन्दर तथा उदार कथन और

क्या हो सकता है ? अमितगति आचार्यने उक्त कथन में तों जातियों को कपूर की तरह उड़ा दिया है। तथा यह स्पष्ट घोपित किया है कि जातियां काल्पनिकहैं-वास्तविक नहीं ! उनका विभाग शुभ श्रार श्रशुभ आचरण पर आधार रखता है न कि जन्मपर । तथा कोई भी जाति स्थायी नहीं है। यदि कोई गुग्गी है तो उसकी जाति उच हैं और यदि कोई दुर्गु शी है तो उसकी जाति नष्ट होकर नीच हो जाती है। इससे सिद्ध है कि नीच से नीच जाति में उत्पन्न हुआ व्यक्ति शुद्ध होकर जैन धर्म धारए कर सकता है और वह उतना ही पचित्र हो सकता है जितना कि जन्म से धर्म का ठेकेदार मानेजाने वाला एक जैन होता है। प्रत्येक व्यक्ति जैनी वन कर श्रात्मकल्याण कर सकता है। जब कि श्रन्य धर्मों में जाति वर्ण या समूह विशेष का पत्तपात है तव जैनधर्म इससे विलकुल ही अछूता है। यहां पर किसी जातिविशेष के प्रति राग द्वेष नहीं है, किन्तु मात्र आचरएपर ही दृष्टि रक्सीगई है । जो आज ऊंचा है वहीं अनायों के आचरण करने से नीच भी वन जाता है। यथा-''ञ्रनार्यमाचरन् किंचिजायते नीचगोचरः''

--रविषेगाचाय।

जैन समाज का कर्तव्य है कि वह इन आचायं वाक्यों पर विचार करे, जैन धर्म की उदारता को सममें और दूसरों को निःसंकोच जैन धर्म में दीत्तित करके अपने समान वनाले । कोई भी व्यक्ति जव पतित पावन जैन धर्म को धारण करले तव उसको तमाम धार्मिक एवं सामाजिक अधिकार देना चाहिये और उसे अपने भाई से कम नहीं सममता चाहिये । यथा---

विप्रचत्रियविटूशुद्राः प्रोक्ताः क्रियाविशेषतः । जैनधर्मे पराः शक्तास्ते सर्वे वांधवीपमाः ॥ वर्ण परिवर्तन

अर्थात्---व्राह्मण, ज्ञिय,वैश्य और शुद्ध तो छाचरण के भेद से कल्पित किये गये हैं। किन्तु जब वे जैन धर्म धारण कर लेते हैं तव सभी को अपने भाईके समान ही समफना चाहिये।

इसीसे मालूम होगा कि जैनधर्म कितना उदार है श्रौर उसमें आते ही प्रत्येक व्यक्ति के साथ किस प्रकार से प्रेम व्यवहार करने का उपदेश दिया गया है। किन्तु जैनधर्म की इस महान् उदारता को जानते हुये भी जिनकी दुर्वु द्धि में जाति मद का विष भरा हुश्रा है उनसे क्या कहा जाय? श्रन्यथा जैनधर्म तो इतना उदार है कि कोईभी मनुष्य जैन होकर तमाम धार्मिक एवं सामा-जिक श्रधिकारों को प्राप्त कर सकता है।

## वर्ण परिवर्तन ।

कुछ लोगोंको ऐसी धारणा है कि जाति भले ही वदल जाय मगर वर्श परिवर्तन नहीं हो सकता है, किन्तु उनकी यह भूल है कारण कि वर्श परिवर्तन हुये विना वर्श की उत्पत्ति एवं उसकी व्यवस्था भी नहीं हो सकती थी। जिस बाह्य प्य को सर्वोच्च माना गया है उसकी उत्पत्ति पर तनिक विचार करिये तो मालूम होगा कि वह तीनों वर्शों के व्यक्तियों में से उत्पन्न हुआ है। आदि्पुराण में लिखा है कि जब भरत राजा ने बाह्य वर्श स्थापित करने का विचार किया तब राजाओं को आज्ञा दी थी कि:---

सदाचारैर्निजैरिष्टेरनजीविभिरन्विताः । ऋट्यास्मदुत्सवे यूयमायातेति प्रथक् प्रथक् ॥ पर्व ३व्-१०॥ ्र्थ्रात्—्ञ्याप लोग अपने सदाचारी इष्ट मित्रों सहित तथा नौकर चाकरों को लेकर श्राज हमारे उत्सव में आस्रो । इस प्रकार भरत चकवतीने राजा प्रजा श्रौरनौकर चाकरों को बुलाया था, उन् में चत्री वैश्य और शूद्र सभी वर्ण के लोग थे। उनमें से जो लोग हरे अंकुरों को मर्दन करते हुये महल में पहुंच गये उन्हें तो चक्र-वर्ती ने निकाल दिया और जो लोग हर घास को मर्दन न करके वाहर ही खड़े रहे या लौट कर चापिस जाने लगे उन्हें वाह्यए। वना दिया। इस प्रकार तीन वर्णों में से विवेकी और दयालु लोगों को बाह्यए। वर्ण में स्थापित किया गया।

छव यहां विचारगीय वात यह है कि जव शूट्रों में से भी त्राहाण वनाये गये, वैश्यों में से भी वनावे गये और ज्ञत्रियों में से भी त्राहाण तैयार किये गये तवं वर्ण अपरिवर्तनीय कैसे होसकता है ? दूसरी वात यह है कि तीन वर्णी में से छांट कर एक चौधा वर्ण तो पुरुषों का तैयार होगया, मगर उन नये ज्ञाहाणों की स्तियां कैसे ज्ञाहाण हुई होंगी ? कारण कि वे तो महाराजा भरत द्वारा आमंत्रित की नहीं गई थी क्योंकि उसमें तो राजा लोग और उनके नौकर चाकर आदि ही आये थे। उनमें सव पुरुप ही थे। यह वात इस कथन से और भी पुष्ट हो जाती है कि उन सव ज्ञाहाणों को यज्ञोपवीत पहनाया गया था। यथा---

तेषां क्रतानि चिन्हानि सूत्रैः पद्माह्वयाचिधेः ।

उपात्तैव्रह्मसूत्राहेरेकारोफादेशान्तकैः॥ पर्व ३८-२१ ॥

अर्थात्—पद्म नामक निधि से ब्रह्मसूत्र तेकर एक से ग्यारह तक ( प्रतिमानुसार ) उनके चिन्ह किये । अर्थात् उन्हें यज्ञोपचीत पहनाया ।

यह बात तो सिद्ध है कि यज्ञोपवीत पुरुषों को ही पहनाया जाता है। तब उन बाह्य गों के लिये ज़ियां कहां से आई होंगी ? कहना होगा कि वही पूर्व की पत्नियां जो ज्ञत्रिय वैश्य या शद्भ होंगी बाह्य गो बनाली गई होंगी। तब उनका भी वर्ए परिवर्तित

२२

वर्णं परिवर्तन

होजाना निश्चत है । शास्रों में भी वर्ण लाभ करनेवाले को अपनी पूर्वपत्नी के साथ पुनर्विवाह करनेका विधान पाया जाता है यथा-

"पुनर्विवाहसंस्कारः पूर्वः सर्वोऽस्य संमतः"

आदिपुराए पर्च ३६-६०॥ इतना ही नहीं किन्तु पर्च ३६ श्लोक ६१ से ७० तक के कथन से स्पष्ट मालूम होता है कि जैनी वाह्यएों को अन्य मिथ्यादृष्टियों के साथ विवाह संबंध करना पड़ता था, बाद में वह वाह्यए वर्ए में ही मिलजाते थे। इस प्रकार वर्णो का परिवर्तित होना स्वाभाविक सा होजाता है। अतः वर्ए कोई स्थाई वस्तु नहीं है यह वात सिद्ध हो जाती है। आदि पुराए में वर्ए परिवर्तन के।विपय में आद्तत्रियों को द्तत्रिय होने वावत इस प्रकार लिखा है कि---

"चत्रियाश्च वृत्तस्थाः चत्रिया एव दीचि्ताः"।

इस प्रकार वर्षे परिवर्तन की उदारता वतला कर जैनधर्म ने अपना मार्ग वहुत ही सरल एवं सर्व कल्याएकारी करदिया है। यदि इसी उदार एवं धार्मिक सार्ग का अवलम्बन किया जाय तो जैन समाज की बहुत कुछ उन्नति हो सकती है और अनेक मनुष्य जैन बनकर अपना कल्याए कर सकते हैं। किसी वर्ष्ट या जाति को स्थाई या गतानुगतिक मान लेना जैनधर्म की उदारता का खून करना है। यहां तो कुलाचार को छोड़नेसे कुल भी नष्ट हो जाता है यथा-

कुलावधिः कुलाचाररच्त्र्णं स्यात् द्विजन्मनः । तस्मिन्न सत्यसौ नष्टक्रियोऽन्यकुलतां व्रजेत् ॥१८८१। ---श्राद्पुराण पर्व ४० ।

अर्थ-ज्ञाह्मगों को अपने कुल की मर्यादा आर कुल के

आचारों की रत्ता करना चाहिये । यदि कुलाचार-विचारों की रत्ता नहीं की जाय तो वह व्यक्ति अपने कुल से नष्ट होकर दूसरे कुल वाला हो जायगा ।

तात्पर्य यह है कि जाति, कुल, वर्ण आदि सब कियाओं पर निर्भर हैं। इनके बिगड़ने सुधरने पर इनका परिवर्तन होजाता है।

### गोत्र परिवर्तन ।

दुःख तो इस वात का है कि आगम और शासों की दुहाई देने वाले कितने ही लोग वर्श को तो अपरिवर्तनीय मानते ही हैं और साथ ही गोत्र की कल्पना को भी स्थाई एवं जन्मगत मानते हैं किन्तु जैन शासों ने वर्श और गोत्र को परिवर्तन होने वाला वता कर गुर्ऐो की प्रतिष्ठा की है तथा अपनी उदारता का द्वार प्रार्थी मात्र के लिये खुला करदिया है। दूसरी वात यह है कि गोत्र कर्म किसी के अधिकारों में वाधक नहीं हो सकता। इस संवंध में यहां कुछ विशेष विचार करने की जरूरत है।

सिद्धान्त शास्त्रों में किसी कर्म प्रकृति का अन्य प्रकृति रूप होने को संकमण कहा है। उसके ४ मेद होते हैं- उद्धे तन, विध्यात, अधः प्रवृत्त, गुए और सर्व संक्रमए। इनमें से नोच गोत्र के दो संकमर हो सकते हैं। यथा-सत्तर्प्ट गुर्एसंकममधापवत्ता य दुक्खमसुहगदी। संहदि संठारादसं गीचा पुरुष थिरछकं च ॥ ४२२ ॥ वीसर्प्ट विज्मादं अधापवत्ता गुर्शो य मिन्छत्ते॥४२३॥कर्मकांड असातावेदनीय, अशुभगति, ४ संस्थान, ४ संहनन, नीच गोत्र

अपयोप्त, अस्थिरादि ६ इन २० प्रकृतियों के विध्यात, अधःप्रवृत्त, झौर गुण संक्रमण होते हैं । अतः जिस प्रकार असाता वेदनीय का साता के रूपमें संक्रमण (परिवर्तन) हो सकता है उसी प्रकार से नीच गोत्र का ऊँच गोत्र के रूप में भी परिवर्तन (संक्रमण) होना सिद्धान्त शास्त्र से सिद्ध है। श्रतः किसी को जन्म से मरने तक नीचगोत्री ही मानना दयनीय श्रज्ञान है। हमारे सिद्धान्त शाम्र पुकार २ कर कहते हैं कि कोई भी नीच से नीच या श्रधम से श्रधम व्यक्ति ऊंच पद पर पहुंच सकता है श्रौर वह पावन वन जाता है। यह बात तो सभी जानते हैं कि जो श्राज लोकटटि में नीच था वही कल लोकमान्य, प्रतिष्ठित एवं महान होजाता है। भगवान श्रक्तलंक देव ने राजवार्तिक में ऊंच नीच गोत्र की इस प्रकार व्याख्या की है—-

यस्योदयात् लोकपूजितेषु कुलेपु जन्म तदुच्चैगोंत्रम् ॥ गहिंतेष यत्कृतं तन्नीचैर्गात्रम् ॥

गहितेषु दरिद्राऽप्रतिज्ञातदुःखाः कुलेपु यत्कृतं प्राणिनां जन्म तन्नीचैर्गोत्रं प्रयेतव्यम् ॥

उँच नीच गोत्र की इस व्याख्या से मालूम होता है कि जो लोकपूजित-प्रतिष्ठित कुलों में जन्म लेते हैं वे उच्चगोत्री हैं श्रौर जो गहिंत अर्थात् दुखी दरिद्री कुल में एत्पन्न होते हैं वे नीच गोत्री हैं। यहां पर किसी भी वर्ण की अपेचा नहीं रखी गई है। ब्राह्मण होकर भी यदि वह निंध एवं दीन दुःखी कुल में है तो नीच गोत्र वाला है और यदि शूद्र होकर भी राजकुल में उत्पन्न हुआ है अथवा अपने शुभ कृत्यों से प्रतिष्ठित है तो वह उच्च गोत्र वाला है।

पर्ण के साथ गोत्र का कोई भी संबंध नहीं है। कारण कि गोत्र कर्म की व्यवस्था तो प्राणीमात्र में सर्वत्र है, किन्तु वर्ण-व्यवस्था तो भारतवर्ष में ही पाई जाती है। वर्ण व्यवस्था मनुष्यों की योग्यतानुसार श्रेगी विभाग है जब कि गोत्र का आधार कर्म पर है। अतः गोत्रकर्म कुल की अथवा व्यक्ति की प्रतिष्ठा अथवा अप्रतिष्ठा के अनुसार उच्च और नीच गोत्री होसकता है। इसप्रकार गोत्र कर्म की शास्त्रीय व्याख्या सिद्ध होने पर जैन 'धर्मकी उदारता स्पष्ट मालूम होजाती है। ऐसा होने पर ही जैन धर्म पतित पावन या दीनोद्धारक सिद्ध होता है।

### पतितों क़ा उद्धार।

जैन धर्म की उदारता पर ज्यें २ गहरा विचार किया जाता है त्यों त्यों उसके प्रति श्रद्धा वढ़नी जाती है। जैनधर्म ने महान पातकियों को पवित्र किया है, दुराचारियों को सन्मार्ग पर लगाया है, दीनों को उन्नत किया है और पतित का उद्वार करके अपना जगट्वन्धुत्व सिद्ध किया है। यह वात इतने मात्रसे सिद्धहोजाती है कि जैनधर्म में वर्ग और गोत्र को कोई स्थाई, अटल या जन्मगत स्थान नहीं है। जिन्हें जातिका कोई अभिमान है उनके लिये जैन प्रंथकारों ने इस प्रकार स्पष्ट शब्दों में लिखकर उस जाति इप्रभिमान को चूर चूर कर दिया है कि-

न विप्राविप्रयोरस्ति सर्वथा शुद्धशीलता। कालेननादिना गत्त्रे स्खलनं क्व न जायते॥ संयमो नियमः शीलं तपो दानं दसो दया। विद्यन्ते तात्विका यस्यां सा जातिर्महती मता॥

श्रर्थात्-—त्राह्मण् आर श्रव्याह्मण की सर्वथा शुद्धि का दावा नहीं किया जासकता है, कारण कि इस अनादि काल में न जाने किसके कुत्त या गोत्र में कव पतन होगया होगा ! इस लिये वास्तव में उच्च जाति तो वही है जिसमें संयम, नियम, शील, तप, दान,

२६

दमन और दया पाई जाती है।

इसी प्रकार और भी अनेक ग्रंथों में वर्ण और जाति कल्पना की धब्जी उडाई गई है। प्रमेय कमल मार्तएड में तो इतनी खूबी से जाति कल्पना का खण्डन किया गया है कि अच्छों छच्छों की बोलती बन्द हो जाती है। इससे सिद्ध होता है कि जैनधर्ममें जाति की अपेक्ता गुर्णों के लिये विशेप स्थान है। महा नीच वहा जाने वाला व्यक्ति अपने गुर्णों से उच्च हो जाता है, भयंकर दुराचारी प्रायश्चित लेकर पवित्र हो जाता है और कैसा भी पतित व्यक्ति पावन बन सकता है। इस संचन्ध में अनेक उदाहरण पहिले दो प्रकरणों में दिये गये हैं। उनके अतिरिक्त और भी प्रमाण देखिये।

स्वामी कातिकेय महाराज के जीवन चरित्र पर यदि दृष्टिपात किया जावे तो मालूम होगा कि एक व्यभिचारजात व्यक्ति भी किस प्रकार से परम पूज्य श्रौर जैनियों का गुरू हो सकता है । उस कथा का भाव यह है कि----श्रक्ति नामक राजा ने श्रपनी कृत्तिका नामक पुत्री से व्यभिचार किया श्रौर उससे कार्तिकेय नामक पुत्र उत्पन्न हुश्रा। यथा---

स्वपुत्री कृत्तिका नाग्नी परिणीता स्वयं हठात्।

कैश्चिदिनेस्ततस्तस्यां कार्तिकेयो सुत्ताऽभवत् ।।

इसके बाद जब व्यंभिचारजात कार्तिकेय वड़ा हुन्रा श्रौर पिता कहो या नाना का जब यह व्यत्याचार ज्ञात हुन्त्रा तव बिरक्त होकर एक मुनरािज के पास जाकर जैन मुनि होगया। यथा---

नत्वा मुनीन् महाभक्तचा दीक्तामादाय स्वर्गदाम् । मुनिर्जातो जिनेन्द्रोक्नसप्ततत्वविचचणः॥

-न्न्याराधना कथाकोश की ६६ वीं कथा।

अर्थात्-वह कार्तिकेय भक्तिपूर्वक मुनिराज को नमस्कार करके स्वर्गदायी दीन्ना को लेकर जिनेन्द्रोक्तु सप्ततत्वों के ज्ञाता मुनि होगये।

इस प्रकार एक व्यभिचारजात या आज कल के शव्दां में दस्सा या विनैकावार व्यक्ति का मुनि हो जाना जैनधर्म की उदारता का ज्वलन्त प्रमाण है। वह मुनि भी साधारण नहीं किन्तु उद्भट विद्वान और अनेक प्रन्थों के रचयिता हुये हैं जिन्हें सारी जैन समाज बड़े गौरव के साथ आज भी भक्तिपूर्वक नमस्कार करती है। मगर दु:ख का विपय है कि जाति मद में मत्त होकर जैनसमाज ऋपने उदार धर्म को भूली हुई है और अपने हजारों भाई वहनों को अपमानित करके उन्हें विनैकावार या दस्सा बनाकर सदा के लिये मक्खी की तरह निकाल कर फैंक देती है। वर्तमान जैन समाज का कर्तव्य है कि वह स्वामी कार्तिकेय की कथा से कुझ वोधपाठ लेवे और जैनधर्मकी उदारता का उपयोग करे। कभी किसी कारण से पतित हुये व्यक्ति को या उसकीं झिन्तान को सदा के लिये धर्म का अनधिकारी वना देना घोर पाप है।

भावी संतानको दूपित न मानकर उसी दोपी व्यक्ति को पुन: शुद्ध कर लेने बावत जिनसेनाचार्य ने इस प्रकार स्वष्ट कथन किया है---

कुतश्चित् कारणाद्यस्य कुलं संमाप्तदूपणं । सोऽपि राजादिसम्मत्या शोधयेत् स्वं यदा कुलम् ॥१६८ तदास्योपनयाईत्वं पुत्रपोत्रादिसंततौ । न निषिद्वं हि दीचाहे कुले चेदस्य पूर्वजाः ॥ १६९

आदिपुराण पर्च 🗥 ॥

त्र्यर्थ-यदि किसी कारण से किसी के कुल में कोई दूपण लग जाय तो वह राजादिकी सम्मतिसे ऋपने कुलको जव शुद्ध करलेता पतितां का उद्धार

है तव उसे फिरसे यज्ञोपवीतादि लेने का श्राधिकार हो जाता है। यदि उसके पूर्वज दीका योग्य कुल में उत्पन्न हुवे हों तो उसके पुत्र पौत्रादि सन्तानको यज्ञोपवीतादि लेनेका कहीं भी निपेध नहीं है।

तात्पर्यं यह हैं कि किसी की भी सन्तान दूपित नहीं कही जा सकती, इतना ही नहीं किन्तु प्रत्येक दूपित व्यक्ति शुद्ध होकर दीचा योग्य होजाता है।

एक वार इटावा में दिगम्बर आचार्य ओ सूर्यसागर जी महाराज ने स्पष्ट शच्दों में कहा था कि-"जीव मात्र को जिनेन्द्र भगवान की पूजा भक्ति करने का अधिकार है। जव कि मैंढक जैसे तिर्यंच पूजा कर सकते हैं तव मनुष्योंकी तो वात ही क्या है ! याद रक्खो कि धर्म किसी की वर्षौती जायदाद नहीं हैं, जैनधर्म तो प्राणी मात्र का धर्म है, पतित पावन है । चीतराग भगवान पूर्ण पवित्र होते है, कोई त्रिकाल में भी उन्हें अपवित्र नहीं बना सकतो। कैसा भी कोई पापी या ऋपराधी हो उसे कड़ी से कड़ी सजा दो परन्तु धर्मस्थान का द्वार वन्द्र मत करो । यदि धर्मस्थान ही बन्द होगया तो उसका उद्धार कैंसे होगा? ऐसे परम पवित्र-पतित पावन धर्म को पाकर तुम लोगों ने उसकी कैसी दुर्गति करडाली है शास्रों में तो पतितों को पावन करनेवाले अनेक उदाहरण मिलते हैं, फिर भी पता नहीं कि जैनधर्म के ज्ञाता वनने वाले कुछ जैन विद्वान उसका विरोध क्यों करते हैं? परम पवित्र,पतित पावन श्रौर उदार जैनधर्म के विद्वान संकीर्एता का समर्थन करें यह वड़े ही आश्चर्य की वात है। कहां तो हमारा धर्म पतितों को पावन करने वाला है छार कहां छाज लोग पतितों के संसर्ग से धर्म को भी पतित हुआ मानने लगे हैं। यह वड़े खेद का विषय है !"

मुनि श्री सूर्यसागरजी महाराज का यह वक्तव्य जैनधर्म की उदारता और वर्नमान जैनों की संकुचित मनोवृत्ति को स्पष्ट सूचित करता है। लोगों ने स्वार्थ, कपाय, छज्ञान एवं दुराप्रह के वशीभूत होकर उदार जैन मार्ग को कंटकाकीर्था, संकुचित एवं भ्रम पूर्ण वना डाला है। छन्यथा यहां नो महा पापियों का उसी भवमें उद्धार होगया है। देखिये एक धीमर (मच्छीमार)की लड़की उसी भव में जुह्लिका होकरें स्वर्ग गई थी। यथा-

ततः समाधिगुप्तेन मुनीन्द्रेग प्रजल्पितं । धर्ममाकर्एय जैनेन्द्रं सुरेन्द्राचै समर्चितम् ॥ २४ ॥

ं संजाता जुल्लिका तत्र तपः क्रत्वा स्वशकितः।

मृत्वा स्वर्गं समासाद्य तस्मादागत्य भूतले ॥ २४ ॥ ज्राराधना कथा कोश कथा ४४ ॥

अर्थान् मुनि श्री समाधिगुप्त के द्वारा निरूपित तथा देवों से पूज्यजिनधर्मका श्रवण करके 'काणा' नामकी धीमर (मच्छीमार) की लड़की चुहिका हो गई और यथा शक्ति तप कर के स्वर्ग को गई।

जहां मांस भद्ती शूद्र कन्या इस प्रकार से पवित्र होकर जैनों की पूच्य हो जाती हैं, वहां उस धर्म की उदारता के सम्वन्ध में और क्या कहा जाय ? एक नहीं, ऐसे पतित पावन अनेक व्यक्तियों का चरित्र जैन शास्रोंमें भरा पड़ा है। उनसे उदारता की शिद्दा प्रहण करना जैनों का कर्तव्य है।

यह खेद की वात है कि जिन वातों से हमें परहेज करना चाहिये उनकी ऋोर हमारा तनिक भी ध्यान नहीं है और जिनके विषयमें धर्म शाध्त्र एवं लोकशास्त्र खुली आज्ञा देते हैं या जिनके ऋनेक उदाहरण पूर्वाचार्य प्रन्थों में लिख गये हैं उन पर ध्यान नहीं दिया जाता है। प्रत्युत विरोध तक किया जाता है। क्या यह कम दुर्भाग्य की वात है ? हमारे धर्म शास्त्रों ने आचार शुद्ध होने वाले प्रत्येक वर्ग या जाति के व्यक्तिको शुद्ध माना है। यथा-

शुद्रोप्युपस्कराचारवपुः शुद्धचास्तु तादृशः ।

जात्या हीनोऽपि कालादिलव्धौ द्यात्मास्ति धर्म भाक् ॥ सागार धर्माम्रत २-२२

अर्थात्— जो शुद्ध भी हैं यदि उसका आसन वस्त्र आचार और शरीर शुद्ध है तो वह ब्राह्मणादि के समान है। तथा जाति से हीन (नीच) होकर भी कालादि लटिंध पाकर वह धर्मात्मा हो जाता है।

यह कैंसा स्पष्ट एवं उदारता मय कथन है ! एक महा शूद्र एवं नीच जाति का व्यक्ति अपने आचार विचार एवं रहन सहन को पवित्र करके ब्राह्मण के समान वन जाता है । ऐसी उदारता श्रौर कहां मिलेगी ? जैन धर्म तो गुणों की उपासना करना वतलाता है, उसे जन्म जात शरीर की कोई चिन्ता नहीं है । यथा-

"वत स्थमपि चाग्रडालं तं देवा बाह्यगां विदुः ॥"

रविपेणाचार्य ।

अर्थात्— चाण्डाल भी व्रत धारण करके वाह्यण हो सकता है। कहिये इतनी महान उदारता आर कहां हो सकती है ? सच वात तो यह है कि—

जहां वर्ण से सदाचार ५र अधिक दिया जाता हो जोर । तर जाते हों निमिप मात्र में यमपालादिक छंजंन चोर ॥ जहां जाति का गर्ध न होवे छौर न हो थोथा छमिमान ।

वही धर्म है मनुजमात्र को हो जिसमें ऋधिकार समान॥ मनुष्य जाति को एक मान कर उसके प्रत्येक व्यक्ति को समान जैनधर्म की उदारता

अधिकार देना ही धर्म की उदारता है। जो लोग मनुप्यों में भेद देखते हैं उनके लिये आचार्य लिखते हैं—

• "नास्ति जाति कृतो भेदो मनुप्याणां गवाश्ववत्"

गुएमद्राचाये। अर्थात्—जिस प्रकार पशुद्धों में या तिर्यचों में गाय और घोड़े आदिका भेद होता है उस प्रकार मनुष्यों में कोई जाति इत भेद नहीं है। कारए। कि ''मनुष्यजातिरेकेव" मनुष्य जाति तो एक ही है। फिर भी जो लोग इन आचार्य वाक्यों की अवदेलना करके मनुष्यों को सैकड़ों नहीं हजारों जातियों में विभक्त करके उन्हें नीच ऊँच मान रहे हैं उनको क्या कहा जाय ?

याद रहे कि आगम के साथ ही साथ जमाना भी इस वात को वतला रहा है कि मनुष्य मात्र से वंधुत्व का नाता जोड़ो, उनसे प्रेम करो और कुमार्ग पर जाते हुये भाइयों को सन्मार्ग वताओ तथा उन्हें शुद्ध करके अपने हृदय से लगालो । यही मनुष्य का कर्तव्य है यही जीवन का उत्तम कार्य है और यही धर्म का प्रधान अंग है । भला मनुप्यों के उद्धार समान और दूसरा धर्म क्या होसकता है ? जो मंनुष्यों से घृणा करता है उसने न तो धर्म को पहिचाना है और न मनुष्यता को ?

्वास्तव में जैन धर्म तो इतना उदार है कि जिसे कहीं भी शरण न मिले उसके लिये भी जैन धर्म का फाटक हमेशा खुला रहता है। जव एक मनुष्य टुराचारी होने से जाति वहिष्कृत और पतित किया जा सकता है तथा अधर्मात्मा करार दिया जा सकता है तव यह वात स्वय सिद्ध है कि वही अथवा अन्य व्यक्ति सदाचारी होने से पुनः जाति में आसकता है, पावन हो सकता है और धर्मात्मा वन सकता है। समफ में नहीं आता कि ऐसी

રર

सीधी सादी एवं युक्ति संगत बात क्यों समझ में नहीं आती ?

यदि आज कल के जैनियों की भांति महावीर स्वामी की भी संकुचित दृष्टि होती तो वे महा पापी, अत्याचारी, मांस लोलुपी, नर हत्या करने वाले निर्दथी मनुष्यों को इस पतित पावन जैनधर्म की शरए में कैसे आने देते ? तथा उन्हें उपदेश ही क्यों देते ? उनका हृदय तो विशाल था, वे सच्चे पतित पावन प्रभु थे, उनमें विश्व प्रेम था इसीलिये वे अपने शासन में सबको शरए देते थे। मगर समफ में नहीं आता कि महावीर स्वामी के अनुयायी आज उस उदार बुद्धि से क्यां काम नहीं लेते ?

भगवान महावीर स्वामी का उपदेश प्रायः प्राकृत भाषा में पाया जाता है। इसका कारण यही है कि उस जमाने में नीच से नीच वर्ग की भी छाम भाषा प्राकृत थी। उन सबको उपदेश देने के लिये ही साधारण बोलचाल भाषा में हमारे धर्म प्रन्थों की रचना हुई थी।

जो पतिल पावन नहीं है वह धर्म नहीं है, जिसका उपदेश प्राणी मात्र के लिये नहीं है वह देव नहीं है, जिसका कथन सबके लिये नहीं है वह शास्त नहीं है, जो नीचों से घृणा करता है और उन्हें कल्याण मार्ग पर नहीं लगा सकता वह गुरु नहीं है। जैन धर्म में यह उदारता पाई जाती है इसी लिये वह सर्व श्रेष्ठ है। वर्त्तमान में जैनधर्म की इस उदारता का प्रत्यन्त रूप में अमल कर दिखाने की जरूरंत है।

## शास्त्रीय दर्ग्ड विधान।

किसी भी धर्म की उदारता ।का पता उस के प्रायश्चित था दण्ड विधान से भी लग सकता है । जैन शास्त्रों में दण्ड विधान बहुत ही उदार दृष्टि से वर्णित किया गया है । यह वात दूसरी है कि हमारी समाज ने इस छोर वहुत टुर्लच्य किया है; इसी लिये उसने हानि भी वहुत उठाई है। सभ्य संसार इस वात को पुकार पुकार कर कहता है कि छगर कोई छंधा पुरुष ऐसे मार्ग पर जा रहा हो कि जिस पर चल कर उसका छागे पतन हो जायगा, भयानक कुये में जा गिरेगा छौर लापता हो जायगा तो एक दयालु सममत्दार एवं त्रिवेकी व्यक्ति का कर्तव्य होना चाहिये कि वह उस छंधे का हाथ पकड़ कर ठीक मार्ग पर लगादे, उसको भया-नक गर्त से.जवार ले छोर कदाचित वह उस महागर्त में पड़ भी गया हो तो एक सद्ददयी व्यक्ति का कर्तव्य है कि जत्र तक उस छंधे की श्वास चल रही है, जव तक वह छान्तिम घड़ियां गिन रहा हे तव तक भी उसे जभार कर उसकी रच्चा करले। वस, यही परम दया धर्म है, छौर यही एक मानवीय कर्तव्य है।

इसी प्रकार जव हमें यह अभिमान है कि हमारा जैनधर्म परम उदार है सार्वधर्म है, परमोद्धारकमानवीय धर्म है तथा यही सची दृष्टि से देखने वाला धर्म है तव हमारा कर्तव्य होना चाहिये कि जो कुमार्गरत हो रहे हैं, जो सत्यमार्ग को छोड़ वैठे हैं, तथा जो सिध्यात्व, अन्याय और अभद्त्य को सेवन करते हैं उन्हें उप-देश देकर सुमार्ग पर लगावें।जिसधर्म का हम अभिमान हे उस से दूसरों को भी लाभ उठाने देवें।

लेकिन जिनका यह छम है कि अन्याय सेवन करने वाला, मांस मदिरा सेवी, मिथ्यात्वी एवं विधर्मी को अपना धर्म कैसे वताया जावे, उन्हें कैसे साधर्मी वनाया जावे, उनकी यह भारी भूल है। अरे ! धर्म तो मिथ्यात्व, अन्याय और पापों से छुड़ाने याला ही होता है ! यदि धर्म में यह शक्ति न हो तो पापियों का उद्धार कैसे हो सकता है ? और जो अधर्मियों को धर्म पथ नहीं वतला सकता वस धर्म ही कैसे कहा जा सकता है ?

રુષ્ઠ

शास्त्रीय दुण्ड विधान

टुराचारियों का टुराचार छुड़ाकर उन्हें साधर्मी बनाने से धर्म व समाज लांछित नहीं होता है, किन्तु लांछित होता है तव जबकि उसमें टुराचारी और अन्यायी लोग अनेक पाप करते हुये भी मूंछों पर ताव देवें और धर्मात्मा वने वैठे रहें। विप के खाने से मृत्यु हो जाती है लेकिन उसी विप को शुद्ध करके सेवन करने से अनेक रोग दूर हो जाते हैं। प्रत्येक विवेकी व्यक्ति का हृदय इस वात की गवाही देगा कि अन्याय अभद्द्य, अनाचार और मिन् ध्यात्व का सेवनकरने वाले जॅन से वह अजैन लाख दरजे अच्छा है जो इन वातों से परे है और ज्यपने परिएामों को सरल एवं निर्मल वनाये रखता है।

मगर खेद का विपय है कि श्राज हमारी समाज दूसरों को श्रपनावे, उन्हें धर्म पर लावे यह तो दूर रहा, किन्तु स्वयं ही गिर कर उठना नहीं चाहती, विगड़कर सुधरना उसे याद नहीं है। ' इस समय एक कवि का वाक्य याद श्रा जाता है कि—

"अय कौम तुसको गिर के उभरना नहीं आता।

इक वार विगड़ कर के सुधरना नहीं आता ॥"

यदि किसी साधर्मी भाई से कोई अपराध वन जाय और वह प्रायश्चित लेकर शुद्ध होने को तैयार हो तो भी हमारी समाज उस पर दया नहीं लाती l समाज के सामने वह विचारा मनुष्यों की गणना में ही नहीं रह जाता है l उसका मुसलमान और ईसाई हो जाना मंजूर, मगर फिर से शुद्ध होकर वह जैनधर्मी नहीं हो सकता जिनेन्द्र भगवान के दर्शन नहीं कर सकता, समाज में एक साथ नहीं बैठ सकता और किसी के सामने सिर ऊंचा करके नहीं देख सकता: यह कैसी विचित्र विडंवना है !

उदारचेता पूर्वाचार्यं प्रगीत प्रायश्चित्त संबंधी शास्रों को

देखिये तो मालू महोगा कि उनमें कैसे कैसे पापी, हिंसक, दुराचारी त्रौर हत्यारे मनुष्यों तक को दण्ड देकर पुनः स्थितिकरण करने का विधान किया गया है। इस विपयमें विशेष न लिखकर मात्र दो श्होक ही दिये जाते हैं जिनसे आप प्रायश्चित शास्रों की उदारता का अनुमान लगा सकेंगे। यथा

साधूपासकवालस्तीधेनूनां घातने क्रमात् ।

यावद् द्वादशमासाः स्यात् पष्ठमर्घार्धहानियुक् -प्रायश्चित्तं समुचय ।

अर्थात्--साधु उपासक, वालक, स्त्री और गाय के वंध(हत्या) का प्रायरिचत्त क्रमशः आधी आधी हानि सहित वारह मास तक पछोपवास ( वेला ) है ।

इसका मतलव यह है कि साधु का घात करने वाला व्यक्ति १२ माह तक एकान्तरे से उपवास करे, और इसके आगे उपवास वालक, सी और गाय की हत्या में आधे आधे करे । पुनरच-तुग्रमांसात्पतत्सर्प परिसर्प जलौकसां ।

चतुर्दर्शनवाद्यन्तत्त्तमगा निवधे छिदा ॥ प्रा० च०॥

ष्ठर्थात्---मृग आदि तृगाचर जीवों के घात का '१४ ज्पेवास, सिंह त्रादि मांस भक्तियों के घात का १३ उपवास, मयूरादि पद्तियों के घात का १२ उपवास, सपौदि के मारने का ११ उपवास, सरट आदि परिसपों के घात का १० उपवास और मत्त्यादि जलचर जीवों के घात का ९ उपवास प्रायश्चित बताया गया है।

नोट-विशेष ममारण परिशिष्ठ भाग में देखिये।

इतने मात्र से मालूम हो जायगा कि जैनधर्म में उदारता है, प्रेम है, उद्धारकपना है, और कल्याएकारित्व है। एक वार गिरा हुआ व्यक्ति उठाया जा सकता है, पापी भी निष्पाप बनाया जा सकता है और पतित को पावन किया जा सकता है।

जैनियो ! इस ख्दारता पर विचार करो, तनिक २ से अपराध करने वालों को जो धुतकार कर सदा के लिये अलहदा कर देते हो यह जुल्म करना छोड़ो और आचार्य वाक्यों को सामने रख कर अपराधी बंधु का सचा न्याय करो। अब कुछ उदारता की आव-श्यक्ता है और प्रेम भाव की जरूरत हैं। कारएा कि लोगों को तनिक ही धक्का लगाने पर उन से द्वेप या अप्रीति करने पर वे घबड़ा कर या उपेत्तित होकर अभ्रने धर्म को छोड़ वेठते हैं ! और दूसरे दिन ईसाई या मुसलमान होकर किसी गिरजाघर या मसजिद में जा कर धर्म की खोज करने लगते हैं। क्या इस ओर समाज ध्यान नहीं देगी ?

हमारी समाज का सब से बड़ा अन्याय तो यह है कि एक ही अपराध में भिन्न २ देण्ड देती है। पुरुप पापी अपने बलात्कर या छल से किसी छी के साथ दुराचार कर डाले तो स्वार्थी समाज उस पुरुप से लड्डू खाकर असे जाति में पुनः मिला भी लेती है मगर वह छी किसी प्रकार का भी दण्ड देकर शुद्ध नहीं की जाती ! वह विचारी अपराधिनी पंचों के सामने गिड़गिड़ाती है, प्रायश्चित्त चाहती है, कठोर से कठोर दण्ड लेने को तैयार होती है, प्रायश्चित्त भी उसकी बात नहीं सुनी जाती, चाहे वह देखते ही देखते मुसलमान या ईसाई क्यों न हो जाय । क्या यही न्याय है, और यही धर्म की उदारता हे ? यह छत्य तो जैनधर्म की उदारता को कलंकित करने वाले हैं।

## ञ्चत्याचारी दर्गड विधान।

जैन शास्त्रों में सभी प्रकार के पापियों को प्रायश्चित्त दे कर शुद्ध कर लेने का उदारतामय विधान पाया जाता है। मगर खेद है कि उस ओर समाज का छाज तनिक भी ध्यान नहीं है। फिर भी छत्याचारी दण्डविधि तो चालू ही है। वह दण्डविधि इतनी दूषित, छन्याय पूर्ण एवं विचित्र है कि उसे दण्ड विधान की विडम्वना ही कहना चाहिये। वुन्देलखण्ड छादि प्रान्तों का दण्ड विधान तो इतना भयंकर एवं करू है कि उसे देख कर हृदय कांप उठता है! उत्तके कुछ उदाहरण यहां दिये जाते हैं---

?---मन्दिर में काम करते हुये यदि चिड़िया आदि का झंडा पैर के नीचे अचानक आ जावे और दव कर मर जावे तो वह व्यक्ति और उसके घर के आदमी भी जाति से वन्द कर दिये जाते हैं और उनको मन्दिर में भी नहीं आने दिया जाता !

२---एक वैल गाड़ी में १० जैन स्त्री पुरुप वैठ कर जा रहे हों और उसके नीचे कोई छुत्ता विल्ली अकस्मात् व्याकर दव मरे या गाड़ी हांकने वाले के प्रमाद से दव कर मर जाय तो गाड़ी में वैठे हुये सभी व्यक्ति जैनधर्म और जाति से च्युत कर दिये जाते हैं। फिर उन्हें विवाह शादियों में नहीं वुलाया जाता है. उनके साथ रोटी वेटी व्यवहार वन्द कर दिया जाता है और वे देवदर्शन तथा पूजा आदि के अधिकारी नहीं रहते हैं !

३---यदि किसी के सकान या दरवाजे पर कोई मुसलमान द्वेप वरा ऋंडे डाल जावे और वे सरे हुये पाये जायें तो वेचारा वह जैन कुटुम्व जाति और धर्म से वंद कर दिया जाता है।

४—यदि किसी का नाम लेकर कोई छी पुरुप कोधावेश में छाकर कुंचे में गिर पड़े या विप खा ले अथवा फांसी लगाकर मर जाय तो वह लांछित माना गया व्यक्ति सकुटुम्व जाति वहिष्छत किया जाता है और मन्दिर का फाटक भी सदा के लिए वन्द कर दिया जाता है। ४----यदि कोई विधवा खी कुकर्मवश गर्भवती हो जाय श्रौर उसे दूपित करने वाला व्यक्ति लोभ देकर उस खी से किसी दूसरे गरीव भाई का नाम लिवा दे तो वह विचारा निर्दोप गरीव धर्म श्रौर जाति से पतित कर दिया जाता है।

इसी तरह से श्रीर भी अनेक दर्एड की विडम्वनायें हैं जिनके वल पर सैकड़ों कुटुम्व जाति और धर्म से जुदे कर दिये जाते हैं। उसमें भी मजा तो यह है कि उन धर्म और जाति च्युतों का शुद्धि विधान बड़ा ही विचित्र है । वहां तो 'क़ुत्ता की छूत विलैया को' लगाई जाती है। जैसे एक जाति च्युत व्यक्ति हीरालाल किसी पन्नालाल के विवाह में चुपचाप ही मांडवा के नीचे वैठकर सब के साथ भोजन कर झाया और पीछे सेंश्टसका इस प्रकार से भोजन करना मालूम होगया तो वह हीरालाल शुद्ध हो जायगा, उस के सब पाप धुले जायंगे श्रीर वह मन्दिर में जाने योग्य तथा जातिमें वैठने योग्य हो जायगा । किन्तु वह पन्नालाल उस दोप का भागी हो जायगा श्रौर जो गति कल तक हीरालाल की थी वही आज से पन्नालाज की होने लगेगी! अय पन्नालाल जव धन्नालाल के विवाह में उसी प्रकार से जीम श्रायगा तो वह शुद्ध हो जायगा श्रीर धन्नालाल जाति च्युत माना जायगा। इस प्रकार से शुद्धि की विचित्र परम्परा चालू रहती है । इसका परिएाम यह होता है कि प्रभावक, धनिक और रौव दौव वाले श्रीमान् लोग किसी गरीब के यहां जीम कर मूंछों पर ताव देने लगते हैं झौर वेचारे गरीब कुटुम्ब सदा के लियें धर्म ओर जाति से हाथ धोकर अपने कर्मी को रोया करते हैं । बुन्देलखण्ड में ऐसे जाति च्युत सैकड़ों घर हैं जिन्हें 'विनैकया' ' विनैकावार' या 'लुहरीसैन' कहते हैं।

सैकड़ों विनेकया कुटुम्व तो ऐसे हैं जिनके दादे परदादे कभी किसी ऐसे ही परम्परागत दोप से च्युत कर डाले गये थे और उन की वह शुद्ध सन्तान धर्म तथा जाति से च्युत होकर जैनियों का मुँह ताका करती है ! उन विचारों को इसका तनिक भी पता नहीं है कि हम धर्म और जाति से च्युत क्यों हैं उनका वेटी व्यवहार वड़ी ही कठिनाई से उसी विनैकया जाति में हुआ करता है । और वे विना देवदर्शन या पूजादि के अपना जीवन पूर्ण किया करते हें ।

जैनियो ! अपने वात्सल्य अंग को देखों, स्थितिकरएा पर विचार करो, और अहिंसा अर्म हो वड़ी वड़ी व्याख्याओं पर दृष्टिपात करो । अपने निरपराध भाइयों को इस प्रकार से मक्खी की भांति निकाल कर फेंक देना छोर उनकी सन्तान दर सन्तान को भी दोषी मानते रहना तथा उनके गिड़गिड़ाने पर और हजार मिन्नतें करने पर भी ध्यान नहीं देना, क्या यही वात्सल्य है ? क्या यही धर्म की उदारता है ? क्या यही अहिंसा का आदर्श है ?

जब कि ज्येष्ठा आयिंका के व्यभिचार से उत्पन्न हुआ रह मुनि हो जाता है, अगिन रजा और उसकी पुत्री कृत्तिका के व्यभिचार से उत्पन्न हुआ पुत्र कार्तिकेय दिगम्बर जैन साधु हो जाता है, और व्यभिचारिणी क्षी से उत्पन्न हुआ सुदृष्टि का जीव मुनि हो कर उसी भव से भोत्त जाता है तब हमारी समाज के कर्णधार विचारे उन परम्परागत विनैकावार या जाति च्युत भाइयों को अभी भी जाति में नहीं मिलाना चाहते और न उन्हें जिन मन्दिर में जाकर दर्शन पूजन करने देना चाहते हैं, यह वित्रना भयंकर अत्याचार है ! जैन शास्त्रों को ताक में र खकर इस प्रकार का अन्याय करना जैनत्व से सर्वथा बाहर है । अतः यदि आप वास्तव में जैन हैं और जैन शास्त्रों की आज्ञा गान्य हैं तो अपनी समाज में एक भी जैन भाई ऐसा नहीं रहना जाहिये जो जाति या मन्दिर से वहिष्कृत रहे । सबको यथोचित अवश्वित्त दे करके शुद्ध कर लेना ही जैनधर्म की सज्ञी उदारता है ।

### उदारता के उदाहरण।

जैनधर्म में सवसे वड़ी विशेपता यह है कि उसमें जाति या वर्ष्ण की श्रपेचा गुणों को महत्व दिया गया है। यही कारण है कि वर्ण की व्यवस्था जन्मतः न मानकर कर्म से मानी गई है। यथा—

मनुप्यजातिरेकैव जातिनामोदयोद्भवा । वृत्तिमेदाहिताद्भेदाचातुर्विध्यसिहारनुते ॥ पर्व ३८-४४ ॥ त्राह्यणा व्रतसंस्कारात् चत्रियाः शस्त्रधारणात् । वणिज्योऽर्थार्जन्न्याय्यात् शूद्रा न्यग्वृत्तिसंश्रयात् ॥ —-आदिपुराण पर्व ३८-४६

अर्थात्—जाति नाम कर्म के उदय से उत्पन्न हुई मनुप्य जाति एक ही है किन्तु जीविका के भेद से वह चार भागों (वर्णों) में विभक्त होगई है। व्रतों के संस्कार से वाह्यए, शस्त्र धारण करने से ज्ञत्रिय, न्यायपूर्वक द्रव्य कमाने से वैश्य और नीच वृत्ति का आश्रय करने से शूद्र कहे जाते हैं। तथा च—

चत्रियाः चततस्ताणात् वैश्या वाणिज्ययोगतः । शूद्राः शिल्पादि सबंधाज्जाता वर्षास्त्रयोऽप्यतः ॥ हरिवंशपुराण सर्गे ६ ३६ खर्थात्---दुखियों की रत्य करने वाले चत्रिय, व्यापार् रने वाले वैश्य श्रौर शिल्पकला से संबंध रखने वाले शूद्र बनाये गरं थे।

इस प्रकार जैनधर्म में वर्ए विभाग करके भी गुर्ऐो की प्र 191 की गई है। श्रौर जाति या वर्ए का मद करने वालों की निन्दा की गई है तथा उन्हें दुर्गति का पात्र वताया है। श्राराधना कथा क्षेश

इस प्रकार से एक शूद्र (ढीमर) की कन्या मुनिराज का जपदेश सुनकर जैनियों की पूच्य क्षुहिका हो जाती है। क्या यह जैन धर्म की कम उदारता है? ऐसे उदारता पूर्ण अनेक उदाहरण तो इसी पुस्तक के अनेक प्रकरणों में लिखे जा चुके हैं और ऐसे ही सैकड़ों उदाहरण और भी उपरिथन किये जा सकते हैं जो जै

आराधना कथाकोश नं० ४४ ॥ अर्थात्—समाधिगुप्त मुनिराज के मुख के जैनधर्म का उपदेश सुनकर वह ढीमर (मच्छीमार) की लड़की क्षुझिका होगई और शान्ति पूर्वक तप करके स्वर्ग गई । इत्यादि ।

धर्ममाकर्ष्य जैनेन्द्रं सुरेन्द्राद्यैःसमचितम् ॥ २४ ॥ संजाता चुन्निका तत्र तपः कृत्वा स्वशक्तितः । मृत्वा स्वर्गं समासाद्य तस्मादागत्य भूतले ॥२४॥

श्वर्थात्---जाति गर्व के पारए एक बाह्य थीं। भी ढीमर की लड़की हुई, इसलिए विद्वानों को जातिका गर्व नहीं करना चाहिये। इधर तो जाति का गर्व न करने का उपदेश देकर उदारता का पाठ पढ़ाया है और उधर जाति गर्व के कारए पतित होकर ढीमर के यहां उत्पद्म होने वाली लड़की का आदशे उद्धार वता कर जैन धर्म की उदारता को और भी स्पष्ट किया है। यथा---तत: समाधिगुप्तेन ग्रुनीन्द्रेग प्रजल्पितम् ।

में लत्त्मीमती की कथा है। उसे अपनी बाह्यए जाति का वहुत अभिमान था। इसी से वह दुर्गति को प्राप्त हुई। इसलिए प्रंथकार उपदेश देते हुए लिखते हैं कि— मानती ब्राह्यशी जाता क्रमाद्वीवरदेहजा।

. जातिगर्वो न क़र्तव्यस्ततःकुत्रापि धीधनैः ॥४५--१६॥

उदारता के उदाहरण

धर्म का मुख उब्ब्वल करने वाले हैं। लेकिन विस्तार भय से डन सब का वर्णन करना यहां अशक्त है। हां, कुछ ऐसे उदाहरणों - का सारांश यहां उपस्थित किया जाता है । आशा है कि जैन समाज इस पर गंभीरता से विचार करेगी।

श्राविकाके वत् धारण कराये । वही तीसरे भव में सुकुमाल हुईथी ।

चाएडाल को श्रावक के व्रत प्रहुए कराये। जिससे वह चाएडाल सर कर सोलहवें स्वर्ग में ऋद्धिधारी देव हुआ।

३-म्लेच्छ कन्या----जरा से भगवान नेमिनाथ के चाचा वसुदेवने विवाह किया,जिससे जरत्कुमार हुत्र्या । उसने मुनिदीचा ग्रहण की थी।

४-महाराजा श्रेणिक-वौद्ध थे तव शिकार खेलते थे और घोर हिंसो करते थे, मगर जव जैन हुए तव शिकार आदि त्याग कर जैनियों के महापुरुप होगये ।

५-विद्युत चोर-चोरों का सरदार होने पर भी जम्बू स्वामी के साथ मुनि होगया श्रौर तप करके सर्वार्थसिद्धि गया।

> ६-मैंसों तक का मांस खाजाने वाला-पार्था मृगध्वज मुनिदत्तमुनैः पार्श्वं जैनींदीत्तां समाश्रितः ।

च्चयं नीत्वा खुधीर्च्यानात् घातिकर्मचतुष्टयम् ।

केवलज्ञानमुत्पाद्य संजाती भुवनाचिंतः ॥ ञ्चाराधना कथा ४४ वीं॥ मुनिदत्त मुनि के पास जिनदीचा लेकर तप जारा घातिया कर्मी को नाश कर जगत्पूच्य हो जैनियों का परमात्मा वन गया।

कहां तो यह उदारता कि ऐसे व्यभिचारी लोग भी मुनिदान देकर पुण्य संचय कर सकें और कहां आज तनिक से लांछन से पतित किया हुआ जैन दस्सा-विनैका या जातिच्युत होकर जिनेन्द्र के दर्शनों को भी तरसता है। खेद !

द-वेश्या और वेश्या सेवी का उद्धार- हरिवंशपुराण के रर्ग २१ में चाहरत्त और वसन्तसेना का वहुत ही ज्दारतापूर्ण जीव न चरित्र है। उसका कुछ भाग श्लोकों को न लिख कर उनकी संखा सहित यहां दिया जाता है। चाहरत्त ने बाल्यावस्था में ही अण्. वत लेलिये थे (२१-१२) फिर भी चाहरत्त काका के साथ बसन्तसेना वेश्या के यहां माता की प्रेरणा से पहुंचाया गया (२१-२०) वसन्तसेना वेश्या की माता ने चाहरत्त के हाथ में छपनी पुत्री का हाथ पकड़ा दिया (२१-४८) फिर वे दोनों मजे से संभोग करते रहे। अन्त में वसन्तसेना की माता ने चाहरत्त को घर से वाहर निकाल दिया (२१-७३) चारुदत्त व्यापार करने चले गये। फिर वापिस झाकर घर में झानन्द से रहने लगे। वसन्तसेना वेश्या भी झपना घर छोड़कर चारुदत्त के साथ रहने लगी। उसने एक झार्यिका के पास श्रावक के व्रत महए। किये थे झत: चारुदत्त ने भी उसे सहर्प झपनाया और फिर पत्नी वनाकर रखा (२१-१७६) वाद में वेश्या सेवी चारुदत्त मुनि होकर सर्वार्थसिद्धि पधारे तथा उस वेश्या को भी सद्गति मिली।

इस प्रकार एक वेश्या सेवी श्रौर वेश्या का भी जहां उद्धार हो सकता हो उस धर्म की उदारता का फिर क्या पूछना ? मजा तो यह है कि चारुदत्त उस वेश्या को फिर भी प्रेम सहित अपना कर श्रपने घरपर रख लेता है श्रौर समाज ने कोई विरोध नहीं किया। मगर श्राजकल तो स्वार्थी पुरुष समाज में ऐसे पतितों को एक तो पुन: मिलाते नहीं हैं, श्रौर यदि मिलावें भी तो पुरुप को मिलाकर विचारी स्त्री को श्रनाथिनी, भिखारिएीी श्रौर पतित वनाकर सदा के लिये निकाल देते हैं। क्या यह निर्दयता जैनधर्म की उदारता के सामने घोर पाप नहीं है ?

E-व्यभिचारिग्गी की सन्तान-हरिवंश पुराग के सर्ग २६ की एक कथा वहुत ही उदार है। उसका भाव यह है कि तपस्विनी ऋषिदत्ता के आश्रम में जाकर राजा शीलायुध ने एकान्त पाकर उससे व्यभिचार किया (३६) उसके गर्भ से ऐग्री पुत्र उत्पन्न हुन्छा। प्रसव भीड़ा से ऋषिदत्ता मर गई और सम्यक्त के प्रभाव से नाग कुमारी हुई व्यभिचारी राजाशीलायुध दिगम्बर मुनि होकर स्वग गया (४७)

ऐग्री पुत्र की कन्या प्रियंगुसुन्दरी को एकान्त में पाकर वसुदेव ने उसके साथ काम क्रीड़ा की (६८) छौर उसे व्यभिचारजात जानकर भी छपनाया और संभोग करने के बाद सब के सामने प्रकट विवाह किया (७०)

१०-मांसभत्ती की मुनिदीत्ता-मुधर्मा राजा को मांस भत्तरण का शौक था। एक दिन मुनि चित्ररथ के उपदेश से मांस त्याग कर तीनसौ राजाओं के साथ मुनि हो गया (हरि० ३३-१४२) ११-कुमारी कन्या की सन्तान-राजा पाएडु ने कुन्ती

से कुमारी अवस्था में ही संभोग किया, जिससे कर्ण, उत्पन्न हुये। ''पाएडो: कुन्त्यां समुत्पन्नः कर्णाः कन्याप्रसंगतः'''।

॥ हरि० ४४-३७ ॥

ञ्जौर फिर वाद में उसी से विवाह हुच्या, जिससे युधिछिर द्यर्जुन त्रौर भीम उत्पन्न होकर मोत्त गये।

१२-चाएडाल का उद्धार-एक चाएडाज जैनधर्म को उपदेश सुनकर संसार से विरक्त हो गया और दीनता को छोड़कर चारों प्रकार के आहारों का परित्याग करके व्रती हो गया। वही मरकर नन्दीश्वर द्वीप में देव हुआ। यथा---

· निर्वेदी दीनतां त्यक्ता त्यक्ताहारचतुर्विधं

मासेन श्वपचो मृत्वा भूत्वा नन्दीश्वरोऽमरः ॥ ॥ हरि० १३-१४४॥

इस प्रकार एक चाण्डाल अपनी दीनता को (कि मैं नीच हूं) छोड़ कर व्रती बन जाता है और देव होता है । ऐसी पतितोढ़ारक उदारता और कहां मिलेगी ?

१३-शिकारी मुनि होगया-जंगल में शिकार खेलता हुत्रा और मृग का वध करके आया हुत्रा एक राजा मुनिराज के उपदेश से खून भरे हाथों को धोकर तुरन्त मुनि हो जाता है।

१४-भील के आवक व्रत-महावीर स्वामी का जीव जब भील था तव मुनिराज के उपदेश से आवक के व्रत लेलिये थे और

and a

कमशः विशुद्ध होता हुछा महावीर त्वामी की पर्याय में आया। इन उदाहरणों से जैनधर्म की उदारना का कुछ ज्ञान हो सकता है। यह वात दूसरी है कि वर्तमान जैन समाज इस उदारता का उपयोग नहीं कर रही है। इसीलिए उसकी दिनोंदिन अवनति हो रही है। यदि जैन समाज पुनः अपने उदार धर्म पर विचार करे तो जैनधर्म का समस्त जगत में अट्भुत प्रभाव जम सकता है।

नोट----विशेष उदाहरण परिशिष्ठ भाग में देखिये।

#### जैनधर्म में शुद्रों के अधिकार ।

इस पुस्तक में झभी तक ऐसे अनेक उदाहरण दिये जा चुके हैं जिन से ज्ञात हुआ होगा कि घोर से घोर पापी, नीच से नीच श्राचरणं वाले और चांडालादिक दीन हीन शूद्र भी जैनधर्म की शरण लेकर पवित्र हुये हैं। जैनधर्म में सव को पचाने की शक्ति है। जहां पर वर्श्य की श्रपेदा सदाचार को विशेप महत्व दिया गया है वहां ब्राह्मरा तत्रिय वैश्य श्रौर शूद्रादिक का पत्त्रपात भी कैसे हो सकता है ? इसी लिए कहना होगा कि जैनधर्म में शूदों को भी ? वही अधिकार हैं जो त्राह्म ा द को हो सकते हैं शूद्र जिन मन्दिर में जा सकते हैं, जिन पूजा घर सकते हैं,जिन विम्वे का स्पर्श कर सकते हैं, उत्क्रुप्ट आवक तथा मुनि के वत ले सकते हैं। नीचे लिखी कुछ कथात्रों से यह बात विशेप रपष्ट हो जाती है। इनःवातों से व्यर्थ ही न भड़क कर इन शास्त्रीय प्रमाणों पर विचार करिये । (१) श्रेगिक चरित्र में तीन शूद्र कन्यात्रों का विस्तार से वर्णन है उनके घर में मुर्गियां पाली जाती थीं। वे तीनों नीच कुल में उत्पन्न हुईं थीं श्रोर उनका रहन सहन, श्राकृति श्रादि बहुंत ही खराव थी। एक वार वे मुनिराज के पास पहुंची और उनके उपदेश से प्रभावित हो,अपने उद्धार कामार्ग पूछा। मुनिराजने उन्हें लब्धि

अर्थात्-उन तीनों शूद्र कन्याओं ने मुनिराज के उपदेशानुसार आवकों की सहायता से उद्यापन किया सहित लव्धिविधान व्रत किया। तथा उन कन्याओं ने आवक के व्रत धारण करके जमादि दश धर्म और शीलव्रत धारण किया। कुछ समय वाद उन शूद्र कन्याओं ने जिन मन्दिर में जाकर मन वचन काय की शुद्धता-पूर्वक जिनेन्द्र भगवान की वड़ी पूजा की। फिर आयु पूर्ण होने पर वे कन्याये समाधिमरण धारण करके आहत्त देव के वीजा-चरों को स्मरण करती हुई और मुनिराज के चरणों को नमस्कार करके स्त्रीपर्याय छेद कर पांचवें स्वर्ग में देव हुईं।

तिस्नोपि तद्वतं चक्रुरुद्यापनक्रियायुतम् । मुनिराजोपदेशेन आवकाणां सहायतः ॥ ५७ ॥ आवकव्रतसंयुक्ता वभू वुस्ताश्च कन्यकाः चमादिव्रतसंकीर्णाः शीलांगपरिभूषिताः ॥ ५८ ॥ कियत्काले गते कन्या आसाद्य जिनमन्दिरम् । सपर्या महता चक्रुर्मनोवाकायशुद्धितः ॥ ५८ ॥ ततः आयुत्त्यें कन्याः छत्वा समाधिपंचताम् । अर्हद्वीजात्तरं स्मृत्वा गुरुपादं प्रणम्य च ॥ ६० ॥ पंचमे दिवि संजाता महादेवा स्फुरत्प्रमाः । संछित्वा रमणीलिंगं सानंदयौवनान्विताः ॥ ६१ ॥

गौतमचरित्र तीसरा ऋधिकार ।

विधान व्रत करने को कहा । इस व्रतमें भगवान जिनेन्द्र की प्रतिमा का प्रह्ताल-पूजादि, सुनि और श्रावकों को दान तथा अनेक धाामक विधियां (उपवासादि) करनी पड़ती हैं । उन कन्याओं ने यह सब शुद्ध अन्तःकरण से स्वीकार किया । यथा— जनधर्म में शुद्रां के श्रधिकार

इस कथा भाग से जैनधर्म की उदारता ऋधिक स्पष्ट हो जाती है। जहां त्राज के दुरामही लोग स्त्री मात्र को पूजा प्रत्ताल का अनधिकारी वतलाते हैं वहां मुर्गा मुर्गियों को पालने वाली शुद्र जाति की कन्यायें जिनमन्दिर में जाकर महा पूजा करती हैं और श्रपना भव सुधार कर देव हो जाती हैं। शुद्रों की कन्याओं का समाधिमरण धारण करना, बीजात्तरों का जाप करना आदि भी जैनधर्म की उदारता को उद्घोषित करता है ।

इसके श्रतिरिक्त एक ग्वाला के द्वारा जिन पूजा का विधान बताने वाली भी ११३ वीं कथा आराधना कथाकोश में हैं। उस का भाव इस प्रकार है---

١

(२) धनदत्त नामक एक ग्वाला को गायें चराते समय एक तालाबमें सुन्दर कमल मिल गया। ग्वाला ने जिनमन्दिर में जाकर राजा के द्वारा सुगुप्त सुनि से पूछा कि सर्व श्रेष्ठ व्यक्ति को यह कमल चढ़ाना है। आप बताइये कि संसार में सर्व श्रेष्ठ कौन है ? मुनिराज ने जिन भगवान को सर्व श्रेष्ठ बतलाया, तद्नुसार धनद्त्त ग्वाला राजा और नागरिकों के साथ जिनमन्दिर में गया और जिनेन्द्र भगवान की मृतिं (चरणों) पर वह कमला उवाला ने अपने हाथों से भक्ति पूर्वक चढ़ा दिया। यथा —

> तदा गोपालकः सोऽपि स्थित्वा श्रीमजिनाग्रतः। भो सर्वोत्कृष्ट ते पद्म गृहाखेदमिति स्फुटस् ॥१४॥ उक्त्वा जिनेन्द्रपादाब्जों परित्तिप्त्वा सुपंकजम् । गतो मुग्धजनानां च भवेत्सत्कर्म शर्मदम् ॥१६॥

इस प्रकार एक शुद्र ग्वाला के द्वारा जिन प्रतिमा के चरणों पर कमल का रेचदायां जाना शुद्रों के पूजाधिकार को स्पष्ट सूचित

38

करता है। मन्थकार ने भी ऐसे मुग्धजनों के इस कार्य को सुख-कारी बतलाया है।

इसी प्रकार और भी अनेक कथायें शास्त्रों में भरी पड़ी हैं जिन में शुद्रों को बही अधिकार दिये गये हैं जो कि अन्य वर्णों को हैं ।

(३) सोमदत्त माली 'प्रति दिन जिनेन्द्र भगवान को पूजा करता था। चम्पानगर का एक ग्वाला मुनिराज से एमोकार मन्त्र सीख कर स्वर्ग गया। (४) अनंगसेना वेश्या अपने प्रेमी धनकीर्ति सेठ के मुनि हा जाने पर स्वयं भी दीच्तित हो गई और स्वर्ग गई। (४)एक ढीमर (कहार) की पुत्री 'प्रियंगुलता' सम्यक्त्व में-टढ़ थी। उसने एक साधु के पाखरड की धज्जियां उड़ादी और उसे भी जैन बनाया था। (६) काएा नाम की ढीमर की लड़की की क्षुडिका होने की कथा तो हम पहिलेही लिख आये हैं (७) देविल कुम्हार ने एक धर्मशाला बनवाई, वह जैनधर्मका अद्वानी था। अपना धर्मशाला में दिगम्बर मुनिराज को ठहराया। और पुरुष के प्रताप से वह देव-होगया। (८) चामेक वेश्या जैनधर्मकी परम उपासिका थी। उसने जिन भवन को दान 'दिया था। उसमें शुद्ध जाति के मुनि भी ठहरते थे। (६)तेली जति की एक महिला मानकव्वे जैनधर्म पर अद्धा रखती थी, आर्थिका श्रीमति की वह पट्ट शिष्या थी। उसने एक जिन मन्दिर भी बनवाया था।

इन उदाहरणों से शुद्रों के अधिकारों का कुछ भास हो सकता है । श्वेताम्बर जैन शाओं के अनुसार तो चाएडाल जैसे अस्पृश्य कहे जाने वाले शुद्रों को भी दीवा देने का वर्णन है । (१०) चित्त आर संभूति नामक चाएडाल पुत्र जब वैदिकों के तिरस्कार से दुखी होकर आत्मघात करना चाहते थे तब उन्हें जैन दीना सहायक हुई और जैनों ने उन्हें अपनाया । (११) हरिकेशा चाएडाल भी जब वैदिकों के द्वारा तिरस्फ़त हुआ तब उसने जनधर्म की शरंग ली और जैन दीना लेकर असाधारण महात्मा बन गया।

इस प्रकार जिस जैनधर्म ने वैदिकों के श्रत्याचार से पीडित प्राणियों को शरण देकर पवित्र बनाया, उन्हें उच्च स्थान दिया श्रौर जाति मद का मर्दर्नाकया, वही पतित पावन जैनधर्म वर्तमान के स्वार्थी, संकुचित दृष्टि एवं जाति मदमत्त जैनों के द्दार्थों में श्राकर बदनाम हो रहा है। खेद है कि हम प्रति दिन शास्त्रों की स्वाध्याय करते हुये भी उनकी कथान्त्रों पर, सिद्धान्त पर, भ्रथवा श्रन्तरंग दृष्टि पर ध्यान नहीं देते हैं। ऐसी स्वाध्याय किस काम की ? श्रौर ऐसा धर्मात्मापना किस काम का ? जहां उदारता से विचार न किया जाय ।

जैनाचार्यों ने प्रत्येक शूद्र की शुद्धि के लिये तीन बातें मुख्य बताई हैं। १-मांस मदिरादि त्याग करके शुद्ध आचारवान हो, २-आसन वसन पवित्र हो, ३-और स्नानादि से शरीर की शुद्धि हो। इसी बात को श्रीसोमदेवाचार्थ ने 'नीतिवाक्यामृत' में इस प्रकार कहा हैं---

"त्राचारानवद्यत्वंशुचिरुपस्कारः शरीरशुद्धिश्व करोति शद्रानपि देवद्विजातितपस्विपरिकर्मसु योग्यान्।"

इस प्रकार तीन तरह की शुद्धियां होने पर शूद्र भी साधु होने तक के योग्य हो जाताहै । श्राशाधरजी ने लिखा है कि---''जात्या हीनोऽपि कालादिलव्धौ द्यात्मास्ति धर्मभाक् ।''

अर्थात् जाति से ही या नीच होने पर भी कालादिक लच्चि-समयानुकूलता मिलने पर वह जैनधर्म का श्रधिकारी होजाता है। समन्तभद्राचार्य के कथनानुसार तो सम्यग्दृष्टि चाण्डाल भी देव

"म्लेच्छभूमिजमनुप्याणां सकलसंयमग्रहणं कथं भव-तीति नाशंकितन्यं । दिग्विजयकाले चक्रवर्तिनां सह आर्य-खराडमागतानां म्लेच्छराजानां चक्रवच्यादिभिः संह जात-वैवाहिक संबंधानां संयमप्रतिपत्तेरविरोधात् । अथवा चक्र-

लव्धिसार की इसी १९३ वीं गाथा की संस्कृत टीका इस प्रकार हें-

कमसो अवरं अवरं वरं वरं होदि संखं वा ॥१९२॥ अर्थ-प्रतिपाश स्थानों में से प्रथम छार्यखण्ड का मनुष्य मिथ्यादृष्टि से संयमो हुआ, उसके जघन्य स्थान है । उसके वाद . खसंख्यात लोक मात्र पट् स्थान के ऊपर म्लेच्छ खएड का मनुष्य मिथ्यादृष्टि से सकल सयमी ( मुनि ) हुआ, उसका जघन्य स्थान हैं। उसके ऊपर म्लेच्छ खण्ड का मनुष्य देश, संयत से सकल संयमी हुआ, उसका उत्कृष्ट स्थान है। उसके वाद आर्य सएड का मनुष्य देश संयत से सकल संयमी् हुआ उसका उत्कृष्ट स्थान है।

रत्नकरण्ड श्रावकाचार । शूढ़ों की तो वात ही क्या है जैन शास्रों में महां म्लेच्छों तक को मुनि होने का अधिकार दिया गया। जो मुनि हो सकता है उसके फिर कौन से अधिकार वाकी रह सकते हैं ? लव्धिसार में म्लेच्छ को सी मुनि होने का विधान इस प्रकार किया है---तत्तो पडिवजगया अजमिलेच्छे मिलेच्छ अन्जेय।

सम्यग्दर्शनसम्पन्नमपि मातंगदेहजम् । देवा देवं विदुर्भस्मगृढ़ागारान्तरौजसम् ॥२=॥

माना गया है, पूच्य माना गया है और गएधरादि द्वारा प्रशंनीय कहा गया है। यथा-

जैनधम में शूद्रा के अधिकार

वत्यादिपरिश्रीतानां गर्भेपूत्पन्नस्य मातपत्त्वापेत्त्त्या म्लेच्छ-व्यपदेशभाजः संयमसंभवात् । तथा जातीयकानां दीत्ता-ईत्वे प्रतिषेधाभावात् ।"

ष्ठार्थात्—कोई यों कह सकता है कि म्लेच्छ भूमिजःमनुष्य मुनि कैसे हो सकते हैं ? यह शंका ठीक नहीं है, कारण कि दिग्विजय के समय चक्रवर्ती के साथ आर्य खण्ड में आये हुये म्लेच्छ रा, ओं को संयम की प्राप्ति में कोई विरोध नहीं हो सकता। तः ार्य यह है कि वे म्लेच्छ भूमि से आर्यखण्ड में आकर चक्रवर्ती र दि से संबंधित होकर मु'ने बन सकते हैं। दूसरी बात यह है कि क्रवर्ती के द्वारा विवाही गई म्लेच्छ कन्या से उत्पन्न हुई संतान माता॰की अपेत्ता से म्लेच्छ कही जा सकती है, और उस के मुनि होने में किसी भी प्रकार से कोई निषेध नहीं हो सकता।

इसी दात को सिद्धान्तराज श्रोजयधवल प्रंथ में भी इस प्रकार से लिखा है—

"जइ एवं कुदो तत्थ संजमग्गहर्थासंभवोत्तिणा संदर-णिज्जं। दिसाविजयपयटचकत्रविखंधावारेण सहमज्भिम-खण्डमागयाणं मिलेच्छएयाणं राच्थ चकत्रवि आदिहिं सह जादवेवाहियसंवंधाणं संजमपडिंगत्तीए विरोहाभावादो । अहवा तत्तत्कन्यकानां चक्रवर्त्यादि परिणीतानांगर्भेषूत्पन्ना मातॄपत्तापेत्त्वया स्वयमकर्मभूमिजा इतीहविवचिताः ततो न किंचिद्विप्रतिषिद्धं। तयाजातीयकानां दीत्ताईत्वे प्रतिपेधा-भावादिति।" ---जयधवल आराकी प्रति प्र० =२७-२द (देखिये मुख्तार सा० कृत भगवान महावीर और उनका समय) इन टीकाओं से दो वातों का स्पष्टीकारए होता है। एक तो म्लेच्झ लोग मुनि दीत्ता तक ले सकते हैं और दूसरे म्लेच्झ कन्या से विवाह करने पर भी कोई धर्म कर्म की हानि नहीं हो सकती, प्रत्युत एस म्लेच्झ कन्या से उत्पन्न हुई संतान भी उतनी ही धर्मादि की श्रधिकारिएी होती है जितनी कि सजातीय कन्या से उत्पन्न हुई सन्तान।

प्रवचनसार की जयसेनाचार्य छत्र टीका में भी सत् शूद्र को जिन दीज्ञा लेने का स्पष्ट विधान है। यथा—

"एवंगुराविशिष्ट पुरुपो जिनदीचाग्रहरो योग्यो भवति। यथायोग्यं सच्छूद्राद्यपि"

और भी इसी प्रकार के अनेक कथन जैन शास्त्रों में पाये जाते हैं जो जैनधर्म की उदारता के चोतक हैं। प्रत्येक व्यक्ति को प्रत्येक दशा में धर्म सेवन करने का अधिकार है। 'हरिवंशपुराए' के २६वं सर्ग के श्लोक १४ से २२ तक का वर्णन देखकर पाठकों को ज्ञात हो जायगा कि जैनधर्म ने कैसे कैसे अरएष्ट्रय शूट्र समान व्यक्तयों को जिन मन्दिर में जाकर धर्म कमाने का अधिकार दिया है। वह कथन इस प्रकार है कि वसुदेव अपनी प्रियतमा मदनवेगा के साथ सिद्धकूट चैत्यालय की चंदना करने गये। वहां पर चित्र विचित्र वेषधारी लोगों को वैठा देखकर छमार ने रानी मदनवेगा से उन की जाति जानने वावत कहा। तब मदनवेगा वोलो-

मैं इनमें से इन मातंग जाति के विद्याधरों का वर्णन करती हूँ नील मेघ के समान श्याम नीली माला धारण किये मातंगस्तंभ के सहारे बैठे हुये ये मातंग जाति के विद्याधर हैं, 11 १४ 11 मुदी की ्ड्रियां के ूर्णों से युक्त राख के लपेटने से अद मेले. स्मशान सियां के अधिकार

संभ के सहारे वैठे हुये वह स्मशान जाति के विद्याधर हैं ॥१६॥ वैडूर्य मणि के समान नीले नीले वस्त्रों को धारण किये पाएडुर स्तंभ के सहारे वैठे हुये पाएडुक जाति के विद्याधर हैं ॥ १७ ॥ काले काले मृग चर्मों को छोढे, काले चमड़े के वस्त्र और मालाओं को धारे काल स्तंभ का आश्रय लेकर बैठे हुए ये कालखपा जाति के विद्याधर हैं ॥ १८ ॥ इत्यादि

इससे क्या सिद्ध होता है ? यही न कि रुंड मुंड को गले में डाले हुये, हडि़्यों के आभूपए पहिने हुये और चमड़े के वज्ज चढ़ाये हुये लोग भी सिद्धकूट जिन गैत्थालय के दर्शन करते थे ? मगर विचार तो करिये कि आज जैनों ने उस उदारता का कितनी निर्दयता से विनाश किया है । यदि वर्तमान में जैनधर्म की उदा-रता से काम लिया जाय तो जैनधर्म विश्वधर्म हो जाय और समस्त विश्व जैनधर्मी हो जाय ।

### स्तियों के अधिकार ।

जैनधर्म की सब से बड़ी उदारता यह है कि पुरुपों की भांति छियों को भी तमाम धार्मिक छाधिकार दिये गये हैं।'जिस प्रकार पुरुप पूजा प्रचाल कर सकता है उद्दे प्रकार छियां भी कर सकती हैं। यदि पुरुप श्रावक के उच्च वर्तों को पाल सकता है तो छियां भो उच्च श्राविका हो सकती हैं। यदि पुरुप ऊंचे से ऊंचे धर्मप्रन्थों के पाठी हो सकते हैं तो छियों को भी य री छाधिकार हैं। यदि पुरुप मुनि हो सकता है तो छियां भी झार्थिका होकर पंच महाव्रत पाजन करती हैं।

धार्मिक अधिकारों की भांति सामाजिक अधिकार भी छियों के लिये समान ही हैं यह बात दूसरा है कि वैदिक धर्म आदि के प्रभाव से जैनसमाज अपने क्रतव्य, को और धर्म की आज्ञाओं को भूलकर विपरीत मार्ग को भी धर्म समफ रही हो। जैसे सम्पत्ति का ऋधिकारी पुत्र तो होता है किन्तु पुत्रियों को उसका अधिकारी नहीं माना जाता है। ऐसा क्यों होता है ? क्या पुत्र की भांति पुत्री को माता ६ माह पेट में नहीं रखती ? क्या पुत्र के समान पुत्री के जनने में कष्ट नहीं सहती ? क्या पुत्र की भांति पुत्री के पालन पोपए में तकलीफें नहीं होतीं ? वतलाइये तो सही कि पत्रियां क्यों न पुत्रों के समान सम्पत्ति की अधिकारएगी हों। हमारे जैन शास्तों ने तो इस संवंध में पूरी उदारता वताते हुए स्पष्ट लिखा है कि-"पुत्र्यश्व संविभागाही: समं पुत्रै: समांशके:" ॥१ भ्रशा ---श्चाद्पुराए पर्व ३८।

अर्थात-पुत्रों की भांति पुत्रियों को भी वरावर भाग बांट कर दना चाहिये॥

इसी प्रकार जैन कानून के श्वनुसार सियों को, विधवाओं को या कन्याओं को पुरुष के समान ही सब प्रकार के श्रधिकार हैं। इसके लिये विद्यावारिधि जैन दर्शन दिवाकर पं० चंपतरायजी जैन वैरिस्टर छत 'जैनलॉा' नामक प्रन्थ देखना चाहिये।

जैन शास्त्रों में सी सन्मान के भी अनेक कथन पाये जाते हैं। जब कि मूढ़ जनता सियों को पैर की जूती या दासी सममती है तब जैन राजा महाराजा अपनी रानियों का उठकर सन्मान करते थे और अपना अर्धासन वैठने को देते थे । भगवान् महावीर स्वामी की माता महारानी प्रियकारिणी जव अपने स्वप्नों का फल पूछूने महाराजा सिद्धार्थ के पास गई तव महाराजा ने अपनी धर्मपत्नी को आधा आसन दिया और महागनी ने उस पर वैठ कर अपने स्वप्नों का वर्णन किया। यथा---

> <sup>4</sup>संप्राप्तार्द्धासना स्वप्नान् यथाक्रममुदाहरत् ॥" —ज्त्तरपुराख )

इसी प्रकार महारानियों का राजसभात्रों में जाने और वहां पर सन्मान प्राप्त करने के अनेक उदाहरएए जैन शास्त्रों में भरे पड़े हैं। जब कि वेद आदि स्त्रियों को धर्म प्रन्थों के अध्ययन करने का निषेध करते हुये लिखते हैं कि "स्त्रीशूद्रौनाधीयाताम्" तव जैनग्रंथ स्त्रियों को ग्यारह अंग की धारी होना वताते हैं। यथा—

द्वादशांगधरो जातः चित्रं मेघेश्वरो गणी।

्**एकादशांगभृ**जाताऽऽर्थिक<sup>ा</sup>पि सुलोचना ॥ ५२ ॥ हरिवंशपुराण सर्ग १२।

म्रर्थात्—जयकुमार भगवान ा द्वादशांगधारी गएधर हुम्रा मौर सुलोचना ग्यारह म्रंग की धारक म्रार्थिका हुई।

इसी प्रकार ख़ियां सिद्धान्त प्रंथों के अध्ययनं के साथ हो जिन प्रतिमा का पूजा प्रज्ञाल भी किया करती थीं। अंजना सुन्दरी ने अपनी सखी वसन्तमाला के साथ वन में रहते हुये गुफा में विराजमान जिनमूर्ति का पूजन प्राल किया था। मदनवेगा ने वसुदेव के साथ सिद्धकूट चैत्याजय में जिन पूजा की थी। मैना-सुन्दरी तो प्रति दिन प्रतिमा का प्रज्ञाज करती थी और अपने पति श्रीपाल राजा को गंधोदक लगाती थो। इसी प्रकार ख़ियों छारा पूजा प्रज्ञाल किये जाने के अनेक उदाहरण मिल सकते हैं। हर्ष का विषय है कि आज भी जैन समाज में जियां पूजन

हर्ष का विषय है कि आज भी जैन समाज में लियां ५ तन प्रचाल करती हैं, मगर खेद है कि अव भी कुछ हठप्राही गोग कियों को इस धर्म कृत्य का अनधिकारी समफते हैं। ऐसी अवि-चारित बुद्धि पर दया आती है। कारण कि जो स्त्री आर्यिका होने का अधिकार रखती है वह पूजा प्रचाल न कर सके यह विचित्रता की बात है। पूजा प्रचाल तो आरंभ होने के कारण कर्म बंध का निमित्त है, इस से तो संसार ( स्वर्ग आदि ) में ही चक्कर लगाना पड़ता है जब कि आर्थिका होना संवर और निर्जरा का कारण है जिससे कमशः मोच की प्राप्ति होती है। तब विचार करिये कि एक स्त्री मोच के कारणभूत संवर निर्जरा करने वाले कार्य तो कर सके और संसार के कारणभूत वंध कर्ता पूजन प्रचाल आदि न कर सके, यह कैसे स्वीकार किया जा सकता है ?

यदि सच पूछा जाय तो जैनधर्म सदा से उदार रहा है, उसे स्त्री पुरुष या ब्राह्मए शूद्र का कोई पत्तपात नहीं था। हां, कुछ ऐसे दुराप्रही पापात्मा हो गये हैं जिन्होंने ऐसे पत्तपाती कथन कर के जैनधर्म को कलंकित किया है। इसी से खेद खिन्न होकर आचार्य कल्प पंडित प्रवर टोडरमलजी ने लिखा है कि—

"वहुरि केई पापी पुरुषां अपना कल्पित कथन किया है। अर तिनकों जिन वचन ठहरावे हैं। तिनकों जैनमत का शास्त्र जानि प्रमाग न करना। तहां भी प्रमागादिक तें परीचा करि विरुद्ध अर्थ को मिथ्या जानना।" —मोच्चमार्गप्रकाशक प्र०३०७ ॥

तात्पर्य यह है कि जिन प्रन्थों में जैन्धर्म की उदारता के विरुद्ध कथः है वह जैन प्रंथ कहे जाने पर भी मिथ्या मानना चाहिये । कारत्त कि कितने ही पक्तपाती लोग छन्य संस्कृतियों से प्रभावित होकर छियों के छाधिकारों को तथा जैनधर्म की उदारता को कुच-लते हुये भी छपने को निष्पत्त मानकर प्रंथकार बन वैठे हैं। जहां शूद्र कन्यायें भी जिन पूजा छौर प्रतिमा प्रचाल कर सकती हैं ( देखो गौतमचरित्र तीसरा छाधिकार ) वहां छियों को पूजाप्रचाल का छनधिकारी बताना महा मूढ़ता नहीं तो छौर क्या है । छियां पूजा प्रचाल ही नहीं करती थी किन्तु मुनि दान भी देती थी छौर छाव भी देती हैं । यथा- श्रीजिनेन्द्रपदांभोजसपर्यायां सुमानसा । शचीव सा तदा जाता जैनधर्मपरायणा ॥≃६॥ ज्ञानधनाय कांताय शुद्धचारित्रधारिणे । सुनीन्द्राय शुभाहारं ददौ पापविनाशनम् ॥≃७॥ ----गौतमचरित्र तीसरा श्राधिकार ॥

श्चर्थात्—स्थंहिला नाम की हाह्यएंग जिन भगवान की पूजा में श्रपना चित्त लगाती थी श्रीर इन्द्राएी के समान जैनधर्म में तत्पर होगई थी। उस समय वह ब्राह्यएी। सम्यग्ज्ञानी शुद्ध चरित्र-धारी उत्तम मुनियों को पापनाशक शुभ छाहार देती थी।

इसी प्रकार स्त्रियों की धार्मिक स्वतंत्रता के श्रनेक उदाहरण मिलते हैं। जहां तुलसीदासजी ने लिख मारा है कि—

ढोर गंवार शूद्र अरु नारी।

ये सब ताड़न के अधिकारी ॥

वहां जैनधर्म ने ख़ियों की प्रतिष्ठा करना वताया है, सन्मान करना सिखाया है और उन्हें समान अधिकार दिये हैं। जहां वेदों में ख़ियों की पढ़ाने की खाज्ञा नहीं हैं वहां जैनियों के प्रथन धर्भ कर भगवान आदिनाथ ने स्वयं अपनी ब्राझी और सुन्दरी ना नक पुत्रियों को पढ़ाया था। उन्हें क्षी जाति के प्रति बहुत सन्मान था। पुत्रियों को पढ़ाने के लिये वे इस प्रकार उपदेश करते हैं कि---

इदं वपुर्वयरचेंदमिदं शीलमनीदृशं । विद्यया चेद्विभूप्येत सफलं जन्म वामिदं ॥ ९७ ॥ विद्यवान् पुरुषो लोके सम्मतिं याति कोविदैः । नारी च तद्वती धत्ते स्त्रीसूप्टेरग्रिमं पटं ॥ ९८८ ॥ तद्विद्या ग्रहणे यत्नं पुत्रिके क़रुतं युवां । तत्संग्रहणकालोऽयं युवयोर्वर्ततेऽधुना ।। १०२ ॥ श्रादिपुराण पर्वं १६ ॥

अर्थात्—पुत्रियो ! यदि, तुम्हारा यह शरीर अवस्था और अनुपम शील विद्या से विभूषित किया जावे तो तुम दोनों का जन्म सफल हो सकता है । संसार में विद्यावान् पुरुष विद्वानों के द्वारा मान्य होता है । अगर नारी पढ़ी लिखी विद्यावती हो तो वह स्त्रियों में प्रधान गिनी जाती है । इस लिये पूत्रियो ! तुम भी विद्या प्रहण करने का प्रयत्न करो । तुम दोनों को विद्या प्रहण करने का यही समय है ।

इस प्रकार झी शिक्ता के प्रति सद्भाव रखने वाले भगवान् आदिनाथ ने विधिपूर्वक स्वयं ही पुत्रियों को पढ़ाना प्रारंभ किया। इस संबंध में विशेप वर्णन आदिपुराण के इसी प्रकरण से ज्ञात होगा। इससे मालूम होगा कि इस युग के सॄष्टा भगवान् आदिनाथ स्वामी झी शिक्ता के प्रचारक थे। उन्हें ख़ियों के उत्थान की चिंता थी ौर वे छियों को समानाधिकारिणी मानते थे।

गगर खेद है कि उन्हीं के अनुयायी कहे जाने वाले कुछ स्वाशियों ने छियों को विद्याध्ययन, पूजा प्रवाल आदि का अन-धिव री वताकर छी जाति के प्रति घोर अन्याय किया है। छी जाति के अशिचित रहने से सारे समाज और देश का जो भारी नुकरान हुचा है वह अवर्णनीय है। छियों को मूर्ख रख कर स्वार्थों पुरुपों ने उनके साथ पशु तुल्य व्यवहार करना प्रारंभ कर दिया और मन माने ग्रंथ बनाकर उनकी भर पेट निन्दा कर डाली। एक स्थान पर नारी निन्दा करते हुदे एक विद्वान ने लिखा है कि- आपदामकरो नारी नारी नरकवर्तिनी ।

विनाशकारणं नारी नारी प्रत्यचरार्च्सी ॥

इस विद्वेप, पत्तपात झौर नीचता का क्या कोई ठिकाना है ? जिस प्रकार स्वार्थी पुरुप स्नियों के निन्दा सूचक श्लोक रच सकते हैं उसी प्रकार स्नियां भी यदि विदुपी होकर प्रथ रचना करती तो वे भी यों लिख सकती थी कि—

पुरुपो विपदां खानिः पुमान् नरकपद्धतिः ।

पुरुषः पापानां मूलं पुमान् प्रत्यत्त राज्तसः ॥

कुछ जैन मन्थकारों ने तो पीछे से न जाते छियों के प्रति क्या क्या लिख मारा है। कहीं उन्हें विप वेल लिखा है तो कहीं जहरीली नागिन लिख मारा है। कहीं विष वुक्ती कटारी लिखा है तो कहीं दुर्गुंगों की खान लिख दिया है। इस प्रकार लिख लिख कर पत्तपात से प्रज्वलित श्रपने कलेजों को ठंडा किया है। मानो इसी के उत्तर म्वरूप एक वर्तमान कवि ने बड़ी ही सुन्दर कविता में लिखा है कि—

वीर, बुद्ध अरु राम कृष्ण से अनुपम ज्ञानी । तिलक, गोखले, गांधी से अद्भुत गुण खानी ॥ पुरुष जाति है गर्व कर रही जिन के ऊपर । नारि जाति थी प्रथम शिचिका उनकी भूपर ॥ पकड़ पकड़ उंगली हमने चलना सिखलाया । मधुर बोलना और प्रेम करना सिखलाया ॥ राजपूतिनी वेप धार मरना सिखलाया ॥ व्याप्त हमारी हुई स्वर्ग अरु भू पर माया ॥ पुरुष वर्ग खेला गोदी में सतत हमारी। भत्ते बना हो सम्प्रति हम पर अन्याचारी ॥ किन्तु यही सन्तोप हटीं नहिं हम निज प्रण से।

पुरुष जाति क्या उत्ररण हो सकेगी इस ऋग से ॥ भगवान महावीर स्वामी के शासन से महिलाओं के लिये वहुत उच्च स्थान है । महात्रीर स्वामी ने स्वयं अनेक महिलाओं का उद्धार किया है । चन्द्रना सती को एक विद्याधर उठा ले गया था, वहां से वह भीलों के पंजे में फँस गई । जव वह जैसे तैसे छूट कर आई तव स्वार्थी समाज ने उसे शंका की दृष्टि से देखा । एक जगह उसे दासी के स्थान पर दीनता पूर्ण स्थान मिला । उसे सव तिरस्कृत करते थे तव भगवान महावीर वामी ने उसके हाथ से आहार प्रहण किया और वह भगवान महावीर के संघ में सर्वश्रेष्ठ आर्थिका हो गई । ताल्पर्य यह है कि जैन धर्म में महिलाओं को उतना ही उच्च स्थान है जितना कि पुरुषों को । यह वात दूसरी है कि जैन समाज आज अपने उत्तरदायत्व को मूल रहा है ।

# वैवाहिक उदारता।

जैनधर्म की सव से श्रधिक प्रशंसनीय एवं श्रनुकूल उदारता तो विवाह संवंधी है। यहां वर्फोदि का विचार न कर के गुएगवान वर कन्या से संवंध करने की स्पष्ट छाज्ञा है। हरिवंशपुराए की स्वाध्याय करनेसे मालूम होगा कि पहले विजातीय विवाह होते थे, श्रसवए विवाह होते थे, सगोत्र विवाह भी होते थे, स्वयंवर होता था, व्यभिचार जात-दस्सों से विवाह होते थे, म्लेच्छों से विवाह होते थे, वेश्याओं से विवाह होते थे, यहां तक कि छुटुम्न में भी विवाह हो जाते थे। फिर भी ऐसे विवाह करने वालों का न तो मंदिर वन्द होता था, न जाति विरादरी से वह सारिज किये जाते थे त्र्यौर न उन्हें कोई घृगा की दृष्टि से देखता था \* ।

मगर खेद है कि ऋाज कुछ दुरामही लोग कल्पित उपजातियों खण्डेलवाल, परवार, गोलालारे, गोलापूर्व, ऋप्रवाल, पद्मावती पुरवाल, हूमड़ ऋादि में परस्पर विवाह करने से धर्म को बिगड़ता हुआ देखने लगते हैं।

जैन शास्त्रों में वैवाहिक उदारता के सैकड़ों स्पष्ट प्रमाए पाये जाते हैं। भगवज्जिनसेनाचार्थ ने आदिपुराए में लिखा है कि—

शूद्रा शूद्रेग वौढव्या नान्या स्वां तां च नैगमः ।

वहेत् स्वां ते च राजन्यः स्वां द्विजन्मा क्विचिच्चताः ॥

अर्थात्—शूद्र को शूद्र की कन्या से विंवाह करना चाहिये, वैश्य वैश्य की तथा शूद्र की कन्या से विवाह कर सकता है, चत्रिय अपने वर्ण की तथा वैश्य और शुद्र की कन्या से विवाह कर सकता है और ब्राह्मण अपने वर्ण की तथा शेप तीन वर्ण की कन्याओं से भी विवाह कर सकता है।

इतना स्पष्ट कथन होते हुए भी जो लोग कल्पित उपजातियों में ( अन्तर्जातीय ) विवाह करने में धर्म कर्म की हानि सममते हैं उनकी बुद्धि के लिये क्या कहा जाय ? अदीर्घदर्शी, अविचारी एवं हठम्राही लोगों को जाति के सूठे अभिमान के सामने आगम और युक्तियां, व्यर्थ दिखाई देती हैं। जब कि लोगों ने जाति का हठ पकड़ रखा है तब जैन मंथों ने जाति कल्पना की धज्जियां उड़ादी हैं। यथा---

\* इस विथय को जिस्तार पूर्वक एव सप्रमार्ग्य जानने के लिये श्री० पं० जुगलकिशोरजी मुख्तार लिखित 'विवाह चेत्र प्रकाश' देखने के लिये इम पाठकों से साग्रह अनुरोध करते हैं। जैनधर्म की उदारता

त्रनादाविह संसारे दुर्वारे मकरध्वजे ।

इले च कांमनीसूले का जातिपरिकल्पना ॥

अर्थात्—इस अनादि संसार में कामदेव सदा से दुर्निवार चला आ रहा है। तथा कुल का मूल कामनी है। तव इसके आधार पर जाति कल्पना करना कहां तक ठीक है? तात्पर्य यह है कि न जाने कव कौन किस प्रकार से कामदेव की चपेट में आ गया होगा। तव जाति वा उसकी उच्चता नीचता का. अभिमान करना व्यर्थ है। यही वात गुर्एाभद्राचार्य ने उत्तरपुराए के पर्व ७४ से और भी स्पष्ट शब्दों में इस प्रकार कही है—

वर्णाकृत्यादिभेदानां देहेऽस्मिन्न च दर्शनात् ।

व्राह्मस्प्यादिपुं शूद्राधैर्गर्भाधानप्रवर्तनान् ॥ ४६१ ॥ अर्थात् इस शरीर में वर्ण या श्राकार से कुछ भेद दिखाई नहीं देता है । तथा व्राह्मण क्तत्रिय वैश्यों में शूद्रों के द्वारा भी गर्भाधान की प्रवृति देखी जाती है । तव कोई भी व्यक्ति श्रपने उत्तम या उच वर्ण का श्रमिमान कैसे कर सकता है ? तात्पर्य यह है कि जो वर्तमान में सदाचारी है वह उच्च है और जो दुराचारी है वह नीच है। इस प्रकार जाति और वर्ण की कल्पना को महत्व न देकर

इस प्रकार जात आर जगर जगर कि कल्पना को महत्व न दकर जैनाचार्यों ने आचरण पर जोर दिया है। जैनधर्मकी इस उदारता को ठोकर सार कर जो लोग अन्तर्जातीय विवाह का भी निषेध करते हैं उनकी दयनीय बुद्धि पर विचार न करके जैन समाज को अपना चेत्र विस्तृत, उदार एवं अनुक्रूल वनाना चाहिये।

जैन शाओं को, कथा प्रंथों को या प्रथमानुयोग को उठाकर देखिये, उनमें आपको पद २ पर वैवाहिक उदारता नजर आयेगी। पहले स्वयम्बर प्रथा चालू थी, उसमें जाति या छल की परवाह न करके गुुुुुु का ही ध्यान रखा जाता था। जो कन्या किसी भी छोटे

~~

वैवाहिक उदारता

या वड़े कुल वाले को उसके गुए पर मुग्ध होकर विवाह लेती थी उसे कोई बरा नहीं कहता था। हरिवंश पुराए में इस सम्बन्ध में स्पष्ट लिखा है कि—

कन्या वृग्णीते रुचिरं स्वयंवरगता वरं ।

कुलीनमकुलीनंवा क्रमो नास्ति स्वयम्वरे ॥११–७१॥ अर्थात्---स्वयम्वरगत कन्या अपने पसन्द वर को स्वीकार करती है, चाहे वह कुलीन हो या श्रकुलीन । कारण कि स्वयम्वर में कुलीनता श्रकुलीनता का कोई नियम नहीं होता है ।

श्रव विचार करिये, कि जहां कुलीन श्रकुलीन का विचार न करके इतनी वैवाहिक उदारता बताई गई है वहां श्रन्तर्जातीयविवाह तो को कौनसी वड़ी बात है। इसमें तो एक ही जाति, एक ही धर्म, श्रौर एक ही श्राचार विचार वालोंसे संवंध करना है। यह विश्वास रखिये कि जव तक वैवाहिक उदारता पुनः चालू नहीं होगी तबतक जैन समाज की उज्ञति होना कठिन ही नहीं किन्तु श्रसंभव है।

जैन शास्त्रों में विजातीय विवाह के प्रमाण । १—ंराजा श्रेणिक (च्चत्रिय) ने ब्राह्मण चन्या नन्दश्रीसे विवाह किया था घ्यौर उससे व्यमयक्तमार पुत्र उत्पच्च हुवा था। ( भवतो वित्रकन्यां सुतोऽभूदभयाह्वयः ) वाद में विजातीय माता पिता से

उत्पन्न ग्रभयकुमार मोत्त गया। (उत्तरपुराए पर्च ७४ श्लोक ४२३ से २९ तक)

२---राजा श्रेग्णिक (त्तत्रिय) ने श्रपनी पुत्री धन्यकुमार 'वैश्य' को दी थी। (पुण्याश्रव कथाकोष)

३---राजा जयसेन (त्तत्रिय) ने श्रपनी पुत्री पृथ्वीसुन्दरी प्रीतिंकर (वैश्य) को दी थी। इनके ३६ वैश्य पत्नियां थीं श्रौर एक पत्नी राजकुमारी वसुन्धरा भी चत्रिया थी। फिर भी वे मोच गये। (उत्तरपुराए पर्व ७६ श्लोक ३४६-४७)

४---कुवेरप्रिय सेठ (वैश्य) ने छपनी पुत्री चत्रिय कुमार को दी थी।

४—-च्चिय राजा लोकपाल की रानी वैश्य थी ।

६—भविष्यदत्त (वैश्य) ने ऋरिंजय (त्तत्रिय) राजा की पुत्रो भविष्यानुरूपासे विवाह किया था तथा हरितनापुरके राजा भूपाल की कन्या स्वरूपा (त्तत्रिया) को भी विवाहा था। (पुण्याश्रव कथा) ७—भगवान नेमिनाथ के काका वसुदेव (त्तत्रिय) ने म्लेच्छ कन्या जरासे विवाह किया था। उससे जरत्कुमार उत्पन्न होकर मोत्त गया था। (हरिवंशपुराण)

८---चारुदत्त (वैश्य) की पुत्री गंधर्वसेना वसुदेव ( चत्रिय ) को विवाही थी। ( हरि० )

६----डपाध्याय (ब्राह्मर्स) सुप्रीव और यशोप्रीव ने भी अपनो दो कन्यायें वसुदेव कुमार (च्चत्रिय) को विवाही थीं। (हरि०)

१०-व्राह्मण कुलमें तत्रिय माता से उत्पन्न हुई कन्या सोमश्रीका दे वसुदेवने विवाहा था। (हरिवंशपुराण सर्ग २३ श्लोक ४६-४१)

११-सेठ कामदत्त 'वैश्य' ने ऋपनी पुत्री बंधुमती का विवाह वसुदेव चत्रिय से किया था। (हरि०)

२२-महाराजा उपश्रेणिक (त्तत्रिय) ने भील कन्या तिलकवती से विवाह किया श्रीर उससे उत्पन्न पुत्र चिलाती राज्याधिकारी हुद्रा। (श्रेणिकचरित्र)

१३-जयकुमार का सुलोचना से विवाह हुआ था। मगर इन दोनों की एक जाति नहीं थी।

१४-जीवंधर कुमार वैश्य पुत्र कहे जाते थे। उनने चत्रिय

वैवाहिक उदारता

विद्याधर गरुड़वेग की कन्या गंधर्वदत्ता को विवाहा था। (उत्तर . पुराए पर्व ७४ श्लोक ३२०-४४ )

जीवंधरकुमार वैश्य पुत्रके नामसे ही प्रसिद्ध थे। कारण कि वे जन्मकालसे ही वैश्य सेठ गंधोत्कटके यहां पले थे और उन्हींके पुत्र कद्दे जाते थे। विजातीय विवाह के विरोधियों का कहना है कि कुछ भी हो, मगर जीवंधरकुमार थे तो चत्रिय पुत्र ही। उन परिडतों की इस बात को मानने में भी हमें कोई एतराज नहीं है। कारण कि फिर भी विजातीय विवाह की सिद्धि होती है। यथा---

जीवंधर कुमार चत्रिय थे, उनने वैश्रवरादत्त वैश्य की पुत्री सुर-मंजरी से विवाह किया था। (उत्तर० पर्व ७४ श्लोक ३४७ श्रौर ३७२) इसी प्रकार कुमारदत्त वैश्य की कन्या गुरामाला का भी जीवंधर स्वामी के साथ विवाह हुन्ना था (उत्तर० पर्व ७४) इसके श्रतिरिक्त जीवंधर ने धनपति (च्त्रिय) राजा की कन्या पद्मोत्तमा को विवाहा था। सागरदत्त सेठ वैश्य की लड़की विमला से विवाह किया था। (उत्तर० पर्व ७४ श्लोक ४८७) तात्पर्य यह है कि जीवधरको चत्रिय मानियेया वैश्य, दोनों हालत में उनका विजातीय विवाह होना सिद्ध है। फिर भी वे मोच्च गये हैं।

१४--शालिभद्र सेठ ने विदेशमें जाकर छनेक विदेशीय एवं विजातीय कन्याओं से विवाह किया था।

१६—ग्रग्निभूत स्वयं त्राहाण था, उसकी एक छी त्राहाणी थी श्रौर एक वैश्य थी। यथाः—विप्रस्तवाग्निभूताख्यस्तस्यैका त्राहाणी प्रिया। परा वैश्यसुता, सूनुर्हाहाण्यां शिवभूतिभाक् ॥ दुहिता चित्रसेनाख्या विद्सुतायामजायत ॥

 देवरामा नाहाएको विवाही गई। (उत्तरपुराए पर्व ७४ स्रोक ७३) १८--तझव मोचगामी महाराजा भरतने ३२ हजार म्लेच्छ कन्यात्रोंसे विवाह किया था। मगर उनका दरजा कम न हुझा था। जिन म्लेच्छ कन्यात्रोंको भरत ने विवाहा था वे म्लेच्छ धर्म कर्म विहीन थे। यथा--

इत्युपायैरुपायज्ञः साधयन्म्लेच्छभूभूजः ।

तेभ्यः कन्यादिरत्नानि प्रभोभोग्यान्युपाहरत् ॥१४१॥ धर्मकर्मवहिभू ता इत्यमी म्लेच्छका मताः ॥१४२॥ —आदिपुराण पर्व ३१।

पाठको ! विचार तो करिये । इन धर्म-कर्म विहीन म्लेच्छों से अपनी परस्परकी उपजातियां कुछ गई बीती तो नहीं हैं । तब फिर कमसे कम उपजातियोंमें परस्पर विवाह सम्बन्ध क्यों नहीं चाल कर देना चाहिये ?

१६—श्रीकृष्णचन्द्रजीने अपने भाई गजकुमारका विवाह त्तत्रिय कन्यात्रोंके अतिरिक्त सोमरामा वाह्यएकी पुत्री सोमासे भी किया था। (हरिवंशपुराख व्र० जिनदास ३४-२६ तथा हरिवंशपुराख जिनसेनाचार्य कृत)

२०—मदनवेगा 'गौरिक' जातिकी थी। बसुदेवजीकी 'गौरिक' जाति नहीं थी। फिर भी इन दोनों का विवाह हुआ था। यह अन्तर्जातीय विवाह का अच्छा उदाहरण है । (हरिवंशपुराण जिनसेनाचार्य कृत) २१—सिंहक नाम के वैश्य का विवाह एक कौशिक वंशीय. ज्ञत्रिय कन्यासे हुआ था।

२२---जीवंधर झुमार वैश्य थे, फिर भी राजा गयेन्द्र (त्तत्रिय)

वैवाहिक उदारतां

की कन्या रत्नवतीसे विवाह किया । ( उत्तरपुराए पर्व ७४ श्लोक ६४६-४१)-

२३---राजा धनपति ( च्चत्रिय ) की कन्या पद्माको जीवंधर कुमार [वैश्य]ने विवाहाथा। (च्चत्रचूड़ामणि लम्बर श्लोक ४२-४९)

२४---भगवान शान्तिनाथ (चक्रेव्रती) सोलहवें तीर्थंकर हुये हैं। उनकी कई हजार पत्नियां तो म्लेच्छ कन्यायें थी। (शान्ति-नाथपुराण)

२४—गोपेन्द्र ग्वालाकी कन्या सेठ गन्धोत्कट ( वैश्य ) के पुत्र नन्दा के साथ विवाही गई। ( उत्तरपुराण पर्व ७४ श्लोक ३००)

२६—नागकुमारने तो वेश्या पुत्रियोंसे भी विवाह किया था। फिर भी उनने दिगम्वर मुनिकी दीच्चा प्रहण की थी। ( नागकुमार चरित्र ) इतना होनेपर भी वे जैनियोंके पूज्य रह सके । किन्तु दिगम्वर जैनोंकी वैश्य जातिमें ही परस्पर अन्तर्जातीय सम्वन्ध करनेमें जिन्हें सज्जातित्वका नाश और धर्मका अधिकारीपना दिखता है उनकी विचित्र वुद्धिपर दया आये विना नहीं रहती है। इन शास्त्रीय उदाहरणोंसे विजातीय विवाहके विरोधियोंको अपनी आंखें खोलनी चहिये।

ज़ैन शास्त्रोंमें जव इस प्रकारके सैंकड़ों उदाहरण मिलते हैं जिनमें विवाह सम्बन्धके लिये किसी वर्ण जाति या धर्म तक का विचार नहीं किया गया है और ऐसे निवाह करनेवाले स्वर्ग, मुक्ति और सद्गतिको प्राप्त हुये हैं तब एक ही वर्ण एक ही धर्म और एक ही प्रकारके जैनियोंमें पारस्परिक सम्बन्ध (अन्तर्जातीय विवाह) करनेमें कौनसी हानि है, यह समफमें नहीं आता।

इन शास्त्रीय प्रमाणोंके अतिरिक्त ऐसे ही अनेक ऐतिहासिक प्रमाण भी मिलते हैं। यथा--- १---सम्राट चन्द्रगुप्तने ग्रीक देशके (म्लेच्छ) राजा सैल्यूकस की कन्यासे चिवाह किया था। और फिर भद्रवाहु स्वामीके निकट दिगम्बर मुनिदीत्ता लेली थी।

२—आवू मन्दिरके निर्माता तेजपाल प्राग्वाट (पोरवाल) जाति क थे, और उनको पत्नी मोढ़ जाति की थी । फिर भी वे वड़े धर्मात्मा थे। २१ हजार खेताम्बरों और ३ सौ दिगम्बरों ने मिल-कर उन्हें 'संघपति' पदसे विभूपित किया था। यह संवत् १२२० की वात है। तेजपालकी विजातीय पत्नी थी, फिर भी वह धर्म-पत्नीके पदपर आहद थी। इस सम्वन्ध में आवूके जैन मन्दिरमें सम्वत् १२६७ का जो शिलालेख मिला है वह इस प्रकार है:—

''ॐ सम्वत् १२६७ वर्षे वैशाखसुदी १४ गुरौ प्राग्वाटज्ञातीया चंड प्रचंड प्रसाद मह श्री सोमान्वये महं श्री असराज सुत महं श्री तेजपालने श्रीमत्पत्तनवास्तव्य मोढ़ ज्ञातीय ठ० आल्हएासुत ठ० आससुतायाः ठकराज्ञी संतोपाकुत्तिसंभूतायाः महं श्रीतेजपालः द्वितीय भार्या मह श्रीसुहडादेव्याः श्रेयार्थं॥"

यह झाजसे ७०० वर्ष पूर्व एक सुप्रसिद्ध महापुरुप द्वारा किये गये ऋन्तर्जातीय (पोरवाड़+सोढ़) विवाहका उदाहरण है।

३---मथुराके एक प्रतिमा लेखसे विदित है कि उसके प्रतिष्ठा-कारक वैश्य थे। श्रौर उनकी धर्मपत्नी चत्रिया थी।

४---जोधपुरके पास घटियाला प्रामसे सम्वत् ८१न का एक शिलालेख मिला है। इसमें कक्कुक नामक व्यक्तिके जैन मन्दिर, स्तर्म्सादि बनवानेका उल्लेख है। यह कक्कुक उसचंशका था जिस के पूर्व पुरुप त्राह्मण थे और जिन्होंने चत्रिय कन्यासे शादी की थी। ( प्राचीन जैन लेख संमह )

१- पद्मावती पुरवालों (चैश्यों) का पांडों (जास लों) के

साथ श्रभी भी कई जगह चिवाह सम्बन्ध होता है। यह पांडे लोग बाह्यण हैं श्रौर पद्मावती पुरवालोंमें विवाह संस्कारादि कराते थे। वादमें इनका भी परस्पर बेटी व्यथहार चालू हो गया।

ज्ञ---राजा ऋमोघवर्षने ऋपनी कन्या विजातीय राजा राजमझ सप्तवाधको विवाही थी ।

नोट---वैवाहिक उदारता के संवंधमें विशेप जानने के लिये लेखक की दूसरी पुस्तक ''विजातीय विवाह मीमांसा'' पढ़ना चाहिये । प्रायश्चित्त मार्ग । यह कितने खेद का विषय है कि हमारी पंचायते शास्त्रीय आज्ञा का विचार न करके और अपने निर्णय के परिणाम को न सोचकर मात्र पत्तपात, रूढि या अभिमान के वशीभूत होकर जरा जरा से दोषों पर अपने जाति भाइयों को वहिण्छत कर देती हैं और जनका मन्दिर तक वन्द करके धर्म कार्य से रोक देती हैं। जन्हें ज्ञात होना चाहिये कि किसो का भी मन्दिर बन्द करने से या दर्शन रोकने से या पूजा कार्य करने से भयद्भर पाप का वंघ होता है। यथाः—

खयकुद्दसूलमूलो लोय भगंदरजलोदरक्लिसिरो।

अर्थात्—किसी के पूजन और दान कार्य में अन्तराय करने से ( रोकने से ) जन्म जन्मातर में चय, कुछ, शूल, रक्तविकार, भगंदर, जलोदर, नेत्र पीड़ा, शिरोवेदना, आदि रोग तथा शीत उष्ण के आताप और कुयोनियों में परिश्वमण करना, पड़ता है।

इस से स्पष्ट सिद्ध है कि हमारी पंचायते किसी का मन्दिर वन्द करके उसे दर्शन पूजा से रोक कर घोर पाप का वन्ध करती हैं। किसी शास्त्र में मन्दिर वन्द करने की आज्ञा नहीं है। हो, अन्य अनेक प्रायश्चित वताये गये हैं। उनका उपयोग करना चाहिये। घोर से घोर पाप का प्रायश्चित होता है। जैनधर्म की उदारता ही इसी में है कि वह नीच से नीच पापी को शुद्ध कर सकता है और उसका उद्धार कर सकता है। इसके कुछ शास्त्रीय प्रमाण इस प्रकार हैं। पहले ही पहले जघन्य आवकों के प्रमाद वश (कपाय से) होने वाले पांच महा पातकों का निरूपण इस प्रकार है:---

आर्थात्—आवकों को मुनियों के प्रायश्चित्त से चतुर्थाश प्राय-श्चित्त तो दिया ही जाता है (ऋषीणां प्रायश्चित्तस्य चतुर्थभागः आवकस्य दातव्यः) किन्तु इसके अतिरिक्त छह जघन्य आवकों का प्रायश्चित्त और भी विशेप है। सो कहते हैं, गौबध, स्त्री हत्या, बालघात, आवक विनाश और ऋषि विघात ऐसे पांच पापों के बन जाने पर जघन्य आवकों के लिये जिनेन्द्र भगवान् की पूजा करना विशेप प्रायश्चित्त है।

इस से सिद्ध है कि हत्यारे से हत्यारे श्रावक की भी शुद्धि हो सकती है। श्रौर उस शुद्धि में जिनपूजा करना विशेप प्रायश्चित है। किन्तु हमारी समाज के ऋत्याचारी दण्ड विधान से मालूम होगा कि पंचराज जरा जरा से अपराधों पर जैनों को समाज से मक्खी की तरह निकाल कर फेंक देते हैं श्रौर उन्हें जिनपूजा तो क्या जिनदर्शन तक का श्रधिकार नहीं रहता है।

हमारा शास्तीय प्रायश्चित्त विधान तो बहुत ही उदारतापूर्वक किया गया है। किन्तु शास्त्रीय त्र्याज्ञा का विचार न करके आज समाज में मनमानी हो रही है। यदि शास्त्रीय त्र्याज्ञाओं को भली भांति देखें तो ज्ञात होगा कि प्रत्येक प्रकार के पाप का प्रायश्चित्त हाता है। प्रायश्चित्तचूलिका के कुञ्ठ प्रमाण इस प्रकार हैं:—

त्रादावंते च पण्ठं स्यात् त्तमग्रान्येकविंशति । प्रमादाद्गोवधे शुद्धिः कर्तन्या शल्यवर्जित्तैः।।१४०।। अर्थ--माया मिथ्या और निदान इन तीनों शल्यों से रहित होकर उक्त छह आवकों को प्रमाद से या कपाय से गौ का बध हो जाने पर आदि में और अन्त में पछोपवास तथा मध्य में २१ उपवास करना चाहिये।

सौबीरं पानमाम्नातं पाणिपात्रे च पारणे ।

त्रिसंध्यं नियमस्यान्ते कुर्यात् प्राराशतत्रयं ।

रात्रौ च प्रतिमां तिप्ठेन्निर्जितेन्द्रियसंहतिः ॥ १४२ ॥ अर्थ-तीनों समय सामायिक करे तीन सौ उच्छास प्रमाण मायोत्सर्ग करे और इन्द्रियों को वश में करता हुआ रात्रि में भें प्रतिमा रूप तिष्ठकर कायोत्सर्ग करे ।

दिगुणं दिगुणं तस्मात् स्नीवालपुरुपे हतौ ।

इतना ज्दारता पूर्श दर्ण्ड विधान होने पर भी वर्तमान पंचा-यती शासन वहुत ही अनुदार, कठोर एवं निर्दयी वन गया है। मनुष्ययात की वात ही दूर रही मगर यदि किसी से अज्ञात दशामें भी चिड़िया का अरहा तक मर जाय तो उसे जातिसे वन्द कर देते हैं और मन्दिर में आने की भी मनाई करदी जाती है। इसके उदाहरण आगे के प्रकरण में देखिये।

जिस प्रकार जैन शास्रों में हिंसा का दर्ण्ड विधान है उसी प्रकार पांचों पापों का तथा अन्य छोटे वड़े सभी श्रपराधों का दर्ण्ड विधान फिया गया है। जैसे व्यभिचार का दर्ण्ड विधान इस प्रकार बताया है:—

#### सुतामातृभगिन्यादिचाएडालीरभिगम्य च ।

अरनवीतोपवासानां द्वात्रिंशतमसंशयं ॥ १८० ॥

श्चर्थ-पुत्री, माता, बहिन त्रादि तथा चण्डाली त्रादि के साथ संयोग करने वाले नीच व्यक्ति को ३२ उपवास प्रायश्चित्त है।

किन्तु हम देखते हैं कि इतना निकट का अनाचार ही नहीं किन्तु वहुत दूर भी अनाचार यदि किसी से हो जाय तो वह सदाके लिये वहिष्कृत कर दिया जाता है। यही कारण है कि आज जैनसमाजमें हजारों विनैकावार (जातिच्युत) भाई 'घरके न घाटके' रह कर मारे मारे फिरते हैं। क्या उपर कहे अनुसार उन्हें प्राय-श्चित्त देकर शुद्ध नहीं किया जा सकता ?

हमारे श्राचार्यों ने कहीं कहीं तो इतनी उदारता वताई है कि किसी एक श्रपराध के कारण वहिष्कार नहीं करना चाहिये। श्री सोमदेव सूरि ने यशस्तिलक चम्पू में लिखा है:—

नवैः संदिग्ध निवहिर्विदध्याद्गणवर्धनम् ।

एकदोपकृते त्याज्यः प्राप्ततत्वः कथं नरः ॥

ऐसे भी नवदीत्ति मनुष्यों से जाति की संख्या बढ़ाना चाहिये जो संदिग्ध निर्वाह हैं। अर्थात् जिनके विषय में यह सन्देह है कि वे जाति का त्राचार विचार कैसे पालन करेंगे ? किसी एक दोप के कारण कोई चिद्वान् जाति से चहिष्ठत करने योग्य कैसे हो सकता है ? अर्थात् उसका वहिष्कार नहीं करना चाहिये। उपेत्तायां तु जायेत तत्त्वाद्द्रतरो नरः ।

ततस्तस्य भवो दीर्घः समयोऽपि च हीयते ॥ त्रार्थात्---जाति वहिष्कार करने पर मनुष्य तत्व से---सिद्धान्त से दूर हो जाता है। और इसलिये उसका संसार वढ़ता रहता है तथा धर्म की भी हानि होती है।

इस प्रकार जाति वहिष्कार को समाज तथा धर्म की हानि करने वाला वताया है। इस त्रोर पंचायतों को दर्ण्ड विधान में सुधार करना चाहिये। तभी पंचायती सजा कायम रहेगी त्रौर तभी धर्म तथा समाज की रत्ता होगी। राजा महावल की कथा से मालूम होता है कि कैसी भी पतित स्थिति में पहुँचने पर भी मनुष्य सदा के लिये पतित या धर्म का त्र्यनधिकारी नहीं हो जाता किन्तु उसे बाद में उतना ही धर्माधिकार रहता है जितना कि जिसी धर्मात्मा त्रौर शुद्ध कहे जाने वाले आवक को। उस कथा का भाव यह है कि—

राजपुत्र महावल ने कनकलता नाम की राजपुत्री से संभोग किया। वह बात सबैत्र फैल गई। फिर भी उन दोनों ने मिलकर मुनि गुप्तनामक मुनिराज को छाहार दिया झौर फिर वे दोनों दूसरे भव में राजकुमार-राजकुमारी हुये। यह कथा उत्तरपुराण पर्व ७४ में देखिये—

बहिस्थितः ज्जमारोऽसौ कन्यायामतिशक्तिमान् । तथोर्योगोऽभवत्कामावस्थामसहमानयोः ॥ ८६ ॥ म्रुनिगुप्तामिधं वीच्य भक्त्या मित्तागवेषिर्यं । प्रत्यत्थाय परीत्यामि वंद्याभ्यर्च्य यथाविधि ॥ ६० ॥ स्वोपयोगनिमित्तानि तानि खाद्यानि मोदतः ।

स्वादूनि लडुकादीनि दत्त्वा तस्मै तपोभृते ॥ ९ ॥ नवभेदं जिनोद्दिष्टमदृष्टं स्वेष्टमापतः ।

इस कथा भाग से यह स्पष्ट सिद्ध है कि इतने अनाचारी लोग भी मुनिदान देकर पुण्य संपादन कर सकते हैं। यदि कोई यों कुतर्क करे कि मुनि महाराज को उनके पतन की खबर नहीं थी, सो भी ठीक नहीं है। कारण कि यदि उनका ऐसी स्थिति में आहार देना अयोग्य होता तो वे पापबन्ध करते किन्तु उनने तो आहार देकर नौ प्रकार का पुण्य संपादन किया था। और दुर्गति में न जाकर राजघरों में उत्पन्न हुये। कहां तो यह उदारता और कहां आजके अविवेकी पत्तांध लोग शुद्धलोहड़साजन भाइयों के हाथ का आहार लेना अनुचित बतलाते हैं और कुछ पत्त्पाती मुनि ऐसी प्रतिज्ञायें तक लिवाते हैं ! इस मूढ़ता का क्या कोई ठिकाना है ?

कोई यों कुतर्क उठाते हैं कि प्रायश्चित्त विधान तो पुरुपों को लत्त करके ही किया गया है, सियों के लिये तो ऐसा कोई विधान है ही नहीं। तो वे भूलते हैं। काररा कि कई जगह प्राय: पुरुषों को लत्त रख कर ही क्रथन किया जाता है किन्तु वही कथन सियों के लिये भी लागू होजाता है। जैसे—

(१) पंचाग्णवतों में चौथा ऋगुवत 'स्वदार संतोप' कहा है। यह पुरुपों को लत्त करके हैं। कारण कि स्वदार (स्वस्त्री) संतोषपना पुरुष के ही हो सकता है। फिर भी स्त्रियों के लिये इसे 'स्वपुरुप संतोष' के रूपमें मान लिया जाता है।

(२) सात व्यसनों में 'परस्त्री सेवन' और 'वेश्यागमन' भो

है। मगर यह दोनों व्यसन पुरुपों के हीसंभव हैं, स्त्रियों के नहीं। फिर भी पहले का अर्थ स्त्रियों के लिये 'परपुरुप सेवन' लगाया जाता है। श्रोर वेश्यासेवन की जगह तो स्त्रियों के लिये कोई दूसरा अर्थ भी नहीं मिलता फिर भी स्त्रियों की अपेत्ता भी सात ही व्यसन होते हैं, न कि पांच या छह।

(३) तमाम श्रावकाचार प्रायः श्रावकों को लत्त करके लिखे गये हैं। फिर भी वही कथन श्राविकात्रों के लिये भी लागू होता है। कोई भिन्न 'श्राविकाचार' तो है हो नहीं।

इसीप्रकार प्रायश्चित्त विधान जो पुरुपोंके लिये है वहीं स्त्रियां के लिये भी समफना चाहिये । और पुरुपों की भांति स्त्रियों को भा प्रार्याश्चत देकर शुद्ध करना चाहिये । अन्यथा वे अवलायें मुसल-मान और ईसाई होती रहेंगी तथा जैनसमाजका चय होताजायगा ।

हमारी विवेकहीन पंचायतें त्रापने जाति भाइयों को किस प्रकार जाति पतित वनाती हैं। इसके कुछ उदाहरण इस प्रकार हैं जो ष्रभी ही वने हैं और विलकुल सत्य हैं।

(१) एक जैन की मां अन्धी थी वह बाहर शौच के लिये जा रही थी, मार्ग में एक कुवां था, वह न दिखने से वुड्ढ़ी मां उसमें अनायास गिर पड़ी और मर गई ! वस, विचारे उस जैन को जाति से बन्द कर दिया और उसका मन्दिर भी बन्द कर दिया।

(२) एक जैन स्त्री वाहर शौच के लिये गई थी । वहां एक वदमाश मुसलमान ने उसे छेड़ा । तव उस वीर महिला ने उस मुसलमान को लोटे से इतना मारा कि वह घायल हो गया और एक गड्ढे में जा गिरा । फिर भी तरह तरह की शंकायें करके वह स्त्री जाति से वन्द करदी गई ।

(३) हो जैनों के घोड़े आपस में लड़ पड़े। एक घोड़ा मर

गया। इसलिये जिस के घोड़े ने मारा था वह जैन वहिष्कृत कर दिया गया।

इसी प्रकार पचायती अन्याय के सैकड़ों नमूने उपस्थित किये जा सकते हैं। इमारा तो ख्याल है कि यदि पंच लोग इस प्रकार के अन्याय करें तो उनके विरुद्ध कोर्ट की शरण लेकर उन की अकल ठिकाने लानी चाहिये, हमारा शास्त्रीय प्रायश्चित्त दण्ड विधान वहुत ही उदार है, कोर्ट में वह वताना चाहिये, उसी के अनुसार दण्ड दिया जाना उचित है। विना इस मार्ग के प्रहण किये अन्याय दूर नहीं होगा, इसके पूर्व इसी पुस्तक के प्रष्ठ १४ पर ''शास्त्रीय दण्ड विधान'' और पृष्ठ १९ पर ''अत्याचारी दण्ड विधान'' नामक दो प्रकरण इसा विपय में दिये गये हैं, उनसे भी प्रायश्चित्त मार्ग विशेष मालूम हो सकेगा।

# जातिमद ।

वर्तमान में जैन धर्म की उदारता को नष्ट करने वाला जाति मद है। हमने धर्म के असली रूप को सुला दिया है और जाति के विकृत रूप को असली रूप मान लिया है। यही हमारे पतन का कारएा है। इसी पुस्तकके पूर्व भागमें यह भली भांति वताया जा चुका है कि जैनधर्म ने जाति को प्रधानता न देकर गुर्एों की आराधना करने का उपदेश दिया है। किन्तु इस ओर ध्यान न देकर हम जातियों के कल्पित भेद-जाल में फंसे हुये हैं। जब किं श्री अमितगति आचार्य ने जातियों को वास्तव में कल्पित और मात्र आचारपर आधार रखने वाली वताया है। यथा:---

ब्राह्मग्र चत्रियादीनां चतुर्गामपितच्वतः । एकैव मानुषीजातिराचारेग विभज्यते ।।

ź

अर्थात्—त्राह्मण, चत्रिय, वैश्य और शुद्र यह जातियां तो वास्तव में आचरण पर ही आधार रखती हैं। वैसे सचमुच में।तो एक मनुष्य जातिही है। इससे सिद्ध है कि कोई एक जाति का पुरुष दूसरी जाति के आचरण करने पर उसमें पहुंच सकता है। यदि इन जातियोंमें वास्तविक मेद माना जाय तो आचार्य कहते हैं कि-

भेदे जायते विप्राणां चत्रियो न कथंचन ।

शालिजातौ मया दृष्टः कोद्रवस्य न संभवः ।।

अर्थात्—यदि इन जातियों का भेद वास्तविक होता तो एक ब्राह्याग्रीसे कभी चत्रिय पुत्र पैंदा नहीं होना चाहिये था (किन्तु होता है ) क्योंकि चावलों की जाति में मैंने कभी कोदों को उत्पन्न होते नहीं देखा है।

इससे स्पष्ट सिद्ध है कि आचार्य महाराज जातियों को परम्परागत स्थायी नहीं मानते हैं । और ब्राह्मणी के गर्भ से चत्रियसंतान होना स्वीकार करते हैं । फिरभी समम में नहीं आता कि हमारे आधुनिक स्थितिपालक पण्डित लोग जातियों को अजर अमर किस आधार पर मान रहे हैं ! और असवर्ण विवाह का निषेध कैसे करते हैं! जहां आचर्य महाराज ब्राह्मणीके गर्भसे चत्रिय संतान का होना मानते हैं वहां हमारे पण्डित लोग उसे धर्म का अनधिकारी वताते हैं और कहते हैं कि उसकी पिण्ड शुद्धि नहीं रहेगी । इस प्रकार पिण्ड शुद्धि को धर्म से वढ़कर मानने वालोंके लिये श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने कहा है:---

र्णाव देहो गंदिज्जह गावि य कुलो गावि य जाइ संजुत्तो । को गंदिम गुणहीगो गाहु सवगा गोव सावत्रो होई ।। ऋर्थात्--न तो देह की वंदना होती है न कुल की होती है श्रौर न ऊंची जाति का कहलाने से ही कोई वड़ा हो जाता है । क्योंकि गुएहीन की कौन वंदना करेगा ? गुएों के विना कोई आवक या मुनि भी नहीं कहा जासकता । इससे स्पष्ट सिद्ध है कि गुएों के श्रागे जाति या कुल ी कोई कीमत नहीं है । श्रकुलीन श्रोर नीच जाति के कहे जानेवाले अनेक गुएावान महापुरुप वन्द-नीय हो गये हैं श्रोर हो सकते हैं जव कि वड़ी जाति श्रौर बड़े कुलके कहे जाने वाले श्रनेक गोमुखव्याघ्र नीच से नीच माने गये हैं । इसलिये जाति मद को झोड़कर गुर्ऐों की पूजा करना चाहिये ।

# अजैनों को जैन दीचा।

जैन धर्म की एक विशेप उदारता यह है कि उसमें दूसरे धर्मावलम्वियां की दीच्तित करके समान अधिकार दिये जाते हैं। आदिपुराए कं पर्च ३६ में फ्रोक ६० से ७१ तक देखने से यह उदारता भली भांति सालूम हो जायगी। इस प्रकरण में स्पष्ट कहा कि "विधिवत्सो अपि तं लच्ध्वा याति तत्समकत्ततां ॥" इसी विपय को टीकाकार पं० दौलतरामजी ने इस प्रकार लिखा है:---"वह भव्य पुरुप जो व्रत के धारक उत्तम आवक हैं, तिनसूं कन्या प्रदानादि सम्वन्ध की इच्छा जाके सो चार आवक वड़ी किया के धारक तिनक्टं वुलाइ कर यह कहै--गुरु के अनुप्रह तें अयोनिस-झ्मव जन्म पाया, आप सरीखी कियाओं का आचरएए करूं हूं आदि, आप मोहि समान करों। वे आवक वाकी प्रशंसा करि वर्ण-लाभ किया द्वारा ताहि मुक्त करें, पुत्र पुत्रीन का सम्बन्ध यासूं करें।" इत्यादि।

2

म्रजैनों को जैन वनाकर उनकी प्रतिष्ठा किये जाने के सैकड़ों

उदाहरए हमारे जैन शास्त्रों में मिलते हैं। यथा--

(१) गौतम गणधर मृल में त्राह्मण थे। वार में वे महावीर स्वामी के समवशरण में जाकर जैन हुये। मुनि हुये। जैनों के गुरु हुये। और मोच गये। (महावीर चरित्र)

(२) राजा श्रोणिक वौद्ध थे, फिर भी जैन कन्या चेत्तना से विवाह किया। वाद में जैन होकर वे चीर भगवान के समव-शरण में मुख्य श्रोता हुये। उनके साथ न तो किसी ने खान पान का परहेज रक्खा और न जाति ने वन्द किया। किन्तु प्रतिष्ठा की। पूच्यत्व की दृष्टि से देखा। (श्रेणिक चरित्र)

(३) समुद्रदत्त श्रजैन थे। उनके पुत्र ने जैन होकर एक जैन कन्या से विवाह किया। (झाराधना कथाकोश भागर कथा नं०२८)

(४) नागदत्त सेठ पुत्र सहित समाधिगुप्त मुनि के पास जैन बन गया। तन्न उसके पुत्र के साथ जिनदत्त (जैन) ने अपनी पुत्री विवाह दी। नागदत्त तथा पुत्र और पुत्रवधू आदि सब जिन-पूजादि करते थे। (आराधना कथा नं० १०६) इससे सिद्ध है कि अजैन के जैन हो जाने पर उससे रोटी वेटी व्यवहार हो सकताहै। (४) जव भारत पर सिकन्दर वादशाह ने चढ़ाई की उस समय एक जैन मुनि उनके साथ यूनान गये। वहां उनने नये जैनी बनाये और उन नव दीचित जैनों के हाथ का आहार ग्रहण किया। (जैन सिद्धान्त भारकर २-३ पृ० ६)

(६) अफरीका के अवीसीनिया में दि० जैन मुनि पहुंचे थे । वहां भी उनने विदेशियों के यहां आहार लिया था । (भगवान महावीर और स० वुद्ध पू० ६६)

(७) अफगान और अरब आदि देशों में जैन प्रचारक पहुंचे थे और वहां के निवासियों को (जिन्हें म्लेच्छ समभा जाता है). ष्ठजैनों को जैन दीचा

जैनधर्म में दीचित किया था। और वे इन नव दीचित जैनों के यहां श्राहार करते थे। (इन्डियन सेक्ठ० श्राफ दी जैन्स पृ०४ फुट नोट)

(म) जव यूनानवासी भारत के सीमा प्रान्त पर वस गये थे तव उनमें से अनेकों को जैनधर्म में दीचित किया गया था। (भगवान महावीर पू० २४३)

ſ

(६) लोहाचार्य ने श्रगरोहे के श्रजैनों को जैन बनाकर सबका परस्पर खान पान एक करा दिया था। (श्रग्रवाल इतिहास)

(१०) जिनसेनाचार्य के उपदेश से ८२ गांव राजपतों के श्रौर २ सुनारों के जैनधर्म में दीचित किये गये। उन्हीं से ८४ गोत्र खण्डेलवालोंके हुये। चत्रिय श्रौर सुनार जैन खंडेल वालों में रोटी वेटी व्यवहार चालू हो गया श्रौर श्रभी भी है। उन्हीं प्रामों पर से ८४ गोत्र वने थे। (विश्वकोप झ० ४ पृ० ७१८)

(११) खंडेलवालोंके प्र्वजों ने छजैन वीजावर्गियों को शुद्ध कर जैन वनाया श्रौर उनके साथ रोटी बेटी व्यवहार चालू कर दिया। (१२) जैन समाज में प्रसिद्ध कवि जिनवर्फ्श नव दीचित जैन थे। वे जैनधर्म के पक्के श्रद्धानी थे। इनके पद प्रसिद्ध हैं। मौर वे पद जैन मन्दिरों में शास्त्र सभा में भक्ति पूर्वक गाये जाते हैं। जैन विद्वानों ने मुसलमान जिनवख्श को श्रावकधर्म की दीन्ना दी थी। श्रौर साथ जलपान तक श्रच्छे २ जैन करते थे।

(१३) सन् १८७६ तक छजैनों को शुद्ध करके जैन बनाने की प्रथा चालू थी। यह वात बुल्हर सा० ने अपनी 'दी इण्डियन सेक्र आफ दी जैन्स' पुस्तक के पू० ३ पर लिखी है। उनने लिखा है कि जैनधर्म का उपदेश आर्य अनार्य पशु पत्ती सबके लिये हुआ था। और इस नियम के अनुसार आज भी नीच जाति के सनुष्यों तक को जैनी वनाना वन्द नहीं है। मुसलमान जो म्लेम., समभे जाते हैं वह भी जैन जातियों में मिला लिये जाते थे।

(१४) पं० दौलतरामजी ने आदिपुराए की भाषा वचनिका में स्पष्ट लिखा है कि "ने नय दीचित तुम सरीखे सम्यग्द्य्यीन के अलाभ विपे मिथ्याद्य्वीन सों सम्बन्ध होय है इस तरह कहें और ने श्रावक इसको वर्ण लाभ किया से युक्त करें अर्थात् एमोकार मंत्र पढ़ाकर आज्ञा करें कि पुत्र पुत्रीन का संवध यासूं विया जाय उनकी आज्ञा तें वर्णलाभ किया को पायकर उनके समान होय।" इससे स्पष्ट सिद्ध है कि अजैनों को जैन बनाकर उनके साथ रोटी व्यवहार करना शास्त्र सम्मत है। फिर आज जो जैनी जैनों के साथ रोटी बेटी व्यवहार करना अनुचित्द कहते हैं उन्हें शास्त्राज्ञा पालक कैसे कहा जा सकता है।

(१४) पात्रकेशरी अजैन ब्राह्मण थे। वाद में वे जैन होकर दिगम्बर मुनि हुये। जैनों ने उन्हें पूजा और गुरू माना । (आरा-धना कथाकोश कथा नं० १)

(१६) अकतंकस्वामी की कथा से मालूम होता है कि हिमशी-तल राजा अपनी प्रजा सहित जैनधर्मी होगया था। (कथा नं० २)

(१७) चोरों का सरदार सूरदत्त मुनि होकर मोत्त गया। झौर जैनों का पूच्य परमात्मा वन गया। (कथा नं० १४)

(१८) जैन सम्राट चन्द्रगुप्त ने सेल्यूकस की कन्या से विवाह किया था। यह इतिहास सिद्ध है। फिर भी जाति या धर्म संबंधी कोई वाधा नहीं आई।

(१९) अनेक इण्डो-ग्रीक लोग जैनी हुये थे। यह वात वौद्ध ग्रन्थ 'मिलिन्द्पन्ह' से प्रगट है।

(२०) कुशानकालीन मथुरा चाले जैन मन्दिर व जैन मूर्तियों

से प्रगट हैं कि उस समय 'नृतक' लोग तक जैनमन्दिर और जैन मूर्तियों की प्रतिष्ठा करवाते थे।

(२१) वज्रयश नामक मुनि पण-स्कैथियन थे। पणिक मुनि भी इसी जाति के होना संभव है।

(२२) भारत के मूल निवासी गौड़ और द्रविड़ जातियों में भो जैनधर्म का प्रचार हुवा था, इनमें की असभ्य जातियां शुद्ध करके जैन वनाली गई थीं। भार लोग जो पहले पहाड़ों में रहते थे श्रीर मांस भन्ती थे वह भी जैनधर्म में दीच्तित किये गये थे, ( र्ज्रॉन दी ग्रोरिजिनल इन्डैवीटेन्टस आफ भारतवर्ष, पृ० ४७) एक समय यह लोग वुन्देलखण्ड के राज्याधिकारी होगये थे।

(२३) वल्तुवर नामक जाति भी जैन धर्मानुयायी थी। प्रसिद्ध तामित्त प्रंथ ''क़ुरल'' के कर्ता वल्तुवर जाति के थे झोर जैन थे। ये जातिवाह्य सममे जाते थे।

(२४) छुरुम्ब लोग भारत, के वहुत प्राचीन असभ्य हैं। यह पहले जंगलों में मारे मारे फिरते थे। और हिरएा आदि का शिकार करके छपना पेट भरा करते थे। फिर ये मामों में वसने लगे और खेती करने लगे। परन्तु इनका सुख्य कर्म भेड़ां को चराना रहा है। छाज भी अधिकांश छुरुम्व गड़रिया ही हैं। पहिले इनका कोई धर्म नहीं था। एक जैन मुनि ने उन सबको जैन वना लिया था। इनका मुख्य नगर 'पुलाल' था। और इनने छपना एक राजा भी चुन लिया था। इस राजा ने एक जैनमुनिकी स्मृति में एक 'जैन वस्ती' (जैनमन्दिर) भी पुलाल में वनवाया था। जो छाजभी वहां ध्वंशावशेप मौजूद है। इसके छतिरिक्त छौरभी कई जैन मन्दिर वहां मौजूद हैं। यह पुलाल मदरास से करीब न मील की दृरी पर है। छभी भी छुछ छुरुम्व जैन मौजूद हैं। (२४) गुजरात के देवपुर में दिगम्वर मुनि जीवनन्दि संघ सहित गये थे। वहां'जैन नहीं थे इसलिये वे शिवालय में ठहरे श्रीर नये जैन वनाकर उनसे श्राहार लिया।

इन उदाहर एों से ज्ञात होगा कि जैनधर्म कितना उदार है। इसने कैसी कैसी जंगली जातियों तक को अपना कर जिनधर्मी वनाया, कैसे कैसे पतितों को पावन किया और कैसे कैसे दुष्टा-त्माओं को उपदेशा देकर जैन मार्ग पर लगा दिया। सचा मानव धर्म तो यही है। जिस धर्म में ऐसे लोगों को पचाने की शक्ति नहीं है उस मुर्दा धर्म से लाभ ही क्या है ? दु:ख है कि वर्तमान जैन समाज अपने उदार धर्म को मुर्दा वनाती जा रही है। क्या इन उदाहर एों से समाज की आंखे खुलोंगी ? और वह अपने कर्त्तव्य को समभेगी ?

कथा मंथों में तो ऐसे श्रनेक उदाहरण मिलेंगे जिनसे जैन धर्म की उदारता का पता भली भांति लगाया जा सकता है। कुछ पुण्याश्रव कथाकोश से प्रगट किये जाते हैं।

(१) पूर्णभद्र आर मानभद्र ने एक कूकरी और एक चाएडाल को उपदेश देकर सन्यास युक्त पंचार्ग्युवत प्रहण कराये। चाएडाल सन्यासमरण करके सोलवें स्वर्गमें गया और नन्दीश्वर नामक मह-द्विंक देव हुआ और कूकरी मरकर राजपुत्री हुई। (कथा नं०६-७)

(२) दो माली की कन्यायें प्रतिदिन जिन मंदिर की देहली पर फूल चढ़ाती थीं उसके पुख्य से ये देवियां हुई ।

(३) ऋर्जुन चाण्डाल उपास लेकर छौर सन्यास प्रहण कर गुफा में जा वैठा। चाण्डाल होकर भी उसने केवली की वन्दना की थी। पहले वह महान् हिंसक था। सन्यास मरण करके वह देच टुछा (कथा नं० =) (४) नागदत्ता अजैन थी। उसकी कन्या धनश्री वसुमित्र वैश्य (जैन) को विवाही थी। वसुमित्र ने धनश्री को जैन वना लिया और धनश्री ने अपनी माता को जैन वना लिया। कैसी सुन्दर उदारता है, कैसा अनुकरणीय उद्धारक मार्ग है ?

पूर्वाचार्य अजैनों को जैन दीत्ता देकर धर्म प्रचार का कार्य करते थे। किन्तु आजकल हमारे साधुओं में इतनी उदारता नहीं है। मूलाचार में आचार्य के लत्तण वताते हुये लिखा है कि 'संगहणुग्गह कुसलो' अर्थात् श्राचार्य का कर्तव्य है कि वह नये मुमुत्तुओं की जैन दीत्ता देवर उनका संमह करने और अनुमह करने में कुशल हो। कथा प्रंथों से ज्ञात होता है कि कई जैन साधु प्रति दिन कुछ न कुछ नये लोगों को जैन वनाते थे। माघ-नन्दि आचार्य ४० नये जैन बनाकर ही आहार करते थे। किन्तु खेद का विपय है कि वर्तमान में जैन मुनिराज जैनों का बहि-कार कराते हैं, अमुक जैन जाति के साथ खान पान नहीं रखना, इत्यादि नियम कराते हैं। और आपस आपस में मुनि लोग एक दूसरे की बुराई करके जुदा जुदा गुट्ट वंनाते हैं। इसे देख कर भद्रवाहु चरित्र में वर्णन किये गये चन्द्रगुप्त के १४ में स्वप्न का फल याद आजाता है कि-

रजसाच्छादितरुद्ररत्नराशेरीचणतो भृशम् ।

करिष्यन्ति नपाः स्तेयां निर्ग्रन्थ मुनयो मिथः ॥४७॥ अर्थात्—धूलिसे आच्छादित रत्नराशि के देखने से मालूम होता है कि निर्ग्रन्थमुनि भी परस्परमें निन्दा करने लगेंगे । वास्तव में हुआ भी ऐसा ही । यदि अभी भी हमारे साधुगए अपने कर्त्तव्यका पालन करें तो हजारों नये जैन प्रतिवर्ष वन सकते हैं । जैनधर्म सरीखी उदारता तो अन्य किसी भी धर्म में नहीं है । बावू कामताप्रसादजी ने अपनी 'विशाल जैनसंघ' नामक पुस्तक में कुछ ऐसे उदाहरण संग्रहोत किये हैं, जिनसे ज्ञात होता है कि जैनधर्म की पाचनशक्ति कितनी तीव हैं। वह सभी जाति के सभी मानवों को अपने में मिला सकता है। थोड़े से उदाहरण दिये जाते हैं।

संवत ११७६ में श्री जिनवझभ सूरि ने 'पडिहार' जाति के राजपूत राजा को जैन वना कर महाजन वंश में शामिल किया था। उसका दीवान जो कायस्थ था वर्ड्सी जैनी होकर महाजन ( श्रेप्ठि वैश्य-श्रावक) हुन्त्रा था।

(२) खीची राजपूत.जो धाड़ा सारते थे जैनी हुये थे।

(३) जिनभद्रसूरिं ने राठौर वंशी राजपूतें को जैनी बनाया था।

(४) सं० ११६० सं परमार वंशी चत्री भी जैनी हुये थे।

(४) सं० ११९६ में जिनदत्तसूरि ने एक यटुवंशी राजा को जैनी वनाया था, जो मांस मदिरा खाता था।

(६) सं० ११६५ में जिनवडम सूरि ने सोलंकी राजपूत राजा को जैनी वनाया था।

(७) सं० ११६८ में भाटी राजपूत राजा जैनी हुआ था।

(=) सं० ११=१ में २४ जातियों चौहानों की जैनी हुई थीं।

(ध) सं० ११६७ में सोनीगरा जाति का राजपूत राजा जैनधर्म में दीचित हुआ था।

(१०) इसके वहुत पहले छोसिया ग्राम के राजपूत राजा अपनी प्रजा सहित जैनी हुये थे'। वही लोग 'छोसवाल' के नाम से प्रसिद्ध हुये ।

(११) पन्द्रहवीं शताब्दी में चौहान सामन्तसिंह के वंशजों में एक वच्छसिंह हुए, जो जैनधर्म के भक्त हो गये थे। उन्हीं के वंशज आजकल 'वच्छावत' जैन हैं। (१२) मारवाड़ के राठौर राजा रायपाल से श्रोसवालों के मुंहणोत गोत्र की उत्पत्ति है। उनके मूल पुरुप सप्तसेन जैन-धर्म में दीत्तित हुये थे। तव श्रोसवालों ने उनको श्रपने में मिला लिया था।

(१३) श्रोसवालों में भण्डारी गोत्र है। भण्डारियों के सूल पुरुप नाडौत के चौहान राजा लखनसी थे। यशोधर सूरि ने इनके पुत्र दादराव को सन् ६६२ में जैनधर्म की दीत्ता दी थी। तव से यह लोग त्रोसवालों में शामिल कर लिये गये।

(१४) वौद्धों के 'मिलिन्द पन्ह' नामक ग्रंथसे प्रगट है कि ४०० योङ्का (यूनानियों) ने भगवान सहावीरस्वामी की शरण ली थी श्रौर उनके राजा मेनेन्डर (मिलिन्द) ने जैनधर्म की दीज्ञा ली थी ।

(१४) उपाली नामक एक नाई भगवान महावीर स्वागी का श्रानन्य भक्त था।

(१६) अधर्च वेद से प्रगट है कि अनार्य वात्यों को जैनधर्म में दीचित किया गया था ।

(१७) हिन्दुओं के 'पद्मपुराण' के प्राचीन उद्धरण में दया-वान चाण्डाल व शूद्र को ब्राह्मण्वत् वतलाकर एक दिगम्वर जैन मुनि होना लिखा है।

(१८) पद्धतन्त्र के मणिभद्र सेठ वाले घाख्यान से विदित है कि एक नाई के यहां दिगम्बर जैनमुनि घाहार के लिये पहुंचे थे

4

(१९) जिनभूतवलि छाचार्य की कृपा से हम छाज जिनवाणी के दर्शन कर रहे हैं वे शक जाति के विदेशी राजा नरवाहन या नहपान थे।

(२०) वुल्डर सा०ने सन् १८७६ में छहमदावाद में जैनों द्वारा कुछ मुसलमानों को शुद्ध करके जैनधर्म में दीचित होते हुये व्यपनी झांखों से देखा था झौर उनने लिखा है कि झभी तक माली छीपी झादि जातियों को जैनधर्म प्रहण करने का द्वार वन्द नहीं है।

(२१) दत्तिए भारत में 'एक दिगम्वराचार्य ने कुरुम्व और भार जैसी ज़्रसभ्य जातियों को जैनधर्म में दीचित किया था । कुरुम्व लोग शिकारी और मांस भन्नी थे । वही जैन हुए और फिर उनने वड़े बड़े जैन मन्दिर वनवाये थे ।

(२२) पणि (पर्णि) जाति के विदेशी व्यापारी ने महावीर स्वामी के निकट मुनि दीता ली और वह अन्तःकृत केवली हुआ।

(२३) भविष्यदत्त विदेशी (समुद्र पार की) कन्या को व्याह. कर लाये थे और वह वाद में आर्यिका हो गई थी।

(२४) यति नयनसुखदास कृत 'श्रठारह नाते की कथा' में जैन दीचा की डदारता स्पष्ट प्रगट है। धनपति सेठ मधुसेना वेश्या से फंसा था। उससे कुवेरदत्त और कुवेरदत्ता नामक दो सन्तानें पैदा हुई। वेश्यागामी व्यभिचारी धनपति सेठ ने मुनि दीचा ली और अन्त में कर्म काट मोच्च गया। कुवेरदत्त और कुवेरदत्ता (भाई-बहिन) का आपस में विवाह हो गया। अन्त में विरक्त होकर वेश्यापुत्री कुवेरदत्ता ने क्षुहिका की दीचा लेली। कुवेरदत्त होकर वेश्यापुत्री कुवेरदत्ता ने क्षुहिका की दीचा लेली। कुवेरदत्त श्रपनी माता मधुसेना से फंस गया और उससे एक लड़का हुआ। बाद में कुवेरदत्त और वेश्या मधुसेना ने मुनिराज के पास दीचा ली। इस कथा से स्पष्ट सिद्ध है कि जैनधर्म वेश्याओं को, उनकी सन्तानों को और घोर व्यभिचारियों को भी दीदा देकर उन्हें मोच्-गामी बना सकता है।

श्वैताम्बर जन शास्त्रां में उदारतां कं प्रमाण

# श्वेताम्बर जैन शास्त्रों में उदारता के प्रमाण ।

श्वेताम्बर जैन शास्त्रों में जैन धर्म की उदारता के बहुत से प्रबल प्रमाण मिलते हैं। उनसे ज्ञात होता है कि जनधर्म वास्तव में मानव मात्रको धर्मधारणा करने की श्राज्ञा देता है। नीच, पापी श्रीर श्रत्याचारियों की शुद्धिका भी उपाय बतलाता है श्रीर सबको शरण देता है। रवे० शास्त्रों के कुछ उदाहरण नीचे दिये जाते हैं:-

(१) मेहतार्थ मुनि चाएडाल थे। बाद में वे दीत्ता लेकर मोत्त गये।

(२) हरिवल जन्म से मच्छीमार था। श्रन्त में वह मुनि दीत्ता लेकर मोत्त गये।

(३) ऋर्जुन माली ने ६ माह तक १ स्त्री झौर ६ पुरुषों की हत्या की थी। श्रन्त में भगवान महावीर स्वामी के समवशरण में उस हत्यारे को शरण मिली। वहां उसने मुनि दीचा ली और मोच गया।

(४) श्रादिमखां मुसलमान जैन था। उसके बनाये हुये भजन श्राज भी गाये जाते हैं।

(४) दुर्गंधा वेश्या पुत्री थी। वही श्रेणिक राजा की पत्नी हुई थी (त्रिपष्टि॰)

(६) ब्रह्मदत्त चंक्रवर्ती का जीव पूर्व भव में चाण्डाल था उसे एक मुनि ने उपदेश देकर मुनि दीना दी थी। वह मुनि हाकर द्वादशांग का ज्ञाता हुआ। ( त्रिषप्ठि०)

(७) कयवज्ञा ( कृतपुर्ण्य ) सेठ ने वेश्यापुत्री से विवाह किया था। फिर भी उनके धर्मसाधन में कोई वाधा नहीं आई।

(म) चिलाती पुत्र ने एक कन्या का मस्तक काट डाला था।

वह चोर और दुराचारी तथा हत्यारा था। फिर भी उसे मुनि दीचा दी गई। ( योग शास्त)

(८) मथुरा में जितशत्रु राजा और काला नाम की वेश्या के संयोग से कालवेशीकुमार हुत्रा । इस प्रकार व्यभिचा-रोत्पन्न वेश्यापुत्र कालवेशी कुमार ने मुनि दीचा ले ली। ('मथुरा-कल्प' जिनप्रभसूरि कृत और सुनि न्यायविजयी कृत टीका)

(१०) चाय्ड़ोली के पुत्र हरिकेशी वक्ला ने मुनि दीचा ली। उनकी पूजा ऋपि, ब्राह्मण, राजा और देवों ने भी की (उत्तरा-ध्ययन सूत्र )

(११) मथुरा में कुवेरसेना वेश्या से कुवेरदत्त और कुवेरदत्ता नामक पुत्र पुत्री हुये। दैवयोग से दोनों का विवाह हुआ। कुवेर-दत्ता ने दीत्ता ली। उधर कुवेरदत्त ने श्रपनी माता को पत्नी वना लिया ! और जिमित्त मिलने पर वह भी मुनि हो गया। वेश्या कुवेरसेना ने भी जैनधर्म स्वीकार किया। (मथुरा कल्प)

(१२) मथुरा में जिनदास ने अपने दो वैलों को मरते समय एमोकार मंत्र दिया और उन बैलों ने आहार पानी का त्याग किया। जिससे वे मर कर नागकुमार देव हुये (म० क०)

(१३) पुष्यचूल और पुष्पचूला दोनों भाई बहिन थे। दोनों ने आपस में विवाह कर लिया। इस प्रकार वे व्यभिचारी बने। फिर भी पुष्पचूला ने दीहा लो और उसने कर्म बंधन काट डाले। (म० क०)

(१४) व्रस्तुपाल तेजपाल प्राग्वाट जातीय त्रासराज की पत्नी कुमारदेवी के पुत्र थे। कुमारदेवी ऋज्ञहिल पट्टन की विधवा थी। इसराज ने उससे पुनर्विंवाह किया था। द्यर्थात् वस्तुपाल तेजपाल विधवा फे पुत्र थे। इतने पर,भी वस्तुपाल (प्राग्वट जाति) ने

प्रत्यत्त में जातिगत कोई विशेषता मालूम नहीं होती किन्तु

"श्रात्मविकाश में जाति वन्धन नहीं होते हैं। चाएडाल भी श्रात्मकल्याए के मागे पर चल लकता है। चाएडाल जाति में उत्पन्न होने वाले का भी हृदय पविन्न हो सकता है। हरिकेश मुनि चाएडाल कुलोत्पन्न होकर भी गुएगों के भएडार थे। नरेन्द्र देवेन्द्र और महा पुरुपों ने उनकी वन्दना की थी। वर्ण व्यवस्था कर्मा-नुसार होती है। उसमें नीच उंच के भेदों को स्थान नहीं है। भग-वान महावीर ने जातिवाद का खएडन करके गुएगवाद का प्रसार किया था। अभेद भाव का अम्रतपान कराया और दीन हीन पतित जीवों का उद्धार किया था।"

---उत्तराध्ययन सूत्र ञ्च० २४ (१६) जैनधर्म में जाति को प्रधान नहीं माना है। इसी विपय में मुनि श्री 'सन्तवाल' जी ने उत्तराध्ययन की टीका में १२वें त्र्यध्याय के प्रारम्भ में चिवेचन करते हुये लिखा है कि:---

कम्मुर्या वम्मयो होइ, कम्मुर्या होइ खत्तियो। वइसो कम्मुर्या होइ, सुद्दो हवइ कम्मुर्या॥

ता दस्सात्र्या का पूजा स भा राका जाता हु ! (१४) जाति के विषय में स्पष्ट कहा है कि ब्राह्मरण, ज्ञत्रिय बैश्य और शूद्र ध्यादि का व्यवहार कर्मगत (आचरण से) है । ब्राह्म एत्वादि जन्म से नहीं होता। यथा—

विजातीय (मोढ जाति में) विवाह किया था। फिर भी उनने सन् १२२० में गिरनार का संघ निकाला। उसमें २१ हजार श्वेताम्वर और ३०० दिगम्बर जैन साथ थे। उसके वाद सन् १२३० में उनने आवू के जगविख्यात मन्दिर वनवाये। क्या आज जैन समाज में इस उदारता का आंश भी वाकी है ? आज तो दस्साओं को पूजा से भी रोका जाता है !

श्वेताम्वर जैन शास्त्रां में उदारता के प्रमाख

विशेषता दिखाई देती है तप में। चाण्डाल का पुत्र हरिकेश तप से ही अट्भुत ऐश्वर्य और ऋद्धि को प्राप्त हुत्रा था। यथाः— सक्खं खु दीसइ तवो विसेसो, न दीसइ जाइविसेस कोई। सोवागपूत्तं हरिएससाहुं, जस्सेरिसा इट्टि महाग्रुभागा॥ —उत्तराध्ययन सूत्र अ० १२

(१७) मथुरा के यमुन राजा ने ध्यानमग्न दृण्ड मुनिराज का तलवार से धात किया। वाद में उस घातकी राजा ने मुनि दीचा ले ली। (म० क०)

(१८) मथुरा के राजा जितरात्रु के वेश्या पत्नी थी । उसका नाम काला था। उस वेश्या से कालवेशी कुमार हुआ और फिर उस वेश्या पुत्र ने युवावस्था में मुनि दीचा प्रहएए की। (उत्तराघ्ययन सूत्र छ० २ सू० ३)

(१९) आजीवक सम्प्रदाय के अनुयायी कुम्हार सदालपुत्र को स्वयं भगवान महावीर स्वामी ने आवक के १२ व्रत दिये थे। और उसकी स्त्री अग्निमित्रा भी जैन धर्म में दीचित हुई थी। (उवासग-दस्सओ० घ्र० ६)

(२०) महावीर स्वामी के समय में एक ईरानी राजकुमार अभयकुमार के संसर्ग से जैनधर्म में श्रद्धालु हुआ था । आर्द्रिक नामक राजकुमार ने महावीर स्वामी के संघ में सम्मिलित होकर मुनिदीचा ली थी। और वह मोच्च गया था (सूत्रकुर्ताग)

(२१) ऋव्दुर्रहमान फूलवाला नामक एक मुसलमान रत्न-जड़िया देहली के थे। उन्होंने संवत १६७० के पूर्व स्थानकवासी जैनधर्म की शरण ली थी।

(२२) कुछ ही समय पूर्व श्वेताम्वराचार्य श्री० विजयेन्द्र सुरि ने जर्मन महिला मिस चारलौटी क्रौज को जैनधर्म की दीचां दी

\*\*\*\_``

श्वेताम्बर जैन शास्त्रों में उदारता के प्रमाण

थी श्रौर उसका नाम 'सुभद्राछमारी' रक्खा था। अभी वह जैन-धर्म का पालन करती हैं श्रौर ग्वालियर स्टेट में रहती हैं। वह श्वेताम्बर मन्दिरों में पूजा करती हैं श्रौर जैनों को उनके साथ खान पान में कोई परहेज नहीं है।

(२३) श्वेताम्बराचार्यं नेमिसूरि जी महाराज ने वर्त्तमान में कई शूद्रों को मुनि दीत्ता दी है। श्वे० में अनेक साधु शूट्र जाति के अभी भी हैं।

(२४) श्रीमद राजचन्द्र आश्रम श्रगास (गुजरात) के द्वारा जैन धर्म प्रचार श्रभी भी हो रहा है। वहां हजारों पाटीदार खो पुरुपों को जैनधर्म की दीचा दी गई है। वे सव वहांके जैनमन्दिरों में भक्ति-भाव से पूजा, खाध्याय और आत्म ध्यान आदि करते हैं।

इस प्रकार रवेताम्बर शास्त्रों में जैनधर्म की उदारता के अनेक प्रमाण भरे पड़े हैं। उनका उपयोग करन न करना आवकों की बुद्धि पर श्राधार रखता है। मात्र इन २४ उदाहरणों से बिलकुल स्पष्ट हो जाता है कि जैनधर्म परम उदार है। ब्राह्मण, वत्रिय, वैश्य और शूद्र तो क्या किन्तु चाएडाल, श्रळूत, विदेशी, म्लेच्छ, मुसलमान श्रादि भी जैनधर्म धारण करके स्वपर कल्याण कर सकते हैं। धर्म के लिये जाति का विचार नहीं है। उसके लिये तो श्रात्मशुद्धि की आवश्यकता है। एक जगह क्या ही श्रच्छा कहा है कि:---

एहु धम्मु जो त्रायरइ, वंभग्रु सुद्दवि कोइ।

सो सावहु, किं सावयहं अपग्र कि सिरि मणि होइ॥ —श्रीदेवसेनाचार्य।

म्रर्थात्—इस जैनधर्म का जो भी आचरण करता है वह चाहे ब्राह्मण हो चाहे शुद्र हो या कोई भी हो, वही श्रावक (जैन) है। क्योंकि श्रावक के सिर ५र कोई मग्गि तो लगा नहीं रहता। कितनी छच्छी उदारता है ? कैंसा सुन्दर और स्पष्ट कथन है ? कैंसी वढ़िया उक्ति है ? जैनियो ! इससे छुछ सीखो और छपनी जैनधमें की उदारता का उपयोग करो ।

### उपसंहार

जैनधर्म की उदारता के सम्वन्ध में तो जितना लिखा जाय थोड़ा हूँ। जैनधर्म सभी वातों में उदार हूँ। मैं जैन हूँ इसलिय नहीं किन्तु सत्य को सामने रखकर यह वात दावे के साथ कह सकता हूं कि ''जिननी उदारता जैनधर्म में पाई जाती हूँ उतनी जगत के किसी भी धर्म में नहीं मिल सकती"। यह वात दूसरी है कि आज जैनसमाज उत्तसे विमुख होकर जनधर्म को कलड्कित कर रहा है। इस छोटी सी पुस्तक के कुछ प्रकरणों से जैनधर्म की उदारता का विचार किया जा सकता हूँ। आज भी जैन समाज में कुछ ऐसे साधु पुरुषों का अस्तित्व है जो जैनधर्म की उदारता का विचार किया जा सकता हूँ। दि॰मुनि श्रीसूर्थसागरजी महाराजके कुछ विचार इस सम्वन्ध में ''पतितों का उदार'' प्रकरण में लिखे गये हैं। उसके अतिरिक्त एक वार जव वे संच सहित अलीगंज पधारे थे तव उनने एक जैनेतर भाई के प्रत्नों का उत्तर जिन उदार भावों से दिया था उनका कुछ सार इस प्रकार है—

"शृद्र यदि श्रावकाचार पालता हो और सच्छ्रद्र हो तो उसके यहां साधु आहार भी ले सफता हूँ। शृद्र ही नहीं चाण्डाल तक धर्म का पालन कर सकता हूँ। जैनधर्म झाझए। या वनियों का धर्म नहीं है, वह प्राणीमात्र का धर्म है। याजकल के वनियों ने उसे तालों में वन्द्र कर रजा है। सच्छ्रद्र अवश्य पूजन करेगा। जिसे उपसहार

श्राप नहीं छूना चाहते मत छुत्रो । मगर मन्दिर के त्रागे मानस्तंभ रखो वह उनकी पूजा करेंगे ।" इत्यादि ।

यदि इसी प्रकोर के उदार विचार हमारे सब साधुओं के हो जावें तो धर्म का उद्धार और समाज का कल्याण होने में विलम्व न रहे ! मगर खेद है कि कुछ स्वार्थी एवं संकुचित दृष्टि वाले पण्डितमन्यों की चुंगल में फंस कर हमारा सुनि संघ भी जैनधर की उदारता को भूल रहा है ।

श्रव तो इस समय सवा काम युवकों के लिये है। यदि वे जागृत होजावें श्रौर श्रपना कर्तव्य समम्तने लगें तो भारत में फिर वही उदार जैनधर्म फैल जावे।

उत्साही युवको ! श्रव जागृत होत्रो, संगठन वनात्रो, धर्म को पहिचानो और वह काम कर दिखाओ जिन्हें भगवान श्रक-लंकादि महापुरुपों ने किया था। इसके लिये खार्थ त्याग करना होगा, पचायतों का कूठा भय छोड़ना होगा, वहिष्कार की तोप को अपनी छाती पर दगवाना होगा और अनेक प्रकार से अपमानित होना होगा । जो भाई वहिन तनिक तनिक से अपराधों के कारण जाति पतित किये गये हैं उन्हें शुद्ध करके अपने गले लगाश्रो, जो दीन हीन पतित जातियां हें उन्हें सुसंस्कारित कर के जैनधर्मी बनाओ, छियों और शूद्रों के अधिकार उन्हें चिना मांगे प्रदानकरो तथा समम्प्राञ्चो कि तुम्हारा क्या कर्तव्य है । त्रन्तर्जातीय विवाह का प्रचार करो श्रौर प्रतिज्ञा करो कि हम सजातीय कन्या मिलने पर भी विजातीय विवाह करेंगे। जैनधर्म के उदार सिद्धान्तों का जगत में प्रचार करो श्रीर स्व को वतादो कि जैनधर्म जैसी उदा-रता किसी भी धर्म में नहीं है। यदि हमारा युवक समुदाय साहस पूर्वक कार्य त्रारम्भ करदे तो मुफ्ते विश्वास हे कि उसके साथ सारी समाज चलने को तैयार हो जायंगी । झौर वह दिन भी दूर नहीं

रहेंने जन स्थिति पालक दल अपनी भूल को समम कर जैनधर्म की उदारता को स्वीकार करेगा। सच नात तो यह है कि—

"त्रयोग्यः पुरुषो नास्ति, योजकस्तय दुर्लभः"

आज हमारी स्माज में सच्चे निस्वाधी बोजक की कमी हैं। उसकी पूतिं भी युवकों के हाथ में है । वास्तविक धर्म की उदारता नीचे के चार पद्यों से ही मालूम हो जावेंगी ।

धर्म वहीं जो सव जीवों की भव से पार लगाता हो । कलह द्वेप मात्सर्य भाव को कोसों दूर भगाता हो ॥ जो सवको स्वतन्त्र होने का सज्जा मार्ग वताता हो। जिसका आश्रय लेकर प्रार्था सुखसमृदि को पाता हो ॥१॥ जहां वर्ण से सद्ाचार पर अधिक दिया जाता हो जोर। तर जाते हों निमिष मात्र में यमपालादिक अंजन चोर ॥ जहां जाति का गर्व न होवे और न हो थोथा अभिमान। वही धर्म हैं मनुजमात्र को हो जिसमें अधिकार समान ॥२॥ नर नारी पशु पद्मी का हित जिसमें सोचा जाता हो। दीन हीन पतितों को भी जो प्रेम सहित अप्नाता हो ।) ऐसे ज्यापक जैनधर्म से परिचित करहो सब संसार। धर्म अशुद्ध नहीं होता है खुला रहे यदि सक्को द्वार ॥३॥ प्रेमसाव जग में फैलादो और सत्य का हो व्यवहार । दुरभिमान को त्याग अहिंसक वनो यही जीवन का सार ॥ जैनधर्म की यह उदारता अव फैलादो देश विदेश। 'दास' ध्यान देना इस पर यह महावीर का शुभ सन्देश ।।४।। 2562

सम्मतियां

## 'उदारता' पर शुभ सम्मतियां ।

'जैनधर्म की उदारता' आचायों, मुनियों, त्यागियों, पण्डितों, वाबुझों और सर्वसाधारण सज्जनों को कितनी प्रिय मालूम हुई है वह नीचे प्रगट की गई कुछ सम्मतियों से स्पष्ट प्रतीत हो जायगा। टूसरे इस पुस्तक की लोकप्रियता का यह प्रवल प्रमाण है कि इसकी हिन्दी में द्वितीयावृत्ति घल्प समयमें ही निकालनी पड़ी है। दिगेम्बर जैन युवक संघ सूरतने इसका गुजराती अनुवाद भी प्रगट किया है तथा श्रीधर दादा धावते सांगली ने इसे मराठी भाषा मं प्रगट किया है। इस प्रकार तीन भाषाओं में प्रगट होने का श्रवसर इसी पुस्तक को प्राप्त हुन्द्रा है। 'उदारता' पर छनेक सम्मतियां प्राप्त हुई हैं। उनमें से कुछ सम्मतियों का मात्र सार यहां प्रगट किया जाता है।

(१) दिगम्बर जैनाचार्य श्री० सूर्यसागरजी महाराज----

जनधर्म की उदारता लिखकर पं० परमेष्ठीदासजी ने समाज . का वहुत ही उपकार किया है। वास्तव में ऐसी पुस्तकों का समाज ! में अभाव सा प्रतीत होता है। लेखक ने इस कमी को दूर कर सिद्धान्तानुसार जैनधर्म की उदारता प्रगट की है। विद्वान् लेखक का यह प्रयास श्रेयस्कर है। आपकी इस छति से हम प्रसन्न हैं। (२) त्यागमूर्ति वावा भागीरथजी वर्यीं—

पुस्तक पढ़ी। मैं तो इतनाही कहता हूं कि इसका श्रनेक भाषाओं में श्रनुवाद करके लाखों की संख्या में प्रचार किया जाय। ताकि जैनधर्म के विपय में संकीर्श भाव मिटकर उदार भावना प्रगट हो। (३) धर्मरत्न पं० दीपचन्दजी वर्शी----

वात्राजी की इस सम्मति से मैं भी पूर्ण सम्मत रूं।

(४) त्यागी नौरंगलालजी---

यह पुस्तक बहुत ऋच्छी है। ऐसी पुस्तकों से हो जंनधर्म का-उद्धार हो सकता है। जैनेंं को इसे पढ़कर अमल करना चाहिये। (४) न्यायकाव्यतीर्थ श्वे० सुनि श्री हिमांशु विजय जी

तकलिंकार-

जैन समाज में ऐसे निवंधों की श्वावश्यका है। श्रनुदार पंडित स्रौर मुन्टि जोग इसे पढ़ेंगे तो उन्हें भी सन्तोप होगा। पुस्तक शाख प्रमाण पूर्वक लिखी गई है।

(६) न्यायतीर्ध श्वे० ग्रुनि श्री न्यायविजयजी महाराज-

लेखक का यह प्रयत्न योग्य और प्रशंसनीय है। इसे और भी विस्तार से लिखकर जैनधर्म की ज्वारता पर पड़ा हुआ परदा हटाने का प्रयत्न होना चाहिये।

(७) श्वे० मुनि श्री० तिलकविजयजी महाराज---

जैनधर्म की उदारता पुस्तक नो पढ़ कर सालूम हुआ कि दिग-न्वर आम्नाय के धर्म नेता कहलाने वाले परिडलों की अपेत्ता परें } परमेडीदासजी न्यायतीर्थ ने जैनधर्म के वास्तविक स्वरूपको अधिक प्रमाण में समभा है। मेरी समभ में ऐसी पुस्तकों का जितना आधिक प्रचार होगा उतना ही समाज को मिध्यात्व छूटने का छवसर मिलेगा।

(=) श्वे० छुनि श्री फूलचन्द्जी धर्मोपदेखा-

मैं मानता रूं कि इत पुस्तक का प्रचार प्रत्येक जैन के भरों तक होना चाहिये। यदि यह पुस्तक १न्वीं या १८ वीं शताब्दी में लिखी जाती तो लेखक को निर्विवाद ऋषि कहने लगते। इसमें सम्मतियां

जितने भी प्रमाण हैं वे सब पुष्ठ प्रमाण हैं । दिगम्बर जैन समाज का कर्तव्य है कि लेखकके विचारों को दूर दूर तक फैलावे । आप के एक वालक ने पुस्तक ही नहीं लिखी है वल्कि आपको उन्नति के शिखर पर पहुँज़ने के लिये वलवती सम्मति दी है । यदि हमारी समाज का कोई मुनि इस विपय की पुस्तक र्लिखता तो मैं उसके पैरों में लोट जाता । परन्तु गुरा माहिता की दृष्टि से परमेछी को भी धन्यवाद दिये बिना नहीं रह सकता ।

(८) स्थानकवासी मुनि श्री पं० पृथ्वीचन्द्रजी महाराज----

जैनधर्म की उदारता कितना युन्दर एवं झौचित्यपूर्या नाम है ! जैनधर्म पर-धर्म के नाम पर लगे हुये कलंक को धो डालने का जो सामयिक कर्त्तव्य था वही इस पुस्तक में किया गया है । इसमें जो भी लिखा है वह शाझमृलक है । यही इस पुस्तक की विशेपता है । इसी लिये पं० परमेछोदास जी विशेष धन्यवाद के पात्र हैं । इसमें यदि श्वे० प्रमाण भी लिये जाते तो इसका प्रचार क्षेत्र वढ़ जाता । ( अवकी वार इसी सूचना को ध्यान में रख कर कुछ श्वे० प्रमाण भी रखे गये हैं ।) लेखक के विचारों से मैं सहमत हूं । जैन समाज इस पुस्तक का हृदय से स्वागत करे छौर उस मार्ग का अनुसरण करके प्राचीन गौरव की रज्ञा करे ।

Ś,

(१०) स्याद्वादवारिधि जैन सिद्धान्तमहोदधि न्यायालंकार पं० वंशीधरजी जैन सिद्धान्त शास्त्री इन्दौर----

जैनधर्म की उदारता पढ़ने से इन वातों पर अच्छा प्रकाश पड़ता है कि पहले जमाने में जैनधर्म का किस तरह प्रसार था, शुद्धि का मार्ग कैसा प्रचलित था, तथा जाति और वर्ग्य किस बात पर प्रावलम्बित थे. (११) विद्यावारिधि जैनदर्शन दिवाकर पं० चम्पतरायजी जैन वार एट ला (लंडन)

यह पुस्तक वहुत ही सुन्दर है। इसमें जैनधर्म के असली स्वरूप को विद्वान लेखक ने वड़ी ही खूवी के साथ दर्शाया है। उदाहरण सब शासीय हैं। उनमें ऐतराज की कोई गंजाइश नहीं है। ऐसी पुस्तकों से जैनधर्म का महत्व प्रगट होता है। इनको क़द्र होनी चाहिये।

(१२) पं० जुगलकिशोरजी मुख्तार सरसावा---

पुस्तक छच्छी और उपयोगी है। यह जैनधर्म की उदारता के लाध लेखक के हृदय की उदारता को भी व्यक्त करती है। जो लोग छपनी हृदय संकीर्णता के कारण जैन धर्म को भी संकीर्ण वनाये हुये हैं वे इससे वहुत कुछ शित्ता प्रहण कर सकते हैं।

(१३)व्याकरणाचार्य पं० बंशीधरजी जैन न्यायतीर्थ वीना-पुस्तक समयोपयोगी है। इसलिये समय को पहिचानने वालें के लिये जपयोगी होनी ही चाहिये। परन्तु शास्त्रीय प्रमार्थों का वल

पाकर यह पुस्तक स्थितिपालक दलको भी उपेच्य नहीं हो सकती। (१४) साहित्यरत्न पं० सिद्धसैनजी गोयलीय---

पुस्तक वहुत अच्छी है ।प्रत्येक भाषामें अनुवाद करके इसका ताखों की संख्या सें सुपत प्रचार करना चाहिये।

(१५) पं० छोटेलालजी जैन सुपरि० दि० जैन बोर्डिङ्ग - अहमदावाद-----

लेखकने यह पुस्तक लिखकर समम्जका बड़ा उपकार किया है । प्रत्येक भाषामें इनका अनुवाद करके ।वनरण कीजाय तो नि:संदेह मनुष्य जातिका भारी उपकार होगा । मैं इसका गुजराती श्रनुवाद छपाकर प्रचार कर रहा हूँ ।

(१६) प्रोफेसर चन्द्रशेखरजी शास्त्री एम. त्र्रो. पी. एच. देहली----

लेखकने प्रत्येक विपयको शास्त्रीय प्रमाणों से सिद्ध किया है। वास्तव में पुस्तक ऋति उत्तम है। घर घर में इसका छादर होगा। (१७) पं० भगवंत गएपति गोयलीय सागर----

जैनधर्म की उदारता में जैन यंथों की ताजीरात से पतितों का उद्धार, ऊंच नीच की समता, वर्ण गोत्र परिवर्तन तथा शूद्रों और स्त्रियों के उच्चाधिकार झादि को ऐसा सिद्ध किया है कि एक वार क्रूपमख्डूकताका एकान्त पुजारी भी सहम-उठेगा । इसे लिखकर ष्ठ्रपने समाज के छंधेरे मस्तिष्क में प्रकाश फैंकने का प्रयत्न किया है ।

(१=) वा० माईदयालजी जैन वी० ए० ( आनर्स ) वी० टी० अम्बाला---

पुस्तक मननीय, पठनीय और प्रचार योग्य हैं । जैंनधर्म झौर जैन समाजका गला अनुदारताकी रस्सी से रुंध रहा है । लेखक ने उस फंदे को ढीला करने का प्रयत्न किया है ।

(१९) भारत विख्यात उपन्यास लेखक वा०जैनेन्द्रकुमारजी देहली----

जो उदार नहीं है वह धर्मका अपलाप है। यदि समाज को अपनी अनुदारता का छुझ भी मान हो जाय तो पुस्तक लिखने के उद्देश्य की सिद्धि समफनी चाहिये।

·. ·. .

(२०) वा० लत्त्मीचन्द्जी जैन एम० ए० देहली---

पं० परमेष्ठीदास जी ने जैनधर्म की उदारता लिखकर अज्ञान की गहरी नींद में सोती हुई जैन समाज को वल पूर्वक मंमोल डालने का साहसिक प्रयत्न किया है। जैनधर्म की उदारता समभने के लिये हृदय उदार मन शुद्ध और मस्तिष्कपरिष्ठृत होना चाहिये। लेखक के पास यह सब है। वे इस युगके जागृत युवक हैं। उन्होंने जैनधर्म के सुन्दर रूप को देखा है। और समाज को वताया है। निःसंदेह यह ट्रेक्ट एक चिनगारी है।

(२१) प्रोफेसर वी० एम० शाह एम० ए० सुरत-

I have read Pandit Parmeshthi Das ji's Jain Dharm Ki Udarta, with great pleasure and satisfaction. The learned writer bas ably pointed out the noble principles of Jainism which clearly show that it deserves to be called the Universal Religion. The Jain Scriptures are extremely reasonable and just in laying down rules for the mutual dealing of human beings.

There is no distinction of a family high or low in the observance of religion. Men and women Kshatri, Brahman, Vaish & Shudras, all have equal rights for religious practice and liberation. There is nothing like touchability or untouchablity in Jaioism, Pandit सम्मतियाँ

Parmeshtid sji has proved these things in his small book with many illustrations and quotations from the Jain Granthas.

The book will do good.

V. M. SHAH, M. A. Professor of Ardhamagadhi M. T. B. College, Sura

मैंने पंडित परमेग्रीदामजी की धर्म पुस्तक जैनधर्म की उदा-रता को निहायत खुशी और इतमिनान के साथ पढ़ा काबिल रचयिता ने जैनधर्म के शरीफाना सिद्धान्तों का निहायत कावलि-यत के साथ उल्लेख किया है जिससे साफ तौर पर जाहिर होता ' है कि जैनधर्म विश्वव्यापी धर्म वनने का हकदार है। मनुष्य मात्र के जीवन के जो सिद्धान्त जैन शास्त्रों में रखे गये हैं वह निहायत ही मुद्दखिल ( सप्रमाए ) और मुन्सफाना हैं किसी भी परिवार को कोई नस्ली इन्तियाज नहीं हो गया है ज़त्री बाह्यए वैश्य और शूद्र सब के अख्तियारात वरावर हैं और धर्म-कार्य में सबका समान हक है। जैनियों में अळूत का कोई प्रश्न नहीं रखा गया है।

पंडितजी ने इन सारा वातों को इस छोटी सी पुस्तक में निहायत साफ तौर पर और प्रसाण के साथ साबित किया है और बहुत से उदाहरण देकर समफाया है इस पुस्तक के छपने से जैन धर्म पर एक नई रोशनी पड़ी है और जनता को बहुत कुछ लाभ पहुं चेगा।

इसके श्रतिरिक्त श्री०रूपचन्दजी गार्गीय पानीपत, जैन जाति भूपण ला० ज्वालाप्रसादजी रईस महेन्द्रगढ़, श्री० राजमलजी जैन पचैया भोपाल, हकीस पं० वसन्तलालजी जैन भांसी, पं० सुन्दर-लालजी जैन वैद्यरत्न, पं० शिखरचन्द्रजी जैन वैद्य फर्रखनगर, पं०घनश्यामदासजी जैन शाली वहरामघाट, पं०रचीन्द्रनाथजी जैन न्यायतीर्थ रोहतक आदि अनेक विद्वानों ने अपनी शुभ सम्पतियां प्रदान की हैं जिन्हें विस्तार भय से यहां प्रगट नहीं किया है।

तथा जैन मित्र, दिगम्बर जैन, सुदर्शन, जैन ज्योति, प्रगति जिन विजय, स्वराध्य, प्रताप, कर्मवीर, नवयुग, जम्बई समाचार, जैन, लोकवाणी आदि अनेक पत्रों ने भी मुक्त कण्ठ से जैनधर्म की ज्वारता की प्रशंसा की है। आशा है कि जैन समाज इस द्वितीयावृत्ति को प्रथमावृत्ति की अपेचा और भी अधिक ऐम से देखेगी आर जैनधर्म की ज्वारता को अपने आचरण में उतारने का ज्यूस्त करगी।

म गुस्तक मिलने पते-

गगादत्त मेस, चाग दिवार देहली में छुपा।

पे० परनेष्ठीदासजी जैन न्यायतीर्थ लिखित-

यह पुस्तकें आज ही मंगाकर पढि़ये।

(१) चचसितगर समीचा-इस में गोवर पंथी प्रत्य 'चर्चासगर' की खूब पोल खोली गई है। और टराप्रही पंडितों की युक्तियों की धजी २ उड़ाई गई है। इप समीजा के द्वारा जैन साहित्य पर लगा हुवा कज्ञङ्क धोया गया है पृष्ट ३०० मूल्य ॥=)

(२) दान विचार समीचा—चुल्लक चेपी ज्ञानसागर द्वारा लिखी गई अज्ञानपूर्ण पुस्तक 'दानचिचार' की यह युक्ति आनामयु क और चुद्विपूर्ण समीजा है। धर्म के नाम पर रचे गये, मलीन साहित्य का भान कराने वाजो आर इस मैल से यूपित हृदयों को शुद्ध कराने वाली है। पृष्ठ ६४ मूल्य ।) है।

(३) परमेष्ठी पद्यावर्ली इसमें महावीर जयन्ती, श्रुत-पंचमी, रत्ता वन्धन, पयूँपए पर्व, दीपावली, होली, झादि की तथा सामालिक धार्मिक, राष्ट्रीय, एवं युवकों में जीवन हाल देने वाली करीव ४० कविताओं का संप्रह है । मृल्य =)

(४) दस्सात्रों का पूजाधिकार-मूल्य -)

(४) विजातीय दिवाह मीमांसा-इसमें अनेक शासीब प्रमाण, युद्धिगम्य तर्क और सैकड़ों दृष्टान्त देकर यह सिद्ध किया है कि विजातीय विवाह आगम और युक्ति संगत है। तथा जातियों का इतिहास और उनकी आधुनिकता भी सिद्ध की गई है। पूष्ठ संख्या १७४ मूल्य ॥=)

पता-जोहरीमल जैन सर्राफ, वड़ा दरीवा देहली ।