# જેનધમના પ્રાચીન સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ અને પ્રભુ વીર પદાવલી



ું. લેખક .. સુનિ**શ્રી મ**ણિલાલછ.



ॐ श्री वितरागाय नमः

શ્રી જૈનધર્મના પ્રાચીન સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ અને

પ્રભુ વીર પકાવલી.

卐

લેખક:

( શ્રી લીંબડી સંઘવી ઉપાશ્રયના ) પૂજ્યશ્રી માેહનક્ષાલજી સ્વામીના શિષ્ય સુનિશ્રી મણિલાલજી.

嗚

પ્રકાશક :

**છવણુલાલ છગનલાલ સંઘવી** 

તંત્રી: "સ્થાનકવાસી જૈન "

પંચલાઇની પાેળ : અમદાવાદ.

읈

કિંમત એ રૂપીઅહ

સર્વ હુક્ક પ્રકાશકને સ્વાધિન.

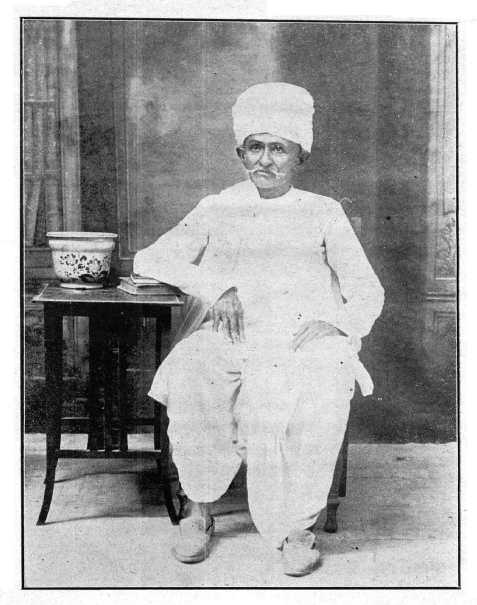
Life is real, Life is earnest, And the grave is not its goal; Dust thou art to dust returnest, Was not spoken of the soul

In the world's broad field of battle,
In the bivouac of life;
Be not like dumb, driven cattle,
Be a Hero in the strife,

Longfellow.

મુદ્રક: મણિલાલ છગનલાલ શાહ મુદ્રણસ્થાનઃ વીરવિજય પ્રીન્ટીંગ પ્રેસ રતનપોળ, સાગરની ખડકી–અમદાવાદ.

## સ્વ. શેઠ ગાેપાલજીભાઇ લાડકચંદ-થાન



જન્મ: સં. ૧૯૦૬

અવસાન: સં. ૧૯૮૫

સરૈયા આર્ટ પ્રિ. અમદાવાદ.

# ગ્રંથ–સમર્પણ

શ્રીમાન્ સ્વધમ<sup>°</sup>પ્રેમી, ઉદારચરિત, માન્યવર મહાશય,

સ્વ. શેઠ ગાપાળજીલાઈ લાહકચંદ.....થાન.

આપ સદ્દગત થયા છા, છતાં આપના જીવનની યશસ્વી કારકીર્દિ આપના પુત્રા દીપચંદ્રભાઇ, કત્તેહચંદ્રભાઇ, ત્રીભાવનદાસભાઇ, કેશવલાલભાઇ અને મણી-લાલભાઇ મારક્ત જાણવા મળી છે, તેથી ખૂબ આનંદ થાય છે; એટલું જ નહિ પણ આ અમૃલ્ય ગ્રંથરત્નના સમર્પણ માટે યાેગ્ય ગૃહસ્થની પસંદગી થઇ છે, એથી તાે મને અધિકાધિક સંતાલ ઉપજે છે.

આપ બાલ્યાવસ્થાથી જ સાધારણ સારી સ્થિતિના હાઇ, જરૂર પૂરતા ગુજ-રાતી અભ્યાસ પૂર્ણ કરી કાપડના ધંધામાં જોડાયા, અને આપના પુત્રા મુંબઇમાં વ્યવસાય કરવા લાગ્યા. આપના ધર્મ પ્રત્યે પ્રેમ, મુનિમહારાજોના દર્શન કરવાની તમન્ના, સંત સેવાના આપે લીધેલા લાભ: ઉપરાંત જીવદયા, અનાથ રક્ષણ, કેળવણી, ધર્મોન્નતિ આદિ વિધવિધ સેવાના ક્ષેત્રામાં આપે આશરે રૂ. ૨૦૦૦૦) વીસ હજારની કરેલી સખાવત; એ ખરેખર આપની લક્ષ્મી પરની વિતરાગતાની સાક્ષી પૂરે છે.

થાનગઢ સ્થા. જૈન વિદ્યાર્થીઓની સ્કાલરશીય માટે રા. ત્રાહ્યું જાર, થાનમાં આયોજવાળા ઉપાશ્રયના જોહોં હાર માટે રા. ૪૦૦૦), થાન જૈનશાળામાં રા. ૫૦૧), થાનમાં નવા ચબુતરા બંધાવવામાં રા. ૫૦૧) રાજકાટ દશાશ્રીમાળી અને વિદ્યુક જૈન બાહિં ગંને રા. ૫૦૧), જીનાગઢ સ્થા. જૈન ધર્મશાળામાં રા. ૨૦૧), વાંકાનેર મુનિ શ્રી નાગજસ્વામીના દર્શને જતાં નાકારશીના ભાગમાં રા. ૪૦૦), વઢવાલું કેમ્પમાં પુજ્ય શ્રી ગુલાબચંક્ મ. વીરજસ્વામી તથા શતાવધાની પં. શ્રી રત્નચંદ્ર મ. ના દર્શને જતાં, પહેલી જ નાકારશી કરી વિધવિધ ધાર્મિક સંસ્થાઓમાં રા. ૧૫૦૦ ખર્ચી, આપે કેપના સ્થાનકવાસી દેરાવાસી ભાઇઓના એકય અને સત્કાર વચ્ચે પ્રેમના સાક્ષાતકાર કરાવ્યા, તે કાર્ય ખરેખર અતિ પ્રશંસનીય હતું.

આ ઉપરાંત આપે દુષ્કાળ વખતે સુંદર સેવા કરી રા. એ થી અઢી હજાર ખ<sup>ર</sup>ર્યા હતા. આપનું ગુપ્ત દાન પણ એવુંજ હતું. ગામમાં સ્વજ્ઞાતિ અને અન્ય જ્ઞાતિની ગરીબ વિધવા બહેનાને દરમાસે આપ ગુપ્ત મદદ માકલતા. બહારગામની ટીપાે, પાંજરાપાેળની ટીપાે, વગેરે ફાળાઓમાં આપ અગ્રસ્થાનેજ રહેતા. અતિવૃષ્ટિ સમયે આપે થાનગઢ તાબાના ૨૪ ગામના ગરીબાેને મદદ કરવામાં રૂા. ૫૦૦) આપ્યા હતા; આપની પાસે મદદાર્થ આવનાર કાેઈ પાછું ન ક્રતું. થાનગઢના ઉપાશ્રય માટે માેટા કંડની જરૂર હતી, તે માટે આપે મુંબાઈ જઇ મેળવેલા ફાળા, અને તેથી આપની જાતિ દેખરેખથી તૈયાર થયેલું થાનના ઉપાશ્રયનું ભવ્ય મકાન હજુયે આપના ધર્મપ્રેમની સાક્ષી પૂરી રહ્યું છે.

આપ દયાળુ, સત્યવકતા અને ઉદાર હતા, તે સાથે ધાર્મિક વૃત પ્રત્યાખ્યાનાદિ નિયમાં પણ આપ કરતા. આપના બાદ્યા અને આંતરિક શુદ્ધ વ્યવહાર આદર્શ હતા. આંતિમાવસ્થાએ આપે થાનમાં બિરાજતા કવિવર્ય પં. મુનિ શ્રી નાનચંદ્રજી મ. પાસેથી વૃત પ્રત્યાખ્યાન કરી, આપે ચાર પેઢી નજરે જેઇ, છલ્ વર્ષની ઉંમરે આત્મસંતાષ સાથે દેહ ત્યાગ કર્યા, એ ખરેજ આજના ઉચ્ચ માનવ જીવનમાં આપના આદર્શ અલોકિક અને પ્રશંસક હતા, એમ કદ્યા વગર રહી શકાતું નથી. આપનું ઉત્તરકાર્ય આપના વિનિત પુત્રાએ ફા. ૪૫૦૦ ખર્ચી કર્યું, તે વખતે થાનગઢના ના. ઠાકાર સાહેબ શ્રી અળવીરસિંહ-જએ લખતરથી યુવરાજ શ્રી ૭ ઇંદ્રસિંહજી સાહેબને માકલી આપના પુત્રાને પાલડી આપી હતી.

આપના ઉજવળ જીવનનું અનુકરણુ કરી આપના પુત્રાે પણ પારમાર્થિક કાર્યોમાં યત્કિંચિત ખર્ચે છે, એ જાણી ખૂબ આનંદ થાય છે. આપ સાચું જીવન જીવી ગયા છા, એ ખાતર આ અમૃલ્ય થ્ર'થ હું આપના પરાક્ષ કર-કમળમાં સમ**પંશુ** કરી અત્યાનંદ પામું છું.

—છવનલાલ.

## આભાર પત્રિકા.

#### સ્વ. શ્રી કપુરચંદ પાનાચંદ મહેતા—રાજકોડ.

પ્રસ્તુત પ્રાચીન ઇતિહાસમાં પ્રાચીન મહાપુરુષોની પ્રશસ્તિ સાથે તેનાં અર્પ છુ અને આભારની એ બંને પ્રશસ્તિએ પણુ પ્રાચીન–સ્વર્ગસ્થ ઉદારચરિત સદ્દગૃહસ્થાની અપાય છે, એ પણુ પ્રસ્તુત પ્રથરત્નને એોછું શાભાસ્પદ નથી, એમ હું માનું છું.

રાજકાટના શ્રાવકરત્ન સ્વ. શ્રી કપુરચંદ પાનાચંદના નામથી કાઠીયાવાડ ઉપરાંત ઇતર પ્રદેશના વર્ગ પણ સુપરિચિત હશે; અને જેઓએ પાતાની પ્રમાશ્ચિકતા, અને સત્ય વક્તત્વને લીધે ટુંક મુડીમાં શરૂ કરેલી રાજકાટની ઇમારતી લાકડાની પેઢી જાહોજલાલી પૂર્વક હજીએ પ્રગતિ કરી રહી છે, તે પ્રતિષ્ઠાસંપન્ન વ્યક્તિની કારકોર્દિ સિવાય ખીજો શું માની શકાય ?

મનુષ્ય વ્યક્તિની કિંમત તેની થાડી શી સખાવત પર નથી; પરંતુ જેના જીવનમાં સાચી ધાર્મિકતા વ્યાપી ગઇ છે, જેણે જનસેવા, પ્રાણી સેવાને પાતાનું જીવનસૂત્ર માન્યું હોય છે; જગત્તી પ્રત્યેક વ્યક્તિ, સમાજ, મંડળ કે સભાની પાંગળી અવસ્થાઓ જોઇ જેઓને તેમાં પાતાના પ્રાણ રેડી તેને સજીવ, ચેતનાત્મક બનાવવાનું અહોભાગ્ય સાંપડે છે, તેવાજ આત્માઓની જનતા યાગ્ય કદર કરે છે.

શ્રી કપુરચંદભાઇની શરીર સ્થિતિ દુર્ભળ, છતાં તેમણે વિધ વિધ ધાર્મિક સામા-જિક ક્ષેત્રામાં જે પ્રશ્નંસનીય કાર્ય કર્યું તે ખરેખર સ્મરણીય હતું; મૃત્યુની અંતિમ ધડી સુધી પણ દરેક ધર્માદા સંસ્થાઓનું કાર્ય કાળજપૂર્વક બજાવી આધુનિક 'પ્રથમ દેહ અને પછી સેવા' એ કહેવતને ફેરવી 'પ્રથમ સેવા અને પછી દેહ' એ અલુમૂલાં સૂત્રને તેમણે ચરિતાર્થ કર્યું હતું. હુંકમાં તેઓ:—

પાંજરાપાળના પ્રાણ હતા, જૈનશાળાનું જીવન હતા, સંઘના અનન્ય સેવક હતા, મુંગા પશુએાના માતાપિતા હતા, ભુખ્યા તરસ્યાંના ભાઇ હતા,

ઉપરાંત અનેક સંસ્થાઓના તેઓ માનનીય અને સર્વાંતુમતે સ્થાપિત કાષાધ્યક્ષ (ટ્રેઝરર) હતા. તેમને તાં રહેતાં સેંકડા, હજારા રૂપીઆના ક્રંડાના હિસાય નિયમસર, સતત શ્રમ સેવીને પણ બહાર પડતા, આથીજ તેઓ સંઘમાં શું, કે સમાજમાં શું! સર્વંત્ર પ્રિય થઇ પડયા હતા. વીસ વર્ષ સુધી આ કાર્ય હાંશપૂર્વક બજાવી રાજકાટનું આ રતન સંવત ૧૯૮૯ના મહા સુદી 3 શનિવારે અસ્ત થયું; સારાયે સમાજને તેમની ભારે ખાટ પડી; પરંતુ કહેવત છે કે જેનો અહિં જરૂર છે, તેની પરમાત્માના દરભારમાં પણ જરૂર છે! આપણે તા માત્ર ગત પુરુષની ઉજવળ જીવનરેખા પર ખે શબ્દ લખ્યા સિવાય બીજાં વધારે શું કરી શકીએ!

મૃત્યુ તો સૌને હોય છે, પણ જેઓ ધીર, વીર, ગુણત્ત અને પુરુષાર્થી આત્માએ છે, તેઓ સદા જાગૃત હોય છે; કોણ જાણે તેમને આગમચ ભવિષ્ય ભારયું ન હોય તેમ શ્રીમાન કપુદચંદભાઇએ પોતાના મૃત્યુ અગાઉ એ વર્ષે પોતાની સ્થિતિ અને કરજ ખતાવતો તેમજ પોતાના પછી સંઘ વ્યવસ્થા, અને ધર્મવર્તનના નિર્દેષ કરતા એક પત્ર શ્રી સંઘ ઉપર અને બીજો તેમના કુટુંખ પર લખ્યા હતા, જે તેમના મૃત્યુ ભાદ વંચાયા હતા! આવા ઉદાર નિસ્વાર્થ સેવાભાવી, અને ધર્મપરાયણ પુરુષોના જીવનઇતિહાસો લખાઇ, સમાજ તેનું અનુકરણ કરવા પ્રેરાય, એ ભાવના સાથે આ મહદ્ મંચમાં તેમનું નામ જોડી હું કૃતાર્થ થાઉ છું.

## ઉપકાર

- આ ગ્રંથ લખવામાં જે જે પુસ્તકાના આધાર લેવામાં આવ્યા છે. ેની યાદિ:--શ્રી જામનગરવાળા શ્રાવક હીરાલાલ વી. હ'સરાજ કૃત 'જૈન ધર્મ'ના પ્રાચીન ઇતિ **હા**સ " ભા. ૧–૨
- જૈન ધર્મના ઇતિહાસ ( છપાવી પ્રસિદ્ધ કરનાર: જૈન ધર્મ વિદ્યા પ્રસારક-વર્ગ પાલીતાણા )
- " જૈન સાહિસના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ સચિત્ર " લેખક શ્રી માહનલાલ દેશામ બી. એ. એલ. એલ. બી.
- " જૈન દર્ષિએ જૈન " સંગ્રાહક મનિ શ્રી અમરવિજયછ
- વિશ્વવંદ્ય પ્રભુ મહાવીર (લેખક શતાવધાની શ્રી સૌભાગ્યચંદ્રજી મ. પ્રકાશક ધીરજલાલ ટાકરશી શાહ.)
- સત્યાર્થ દર્પણ ( લેખક પં. અજતકમાર શાસ્ત્રી )
- જૈન ધર્મની પ્રાચીન અને અર્યાચીન સ્થિત ( શ્રીમદ્ સહિસાગરજી મ. કૃત )
- પ્રાચીન શ્વેતાં ખર અર્વાચીન દિગં ખર ( લેખક મુનિ શ્રી વિદ્યાવિજયજ મ.)
- આદર્શ મૃતિ. સંગ્રહકર્તા: પં. મુનિ શ્રો હુકમીચંદજ મ. ની સંપ્રદાયના પ્રસિદ્ધ વક્તા શ્રી ચાથમલજ મ. ના શિષ્ય શ્રી પ્યારચંદજ મ. )
- ૧૦ મહાવીર ભગવાનકા આદર્શ જીવન ( લેખક : પ્રસિદ્ધવકતા મુનિ ચાથમલજ મ.)
- " જૈન સિદ્ધાંત ભારકર " જૈન સિદ્ધાંત ભૂવન આરાકા અતિહાસિક મુખ પત્ર ( દિગં બરીય )
- " શ્રી મહાવીર ભગવાન '' આધુનિક શૈલીપર ( રચયિતા દિ. પં. બાયુ કામતા-૧૨ પ્રસાદજ જૈન )
- " શ્રી જૈન પ્રબાધ " ( પ્રસિદ્ધકર્તા શ્રી ભીમસિંહ માણેક મુંબઇ ) 13
- ૧૪ " પ્રાચીન ભારત " ( લેખક પં. હરિચંદ્ર મિશ્ર એમ. એ.)
- " ઐતિહાસિક નેાંધ " ( લેખક સ્વ. શ્રી વાડીલાલ માતીલાલ શાહ ) 9 Y
- ટાંડ સાહેય કત " રાજસ્થાન "
- ભરત ખંડના સરળ ઇતિહાસ ( વિદેલદાસ ધનજીલાઇ પટેલ )
- ૧૮–૧૯ ગુજરાતના વાર્તારૂપ ઇતિહાસ, તથા ગુજરાતના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ )
- મહાવીર પછીના મહાપુરુષા ( ગોંડલ સં. ના મુનિશ્રી આંબાજ મ. રચિત )
- ર૧–૨૨ મુક્તિસું દરોના સ્વયંવર, શ્રી સાંખ્યદર્શન.
- ૨૩ '' જૈન સાહિત્યમાં વિકાર થવાથી થયેલી હાર્નિ (લેખક પં. બેચરદાસ જીવરાજ દાશી )
- ૨૪ " સરસ્વતિ " માસિક. સંપાદકઃ શ્રી મહાવીરપ્રસાદ દિવેદી ૨૫ " ભૂગાળ હસ્તામલક " ( ભારત મત દર્પણ ) રાજા શિવપ્રસાદ સિતારે કૃત
- રક વીર સ'વત નિર્ણય ઔર જૈન કાળ મણના ( શ્રી કલ્યાણવિજયજી મ. કૃત )
- ૨૭-૨૮ શ્રીમન્નાગપૂરિય બુહત્તપાગચ્છિય " પંચ પ્રતિક્રમણ તથા સચ્ચી સંવત્સરી" ૨૯-૩૦ તારણ તરણ શ્રાવકાચાર, ભારત ભૂમિનાે ઇતિહાસ
- <sub>કાર્ત્યાદિ પુરત}ાના આધાર ક્ષેવામાં આવ્યા છે, તે માટે તે ગ્રંથના લેખક અને</sub> પ્રકાશક મહાતુલાવાના હું સહદય આલાર માનું છું. ---લેખક

#### પ્રસ્તાવ**ના**

પ્રત્યેક મનુષ્યનું કર્તવ્ય છે કે પાતે જે ધર્મને અનુસરતા હાય, તેના આદાંત ઇતિહાસ તેણે જાણવા જોઇએ, કે જે ઇતિહાસમાંથી સારાસારના વિચાર પામી, તેમાંથી અલોકિક અને અદ્ભુત આત્મપ્રેરણા મેળવી શકે, એટલાજ માટે પ્રાચીન કે અવાચીન સાક્ષર વિદ્વાનાએ અનેકાનેક ઐતિહાસિક પુસ્તકા લખીને જનતાને સ્વધર્મનું, સ્વધર્મના મહાપુરુષાનું યથાર્થ જ્ઞાન આપી સન્માર્ગે વાળવા પ્રયત્ન કર્યા છે.

ધાર્મિક શું કે વ્યવહારિક શું! નૈતિક શું કે માનસિક શું! આ બધાની ઉન્નતિના પાયા યા આદર્શ કહિયે તો તે પ્રાયઃ ઇતિહાસ છે. એ સત્યને અનુસરીને જ મેં આ 'જૈન ધર્મના પ્રાચીન ઇતિહાસ' લખવાનું સાહસ કર્યું છે, તે કેટલે અંશે સફળ થયું છે તે વિચારવાનું કામ વાચકનું છે.

જૈન ધર્મની ભાવના પ્રાચીન છે, સૌથી પ્રાચીન છે એ બતાવવા અનેક ગ્રંથાના અને વિદ્વાનાના અભિપ્રાયા ટાંકીને તે સિદ્ધ કરવા મેં યથાશકય પ્રયત્ન કર્યો છે. તે ઉપરથી જનતા સારી રીતે જાણી શકશે કે જૈનધર્મની ભાવનાએ પુષ્યભૂમિ ભારતવર્ષ પર કેવી મનારમ્ય ભાવના ઉત્પન્ન કરી છે; પણ સમયના વહેવા સાથે દરેક વસ્તુના પર્યાય બદલાયા કરે છે તેમ "જૈન ધર્મ" પણ ક્રાંતિના મહાન શિખરેથી ઉંડી ક્ષીણામાં કેટલીકવાર અદશ્ય થઈ ગયા છે, જૈનધર્મના સર્વાંગ સુંદર અંગા અનેકવાર વ્યાધિઓમાં સપડાયા છે; અને તે વ્યાધિઓની યાગ્ય ચિકિત્સા કરી, વાઢકાપ આદિ પ્રયાગા વહે વ્યાધિમૂક્ત કરનાર વૈદા—મહાપુરુષા પાકયા છે, જેઓએ સર્વંત્ર જૈન ધર્મની જયપતાકા કરકાવી છે.

વધુ પ્રસ્તાવના હું શું લખું ? કહિયે તો આ આખોયે ગ્રંથ પ્રસ્તાવ નાની બ્રિકા રૂપ છે. અનેક વધાથી મારા હૃદયમાં "જૈન ઇતિહાસ " જેવી જાણવા લાયક હકીકતને પ્રકાશમાં મૂકવાના મારા તિવ્રાભિલાષ હતા, કિંતુ કોઇપણ કાર્યમાં જેમ ' ઇશ્વરેચ્છા અલિયસી " સૂત્રને આગળ ધરવામાં આવે છે તેમ આ ગ્રંથ પરત્વે પણ હતું. મારી એ પ્રઅળ ભાવનાને ખૂબ ખૂબ વેગ આપનાર, તેને કાર્ય રૂપમાં લાવી મૂકનાર જો કાઇપણ ચિરસ્મરણ્ય પ્રસંગ હાય તા તે " આપણું—સ્થાનકવાસી જૈન સમાજના સાધુ મુનિરાજોનું ખૃહત્સ'મેલન." એ સંમેલનમાં મને અનેક વિદ્વાન, ગીતાથી અને ઇતિહાસદ્ય, અનુભવી મુનિ મહારાજોના યાગ થયા, એઓની પાસેથી પ્રેરણા, પદાવલીઓ, મુખ માહિતી, અને એવી અનેકાનેક ઇતિહાસપ્રસિદ્ધ બીનાઓ

મળવાથી હું ગ્રંથ લખી શકવાને ભાગ્યશાળી થયાે છું, તે માટે એ સર્વ મહર્ષિઓના મારે અંત:કરણપૂર્વક આભાર માનવા જોઇએ.

આપણામાં ઇતિહાસ લખવાની પૃથા ઘણીજ અલ્પ છે, અલ્કે નથીજ, એમ કહિયે તો તે અતિશયોકિત કહેવાશે નહિ; મેં તો મને મળેલી આંત-રિક પ્રેરણાના પરિખળે યત્કિંચિત જૈન સમાજનું પ્રાચીન-અર્વાચીન ચિત્ર દારવા પ્રયત્ન કર્યો છે. મારૂં જ્ઞાન અલ્પ છે, મારા અનુભવ અલ્પ છે, મારૂં વાંચન અલ્પ છે. એ બધા કારણાને અવલં આ સાક્ષર વિદ્વજ્યનાને આમાં અનેક ઝુટિઓ નજરે પડશે, તા તે સર્વ તરફ ક્ષાંતબ્ય દિષ્ટથી નિહાળી ભૂલા તરફ મારૂં લક્ષ ખેંચશે, તા ભવિષ્યમાં હું તેને યથાસ્થિત સ્વરૂપમાં મૂકવા પ્રયત્ન કરીશ.

આ શ્રંથ લખવામાં જે જે વિદ્વાન પુરુષોના, અને જે જે જૈન–જૈનેતર ઐતિહાસિક પુસ્તકાના આશ્રય લીધા છે, તે તે વિદ્વાના અને પ્રકાશકાના હું અંતઃકરણપૂર્વક આભાર માનવાની આ અમૂલ્ય તક ગૂમાવી શકતા નથી. ( શ્રંથ અને ગ્રંથકર્તાના નામાની યાદિ આપવામાં આવી છે.)

સદરહું પુસ્તકમાં સૌથી પ્રથમ અનેક ધર્માની સરખામણી કરી જૈનધર્મજ સર્વ શ્રેષ્ઠ અને સર્વથી પ્રાચીન છે, તે ખતાવવામાં આવ્યું છે, ત્યાર પછી રજ તીર્થકરાના ડુંક ચરિત્રા, જૈનાની પ્રાચીન અવાંચીન સ્થિતિ, મહાવીર અને બુદ્ધ, ગણધરાના ચરિત્રા, પૂર્વધારીઓના વર્ણના, પાટલીપુત્ર, મથુરા, વલ્લભિપુર અને છેલ્લે અજમેર પરિષદ્નો (સાધુ સંમેલનના) ડુંક હેવાલ, ૮૪ ગચ્છની ઉત્પત્તિ, પ્રતિમા વર્ણન, દિગંબર, તેરાપંચ, મૂર્તિપૂજક આદિ સંપ્રદાયાની ઉત્પત્તિ, લોંકાગચ્છ અને તેના મહાપુરુષા, જૈનધર્મની શિથિલતા અને તેના વિકાસ કરનાર શ્રીમદ્ ધર્મસંહ્રજી, ધર્મદાસજી અને લવજી ઋષિ આદિ મહા પુરુષાના ચરિત્ર આપી, ત્યાર પછીના પ્રભાવિક પુરુષાના વર્ણના આપવામાં આવ્યા છે, અને એ રીતે પરંપરાથી માંદ્રીને આજસુધીની " જૈન ધર્મની પટાવલી" પૂર્ણ કરવામાં આવી છે.

" શ્રીમાન્ લેાંકાશાહ\* " ના જીવન પરત્વે મતિભન્નતા થવા સંભવ છે; કારણ કે તેમના જીવન સંખંધના ઉલ્લેખ આજસુધીના વિદ્વાનાએ કરેલી

<sup>\*</sup> શ્રીમાન્ અમાલખૠષિજી મ. પણ શ્રી લોંકાશાહના દીક્ષિતજીવન સાથ સહમત થતા પોતાના "શાસ્ત્રાહ્વાર મિમાંસા" શ્રંથમાં લખે છે કે તેમણે ૧૫૨ પુરુષો સાથે દીક્ષા લઇ, ઘણા વર્ષો સુધી સત્ય ધર્મના પ્રચાર કરી પંદર દિવસના સંચારા બાદ કાળ ધર્મ પામ્યા ત્યારપછી ભાણજી નામક સદ્દગૃહરથે ૪૫ મહાપુરુષો સાથે મુખપર મુખવસ્ત્રિકા ખાંધી દીક્ષા ધારણ કરી.

શાધખાળથી કાઇ વિચિત્ર રીતેજ જુદા પડે છે, પણ તે મેં પુસ્તકમાં ખતાવ્યા પ્રમાણે કચ્છ—લાકડીયા, લીંબડી અને ધારાજીના ગ્રંથ ભંડારમાંની પુરાતન પ્રતનું સ્પષ્ટ પ્રમાણ હાઈ મેં તેમ કરવા પ્રયત્ન કર્યો છે, અને જો મારી મહત્વાકાંક્ષા ખર આવી શકશે તા તે અસલ પ્રતને જેમના તેમ આ ગ્રંથની બીજી આવુ-ત્તિમાં અગર અન્ય કાઇ પુસ્તકમાં સ્કવા પ્રબળ ઇચ્છા છે. પણ તે પૂર્ણ કરવાનું કામ પરમકૃપાળ શાસન નાયક શ્રી મહાવીર દેવનું છે, એ ધન્ય પ્રસંગ મારા માટે વહેલા આવે! એવી મારી ઉત્કટ અભિલાષા છે.

અંતમાં આ પુસ્તકમાં લેખા દ્વારા, વિચારા દ્વારા, અનુભવા દ્વારા, પ્રેરણા દ્વારા, પદ્વાવલીઓ અને ગ્રંથા દ્વારા સહાયભ્ત થનાર લીંબડી માટા ઉપાશ્રયના પૂજ્ય શ્રી ગુલાખચંદ્રજી મ૦, શ્રી કૃષ્ણુજી મ, તપસ્વી શ્રી શામ- જી મ., વક્તા શ્રી છાટાલાલજી મ., કચ્છ આઠ કાંટિ માટી પક્ષના યુવાચાર્ય શ્રી નાગચંદ્રજી મ. લીંબડી નાના સંપ્રદાયના શ્રી કેશવલાલજી મ. શ્રીમાન પંડિતવર્ય શ્રી ચાથમલજી મ., તથા પદ્વાવલીઓ પૂરી પાડનાર પ્રત્યેક સંપ્રદાયના શિરામણ મુનિવર્યો; એ સર્વના હું આ સ્થળે અંતઃકરણપૂર્વક આભાર માનું છું.

ઉપરાંત જેમની શિતળ છાયા વહે, જેમની મહત્કૃપા મારા પર ઉતરી છે એવા પરમ પૂજ્ય ( લીં બડી સંઘવી ઉપાશ્રયના ) મહારા ગુરૂવર્ય પૂજ્ય શ્રી માહનલાલજી સ્વામીના અથાગ ઉપકાર મહારાથી વિસરી શકાય તેમ નથી જ.

અંતમાં આ ગ્રંથ મેં મારી સાદી અને મૂળ ભાષામાં લખેલ, તેને સંસ્કારી અને સમૃદ્ધ ભાષામાં ( મુખ્ય ફેરફાર કર્યા સિવાય ) મૂકવા માટે અથાગ પરિશ્રમ સેવનાર અને સુંદર સ્વરૂપે ગ્રન્થને પ્રકાશમાં લાવનાર " સ્થાનકવાસી જૈન " ( પાક્ષિક ) પત્રના તંત્રી શ્રીયુત જીવણલાલ છગનલાલ સંઘવીના આ સ્થળે હું હાર્દિક ઉપકાર માનું છું. જ શાંતિ :

સ્થળ: વાંકાનેર ચાતુમાંસ ) લી. જૈન ભિખ્ખુ અષાઢ વદિ અષ્ટમી સં. ૧૯૯૧ ) **મુનિ મણિલાલજ** 

## પ્રકાશકનું નિવેદન

"જૈન સિહાંતની વાર્તાઓ અને જૈન સાહિત્યની કથાઓ "નામક પુસ્તકાના પ્રકાશના પછી "જૈનધર્મના પ્રાચીન સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ અને પ્રભુ વીર પદાવલી" નામક આ પ્રાથ પ્રગટ કરતાં મને ખૂબ આનંદ થાય છે, એ માટે આ ગ્રંથ ભાષાદારા, વાંચનદારા, શુદ્ધિદ્વારા અને બાહ્ય રૂપરંગદ્વારા સર્વ કાઇને કેમ રુચિકર થઇ પડે, તે માટે મારા સમયનો વધુ કિંમતી ભોગ મેં આમાં આપ્યા છે, તે વાચકા તેનાં રૂપરંગ, ગેઢ અપ બાઇન્ડીંગ અને યથાસ્થિત ઓજસ્વિતા પરથી જોઇ શકશે.

જેમ જેમ વખત જતા જાય છે, તેમ તેમ મને સમજાતું જાય છે કે સ્થાનકવાસી જૈન સમાજ પોતાને માથે રહેલી કૃપણતાની છાપ દિવસે દિવસે ભૂંસતા જાય છે. અને એને લઇનેજ આ અતિહાસિક પ્રાથને બહાર પડતાં પહેલા જ ગ્રાહકની એક સારી સંખ્યાએ સહર્ષ અપનાવી લીધા છે, એ એાછા આનંદની વાત નથી. એથી જ એ સર્વ ગ્રાહક મહાનુલાવાના હું સહદય આલાર માનું તા તે સર્વ રીતે ઉચિત જ ગણાશે.

આ પુરતકના પ્રકાશન પરત્વે પુરતી કાળછ લેવામાં આવ્યા છતાં તેમાં ધણીએ સુંટિઓ રહેવા પામી છે! તેના કારણામાં ત્વરાએ પુસ્તક પ્રસિદ્ધ કરવાની તીલ છત્તાસા. પ્રાહક મહાનુભાવાના અને સલાહકાર ખંધુઓના એ અભિલાષ હતા કે કે છે પણ રીતે (સતત્ પરિશ્રમ સેવોને પણ) આ શ્રંથ પર્યુંષણ લગભગમાં શ્રાહકાના હાથમાં જવા જ જોઇએ. આ ઉતાવળના પરિણામે છત્તાસુ સેવાભાવી વિદ્વાન મહાનુભાવાને આ શ્રંથના ફામોં ખતાવવાના કે અભિપ્રાય મેળવવાના અવકાશ લઈ શકાયા નથી, તેમજ કેટલીક અશુદ્ધિઓ (કાળછ છતાં) રહેવા પામી છે, તે સર્વ બદલ વાચક મહાનુભાવાના આભાર માની લેવાની મહારી ફરજ અદા કરે છું. અને ઇચ્છું છું કે ઇશ્વરેચ્છા હશે તો ડુંક સમયમાં આ શ્રંથની ખીછ આવૃત્તિ ખહાર પાડીને આ શ્રંથને બધા અંગાથી પરિપૂર્ણ ખનાવવાને પૂરતી કાશીશ કરીશ.

આ પુસ્તકની અગાઉથી કાઢેલી ૩૦ ફાર્મની જાહેરાતને બદલે ૩૭ ફાર્મ થવા છતાં, તેની કિંમત કે તેનાં રૂપરંગ આદિ આકર્ષણમાં કિંચિત પણ ફેરફાર કરવામાં આવતા નથી, એ વાચકાને કહેવાની ભાગ્યેજ જરૂર હોય.

આ અમૂલ્ય મ્રંથરત્નની ઉપાદ્ધાત લખી આપી, તેની ઉપયોગિતામાં ખૂબ વૃદ્ધિ કરનાર મારા ાવદ્રાન સ્નેહિ અને વ્યાકરણ નિષ્ણાત્ શ્રીયુત્ પનજીલાઇ નારણજી શાહ એમ. એ. ના હું અંતઃકરણ પૂર્વક આ સ્થળે આભાર માનું છું.

અંતમાં આ પ્રથરત્વને પ્રકાશનાર્થે મને સેાંપી, સ્થા. જૈન સમાજની યત્કિંચિત સાહિત્ય સેવા બજાવવાનું મહદ્દભાગ્ય પ્રાપ્ત કરાવનાર ગ્રંથલેખક વિદ્વાન મુનિશ્રી મણીલાલજી મહારાજના હું કાેટિશઃ આભાર માની મહારૂં વકતવ્ય સમાપ્ત કરૂં છું. કિં બદ્દના સુત્રેષુ !

પંચલાધની પાેળ, અમદાવાદ તા. ૧૦–૮**–૧૯**૩૫ શ્રી સંઘતા તમ્ર સેવક જીવણ<mark>લાલ છગનલાલ સંઘવી</mark>

# છ. છ. સંઘવી કૃત પુસ્તકા.

ST 表示的 表示 的 多 多 多 多 多 多 多 多 多 多 多 多 多 多

| જૈન સિદ્ધાંતની વાતાં <b>એ</b> । ભા. ૧–૨ | <b>₹-0-</b> 0 |
|-----------------------------------------|---------------|
| જૈન સાહિત્યની કથાએા ભા. <b>૧−૨</b>      | 0-2-0         |
| આદર્શ જૈન રત્ના                         | 0-6-0         |
| જં <b>છુ</b> સ્વામી ચ <b>રિ</b> ત્ર     | 0-6-0         |
| દુઃખી દંપતી                             | 0-6-0         |

આ ઉપરાંત હરકાઇ જાતના જૈન ધર્મના પુસ્તકા અમારે ત્યાં ખાસ ફાયદેથી મળે છે.

> પત્રવ્યવહારઃ—જીવનલાલ છગનલાલ સંઘવી પંચલાઈની પાેળ. અમદાવાદ

## 

" શ્રી સ્થાનકવાસી જૈન "

વાર્ષિક લવાજમ ૧-૧૪-૦ લેટ પુસ્તક અને પાસ્ટેજ સાથે

જેમાં જૈન સમાજને લગતા સુંદર લેખા, ચર્ચાપત્રા, ચાતુર્માસ, વિહાર, સમાજ, ધર્મ અને કેળવણીના પ્રશ્નો ઉપરાંત અનેકવિધ સમાચાર સામગ્રીથી ભરપુર. જેનું બીજું વર્ષ ચાલે છે. આજેજ ગ્રાહક બનવા માટે નીચેના સ્થળે લખાઃ–

સ્થાનકવાસી જૈન કાર્યાલય.

પંચભાઇની પાળ—**અમદાવાદ** 

調技化主社主体主体主体主体工作的主体

## **પ્રારંભિક**

અપાર આ સંસારમાં, રહ્યા અનંતા જવ; અપીં આત્મિક જ્ઞાનને, ભવ્ય કર્યા પ્રસિદ્ધ. ૧ આદી**ધ**ર આદિ પ્રભુ, ઋષભદેવ જિનરાય, નંદન નાભિ નરેન્દ્રના, વંદુ પંક્તિ પાય. ર વિશ્વસેન કુળધર મણિ, દયાળુ સુખ દાતાર મારી નિવારી માતની, વંદુ વારંવાર ૩ શાંતિ જિન તે સાળમા, हि०य यक्षु हातार; **પ્રેમે પ**દ પંકજ નમી, શરણ શ્ર<u>હું</u> સુખકાર ૪ **નેમ**નાથ મતિ નિર્મળી, અણુનમ નમા<u>વ્યા</u> દેવ બાળ બ્રહ્મચારી રહીં, ટાળી કર્મની ટેવ. પ તેહ; તીર્થક્રર ત્રેવિસમા, વામા નંદન પાર્ધ પ્રભુને પ્રણમીયે. ચિંતામણી સુખ જેહ. ૬ સિદ્ધારથ કુળના શશી, ત્રિશલા દેવી નંદ, ઇંદ્ર મળી ઉત્સવ કરોો, અધિકાધિક ઉછરંગ છ ચરમ લીર્થકર જગવિલુ, મહાવીર ગુણુ નામ; તે શાસનપતિ સાદ્યળાં, પ્રેમે કરૂં પ્રણામ ૮ સંયમ મારગ આદરી, કરી કરણી ભરપૂર; માેહાદિ મહા મલ્લ સમ, કર્મ કર્યા સૌ દ્વર ૯ ચાર તીર્થ શુલ સ્થાપીને, આપ્યું સમકિત દાન, ભવ્ય જીવાને તારતાં, પ્રગટચું આત્મિક જ્ઞાન. ૧૦ કેવળ પદવી પામીને, વિચયો દેશ વિદેશ, સ્યાદ્યાદ રૂપ વાણીના, આપ્યા છે ઉપદેશ ૧૧ પ્રભુ પદ પ્રણમી કરી, નમું ગુરુ ગુણવંત, જ્ઞાન ગુણ આપ્યા મને, આણે લવના અંત ૧૨ ગુરૂ ગરવા ગુણના નિધિ, ભર્યા જ્ઞાન ભંડાર, આજ્ઞા શિરપર રાખીને, લખું પટાવલી સાર. ૧૩ પ્રભુ વીરની પાટ પર, જે જે થયા અણુગાર, અનુક્રમે અવલાકતાં, વિધવિધ થાય વિચાર. ૧૪ શાસ્ત્રોક્ત સંકલના થકી, કર્યો નામ પ્રકાશ; ભૂલગુક જો હાય તા, ક્ષમા તણી અરદાસ. ૧૫ પ્રાચીન જૈન ઇતિહાસના, સંક્ષિપ્ત લખ્યા છે સાર, શાંત ભાવે વિચારવા, અર્પુંધું આ વાર. ૧૬ સ્વધર્મના ઇતિહાસના, જે અભ્યાસી થાય, શ્રદ્ધા ગુણને કેળવે. એ ઇચ્છા ઉરમાંય. ૧૭

## ॐ नमः सिद्धाय.

# શ્રીજૈન ધર્મનો પ્રાચીનસંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ

અને

## પ્રભુ વીર પટ્ટાવલી.

ખંડ ૧ લાે.

## मंगलाचरणम्

अईन्तो भगवन्त इन्द्र महिताः सिद्धाश्च सिद्धि स्थिताः । आचार्या जिनशासनोन्नति कराः पूज्या उपाध्यायकाः ॥ श्री सिद्धांत सुपाठका सुनिवरा रत्नत्रया राधकाः । पंचैते परमेष्ठिनः प्रतिदिनं कुर्वन्तु वो मंगलम् ॥ १॥

ભાવાથ:—સર્વ ઇન્દ્રો વડે પૂજાયેલા એવા અરિહંત ભગવાન, સિદ્ધગતિમાં સ્થિર રહેલા એવા સિદ્ધ ભગવાન, જિન શાસનની ઉન્નતિ કરતારા આચાર્ય ભગવાન, જૈન સિદ્ધાંતના રૂડા પાઠક અને પૂજ્યનિક એવા ઉપાધ્યાય ભગવાન અને જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર એ રત્નત્રયના આરાધક એવા સુનીવરા; એ પંચ પરમેષ્ઠિ સર્વદા અમારૂં કલ્યાણ કરા.

### જૈન ધર્મ અનાદિ કાળથી છે.

જગતમાં પ્રવર્તી રહેલા ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના અનેક ધર્મોમાં જૈન ધર્મ એ સૌથી પ્રાચીન ધર્મ છે. છતાં આ બાબતમાં કેટલાયે યુરાપીય અને અન્ય વિદ્વાના જૈન ધર્મને અન્ય ધર્મની શાખા પ્રશાખાઓ માનવાની બૂલ કરે છે. આનું કારણુ એજ છે કે અદ્યાપિ જૈન ધર્મના અનુયાયીઓએ જૈન ધર્મની પ્રાચીનતાને લગતી શાધ ખાળ બાબતમાં લગભગ ઉપેક્ષાજ રાખી છે. જો આવી ઉપેક્ષા રાખવામાં આવી ન હોત, અને જૈન ધર્મ પર અવારનવાર થતા આફ્ષેપોના સંશોધન અને પ્રમાણા સાથે પ્રત્યુત્તર આપવાની પૂર્ણ કાળજી રાખી હોત તો જૈન ધર્મની પ્રાચીનતા બાબતમાં જે મતલેદા રહ્યા છે, તે ભાગ્યેજ રહેવા પામત.

જૈન ધર્મ એ અનાદિ કાળથી ચાલ્યા આવતા ધર્મ છે. જેમ સ<sup>4</sup>સાર

અનાદિ છે તેમ જૈન ધર્મ પણ અનાદિ છે. કાઇવાર તે પુરબહારમાં ખીલી ઉઠે છે, તા કાઇવાર તે અન્ય પંચના પ્રબળ તેજે ઝાંખા ઝાંખા દશ્યમાન થાય છે. એથી એમ માનવાનું લેશપણ કારણ ન હાઈ શકે, કે જૈન ધર્મ પુરાતન—અનાદિ કાળના નથી. જેમ સમ્યક્ત્વ અને મિશ્યાત્વ અનાદિ છે, તેમ જૈન ધર્મ પણ અનાદિ છે. પરંતુ તે ક્યારે શરૂ થયા હશે. એવી શંકાને સ્થાન રહેવા પામતું નથી.

જૈન ધર્મની પ્રાચીનતાના વિષયમાં જામનગરવાળા શ્રાવક હીરાલાલ વિ. હંસરાજ તરફથી 'જૈન ધર્મના પ્રાચીન ઇતિહાસ ' ભાગ ર જો. છપાયેલ છે. તેના પુષ્ટ. ૮ થી ૧૮ સુધીમાં તથા શ્રીમદ્ ખુદ્ધિ સાગરજી કૃત 'જૈન ધર્મની પ્રાચીન અને અર્વાચીન સ્થિતિ ' એ પુસ્તકના પૃષ્ટ ૮—૯માં શાક્ટાયનાચાર્યે વેદ તથા પુરાણાના દાખલા આપી જૈન ધર્મની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરી આપેલ છે. તે અત્રે ટાંકીએ છીએ.

## વેદધમ થી પણ જૈન ધર્મ પ્રાચીન છે.

શાકટાયનાચાર્ય—આ પ્રસિદ્ધ જૈન શંથકારે "શાકટાયન " નામનું વ્યાકરણ રચેલું છે. તે શાકટાયન આચાર્ય કઈ સાલમાં થયા, તેના સપ્રમાણ ઉલ્લેખ મળતા નથી; તાપણ તે વ્યાકરણ કર્તા શાકટાયનાચાર્ય પ્રસિદ્ધ વ્યાકરણ કર્તા પાણિની નામના ઋષિથી પણ પ્રાચીન છે. એમ કહેલું નિર્વિવાદ છે. કેમકે પાણિની ઋષિએ પાતાના વ્યાકરણમાં " व्योर्क्षुप्रयत्नतरःशाक्टायनस्य " ઈત્યાદિ શાકટાયનના સૂત્રા ગૃહણ કરીને શાકટાયન આચાર્યની પ્રાચીનતા સ્ચવેલી છે. હવે તે પાણિની મહષિ કયા સમયમાં વિદ્યમાન હતા? તે તરફ દિષ્ટ કરતાં વિદ્યાનાની અને પ્રાચીન શાકવેલાં હવામાન હતા. એમ નિર્ણિત થયેલું છે.

સમાલાચિક નામના ચાપાનીયાના બીજા પુસ્તકના ત્રીજા અંકના ૮૯મા પૃષ્ઠ પર લખ્યું છે કે:-પાણિની મુનિનું ચરિત્ર શ્રી કથાસરિત્ સાગરમાં પ્રથમ લંબકના ચાથા તરંગમાં છે. તેમાં લખ્યું છે કે:-પાણિની મુનિની માતાનું નામ 'દાક્ષિતા ' હતું અને તે પરથી તેમનું બીજાં નામ 'દાક્ષેય ' પણ કહેવાય છે. તેમના જન્મ ગાંધાર દેશના શાલાતુર નામક સ્થળમાં થવાથી તે ''શાલાતુરીય " નામથી પણ ઓળખાય છે. અને તેમના સમય. ઈ. સ. પૂર્વે બેહજાર ચારસા વર્ષના નિર્ણિત થયા છે. એ સિવાય અન્ય વિદ્રાનાના લેખાથી પણ પાણિની ઋષિ માટે ઉપર લખેલા સમય નિર્ણિત થાય છે. આ બધા ઉપરથી એમ સાબીત થાય છે કે પાણિનીઋષિ આજથી લગભગ ચારહજારને ત્રણસા

વર્ષ પહેલા વિદ્યમાન હતા. અને જ્યારે પાણિની ઋષિએ શાકટાયનાચાર્યનું નામ પાતાના સૂત્રમાં દાખલ કર્યું છે ત્યારે સહજ રીતે સમજાય છે કે–શાક- ટાયનાચાર્ય પાણિની ઋષિ કરતા સેંકડા વા હજારા વર્ષ પર વિદ્યમાન હોવા જોઈએ.

મદ્રાસ ઇલાકાની કાલેજના પ્રોફેસર મી. ગુસ્તાવ એાપર લખે છે કે-પાણિની મહર્ષિએ શાકટાયનાચાર્યને પ્રાચીન વ્યાકરણ કર્તા તરીકે લખેલા છે, તેમજ તેમનું (શાકટાયનાચાર્યનું) નામ ઋગ્વેદ અને શુકલ યજીવે દની પ્રતિ-શાખાઓમાં અને યાસ્કના નિર્ક્તમાં પણ આવે છે.

છાપદેવ નામના ગ્રંથકાર ¦પાતાના 'કલ્પલુમ ' નામના ગ્રંથમાં વ્યાક્રરણ કર્તાઓના નામાના જે શ્લાક આપે છે. તે શ્લાકથી પાણની ઋષિ પૂર્વે શાકટાયનાચાર્ય હતા એમ સિદ્ધ થાય છે.

## इन्द्रश्रंद्रः काशकृत् स्नापिशली शकटायनः। पाणिन्यमर् जैनेन्द्रा, जयन्त्यष्टादश शाब्दिकाः ॥ १ ॥

આ શ્લાકમાં પાણિની પૂર્વે શાકટાયનાચાર્યને સ્પષ્ટ રીતે જણાવ્યા છે. શાકટાયન, અમર, જૈનેન્દ્ર, સિદ્ધહેમ, ખુદ્ધિસાગર, ચન્દ્રપ્રભાવગેરે વ્યાકરણોના ખનાવનારા જૈનાચાર્યો છે. તેમાંના ઘણા હાલ માેન્જીદ છે. કાનડી ભાષામાં વ્યાકરણેના પ્રથમશ્રંથ જૈનાએજ રચ્યાે છે. જે દેશમાં જે વખતે જે ભાષા ચાલતી હાય તે વખતે તેજ ભાષામાં ધર્મશાસ્ત્ર લખવાના રિવાજ પહેલ વહેલા જૈન લાકોએ અમલમાં આણેલા જણાય છે.

શાકટાયનાચાર્ય પોતાના વ્યાકરણમાં પાદના અંતે महाश्रमणसंघाधिपतेः श्रुतकेविल देशीयाचार्यस्य शाकटायनस्य कृतौ લખે છે. આ લેખમાં 'મહા-શ્રમણ સંઘ અને શ્રુત કેવળી દેશીયાચાર્યસ્ય 'એ જૈનાના પારિભાષિક સંસ્કૃત ઘરગશ્યુ શખ્દો છે. તે ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે શાકટાયનાચાર્ય જૈન હતા.

આ દાખલા ઉપરથી એટલુંતા ચાક્કસ થયું કે પાણિની ઋષિ થયા તે પહેલાં જૈન ધર્મ હતા. પરંતુ તેથી પણ જૈન ધર્મ અનાદિ છે. કેમકે જૈનાના શ્રી જંખદ્રીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રમાં છ આરાના અધિકાર કહેલ છે તેમાં પ્રત્યેક ત્રીજા—ચાથા આરામાં ચાવીસ તીર્થકરા થાય છે અને તેઓ જૈન ધર્મના ઉદ્ધાર કરે છે. તે માટે વિશેષ સમજવા અથે :—

"જૈન સાહિત્યના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ" જે સવત. ૧૯૮૯માં છપાયેલ છે, તેના લેખક શ્રી. માહનલાલ દલીચંદ દેસાઈ. ખી. એ. એલ. એલ. ખી. પૃષ્ઠ પ થી ૮ માં "જિન તીર્થકર" એ મથાળા નીચે લખતાં જણાવે છે કેઃ- પ્રાચીન આયોવર્તમાં એવા અદ્ભુત મહાત્માઓ થયા છે કે જેમણે પાતાનાં

મન, વાણી અને કાયા તદ્દન છતી લીધાં હતાં. તેઓને ગુણુની દૃષ્ટિથી "જિન" " અહેત્ " એ યથાર્થ નામ આપવામાં આવેલા છે. અને એમના ધર્મને ખાસ અનુસરનારા તે " જૈન " કહેવાય છે. એ મહાત્માઓએ પાતાના છવનથો અને ઉપદેશથી અસંખ્ય છવાને આ સંસાર સમુદ્રથી તાર્યા છે. અને તેથી તેઓ " તીર્થકર" નામે એાળખાય છે.

જૈના દરેક યુગ-મહાયુગમાં રુ તિર્થિકરા થયેલા માને છે. વર્તમાન યુગમાં રુ થયેલા, તેમાં સૌથી પહેલાં ઝાવલદેવછ અને છેલા વર્ષમાન-મહાવીર સ્વામી, ઝાવલદેવછ અત્યંત પ્રાચીન કાળમાં થઈ ગયા. તેમને ખ્રાદ્માણો પણ વિષ્ણુના ૨૪ અવતારમાંના એક માને છે. અને એમના અદ્દલત વૈરાગ્યની અને પરમહંસવૃત્તિની ખૂબ પ્રશંસા કરે છે.

પુરાણાની પૂર્વે જૈન ધર્મ હતા તે પુરાણાથી સિદ્ધ થાય છે. તથા ઋષભદેવ માટે પણ વેદ, પુરાણા સાક્ષી પૂરે છે. "સત્યાર્થ દર્પણુ" (જૈન પુસ્તકમાળા પુ. ૯ ચંપાવતી) નામક પુસ્તકના લેખક શ્રી. પં. અજીત-કુમાર શાસ્ત્રી તે પુસ્તકના પૃષ્ઠ ૧૧૧ થી 'જૈન ધર્મ'કા ઉદયકાળ સબસો પુરાતન હૈ' એ મથાળા નીચે લખે છે કે:—

સનાતન ધર્માવલમ્બિયાં કે ગણેશપુરાષ્ટ્ર, શિવપુરાષ્ટ્ર આદિ ૧૮ પુરાષ્ટ્રાં કે બનાને વાલે વ્યાસ ઋષિ મહાભારતકે સમયવર્તી બતલાયે જાતે હૈ, કર્યાં કિ પરાશર ઋષિ કે યે પુત્ર થે ઔર સત્યવતી (મત્સ્યગંધા) નામક મદ્યાહકી પુત્રી કે ઉદરસે ઉત્પન્ન હુંએ થે જિસકા પરાશર ઋષિને પ્રસન્ન હાકર અનન્ત યોવના કર દિયા થા. ઔર ફિર જિસકા પાણી ચહ્ય મહારાજા શાન્તનુસે હુઆ થા. ઇસ વિષયમેં યદ્યપિ કાઇ પ્રમાણિક સાક્ષી નહિ હૈ. કિન્તુ ફિર બી

૧ જિન શબ્દ ભુદ્ધના માટે તેમજ વિષ્ણાના માટે પણ વપરાય છે.

ર અહિત=યોગ્ય. પ્રાચીન ઋગ્વેદમાં અહિત યોગ્ય, મહાન સામાન્ય વગેરે અર્થમાં વપરાયા છે. ભુઓ ઋગ્વેદ ર-ઢ-૧; ર-ઢ-૩; ૭-૧૮-૧૦-૨૦; ર-૨; ૧૦-૯૯-૭ મૂળ.

<sup>3</sup> યુગ-મહાયુગ. એ શબ્દ માટે જૈનસ્ત્રમાં "અવસર્પિણો" અને "ઉત્સર્પિણી" એ નામના એ મેડા કાલ-કાળચક્રના એ વિભાગા કહ્યા છે. અવ=નીચે સર્પ=સરવું એડલે રૂપ, રસ, ગંધ, આદિ વૈભવમાં ક્રમશઃ જે પડતા—ઉતરતા કાળ તે અવસર્પિણી અને રૂપ, રસ, ગંધ આદિ વૈભવમાં ઉત્=ઉંચા એડલે ક્રમશઃ ચડતા કાળ તે ઉત્સર્પિણી. આ એ વિભાગામાં સંખ્યા ન થઇ શકે એટલા વર્ષો પસાર થઇ જાય છે. એ પ્રત્યેક વિભાગના છ ભાગ કર્યા છે. તેને છ આરા કહેવામાં આવે છે. ઉત્સર્પિણીના છ આરા પૂરા થાય કે અવસ-પિણીના છ આરા શરૂ થાય છે. એમ અનંતકાળ સુધી આ લડમાળ ચાલ્યા કરે છે. તેમાં વર્તમાન સમયે અવસર્પિણી કાળના પાંચમા આરે! ચાલે છે. જે ર૧૦૦૦ વર્ષના છે. હિંદુઓ વર્તમાન યુગને કળિયુગ કહે છે.

ઇસે યદિ સત્ય માન લીયા જાય તો પુરાષ્ટ્રેંકા નિર્માણ સમય વેદાંસે પીછે કિંતુ બહુત પ્રાચીન ઠહરતા હૈ. દેખના ચાહિયે કિ ઉસ સમય જૈનધર્મકા સદ્ભાવ થા યા નહિં?

ભગવાન શ્રી ઋષભનાથજી જૈનધર્મકે જન્મદાતા પ્રથમ તીર્થકર હુએ હૈ. ઉનકે પિતાકા નામ નાભિરાજા, માતાકા નામ મરૂદેવી, ઔર બહે પુત્રકા નામ ભરત થા. ઉનકે વિષયમેં પુરાણામેં ઇસ પ્રકાર ઉલ્લેખ હૈ:–શિવપુરાણમેં

> कैलासे पर्वते रम्य, दृषभोऽयं जिनेश्वरः । चकारस्वावतारं च सर्वज्ञः सर्वगः शिवः ॥ ५९ ॥

અર્થાત્—કેવલજ્ઞાન દ્વારા સર્વ વ્યાપી કલ્યાણ સ્વરૂપ સર્વજ્ઞાતા યહ ઋષભનાથ જિનેશ્વર મનાહર કૈલાસ પર્વત પર ઉતરતે હુંએ. પલ્

ઋષલનાથજને કૈલાસ પર્વતસે મુક્તિ પાઇ **હૈ. જિન ઔર અહેત્**–યે શખ્દ જૈન તીર્થકર કે લિયે હી રૂઢ હૈ.

> श्रक्षांड भुराखुभां आ अभाखे क्षण्युं छेः— नाभिस्त्वजनयत्पुत्रं, मरुदेव्यां मनोहरम् ॥ ऋषभं क्षत्रिय ज्येष्टं सर्वे क्षत्रस्य पूर्वजम् ॥ ऋषभाद् भरतो जज्ञे वीरः हुत्र श्रतायजो ॥ भिषिञ्च्य भरतं राज्ये महाभात्राज्यमास्थितः ॥

ઇહ હિ ઇક્લાકુ કુલ વંશાદ્ભવેત્ નાભિસુતેન મરૂદેવ્યા નન્દનેન મહાદેવેન ઋષભેેેેેેેેેે દશ પ્રકારાે ધર્મઃ સ્વયમેવાચોર્જુ: કેવલજ્ઞાન લાભાવ્ય પ્રવિતિઃાા

ભાવાર્થ:—નાબીરાજાને મરૂદેવી મહારાનીસે મનાહર, ક્ષત્રિયામે પ્રધાન એર સમસ્ત ક્ષત્રિય વંશકા પૂર્વ જ એસા ઝાષભ નામક પુત્ર ઉત્પન્ન કિયા. ઝાષભનાથસે, શૂરવીર સાં ભાઇયામેં સબસે ખડા એસા, ભરત નામક પુત્ર ઉત્પન્ન હુઆ. ઝાષભનાથ ઉસ ભરતકા રાજ્યાભિષેક કરકે સ્વયં દીક્ષા લેકર મુનિ હા ગયે. ઇસી આર્ય ભૂમિમાં ઇક્વાકુ ક્ષત્રિયવંશમેં ઉત્પન્ન, નાભિ રાજાકે તથા મરૂદેવીકે પુત્ર ઝાષભનાથને ક્ષમા, માદેવ, આજેવ, સત્ય, શૌચ, સંયમ, તપ, ત્યાગ, આકિંચન્ય ઔર પ્રદ્યાચર્ય યહે દશ પ્રકારકા ધર્મ સ્વયં ધારણ કિયા ઔર કેવલગ્રાન પાકર ઉન ધર્મોકા પ્રચાર કિયા. ા

ત્રભાસ પુરાણમાં નીચે ત્રમાણે ઉદ્ભેખ છે. युगेयुगे महापुण्या दश्यते द्वारिकापुरी ॥ अवतीणों हरियंत्र मभासे शश्चिभूषणः ॥

## रेवताद्रौ जिनोनिमर्थु गादि विंमलाचले ॥ ऋषिणा माश्रमादेव मुक्तिमार्गस्य कारणम् ॥

અર્થાત્—પ્રત્યેક યુગમેં દ્રારિકાપુરી ખહુત પુષ્યવતી દૃષ્ટિગાયર **હે**ાતી હૈ, જહાં પર કિ ચન્દ્ર સમાન મનાહર નારાયણ જન્મ લેતે હૈ. પવિત્ર રૈવતાચલ ( ગિરનાર પર્વત ) પર નેમિનાથ જિનેશ્વર હુએ, જે કિ ઋષિયોંકે આશ્રય ઔર માેક્ષકે ક્રારણ થે.

ભગવાન નેમિનાથ શ્રીકૃષ્ણુકે તાઊ (વાસુદેવકે અડે ભાર્ષ) મહારાજા સમુદ્રવિજયકે પુત્ર દ્વારિકા–નિવાસો થે, ઉન્હેાંને ગિરનાર પર્વત (રૈવતાચલ) પર તપસ્યા કરકે માક્ષ પાઇ હૈ. યે આઇસવે તીર્થકર કૃષ્ણુકે ચ**ચેરે** ભાઇ **થે.** 

> સ્ક્રેન્દ પુરાણમાં લખ્યું છે કે:—-વના સમુવા નીર્ણ નામારિકના નામા !!

स्पष्ट्वा शत्रु अयं तीर्थ नत्वारैवतका चलम् ॥
स्नात्वा गजपदे कुण्डे पुनर्जन्म न विद्यते ॥
सर्वज्ञः सर्वदर्शो च सर्वदेव नमस्कृतः ॥
छत्रत्रयाभि संयुक्तां पूज्यां मूर्तिमसौ वहन् ॥
आदित्य प्रमुखा सर्वे बध्याञ्जलयईहशं ॥
ध्यायन्ति भावता नित्यं यदिङ्घ्युगनीर्जम् ॥
परमात्मानमात्मानं लसत्केवल निर्मलम् ॥
निरञ्जन निराकारं ऋषभन्द्र महाऋषिम् ॥

ભાષા—શાંતુંજય તીર્ધકા સ્પર્શ કરકે, ગિરનાર પર્વ તકા નમસ્કાર કરકે ઓર ગજપન્થાકે કુન્ડમે સ્નાન કરલેને પર ફિર જન્મ નહી લેના પડતા હૈ. યાની મુક્તિ હો જાતી હૈ. ઋષભનાથ સર્વ જ્ઞાતા, સર્વ દેશ ઓર સમસ્ત દેવાંસે પૂજિત હૈ. ઉસ નિરંજન, નિરાકાર, પરમાતમા, કેવલજ્ઞાની, તીન છત્ર યુક્ત, પૂજ્ય મૂર્તિધારક મહા ઋષિ ઋષભનાથકે ચરણ યુગલકા હાથ જેડ કર હુદયસે આદિત્ય આદિ સ્રરનર ધ્યાન કરતે હૈ.

શત્રુંજય, ગિરનાર, ગજપન્થા એ તીના ક્ષેત્ર જૈનીયાકે તીર્થસ્થાન હૈ.

નાગપુરાણમાં લખ્યું છે કેઃ--

अष्टषष्टिषु तीर्थेषु, यात्रायां यत्फलं भवेत् ॥ आदिनाथस्य देवस्य स्मरणे नापि तदुभवेत ॥

અશ્વ — જે કુલ ૬૮ તીર્થોકે યાત્રા કરનેમેં હોતા હૈ, યહ કુલ આદિ-નાથ ભગવાનુકે સ્મરણ કરનેસે હોતા હૈ. ઋષલનાથકા દુસરા નામ આદિનાથ હૈ. કર્યોકિ યે પ્રથમ તિર્થકર થે. નાગપુરાણમાં એવું લખે છે કેઃ—

अकारादि हकारान्तं मूर्द्धांधोरेफ संयुतम् ॥ नाद बिन्दु कलाक्रान्तं चन्द्रमण्डल सन्निभम् ॥ एतदे विपरं तत्त्वं यो विजानाति तत्वतः ॥ संसार बन्धनं छित्वा स गच्छेत्परमां गतिम् ॥ दश्रभिभोंजितैर्विधः यत्फलं जायते कृते ॥ मुनेरईत्सुभक्तस्य तत्फलं जायते फलो ॥

અભિપાય—જિસકા પ્રથમ અક્ષર ''અ" ઔર અન્તિમ અક્ષર ''હ'' હૈ. ઔર જિસકે ઉપર આધા રેક તથા ચન્દ્રબિન્દુ બિરાજમાન હૈ. એસા " अर्ह" કોઇ સચ્ચે રૂપસે જાન લેતા હૈ. વહ સંસારબન્ધન કા કાટ કર પરમગતિ (મુક્તિ) કા ચલા જાતા હૈ. કૃત યુગમેં દશ ખ્રાદ્યાણો કા ભાજન કરાને સે જે ક્લ હોતા હૈ, વહ ક્લ અર્હત કે લક્ત એક મુનિકા ચાની જૈન સાધુકા ભાજન કરાને સે હોતા હૈ.

अक्षासपुराधुमां ७६क्षेण छे डे:—
पद्गासनसमासीनः श्याम मूर्तिर्दिगम्बरः ॥
नेमिनाथः शिवोधैंवं नाम चक्रेस्य वामनः ॥
कलिकाले महाघोरे सर्व पाप पणाशकः ॥
दर्शनात्स्पर्शना देव कोढियज्ञ फल्लभदः ॥

તાત્પર્ય—વામનને પદ્માસનસે ળૈઠે હુએ શ્યામ મૂર્તિ ઔર દિગમ્ખર નેમીનાથકા નામ શિવ રખ્ખા, યહ નેમિનાથ મહા ઘાર કલિકાલમેં સમસ્ત પાપાંકા નાશ કરનેવાલા હૈ, ઔર દર્શન તથા સ્પર્શન માત્રસે કરાડ યજ્ઞ કરનેકે ફ્લકા દેતા હૈ.

## वाभनावतार आअतभां खण्खुं छे डेः वामनेन रैवते श्री नेमिनाथाग्रे बलिवन्धन सामर्थ्यार्थ तपस्तेपे–

અર્થ --ગિરનાર પહાડ પર શ્રી નેમિનાથ જિનેન્દ્રકે સામને ખ<mark>લિ રાજાકા</mark> આંધનેકી સામર્થ્ય પાનેકે લિચે વામનને તપ કિયા થા.

"ઋષભ '' શાળદકા અર્થ " આદિ જિનેશ્વર " હી હૈ. ઇસ વિષયમેં શાંકા કરનેકી આવશ્યકતા નહી હૈ, ક્યાંકિ ઋષભકા અર્થ વાચસ્પતિ કાેષમેં જિનદેવ ઐાર શળદાર્થ ચિંતામિણુમેં "ભગવદવતારભેદે આદિ જિન " યાની ભગવાનકા એક અવતાર ઔર પ્રથમ જિનેશ્વર યાની તીર્થકર કિયા હૈ.

( જૈનાના લિંગ વિષે શિવપુરાણ અધ્યાય ૨૧ ના <sup>શ</sup>્લાક ૨૫–૨૬ માં કહેલ છે કે—

हस्तेपात्रं दधानश्च तुण्डे वस्त्रस्य धारकः ॥
मिल्रिनान्येव वासांसि धारयन्तोऽल्प भाषिणः ॥ २५ ॥
धर्मीलाभः परंतत्त्व, वदन्तस्ते तथा स्त्रयम् ॥
मार्जनी धार्य माणास्ते वस्त्र खण्ड विनिमिताम् ॥ २६ ॥

અર્થાત્—હાથમાં પાત્રને ધારણ કરનાર, નાસિકા આગળ વસ્ત્રને ધારણ કરનાર, મલિન વસ્ત્રને ધારણ કરનાર, થાડું બાલતા ધર્મના લાભજ પરંતત્ત્વ છે, એ પ્રમાણે બાલતા અને વસ્ત્રના કપડાથી બનેલી માર્જની ( રયહરણ) ધારણ કરનાર મૃનિ સ્થિત થયા.

ઇસકે સિવાય જૈન ધર્મકે જન્મદાતા, પ્રથમ તીર્થકર ભગવાન ઋષભ-નાથ્છકા આઠવાં અવતાર અતલાકર ભાગવત કે પાંચવેં સ્કન્ધકે ચાયે, પાંચવેં ઔર છઠે અધ્યાયમેં બહુત વિસ્તારકે સાય વર્ષ્યન કિયા ગયા હૈ. હમ ઉસ પ્રકર્યુકા યહા ઉધ્યુત કરકે ઇસ લેખકા અઢાના ઉચિત નહીં સમઝતે; અતઃ ઉસે છાડકર આગે અઢતે હૈ.

પાઢક મહાશય ભાગવતકે પાંચવેં સ્કન્ધકા અવશ્ય દેખનેકા કષ્ટ ઉઠાવેં. ઉપર લિખિત ચન્થાંકે પ્રમાણાંસે ઇતના તા સુગમતાસે સિદ્ધ હા હો જાતા હૈ કિ સૃષ્ટિકે પ્રારમ્ભ સમયમેં ભગવાન ઝાષભનાથ હુએ હૈ. ઔર વે પહેલે જિન (તીર્થંકર) થે. તદનુસાર જૈન ધર્મકી સ્થાપના ઉસ સમય હુઇથી; યહ આત સ્વયમેવ તથા ઝાષભનાથજીકે સાથ 'જિન' વિશેષણ રહેનેસે સિદ્ધ હોતા હૈ. ઇસ કારણ જૈનધર્મ કે ઉદ્દયકાલકા હિકાના ભગવાન ઝાષભનાથકાજ માના હૈ, જો કિ ૧૦-૨૦ હજારકે ઇતિહાસસે ભી અહુત પહિલે વિદ્યમાન થા.

રામચન્દ્રજીકે કુલ પુરાહિત વશિષ્ટજીકે અનાયે હુએ "યાગવાશિષ્ટ" નામક ગ્રન્થમેં એસા ઉલ્લેખ હૈ—

## नाहंरामो नमे वांछा भावेषु च नमे मनः॥ ज्ञान्तिमास्थातुमिच्छामि, स्वात्मन्यव जिनोयथा॥

અર્થાત્—રામચન્દ્રજી કહતે હૈ કિ મેં રામ નહીં હૈ; મેરે કિસી પદાર્થકી કચ્છા ભી નહી હૈ. મેં જિનદેવકે સમાન અપની આત્મામે હીં શાન્તિ સ્થાપન કરના ચાહતા હું.

ઇસસે સાર્ક, સાબિત હોતા હૈ કિ રામચન્દ્રજીકે સમયમેં જૈનધર્મકા તથા ઉસકે ઉદ્ધારક જિનદેવા (તીર્થકરોં) કા અસ્તિત્વ થા. ઇસ સખકે સિવાય અખ હમ વેદાંકી એાર ખઢત હૈ. દેખેં, વહાંભી કુછ હમારે હાથ આ સકતા હૈ યા નહીં? કચેાંકિ આધુનિક ઉપલબ્ધ સમસ્ત થન્થામેં વેદહી સખસે પ્રાચીન માને જાતે હૈં. સ્વામીજ (દયાનંદ સરસ્વતી) કે લિખે અનુસાર વેદ યદ્યપિ ઇશ્વર રચિત નહી હૈ, કિન્તુ અનેક ઋષિયાંને વેદાંકી દશ્યમાન કાયા ખનાકર તયાર કી હૈ. ઇસ વિષયકા હમ આળે સિદ્ધ કરેંગે, તા ભી યદિ આપકે આથહાસે કુછ સમયકે લિએ ઉન્હેં સૃષ્ઠિકી આદિમેં ઇશ્વર પ્રણીતહી માનલેં, તા ભી મિત્રા ? જૈનધમ સૃષ્ઠિસે પૂર્વ અથવા ઇતના નહી તા કમસે કમ સૃષ્ઠિકે પ્રારમ્બસે પ્રચલિત હુઆ સિદ્ધ હોતા હૈ-કયાંકિ ઋગ્વેદ, યજીવેદ, સામવેદ, અથવંવદકે અનેક મંત્રાંમેં જૈન–તાર્થકરાં (અવતારાં) કા નામ ઉલ્લેખ કરકે ઉનકા નમસ્કાર કિયા ગયા હૈ. અવલાકન કોજિયે—

ઋડ્ગ્વેદ પર પ્રથમ દર્શિયાત કીજિયે—

आदित्या त्वमिस आदित्य सद आसीत् अस्तभ्रादद्यां दृषमो तिरक्षं जिममीते वरीमाणं । पृथिव्याः आसीत् विश्वा भ्रवनानि सम्रिड्वश्वे तानि वरूणस्य व्रतानि ॥ ३० अ० ३० ॥

અર્થ—તુ અખંડ પૃથ્વી માંડલકા સારત્વ ચા સ્વરૂપ હૈ, પૃથ્વીતલકા ભૂષણ હૈ, દિવ્યજ્ઞાન દ્વારા આકાશકા નાપતા હૈ, એસે હે વૃષલનાથ સમ્રાટ્ ઇસ સંસારમેં જગરક્ષક વ્રતાકા પ્રચાર કરાે.

याति धामानि हविषा यजन्ति ता तें विश्वापिर भूरस्तु यज्ञं गयस्फानं प्ररणः सुवीरो वीरहा पाचार सोमादुर्यात् ॥ ३७, अ-३-१-६-२२ सू०९१०

અથ — યજ્ઞતારક સુવીર (મહાવીર) કાે જો સામરસ ચઢાતે હૈ તથા જો પુરૂષ ઉસ વીરકાે નૈંચેદ્યસે પૂજતે હૈ, વે પુરૂષ સંસારમેં ઉન્નત હાેવેંગે.

मरूत्वं त द्वषभं वाद्यधानमकवारि दिव्यशासनिर्मेद्र विश्वा साहम वसे नृतनायोग्रासदोदा मिहंताह्वयेमः ॥३६।अ० ७–३–११॥

અર્થ— ભા યજમાન લાગા ! ઇસ યજ્ઞમેં દેવાં કે સ્વામી, સુખસંતાન વર્દ્ધક, દુ:ખનાશક, દિવ્ય આજ્ઞાશાલી, અપાર જ્ઞાન-ખલદાતા વૃષભનાથ ભગ-વાનકા આવુાન કરા. ( ખુલાવા )

मरूत्वान् इन्द्र दृषभो रणायपि वासो मनुध्व जध्वं मदाय आसिचस्व जडरे मध्वा, ऊर्मित्वा राजासि पतिपत् स्नुताना ॥३८ । अ० ७-३-३-११ ॥

હે વૃષભનાથ ભગવાન ! ઉદર તૃપ્તિકે લિયે સામરસ કે પિપાસ મેરે ઉદરમેં મધુધારા સિંચન કરા ! આપ અપની પ્રજારૂપ પુત્રોંકા વિષમ-સંસારસે તારનેકે લિએ ગાડી સમાન હા.

समिद्धस्य परमहसोऽग्रे वन्दे तबश्रियं द्वषभोगम्भवा नसिममध्वरेष्वि-ध्यस ॥ ४ ॥ अ० ४. अ० ३ व० ६-४-१-२२ ॥

ભા વૃષભદેવ! આપ ઉત્તમ પૂજકકા લક્ષ્મી દેતે હાે. ઇસ કારન મેં આપકા નમસ્કાર કરતા હું. ઔર ઇસ યજ્ઞમેં પૂજતા હું. ॥

अईता ये सुदानवो नरो असो भिसा स प्रयज्ञं यिज्ञयेभ्यो दिवो अर्चा मरूद्भयः ॥ अ० ४ अ० ३ वर्ग ८ ॥

જો મનુષ્યાકાર અનન્તદાન દેને વાલે ઔર સર્વજ્ઞ અર્હત હૈ, વે અપની પૂજા કરને વાલોકી દેવાંસે પૂજા કરાતે હૈ.

अईन्विभर्षि सायकानि धन्वाईनिष्कं यज्ञतं विश्वरूपम् अईनिदं दयसे विश्वं भवभुवं न वा आगीयो रूद्रत्व दस्ति ॥ स० अ० २ अ०७ व० २७ ॥

ભા અહિન્દેવ! તુમ ધર્મરૂપી વાણુંાકાે, સદુપદેશરૂપ ધનુષકાે, અનન્ત જ્ઞાનાદિરૂપ આભૂષણુંાકાે ધારણ કિયે હાે. ભા અહિન્! આપ જગત પ્રકાશક, કેવલ જ્ઞાનકાે પ્રાપ્ત કિયે હુયે હાે, સંસાર કે જીવાેંકે રક્ષક હાે, કામ ક્રોધાદિ શત્રુ સમૃહકે લિયે ભયંકર હાે તથા આપકે સમાન કાેઇ અન્ય બલવાન નહીં હૈ.

दीर्घायुत्वायुवलायुर्वा शुभ जातायु ॐ रक्षरक्ष अरिष्ट नेमी स्वाहा॥ वामदेव शान्त्यर्थ मनुविधीयते साक्ष्माकं अरिष्ट नेमि स्वाहा॥

ॐ त्रैलोक्य प्रतिष्टितान् चतुर्विश्वति तीर्थकरान् ऋषभाद्यावर्द्धमानान्तान् सिद्धान् शरणं प्रपद्ये । ॐ पवित्र नयमुपविष्रसामहे एषा नया ( नयये ) जाति-येषां वीरा । येषा नयसुनयं ब्रह्मसुब्रह्मचारिणं उदिते न मनसा अनुदितेन मनसा देवस्य महषयो महिषिभिजहेति याजकस्य च सा एवा रक्षा भवतु शांतिभवतु तुष्टिभवतु शक्तिभवतु स्वस्तिभवतु अद्धाभवतु निर्व्याजंभवतु (यहेषु मूलमंत्र एष इति विधिकंदल्यां) ॥

ऋषभं पवित्रं पूरूहृतमध्वरं यज्ञेषु यज्ञपरमं पवित्रं श्रुतधरं यज्ञं मतिप्रधानं ऋतुयजनपशुमिद्रमाहवेति स्वाहा ॥

ज्ञातार्मिन्द्रं ऋषभं वदन्ति अतिचार्मिन्द्रं तमरिष्टनेपिं भवे भवे सुभवं सुपार्श्वमिन्द्रं हवेतु शक्रं अजितं जिनेन्द्रं तद्वर्द्धमानं पुरूहृतिमन्द्रं स्वा०॥

नमं सुवीरं दिग्वाससं ब्रह्मगर्भे सनातनम् ॥

दधातु दीर्घायुस्त्वाय बलाय वर्चसे सुप्रजास्त्वाय रक्ष रक्ष रिष्टनिम स्वाहा ॥ (बृहदारएयके ) ऋषभ एव भगवान् ब्रह्मा भगवता ब्रह्मणा स्वयमवा चाणानि ब्रह्माण तपसा च प्राप्तः परंपदम् ॥ (आरण्यके )

ઇત્યાદિ ઔરલી અનેક મંત્ર ઝરુવેદમેં વિદ્યમાન હૈ. જિનમેં જૈન ધર્મ કે ઉદ્ધારકતાં તીર્થકરાંકા નામ ઉદ્લેખ કરકે ઉનકા નમસ્કાર કિયા હૈ. ઝલલનાથ, અજિતનાથ, સુપાર્ધનાથ, નેમિનાથ (અપર નામ અરિષ્ટનેમિ) વીરનાથ (અપર નામ મહાવીર) આદિ જૈન અરહંતાં (તીર્થકરાં) કે નામ હૈ.

યદ્યપિ આજકલ વેદાંમેં ઉપર્યુક્ત અનેક મંત્ર નહી મિલતે હૈ, કિન્તુ કિસસે યહ નિર્ણય નહી કિયા જા સકતા કિ વેદાંમેં યે મંત્ર સર્વથા થે હી નહીં. ક્યોંકિ વેદાંકી સૈકડાં શાખાએ હૈ, ઉન શાખાઓંકી મંત્ર સંહિતાઓં મેં પરસ્પર અન્તર હૈ. શુકલયજીવેદ, કૃષ્ણયજીવેદ મેં અન્તર હૈ. તો અખ તક કિ સમસ્ત શાખાઓંકી મંત્ર સંહિતાઓંકા ન દેખલિયા જાવે તખ તક પ્રાચીન જૈન શ્રન્થોમેં લિખે હુએ ઇન વેદ મંત્રોંકા અસત્ય નહી ઠહરાયા જા સકતા.

પુસ્તકામેં કારને છારનેકી પદ્ધતિ પહેલેસે ચલી આ રહી હૈ. મનુસ્મૃતિમેં <sup>8</sup>લાક સંખ્યા આર્ય સમાછ થાંડી અતલાતે હૈં; શેષ શ્લાકોંકો જાલી પ્રક્ષિપ્ત કહતે હૈઃ—સનાતન ધર્મી સમસ્ત મનુસ્મૃતિકા મનુકૃત માનતે હૈ. સત્યાર્થ પ્રકાશમેં આર્યસમાછ જો ચાહતે હૈં વહ સ્વેચ્છાનુકુલ ખીના. સ્વ૦ સ્વામી દયાનન્દ છ સરસ્વતીકા સ્વીકારતા લિયે કાંટ છાંટ કર દેતે હૈ. ॥

જબ કિ ઇસ પ્રકાર અનુચિત કાંટ છાંટ અ**સી તક ચલી આ રહી** હૈ તખ એસા કર્યા નહી હેા સકતા કિ પ્વેક્તિ વેદમંત્ર જિનમેં કિ જૈન તીર્થકરોં કા નમસ્કાર કિયા ગયા હૈ પહલે વેદાંમેં વિદ્યમાન થે કિન્તુ પીછે કે વૈદિક વિદ્વાનાને ઇર્બ્યાસે ઉનકા વેદામેંસે કાટ દિયા ॥

અથવા—અળ ભી કિસી ન કિસી શાખાકે વે**દોમેં યે મંત્ર વિદ્યમાન હોં,** કિન્તુ ઉસ શાખા કે વેદ હમારે આપકે દેખનેમેં ન આયા<mark>હોં. ઇસ કારણુ વેદોમેં</mark> નિશ્ચિત રૂપસે ઇન મંત્રાેકા અભાવ નહી અતલાયા જા સકતા.

## યજીવે દમે લી કે ખિયે:—

ऊँ नमो अईतो ऋषभो ऊँ ऋषभः पित्रतं पुरुहूत मध्वरं यक्केषु नग्नं परमं माह संस्तुतं वरं शत्रुं जयतं पश्चिरिन्द्र माहुरिति स्वाहा ॥ ऊँ जातारिमन्द्रं दृषभं वदन्ति अमृतार मिन्द्रं हवे सुगतं सुपाद्वीमंद्र माहुरितिस्वा ॥ ऊँ नग्न सुवीरं दिग्वाससं ब्रह्मगर्भे सनातनं उवेमि वीरं पुरुषं महातमादित्य वर्ण तमसः पुरस्तात् स्वाहा ॥

याजस्यतु प्रसव आवभूवेमा च विश्वश्ववनानि सर्वतः । स नेमिराजा परियाति विद्वान् प्रजां पुष्टि वर्षय मानो अस्मै स्वाहा ॥....अ०१९ यं०२५॥ અર્થ — ભાવયજ્ઞ (આત્મસ્વરૂપ)કા પ્રગટ કરને વાલે ઇસ સંસારકે સબ જવાંકા સબ પ્રકારસે યથાર્થ રૂપસે કહકર જો સર્વજ્ઞ નેમિનાથ સ્વામી પ્રગટ કરતે હૈ, જિનકે ઉપદેશસે જવાંકી આત્મા પુષ્ટ હાતી હૈ. ઉન નેમિનાથ તીર્થ-કરકે લિયે આહૃતિ સમર્પણ હૈ ॥

आतिथ्यरुपं मासरं महावीरस्य नम्नहु ॥ रुपाम्रुपास दामेत तिथौ रात्रोः सुरा सुताः ॥ अ० १९ म० १४.

અર્થ—અતિથિ સ્વરૂપ પૂજ્ય, માસાપવાસી, નગ્નસ્વરૂપ મહાવીર તીર્થકરકી ઉપાસના કરા, જિસસે કિ સ'શય, વિપર્થય, અનધ્યવસાયરૂપ તીન અજ્ઞાન ઐર ધનમદ, શરીરમદ, વિદ્યામદકી ઉત્પત્તિ નહીં હાેતી હૈ. ાા

ककुभः रुपं दृषभस्य रोचते दृहछुकः शुक्रस्य पुरोगा सोम सामस्य पुरोगाः पत्ते सोमादाभ्यं नाम जागृवि तस्मै त्वागृहामि तस्मै तं साम सोमा य स्वाहा॥

स्वस्ति न इन्द्रो द्यद्रश्रवाः स्वस्तिनः पूर्वा विश्ववेदाः । स्वस्तिन स्ताक्ष्यीं अरिष्टनेमिः स्वस्तिनो द्रहस्पतिर्दे धातु ॥ आ० २५ मं० १९ ॥

ઇત્યાદિ ઔરબી ખહુતસી શ્રતિયાં યજીવે દમેં એસી બિરાજમાન હૈ જો કિ ખહુત આદર ભાવકે સાથ જૈન તીર્થકરા કા નમસ્કાર કરનેકે લિયે પ્રેરિત કર રહી હૈ. !!

અબકુછ नभूना साभवेदभे' ली अवदेशिक डीिक थे— अप्पादिद मेयवामन रोदसी इमा च विश्वा सुवनानि मन्मना यूथेन निष्टा दृषभो विराजास ॥ ३ अ० १ खं. ११ ॥

सत्राहणं दाघिष तुम्रमिध्धं महामपारं द्यषमं सुवज्ञंहं तापोवत्राहा सनितो तं वाजं दातामधानं मघवा सुराधाः ॥ अ०१ मं०१ ॥१०३॥पू० ४-१-४

नये दिवः पृथिव्या अंतमार्युन मायाभिर्धनदा पर्यभ्रवन् युजं वज्र दृषभश्रके इन्द्रो निष्योतिषा तम सोगा अदुक्षत्॥ १० प० २३ ऋज्वेद १।३।२॥

इम स्तोम अईते जातवेदसे रथं इव संमहेयम मनीषया भद्राहि न प्रमंति अस्य संसदि अग्ने सख्ये मारिषा भवयं तवः। १० ऋ० प० ८५ । १–६–३०॥ तरणिरित्सपासित बीजं पुरं ध्याः युजा आव इन्द्र पुरुहूतं नर्मोगरा नेमि तष्टेव श्रुद्धं॥ २० अ० ५ अ० ३ च० २७॥३ प० १ । ६॥ ઇત્યાદિ ઔરભી અહુતસે મંત્ર સામવેદમેં જૈન તીર્થકરાક લિયે પૂજ્યભાવ પ્રગટ કરનેવાલે વિદ્યમાન હૈ, જિનકા ઉલ્લેખ કરના વ્યર્થ સમઝકર ઉન્હેં છાડ દેતે હૈ.

ઈન ઉપર્યુક્ત પ્રમાણે સે અચ્છી તરહ સિદ્ધ હોતા હૈ કિ વેદોંકી **રચનાસે** પહિલે જૈન ધર્મ ઇસ પૃથ્વીતલ પર અંડે પ્રભાવ કે સાથ ફૈલા હુંઆથા. ઇસી કારણ પુરાણ-નિર્માતા કે સમાન વેદાંકે રચચિતા ઋષિયાંને ભી અપને મંત્રામેં જૈન તીર્થકરોંકા નામ રખકર ઉનકાે નમસ્કાર કિયા. અત: કાેઇબી વેદાેંકા માનને વાલા નિષ્પક્ષ વિદ્રાન્ વેદાંકી સાક્ષી દેકર જૈન ધર્મકા વૈદિક ધર્મ**સે** પીછે ઉત્પન્ન હુઆ નહી કહ સકતા હૈ. ઈસલિએ વેદ યદિ તીન હજાર વર્ષ પહિલે અને હૈં તો ઉસ કે પૂર્વ, યદિ વે પાંચ હજાર વર્ષ પહેલે અને હૈ, તા પાંચ હજાર વર્ષ પહિલે ઔર સ્વામીજીકે લેખાનુસાર વેદાંકા નિર્માણ સમય ૧૯૭૨૯૪૯૦૨૫ વર્ષ પહિલે થા તા જૈન ધર્મલી ઇસ ઇસકે પહલે અવશ્ય વિદ્યમાન થા. કર્યોકિ ઉસકા અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરનેવાલે પવેક્તિ અનેક વેદમંત્ર વિદ્યમાન હૈ, યદાિ ઇન મંત્રાેકા અર્થ સ્વામી અને કુછકા કુછ લગાકર પલટના ચાહા હૈ કિ '' ऋषभाद्य वर्द्धमानान्तान् चतुर्विश्चति तीर्थकरान " આદિ સ્પષ્ટ વાકચાંકા અર્ધ નહીં અદલા જા સકતા હૈ, ઉનસે તા સાફ પ્રકાશિત હાતા હૈ કિ જૈન ધર્મમેં જો ઉસકે ઉદ્ધારક ૨૪ તીર્થકર માને હૈ. ઉનકા નામ ઉલ્લેખ કરકે હી યહ સબ કુછ લિખા ગયા હૈ ા અતઃ યદિ મહાભારતકે સમય દેખા જાય તાે ઉસ સમય નેમિનાથજી તાર્થકર વિદ્યમાનથ જૈસા કિ ઉસ સમય કે બને હુએ ગ્રન્થાંસે ભી પ્રગટ હાતા ઢ ા અતઃ ઉસ સમય જૈન ધર્મકા સદ્ભાવ સ્વયંસિદ્ધ હૈા યદિ રામચન્દ્ર, લક્ષ્મણ કે સમયકા વિચાર કિયા જાય તાે ઉસ સમયભી જૈન ધર્મકી સત્તા પાઇ જાતી હૈં. કરોાંકિ એક તા ઉસ સમય જૈનાકે ૨૦ વેં તાર્થકર મુનિસુવતનાથજીને જૈન ધર્મકા પ્રચાર કિયાથા; જિસકા પ્રભાવ ઉસ સમયકે ખને હુંએ વશિષ્ટ કૃત ચાગવાશિષ્ટકે પૂર્વ લિખિત શ્લાક્સે પ્રગટ હાતા હૈ. અખ વિચાર લિજિયે ઉસ સમયસે પહલે ૧૯ તીર્થકર ઔર હાે ચુકેશ, જિન્દ્વાંને જૈન ધર્મકા પ્રચાર કિયા થા. તખ જૈન ધમે ઇસ સંસારમેં કિતને સમયસે પ્રચલિત હુઆ હૈ? ભગવાન ઋષભનાથછ સબસે પહલે જૈન ધર્મકા પ્રચારમેં લાયેથે. અતઃ ઉનકા સફ્લાવ કાલ માલૂમ હા જાને પર જૈનધર્મકા પ્રારંભકાલ જ્ઞાત હાે સકતા હૈં. ઇસ ખાતકે લિચે હમારી સમઝસે ઇતિહાસ તાે હાર માનતા હૈ; કર્યાંકિ વહતા બેચાર ૪-૫ હજાર વર્ષસે પહલે જમાનેકા હાલ પ્રગટ કરનેમેં અસમર્થ હૈ. ઇતિ.

સારાંશ—કિસીલી પ્રમાણુસે જૈન ધર્મકા પ્રારંભકાલ સિદ્ધ નહીં હાતા

હૈ, તથા અન્ય ધર્મી કા ઉદય-સમય અવગત હોતા હૈ, અત: જૈન ધર્મ સખસે અધિક પ્રાચીન ધર્મ હૈ. વેદ ઉસકે પીછે અને હૈં, વેદોંકે બનનેસે બહુત સમય પહેલે શ્રી ઋષભનાથજ તીર્થકર હો ચુકે હૈ, જિનકા કિ હિન્દુઓને આઠવાં યા નવમા અવતાર અતલાકર ભાગવત, પ્રભાસપુરાણ અદિ પુરાણાં મેં, મનુસ્મૃતિમેં તથા ઋગ્વેદ, યજુવે દ, સામવેદમેં સ્મરણ કિયાહે. અત: જૈન ધર્મકા ઉદયકાલ અતલાના કઠિનહી નહીં, કિંતુ અસમ્ભવ હૈ. પક્ષપાત છેાડ કર વિચારિયે.

અખ આપકે સામને પ્રસિદ્ધ પ્રસિદ્ધ પ્રાચીન ઇતિહાસ વેંતાઓકે મત જૈન ધર્મકે ઉદયકાલ ખતલાનેકે વિષયમેં પ્રગટ કરતે હૈ. દેખિયે કિ વે લાેગ ભી કયા કહતે હૈ:—

પ્રાચીન ઇતિહાસકે સુપ્રસિદ્ધ આચાર્ય પ્રાच्यविद्या महार्णव श्री नगेन्द्रनाथजी વસુ અપને " હિન્દી વિશ્વકાષ " કે પ્રથમ ભાગમેં ૬૪ વેં પૃષ્ટ પર લિખતે હૈ—

ઋષભદેવને હી સંભવતઃ લિપિ વિદ્યાંકે લિયે લિપિ કૌશલકા ઉદ્દભાવન કિયા થા......ઋષભદેવનેહી સંભવત: ખ્રહ્મવિદ્યા શિક્ષાકી ઉપયોગી ખ્રાદ્મી લિપિકા પ્રચાર કિયા હા ન હા, ઇસલિયે વહ અષ્ટમ અવતાર ખતાયે જાકર પરિચિત હુએ-

કસી કાયકે તીસર ભાગમેં ૪૪૪ વેં પૃષ્ટ પર યેાં લિખા હૈં.

ભાગવતાંકત ૨૨ અવતારામેં ઋષભ અષ્ટમ હૈ. ઇન્હાંને ભારત વર્ષાધિપતિ નાભિરાજાકે ઔરસ ઔર મર્ફેવીકે ગર્ભસે જન્મ ગ્રહણ કિયાયા. ભાગવતમેં લિખાહ કિ-જન્મ લેતેહી ઋષભનાયકે અંગમેંસે સબ ભગવતકે લક્ષણ ઝલકતે થા ઇત્યાદિ ॥

શ્રીમાન્ મહામહાપાધ્યાય ઠાકતર સતીશચન્દ્ર વિદ્યાભૂષણ, એમ. એ. પી. એચ. ડી. એફ. આઈ. આર. એસ. સિદ્ધાન્ત મહાદિધ પ્રિન્સિપલ સંસ્કૃત કાલેજ કલકત્તા, અપને ભાષણમેં ફરમાતે હૈ—

"જૈનમત તખસે પ્રચલિત હુઆ હૈ જબસે સંસારમેં સૃષ્ટિકા પ્રારંભ હુઆ હૈ ॥ મુઝે ઇસમે કિસી પ્રકારકા ઉજા નહીં હૈ કિ જૈનદર્શન વેદાંતાદિ દર્શ-નાંસે પૂર્વકા હૈ."

ભારત ગૌરવ વિદ્વત્શિરામણિ લાેકમાન્ય પં. આલગંગાધરજી તિલક અપને કેશરી પત્રમેં ૧૩ દિસંબર સન્ ૧૯૦૪ કાે લિખતે હૈં કિ—

"મહાવીરસ્વામી જૈનધર્મકા પુનઃ પ્રકાશ મેં લાયે. ઇસખાતકા આજ ૨૪૦૦ વર્ષ વ્યતીત હાે ચુકે હૈ. બોદ્ધધર્મકો સ્થાપલાકે પહેલે જૈન ધર્મ ફૈલ રહાથા, યહ ખાત વિશ્વાસ કરને યાગ્ય હૈ. ચોવીશ તીર્થકરામેં મહાવીર સ્વામી અન્તિમ તીર્થકરથે. ઇસસે બા જૈન ધર્મકી પ્રાચીન્તા જાની જાતી હૈ. "

મિસ્ટર કન્નૂલાલજ એમ. એ. જજ દિસમ્ખર તથા જ**નવારી સન** ૧૯૦૪–૫ કે થિઓસોફિસ્ટમેં લિખતે હૈ.

" જૈન ધર્મ એક એસા પ્રાચીન ધર્મ હૈ કિ જિસકી ઉત્પત્તિ તથા ઇતિહાસકા પતા લગાના એક બહુતહી દુર્લભ ખાત હૈ. "

શ્રીયુત વરદાકાંતજી મુખ્યાપાધ્યાય એમ. એ. લિખતે હૈ—

" પાર્શ્વનાથજ જૈનધર્મકે આદિ પ્રચારક નહીથે, પરન્તુ ઇસકા પ્રચાર ઋષભદેવજને કિયાયા, ઇસકી પુષ્ટિકે પ્રમાણાંકા અભાવ નહીં હૈ."

શ્રીયુત તુકારામ કૃષ્ણુજ શર્મા લદ્દુ ખી. એ. પી. એચ, ડી. એમ. આર. એ. એસ. એમ. એ. એસ. ખી. એમ. જ. એા. એસ પ્રોફેસર શિલાલેખ આદિ કવીન્સકાલેજ બનારસ, અપને વ્યાખ્યાનમેં કહેતે હૈ—

"સખસે પહેલે ઈસ ભારતવર્ષ મેં ઋષભદેવજ નામ કે મહર્ષિ ઉત્પન્ન હુંએ, વે દયાવાન, ભદ્રપરિણામી પહેલે તીર્શકર હુએ; જિન્હોંને મિશ્યાત્વ અવસ્થાકા દેખકર સમ્યગ્દર્શન સમ્યગ્દ્ધાન એ ર સમ્યક્ચારિત્ર રૂપી માેક્ષ શાસ્ત્રકા ઉપદેશ કિયા. ખસ. યહ હી જિનદર્શન ઇસ કલ્પમેં હુઆ. ઇસ કે પશ્ચાત્ અજિતનાથસે લેકર મહાવીર તક તેઈસ તીર્શકર અપને સમયમેં અજ્ઞાની જીવાંકા માહ—અંધકાર નાશ કરતે રહે"

શ્રી સ્વામી વિરૂપાક્ષ વડિયર ધર્મભૂષણ, પંડિત, વેદતીર્થ, વિદ્યાનિધિ એમ. એ. પ્રોફેસર સંસ્કૃતકાલેજ ઇન્દોર "ચિત્રમય–જગત" મેં લિખતે હૈકિ–

ઇર્ષા-દેષકે કારણ ધર્મપ્રચારકા રાકનેવાલી વિપત્તિ કરહતે હુંએ જૈન-શાસન કલી પરાજિત ન હાેકર સર્વત્ર વિજયીહી હોતા રહા હૈ. અર્હન્ દેવ સાક્ષાત્ પરમેશ્વર સ્વરૂપ હૈ, ઇસકે પ્રમાણ લી આર્યગ્રન્થાંમેં પાયે જાતે હૈ. અર્હત પરમેશ્વરકા વર્ણન વેદાેમેં લી પાયા જાતા હૈ.......

ઋષભદેવકા નાતી મરીચી પ્રકૃતિવાદી દા ઔર વેદ ઉસકે તત્ત્વાનુસાર હોનેક કારણહી ઋગ્વેદ આદિ અન્થાંકી ખ્યાતિ ઉસીકે જ્ઞાન દ્વારા હુઇ હૈ. ફ્લત: મરીચી ઋષિકે સ્તાત્ર, વેદ, પુરાણ આદિ અન્થાંમેં હૈ. ઔર સ્થાન–સ્થાનમેં ઐન તીર્થકરાંકા ઉલ્લેખ પાયા જાતા હૈ. તો કાઇ કારણ નહીં કી હમ વૈદિકકાલમેં જૈનધર્મકા અસ્તિત્વ ન માને, વેદોંમેં જૈનધર્મકા સિદ્ધ કરનેવાલે ખહુતસે મંત્ર હૈ, સારાંશ યહ હૈ કિ ઇન સબ પ્રમાણોંસે જૈનધર્મકા ઉલ્લેખ હિન્દુઓંકે પૂજ્ય વેદમેં ભી મિલતા હૈ.

વિચાર કીજિયે એક ક્ટર વેદાનુયાયી વેદતોર્જ પદવી પ્રાપ્ત, ખડા પ્રસિદ્ધ વિદ્વાન્ નિષ્પક્ષ હાકર જૈનધર્મ કે ઉદ્દયકાલકે વિષયમેં કેસા સ્પષ્ટ લિખતા હૈ. કયા ઇસ વિદ્વાન્કા લિખના લી અસત્ય હૈ?

શ્રીયુત લા૦ કન્નોમલા એમ. એ. શેશનજજ ધોલપુર, લા૦ લાજપત-રાયછ લિખિત ભારત ઇતિહાસમેં જૈનધર્મ સમ્ખન્ધી આઢ્રેપોર્ક પ્રતિવાદમેં લિખતે હૈં કિઃ—

સભી લાગ જાનતે હૈ કિ જૈનધર્મ કે આદિ તીર્થકર શ્રી ઋષભદેવ સ્વામી હૈ, જિસકા ઇતિહાસ પરિઘીસે કહીં પરે હૈ; ઈનકા વર્જુન સનાતન ધર્મી હિન્દુઓં શ્રીમદ્ ભાગવત પુરાજ્યોં લી હૈ. અતિહાસિક ગવેષણાસે માલૂમ હુઆ હૈ કિ જૈન ધર્મકો ઉત્પત્તિકા કાઇ કાલ નિશ્ચિતનહીં હૈ. પ્રાચીનસે પ્રાચીન ચન્ચોંમેં જૈનધર્મકા હવાલા મિલતા હૈ. શ્રી પાર્ચનાયજી જૈના કે તેઇસવે તીર્થકર હૈ; ઇનકા સમય ઇસાસે ૧૨૦૦ વર્ષ પૂર્વકા હૈ, તો પાઠક સ્ત્રય વિચાર સકતે હૈં કિ ઋષભદેવજીકા કિતના પ્રાચીનકાલ હોગા. જૈનધર્મ કે સિહાન્તોંકી અવિચ્છિત્ર ધારા ઇન્હીં મહાત્માં સમયસે વહતી રહી હૈ, કાઇ સમય એસા નહીં હૈ જિસમેં ઇસકા અસ્તિત્વન હા. શ્રી મહાવીર સ્વામી જૈનધર્મ કે અન્તિમ તીર્થકર ઔર પ્રચારક શે; નિક ઉસકે આદિ સંસ્થાપક ઔર પ્રવર્તક ા

ઉપર્યુક્ત ખીના ૫'૦ અજિતકુમાર જૈન (દીગમ્બર) શાસ્ત્રી રચિત "સત્યાર્થ–દર્પણ " પુસ્તકના પૃષ્ટ ૧૧૧ થી ૧૩૨ સુધીમાં કહેલ છે. આ સિવાય જૈનધર્મની પ્રાચીનતા વિષેના નીચેના દાખલાઓ વધુ માર્ગદર્શક શક પડશે:—

શ્રીયુત મહામહાેપાધ્યાય પં૦ સ્વામી રામમિશ્રીજી શાસ્ત્રી પ્રાેફેસર સંસ્કૃત કૉલેજ બનારસ અપને મિતી પાેષ સુકલા ૧ સંવત ૧૯૬૨ કાે−કાશી નગરમેં વ્યાખ્યાન દિયા, ઉસમેસે કુચ્છ વાકય ઉધ્ધૃત કરતે હૈ—

૧ જ્ઞાન, વૈરાગ્ય, શાન્તિ, ક્ષન્તિ, અદમ્ભ, અનીર્ધ્યા, અક્રોધ, અમાત્સર્ય, અલેાલુપતા, સમ, દમ, અહિંસા, સમદષ્ટિ ઇત્યાદિ ગુણામેં એક એક ગુણ એસા હૈં કિ જહાં વહ પાયા જાય, વહાં પર બુદ્ધિમાન પૂજા કરને લગતે હૈ. તબતા જહાં યે (અર્થાત્ જૈનામેં) પૂર્વોક્ત સબ ગુણું નિરતિશય સીમ હાકર વિરાજમાન હૈ, ઉનકા પૂજન કરના અથવા એસે ગુણપૂજકાંકી પૂજામેં બાધા ડાલના કયા ઇન્સાનિયત (મનુષ્યતા અર્થાત્ સજજનતા) કા કાર્ય હૈ.

ર મેં આપકાે કહાં તક કહું અડે અડે નામી આચાર્યોને અપને ગ્રન્થાંમેં જે જૈનમતકા ખંડન કીયા હૈ વહ એસા કિયા હૈ જિસે સુન, દેખકર હાંસી આવી હૈ.

3 સ્યાદ્વાદકા વહ (જૈન–ધર્મ) અલેઘ કિલ્લા હૈ, ઉસકે અન્દર વાદી– પ્રતિવાદિયોંકે માયા મય ગાલે નહીં પ્રવેશ કર શકતે. ૪ સજરના એક દિન વહુ થા કિ જૈન સંપ્રદાયકે આચારોકિ હુંકાશ્સે દસાં દિશાએ ગંજ ઉઠતી થી.

પ જૈન મત તખસે પ્રચલિત હુઆ હૈ જખસે સંસારમાં સૃષ્ટિકા પ્રારમ્ભ હુઆ.

આમ પંડિતજી પણ જૈનધમ'ને પ્રાચીન કહે છે.

પેરીસ (ફ્રાન્સની રાજધાની ) કે ડાકતર એ. ગિરનાટ, અપને પત્ર તા. ૩−૧ર–૧૯૧૧ મેં લિખતે હૈ કિઃ—

મનુષ્યોકી તારક્કીકે લિયે જૈનધર્મકા ચારિત્ર બહુત લાલકારી હૈ. યહ ધર્મ બહુતહી અસલી, સ્વતંત્ર, સાદા, બહુત મૂલ્યવાન તથા બ્રાહ્મણાંકે મતાસે ભિન્ન હૈ, તથા યહ બૌદ્ધકે સમાન નાસ્તિક નહી હૈ.

સુપ્રસિદ્ધ સંસ્કૃત પ્રોફેસર ડાઁ૦ હર્મન જેકાંબી એમ. એ. પી. એચ. ડી. જર્મની લખે છે કે:—

જૈનધર્મ સર્વથા સ્વતંત્ર ધર્મ હૈ. મેરા વિશ્વાસ હૈ કિ યહ કિસીકા અનુકરણ નહી હૈં. ઔર ઇસિ લિએ પ્રાચીન ભારત વર્ષકે તત્ત્વજ્ઞાનકા ઔર ધર્મપદ્ધતિકા અધ્યયન કરને વાલોકે લિએ ખડે ખડે મહત્વકી વસ્તુ હૈ.

દેશભક્ત અહિંસાપ્રેમી ભાઇશ્રી કલ્યાણ્ઝ (સુરત) સંવત ૧૯૮૨ કે વીર-જયન્તી ઉત્સવ પર અપને ભાષ્ણમેં ફરમાયા કિ:—

૧ વહ જૈનધર્મ સનાતન ધર્મ હૈ. ઈનકા સબ જાતિયોંમેં પ્રચાર હૈ.

ર અહિંસાકી જિતની પરાકાષ્ટા (એકેન્દ્રિય આદિકીસી હિંસા હાેતી હૈ) ઇસ જૈન ધર્મમેં અતાઇ ગઇ હૈ વ નજર આતી હૈ. ઉતની કિસી અન્ય ધર્મમેં નજર નહી આતી.

૩ કઇ ધર્મ પ્રચલિત હોકર નષ્ટ હુએ પરન્તુ બહુતસે વિપત્તિયાં કે સમય ભી ઇસ જૈનધર્મ કે ટિકે રહેનેમેં એક અહિંસા કારણભૂત હૈ.

૪ મોહ મહાવીરક સમકાલીન કહે જાતે હૈ પરન્તુ વે ભી ઇતની અહિંસા નહી પાલતે થે. કબી કબી વે માંસ ભક્ષણ ભી કર જાતે થે. જૈન-ધર્મ અહિંસાકે સિદ્ધાન્તમેં આગે રહા હૈ.

ઉપર્યું કત વિદ્વાનાના વાકયાથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે–જૈનધર્મ પ્રાચીન છે. તથા જ્યારથી જે જે પુરાણા ખનેલા છે તેની પૂર્વે જૈનધર્મ હતા એમ ઉપરના દાખલાઓથી સિદ્ધ થાય છે. શ્રી નંદીસ્ત્રના મૂળ પાઠમાં મહાભારત અને રામાયણાદિની વાત આવે છે તેથી સમજાય છે કે નંદીસ્ત્ર રચાયું તે પૂર્વ મહાભારતાદિ રચાયા હતા. સનાતનીઓના કહેવા પ્રમાણે અહાર પુરાણે! વ્યાસજએ રચ્યાં છે તો તે વ્યાસજને થયા પાંચ હજાર વર્ષ માનવામાં આવે છે, તેથી સનાતનીઓના પુરાણાની માન્યતાથી પાંચ હજાર વર્ષ પૂર્વ જૈનાનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ થાય છે. આર્ય સમાજીઓ વ્યાસનાં અનાવેલાં અહાર પુરાણા છે એમ માનતા નથી પણ દરેક પુરાણ રચાયાની સાલ જીદી જીદી આપે છે. તો તેમના મત પ્રમાણે પણ પુરાણોની પૂર્વ જૈનધર્મ હતો એમ પુરાણોના કેટલાક શ્લોકાથી સિદ્ધ થાય છે. તથા વેદમાં પણ શ્રી ઋષભદેવ અને નેમનાથ (અરિષ્ટનેમિ) વગેરે તીર્થકરોના નામ દેખવામાં આવે છે. તેથી વેદ રચાયા તે પૂર્વ જૈનધર્મ હતો એમ સિદ્ધ થાય છે. ચાર વેદામાંની ઘણી શાખાઓ નષ્ટ થઇ ગઈ છે. જે પાદ, શાખાઓ, સૂત્રા વગેરે નષ્ટ થયાં છે તેમાં જૈનધર્મ સંખંધી વા તીર્થકરો સંખંધી ઋષિઓ હકીકત લાવ્યા હશે, કારણ કે હાલ પણ તેમાંથી શ્રી ઋષભદેવ—અરિષ્ટનેમિ વગેરે નામા મળી શકે છે, તો નષ્ટ થયેલા ભાગમાં જૈનધર્મ સંખંધી પણ કંઈક લખવામાં આવ્યું હશે. આ ઉપરથી કહેવાના સારાંશ એ છે કે, ચાર વેદ રચાયા તે પૂર્વ જૈનધર્મ પ્રમં હતો. માટે જ જૈનધર્મ પ્રાચીન છે તે નિર્વિવાદ છે.

#### કાલચક

જૈનોનાં શ્રી જ'બુદ્ધીપ પ્રરૂપ્તિ સૂત્રમાં શાસ્ત્રકારાેએ કાળનું વર્ણન કરતાં કાળને અનંત કહેલ છે અને તેના બે માટા વિભાગ પાડયા છે તેને યુગ કહેવામાં આવે છે. તે બે યુગ પૈકી ૧ લાે અવસર્પિણા યુગ જેમાં વર્ણુ–ગંધ–રસ–સ્પર્શ અને ધર્મના ક્રમે ક્રમે નાશ થાય છે અને પરિણામે સંસારની અંદર અધર્મ અને બ્રમણાનું સામ્રાજ્ય જામી જાય છે. એ યુગમાં પ્રત્યેક શુભ વસ્તુની અવનતિ થાય છે પરિણામે અન્યાય, અનીતિ, ઝેર, વૈર, નિંદા, ઇર્ષ્યાની વૃદ્ધિ થવાથી કુસંપ વધારી કેર વરતાવે તેવા પ્રાણીઓ પેદા થાય છે. અને સત્યના લાેપ થાય છે. ૨ ઉત્સર્િપણી-કાલ. એ યુગમાં, વર્ણ, ગાંધ, રસ, સ્પર્શ અને ધર્મની ક્રમે ક્રમે ઉન્નતિ થાય છે અને સત્યના પ્રકાશ થાય છે. પ્રત્યેક સુગ છ કાળમાં વિભક્ત હાય છે તેને છ આરા કહેવામાં આવે છે. એ છ આરા ચડઉતર સદૈવ એક ધારાજ ચાલ્યા જાય છે તેમાં કિચિત માત્ર વધઘટ થતી જ નથી. એના ક્રમમાં લગાર પણ ફેર પડતા નથી. જેમાં વર્તમાન ચુગ જે અવસર્પિપણીના છ કાલ છે તેનાં નામ. ૧ સુખમા-સુખમા અથાત્ એ કાલમાં ખૂબ સુખ હાય છે, ૨ સુખમા-એ કાલ જેમાં સુખ હાય છે. ૩ સુખમા-દુ:ખમા, એટલે એ કાલમાં સુખ હાેય છે ખરૂં પણ તેમાં ગર્ભિત અલ્પ દુ:ખ હાેય છે. ૪ દુ:ખમા-સુખમા એટલે એ કાલમાં દુ:ખ જ હાય છે. પરન્તુ તે દુ:ખની સાથે કિંચિત્ સુખ હાય છે. પ**દુઃખમા–એટલે** એ કાલમાં દુઃખજ હાેય છે. આ કાલ વર્તા માનમાં ચાલુ છે. તે કાલ (આરાે) ૨૧ હજાર વર્ષના છે તેમાં ૨૪૬૧ વર્ષ વ્યતિત થયા છે. ૬ દુઃખમા–દુઃખમા એટલે એ કાલમાં કેવળ દુઃખની પરંપરાજ હાેય છે.

બીજો યુગ ઉત્સિપ્પિણી કાલ આવશે તેના પણ છ કાલ (આરા) છે તેના પણ એજ નામ છે. તેમાં એટલા ફેર સમજવા કે એ કાલ અનુક્રમે અવ-સાપ્પણીથી વિપરીત છે અર્થાત્ તેના પ્રથમ કાલ દુ:ખમા–દુ:ખમા અર્થાત્ કેવલ દુ:ખજ આવશે એ પ્રમાણે ક્રમથી સમજવું. તેમાં ક્રમે ક્રમે સુખ, ધર્મ, ન્યાય, નીતિ વગેરેની વૃદ્ધિ થતી રહે છે.

એ પ્રકારે અવસિંપણીના પ્રથમ ત્રણ કાલ (આરા) અને ઉત્સિપિણીના અ'તિમ ત્રણ કાલ (આરા) લોગભૂમિ (યુગલીકના)ના નામથી વિખ્યાત છે. જેમાં સાંસારિક સુખ અત્યંત છે. તેમાં મનુષ્ય જન્મ લે છે, જીવન વ્યતીત કરે છે અને મૃત્યુને પામે છે, પરન્તુ કાઇ અવસ્થામાં દુઃખના અનુભવ તેઓને થતા નથી અને ઇચ્છા કલ્પવૃક્ષ દ્વારા પૂર્ણ થાય છે. અવશેષ ત્રણ કાલ કમંભૂમિના એટલે અસી, મસી અને કૃષી (શસ્ત્ર ક્રિયા, વ્યાપાર અને ખેતી) એ ત્રણ કર્મ નિર્વાહ અર્થે કરવાં પડે છે. પોતાના જીવનને અર્થે શ્રમ ઉઠાવવા પડે છે અને ભવિષ્ય જીવનની ઉત્તમતાને માટે પ્રયત્ન કરવા પડે છે.

આ અન્તિમ ત્રણુ કાલ માંહેના પ્રથમ કાલ અર્થાત્ વર્તમાનયુગ જે અવસપ્પિણીના ચતુર્થ કાલ (ચાયા આરા)માં ૨૩ તોર્થકરા, ૧૨ ચક્રવર્તી, ૯ વાસુકેવ, ૯ બલદેવ અને ૯ પ્રતિવાસુદેવ વગેરે અન્ય પણ પુષ્ટ્યવંત પ્રાણીઓના જન્મ થાય છે. એ પ્રમાણે કાલચક નિરંતર ચાલ્યા કરે છે પ્રત્યેક કાળચક્રના છે વિભાગા પૈકી દરેક યુગમાં ૨૪ તીર્ધકરા થાય છે એમ અનંત ચાવીસીઓ થઇ ગઇ છે, તેમાં આ અવસપિંણીની છેલ્લી ચાવીસીમાં શ્રી ઋષભનાથ નામ પ્રથમ તીર્થકર થયા છે.

## શ્રી ઋષભદેવ પ્રભુ.

ઋષભદેવ પ્રભુ જેમ જૈનામાં અવતારી પુરુષ **તરીકે મનાય છે, તેમ ભાગવતા**કિ પુરાણામાં તથા મનુસ્મૃતિ આદિ ધર્મ **ગ્ર**ંથામાં તેમના સંખંધીના ઉદ્લેખ નીચે મુજબ મળી આવે છે.

મનુસ્મૃતિમાં લખેલ છે કે:—

कुलादिबीजंसर्वेषामाद्यो, विमल वाहनः ॥ चक्षुष्मांश्र यशस्वी, चाभिचन्द्रोऽथ प्रसेनजित ॥ मरुदेवी च नाभिश्र भरते कुलसत्तमाः। अष्टमो मरु देव्यांतु, नाभे जति उरु कमः।

## दर्भयन्वतमं वीराणां सुरासुर नमस्कृतः। नीति त्रवाणां कत्तां यो युगादौ प्रथमो जिनः॥

અર્થાત્—કુલ આચરણુ આદિના કારણભૂત કુલ શ્રેષ્ટ સર્વથી પહેલાં વિમલવાહન, ત્યારબાદ ક્રમશઃ ચક્ષુષ્માન, યશસ્વી, અલીચન્દ્ર, પ્રસેનજિત, તથા નાભિરાય નામે કુલકર આ ભરતક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થયા, ત્યારબાદ મરૂદેવીને પેટે નાભિરાજાના પુત્ર, માલમાગે દાખવનાર, સુર તથા અસુરાથી પુજાએલા ત્રણે નીતિના વિધાતા પ્રથમ જિનેશ્વર—ઝાષભનાથ સત્યુગના પ્રારંભમાં થયા.

આ સિવાય જૈનધર્મના પ્રથમ તીર્થકર, ભગવાન ઝાયભદેવ છેને આઠમા અવ-તારી તરીકે દર્શાવી ભાગવતમાં ખૂબ વિસ્તાર પૂર્વક વર્ણન આપવામાં આવ્યું છે. વળી અગ્નિપુરાશુમાં લખ્યું છે કે—

> ऋषभो मरुदेव्याच, ऋषभाद् भरतोऽभवत् ॥ भरताद्भारतंवर्थ भरतात्स्रुमतिस्त्वभूत ॥

અર્થાત્—મરૂદેવીને ઉદરે ઋષલનાથ અવતર્યા, અને ઋષલનાથથી ભરત રાજાના જન્મ થયા, ભરત રાજાનું આ ખંડ (દેશ)માં શાસન હાવાથી એનું નામ ભારત વર્ષ પડ્યું છે, ભરતથી સુમતિ અવતર્યા.

આ પ્રમાણે ભગવાન ઝાષભનાથના પુત્ર ભરત ચક્રવર્તીના નામ ઉપરથી આ **દેશનું** નામ ભારત વર્ષ પડ્યું. એવું જૈન થન્થામાં પણ લખવામાં આવ્યું છે. તેને અગ્નિ પુરાણનું અનુમાદન મળે છે.

શિવ પુરાણુની અનુમતિ છે કેઃ—

अईन्निति च तन्नाम ध्येयं पाप मणाशनम्॥ भद्रभिक्चैव कर्तव्यं कार्यं लोक सुखावहम् ॥

એટલે કે " અહેંન્" આ શુભ નામ પાપનાશક છે જગત સુખદાયક આ શુભ નામનું ઉચ્ચારણ તમારે પણ કરવું જોઇએ.

સુજ્ઞ વાચક! તું ભાગવતના પાંચમા સ્કન્ધને વાંચી જવાની જરૂર તસ્દી લેજે. ઉપર રજા કરેલા પ્રમાણુંથી એટલું તો સુગમતાથી સિદ્ધ થાય છે કે સૃષ્ટિના પ્રારંભકાલમાં ભગવાન્ ઝલભનાથ થયા, અને તેઓ પહેલા જિન તીર્થંકર હતા. તદનુસાર જૈનધર્મની સ્થાપના તે સમયે થઇ હતી તે સ્વત: સિદ્ધ થાય છે. આ કારણા ઉપરથી એમ સમજી શકાય છે કે જૈનધર્મના ઉદયકાળ ભગવાન ઝલભનાથના જમાનામાં થયા. (આ ઉપરથી એટલું પણ સિદ્ધ થાય છે કે મનુભગવાનની પહેલા પણ જૈનધર્મ હતા.)

' ઇન્ડીયન રિવ્યુ 'ના સને ૧૯૨૦ ૄ એાકટોખરના અંકમાં મદ્રાસ પ્રેસીડેન્સી કોલેજના ફિલાસાડીના પ્રાે. પી. એ ચક્રવતી એમ. એ. એલ. ટી. એ આપેલા ''જૈન ફિલાસાડી'' નામક આટી કલના ગુજરાતી અનુવાદ 'મહાવીર' પત્રના પાષ શુદ્દિ ૧ વીર સં. ૨૪૪૮ ના અંકમાં છપાયા છે તે નીચે પ્રમાણે—

૧ ધર્મ અને સમાજસુધારણામાં જૈનધર્મ અહુ અગત્યના ભાગ ભજવી શકે છે, કારણ આ કાર્ય માટે તે ઉત્કૃષ્ટ રીતે લાયક છે.

ર આચાર પાલનમાં જૈન-ધર્મ ઘણા આગળ વધે છે, અને ખીજા પ્રચ-લિત ધર્મોને સંપૂર્ણતાનું ભાન કરાવે છે. કાઇ ધર્મ માત્ર શ્રહા (ભક્તિ) ઉપર, તાે કાઈ જ્ઞાન ઉપર અને કાઈ માત્ર ચારિત્ર ઉપર જ ભાર મૂકે છે; પરન્તુ જૈન-ધર્મ એ ત્રણેના સમન્વય અને સહયાગથી જ આત્મા, પરમાત્મા થાય છે. એમ સ્પષ્ટ જણાવે છે.

3 ઝાષલદેવજ આદિ જિન "આદીશ્વર" ભગવાનના નામે પણ એાળખાય છે. ઝાગ્વેદની સ્કૃક્તિમાં તેમના "અહિન્ત" તરીકે ઉલ્લેખ થયેલા છે. જૈના તેમને પ્રથમ તીર્થકર માને છે.

૪ બીજા તીર્થકરા બધા ક્ષત્રિયા જ હતા.

જૈનેતર લોકો ઝષલદેવ પ્રભુને આટલે અંશે માને પૂંજે છે તો પછી જૈનો તો પોતાના પ્રથમ જ થયોલા તીર્ધકરને માને પૂંજે તેમાં શું આશ્ચર્ય ? તે ઝષનલદેવ પ્રભુ આ અવસિંપણીના ત્રીજા આરાને છેંકે નાલિરાજા નામના સાતમા કુલકર થયા. તે સમયે તૃતીય આરાના ચૌરાશી લાખ પૂર્વ અને ત્રણ વર્ષ સાડા આઠ માસ બાકી રહ્યા ત્યારે સર્વાર્થસિન્દ મહા વિમાનથી ચ્યવી નાલિ-રાજાને ઘેર સુશીલ ધર્મ પત્ની શ્રી મરૂદેવીજીની કુક્ષીએ આવી ઉત્પન્ન થયા. સવા નવ માસે પુત્રના જન્મ થયા. માતાજીએ ચૌદ સ્વપ્ત દેખેલાં, તેમાં પ્રથમ વૃષભાઇ સ્વપ્ત દેખવાથી પુત્રનું નામ " ઋકષભદેવ '' પાડશું, તે વખતના શુગલીયા મનુષ્યો ફક્ત કલ્પ વૃક્ષાના ફલફૂલા બાઇ આજવિકા ચલાવતા હતા. (તે ફલફુલા અત્યન્ત રસવાલા અને સુસ્વાદુ હતા કે જેનાથી તેઓ સંતાષ પામતા અર્થાત્ ક્ષુધાને સમાવતા હતા.)

ઋષભકુમાર વીસ લાખ પૂર્વ સુધી કુંવરપણ રહ્યા, તે સમયે કલ્પવૃક્ષમાંથી ઇચ્છિત ફળા જે મળતા હતા તે કમે કમે કમી મળતા અને છેવટે ખહુ જ કમી મળવા લાગ્યા, તેથી સુગલીયાએ માંહામાંહ ખહુ જ લડી પડતા અને તેની ફરીયાદ નાભિરાજા પાસે આવીને કરતા. તેથી તેઓને સમજાવી નાભિરાજા ક્ષ્યો પતાવતા; પરન્તુ યુગલીયાએાની ફરીયાદ દિનપ્રતિદિન વધવા લાગી આથી નાભિરાજા કંટાત્યા. અને તે કામ તેમણે ઋષભકુમારને સાંપ્યું.

તેજ વખતે ઇન્દ્રમહારાજે આવી ઝાષભદેવને રાજ્યાસને બેસાર્યા અને સહુને વસવાને માટે વનિતા નગરી વસાવી આપી. ઝાષભદેવે રાજ્યની લગામ હાથમાં લીધા પછી, અનુકંપા નિમિત્તે યુગલીયાઓને સ્ત્રીની ચાસઠ કલા, અને પુરૂષની બહેાંતેર કલા અને અસી–મસી ને કૃષી એ ત્રણ પ્રકારના વ્યાપાર વગેરેની ક્લાઓ શિખવી, તેથી તે યુગલીયાઓ તે રસ્તે પ્રવત્વા લાગ્યા.

ત્રેસઠ લાખ પૂર્વનું રાજ્ય પાળી છેવટે સંસાર અસાર જાણી શ્રી ઝાયલનાથે ચાર:હજાર પુરુષ સંઘાતે દીક્ષા અંગિકાર કરી અને તેઓ પૃથ્લી પર વિચરવા લાગ્યા. પરન્તુ યુગલીક ધર્મના નિવારણ સમયે તેમણે બેલને મોઢે છીંકલી બંધાવેલ તેને કાર્ય પૂર્ણ થયે છેાડી નાખવી એવું કહેવાનું તેઓ ભુલી ગયેલા; તેથી બેલાને આર ઘડી સુધી ખારાક પાણી ન મળ્યા. તે કારણે અંતરાય કર્મ બંધાણું, તે કર્મ દીક્ષા લીધા બાદ તરત જ ઉદય આવ્યું તેથી બાર મહીના સુધી કાઇ પણ સ્થળેથી તેમને નિદીષ આહાર પાણી ન મળ્યા; જેથી તેમની સાથ ચાર હજાર સાધુ હતા તે ભુખ્યા રહી શકયા નહી. આથી કેટલાક ભાગી ગયા. કેટલાક બાવા, અતિતાદિ થઇ પાતાના નિર્વાહ કરવા લાગ્યા. પરન્તુ મરીચિકુમાર વિચાર કરવા લાગ્યો કે હું ભરતરાજાના પુત્ર અને દાદાના પૌત્ર થઇને હવે જો ગૃહવાસમાં જાઉં તા મારૂં કુલ લાજે, માટે ઘેર તા જવુંજ નહીં આથી તે ત્રિદંડી તાપસ થયા. અને છેવટે તેણે એક " કપિલ " નામે શિષ્ય કર્યા. પાછળથી તે કપિલે સાંખ્ય મત કાઢયા. અર્થત્ ચલાવ્યા.

ઋષભદેવપ્રભુએ અંતરાયકર્મ પૂર્ણ થયા બાદ બાર મહીને શ્રી શ્રેયાંસકુમારને હાથે પ્રથમ ઇક્ષુ (શેરડી) રસનું પારણું કર્યુ, ત્યાર પછી તેમને પ્રાશુક અન્નપાણી મલવા લાગ્યા. એક હજાર વર્ષ સુધી તેઓ છદ્દમસ્થ પણું વિચર્યા. પ્રવજ્યાં લીધા પછી એક હજાર વર્ષ કેવલ્યજ્ઞાન ઉપજ્યું, ત્યાર બાદ જૈનધર્મ સંબંધી શુદ્ધ દયામય ઉપદેશ દેવા લાગ્યા. તે સમયના મનુષ્યો પ્રાયે કપટ રહિત અને શુદ્ધ અંતઃકરણવાળા હોવાથી તેઓના હૃદયમાં જૈનધર્મની દયામય લાગણીની ઉંડી છાપ પડતી હતી. ઋષભદેવ પ્રભુએ ઘણા કાળ સુધી જૈનધર્મના ઉપદેશ આપી એક લાખ પૂર્વની પ્રવજ્યાં પાળી, ઘણા ભગ્ય છવાના ઉદ્ધાર કર્યા, અને ત્રીજા આરાના ત્રણ વર્ષને સાડા આઠ માસ બાકી રહ્યા ત્યારે અષ્ટાપદ પર્વત ઉપર એક માસના સંથારા કરી માઘ વિદ તેરસને દિને અભિજિત નક્ષત્રે દશ હજાર સાધુ સંઘાતે સમાધિયાએ તેઓ માક્ષ પધાર્યા. સર્વ આયુષ્ય ચારાશી લાખ પૂર્વનું હતું.

## સાંખ્ય મતની ઉત્પત્તિ.

સાંખ્ય મતની ઉત્પત્તિ વિષે "દુનિયાના સૌથી પ્રાચીન ધર્મ ભાગ ૧ લા " છપાયેલ છે તેમાં લખેલ છે કેઃ— કેંદ્રેલાક મતવાળાઓ એમ પ્રરૂપે છે કે પ્રથમ પરિવાજક મત, તથા સાંખ્ય મત હતો અને જૈનધર્મ તો તેઓની પશ્ચાત નીક્દ્રયા છે. એમ કહે છે તે કેમ? જૈનધર્મ તો અનાદિ છે પરન્તુ આ અવસપ્પિણી કાલમાં પ્રથમ જૈનધર્મના સ્થાપક શ્રી ઋપભદેવ સ્વામી થયા છે અને તેમના દીકરા ભરત મહારાજા ચક્રવર્તી થયા અને તેમના પુત્ર મરીચિ હતા, તેમણે ઋષભદેવ સ્વામી સંઘાતે દીક્ષા લીધી પણ દીક્ષા નહી પાળી શકવાથી ત્રિદંડ ગ્રહી, વસ્ત્રો ફેરવી પરીવાજકપણું અંગીકાર કર્યું. ત્યાંથી પરિવાજક મત ચાલ્યા છે. અને તે મરીચિના શિષ્ય કપિલસુનિ થયા અને તેના શિષ્ય આસુરી થયા, અને તે સિવાય બીજા અનેકને પણ તેમણે પાતાના પંથમાં લીધા. કપિલ મરીને પાંચમા દેવલાકમાં દેવતાપણે ઉત્પન્ન થયા ત્યાં રહ્યા થકા પણ તેણે પોતાના મતવાળાઓને તત્ત્વજ્ઞાન સંભળાવવા વિચાર કર્યાં, તેથી કપિલ દેવતાએ આકાશમાં પંચવણેના મંડલમાં રહી આસુરીને તત્ત્વજ્ઞાનો ઉપદેશ કર્યાં, જેથી "ઘષ્ટીતંત્ર" શાસ્ત્ર આસુરીએ રચ્યું, અને એ આસુરીના સંપ્રદાયમાં "નામીશંખ" નામે આચાર્ય થયા, ત્યારથી એ મતનું નામ સાંખ્યમત પ્રસિદ્ધ થયું, તે મત સ્થપાયા પછી તે મતના ભગવદ્ગીતા, શ્રીમદ્ ભાગવતાદિ અનેક પુસ્તકા રચાયા છે.

## સાંખ્ય મતનું સ્વરૂપ.

આ સાંખ્ય દર્શનના મૂળ સ્થાપક કપિલ નામે મુનિ છે, તે દર્શનમાં બે મત છે. કેટલાએક ઇશ્વરને માને છે, તે "સશ્વર સાંખ્ય" કહેવાય છે, અને કેટલાએક ઇશ્વરને માનતા નથી તે "નિરીશ્વર સાંખ્ય" કહેવાય છે. નિરીશ્વર સાંખ્યવાલા પાતાના આચાર્ય તેજ નારાયણ છે, એમ માની તેને વિષ્ણુ પ્રતિષ્ઠા કારક, ચૈતન્ય ઈત્યાદિ શખ્દાથી એાળખે છે. આ સમર્થદર્શનના પ્રવર્તક કપિલ, આસુરી, પંચશિખ, લાર્ગવ, ઉત્પૂલક આદિ થયા છે. તે ઉપરથી સાંખ્યા કપિલ કહેવાય છે, તેમજ કપિલનું બીજાં નામ પારમર્ષી છે, તે ઉપરથી તેઓ "પારમર્ષ" પણ કહેવાય છે.

આ સે<sup>8</sup>વર અને નિરીશ્વર બન્ને પ્રકારના સાંખ્ય ઇશ્વરને માનવામાં અને નહિ માનવામાં જીદા પહે છે, પણ તેઓના તત્ત્વની વ્યવસ્થા તે એકજ છે. તેઓ મુખ્યત્વે કરીને પચીશ તત્ત્વ માને છે. પ્રત્યેક મનુષ્યને ત્રણ પ્રકારના દુઃખમાંથી મુકત થવાની ઇચ્છા થાય છે, અને તે મુકત થવા માટે જિજ્ઞાસા પેદા થાય છે.

ત્રણ પ્રકારના દુ:ખ તે ૧ આધ્યાત્મિક, ૨ આધિદૈવિક અને ૩ આધિ-ભૌતિક–આધ્યાત્મિકના ૧ શારિર અને ૨ માનસ, એમ બે પ્રકાર છે. વાત, પિત્ત અને કફના વૈષમ્યને લીધે આત્મા–દેહમાં–જ્વર, અતિસારાદિથી જે દુ:ખ થાય તે શારિર આધ્યાત્મિક; અને કામ, ક્રોધ, લાલ-માહ, ઇષ્યાં ઇત્યાદિથી જે દુ:ખ થાય તે માનસ આધ્યાત્મિક, આ બધુ આંતર ઉપાયથી સાધ્ય હાવાને લીધે આધ્યાત્મિક કહેવાય છે.

ખીજું આધિ દૈવિક દુઃખ તે યક્ષ, રાક્ષસ, ગ્રહાદિકના આવેશથી થાય છે. અને ત્રીજું આધિ ભૌતિક દુઃખ તે મનુષ્ય, પશુ, પશ્ચી, મૃગ, સર્પ, તથા સ્થાવરાદિ નિમિત્તથી થાય છે. આધિ દૈવિક અને આધિ ભૌતિક તે બન્ને દુઃખ ખાદ્યા ઉપાયથી સાધ્ય છે.

આ ત્રિવિધ દુઃખને લીધે ખુદ્ધિમાં રહેલા રજ=પરિણામના ભેદથી પ્રાણીને પીડા થાય છે, ને તે દુઃખ ટાળવા તત્ત્વ જિજ્ઞાસા ઉદ્દલવે છે. છેવટમાં સાંખ્ય દર્શનવાલા ખતાવે છે કે આ તત્ત્વાલંકૃત સાંખ્યદર્શન તે આત્માને અનેક માને છે કારણકે જન્મ, મરણ વગેરેના પણ સંભવ તેનામાં ઘટી શકે છે. વળી ધમોદિક વિવિધ પ્રવૃત્તિ પણ તે વાતની સાક્ષી આપે છે. આ દર્શનના મહાવ આચાર્ય કપિલ છેવટે આત્મસ્વરૂપ જણાવતાં ઉચે સ્વરે કહે છે કે—" અમારા સાંખ્ય દર્શનમાં અમૂર્ત, ચેતન, ભાકતા, નિત્ય, સર્વગત, અક્રીય, અકર્ત્તા, નિર્બુણ, સ્ક્ષમ એમ અનેક આત્મા માનેલા છે. તે મતનું વિસ્તૃત સ્વરૂપ " મુક્તિસુંદરીના સ્વયંવર તથા સાંખ્યદર્શન " નામક શંધમાં આપવામાં આવ્યું છે.

## સાંખ્ય મતના મરીચિ સાથે સંબંધ દેખાડનારૂં કલપવૃક્ષઃ

શ્રી ઋષભદેવ સ્વામી ભરત ચક્કી રાજા મરીચિ (પરિવાજક મતના સ્થાપક) કપિલ સુનિ આસુરી નામી સંખ (સાંખ્ય મતના સ્થાપક)

ઉપરના ન્યાયથી સિદ્ધ થાય છે કે જૈન ધર્મ અનાદિ છે અને પરિવાજક તથા સાંખ્ય મત આદિ સર્વ મતા પાછળથી નીકળેલા છે. વિશેષ ખુલાસા માટે વાંચા "દુનિયાના સૌથી પ્રાચીન ધર્મ " લાગ ૧ લાે.

### વેદની ઉત્પત્તિ.

પ્રથમ કયા વેદ હતા ? વેદની ઉત્પત્તિ કાેણે કરી ? અને ખ્રાહ્મોણાની ઉત્પત્તિ કયારે થઇ?

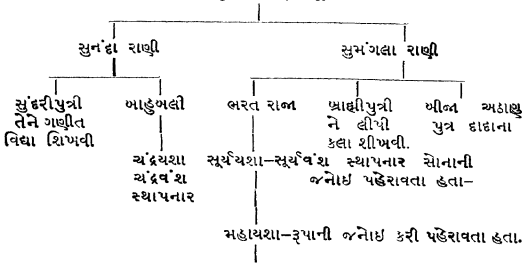
શ્રી ૠુષભદ્દેવજીએ વૈરાગ્ય પામી જ્યારે આત્મસાધના કરવા દીક્ષા અંગિકાર કરી ત્યારે વનિતા નગરીની ગાદી તેમણે પાતાના વડીલ પુત્ર ભરતને સાંપી હતી, તે ભરતજીએ શુદ્ધ નીતિથી રાજ્ય ચલાવ્યું હતું, તથા ચક્રવર્તીની પદવી સંપાદન કરી હતી, તેમણે પાતાના પિતા ઋષભદેવ સ્વામીના ઉપદેશ સાંભળીને જૈનધર્મના ઘણાજ ફેલાવા કર્યા હતા. દયામય જૈનધર્મ ફૈલાવવા માટે તેમણે એક વિશાળ લાેજનશાલા સ્થાપી હતી, તેમાં શ્રાવકાેને પાષવા (જમાડવા ) માંડયા હતાં. જેથી દિન પ્રતિદિન ભાજન કરનારાએાની સંખ્યા વધી જવાથી રસાેડાના ઉપરીએ ચક્રવર્તીને જણાવ્યું કે જમનારાએ। ઘણાજ આવતા હાવાથી તેમાં શ્રાવક કેાણ છે અને અશ્રાવક કેાણ છે તે સમજાતું નથી. એ પ્રમાણે અરજ કરી, તે અરજ પ્રત્યે ધ્યાન દઈ ભરત રાજાએ રસાડાના ઉપરીને આજ્ઞા કરમાવી કે જે જે મનુષ્યા જમવા આવે તેમને પૂછલું કે તમે શ્રાવક છા ? તમે કેટલા વત આદર્યા છે અને કેટલા વતા પાળા છા ? જવાખમાં તેઓ કહે કે અમાએ પાંચ અહ્યવત, ત્રણ ગુણવત અને ચાર શિક્ષાવત એ ખાર વત અંગિકાર કર્યા છે અગર કહે કે અમાએ અમુક અમુક વ્રતા અંગિકાર કર્યા છે. તા તેમને મારી પાસે લાવજો. આ આજ્ઞાને અતુસારે આવનાર મનુષ્યાને પુછવામાં આવતું અને તેના જવાબમાં તેઓ કહે કે અમાએ ખાર વ્રત ધાર્યા છે અર્થાત વર્તા અંગિકાર કર્યા છે. તેા તેઓને ભરત રાજા પાસે તેડી લાવતા. તે વખતે ભરત રાજા તેમની પરીક્ષા લઇ આત્મશસ્ત્રિ માટે જ્ઞાન, દર્શન, આરિત્ર, રૂપ ત્રણ ચિન્હવાલી ત્રણ રેખા ( કાંગણી રત્નથી નિશાની ) કરતા, એ પ્રમાણે ખરા શ્રાવક થયેલા તેને ત્રણ રેખા નિશાની રૂપ કરતા, અને તે રેખાવાલાઓનેજ જમાડતા, અર્થાત્ તે રેખાવાલાએજ ભાજનશાલાએથી ભાજન મેળવી શકતા-અને રસાંહે જયારે જમવા આવે ત્યારે મુખેથી ઉચ્ચાર **४२ता है " जीतोभवान वर्द्धते भय तस्मान्माहन माहनेति "** श्रे प्रभाशे વર્તતા થકા અનુક્રમે તેએ। " माइन " એટલે હિંસા ન કરવી એવા હમેશાં પાઠ કરતા હતા. આગળ ચાલતાં તે "માદન" શબ્દના પાઠ કરનારા શ્રાવકાે " બ્રાહ્મણુ"ના નામથી એાલખાવા લાગ્યા. અને કાંગણી રત્નની રેખાએા તે યત્રાપિવત જનાઇ રૂપે થઈ. ભરત રાજાના પુત્રે સાનાની જનાઇ કરી પહેરાવી, ત્યાર પછી રૂપાની અને છેવટે સુતરની જનાઇ કરીપહેરાવી. એ ઉપરથી સાખીત થાય છે કે પ્રથમ શ્રાવકા હતા તે કાલક્રમે શ્રાવક ભૂલાઇને બ્રાહ્મણા પાતાને સૌથી પ્રથમ ઉત્પન્ન થયેલા ગણવા લાગ્યા.

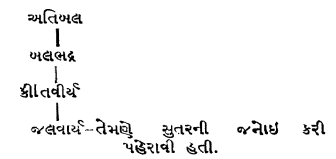
જૈનસિદ્ધાન્તોમાં પણ ' माहन "શખ્દથી ખ્રાહ્મણોને એાળખાવ્યા છે. ખ્રાહ્મણ શખ્દ સંસ્કૃત છે અને પ્રાકૃત વ્યાકરણમાં '' वंभण ''તેમજ " माहण '' ના સ્વરૂપથી સિદ્ધ થાય છે. શ્રી અતુરોગ દ્વાર સૂત્રમાં પણ ખ્રાह્મણે।ને માટે " बुहु सावया " એવા પાઠ મૂકેલા છે, એટલે માટા શ્રાવક તરીકે લખેલ છે.

ભરત રાજાએ શ્રી ઋષભદેવ પ્રભુના ઉપદેશાનુસાર ખ્રાહ્મણોને નિત્ય સ્વાધ્યાય કર**વા** માટે ભગવાનની સ્તુતિ તથા શ્રાવકધર્મ રૂપ ગર્ભિત ચા**ર** આર્થ વેદની રચના કરી હતી. તે ચાર મૂલ વેદના નામ ૧ સ'સારદર્શન વેદ, ૨ સંસ્થાન પરામર્શ દર્શન વેદ; ૩ તત્ત્વાવળાધ વેદ અને ૪ વિદ્યાપ્રભાધ વેદ-એ ચાર <mark>વેદમાં સર્વનય સંસુકત વસ્તુસ્વરૂપનું કથન આપવામાં આવ્યું હતું. એ ચારે</mark> **વેદ આ**ઠમા તીર્થકર દેવ સુ**ધી કા**યમ રહ્યા હતા. આઠમા ચન્દ્રપ્રભુ માેક્ષ **પધાર્યા** ખા**દ તે**મના શાસનમાં અછેરાને કારણે કાલિક સૂત્રા વિચ્છેદ ગયા તેથી સાધુ-સાધ્વી–શ્રાવક અને શ્રાવિકા પ્રાયે કમી થઈ ગયા અને અસંયતિની ક્રમે ક્રમે પૂજા વધતી ચાલી. તેવા સમયે બ્રાહ્મણા જે શ્રાવક તરીકે લેખાતા હતા તે ધર્મથી બ્રષ્ટ થઈ ગયા અને ધનના લેાભી અની ગયા જેથી ધન ઉપાર્જન કરવા અર્થ તે વેદામાં જીવહિંસાદિક તથા યજ્ઞાદિક દાખલ કરી મૂળ **વેદાને** ઉલટાવી નાખ્યા અને જૈનધર્મનું નામ ચારે વેદાે માંહેથી કાઢી નાખ્યું, એટલુંજ નહી પણ જૈનધર્મની નિંદા કરનારા ચાર નવા વેદ અનાવ્યા તેના નામ-૧ ઋગ્વેદ, ૨ યજીરવેદ, ૩ સામવેદ અને ૪ અથર્વાર્ષુ વેદ—સૂળ જે ભરત મહા-રાજાના અનાવેલા ચાર વેદ હતા તે કાઢી નાખી ઉપર કહ્યા તે ચાર વેદની પ્રવૃત્તિ ચલાવી તે અદ્યાપિ પર્યંત ચાલે છે.

ભરત મહારાજાના નામ ઉપરથી ભરતખંડ નામ પડ્યું તથા બ્રાહ્મણાની સંગ્રા દાખલ કરનાર ભરત ચક્રવર્તી સમજવા.

જનાઇમાં ફેરફાર થયે৷ તે વૃક્ષ વાંચા. શ્રી ઋષભદેવ સ્વામી.





ઉપરાક્ત વાત વિચારતાં વેદ તથા ખ્રાહ્મણુંાની ઉત્પત્તિ, આ પ્રમાણે ભરત મહારાજાના વખતથી થઈ છે. (વિશેષ ખુલાસા માટે વાંચા. દુનિયાના સૌથી પ્રાચીન ધર્મ ભાગ ૧ લાે.)

ભરતના પુત્ર સૂર્યયશાથી સૂર્યવંશની, અને બાહુબલીના પુત્ર, ચંદ્રયશાથી ચંદ્ર વંશની શરૂઆત થઈ છે. અને તે સૂર્યવંશી તથા ચંદ્રવંશી રાજાઓ આજે પણ ભરતખંડમાં રાજ્ય કરતા માલુમ પડે છે.

જૈનધર્મને ઇતિહાસ દષ્ટિથી જોવામાં આવે તો શ્રો ઋષભદેવના પુત્ર ભરતરાજાના વખતમાં ચાર વેદ ખનેલા હતા અને તે ચારે વેદમાં જૈનતત્ત્વ— જ્ઞાનની વ્યાખ્યાઓ હતી. તે આઠમા ચંદ્રપ્રભુસ્ત્રામી અને નવમા શ્રી સુવિધિ-નાથસ્વામીના વચલા સમયમાં વેદધર્મની શિતિઓમાં, સ્ત્રોમાં, સંહિતાઓમાં, અસંયતિઓએ ઘાલમેલ કરી દીધી, તેથી વેદમાં પશુયજ્ઞ વગેરેની શ્રુતિઓના પ્રચાર થયા, ત્યારથી જૈના ચાર વેદને માનતા નથી.

વિશેષમાં લલામણુ એજ છે કે-જૈનતત્ત્રાદર્શમાં તથા અજ્ઞાન તિમિર લાસ્કર બ્રન્થમાં શ્રીમદ્ આત્મારામજી મહારાજે વેદોની ઉત્પત્તિ સંખંધી જે ઇતિહાસ આપેલ છે તે વાંચવાથી વધુ ખાત્રી થશે.

## **બીજા અજિતનાથ ત્રભુના સમય**.

પહેલા શ્રી જાષભદેવ તીર્થકર માક્ષ પહેાંચ્યા પછી પચાસ લાખ કોડ સાગર (એટલે અસંખ્યકાલ જેની સંખ્યા ગણવામાં ન આવે તેટલે કાલે-સાગર અને પલ્ય આવે ત્યાં અસંખ્યકાલ સર્વ સ્થળે સમજવા) ને આંતર બીજા અજિતનાથ તીર્થકર અયાધ્યા નગરીને વિષે, જિત શત્રુરાજા પિતા, વિજયાદેવી માતાની કુખે ઉપન્યા. તેઓશ્રીનું બહાતેર લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય, તેમાં અઢાર લાખ પૂર્વ કુંવરપણે રહ્યા, ત્રેપન લાખ પૂર્વનું રાજ્ય પાળ્યું, એક લાખ પૂર્વની પ્રવજ્યાં પાળી, પ્રવજ્યાં લીધા પછી બાર વર્ષે કૈવલ્ય જ્ઞાન ઉપજયું. મહિમ ડલમાં વિચરી ઘણા ભવ્ય જીવાને બાધ આપી (તારી) એક હજાર સાધુસંઘાતે માક્ષ પધાર્યા.

અજિતનાથને બે રાણીઓ હતી ૧ સુમિત્રા અને ૨ યશામતી. યશામતીની કુક્ષિએ સગર ચકીના જન્મ થયા હતા. અજિતનાથજીએ વૈરાગ્ય પામીને જ્યારે દીક્ષા લીધી ત્યારે તેમની ગાદીએ સગરચકી આવ્યા, તે સગરચકીને જન્નુકુમાર આદિ સાઠ હજાર પુત્રા હતા. એક સમયે તે કુમારાએ વિચાર્યું કે આપણા ગામને ગાંદરે મહાન્ એવી એક નદી નથી, જેથી નગરીની શાભામાં ખામી દેખાય છે માટે આપણે ગંગા નદીના પ્રવાહને અહો લાવવા—એવા વિચાર કરીને તેઓ દંડરત્ન લઇ ગંગા નદીના કિનારે આવ્યા અને દંડરત્નના પ્રહાર કરીને ખાઈમાં પાણીના પ્રવાહ વાળ્યો; પરન્તુ એ સમયે ગંગારક્ષક દેવને કોધ થયા તેથી તેણે આવીને તે સર્લ કુમારાને આળી ભસ્મ કર્યા, પછી સગરચકીના હુકમથી જંનુના પુત્ર "ભગીરથે" દંડરત્નથી તે ગંગાના પ્રવાહ પાછા જેમ આગળ હતા તેમ વહેતા કર્યા, અને તેથી તે ગંગા નદીનું નામ "જાહ્નવી" અથવા "ભાગીરથી" પડશું. ઇતિ.

ખીજા અજિતનાથ તીર્ધકર માેલ પહોંચ્યા પછી, ત્રીસ લાખ કોડી સાગરને આંતરે ત્રીજા શ્રી સંભવનાથ તીર્ધકર થયા. સાવર્ધિ નગર (હાલ જેને સ્યાળકાટ કહે છે) ને વિષે જિતાર્ધ રાજા પિતા, સેન્યાદેવી રાણી માતાની કુંખે જન્મ્યા. સાઠ લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય, તેમાં પંદર લાખ પૂર્વ કુંવર પણે રહ્યા, ચુંમાલીસ લાખ પૂર્વનું રાજ્ય પાલ્યું, એક લાખ પૂર્વની પ્રવજ્યા પાળી, પ્રવજ્યાં લીધા પછી ચૌદ વર્ષે કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયું, કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયા પછી મહિમંડલમાં વિચરી ઘણા ભવ્ય જવાને સદ્દેશાય આપી તાર્યા, છેવટે એક હજાર સાધુ સંઘાતે તેઓ માઢા પધાર્યા. 3

ત્રીજા સંભવનાથ તીર્થકર માેક્ષ પધાર્યા પછી દશ લાખ કોડી સાગરને આંતરે ચાંથા શ્રી અભિનંદન તીર્થકર થયા. વિનતા નગરીને વીષે, સંવર રાજા પિતા, સિદ્ધાર્થા રાણી માતાની કુંખે જન્મ્યા. પચાસ લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય, તેમાં સાડાબાર લાખ પૂર્વ કુંવર પણે રહ્યા, સાડીછત્રીસ લાખ પૂર્વનું રાજ્ય પાળ્યું અને એક લાખ પૂર્વની પ્રવજ્યાં પાળી. પ્રવજ્યાં લીધા પછી અઢાર વર્ષે કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયું અને ઘણા ભવ્ય જીવાને બાધ આપી તાર્યા, ત્યારબાદ એક હજાર સાધુ સંઘાતે તેઓ માેક્ષે પધાર્યા.

ચાથા અભિનંદન તીર્થંકર માેલ પધાર્યા પછી નવલાખ કોડી સાગરને આંતરે પાંચમા શ્રી સુમતિનાથ તીર્થંકર થયા. કુશલપુરી નગરીને વિષે, મેઘરથ રાજા પિતા, સુમંગલાદેવી રાણી માતાની કુંખે જન્મ્યા. ચાલીસ લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય, તેમાં દરા લાખ પૂર્વ કુંવરપણે રહ્યા, આગણત્રીસ લાખ પૂર્વ નું રાજ્ય પાળ્યું, એક લાખ પૂર્વની પ્રવજ્યાં પાળી, પ્રવજ્યા લીધા પછી વીસ વર્ષે

કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયું, કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજ્યા પછી ઘણા ભવ્ય જવાને બાધ આપી-તારી એક હજાર સાધુ સંઘાતે તેઓ માથે પધાર્યા.

પાંચમા સુમતિનાથ તીર્થકર યાક્ષ પહોંચ્યા પછી નેવું હજાર કોડી સાગરને આંતરે છઠા શ્રી પદ્મપ્રભુ તીર્થકર થયા. કૌસં બી નગરીને વિષે, ઘરરાજા પિતા, સુસિમાદેવી રાણી માતાની કું ખે જન્મ્યા, ત્રીસ લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય, તેમાં સાડાસાત લાખ પૂર્વ કું વરપણે રહ્યા, સાડી એકવીસ લાખ પૂર્વનું રાજ્ય પાજ્યં, એક લાખ પૂર્વની પ્રવજ્યાં પાળી, પ્રવજ્યાં લીધા પછી છઠે મહીને કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયું, કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયા પછી ઘણા ભવ્ય જવાને બાધ આપી તાર્યા અને છેવેટે તેાંતેર સાધુ સંઘાતે માફ્ષે પધાર્યા.

છઠા પદ્મપ્રભુ તીર્થકર માેક્ષ પધાર્યા પછી નવહજાર કોડી સાગરને આંતરે સાતમા શ્રી સુપાર્શ્વનાથ તીર્થકર થયા, વણારસી નગરીને વિષે, પઇઠ રાજા પિતા, પૃથ્વીદેવી રાણી માતાની કુંખે જન્મ્યા, વીસ લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય, તેમાં પાંચ લાખ પૂર્વ કુંવર પણે રહ્યા, ચૌદ લાખ પૂર્વનું રાજ્ય પાળ્યું, એક લાખ પૂર્વની પ્રવજ્યા પાળી, પ્રવજ્યાં લીધા પછી નવ માસે કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયું, કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયું, કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયાં પછી ઘણા ભવ્ય જીવાને સદ્દેખાંધ આપી, તારીને પાંચસેં સાધુ સંઘાતે તેઓ નિર્વાશ-માફ્ક પધાર્યો.

સાતમા સુપાર્શ્વનાથ તીર્થકર માેલ પધાર્યા પછી નવસેં કોડી સાગરને આંતરે આઠમા શ્રી અંદ્રપ્રભુ તીર્થકર થયા. અંદનપુરી નગરીને વિષે, મહાસેન રાજા પિતા, લક્ષ્મણાદેવી રાણી માતાની કુંખે જન્મ્યા. દશ લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય, તેમાં અઢી લાખ પૂર્વ કુંવર પણે રહ્યા, સાઢાછ લાખ પૂર્વનું રાજ્ય પાળ્યું, એક લાખ પૂર્વની પ્રવજ્યાં પાળી, પ્રવજ્યાં લીધા પછી ઘણા ભવ્ય જીવાને ખાંધ આપી, તારી એક હજાર સાધુ સંઘાતે તેઓ નિર્વાણ—માેલ પધાર્યા.

આઠમા ચંદ્રપ્રભુ તીર્થકર માેક્ષ પધાર્યા પછી નેવું કોડી સાગરને આંતરે નવમા શ્રી સુવિધિનાથ તીર્થકર થયા. કાકંડી નગરીને વિષે, સુત્રીવ રાજા પિતા, રામાદેવી રાહ્યી માતાની કુંખે જન્મ્યા, બે લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય, તેમાં અર્ધ લાખ પૂર્વ કુંવરપણે રહ્યા, અર્ધ લાખ પૂર્વનું રાજ્ય પાલ્સું. એક લાખ પૂર્વની પ્રવજ્યાં પાળી—પ્રવજ્યાં લીધા પછી ચાર મહીને કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયું, કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયા પછી ઘણા ભવ્ય જવાને સદ્બાધ આપી તારીને એક હજાર સાધુ સંઘાતે નિર્વાશ્—માેક્ષ પધાર્યા.

નવમા શ્રી સુવિધિનાથ તીર્થંકર માેક્ષ પધાર્યા પછી નવ કોડી સાગરને આંતરે દશમા શ્રી શિતલનાથ તીર્થંકર થયા. ભદિલ્લપુર નગરીને વિષે દઢરથ રાજા પિતા, નંદાદેવી રાણી માતાની કુંખે જન્મ્યા. એક લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય,

તેમાં પા લાખ પૂર્વ કુંવરપણ રહ્યા, અર્ધ લાખ પૂર્વનું રાજ્ય પાલ્યું, પા લાખ પૂર્વની પ્રવજ્યાં પાળી, પ્રવજ્યાં લીધા પછી ત્રણ માસે કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયું. કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયા પછી ઘણા ભવ્ય જીવાને સદ્ષ્માધ આપી તારીને એક હજાર સાધુ સંઘાતે સ્વામી નિર્વાણ માણ પધાર્યા.

#### હરિવંશની ઉત્પત્તિ.

દશમા શ્રી શિતલનાથ તીર્થકર થયા તે વખતમાં હરિવંશની ઉત્પત્તિ થઇ એમ ત્રિષ્ષ્ટી શલાકાપુરૂષ ચરિત્રમાં લખેલ છે:-વીરા નામના એક કાેળીની "વનમાલા" નામની એક ખુબસુરત સ્ત્રીને, કૌસંબી નગરીના રાજ બલાત્કારે પરહ્યા. તેથી તે કાળી દુ:ખ પામી તાપસ થયા અને ત્યાંથી મૃત્યુ પામીને કિલ્વિષી દેવતા થયા. રાજા અને વનમાલા વિજલી પડવાથી મરણ પામી હરિવાસ ક્ષેત્રમાં ચુ<mark>ગલીયા રૂપે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાં બે પલ્યાેપમનું</mark> આયુષ્ય પામ્યા તે સ**ર્વ આયુષ્ય** સુખ રૂપ ભાગવતા થકા શેષ છ મહિનાનું આયુષ્ય બાકી રહ્યું ત્યારે તેમને ત્યાં એક જોડલાના (પુત્રપુત્રીના) પ્રસવ થયા, તે સમયે વનમાળાના પૂર્વ પતિ (કાળી) કે જે દેવ થયા હતા, તે વૈર લેવાની બુદ્ધિથી તે ખંને આળકાને ત્યાંથી ઉપાડી ભરતક્ષેત્રમાં ચંપા નગરીમાં લાવ્યાે. તથા ત્યાં તેઓનું હરિ અને હરિણી નામ પાડી તેમને તે નગરીની રાજગાદી આપી; અને મનુષ્યા પ્રત્યે કહ્યું કે આ તમારા રાજાને પરણાવજો અને માંસાદિ ખાદ્ય પદાર્થી ખૂબ ખવરાવનો. એટલું કહી તે દેવ આકાશ રસ્તે ચાલ્યા ગયા. ત્યાર ખાદ પ્રજાએ મળીને " હરિ" રાજાને ઉમ્મર લાયક સુરૂપવંત કન્યા પરણાવી. તે નવી કન્યા સાથે રાજા પંચવિષય સુખ લાગવા લાગ્યા, અને માંસાદિ ખાદ્ય પદાર્થી ખૂબ ખાવા લાગ્યા. નવી રાણી સાથે સુખ ભાગવતાં રાણીને ગભ રહ્યો, પરન્તુ હરિ–હરિણી (રાજા રાણી) ત્યાં માંસાહારાદિ કારણથી મૃત્યુ પામી નરકે ગયા. ત્યાર ખાદ નવી રાણીને જે ગર્લ ઉદરમાં હતા તેના સવાનવ માસે જન્મ થયા અને તે કુંવરને ગાદીએ સ્થાપ્યા. તે રાજકુમાર ઉમ્મર લાયક થયા ત્યારે તેને મહાન્ રાજ્યોની કન્યાએા પરણાવી, તેઓના વંશ દિન પ્રતિદિન વૃદ્ધિગંત થતા ગયાં. તેમના વંશને " હરિવંશી " કહેવા લાગ્યા. તે અદ્યાપિ પર્યંત ચાલે છે. હાલ તેએા " જાઉજા"નાં નામથી એાળખાય છે.

દશમા શ્રી શિતલનાથ તીર્થકર માેક્ષ પધાર્યો પછી એક કોડી સાગર, તેમાં ૧૦૦ સાગર, էક લાખ, છવિસ હજાર વર્ષને ઉણે આંતરે અગ્યારમા શ્રો શ્રેયાંસનાથ તીર્થકર થયા. સિંહપુરી નગરીને વિષે, વિશ્વ રાજા પિતા, વિશ્વ દેવી રાણી માતાની કુંખે જન્મ્યા, ચારાસી લાખ વર્ષનું આયુષ્ય, તેમાં એકવીસ લાખ વરસ કુંવર પણે રહ્યા, ૪૨ લાખ વર્ષનું રાજ્ય પાલ્યું, ૨૧ લાખ વર્ષની પ્રવજ્યાં

પાળી, પ્રવજ્યાં લીધા પછી છ મહિને કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયું, કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયા પછી ઘણા ભવ્ય જીવાને સદ્દબાધ આપી તારી એક હજાર સાધુ સંઘાતે તેઓ માક્ષ પધાર્યો.

## વાનર દ્વીપમાં વાનરવંશની ઉત્પત્તિ.

શ્રી શ્રેયાંસનાથ તીર્થકરના સમયમાં વાનરદ્વીપમાં વાનરવંશની ઉત્પત્તિ થઇ કે—જે વંશમાં પ્રસિદ્ધ વાલી રાજા, સુચીવ આદિક વાનરવંશના રાજાઓ થયા છે. વાનર એટલે વાંદરા–કપિ–મૃકટ નહિ સમજવા. પણ તેઓ સર્વ ક્ષત્રીય વંશી રાજાઓજ હતા, તે રાજાઓ પ્રસંગવશાત્ વિદ્યાના અળે વાનરનું રૂપ ધારણુ કરતા. તેથી તેઓ વાનરવંશી રાજાઓ કહેવાતા હતા. (શાખ જૈન રામાયણ.)

શ્રી શ્રેયાંસનાથ તીર્થકરના સમયમાંજ આ અવસાપ્પણિ કાલમાં **પ્રથમ** ત્રિપૃષ્ટ નામે પહેલા વાસુદેવ, અચલ નામે અલદેવ, તથા અધ્યથીવ **નામે પ્રતિ** વાસુદેવ થયા છે.

અગ્યારમા શ્રી શ્રેયાંસનાથ પ્રભુ માેક્ષ પધાર્યા પછી. પ૪ સાગરને આંતરે બારમા શ્રી વાસુપુજ્ય તીર્થકર થયા—ચંપાપુરી નગરીને વિષે, વાસુપૂજ્ય રાજા પિતા, જયાદેવી રાણી માતાની કુંખે જન્મ્યા, ખહાંતેર લાખ વરસનું આયુષ્ય, તેમાં અઢાર લાખ વરસ કુંવરપણ રહ્યા, ચાપન લાખ વરસની પ્રવજ્યાં પાળી, પ્રવજ્યાં લીધા પછી એક મહિને કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજ્યા પછી મહિ મંડલમાં વિચરી ઘણા લવ્ય જીવાને તારી છસે સાધુ સંઘાતે તેઓ માેક્ષ પધાર્યા.

આરમા શ્રી વાસુપૂજ્ય તીર્થંકરના સમયમાં-બીજા દ્વિપૃષ્ટ નામે વાસુદેવ, વિજય નામે બળદેવ, તથા તારક નામે પ્રતિ વાસુદેવ થયા છે. ( શાખ ત્રિષષ્ટી શલાકા પુરૂષ ચરિત્રની )

ખારમા વાસુપૂજ્ય તીર્થકર માેલ પધાર્યા ખાદ, ત્રીસ સાગરને આંતરે તેરમા શ્રી વિમલનાથ તીર્થકર થયા. કંપીલપુર નગરને વિષે, કૃતવર્મ રાજા પિતા, સામા દેવી રાણી માતાની કુંખે જન્મ્યા, સાઠ લાખ વરસનું આયુષ્ય, તેમાં ૧૫ લાખ વર્ષ કુંવરપણે રહ્યા, ૩૦ લાખ વર્ષનું રાજ્ય પાલ્યું, ૧૫ લાખ વરસની પ્રવજ્યો પાળી, પ્રવજ્યો લીધા પછી બે મહિને કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયું, ફૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયું, ફૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયું, સાધુ સંઘાતે તેઓ નિર્વાણ—માેલ પધાર્યા.

શ્રી વિમલનાથ તીર્થકરના સમયમાં ત્રીજા સ્વયંભૂ નામે વાસુદેવ, ભદ્ર નામે અલદેવ ત્રિખંડાધિપતિ થયા, તથા મેરૂક નામે પ્રતિ વાસુદેવ થયા હતા. તેરમા શ્રી વિમલનાથ તીર્થકર માેક્ષ પધાર્યા પછી નવ સાગરને આંતરે ચોદમા શ્રી અનંતનાથ તીર્થંકર થયા. અચાે ધ્યા નગરીને વિધે, સંઘરેન રાજા પિતા, સુજશા દેવી રાણી માતાની કુંએ જન્મ્યા, ૩૦ લાખ વર્ષનું આયું ધ્ય, તેમાં સાડાસાત લાખ વર્ષ કુંવર પણે રહ્યા, પંદર લાખ વર્ષનું રાજ્ય પાળ્યું, સાડાસાત લાખ વર્ષની પ્રવજ્યાં પાળી, પ્રવજ્યાં લીધા પછી ત્રણુ મહિને કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયા પછી ઘણા લવ્ય જવાને સદ્ધાધ આપી, તારી સાતસે સાધુ સંઘાતે સ્વામી નિર્વાણ—માલ્ય પધાર્યા.

શ્રી અનંતનાથ તીર્ચંકરના સમયમાં મધુ નામે પ્રતિ વાસુદેવ ત્રિખંડાધિપતિ થયા હતા, તથા પુર્ષાતમ નામે વાસુદેવ અને સુપ્રભ નામેળલદેવ થયા, તેઓ પ્રતિ વાસુદેવના પરાજય કરી ત્રિખંડાધિપતિ થયા હતા.

ચૌદમા અનંતનાથ તીર્થકર માલ પધાર્યા પછી, ચાર સાગરને આંતરે પંદરમા શ્રી ધર્મનાથ તીર્થકર થયા. રત્નપુરી નગરીને વિષે, ભાનુ રાજા પિતા, સુત્રતાદેવી રાલ્યી માતાની કુંખે જન્મ્યા. દશ લાખ વરસનું આયુષ્ય, તેમાં અહી લાખ વરસ કુંવરપણે રહ્યા, સાડાઇ લાખ વર્ષનું રાજ્ય પાલ્યું, એક લાખ વર્ષની પ્રવજ્યો પાળી, પ્રવજ્યો લીધા પછી છે મહિને કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયું, કૈંવલ્યજ્ઞાન ઉપજયાં પછી ઘણા ભવ્ય જીવાને સદ્યાધ આપી, તારી આઠસો સાધુ સંઘાતે સ્વામી નિર્વાલુ માલ પાયાર્યા.

પંદરમા શ્રી ધર્મનાથ તીર્થકર થયા. તેમના સમયમાં નિશુંભ નામે પ્રતિવાસુદેવ ત્રિખંડાધિપતિ થયા હતા, તેના પરાજય કરી રાજ્ય લેનાર પુરૂષ-સિંહ નામે વાસુદેવ અને સુદર્શન નામે ખલદેવ થયા હતા.

ઉપરાંત શ્રી ધર્મનાથ પ્રભુના સમયમાં, મઘવા નામે ચક્રવર્તી છખંડાધિપતિ થયા હતા. તથા સનંતકુમાર નામે ચાેેેે ચક્રવર્તી પણ થયા હતા.

પંદરમા શ્રી ધર્મનાથ તીર્થકર માે સ પધાર્યા પછી ત્રણ સાગર તેમાં પાણા પલ્યને ઉદ્યું આંતરે સાલમા શ્રી શાન્તિનાથ તીર્થકર થયા. હસ્તિનાપુર નગરને વિષે વિશ્વસેન રાજા પિતા, અચિરા દેવીરાણી માતાની કુંખે જન્મ્યા, તેમના જન્મ પહેલાં તે દેશમાં મારી (મરક્રી)ના ઘણા ઉપદ્રવ હતે!; પરન્તુ તેમના જન્મ થયા પછી તે ઉપદ્રવ શાન્ત થવાશી તેમનું ગુણુ નિષ્પન્ન શાન્તિનાથ નામ પાડ્યું હતું. તેઓશ્રીનું એક લાખ વરસનું આયુષ્ય, તેમાં પા લાખ વર્ષ કુંવરપણ રહ્યા, પા લાખ વરસનું રાજ્ય પાલ્યું, તે સમયે આયુદ્ધશાલામાં ચકરતન ઉત્પન્ન થવાથી છ ખંડ સાધ્યા, પા લાખ વર્ષની ચક્રવર્તીની પદવી લાગવી. પા લાખ વરસની પ્રવજ્યાં પાળી, પ્રજ્વર્યા લીધા પછી એક મહિને કૈવલ્ય જ્ઞાન ઉપજયા પછી ઘણા લગ્ય છવાને સદ્ધાય આપી તારી નવસેં સાધુ સંઘાતે સ્વામી નિર્વાણ—માેલ પધાર્યા.

સેલમા શ્રી શાન્તિનાથ તીર્થકર માક્ષ પધાર્યા પછી અર્ધ પલ્યને આંતરે સતરમા શ્રીકું શુનાથ તીર્થકર થયા. ગજપુર નગરને વિષે, સુરરાજા પિતા, સુરાદેવી રાણી માતાની કું ખે જન્મ્યા. પંચાણું હજાર વરસનું આયુષ્ય, તેમાં પાણી-ચાવીસ હજાર વર્ષ કું વરપણું રહ્યા, પાણી ચાવીસ હજાર વરસનું રાજ્ય પાળ્યું, ચક્રરતન ઉત્પન્ન થવાથી છ ખંડ સાધી પાણીચાવીસ હજાર વર્ષની ચક્રવર્તી ની પદવી લાગવી, પાણીચાવીસ હજાર વર્ષની પ્રવજ્યાં પાળી, પ્રવજ્યાં લીધા પછી સાળ મહિને કૈવલ્ય જ્ઞાન ઉપજયું, કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયા પછી ઘણા ભવ્ય જીવાને સફ્લાધ આપી, તારી એક હજાર સાધુ સંઘાતે તેઓ નિર્વાણ—માક્ષ પધાર્યા.

સતરમા શ્રી કું શુનાથ તીર્થંકર માેક્ષ પધાર્યા પછી, પા પલ્ય માંહેથી એક કોડ ને એક હજાર વર્ષને ઉદ્યું આંતરે અઢારમા શ્રી અરનાથ તીર્થંકર થયા, નાગપુરી નગરીને વિષે, સુદર્શન રાજપિતા, દેવકી દેવી રાણી માતાની કું ખેજન્મ્યા. ચારાસી હજાર વર્ષનું આયુષ્ય, તેમાં ૨૧ હજાર વર્ષ કુંવરપણે રહ્યા, ૨૧ હજાર વર્ષનું રાજ્ય પાળ્યું, ચક્રરતન ઉત્પન્ન થવાથી છ ખંડ સાધી ૨૧ હજાર વર્ષ સુધી ચક્રવર્તીની પદવી લાગવી, ૨૧ હજાર વર્ષની પ્રવજ્યાં પાળી, પ્રવજ્યાં લીધા પછી ત્રણ વર્ષ કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયું, કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયા પછી ઘણા ભવ્ય જીવાને સદ્ધાય આપી, તારી એક હજાર લાધુ સંઘાતે તેઓ માક્ષ પધાર્યા.

શ્રી અરનાથ તીર્થકર મેાક્ષ પધાર્યા પછી તેએાશ્રીનું શાસન પ્રવર્તતું હતું, તે સમયે સુભૂમ નામે ચક્રવર્તી થયા હતા, તે લાેેેલના ઉદયે સાતમા ખંડ સાધવા જતાં દરીયામાં ડૂળી ગયા અને મરીને સાતમી નર્કે ગયા હતાે.

તેજ શાસનમાં-" ખલી " નામે પ્રતિવાસુદેવ " પુંડરીક " નામે વાસુદેવ ને " આનંદ " નામે ખલદેવ થયા હતા.

ત્યારપછી પણુ તેમના જ શાસનમાં. " પ્રલ્હાદ " નામે પ્રતિવાસુદેવ, " દત્ત " નામે વાસુદેવ ને " નંદન " નામે અલદેવ થયા હતા.

અઢારમા શ્રી અરનાથ તીર્થકર માેક્ષ પધાર્યા પછી એક કોડ ને એક હજાર વરસને આંતરે ઓગણીસમા શ્રી મલ્લીનાથ તીર્થકર થયા. મિથિલા નગરીને વિષે, કું ભરાજ પિતા, પ્રભાવતી દેવી રાણી માતાની કું ખે જન્મ્યા. પંચાવન હજાર વરસનું આયુષ્ય, તેમાં સા વરસ સુધી કુંવરીપણું રહ્યા, આકી સા વર્ષ ઉણા પંચાવન હજાર વર્ષની પ્રવજ્યો પાળી પ્રવજ્યો લીધા પછી બીજે જ પહારે કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયા પછી ઘણા ભવ્ય જીવાને સદ્યાય આપી તાયાં અને પ૦૦ સાધુ તથા પ૦૦ સાધ્વીઓ સંઘાતે તેઓ નિર્વાશ્વ—માેક્ષ પધાર્યા.

શ્રી મલ્લીનાથના પાછલા લવ "મહાબળ" રાજાના હતા. તેમાં તેમણે દીક્ષિત થયા પછી માત્ર કપટથી એક ઉપવાસ વધારે કરી મિત્ર સાધુઓને ઠગ્યા હતા; આ ધાર્મિક કપટને પરિણામે તેમને સ્ત્રી જાતિમાં જન્મ લેવા પડયા હતા. તીર્થકરા કાઈ કાળે પણ સ્ત્રી રૂપે જન્મતા નથી. જૈન ઇતિહાસમાં આ એક અછેરૂં (આશ્રાર્થ) કહેવાય છે.

એગિલ્ફિસમા મલ્લીનાથ તીર્થકર માે સે ગયા પછી ચાપન લાખ વરસને આંતર વીસમા શ્રી મુનિસુવત તીર્થકર થયા. રાજગ્રહી નગરીને વિષે, સુમિત્ર રાજા પિતા, પદ્માવતી દેવી રાલ્ફી માતાની કુંએ જન્મ્યા. ૩૦ હજાર વર્ષનું આયુષ્ય, તેમાં સાડા સાત હજાર વર્ષ કુંવરપણે રહ્યા, પંદર હજાર વરસનું રાજ્ય પાળ્યું, સાડા સાત હજાર વર્ષની પ્રવજ્યાં પાળી, પ્રવજ્યાં લીધા પછી ૧૧ મહિને કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજ્યું, કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયા પછી ઘણા ભવ્ય જીવાને સદ્દેગાંધ આપી, તારી એક હજાર સાધુ સંઘાતે તેએ —માંક્ષ પધાર્યા.

વીસમા મુનિસુવત સ્વામીના સમયમાં "પદ્મા" નામે ચક્રવર્તી, લક્ષ્મણુ નામે વાસુદેવ, રામચંદ્રજી નામે બલ**દે**વ તથા રાવ**ણુ નામે પ્રતિ** વાસુદેવ થયા હતા.

લંકાના રાજા રાવણે દશરથ રાજાના પુત્ર શ્રી રામચંદ્રજીના ધર્મપત્ની સીતાનું હરણ કરવાથી, તેએા વચ્ચે મહાન્ યુદ્ધ થયું હતું, અને તેમાં છેવટે રાવણના પરાજય થયા હતા.

વીસમા શ્રી મુનિ સુવત તીર્થકર માક્ષે ગયા પછી છ લાખ વરસને આંતરે એકવીસમા શ્રી નમિનાથ તીર્થકર થયા. મશુરા નગરીને વિષે, વિજયરાજા પિતા, વિપુલાદેવી રાણી માતાની કુંખે જન્મ્યા. દશ હજાર વર્ષનું આયુષ્ય, તેમાં અઢી હજાર વર્ષ કુંવરપણે રહ્યા, સાડા છ હજાર વર્ષનું રાજ્ય પાળયું, એક હજાર વર્ષની પ્રવજ્યાં પાળી. પ્રવજ્યાં લીધા પછી નવ મહિને કૈવલ્યજ્ઞાન ઉપજયા પછી ઘણા ભવ્ય છવાને સદ્દેણાય આપી, તારી એક હજાર સાધુ સંઘાતે તેઓ નિર્વાણ—માફ્ષ પધાર્યો.

શ્રી નમિનાથ તીર્થક્રરના સમયમાં " હરિષેણુ " અને " જય " નામે એક પછી એક એમ બે ચકવર્તી થયા હતા.

એકવીસમા શ્રી નમિનાથ તીર્થકર માક્ષ પધાર્યા પછી પાંચ લાખ વરસને આંતર બાવીસમા શ્રી નેમનાથ (અરિષ્ટનેમી) તીર્થકર થયા. સૌરીપુર નગરને વિષે, સમુદ્રવિજય રાજા પિતા, શીવાદેવી રાણી માતાની કુંખે જન્મ્યા. તેઓશ્રીનું આયુષ્ય એક હજાર વરસનું હતું, તેમાં ૩૦૦ વર્ષ કુંવરપણે રહ્યા, સાતસા વર્ષની પ્રવજ્યા પાળી, પ્રવજ્યા લીધા પછી ચાપન દીવસે કૈવલ્યજ્ઞાન થયું;

કૈવલ્યજ્ઞાન થયા પછી ઘણા ભવ્ય છવાને તારી પાંચસે છત્રીશ સાધુ સંઘાતે રેવતગિરિ (ગિરનાર) પર્વત ઉપર જઈ સંઘારા કરી તેઓ નિર્વાણ–માક્ષ પધાર્યા.

# યદુવ રાની ઉત્પત્તિ અને કૃષ્ણચરિત્ર.

વીસમા શ્રી મુનિસુવત તીર્થંકરના સમયમાં "યદુ" નામે રાજા થયા. ત્યાં સુધી તે વંશ " હરિવંશ " તરીકે એાળખાતા હતા. પરંતુ યદુરાજાએ તે નામ ફેરવીને યદુવંશ (જાદવવંશ) રાખ્યું. ત્યારથી તે " જાદવ" કહેવાયા. તે યદુરાજાને છે પુત્ર હતા. ૧ સૂર અને ૨ સાવીર. તેમાં સૂર રાજાએ સૌરીપુર વસાવ્યું અને સાવીર રાજાએ મથુરા વસાવ્યું. સૂર રાજાને અંધક વિષ્ણુ નામે પુત્ર થયા. તે અંધક વિષ્ણુને દશ પુત્રા હતા. તેના નામ. ૧ સમુદ્રવિજય, ૨ અહ્યાલ, ૩ સ્તમિત, ૪ અચલ, ૫ સાગર, ૧ ધરણ, ૭ પુરણ, ૮ અભિચંદ્ર, ૧ જયંત, અને ૧૦ વસુદેવ. પહેલા સમુદ્ર વિજયને " નેમનાથ " નામે પુત્ર અને છેલ્લા વસુદેવને શ્રીકૃષ્ણ, અળભદ્ર આદિ અનેક પુત્રા થયા હતા.

બીજ શાખા સાવીર:—તેના પુત્ર ભાજકવિશ્વ.અને ભાજકવિષ્ણના બે પુત્રા ૧ ઉથસેન, ૨ દેવકસેન. ઉથસેનના બે પુત્ર. ૧ કંસ, ૨ એવંતકુમાર (અતિ સુક્ત) તથા છે પુત્રીઓ ૧ સત્યભામા અને ૨ રાજેમતી. ખીજા દેવકસેન રાજાને દેવકી છ નામ પુત્રી હતી. તેનું લગ્ન વસુદેવ રાજા સાથે કરવામાં આવ્યું હતું. લગ્ન થયા પછી તેઓની જાન મથુરા થઇને સૌરીપુર જવી હવી, તે વખતે કંસ રાજાએ તે જાન પાતાને ત્યાં રાકી હતી. તે દરમ્યાન એક પ્રસંગે " દેવકીજ " અને કંસની રાણી "જવયશા" એ ખંને ગાખમાં બેસી વિનાદ વાર્તાલાપ કરી રહ્યા હતા: તેવામાં રાજમાર્ગ પરથી એવંતમુનિ (જેમણે દીક્ષા લીધી હતી) પસાર થતા હતા; તેમના પર ' છવયશા 'ની દર્ષ્ટિ જતાં તેણે મુનિની મશ્કરી કરી. મુનિથી આ સહન ન થયું; એટલે તેમણે નિમિત્ત-લેપ્ધિના ઉપયોગ કરી ' જીવયશા 'ને કહ્યું કે:–દેવકીજીના સાતમા ગર્ભ જ્યારે તારા પતિ અને પિયરીઓના નાશ કરે ત્યારે મને સંભારજે. બસ. આટલું કહી સુનિ ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા. આ વાત જીવયશાએ ખાનગી રીતે પાતાના પતિ કંસને કહી અને ક્રાઇ રીતે દેવકી છતાં ગર્લ પ્રસવ પાતાને ત્યાં જ થાય, એવા પ્રખંધ કરવાનું તેણે કંસને કહ્યું. આથી કંસે વસુદેવને લાળવી દેવકીજીના પ્રસુવ પાતાને ત્યાં થાય એવું વચન માગી લીધું. આ પ્રપંચની વાત ઠેર ઠેર પ્રસરી ગઇ; તેથી કંસે " વસુદેવ અને દેવકી "ને પાતાના રાજ્યમાં નજરકેદ રાખ્યા. ત્યાં અનુક્રમે દેવકી છતે છ પુત્ર જન્મ્યા; હરિણગમેષી દેવે તે છએ પુત્રાને વિદ્યાના અળે ઉપાડી ભદીલપુર મૂકયા, અને ત્યાંથી મૃતક આળકા લાવી દેવકીજી પાસે મૂકયા. આ આળકાને કંસે શીલ્લા સાથે પટકી ફેંકી **દીધા**. વસુદેવ અને દેવકીજીને ઘણું દુ:ખ થયું. પણ ઉપાય ન હતા.

એક દિવસની મધ્યરાત્રીએ દેવકીજીએ સાત સ્વપ્તા દીઠા; તેથી આનંદ પામી તેણે મન સાથે નિશ્ચય કર્યો કે કાઇ મહાન જીવ પાતાના ઉદ્દરમાં આવી ઉત્પન્ન થયા છે. આ વાત તેણે વસુદેવને કહી અને તે સાથે આજી પૂર્વક માગી લીધું કે કાઇપણ રીતે આ આળકનું રક્ષણ થવું જ એઇએ. યથાસમયે આળક (કૃષ્ણ) અવતરતાં વસુદેવ કંસના ભયથી ગુપ્ત રીતે તે પુત્રને ગાંકુલમાં લઇ ગયા અને નંદ નામના ગાવાળીયાને ઘર તેની અ જસાદાને ઉછેરવા માટે સાંપ્યા.

કૃષ્ણુકુમાર દિનપ્રતિદિન ત્યાં વૃદ્ધિ પામવા લાગ્યા. તેને અઅ, શઅ, વિદ્યાદિ કળા શીખવવા માટે અળભદ્રજી બ્રાહ્મણુના વેશે ત્યાં આવ્યા અને શ્રી કૃષ્ણુને સર્વ વિદ્યામાં પારંગત ખતાવ્યા. અનુક્રમે ઉમ્મરમાં વૃદ્ધિ પામતાં શ્રી કૃષ્ણું સાળમે વર્ષે અરિષ્ટબળદાદિ જયેષ્ઠમલના વધ કર્યો, અને કાળીનાગને નાચ્યા. (વશ કર્યો!) એ રીતે નાની વયમાં તેમણે મહાન પરાક્રમ ખતાવ્યું. છેવટે જયારે તેમને પાતાની ખરી સ્થિતિનું ભાન થયું ત્યારે તેઓ એકદમ કોધાયમાન થઇ ગયા; અને પાતાના છ છ ખંધુને મારનાર અને પાતાના માતાપિતાને દુઃખ આપનાર મામા કંસનું વેર લેવાના નિશ્ચય કર્યા. ત્યાંથી તે મશુરામાં આવ્યા અને કંસના વધ કરી ઉશ્ચસેન રાજને પિંજરામાંથી કાઢી ગાદી પર બેસાડયા. પછી સત્યભામાને પરણી તેઓ સૌરીપુર આવ્યા. પશ્ચાત્ કંસની એ જવયશા રાતી રાતી રાજગૃહીએ ત્રિખંડાધિપતિ (પ્રતિ વાસુદેવ) પાતાના પિતા જરાસંઘ પાસે આવી અને કંસના વધની વાત કરી. તરતજ જરાસંઘ કોધાયમાન થઈ શ્રીકૃષ્ણુ અને ખળભદ્રને પકડી લાવવા માટે પાતાના પુત્ર કાલીકુમારને લશ્કર લઈ માકલ્યો.

સમુદ્રવિજય મહારાજા તથા વસુદેવજી વગેરે સર્વ જાદવા સોરીપુર આવ્યા. પરંતુ તે વખતે અષ્ટાંગ નિમિત્તના જાણનાર એક નિમિત્તિયાએ કહ્યું કે:—હે રાજન, આ ભૂમિ આપને માટે દુ:ખ કર્તા છે માટે અહિંથી દક્ષિણ દિશા તરફ ચાલ્યા જાવ. અને જ્યાં સત્યભામાને પુત્રના પ્રસવ થાય ત્યાં જ પડાવ નાખજો.

નિમિત્તિયાનું આ વાકય સાંભળી સર્વ જાદવા ત્યાંથી રવાના થયા અને ઠેઠ ગીરનાર પર્વતની તળેટીમાં આવ્યા, ત્યાં સત્યભામાને પુત્રના પ્રસવ થયા. તેની વધાઇ મળતાં તેઓએ ત્યાં જ રહેવાના નિશ્ચય કર્યો; પરંતુ વગડામાં કેમ રહેવાય ? તેથી ત્યાં ગામ વસાવવાની જરૂર છે, એમ ધારી રાજ્યના સર્વ ભાર શ્રીકૃષ્ણુને સાંપ્યા. શ્રી કૃષ્ણું લવણ સમુદ્રના દેવનું આરાધન કરવા માટે એકાન્તમાં જઇ અઠમ પોષધ તપ કર્યું. આ તપના પ્રભાવે ત્રીજા દિવસની મધ્યરાત્રિએ તે દેવ આવ્યા અને શ્રી કૃષ્ણું મહારાજાની ઇચ્છાનુસાર વૈશ્રમણ દેવના આદેશે ખાર યાજન લાંબી અને નવયાજન પહાળી એવી દ્વારિકા નગરી વસાવી દીધી. તેથી સર્જ જાદવા તે નગરીમાં રહેવા લાગ્યા.

યદુવંશના શ્રીકૃષ્ણુ મહારાજા દ્વારિકા નગરીનું રાજ્ય કરે છે, એ વાતની જરાસંઘને ખબર પડવાથી તે લશ્કર લઇ દ્વારિકા પર ચડી આવ્યા. શ્રીકૃષ્ણુને પણુ ખબર પડવાથી વિશાળ સૈન્ય લઈ લડવા માટે તે સામે ગયા ખંને લશ્કરા લેટયા અને મહાન્ યુદ્ધ થયું. આ યુદ્ધમાં જરાસંઘના પરાજય થયા અને ત્યારથી અને તે મરણુ પામ્યા. તેના ત્રણુ ખંડા શ્રીકૃષ્ણુને સ્વાધીન થયા અને ત્યારથી તે વાસુદેવ તરીકે એાળપાયા.

શ્રીકૃષ્ણના લાઇ અને સમુદ્ર વિજયના પુત્ર શ્રી નેમનાથ બાળ ખ્રદ્ધાચારી હતા; તે મહાબલિષ્ઠ હતા. એકવાર તે પાતાના કેટલાક સાબતીયા સાથે રમતા રમતા શ્રી કૃષ્ણુની આયુદ્ધશાળામાં જઇ ચડયા. ત્યાં વાસુદેવના ( શ્રીકૃષ્ણુ ) પંચજન્ય શંખ પડયા હતા; તે શંખ શ્રી નેમનાથે વગાડયા; તેના નાદ સાંભળીને રાજસભામાં બેઠેલા કૃષ્ણુ વાસુદેવ ચકિત થઇ ગયા અને વિચારવા લાગ્યાઃ— અહાિ!! કાેઇ બીજાે વાસુદેવ ઉત્પન્ન થયાે કે શું ? આ મારાે શંખ વાસુદ્રેવ સિવાય ખીજા કાેકથી વગાડી શકાય તેમ નથી. તેા આ શંખ વગાડ-નાર કાેેેગુ! તેજ વખતે તપાસ કરાવતાં તેમને માલમ પડયું કે શ્રી નેમકુમારે તે શંખ વગાડયા છે. આથી શ્રી કૃષ્ણને શંકા ઉદ્દેશની કે ખરેખર, આ નેમ-કુમાર મારાથી વધારે બળવાન છે, માટે રખેને તે મારૂં રાજ્ય લઇ લે; માટે તેનું અળ કાઈ રીતે લટાડવું જોઇએ, અને તે અળ ઘટાડવાના માત્ર એકજ ઉપાય 🕽 અને તે એ. કે તેને કાઇ કન્યા સાથે પરણાવું. એમ મનમાં નિક્ષય કરી નેમકુમારની ઈચ્છા નહિ છતાં, ઉશ્વસેન રાજાની પુત્રી શ્રી રાજેમતી સાથે તેમના વિવાહ નક્કી કર્યી. માતાપિતાની આજ્ઞાને આધિન થઈ નેમકુમાર રથમાં એસી યાદવાના પશ્વાર સહિત પર**ણવા ચાલ્યા. ત્યાં ઉ**શ્રસેન રાજાના મંદિર (જાનાગઢમાં હાલ ઉપરકાટ છે તે સ્થળ) પાસે પહેાંચતા એક મકાનમાં હરિણ, રાઝ, અકરાં, પાડા, વગેરે પશુઓ અને અસંખ્ય પક્ષીઓ વધ કરવા માટે પ્રેલાં હતાં, જેમના કરૂથુ પાકાર (આકંદ) શ્રી નેમનાથે સાંભળ્યો: આથી તેમનું દથાળુ હુદય દુઃખથી કંપી ઉઠયું. તરત જ તેમના મુખમાંથી નીચેના શબ્દો નીકળી પડયા:--અઢાઢા! હું એક પરણીશ ત્યારે આ બિચારા અસંખ્ય અવાચ્ય પ્રાણીઓના વધ થશે! અરે, ધિક્કાર હા મારા તે પરણેતરને! એકના ક્ષાણક મુખને માટે અસંખ્ય જીવાની હત્યા મને ક્વીકાર્ય નથી, મહારે આ લગ્ન નહિ જોઇએ, એમ વિચારી ત્યાં જ તેમણે લગ્ન કરવાના વિચાર માંડી વાળ્યાે. અને રથ હાંકનાર સારથીને કહી દીધું:—" મારે પરણવું નથી, માટે રથ પાછા વાળ." રથ પાછા ક્ર્યો, શ્રી નેમકુમાર ઘેર આવ્યા. વરસીદાન દેવું શરૂ કર્યું અને સમય થતા શ્રાવણ શુદિ પંચમીને દિવસે ગીરનાર પર્વત પર જઇ સેસા-વનમાં તેમણે દીક્ષા લીધી; તપ સંચમનું આરાધન કરી કૈવલ્યજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. અને અનેક ભવ્ય છવાને સદ્ધમંના ઉપદેશ આપી તેઓ માથા ગયા.

### પાંડવાનું વર્ણુ<sup>દ</sup>ન

તેમના જ સમયમાં હસ્તિનાપુર ( દીલ્હી )માં યુધિષ્ઠિર, ભીમ, અર્જીન, નિકુલ અને સહદેવ નામ પાંચ પાંડવા રાજ્ય કરતા હતા. તે પાંચે ભાઇઓને દ્રોપદી નામે રાણી હતી. તે પાંડવાના દુર્યોધનાદિ કોરવા પિત્રાઇભાઇઓ હતા. પાંડવામાં યુધિષ્ઠિરને જુગાર રમવાની કાંઈક દેવ પડેલી હતી, તેના લાભ લઇને દુર્યોધન તેમની સાથે જુગાર રમ્યા, તેમાં પાંડવા પાતાનું આખું રાજ્ય હારી ગયા; એટલું જ નહિ પણ તે જુગારમાં દ્રૌપદીને પણ તેઓ શુમાવી એઠા, જેથી શરત મુજબ પાંડવા બાર વર્ષ સુધી વનવાસ રહ્યા. છેવદે કૌરવા સાથે તેમને કુર્ક્ષેત્ર (પાણીપતના મેદાન)માં માટું યુદ્ધ કરવું પડ્યું; તેમાં કૌરવાના પરાજય થયા. આ યુદ્ધમાં શ્રી કૃષ્ણ વાસુદેવે અર્જીનના સારથી થઇને પાંડવાને મદદ કરી હતી. પાંડવાએ ઘણા વર્ષો સુધી હસ્તિનાપુરનું રાજ્ય કર્યું અને છેવદે તેમણે દીક્ષા અંગીકાર કરી. અને માસખમણને આંતરે માસખમણ આદિ ઉચ તપશ્ચર્યા કરતાં શત્રુંજય પર્યંત પર બે માસના સંથારા કરી તેઓ સર્વ કમંથી મુક્ત બની માક્ષ પહોંચ્યા.

શ્રી કૃષ્ણ અને પાંચ પાંડવાને થયા આજે ૮૬૪૫૬ વર્ષ થયા કહેવાય છે.

આવીશમા તીર્થકર શ્રી નેમનાથ પ્રભુ અને તેવીશમા તીર્થકર શ્રી પાર્ધ્ધનાથ પ્રભુની વચ્ચેના કાળમાં કપિલપુર નગરને વિષે ખ્રદ્યાદત્ત નામે આરમા ચક્રવર્તી થયા હતા. તે મહા પાપી હાવાથી મરણ પામી સાતમી નકે ગયા છે.

આત્રીસમા શ્રી નેમનાથ તીર્થકર માેક્ષ પધાર્યા પછી, પાેંગી ચારાશી હજાર વર્ષને આંતરે તેવીશમા શ્રી પાર્શ્વનાથ તીર્થકર થયા, વણારસી (કાશી ) નગરીને વિષે, અશ્વસેન રાજા પિતા, વામાદેવી રાણી માતાની કું ખે જન્મ્યા. સા વર્ષનું આયુષ્ય તેમાં ત્રીશ વર્ષ કુંવરપણે રહ્યા હતા. તે સમયેઃ—

શ્રી પાર્શ્વકુમારના પૂર્વભવના વૈરી કમઠ નામના તાપસ ક્રરતા ક્રરતા વણારસી નગરીમાં આવ્યા. અને ગંગાનદીના ક્રિનારા ઉપર પંચાગ્નિતાપ તપવા લાગ્યા, તે તાપસના અદાર તપની ગામમાં ખૂબ પ્રશંસા થવા લાગી. તે કમઠ તાપસની પ્રશંસા વામાદેવીના સાંભળવામાં આવી, તેથી પાતે ખાલરાગી હાવાથી

કમઠને વંદન કરવા જવાની ઈચ્છા થઈ, તે વાત પાર્શ્વકુમારે જાણી, તેથી તેમણે પાતાની માતા પાસે આવી વંદન કરી કહ્યું કે માતાજી ચાલાે, હું તમારી ઇ<sup>ર</sup>છા પૂ**ર્યું** કરૂં. પુત્રના વિનય ગુણ દેખી વામાદેવી અત્યંત ખુરી થઇ, અને તાપસને વંદન કરવા જવા માટે તૈયાર થઈ. અંને જણા હાથી પર બેસી ગંગા કિનારે જ્યાં કમઠ તાપસ તપ કરતા હતા, ત્યાં આવ્યાં. વામાદેવી કમઠ તાપસને દેખી વારંવાર નમન કરવા લાગી. પરન્તુ પાર્શ્વકુમાર તા ઉભા જ રહ્યા. આથી કમે કહ્યું કે કુમાર! કેમ વંદન કરતા નથી ? ત્યારે કુમારે કહ્યું કે અજ્ઞાન તપ તપનારને વંદન કરવાથી શાે લાભ થાય! કેમકે તમે તાે અજ્ઞાન સાંભળી કમઠે કહ્યું:-આવું અદ્યાર તપ હું કરૂ છું તાપતપાં છાં. આ છતાં તમે તેને અજ્ઞાન તપ કેમ કહા છા? પાર્શ્વકુમારે કહ્યું કે-હે કમઠ! જ્યાં સુધી છવા છવતું જાણપણું નથી, ત્યાં સુધી દયા કેવી રીતે પાળી શકાય? માટે & કમઠ! તારામાં બિલકુલ દયા છે જ નહી. જો! આ લાકડામાં નાગ અને નાગણી અળી રહ્યાં છે! તે સિવાય અન્ય ઝીણા ત્રશ છવા તા અસંખ્ય છે અને સ્થાવર છવાની તા સંખ્યા જ નથી. તા એવા દયાહી તાપસને વંદન કેમ કરાય ? ત્યારે કમઠ ક્રોધથી લાલચાળ થઇ બાલી ઉઠયાઃ—નાગ કયાં અળે છે, તે મને અતાવ. આ સાંભળી તરત જ પાર્ધ કુમારે તે અગ્નિમાંથી એક માટું બળતું લાકડું બહાર ખેંચી કાઢ્યું અને તેને ફાડતાં તેમાંથી અર્ધ બળતાં અને દુ:ખથી તરફડતાં નાગનાગણી બહાર નીકળી આવ્યા. આ દુષ્ય જોઈ વામાદેવી તથા ત્યાં આવેલા સેંકડા લાકાનાં હૃદયા કંપી ઉઠયા અને સો કાઈ તાપસને ધિક્કારવા લાગ્યા. તેજ સમયે પાર્શ્વકમારે નીચે **એ**સી નાગ નાગણીના કર્ણમાં નવકાર મંત્ર સંભળાવ્યા, નાગે તે મંત્ર સદ્ભાવ પૂર્વક સાંભળ્યા, જેના પ્રભાવે અલ્પ કાળમાં તે મરણ પામીને ધરણેન્દ્ર નામે દેવ થયા.

વામાદેવી અને પાર્ધા કુમાર ઘેર આવ્યા, પાર્ધા કુમારે સાંસાર ત્યાગ કરવાના નિશ્ચય કર્યો. વર્ષી દાન આપવું શરૂ કર્યું. સમય થતાં દીક્ષા લઇ ચાલી નીકળ્યા અને પૃશ્વી પર પર્યટન કરવા લાગ્યા. એકદા સમયે ઉગ્ર તપ કરવા માટે જળવિનાની એક મહાન્ નદીના મધ્ય ભાગે તેઓ ધ્યાન ધરી અહગ આસને સ્થિર ઉભા રહ્યા.

આ તરફ કમઠ તાપસે અપમાન પામવાથી કોધાવેશમાં આવી અન્ન-જળના ત્યાગ કર્યા. પરિણામે અસમાધિપણું તે મરણુ પામીને મેઘમાળા નામના દેવ થયા. ત્યાં વિભંગ જ્ઞાનના યાગે ઉપયાગ મૂકીને જોતાં તેણું પાર્શ મુનિને નદીના મધ્ય ભાગે ધ્યાનસ્થ ઉભેલા જોયા. તરતજ પૂર્વનું વૈર વાળવાની તેનામાં દુર્બુ હિ જાગી. એટલે તેણું મુશલધારાએ વરસાદ વરસાવવા માંડયા. સર્વ સ્થળે પાણી પાણી થઇ રહ્યું. નદીમાં પાણીના પ્રવાહ ધાષ્ઠબંધ વહેવા લાગ્યા અને તે પાણી પાર્શ્વ મુનિના નાસિકાથ સુધી પહેંા ચું. આ વખતે ધરણેન્દ્ર દેવનું આસન ચિલત થયું. તરત જ તેણે ( પૂર્વ ભવના નાગ) અવધિ જ્ઞાનના ઉપયોગથી જાણ્યું કે પોતાના મહાન્ ઉપકારી પાર્શ્વ માથ પ્રભુ પર અસદ્ધા સંકટ આવી પડ્યું છે. મારે તેમને આ પરિસહથી ઉગારી ઋણુ અદા કરનું જોઇએ. એમ વિચારી તે દેવ શીદ્ર ગતિએ ત્યાં આવ્યા અને નાગનું સ્વરૂપ ધારણુ કરી, પાર્શ્વ પ્રભુના પગ તળે બેસી પ્રભુને અહર (ઉંચા) લઇ લીધા. અને પ્રભુના માથાપર હજાર ફેશુનું છત્ર ધરી દીધું. ત્રણુ ત્રણુ દિવસ થયા, છતાં વરસાદ અટકયા નહિ; એટલે ધરણેન્દ્રે ઉપયોગ મૂકીને જોયું તો તેને જણાયું કે આ પરિસહ આપનાર કમઢ સૂર છે. આથી ધરણેન્દ્ર દેવે તેજ વખતે કમઢસૂરને બાંધીને પાર્શ્વનાથ સમક્ષ લાવ્યા અને ઉપદેશ આપતા કહ્યું:—અરે મૂર્ખ! પાર્શ્વનાથ તો સાક્ષાત્ ક્ષમાની ખૂર્તિ છે, તેમને તારા પ્રત્યે લેશપણુ દ્રેષ્ઠ નથી. તો નાહક તું દ્રેષ્ઠ કરીને શા માટે કર્મળંધન વડે તારા આત્માનું બગાડે છે? માટે સમજ કમઢે પોતાની બૂલ કખુલ કરી અને પાર્શ્વનાથ પ્રભુને વારંવાર વંદન કરી ક્ષમા માગી. દેવો પોતપાતાને સ્થાને ગયા.

પાર્ધનાથ પ્રભુ ત્રીસ વર્ષ સંસારમાં રહ્યા. ૭૦ વર્ષની પ્રવજ્યાં પાળી, પ્રવજ્યાં લીધા પછી ૮૪ દિવસે તેમને કૈવલ્યજ્ઞાન થયું. કૈવલ્યજ્ઞાન થયા પછી ઘણા ભવ્ય જીવાને સદ્દેશાધ આપી, તારીને સા વર્ષનું એકંદર આયુષ્ય ભાગવી એક હજાર સાધુ સંઘાતે તેઓ માસ પધાર્યા.

પાર્ધાનાથ પ્રભુના સમય પરત્વે શ્રી. મા. દ. દેશાઇ પાતાના "જૈન સાહિત્યના સાંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ" નામક પુસ્તકમાં લખે છે કે:—શ્રી ઋષભદેવ પછીના વીસ તીર્થકરા પણ ઘણા પ્રાચીન કાળમાં થઇ ગયા છે. પછી આવીસમા શ્રી નેમનાથ તે કૃષ્ણુના પૈતૃક ભાઈ સૌરાષ્ટ્રના ગીરનાર પર્વત પર સિદ્ધિ પામ્યા. ત્રેવીસમા તીર્થકર શ્રી પાર્ધાનાથ તે અશ્વસેન રાજના પુત્ર તેમણે ૭૦ વર્ષ સુધી જૈનધર્મના ઉપદેશ કર્યા. એમના સમય વિ. સં. પૂર્વે ૮૨૦ થી ૭૨૦ (ઇ. સ. પૂર્વે ૮૭૬ થી ૭૭૬) એટલે કે તેઓશ્રી મહાવીર સ્વામીના નિર્વાણ પહેલાં ૨૫૦ વર્ષે સિદ્ધ થયા.

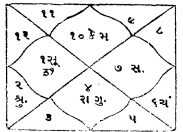
ત્રેવીસમા શ્રી પાર્શનાથ તીર્થકર માેક્ષ પહેાંચ્યા પછી, રપo વર્ષને આંતરે ચાવીસમા શ્રી મહાવીર સ્વામી તીર્થકર થયા. એટલે ચાથા આરાના પંચાતેર વર્ષને સાડા આઠ મહિના બાકી રહ્યા તે સમયે દશમા પ્રાણત નામના દેવ-લેકમાં પુષ્પોત્તર નામનું વિમાન છે, તેમાંથી ચ્યવી આ જં ખુદ્રીપના દક્ષિણાહં ભરતના મધ્ય ખંડમાં ક્ષત્રીય કુંડગ્રામને વિષે સિદ્ધાર્થ રાજા પિતા, ત્રિશલા દેવીરાણો માતાની કુક્ષિએ શ્રી મહાવીર સ્વામી જન્મ્યા.

પ્રભુ મહાવીરના પિતા શ્રી સિદ્ધાર્થ રાજા અને તેમની રાજધાની ક્ષત્રિય-કુંડગ્રામ, એ વિષે વધુ પરિચય આપતાં શ્રી ધી. ટેા. શાહ "વિધવંદ્ય પ્રભુ મહાવીર" નામક પુસ્તિકામાં લખતાં જણાવે છે કે: આજથી અઢી હજાર વર્ષ પહેલાં આયોવર્તમાં મગધ અને વિદેહનાં રાજધા બહુ અલવાન હતાં. મગધની રાજ-ધાનીનું શહેર રાજગૃહી હતું જ્યારે વિદેહ દેશની રાજધાનીનું શહેર વૈશાલી હતું. અને શહેરા કલાકોશક્ય અને સમૃદ્ધિથી ભરપુર હતાં. પરંતુ અને રાજ્યોની પહિતમાં ફેર હતા. રાજગૃહી એકજ રાજાની સત્તામાં હતું, જ્યારે વૈશાલી લિચ્છવી જાતિના ગણતંત્રતી સત્તામાં હતું. તેના જુદાં જુદાં પરગણાંએ પર જુદા જુદા ચુંટાયેલા રાજાએ શાસન કરતા અને તે અધામાં વૈશાલિના અધિનાયક મુખ્ય ગણાતો. આ સમયે રાજા ચેટક વૈશાલિના અધિનાયક હતાં.

વૈભવભરી વૈશાલિ નગરીની પાસે કેટલાંક પરાં હતાં. જેમાં કુંડિયામ અને ક્ષાત્રયકુંડ પ્રસિદ્ધ હતાં. હાલના પટણા શહેરથી ઉત્તર દિશામાં ૨૭ માઇલ દ્વર આવેલું " અસાર '' નામનું ગામ એ પ્રાચીન ક્ષત્રિયકુંડનું ધ્વંસાવશેષ છે.

આ ક્ષત્રિયંકુંડ ગામ પર લિચ્છવી જાતિના જ્ઞાતૃવંશના સિદ્ધાર્થ નામે એક ક્ષત્રિય રાજાનું આધિપત્ય હતું. રાજા સિદ્ધાર્થની હકુમત નાના ભાગમાં હતી, તથાપિ એમની શૂરવીરતા, એકાર્ય આદિગુણાથી અન્ય રાજાઓમાં એમના માન મરતએા ઘણા જ ઉંચા હતા. અને તેથી જ વૈશાલિ પતિ ચેટક રાજાએ પાતાની ખહેન ત્રિશલા દેવીને (આંહી તેઓએ ખહેન લખી છે તે સમજફેર છે પણ ખહેન નહિ પણ પુત્રી સમજવી.) એમની સાથે પરણાવી હતી. ચેટક પુત્રી ત્રિશલા દેવી અતિ ગુણવાન તથા રૂપવાન હતી. અને વિદેહદિજ્ઞા, તથા પ્રિયંકા (પ્રિયકારિણી) એવાં ખીજાં નામાથી પણ એળખાતી હતી. આ રાજા રાણી ખંને પ્રાચીન કાળથી ચાલ્યા આવતા નિર્ફેલ ધર્મ (જૈન ધર્મ)ના ઉપાસક હતા. અને શ્રી પાર્શ્વનાથના શ્રાવક તરીકે એલ્લખાતા હતા.

શ્રીવર્ધ્ધ માન (મહાવીર) કું વરની જન્મ કું ડલી.



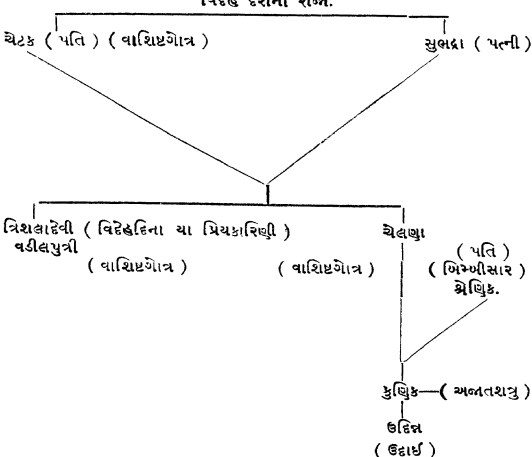
ગર્ભકાળના સવાનવ માસ વ્યતીત થયા પછી ઇ. સ. પૂર્વે પલ્લ વિક્રમ સંવત પજર વર્ષ પહેલાં વસંત ઋતુની એક રળીયામણી રાત્રિએ, ચૈત્ર સુદી ત્રચાદશીને મંગલવારે ઉત્તરા ફાલ્યુની નક્ષત્રના પ્રથમ ચરણમાં ચંદ્ર આવતા શ્રી ત્રિસલા દેવીએ એક પુત્રને જન્મ આપ્યા, તેજ વિશ્વ વંદ્ય પ્રભુ મહાવીર. જન્મ થયા પછી

ક્રમે ક્રમે વૃદ્ધિ પામતાં યાવન વય પ્રાપ્ત થયે તેઓ એક રાજાની "યશાદા"

નામની કન્યા સાથે પરણ્યા હતા. સંસાર સુખ ભાગવતાં તેમને એક પુત્રી થઈ હતી. છેવટે ભાગાવલી કમોંદય પૂર્ણ થયે, અને માતા, પિતા સ્વર્ગ સીધાવ્યા પછી ૩૦ વર્ષ ગ્રહસ્થાશ્રમમાં રહી શ્રી મહાવીર દીક્ષા લેવા તૈયાર થયા.

પૂજ્ય શ્રી હૂકમીચંદજ મહારાજની સંપ્રદાયના પ્રસિદ્ધ વક્તા શ્રી ચાય-મલજ મહારાજ કૃત "ભગવાન મહાવીરકા આદરા જવન " નામના પુસ્તકમાં ભગવાન મહાવીરની માતાનું તથા ભગવાન મહાવીરનું વંશ વૃક્ષ નીચે પ્રમાણે આપ્યું છે:—

## ભગવાન મહાવીરકી માતાકા વંશ-વૃક્ષ. વિદેહ દેશના રાજા.



નાટ:—આ સિવાય ચેટક રાજાને બીજ પાંચ પુત્રીઓ હતી. તેમાં ચારને જીદા જાદા રાજાઓ સાથે પરણાવી હતી. તેના અધિકાર સિદ્ધાંતથી જોઇ લેશા. અને એક સુજયેષ્ઠા પરણી ન હતી. તેણે કુંવારાજ દીક્ષા ગ્રહણ કરી હતી એમ ગ્રંથકાર કહે છે.

શ્રી મહાવીર પ્રભુ ૩૦ વર્ષ ગૃહસ્થાવાસમાં રહ્યા હતા, અને અંતે સંસા-રની અસારતા સમછ એકાકીપણું તેમણું દ્વીક્ષા અંગીકાર કરેલી; દીક્ષા લીધા પછી તેમને, પૂર્વે બાંધેલા કર્મોને ભાગવવા ખૂબ પરિષહ સહન કરવા પડયા હતા. છક્સસ્તપણામાં વિહાર કરતી વેળાયે સરવણ ગામના રહીશ 'ગાશાળા' (ગાશાલક) નામના એક પુરુષ તેમને મળ્યા હતા; તે પ્રભુની સાથે સાધુવેશ પહેરીને કરતા. તે બહુ જ અટકચાલા, અને ઉચ્છંખલ હાવાથી લોકા તેના અનાદર કરતા; ભગવાન મહાવીર દેવને અનાર્ય જાતિના મુલકમાં પરિ-બ્રમણ કરતાં, તેમજ ધર્મથી અજ્ઞાત પ્રદેશમાં વિચરતાં લોકા તરફથી ઘણા સંકષ્ટો પડતા; તે સર્વ સંકષ્ટો શ્રી મહાવીર શાન્ત મનથી, ધૈર્યપણે સહન કરતા, અને ભાગાવળી કર્મ ભાગવી લેતા. આમ અપાર ધૈર્ય, શાન્તિ, તપશ્ચર્યા, ઉદારતા વડે તેમણે પાતાનું જીવન ચલાવ્યું હતું.

સાડાખાર વર્ષ ને પંદર દિવસ સુધી તેમણે દાર તપશ્ચર્યા કરી. તેમાં ક્લ ૩૪૯ દિવસ આહાર કર્યો; તેમાં પણ કાઇ દિવસ આહાર મળે તા પાણી ન મળે; પાણી મળે તા આહાર ન મળે: કાઇવાર આહારના બદલે મૂર્ખ અને અણુસમનનું લોકા તરફથી પ્રહાર પણ મળે; આ સ્થિતિ ઔદાસિન્ય ભાવે સહન કરી ઉદય આવેલાં કર્મા શિથિલ કરતા જતા હતા; પ્રભુએ કરેલી ઉપવાસાદિની તપશ્ચર્યાઓ સઘળી જ ચોવિહાર ત્યાંગની જ હતી.

આ રીતે કર્મના ધ્વંસ કરવા કટીઅહ થયેલા પ્રભુ મહાવીરને તપ કરતા થકા, તેરમે વર્ષે વૈશાક શુકલ દશમીને દિવસે, જંભિકાશામ પાસે આવતાં, ઋજીવાલિકા નામની નદીને કિનારે, શ્યામક નામના ખેડૂતના ખેતરમાં કૈવલ્ય-દ્યાન ઉત્પન્ન થયું હતું. એટલે જ્ઞાનરૂપી ચક્ષુથી ત્રણે લેાકના સર્વ ભાવોને તેમણે જાણ્યા. તેજ સમયે ચાસઠ ઇંદ્રાદિક સર્વ દેવ-દેવાંગનાઓ આવી પ્રભુના કૈવલ્યજ્ઞાનો ત્યાં મહાત્સવ કર્યો. પ્રભુએ તે વખતે સર્વ દેવાને ધર્મોપદેશ આપ્યા; પરંતુ તે ધર્મોપદેશ (દેશના)ને અંતે કાઇપણ વૃત ગૃહણ કરનાર ન મલ્યું; એટલે પ્રભુની પ્રથમ દેશના ખાલી ગઈ. જૈન ઇતિહાસમાં આ એક અછેરૂં (આશ્ર્ય) થયું.

ખીજે દિવસે પ્રાતઃકાળે પ્રભુ મહાવીર ત્યાંથી વિહાર કરીને પાવાપુરી નગરીમાં આવ્યા. (કાઇ કહે છે કે જ'ભિકા નગરીમાં આવ્યા ) તે વખતે સામિલ નામના એક બ્રાહ્મણે ત્યાં એક માટા યજ્ઞ આર'લ્યા હતા. તે પ્રસંગે દેશ વિદેશથી ઘણા બ્રાહ્મણા ત્યાં એકત્ર થયા હતા. તેઓમાં ઇન્દ્રભૂતિ, અબ્રિ-બૂતિ, વાયુબૂતિ, વ્યક્ત, સુધમ, મંડિત, મીર્યપુત્ર, અચલબ્રાતા, મેતાર્ય, અને પ્રભાસ નામે અગીયાર બ્રાહ્મણા (સન્યાસી–શંકરાચાર્ય) પણ હતા. જેઓ

વૈદાના સર્વ અર્થના જાણુનાર મહાપંડિત હતા. તેઓના મનમાં એવું અલિમાન હતું કે અમે સર્વત્ર છીએ, સર્વ શાસ્ત્ર પારંગત છીએ, સમસ્ત પૃથ્વી પર અમારા જેટલું ધર્મતત્વ સમજવાને કાેઇ સમર્થ નથી. એમ સર્વત્રપણાના અભિમાને યત્તનું સર્વ કાર્ય તેઓ કરાવી રહ્યા હતા; આટલું છતાં ઉંડે ઉંડે વેદાના કેટ-લાક પદ્દાના અર્થામાં તેઓને સંશય રહ્યો હતા; પણ સૌ સર્વત્રપણાના પાત-પાતાના ગુમાને એકળીજાને પૂછતા નહિ.

એવામાં તે સમર્થ પંડિતાએ લાકાદારા જાણ્યું કે શ્રી મહાવીર નામના એક સમર્થ અને સર્વન્ન પુરુષ આ નગરમાં આવ્યા છે; જે ત્રણે કાળનું જ્ઞાન ધરાવે છે. મહા વિદ્વાન છે અને સૌ કાઇના સંદેહ લાંગે છે. પ્રભુ મહાવીરના સાચા સર્વ'ગ્નપણાની લાેકાે દારા થતી વાત આ અગીયાર પંડિતાેથી સહન ન થઇ: પાતાનાથી અધિક જ્ઞાન અને તે સર્વજ્ઞાન (કેવળ જ્ઞાન ) ધરાવનાર ઢાઇ બીજી વ્યક્તિ છે, એ શબ્દોએ તેમના **હુદ**યમાં ઇર્લ્યા ઉત્પન્ન કરી; આથી તેઓમાંના એક અગ્રેસર ઇંદ્રભૂતિએ વિચાર્યું કે હમણા જ હું જઇને સર્વજ્ઞપણાનું તેનું મિથ્યાભિમાન ઉતારી નાખું અને તત્ત્વવાદમાં તેના પરાજય કરીને લાક-માનસની દૃષ્ટિએ હલકા પાડું. એમ ધારી તે ઈન્દ્રભૂતિ શ્રી મહાવીર પાસે આવ્યા; તેને દૂરથી આવતા જોઇને પ્રસુ મહાવીરે તેને તેના નામાલિધાનથી ખાલાવ્યા; આ સાંભળી ઇંદ્રભૂતિ વિચારમાં પડયા કે અહા ! શું આ મહાવીર સર્વજ્ઞ હશે, તેને મારા નામની શી ખબર? પણ પુનઃ તેણે વિચાર્શ્ય ! ખરાખર છે; હું તો સમસ્ત આર્યાવર્ત પર સુવિખ્યાત રહ્યો; એટલે મારૂં નામ જગજાહેર હાઈ તે જાણે એ સ્વાભાવિક છે; આમ પણ તેના સંશય તા ન ૮૦યા. એટલે પુનઃ જ્ઞાતપુત્ર શ્રી મહાવીરે કહ્યું:—હે ઇન્દ્રભૂતિ! તમારા મનમાં વેદના અમુક પદના અર્થીમાં સંશય રહ્યો છે, તેના સ્પષ્ટ અર્થ હું કહું તે સાંભળા. એમ કહી શ્રી મહાવીરે તે પદાના અર્થા સ્પષ્ટ રીતે ઇન્દ્રભૂતિને સમજાવ્યા; ઇન્દ્રભૂતિ આશ્ચર્ય પામ્યા અને પાતાનું સર્વજ્ઞપણાનું માન મૂકી, પ્રભુના ચરણુમાં ઢળી પડયા; એટલું જ નહિ પણ તે ત્યાં જ પ્રભુ પાસે દીક્ષિત બની તેમના શિષ્ય થયા. આ ખબર બીજા અગ્નિભૂતિ નામના પંડિતે સાંભળી; તેથી તે પણ પ્રભુ પાસે આવ્યા; અને શંકાનું સમાધાન કરી પ્રભુના શિષ્ય બન્યા. અનુક્રમે અગ્યારે પંડિતા એક પછી એક શ્રી મહાવીર પાસે આવ્યા, અને પાતપાતાનું અભિમાન ત્યજી દીક્ષિત થયા; અને શુદ્ધ સમ્યક્ચારિત્ર રૂપ ધર્મનું આરાધન કરવા લાગ્યા. પ્રભુએ એ અધાયે વિદ્વાન દીક્ષાધારીઓને જૈન સિદ્ધાંતના પારંગામી અનાવી ગણુંધર પદ પર સ્થાપ્યા; એટલે તે અગીયારે ગણુંધરા, કે જેમણે એકલા નહિ પણ પાતપાતાના શિષ્ય પરિવાર સાથે દીક્ષા લીધી હતી, તે તે શિષ્ય પરિવારને સાથે લઇ, તેના નાયક ખની જૈનધર્મના વિજયડં કા ક્રકાવતા ગ્રામાનુગ્રામ વિચરવા લાગ્યા. એવી રીતે કૈવલ્યજ્ઞાન પામ્યા પછી પ્રભુ મહાવીરે લગભગ ત્રીસ વર્ષ સુધી પૃથ્વીપર વિચરી, અનેક ભવ્ય છવાના ઉદ્ધાર કર્યો.

આ વિષયની પુષ્ટિ માટે શ્રીમદ્ ખુદ્ધિસાગરજી પાતાના 'જૈનધર્મની પ્રાચીન અને અર્વાચીન સ્થિતિ ' નામક પુસ્તકમાં લખે છે કે:—" જૈનધર્મના ઇતિહાસને નહિ જાણનાર 'મીસીસ બેસન્ટ ' જૈનધર્મને હિન્દુ ધર્મની પ્રાચીન શાખા તરીકે કહે છે, તેમાં મીસીસ બેસન્ટ ભૂલ કરે છે. હિન્દુ અર્થાત્ વેદધર્મ અને જૈનધર્મ અસલથી જીદા ધર્મ છે. માટે મીસીસ બેસન્ટે પાતાની ભૂલના સુધારા કરવા જેઇએ. શ્રી મહાવીર પ્રભુના સમયમાં ચાર વેદા હતા. એમ શ્રી કાણાંગજસૂત્ર, પ્રશ્ન વ્યાકરણસૂત્ર, કલ્પસૂત્રથી સિદ્ધ થાય છે. શ્રી મહાવીર પ્રભુએ અગીયાર મહાસમાં, વિદ્વાન ગૌતમ (ઇન્દ્રભ્તિ) આદિ ખ્રાદ્માણોને વેદના સ્ત્રોના આધારે સમ્યક્ અર્થ સમજાવી સંશય ટાળીને, ચુમ્માલીસને ખ્રાદ્માણો સહિત દીક્ષા આપી પાતાના ૧૧ ગણધરા બનાવ્યા હતા. "

શ્રી મહાવીર પ્રભુના વખતમાં " ગાતમ બુદ્ધ "ના મત ચાલતા હતા. નેપાળની તળેટીમાં આવેલા " કપિલપુર "ના શુદ્ધોદન રાજના એ ( ગાતમ- બુદ્ધ ) પુત્ર હતા. તેમની માતાનું નામ " મહામાયા " અને સ્ત્રીનું નામ " યશાધરા" હતું. તેમને " રાહુલ " નામે એક પુત્ર હતા. સંસારની અસા-રતા સમજી આત્મસાધના કરવા માટે રાજ્યલફમીને છાંડી શ્રી ગાતમબુદ્ધ એકાએક વનપ્રદેશમાં ચાદ્યા ગયા હતા. કેટલાએક માણસા મહાવીર અને બુદ્ધને એક માનવાની ભૂલ કરે છે, પરંતુ વાસ્તવિક રીતે તેઓ અને જીદા જ છે; અંનેના સિદ્ધાંતા અને ઉપદેશમાં પણ ભિન્નતા છે. આ વિષે " પ્રાચીન ભારતકા ૧૦૦૦ શતાબિદકા ઇતિહાસ " નામક પુસ્તકમાં લખ્યું છે કે:— વિક્રમ સંવત પૂર્વે, પ૪૩ વર્ષ પહેલાં મગધ દેશમાં છે મત નવા પ્રગટયા. ૧ ' જૈન ' અને ૨ ' ગાહ્ય ' અને મતના સંસ્થાપકાના તફાવત આ નીચેના પ્રમાણાથી સમજવા વધુ સરળ થઇ પડશે.

#### મહાવીર અને છુદ્ધના તફાવત.

#### શ્રી મહાવીર પ્રભુ

# શ્રી બુદ્ધદેવ

- **૧ મહાવીરના પિતાનું નામ** સિ**દ્ધાર્થ** રાજા.
- ૨ મહાવીરની માતાનું નામ ત્રિશલા દેવી.
- ર બુદ્ધની માતાનું નામ મહામાયા.

૧ ખુદ્ધના પિતાનું નામ શાદ્ધોદન રાજા.

- ૩ **મહાવીરના જ**ન્મ; મગધદેશની
- ૩ ખુદ્ધના જન્મ : અનારસથી ૧૦૦ માઇલ ઉત્તરમાં **હિ**માલય **પ**ર્વત

- સીમાએ આવેલા ' ક્ષત્રિયકું ડગ્રામ'માં થયા હતા.
- ૪ મહાવીરના જન્મ: વિક્રમ સંવત પૂર્વે પ૪૨ ઇ. સ. પૂર્વે પ૯૯ માં થયા હતા.
- પ મહાવીરતું પ્રથમ નામ " શ્રી વર્જ-માન કુમાર " હતું. પાછળથી શ્રી મહાવીરના નામે પ્રખ્યાત થયા.
- મહાવીરના માટાભાઇનું નામ ન દી-વર્ધન હતું.
- ૭ મહાવીરની સ્ત્રીનું નામ " યશાદા " હતું.
- ૮ મહાવીરને પુત્ર ન હતો, પણ એકજ પુત્રી હતી, તેનું નામ પ્રીયદર્શના, તેને 'જમાલી ' વેરે પરણાવવામાં આવી હતી.
- ૯ મહાવીર પ્રભુ, માતાપિતાના સ્વર્ગ ગમન પછી વહિલ અંધુ નંદીવર્ધનની અનુજ્ઞાથી દીક્ષિત થયા હતા.

૧૦ મહાવીરના માતાપિતા મહાવીર દીક્ષિત થયા તે પહેલાં, સ્વગે ગયા હતા.

- તરફના 'કપિલ વસ્તુ ' નગ**ર**માં થયા હતા.
- ૪ ખુદ્ધના જન્મ વિક્રમ સં. પૂર્વે પદ્દપ ઇ. સ. પૂર્વે પહદ્દ માં થયા હતા.
- પ ખુદ્ધનું પ્રથમ નામ " શ્રી સિદ્ધા-ર્થ કુમાર '' હતું પાછળથી શ્રી ગૌતમ ખુદ્ધના નામે પ્રખ્યાત થયા.
- દ ખુદ્ધને ભાઇ ન હતા.
- ૭ અુદ્ધની સ્ત્રીનું નામ " યશાધરા '' હતું. તેમના વિવાહ વિક્રમ સં. પૂર્વે પત્ર૭ માં થયા હતા.
- ૮ અુદ્ધને એક પુત્ર હતા, નામ રાહુલ કુમાર
- ૯ ખુદ્ધનું હુદય દયાળુ હાેવાથી એક દિવસે એક મૃત્યુ પામેલા પુરુષને સ્મશાને લઇ જતા દેખી તેમને વૈરાગ્ય ઉપજ્યા હતા, આથી સંસાર ત્યજી ચાલ્યા જવાની માતા પિતાની અનુજ્ઞા માગેલી, પણું તે નહિ મળવાથી, થાંડા વખત ઓદાસિન્ય ભાવે રાજ્યમાં રહ્યા પછી એક રાત્રિએ એકાએક તેઓ સ્ત્રી, પુત્ર ઇત્યાદિને છાંડી ચાલી નીકળ્યા હતા અને સરયુ નદીના કિનારે જઇ સર્વ અલંકાર ઉતારી, તલવાર વડે કેશને કાપી સન્યસ્થ થયા હતા. વિક્રમ સં. પૂર્વે પ૮૧.
  ૧૦ ખુદ્ધના પિતા શુદ્ધોદન વિક્રમ સં. પૂર્વે પ૮૧.

- ૧૧ મહાવીરના આદ્યતપ બારવર્ષના હતા. ૧૧ બુદ્ધના આદ્યતપ છ વર્ષના હતા.
  - તેમણે મગધની ક્ષીણામાં રહી તપ કર્યા હતા.
- ૧૨ શ્રી મહાવીરનાે નિર્વાણ સમય વિક્રમ ૧૨ શ્રી ગૌતમણુદ્ધ વિક્રમ સંવત ૪૮૫ સં. ૪૭૦ વર્ષ પુવે<sup>ર</sup> પાવાપૂરી નગરીમાં હતા. અને સર્વ આયુષ્ય ૭૨ વર્ષનું ભાગવ્યું હતું.
  - વર્ષ પૃવે સર્વ આયુષ્ય ૮ વર્ષનું ભાગવી કસી નગરીમાં સ્વર્ગગમન કરી ગયા હતા.

આ પ્રમાણે શ્રી મહાવીર અને ખુદ્ધ જુદા છે, પણ એક નથી. છતાં એટલું સિદ્ધ થાય છે કે તેએા ખંને સમકાલીન હતા. જ્યારે પ્રભુ મહાવીર કૈવ**ઢ**યજ્ઞાન થયા પછી મગધદેશમાં ઉપદેશ આપતા હતા, તે વખતે શ્રી ગૌતમ-**ઝુદ્ધ પ**ણુ મગધદેશના અન્ય નગરામાં ઉપદેશ આપતા હતા. વ**ળી કેટલા**કા 'ગૌતમ ' નામમાં પણ શુંચવાડા ઉત્પન્ન કરે છે. પરંતુ ઈ તિહાસ દૃષ્ટિથી જોતાં ત્રણ 'ગૌતમ 'ના ઉલ્લેખ મળી આવે છે તેના નામઃ—

- ૧ બૌદ્ધધર્મના ચલાવનારઃ-- " ગૌતમણદ્ધ "
- ર બીજા. શ્રી મહાવીર પ્રભુના પટ્ટ શિષ્યઃ– " ગૌતમસ્વામી "
- ૩ ત્રીજા. સામ પદાર્થની પ્રરૂપણા કરનાર "ગૌતમ. "

કેટલાક પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાએ પૂર્વે કેટલાક પુસ્તકામાં જણાવ્યું હતું કે:− ખોહધર્મમાંથી જૈન ધર્મ નીકળ્યો છે; પરંતુ હવે તેએ જાણી શકયા છે કે એમ કહેવામાં તેઓની ભૂલ થઇ છે. યુરાપના પ્રાકૃસર મી. હર્મન જેકાળી, ડા. સ્વાલી વગેરે વિદ્વાનાએ હવે કબુલ કર્યું છે કે બૌદ્ધધર્મ કરતાં જૈનધર્મ તદ્દન જુદા છે એટલુંજ નહિ પણ જૈનધર્મ એ બૌદ્ધધર્મથી પ્રાચીન છે; અને બૌદ્ધધર્મ ભગવાન મહાવીરના વખતમાંજ ઉપસ્થિત થયા છે. બૌદ્ધધર્મના પુસ્તકામાં પણ જ્ઞાતપુત્ર વર્ધમાન અર્થાત્ મહાવીર સંઅંધી ઉલ્લેખ આવે છે. <mark>શ્રી મહાવીરનાે અમુક શ્રાવક શ્રી ગૌતમ</mark>ણદ્ધનાે અનુયાયી થયાે વ**ો**રે લખાણ ખોહ ધર્મ શ્રંથામાંથી મળી આવે છે; તેથી સમજવું સ્પષ્ટ થાય છે કે ખંને ધર્મી વસ્તુત: જાદાજ હુતા.

ભગવાન મહાવીરના સમયમાં ક્ષત્રિય રાજાએ!ના માટા ભાગ જૈનધર્મ પાળતા હતા.

વૈશાળી નગરીના રાજા ચેટક અને ચંપાનગરીના કાેેેે શિક રાજા વચ્ચે મહાભારત લડાઇ થઇ હતી. તેઓ અંને પણ જૈનધર્મ પાળતા હતા. ઉપરાંત અનેક વિધ નહાના ક્ષત્રિય રાજાએ પણ જૈનધર્મના અનુરાગી બન્યા હતા.

શ્રી મહાવીર પ્રભુના સમયમાં "કેશીસ્વામી" નામના અણુગારે શ્વેતાંબિકા નગરીના રાજા પ્રદેશીને પ્રતિબાધ આપી જૈનધર્મી અનાવ્યા હતા. શ્રી વીરપ્રભુની પાસે "અતિ મુકત કુમાર" નામના રાજ્યપુત્રે બાલ્યાવસ્થામાં દીક્ષા અંગીકાર કરી હતી. તેમજ મગધાધિપતિ મહારાજા શ્રેણીકના પુત્રા મેઘકુમાર, નંદીષેણ, અલયકુમાર વગેરે જૈન ધર્મમાં દીક્ષિત થયા હતા.

## સાહિત્ય શાધકા શું કહે છે?

જૈનધર્મની સર્વ શ્રેષ્ઠતા અને અહિંસા પ્રાધાન્યતા વિષે પુરુષશિરામણી, ઇતિહાસજ્ઞ માનનીય " પં. બાલગંગાધર તિલક્કે" સન્ ૧૯૦૪ ની ૩૦ મી નવેમ્બરે વહાદરામાં એક વ્યાખ્યાન આપતાં કહ્યું હતું કેઃ—

૧ "શ્રીમાન્ મહારાજા ગાયકવાડ (વડાદરાનરેશ) ને પહેલે દિન કૉન્ક્-રન્સમેં જિસપ્રકાર કહાથા, ઉસી પ્રકાર "અહિંસા પરમાધર્મ" ઇસ ઉદાર સિદ્ધાંતને બ્રાહ્મણુધર્મ પર ચીર સ્મરણીય છાપ મારી હૈ, પૂર્વકાલમેં યગ્નેક લીયે અસંખ્ય પશુહિંસા હાતીથી, ઇસકે પ્રમાણુ 'મેઘદ્રત કાવ્ય' આદિ અનેક ગ્રંથાસે મીલતા હૈ. પરન્તુ ઇસ દાર હિંસાકા બ્રાહ્મણુધર્મસે વિદાઇ લે જાનેક શ્રેય (પુષ્ય) જૈનધર્મકે હિસ્સેમેં હૈ.

ર બ્રાહ્માણુધર્માં કાં, જૈનધર્મહીને અહિંસા ધર્મ ખતાયા હૈ.

3 ખ્રાહ્મણ વ હિન્દુધર્મમેં જૈનધર્મકેહી પ્રતાપસે માંસ લક્ષણ વ મદિ-રાપાન અન્દ હાે ગયા. "

આ ઉપરાંત તેઓ 'કેસરી ' પત્રના ૧૩ ડિસેમ્બર સન્ ૧૯૦૪ ના અંકમાં પણ જૈનધર્મની પ્રાચીનતા બાબત પાતાની સમ્મતિ આપતાં જણાવે છે કે:-

" ગ્રંથા તથા સામાજિક વ્યાખ્યાનાસે જાના જાતા હૈ કિ જૈનધર્મ અનાદિ હૈ. યહ વિષય નિર્વિવાદ તથા મતભેદ રહિત હૈ. ઔર નિદાન ઇસ્વીસન્સેં પરદ્દ વર્ષ પહેલેકા તા જૈનધર્મ સિદ્ધ હૈ હી. મહાવીર સ્વામી જૈનધર્મ કા પુન: પ્રકાશ મેં લાયે. ઇસ બાતકા આજ ૨૪૦૦ વર્ષ વ્યતીત હા ચૂંકે હૈ. બોહ-ધર્મકી સ્થાપનાસે પહેલે જૈનધર્મ ફૈલ રહા થા. યહ બાત વિશ્વાસ કરને યાગ્ય હૈ. ચાવીસ તાર્થકરામેં મહાવીર સ્વામી અંતિમ તાર્થકર થે, ઇસસે ભી જૈનધર્મકી પ્રાચીનતા જાની જાતી હૈ. બોહક ધર્મ પીછેસે હૂઆ યહબાત નિશ્વિત હૈ.

૪ ખ્રાહ્માણુધર્મ પર જો જૈનધર્મને અક્ષુએણ છાપ મારી હૈ. ઉસકા યશ જૈનધર્મા હિંકે યાગ્ય હૈ. જૈનધર્મમાં અહિંસાકા સિદ્ધાન્ત પ્રારમ્ભસે હૈ ઔર ઇસતત્ત્વકા સમઝનેકી ઝુટિકે કારણ બૌદ્ધધર્મ અપને અનુયાયી ચીનિયાં કે રૂપમાં સર્વ ભક્ષી હૈા ગયા હૈ. પ પૂર્વકાલમેં અનેક પ્રાહ્મણ જૈન પંડિત જૈનધર્મ કે ધુરન્ધર વિદ્રાન હૈા ગયે હૈ.

દ ખ્રાહ્માણુધર્મ જૈનધર્મસે મિલતા હુઆ હૈ. ઇસ કારણ ટિક રહા હૈ. બોદ્ધધર્મ, જૈનધર્મસે વિશેષ અમિલ હોનેકે કારણ હિન્દુસ્તાનસે નામ શેષ હૈા ગયા હૈ.

૭ જૈનધર્મ તથા બ્રાહ્માણુધર્મકા પીછેસે ઇતના નિકટ સંખંધ હુઆ હૈ. કિ જયાતિષશાસ્ત્રી ભાસ્કરાચાર્યને અપને ગ્રન્થમે જ્ઞાન–દર્શન ઔર ચારિત્ર (જૈનશાસ્ત્ર વિહિત રત્નત્રય ધર્મ) કાે ધર્મ કે તત્ત્વ અતલાયે હૈ.

સાહિત્ય રતન ડાંકટર રવીન્દ્રનાથ ટાગાર કહતે હૈ કિ:—

મહાવીરને ડીંડીંમ નાદસે હિન્દમેં એસા—સંદેસા ફૈલાયા કિ—ધર્મ યહ માત્ર સામાજિક રૃઢિ નહીં હૈ; પરન્તુ વાસ્તિવિક સત્ય હૈ. માેક્ષ, યહ બાહરી ક્રિયાકાંડ પાલનેમેં નહી મીલતા, મગર સત્યધમં સ્વરૂપમેં આશ્રય લેનેસેહી મિલતા હૈ. એર ધર્મ એર મનુષ્યમેં કાઇ સ્થાઈ લેદ નહી રહ શકતા. કહતે આશ્ચર્ય પૈદા હોતા હૈ કિ ઇસ શિક્ષાને સમાજકે હ્દયમેં જડ કરકે બેડી હુઇ લાવના રૂપી વિઘ્નોંકા ત્વરાસે લેદદિયા. એર દેશકા વશીસૂત કર લિયા ઇસકે પશ્ચાત્ બહુત સમયતક ક્ષત્રિય ઉપદેશકાકે પ્રભાવબલસે બ્રાહ્મણેકી સત્તા અભિભૂત હો ગઇ થી.

બાબુ શિવપ્રસાદ સિતારે હિન્દને ગુજરાનવાલાકી જૈન સમાજકા પત્ર લિખાથા ઉસકા અંશ "સ્વામી દયાનન્દ ઔર જૈનધમ " નામકી પુસ્તકકે પૃષ્ઠ. ૧૬ પર છપાહે. ઉસમે લિખા હૈ કિ:—

૧. જૈન ઔર ભાહ એક નહી હૈ, સનાતનસે ભિન્નભિન્ન ચલે આવે હૈ. જમેન દેશકે એક ખડે વિદ્રાન્ને ઇસકે પ્રમાણમેં એક ગ્રન્થ છાપા હૈ—

ર ચાર્વાંક ઔર જૈનસે કુછ સમ્બન્ધ નહી હૈ જૈનકા ચાર્વાંક કહેના એસા હૈ જૈસા સ્વામીદયાનંદજકા મુસલમાન કહેના હૈ.

સાહિત્યરત્ન અનેક ધમેકિ જ્ઞાતા શ્રી ક્જોમલજ એમ. એ. સેસનજજ ધાલપુર લિખતે હૈ કિ:—

૧ શ્રી મહાવીર સ્વામી તા ઉન્હી પ્રાચીન જૈનસિદ્ધાન્તા કે પ્રચારક થે. જો આદિ તીર્થકરકે સમયસે ચલે આયેથે, ઈસમે કાેઇ સન્દેહ નહીં કાે આપ ઉન સિદ્ધાન્તો કે એક અત્યન્ત ભવ્ય પ્રભાવશાલી ઔર અદિતીય ઉપદેશક, પ્રચારક ઔર સંસ્થાપક થે આપને ઉન સિદ્ધાન્તા કાે અડી ખૂબીસે સમઝાયા હૈ. પર અપને એસી બાત કાેઇ નહી કહી હૈ જો ઉન સિદ્ધાન્તાં કે પ્રતિકૂલ હાે. ર ખાહ આત્મ વ છવકા નહિ માનતે હૈ જૈન આત્માકે આધાર પર સખ ધાર્મિક સિદ્ધાન્તાકી ભિતી રખતે હ જૈન ચાવીસ તીર્થકરોકા માનતે હૈ, લેકિન ખાહ અપને ધર્મકા નિકાસ મહાત્મા ખુહસેહી સમઝતે હૈ જો મહાવીર સ્વામીકે સમકાલીન થે. જૈનાકી ફિલાસાડ્રી યાની ઉનકે દાર્શનિક સિદ્ધાન્ત ખાહેકે દાર્શનિક સિદ્ધાંતાસે નહી મિલતે હૈ ઇનકે સાધુ આર શ્રાવકા કે ધર્મકર્મ ખાહ સાધુ આર શ્રહસ્થાકે ધર્મ કર્મો સે સર્વથા ભિન્ન હૈ ખાહ માંસા-હારી હૈ આર જૈનાંમે કાઇ એસા નહી જો માંસ ખાતા હૈ ઇનિકે આચાર વિચાર શુદ્ધ હૈ અહિંસા ધર્મ કે સચ્ચે અનુયાયી યહ જૈન હૈ ખાહ નહી હૈ.

3 જૈન સાધુ ઉચ્ચ શ્રેણિકે હૈ વે અન્ય ધર્મો કે સાધુઓસે બઢે ચઢે હૈ ઐાર ઉનકી ઉત્કૃષ્ટતા સ્વયંસિદ્ધ હૈ.

#### શ્રી મહાવીર સ્વામીકા સર્વજ્ઞતાકે પ્રમાણ ઔર દોના સ્વતંત્ર ને સમકાલિન હૈ.

"બુદ્ધ અને મહાવીર"ની સમકાલિનતા તથા પ્રભુ મહાવીરની સર્વજ્ઞતા વિષે પ્રમાણ ભૂત કારણા આપતાં, આબુ કામતાપ્રસાદ જ જૈન (દિગંખર) પાતાના "ભગવાન મહાવીર" "આધુનિક શૈલીપર" નામક પુસ્તકના પૃષ્ઠ ૨૭૪ થી ૨૭૮માં લખતાં જણાવે છે કે:—"શ્રી મહાવીર સ્વામીકી સર્વજ્ઞતાકે પ્રમાણ કેવલ જૈન બ્રન્થોમેં હિ નહી; બૌદ્ધ પ્રે પ્રાચીનતમ ધાર્મિક ગ્રન્થોમેં ભી મહાવીર સ્વામીકી સર્વજ્ઞતાકે પ્રમાણ પાયે જાતે હૈ યે પ્રમાણ અન્ય ધર્માવલિમ્બિયાક હાનેસે વિશેષ મહત્ત્વકે હૈ. આર પ્રો૦ રિસંદ બિડસ વ અન્ય કઇ વિદ્વાનોને ઇસ બાતકા પૂર્ણત: સિદ્ધકર દિયા હૈ કિ બાદધા કે પાલીગ્રન્થાકી આજસે ૨૨૦૦ વર્ષ પૂર્વ રચના હા ચુકી હૈ અશાકકે સમય અર્થાત્ ઇસ્વીસન્સે પૂર્વ તીસરી શતાબિદમેં ઇન ગ્રન્થાકા અધિકાંશ પ્રાય: ઉસી રૂપમેં સ્થિર હા ચુકાથા જૈસા ઉસે હમ આજ પાતે હૈ. અત: મહાવીર સ્વામીકે વિષયમેં ઇનકે કથન ઉનકે બહુત નિકટ વર્તી કાલકે હાનેસે બહુત માન્ય ઔર વિધાસનીય હૈ

ખાદેધાં કે સમસ્ત ધાર્મિક શ્રન્થ તીન ભાગામેં વિભક્ત હૈ જો "ત્રિપિટક" કહલાતે હૈ. ઇનકે નામ ક્રમશ: "વિનયપિટક, સુત્ત (સ્ત્ર્ર) પિટક આર અભિધમ્મ (અભિધમેં) પિટક હૈ" પ્રથમ પિટકમેં ખાહ મુનિયોંક આચાર આર નિયમાંકા, દ્વસરેમેં મહાત્મા ખુદ્ધકે નિજ ઉપદેશાંકા આર તીસરેમેં વિશેષ રૂપસે ખાદ્ધ સિદ્ધાન્ત ઓર દર્શનકા વર્ણન હૈ "સુત્તપિટક" કે પાંચ "નિકાય" વ આંગ હૈ જિનમેસેં દિતીયકા નામ "મઝઝીમનિકાય" હૈ ઇસમેં અનેક સ્થાનાપર મહાત્મા ખુદ્ધકા નિર્ગં સુનિયાંસે મિલને આર ઉનકે સિદ્ધાન્તા આદિકે વિષયમેં આત્રીત કરનેકા ઉદલેખ આયા હૈ ઇનિઉદલેખાસે સિદ્ધ હાતા હૈ કિ ખુદ્ધકા

ભગવાન મહાવીરકી સર્વજ્ઞતાકા પતા મિલ ગયા થા ઓર ઉન્હે ઉનક સિદ્ધા-ન્તામે રચિ ઉત્પન્ન હા ગઇથી ઉદાહરણાથે ઇન ઉલ્લેખામેં સે એક યહાં ઉધ્ધૃત ક્રિયા જાતા હૈ.

## યુદ્ધ કહતે હૈ:—

एकिपिदाह, महानाम, समयं राजगहे विहरामि गिज्झकूटे पद्यते ते नखो पन समयेन संबहुला निगण्डा इसिगि लिपस्से काल सिलायं उन्भत्थकाहान्ति आसन पिट विखना ओपक्षमिका दुक्खातिष्पा कडुका वेदना वेदयन्ति अथ-खोहं महानाम सायण्ह समयं पिटसल्लाणा बृष्टि तो येन इसि गिलिपस्सम काय सिला येन ते निगण्डा तेन उपसंकिमम् उपसंकिमचा ते निगण्डे ए तद वोचम् किन्नु तुम्हे आबुसो तुन्भदृका आसन पिट विखना ओपकिमिका दुक्खा तिष्पा कडुका वेदना वेदियथाति एवं बुत्ते महानामते. निगण्डामं एतदवोन्तं।

निगण्डो आबुसो नायपुत्तो सन्बद्ध सन्बद्दस्तावी अयिरसे सं ज्ञाण दस्सन परिजानातिः) चरतो चमे तिटटतो च सुतस्स च जागरस्स च सततं सिमत्तं ज्ञाण दस्सनं पचुपिट्टतंतिः सो एवं आहः अत्थि खोवो निगण्डा पूर्व्वे पापं कम्मंकतं, तंद्रमायकटु काय दुक्ति कारिकाय निष्जरेथ, पनेत्य एतरिह कायेन संबुता, वाचाय संबुता, मनसा संबुता तं आयितं पापस्स कम्मस्स अकरणं, इति पुराणानं, कम्मानं तपसा व्यन्तिभावा नवानं कम्मनं अकरणा आयितं अनवस्सवो, आयितं अनवस्सवा कम्मक्खयो, कम्मकक्ख या, दुक्खयो, दुक्खयो वेदनाक्खयो, वेदनाक्खया सन्वं दक्ख निष्ठिष्णणं भविस्सित (तं चपन् अम्हाकं रुच्चित चेवखम ति च तेन च आम्हा अत्तमनातिः

P. T. D. Majjhim Vol. 18 I. Pp. 92-93

ઇસકા ભાવાર્થ ચહ હૈઃ--

મ૦ ખુદ્ધ કહતે હૈં "હે મહાનામ, મૈં એક સમય રાજગહમેં ગૃદ્ધ કૂટ નામક પર્વત પર વિહાર કર રહાથા ઉસી સમય ઝાષિગિરિકે પાસ કાલ શિલા (નામક પર્વત) પર બહુતસે નિર્ગન્થ (મુનિ) આસન છોડ ઉપક્રમ કર રહે થે એાર તીવ તપસ્યામેં પ્રવૃત્ત થે હે મહાનામ, મૈં સાયંકાલ કે સમય ઊન નિર્ગન્થોકે પાસ ગયા એાર ઉનેકે બાલાયા" અહા નિર્ગન્થ તુમ આસન છોડ ઉપક્રમકર કરોં એસી ઘાર તપસ્યાકી વેદનાકા અનુભવ કર રહે હા ?" "હે મહાનામ, જબ મૈંને ઉનસે એસા કહા તબ વે નિર્ગન્થ ઇન પ્રકાર બાલેઃ— "અહા નિર્ગન્ય જ્ઞાતપુત્ર સર્વજ્ઞ ઐાર સર્વદર્શી હૈ, વે અશેષ જ્ઞાન ઐાર દર્શન કે જ્ઞાતા હૈં હમારે ચલતે, ઠહરતે, સાવ, જાગતે સમસ્ય અવસ્યાઓમેં સદૈવ ઉનકા જ્ઞાન ઔર દર્શન ઉપસ્થિત રહતા હૈ ઉન્હોંને કહા હૈ:–નિર્ગન્યા ! તુમને પૂર્વ (જન્મ) મેં પાપકમ્મ કિયાહૈ, ઉનકી ઇસ ઘાર દુશ્વરતપસ્યાસે નિર્જરા કરડાલા ! મન વચન ઔર કાયાકી સંવૃત્તિસે (નયે) પાપ નહી બધતે ઔર તપસ્યાસે પુરાને પાપાંકા વ્યય હા જાતા હૈ! ઇસ પ્રકાર નથે પાપાં કે રૂક જાનેસે ઔર પુરાને પાપાં કે વ્યયસે આયતિ રૂક જાતી હૈ આયતિ રૂક જાનેસે કર્માકા શય હોતા હૈ; કમ્મ શ્વયસે દુઃખ શ્વય હોતા હૈ. દુઃખશ્વય સે વેદના–શ્વય ઔર ુવેદના શ્વયસે સર્વ દુઃખાકી નિર્જરા હોતી હૈ" ઇસ પર છુધ્ય કહતે હૈ "યહ કથન હમારે લિયે રૂચિકર પ્રતીત હોતા હૈ ઔર હમારે મનકા ઠીક જંચતા હૈં."

P. T. D. Majjhim Vol. II. Pp. 214-218.

એસાહી પ્રસંગ મઝિમનિકાયમેં ભી એક જગહ ઔર આયા હૈ.

વહાંભી નિર્બન્યાંને ઝુદ્ધસે જ્ઞાત પુત્ર (મહાવીર) કે સર્વજ્ઞ દ્વાનેકી ખાત કહી ઓર ઉનકે ઉપદષ્ટિ કર્મ-સિદ્ધાન્તકા કથન કિયા તિસપર ઝુધ્ધને ફિર ઉપર્યુક્ત શબ્દોમેં હી અપની રૂચી ઔર અનુકૂલતા પ્રગટ કી!

યહ ભગવાન મહાવીર ઔર ઉનકે સિધ્ધાન્તો કે વિષયમેં કહે હુંએ સ્વયં મહાત્મા ખુધ્ધકે વાકય હૈં! ઇનસે યહ ભલી ભાંતિ સિધ્ધ હા જતા હૈં કિ મૃ બુદ્ધ ભગવાન મહાવીર સિધ્ધાન્તો કૈસા આદર કરતે થે! ઉન્હોને ન કેવલ નિર્શ્રન્થો કે સિધ્ધાન્તો કા સુનાહી થા કિંતુ ઉનમેં અપની રૂચિ ઔર અનુમતી બી પ્રગટકીથી ઔર ભગવાન મહાવીર કા સર્વજ્ઞતા કે વિષયમેં જો કુછ ઉન્હોને સુના ઉસે ખડે ભાવસે અપને શિષ્યો કા બી સુનાયા અત: ઇસખાતમેં કુછ બી સંદેહ નહી રહ જતા કિ ભગવાન મહાવીર કે છવીત કાલમેં હી ઉનકી સર્વજ્ઞતા પર ન કેવલ ઉનકે અનુયાયિયો કા હી પુર્ણ વિધાસ થા વરન્ એક દુસરે ધર્મ કે પ્રણેતા ઔર ઉનકે શિષ્ય ગણાં પર બી ઉનકા પ્રભાવ અવશ્ય પડ ગયા થા.

ઉપર્યું કત મહાત્મા ખુદ્ધના સ્વયં કથનથી સિદ્ધ થાય છે કે મ. ખુદ્ધ અને ભ. મહાવીર સમકાલીન અને સ્વતંત્ર ધર્મ પ્રવર્ત કો હતા; તેમજ " પ્રભુ મહા-વીર સર્વજ્ઞ છે" એમ ખુદ્ધદેવ પાતેજ કહે છે. એટલે હવે આ વિશે વધુ પ્રમાણભૂત કારણાની આવશ્યકતા રહેતી નથી.

પ્રભુ મહાવીર કૈવલ્યજ્ઞાન થયા પછી લગભગ ત્રીસ વર્ષ સુધી આ જગત પર વિચર્યા હતા, અને પવિત્ર દયામય જૈન ધર્મની જયદ્યાષણા કરી અનેક જીવાના ઉદ્ધાર કર્યા હતા.

### પ્રભુ મહાવીરના પરિવાર

ભગવાન મહાવીરના સૌથી પહેલા શિષ્ય શ્રી ઇન્દ્રભૂતિ "ગૌતમ ગણુ-ધર" ના નામથી સુપ્રસિદ્ધ છે. તેમનું ગોત્ર 'ગૌતમ 'હોવાથી તેઓ "ગૌતમ સ્વામી " કહેવાતા. તે ગૌતમાદિ ૧૧ ગણુધરા હતા. જેઓના નવ ગચ્છ (ગણુ) કહેવાતા. ભગવાન મહાવીરના દીક્ષિત પરિવારમાં ધન્ના અણુગારાદિ ૧૪૦૦૦ સાધુઓ, અને ચંદનબાળાદિ ૩૬૦૦૦ સાધ્વીઓ વિદ્યમાન હતા. તેમાં ૭૦૦ સાધુઓ અને ૧૪૦૦ સાધ્વીઓ કૈવલ્યજ્ઞાની થયા હતા. ૧૩૦૦ અવધિજ્ઞાની, ૫૦૦ મનઃપર્યવજ્ઞાની, ૭૦૦ વૈકિય લિધ્ધ ધારક સાધુઓ, ૪૦૦ વાદી, ૩૦૦ ચાદપૂર્વ ધારી સાધુઓ હતા. ગૃહસ્થ શિષ્યોમાં (ભારવૃત્તધારી) એક લાખ ઓગણુસાઠ ૧૫૯૦૦૦ શ્રાવકા અને ત્રણ લાખ અઢાર હજાર ૩૧૮૦૦૦ શ્રાવિ-કાઓ તેમના અનુયાયીઓ થયા હતા. જેઓ સમ્યક્ધારી હાવાથી જઘન્ય ત્રીજે ભવે અને ઉત્કૃષ્ટ પંદરમે ભવે અવશ્ય માેક્ષ જવાના. આ ઉપરાંત તેમના ક્રોડા શ્રાવકા અનુયાયીઓ હતા.

મગધદેશના મહારાજા શ્રેણિક (અમ્બિસાર) કે જે પ્રથમ ભાલા કતો, તે અનાથી મુનિના ઉપદેશથી જૈન થયા હતા. અને પ્રભ્ન મહાવીરના તે પરમ ભક્ત હતા. તેના પુત્ર અજાતશ ઉદ્દે કાેણિક ઘણા નિર્દય હતા. તેણે રાજ્ય લેવાના લાંભે, પૂર્વ ભવના વૈરને લાંધે યુવાન ઉંમરે પહેાંચતા પાતાના પિતા મહારાજા શ્રેણિકને પિંજરામાં પૂર્યા હતા; અને પાછળથી સદ્દ્રબુદ્ધિ આવતાં (પૂર્વ વૈર સમાવાથી) તે પાતાના પિતાને જેલ મુક્ત કરવા જતા હતા; પરંતુ મહારાજા શ્રેણિક ધાર્યું કે આ નિર્દય પુત્ર મારૂં જેલ જવન પણ સાંખી શકતા ન હાેવાથી મને મૃત્યુવશ કરવા માટે જ આવે છે, એમ ધારી તેણે પાતે પાતાના હાથથી જ હીરા ચુસી જીવનના અંત આવ્યા અર્થાત્ મૃત્યુ પામ્યા. આથી કાેણિકને ઘણા પશ્ચાતાપ થયા; આ અધકાર જૈનાગમના 'નિરયાવ-લિકા' સ્ત્રમાં વિસ્તારપૂર્વક આપવામાં આવ્યા છે. પાછળથી કાેણિક પ્રભુ મહાવીર પાસે ગયા, અને પાતાની ભૂલ આખત પશ્ચાતાપ કર્યા અને ત્યારથી તે જૈનધર્મના રાગી અન્યા. આ વિષયમાં "પ્રાચીન ભારત" ના ઇતિહાસ કર્તા પં. હરિમંગલ મિશ્ર એમ. એ લખે છે કે:—

"જિસ સમય મહાવીર આ ગોતમબુદ અપના અપના નયા મત ભાર-વર્ષમાં ફૈલા રહે થે—મગધ માં શિશુનાગ વંશકા રાજા બિન્બિસાર સિંહાસન પર થા. બિન્બિસારને વિશાલિક લિચ્છવી રાજા (ચેટક) કી બેટી વ્યાહીથી. જિસસે કિ ઉસ અજાતશત્ર ( કુણિક) નામ એક પુત્ર ઉત્પન્ન હુઆ. બાિમ્બ-સારકી દુસરી રાની કાશલકે રાજા પ્રસેનજિતકી બહિન થી. બિમ્બિસાર જે અંગ દેશકે જો મગધકી દક્ષિણ પૂર્વ આ શા, આર જિસકી રાજધાની ચંપા (ભાગલપુર) થી વિજય કીયા. બિન્બિસાર અવસ્થામે ગાતમખુદ્ધસે પાંચ વર્ષ ખડા થા. આ ઉસને ૨૮ વર્ષ તક રાજ્ય કિયા. અજાતશત્રુને અપને પિતાકા દુર્ખલ દેખ ઉસસે રાજગદ્દી છીન લી. ઔર ઇસ નૃશંસને ખૂઢે પિતાકા ખન્દી-ગૃહમે બૂખે માર ડાલા.

અજાતશત્ર કે રાજ્ય કે આઠવે વર્ષ મેં બુદ્ધ કો મૃત્યુ હુઈ, અજાતશત્રુને અપને નાના કી રાજ્યધાની વૈશાલિ પરભી ચઢાઇ કી ઔર જીતલીયા "

આ વિષે વધુ પ્રકાશ પાડતાં "શ્રીમદ્ ખુદ્ધિસાગરજ " લખે છે કે:-અજાતશત્રુને પાતાના પિતાના વધ પર ઘણા પશ્ચાતાપ થયા હતા, જે તેણે પ્રહ્યુ મહાવીર પાસે જઈ પ્રગટ કર્યો અને ક્ષમા માગી. ત્યારબાદ તે માતા-પિતા અને શુરૂના પરમ ભક્ત થયા. અને પિતા બિમ્બિસાર માફક જૈન-ધર્મમાં પૂર્ણ શ્રદ્ધાવંત થયા. તેના લક્તિ એટલી બધી તીવ હતી કે 'પ્રસુ મહાવીર ક્યાં બિરાજે છે' એ વર્તમાન મેળવ્યા પછી જ તેદાતણ કરતા."

આ ઉપરાંત પ્રભુ મહાવીરના ઘણા લક્તો હતા. મ્લેમ્છ આદ્ર દેશના આદ્ર કુમારે પણ જાતિ સ્મરણજ્ઞાન ઉત્પન્ન થવાથી પ્રભુ મહાવીર પાસે આવી દીક્ષા ગૃહણ કરી હતી; અંબડ નામના તાપસે સાતસા તાપસા સહિત પ્રભુ પાસે શ્વાલક ધર્મ અંગીકાર કર્યો હતા. (જેનું વર્ણન ઉવવાઇ સૂત્રમાં છે) તથા તાતાર વગેરે દેશ તરફથી હિંદુસ્તાન પર સ્વારીઓ લાવનાર શિથિયન (શક) રાજાઓએ પણ જૈનધર્મ સ્વીકાર્યો હતા. અરબસ્તાન, ઇરાન, શ્રીસ, મીસર અને તુક સ્તાન વગેરે દેશા તરફ પણ જૈનધર્મ વીસ્તાર પામ્યા હતા.

# શ્રી મહાવીરના સમયમાં ચાલીસ ક્રોડ જૈના

તે સમયના જૈનોની વસ્તી વિષયક સ્થિતિ તપાસતાં જણાય છે કે, પ્રભુ મહાવીરના વખતમાં અને તે પછીના બે ત્રણ સૈકાએ સુધીમાં જૈનધર્મ પાળના- રાંઓની સંખ્યા લગભગ ૪૦ કરાડની હતી. " ભારતમતદર્પણ " નામનું પુસ્તક, જે વડાદરામાં છપાયું છે તેમાં પં રાજેન્દ્રનાથ લખે છે કે:—પૂજ્યપાદ બાબુ કૃષ્ણુનાથ બનજ અપને "જૈનીઝમ" નામક પુસ્તક મેં લીખા હૈ કી—ભારતમેં પહિલે ૪૦૦૦૦૦૦૦ ચાલીસ કોડ જૈન થે. ઉસી મતસે નિકલકર બહુત લાગ દુસરે ધર્મ મેં જાનેસે ઇનકી સંખ્યા ઘટ ગઇ. યહ ધર્મ બહુત પ્રાચીન હૈ. ઇસ મતકે નિયમ બહુત ઉત્તમ હૈ. ઇસ મતસે દેશકા ભારી લાભ પહું ચા હૈ.

આ ઉપરાંત રાજા શિવપ્રસાદ સિતારે " ભૂગાલ હસ્તામલક " માં લખે છે કે:—" દા ઢાઈ હજાર વર્ષ પહિલે દુનિયાકા અધિક ભાગ જૈનધર્મકા ઉપાસક થા."

આ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે ભગવાન મહાવીરના વખતમાં શ્રેણિક કૃષ્ણિક, ચેટક, નવ મિલલજાતિના રાજાએ, નવ લછવી જાતિના રાજાએ, ચંદ્ર-પ્રદ્યોત, ઉદ્દાયન આદિ અનેક રાજાએ અને કોડા શ્રાવકા જૈનધમીનુયાયી હતા. કે જે શ્રાવકાની પાસે ઋદ્ધિ સમૃદ્ધિ પુષ્કળ હતી. હીરા, માણેક, માતી, પન્ના, સાનું, રપું અને મહારખંધ નાણુ વગેરે તેઓની પાસે એટલું બધું હતું કે મહાન રાજાઓથી પણ તેઓ પરાભવ પાસી શકે નહિ. તેમને ત્યાં હજારા બલકે લાખા ગાયા હતી. એ બધાનું તેઓ રક્ષણ કરતા; ધર્મ, નીતિ, પ્રમા- ભિકતા ઇત્યાદિમાં પણ તેઓ દ્રઢ અને ઉદાર ચરિત હતા. તેમની સમૃદ્ધિ અને ધર્મપ્રયતા વિષેના અધિકાર શ્રી ભગવતી સ્ત્ર સ. ૨ ઉ. પ માં તથા શ્રી ઉપાસક દશાંગ સ્ત્રમાં છે, જે વાંચવાથી વધારે જાણવાનું મળી શકશે.

હાલ જૈનાની જે સંખ્યા કમી થઇ ગઈ છે, તેના કારણા દર્શાવતાં શ્રીમદ્ 
ખુદ્ધિસાગરજ લખે છે કે:—"હાલમાં જે પશ્ચિમના દેશા છે તે પૂર્વે આર્ય હતા. 
અને ત્યાં સુધી જૈન મુનિઓના પગ વિહાર પણ થતા, તેથી ત્યાં જૈનાની 
વસ્તી દિનપ્રતિદિન વધતી જતી હતી. પણ પાછળથી શંકરાચાર્ય આદિ જૈનેતર 
મતાનુયાયી આચાર્યોનું જોર, અને વારંવાર લડાઇના હુમલા થવાથી, તેમજ 
જળને સ્થળે સ્થળ, અને સ્થળને સ્થળે જળ ફરી વળવાથી જૈન મુનિઓના 
પાદવિહાર ખંધ પડયા, તેથી કાળ-ક્રમે જે આર્ય જૈન પ્રજા હતી તે અનાર્ય 
થઈ, અને છેવટે જે આર્ય દેશ હતા તે અનાર્ય થયા. આ કારણાથી જૈનાની 
સંખ્યા ઘટવા પામી છે."

આ ઉપરાંત સમયના ઘસારા સાથે જૈન પ્રજામાં શિથિલતા દાખલ થઇ. ઉદારતા ઘટી, સ્વધર્મની ભાવના ઉત્તરાત્તર લાેપ થતા ગઇ, ધર્માભિમાનથી શક્તિશાળી જૈના પરાહગમુખ બનતા ગયા. સ્વાર્થ અને લાેલુપતા વધી. કુસંપ પેઠા. પક્ષ, વેર, ઝેર અને મમત્વ જૈનપ્રજામાં વધવાથી ઉત્તરાત્તર વિભાગા પડતા ગયા, અને પરિણામાં જૈન પ્રજા અન્ય ધર્મના આશ્રય લેતી થઈ; ખીસ્તી આદિ અન્ય ધર્મીઓએ પાતાના ધર્માનુયાયીઓની વૃદ્ધિમાં ગારવ માન્યું અને મદદ કરવા લાગ્યા; સાને સગવડીએ ધર્મ પ્રિય થવા લાગ્યા. એ રીતે કમે કમે જૈનધર્મ પાળનારાઓની સંખ્યા ઘટતી ગઇ અને અત્યારે જે ચાલીસ કોડને ઠેકાણે ક્ષીણ થતી થતી ૧૨ લાખ પર જૈન સંખ્યા આવી ગઈ છે, તેના આધુનિક કારણામાં આ મુખ્ય છે.

પ્રાચીન ભારતવર્ષની જૈનાની જાહાજલાહી તથા સભ્યતા કયા પ્રકારની હતી તે આપણે આ સ્થળે વિચારનું બહુ અગત્યનું થઇ પડશે. આ સંબંધી અતિ ઉપયાગી અને વિચારણીય ઉલ્લેખ ઘણી જ શાેધખાેળ પછી શ્રી મહાવીર-

પ્રસાદ દિવેદી સંપાદિત "સરસ્વતી " માસિકના વૈશાક અંકમાં કરવામાં આવ્યા છે. તે આ પ્રમાણે:—

#### પ્રાચીન ભારત વર્ષકી સભ્યતાકા વિચાર

પશ્ચિમ દેશાંકે ઇતિહાસજ્ઞ પુરાવસ્તુવેતા, ઔર પારદશી વિદ્રાનાને અબ્રાન્ત પ્રમાણા ઔર પ્રખલ યુક્તિયાસે સિદ્ધકર દિખાયા હૈં કિ પૃથ્વી મંડલપર વિદ્યા— જ્ઞાન, કલા, કોશલ્ય ઔર સભ્યતાકા જન્મદાતા ભારતવર્ષ હી હૈ. વે ભારતવા-સીયાહીકી સન્તાનાં થે જિન્હાને પ્રાચીન સમયમે અનેક દેશ દેશાન્તાકા જાકર વહાં સભ્યતા ફેલાઈ પ્રાચીન ભારતવાસીયાંહીને ઉન મહાન્ ઔર પ્રભાવશાલી સામ્રાજ્યાકી સ્થાપનાકી. જીનકા ગૌરવ-વર્ણન. પ્રાચીન ઇતિહાસ કે પૃષ્ટા પરહી નહી લીખા ગયા. કિન્તુ ઉનેક સ્મારક ચિન્હા એશિયા, યુરપ, અપ્રીકા, ઔર અમરીકામે અબતક વર્તમાન હૈ. વે સ્મારક ચિન્હ પ્રાચીન હિન્દુ જાતિકે મહાન્ ઔર અફ્લુત કાર્યા કે પ્રમાણ હૈ.

યુજાવેદ અધ્યાય է ઔર મનુસ્મૃતિ વળેરે શાસ્ત્રોમાં તથા કીતનીહા કથા રો' હૈ. જિસમે ભાતરવર્ષ કે મનુષ્યા ઔર મહાત્માઓકા અમ<mark>રીકા જાના સિદ્ધ</mark> હાતા હૈ. મહાત્મા વ્યાસજ શુકદેવજ કે સાથ અમરીકા ગયે. ઔર વહાં કુછ કાલ ઠહ**ેરેથે. શુકદે**વજી યુરાપ ( જિસે પ્રાચીન આર્ય હી**રદેશ** કહતે થે ) ઇરાન, ઔર તુર્કસ્તાન હા કર લાટ આયે. ઇસ યાત્રામે તીન વર્ષ લગે થ યહ વ્રતાંત મહોભારતમેં શાન્તિપર્વ કે ૩૨૬ વેં અધ્યાય મેં લિખા **હે**. અન્ય દેશામે દાવાર પાંડવા કે જાનેકા ઉલ્લેખભી મહાભાર**ત મે**ં **હૈ. પહલી દરે** વે બ્રહ્માદેશ, શ્યામ, ચીન, તિખ્ખત, મંઉાલિયા, તાતાર ઔર ઇરાન કાે ગયે, ઔર હિરાત, કાબુલ, કન્ધાર, ઔર અલેાચિસ્તાન હાકર લાટ આવે. ઉનકી દુસરી ચાત્રા પશ્ચિમ કી તરફ હુઇ વે લંકાસે પ્રસ્થાન કરકે અરખ, મિશ્ર, જ'જીબાર, ઔર અફરીકા કે દૂસરે ભાગામેં ગયે. યહ વૃતાન્ત મહાભારતમેં (સભા પર્વ કે ૨૬–૨૮ અધ્યાયમેં) લિખા હૈં. ઇસ ચાત્રા કે સમય માર્ગમેં ું એગસ્ત્યતીર્થ, પુષ્પતીર્થ, સુદામાતીર્થ, કરન્ઘમતીર્થ **ઔર** ભા**રદ્રાજતીર્થ** મિલેથે. રાજા સગરકે પૃથ્વી વિજયકાભી કથા પુરાણામેં હૈ. રાજા ધૃતરાષ્ટ્રને અફગાનિસ્થાનકે રાજાકી પુત્રીકા પાણિ ગ્રહણ કીયાથા; અર્જુને અમરીકાંકે કુર્ રાજાકી પુત્રીસે વિવાહ કિયાથા. શ્રી કૃષ્ણુંકે પાતે અનિરૂદ્ધકા વિવાહ સુંડ (સુષ્ડ) (મિંત્ર દેશ) કે રાજા બાણકી પુત્રી ઊષાકે સાથ હુઆથા. મહારાજા અશાકને બાબુલકે રાજા સિલ્યુકસકી પુત્રી સે વિવાહ કીયાથા ( આ **લ**ખાણુ ઉ**પરથી** સિદ્ધ થાય છે કે પુરાતન કાળમાં તે દેશા આર્ય હતા. તથા પાંડવા જેની હતા. વાંચા. જ્ઞાતા૦ અ૦ ૧૬ તથા કૃષ્ણ પણ જૈન હતા તેના પાત્ર અનિર્ધ્ધ પણ

જૈન હતા વાંચા અંતગડ સૂત્ર. અશાક પણ જૈન હતા. આ ઉપરથી તે દેશામાં જૈનીયા પણ હતા. એમ સિધ્ધ થાય છે.)

ઇસાર્કે જન્મકે અન્તર સહસ્ત્રો હિન્દ્ર તુર્કિસ્તાન, ઇરાન, ઔર ર્સમેં રહતેથે. મનુસ્મૃતિકે દશવે અધ્યાયસે માલુમ હાતાહિ કી ક્ષત્રિયોંકી ઔર પ્રજા કિતની હી જાતિયા પ્રાહ્મણ (જૈન સાધુ) કે દર્શન ન હાને કે કારણ પતિત હાગઇથી.

"એશિયા" એશિયાકા પ્રાચીન નામ જમ્લુદ્વીપહેં. એશિયા નામ ભિ હિન્દુએહીકા રખાહું આહે ઇસિવિષયમેં કર્નલ ટાંડકા કથન સુનિએ-કહતે હૈ કિ દુમિદા-એર મજસ્વકી સન્તાનાસે ઇન્દુ (ચંદ્ર) વંશીય "અશ્વ" નાગકી એક જાતિ થી ઉસ અશ્વજાતિકે લાગ સિન્ધકે દાનાં તરફ દ્વરતક જાવસે થે ઇસ કારણ ઉસ પૃશ્વી ભાગકા નામ એશિયા હું આ એશિયા ખંડકે કિતનેહી દેશાસે હિન્દુ જાતિ ફેલગઇથી ઉનમેં સેં કુછ દેશાકા સંક્ષિપ્ત ઉલ્લેખ નીચે કીયા જાતા હૈ.

"અફગાનિસ્તાન" પ્રાચીન ભારત મેં અપવંશ નામકી નાગજાતિ થી ઉસમે અપગણુ નામકા એક મનુષ્ય હુઆ ઇસી અપગણુકી સન્તાન અફગાન કહેલાઈ પ્રાચીનકાલમેં હિન્દુસ્તાન ઔર અફગાનિસ્તાનમેં ઘના સમ્બન્ધ થા ઇસિંકે કિતને પ્રમાણ હૈ રાજા ધૃતરાષ્ટ્રને અફગાનિસ્તાનકે રાજાકી પુત્રી ગન્ધારીસે વિવાહ કિયાયા મહાભારતમેં લિખા હૈ કિ જિસ સમય પાંડવ દિગ્વજય કરને ગયેથે ઉસ સમય વે કન્ધાર અર્થાત્ ગાન્ધાર દેશમેં રાજા ધૃતરાષ્ટ્રકે ધાસુરકે મહમાન હુએ થે-હિરાત નગર હરિંકે નામસે વિખ્યાત હુઆ હૈ બૌદ્ધ રાજાઓકે સમયતક અફગાનિસ્તાન હિન્દુસ્તાનકાહી અંસ સમઝા જાતાથા કનેલ ટાંડ લિખતે હૈ કિ જેસલમેરકે ઇતિહાસસે જ્ઞાત હેતા હૈ કિ વિક્રમ સંવત્ કે અહુત પૂર્વ ઇસ ક્ષત્રિય જાતિકા રાજય ગજની સે સમરકન્દ તક ફૈલા હુઆ થા યહ રાજ્ય મહા ભારત યુદ્ધકે પીછે સ્થાપિત હુઆ થા ગજની નગર ઉન્હી લોગો કા મસાયા હુઆ હૈ.

"તુર્કીસ્તાન" તુર્કીસ્તાનમેં ભી હિન્દુ જાતિકા રાજ્ય થા. તર્કકા પુત્ર તમક હિન્દુ પુરાણામેં તરિક્ષકંકે નામસે વિખ્યાત હૈ—અધ્યાપક મૈક્સમૂલર લિખતે હે કિ તુર્વા ઓર ઉસકી સન્તાનકા શાપ હુઆ થા. ભારત છોડકર ઉનકે ચલે જાનેકા યહ કારણ થા કને લટાંડ અપને નામી શ્રન્થ રાજસ્થાનમેં લિખતે હૈં કિ જેસલમેરકે પ્રાચીન ઇતિહાસસે પતા લગતા હૈ. કિ યદ્દ—વંશ અર્થાત્ ચંદ્રવંશકી યદ્દઓ બાન્હીક જાતિને મહાભારતકે યુદ્ધ કે પીછે ખુરાસાનમેં રાજ્ય કીયા. (યદ્દવંશી ઘણા રાજા જૈન હતા)

"સાઇએરિયા " મહાભારતકે યુદ્ધ ખાદ ખહુતસી સૂર્ય ઐર ચંદ્રવંશી જાતિયાં હિન્દુસ્તાનકા છેાડકર દ્વર દ્વર જાવસીથી એક હિન્દુ જાતિને સાઇબેરિયામેં જાકર અપના રાજ્ય સ્થાપિત કીયા. ઈસ રાજ્યકી રાજધાની "વજ્પપુર" થા. જખ ઈસ દેશકા રાજા કિસીયુદ્ધમેં મારા ગયા તખ શ્રીકૃષ્ણુકા તીન પુત્ર પ્રદ્યુમન, ગદ ઐર સામ્ખ ખહુતસે ખ્રાદ્માણો ઐર ક્ષત્રિયોંકા સાથ લેકર વહાં પહુચે. ઈન તીના ભાઇયોંમેં જયેઇભાઈ વહાંકી ગદ્દીપર એઠે. શ્રીકૃષ્ણુકી મૃત્યુ હાનેપર વે માતમ પુરસીકે લીયે ફિર દ્વારીકા આયેથેં—યહ સખ વૃત્તાન્ત હરિવંશ પુરાનમેં વિષ્ણુ પવંકે— ૮૭ વે અધ્યાયમેં લિખા હૈ. (તે કુમારા તથા તેમના પિતા જૈની હતા. અને પ્રદ્યુમન અને સાંખ કુમારે નેમનાથ પ્રભુ પાસે દીક્ષા લીધી હતી. વાંચા જૈન સિદ્ધાન્ત શ્રી અંતગડસૂત્ર. આ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે જૈનધમં ત્યાં સુધી હતો ) સાઇબેરિયા એર ઉત્તરી ચેશિયાંકે પ્રદેશોંમે હિન્દુઓકી સન્તાન અભિતક મિલતી હૈ. સાઇબેરિયા ઐર ફિન્લેન્ડમેં યદુવંશકી દે જાતિયોકા હોના ઇતિહાસસે જ્ઞાત હોતા હૈ. ઉન જાતિયોકે નામ શ્યામ—યદુ ઐર જાદો હૈ.

"જાવા-દ્વીપ" જાવાકે ઇતિહાસમેં સ્પષ્ટ લિખા હૈ કિ– ભારતકે કલિંગ પ્રાન્તસે ખહુતસે હિન્દુ ઉસ દ્વીપમે જાકર વસે થે, કલિંગ દેશમાં પ્રથમ ઘણા જૈના હતા. કેમકે પાર્શ્વનાથ પ્રભુના એક છંદમાં વાક્ય છે કે:-''ક્લીંગ દેશે જપે તાેરા જાપ''એ '' अंग वंग कलिंगे '' ઇत्याहि वाध्यथी सिद्ध थाय छे डे अहुतसे हिन्ह लावा દ્વીપમાં ગયા. તેમાં જૈનીયે! પણ જાવા ગયા જ હાવા જોઇએ ) ઉન્હીને વહાકે મનુષ્યોં કા સભ્યતા સિખાઈ ઔર અપના સાંવત ચલાયા. યહ સંવતુ ઇસ સમય તક પ્રચલિત હૈ. ઉસકા આરમ્બ ઇસાકે ઉપ વર્ષ પહેલે હુઆ થા ઇસકે પીછે ફિર હિન્દુઓકા એક દલ જાવા ગયા. ઉસ દલકે લાેગ બોહમતાવલં**ષી થેં.** (જૈન પણ થે) ઉસ દીપમેં યહ કથા સુની જાતિહૈં કિ સાતવી સદી કે પ્રારંભમે ગુજરાત દેશકા એક રાજા પાંચ હજાર આદમી લેકર વહાં પહુંચા. એર મત રામકે એક સ્થાન પર વસ ગયા. કુછકાલ પીછે દેા હજાર મનુષ્ય ઔર ગયે. એ સબ બૌદ્ધ જૈની ચે. ઉનલાગાને ધર્મકા પ્રચાર કીયા. જિસમે બૌદ્ધ મતકા પ્રચાર વિસેસ કીયા. ચીન દેશકા એક પ્રસિદ્ધ યાત્રી, જિસને ઈસ દ્વીપકા ચાથી સદીમેં દેખાથા. લિખતા હૈ કિ જાવામેં ઉસ સમય સબ લાેગ હિન્દુ મતાનુ-યાયી થે. અર્થાત સર્વ આર્ય થા. ઔર સર્વ જાતિકા ધર્મ ચલતા થા. ( બૌદ્ધ, જૈન, વૈષ્ણુવ, વેદાન્ત, સાંખ્ય વગેર સર્વ ધર્મી ચાલતા હતા. )

" લાંકા "—લાંકા મેં તા અત્યન્ત પ્રાચીન કાલસે હિન્દુઓકા આવાગમન રહા હૈ. રાવણકા મારનેકે ખાદ, લાંકાકા રાજ્ય સદાચારિ વિભીષણકા દેદીયા ગયા થા (રાવણ ઇન્દ્રજિત કુંભકરણ, વિભીષણ આદિ જૈન શ્રાવક હતા અને છેવટે રાવણના મૃત્યુ પછી તેઓએ દીક્ષા લીધી હતી. વાંચા ત્રિષ્ેટી સલાકા પુરૃષ્ ચરિત્ર તથા જૈન રામાયણ તથા પદ્મપુરાણ) પીછલે સમયમેં હિન્દુસ્થાનકે લાંગાને વહાં જાકર બૌદ્ધમતકા પ્રચાર કીયા. ચક્રવતિ અશાક સમયમેં લંકા ઔર ભારતવર્ષમેં બહુત ઘનિષ્ટ સમ્બન્ધ થા. ઇસ દ્વીપકા દુસરા નામ સિંહલદ્વીપ હૈ જિસકા અપબ્રષ્ટ નામ "સિલાન" હૈ (સિંહલદ્વીપના મકરધ્વજ રાજા પાતાના પુત્ર કનકધ્વજ કાંડીયાને પરણાવવા વિમલાપુરી (વળા) આવ્યા હતા. અને છેવટે તે જૈન થયા હતા. વાંચા. માહનવિજય કૃત ચંદરાજાના રાસ.)

" અફરીકા-મિસર." સાત આઠ હજાર વર્ષ હુંએ જખ એક મનુષ્યદલ હિન્દુસ્તાનસે મિસર ગયા. ઔર વહી અસ ગયા. વહાં ઉન હિન્દુઓને ખડી ઉચ્ચ શ્રેણિકી સભ્યતા ફેલાઇ ઔર અપની વિદ્યા ઔર પ્રરાક્રમસે ખડા પ્રભાવ-શાલી સામ્રાજ્ય સ્થાપિત કીયા. એક પ્રસિદ્ધ પુરાવસ્તુવેત્તા લિખતે હૈં કિ મિસર નિવાસી બહુત પ્રાચીન કાલમેં હિન્દુસ્તાનસે સ્વેજકે રાસ્તે આયે થે. વે નીલ નદીકે કિનારે વસ ગયે થે. મિસર કે પ્રાચીન ઇતિહાસસે માલુમ હાતા હૈ કિ ઉસ દેશકે નિવાસીયોકે પૂર્વજ એક એસે સ્થાનસે આયે થે જિસકા હાના અખ હિન્દુસ્તાનકે પન્ત કહતે થે.

સિન્ધુ નદીકા જલ અટકરે બારહ મીલ નીચે જાકર નીલા દિખાઇ દેતા હૈ ઇસ કારણ વહાં પર સિન્ધુકા નામ " નીલાબ " હેા ગયા હૈ. ચહ નીલાબ યા નીલ નામ મિસરકી સબસે પ્રસિદ્ધ નદીકા હે. સિન્ધુ નદીકા પ્રાચીન નામ " આબોસિન " હૈ. અબીસીનીયા જો અક્રરીકામે એક બહે પ્રાન્તકા નામ હૈ. ઇસ અબોસિનસે બના હૈ. ઇન પ્રમાણું સિદ્ધ હૈ કિ સિન્ધુ–તટકે નિવાસીયોકી પહુંચ મિસર તક અવશ્ય હુઇથી.

" અબીસીનિયા "—યહ દેશ સિન્ધુ નદી કે તટપર રહને વાલેાંકા ખસાયા હૂચ્યા હૈ. પ્રાચીન કાલમે ઇસ દેશ ઔર ભારત વર્ષસે બહુત વ્યાપાર હોતા થા. કિતને હી હિન્દુ ઇસ દેશમેં આ વસે થે. ઇસ વિષયમેં ટાેડ સાહબને રાજસ્થાન કે ઇતિહાસકે દ્વસરે ભાગમેં બહુત કુછ લિખા હૈ.

" યૂરાપ ''—યૂરાપ નામ સાંસ્કૃત શબ્દ હરિયુષીયા સે નિકલા હૈ. ઔર યૂરાપ ભૂમિ ભારતકે પ્રાચીન નિવાસિયોંકી પરિચિત્ત થી ઇસિકે વેદાકત પ્રમાણ લીજયે. ઋગ્વેદ મેં કહા હૈ. હરિયુષીયા દેશમે જાકર ઇન્દ્રને વરશિખ દૈત્યકે પુત્રીકા વધ કીયા.

" યૂનાન ''—પોકાક સાહળને અપની પુસ્તક મેં ઇસબાતકે પ્રબલ પ્રમાણ ક્રિયે હૈ કિ યૂનાન દેશકા ભારતકે નિવાસિયાને હી મગધ કે હિન્દુયાંને હી બસાયા થા. મગધ દેશકી રાજધાનીકા નામ પ્રાચીન કાલમેં "રાજગૃહ" થા. ઉસમે રહને વાલે ગૃહકા કહલાતે થે. ઇસી ગૃહકા સે ગ્રીક શખ્દ બના હૈ. બિહાર દેશકા નામ પલાધા થા. વહાંસે વે જનસમૂહ ગ્રીસમે જાકર બસા વહુ પેલાસગી કહલાયા. ઔર ઉસ દેશકા નામ પેલાસગા પડ ગયા. એક પ્રસિદ્ધ યૂનાની કવિ અસિપસકે લેખાનુસાર યૂનાનિયાંકા વિખ્યાત રાજ પેલાસગાસ હિન્દુસ્તાનમેં બિહારકા પ્રાચીન રાજધાનીમેં ઉત્પન હુઆ થા. મેક્ડોનિયન ઔર મેસેડન શખ્દ મગધ કે અપભ્રાંશ હૈ. મનુષ્યોકે કિતને હી સમૂહ મગધસે જાકર યૂનાનમે વસે ઔર ઉસકે પ્રાન્તોંકા પૃથક પૃથક નામસે પુકારને લગે. કેલાસ પર્વતકા નામ, યૂનાનમેં "કેનન" હૈ. ઔર રામમેં "કાકિન" હૈ. ક્ષત્રિયોકી કઈ જાતિયાંકા યૂનાનમેં જાકર અસના સિદ્ધ હોતા હૈ. યૂનાનમેં દેવી—દેવતા ભારત વર્ષકે દેવદેવતાઓકી નક્કલ હૈ. ઉસદેશકા ધર્મ—વિધાન સાહિત્ય ઔર કલા શાસ્ત્રભી જાતિહી કી ચીજ હૈ. (ઇસ વિષયમેં અધિક જાનના હો તો પાકાક સાહઅકી "ઇડિયાઇન ગ્રીસ" નામક પુસ્તક દેખીએ.)

"રોમ "—રોમ શખ્દ રામસે બના હૈ. એશિયા માઇનર મેં જો હિન્દુ જાતિ જાકર વસી, રામવાલે ઉસીકી સન્તાન હૈ. રામકી સમીપવર્તિની યૂટ્રે-સિયન જાતિલી હિન્દુ હી થી. રામકે દેવી—દેવતા લી હિન્દુસ્તાનકે દેવી—દેવતા એક પ્રતિરૂપ હૈ. યહ લી ઇસ બાતકા પ્રમાણ હૈ કિ રામ નિવાસી હિન્દુ જાતિકે હી હૈ.

" અમરીકા "—અમરીકાકી આશ્ચર્યાં જનક પ્રાચીન સભ્યતાકે ચિન્હો પર દિષ્ટ ડાલી જાય તો માલૂમ હોંગા કિ યૂરપ વાસીયો કે પ્રવેશ કરનેકે પહેલે, વહાં કાઇ સભ્ય જાતિ અવશ્ય રહતી થી. દક્ષિણ અમરિકામેં ખઢે ખઢે નગરોકે ખંડહરા, દઢ કાટ, સુન્દર ભવના, જલાશયા, સડકા, નહરા, આદિકે ચિન્હ મિલતે હૈં. જિસસે યહ પ્રતિત હોતા હૈ કિ પ્રાચીનકાલમેં યહાં કાઇ ખડી ઉચ્ચ શ્રેષ્ટ્રિકી સભ્ય જાતિ રહતી થી. અચ્છા. તો યહ સભ્યતા આઈ કહાંસે ? યૂરાપીય પુરાવસ્તુવેત્તાઓને ઇશ્વકા પત્તા લગાયા હૈ. વે કહતે હૈ કિ યહ સભ્યતા ઓર કહીસે નહી, હિન્દુસ્તાનસે હી આઈ થી. બેરન હમબાલ્ટ મહાશયકા કથન હૈ કિ ઇસ સમયલી અમરિકામેં હિન્દુઓ કે સ્મારક ચિન્હ મિલતે હૈ.

અબ પાકાક મહાશયકા કથન સુનિએ. વે કહતે હૈ. કિ:-પેરૂ નિવાસિયોંકી ઓર ઉનકે પૂર્વજ હિન્દુઓંકી સામાજિક પ્રથાયે એક સીપાઇ જાતિ હૈ. પ્રાચીન અમરીકાકી ઇમારતાકા ઢંગ હિન્દુઓંકા જેસા હૈ. સ્વવાયર સાહબ કહતે હૈ કિ બૌદ્ધમતક સ્તુપ દક્ષિણ હિન્દુસ્તાન ઔર ઉસકે ઉપદ્ધીપામેં મિલતે હૈ. વેસેહી મધ્યમ અમરિકામેં બી પાયે જાતે હૈ. જૈસે હિન્દુ પૃથ્વી માતાકા પૂજતે હૈં

વેસેહી વે ભી પૂજતે હૈ. દેવી—દેવતાઓ, ઔર મહાત્માઓ કે પદ ચિન્હ જૈસે હિન્દુસ્તાનમેં પૂજતે હૈ વૈસેહી કહાં લી દેખાતે હૈ. જિસ પ્રકાર લંકામેં ભગવાન્ ખુદ્ધ કે ઔર ગાેકુલમેં શ્રી કૃષ્ણુંકે પદ ચિન્હોંકી પૂજા કી જાતી હૈ, ઉસી તરહ મેકિસંકામેં ભી એક દેવતાકે પદ—ચિન્હ પૂજે જાતે હૈ. જૈસે સૂર્ય—ચંદ્ર ઔર ઉનકે ચહુ હિન્દુસ્તાનમે માને જાતે હૈ. ઉસી તરહ વહાં ભી ઘંટા ઘડીયાલ આદિ જેસે હી હિન્દુસ્તાનમે ઇસ અવસરા પર ખજાયે જાતે હૈ, વહાં લી ઉસીંકે ખાજે ખજાતે હૈ. સૂર્યય—ચન્દ્રકા રાહુસે ચસિત હાતા વે ભી માનતા હૈ. વહાં કે પુજરી સર્પ આદિકે ચિન્હ કં કંમે ધારણ કરતે હૈ. ઇસસે હિન્દુસ્તાન કે ( ધરેલું-ન્દ્રે સહસ્ત્ર ફેણાઓ પાર્શ્વ પ્રભુપર ધરેલી, તે ભાવ સમજાય છે) ઔર મહાદેવ, કાલી આદિ દેવી—દેવતાઓંકા સ્મરણ હોતા હૈ. હિન્દુસ્તાનમેં જૈસે ગણેશજકી મૂર્તિકી પૂજા હોતી હૈ. ઉસી તરહ વહાં ભી એક વેસેહો દેવતાકી પૂજા હોતી હૈ.

જિસ પ્રકાર હિન્દુ ધર્મ શ્રન્થામેં પ્રલયકા વર્ણન હૈ વેસાહી ઉનલેંાગા કે શ્રન્થા મેં ભી હૈ. ઉનમે—

એક કથા હૈ કિ ઉનકે એક મહાત્માકી આજ્ઞાસે સૂર્ધ્યકિ ગતિ રૂક ગઈ થી. વહુ ઠહુર ગયા થા. હુમારે મહાભારતમે ભી એસાહી ઉલ્લેખ હૈ, જયદ્રથ વધકે સમય શ્રીકૃષ્ણકી આજ્ઞાસે સુર્ય્ય ઠહર ગયે થે. કૃષ્ણકી મૃત્યુપર અર્જુનકે શાક-નાદસેભી સુર્વ્યકા રથ રૂકગયા થા. હિન્દુએાકી તરહ અમરિકાર્કે આદિમ નિવાસીની પૃથ્વીકા કચ્છપકી પીઠ પર ઠહ્નરી હુઇ માનતે હૈ. સૂર્યાદેવકી પૂજા **ઢોના દેશાંમેં હાતા હૈ. મે**કિસકામે સુર્ચ્યક પ્રાચીન મન્દિર હૈ. જીવકે આવા-ગમનકે સિદ્ધાન્તમેં લિ હિન્દ્રએાંકી તરહ ઉન લાેગાેકા વિશ્વાસ હૈ. ધાર્મિક વિષયાેકે અતિરિક્ત સામાજિક વિષયાેમેં બી બહુત કુછ સમતા દેખ પડતી હૈ. ઉન **લાંગાકે** કિતનેહી રીત રીવાજ હિન્દ્ર**એ**ાકે જેસે હૈ. ઉનકા પહના હિન્દ્ર**ઓહી**કે ઢંગકા હૈ. વેભી ખંડા ૐપર ચલતે હૈ સ્ત્રિયોં કે વસ્ત્ર લા હિન્દ્ર સ્ત્રીઓકે સદશ હી જાન પડતા હૈ. અમરિકામેં હિન્દ્ર શ્રી રામચન્દ્રજીકે બાદ ગએ ઐતિહાસિક કથાએાસે ભી જાના જાતા હૈ. કિ મહાભારતકે યુદ્ધકે અહુત પીછે તક હિન્દ્ અમરિકાકા જાયા કરતે હૈ. રામચન્દ્રજી ઔર સીતાજકી પૂજા ઉનકે અસલી નામસેં વહાં અબતક હાતી હૈ. પેરૂમે રામાત્સવ નામસે રામલીલા ભી હાતી હૈ. અમરિકાવાલાંકી ભવન નિર્માણ શૈલી ઔર પ્રાચીન ઐતિહાસિક ખાતેં એસી હૈ. જિસકા ખિચાર કરને પર ઉત લાેગાેકા હિન્દ્ર–જાતિસેહી ઉત્પન્ન માનના પડતા હૈ. મહાભારતમે લિખા હૈ કિ અર્જુનને પાતાલ દેશ જીતકર **વહાં**કે રાજાકી કન્યા " ઉલ્લુષી '' સે વિવાહ કિયાથા. ઉસસે એક પુત્ર હુંઆ જસકા નામ " અવર્જવ " થા. વહુ ખડા પરાક્રમી ચાહા થા.

પ્રાચીનકાલમેં ભારત વર્ષસે અમરિકા જાનેકે દો રાસ્તે થે. એક હિન્દ-સ્તાનસે લંકા અથવા બંગાલકી ખાડીસે જાવા ઔર બાર્નિયા હોતે હુએ મેકિસકા, પેરૂ યા મધ્ય અમરિકા તક ચલાગયા થા. દ્વસરા ચીન મંગાલિયા, સાઇબેરિયા ઔર બહિરંગકે મુહાનેસે હાેકર ઉતરી અમરિકા તક ગયા થા.

ઈસ સમય જહાં બહિરંગકા મુહના હૈ વહાં પ્રાચીન સમયમે જલ ન થા. વહ સ્થાન અમરિકાસે મીલા હુઆ થા. પીછે ભૌમિક પરિવર્તન હૈાનેસે વહાં જલ હૈા ગયા—જેસે પહલે એશિયાસે અક્રીકા મહાદીપ સ્થલ માર્ગસે મિલા થા. ઉસી તરહ અમરિકા દેશભી મિલા થા. અબ એશિયા ઔર અક્રીકા બીજ સ્વેજ નહર—ઔર એશિયા ઔર અમરિકાકે ખીચ બહિરંગકા મુહાના હૈ."

ઉપરના લેખ ઉપરથી અનુમાન થાય છે કે આગળના સમયમાં અમેરિકા વગેરે દેશામાં આર્ય રાજાએાતું આવાગમન હતું અને ત્યાં આર્ય રાજ્યા પણ સ્થપાયા હતા અને આર્ય ધર્મ પ્રસર્થા હતા, તેજ રીતે જૈનાનું આવાગમન પણ બૌદ્ધોની માકક ત્યાં હેાવું જોઇએ; અને તેથીજ ત્યાં જૈનધર્મ ફેલાયા હતા: અને જૈન ધર્માનુયાયીઓ હતા. એમ માનવાને કારણ મળે છે. શ્રીકૃષ્ણ, સાંબ, પ્રદ્યુમન, અનિરુદ્ધ, પાંચ પાંડવાે, અશાેક રાજા આદિ અનેક મહાન્ રાજાઓ જૈનધર્મી હતા. અને તેમના રાજ્યાના વિસ્તાર પણ ખૂબ હતા; એટલુંજ નહિ પણ તેઓએ દેશ, પરદેશ, અને દરીયાપારના મુલકામાં પરિ-ભ્રમણ કર્શ્યું હતું; તેમની સાથે પ્રજાવગં'નાે સમૂહ પણ જોડાયેલાે હાય, ઉપરાંત મહાન ધનાઢય શ્રાવકાે વ્યાપારાથે<sup>લ</sup> વહાણા ભરી દરિયાપારના દેશામાં જતા. એટલે અનેક જાતના લે વેચના વ્યવહારે અને અન્ય સંબંધે ધાર્મિક આંદાેલના જાગે, અને પરિણામે જૈનમતના અનુયાયીઓ અને એ સ્વાસાવિક છે. આવા અનેક કારણાએ જૈનત્વના પ્રચાર વિશ્વના મહાટા ભાગ પર હતા એમ માની શકાય છે, પણ વખતના વહેવા સાથે, તેમજ આગળ કહી ગયા તેમ કુદરતના પ્રતિકુળ બનાવાએ આવે, અનાર્ય દેશ અને જાતિનું રૂપાંતર થવાથી જૈન વસ્તી ઘટવા પામે એ ખનવા યાેગ્ય છે; તેથીજ અગાઉ જૈના કરાેડાની સંખ્યામાં હતા, એમ ન માનવાનું લેશ પણ કારણ રહેતું નથી.

આ ઉપરાંત અર્વાચીન શાેેેઘખાેળ મુજબ ઇ. સ. ૧૪૯૨માં કાેેલંબસ નામના વહાણવટીએ અમેરિકા દેશ શાેધી કાઢયાે એમ કહેવાય છે; પરંતુ પુરાતન ભારત સામ્રાજ્યના વિસ્તારમાં અમેરિકા દેશ હતાે, એમ કેટલાકનું માનવું છે. આ વિષે જૈન ઇતિહાસ વેત્તાએાએ સંશાેેેેેશન કરવા જેવું છે.

ભગવાન મહાવીર કૈવલ્યજ્ઞાન થયા પછી આ પૃથ્વી પર ત્રીસ વર્ષ સુધી વિચર્યા હતા, અને મનુષ્યાને ધર્માપદેશ આપી સંયમની સુત્રેણિ પર ચડાવ્યા હતા. જૈનપ્રવચનમાં આત્માના ષડ્રિપુએ ખતાવ્યા છે જેવાં કે:—કોધ, માન, માયા, લાલ, રાગ, અને દ્રેષ. જ્યાં સુધી એ બધાયે દુર્ગુ હોના ધ્વંસ છવાત્મા ન કરી શકે, ત્યાં સુધી તેની મુક્તિ સંભવે નહિ. પ્રભુ મહાવીરના વ્યક્તિત્વ પ્રત્યે શ્રી ગૌતમ (ઇંદ્રભૂતિ) ને અતીવ રાગ હતા, ત્યાં સુધી તે કર્મ મૂક્ત થઈ શકયા નહિ. અને જયારે ભગવાન મહાવીર અપાપા નગરી કિંવા પાવાપુરીમાં કાર્તિક વદી અમાવાસ્યા (ગુજરાતી) એ નિર્વાહુ પામ્યા; તેજ વખતે શ્રી ગૌતમને કૈવલ્યજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. અંતિમ સમયે શ્રી મહાવીરે છત્રીસ પ્રહર સુધી એક ધારી ધર્મ દેશના આપી હતી; જેના સારભૂત તત્ત્વાનું આજે આપણે અવલંબન લઈ રહ્યા છીએ.

### ભગવાન મહાવીરનાે નિર્વાણ સમય.

"ત્રૈલાકિય સાર" નામક ગ્રાંથમાં જૈનાચાર્ય શ્રી નેમિચંદ્ર છ લખે છે કે:— ભગવાન મહાવીરના નિર્વાણથી દ્રુપ વર્ષ અને પ મહિના પછી શક રાજા થયા. અને તેના ૩૯૪ વર્ષ પછી કલ્કિ થયા. એથી એમ માની શકાય છે કે શક સંવતથી દ્રુપ વર્ષ પહેલા ભગવાન મહાવીર માક્ષ પધાર્યા. શક સંવતના પ્રારંભ સન્ ૭૮ થી થાય છે, એટલે ભગવાન મહાવીરની નિર્વાણ પ્રાપ્તિ ઈ. સ. પૂર્વે પર૭ વર્ષમાં થઇ હતી. જે સમસ્ત જૈન સંપ્રદાય એ પ્રમાણે આજે માને છે.

આ મતની પુષ્ટિ અન્ય બ્રંથા પણ કરે છે. આર્ય વિદ્યા સુધાકરમાં ઉલ્લેખ છે કે:–રાજા વિક્રમાદિત્યથી ૪૭૦ વર્ષ પહેલાં ભગવાન મહાવીર માઢે ગયા હતા.

र्थे। । ततः कलिनात्रखंडे, भारते विक्रमात्पुरा खम्रन्य बोधि विमते वर्षे वीराब्धयोनरः ॥ १ ॥ प्रचारज्जैनधर्म बौद्धधर्म समप्रभम्

રાજા વિક્રમાદિત્યના સંવત ઇ. સ. પૂર્વે પણ વર્ષથી પ્રચલિત થયા છે એ પ્રકારે પણ ભગવાન મહાવીરના માેક્ષ સમય ઇ. સ. પૂર્વે પરછ સાળીત થાય છે.

આ વાતની વધુ પુષ્ટિ દિગમ્બર આમ્નાયની સરસ્વતી નામક ગચ્છની પદ્દાવળી પરથી થાય છે. જેના ઉલ્લેખ મી. હાર્નલે કર્યો છે. પદ્દાવળીની ભૂમિકામાં લખ્યું છે કે:–" બહુરિ શ્રી વીરસ્વામીકું મુક્તિ ગયે પીછે ૪૭૦ વર્ષ ગયે પીછે શ્રીમન્મહારાજા વિક્રમકા જન્મ ભયા."

અિહંયા મહાત્મા ખુલના મૃત્યુકાળ ડાં. જે. એક ફલીટને ખૂબ મનન કરી તા. ૧૩ એાકટાળર ઇ. સ. પૂર્વે ૪૮૨ નિશ્ચિત કર્યો છે, અને ભગવાન

મહાવીરના નિર્વાણ મ. ખુદ્ધના મૃત્યુ પહેલાં થયા હતા. એથા લ. મહાવીરના નિર્વાણકાળ એમણે ઇ. સ. પરહ વર્ષ ખરાખર ગણ્યા છે. શ્રી જિનસેનાચાર્ય હિરિવંશ પુરાણુમાં સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ કર્યો છે કે શક સંવત **૬૦૫ પહેલાં અર્થા**ત્ પરહ વર્ષ પૃ**વે મ**હાવીર સ્વાસીને માેલ પ્રાપ્ત થયા.

મહાવીર માેક્ષ પધાર્યા તે અગાઉ "શક" નામના ઇંદ્રે આવી પ્રભુ મહાવીરને પૂછ્યું કે પ્રભા ! શ્રીમાનના જ મ નક્ષત્ર પર ત્રીસમા " ભસ્મચહ" જે બે હજાર વર્ષની સ્થિતિના બેઠા છે, તો તે ચહનું ફળ એમ સૂચવે છે કે બે હજાર વર્ષ સુધી આપના શાસતમાં રહેલા ચતુર્વિધ સંઘની ઉત્તરાત્તર ઉત્રતિ થવાને બદલે કમે કમે અવનતિ થશે તેવા આ ચહેયાંગ છે, માટે હે દીનદયાળ પ્રભા ! આપશ્રી જે બે ઘડી આયુષ્ય લંખાવા તો એ ચહ શાસનને નડતર રૂપ થશે નહિ. આ સાંભળી પ્રભુ મહાવીર તેને ઉપદેશ આપતાં કહ્યું:—" હે ઇંદ્રદેવ, કાઇ પણ મનુષ્યનું આયુષ્ય વધાર્યું વધી શકતું નથી, તેમ ઘટાડયું ઘટી શકતું નથી, તાે હું તે કઇ રીતે વધારી શકું! ભાવી અળવાન છે. તેને મિચ્યા કરવા કાઇ સમર્થ નથી. માટે શાસનને તાર રૂપો એક મહાન પ્રખળ, ધર્મ ધુરંધર યાહો પ્રગટ થશે અને મહારા શાસનને તથા જૈનધર્મના સત્ય તત્ત્વોને પ્રદિપ્ત કરશે."

### વીર જીવનની ડુંક નાંધ અને નિન્હવ.

ચાલુ અવસર્પિણી કાળના ચાેેેે આરાના શેષ ૨૫૦ વર્ષ રહ્યા, ત્યારે ત્રેવીસમા શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુ માેેક્ષે ગયા હતા.

શ્રી પાર્શ્વનાથ અને શ્રી મહાવીર વચ્ચે ૨૫૦ વર્ષનું અંતર હતું. ચતુર્થ આરા પરિસમાપ્ત થવાને પંચાતેર વર્ષ અને સાડા આઠ માસના સમય બાકી હતા, તે વખતે પ્રભુ મહાવીર ગર્ભમાં આવ્યા હતા.

સમક્તિ (સમ્યક્ત ) પ્રાપ્ત થયા વિના કાઇ જીવના ઉદ્ધાર થતા નથી. સદ્દેવ, સદ્ગુરૂ અને સદ્ધર્મ પ્રત્યે અનત્ય શ્રદ્ધા થવી, તેની રુચિ થવી, તેમાં પૂર્ણ રસ અનુભવેલા; અને પછી આત્માના મૂળ ગુણની વિકાસ શ્રેણિ પ્રાપ્ત થવી તેને જૈન દર્શનમાં સમ્યક્ત કહેવામાં આવે છે. એ સમ્યક્ત આત્માને પ્રગટ થયા પછી એક, ત્રણ કે પંદર ભવે અને વધુમાં વધુ અર્ધ પુદ્રગળ પરાવર્તન જેટલા કાળમાં જીવના માલ થઇ જાય છે. આવાં સમક્તિના અભાવે પ્રભુ મહાવીરના જવ અનંતકાળ સુધી આ સંસારમાં રખડયા હતા. પ્રત્યેક જવ અનંતકાળથી સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે. એવું એક પણ સ્થાનક નહિ હાય કે જયાં જીવાત્યાએ અનેકવાર જન્ય લીધા નહિ હાય. એવી એક પણ

યાનિ ખાકી નહિ હાય કે જ્યાં જવે પાતાના નિવાસ નહિ કર્યો હાય. આમ કાળની અનંતતા સાથે ભવની અનંતતા પણ રહેલી છે. એમાંથી કમે કમે કમેં કમના આવરણા એાછાં થતાં કાઇ ધન્ય પળે, કાઇ સુયાગે, જીવને સમ્યક્તવ પ્રાપ્ત થઇ જાય છે અને પછી તે હંમેશને માટે સંસારના જન્મમરણાદિ દુઃખા અને ભવાંતરાના અંત આણે છે.

આવું સમકિત પ્રભુ મહાવીરને સુથારના ભવમાં પ્રાપ્ત થયું હતું. ત્યારથી તેમણે નાના માટા અનેકવિધ ભવા કર્યો હતા. તેમાં મુખ્ય (દેવ, મનુષ્યના) ર૭ ભવ કર્યાં હતા. જેનું વર્ષુન શાસ્ત્રકારાએ કલ્પસ્ત્રતાદિ અંથામાં આપ્યું છે, તેમાં ર૬ મા ભવે તેઓ દશમા દેવલાકમાં હતા. અને ૨૭ મા ભવે જં ખુદીપના ભરતક્ષેત્ર પર 'માહણુંકુંડ' નામા નગરને વિષે "દેવાનંદા" નામની ખાદ્મણીની કુસિમાં ઉત્પન્ન થયા હતા. જેન શાસ્ત્રકારા આને એક અછેરૂં ( આશ્ચર્ય) કહે છે. તીર્થકરો કાઇ દિવસ 'ક્ષત્રિયકુળ'ને છાડી અન્યકુળમાં જન્મ લેતા નથી. પૂર્વે થયેલા અનંત તીર્થકરા અને ચાલુ ચાવીસીના ઝાધભદેવ આદિ સવં તીર્થકરા ક્ષત્રિયકુળમાં જ જન્મેલા હતા. ભગવાન મહાવીર ખાદ્મણુંકુળમાં ઉત્પન્ન થયા તેનું કારણું એ મનાય છે કે ભગવાન ઝાધભદેવના સમયમાં ત્રિદંડી તાપસ " મરિચી "ની જે વાત આવે છે, તેમાં મરિચીએ એકવાર પાતાનું શ્રેષ્ઠતમ કુળનું અભિમાન કર્યું હતું. આ અભિમાનના નિકાચીત બધે તેમણે ત્યાં નીચ ગાત્રનું કર્મ ઉપાર્જન કર્યું હતું. તે કર્મ પ્રભુ મહાવીરને આ વખતે ઉદય આવ્યું. જેને લીધે તેઓ ખાદ્માણુકુળ ( ભિક્ષુકુંળ) માં ઉત્પન્ન થયા હતા.

જૈનધર્મના સમર્થ પુરુષ-તીર્થંકરને ખ્રાહ્મણને ત્યાં ઉત્પન્ન થયેલા જોઇ, હિરિણુગમેષી નામના દેવે મહાવીરના ગર્ભનું સાહરણ કર્યું એટલે એ ગર્ભ લઇને તેણે "ક્ષત્રિયકુંડ" નગરમાં સિદ્ધાર્થ રાજતની રાણી "ત્રિશલાદેવી "ની કુક્ષિમાં મૂક્યા. આમ સાડી ખ્યાસી રાત્રિના સમય પછી શ્રી મહાવીરના ગર્ભનું સાહરણ થયું એમ જૈન શાસ્ત્રમાં ખતાવવામાં આવ્યું છે. એકંદર સવા નવ માસ પૂર્ણ થયે ચૈત્ર શુદ્દિ ત્રયાદશીની મધ્ય રાત્રિએ શ્રી મહાવીરના જન્મ થયા હતા.

૪૫ વર્ષ ૮ાા માસ ખાકી રહ્યા ત્યારે મહાવોરે દોદ્યા લીધી હતી.

33 વર્ષ ૮ાા માસ ખાકી રહ્યા ત્યારે તેમને કૈવલ્યજ્ઞાન થયું હતું. તેને બીજે દિવસે ઇંદ્રભૂતિ, (ગૌતમ) સુધમાં સ્વામી વગેરે ૧૧ ગણુધરાની દીક્ષા થઈ હતી. તથા ૪૪૦૦ શિષ્યા એક સાથે થયા હતા.

૧૯ વર્ષ ૮ાા માસ પછી જંબુકુમારના જન્મ, તથા મહાવીર પ્રભુના જમાઇ "જમાલી"ને શ્રી મહાવીરના બાેધથી વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયાે; એ વૈરાગ્યના સતત્ રસે જમાલીએ નરકગતિના નદાવા કરી દીધા, અર્થાત્ એ

ગતિનું પરિભ્રમણ તેને હુંમેશને માટે બંધ થયું, પ્રભુ મહાવીર પાસે તેણે દીક્ષા લીધી અને ૧૧ અંગના અલ્યાસ કરી વિચિત્ર પ્રકારના તપ કરવા લાગ્યાે. જમાલી ઉચ્ચ કાેટિનું ચારિત્ર પાળતાે હતાે ખરાે; છતાં તેને આત્મભાવ પ્રગટયાે ન હતા, તે શ્રી મહાવીરથી અલગ વિચરતા હતા. એક દિવસે તે જમાલીને વ્યાધિ થવાથી તેણે પાતાના શિષ્યાને પથારી કરવાના આ**દે**શ આપ્યા. પથારી કરતાં ઢીલ થઈ, એટલે ફરીથી તેણે શિષ્યાને બાલાવી પૂછયુંઃ-"પથા<mark>રી કરી ?</mark>" શિષ્યાએ કહ્યું "હજી પથારી કરી નથી પણ કરીએ છીએ." આ વાકય ઉપર શ્રી જમાલીને ભ્રમ પેદા થયા; તેને મહાવીરના તત્ત્વજ્ઞાન પર શાંકા થઇ. तेे श्रे विચાર્યું કે શ્રી મહાવીરે તા "कड़े माणे कड़े" એટલે "જે કાર્ય કરવા માંડયું તેને કર્યું કહીયે" એવા મત પ્રતિપાદન કર્યો છે, પણ વાસ્તવિક રીતે તે ખાંડું છે, કેમકે કાઇ એક કુંભાર માટી લાવી તેને પાણી સાથે ભીંજવીને ઘડા કરે, તે ઘડા નિં ભાડામાંથી પાકીને જ્યાં સુધી સંપૂર્ણ તૈયાર થઇ અહાર ન આવ્યા હાય ત્યાં સુધી તે અપૂર્ણજ કહેવાય. એ પ્રમાણે 'નય અપેક્ષાએ' પ્રભુએ ઉચ્ચારેલાં વાકયને અર્થ'શન્ય માની એકાંતવાદની તેણે પ્રરૂપણા કરી અને શ્રી મહાવીરથી જુદાે પડી સ્વમત ચલાવ્યાે. આને પહેલા નિન્હવ કહ્યો છે. પ્રભુ મહાવીરને સાવચ્થી ( શ્રાવસ્તી ) નગરીમાં કૈવલ્યજ્ઞાન થયા પછી ૧૪ વહે આ પહેલા નિન્હલ થયા હતા.

ચાયા આરાના ૧૭ વર્ષ ૮ા માસ બાકી રહ્યા ત્યારે " जीवपए सीया '' નામક બીજે નિન્હવથયાં. તે પ્રભુ મહાવીરને કૈવલ્યજ્ઞાન થયા પછી ૧૬ વર્ષ થયા હતા. તેના પ્રરૂપક "તિષ્યગુમ" હતા. ઉભયના વિચારાનું એ અતર હતું કે શ્રી મહાવીરે, આત્માના અસંખ્યાત પ્રદેશમાં એતપ્રાત રહેલા જવ માન્યા છે, ત્યારે તિષ્યગુષ્તે આત્માના છેલ્લા પ્રદેશમાં જ જવ માની ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપ્યું છે. આ બીજો નિન્હવ કહેલાય છે.

ચાયા આરાના ૩ વર્ષ ૮ાા માસ આકી રહ્યા ત્યારે શ્રી મહાવીર પ્રભુ માણે ગયા. ઇંદ્રભૂતિ અહુગારને શ્રી મહાવીર ઉપર અતિવ રાગ હતા; અને તેથી જ પ્રભુની હૈયાતિમાં તેમને કૈવલ્યજ્ઞાન ન થયું. પહ્યુ જયારે પ્રભુ વીર માણમાં ગયા; તેમના દેહ વિલય પામ્યા; ત્યારે જ શ્રી ગૌતમને દેહની અસ્થિર દશાનું તાદ્રશ્ય ભાન થયું. એકત્વ ભાવનામાં પ્રવેશતાં તેમને કૈવલ્યજ્ઞાન થયું.

નવ ગણધરા તા પ્રભુની હૈયાતિમાં જ રાજગૃહી નગરીમાં સપરિવાર માેક્ષે ગયા હતા. ક્ષ્કત ઇંદ્રભૂતિ અને સુધર્મ એ બે અણુગારા બાકી હતા: તેમાં શ્રી ઇંદ્રભૂતિ ( ગૌતમ )ને કૈવલ્યજ્ઞાન થયું; એટલે શ્રી સુધર્મ સ્વામી ભગવાન મહા-વીરની પાટે આરૂઢ થયા. આ સ્થળે શંકા ઉદ્દભવે કે શ્રી ગૌતમ તાે હયાત હતા! તેનું સમાધાન એ છે કે કૈવલ્યજ્ઞાની પાટારૂઢ થઇ શકે નહિ એવા નિયમ હાવાથી, પાંચમા ગથુધર શ્રી સુધર્માસ્વામી તેમની પાટે બીરાજ્યા.

વીર નિવોં પછી ખાર વર્ષ સુધી શ્રી ગૌતમ કૈવલ્યજ્ઞાની તરીકે પૃથ્વી પર વિચર્યા અને પછી તેઓ માક્ષ ગયા. હાલ વીરના શાસનમાં સાધુ-સાધ્યી આદિના જે પરિવાર વિચરી રહ્યો છે, તે શ્રી સુધર્મ સ્વામીના પરિવાર કહી શકાય. એ રીતે વિક્રમ સંવત પહેલાં ૪૭૦ વર્ષે પ્રભુ મહાવીર ૭૨ વર્ષનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી નિર્વાણ પામ્યા અર્થાત્ માક્ષ પધાર્યો.

ભગવાન મહાવીરની પહેલી પાટ પર શ્રી સુધમ સ્વામી ખિરાજ્યા. તેમના જન્મ " કાેેેલાગસિશ્વિરા " નામક સ્થળમાં " ધિમ્મિલ " નામના વિપ્રને ત્યાં થયાે હતાે. આલ્યાવસ્થાથા જ ધર્મ પ્રત્યે તેમના અથાગ રુચિ હાવાથા તેમનું નામ " સુધર્મ " તરીકે જનતામાં પ્રસિદ્ધ થયું. યૌવન વય પ્રાપ્ત થઇ ત્યારે પાતાની અનિચ્છા છતાં તેમના માતાપિતાએ " વાત્સ્ય ગાત્ર "માં ઉત્પન્ન થયેલી એવી એક કન્યા સાથે તેમનું પાણીગ્રહ્યણ કરાવ્યું. ઉદાસીન ભાવે સંસારમાં રહેતાં તેમને એક પુત્રી થઇ હતી. સતત્ જ્ઞાનાભ્યાસમાં રહેતા તેઓ ચાર વેદ, શ્રુતિ, સ્મૃતિ, વગેરે અઢાર પુરાણમાં સંપૂર્ણ પારંગત થયા. દિન પ્રતિદિન સંસાર પર તેમની અરુચિ વધતી ગઇ; અને સમય પરિપક્રવ થતાં સર્વની અનુમતિ લઇ તેમણે સન્યાસપણું અંગીકાર કર્યું અને છેવટે શંકરાચાર્યની પદવી પ્રાપ્ત કરી. પાતાના શિષ્ય પરિવાર સાથે ફરતા ફરતા જયારે તેઓ " જ ભિકા " નામની નગરીમાં આવ્યા; ત્યારે તેમને પ્રભુ મહાવીરના સમાગમ થયા. જ્યાં તેમની શંકાએાનું સમાધાન થયું. અને પ્રભુ વીર પાસે તેમણે ભાગવતી દીક્ષા માંગીકાર કરી. ૫૦ વર્ષ સુધી તેઓ ગૃહવાસ તથા સન્યસ્થપણામાં રહ્યા. દીક્ષા લીધા પછી ૩૦ વર્ષ છદ્દમસ્થાવસ્થામાં ગાળ્યા. ત્યારબાદ ૧૨ વર્ષ આચાર્ય-પદ્વી ભાગવી. અને એ રીતે જૈનમતની દીક્ષા લઈ, જ્ઞાનદર્શન અને ચારિત્રમાં ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ કરતાં તેમને કૈવલ્યજ્ઞાન થયું. કૈવલ્યજ્ઞાન થયા પછી આઠ વર્ષ સુધી પૃથક્ પૃથક્ સ્થળે વિચર્યા. અને પછી નિવીણ પામ્યા. એકંદર તેમણે સા વર્ષનું આયુષ્ય ભાગવયું અને ભગવાન મહાવીર પછી ૨૦ વર્ષે તેઓ માેક્ષ પધાર્યા.

### **બીજી પાટ પર જ બુસ્વામી.**

રાજગૃહિ નગરીમાં કાશ્યપ ગાત્રી "ઝલલાસ " નામના એક માટે ધનાઢય શેઠ રહેતા હતા. તેને "ધારિણી" નામની પત્ની હતા. ઉલય દંપતી જૈનધર્મી હતા. સાંસારિક સુખા લાગવતાં એક દિવસની મ'યરાત્રિએ ધારિણીએ સુદર્શન એવું "જંબુ" નામનું વૃક્ષ જોયું. ધારિણી આનંદ પામી અને આ વાત તેલું પાતાના પતિ ઝલલાસ શેઠને કહી. બંનેએ માન્યું કે આ સુસ્વપ્તના આધારે પાતાને ત્યાં ઉત્તમ પુત્ર રતની પ્રાપ્તિ થશે. સુખપૂર્વક ગર્ભનું પ્રતિપાલન કરતાં અનુકમે સવા નવ માસે ધારિણીએ એક પુત્રના જન્મ આપ્યા. બારમે દિવસે અશુચિ ટાળી જ્ઞાતિજનાને જમાડી સ્વપ્તાનુસાર તે બાળકનું નામ "જંબુકુમાર" પાડવામાં આવ્યું. અનુકમે બાલ્યાવસ્થા વિતાવી યુવાનાવસ્થા પ્રાપ્ત થતાં સુધીમાં જંબુકુમારે સર્વ પ્રકારની વ્યવહારિક વિદ્યા સંપાદન કરી લીધી. તે સમયમાં શ્રી સુધમસ્વામી, શિષ્ય સમુદાય સાથે રાજગૃહિ નગરીના ગુણશીલ નામક ઉદ્યાનમાં પધાર્યા, અને તપ સંયમની વૃદ્ધિ કરતા વિચરવા લાગ્યા.

આ વાત જંબુકુમારે જાણી, તેથી તેમને શ્રી સુધમ સ્વામીના વંદન કરવાની ઉત્કટ અભિલાષા થઇ, અને માતાપિતાની અનુજ્ઞા મેળવી અનેક પ્રકારનાં સુંદર વસ્ત્રાભુષણો પહેરી તેઓ વંદન કરવા માટે ચાલ્યા. રસ્તે જતા એક સ્થળે તેજ નગરની આઠ શ્રેષ્ઠિવર્યની આઠ પુત્રીઓ રાસ ક્રીડા રમી રહી હતી, તેવામાં તે આઠે સખીઓની નજર આ સુસ્વરૂપવાન જંબુકુમાર ઉપર પડી અને તેઓ માહ પામી; તેજ સ્થળે તે અધી સખીઓએ અરસપરસ નિર્ણય કર્યો કે આપણે પરણવું તો ફક્ત આ દિવ્ય દેખાતાં જંબુકુમારને જ. આમ પ્રતિજ્ઞા કરી તેઓએ ઘેર આવી પાત પાતાના માતાપિતાને કહી દીધું કે અમે આ લવમાં ફક્ત ઝાયભદત્તના પુત્ર જંબુકુમારને જ પરણવા માટે નિશ્ચય કર્યો છે, એ સિવાયના અન્ય પુરુષો અમારે પિતા અને લાઇ સમાન છે.

પાતાની પુત્રીઓની આ પ્રતિજ્ઞા અને જંબુકુમારની બુદ્ધિ, ચાતુર્ય, રૂપ અને ગુણુ એ સર્વ જોઇ તે શ્રેષ્ઠિવર્યોને પણુ તે વિચાર અનુકુળ લાગ્યા. તરત જ તેઓ આઠે જણા શ્રીફળ લઇ પાતપાતાની પુત્રીનું સગપણ કરવા માટે ઋષભ- કત્ત શેઠને ઘેર આવ્યા.

આ તરફ જંબુકુમાર ગુણશીલ ઉદ્યાનમાં શ્રી સુધર્મસ્વામી પાસે ગયા અને વંદન કરી ધર્મોપદેશ સાંભળવા એઠા. સુધર્મસ્વામીએ જંબુકુમારાદિ પરિષદ્માં આવેલા અનેક મનુષ્યાને ધર્મનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજાવ્યું. તેમાં સંસારની અસ્થિરતા સાથે આગાર ધર્મ અને અણુગાર ધર્મ એ બે પ્રકારના

ધર્મોનું સુંદર રીતે ખ્યાન કર્યુ. આ પ્રવચનની જંબુકુમાર ઉપર સુંદર છાપ પાડી. સંસાર પર તેમને ઉદ્ભવેગ છૂટયા. અને વૈરાગ્ય ભાવ પ્રગટ થયા. વ્યા-ખ્યાનને અંતે જંબુકુમારે શ્રી સુધર્મ અણગારને હસ્તદ્વય જોડી વિનયપૂર્વક કહ્યું:-પ્રભા ! આપના ઉપદેશ મને રૂચ્યા છે, મેં તેને શ્રધ્યા છે, પ્રતિત આષ્યા છે, મારી દીક્ષા લેવાની તીવ છજ્ઞાસા છે, પણ મારા માતપીતાને પૂછીને હું તે પ્રમાણુ કરીશ. " સુખ ઉપજે તેમ કરા " એટલા જ શબ્દાે પ્રત્યુત્તરમાં શ્રી સુષર્મ અણુગારે કહ્યા. ત્યાંથી સ્થમાં બેસી શ્રી જંબુકુમાર ગૃહ પ્રતિ વળી નીકળ્યા. રસ્તે જતાં રાજગ્રહી નગરીના દરવાજામાં પેસતાં એકાએક તાેપના એક જખ્બર અવાજ થયા, અને તેમાંથી છૂટેલા ગાળા પાતાના કર્યું પાસેથી પસાર થયેા. આ જેતાં જ જંબુકુમાર ચમકયા, આશ્ચર્ય પામ્યા કે અહેા, શું જીવનની અસ્થિરતા! આ ગાળા મને વાગ્યા હાત તા આ ક્ષણે જ હું અવિરતિ-પણે મૃત્યુ પામત. એમ વિચારી તે પાછા ક્યાં અને પુનઃ શ્રી સુધમ<sup>ર</sup>સ્વામી પાસે જઇ. ખારવૃત અંગીકાર કર્યો. તેમાં સર્વથા પ્રક્ષાચર્યની પ્રતિજ્ઞા લઇ લીધી. ત્યાંથી તેઓ ઘેર આવ્યા અને દીક્ષા માટે માતાપિતાની અનુમતિ માગી. માતાપિતાએ ઘણું સમજાવ્યા: છતાં જંબુકમાર એકના બે ન થયા. તેવામાં જ પેલા આઠ શ્રેષ્ઠિએ! ત્યાં આવી પહેાંચ્યા. અને પાતાની પુત્રીઓના સગપણની વાત કરી શ્રીફળ ધર્યા. ત્યારે જં ખુકુમારના માતાપિતાએ કહ્યું: -પુત્રનું સુખ જેવાના શુભ મનારથા અમારા હ્રદયમાં કયારનાયે વસી રહ્યા છે; પણ જંબુકુમાર સંસારમાં રહેવા ઇચ્છતા નથી. માટે જો તમે તમારી પુત્રીઓના ભવ બગાડવા ઇચ્છતા હો, તા જ સગપણની વાત કરાે. આ સાંભળી સર્વ શ્રેષ્ઠિએા નારાજ થઇ ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા; અને પાતપાતાની પુત્રીઓને આ વાત કહી. ત્યારે તે સર્વ પુત્રીઓએ એવા જવાબ આપ્યા કેઃ—અમે મન, વચન, કાયાથી તે જં ખુ-કમારને જ વરી ચુકેલી છીએ, માટે હરકાઇ પ્રકારે અમને ત્યાં જ પરણાવા. અમે જ ખુકુમારને સમજાવી દીક્ષા લેતાં રાકીશું; તેમ છતાં તે નહિ જ રાકાય, તા અમે પણ તેમની સાથે દીક્ષા ગહુણ કરીશું. પુત્રીએાતું આવું વચન સાંભળી ફરી તે શ્રેષ્ઠિએ। જંણુકુમારને ઘેર આવ્યા, અને ઋષભદત્તને સગપણ માટે અતિ આગ્રહ કર્યા. સગપણ થઈ ગયું અને તરત જ લગ્ન લેવાયાં. ઉદ્વિગ્ન ચિતે શ્રી જંખુકુમાર તે આઠ શ્રેષ્ઠિ કન્યાએ৷ સાથે પરણ્યાે. લગ્નની પ્રથમ રાત્રિએ જં ખુકુમારની તે આઠે સ્ત્રીઓ સુંદર વસ્ત્રાલુષણા સજને જં ખુકુમારને સંસારમાં રાષ્ટ્રી રાખવા અનેક પ્રકારના હાવભાવ અને મિષ્ટ વચનાએ આકર્ષણ કરાવવા લાગી. પણ જેતું ચિત્ત આ બળતાં સંસાર સાગરમાંથી ઉ**ક્**વેગ પામ્યું છે; જેણે સંસારના રાગ દુર્ગંતિનું કારણ માન્યું છે, જેના હુદયમાં આત્મિક પ્રકાશ અને નિષ્કામ વૃત્તિની ભાવના જાગી છે, તેવા જં ભુકુમારને આ સ્ત્રીઓ કાંઇપણ

આકર્ષણ કરી શકી નહિ, એટલું જ નહિ પણ ઉલટું જંબુકુમારના સતત્ બાંધે આ આઠે સ્ત્રીઓને વૈરાગ્ય થયા. ( આના વધુ વિસ્તાર જંબુસ્વામી ચરિત્રમાં સુંદર રીતે અપાયા છે. )

તેજ સમયે પ્રભવ નામના ચાર (રાજપુત્ર) પ૦૦ ચારા સાથે જંબુ-કુમારના ઘરમાં ચારી કરવા આવ્યા. અને મંત્રા વહે તાળાઓ ખાલી ભંડારમાંથી દ્રવ્ય કાઢી ગાંસડીઓ બાંધી, પરંતુ જંબુકુમારના સત્ય, શીયળના પ્રભાવે તે ગાંસડીઓ કાઇથી ઉંચકાઇ શકી નહિ. એટલું જ નહિ પણ સર્વ ચારા ત્યાં સ્થંભી ગયા. પ્રભવ ચારે પાતાની તાળા ખાલવા, વિગેરેની વિદ્યા જંબુકુમારને આપીને, અદલામાં સ્થંભન વિદ્યા માગી. અહિંયા જંબુકુમારે તે પ્રભવ ચારને ઉપદેશ આપ્યા; તેના પ્રભાવે પ્રભવ ચાર વૈરાગ્ય પામ્યા અને હીક્ષા લેવા માટે તૈયાર થયા. પ્રાતઃકાળે સર્વના આશ્ચર્ય વશ્ચે જંબુકુમાર, તેમના માતાપિતા, આઠ સ્ત્રીઓ, તેઓનાં માતાપિતા તથા પ્રભવાદિક પ૦૦ ચારા એમ પર૭ જણાઓએ શ્રી સુધર્મસ્વામી પાસે દીક્ષા અંગીકાર કરી.

જંબુકુમાર સાેળ વર્ષ ગૃહવાસમાં રહ્યા, ૧૨ વર્ષ ગુરૂભક્તિ કરી જ્ઞાન સંપાદન કર્શુ. આઠ વર્ષ આચાર્ચપદ પર રહ્યા. ત્યારબાદ તેમને કૈવલ્યજ્ઞાન થયું. ૪૪ વર્ષ સુધી કૈવલ્ય પ્રવજ્યાં પાળી, સર્વ આયુષ્ય ૮૦ વર્ષનું ભાેગવી વીર પ્રભુ પછી ૬૪ વર્ષે તેઓ માેક્ષ પધાર્યા.

#### દશ બાલ વિચ્છેદ ગયા.

શ્રી જંબુસ્વામીના નિર્વાણ પછી દશ બાેલ વિચ્છેદ ગયા છે, તે દશ બાેલના નામઃ—

#### ગાથાઃ—

बार वर्षे हि गायमो सिद्धो, वीराओ वीसही सुहमो; चडसहीरा जंबु विच्छिना तथ दश ठाणा ॥ १ ॥ मण परमोहि पुलाए, अहारग खबगड समे काये; समयत्तिय केवल, सिझणाय जंबुम्मि बुद्धिना ॥ २ ॥

દશ બાલના નામઃ—૧ પરમ અવધિજ્ઞાન. ૨ મનઃ પર્યવજ્ઞાન. ૩ પુલાક-લખ્ધિ. ૪ આહારિક શરીર, ૫ ક્ષાયક સમ્યકત્વ. ૬ કેવલ્યજ્ઞાન. ૭ જીતકલ્પી સાધુ. ૮ પરિહાર વિશુદ્ધ ચારિત્ર. ૯ સૂક્ષ્મ સંપરાય ચારિત્ર. ૧૦ યથાખ્યાત ચારિત્ર. એ દશ બાલ વિચ્છેદ ગયા

ભગવાન મહાવીરના માેક્ષગમન પછી જૈનશાસનમાં જે જે

પ્રેરકારા થયા તથા તેમના પછી જે જે મહાપુરુષા થયા, તે સર્વની એતિહાસિક નોંધ 'પ્રભુવીર પટાવલી'ના નામાલિધાનથી આ નીચે આપીયે છીએ, તે લક્ષપૂર્વક વાંચી પૂર્વ પુરુષાના ઉજવળ ચરિત્રા પર વિવેકપૂર્વક દિષ્ટ પ્રેરવી જવા વિસ્સિ કરીએ છીએ.

- વીર સં. ૧ ગૌતમસ્વામીને દૈવલ્યજ્ઞાન, સુધર્મસ્વામીનું પટારાહેણુ અને જંખુસ્વામી તથા પ્રભવ સ્વામીની દીક્ષા.
- વીર સં. ૧૨ ગૌતમસ્વામીનું માેક્ષગમન, સુધમ<sup>દ</sup>સ્વામીને કૈવ**લ્યજ્ઞાન** અને જંબુસ્વામીનું પટારાહણ.
- વીર સં. ૨૦ સુધર્માસ્વામીનું માેક્ષગમન, જંબુસ્વામીને કૈવલ્યજ્ઞાન, અને પ્રભવસ્વામીને યુગ પ્રધાનપદ
- વીર સં. ૬૪ જંબુસ્વામીનું માેક્ષગમન, શય્યં ભવાચાર્યની દીક્ષા.

#### ૩ ત્રીજી પાટ પર શ્રી પ્રભલસ્વામી.

વિ'કયાચળ પર્વતની તળેટીમાં જયપુર નામનું નગર હતું. ત્યાં કાત્યાયન ગોત્રી "જયસેન" નામે રાજા રાજ્ય કરતો. તેને એ પુત્રો હતા. માટાનું નામ "પ્રભવકુમાર" માનાનું નામ "વિનયધરકુમાર." પ્રભવકુમારની વર્ત શુક અનિષ્ઠ અને પ્રજાને દુ:ખપ્રદ હતી. ખરાખ મિત્રાની સોખતમાં રહી તે વસ્તીમાં વારંવાર પાતાના દુષ્કમ વઢ ત્રાસ વર્તાવતા, આથી પ્રજાબનાએ રાજા પાસે જઇ ક્રિયાદ કરી. જયસેન રાજા પ્રભવકુમારની આવા પ્રકારની વર્ત શુક્યો ખેદ પામ્યા; અને ગુસ્સે થઇને તેશે તેને દેશપાર કરી, ન્હાનાપુત્ર 'વિનયધર' ને રાજ્યાસન પર સ્થાપ્યા. આથી પ્રભવકુમાર કોધિત ખની વનમાં ચાલ્યા ગયા; તેવામાં તેને ત્યાં ભીલપલ્લીના અધિપતિ "ભીમસેન" મળ્યા. ખંનેને પરસ્પર વાતાલાપ થતાં મિત્રાચારી થઈ. ભીમસેન તેને પાતાની પલ્લી (ચાર લોકોને રહેવાનું ગુપ્ત સ્થાન) માં લઇ ગયા. ત્યાં અનેક ચારાના સહવાસમાં રાખી તેને ચોપંકળા આદિમાં પ્રવીશ ખનાવ્યા. એટલે તે પશુ અન્ય ચારા સાથે માટી માટી ચારીઓ કરવા લાગ્યા. એવામાં તે ચારસેનાના અધિપતિ "ભીમસેન"નું મૃત્યુ થયું એટલે સર્વ ચારોએ મળી પ્રભવકુમારને પાતાના અધિપતિ "ભીમસેન"નું મૃત્યુ થયું એટલે સર્વ ચારોએ મળી પ્રભવકુમારને પાતાના અધિપતિ ભનાવ્યા.

એકદા તે પ્રભવ ચાર પાતાની સાથે બીજા ૫૦૦ ચારાને લઇ જંખુ-કુમારના લગ્નને દિવસે તેને ત્યાં ચારી કરવા આવ્યા. અને સૂતેલા સર્વ ક્ષોકાને પાતાની પાસેની "અવસ્વાપિની" વિદ્યાના અળે નિદ્રાધિન અનાવી પુષ્કળ દ્રવ્ય એકઠું કરી ગાંસડીએા બાંધી; પણ જંબુકુમારના ચારિત્રના અળે તે ઉપડી શકી નહિં; એટલે તે પ્રભવકુમાર જંબુસ્વામી પાસે આવી વિદ્યાની અદલાબદલી માટેસમજાવવા લાગ્યા; પરંતુ જં ખુકુમારના તીવ્ર વૈરાગ્યમય સદ્ધાધ સાંભળી પ્રભવકુમાર પીગળ્યા, પાતાના ચૌર્ય કર્મ પર તેને તિરસ્કાર છૂટયા, અને વૈરાગ્ય પામી પ૦૦ ચારા સાથે તેણે શ્રી સુધર્મ સ્વામી પાસે દીક્ષા અંગીકાર કરી.

પ્રભવકુમાર ૩૦ વર્ષ સુધી ગૃહવાસમાં રહ્યા. પછી દીક્ષા લઈ ૨૦ વર્ષ સુધી ગુરૂસેવા કરી જ્ઞાન સંપાદન કર્યું. જંખુસ્વામીને કૈવલ્યજ્ઞાન થયા પછી પ્રભવસ્વામી આચાર્યપદ પર આરૂઢ થયા. પ૪ વર્ષ સુધી આચાર્યપદવી ભાગવી. સર્વ આયુષ્ય ૧૦૪ વર્ષનું ભાગવી વીરસંવત ૭૫ માં તેઓ સ્વર્ગવાસ પામ્યા.

વીરસંવત. ૭૫: પ્રભવસ્વામીનું સ્વર્ગગમન અને શશ્યાં ભવસ્વામીને આચાર્ય પદવી અર્પણ.

વીરસંવત ૮૪: યશાભદ્રસ્વામીની દીક્ષા.

#### ૪ ચાેથી પાટે શ્રી શય્ય લવાચાર્ય આવ્યા.

તેઓ મગધદેશની રાજગૃહિ નગરીમાં રહેતા હતા, જાતે વત્સગાંત્રી ધ્રાહ્મણ. ઋગ્વેદાદિ ચારવેદ, વ્યાકરણ, છંદ, નિર્કુંક્તિ વગેરે અનેક શાસ્ત્રના દ્રાંત હતા. એકવાર તેમણે મહાન યગ્ન આરંભવાની તૈયારી કરી, તેવામાં પ્રભવ સ્વામીને ગ્રાનખળથી જોતાં પાતાનું આયુષ્ય અલ્પ લાગ્યું, એટલે તેમણે વિચાર કર્યો કે મહારા પછી કાઇ લાયક પુરુષ આચાર્ચપદવી પર આવે તા શાસનની શાભા વધે. એવા વિચાર કરી શ્રુતખળથી જોતાં સ્વસંપ્રદાયમાં તે વખતે એક પણ એવા યાગ્ય પુરુષ ન લાગ્યા કે જે આચાર્ચપદને શાભાવી શકે. તેમની વિચારશ્રેણ વિંકાસ પામી. સર્વત્ર દિષ્ટ દાડાવતાં યાગખળથી તેમણે જાણ્યું કે યગ્નહાત્રી શચ્યાંભવ જો દીક્ષિત ખને, તા તે આચાર્ચપદને ખરાખર લાયક છે. એમ વિચારી તતકાળ તે શમ્યાંભવ અગ્નિ—હાત્રીને ત્યાં આવ્યા, અને પાતાની અદ્ભુત ઉપદેશ શૈલીથી દ્રવ્યયત્ર અને ભાવયત્રનું આબેલ્બ સ્વરૂપ સમજાવ્યું. આથી શય્યાંભવ પ્રતિબાધ પામ્યા. અને શ્રી પ્રભવસ્વામી પાસે દીક્ષિત થયા સ્ટ વર્ષ તેઓ સંસારાવસ્થામાં રહ્યા. એક વર્ષ સુધી ગુરૂસેવા કરી ગ્રાન પ્રાપ્ત કર્યું. અને ૨૩ વર્ષ સુધી આચાર્ચપદવી ભાગવી.

જયારે શય્યં ભવ સ્વામીએ દીક્ષા લીધી, ત્યારે તેમની સ્ત્રી સગર્ભો હતી. પાછળથી તેણીએ એક પુત્રના જન્મ આપ્યા, તેનું નામ "મનક" રાખવામાં આવ્યું. મનક આઠ વર્ષના થયા ત્યારે તેણે તેની માતાને પૂછ્યું કે: મારા પિતાજી ક્યાં છે? માતાએ જવાબ આપ્યા કે તારા પિતાએ તા ત્હારા જન્મ પહેલાંજ દીક્ષા લીધી છે. આ સાંભળી તે મનક પાતાના પીતાને જોવાની

ઇચ્છાએ ચંપાનગરીમાં આવ્યો; ત્યાં રસ્તામાં જ તેને શય્ય ભવાચાર્ય મત્યા. વાતચિત કરતાં ખંનેની એાળખાણ થઇ. પૂર્વ સંસ્કારના સુયાગે આવા પરમા-ત્કૃષ્ટ સાધુ જીવન પર મનકને ખૂબ પ્રેમ થયા. શયં ભવાચાર્ય તેને ઉપદેશ આપ્યા. આથી વૈરાગ્ય પામી તે મનકકુમારે પિતા પાસે દીક્ષા ગહણ કરી.

શય્યાં ભવાચાયે જ્ઞાનઅળથી " આળદી ક્ષિત મનક મુનિ " તું આયુષ્ય જોયું, તો તેમને માલમ પડયું કે "મનક " તું આયુષ્ય માત્ર છ માસનું જ આકી છે. માટે એટલા વખતમાં તેને સંક્ષેપમાં સૂત્રજ્ઞાન આપી આત્માનુભવ કરાવવા, જેથી એના ઉદ્ધાર થાય; એમ વિચારી શય્યાં ભવાચાયે ત્યાં દશવેકાલિક સૂત્ર રચ્યું.

આ વિષયમાં શ્રી. મા. દ. દેસાઇ " જૈન સાહિત્યના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ " માં લખે છે કે:—જં ખુસ્વામીના શિષ્ય ક્ષત્રિય પ્રભવના બ્રાહ્મણ શિષ્ય શય્યં- લવસૂરિ (જન્મ વીરાત્ ૩૬ સ્વર્ગ વીરાત્ ૯૮) થયા. તેમણે પાતાના પુત્ર શિષ્ય મનકમુનિ માટે ચૌદ પૂર્વમાંથી ઉદ્ધાર કરી દશવૈકાલિકસૂત્ર રચ્યું હતું. (વીરાત્ ૭૨ માં લગભગ) વિકાલથી નિવૃત્ત તે વિકાલિક અને તેમાં દશ અધ્યયના છે તેથી "દશવૈકાલિક."

મનકમુનિએ દશે અધ્યયના કંઠસ્થ કરી આત્માનુભવ કર્યો; સચ્ચારિત્રની સમશ્રેણિ પર ક્રમારાહણ કરતાં છ માસમાં આ બાળમુનિ કાળ કરી સ્વગે<sup>દ</sup> ગયા.

શય્ય લવાચાર્ય પર વર્ષનું એકંદર આયુષ્ય ભાગવી વીરાત્ **૯૮ માં** કાળધર્મ પાસ્યા.

### એાશવાળ તથા શ્રીમાળીએાની ઉત્પત્તિ.

મહાવીરસ્વામીના નિર્વાણ પછી સિત્તર વર્ષ બાદ શ્રી પાર્શ્વનાથ ભગવાનના શાસનમાં છઠ્ઠીપાટે "શ્રો સ્તમ્પ્રભ" નામે આચાર્ય થયા. તેમણે "ઓસીયા" નામની નગરીમાં ક્ષત્રિય જાતિને પ્રતિબાધ આપી શ્રાવકા બનાવ્યા. ત્યારે ઓશવાળાની સ્થાપના થઇ. અને "શ્રીમાળ" નગરમાં શ્રીમાળીઓની સ્થાપના થઇ, એમ શ્રી જૈનધર્મ વિદ્યા પ્રસારક વર્ગ તરફથી અહાર પડેલ "જૈત ઇતિહાસ" નામક ગ્રંથમાંથી ઉદ્લેખ મળી આવે છે. મહાવીર સ્વામીના સમયમાં પણ શ્રી પાર્શ્વનાથ ભગવાનના "સંતાનિયા" સંતા વિચરતા હતા. તે શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સ્ત્રમાં આવેલા શ્રી પાર્શ્વનાથ શાસનના શ્રી કેશી-સ્વામી અને પ્રભુવીરતા શાસનના શ્રી ગૌતમસ્વામી એ બંને વચ્ચે હતા, વસ્ત્રો આદિ બાળતમાં ચાલેલા સંવાદ પરથી સિદ્ધ થાય છે. આ ઉત્પત્તિ બાળતનો

વધુ ઉલ્લેખ દૃષ્ટિગાચર થયા નથી; પણ સમયનું અનુસંધાન વિચારતાં આ હકીકત કેટલેક અંશે સત્ય હાવાનું માની શકાય.

#### પ પાંચમી પાટ પર શ્રી યશાેભદ્રસ્વામી આવ્યા.

તેઓ કાત્યાયન ગાત્રી હતા. ૨૨ વર્ષ ગૃહવાસમાં રહ્યા. પછી શય્યાંભવા-ચાર્ય પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરી. ૨૪ વર્ષ શુરૂસેવા કરી " બહુસૂત્રી " થયા. ત્યારબાદ આચાર્યપદ પર આવ્યા. ૫૦ વર્ષ સુધીની આચાર્ય પદવી ભાગવી. એકંદર ૯૬ વર્ષનું આયુષ્ય ભાગવી વીરસંવત. ૧૪૮ માં તેઓ સ્વર્ળવાસ પામ્યા.

વીર સં. ૯૮ શય્યાંભવાચાર્યનું સ્વર્ગ ગમન, યશાભદ્રસ્વામીને આચાર્યપદ.

વીર સં. ૧૦૮ સંભૂતિવિજય સ્વામીની દીક્ષા.

વીર સં. ૧૩૯ ઐદપૂર્વધારી લદ્રખાહુ (પ્રથમ) સ્વામીની દીક્ષા.

વીર સં. ૧૪૬ શ્રી સ્થુળિભદ્રજીની દીક્ષા. (૧૫૦ ની સાલના પણ ઉલ્લેખ મળી આવે છે)

વીર સં. ૧૪૮ શ્રી યશાભદ્રજીનું સ્વર્ગગમન, અને શ્રી સંભૂતિ વિજયજીનું પટારાહેશુ.

# **૬ છ**ડી પાટપર શ્રી સંભૂતિવિજય સ્વામી બિરાજ્યા

તેઓ માહરગાત્રી હતા. ૪૨ વર્ષ સંસારાવસ્થામાં રહી દીક્ષા ગહેણ કરી. ૪૦ વર્ષ સુધી ગુરૂના વિનય, સેવા લકિત કરી જ્ઞાન સંપાદન કર્યું. પાતે બહુ- સૂત્રી હતા, શુદ્ધ સંયમ પાળતા અને પળાવતા, તથા સુવ્યવસ્થિત રીતે ગચ્છના નિર્વાહ કરતા. ત્યારપછી ૮ વર્ષ સુધી આચાર્યપદવી લાગવી. એકંદર ૯૦ વર્ષનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી વીર સં. ૧૫૬ માં તેઓ સ્વર્ગસ્થ થયા.

#### ૭ સાતમી પાટપર શ્રી ભદ્રષાહું સ્વામી આવ્યા,

તેમણે ૪૫ વર્ષ સુધી ગૃહવાસમાં રહ્યા પછી દીક્ષા ગ્રહેણ કરી. ૧૭ વર્ષ સુધી ગુરૂદેવના મહાન વિનય કરી ચતુર્વિધ સંઘમાં માન પામ્યા. ૧૪ પૂર્વનું જ્ઞાન મેળવ્યું. અર્થાત્ તેઓ શ્રુતકેવળી કહેવાયા. ૧૪ વર્ષ સુધી આચાર્યપદે રહી વીરાત્ ૧૭૦ માં ૬૬ વર્ષનું આયુષ્ય ભાગવી સમાધિ પરિણામે કાળ ધર્મ પામ્યા.

"ભદ્રભાઢું સ્વામી" માટે કેટલાકને શંકા છે કે ભદ્રભાઢું સ્વામી એક થયા છે કે બે? તેના સમાધાનમાં ભદ્રભાઢું સ્વામી બે થયા છે તેવું સ્પષ્ટ પ્રમાણ મળી આવે છે. ચંદ્રગુપ્ત રાજાને સાળ સ્વપ્નના અર્થ કહેનાર "ભદ્રભાઢુસ્વામી" વીરાત્ ૧૭૦ માં સ્વર્ગગમન કરી ગયા તે પ્રથમ ભદ્રભાઢું સ્વામી; અને બીજા ભદ્રંબાહું સ્વામી વિક્રમ સં. ૪ માં થયા. તે વરાહમિહિરના ભાઇ સંમજવા. એટલે વસ્તુતઃ અંને ભિન્ન ભિન્ન છે, તે વર્ણન આગળ આવશે.

#### પ્રથમના સદ્રબાહુ સ્વામીના સમય.

પંચમ શ્રુતકેવલી ભદ્રભાહું સ્વામી વીર નિર્વાણ સંવત ૧૬૨ મેં મૌર્ય- વંશી મહારાજા ચન્દ્રગુપ્તકે સમયમેં હુએ થે. એક સમય ઉજ્જયિની (મૂલ પટાવલીમાં પાટલીપુત્ર કહેલ છે)માં કાર્તિક શુક્રલ પૂર્ણિમા કે દિન મહારાજા ચન્દ્રગુપ્તને પાષધશાળામેં પાષધ કીયા થા. તે રાત્રિકે પિછલે પહરમેં ૧૬ સ્વપ્ત દેખેં ઉનમે એક સ્વપ્ત એસા થા કિ જિસમેં ૧૨ ખાર કૃણા નાગ દેખા. તખ મહારાજા ચન્દ્રગુપ્તને અપને ગુરૂ શ્રી ભદ્રભાહુરવામીસે ઉન સ્વપ્તકા કૃલ પુછા; તો સ્વામીજીને અન્તિમ સ્વપ્તકા કૃલ, ઉત્તરભારત વર્ષમેં બારહ વર્ષકા શેર દુર્ભિક્ષ અતલાયા.

ઇસકે બાદ એક દિન ભદ્રબાહુસ્વામી અપને શિષ્યોકે સાથ નગરમેં આહારકે લિયે ગયે. ઔર એક વ્યક્તિકે દ્રારપર જ પહુંચે. પરન્તુ વહાં એક બાલક ઇતને જેરસે રા રહાથા કિ ઈનકે બારહ વાર પુકારને પર ભી કિસીને ઉત્તર નહી દીયા. તબ ઇનેકા યહ નિશ્ચય હા ગયા કી ૧૨ વર્ષકા દુર્ભિક્ષ યહાં આરંભ હા ગયા.

રાજમંત્રીને ઇસ આપત્તિકે હઠાનેક લીયે અર્થાત દુર્ભિક્ષ શાન્તિકે લિયે અનેક યજ્ઞ હામાદિ ઔર કઈ પ્રકારકે ખલિ પ્રદાનાદિ કરનેકે તૈયાર હુવા યહ ખાત મહારાજા ચન્દ્રગુમને જાણી ઔર ઉપદેશ દેકર અટકાઈ. ઔર કહાકી લાવી અલવાન હૈ.એ બચન કહકર શાંતિ ઉપજાઇ. પરન્તુ ચન્દ્રગુમને સમઝા, કિ ઇસ રાજ્ય પાપકા કારન હૈ. ઔર મુઝે ઇસ સંસાર મેં રહના ઉચિત નહિ હૈ, યહ સમજકર ચંદ્રગુમ રાજા પાપસે ડરતે હુએ અપને પુત્ર સિંહસેન બિન્દુસારકા રાજ્યભાર સોંપકર ઇસ અસાર સંસારસે વિરક્ત હા ગયે. ઔર અપને ગુરૂ લદ્રબાહુસ્વામીરો દીક્ષા લેલી. યહ મહારાજા ચન્દ્રગુમકા દીશ્વિત નામ "પ્રભાચન્દ્ર" રખ દીયા થા.

શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામીને દેખાકી યહ ઘાર દુર્ભિક્ષ વિ'ધ્ય ઔર નીલગિરી પર્વતકે મધ્યમેં હોગા. ઇસંકે પ્રભાવસે અનેક પ્રાણી કાલકવલિત હોગે, જિણુસુ ઇસ સમયમેં મુનિ ધર્મકા પાલન કઠીન હો જાયગા. યાની ઉનકા ભી ધર્મ બ્રષ્ટ હો જાયગા. એસા વિચાર કરકે બહુત મુનિયોંકા સાથ લેકર દક્ષિણ દેશકા પ્રસ્થાન કીયા. ( "જૈન ધર્મના પ્રાચીન ઇતિહાસ"માં લખે છે કે નેપાલ તરફ વિહાર કરીને ગયા–તથા હાનિલ સાહેબે ઉપાસક દશાંગ સૂત્રના અંગ્રેજ

તરજીમા કર્યો છે, તેની પ્રસ્તાવનાના ૧૮ મા પૃષ્ટ પર લખ્યું છે કે ભદ્રભાહુસ્વામી દક્ષિણ હિન્દુસ્તાનમાં કર્ણાટક ગયા) તેમાં મહારાજા ચન્દ્રગુપ્ત—અપરનામ— "પ્રભાચન્દ્ર" મુનિ પણ ભદ્રભાહુ સ્વામી સાથે હી ચલે ગયેથે. વહાં જાકર ધર્મકા પ્રચાર કરને લગા.

વિશેષ મૂલ પટાવલીમાં કહ્યું છે કે:---

શ્રુતકેવલી શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામી દક્ષિણ દેશમાં ગયા પછી, મગધ દેશમાં મહાન્ દુષ્કળ પડ્યો. મનુષ્યા બહુજ પીડા પામવા લાગ્યા અને સર્વ સ્થલે હાહાકાર વરતાવા લાગ્યા. જેથી પાટલીપુત્રમાં ચતુર્વિધ સંઘ ભેંગા થઇ માંહામાંહે વિચાર કરવા લાગ્યા કે જો ભદ્રબાહુસ્વામાં અત્રે હાત તા કાંઈક પણ શાન્તિ વળત, પરંતુ તેઓ તા અહિંયા નથી. તા હવે કેમ કરવું ! ત્યારે સર્વ કાંઇના મત થયા કે તેઓ શ્રીને અત્રે તેડી લાવવા અથે આપણું ત્યાં જઇને વિનંતી કરવી.

એવા ઠરાવ કરી, ઘણા શ્રાવકા કષ્ટ સહન કરીને જ્યાં ભદ્રબાહુ સ્વામી હતા, ત્યાં પહોંચ્યા. અને તેમને વિનયપૂર્વક વંદણા નમસ્કાર કરીને મગધ દેશમાં પધારવા વિનંતિ કરી. ત્યારે ભદ્રબાહુ સ્વામીએ કહ્યું કે તમાર કથન સત્ય છે, અને મારે ત્યાં અવશ્ય આવવું જોઇએ; પરંતુ આ ભયંકર દુષ્કાળ તે દેશમાં બાર વર્ષ સુધી રહેવાના છે, એટલે ત્યાં ઘણા મુનિઓના નિર્વાહ શઇ શકે નહિ; કેમકે નિદેશ આહાર પાણી મળવા મુશ્કેલ થઈ પહે. માટે હું આવી શકું તેમ નથી, તેમજ મેં અત્રે "મહાપ્રાણ " નામના ધ્યાનના પ્રારંભ કર્યો છે. વિશેષમાં શ્રી ભદ્રબાહુ સ્વામીએ એટલું પણ કહ્યું કે આ બાર વર્ષના દુષ્કાળ પછી ચૌદ પૂર્વનું જ્ઞાન વિચ્છેદ જશે એવા યાગ છે.

શ્રી ભદ્રભાહુના ઉપર્યુક્ત મર્મકારી વાકપાથી સુત્ર શ્રાવકા સમજ ગયા કે સ્વામીજનું આયુષ્ય પણ લગભગ તેટલુંજ લાગે છે. એમ સમજ તેમણે વિનંતિ કરી કે:—હે ગુરદેવ! આપની પાસે રહેલ અમૃલ્ય તત્ત્વત્તાન રૂપી ખજાના કાઇ મુમુક્ષુ જવને મળવા જોઇએ. ત્યારે ગુરદેવે કહ્યું: હા. કાઇ સરળ, વિનયવંત અને પ્રત્તાવંત સાધુ અહિં આવે, તા હું તેને જરૂર જ્ઞાનરૂપી અમૃલ્ય વારસા આપી શકું. આ સાંભળી વિનતિ કરવા આવેલ શ્રાવકા સંતુષ્ટ થયા અને ગુરદેવને યથાવિધ વંદન કરી સ્વદેશમાં આવ્યા.

સ્વદેશમાં આવ્યા પછી પુનઃ ચતુર્વિધ સંઘ લેગા કરી ભદ્રભાહું સ્વામીએ કહેલી સર્વ વાત કહી સંભળાવી. અને વિશેષમાં કહ્યું કે સ્વામીજનું આયુષ્ય દુષ્કાળ પૂર્ણ થયા પછી વધુ લંખાય તેમ લાગતું નથી; માટે કાેઇ મુમુક્ષ મુનિરાજે ત્યાં જઈ અમૂલ્ય તત્ત્વજ્ઞાન રૂપી વારસાે હસ્તગત કરવાે જોઇએ. આ સાંભળી સ્થુળિભ**દ્રજી આદિ પાંચ મુનિવરા ત્યાં જવા માટે તૈયાર** થયા. ચતુવિ<sup>દ</sup>ધ શ્રી સંઘના આદેશ લઇ, ત્યાંથી વિહાર કરી ઉક્ત મુનિવરા થાડાજ વખતમાં શ્રી ભદ્રઆહુ સ્વામી પાસે આવી પહોંચ્યા.

ત્યાં ગયા પછી વિનય સહિત શુરૂ દેવને વંદન, નમસ્કાર કરી તેમણે જ્ઞાનની ભિક્ષા માગી. શુરૂ દેવે પણ આગંતુક મુનિવરાને વિનયવંત, ભુદ્ધિવંત અને પ્રજ્ઞાવંત સમજીને જ્ઞાનાભ્યાસ આપવા શરૂ કર્યા. સર્વ મુનિવરા વિગયાદિના ત્યાગ કરી જ્ઞાન સંપાદન કરવાના કાર્યમાં લાગી ગયા. અભ્યાસ કરતાં કરતાં ચાર મુનિવરા તા કંટાળી ગયા; અને અભ્યાસ કરવા છાડી દીધા; પરંતુ સ્થુળિભદ્રજી હતાશ નથતાં ઉત્સાહભાર આગળ વધવા લાગ્યા. પરિણામે તેમણે અલ્પ વખતમાં ૧૦ પૂર્વનું જ્ઞાન મેળવી લીધું. ૧૧ મું પૂર્વ શરૂ કર્યુ, તેવામાં એક દિવસ એકાન્ત મળતાં તેમણે પાતાની વિદ્યા અજમાવવાના વિચાર કર્યા; અલ્ વિદ્યાના અળે તેમણે પાતાનું માનવસ્વરૂપ ફેરવી સિંહનું સ્વરૂપ ધારણ કર્યુ. આસપાસ રહેલા મુનિવરા સિંહને દેખી ભયભ્રાંત થયા; પાતાની વિદ્યા સાચી છે એનાં ખાત્રી કરી તસ્તજ સ્યુળિભદ્રજીએ પાતાનું મૂળ સ્વરૂપ ધારણ કર્યુ. આ વાતની ભદ્રબાહુ સ્વામીને ખબર પડી ગઇ, તેથી તેમણે વિચાર્યુ કે હવે સ્યુળિભદ્રજી આદિ ઉચ્ચ પ્રકારની વિદ્યા જરવી શકવાને સમર્થ નથી; માટે હવે વિદ્યા આપવી યાગ્ય નથી.

ખીજે દિવસે સ્થુળિલદ્ર છંએ આવી, વંદણા નમસ્કાર કરી વાંચના યાચી; પરંતુ શ્રી લક્કબાહુ સ્વામીએ કહ્યું કે તમે હવે વિદ્યા ગ્રહણ કરવાને લાયક રહ્યા નથી આ સાંલળી સ્થુળિલક્ષ્ટ સમજી ગયા કે આ મારી ભૂલનુંજ પરિણામ છે, એમ ધારી પાતાની ભૂલની ક્ષમા યાચતાં પુનઃ વારંવાર વિનંતિ કરી; પરંતુ ગુરૂદેવ તા એકના બે થયાજ નહિ; તેમણે તા સાફ સાફ સ્થુળિ-લક્જને વિદ્યા આપવાના ઇન્કાર કર્યો. આ વાતની શ્રાવકાને ખબર પડી; એટલે પુનઃ શ્રાવકાએ તથા સ્થુળિલક્જએ શ્રી લદ્ધભાદુ સ્વામીને વિનંતિ કરી; ત્યારે તેમણે સ્થુળિલદ્ર છંને બાકી રહેલા ચાર પૂર્વોની વાંચણી આપી; પરંતુ તેના અર્થ કે રહસ્ય સમજાવ્યું નહિ; એટલું મળવાથી પણ શ્રાવક—સાધુઓ સંતાષ પામ્યા. ત્યારબાદ સ્થુળિલદ્ર અપિદ પાંચે મુનિવરા ગુરૂ આજ્ઞા લઇ સાંથી વિહાર કરી મગધ દેશમાં આવ્યા, અને ગચ્છના સર્વ લાર પોતાને માથે લઇ જૈન શાસનને પ્રદિપ્ત કરતા શ્રી સ્થુળિલદ્ર જ વિચરવા લાગ્યા.

એકદા પૂર્વધારી શ્રી સ્થુળિલક્રજી પાતાના શિષ્યાને આગમની વાંચણી આપતા હતા, તે વખતે તેમને એવા વિચાર ઉદ્દલવ્યા કે શાસનહિતાથે આગમ સાહિત્યનું લખાણ કરવાની આવશ્યકતા હવે આવી પહેાંચી છે. જે જૈનાગમા-જૈન સિદ્ધાંતા લીપીબદ્ધ લખાયેલ હશે, તેા શાસન ટકી શકશે એટલુંજ નહિ પણ ચતુર્વિધ સંઘના ઉદ્ધાર પણ થશે. એમ ધારી પાતાની પાસે જે પૂર્વધર મુનિએા હતા, તે સર્વને એકત્ર કરી પાતાને ઉદ્દલવેલા વિચારા કહી સંભળાવ્યા. બધા મુનિએાને સ્શુળિલદ્રજીની આ વાત રૂચી તેથી તે સર્વ પૂર્વધરાએ સ્શુળિલદ્રની આગેવાની નીચે ૮૪ આગમા લખી સુવ્યવસ્થિત સ્થાને રખાવ્યા.

આ હકીકત સપ્રમાણ અને વિશ્વાસપાત્ર માનવાને આપણને **ધ**ણા કારણા મળી આવે છે. જૈન, જૈનેતરા તથા સાહિત્યશાધકા અને સાક્ષરા પણ આ વાતને પુષ્ટિ આપે છે. આ વિધે આ નીચે દર્શાવેલા વિદ્વાનાના અભિપ્રાયા વધારે માર્ગદર્શક થઇ પડશે. "જૈન સાહિત્યના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ"ના લેખક શ્રી. માં દ. દેશાઇ ખી. એ. એલ. એલ. ખી. તે પુસ્તકના પૃષ્ટ ૩૬–૩૭ માં "મગધ સંઘ અને પાટલીપુત્ર પરિષદ્" એ મથાળા નીચે લખે છે દે:—

વીરાત બીજી સદીમાં નંદરાજાના સમયમાં મગધ દેશમાં એક સમયે ઉપરા ઉ**પરી બાર વર્ષ ને**। મહા ભીષણુ દુષ્કાળ પડયાે. તે વખતે શ્રમણુ સંઘ માટે નિવાંહની મુશ્કેલી ઉત્પન્ન થઇ; પરિણામે જ્ઞાન ધ્યાનની દશા વિલુપ્ત થવા લાગી: આથી સુત્ર સુનિઓને વિચાર થયા કે હવે ધીરે ધીરે ધાર્મિક સાહિત્ય લુપ્ત થતું જશે, તેથી આપણે એક પરિષદ્ મેળવવાની જરૂર છે, એમ ધારી પાટલીપુત્ર (પટણા )માં સંઘ મળ્યા. તે વખતે જેને જેને જે જે યાદ હતું તે સર્વ એકત્રિત કરવામાં આવ્યું. આને "મગ**ધ સંઘ યાને** પાટલિ-પુત્ર પરિષદ કહેવામાં આવે છે. આ વખતે આચાર ગાદિ ૧૧ અંગા વ્યવસ્થિત કરવામાં આવ્યા, અને બારમું દ્રષ્ટિવાદ નામનું અંગ પ્રાયઃ લુપ્ત થઇ ગયા જેવું હતું. જો કે સંઘે તેને એકત્ર કરવા માટે વિચાર્યું; પરંતુ આ વખતે ૧૪ પૂર્વધારી ભદ્રભાહુ સ્વાસી નેપાલ દેશમાં "મહાપ્રાણ" નામના ચાગનું ધ્યાન કરતા હતા, એટલે વિશેષ કાંઈ બની શક્યું નહિ. આ સઘળાનું માન જ્ઞાન શિરામણી શ્રી સ્થુલીભદ્રજને ઘટે છે, જેઓ મૂળ નાગર ખ્રાક્ષણ અને નંદના મંત્રી સકડાલના પુત્ર હતા. તેમણે ત્રીરાત્ ૧૫૬ માં દીક્ષા લીધેલી, અને શ્રી ભદ્રભાહ પાસે દશ પૂર્વનું જ્ઞાન સંપાદન કરેલું. આ બધું શ્રીભદ્રભાહના સ્વર્ગ ગમન વીરાત ૧૭૦ પહેલાં બન્યું.

વળી તેજ વિષયમાં અંગ્રેજમાં છપાયેલ શ્રી ઉપાસક દશાંગ સૂત્રના કર્તા મી. હાનેલ તેજ સૂત્રની પ્રસ્તાવનામાં લખે છે કેઃ— "મહાવીર સ્વામી પછી બીજા સૈકામાં બાર દુકાળી પૂરા થવા આવ્યો તે વખતે પાટલી પુત્ર ( હાલ પટણા કહે છે તે )માં એક કાઉન્સીલ (સભા) થઇ. આ કાઉન્સીલમાં ૧૧ અંગ તથા ૧૪ પૂર્વના જાણનારા જૈન સાધુઓ ભેગા થયા હતા. અને તેમણે બધાએ મળીને ધારા ધારણ બાંધ્યા હતા. "

આ ઉપરાંત " જૈનેતર દૃષ્ટિએ જૈન " નામક પુસ્તકના દ્વિતીય ભાગનાં પૃષ્ઠ ૧૨–૧૩ પર ડાે. હર્મન જેકાંથીની જૈન સ્ત્રાેની પ્રસ્તાવનાનું ભાષાંતર આપવામાં આવ્યું છે. તે આ પ્રમાણેઃ--

### સિદ્ધાંતના પ્રાચીનકાળ

જે આચારો — પાતાની શિષ્ય પરંપરાને પેઢી દર પેઢીએ લેખિત યા કથિત સિદ્ધાન્ત પાઠ સાંપતા ગયા હતા, તેઓએ તે (વિગતા) ને સિદ્ધાન્તની ટીકા ટિપ્પણી રૂપે અગર તો મૃલ સુદ્ધાંમાં પણ દાખલ કરી દીધી હાય; તો તેમાં કાંઇ અસ્વાભાવિકતા નથી. પરન્તુ સિદ્ધાન્તમાં એક મહત્વતાવાળી બાબત એ જણાય છે કે તેમાં કાેઇપણ સ્થળે શીક લાેકાના ખગાલ શાસ્ત્રની ગંધ સરખી જોવામાં આવતી નથી. કારણકે જેન જયાતિષ શાસ્ત્ર તે, વાસ્તવિકમાં એક અર્થ રહીત અને અશ્રધ્ધેય કલ્પના માત્ર છે. તેથી આપણે અનુમાન કરી શકીએ છીએ કે—જેન જયાતિષકારાને શીક જાતિના ખગાલ શાસ્ત્રની સહેજ પણ માહિતી હાત તો તેવું અસંબદ્ધ તેએ જરૂર ન લખત. હિન્દુસ્તાનમાં શીકનું આ શાસ્ત્ર ઇ. સ. ત્રીજી અગર ચાથી શતાબ્દિમાં દાખલ થયું હતું એમ મનાય છે, આ ઉપરથી આપણે એ રહસ્ય કાઢી શકીએ છીએ કે જૈનાના પવિત્ર આગમો તે સમય પહેલાં રચાયાં હતાં.

જૈન આગમાની રચનાના સમય નિર્ણય માટે બીજું પ્રમાણ તે તેની લાધા વિષયક છે. પરન્તુ કમનસીએ હ્ર સુધી એ પ્રશ્નનું સ્પષ્ટ નિરાકરણ થયું નથી કે જૈનાગમાં જે લાધામાં અત્યારે આપણને ઉપલબ્ધ થયા છે તેજ તેની મૂલ લાધા છે, અર્થાત્ જે લાધાની સૌથી પ્રથમ સંકલના થઇ હતી. તેજ લાધામાં અત્યારે આપણને ઉપલબ્ધ થાય છે, કે પાછલથી પેઢી દર પેઢીએ તે તે કાલની રઢ (પ્રચલિત) લાધાનુસાર તેમાં ઉચ્ચારણ પરિવર્તન થતાં થતાં છેક દેવર્દ્ધિગણના નવીન સંસ્કરણ વખતની ચાલુ લાધાની ઉચ્ચારણ પર્યતની લાધાથી મિશ્રિત થએલા આજે મળે છે? આ છે વિકલ્પામાં મને તાં બીજોજ વિકલ્પ સ્વીકરણીય લાગે છે; કારણકે—આગમાની પ્રાચીન લાધાને ચાલુ લાધાની રૃઢિમાં ફેરવવાના વહિવટ ઠેઠ દેવર્દ્ધિગણુ સુધી ચાલુ રહ્યો હતો. અને અંતે દેવર્દ્ધિગણિના સંસ્કરણેજ તે વહીવટના અંત આણ્યા હતો. એમ માનવાને આપણને કારણ મળે છે.

વળી તેજ પુસ્તકના પૃષ્ઠ ૧૬–૧૭ માં તેઓ લખે છે કે—" પરન્તુ આપણું જૈન આગમાની રચનાના સમયની મર્યાદા, તેમાં પ્રયોજાયેલાં છંદોની મદદથી આથી પણુ વધારે નિશ્ચિત રીતે આંકી શકોએ તેમ છીએ, હું આચારાંગ અને સૂત્ર કૃતાંગ સૂત્રના પ્રથમ સ્કંધાને સિદ્ધાન્તના સહુથી પ્રાચીન ભાગ તરીકે માનું છું. અને મારા આ અનુમાનના પ્રમાણુ તરીકે હું આ બે ગ્રન્થાની (સ્કંધાની) શૈલી અતાવીશ. સૂત્રકૃતાંગ સૂત્રનું આખું પ્રથમ અધ્યયન, વૈતાલીયવૃત્તમાં રચાયું છે, આ વૃત્ત ધમ્મપદ આદિ દક્ષિણના અન્ય બોહ પ્રવેશમાં પણ વપરાએલ જેવામાં આવે છે. પરન્તુ પાલી સૂત્રાનાં પદ્યોમાં પ્રયોજાએલા વૈતાલીય વૃત્ત તે સૂત્રકૃતાંગ સૂત્રના પદ્યોમાં મલી આવતાં વૈતાલીયવૃત્તની દૃષ્ટિએ જોતાં વૃત્તના વિકાસક્રમના પ્રાચીન સ્વરૂપના ઉદ્યોતક છે." આગળ જતાં તેઓ લખે છે કે:—

" એ સર્વ ઉપર વિચાર કરતાં હું અનુમાન બાંધું છું કે-જૈનાગમના પ્રાચીન સમય–યુગ પ્રધાન શ્રી સ્થુલીભદ્રના સમયમાં એટલે ઇસ્વીસન પૂર્વે ત્રીજી શતાબ્દિના પ્રથમ ભાગમાં સ્થિર કરીએ તેા તે ખાેદું નહીં ગણાય."

જૈન સાહિત્યના સતત્ અભ્યાસી વિદ્વાન્ના ઉપર્યુક્ત દર્શાવેલા અભિપ્રાય પરથી સિદ્ધ થાય છે કે દરાપૂર્વધારી શ્રી સ્થુળીભદ્ર આદિ વિદ્વાન્ મુનિ-ગણાએ એકત્ર મળીને જૈનાગમાં લખેલા છે; પરંતુ શ્રી દેવદ્વિંગણીએ નવિન રચના કરી છે એમ કેટલાકા માને છે, તે સપ્રમાણ કહી શકાય નહિ. પાટલીપુત્રમાં મળેલી પરિષદે ૮૪ આગમા લખી વ્યવસ્થિત રાખેલા; તેનું સંશોધન દેવદ્વિંગણી ક્ષમાશ્રમણના વખતમાં થયું હાય અને પછી કેટલાકા તેને "દેવદ્વિંગણી ક્ષમાશ્રમણે લખ્યા" એમ માનવાને પ્રેરાયા હાય તા નવાઈ નહિં.

શ્રી અદ્રબાહુસ્વામી વિષે "શ્રી જૈન સિદ્ધાંત ભાસ્કર"માં લખે છે કે:— ભદ્રબાહુ સ્વામી ફિરતા ફિરતા કેટવ પ્રનામક એક રમણિય પર્વંત કે નિકટ પહુંચને પર કિન્હી ચિન્હાહારા સ્વામીજકા યહ માલુમ હા ગયા કિ હમારા આયુ બહુત થાંડા રહા હૈ એર હમારા અંતિમ સમય નિક્ટ હૈ એસા વિચાર કર વિશાખાચાર્યાદિ બહુત સાધુઓને દક્ષિણ એલપાડય દેશમેં લેજા. ઔર કેવળ ચંદ્રગુમ (પ્રભાચંદ્ર) મુનિકા અપને સાથ રહનેકી આજ્ઞા દી. જિન્હાને અપને અંતકાળ તક ઉનેક સાથ રહ કર ઉનેકી અંતિમ કિયા કી. એર અસીમ ગુરૂલિત દીખાઈ. અર્થાત્ બાર દુકાળી ઉતર્યા પછી લદ્મભાઢુ સ્વામી આલાઈ, પડિકમ્મી, નિંદી નિ:શહ્ય થઇ પાદાપગમન સંથારા કરી સમાધિપણે સ્વર્ગે ગયા, તેવીજ રીતે પ્રભાચંદ્ર મુનિ પણ સ્વર્ગે ગયા.

ત્યારપછી વિશાખાચાય' આદિ બાકી રહેલા સર્વ મુનિએ દક્ષિણ દેશ તરક્ષ્યી વિહાર કરી મગધ દેશમાં આવ્યા.

એ વખતે મગધ દેશમાં સ્થુલીભદ્ર આચાર્ય આદિ મુનિવરા વસ્તીમાં વસતા હતા. કારણકે પ્રથમ જ્યારે તેએ! વસ્તીની બહાર ઉદ્યાન-ખગીચા આદિ સ્થળે રહેતા હતા, ત્યારે તાે તેઓને સર્વ પ્રકારની અનુકુળતા રહેતી; પરંતુ ભયંકર દુષ્કાળના પરિણામે અહાર રહેતાં નિદીષ આહાર પાણી ઇત્યાદિ મેળવવામાં તેમજ અન્ય એવી કેટલીએક બાબતામાં તેઓને મુશ્કેલીએા આવવા લાગી; અને સંયમ નિર્વાહમાં સ્ખલના થવા લાગી, આથી તેઓ સર્વ નિર્જન સ્થાનનું અવલંખન છાેડી શ્રાવક સમુદાયના અતિ આગહથી વસ્તીમાં રહેવા લાગ્યા; મગધ દેશના મુનિએાને વસ્તીમાં વસેલા જોઇ દક્ષિણ વાસી મુનિઓએ તેમને કહ્યું કે મુનિઓએ વસ્તીમાં રહેવું ઉચિત નથો. આ સાંભળી વસ્તીવાસી મુનિએાએ કહ્યું:–અહેા! મહાનુભાવ! વીતરાગ દેવનાે માર્ગ એકાન્ત નથી, પણ અનેકાન્ત છે. કેમકે આચારાંગ, સ્થાનાંગ, તથા નિશિથ આદિ સૂત્રામાં મુનિઓને વસ્તીમાં ઉતરવાની ના કહેલ નથી તેમજ શ્રી રાયપ્રશ્નીય સ્ત્રમાં કેશીકુમાર શ્રમણે ચિત્ત સાથી'ને કહ્યું હતું કેઃ–જે કેાઈ મારી પાસે આવે તાે તેને હું ખુઝવી શકું. આ વાકય પરથી પણ સમજાય છે કે વસ્તીમાં નિર્દેષ ઉપાશ્રયમાં રહેતાં (ઉતરતાં) મુનિઓને હરકત નથી. માટે વસ્તી અહારજ રહેવું જોઇએ એવા એકાન્તવાદ ન સ્થાપી શકાય. દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ જોઈને વર્તવાથી સંયમના નિર્વાહ સારી રીતે થઇ શકે છે. અને વિતરાગની આજ્ઞાનું વિરાધન થતું નથી. માટે આપ ગામમાં-ઉપા-શ્રયમાં પધારા.

આ પ્રમાણું શ્રી સ્થુલીલદ્ર છએ નમ્રતાપૂર્વક આગ્રહથી કહ્યું; પરંતુ વિશા-ખારાયે હઠવાદ પકડયા હતા, તે ન મૂકયા. અર્થાત્ તેઓ વસતીમાં આવ્યા નહિ, એટલુંજ નહિ પણ જે વસ્તીમાં ઉત્તરવાની માન્યતાવાળા મુનિએા હતા, તેઓથી જીદા પડયા અને જીદા મત સ્થાપન કર્યા. એટલે જૈન સાધુ સમુદા-યમાં બે મત પડયા. ૧ વસતીવાસી ૨ વનવાસી. એમ કેટલાક વખત આ રીતે બે મત રહ્યા; પરંતુ ત્યારપછી વનવાસી મુનિએા પણ કાળક્રમે વસતી વાસી થઇ ગયા.

જૈન મુનિઓને ઉત્સર્ગે તે વસતી બહાર રહેવું જેઇએ. કારણ કે બહારનું વાતાવરણ સ્વ<sup>2</sup>છ હાવાથો મુનિધર્મ પૂરતી રીતે જાળવી શકાય છે. ગામમાં તા સ્ત્રી પુરુષાના અતિ સહવાસે, અને મલિન વાતાવરણે આત્મ શુદ્ધિમાં અને સંયમ નિવાંહમાં અડચણ ઉભી થાય છે. એથી જૈન મુનિઓ ૧૧

માટે ખહાર રહેવાના વ્યવહાર પ્રાય: અનાદિના-પ્રાચીન છે ખરા; પરંતુ ત્યાં કેવળ એકાન્તપણાના આગ્રહ ન હાઈ શકે. તેમ માહભાવે વસતીમાં વાસ ન હાવો તેઇએ. વસ્તીમાં કે વસ્તી ખહાર ગમે ત્યાં નિર્દોષ સ્થાન પર રહી નિર્દોષ આહાર પાણો મેળવી જ્ઞાન, દર્શન ચારિત્રની વૃદ્ધિ કરવો એજ ઉત્તમાત્તમ માર્ગ છે. પણ હઠવાદ-એકાન્ત વાદને ત્યાં અવકાશ નથી. અસ્તુ.

વીર સંવત ૧૫૬: સંભૂતિ વિજય સ્વામીનું સ્વર્ગમન અને ભદ્રભાહું સ્વામીને આચાર્ય પદ આરોહેથુ.

વીર સં. ૧૬૨ : વિશાખાચાર્ય દશપૂર્વી થયા.

વીર સં. ૧૭૦: ભદ્રબાહુ સ્વામીનું સ્વર્ગારાહુણ અને ૧૧–૧૨–૧૩–૧૪

એ ઉપરંતા ચાર પૂર્વના રહસ્યના વિચ્છેદ; સ્થુળીલદ્ર

સ્વામી આચાય<sup>ર</sup> થયા.

### ૮ મી પાટપર શ્રી સ્થુલિલદ્રજી

સંભૂતિ વિજય મહારાજના સદ્ષોષ્ઠથી વૈરાગ્ય પામી સ્થુલિલદ્રજીએ દીક્ષા લીધી. દીક્ષા લીધા પછી ભદ્રભાહું સ્વામી પાસે રહી ૧૪ પૂર્વના મૂળ પાઠ શીખ્યા. તેમાં ૧૦ પૂર્વના અર્થો અને તેમાં રહેલું રહસ્ય. અભ્યાસ કરતા થકા ૨૪ વર્ષ સુધી ગુરૂદેવ પાસે રહી જ્ઞાન મેળવ્યું. પછી ૪૫ વર્ષ સુધી આચાર્ય પદવી ભાગવી. સર્વ આયુષ્ય ૯૯ વર્ષનું ભાગવી વીરાત ૨૧૫ વર્ષ (બીજા મતે ૨૧૯ વર્ષ) તેઓ સ્વર્ગ પધાર્યા.

સ્થુલિભદ્ર સ્વામીના સમય પછીથી ઉપરના ચાર પૂર્વ તથા પ્રથમ સંઘયણ તથા પ્રથમ સંસ્થાન વિચ્છેદ ગયા.

વીર સં. ૧૭૯ આર્ય મહાગિરીની દીક્ષા,

- ,, ૨૦૮ દશપૂર્વી<sup>૧</sup> જયસેનાચાય<sup>૧</sup> થયા.
- ,, ૨૧૪ ત્રીજે અવ્યક્ત વાદી નિન્હવ થયેા.

આ નિન્હવ થવાનું કારણ:—"અષાડાભૂતિ" નામના આચાર્યને "અવ્યક્ત" નામના શિષ્ય હતો. એકવાર તે આચાર્ય પોતાના સર્વ શિષ્યોને સૂત્રની વાંચણી કરાવતા હતા. તેવામાં એક રાત્રિએ તેમને ભયંકર વ્યાધિ ઉત્પન્ન થયો; પાતે સહનશીલ આત્મા હાઇ શિષ્યોને જગાડયા નહિ. અને અકસ્માત તેમનું મૃત્યુ થયું. સમાધિ મરણે કાળ કરવાથી તેઓ સ્વર્ગલાકમાં ઉત્પન્ન થયા. અંતર્મુ હુર્તના સમય પછી તેમણે ઉપયાગ મૂકીને પાતાના પૂર્વ સ્થળે જોયું, તેા તેમણે પાતાનું સ્થળ શરીર અને શિષ્યોને જોયાં. તેજ વખતે અષાડાભૂતિ આચાર્ય (દેવ)

ને વિચાર ઉદ્દભવ્યા કે મહારા શિષ્યા હજુ અજ્ઞાન છે. તેઓ બીચારાને વિદ્યા દાન કેાણ આપશે ? એમ અનુકંપા આવવાથી પુનઃ તે પાતાના મનુષ્ય ક્લે-વરમાં આવ્યા અને પૂર્વની જેમ શિષ્યોને વિદ્યાદાન આપતું શરૂ કર્યું; આ વાતની શિષ્યાને ખબર પડી નહિ; કેમકે રાત્રીએ તેઓ દેહ છોડી ગયા, અને તરતજ પછી તેમાં આવી ઉપસ્થિત થયા. આ રીતે મુનિપણામાં વિચરતા અને શિષ્યાને વિદ્યાદાન આપતા રહેતા થકા જ્યારે શિષ્યાને સર્વથા અભ્યાસ પૂર્ણ કરાવ્યા, ત્યારે તેઓએ પાછા દેવ તરીકે પ્રગટ થઇને પાતાના પૂર્વ મર**ણ**ની વાત શિષ્યાને કહી; અને તે સર્વ શિષ્ય મુનિઓને 'મિરછામિદ્ધકડં' (પ્રાયશ્ચિત) લેવાનું કહ્યું. એટલું કહી તે આચાર્ય તા પાતાના દેવસ્થાનક ચાલ્યા ગયા. પાછળથી શિષ્યાને શાંકા પડી. એ શાંકા એવા રૂપમાં ઉપસ્થિત થઇ કે એક બીજા ગ્રુનિએા અરસપરસ એક બીજાને વંદણા નમસ્કાર ન કરે. સૌ કાેઇ શંકાને આધીન થયા કે રખે કાેઇ કાળ કરી ગયેલા સુનિએ પુનઃ સાધુ શરીરમાં પ્રવેશ કર્યો હાય, એટલે વાસ્તવિક રીતે તે 'સાધુ છે કે દેવ' એમ ચાક્કસ કહી શકાય નહિ. જયાં સુધી તે ચાકકસ ન કહી શકાય ત્યાં સુધી સાધુ-મુનિને પણ વંદણા કેમ કરાય ? કેમકે રખેને તે દેવ હોય. અને મત કલેવરમાં પ્રવેશ કર્યા હોય! તેા દેવ કે જે અવૃત્તી, અપ્રત્યાખાની છે; તેને સંયમ ધારી વં**દ**ન કરી શકે નહિ. એથી તેા મિથ્યાત્વ અને મૃષાવાદના દાેષ લાગે. આમ સા કાઇએ નિર્ણય કરી–શંકા સેવી એક **ખીજાને વંદન** ક**રવાનું છાેડી દીધું** અને તેજ પ્રમાણે પ્રરૂપણા કરતા વિચરવા લાગ્યા. (આનું નામ અવ્યક્ત વાદી નિન્હવ.)

તેઓની વિપરીત શ્રદ્ધા જાણી ગીતાથી—મહુ સૂત્રી સાધુઓ હતા, તેઓ સર્વ લેગા થયા અને આ અવ્યક્ત વાદીઓને સમજાવવા લાગ્યા કે:—કાઈ દેવ સાધુના વેશ ધારણ કરી, પંચમહાવૃત, સમિતિ, ગુપ્તિ સહિત શુદ્ધ વ્યવહારે મુનિપણે પ્રવર્તતો હાય અને તેવા સ્વરૂપે દેખવામાં આવે તો તેને વાંદવાથી મિશ્યાત્વ કે મૃષાવાદ નજ લાગે. કેમકે જેન શાસનને વિષે તો ખાદ્યથી વ્યવહાર ખલિષ્ઠ છે. ઇત્યાદિ ઘણા દર્ષાતા આપ્યા; પરંતુ તેઓ સમજ્યા નહિ તેથી તે સર્વ અવ્યક્તવાદીઓને તથા તેની શ્રદ્ધાવાળાઓને ગચ્છથી ખહાર મૂક્યા.

તે નિન્હવા વિહાર કરતા કરતા એકદા રાજગૃહી નગરીએ આવ્યા, તે વખતે ત્યાંના ખળલદ્ર રાજાએ તેઓને પ્રતિબાધવા અર્થ ચાકર પુરૂષા પાસે ખાંધી મંગાવ્યા. ત્યારે અવ્યક્તાદિ સાધુઓ બાલ્યા કે હે રાજન્! તમે શ્રાવક થઇને સાધુઓને મારા છા તે યાગ્ય નથી. રાજાએ કહ્યું:—કાેણ જાણે કે તમે સાધુઓ છા કે ચાર છા ? કિંવા અમે શ્રાવક છીએ કે દેવતા છીએ! આ

વાક્ય સાંભળી તે નિન્હવા બાધ પામ્યા અને પાતાના કદાગઢ છાડી સ્થવીર મુનિ–ગુરૂદેવ પાસે આવી આલાચના કરી શુદ્ધ થયા. એ ત્રીજો અવ્યક્સ વાદી નિન્હવ જાણવા.

વીર સં. ૨૧૫ : સ્થુળિલદ્ર સ્વામીનું સ્વર્ગારાહણ, આર્ચ મહાગિરીને આચાર્ચ પદ.

#### ૯ નવમી પાટ પર શ્રી મહાગિરી સ્વામી બિરાજ્યા.

એ મહાપુરુષ ૩૦ વર્ષ સુધી ગૃહવાસમાં રહ્યા પછી દીક્ષા ગ્રહણ કરી. ૪૦ વર્ષ સુધી ગુરૂ લક્તિ કરી અહુસૂત્રી થયા. ૩૦ વર્ષ આચાર્ય પદ્યની લાગવી. એકંદર સા વર્ષનું આસુષ્ય લાગવી વીરાત ૨૪૫માં તેઓ સ્વર્ગે પધાર્યા.

વીરસં. ૨૨૦ : અશ્વમિત્ર નામના ક્ષણિકવાદી નિન્હવ થયા.

तेनुं कारणः श्री आर्थ महागिरीने हेादल नामे शिष्य हते। अने तेमने "अश्वमित्र" नामे शिष्य हते। ते मशुरा नगरीमां अक्यास करते। तेमां हशमा पूर्वनी "पूष्ण् " नामक वस्तु क्षण्तां स्थेवे। विद्यार उद्दूलव्ये। हैं:— जे पहुपन्न समय निरया खब्बेबीय समय वित्छी, जस्संति एवं जाय विमाणीयाणं एवं अतितारा समये नेरया बीयसमये वित्छी भवन्ति। अर्थः—पदुपन्न स्थेदे वर्तमान काणना के नारकी छे ते थिके समये, विछेह—विनाश पामे छे. स्थेदे प्रथम समयना नारकीनी के पर्याय हती ते विछेह थाय. अने थिके समये पर्याय विशिष्ट थाय.

ઉપરના પાઠ પર્યાય પલટવા વિષેના છે. તેના ભાવાર્થ નહિ સમજવાથી જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉદ્દયે અવળી ઘેડ બેસી ગઈ; જેથી શુરૂદેવે તેને સમજાવવા ઘણા પ્રયત્ન કર્યા, પણ તે સમજયા નહિ. તેથી શુરૂએ તેને ગચ્છ બહાર કર્યા. ગચ્છ બહાર મૂકાયા પછી તે ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપવા લાગ્યા કેઃ—જે જીવ પ્રથમ સમયે પાપ કરે છે તે બીજે સમયે નાશ પામે છે. તેમજ પૂછ્ય કરે છે તે પણ નાશ પામે છે. અપ્રમાણે પ્રરૂપણા કરતા તે વિચરવા લાગ્યા.

એકદા પ્રસ્તાવે તે ફરતા ફરતા રાજગૃહી નગરીમાં આવ્યો. ત્યારે તે ગામના રાજાના દાણી, શ્રાવક હાેવાથી, તે સાધુને પ્રતિબાધ આપવા માટે પકડીને માર મારવા લાગ્યા, ત્યારે સાધુએ કહ્યું કે:–હું સાધુ છું અને તમે શ્રાવક છા, છતાં મને કેમ મારા છા ? ત્યારે દાણીએ પ્રત્યુત્તર આપ્યા કે:– તમે સાધુ છા એ તાે વિચ્છેદ ગયા. હવે સાધુ છા એમ કેમ કહેવાય?

આ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી સાધુ સમજ ગયા કે ખરેખર મને પાતાને અવળી થેડ બેઠી હતી તે ખાેટી છે. એવા વિચાર કરી તે ગુરૂ પાસે આવ્યા અને આલાચના વડે શુદ્ધ થઇ ગચ્છમાં ભખ્યા. એ ચાથા 'અશ્વમિત્ર 'નામે ક્ષણિક વાદી નિન્હવ સમજવા.

વીરસં. ૨૨૯ : દશપૂર્વી નાગસેનાચાર્ય થયા.

- , ર૪૨ દશપૂર્વી સિદ્ધાર્થાચાર્ય થયા. તેમણે પ્રથમ દ્રવ્યાનુમાંગના શ્રંથ રચ્ચા હતા. સાંભળવા પ્રમાણે તેના અમુક ભાગ ખંગા-ળમાં છે. અને તે પરથી અનેક દ્રવ્યાનુયાગ લખી પ્રવૃત્તિ કરેલ છે.
- ,, ૨૪૫ શ્રી આર્યમહાગિરી મ. તું ગજેન્દ્રપુરમાં સ્વર્ગાગમન અને આર્ય સુહસ્તી મહારાજનું પદારાહણ.

## ૧૦ દશમી માટે શ્રી આર્યસુહસ્તી (બાહુલસ્ત્રામી) ગાવ્યા.

તેઓ વાશિષ્ટ ગાંત્રી હતા. ૩૦ વર્ષના ગૃહવાસ પછી દીક્ષા ગ્રહણ કરી. ર૪ વર્ષ સુધી ગુરફેવની સેવા ભક્તિ કરી. તેથી ગુરફેવે તેમને આગમાનું રહસ્ય આપ્યું. અને બહુ સૂત્રી કર્યા. પછી આચાર્યપદત્રી મળી, તે પદવી તેમણે ૪૬ વર્ષ સુધી પાળી. સ'સારી જીવાપર મહાન ઉપકાર કર્યા. અને ૧૦૦ વર્ષનું પૂર્ણ આયુષ્ય ભાગવી વીરાત્ ૨૯૧માં તેઓ સ્વર્ગવાસ પામ્યા.

શ્રી આયં સુહસ્તી સ્વામીના વખતમાં એક જાણવા યાગ્ય પ્રસંગ એ હતો કે, તેઓ એક વાર ક્રતા ક્રતા ઉજ્જિયની નગરીમાં આવ્યા. અને ત્યાં 'ભદ્રા' નામની એક શેકાણીની વાહાયશાળામાં આજ્ઞા લઇને ઉતર્યા. તે ભદ્રા શેઠાણીને 'એવંતી સુકુમાળ' નામના એક મહા તેજસ્વી પુત્ર હતા. તે અત્રીસ સ્ત્રીએ પરષ્ટ્યા હતા; અને અપાર સુખ સમૃદ્ધિ વચ્ચે જીવન વિતાવતા.

એક વખતે સંધ્યા સમયે અકાળ વિત્યા પછી, આર્યસુહિસ્ત મહારાજ "નિલની ગુલ્મ" નામના અધ્યયનના પાઠ કરતા હતા. તે પાઠ એવંતી-સુકુમાળે સાંભળ્યો; પૂર્વના સંસ્કારી જીવ હાવાથી તે પાઠના શખ્દા કર્ણે ન્દ્રિયમાં પ્રવેશતાં તેની વિસ્મયતા વધતી ચાલી. અને જ્યારે તેણે પાતાનું ચિત્ત મનનમાં જોડ્યું, ત્યારે તેને સ્મરણ થઈ આવ્યું કે અહા ! આવું સુખ પૂર્વ કાળે મેં કાઈ સ્થળે જોયું છે! એમ વિચાર કરતાં તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું તેને પ્રભાવે તેણે પૂર્વ 'નિલની ગુલ્મ' નામક વિમાનમાં અનુભવેલું સુખ યાદ માવ્યું. તેજ સુખ પુનઃ મેળવવાની તેને ઉત્કટ અભિલાષા થઈ. તરતજ તે પાતાના મહેલમાંથી નીચે ઉતરી આચાર્ય મહારાજ પાસે આવ્યા અને વંદન કરી બાલ્યાઃ-પ્રભુ! આપ જે અધ્યયનના પાઠ કરતા હતા, તે 'નિલની ગુલ્મ' નામક વિમાનનું સુખ મેં પૂર્વ ભવે ભાગવેલું છે, એમ હું મને થયેલા જાતિ-

સ્મરણ જ્ઞાન વડે જાણું છું. કૃષાળુ દેવ! હવે પુન: મને તે સુખ મેળવવાની ઇચ્છા થઈ છે. તેથી હું આપની પાસે દીક્ષા લેવા માગું છું: આચાર્ય મહા**રા**જ બાલ્યા:-"જહા સુયં દેવાનુપ્રિયે ''! ગુરૂજીનું આ વચન સાંભળી 'એવંતી સુકુમાળ' 🖣ર આવ્યા અને દીક્ષા માટે માતાની અનુજ્ઞા માગી. પરંતુ માતાએ રજા ન આપી; તેથી એવંતી સુકુમાળે સ્વયં કેશ લાગ કરી મુનિના વેશ પહેરી લીધા. માતા આ જોઇ વિસ્મય પામ્યા. તેણે વિચાર્યું કે પુત્રની પ્રબળ ઇચ્છાને કાઇ રાકી શકવા સમર્થ નથી; આથી તેણે પાતે શ્રી આર્યસહસ્તી મહારાજ પાસે આવીને પુત્રને અર્પણ કર્યા. એટલે શ્રી સુહસ્તી સ્વામીએ તેને દીક્ષાના પાઠ ભણાવ્યા. પછી તે નવદીક્ષિત મુનિએ વિચાર્યું કે પાતે અત્યંત સુકુમાર હાઇ, સંયમવૃતના આકરાં કષ્ટા વધુ વખત સહન કરી શકશે નહિ. એથી 'અનશન ' કરવા માટે તેમણે ગુરૂદેવની આજ્ઞા માગી. અને તેઓ સ્મશાન ભૂમિમાં જઈ કાર્યાત્સગે ધ્યાને રહ્યા. તેવામાં એક લુખી શિયાળણીએ બ<sup>ર</sup>ચાં સાથે આવીને તેજરાત્રિએ તેમનાં શરીરનું ભક્ષણ કર્યું. આ ઉપસર્ગ તેમણે શાંતભાવે વેદચો, અને સમાધિમરણે કાળ કરી પાતાના ચિંતવેલા 'નલિની ગુલ્મ ' નામના વિમાનમાંજ તે " અવેલી સુકુમાળ " ઉત્પન્ન થયા. (નિદાન ગ્રુક્ત તપના જૈન શાસ્ત્રમાં નિષેધ છે. એવંતી સુકુમાળ કરેલું નિદાન દેવ ભૂમિમાં યાદ આવવાથી તેઓ પ્રાયશ્ચિત લઈ શુદ્ધ થયા હતા એમ કહેવાય છે! ધન્ય છે, આવા અઘાર તપસ્વી સુનિરાજને!

## આર્ય સુહસ્તી મ. નાે સમય

"જૈનઘર્મની પ્રાચીન અને અર્વાચીન સ્થિતિ" નામક પુસ્તકમાં શ્રીમદ્ છુદ્ધિ સાગરજી મહારાજ શ્રી આર્ય સુહસ્તી મ. ના સમય પરત્વે લખે છે કે:— " આર્યસુહસ્તિ મ. ના ઉપદેશથી ઉજ્જયિનીમાં સંપ્રતિરાજાએ જૈન ધર્મ સ્વીકાર્યો. પાતાના પિતામહની પાછળ સંપ્રતિ રાજાએ હિંદનું સર્વભીમત્વ સ્વીકાર્યું. સંપ્રતિ રાજાએ હિંદુસ્તાનની અહાર જૈનધર્મના ઉપદેશ દેવા માટે શ્રી આર્યસુહસ્તીને વિનંતિ કરી, પ્રથમ અનાર્થ દેશામાં વિહાર કરવા માટે શ્રી અનાર્ય લોકોને આર્ય કરવા માટે વીરપુરુષાને સાધુના વેશ પહેરાવી તથા સાધુઓના આચાર શીખવી, અફગાનીસ્તાન, ઇરાન, તુર્કસ્તાન, શ્રીસ, અરબસ્તાન, ટીએટ, પ્રક્ષાદેશ અને તાતાર વગેરે દેશામાં માકલ્યા. તેઓએ ત્યાં જઇ અનાર્ય લોકોને જૈન ધર્મના ઉપદેશ દઇ ખરા આર્ય બનાવ્યા. અને તેથી ત્યાંના લોકો જૈન સાધુઓની ભક્તિ કરવા લાગ્યા તથા ધર્મના આચાર વિચારામાં કુશલ થયા. " આ સંબધીના વિશેષ ઉલ્લેખ શ્રી પ્રભાવક ચરિત્ર તથા નવતત્ત્વ ભાષ્યાદ શ્રેશામાંથી પણ મળી આવે છે.

આજથી આવીસે વર્ષ ઉપર થયેલા સંપ્રતિ રાજાના જૈન ધર્મ પ્રત્યેના પ્રેમ, અને જૈન શાસનાન્નિતિની ધગશ એ વગેરે ઉપરથી સંપ્રતિ રાજા અને શ્રી આર્યસુહસ્તી મહારાજને ધન્યવાદ આપવાનું મન કયા સુજ્ઞ શાસન પ્રેમીને નહિં શાય? આંધ્ર વગેરે અનાર્ય દેશમાં વિહાર કરવા માટે સંપ્રતિ રાજાએ કરી આપેલી સગવડતા આદ શુદ્ધ સાધુએાનાં ટાળેટાળાં વારંવાર તે અનાર્ય દેશો તરફ વિચરવા લાગ્યા. અને અનાર્યો હવે તા આર્યો કરતાં પણ અધિક સરળ અને ઉત્તમ છે એવા તેમણે શ્રી આર્યસુહસ્તી પાસે ઉદ્દગારા પણ કાઢયા. સંપ્રતિ રાજાના સમયમાં જૈનાની વસતી ૪૦ કરાડની ઇતિહાસકારા જણાવે છે તે આ પરથી યથાર્થ માની શકાય છે. તે વખતે "હજરત મહમંદ પયગમ્ખર" તેમજ "ઇસુ"ના જન્મ થયા ન હતા. જૈનધર્મ તે વખતે પ્રદ્ભાદેશ, આસામ, ટીબેટ, અફગાનીસ્તાત, ઇરાન, તુર્કસ્તાન અરબસ્તાન અને લંકા આદિ અનેક સ્થળે પ્રસરેલા હતા. આથી જૈન સંખ્યા વિધેનું અનુમાન લેશ પણ શંકાસ્પદ નથી.

"ટાડ રાજસ્થાન"માં ટોડ સાહેબ જૈનાને ખુદ તરીકે ઓળખી ખુદના નામથી કેટલુંક લખે છે. જે ટાડસાહેબ જૈનધર્મ અને બૌદ્ધધર્મના લેદ જાણતા હાત તો તેઓ જૈન ધર્મને અને તીર્થકરને ખુદ તરીકે ઓળખાવત નહીં. તેમણે જ્યાં ખુદ્ધની વ્યાખ્યા આપી છે, ત્યાં જૈન ધર્મની વ્યાખ્યા સમજીને; એમ તેમના પુસ્તકમાંથી મળી આવે છે: જાઓ:—

" આ શીથીયન લોકા જૈન ધર્મને પૂજતા હતા. ડા. મી. ટાંક ' ખુલ ધર્મને પૂજતા હતા' એવું લખ્યું છે. " એ વખતે તે દેશમાં જૈનધર્મ ફેલાયલા હાવાથી જૈનધર્મને પૂજતા હતા. એમ લખાવું એઈ એ.

પત્ર (૪: ગેટે, તાક્ષક, આસી, કાઠી, રાજપાલી. હુન્સ, કામારી, કામનીયા ઇન્દુસાઇથીક એ વગેરે જાતિઓની અડાઈઓથી ઇન્દુ અથવા અંદ્રવંશના ખુદ્ધ (તીર્થકર) ની લક્તિ દાખલ થઇ. જે જાતિઓએ હિંદુસ્તાન પર અડાઈ કરી તે જાતિઓમાં શ્રી પાર્શ્વનાથ અને વીર પ્રભુના વખતથી તીર્થકરની લક્તિના ઉપદેશ દાખલ થયા હતા. (ટાડ રાજસ્થાન)

પત્ર દર: આ સમય છેલ્લા ખુદ્ધ અથવા મહાવીરના છે. આમ ટાેડ સાંહેખ લખે છે તે ઉપરથી સહજ ખ્યાલ આવે છે કે ટાેડ સાંહેખ શ્રી પાર્શ્વનાથ, વીરપ્રભુ તીર્થકરાને ખુદ્ધ તરીકે ઓળખે છે. પણુ તેમાં તેમની ભૂલ થઇ છે. વળી આપણુ તાે જણાવવાનું એટલું છે કે તેમના મત પ્રમાણે મલાકાની સામુદ્રધૂનિથી કાસ્પીયન સમુદ્ર સુધી પહેલાં જૈનધર્મ હતાે. પશ્ચાત્ જૈનધર્મની પાછળ બૌદ્ધધર્મ પણ દાખલ થયેલા જણાય છે. પૂર્વ દેશના આસિ, તાક્ષક, ગેટે વગેરે લાકો પાતાના વંશના સ્થાપનાર તરીકે તીર્થકરને પૂજતા હતા.

" આ સઘળા ઇન્દુ સાઇથીક (ચડાઇ કરનારા) ક્ષેકિ ખુદ ધર્મ (તીર્થકર ધર્મ) પાળતા હતા. અને તેથી સ્કાન્ડીનેવીયન અથવા જર્મન જાતા અને રજપૂતા વચ્ચે રીતભાત અને દેવકથાઓનું એક સરખાપણું તેઓની વીરરસ કવિતાઓ સરખાવવાથી વધી જાય છે." પૂર્વે ત્યાં જૈનધર્મ ફેલાયા હતા, પરંતુ પાછળથી ઉપદેશના અભાવે તેઓ જૈન તરીકે રહી શકયા નહિ. હિંદુસ્તાનની સર્વ ક્ષત્રિય જાતિઓ પહેલાં જૈનધર્મ પાળતી હતી, અને સર્વ તીર્થંકરા ક્ષત્રિય જાતિમાંજ અવતરેલા હતા.

અગ્નિકુળના રાજાઓ પણ જૈન ધર્મી હતા. રાઠાેડમાંની ધાંદુલ, ભાડા-ઇલ, ચાક્રીટ, દુહરીઆ, ખાકા, ખદુરા, યાજરા, રામદેવ, કાષ્ટ્રીયા, હાતુંડિયા, માલાવાત, સુષ્ડુ, કાટાઈયા, મુહાેલી, હોાગદેવ, મહાઇચા, જેશીંગા, મુરસીયા, જોટસીયા, જોરાવરા વગેરે શાખાઓ જૈનધર્મી હાય એમ ટાેડ સાહેળ કહે છે. અમારું માનવું તેા એવું છે કેઃ—શ્રી વીરપ્રભુના સમયમાં તથા શ્રી પાર્શ્વનાથ-ના સમયમાં સૂર્યવંશી અને ચંદ્રવંશી રાજાએા જૈન ધર્મ પાળતા હતા. શંકરા-ચાર્ય'ની ઉપસ્થિતિ પછી ધીમે ધીમે ચૌહાણ વગેરે રાજાએા હિન્દુ ધર્મ પાળવા લાગ્યા. હાલમાં જે વિશક જૈના છે તેમાંના કેટલાક ચૌહાણ વંશના છે. કેટલાક પરમાર, સિસાેદીયા અને ચાવડા રજપુતાે છે. આ ઉપરથી સમજ શકારો કે જયારે જૈનધર્મની પડતીના પ્રારંભ થયા ત્યારે જૈનાચાર્યાએ ક્ષત્રિયા કે જેઓ જૈનધર્મમાં ચુસ્ત રહ્યા હતા તેઓને તેમાંથી જુદા પાડી પાતે વર્ણિક વૃત્તિથી આજવિકા ચલાવવા લાગ્યા. તેથી જૈનધર્મ પાળનારા ક્ષત્રિયા "વર્ષિક" તરીકે એાળખાયા લાગ્યા. હાલ જે વાણીયા—વિણક તરીકે એાળખાય છે, તે ક્ષત્રિય જાતિનાજ અંશ છે તેમ માની શકાય છે. હાલની એાશવાળ વગેરે જાતો પણ રજપૂત, ક્ષત્રિય જૈના છે. આ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે જૈનધર્મ દરેક રાષ્ટ્ર અને જતિમાં પ્રસરેલા હતા.

વીર સં. ૨૬૪ દશપૂર્વી ધૃષ્ટિસેનાચાર્ય થયા.

- ,, ૨૮૨ દશપૂર્વી વિજયાચાર્ય થયા.
- ,, **ર**૮૮ એક સમયે બે ક્રિયા માનનાર "ગંગ" નામનાે પાંચમા નિન્હવ થયાે.

તેનું કારણ– એકદા ગંગ નામના એક અણુગાર ગ્રીષ્મ ઋતુમાં વિહાર

કરતાં રસ્તામાં એક નદી આવી. તે નદી ઉતરતાં તેમાંનું પાણી તેમને ખહું ઠંડું લાગ્યું; પણ મસ્તકે તાપ પુષ્કળ લાગતા હતા. આથી તેમને મનમાં વિચાર થયા કે ભગવંતે તા એક સમયે એકજ કિયા કહી છે, છતાં હું ઠંડક અને ઉષ્ણુતા એ બંનેય અનુભવું છું માટે ભગવંતનું આ કથન ખાયું છે. એમ નિશ્ચય કરી તે ગુરૂ પાસે આવ્યા અને ખુલાસા માગ્યા. ગુરૂએ કહ્યું: મહાનુનાવ! એક સમયે એ કિયા થઇ શકે, જેમ કે ચાલતાં ચાલતાં પ્રભુનું નામ લ્યે, તે ન્યાયે એ કિયા કહેવાય. પરંતુ ઉપયાગ તા એકજ હાય. ચાલવાના ઉપયાગે ચલનકિયાના ઉપયાગ કહેવાય પણ તેમાં ભગવંતના નામના ઉપયાગ સમાઇ ન શકે. માટે એક સમયમાં ભિન્ન ભિન્ન એ ઉપયોગ કહેવાય નહિ. માટે વિવેકપૂર્વક વિચાર કરી આપના હઠવાદ દ્વર કરા અને વીતરાગ પ્રણિત વચના પર વિધાસ રાખા. એ પ્રમાણે અનેક ન્યાયા વહે સમજવ્યા; પરંતુ ગંગ અષ્યુગાર સમજ્યા નહિ; ત્યારે તેને ગુરૂદેવે ગચ્છની બહાર કર્યા. ગચ્છની બહાર રહી તે ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપવા લાગ્યા.

એક પ્રસંગે કાેઈ યક્ષદેવે તેને ખીવડાવ્યા, ત્યારે તે ગંગ સાધુપણાના ઉપયાગને મૂકી " ભય "ના ઉપયાગમાં જેડાયા. તેથી તે ઠેકાણે આવી ગયા. અને ગુરૂ પાસે પ્રાયક્સિત લઈ શુદ્ધ થઇ ગચ્છમાં ભળ્યાે–એ પાંચમા નિન્હવ.

વીરાત્ ૨૪૫ આર્ય સુહસ્તી મ. આચાર્ય પદે આવ્યા પછી, તેમના ઉપદેશે સ'પ્રતિ રાજા જૈનધર્મી થયા.

,, ૨૯૧ આર્યસુહસ્તી મહારાજનું સ્વર્ગગમન.

# ૧૧ અગીયારમી પાટપર સુપ્રાંતસુદ્ધ સ્વામી બિરાજ્યા

તેએ શ્રીનું વ્યાદ્મપત્ય ગાત્ર હતું. દીક્ષા લઈ ૨૮ વર્ષ સુધી જ્ઞાન મેળ-વ્યું. પછી આચાર્ય પદને પ્રાપ્ત થયા. ૪૮ વર્ષ આચાર્ય ની પદવી ભાગવી. કુલ ૯૬ વર્ષનું આયુષ્ય ભાગવી વીર સં. ૩૩૯ માં તેઓ સ્વર્ગવાસ પામ્યા.

" સુસ્થિત " નામના મુનિ તેમના ગુરૂલાઇ હતા. અંનેએ મળીને કોડ-વાર સૂરિમંત્રના જાપ કર્યો હતો, તેથી સુધર્મસ્વામીના વખતથી તો ગચ્છ " નિર્જ થગચ્છ" ના નામથી એાળખાતા તેને ખદલે " કાેટીલગચ્છ" એવું નામ પડ્યું. અહિં સુધી તા શુદ્ધ નિર્ગથ માર્ગ ચાલતા હતા; પરંતુ ત્યારખાદ તેમાં ફેરફાર થતા ગયા એમ અનુમાન થઇ શકે છે.

આ સમયમાં "કાલિકાચાર્ય " ઉર્ફે "શ્યામાચાર્ય " થયાના ઉદ્લેખ મળી આવે છે. આ સંબંધમાં શ્રાવક હીરાલાલ વિ. હંસરાજ પાતાના "જૈન-ધર્મના પ્રાચીન ઇતિહાસ " ભાગ ર ંજા માં લખે છે કે:—તેમના સમયમાં ૧૨ એટલે વીર સં. ૩૩૬ વર્ષ (પિટર્સનના રિપાર્ટને આધારે વીરાત્ ૩૩૪) શકેન્દ્ર મહારાજની પાસે 'નિગાદની વ્યાખ્યા 'ના કર્તા પ્રથમ કાલિકાચાર્ય થયા. તેમના વર્ષુ શ્યામ હાવાથી તેઓ "શ્યામાચાર્ય" તરીકે પશુ એાળખાતા હતા. તે શ્યામાચાર્ય (કાલિકાચાર્ય) વીરાત્ ૩૯૬ વર્ષે (પિટર્સનના રિપા-ર્ટને આધારે ૩૮૬ વર્ષે) પદ્મવણાસ્ત્રની સુગમ્ય વાચનાનું પ્રદાન કર્યું. અર્થાત્ પદ્મવણા સ્ત્ર રચ્યું.

### ૧૨ મી પાટપર શ્રી ઇન્દ્રદિન સ્વામી આવ્યા.

ઇંદ્રદિન સ્વામીનું બીજું નામ વીરસ્વામી પણ હતું. તેઓ કાશિકોગતના હતા. ન્હાની વધે દોક્ષા ગ્રહણ કરી ખૂબ જ્ઞાન સંપાદન કર્યુ હતું. ૮૨ વર્ષ સુધીની આચાર્ય પદવી લાગવી વીરાત્ ૪૨૧ માં તેઓ સ્વર્ગવાસ પામ્યા.

# ૧૩ મી પાટે શ્રી આર્યંદિન સ્વામી (અપરમતે શ્રી સ્કંદિલાચાર્ય)

તેઓ ગૌતમ ગાત્રી હતા અને કર્ણાટક દેશના વતની હતા. 30 વર્ષ શહસ્થાશ્રમમાં રહી દીક્ષા શ્રહણ કરી. 3ર વર્ષ સુધી ગુરૂ લક્તિ કરી અહું સુત્રી થયા. ત્યારપછી પપ વર્ષ સુધી આચાર્ય પદવી ભાગવી. સર્વ આયુષ્ય ૧૧૫ વર્ષનું ભાગવી વીરાત્ ૪૭૬ માં તેઓ સ્વર્ગવાસ પામ્યા. તેઓ ઉશ્રતપસ્વી કહેવાતા. જયારથી તેમણે દીક્ષા લીધી ત્યારથીજ સર્વ વિગય માત્રના ત્યાગ કરી લુખી વસ્તુઓ પર જીવન નિર્વાંહ કરતા; ઉપવાસ, છઠ, અઠમાદિ ઘણીજ તપશ્ચર્યા તેમણે કરી હતી.

વીરાત્ ૨૯૨ સુસ્થિતાચાંચે<sup>૧</sup> તથા સુપ્રતિખદ્ધાચાયે<sup>૧</sup> કાેટીવાર સુરિમંત્રના જાપ કર્ચી, જેથી સુધર્મ સ્વામીના સમયથી ચાલતાે આવેલાે " નિર્ગ્રેથ " ગચ્છ ખદલાઇને " કાેટિલ " ગચ્છ ક**હે**વાયાે.

વીરાત્ ૨૯૫ દશપૂર્વધારી શ્રી ખુદ્ધલિંગાચાર્ય થયા.

વીરાત્ ૩૦૦ શ્રી આર્ય મહાગીરીના શિષ્ય મલિસ્સહસૂરિ થયા, અને તેમના શિષ્ય " ઉમાસ્વાતિ " થયા જેમણે તત્ત્વાર્થ સ્ત્રાદિ પ૦૦ થન્થા અનાવ્યા હતા. અને તેમના શિષ્ય શ્યામાચાર્ય ઉર્દ્ધ કાલિકા-ચાર્ય થયા હતા.

**૩૧૫ દશપૂ**વી દેવાચાર્ય થયા.

૩૨૯ દશપૂર્વી ધર્મસેનાચાર્ય થયા.

૩૬૬ નિગાેદની વ્યાખ્યાના કર્તા પહેલા કાલિકાચાર્થ થયા.

૩૪૫ શ્રી નક્ષત્રાચાર્ય થયા.

૩૭**૬ શ્રી સ્યામાચાર્યે** ( કાલિકાચાર્ય**ુ પન્નવ**ણાસૂત્રની સુગમ્ય વાચના**તું** પ્રદાન કર્યું.

૩૮૩ પાંડવાચાર્ય થયા. ૪૨૨ ધ્રુવસેનાચાર્ય થયા.

૪૫૭ વિદ્યાધર ગચ્છમાં સ્કંદિલાચાર્ય થયા. તેમણે બીજવાર સૂત્રા સંકલિત કર્યા.

૪૬૭ આય મંગુઆચાર્ય (વૃદ્ધવાદી) તથા સિદ્ધસેન દિવાકર થયા.

૪૬૮ સુભદ્રાચાર્ય થયા. વયર સ્વામીના જન્મ.

૪૭૪ યશાભદ્રાચાર્ય થયા.

૪૭૬ આર્યદીન સ્વામી સ્વર્ગે પધાર્યા, વયર સ્વામીની દીક્ષા અને તરતજ આચાર્ચ પદવી પ્રદાન.

### વિક્રમ સંવત કયારે શરૂ થયા ?

વિક્રમ સંવતની શરૂઆત બાબતમાં એવા ઉલ્લેખ મળી આવે છે કે:— ભગવાન મહાવીર પછી ૬૦ વર્ષ સુધી "પાલક" રાજાએ અવન્તિ નગરીમાં રાજ્ય કર્યું. ત્યાર પછી પાટલીપુત્રમાં નવ નંદ રાજાઓએ ૧૫૫ વર્ષો સુધી રાજ્ય કર્યું અને ત્યારબાદ ચંદ્રગુપ્ત, બિન્દુસાર, અશાક, કુણાલ અને સંપ્રતિ એ પાંચ રાજાઓએ ૧૦૮ વર્ષ રાજ્ય કર્યું. ત્યાર પછી પુષ્પ મિત્ર રાજાએ ૩૦ વર્ષ, પછી અલમિત્ર અને ભાનુમિત્ર રાજાએ ૬૦ વર્ષ, પછી નભવાહન રાજાએ ૪૦ વર્ષ અને ત્યાર પછી શક રાજાએ ૪ વર્ષ રાજ્ય કર્યું. એમ ૨૧ રાજાઓએ

વીર સંવત ૪૭૧ મે વર્ષે "વિક્રમ" નામના મહા પરાક્રમી રાજાએ શકાને હરાવી રાજ્ય પ્રાપ્ત કર્યું, ત્યારથી વિક્રમ સંવતની શરૂઆત થઇ છે.

આ વિષયમાં "પ્રાચીન ભારત" નામક પુસ્તકમાં લખ્યું છે કૈ:-શક રાજાઓનું રાજ્ય થવાથી પ્રજા અસંતુષ્ટ થઇ, કેમકે એક તરફથી શક લોકો મ્લેચ્છ હતા અને બીજી તરફથી તેઓ બૌહ ધર્મી હતા. આથી હિંદુ લોકો તેમના રાજ્યથી અસંતુષ્ટ થયા. એ વખતે માલવાની રાજ્યધાની ઉજ્જેનમાં "વિક્રમાદિત્ય" નામના પ્રાહ પ્રતાપી રાજા થયા. જે બહાદ્ભર, પરાક્રમી અને વિદ્વાન હતો. જ્યારે વિક્રમને લાગ્યું કે ઉત્તર ભારતમાં શક રાજાઓના અધિકાર પ્રબળ બનતા જાય છે, અને ભારતીય પ્રજા અસંતાષ પામે છે, ત્યારે તેણું તેઓને ભારત વર્ષમાંથી વિદાય કર્યા, ત્યારથી લોકોએ વિક્રમ રાજાને "મહારાજાધિરાજ"ના ઇલ્કાબથી વધાવી લીધા. શક રાજા પર વિજય મેળવી વિક્રમ રાજાએ પાતાના નામના સંવત ચલાવ્યા. જેને લોકા વિક્રમ અથવા

માલવ સંવતના નામથી સંધાધે છે. જે સંવતના પ્રારંભ ઇસ્વીસન પહેલાં લગભગ ૫૭ વર્ષથી થાય છે.

કેટલાક લોકા આ મતથી વિરૂદ્ધ જઇ વીર સંવત ૪૭૦ ના ખદલે વીર સં. ૪૮૩ વર્ષે વિક્રમ સંવત શરૂ થયા છે, એમ કહે છે તે પણ થથાર્થ છે. કેમકે 'શ્રી કલ્યાણ વિજયજી' કૃત "વીર સંવત નિર્ણય ઔર જૈન કાલ ગણના '' નામક પુસ્તકમાં લખે છે કે:-વિક્રમ સંવતમાં ૧૩ વર્ષ વધારવા બેઇએ, કેમકે વિક્રમ રાજા વીર સં. ૪૭૦માં રાજ્યાસન પર આવ્યા; અને પછી તેમણે રાજ્ય વ્યવસ્થામાં અને લડાઇ કરવામાં ૧૩ વર્ષ વ્યતિત કર્યા હતા, અને ત્યારપછી એટલે વીર સં. ૪૮૩માં તેમણે સંવત ચલાવ્યા છે.

તેજ પ્રમાણે પંજાબમાં વિચરતા મહાન પ્રતાપી પૂજ્યાચાર્ય શ્રી સાહન-લાલજી મહારાજે " શ્રી વધ માન તીથી પત્રિકા " બનાવેલ છે તેમાં પણ ૧૩ વધ વધારવાના ઉદલેખ છે. આ પરથી ૪૭૦ ને અદલે ૪૮૩ વધે વિક્રમ સંવતની શરૂઆત થઇ એમ પણ માની શકાય.

પરન્તુ આ માન્યતાથી પણ દિગંબર મતવાલા જીદાજ પહે છે. તેમણે તેમની પટાવળીમાં ૧૯વર્ષના તફાવત અતાવ્યા છે; તેનું કારણ આગળ જતાં આ પટાવળીમાં વાંચવામાં આવશે.

હવે વિદ્યાધર ગ<sup>ર</sup>છમાં જે સ્કંદિલાચાર્ય થયા, તેમનું વૃત્તાંત અતિ ઉપયોગી હાવાથી આપવામાં આવે છે.

## સ્કંદિલાચાર્ય અને મથુરા સંઘ પરિષદ.

એ વિષય પરત્વે શ્રી. માે. દ. દેસાઇ "જૈન સાહિત્યના સંક્ષિપ્ત ઇતિ-હાસ " નામક પુસ્તકમાં લખે છે કેઃ—

"અગાઉ જણાવેલ પાટલીપુત્ર પરિષદ્માં જૈનસ્ત્રી—આગમાને બને તેટલાં સંકલિત કરવામાં આવ્યા હતા; છતાં તે ઝુતનો છિન્નભિન્નતા ઉત્તરોત્તર વધતી ગઇ. એટલે ત્યારપછી વીર નિર્વાણ પછી છઠ્ઠા સૈકામાં અને પાટલીપુત્ર પરિષદ પછી લગભગ ચારસે વર્ષે આર્ય સ્કંદિલાચાર્ય અને વજ સ્વામીના વખતમાં પુન: સ્ત્રોને સંકલિત કરવામાં આવ્યા તેની હકીકતનું વર્ણન આપતાં જણા-વવામાં આવે છે કે:—આર વર્ષના ભયંકર દુકાળ પડવાથી સાધુઓા અન્નને માટે ભિન્ન ભિન્ન સ્થળે ફરતા હોવાથી ઝુતનું ગૃહણ, મનન અને ચિંતન ન કરી શક્યા; એથી તે શ્રુત વિનષ્ટ થયું. અને જયારે સુકાળ થયા ત્યારે મથુરામાં શ્રી સ્કંદિલાચાયે સાધુ સમુદાય ભેગા કરી જેને જે જે સાંભર્યું તે તે બધું એકત્ર કરી વ્યવસ્થિત કર્યું.

આ ભય કર દુષ્કાળે પૂર્વ રચિત શુત જ્ઞાનની ઘણી હાનિ કરેલી, તેના ઉદ્ધાર સુરસેન દેશના પાટનગર "મથુરા"માં થવાથી તે સંકલિત થયેલાં શ્રુતમાં ત્યાંની ભાષાનું સંમિશ્રણ થવું સંભવિત છે. આ મથુરા સંઘમાં થયેલાં સંકલનને "માથુરી" કહેવામાં આવે છે.

( વીરનિર્વાણ પછી છઠા સૈકાની શરૂઆતમાં શ્રી સ્કંદિલાચાર્ય આદિ વિદ્રાન સાધુએાએ બીજીવાર બધું કાલિકસૂત્ર સંગ્રહિત કર્યું હતું.)

## વૃદ્ધવાદી તથા સિદ્ધસેન દિવાકરનું ચરિત્ર

વિદ્યાધર નામક ગચ્છમાં સ્કંદિલાચાર્યના શિષ્ય વૃદ્ધવાદી થયા હતા. તે સૂત્ર સિદ્ધાંતના જાણ અને વિદ્વાન કહેવાતા. એ વખતે ઉજ્જયિની નગરીમાં વિક્રમ રાજ રાજ્ય કરતા, તેની સભામાં દેવૠષિ નામક મંત્રી તેની દૈવસિકા નામની સ્ત્રીથી " સિદ્ધ<mark>સેન દીવાકર "ના જન્મ થયેા હ</mark>તાે. સંસ્કારી કુટું બના સતત્ પ્રયત્ને તેમજ પૂર્વ સંસ્કારના ચાર્ગ " સિદ્ધસેન " સર્વ શાસ્ત્રમાં નિપુણ થયા. પરંતુ વિદ્યાલ્યાસની સાથે વિદ્યાભિમાન તેનામાં પ્રેમળ હતું. એકવાર તેથે શ્રી વૃદ્ધવાદીસૂરિના જ્ઞાનની પ્રશાંસા સાંભળી, તેથી તેમને શાસ્ત્રાર્થમાં છતવા માટે તે ભરૂચ તરફ ચાલ્યા. એવામાં રસ્તામાંજ તેને શ્રી વૃદ્ધવાદિદેવસૂરિના સમાગમ થયાે. પૂછપરછ કરતાં માલમ કે વૃદ્ધવાદીસૂરિ તે પાતેજ છે. એટલે તેણે તેમને કહ્યું કે–હું તમારી વાદવિવાદ કરવા માટે આવ્યા છું. માટે મારી સાથે ચર્ચા કરાે. વૃદ્ધવાદીસુ-રિએ કહ્યું કે તમારી સાથે શાસ્ત્ર ચર્ચા કરવા માટે હું તૈયાર છું; પરંતુ અહિં વનમાં આપણી હાર જીતના સાક્ષી કાેેેેે યુ ? આથી સિદ્ધસેને કહ્યું કે આ ગાયા ચરાવનાર ગાવાલીયા આપણા સાક્ષી થશે; અને તેઓ હાર જીતની પરીક્ષા કરશે. વૃદ્ધવાદિસૂરિએ તે કબુલ કર્યું. અને ગાવાળીઆને ત્યાં સાક્ષીમાં રાખી બંને વાદવિવાદ કરવા બેઠા. તેમાં પ્રથમ વૃદ્ધવાદિએ સમય વિચા**રીને,** ગાેવાળીયા સ**મજ** શકે તેવી રીતે પ્રિય વચનથી નાચતાં એક સુંદર ગરભો ગાયા, આથી ગાવાળીઆએા ખુશ થઇ ગયા, ત્યારપછી સિદ્ધસેને ન્યાય યુકત સંસ્કૃતાલંકૃત ભાષામાં પાતાના મતપંથનું સમર્થન કરવા માંડ્યું. પરંતુ એમાં અજ્ઞાન ગોવાળી આએમને કશી સમજણ પડી નહિ. એટલે તેઓએ તરત ન્યાય આપી દીધા કે આ વૃદ્ધવાદીજજ ખરા જ્ઞાની અને વિદ્વાન છે. તેથી તે જત્યા અને સિદ્ધસેન હાર્યા. આ સાંભળી સિદ્ધસેને વૃદ્ધવાદીજીને નમ્રતાપૂર્વક કહ્યું કે હું હાર્યી છું માટે મને મારી પ્રતિજ્ઞા મુજબ શિષ્ય બનાવેા. જવાબમાં વૃદ્ધવાદીજી બોલ્યાઃ–ભાઇ, આ પરીક્ષા ન કહેવાય. માટે આપણે કાેઈ વિદ્વાનાની રાજસભામાં જઇને ન્યાય કરાવીએ.

આથી તેઓ અને ઉજ્જયિનીમાં વિક્રમ રાજાની રાજસભામાં ગયા અને ત્યાં ધર્મ-ચર્ચા કરીને સિદ્ધસેનના પરાભવ કર્યા. અને પાતાના શિષ્ય બનાવ્યા. આ વખતે તેમનું નામ " કુમુદચંદ્ર" પાડવામાં આવ્યું અને ત્યારબાદ તે કુમુ-દચંદ્ર મુનિ જયારે આચાર્યપદે આવ્યા, ત્યારે તે નામ બદલીને " સિદ્ધસેન દિવાકર" રાખવામાં આવ્યું. પછી વૃદ્ધવાદીજ અન્ય સ્થળે વિદ્વાર કરી ગયા. અને સિદ્ધસેન ઉજ્જયિનીમાં રહ્યા.

એકવાર વિક્રમ રાજા હાથીપર બેસી શહેરમાં ફરવા નીકળ્યા હતા; તેવામાં તેમણે સિદ્ધસેનને રસ્તામાં જોયા. તેમની પરીક્ષા કરવા માટે વિક્રમ રાજાએ તેમને મનથી નમસ્કાર કર્યાં; આથી શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકરે રાજાને માટા સ્વરે ધર્મલાલ આપ્યા. આ સાંલળી વિક્રમ રાજાએ કહ્યું:-મુનિદેવ! મેં આપને નમસ્કાર કર્યા વિનાજ આપે મને ધર્મલાભ કેમ આપ્યા ? ત્યારે સિદ્ધસેન બાલ્યા:-રાજન્! તમે મને મનથી નમસ્કાર કર્યા હતા, જેથી મેં તમને ધર્મલાભ આપ્યા છે! આ જાણી વિક્રમ રાજા સાન દાશ્વર્ય પામ્યા, અને હાથી પરથી નીચે ઉતરી આચાર્યદેવને વંદન કર્યું. તે વખતે રાજાએ ખશી થઇને " સિદ્ધસેનને " એક ક્રોડ સાનામહારા આપવા માંડી; પરંત્ર સિદ્ધસેને નિસ્પૃહપણાના ભાવે તે ન લીધી, અને રાજાને ઉપદેશ આપીને જૈનધર્મી ખનાવ્યા. સિદ્ધસેનાચાર્યે મહાકાળેશ્વરમાં શ્રી પાર્શ્વનાથ ભગવાનની મૂર્તિની સ્થાપના કરાવી, અને કલ્યાણમંદિર સ્તાત્ર ર<sup>ચ્</sup>યું. કેટલાક સમય પછી રાજ્ય તરફથી મળતાં ખૂબ માનપાનના પ્રભાવે શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકર શિથિલા-ચારી અની ગયા. આ બાબતની શ્રી વૃદ્ધવાદી છેને ખબર પડવાથી તેઓ ઉજ્જયિનોમાં આવ્યા, અને યુક્તિમય સદ્દબાે ધથી સિદ્ધસેન દિવાકરને શિથિલા-ચારમાંથી <u>મ</u>ક્ત કર્યા.

એકદા પ્રસંગે શ્રી સિદ્ધસેનાચાર્ય ચિતાડ ગયા. ત્યાં તેમણે એક પ્રાચીન વિશાળ સ્તંભ જેયા. તપાસ કરતાં તેમને માલમ પડ્યું કે તે સ્તંભમાં પૂર્વના મહાન આચાર્યોએ ચમત્કારીક વિદ્યાના પુસ્તકા સંગ્રહી મૂક્યા છે. આથી તેમણે કેટલીક ઔષધિઓના પ્રયાગથી તે વજદાર ખાલી વિદ્યાના પાના કાઢ્યા; તેમાંથી તેમને સારસ્વતી તથા સુવર્ણ સિદ્ધિ નામક વિદ્યા પ્રાપ્ત થઇ. ખીજા પાનાઓ કાઢવા જતાં તે સ્તંભ એકાએક ખંધ થઇ ગયા; એટલું જ નહિ પણ તેમાંથી એક એવી અદશ્યવાણી તેમના સાંભળવામાં આવી કેઃ— તમારે ખીજા પાના વાંચવા નહિ. આથી શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકર તે ખંને વિદ્યાઓ લઇ ત્યાંથી વિહાર કરી ગયા અને દક્ષિણમાં આવ્યા. ત્યાં જૈન ધર્મના ઉદ્ધાર કરી.

આ વિદ્વાન પ્રતાપી આચાર્ય વિક્રમ સં. લગભગ ૩૦ માં દક્ષિણુમાં આવેલા શ્રી પ્રતિષ્ઠાનપુર નગરમાં સ્વર્ગવાસ પામ્યા. આ વિષેના વધુ ઉલ્લેખ પાલીતાણાની વિદ્યા પ્રસારક સભાના "જૈન ઇતિહાસ'' નામક પુસ્તકમાં આપવામાં આવ્યા છે.

### ૧૪ શ્રી વયરસ્વામી ઉર્ફે વજસ્વામી.

શ્રી વીરભગવાનની ચાૈદમી પાટપર શ્રી વચરસ્વામી ઉર્ફે વજસ્વામી (પુન: મતે શ્રી આર્ય સમુદ્રસ્વામી) બિરાજ્યા. તેંએા ઘણા પ્રભાવશાળી પુરુષ હતા. તેમના જીવન સંબંધી કેટલીક અદ્દલત ઘટનાએા પુરાતન જૈન ઇતિ- હાસમાં મળી આવે છે. તે અત્ર જણાવવી ઉપયોગી થઈ પડશે.

"અવન્તિકા" નામની નગરીમાં "ધન" નામના એક શેઠ રહેતા હતા. તેને "ધનિગરી" નામના એક પુત્ર હતા. તે આળપણથીજ વૈરાવ્યવાન હતા; પરંતુ પિતાના અતિ આગ્રહે તેને "સુનંદા" નામની એક કન્યા સાથે લગ્નથી જોડાવું પડ્યું હતું. કેટલાક વખત પછી તે સુનંદાને ગર્ભ રહ્યો. એટલે ધનગિરિ તરતજ ત્યાંથી નીકળી ગુરૂ પાસે ગયા અને ત્યાં વિદ્યાભ્યાસ કરવા લાગ્યા.

છેવટે તે ગ્રે સ્ત્રી, માતાપિતાદિની રજા મેળવી દીક્ષા અંગીકાર કરી. નવ માસ વીત્યા ખાદ સુનંદાએ એક મહા તેજસ્વી યુત્રના જન્મ આપ્યા. તેનું નામ " વજ " રાખવામાં આવ્યું. વજ દિન પ્રતિદિન વૃદ્ધિગંત થતાે જતાે હતા; પરંતુ તે ખૂબ રડયા કરતાે. જ્યારે તે ખાળક અતિશય રૂદન કરતાે, ત્યારે તેની માતા સુનંદા તેને કહેતી કે હે વત્સ! તારા પિતાએ જો દીક્ષા ન લીધી હાત તા તારા જન્માત્સવ આદિ સર્વ હાંશ પૂરી થાત, પરંતુ અત્યારે એ સમય નથી રહ્યો, માટે ધીરજ રાખી છાના રહે. આ પ્રકારના શબ્દા તેની માતા સુનંદા વારંવાર સ'ભળાવ્યા કરતી. આ શબ્દની વજ બાળકપર ચમત્કારીક અસર થઇ. પૂર્વના સુસંસ્કારના અળે 'દીક્ષા ' શખ્દના સુશ્રવણ્ણથી આળકની જીજ્ઞાસાવૃત્તિ ખૂબ સતેજ થઈ અને એક એવા સુયાગ્ય સમયે તત્કાળ તેને જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. તેના પ્રભાવે તેણે પાતાના પૃવ ભવા જોયાં; તેમાં પાછલા ભવમાં તેણે લીધેલી દીક્ષા અને તેના પ્રભાવે મળેલા દેવના ભવ એ સર્વ તેને યાદ આવ્યાં. આથી પારણામાં રહ્યાં છતાં તેણે નિશ્ચય કર્યો કે મારા પિતાએ લીધેલી દીક્ષાની જેમ મારે પણ દીક્ષા અંગીકાર કરવી અને આ મહાપુષ્યે મળેલાે માનવ જન્મ સફળ કરવાે. આ મક્કર વિચાર અમલમાં મૂકવા માટે તેણે વિચાર કર્યો કે મારી માતા મારા પરના અતિ સ્નેહને લીધે મને તછ શકરો નહિ; તા તેના ઉપાય એ છે કે જો હું નિરંતર રડયાજ કરીશ, તા તેથી ક'ટાળીને મારી માતા મને ત્યછ દેશે. આવા વિચાર કરી તેણે ત્યારથીજ રડલું શરૂ કર્યું. માતા તેને વારંવાર સમજાવવા લાગી, છતાં વજનું રૂદન તા કાઇ રીતે અંધ ન થયું તે નજ થયું.

હવે સુનંદાના ભાઇ 'આય સમિતિ ' તથા તેના પતિ શ્રી ધનગીરી વગેરેએ શ્રી આર્યદિન મહારાજ પાસે દીક્ષા લીધી હતી, તે સવે મુનિવરા એક્દા ક્**રતા ક્**રતા અવન્તિકા નગરીમાં પધાર્યા. ગૌચરીનાે સમય થતાં આર્થસમિતિ તથા ધનગિરી એ ખંને મુનિએ ગુર્દેવ પાસે ગૌચરી જવાની આજ્ઞા માગી. त्यारे ગુરદેવે જ્ઞાન ખળથી જાણીને તેઓને કહ્યું કે આજે તમને કંઇક ઉત્તમ વસ્તુના લાભ થશે. માટે તમને સચેત કે અચેત જે કાંઇ વસ્તની પ્રાપ્તિ થાય તેના તમારે મારી આજ્ઞા માની સ્વીકાર કરવાે. આ પછી ધનગિરી આદિ ખંને મુનિએા સુનંદાને ઘેર આવ્યા; ત્યારે એક પડાેશણુ સ્ત્રીએ જઇ સુનંદાને કહ્યું કે:- આ ધનગિરીજી આવ્યા છે, માટે તેમને તું આ પુત્ર કે જે તને ખું રંજા છે તે આપી દે. આ સાંભળી કંટાળી ગયેલી તે સનંદા તરત પુત્રને હાથમાં લઇ ધનગિરી પાસે આવી અને કહ્યું:– આ તમારા પુત્ર આખા દિવસ રડી રડીને મને હેરાન હેરાન કરી નાખે છે, હું તેનાથી કંટાળી ગઇ છું: માટે તમે આ પુત્રને લઈ જાઓ, જેથી હું દુઃખમુકત થાઉં. આ સાંભળી ધનગિરીએ કહ્યું:- તું જે આ પુત્ર અમને આપીશ, તા પાછળથી તને પશ્ચા-તાપ થશે. અમે તા તેને લઇ જઇશું; પરંતુ તને તે પુત્ર ફરી પાછા મળશે નહિ. બાલ, હવે શું વિચાર છે? કંટાળેલી સુનંદાો તા આગળ પાછળના કાંઇપિણ વિચાર કર્યા સિવાય તે પુત્રને લઇ જવાનાજ આગ્રહ કર્યી, આથી ધનગિરીએ કેટલાક પાઉાશીઓને સાક્ષી રાખીને તે પુત્ર લીધા અને ઝાળીમાં મૂકચા, કે તરતજ તે વજ પુત્ર છાના રહી ગયા. તેને લઇને અને મુનિવરા ઉપાશ્રયે ગુરૂ પાસે આવ્યા અને બાળક મળ્યાની સર્વ હકીકત કહી સંભળાવી. ગુરૂએ તે આળકને સાધ્વીજી મારફત એક ગૃહસ્થ શ્રાવિકાને સાંપ્યા. ત્યારબાદ તે મુનિવરા અન્યત્ર વિહાર કરી ગયા. સર્વ શ્રાવિકાએ એકત્ર મળી તે આળકને ઉછેરવા લાગી. થાડાજ દિવસમાં તેની કાંતિ પ્રબળ તેજસ્વી થઇ. એકવાર સુન દાએ શ્રાવિકાએ પાસે પાતાના તે પુત્રને જેયા; તેથી તેથી પાતાના તે પુત્ર સુપ્રત કરવાનું શ્રાવિકાઓને કહ્યું. શ્રાવિકાઓએ જણાવ્યું અમે નથી જાણતા કે આ પુત્ર તમારા હાય, અમને તા મહારાજે આ પુત્ર થાપણ તરીકે રક્ષણ કરવા સાંપ્યા છે, માટે અમારાથી તેમની રજા વગર તમને પુત્ર કેમ સાંપી શકાય ? પરંતુ જયારે સુનંદાએ ખૂબ હુઠ લીધી ત્યારે તેમણે કહ્યું કે તું અમારે ઘેર આવીને ખુશીથી પુત્રને રમાડી

શકે છે, ધવાડી શકે છે, હસાવી શકે છે. વગેરે. આ ઉપરથી તે સુનં**દા રાજ** તે શ્રાવિકાઓને ત્યાં જવા લાગી, અને પુત્રને જોઈ સુખ અનુભવવા લાગી.

વજાકુમાર જ્યારે ત્રણ વર્ષના થયા, ત્યારે ધનગિરી આદિ મુનિવરા ક્રેરી પાછા અવન્તિકા નગરીમાં આવ્યા. સુનંદાએ પ્રયમ વિચાર કર્યો હતા કે ધન-ગિરીજી વગેરે પુન: પધારશે ત્યારે હું મારા પુત્રની માગણી કરીશ. આથી વખતે અરાગર તેઓને આવેલા જાણી સુનંદાએ ધનગિરી પુત્રની માગણી કરી. ત્યારે ધનગિરીએ પાસે અરે ભાળી! અમારી ઈચ્છા વિના તેં તારી મેળેજ તે પુત્ર અમને સાંખ્યા છે, તા હવે વમેલા ભાજનની પેઢે તેને તું પાછા લેવાની કેમ ઈચ્છા કરે છે ? આ સાંભળી સુનંદા વિચારમગ્ન બનીને ઘેર પાછી આવી; ત્યારે તેનું દયાદે મુખ જોઇને લાેકાએ કહ્યું કે: આ બાબતના ન્યાય તાે રાજાજ કરી શકે; માટે તું રાજા પાસે જઇને ફરિયાદ કર. આથી તે સુનંદા પાતાની સાથે કેટલાક માણુસાને લઇ રાજા પાસે આવી, અને ધનગિરી સાધુ પાસેથી પાતાના પુત્ર પાછા અપાવવાના આજી કરી. આ સાંભળી રાજાએ ધનગિરીને બાલાવ્યા; એટલે ધનગિરી સંઘ સહિત રાજસભામાં આવ્યા. ઉભય પક્ષની દલીલા સાંભળીને છેવટે રાજાએ ન્યાય આપ્યા કે:–જેના બાલાવવાથી આ બાળક જેની પાસે જાય, તેનેજ તે પુત્ર સ્વાધીન કરવા. આ ઉપરથી પ્રથમ સુનંદાએ ભાતભાતનાં રમકઢાં, મેવા, મિઠાઇ આદિ વસ્તુઓ ખતાવીને તે બાળકને પાતાની પાસે ખાલાવ્યા, પણ વયરકુમાર તા જ્ઞાનવાળા હતા, તેથી તે સુનંદા પાસે ગયા નહિ; તે સાથે તે**ને** એ પણ વિચાર થયા કે માતાના ઉપકારના બદલા કાઇ **રી**તે વાળી શકાય તેમ નથી; અને જો હું આ વખતે તેમની પાસે નહિં જાઉં તાે તેમને ઘણુંજ દુ:ખ થશે; પરંતુ અત્યારના સંચાગે જે હું માતાની દયાને **આધીન** થઇ ગુરૂદેવની ઉપેક્ષા કરીશ, તા શાસનની હેલના થશે, તેમ મારા સંસાર પણ વધશે, એથી પિતાદેવ પાસેજ જવું ઇષ્ટ છે. એમ ધારી તેણે માતાના સપ્રેમ આમંત્રણના અસ્વીકાર કર્યો, અર્થાત્ તે માતા પાસે ગયો નહિ.

પછી ધનગિરી મુનિએ વજકુમારને કહ્યું:—હે વજ! જો તમારે દીક્ષા લેવાની ઈચ્છા હાય તો આ ધમે ધ્વજ રૂપ સ્યહરણ (રજો હરણ) ને શ્રહણ કરા. તે સાંભળી વજકુમારે તત્કાળ સ્યહરણ લઇને નૃત્ય કરવા માંડશું અને તે ધનગિરીના ખાળામાં જઈ બેઠા. તરતજ રાજાએ કહ્યું: અસ, ન્યાય થઈ ગયા. એ રીતે તે પુત્ર ધનગિરીને સાંપાયા. પછી સુનંદાએ પણ વૈરાગ્ય પામી દીક્ષા લીધી. વયર કુમારે આળપણમાંજ અગીયારે અંગાના અલ્યાસ કરી લીધા.

જ્યારે તે આઠ વર્ષના થયાે, ત્યારે ગુરૂદેવે તેને દીક્ષા આપી; ૧૩ એટલુંજ નહિ પણ તેજ સમયે તેને યાગ્ય આત્મા ધારીને આચાર પદ આપ્યું. પછી થાડાજ વખતમાં આર્યદીન સ્વામી સ્વર્ભવાસ પાસ્યા, ત્યારબાદ વજ-સ્વામીએ શ્રી ભદ્રગુમાચાર્ય પાસેથી દશ પૂર્વનું જ્ઞાન મેળવ્યું, અને પછી પાતાના અદ્દસુત જ્ઞાન ત્યાગના પરિઅળે તેમણે ઘણા લબ્ય જ્વાના ઉદ્ધાર કર્યો અને શાસનદીપ પ્રગટાવ્યા.

વજસ્વામીની પ્રશ'સા સર્વત્ર પ્રસરી રહી હતી. તે વખતે પાટલીપુત્ર નગરમાં "ધન" નામના એક ધનાઢય શેઠને રૂકિમણી નામની એક સુસ્વરૂપમાન કન્યા હતી. તેણે કેટલીએક સાધ્વોએાના મુખેથી વજરવામીની પ્રશંસા સાંભળી, તેથી તે નવચો-વનાએ એવી પ્રતિજ્ઞા કરી કે, મારે પરણવું તો તે વજસ્વામીનેજ! આથી સાધ્વી-એાએ તેણીને કહ્યું કે અરે મૂર્ખી! વજસ્વામી તાે પંચ મહાવૃત ધારી–દીક્ષિત સાધુ છે. તેમણે તા કંચન અને કામિનીના સર્વાંશે ત્યાગ કર્યો છે. આ સાંભળી રૂકિમણીએ જવામ આપ્યા કે:–જો એમ છે તાે હું પણ દીક્ષા લઇશ. એવામાં વજસ્વામી ગ્રામાનુગ્રામ વિહાર કરતા તેજ નગરમાં પધાર્યા. તે વાતની ખબર પડવાથી રૂકિમણીના પિતા ક્રોડ સાના મહારા લઇ પાતાની પત્રીની સાથે વજ સ્વામી પાસે આવી પહેાંચ્યાે. તેના પિતા સાધુપણાના આચારાથી અજ્ઞાન હાેય, વા પુત્રીએ લીધેલી હઠ પૂર્ણ કરવાને તે તત્પર થયા હાય. ગમે તે હા પણ તેણે વજસ્વામીને આગ્રહપૂર્વક કહ્યું કે આ મારી પુત્રી હઠ લઇ બેઠી છે તેને પરણીને અનુગઢ કરો અને આ ક્રોડ સાેના મહાેરા ગઢણ કરાે. આ સાંભળી વજસ્વામીએ સ્મિતપૂર્વંક કહ્યું. આ સંસારના વિષયા ઝેર સમાન માનીને મેં તેને તજ્યા છે, પણ જુઓ, તમારી પુત્રીને મારા પર સ્નેહ હાય તો તે મારી પેઠે દીક્ષા ગહુણ કરે. એવી રીતે પ્રતિબાધ આપવાથી રકિમણીએ વૈરાગ્ય પામી ત્યાં દીક્ષા લીધી અને વિષરૂપ વિષયાને બાળી આત્મકલ્યાણ સાધ્યું.

કેાઇએક વખતે વજસ્વામીને શ્લેષ્મના વિકાર થવાથી ઔષધ માટે તેઓ અમુક વસ્તુ લાવેલા, તે પ્રમાદને લઇ વાપરવાની તેઓ ભૂલી ગયા. અને સંધ્યાકાળે પ્રતિક્રમણ સમયે તેમને તે યાદ આવ્યું, આથી પ્રાયશ્ચિત લઇ લાવેલ વસ્તુ તેમને પરઠવી દેવી પડી. તે વખતે તેમને વિચાર થયાઃ—કે અહા! આ સંયમાવસ્થામાં મને પ્રમાદ આવ્યા. અને તેથી મારૂં સંયમ—જીવતવ્ય કલંકિત થયું. માટે હવે જીવનું વૃથા છે. એમ નિશ્ચય કરી પાતાના શિષ્ય વજસેન સ્વામીને તેમણે પોતાની પાટે આરાહણ કર્યા. અને કહ્યું કે:—આજથી ખાર વર્ષના દુકાળ પડશે; અને જ્યારે તમને લક્ષમૂલ્યના અનાજમાંથી ભિક્ષા મળે, ત્યારે સમજનું કે તેને બીજેજ દિવસે સુકાલ થશે. એટલું કહી તેમણે અન શન તપ શરૂ કર્યા.

વજસ્વામીના જન્મ વીર સં. ૪૬૮માં થયા હતા. આઠવર્ષ ગૃહવાસમાં રહી દીક્ષા લીધી હતી. દીક્ષા લીધા પછી તરતજ આચાર્ય પદવી મળી હતી. તે પદવી તેમણે ૧૦૮ વર્ષ લાગવી. સર્વ આયુષ્ય ૧૧૬ વર્ષનું લાગવી દક્ષિણ દેશમાં આવેલા "સ્થાવર્ત" નામના પર્વત પર જઇ અનશન કરી વીરાત્ પ૮૪ વર્ષે (વિક્રમ સં. ૧૧૪) તેઓ સ્વર્ગવાસ પામ્યા.

બૌદ્ધ રાજાના સમયમાં તેમણે દક્ષિણમાં જૈન ધર્મના ઘણાજ પ્રચાર કર્યો હતા. વજસ્વામી સ્વર્ગે પધાર્યા પછી 'અર્ધનારાચ સંઘયણ ' અને 'દશપૂર્વ'નું જ્ઞાન વિચ્છેદ ગયું હતું.

### જૈન રાજ્યાે.

મીસીસ એસન્ટ જૈનધર્મ સંખંધી પાતાના ભાષણુમાં જણાવે છે કે "આગળ જણાવ્યા પ્રમાણું દ્રીપકલ્પ (હિંદ)ના આખા દક્ષિણુ ભાગમાં થઇને નીચે પ્રસરતા જૈના દક્ષિણુ હિંદુસ્તાનમાં આવી પહોંચ્યા. મદ્દરા, ત્રિચીનાપલ્લી, અને દક્ષિણુ હિંદુસ્તાનના બીજા ઘણા દેશાને તેઓએ રાજા પૂરા પાડ્યા છે." આ પ્રમાણુ અતિહાસિક દષ્ટિએ જોતાં જૈન પ્રજાનું પૂર્વે ઘણું જોર હતું એમ સિદ્ધ થયા વિના રહેતું નથી.

જયારે હિંદુસ્તાન પર શિથિયન લેાકાની સવારીઓ આવી, તે વખતે હિંદુસ્થાનમાં ઘણા જૈન રાજાઓ હતા. કાઠીયાવાડમાં પણ વલ્લભિપુરના ભંગ પહેલાં ઘણાં જૈન રાજ્યા હતા. વિક્રમ સંવત પહેલા ગુજરાતમાં પંચાસર અને વડનગર એ છે જીના નમરા હતા. અને ત્યાં થનારા રાજાઓ જૈનધર્મ પાળતા. વિક્રમ સંવત પર 3માં ગુજરાતની ગાદી વડનગરમાં ધ્રુવસેન રાજા રાજ્ય કરતો હતો. તે જૈનધર્મા હતો. તેના પુત્ર મરણ પામવાથી તેને ખૂબ શાક થયા હતા. તે શાક ટાળવાને માટે ધ્રુવસેન રાજાએ રાજસભામાં કલ્પસૂત્રની વાંચના કરાવી હતી. એમ કલ્પસૂત્રમાં લખ્યું છે. વજસ્વામી વિક્રમરાજાની પહેલી સદીમાં થયા હતા. તે વખતે મહાપુરીના રાજા ઔદ ધર્મી હતો તેને શ્રી વજસ્વામીએ જૈનધર્મી અનાવ્યા હતા. માળવા, મારવાડ વગેરે દેશના રાજાઓ વિક્રમ સં. પહેલાં જૈનધર્મ પાળતા હતા. ધર્મદાસ ગણુ મહારાજ જે વીરપ્રભુના વખતમાં વિદ્યાન હતા. તે એક રાજાના પુત્ર હતા. તેમના દેશમાં પણ જૈનધર્મ પ્રસરેલા હતો. કાલિકાચાર્યના વખતમાં માળવા, ગુજરાત, સૌરાષ્ટ્ર, લાટ અને દક્ષિણ દેશના રાજાઓ જૈન હતા, એમ તેમના ચરિત્રથી સિદ્ધ થાય છે.

કાલિકાચાર્ય ત્રણ થયા હૈાય એમ સમજાય છે. ગઈ લિલ્લ રાજા કે જે ઉજ્જયિની નગરીમાં રાજ્ય કરતા હતા. તેણુ કાલિકાચાર્યની અહિન જે સાધ્વી થઇ હતી તેને પાતાના અંતઃપુરમાં (જનાનખાનામાં)

રાખી હતા; તેથો કાલિકાચાર્યે કોધાયમાન થઈ, ઈરાન, તુર્ક સ્તાનના શાહિઓને બાલાવી સારઢ દેશમાં થઇ લાટદેશ અર્થાત્ ભરૂચ તરફના પ્રદેશના રાજાઓને જીતીને ઉજ્જયિનીના ગઈ ભિલ્લના પરાભવ કરાવ્યા હતા. તે વખતથી હિંદમાં શાકી દેશના રાજાઓ અર્થાત્ શકરાજાઓનું સામ્રાજ્ય સ્થપાયું હતું. ત્યારપછી કેટલેક કાળે વિક્રમરાજાએ શકવંશના ઉચ્છેદ કરી સાર્વ ભીમ રાજ્યની સ્થાપના કરી.

શ્રી કાલિકાચાર્યે દક્ષિણ દેશના પ્રતિષ્ઠાનપુરમાં જૈનરાજા શતવાહુનની સમક્ષ પાંચમની સંવત્સરી હતી તેના ખદલે ચાથની કરી હતી. પ્રભાવક ચરિત્ર તથા નિશિશ ચૂર્ણીમાંથી આ બાબતના પાઠા મળી આવે છે. આપણે અત્ર એ વિચારવાનું છે કે શ્રી કાલિકાચાર્યના સમયમાં દક્ષિણ દેશની રાજધાનીભૂત પ્રતિષ્ઠાનપુરમાં જૈન રાજા હતા. અને દક્ષિણ દેશમાં જૈનધર્મ પ્રવર્તતા હતા. શ્રી પાદલિમકુળમાં સ્કંદિલાચાર્ય થયા, તેમણે 'ગાડદેશ'માં વિહાર કર્યી. અને ત્યાંના 'મુકુંદ' નામના ખ્રાક્ષણને દીક્ષા આપી. તે વૃદ્ધ હતા; પણ આગળ જતાં મહાન વિદ્વાન થયા. આપણે પૂર્વ ચરિત્રમાં વાંચી ગયા તેજ સુપ્રસિદ્ધ શ્રી વૃદ્ધવાદી! જેમણે સિદ્ધસેનને સભામાં હરાવી પાતાના શિષ્ય બનાવ્યા હતા અને જેનું નામ ' કુમુદચંદ્ર ' પાડ્યું હતું. વિક્રમ સંવતના પહેલા સૈકા સુધી તા ક્ષત્રિય જૈન રાજાઓ દીક્ષા અંગીકાર કરતા; એમ પ્રભાવક ચરિત્રથી સિદ્ધ થાય છે. શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકરના સમય સુધી તેા જૈનાની પૂર્ણ જાહાજલાલી હતી. વજાસ્વામીના વખતમાં પણ હિંદુસ્તાનમાં ઘણા જૈન રાજાએ। હતા. શ્રી વજસ્વામીના હયાતિકાળે ભાવડશાહના પુત્ર જાવડશાહના વખતમાં કાઠિયાવાડ વગેરે દેશપર ગ્રીસ, તુર્કસ્તાન ઇરાન દેશના મ્લેચ્છ લોકાની ઘણી સવારીઓ આવી હતી અને તે વખતે પરદેશીઓ આ દેશના જૈનોને પકડી પોતાના દેશમાં **લ**ઇ ગયા હતા. અને ત્યાં ગુલામગીરી કરાવતા: તે ખધા જૈનાને વીર જાવડશાહે પરદેશમાંથી પાછા આણ્યા હતા. આ વિષયની વધુ માહિતી "ટાડ રાજસ્થાન" નામક પુસ્તકમાંથી મળી આવે છે. વજસ્વામીના સમયમાં આર્યાવર્તમાં આરે વર્ણ જૈનધર્મ પાળતી હતી. તેમજ તે વખતે રાજાઓ પણ જૈનધર્મી હાવાથી રાજકીય ધર્મ ''જૈન" ગણાતા હતા.

ત્યારપછી શ્રી મલલવાદીના સમયમાં પણ વલ્લભીપુરના રાજા શિલાદિત્ય જૈનધર્મી હતા. વીર સંવત્ ૭૮૪ અને વિક્રમ સં. ૩૧૪માં શ્રી મલલવાદીએ શિલાદિત્ય રાજાની સભામાં બોહોના પરાજય કર્યો હતા. તેથી પ્રતિજ્ઞા પ્રમાણે બોહોને દેશપાર થવું પડ્યું હતું. વિક્રમ સંવત ૧૩૭ સુધી તા જૈનામાં "શ્વે-તાંબર અને દિશંભર" એવા બે પક્ષા પડયા ન હતા. વિક્રમના છઠ્ઠા શતક સુધી તો જૈનાનું પુષ્કળ જોર હતું. તેમજ ભારત વર્ષમાં જૈન ધર્મ સાર્લભૌમ

ધર્મ તરીકે રહ્યો હતા. જો કે જૈનાની સામે બૌદ્ધો પ્રતિસ્પર્ધી તરીકે હતા; તા પણ જૈન ધર્મનું જોર તેઓ કરતાં ઘણું વધારે હતું.

## વરાહમિહિર અને ભદ્રબાહુ સ્વામી

વીર સં. ૪૯૨ વિક્રમ સં. ૨૨ માં બીજા ભદ્રભાહું સ્વામી થયા. (દિગં-ખર પટાવળીમાં વિક્રમ સં. ૨૪માં થયા કહેલ છે તે આગળ આવશે.)

પ્રથમ તો ભદ્રભાહું સ્વામી એક થયા છે કે બે ? તેના આપણું નિર્ણય કરીએ. "પ્રભંધામૃત દીર્ધિકા"માં ભદ્રભાહું અને વરાહમિહિરનું વૃત્તાંત આપતાં જણાવવામાં આવ્યું છે કે:—દક્ષિણ દેશના પ્રતિષ્ઠાનપુરમાં ભદ્રભાહું અને વરાહ-મિહિર નામના બે નિરાશ્રિત ખ્રાહ્મણ કુમારા વસતા હતા. તે વખતે યશાભદ્ર નામના એક ચૌદ પૂર્વધારી મહાતમા પધાર્યા—આ વાત ઐતિહાસિક દષ્ટિએ પરસ્પર વિરાધી જણાય છે, કેમકે યશાભદ્રજીના સમય વિ.નિ.૧૭૦ પહેલાના છે, માટે યશાભદ્રજીના સ્થાને શ્રી સુભદ્રાચાર્ય સમજવા. વળી પ્રથમના ભદ્રભાહું વી. નિ. સં. ૧૭૦માં થયા છે અને આ (બીજા) ભદ્રભાહું થયા તે વરાહ-મિહિરના ભાઈ છે, તેમના સમય ઈસ્વીસનની છઠી સદીના છે. આ સંબંધી 'જૈનસિદ્ધાંત ભવનઆરા" ઐતિહાસિક પત્રના ભા ૧લાના ત્રીજા કિરણમાં જણાવવામાં આવ્યું છે કે:—

"વરાહિમિહિર જોકી વિક્રમસભામેં એક રત્નથે, ઉન્હાેને અપના સમય પ૮૭ ઇસ્વીસન્ અર્થાત્ છઠવી શતાબ્દિમેં અતાયા હૈ. "

આ સિવાય "પંચસિદ્ધાન્તિકા"ની અંદર વરાહમિહિર પાતેજ લખે છે કે:– શાર્કે ૪૨૭ના સમયમાં આ બ્રન્થ રચ્ચો છે.

આ ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજી શકાય છે કે વરાહિમિહિરના માટાભાઇ ભક્ષ્માંહુ હતા તે બીજા ભદ્રબાહુ, પહેલા ભદ્રબાહુના સમય વીર નિ. સં. ૧૭૦ અને બીજાના સમય વીર નિ. સં. ૪૯૨ એટલે વસ્તુતઃ ભદ્રબાહુ એક નહિ, પણ છે થયા છે.

બીજા ભદ્રભાંહુ સ્વામીના જવન વૃત્તાંત નીચે પ્રમાણું છે. દક્ષિણ દેશના પ્રતિષ્ઠાનપુર નગરમાં "ભદ્રભાંહું અને વરાહમિહિર" નામના છે નિરાશ્રિત પ્રાક્ષણ કુમારા વસતા હતા. એકદા સમયે શ્રી સુભદ્રાચાર્ય નામના પૂર્વધર મુનિ ત્યાં આવ્યા. તેમની દેશના સાંભળી ખંને ભાઇએમએ વૈરાગ્ય પામી દીક્ષા લીધી. તેમાં ભદ્રભાંહું મહા જ્ઞાની થવાથી ગુરૂંદેવે તેને આચાર્યની પદ્યી આપી. વખત જતાં વરાહ મિહિર પણ વિદ્રાન બન્યો, પરંતુ તે અત્મંત અભિમાની હાવાથી તેને કાઇ પણ પદ્યી મળી નહિ, આથી તે

મિશ્યાત્વી ખની ગયા. અર્થાત સાધુ ધર્મ એ બ્રષ્ટ થયા. જૈન સાધુપણામાં મેળવેલી વિદ્યા વહે તેણે "વરાહસંહિતા" આદિ નવિન ગ્રંથા રચ્યા. અને લોકોને કહેવા લાગ્યા કે:—એક સમયે મેં પ્રતિષ્ઠાનપુર નગરની અહાર એક શિલા પર કુંડલો માંડી, અને રાત્રિએ તે લગ્ન કુંડલિકાને ભૂસ્યા વિનાજ હું ઘેર આવ્યા; પછી જ્યારે હું તે કુંડલો ભૂસવા માટે કરીથી ગયા, તે વખતે ત્યાં લગ્ન કુંડલીના સ્વામી "સિંહ" એઠા હતા. પણુ મેં હિમ્મતપૂર્વક તે સિંહના ઉદ્દર નીચે હાથ રાખીને લગ્ન કુંડલીકાને ભૂસી નાખી; ત્યારે તે સિંહ સૂર્ય રૂપે થઇને મને કહેવા લાગ્યા કે:—હે વત્સ! હું તારી હિમ્મત અને બક્તિથી તારા પર પ્રસન્ન થયા છું, માટે કાંઇક વરદાન માગ. આથી મેં કહ્યું કે:—

હે સ્વામિન ! જો તમે ખરેખર મારાપર પ્રસન્ન થયા હા તા મને તમારા વિમાનમાં બસાડીને સઘળું જ્યાતિષચક અતાવા. પછી સુર્યદેવે મને પાતાના વિમાનમાં બેસાડીને આકાશમાં ફેરવ્યા. પછી હું ત્યાંથી આ પૃથ્વી પર આવ્યા અને હવે ફક્ત લોકોના ઉપકાર અર્થે હું અહિં ભમું છું. આજથી મારૂં નામ " વરાહમિહિર " છે. પછી તેણે પાતાની વિદ્યાથી પ્રતિષ્ઠાનપુરના શત્રુજિત રાજાને રંજન કર્મા, તેથી રાજ્ય તેને પાતાના પુરાહિત બનાવ્યા. પછી તે પુરાહિત જૈન-<mark>લાૈકાની અત્યાંત નિદા કરવા</mark> લાગ્યાે. તેથી ત્યાંના સંઘે શ્રી ભ**દ**ળાહુ સ્વામીને બાેલાવ્યા. શ્રી ભદ્રભાહું સ્વામીના આગમનથી વરાહમિહિર ઝંખવાણા પડી ગયા; પણ તે તેમને કંઇપા નુકશાન કરી શકયાે નહિ. એટલામાં વરાહમિહિરના ઘરે પુત્રના જન્મ થયાે. તેની ખુશાલીમાં તેણે લાેકાેને ઘણું દાન આપ્યું. પછી તેણે રાજસભામાં જઇ રાજદિકની સમક્ષ કહ્યું કે:- મારા પુત્રનું આયુષ્ય ઘણું લાંબુ છે. પુનઃ પણ તેણે રાજસભામાં આવી કહ્યું કે:- અહા ! મારે ત્યાં પુત્રના જન્માત્સવ છતાં મારા સંગા ભાઇ " ભદ્રખાહું " પણ આવ્યા નહિ, તેથી તે હજી મારાથી વિરાધ રાખે છે. રાજસભામાં બેઠેલા જૈન શ્રાવકાએ આ વાત સાંભળી, તેથી તેએા સદ્રળાહુ સ્વામી પાસે આવ્યા અને વરાહમિહિરે રાજસભામાં કરેલી વાત વિદિત કરી. આ ઉપરથી ભદ્રખાહુ સ્વામીએ શ્રાવકાને કહ્યું કેઃ- વરાહમિહિરના પુત્રનું આયુષ્ય માત્ર સાત દિવસનું છે અને તે બિલાડીથી મૃત્યુ પામશે. તે દિવસે આપણે વરાહમિહિરને દિલાસા આપવા જઇશું. પછી સાતમે દિવસે દ્વારના ઉંઅરામાં બેસીને તેની માતા જ્યારે તે ખાળકને ધવરાવતી હતી, ત્યારે ભારણા પર રહેલાે અગાલા બાળકના મસ્તક પર અકશ્માત પડ્યો. તેથી તે આળકનું મૃત્યુ થયું. પછી જ્યારે તે વરાહમિહિરના ઘરમાં રડવાના કલકલાટ થઇ રહ્યો ત્યારે ભદ્રખાહ સ્વામી પણ ત્યાં ગયા. તે વખતે વરાહમિહિરે ઉઠીને તેમના સત્કાર કર્યો. અને કહ્યું કે:- હે ભગવાન ! આપતું જ્ઞાન સત્ય છે પણ

એક બિલાડીનું એ ધાણુ (નિશાન) ખરૂં પડ્યું નહિ. ત્યારે ભદ્રબાહુ સ્વામીએ કહ્યું કે તે અર્ગલા પર બિલાડીનું ચિન્હ છે. પછી વરાહિમિહિરે તે આખતની ખાત્રી કરી. જેથી જૈનધર્મની અને ભદ્રબાહુ સ્વામીની પ્રશંસા વધી. ત્યાંથી ભદ્રબાહુ સ્વામી અને સર્વ લોક પાતપાતાને સ્થાને ગયા. ત્યારબાદ વરાહેમિહિરે મનમાં ઇ પ્યાં લાવીને તાપસી દીક્ષા લીધી અને અજ્ઞાન તપ કરીને છેવટે તે વ્યંતર દેવ થયા. તેથી તે શ્રાવકાને રાગાદિકના ઉપદ્રવ આપવા લાગ્યા; ત્યારે તેના નિવારહ્યાયે શ્રી ભદ્રબાહુ સ્વામીએ " ઉવસગ્ગહર' " સ્તાત્ર સ્યું અને શાંતિ પ્રસરાવી. તે સ્તાત્ર અદ્યાપિ "સર્વ ઉપદ્રવને હરનાર" તરીકે પ્રસિદ્ધ છે.

વીરાત્ ૫૦૦ વિ. સં. ૩૦ સિદ્ધસેન દિવાકરનું સ્વર્ગગમન.

વીરાત્ ૫૧૯ વિ. સં. ૪૯ શ્રી કું દકું દાચાર્ય થયા. (ધોતાંબર પટાવળીમાં કહેલ છે.)

ું કું દુ<sup>ં</sup> દાચાય<sup>ે</sup>

દિગંબર ગ્રંથામાં તથા તેમની પટાવલીમાં પણ લખેલ છે કે શ્રી કુંદ-કું દાચાર્ય વિક્રમ **સ**ંવત ૪૯ માં થયા છે. તેા અહિં આશ્રય એ થાય છે કે શ્રી કુંદકુંદાચાર્ય વિક્રમ સં. ૪૯ વીર નિર્વાણ સંવત પ૧૯ માં થયા. એમ અંને મતવાળાઓ કહે છે, તાે પ્રશ્ન એ છે કે દિગંબર મત તાે વીર નિર્વાણ સં. **૬૦૯ માં નવા નીક**ત્ર્યો છે. તાે પછી કુંદ્રકુંદાચાય<sup>દ</sup> દિગંબર મતમાં થયા હાવાનું કેમ માની શકાય ? તેમજ તેમણે રચેલા સમયસાર, પંચાસ્તિકા**ય,** અષ્ટપાહુડ, નિયમસાર, પ્રવચનસાર, પરમાગમ આદિ ગ્રંથા દિગંબર લાઇએાના મત મુજબ દિગ'બરામ્નાયના છે તે અસંભવિત ઠરે છે. કેમકે મા પહેલાં દીકરાના જન્મ થયા એમ કાઇ કહે, તાે તે જેટલું હાસ્યજનક છે, તેટલુંજ આ હાસ્યજનક કહેવાય. માટે સમજાય છે કે કુંદકુંદાચાર્થ શ્વેતાંબરમાં જ થયા હાવા જોઇએ. અને તેમણે રચેલાં પુસ્તકામાં પાછળથી તેઓએ કાંઇક ગડખડ કરી નાખેલ હાય. વળી દિગંખર પટ્ટાવળીમાં સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ છે કે:–વીરનિવાંણ સં. ૬૩૬ વર્ષ પછી પ્રથમ પુસ્તકા રચાયા કિંવા લખાયા. તાે તે પહેલાં પુસ્તક રચાયાજ નથી તાે શ્રી કુંદકુંદાચાર્યે તે કેવીરીતે રચ્યા ? આ વિષય પર પૂરતા વિચાર કરવાથી સ્પષ્ટ સમજાશે; માટે ઉપયુ કત કારણાથી સિન્દ થઇ શકે કે શ્રી કુંદુકુંદાચાર્ય મૂળ પર પરાએ ધેતાંબરમાંજ થયા છે.

વીરાત પરલ, વિ. સં. ૫૯ શ્રી વિમલાચારે પદ્દમચરિત્ર રચ્યું. વીરાત ૫૪૪ વિ. સં. ૭૪ રાહગુપ્તથી ત્રૈરાશિકમતની ઉત્પત્તિ.

ત્રૈરાશિક રાહગુપ્ત નામે છઠ્ઠો નિન્હવ

શ્રી વીરનિર્વાણ પછી પ૪૪ વર્ષે અવન્તિકા નગરીને વિષે અળશ્રી રાજાની

સભામાં એક પંડિત વાદ કરવા આવતા. તેને જીતવા માટે રાજાએ સારાયે શહેરમાં પડહ વગડાવ્યા. આ પડહ ત્યાં બિરાજતા શ્રી ગ્રુપાચાર્યના શિષ્ય " રાહ્યુપ્તે " ગુરૂને પછ્યા વિના ઝીલ્યા. અને પછી ગુરૂને વાત કરી. ત્યારે ગુરૂએ કહ્યું કે તમે આ કામ ઠીક નથી કર્યું; કેમકે આપણે વાદ કરવાની જરૂર શો ? પરંત પડહ ગ્રહ્યા પછી બીજો કાંઈ રસ્તાે ન હતા, તેથી શિષ્યે કહ્યું કે હવે તા આપણા વિજય થાય તેવા રસ્તા બતાવા. તેથી ગુરૂએ તેને અનેક વિદ્યાંમા શીખવી સભામાં માકલ્યા. જૈનસાધુને પાતાની સામે વાદમાં આવેલા જાણી ઉક્ત પંડિતે વિચાર્ય કે આ જૈની છે, માટે જૈનના ઘરનીજ વાત લઇ ને વાદ કરૂં. જેથી એ ઉત્થાપી શકશે નહિ. એમ નિશ્ચય કરી તે પંડિત બાલ્યા:-મહારાજ, સંસારમાં છેજ રાશિ છે:-ધરતી ને આકાશ, દિવસ ને રાત, પુરૂષ ને સ્ત્રી, પુષ્ટ્ય ને પાપ, જીવ ને અજીવ, બંધ ને મોક્ષ, સ્વર્ગ ને નરક, વગેરે આ દ્રનીયામાં એ એ રાશિઓ છે. કેમ, ખરૂં કે નહિ ? ત્યારે રાહ ગુપ્તે કહ્યું:-ના. સંસારમાં ત્રણ રાશિ છે. જુંએા. ત્રણ કાળ, ત્રણ લાક, સ્ત્રી, પુરૂષ, નપું-સક એ ત્રણ વેદ. છવ, અજવ ને નાેેેજવ એ ત્રણ રાશિ, ઇત્યાદિ દરેક ત્રણ રાશિઓ છે. નાજીવ રાશિ સિદ્ધ કરવા માટે તેણે ગરાળીની કપાયેલી પૂછડીનું દુષ્ટાંત આપ્યું અને કપડાંને વળ ચડાવી કરતું દેખાડ્યું. વગેરે અનેક દૃષ્ટાંત વહે નાજીવ રાશિ સિદ્ધ કરી. તેમજ ખીજી અનેક ચમત્કારીક વિદ્યાઓ વહે પંહિતને જતી, જય મેળવી તે રાહ્યુપ્ત ગુરૂ પાસે આવ્યા, અને સર્વ વાત નિવેદન કરી. ત્યારે ગુરૂએ કહ્યું કે:- જીવ અને અજીવ એ બેજ રાશિ છે, પરંત તમાંએ ત્રણ રાશિ સ્થાપી, ઉત્સુત્ર ભાંખેલ છે; માટે સભામાં જઇ માફી માગા. અને વિતરાગના માર્ગનું આરાધન કરાે. આ પ્રમાણે ગુર્નું વચન સાંભળી માનભંગનું કારણુ માની તેણે તેમ કર્યું નહિ; એટલું જ નહિ પણ ઉલટાે તે ગુરૂ સાથે વાદ કરવા લાગ્યા. અને પાતેજ જ્ઞાની છે તેનું અભિમાન તેને થયું. આમ અભિનિવેષિક મિચ્યાત્વના ઉદ્દયે ગુરૂનું સત્ય પ્રવચન તેણે સ્વીકાર્યું નહિ અને અસત્યના આશ્રય લીધા. છેવટે ગુરૂ શિષ્ય ખંને એક કુંતિયાવણની દુકાને ગયા અને નાજીવ રાશિ માગી. પરંતુ તે ન મળી તાેપણુ શિષ્યે પાેેેેેે પાેેેેનાની હુઠ ન છાડી અને ઉત્સ્ત્રત્ર પ્રરૂપક ખન્યા. આ છઠાે " ત્રૈરાશિક રાહ્યુપ્ત " નામક નિન્હવ થયા કહેવાય છે.

વીરાત્ ૫૪૮ વિક્રમ સં ૭૮ શ્રી ગુપ્તાચાર્યના શુરૂભાઇએ ત્રૈરાશિક મતાવ-લંખી રાહેશુપ્તના પરાજય કર્યો.

વીરાત પક્ષ વિ. સં. ૯૫ શ્રી અહિલાચાર્ય મહાન્ વા**દી થયા.** વીરાત્ ૫૮૦ વિ. સં. ૧૧૦ શ્રી આર્થરક્ષિત સ્વામી**એ સ**ર્વ આગમામાંથી પૃથક્ પૃથક્ અનુયાગાનું સ્વરૂપ દશાવ્યું. શ્રી આર્યારસિત તથા દુર્ભિલિકા પુષ્પન

के वलते दशपुर नामक नगरमां ' ઉदायन ? नामे राजा राज्य करते। હતો, તે વખતે ત્યાં રહેતા સામદેવ નામના પુરાહિતની સ્ત્રી રૂદ્રસામાની કુક્ષિએ " આર્ય રક્ષિત" તથા " ફાલ્યુન રક્ષિત " એ નામના બે પુત્રોના જન્મ થયા હતા. તેઓ વેદશાસ્ત્ર આદિ અનેક પ્રાહ્મણશાસ્ત્રોમાં પારંગત હતા, તેઓની માતા રદ્રસામા જૈનધર્માનરાગી હતી. એકવાર ખંને ભાઈ પૈકી આર્ય રિક્ષિત અભ્યાસાથે પાટલીપુર નગરમાં ગયા હતા, અને ત્યાં ઉપનિષદ આદિ શાસ્ત્રોના ઘણા અભ્યાસ કરી જ્યારે તે ઘેર આવ્યા. અને આશીર્વાદ માટે માતાને વંદન કર્યું, ત્યારે તેની માતા સામાયકાદિ ક્રિયામાં પ્રવૃત્ત હેાવાથી આવેલ પુત્ર આર્યરિક્ષિતને આવકાર ન આપ્યા; આથી આર્યરિક્ષિત ખેદ પામ્યો અને મનાગત વિચાર**વા** લાગ્યા કે અહા, મારા જીવનને ધિક્કાર છે. કારણ કે જે વિઘા માટે મેં સતત પરિશ્રમ સેવ્યા છતાં તે માટે મને માતા તરફથી આશીર્વાદ પણ ન મળ્યા તા તે વિદ્યા શા કામની ? એવામાં તેની માતાનું સામાયકવૃત પૃષ્ટ થયું અને તેણે આર્ય રક્ષિત કુમારને કહ્યું:-હે પુત્ર, તમે જે વિદ્યા ભણીને આવ્યા છેા, તે આત્માનું સાર્થક ન કરતાં સંસાર રાગની વૃદ્ધિ કરનાર છે. અને તેથીજ હું ખૂશ ન થાઉં તે સ્વાભાવિક **છે.** ત્યારે આર્ય રક્ષિતે કહ્યું–માતા, એવી કર્ઇ વિદ્યા છે કે જેથી આત્માનું સાથ<sup>°</sup>ક થાય ી માતાએ કહ્યું –પુત્ર, સાંભળ. આપણા ગામની બહાર વાઢમાં " શ્રી તાતલી પુત્ર " નામના આચાર્ચ પધાર્યા છે, તેમની પાસે જઇને તુ **"દ**િષ્ટ વાદમાં **રહેલ ગ્રાનના** અભ્યાસ કર, જેથી તે ગ્રાનતને માેક્ષ સુખનું આપનાર અને મને સંતાષ પણ થાય. માતાનું અ વચન સાંભળી, તેમના વિનય કરી તરતજ તે આર્ય રક્ષિત **દ**ષ્ટિવાદના અબ્યાસ કરવા માતાની આ**જ્ઞા** લઇ, ગુરૂ પાસે જવા ચાલી નીકળ્યા. માતા પણ થાઉક સુધી તેની સાથે ગઈ. તેવામાં ગામ ખહાર નીકળતાંજ એક ખેડૂત શેરડીના સાડા નવ સાંઠા ગ્રહણ કરી સામા આવતા દેખાયા. આ જોઇ તેની માતાએ વિચાર કર્યા કે–પ્રથમ શકનમાંજ સાડા નવ સાંઠા મળ્યા; તેથી આ પુત્ર સાડા નવ પૂર્વનું જ્ઞાન મેળવશે; એમ નક્કો કરી સંતાષ માની, પુત્રને શુલાશીષ આપી તેની માતા ત્યાંથી પાછી કરી, અને આર્થરક્ષિત તાતલી પુત્ર આચાર્ય પાસે ગયા. ત્યાં જઈ આચાર્યને સવિનય વંદન કરી, દૃષ્ટિવાદનું જ્ઞાન આપવાની યાચના કરી. ત્યારે ગુરૂદેવે તેને કહ્યું કે:-આ જ્ઞાન તેા કેવળ દીક્ષિત થયેલાઓનેજ મળી શકે છે. આ પ્રમાણે ગુરૂવચન સાંભળી માતાની ઇ<sup>ર</sup>છા પૂર્ણ કરવા તેણે ત્યાં દીક્ષા લીધી. અને પૂર્વીના અભ્યાસ શરૂ કર્યી. એ રીતે સતત જ્ઞાનધ્યાનમાં મગ્ન રહેતાં અનુક્રમે તેમણે સાડા નવપૂર્વના અલ્યાસ કરી લીધા.

આ તરફ અભ્યાસ કરતાં ઘણા વખત વ્યતિત થવાથી, તેની માતા રૂક-સામાએ આર્યરિક્ષિતને ઘર બાલાવી લાવવા માટે તેના બીજા પુત્ર ફાલ્શનરિક્ષિતને આચાર્ય પાસે માકલ્યા. પરંતુ તે ફાલ્શનરિક્ષિતે પણ શુરૂ દેવના બાંધ સાંભળી ત્યાં દીક્ષા લીધી. છેવટે આર્યરિક્ષિત અભ્યાસ કરતાં કંટાળી ગયા ત્યારે તેમણે વજસ્વામીને કહ્યું:—સ્વામિન! હવે હું બીજી વખતે આવીને બાંકીના અભ્યાસ પૂર્ણ કરીશ. માટે મને અહિંથી અન્ય સ્થળે વિચરવાની આજ્ઞા આપી અનુ મહ કરા. આ સાંભળી વજસ્વામીએ જ્ઞાન અળથી જોયું તો તેમણે જાણ્યું કે હવે મારૂં આયુષ્ય પણ થાયું છે, અને આ આર્યરિક્ષિત સાઢાનવ પૂર્વથી વધુ જ્ઞાન ગૃહણ કરી શકે તેમ નથી. તેથી તેમણે આર્યરિક્ષિતને જવાની આજ્ઞા આપી. પછી આર્યરિક્ષિત મહારાજ ત્યાંથી વિહાર કરી દશપુરમાં આવ્યા, અને પાતાની માતાને મત્યા. માતા પુત્રને જ્ઞાનસંપન્ન જોઇ સંતાષ પામ્યા. ત્યારપછી શ્રી આર્યરિક્ષિતે પાતાના માતાપિતાને પ્રતિબાધ આપી વૈરાગ્યવાન બનાવ્યા. આથી તેમના માતાપિતાએ દીક્ષા શહ્યુ કરી અને શુદ્ધ સંયમ પાળી આત્મ-કલ્યાણ સાધ્યું.

તે સમયે તે ગચ્છમાં ધૃતપુષ્પમિત્ર, વસ્તપુષ્પમિત્ર, અને દુષ્ધિકા પુષ્પમિત્ર એ નામના ત્રણુ મુનિરાજો શાસ્ત્રના પારગામી હતા. ધૃતપુષ્પમિત્રને ધૃતની, વસ્તપુષ્પમિત્રને વસ્ત્રની, અને દુષ્ધિકા પુષ્પમિત્રને "દુષ્ધળતા"ની લિખ્ધિ પ્રાપ્ત થઇ હતી; એટલે દુષ્ધિકાપુષ્પ ધૃત, દ્ભધ આદિ અનેક પૌષ્ટિક પદાર્થો શ્રહ્યા કરતા હતા, છતાં તેમના અભ્યાસના શ્રમ એટલા બધા હતા કે તેઓ સદાય દુષ્ધળ રહ્યા કરતા હતા. તે ઉપરાંત આર્યરક્ષિત મહારાજના ગચ્છમાં વિ'ધ્યકૃલ્યુનરક્ષિત, ગાષ્ટા માહિલ આદિ વિદ્યાન મુનિવરા હતા.

શ્રી આર્યરક્ષિત મહારાજે જ્ઞાન ખળથી જોશું કે હવે મનુષ્યાની ખુદ્ધિ કમેકમે ઘટતી જાય છે, તેથી તેમણે ચારાશી આગમામાંથી ચાર પ્રકારના અનુયાગા સ્થાપ્યા. અંગ, ઉપાંગ, મૂળ અને છેદ સ્ત્રોને ચરણ કરણાનુયાગમાં દાખલ કર્યા; ઉત્તરાધ્યયન આદિ સ્ત્રોને ધર્મકથાનુયાગમાં દાખલ કર્યા, સ્ત્રોને ગણિતાનુયાગમાં અને દિષ્ટવાદને દ્રવ્યાનુયાગમાં દાખલ કર્યા.

આર્થરક્ષિત મહારાજે પાતાની પાટપર " દુર્જલિકા પુષ્પમિત્ર" સાધુને આચાર્થ તરીકે સ્થાપ્યા; પરંતુ ગાષ્ટામાહિલ નામક સાધુને એની ઇર્ષ્યા આવી. તેથી તેઓ તે ગચ્છથી વિપરીત રીતે વર્તવા લાગ્યા. અને તે 'સાતમા નિન્હવ' તરીકે પ્રસિદ્ધ થયા.

### સાતમા નિન્હવ

વિરનિવાળુ સ'. પ૮૪ અને વિ. સં. ૧૧૪માં આ સાતમા ''ગાષ્ટા માહિલ'' નામક નિન્હવ થયા. તે માળવદેશના દશાર્જી પુર ગામમાં થયા હતા. તેના પ્રરૂપક ગાષ્ટ્રા માહિલ હતા, જેથું શ્રી આર્ય રક્ષિત સ્વામી પાસે દીક્ષા ધારનુ કરી હતી.

દુર્જાળકાચાર્ય પૂર્વની વાચના આપતા હતા. તે વખતે " ગાંષ્ટા માહિલ " પણ વાચના લેવામાં સાથે એઠા હતા. અનુક્રમે સાત પૂર્વની વાચના પૂર્ણ થઇ અને આઠમા પૂર્વની વાચના ચાલી, તેમાં એવા અધિકાર આવ્યા કેઃ— આત્મા અને કર્મના સંચાગ એવા છે કે તે એકમેકમાં એાતપ્રાત થઇ જાય. જેમકે દ્વા અને પાણી, લાહું અને અગ્ન એકાકાર થઇ જાય છે તેમ આત્મા અને કર્મનું પણ એવીજ રીતે મીલન છે. આચાર્ય શ્રીની આ વાત ગાષ્ટા માહિલને ગળ ઉતરી નહિ—તે વાત તેણું માન્ય રાખી નહિ, એટલુંજ નહિ પણ તેણે પાતાની સ્વયંકસ્પિત કલ્પનાએ કહ્યું કેઃ—આત્મા અને કર્મના સંબંધ સર્પની કાંચળી જેવો છે. જેમ પુરુષ જામા પહેરે છે તેમ જામારૂપે આત્માના પ્રદેશોને કર્મપૂક્ગળના દળાએ આચ્છાદિત કરેલાં છે. એમ તેણે વિપરીત વાત સ્થાપી.

તેમજ આગળ વધતાં નવમા પૂર્વની વાચના ચાલતાં તેમાં પ્રત્યાખાન કરવાના અધિકાર આવ્યા, તેમાં દીક્ષા ધારણ કરતી વખતે 'કરેમિલ તે'ના પાઠમાં "જાવજીવાએ" શબ્દના ઉચ્ચાર કરવાનું આવ્યું, ત્યારે ગાષ્ટા માહિલ બાલ્યા કે:—નહિ, "જાવજીવાએ" એવા પાઠ બાલવા ન જોઈએ; કારણકે તેમ બાલવાથી દીક્ષિત મુનિને જન્મને અંતે લાગવાંચ્છના રહે છે. જેથી "વાચ્છા-દાષ" લાગે. આમ પરસ્પર મત ભિન્નતા થવાથી શ્રી દુર્ખળિકાચાર્યે તે વાત શ્રી સંઘને કરી. ત્યારે ચતુવિધ સંઘે તે બાબતના નિર્ણય કરવા માટે શાસન દેવીને બાલાવવાનું ઇચ્છયું. એટલે શ્રી સંઘના એક સત્તાધારી પુણ્યાત્માએ શ્રી શાસન-દેવીને સ્મરી, "સીમંધર" સ્વામી પાસે પૂછવા માકલી. સીમંધર સ્વામીએ ફ્રમાવ્યું કે "દુર્ખળિકાચાર્ય" કહે છે તે યથાર્થ છે. અને ગોષ્ટા માહિલ ઉત્સૃત્ર ભાખે છે. આ વાત શાસનદેવીએ આવી શ્રીસંઘને કહી. ત્યારે ગાષ્ટા માહિલે કહ્યું કે:–શાસન દેવી સીમંધરસ્વામી પાસે જઇ શકેજ નહિ, માટે તે દેવી જાઢું બાલે છે. આથી શ્રી સંઘે તેને ગચ્છ બહાર કર્યા. આમ આ અબધક મત પ્રરૂપક સાતમા નિન્હવ ગોષ્ટામાહિલ થયા.

વીરાત્ ૫૮૪, વિક્રમ સં. ૧૧૪માં વજસ્વામીનું સ્વર્ગગમન થયું તથા દ્રશમું પૂર્વ, ચાેશું સંઘયણ અને ચાેશું સંસ્થાન વિચ્છેદ ગયું.

૧૫મી પાટપર વજુસેન સ્વામી બિરાજ્યા

વજસેનસ્થામીનું બીજું નામ આર્યમંગુ આચાર્ય (નંદીસ્ત્રને આધારે) પણ

કહે છે. તેમનું ગાત્ર "ભારહજ" હતું. તેમણે ૩૨ વર્ષની ઉંમરે દાક્ષા લીધી હતી. દીક્ષા લીધા પછી ૫૦ વર્ષ સુધી ગુરૂસેવામાં રહી જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. ત્યારબાદ ૩૬ વર્ષ સુધી આચાર્ય પદે રહ્યા હતા. સર્વ આયુષ્ય ૧૧૮ વર્ષનું ભાગવી વીરાત્ ૬૨૦ વિક્રમસંવત. ૧૫૦માં તેઓ સ્વર્ગે પધાર્યો હતા.

તેમના વખતમાં પ્રથમ ચાર ગચ્છ નીકેત્યા હતા, અને ત્યાર પછી **તેમાં**થી ક્રમેક્રમે ૮૪ ગ<sup>ચ્</sup>છ થયા હતા.

પ્રથમ ચાર ગચ્છ નીકત્યા, તે સંબંધમાં એવી વાત કહેવાય છે કે:–વજસેન સ્વામીના વખતમાં એક પાંચ વર્ષના અને બીજો સાતવર્ષના એમ અંને મળી ખારવર્ષના દુષ્કાળ પડયા હતા. તે વખતે આજની જેમ અન્યદેશામાંથી અન્નાદિ લઈ જવા લાવવાના રેલવે, સ્ટીમર આદિ સાધના ન હતા. એટલે આ દુષ્કાળની ભયંકરતા વધુ ઉગ્ર હતી. ચાલુ સમયના એકજ દુષ્કાળ મનુષ્યાને કેટલી હાડમારીએા ભાેગવવી પડે છે, તાે પછી ઉપરા ઉપ<mark>ર અને પાંચ પાંચ</mark> સાત સાત વર્ષના ભયંકર દ્રભિદ્ધે મનુષ્યામાં ભયભીતતા પ્રસરાવી હાય, તેમાં શી નવાઈ ? એટલે આ દુષ્કાળને પરિણામે શ્રીમત માણસાને પણ અનેક પ્રકારની આપદાએ ભાગવવી પડી હતી, તાે પછી ભિક્ષકાે અને સાધારણ મનુષ્યાના ધડા શી રીતે થાય તેના સ્વભાવિકત: વિચાર થઇ શકે છે. આવા ભયંકર દુષ્કાળમાં હિંમતવાન મનુષ્યા પણ નાહિંમત અની માત્ર જીવનનીજ ચિંતા અનુભવી રહ્યા હતા: તેવે વખતે જૈન-સાધુપુરુષાને આદર સત્કાર અને નિર્દોષ આહાર મેળવવામાં મશીખત પડે તેમાં કાંઇ આશ્ચર્ય દ્વાય નહિ. એટલે એ વખતે શુદ્ધ ક્રિયા પાલક અને આત્માર્થી ૭૮૪ સાધુએાએ તો આલાવી, પડિકમ્મી, નિંદી, નિઃશલ્ય થઇ સંથારા કરી સદ્દગતિને વરેલા; પરંતુ જે સાધુઓ શિથિલ–ઢીલા હતા તેઓ પાતાની આજવિકા ચલાવવા માટે ભાેળા અને સ્વાર્થી મતુષ્યોને કહેવા લાગ્યા કેઃ–આ ભયંકર કાળમાં સૌને મરવાતું તા છે જ, પરંતુ તેમાં છંદગીના સાર્થંક માટે તક મળતાં પ્રભુછ પાસે કાંઇ પણ નૈવેદા કે ભેટ ધરશા તા પાપમાંથી પુણ્ય વરા કહેવાશે, અને જેથી તમારા પરલાક સુધરશે. એમ લાલચ અને આકર્ષણની અનેક વાતા તેઓ પાતાના ભક્તો પાસે કરવા લાગ્યા. ભક્તાને પણ તેમની આ વાત ગમી અને પાતાના પરલાક સુધારવા અર્થે, તેમને અનાદિ જે કાંઇ મળતું તેમાંથી તેઓ થાડું <mark>લેટ ધરતા, અને બાકીનાથી પેાતાનાે ગુજારાે કર</mark>તા. આ આવેલ નૈવેઘથી શિથિલાચારી સાધુએ સંતોષ માનતા અને આનંદ અનુભવતા.

એવા કટોકટીના સમયે એક બહાળા કુટું બવાળા જીનદાસ નામના એક શ્રાવક હતા. તેની પાસે દ્રવ્ય પુષ્કળ હતું, પણ ખારાક બીલકુલ ન હતા;

એટલે જે ધાન્ય તેણે સંગ્રહેલું, તે લગભગ ખવાઇ ગયું હતું. 'નાણું મળે પણુ માણું ન મળે ' એટલે દ્રવ્ય આપતાં છતાં પણુ તેના બદલામાં માણું જાર પણુ મળે નહિ એવા આ પ્રસંગ હતા. આવે વખતે તે જીનદાસ અને તેનું કુટુંખ ભુખથી ટળવળી રહ્યું હતું. આમ તેમણે ત્રણુ દિવસ સુધી ભુખ સહન કરી, પણુ કયાંઇથા મુઠી અન્ન પણુ મત્યું નહિ. ત્યારે જીનદાસે વિચાર કર્યો કે આ કુટુંખનું દુઃખ જોવું તે કરતાં તા મરવું વધારે ઇષ્ટ છે. એમ ધારી મહા મુશીખતે તેણે લક્ષ દ્રવ્ય આપીને એક પાલી જાર (જીવાર) મેળવી. અને તેને દળાવી રાખ અનાવરાવી.

તે તૈયાર થઇ એટલે તેમાં હવે ઝેર ભેળવીને પી જવી, એવા વિચાર કરી જીનદાસ તે રાખમાં ભેળવવા માટે ઝેર ઘાળીને તૈયાર કરતા હતા; તેજ સમયે વજ્રસેન સ્વામી વહારવા માટે ત્યાં પધાર્યા. તે સમયે જીનદાસની અંતિમ મૃત્યુની પરિસ્થિતિ જાણી તેને તેમ કરતાં અટકાવી શુસસ્ચક ભવિષ્ય પ્રતિપાદન કરતાં બાલ્યાઃ—જીનદાસ, સખુર. મારા ગુરૂ દેવે તેમના અંતિમ કાળે મને કહ્યું છે કે—" જયારે તમને લક્ષ દ્રવ્યના અન્ન માંહેથી લિક્ષા મળે ત્યારે જાણું કે તેને બીજેજ દિવસે સુકાળ થશે." તેથી હું તને કહું છું કે આવતી કાલના પ્રાતઃકાળથી જ સુકાળ પ્રવર્તશે; એટલે કે અન્ય દેશના વહાણા અન્નથી ભરેલાં અહિંયા આવશે. એટલું કહી શ્રી વજ્રસેનાચાર્ય સ્વસ્થાનકે મયા.

ખીજા દિવસના પ્રભાતે દરિયા કિનારે જઇ જોતાં અન્નથી ભરેલાં વહાણા આવેલાં જીનદાસે જોયાં એટલે તેમાંના સઘળા માલ તેણું ખરીદી લીધા. તે માલ ગામમાં લાવી જીનદાસે સર્વ મનુષ્યાને થાઉા થાઉા વહેં ચી આપ્યા; એટલે લોકાને શાંતિ થઇ. સૌ તે શેઠના ઉપકાર માનવા લાગ્યા. ધીરે ધીરે દુષ્કાળ દ્વર થયા અને સર્વત્ર સુકાળ પ્રવર્તવા લાગ્યા.

વજસેન સ્વામીએ જે ભવિષ્ય કથન કહી જીનદાસ પર અથાગ ઉપકાર કરેલા; તેના ખદલામાં જીનદાસ શેઠે પાતાના ચાર પુત્રાઃ—૧ ચંદ્ર, ૨ નાગેન્દ્ર ૩ નિવૃત્તિ અને ૪ વિદ્યાધર વજસેન સ્વામીને શિષ્યાર્થે અપંદ્ય કર્યો. તે ચારે-યને દીક્ષા આપીને શુરૂદેવે ખૂબ ભણાવ્યા. પરન્તુ છેવડે તે ચારે શિષ્યા શુરૂ આજ્ઞામાં ન રહેતા જીદા જીદા વિચર્યા અને તેમણે નવા ચાર ગચ્છ સ્થાપ્યા.

### દિગ' બર મતની ઉત્પત્તિ

જૈનાના અર્વાચીન ત્રણ ફિરકાએ. શ્વે. મૂર્તિપૂજક, શ્વે. સ્થાનકવાસી અને દિગમ્બર; એ પ્રત્યેક પાતપાતાને પ્રાચીન, અને ભગવાન મહાવીરના શાસનથી ઉતરી આવેલા માને છે; પરંતુ આ પુસ્તકમાં પ્રત્યેક મતની કઇ રીતે સ્થાપના થઇ, તેમજ તે તે મત ક્યા ક્યા કારણાએ જાદો પડી કઇ

રીતે તેની સ્થાપના થઇ, અને પરંપરા ચાહી એ વિષે પુરાતન ચંચાના સંશાધના પરથી તેમજ દ્રઢ અનુમાના અને વિદ્યાનાના અભિપ્રાયા પરથી આ પુસ્તકમાં તે વિષે મત દર્શાવવામાં આવ્યા છે; તે ઉપર સત્યાસત્યની મિમાંસા પ્રત્યેક વિચારક નિષ્પક્ષ રીતે કરશે. સૌ પાતપાતાની માન્યતા દ્રઢ કરવાના હરકાઇ રીતે પ્રયત્ન કરે તે સ્વાભાવિક છે. પણ આ પુસ્તકમાં તે વિષે આજીબાજીના અધા સંયાગા તપાસી યાગ્ય પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યા છે, સુશ વિચારકા તેને લક્ષપૂર્વક મનન કરવા પ્રેરાશે એમ ઇચ્છીએ.

શ્રી વજસેન સ્વામીના શાસનમાં વીર નિર્વા**ણ** સં. **૬૦૯ અને વિક્રમ** સં. ૧૩૯માં દક્ષિણ દેશના કર્ણાટક જીલ્લામાં દિગંબર નામના એક નવા પંચ ઢેં/નની સૂળ શાખામાંથી નીકજ્યા.

એ વિષેના કારણા આપતાં શ્રી વિદ્યાવિજયજી મહારાજ પાતાના "પ્રાચીન શ્વેતાંબર અર્વાચીન દિગમ્બર" નામક પુસ્તકમાં લખતાં જણાવે છે કે—હવે આપણુ દિગમ્બર મતની ઉત્પત્તિના થાઉં ખ્યાલ કરીએ. શ્વેતાંબર મતના ગ્રંથામાં એ સ્પષ્ટ પાઠ છે કે–શ્રી મહાવીરદેવના નિર્વાણ બાદ ૧૦૦ વર્ષે "શ્રી શિવભૂતિ" નામના મુનિથી દિગમ્બર મતની ઉત્પત્તિ થઈ હકીકત એવી છે કેઃ—

"રથવીરપુર" નામના નગરમાં કાઇ એક દિવસે " કૃષ્ણુ " નામના આચાર્ય પધાર્યા. તેમની સાથે એક શિવબૂતિ નામના સુનિ હતા. (આ મુનિ રથવીરપુર ગામનાજ રહીશ હતા) તે મુનિને રાજાએ એક રત્નકાંબળ વહારાવી. ત્યારે આચાર્ય કહ્યું કે આવું બહુ મૂલ્ય વસ્ત્ર લેવું શું ઉચિત છે જે તમે તેવું વસ્ત્ર શા માટે લીધું શું એમ કહીને આચાર્ય તે રત્નકાંબળના કકડા કરી, સાધુઓને માટે એઘા (રજેહરણ)નાં નિશિથિયા કરી નાખ્યા. આથી શિવબૂતિએ શુરૂની સાથે કલેશ કર્યો. ત્યારપછી કાઈ એક દિવસે આચાર્ય મહાસજ જિનકલ્પી સાધુએનો આચાર વર્ણવી રહ્યા હતા; તે વખતે શિવબૂતિએ કહ્યું કે:—જયારે જિનકલ્પી સાધુઓના આવા વર્ણવી રહ્યા હતા; તે વખતે શિવબૂતિએ કહ્યું કે:—જયારે જિનકલ્પી સાધુઓના આવા ઉત્કૃષ્ટ આચાર છે, ત્યારે તમે શા માટે આવી ઉપાધિ રાખી રહ્યા છો ? આચાર્ય જવાબ આપ્યા કે આ કાળમાં એવી સમાચારી રહી નથી. કેમકે શ્રી જંભુસ્વામીના માક્ષ ગયા પછી 'જિન કલ્પીપણું' વિચ્છેદ ગયું છે. આ સાંભળી શિવબૂતિએ કહ્યું:—આ વાત યથાર્થ નથી. જાએ, હું તે પ્રમાણે પાળી બતાવું છું. કારણકે તીર્થકરો પણ અચેલક (વસ્તરહત) હતા. માટે વસ્ત્ર રહિતપણંજ સર્વબ્રેષ્ઠ છે. ત્યારે આચાર્ય કહ્યું કે:— તમે વસાદિ પરિશ્રહના સદ્દભાવમાં કથાય, મૂચ્છીદ કોષો કેમ નથી

સ્વીકારતા ? અને જો સ્વીકારતા હો તો શરીરના પણ ત્યાગ કરવા જોઇએ. પરંતુ આ પ્રમાણે માનવું સર્વથા ભૂલ ભરેલું છે. કેમકે સૂત્રમાં મુનિને માટે જે અપરિગ્રહપણું દર્શાવવામાં આવ્યું છે તે ધર્મીપકરણમાં પણ મૂચ્છા ન કરવી, એ અપેક્ષાએજ. તીર્થકરા પણ એકાન્ત અચેલક ન હતા. કેમકે આગમ સાક્ષી આપે છે કે:—" सब्बे विषग दुसेण निगाया जिणवरा चडवीसं" દરેક તીર્થકરાએ એક દેવદ્ભાય સહિત સંસાર છાઉલા છે. એ પ્રકારે અનેક રીતે આચાર્ય તેને સમજાવ્યા; પરંતુ તે ન માનતાં શિવભૂતિ મુનિ દિગમ્બર (નગ્ન) અની શહેરની અહાર ઉદ્યાનમાં ચાલ્યા ગયા અને ત્યાં સ્થિરતા કરીને રહ્યા.

હવે એક દિવસ શિવભૂતિની અહેન કે જે સાધવી થઇ હતી તે શિવભૂતિને વંદન કરવા ગઈ. ત્યાં શિવભૂતિને નગ્ન દેખી પાતે પણ નગ્ન ખની વિચરવા લાગી. એક વખતે તે સાધ્વી બિક્ષાને અર્થે શહેરમાં આવી, તે વખતે એક વેશ્યાએ તેને નગ્ન જોઇને તેના શરીર પર એક સાડી નાખી. તે સાડી શાથે જ્યારે તે સાધવી શિવભૂતિ પાસે આવી ત્યારે શિવભૂતિએ તેને કહ્યું કે—આ વસ્ત્ર તું તારી પાસેજ રાખ, કેમકે તે તને દેવતાએ અપંદ્ય કર્યું છે. એટલે પછી તે સાધવી વસ્ત્ર સહિત કરવા લાગી. શિવભૂતિએ "કાઉન્ય" અને "કાઇવીર" એ નામના બે શિષ્ય કર્યા. કમેકમે પરંપરા વધી અને નવિન પંચ ચાલવા લાગ્યા.

વસ્ત્ર સંબંધોની આ વાતના વિચાર કરતાં એક માત્ર વસ્ત્રનેજ કારે નવા પંચ નીકળે એમ સર્વથા બનવું અસંભવિત જેવું લાગે છે; આના ગર્ભમાં કાઈ જુદુંજ કારે ઉપસ્થિત થયું હાય અને અન્યાન્ય ઇર્બ્યા વધવાથી આમ અલગ પંચ કાઢવાનું બન્યું હાય. ગમે તેમ હાય; પરંતુ વીર સં. ૬૦૯ ના અરસામાં આ નવા દિગંબર પંચ નીકળ્યો છે એ વાત સત્ય માનવાના અનેક કારેલા દિષ્ટિગાચર થાય છે.

આ કારણુનું તારતમ્ય કાઢવાના પ્રયાસ કરવાને બદલે દિગંબર મતાવ-લંબીયા એમ સ્પષ્ટ કહેવા મથે છે કૈ:-" આજે જે શ્વેતાંબર મત અસ્તિત્વ ધરાવે છે તે વિક્રમ રાજાના મૃત્યુ ખાદ ૧૩૬ વર્ષે સૌરાષ્ટ્ર દેશમાં આવેલા વલ્લભીપુર નગરમાં શ્રી જીનચંદ્ર નામના સાધુએ ચલાવ્યા છે."

હવે આ બેમાં સત્ય શું છે તે વિચારતાં કહેવું જોઇએ કે જેઓ ઉપર પ્રમાણે પ્રરૂપણ કરવા મથે છે, તેઓ પાતાના અંતર્ગત ઇતિહાસથી પણ અજ્ઞાત છે. કારણ કે તેઓની પદ્રાવલીમાં લખાયલું છે કે:-'' ભૂતઅલી '' નામના આચાર્ય થયા, તેમણે શાસ્ત્રો રચ્યા, અને પછી તે પુસ્તકારઢ થયા. આ પ્રમાણે જ્યારે ઇતિહાસ કર્તાએ પટાવળીને આધારે લખ્યું છે, ત્યારે તેનું પ્રથમ વાચન કર્યું હોત તા તે પ્રમાણે ન લખાત. અમે આ ગ્રંથમાં તેઓની પટાવળી આપીયે છીએ તે ઉપરથી કેટલીક સત્ય બીનાએ પ્રકાશમાં આવી શકશે.

"જૈન સિંહાંત ભવન આરા" ઐતિહાસિક મુખપત્ર સંપાદક પદ્દમરાજ રાનીવાળા કલકત્તા પ્રથમ ભાગના કિરણ ૪ થામાં પૃષ્ઠ ૭૧ થી ૮૦ સુધીમાં" નન્દ્રી સંઘ અળાત્કાર ગણ સરસ્વતી ગચ્છ પદ્દાવળી" આપેલી છે તે અત્રે રજ્ય કરીએ છીએ.

" પ્રથમ પટ્ટાવળીમાં સુગાદિ ૧૪ કુલકર થયા. પછી **જીદા જીદા ૨**૨ તીર્થકરા થયા, ત્યાર પછી ૨૪ મા તીર્થકર શ્રી મહાવીર સ્વા**મી** થ**યા**. તેમના પછી **૬૨** વર્ષ સુધી ત્રણ કેવળી રહ્યા.

ગૌતમ સ્વામી ૧૨ વર્ષ સુધી કેવળી રહ્યા, તેમના પછી સુધર્માચાર્ય ૧૨ વર્ષ સુધી અને પછી જંબુસ્વામી ૩૮ વર્ષો સુધી કૈવલ્ય પ્રવજ્યામાં રહ્યા. એ પ્રકારે ૧૨ વર્ષો સુધી ત્રણ કેવળીએાનું કૈવલ્યપણું રહ્યું.

### તે પછી પાંચ શતકેવલી થયા.

સાે વર્ષમાં પાંચ શ્રુતકેવળી થયા. ૧૪ વર્ષ સુધી વિષ્ણુનંદી, ૧૬ વર્ષ સુધી નંદીમિત્ર, ૨૨ વર્ષ અપરાજિત, ૧૯ વર્ષ એાવર્ધન અને ૨૯ વર્ષ સુધી મહાત્મા ભદ્રભાઢુ સ્વામી રહ્યા.

ત્યાર પછી એટલે કે શ્રી મહાવીર સ્વામી પછી ૧૬૨ વર્ષે ૧૧ **મુ**નિએ**ા** દશ પૂર્વધારી થયા.

શ્રી મહાવીર સ્વામી પછી ૧૬૨ મે વર્ષે વિશાખાચાર્ય ૧૦ વર્ષ મુધી ૧૭૨ વર્ષ પછી પોષ્ટિલાચાર્ય ૧૯ વર્ષ મુધી, ૧૯૧ વર્ષ પછી ક્ષત્રિયાચાર્ય ૧૭ વર્ષ મુધી, ૨૦૮ વર્ષ પછી જયસેનાચાર્ય ૨૧ વર્ષ મુધી, ૨૨૯ વર્ષ પછી નાગસેનાચાર્ય ૧૮ વર્ષ મુધી, ૨૪૭ વર્ષ પછી સિદ્ધાર્થાચાર્ય ૧૭ વર્ષ મુધી, ૨૪૧ વર્ષ પછી વિજયાચાર્ય ૧૩ વર્ષ મુધી, ૨૯૫ વર્ષ પછી છુતસેનાચાર્ય ૧૮ વર્ષ મુધી, ૨૮૨ વર્ષ પછી વિજયાચાર્ય ૧૩ વર્ષ મુધી, ૨૯૫ વર્ષ પછી છુદ્ધસિંગાચાર્ય ૨૦ વર્ષ મુધી, ૩૧૫ વર્ષ પછી દેવાચાર્ય ૧૪ વર્ષ મુધી, અને ૩૨૯ વર્ષ પછી ધર્મસેનાચાર્ય ૧૪ વર્ષ મુધી રહ્યા. અર્થાત્ ૧૮૧ વર્ષ મુધી દશ પૂર્વ ધરા રહ્યા.

આ સ્થિતિ પછી ૨૨૦ વર્ષ સુધી ૧૧ અંગના ધારણુઢાર ( જ્ઞાત ) ૧૧ મુનિએા રહ્યા. અને ત્યારપછી ૧૨૩ વર્ષ સુધી ૧૧ અંગના ધારણુઢાર પ મુનિએા રહ્યા. વીર ભગવાન પછી ૩૪૩ વર્ષે નક્ષત્રાચાર્ય થયા, ૩૬૩ મે વર્ષે જયપા-લાચાર્ય, ૩૮૩ મે વર્ષે પાંડવાચાર્ય, ૪૪૨ મે વર્ષે ધ્રુવસેનાચાર્ય અને ૪૫૬ મે વર્ષે કંસાચાર્ય થયા.

૧૨૩ વર્ષ પછી ૯૭ વર્ષ સુધી દશઅંગના ધરનાર મુનિઓ થયા. અને તે ૯૭ વર્ષોમાં ચાર પાટા થઇ. ભગવાન મહાવીરના નિવાં પછી ૪૬૮ મે વર્ષે શ્રી સુભદ્રાચાર્ય ૬ વર્ષ સુધી રહ્યા, પછી યશાભદ્રાચાર્ય ૧૮ વર્ષ સુધી, પછી ભદ્રબાહુસ્વામી ૨૩ વર્ષ સુધી અને પછી વીર સં. ૫૧૫ માં લાહાચાર્ય ૫૦ વર્ષ સુધી અંગધારી રહ્યા. એ પ્રમાણે ૯૭ વર્ષ સુધી અંગ ઘટતા ગયા. ૨૨૦ વર્ષ સુધી તેની આ અવસ્થા રહી.

ઉપર લખેલા આચાર્યોને જયાં સુધી કંઠસ્થ જ્ઞાન હતું, ત્યાં સુધી પુસ્તકા લખાયા ન હતા. ત્યારપછી ૧૧૮ વર્ષ સુધી એકાંગધારી મુનિએ રહ્યા હતા.

# એકાંગધારી પાંચ મુનિએા હતા.

વીર ભગવાનથી પક્ષ વર્ષ પછી ૨૮ વર્ષ સુધી અહિબલ્યાચાર્ય રહ્યા, પલ્૩ વર્ષ પછી ૨૧ વર્ષ સુધી માઘનંદાચાર્ય, ૬૧૪ વર્ષ પછી ૧૯ વર્ષ સુધી ધરસેનાચાર્ય અને ૬૩૬ વર્ષ પછી ૨૦ વર્ષ સુધી "ભૂતબલ્યાચાર્ય" રહ્યા અર્થાત્ ૧૧૮ વર્ષ સુધી એકાંગધારી ઘટતા ઘટતા શ્રુતજ્ઞાની થયા. આ ઉપર કહેલા બે મહર્ષિઓએ પુસ્તકાની રચના કરી.

# દિગમ્બરીય પુસ્તકાની રચના કયારે થઈ અને કાેેો કરી?

આ સંબંધીના ઉલ્લેખ " જૈનભૂવનઆરા " નામક ઐતિહાસિક મુખપ-ત્રમાંથી મળી આવે છે. જે ભાષાંતરદ્વારા અત્રે આપીયે છીએ:—

અહિબલ્યાચાર્ય પછી કેટલેક વખતે ઘરસેનાચાર્ય થયા. એમને અગ્રાહ્મણી પૂર્વની અંદર આવેલી પંચમ વસ્તુના ચતુર્ધ કર્મના પરાભૃતનુ જ્ઞાન હતું અર્થાત ઉપર્યુક્ત શ્રુતજ્ઞાનના એક અંશને તેઓ જાણતા હતા. તેમણે પોતાનું અલ્પ આયુષ્ય જાણીને એવા વિચાર કર્યો કે.— મારૂં આ સામાન્ય શાસ્ત્રજ્ઞાન પણ સંસારી જવાને માટે અવલંખન રૂપ થશે. અર્થાત્ આના કરતાં વધુ શાસ્ત્રજ્ઞાન હવે પછીના સમયમાં રહેશે નહિ. માટે જો આ અલ્પાંશે પણ ખચી રહેલી વિદ્યાનું સંરક્ષણ કરવાના પ્રયત્ન કરવામાં આવે, તા સંભવ છે કે આ જ્ઞાનના વિચ્છેદ ન થાય. એવા વિચાર કરી તેમણે પાતાની તે વિદ્યા પુષ્પદંત અને ભૂતખલિ નામના છે મુનિઓને પાત્ર સમજને શીખવી. પછી તેઓ સ્વર્ગે સીધાવ્યા.

"ભૂતખલી" સ્વામીએ જોશું કે દિનપ્રતિદિન જ્ઞાનની અવનતિ થઇ રહી છે. અને જે મોખિકજ્ઞાન છે તે પણ રહેવું લગભગ અશક્ય જેવું થઈ પડ્યું છે. એવા વિચાર કરી તેમજ મનુષ્યાની સ્મરણ શક્તિના વિકાસ મંદ દેખી તેમણે "ષદ્સંહાગમ" નામના ગંધ રચી લીપીઅહ કર્યો અને જ્યેષ્ઠ શુકલ પંચમીને દિવસે માટી ધામધુમથી ચતુવિધ સંઘની સાથે યથાર્થ પ્રકારે તેની પૂજા કરાવી. (આ તીથી આજે પણ દિગંખરામાં "શુતપંચમી" ના નામથી પ્રસિદ્ધ છે.)

તેમના પછી અનેક જૈનાચાર્યો થયા. જેમણે આવશ્યકતાનુસા**ર અનેક** વિષ**યા**ના અસંખ્ય ગ્રંથા રચીને સંસ્કૃત સાહિત્ય ભંડારાની પૂર્તિ કરી.

# મુનિઓ અને ભદૃારકાે.

ઉપર્યુક્ત લેખક મુનિઓ અને લકારકા પરત્વેના કારણા આપતાં જણાવે છે કે:—

વિક્રમ સંવત ૧૪૦૩ માં દિલ્હીના સમાટ ફિરાજશાહના સમયમાં અન્ય વિદ્યમીં એનું જેર હોવાથી, બાદશાહે આર્ય ધર્મી એને ભ્રષ્ટ કર્યા તે વખતે જૈનીઓએ છ મહિનાની મુદ્દત માગી; બાદશાહે તે મંજીર કરી, જેથી દિગંબર બ્રાવકા ફરતા ફરતા ભાષાલ નજીકના ભદૃીલપુર (હાલ ભેલસા નામથી પ્રસિદ્ધ છે) માં આવ્યા. ત્યાં "મહાસેન" નામના આચાર્ય ચર્ચાવાદી અને ચમત્કારીક હોવાથી તેમને વિનંતિ કરીને દિલ્હી તેવી લાવ્યા. અને સભામાં ચર્ચા કરી તથા ચમત્કારા ખતાવી વિજય મેળવ્યા તે વખતે બાદશાહે ખુશી થઈ ને " બાદશાહી ખિતાબ"— છડી, ચામર, પાલખી આદિ ૩૨ ઉપાધિઓ આપી. ત્યારથી તેઓ પાલખીમાં બેસી ફરવા લાગ્યા અને ભદૃારક કહેવાયા.

એ બધા ઉપરથી જાણી શકાય છે કે વીર સંવત કપક વર્ષે " ભૂતબલિ " નામક આચારે પ્રથમ પુસ્તકા લખી લીપીબદ્ધ કર્યા, પણ તે પહેલાં તે લખાયા કે રચાયા, એવા ઉલ્લેખ આ પટ્ટાવળીમાંથી પણ મળતા નથી.

#### દિગંબર મૂળ પદ્દાવળી.

શ્રી મહાવીર નિર્વાણ કે ૪૭૦ વર્ષ બાદ વિક્રમાદિત્યકા જન્મ હુઆ વિક્રમ જન્મ કે દા વર્ષ પહિલે સુભદ્રાચાર્ય ઐર વિક્રમ રાજ્ય કે ચાર વર્ષ બાદ દ્વિતીય ભદ્રખાહુ સ્વામી પટ પર બેઠે. ભદ્રખાહુ સ્વામી કે શિષ્ય શ્રુપ્તિ-શ્રુપ્ત ઇનેક તીન નામ—શુપ્તિશુપ્ત, અહેદ્વલી. ઐર વિશાખાચાર્ય—ઇનેક દ્વારા ચારસંઘ સ્થાપીત હુએ. ૧ નન્દ્રી વૃક્ષકે મૂક્ષસે વર્ષા યાગ ધારન કરનેસે નન્દ્રિસંગ હુંએ. ઇન કે નેતા માઘનન્દ્રિ હુએ, અર્થાત્ ઇન્હ્રાિને "નન્દ્રિસંઘ" સ્થાપિત કીયા.

ર જિનસેન નામક તૃાલલસે વર્ષાયાગ કરનેસે, એક ઋષિકા વૃષભ નામ પડયા. ઇન્હાેનેહી " વૃષભસ'ઘ " સ્થાપિત કીયા.

૩ જિન્હાને સિંહકી ગુફામેં વર્ષાયાગકા ધારણ કીયા, ઉસને "સિંહ-સંઘ " સ્થાપિત ક્યાિ.

૪ જિન્હાને દેવદત્તા નામકી વેશ્યાકે નગરમેં વર્ષાયાેગ ધારન કીયા. ઉસીને " દેવસંઘ " સ્થાપિત કીયા.

ઇસ પ્રકાર નન્દિસંઘ પારિજાત ગ<sup>ર</sup>છ બલાત્કારગણમેં નન્દિચન્દ્ર કાંતી શ્રોર ભૂષણ-નામકે ચાર મુનિ હુંએ.

ઉનમે શ્રી વીર. નિ. સં. ૪૯૨ વર્ષ ખાદ સુલદાચાર્ય સે ૨૪ વર્ષ ખાદ, વિક્રમ જન્મસે ખાઇસ વર્ષ ખાદ, ઓર વિક્રમ રાજ્ય સે ૪ વર્ષ ખાદ દ્વિતીય લદ્મખાદુ હુએ. અર્થાત્ શ્રી વીર નિર્વાણ કે ૪૭૦ વર્ષ ખાદ વિક્રમકા જન્મ હુઆ, આઠ વર્ષા તક ઇન્હાને ખાલ લીલા કી. સાળહ વર્ષા તક દેશ ભ્રમણૄ કીયા, ઔર પદ વર્ષા તક અન્યાન્ય ધર્મીસે નિવૃત્ત હાકર જિનધર્મકા પાલન કીયા.

विक्वम सम्वत्की समस्या.

વસુનન્દિ શ્રાવકાચારમેં " મૂલસંઘ " કી પદાવલી દી ગઇ હૈ, ઉસમેં " વિક્રમ પ્રબ'ધ " કિ નિમ્ન લિખિત ગાથા, વિક્રમાદિત્ય કે સંબંધ મેં લિખિ હુઇ હૈ.

गाथा-सत्तरि चडसदजुतो तिणकालाविकमो हवइजम्मोः अठवरसवाललीला, सोडसवासेहि भभिए देसेः पण रसवासे रज्जकुणित्त मिच्छोपदेश संजुतो, चालीस वरस जिण वरधम्मं पालीय स्रर पयं लहियं॥

ઇસસે જ્ઞાત હોતા હૈ કિ વી. નિ. સં. ૪૭૦ મેં વિક્રમાદિત્યકા જન્મ હુઆ ઔર ઇસ સમય વિક્રમ <sup>૧</sup>સંવત ૧૯૭૦ પ્રચલિત હૈ (૪૭૦+૧૯૭₀=૨૪-૪૦) ઇન દાનોકે જોડનેસે પ્રચલિત વિ. નિ. સં. ૨૪૪૦ મીલતા હૈ જિસસે માલુમ હોતા હૈ કિ સંવત્ વિક્રમ કે જન્મહીસે પ્રચલિત હૈ. પરન્તુ લોગોકા વિશ્વાસ હૈ કિ સંવત પ્રાયઃ રાજાઓંકા રાજ્યાભિષેકહીંસે પ્રચલિત હૈ, કિન્તુ ઇસ હિસાબસે તા વી. નિ. સં૦ ૪૭૦ ઇનેકે રાજ્યાભિષેકકા સમય હા જાના

૧ હાલ વિક્રમ સં. ૧૯૯૧ પ્રવર્ત છે, તેથી તે મુજબ ગણવું.

હૈ. મુલ સંઘષ્ઠી પટાવલીમેં ભદ્રભાહુ દિતીયકા સમય વિક્રમ રાજ્ય ૪ સેં પ્રારંભ લિખા હુવા હૈ. ઇસસે માલુમ હોતા હૈ કિ મૃલસંઘષ્ઠી પટાવલીકા કમભી રાજ્યાભિષેક સંવતસેહી પ્રારંભ હુઆ હૈ. પરન્તુ ઇસમેં ઉપર્યુષ્ઠત કથનમેં ૧૮ વર્ષકા અન્તર પડતા હૈ. કયોંકિ ભદ્રભાહુ દિત્યકે રાજ્યાભિષેક કે ૪ વર્ષ બાદ લિખ ગયા હૈ. ઇસ હિસાબસે વિક્રમ જન્મસે ભદ્રભાહુ દિત્યોક પાટપર બેઠને તક ૨૨ વર્ષ હુએ. જિનસે ૪ વર્ષ વિક્રમાદિત્યક રાજ્યકાલ નિકાલ દેનેસે વિક્રમાદિત્યકા રાજ્યાભિષેક ૧૮ વર્ષકી અવસ્થામેં હોના નિશ્ચિત હોતા હૈ.

યદિ હુમલાેગ રાજ્યાભિષેકસે સંવત માને તા ૧૮ વર્ષ કી કમી રહ જાતી હૈ. દુસરી અડચન યહ હૈ કિ યદિ હુમલાેગ વી. નિ. ૪૭૦ કા વિક્રમકા જન્મકાલ ન માનકર રાજ્યાભિષેક કાલ માને તા ઇનકે રાજ્યસે ૪ વર્ષ બાદ અર્થાત્ વિ. નિ. સં. ૪૭૪ મેં યશાભકેકે પાટપર એઠનેકા સમય હા જાતા હૈ. ઔર ઇનકે અઠાર વર્ષ બાદ ભદ્રબાહુ પાટપર એઠ તા ઇસ હિસાબસે વિક્રમાદિત્ય કે રાજ્યકાલસેં ૨૨ વર્ષ બાદ ભદ્રબાહુકે પાટપર એઠનેકા સમય હા જાતા હૈ; કિન્તુ ઉપર ભદ્રબાહુ દ્વિતીયકા વિક્રમાદિત્ય કે રાજ્યાભિષેકસે ૪ વર્ષ બાદ પટારૂઢ હાનેકા લિખા હુઆ હૈ. અતઃ દાના મત પરસ્પર વિરૂદ્ધ માલુમ પડતા હૈ.

ઇસ પ્રકારકી ઐતિહાસિક ઘુંચવણુમેં ભદ્રભાહુ દ્વિતીયકા પાટપર બેઠનેકા સમય વિક્રમ સંવત્ ૪ નહી સિદ્ધ હોતા હૈ. ઉપર્શુકત દોના મતોંકે મિલાનેસે પ્રચલીત વિક્રમ સંવત્ ૧૯૭૦ જન્મહીસે સમારખ્ધ હોના સંભવ માલુમ હોતા હૈ. એસી સન્દેહાવસ્થામેં પટાવલી કે સંવત્ મેં ૧૮ જોડ દેનેસે તા પ્રચલીત સંવત મેં ઠીક યહ પટાવલી મિલ જાયગી.

ઇંડિયન કેાંકરીમેં પ્રકાશિત નન્દિસંઘકી પટાવલીકે આચાર્યોકી નામાવલી:—

(નિમ્નલિખિત આચાર્યો કે પાટપર બેઠનેકા સમય વિક્રમકે રાજ્યાલિષક કે લિયા ગયા હૈ)

| પાટ | ાંક આચાર્યીકાનામ | विक्रम संवत् | પાટ | ાંક આચાર્યીકાનામ              | ન વિક્રમ સંવત્ |
|-----|------------------|--------------|-----|-------------------------------|----------------|
| ٩   | ભદ્રબાહુ દ્વિતીય | 8            | પ   | <del>કુ</del> ંદકુન્દાચાર્ય   | ४६             |
| ર   | ગુમિગુમ          | २६           | ۶   | ઉમા <b>સ્વા</b> તિ            | ૧૦૧            |
| 3   | માધનન્દી         | 35           | ૭   | લાહા <b>ચા</b> ય <sup>©</sup> | ૧૪૨            |
| 8   | જિનચન્દ્ર        | 80           | 4   | યશકીતિ <sup>¢</sup>           | ૧૫૩            |

| چ           | યશાનિન્દ                                                | ₹૧૧ │               | ૧૮ ભા                      | નુનન્દિ            | ४८७          |  |
|-------------|---------------------------------------------------------|---------------------|----------------------------|--------------------|--------------|--|
| ૧૦          | દેવ <b>ન</b> ન્દિ                                       | <b>२</b> ५८         |                            | હુનાન્દ<br>હેનન્દિ | યવ્ટ         |  |
| ૧૧<br>૧૧    | જયનન્દિ<br>જયનન્દિ                                      | 306                 |                            | યુન <b>િદ</b>      | પરપ          |  |
| ૧૧<br>૧૨    | ગુણનન્દિ<br>ગુણનન્દિ                                    | 34 <u>८</u>         | -                          | રુનન્દિ<br>રનન્દિ  | પ૩૧          |  |
| 93          | વજાનન્દિ<br>વજાનન્દિ                                    | 3 <b>1</b> C        | _                          | નનન્દિ             | યક્ષ         |  |
| ૧૪          | કુમારનન્દિ                                              | 3८६                 |                            | ાણુકયનન્દિ         | પ૮પ          |  |
| ૧૫          | લે <b>ાકચન્</b> દ્ર                                     | ४२७                 | i                          | ઘચન્દ્ર            | ६०१          |  |
| 9 8         | <b>પ્ર</b> ભાચન્દ્ર                                     | ૪૫૩                 |                            | ાન્તિક્રીર્તિ      | ६२७          |  |
| 9,७         | નેમચન્દ્ર                                               | ४७८                 |                            | ારૂકીર્તિ          | ६४२          |  |
| •           | •                                                       |                     | •                          | •                  |              |  |
|             | <b>એ ઉ</b> પર્યુક્ત છવીસ ઃ<br>·                         | ખાચાર્યા દા         | ક્ષણ દેશસ્ચ<br>-           | . લાદૃલપુરક પદ પર  | હુંએ–        |  |
| રહ          | મહાકીર્તિ                                               | ६८६                 | ૩૬ રા                      | મચન્દ્ર            | 280          |  |
| २८          | વિષ્ <mark></mark> ણુનન્દિ                              | ७०४                 | ૩૭ રા                      | ામકીતિ             | ૮૫૭          |  |
| २५          | શ્રીભૂષણુ                                               | ७२ <i>७</i>         | ૩૮ અ                       | ા <b>લયચન્દ્ર</b>  | 202          |  |
| 30          | સીલચન્દ્ર                                               | ૭૩૫                 | ૩૯ ન                       | .રચન્દ્ર           | ८६३          |  |
| ૩૧          | શ્રીનન્દિ                                               | ७४६                 | ૪૦ ન                       | ાગચન્દ્ર           | ૯૧૬          |  |
| <b>૩</b> ૨  | <b>દેશ</b> ભૂષણ્                                        | <b>૭</b> ૬૫         | ૪૧ ન                       | યનન્દિ             | <b>636</b>   |  |
| 33          | અનન્તકીર્તિ                                             | <u> </u>            | ૪૨ હ                       | .રિનન્દિ           | ६४८          |  |
| 38          | <b>ધ</b> મ્મ નિન્દિ                                     | ૭૮૫                 | ૪૩ મ                       | હીચન્દ્ર           | <b>૯७</b> ४  |  |
| ૩પ          | વિદ્યાનન્દિ                                             | ८०८                 | l ૪૪ મ                     | ાઘચન્દ્ર           | <b>५</b> ६०  |  |
|             | ઉ <b>લ્</b> લિખિત મહાકીર્તિ                             | સે લેકર,            | મા <b>વ</b> ચન્ <b>ડ</b> ત | ક કે અઠારહ આચાર્ય  | ලිගුනු -     |  |
| યિર્ન       | ો કે પદાધીશ હુંએ—                                       | •                   | ·                          | -                  |              |  |
| ૪૫          | લક્ષ્મીચ <b>ન્દ્ર</b>                                   | १०२३                | ४७ ३                       | <b>ા</b> ણચન્દ્ર   | १०४८         |  |
| ४६          | ગુણુનન્દિ                                               | १०३७                | ४८ है                      | ોાકચ <b>ન્દ્ર</b>  | १०६६         |  |
|             | ઉલ્લિખિત ચાર આચાર્ય ચન્દેરી (ભુદેલખંડ) કે પદ્દાધીશ હુએ— |                     |                            |                    |              |  |
| ४६          | શ્રુતકીર્તિ                                             | ୧୦७୯                | યવ મ                       | <b>ા</b> હાચન્દ્ર  | <b>૧</b> ૧૧૫ |  |
| <b>`</b> QO | <u>ભાવચન્દ્ર</u>                                        | १०५४                |                            |                    |              |  |
|             | <b>ઉ</b> લ્લિખીત <b>તીન આ</b> ર                         | પાર્ય <b>લે</b> લસે | કે (ભુપાલ-                 | સી. પી.) પદ્દાધીશ  | હુએ—         |  |
| પર          | માધચન્દ્ર                                               | ११४०                | 1                          |                    |              |  |
|             | યહ આચાર્ય કુંડલપુ                                       | ર (દમાહ)            | કે પદ્રાધી                 | રા હુંએ—           |              |  |
|             |                                                         |                     |                            |                    |              |  |

| પ૩                                                                                                                                                                                                                                                                            | પ્ર <b>ક્ષ</b> નન્દિ                                                                                                                                                                                                               | ૧૧૪૪                                                                                                           | ૫૯ વિદ્યાચન્દ્ર                                                                                                                                                                                                   | ঀঀ৩৹                                                                                                                  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| પેઠ<br>પેઠ                                                                                                                                                                                                                                                                    | શ્રહ્મના હું<br>શિવનન્દ્રિ                                                                                                                                                                                                         | ૧૧૪૮                                                                                                           | ૬૦ સુરચન્દ્ર                                                                                                                                                                                                      | ૧૧૭૬                                                                                                                  |  |
| પપ                                                                                                                                                                                                                                                                            | વિશ્વચન્દ્ર<br>વિશ્વચન્દ્ર                                                                                                                                                                                                         | ૧૧૫ <b>૫</b>                                                                                                   | <b>દ્રવ મા</b> ઘનન્દિ                                                                                                                                                                                             | ૧૧૮૪                                                                                                                  |  |
| ૫૬                                                                                                                                                                                                                                                                            | હરિનન્દિ                                                                                                                                                                                                                           | ૧૧૫૬                                                                                                           | ६२ ज्ञाननन्हि                                                                                                                                                                                                     | ૧૧૮ <b>૮</b>                                                                                                          |  |
| પછ                                                                                                                                                                                                                                                                            | ભાવનન્દિ<br>ભાવનન્દિ                                                                                                                                                                                                               | ૧૧૬૦                                                                                                           | <b>૬૩ ગ</b> ંગકીતિ <sup>૧</sup>                                                                                                                                                                                   | ૧૧૯૯                                                                                                                  |  |
| પડ                                                                                                                                                                                                                                                                            | સૂરકીર્તિ                                                                                                                                                                                                                          | 1980                                                                                                           | ૬૪ સિંહકીર્તિ                                                                                                                                                                                                     | 9208                                                                                                                  |  |
| - To Cub.                                                                                                                                                                                                                                                                     | •                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                | • •                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                       |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                               | ઉપર્યુ <sup>દ</sup> કત ખારહ આચ                                                                                                                                                                                                     | ાર્ય ખારા                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                       |  |
| <b>ફ</b> પ                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>હે</b> મકીર્તિ                                                                                                                                                                                                                  | १२०६                                                                                                           | ૭૨ અદ્ધેમાનકીર્તિ                                                                                                                                                                                                 | ૧૨૫૭:                                                                                                                 |  |
| <b>६ ६</b>                                                                                                                                                                                                                                                                    | ચારૂનન્દિ                                                                                                                                                                                                                          | ૧૨૧ <b>૬</b>                                                                                                   | <b>૭૩ અકલ</b> ંકચન્દ્ર                                                                                                                                                                                            | ૧૨૫૬                                                                                                                  |  |
| ६७                                                                                                                                                                                                                                                                            | નેમનન્દિ                                                                                                                                                                                                                           | ૧૨૨૩                                                                                                           | ૭૪ લ <b>લી</b> તકી <b>તિ</b> '                                                                                                                                                                                    | <b>૧૨૫</b> ૭                                                                                                          |  |
| 46                                                                                                                                                                                                                                                                            | નભકીતિ                                                                                                                                                                                                                             | ૧૨૩૦                                                                                                           | ૭૫ કેશવચન્દ્ર                                                                                                                                                                                                     | ૧૨ <b>૬૧</b>                                                                                                          |  |
| 46                                                                                                                                                                                                                                                                            | નરેન્દ્રકીર્તિ                                                                                                                                                                                                                     | ૧૨૩૨                                                                                                           | ૭૬ ચારૂકીર્તિ                                                                                                                                                                                                     | <b>૧</b> ૨ <b>૬</b> ૨                                                                                                 |  |
| ୯୦                                                                                                                                                                                                                                                                            | શ્રી <b>ચન્દ્ર</b>                                                                                                                                                                                                                 | ૧૨૪૧                                                                                                           | ૭૭ અલ <b>ય</b> કીર્તિ                                                                                                                                                                                             | <b>૧</b> ૨૬૪                                                                                                          |  |
| ક્ર                                                                                                                                                                                                                                                                           | પદ્મકીતિ                                                                                                                                                                                                                           | ૧૨૪૮                                                                                                           | ૭૮ વસન્તકીતિ <sup>૧</sup>                                                                                                                                                                                         | ૧૨ <b>૬૫</b>                                                                                                          |  |
| ઇડિયન કેાંકરીકી જો પટાવલીહૈ. ઉસમે ઉપર્શુક્ત ચૌદહ આચાર્યોકા પટ<br>ગ્વાલીયરમેં લિખાહે. પરન્તુ વસુનન્દિ શ્રાવકાચારને ઇનકા હાના ચિતાડમેં<br>લિખા હૈ. પર ચિતાડ કે લદ્દારકાકી પટાવલી હૈ. જિસમેં યહ નામ નહી<br>પાયે જાતે. સંભવ હૈ કિ યે પટ ગ્વાલિયરમેં હી હા. ઇનકા ગ્વાલિયરકી પદ્દા- |                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                       |  |
| <b>લિ</b> ખ<br>પાયે                                                                                                                                                                                                                                                           | ા હૈ. પર ચિતાેડ કે <b>લ</b><br>· જાતે. સંભવ હૈ કિ ચે                                                                                                                                                                               | હારકાેકાે<br>. પટ ગ્વાલિ                                                                                       | શ્રાવકાચારને ઇનકો<br>પટાવલી: હૈ. જિસમેં<br>ાયર <b>મે</b> ં હી હેા. ઇનકા                                                                                                                                           | હાના ચિતાડમેં<br>ય <b>હ</b> નામ નહી                                                                                   |  |
| <b>લિ</b> ખ<br>પાયે<br>વલી                                                                                                                                                                                                                                                    | ાા હૈ. પર ચિતાેડ કે લ<br>જાતે. સંભવ હૈ કિ ચે<br>સે મિલાને પર નિશ્વી                                                                                                                                                                | તકારકાેેેે<br>. પટ ગ્વાલિ<br>ત∷હાેગા—                                                                          | શ્રાવકાચારને ઇનકો<br>પટાવલી હૈ. જિસમેં<br>ાયર <b>મે</b> ં હી હૈા ઇનકા                                                                                                                                             | હાના ચિતાડમેં<br>ય <b>હ</b> નામ નહી                                                                                   |  |
| <b>લિ</b> ખ<br>પાયે<br>વલી<br>૭૯                                                                                                                                                                                                                                              | ાા હૈ. પર ચિતાેડ કે લ<br>• જાતે. સંભવ હૈ કિ ચે<br>• સે મિલાને પર નિશ્ચી<br>• પ્રખ્યાતકીર્તિ                                                                                                                                        | નદારકાેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેે                                                                      | શ્રાવકાચારને ઇનકો<br>પટાવલી હૈ. જિસમેં<br>ાયર <b>મે</b> ં હી હેા ઇનકા<br>ટર સ્ત્નકીતિ <sup>°</sup>                                                                                                                | હાના ચિતાડમેં<br>યહ નામ નહી<br>ગ્વાલિયરકી પટ્ટા-                                                                      |  |
| <b>લિ</b> ખ<br>પાયે<br>વલી<br>૭૯<br>૮૦                                                                                                                                                                                                                                        | ાા હૈ. પર ચિતાેડ કે લ<br>જાતે. સંભવ હૈ કિ ચે<br>સે મિલાને પર નિશ્ચી<br>પ્રખ્યાતકીર્તિ<br>શુભકીર્તિ                                                                                                                                 | નદારકાેેેેેેેેે<br>પટ ગ્વાલિ<br>ત હાેેેગા—<br>૧૨૬૬<br>૧૨૬૮                                                     | શ્રાવકાચારને ઇનકો<br>પટાવલી હૈ. જિસમેં<br>ાયર <b>મે</b> ં હી હૈા ઇનકા                                                                                                                                             | હાના ચિતાડમેં<br>ચહ નામ નહી<br>વ્યાલિયરકી પટ્ટા-<br>૧૨૯૬                                                              |  |
| <b>લિ</b> ખ<br>પાયે<br>વલી<br>૭૯<br>૮૦                                                                                                                                                                                                                                        | ાા હૈ. પર ચિતાેડ કે લ<br>જાતે. સંભવ હૈ કિ ચે<br>સે મિલાને પર નિશ્ચી<br>પ્રખ્યાતકીર્તિ<br>શુભકીર્તિ<br>ધમ્માંચન્દ્ર                                                                                                                 | તિકારકાંકી<br>પટ ગ્વાલિ<br>તિ હાેગા—<br>૧૨૬૬<br>૧૨૬૮<br>૧૨૭૧                                                   | શ્રાવકાચારને ઇનકો<br>પટાવલી હૈ. જિસમેં<br>ાયરમેં હી હેા ઇનકા<br>૮૨ રત્નકીતિ <sup>૧</sup><br>૮૩ પ્રભાચન્દ્ર                                                                                                        | હાના ચિતાડમેં<br>યહ નામ નહી<br>ગ્વાલિયરકી પટ્ટા-<br>૧૨૯૬                                                              |  |
| <b>લિ</b> ખ<br>પાયે<br>વલી<br>૭૯<br>૮૦                                                                                                                                                                                                                                        | ા હૈ. પર ચિતાેડ કે લ<br>જાતે. સંભવ હૈ કિ ચે<br>સે મિલાને પર નિશ્ચી<br>પ્રખ્યાતકીર્તિ<br>શુભકીર્તિ<br>ધમ્મ'ચન્દ્ર<br>યહ ઉલ્લિખિત પાંચ                                                                                               | તિ હોગી<br>પટ ગ્વાલિ<br>ત હોગા—<br>૧૨૬૬<br>૧૨૬૮<br>૧૨૭૧<br>આચાર્ય ચ                                            | શ્રાવકાચારને ઇનિકા<br>પટાવલી હૈ. જિસમેં<br>ાયરમેં હી હાે. ઇનિકા<br>૮૨ રત્નકીર્તિ<br>૮૩ પ્રભાચન્દ્ર<br>ાજમેર મેં હુએ હૈ.                                                                                           | હાના ચિતાડમેં<br>યહ નામ નહી<br>ગ્વાલિયરકી પટ્ટા-<br>૧૨૯૬<br>૧૩૧૦                                                      |  |
| <b>લિ</b> ખ<br>પાયે<br>વલી<br>૭૯<br>૮૦                                                                                                                                                                                                                                        | ા હૈ. પર ચિતાેડ કે લ<br>જાતે. સંભવ હૈ કિ ચે<br>સે મિલાને પર નિશ્ચી<br>પ્રખ્યાતકીર્તિ<br>શુભકીર્તિ<br>ધન્મ'ચન્દ્ર<br>ચહ ઉલ્લિખિત પાંચ<br>પદ્મનન્દિ                                                                                  | તિ કોકી<br>પટ વ્વલિ<br>ત હેાગા—<br>૧૨૬૬<br>૧૨૬૮<br>૧૨૭૧<br>આચાર્ય ચ                                            | શ્રાવકાચારને ઇનિકા<br>પટાવલી હૈ. જિસમેં<br>ાયરમેં હી હાે. ઇનેકા                                                                                                                                                   | હાના ચિતાડમેં<br>યહ નામ નહી<br>ગ્વાલિયરકી પટ્ટા-<br>૧૨૯૬                                                              |  |
| લિખ<br>યાયે<br>વલી<br>૭૯<br>૮૦<br>૮ <b>૧</b>                                                                                                                                                                                                                                  | ા હૈ. પર ચિતાેડ કે લ<br>જાતે. સંભવ હૈ કિ ચે<br>સે મિલાને પર નિશ્ચી<br>પ્રખ્યાતકીર્તિ<br>શુભકીર્તિ<br>ધમ્મ'ચન્દ્ર<br>યહ ઉલ્લિખિત પાંચ<br>પદ્મનન્દિ<br>શુભચન્દ્ર                                                                     | તિ હોગો<br>તે હોગો—<br>૧૨૬૬<br>૧૨૬૮<br>૧૨૭૧<br>આચાર્ય ચ<br>૧૩૮૫<br>૧૪૫૦                                        | શ્રાવકાચારને ઇનિકા<br>પટાવલી હૈ. જિસમેં<br>પ્યરમેં હી હાે. ઇનેકા<br>ટર રત્નકીર્તિ<br>ટર પ્રભાચન્દ્ર<br>જમેર મેં હુએ હૈ.<br>ટર જિનચન્દ્ર                                                                           | હાના ચિતાડમેં<br>ચહ નામ નહી<br>ગ્વાલિયરકી પટ્ટા-<br>૧૨૯૬<br>૧૩૧૦<br>૧૫૦૭                                              |  |
| લિખ<br>યાયે<br>વલી<br>હહ્<br>૮૦<br>૮૧<br>૮૪<br>૮૫<br>હઈ                                                                                                                                                                                                                       | ા હૈ. પર ચિતાેડ કે લ<br>જાતે. સંભવ હૈ કિ ચે<br>સે મિલાને પર નિશ્ચી<br>પ્રખ્યાતકીર્તિ<br>શુભકીર્તિ<br>ધમ્મ'ચન્દ્ર<br>યહ ઉલ્લિખિત પાંચ<br>પદ્મનન્દિ<br>શુભચન્દ્ર                                                                     | તિ હોગો<br>પટ ગ્વાલિ<br>તે હોગો—<br>૧૨૬૬<br>૧૨૬૮<br>૧૨૭૧<br>આચાર્ય ચ<br>૧૩૮૫<br>૧૪૫૦<br>ગમેં વિલ<br>પેક પ્રારં | શ્રાવકાચારને ઇનિકા<br>પટાવલી હૈ. જિસમેં<br>પ્રયમેં હી હાે. ઇનેકા<br>ટર રત્નકીર્તિ<br>ટઉ પ્રભાચન્દ્ર<br>જમેર મેં હુએ હૈ.<br>ટર જિનચન્દ્ર<br>ક્ત હુએ, એક નાગાન<br>સેખિત આચાર્યા કે નાગ                              | હાના ચિતાડમેં<br>ચહુ નામ નહી<br>ગ્વાલિયરકી પટ્ટા-<br>૧૨૯૬<br>૧૩૧૦<br>૧૫૦૭                                             |  |
| લિખ<br>યાયે<br>વલી<br>૭૯<br>૮૦<br>૮૧<br>૮૫<br>હૂઈ                                                                                                                                                                                                                             | ા હૈ. પર ચિતાેડ કે લ<br>જાતે. સંભવ હૈ કિ ચે<br>સે મિલાને પર નિશ્લી<br>પ્રખ્યાતકીર્તિ<br>શુભકીર્તિ<br>ધમ્મ ચન્દ્ર<br>ચહ ઉલ્લિખિત પાંચ<br>પદ્મનન્દિ<br>શુભચન્દ્ર<br>ઇનકેખાદ પટ દે લા<br>, ઔર દુસરી ચિતાેડક<br>પ્રભાચન્દ્ર સે ચિતાેડક | તિ હોગો—<br>૧૨૬૬<br>૧૨૬૮<br>૧૨૬૮<br>૧૨૭૧<br>આચાર્ય ચ<br>૧૩૮૫<br>૧૪૫૦<br>ગમેં વિલ<br>૧૫૯ પ્રારં                 | શ્રાવકાચારને ઇનિકા<br>પટાવલી હૈ. જિસમેં<br>ાયરમેં હી હાે. ઇનેકા                                                                                                                                                   | હાના ચિતાડમેં<br>ચહુ નામ નહી<br>ગ્વાલિયરકી પટ્ટા-<br>૧૨૯૬<br>૧૩૧૦<br>૧૫૦૭                                             |  |
| લિખ<br>યાયે<br>વલી<br>હલ્ ૮૦<br>૮૧<br>૮૪<br>૮૫<br>હૂઈ<br>હૈ. ૮૭                                                                                                                                                                                                               | ા હૈ. પર ચિતાેડ કે લ<br>જાતે. સંભવ હૈ કિ ચે<br>સે મિલાને પર નિશ્લી<br>પ્રખ્યાતકીર્તિ<br>શુભકીર્તિ<br>ધમ્મ ચન્દ્ર<br>ચહ ઉલ્લિખિત પાંચ<br>પદ્મનન્દિ<br>શુભચન્દ્ર<br>ઇનકેખાદ પટ દે લા<br>, ઔર દુસરી ચિતાેડક<br>પ્રભાચન્દ્ર સે ચિતાેડક | તિ હોગો—<br>૧૨૬૬<br>૧૨૬૮<br>૧૨૬૮<br>૧૨૭૧<br>આચાર્ય ચ<br>૧૩૮૫<br>૧૪૫૦<br>ગમેં વિલ<br>૧૫૮૧                       | શ્રાવકાચારને ઇનિકા<br>પટાવલી હૈ. જિસમેં<br>પ્રયમેં હી હાે. ઇનેકા<br>ટર રત્નકીર્તિ<br>ટર પ્રભાચન્દ્ર<br>જમેર મેં હુએ હૈ.<br>ટર જિનચન્દ્ર<br>ક્રત હુએ, એક નાગાન<br>ક્ષેપિત આચાર્યો કે નાગ<br>સંહાતા હૈ.<br>હોતા હૈ. | હાના ચિતાડમેં<br>ચહુ નામ નહી<br>ગ્વાલિયરકી પટ્ટા-<br>૧૨૯૬<br>૧૩૧૦<br>૧૫૦૭<br>સ્મેં ગદ્દી સ્થાપિત<br>મ ચિતાંડ પટ્ટી કે |  |
| લિખ<br>યાયે<br>વલી<br>૭૯ ૮૦<br>૮૧<br>૮૫<br>હૂકે. ૯૭<br>૮૮                                                                                                                                                                                                                     | ા હૈ. પર ચિતાેડ કે લ<br>જાતે. સંભવ હૈ કિ ચે<br>સે મિલાને પર નિશ્લી<br>પ્રખ્યાતકીર્તિ<br>શુભકીર્તિ<br>ધમ્મ ચન્દ્ર<br>ચહ ઉલ્લિખિત પાંચ<br>પદ્મનન્દિ<br>શુભચન્દ્ર<br>ઇનકેખાદ પટ દે લા<br>, ઔર દુસરી ચિતાેડક<br>પ્રભાચન્દ્ર સે ચિતાેડક | તિ હોગો—<br>૧૨૬૬<br>૧૨૬૮<br>૧૨૬૮<br>૧૨૭૧<br>આચાર્ય ચ<br>૧૩૮૫<br>૧૪૫૦<br>ગમેં વિલ<br>૧૫૮૧                       | શ્રાવકાચારને ઇનિકા<br>પટાવલી હૈ. જિસમેં<br>પ્રયમેં હી હાે. ઇનેકા<br>ટર રત્નકીર્તિ<br>ટઉ પ્રભાચન્દ્ર<br>જમેર મેં હુએ હૈ.<br>ટર જિનચન્દ્ર<br>ક્ત હુએ, એક નાગાન<br>સેખિત આચાર્યા કે નાગ                              | હાના ચિતાડમેં<br>ચહુ નામ નહી<br>ગ્વાલિયરકી પટ્ટા-<br>૧૨૯૬<br>૧૩૧૦<br>૧૫૦૭<br>સ્મેં ગદ્દી સ્થાપિત<br>મ ચિતાડ પટ્ટી કે  |  |

| ૯૩ | સુરેન્દ્રકીર્તિ                   | ૧૭૨૨   | ૯૮ સુરેન્દ્રકીર્તિ                      | १८२२                 |
|----|-----------------------------------|--------|-----------------------------------------|----------------------|
| 68 | જગતકીર્તિ                         | ৭৩33   | ૯૯ સુખેન્દ્રકીર્તિ                      | ૧૮૫૯                 |
| ૯૫ | <b>દેવન્દ્ર</b> કીતિ <sup>લ</sup> | ঀড়ড়৽ | ૧૦૦ નયનકીતિ $^{\varsigma}$              | १ <i>८७</i> <b>६</b> |
| 45 | મહેન્દ્રકીર્તિ                    | १७६२   | ૧૦ <b>૧ દેવેન્દ્ર</b> કીતિ <sup>લ</sup> | १८८३                 |
| ৬৩ | ક્ષેમેન્દ્રકીર્તિ                 | ૧૮૧૫   | ૧૦ <b>૨</b> મહેન્દ્રકીતિ <sup>લ</sup>   | ૧ <b>૯</b> ૩૮        |

ઇતિશ્રી દિગમ્બરી નન્દિ સંઘ બલાત્કાર ગણુ સરસ્વતી ગચ્છકી પદા-વલી. સંપૂર્ણ—

ઉપર્યું કત પદાવળી અને તેઓના ખીજા શ્રંથા તપાસતાં કેટલા મત<mark>લેદ</mark> પડે છે તે લગાર વિચારીયે.

"પ્રાચીન શ્વેતાંબર અર્વાચીન દિગંબર" નામક શ્રંથમાં લખ્યું છે કે:— દિગમ્બરાએ માનેલા " ઘરસેનમુનિ" ના સમય પૂર્વાપર વિરાધવાળા દિષ્ટિગાચર શ્રાય છે. એક સ્થળે એમ બતાવવામાં આવ્યું છે કે:— "મહાવીર દેવના નિર્વાણ બાદ દ્રિક વર્ષે " ઘરસેનમુનિ" ગીરનારની શુકામાં બેઠા હતા, તે કાળમાં અગીયારે અંગ વિચ્છેદ ગયા" જ્યારે મૂળ સંઘની પટાવલીમાં લખ્યું છે કે:— "શ્રી મહાવીર પ્રભુથી દ્વ૪ વર્ષ વ્યતીત થયા બાદ " ઘરસેનાચાર્ય" થયા અને તેમના વર્ષમાનકાળ ર૧ વર્ષના હતા. " આ ખંને સમયા પરસ્પર કેવા વિરાધી છે તે આ પરથી સમજી શકાશે.

આ ઉપરાંત પણ ધરસેનમુનિ સંબંધમાં લખવામાં આવ્યું છે કે:—"તેઓ ઘણા જ્ઞાનવાન હતા. અને તેમને બીજીં પૂર્વ કંઠાગ્ર હતું. તેમણે પાતાનું આયુષ્ય અલ્પ જાણીને તિક્ષ્ણુ અુદ્ધિવાન " ભૂતબલિ " અને " પુષ્પદંત " નામના બે મુનિઓને બાેલાવ્યા, અને તેમને તે જ્ઞાન શીખવી વિદાય કર્યા."

આ હકીકત પણ અસંખંધ જણાય છે કૈમકે "વિક્રમપ્રબંધ" નામક પ્રાંથમાં લખ્યું છે કે શ્રી વીર નિર્વાણ બાદ દરૂર વર્ષે પુષ્પદંત નામના આચાર્ય થયા. તેમના વર્તમાનકાળ ૩૦ વર્ષના હતા. શ્રી મહાવીર નિર્વાણ બાદ દદ્ર વર્ષે ભૂતબલી આચાર્ય થયા. તેમના વર્તમાનકાળ ૨૦ વર્ષના હતા. એ પ્રમાણે વીર નિર્વાણબાદ દ્વર વર્ષ સુધી પૂર્વ આંગની પરિપાટી ચાલી અને ત્યાર પછી અનુક્રમે ઘટવા લાગી. અહિં સુધી એક આંગધારી મુનિએ થયેલા છે અને ત્યાર પછી શ્રુતજ્ઞાની મુનિએ થયા. એ પ્રમાણે આચાર્યોની પરિપાટી છે.

ત્યારે પ્ર<sup>૧</sup>ન એ થાય છે કે શ્રી વીર નિર્વાણથી ૬૮૩ વર્ષે "ધર**સેનમુ**નિ" આવ્યા કયાંથી ? ભૂતખલી અને પુષ્પદંતને બાલાવ્યા કાેણે ? તેઓને **લણાવ્યા** કાેણે ? કેમકે ધરસેન મુનિનું મૃત્યુ તાે ૬૩૩ માં થયું છે અને પુષ્પદંતનું મૃત્યુ ६६૩ માં થયું છે જ્યારે ભૂતઅલીનું મૃત્યુ ६८3 માં થયું છે (એમ મૂળ સંઘની પટાવળીમાં અતાવવામાં આવ્યું છે) ત્યારે આ અધાઓના સમાગમ કેવી રીતે થયા ? અત એવ પૂર્વોકત પરસ્પર અસંઅંધક વાતા વિચારતાં સ્વાભાવિક માની શકાય કે દિગંખર શાસ્ત્રની રચનાના કાળ જે રીતે અતાવવામાં આવે છે તે મન: કલ્પિત છે.

ઘડીભર એમ માની લ્યા કે દિગંભર મત પ્રાચીન હતા, તા ગણધરાદિ મુનિઓના બનાવેલા કાઇપણ ગ્રન્થ, પ્રકરણ, અધ્યાય આદિ વસ્તુઓ હાવી જોઈએ; પરંતુ વાસ્તવિક રીતે તે નથી; એટલે એમ કહી શકાય કે દિગંભરાએ પાતાના મત ચલાવવાને માટે, શ્વેતાંબરમાં થયેલા મહાપુરુષાના રચેલા ગ્રંથાના આશ્રય લઈ, તેમાં યાગ્યાયાગ્ય ફેરફાર કરી, તથા સ્વ પદાવલીમાં તે સમર્થ પુરુષાના નામા દાખવી સિદ્ધ કરવાના પ્રયત્ન કર્યો છે કે:—પૂર્વ પુરુષા દિગંબર સંપ્રદાયના જ હતા, અને નવિન ગ્રંથ રચના પણ તેઓએ જ કરી છે.

" શ્વેતાંબરમતની પ્રાચીનતા '' બાબતમાં " અ'ગા " પૈકીના કેટલાેક ભાગ અત્યારે પણુ તેની સાક્ષી આપો રહ્યો છે. જ્યારે દિગંબર મત કથે છે કે " અ'ગા અને પૂર્વો તા વિચ્છેદ થઈ ગયા છે, તે સાથે દશ વૈકાલિક, ઉત્તરા-ધ્યયનાદિ સુત્રા પણ વિચ્છેદ ગયા છે!

અહિં આશ્ચર્ય એ થાય છે કે " ધરસેન " મુનિને સમુદ્ર સમાન બીજા પૂર્વનું શાન તા કંઠાગ્ર રહી ગયું અને એકાદશાંગ, દશવૈકાલિક ઉત્તરાધ્યયનાદિ અલ્પ સંખ્યાવાળા સ્ત્રો શું વિચ્છેદ ગયા ? આ વાત આજના બુદ્ધિવાદના જમાનામાં શું ગળે ઉત્તરી શકે ખરી ?

શ્વેતાંબરના સ્ત્રોજ માત્ર પ્રાચીન છે અને દિગંભરના અર્વાચીન છે એમ અમેજ પ્રતિપાદન કરીએ છીએ એમ નહિ; પણ સમર્થ બુદ્ધિવાદીએ અને પાશ્ચાત્ય વિદ્વાના પણ પુષ્કળ શાધખાળ પછી તે કબુલ કરે છે. જેન સ્ત્રોના ઉંડા અભ્યાસી " મી. જેકાળી " પાતાના "The Sacred Books of the East Volume XXII 1884 A. D" નામક ગ્રંથની પ્રસ્તાવનામાં પાના ૪૨ પર લખે છે કે:—

Additions and alterations may have been made in the sacred texts after that time; but as our argument is not based on a single passage or even apart of the Dhammpada, but on the metrical laws of a variety of metres in this and other pali Books, the admission of alterations and additions in these books will not materially influence our Con-

clusion, Viz that the whole of the Jain siddhanta was composed after the fourth century B. C.

અનુવાદ:—તે વખત પછી ધાર્મિક મૂળ ગ્રંથાની અંદર ઉમેરા અથવા દેરફારા કરવામાં આવ્યા હાય, પરંતુ જેથી કરીને આપણી દલીલનું મૂળ એકજ ફકરા ઉપર અથવા ધમ્મપદના એક ભાગ ઉપર પણ નિર્ભર નથી, પણ તેના પાયા આ અને બીજાં પાલી પુસ્તકા માંહેના વિવિધ પદ્યોના માત્રા મેળના નિયમ ઉપર નિર્ભર રહેલા છે. તેથી કરીને આ પુસ્તકાની અંદરના ફેરફારા અને ઉમેરાના આપણ સ્વીકાર કરીએ તા પણ સંપૂર્ણ જૈનસિદ્ધાંતના ઇ. સ. પૂર્વે ચાથા સૈકા પછી સંગ્રહ કરવામાં આવ્યા હતા એ પ્રકારના આપણા અનુમાનને વસ્તુત: કાંઈ વાંધા આવશે નહિ.

વળી તેજ પુસ્તકમાં આગળ જતાં લખે છે કે: -કેટલાક દિગંબર મતાનુ- યાયીઓ "નિર્ગ્રથ " શબ્દને દેખીને સહર્ષ પાકારી ઉઠે છે કે:-" જાઓ, શ્વેતાંબરા પણ નિર્ગ્રથનેજ માન આપે છે." આ એકજ શબ્દ ઉપર તેઓ કેટલા બધા ભાર મૂકે છે તેનું એકજ પ્રમાણ બસ છે. તેઓના " જૈનહિતૈષી" નામક પત્રના સાતમા ભાગના બારમા અંક પર લખવામાં આવ્યું છે કે:- " श्વेतांबर सूत्रोमें भी निर्ग्रन्थत्वको महत्त्व दिया है." બરાબર છે. શ્વેતાંબરા જૈનસાધુઓને નિર્ગ્રથ તરીકેજ માને છે, પૂજે છે. અને તેસંબંધી એક પટ્ટાવળીમાં પણ લખ્યું છે કે:- " श्રी सुधमंस्वामिनोऽष्टो स्रीन्यावद् निर्श्रन्थाः साधवाऽनगार इत्यादि सामान्याथिभिधायिन्याख्योऽऽसीत् અર્થાત્ સાધુ, અણુગારને નિર્ગ્રથ શબ્દથીજ નવાજ્યા છે, એાળખાવ્યા છે; પણ નિર્ગ્રથ એટલે નગન-વસ્ત્રરહિત એવા અર્થ કરવામાં આવતા નથી. માટે દિગમ્બર મતની પ્રાચીનતા, ઉપર દર્શાવેલા તમામ આધારા અને કારણાથી સિદ્ધ થઇ શકતી નથી.

હવે શ્વેતાંબર મતની પ્રાચીનતાના સંબંધમાં કેટલી સ્થૂળ યુક્તિએા આપીએ છીએ. પ્રથમ આપણે મંખલીપુત્ર ગાેશાલકનું દર્ષાંત લઇએ:—

મંખલીપુત્ર ગાેશાલક (ગાેશાળા) નું વહું ન શ્વેતાંબરાએ માન્ય રાખેલા લગવતી આદિ અનેક સૂત્રામાં આવે છે, ઉપરાંત બાેલ ધર્મ લંઘ-પિટકમાં પણ તે ગાેશાલકના અધિકાર આવે છે: જ્યારે દિગંબરમાં એક પણ ધર્મ લંઘમાં મંખલીપુત્ર ગાેશાલકનું નામ દૃષ્ટિગાંચર થતું નથી. આ ઉપરથી પણ આપણને સહજ ખ્યાલ આવી શકે કે શ્વેતાંબર જિનાગમા પ્રાચીન હાેવા જોઇએ; કેમકે બ્રી મહાવીર અને શ્રી ખુદ્ધની સમકાલીનતા પછી પ્રત્યેકની પરંપરાએ ચાલ્યું આવેલું કથન આપણે કઈ રીતે અસત્ય માનીએ અને અર્વાચીન ઉપસ્થિત

થયેલું કથન સત્ય માનીયે, એ વાત વિચારતાં પણ <sup>શ્</sup>વેતાંબર આગમાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ થાય છે.

ખીજી એક વાતઃ—મનુષ્યાની મ'દ સ્મરણશક્તિના પહેલ વહેલા ખ્યાલ શ્રી સ્થુળીલ4 જીને આવ્યા, એટલે તેમણે ભાવ ચતુર્વિધ સંઘના શ્રેયને માટે ૮૪ આગમાની રચના કરી સુવ્યવસ્થિત રખાવ્યા; અને ત્યારખાદ ખીજી વાર એટલે વીર નિર્વાણ પછી લગભગ છઠ્ઠા સૈકાની શરૂઆતમાં શ્રી સ્કંદિલા ચાર્યાંદિએ મથુરામાં સ્ત્ર સંકલના કરી. અને ત્યારપછી ત્રીજીવાર એટલે વીર નિર્વાણ સં. ૯૮૦ માં શ્રી દેવધિંગણ ક્ષમાશ્રમણ આદિ એક પૂર્વના જ્ઞાનવાળા આઠ આચાર્યોએ મળી વલ્લભીપુરમાં તે અવ્યવસ્થિત થયેલાં જિનાગમાના પુનરૃદ્ધાર કર્યો એટલે ભયંકર કાળને લીધે જે સ્ત્રા અસ્તવ્યસ્ત થઇ ગયેલા તેને સરખી રીતે સંકલિત કર્યા. પણ દિગંભર ભાઇઓ કહે છે કે શ્રી દેવદ્ધિંગણી ક્ષમાશ્રમણે જ પહેલ વહેલા પુસ્તકા આરઢ કર્યા! તે હકીકતમાં સત્યાંશ હાય તેની શંકા છે કેમકે જો તેમણેજ પુસ્તકાની નવિન રચના કરી હાય તા, તેમના પહેલાં દિગંભર કે શ્વેતાંબર જે મત જીદા પડયા તેનું અવશ્ય ખંડન કર્યું હોત, પણ તેમ થયું નથી, તેથી પણ સહજ કલ્પી શકાય કે શ્રી દેવર્દ્ધિગણ ક્ષમાશ્રમણે નવિન રચના કરી નથી; પણ પૂર્વચાર્યોએ કરેલી સંકલનાને (અવ્યવસ્થિત થઇ જવાથી) વ્યવસ્થિત કરી પ્રકાશમાં આણી.

દિગંબર મત વીરનિર્વાણ સં. ૬૦૯માં નીકળ્યા. અને ત્યારબાદ વીર સં. દપદમાં દિગંબરમતના " ભૂતબલી" નામક આચાર્ય થયા, જેમણે મનઃ કલ્પિત નવાં શાસોની રચના કરી; કે જે શાસ્ત્રોમાં પરાપૂર્વથી ચાલ્યા આવતા શ્વેતાંબર મતનું ખંડન કરવામાં આવ્યું છે. આ પરથી પણ માની શકાય કે દિગંબર અર્વાચીન અને શ્વેતાંબર પ્રાચીન છે. કારણ કે સ્વભાવિક એવા નિયમ હાય છે કે જે કાંઇ પંથ નવા નીકળે કે નવીન શાસ્ત્ર રચના કરવામાં આવે, તેમાં પૂર્વે ચાલતી પ્રથાનું, અને પૂર્વના શાસ્ત્રનું ખંડન કરવામાં આવે છે; અને જો ખંડન કરવામાં આવે તોજ નવા નીકળનાર પંથને અનુસરવા સો કાંઇ તૈયાર થાય. એજ રીતે દિગંબરના શાસ્ત્રોમાં પણ પ્રાચીન શ્વેતાંબર મતનું ખંડન કરવામાં આવ્યું છે, જ્યારે શ્વેતાંબર ધર્મશાસ્ત્રોમાં દિગંબર મતનું ખેલકુલ ખંડન નથી. કારણ કે મૂલનાસ્તિ કૃતઃશાખા મૂળ ન હાય, તો પછી શાખા કયાંથી હાય શે એટલે તે વખતે દિગંબર મતની ઉત્પત્તિ ન હતી. આ ઉપરના કારણાથી પણ શ્વેતાંબર પ્રાચીન અને દિગંબર અવાંચીન સિદ્ધ થઈ શકે છે. અસ્તુ.

દિગ' બર મતની ઉત્પત્તિ

શ્રી હરિલદ્રસૂરિકૃત આવશ્યકસત્ર ખૃહદ્વૃત્તિના પૃષ્ઠ ૩૨૩માં લખે છે કે:---

શ્રી વીરસિદ્ધિ પછી સં. ૬૦૯ વર્ષે દિગંબર અને શ્વેતાંબર એમ એ પક્ષ પડયા. પક્ષાપક્ષીમાં વધારા થતા ગયા. દિગંબરા અને શ્વેતાંબરા—એકજ પિતાના પુત્રા સ્વ સ્વમત (નગ્નવાદ, વસ્તવાદ વગેરે) લઇ, શખ્દાશબ્દના વાદામાં ઉતરી મૂળ—તાત્ત્વિક વાતના ભૂલાવામાં પડી એક બીજાનું બળ તાડવા લાગ્યા. ઉત્તરમાંથી દિગંબરા મુખ્ય ભાગે દક્ષિણ દેશમાં ઉતર્યા અને તેમનું મૌલિક સાહિત્ય પ્રધાનપણે આચાર્ય કુંદકુંદ, સામંતભદ્દ વગેરેથી ત્યાંજ ઉત્પન્ન થઇ પાષાયું—વધ્યું; અને શ્વેતાંબરા મુખ્ય ભાગે ઉત્તરહિંદ, પશ્ચિમ દેશમાં રાજપુતાના, ગુજરાત અને સૌરાષ્ટ્રમાં ઉતર્યા. ઉત્તર હિંદ કરતાં પશ્ચિમ હિંદમાં શ્વેતાંબર સંપ્રદાયનો સત્તા વધેલી તેથીજ છેઢલાં લગભગ પંદરસા વરસનું તે સંપ્રદાયને સાહિત્ય પ્રધાનપણે કાઠિયાવાડ અને ગુજરાતમાં લખાયું અને વિકસ્યું. દિગંબર સાહિત્ય દક્ષિણ હિંદમાં રચાયું અને વિકસ્યું.

# કુંદકુંદાચાર્ય અને સામ તલદ્ર.

તેઓના બે પ્રધાન આચાર્યા પૈકી શ્રી સામંતભદ્ર વિક્રમના બીજા સેકામાં થયા અને તેમણે " આપ્તમિમાં " નામના મહાન શ્રંથ રચ્યા, પછી તેઓ વનવાસ સેવવા લાગ્યા અને વનવાસી કહેવાયા. એ પ્રકારના ઉલ્લેખ મળી આવે છે. જ્યારે કું દુકું દાચાર્ય પરત્વે દિગં બર પટાવળી સાબીતી આપે છે કે કું દુકું દાચાર્ય વિક્રમ સં. ૪૯ માં થયા અને તેમના વર્તમાન સમય પ૦ વર્ષના હતા, એટલે વિક્રમ સં. ૯૯ માં તેઓ સ્વર્ગવાસી થયેલા; જ્યારે દિગં બર મત તા સં. ૬૦૯ વિક્રમ સં. ૧૩૯ માં નીક્ર ચો; તા પછી શ્રી કું દુકું દાચાર્ય દિગં બર મતમાં થયા એમ કેમ માની શકાય. આ ઉપરથી અનુમાન કરવું શક્ય છે કે તેઓ શ્વેતાં બર મતમાં થયા હોવા બેઇએ, અને તેમણે રચેલા અનેક શ્રાં શેનું દિગં બર બાઇએ એ અવલં બન લીધું હોય અને તેમાં ફારફેર કરી તેઓનું નામ પાતાની પટ્ટાવળીમાં બેડી દીધું હોય!

### તાત્પય

નવા પંચ ચલાવનાર પુરુષ જો તત્ત્રજ્ઞાની હાય તા પરની નિંદા અને સ્વની શ્લાઘા કરે નહિ, પણ શાસ્ત્રાધારે વિચાર કે સિદ્ધાંતમાં તા જિનકલ્પી પણું અને સ્થવિરપણું એ અંનેય કહેલ છે, તેમાં આ પંચમકાળે જિનકલ્પી સાધુ પણું હાય નહિ, અને જે વખતે જિનકલ્પી સાધુ પણું હતું, તે વખતે તે જિનકલ્પી સાધુઓ પણ એક કટિઅંધ (લાકમર્યાદા સાચવવા વસ્ત્રના એક કઠડા) રાખતા; કેમકે તેમને આહારાદિકને કારણે વસતીમાં આવવું પડતું, માટેજ શ્રી આચારંગ સૂત્રમાં જિનકલ્પી સાધુઓ માટે એક કટિઅંધ રાખવા

ક્રહ્મે, એમ કહ્યું છે. અત્યારે તે જિનકલ્યી પહ્યું વિચ્છેદ ગયું <mark>છે,માટે નગ્નપર્</mark>થુ આ કાળે ઇષ્ટ નથી.

જિનકલ્પી પણું એટલે કેવળ નગ્નાવસ્થા એમ કલ્પી લેવાનું નથી, પણ અગાઉના મહાન આત્માર્થી પુરુષા ત્યાગ અને તપશ્ચર્યાની ઉગ્ર ભાવનાને લઇ, જિનકલ્પી નહિ, પણ જિનકલ્પીની માફક અલ્પ વસ્ત્રથી ચલાવી લેતા હતા. એટલે કેટલાએક મુનિઓ ગુદ્ધાવયયાને આવ્છાદિત કરવા માટે માત્ર એકજ વસ્ત્રથી શ્રી આચારંગ સ્ત્રમાં કદ્યા મુજબ સંયમનિવાહ કરતા, અને કેટલાક મુનિઓ અનંત તીર્થકરોએ અતાવેલા સ્થવિરના કલ્પ મુજબ વસ્ત્રો ધારણ કરતા, પરંતુ પંચમઆરાના કાળપ્રભાવથી કદાગ્રહને કારણે સુસંયમી, આત્માર્થી મુનિઓને પણ શિથિલાચારી તરીકે ગણવા લાગ્યા; અને પાતાનાજ માની લીધેલા મુનિઓને એકાન્ત આગ્રહને વશ ખની સર્વોત્કૃષ્ટ લેખવા લાગ્યા. આ અધા કળિકાળના પ્રભાવ નહિ તો બીજાં શું?

જૈનમતની દીક્ષા લેનારા ખધા મુનિઓ માટે શ્રી વીતરાગદેવે 'મૂળગુણ' તો સરખાજ કહ્યો છે, પરંતુ ઉત્તરગુણમાં તો જેવા જેના પુરુષાર્થ; પણ તેમાં આગ્રહેખુદ્ધિ ન હાઇ શકે. હું પાંચ ઉપવાસ કરૂં છું માટે તારે કરવાજ જોઇએ. અને જો ન કરે તો તું આત્માર્થી નહિ એમ સજજન પુરુષ કદિ બાલેજ નહિ, તેમ વિચારક મુમુલુ આગ્રહેખુદ્ધિ ધારણ કરી અમારા મુનિઓજ સાધુ છે, અને બીજા અસાધુ છે એવી ભાષા ઉચ્ચારી શકેજ નહિ. વિતરાગદેવ કથિત મુનિમાર્ગને વહન કરનારા ખધા મુનિઓ પ્રત્યે તેને સમાનતાની, પૂજ્યભાવની લાગણી હોવી ઘટે. એજ નિર્બન્ય મુનિઓ અને વિચારક આત્માઓના ધર્મ છે.

જૈનશાસનમાં કિયાકાંડાદિ ઉત્તરગુણમાં ઉત્કૃષ્ટ અને સામાન્ય એમ અને પ્રકારના ત્યાગમાર્ગીઓ પરાપૂર્વથી ચાલ્યા આવે છે, પરંતુ અનેમાંથી કાંઇ એકને પણ એકાન્તવાદ ન દાય; ઉગ્ર ત્યાગધારી મુનિઓ સામાન્ય ત્યાગધારી પ્રત્યે મૈત્રિભાવ રાખે, અને સામાન્ય ત્યાગધારી મુનિઓ ઉગ્રત્યાગવાળા મુનિઓ પ્રત્યે પ્રમાદભાવ રાખે. આ અંને પ્રકારના મુનિઓને જૈનાગમામાં વિતરાગ ધર્મના પવિત્ર અંગા કહ્યા છે, છતાં પાતાની ઉગ્ર ક્રિયાના અહંભાવે કે દુશ- શહે, વીતરાગદેવના અનેકાન્તવાદને ઉલટાવી પાતાના એકાન્તવાદ (દિગં અરપણું જ સાચું અને સર્વ શ્રેષ્ઠ છે) સ્થાપે, પાતાના મત મનાવવા માટે અનેક માસાના વિરુદ્ધ પ્રરૂપણા કરે, એટલુંજ નહિ પણ વિતરાગ પ્રણિત સ્ત્રાને અસત્ય ઠરાવવાના પ્રયત્ન કરે, ત્યારે કહેલું જોઈએ કે જૈનની સંગઠિત શક્તિના હાસ પાતેજ કર્યા, અને એ રીતે જૈનના એકને બદલે બે ફિરકા— વેતાંબર અને દિગં બર લાક્દિ હોક્ક ખરાક આવ્યા; એટલુંજ નિહ પણ

એક બીજાના ખંડન અને દ્રેષને લીધે કાળાન્તરે તેમાં આસમાન, જમીન જેટલું અંતર પડી ગયું. જો દિગંબર મતના પ્રવર્તક મૂળ પુરુષે પાતાના ઉથલ્યાગ (કે પછી અન્ય કારણ) ના દુરાગ્રહ ન કર્યો હાત, અને અનેકાન્ત મતનું અવલંબન લીધું હાત તા જૈનશાસનની આ દશા થાત નહિ. પણ ખેર! ભાવિ ખળવાન હાયત્યાં બીજું શું થઇ શકે? અસ્તુ.

વીર સં. **૬૦૯ વિ. સં. ૧૩૯ રથવીર નગરમાં** દિગંબર મતની ઉત્પત્તિ શિવભૂતિથી થઇ. ગ્રંથાંતરે સહસ્રમલ્લ, બટુક એ નામ પણ કહેવાય છે.

- તેમનાજ ગ્રંથાધારે વીર સં. ૬૬૩ પણ કહેલ છે. ,, ૬**૬**૩ ,, ૧૯૩ ભૂતબલિ આચાર્ય દિગંબર મતે થયા, અન્ય ગ્રંથે વીર સ<sup>\*</sup>. ૬૮૩ પણ કહે છે.
- ,, ६८७ ,, ૨૧૩ દિગંખરમાં કાષ્ટ્રસંઘ કર્તા લાહાચાર્ય થયા, તેમણે અગ્રાહ્મા નગરના લાકાને જૈનધર્મી કર્યા.

નાટ:—અહિં સુધો એટલે ૧૫ મી પાટ સુધી દરેક પટ્ટાધિશનું વૃત્તાંત અમને મલ્યું, તે અહિં આપ્યું છે, અને ત્યાર પછી અનુક્રમે પાટાનુપાટે જે જે મહાપુરુષા થયા, તેમના માત્ર મળેલાં નામાજ અંત્રે આપીયે છીએ.

- ૧૬ સાળમી પાટે શ્રી ભદ્રગુપ્ત સ્વામી થયા. પુનઃ મતે આર્થરાહ સ્વામી પણ કેટલીક પટા**વ**ળીમાં કહેલ છે.
- ૧૭ સત્તરમી પાટે શ્રી વયરસ્વામી. યુન: મતે શ્રી ફાલ્ગુણુ મિત્રસ્વામી થયા.
- ૧૮ અઢારમી પાટે શ્રી આર્થરક્ષિત સ્વામી; પુનઃ મતે ધરણીધર સ્વામી.
- ૧૯ આગણીસમી પાટે શ્રી નન્દિલાચાર્ય થયા. પુનઃ મતે શ્રી શિવભૂતિ આચાર્ય.
- ૨૦ વીસમી પાંટે શ્રી આર્યનાગહસ્તિ સ્વામી. પુનઃ મતે શ્રી આર્યલ**દ્ર** સ્વામી થયા.
- ર૧ એકવીસમી પાટે શ્રી રેવલી આચાર્ય, પુન: મલે શ્રી આર્યનક્ષત્ર સ્વામી થયા.
- **૨૨ આવીસમી પાટે શ્રી** સિંહાચાર્ય થયા.
- ર૩ તેવીસમી પાટે શ્રી સ્કંદિલાચાર્ય. પુનઃ મતે શ્રી નાગાચાર્ય થયા.
- ૨૪ ચાેવીસમી પાટે શ્રી નાગજિતાચાર્ય, પુન: મતે શ્રી હિલવિષ્ણુ આચાર્ય થયા.

રપ પચીસમી પાટે શ્રી ગાેવિંદાચાર્ય થયા.

રફ છવીસમી પાટે શ્રી ભૂતદિનાચાર્ય, પુનઃ મતે શ્રી સ્કંદિલાચાર્ય થયા કહે છે અને ત્રીજે મતે શ્રી દુષગણુ આચાર્ય પણ કહેલ છે.

૨૭ સત્તાવીસમી પાટે શ્રી દેવદ્ધિગણિ ક્ષમાશ્રમણ થયા.

અહિં સુધી એટલે વીર સં. ૯૮૦ સુધીમાં ઉપર્યુક્ત આચાર્યો ભગવાન મહાવીરની પાટ પર અનુક્રમે થયા. આ સમય દરમ્યાન કેટલીએક જાણવા યાેેેગ્ય આશ્ચર્યજનક ઘટનાએા અનવા પામેલી, તેેના થાેડાક ભાગ અત્રે આપીયે છીએ.

### મહલવાદી અને ળાહ પરાજ્ય.

ભગુક અ (ભરૂચ) નામના નગરમાં તે વખતે " શ્રી જિનાનંદ " નામના એક કવેતાંબરીય આચાર્ય વસતા હતા. ત્યાં "આનંદ" નામના એક બૌદ્ધવાદીએ વિતંડાવાદથી તેમને જત્યા, એટલે તે જિનાનંદાચાર્ય વલ્લભીપુરમાં આવીને રહ્યા. ત્યાં "દુર્લભદેવી" નામની તેમની એક બહેન રહેતી હતી. તેણીને જિતયશા, યક્ષ અને મહલ એ નામે ત્રણ પુત્રા હતા. દુર્લભદેવીએ વૈરાગ્ય પામવાથી દીક્ષા લીધી; એટલે તેનાં ત્રણે પુત્રા પણ વૈરાગ્ય પામી શ્રી જિના નંદાચાર્ય પાસે દીક્ષિત થયા. અનુક્રમે તેઓ ત્રણે વ્યાકરણાદિ સર્વ શાસ્ત્રોમાં પારંગત થયા.

હવે પૂર્વ થયેલા આચાર્યોએ " જ્ઞાનપ્રવાહ" નામના પૂર્વમાંથી "નયચક્ર" નામનું શાસ્ત્ર રચ્ચું હતું. તે નયચક્ર શાસ્ત્ર ઉપરાંત ખીજાં અનેક શાસ્ત્રનું ગુરૂ મહારાજે પાતાના શિષ્યોને જ્ઞાન આપ્યું હતું. હવે એવું અન્યું કે કાઇ એક પ્રસંગે ગુરૂમહારાજને કાઇ કારણથી બહારગામ જવાનું થયું; ત્યારે તેમણે વિચાર કર્યો કે મારી ગેરહાજરીમાં જો આ બુદ્ધિશાળી મલ્લ પાતાના ખાળ-પણને લીધે આ નયચક નામના પુસ્તકનું વાચન કરશે, તેા ઘણા જ ઉપદ્રવ થશે. એમ વિચારી તેમણે મલ્લને કહ્યું:-હે વત્સ, આ પુસ્તક તમે ખાલીને વાંચશા નહિ; કેમકે તેથી કદાચ માટા ઉપદ્રવ થવા સંભવ છે. એટલું કહી ગુરૂમહારાજ તાે વિહાર કરી ગયા. પાછળથી મલ્લને વિચાર થયા કે નયચકતું પુસ્તક ખાલવાની ગુરૂદેવે મના કરી છે, પરંતુ તેમાં અવશ્ય કાંઈક રહસ્ય હાેેેેલું એઈએ. એવા વિચાર કરી તેણે તા ગુરૂઆજ્ઞાની અવજ્ઞા કરીને એકાંતમાં જઈ તે પુસ્તક ખાલ્યું અને તે માંહેના એક <sup>શ્</sup>લાક વાંચ્યાે; તેવામાં અચાનક યુત-દેવતાએ તે પુસ્તક ખેંચી લીધું. મલ્લ તા આ કૌતક જોઇ દિંગમૂઢ બની ગયા. એટલુંજ નહિ પણ તેને ગુરૂ આજ્ઞાના લાપ કર્યા બદલ દીલગીરી થઇ. પાતાની થયેલી ભૂલ તેણે શ્રી સંઘ સમક્ષ કબુલ કરી, પણ ખરા શાક તા તેને પુસ્તક ગુમ થયા અદલના હતા; તેથી કાેેેકપણ પ્રકારે તેણે તે પુસ્તક

પાછું મેળવવાનો નિશ્ચય કર્યો, એટલે સર્વની અનુમતિ મેળવી તે ત્યાંથી ચાલી નીકળ્યા અને એક પર્વતની ગુફામાં રહી શ્રુતદેવનું આરાધન કરવા લાગ્યા. આથી શ્રુતદેવતાએ પ્રસન્ન થઈ, તેની પરીક્ષા કરવા માટે એક દિવસ અદશ્યપણે પૂછ્યું:—હે મલ્લ! આજે તેં શાનું ભાજન કર્યું છે? મલ્લે જવાખ આપ્યા:—"વાલનું." આટલા જવાખ લઇ દેવ અદશ્ય થઇ ગયા. મલ્લનું આરાધન તા ચાલુજ હતું. પુનઃ છ માસ પછી તે દેવે મલ્લને પૂછ્યું:—" કઇ વસ્તુની સાથે?" મલ્લે કહ્યું:—" ગાળ કૃતની સાથે." આથી દેવતા પ્રસન્ન થયા અને મલ્લને કાંઇક વરદાન માગવાનું કહ્યું. ત્યારે મલ્લે કહ્યું કે:—નયચક્રનું પુસ્તક મને પાછું આપા. આ સાંભળી દેવે કહ્યું કે તે શ્રંથ પ્રગટ કરવાંથી દેષાગ્નિવાળા દેવા ઉપદ્રવ કરશે, માટે હું તને એવું વરદાન આપું છું કે તે નયચક્રમાંના ફક્ત એક જ શ્લાકના અર્થથી આખા પુસ્તકના ભાવાર્થ—રહસ્ય તું સમજ શકશે. આ વરદાન મેળવી શ્રી મલ્લ સ્વસ્થાનકે આવ્યા. શરૂદેવ પણ બહારગામથી આવી ગયા હતા એટલે તેણું સર્વની સમક્ષ પાતાની આપ-વીતી કહી બતાવી. છેવટે ગુરૂ પ્રસન્ન થયા. થાડાક કાળ પછી ગુરુ સ્વર્ગ પધારતા શ્રી મલ્લને આચાર્ય પદવી મળી.

શ્રી મલ્લવાદીના અંને દીક્ષિત ભાઈ એ પણ શાસ્ત્રજ્ઞાનમાં પ્રવિણ હતા. તેમાંના જિત્યશા મુનિએ "પ્રમાણુશ્રંથ" રચ્યા અને યક્ષ મુનિએ "નિમિત્ત સંહિતા" રચી. એક વખતે મલ્લવાદીએ વૃદ્ધ મુનિએ! પાસેથી સાંભળ્યું કે તેના ગુરૂદેવના બૌદ્ધોએ તિરસ્કાર કર્યો હતા, આથી શ્રી મલ્લવાદી તે બૌદ્ધોના પરાજય કરવા માટે વલ્લભીપુરમાં આવ્યા.

તે સમયે વલ્લભીપુરમાં "શિલાદિત્ય" નામના જૈન રાજ રાજ્યાસન પર હતો. વીર નિ. સં. ૭૮૪ અથવા વિક્રમ સં. ૩૧૪માં શ્રી મલ્લવાદીએ રાજસભામાં આવી શિલાદિત્ય રાજને કહ્યું કે મારે તમારી સમક્ષ બોલ ધર્મગુરૂઓ સાથે શાસ્ત્રાર્થ કરવા છે. માટે બૌલોને બાલાવા. આથી રાજાએ બોલોને બાલાવા આમંત્રણ માકલ્યું. "આનંદ" નામના બૌલાચાર્ય જેઓને પાતાની વિદ્યાનું ગુમાન અને ગૌરવ હતું, તે ઝડપભેર પાતાના અનુયાયીઓ સાથે રાજસભામાં આવ્યા. અનેક જૈન–જૈનેતર અને બૌલમાર્ગી પંડિતાની હાજરીમાં બંને વચ્ચે શાસ્ત્રાર્થ ચાલ્યા, તેમાં છેવટે શ્રી મલ્લવાદીએ વિજય મેળવ્યા, અને બૌલોના પરાજય થયા, આથી બૌલોને શરત મુજબ દેશપાર થવું પડશું.

શ્રી મહલવાદીએ સભા સમક્ષ નયચક્રનું વ્યાખ્યાન કર્યું હતું, જેમાં તેમણે ચાવીસ હજાર શ્લાકનું પદ્દમચરિત્ર (જૈન રામાયણ) ર<sup>ગ્</sup>યું હતું. ઉપરાંત તેમણે શ્રી ધર્મોત્તરાચાયે<sup>લ</sup> રચેલા "ન્યાયખિંદુ" પર દીકા રચી છે.

# ઐતિહાસિક વલ્લભીપુર

જૈન સંસ્કૃતિનું ઐતિહાસિક પૂર્વ ધામ વલ્લભીપુર વિષે ઉલ્લેખ આપતા સાક્ષરરત્ન શ્રી રમણભાઈ મહીપતરામ નીલકંઠ બી. એ. એલ. એલ. બી. "ગુજરાતના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ" નામના પાઠય પુસ્તકમાં જણાવે છે કેઃ-

અસલનું વલ્લભીપુર નગર હાલના ભાવનગર શહેરની ઉત્તરે દશભાર ગાઉને છેટે આવેલા "વળા" ગામની પાસે આવેલું હતું. જીના વલ્લભીપુરના ખંડેરા અત્યારે પણ ત્યાં કાઇ કાઇ સ્થળે જોવામાં આવે છે. માટા રજપુત રાજ્યની એ રાજધાની હતી. એ રાજયના વિસ્તાર ૧૩૦૦ ચારસ માઇલના હતો.

એના ખંડેરા ઉપરથી જણાય છે કે તે ઘણું માટું અને શાંભિતું શહેર હશે. તેમજ ત્યાં પૈસા ઘણા જ હશે. વલ્લભીપુરના હાલના ખંડેરા જોતાં પણ લાગે છે કે તે શહેર પાંચ માઇલ ઘરાવામાં હશે. "ઘલારા" નામની નદી તેના થડમાં વહે છે. ચામાસાના પૂરથી જમીનનું ખાદાણ થાય છે ત્યારે તેમાંથી મકાનાના પાયા, મૂર્તિઓ, જીના સિક્કા વગેરે મળી આવે છે. તે પરથી જણાય છે કે મકાના ઘણા વિસ્તારવાળા અને સુંદર આંધણીના હોવા જોઈએ. બોહ ધર્મીઓના મઠ એ નગરીમાં હતા. તથા કરાડપતિઓની સંખ્યા સા કરતાં વધારે હતી. વલ્લભીપુરની ગાદીએ ૧૯ રાજાઓ થયા. તેમાં છેલ્લા છ રાજા વેદધર્મી અને શૈવમાગી હતા. એના છેલ્લા છ રાજાઓ શિલાદિત્યના નામથી ઓળખાય છે. છેલ્લા રાજાના સમયમાં બૌહ તથા જૈન સાધુઓ વચ્ચે ધર્મ સંબંધી ઝગડા ચાલ્યા હતા. એક વખત જૈનાની હાર થઇ હતી. જેથી તેમને દેશ તજવા પડયા હતા. પણ પાછળથી તેમની ચડતી થઈ એટલે તેઓએ હંમેશને માટે બૌહોને આ દેશ તજાવ્યા.

## વલ્લભીપુરના ભંગ વિષે

અનેક ઐતિહાસિક પુરાવાએ મળી શકે છે. પ્રઅંધ ચિંતામણી નામક ગ્રંથમાં લખ્યું છે કે શિથિયન આદિ પરદેશી જાતાના તથા અન્ય આક્રમણા- થો વલ્લભીપુરના ભંગ ત્રણ વખત થયા છે. પ્રભાવક ચરિત્રમાં વલભીના ભંગ વીર સં. ૮૪૫ અને વિક્રમ સં. ૩૮૫માં તુર્ષ્કના હાથથી થયા અને ત્યાંથી તેઓ ભૃગુપુરના નાશ કરવા ગયા. એમ સ્પષ્ટ જણાવે છે. પરંતુ જિન પ્રભસૂરિ પાતાના તીર્થકલ્પ નામક ગ્રથમાં યથાર્થ લખે છે કે-ગન્ત ગવદ ગીજનીના આદશાહ હમીર દ્વારા વીર સં. ૮૪૫માં વલ્લભીભંગ થયા હતા. ભંગના અર્થ સર્વથા નાશ નથી થતા. પહેલા ભંગ વિક્રમ સં. ૩૭૫માં થયા. શિલાદિત્ય રાજા સૂર્યવંશી હતા. તેના વંશજો તથા જૈનાના ઘણા કુરું બા વલ્લભીપુરની પડતીથી મારવાડ આદિ દેશામાં જઇ રહ્યા હતા.

વલ્લભિપુરના વિનાશ વિષે એક એવી દંતકથા મળી આવે છે કે:—તે વખતે તે નગરમાં "રંક" નામના એક વ્યાપારી રહેતા હતા, તેની દુકાને એકવાર કાઇ એક યાગી સિદ્ધરસનું તુંબડું લઇને કાંઇક ખરીદવા આવેલા; પણ તે પાતાનું તુંબડું ત્યાંજ બ્લી જવાથી પેલા રંક વ્યાપારીએ તે સંતાડી દીધું. પછી તે તુંબડા સાથે લાખંડના સ્પર્શ થવાથી સુવર્ણ બની ગયું. રંક આશ્વર્ય પામ્યા, અને વધુ ધનવાન બનવાની ઇચ્છાએ તેણે ઘણું સુવર્ણ બનાવ્યું. પરિણામે તે ધનવાન થયા. હવે એક વાર એવું બન્યું કે આ રંક નામના વ્યાપારીને એક પુત્રી હતી, તેની પાસે એક રત્નજડાવ કાંસકી હતી, તે ત્યાંના રાજાની પુત્રીએ માગી; પણ રંકની પુત્રીએ તે ન આપી. તેથી રાજાએ બળાતકારે તે કાંસકી રંક પાસેથી છીનવી લીધી. આથી કોધાયમાન થઇને રંક ગીઝનીના બાદશાહ પાસે ગયા, અને વલ્લભીપુરની જાહાજલાલીની વાત કરીને તે જીતવા બાદશાહ પાસે ગયા, અને વલ્લભીપુરની જાહાજલાલીની વાત કરીને તે જીતવા બાદશાહને ઉશ્કેયો. આથી બાદશાહે મ્લેચ્છાના એક માટા સૈન્ય સાથે આવી વલ્લભીપુરના નાશ કરાવ્યા. તેમાં શિલાદિત્યનું મૃત્યુ થયું. પછી કેટલાક વર્ષો બાદ તે શહેરના પુનદ્ધાર થયા હતા. હાલનું જે વળા એજ વલ્લભીપુરનું શેધાવશેષ કહેવાય છે, ત્યાં હાલ ગાહિલ રાજા રાજય કરે છે.

વલ્લભીપુરના ભંગ થયા તે વખતે તે શહેર જૈનાનું એક કેન્દ્રસ્થાન ગણાતું. તે વખતના હેવાલ ''ટાડરાજસ્થાન"માં આપતાં ડાેડસાહેબ લખે છે કેઃ—

જ્યારે વલ્લભીપુર નગર પર ધાક પડી ત્યારે તમામ વસનાર નાસી ગયા. અને ''વાલી સંદેશય'' તથા ''નાદાલ'' વગેરે ગામા મરૂધર દેશમાં સ્થપાયા. આ શહેરા હજુ પણુ જાણુવા લાયક છે, અને ત્યાં જૈનધર્મી'ઓની સારી સંખ્યા છે. વલ્લભીપુરમાં હલ્લા કરવા માટે જ્યારે જંગલી લાકા આવ્યા, ત્યારે ત્યાં મુખ્ય ધર્મ ''જૈન" હતા. જૈન લાકાએ ખચાવી રાખેલા હેવાલ પ્રમાણે આ બનાવ સન્ પર૪માં બન્યા હતા.

વલ્લભીપુર પર હલ્લાે કરવામાં આવ્યાે ત્યારે આ શહેરને ત્રીસ હજાર કુડુંએા છાડી ગયા હતા. અને તેમના આગેવાન એક જૈન ધર્મગુરૂ હતાે. તેમની પાછળ પાતાના ધર્મનું રક્ષણુ કરવાને તેઓ મરૂધર (મારવાડ)માં ગયા. ત્યાં તેમણે સંદેરાય અને ખાલહી નામના શહેરાે વસાવ્યા.

# જૈનામાં મૂર્તિ અને મૂર્તિપૂજાની શરૂઆત ક્યારે થઈ?

મૂર્તિ પૂજાની શરૂઆત જૈનામાં શ્રીવીર નિર્વાણનાં બીજા સૈકાના અંતમાં થઇ હાય એમ કેટલાક પ્રમાણા પરથી સમજ શકાય છે.

શ્રીતીર નિર્વાણ ૧૭૦ માં શ્રીભદ્રખાહું સ્વામી સ્વર્ગવાસી થયા ખાદ શ્રી વિશાખાચાર્ય **નેપાળથી** પાટ**લીપુર આવ્યા, તે વખતે** શ્રી સ્થુળી**ભદ્ર**  સ્વામી કે જેઓ ગામની અહાર વસતીથી દ્વર રહેતા હતા, તેઓ શ્રાવકાના અતિ આગ્રહથી દેશકાળ વિચારોને વસતીમાં વાસ કરવા લાગ્યા. જ્યારે શ્રી વિશાખાચાર્ય—પૂર્વ પ્રણાલિકાને વળગી રહી વસતી અહાર વનમાં રહ્યા. સ્થુલીભદ્ર અને શ્રાવકાની અતિ આગ્રહભરી વિનંતિ છતાં શ્રી વિશાખા- ચાર્યે પાતાના આગ્રહ ન જ છાડ્યા. પરિણામે તે વખતથી સમાજમાં બે પક્ષ પડયા. (૧) વસતીવાસી મુનિ અને (૨) વનવાસી વર્ગ.

અન્ને પક્ષા પાતે યાગ્ય કરે છે, અને બીજો પક્ષ યાગ્ય નથી કરતા; એવા આગ્રહથી પાતપાતાના પક્ષ જમાવવાને યથાશકય સર્વ પ્રયત્ના કરવા લાગ્યા, એ પ્રયત્ના મમત્ત્ર અને છેવટે અસુયામાં પરિણુમ્યા, અને એ અસુયા વાણી દ્વારાએ પરસ્પરની નિંદાના સ્વરૂપમાં પ્રત્યક્ષ થવા લાગી.

આ એકજ સમાજના બે આચાર્યોના પરસ્પરના મતલેકના લાલ લઇ બૌહો અને વેદાન્તિએા પાતાના પક્ષ પ્રબળ કરવાને અનેકવિધ પ્રયત્ન કરવા લાગ્યા.

જૈન સમાજનાં આંતર કલેશના પરિણામે અને સુવિહિત સાધુ સમાગમ ના અભાવે ગૃહસ્થાની જૈન ધર્મ પ્રત્યે શ્રહા ઘટતી ચાલી. એમાં પણ ખાસ કરીને રાજાઓ જે જૈનધમી હતા તેઓ, એ કલેશનાં પરિણામે ઇતર પંથ પ્રત્યે આકર્ષાયા અને જૈન મટી જૈનેતર ખનવા લાગ્યા. આ પરિસ્થિતિ જોઇને કેટલાક સુવિહિત આચાર્યો કે જેઓને પાતાની અંગત કીર્તિની લેશપણ લાલસા ન હતી. પાતાના માન પાન વધારવાની જરાયે ખાયેશ ન હતી. અને જેઓનું માનસ સર્વથા ઉદાર હતું, તેવા ધર્મ અને સમાજ હિતની સાચી ધગશવાળા આચાર્યોએ રાજાઓ અને ગૃહસ્થાને જૈન ધર્મથી પતિત થતા અટકાવવા માટે શું કરવું ? તેના વિચાર કર્યો અને એ વિચારને પરિણામે તેમણે નિશ્ચય કર્યો કે—

"રાજાઓ અને ગૃહસ્થા જૈનેતર સમાજમાં જાય છે એનું ખાસ કારણ તેઓનાં ઇષ્ટદેવની મૃર્તિનું આકર્ષણ છે. ધર્મગુરૂઓ હાજર હાય કે ન હાય પણુ પ્રભુનાં દર્શન કરીએ, તેનું પૂજન-અર્થન કરીએ તા પણુ આત્મકલ્યાણુ સાધી શકાય છે." આ પ્રકારની ભાવનાના યાગે રાજાઓ વગેરે જૈનધર્મ તજી દર્શ ઇતર પંથમાં જાય છે. માટે તેઓને ધર્માં તર કરતા અટકાવવા માટે આપણું પણુ શ્રી જિનેશ્વરદેવની પ્રતિમાનું અવલંબન ખતાવીએ તો જરૂર ઘણાં મનુષ્યા ધર્માન્તર કરતાં અટકે. વળી સિદ્ધાંતામાં પણ "સ્થાપના નિરૂપ" કહેલ છે. તા શ્રી જિનેશ્વરદેવની પ્રતિમાને સ્થાપન કરવામાં કાઇ

જાતના પ્રતિઅધ નડતા નથી. અને એ પ્રતિમાને અવલંબન તરીકે મનાવવાથી આળજીવાને ધર્મ ભ્રષ્ટ થતાં ખચાવી શકાશે. આમ શુભ હેતુએ તેમણે મૂર્તિ-પૂજાની પ્રવૃત્તિ શરૂ કરી દીધી.

જેમ એક નાના બાળકને તેના વડીલે પાતાની સગવડ ખાતર કે બાળકના આનંદને ખાતર અમુક જાતના રમકડાં રમવાને આપ્યા હાય, અને તેનાથી બાળક રમતું હાય, તેવામાં એ રમકડાં તરીકેની કાઇ એક વસ્તુની તેના વડીલાને જરૂર પડે ત્યારે જો એમને એમ એ રમકડું બાળક પાસેથી છીનવી લેવામાં આવે તો તે બાળક રડવા લાગે અને કજીયા કરે. તેમ ન થવા પામે એટલા ખાતર એક રમકડું લેવા માટે બાળકને બીજી રમકડું આપતું પડે છે. એટલે નવાં રમકડાંની લાલચે પ્રથમનું રમકડું હાથમાંથી બાળક મૂકી દે છે; એજ રીતે બાળજીવાને અન્ય દર્શનીઓની મૂર્તિ—પ્રતિમા પ્રત્યે થતી શ્રદ્ધા અટકાવવા માટે સુવિહિત આચાર્યોએ શ્રી જિનેશ્વરદેવની પ્રતિમાનું અવલં બન બતાવ્યું. અને તેનું જે પરિણામ મેળવવા આચાર્યોએ ધાર્યું હતું તે પરિણામ કેટલેક અંશે આવ્યું પણ ખરૂં; અર્થાત જિનેશ્વરદેવની પ્રતિમાની સ્થપના અને તેની પ્રવૃત્તિથી ઘણાં જૈના જૈનેતર થતા અટકયા. અને તેમ કરવામાં એ આચાર્યોએ જૈન સમાજ ઉપર મહાન ઉપકાર કર્યો છે. એમ કહેવામાં જરાએ અતિશરોહિત નથી.

ધર્મોન્નતિની અને ધર્મ રક્ષણની પ્રળળ લાગણીના આવેશમાં આચારેોએ પ્રતિમાની–જિનેશ્વરદેવની મૂર્તિની સ્થાપના કરી; પણ તેનું ભાવિ કેવું આવશે ? તેના તે વખતે તેમણે જરાએ વિચાર ન કર્યો. તેમજ સિદ્ધાન્તની–શ્રી વીત-રાગ દેવની આજ્ઞાના પણ શાન્ત ચિત્તે વિચાર ન કર્યો.

શ્રી વીતરાગદેવે અનુયાગદ્વાર સ્ત્રમાં ચાર નિક્ષેપનું વર્ણન કર્શું છે. તે યથાર્થ છે, પણ તેમાં (૧) દ્રવ્યનિક્ષેપ, (૨) નામ નિક્ષેપ, અને (૩) સ્થાપના નિક્ષેપ એ ત્રણે નિક્ષેપને શ્રી પ્રભુએ " अवध्धु" એટલે નિરૂપયાગી કહીને તેને આત્મહિતનાં કાઈ પણ સાધન તરીકે માન્યા કે કચ્યા નથી. માત્ર જાણવા પુરતાજ નામ નિર્દેશ કરેલ છે. અને એવી તો ઘણી આખતા માત્ર જાણવા પૂરતીજ હાય છે. ઘણે ઠેકાણે શ્રી તીર્થ કરેલે "जाणीयव्या न समायरियव्या" કહીને આત્માને ઉપયોગી કાર્યને ગૃહણકરવાનું અને બીન ઉપયોગી વસ્તુને ત્યાગવાનું સ્ત્રન કર્યું છે. એ રીતે પ્રથમનાં ત્રણ નિક્ષેપ માત્ર જાણવા પ્રતાજ કહેલ છે. જ્યારે માત્ર એક "ભાવ નિક્ષેપ" જે ગુણ્યુક્ત છે, તેનેજ આત્મકલ્યાણ સાધક ગણી ઉપયોગી અને આદરણીય કહેલ છે.

શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણ આદિ સ્ત્રોમાં પણ એ વાતની સામિતી મળી રહે

છે. તેમજ શ્રી સંઘપદુકના કર્તા શ્રી જિનવલ્લભસ્ રિએ પણ એજ વાતને ખહુ જ સારી રીતે અને સાથે સાથે દહતાથી સમજાવેલ છે—માન્ય કરેલ છે. વધુમાં સામાન્ય બુદ્ધિથી વિચાર કરતાં સમજ શકાશે કે જૈન શાસ્ત્રો—આદ્ય શંથામાં કાઇ પણ સ્થળે પ્રતિમા પૂજનનું સ્પષ્ટ વિધાન વાંચવામાં કે જોવામાં આવતું નથી.

શ્રી જ્ઞાતા સત્રનાં પ્રથમ અધ્યયનમાં શ્રેણિક રાજાની મહેલાતો, અરે! સ્નાનશ્રહ વગેરેનું બહુજ વીસ્તાર પૂર્વક વર્ણન આવે છે, ધારિણી રાણીનાં શયનગ્રહનું પણ વર્ણન છે; પરંતુ એમાં કાઇ પણ સ્થળે જિનાલયનું વર્ણન નથી. રાજા શ્રેણિક નિદ્રાથી મૂક્ત થઇ વ્યાયામશાળા—મદ નશાળા—સ્નાનગ્રહ વગેરે સ્થળે જાય છે એમ સ્ત્રકાર બતાવે છે, ઉપરાંત તેની શરીર શુશ્રુષા, તેનું કચેરીમાં આગમન ઇત્યાદિ ઘણી બાબતા વર્ણવવામાં આવી છે. કિંતુ તેણે ક્યાંય પ્રતિમાનાં દર્શન કર્યા કે તેનું પૂજન કર્શું એનું વર્ણન આવતું નથી. એવી જ રીતે હી ઉપાસક દર્શાંગ સ્ત્રમાં શ્રી મહાવીરના દશ પરમ શ્રાવકાનું વર્ણન છે. તેમાં પણ કયાંય પ્રતિમા પૂજનની વાત (એ સ્ત્રની જીની પ્રતામાં પણ) નીકળતી નથી.

આવી રીતે પ્રતિમાનું સ્થાપન અને પૂજન વગેરેની શરૂઆત ખાસ કારણને લીધે એટલે કે લોકોને જૈન ધર્મથી ભ્રષ્ટ થતાં અટકાવવા માટે જ સદ્દ્ર હ્રુપૂર્વક કરવામાં આવેલ છે, પણ તેનું પરિણામ ધાર્યો કરતાં અથવા તો જે પરિણામની કલ્પના પણ નહિ થઈ હાય તેનું વિપરીત આવ્યું. વ્યવ-હારમાં જેમ અનેક કાર્યમાં દિષ્ટિગાચર થાય છે તેમ કાઇપણ પ્રણાલિકા અમુક ખાસ પ્રસ'ગે—અપવાદ રૂપે શરૂ કરાય છે. અને પછો તેના જો તુરતમાં જ પ્રતિકાર થતા નથી તા તે અપવાદ રૂપે થરૂ કરેલ પ્રણાલિકા કત્ત્વ્યરૂપે જ પરિણામે છે. અને પછી સમય વિતતાં, તે સિદ્ધાન્ત રૂપે સ્થાપિત થાય છે.

નાના બીજ રૂપે કરાયેલી શરૂઆત મહાન વૃક્ષ તરીકે કુલે છે, વડનું બીજ, બીજા બીજો કરતાં બહુ જ બારીક હોય છે. પણ તે ફાલી ફુલીને વડ રૂપે પરિશુમે છે. ત્યારે બીજા બધાં વૃક્ષા કરતાં મહાન થઇ જાય છે. એવી જ રીતે કાઇ મકાનની મજબુત દીવાલમાં કે કાઇ મજબુત કિલ્લામાં એક નાની શી તડ પડી હાય, અને જો તરત જ તેને સાંધી લેવામાં ન આવે અથવા એની ઉપેક્ષા કરવામાં આવે તો પરિશુામે એ તડ, એ દીવાલ કે એ કિલ્લાના નાશ કરનાર નીવડે છે. હજારા મનુષ્યાને તારી જનાર માટા વહાશુમાં એક સાયની અશ્રી જેટલું નાનું છીદ્ર પડયું હાય અને એની જો ઉપેક્ષા કરવામાં આવે તો. ''છોદ્રે સર્વાનર્થા લદ્દુજો મથન્તિ'' એ સ્ત્રાનુસાર એ વહાશુ અને એમાં મેસનારા સર્વ કાઈ ડૂબે છે. એ નિયમ મુજબ પ્રતિમાની સ્થાપના

કરતા એનું પરિણામ સમય જતાં અહુજ વિપરીત આવ્યું. અને જૈનેતરાની દેખાદેખીથી શ્રી વીતરાગની પ્રતિમાને તેએ એ પૂર્ણ વૈલવી બનાવી; એટલુંજ નહિ પણ હવે તા કાઇ કાઇ ઠેકાણે શ્રી અનાહારી વીતરાગદેવની મૂર્તિ સન્મુખ લાજનનાં થાળ ધરાવવા સુધીની પણ પ્રથા દાખલ થઇ છે.

આ રીતે શ્રી વીર નિર્વાણના બીજા સૈકાના અંતમાં પ્રતિમાની શરૂઆત થઈ. અને શ્રી વીર નિર્વાણ પછી ૪૦૦ વર્ષે શ્રી સંપ્રતિ રાજા થયા. તેણે પ્રતિમા સ્થાપક ગુરૂઓના ઉપદેશથી સ્થળે સ્થળે દહેરાં અને પ્રતિમા કરાવ્યા. બીંબા ભરાવ્યા. અને પ્રતિમા પૂજનના પ્રચાર ખૂબ વધાર્યા. પણ એમ કરવા જતાં તેમાં વિકૃતિ જન્મી, પરિણામે તેથી થતાં મહાર ભ અને પરિશ્રહના ન તા ઉપદેશકાએ વિચાર કર્યા કે ન તા લોકાએ વિચાર કર્યા, અને એ રીતે પ્રતિમા પૂજન એજ આત્મ કલ્યાણનું પરમાતકૃષ્ટ સાધન છે એમ પાછળથી શિથિ-લાચારી સાધુઓએ ઉપદેશ્યું અને તે સાથે પ્રતિમાપૂજનની ઉપયાગીતા અને મહત્તા બતાવનારા અનેક સંસ્કૃત—પ્રાકૃત ભાષામાં ચંથા રચાયા. આમ નિર્વદ ધર્મના સ્થાને સાવદ ધર્મની સ્થાપના થઈ.

ધર્મ રક્ષણને માટે-માત્ર અવલંખનને માટે અથવા જૈનાને ઇતર ધર્મમાં જતાં અટકાવવા માટે કરાયેલું મૂર્તિ પૂજાનું આ વિધાન આગળ જતાં, કેટલી હદે પહોંચ્યું! તેમાં કેવા કેવા ફેરફારા થયા! તે વિષે વધુ વિવેચનની આવશ્યકતા રહેતી નથી. આ સંખંધી "નાટ્સ એાન ધી સ્થાનકવાસી જૈન" નામક એક પુસ્તકની નકલ પર અભિપ્રાય આપતાં સમર્થ જૈન સ્ત્રજ્ઞ જર્મન પ્રાે. મી. હર્મન જેકાળી એક પત્રદારા લખે છે કે:—

Dear Sir,

Your kind letter of 9th inst. and the copy of the "Notes on the Sthanakwasi Jains" reached me here far away from Bombay. I have read the booklet with great interest and shall give notice of it in my report on Jainism which appears every second year in the archive for history of religion a German Journal Being away from my books. I cannot enter into details of the subjects but if I am not greatly mistaken I have somewhere expressed my opinion that worship in temples is not an original element of Jain religion but has been introduced in order to meet the devotional requirements of the deity. The practice of idol worship seems to be pretty old though

not as old as the compositiou of the Siddhanta. It seems to have been substituted for the worship of Yakshas and other popular deities and demons which seems to have obtained at the time of Mahavira among the people at large a kind of religions sect which formed no part of the Jain creed though it was tolerated by the early Church. Looked at from this point of view, the worship of the Tirthankars is clearly an improvement since a purer object of adoration was substituted for one of little or no moral dignity though originally (and .I think even now) worship was not and is not theoretically considered as a means of attaining Nirvrati. I should like the obtain more accurate knowledge about the history of your sect. Which are the Agamas you do acknowledge? Have you any old Shastras in Sanskrit or Magdhi, which teach the tenets of the Sthanakwashis? Can I get a :pattawali of your Yatis?

Dated 29—8—1911.

Yours sincerely. (Sd.) H. Jacobi.

ઉપરના ઇંગ્રેજી પત્રના ગુજરાતી અનુવાદ.

<u>ુહાલા સાહે</u>ખ!

તમારા તા. ૯ ના પત્ર "સ્થાનકવાસી જૈના " ની ટીપણની નકલ સાથે મને અહીં મુંબઇથી ઘણે દ્વર મલ્યા છે. મેં તે પુસ્તિકા ઘણાં રસથી વાંચી છે. અને જર્મન પત્ર " ધર્મના ઇતિહાસનું મંડળ " કે જે દર બળ્બે વર્ષે પ્રકટ થાય છે. તેમાં જૈન સિદ્ધાન્તના મારા અહેવાલમાં તેની નાંધ લઇશ.

મારા પુસ્તકે ાથી હું ઘણા દ્વર હોવાથી વિષયોની વિગતોમાં હું ઉતરી શકતો નથી, પરન્તુ કાઇ પણ માટી ભૂલ કર્યા સિવાય કહી શકું કે દેવળમાં ની પૂજા એ જૈન ધર્મનું મૂળતત્ત્વ નથી. પરન્તુ દેવ દેવતાઓની ભક્તિની જરૂરીયાત પૂરી પાડવા માટે તે દાખલ કરવામાં આવેલ છે. તેવા મારા મત મે કાઇ સ્થળે દાખવ્યા છે.

મૂર્તિ પૂજાની પ્રથા ઘણા જીના વખતની જણાય છે. પરંતુ સિદ્ધાન્ત –સ્ત્રોના જેટલી તે જીની તેા નથી જ. મહાવીરના સમયમાં એક જાતના ધાર્મિક પંથ કે જે જૈન તત્ત્વના જરા પણ ભાગ ન હતા–જો કે પહેલાના દેવમંદિરાથી તે માન્ય હતા. તે પંચના લાક સમૂહમાં બહાળા પ્રચાર પામેલી

યક્ષ અને બીજા લાક માન્ય દેવ દેવીઓ તથા મેલા દેવાની પૂજાને અદલે તે (મૂર્તિ પૂજા) દાખલ કરવામાં આવી જણાય છે. આ દિલ્લિમન્દુથી તપાસતાં તીર્થકરાની પૂજા એ ખચીત પહેલાં કરતા સુધારા છે. કારણ કે એક ક્ષુલ્લક અને નૈતિક દિલ્લો જરા પણ મહત્તા વિનાની પૂજાને અદલે તેનાથી વધારે પવિત્ર પાત્ર પૂજા માટે દાખલ કરવામાં આવી હતી. જો કે શરૂઆતમાં (અને હું માનું છું કે હાલમાં પણ) તાત્વિક દિલ્લો પૂજા એ નિવૃત્તિ મેળવવાનું સાધન ગણાતું ન હતું અને હાલ પણ ગણાતું નથી.

તમારા પંથના ઇતિહાસનું વધારે ચાક્કસ જ્ઞાન મેળવવાની મને ઇચ્છા છે. તમે કયા આગમાને માન્ય રાખા છા ? તમારે સ્થાનકવાસી પંથના તત્ત્વો શિખવનારા સંસ્કૃત અગર માગધી ભાષામાં જુના કાઇ શાસ્ત્રો છે? તમારા યતિઓની પટાવળી મને મળી શકશે ?

તા. **૨૯-૮-૧૯**૧૧

આપના સદાના ( ને. ટી. ) હ. જેકાળી.

અનેક ભાષાનાં જ્ઞાન સાથે જૈન સિદ્ધાન્તાનાં સમર્થ અભ્યાસી અને વિચારક પ્રેા. હર્મન જેકાંબીના ઉપર મુજબના મૂર્તિ પૂજા માટેના અભિપ્રાય શ્રી વીત-રાગ અને ગણધર કથીત સૂત્રા સાથે તથા બીજા કેટલાક ગ્રંથા સાથે સમ્મત થાય છે. અને એ ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજાય છે કે શ્રી મહાવીર પ્રભુના નિર્વાણ પછી—બીજા સૈકાનાં અંતમાં મૂર્તિની અને મૂર્તિ પૂજાની શરૂઆત થઇ અને શ્રી વીરિતર્વાણ પછી ૩૦૦ વર્ષે શ્રી સંપ્રતિ રાજાના વખતમાં તેના ખૂબ પ્રચાર થયા. એમ થવાનું કારણ આ લેખની શરૂઆતમાં જણાવ્યું તેમ, અન્ય મતનાં દેવ—દેવીઓની પૂજાનાં આકર્ષણ જેનો સ્વધર્મમાં સ્થિર થયા; પરંતુ પછીથી મૂળ હેતુ ભૂલાઈ જઇને પ્રતિમા પ્રચારકાએ મંત્ર તંત્રના અને દેવ-દેવીઓની માનતાના પ્રચાર કર્યા અને અન્ય માર્ગે ખર્ચાતાં દ્રવ્યના પ્રવાહ આ તરફ વાળ્યા; જેમાં પાતાના પણ સ્વાર્થ સધાવા લાગ્યા. પછી તા પહાર પર્વતા અને શહેરા વગેરમાં પ્રતિમાનું સ્થાપન કરી, તેની પ્રાચીનતા ખતાવનારા ગ્રંથા રચીને તેને તીર્થધામ બનાવ્યા અને એ તરફ જન સમાજનું ખુબ ધ્યાન ખેંચ્યું અને તેમાં તેમને સફળતા પણ મળી.

કહેવાના હેતુ એટલાજ છે કે શ્રી મહાવીર પછીના બીજા સૈકાને અંતે ઉપરના કારણથી જિન પ્રતિમાની સ્થાપના અને તેની પૂજાની શરૂઆત થઇ

આ બાબતનાં વધુ સમર્થનમાં બીજા એક પાશ્ચિમાત્ય વિદ્વાનના અભિપ્રાય અત્રે જણાવવા જરાએ અનુચિત ગણાશે નહિ. શ્રી ઉપાસકદશાંગ સૂત્ર જૈનામાં મનાતાં અગીયાર અંગ માં**હેનું સાતમું** અંગ (સૃત્ર) છે. તેની ટીકા તથા અંગ્રેજી ભાષાંતરના કર્તા શ્રી એ. એક. રૂ. ડાલ્ફ હાનિલ સાહેબ તે પુસ્તકની (કલકત્તા સન ૧૮૮૮) પૃષ્ઠ ૨૧ પશ્ની પ્રસ્તાવનામાં લખે છે કે:—

Of the existence of the Shvetambare Sect, as early as the first century of the Christian era, we have direct proof through some of the inscriptions discovered at Mathura. These inscriptions occur on the pedestals of statues of Jain Tirthankars and are dated according to the era of the celebrated Indo-Scythian kings Kanishka, Huvishka and Vasudeva, which is probably identical with the wellknown Shaka era beginning with the year 78-79 A. D. They state that those statues were erected by the pious devotion of members of the Shvetambara sect. The fact that the donors belonged to that sect and not to the Digambaras, is proved by the circumstance that the inscriptions specify certain divisions of Jain monks, which as we know from the Sthaviravali or 'list of pontiffs' in the KALPASUTRA, belonged to the Shvetambar sect. in an inscription, dated in the 9th year, in the reign of king Kanishka (i. e. 87-88 A. D.), it is stated that the statue to which it refers was erected by a Jain laywoman called Vikata, at the instance of her religions guide Nagnandin who belonged to the Kotiya (or Kantika) division (Gana). The latter division, as the Sthaviravali shows was founded by the Sthavira Susthika who died in the year 313 after Mahavir or 154 B. C, Thus indirectly the Mathura inscriptions afford evidence that carries back the existence of the Shvetambar sect to the middle of the second century before Christ.

(ઉપરનાં ઇંગ્રેજ લેખના ગુજરાતી અનુવાદ)

ઇસ્વીસનની પ્રથમ સદી જેટલા વહેલા સમયે શ્વેતામ્બર પંથ હસ્તી ધરાવતા હતા. તેના સીધા પૂરાવા મથુરામાંથી શાધી કાઢવામાં આવેલ કેટ-લાક શીલાલેખામાંથી આપણને પ્રાપ્ત થાય છે. આ લેખા જૈન તીર્થ કરોની મૂર્તિના નીચેના ભાગની તખ્તીમાં જોવામાં આવે છે. અને નામાંકિત હિન્દુ, શીથીયન રાજાઓ કનિષ્ક, હુવિષ્ક, અને વસુદેવના શખ્દો પ્રમાણે કે જે ઘણું કરીને ઇસ્વીસન ૭૮–૭૯ થી શરૂ થતા, શતાખ્દને મળતા આવે છે. તે તારીખ તેમના ઉપર જોવામાં આવે છે. તેઓ કહે છે કે-શ્વેતામ્બર પંથના શ્રાવકાની પવિત્ર ભક્તિથી તે મૂર્તિઓની સ્થાપના કરવામાં આવી હતી. દાતાએક (મૂર્તિઓના) તેજ પંથના (શ્વેતામ્બર) હતા. અને દિગમ્બર પંથના નહિ; તે હકીકત નીચેની વસ્તુથી સાબીત થાય છે.

શિલાલેખા જૈન સાધુઓના ચાક્કસ વિભાગા અતાવે છે કે જે વિભાગા " સ્થવિરાવળી '' અથવા કલ્પસૂત્રની " મહામુનિ શ્રેણી '' ઉપરથી જેમ આપણે જાણીએ છીએ તે મુજબ ( મૂર્તિ ઓના ) દ્વાતાઓ શ્વેતામ્બર પંથના હતા.

દાખલા તરીકે કનિષ્ક રાજાનાં રાજ્ય વર્ષ ૯ માના (એટલે કે ઇ. સ. ૮૭–૮૮) એક શિલાલેખમાં જે મૂર્તિ સંબંધે ઉદલેખ કર્યો છે તે મૂર્તિ "વિક્તા" નામની એક સામાન્ય જૈન સ્ત્રીએ કાેટીયા (અથવા કોેટીકા) ગચ્છ (ગણ) ના "નાગનંદીન" નામના તેના ધર્માપદેશકની આજ્ઞાથી સ્થાપિત કરી હતી. "સ્થવિશવળી" મુજબ સુસ્થિત નામના સ્થવિર કે જે મહાવીર પછીના ૩૧૩ મા વર્ષમાં અર્થાત્ ઇ. સ. પૂર્વે ૧૫૪ માં અવસાન પામ્યા હતા. તેે છે કાેટીયા ગચ્છ સ્થાપ્યા હતા. આથી ઇસ્વીસન પૂર્વે બીજી સદીના છેડે મધ્યકાળમાં વિતામ્બર પંચ અસ્તિત્વ ધરાવતા હતા તેવા પરાક્ષ પુરાવા મથુ-રાનાં શિલાલેખામાંથી મળી આવે છે.

સારાંશ એ છે કે- શ્વેતામ્બર મત (વસ્તીવાસી) નીકત્યા પછી કેટલાક વર્ષે તેના ભક્તોએ આવા જૈન તીર્થંકરના બાવલા (મૂર્તિ) ઉભાં કર્યાં હતાં. કલ્પસ્ત્રમાં સ્થવિરાવલીમાંથી જૈન સાધુએના અમુક ભાગાનું વર્ષુન આ બાવલા નીચેના ભાગમાં લખેલું હતું.

કલ્પસૂત્ર શ્વેતામ્બરાએ માનેલું છે, એટલે દિગમ્બરામાં (વનવાસીઓમાં ) બાવલા સંબંધી કાંઈ હકીકત આવતી નથી.

આ ઉપરથી સમજ શકાય છે કે જૈન સમાજમાં મૂર્તિની શરૂઆત શ્રો વીર નિર્વાણુ પછી બીજા સૈકાને અંતે થએલ છે. તે પહેલાં જૈના મૂર્તિપૂજક ન હતા. અાકી આ ચર્ચાના વિષયના નિશ્ચય તાે સર્વજ્ઞ વિના કાેઇ કરી શકે તેમ નથી, અને આપણાં મંદ ભાગ્યો સર્વજ્ઞનાં દર્શનના લાભ આપણને આ જન્મમાં તાે મળે તેમ નથી. શાસ્ત્ર વગેરેનાં આધારે જ્યાં જયાં જેની મતિ જે પ્રમાણે પહાંચી તેને સત્ય માની તે પ્રમાણે કદાગ્રહ રહિત આત્મ કલ્યાણનાં માગે પ્રવૃત્તિ ક**રે** એટલું કચ્છી વિરમલું એ જ શ્રેયસ્કર છે.+

આ બધા ઉપરથી સમજાય છે કે વીરનિર્વાણ પછી બીજા સૈકામાં જૈનામાં મૂર્તિપૂજાની પ્રથમ શરૂઆત થઇ અને તે માત્ર સ્વધમી ઓને વિધમમાં ઘસડાઇ જતાં અટકાવવા ખાતર જ; પરંતુ વખત જતાં ક્રમશ: મહાન આરંભ, પરિશ્રહ, પૂજા શ્લાઘા અને ધામધુમ વધી પડયાં પરિશ્રામે તેમાં વિકૃતિ થવા પામી; તેથી જ તે પછીના આચાર્યોને તે વિકૃતિ પર યથાશકય પિષ્ટપેષણ કરતું પડશું.

ચૈત્ય વાસીએાના સંખંધમાં શ્રીમદ્ છુદ્ધિસાગરજી મ. પાતાના " ઐન ધર્મની પ્રાચીન અને અર્વાંચીન સ્થીતિ " નામક પુસ્તકમાં લખતા જણાવે છે કે:–

" શિષ્ય—ગુરૂદેવ, જૈનાની પડતીના પ્રારંભ કેવી રીતે થયા તે કૃપા કરીને જણાવશા.

ગુર્—હે શિષ્ય! જેની ચડતી છે તેની પડતી પણ હોય છે. એક વખત આયોવર્ત યાને હિંદુસ્તાન દેશમાં જૈન ધર્મ એ રાજકીય ધર્મ ગણાતો, સર્વ રાજાઓ અને ચારે વર્ણો જૈન ધર્મની આરાધના કરતા. તે જૈન ધર્મ હવે પ્રાય: વૈશ્ય–વ્યાપારી વાણીયા તરીકે ગણાતી જાતિ પાળે છે. જૈન ધર્મની પડતીના પ્રારંભ વિક્રમની બીજી સહીથી દિગંભર મત નીકળતાં થયા. જૈનામાં શ્વેતાંભર અને દિગંભર એ બે પક્ષા વચ્ચે અરસ્પરસ કલેશ થવાથી જૈનાચા-ચીનું બળ ક્ષીણ થયું, આંતરિક વિશ્વહના આ કારણે તેઓ અન્ય ધર્મની હિલચાલ તરફ લક્ષ આપી શકયા નહિ. વિક્રમસંવત. ૪૧૨ માં જૈનામાં ચૈત્યવાસ નામના પક્ષ ઉભા થયા અને ચૈત્યવાસીઓએ નિગમ પર વિશેષ ભાવ દર્શાવી આગમાને ભંડારામાં દાખી રાખ્યા. વનરાજ ચાવડાના વખતમાં ચત્યવાસીઓનું ઘણું જોર હતું, અને તે વખતે તેમણે રાજામહારાજાઓને પણ પાતાના પક્ષમાં લીધા હતા. જૈનાના આ કલેશને પરિણામે વેદ ધર્મના પ્રચાર વધારે પ્રખળ થયા. અને જૈનાની દિનપ્રતિદિન કુસંપને લીધે પડતી થવા લાગી."

વીરાત્ ૯૮૦ વિક્રમ સં. ૫૧૦ માં વલ્લિભિપુરમાં શ્રી દેવિદિ ગિણુ ક્ષમાશ્રમણ અને બીજા આઠ આચાર્યોએ મળીને ૮૪ આગમાને પુનરૃદ્ધાર કરી પુસ્તકારૃદ કર્યાં. એ વિષે શ્રી. મા. દ. દેસાઇ " વલ્લિભીસંઘ પરિષદ્" એ મથાળા નીચે લખે છે કે:—-

<sup>+</sup> આ લેખ સંખંધી સદાનંદી જૈન મુનિશ્રી છાટાલાલજીએ મને સુંદર સહકાર આપ્યા છે. તે ખદલ હું તેમના અત્યંત આભારી છું—લેખક.

શ્રી દેવર્ષિ ગણિ ક્ષમા શ્રમણે, ખાર દુકાળીને લીધે શ્રમણ સંસ્થાના અને શ્રુતજ્ઞાનના ખહુધા લાપ થયેલા જાણી, શ્રુતભક્તિથી પ્રેરાઇ ભાવિ પ્રજાના કલ્યાણ માટે વીરાત્ ૯૮૦ માં શ્રી સંઘના આગ્રહથી રહ્યા સહ્યા સાધુઓને વલ્લભિપુરમાં એક ત્ર કર્યા. અને તેઓના મુખથી અવશેષ રહેલાં ઓછાવત્તા, શ્રુટિત અને અત્રુટિત આગમાના પાઠાને અનુક્રમે સ્વબૃદ્ધિથી સંકલિત કરીને પુસ્તકાર્ઢ કર્યો. આ રીતે મૂળસ્ત્રો ગણધરાના ગુંચેલાં હાવા છતાં શ્રી દેવર્ષિ ગણુએ તેનું પુનઃ સંકલન કરેલું હાવાથી તે અધા આગમાના પ્રણેતા શ્રી દેવર્ષિ ગણિ શ્રમાશ્રમણ કહી શકાય.

આ સંબંધમાં શ્રી વિનયવિજયજી ' લાક પ્રકાશ 'માં લખે છે કે:--

દુર્ભિક્ષ થતાં સ્કંદિલાચાર્ય અને શ્રી દેવધિ ગણિના સમયમાં સાધુ—સાધ્વીને શુત જ્ઞાનનું વિસ્મરણુ થયેલું; તેથી તેમણે મથુરા અને વલ્લિભમાં સંમેલન મેળવી શ્રુત જ્ઞાનનું યથાર્થ રીતે સંકલન કર્યું. વલ્લિભમાં મળેલા સંઘમાં અત્રણી દેવધિ ગણું હતા અને મથુરાના સંઘમાં શ્રી સ્કંદિલાચાર્ય અત્રણી હતા. ત્યાર પછી ક્રમેક્રમે તેમાં પાઠાંતરા થયા, પરિણામે મતલેદાની ઉપસ્થિતિ થઇ.

વીર સં. ૯૯૩ વિક્રમ સં. પરકમાં ત્રીજા કાલિકાચાર્ય થયા. તેમણે ચાયની સંવત્સરી કરી. જે અદ્યાપિ પરંપરા ચાલી આવે છે. તે વખતની ચૈત્યવાસીઓની સ્થિતિ તથા કાલિકાચાર્યે ચાયની સંવત્સરી પ્રરૂપી તે સંખંધી 'શ્રી નાગપુરીય ખૃહત્તપાગચ્છની પટાવળી ' ઉપરથી કેટલીક જાણવા ચાચ્ય માહિતી આપીયે છીએ. લગવાન મહાવીર સ્વામી અને શ્રી ગૌતમસ્વામી પછીની તેઓની વંશાવળી આ પ્રમાણે છે:—

#### વીરાત

### નિર્ગ્રન્થ ગચ્છ.

- ૨૦ શ્રી સુધર્મસ્વામી માેક્ષ પધાર્યા.
- **૬૪ શ્રી જ**ંભુસ્વામી (છેલ્લા **કે**વલી) માેક્ષ પધાર્યા.
- ૭૫ શ્રી પ્રસવસ્વામી શય્યાં સવ સદ પ્રતિએાધક સ્વગે<sup>ડ</sup> ગયા.
- **૯૮ શ**ચ્ચ લવસૂરિ–મનક**મુ**નિના પિતા **સ્વગે<sup>લ</sup> ગયા**.
- ૧૪૮ યશાેભદ્રસૂરિ સ્વગે<sup>દ</sup> ગયા.
- ૧૭૦ <u>શ્રુ</u>તકેવલી શ્રી ભદ્રખાહુ**સ્**વામી સ્વર્ગે ગ**યા**.
- **૨૧**૫ શ્રી સ્થુલીભદ્રસ્વામી.
- ૨૪૫ અર્થમહાગિરીસ્ર્રિ–જિનક€૫ તુલનાકારક થયા.
- **૨૯૧** શ્રી આર્ચ સુહસ્તિસૂરિ–એવંતીસુકુમાલ પ્રતીબાેધક થ**યા.**

# કાેટિલ ગચ્છ.

૨૭૨ સુસ્થિતસૂરિ તથા સુપ્રતિબદ્ધ સૂરિ થયા.

૪**૬૧ ઇન્દ્રદિનસૂરિ સ્વગે<sup>૧</sup> ગયા**.

૪૪૭ સિ'હગિરીસૂરિ સ્વગે<sup>ર</sup> ગયા.

**પ**૮૪ વયરસ્વામી છેલ્લા દશપૂર્વી થયા.

**૬૨૦ વ**જસેનસૂરિ સ્વગે° ગયા.

### ચન્દ્ર ગચ્છ-ચન્દ્રકુલ.

६२७ શ્રી ચન્દ્રસૂરિથી ચંદ્રગચ્છ ચાલ્યા અને તેઓના સ્વર્ગવાસ.

### વનવાસી ગચ્છ.

**૬૭૦ શ્રી સામતભક્**સૂરિ (નિર્ગ્રન્થ ચુડામણુ બિરૂદધા**રક**)

૬૯૯ વૃદ્ધદેવસૂરિ, ભાવડ મંત્રી પ્રણાધક પ્રદ્યોતન સૂરિ થયા. માનદેવસૂરિ–(લઘુ શાન્તિના કત્તો) થયા. માનતુંગસૂરિ–(ભક્તામરસ્તાત્ર તથા નમિઉણુના કત્તા) થયા.

૮૦૨ વીર સૂરિ થયા.

૮૨૦ શ્રી જગદેવસૂરિ તથા દેવનંદસૂરિ થયા.

૯૯૩ થી વિક્રમસૂરિ થયા તેમના સમયમાં વીરાત્ ૯૯૩ વર્ષે પર્ઇઠાણપુરમાં શતવાહન રાજાના કારણે ભાવડગચ્છી કાલિકાચાર્ય ત્રીજા થયા તેમણે રાજાની અનુકુલતા સાચવવા ચાથની સંવત્સરી કરી. અને વીરાત્ ૯૯૪ ના વૈશાખ સૃદિ ૪ અને રાહિણી નક્ષત્રે સ્વર્ગે ગયા. જેથી બીજે વર્ષે સંવત્સરી પાંચમની કરવાની હતી, પણ તે તેના શિષ્યાએ કરી નહી અને ચાથની કાયમ જ રાખી. ત્યારથી ચાથની સંવત્સરીની પરંપરા ચાલી.

સંવત્સરી અને ચૈત્યવાસની વધુ સ્પષ્ટતા માટે શ્રી નાગપુરિય ગૃહત્તપા ગચ્છીય પંચ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર અમદાવાદની જૈન હઠીસીંગ સરસ્વતી સભા તર-ફથી છપાયેલ છે, તેમાં લખાયલું છે કે:—

વીર નિર્વાણ સં. ૫૮૪માં વજ (વયર) સ્વામી સ્વર્ગે મયા અને તેમની પાટે શ્રા વજસેન સ્વામી બિરાજ્યા. તેમની કારકી દિ દરમ્યાન વીર સં. ૬૦૯ માં દિગંખર મત નીકળ્યા. વજસેનસૃરિ પછી શિથિલાચાર શરૂ થયા અને તે ધીમ ધીમ વધી, વીર સં. ૮૦૦ પછી યતિઓના માટા ભાગ ચૈત્યામાં રહેવા લાગ્યા અને તેથી તેઓ ચૈત્યવાસી કહેવાયા. તેમણે આગમને ગૌણ પશે રાખી નિગમવાદ ખડા કર્યા અને સાવદ પ્રવૃત્તિઓ ફેલાવી. વળી

તેઓ પાંચમની સંવત્સરી તેહીને કહેવા લાગ્યા કે અનાદિ કાળથી ચાથની પર્યુષણા ચાલે છે. તીર્થકરા તથા ગણધરા પણ ચાથની સંવત્સરી કરતા; માટે તે શાશ્વતી છે. આમ તેમણે આગમના પ્રતિપક્ષ બની, જૈન માર્ગના પ્રવાહ અવળી દિશાએ વાળ્યા. તેમ છતાં પણ તે કાળે જીજ ભાગ વસતી-વાસી સંવેગી મુનિઓનો હતા, જેઓ આગમાનુસાર સઘળી પ્રવૃત્તિઓ કરતા અને પંચમીને આરાધતા. એ ભાગ માંહેના શ્રી દેવધિંગણ ક્ષમાશ્રમણે વીરાત્ સ્ટ્રંગો મેન સહાંતોને પુસ્તકારૂઢ કર્યા, તે વખતે વસ્તીવાસી સંવેગી મુનિ મંડળામાંના શ્રી કાલિકાચાર્ય તેમના મુખ્ય સહાયક હતા. જેથી તેઓ યુગ પ્રધાન ગણાયા છે. એ કાલિકાચાર્ય પાંચમની જ સંવત્સરી કરતા અને તેઓએ એક વેળા પઇઠાણપુરમાં પ્રવેશતા ઉચ્ચાર્યું હતું કે:—"મદ્વય સુદ્ધ પંચમીય પદ્મોની પર્યુષણા કરવી. આ પ્રમાણે તેઓ પંચમીની પ્રરૂપણા કરતા. પણ તેવામાં શાલિવાહનરૂપ ઉપનામ ધરાવનાર કાઈ રાજાના (નહિ કે શક ચલાવનાર શાલિવાહન) આગ્રહથી શ્રી કાલિકાચાર્ય વીર સં. સ્સ્રમાં ચાથની પર્યુષણા કરી.

વીરાત્ ૧૦૦૦ વર્ષે શ્રી દેવિધિંગિણ ક્ષમાશ્રમણ દેવગત થતાં કાળપ્રભાવે શિ<mark>થિલાચાર વધી જવાથી વસતી</mark> વાસ (સ્થવીર કલ્પીના સિદ્ધાન્તાનુસાર આચાર) હામ થયા અને ચૈત્ય વાસરુપ અધકાર ફૈલાવા લાગ્યાે.

અધાર અધકારમાં રહીને પણ વચ્ચે વચ્ચે કેટલાક મહાનુભાવ પુરુષાએ ચૈત્યવાસને સ્થાને વસતીવાસ (સ્થવીર કલ્પ)ના પક્ષ ખેંગી સત્યની ઘોષણા કરી હતી; પરંતુ આચરણ તો ચાલતી આવેલી પ્રણાલિકા મુજબનુંજ રહ્યું હતું. કારણ કે આખા સમૂહમાં વિરાધ ઉપજાવી જીદી પ્રવૃત્તિ કરવી એ ઘણી વિષમ વસ્તુ હતી. એ તો કચારે થઈ શકે કે જ્યારે ખૂબ આત્મબળ, શ્રદ્ધા, હિંમત અને સહન શીલતા હાય તો જ. દાખલા તરી કે શ્રી હરિલદ્ધસૂરિએ મહા નિશિય સ્ત્રનો ઉદ્ધાર કરતાં "ચૈત્યવાસ"ને સજજડ રીતે ખંખેર્યો છે. છતાં પાતે ચૈત્યવાસ છોડી શકયા ન હતા, તેથી જ તેઓ સંવેગપક્ષી કહેવાયા. વળી મહાત્મા ચૂિકાર મહારાજે પણ આગમ પક્ષ—સત્ય સિદ્ધાંતને માખરે રાખી ચતુર્થીની પર્યુષણા કરતા છતાં પણ ચૈત્યવાસીઓની જેમ દુરાગ્રહ ન રાખતા "પંચમી" ને અખંડિત રાખી. આમ હુદય ધ્વનિ છતાં સંચાગવશાત તેને કાર્ય રૂપમાં મૂકતાં ઘણીવાર મુશ્કેલી નહે છે. તો પણ આ સત્યના એકરાર માટે તો આ અંને મહાત્માઓ ખરેખર પ્રશસનીય કહી શકાય.

મ્મા રીતે ચૈત્યવાસ રૂપ પડદાના અધારા નીચે ઘણા કાળ વ્યતીત થયા. તે દરમ્યાન ચતુર્થીની જડ મજ્છુત થતી ચાલી. એવામાં કાળાનુકમે વિક્રમ સં. ૯૦૦ ખાદ સુવિહિત પક્ષના ઉદય થયા અને ચૈત્યવાસમાં રહેલી જડતાએ તેમણે ઉથલાવી પાડી, પરંતુ એટલામાં તો તે સુવિહિત પક્ષમાંજ બે વિભાગા પડ્યા. તેમાંના એક ચતુર્થી સ્વીકારી, જ્યારે બીજાએ પંચમી સ્વીકારી. આ ઉપરાંત આચાર વ્યવહારા અને ક્રિયાકાંડામાં પણ કેટલીક ફેરફારી થઇ તો પણ તે અને સુવિહિત પક્ષા આગમવાદી હાઇ અનેએ મળીને ચૈત્યવાસની જડ ઉખેડવા માંડી.

એ રીતે મારવાડમાં " ખરતર " સુવિહિતાએ ચૈત્યવાસીઓને હાંકી કાઢયા. ત્યારે ગુજરાતમાં તપગચ્છ, આંચલિક, પૌર્ણિમિક તથા આગમિક વગેરે ગચ્છના સુવિહિતાએ ચૈત્યવાસ તાેડી વસ્તીવાસના પૂર્ણ ઉદ્ધય કર્યો

વીર પ્રભુથી ૨૦૦૦ વર્ષ પૃષ્ણું થવાની શરૂઆતમાં એટલે ભસ્મગૃહની પરિસમાસિના કાળે, પાછા સુવિહિત પક્ષ પૂખ જેસમાં આવ્યા. એ અરસામાં પાલણપુરી તપગચ્છ મંડન શ્રી આનંદવિમળસૂરિએ ઉગ્રક્રિયા આદરી અને નાગારી તપાગચ્છીય શ્રી પાર્શ્વચંદ્રસૂરિએ સંવત ૧૫૬૫માં ખધા સુવિહિત ગચ્છાના ભિન્નભિન્ન આચરણાનું અવલાકન કરી આગમવાદ સાથે વધુ મળતી આચરણાઓ સ્વીકારી, અને તીલપણે આગમ પક્ષ ખંડા કર્યો.

શ્રી પાર્શ્વચંદ્રસૂરિ થયા તે પહેલાં થાડા જ વર્ષો અગાઉ એક મહાન ચાહો જિનાકત સિહાંતાને પ્રકાશિત કરતા ચારેકાર ઘુમતા હતા; અને વિકૃત માન પૂજા અને આરંભ સમારંભને સજજડ રીતે પ્રતિકારતા હતા. તે ચાહો બીજો કાઇ નહિ; પણ તે વીર લાકાશાહઃ જેમની હકીકત આગળ પર આવશે.

### વીરાત્ વિક્રમાત્

૧૦૦૦ ૫૩૦ સત્ય મિત્ર આચાર્ય સાથે, પૂર્વજ્ઞાનના વિચ્છેદ થયા,

૧૦૫૫ ૫૮૫ શ્રી આત્મારામજી મ૦ કૃત "જૈનતત્ત્વાદર્શને આધારે તથા ભાંડારકરના રિપાર્ટના આધારે—ચૌદર્સને ચુંમાલીસ શ્રન્થના કર્ત્તા શ્રી હરિભદ્રસૂરિ સ્વર્ગે ગયા. પરન્તુ પિટર્સ-નના રિપાર્ટના આધારે વીરાત્ ૧૦૯૫ વર્ષે સ્વર્ગ ગમન કહેલ છે. પણુ ઘણુ શ્રન્થાના આધાર જોતાં પ્રથમના મત અળવાન સમજાય છે.

૧૦**૬૨ ૫૯૨** ઉપમિતિ **લવ પ્રપંચના કર્ત્તા, શ્રી સિદ્ધસૂરિનું સ્વર્ગ ગમન. ૧૧૧૫ ૬૪૫ શ્રી જિનભદ્રગણુ ક્ષમાશ્રમણુ થયા હતા.**  શ્રી જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ વિક્રમ સંવત પટપથી ૬૪૫ સુધીમાં <mark>વિદ્યમાન</mark> હતા. તેમણે સંક્ષિપ્ત ક્ષેત્રસમાસ, <sup>દ્</sup>યાનશતક, બૃહત્સંગ્રહ**ણે**, વિશેષાવશ્યક વ**ોરે** શ્રન્થા ર<sup>ચ્</sup>યા છે. તેઓનું સ્વર્ગગમન ૧૦૪ વર્ષની ઉંમરે થયું હતું.

રીલિંકાચાર્ય — આ પ્રસિદ્ધ જૈન ટીકાકાર આચાર્ય શ્રી જિનલદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણના શિષ્ય હતા. તેમનું બીજીં નામ " કાેટયાચાર્ય' ''પણ કહેવાય છે. તેઓ વિક્રમ સંવત ૬૪૫ પછી થયા છે. તેમણે અગીયારે અંગા પર ટીકાઓ રચેલી છે, એમ પ્રભાવક ચરિત્રમાં લખ્યું છે.

વીરાત્ ૧૨૦૦ **વિક્રમ સ**ં. ૬૩૦ માં સ્વાતિઆચાર્યે<sup>૬</sup> પૂનમની પ**ખ્ખી જે** ચાલી આવતી હતી, તેને ફેરવીને ચઉદસની પખ્ખી સ્થાપી.

વીરાત્ ૧૨૭૨ વિક્રમ સ∵૮૦૨માં વનરાજ ચાવડાએ પાટણુ વસાવ્**દું, અને** જૈનધર્મના ફે**લાવા કરવા પ્રયત્ન કર્યા. પણુ પડતીનું પ્ર**બળ **જોર વધેલું, તેથી** પૂરેપૂરી સફળતા મળી નહી.

જૈનાની પડલીના કારણા દર્શાવતાં શ્રીમદ્ ખુદ્ધિસાગરજ લખે છે કેઃ—

વિક્રમ સંવત ૮૦૫માં દક્ષિણમાં શંકરાચાર્થના જન્મ થયા. તેણે વેદ ધર્મના પ્રચાર કરવા આરંભ કર્યા. સંવત આઠની સાલમાં દક્ષિણ દેશમાં કુમા<mark>રિલે જૈન ધર્મનું</mark> ખંડન કરવા લક્ષ આ<sup>પ્</sup>ટું. કુમારિલ અને શંકરાચાર્યના સામા ધર્મ યુદ્ધમાં જેના ઉભા રહ્યા હતા, તેથી તેમણે માળવાના રાજાને પક્ષમાં લીધા, અને લાેકામાં વેદ ધર્મના પ્રચાર થાય તેવી રીતે તે વખતના લાેકાના આગળ ઉપદેશ શૈલીના આરંભ કર્યા. શંકરાચાર્યે કાઇ જૈનાચાર્ય સાથે શા-સ્ત્રાર્થ કર્યો નહિ. પણ તેણે વેદ ધર્મના પ્રચાર થાય એવાં પુસ્તકા તથા શિષ્યા ઉભા કર્યા. જૈનાચાર્યોને ચારે તરફ લક્ષ દેવું પડતું હતું. એક તાે વેદધર્મી આચાર્યાની સામે. બીજાં બૌદ્ધ ધર્મી સાધુઓની સામે, ત્રીજાં પરસ્પરના મતભેદોની સામે અને ચાેથું પાતાના ધર્મના પ્રચાર કરવા બાબત. પ્રમાણે ચારે ઠેકાણે લક્ષ રાખીને જૈનાચાર્યીએ સ્વધર્મ રક્ષણના ઉપાયા ચાલ રાખ્યા. વેદધમી એાના ઉપદેશથી કેટલાક રાજાએા ખલ્લી રીતે શિવના ઉપાસક થયા. જૈનધર્મના શુદ્ધાચાર તથા ઉત્તમ નિયમા તરફ કેટલાક તામસ ગ્રણી રાજાઓના પ્રેમ ઘટવા લાગ્યાે. દારૂ માંસની છુટી વગેરેને તેઓ વિશેષ પ્રકારે ઇચ્છવા લાગ્યા. તેથી રજોગુણી વાસનાએાની ત્રિપ્ત થાય તે તરફ તેએાનું ચિત્ત ખે'ચાયું. કેટલાક રાજાઓ જૈનધર્મ પાળવા લાગ્યા, તાે કેટલાક વેદધર્મને માન આપવા લાગ્યા. શ્રી શંકરાચાર્યે જૈના અને બૌદ્ધો જ્ઞાન માર્ગની સામે માન નહિ પામે એવું સમજી કર્મકાંડની ઉપેક્ષા કરી ઉત્તર મિમાંસાના માર્ગ પકડેયા. અ**ને** બૌદ્ધધર્મમાંથી કેટલાક તત્ત્વા ગ્રહણ કરી ઉપદેશ દેવા શરૂ

કયો. તેથી તેની પાછળ થનાર રામાનુજ આચારે શંકરના અદ્ભેત મત ઉપર શતદ્ભાષ્ણી નામના ગ્રંથ રચ્યા, અને શંકરાચાર્યને પ્રચ્છન્ન-બોહ કહ્યા. શંકરા ચાર્યે જૈનાચાર્યા સાથે વાદ કર્યો હાય એવું સિદ્ધ થતું નથી. તેમજ શંકર ભાષ્યમાં શંકરાચાર્યે જૈનતત્ત્વાનું ખંડન કરવા પ્રયત્ન કર્યા છે; પણ તેઓ જૈન તત્ત્વાને જાણી શક્યા નથી. તેથી તેઓએ જૈનશાસ્ત્રોનું રહસ્ય સમજ્યા વિનાજ ઉપર ૮૫કે જૈનતત્ત્વાનું ખંડન કરવા મિથ્યા પ્રયાસ કર્યો છે. (શંકરાચાર્યની પાછળ ઇ. સ. ૧૧૧૯ માં ભૃતપુરીમાં (દક્ષિણદેશ) રામાનુજઆચાર્ય જન્મ્યા હતા.

રામાનુજે શંકરાચાર્યના મતનું ખંડન કરી કેટલાક રાજાઓને પાતાના પક્ષમાં લીધા હતા. તેમજ જૈનધર્મ પાળનારા કેટલાક રાજાઓને પણ તેણું પોતાના ધર્મમાં દાખલ કર્યા હતા. જૈન રાજાઓ જૈન ધર્મ તજને વિષ્ણુ ધર્મમાં દાખલ થયા, તેનું કારણ એ હતું કે તેઓ જૈનધર્મના તત્ત્વોને સમજ શક્યા ન હતા. અને તે વખતમાં જૈનાચાર્યોમાં પરસ્પર સંપ અને ધર્મજીસ્સા પ્રગટાવવા માટેની ઉપદેશ પહિત જોઇએ તેવી ન હાવાથી વેદ ધર્મીઓનું જેર ફેલાવા લાગ્યું. તેથી ચારે વર્ણમાંથી ઘણા મનુષ્યા હિન્દુ ધર્મ પાળવા તરફ વજ્યા અને તેથી જૈનધર્મ પાળનારાઓની સંખ્યામાં ઘટાડા થવા લાગ્યા.

વિક્રમની અગ્યારમી સદીમાં "લિંગાયત" નામના નવા ધમ સ્થાપનાર "અસવ" નામના એક ખ્રાહ્મણ હતા, તે જૈનધર્મી બિજલરાજાને ત્યાં મંત્રી હતા. તેણે લિંગાયત ધર્મની સ્થાપના કરી તે વખતે ખ્રાહ્મણ તથા જૈનામાં ધર્મ સંખંધી ટંટા ચાલ્યા હતા. શાલિવાહનના અગીયારમા સૈકામાં અસવે લિંગાયત ધર્મની સ્થાપના કરી અને જૈનધર્મી બિજલરાજાને ગાદી પ**ર**થી ઉઠાડવા પ્રયત્ન કર્યો. લીમા નદીના કાંઠે બસવે જૈનધર્મી બિજલરાજાને ખારા-કમાં ઝેર દીધું તેથી રાજા ત્યાંજ મરણુ પામ્યેા. શાલિવાહન શાકે ૧૦૭૭ માં જે વખતે દક્ષિણ દેશમાં જૈનધર્મી બિજલરાજા રાજ્ય કરતા હતા, તે વખતે ગુજરાતમાં જૈનાચાર્યાને સહાય કરનાર સિદ્ધરાજ જયસિંહ રાજ્ય કરતા હતા. બિજલરાજાના વખત સુધી દક્ષિણ દેશમાં જૈનેકનું યુષ્કળ **જો**ર હતું, વિક્રમ સાંવતની તેરમી સદી સુધી તો ગુજરાત અને દક્ષિણમાં જૈન રાજાઓ રાજ્ય કરતા. આ ઉપરથી આપણે સમજવાનું કે રાજકીય ધર્મ તરીકે જૈનધર્મ વિક્ર-મની તેરમી સદી સુધી રહ્યો. દક્ષિણમાં મૈસુર તરફના ભાગમાં તા લગભગ પંદરમી સદી સુધી જૈનધર્મ રાજકીય ધર્મ તરીકે ગણાતા હતા. મુસલમાનાના હિન્દુસ્થાન પરના હુમલાથી લોકામાં અજ્ઞાન બહુ પ્રસર્યું. અને તેથી લોકામાં રજોગુણ અને તમાગુણનું જોર ફેલાવા લાગ્યું. પરિણામે હિંસા વગેરેના પ્રવેશ થયા, અને તેથી જૈનધર્મના સૂક્ષ્મતત્ત્વા તરફ લાકાનું ચિત્ત ચાંટી શક્યું નહીં.

અને તે સમયના લાભ લઇને વેદધર્મી વૈષ્ણુવા શ'કરાચાર્યા વગેરે, લોકોને બંધ બેસતા ઉપદેશા દઇને પાતાના ધર્મ તરફ વાળવા લાગ્યા. આવી દશામાં પણ જૈનાચાર્યા જૈનધર્મનું સંરક્ષણુ કરવા માટે ઘણા પ્રયત્ના કરતા હતા.

વિક્રમની તેરમી સદી સુધી કર્જાટકના રાજાઓ જૈનધર્મ પાળતા હતા. વિં ખારમી સદીમાં શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બરાચાર્યોના પાટ્યમાં સિદ્ધરાજ રાજાના દરખારમાં શાસ્ત્રાર્થ થયા હતા. અને તેમાં દિગમ્બરાના પરાજય થયા હતા. દિગમ્બર આચાર્યોએ જો દક્ષિણ દેશમાં અન્ય ધર્મીઓની સાથે શાસ્ત્રાર્થ કરવામાં આત્મબળ વાપર્શું હોત તો સારૂં ગણાત. પણ તેમ ન કરતાં જૈન ધર્મના બંને આચાર્યોએ પરસ્પરનું ખંડન કરવામાં પાતાની શક્તિના વ્યય કર્યા, પરિણામે જૈનધર્મની હાનિ થવા પામી.

<sup>શ્</sup>વેતામ્બર આચાર્યોએ પૃુવે<sup>લ</sup> ચૈત્ય વાસીએા સામે ખાય **લીડી** હતી. તે **વ**ખત**ના લાભ લઇને વે**દ ધમી<sup>ς</sup> આચાર્યીએ માથું ઉંચું કર્યું હતું. તેમજ વિક્રમ સંવતની તેરમી સદીમાં શ્વેતાંખર જૈનામાં ખરતર, વડગ<sup>ર</sup>છ, તપાગચ્છ, પુનમિએા, આગમિક, ચૈત્ર વાલ, આદિ ઘણા ગચ્છા ઉત્પન્ન થયા. અને તે વખતે દરેક ગચ્છના આચાર્યોએ સ્વમત પ્રતિપાદનમાં પાતાનું આત્મળળ વાપર્શું, પણ તેએાએ સંપ કરીને અનેક ઉપાયાથી અન્ય ધર્મી<sup>ર</sup>એા સામે ઝઝુમવા તરફ લક્ષ દીધું નહિ. તેરમા સૈકામાં અર્થાત્ વિક્રમ સંવત ખારસાની સાલમાં ઘણા ગચ્છાે ઉત્પન્ન થયા; તે વખતે વર્લમાન કાલપર દૃષ્ટિ દેનાર આચાર્યોમાં શ્રેષ્ઠ મહા પ્રભાવક શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય હતા. તેમણે સાડાત્રણ કોડ <sup>શ્</sup>લાકની <sup>ક</sup>રચના કરી જૈન સાહિત્યની સમૃદ્ધિમાં ખૂબ ઉમેરા કર્યા હતા. આ ઉપરાંત જૈન ધર્મ માંથી અન્ય ધર્મ માં ગયેલા ઘણા રાજાઓને તેમણે પુન: જૈન ધર્મી બનાવવા પ્રયત્ન કર્યો હતો. અને તેમાં તે કુમારપાળ રાજા વગેરેને જૈનધમી<sup>લ</sup> બનાવી ઘણાં અંશે ફાવ્યા. પૂર્વની પેઠે ક્ષત્રિય રાજાઓ સદા જૈન રાજાઓ તરીકે રહે અને રાજાઓના વંશમાં જન ધર્મની પરંપરા સદાકાલ ટકી એવી શ્રી હેમચન્દ્રજી મહારાજની ધારણા હતી. પણ તે તેમની પાછલ અર આવી નહી. શ્વેતાંખરાના સવે આચાર્યીમાં ગચ્છની માન્યતાના લેદે સંકૃચિત **દષ્ટિ હાવાથી, તેમજ દિગમ્બરામાં** મૂળસંઘ, કાષ્ટ્રસંઘ, માથુરીસંઘ, વર્ગે**રેના** મત લેકથી એક બીજાના ખંડનમાં આત્મશક્તિના વ્યય થવા લાગ્યા. અને પરસ્પર સંપીને જન ધર્મમાંથી ભ્રષ્ટ થનાર લાેકાેને પુન: જૈન ધર્મમાં લાવ-વાના વિચાર કરવાને સર્વ ગચ્છના આચાર્યોની મહાસભા મલી શકી નહિ. અને તેથી વિક્રમની ચૌદમી સદીમાં જૈનધર્મ રાજકીય ધર્મ તરીકે રહ્યો નહી. હાય!! કેટલી અધી ખેદની વાત! વિક્રમ સંવત તેરની સાલમાં વસ્ત-૧૯

પાળ અને તેજપાળ એ બે ઝૈન પ્રધાના થયા. તેમણે ઝૈન ધર્મની જયપતાકા ક્રેરકાવી. વિક્રમ સંવત સાલસાની સાલમાં શ્રી હીરવિજયજી મહારાજ થયા. તેમણે અકબર બાદશાહને પ્રતિબાધ આપ્યા. તેમના વખતમાં શ્રી ધર્મસાગરજી ઉપાધ્યાયે ખરતર આદિ અન્ય ગચ્છાનું ખંડન કર્યું હતું. તેથી ખરતર તપાગચ્છ આદિ ગચ્છાના આચાર્યા તથા શાવકાના પરસ્પર સંપ તથા સંઅંધ સારી રીતે રહી શક્યા નહિ. ઝૈનાચાર્યા પાતાના ઝૈનધર્મ રૂપ ઘરમાં ગચ્છના લેદે પરસ્પર વિવાદ કરીને પાતાના આત્મવીર્યના ક્ષય કરવા લાગ્યા. પાતાની ધર્મ સત્તાના કેટલા બધા વિસ્તાર હતા તે સંઅંધી પરસ્પર સંપના અભાવે જૈનાની મહા સભા ભરીને ઝૈનાચાર્યા અને સાધુઓ વિચાર કરી શક્યા નહિ. તેના પણ તેઓએ જનધર્મનું સાહિત્ય વધારવા જે આત્મનાગ આપ્યા છે તેના તે દિ ઉપકાર ભૂલી શકાય તેમ નથી.

તે વખતે દિગમ્બર જૈનાનું દક્ષિણમાં ઘણું જેર હતું. ઇસ્વીસનના પહેલા સૈકાથી તે દશમા સૈકા સુધી મહાસ ઇલાકામાં જૈનાની વસ્તી સૌથી વધુ હતી. મદુરા, પાંડય વગેરે દેશાને જૈનાએ રાજા પુરા પાડયા છે. ઇ. સ.ના દશમા સૈકામાં શૈવ અને જૈના વચ્ચે ધર્મ સંબંધી સ્પર્ધા ચાલી હતી. આજની માક્ક કેવલ ધર્મની ચર્ચા ચાલતી હતી એમ નહિ; પરન્તુ તે વખતે સુરાપીય દેશામાં બન્યું છે તેમ મહાસ ઇલાકામાં પણ ખૂનખાર ધર્મ યુદ્ધો થયા હતા. શૈવ અને જૈના વચ્ચે ધર્મ યુદ્ધો થયાં અને તેનું પરિણામ એ આવ્યું કે તે ભાગમાં વસનારા હજારા જૈનાને રીબાવી રીબાવીને મારવામાં આવ્યા અને જેમનું મનાબલ નિર્ભળ હતું તેઓ અન્ય ધર્મમાં (શૈવધર્મમાં) વટલાઇ ગયા. અને જે બાકી રહ્યા તેમને દાસ બનાવવામાં આવ્યા. આવા દાસ બનેલા અસલના જૈના પૈકી હાલ તેઓ નવકાર જાણે છે અને તેઓ પાતાના અસલ જનધર્મ છે એમ જણાવે છે. આ લોકોને ''પેરીઆ '' કહે છે અને તેમની મદ્રાસ ઇલાકામાં આઠ લાખના આસરે સંખ્યા છે.

આ બાબતના ઇતિહાસ શાે પુરાવા આપે છે તે આપણે તપાસીએ.

" હાલાસ્ય મહાત્મ્ય " નામના પ્રાચીન તામીલ ગ્રન્થના ૬૮ માં પ્રકરણમાં જણાવવામાં આવ્યું છે કે—જ્ઞાનપૂર્ણ નામના એક યુવાન શૈવ સન્યાસીએ આઠ હજાર દ્રાવીડ જેન સાધુઓને પોતાના મતમાં આ પ્રમાણે લીધા. પાંડય દેશના રાજાની રાણી અને મુખ્ય પ્રધાન કુલખંધન તે ચુવાન સન્યાસી પાસે જઇને કહેવા લાગ્યા કે જૈન સાધુઓને ઉખેડી નાખા. કારણ કે તેઓ નગ્ન કરે છે, હાથમાં માર પીંછીએ રાખે છે અને વેદાની નિન્દા કરે છે. પછી તે સન્યાસી અન્ને જણને શિવ મંદીરમાં લઇ જાય છે. તે

મૂર્તિને ઉદ્દેશીને કંઇક કહે છે અને શિવની શી ઇચ્છા છે. તે જણાવવાને વિનંતિ કરે છે. ત્યારપછી તે નગ્ન જૈન સાધુઓ સાથે વાદવિવાદનું કહેળુ સ્વીકારે છે. અને રાજસભામાં દરેક પક્ષ પાતપાતાના ગ્રન્થાના પવિત્રપણાની અગ્નિ અને જળથી કસોટી કાઢવાની શરત કબુલ કરે છે, તેમાં તેઓ હારી જાય છે, આથી ત્યાં વિગ્રહ જામે છે અને ઘણા જૈન સાધુઓને કાપી નાખવામાં આવે છે. કેટલાકના માથાં ઘાણીઓમાં પીલવામાં આવે છે. અને કેટલાકની ગ્રામડી શિયાલ, લોંકડી, કુતરાઓ અને શિકારી પક્ષીઓના લક્ષ્ય તરીકે ફે કવામાં આવે છે. આમાં જેઓ નિર્ખલ મનના હતા તેઓ આ કસાટીમાંથી અગ્રવાને હિન્દુ થઈ જાય છે.

આ હકીકત મદુરામાં આવેલા "મેનાક્ષી" નામના મંદિરને લગતા પિલિત્ર સરાવરની દિવાલા ઉપર ચિત્રેલી છે. તેમાં દિગમ્બર આચાર્યોએ શૂળી પસંદ કરી દેહના બળિદાન આપ્યા છે. કેટલાકા ઘાણીઓમાં પીલાઇ મુવા છે. બાકી રહેલા મદ્રાસના જૈના એકદમ અત્યારના જેવી અધમ દશાએ આવી પહોંચ્યા ન હતાં પણ વખત જતાં ત્યાંના અસલી જૈના સાથેના સંબંધ ઉચ્ચ કામના હિન્દુઓએ, ધર્મના કારણથી બંધ કર્યો. આ સ્થિતિ લાંબા વખત સુધી ચાલવાથી તેઓ દાસ જેવા બની "પેરીઆ" તરીકે એાળખાવા લાગ્યા. આજે તેઓ ઘણી દયાજનક સ્થિતિમાં પાતાના દહાડા પસાર કરે છે.

હિન્દુસ્તાનનું ઇમ્પીરીયલ ગેઝેટીયર લખે છે કે છેલ્લા સૈકાના અંત સુધી તેઓ ઉંચી જાતના દાસ તરીકે રહેતા આવ્યા છે—એક ખ્રીસ્તી લેખક લખે છે કે:—કેટલાક સૈકાના જીલમથી તેમનામાંથી મનુષ્યપશું કાઢી નાખવામાં આવ્યું છે. તેમાંના હજારોને ખ્રીસ્તી ધર્મમાં વટલાવવામાં આવ્યા છે. તેઓ અસલની પેઠે ખરા જૈન હતા. હાલ તેઓની આવી સ્થિતિ થઈ છે.

શંકરાચાર્ય, રામાનુજાચાર્ય, માધ્વાચાર્ય અને વલ્લભાચાર્યના પ્રયત્નથી નિર્ભલ મનના અજ્ઞાન જૈના પાતાના ધર્મનું જ્ઞાન નહી હાવાથી હિન્દુ ધર્મમાં ભળી જવા લાગ્યા. વલ્લભાચાર્યના પન્થમાં જે વૈષ્ણુવ વાણ્યાઓ છે. તેઓના વંશને અસલ જૈન ધર્મ પાળતા હતા. વીશાઓશવાળ, દશાશ્રીમાલી, પારવાડ વગેરે ચારાશી જાતના વાણ્યાની સ્થાપના જૈનાના આચાર્યાથી થઇ છે. તેના નામ નીચે પ્રમાણે:—

એાશવાળ, શ્રીમાલી, શ્રી શ્રીમાલી, લાંડ, દશાપારવાંડ, વીશાપારવાંડ, દશાદેશાવાંડ, દેશાવાંડ, અગ્રવાલ, ગુજેર, ભાગેરવાલ, દીદુ, પુષ્કરવાલ, મૈતિવાલ, હેરસારા, સુરરવાલ, પીલીવાલ, લુંગડા, લવાલ, લાડવાણ્યા, લાડવા,

દાહીલવાલ, કેહદરવાલ; સાહરિવાલ,જાએલવાલ, માનતવા**લ, કાજેરીવાલ, કારટાવાલ,** ચેહિત્રાવાલ, સાની, સાજતવાલ, નાગર, માડ, માઢ, જુલહેરા, કપાલ, ખડાયતા, અરૂરી, દશારા, બાંભડવાલ, ન**ગુદ્રા**, કર**ેગરા**, અટીવરા, મેવાડા, નરસિંગપુરા, ખાતરવાલ, જીરણવાલ; ભાગેરવાલ, આરચિતવાલ, બાબરવાલ, શ્રીંગાેડ, ઢાકરવાલ, પંચમવાલ, હુંનેરવાલ, ખીરકેરા, આઇસ; સ્તુખી; કંબાવાલ, વાચડા, તેરાેટા, બાતબરગી, લાંડીશાકા, વેદનાેરા, ખીચી, ગુસાેરા, <mark>બાહાએાહર.</mark> જારાળા, પદમારા, મેહેરી, ઘાકરવાલ, મંગારા, ગાંચોલવાડ, તેરાડી, કાકલિયા, ભારીજા, અંડારા, સાચારા, ભુંગરવાલ, મંડાહુલ, બ્રામુમા, બ્રાગીઆ, ટીડા-રીયા, છારવાલા, સાહારવાલ, નાગારી, વડનગરા, માંડલિયા, અને પાંચા વગેરે ચારાસી જાતના વાશિયાએ ઘણા ખરા તા પાતાના ગામ, ગાત્ર, શાખ વગેરેના નામથી પ્રસિદ્ધ ગણાય છે. એાશીયાનગરમાં રહેનાર ક્ષત્રિયા હતા. તે જૈના થયા ત્યારે એાશવાળ ગણાયા. શ્રી જિનદત્તસરિએ સવાલાખ રજ-પતાને જૈન અનાવ્યા. જેઓ માહેરાના હતા તેઓ પરદેશ જવાથી માહ વાણ્યા ગણાવા લાગ્યા, જિનદત્તસૃરિના પહેલાં માઢેરામાં માઢ વાણ્યા જૈની હતા. વિક્રમ સંવત ૧૪૨ માં લાેહાચાર્યે અગ્રાહાનગરના લાેકાને જૈન ધર્મમાં **લીધા તેએ** અગ્રહા નગરના રહેવાસી **હે**ાવાથી અગ્રવાલ તરીકે પ્રસિદ્ધિને પામ્યાં. હિંદસ્તાનમાં અથવાલ વાણિયાની વસ્તી વિશેષ છે તેમાંના કેટલાક જૈના છે અને કેટલાક ખસા વર્ષ લગભગથી વૈષ્ણવ વગેરે ધર્મમાં દાખલ થયા છે. વીશાશ્રીમાળી વાણિયા પૂર્વે મારવાડમાં શ્રીમાલનગર અને માઘકવિના વખતથી ભિન્નમાલ તરીકે પ્રસિદ્ધ પામેલા નગરમાં રહેતા હતા. શ્રીમાલ-પુરાણમાં વીશાશ્રીમાલી વગેરેની ઉત્પત્તિ આપી છે. તે જૂઠી છે. મહાલકમી શ્રીમાલીએાની કુલદેવી હતી, પણ લક્ષ્મી દેવીની જમણી બાજુમાંથી ઉત્પન્ન થયા તે "વીશા" અને ડાબી બાજામાંથી ઉત્પન્ન થયા તે " દશા" વગેરે ગપ્પ પુરાણ લખીને લાેકામાં ખાેટી માન્યતા ફેલાવવા પ્રયત્ન કર્યા છે. કારણ કે દશા શ્રીમાલીની ઉ<sub>ત્</sub>પત્તિ વસ્તુપાલના વખતથી થઇ <mark>છે. શ્રીમાલ નગરના</mark> અને ક્ષત્રિઓને જૈનાચારોએ જૈન ધર્મમાં દાખલ કર્યા. ત્યારથી રાજા તેએા શ્રીમાલ નગરના નામે શ્રીમાલી વાણિયા તરીકે <mark>પ્રસિદ્ધ થયા.</mark> આ આઅતમાં જૈન ગ્રંથા સારૂં અજવાળું પાંડે છે. વસ્તુપાલના વખતમાં વસ્**તુપાલ** અને તેજપાલના પક્ષમાં રહેનારા વીશાશ્રીમાલી વાણીયાએ દશા શ્રીમાલી તરીકે ગણાવા લાગ્યા. તે જૈન ગ્રન્થાથી સાખીત થાય છે. શ્રીમાલ નગરને છાડીને કેટલાક શ્રીમાલી વાણિયાએ મંડાવાડમાં ગયા ત્યાં લદી, ચહુઆણ, થેલાર, ગાહ, ગાહીલ, હાડા, જાદવ, મકવાણા, પરમાર, રાઠાડ અને થરાદરા રજપુતાને જૈનાચાર્યીએ પ્રતીબાધી જૈન બનાવ્યા અને તે પણ વ્યાપાર કરવાથી

વિશ્વક-વાણીયા કહેવાયા. પૂર્વે **ક્ષ**ત્રિઓની જાતિઓ જે જૈન હતી. તે પણ વ્યાપારમાં જેડાવાથી વિશ્વક તરીકે એાળખાવા લાગી.

સતિઓના કેટલાં કુળ છે, તે પ્રસંગવશાત કહી દઇએ:—૧ સૂર્યવંશી ર ચંદ્રવંશી ૩ જાદવ ૪ કચ્છવાડા ૫ પરમાર ૬ તુવાર ૭ ચહુઆથું ૮ સાં-લંકી ૯ છિંદ ૧૦ સીલાર ૧૧ આભીવાર ૧૨ દાહિમા ૧૩ મકવાથુા ૧૪ ગરૂઆ (ગાહિલ) ૧૫ ગહીતાલ ૧૬ ચાવડા ૧૭ પરિહાર ૧૮ રાવરાઠાડ ૧૯ દેવડા ૨૦ ટાંક ૨૧ સિંધવ ૨૨ અનિગ ૨૩ યાતિક ૨૪ પ્રતિહાર ૨૫ દિધખટ ૨૬ ઠારેટપાલ ૨૭ ઠાટવાલ ૨૮ હુણુ ૨૯ હાડા ૩૦ ગાડ ૩૧ કુમાડ ૩૨ જ૮ ૩૩ દયાનપાલ ૩૪ નિકુંલવર ૩૪ રાજપાલ ૩૬ કાલછર એ પ્રમાથે સિત્રિઓના છત્રીશ કુળા છે તેમાંના ઘણા કુળા પૂર્વે જૈન ધર્મ પાળતા હતા. પાછળથી વેદ ધર્મી ઓનું જેર થવાથી કેટલાક તેમાં લખ્યા. અને બાકીના જે જૈન તરીકે રહ્યા તેઓ બ્યાપારમાં જોડાવાથી વિશુક કહેવાવા લાગ્યા; અને લફી, ચહુઆણુ, ગાહીલ, પરમાર, રાઠાડ, એ વગેરે ક્ષત્રિઓમાંથી કેટલાકને જૈનાચાર્યાએ " લાવસાર" તરીકે એાળખાબ્યા. તેઓના જૈન ધર્મ પ્રત્યે સારા લાવ હતા. ( આ લાવસાર તરીકેની ગણનાનું વર્ણન ' જાવ-ડશા ચરિત્ર' પરિશિષ્ટમાં અપાયેલું છે.)

અમ**દા**વાદના કેટલાક નગરશેડીયાએાના વંશજે 'સીસાેદીયા' રજપુત તરીકે એાળખાય છે. તેની હેકીકત શાન્તિદાસ શેઠના રાસામાં છપાવવામાં આવી છે.

મારવાડમાં આવેલી એાશીયા નગરીમાં પહેલાં લાખા મનુષ્યનો વસતી હતી. તે નગરીમાં પ્રભુ મહાવીર પછી પદ વર્ષે શ્રી રત્નપ્રભજી મહારાજ પધારેલા, તેમના સદુપદેશથી એાશીયા નગરીના રાજા જૈનધમી શ્રેયો. ત્યાંના ત્રણ લાખ ચારાસી હજાર મનુષ્યાએ જૈન ધર્મના સ્વીકાર કર્યો, ત્યારથી તેઓ એાશવાળ કહેવાયા. શ્રી રતનપ્રભજી ત્યાંથી વિહાર કરી 'લખી જંગલ' નામક શહેરમાં ગયેલા, ત્યાં તેમણે દશ હજાર મનુષ્યાને જૈનધર્માનુરાગી ખનાવ્યા હતા.

રામાનુજાચાર્ય અને માધ્વાચાર્યના વખતમાં દક્ષિણી, દ્રાવિડી, કર્ણાટકી વગેરે ઘણા જૈના વટળાઇને વૈષ્ણુવ ધર્મમાં દાખલ થયા હતા. અને શ્રી વલ્લભાચાર્યના વખતમાં ગુજરાતના જૈન વટળાઇને વૈષ્ણુવ ખન્યા હતા. દશા-લાડ, વીશાલાડ, ગુજર, માેઢ, દશા દિશાવાળ વગેરે વિણિકા પણ પહેલાં જૈન-ધમી હતા.

સં ૧૯૬૬ ના ચૈત્રમાસમાં સુરતમાં વૈષ્ણુવાની ઐક પરિષદ્ મળી હતી. તે વખતે માધવતીર્થ શાંકરાચાર્ય સાથે વૈષ્ણુવાને ઝગડા ચાલતા હતા તે પ્રસંગે એક વૈષ્ણુવ પંડિતે કહ્યું હતું કે: -શ્રીમાન્ શંકરાચાર્યે અમારી સાથે વિરાધ ન કરવા જોઇએ. કેમકે અમે વેદ ધમિઓને વૈષ્ણુવ બનાવ્યા નથી. કારણ કે હાલ જે ચાલીસ લાખ વૈષ્ણુવા છે. તેનું મૂળ તપાસીયે તા તેઓ પૂર્વે જૈના હતા, અમારા બાપદાદાઓએ જૈનાને વટલાવીને વૈષ્ણુવા બનાવ્યા છે, નહિ કે વેદ ધમિ ઓને; માટે શ્રી શંકરાચાર્યે તા આથી ખુશ થવું જોઇએ. આ ઉપરથી જૈનાની પડતોના સહજ ખ્યાલ આવી શકે છે. અને એનું કારણ જૈનાચાર્યોની ગચ્છ પરત્વેની ખેંચતાણા. વળી મહેસાણામાં હાલ જે દશા દિશાનાડ વાણુયાઓ છે તે પહેલાં જૈના હતા. વિજાપુરમાં વેરા વાસ-ણામાં જેટલા વાણુક વૈષ્ણુવા છે તે શ્રી રૂપસું દરના ઉપાશ્રયના જૈના હતા. દશાલાડ વાણુક વૈષ્ણુવા છે તે શ્રી રૂપસું દરના ઉપાશ્રયના જૈના હતા. દશાલાડ વાણુક વૈષ્ણુવા છે તે શ્રી રૂપસું દરના ઉપાશ્રયના જૈના હતા. દશાલાડ વાણુકા પણ જૈના હતા. તેમની પટાવળીઓ જન શ્રંથામાંથી મળી આવે છે. અજમેર, જોધપુર, ઉદેપુરમાં કેટલાકાએ વિષ્ણુ અને શંકરના મત સ્વીકારેલા છે. કાઠીયાવાડમાં કેટલાક દશા, વિશાશ્રીમાળી જૈનાએ બાટાદ વગેરમાં લગભગ ૫૦ વર્ષ પહેલાં સ્વામીનારાયણ ધર્મ સ્વીકાર્યા છે.

અકબર બાદશાહના સમયમાં સાડા ત્રણ કરાેડ જૈના હતા. આ બાબ-તના પુરાવા લંડનમાં ગયેલા દક્તરાેમાંથી મળી શકે છે.

આ **બધાનું કાર**ણ આપણા પારસ્પરિક સાંપ્રદાયિક ઝગડાએ અને પ્રમાદ! અસ્તુ. હવે આપણે મૂળ વાત પર આવીયે.

| વીસત્                | વિક્રમાત્  |                                                                                                                                         |  |
|----------------------|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ૧૪૩૨                 | ८६२        | અમૃતચન્દ્રસૂરિએ–સમયસારની ટીકા રચી                                                                                                       |  |
| <b>૧૪</b> ૬૪         | <b>←</b> & | સર્વ <sup>°</sup> દેવસૂરિ મહારાજથી શ્રી વડગ <sup>ર</sup> છ ( બૃહદ્દગ <sup>ર</sup> છ )ની                                                 |  |
|                      |            | સ્થાપના થઇ.                                                                                                                             |  |
| १४६६                 | १०२६       | '' તક્ષશિલા '' નું નામ '' ગીઝની '' પડેયું                                                                                               |  |
| ૧૫૧૨                 | १०४२       | પા <b>ર્શ્વ ના</b> ગસૂરિએ "આત્માનુશાસન" ર <sup>ુ</sup> યું.                                                                             |  |
| <b>१</b> ६० <b>६</b> | ૧૧૩૯       | અભયદેવસૂરિ. નવાંગી ટીકાકારને વિક્રમ સંવત ૧૦૮૮માં આચાર્ય પદ મલ્યું હતું, અને ૧૧૩૯ માં સ્વર્ગે પધાર્યા હતા. તેમનું વૃત્તાંત નિચે પ્રમાણે— |  |

# નવાંગી ટીકાકાર અલય દેવ સૂરિ.

ઇતિહાસ તપાસતાં જણાય છે કે અભયદેવસૂરિ છ થયા છે તેમાંના પ્રથમ અભયદેવ-ધારાપુરી નગરીમાં મહીધર નામના એક શાહુકારની ધનદેવી નામની સ્ત્રીની કુક્ષિએ ઉત્પન્ન થયેલા. એક દહાડા વર્ધમાનસૂરિના શિષ્ય શ્રી જિનેશ્વરસૂરિ તે ગામમાં પધાયો. અને તેએાશ્રીના ઉપધ સુધ્યી અભય-

કુમારે દીક્ષા **હીધી.** અને મહાન્ વિનય ભક્તિ કરી, ગુર્દેવ <mark>પાસે જ્ઞાન</mark> સંપાદન કરવા લાગ્યા. ગુરૂદેવે તેને યાગ્ય જાણી ક્કત સાલ વર્ષની ઉમ્મરે વિક્રમ સંવત્ ૧૦૮૮ માં આચાર્થ પદે સ્થાપ્યા.

હવે તે સમયમાં દુષ્કાલાદિકના કારણથી ટીકાઓના વિચ્છેદ થયા હતા. તેના ઉદ્ધાર અર્થ એક દિવસે શ્રી અભયદેવસૂરિ મધ્ય રાત્રિએ જ્યારે ધ્યાનમાં લીન થયા હતા, ત્યારે શાસનદેવીએ આવીને તેમને કહ્યું કે—હે વત્સ ! પૂર્વના આચારાંએ અગ્યારે અંગાની ટીકા રચી હતી, પણ કાળ સંખંધી દ્વષણાથી ફક્ત બે અંગા સિવાય બાકીના સર્વ અંગાની ટીકાઓના લાપ થયા છે, માટે આપ તે અંગાની ટીકાઓ રચી ઉપકાર કરા. ત્યારે અભયદેવ આચાર્યે કહ્યું કે—હે શાસન રક્ષક માતા! આવું ગહન કાર્ય કરવાને હું અલ્પ બુદ્ધિવાન શીરીતે સમર્થ થાઉં? કેમકે તે કાર્યમાં જે કદાચ ઉત્સત્ત્ર થાય તા મહા આપદારૂપ સમુદ્રમાં નિમન્ન થવું પડે; તેમ આપની આજ્ઞાનું ઉલ્લંઘન પણ થવું ન જેઈએ. ત્યારે શાસન દેવીએ કહ્યું કે, હે આચાર્ય! આપને તે કાર્ય માટે સમર્થ જાણીને મેં કહ્યું છે. તે સાંભળી અભયદેવસ્ત્રિએ ઉત્સાહપૂર્વક તે કાર્યના પ્રારંભ કર્યો. તથા તે કાર્ય પૂર્ણ થતાં સુધી તેમણે આય'બીલ તપ શરૂ કર્યો અને નવાંગી ટીકા રચીને જૈન શાસનની પ્રભાવના કરી.

શ્રી અભયદેવસૂરિ વિક્રમ સંવત ૧૧૩૫. બીજા મતે ૧૧૩૯માં ગુજરા-તમાં આવેલા કપડવંજ નામના ગામમાં સ્વગે પધાર્યા હતા.

# " જિનવલ્લભ સુરિ "

તેમના સંખંધો એવા ઉલ્લેખ મળે છે કે તેઓ ખરતર ગચ્છમાં થએલા નવાંગી ટીકાકાર શ્રી અલયદેવ સૂરિના શિષ્ય, અને જિનદત્ત સૂરિના શુર્ હતા. તે વિક્રમ સંવત ૧૧૬૦ માં વિદ્યમાન હતા. ( ખીજા મત પ્રમાણે આ આચાર્યથી ખરતર ગચ્છની સ્થાપના થએલી છે એમ કહેલ છે) આ આચાર્ય વીર પ્રભુના પાંચ કલ્યાણુકાને ખદલે છ કલ્યાણુકાની પ્રરૂપણા કરી છે. તેમણે પિંડ વિશુદ્ધિ પ્રકરણ, ગણુધરસાધ શતક, આગમિક વસ્તુ વિચાર સાર, વર્ધમાન સ્તવન, વગેરે અનેક ચન્થા ખનાવ્યા છે. તેમને દેવલદ્રાચાર્ય તરફથી વિક્રમ સંવત ૧૧૬૭ માં આચાર્ય પદ મલ્યું હતું. તેમના શિષ્ય રામદેવે વિક્રમ સંવત ૧૧૬૭ માં આચાર્ય પદ મલ્યું હતું. તેમના શિષ્ય રામદેવે વિક્રમ સંવત ૧૧૬૭ માં " ષડસ્તિકા ચુણું " નામના ચન્ય રચ્યા છે. તે ચન્યમાં લખ્યું છે કે—જિનવલ્લભસૂરિએ વિક્રમ સંવત ૧૧૬૪ માં પાતાના સઘળાં ચિત્ર કાવ્યા ચિત્રકૂટ ( ચિતાડ)માં આવેલા શ્રી વીરપ્રભુના મદિરના શિલાલેખમાં કાતરાવ્યા હતા. અને તે મદિરના દ્વારની ખન્ને ખાજુએ તેમણે ધર્મ શિક્ષા અને સંઘપટ્ક કાતરાવ્યા હતા.

### શ્રીમાન હેમચ**્રા**ચાય<sup>©</sup>

જૈન સાહિત્યના અવાચીન યુગમાં હેમાચાર્યનું નામ મશહૂર છે. તેઓ એક પ્રખર અભ્યાસી અને અનેક શાસ્ત્રોમાં નિપુષ્યું હતા. તેમણું કુમાળપાળ ચરિત્ર, શ્રી મહાવીર ચરિત્ર, સિદ્ધાંહેમ વ્યાકરણ, અધ્યાતમ ઉપનિષદ્દ, યાંગશાસ્ત્ર અલંકાર ચુડામણી, ત્રિષ્કી શલાકા પુરૃષ ચરિત્ર. કિત્યાદિ અનેક શ્રંથાની રચના કરી, તે વખતના જૈનામાં સવેતિકૃષ્ટ સ્થાન મેળવ્યું હતું, અને તેથીજ શ્વેતાંબર જૈના અઘાપિ પણ તેમને 'કલિકાળ સવંદ્યા' તરીકે સંખાધે છે. તેમના જન્મ વીર સં. ૧૬૨૯ વિ. સં. ૧૧૫૦ માં ધુતાંરાપુર પાટણ (હાલ જેને ધધુકા કહે છે) માં થયા હતા. દ્રાતે વીશા માઢ વિશ્વક હતા. નાનપણથી જ તીવ બુદ્ધિવાન હતા. તેથી વાલીની આદ્યા મેળવી દીક્ષિત થયા; અને પછી અનેક શ્રંથા આગમાના અભ્યાસ કરી વિદ્વાન બન્યા. તેમણે કુમારપાળ રાજાને પ્રતિખાધી જૈનધમી બનાવ્યા હતા.

એમના જીવનવૃત્તાંત સંખંધી 'ગુજરાતના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ ' નામક પુસ્તકમાં સાક્ષર શ્રી. ર. મ. નિલકંઠ લખે છે કે:—હેમાચાર્યના જન્મ ઇ. સ. ૧૦૮૯ માં ધંધુકામાં થયા હતા. બાળપણની એમની ચતુરાઇ જોઇ દેવ- ચંદ્ર નામના જૈનાચાર્યે તેને પાતાની પાસે રાખ્યા અને નવ વરસની ઉંમરે દીક્ષા આપી. ૨૧ વર્ષની ઉંમરે તે સર્વ શાસ્ત્રમાં પ્રવીણ અન્યા. તેથી તેને આચાર્યની પદવી મળી. ઇ. સ. ૧૧૭૨ માં તે અવસાન પામ્યા. ( ગરીબાઇમાં જન્મ લીધા છતાં પાતાની ખુદ્ધિ અને ઉદ્યોગથી માણસ કેવા નામાંકિત થાય છે તે હેમાચાર્યના ચરિત્રથી જણાય છે.)

આ ઉપરાંત થાઉાક વધુ પ્રકાશ પાડતાં માસ્તર ડાહ્યાભાઇ પ્રભુરામ દવે ( વેરાવળ ) લખે છે કે:—હેમાચાર્ય ૮૪ વર્ષની ઉમરે ગુજરી ગયા. તેની પાછળ થાડા માસે ઈ. સ. ૧૧૭૪ માં કુમારપાળ રાજા રક્તપિત્તના રાગથી મરશુ પામ્યા.

# ગચ્છાની ઉત્પત્તિ

હવે આપણે ગચ્છાની ઉત્પત્તિ સંબંધી વિચાર કરી મૂળ **મુદ્દા પર આવીએ.** વીર સં. ૧૬૨૯ વિ. સં ૧૧૫૯ શ્રી ચંદ્રપ્રભાચાયે પુનમની પખ્ખી સ્થાપી ત્યારથી ' પુનમીયા ગચ્છ '' કહેવાયા. તેમની ખીજી શાખા ભદ્રેશ્વર-સૂરિથી શરૂ થઇ.

વીર સં ૧૬૮૩ માં અંચલગચ્છની ઉત્પત્તિ થઇ. આ સ'બ'ધી બે મત છે. કાઈ 'પુનમીયા ' ગચ્છના નૃસિ'હાચાર્યથી થઈ માને છે અને કાેઈ બીજા આર્યરક્ષિતથી થઇ એમ માને છે. વીર સં. ૧૬૯૯ વિ. સં. ૧૨૨૯ એક કરોડ <sup>શ્</sup>લાેકના <mark>અનાવનાર શ્રી</mark> હેમચંદ્રાચાર્ય સ્વગે<sup>લ</sup> ગયા.

આજ અરસામાં " લાલાં છુંગાત્ર " ની ઉત્પત્તિ થઇ કહેવાય છે. હકીકત એવી છે કે:—પારકર દેશના " પિલુઆ " નામના ગામમાં ' રાવજ ' કરીને એક ઠાંકાર રહેતા હતા. તેને 'લાલાં ' અને 'લખધીર ' નામના છે પુત્રા હતા. આ ખંને પુત્રા પૈકી લાલાં કેદના લયંકર રાગધી પીડાતા હતો. હતા. આ ખંને પુત્રા પૈકી લાલાં કેદના લયંકર રાગધી પીડાતા હતો. તેવામાં " જયસિંહ " નામના જૈનાચાર્ય ત્યાં આવ્યા. અને તેવાં ઉપકારનું કારણ જાણી માંત્રિક પ્રયોગથી તે રાજપુત્રના રાગ દ્વર કર્યો. અને પછી આચાર્ય મહારાજે લાલાં ના વંશજોને પ્રતિખાંધી આશવાળ સાતિમાં દાખલ કર્યા. જે આજે 'લાલાં ગાત્રી ' કહેવાય છે. લાલાં ગાત્રના જૈન આશવાળા હાલ પારકર, કચ્છ, જેસલમીર અને જામનગર વગેરે શહેરામાં છે.

વીર સં. ૧૭૦૬ માં સાર્ધ પોર્ણિમિયક ગચ્છ શ્રી સુમતિસિંહ આચાર્યથી શરૂ થયા. તે ગચ્છવાળા જિનપ્રતિમાને ફળાથી પૂજા કરવામાં માનતા નથી. એમ કહે છે.

વીર સ.. ૧૭૨૦ આગમિયા ગચ્છ નીકારો. શિલગુણસૂર અને દેવ-ભદ્ધસૂરિ 'પુનમીયા ' ગચ્છથી છૂટીને અંચલિકગચ્છમાં દાખલ થયા હતા, પણ પાછળથી તેમણે નવા ગચ્છ સ્થાપ્યા જેમાં ક્ષેત્ર દેવતાની પૂજા ન કરવાનું વિધાન હતું. તે ગચ્છનું નામ " આગમિકા " અથવા ત્રણ શુર્ધ (સ્તુતિ) વાળાની ઉત્પત્તિ.

વીર સ. ૧૭૫૫ 'વડગચ્છ 'નું નામ પ્રચલિત હતું તે અદલાઇને જગ-ચંદ્રસૂરિએ 'તપ ગચ્છ ' રાખ્યું. તે સંઅંધી એવા ઉલ્લેખ મળે છે કે:—શ્રી મહાવીર પ્રભુ પછી ૩૫ મી પાટે શ્રી ઉદ્યોતસૂરિ આચાર્ય થયા. તે એક સમયે અર્બુદાચલ (આબુ પર્વત) પર ચડયા હતા, ત્યાંથી નીચે ઉતરી તેની તળેટીમાં આવેલા "ટેલી ' નામક ગામ પાસે એક વિશાળ વડની છાયા નીચે એઠા. તે સમયે એવું મુહુર્ત તેમને લાગ્યું કે જે આ સમયે પાતાની પાટે કાઇ આચાર્યની સ્થાપના કરવામાં આવે તા વંશ પરંપરા પાતાની પાટ ચાલે; અને સુવૃદ્ધિ થાય. એમ વિચારી તેમણે વિક્રમ સં. ૯૯૪ માં પાતાની પાટે સર્વદેવસૂરિને સ્થાપ્યા. એવી રીતે વિશાળ વડ નીચે સ્ફરિપદ દેવાથી પૂર્વથી ચાલ્યા આવતા વનવાસી ગચ્છનું પાંચમું નામ વડગચ્છ પડ્યું. જેને ફેરવીને જયચંદ્રસુરિ (જગતચંદ્ર સૂરિ) એ તપગચ્છ નામ પાડ્યું.

વીર સં. ૨૦૦૧ વિક્રમ સં. ૧૫૩૧ માં ક્રીસ્કાન્ક **લેાંકાશાહ** થયા. જેમણે ભગી<mark>રથ પ્રયત્ન કરી શિ</mark>થિલ અને અવ્યવસ્થિત થયેલા ધર્મ અને ૨૦

ક્રિયાકાંડાને વિશુદ્ધ અનાવી સનાતન દયામય જૈન ધર્મના પ્રકાશ કરીો. (જેનું વર્ણન હવે પછી આવશે.)

વીર સં. ૨૦૩૨ શ્રી હેમવિમળસૂરિના વખતમાં 'કડવા ' નામના એક વર્ણિકે 'કડવા મત ' કાઢ્યાે. જેનું વિધાન એ હતું કે પ્રતિક્રમણાદિમાં જે ચાર શુધ એા કહેવાય છે તે ન કહેતાં ત્રણ જ કહેવી જોઇએ.

વીર સં. ૨૦૪૦ બીજ નામના આચાર્યને 'નુનાક' નામના એક આત્માથી શિષ્ય હતા. તે ગચ્છમાંથી નીકળીને મેવાડમાં આવ્યા અને તેણું એવી પ્રરૂપણા કરી કે સંવત્સરી પાંચમની કરવી જોઇએ અને પખ્ખી પૃર્ણિમાની જ હાય. તેની આ માન્યતા ઘણાઓને રુચિ, તેથી તેના ઉપદેશ મુજબ વર્તન શરૂ થયું. તે મતની ઉત્પત્તિનું નામ " બીજમત " રાખવામાં આવ્યું.

વીર સ. ર૦૪૨ શ્રી પાર્ધાં ચંદ્ર મતની ઉત્પત્તિ થઇ. તેના કારણમાં પાર્ધાં ચંદ્ર નામના તપગર્ઝની નાગપૂરિય શાખાના એક ઉપાધ્યાયને પાતાના આચાર્ય સાથે વાંધા પડવાથી આ નવા ગર્ઝ સ્થાપ્યા. જે ગર્ઝ પાછળથી તેમના જ નામથી આળખાવા લાગ્યા. તેમણે કેટલીક તપ ગર્ઝની અને કેટલીક લુંપકાની ક્રિયાઓ અંગીકાર કરી તથા વિધિવાદ, ચરિતાનુવાદ અને યથાસ્થિત વાદના ઉપદેશ આપ્યા. તે ગર્ઝવાળાઓ નિર્જુક્તિઓ, ભાષ્યા, ચૂર્ણિઓ અને છેદ સ્ત્રોને માનતા નથી.

કડવા શાહના ગચ્છ અને પાર્ધાચંદ્ર (પાઇચંદ) ગચ્છ એ ખંને ગચ્છા શ્રી લાંકાશાહ પછી નીકળ્યા છે.

# કુલ ચારાશી ગચ્છા સ્થપાયાના ઉલ્લેખ મળી આવે છે તેના નામા:-

- १ है। वंहनिक अव्छ
- **૨ ધ**ર્મ દેશષ ગચ્છ
- **૩** સઉંરા ગ<sup>ર</sup>છ
- ૪ કિન્નરસા ગ<sup>ર</sup>છ
- પ નાગારી તપાગ<sup>ર</sup>છ
- **६ મ**લ્લધારા ગચ્છ
- **૭** ખડ તપાગ<sup>ર</sup>છ
- ૮ ચિત્ર વાલ ગચ્છ
- ૯ એાશવાલ ગ<sup>ર</sup>છથી તપગ<sup>ર</sup>છ થયેા
- **૧**૦ નાણાવાલ ગ<sup>૨</sup>છ
- **૧૧ પ**લ્લિવાલ ગચ્છ

- ૧૨ આગમિયા ગચ્છ
- ૧૩ બાેકડીયા ગચ્છ
- ૧૪ ભિન્નમાલીયા ગચ્છ
- ૧૫ નાગેંદ્ર ગચ્છ
- ૧૬ સેવંતરીયા ગ<sup>ર</sup>છ
- ૧૭ લઉરા ગચ્છ
- ૧૮ જઇલ વાલ ગચ્છ
- ૧૯ વડા ખરતર ગચ્છ
- **૨**૦ લહુડા ખરતર ગ<sup>૨</sup>છ
- ર૧ ભાષુસાલીયા ગચ્છ
- ૨**૨** વડેગચ્છથી વિધિપક્ષ ગચ્છ થયે।

| ૨૩ | ત <b>યા</b> બિરૂદ ગચ્છ               | પ૪         |                                       |
|----|--------------------------------------|------------|---------------------------------------|
| २४ | <b>સૂરાથુ</b> ા ગ <sup>ર</sup> છ     | પપ         | •                                     |
| રપ | વડા પાેેેેેવાલ ગ <sup>ર</sup> છ      | પક         | ગાેયલવાડ ગ <sup>ર</sup> છ             |
| २६ | <b>લરૂ અચ્છા</b> ગચ્છ                | પૃહ        |                                       |
| २७ | <b>કત</b> બ પુરા ગ <sup>રુ</sup> છ   | ય૮         | •                                     |
| २८ | સંખલા ગચ્છ                           | પલ્        | નાળરિયા ગચ્છ                          |
| २८ | ભાવડહરા ગ <sup>ર</sup> છ             | 80         | બાહુડ મે <b>રા</b> ગ <sup>ર</sup> છ   |
| 30 | જાખડીયા ગ <sup>ર</sup> છ             | <b>ક</b> ૧ | કક્કરિયા ગચ્છ                         |
| ૩૧ | કાેરંટવાલ ગચ્છ                       | ६२         | ર <sup>ે</sup> કવાલ ગ <sup>રુ</sup> છ |
| 32 | <b>બ્રાહ્મ</b> ણીયા ગ <sup>ર</sup> છ | ६३         | બારસવા <b>ગ</b> ચ્છ                   |
| 33 | <b>મ</b> ંડાહુડા ગ <sup>ર</sup> છ    | ६४         | વેગડા ગ <sup>ર</sup> છ                |
| 38 | ની <b>બલી</b> યા ગ <sup>ર</sup> છ    | ૬૫         | વીસલપુરા ગચ્છ                         |
| ૩૫ | <b>એ</b> લા હરા ગ <sup>ર</sup> છ     | <b>ę</b> ę | સંવાડિયા ગ <sup>ર</sup> છ             |
| 3€ | ઉછિત વાલ ગ≃છ                         | ६७         | ધ ધુકીયા ગચ્છ                         |
| છદ | રૂદાેેલિયા ગ <sup>ર</sup> છ          | \$6        | વિદ્યાધરા ગ <sup>ર</sup> છ            |
| 3< | પંચેરવાલ ગચ્છ                        | €¢-        |                                       |
| 36 | ખેજકીયા ગચ્છ                         | ७०         |                                       |
| ४० | <b>વાછિ</b> ત વાલ ગ <sup>ર</sup> છ   | છ રે       | •                                     |
| ४१ | <b>છ</b> રાઉલિયા ગ≈છ                 | ૭૨         | વર્જ઼િશાખાના અિરૂદ                    |
| ४२ | જેસલમેરા ગચ્છ                        | હર         | વાડીયાગણુ ગચ્છ                        |
| ४३ | <b>લલ</b> વાણિયા ગચ્છ                | ৩४         |                                       |
| 88 | તાત હડ ગ <sup>ર</sup> છ              | ૭૫         |                                       |
| ૪૫ | છાજ હુડ ગ <sup>ર</sup> છ             | ७६         |                                       |
| ४६ | <b>ખ</b> ૈલા <b>ય</b> તા ગચ્છ        | ৩৩         | ઉદેહ ગણુ ગ <sup>ર</sup> છ             |
| ४७ | શં ખવાલિયા ગચ્છ                      | ७८         | ચારણ ગણુ ગ <sup>ર</sup> છ             |
| ४८ | <b>કેમલ કેલ</b> સા ગ <sup>ર</sup> છ  | ૭૯         | આકાૈલિયા ગ <sup>ર</sup> છ             |
| ४६ | સાજતરિયાં ગ <sup>ર</sup> છ           | 60         | લૂણિયા ગ <sup>ર</sup> છ               |
| ૫૦ | સાેજતિયા ગ <sup>ર</sup> છ            | ૮૧         |                                       |
| પ૧ | પા <b>પ</b> લિયા ગચ્છ                | <b>८</b> २ | ત્રાગડિયા ગ <sup>ર</sup> છ            |
| પર | ખીમ સરા ગ <sup>ર</sup> છ             | ł          | નીબજીયા ગચ્છ                          |
| પ૩ | ચાર વેડીયા ગ <sup>ર</sup> છ          |            | સરાટા ગચ્છ                            |
|    | _                                    |            |                                       |

એ ૮૪ ગચ્છા પૈકીના ફક્ત હાલ પાંચજ ગચ્છ છે. આકી પ્રાયઃ નષ્ટ થઇ ગયા હાય એમ સંભવે છે.

પ્રભુ વીરથી સત્યાવીસ પાટ સુધી ઘણું ભાગે સંવત મલ્યા તેટલા દાખલ કર્યા છે; પરંતુ તદ્ ઉપરાંતની પાટે થએલ આચાર્યીના સંવતની શાધખાળ કરી પણ પત્તો નહી લાગવાથી અનુક્રમે આચાર્યોના નામા અત્ર આપેલ છે.

ર૮મી પાંટે આર્ય ઋષિ થયા, રહ્મી પાંટે, ધર્માચાર્ય શ્વામી થયા; ,30 મી પાંટે શિવલ્લિસ્વામી થયા, કરમી પાંટે સામાચાર્ય થયા, કરમી પાંટે આર્ય ભદ્રસ્વામી થયા, કરમી પાંટે વિષ્ણુચન્દ્રાચાર્ય થયા, કદમી પાંટે ધર્મ-વર્દ્ધનાચાર્ય થયા, કપમી પાંટે લુરાચાર્ય થયા, કદમી પાંટે લુદત્તાચાર્ય થયા. ૩૭મી પાંટે સુહસ્તિ (બીજા) આચાર્ય થયા, ૩૮મી પાંટે વરદત્તાચાર્ય થયા, ૩૯મી પાંટે લુણ હિઆચાર્ય થયા, ૪૦મી પાંટે શીવદત્તાચાર્ય થયા, ૪૧મો પાંટે લીરદત્તાચાર્ય થયા, ૪૧મો પાંટે જયદેવા-ચાર્ય થયા, ૪૪મી પાંટે લાગ અલે થયા, ૪૫મી પાંટે લીરચક ધરાચાર્ય થયા. ૪૬મી પાંટે સ્વાતિસેનાચાર્ય થયા, ૪૭મી પાંટે શ્રીવંત આચાર્ય થયા. અને ૪૮મી પાંટે શ્રી સુમતિઆચાર્ય થયા-લુંકાગચ્છ (મારવાડી પટાવલી પરથી તથા ખંભાત સંપ્રદાયના પૂજ્ય શ્રી ગીરધરજી મહારાજકૃત કલ્પફુમ માંહેશી આ નામા લીધેલ છે.)

### લાંકાગચ્છાચાય<sup>©</sup>

૪૯ લેાંકાચાર્ય, ૫૦ શ્રી ભાનાજી ઋષિ થયા, ૫૧ શ્રી ભિદાજી ઋષિ થયા, ૫૨ શ્રી લુણાજી ઋષિ થયા, ૫૩ શ્રી ભીમાજી ઋષિ થયા, ૫૪ ગજ-માલજી ઋષિ થયા, ૫૫ શ્રી સરવાજી ઋષિ થયા, ૫૬ શ્રી રૂપશીજી ઋષિ થયા, ૫૭ શ્રી જીવાજી ઋષિ થયા, ૫૦ શ્રી જીવાજી ઋષિ થયા, ૫૦ શ્રી કેવરજી ઋષિ થયા, ૧૯ શ્રી મલજી ઋષિ થયા, ૬૦ શ્રી રત્નસિંહજી ઋષિ થયા, ૬૧ શ્રી કેશવજી ઋષિ થયા, અને દર શ્રી શીવજી ઋષિ થયા.

( प्रथम णंड समाप्त )

## ખંડ ર જો.

# મહાન સુધારક લાેંકાશાહ

अनन्त शास्त्रं बहुला च बिद्या, स्वल्पश्च कालो वहु विघनताच यत्सारभूतं तदुपासनीयं, इंसाय क्षीरिमवाम्बुमध्यात् ॥ १ ॥

ભાવાર્થ: – ધર્મશાસ્ત્ર અનંત ઔર અપાર હૈ. મનુષ્યકી આયુ અલ્પ–થાડી વા અનેક વિધ્ના સેં ભરપૂર હૈ. ઇસિલિયે મનુષ્યકા ચાહિયે કિ હંસ જૈસે દ્વધ એાર પાનીકા મીલા દેનેસે દ્વધકા ગહાયુ કર, પાનીકા પરિત્યાગ કર દેતા હૈ.

ઇતિહાસ લખવાની પ્રથા જૈનામાં પ્રાય: ઘણી થાડી હાવાથી, એક મહાન અને પ્રખળ સુધારક શ્રીમાન લેંકાશાહના જવનથી પણ આપણે કેટલેક અંશે અંધારામાં રહ્યા છીએ. લગવાન મહાવીરના ઉદય કાળ પછી ભારત વર્ષમાં જૈનધર્મમાં અનેકાએક કાંતિઓ જન્મી અને વિલય પામી. પણ છેલ્લે છેલ્લે વિલય પામેલી કાંતિ એટલી તો દયાજનક હતી કે, પ્રભુ મહાવીરના પ્રક્રેપેલા સિદ્ધાંતો અને આગમા તે વખતના જૈનશુરૂઓમાં તદ્દન ઉલડી રીતે જ પ્રગમી ગયા હતા. દયામય જૈનધર્મના તત્ત્વો; હિંસા, અસત્ય, પરિશ્રહ; માનપૂજા અને એવી અનેક આડંબરીય પ્રવૃત્તિમાં ખીલી નીકળ્યા હતા. આમ મહાવીરના સિદ્ધાંતાનું છે ચાક થતું ખૂન કરો સહૃદયી મનુષ્ય સાંખી શકે! તે વખતે વ્યાપી રહેલી શિથિલતાએ કેટલી તીવ હતી તેના ઉલ્લેખ કરતાં શતાવધાની પં. મુનિશ્રી સૌભાગ્યચંદ્રજ મહારાજ એક લેખ દ્વારા લખે છે કે:-

"એ રીતે હિન્દના ત્રણ મુખ્ય અને મહાન ધર્મો – વેદધર્મ, જન ધર્મ, અને ખોહ ધર્મમાં કાન્તિની અનેક ચીનગારીઓ આવી અને બુઝાઇ ગઇ. એ ચિનગારીના ચિરાગ જવલંત ન રહયા. કારણ કે એ મધ્યયુગની કાન્તિ-એમાં પાંડિત્યના પરિસ્પંદન હતા. વિતંડાવાદની ઝપાઝપી હતી. સત્યાગ્રહ કરતાં મતાગ્રહ તરફ વિશેષ લક્ષ હતું, આને લઇને જ માનસિક હિંસા હતી, વૈર હતાં, દુંકમાં ધર્મને નામે આ બધું હતું, તેમાં પણ હિન્દને માટે પંદરમાં સૈકા મહા લયંકર હતા. પઠાણોના ત્રાસ પ્રજાને ત્રાહિ ત્રાહિ પાકરાવી રહેયા હતા, ધાર્મિક ઝન્ને નિર્દયતાનું પૈશાચિક સ્વરૂપ પકડયું હતું, દેવ દેવીની પૂજાને નામે મહા હિંસાઓ થતી. ધર્મના ઠેકેદારા પાપશાહીની પરાકાષ્ટાએ

પહોંચ્યા હતા. આવે વખતે ભારતવર્ષની પ્રજા કે જેની ગળશુથીમાંજ ધર્મ અને તત્ત્વજ્ઞાન ભર્યા છે. તેને એક સાચા ધર્મપ્રાણની—સાચા ક્રાન્તિકારની ખૂબ જરૂર હતી. અને તે ધર્મપ્રાણ લેાંકાશાહ ''

શ્રીમાન લાંકાશાહની કાંતિ તદ્દન નિવન અને જિનાગમને અનુસરીને હતી, અને તેથી જ તેના લાખા અનુયાયીઓ થયા હતા. જે વખતે ભારતવર્ષમાં જૈન સાધુઓમાં ચાતરફ દિન પ્રતિદિન વધુને વધુ શીથિલતા પ્રવર્તી જતી હતી; તે વખતે ખરતર ગચ્છના નાયકે અને તેમાં પણ ખાસ કરીને " સંધ-પટક" ના કર્તા શ્રી જિન વલ્લભસુરિએ જૈન ધર્મના તત્ત્વા પર સુંદર પ્રકાશ પાડ્યા હતા. તા પણ તેઓ સદંતર શિથિલતાઓ છાડાવી શક્યા ન હતા. તેમ જૈન ધર્મના મૂળભૂત સિદ્ધાંતાને સ્પષ્ટ રીતે વ્યક્ત કરી શક્યા ન હતા. તેના ખાસ કારણામાં એક તા તેઓ પાતાના ગચ્છના મમત્વ મૂકી શક્યા નહિ, તેમજ પૂર્ણયાં અળના અભાવે, તેઓ જનતા પર જોઇએ તેવી છાપ પાડી શક્યા નહિ.

પરંતુ આમનાં કરતા પણ વધુ ખુલંદ અવાજવાળા, વધુ મજ ખુત નસાવાળા, વધુ દઢ જાહેર હિંમતવાળા, નિસ્પૃહી, શુદ્ધ ચરિત્રવાન અને મહાન યાગબળવાળા એક પુરુષ તેઓના પછી થાડાજ વખતમાં થયા અને તેણે તાર, ટેલીફાન, રેડીઓ, ઢપાલ, રેલવે, એરાપ્લેન કે એવા કશાયે સાધન વિના હિન્દમાં એક છેડાથી બીજા છેડા સુધી શુદ્ધ જૈનધર્મના ઉપદેશ ફેલાવ્યા; છતાં તેમના ઇતિહાસ સંબંધી આપણે જોઇએ તેવી માહિતી મેળવી શક્યા નથી.

એ વખતે ચાતરફ ચૈત્યવાસીઓનું એટલું તો જેર હતું કે અદહ શ્રદ્ધા-વાળા માધ્યુસ તેઓની વિરૂદ્ધ પ્રરૂપણા કરી ભાગ્યેજ જીવવા પામે. એવા વિકટ સમયમાં પણ ધર્મ પ્રાણ લેંકાશાહે હજારા–લાખા ચૈત્યવાસીઓને નિરારંભી, નિષ્પરિગૃહી શુદ્ધ જૈનધર્મનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું અને પ્રભળ પુરૂષાર્થ વડે એક મહાન ગચ્છ સ્થાપી લાખા મનુષ્યાને તે શુદ્ધ જૈન ધર્મના અનુ-રાગી બનાવ્યા.

આવા એક પ્રભળ તેજસ્વી કાન્તિકાર અને ચારિત્રશીલ પુરુષના વ્ય-કિતત્વને, તેના છવન વૃત્તાંતને આપણે પાકે પાયે ખરી ખાત્રીથી જાણી શક્યા નથી. તે એક દુર્ભાગ્યના વિષય છે. શ્રીમાન લાંકાશાહ કાેેે હુ હતા, ક્યાં જન્મ્યા હતા, કઈ રીતે તેમણે સત્ય ધર્મની ઘાષણા કરી, અને તેઓ કયાં કયાં ફર્યા તેના સંપૂર્ણ હેવાલ પણ આપણે જોઇએ તે રીતે મેળવી શકયા નથી! પૃથક્પૃથફ વિદ્રાનાના પૃથક્ પૃથક્ અનુમાના પર હજુએ આપણે લક્ષ દેારી રહ્યા ઇએ. અદ્યાપિ સુધીમાં તેમના છવન અને વિકાસ માટે આપણે જે કાંઇ સાંભાજ્યું છે. તેમાં વધુ વજનવાળી વાત ઐતિહાસિક નાંધ જે પ્રખર તત્ત્વરૂ શ્રી વા. માે. શાહે લખી છે તે જણાય છે. તેએ લખે છે કે:-

શ્રીમાન્ લોંકાશાહ શહેર અમદાવાદના એક નામાંકિત શાહુકાર હતા. રાજદરબારમાં તેમનું સારૂં માન હતું. તેમના દસ્કત ઘણા સુંદર હતા. અને સ્મરણ શકિત પણ ઘણી તેજ હતી. એકદા તેઓ ઉપાશ્રયે ગયેલા, ત્યાં જ્ઞાનજ વગેરે યતિઓ શ્રંથાને પલેવતા હતા અને જર્ણ થઇ ગયેલા શ્રંથાની દશા જોઇ એદ પામતા હતા. તે વખતે એક યતિએ લેંકાશાહને મજકમાં કહ્યું:— "શાહજ" તમારા હરફ ઘણા સુંદર છે, પણ અમારે તે શા કામના ? આ ભંડારના ઉદ્ધાર કરવામાં તે દસ્કત કાંઇ કામ લાગશે ?

જેમના સ્વભાવ હંમેશ કાંઇને કાંઇ ઉપકાર કરવાના હતા, એવા લેાંકા-શાહે જવાબ આપ્યાઃ—" ઘણી ખુશીથી, મારાથી બનશે તેટલા શાસ્ત્રોની નકલ લખી આપવા હું તૈયાર છું."

તે વખતથી તેમણે એક પછી એક સૂત્ર લખવામાંજ દિવસ વ્યતિત કરવા માંડયા. શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્રમાં " ધમ્મો મંगल मुक्किंदुं अहिंसा संज्ञमा तवो " એવા પાઠ તેઓના વાંચવામાં આવતાં અને તે વખતના સાધુઓના વ્યવહાર પાતાની આંખે હિ સામય જોવામાં આવતાં તેમને કૃષ્ણ થઇ કે ધર્મનું અસલ સ્વરૂપ જોવું, એક પછી એક શાસ્ત્ર લખવામાં આવતાં તેમને ઘણું જ્ઞાન થયું. ઉતારવા લીધેલી શાસ્ત્રની એકેક પ્રત તે યતિએ માટે અને એકેક પાતાના ખાનગી ઉપયોગ માટે કરાતી હતી. આ પ્રમાણે કેટલેક કાળે લાંકાશાહ પાસે અચ્છું જૈન સાહિત્ય એકઠું થયું.

આ પ્રમાણે શ્રીમાન લેાંકાશાહ પ્રથમ તા એક વિદ્યાર્થી અને સંશાધક ખન્યા. વર્ષો સુધી શાસ્ત્રો લખવાનું અને એકાન્તમાં વિચારવાનું કાર્ય કરતા. તેઓ તે કામ માત્ર શાખ ખાતર કરતા, નહિ કે કાઇ જાતના ખદલા ખાતર. પુષ્ટ્યાદયને લીધે તેઓ સારી સ્થિતિના હાઇ, ઉદ્દર પાષ્ટ્રણની તેમને લેશ પણ ચિંતા ન હતી. ધર્મ સંઅંધી આવા મહાલારત કામ એવાઓથી જ શઇ શકે.

આ લખાણુ ઐતિહાસિક નોંધમાં અપાયું છે. તેમજ આવાજ પ્રકારનું લખાણુ અન્ય કેટલીક પટાવળીઓમાં પણ નજરે પઉ છે. મેં પણ ઉપર્યુકત લખાણુ પર આધાર રાખી આ ઇતિહાસ લખવાનું કાર્ય આરંજ્યું; પરંતુ મારા અંતરાત્મા તે વખતે કહેતા હતા કે આ વાત કાઈ પ્રકારે સત્ય માનવા લાયક નથી. એનું પ્રથમ કારણુ તો એ કે:—અત્યારે પાંચસા સાતસા

વર્ષની જુની હસ્ત લિખિત પ્રતા મળી આવે છે, તા શ્રીમાન લાંકાશાહને થયા માત્ર ચારસાે વર્ષ થયા છે તાે તેમના જીવન સંખંધની હસ્તલિખિત પ્રત અવશ્ય કાઈ લાંડારમાંથી મળી આવવી જોઇએ; છતાં શાધ કરતાં મળી આવતી નથી તા તેઓ 'લહીયા' હતા! એવું અસંબંધ અનુમાન આપણે કેમ કરી શકીએ ? બીજું કારણ એ કે:-તેમણે પાતાના ઉપદેશ વડે લાખા મનુષ્યાને સમારંભી અને પરિગ્રહી પ્રવૃત્તિઓની માન્યતા ફેરવાવી શુદ્ધ દયા-મય જૈન ધર્મના પ્રકાશ કર્યો. એવું પ્રખળ પુરૂષાથી અને મહાભારત કાર્ય એક 'લહીયા' થી થઇ શકે. તે વાત માનવામાં આવે ખરી! ત્રીજું કારણ એ કે:-લહિયા લોકા હંમેશા એાશીયાળા હાય છે, ભલે શ્રીમાન લોંકાશાહ આર્થિક બદલાની ઇ<sup>ર</sup>છા વિના પરાપકાર બુદ્ધિએ કામ કરતા હાય, પણ સામાનું મન તાે સાચવલું પઉ ને ? અને આવાે વિચારક પુરુષ શ્રીમાંત છતાં શા માટે કેવળ લખવામાં જ વર્ષો વ્યતિત કરે? આપણે જાણીએ છીએ તેમ તે સુખી હાઈ શા માટે અન્ય પગારદાર પાસે લખવાનું કામ કરાવી, ખચત વખત શાસ્ત્ર વિચારણામાં ન ગાળે! આમ અનેક જાતના મનઃકલ્પિત તેકોથી પ્રેરાઇ મારૂં મન તેઓનું જીવનવૃત્તાંત આલેખતાં સંકાચ પામતું; અને અતિ-હાસિક અન્ય કાઇ પ્રખળ પુરાવા માટેના સમયની હું રાહ જોતા. તેવામાંજ કાઈ એક ગહસ્થ મારી પાસે આવી મને એક પત્ર આપ્યા:-તે પત્ર ફાડીને વાંચતાં હું ખૂબ આશ્ચર્ય પામ્યા; મારા હુદયમાં હર્ષના આંદાેલના શરૂ થયાં. આ પત્રમાં શ્રીમાન્ લાેંકાશાહનું પ્રમાણ યુકત જીવન વૃત્તાંત હતું.

શ્રીમાન લેંકાશાહના જીવન પર પ્રકાશ પાડતા આ પત્ર કાેં માક્સ્યા હશે! તા આલાર સાથે કહેવું જોઇએ કે તે પત્ર માંકલનાર લીં અડી (માંટા ઉપાશ્રય) સંપ્રદાયના મહાપુરુષ શ્રી મંગળજી સ્વામીના શિષ્ય રત્ન મુનિ શ્રી કૃષ્ણુજી સ્વામી કે જેમને પુરાતન વાતાના સંગ્રહના શાખ હાંઈ, તેઓ જ્યાં જ્યાં જ્યાં ત્યાં ત્યાંના ગ્રંથ ભંડારા અને જીના પુસ્તકાને તપાસી ઉપયાગી માહિતીઓ એકઠી કરે છે. એકવાર તેઓ કચ્છમાં ગયા હતા. ત્યાં કચ્છ નાની પક્ષના યતિ (ગારજી) શ્રી સુંદરજી પાસેથી એક કલ્પસૂત્રની લગભગ ૧૬ મા સેકા પછીના શરૂઆતમાં લખાયેલી જીની પ્રત મળી આવી. તેની સાથે ચડતા આંકે પાછળના ભાગમાં લખેલાં બે જીઈ પાનાઓ હતાં. જેમાં શ્રીમાન લેંકાશાહનું ડુંક જીવન આલેખાયલું હતું; તે વાંચતાં આશ્ચર્ય સાથે આનંદ પ્રાપ્ત થયા. કેમકે તેઓશ્રીના જીવન પરત્વે આજ સુધી જે દંતકથાઓ, જે કલ્પનાઓ ચાલ્યા કરતી, તેના કરતાં કાેઈ વધુ ઉત્સાહી, વધુ તેજસ્ત્રી, વધુ પ્રેરણાત્મક, અને વધુ વિશ્વસનીય આ વાત હતી. આ જોઈ ઉક્ત મુનિશ્રી કૃષ્ણુજ સ્વામીએ તે પાનાના ઉતારા કરી લેવાની

પાતાની ઇચ્છા યતિશ્રી સુંદરજી પ્રત્યે વ્યક્ત કરી, યતિશ્રીની અનુ મતિથી તેના ઉતારા કરી લેવામાં આવ્યા જે નીચે પ્રમાણે છે:--

## અથ લાંકાશાહનું છવન

આ મહાત્માના જન્મ અરહટવાડાના એાશવાલ ગૃહસ્થ ચાધરી અટકના શેઠ હેમાલાઇની પવિત્ર પાતવૃત પરાયણ ભાર્યો ગંગાળાઇની કુક્ષિથી સંવત ચૌદબ્યાસીનાં કાર્તિક શદી પુનમને દિવસે થયા હતા. અને પંદરમે વર્ષે સંવત ૧૪૯૭ ના માઘ માસમાં યોવન પ્રાપ્ત થયે માતા પિતાએ શીરાઇ શહેરના શાહ એાધવજીની પુત્રી બાઇ સુદર્શના સાથે તેમના વિવાહ કર્યો હતા. તેમને એક પત્ર પુનમચંદ નામે થયા હતા. લાંકાશાહની વર્તા છુંક નીતિવાલી હતી. વ્યસન રહિત હતા. માતાપિતાની આદ્યા ગમે તેવી કાકીન્ય હાય તાપણ તત્કાળ ઉઠાવતા હતા. વૈરાભ્યવાળા પુરતદા વાંચતા હતા. દરરાજ તેઓ સમાધિમાં ધરતા હતા. ધાર્મિક કાર્યો કરવામાં ઉત્સાહ ધરાવતા હતા. પરણ્યા પછી પણ ઘણી વખત એકાંતમાં વિચારતા કે હે જીવ સંસારના પદાર્થા સ્થિર નથી. ક્ષણ ક્ષણમાં અનેકરૂપે કર્યા કરે છે. પર્યાયા બદલાયા કરે છે અરે ચૈતન્ય તારા દેખતા આ સંસારે પશુ પક્ષીએ અને મનુષ્યા વગેરેના ફેરફાર પામતા વાર'વાર જોવામાં આવે છે. આમાં તારૂં કાેેેે છે. તું કાેનાે **છો, અરે** તારી સા**થે શું** આવશે તેનાે સ્વયમેવથી વિચાર કર. વિષય કષાયની જ્વાળામાં ખળતા આત્માને ખચાવવા માટે એક વિતરાગ પ્રણિત ધર્મ જ છે. લેાંકાશાહની ખુદ્ધિ ઘણી **નિર્મળા હતી. તેમના અક્ષરા ધણા જ સુંદર હતા પાતાના વતનમાંથી** અમદાવાદમાં આવી નાણાવટીના ધંધા કરતા હતા. તેમાં એક દિવસ મંમંદશાહ બાદશાહથી ઓળખાણ થતા મહંમદશાહે જાણ્યું કે આ લેાંકાશાહ તાે પક્ષપાત રહિત છે. તેથી તેને પાટણના તેજારીદારની જગ્યાએ નિમવા લાયક ધારી નીમી દીધા. ખાદશાહ પાતાના મિત્ર તરીકે ગણતા હતા. જેથી તેને પાછા સંવત પન્નર એકમાં અમદાવાદમાં તેજીરીદારની જગ્યા ઉપર પાટણથી <mark>મા</mark>ેલાવી <mark>લીધા. રાજદર</mark>ભારમાં તેમનું ઘણું માન હતું. તે દરમ્યાન પંદરસે<sup>:</sup>ને સાતની સાલમાં જે વખતે મહમદશાહે ડરીને દીવ બંદર નાસી જવાનું નક્કી કર્યું તે વાત તેમના દીકરા જમાલખાના જાણવામાં આવતા ઝેર અપાવી પાતાના આપને મારી નેખાવ્યા અને પાતાનું નામ ખદલી કુતુખદિન શાહ નામથી તખ્ત ઉપર ખેડાે. આ અનર્થ જણી લાેકાશાહને વિશેષ વૈરાગ્ય વધ્યો. આ સંસારમાં શરીરાદિ સંચાગ સર્વ ક્ષણિક છે. પણ દેખવામાં બાહીર દિષ્ટિયી સુંદર લાગે છે. પરંતુ અંતરમાં અસંત દુઃખદાયક છે. પુત્રપુત્રી કે કલત્ર ઉપર માહ રાખવા એ કેવળ અત્રાન છે. આવા વિચારા કરી પાતાના સંબંધી વર્ગની અનુમૃતિ મેળવી પાટણ આવી સવંત પંદર નવના શ્રાવણ શુદિ અગીગરસને શુક્રવારે શુભ યાેગ શુભ નક્ષત્રમાં પ્રથમ પ્રહેર દિતીય ચાલડીયે યતિશ્રીજી સુમતિ વિજયજી મહારાજની પાસે યતિ-પણાની દીક્ષા સ્વીકારી અને શુરૂ મહારાજે શ્રી લક્ષ્મીવિજયજી નામ આપ્યું પણ જગતવાસી ક્ષેકા તેમને ક્ષેકા**શાહના નામથી ખા**લાવતા **હતા. એ સમયમાં** યતિ વર્ગની પ્રનાલીકા મર્યાદા શાસ્ત્રોક્ત વિરૂદ્ધપણે પ્રવર્તતી હતી. શ્રી સુમતિ વિજય યતિજીના વખતમાં ઠેર ઠેર શ્રીપુજ્યા છ**ી, ચામર** છત્ર સા**થે પાલખી** મ્યાનાદિ વાહેતામાં બેસી માજમજા માણતા હતા. શ્રાવકના <mark>ધરે ધર પગલા કરાવતા હતા, નવાંગી પુજા પણ કરાવતા હતા અને પૈસા પણ **લે**તા હતા.</mark>

રાજા મહારાજાઓતે જ્યાતિષ, વૈદક, મંત્રાદિ કરી - આપી રંજન કરી છડી છત્રાદિ લેતા હતા. રાજકચેરીમાં એસતા પણ હતા વળી પૈસા આપે તે લઈ લેતા હતા પાતાના નામના ઉપાશ્રય અધાવી કલમ તાડી માંહી રહેતા હતા. ક્ષાેકાશાહ યતિછ થયા પછી સિદ્ધાન્તનું અવલાકન કરવા લાગ્યા. તેમને સૂત્રત્તાન ઘણું વિશાળ થયું. તેમની નિર્મળ મતિ શ્રી વીર પરમાત્માની વાણીના પવિત્ર આશયને પામી ગઇ. પોતાના ત્રાન ચક્ષ ઉધડયા શ્રી મહાવીર ભાષિત અણગાર ધર્મ અને આ સમયના યતિવર્ગની પ્રવૃત્તિએ ખંને વચ્ચે જમીન આસમાન જેટલું અંતર જણાયું. યતિ લોકો ઉત્સૂત્રની પ્રરૂપણા કરતા હતા વળી દિગં ખર ને શ્વેતાં ખર આ ખંતેની મૂર્તિમાં તફાવત અને પ્રભુને નામે થતા આરંભ આવા જૈનસમાજના ગતિપ્રવાહ ઉલટી દિશામાં વહેતા જોઈ તેમનું અંતઃકરણ જગતના જીવા ઉપર દયાત્મ ભાવથી જોવા લાગ્યું. તેમના હૃદયમાં પ્રખળ પ્રેરણા થઈ. તેથી લાકાશાહ નીડરપણે જાહેરમાં ઉપદેશ આપવા લાગ્યા. સત્યમાં ખાસ ભાવિક રીતે રહેલા અદ્ભૂત મ્યાકર્પણ શક્તિના પ્રભાવથી તેમના ભક્તોની સંખ્યા પ્રતિદિન વધવા લાગી. સિંહપુર પાટણ વગેરેમાં વીચરી લાખા જીવાના ઉદ્ધાર કર્યા. એક વખત સવંત પત્નર એકત્રીસમાં કેટલાએક યતિઓ સહિત શ્રી અમદાવાદ ઝવેરીવાડમાં ચાતરમાસ રહ્યા. તેમના સદુપદેશની અસરથી કેટલાએક યતિપણું મૂકીને જૈન શાસ્ત્રાનુસાર અણગારપણાની તત્પરતા ખતાવી તેથી લાકાશાહજી પણ પુનઃચારિત્ર ધારણ કરી અણગાર ને ગૃહસ્થના ખને ધર્મા સમજાવવા **લાગ્યા. ઇ**તિ લખીતંગ તપગચ્છના યતિ નાયકવિજયના શિષ્ય કાંતિવિજય. પાટણ **નગરે** સંવત ૧૬૩૬ ની વસંતપંચમીએ એમ લખેલું હતું તે પ્રમાણે ઉતારા કર્યો છે.

આ ચરિત્ર ઘણાઓને નવું લાગશે, અને કાઇ કાઇ વિરાધીઓ તેને કદાચ હમ્ખગ ગણી હસી પણ કાઢશે. ગમે તેમ હા પણ મને મળેલી આ માહિતીમાં માટે ભાગે સત્યાંશ જણાયેલું છે અને તેથી જ હું, ઉપરની નકલ મેળવ્યા પછી અનેક એતિહાસિક સાધના વડે અને આ લેખની શરૂઆતમાં દર્શાવેલ વિચારા વડે ખુદ્ધિગમ્ય વિચાર કરતાં આ વાત સત્ય માનવાને પ્રેરાયા છું. અને એવા દીક્ષાધારી પ્રખળ પુરુષાર્થી પુરુષના ચારિત્ર, જ્ઞાન, આત્મખળ અને શ્રદ્ધા તરફ જન સમૃહના માટા વિભાગ આકર્ષાય તે સ્વાલાવિક છે. અને તેથી જ તેની સત્ય ઘોષણાને ઝીલનારા લાખા અનુયાયીઓ તેને મળ્યા હતા.

હવે આપણે શ્રીમાન લેંકાશાના પુનિત જવન પ્રવાહ અવલાકીયે; તે સાથે તેના સત્ય રાહ પણ કેટલા કંટક લયો હતા, તેમને સત્ય ઉદ્દેશષણાના માર્ગમાં કેવા લયાનક પાષાણા નડતા હતા, તેમજ તેઓને કયા કારણે કાંતિ કરવાની આવશ્યકતા જણાઇ હતી, તે અધું સવીસ્તર વર્ણવવાથી તે પ્રમળ કાંતિકાર મહાપુરુષના આપણને ખ્યાલ આવી શકશે.

# લાકશાહ ઉર્ફે લાંકાશાહનું ચરિત્ર

**રારાહી**—આ રાજ્ય સાથે આપ**ણા** ચરિત્ર નાયકના વ્યવહારિક સંબંધ હાઇ અત્રે ઉલ્લેખ કરવા જરૂરી છે. આ રાજ્ય શિરાહીના રાજ્ય તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. તેના રાજ્યકર્લા ચહુઆણુ જાતિના ૨જપુત છે. અને તે "મહારાવ " કહેવાય છે. એની પૂર્વે મેવાડનું રાજ્ય, ઇશાન ખૂર્ણ એરનપુરા, દક્ષિણે પાલ-ણ**પુર અને** દાંતાનું રાજ્ય તથા પશ્ચિમે—વાયવ્ય કાેણમાં મારવાડનું રાજ્ય આવેલું છે. એ રાજ્યના પૂર્વ ભાગમાં '' અરવલી '' નામે પર્વતની લાંછી એાળ છે. તેની શાખાએ ચાતરફ પ્રસરેલી છે તેથી ઘણા ખરા મુલક પહાડી અને ખડબચડા છે. ઝાડી પુષ્કળ છે. નૈઋત્ય અને વાયવ્ય ખૂણાના ભાગ જરા ખુલ્લા છે. એ દેશની નૈત્રાત્ય દિશાએ " આણુ " નામે પ્રસિદ્ધ પહાડ આવેલા છે. એવા આ શિરાહી શહેરથી ઉતર દિશાએ આઠ કાેશ દ્વર "**અરહટવાડા**" ગામ હતું. તે શીરાઇ તાબાનું પુરાતન શહેર હતું. ત્યાં 'અરહટા ' ખહુ ફરતાં હાલાથી તેનું નામ ' અરહટવાડા ' પહેલું. ત્યાં અનાજનું માહું પીઠું (ખજાર) હાેવાથી ઘણા વેપારીએા વ્યાપાસથે આવતા, પરંતુ કાળક્રમે તેનું પરિવર્તન થતાં હાલ તે એક ગામડું બની ગયું છે અને તે 'અરહટવાડા' ને અદ્દલે " અટવાડા " નામથી એાળખાય છે. પરંતુ ત્યાં જનાર આસપાસ જુએ છે તા જુના ખં**ં**કેરા અને જુના પડી ગયેલા દેરાસરા વગેરે દેખાય છે. ત્યાં અઢારે વર્ણુની વસતી રહેતી હતી, તેમાં મુખ્ય ઘરા એાશવાળ જ્ઞાતિના વર્ણુ-કાૈના હતા. જેએા ધન ધાન્યે કરી સંપૂર્ણ રીતે સુખી હતા.

તેમાં કેટલાક ધીરધારના, ત્યાજ વટાવના અને અનાજ વગેરેના વ્યાપાર કરતા અને સંતાષી જીવન ગુજારતા. તે જ્ઞાતિમાં અગ્રેસર ચાંધરી (નગરશેઠ-ની પદવી અપાયેલ હાય તે ચાંધરી કહેવાતા) અટકના " હમાલાઇ" નામના એક સદ્દગૃહસ્થ રહેતા. તેમને "ગંગાબાઈ" નામે ધર્મ પરાયણ અને પતિ-લકત પત્ની હતી. આ દંપતી શ્રાવક ધર્મને અંગીકાર કરી શુદ્ધ જૈનધર્મનું આરાધન કરતાં અને યથાશક્તિ સુપાત્રને દાન દઇ પાતે જમતા હતા. હમાલાઇ પણ નિષ્પક્ષપાતી, ઉદાર અને નીતિજ્ઞ હાઇ, આખાયે શિરાહી જલ્લામાં પ્રતિષ્ટા પાત્ર હતા. આ રીતે પતિપત્ની અને સુખી હતા; પરંતુ તેમને એક જાતનું અંતરમાં દુ:ખ હતું તે એ કે અદ્યાપિ તેમને એક પણ પુત્ર-પુત્રી આદિ સંતાન ન હતું.

પુષ્યશાળી જીવાને આ પ્રકારનું દુ:ખ હાેવા છતાં પણ જેઓ ધર્માનુરાગી હાેય છે તેઓ તે ચિંતાને પણ ક્ષણભર સંસારજન્ય પરિતાપ રૂપ માની, પૂર્વ પુરુષાના સદ્ભચનાને લક્ષમાં લઇ વિશ્મૃતિ અનુભવે છે.

ાયણ આ પુષ્યશાળી દંપતીના ભાગ્યરિવ ખીલવાના હતા. કેાને ખબર હતી કે આ ઉદ્વેગમગ્ત સ્થિતિને નષ્ટ કરી આ દંપતીના ધર્મસ સ્કારના બીજકા-ને ભારત ભરમાં પ્રસરાવનાર કાેઈ અમૃલ્ય બીજના ઉદ્દભવ થશે ? કાેને ખબર હતી કે એક ન્હાનાશા ગામમાં જન્મ <mark>ધરી એક પ્ર</mark>બળ **ચાેહો સમસ્ત** આર્ચાવર્તમાં સત્યધર્મના પડકારના આંદાેલના જગાવશે!

કહેવાનું તાત્પર્ય એ કે-એક મધ્ય રાત્રીએ ગંગાબાઇએ શુભસ્થક એક સ્વપ્ન જોશું. જેમાં એક મહાન તેજસ્વી પુરુષ આકાશમાંથી ઉતરી ગાદમાં બેઠા અને અનેક પ્રકારની ધર્મ ચેષ્ટા કરવા લાગ્યા; પછી તરતજ તે ગંગાબાઇના ઉદરમાં પ્રવેશ્યા; બસ, આ સ્વપ્ને ગંગાબાઇના હૃદયમાં અનેક હર્ષ ઉર્મિએા પ્રદીપ્ત કરાવી, સ્વપ્નની આ વાત તેલું પાતાના પતિ 'હમાલાઇ" ને કહી; હમાલાઇ બાલ્યા-લદ્રે! આજે તમે લાગ્યશાળી થયા છા. તમારૂં આ સ્વપ્ન ઉત્તમ પુત્રની પ્રાપ્તિ રૂપ છે. અને તે સ્વપ્નના લાવ પરથી સમજ શકાય છે, કે ઉત્પન્ન થનાર પુત્ર મહાન પ્રતાપી અને ધર્મની વૃદ્ધિ કરનાર નીવડશે, માટે આનંદપૂર્વક ગર્લનું પાલન કરજો.

ગંગાઆઇના હર્ષના પાર ન હતા. આનંદી ચહેરે ગર્લનું પ્રતિપાલન કરતાં અનુક્રમે સવા નવ માસ પૂર્ણ થયે વિક્રમ સંવત ૧૪૭૨×ના કાર્તિક શુકલ પૂર્ણિમાની મધ્યરાત્રીએ, કૃતિકા નક્ષત્રના યાગે તેમણે એક પુત્રરત્નના જન્મ આપ્યા.

પુત્રજન્મની હેમાભાઇને વધામણી મળતાં તેમના ગાત્રા હર્ષથી પ્રકૃક્ષિત અન્યાં. સુગંધ અને સાેનાના મેળ સંધાયાે. થાડા વખત પહેલાં જેમને

x અમને મળેલી ખે પાનાની અસલ પ્રત જે અત્રે છાપવામાં આવી છે તેમાં લોકા-શાહના જન્મ વિક્રમ સં. ૧૪૮૨ લખેલ છે. પરંતુ તેમાં ઇતિહાસ દબ્ટિએ એક દશકાની ભૂલ માલમ પડે છે. તેથી ઐતિહાસિક અનુસંધાના મેળવતાં લેાંકાશાહના જન્મ વિ. સં. ૧૪૭૨ જોઇએ, જો આપણે તેમના જન્મ સં. ૧૪૮૨ માનીયે તા, " ગુજરાતના વાર્તારૂપ ઇતિહાસ લખનાર ડાહ્યાભાઈ પ્રભુરામ દવે લખે છે કે:-અહમદશાહ પછી તેના દીકરા મહમદશાહ ઇ. સ. ૧૪૪૧ વિક્રમ સં. ૧૪૯૭માં ગાદીએ બેઠા અને તે વિક્રમ સં. ૧૫૦૭ માં ઝેર દેવાથી મરણ પામ્યો." એટલે મહમદશાહ ગાદીએ બેઠા તે વખતે ક્ષાંકાશાહની ઉંમર પંદર વર્ષની ગણાય, અને તે વખતે તેમનું અરહટવાડામાં લગ્ન થયું છે. અને ત્યાર-બાદ અઢારમા વર્ષે તેમને પુનમચંદ નામના એક પુત્ર થયા છે. અને સારબાદ એટલે વિક્રમ સં. ૧૫૦૦ આસપાસમાં તેઓ અમદાવાદ આવ્યા એમ માનીયે, તા પણ માત્ર વ્યહાર વર્ષની ઉંમરે તુરતમાંજ તે મહમદશાહની પ્રીતિ મેળવી શકે અને પાટણમાં રહી પુનઃ અમદાવાદમાં આવે.એ વાત સ<sup>™</sup>ભવતી નથી. તેમજ ઝવે<mark>રાત ખરીદવું. પાટણના</mark> તિજોરીદાર નીમાવું, માતાપિતાનું મૃત્યુ એ બધા ઐતિહાસિક પ્રસંગા લક્ષમાં લેતાં તેમના જન્મ સં. ૧૪૭રના માનવાને પૂરતા કારણા હાવાયીજ મેં તેના સ્વીકાર કર્યો છે. અસલ પ્રતમાં દશકાની ભૂલ થવી સહજ છે, કેમકે જૈનામાં ઇતિહાસ લખવાની પ્રથા અલ્પ હાેઈ તેવા જાતના ભૂલ થવા પ્રાયઃ સંભવ છે. છતાં આ પર કાેઈ વધુ સ્પષ્ટ પ્રમાણ મળતાં દ્વિતિયાવૃત્તિમાં યાગ્ય પ્રકાશ પાડવામાં આવશે.

અધિકાર અને સંપત્તિ અકારાં લાગતાં, જીવન પર વિષાદની ભાવના પ્રસરી જતી, તે આજે પુત્ર જન્મના સમાચારે હર્ષ ઘેલા અની જીવનનું અહાભાગ્ય માનવા લાગ્યા, અને સંપત્તિના સદુપયાંગ કરવા તેમણે છ્ટે હાથે ગરીઓને દાન આપ્યું. મળવા આવનાર આપ્ત જનાને અધિકારનું માન મૂકી નમ્રતાથી સત્કાર્યા; સૌભાગ્યવતી આળાઓએ આવી ગીતગાન લલકાર્યા. લાકિક વ્યવહારે છઠ્ઠી જાયિકા સાચવી, ભારમે દિવસે અશુચિ ટાળો, જ્ઞાતિજનાને જમાડયા અને યાગ્ય પહેરામણી કરી પુત્રનું નામ "લાકચંદ્ર" પાડયું. કેળના ગર્ભનો જેમ ખાળક પ્રતિદિન વધવા લાગ્યું; તેમ તેમ માતાપિતા પુત્ર સુખ અનુભવતાં તેના કાડ પૂરવા લાગ્યા, અને લાકચંદ્રને હુલામણાના નામ તરીકે લાકા—લાંકા શખ્દથી સંબાધી આનંદ પામવા લાગ્યા.

પાંચ વર્ષની ઉંમરે ગામની નિશાળમાં તેમને ભણવા બેસાડયા, પરંતુ પૂર્વ સંસ્કારના યાગે ખુદ્ધિ તીવતમ હાવાથી થાડાજ વખતમાં તેઓ વ્યવહારિક શિક્ષણમાં પારંગત બન્યા. તે સાથે ધાર્મિક સંસ્કારના આંદોલના પણ તેમ-નામાં અજબ રીતે ખીલી ઉઠયા. કારણ કે હેમાલાઇ ધર્મ જજ્ઞાસ હાઇ ધાર્મિક અનુષ્ઠાનામાં લાેકચંદ્ર તેમના સાથેજ રહેતા. પિતાની સાથે દેવદર્શન કરવા જલું ધર્મ ગુરુને વંદન-નમસ્કાર કરવા, સામાયક પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયાએા કરવી, વ્યાખ્યાન સાંભળવું, એ વગેરે ધર્મકર્ત •યાથી લાકચંદ્રની ધાર્મિક ભાવના અળવત્તર અની; એટલુંજ નહિ પણ તેમનામાં તીવ સ્મરણશક્તિ હાવાથી એકજવાર સાંભળેલું વ્યાખ્યાન તેમના સ્મરણપટમાં તત્કાલ ઉતરી જતું. આમ વ્યવહાર, નીતિ અને ધર્મ એ ત્રણે કર્ત્ત**ે** એમાં નિષ્ણાત અનેલા લાેક્ચ દ્રને પિતાએ દુકાનના સર્વ કારભાર સોંપ્યા. નીતિ, પ્રમાણિકતા, ઉદારતા, એ વગેરે સદ્યુણાથી લાેકચંદ્રની ખ્યાતિ આમ વર્ગમાં પ્રસરી ગઇ. નાનપણનું નામ "લાંકા''ની સાથે લાેકાએ "શાહ" શખદ જાેડી દ્રીધા. તેથી સ્ત્રી કાઇ તેમને ''લાંકાશાહ" નામથી બાલાવવા લાગ્યા. શ્રી લાંકાશાહે પાતાના ખુદ્ધિખળ, પ્રમાણિકતા, ચતુરાઇ અને પ્રિયભાષાથી ગ્રાહકાનાં મન જીતી ઠીક ઠીક દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરતા અને સ્વકુટું અના નિર્વાહ ચલાવતા.

લાકચંદ્ર નાની ઉંમરના હાવા છતાં પણ વેપારકળામાં કુશળ હાઇ આસપાસના અનેક ગામામાં વ્યાપારાથે જતા, તેમાં શિરાહીમાં વધારે વખત જવું પડતું હાઇ, ત્યાં પણ તેમની ખુદ્ધિની પ્રશંસા થવા લાગી. એક દિવસ શિરાહીના રહીશ, એાશવાળ કુળ ભૂષણ " એાધવજી શાહ " નામના ગૃહસ્થે લાંકાશાહને ઝવેરીની દુકાને માતી પારખતા એઇ મનમાં વિચાર કર્યો કેઃ— "આ છાકરા નાની ઉંમરના હાવા છતાં માતી પારખવાની કળામાં કુશળ છે

તેમજ રૂપ ગુણુ યુક્ત છે, તો મારી એકની એક પુત્રી "સુદરાના"ના વિવાહ સંખંધ આની સાથે જેડું તો તે યુક્ત જ છે. " એવા વિચાર કરી એાધવછ શાહ બીજે દિવસે અરહટવાડે આવ્યા અને હેમાશાહના ઘર ઉતર્યા હેમાશાએ મહેમાનની યાગ્ય સરલરા કરી વિનયપૂર્વક પૂછ્યું:—શાહ ! અત્રે કેમ પધારલું થયું છે! મારા લાયક કામ સેવા કરમાવશા. જવાબમાં એાધવછ શાહ પાતાના હૃદય ભાવ વ્યક્ત કરતાં બાલ્યા:—ચાધરી ! હું મારી એકની એક પુત્રી સુંદરબાઇ (સુદર્શના) છે, તેનું વેવિશાળ આપના પુત્ર વેરે કરવા આવ્યા છું; માટે આ રૂપીએા અને શ્રીફળ શહ્યુ કરી આભારી કરશા. હેમાશાહે એાધવછ શાહની વાત સાંભળી કુટું બી જનાને પૂછી યાગ્ય સ્થળ અને યાગ્ય કન્યા જાણી શ્રીફળ વધાવી લીધું. અર્ધાત્ વેવીશાળ કરી સાકર વહેં ચી અને તરતમાં જ લગ્ન લીધું. માદ શુદિ સખ્તમીને દિવસે જાન જોડી તેઓ શિરોહી ગયા. અને શુલ ચાઘડીએ લોકાશાહને, એાઘવછ શાહે કન્યાદાન દીધું.

હેમાશાહે પુત્રને સુસ્થળે પરણાવી પાતાને માથેથી ઋણ ઉતાર્યું. ગંગા-આઇને પુત્રવધુ ઘેર આવવાથી આનંદની સીમા રહી નહિ. સંસાર સુખ ભાગવતાં લાંકાશાહ આનંદમાં દિવસા વ્યતીત કરવા લાગ્યા. અહારમે વર્ષે લાક્ચંદ્રને ઘેર પુત્રની પ્રાપ્તિ થઈ, તેનું નામ " પુનમચંદ " રાખવામાં આવ્યું.

આ પ્રસંગથી હેમાશાહ અને ગંગાબાઈ પાતાનું અહાલાગ્ય માનવા લાગ્યા. તે સંસાર વૃદ્ધિના કારણે નહિ; પણ સસાર નિવૃત્તિને કારણે. જેમ લકત નૃસિંહ મહેતાએ ગાયું હતું કે:—" લલુ થયું લાંગી જંજાળ, સુખે લજશું શ્રી ગાપાળ "તેમ પૌત્ર પ્રાપ્તિથી ઉલય દંપતીએ નિવૃત્તિમય જીવન ગાળ-વાનું અને ધર્મ કર્ત વ્યમાં અહિનિશ ઉત્સુક રહેવાનું કિચ્છયું એટલે ગગાબાઇ એ ગૃહકાર્યલાર પુત્રવધુને સોંપી દીધા અને નિવૃત્ત બની તેઓ બંને સતત્ જ્ઞાન ધ્યાનમાં મગ્ન રહી પ્રલુલકિત કરવા લાગ્યા.

આ તરફ લાેકચંદ્ર (લાેકશાહ) હંમેશાં માતાપિતાનું પૃજન કરી આ-દ્રાએ પ્રવર્તતા હતા અને દુકાનના વહિવટ ચલાવતા હતા; પરંતુ તેમના ધાંધાની માટી ધીરધાર ખાસ કરીને કૃષિકારા (ખેડૂતા) પ્રત્યેની હતી. અને દુકાળ આદિ દરેક પ્રસંગે ખેડૂતાને ધીરેલાં નાણાં પાછા મેળવવામાં અવાર નવાર મુશ્કેલીઓ ઉત્પન્ન થતી, તેમજ ધીરેલાં નાણાં પાછા આપતાં પણ ખેડૂતાને ત્રાસ છૂટે છે એમ જ્યારે તેમણે જોયું ત્યારે એ ધંધા પર તેમને અભાવ થયા, અને બીજો કાેઈ ઝવેરાતાદિના ધંધા કરી કુટુંબ નિર્વાહ ચલા-વવાનું યાગ્ય લાગ્યું, આથી તે યાગ્ય સમયની રાહ જોવા લાગ્યા.

દરમ્યાન તેવીસમા વર્ષે માતા અને ચાવીસમા વર્ષે પિતા એમ અને

સ્વર્ગવાસ પામ્યા. એટલે તુરતમાં જ તેમને વ્યાપાર આટાપી લઇ પરદેશ જવાના નિશ્ચય કર્યો. એ સિવાય તેમને સ્વભૂમિ છાકવાનું એક બીજાં સખળ કારણ પણ એ જણાય છે કે તે વખતે શિરાહી રાજ્યમાં કેટલીક અંધાધું **ધી**એ પણ વ્યાપી **ર**હી હતી. પુવે<sup>લ</sup> શીરાહી અને આણુ પાસેની ચંદ્રાવતી એ એ રાજ્યા વચ્ચે વર્ષાથી વૈર હતું. જો કે છેલ્લા ૧–૨ સૈકાથી કાંઇક શાંતિ હતી; છતાં અંધાધુંધી, ધાડા વગેરે અવાર નવાર આવતા. આથી શ્રી લાંકાશાહ ઉર્કે લાકચંદ્રે સદાને માટે અરહટવાડા છાડી જવાના નિશ્ચય કર્યા. અને ઇ. સ. ૧૪૪૧ સં. ૧૪૯૭ માં પચીસ વર્ષની ઉંમરે લેાંકાશાહ પાતાની સ્ત્રી તથા પુત્ર વગેરેને લઇ અમદાવાદ આવ્યા. ત્યાં એક મકાન લઇને રહ્યા અને ઝવેરાતના ધંધા શરૂ કર્યા. તે અરસામાં મહમદ શાહ બાદશાહ ગાદીએ બેઠા, કે તરત જ તેણે અવેરાત લેવાની ઇચ્છા જણાવી. તેથી સર્વ અવેરીઓને બાલાવવામાં આવ્યા. તેમાં લેાંકાશાહ પણ આવ્યા. અધા ઝવેરીઓએ પાતાની પા**સેનું** <mark>ઝવેરાત ખતાવ્યું તેમાં એક સુરતવાસી ઝવેરીએ જાં</mark>ણ જેવડાં **એ અ**મલ્ય **મે**ાતી મૂકયા. અને તેની કિંમત એક લાખ બહાંતર હજારની કરી. મહમદ**શાહે તે** એ માતી અમદાવાદના ઝવેરીઓને પરીક્ષા કરવા માટે દેખાડયા; ત્યા**રે તેમએ** માતીને ઉત્તમ અને વ્યાજબી કિંમતના કહી સુરતના ઝવેરીની તરફે**ણ કરી.** ત્યારે ખાદશાહે અધા ઝવેરીઓની સામે જોયું. તે વખતે તેણે કુક્ત લાંકાશાહનું મુખ હસતું ભાજ્યું. આ જોઇ શાહને વહેમ પડયા. તેથા તેણે લાંકાશાને પૂછ્યું કે:-તમે હસ્યા કેમ ? જવાખમાં લોંકાશાહ બાલ્યાઃ-જહાંપનાહ! આ ખધા ભાઇઓ કરતાં મારા અભિપ્રાય જુદા જ છે.

" શું તમે ઝવેરી છા ?" ખાદશાહે પૃછ્યું.

" છ, હા. કાંઇક જાણું છું. "

" જો તમે જાણતા હૈા તો લ્યા આ માતી અને કરા પરીક્ષા."

આદશાહની આજ્ઞાથી લોંકાશાંહે માતી હાથમાં લીધા. તે સમયે બીજા ઝવેરીઓ હસવા લાગ્યા. અને મનમાં અડઅડયા કે જાઓને! આ વળી આજ-કાલના દોઢ ડાદ્યો થાય છે તે, ઝવેરીઓની ઉપહાસ્ય યુક્ત આ મુદ્રા જોઇ આદશાંહે તેમના સામે ક્ર રિષ્ટિ કરી, એટલે તેઓ કાંઈ બાલી શક્યા નહિ. લેંકાશાંહે ખંને માતી આરિકાઇથી તપાસીને કહ્યું:—જહાંપનાહ આ બે માતી પૈકીનું એક સાચું અને મહાન કિંમતી છે, જ્યારે બીજાં મચ્છ માતી એખવાળું અને નકામું છે. આ સાંભળી સર્વ ઝવેરીઓ તેની મશ્કરી કરવા લાગ્યા. પણ આદશાહ બહુ જ શાણા હાવાથી સૌ કાંઇને શાન્ત રાખીને પૂછ્યું:—શાહ્ય, તેની પરીક્ષા બતાવા તે જ વખતે લેંકાશાએ પારદર્શક મંગાવી

આંખે ચડાવરાવી ખાદશાહને કહ્યું કે, હવે આ માતીની અંદર શું છે, તે ન્યુઓ: ખાદશાહ નેયું તા અંદર મત્સ્યચિન્હ દેખાયું. આ નેઇ બાદશાહ તેની પારખ શક્તિ પર અજાયબ થયેા અને તેની પ્રશંસા કરી પુનઃ કહ્યુંઃ—શાહ્ય, તમે આની કિંમત કાંઇ જ નથી એમ શાથી કહ્યું ? લેાંકાશાહે ઉત્તર આપ્યા કે આ માતીને એરણ પર મૂકી હથાઉા મારા એટલે તરત તે કુટી જશે. આદશાહે ઝવેરીની અનુમતિ મેળવી હશાઉા માર્યા એટલે તે માતી કૃટ દર્ધને કૂટી ગયું. અસ. અહિં**થી લેાં**કાશાહ**ેના ભા**ગ્યાેદય ખીલ્યાે. બાદશાહે બધા ઝેવેરીઓને વિદાય કરી લાેંકાશાહના પરિચય પૂછ્યા. લાેંકાશાહે પાતાના પૂર્વ ઇતિહાસ આદશાહને વિદિત કર્યો. એટલે પાદશાહે ખૂશ થઈને લાંકાશાહના સંખંધીઓને નાકરી આપી. અને લેાંકાશાહને તિજેરીદાર તરીકે પાટણ માકલ્યા. તેમણે પાતાના ખુદ્ધિખ**ળ** ત્યાંનું ગુંચવણ ભર્શ કામ સરળ ખનાવ્યું. **પછી** ખાદશાહે તેમને અમદાવાદ બાલાવી પાતાની પાસે શખ્યા. આ વખતે લાંકા-શાહુ ખાદશાહના જમણા હાથ સમ ક્ષેખાતા; એટલું જ નહિ પણ અમદાવા**દ** જીલ્લામાં એક વખત પાતે કરે તે જ થાય, એવા તેમના પ્રભાવ અને સત્તા ભમ્યા હતા. તાે પણ પાતે નિરભિમાની રહી પરાપકાર કરતા, પ્રજા પર પ્રેમ રાખતા, ગરીબાનાં આંસુ લૂછતાં અને વખતા વખત ખાદશાહને દયાના માર્ગ ખતાવતા. આમ સર્વત્ર શ્રીમાન લેાંકાશાહની કીર્તિ જામી રહી હતી.

મહમદશાહ ખાદશાહની હજુરમાં તેમણે તેના જમણા હાથ ત**રીકે દશ** વર્ષ કામ કર્યું. તેઓ અનેક રાજા–રાણાએાના કામ કરાવી આપતાં, પણ લાંચ રૂશ્વત લેતા નહિ. ત્યાર પછી ડુંક વખતમાં મહમદશાહ ખાદશાહનું અવસાન થયું.

તે સંબંધમાં શ્રી. ર. મ. નિલકંઠ "ગુજરાતના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ"માં લખે છે કે:—મહમદશાહ રાજ્ય ચાંપાનેરના રાવળ " ગંગાદાસ"ને પાવા-ગઢમાં ઘેર્યો હતા. તેવામાં રાવળની કુમકે માળવાના ખાદશાહ ચડી આવ્યા. તેનાથી ડરીને ગુજરાતના સુલતાન મહમદ શાહે પાછી પાની કરી, તેથી તેના અમીરાએ તેને ઝેર દઇ મારી નાખ્યા ને તેના શાહજદા " કુતુખ " ને ખાદ-શાહ ઠરાવ્યા.

મહુમદશાહને તેના અમીરાએ ઝેર દર્ઇને મારી નાખ્યા. આ વાત સાંભળતાં જ લાંકાશાહના રામાંચ ખડા થયાં. રાજ્ય પ્રપાંચ અને રાજ કાવા-દાવાથી તેમનું મન ત્રાસ પામ્યું અને આવા સ્વાર્થી સંસાર પર લાંકાશાને તિરસ્કાર છૂટયા. જે બાદશાહની દશ–દશ વર્ષો સુધી પ્રીતિ મેળવી. તેજ પાદ-શાહનું આ રીતે કરપીણુ ખૂન થવાથી તેને રાજખટપટ ઉપર તિરસ્કાર આવ્યા, એટલું જ નહિ પણ તેને પાતાની જાત પર પણ તિરસ્કાર છૂટયા. અને હવે કાઇપણ રીતે આ નાકરીમાંથી નિવૃત્ત થઇ ધર્મ માર્ગે જ જીવન વ્યતિત કરવાના તેમણે નિરધાર કર્યા.

મહમદશાહની જગ્યાએ કુતુખશાહ ગાદી પર આવ્યા, એટલે તરત જ લેંકાશાહે નાંકરીમાંથી ફારેગ કરવાની કુતુખશાહને વિનંતિ કરી. નવા ખાદશાહે વિચાર કર્યો કે લેંકાશાહ ન્યાયી, પ્રમાણિક અને સત્યવકતા પુરુષ છે, એવા પુરુષ આ રાજ્યમાં મળવા મુશ્કેલ છે, એમ ધારી તેણે લેંકાશાહને કહ્યું:— શાહજી, શા માટે નાંકરીમાંથી મુક્ત થવું જોઈએ ? તમે કહેતા હા તા હું તમારા દરમાયા (પગાર) વધારી આપું. એટલું જ નહિ પણ રહેવા માટે તમને ખગીચા સાથે એક ખંગલા આપું. આ સાંભળી લેંકાશાહ કહ્યું:— ગરીબ પરવર, આપની આ ભલી લાગણી માટે હું આપના આભારી છું પરંતુ હું આ માયાવી સંસારથી અલિમ રહી પ્રભુભક્તિમાં મારૂં આખું જીવન ગુજારવા ઇચ્છું છું. કેમકે એક દિવસ વહેલું કે માહું "મૃત્યુ" તા અવશ્ય આવવાનું છે. તા ખાલી હાથે ખુદા પાસે જવા કરતાં કાંઇ ધર્મ કર્તવ્ય કરીને જવાય તા ખુદા ખુશી થાય. માટે કૃપા કરી મને મારી આ ઇચ્છા પૂર્ણ કરવા પરવાનગી આપશા.

આદશાહને લાગ્યું કે આ પુરુષ રાજ પ્રપંચમાં પડવા ઇચ્છતા નથી. તેથી તેણે શ્રીમાન લેાંકાશાહને સારી પહેરામણી સાથે રજા આપી. લેાંકાશાહ આદશાહને નમન કરી ચાલી નીકળ્યા.

ઈ. સ. ૧૪૫૨ વિક્રમ સં. ૧૫૦૮ માં લોંકાશાહ, સ્ત્રી, પુત્ર કુટું બીજનાને લઇ પાટણ આવ્યા. એક સુંદર રહેવા માટે મકાન લઈ, ખાનપાનના ખંદા- ખરત કરી આપી તેમણે હંમેશને માટે સંસાર જાળમાંથી અલગ થવાની એટલે દીક્ષિત જીવન ગુજારવા માટેની આ વગેરેની અનુમતિ મેળવી લીધી. તે વખતે પાટણમાં થતિશ્રી સુમતિવિજયજી ખિરાજતા હતા. તેમની પાસે જઈ લેંકાશાહે કહ્યું:—મહાત્મન્! હું આ સંસારના પરિતાપાથી ત્રાસ્યા છું. આ પુત્રાદિક મળેલા સર્વ સાંસારિક સંખંધ ક્ષાણક અને નાશવંત છે તેથી હું મારા હિતને માટે આત્મકલ્યાણના માર્ગ—જે દીક્ષા તે લેવા ઇચ્છું છું. માટે આપ મને દીક્ષિત ખનાવી આ સંસાર સમુદ્રમાંથી પાર ઉતારશા એવી મારી નમ્ર વિનંતિ છે.

આ પ્રમાણેના શ્રી લેાંકાશાહના નમ્ર અને વૈરાગ્ય ભર્યા વાકયા સાંભળી, ગુરૂએ તેમને ભવભીરૂ આત્મા માની, સ્ત્રી પુત્રાદિક સંબંધીએા અને શ્રી સંઘની અનુમતિ મેળવી દીક્ષા આપી. ઇ. સ. ૧૪૫૩ વિક્રમ સં ૧૫૦૯ ના

રર

શ્રાવણ શુદિ એકાદશીને ભૃગુવારે શુભ ચાગ શુભ નક્ષત્રે પ્રહર દ્વિતીય લાભ ચાઘડીએ શ્રીમાન્ લેંકાશાહ ખરેખરા ભાવયતિ બન્યા, અને તે વખતે તેમનું નામ "લક્ષ્મી વિજય" રાખવામાં આવ્યું. છતાં લેંકાશાહ તરીકેની તેમની લાંબી કીતિ' જગત ભૃલી શક્યું નહિ, તેથી લોકા તા તેમને ''લેંકા શાહ ' નામથી જ બાલાવવા લાગ્યા.

દીક્ષા લીધા પછી લોંકાશાંહે સુત્રજ્ઞાન મેળવી લેવાના નિશ્ચય કર્યો અને સતત, સ્ત્રી વાંચવામાં મશગુલ રહેવા લાગ્યા. પરિણામે અનેક સુત્ર સિદ્ધાન્તોના તેઓ પારતામી અન્યા. ઘણા ગ્રંથાનું મનન અને અવલાકન કર્યું. એક તા સમરણ શક્તિ અને ખુદ્ધિના સ્વભાવિક વિકાસ; અને તેમાંય દીક્ષિતાવસ્થાનું કેવળ નિવૃત્તિમય જીવન; એટલે જ્ઞાનની શાધમાં લાગેલા મુમુક્ષુને શું દુર્ઘં દેહાય? મતલબ કે શાસ્ત્રના રહસ્યોને ઉકેલતાં તેમના પવિત્ર હુદયમાં શ્રી વીર પરમાત્માના શુભાશયા ખડા થયા, શાસ્ત્રોના અલેઘભાવાને સમજતાં તેઓ આશ્ચર્ય પામ્યા અને જ્ઞાન ચક્રુઓ ખીલ્યા. એ વખતે ખરાબર તેમણે જોયું કે વીતરાગના આ માર્ગ ખરેખર વિષમ અને ભયાનક છે, ખાંડાની ધાર પર ચાલવા જેટલા કઠિન છે; સાધારણ મનુષ્ય તેના માર્ગને ભાગ્યેજ પાર પામી શકે? આ વિચારા સાથે તેને તે વખતે પ્રવર્તા રહેલી યતિ વર્ગની પામર મનાદશાના ખ્યાલ આવ્યા:—પાતાની નજર સામે તેણે વિતરાગની આજ્ઞાનું છેચાક ખૂન થતાં જોયું. ધર્મને નામે થતા આરંભ તેના હૃદયને કારી ઘા જેવા વસમા લાગ્યા. તેણે શુદ્ધ માર્ગનું અવલંબન લેવાના નિશ્ચય કર્યો.

બસ. બીજેજ દિવસે લાંકાશાએ સત્ય ધર્મના ઉપદેશનું કાર્ય આરંભ્યું જે જે મનુષ્યા તેની પાસે આવતાં, તેમને લાંકાશાહ વિતરાગ ધર્મનું ખરૂં રહસ્ય સમજાવી આધુનિક ગંદી પ્રણાલિકાથી દ્વર રહેવાનું ઉપદેશતા. એક તા ચારિત્રશીલઆત્મા, આગમાનુસાર ઉપદેશ; અને જાહેર હિંમત એ વગેરે સદ્યુણોએ અનેક મનુષ્યા લાંકાશાહના ભક્ય બન્યા. અને તેમ બનવું સ્વાનાવિક હતું. તેઓ પાટણથી સિદ્ધપુર અને આસપાસના પ્રદેશામાં ફર્યા એટલામાં તેમના ઘણા અનુયાયીએ થયા.

એક વખત તેઓ કેટલાક યતિએા સહિત ક્રતા ક્રતા અમદાવાદ આવી ઝવેરી વાડાના ઉપાશ્રયમાં ચાતુમાંસ રહ્યા. તે દરમ્યાન તેમના શુદ્ધ ઉપદેશને અનુલક્ષીને કેટલાક યતિએાએ પણ પાતા ચાલુ યતિપણું છાડીને પુન: શુદ્ધ વિતરાગ ધર્મની દીક્ષા લેવાનું લેાંકાશા સમક્ષ જાહેર કર્યું અને થાડા વખતમાં તા તે સઘળા યતિએા સાચા મુનિએ વિતરાગના માર્ગને અનુસરનારા સાચા ત્યાગીએા બની ગયા.

આ અરસામાં, ઇતિહાસકારા જણાવે છે કે અણુહીલપુર પાટણથી લખ-મશીભાઇ નામના એક સ્ત્રસિદ્ધાંતના જાણનાર શાહુકાર અમદાવાદમાં આવ્યા અને તેમણે લોંકાશાહના વિતરાગ પ્રણિત શુદ્ધ ધર્મ સાંભળ્યા. લખમશીભાઇ પ્રથમ તો આવા શુદ્ધ માર્ગનું સ્વરૂપ દર્શાવનાર શ્રીમાન પર પ્રસન્ન થયા, અને પછી એકાન્તમાં કેટલીક ધર્મ ચર્ચાઓ કરી. તે વખતે લખમશોભાઇને યાદ આવ્યું કે મહાવીર પ્રભુના નિર્વાણ સમયથી એઠેલા બે હજાર વર્ષના ભસ્મગ્રહ અરાખર આ વખતે ઉતરવાના યાગ છે. અને એવે વખતે જો કાઈ હિંમતપૂર્વક બહાર આવી સત્ય ધર્મ ફેલાવવાના પ્રયત્ન કરશે તા ખરાખર તે ફતેહમંદ્દ નીવડશે. આ વાત તેમણે લોંકાશાહને કહી, અને પતિત થયેલા માર્ગના પુનરદ્ધાર કરવાની વિનંતિ સાથે ફળિભૂત થવાની આગાહી આપી.

એજ અરસામાં અરહેટવાડા, પાટ્યુ, સુરત વગેરે ચાર ગામના સંધ અમઢાવાદમાં આવી પહોંચ્યા અને તે વખતે ઘણા જ વરસાદ થવાથી સંઘને કેટલાંક વખત ત્યાં સ્થિરતા કરવી પડી. દરમ્યાન સંઘના માણુસા પૃથક પૃથક સ્થળે યતિઓના વ્યાખ્યાના સાંભળવા જતાં. લેાંકાશાહની જીદાજ પ્રકારની પ્રરૂપણાથી શિથિલાચારને નલાવી લેવા ઈચ્છતા યતિઓ તેની અદેખાઈ કરતા. પ્રસંગાપાત યતિઓમાંના કેટલાકે સંઘના માણુસાને મશ્કરીમાં કહ્યું કે અમારા કરતાં લક્ષ્મીવિજયજી (લાંકાશાહ) અહુ સરસ બાધ આપે છે; માટે તમે તેમની પાસે જાવ. આ શખ્દો કહેતી વખતે યતિઓને ન લાગ્યું કે સૂર્ય સામે ધૂળ ઉડાડવા જતા પેલાના શીરેજ તે આવી પડે છે. સંઘના અગ્રેસર સંઘવીઓએ આથી વિચાર કર્યા કે લાંકાશાહ સૂળ અરહેટવાઢાના છે, અને દીક્ષા પણ ઘણા વર્ષથી લીધી છે, તા શું તે કાંઇ જીદીજ જાતની પ્રરૂપણા કરે છે?

અને જો તેમ હાય તો શ્રી સંઘ તેમને માટે વિચાર કરે; એમ વિચારી સંઘના અગ્રેસરા નાગજીલાઇ, દલીચંદલાઈ, માેતીચંદલાઇ અને શાંલુજી લાઇ પાેતાની સાથે કેટલાક ગૃહસ્થા લઇને ઝવેરીવાડાના ઉપાશ્રયે શ્રી લાંકાશાહના વ્યાખ્યાનમાં આવ્યા. તે વખતે લાંકાશાહ છુલંદ અવાજે સત્ય ધર્મનું યથાઈ સ્વરૂપ સમજાવી રહ્યા હતા. ઉપર્શુકત સંઘ નાયકા તેમનું પ્રતિલાશાળી અને સ્પષ્ટ વકતવ્ય સાંલળી ત્યાંજ સ્થિર થઇ ગયા અને ચાલતાં શાસનમાં પ્રવર્તી રહેલી આડંખરીય અને વિરુદ્ધ આજ્ઞા વર્તીય પ્રવૃતિઓથી વાકેક થયા. જે અગ્રેસરા લાંકાશાહને ઠપકા આપવાના ઇરાદે આવ્યા હતા. તેઓ તેમના પરમ લકતા અની ગયા.

આટલું છતાં એકજ શલ્ય તેમના હુદયમાં રહ્યું હતું તે એ કે લેાંકાશાહે મૂર્તિપૂજા વિરૂદ્ધની પાતાની માન્ય પ્રદર્શિત કરી હતી. તેથી સંઘના

અગ્રેસરાએ તેમને પૂછ્યું:-મહાનુલાવ! મૂર્તિપૂજા તો પરંપરાથી ચાલી આવે છે. આપ તેના નિષેધ કેમ કરા છા? તેના ખુલાસા કૃપા ક**રીને આપશા** તા ઉપકાર થશે.

લાંકાશાહે કહ્યું:-- જુએા, મૃર્તિપૂજા શાસ્ત્રાનુસાર નથી તેનું કારણ:-

૧ ભગવાન મહાવીરે શ્રીઆચારાંગ; સુચગડાંગ, ઉત્તરાધ્યયન, દશ વૈકાલિક કે ભગવતી આદિ જૈનાગમામાં કાેઇ સ્થળે મૂળ પાઠે કહ્યું નથી કે સાધુશ્રાવકે પ્રતિમાને પૂજવી; તેમ તેનું ફળ કાેઇ સ્થળે ઉપદેશ્યું નથી.

ર રાજગૃહી, ચંપા, હસ્તિનાપુરી, દ્રારિકા, શ્રાવસ્તિ, તુંગીયા, અયાધ્યા વનિતા, મશુરા આદિ વર્ણુવવામાં આવેલી અનેક નગરીઓમાં સ્થળે સ્થળે યક્ષ અને ભૂતના મંદિરાનું વર્ણુન કરવામાં આવ્યું છે, પરંતુ કયાંઇ તીર્થકરના દેરાની કે પ્રતિમાની વાત મૂળ પાઠે આવતી નથી જો ખરેખર જિનમદિરા કે જિન પ્રતિમાઓ હાત તા અવશ્ય તેનું વર્ણુન આપવામાં આવ્યું હોત.

3 શ્રી મહાવીરે અનેક શ્રાવકાનું વૃત્તાંત સ્ત્રોમાં આવ્યું છે. તેમાં પ્રદેશી રાજાએ દાનશાળા મંડાવ્યાનું, શ્રેષ્ટ્રિક રાજાએ અમારી પડહ ( છવ હિંસા અંધ ) વગડાવ્યાનું, શ્રીકૃષ્ણે ધર્મદલાલી કરી હજારા મનુષ્યાને દીક્ષિત ખનાવ્યાનું વૃત્તાંત આપવામાં આવ્યું છે. પણ કાઇ સ્થળે દેશંએા બંધાવ્યાનું કે પ્રતિમા પધરાવ્યાનું વર્ણન નથી.

૪ શંખ, પાખલી, ઉદાયન, આણંદ કામદેવ આદિ શ્રાવકા અને અનેક ધર્મપ્રાણુ શ્રાવિકાઓના અધિકાર સ્ત્રામાં અપાયા છે, પણ તેમાં મૂર્તિ પૂજ્યાના અધિકાર કયાંઇ દિષ્ટિગાંચર થતા નથી. હા, તેઓએ સુપાત્ર દાન દીધાં છે, અષ્ટમી; ચતુર્દશી કે પૂર્ણિમાના પાષધા કીધાં છે. અગીયાર પ્રતિમા (કડક નિયમા) આદરી છે. કે અનશન કર્યા છે; ઇત્યાદિ અનેક ધર્મપ્રભાવી બાબતોના ઉલ્લેખ કરાયલા છે, કિંતુ પ્રતિમાના ઉલ્લેખ કરાયા નથી. જો તે વખતે પ્રતિમા હાત તા શું જ્ઞાનીઓ એ મહત્વની વાતને જવી કરે ખરા?

પ વળી સર્વજ્ઞ તીર્થકરાએ શ્રાવકાના ઘરની અપાર રિદ્ધિ સિદ્ધિનું વર્ષ્યુન કર્યું છે. તે વખતે જો તેઓના ઘરમાં દહેરૂં× કે પ્રતિમા હોત તો તેનું વર્ષ્યુન કરવાનું જ્ઞાનીઓ ચૂકે ખરા!

<sup>×</sup> આ સ્થળે મૂર્તિ પૂજક જેના આગમમાં આવેલા ચૈત્ય શબ્દના અર્થાજનાલય કરી મૂર્તિ પૂજા સ્થાપે છે. 'ચૈત્ય ' શબ્દમાંથી ઉપસ્થિત થતા અનેકાનેક અર્થોનું બ્યાન કરતાં શ્રી. પંડિત બેચરદાસ જીવરાજ દાશી તેમના '' જેન સાહિત્યમાં વિકાર થવાથી થયેલી હાનિ " નામક પુરતકમાં લખે છે કે—

<sup>&#</sup>x27; ચૈત્ય ' શબ્દની મૂળ ઉત્પત્તિ, વ્યુત્પત્તિ, અને પ્રવૃત્તિ તરફ લક્ષ આપવામાં આવે તા જ તેના ખરા અર્થ આપણાથી કળી શકાય તેમ છે. " ચિતા, ચિતિ, ચિત્ય અને

# આ ઉપરાંત સદ્દેવ, સદ્ગુર અને સદ્ધમ એ રત્નત્રયનું આખેહુળ ખ્યાન

" ચિત્યા" એ ચાર શબ્દામાં " ચૈત્ય" શબ્દનું મૂળ જડી આવે છે. એ ચારેય શબ્દાના અર્થ એક સરખા છે અને તે " ચે " થાય છે. અર્થાત્ " ચે "નું સંખંધી એટલે એના ઉપર બનેલું કે તે નિમિત્ત બનેલું વા તેની કાઇ બીજા આકારે રહેલી સત્તા—યાદગીરી, તેને " ચૈત્ય" કહેવામાં આવે છે. જે સ્થળે મૃતકને અગ્તિસ્થાયી કરવામાં આવે છે તેને જ " ચૈત્ય" કહેવામાં આવે છે. ચૈત્ય શબ્દના એ અર્થ મૂળ અર્થ છે, મુખ્ય અર્થ છે અને પ્રાચીનમાં પ્રાચીન અર્થ છે.

આટલું લખી તે પંડિતજીએ " ચૈત્ય " શબ્દના પલટાયલા વિધ વિધ અર્થો વર્ષ્યુ**ંયા** <mark>છે તે</mark> જાણવા જેવા છે.

- ૧ ચૈત્ય એટલે ચિતા ઉપરતું સ્મારક ચિન્હ, ચિતાની રાખ.
- ર ચૈત્ય=ચિતા ઉપરતા પાષાણખંડ-દેકું કે શિલાલેખ.
- 3 ચૈત્ય≕ચિતા ઉપરનું પીષળાનું કે **તુળશા** વિ<mark>ગેરેનું પવિત્રકક્ષ ( જાએા મેઘદૂત−</mark> પૂર્વમેઘ શ્લાેક ૨૩ ).
- ૪ ચૈસ=ચિતા ઉપર ચણેલાં સ્મારકની પાસેનું યત્રસ્થાન વા હાેમકુંડ.
- પ ચૈત્ય=ચિતા ઉપર દેરીના ઘાટનું ચણતર-સામાન્ય દેરી.
- ૬ ચૈત્ય≔ચિતા ઉપરની પગલાંવાળી દેરી કે ચરણ પાદુકા.
- ઐત્ય=ચિતા ઉપરનું દેવળ કે વિશાળકાય મૂર્તિ.

ચૈત્યના આ અર્થી તેની વ્યુત્પતિને છાજે તેવા છે અને તેના રહિ જન્ય આડમા તથા નવમા અર્થ તેની વ્યત્પત્તિથી ઘણા દૂર છે. હું આગળ જણાવી ગયા છું કે આપણા પૂર્વ જોએ ચૈત્યોને પૂજવા માટે નહિ પણ તે, મરનાર મહાપુરુષની યાદગીરી રાખવા માટે બનાવ્યા હતા. પરંતુ પાછળથી તેની પૂજા શરૂ થઈ હતી અને તે આજસુધી પણ ચાલી આવી છે. જે ભાઇ એક પદાર્થના વિકાસક્રમના ઇતિહાસ સમજ શકે છે, તે જ લાઇ ઉપરની ખાખતાને સહજમાં સમજી શકશે. પરંતુ જે ભાઇના મનમાં વર્તમાન ધર્મ, તેના વર્ત માન નિયમા અને તેમાં પરાપૂર્વથી પેસી ગયેલી કેટલીક અસંગત રઢિએ તથા વર્તમાન મૂર્તિ પૂજા વગેરે અનાદિનું ભાસતું હશે. રાજા ભરતના સમયનું લાગતું હશે. તે ખંધુને હું જાતે શાસ્ત્રો વાંચવાની ભલામણ કર્યા સિવાય ખીજું કાંઇ સમજાવી શકતા નથી. આપ સૌ કાઇ જાણા છેા કે વડતું ખી કેટલું ખધું સક્ષ્મ અને હલકું હોય છે; પણ જતે કહાડે અનેક જાતના અનુકુળ સંયોગા મળવાથી તેજ બી એલં ૨૫ ધારણ કરે છે કે જેની કલ્પના પણ આપણેને આવી શકતી નથી. આજ પ્રકારે પદ્ધતિ માત્ર જેની શરૂઆત તદ્દન સાદી અલ્પ અને અમુક હેતુ ઉપર અવલ બેલી હાય છે તે, જતે દહાડે એવું માેટું અને વિચિત્ર રૂપ ધારણ કરે છે કે જેથી આપણને તેની પ્રાર'લિક સ્થિતિના ખ્યાલ આવવા કે આપવા પણ કઠણ થઇ પડે છે. જે ચૈત્યા માત્ર યાદગીરી માટે હતાં તે પછીથી પૂજાવા લાગ્યાં. ક્રમે ક્રમે તે સ્થળે દેવ કુલિકાએા થવા લાગી. તેમાં ચરણ પાદુકાએ။ સ્થપાવા લાગી અને પછી ભક્તાની હેાંશથી (!) તેજ જગ્યાએ માટાં માટાં દેવાલયા અને માટી માટી મૂર્તિઓ વિરાજવા લાગી. આ સ્થિતિ આટલેથી જ ન અટકી, પણ હવે તેા ગામેગામ અને એક ગામમાં પણ શેરીએ શેરીએ એવાં અનેક દેવાલયા બંધાઈ ગયા છે અને બંધાતા જાય છે.

તેમણે સંઘના અગ્રેસરા સમક્ષ કહ્યું, અને પવિત્ર ધર્માનું અવલંબન લઇ આત્મહિત સાધવાના ઉપદેશ કર્યો.

લક્ષ્મીવિજયજી મહારાજની સાદી અને સ્પષ્ટ દલીલા અને વિશુદ્ધ ધર્મ તું સ્વરૂપ સાંભળી આગંતુક મહેમાના અતિ પ્રસન્ન ધર્મ ગયા અને તે વખતથી રાજ તેઓ શ્રીમાન્ લાંકાશાહનું વ્યાખ્યાન સાંભળવા આવવા લાગ્યા. ક્રમેક્રમે તેમને વ્યાખ્યાનકાર પ્રત્યે ખૂબ પૂજ્ય બુદ્ધિ ઉત્પન્ન થઇ.

આ તરફ યતિ લોકોએ જાણ્યું કે સંઘના અગ્રેસરો અને શ્રાવકાનો મોટો સમૂહ લાંકાશાહનું વ્યાખ્યાન સાંભળવા જાય છે, ત્યારે તેમના હુદયમાં લાંકાશાહ પ્રત્યે ભારે ઇ પ્યાની લાગણી થઇ આવી; એટલુંજ નહિ પણ આવેલ સંઘને વિદાયગીરી આપવા માટે યતિએ!એ સંઘવીને બાલાવીને કહ્યું કે શ્રીમાન સંઘના લાકોને ખરચી માટે હરકત થશે; માટે હવે ખીજે ગામ સંઘ ચલાવા. ત્યારે સંઘવીઓએ જવાબ આપ્યા:—યતિજ! આપ આ શું બાલા છા ? હમણા વરસાદ ઘણા પડયા હાવાથી જવની ઉત્પત્તિ ઘણી થઇ છે; તેમજ કીચડ પણ ઘણા થયા છે, માટે હમણાં ચાલવું ઉચિત નથી. આ સાંભળી યતિજીએ કહ્યું:— મહાશય! આવા ધર્મ આપને કાશે શીખવ્યા? ધર્મના કામમાં જે હિસા થાય તે ગણાય નહિ. કેમકે હિંસા કરતાં યાત્રામાં ધર્મલાભ ઘણા છે.

આ કથનથી સંઘવી ઘણા દીલગીર થયા! શું આ જૈન યતિના મ્હાંના જવાબ! કર્ણારહિત! મહાવ્રતરહિત! એવા આ અસંયતિ ને સંયતિ કેમ કહેવાય! જયાં ભાષાસમિતિ નહિ, ત્યાં સાધુપણું રહ્યું જ ક્યાં! એમ વિચારી સંઘવીઓએ તે યતિઓની નિર્ભત્સના કરી, કેટલાક ખુલ્લી રીતે ત્યાં યતિઓના અનાદર કરી લાંકાશાહ તરફ વળ્યા. અને કેટલાક જેઓ જાહેર હિંમતના અસાવવાળા હતા તેઓ પાતપાતાને ઘર ગયા. પરંતુ અંદર ખાનેથી તાે તેઓ લાંકાશાહનાજ ભક્ત બન્યા હતા; એટલુંજ નહિ પણ તેઓ એક બીજા સમક્ષ લાંકાશાહના યશાગાન ગાતા.

લોંકાશાહનું શુદ્ધ પ્રચારકાર્ય વધુ ને વધુ વેગથી પ્રસરતું જતું હતું. સંઘના નાયકા ઉપરાંત શહેર પરગામના ઘણાં મનુષ્યા તેમના વિશુદ્ધ ઉપદેશનું પાન કરવા આવતા; આથી તા યતિઓની ઇર્ષામાં વધુને વધુ ઉમેરા થતા ગયા. તેઓને પાતાના મોલા, માન પાન, પદવી ને કીર્તિ જેખમાયેલાં જણાયાં. એટલે સ્થાયી રહેલા યતિઓએ પાતાના લક્ત શ્રાવકાના કાન લંલેયાં, અને કાઇ રીતે લક્ષ્મીવિજયજને વિદાય કરવાનું સ્થ્યન કરી દીધું. આથી સંઘના શ્રદ્ધાળુ શ્રાવકા તત્કાળ અવેરીવાડાના ઉપાશ્રયે (જયાં લાંકાશાહ ઉપદેશ આપતા હતા ત્યાં) આવ્યા, અને લાંકાશાહને સંઘની માલીકીનું મકાન ખાલી કર-

વાની ધમકી આપી. લાંકાશાહે આવેલ શ્રાવકાને સમજાવવાની કાશીશ કરી; પરંતુ યતિઓની સજજડ ઉશ્કેરણીના કારણે યતિલકતાએ કાંઇ દાદ ન દીધી, એટલું જ નહિ પણ તેમાંના કેટલાક સ્વચ્છંદી શ્રાવકા આગળ આવી શ્રીમાનને અળજખરીથી ઉપાશ્રયની અહાર કાઢવાના પ્રયત્ન કરવા લાગ્યા, એટલે લાંકાશાહ સ્વયં (પાતે) તરતજ ઉપાશ્રયની અહાર નીકળી ગયા, અને આસપાસ બીજી કાેઇ જગ્યાએ એક ગૃહસ્થના મકાનની યાચના કરી તેમાં રહ્યા.

શ્રીમાન લેાંકાશાહે ધાર્યું કે કંટકભર્યા માર્ગમાં અનેક વિઘ્ના હાય છે. પણ તેના ધીરજપૂર્વક સામના કરી જે પાતાના પુર્ષાર્થથી લેશ પણ અટકતા નથી, તેજ હિતકાર્યા કરી શકે છે, તેથી લેાંકાશાહ હવે તા જાહેર વ્યાખ્યાના આપવા લાગ્યા. આથી જૈન પ્રજા ઉપરાંત ખાદશાહ, વજીર વગેરે જૈનેતર નાના માટા સર્વ પ્રકારના મનુષ્યા શ્રીમાન લેાંકાશાહના ઉપદેશના લાભ લેવા લાગ્યા. અને જૈન ધર્મના અહિંસામય અમૃલ્ય તત્ત્વાનું પાન કરી તેના રહ-સ્થને સમજતાં થયા. આ રીતે લેાંકાશાહની કીાંત વધુ તેજસ્વી ખની.

ગુજરાતની રાજધાની અને વ્યાપારના કૈન્દ્રસ્થાન સમા રાજનગર શહેર-માં હજારા મનુષ્યા શહેર જોવા અર્થે, વ્યાપારાર્થે, યાત્રાર્થે આવતાં, અને તેઓ લાંકાશાહનું વ્યાખ્યાન સાંભળી તેમના તરફ આકર્ષાતા. આ રીતે ઘણા મનુષ્યા વિતરાગ ધર્મના અનુયાયી અન્યાં.

શ્રીમાન લાંકાશાહના સતત્ ઉપદેશની અસર એ થઇ કે એકી વખતે ૪૫ પુરુષા વિતરાગ ધર્મની શુદ્ધ દીક્ષા લેવાને તત્પર થયા. અને તે માટે શ્રીમાનને તેમણે વિનંતિ કરી. આથી શ્રીમાન લાંકાશાહે તે વૈરાગ્ય પ્રેરિત ૪૫ પુરુષાને તેજ વખતે એટલે સંવત ૧૫૩૧ માં જૈનધર્મની દીક્ષા આપી, અને આ ૪૫ સાધુઓએ પાતાના ઉપકારી ગુરૂનું નામ અમર રાખવા માટે તે ગચ્છનું નામ "લાંકાગચ્છ" રાખ્યું.

આ પ્રમાણે લોકાગચ્છ જન્મ પામ્યા. તે કાંઇ નવા ધર્મ ન હતા, કે નવું તત ન હતું; પણ દટાઇ ગયેલા દયામાર્ગને ખરા સ્વરૂપે સતેજ કરવાને અને આત્મધર્મ ભૂલી પુદ્દગલ ધર્મના પ્રેમીઓને શુદ્ધ ધર્મના ઉપદેશ કરનારું એક "મિશન" હતું. જેઓ અંગ્રેજી શબ્દ મિશનના અર્થથી વાકેક છે તેઓ સારી રીતે જાણતા હશે કે તે કેવી પવિત્ર વસ્તુ છે. આ મિશનને સધાડાનું કે સંપ્રદાયનું નામ આપા. અથવા ગચ્છનું નામ આપા, પણ તેનાં ગર્ભમાં રહેલી પવિત્રતા ખરાખર જાણવી જોઇએ. અમુક પરાપકારી આશય મનમાં રાખી તેની સિદ્ધિને માટે ગામેગામ કરનારાઓની ટાળી કે મંડળ, તેને મિશન કહેવામાં આવે છે. તેજ રીતે ગચ્છ કે સંઘાડાના પણ એજ

આશય હોય છે. પરંતુ આજકાલ ગચ્છ અને સ'ઘાડા માત્ર વાડા ર્પેજ થઇ પડયા છે. એક ગચ્છના ઉપદેશ બીજાથી જુદા ન હાઇ શકે. એક ગચ્છ અમુક વિભાગ કે પ્રાંતમાં પહોંચી વળે, તા બીજો ગચ્છ બીજા વિભાગમાં પહોંચી વળે, પરંતુ ગચ્છ, એક ખીજાની નિંદા માટે—ખાદણી માટે કે એક બીજાને ઉતારી પાડવા માટે વિરુદ્ધ પ્રરૂપણા ન કરે, એક બીજાની હુંસાતુંસીમાં ન પડે, અને પ્રભુ મહાવીરના પવિત્ર મિશન—પવિત્ર શાસનને કલંક પહોંચા-ડવાનું કાર્ય ન કરે. ખેદ સાથે કહેતું પડે છે કે ધર્મમાં "ગરછ" નામની સંસ્થા અને વ્યવહારમાં "જ્ઞાતિ" કે "વર્ણ" નામની સંસ્થા આધુનિક જમાનામાં જયાં ત્યાં દોઢ ચતુર લાેકાની બત્રીસીએ ચડી છે. ગરીબ બિચારી તે સ'સ્થાએાને બેહદ અન્યાય આપવામાં આવે છે! સ્વયં છુદ્ધ (?) થયેલા કેટલાક લાેકા એ સંસ્થાના મૂળને કુઠારાઘાત પહોંચાડવામાં બહાદ્દરી સમજવા લાગ્યા છે. વાડા અને ગચ્છબેદના વાસ્તવિક અજ્ઞાનથી અર્ધદગ્ધ મનુષ્યો પવિત્ર સંસ્થાના સંદાર ઇચ્છી રહ્યા છે, એમની એ અજ્ઞાનતા ઉપર દયા ખાવા સિવાય અન્ય કાેઇ ઇલાજ નથી. આ દશા સુધારવા માટે હમણા કાેઇ નવાે લાેંકાશાહ થવાની જરૂર છે.

શ્રીમાન લેાંકાશાહે જૈનધર્મનું સ્વરૂપ નિહાત્યું હતું, અન્યને તે ઉપદેશ્યું હતું અને એક દિવસ એવા પણ આવવાના હતા કે તેમના તે ઉપદેશ માત્ર શ્રાડાક સરકલ (કુંડાળું) માં વ્યાપી મરી ન જતાં, આખા દેશમાં વીસ્તરીને જવંત રહેવાને સરજાયા હતા. તેથી તે ઉપદેશ ચાતરફ ફેલાવવા માટે વ્યવ-સ્થિત અધારણસરનું એક મિશન (ગચ્છ) સ્થપાયું હતું. અને તેના અગ્રેસર આચાર્ય તરીકે શ્રીમાન લાેંકાશાહ ન રહેતા તે સ્થાન તેમણે પાતાના પદ્દ-શિષ્ય ભાણ્ ઝાષને આપ્યું હતું.

આ મિશનના જન્મે ઘણાઓના હુદયમાં અગ્નિદાહ જલાવ્યા. ઘણાયે ગ્રેત્યવાસીઓ આ મિશનના સ્થાપનારને તથા તેના અનુયાયીઓને (Followers) ગાળા આપી નિંદાથી નવાજવા લાગ્યા. અને તેમ અનનું સ્વાભાવિક હતું. કેમકે જોત જોતામાં તે મિશન હિંદના દરેક ભાગમાં ફેલાઇ ગયું અને થાડાં જ વર્ષામાં લગભગ આઠ લાખથી વધુ મનુષ્યા તેમાં સામેલ થયા. આવી અસાધારણ ક્તેહ અસાધારણ કર્ષા ઉત્પન્ન કરે તેમાં નવાઇ પામવા જેવું પણ શું હતું!

આમાં આશ્ચર્ય એટલુંજ કે પૂજ્યશ્રી લેંકાશાહે જે મિશન ચલાવ્યું તે, તે વખતના સખ્ત પ્રતિરાધ સામે પણ ટક્કર ઝીલી શક્યું. એજ ચારિત્ર મળ, જાહેર હિંમત, સહનશીલતા, અને સત્ય ધર્મના પ્રભાવ! એ સિવાય પ્રીજાં શું માની શક્યય? શ્રીમાન્ લેંકાશાહ જે દઢ સંકલ્પ કરતા અથવા

તેઓ ધારતા કે અમુક સ્થળે અંધકાર છે ત્યાં પ્રકાશ થવા જોઇએ; તરતજ કાઇ એવા યાગાનુયાંગે એ પ્રસંગ ખનીજ આવતા અને લાંકાશાહના ઉપદેશ ત્યાં પહાંચી જતા. શ્રીમાન લાંકાશાહે તથા તેમના શિષ્યાએ ઘણા દેશોમાં વિહાર કરી જાહેર રસ્તાએ પર હિંમતપૂર્વક વ્યાખ્યાના આપી સત્યધર્મના વિજય વાવટા ક્રમાનો હતા.

તેમણે કેટલાં વર્ષ ચારિત્ર પાળ્યું તથા તેંએા કઇ સાલમાં, કયા ગામમાં, કાળધર્મ પામ્યા; તે સંબંધીની પૂર્ણ માહિતી મળી શકી નથી; પરંતુ હું જ્યારે અજમેર સાધુ સંમેલનમાં ગયેલ, ત્યારે ત્યાં પુજયશ્રી જયમલજ મહારાજની સંપ્રદાયના મુનિશ્રી મીશ્રીમલજી મહારાજ મને મત્યા. આ સંબંધમાં પૂછતાં તેમણે કહ્યું કે:–અમારી પાસે હસ્તલિખિત મૂળ પદાવળી છે તેમાં લખ્યું છે કે:– લાંકાશાહુને આશરે ચારસા શિષ્યા થયેલા, તે સર્વ શિષ્યાએ સર્વ સ્થળે કુરી પાેતાના ગચ્છમાં આઠ લાખ શ્રાવકાેની સંખ્યા કરી, જેથી ચૈત્યવાસી યતિએા ખીજાણા થકા, તેમનું નિકં**દન** કાઢવા અ<sup>ગ્રુ</sup> અને તેમના સ્થપાયેલા મિશનને તાેડી પાડવા માટે દીલ્હીમાં લાગવગ ચલાવી બાદશાહ પાસે ક્રીયાદ કરી કે લેાંકા<mark>શાહ અને તેના સાધુ</mark>એા અમારા ધર્મ તાેડી પાડવા માટે પ્રયત્ના કરે છે. માટે આપ જહાંપનાહ તેઓને બાલાવી ખંનેના ધર્મની દલીલા સાંભળી ન્યાય આપવા કૃપા કરશાે. આ પ્રમાણે અરજ કરવાથી ખાદશા $\S^*$ તેજ વખતે શ્રી લક્ષ્મીવિજય ઉર્ફે લોંકાશાહને તથા તેમના કેટલાક વિદ્રાન ગણાતા શિષ્યોને અને તેમના અનુયાયી શ્રાવકાને બાલાવીને કહ્યું કે:-અમુક મુદ્દતે અંને પક્ષવાળાએાએ પાતપાતાના ધર્મપુસ્તકા આદિ સામગ્રી લઇ હાજર થવું.

ઉભય પક્ષના સાધુ—યતિએ મુદ્દત સર દિલ્હીમાં આવ્યા અને ધર્મ ચર્ચા થઇ, તેમાં લાંકાશાંહ તે વખતે અહાદ્દરી ખતાવી દયા ધર્મના ડંકા વગાડયા; પરન્તુ પાદશાહ ધર્માન્ધ હાવાથી, અવળા ઉતરી ઉલટા હિન્દુ ધર્મના નાશ કરવા પ્રેરાયા અને ખંને ધર્મ વાળાઓને કાંઇ પણ ન્યાય આપ્યા વગર વિદાય કર્યા.

<sup>\*</sup>આ વખતે દીલ્હીના તખ્ત ઉપર "સીકંદર લાદી" બાદશાહ હતા. ઇતિહાસકારા તેનું વર્ણન કરતાં લખે છે. કેઃ- છ. સ. ૧૪૧૮ વિક્રમ સંવત ૧૫૩૪ માં "સીકંદર લાદી" દીલ્હીની ગાદી પર આવ્યો. એ બાદશાહ બહાદુર ને વિદ્વાન પણ ધર્માં ધ ને જીલ્મી હતા. તે મુસલમાના તરફ દયાભાવ ને ન્યાયથી વર્તતા ને હિંદુપ્રજા પર જીલ્મ કરતા. તેમનાં દેવળા ને મૂર્તિઓ તેાડી તેમની ધર્મક્રિયા અટકાવતા એ બાદશાહ ઈ. સ. ૧૫૧૬ સંવત ૧૫૭૨ માં મરણ પામ્યાથી તેના દીકરા " ઇથાહિમ" પાદશાહ થયા.

લાંકાશાહ કેટલાક શિષ્યા સહિત ત્યાંથી વિહાર કરી કરતા કરતા જયપુર (રાજપુતાના) આવ્યા. ત્યાં આવી ઘણાઓને ધર્મ પમાડયા, પરંતુ વિરાધી- ઓએ તેમને અઠમને પારણે ઝેર આપ્યું. તે ઝેર મિશ્રિત આહારના એક કવલ લેતાં લાંકાશાહને માલમ પડ્યું કે આમાં ઝેર છે. તે વખતે તેમણે શરીરની ક્ષણભંશુરતા સમજી, પરદેશી રાજાની જેમ બાકીના આહાર પૂરા કરી 'જાવ- છવ'ના અનશન તપ કર્યા અને સમભાવ પૂર્વક વેદન અનુભવ્યું. આત્માના અમરત્વને ભાવતાં મહાવીરના આ સાચા સપુતે દ્ર વર્ષની ઉંમરે ઇ. સ. ૧૪૮૫ વિ. સં. ૧૫૪૧ માં ભાવ સમાધિએ +દેહ છાડયા.

જૈનશાસનના એ પરમ પ્રભાવક વીર લેાંકાશાહના સમસ્ત જૈનસમાજ પર મહાન ઉપકાર છે. ધન્ય હાે એ વિજેતાને!

ઇતિ લેાંકાશાહ ચરિત્ર સંપૂર્ણ.

## અમૂર્તિપૂજક તારણુ તરણુ દિગં બર સમાજ

આ સમાજ સ્થા. જૈન સમાજની જેમ મૂર્તિપૃજાને માન્ય કરતા નથી. ઉક્ત સંપ્રદાયના સ્થાપક જૈનાના મહાપુરુષામાંના એક " તારણ સ્વામી " હતા. તેમણે પાતાના સમકાલીન શ્રીમાન્ લાંકાશાહને યાદ કરેલા, તેથી તેમના સંબંધીના થાઉાક અહેવાલ આપવા પ્રસંગાચિત ગણાશે,

"શ્રી તારણ તરણ શ્રાવકાચાર" (અનુવાદક શ્રી. ખ્ર. શિતળપ્રસાદ ) નામક પુસ્તકની ભૂમિકામાં લખે છે કે:—પુષ્પાવતી નગરીમાં તેમના પિતા ગાઢાશાઢું રહેતા હતા. તે પરવાર જ્ઞાતિના શેઠ હતા. અને દિલ્હીના પાદશાહને ત્યાં કાઇ કામ પર નિયત થયેલા હતા. પેશાવર શહેરને પહેલા પુષ્પાવતી કે પુષ્કલાવતી નગરી કહેતા. આ ગાઢાશાઢુની ધર્મપત્નીથી ઉકત શ્રંથના કર્તા "તારણ સ્વામી" ના જન્મ થયેલા. વિક્રમ સં. ૧૫૦૫ ઈ. સ. ૧૪૪૮ જે વખતે દિલ્હીમાં અલાઉદ્દીન સૈયદ રાજ્ય કરતા, ત્યાર પછી ઇ. સ. ૧૪૫૦ માં સુલતાન વહેલાલ લાદી રાજ્યાસન પર આવ્યા.

આ બાળક પાંચ વર્ષના થયા. તેવામાં તેમના પિતા પર કાેઇ કારણથી બાદશાહની કફા મરજી થઇ; તેથી ગાઢાશાહુ પાતાના સ્ત્રી પુત્રને લઇ, પેશાવર છાેડી ટાેંકરાજયના સમરખેડા પાસેના એક ગામમાં રહેવા આવ્યા. ત્યાં એક ધનાઢય જૈન શેઠની સહાયથી તે વ્યાપાર કરવા લાગ્યા અને પુત્રને વિદ્યાલ્યાસ કરાવવા

<sup>+</sup> આ ઘટનાનું બીજું પ્રમાણ મને મળી શક્યું નથી તેથી એક તરફીપણાના લેખન દેાષથો મુકત થવા માટે મારે કહેવું જોઇએ કે આ હકીકત મુનિ શ્રી મિશ્રીમલછ મ. પાસેની હસ્ત લિખિત પ્રત પરથી મને કહેવામાં આવેલ હાઇ તે દાખલ કરી છે. તે ફેટલે અંશે સત્ય છે તે હું ચાક્કસ કહી શકતા નથી. તત્ત્વ કેવળો ગમ્ય. — લેખક

લાગ્યા. તે પુત્ર ઘણા ચતુર હતા. યથાયાં વ્યવહારિક વિદ્યાની સાથે તે જૈન શાસ્ત્રોના પણ અભ્યાસ કરવા લાગ્યા. તેને નાની ઉંમરથીજ વૈરાગ્યના અંકુરા સ્કૂરેલાં. એવું કહેવાય છે કે તેમણે વિવાહ નહાતા કર્યા. ઘણા વખત સુધી ઘરમાં રહી તેમણે શ્રાવકના વતાનું પાલન કર્યું હતું અને સમરખેડા કે જ્યાં હાલ જંગલ છે ત્યાં એકાન્તમાં ખેસીને ધ્યાન કરતા. થાડાંક વર્ષ પછી તેમણે ઘરના ત્યાગ કરી દીધા અને પછી પ્રક્ષાચારી કે ત્યાગી સુનિ અન્યા અને મલ્હારગઢ (ગ્વાલીયર સ્ટેટ) માં સ્થિરતા કરીને અધિક ધ્યાનાભ્યાસ કરવા લાગ્યા. આસપાસના પ્રદેશમાં વિચરી અધ્યાત્મ ખાધ્યી તેમણે જૈન ધર્મના ઘણા પ્રચાર કર્યો હતા.

એમના શિષ્યા વિદ્વાન અને સુપ્રસિદ્ધ છે. તેમના અનુયાયોઓને તારણતરણ સમાજ કહે છે. વર્તમાન સમયમાં તે સંપ્રદાયના મૂર્તિજાપુર, ખાંદા, મધ્યપ્રાંત, અને મધ્ય ભારત વગેરમાં થઇને આશરે છે હજાર ઘરા છે. તેઓ "ચૈત્યાલય" ના નામથી "સરસ્વતી ભવન" ખનાવે છે, વેદિ પર શાસ્ત્ર ખિરાજમાન કરે છે. શાસ્ત્રની ભક્તિ કરે છે, શાસ્ત્રની સામે જિનેન્દ્ર દેવની ભક્તિ કરે છે. દિગંખર જૈન શાસ્ત્રો વાંચે છે, જિનેન્દ્રની પ્રતિમાને રાખવાનો કે પૂજવાના રિવાજ નથી.

શ્રી તારણ સ્વામી પોતાના તારણ તરણ શ્રાવકાચારના મૂળ ગ્રંથમાં લખે છે કે:- ઉસ સમય અમદાવાદમેં શ્વેતાંબર જૈનિયા કે ભીતર એક લાંકાશાહ હુએ થે જિન્હાને ભી વિક્રમ સં૧૫૦૮ મેં હું હીયા પાંથકી સ્થાપના કી થી યે ભી મૂર્તિકા નહિ પૂજતે હૈ. શીખધર્મ કે સ્થાપક નાનક પંજાબમેં સન ૧૪૬૯ સે ૧૫૩૦ તક હુએ વ કબીરશાહ ભી ઇસી સમય સન્ ૧૪૪૬ સે ૧૫૦૮ મે હુએ હે. ઇન સંબાંને મૂર્તિપૂજા કા અસ્વીકાર કોયા હૈ.

### લાંકા**ગચ્છની વંશાવળી** + પાટ ૧ લી

શ્રીભાણુ ઋડિય: –શિરાહી તાબાના અરહેટવાડાના રહિશ, જ્ઞાંતે પારવાડ વિક્રમ સં. ૧૫૩૧ માં છતી રિદ્ધિ ત્યાગીને ૪૫ પુરૂષા સાથે અમદાવાદમાં દીક્ષા લીધી.

૧ તારણ સ્વામાએ પણ મૂર્તિ પૂજાના વિરાધ કર્યા હતા. તેમના ઉપ**દેશથી પપટક૧૯** મનુષ્યાએ જૈન ધર્મના સ્વીકાર કર્યો હતા. તેમણે ૧૪ ગ્ર**ંથ રચે**લા છે. તેમના સ્વર્ગવાસ મલ્હારગઢમાં વિ. સં. ૧૫૭૨ ઇ. સ. ૧૫૧૫ માં થયા હતા.

૨ હુંઢીયા=ઢુંઢક−સત્ય શાધક

<sup>+</sup> પુજ્ય શ્રી લક્ષ્મીવિજયજ ઉર્ફે લેાંકાશાહની પહેલી પાટે થયેલા શ્રી ભાણુજ ઋષિથી તે હાલના શ્રી પુજ્યો—શ્રીમાન્ ન્યાયચંદ્રજી (વડાદરા) તથા શ્રીમાન્ ન્યપ્યં-

#### પાટ ૨ છ

શ્રી ભિદાજી ૠુંપિઃ–શિરાહીના રહિશ એાશવાળ; સાથરીયા ગાત્રી, પાતાના કુટુંબના ચાર પુરુષા સાથે પુષ્કળ દ્રવ્ય છાડી વિક્રમ સં. ૧૫૪૦ માં ભાણજઋષિ પાસે દીક્ષા લીધી.

#### યાટ ૩ છ

શ્રી નુનાજી મારે માં મારે ક્ષા લીધી. ૧૪૫૬ માં શ્રી ભિદાજી મારે વિક્ષા લીધી.

#### પાટ ૪ થી.

શ્રી લીમાજી ઋષિ; મારવાડના પાલીગામના રહિશ; વિશા ઐાશવાલ લાઢાગાત્રા, લાખા રૂપીયા છાડી દીક્ષા લીધી.

#### પાટ ૫ મી.

શ્રી જગમાલજી ઋષિ; નાનપુરા ગામના રહીશ, વિશા ઐાશવાલ સુરાણાગાત્રી, ભીમાજી ઋષિ પાસે સંવત ૧૫૫૦માં દીક્ષા લીધી હતી.

#### પાટ ६ ઠી.

શ્રી સરવાેજ ઋષિ; વીશા એાશવાલ ખાદશાહના વજર (!) હતા. શ્રી જગમાલજ ઋષિના ઉપદેશ સાંભળી વૈરાગ્ય પામી દીક્ષા લેવા તૈયાર થયા ત્યારે અકખર ખાદશાહે કહ્યું કેઃ—

સરવા! યે સંસાર એક અજબ ચીજ હૈ, દુનિયા કે બીચ રહના અજબ ચીજ હૈ.

એ વાકય સુણી સરવાછએ કહ્યું કે:-

હે ખાદશાહ! એહિ દુનિયામેં મરણુ એહી અજબ ચીજ હૈ—

ગમાં તેટલી માજ ઉડાવા, પણ એક દિન મરણ એહિજ સત્ય હૈ— તા એસા મર્ણુ મરના ચાહીએ કી ફોર દુનિયામેં આના ન પઉ—ઉસ કારનસે મેં સંસાર ત્યાગતા હું.

ખાદશાહ મૌન રહ્યો—ઉપર્શુંકત ઉત્તર આપી સરવાેજએ ઘણું દ્રવ્ય છાેડીને સંવત ૧૫૫૪ માં દીક્ષા લીધી.

દ્રજી (જામનગર) ની વંશાવળી મને મળ્યા મુજબ સંક્ષેપમાં લીધી છે. તેમજ ત્રીજા શ્રીમાન્ વજેરાજજી (જેતારણ) ની વંશાવળી આ ઇતિહાસમાં લીધી નથી તેનું કારણ એ કે—હું અજમેર ગયા ત્યારે તેમના સંબંધી તપાસ કરાવતાં એટલા પત્તો મળ્યો કે તેમના વંશમાં હાલ કાઇ નથી. માત્ર એક તેના ચેલા હતા. તે અહીંથી બીકાનેર ગયા હતા અને પછી તે ઘરબારી થઇ ગયા છે, તે સિવાય તેમના વંશમાં કાઇ નથી, એમ સમાચાર મળવાથી આ પટાવલીમાં તે લીધેલ નથી.

#### પાટ ૭ મી.

શ્રીરૂપઋષિ; અણુહીલપુર પાટણુના રહીશ, વેદ ગાત્રી, જન્મ સંવત ૧૫૫૪ ઘણું દ્રવ્ય છાડી ન્હાની વયમાં સં. ૧૫૬૬ માં સ્વયંમેવ (પાતાની મેળે) દીક્ષા લીધી અને સં. ૧૫૬૮ માં પાટણ મુકામે ૨૦૦ ઘર શ્રાવકના અનાવીને લાંકાગચ્છમાં ભાવ્યા. માત્ર ૧૯ વર્ષ દીક્ષા પાળી, સં. ૧૫૮૫ માં બાવન દિવસના સંથારાકરી સ્વર્ગે ગયા.

#### પાટ ૮ મી.

શ્રી જીવાજીઋષિ; સુરતના રહીશ, પિતાનુ નામ તેજપાલશાહ, માતાનું નામ કપુરાબાઈ. જન્મ સં. ૧૫૫૧ માધ વિદ ભારસ. સં. ૧૫૭૮ માં ઘણું દ્રવ્ય છોડી દીક્ષા લીધી સં. ૧૫૮૫ ની સાલમાં અમદાવાદ ઝવેરીવાડામાં લુંકાગચ્છના નવલખી ઉપાશ્રયમાં પૂજ્ય પદવી આપી હતી. સુરતમાં ૯૦૦ ઘરને પ્રતિબાધી શ્રાવક કર્યા હતા. ૩૫ વર્ષ સંયમ પાળી સં. ૧૬૧૩ ના જેઠ વિદ ૧૦ ના રાજ સંથારા કરી સ્વર્ગવાસી થયા હતા.

એમના વખતમાં શિરાહીની રાજ્ય કચેરીમાં શૈવમાર્ગી અને જૈન માર્ગીના અનુયાયી વચ્ચે વિવાદ થયા હતા, એમાં જૈન યતિઓ હાર પામવાથી તેમને દેશ છાડી જવાના હુકમ થયા. એટલામાં અમદાવાદ મુકામે બિરાજતા પૂજ્ય શ્રી જવાજ ઋષિને ખબર પડવાથી પાતાના શિષ્ય વડા વરસી ગજી તથા કું વરજ વગેરેને ત્યાં માકલ્યા. જેમણે ચર્ચા કરીને જૈન મતની જયાવજા કરકાવી અને હુકમ પાછા ખેંચાવી લીધા.

(તે સમયમાં સર્વથી પહેલાં લેંકાગ છના યતિશ્રી છવાછ ઋષિના શિષ્ય શ્રી જગાજઋષિ અને તેમના શિષ્ય શ્રી છવરાજ મહારાજે યતિવર્ગ માંથી અલગ થઈ સંવત ૧૬૦૮ ની આસપાસ ક્રિયા ઉદ્ધાર કર્યો. તેઓમાંના હાલ પાંચ સંપ્રદાયા વિદ્યમાન છે. તે આગળ કહેવાશે.)

અહીંથી ટુટફાટ શરૂ થઇ. મેઘજ નામના એક સ્થવીરને કાઇ કારણથી ૨૭ ઠાણા સહિત ગચ્છ બહાર કરવામાં આવ્યા, તેથી તેઓ હીરવિજયસૂરિ પાસે ગયા અને તેમના ગચ્છમાં ભળ્યા.

આ સમયમાં ૧૧૦૦ ઠાણા લેકિંકાગચ્છમાં વિચરતા હતા. પરન્તુ સંપ તૂટવાથી અને બીજા વિવિધ કારણાથી એકમાંથી ત્રણ ગચ્છ થયા.

૧ શ્રી જીવાજીઋષિ—ગુજરાતમાં વિચરતા હતા. તેમના સમુદાય "ગુજ-રાતી લાંકાગ²છ" તરીકે એાળખાવા લાગ્યા. અને આઠ પાટ સુધી અમદાવાદમાં તેમનો ગાદી હતી. ૨ નાગારી લાકાગચ્છ.

**૩ લાહારી ઉત્તરાધ**ે લાેકાગચ્છ.

ગુજરાતી લાંકાગચ્છના વડીલ શ્રી જવાજઋષિને ૩ મ્હાેટા પાંડિત શિષ્યાે હતા. ૧ વડા વરસિંગજી, ૨ શ્રી કુંવરજી, અને ૩ શ્રી મલ્લજી એ સિવાય અન્ય પણ ઘણા શિષ્યા થયા હતા.

#### પાટ ૯ મી

પુજ્ય જીવાઋષિના-વડીલ શિષ્ય વડા વરસિંગજી ઋષિને, સંવત ૧૬૧૩ ના જયેષ્ઠ વિદ ૧૦ ના રાજ વડાદરાના ભાવસારાએ શ્રી પૂજ્યની પદવી આપી ત્યારથી તેમના પક્ષને " ગુજરાતી લાંકાગચ્છ મ્હાટી પક્ષ " એવું નામ આપ્યું. ત્યારથી તેમની ગાદી વડાદરામાં સ્થપાઇ.

### પાઢ ૧૦ મી

શ્રી હ્રંઘ વરસિંગ છુ; સં. ૧૬૨૭ માં ગાઢીએ બેઠા. સં. ૧૬૫૨ માં **દિલ્હીમાં ૧૦ દિવસનાે** સંથારાે કરી સ્વર્ગવાસી થયા હતા.

પાટ ૧૧ મી. શ્રી યશવ તઋષિજી થયા. પાટ ૧૨ મી. શ્રી રૂપસંગજઋષિ થયા. પાટ ૧૩ મી. શ્રી દામાદરજીઋષિ થયા. પાટ ૧૪ મી શ્રી કર્મસિંહ્રજી-ઋષિ થયા. પાટ ૧૫ મી શ્રી કેશવજીઋષિ થયા.

અહિં સુધી ગુજરાતી લેાંકાગચ્છ મહાટી પક્ષ કહેવાતી હતી; પરન્તુ શ્રી કેશવજીઋષિ મહાન પ્રતાપી અને પ્રભાવશાલી થવાથી-કેશવજી પક્ષના નામથી તેઓ એાળખાવા લાગ્યા. વડાદરાની ગાદીના શ્રી પુજ્યા શ્રી કેશવજી પક્ષના નામથી એાળખાય છે:

**લાં**કાગ**ે**કના કેશવજ પક્ષમાંના હરજીઋષિ તથા જીવરાજજીઋષિ તથા ગિરધરજીઋષિ વગેરે જણ ૬ એ યતિવર્ગમાંથી અલગ થઇ સં ૧૬૮૬ પછી ક્રિયા ઉદ્ધાર કર્યો. તેઓમાંના હાલ બે સંપ્રદાયા વિદ્યમાન છે તે કાેટાવાલા તથા પૂ. હુકમીચંદજ મ. ના નામથી એાળખાય છે તે આગળ કહેવાશે.

૧૬મી પાટે શ્રી તેજસિંગજી ઋષિ થયા | ૨૨મી પાટે શ્રી સાેમચન્દ્રજી ઋષિ થયા ૧૭મી પાટે શ્રી કાનજી ઋષિ થયા. ૧૮મી પાટે શ્રી તલસીદાસજી ઋષિ થયા ૧૯મી પાટે શ્રી જગફ્રય ઋષિ થયા ૨૦મી પાટે શ્રી જગજીવનજી ઋષિ થયા **૨૧મી પાટે શ્રી મેઘરાજ્છ ઋષિ થયા ૄર૭મી પાટે** શ્રી ન્યાયચન્દ્રજી સ્**રીશ્વર** 

રકમી પાટે શ્રી હરખચન્દ્ર જ ઋષિ થયા ૨૪મી પાટે શ્રી જયચન્દ્રજી ઋષિ થયા રપમી પાટે શ્રી કલ્યાણચન્દ્રજી ઋષિ થયા ર કમી પાટે શ્રી ખુબચન્દ્રજસૂરીશ્વર થયા જેઓ હાલ વિદ્યમાન વિચ**રે** છે. ઇતિશ્રી **ગુ**જરાતી લુંકાગ<sup>2</sup>છ **મ્હા**ટી (કેશવજી) પક્ષની પદ્દાવલી સંપૂર્ણ.

ગુજરાતી લુંકાગચ્છ ન્હાની પક્ષની પદ્દાવલી:-

#### પાટ ૯ મી

શ્રી છવા ઋષિ પાસે સં. ૧૬૦૨ના જ્યેષ્ઠ સુદિ પાંચમના **રાજે અમદા**-વાદમાં શ્રી કુંવરજી વગેરે સાત જ**ો** સાથે દીક્ષા લીધી હતી. શ્રી કુંવરજી **ૠષિ** બાલાપુર પધાર્યા ત્યારે ત્યાંના શ્રાવકાએ તેમને શ્રી પૃજ્યની પદવી આપી હતી. તેથી તેઓ ગુજરાતી **હુ**ંકાગ<sup>2</sup>છ ન્હાની (કુવરજી) પક્ષ તરીએ ઓળખાવા **લાગ્યા**.

#### પાટ ૧૦ મી

શ્રીમહલ : અમદાવાદ નિવાસી પારવાડ, પિતાનું નામ થાવર શેઠ, માતા કુંવરબાઇ સં. ૧૬૦૬ ના મૃગશિર સુદિ પાંચમના રાજ છતી રિદ્ધિ ત્યાગી શ્રી છવા ઋષિ પાસે દીક્ષા લીધી હતી. સં. ૧૬૨૯ના જયેષ્ઠ વદિ પ ના રાજ શ્રી કુંવર ઋષિની પાટે બેઠા હતા.

એક વખત કડી-કલાેલ પાસે મામ છે ત્યાં પધારી ઘણા જીવાને પ્રતિ-બાેધ્યા; તે વખતે કેટલાક માણુસાેએ તેમના બાેધથી જૈન બની પાતાની ડાેકની કંડીઓ તાેડીને કુવામાં નાખી, જેને લીધે હાલ પણુ તે કુવા "કંડીયાે કુવા " એવા નામથી આળખાય છે.

મચ્છકાંઠા ત્રફ વિહાર કરી મારળોમાં તેઓ પધાર્યા અને ત્યાં શ્રીપાળ શેઢ વગેરે ૪૦૦૦ ગૃહસ્થને પ્રતિબાધી શ્રાવક કર્યા.

### યાટ ૧૧ મી

શ્રી રત્નસિંહ છ; હાલાર પ્રાંતના નવાનગર (જમનગર)ના રહીશ, વીશા-શ્રીમાલી સાલાણી, સુરશાહ પિતા, વેવિશાળ કરેલી પાતાની પત્ની શીવબાઇને ઘેર જઇ તેણીને ઉપદેશ આપી વૈરાગ્ય પમાડી અગ્યાર વર્ષની ઉમરે દીક્ષા લેવરાવી અને પાતે પણ સં ૧૬૪૮માં દીક્ષા લીધી. શાસ્ત્રના સારા અભ્યાસ કરવાથી સં. ૧૬૫૪ માં ગુરૂ શ્રી મલ્લજએ તેમને પાટે બેસાડયા. તેમના શિષ્ય સવજી તથા શીવજી વગેરે થયા હતા.

#### પાટ **૧૨ મી**

શ્રી કેશવજી ઋષિ; મારવાડના ધુનાડા ગામના રહીશ; એાશવાલ, વિજય-રાજ પિતા, જેવતબાઇ માતા, પૂજ્યશ્રી રત્નસિંહજી પાસે સાત જણ સાથે દીક્ષા લીધી. સં. ૧૬૮૬માં પાટે બેઠા પછી થાેડે જ મહીને સંથારા કરી જેઠ સુદિ ૧૩ના રાજ કાળ કર્યા હતાે. (આ કેશવજી ન્હાની પક્ષના સમજવા)

## પાટ ૧૩ મી

શ્રી શીવજી ઋષિ; હાલારના નવાનગરના રહીશ, સંઘવી અમરસી પિતા તેજબાઇ માતા. એમની દીક્ષાના પ્રસંગ કાંઇક વિચિત્ર હતા—એવું કહેવાય છે કે રત્નસિંહજી ઋષિ શ્રી જામનગરમાં પધારેલા; તે વખતે તેજબાઇ વાંદવા આવેલા; આ ભક્તિવંત અને શ્રહાળુ બાઇને પુત્ર રહિત જાણીને રત્નસિંહ ઋષિએ સ્વાભાવિક કહ્યું કે:—બહેન! ધર્મની શ્રહાથી સુખ, સંતતિ અને સાદ્યાબી સાંપડે છે માટે ધર્મમાં દઢ શ્રહા રાખા " આવા પ્રકારનું વચન નીકળેલું તે ભદ્રિક બાઇએ ગ્રહ્યુ કરી લીધું. અને બન્યું પણ એમજ કે તે વચન બાલ્યા પછી અનુકમે તે બાઇને પાંચ બાળક થયા. બાદ કેટલાક વર્ષે કરીથી શ્રી રત્નસિંહજી ઋષિ તે ગામમાં પધાર્યા અને તેજબાઇ પાતાના પાંચ પુત્રા સાથે વાંદવા આવ્યા.

તે પાંચ પુત્રમાંના એક શીવજી નામના તેણીના બાળક મહારાજના ખાળામાં જઇને છેઠા. તે જોઇ તેણીએ કહ્યું કે, આ બાળક આપની પાસે જ રહેવા ઇચ્છે છે. માટે આપ તેને શિષ્ય કરા. બાળક પણ તેમની પાસેજ રહેવા ઇચ્છેતો હતો. જેથી મહારાજે બાળક અને માતાના લાવ જાણી પાસે રાખી લાણાવવું શરૂ કર્યું, અને થાડા વખતમાં તે શાસમાં પારગામી થયા એટલે સં. ૧૬૬૦માં તેને દીક્ષા આપી—તેના જન્મ સં. ૧૬૩૯માં થયા હતા અને સં. ૧૬૭૭માં પાટે છેઠા હતા.

તેમણે પાટ્યુમાં ચામાસું કરેલું, ત્યાં તેમની કીર્તિ સહન ન થઇ શક-વાથી તે સમયે દિલ્હીની ગાદીએ ઇ. સ. ૧૬૮૩માં "શાહજહાન" નામના ખાદશાહ હતા, તેની પાસે કેટલાક ચૈત્યવાસીઓએ દિલ્હીમાં જઇ ખાદશાહ-ને તેમની વિરુદ્ધ ઉશ્કેર્યા. તેથી શાહજહાન ખાદશાહે શીવજીને દિલ્હી તેડાવ્યા એ વખતે ચાતુર્માસના વખત હતા. પરન્તુ ઠાયાંગજ સ્ત્રના પાંચમા ઠાયામાં ક્રમાવેલ છે કે—દુષ્કાલને લીધે, રાજ્યના ભયથી કે એવા કાઇ ગાઢ કારયુ-થી ચામાસામાં પથુ વિહાર થઇ શકે છે; એમ વિચારી શીવજ ઋષિ દિલ્હી આવ્યા. કેટલાક હાજરજવાળી સવાલ જવાબ થવાથી બાદશાહ બહુ ખુશી થયા અને તેમને મ્હાર છાપ વાળા પટા આપ્યા તેમજ એક પાલખીની ખક્ષીશ કરી (સં. ૧૬૮૩ના આશ્વિન સુદ ૧૦ વિજયાદશમીને રાજ)

આ પ્રમાણે શ્રી શીવજી ઋષિએ લેંકાગ અને કીર્તિ વધારી એ ખરી વાત; પરન્તુ પટા અને પાલખી ઉપાધિરૂપ થઇ પડયા! એ સાનાની કટારી કેંદ્રે આંધવાના કામની ન થતાં પાતાને ઇજા કરનારી નીવડી. તે દિવસથી યતિ-આ પાલખી ચમ્મર વગેરે રાખી સાદ્યાબી કરતાં શીખ્યા. ત્યાગમાં આવી જાતના પરિશ્રહે મ્હાેટી ખલેલ પહેંચાડી. શ્રી શીવજી ઋષિ હવે અમદાવાદમાં આવ્યા, એ વખતે અમદાવાદના ઝવેરીવાડાના નવલખી ઉપાશ્રયે ઘણા ઘરા લેાંકાગચ્છી શ્રાવકાના હતાં.

લાલજી ઋષિ પાસે; કાવ્ય, ન્યાય સિદ્ધાન્ત વગેરે લાણીને શીવજી ઋષિ પાટધર થયા હતા. તે પછી તેમને ધર્મસિંહજી\* ઉપરાંત ૧૬ શિષ્ય થયા હતા; તે પૈકી જગજીવનજી, આણુંદજી વગેરે કેટલાક તાે ઉંચ કુલમાંથી ત્યાગી થયા હતા.

## પાટ ૧૪ મી

શ્રી સંઘરાજ:—તેમના જન્મ ૧૭૦૫ના અશાડ સુદી ૧૩ સિદ્ધપુરમાં થયા હતા, જ્ઞાતે પારવાડ; પિતા તથા ખહેન સાથે ૧૭૧૮ માં શીવજી ઋષિ સિમિપે દીક્ષા લીધી અને શ્રી જગજીવનજી પાસે અંગ ઉપાંગ મૂળ છેદ વગેરે સિદ્ધાન્તાના અભ્યાસ કર્યા. તદ્ઉપરાંત વ્યાકરણ, કાવ્ય, અલંકાર, ન્યાય વગેરેના અભ્યાસ કર્યા હતા. તેમને સં. ૧૭૨૫ માં આચાર્થપદ આપવામાં આવ્યું; પરન્તુ એ માટે ખંભાતમાં બિરાજતા આનંદ ઋષિએ વાંધા ઉઠાવ્યા કે તેમને પૂછ્યા સિવાય શા માટે આચાર્થપદ્વી આપી ? તેમને એવા જવાબ મહ્યા કે—"એ બાબતમાં તમારા કાંઇ અધિકાર નથી" આ જવાબથી આનંદ ઋષિ અસંતાષ જાહેર કરી ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા અને ખંભાતમાં ક્રીને આવી પાતાના શિષ્ય ત્રિલાક ઋષિને પાટે બેસાડી જૂદા ગચ્છ સ્થાપ્યા, કે જેમાં ૧૮ ગુરૂના નાખા નાખા યતિ ભળવાથી તેઓ " અઢારીયા" કહેવાયા.

શ્રી સંઘરાજ ઋષિ; ૨૯ વર્ષ આચાર્ય પદ ભાેગવી સ**ં. ૧૭૫૫ ના** કાગણુ સુદિ ૧૧ના રાજ ૧૧ દિવસના સંથારા કરી ૫૦ વર્ષ**ની ઉંમરે આશ્રા** શહેરમાં સ્વર્ગવાસી થયા.

### પાટ ૧૫ મી

શ્રી સુખમલજ: મારવાડમાં જેશલમેર પાસે આસણી કાેટના રહીશ; વીશા એાશવાલ, સકલેંચા ગાેત્ર, પિતા દેવીદાસ; માતા રંભાબાઇ, જન્મ સં. ૧૭૨૭ શ્રી સંઘરાજજ પાસે ૧૭૩૯માં દીક્ષા લીધી. ૧૨ વર્ષ તપ કર્યો. સૂત્ર સિદ્ધાન્તનું જાણ પણું સારૂં હતું. સં. ૧૭૫૬માં અમદાવાદ મુકામે પાટે સ્થાપ્યા. છેલ્લું ચાતુર્માસ ધારાજમાં કર્યું. જ્યાં સં. ૧૭૬૩ના આશ્વિન વિદ ૧૧ ના રાજ સ્વર્ગ પધાર્યા.

<sup>\*</sup> શ્રી શિવજી ઋષિના શિષ્ય શ્રી ધર્મસિંહજીએ પાલ**ખી વગેરની મહાન્ ઉપાધી** જોઈને સં. ૧૬૮૫ માં લેાંકાગચ્છથી જીદા પડી ક્રિયા ઉદ્ધાર કરી નવા ગચ્**છ ચલાવ્યાે.** તે આગળ કહેવાશે.

#### યાટ ૧૬ મી.

શ્રી ભાગચંદ્રજી: શ્રી સુખમલજના ભાષ્ટ્રેજ; કચ્છ-લુજના રહાશ સં. ૧૭૬૦ ના મૃગશિર સુદિ ર ના રાજ પાતાની ભાજાઈ તેજબાઇ સહિત દીક્ષા લીધી દીક્ષા લીધા પછી સં. ૧૭૬૪ લુજમાં પૂજ્ય પદવી મળી, ને સં. ૧૯૦૫ની સાલમાં તેઓ દેવગત થયા.

#### યાટ ૧૭ મી.

શ્રી વાલચંદજી, મારવાડ દેશમાં ફ્લાેધીના રહીશ, વીશાઓશવાળ છાજેડુ ગાત્રી. પિતા ઉગરાશા. માતા સુજાણુખાઇ બે ભાઈ સાથે તેમણે દીક્ષા લીધી હતી. સં. ૧૮૦૫ માં સાચાર મુકામે પૂજ્ય પદવી મળી, સં. ૧૮૨૯ માં સ્વર્ગવાસી થયા.

#### પાટ ૧૮ મી.

શ્રી માણુકચન્દ્રજી, મારવાડમાં પાલી પાસે દરીયાપુરના રહિશ.એાશવાલ, કઢારીયાગાત્રી, પિતા રામચંદ, માતા જીવીબાઇ, માંડવી મુકામે સં. ૧૮૧૫ માં વાલચંદજી ઋષિ પાસે દીક્ષા લીધી. જામનગરમાં સં. ૧૮૨૯ માં પૂજ્ય પદવી મળી; સં. ૧૮૫૪ માં સ્વગે<sup>લ</sup> પધાયો.

#### પાટ ૧૯ મી.

શ્રી મુલચંદ ઋષિ; મારવાડમાં ુંજાલારી તાએ મારસી ગામના વીશા એાશવાળ, સિંહાલગાત્રી, માતા અજબાઇ, પિતા દિપચંદ દીક્ષા ૧૮૪૯ ના જેઠ સુદ્દિ ૧૦ ને રાજ પૂ. માણેકચંદજ પાસે લીધી. નવાનગરમાં સં ૧૮૫૪ ના ફાગણ વિદ ૨ ના રાજ પૂજ્ય પદ્યી ઘણા ઠાઠમાઠથી અપાઇ હતી, તેઓએ જેસલમેર મધ્યે સં. ૧૮૭૬ માં કાળ કર્યો હતા.

પાટ ૨૦ મી.

શ્રી જગતચન્દ્રજી મહારાજ

પાટ ૨૧ મી.

શ્રી. રત્નચંદ્રજી મહારાજ

#### પાટ રર

શ્રી નૃપચંદ્ર મહારાજ છેલ્લા થયા હતા. ત્યાર પછી તેમના ગચ્છના ત્રણ ચાર યતિઓ છે. પરંતુ કાઈ ગાદી પર બેઠા હાય તેમ સાંભળ્યું નથી. ગુજરાતી લાંકાગચ્છ પૈકી (૧) કેશવજી પક્ષના શ્રી પૂજય ન્યાયચંદ્રજીની ગાદી વહાદરા (૨) શ્રી કુંવરજી પક્ષના પૂજય નૃપચંદ્રજીની ગાદી ખાલાપુરમાં અને (૩) શ્રી ધનરાજજી પક્ષના શ્રી પૂજય વજેરાજજીની ગાદી જેતારણ (અજમેર) માં છે, પરંતુ તેમના પરિવારમાં કાઇ ન હાવાથી તે ગાદી ખેધ પડી છે.

ઇતિ શ્રી લેાંકાગચ્છ પટ્ટાવળી સંપૂર્ણ<sup>દ</sup>

## યુનરાહારક મહાત્માએા.

અનંત તીર્થકરાના કે પ્રભુ મહાવીરના કરેલાં કરમાના, જે જે રૂપમાં હતા, તેને તે તે રૂપમાં ચારે તરફ ફેલાવવાનું કામ સમર્થ ઉદ્ધારક શ્રીમાન લાંકાશાહે ઉઠાવ્યું હતું અને તે સત્ય ધર્મની ધાષણા ઝીલનાર અનેક ગચ્છના આત્મસાધકા પાતપાતાના ગચ્છ છાડીને શ્રી લાંકાશાહના સ્થાપેલા ગચ્છમાં ભળ્યા હતા. એ આપણે કહી ગયા છીએ. પરંતુ જેમ જેમ વખત જતા ગયા, તેમ તેમ ખુદ મહાવીરના વંશ જે શિથલાચારી અને છેવટે પરિ- પ્રહધારી ખની ગયા, એ પણ આપણે અગાઉ જોઈ ગયા. ચડતી અને પડતી, ઉદય અને અસ્ત, દિવસ અને રાત્રીની જેમ આ લાંકાશાહના સ્થપાયેલા મીશનમાં પણ લાંખે કાળ પાલખી, ચામર, છત્ર આદિની ઉપાધિના યાંગે તેના યતિએ પણ પરિપ્રદ્ધારી અને શિથિલાચારી ખની ગયા; અને ત્યાગ, વૈરાગ્ય, ત્રાન આદિ આત્મહિતના સાધના તદ્દન ભૂલી ગયા; એટલું જ નહિ પણ તેની જગ્યાએ માન, લાલ, ખટપટ, અને વિકારાનું સામ્રાજ્ય ચાતરફ વ્યાપી ગયું; આટલું છતાં પણ જૈનધર્મનું નામાલિધાન નષ્ટ થયું ન હતું; તેનું કારણ એ કે તેઓ રાજા મહારાજાઓને ચમતકાર ખતાવી જૈનધર્મની બાલબાલા કવચિત દાખવતા હતા.

'યતિ' એ સાધુ શખ્દના પર્યાય વાચક શબ્દ છે. યમ્'' એટલે અંકુશ રાખવા એ શબ્દ પરથી નીકળેલા યતિ (ઇંદ્રિયાને કાબુમાં–નિયમમાં રાખનાર) શબ્દના વાસ્તવિક અર્થ ભૂલાઇને ખાનપાન, માજશાખ, કીર્તિ–લાલસા ઇત્યાદિ આત્માના મૂળ ગુણુના હાસ કરનારી પ્રવૃતિઓ શરૂ થઇ.

કુદરતના કાનુન મુજબ દરેક પંચમાં –દરેક ગચ્છમાં કે સંપ્રદાયમાં જ્યારે ધાર અધકાર વ્યાપે છે સારે એક ધર્મો હારક, મહાન પ્રભાવશાળી પુરૂષ નીકળી આવે છે અને તે જુદા સંપ્રદાય જુદા પંચ સ્થાપે છે. પછી થાડાંક વર્ષો સુધી તા તે ખરાખર વ્યવસ્થિત ચાલે છે, પરંતુ આગળ જતાં ક્રમે ક્રમે તેમાં શિથિલતા વ્યાપે છે અને પુનઃ એવુંજ ધાર અધારું પ્રસરે છે, ત્યારે વળી બીજો કાઈ નવા વીર પુરૂષ તે વખતે નીકળી આવે છે, અને સત્ય ધર્મની ધાષણા કરી ક્રિયા ઉદ્ધાર કરે છે. આવી ઘટમાળ સદાકાળ પ્રત્યેક શાસનમાં ચાલ્યાજ કરે છે. આમાં હર્ષ –શાક પામવા જેવું શું હોય ' દરેકમાં સુધારાને અવકાશ છે. સુધારણાનું કાર્ય પુરૂ થયું નથી કે પુરૂં થવાનું નથી.

શ્રીમાન લેાંકાશાહ પછી પાંચ મહાન સુધારકા નીકલ્યા. તેમાં પહેલા સુધારક શ્રી જવરાજજ ઋષિ તેઓ લેાંકાશાહની આકમાં પાટ પર આવેલા યતિશ્રી જવાજ ઋષિના શિષ્ય જગાજ ઋષિ, અને તેમના શિષ્ય શ્રી જીવરાજજ ઋષિ હતા. તેમણે સૌથી પહેલાં યતિ વર્ગમાંથી જીદા પડી વિક્રમ સં. ૧૬૦૮માં ક્રિયાઉદ્ધાર કર્યો અને મારવાડમાં શુદ્ધ જૈન ધર્મના ઉપદેશની ધાષણા કરી. જીવરાજજ ઋષિના હાલ પાંચ સંપ્રદાયા વિદ્યમાન છે તેઃ—

૧ પૂજ્યશ્રી નાનકરામજ મહારાજના સંપ્રદાય:-તેમની પાટાનુપાટે.

| Ą | પૂજ | ાશ્રી જીવરાજજી મહારાજ |
|---|-----|-----------------------|
| ર | પૂ૦ | લાલચંદછ મ૰            |
| 3 | પૂ૦ | દીપચંદજી મું          |
| ४ | પૂ૦ | મલુકચંદજ મ૰           |
| પ | પુર | નાનકરામજી મ૰ *        |

**૬ પૂ**ઢ વીરભાણજી મ૦

૭ પૂ૦ લક્ષમનદાસજી મ૦

८ पू० भगनभस्छ भ०

૯ પૃ૦ ગજમલજી મ૦

૧૦ પૂ. ધુલમલજી મ૦

૧૧ પ્રવર્ત ક પં. મુનિશ્રી પન્નાલાલ મ.<sup>૧</sup>

૧૨ મુનિશ્રી છેાટુમલજ મ૰

૧૩ મુનિશ્રી દેવીલાલજી મ૰

૧૪ મુનિશ્રી .....

#### તેઓની ખીજી શાખા ×

૧ પુજ્યશ્રી નાનકરામજી મ૦

ર પૂર્ નિહાલચંદજ મર

3 પૂર્ સુખલાલજી મર

४ ५० **હ**રખ**ચ**'દજી મ•

પ પૂર્વ દયાળચંદજી મુજ

૬ પૂરુ લક્ષ્મીચંદજ મ. ૭ મુનિશ્રી હંગામીલાલજી મ.

આ સંપ્રદાયમાં હાલ ૬ મુનિએ અને ૧૦ આર્યાજીએ કુલ ૧૬ કાણા છે, જેએ! મારવાડ દેશમાં વિચરે છે.

ર પૂજ્યશ્રી સ્વામીદાસજી મ. નાે સંપ્રદાયઃ તેમના પાટાનુપાટ

૧ પૂ. છવરાજજી મ.

ર પૂ• લાલચંદજી મ.

૩ પૂ૦ દીપચંદછ મ.

૪ પૂ૦ સ્વામીદાસજી (જેમનાે સંપ્રદાયચાલેછે)

પ મુનિશ્રી ઉગ્રસેનજી મ.

૬ મુ૦ ધાસીરામજી મ.

૭ મુ૦ કનીરામજી મ.

૮ મુ૦ ઋષિરાયજી મ.

૯ શ્રી રંગલાલજ મ. ૧૦ પ્રવર્તક શ્રી કૃતેહલાલજ મ. ૧૧ શ્રી છગનલાલ**જ** મ. ૧૨ શ્રી ગણેશમલજ મ. ૧૩ શ્રી કનૈયાલાલજ મ.

આ સંપ્રદાયમાં હાલ વિદ્યમાન ૫ મુનિ તથા ૧૨ આયોજી કુલ ઠા. ૧૭ મારવાડમાં વિચરે છે.

ત્રીજો:-પૂજ્યશ્રી અમરસિ'હ્ અ. ના સ'પ્રદાય : તેમાં હાલ વિદ્યમાન મુનિ ૯ **આર્યાજ ૮૧ કુ**લ ઠા. ૯૦ મારવાડમાં વિચરે છે. તેમની પાટાનુપાટ:-

૧ પૂજ્યશ્રી છવરાજજી મ.

૨ પૂ. લાલચંદજ મ.

**૩ પૂ.** શ્રી અમરસિંહજ સંપ્રદાય ચાલે છે)

૪ શ્રી તુલશીદાસછ મ.

પ શ્રી સુજાનમલજી મ.

🕻 શ્રી જિતમલજી મ.

૭ શ્રી જ્ઞાનમલજી મ.

૮ શ્રી પુનમચંદજી મ.

& શ્રી જયેષ્ઠમલજી મ.

૧૦ શ્રી નેનમલજ મ.

૧ણ પ્રવર્તક શ્રી દયાળચંદજી મ.

૧૨ મંત્રી શ્રી તારાચંદછ મ.

૧૩ શ્રી હેમરાજજી મ. ૧૪ શ્રી હંસરાજજી મ.

૧૫ ગ્રી નારાયણદાસજી મ.

૧૬ શ્રી પ્રતાપમલ છ મ.

૧૭ શ્રી પુખરાજજી મ.

<sup>\*</sup> એમના નામના સંપ્રદાય ચાલે છે. ૧ છેક્ષાં ચાર મુનિઓ અજમેર પરિષદમાં પધાર્યા હતા.

#### ૧૮૯

### તે સંપ્રદાયમાંથી નીકળેલ બીજી શાખાની પાટઃ-

- ૧ પૂજ્ય શ્રી જીવરાજજી મ.
- ર પૂ. શ્રી લાલચંદછ મ.
- ૩ પૂ. શ્રી ગંગારામજી મ.
- ૪ પૂ. શ્રી જીવણજી મ.

પ શ્રી શ્રીચંદજી મ.

**૬ શ્રી જવાહરલાલજી મ.** 

૭ શ્રી માનકચંદજી મ.

**ચાયાઃ-પૂજ્ય શિતળદાસજ મેના સંપ્રદાય** : તેએામાં હાલ વિદ્યમાન મુનિ પ આર્યા**જ ૧૧ કુ**લ ઠાણા ૧૬ મારવાડમાં વિચરે છે તેમની પાટાનુપાટઃ–

- ૧ પૂજ્ય શ્રી છવરાજ્છ મ.
- ર પૂ. શ્રી ધનાજી મ.
- ૩ પૂ. શ્રી લાલચંદજી મ.
- ૪ પૂ. શ્રી શીતળદાસજી મ. ( જેમના સં-પ્રદાય ચાલે છે )
- ૫ પૂ. શ્રી દેવીચંદજી મ.
- ક મુનિશ્રી હીરાચંદજી મ.
- ૭ શ્રી લક્ષ્મીચંદજી મ.
- ૮ શ્રી ભેરૂદાસજી મ.
- ૯ શ્રી ઉદેચંદજી મ.

- ૧૦ શ્રી પન્નાલાલજી મ.
- ૧૧ શ્રી તેમચંદજી મ-
- ૧૨ શ્રી વેણીચંદજી મ,
- ૧૩ શ્રી પરતાપર્ચંદજી મ.
- ૧૪ શ્રી કજોડીમલજી મા
- ૧૫ શ્રી ભુરાલાલજી મ.
- ૧૬ શ્રી છેાગાલાલજી મ.
- ૧૭ શ્રી ગાેકલચંદજી મ.
- ૧૮ શ્રી પુલચંદજી મ.

**પાંચમા-પૂ.** શ્રી **નાશુરામજી મ. ના સંપ્રદાય : જે** અજીવપંથી તરીકે એાળ-ખાય છે તે પૈકી પ્રથમ વિભાગની પટાવળીઃ–

- ૧ પૂ. શ્રી જીવરાજી મ.
- ર પૂ. શ્રી લાલચંદજી મ.
- ૩ પૂ. મનજૠષિજ મ.
- ૪ પૂ. શ્રી નાથુરામજી મ. (જેમના નામનાે સંપ્રદાય ચાલે છે)
- પ પૂ. શ્રી લખમીચંદજી મ.

- **૬ પૂ. શ્રી છીતરમલ** મ.
- ૭ પૂ. શ્રી રામલાલજી મ.
- ૮ પૂ. શ્રી ફકીરચંદછ
- ૯ મુનિશ્રી પુલચંદ્રજી મ.
- ૧૦ શ્રી સુમિત્રદેવજી મ.

#### ખીજો વિભાગઃ—

- ૧ પૂ. શ્રી જીવરાજજી મ.
- ર પૂ. શ્રી લાલચંદજી મ.
- ૩ પૂ. શ્રી મનજ રખજ મ.
- ૪ પૂ. શ્રી નાથુરામજી મ.
- પ પૂ. રામચંદજી મ.
- ६ પૂ. રતીરામજી મ.

- ૭ પૂ. નંદલાલજી મ.
- ૮ પૂ. રૂપચંદજી મ.
- ૯ બિહારીલાલજી મ.
- ૧૦ મુનિશ્રી મહેશદાસજી મ.
- ૧૧ શ્રી વરખભાણજી મ.
- ૧૨ શ્રી કુંદનમલજી મ.

ઉપર્યુકત ખંતે વિભાગમાં મળી મુનિ હ આર્યાજી ૧૦ કુલ ૧૭ ઠાષ્યુા હાલ વિદ્યમાન છે, જેઓ પંજાબમાં વિચરે છે. અજમેર ખુહત્સાધુ સંમેલનમાં અજીવ પંચી ચર્ચાના નિર્ણય થવાથી સર્વને સંતાષ ઉપજ્યા હતા. જેથી ઝગડા પતી ગયા હતા, અને સાધુ સંમેલનમાં આ એક મહાન લાભ થયા હતા.

તોટ:-- ઉપરના પાંચ સંપ્રદાયા પૂ. શ્રી જીવરાજજી મ. ની સંપ્રદાયના હાલ વિદ્યમાન છે. શ્રીમાન ધમ<sup>િ</sup>સિંહજી\*

કાઠીઆવાડમાં આવેલા હાલાર પ્રાંતના જામનગર શહેરમાં આ મહાયુરુ-ષના જન્મ થયા હતા. તેમના પિતાનું નામ જિનદાસ, અને માતાનું નામ શીવબાઇ, પતિ-પત્ની અંનેના ધાર્મિક સંસ્કારાનું બીજારાપણ શ્રીમાન ધર્મ-સિંહજમાં થયેલું હાઇ ખાળવયથી જ તેમનામાં ધર્મ સંસ્કારાના થયા હતા. અને તેથીજ તેઓ જ્યાં જ્યાં ધર્મની વાતા થતી હાય, ત્યાં ત્યાં તે રસપૂર્વક સાંભળતાં, અને તે પર ખૂબ મનન કરતા. નાનપણથી જ સ્મરણ શક્તિ સતેજ હાવાથી તેમણે અલ્પ સમયમાં જ વ્યવહારિક કેળવણી મેળવી લીધી. એકદા સમયે લાંકાગચ્છના પૂજ્ય શ્રી રત્નસિંહજીના શિષ્ય શ્રી દેવજી મહારાજ લાંકાગચ્છના ઉપાશ્ર**યે** પધાર્યા હતા. તેમના દર્શન કરવા અને વ્યાખ્યાન સાંલ-ળવા ઘણા મનુષ્યા જતાં હતાં, તે વાત ધર્મસિંહે જાણી, જેથી તેઓ પણ પંદર વર્ષની વચે સર્વ મનુષ્યની સાથે ઉપદેશ સાંભળવા જવા લાગ્યા, જેમ જેમ વ્યાખ્યાનની બાેધપ્રદ શિક્ષાએ ા શ્રી ધર્મસિંહજીના હુદયમાં ઉતરતી ગઇ, તેમ તેમ તેમને સંસારના સર્વ પૌદ્દગલિક ભાવા પર અરૂચિ થલી ગઈ. ક્રેમેકમે તેમનામાં વૈરાગ્યના અંકુરા સ્કૂર્યા, અને દીક્ષા લેવાની ઇચ્છા થઇ. તેમણે પાતાની આ ઇચ્છા માતાપિતા પાસે વ્યક્ત કરી; પરંતુ માતાપિતા માહિત હાેવા<mark>થી પુત્રને સંસારમાં</mark> રાખવા માટે ઘણા પ્રયત્ન કર્યી; પણ તેમને વૈરાગ્ય પુરજાશમાં સ્કુચા હાવાથી, માતા પિતાને અનેક દષ્ટાંતા આપી સંસારની અસ્થિરતા વર્ણવી ખતાવી, અને હુદયમાં વૈરાગ્યની છાપ પાડી દીધી. જેથી માતા પિતાએ જાણ્યું કે આ પુત્ર સંસારમાં હવે ર**હે**નાર નથી. એમ જાણી સહ<sup>તે</sup> દ્રીક્ષાની આગ્ના આપી. એ**ઢલું જ નહી** પણ પુત્રની સાથે પિતાએ પણ શુભ મુહુર્તે દીક્ષા **લી** ધી. યતિ વર્ગની **દીક્ષા** લઈ ગુરુની ભકિતમાં અને શાસ્ત્રધ્યયનમાં લાગેલા આ તીવ વૈરાગ્યવાળા યતિને ૩૨ સૂત્ર, વ્યાકરણ, તર્કશાસ્ત્ર વગેરેતું જાણપણું જલદી થઈ ગયું. કારણ કે જ્ઞાનની શોધમાં લાગેલા અને વિનય-વંત પુરૂષપર સરસ્વતી જલદી પ્રસન થાય છે. ધર્મસિંહજી ઋષિ માટે એવું પણ કહેવાય છે કે તેઓ બંને હાથની માફક બન્ને પગની આંગુલીમાં કલમા પકડી લખી શકતા! વળી તેઓ " અવધાન " પણ કરતા હતા.

<sup>\*:</sup>પ્રથમ સુધારક મારવાડમાં નીકળ્યા પછી લગભગ ૭૭ વર્ષે શિવજીઋષિના શિષ્ય-રત્ન શ્રીમાન ધર્મસિંહજી મ. સં. ૧૬૮૫ માં થયા હતા.

ધમ સિંહ ઋષિને જેમ જેમ શાસ્ત્ર સિહાન્તોનું જાણપણું થતું ગયું, તેમ તેમ મનમાં વિચારા ઉદ્ભવવા લાગ્યા કે-કયાં વિતરાગના શુદ્ધ માર્ગ અને કયાં અત્યારના યતિઓની પ્રવૃત્તિ! સિદ્ધાન્તમાં કહ્યા પ્રમાણુ તા અમા કાંઇ વર્તતા નથી માટે જો ડુકડા માગી ખાવા માટે આ લેખ પહેર્યો ન હાય તા શુદ્ધ સંયમ પાળવા જોઈએ; એમ મનમાં દઢ સંકલ્પ કરી તેઓ શુરુષ્ટ પાસે આવ્યા અને કહ્યું:-

કૃપાળુદેવ ! શ્રી મહાવીર પરમાત્માએ શ્રી ભગવતી સૂત્રના વીસમા શતકમાં કરમાવ્યું છે કે–મારૂં શાસન ૨૧ હજાર વર્ષ સુધી ચાલશે; અર્થાત્ શુદ્ધ મુનિ માર્ગ પ્રવર્તશે. તે છતાં પંચમકાળનું ખ્હાનું દઈ મુનિ માર્ગના આચારથી ઢીલા થતું એ ચાેગ્ય ગણાય નહી; કારણ કે મનુષ્યભવ અમૃલ્ય ચિંતામણી સમાન મળ્યા; તેમાં શુદ્ધ વિતરાગના માગે પણ મળ્યા તા પછી કાયરતા તજ શુદ્ધ માગે ચાલવા શૂરાતનપણ અતાવવુંજ જોઇએ. આપ જેવા સમર્થ વિદ્વાન અને ખુદ્ધિશાળી પુરૂષ ખીજા પામર પ્રાણીઓ પેઠે કાયર થઇ બેસે; તો પછી બીજા પ્રાણીઓના દોષ શા! માટે આપ આળસ તજી સિંહની માક્ક શરવીરતા ગહુણ કરી શુદ્ધ મુનિ માર્ગને અનુસરા અને બીજાઓને શુદ્ધ માર્ગે પ્રવતાવા. આ પ્રમાણે વર્તવાથી જૈન શાસન દિપશે ને આત્માનું શ્રેય પણ ત્યારે જ થશે–સિંહ કાયર થાય નહિ., સૂર્યમાં અંધકાર સંભવે નહિ, દાતારને હું પદપણ ઘટે નહી, તેજને તાજણા હાય નહિ, તેમ આપ શૂરવીર થઇ કાયર પાંશું ખતાવા એ શાલે નહિ. જેમ ત્રણે કાળમાં અગ્નિમાં શીતલતા સંભવે નહી, તેમ જ્ઞાની પુરુષાના મનમાં પણ સંસારને વિષે કદી પણ રાગ હાતો નથી, માટે આપ પુદ્દગળ પ્રેમને તિલાંજલી આપી શુદ્ધ સંયમ માર્ગ આચરવા તૈયાર થાએા, અને આપની સેવા માટે આ આત્મા પણ કરી દીક્ષા લેવા તૈયાર છે. અને જો આપ માહ ન છાડી શકા તા પછી આ શિષ્યને આગ્રા આપા કે જેથી કરી દીક્ષા લઇ આત્માના ઉદ્ધાર કરૂં; કારણ કે સંસાર છાેડયા પછી આરંભ પરિગ્રહ સુક્ત પ્રવૃત્તિ કરવી એ સર્વંથા ઇષ્ટ નથી. માં**ટે** હે કુપાળુ દેવ ! કાયરપણું તજી શુરવીર થાએા; અગર આ બાળકને અનુજ્ઞા આપાે.

ઉપર્યું કત ધર્મસિંહ મુનિના સત્ય વચના સાંભળી ગુર્દેવ મનમાં વિચા-રવા લાગ્યા કે-મુનિનું કહેવું યથાર્થ છે, પણ મારાથી નીકળાય તેમ નથી અને જો આવા પાંડિત વિનયવંત શિષ્ય ગચ્છ છેલ્કીને ચાલ્યા જશે, તા મારા ગચ્છમાં ઘણા પ્રકારની હરકત આવશે, માટે તેને ગચ્છમાં રાકી રાખું તા ઠીક. એમ મનમાં વિચાર કરી ચુક્તિ રચી ગુરૂએ કહ્યું કે-તમારૂં કહેવું યથાર્થ છે પણ મારાથી હાલ આ પ્જય પદ્યી છાડી શકાય તેમ નથી, પણ તમે હમણા ધીરજ રાખા અને હજુ શાસ્ત્ર જ્ઞાન મેળવા; ચાડા વર્ષ પછી આપણે આ ગચ્છની ચાગ્ય વ્યવસ્થા કરી કરી દીક્ષા લઇશું.

ધર્મસિંહ છએ આ સાંભળી વિચાર કર્યો કે જો મારા શુરૂ શુદ્ધ દીક્ષા લેતા હાય તો ઘણુંજ સારૂં. વળી તેઓ મારા પરમાપકારી છે, તો તેમની ઇ છાને માન આપી, હમણાં ગ છામાં રહેવું ઠીક છે, એમ ધારી તેમણે પાતાના તે વિચાર થાડાક વખત માટે મુલતવી રાખ્યા. આમ છતાં શુર્ફેવને સત્ય ખુદ્ધિ પ્રગટ થતા સુધીમાં ધર્મસિંહ છ મુનિ છેક નવરા ખેસી રહ્યા ન હતા. તેમણે વિચાર્યુ કે ત્યાગી વર્ગને મળતી કુરસદના સારામાં સારા ઉપયોગ જ્ઞાન વૃદ્ધિના સાધન ઉભા કરવાથી થઇ શકે. મુખથી અપાતા ઉપદેશ એકજ વખત કામ લાગે, અને તે પણ એક જગ્યાના માણુસાને કામ લાગી શકે, એમ વિચારી તેમણે વીતરાગ પ્રણીત અને ગણુધર દેવે શું થેલા સિદ્ધાન્તો પર ટખાઓ ભરવાનું કામ શરૂ કર્યું.

દિવસ ઉપર દિવસ અને માસ ઉપર માસ વ્યતિત થવા લાગ્યા, પણ ધર્મસિંહ ઝાનના શુરદેવ પાતાને મળેલ પોદ્રગલિક સાદ્યાબીથી પરવાર્યા નહી, તેમજ આત્મશુદ્ધિ કરી, કરી શુદ્ધ ચારિત્ર પાળવાને કેટીબદ્ધ થઈ શક્યા નહિ. પણ ઉલદું વધારે ખુંચવા લાગ્યા. આ જેઈ ધર્મસિંહ જેએ કહ્યું: કૃપાનિધાન! આપની ઇચ્છા મુજબ મેં આજ સુધી સખુરી પકડી છે, પણ આપ તા પ્રમાદ રૂપી પ્રચલાના ત્યાગ કરી શક્યા નહિ. તા હવે વધુ વખત આ વૈલવી જવનમાં રચ્યા પચ્યા રહેવા કરતાં શીદ્ય આપણે અંને શુદ્ધ સંયમ પાળવા માટે નીકળી પડીએ. અને આપનાથી જો આ વૈલવના ત્યાગ ન કરી શકાતા હાય તા કૃપા કરી મને મારા આત્મ કલ્યાણા પરવાનગી આપશા. કારણ કે સંતપુરૂષોએ કહ્યું છે કે:-- ધર્મસ્ય ત્વરીતા ગતિ:

આ સાંભળી શિવજીઋષિએ વિચાર્યું કે: હવે ધર્મસિંહ કાઇ રીતે આ ગચ્છમાં રહે તેમ નથી, તેમજ મારે તેને આત્મકલ્યાણ કરતાં શા માટે અડ-કાવવા જોઇએ! એમ ધારી તેમણે કહ્યું:—વહાલા શિષ્ય, તમારૂં કહેવું યથાર્થ છે; ધર્મના કામમાં ઢીલ કરવી વ્યાજબી નથી; પણ તમે જાઓ છા કે મારાથી આ ગચ્છ, આ શિષ્યો, આ વૈભવ ઢાલ છાડી શકાય તેમ નથી; વળી મારી નિર્ખળતાને કારણે તમને આત્મકલ્યાણ કરતાં રાકી રાખવા તે પણ ઇષ્ટ નથી, માટે ખુશીથી તમે શુદ્ધ દીક્ષા સ્વીકારા, અને તેમ કરીને જૈનમાર્ગને દીપાવા, એવી મારી તમને અંતરની આશીશ છે. પરંતુ મારે કહેવું જોઇએ કે તમે જે કામમાં જોડાવા માગા છા, તે એવું તા કઠિન છે કે તેમાં ખૂબ હિંમત, ધૈર્ય અને સહનશીલતાની જરૂર છે, જો એને તમે બરાબર નહિ

જાળવી શકા તા પછી નહિ ઘરના કે નહિ ઘાટના એવી સ્થિતિ થઇ પડશે. માટે ખુબ ધર્યપૂર્વક સંકટાના સામના કરજો, કાઇ રીતે નાસી પાસ થશા નહિ, કેમકે ચાલુ પ્રણાલિકાને છાડી નવા માર્ગ ગ્રહણ કરતાં વિરાધી પણ તરફના વાફળાણા, ઉશ્કેરણીએ વગેરેથી તમાને ખુબ પરિતાપ થશે, માટેએ બધા પરિતાપ, એ બધા પરિષદા સમભાવ પૂર્વક સહન કરજો, અને સત્ય ધર્મના વિજય કરી પ્રભુ મહાવીર અને શ્રીમાન્ લેાંકાચાર્યના પવિત્ર નામને ઉજવળ કરજો. જાએ ! મારૂં આશીશ વચન છે કે તમે ક્તેહ પામા.

ગુરૂના ઉપર્યું કત મનનીય વાકયા સાંભળી શ્રી ધર્મસિંહ છએ વિવેક પૂર્વ કે પાતાનું મસ્તક નમાવ્યું. તેમના નેત્રામાં ગુરૂભક્તિના આંસુએા આવ્યા, તેમણે કહ્યુઃ–ગુરૂદેવ! બીજું કાંઈ ફરમાન ?

હા! મારા વિવેકી શિષ્ય! તમારાં આત્માફગારા અને હુદય ભાવ પરથી જાણી શકાય છે કે તમે જરૂર જૈન માર્ગને દીપાવશા; છતાં જેમ સાનાને અગ્નિ રૂપી કસાડીમાંથી પસાર થવું પડે છે, તેમ તમે એવી આકરી કસાડીમાંથી પસાર થવું પડે છે, તેમ તમે એવી આકરી કસાડીમાંથી પસાર થાવ, એ જોવાની મારી કચ્છા છે. એ કામ ઘણું કઠિન છે, તે જો તમે સહિસલામત પાર ઉતારી શકા તો તો હરકત નથી, નહિ તો પછે અર્ધદ અવી સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય. તેથી મારે તમને એક આજ્ઞા ફરમાવવી છે? કરશા?

" ઘણી ખુશીથી, ગુરૂદેવ ? ક્રમાવા. આનંદપૂર્વક હું તે આજ્ઞા પાળવા તૈયાર છું "

"ન્નુએ, અહિંથી (અમદાવાદ) ઉત્તર દિશાએ એક ઉદ્યાન છે, તેમાં દરિયાખાન નામના યક્ષનું દેવળ છે. તેમાં તમે આજની રાત શુન્નરા અને પછી પ્રભાતે મારી છેવટની આજ્ઞા લેવા આવેલો.

ગુરૂની આજ્ઞા શીર પર ચડાવી ધર્મ સિંહ છ તે જગ્યાએ જવા ચાલી નીકળ્યા. તે વખતે માત્ર બે ઘડી દિવસ રહ્યો હતો. યક્ષના સ્થાન પાસે જઇ ત્યાં બેઠેલા બે મુસલમાન પાસે દેવળમાં રહેવા માટે આજ્ઞા માગી. આ સાંભળી તેમાંના એક મુસલમાને કહ્યું:—અરે યતિજી, તમને શું આ દરિયાખાન પીરની તાકાતની ખબર નથી? અહિં રાતવાસો રહેલા ઘણાને અમારા ચમતકારીક પીરે કયારનાએ સ્વધામ પહેાંચાડી દીધા છે. માટે મરવું હાય તા ખુશીથી તમે અહિં રાત રહા.

આ સાંભળી ધર્મ સિંહે કહ્યું:-"ભાઇ! મને તા મારા ગુરૂદેવના હૂકમ છે," તરતજ પાસે બેઠેલા બીજા એક મુસલમાને કહ્યું:-મરવા દ્યો એ સેવડાને!

આપણું ના કહિયે છીએ, છતાં તેને રહેવું છે, તાે આપણું શું કરીએ ? એમ કહી તેમણે આજ્ઞા આપી.

આજ્ઞા લઇ ધર્મ સિહ્ક મુનિ દેવળમાં રાત્રિવાસ રહ્યા. જેમ જેમ સંધ્યાના સમય વ્યતિત થઇ રાત્રી વધતી ચાલી, તેમ તેમ દરિયાખાન પીરની જગ્યા વધુને વધુ નિર્જન તથા બિહામણી અનતી ગઇ. છેવટે એ ભયંકર મકાનમાં મુનિ એકલાજ રહ્યા. તેમણે " ળીક કે ડર" એ શબ્દના કયાર-નાયે ત્યાગ કરી દીધા હતા. ધર્મસિંહ વજ જેવી કઠણ છાતી કરીને એક જગ્યાએ જમીન પુંછ, અને પછી દઢ આસન લગાવીને સુત્રાનું અધ્યયન કરવામાં મશગૂલ બન્યા. તેઓ સુત્રાના મહાપદાના આનંદમાં એવા તો લીન થયા હતા કે આસપાસ શું ખને છે તેનું તેમને લેશ પણ ભાન નહાતું, માત્ર વિતરાગ પ્રણિત વચનાનીજ ધૂન લાગી હતી. અરાખર મધ્યરાત્રિ થઇ. હ'મે-શના પાતાના નિયમ મુજબ યક્ષ સમય થતાં તે દેવાલયમાં દાખલ થયા, અને તેમાં બેઠેલા શ્રીમદ ધર્મસિંહ તરફ એકાગ્ર દૃષ્ટિએ જોવા લાગ્યા. કૃદિ નહિ સાંભળેલા અપૂર્વ શખ્દા તેની શ્રવણ ઇંદ્રિયમાં પ્રવેશ્યા. આથી યક્ષ આશ્ચર્ય પામ્યા; એટલુંજ નહિ પણ આ મહાન વાકયાએ ચક્ષના હૃદયમાં વિચિત્ર પ્રકારની અસર ઉપજાવી. ધર્મસિંહ જીને મૃત્યુગત કરવા આવેલા યક્ષના હુદયમાં તેમના પ્રત્યે માન ઉત્પન્ન થયું. યક્ષ પાતાનું વૈર ત્યાંજ ભૂલી ગયા, અને સુનિની સેવા કરવા લાગ્યા. શ્રીમદ્ ધર્મસિંહજએ તેને બાધ આપ્યા; તે બાંધથી પ્રેરાઈ યક્ષે હવેથી કાેઇપણ પ્રાણીને આ સ્થાનકમાં ઉપદ્રવ નહિ કરવાના નિશ્ચય કર્યો, અને શુભ લાગણી દર્શાવી સ્વસ્થાનકે ચાલ્યાે ગયાે. શ્રીમદ્ ધર્મ સિંહ છ મુનિ આવેલ કરોાટીમાંથી પાર ઉતર્યાં. આ બધા પ્રભાવ હુદયની દઢતા, ધર્મ શ્રદ્ધા, અને વિતરાગ પ્રણિત વચનામૃતા સિવાય ખીજો શાના માની શકાય ?

સવાર પડતાંજ અનેક મનુષ્યા ધર્મસિંહ્ મૃનિનું શખ જેવાના ઇરાદે યક્ષના દેવાલય પાસે આવી પહોંચ્યા, ત્યાં તો તે સૌએ આશ્ચર્ય વચ્ચે મૃનિને સિંહસલામત ધ્યાનસ્ય સ્થિતિમાં જોયા. શાડીવારે ધર્મસિંહ જએ સૌને ગત રાત્રિની વાત કરીને કહ્યું:— હવે આ સ્થાન વીતરાગદેવની કૃપાએ ભય રહિત બન્યું છે! ચાર ઘડી દિવસ ચડ્યા પછી ધર્મસિંહ અમૃનિ કાળુપુરના ઉપાશ્રયે આવ્યા અને પાતાના ગુરુદેવને ભાવયુક્ત વંદન કર્યું. ગુરુદેવે ધર્મિંહ અને નિડર, અને મજબુત આત્મબળવાળા જોઇ મુક્ત કંઠે પ્રશાસા કરી કહ્યું:—ખરેખર! હું તમારાં વિનય, ભક્તિ અને આવાં શ્રાતન ભરેલાં કામથી સંતોષ પામ્યા છું, મને વિધાસ છે કે તમે જરૂર કરવા ધારેલાં

કામમાં કૃત્તેહ મેળવશાે. હું તમને શુદ્ધ ત્યાગમાર્ગ ગ્રહણ કરવાની આજ્ઞા આપુ છું. જાએા અને ભ. મહાવીરના સાચા જૈનત્વને દીપાવાે.\*

આમ ગુરુનું આશીશવચન મેળવી, ઉત્કૃષ્ટ ચારિત્ર પાળવા ઇચ્છતાં કેટલાક યતિઓને સાથે લઇ ધર્મસિંહ મૃનિ દરિયાપુર દરવાજા બહારના ઇશાન કાંણુમાં આવેલા એક ઉદ્યાનમાં પ્રવેશ્યા અને ત્યાં સંવત ૧૬૮૫ માં જૈનધર્મની પુનઃદીક્ષા ધારણ કરી. દીક્ષા લીધા પછી તેઓ દરિયાપુર દરવાજા પાસે આવ્યા, અને ત્યાં દરવાનની રજા લઇ એક એારડીમાં ઉતારા કર્યો. અને તેના એાટલા પર બેસી રાજ તેઓ જાહેર વ્યાખ્યાન આપવા લાગ્યા. સત્યધર્મના ઉપદેશ જનતાને રૂચે એ સ્વાભાવિક હતું; તેથી ઘણા લાકો તેમના આ ઉપદેશ સાંભળવા હંમેશા આવતાં. તેમાં દલપતરાયજી નામના બાદશા-હના કામદાર રાજ આ રસ્તે થઇને સાબરમતી નદીને કિનારે બાદશાહને મળવા જતા; તે તેમના આ અલોકિક બાધથી પ્રસન્ન થયા, અને જૈનધર્મના અનુરાગી બન્યા. ગુરુભકિતથો પ્રેરાઈ દલપતરાયજીએ ધર્મસિંહ મુનિને પાતાના એક ફાલતુ મકાનમાં તેડી જઇ ત્યાં ઉતારા આપ્યા. જે મકાનમાં ઉતારા આપ્યા તેજ મકાન હાલ છીપાપાળમાં આવેલા ઉપાશ્રય જે પુરાતન કહેવાય છે. શ્રી ધર્મસિંહ મુનિના શુદ્ધ ઉપદેશને અનુસરનારના જે સમૂહ થયા તે હાલ "દરિયાપુરી સંપ્રદાય" નામે પ્રસિદ્ધ છે.

શ્રીમદ્ ધર્મસિંહ અને તેમનું શિષ્યમંડળ વીતરાગ પ્રણિત સૂત્રોનું યથાતથ્ય પાલન કરતાં હતાં. ઉત્તરાધ્યયન આદિ સૂત્રોમાં આવેલા " વિનય " નામક અધિકારનું તેમણે બરાબર પ્રતિબિંબ પાડેયું હતું. એકવાર તેઓ પોતાના શિષ્યોને વિનયનું મહાત્મ્ય સમજાવતા હતા, તે વખતે ત્યાં બેઠેલા એક બ્રાહ્મણ ગૃહસ્થને શંકા પડી, તેથી તેણે ધર્મસિંહ મુનિને નમ્ર ભાવે પૂછ્યું:—મહારાજ, આપ જે પ્રકારનું વિનયનું સ્વરૂપ બતાવા છા, તે પ્રમાણે આજના જમાનામાં વર્તન થતું હશે ખરૂં? ધર્મસિંહ એ જવાબ આપ્યા: હા. આજે પણ એવા વિનયવંત શિષ્યો હાય છે. બ્રાહ્મણ આ સાંભળી શાંત રહ્યો. ધર્મસિંહ વિચાર્યું કે બ્રાહ્મણ ગૃહસ્થને બરાબર સંતોષ થયા લાગતા નથી, તેથી તેમણે પ્રત્યક્ષ સાબોતી કરવા માટે પોતાના " સુંદર " નામના શિષ્ય કે જે એકાંતમાં થાઉક દ્વર શાસ્ત્રાધ્યયન કરી રહ્યા હતા, તેમને બાલાવવા માટે ધીરેથી પ્રમ મારી. તરતજ સુંદર શાસ્ત્રાધ્યાન કરી રહ્યા હતા, તેમને બાલાવવા માટે ધીરેથી પ્રમ મારી. તરતજ સુંદર શાન ગુરુ પાસે આવી બે

સિવજ ગુરકા છોડકે, ધર્મસિંહ હુવા ગચ્છ બહાર.

<sup>\*</sup> આ સંબ'ધી એક ઐતિહાસિક ઉલ્લેખ મળી આવે છે કે:-સંવત સોળ પંચાસીએ, અમદાવાદ માેઝાર;

હાથ જોડો ઉભા રહ્યા. પણ ધમ'સિંહજ તેમની સાથે કાંઇપણ વાત કર્યા વગર પ્રાહ્મણ સાથે જ્ઞાન ચર્ચા કરવા લાગ્યા. થાડીક વાર પછી સુંદરજ મુનિ પાછા સ્વસ્થાનક જઇ બેઠા, અને અધ્યયન કરવા લાગ્યા. તેવામાં પુનઃ શ્રી ધર્મ-સિંહજએ સુંદરજને હાકલ મારી, તરતજ સર્વ કામ છાડી સુંદરજ ગુરુદેવ પાસે હાજર થઇ ગયા; પરંતુ ગુરુદેવે આ વખતે પણ તેમના સામે જોયું નહિ, અને વાર્તાલાપમાં ગુંથાયા. કેટલીકવાર ઉભા રહી સુંદરજ સ્વસ્થાનકે ગયા. ત્યારે ધર્મસિંહજએ ત્રીજવાર તેમને બાલાવ્યા. તરતજ મનમાં લેશપણ ક્ષોલ પામ્યા વગર સુંદરજ ગુરૂદેવ પાસે આવી ઉભા રહ્યા; તાપણ ગુરૂદેવ કાંઈ બાલ્યા નહિ. આ જોઈ ખ્રાહ્મણ આશ્વર્ય પામી બાલી ઉઠયા: બસ મહારાજ. આપ કહા છા તેવુંજ ખરાખર વિનયનું પાલન મેં આપના શિષ્યમાં જોયું.

શ્રીમદ ધર્મસિંહજ મુનિની સ્મરણ શકિત પણ ઘણીજ તીવ્ર હતી. એકવાર એક પ્રાહ્મણ પંડિત એક હજાર શ્લાકવાળા નવિન ગ્રંથ લઇ ને ધર્મ-સિંહજી પાસે આવ્યા અને કહ્યું:–મહારાજ, આ <sup>શ્</sup>લાેકાેના અર્થ મહારાથી સમજાતા નથી, કૃષા કરી સમજાવશો ? ધર્મસિંહજીએ કહ્યું: હા આજે તમે આ શ્રંથ અહિં મૂકતા જાવ. કાલે સવારમાં વહેલાસર આવશો, એટલે હું તમાને તેના સ્પષ્ટ અર્થા સમજાવીશ. એટલે તેણે તે ગ્રંથ મુનિને આપ્યા, પછી શ્રી ધર્મસિંહ**ઝ**એ તેમાંના ૫૦૦ <sup>શ્</sup>લાકાે પાતાના શિષ્ય સંદરજીને મુખપાઠ કરવા આપ્યા, અને બાકીના <sup>શ્</sup>લેકિ પાતે મુખપાઠ કર્યા. સ<sup>મે</sup>ધ્યાકાળે પ્રતિક્રમણ થઇ રહ્યા બાદ ગુરૂ શિષ્ય બંનેએ અરસ્પરસ તમામ <sup>શ્</sup>લોકા માેઢે કરી લીધા. બીજે દિવસે સવારે તે બ્રાહ્મણપંડિત આવ્યા, અને અર્થના ખુલાસા પૂછ્યા. ત્યારે પ્રત્યેક શ્લાક ધર્માસંહ મુનિએ પાતાના મુખે બાલીને, તેના અર્થ સમજાવ્યા. તે જોઈ ખ્રાક્ષણે વિચાર કર્યો કે આ ગાંથ તદ્દન નવિનજ અને તે કુકત મારી પાસેજ છે. તેા તે મુનિશ્રીને મુખપાઠ કયાંથી હાય? એમ શંકા સેવી તેણે મુનિને પૂછ્યું કે મહારાજ! આ ગંથ આપના મુખે કયારથી છે? ધર્માસ હે કહ્યું: "ગઈ કાલથીજ " તમે મૂકી ગયેલા ત્રાંય અમે, ગુરૂ શિષ્ય બંનેએ મુખપાઠ કરી લીધા છે. આ સાંભળી બ્રાહ્મણ ખૂબ આશ્વર્ય પામ્યાે અને ધર્મસિંહજીની સ્મરણુશકિત અને તેમના પરિશ્રમની પ્રશંસા કરી, તે જૈનધમ ના અનુયાયી બન્યાે.

શ્રીમદ્ ધર્મસિંહજના જૈન સમાજ પર માટામાં માટા ઉપકાર હાય તા તેમણુ શાસ્ત્રો પર પૂરેલાં ટબાએાના. (આ સ્થળે એક સૂચન કરવું ઉચિત લાગે છે કે શ્રીમદ્ ધર્મસિંહજના હસ્તાક્ષરે પુરાયેલા ટબાવાળા ગ્રંથ અદ્યાપિ જોવામાં આવ્યા નથી, તા તેમના અનુયાયીગણ આ બાબત પુરાતન ભંડારમાં તપાસ કરી તે જાહેરમાં મૂકવા યાેગ્ય પ્રયત્ન કરશે. તાે તે ઘણું ઉપકારક કાર્ય ગણાશે.

શ્રીમાન્ ધર્મ સિંહજએ પાતાની છુદ્ધિ, ઉપદેશ, ચારિત્ર, સ્મરણુ શક્તિ, સહનશીલતા, અડગતા આદિ મહાન ગુણા વડે અનેક મનુષ્યાને જૈનધર્મી બનાવી મહાન ઉપકાર કર્યો છે. તેઓને સારણગાંઠનું દરદ હાઇ ગુજરાત કાઠીઆવાડ સિવાય દ્વરના દેશામાં વિહાર કરી શકયા ન હતા. તેઓશ્રી ૪૩ વર્ષ દીક્ષા પાળી સંવત ૧૭૨૮ ના આસા શુદ્ધિ ચાથને દિવસે સ્વર્ગવાસ પામ્યા હતા.

ધર્મસિંહજી મુનિએ શાસ્ત્રાભ્યાસ કેટલા કર્યા હતા, તે ખાત્રી પૂર્વક કહેવાને હાલ કશા પુરાવા માજીદ નથી, પણ તેઓએ જૈન સાહિત્યમાં કરેલા વધારા એમના ઉ'ડા અભ્યાસ અને શકિતના ખ્યાલ આપે છે. ભગવતી સ્ત્ર જીવાભિગમ, પદ્મવણા, ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ અને સૂર્ચ પ્રજ્ઞપ્તિ એ પાંચ સ્ત્રેગા સિવાયના ખાકીના ૨૭ સ્ત્રેગ પર તેમણે ટળા પૂર્યા હતા, ઉપરાંત તેઓએ નીચેના અન્યલ્ય થયા રચ્યા છે, જેમાંના કેટલાક હાલ ઉપલબ્ધ નથી.

સમાવાયંગ સ્ત્રની હુંડી, ભગવતી, પજ્ઞવણા, ઠાંણાંગ, રાયપ્રશ્નીય, જવા-ભિગમ, જંબુદ્ધીપ પ્રજ્ઞપ્તિ, ચંદ્રપ્રજ્ઞિસ, અને સૂર્ય પ્રજ્ઞિસ આદિ સૂત્રાના યંત્ર, વ્યવહારસ્ત્રની હુંડી, સૂત્ર સમાધિની હુંડી, દ્રોપદીની ચર્ચા, સાધુસમાચારી, ચંદ્ર પ્રજ્ઞિમની ટીપ, ધર્મસિંહ ખાવની, ઉપરાંત કેટલાક ગ્રંથા તેઓશ્રીએ રચેલાં છે.

આટલું વિશાળ સાહિત્ય વારસામાં આ**પનાર** અને સદ્દધર્મના **અીનોને** વાવનાર મહાપુરૂષના ઉપકાર આપણા **પર અવર્ણની**ય છે.

( ઇતિ શ્રી ધર્માસંહજી મુનિતું ચરિત્ર સંપૂર્ણ )

# તેમની પાટે થયેલા મહાપુરૂષા

૧ પૂજ્ય ધર્મસિંહજી મ, ૨ પાટે તેમના શિષ્ય શ્રી સામજીઋષિ થયા ત્યાર પછી ત્રીજી પાટે–૩ મેઘજિઝષિ થયા. પછી ૪ દ્વારકાદાસ ઝાષે, પ મારારજી ઝાષિ. ૬ નાથાજી ઝાષિ, ૭ જયગન્દ્રજી ઝાષિ અને ૮ મારારજી ઝાષિ થયા.

શ્રી મારારજ ઋષિના શિષ્ય શ્રી સુંદરજ ઋષિને ૩ શિષ્ય થયા હતા. (૧) નાથાજઋષિ, (૨) જવણ ઋષિ (૩) પ્રાગજ ઋષિ એ ત્રણ પ્રભાવિક થયા. શ્રી મારારજ ઋષિની હયાતિમાં જ સુંદરજઋષિ કાળ ધર્મને પામિલ જેથી તેમની પાટે નાથાજઋષિને બેસાડયા હતા.

૯ શ્રી નાથાજ ઋષિને ચાર શિષ્ય થયા. શ'કરજી, નાનચંદ્રજી ભગવાનજી અને ખુશાલજી ઋષિ એ ચાર.

૧૦ મી. પાટે શ્રી પ્રાગજી ઋષિ આવ્યા, તેમના ઇતિહાસ જાણુવા જેવા હાલાથી અત્ર આપેલ છે.

શ્રી પ્રાગજી ઋષિ વિરમગામના ભાવસાર રશું છે ડદાસના પુત્ર હતા, પ્રથમ તો તેઓ સુંદરજી ઋષિના ઉપદેશ સાંભળી ખાર વતધારી શ્રાવક થયા અને કેટલાક વર્ષ સુધી શ્રાવક પર્યાય પાત્યા પછી જ " ખરાખરીના ખેલ " રૂપ દીક્ષા અંગીકાર કરવા તત્પર થયા. પરન્તુ તેમના માળાપે અટકાયત કરી સંસારમાં રાખવા પ્રયત્ન કર્યો. પણ અત્યંત વૈરાગ્યવાન જીવ જાણી માતા પિતાએ આજ્ઞા આપી. એટલે સં. ૧૮૩૦ માં વિરમગામ સુકામે ભારે ઠાઠમાઠથી દીક્ષા લીધી. તેમણે સ્ત્ર સિદ્ધાંતના અભ્યાસ કર્યો અને મહા પ્રતાપી થયા. તેમના ગુણોને લઇને તેઓ પૂજ્ય પદવી પામ્યા. તેમને ત્રીકમજી, માતીજી, ઝવેરજી, કેશવજી, હરિઋષિ, પાનાચંદજી વગેરે ૧૫ શિષ્ય હતા પૂજ્યશ્રીને અમદાવાદથી નૈરત્યમાં ક કાષપર આવેલા વિસલપુર ગામના કેટલાક દઢધર્મી શ્રાવકોએ અરજ કરવાથી તેઓ ત્યાં પધાર્યા. તેમણે પ્રાંતીજ, ઇડર, વીજાપુર, ખેરાળ, વગેરે ક્ષેત્ર ખાલી ધર્મના ફેલાવા કર્યા અને છેવટે પગના દરદને લીધે વિસલપુરમાં ૨૫ વર્ષ સ્થિરવાસ રહી સં. ૧૮૫૦માં સ્વર્ગસ્થ થયા.

તેએાશ્રીના વખતમાં અમદાવાદમાં આ ધર્મના મુનિએા કવચિતજ આવતા; કારણ કે ત્યાં ચૈત્યવાસીઓનું જોર વધારે હતું તેથી પરિસહ ઘણા ખમવા પડતા, તે એટલે સુધી કે કાઇ શ્રાવક આ ધર્મની ક્રિયા કરતા જાણ-વામાં આવે તા તેના જ્ઞાતિથી અહિષ્કાર કરાતા. આ પરિસ્થિતિ સુધાર-વાના ઇરાદાથી શ્રી પ્રાગજી ઋષિ અમદાવાદમાં આવ્યા અને સારંગપુર તળીયાની પાળમાં ગુલાખચંદ હીમચંદના મકાનમાં ઉતર્યા તેમના ઉપદેશથી ગીરધર શંકર, પાનાચંદ ઝવેરચંદ, રાયચંદ ઝવેરચંદ અને ખીમચંદ ઝવેરચંદ અને તેમનાં કુટું છા વગેરેને આ ધર્મની શ્રદ્ધા છેઠી. આ શ્રાવકાએ મુનિએા-ની મદદથી અને પાતાની ઉદારતાથી આ શહેરમાં ધર્મ ફેલાવ્યા. પરંત્ર આથી મંદિરમાર્ગી શ્રાવકાને ઇર્ષા થઇ, છેવટે સં. ૧૮૭૮માં બંને વર્ગના ઝગડાના મુકદ્દમા કોટે<sup>લ</sup> ચડ્યા. સરકારે બન્નેમાં કાેેેે ખરૂં તેના ઇનસાફ આપવા સાધુઓને બાલાવ્યા, આ વર્ગ તરફથી મારવાડી પૂજ્યશ્રી રૂપચંદછ સ્વામી ના શિષ્ય શ્રી જેઠમલજીસ્વામી, અને કચ્છ કાઠીયાવાડ, ઝાલાવાડ અને ગુજરાત તરકથી સાયલા સ'પ્રદાયના પૂજ્ય શ્રી મુલજસ્વામી આદિ ૨૮ સાધુ તે સભા-માં બેસવાને ચુંટાયા હતા (જો કે તે વખતે સાધુમાર્ગી ઘણા સાધુએ લેગા થયા હતા) સામા પક્ષ તરફથી વિરવિજયજી મ૦ વગેરે મુનિએા અને શાસ્ત્રીએા

હાજર થયા હતા. અમાને મળેલી "યાદિ" એમ જણાવે છે કે તેમાં મૂર્તિ-પૂજકાના પરાજય થયા હતા, અને ચેતન પૂજકાના જય થયે હતા. (ચર્ચાથી વાકેક થવું હાય તા વાંચા શ્રી જેઠમલજી કૃત સમક્તિસાર ગંથ.)

આ વાત ન્યાય તરીકે વિચારતાં અન્ને પક્ષા પાતાને જોતેલા અને સામાને હારેલા જણાવે છે. એક પણ દસ્તાવેજ પુરાવાની ગેરહાજરીમાં કાંઇ પણ લખી ડીકા કરવી એ આત્માર્થી નું કામ નથી.

પૂર્વ પ્રાગજી સ્વામોના વખતમાં તેમના સંપ્રદાયમાં ૭૫ સાધુ અને તે ઉપરાંત ઘણા સાધ્વીજીઓ વિદ્યમાન હતાં, તેઓ સઘળા એકજ આ-મન્યામાં વિચરતા હતા અને એકના હુકમને "તહત્" માનતા; જેથી સંપ્રદાયમાં સંપ સારા જળવાઇ રહેવા પામ્યા હતા.

પાટ ૧૨ મી. શ્રી શંકર ઋષિ થયા (તેમના શિષ્ય પુંજાછ વગેરે થયા)

પાટ ૧૩ મી. શ્રી નાથાજ ઋષિના શિષ્ય, શ્રી ખુશાલજ ઋષિ ખિરાજ્યા. પાટ ૧૪ મી. શ્રી પ્રાગજ ઋષિના શિષ્ય, શ્રી હર્ષચંદ્રજ ઋષિ થયા.

પાડ ૧૫ મી : શ્રી નાનચન્દ્ર ઋષિના શિષ્ય, શ્રી માેરારજી ઋષિ થયા.

પાટ ૧૬ મી શ્રી ઝવેર ઋષિ થયા—તેઓશ્રી વીરમગામના દશાશીમાળી વિશુક હતા અને તેમના લાઇ માતીઅંદ સાથે પ્રાગજ સ્વામી પાસે દીક્ષા લીધેલી. ઝવેર ઋષિ જયારથી પાટે બેઠા ત્યારથી જાવજીવ સુધી છઠને પારે છેઠ કરતા. તેમણે સં. ૧૮૬૫માં દીક્ષા શ્રહણ કરી ને ૧૯૨૩માં શ્રી વીરમગામમાં કાળ કર્યો હતો. તેમને ત્રણ શિષ્ય થયા. ૧ હીરાઅંદજ, ૨ કલાજ અને ૩ ગણજ ઋષિ.

પાટ ૧૭ મી: શ્રી પુંજાજ ઋષિ થયા. તેમણે સ્વ-પર સંપ્રદાયના કેટલાક મુનિઓને અભ્યાસ સારા કરાવ્યા હતા. સં. ૧૯૧૫ ના શ્રાવણ વદી ૫ ના રાજ તેઓએ કાળ કર્યો હતા. આ પાટ સુધી મહાતમાઓ મહાન્ સત્તાધારી થયા હતા.

પાટ ૧૮ મી : નાના ભગવાનજી ઋષિ થયા, તેમણે ૧૯૧૯ નાં માગસરમાં કાળ કર્યો હતો.

પાટ ૧૯ મી : શ્રી નાથાજી ઋષિના શિષ્ય, નાનચન્દ્રજી સ્વામી જે અઠમ અઠમના તપ કરતા હતા, તેમના શિષ્ય શ્રી મલુકચંદ્રજી ઋષિ પાટે બિરાજ્યા.

પાટ રુ૦ મી: શ્રી હીરાચંદજ સ્વામી થયા, તેમને ૧૩ શિષ્ય થયા હતા. ૧ શ્રી ત્રીભાવનજી; ૨ મીઠાજી; ૩ રામજી ઋષિ, ૪ શ્રી ખુશાલજી, પ શ્રી છવાછ, է શ્રી પુર્ષાત્તમછ, ૭ છગનમલ**છ**, ૮–૯ શ્રી **ગાે**વિંદછ અને તેમના પુત્ર ઉત્તમચંછ, ૧૦ મગનલાલ**છ, ૧૧** શ્રી નરાેતમ**છ** અને ૧૨–૧૩ બે શિષ્યાેએ અલ્પકાળ દીક્ષા પાળી હતી.

પાટ ૨૧ મી: શ્રી મહુકચંદ સ્વામીના શિષ્ય, શ્રી રઘુનાથજ સ્વામી એઠા હતા. તેઓ શાંત સ્વભાવી હાેવાથી ચતુર્વિધ સંઘમાં સંપની વૃદ્ધિ ઘણી થઈ હતી. અને તે વખતે તે સંપ્રદાયમાં ૩૫ સાધુ અને ૫૮ આ-ર્યાજી હતા.

પાટ ૨૨ મી શ્રી હાથીજી મહારાજ બેઠા હતા.

પાટ ર3 મી શ્રી ઉત્તમચન્દ્રજી મહારાજ બેઠા, તે હાલ વિદ્યમાન છે.

ઇતિ શ્રી **ખીજા** સુધારક શ્રીમાન્ ધર્મસિંહજી મહારાજના સંપ્રદાયની પાટાનુપાટ સંપૂર્ણ.

# ત્રીજા સુધારક શ્રીમાન્ હરજીઋષિ

આદિ છ મહાપુરૂષા મારવાડમાં નીકળ્યા

શ્રી ગુજરાતી લોંકાગ મોટી પક્ષની પંદરમી પાટે શ્રી કેશવજી ઋષિ થયા, તેમના પરિવારમાં સંવત ૧૭૮૫ પછી શ્રી હરજીઋષિ આદિ છ આત્માર્થી પુરુષોએ યતિ વર્ગમાંથી અલગ થઇ મારવાડમાં કિયા ઉદ્ધાર કર્યો. તે હરજીઋષિના હાલ ચાર સંપ્રદાયા વિદ્યમાન છે. તેઓની વ'શાવળીની હકીકત પ્રસિદ્ધ વકતા મુનિશ્રી ચાયમલજી મ. તરફથી મને ખ્યાવર મુકામે મળેલી તે અત્રે આપીએ છીએ. પ્રથમ કોટા સંપ્રદાય એક હતા. પરંતુ પછીથી તેના બે વિભાગ પડયા, અને ત્યાર પછી પૂજ્ય શ્રી હૂકમી ચંદજી મહારાજ પ્રભાવશાળી થવાથી તેમના નામના એક વધુ ત્રીજો સંપ્રદાય થયા. વળી ત્રીજામાંથી એક વિભાગ વધુ થયા, એટલે અત્યારે ચાર સંપ્રદાયો પ્રવર્તે છે. તે ચારેયની પાટાનુપાટ:—

## ૧ કાેટા સંપ્રદાય નં. ૧ ની પટાવળી

૧ શ્રી પુજય કેશવજીઋષિ (યતિ) ૨ પૂજય શ્રી હરજીઋષિ ૩ ગાેંદાજી ઋષિ ૪ શ્રી ક્રેરશુરાસજ ૫ શ્રી લાેંકમલજ ૬ શ્રીમયારામજ ૭ પૂ. શ્રી દાલતરામજ (તેમના નામના સંપ્રદાય "કાેંટા "નામથી આંળખાય છે.) ૮ શ્રી ગાેવિંદરામજ ૯ શ્રી ક્તેહચંદજ ૧૦ શ્રી જ્ઞાનચંદજ ૧૧ શ્રી છગનલાલજ ૧૨ શ્રી રાેડમલજ ૧૩ શ્રી પ્રેમરાજજી.

## ર કાેટા સંપ્રદાય નં. ૨ ની પદ્દાવળી

૧ શ્રી પુજ્ય કેશવજીઋષિ (યતિ) ૨ હરજીઋષિજી ૩ શ્રી ગાેંદાજી મ. ૪ શ્રો ક્રસ્સુરામજી ૫ શ્રી ખેતશીજી ૬ શ્રી ખેમશીજી ૭ શ્રી ફ્રતેહચંદજી ૮ શ્રી અનાપચંદજ મ. (તેમના નામના સં.) ૯ શ્રી દેવજ મ. ૧૦ શ્રી ચંપાલાલજ મ. ૧૧ શ્રી ચુનોલાલજ મ. ૧૨ શ્રી. કીશનલાલજ મ. ૧૩ શ્રી અળદેવજ મ. ૧૪ શ્રી હરખચંદજ મ. ૧૫ શ્રી માંગીલાલજ મ.

પુજ્ય શ્રી દોલતરામછ મ. ના ખંને કાેટા સં. માં મુનિ ૧૩ આયોછ ૨૬ કુલ ૩૯ ઠાણા હાલ મારવાડમાં વિચરે છે.

## ૩ પૂજ્ય શ્રી હુકમીચ'દજી મ. ને સંપ્રદાય નં. ૧ ની પટાવળી

૧ પૂજ્ય શ્રી કેશવજ ( યતિ ) ૨ શ્રી હરજિષ્ઠિષ્ટ ૩ શ્રી ગાેંદાજ મ. ૪ ફરસુરામજ ૫ શ્રી લાેંકમલજ ૬ શ્રી મયારામજ ૭ શ્રી દાેલતરામજ ૮ શ્રી લાલચંદ્રજ ૯ શ્રી હુકમીચંદજ મ. (તેમના નામના સંપ્રદાય ચાલે છે.) ૧૦ શ્રી શાેવલાલજ મ. ૧૧ શ્રી ઉદેસાગરજ મ. ૧૨ શ્રી ચાેંચમલજ મ. ૧૩ શ્રી લાલજ મ. ૧૪ પુ. શ્રી જવાહિરલાલજ મ. ( હાલ આચાર્ય પદ પર છે. )

પૂજ્ય શ્રી જવાહિરલાલજમ. (પ્ર. ન. હુકમીચં**દ**જમ. ના સંપ્રદાયમાં) ના સં. મુનિ ૧૫ આર્યાજ ૧૧૦ કુલ ઠાણા. ૧૭૫ મારવાડ તથા માળવામાં વિચરે છે.

## ૪ પુજ્ય શ્રી હુકમીચંદજી મ.ના સંપ્રદાય નં ર

પૂજ્ય શ્રી હુકમીચંદજ મ. ની પાટાનુપાટે પુ. શ્રી મન્નાલાલજ મહારાજ હતા, તેઓશ્રી સં. ૧૯૯૦ ના આષાઢ માસમાં સ્વર્ગવાસ પામ્યાથી હાલ તેમની પાટે પુ. શ્રી નંદલાલજ મ. ના શિષ્ય મુનિ શ્રી ખુબચંદજ મ. ને સ્થાપવામાં આવ્યા છે. તે સંપ્રદાયમાં હાલ મુનિ ઠાણા. ૪૪ આર્યાજ ઠા. ૩૧ કુલ ૭૫ ઠાણાઓ છે. જે રાજપુતાના—માળવામાં વિચરે છે.

## ચાથા સુધારક શ્રીમાન લવજીઋષિજ મ.

બીજા સુધારક શ્રીમદ્ ધર્મસિંહજી સંગંધી અગાઉ આપેલું જણાવી ગયા તેમ આ મહાપુર્ષે પણ પ્રથમ યતિ વર્ગની દીક્ષા લીધી હતી. અને પછી તેએ શુદ્ધાચારી તરીકે બહાર પડયા હતા. લવજી સ્વામીનું સાંસારિક જીવન સુંદર ઘટનાએાથી યુકત છે, તેથી આપેલું પ્રથમ તેના ઉદ્લેખ કરીયે.

સુરત શહેરમાં (ગાપીપુરામાં) જૈન લેાંકાગચ્છાનુયાયી દશા શ્રીમાળી વિષ્કિ "વીરજ વારા" નામના એક ગૃહસ્થ રહેતા હતા. તેમના સંબંધી એવું કહેવાય છે કે નાની ઉમરમાં તેઓ ગરીબાવસ્થામાં હાઇ એક વૈષ્ણવધ્યમી શેઠને ત્યાં નાકરી કરતા હતા. તે શેઠની વતી હંમેશા તેઓ દુધની એક તાંબડી ભરી વલંદાની કાેડી પાસે થઈ પશ્ચિમ તરફ રાંદેર ગામના રસ્તે તાપી નદીમાં નાખવા જતા હતા, તેવામાં રસ્તા વચ્ચે એક સર્પ આવીને રક

ઉભા રહ્યો. અને વીરજ વારાના જવાના માર્ગ રાકવા લાગ્યા, આથી વીર**છ** વારાએ ધાર્યું કે આ સર્પને દુધ પીવાની ઇચ્છા થઇ હાય તેમ લાગે છે. તેથી તેમણું તે દુધની તાંબડી સર્પના મ્હાં આગળ મૂકી; એટલે તે સર્પ તેમાંનું અધું દુધ પી ગયા. પછી વીરજી વારાએ પાછું કરવા માંડ્યું, ત્યારે પણ સર્પ તેમની આડે આવી ઉભાે રહ્યો, થાડીક વાર પછી તે સર્પ વીરજ વારાના વસ્ત્રના એક છેડા પાતાના મહામાં લઇને તેમને કાઇ જગ્યાએ લઇ જવાના સંકેત કરતા ન હાય તેવા વતાવ કરવા લાગ્યા. આથી ત્રીરજ વારાએ સર્પની પાછળ પાછળ ચાલવા માંડ્યું. સર્પ તેમને નદી કિનારે લઇ ગયા અને પછી ત્યાં પહેલી એક શિલાને ભરડા દઈ સપે તે શિલા ઉંચી કરી, એટલે ત્યાં એક માહું ભાંયરૂં દેખાર્યું. તેમાં તે વીરજી શેઠને લઇ ગયાે. તે વખતે સપે<sup>ડ</sup> પાતાની પાસેનાે મણિ કાઢી પાતાના માથા પર મકયા. એટલે ભાંચરામાં પ્રકાશ થયા. આગળ જતાં પુષ્કળ ધનથી ભરેલા એક ભંડાર દેખાયા; તે સાથે ત્યાં દેવતાઇ ભુંગળા વાગતી સંભળાઇ. આ બધું ધન જાણે સર્પ વીરજી વારાને અર્પણ ન કરતા હાય, તેમ તે**ણે પે**ાતાની ફેણ વીરજી વાેરાને માથે ધરીને ખુશી બતાવી. આ સઘળું ધન ગણતાં છપ્પન કોડ સાનૈયા હતા એમ કહેવાય છે. તેથી છપ્પન ઉપર ભુંગળ વાગતી હતી. હાલમાં ગાપીપુરામાં પ્રેમ-ચંદ રાયચંદની ધર્મશાળા છે, ત્યાંથી રાંદેરના પુલ બંધાયેલા છે ત્યાં સુધી ભાંયરં હતું એમ કહેવાય છે. તે સર્વ ધન વીરજ વારાએ ગહણ કરેલું, તેથી તે સમૃદ્ધિવાન થયા હતા, અને માટા વેપાર કરતા હતા. તેમને નગર-શેઠની પદવી મળી હતી. તેએા ઘણા રાજાએાને મદદ કરતા, તેથી રાજ તરફથી પણ તેમને ખુબ માન મળતું, વીરજી શેઠ લેાંકાગચ્છીય જેન હાવાથી દિવાળીના દિવસે પૌષધ કરતા. અને એકમને દિવસે શારદાપુજન કરતા, તેથી ગામ લોકા પણ વીરજી વારાનુંજ અનુકરણ કરતાં. તેજ પ્રમાણે અત્યારે પણ સુરતમાં તે મુજબ પૂજન થાય છે અને તે પડવાને "વીરજી વારાના પડવા." કહેવાય છે. (આ બીના પુજ્યશ્રી અમાેલખ ઋષિછ મ. તરફથી મને મળેલી, તે આધારે દાખલ કરી છે.)

ક્ષાંકાગચ્છની ત્રણુ શાખાએ પૈકી કેશવજી ગચ્છની શાખાને વીરજી વાેરા માનતા હતા. તે વખતે તે ગચ્છના "વરજાંગજી" નામના યતિ ત્યાં બિરાજતા હતા. તેઓ સાધુના આચારવિચારમાં કાંઇક શિથિલ હતા, પરંતુ બીજાની જેમ તેઓ તદ્દન શિથિલાચારી કે બ્રષ્ટાચારી ન્હાેતા.

વીરજ વારાને કુલબાઈ નામે એક પુત્રો હતી. તેને યાગ્ય ઉંમરે તેજ ગામમાં પરણાવી હતી. આપણા પ્રસ્તુત ચરિત્ર નાયક 'લવજીઋષિ' ના આ

ભાગ્યશાળી બાઇની કુક્ષિએ જન્મ થયા હતા. સ્થિતિ સાધારણ સારી હતી; પરંતુ દૈવના કાઇ પ્રકાપે આ બાઇના ભાગ્યરિવ ઝાંખા હતા, તેથી થાડાક વખત પછી તેમના પતિનું અવસાન થયું, એટલું જ નહિ પણ લક્ષ્મી પણ તેમની પાસેથી ચાલી જવા પામી હતી. આ વખતે તેઓ તદ્દન આશ્રય રહિત અન્યા હતા; તેથી વીરજ વારાએ પાતાની પુત્રી અને ભાણુંજને પાતાને આશ્રયે લીધા હતા.

કુલબાઈ પાતાના પિતાને ત્યાં રહી ધમ ધ્યાનમાં વખત વ્યતીત કરતી અને પુત્રને ઉછેરતી હતી. જેમ જેમ પુત્ર માટા થતા ગયા, તેમ તેમ તેનામાં છુહિ, ચાતુરી આદિ ગુણા િકસિત થતા જતા હતા, સંધ્યા સમયે જયારે માતા પ્રતિક્રમણાદિ સ્વાધ્યાય કરતી ત્યારે તેના પુત્ર "લવજ" ચૂપચાપ એક સ્થળે એસી એ બધું મનન કરતા હતા. તેની સ્મરણ શક્તિ એટલી બધી સતેજ હતી કે સામાયક પ્રતિક્રમણાદિ સ્વાધ્યાય તેને થાડાજ વખતમાં કંઠસ્થ થઈ ગયું.

એક વાર માતા પુત્ર ઉભય વરજાંગજી ગુરૂને દર્શન ગયા. વાતચીતમાં કુલખાઇએ 'લવજી' ને સામાયકાદિ વિધિ ગુરૂ પાસે શીખી લેવાનું સૂચન કર્યું ત્યારે "લવજી"એ કહ્યું કે મને તે બધું લગભગ કંઠસ્થ થઇ ગયું છે. આ સાંભળી માતાએ આશ્ચર્યથી પૂછશું કે કયારે ? પુત્રે જવાબ આપ્યાઃ-માતા! તમારી હું મેશની સ્વાધ્યાયથી મને એ અધું યાદ રહી ગયું છે. આ સાંભળી પરીક્ષા કરવા માટે માતાએ તેને ગુરૂ પાસે બાલી જવાનું કહ્યું, એટલે વિચિક્ષણ લવજી તે બધું કડકડાટ ગુરૂ પાસે બાલી ગયા. બસ. ગુરૂજીના હૃદયનું આક-જુ 'લવજી' પ્રત્યે થઇ ગયું. તેમણે વિચાર કર્યો કે જો આ બુદ્ધિશાળી આળક મારી પાસે દીક્ષા લે તો શાસનના ઉદ્ધાર કરે, એમ વિચારી તેમણે તે આળકના સામુદ્રિક ચિન્કા <mark>જ</mark>ોયાં, તેા પ્રભાવશાળી જણ<mark>ાયા.</mark> ત્યાર પછી એક પ્રસંગે ગુરૂએ વીરજ વારાને કહ્યું કે લવજને મારી પાસે ભણવા મૂ**ઠે**ા તો તે ઘણા હાંશિયાર થશે. વીરજ વારાને પણ આ વાત રૂચી અને વર-જાંગછ યતિનો ઇચ્છા સ્વીકારી. લવજ તે દિવસથી 'વરજાંગછે' પાસે શાસ્ત્રા-ધ્યયન કરવા લાગ્યા. જેમ જેમ તેને શાસ્ત્રોનું રહસ્ય સમજાતું ગયું, તેમ તેમ તેને આત્માની ઉન્નતિના રસ્તાે સૂઝતાે ગયા, એટલુંજ નહિ પણ ધર્મસિંહજ મુનિની જેમ તેને તે વખતના યતિએાનું વર્તન શાસ્ત્ર વિરુદ્ધનું લાગ્યું. તે સાથે તેણે વિતરાગ ધર્મની સાચી દીક્ષા અંગીકાર કરવાના મન સાથે & સંકલ્પ કર્યો. ઘર આવી તેમણે વીરજ વારાને કહ્યું:-તમે મને જ્ઞાનદાનના જે અમૂલ્ય લહાવા લેવાનો તક આપી છે, તે માટે હું તમારા જીવનભરના ઋકિયું છું. હવે મને સમજાયું છે કે "દીક્ષા" એજ જીવન પથનું ઉજ્વળ કર્તવ્ય છે. માટે મને વિતરાગ ધર્મની સાચી દીક્ષા લેવાની અનુમતિ આપા, એટલે હું ભ૦ મહાવીરના કથનાનુસાર વર્તી આજના યતિવર્ગના શિથિલાચાર સામે દાખલા છેસાડું. વીરજી વારા સમજ્યા કે 'લવજી' યતિઓથી અલગ રીતે જ શુદ્ધાચારે વર્તવા માળે છે, તેથી તેમણે કહ્યું:— ભાઇ, અત્યારના સમય ખહુ ખારીક છે, આ પંચમકાળમાં તમે કહા છા તેવા શુદ્ધાચાર પાળવા ખહુ દુષ્કર છે, તેથી તારે એ દીક્ષાજ લેવાની તીવ અભિલાષા હાય તા તું "વર્જાગજી યતિ" પાસેજ દીક્ષા લે. અને આચાર પાલન તા તારે જેવું રાખવું હશે તેવું રાખી શકાશે.

પણ આ વાત લવજને રૂચતી ન હતી. તે સમજ તો કે "વૈભવી જવન ગુજારનારના માટા દળ વચ્ચે રહી શુદ્ધાચારના મનારથા પણ સંયોગવશાત્ તણાઇ જવાના વખત આવે; સહવાસની અસર ભાગ્યેજ થયા વગર રહી શકે" આ માન્યતા વચ્ચે "વીરજ વારા અને લવજ"ના મત આમ કેટલાય વખત સુધી એક ન થયા.

વખત વ્યતિત થતા જતા હતા. લવજને સંસારમાં રહેવું પ્રાય: વિષમય થઇ પડ્યું હતું. વારજી વારા પાતાના કુળગુરૂ "વરજા ગજ યતિ" સિવાય બીજા કાઇની પાસે કે સ્વતંત્ર દીક્ષાની અનુમતિ આપવા કાઇ રીતે તૈયાર ન હતા. તેથી વખત વિચારી "લવજી"એ હાલ તરત તા "વરજા ગજી" પાસે દીક્ષા લેવાનું ઉચિત માન્યું એટલે દીક્ષાની અનુમતિ મળી ગઇ. એટલુંજ નહિ પણ વારજી વારાએ ઘણું દ્રવ્ય ખર્ચીને ખૂખ ધામધુમપૂર્વક "લવજી" ના દીક્ષા મહાત્સવ ઉજવ્યા. દીક્ષા લીધા પછી જેમ ધર્મસં હજી મુનિને પાતાના ગુરૂ સાથે "શુદ્ધાચાર પાલન" માટે વિવાદ થયા હતા, તેમ લવજી મુનિ અને તેમના ગુરૂને તે પ્રમાણે થયા. ખૂખ વાટાઘાટને અંતે શ્રી લવજી ઋષિની ભવ્ય આકાંક્ષાઓ ફળી અને તેમણે ખંભાતમાં સં. ૧૬૯૨\*માં વિતરાય ધર્મની શુદ્ધ દીક્ષા સ્વયંમેવ અંગીકાર કરી. (તે વખતે ભાણાજી અને સુખાજી નામના એ યતિઓ તેમની સાથે શુદ્ધ દીક્ષા પાળવા જોડાયા હતા.)

પુન: દીક્ષા લીધા પછી લવજઋષિ ખંભાતમાં રસ્તાપર એસી જાહેર ઉપદેશ આપવા લાગ્યા. ઘણા લોકો તેમના ઉપદેશ સાંભળવા આવતા, અને સિદ્ધાંતનું યથાતચ્ય સ્વરૂપ સાંભળી આશ્ચર્યમુગ્ધ ખની તેમની ખૂબ પ્રશંસા કરતા. દિન પ્રતિદિન લવજ ઋષિના આ મહાન ત્યાગની પ્રશંસા સ્થળે સ્થળે વધતી જતી હતી. તે એટલે સુધી કે તેમની પ્રશંસાની વાત સુરતમાં વીરજ વારાને કાને પહેાંચી. લવજઋષિ શુરુના ત્યાગ કરી ગયા હાેવાથી, વીરજ વારાને તેમના પર દ્વેષ તા થયાજ હતા, અને તેમાંથે પણ જ્યારે તેમની પ્રશાંસા સાંભળી; ત્યારે તાે વીરજી વારાના દ્વેષાગ્નિ ઘતાગ્નિની જેમ વધુ તીવ ખન્યાે. તે મનમાં ખડખડ્યા કે અરે! શું યતિવર્યના અવિનય! શું ગુરુએ આપેલાં જ્ઞાનનું અજરણ ? તેના આવા ઉપયાગ! જે ગુરુએ તેને જ્ઞાન આપી લણાવ્યા, તેના ઉપકાર ન માનતાં, તેનાથી વિરુદ્ધ વર્તી નવા પંથ કાઢવા લવછ તૈયાર થયા ? હમણાંજ હું તેને તેના ચાગ્ય બદલા આપું છું. એવા વિચાર કરી વીરજ વારાએ " ખંભાતના નવાબ " પર એક ચીડી લખી માણસને રવાના કર્યો. તેમાં લખ્યું હતું કે:-" મારા દાહિત્ર (દીકરીના દીકરા) તેના ગુરૂથી જાદાે પડી, ગુરૂને ઉતારી પાડવા ખાટા ઉપદેશ આપે છે, માટે ત્યાં આવેલા લવજી નામના યતિને ગામમાંથી કાઢી મૂકશા. એવી મારી નમ્ર અરજ છે. " વીરજ વારાનું આસપાસના તમામ રાજ્યામાં સારૂં માન હતું, તેથી નવાળે વજરને એાલાવીને કહી દીધું કે "લવજ" નામકા એક સેવડા (સાધુ) ઇધર ઘુમતે હૈ ઔર રૈયતકા જુઠા ઉપદેશ દેતા હૈ " ઉનકા યહાં લેજો " નવાબના ુ આ હ્કમ લઇ વજીર જ્યાં " લવજામુનિ '' બાધ આપતા હતા, ત્યાં આવ્**યા** અને નવાખના હૂકમ સંભળાવ્યા. એટલે તરતજ ઉપદેશ ખંધ કરી લવજીમુનિ વજીર સાથે નવાબ પાસે આવી નિડરપણે ઉભા રહ્યા. ચારિત્ર અને ખુદ્મચર્ય રૂપી તપનું તેજ શું કામ નથી કરતું! મુનિના તેજમાં બાદશાહ અંજાઇ ગયો. તે એકપણ શબ્દ સામાસામ લવજ મુનિને ન કહી શક્યા, પણ વીરજ વારા જેવા પ્રતિષ્ઠાપાત્ર ગૃહસ્થ અને એક વખતના પાતાના સહાયક શેઠના કાર્યના યાગ્ય અમલ થવા જોઇએ, એમ વિચારી નવાબે વજીરને ધોરેથી કહ્યું:-" એ સેવડેકુ દરવાજેકી દેવડી પર પરહેજ કર દેા " એટલું કહી નવાળ અંત:પ્ર**રમાં** ચાલ્યા ગયા. વજીર લવજી મુનિને દરવાજા પાસે લઇ ગયા અને ત્યાં પરેહેજ કરાવી પહેરાવાળાને હૂકમ આપ્યા કે આને ક્યાંઇ બહાર જવા ન દેશા. પ્રમાણે અંદોબસ્ત કરી વજીર પાતાના કામપર ચાલ્યા ગયા. લવજી મુનિ ત્યાં એઠા થકા લગાર પ**ણ** આત<sup>્દ</sup>યાન નહિ ધ**ર**તાં, માત્ર ધમ<sup>દ</sup>યાન <sup>દ</sup>યાવા લાગ્યા અને સ્વાધ્યાય કરવામાં આખા દિવસ અન્નજળ વિના વિતાવ્યો. આમ છે દિવસ પસાર થયા, લવજી મુનિની શાંત અને સ્વાધ્યાય યુક્ત દશા બેગમ સાહેબની એક દાસી જે વાર વાર દરવાજામાંથી પસાર થતી હતી, તેના જોવામાં આવી તે મુનિની શાંત મનાદશા જોઈને ચકિત થઈ ગઇ; એટલુંજ નહિ પણ તેને આ તપસ્વીની તપશ્ચર્યા પર ભક્તિ રાગ થયા. આથી તેણે બેગમ સાહેળાને તક

<sup>\*</sup> બીજી પટાવલીમાં તેમની દીક્ષા ૧૭૦૫ની લખાયેલી છે. એમ પણ બન્યું હેાય કે યતિવર્ગની દીક્ષા સં. ૧૬૯૨માં લીધી હાેય અને પછી શુદ્ધ માર્ગની પુનઃ દીક્ષા ૧૭૦૫ માં લીધી હાેય. તત્વ કેવળી ગમ્ય.

જોઇને કહ્યું કે:—દરવાજા પર એક મહાતમા પુરુષ અન્ન જળના ત્યાગ કરીને એઠા છે; અને આખા દિવસ શાસ્ત્ર પઢયા કરે છે. આ સાંભળી છેગમે તે દાસીને કહ્યું: કે શા માટે ? તેને જોઇએ તે આપા. ત્યારે દાસીએ કહ્યું:—છેગમ સાહેખા! તે કાંઈ લેવા માટે ત્યાં છેઠા નથી; પરંતુ નવાબ સાહેખે તેમને પરહેજ કર્યા છે! તેથી તે અન્ન, જળના ત્યાગ કરી પ્રભુની ભક્તિ કર્યા કરે છે. આવા ચાગી લાકાને સંતાપવાથી ફાયદા થતા નથી. દાસીની આ વાત છેગમના હૃદયમાં ખરાખર ઉતરી ગઇ. અને જયારે નવાએ અંત:પુરમાં પ્રવેશ કર્યા ત્યારે છેગમે કહ્યું:—'' ખાવિ'દ! સેવડાકુ સતાના અચ્છા ખાત નહિ હૈ, કર્યા કિ જખ એહિ કાપેગા, તખ અપના સખ સુખ નષ્ટ હા જાયગા! ઇસલીયે ઉનકે પાઉંમે પડકર ઉનકા છાડ દા." ઉપર્શક્ત એગમનું વચન સાંભળી ખાદશાહે "લવજમુનિ''ને છાડવાના હૂકમ આપી દીધા; એટલુંજ નહિ પણ ખાદશાહે જાતે આવી તેમની ક્ષમા માર્ગા અને કહ્યું કે આપ આપકા ધર્મકા પ્રચાર અચ્છી તરહસે કર સકતે હા....મેં કલી બીચમેં ન આવુંગા.

આ પ્રમાણે નવાબ સાહેબે રજા આપી એટલે ત્યાંથી વિહાર કરી તેઓ 'કલાદરા' ઉપર થઇ અમદાવાદ પધાર્યા. અને ત્યાં ધર્મોપદેશ આપી ઘણા એશવાળાને ધર્મ પમાડયા. આ વખતે કાળુપુરના દશા પારવાડ શ્રાવક સામ- છએ વૈરાગ્ય પામી ૨૩ વર્ષની ઉંમરે તેમની પાસે દીક્ષા લીધી. એટલે હવે તેઓ ચાર ઠાણાઓ થયા.

શ્રીમાન્ લવજિઋષિ અમદાવાદથી વિહાર કરી ભુરાનપુર ગયા. તે વખતે લોકાગચ્છના શ્રાવકા મા વિચાર કર્યો કે લવજિઋષિના બાધથી આપણામાંના ઘણાખરા ખેંચાઇને તેમના નવિન પંથમાં ભળી જશે. માટે આપણે અગમ- મેતી વાપરીને સખ્ત ખંદાે અસ્ત કરવા જેઈ એ. એમ ધારી તેમણે પાતાના સંઘ એકત્ર કર્યો અને લવજિઋષિના મતમાં ગયેલા શ્રાવકાને ગચ્છ ખહાર કરી તેમની સાથેના સર્વ વ્યવહારિક સંબંધ તજી દીધા.

આ સ્થળે વસ્તુસ્થિતિના ખરાખર ખ્યાલ આપતાં શ્રી. વા. માં. શાહ લખે છે કે:-ધર્મ કેવી મુશ્કેલીથી સચવાય છે. અને ખરા જગ્ઞાસુઓ કેવા દઢ અને સહનશીલ હાય છે. તે જાણવાના આ અમૃલ્ય પ્રસંગ છે. દશહજાર ઘર સામે શ્રીમાન્ લવજીઋષિના અનુયાયીઓના માત્ર અલ્પ ઘરાજ હતા. તે પ્રબળ પશ્ચે આ લોકોને એટલે સુધી પજવ્યા કે કુવા પરથી તેમને પાણી પણ ભરવા ન દેતા, એટલુંજ નહિ પણ ધાખી, હજામ વગેરેને તેમનું કામ કરવાની મના કરવામાં આવી હતી! આવા કટાકટીના પ્રસંગે પેલા અલ્પ ઘરામાં જેઓ શ્રીમંત હતા તેમણે બાકીનાઓને પૈસાની પૂરતી સહાય આપી. પરંતુ છેવટે પ્રબળ પક્ષની ખટપટને લીધે જ્યારે અમદાવાદના સુખા તરફથી તેમને કનડગત થવા લાગી, ત્યારે તેઓ તેમણે દિલ્હીના ખાદશાહને દયાળુ માની, તેની પાસે ફરીયાદ કરવા ગયા; પરંતુ સામાવાળાએ એટલી બધી લાગવગ ચલાવી હતી કે ત્યાં લવજીઋષિના અનુયાયીએ ને ખાદશાહની મુલાકાત થઇ શકી નહિ. એટલું જ નહિ પણ ઉલટું અધિકારી વર્ગના હુકમથી તેમને દિલ્હી શહેરની બહાર નીકળી જવાના હૂકમ મળ્યા. આ રીતે લવજીઋષિના અનુયાયીઓને ખૂબ સહન કરવું પડ્યું. તેથી તેઓ શહેરની બહાર નીકળી નજકના કાઈ કબ્રસ્તાનમાં ઉતારા કરીને રહ્યા; પણ તેઓ પાતાના ધર્મથી તા જરાયે ડગ્યા નહિ.

પરંતુ "સત્યનાજ આખર જય છે" એ નગ્ન સત્ય આજના જગતને સમજાવવા જવું પડે તેમ નથી. દૈવયાએ એવું અન્યું કે ત્રીજા દિવસની મધ્ય રાત્રિએ ખુદ બાદશાહના માનીતા કાજીના એકના એક દીકરાને સર્પડંશ થયો. તેને અચાવવાને અનેક મંત્ર પ્રયાગા તેણે કરાવ્યા, પરંતુ આરામ ન થયા, તેથી તે પુત્રને જનાનામાં નાખીને ક્ષ્પ્રસ્તાનમાં લાવવામાં આવ્યા. આ વાતની આ સ્થળે ઉતારા કરીને રહેલા શ્રાવકાને ખબર પડી. તેમણે વિચાર્યું કે આપણે પરમ પવિત્ર નવકારમંત્રનું શરણ લઇને કાજીના પુત્રનું ઝેર ઉતારવાના પ્રયાગ કરીએ. જો સત્ય ધર્મના પ્રભાવે ચાગાનયાંગે તેનું ઝેર ઉતરી જાય તા આપણે ધર્મ સંકટમાંથી બચીયે આપણા માટે ફક્ત આ એક અનુકળ માકિકા (તક) આવ્યા છે. અખતરા કરવા વધુ ઇષ્ટ છે. એમ સૌએ અરસ્પરસ નક્કી કરી જ્યારે કાજીના પુત્રને તે સ્થળે લાવવામાં આવ્યો, ત્યારે તેમાંના એક ધર્મિષ્ઠ અને ચારિત્રવાન્ શ્રાવકે ઝેર ઉતરાવવા માટે કાજને નમ્ર વિનંતિ કરો. કાજ તા નિરાશજ થઈ ગયેલા હતા, છતાં છેલ્લી તક જતી ન કરવાનું તેણે યાગ્ય માન્યું. હ્રદયના એકતાર સાથે ઉચ્ચારાયેલા " નવકારમંત્ર " કાજીને માટે અને લવજીઋષિના ધર્મમાટે કલિભૂત થયા. પવિત્ર શબ્દાચ્ચારના પ્રભાવે થાડાજ વખતમાં કાજીના પુત્રનું જેર ખીલકુલ ઉતરી ગયું અને તે સચેતન થઈ જાગૃત થયાે. કાજીના હર્ષના પાર ન રહ્યાે. અધા શ્રાવકાનાે ઉપકાર માની કાજી તેમને પાતાને ઘેર લઈ ગયાે. અને ખ્રાહ્મણ પાસે રસાઇ કરાવી બધાને જમાડયા. પછી કાજએ તેઓને આગમનનું કારણ પૂછ્યું. એટલે તેમણે પાતાની અધી વાત અથ ઇતિ કહી સંભળાવી. પ્રત્યુત્તરમાં કાજીએ તેમને દિલાસા આપી હમેશને માટે તેમને દુઃખ મૂક્ત કરાવી આપવાનું વચન આપ્યું. ત્યાંથી તે બધાને કાજી કચેરીમાં તેડી ગયા, અને બાદશાહને કહ્યું કે મારા પુત્રને **છ**વ-તદાન આપનાર આ ગુજરાતી ગૃહસ્થા છે. જેઓ ધર્મ સંકટમાં આવેલ હાઇ જહાંપનાહને અરજ કરવા આવ્યા છે. આ સાંભળી ખુશ થઇ બાદશાહે તેમની અરજ સાંભળી, તે ઉપરથી તેણે કાજને કહી દીધું કે જલ્દીથી અમદાવાદ જઇ આ લેોકાનું દુઃખ હંમેશને માટે બંધ થઇ જાય તેવા પ્રખંધ કરા. બાદશાહના આ હૂકમ સાંભળી કાજી બધા શ્રાવકાને લઇ લશ્કરી ટુકડી સાથે અમદાવાદ આવ્યો. અને જુલમ કરનારાઓને યાગ્ય નસિયત આપી, હંમેશને માટે લવજી ઋષિના અનુયાયીઓ પર થતા ત્રાસ બ'ધ કરાવ્યા, એટલુંજ નહિ પણ કાજએ આ નવા ધર્મના સ્વીકાર કર્યો. ત્યારપછી નિવિધ્ને લવજીઋષિના ધર્મના પ્રચાર શુજરાતમાં ઉત્તરાત્તર વધતા ગયો.

શ્રી લવજી ઋષિ પાતાની પાટે પાતાના વિનયવંત શિષ્ય શ્રી સામજી ઋષિને સ્થાપી સંથારા કરી સ્વગે ગયા. ત્યારખાદ સામજી ઋષિ કરતા કરતા ઝુરાનપુર પધાર્યા, ત્યાં તેમણે ઘણાઓને ઉપદેશ આપી શ્રાવક બનાવ્યા. તેમને ત્યાં "કાનજી" નામના એક શિષ્યના લાભ થયા. લાહારી ઉત્તરાધિકારી લાંકા-ગચ્છના હરદાસજી નામના આત્માર્થી યતિ એક વાર ગુજરાતમાં આવેલા, ત્યાં તેમને સામજી ઋષિના સમાગમ થયા; બંનેને માંહામાં ખૂબ ધર્મ ચર્ચા થઇ, તેમને સામજી ઋષિના સમાગમ થયા; બંનેને માંહામાં ખૂબ ધર્મ ચર્ચા થઇ, તેમાં હરદાસજીને ખૂબ સંતાષ થવાથી તેઓ તેમના શિષ્ય થયા, અર્થાત તેમણે શુદ્ધ ધર્મની દીક્ષા લીધી. કેટલાક વખત ગુરૂ સાથે રહી, જ્ઞાન થહેલ કર્યા પછી તેઓ પંજાબ તરફ ગયા. કેમે કેમે તેમના પરિવાર વધ્યા. હાલ તે પંજાબ સંપ્રદાય તરીકે ઓળખાય છે. કાનજી ઋષિના શિષ્ય તારાચંદજી ઋષિ થયા. તેમના પરિવાર ગુજરાતમાં " ખંભાત સંપ્રદાય " તરીકે ઓળખાય છે.

છઠ છઠના પારણા કરતાં સામજી ઋષિ ઘણા વખતે કરી એક વાર ખુરાન-પુર ગયેલા, ત્યાં કાેઈ યતિની ખટપટથી એક ર'ગરેજને હાથે તેમને વિષ મિશ્રિત લાડુ વહારાવવામાં આવેલા, જેના પરિણામે તેમનું મૃત્યુ થયું. આ વાતની ખખર પડવાથી જનતામાં યતિઓના આચાર વિચારા પર અભાવ થયા, અને તેઓ સાધુમાર્ગી જૈન બન્યા.

( એક બીજી પટાવલીમાં લખાયેલું છે કે આ ઘટના શ્રી લવજી ઋષિના સંબ'ધમાં બનેલી હતી. )

લવજી ઋષિ સંબંધમાં દરિયાપુરી સં. ની પટ્ટાવળી જણાવે છે કે:—શ્રી લવજી ઋષે શ્રી ધર્મસિંહ મુનિને અમદાવાદમાં મળ્યા હતા. તેઓ બંને વચ્ચે શાસ્ત્ર ચર્ચા થઈ હતી. તેમાં છ કાેટી, આઠ કાેટી બાબતમાં, સામાયક સંબંધમાં, આયુષ્ય તૂટવાની માન્યતામાં અને બીજી કેટલીક બાબતામાં મતલેદ ઉત્પન્ન થવાથી તેઓ બંને લેગા રહી શકયા નહિ.

# શ્રી લવજી ઋષિના હાલ ચાર સંપ્રદાય વિદ્યમાન છે

- ૧ પૂજ્ય શ્રી કાનજી ઋષિના સંપ્રદાય. ( મારવાડ, માલવા અને દક્ષિણ )
- ર પૂજ્ય શ્રી તારાચંદજ ઋષિના સં. ( જે ખંભાત સંપ્રદાયના નામથી એાળ-ખાય છે અને ગુજરાતમાં વિચરે છે )
- 3 પૂજ્ય શ્રી હરદાસજી મ. ની પાટાનુપાટે પૂજ્ય શ્રી અમરસિંહજી મ.ના સંપ્રદાય (જે પંજાબ સંપ્રદાયના નામથી ઐાળખાય છે.)
- ૪ શ્રી રામરતનજી મ. નાે સંપ્રદાય (માળવામાં વિચરે છે)

#### પૂજ્ય શ્રી કાનજી ઋષિની પાટાનુપાટ

૧ શ્રી લવજી ઋષિ ૨ શ્રી સામજી ઋષિ ૩ શ્રી કાનજીઋષિ ૪ શ્રી તારા-ચંદજી મ. (તેમને બે શિષ્યા થયા ૧ પૂ. કાલા ઋષિ ૨ પૂ. મંગળા ઋષિ તેમના પરિવાર ગુજરાતમાં વર્તે છે તે પછી કહેવાશે. પૂ કાલાઋષિના પૂ. બહ્યુ ઋષિ, તેમને બે શિષ્યા થયા. ૧ પુ. ધન્નાઋષિ ૨ પૂ. પૃથ્વીઋષિ. ધન્ના ઋષિને બે શિષ્યા ૧ એવંત ઋષિ ૨ ખુબાજી ઋષિ. એવંત ઋષિના બે શિષ્યા ૧ કવિવર્ય તિલાક ઋષિ ૨ શ્રી લાલજી મ૦

પૂજ્ય શ્રી કવિવર તિલાક ઋષ્કિના પાંચ શિષ્ય તે ૧-પ્યારઋષિ, ૨ લવાની ઋષિ, ૩ કંચન ઋષિ, ૪ મુનિ શ્રી સ્વરૂપ ઋષિ, અને ૫ મુનિ શ્રી સ્તન ઋષિ મ૦

મુનિ શ્રી રતન ઋષિના પાંચ શિષ્ય તે ૧ વૃદ્ધિ ઋષિ મ૦; ૨ મુલતાન ઋષિ, ૩ દગડુ ૠષિ, ૪ આનંદ ૠષિ અને ૫ ઉત્તમ ૠષિછ મ૦

મુનિ શ્રી વૃદ્ધિઋષિના એક શિષ્ય તે તપસ્વી શ્રી વેલજ ઋષિજ મ૦ શ્રીમાન્ લાલજ ઋષિના બે શિષ્ય તે ૧ માતી ઋષિ ને ૨ દેાલત ઋષિજ મ૦

મુનિ શ્રી દેાલત ઋષિના આઠ શિષ્ય તે ૧ માણેક ઋષા, ૨ સુખમ ઋષા, ૩ પ્રેમ ઋષિ ૪ માહિન ઋષા, ૫ વિનય ઋષા, ૬ કાળ ઋષા છગંભીર ઋષા અને ૮ રિખલ ઋષાજી મ૦

મુનિ શ્રી પ્રેમ ઋકિષના ત્રણ શિષ્ય તે ૧ ક્તેહ ઋકિષ, ૨ ચાથ ૠિષ અને ૩ રતન ઋકિષ્ટ મ૦

મુનિ શ્રી માેહન ઋષિના એક શિષ્ય તે મનસુખ ઋષિજી મ૦ મુનિ શ્રી વિનય ઋષિના એક શિષ્ય તે જીગલ ઋષિજી મ૦ મનસુખ ઋષિના એક શિષ્ય તે ભતૃહિરિ ઋષિજી મ૦ પૂજ્ય શ્રી ખુબા ઋષિના શિષ્ય ચેના ઋષિ અને કેવલ ઋષિજી મ૦

२७

મુનિ શ્રી કેવલ ઋષિના શિષ્ય તે ૧ માણેક ઋષિ, ૨ મુખા ઋષિ અને ૩ વલ્લભ ઋષિજી મ૦

મુનિ શ્રી ચેના ઋષિના શિષ્ય પૂજ્ય શ્રી અમાલખ ૠષિજી મહારાજ.

શ્રી અત્રીસ સૂત્રા પર હિંદી અનુવાદ કરી શ્રી સ્થા. જૈન સમાજ ઉપર મહાન્ ઉપકાર કર્તા બાલ બ્રહ્મચારી પૂજ્યાચાર્ય શ્રી અમાલખ ઋષિજી મળના બાર શિષ્ય તે ૧ પન્ના ઋષિ, ૨ માતી ઋષિ ૩ દેવ ઋષિ, ૪ રાજ ઋષિ, પ ઉદ્દય ઋષિ, દ માહન ઋષિ, ૭ કલ્યાણ ઋષિ, ૮ મુલતાન ઋષિ, ૯ જયવંત ઋષિ, ૧૦ શાન્તિ ઋષિ, ૧૧ ક્તેહ ઋષિ અને ૧૨ હરિ ઋષિજી

પૂજ્ય શ્રી પૃથ્વી ઋષિના ચેલા સામજ ઋષિજ મ૦

મુનિ શ્રી સાેમજ ઋષિના ત્રણુ શિષ્ય તે ૧ હરખા ૠષિ, ૨ અડા હીરા ઋષિ, અને ૩ છેાટા હીરા ઋષિજી મ૦

મુનિ શ્રી હરખા ઋષિના ત્રણ શિષ્ય તે ૧ સુખા ઋષિ, ૨ ભેરૂ ઋષિ, અને ૩ કાળુ ઋષિજી મ૦

મુનિ શ્રી સુખા ઋષિના ચાર શિષ્ય તે ૧ અમી ઋષિ, ૨ દેવજ ૠષિ, 3 મિશ્રીઋષિ અને ૪ સખા ઋષિજ મ૦

મુનિ શ્રી લેરૂ ઋષિના ત્રણ શિષ્ય તે ૧ દોલત ઋષિ, ૨ પિતા ઋષિ અને ૩ સદા ઋષિજી મ૦

મુનિ શ્રી કાળુ ઋષિના એક શિષ્ય, ચ'પક ૠષિજ મ૦

મુનિ શ્રી અમી ઋષિના છ શિષ્ય તે ૧ દયા ઋષિ, ર ઓાંકાર ૠષિ, ૩ છાેગા ઋષિ, ૪ દેવઋષિ, ૫ ઉમ્મેદ ઋષિ અને ૬ રામ ઋષિજી મ૦

મુનિ શ્રી દેવ ઋદિષના ત્રણ શિષ્ય તે ૧ પ્રતાપ ઋદિષ, ૨ તુલા ઋદિષ અને ૩ અક્ષય ઋદિષ મ૦

મુનિ શ્રી મિશ્રી ઋડિષના છે શિષ્ય તે ૧ કુંદન ઋડિષ. ને ૨ કર્મ ઋડિષ્છ મ૦

મુનિ શ્રી સખા ઋડિયના એ શિષ્ય તે ૧ વૃદ્ધિ ઋડિય ને ૨ કાન્તિ ઋડિયજી મ૦

મુનિ શ્રી ઓંકાર ઋષિના એક શિષ્ય તે માણેક ઋષિછ મ૦ મુનિ શ્રી માણેક ઋષિના એક શિષ્ય તે ઉમ્મેદ ૠષિછ મ૦ મુનિ શ્રી વૃદ્ધિ ઋષિના એક શિષ્ય તે સમરથ ૠષિછ મ૦

ઋકુષિ સંપ્રદાયના આચાર્ય શ્રી પૂજ્ય અમાલખજી મહારાજના ગર્જમાં મુનિ ૨૪, આર્યાજી ૮૧ કુલ ૧૦૫ ઠાણાએ માલવા અને દક્ષિણમાં હાલ વિદ્યમાન વિચરે છે. ઉપરાક્ત મુનિરાજ "ઋષિ સંપ્રદાય''ના નામથી એાળખાય છે, અર્થાત્ પૂજ્ય શ્રી કાનજ ઋષિના ટાળાના નામથી એાળખાય છે.

ર પૂજ્ય શ્રી તારાચન્દ્રજી મહારાજના સંપ્રદાય હાલ ગુજરાતમાં વિચરે છે, અને તે ખંભાત સંપ્રદાયના નામથી એાળખાય છે તેની પાટાનુપાટ નીચે મુજબ—

૧ પુજ્ય શ્રી લવજી ઋષ

૨ પૃ. સાેમજી ઋષિ

૩ પૂ. કાનજી ઋષિ

૪ પૂ. તારાચંદ્રજી મહારાજ

પ પૂ. મંગળા ઋડિષજી મ**્** 

६ પૂ. રહ્યું છે ાડજી મ૦

૭ પૂ. નાથાજી મ૦

૮ પુ. બેચરદાસજી મ૦ ૬ પૂ. માેટા માણેકચન્દ્રજી મ૦ ૧૦ પૂ. શ્રી હરખચન્દ્રજી મ૦ ૧૧ પૂ. ભાણજી મ૦

૧૨ પૂ. ગીરધરજી મ૦

૧૩ પૂ. છગનલાલજી મ૦

શ્રી ખંભાત સંપ્રદાયમાં મુનિ է આર્યોજ ૯ કુલ ઠાણા ૧૫ ગુજરાતમાં વિચરે છે.

3 પૂજ્ય શ્રી હરદાસજી મા ની પાટાનુપાટે થયેલ પૂજ્યશ્રી અમરસિંહજી મહારાજના સંપ્રદાય (પંજાબ) ની પટ્ટાવલી.

×૭૭ શ્રી લવજી ઋષિ સ્વામીશ્રી–નાેટ સં. ૧૭૦૯ મેં હુંઢિયા નામ પ્રસિદ્ધ કરાયા.

૭૮ શ્રી સામ**છ ઋ**ષિ સ્વામી થયા.

૭૯ મી પાટે શ્રી હરદાસ ઋષિજી મ૦, ૮૦ મી પાટે શ્રી વિંદરાવનજી મ૦ થયા ૮૧ મી પાટે-શ્રી લવાનીદાસજી મ૦ થયા, ૮૨ મી પાટે-પૂજ્ય શ્રી મહુકચન્દ્રજી મહારાજ થયા. તે લાહારી અડા ઉગ્રભાગી થયા હતા.

૮૩ મી પાર્ટે–શ્રી મહાસિંઘછ મ૦ થયા–તેએા ઘણા **પ**રિવારના ધણી ઉગ્ર ભાગી થયા. સં. ૧૮૬૧ માં સંથારા કરી સ્વર્ગે પધારેલા.

૮૪ મી પાટે-પૂજ્ય શ્રી કુશાલચન્દ્રજી મ૦ થયા-૮૫ **મી પાટે--શ્રી સ્વામી** છજમલજી મ૦ થયા-૮૬ **મી** પાટે શ્રી રામલાલજી મ૦ પંડિતરાજ થયા.

<sup>× &</sup>quot; સચ્ચી સંવત્સરી" નામની પુરિતકા અમૃતસરમાં છપાયેલ તેના પાછળના ભાગમાં શ્રી મહાવીર સ્વામીથી પાટાનુપાટ લખેલ છે, તેમાં ૭૬ મી પાટ જૈરામ સ્વામી થયા, જે પુ. લવજી ઋષિની પટાવલીમાં હોવાથી અનુસંધાન મેળવી અત્રે ૭૭ પાટાંક આપ્યો છે.

૮૭ મી પાટે-પૂજ્ય શ્રી અમરસિંહ્ અમહારાજ પ્રતાપી થયા.

નાટ-અમૃતસર નિવાસી ગાત તાતડ, ઓશવાલ વંશ, મહા ઉગ્રભાગી, તપસ્વી, ભાગ્યવાન ઘણા સાધુરા પરિવારસુ પરવર્યા. દયામાર્ગ (ધર્મ) કા દેશ પરદેશા મેં વિચરતે હુવે મિચ્ચાત્વકા ઉથાપતે હુવે, ઘણા ભવ્ય છેવા કા તાર્યા-સ'. ૧૮૯૮ મેં વૈશાખ વદી ર કા દીક્ષા લેઇ દીદ્ધી નગર મધ્યે આગાર્ય પદવી લઇ સં. ૧૯૧૩ વશાખ વદી ૮ કા મધ્યાનકે સમય સંધારા અનુમાન ૭ પહરકા હુઆ. દુશાલે ૯૧ ચડે. ચન્દનસે જલાયે ગયે અમૃતસરમે.

૮૮ મી પાટે-શ્રી રામબક્ષ સ્વામીજ મુબ્-અલવર કે નિવાસી ગાત લાહડા, ઓશવાલ. ૨૫ વર્ષકી ઉંમરમે સ્ત્રી સહિત દીક્ષા લઇ રિયાસત જયપુરમેં, સં. ૧૯૦૮ કે અષાડ માસમેં પુજય પદવી નગર કટલેમેં સં. ૧૯૩૯ જયેષ્ઠ વિદ કે કા પહેલે પ્રહર સંથારા કીયા. ઉસ બકત સાધુ-સાધવી અનુમાન પ્રમાણ ૩૦–૩૨ કે કરીબ થે. જેષ્ટ વિદ ૯ કા શુક્રવાર દેવલાક મેં પધારે.

૮૯ મી પાટે-પુજય શ્રી માતીરામજ મ૦ પૂજ્ય પદ્યવી દેઇ-ગુરૂલાઇ શ્રી રામળકસજ મ૦ ને પુજય પદ્યવી સં. ૧૯૩૯ જયેષ્ઠ સુદિ ૧૧ કે કે કે દેલા મધ્યે.

## **૯૦ મી પાટે**-શ્રી પૂજ્ય સાહનલાલજી મહારાજ.

મહા આળખ્રદ્યાચારી, ઉગ્ર વિહારી, માટે તપસ્વી, જાતિ ઓશવાલ, ગાતિગાદિયે, સંબડ્યાલકે વાસી, પસરૂમે રહેતે થે દુકાન સરાફીકી કરતેથે, વૈરાગ્ય હાને સે આપ અમૃતસરમેં શ્રી પ્રજય અમરસિંહ કે પાસ દીક્ષા લીની અમૃતસરમેં નસરાય શ્રી ધર્મ ચંદ્ર માન સં ૧૯૩૩ મૃગશિર શુદી પ વાર ચંદ્ર, 3 જેના કે સાથ યુવરાજ પદવી સં. ૧૯૫૧ મેં ચૈત્ર વદી ૧૧ કા દે ગઇ. નગર લુધ્યાને મેં સાધુ અનુમાન પ્રમાણ ૪૦ સાધ્યી અનુમાન ૨૬, શ્રાવક શ્રાવિકા કરીઅ ૭૫ શહેરા કે થે. ઉનકી બીચમેં યુવરાજ પદવી દી ગઇ. ૧૯૫૮ મે મૃગશિર સુદિ ૯ મી ખૃહસ્પતી વાર દિનકે અનુમાન દા અજે, શહર પતિયાલામેં શ્રી લાલચન્દ્ર અમેર ગણ્યતરાય ઔર સખ સાધુ આપ્યો ૩૧ થે તખ ચાદર આચાર્ય પદ દિયા ગયા. ચાર તીથી કે સન્મુખ, રાજા ભૂપઇન્દ્રસિંહકા રાજ થા. તિસકા પટયાલાકી રાજગદી મિલી આસા સુદિ ૧૦ કા દા માસ પીછે સાહનલાલ કો આચાર્ય પદ વિ મીલી.

શ્રી કાશીરામજી મ૦ એાશવાળ, જન્મસ્થાન, પસરૂર. જીલ્લા સ્યાલકાટ, દીક્ષાસ્થાન કાંધલા સં ૧૯૬૦ મૃગશર વદિ ૭ ઉમર અનુમાન ૧૮ વર્ષ શુવાચાર્ય પદવી સં. ૧૯૬૯ ફાલ્શુન સુદિ ૭ અમૃતસર મધ્યે ચાદર દી ગઇ સાધુ અજેકા સ્થાને ૭૫ ઇક્ફ્રે હુવે ભાઇ બાઈયાં અનુમાન ૫૦૦૦ થે. ઉન ચાર સંઘંકે સામને ચાદર પૂજ્ય પદવી કી–શ્રી પૂજ્ય સાહનલાલજી મ૦ ને અપના હાથરો દી. ઉપરાકત સબ બીના સચ્ચી સંવત્સરી મેં સે લીખી હૈ.

પંજાળ-પૂજ્ય શ્રી અમરસિંહ અમા કે સંપ્રદાયમે અબ મુનિ ૭૩ આર્યાજ ૬૦ કુલ ૧૩૩ ઠાને વિદ્યમાન પંજાબમે વિચરતે હૈ.

#### × ૪ શ્રી રામરતનજી મહારાજની સંપ્રદાય

મુનિ ૩ આર્યાજ ૨ કુલ પ ઢાણા માળવામાં વિચરે છે. ઇતિ શ્રી પૂજ્ય લવજઋષિજ મહારાજના ચારે સંપ્રદાયાની બીના સંપૂર્ણ.



<sup>×</sup> તેઓશ્રીના સંપ્રદાયના મને પુરેપુરા ઇતિહાસ નહી મળવાથી શ્રી રથા. જૈન મુનિરાજોની નામાવળી અજમેર સાધુ સમ્મેલન, વિક્રમ સં. ૧૯૮૯ માં થયેલ તે વખતે વારા ચુનીલાલ નાગજીલાઇએ છપાવેલ ખુક તેના પૃષ્ટ ૨૮ મે થી આ ખ્યાન લખેલ છે—પરન્તુ પાછળથી એટલા ખબર મળ્યા કે પૂજ્ય રામરતનજી મહારાજ પૂજ્ય શ્રી અમરસિંગજી મહારાજના ગુરૂલાઇ હતા—તે ઉપરથી એમ જાણી શકાય છે કે આ સંપ્રદાય એક પંજાબ સંપ્રદાયના પેટા વિભાગના સંપ્રદાય છે.

# પાંચમા સુધારક શ્રીમાન ધર્મદાસજ મહારાજનું જીવન વૃતાન્ત.

ગુજરાતનું પાટનગર અમદાવાદ શહેર એક સુપ્રસિદ્ધ શહેર છે. શ્રીમાન્ લોંકાશાહનો જીવન વિકાસ સાધનારૂં, લોંકાગ અલા અલામ સમું, શ્રીમદ્ ધર્મ-સિંહ અને લવજી જાલ સમર્થ પુરૂષોને અજબ પ્રેરણા આપનારૂં એ અમદાવાદથી માત્ર ચાર કેશ દ્વર આવેલા સરખેજ ગામમાં આપણા ચરિત્ર નાયક પાંચમા સુધારક શ્રીમાન્ ધર્મદાસજી મ. ના જન્મ થયા હતા. અહારમા સૈકાનું પ્રભાત એ ભગવાન મહાવીરના સાચા વંશ જોને માટે ભાગ્યાદય સમું હતું. એક તરફ શ્રીમાન્ ધર્મસિંહ અમૃત જેન સમાજની ભૂતકાળની જાહાજલાલી પુન: દશ્યમાન કરવા ભગીરથ પ્રયત્ન સેવી રહ્યા હતા, તે જ અરસામાં એટલે સં. ૧૭૦૧ માં આ મહાત્માના જન્મ થયા હતા. તે વખતે સરખેજમાં રંગારી (ભાવસાર)ના ૭૦૦ ઘરા હતા. જેઓ લોંકાગ અછીય જૈન ધર્મને અનુસરતા. તે સર્વમાં વધુ ધર્મ ચુસ્ત અને વધુ સુખી શ્રી જીવણલાલ કાળીદાસ નામના ગૃહસ્થ હતા. તેમને ડાહીઆઈ નામની ધર્મ પત્ની હતી. ઉભય દંપતી સુખી, પરાપકારી અને નીતિજ્ઞ જીવન ગાળી સંત સેવામાં સમય વીતાવી જીવનનું અહાલાગ્ય માનતા.

આ સંશકારી દંપતીને ત્યાંજ ધર્મદાસજીના જન્મ થયા હતા. ગર્લમાં આવતાં માતાપિતાની ધાર્મિક ભાવનાએ વધુ પ્રઅળ થઈ, તેથી તેમનું નામ " ધર્મદાસ " પાડવામાં આવ્યું. સુસંસ્કારના ચાેગે ધીરે ધીરે 'ધર્મદાસ' આઠ વર્ષના થયા, તેટલા વખતમાં તેા તેમનું હુદય લગભગ ધર્મ ભાવનાઓથી રંગાઇ ગયેલું સોને લાગતું હતું. તેજ અરસામાં શ્રી કેશવજી પદ્મના લેાંકાગચ્છીય યતિ શ્રી પૂજ્ય તેજસિંહ અસરખેજમાં પધાર્યા, તેમનું વ્યાખ્યાન સાંભળવા ધર્મ-**દાસ** પણ ગયા. તેમને ધર્મના રંગ લાગ્યા. પછી તા તે રાજ યતિશ્રાના સહવાસ કરવા લાગ્યા, પરિણામે તેમણે સામાયક, પ્રતિક્રમણ, નવતત્વ, જીવ विचार आहि कैनधर्भ नं ज्ञान मेणवी क्षीधं. आधी तेमनी अज्ञासा कैनतत्त्व-જ્ઞાન મેળવવા જાગૃત **થઇ,** તેથી તેએ સતત્ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાના કાર્યમાંજ ગુંથાયા. અને પંદર વર્ષની ઉંમર થતાં સુધીમાં તા તેમણે અનેક સુત્રસિદ્ધાં-તાતું જ્ઞાન મેળવી લીધું. સુત્રામાંના રહસ્યા, ભ. મહાવીર પ્રણીત ઉત્તમ બાધ આદિ આશ્ચર્યજનક ઘટનાએ વાંચતાં શ્રીમાન્ ધર્મદાસના જીવનનું પરિવર્તન થયું, તેમને વૈરાગ્યભાવ પ્રગટેંચા. જ્યારે તેમના સગપણ સંબંધી વાતો આવવા લાગી, ત્યારે તેમણે પાતાના પિતાને સાફ સાફ કહી દીધું કે હું ખીલકુલ પરણવા ઇચ્છતા નથી. સંસારની વાસનાએ આત્માને મલિન કરી દુર્ગતિમાં ધકેલી દે છે, એ હું બરાબર સમજ્યો છું, તેથીજ હું હવે સંસારમાં નહિ રહેતા સંસાર મુક્ત થવા ઇચ્છું છું. અને જો તમે મારા હિતેચ્છ હા તા મારી આ ઇચ્છાને ફલિસૂત કરવામાં પરવાનગી આપશા. પુત્રના વૈરાગ્યભાવ જોઈ પિતાએ તે પછી ધર્મદાસના સગપણની વાત છે. ડી દીધી.

ધર્મદાસે પણ યતિવર્ગની શિથિલતા નીરખી હતી. દવાએ કરવી, પૈસા મેળવવા, પાલખી મ્યાનાદિ વાહનાની ધામધુમ, લક્ષ્મી આદિ વૈભવ; આ બધું છતાં "ત્યાગી " કહેવરાવવું એ ધર્મદાસજના અંતરાતમાને કારી ઘા જેવું વસમું લાગ્યું, તેમને તા મહાવીરના સાચા સ્વાંગ સજ, સાચા ભેખધારી અનવાની મહત્ત્વાકાંક્ષા હતી અને તે માટે તેઓ કાઇ સુયાગ્ય સંત પુરુષની રાહ જોતા હતા. એવા વખતમાં " કલ્યાણ્જ" નામના એક " એકલ પાતરીયા" શ્રાવક સરખેજમાં આવી ચડયા. તેમના બાધ સાંભળવા શ્રીમાન્ ધર્મદાસજ ગયા અને તે સાંભળી ઘણા સંતુષ્ટ થયા.

#### એકલ પાતરીયા શ્રાવક કયારે થયા?

વિક્રમ સં. ૧૫૬૨ માં 'ત્રણ થૂઈ' માનનાર કડવા મલી નીકળ્યા, પણ તેની ચાથે પાટે પાછા કડવા મતી સાધુએ હીલા પડયા. તેથી તેમાંના જે આત્માર્થી સાધુઓ હતા, તેઓએ વિચાર કરી કે સાધુના વ્રતા લઇ ભાંગવા, તે કરતાં શ્રાવકપણું પાળવું વધુ ઇષ્ટ છે; કેમકે સાધુપણાના વેશ લઇ તે પ્રમાણે નહિ પાળવાથી ભાષા દાષ લાગે છે તેથી શ્રાવકપણું સ્વીકારી વિતરાગ પ્રણિત શુદ્ધ ધર્મનાે ઉપદેશ દેવા શ્રેયસ્કર છે, એમ વિચારી કેટલાક સાધુએા જુદા પડી ખાર વૃત ધારી શ્રાવક પણે વિચરી ધમીપદેશ દેવા લાગ્યા, તેમના વેશ સાધુના જેવા હતા, રયહરણ ઉપરનું લુગડું કાઢી નાખી ખુલ્લી દાંડી રાખી હતી, એક પાત્ર ગ્રહણ કરી ભિક્ષા લેતા હતા, આચારવિચાર પણ સારા હતા. આથી તેઓ "એકલ પાતરીયા" શ્રાવક તરીકે ગુજરાતી લેાંકાગચ્છના યતિએા પણ ભત્યા. લાગ્યા. આ સમૂહમાં તેમણે પણ પાતાના વિચાર પ્રવાહ ફૈલાવવા ખૂબ પ્રયત્ન કર્યા, પરિણામે દેશ-ભરમાં તેમના ઘણા અનુયાયીએા થયા. તેમના ગ<sup>ર</sup>છમાં ૮૦૦ ઠાણા હતા એમ કહેવાય છે. ( જામનગરમાં એકલ પાતરીયા શ્રાવકાના ભંડાર પણ હાલ છે ) આ કલ્યાણુજી શ્રાવકના સુંદર આચાર વિચારે શ્રીમાન્ ધર્મદાસજીનું મન આકષાયું. તેમને પ્રથમથીજ લાગ્યું હતું કે આ કાળે સાધુઓમાં શુદ્ધાચાર જેવામાં આવતા નથી, તેથી શ્રાવકપણું પાળવું ઇષ્ટ છે, આમ માનતાં છતાં પણ તેઓ પાતાના નિશ્ચય કરી શકયા ન હતા. હજુ ઉંડે ઉંડે પણ તેમને સાધુ-આચાર પાળવાની ભાવના અળવત્તર હતી. જેમ જેમ વખત જતા ગયા, તેમ તેમ તેઓ ' કલ્યાણુજ ' પાસે વધુ સૂત્ર જ્ઞાન મેળવતા ગયા. આચારાંગ સ્ત્રમાંનું આત્મ વાદ, લોક વાદ, કર્મ વાદ અને કિયાવાદનું આબે હુળ રહસ્ય તેમના અંતરપટમાં ઉત્તરી ગયું. ષટ્દ્રવ્ય, નય અને નિક્ષેપનું યથાર્થ પ્રતિબિંબ તેમણે એાળખી લીધું, અને શ્રદ્ધા વધુ મજબુત બની.

તે સમજ્યા કે વિતરાગ વાણીના સ્વાદ જે આત્માને આવી જાય છે તેને સ'સાર રૂચિ થતી નથી. રાજહંસ ચરે તાે સાચા માતીના જ ચારાે ચરે, તેમ વિતરાગી આત્મા જયાં વિતરાગતા અને નિર્જન્થતા દેખે, ત્યાંજ રાચે અને માચે.

એક વાર ભગવતી સ્ત્રમાં તેમણે વાંચ્યું કે "શ્રી મહાવીરનું શાસન ૨૧૦૦૦ વર્ષ સુધી ચાલશે, અને પાંચમા આરાના છેડા સુધી એકાવતારી જીવા રહેશે " આ જાણી તેમના સાધુપણાના અલોકિક આચાર પાળી ખતાવવાના નિશ્ચય વધુ પ્રાત્સાહિત ખન્યા; તેમની ક્ષણભર આવી ગયેલી કાયરતા તત્કાળ દ્વર થઈ, તેઓ મનાગત ખાલી ઉઠયા:—આત્મબળ અને આત્મશ્રહા એજ વિજયની નિશાની છે; ક્ષણિક પૌદ્દગલિક લાલસાઓ છાડવી એ અનંત શક્તિવાળા આત્મા માટે ક્ષલ્લક વસ્તુ છે. આમ નિશ્ચય થતાંની સાથે "એકલ પાતરીયા" શ્રાવક પરથી પણ તેમની શ્રહા ચાલી ગઈ, અને વીર ભગવાનની સાચી દીક્ષા શ્રહણ કરવાના તેમણે એકરાર કરી લીધા.

આમ નિશ્ચય કરી "ધર્મદાસજ" બેસી રહે તેમ ન હતા. તરતજ તેઓ ઘરના ત્યાગ કરી સાચા જ્ઞાનીની—સાચા સંચમીની શાધમાં નીકળી પડયા. ત્યાં તેમને પ્રથમ લવજ ઋષિના ભેટા થયા. ત્યારબાદ ચાતુમાંસના સમયે અમદા-વાદમાં તેમને શ્રી ધર્મસિંહ જોના સમાગમ થયા. આમ આ બે મહર્ષિઓના ઉદ્યુક્ત જીવનથી તેમને સંતાષ થયા. "ધર્મદાસ અને ધર્મસિંહ" આ અંને વચ્ચે સ્ત્રાનાં તત્ત્વા પર ખુબ ચર્ચા થઈ; પરંતુ તેમાં તેમને છ કાેટી, આઠ કાેટી બાબતમાં અને બીજ કેટલીક બાબતમાં મતભેદ થયા, તાેપણ તેમના આત્માને એક મજબુતી તા અવશ્ય થઇ કે ઉક્ત બંને મહાત્માઓ ભ મહા-વારના સાચા વેશ દીપાવી રહ્યા છે, તા મારાથી તે કેમ ન બને ? જૈન માર્ગના આખોય ઇતિહાસ સામા વ્યક્તિના જીવન પ્રતિબિંખ પર અવલં બેલા છે, એટલાજ માટે સિદ્ધાન્તકારાએ "ચરિતાનુયાગ"ની ગુંથણી કરીને વ્યક્તિન વિકાસના અખુમૂલાં સાધન ઉભા કર્યા છે. આ પ્રત્યક્ષ આચાર વર્તનથી 'ધર્મદાસ'ના ઉત્સાહ અજબ પ્રેરણાત્મક નીવડયા અને તરતજ તેઓ ત્યાંથી સરખેજમાં આવ્યા.

તે વખતે સરખેજમાં યતિનાયક તેજસિંગજી ચાતુર્માસ હતા, પૂર્વ સ્નેહને વશ થઇ ધર્મકાસે તેમને કેટલાક સૈદ્ધાંતિક કાખલાએા આપી શુદ્ધ ચારિત્ર ગહુણ કરવાનું આવ્હાન કર્યું. તે સાથે પાતે પણ નીકળવાનું વચન આપ્યું: પણ પ્રત્યુત્તરમાં યતિવયે કહ્યું કે હાલ હું તો અશક્ત થઇ ગયા છું, વળી ચાતરફ પ્રસરી રહેલા શિથિલવાદ વિદારવા માટે તા ખૂબ હિંમતવાન અને દઢ યુવાનની જરૂર છે. તું ધારે તા તે કામ પાર પાડી શકે, એવી મને ખાત્રી છે. જાએ, ખુશીથી રણમેદાનમાં ઝુઝા અને પ્રસરી રહેલાં અંધકારને નષ્ટ કરી સાચા દયા માર્ગના જય કરા.

ધર્માસંહ જીની જેમ ધર્મદાસ જી પણ આ રીતે પાતાના પ્રથમ ઉપકારીના વિનય કરીને નીકળ્યા. માતા પિતા વગેરેની આજ્ઞા લઇ માત્ર ૧૬ વર્ષની વચે વિક્રમ સં. ૧૭૧૬ માં આશા શુદ્ધિ ૧૧ ને દિવસે અમદાવાદમાં આવી ૧૭ જણાએના સાથે પાદશાહવાડીમાં તેમણે ભાગવતી દીક્ષા અંગીકાર કરી.

દીક્ષા સ્થળ તેઓ ત્રણ દિવસ સુધી અઠમ તપ કરીને રહ્યા અને ચાથે દિવસે ગામમાં ગાંચરી અર્થ નીકળ્યા. ફરતાં ફરતાં તેઓ એક કુંભારને ઘેર જઈ ચડ્યા. તે વખતે કુંભારને ત્યાં પતિ—પત્નીને કાેઈ કારણસર ઝઘડા થયેલા, તેજ અરસામાં આ ચતિ જઈ ચડ્યાથી કાેંધમાં તે કુંભારણે શ્રી ધર્મદાસજના પાત્રમાં રખ્યા (રાખ) નાખી. તેમાંની થાડીક પવનને લીધે આસપાસ ઉડી. પ્રથમ રાખની ભિક્ષા પણ ઉત્તમ માની, તે લઇ ધર્મદાસજ ત્યાંથી નીકળી ગયા. ત્યાર પછી બીજા કાેઇ ઘેરથી છાશ મળી, તે બંનેને મિશ્ર કરી પારણાને દિવસે ધર્મદાસજએ તેના આહાર કરીં.

ખીજે દીવસે શ્રી ધર્મદાસજી ધર્મસિંહ જી મ. ને વંદન કરવા ગયા. ત્યાં તેમણે આગલા દિવસે પાતાને ભિક્ષામાં મળેલી રાખની વાત ધર્મસિંહ જીને કરી. ધર્મસિંહ જ જ્યાતિષ તથા શુભાશુભ શુકનના જાણુકાર હતા, તેથી તેમણે કહ્યું:-અહા, મહાભાગી! ખરેખર તમે ભાગ્યશાળી છેા! પ્રથમજ પારણે તમને મળેલી રાખ ભાગ્યોદયની નિશાની સ્ત્રુચવે છે. તે એ કે, રાખ એ શુભ સ્ત્યુક ચિન્હ હોવાથી તમે વિતરાગ માર્ગને દીપાવશા, વળી જે રાખ હવાને લીધે ચાતરફ ઉડી, તેથી જણાય છે કે તમારા પરિવાર ચાતરફ વિસ્તાર પામશે. (આ ભવિષ્ય વચનની આગાહી રૂપે અત્યારે પણ શ્રી ધર્મદાસજી મ. ના પરિવાર કચ્છ, કાઠીયાવાડ, મારવાડ, મેવાડ, માળવા અને દક્ષિણ આદિ ઘણા દેશમાં વિસ્તૃત છે) આ ઉપરાંત તમે રાખને છાશ સાથે મેળવીને પી ગયા, તે એમ સ્ત્રુચવે છે કે છાશના ગુણ ખટાશવાળા હેલાથી પ્રાય: તમારા મુનિએ ખટાશવાળા એટલે પ્રકૃતિમાં જલ્લદ થશે, જેમ રાખના રજકણા જાદા જાદા છે, તેમ તમારા પરિવાર એકત્ર નહિ રહે, પરંતુ ભિન્ન ભિન્ન અનેક પેટા રડ

સંપ્રદાયા તરીકે પ્રવર્તશે. આ સાંભળી ધર્મદાસજએ એવાજ એક પ્રશ્ન ધર્મ- સિંહજને કર્યો કે મહાત્મન્! ત્યારે આપને પ્રથમ પારણે શું મળ્યું હતું? અને તેના આપે કેવા નિર્ણય બાંધ્યા છે! ત્યારે ધર્મસિંહજએ કહ્યું:—મુનિશ્રી, મેં જ્યારે દીક્ષા લીધી ત્યારે છકુ કર્યો હતા, અને તેને પારણે મને ''ચુરમાના લાડુ''ની ભિક્ષા મળી હતી, તેથી જેમ લાડુ પાત્રમાં પડતાંજ એક સ્થળે ચોંડી ગયા, તેમ મારા પરિવાર વધુ વિસ્તાર ન પામતાં અમુક સ્થળમાંજ સંગફિત રૂપે રહેશે. ( આની આગાહી રૂપે દરિયાપુરી સંપ્રદાય ફક્ત ગુજરાત અને થાડાક ઝાલાવાડના સર પ્રદેશમાંજ રહી શકયા છે.) આમ અરસ્પરસ આ વાર્તાલાપથી બંનેને ખૂબ આનંદ થયા.

અહિં એટલું સમજવાનું કે બંને મહાત્માઓ જુદા જુદા ગચ્છ સ્થાપક હોવા છતાં પણ બંને વચ્ચે પ્રેમ અને એકયનું જે વાતાવરણ જામ્યું હતું, તે ખરેજ અદ્ભુત હતું. આજે મતલેદ ગમે તેટલા હાય; પણ જો આવા એખલાસનથી વર્તાવ આજના સંપ્રદાયમાં રહે, તા નિ:શંસય શાસનની શાભામાં ખૂબજ વૃદ્ધિ થાય, અને ધારેલું કાર્ય પાર પડે; પરંતુ અક્સોસ કે મહાવીરના એકજ ધર્મના સપૂતા આજે કુસંપ, ક્લેશ, પક્ષાપક્ષ અને રાગદેષના વાતાવરણમાં તણાઇ પાતાની સંગઠ્ન શક્તિને નષ્ટ કરી વીર પ્રભુના માર્ગના ઉપહાસ્ય કરે છે, સર્વ સાધુવર્યોમાં સદ્યુદ્ધિ પ્રગટા અને એકમેકમાં પ્રેમપ્રસરા એજ હુદયભાવના.

શ્રીમાન્ ધર્મદાસજી મહારાજે દીક્ષા અંગીકાર કરી, ચારે કાર દેશવિદેશમાં પરિભ્રમણ કર્યુ, અને વિતરાગ ભાષિત ધર્મનાં સત્યતત્ત્વાના જગત વચ્ચે પ્રકાશ કર્યો. આ નગ્ન સત્ય ઉપદેશને પરિણામે તેમને ૯૯ નવાણું શિષ્યા થયા, અને સે કડા ગામામાં પાતાના અનુયાયીઓ ઉત્પન્ન કરી જૈનધર્મના વિજયવાવેટા ક્રકાવ્યા.

એક વાર પૂજ્યશ્રી ઉજ્જિયનીમાં બિરાજતા હતા. તે વખતે એક શ્રાવકે આવી ખબર આપી કે મહારાજ! ધારાનગરીમાં રહેલા આપના એક શિષ્યે રાગથી કંટાળીને યાવફજીવન સંથારા કર્યો છે; પરંતુ ક્ષુધાના પરિષહ સહન થઇ શકવાના કારણે તેમની વૃત્તિ બદલાઇ ગઇ છે, અને સંથારા છોડવા તત્પર થયા છે, માટે આપશ્રી કૃપા કરી ત્યાં પધારા. આથી શ્રી ધર્મદાસજી મહારાજે 'જલદી આવી પહેાંચું છું, માટે તે શિષ્ય સંથારા ન ભાંગે એટલું કહેંજો' એમ સૂચના કરી તે શ્રાવકને વિદાય કર્યા, અને પાતે તરતજ ધારાનગરી તરફ જવા માટે વિહાર કર્યા. થાડા વખત પછી તેઓ તે સ્થળે આવી પહેાંચ્યા; આ વખતે તે શિષ્ય જવનના છેલ્લા દમ ખેંચી રહ્યો હતા. ગુર્વયે ત્યાં જઇ તેને આધાસન આપતાં કહ્યું:—ભાઈ, આ રત્નચિતામણી સમાન માનવભવ પુનઃ પુન: મળતા નથી; વળી સંયમ રૂપી હાથમાં આવેલા હીરાને

પાષાણુ સમજ ખાઇ બેસનું એ નરી મૂર્ખતા છે, માટે આ જન્મ સુધરી જાય તે માટે વિતરાગદેવનું સ્મરણ કરી અંતિમ જીવન સુધારી લે, જેથી જન્મ મરણના અનંત દુઃખાંથી તરવાના સરળ રસ્તા વહેલાસર મળી આવે. આ જીવ અનંત કાળથી ખાતા પીતા આવ્યા છે, દેવતાઇ સુખસમૃદ્ધિ અનેકવાર લાગવી છે; છતાં આ જીવાતમા તૃપ્ત નથી થયા, તા પછી પૌદ્દગલિક કાયને પાષવા ખાનપાનના ઉપયાગ કરી; નિયમભ્રષ્ટ અનવાથી જીવનનું શ્રેય થાય ખરૂં! માટે દઢ મનાબળ રાખા; આવેલ પરિષદ્ધને સહન કરા, અને પ્રમાદ- લાવનાએ સંયમનું રક્ષણ કરી પંડિત મરણે કરી જીવનને સુધારી લ્યા એ મારી તમને અંત સમયની લલામણ છે.

પણ ખેદ સાથે કહેવું પડે છે કે તેની પોદ્દગલિક લાલસા એટલી અધી તીવ્ર અની હતી કે તે ગુરૂવર્યના વચનાને માન્ય કરી શકયા નહિ; પણ તેણે એટલું તા કહ્યું કે ગુરૂદેવ, હું જૈનધર્મથી બ્રષ્ટ નહિ થાઉં એટલી ખાત્રી રાખએ, પણ માત્ર મારા આ નિયમ હવે હું ઘડીભર નભાવી લેવા તૈયાર નથી. હું શાડું પાણી પીશ, ખારાક લઇશ અને પછી જૈનધર્મના કાનુના સરળ રીતે પાળીશ.

ધર્મ દાસ છ મ. ખેદ પામ્યા. બીજો રસ્તા ન હતા. શિષ્ય તા ઝડપલેર પથા-રીમાંથી ઉભા થયા અને ખારાકની શાધ માટે ત્વરાએ અહાર નીકળી ગયા, આથી ધર્મદાસજએ વિચાર્ધુ કે શિષ્ય તાે બહાર ચાલ્યાે ગયાે, અને અનશનના જે સમાચાર જનતામાં ફેલાયા હતા, તે અનશનના ભંગ થયેલા જાણવાથી લાેકા જૈનધર્મની નિંદા કરશે. માટે શાસનના હિતને અર્થે મારે <mark>તેની જ</mark>ગ્યા સંભાળવી જોઇએ. એમ વિચારી તેમણે પાતે સ્વયં ત્યાં સંથારા જાહેર કરી ભવ્ય પ્રાણીઓને ઉપદેશ આપવા શરૂ કર્યા. પૂજ્યશ્રીના આ સંથારાની ખબર જોતજોતામાં ચારે દિશાએ પ્રસ**રી ગઇ, તેથી ઘણા ગામના શ્રાવકા ત્યાં આવી** પ**હે**ાંચ્યા તેમનું શરીર લગભગ કૃશ થઇ ગયું હતું, માર્ગમાં પડેલા તૃષાના પરિષદ્ધે તેમની મુખાકૃતિ પર નિર્જાળતાનાં ચિન્હાે છવાયાં હતાં. ખરાબર સાતમે દિવસે પૂજ્યશ્રીની આંખા લાલચાળ અની ગઇ. સવીંગે સખત ગરમાઇએ જોર કર્શ્વે. તા પણ ઉપદેશધારા તા અસ્ખલિત ચાલુ હતી. સાતમા દિવસના અંતિમ વ્યાખ્યાન પછી પુજ્યશ્રીનું શરીર એકદમ શિથિલ અની ગયું. સર્વ **છ**વાની હુદયગત ક્ષમાપના યાચી વિક્રમ સં. ૧૭૫૯ના આષાડ શુકલપંચમીએ સાંજના સાડાપાંચ વાગ્યે પલ વર્ષનું આયુષ્ય ભાગવી તેઓશ્રી આ ફાની દુનિયાના ત્યાગ કરી ગયા. જય હાે એ સમર્થ ઉદ્ધારક મહાત્માના !\*

<sup>\*</sup> પૂ. ધર્મદાસજી મ. ના ટાળામાં હાલ વિચરતા પં. શ્રી સૌભાગ્યમલજી મ. લખે છે કે:—એક યાગ વિદ્વાન આચાર્યાને એક વખત એવા ભાસ થયા હતા કે, પૂજ્યશ્રી

#### રર ટાળાં

પુજ્યશ્રી ધર્મ દાસજી મહારાજે વિક્રમ સં. ૧૯૧૬ માં પારમેશ્વરી પ્રવજ્યાં અંગીકાર કરી, અને ત્યારબાદ દેશના ઘણા વિભાગામાં ફરી તેમણે ક્રિયા ઉદ્ધાર કરી જૈનત્વના પ્રચાર કર્યા. તેમના સદ્ધાધથી વૈરાગ્ય પામી ૯૯ જણાએ તેમની પાસે ભાગવતી દીક્ષા ગ્રહણ કરી. તે ૯૯ શિષ્યા પૈકી ૨૨ શિષ્યા મહાન પંડિત અને પરાક્રમી થયા; પરંતુ તેઓ ભિન્ન ભિન્ન ૨૨ ભાગમાં વહેંચાઇ ગયા. તેથી તે "૨૨ સંપ્રદાય યાને ૨૨ ટાળાં" ના નામથી પ્રખ્યાત થયા. એટલે પૂજ્યશ્રીના સ્વર્ગવાસ પછી ૨૨ ટાળા પ્રથમ વિચરતા હતા તેઓના નામા:—

| ٩  | પૂજ્યશ્રી | <b>મૂ</b> લચ <b>ંદ</b> જી મ. | ૧ ૧૨    | પૂજ્યશ્રી | લાેકમલજ મ.            |
|----|-----------|------------------------------|---------|-----------|-----------------------|
| ર  | **        | ધનાજી મ.                     | ૧૩      | >>        | ભવાનીદાસછ મ.          |
| 3  | "         | લાલચંદ્રજી મ.                | ૧૪      | >>        | મલુકચંદજ મ.           |
| ሄ  | ,,        | મનાજી મ.                     | ૧્પ     | ,,        | પુરુષાતમજ મ.          |
| ય  | ,,        | માેટા પૃથ્વીરાજજ ર           | 1 -     | ,,        | મુકુટરાયજી મ.         |
| Ę  | "         | છાટા પૃથ્વીરાજજ મ            | ા. 🕴 ૧૭ | ,,        | મનાેરદાસજ મ           |
| હ  | "         | <b>બાલચ</b> ંદ <b>છ</b> મ.   | १८      | "         | રામચંદ્રજી મ.         |
| <  | **        | તારાચંદજી મ.                 | ૧ -     | "         | ગુરૂસહા <b>ય</b> છ મ. |
| E  | 77        | પ્રેમચ'દછ મ.                 | २०      | "         | વાઘછ મ.               |
| 90 | >>        | ખેતશીજ મ.                    | ર૧      | 77        | રામ રતનજી મ.          |
| ૧૧ | <b>,,</b> | પદાર્થજી મ.                  | २२      | "         | મૂળચંદજ મ.            |

આ આવીસ ટાેળા પૈકીના ૧૭ સંપ્રદાયાે અંધ પદ્મી ગયા છે અને હાલ ફક્ત તેમાંના પાંચ સંપ્રદાયાે અસ્તિત્વ ધરાવે છે.

(૧) પૂ. શ્રી મૂળચંદ્દ મ. (૨) પૂ. ધનાજ મ. (૩) પૂ. છેાટા પૃશ્વી-રાજ્ મ. (૪) પુ. મનારદાસજ મ. (૫) પુ. રામચંદ્રજ મ.

#### પેટા સંપ્રદાયાે.

પ્રથમ પુ. શ્રી મૃલચંદજ મ. ના એકજ સંપ્રદાય હતા; પણ કેટલાક વર્ષ પછી તેમાંથી ૯ સંપ્રદાયા થયા. જે હાલ કચ્છ કાઠીયાવાડમાં વિચરે છે તે નવના નામાઃ—

આયુષ્ય પૂર્ણ કરી બીજા દેવલાક જશે. અને મનુષ્યના માત્ર એક જ ભવ કરી માેક્ષે જશે. આ વાતની પુષ્ટિ માટે " સિદ્ધ પાહુડા " નામક ગ્રાંથમાં પૂ. શ્રી ધર્મદાસજી મ. નું નામ પણ વિદ્યમાન છે, તેથી કરપી શકાય છે કે તેઓશ્રી બીજા દેવલાકમાં ગયા હાેવા જોઇએ.

- ૧ લીં અડી માટે સંપ્રદાય
- ર લીંબડી સંઘવી ઉપાશ્રયનાે સંપ્રદાય
- ૩ ગાંડલ માટા સંપ્રદાય
- ૪ ગાંડલ સંઘાણી ઉપાશ્રયના સં.
- પ બાટાદ સંપ્રદાય

- ૬ ખરવાળા સંપ્રદાય
- ૭ સાયલા સંપ્રદાય
- ૮ કચ્છ માેટીપક્ષ સં.
- ૯ કચ્છ નાની પક્ષ સં.

# પૂજ્યશ્રી ધમે દાસજ મ. ની પાટાનુપાટ:--

પુજ્યશ્રી ધર્મદાસ મા. ને સંવત ૧૭૨૧ ના માઘ શુદિ ૫ ને દિવસે ઉજ્જેનમાં શ્રી સંઘે આચાર્ય પદ આપ્યું હતું. ત્યાર બાદ પુજ્યશ્રી મૂળચંદ મા. તેમની ગાદિ પર આવ્યા. તેઓ અમદાવાદના વતની દશા શ્રીમાળી વિધ્યુક હતા. અને માત્ર ૧૮ વર્ષની ઉંમરે શ્રીમાન્ ધર્મદાસ મા. પાસે દીક્ષા લઇ અનેક શાસ્ત્રોના અલ્યાસ કર્યો હતા. ત્યારબાદ સં. ૧૭૬૪ માં પાસ શુદિ પૃષ્ઠિ માએ અમદાવાદમાં શ્રી સંઘે મળી તેમને આસ્ટાડીયાના ઉપાશ્રયમાં આચાર્ય પદ આપ્યું અને ત્યાંજ ગાદિ સ્થપાઇ. તેમણે ગુજરાતમાં કરોને જૈનધર્મના ખૂબ પ્રચાર કર્યો. તેઓશ્રીને ૭ શિષ્યા થયા. તેમના નામ:—૧ ગુલાબચંદ મા. ૨ પચાલુ મા. ૩ વના મા. ૪ ઇન્દ્ર મા. ૫ વહ્યારસી મા. ૬ વીઠલ મા. ૭ ઇન્છા મા.

તેઓશ્રીએ મુનિશ્રી પચાજુ મ. ને આચાર્ય પદે સ્થાપી સં. ૧૮૦૩ માં અમદાવાદ મધ્યે સંથારા કરી ૮૧ વર્ષની ઉંમરે કાળ કરી.

પૂજ્યશ્રી પચાજી સ્વામી પાટે આવ્યા પછી સમુદાય સુધારણાર્થે ૩૨ બાલની પ્રરૂપણા કરી (તે ૩૨ બાલ ભવિષ્યમાં પુજ્યશ્રી અજરામરજી સ્વામીએ કાયમ રાખ્યા.)

સંવત ૧૮૧૪માં તેમની પાટે શ્રી ઇચ્છાઇસ્વામી આવ્યા તેઓ સિંહ પુરના રહીશ, પારવાડ વિશુક જ્ઞાતિના હતા. માતા વાલમબાઇ, પિતા ઇવરાજ સંઘવી, તેમણે પાતાની ખહેન ઇચ્છા સાથે સં. ૧૭૮૨માં દીક્ષા લીધી અને સં. ૧૭૮૨માં લીંબડી\*માં સંથારા કરી સ્વગે પધાર્યા.

તેમની પાટે શ્રી કાનજસ્વામી (માટા) ખિરાજ્યા. આ વખતે સાધુ-આ-ચારમાં શિથિલતા આવેલી તે સુધારવા માટે પુ. અજરામરજી સ્વામીએ નિયમા ઘઉેલા, પણ વહિલાને તે અરૂચિકર થવાથી એક સંપ્રદાયમાંથી સાત સંપ્રદાયા ઉપસ્થિત થયા તે નીચે મુજબ છે:—

<sup>\*</sup> આ સંખંધી ગોંડલ સં. મુનિશ્રી આંબાજસ્વામી 'મહાવીર પછીના પુરૂષો' નામક પુસ્તકમાં લખે છે કે પૂ. શ્રી ઇચ્છાજી સ્વામી જે વખતે અમદાવાદમાં ગાદી પર હતા, ત્યારે લીં ખડીના શ્રાવકોએ તેમને લીં ખડી પધારી સાંજ ગાદી સ્થાપવા વિનંતિ કરી, તેથી તેઓ લીં ખડી પધાર્યો અને ગાદી સ્થાપી.

૧ પં. શ્રી પચાજી મ. ના શિષ્ય રતનશી સ્વામી થયા. તેમના શિષ્ય શ્રી ડુંગરશી સ્વામી થયા, તેઓ ગાંડલ પધાર્યા, ત્યારથી ગાંડલ સંપ્રદાયની સ્થાપના થઈ.

ર પં. શ્રી વનાજી સ્વામીના શિષ્ય પૂર્વ કાનજી સ્વામી બરવાળે પધાર્યો. તેથી **બરવાળા સંદાહા સ્**થપાયા.

૩ પં. શ્રી વણારસી સ્વામીના શિષ્ય જેસંગજી સ્વામી તથા ઉદેસંગજી સ્વામી 'ચુડા' ગયા ત્યારથી **ચુડા સ'ઘાડા** કહેવાયા.

૪ ૫ં. શ્રી વોઠલજસ્વામીના શિષ્ય ભુખણુજી સ્વામી મારબી જઇ રહ્યા, તેમના શિષ્ય પૂ. શ્રી વસરામજી સ્વામી ધ્રાંગધ્રે ગયા તેથી **ધ્રાંગધ્રા સંઘાડા** સ્થપાયા.

પ પંડિત શ્રી ઇંદ્રજસ્વામીના શિષ્ય પુ. કરસનજ સ્વામી કચ્છમાં ગયા અને આઠ કાેટી પ્રરૂપી, તેથી કચ્છ સાંઘાડા સ્થપાયા.

₹ પં. શ્રી ઇચ્છાજી સ્વામી લી'બડી હતા, ત્યારે તેમના એક શિષ્ય રામજી ઋષિ ઉદેપુરમાં ગયા, ત્યારથી ઉદેપુર સંઘાઉા સ્થપાયા.

૭ પં. શ્રી ઇરછાજી સ્વામીના શિષ્ય શુલાબચંદજી સ્વામી અને તેમનાં શિષ્ય વાલજી સ્વામી, તેમના શિષ્ય હીરાજી સ્વામી થયા, તેમના શિષ્ય કાનજી સ્વામી થયા, અને તેમના શિષ્ય મહાન પંડિત શિરામણી શ્રી અજ-રામરજી સ્વામી થયા કે જેમનાથી લીંબડી સંઘાડા એાળખાય છે.

# સાતે સંપ્રદાયની પૃથક પૃથક પદાવલી

#### ૧ ગાંહલ સંપ્રદાય

આ સંપ્રદાયના સ્થાપક પુજ્યશ્રી ડુંગરશી સ્વામી સં. ૧૮૪૫માં લી'બ-ડીથી ગાંડલ પધાર્યા અને ગાંડલ સંઘાડાની સ્થાપના થઇ. તેઓ કાઠીયાવાડની દક્ષિણે આવેલા દીવ અંદરના રહિશ હતા. દશા શ્રીમાળી વિણક જ્ઞાતિ, અદાણી કુંટુંખ, તેમના પિતાનું નામ કમળશીભાઇ, માતાનું નામ હીરબાઇ, જન્મ સં. ૧૭૯૨. નાની વયથી જ તેમને જૈનધર્મ પર ઘણી પ્રીતિ હતી. તેમણે સં. ૧૮૧૫માં પૂ. રતનશો સ્વામી પાસે ૨૩ વર્ષની ઉંમરે દીક્ષા લીધી. તેમની સાથે તેમના માતુશ્રી, અહેન, ભાણેજ અને ભાણેજ એ ચાર દીક્ષિત થયા હતા. પાછળથી તેમના ભાણેજ શ્રી માનકુંવરબાઇ મહાન્ પ્રતાપી થયા હતા. એ પાંચે જણાઓએ ચારિત્ર ઘણું ઉજ્વળ પાળી અતાવ્યું હતું.

સંયમ લીધા પછી ડુંગરશી સ્વામીના પરિવાર આગળ ફેલાયા. સં. ૧૮૫૧થી તેઓ ગાંડલમાં સ્થિરવાસ રહ્યા. તેમની હયાતિમાં સંઘાણી સંઘાડા નીકાં તે સંઘાણી સ'પ્રદાયમાં શ્રી ગાંગ રુવામી, તેમના શિષ્ય જેચંદજ સ્વામી, લાણાજ સ્વામી, કાનજ સ્વામી વગેરે હતા, પણ હાલ તે સંઘાણી સંધાડામાં કાઇ સાધુઓ નથી, પરંતુ આર્યાજના સારા પરિવાર છે, જે કાડીયાવાડમાં વિચરે છે.

પૂજ્ય શ્રી ડુંગરશી સ્વામી\* **દર વર્ષ દીક્ષા** પાળી, સં. ૧૮૭૭ના વેશાક શુદિ પુર્ણિમાએ ગેાંડલમાં સંથારા કરી ૮૪ વર્ષનું આચુખ્ય ભાગવી સ્વર્ગવાસ પામ્યા.

તેમના શિષ્ય વીરજીસ્વામી, સ્વજીસ્વામી, રામચંદ્રજી સ્વામી થયા. તેમાં ખેતા પરિ-વાર ચાલ્યા નથી. માત્ર સ્વજીસ્વામીતે મેઘરાજજી નામના શિષ્ય થયા. મેઘરાજજી સ્વા-મીના શિષ્ય ડાહ્થાજી સ્વામી થયા અને તેમની પાંટે નેણશી સ્વામી થયા.

તેણશી સ્વામીતે **૬ શિષ્યાે. ૧ તાગ**જી મ. ૨ ધરમશી મ. ૩ મુળચં**દજી મ.** ૪ ઓંખાજી મ. ૫ બીજા માેટા ધરમશી મ. અતે ૬ મેઘજી મ. ઉપર જણાવેલા ૬ માં મૂળચંદજી મ. અતે આંબાજી મ. તેા પરિવાર ચાલ્યાે છે.

આંબાજી સ્વામીના શિષ્યો:–હેમચંદ્રજી મ. તથા ભીમજી મ. થયા. ભીમજી મ. ના ૩ શિષ્યો થયા. ૧ દેવરાજજી મ. ૨ નેેેેેેેેેેેેેેેે મે. ૩ હેેમચંદજી મ.

હવે નાના તેણશી સ્વામીતે ૭ શિષ્યા થયા. ૧ દેવચંદજી સ્વામી ૨ કાનજી સ્વામી. ૩ દેવજી સ્વામી. ૪ નારાયણજી સ્વામી. ૫ માહનજી સ્વામી. ૬ ખીમાજી સ્વામી તે ૭ રાધવજી સ્વામી.

તે સાત માંહેનાં કાનજી સ્ત્રામીના શિષ્ય વાલજી સ્વામી થયા.

પૂ. દેવજીસ્વામીના પરિવાર-પૂ. દેવજીસ્વામીના શિષ્ય જેચંદજીસ્વામી, અને તપસ્વી શ્રી માણેકચંદજીસ્વામી.

તપરવી માણેકચંદજ સ્વામીના શિષ્ય જાદવજી સ્વામી, તેના શિષ્ય પુરૂષોતમજી સ્વામી અને તેના બે શિષ્ય જે (૧) છગનલાલજી સ્વામી (૨) મુનિશ્રી.....

જેચંદજસ્વામીના શિષ્યાઃ પુંજાજસ્વામી, ભાષ્યુજસ્વામી, ખાડાજીસ્વામી; ગાવિંદજ સ્વામી, ભામજસ્વામી, માંડષ્જુ સ્વામી, નથુજી સ્વામી, દેવચંદજીસ્વામી અને પ્રાષ્યુલાલજી સ્વામી અને તેના શિષ્ય.....

હેમચંદજી સ્વામીના બે શિષ્ય તે જેશંગજીસ્વામી તથા તેજસીસ્વામી: તેમાં જેસંગજી સ્વામીના બે શિષ્યો, મારારજીસ્વામી ને સુંદરજી સ્વામી.

સુંદરજી સ્વામીના **એ શિષ્ય તે ચત્રભુજજી સ્વામી ને ગીરધર**જી સ્વા**મી** તેમના એક શિષ્ય……

હવે નેણસી સ્વામીના ૬ શિષ્યા તે પૈકીના મુલચ'દછ સ્વામીના પરિવાર : કચરાછ સ્વામી, પુંજાછ સ્વામી, અને ડાસાજી સ્વામી થયા.

<sup>\*</sup> એ મહાપુરુષની અજયથી ઉપજાવે તેવી એક વાત " સિદ્ધ પા**હુ**ડા " નામક ગ્રંથમાંથી મળા આવે છે. તે ગ્રંથ પૂર્વ ધરાએ રચેલા કહેવાય છે. તેમાં લખ્યું છે કે— પાંચમા આરામાં ૨૪૦૦ જીવા એકાવતારી થશે. તેમાં તે બધાના માતાપિતાના નામ ઢામ સહિત સવિસ્તર હેવાલ અપાયા છે. તેમાં એકાવતારીની સંખ્યામાં મહાપુરુષ શ્રી ડુંગરશી સ્વામીનું નામ આવે છે.

પુંજાજી ન્વામીના શિષ્ય હીરાજી સ્વામી થયા, તેમને ચાર શિષ્યા થયા. તે દેવસી સ્વામી, કુરજી સ્વામી, અમરચંદજી સ્વામી, અને લાલચંદજી સ્વામી તેમાં દેવસી સ્વામીના શિષ્ય આંળાજી સ્વામી કવિ થયા છે.

પૂ. જશાજી સ્વામીના શિષ્યા—ગાપાલજી સ્વામી, કરમચંદજી સ્વામી, દેવચંદજી સ્વામી, પ્રેમચંદ્રજી સ્વામી, સામળજી સ્વામી, કાનજી સ્વામી, તપસ્વી ખીમાજી સ્વામી, કચ્છી ગુલાખચંદજી સ્વામી, પેથરાજજી સ્વામી, જીવરાજજી સ્વામી, દેવરાજજી સ્વામી, રાજપાલજી સ્વામી, જેચંદજી સ્વામી. કુસલચંદજી સ્વામી. એ ૧૪ જસાજી સ્વામીના પરિવાર સમજવા.

ડાેેેસાજી સ્વામીના શિષ્ય કવિવયં ખાેડાજી સ્વામી જેઓ સુકંડી મહાતમા કવિ હતા. અતે તેમની વ્યાખ્યાન શૈલી એવી તેા રસપ્રદ હતી કે નિવડ હદયના મનુષ્યાને પણુ સચાટ અસર કરાવો દેતી હતી. તેમના બાધથી કેટલાક વૈષ્ણવ કુટુંબા પણ જૈન ધર્મી અન્યા હતા. ખીજા વર્ધમાનજી સ્વામી, દેવજી સ્વામી, તેમાં વર્ધમાન સ્વામીને એક ત્રીભાવનજી સ્વામી શિષ્ય થયા હતા. ઉપરાકત ખીના આંખાજી સ્વામી રચિત " મહાવીર પછીના મહાપુરુષો " માંહેથી લખેલ છે.

ગોંડળ સંપ્રદાયમાં હાલ વર્તમાન કાળે મુનિ ૨૦ આર્યા છે ૬૬ કુલ ૮૬ ઠાણાએ છે, તે કાઠીયાવાડમાં વિચરે છે-તેઓ અજમેર સાધુ સંમેલનમાં પધારી શકયા ન હતા.

#### ર ખરવાળા સંપ્રદાયની પાટાનુપાટ-

પંડિતશ્રી વનાજી સ્વામીના શિષ્ય પૂજ્ય શ્રી કાનજી સ્વામી ખરવાળે પધાર્યા તેથી **ખરવાળા સંધાં ડા** સ્થપાયા.

- ૧ પૂજ્ય શ્રી ધર્મદાસજ મહારાજ
- ૨ ૫૦ મૂળચંદજ મ૦
- ૩ પૂ૦ વનાજી મ૦
- ૪ પૂ૦ શ્રી પુરૂષોતમજી મ૦
- પ પૂર્વણારસીજી મર

६ ५० हान्छ महाराज

૭ પૂ૦ રામજીરખજી મ૦ ૮ પૂ૦ ચુનીલાલજી મ૦ ૯ પૂ૦ કવિવર્યશ્રી ઉમેદચન્દ્રજી મ૦

૧૦ પૂર્ગોહનલાલજ મરુ હાલ વિદ્યમાન છે.

ખરવાળા સંપ્રદાયમાં-મુનિ-૪ આર્યાજ ૨૦ કુલ ૨૪ ઠાણા ખિરાજે છે. બધા વૃદ્ધ હોવાથી અજમેર પધારી શકયા ન હતા.

રૂ પંડિત શ્રી વહારસી સ્વામીના શિષ્ય જેશંગજ સ્વામી તથા ઉદેસંગજ સ્વામી ચુકે ગયા. ત્યારથી ચુડાના સંઘાડા સ્થપાયા ખરા, પરંતુ હાલ તે સંપ્રદાયમાં સાધુ ખીલકલ ન હોાવાથી તે સંધાડા ખધ પડી ગયા છે.

૪ પંડિત શ્રી વીઠલજી સ્વામીના શિષ્ય ભુખણજી સ્વામી મારળી પધાર્યા અને તેમના શિષ્ય પૂજ્ય શ્રી વસરામજ સ્વામી ધાંગઘ્રે ગયા ત્યારથી ધ્રાંગધા સંધાડા સ્થપાયા. તેમની પાટાનુપાટે સામજ સ્વામી અને અમરસી સ્વામી, અને તેના શિષ્ય ન્યાલચંદજ થયા. તેએના પછી તે સંપ્રદાય ખંધ પડી ગયો. પરંતુ પૂજ્ય વસરામજી સ્વામીના એક

મહાન પ્રતાપી આત્માર્થી શિષ્ય થયા; જે પૂજ્ય શ્રી જશાજી મહારાજ ધ્રાંગધ્રેથી કારણવશાત્ બાટાદ પધાર્યો, તેથી બાટાદ સંપ્રદાય કહેવાયા.

### તેની પારાનુપાર નીચે મુજબ—

૧ પુજ્ય શ્રી ધર્મ દાસજી મ૦

ર પૂરુ મુલચંદજી મરુ

૩ પૂ૦ વીઠેલજી મ૦

४ ५० ६२५७ भ०

૫ પૂર્ ભુખણુજી મર

પૂજ્ય શ્રી જશાજી મહારાજને ખે શિષ્ય થયા તે:-

૧ પૂજ્ય શ્રી અમરસિંહજી મહારાજ, તેમના શિષ્ય પૂજ્ય શ્રી માણેકચંદજી મ૦ તેમના ત્રણ શિષ્ય તે ૧ કાનજ સ્વામી ૨ શીવલાલજ સ્વામી અને ૩ અમુલખજ સ્વામી.

ર પૂજ્ય શ્રી જસાજી સ્ત્રામીના બીજા શિષ્ય રહાછાંડજી સ્ત્રામી થયા. તેમની શિષ્ય મહાન પ્રતાપી પૂજ્ય શ્રી હીરાચન્દ્રજી મહારાજ થયા. તેમના શિષ્ય શાસ્ત્રવિશારદ મુનિ શ્રી મૂળચંદ્રજી શ્વામી અને તેમના શિષ્ય શ્રી દર્લભજી સ્વામી જેઓ વિદ્યમાન વિચરે છે.

ભાટાદ સંપ્રદાયમાં **હાલ મૃનિ ૬ વિદ્યમાન−કા**ઠીયાવાડમાં વિચ**રે** છે.

પ પંડિત શ્રી ઇન્દ્રજી મહારાજના શિષ્ય પુજ્ય શ્રી કરસનજી સ્વામી પધાર્યાં અને આઢ કાટી પ્રરૂપી, ત્યારથી કચ્છ આઢ કાટી સંપ્રદાય સ્થપાયા.

તે સંપ્રદાયની ઉત્પત્તિ માટે પુજ્ય શ્રી કરમચન્દ્રજી મહારાજના શિષ્ય શ્રી નાગચન્દ્રજી મહારાજના આવેલ પત્ર તે અત્ર અક્ષરે અક્ષર આપેલ છે.

# પ્રથમ કચ્છ દેશમાં સાધુઐાતું આવાગમન.

વિક્રમ સંવત ૧૭૭૨ ની સાલમાં કચ્છ દેશમાં સાધુએનું પ્રવર્તન થયું ત્યાર પછી સં. ૧૭૮૨ માં પૂજ્ય શ્રી ભગવાનજી રવામી પધાર્યો, ત્યાર પછી પૂજ્ય શ્રી ઇન્દ્રજી સ્વામી, ત્યાર પછી પૂજ્ય શ્રી સામચન્દ્રજી સ્વામી પધાર્યો. ત્યાં તેમનું પ્રવર્તન વિશેષ થયું. તે પછી કચ્છ દેશને વિષે તેમના ઘણા જ ભાવ સ્થાઇ થવા લાગ્યા. પૂજ્ય શ્રી અનુક્રમે વિદ્વાર કરતા ભુજ નગર પધાર્યા તે સમયમાં રાએાશ્રી લખપતીજી રાજ્ય કરતા હતા. તેઓની ટંકશાળમાં સર્વોપરિ મહેતા તરીકે પારેખ થાભાવશાહ કામ કરતા હતા. તેઓ પૂજ્યશ્રી સામચન્દ્રજી સ્વામીના વચનામૃત શ્રવણ કર્યાથી સંસારથી અત્યંત ઉદ્દ્વેગભાવને શ્યા. છેવટે દીક્ષા લેવાના પરિણામ કર્યા. તે સિવાય ગામ બલદીયાનાં રહેવાસી દશાશ્રીમાલી ભાઇ મૃગાભાઇ તેમના પુત્ર કૃષ્ણુજી તે સાલ વર્ષના હતા, તેઓએ પણ (માતા પુત્ર બન્તે) થાેલણુ પારેખની સાથે મળી જણ ત્રણે જણાએ પૂજ્યશ્રી સામચન્દ્રજી સ્વામી પાસે સંયમ સં.૧૮૧૬ ના કાર્તિક વદ ૧૧ તે દિવસે અંગીકાર કર્યું. તે મૃનિએા શ્રી કચ્છ દેશમાં વિચરવા લાગ્યા. પૂ. સામચન્દ્રજી સ્વામીએ ચાતુર્માસ ચારે પ્ર<mark>દેશમાં</mark> પણ કરેલાં. ત્યાર પછી પૂ. સામચન્દ્રજી સ્વામી કાળધર્માને પ્રાપ્ત થઇ સ્વર્ગ ગામી થયા. ત્યાર પછી પૂજ્ય શ્રી કૃષ્નજ સ્વામી થયા સં. ૧૮૩૯ માં ડાહ્યાજી સ્વામીએ દીક્ષા લીધી. તે સમયમાં પૂ. રૂપનજી સ્વામી તથા દેવક-રહાજી તથા માંડહાજી તથા ડાહ્યાજી ઠાહ્યા ચાર હતા.

સં. ૧૭૭૨ થી પહેલા કચ્છમાં એકલ પાતરીયા રહેતા, તેએ આઠ કાેટીની પ્રવૃત્તિ કરાવતા, જેને લઇને પધારેલા મુનિઓએ પણ એ પ્રવૃત્તિ ચાલુ રાખી.

કન્છમાં વિચરનાર મુનિએ કન્છ સંપ્રદાયના કહેવાયા અને કાઠીયાવાડથી આવનાર મુનિએ પરદેશી તરીકે સંબોધાતા. સૌ એક જ પ્રવૃત્તિ સેવતા.

સં ૧૮૪૪ ના પાેષ સુદિ ૧૧ શનિવારને દિવસે કચ્છમાં આવેલ મુંદ્રા શહેરમાં શ્રી કૃષ્ણજી ક્વામી ઠા. ૪ તથા અજરામરજી સ્વામી ઠા. ૫ એ બન્તેએ મળી સંધાડાનું **ળધારણ કરેલ છે. તે આ પ્રમાણેઃ—(** સામજી સ્વામીએ પૂ• સ્વામીનું જીવન લખી માેકલેલ છે તેમાં કચ્છની પ્રથમ મુસાકરી સં. ૧૮૩૬–૩૭–૩૮ ની સાલની અને બીજી મુસાફરી પાછી દશ વર્ષે, સંધાડા સર્વ જીદા પડયા પછી સં. ૧૮૪૬ માં કરેલ: એમ લખેલ છે. તા આ લખાશ પરસ્પર વિરુદ્ધ જણાય છે. કદ્વાચ સાલમાં કેરકાર હાવા જોઇએ-એ વાત બન્ને પક્ષે વિચારવા યાેગ્ય છે ) વંદણા પરસ્પર નાના માટાને કરવી, આઢાર પાણી ભેગા કરવા. અને કચ્છ દેશમાં જે પરદેશી સાધુએ။ પધારે ત્યારે પૂજ્યશ્રી કુષ્ણજી સ્વામીની આજ્ઞાનુસાર પ્રવર્તે, અને કચ્છના સાધુએ જો પરદેશમાં જાય ( કાઠીયાવાડમાં ) તા પૂજ્ય ઈચ્છાજ તથા પૂજ્ય કાનજ સ્વામીની ( આંહી પણ વિચારવાનું છે કે પૂજ્ય ઇચ્છાજી સ્વામીએ તાે સં. ૧૮૩૩ માં કાળ કર્યો છે. તા અહિં ઇચ્છાજ સ્વામીજનું નામ કેમ આપ્યું હશે ?) આજ્ઞાનુસાર વર્ત વું અને ખત્રીશ માલ ખંતેએ પાળવા. કાનજી સ્વામી ઠા. ૧૩ તથા કૃષ્ણજી સ્વામી ઠા. ૧૮ એ સર્વેની સમાચારી એકજ છે અને કાનજી સ્વામી તથા કૃષ્ણજી સ્વામીને ભાસે તા અન્ય સંધાડા સાથે પણ આહાર પાણી થકી શકે. મહારાજ શ્રી મુલચંદજ સ્વામીના અને શ્રી.હીરાજ સ્વામીના પરિવારે એ મુજબ ચાલવું.

કાળની ગતિ અતિ ગઢન છે. ઉપલું બંધારણ માત્ર ૧૨ વરસ લગી ચાલ્યું. સંવત ૧૮૫૬ માં પૂજ્ય દેવજી સ્વામી અને પરદેશી દેવરાજજી સ્વામીનું માંડવી શહેરમાં એક સાથે ચામાસું થયું.

આ ચાતુર્માંસમાં છકાટી-આઠ કાટીની તકરાર થતાં શ્રાવણ વિદ ૯ તે ખુધવારે છકાટી-આઠ કાટીના શ્રાવકા સામાયિક-પ્રતિક્રમણ અલગ અલગ કરવા લાગ્યા. અને ક્રમે ક્રમે વિખુટા પડી એકયળળમાંથી ભિન્નતા કરી સ્થાનકા પણ જીદા ખંધાયાં તેની અસર કચ્છના ઘણા ગામામાં થતાં સ્થાનકામાં વિભાગ પડ્યા. અને સૌ પાત-પાતાના સંઘાને મજબુત કરવાની પ્રવૃત્તિ કરવા લાગ્યા. (પુરાતની ભંડારમાંથી મને એક મીઠી મલી હતી. તેમાં પણ લખ્યું હતું કે:-કચ્છ દેશના માંડવી બંદરમાં છ કાેટી, આઠ કાેટીની પ્રરૂપણ તથા તેના શ્રાવક શ્રાવિકાના ભુદારા સં. ૧૮૫૬ ની સાલમાં થયા છે.)

આ વાતને આજે એક્સો ચાત્રીસ વરસ થયા, હવે કાંઇક સંધામાં શાન્તિ દેખાય છે. એટલું પણ સારૂં છે.

કાળ ક્રમે કચ્છ સંપ્રદાયમાં પણ ખે વિભાગ થયા. જેથી એક કચ્છ આઠ કેાડી માેટી પક્ષ તરીકે ઓળખાય છે. અને બીજો વિભાગ કચ્છ આઠ કાેડી નાની પક્ષ તરીકે એાળખાય છે. તે બન્ને સંપ્રદાયની પાટાનુપાટ નીચે મુજબઃ--

#### २२७

#### કચ્છ આઠ કારી મારો પક્ષની પારાનપાર:--

| the state of the s |                             |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|--|--|--|
| ૧ પૂજ્ય શ્રી ધર્મદાસજી મહારાજ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ૧૧ ", રંગજ મ૦               |  |  |  |
| ર ,, મુલચંદછ મ•                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ૧૨ ,, કેશવજી મ૦             |  |  |  |
| ³ " ઇન્દ્રજી મ•                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ૧૩ ,, કરમચંદજ મ૦            |  |  |  |
| ૪ " સામચન્દ્રજી મ૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ૧૪ ,, દેવરાજજી મ•           |  |  |  |
| પ ,, ભગવાનજ મ•                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ૧૫ ,, માણસી મ૰              |  |  |  |
| <b>૬</b> ,, થાેભ <b>ણ</b> જ મ૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ૧૬ ,, કરમસી મ૦              |  |  |  |
| ૭ ,, કરસનજી મ૰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ૧૭ ,, મજપાલજ મ•             |  |  |  |
| ૮ ,, દેવકરણુજ ણું                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ૧૮ , કાનજી મ૦               |  |  |  |
| ૯ , ડાલાજ મ૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १६ यवाशाय श्री नाजाशन्दक अर |  |  |  |

ઉક્ત સંપ્રદાયમાં મુનિ ૨૨ આર્યાજ ૩૬ કુલ ૫૮ ઠાષ્ટ્રા કચ્છમાં વિચરે છે. ર કચ્છ ચ્યાઠ કાેટી નાની પક્ષની પાટાનુપાટઃ—

૧૯ ,, યુવાચાર્ય શ્રી નાગચન્દ્રજી મહારાજ

| ૧ પૂજ્ય કરસનજી મહારાજ | પ " શ્રી હંસરાજજી મહારાજ          |
|-----------------------|-----------------------------------|
| ર ,, ડાહાજ મ૰         | ક ,, વજપાલજી મ૦                   |
| ૩ ,, જશરાજજી મ૦       | ૭ ,, કુંગરસીજી મ૦                 |
| ૪ ,, વસ્તાજી મ•       | ૮ ,, સામજી મ∘ વિદ્યમાન બિરાજે છે. |

મ્યા સંપ્રદાયમાં મૃતિ ૧૪ આર્યાજી ૨૫ કુલ ૩૯ કા**ણાએ**। કચ્છમાં વિચરે છે. ૬ ઉદેપ્રેર સંઘાડા

પંડિત શ્રી ઇચ્છાજી સ્વામી લીંબડીએ હતા. તે વખતે તેમના એક શિષ્ય **રા**મ્છ ઋડિય ઉદેપુર ગયા ત્યારથી ઉદેપુર સંધાડા સ્થપાયા, પરન્તુ અમા અજમેર સાધુ તમાં ગયા, ત્યારે ત્યાં બહુ બહુ તપાસ કરતાં એટલું સમજાયું કે તે સંપ્રદાયમાં હાલ કાેે સાધુ નથી. એટલે તે સંપ્રદાય ખંધ પડી ગયાે છે.

૭ પંડિત શ્રી ઇચ્છાજી સ્વામીના શિષ્ય, પૂ. ગુલાયચન્દ્રજી મ૦ અને તેમના શિષ્ય પૂ. વાલજી સ્વામી, તેમના શિષ્ય પૂ. હીરાજી મ૦, તેમના શિષ્ય પૂ. ક્રાનજી સ્વામી અને તેમના શિષ્ય પૂજ્ય શ્રી અજરામરજી સ્વામી થયા. જેમનાથી લીંબડી સંધાડા એાળખાય છે. ( તેઓના ઇતિહાસ આગળ કહેવાશે. )

આ ઉપરાંત આઠમા સાયલા સંપ્રદાય પ્રવર્તે છે તેના ઇતિહાસ નિચે મુજબ--

#### સાયલા સંપ્રદાયની ઉત્પત્તિ

પુજ્યશ્રી સંધજ સ્વામીના આદેશથી મુનિશ્રી કાનજી સ્વામીએ લખી માેકલેલ પત્રના આધારે અત્રે મેં તે સંપ્રદાયની ઉત્પત્તિ લખેલ છે:—

કાનજી મુનિ લખે છે કે–સં. ૧૮૨૯ ની સાલમાં પૂ. નાગજી સ્વામી, તથા બીમજી રવામી તથા હીરાજી સ્વામી અને મુલજી સ્વામી ઠાણા ૪ સાયલામાં પધારી ત્યાં સ્થાપી અને તે સાલનું ચાતુર્માસ ધંધુકે કરેલ. ત્યારળાદ સં. ૧૮૩૬ ની સાલમાં મારળી મુકામે લીંખડી સંચાડાની પરિષદ્ધ થઇ હતી. ત્યાર પછી સં. ૧૮૪૫ ની સાલમાં લીંખડી

૧• ,, દેવજી મ૰

મુકાર્મ પરિષદ્ થઇ ત્યાં સુધી લોંખડી સંઘાડા સાથે સાયલા સંઘાડાના આહાર પાણી તેને ગાહતો. તેજ સાલમાં સાત સંધાડાઓ લોંખડીથી જીદા થયા; પરંતુ આહાર પાણી તો નેને હતો. તે સં. ૧૮૬૯ માં જીદા થયો. ઘણે ભાગે પૂ. નાગજી સ્વામીએ સં. ૧૮૬૯ માં કાલ કર્યો મનાય છે. ( આ લખાણમાં એટલુંજ આશ્રય ઉપજાવે છે કે સાત સંધાડા તે ૧૮૪૫માં જીદા પડયા છે તે તે પહેલાં તેમણે સાયલામાં ગાદી શી રીતે સ્થાપી ? અને આહાર પાણી સં. ૧૮૬૯ સુધી કેવી રીતે લેગા રહ્યો તે શંકાસ્પદ છે.)

સં. ૧૮૭૮ ની સાલમાં શ્રી અમદાવાદ મુકામે સ્થાનકવાસી અને તપગચ્છની ચર્ચા થઇ હતી. તે વખતે મારવાડમાંથી પૂજ્ય રૂપચંદજ સ્વામીના શિષ્ય ચર્ચાવાદી શ્રી જેઠમલજી મારુ અને કાઠીયાવાડ તરક્યી પૂરુ મુલજી સ્વામી પધાર્યા હતા. અને તપગચ્છ તરક્યી વીરવિજયજી મહારાજ પધાર્યા હતા. (વગેરે ખ્યાન આગળ આવી ગએલ છે) તે વખતે કાર્ટમાં ચર્ચા થઇ હતી. તે કેસનું જજમેંટ શું અપાયું તેની નકલ મળેલ નથી. એટલે તે વિષે વિશેષ લખવું યાગ્ય ન ધારી આટલેથી વિરમીશું.

#### સાયલા સંઘાડાની પાટાનુપાટ

૧ પૂજ્ય ધર્મદાસજી મહારાજ

૨ પૂ૰ મુલચંદજી મ૦

૩ પૂ૦ ગુલાયચન્દ્રજી મ૦

૪ પૂ૦ વાલજી મહા૦

૫ પૂ૦ નાગજી મ૦ (માટા તપસ્વી)

६ પૂ૦ મુલજી મ૦

૭ પૂ**૦ દેવચન્દ્રજી** મ**૦** 

૮ પૂ૦ મેધરાજજી મ૦

૯ પૂર્વ સંધજી મર્વા હાલવિદ્યમાન છે.

૧૦ મુનિશ્રી હરજીવનજી મ૦

૧૧ મુ૦ મગનલાલજી મ૦

૧૨ મુ૰ લક્ષ્મીચંદજી મ૦

१३ মৃ০ ধান্ত ম০

૧૪ મુ૦ કર્મચંદજી મ૦

આ સંપ્રદાયમાં મુનિ ૬ છે. તે ઝાલાવાડમાં વિચરે છે.

#### શ્રી લીંબડી સંપ્રદાયની પટ્ટાવલી

\*૧ પૂજ્ય શ્રી ધર્મદાસજ મહારાજ ૨ પૂજ્ય શ્રી મૂળચંદ્રજી મહારાજ ૩ પૂજ્ય શ્રી પચાણ્**છ મ**હારાજ ૪ પૂજ્ય શ્રી ઇ<sup>ચ્</sup>છા**છ** મહારાજ

પ લીંબડીના ગાદિપતિ પૂ, શ્રી ઇચ્છાજી મ. પછી તેમની પાટે પૂજ્ય શ્રી હીરાજી સ્વામી બિરાજ્યા. તેઓ જ્ઞાતે કડવા કથુબી, ગુજરાતના રહિશ, સં. ૧૮૦૪ માં દીક્ષા લીધી. ને સં. ૧૮૩૩માં આચાર્ય પદ પર આવ્યા.સં. ૧૮૪૧માં ધારાજી ગામમાં સંથારા કરી ૭૪ વર્ષની વયે તેઓ સ્વર્ગવાસ પામ્યા.

ફ તેમની પાટે પૂજ્ય શ્રી નાના કાનજી સ્વામી બિરાજ્યા. જ્ઞાતે ભાવસાર, વઢવાણુ શહેરના રહીશ. સં. ૧૮૧૨માં હળવદ મુકામે દીક્ષા લીધી. સં. ૧૮૪૧ માં આચાર્ય પદવી મળી. અને સં. ૧૮૫૪માં સાયલા મધ્યે સંથારા કરી ૫૪ વર્ષની ઉંમરે તેઓ કાળધર્મ પામ્યા.

<sup>\*</sup> આ ચારે મહાપુરુષાની હકીકત પાછળ આવી ગઇ છે.

૭ તેઓની પાટે ૭મા આચાર્ય શ્રી અજરામરજી સ્વામી બિરાજ્યા. જ્ઞાતે વીશા એાશવાળ, પડાણાના રહિશ, જન્મ સં. ૧૮૦૯. માતા કંકુ ખાઇની સાથે ગાંડલ મુકામે સં.૧૮૧૯ના મહા શુદિ પ ગુરૂવારે દીક્ષા લીધી. સં. ૧૮૪૫માં આચાર્ય પદે આવ્યા અને સં. ૧૮૭૦ના શ્રાવણ વદિ ૧ શ્રી લીંખડી મધ્યે સંથારા કરી સ્વર્ગે પધાર્યો.

# પરમ પુજ્ય શ્રી અજરામરજી સ્વામીનું જીવન ચરિત્ર \*

જૈનશાસન પ્રભાવક પૂજ્યાચાર્ય શ્રી અજરામરજી સ્વામીના જન્મ કાઠી-યાવાડમાં જામનગર પાસે આવેલા 'પડાણા' નામક ગામમાં થયા હતા. સાતે વિશા એાશવાળ, તેમના પિતાશ્રીનું નામ માણેકચંદ્ર શાહ, માતાનું નામ કંકુઆઇ. જન્મ સં. ૧૮૦૯

પૂર્વ જન્મના ઉચ્ચ સંસ્કારા સ્વામીજમાં ઉતરેલા હાઇ આળવયથીજ તેઓ તેજસ્વી અને પ્રભાવશાળી લાગતા હતા. તેમની પાંચ વર્ષની ઉંમર થતા, માણેકચંદ શાહ સ્વર્ગવાસ પામ્યા, તેથી તેમને ઉછેરવાનું કાર્ય માતાને સાથે આવી પહેરું. માતા પણ સંસ્કારી હાઇ તેમને ગામઠો નિશાળમાં ભણવા માંકલ્યા ત્યાં તેમણે પાતાની વિચિક્ષણ બુહિના ચાંગે થાડાંજ વર્ષમાં ગુજરાતી અભ્યાસ સંપૂર્ણ કરી લીધા. ત્યારખાદ ધાર્મિક સંસ્કારાથી પ્રેરાયેલા આ ખંને માતા અને પુત્ર નજીકના કુંટુંબી જનાને જાણ કરીને ગાંડલ આવ્યા. તે વખતે ત્યાં પૂ. શ્રી હીરાજ સ્વામી તથા કાનજ સ્વામી આદિ ઠાણા ચાતુર્માસ બિરાજતા હતા. તેમની પાસે જઇ ખંનેએ વંદન કર્યું અને પાતાની સંસાર પરની અરૂચિ અને ત્યાંગના અભિલાય તેઓશ્રીની પાસે વ્યક્ત કર્યો. વૈરાગ્ય ભાવથી રંગાયેલા આ ખંનેને જોઈ મહારાજશીએ તેઓને અમુક વખત સુધી ગાંડલમાં રહી શાસા- ભ્યાસ કરવાની સચના કરી.

શ્રી અજરામરજના માતુશ્રી પરિપક્ષ્વ વયના હાઇ સાધારણ અલ્યાસ કરી શકયા; પરંતુ શ્રી અજરામરજ તીવ્ર બુદ્ધિવાન હતા, તેથી તેમણે બાર માસના અલ્યાસ ચાર માસમાંજ કરી લીધા. આથી ગુરૂ અતિ પ્રસન્ન થયા.

શ્રી અજરામરજીના ચ્હેરા સુંદર અને આકર્ષક હતા, પ્રથમ પગલેજ તેમના દઢ મનાેબળની આ સ્થળે એક કસાેટી થઇ હતી. એવું બન્યું કે એક વાર શ્રી અજરામરજી (દીક્ષાના ઉમેદવાર) એક શ્રાવકને ઘેર જમવા જતા હતા,

<sup>\*</sup> શ્રી અજરામરજી સ્વામીનું ચરિત્ર પ્રથમ મને મહું મ પૂજ્ય શ્રી લાધાજી સ્વામીના શિષ્ય મુનિ શ્રી છેાટાલાલજીએ લખી માેકલેલું, તે ઘણું લંખાણ હોવાથી લઈ શકાયું નથી અને ત્યારખાદ આ ચરિત્ર સ્વ. મહાપુરુષ શ્રી મંગળજી સ્વામીના શિષ્યરત્ન તપસ્વી શ્રી શામજી સ્વામીએ માેકલ્યું, જે અત્ર લેવામાં આવે છે. આ ખંને ચરિત્રના ખ્યાલ આપનાર ખંને મુનિશ્રીના હું આભારી છું.
—લેખક

તે વખતે રસ્તા પરની એક હવેલીમાં બેઢેલા મઠધારી એક મહંતે તેમનું તેજસ્વી લલાટ જોઈને બાલાવ્યા અને તેમની સાથે વાર્તાલાપ કરતાં પાતાના શિષ્ય બનવાની માગણી કરી. તે સાથે જો અજરામરજી તેમના શિષ્ય થાય તા મહંતે પાતાની ગાદીના વારસા તેમને સાંપવાનું વચન આપ્યું. જવાબમાં અજરામરજીએ તે મહુંતને લક્ષ્મીની ચપળતા, અને આયુષ્યની ક્ષણ ભાંગુરતાના બાધ કરી પાતે એવી લાલસામાં લેશ પણ ખરડાવા નથી માગતા, તેનું સ્પષ્ટ કથન કર્યું આ સાંભળી મહુંત ઠંઢાગાર બની ગયા એટલુંજ નહિ પણ શ્રીઅજરામરજીના હઢ મનાબળ માટે તેમની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. ત્યાંથી અજરામરજી ઉપાશ્રયે આવ્યા અને બનેલી બોના શુરૂ મહારાજને નિવેદન કરી. શુરૂ મહારાજ પણ આ સાંભળી હર્ષ પામ્યા.

જ્ઞાનાભ્યાસ કરતાં ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયું. એટલે શ્રી અજરામરજના માતુ-શ્રીએ અભ્યાસ કરવા માટે આર્યાજી સાથે વિહાર કર્યો અને શ્રી અજરામરજી એ હીરાજી મહારાજ સાથે વિહાર કર્યો. ત્યારબાદ કેટલાક વખત શાસ્ત્રાભ્યાસ કરી શ્રી અજરામરજીએ સં. ૧૮૧૯ માં પુજ્ય શ્રી હીરાજી મ. પાસે ભાગવતી દીક્ષા અંગીકાર કરી; પણ ગુરૂશ્રીએ તેમને કાનજી સ્વામીને શિષ્ય તરીકે સોંપ્યા.

દીક્ષા લઇ ઉત્તમ પ્રકારનું ચારિત્ર પાળતાં આ નવ દીક્ષિત મુનિ હરહંમેશ દાનાલ્યાસમાં મચ્યા રહેતા; તેથી તેમને ઘણું સ્ત્રાનું જ્ઞાન થઈ ગયું. તેમાં તેમણે શ્રી દશવૈકાલિક, ઉત્તરાધ્યયન, આચારાંગના પ્રથમ શ્રુત સ્કંધ, સુયગ-ડાંગના પ્રથમ શ્રુત સ્કંવ, નંદિસ્ત્ર, અને અનુયાગદાર એ છ સ્ત્રો ઉપરાંત ચાર છેદ વગેરે સમજણ પૂર્વંક કંડસ્થ કરેલાં. તે સિવાયના કેટલાંક આગમાની ગુરુ મહારાજ પાસે વાચના લીધેલી. આ પ્રમાણે છ વર્ષ સુધી સતત્ શાસ્ત્રાલ્યાસ કર્યા પછી તેઓને જિનાગમાની સંસ્કૃત ટીકાઓ વાંચવાની જજ્ઞાસા ઉદ્દલવી.

તે અરસામાં એટલે સં. ૧૮૨૬ની સાલમાં પૂજ્ય શ્રી હીરાજ સ્વામી, કાનજ સ્વામી અને અજરામરજ સ્વામી એ ત્રણે મુનિવરા સ્રરત તરફ વિહાર કરતાં, નર્મદા નદી ઉતરીને તેના કાંઠાપર એક વૃક્ષ નીએ વિશ્રાંત લેવા એઠા, તે વખતે તેમની પાછળ પાછળ ચાલ્યા આવતા સુરતનિવાસી ખરતર ગચ્છના પંડિત પૂજ્યશ્રી ગુલાબઅંદજ મહારાજે મ્યાનામાં એઠા એઠા જમીન પર નજર કરતાં જતા હતા, તેવામાં તેમની દૃષ્ટિએ જમીન પર કાઈ ભાગ્યશાળી પુરુષના પગલાં પડેલાં જણાયા; તેથી તેમણે વિચાર્યુંકે આ પગલાં વાળા કાઈ મહાભાગી પુરુષ છે, માટે મારે તેને મળવું એઇએ. એમ વિચારી મ્યાના આગળ ચલાવતાંજ તેમની દૃષ્ટિ વૃક્ષ નીએ એઠેલા ઉક્ત ત્રણ મુનિવરા પર પડી. તેમનાં

તેજસ્વી લલાટા નીરખતાંજ ખરતર ગચ્છાધિપતિએ વિચાર્યુંકે પાતાના જ્ઞાન અને વિદ્યાના વારસા માટે આ એક સુપાત્ર સ્થાન છે. એમ વિચારી મ્યાનામાંથી નીચે ઉતરી અજરામરજી સ્વામીના ગુરૂદેવ પાસે આવ્યા. કેટલીક વાતચીત થઇ. તેમાં શ્રી અજરામર**્ને સં**સ્કતાદિ વિદ્યા **મે**ળવ-વાના સુચાગ સધાયા; અને કલ્પ સાચવીને અમુક વર્ષ સુધી તેમને માટે સુરત રહેવાનું નક્કી થયું. એટલે શ્રી અજરામરજી સ્વામી ખરતર ગચ્છના શ્રી પૂજ્ય પાસે રહ્યા અને સંસ્કૃતાભ્યાસ શરૂ કરો!. તેમાં તેમણે વ્યાકરણ, કાવ્ય, કાય, અલંકાર, સાહિત્ય, નાટક, ચંપુ, છંદ, સંગીત અને જ્યાતિષ વગેરેના ક્રમેકમ અભ્યાસ કરી લીધાે. ઉપરાંત ન્યાયમાં દીપિકા, મુક્તાવલિ, દિનકરી આદિ પ્રકરણ્યંથા અને જગદીશ ગદાધરના ગહુન ગ્રંથાની સાથે ન્યાયાવતાર, રત્ના-કરાવતારિકા અને સ્યાદ્વાદ રત્નાકર વગેરે જૈનાના ન્યાયગંથાના સંપૂર્ણ અભ્યાસ કર્યો; મ્મેટલુંજ નહિ પણ તેની સાથે સાંખ્ય, ચાગ, વેદાંત અને બૌદ્ધના દાર્શનિક શ્રંથાના પણ અનુભવ મેળવ્યાે. તેમાંના કેટલાક પુસ્તકાે પાતે ભણતા ગયા અને કૈટલાક લખતા ગયા (જેની પ્રતા શ્રી અજરામરજી સ્વામીના હસ્તાક્ષરથી લખાયેલી હાલ લીંઅડીના પુસ્તક ભંડારમાં માજુદ છે. તેમાંના કેટલાક ઉપર તા ભણતા વખતે સ્વામીજએ ટીપ્પણી પણ ભરેલી છે.)

અલ્યાસની પૂર્ણાંહૂતિ સમયે શ્રીપૂજયે પાતાના પાસે ચંદ્રપ્રજ્ઞસિમાંની કેટલીક અર્થસ્ત્ર અને લિવિષ્ય સ્ત્ર કેનાંધા હતી, તે સર્વ સ્વામીજને ખુલ્લાં દિલથી જણાવી. તે સાથે પાતાની પાસેના ચમત્કારીક ગુખ્ત અમ્નાયાના પાનામાંની કુંચીએ પણ અતાવી. તેએ શ્રી ગાપીપુરા, હરીપુરા, સંગ્રામપુરામાં કલ્પતાં છ ચાતુમાંસ રાકાઇ ૨૩ વર્ષની ઉંમરે મહાન પ્રૌઢ પંડિત અની સં. ૧૮૩૨માં સુરતથી વિહાર કરી લીં અડી પધાર્યા. તે વખતે લીં અડી સંઘમાં અગ્રેસર તરીકે શેઠનાનજી ડુંગરશીના કુંડુંઅના પ્રતિષ્ઠિત ગૃહસ્થ શેઠ ખેતશીલાઈ હતા, સ્વામીજએ તે વખતે પાતાની અદ્લત અને અમૃતમય વાણીથી લીં અડી શ્રી સંઘને ધર્માપ્ટેશ આપ્યા હતા.

ખેતશી શેઠે મહારાજશ્રીને લીંબડીમાં ચાતુર્માસ કરવાની વિનંતિ કરી, પરંતુ તેમને કાંટા સંપ્રદાયના માળવામાં બિરાજતા પૂજ્યશ્રી દાલતરામજ મહારાજ પાસે આગમજ્ઞાન મેળવવાની તીવેચ્છા હતી, તેથી તેઓ લીંબડી સંઘની વિનંતિ સ્વીકારી શક્યા નહિ. તેથી ખેતશી શેઠે કહ્યું: સ્વામિન્! આપ અહિં બિરાજો. આગમધર શ્રીમાન્ દાલતરામજ મ.ના આપને અહિં સમાગમ થાય તે માટે હું પ્રબંધ કરીશ. એમ કહી ખેતશી શેઠે એક શ્રાવકને માળવામાં પૂ. દાલતરામજ મ.ને લીંબડી પધારવાની વિનંતિ કરતા અક પત્ર લખી આપી

રવાના કરોં. તે વખતે દાલતરામજી મ. ખુંદીકાેટા હતા. ત્યાં જઇ શ્રાવક પત્ર આપ્યા. એટલે મહારાજશ્રીએ લીંખડી સંઘની વિનંતિ માન્ય કરી ગુજરાત તરફ વિહાર કર્યાં. દાલતરામજી મ. અને વિનંતિ કરવા ગયેલ શ્રાવક ખંને અમદાવાદ પહોંચ્યા, ત્યારે તે શ્રાવક મહારાજની રજા લઈ લીંખડી આવ્યા અને શ્રીમાન શેઠને 'મહારાજ સાંહેખ પધારે છે' એવી વધામણી આપી. આથી હવે પામી શેઠે લીંખડી સંઘની વતી તેને વધામણીના ખદલામાં સાડાખારસાે રૂપીઆ આપ્યા! પછી દાલતરામજી મ. લીંખડી પધાર્યા, તે વખતે સ્વામીજી તથા શ્રી સંઘમાં ભારે ઉત્સાહની લાગણી વ્યાપી રહી હતી; શ્રી સંઘે ખૂખ સત્કારપૂર્વક મહારાજશ્રીના નગરપ્રવેશ કરાવ્યા.

પછી કેટલાંક જ્ઞાનખાતાઓ તપાસ્યા. તેમાં સ્વામીજીએ પૂ. દોલતરામજી મ. ને કેટલાંક ઉપયોગી ગ્રંથા ભેટ કર્યા હતા. આમ બે વર્ષ સુધી જ્ઞાનાલ્યાસ અને જ્ઞાનચર્ચા ચાલ્યા પછી સ્વામીજી પૂ. દોલતરામજી મ. સાથે કાઠીયાવાડના જીદાજીદા ગામામાં કર્યા અને પુનઃ તેઓ લીંબડીમાં પધાર્યા. કેટલાંક વખત રહ્યા પછી માળવા તરફ વિહાર કરી જવા ઇચ્છતાં પૂજ્યશ્રી દોલતરામજી મ. ને ખૂબ સન્માનપૂર્વક લીંબડીના ચતુર્વિધ સંઘે વિદાયગીરી આપી. આમ ૨૭ વર્ષની ઉમ્મરે સ્વામીજીએ વિદ્યાર્થી અવસ્થા પૂર્ણ કરી.

ત્યાંથી વિહાર કરી શ્રી અજરામરજી સ્વામી જામનગર પધાર્યા. અમુક માસ તે પ્રદેશમાં વિચરો ત્યાંના લોકોને ધર્મ દેશના દારાએ અપૂર્વ લાભ આપ્યા. તે વખતે કચ્છ—માંડવી ખંદરના નગરશેઠ શ્રી. કલ્યાણુ જેઠાભાઇ મહારાજશ્રીના દર્શને જામનગર આવેલા, તેમણે સ્વામીજને વિનંતિ કરી કે રતલામ નિવાસી "ગેરૂલાલ" નામે એક બ્રાહ્મણ, જે અમારા આડતીયા છે તેને "તેરાપંથ" ની ચુસ્ત શ્રદ્ધા છે. તે અમુક માસ થયા વાગડ રસ્તે થઇ કચ્છમાં આવેલ છે. તેણે કુચુક્તિથી દયા, દાન વિષે ઘણા સાધુ—શ્રાવકાની મૂળ માન્યતામાં વિશ્રમ પેદા કરાવ્યા છે. માટે આ વખતે આપશ્રીની કચ્છમાં ખાસ જરૂર છે. કૃપા કરી પધારશા તા ઘણા ઉપકાર થશે. આ ઉપરથી સ્વામીજી જામનગરથી વિહાર કરી મારખી રસ્તે થઇ કચ્છમાં પધાયા. ત્યાં સં. ૧૮૩૬—૩૭–૩૮ એમ ત્રણ ચામાસા કરી તેરાપંથીની શ્રદ્ધા સદંતર દ્વર કરી. (માત્ર વાગડમાં ખેલા અને કૃત્તેગઢ, જ્યાં સ્વામીજી જઈ શકયા ન હોવાથી, તેરાપંથીની શ્રદ્ધા રહેવા પામી હતી.)

કચ્છની આ મુસાફરી દરમ્યાન ધાળકાના રહિશ તલકશીભાઈ અને કુંતિયાણાના રહિશ, વિશા એાશવાળ નાગજશાહ તથા તેમના પુત્ર દેવરાજ ભાઇ, એમ ત્રણ જણ સ્વામીજના સદ્બાધ સાંભળી, વૈરાગ્ય પામી, દિક્ષાના ઉમેદવાર તરીકે મહારાજશ્રી પાસે રહ્યા. સં. ૧૮૩૯માં તેઓ કચ્છમાંથી વિહાર કરી કાઠીયાવાડમાં પધાર્યા. બે વર્ષ તે તરફ રહી સં. ૧૮૪૧માં તેઓશ્રી ગોંડલ શહેરમાં પધાર્યા, તે વખતે ફાગણ શુદિ પંચમીને રાજ નાગજભાઈ અને તેમના પુત્ર દેવરાજભાઇ એ બંને પિતા પુત્રે સ્વામીજ પાસે દીક્ષા લીધી.

ગાંડલથી વિહાર કરી સ્વામીજ ધારાજ પધાર્યો. ત્યાં તેમના દાદા ગુરૂદેવ હીરાજ સ્વામીને અકસ્માત માંદગી થઇ આવી. સ્વામીજીએ અનન્યભાવે શુરૂ-સેવાના લાભ લીધા. સં. ૧૮૪૧માં ધારાજમાં હીરાજ સ્વામીના સ્વર્ગવાસ થયા, એટલે તેઓ ધારાજીથી વિહાર કરી લીંખડી તરફ પધાર્યા. તે વખતે પૂજ્ય માટા કાનજી સ્વામી વઢવાણ બિરાજતા હતા, તેથી તેએાશ્રીના દર્શનાર્થ તેએા વઢવાણુ રાકાયા. વયાવૃદ્ધ શ્રી કાનજી સ્વામી તથા શ્રી ચજરામરજી સ્વામી કુલ ઠાણા ૧૦ ત્યાર પછી લીંબડી આવ્યા. સં. ૧૮૪૪ સુધી મોટા પૂજ્યશ્રી ધર્મ-દાસજી મ. નાે આખા કાઠીયાવાડમાં એકજ સંપ્રદાય હતાે. આ સંપ્રદાયમાં સાધુજુએાના લગભગ ૩૦૦ ઠાણા હતા, પરંતુ સાધુ સમુદાયમાં શિથિલતાએ પ્રવેશ કર્યો હાવાથી સ્વામીજીએ તેને દૂર કરવા વ્યવહાર શુદ્ધિ માટે ૩૨ બાલ (કલમાે) બાંધી હતી, જેને લીધે સંપ્રદાયમાંથી શિથિલપણું દ્વર થયું. તેા પણ પંચમ કાળના પ્રભાવે અંતર્ગત કારણાને લીધે એક જ લીંબડી સંઘાડામાંથી **જી**દા જીદા છ સંઘાડાઓ ઉપસ્થિત થયા. જેવાકે:–લીંબડી, ગાંડલ, ધાંગધા, ખરવાળા, ચુડા અને સાયલા. આ **ન**હિ ઇચ્છવા**યાેગ્ય** ખનાવથી, સ્વામીના જીવનની ઉજવળ રેખાએામાં એક શ્યામ રેખા કુદરતના હાથે દાેરાઇ હાય એમ જણાય છે. સ્વામીજીને આ બાબત ઘણું દુઃખ થયેલું, પરંતુ ઉપાય ન હતા. ભાવિની પ્રઅળતા આગળ ઉપાય કાંઇ કામમાં આવતા નથી.

સંવત. ૧૮૪૫માં ચતુર્વિધ સંઘે મળીને લીંખડીમાં પૂર્ગ ધર્મ દાસજ સ્વામીની ગાદીની પાટે (પૂ. માટા કાનજી સ્વામી અરવાળે ગયા એટલે) પૂજ્યશ્રી નાના કાનજી સ્વામીને એસાડયા હતા. અને આચાર્ય પદ શાસન પ્રભાવક પરમ પૂજ્ય મહારાજ શ્રી અજરામરજી સ્વામીને આપવામાં આવેલ હતું. સ્વામીજી આચાર્ય પદે બિરાજ્યા બાદ એક વર્ષ મુનિમંડળ સાથે ઝાલાવાડ, કાઠીયાવાડમાં વિચરી પે તાની સદ્બોધક વાણીના અનેક ભવ્ય જીવાને લાભ આપી જૈન શાસનની ઉન્નતિ કરી. સં. ૧૮૪૬ની સાલમાં સ્વામી જીએ પુનઃ દશ વર્ષે કચ્છ તરફ વિહાર કરી.

કચ્છનું રહ્યુ ઉતરી વાગડમાં વાઢીયા ગામે પધાર્યા, તે વખતે કચ્છ રાજ્ય માં રાવશ્રી પાસે કારભારી તરીકે 'વાઘા પારેખ' હતા, અને તે દેરાવાસી જૈન હતા. કાેઇ કારહ્યુસર રાવસાહેબની તેમનાપર કફા નજર થવાથી, પારેખ ભુજ છોડીને ગામ શ્રી વાઢીયામાં તેમના સગાના ઘેર ગુપ્ત પણે રહ્યા હતા. સ્વામીજ પણ તેજ ગૃહસ્થની જગ્યામાં અહારના ભાગમાં ઉતરેલ હતા, જેથી સ્વામીજએ દિવસે મધુર વાણીથી આપેલ દેશના વાઘા પારેખે અરાબર સાંભળી હતી. સ્વામીજની વાણીથી આકષાંઇ રાત્રિમાં એકાન્તના પ્રસંગ લઇ ત્યાં સ્વામીજની સન્મુખ આવી મસ્તક નમાવી છેઠા.

વૃદ્ધ પરંપરાથી એમ કહેવાય છે કે:—સ્વામીજએ કર્ણપિશાચિકા વિદ્યા દેવીની આરાધના કરી હતી. જેથી સ્વામી કર્ણ ઉપર હાથ મુકી કર્ણ પિશા-ચિકાને બાલાવતા, જેથી અપરિચિત લાકાનું નામ, ઠામ, આગમન, પ્રયોજન તેમજ ભવિષ્યનું પરિણામ કહી આપતા હતા. ઉપરાક્ત વિદ્યાબળથી, વાઘા પારેખે પાતાની પિછાણુ આપ્યા પહેલાં સર્વ હકીકત સ્વામીજએ તેમને કહી આપી, અને ભવિષ્યની વાત પણુ સંતાષકારક જણાવી. તે સાંભળી વાઘા પારેખના અંતઃકરણમાં પારાવાર ઉલ્લાસની સાથે સ્વામીજ પ્રત્યે અનન્ય ભક્તિ ભાવ ઉત્પન્ન થયા. પારેખ સ્વામીજને વાંદી સ્વસ્થાનક ગયા. નિશ્ચિંતપણું નિદ્રા લઇ રાત્રિ પસાર કરી.

ભુજમાં પાછળથી એવું ખનેલ કે રાવશ્રીના મનમાં પારેખ વિષે ગુસ્સાનું જે કારણ ઉભું થએલ હતું તે આપાઆપ દ્વર થઇ ગયું, અને રાવશ્રીના ખાનગી કાર્યમાં પારેખની ખાસ જરૂર પડી; જેથી દરખારે પારેખની શાધ માટે માણસો માંકલ્યા. તે પૈકીના રાવશ્રીના એક માણસ પારેખની તપાસ માટે દિવસ ઉદય થયા કે વાઢીઆ ગામે આવી પહોંચ્યા. અને પારેખને મલ્યા. તેની પાસે સંતાષકારક વાત સાંભળી પારેખને સ્વામીજ પ્રત્યે અનન્ય શ્રદ્ધા થઈ તુરત તે સ્વામીજ પાસે આવી નમસ્કાર કરી પાતે દેશવાસી જૈન હાવા છતાં સ્વામી- છને શુરૂ તરીકે સ્વીકારી ભુજ પધારવા અતિ આશ્રહપૂર્વક વિનતિ કરી.

સ્વામીજીએ કહ્યું કે ભુજમાં સ્થાનકવાસી જૈન મુનિઓએ નહી આવતું, એવા દેરાવાસી ભાઇઓએ દરબાર તરફથી પ્રતિબંધ (લેખ) કરાવેલ છે, તેના માટે શું ? પારેખે કહ્યું કે તે બાબતના હું બંદાબસ્ત કરીશ. આપ કૃપા કરી જરૂર ત્યાં પધારા. સ્વામીજીએ કહ્યું કે શ્રેયનું કારણ જણાશે તા અવસરે આવવા ભાવ છે. સ્વામીજીને આજજપૂર્વક વિનંતિ કરી પારેખ ભુજ ગયા અને રાવ-શ્રીની મીઠી નજર થવાથી પાતાના મુળ હાદ્દા પર આવી ગયા અને માનપાન પણ વધારે મેળવ્યું. સ્વામી અંજર મુંદ્રા થઈ માંડવી બંદર પધાર્યા અને તે સાલનું ચાતુમાંસ માંડવી પસાર કર્યું.

સ્વામીજીને ભુજ પધારવા સંબંધમાં પારેખના વિનંતિ પત્રાે માંડવીમાં શેઠ કલ્યાણજી જેઠાભાઇ ઉપર આવેલાં; તે ઉપરથી ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયે સ્વામીજી

માંડવી અંદરથી વિહાર કરી માનકુવા પધાર્યા. માનકુવા અને ભુજને ચાર ગાઉનું અંતર છે. ત્યાં થાડા રાજ રાકાઇ જે દિવસે તેએ માનકુવેથી ભુજ પધારવાના હતા. તે દિવસે ખબર પડવાથી નગારાં નિશાન અને હાથીની માટી સામગ્રીવાળા સામૈયાની સાથે વાઘા પારેખ સ્વામીજને લેવા સામા આવ્યા. તે જોઇ સ્વામીજ તરત માનકુવા તરફ પાછા વજ્યા. પારેખ દાેડીને સ્વામીજીના ચરણુમાં આવી પડયા. અને હાથ જોડી કહ્યું:-સાહેબ ! આપશ્રી કેમ પાછા વળ્યા ? સ્વામીજીએ કહ્યું, સામૈયાથી નગર પ્રવેશ કરવા તે જૈનમુનિના વ્યવહાર નથી. **સ્**વામીજી માનકુ**વે પ**ધાર્યા, અને પારેખ ખેદની સાથે સામૈ<mark>યાને</mark> પાછું વાળી ઘેર આવ્યા. સ્વામીજી માનકુવે એકાદ દિવસ રાેકાઈ તરત ભુજ પધાર્યા. વાઘા પારેખે મનુષ્યાના વૃંદ સાથે સાદા રૂપમાં સ્વામીજને સામા આવી ભુજ નગ-રમાં પધરામણી કરાવી અને અનુકલ જગ્યાએ ઉતાર્યા. એક તા સ્વામીજી પ્રભાવશાળી, વળી તેમનું વ્યાખ્યાન અમૃતધારા જેવું, તેમ વાંઘા પારેખ રાજના કારલારી; આવાં આકર્ષક કારણાને લઇ હજારા માણસની પરિષદ્ તે વખતે ભરાઇ હતી. સ્વામીજીએ અમૃતધારાએ દેશના દીધી. બીજે દિવસે ચિકાર મેદની ભરાઈ; તે જોઇ દેરાવાસી ભાઇએાને દુઃખ થયું. જેથી અમુક જણ એકાન્તમાં ભાજકને બાલાવી તેની માર્કત સ્વામીજીને કહેવરાવ્યું કે, આપ અત્રે રાકાશા તા કચ્છપ્રદેશમાં મહાન અશાન્તિ ફેલાશે. અને તેના નિમિત્ત રૂપ આપ અનશો. એમ કહી ભાજક ચાલ્યા ગયા. સ્વામીજીએ વિચાર્યું કે જ્યાં મુનિએાના નિમિત્તે અશાન્તિ થાય, ત્યાં મુનિને રહેવાના ધર્મ નથી. એમ ધારી સ્વામીજી ભુજથી વિહાર કરી માનકુવે પધાર્યા. આ ખનાવ ખન્યો તે વખતે એક પણ ગહસ્થની હાજરી ન હતી.

પાછળથી વાઘા પારેખને ખબર પડતા તપાસ કરી. ખટપટી આંઓને શોધી કાઢયા. તેજ સમયમાં એક વખત રાવશ્રી ખુશમિજાજમાં બેઠેલાં; તે વખતે પારેખે યુક્તિપૂર્વક દરબારને સમજાવી સ્થાનકવાસી જૈન મુનિઓને લુજમાં નહિ આવવા સંબંધીના પ્રતિબંધક લેખ હતો તેને રદ કરવાની રાવશ્રી પાસે રજા મેળવી. ત્યારખાદ સમજાવવા પુરતી યુક્તિ ઘડીને વાઘા પારેખે દેરાવાસો સંઘમાંના આગેવાન ગૃહસ્થાને તેડાવ્યા અને કહ્યું કે રાજમાં અમુક ભાંધકામ માટે રૂપીયા વીસ લાખની દરબારને જરૂર છે. જો કે દરબાર તમાને તે રકમનું યાચ્ય વ્યાજ આપશે. પરન્તુ તેટલી રકમ તમારેજ પુરી પાડવી પડશે. આવા રાવશ્રીના હુકમ છે; માટે તમે સગવડમાં રહેજો. આ હુકમથી ગૃહસ્થા ચમકયા અને મનમાં સમજી ગયા કે આપણામાંના અમુક માણસાએ સ્થાનકવાસીના સાધુન્ને ઉઠાડી મૂકયા તેનું આ પરિણામ છે. આ વખતે કારભારીનું મન પ્રસન્ન

કરવામાંજ આપણા ખચાવ છે. એમ વિચારી નમ્રતાથી આજી કરી. ત્યારે પારેખે કહ્યું કે રાવશ્રીને કહી તમાને હું આ બાજાથી અચાવી આપું, તમારે આટલું કામ કરલું પડશે. પ્રથમ તા સ્થાનકવાસી જૈન મુનિઓને આહિયા નહિ આવવા દેવાના પ્રતિઅંધ (લેખ) દરબાર પાસે કરાવેલ છે, તે રદ કરાવી તે મુનિઓને ભુજમાં આવવાની છૂટ કરા, અને બીજું એ કે, જે સ્વામીજી અત્રેથી માનકુવે પધાર્યા છે તેમને તમા જાતે માનકુવે જઈ વિનંતિ કરી અંત્રે તેડી લાવા ! કારભારીની અન્ને આજ્ઞાએા દેરાવાસી ભાઇએાએ માન્ય કરી. પ્રતિઅંધક લેખને દરખારથી રદ કરાવી માનકવા જઇ સ્વામીજને વિનંતિ કરી તેએા લજ તેડી લાવ્યા. સ્વામીજી ત્યાં માસકલ્પ રાકાયા, અને તે દિવસથી સ્થાનકવાસી જૈન મુનિઓને ચાતુર્માસ કરવા માટે ભુજ ક્ષેત્ર ખુલ્લું મૂકાયું. અને ક<sup>ર</sup>છ રાજ્યના પાટનગરમાં સ્થાનકવાસી જૈનના વિજય વાવટા ફરકાવ્યા, આ વખતે સ્વામી છ કચ્છમાં એ વર્ષ વિચરી અનેક લબ્યાત્માઓને સન્માર્ગ ચઢાવી ક<sup>ર</sup>છમાંથી વિહાર કરી ઝાલાવાડ તરફ પધાર્યા. ઝાલાવાડ, કાઠીયાવાડ અને ગુજરાતના તમામ પ્રદેશમાં સ્વામિજી અલ્યાસી મુનિ મ'ડળને સાથે લઇ વિચર્યા. એટલુંજ નહિ પણ માળવા, મેવાડ, મારવાડ સુધી પાતાની વિજયી મુસાકૂરી લંખાવી.

પાતાના જિનાગમ જ્ઞાનદાતા ગુરૂ પરમાપકારી પુન્ય શ્રી દાલતરામછ મ. ના ક્રરી દર્શન કરવા દ્વરના પ્રદેશમાં પધાર્યા અને જયપુર શહેરમાં ચાતુમાં સતેમની સાથે રહ્યા. સ્વામીજ જયાં જ્યાં વિચર્યા; ત્યાં ત્યાં તેમના પ્રતાપરૂપી સૂર્ય આગળથી પ્રકાશી રહ્યો હતો. જેથી જૈન જૈનેતર લોકા પર ઘણું આકર્ષણ થતું હતું. સ્વામીજીની શરીર સંપદા ઘણી રૂપવંત અને સુંદર હતી. સ્વભાવે સરલ, ગંભીર અને શાન્ત હતા. સ્વામીજી પાસે જેટલું ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાન હતું તેટલાજ તેઓ ક્રિયામાં ઉત્કૃષ્ટ હતા, તેઓશ્રીનું નિર્જં થ જીવન આદર્શ હતું. આચાર્ય મહારાજના છત્રીસ ગુણુ અને આઠ સંપદાઓ વહે સ્વામીજ સંયુક્ત હતા. સત્ય, શીલ, ઉપશમ અને સમાધિરૂપ અમૃતરસનું નિરંતર પાન કરતા હતા, અને અન્ય મુમુક્ષુ આત્માઓને તેવાજ રસનું પાન કરાવતા હતા.

પૂજ્યશ્રીની આચાર્યપાટ દીપાવનાર તેમનાજ વડા શિષ્ય શ્રી દેવરાજ સ્વામી પણ સ્વામીજના ગુર્કુલ વાસમાં રહી આચાર્યપદને સાભાવે તેવા તૈયાર થયા હતા. અને સ્વામીજના નિર્વાણ પછી આચાર્યપદ પૂજ્યશ્રી દેવરાજ સ્વામીનેજ મળ્યું હતું. સ્વામીજ જ્યાં સુધી વિહાર કરવાની શક્તિ હતી ત્યાં સુધી વિહાર કરી સં. ૧૮૫૬ ની સાલમાં છપન્ન (૫૬) વર્ષની ઉંમરે સંગ્રહણી અને વાતું દર્દ થવાથી લીંબડી શહેરમાં સ્થિરવાસ રહ્યા. અસાતા વેદનીને જ્ઞાનદશાથી સમભાવે વેદી, ઉપસમ ભાવમાં ઝીલતા થકા અંતિમ સમયે સર્વ જવાને શુદ્ધ ભાવે ખમાવી, પાતાના વ્રતાને આલાચી, પ્રતિક્રમી, નિ:શહ્ય થઇ, અનશન આદરી, પરમ સમાધિ ભાવમાં સં. ૧૮૭૦ ના શ્રાવણ વિદ એકમની રાત્રે એક વાગ્યાના સુમારે સ્વામીજીના શાન્ત આત્માએ પરલાક પ્રયાણ કર્શ્ય; અર્થાત્ સ્વામીજીએ સ્વર્ગવાસ કર્યો. જ શાન્તિ.

તેમની પાટે તેઓશ્રીના વડીલ શિષ્ય પૂજ્યશ્રી દેવરાજજ સ્વામી બેઠા. તેઓ જ્ઞાતે વણીક, વીશાઓશવાલ–કાંડાકરાના રહિશ ગાત્ર ડાઢીયા સં. ૧૮૪૧ ના ફાલ્ગુન સુદિ ૫ ને ગુરૂવારે ગાંડળ મધ્યે દીક્ષા ગ્રહણ કરી, અને સં. ૧૮૭૯ના આસા વિદિ ૧ શ્રી લીં ખડી મધ્યે સંથારા કરી સ્વર્ગે પધાર્યા.

તેઓના પછી પૂજ્યશ્રી ભાષુજી સ્વામી સં. ૧૮૮૦ ના માઘ સુદિ પ મે, પાટે બેઠા અને સં. ૧૮૮૭ ના વૈશાખ સુદિ ૧૩ ના કાઠીયાવાડમાં આવેલા રામાદ ગ્રામે સ્વર્ગસ્થ થયા—

તેમની પાટે પુજ્યશ્રી કરમશી સ્વામી બિરાજ્યા–તેઓ સુરતના ભાવસાર હતા અને સં. ૧૮૫૬ માં લીંબડી મધ્યે દીક્ષા ચંક્યુ કરી હતી. તેઓશ્રી કાઈ કારણને લીધે સં. ૧૮૯૩ (કાઈ સં. ૧૮૯૭ પણ કહે છે) ની સાલમાં પાતાના શિષ્યા સહીત વઢવાણ શહેર પધાર્યા–અને લાખુ પાળના ઉપાશ્રયે વૃદ્ધાવસ્થાને લઈ સ્થાઇ રહ્યા. તેઓ મહાન તપસ્વી હતા, અને વઢવાણ શહેરમાં સં. ૧૯૦૬ ની સાલમાં ૬૨ દિવસના સંથારા કરી સ્વર્ષે પધાર્યા–પુજ્યશ્રી કરમશી સ્વામી લીંબડીથી વઢવાણ પધાર્યો ત્યાર ખાદ લીંબડીની ગાદીએ શ્રી સંઘે મળી પુજ્યશ્રી અવિચલજી સ્વામીને બેસાર્યા હતા–ત્યારથી પુ. કરમસી સ્વામીના પરિવાર અલગ વિચરતા હતા.

તેએાશ્રીની પાટે પુજ્યશ્રી અવિચલજી સ્વામી એઠા. તેએા જ્ઞાતે વીશા-એાશવાળ હતા. સં. ૧૮૬૯ ના કાર્તિક વદિ ૧૩ શ્રી **લી'બડી મધ્યે કીક્ષા** લીધી અને સં. ૧૯૧૧ ની સાલમાં લી'બડી મધ્યે સંથારે**ા કરી સ્વગે' પધાર્યાં**.

ત્યાર પછી પુજ્યશ્રી દેવજી સ્વામી આચાર્ય પદે ભિરાજ્યા—તેઓશ્રી વાંકાનેર (કાઠીયાવાડ) ના લુહાણા જ્ઞાતિના હતા. તેમણે માત્ર દશ વર્ષ ની ઉમરે સં. ૧૮૭૦ ની સાલમાં શ્રી રાપર મધ્યે પુ૦ દેવરાજજી સ્વામી પાસે દીક્ષા લીધી હતી. પુજ્યશ્રી દેવજી સ્વામી ગાદીએ આવ્યા બાદ બીજેજ વર્ષે એટલે સં. ૧૯૧૫ ની સાલમાં પુ૦ અવિચલજી સ્વામીના શિષ્ય પુ. હીમચન્દ્રજી સ્વામીને એટલે બન્નેને અંદરા અંદર કાઇ કારણ ઉત્પન્ન થતાં જીદારા થયા, અને ત્યારથી લીંબડી નાના સંઘાડા સ્થપાયા તે સંઘવી ધારશી સ્વાભાઇના ઉપાશ્રય તરીકે એાળખાયા. અને બહાર પૂજ્યશ્રી હીમચંદ્રજી સ્વામીના સુશિષ્ય શ્રી

ગાપાલજી સ્વામી મહાન પ્રતાપી થયા, જેથી "પૂ. ગાપાલજી સ્વામીના સંપ્રદાય" તે નામે પ્રસિદ્ધિ પામ્યા. તે અદ્યાપિ પર્યંત ચાલે છે, તે વખતે પૂ. કરમસી સ્વામીના ચાર શિષ્યા હયાત હતા તે પૂ. ગાપાલજી સ્વામીના સંપ્રદાયમાં ભાવ્યા હતા, ત્યારથી લીંખડીના બે સંઘાડા સ્થપાયા.

તેમની પાટે સં. ૧૯૨૧ ની સાલમાં તપસ્ત્રી શ્રી ગાેવિંદજ સ્વામી ગાદીએ આવ્યા અને આચાર્ય પદે કાનજ સ્વામી નિયુક્ષ્ત થયા.

ત્યાર પછી સં. ૧૯૩૬ માં ૫૦ શ્રી કાનજી સ્વામી ગાદીએ આવ્યા. તેઓ કચ્છ–ગુંદાલાના રહિશ વીશા એાસવાલ હતા, તેમના પિતા કારશીભાઇ, માતા મુલીબાઇ, તેમણે સં. ૧૮૯૧ માં દીક્ષા લીધી, સં. ૧૯૨૧ માં આચાર્ય પદે નિમાયા અને સં. ૧૯૩૬ માં લીંબડી મુકામે કાળધર્મને પામ્યા.

તેમની પાટે પૂજ્યશ્રી નશુછ સ્વામી ગાદીએ આવ્યા. તેઓ કચ્છ–રાપરના વીશાઓસવાલ હતા. પૂ. નશુજી સ્વામી સં. ૧૯૩૭ ના પાેષ વદી ૧૩ ને ગુરૂવારે ગાદીએ આવ્યા અને આચાર્યપદે પૂ. શ્રી દીપચન્દ્રજી સ્વામી નિમાયા. પુ. નશુજી સ્વામી સં. ૧૯૪૦ નાશ્રાવણ વદિ૮મે લી'બડી મધ્યે સ્વર્ગગામીથયા.

તેમની પાટે પૂજ્યશ્રી દીપચન્દ્રજી સ્વામી બિરાજ્યા. તેઓ કચ્છ–શુંદાલાના વીશાઓશવાલ હતા. પિતા ભાજરાજ, માતા ખેતા બાઈ, તેમણે સં. ૧૯૦૧ ના માઘ વદિ ૧ મે અંજાર શહેરમાં દીક્ષા લીધી; સં. ૧૯૪૦ ની સાલમાં ગાદીએ જિરાજ્યા, અને સં. ૧૯૬૧ ચૈત્ર વદિ અમાવાસ્યાએ લીંબડીમાં સ્વર્ગવાસ કરી.

તેમની પાટે સં. ૧૯**૬૧ માં પૂજ્યશ્રી લાધા**જી સ્વામી ગાદીએ આવ્યા. તેઓ વીશાઓસવાળ હતા. સં. ૧૯૦૩ ના વૈશાખ સુદ્દિ ૮ ના રાજ શ્રી વાંકાનેર મધ્યે દીક્ષા **લીધી; ને** સં. ૧૯૬૪ ના શ્રાવણ વદિ ૧૦ ની રાત્રિએ લીંબ**ડી** મધ્યે સ્વર્ગારાહ**ણ** કર્યું.

તેઓ જૈન-જૈનેતર શાસ્ત્રોના પ્રખર અલ્યાસી હતા. તેમજ મહાપ્રભાવ-શાળી અને અત્યંત ક્ષમાશીલ હતા. જૈનસમાજના પ્રાથમિક શિક્ષણ રૂપે સાદી અને સરળ લાષાએ જૈન શાસ્ત્રોમાંથી સંશોધન કરી તેઓએ "પ્રકરણ સંગ્રહ" નામે બહાર પાઉલા ગંથ દરેક સ્થાનકવાસી, દેરાવાસી સમાજને અતિ ઉપયાગી અને મનનીય છે.

તેમની પાટે સં. ૧૯૬૪ના શ્રાવણ વદી ૧૩ ના રાજ શ્રી મેઘરાજજી સ્વામી પાટ પર બિરાજ્યા. અને આચાર્ય પદે શ્રી દેવચંદજ મ. નિમાયા. પુ. શ્રી લાધાજી સ્વામી અને મેઘરાજજી સ્વામી અંને સંસારપક્ષે સગ્ગા ભાઇ હતા. તેમના પિતા માલજી શાહ, માતા ગંગાબાઇ, જ્ઞાતે વિશા ઓશવાળ સં. ૧૯૦૪

જેઠ શુદ્ધિ ૩ના દિવસે લી'બડીમાં દીક્ષા લીધો; અને ૬૭ વર્ષના <mark>દીક્ષા પયોય</mark> પાળી સં. ૧૯૭૧ના ફાગણુ શુદ્ધી ૧૩ ના રાજ લી'બડીમાં સ્વર્ગવાસ પામ્યા.

ત્યારપછી સં. ૧૯૭૧માં પૂજ્યશ્રી દેવચંદજી મ. ગાદી પર **ભિરાજ્યા.** તેઓ કચ્છ–રામાણીના રહિશ. તેમના પિતાનું નામ રંગજી શાહ, માતાનું નામ ઇ<sup>ચ્</sup>છાબાઈ. પિતાપુત્ર બંનેએ સં. ૧૯૧૩માં દીક્ષા લીધી હતી. સં. ૧૯૭૭ના કાર્તિક માસમાં તેઓ સ્વર્ગવાસ પામ્યા.

તેમની પાટે સં. ૧૯૭૮માં પૂજ્યશ્રી લવજી સ્વામી ગાદિ પર આવ્યા. તેઓ ભાવસાર જ્ઞાતિના હતા. સં. ૧૯૮૫ના કાર્તિક શુદ્ધિ ર બુધવારે વહવાણ શહેરમાં કાળધર્મ પામ્યા.

તેમની પાટે સ' ૧૯૮૫ માં પૂજ્યશ્રી શુલાબચંદ્રજી મહારાજ ગાદિ પર બિરાજ્યા. તેઓ કચ્છ–ભારારાના રહિશ. વિશાઓશવાળ, પિતાનુ નામ 'શ્રવણ શાહ' માતાનું નામ 'આસીબાઈ' તેઓ હાલ વિદ્યમાન બિરાજે છે.

લીં ખડી માેટા સંપ્રદાયમાં મુનિ ૨૮ આર્યાજ ૬૬ કુલ ઠાણા ૯૪ ક<sup>2</sup>છ, કાઠીયાવાડ, ઝાલાવાડ અને ગુજરાતના પ્રદેશામાં વિચરે છે.

# શ્રી લોંબડી સંઘવી ધારશી રવાભાઈના ઉપાશ્રય અર્થાત્ પૂજ્યશ્રી ગાેપાલજી સ્વામીના સંપ્રદાયની પાટાનુપાટઃ-

પૂજ્યશ્રી અજરામરજી સ્વામીની પાંટે તેમના શિષ્ય શ્રી દેવરાજજી મ. પાટે બિરાજ્યા. તેમના પછી તેમના શિષ્ય શ્રી અવિગ્રળદાસજી મ. પાટે બિ-રાજ્યા. અને તેમની પાટે તેમના શિષ્ય શ્રી હિમગ્રંદજી મ. પાટે બિરાજ્યા.

તેઓ વઢવાણુ શહેર તાએ ગામ દીં ખાના રહિશ હતા. જ્ઞાતે વીશાશ્રી-માળી વિણુક, દાશી કુટું ખના, પિતાનું નામ નાનજીલાઇ, માતાનું નામ પુજીબાઇ. સં. ૧૮૭૫ના વૈશાખ શુદિ રના રાજ દીક્ષા લીધી. તેમના તથા પૂજ્યશ્રી દેવજી સ્વામીના સમયમાં સં. ૧૯૧૫ની સાલમાં શ્રી લીં બહી સંપ્રદાય-ના બે વિલાગ થયા. પુ. હિમચંદજી સ્વામી સં. ૧૯૧૫માં ધાલેરા બંદર ચાતુર્માસ કરવા પધાયો. અને ત્યાંજ સ્થિરવાસ રહ્યા. ચૌદ ચામાસા ત્યાં કરી સં. ૧૯૨૯ના ચૈત્ર વદી પના રાજ તેઓ સ્વર્ગવાસ પામ્યા. તેમની પાટે મહાન પ્રતાપી પુજય શ્રી ગાપાળજી સ્વામી બિરાજ્યા.

# મહાન પ્રતાપી પૂજ્યશ્રી ગાેપાળજી સ્વામીનું ચરિત્ર \*

તેઓશ્રી જેતપુર (કાડીયાવાડ)ના રહિશ, જ્ઞાતે ખત્રી. પિતાનું નામ મૂળચંદભાઈ, માતાનું નામ સેજબાઈ, નાની ઉંમરથીજ ધર્મના સંસ્કારા અને વૈરાગ્ય ભાવના હાવાથી તેમણે માત્ર ૧૦ વર્ષની ઉમરે સં. ૧૮૯૬માં પાતાના પિતા સાથે પુજ્યશ્રી હિમચંદ્રજી સ્વામી પાસે દીક્ષા લીધી હતી. તીવ્ર ખુહિ અને વિનયાદિ ગુણુ પ્રગટેલાં હાવાથી મહાગદ્ય અને સંસ્કૃત ભાષાના શાસ્ત્રોનું અધ્યયન કરવાથી તેઓ બહુસૂત્રીના વર્ગમાં ગણાતા હતા.

પુજયશ્રી ગાપાળ સ્વામીએ જનપદ દેશમાં ઘણા વરસા સુધી વિચરીને પાતાની વકતૃત્વ શક્તિ અને જ્ઞાનચારિત્રના અળે જૈન જૈનતર વર્ગમાં જૈન ધર્મની વિજયપતાકા ફરકાવી હતી; કેવળ જ્ઞાનબાધ કરી તેઓ સંતાષ માનતા, એમ નહિ; પરંતુ તે જ્ઞાનની એકાંત વિચારણા, મનન અને નિદિધ્યાસન માટે તેઓ દઢાસન વાળી કલાકાના કલાકા ધ્યાનમગ્ન સ્થિતિમાં એકાંત બેસી રહેતા અને ઇંદ્રિયોના નિગ્રહ કરતા; જે વહે આત્મગુણના વિકાસ કરવામાં ફળીભૂત થતા. આમ ધ્યાનની પૂર્ણાહુતિ પછી જ્યારે ધર્મચુસ્ત મુમુક્ષુ જના તેઓશ્રીની પાસે ધર્મબાધ લેવા અને જ્ઞાનચર્ચા માટે આવતા, ત્યારે તેઓ મુમુક્ષુને એવા તા સરસ ઉપદેશ આપતા કે શ્રવણ કરનારાઓના હૃદયમાં વિતરાગ ધર્મનું આબેહુબ સ્વરૂપ પ્રકાશી તેમને વૈરાગ્યભાવના પ્રદિપ્ત થતી.

વળી તેઓ શ્રીના હુદયમાં હર હંમેશ એવી ભાવના રહ્યા કરતી હતી કે આ મારા અલ્પાંશે તૂટેલા જ્ઞાનાવરણા અર્થાત્ ગુરૂગમથી પ્રાપ્ત થયેલા જ્ઞાનનું ઉચ્છેદન ન થાય, તે માટે જીજ્ઞાસુ અને પવિત્ર પાત્ર મળી આવે, તો તેને મહારી યત્કિંચિત સ્મરણશક્તિ વહે, જ્ઞાન ફ્રપ જળથી પુષ્ટ કરૂં. આ પ્રકારની વિચારધારાએ સતત્ તેઓને રહ્યા કરતી હતી; તેના ફળ રૂપે જનપદ દેશમાંથી વિહાર કરીને કેટલાએક સાધુ-સાધ્વીઓ પૂજ્યશ્રીના આશ્રય નીચે આવી રહ્યા હતા અને સો કાઇ બુદ્ધિગમ્ય રીતે તેઓ શ્રીના અદ્ભુત જ્ઞાનનું પાન કરી સંતાષ પામતા હતા.

અહેા ? શું એ પુરુષના ઉપકાર! કેવું એ પુરુષનું પારમાર્થિક જ્ઞાન દાનનું લક્ષણ! તેનું વિવેચન કરવા માટે મારી અલ્પમતિ કામ આવી શકતી નથી! ખરેખર તેના સ્મરણ રૂપે હું મારી એક નમ્ર વિતક જાત માહિતીના અનુભવની દર્શાવ્યા વિના રહી શકતા નથી:—સંવત ૧૯૪૦ ની સાલથી મારા (લેખક) હૃદયમાં વારંવાર વિચાર થયા કરતા હતા કે લીંબડી—વઢવાણમાં બિરાજ રહેલ મહાન્ પવિત્ર પુરુષના ચરણમાં જઇને, તેમની મનાહર મુખ-

<sup>\*</sup> ખરવાળા સં. ના સ્વ. કવિવર્ય શ્રી ઉમેદચંદ્રજી મ. ના ક્ષેખ ઉપરથી.

મુદ્રાનું અવલાકન કરીને, ત્રિકરણ શુદ્ધ આરાધનપૂર્વક હું યાત્રા કરૂં. આ ઉભરાઓ અવારનવાર આવ્યાજ કરતા; પરંતુ કાઇ અંતરાય કર્મને જોરે મહારી આ ઇચ્છા ક્લિબૃત થતી નહિ, છેવેટે સં. ૧૯૪૬ની સાલમાં મહારી આ ઇચ્છા ક્લિબૃત થતી નહિ, છેવેટે સં. ૧૯૪૬ની સાલમાં મહારી આ ઇચ્છા અળવત્તર અની, અને તે વખતે મેં લીં અડી જઈ ખિરાજમાન અનેક સાધુ સાધ્વીના દર્શન સાથે આ પવિત્રાત્માના ચરણામૃતનું પાન કર્યું. ત્યારથીજ મારા હુદયમાં તે પવિત્રાત્માની છખી કાતરાઇ ગઇ હતી. પુનઃ પણ તેઓશ્રીની અદ્ભુત વાણી પ્રવાહના લાભ મને વઢવાણ કેમ્પમાં મળ્યા; એટલુંજ નહિ પણ અમારામાંના કેટલાકની પ્રબળ ઇચ્છાને માન આપી પૂજ્યશ્રીએ પાતાની ઉદારતાના પરિચય કરાવવા અદલ અમને શ્રી ઉત્તરાધ્યયનના ર૮મા અધ્યયનની વાંચણી આપી. મને મળેલી વિશ્વાસપાત્ર આતમી ઉપરથી કહી શકું છું કે પૂજ્યશ્રી પાસે અમૂલ્ય જ્ઞાન દાનના લહાવા લેવા મારવાડ, મેવાડ, કચ્છ, કાઠીયાવાડ અને ઝાલાવાડના ઘણા સાધુ-સાધ્વો અને શ્રાવક શ્રાવિકાઓ ભાગ્યશાળી થયેલા.

સં. ૧૯૪૬ના જ્યેષ્ઠ માસમાં ચાતુમાંસ કરવા નિમિત્તે તેઓશ્રી ધોલેરા અંદર પધાર્યો હતા. ચાતુમાસ બાદ તરતમાં જ તેમને પૂર્વ જન્માંતરના કો ઋશુભ ઉદ્યે 'જવર'ના રાગ શરૂ થયો. તે વ્યાધિને દ્વર કરવા તેઓશ્રીએ કલ્પતી દવાઓના યાગ મેળવી અનુપાન સાથે ઉપયાગ કર્યો; તો પણ શરીર દિનપ્રતિદિન નિર્જળ થતું જતું હતું. આમ શરીરમાં અશક્તિ આવવાને લીધે તેઓશ્રીને ત્યાં રાકાવાની અનિવાર્થ કરજ આવી પડી હતી. અને તે અરસામાં લગભગ પાષ માસમાં તેઓશ્રીએ શ્રી મણિલાલજ (આ લેખક) તથા બાળ પ્રદ્માચારી શીવબાઇને પાતાના હસ્તક દીક્ષા આપી હતી. ત્યાર બાદ શરીરમાં કાંઇક શક્તિ પ્રગટ થતાં તેઓશ્રી શિષ્ય સમુદાય સાથે માઘ માસમાં ત્યાંથી વિહાર કરી લીં બહી પધાર્યો હતા. અહિં આવ્યા બાદ તેમનું શરીર વધુ જાણું અન્યું, એટલુંજ નહિ પણ આહાર લેવા તદ્દન આ વખતે અશક્ય થઇ પડ્યા હતા. શારીરિક શક્તિ છેકજ ઘટી જવા પામી હતી.

તે વખતે સ્વામીજી પાતાના મન સાથે વિચાર કરવા લાગ્યા કે હવે આ લાગુલ ગુર દેહના નિર્વાહ થવા મુશ્કેલ છે. વળી આ શરીરને નિર્જીવ થવા જેવાં કેટલાક ચિન્હા બહાર આવ્યા જણાય છે, તા હવે મારા અંતિમ જીવનની સુધારણા માટે અંતરંગ ધ્યાનમાંજ તલ્લીન રહેવું વધુ ઇષ્ટ છે, એમ ધારી તેઓએ મૌન દશા ગૃહણ કરી.

પૂજ્યશ્રીની સેવામાં વિનય ભક્તિકારક મુનિશ્રી દીપચંદ્રજી સ્વામી, મુનિ શ્રી માેહનલાલજી સ્વામી, મુનિશ્રી નશુજી સ્વામી તથા મુનિશ્રી મણીલાલજી સ્વામી આદિ ઠા. ૪ તથા સાધ્વીશ્રી કંકુખાઇ, ઉજમળાઈ આદિ આયોજી ઠાણા ૧૨ ઉપસ્થિત હતા. તેઓ સર્વે પૂજ્યશ્રીની મુખાકૃતિ તરફ અનિમિષ નેત્રે જોઈ રહ્યા હતા. પૂજ્યશ્રીની મૌન દશા નિહાળી સૌને શંકા ઉપજ કે આજે પૂજ્યશ્રી કાંઈક અસ્વસ્થ જણાય છે, એમ ધારી ઉક્ત મુનિઓ તેઓ-શ્રીના આસન પાસે જઇ પૂછવા લાગ્યા કે સ્વામોજ! આપ આ વખતે મૌન ધારણ કરી દષ્ટિ દમન કરી રહ્યા છા, તેનું શું કારણ ? શું આપના હૃદયને આજે કાંઈ બેચેની જણાય છે? જો તેમ હાય તા જે કાંઈ સેવા ફરમાવા તે કરવા અમે ખેડ પગે તૈયાર છીએ. આ સાંભળી પ્જયશ્રીએ દૃષ્ટિ ખુલ્લી કરી આસપાસ બેઠેલા ચતુર્વિધ સંઘને જોઈ તેઓ બાલ્યા: — અહા મહાનુભાવ! આ ક્ષણભંગુર દેહના હવે થાડા વખતમાં ત્યાગ કરવાના છે. માટે હવે સેવાની જરૂર નથી; પરંતુ એટલીજ અંતિમ સૂચના કે તમા સર્વ એક્યતાથી વર્તી જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્રની બૃદ્ધિ થાય તે રસ્તે પ્રવર્તશા તા તમારા જય થશે—આત્માના ઉદ્ધાર થશે. ખસ એજ મારી ઇચ્છા અને એજ મારી લલામણ.

આટલું કહી પૂજ્યશ્રીએ દર્ષિ ખંધ કરી પુનઃ મોનપણું ધારણ કર્યું અને આત્મિક રમણતામાં રાચવા લાગ્યા. આ વખતે સકળ સંઘના સાધુ–સાધ્વી શ્રાવક–શ્રાવિકાઓ તેમની ધ્યાન ચુક્ત મોન દશા નિહાળી રહ્યા હતા.

શરીર ક્ષી**ણ, છતાં** તેમની મનાશકિત હ**જીયે પ્ર**બળ હતી, જે વડે તેમણે અંત સમયની સ્તવના, આરાધનવિધિ, ધમ<sup>દ</sup>ચાનાદિ આલાેચના પૂર્ણ કરી, જે ખરેખર મુનિ જનાેની શુદ્ધ વૃત્તિને સંતાેષ પામવા જેવું છે.

સંવત ૧૯૪૭ના વૈશાખ માસની શુદ એકાદશીને ભાેમવારે લગભગ ચાર વાગતાં ધર્મ ધુરંધર મહાપુરુષ શ્રી ગાેપાળ સ્વામી આ ફાની દુનિયાના ત્યાગ કરી ગયા; તે વખતે સર્વ ભાવિક શ્રાવક—શ્રાવિકા અને અન્ય દર્શની વર્ગમાં ભારે દિલગીરીની લાગણી છવાઇ રહી હતી. આ દિલગીરીનું વર્ણન કરતાં અમારી કલમ ચાલતી નથી. પરંતુ જ્ઞાનીના બાેધામૃત પર દૃષ્ટિ કરી એટલું કહેવા ઇચ્છા થાય છે કે:—મિત્રા! આપની જ્ઞાન ચક્ષુ પ્રસારી આ ફાની દુનિયાના ફંદ સામે જેશા તા પ્રત્યક્ષ માલમ પડશે કે—આ જગતમાં ઉગે છે તે આથમવા માટે, જે કુલ ખીલે છે તે કરમાવા માટે, અને જે જન્મે છે તે મરવા માટે! એવા અનાદિ કાળના જગતના નિયમ છે. પરંતુ જન્મનાર પ્રત્યેક પ્રાણીને જયાં સુધી સદ્ધમે, સદ્દગુરૂ અને સદ્દેવ એ રત્નત્રયના સાક્ષાત્કાર થતા નથી, કિંવા સમ્યક્જ્યાન અને સમ્યક્દર્શન પ્રાપ્ત કરી આત્માનુલવ વહે જીવન કર્તવ્યના ઉજળા પંચ પર પ્રવેશતા નથી, ત્યાં સુધી તેનું જવિત્ય, તેના જન્મ નિરર્થક છે, એમ નિશંસય માની લેવું ઘટે, અને જે

મહાપુરૂષા આ અપાર દુ:ખ-ઉદ્દધિમાં જન્મ લઇ સ્વપરના શ્રેય માટે, શુદ્ધ ચારિશ્ન શુદ્ધ ક્રિયાઓ વહે માનવજીવનની કિંમત સમજી જીવનના સદુપયાગ સાધે છે, તેનાજ જીવનને અહાે ધન્ય છે! અને એવાં જીવન ગાળનાર કે ગાળી જનારના ચરણુમાં આપણા સૌના અનેકાનેક વંદન છે.

એવું જીવન પુજ્ય આત્માર્થી શ્રી ગાયાળજી સ્વામી જીવી ગયા, સ્વાત્માનું કલ્યાણુ સાધી ગયા, અને આપણુને યાગ્ય રસ્તે જવાનું સૂચન કરી ગયા; એ આપણા પરમ પુરુષને આપણી અંજલી હાે, આપણા કાેટિશઃ વંદન હાે!

ઉપર્યું કત ગુણુ સુકત મહાન પ્રભાવશાળી, પૂજ્ય શ્રી ગાેપાળજી સ્વામી હાેવાથી તેમનું નામ ચિરસ્મરણીય રાખવા માટે તેમના સંપ્રદાય " પૂજ્યશ્રી ગાેપાલજી સ્વામીના સંપ્રદાય ' એ નામથી સંબાધાય છે.

પૂજ્યશ્રી ગાપાળ અસ્વામીની પાટે પૂજ્ય શ્રી માહનલાલ અસ્વામી બિરાજ્યા, જેઓ હાલ વિદ્યમાન છે. તેઓશ્રી ધાલેરાબંદરના રહિશ, જ્ઞાતે દશાશ્રીમાળી વિશુક, તેઓશ્રીના પિતાનું નામ ગાંગ કોઠારી, માતાનું નામ ધનીબાઇ. તેમના પહેલાં બે વર્ષે તેમના ખહેન શ્રી મુળીબાઇએ દીક્ષા લીધેલી, અને ત્યારપછી પુજ્યશ્રીએ સં. ૧૯૩૮ના વૈશાખ વદી ૪ ને રવિવાર ૨૨ વર્ષની ઉમરે દીક્ષા અંગીકાર કરી, ત્યાર પછી જ્ઞાનાલ્યાસમાં કેટલાક વખત ગાળી તેઓશ્રીએ અનેક સિદ્ધાંત શાસ્ત્રોના અલ્યાસ કર્યો છે:— અને તેના ફળ રૂપે "પ્રશ્નોત્તર માહનમાળા" (ઉત્તરાર્ધ) નામક અતિ ઉપયાગી ચંચ ખહાર પાડી જૈનસમાજ પર ખૂબ ઉપકાર કર્યો છે. હાલના પુજ્યશ્રી વયાવદ અને શાસ્ત્રજ્ઞાનમાં નિપુણ છે. પુજ્યશ્રી ગોપાળ સ્વામીના સંપ્રદાયમાં હાલ મુનિ ૮ આર્યા ૧૯ કલ ઠાણા ૨૭ પ્રાયઃ ઝાલાવાડ કાઠીયાવાડમાં વિચરે છે.

# યુજ્યશ્રી ધર્મદાસજ મ. ના બીજા શિષ્ય પુ. શ્રી ધનાજ મ. ની પદાવલી

પૂ. શ્રી ધર્મદાસજી મ. ના આવીસ સંપ્રદાય (ટાળા) પ્રથમ વિચરતા હતા. તે પૈકી ધનાજી મ. ના એક સંપ્રદાય હતા. તેમાંથી પાંચ વિભાગે વહેંચાયેલા પાંચ સંપ્રદાયો હાલ પ્રવર્તે છે તે:–૧ પુજ્યશ્રી જયમલજી મ. ના સંપ્રદાય ૨ પૂ. શ્રી રૂગનાથજી મ. ના સંપ્રદાય ૩ તેરાપંથીના સંપ્રદાય ૪ પુ. શ્રી રૂગનાથજી મ. ના સંપ્રદાય ખેને ૫ પુ. શ્રી રત્નચંદ્રજી મ. ના સંપ્રદાય. અને ૫ પુ. શ્રી રત્નચંદ્રજી મ. ના સંપ્રદાય. તે પાંચગચ્છની પટ્ટાવલી નીચે મુજળઃ—

સં. ૧૯૫૪ માં પુ. કસ્તુરચંદજ મ. ના શિષ્ય મુનિશ્રી મૂળચંદજ મ.

શુજરાતમાં પાટણુ મુકામે ચાતુર્માસ રહેલા, તે વખતે ત્યાંના શ્રી. વારા રતન-ચંદ્ર લલુભાઇએ ઉક્ત મુનિની મદદથી શ્રી ધનાજી મ. ની પ્રશસ્તી લખેલી તે નીચે પ્રમાણે.

ચાપાઇ:—ધર્મ દાસજી ધર્મને ધારે, બાેધ આપી બહુ જન તારે, થયા શિષ્ય નવાહ્યું સ્વામી, મુનિ કૃત્ય મહાગુણુ ગ્રામી. તેમાં બાવીસ પંહિત પ્રમાણા, મહાવિદ્વાન પદે વખાણા, બહુ પામર જીવા બચાવ્યા, ગામ, નગર પુરમાં ગવાયા.

**દાહરા:**—મૂલચ**ંદ**જી ધર્મદાસના, વ**ડ**ા શિષ્ય ગુણવાન; ગુર્જર સાેરદ દેશમાં, કર્યું ધર્મ મંડાણ. ધન્નાજી ગુરૂલાઇને, કર્યો પૂજ્ય અલિષેક, વિચરી મરૂધર દેશમાં, ભુઝવ્યા જન અનેક.

પાલાળુપુરથી ઉત્તર દિશાએ મારવાડમાં પ્રવેશ કરતાં 'સાચાર' નામે ગામ છે, ત્યાં વિશક કુળદિપક "વાઘાશાહ" નામના શેઠ રહેતા. તેઓ સવ્ પ્રકારે સુખી હતા. તેમને કુળની વૃદ્ધિ કરનાર માત્ર એકજ પુત્ર હતો. જેનું નામ ધનાજી હતું. બાલ્યાવસ્થાથી જ તેમનામાં ધર્મના સંસ્કારા વિકાસ પામ્યા હતા. એક વાર પુજ્યશ્રી ધર્મદાસજી મ. ત્યાં પધાર્યા. ધનાજી તેમનું વ્યાખ્યાન સાંભળવા ગયા. પુજ્યશ્રીના અદ્ભુત બાધ તેમના અંતરપટમાં કાતરાઇ ગયા. અને વૈરાવ્ય ભાવના જાગૃત થઈ. તેથી તેમણે પિતાની અનુમતિ મેળવી સં. ૧૭૨૭ માં દીક્ષા લીધી, ત્યારબાદ સતત્ત્ શાસ્ત્રાભ્યાસ કરી, શુરૂ આજ્ઞાએ મારવાડ દેશમાં વિચરવા લાગ્યા.

તે મા ઉગ્ર તપસ્વી અને ઉગ્ર કિયાધારી હતા. શાસ્ત્રાભ્યાસ શરૂ કરતી વખતે તેમણે એવા અભિગ્રહ કરેલા કે શાસ્ત્રાભ્યાસ દરમ્યાન એકજ વસ્ત્ર અને એકજ પાત્ર કલ્પે; અર્થાત્ મળેલા વિવિધ જાતના અધા આહાર એકજ પાત્રમાં લેગા કરી જમતા, અને માત્ર એક પછેડીથી દેહ આવ્છાદિત કરતા. એ રીતે આઠ વર્ષ સુધી તેમણે ચલાવ્યું, ઉપરાંત તેઓ એકાન્તર ઉપવાસે કરતા, નિદ્રાના ત્યાગ કરી સારી રાત ધ્યાનાવસ્થામાં ગાળતા, એવી વિચિત્ર પ્રકારની તપશ્ચર્યાએ કરતા તેમણે મારવાડમાં ઘણા જવાને પ્રતિબાધ્યા અને પાછળથી તેઓ માત્ર એકજ પુરી ખાઇને દેહ ટકાવી રહ્યા હતા, તાપણ તેમનું આત્મબળ એટલું મજબુત હતું કે વિહાર કરવામાં તેઓ પછાત ન રહેતા. છેલ્લે તેઓ ''મેડતા" ગામમાં પધાર્યો અને ઘણાઓને જૈનધમાં નુયાયી બનાવ્યા. અહિં તેઓ તદ્દન અશક્ત થયા હતા, તેથી ત્યાંના શ્રાવકાના આગ્રહથી ત્યાં તેમને સ્થિરવાસ રહેવાની કરજ પડી હતી. નવ મહિના સુધી તેમણે છઠને પારણે છઠ કરી શરીર શાપવી નાખ્યું. છેક જાર્યુવસ્થાએ તેમણે પાતાની પાટે પાતાના શિષ્ય શ્રી

ભુદરજી સ્વામીને બેસાડી અનશન તપ કર્યો અને સં. ૧૭૮૪ માં ફક્ત બેજ દિવસના સંથારા પાળી તેઓ સમાધિભાવે કાળ કરી સ્વગે પધાર્યા.

# પુજ્યશ્રી ભૂધરજી મહારાજ

શ્રી સાજત (મારવાડ) ગામના રહિશ. તેમણે ધનધાન્યાદિ વિપુલ સામ-ગ્રીના ત્યાગ કરી પુ. શ્રો ધનાજી મ. પાસે સં. ૧૭૭૩ માં દીક્ષા લીધી અને અનેક શાસ્ત્રોના અલ્યાસ કર્યો. તેમને મહાન પ્રભાવશાળી ૩ શિષ્યા થયા:–૧ પુ. શ્રી જયમલજી મ. ૨ પુ. શ્રો રૂગનાથજી મ. ૩ પુ. શ્રો. કુશલાજી મ. તે સિવાય બીજા કેટલાક શિષ્યા થયા હતા. પુ. શ્રી ભૂધરજી સ્વામીએ પાતાનું આયુષ્ય નજીક જાણી પાતાની પાટે શ્રી જયમલજી મ. ને સ્થાપી સં. ૧૮૦૪ માં બે દિવસના સંથારા બાદ કાળ કર્યો.

## પુજ્યશ્રી જયમલજી મહારાજ

રાજપુતાનામાં આવેલા " લાંબીયા " ગામમાં મુથા કુંદું ખના માહનદાસ નામે એક શેઠ રહેતા હતા. તેમને મેમાદે નામના પત્ના હતા. તેમનાથી આ 'જયમલ' નામના પુત્રના જન્મ થયા. આ કુંદું ખું પુર્વના પુષ્યાદયે સુખી હતું છતાં વ્યાપારદિ સર્વ પ્રવૃત્તિમાં આ પુત્રના જન્મથી જય પ્રાપ્ત થયા, તેથી પુત્રનું નામ "જયમલ" પાડ્યું. તેઓ સુસંસ્કારી અને ખું હશાળી હતા. યાંચ્ય વિદ્યાભ્યાસ પુષ્ટું કરી તેઓ વ્યાપારમાં એડાયા અને ૨૨ વર્ષની ઉંમરે તેમનું લગ્ન થયું. ત્યારબાદ મેડતાથી તેમના એક મિત્રના પત્ર આવ્યા કે અત્યારે અમુક જાતના વેપાર કરવાના સારા યાંગ છે, તેથી દ્રવ્યપ્રાપ્તિ થવા સંભવ છે માટે જલ્દી આવશે. આથી " શ્રી જયમલ " પાતાના એક નાકરને સાથે લઇ મેડતા ગયા અને મિત્રને ત્યાં ઉતર્યા.

તે સમયે પુજ્યશ્રી ભૂધરજી મ. ત્યાં પધારેલા, તેમનું વ્યાખ્યાન સાંભળવા આ ખંને મિત્રા ગયા. મહારાજશ્રીએ સંસારની અસ્થિરતા, પ્રક્ષાચર્યનું સ્વરૂપ, અમૂલ્ય માનવદેહની પ્રાપ્તિ, અને કરવા યાગ્ય કાર્યોની સચાંત સમાલાચના કરી. જે જયમલજીના અંતરમાં રગેરગ ઉતરી ગઇ, ત્યાંજ તેમને સંસાર પર ઉદ્વેગ થયા અને દીક્ષા લેવાના નિશ્ચય પર આવી ભુદરજ સ્વામીને કહ્યું કે; મહારાજ! મારા વિચાર અલ્પ સમયમાંજ દીક્ષિત થવાના છે, માટે મને પ્રદ્યાચર્યની પ્રતિજ્ઞા આપા. આ સાંભળી મુનિશ્રીએ જયમલજને તેના માખાપની અનુમતિ મંગાવવાનું કહ્યું ત્યારે જયમલજએ કહ્યું: મહારાજ! માતાપિતા કે સ્ત્રી પુત્ર સાં કાઇ સ્વાર્યને આધિન છે; મારે તો મારા આત્માનું કાઇપણ પ્રકારે કલ્યા- હ્યુજ કરવાનું છે, માટે કૃપા કરી મને પ્રદ્યાચર્યના નિયમ આપા. આ સાંભળી પુજ્યશ્રીએ ઉતાવળ નહિ કરવા સમજણ આપી, પણ જયમલજના

એક જ નિશ્ચય હતા. તેણે કહ્યું:—સ્વામિન્! આપ જયાં સુધી મને પ્રતિજ્ઞા નહિ આપા, ત્યાં સુધી મારે અન્ન જળના ત્યાગ છે. એમ કહી તે તા અન્ન જળના ત્યાગ કરીને ત્યાં જે છેઠા. ત્યારે તેમના નાકરે જયમલજીને કહ્યું:—શેઠજ! હમણા તા પિતાજી પાસે ચાલા, પછી ખુશીથી આપ આપનું ધાયું કરજો. ત્યારે જયમલજી નાકરને કહ્યું કે પિતાજી પાસે જા, અને કહી દેજે કે 'જયમલે' દીક્ષા લેવાની પ્રતિજ્ઞા કરી છે, અને આપની અનુમતિ મંગાવે છે. નિરૂપાયે નાકરને ત્યાંથી વિદાય થવું પડ્યું. તે 'લાંબીયે' આવ્યા અને અધી વાત તેણે માટા શેઠ (જયમલના પિતા) ને કહી સંભળાવી. જેથી શેઠજ વગેરે સો 'મેડતા' આવ્યા. અને ત્યાં જે હકીકત અની તે અત્રે 'સઝાય' રૂપે અહિં આપી છે.

**દેાહરાઃ**—સરવે સાથે સંચરી, ગયા મેડતા ગામ, ધર્મ'સ્થાનકે ઘૈર્ય'થી, કર્યો જઇ મુકામ. ૧ નિહાળી નિજ પુત્રને માતા ગઇ હરખાઇ, પુછયું પાસે બાલાવીને, કેમ રહ્યા છેા આહીં. ર ( ગાયન−**લેખરે ઉતારા રાજા ભરથરી–એ રાગ** )

શેઠ—કેમ રહ્યો ભાઇ એકલા, માકકયા દાસને ધેરજી વિચાર વહાલા ! શા ધારીયા, પુત્ર પ્રકાશા પેરજી, અયાગ્ય કરતું આ નવ ઘટે—એ ટેક ૧

જયમલ—પુર્યવંત પિતા પ્રમાણીયે, આ લવની આ સગાઇછ; સાથે કેાઇ ન સંચરે, પિતા સ્ત્રીને માયજી, અનુમતી આપા મુને આ ક્ષણે, ક્ષણ લાખેણી જાયજી. અનુ. એ ટેક ર

| <b>રાેઠ</b> —પુત્ર રત્ન તુમ મા <b>લ</b> રાે, માર <sup>ા</sup> ં કુળનાે શણગારજી; |                          |
|---------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| વિવિ <b>ધ વસ્તુ સુખ બેાગવાે, હમ</b> હ્યા પરણ્યેા છું નારજી;                     | <b>અ</b> યોગ્ય. <b>૩</b> |
| જયમલ—સ્વપ્તા સમ સુખ જાણવા, ભુંડા બોગ વિલાસજી;                                   |                          |
| જોબન જાતાં થઇ જશે, રૂપરંગનાે નાશ્રજી;                                           | અનુ. ૪                   |
| રોઠ—પુત્ર ખીજો નથી માલારે, તું છે પ્રાણ આધારજી;                                 |                          |
| પુત્ર વિનાનાે મને કરી, અળ નવ થા અણુગારજી.                                       | અયો. પ                   |
| જયમલ-સગર ચક્રી ને હુતા, સાઠ સહસ્ત્ર કુમારજી;                                    |                          |
| તાપણ નામ રહ્યું <b>નહિ,</b> સાથે પ્હેાંચ્યા યમદારજી.                            | અનુ. ૬                   |
| <b>માતા</b> — માત સુખ માટે મહાવીરે, અભિગ્રહ ગ્રહ્યો ગર્ભાવાસજી;                 |                          |
| માત પિતા મુવા પછી, લેજો સંયમ ભારજી.                                             | અયેા. ૭                  |
| જયમલ—ત્રાનીએ જારયું એ જ્ઞાનથી, માત પિતા કેર આયછ;                                |                          |
| તે <b>યા અભિગ્રહ ગ્રહ્મો તે સમે, હું નથી જા</b> ણતા માય <b>છ</b> .              | અનુ. ૮                   |
| કાળ અચાનક આવીને, પકડી લેશે મુજ પ્રાણ્છ;                                         |                          |
| <b>તેથી ચેત્યાે હું ચાેંપથી</b> , સમજ સદ્દ્ <b>ગુ</b> ર વા <b>ષ્</b> જી         | અનુ. ૯                   |
| <b>માતા</b> —માત પિતાની બક્તિનું, ક્ <b>ળ ભાંખ્યું</b> ઠાણાંગજી;                |                          |
| તેથી નિરાશ તુમ નવ કરાે, ઉઠે અ'તરમાં સ્માગજી.                                    | અયેા. ૧૦                 |

| જયમલ—અનાર્ય દેશના અધિપતિ, આર્દ્ર કુમાર અવધારછ;                                                                                 |                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| માહ તજી મગધ દેશમાં આવી થયા અણુગારજી.                                                                                           | અનુ. ૧૧                 |
| મૃગલાં વનમાં મારતાં, અંતર ઉપજ્યાે વૈરાગજી;                                                                                     |                         |
| દેવા અભય દીક્ષા ગ્રહી; સંયતિ સમજો મહાભાગજી                                                                                     | અનુ. ૧૨                 |
| <b>માતા</b> —પુત્ર મુખ એક પેખીતે, લેજો સંયમ લહાવછ;                                                                             |                         |
| વંશ વૃદ્ધિ થયે વેગથી, સંયમ લેજો સુભાવજી.                                                                                       | અયેા. ૧૩                |
| <b>જયમલ</b> —કુંવર પણે દીક્ષા ત્રહી, અધવંતા અણગારછ;                                                                            |                         |
| થાવસ્થાએ પુત્ર વિના, તજ ખત્રીશે નારજી.                                                                                         | અનુ. ૧૪                 |
| વંશ કાના રહ્યા વિશ્વમાં, માતા મનમાં વિચારછ;                                                                                    |                         |
| માહ મુકી સાતા માહ્યરા, આપા આત્રા તત્કાલછ.                                                                                      | અતુ. <b>૧૫</b>          |
| <b>સ્ત્રી</b> —પાણીત્રહણ કર્યું પ્રેમથી, હેતે ગ્ર <b>હી મુજ હાથછ:</b>                                                          |                         |
| સુખ આપ્યા વિણ સાહિળા, નવ તન્ને કહું નાથછ.                                                                                      | અચેા. ૧૬                |
| દીક્ષા લેવી હતી તેા પેલા, નાે'તી પરણવી નારછ;                                                                                   |                         |
| ભોગ સમય યાેગ કાં ધરાે, તજી નાનકડી નારજી <b>.</b>                                                                               | <b>અ</b> યો. <b>૧</b> ૭ |
| જયમલ––આઠ સ્ત્રી જંખુએ તજી, પરણીને પ્ <b>હેલી રાત</b> જી;                                                                       |                         |
| ધના શાળીભદ્રે ધમકર્મા, લલનાએાને મારી લાતછ;                                                                                     |                         |
| સુ'દરી છેાડા આ સ <b>'સારને, જે હાય પુર</b> ણ પ્રેમજી                                                                           | એ ટેક. સુંદ. ૧૮         |
| <b>સ્ત્રી</b> —તેએા ભુકત <b>બાેગી થઈ, પ</b> છે થયા અણગાર <b></b> છ;                                                            |                         |
| તેમ તુમે સુખ ભાગવી, લેજો સંયમ સુસારજી.                                                                                         |                         |
| તરૂણી તજો નહી તેગથી, કહું કરજોડી કંચછ.                                                                                         | તરૂણી. ૧૯               |
| જ <b>યમલ</b> —ભાગ રાગ સમ ભામિતી, સમજો સુંદરી સારજી;                                                                            |                         |
| ક્ષણિક સુખતે કારણે, જાવું જમતે દારજી;                                                                                          | સુંદ. ૨૦                |
| નેમ જીનેશ્વ <del>રે</del> નારીના, પ્રેમે કીધા પરિહારજી;                                                                        |                         |
| તાેરહ્યુથી રથ ફેરવી, ગયા ગઢ ગિરનારજી.                                                                                          | સુંદ. ૨૧                |
| <b>સ્ત્રી</b> —રડતી ન મુકા આ રાનમાં, અ <b>ળળા, વિ</b> ષ્યુ આધારજી;                                                             | _                       |
| દગા ન દ્યો કંથ માહ્યરા, કરગરી કહું આવારજી.                                                                                     | તરૂણી. ૨૨               |
| જયમલઆધાર વિશ્વમાં એક છે, ધારા ધરણીની માયછ;                                                                                     |                         |
| ધર્મ કરી બેની ધૈય <sup>ુ</sup> થી, શાભાવા કુળ સદાયજી.                                                                          | m <sup>e</sup> tra ⊃ =  |
| ભંધવ મુજ માના ખેનડી, આજ થકી અવધારછ.<br>શેરમાર સંસ્થા રેપાર્ગ સ્થામ                                                             | <b>બ</b> 'ંધવ. ૨૩       |
| <b>લેખક-</b> –સંસાર મેાહને છેઃડીયેા, છેાડયેા સંસારી પાસજી;<br>વૈરાગ્ય વનિતા પામતા, અ <sup>*</sup> તર પ્રગટયે <b>ા</b> ઉલ્લાસછ, | અનુ. ૨૪                 |
| વરાગ્ય વાનતા પામતા, અંતર પ્રગટવા હસ્લાલછ,<br>ધિક્ક ધિક્ક આ સંસારતે, ધિક્ક આ માયાની જાળછ;                                       | -13. (6                 |
| તાંડવા દેપતી તે સમે, તૈયાર થયા તતકાળછ.                                                                                         | ચ્યતુ. ૨૫               |
| માતા પિતા મન સમજીને, <b>આપે</b> અનુમતિ સાંયજી.                                                                                 | <b>3</b>                |
| દ્દીક્ષા લેવા આવ્યા દાેડતા, કરી નિરમલ કાયજી.                                                                                   | અતુ. ૨૬                 |

મણિ તુલ્ય માનવ દેહ આ, મળ્યા જાણી મહાલાગછ; વેગે કર્મ વિદારવા, જીવતી સજયમલ જાગછ;

અનુ. ૨૭

સ્ત્રી સહિત જયમલભાઇએ માતા પિતાની અનુમતિ મેળવી, ગુરૂદેવ પાસે આવી દીક્ષા લેવાની ઇચ્છા જણાવી. તે વખતે ગુરૂદેવે યાગ્ય જીવ જાણી સં. ૧૭૭૬ ના મૃગશિર વદિ ખીજને દીને મેડતાશામે દીક્ષા આપી. જયમલજી મ. ૨૨ વર્ષની ઉંમરે સંસારના સર્વથા માહ મૂકી જ્ઞાનાભ્યાસ કરવા લાગ્યા. પુર્વના કાઈ મહા સંસ્કારના યાગે તેમને ઉત્પાતિકા ખુદ્ધિ પ્રગટ થયેલી, જેથી તેમણે ઘણા સ્ત્રી મુખપાઠ કર્યા. અને ભવ્ય જીવાને સદ્દેશમાં વિચરવા લાગ્યા.

તેમના **ધર્મ**'પત્ની **પ**ણ છ મહિના દીક્ષા પાળી સ્વગે<sup>૬</sup> ગયા.

જયમલ મ. ને યાગ્ય જાણી શ્રી ભૂધર મહારાજે તેમને શ્રી ચતુર્વિધ સંઘ સમસ્ત આચાર્ય પદવી આપી. પછી તેઓ (શ્રી લુધર મ.) સ્વર્ગવાસ પામ્યા. જયમલ મહારાજે દીક્ષા લઇ સાળ વર્ષ સુધી એકાંતર ઉપવાસ કર્યા, અને આવન વર્ષ સુધી નિદ્રાના ત્યાગ કરી આત્મભાવના ભાવતાં ઘણા છવાને તાર્યા અર્થાત્ સન્માર્ગે ચડાવ્યા. શરીર અળ ક્ષિણ થતાં સં. ૧૮૩૯ માં તેઓ નાગાર શહેરમાં સ્થિરવાસ રહ્યા. અને પછી અલ્પાયુષ્ય ધારી તેમણે પાતાના શિષ્ય શ્રી રામ-ચંદ મ. ને આચાર્ય પદે સ્થાપ્યા. છેલ્લે સમયે કૃષ્ત પાણી પરજ રહેવાની તેમણે આકરી તપશ્ચયો આદરી, જે એક માસ રહી. ત્યારબાદ જાવજવના સંથારા કર્યો, જે સાત દિવસ રહ્યો. પુજય જયમલ સ્વામી સં. ૧૮૫૨ ના વૈશાક શુદ્ધિ ચૌદશના રાજ સ્વર્ગવાસ પામ્યા. તેઓ મહાપ્રતાપી, વિદ્રાન અને અજબ કવિત્વ શક્તિ ધરાવતા, તેમની વૈરાગ્યમય સ્તુતિઓ આજે પણ જૈના અતિ ઉલ્લાસભયાં ભાવે ગાય છે.

# <sub>પૂજ્</sub>યશ્રી જયમલજી મ. ની પાટાનુપાટ

૧ પૂજ્યશ્રી ધર્મદાસજ મ

૨ પૂ૦ શ્રી ધનાજી મ.

૩ પૂ૦ શ્રી ભૂધરજી મ.

૪ પૂ૦ શ્રી જયમલજી મ.

પ પૂ૦ શ્રી રાયચંદજી મ.

६ પુ૦ શ્રી આસકરણુજી મ.

૭ પૂ૦ શ્રી સબળદાસજી મ.

૮ પુ૦ શ્રી હીરાચંદ્રજી મ.

પુ. શ્રી જયમલજી મ. ની સંપ્રદાયમાં હાલ મુનિ ૧૩ આર્યાજી. ૯૦ કુલ ૧૦૩ ઠાણાએા વિદ્યમાન છે; જેએા મારવાડમાં વિચરે છે.

# ર પૂર્ગ શ્રી રૂગનાથજ મ. નાે સંપ્રદાય અને તેમની પદાવલી

૧ પુ. શ્રી ધર્મ દાસજ મ. ૨ પુ. શ્રી ધનાજ મ. ૩ પુ. શ્રી ભૂધરજી મ. ૪ પુ. શ્રી રૂગનાથજી મ. ૫ પુ. શ્રી ટાેડરમલજી મ. ૬ પુ. શ્રી દીપચંદજી મ. ૭ પુ. લેેરૂદાસજી મ. ૮ પુ. ખેતશી મ. ૯ મુનિશ્રી લીખનજી મ. ૧૦ મુનિશ્રી ફાજમલજી મ. ૧૧ મુ. શ્રી સંતાેકચંદ્રજી મ.

પુજ્યશ્રી રૂગનાથજ મ. ની સંપ્રદાયમાં હાલ મુનિ. ૪ આર્યાજ ૧૫ કુલ ઠાણા ૧૯ વિદ્યમાન છે, જેઓ મારવાડમાં વિચરે છે.

# ૩ તેરા પં<mark>થની ઉત્પત્તિ અને પ</mark>દાવલી

યુજ્યશ્રી ભૂધરજી મ. ના ત્રણ શિષ્યા પૈકીના ખીજા શિષ્ય શ્રી રૂગના-થજ મ. શરૂઆજ્ઞાએ મરૂધર દેશમાં વિચરતા હતા. તે વખતે તેમને "ભિખ-નજી" નામના શિષ્યના લાભ થયા: ભિક્રનજી મારવાડ દેશમાં કંટાળીયા નામક ગામમાં સં. ૧૭૮૭ માં જન્મ પામ્યા હતા. પૂર્વ સંસ્કારના યાેગે જેમ જેમ તેઓ વયમાં વૃદ્ધિ પામતા ગયા, તેમ તેમ તેમનામાં ખુદ્ધિ, ચાતુરી આદિ શુણાની સાથે ધાર્મિક સંસ્કારા પણ વધવા લાગ્યા. એકદા રૂગનાથજી મહારાજ તે સ્થળે પધાર્યા, અને તેમના અદ્ભુત છાધથી વૈરાગ્ય પામી શ્રી ભીકનજીએ સં. ૧૮૦૮ માં તેમની પાસે દીક્ષા લીધી દીક્ષા લઇ તેમણે ખૂળ શાસ્ત્રાભ્યાસ કર્યી. અભ્યાસને અંતે તેમને જૈન ધર્મની ખુબી વધુને વધુ રહસ્ય ભરી રીતે પ્રતિપાદિત થઇ. તેઓ માનતા કે અહિંસા, દાન ને અનુક પાથી જ આત્માના ઉદ્ધાર છે, નવ તત્ત્વા માંહેનું પુષ્યકર્મ અવશ્ય ત્યાગવા ચાેગ્ય છે, અને નિજ રા ગ્રહણીય છે, છતાં આધુનિક સાધુઓ જે પુષ્યને માખરે રાખી વ્યવહાર ઉપદેશ આપે છે તે ઇચ્છવા ચાગ્ય નથી, એટલું જ નહિ પણ તે અશ્રેયનું કારણ છે. આમ ધારી પાતાની આ માન્યતા તેમણે ખીજી ૧૩ સાધુ-એાને સમજાવી. તેઓને પણ આ એકાન્તવાદની ઘેડ બેસી ગઈ. તેથી તે ૧૩ જણા**એ**। આ પ્રકારનાે બાધ આપવા લાગ્યા. આ જોઇ ગુરૂએ તેમને કહ્યું. કે વ્યવહાર ધર્મના લાેપ થાય **છે.** માટે નિશ્ચય નયને ગાેગુ<sup>ં</sup> રાખી વ્ય**વ**હાર નયને મુખ્યપણ માનવા જોઇએ. માટે તમે આ ખાટી શ્રદ્ધાના ત્યાગ કરા.

ગુર્તું ઉપર્યુક્ત કથન તેઓએ માન્યું નહિ, એટલું જ નહિ પણ સં. ૧૮૧૫ ની સાલમાં બગડી મુકામે આ ૧૩ સાધુઓ ગુરૂથી જીદા પડયા; ત્યાંથી કરતા ફરતા તેઓ સઘળા મારવાડમાં આવેલા "કેલવા ગામ" માં આવ્યા, અને કરી દીક્ષા લીધી. આ સ્થળે કેટલાક શ્રાવકા અને બાર સાધુ-ઓએ મળીને "શ્રી ભીકનજી" ને આચાય પદવી આપી. સંપ્રદાયમાંથી પ્રથમ તેર સાધુઓ નીક્ત્યા, તેથી આ ગચ્છનું નામ "તેરાપંથી ગચ્છ"× પડ્યું.

" તેરાપંથ "ની ઉત્પત્તિ આખત સ્વ. શ્રી વા. માે. શાહ કૃત ઐતિહાસિક નાેંધમાં જુદા પ્રકારના ઉલ્લેખ અપાયા છે. તેમાં લખ્યું છે કે:–એકવાર આ

<sup>×</sup> ચ્યા હકીકત મને ખ્યાવરમાં મળી હતી.

**૩**૨

ભીખનછ મુનિ ગરમ પાણી વહારી લાવેલા, તે ખુલ્લું રહી ગયું હાવાથી અચાનક તેમાં એક ઉંદર પડીને મરણ પામ્યા. આથી ગુરૂએ ભીખનછને ઠપકા આપ્યા. ત્યારે ભીખનજએ કહ્યું કે "મારાથી એનું મૃત્યુ થયું નથી, પણ આયુષ્ય તૃટવાથી તે મરણ પામ્યા, તેમાં હું શું કરૂં ? છેવટે આ મુનિ સં. ૧૮૧૫ માં ખીજા ૧૨ સાધુઓ સાથે જુદા પડયા અને ગચ્છ સ્થાપ્યા આ તેરના નામથી "તેરાપંથ" ચાલ્યા. તેમણે એવી પ્રરૂપણા કરી કે "મરતાં જીવને છાડાવે તો પાપ લાગે" મારા નમ્ર મત પ્રમાણે આ હકીકત " દિગંબર મત" ની ઉત્પત્તિ જેટલી જ સત્યથી વેગળી જણાય છે. અને તે એક ખીજાની દ્વેષયુક્ત ભાવનાને પરિણામે મના કલ્પનાઓ વહે જન્મી હાય તો ના કહેવાય નહિ.

મને જે ઐતિહાસિક સાધના મળ્યા તે ઉપરથી લખવાને પ્રેરાયા છું કે:-તે વખતે આગ્રામાં આધ્યાત્મિક મત-નિશ્ચય નય પર વધારે વજન આપનાર એક મંડળ વિકસ્યું હતું. અને વણારસીદાસ વગેરે નિશ્ચય નયના પુસ્તકા વાંચતા, અને શ્રંથા બનાવતા. આ આધ્યાત્મિક મત વિતરાગ ભાષિત ધર્મથી વિરુદ્ધ ન હતા, તથાપિ તેમાં નિશ્ચયમાર્ગ પર મુખ્ય બાધ આપી વ્યવહારને "ગૌણ" રાખવામાં આવતા. આ ગર્ભિત વ્યવહાર નયને સમજનારા ઓછા હાઇ નિશ્ચય નયને જ મુખ્યત્વે પક્ડી રાખતા. તેથી આ નિશ્ચય નયના પુસ્તકા લીખનજીના વાંચવામાં આવ્યા હાેય, અને તેઓના સહવાસ થયા હાય, અને તેને પરિણામ જ ભિકનજીએ એકાંત આગ્રહી અની નવા પંચ ઉપસ્થિત કર્યો હાય, તેમ વધુ વજન લરી રીતે માની શકાય છે. ઉપરાંત પુજ્યશ્રી રૂગનાથજી મ. પછી તેમની પાટે ખિરાજનાર યુવાચાર્ય શ્રી ટાેડરમલજ મે. ને પણ નિશ્ચય નયના મત વધુ ખંધાયેલા, અને તેથી જ તેઓ વ્યાખ્યાનમાં નિશ્ચય નયના મુખ્ય બાધ આપી વ્યવહારનું માત્ર ડુંક સ્વરૂપ જ વર્ણવતા અને જ્યારે એકાંતમાં તેમના ખાસ ભક્તો ચર્ચા કરતા, અથવા બહાર ગામથી પત્ર દ્વારા પુછાવતા, ત્યારે તેઓ તેના જવાએ એવી ઢખથી આપતા કે જેમાં '' નિશ્ચયવાદ–એકાંતવાદ જ મુખ્યપણે હાય. એની સાક્ષી રૂપે હાલ પણ કાઠીયાવાડ-ઝાલાવાડમાં "ટાડર-મલના પત્રા " વંચાય છે. અને તે વાંચનારાઓ એકાન્ત નિશ્ચયનય પર વધુ ભાર મૂકે છે. શ્રી ટાેડરમલના તત્ત્વજ્ઞાનની આ અસર ભીકનજીને થઈ હાય અને તેથી તેઓ અહિંસા, દાન, અનુક પાદિ તત્ત્વાને નિશ્ચયમાં ઉતારી, ઉપયુ કત મત ખાંધ્યા હાય તે સ્વાભાવિક લાગે છે. કેમકે સિદ્ધાંતમાં નિશ્ચય ભાવે તા સ્વ–આત્માની દયા પાળવાનું કહ્યું છે, તે સ્થળે પરદ્રયામાં પ્રવર્તતા સ્વ–દયાને ભૂલાય **છે તેથી પરદયા-ષર-ભાવને છાે**ડી સ્વદયા-સ્વભાવમાં જ રમણ કરવું વધુ ઇષ્ટ છે! વળી " દાન દેવું " એ દાનાંતરાય કર્મના ક્ષય થવાથી જ અને છે; તે દાન પાતાના જ્ઞાનાદિ અનંત ગુણાને વિષેજ દેવું તે "દાન" છે, પણ ભ્યવહાર તે દાન આપતાં લાલ—અલાલનું કારણ છે; જે લવાન્તરમાં ભ્રમણ કરાવનાર છે; માટે નિશ્ચય દાન તેજ સર્વ શ્રેષ્ઠ છે! "અનુકંપા" માત્ર આત્માની કરવી જેથી લવાન્તરના અંત આવે; પરદયા, પરદાન અને પરઅનુકંપા એ બધા પુષ્ટ્ય પાપની વૃદ્ધિ રૂપે છે, જેને છાડવા જોઇએ! આ પ્રકારની નિશ્ચયાત્મક માન્યતાઓ ઉપરાંત અન્ય પણ કેટલીક આવી જાતની માન્યતાઓને લીધે "ગુરૂ" સાથે લિકનજીને મતલેદ થયા હાય અને તેના કળરૂપે તેઓએ જુદા પડી "તેરાપંથ" ઉત્પન્ન કર્યા હાય, એ પ્રમાણે માનવાને વધુ કારણા ઉપલબ્ધ થાય છે.

ગમે તેમ હા પણ તેમના આ એકાંત નિશ્ચયના મતા દિગંબર સમાજ (નગ્નાવસ્થા) જેટલા જ હાસ્યજનક અને ઉપેક્ષા કરવા યાગ્ય છે. આ બધા નિશ્ચયાને આગળ ધરતાં પણ વ્યવહાર બાધ તેઓનાથી પણ સહેજે થઇ જાય છે; પણ એકાન્ત તેમનામાં પકડને લીધે વિતરાગાજ્ઞા વિરુદ્ધ માન્યતાઓ જડ ઘાલી બેઠી છે, તેના પરિત્યાગ દુરાગ્રહ છાડીને કરવામાં આવે તા નિશાસય "સત્ય ધર્મના સિદ્ધાંતા" થી તેઓ વધુ નજદિકમાં છે.

તે ગચ્છમાંથી બીજેજ વર્ષે " શ્રી રૂપચંદજી " નામના એક સમયજ્ઞ મુનિ છૂટા થયા હતા. તેરાપંથી ગચ્છના સાધુ–આર્યાજની સંખ્યા લગભગ ૩૦૦ ત્રહ્યુસાની છે. તેઓ એક જ પુજ્યની આજ્ઞાને અનુસરે છે. તેઓ માર-વાડ, મેવાડ, વિકાનેર, થલી, કચ્છ, વાગડ આદિ પ્રદેશમાં વિચરે છે.

પટ્ટાવલી:—૧ પુજ્યશ્રી ધર્મદાસજ મા ૨ શ્રી ધન્નાજ મા ૩ શ્રી ભૂધરેજ મા ૪ શ્રી રૂગનાથજ મા ૫ શ્રી ભીખનજ મા ૬ શ્રી ભારમલજ મા ૭ શ્રી રાયચંદજ મા ૮ શ્રી જીતમલજ મા ૯ મેઘરાજજ મા ૧૦ માથુકલાલજ મા ૧૧ શ્રી કાલ્યું દજ મા ૧૨ શ્રી કાલ્યું રામજ મા ( હાલ વિદ્યાન છે.)

૪ પૂજ્ય શ્રી ચાથમલછ મ. નાે સંપ્રદાય અને પદ્ધાવલીઃ-

આ સંપ્રદાયમાં હાલ ૩ મુનિ અને ૧૫ આર્યાછ કુલ ઠા. ૧૮ વિદ્યમાન છે. જેઓ મારવાડમાં વિચરે છે. તેમની પટ્ટાવલી નીચે પ્રમાણે છે:—

૧ પુજ્ય શ્રી ધર્મ દાસજ મ. ૨ શ્રી ધનાજ મ. ૩ શ્રી રંગનાથજ મ. ૪ શ્રી રૂગનાથજ મ. ૫ શ્રી ટાેડરમલજ મ. ६ શ્રી દીપચંદજ મ. ૫ શ્રી વેરદાસજ મ. ૮ શ્રી ચાેથમલજ મ. (તેમના નામના સંપ્રદાય) ક શ્રી સંતાેકચંદજ મ. ૧૦ શ્રી રામકીશનદાસજ મ. ૧૧ સુનિશ્રી કેસરીમલજ મ. ૧૨ શ્રી ઉદેચંદજ મ. ૧૩ શ્રી શાદુંલસિંહજ મ. (જેઓ હાલ વિદ્યાન છે.)

<sup>\*</sup> શ્રી જીતમલજીએ શ્રી ભગવતી તથા ઉત્તરાધ્યયન વગેરે સુત્રાના રાસ પદ્મરૂપે ખનાવ્યા છે, તેમજ " ભ્રમ વિધ્વંસ" નામક શ્રંથ રચ્યા છે.

# પ પૂજ્યશ્રી ધન્નાજી માં ના પાંચમા સંપ્રદાય.

જે પુજ્યશ્રી રત્નચંદ્રજી મ. ના સંપ્રદાયના નામથી એાળખાય છે. તેમના સંપ્રદાયમાં ૯ મુનિ ૩૮ આર્યાજી કુલ ઠાણા ૪૭ વિદ્યમાન છે, જે**એા માર**વા-ડમાં વિચરે છે. તેમની પટ્ટાવલી:—

૧ પુ. શ્રી ધર્મદાસંજ મ. ૨ શ્રી ધનાજ મ. ૩ શ્રી ભૂધરજ મ. ૪ શ્રી કુશલાજ મ. ૫ શ્રી ગુમાનચંદજ મ. ૬ શ્રી દુર્ગાદાસજ મ. ૭ શ્રી રત્ત-ચંદ્રજ મ. (જેમના સંપ્રદાય ચાલે છે) ૮ શ્રી કન્નેડીમલજ મ. ૬ શ્રી વિનયચંદ્રજ મ. ૧૦ શ્રી સાભાગ્યચંદ્રજ મ. ૧૧ શ્રી હસ્તિમલજ મ. \* પૂ. શ્રી ધર્મદાસજ મ. ના ત્રીજા શિષ્ય શ્રી છાેટા પૃથ્વીરાજજ

પુજ્યશ્રી છેાટા પૃથ્વીરાજજ મ. નાે સંપ્રદાય હાલ ''પુજ્યશ્રી એકલિં-ગદાસજ મ. નાે સંપ્રદાય '' નામથી એાળખાય છે. તેએ પ્રાય: મેવાડમાં વિચરે છે. સુનિ ૮ આર્યાજ ૩૫ કુલ ૪૩ ઠાણુઓ વિદ્યમાન છે. તેમની પાટાનુપાટઃ–

મ ના સંપ્રદાય

૧ પુ. શ્રી ધર્મદાસજ મ. ૨ પુ. શ્રી છાટા પૃથ્વીરાજ્ મ. ૩ શ્રી દુર્ગાદાસજ મ. ૪ શ્રી હરીદાસજ મ. ૫ શ્રી ગ'ગારામજ મ. ૬ શ્રી રામચં- ૧૭ મ. ૭ શ્રી નારણદાસજ મ. ૮ શ્રી પુરામલજ મ. ૯ શ્રી રાેડીમલજ મ. ૧૦ શ્રી નરશીદાસજ મ. ૧૧ શ્રી એકલિંગદાસજ મ. (જેમના સંપ્રદાય) ૧૨ શ્રી માેવીલાલજ મ. ૧૩ શ્રી જેધરાજ્ મ.

# પુ. શ્રી ધર્મદાસજ મ. ના ચાેથા શિષ્ય શ્રી મનાહરદાસજ મ. નાે સંપ્રદાય.

પુજ્યશ્રી મનારદાસજ મ. ના પરિવાર હાલ " પુજ્યશ્રી માતીરામજ મ. ના સંપ્રદાય" નામથી ઓળખાય છે. તે સંપ્રદાયમાં મુનિ ૭ સાત છે. તેઓ સંયુક્ત પ્રાંત, જમના પાર પંજાબ તરફ પ્રાય: વિચરે છે. તેઓની પાટાનુપાટ નીચે મજબ—

૧ પુ. શ્રી ધર્મ દાસજ મ. ૨ શ્રી મનારદાસજ મ. ૩ શ્રી ભાગચંદ્રજ મ. ૪ શ્રી શીલારામજ મ. ૫ શ્રી રામદયાળજ મ. ૬ શ્રી નુનકરણજ મ. ૮ રામસુખદાસજ મ. ૮ શ્રી ખ્યાલીરામજ મ. ૯ શ્રી મંગળસેનજ મ. ૧૦ શ્રી માતારામજ મ. (તેમના સંપ્રદાય) ૧૧ શ્રી પૃથ્વીચંદ્રજ મ. ૧૨ શ્રી અમરચંદજ મ.

પુ. શ્રી ધર્મ દાસજી મ. ના **પાં**ચમા શિષ્ય શ્રી રામચંદ્રજી મ. નાે સ'પ્રદાય

<sup>\*</sup> જેમણે પાતાની માતા સાથે નાની વયમાંજ દીક્ષા લીધેલી અને ખૂબ શાસ્ત્રાભ્યાસ કરેલા છે. જેઓ હાલ વિદ્યમાન આચાર્ય છે.

પૂજ્ય શ્રી ધર્મદાસજી મુંબા ના શિષ્ય શ્રી રામચન્દ્રજી મહારાજનું કિંચિત જીવન વૃતાન્ત, તથા શિષ્ય પરિત્રાર તથા તેઓશ્રોની પાટાનુપાટ નીચે મુજબ—

## પુજ્ય શ્રી રામચન્દ્રજી મ૦ નું જીવન વૃત્તાન્ત∗

દુરાગ્રહર્યી અધકારને તાડવામાં સૂર્ય સમાન, હિતાપદેશરૂપી અમૃતના સાગર જેવા ચિત્તવાલા સંદેહના સમૃહના નાશ કરનાર, જિનાએ પ્રરૂપેલા ધર્મની ધાંસરીને ધરનાર ધુરંધર, એવા પરમ પવિત્ર પૂજ્ય શ્રી ધર્મદાસજી મહારાજે વિક્રમ સંવત ૧૭૧૬ માં દીક્ષા અંગીકાર કરી તેઓ શ્રીએ શુદ્ધ ધર્મ કિયા શીખી લઇ નવતત્ત્વાદિક જૈનદર્શના પ્રાથમિક મૂલતત્ત્વોના અભ્યાસ કરી લીધા. અત્રીસ સ્ત્રો ઉપરાંત અનેક ધર્મ શ્રંથા ને ન્યાયશ્રંથાના અભ્યાસ કરવા સાથે શાસ્ત્ર વિચાર દ્વારા જૈન ધર્મના તત્ત્વોને હદયગત કર્યા. પછી ઘણા સ્થળે વિહાર કર્યો. અનેક દેશમાં વિચરી એક વખત ધારાનગરી (હાલ જેને ધાર કહે છે) પધાયો. ત્યાં ચતુવિધ સંઘ વિતય સહિત માનપૂર્વક ઉત્સાહ લાવે પૂજ્યશ્રીના દર્શન કરી આનંદ પામ્યો.

ખીજા દિવસે પુજ્યશ્રીનું વ્યાખ્યાન શ્રવણ કરવા માટે પુષ્કળ માનવ મેદની **ભેગી** થઇ. પાતાની મધુર વાણીયી વીતરાગ પ્રણીત શ્રી મૂલ ઉત્તરાખ્યયન નામના સિદ્ધાન્તનું એાગણીસમા અધ્યયનનું રહસ્ય વિસ્તાર સહિત લાેકા સમક્ષ એાજસ વાણીથી પુન્યશ્રીએ પ્રગટ કરવા માંડ્યું. એક બે ને ત્રણ દિવસની અંદર વૈરાગ્ય ગર્ભિત વાણીના પ્રભાવશી **જૈન અને જૈ**નેતર સમૃહ તે৷ આશ્ચર્યવક્તિ થઇ ગયેા. એટલુંજ નહિ; પરન્તુ ચો**ચ** દિવસે એક મહાન્ મઠધારી ગાસાં છળના (એ વખતે ધારાનગરીમાં મુસલમાન ભાદશાહ હતા: જે આ ગાંસાઇને એક એાલીયા તરીક માનતા. તેને ભવિ-ખ્યતા વારસદાર રામચન્દ્રજી નામના એક **બ્રુહ્મિશાળી શિષ્ય હતા કે જેણે ગુરૂદ્વા**રા સ<sup>ે</sup>સ્કૃત, વ્યાકરણ, ન્યાય, પંચકાવ્ય ઇત્યાદિક જ્ઞાન મેળવ્યું હતું. તે ગુર શિષ્ય બન્તે નગરીની બહાર મઠ બાંધીને તેમાંજ રહેતા હતા.) રામચંદ્રજી નામના શિષ્યે એકવાર કાર્ય પ્રસંગે નગરીમાં આવતાં, ઉપાશ્રય પાસેથી નીકળતા પૂજ્યશ્રીના વાકચાતુર્યથી ર'જિત થઇ ઉપાશ્રયની પાછલી ખારીએ ઉભા રહી એક ચિત્તે ચાલતું વ્યાખ્યાન શ્રવણ કર્લે. ખરેખર ! માર્ગાતુસારી આત્મા પણ જ્યાં ધર્મો પદેશ **થ**તા હાય ત્યાં **દે**ાડે અને આત્માને તારવાના કામી હાેય. તેમની કતક ચૂર્લ જેવી વાસી વડે નિર્મળ થયું છે અંતઃકરસફૂર સરાવર જેનું, એવા રામચન્દ્રજી વિચાર કરવા લાગ્યા કે આવેા અપૂર્વ બાધ આ જન્મમાં મેં આજેજ સાંભળ્યો. તેમની વાણીથી પ્રમાદિત થયેલાં કરૂણાવંત હૃદયથી તેમના માેક્ષાબિલાયાના પુંજયી ભાવનાવાળી ખુદ્ધિવાળા પવિત્રાત્મા અને રૂડા દર્શનવાળા રામ-ચન્દ્રજી તે મહાત્મા શ્રી ધર્મદાસજી મુ ના દર્શનને હંમેશ પહુ માન તરીકે ગણતા અને પ્રાતઃકાલે ઉપાશ્રયની બારો પાસે બહાર ઉભા રહી વ્યાખ્યાન શ્રવણ કરતાે. સુધાને પણ કારે મુકે એવી તેમની વાણીથી આહલાદ અને સંતાષ પામેલા રામચન્દ્રજીએ પાતાના

<sup>\*</sup> આ લેખ શ્રી લીં ખડી સંઘવી ઉપાશ્રયના પૂન્ય શ્રી માહનલાલજી મ. ના શિષ્યરત્ન શ્રી કેશવલાલજી મહારાજે સુંદર રીતે લખી મહારા આ ઐતિહાસિક કાર્યને સરસ વેગ આપ્યા છે તે ખદલ હું તેમના આભારી છું. લેખક

મનમાં દઢ સંકલ્પ કર્યો કે ઉત્તમમાં ઉત્તમ નિરારંભી અને નિષ્પરિશ્રહી જે જૈન ધર્મ ( સાધમાર્ગી ) છે તેજ આત્મકલ્યાણ કરનાર છે.

રામચંદ્રજી ભાવા સત્યના શાધક :હતા, જ્યાંથી મળે ત્યાંથી તે **સ્વીકારતા. એક દિવસે તે ઉ**પાશ્રયમાં દાખલ થઇ પૂજ્યશ્રીના પગમાં પડયા અને કહ્યું કે ગુરૂદેવ ! હું આપશ્રીના બાધ હમેશાં સાંભળું છું. આપે ભાગાના સાગ કરતા શરીરની શુશ્રુષા વર્જાવાની છે, તે પર મૃગાપુત્રની કથા વ્યાખ્યાનમાં સંભળાવી, તે મેં સાંભળી અને મારા હ્રદયમાં રુચી ગઈ છે. પરન્ત આ કાળે સર્વથા લોગોના ત્યાગ અને શરીરની શશ્રુષા વર્જિને પ્રવર્તિ શકાય કે કેમ ? એવી મને શંકા થયા કરે છે. ''સરલ સ્વભાવી આત્મા છે. " એમ જાણીને પૂજ્યશ્રીએ કહ્યું કે–હે મહાનુભાવ ! મનુષ્ય આત્મામાં એવું સામ<sup>થ્</sup>ય રહેલું છે કે આત્મા આત્માની સમીપ આવતાં માત્ર મુખાકૃતિ, દર્ષ્ટિ કે વાણીથી એવી વિલક્ષણ અસર ઉત્પન્ન કરી શકે છે કે, જે સહસ્ત્ર ગ્રન્થાથી પણ થઇ શકતી નથી. હાલના સમયમાં ત્યાગ વૃત્તિ કઠિન છે, એમ શાકાદ્વગાર જો કે ઘણીવાર આવે છે, છતાં આમ ખેદ દર્શાવનારા પામર જનામાંથીજ કેટલાક સ્યાદ્વાદ સ્વરૂપને નહિ સમજનાર એકાન્તવાદીઓને ગુરૂ કરી માતે છે, તથા એવા પુરૂષા પાસેજ શાસ્ત્રનું રહસ્ય હોય છે. એમ અધ શ્રહા રાખી વૃથા બ્રાન્તિમાં ભમે છે. પણ આ જૈત ધર્મ તા અતેકાન્ત માર્ગના પ્રરૂપક છે. દરેક વસ્તુ અનંત ધર્મ મય છે, તે સ્યાદ્વાદ શૈલીથી સમજાવે છે. અને તે અહિંસા, દયા, સત્ય, સંયમ, ત્યાગ, તપ, વીતરાગતા પર રચાયા છે. તેના ધર્મશાસ્ત્રો એ તત્ત્વાનું પ્રતિપાદન કરે છે. કાઇ પણ ધર્મશાસ્ત્ર વાંચવાની-સમજવાની ચાવી એ છે કે જે શાસ્ત્ર વચન સત્યનું, અહિંસાનું કે પ્રક્ષચર્યનું વિરાધી હાય તે ગમે ત્યાંથી મલ્યું હાય, છતાં તે અપ્રમાણ છે. ખધાં શાસ્ત્રોનું તાત્પર્ય એ છે કે ગુરૂભકિત કરી સમ્યક્ર્ગ્રાન મેળવવું અને તે વડે મેળવવા. સમ્યક્તાન, દર્શન, ચારિત્ર તેજ કે જેનાથી મુક્તિ મળે. માલ કે એને પરમ ધર્મ કહીએ, તે મેળવવા હાય તા સર્વથા શરીરની શુક્રુષા અને બાગાથી હિવર્વલું જોઈએ. <mark>ભાગામાં અને શ</mark>રીરની શુશ્રુષામાં રહેલા માગુસ માક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. માેક્ષ પ્રાપ્ત કરવા માટે તેા સંપૂર્ણ ત્યાગવૃત્તિ કેળવા સાચો પુરુષાર્થ કર-વાની જરૂર છે.

લાકા કહે છે કે સર્વથા ત્યાગ કરવા દુર્લભ છે, પણ તે કાયર આત્માને માટે છે. શૂરવીર તે ધીર આત્માને માટે જરા માત્ર દુર્લભ નથી. કારણુંકે ત્યાગ એટલે આત્માનંદ, આત્મા શૂરવીર થાય તાે સુલભ છે. કારણું કે તે પાતાના છે, પણ અનાદિ-કાળથી અણુઅનુભવેલા તેથી દુર્લભ લાગે છે, પણ આત્મા સમજે તાે તે દુર્લભ નથી. પણ સુલભ જ છે.

પૂજ્યશ્રીનું આ કથત રામચન્દ્રને રૂચ્યું. તે કહે છે કે–હે ગુરૂદેવ ! વીતરાગભાવ પ્રગટ કરવાની આપે જે રીત ખતાવી તે સત્ય છે. તે ભાવ પ્રગટ કરવાની હવે મારી તૈયારી છે. દેવ અરિહંત, ગુરૂ નિર્ગ્રેથ અને કેવલી પ્રરૂપ્યા ધર્મ તથા આપશ્રીને હું મારા આતઃકરણમાં શ્રધ્ધું છું. આપશ્રીના શિષ્ય થવાની મારી તૈયારી છે. હું આ નગરીના રાજાના ગુરૂ જે ગાસાંઈ ખાવા છે તેમના શિષ્ય છું. મારૂં નામ રામૈયા છે. મારા

ગુરતા મારા ઉપર ઘણા જ રતેહ છે; તેથી આતા મળવી દુર્લમ છે. જો આપના સેવેદા સહાય આપે તો હું ગુરદેવને સમજાવી આતા મેળવી આપના શિષ્ય થાઉં. આ પ્રકારની વાતચિત ચાલે છે, તે સમયે એક શ્રાવક ઉપાશ્રયમાં દાખલ થયા. પૂજ્યશ્રોએ તમામ હડીકત શ્રાવકને કહી સંભળાવી—તે આગેવાન શ્રાવકે રામચન્દ્રજીને હિમ્મત આપી, એકાન્ત સ્થાનમાં લઇ ગયા—બીજી તરફ સમય થઇ ગયા, છતાં નગરીમાં મયેલા રામૈયા હજા સુધી પાછા કેમ ન આવ્યા ? તેથી તેના ગુરૂ ગાસાંઇજીને ચિંતા થવાથી નગરીમાં તેને શાધવા નીકળ્યા. જે મળે તેને પૂછે કે મારા રામૈયા તમારા દેખવામાં આવ્યા ? છેવટે પત્તો મળ્યા કે પ્રાતઃકાળે તે ઉપાશ્રયની બારી બહાર ઉના રહીને વ્યાખ્યાન સાંભળતા હતા આથી ગાસાંઇજી ઉપાશ્રયમાં આવ્યા અને રામૈયાની માગણી કરી, પણ જતાવે કાણ ? ઉપાશ્રયમાં આવતા જતાં માણસાને પૂછે છે; પણ બાલે કાણ ? ગાસાંઇજી તા ત્રણ દિવસ ભુખ્યા તરસ્યા ઉપાશ્રયના એાટલા ઉપર બેસી રહ્યા. છેવટે કહ્યું કે એક વખત રામૈયાનું મુખ બતાવા પછી રામૈયાની જેવી મરજી હશે તે પ્રમાણે વર્તવાને હું આતા આપીશ. હું વિધ્ત નહિ નાખું. રામૈયાને જૈન દીક્ષા લેવી હાય તા ભલે મારી ના નથી, પણ એક વખત મારા રામૈયા મને બતાવા. આ વાત શ્રાવકે રામચન્દ્રજીને કહી ખતાવી. ગુફના વચન ઉપર શ્રહા હતી, તેથી રામચન્દ્રજી ગુર પાસે આવી તેના પગમાં પડયા.

ગુરૂ-શિષ્ય ખુન્તે ભેટી પડ્યા. પ્રેમ પૂર્વ ક શિષ્યતા હાથ પકડી ગાસાઇજીએ મઠ તરફતા માર્ગ લીધા. મઠમાં દાખલ થયા. અમુક સમય સુધી મૌન રહ્યા. પછી રામચન્દ્ર-જીએ મૌનના ત્યાગ કરી ગુરૂની આત્રા લઇ સીધું સામાન લાવી રસાઇ બનાવી, અને ત્રણ દિવસના ઉપવાસી ખંતે જણા ભેગા જમવા ખેઠા શાન્તિથી ભાજનનું કાર્ય પૂર્ણ થયા પછી. રામચન્દ્રજી ખે હાથ જોડી વિતય સહિત કહે છે કે-હે ગુરૂદેવ! પુજ્યન્ત્રી ધર્મદાસજી મ૦ ની પાસે પારમેશ્વરી પ્રવજ્યો (જૈવધર્મની દીક્ષા) અંગીકાર કરવાની મારી ભાવના છે, માટે આપ મતે આત્રા આપેા. મતે સંસાર ઉપર વિરક્તભાવ ઉત્પન્ન **થયેા** આ સાંભળી, રામચન્દ્રજી પ્રત્યે ગાેસાંઇજી ગુરૂએ કહ્યું કે–જૈન ધર્મની દીક્ષા અવશ્ય કઠીન છે. જેમકે:-ખરાત્યર નજર રાખી ડગલું ભરવું, જીવન પર્યંત ઉષ્ણ જળ પીવું, સત્યથી પવિત્ર થયેલું વાકય વહતું. મનની પવિત્રતાપૂર્વંક આચારણ કરતું, મન, વચન, કાયાથી અખંડ ષ્રક્ષચર્ય પાળવું, શરીરતી શુશ્રુષાના ત્યાગ, રાત્રિ ભાજનના ત્યાગ, પગેજ ચાલીને વિદ્વાર કરવા. નિર્દોષ વ્યાદ્વાર કરવા, ભૂમિ ઉપર શયન કરવું, અદત્ત ન લેવું. ઉપવાસાદિ કઠીન તપ કરી શરીર શાેષવું. રાગ-દેષને જીતવાં, સંસારની અનિત્ય ભાવના ભાવવી, અને યાવત જીવનપર્ય ત શહ વૈરાગ્યધારાએ વિચર્તું. આ બધું ધર્જી કઠીન છે. રામૈયા ! એ ખાલકના ખેલ નથી, તલવ રતી ધાર ઉપર ચાલવા જેટલું કઠીત છે, માટે હઠ છેાડ અને મારી સાથે રહી આનંદ કર. આ નગરીના બાદશાહ પણ મારા શિષ્ય તારી જે ઇચ્છા હશે તે પુરી પાડશે, બાદશાહની આપણા ઉપર પૂર્ણ મહેરબાની છે. એક તા બાદશાહનું માન ! છત્ર, ચામરાદિક વસ્તુના ઉપભાગ જેવા તેવા આત્માને મળતા નથી. તું ખરેખર પુષ્ટ્યશાળી છે. માટે બાદશાહ જેવા બાદશાહ આપણને બહુ માન આપે અને જે જોઇએ તે પુરૂં પાડે, તેને છાડી તું શા માટે અન્ય ધર્મમાં જાય છે? અહિંજ રહે ખા. પી તે આનંદ કર.

હે ગુરદેવ! સર્વ ધર્મના પરિચય લઇ સત્ય ધર્મનું ગ્રહણ કરતું યાગ્ય છે. ખરી જિદ્યાસા જેને જગી હાય અને તે જિદ્યાસા પ્રમાણે તે પ્રયાસ કરે તા જૈન દાક્ષા દુષ્કર નથી. ગુરદેવ! મારા અંતર નેત્રા ખુલ્યાં છે. હૃદયના પલટા થયા છે. પૂ. ધર્મદાસજી મળના સમાગમ મને ફલિભૂત થયા છે. સ્યાદ્વાદ પરિણૃતિ મારા અંતઃકરણમાં પરિણુમી ગઇ છે. હું અત્યારે આ વેશમાં છું; છતાં આપ માના કે હું દઢ જૈન થયાછું, મને સમતા ભાવ પ્રગટયા છે. મારા માટે આપ કાયર પુરૂષ જેવા વિચાર ના કરા-કાયરને જૈન દાક્ષા પાળવી કડીન છે; પણ શરવીર પુરૂષને જરા પણ કડીન નથી. હું આપશ્રીની કૃપાથી અને પૂજ્યશ્રીની અમીદષ્ટિયા જૈનધર્મ આરાધી મારા આત્માનો ઉદ્ધાર કરીશ. આપ આગા આપા એટલે મને સર્વ મળ્યું એમ હું માનીશ.

ગાસાંઇ ગુરૂએ રામૈયાને અનેક પ્રકારની કસાટીએ કરયા પણ રામૈયાની દઢ ભાવના; તેના પૂર્ણ વૈરાગ્ય, જૈનધ**ર્મા**ની અખંડ શ્રદ્ધા ઇત્યાદિ જોઇને ગાસાંઇજ ગુરૂએ કહી દીધું કે—રામૈયા! જેમ તારી મરજ હોય તેમ કર, મારી આજ્ઞા છે.

ગુરૂ ગાસાંઇના અમૃત જેવા વચનાથી રામચન્દ્ર પરમ પ્રમાદ પામ્યા. એ હાથ જોડી મસ્તક નમાવી તે કહેવા લાગ્યા કે–હે ગુરદેવ! મારા ઉપર કૃષા કરી ચતુર્વિધ સંધની સમક્ષ આજ્ઞા આપી મને પૂજ્યશ્રીને સુપ્રત કરા–ગુરૂગાસાંઇએ તે પ્રમાણે કર્યું.

જૈન સાધુ તરીકેની દીક્ષા ૨૭ વર્ષની ઉમ્મરે સં. ૧૭૫૪ ની સાલમાં શ્રી ધારાનગરી (હાલ "ધાર" કહેવાય છે) માં પૂર્વ ધર્મદાસજી મહારાજે પાતાના જ્ઞાન વ્યળથી આ વ્યક્તિદ્વારા જૈન ધર્મના મહાન્ ઉદય (માળવા, મારવાડમાં) થશે, એમ જાણી આપી.

રામચન્દ્રજી મુનિ પ્રથમથી જ સંસ્કૃતના પ્રખર પંડિત હતા, ન્યાયય્રન્થ, તર્ક ય્રન્થા-દિકનું પણ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું હતું. ધારાનગરીના ખાદશાહના તે માનવંતા હતા, અને એક શિષ્ટ લાકનેતા પણ હતા.

સાધુવ્રત લઇને આત્મસંયમ, ઇન્દ્રિયદમન, વૈરાગ્યવૃત્તિથી તેમણે આજનમ નૈષ્ટિક ષ્યદ્ભચર્ય સેંગ્યું અને અનેક પ્રકારના ઉપધાન તપની સાથે ઉંડા શાસ્ત્રાભ્યાસ કરવા માંડયા. પૂર્વ જન્મના સુસંરકારથી તીવ્ર રમરણ શક્તિ અને ધારણા શક્તિથી અલ્પ પારશ્રમે શુરૂ પ્રતાપે થાડાજ સમયમાં સકળ શાસ્ત્રોના અબ્યામ શ્રી રામચંદ્ર મુનિએ કરી લીધા અને તેઓ સમર્થ વિદ્વાન થયા. તેમની વિદ્વતાથી મુગ્ધ થઇ જૈન-જૈનેતર લોકા તેમના ઉપર ખહુ ભક્તિભાવ ધરાવતા અને દરેક શાસ્ત્રીય ખાય્યતના ખુલાસાએ તેમની પાસે મેળવી સંતુષ્ટ થતા. તેમના ઉપદેશથી કેટલાક જૈનેતરાની પણ જૈન ધર્મ ઉપર પ્રીતિ થઇ હતી.

પૂરુ ધર્મદાસજી મરુ સં. ૧૭૫૯ ની સાલમાં ધારાનગરીમાં સાત દિવસના સંથારા કરી સમાધિપૂર્વ ક સ્વર્ગે સિધાવ્યા. ત્યારભાદ પૂર્વ રામચન્દ્રજી મેળ પ્રથમ મારવાડ–મેવાડ વગેરે દેશામાં ક્યાં ભાદ ગુજરાત તરફ પધાર્યા, અને અમદાવાદ વગેરે અનેક માટા શહે-રામાં તથા આસપાસના ગામડામાં વિહાર કરતાં કરતાં અને દરેક સ્થળે જનતાને સત્યદેવ. સત્યગુર અને સત્યધર્મ અર્ધાત્ ૧૮ દેાષ રહિત દેવાધિદેવ, સત્યાવીશ ગુણ્યુક્ત સાચા ગુરૂ કુવળા પ્રરૂપેલાે અહિ<sup>\*</sup>સામય સાચા સા<mark>ધમાર્ગી ધર્મનું ભાન</mark> તેઓ ઉજ્જેનમાં સં. શિષ્ય પ્રશિષ્યાદિ સાથે કરી કરાવતા પધાર્યો. જેન અને જૈનેતરા ચ્યા પધરામણીની કાગના કેાળ સાલમાં

રાહ જોઇ રહ્યા હતા. જો કે ઉજજેનમાં જૈનસાધુએાનું આવાગમન અવાર નવાર થતુંજ હતું, પરન્તુ રામચન્દ્રજી મ• કયારે ઉજજેનમાં પધારે અને કયારે તેઓશ્રીનું વ્યાખ્યાન સાંભળીએ! એજ ઝંખના ઉજજનવાસીએ તો શું ? પરન્તુ ઉજજેનની નિકટના શહેરવાસીએ પણ સેવી રહ્યા હતા.

શ્રી રામચન્દ્રજી મ૦ ઉજ્જેનમાં પધારતાં જૈતાએ કરેલાં સ્વાગતમાં જૈતિતરાએ પણ સાથ આપ્યા હતા. જૈતેતરાએ ખાસ ઉપાશ્રયમાં નહિ પરન્તુ જાહેર જગ્યાએ રાજ જાહેર પ્રવચતા આપી આખીય જૈત-જૈતિર જનતાને લાલ આપવાની પ્રેમ પૂર્વ ક વિનંતિ કરી, અને તે મુજબ રાજ રસ્તા ઉપરથી પણુ આવતી જતી જનતા બરાબર સાંભળી શકે એવી રીતે જાહેર પ્રવચતા થવા લાગ્યાં. રાજને રાજ વ્યાખ્યાનમાં શ્રોતાઓની વૃદ્ધિ થતી જ રહી; જૈતેતરાએ કેટલીક પાતાની ધાર્મિક પ્રવૃત્તિ વિષે પ્રશ્નો પૂછ્યા અને તેનું શ્રી રામચન્દ્રજી મહારાજે સમાધાન કરવાથી, જૈનધર્મ અને જૈત ધર્મગુરૂ તેમજ શ્રી વીતરાગદેવ પ્રત્યે તેઓ લક્તિ સંપન્ન બન્યા. જાહેરમાં આપેલાં વ્યાખ્યાના ધતરાને કાંધ્ર દિવ્ય સંદેશરૂપે લાસતાં! જીવનમાં જાણે કદિજ નિદ્ધ વિચારેલું, કદિજ નિદ્ધ સાંભળેલું, અનુપમ અને અપૂર્વ તત્ત્વનું પોતે પાન કરતાં હોય, એમ લાગનું. અને એ વાત ધતરાના મુખમાંથી વારંવાર નીકળતા પ્રશ્નાસા ભર્યા ઉદ્યારાથી કેટલાક જૈનધર્મદેષી, વિધ્ન સંતાષી બ્રાહ્મણોને ઘણો દેષ ઉત્પન્ન થયા. અને કેટલાક તા કહેવા લાગ્યા કે મહારાજશ્રી કાઇ દેવીપુરૂષ છે, પ્રભુતા સાચા સંદેશા જગતને એજ આપે છે. આવાજ મહાતમાંઓ જગતના સંતપ્ત આત્માઓને અધ્યાત્મરસનું પાન કરાવી શાન્તિ આપી શકે છે.

શ્રીમદ્ રામચન્દ્રજી મહારાજના ત્યાગ, તેમની ક્ષમા, તેમના સંતાષ, તેમનું બ્રહ્મચર્ય, તેમનું નિરાભિમાનીપણું, તેમની પવિત્રતા, સત્યતા, અને તેમના પ્રભાવ તથા અપૂર્વ બાેધ ઇત્યાદિ સદ્દપુણોએ અનેક પ્રાહ્મણોને આકષ્યાં અને જૈન ધર્મના શુદ્ધ માર્ગ વતાળ્યા તેથી કેટલાક પ્રાહ્મણોને કે અન્ય ધર્મીઓને દેષ થાય તે સ્વાભાવિક હતું.

ખરેખર ! જ્યારે માનવનું ધ્યેય અન્યના હિતના ભાગે પણ પાતાની સ્વાર્થસાધના રૂપ બને છે, ત્યારે શાન્તિ સદાને માટે તેનાથી વિદાય લે છે. તેમજ શાન્તિની જગ્યાએ દેષ આવીને પાતાના અધિકાર જમાવે છે. એકવાર દેષના અધિકાર જમ્યા કે મનુષ્યની આંખના ચશ્મા કરી જાય છે. બીજાનું પ્રત્યેક કાર્ય પછી તે શુદ્ધ અંતઃકરણપૂર્વંક થતું હોય; છતાં પણ તે તેને બેચેની ઉત્પન્ન કરાવનારૂં નિવડે છે.

આ રીતે કેટલાક ધ્યાક્ષણા યુક્તિ પ્રયુક્તિએ કે દંભ વડે શ્રી રામચન્દ્રજ મ બ તે વાદવિવાદમાં હરાવી પાતાના માર્ગ સરલ કરવા માટે સ્વપ્તાઓ સેત્રી રહ્યા હતા. તે સમયમાં ઉજ્જેનમાં પુનઃ હિન્દુ રાજ્ય તરતમાં સ્થપાયેલું હતું.

( પૂજ્ય શ્રી દાર્મદાસછ મે ના ટાળાના સદ્દવકતા મુનિશ્રી સૌભાગ્યમલછ મે કે જે હાલ વિદ્યમાન છે, તેમણે શ્રીમાન રામચન્દ્રછ મે નું છવન ચરિત્ર આક્ષેપ્યું છે. તેમાં જણાવેલ છે કે-પેશ્વા સરકારના માતાછ તીર્થયાત્રાએ નીકળેલા. ફરતા ફરતા તેઓ ઉજ્જેનમાં આવ્યા. તેમની પાસે એક જાનું (છણે) પુસ્તક હતું. તેમાં પુષ્કળ શ્લોકા લખેલા હતા. પરંતુ લાધા વિચિત્ર પ્રકારની હોવાથી સમજી શકાતી ન હતી. તીર્થયાત્રાએ નીકળેલા પેશ્વા સરકારના માતાજી ગાંમેગામના વિદ્વાના પાસે તે શ્લોકાના ભાષાર્થ સમજવા પ્રયત્ન

કરતાં, પણ સ્પષ્ટ રીતે તેમને સંતાષ પ્રાપ્ત થાય તેવી રીતે કાઇ પણ સમજાવવાને સમર્થ નિવકેલ નહિ. આ સમયે ઉજ્જેનમાં શ્રી રામચન્દ્રજી મુ બિરાજતા હતા. તેમની ક્રીતિં સાંભળાને તેમની પાસેથી શ્લેષ્કાના ભાવાર્થ સમજવાની પ્રખળ જિજ્ઞાસા થઇ. તેથી શ્રાવકદ્વારા તેમને બાલાવીને રાજમાતાએ પ્રથમ પાતાના હૃદયની અને પછી પુસ્તક સંખંધીની વાત કહી પુસ્તક તેમની પાસે મૂક્યું.

શ્રીમાન્ રામચન્દ્રજી મ૦ અનેક ભાષાના જાણકાર હેાવાથી તેમણે તમામ શ્લેોકાના ભાવાર્થ ઘણાજ સુંદર રીતે સમજાવ્યા. તેથી રાજમાતા ખુશ થઇ ગયાં અને કહ્યું કે હું પૈશ્વા સરકારની માતાજી છું. આપ માગા તે આપું.

નિ:સ્વાર્થી અને પરાપકારી વિદાન શ્રી રામચન્દ્રછ મહારાજે કહ્યું કે હું તો એક જૈન લિક્ષુક છું. સંસારની કાઇ પણ ચીજ મારે ખપતી નથી. પરંતુ આપના પુત્રે મહાન પરાક્રમી અની સાર્વભૌમપણું પ્રાપ્ત કર્યું તે વખતે અનેક આર્ય-અનાર્ય રાજાઓને પકડી, કેદખાનામાં પૂરેલા છે, તેને છાડી મુકાવા એવી મારી ભલામણ છે.

જૈન લિક્ષુકની આ પરાપકાર વૃત્તિ દેખી રાજમાતાના હૃદયમાં દયા પ્રગટી અને તેજ વખતે વચન આપ્યું કે આપની આજ્ઞા મુજબ હું કરીશ.

યાત્રા પૂર્ણ કરી તેઓ પુના આવ્યા અને પોતાના પુત્રને બાલાવી ખધી વાત કહી સંભળાવી, ભક્તિવંત પુત્રે માતાજીની આત્રા મસ્તકે ચઢાવીને સર્વ રાજાઓને છુટા કર્યા. રાજાઓને પણ ખબર પડી કે શ્રી રામચન્દ્રજી મહારાજના આપણા ઉપર ઉપકાર થયા છે. તેથી જૈન ધર્મના જય, શ્રીરામચન્દ્રજી મન્ ના જય, એવા ઉદ્યારા કાઢી ગુરફેવને નમસ્કાર કરી સૌ કાઇ પાતપાતાના સ્થાનકે પ્લેંચી ગયા.

ઉપર્યું કત વાત કતિહાસ દક્ષિએ વિચારતાં યથાર્થ હોય એમ માનવાને કારણ મળે છે. કેમ કે ટાંડ સાહેબ ''રાજસ્થાન" માં લખે છે કે:-

માળવાનું રાજ્ય પ્રથમ હિન્દુ રાજાનું હતું ત્યાર પછી મુસલમાનાએ તે લઇ લીધું, અને પાતાની સત્તા ચલાવી. તે પછી પેશ્વા સરકારે માળવા વગેરે દેશનું રાજ્ય કળજે કરી સાર્વ ભૌમ સત્તા જમાવી હતી. તે સમયે "ધાર" (ધારાનગરી) માં "ઉદાજી પાવર" જે બાજીરાવ પેશ્વાના સરદાર હતા. તેમણે ઇ. સ. ૧૭૩૨ સંવત ૧૭૮૮ માં રાજ્યગાદી સ્થાપી હતી. અને ઉજ્જેનમાં પણ તેજ સમયે, બાજીરાવપેશ્વા સરકારના સેનાધિપતિ જે "રાણા સીંધીયા" હતા. તેમણે ઇ. સ. ૧૭૩૨ સંવત ૧૭૮૮ માં ઉજ્જેનમાં ગાદી સ્થાપી. ત્યાર બાદ હિન્દુ રાજાઓની જમાવટ કરવા માંડી હતી. એમ ટાડ સાહેબકૃત "રાજસ્થાન" માં કહેલ છે.

આ જોતાં એટલું તા સ્પષ્ટ સમજાય છે કે-પૂજ્ય શ્રી રામચન્દ્રજી મૃ સં. ૧૭૮૮ માં ઉજ્જેનમાં પધારેલા અને તેઓશ્રીના સદ્ભોધથી અનેક આત્માઓએ જૈનધર્મ અંગિકાર કર્યો. તેથી ધ્રાઇન્રણોને દેષ ઉત્પન્ન થયેા. એકદા પ્રસ્તાવે સમય જોઇને કેટલાક ધ્રાઇન્રણો " રાણાજી સિંધીયા " પાસે ગયા અને બે હાથ જોડી આજી પૂર્વક કહેવા લાગ્યા કે ગરીબ પરવર! અનદાતા! આપના રાજ્યમાં કોઈ એક જૈન સેવડા (સાધુ) આવી અનેક

મનુષ્યોતે વિશ્વવ્યાપી ધર્મના ખહાના હેઠળ પોતાના કુલગત ધર્મની છાપ પાડી ભુલાવા ખવડાવે છે. અદેવમાં દેવસુદ્ધિ, અગુરુમાં ગુરુસુદ્ધિ, અને અધર્મમાં ધર્મસુદ્ધિ મનાવે છે. તે વિપર્યાસ ભાવ હાવાથી, મિથ્યાત્વ કહેવાય છે. ભાળી જનતા તે નિશ્યાત્વમાં ક્સાઇને અવળ માર્ગે ચડી જાય છે. અને સાચા દેવ, ગુરૂ, ધર્મથી ભ્રષ્ટ થાય છે.

વળા સૂર્યનારાયણ જેવા આપણા દેવ, અને પવિત્ર ગંગામાતાને પણ આ જૈન સેવડા ખીલકુલ માનતાજ નથા.

મહારાજા! જો વધારે વખત એ સેવડાની અહિં સ્થિરના થશે તેા અનેક આત્મા-એા શુદ્ધ ધર્મથી ભ્રષ્ટ થઇ અધાગતિને પામશે. અમારા ધર્મ પંધુએાનું અધ:પતન અટ-કાવવા માટે ચાંપતા ઉપાયા લઇ, અધર્મમાં પડતી ભાળી જનતાને સહાય આપા; એ અમારી નમ્ર અરજ છે.

ष्याक्षण्णेनी અરજ ઉપર "राण्णे सिंधीया" नुं ध्यान भें यायुं. अने णीळे हिवसे श्री रामयन्द्रळ मन्ते राज्य सलामां भेलाववामां आव्या. जेथी श्री रामयन्द्रळ महाराजे श्राविश साथ राज्य सलामां प्रवेश કર્યો. राणाळने मल्या, विनयपर्व सनमान सयवायुं. त्यारणाह मुनिश्री अने राणाळ એ णे वच्ये वार्तालाप थये।. "महादेवने, गंगामाताने तथा स्य दिवने कैने। मानता नथी, એवा रीते खाहाणा कर्षे छे. परन्तु कैने। माने छे हे निह ?" से संण धीनी वर्षा करतां लर सलामां श्री रामयंद्रळ के इह्यं:—राजन् ! "रामद्रेषोमहामह्यो, हुर्जितौयेन निर्जितौ; महादेवं तु तं मन्ये, शेषाव नामधारका (१) अर्थात्—हुः भे करी ळतवा ये। अथे सेवा राग-देष३प महामक्ष केणे कित्या छे ते महादेव कर्षेवाय छे. लागाना ते। नाम मात्र धारण करनारा महादेव समजवा. रागदेष टणतां, सर्व होष टल्या कर्षेवाय छे, केणे सर्व होष टाल्या सेवा महादेवने कैने। माने छे. परन्तु पार्वती सहित भेडेला महादेवनी समक्ष लांगना रगडा धुंटाता होय अने ते सेना नामे अनेक पाप सेवातां होय तेवा, मात्र नामधारी महादेवने कैने। मानता नथी.

પવિત્ર ગંગા માતાને જૈન મુનિઓ પગમાં ચોંટેલી રજથી પણ અપવિત્ર કરતા નથી. ગંગા નદીમાં પડીને કુદકા મારતા નથી અને શરીરના મેલથી પવિત્ર ગંગા માતાને મિલન બનાવતા નથી, એટલુંજ નહિ, પણ શરીરના કાઇ પણ અંગાપાંગથી સ્પર્શ પણ કરતા નથી, અને કદાપિ કાઇ વખતે થયા હાય તા, તેના પ્રાયક્ષિત તરીકે ઉપવાસ કરી ક્ષમા યાચે છે. એમ જૈન સિદ્ધાન્તમાં કહેલ છે, પરન્તુ આ સભામાં બેઠેલા, ગંગામાતાને માનનારા ધ્રાહ્મણા એમ કહે છે કે અમે ગંગામાતાને પવિત્ર માની તેની પૂજા કરી મળ ધાઇ નાખીએ છીએ; પણ તે બધું બાલવા માત્ર છે. કારણ કે એક તરફ ગંગામાતાને પવિત્ર માની તેની પૂજા કરી કર્મમળને ધાવા ઉદ્યમ કરે છે. ત્યારે બીજી બાજી વધારે કર્મમળના બધાય એવાં આચરણા કરે છે. તે એ કે ગંગા નદીમાં કુદકા મારી શરીરના મેલથી માતાને મિલન કરે છે. મળ, મૃત્ર પણ તેમાંજ કરે છે, અને અશુચિ પણ ધુવે છે. આવી રીતે અનેક પ્રકારે ગંગામાતાની આશાતના કરે છે, અને કહે છે કે અમે ગંગામાતાને પૂજીએ છીએ. આ તે ગંગામાતાની પૂજા કહેવાય કે આસાતના ! હવે આપ પોતે દીર્ધ દરિથી વિચાર કરી આ સભામાં બેઠેલા ધ્રાહ્મણા નથી માનતા કે જૈના નથી માનતા ? તેની તુલના કરા.

वंणा सूर्य हेवते कीता हेव तरीहे भाने छे, पण धाझाणा सूर्य हेवने हेव इक्त क्रिया तरीहे क्रिछे अरा; पण श्रीलक्ष्व शानता नथी. हेभहे तेमनाक पुराण्यमां क्रिले छे हे:-श्लेकिम मृत्युस्वजन मात्रऽपि, सूतकं जायते किल; अस्तं गते दिनानाथे, भोजनं क्रीयते कथम्. (१) अर्थात-स्वकनना भृत्युक्षल वभते कभवाथी केम सूतक लागे छे, तेम सूर्य अस्त पाम्या पछी कभवुं अनिष्ट होछ लेकिन हेम थर्छ शहे अर्थात लेकिन न क थ्रध शहे. अम पुराण्यमां क्रिले छे. छतां पण धालणा सूर्य नारायण अस्त पाम्या पछी लेकिन करे छे, अटले सूर्य हेवने हेव तरीहे भानता क नथी; परन्त कीन साधुओ सूर्य हेवने हेव तरीहे संपूर्ण रीते भाने छे, कारण हे अभारा प्रस्त के भहावीर हेव तेनुं पण् इरमान छे हे-(हशविकालिक सूत्र अन्त. ८ मांनी गा. २८ भी-)

### अत्थगयंमिआइच्चे, पुरत्थाय अणु गषः; आहारमाइयं सन्वं मणसा वि न पत्थषः

અર્થ—સંયમી સાધુ સુર્યાસ્ત થયા પછી અને સૂર્ય ઉગતા પહેલાં કાંઇ પણ પ્રકા-રના આહારની મનથી પણ ઇચ્છા ન કરે. અર્થાત્ સૂર્યાસ્ત થયા પછી અને ફરીથી જ્યાં સુધા ઉદય ન થાય, ત્યાં સુધી અન્ન કે જળ મુખમાં પણ મુકવાની મન વડે ઇચ્છા કરીશ નહિ. મનથી પણ ખાવાની ઇચ્છા ન કરે, તા પછી વચનથી અને કાયાથી શી રીતે ઇચ્છા કરે ? નજ કરે. એટલે જૈનમુનિઓ યાવત્ જીવન પર્યંત રાત્રિભાજન મન વડે પણ ઇચ્છતા જ નથી, તા કરવાનું કયાંથી હાય ? સર્વથા રાત્રિએ જૈન મુનિને ખારાકના ત્યાગ હાય છે. માટે જૈનમુનિઓ સૂર્યદેવને માને છે કે ધ્યાક્ષણો માને છે ? તે તમે પાતે સૂક્ષ્મ દિશ્ટથી વિચાર કરશા તા સમજાઇ જશે.

ઉપર્યુક્ત પ્રશ્નોના પ્રત્યુત્તર ન્યાયસર દેાવાથી, રાણોછ ઘણા જ ખુશી થયા. અને કહ્યું કેઃ–હે મુનિરાજ ! આપના ધર્મ સત્ય છે કૃપા કરી મને તે સંભળાવા.

જૈનધર્મના તત્ત્વેા સાંભળવાની જિજ્ઞાસા રાણાજને વધી. એવું જાણી મુનિશ્રીએ જૈનધર્મના તત્ત્વેા સંબ'ધી ઉપદેશ આપવા શરૂ કર્યો.

હે રાજેન્દ્ર! સંસારનું મૂળ અજ્ઞાન છે, તેના નાશ થતાં પરમાત્મદશા પ્રગટે છે, અજ્ઞાન વધા સર્લ દુઃખી છે, અજ્ઞાની પશુ આત્મા—અજ્ઞાનોના આત્મા પશુ સમાન છે, અંધ મનુષ્ય શું દેખી શકે? અને દેખ્યા વિના સત્યાસત્યના, શુલાશુલના શા રીતે નિર્ણય કરી શકે? અજ્ઞાના યાગેજ આ સંસાર ચક્ર ચાલે છે, અજ્ઞાની લક્ષ્યાલક્ષ્યને જાણી શકતા નથી. અધમે માને છે, સંસારને મુક્તિ માને છે, અજ્ઞાની પુષ્ય—પાપમાં સમજી શકતા નથી. પુષ્યની ક્રિયાને પાપ માને છે અને પાપની ક્રિયાને પુષ્ય માને છે; જેમકે જળથી આત્માની શુદ્ધિ માને છે, પણ જળથી આત્માની શુદ્ધિ થતીજ નથી, જે જ્વો જળ (પાપક્રિયા) થી આત્માની શુદ્ધિ માને છે અને આત્માના સંયમ, સત્યશીલને અંગિકાર કરતાં નથી. તે જ્વો કદિ નિર્મળ થતા નથી. નદીઓમાં સદાકાળ માછલાં—મગરા—દેડકા વગેરે રહે છે તેની શુદ્ધિ થતી નથી, તેમ નદીઓમાં સદાકાળ જે જ્વો સ્નાનની ક્રિયાથી શુદ્ધિ માને છે તે જ્વો ખરેખર લૂલે છે. અનાદિ કાળથી આ ચાલી આવતી અજ્ઞાન રૂપ

ભૂલ જ્યાં સુધી ટળ નહિ, ત્યાં સુધી જીવ-ઋજીવ તેમજ ખંધ મેણ તત્ત્વમાં અજ્ઞાની સમજી શકતા નથી. અજ્ઞાની અનેક જીવાના લાત કરી પોતાની જિલ્હા ઇન્દ્રિયને પાષે છે, અને હિંસાના કર્તાવ્યામાં આશકત બને છે; હિંસાના અસત્યના, ચારીના, મૈશુનના, અને પરિગ્રહના આશકતપણા વડે કરીને બંધાએલાં અશુભ કર્માથી જોડાએલા જીવાતમાં એકલાજ પરભવમાં દુઃખી થાય છે. કરાડા જન્મ ધારણ કરી અજ્ઞાની તપાબળથી જે પાપકર્મને જીતે છે. તેને સમ્યગ્ જ્ઞાની અર્ધી ક્ષણમાં ભરમ કરે છે. અજ્ઞાની પોતે પાતાને કર્મ બંધનથી વીંટે છે, અને જ્ઞાની ક્ષણ વારમાં સર્વ કર્મના નાશ કરે છે.

જ્યાં સુધી જ્ઞાન રૂપ સૂર્યના ઉદય થયા નથી, ત્યાં સુધી સર્વ જગત અજ્ઞાન રૂપ અ'ધકારથી હણાયલું છે. આત્મત્રાનથી મનુષ્ય ક્ષણમાં સંસાર સમુદ્ર તરી જાય આત્મ જ્ઞાન અલૌકિક સૂર્ય છે. તેના ઉદય થતાં રાગદ્રેષાદિ પ્રવૃત્તિએ। નાશ પામે છે. અને તેથી સમ્યક્<sub>ર</sub>વ પ્રગ**ે** છે. અમારા જિનદર્શનમાં મહાદેવને ત**થા** રામને પણુ માનેલ છે. (રાણાજી વિચારે છે કે અમારા દેવની પણુ વાત કરે છે ખરાઃ રાણાજીને જૈન ધર્મ ઉપર શ્રહ્ધા થતી જાય છે) તેથી જૈન દર્શનમાં મહાદેવ-રામચન્દ્રજીના સમાવેશ પણ થાય છે. તેમજ કેટલાક પંથવાળાએ৷ જીવ–ઇશ્વર–કર્મ અને જગત આ ચાર વસ્તુએ। અનાદિ સ્વીકારે છે, અર્થાત્ એ ચાર વસ્તુએ၊ કાઇની ખનાવેલી નથી. અમારા મહાવીર પ્રભુ પણ આ ચાર વસ્તુઓને જિનાગમમાં અનાદિ કહે છે. તેથી તેએ। ( કેટલાક પંચવાળાએ )ના પણ ચાર વસ્તુ અનાદિ છે તેની અપેક્ષાએ જૈનદર્શનમાં સમાવેશ થાય છે. બ્રહ્મા-વિષ્ણુ અને મહેશ રૂપ જિનેશ્વર કહેવાય છે માટે સમ્યક અર્થની અપેક્ષાએ હ્યુદ્ધા–વિષ્ણુ અને મહેશના પણ જિતદર્શનમાં સમાવેશ થાય છે. આતમાં પાતે હ્યક્ષા વિષ્ણુ અને મહેશ રૂપ કહેવાય છે, અને તે શક્તિ સંપૂર્ણ રીતે પ્રગટ કરવાને માટે જૈન સાધુઓ આત્મન્નાન રૂપ ગંગાનદીમાં સ્તાન કરી વિશુદ્ધ ખને છે, અને સવધા કર્મ મક્ત ખની માક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે.

આ પ્રમાણે શ્રી રામચંદ્રજી મ. ની પાસે સત્ય ધર્મના ઉપદેશ સાંભળી " રાણો સિંધીયા " અત્યંત ખૂશ થયા. તેમને જૈન ધર્મ પ્રત્યે ખૂબ માન પેંદા થયું; એટલુંજ નહિ પણ તે ધર્મની પ્રતીતિ રૂપે તેમણે " જીવહિંસા ત્યાગ, પ્રાણિદયા, નીતિપૂર્વંકનું વર્તન આદિ ગુણો પાતાના જીવનમાં વિકસાવ્યા, તે સાથે તેમણે જૈન ધર્મના પંડિતાને માન આપી કૃપા બતાવી.

મહાન પ્રભાવશાળી પૂ. શ્રી રામચંદ્રજી મહારાજે ૨૭ વર્ષની ઉંમરે સં. ૧૭૫૪ માં ધારાનગરીમાં દીક્ષા લીધી અને સં. ૧૭૮૮ માં ઉજ્જૈનમાં પધારી '' રાણાજી સિંધીયા '' આદિ અનેક જૈનેતરાને જૈનધર્માનુયાયી ખનાવ્યા. દ્યાન, દર્શન ચારિત્રની આરાધના કરતાં તેઓ સં. ૧૮૦૩ માં સંથારા કરી સ્વર્ગવાસ પામ્યા. જય હાં એવા પુરુષાર્થી અને પ્રભાવશાળી મહાત્માના !

પૂજ્ય શ્રી ધર્મદાસજી મુ ના સુશિષ્ય શ્રી રામચન્દ્રજી મુ પછી પૂજ્ય શ્રી માન-કચંદજી પૂ. શ્રી દલાજી. પૂ. શ્રી ચીમનાજી, પુ. શ્રી નરાતમદાસજી, આદિ શિષ્યાનુ-

#### २६२

શિષ્ય થયા. શ્રી નરાતમદાસજ મ. ને ૨૦ શિષ્યા થયા હતા. જેમાં ત્રણ શિષ્યા :-૧ મેઘરાજ મ૦ ૨ શ્રી કાશીરામજ મ૦ ૩ શ્રી ગંગારામજ મ૦ એમના પરિવાર પં. શ્રી સૌભાગ્યમલજી મ૦ કૃત પદાવલી પરથી જાણી લેશા. તેમની પાટાનુપાટ:--

૧ પુ. શ્રી ધર્મદાસજ મ. ર શ્રી રામચન્દ્રજી મ૦ ૩ શ્રી માનકચંદજી મ• ૪ શ્રી જશરાજજી મ૦ ૫ શ્રી પૃથ્વીચંદજી મ૦ ૬ શ્રી માેટા અમરચંદજી મ૦ ૭ શ્રી લધુ અમરચંદજી મ૦ ૮ શ્રી કેશવજી મ• ૯ શ્રી માેખમસિંહજી મ૦૧૦ શ્રી નંદલાલજી મ૦૧૧ શ્રી માધવ મનિ ન૦૧૨ શ્રી ચંપાલાલજી મ૦

હાલ વર્તમાનકાળ આ ગચ્છનું મુનિ મંડળ પૂજયપાદ, વયાવહ શ્રી તારાચંદજી મ. ના શાસનમાં પ્રવર્તી તેમની આત્રાનુસાર સંપ્રદાયનું કાર્ય ચલાવે છે. પુ• શ્રી રામચંદ્રજી મૃ તી સંપ્રદાય શ્રી ધર્મદાસજી મૃ ના ટાળાના નામથી આળખાય છે.

તેઓનાં એ વિભાગ પૈકી પ્રથમ વિભાગમાં મુનિ ૧૫ આર્યાજી ૭૪ કુલ ઠાણા ૮૯ વિદ્યમાન છે. જે માળવામાં વિચરે છે.

બીન્ત્રે વિભાગ પૂજ્ય શ્રી ત્રાનચંદ્રજી મહારાજની સંપ્રદાયના નામે ઐાળખાય છે. તેમાં મુનિ ૧૩ આર્યાજી ૧૦૫ કુલ ઠાણા ૧૧૮ વિદ્યમાન છે. જે મારવાડમાં વિચરે છે.

હપર્યુંકત ખંતે વિભાગા અલગ અલગ વિચરતા હતા; પરંતુ અજમેર સાધુસંમેલન અગાલ ખ્યાવર મુકામે બંને પક્ષાે આપસ આપસમાં સમજાતી કરી એકતાની સાંકળથી જોડાઇ ગયા છે, તે ખાસ આનંદ પામવા જેવું છે.

ઇતિ શ્રી ધર્મ'દાસજી મહારાજની પદાવલી સંપૂર્ણ.

## અજમેર સંમેલનની યાદગીરી.

ભારતવર્ષના સ્થા જૈન ઇતિહાસમાં અજમેરમાં મળેલું " બૃહત્સાધુ સંમેલન " નું નામ સુવર્ણાક્ષરે ચિરસ્થાયી કાતરાઈ રહેશે. શ્રમણ ભગવંત શ્રી મહાવીર પ્રભુના નિર્વાણ પછી પ્રથમ સંમેલન શ્રી પાટલીપુત્ર (પટણા) માં મળેલું; ત્યાર પછી વીર સં. ૫૧૦ માં મથુરાનગરીમાં અને પછા વાર સં. ૯૮૦ માં કાઠિઆવાડમાં આવેલા વલ્લભિપુર શહેરમાં શ્રી દેવહિંગણિ ક્ષમાશ્રમણના નેતૃત્વ નીચે મળેલું હતું.

આ પવિત્ર અને યાદગાર પ્રસંગા પછી લગભગ ૧૫૦૦ વર્ષે સમસ્ત હિંદના સ્થાનકવાસી જૈન સમાજના તમામ પેટા સંપ્રદાયના સાધુંઓનું એક પૃહત્સં મેલન શ્રી શ્વે. સ્થા. જૈન કાન્ક્રન્સના કાર્ય કર્તાઓ શ્રીમાન દુર્લ ભજી ત્રિભુવન ઝવેરી અને અનેક સેવાલાવી આગેવાનાના મહા પ્રયાસે અજમેરમાં મળ્યું હતું. જેમાં હિન્દ ભરના પ્રતાપી પૂજ્ય મુનિરાજો, અનેક વિદ્વાન અને ત્રાનસંપન્ન સાધુ મહાત્માઓએ જૈન શાસનાહારના આ મહત્વના કાર્યને સફળ રીતે અપનાવી લેવામાં સંપૂર્ણ સાથ આપ્યા હતો. તે વખતે ભારતભરમાં વિચરતા રથા. જૈન સમાજના મુનિવર્યોની ત્રાન, દર્શન ચારિત્રની વૃદ્ધિ આદિની વિચારણા અર્થે અને રીતસરનું વ્યવસ્થિત બંધારણ ઘડી કાઢવા માટે લગભગ ૨૩૮ ઉપરાંત વિચિક્ષણ મુનિવરાએ હાજરી આપી, આ પ્રસંગને ઉજવળ બનાવ્યા હતા.

આવા એક ઐતિહાસીક મહત્ત્વપૂર્ણ અને સમસ્ત જૈન સમાજને ઉન્નતિને માર્ગે લર્ક જનાર અમા ધન્ય પ્રસંગે બૃહત સાધુ સંમેલનમાં મારવાડ, મેવાડ, રાજપુતાના, માળવા, પંજાબ, દક્ષિણ, કચ્છ, કાઠીયાવાડ, ઝાલાવાડ અને ગુજરાતના પ્રદેશમાંથી સે કડા માઇલાના લાંબા વિહારા કરી અનેક મુનિવરા અજમેર મુકામે પધાર્યા બાદ સંવત ૧૯૮૯ ના ચૈત્ર સુદ ૧૦ ને બુધવારે પ્રથમ બેઠક મળી હતી.

સંમેલની બેઠકના પ્રારંભ **પૂર્ણા**ફ્રતિ તા. **૧૯-૪-૩૩** તા. ૫-૪-૩૩ ચૈત્ર સુદ ૧૦ ચૈત્ર વદ ૧૦ પ્રાતઃકાળે ૮ાા થી ૧૧ **ખપે**ારના ૧ાા થી ૪

હાજરી—અખિલ ભારતવર્ષીય સ્થાનકવાસી જૈન મુનિવરાના હાલમાં પૃથક્ પૃથક્ ૩૦ સંપ્રદાયા છે 'તેમાં મુનિવરાની સંખ્યા ૪૬૩ અને આર્યાછ ( સાધ્વીએા ) ની સંખ્યા ૧૧૩૨ કુલ સંખ્યા ૧૫૯૫ ( એકલ વિહારીને બાદ કરતાં ) છે. તે પૈકી સંમેલનમાં ૨૬ સંપ્રદાયાના ૨૩૮ ખસા આડત્રીસ મુનિએા અને ૪૦ આર્યાછએા ઉપસ્થિત થઇ શકયા હતા. અને તેમાં ૭૬ ચુંટાયેલા પ્રતિનિધિઓએ આ પરિષદ્ધમાં ભાગ લીધા હતા.

## પ્રતિનિધિ મુનિવરાના નામાઃ—

| ૧ | પૂજ્યશ્રી મન્નાલાલજ મહારાજ      | ( ५० १ | <mark>શ્રી મન્ના</mark> લાલજી મવ્નાે સંપ્રદા | ય ) |
|---|---------------------------------|--------|----------------------------------------------|-----|
| ર | શ્રી ખૂખચન્દજ મ૦                | (      | ,,                                           | )   |
| 3 | પ્રસિદ્ધ વક્તા શ્રી ચેાથમલજી મ૦ | (      | 12                                           | )   |
| ४ | શ્રી શેષમલજ મ૦                  | (      | <b>&gt;)</b>                                 | )   |
| પ | પૂજ્યશ્રી અમાેલખૠષિજ મ৹         | . (    | ઋડષિ સ*પ્રદાય                                |     |

#### २६४

| -          | તપુરવી શ્રી દેવજીઋષિજી મ૰               | (                                           | ) |
|------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------|---|
|            | પંડિત શ્રી ચ્યાનંદઋષિજી મળ              | <b>,,</b>                                   | ) |
|            | શ્રી માહનૠષિજી મ૰                       | ( ,,                                        | ) |
| E          | શ્રી વિનયૠષિજી મ૰                       | ( ,,                                        | ) |
| ૧૦         | શ્રી <b>પૂ</b> ર્ણુમલજી મ <i>૦</i>      | ( પૂ૦ જ્ઞાનચન્દ્રજી મ૦ ને৷ સંપ્રદાય.        | ) |
| ૧૧         | શ્રી ઇન્દ્રમલજી મ૦                      | ( ,,                                        | ) |
| ૧૨         | શ્રી શ્રેયમલજી મ૦                       | ( ,,                                        | ) |
| ૧૩         | શ્રી માેતીલાલજ મ•                       | ( "                                         | ) |
| ૧૪         | શ્રી સમ <b>ર્થ</b> મલજ <b>મ</b> •       | ( ,,                                        | ) |
| ૧૫         | શ્રી તારાચંદજી મ૦                       | ( પુરુ ધર્મદાસજી મરુ સંપ્રદાય.              | ) |
| 9 \$       | શ્રી કૃષ્ણલાલજ મ૰                       | ( ,,                                        | ) |
| ૧૭         | વક્તા શ્રી સૌભાગ્યમલજી મ૦               | ( "                                         | ) |
| १८         | શ્રી સૂર્યમલજ મ૰                        | ( પુ૦ ધર્મદાસજ મ૦ નાે સંપ્રદાય              | ) |
| 96         | •                                       | (પુ૦ રામરતનજી મ૦ સં૦                        | ) |
| २०         | શ્રી છેાગાલાલ <b>૭ મ</b> ૦              | (પુ૰ શીતલદાસજી મ૰ સ•ં૦                      | ) |
| <b>ર</b> ૧ | શ્રી ભૂરાલાલજી મળ                       | ,,                                          | ) |
|            | પુજ્ય શ્રી હસ્તિમલજ મ૦                  | (પુ૦ રત્નચન્દ્રજી મ૦ સં૦                    | ) |
| ર 3        |                                         | ,                                           | ) |
| ૨૪         |                                         | ( ,,                                        | ) |
| રપ         |                                         | (પુરુ માતીરામછ મરુ સંદ                      | ) |
| २६         | ગણી શ્રી ઉદયચંદજી મ૦                    | (પંજાબ પુરુ સાહનલાલજી મરુ સંગ               | ) |
| ૨૭         | ુ<br>ઉપાધ્યાય શ્રી આત્મારામજ મ <b>્</b> | ,,                                          | ) |
| <b>ર</b> ૮ | યુવાચાર્ય શ્રી કાશીરામજી મ૦             | ( ,,                                        | ) |
| રહ         | શ્રી મદનલાલજ મ                          | ( ,,                                        | ) |
| 30         | શ્રી રામજીલાલજ મ <b>્</b>               | (                                           | ) |
| ૩૧         | પુજ્ય શ્રી જવાહિરલાલજ મ૰                | ( પુ૰ હુકમીચંદજ મે૰ સં <b>૰ અર્થાત્</b>     | • |
|            | 3                                       | ું પુ <b>૦</b> જ્વા <b>હિર</b> લાલજી મ૦ સં૦ | ) |
| 32         | થી ૩૫. ૪ સલાહકાર અવારનવાર               | ( ,,                                        | ) |
| 3 &        | શ્રી માણેકચંદછ મ૦                       | ( બાેટાઢ સંપ્રદાય                           | ) |
| ૩૭         | શાસ્ત્રદ્ર શ્રી મણિલાલજી મ૦             | ( લીંબડી ( સંઘવી ઉપાશ્રયને৷ ) સંપ્ર૦        | ) |
| 34         | શ્રી પુનમયંદજ મ૰                        | ( મણિલાલજી મ૦ ના તરફથી ખીજા                 |   |
|            | •                                       | પ્રતિનિધિ તરીકે ખેસાલ્રા હતા.               | ) |
| 36         | શ્રી શીવલાલછ મ૰                         | ( સાયલા સંપ્રદાયની પરવાનગી મુનિશ્રી         | • |
|            |                                         | મણીલાલ <b>જને મળેલ,</b> તેથી.               |   |
| ४०         | તપસ્વી શ્રી સામજી સ્વામી                | ( લીંબડી માટા સંપ્રદાય                      | ) |
| ¥ì         |                                         | ( ,,                                        | ) |
| ४२         | કવિવર્ય શ્રી નાનચન્દ્રજી મળ             | ( ,,                                        | ) |
|            |                                         |                                             |   |

| <b>४</b> ३   | લઘુ શ્વતાવધાની શ્રી સૌભાગ્યચન્દ્રજી મ૦                    | ,   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١      |
|--------------|-----------------------------------------------------------|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| <b>%</b> 8   | પુજ્ય શ્રી છગનલાલજી મ                                     | ì   | "<br>ખંભાત સ <b>ૈપ્ર</b> દાય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ś      |
| • °<br>૪૫    | શ્રી રત્નચન્દ્રજી મુ                                      | ì   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | í      |
| ४६           | श्री पुरुषे।त्तमळ म०                                      | ì   | દરીયાપુરી <sup>"</sup> <b>સ</b> ંપ્રદાય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | í      |
| ४७           | પાંડિત શ્રી હર્ષધ્યન્દ્રજી મ∙                             | ì   | "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | í      |
| 84           | શ્રી સુંદરલાલજી મ                                         | ì   | "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | í      |
| ४७           | શ્રી ભાયચંદજી મુ                                          | ì   | ••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | í      |
| ૫૦           | યુવાચાર્ય શ્રી નાગચંદ્રજી મ <b>્</b>                      | ì   | કચ્છ આઠ કોટી માટી પક્ષ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | í      |
| પુર          | શ્રી ચતુરલાલજી મ•                                         | ì   | **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | )      |
| પર           | શ્રી રત્નચન્દ્રજી મ૰                                      | ì   | ,,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | )      |
| પાં          | પ્રવર્ત ક શ્રી દયાલચંદજી મુ                               | ì   | પુરુ શ્રી અમરસિંહજી મરુ સંદ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Ć      |
| ૫૪           | શ્રી તારાચંદજી મુ                                         | Ì.  | "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | )      |
| યપ           | શ્રી હેમરાજજી મ૦                                          | (   | ,,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | )      |
| પક           | શ્રી નારાયણદાસજી મ•                                       | Ì   | "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | )      |
| ૫૭           | શ્રી હજારીમલજ મ૰                                          | (   | પુજ્ય શ્રી જયમલજી મ૦ સં૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | )      |
| 44           | શ્રી ગણેશીમલજ મ•                                          | Ċ   | **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | )      |
| પહ           | શ્રી ચાેથમલજ મ∙                                           | (   | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | )      |
| ξo           | શ્રી ખકતાવરમલજી મળ                                        |     | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | )      |
| ६१           | શ્રી ચેનમલજ મ૰                                            | (   | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | )      |
| ६२           | શ્રી ધૈર્યમલજ મ૦                                          | (   | પુજ્ય શ્રી રૂગનાથછ મ૦ નાે સં૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | )      |
| ₹3           | શ્રી મિશ્રીલાલછ મ•                                        | (   | <b>»</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | )      |
| 48           | શ્રી કૃતેહલાલજ મ•                                         | (   | પુજ્ય શ્રી સ્વામીદાસજી મા તો સંવ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ,)     |
| ક્ <b>પ</b>  | શ્રી છગનલાલજી મ•                                          | (   | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | )      |
| <b>\$</b> \$ | શ્રી પન્નાલાલછ મ૰                                         | (   | પુજ્ય શ્રી નાનકરામજી મ૦ નાે સં•                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | )      |
| ६७           | શ્રી હગામીલાલજી મ૦                                        | (   | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | )      |
| ۶ ۷          | શ્રી ચાંદમલજી મ૦                                          | (   | પુ <sub>જ્</sub> ય શ્રી ચાેથમલ <b>૭ મ</b> ૦ નાે સં૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | )      |
| ६७           | શ્રી રૂપચ <b>ંદ</b> જી મ <b>૦</b>                         | (   | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | )      |
| ૭૦           | શ્રી પુલચંદજ મ•                                           | (   | ્રિ <sub>જ</sub> ય શ્રી નાથુરામજી <b>મ</b> ૦ નાે સ <b>ં</b> ૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | )      |
| ৬१           | શ્રી કુન્દનમલજ મ•                                         | (   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | )      |
| ૭ર           | શ્રી જોધરાજજી મુ                                          | •   | ( પુ૦ એકલીંગદાસજી મ૦ નાે સં <b>૦</b><br>'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | )      |
| <b>69</b>    |                                                           | 9   | 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | . j    |
|              | શ્રો રામકુમારજ મ <b>૦</b><br>શ્રી વૃદ્ધિચન્દજ મ૦          | (   | ્યુ૦ દેાલતરામજી મ૦ સં૦કાેટાવાળ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | \<br>\ |
|              | શ્રા દૃહ્ય <b>નન્દ્ર</b> છ ન <b>ે</b><br>શ્રી દેવીલાલજ મે | 7   | , ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3      |
| - 1          |                                                           | ` ' | en les increases de la company | ລ໌     |

ઉપર્યુકત ૭૬ પ્રતિનિધિ મુનિઓની બેઠક, સમાન આસને ગાળાકારમાં થઇ હતી. પરન્તુ હિંદી અને ગુજરાતી ક્ષેખક તથા તેમના સહાયકાની બેઠક મધ્ય સ્થાન પર નિયત થઈ હતી. અને વક્તવ્ય આપનાર મુનિવરા તેજ સ્થાને ઉભા રહી વ્યાખ્યાન આપતા હતા. આ પ્રતિનિધિ મુનિવરાની સભામાં શાંતિ જળવવા માટે શાન્તિરક્ષક તરીકે શ્રી ગણી ઉદયચન્દ્રજી મહારાજ તથા શતાવધાની શ્રી રત્નચન્દ્રજી મે તે પસંદ કરવામાં આવ્યા હતા, અને સભાની કાર્યવાહીના હિન્દી લેખક તરીકે ઉપાધ્યાય શ્રી આત્મારામજી મે તથા ગુજરાતી લેખક તરીકે લધુશતાવધાની મુનિશ્રી સૌભાગ્યચન્દ્રજી મે તે નીમવામાં આવ્યા હતા. અને તે બન્નેના સહાયક તરીકે શ્રી મદનલાલજી મે તથા શ્રી વિનયઝાષિ- જી મે રહ્યા હતા. સમ્મેલનની કાર્યવાહીના પ્રારંભ પહેલાં મંગલાચરણ થતું હતું. સંમ્મેલનની કાર્યવાહી સરલ બનાવવા માટે એક વિષય નિર્ણયક સમિતિ પ્રતિનિધિ મુનિવરામાંથી સર્વાનુમતે ચૂંટવામાં આવી હતી; કે જે સમિતિ આવતા દિવસની બેઠક માટે વિષયના નિર્ણય કરતી હતી. તેમાં ચૂંટાએલ મુનિવરાના નામાઃ—

- **૧ંગ**ણિ ઉદયચન્દ્રજી મ•
- ર પુજ્ય શ્રી અમાેલખ ઋષિજી મન
- 3 પૂ. છગનલાલજી મ
- ૪ ઉપાધ્યાય શ્રી આત્મારામજ મ૰
- ૫ શ્રી મણિલાલજી મ૰
- **૧ શ્રી પુરૂષે**ાતમજી સ**૦**
- ૭ શ્રી શામછ મ૰
- ૮ ૫. શ્રી હર્ષચન્દ્રજી મ૦
- ૯ શતાવધાની શ્રી રત્નચંદ્રજી મ૦
- ૧૦ પ્ર. વ. શ્રી ચાેથમલજી મ૦
- ૧૧ કવિવર્ય શ્રી નાનચન્દ્રજી મા

- ૧૨ યુવાચાર્ય શ્રી કાશીરામજી મ૰
- ૧૩ શ્રી તારાચંદજી મળ
- ૧૪ શ્રી પન્નાલાલજી મળ
- ૧૫ શ્રી ચાથમલજ મ૦ (દેશી સંપ્રદાયના)
- ૧૬ શ્રી પૃથ્વીચન્દ્રજી મ૦
- ૧૭ શ્રી કુન્દનમલજી મ૦
- ૧૮ શ્રી સૌભાગ્યમલજી મ•
- ૧૯ સમરથમલજ મ૦
- ૨૦ શ્રી માહનઋષિછ મ૦
- २१ ५० હસ્તિમલજ મ•

ઉપરની સમિતિનું કેરિમ ૧૧ નું રાખવામાં આવ્યું હતું. અને રાત્રિએ આ સમિતિ ની એઠકા થતી હતો.

## પ્રતિનિધિ મુનિઓાની બેઠકમાં થયેલાં કાર્યના હેવાલ અને સંમેલન મળવાનાં મુખ્ય કારેશા.

કારણ વગર કાયની ઉત્પત્તિ કિંદ સંભવતી નથી. આપણે આગળ કહ્યું તેમ જ્યારે જ્યારે ધર્મના ઉચ્ચતમ તત્ત્વો સદંતર છિન્નિભિન્ન થવા લાગે છે, ત્યારે ત્યારે એક પરમ પુરુષના, ઉદ્ધારક મહાત્માના જન્મ થાય છે, અને તે પાતાના ચારિત્રખળ, જ્ઞાનખળ સત્ય તત્ત્વાના પ્રચાર કરે છે. તેમ દરેક કાર્યમાં, દરેક પ્રવૃત્તિમાં જ્યારે શિથિલતા પ્રસરે છે, ધાર અધકારભર્યા આવરણા દષ્ટિગાચર થાય છે, કે સમાજમાં કલેશાદિ પ્રવૃત્તિઓ વિકસે છે, ત્યારે એવાં કાઇ વિચારક પુરુષોને અધકારના નાશ કરી પ્રકાશ કરવાનું મન થઇ આવે છે, અને પછી તે ભગીરથ પ્રયત્ન સેવે છે. જો કે આ વખતે સ્થા. સમાજની કે સમાજના મુનિવરાની સ્થિતિ છેકજ અધઃપતનને પંચે ગયેલી ન હતી; તાપણ સારીયે આલમમાં પાતાના અદ્ભુત ચારિત્ર ખળે પ્રશંસા પામેલા સ્થા. જૈન મુનિઓને માટે આદર્શ ચારિત્ર, આદર્શ ખંધારણની તા જરૂર હતી જ. તે ઉપરાંત ક્રિયાકાંડામાં, વ્યવહાર નિયમામાં, તિથિ નિર્ણયમાં, આદિ અનેક વિચારણાએ કરી સમુહળળ જગાનવાનું મુખ્ય કારણ હતું.

પંજાબ શિરામણી વયાવદ પૂજ્યાચાર્ય શ્રી સાહનલાલજી મહારાજે જૈનજયાતિષના

ત્રકાશ કરવા માટે મહાપ્રયાસે જ્યાતિષ ગણિતના આધારે " શ્રી વર્ધમાન જૈન તિથિ પત્રિકા " નામક પ્રશંસક પ્રસ્તિકા ખનાવી. જે પ્રસ્તિકામાં ચાતુર્માસ, વિદ્વાર આદિ વિધ પાતાની સંપ્રદાયમાં ચાલુ કર્યું. પરંતુ હંમેશા બધા મતા એકત્ર નથી હોતા. એથી આનું પરિણામ એ આવ્યું કે પુન્યશ્રીના આ નિર્ણય કેટલાકાને "ન્યોતિષ શાસ્ત્ર" ની વિરુદ્ધ લાગ્યા. પરિણામે તેમના સંપ્રદાયમાં ખે વિભાગા પડી ગયા. અને સાધ્ય–સાધ્વીએોમાં તેમજ શ્રાવક વર્ગમાં ઘણા કલેષ ઉત્પન્ન થયા. આ કારણથી ખંતે પક્ષને સમજાવવા માટે સ્થા. જૈન કાન્કરન્સના નેતાઓ પુજ્યશ્રી પાસે વારંવાર જઇ વિનંતિ કરવા લાગ્યા: પરંત તેનં પરિણામ સમાધાની રૂપે નજ આવ્યું. અને ઉત્તરાત્તર કલેશની વૃદ્ધિ થતી ગઇ. છેવટે સં. ૧૯૮૮ માં શાસનના હિત અર્થે આગેવાન શાંતિ ઇચ્છક નેતાએ પુનઃ પુજ્યશ્રી પાસે ગયા અને ખંને વિભાગાને સમાધાની પર આવવા આગ્રહભરી વિનંતિ કરી. ત્યારે સમયદા અને શાસનહિતચિંતક પુ. શ્રી સાહનલાલજી મહારાજે કહ્યું કેઃ સ્થાનકવાસી સમાજના સર્વ સાધુએાને આ મારી '' તિથિપત્રિકા'' બતાવેા. અને જો તેએ વધુમતે તેને સિદ્ધાંત વિરુદ્ધ કરાવે, તા હું તે પત્રિકા પાછી ખેંચી લેવા તૈયાર છું. (પુજ્યશ્રીનું આ કથન તેમના વિશાળ અને શાંતિઇચ્છક હૃદયની ખાત્રી આપે છે) આ મુખ્ય કારણ ઉપરાંત ખીજાં પણ કેટલાંક કાર્યો સાધુ સમાજના પુનરત્થાનને માટે અગત્યના હતા. તેથી કાન્કરન્સના નેતાઓએ તે વાત માન્ય રાખી: અનેક જગ્યાએ કરી, સંમેલનનું વાતાવરણ જમાવ્યું, અને આપણે તે મેળવવા ભગીરથ પ્રયત્ને પણ સફળ થયા એ આપણા ઇતિહાસના એક તેજરવી પ્રસંગ છે.

સંમેલનની બેઠકમાં પ્રથમ પ્રશ્ન ' તિથિ નિર્જુય ' પરત્વે મૂકાયો. તેમાં ઘણી ચર્ચા થઇ. અને ધણા સંપ્રદાયના એવા મત થયા કે સિદ્ધાંતને આગળ રાખી પ્રત્યેક સંપ્ર-દાયને એક સરખી રીતે અનુકળ આવે તેવા નિર્ણય થાય તાજ દરેક માન્ય રાખી શાંકે. આ પત્રિકામાં પુજયશ્રીએ જો કે અથાગ પરિશ્રમ સેવ્યા છે. તદપિ હાલ જૈન જ્યોતિષતા પ્રાય: લાપ ( કેટલાક સિદ્ધાંતા વિચ્છેદ ગયા હાઇ ) થએલા હોઈ, આ સંબંધી અનેક જ્યાતિષ શાસ્ત્રીઓના અભિપ્રાયથી એકત્ર મત ઉત્પન્ન કર્યા પછીજ ઉકત પત્રિ-કાના સ્વીકાર થવા જોઇએ. આ પત્રિકા લૌકિક અને પરંપરાથી બિન્ન માર્ગે પ્રવર્તતી જણાય છે. તેથી તે ળધાને અનુકળ ન આવે તે સ્વાભાવિક છે. આ માટે જૈન જ્યાેતિષ ત્રાનના અનુભવીઓની કમીટી નીમી તે દારા નિર્ણય કરી મધ્યસ્થ માર્ગ સ્વીકારવા એ હિતાવહ છે. આ દરાવને સર્વ સંપ્રદાયાએ સહાનુબૂતિ આપી. અને પછી તે બાબતની એક કમિટિ નીમવામાં આવી, જેનાં નામા:-

૧ ગથિ શ્રી ઉદેચંદજ મ. (પંજાય)

પ પ્રવર્ત ક શ્રી પન્નાલાલજી મ. (મારવાડી) દ શતાવધાની પં. મુનિ શ્રી રત્નચંદ્રજી મ. (કાદીયાવાડ)

૪ મનિ શ્રી મણીલાલજી મ. (કાઠીયાવાડ) હ મુનિ શ્રી ચત્રભુજજી મ. (કાઠીયાવાડ)

ઉપરના સાત મુનિઓની કમિટિ નીમી તિથિ નિર્ણય કરવાનું કામ તેઓને સોંપ-વામાં આવ્યું હતું. આ કમિટિ મહા પ્રયત્ન કરી સર્વને સંતાય ઉપજે તેવા મધ્યસ્થ રસ્તો લઇ સમાધાનીની અણી પર આવેલ, પરંતુ ગમે તે કારણે પાછળથી મતબેદ હપસ્થિત થયો, અને તે કાર્ય અધુરૂં રહ્યું. જેથી છેવટે તે કામ કાન્ક્રરન્સને સોંપવામાં

ર ઉપાધ્યાય શ્રી આત્મારામજ મ. (પંજાય)

**રૂ** ચુવાચાર્ય શ્રી કાશોરામજ મ<sub>•</sub> (પંજાય)

આવ્યું; તે સાથે એવી લલામણુ કરવામાં આવી કે:-જ્યાં સુધી કાે-કરન્સ કનિર્ટિ ચંદ્ર દર્શન, ચંદ્ર સૂર્ય ગ્રહણ આદિ યોગો ખતાવી જૈન જ્યાંતિષ આધારે સંપૂર્ણ જૈન પંચાંગ સંતાષપ્રદ રીતે તૈયાર ન કરે ત્યાં સુધી સૌએ પરંપરા અનુસાર વર્ત વું. એ પ્રમાણે કહી તિથિ નિર્ણાયક સાધુ સમિતિએ તે કાર્ય કાેન્કરન્સને સાંપ્યું, જે કામ માટે કાેન્કરન્સના સુકાનીયા- માનનીય શ્રી હેમચંદલાઇ રામજલાઇ મહેતા અને અન્ય સુક્ષેહઇચ્છક આગેવાના લારે પરિશ્રમ સેવી રહ્યા છે, તે ખરેખર આપણા સમાજ માટે ગૌરવવંતુ કાર્ય છે.

ખીજા પ્રસ્તાવમાં કેળાં, કીસમીસ, લીલી દ્રાક્ષ, અંગુર, ખરક વગેરે વસ્તુઓ સચેત છે કે અચેત ? એ પ્રશ્ન મૂકવામાં આવ્યા હતા, તેના નિર્ણય માટે પણ એક કમિટિ યાજવામાં આવી હતી. તેમાં પણ કેટલીક ચર્ચાઓ ચાલ્યા ખાદ વિદ્વાન પ્રાફેસરાના અભિપ્રાયા વગેરે મેળવી જાહેર કરવાનું કાર્ય કાન્કરન્સને સુપ્રત કરવામાં આવ્યું હતું, જેના યાગ્ય નિર્ણય વિદ્વાન અનુભવીઓ દ્વારા કરી શ્રી સ્થા કાન્કરન્સે સાપ્તાહિક મુખપત્ર " જૈન પ્રકાશ " માં પ્રસિદ્ધ કર્યા હતા, સચેત અચેતના નિર્ણયનું આ કામ શ્રી કાન્કરન્સે સરસ રીતે પાર પાડ્યું એમ કહેવું જોઇએ.

વચ્ચે વચ્ચે જૈન મુનિએાના આચાર વિષયક પ્રશ્નો ચર્ચાતા હતા, અને તે બહુમતિએ પસાર થતા હતા.

પંજાયમાં વિચરતા પુ, શ્રી નાશુરામજી મ. ના પ્રશ્ચિષ્ય મુનિ શ્રી કુન્દનમલજી મ. વગેરે, જેઓ હાલ "અજીવ પંથી" સમુદાયના નામથી ઓળખાય છે, તેમના તરફથી એક મહત્ત્વના પ્રસ્તાવ \* મૂકવામાં આવ્યા હતા તે એ કેઃ—

પ્રશ્ન ૧ લોઃ—-શ્રી પન્નવણા સૂત્રના નવમા પદમાં ત્રણ પ્રકારની યાનિ બતાવી છે તેના નામઃ-સચિત, અચિત, અને મિશ્ર. એ ત્રણે પેદા થઇ શકે છે કે નહિ ?

પ્રશ્ન ૨:–ધાન્ય વર્ગમાં ચાવીસ પ્રકારનું ધાન્ય ખતાવ્યું છે. અને જેનુ આયુષ્ય ૩ વર્ષથી સાત વર્ષનું કહ્યું છે તે નિયમિત આયુષ્યવિધિ ખાદ સચિત સમજવું કે અચિત સમજવું ક

પ્રશ્ન ૩ જો:—પાંચ સ્થાવરમાં એક જીવ રહે છે કે નહિ ! અને જો એક જ જીવ રહે છે તો તેની આહારવિધિ શં !

આ પ્રસ્તાવની ચર્ચા માટે સાત જણની એક કમિટિ નીમવામાં આવી હતી. તેમાં બહુમતિએ ( છ વિરૂદ્ધ એકમતે ) નીચેના નિર્ણય કરવામાં આવ્યા હતા.

૧ સચિત્ત અચિત્ત અને મિશ્ર એ ત્રણે માેનિઓથી છવ પેદા થઇ શકે છે.

ર ચાેવીસ ધાન્યના ખીજ શાસ્ત્રીય પ્રમાણુથી ૩ વર્ષ અને વધુમાં વધુ ૭ વર્ષનું આયુષ્ય પૂર્ણ થયે અબીજ થઇ શકે છે. તથા યાેનિઓના વિધ્વ'સ થાય છે. આથી અયાેનિ અને અબીજ ધાન્ય અચિત હાેવાના સંભવ છે.

ર શાસ્ત્રમાં " **લીચાળી हરિયાળીય પરિવ**ન્ડનંતો चिट्ठेता" કત્યાદિ સ્થાનમાં બીજના સંગઠનના સ્ત્રકાર નિષેધ કરે છે. પણ અબીજના તા નહિ તેથી અબીજને અચિત માનવું આગમ પ્રમાણથી સિદ્ધ થાય છે, પરંતુ લાકબ્યવહાર માટે સંધટા ટાળવા એ વધુ ઉચિત છે.

મ્યા પ્રમાણે " અજીવ પંથી " નાે ફેંસલાે થવાથી પંજાયમાં તે સંયંધા કલેશ ચાલતાે હતાે તે બંધ પડયાે. એ પણ મા જીજવળ પ્રસંગના એક સુમધુર લહાણ કહેવાય.

<sup>\*</sup> આ પ્રસ્તાવના બદુમતિ નિર્દ્ધય ક્યુલ કરવાનું પાતે વચન આપ્યું હતું.

આ ઉપરાંત બાળદીક્ષા, સાધુ સમાચારી, એકલવિહાર, પ્રતિક્રમણ વગેરેના અનેક પ્રસ્તાવા મૂકાયા હતા, તેમાં કેટલાક પાસ થયા, કેટલાક ગાળમટાળ રહ્યા અને કેટલાક ઉડી ગયા.

ડુંકમાં આ સંમેલને કાંઇક ઠીક કામ કર્યું કહી શકાય; પરંતુ જે મહાન ફેરફારો કરવાના ઉદ્દેશથી, સમાજમાં જે નવચેતન ભર્યું વાતાવરણ જમાવવાના હેતુથી સંમેલન મળ્યું હતું તે સંપૂર્ણ રીતે સફળ ન નીવડયું એમ મારે દીલગીરી સાથે કહેવું જોઇએ. ખરી વાત તો એ હતી કે અમુક અમુક સંપ્રદાયવાળાને પાતાના મતાગ્રહ છોડવાની કે પાતાની પરંપરાથી વિરૃદ્ધ વર્તવાની લેશ પણ ઇચ્છા ન હતી, એટલું જ નહિ પણ એક ખીજા સાથે વર્ષોથી જીદું પડેલું હદય તાતકાળિક સંધાવું લગભગ અશકય થઇ પડયું હતું. જેના પરિણામે જ કેટલાક પ્રસ્તાવા પાસ થઇ શકયા ન હતા.

આમ છતાં, મારે બેધડક આનંદ સાથે કહેવું જોઇએ કે અમુક સંપ્રદાય સિવાયના બીજા ધણા સંપ્રદાયો વચ્ચે એકમેકના પ્રેમના જે સાક્ષાત્કાર થયા; એકબીજાના જ્ઞાન, ક્રિયા, આચાર વિશેષ આદિતી જે માહિતીએ મળી, તે ખરેખર અદ્દસુત અને અવર્ણનીય હતી. ક્યાં કાઠોયાવાડ અને કયાં પંજાબ, કયાં દક્ષિણ અને કયાં મારવાડ. એમ ભારત ભરના મહાવીરના એ ત્યાગધારીએાનું તે વખતનું સંગઠન કાઇ અલૌકિક હતું. આ બધા લાભ " બૃહત્સાધુ સંમેલન 'ને લીધે જ થયા. નહિ તા એકમેકના આવા પ્રેમના, એક બીજાના અપૂર્વ સમાગમના આવા લાભ કયાંથી મળવા પામત ? આ બધું આપણી કાન્કરમસ અને સાધુ સંમેલનના છુહિશાળા અને વિશાળ દૃષ્ટિ કાર્યકર્તાઓના શ્રમનું જ સુંદર પરિણામ હતું. એમ કહેતાં સંકાય ન થવા જોઇએ.

પરંતુ જે ઉદ્દેશ અજમેરમાં સાધુ સંમેલન થયું. તે ઉદ્દેશ સક્ષ્ળ રીતે પાર ન પહેશો તેનું એકજ કારણ હતું. તે એ કે જો સંપ્રદાય શિરામિણું એએ "સમાજને હાલ શેની જરૂર છે, સમાજ શું ઇચ્છે છે?" એ તરફ લક્ષ આપ્યું હોત, અને એકતરપી સંપ્રદાયના કલેશ પરત્વે વધુ સમય ન વેડકયો હોત, તો પરિણામ ધાણું સુંદર આવત, એમ મારૂં માનલું છે. ખેર! થયું તે ખરૂં, કહેવત છે કે " गतं न शोचामि" ગત વાતના શાક ન કરતા હવે તા સમાજ અને સાધુએ તો ઉત્કર્ષ કેમ થાય તેજ શાધનું અને તે શાધ્યા પછી તે રસ્તે પ્રવર્તન કરવા પ્રયત્નશીલ રહેતું એ જ ઉચ્ચતર છે. ઉન્નતિના ઉપાયા પરત્વે પ્રથમ તા મારે એટલું જ કહેવાનું કેઃ—

હાલના સમાજ, જૈના ચાર્યાના મૂળ ઉદ્દેશને ભૂલી ગયા, અને ચતુર્વિધ સંધ જૈન શાસનના સેવા માટે સમયને માન આપી શકયા નહિ. તેથી પૂર્વાચાર્યોના મહાન પરિ-શ્રમા, તેમના કર્ત વ્ય ઉદ્દેશાને ભૂલવાથા આધુનિક જૈન વસ્તીમાં ઘટાડા થતા ચાલ્યા. એટલું જ નહિ પણ જૈન ધર્મને પાળનારાઓમાંથી પણ શાસન સેવાની ધગશા, ધર્મ પ્રેમ આદિ પ્રતિદિન એાસરતાં ગયાં.

પર્વતનું એક માેટું શિખર હેાય અને તે પડવાથી જેમ તેના ખ**ંડેખંડ થ**ઈ જાય. તેમ એકવાર વિશ્વવ્યાપી બની રહેલાે '' જૈન ધર્મ'' આજે અધઃપતનની નીચી **બ્ર્**મિ-કાએ અવલાેકી શકાય છે.

આ પ્રકારની જૈનાની અવનતિ થવાનાં અનેકાનેક કારણા પરત્વે થાડાંક અહિં આપું છું:—અજ્ઞાન, દેષ, કુસંપ, ધર્મીક્રયાના મતબેદાથી ઉઠતાં કલેશા, ગચ્છના મતબેદા, ખંડન મંડનના ઝગડાઓ, સંકુચિત માનસ, જે વખતે જે ક્ષેત્રની પડતી દેખાતી હાય, તેની ઉન્નિત કરવા તરફનું દુર્લં ક્ય, નકામા ખર્ચો, પરસ્પર સાધુ સમાજના ઐકયની ખામી, સાધુ બક્તિમાં ન્યૂનતા, ધર્માલિમાનમાં ન્યૂનતા, વગેરે કારણાથી જૈન ધર્મની ઉત્તરાત્તર અવનતિ થતી રહી છે. ઘણા ગચ્છાના જૈનાચાર્યોએ પરસ્પરના ખંડન મંડનમાં પોતાની શ્રાક્તિના હાસ કર્યો છે, અને તેથી જ પ્રત્યેક ગચ્છમાં પાતપાતાની માન્યતા કે પરંપરા પ્રબળ બની છે, અને સામાની—અન્ય ગચ્છની માન્યતા, વિરુદ્ધની—મિથ્યાત્વ તરીકેની મનાઇ રહી છે. જેના પરિણામે સૌ કાઇ પાતાના રક્ષણના અને અન્ય ગચ્છને હઠાવવાના ઉપ-દેશ આપી સંગઠન શક્તિના વિનાશ નેતરે છે, જેને પરિણામે, આ તકના લાભ લઈ અન્ય સમાજ જેમ અગાઉ પગપેસારા કર્યા, તેમ અત્યારે પણ જૈન શું કે જૈનેતર શું પ્રત્યેક સમાજ પાતપાતાની પ્રવૃત્તિઓ આગળ ધરી જૈનધમીઓને ધર્માન્તર કરાવવા લક્ષ આપી રજ્ઞા છે; જેથી સ્વધર્મ પ્રત્યેની ઉંડી ભાવનાને અંગે અનેક જૈનીઓ દિન પ્રતિદિન જૈનેતર ધર્મ તરફ ઘસડાઇ રજ્ઞા છે, તે અતિ ખેદની વાત છે. વર્તમાન જૈન સમાજ, આ તરફ સંપૂર્ણ લક્ષ આપી ધાર્મિક પ્રગતિ કરવા ઉચિત પ્રયત્ના સેવે, તો નિશંસય જૈનેની પૂર્વકાળની અહોજલાલી સંપૂર્ણતઃ નહિ, તો વિશેષાં પણ હસ્તગત કરવા આપણે ભાગ્યશાળી થઇ શકીયે.

#### જૈનાનો ચડતીના ઉપાયાઃ—

- ૧ પ્રથમ તેા પક્ષપાત રહિત ગીતાર્થા સાધુએા અને શાસન હિતચિંતક શ્રાવકાના સહ-કારે વ્યવસ્થિત યોજનાએા કરી દરેક સ્થળે ગુરૂકુળા અને પાઠશાળાએા સ્થાપિત કરવાની ગાેઠવણ થવી જોઇએ.
- ર ગામાગામ, શાહેર શાહેર કે ખૂણે ખાંચરે વસતાં પ્રત્યેક જૈનનું વસતીપત્રક કરી, પ્રત્યેકને જૈનધર્માનું સામાન્ય ગ્રાન મળે એવા ઉપદેશ ફેલાવવા, યાગ્ય પ્રખંધ કરવા જોઇએ.
- 3 સમસ્ત ભારતવર્ષમાં પ્રીસ્તી પ્રજાની જેમ જૈન ધર્મના પ્રચાર થાય, એવા યાજ-નાએ કરીને તેને આચારમાં મૂકવા દરેક જૈને આત્મભાગ આપવા જોઈએ.
- ૪ દરેક ગચ્છતા આગેવાન સાધુએાએ પરસ્પર સંપ અને એકય જળવાઇ રહે તેવા પ્રયત્ના હરહંમેશ ચાલુ રાખી કલેશ ઉદ્ભલવવા ન પામે તે પ્રતિ ખાસ લક્ષ રાખલું જોઈએ, અને દર વર્ષે કે બે વર્ષે સંપ્રદાયના સાધુએાનું સંમેલન મેળવી ઉન્નતિ માટે યાગ્ય નિયમા ઘડવા જોઇએ, અને તે પ્રમાણે વર્તન ચાલુ રાખલું જોઇએ.
- પ જૈન સાધુએા, આખી દુનીયામાં ચાલતાં ધર્મોનું પૃથક્કરણ કરી શકે, અને જૈન ધર્મની સર્વ શ્રેષ્ઠતા સમજાવી શકે, તે માટે તત્ત્વન્નાન માટેના પ્રંથોની સગવડતા કરવી જોઇએ જેથી ન્નાન સાહિત્યમાં અભિવૃદ્ધિ થઇ જનતામાં જૈનત્ત્વના સુંદર પ્રચાર કરી શકે.
- ૬ સાધુશાળા સ્થાપી, અભ્યાસના સાધના વધારી, દરેકને અભ્યાસના સગવડ કરી આપવા જોઇએ, અને અન્ય ગચ્છના સાધુ–સાધ્વીએા સાથેના સંપ ભર્યા વર્તનનું શિક્ષણ ઉત્તરાત્તર મળતું રહે, જેથી પરસ્પરના વર્તાવ કદિ કલેશ્વમય ન અનતા પ્રેમ ભર્યા રહી શકે.
- છ જૈન સાધુઓ પર જાહેરમાં નિંદા ન થાય, પરસ્પરમાં પણ નિંદા ન થાય, એ માટે સર્વ સંપ્રદાયના સાધુઓએ એકત્ર મળીને પ્રભંધ કરવા જોઈ એ. અને તે માટે નિંદાયુક્ત પત્રિકાઓ આદિ છપાય નહિ, અને છપાય તા સંધ યાગ્ય તપાસ કરી તેના પ્રતિકાર કરે; એ જાતની વ્યવસ્થા કરવા જોઈ એ.

- ૮ સર્વ'ગચ્છના આગેવાન સાધુએનું એક મંડળ સ્થાપલું, તેએના પુરાણા કલેશા સમાવી દેવા, અને કરી કલેશ ન જન્મે તે માટે યાગ્ય નિયમા ઘડવા. છતાં કલેશ જન્મે તા સ્થપાયેલા મંડળ તેનું સમાધાન કરતું. આવાર વિરુદ્ધ વર્ત નાર સ્વચ્છં દી સાધુ વગેરેના યાગ્ય પ્રભ'ધ કરવાની સત્તા તે મંડળ હસ્તગત કરી યાગ્ય ન્યાય આપવા, ઉપરાંત સાધુ સમાજનું યાગ્ય ભ'ધારણ ઘડી કાઢી તેના વ્યાજળો વર્તાવ તરફ લક્ષ આપતા રહેતું; જરૂર જણાતાં ઘટતાં સુધારા કરવા, અને તે માટે અમુક મુકરર કરેલા વખતે સૌએ એકઠાં મળા ઉન્નતિ માટે વિચારણા કરવી. કાઇ કોઇ ગચ્છ નાયકા દૂર હાેવાના કારણે ન મળી શકે, તા ત્યાંના આગેવાન શ્રાવકા સાથે યાગ્ય મસલત દ્વારા કાર્ય પાર પાડતું.
- ૯ જૈન સાધુ–સાધ્વીઐાની સંખ્યામાં વધારા થાય, અને તેમના દ્વારા જૈનમાર્ગના ઉત્કર્ષ થાય તે માટે યાગ્ય નિયમા ઘડવા.
- ૧૦ ઉપદેશ, ખેંચતાજુ રહિત કેવળ પરમાર્થ છુહિએ અપાય અને એ રીતે જૈનધર્મના વિકાસ થાય તેવા ઉપાયા યાજવા.
- ૧૧ ચતુર્વિધ સંઘ અમુક સમયે એકત્ર મળે, અને અરસ્પરસના વર્તાવ માટે સમાજ ઉન્નતિની યાગ્ય વિચારણા કરી, યાગ્ય બ'ધારણ ઘડી પ્રચારકાર્ય કરવામાં તન મન ધનના યથાશ્રક્તિ ભાગ આપવા કટિબદ્ધ થાય તે માટે પ્રયત્ન કરવા.
- ૧૨ ગરીબ જૈન બધુએા, વિધવાએા અનાથા આદિના રક્ષણ માટે યાગ્ય ઉપાયા હાથ ધરવા. તે માટે યાગ્ય કળવણીની સંસ્થાએા, હુન્નર ઉદ્યોગાના ખાતાંએા, સ્વધર્મા સહાયક ક્રેડા, નિરાશ્રિત ક્રેડા, ધધે લગાડવાના કાર્યા, સ્વધર્મમાં દઢ રાખવાના ઉપાયા, આદિ યાજના કરી જૈનધર્માઓના ટકાવ કરવા, અને અન્યને જૈનત્ત્વની ઉપયોગિતા સમજાવી ઉદ્યાર કરવા.
- ૧૩ જૈન ધર્મની ઉત્તમતા સાભીત કરનારાં પુસ્તકા રચવાં–રચાવવાં. લેખકા–વિદ્વાનોને યાગ્ય પુરસ્કાર આપવા, તે સાથે જૈન પુસ્તકા દુનિયાની દરેક ભાષામાં છપાવી તેના વિના મૂલ્યે કે એાછાં મૂલ્યે પ્રચાર કરવા.
- ૧૪ જૈન ધર્મ પર થતા આક્ષેપવાળા ક્ષેખાેના સબ્યતાથી શાસ્ત્રાધારે પ્રત્યુત્તર આપવા માટે જૈન વિદ્વાનાની એક કમિટિ નિયુક્ત કરવી.
- ૧૫ જૈનધર્મના પ્રચાર માટે સાધુએાએ દરેક દેશમાં (કલ્પ મુજબ) વિહાર કરવા.
- ૧૬ જૈનાની વસ્તી દર સૈકે હજારાના પ્રમાણુમાં ઘટે છે, તેનાં કારણા વિચારી યાેગ્ય પ્રયત્ન કરવા.
- ૧૭ કન્યાવિક્રય, વરવિક્રય, બાળલગ્ન, વૃદ્ધવિવાહ, ધર્માદાનું ધન ખાનાર, વિવાહાદિ શુભ પ્રસંગે વધુ પડતા ખરચ, શ્વરાબબાજી, વૈશ્યાનાચ કે આતશ્રબાજી આદિ અયાગ્ય હાનિકારક રિવાજો હાય તે જૈનસમાજમાંથી સદંતર નાખુદ કરવા યાગ્ય કાયદાઓ બાંધવા, અને સાદાઇથી, ફેશનની કાઇ ખરાબ રૂઢિઓના બાગ બન્યા સિવાય પ્રમા- શિકપણે જીવન વ્યવસાય ચાલે: તે માટે સાચા જૈનાએ હંમેશાં લક્ષ રાખવું.
- ૧૮ સ્ત્રી શિક્ષા–સ્ત્રી કેળવણી પરત્વે ખૂખ લક્ષ આપી તેમને ઘરગથ્થુ ઉદ્યોગા શીખવવાના પ્રબ'ધ કરી જૈન પ્રજાના ચારે વર્ગમાં–ચતુર્વિધ સ'ધમાં સુખી, શાંત અને પાર-માર્ચિક જીવન શુજારાય તે માટે પૂરતા પ્રબ'ધ કરવા.

આ પ્રમાણે મ્હારી અલ્પમત્યાનુસાર જૈનધર્મ અને સમાજની ઉત્રતિ વિષયક યાય ઉપાયા મેં સ્ચવ્યા છે. તે પ્રમાણે વર્તવા ચતુર્વિધ સંધ ઘટતું કરશે, તો મને ખાત્રી છે કે આજના અધાગત રિથતિએ પહેાંચેલા સમાજના કાઇ અદ્ભુત વિકાસ થશે, એટલું જ નહિ પણ તે આર્થિક, નૈતિક, ધાર્મિક, સામાજિક કે રાજકીય પ્રવૃત્તિઓમાં અત્રસ્થાન ભાગવતા રહેશે.

આ આખાયે ઇતિહાસમાં અનેક વિદ્વાનાના, પંડિતાના, મહિષ્ઓના કે અનુભવી-ઓના અભિપ્રાયા પરથા આપણે જોયું કે "જૈનધર્મ" એજ સર્વ શ્રેષ્ઠ સત્ય ધર્મ છે. છતાં તેની જન સંખ્યામાં શા માટે ક્ષતિ થાય છે, તેનાં કારણા ખરાખર વિચારી યાગ્ય પ્રયાસ સેવવા જોઇએ. જેમ એક દુકાનદાર પાતે બાહાશ હાઇ દુકાનના સર્વ કાર્ય-ભાર વ્યવસ્થિત ચલાવી પેઢીને સારી સ્થિતિ પર લાવી મૂકે છે, તેમ જૈનધર્મના પ્રચાર કરનારા આગેવાન સાધુઓ અને લાકનેતાએ બાહાશ, બુહિશાળા અને શાસનને વફાદાર હાય તા "જૈન ધર્મ" રૂપ પેઢી સુંદર રીતે ચલાવી શકે, એટલુંજ નહિ પણ જૈનસમાજની વૃદ્ધિ સાથે આખાદી કરી શકે.

જૈન ધર્મ પછી નીકળેલા પ્લીસ્તી, મુસલમાન આદિ ધર્મને માનનારાઓની સંખ્યા કુદૃકે ને ભુસકે વધતી જાય છે, ત્યારે જૈન સમાજ પછાત રહે છે તેનું કારણ શાધવાનું કામ આટલું લખ્યા પછી હું વાંચકને સોંપું છું.

જૈન ધર્મના વ્યાપારી–ગુરૂઓએ વિચારવું જોઇએ કે અમારી દુકાને આવનારા મનુષ્યા કેમ એાછા થાય છે ? અમારા ગ્રાહકા કેમ ધટે છે ? દુકાન સારી હાય, માલ સારા હાય, વેચનારા સારા હાય, ભાવ સસ્તા હાય, તા શું ગ્રાહક સંખ્યા ધટે ખરી ? ત્યારે આનું કારણ શું ?

કારણ એજ કે:—માલ તા ઉત્તમાત્તમ છે; અને તેને ખરીદનારા પણ છે; પરંતુ વૈચનારા ધર્મ ગુરુઓ પાતપાતાના પેઢા જમાવવા અર્થ માંહામાંહ હરિદ્દાઇમાં ઉતરી, ચડસાચડસી કરી, કલેશ કુસંપમાં પડે છે, જેથી પ્રાહકાના મન નારાજ થાય છે. અને પછી બીજી દુકાના શાધવા નીકળે છે, આં તેમને મિદી જભાન, સ્વાગત, આધાસન મળતું હોઇ તે તરફ લલચાય છે, પરિણામે જૈન સમાજના ઉત્તરાત્તર વિકાસ થવાને બદલે વિનાશ થાય છે. આ બાબત ધર્મ ગુરુઓએ હરિદ્દાઇ નિમિત્તે થતા અદેખાઇ વાસરાવવી જોઇએ અને મહાન તત્ત્વાના વિકાસ સાર્વત્રિક પ્રેમથી સાધવા જોઇએ. જો તેમ થશે તા જૈન સમાજના લાતુ ઉદ્યાચળ પ્રતિ ગમન કરતા આપણે નીરખી શકીશું. અરતુ.

सर्व मंगल मांगल्यं सर्व कल्याण कारणं। प्रधानं सर्व धर्माणाम् जैनम् जयति शासनम्॥



# અગાઉથી થયેલા ગ્રાહેકાની નામાવલી.

## ૧૦૧ શેઠ ગાપાળજી લાડકચંદ હે. કૃતેહચંદભાઇ—થાન.

#### ૮૭ વાંકાનેર

- ર સંધવી છગનલાલ અંદરજી
- પ દેાશી લીલાધર પાનાચંદ
- ૧ સંઘવી રૂપચંદ્ર અંદરજી
- ૧ એન ચ'પાએન રૂપચંદ
- ૪ ખંઢેરીયા માહનલાલ માણેક્યંદ
- ૪ શા, દીપચંદ વાલજી
- ર ખેન લીલાવતી દીપચંદ શાહ
- ૧ એન લલીતા કેશવલાલ (વઢવાચુવાળા)
- પ શાહ કાનજી નરશી હ. ઝસુખેન
- ૭ ખાઇ ઘેલીબાઇ રૂપચંદ
- ર સાેલાણી વલમજી રાધવજી હે. માેહનલાલ
- ર સાેલાણી માધવજી રાધવજી હે. વનેચંદ
- ર સંધવી માહનલાલ શામછ
- ૧ સંધવી હીરાચંદ માનશંગ
- ૨ શ્રી સ્થા• જૈન અજરામરજ લાયબ્રેરી
- ર ગાંધી બેચર માનજી
- ૧ સ'ધવી ચત્રભુજ કચરાભાઇ
- ૧ મહેતા વલ્લમજી પુલચંદ
- ર સંધવી જાદવજી ભાષ્યુજી
- ૧ સંઘવી ભાઇચંદ કાળીદાસ
- ૧ શેઠ વધ°માન ભાઇચંદ
- ૧ દેાશી જગજીવન પાનાચંદ
- ૧ શેઢ ત્રીભાેવન હરજીવન
- ૧ વખારીયા જટાશંકર જગજીવન
- ૧ સંધવી અમૃતલાલ શામછ
- ૨ ખાઇ રંભાખાઇ વખતચંદ
- ૧ બાઇ રળીયાતબાઇ કુંગરશી
- **૧ સંધવી સામચંદ ગાે**વા
- ૧ સાેલાણી માેતીચંદ કુંગરશી
- ૧ ગાંધી માણેકર્યંદ જેચંદ
- ૧ સંધવી અંદરજી ગકલ
- ર ગાંધી પીતાંખર ગાકળ (હડમતીયાવાળા)

- ૧ દાેશી કાંતિલાલ માનશંગ
- ૧ ગાંધી કડવા પરસાતમ (હડમતીયા)
- ૧ દેાશી કરશનજી ભીમજી
- ૧ દાસી જીવરાજ કાલીદાસ
- ર શાહ એાધવજી વીરપાળ
- ૧ સંધ્વી છગનલાલ ગાેખર
- ૧ દાશી ઉકા દેવશી
- ૧ મહેતા વાધજી ચુલાખચંદ
- ૧ શેઠ દલીચંદ ચતુરભાઇ
- ૧ મહેતા કાન્તિલાલ કપુરચંદ
- ર દેાશી વીરપાળ ડુંગરશીભાઇ
- ૧ સંધવી અભેચંદ શામછ
- ૧ શા વીરચંદ હંસરાજ
- ૧ સાલાણી ધરમશી નાનચંદ
- ૧ સંધવી હેમચંદ જેચંદ
- ૧ દાેશી જેઠાલાલ માણેકચંદ
- ૧ પટેલ અંદરજ ઘેલાભાઇ સરપદ્દડવાલા
- ૧ માહનલાલ નાનચંદ સ્ટેશન માસ્તર(મુળી)
- ૧ શેઠ છગનલાલ ચતુરભાઇ
- ૧ સંધવી ઝુંઝાભાઇ સામચંદ
- ૧ પા. સાેભાગચંદ જેચંદ સરપદડવાળા
- ૧ મહેતા ખુશાલચંદ કાળીદાસ માસ્તર
- ૧ મહેતાં પાેેેપટલાલ ફૂલચંદ

#### પ૪ મારબી

- ૧ નગરશેઠ અમૃતલાલ વર્ધ માન
- ૧ મહેતા સુખલાલ માેનજી
- ર મહેતા જીવરાજ ડાેશાણી
- ૧ દેસાઇ એાતમલાલ હરજીવન
- ૧ સંધવી હકુભાઇ ગાેવિંદજી
- ૧ સ્થાનકવાસી જૈન સંધ
- ૧ શ્રી જૈન લાયબ્રેરી મારબી
- ૧ શ્રી જૈનશાળા મારખી
- ૧ મહેતા મહાદેવ દેવચંદ

#### २७४

- ૧ મહેતા છખીલાલ વનેચંદ
- ૧ મહેતા હીરાચંદ લખમીચંદ
- ૧ મહેતા માધવજી ચાંપશી
- ૧ મહેતા માેરારજ ચાંપશી
- ૧ સંધવી ગુલાખચંદ વછરાજ
- ૧ મહેતા ભાઇચંદ ખેતશી
- ૧ દેસાઇ હીરાચંદ ઝવેરચંદ
- ૧ મહેતા રેવાશંકર અંભાવીદાસ
- ૧ દેાશી રાયચંદ ડાેશા
- ૧ મહેતા મારારજ લીલાધર
- ૧ મહેતા પ્રાણજીવન ઝવેરચંદ
- ૧ વારા ક્ષીરચંદ સાભાગયંદ
- ૧ મહેતા કેશવલાલ મૂળછ
- ૧ ઝવેરી ગંગારામ નેણશી
- ૧ મહેતા દામાદર લખમીચંદ
- ૧ દેસાઇ ભાઇચંદ ક્લાણછ
- ર કાઠારી ગુલાબચંદ કેશવછ
- ૧ મહેતા ખાડીદાસ નેણશી
- ૧ મહેતા અમીચંદ ચત્રસુજ
- ૧ મહેતા ગીરધરલાલ માેરારજી
- ૧ સંઘવી ધરમશી ઘેલાભાઇ
- ૧ દેાસી પાનાચંદ માતીચંદ
- ૧ શા. નીમચંદ પાેપટલાલ
- ૧ શા. કાલીદાસ પાનાચંદ
- ૧ પારેખ કશળચંદ શવચંદ
- ૧ સાલાણી ખેચર ઝુંઝા
- ૧ સંધવી મગનલાલ વછરાજ
- ૧ મહેતા જટાશંકર ભીનજી
- ૧ મહેતા ન્યાલચંદ ગુલાભચંદ
- ૧ ખાખાણી કરસનજી ભૂદર
- ૧ મેતા ભાઇચંદ કેશવજી (સજનપર)
- ૧ સંધવી અલેચંદ વૃજપાલ
- ૧ મહેતા રેવાશંકર માધવજી
- ૧ મહેતા દામાદર રાધવજી
- ૧ કાેઠારી કપુરચંદ માણેકચંદ (એારસીપર)
- ૧ દાેસી માણેક્ચંદ સુંદરજી

- ૧ ઘડીયાળી ચંદુલાલ ત્રિનાવન
- ૧ સંધવી ન્યાલચંદ પીતાંબર
- ૧ મહેતા વલ્લભદાસ ચુલાળચંદ
- ૧ મહેતા નવલચંદ માધવછ
- ૧ મહેતા માણેક્ચંદ લખમીચંદ
- ૧ સંઘવો છેાટાલાલ નરબેરામ
- ૧ મહેતા કાલીદાસ મેઘછ

#### ૧૧૦ અમદાવાદ

- પ શેઢ આત્મારામ માણેકલાલ
- ૧૦ શા. બાલાભાઈ છગનલાલ
  - ર શેઠ સામચંદ હરીલાલ
  - ૧ શા. વાડીલાલ ડાહ્યાભાઈ
  - ૧ સ્થા. જૈન મિત્ર મંડળ હ. બાેગીલાલક્રાઇ
  - ૧ માસ્તર શનાભાઇ છાટાભાઇ
  - ૧ શા. ચંદુલાલ ડાહ્યાભાઇ
  - ૧ શા. કાંતિલાલ ત્રિભાવનદાસ
  - ૧ શા. શામળભાઇ ગાેરધનદાસ
  - ૧ શા નગીનદાસ છેાટાલાલ હ. કાંતિલાલ
  - ૧ શા પ્રેમચંદ ગાેપાળદાસ
  - ૧ શા અમૃતલાલ કેશવલાલ
  - ૧ શા છક્કડભાઇ મગનલાલ
  - ૧ મેતા મુળચંદ મગનલાલ
  - ૧ મેતા કેવળભાધ કરતુરચંદ
  - ૧ મેતા ખુશાલદાસ એાધડભાઇ
  - ૧ શા વાડીલાલ મગનલાલ
  - ૧ શા ચંપકલાલ વાડીલાલ
  - ૧ માસ્તર રતીલાલ મગનલાલ એમ. એ.
  - ૧ સ<sup>•</sup>ધવી ચંદુલાલ શીવલાલ
  - ૧ શા રમણલાલ ડાહ્યાભાઇ
  - ૧ માહનલાલ લક્ષ્મીર્યંદ વખારીયા

( રાજકાટવાળા )

- ૧ શા લાલચંદ પ્રુલચંદ ડાેળાયાવાળા
- ૧ શા છાટાલાલ લાલચંદ સાયલાવાળા
- ૧ શા મણીલાલ ખાેઘાભાઈ ઇયાવાવાળા
- ૧ હિંમતલાલ ગીરધરલાલ પારેખ
- ૨ શા ચંદુલાલ મનસુખભાઇ

#### રહપ

- ૧ શા રાધવજી રામજી કચ્છ માનકુવાવાળા
- **ર સંધ**વી લખમીચંદ ઝવેરચંદ
- ૧ શા. છગનલાલ વનમાળીદાસ
- ૧ શા. જીવરાજ અલેચંદ સેજકપરવાળા
- ૧ શા. ચમનલાલ મહાસુખરામ
- ૧ શા. લહેરચંદ તલકચંદ
- ર વાડીલાલ મગનલાલ કામદાર
- ૧ શા. વાલાભાઇ મહાસુખરામ
- ૧ ખ'ધાર નાગરદાસ તલકશો

# ( સરસપુર )

- ૧ લા. છગનલાલ શામળદાસ
- ૧ લા. હરગાવન શામળદાસ
- ૧ લા. જેસીંગલાઇ ડાહ્યાલાઇ
- ૧ ભા. કાલીદાસ છનાભાઇ
- ૧ લા. મંગળજી પાતાચંદ હ. બેન પુરી ( છ કાૈટી ઉપાશ્રયે )
- પ શા પાચાલાઇ પીતાંબરદાસ
- ર દેશ્શી માતીચંદ ધારશોભાઇ રાજકાટવાળા
- ર માદી માહનલાલ જેચંદલાઇ ગાંડલવાળા
- ર શા શાન્તિલાલ મગનલાલ ભાવનગરવાળા
- ર લા. નારણુદાસ પુંજાલાઇ
- ર લા. ગણુપતલાઇ પુંજાલાઇ
- ૧ ભા. ચુનીલાલ ગણેશ
- ૧ ખીમચંદ બેચરદાસ તલસાણીયા
- ૧ મારારજ ધનજીભાઇ પડીયા
- ૧ લાલચંદ મલુકચંદ ખંભાતવાળા
- ૧ દેાશી ખીમચંદ વખતચંદ
- ૧ ગાેપાણી પુરુષાત્તમ ઠાકરશી
- ૧ શા સુનીલાલ વર્ધમાન
- ૧ શા સુખલાલ મથુરદાસ
- ૧ શા મણીલાલ મગનલાલ
- ૧ શા ધારશી ઝવેરભાઇ ત્રાડીયાવાસા
- ૧ શેઠ મુકુન્દચંદ માહનલાલ બાલીયા
- ૧ શા લાલચંદ હીરાચંદ
- ૧ દેસાઇ જેઠાલાલ પ્રેમજી
- ૧ શા ભાઇલાલ સુખલાલ

- ૧ શા મક્તલાલ કકલભાઇ
- ૧ ગુલાબચંદ હીરાચંદ સંઘાણી
- ૧ મણીયાર મનસુખલાલ જીવણુલાઇ
- ૧ શા નાગરદાસ ભુરાભાઈ
- ૧ શા ગીરધરલાલ સાંકળચ'દ
- ૧ ડેલીવાળા રતીલાલ ખીમચંદ
- ૧ શા. પાેપટલાલ જગજીવનદાસ
- ૧ શા મનસુખલાલ માણેકચ'દ
- ૧ કાલીદાસ જસકરણ ઝવેરી હ. મણી મહેન
- ૧ શા છાટાલાલ ભુદર ધ્રાંગધાવાળા
- ૧ શા લક્ષ્મીચંદ કપુરચંદ
- ૧ શા ડાહ્યાભાઇ માતીયંદ
- ૧ શા માણેકલાલ ડાહ્યાભાઇ
- ૧ શા રામજ ડાહ્યાભાઇ
- ૧ મેહનલાલ કુંવરજી તલસાણીયા
- ૧ શા કેશવલાલ જેઠાભાઈ
- ૧ ભા. ગાંડાલાલ સંધજી સરસપુર
- ૧ ભા. ખાલુભાઇ પુલચંદ
- ૧ શા કાનજીલાઈ ચત્રલુજ
- ૧ સંઘવી ત્રીકમલાલ છંગનલાલ
- ૧ શા માહનલાલ ગુલાબચંદ
- ૧ શેઢ કુંદનમલજ (મારકીટ)
- ૧ પ્રેમચંદ ઠાકરશી ગાસલીયા

#### ૧૦ૡ રાજકાેેેે

- ૫૧ મેતા ક**પુર**ચંદ્ર પાનાચંદ્ર **હ**. ગુલા**ખચં**દ્રભાઇ
- ૧૦ રાવસાહેબ ઠાકરશી મકનજી ઘીયા
- ૧૦ વીરાણી શામજી વેલજી
  - પ પારેખ ગુલાળચંદ પાેપટભાઇ
  - પ વારા ચુનીલાલ નાગજીભાઇ
  - ર શ્રી ધાળીબાઇ સ્થા. જૈન શાળા
  - ર શા બેચરદાસ ગાપાળજી
- ર બીમાણી સાકરચંદ જેચંદ
- ર ભીમાણી ભુરાભાઇ પ્રાગજી
- ર દક્તરી ન્યાલચંદ સામચંદ
- ર મગનલાલ અમ્રતલાલ મહેતા
- ૧ ખંઢેરીયા હરખચંદ હેમરાજ

- ર્વ માદી હ'સરાજ મક્તજી
- ૧ શેઠ ભગવાનજી ચત્રભુજ
- ૧ દાક્તર નરસિંહ ત્રિકમજી
- ૧ કમાણી કીરચંદ કચરા
- ૧ ગાંધી ઝવેરચંદ કશળચંદ
- ૧ મેતા વાધજ રવજ
- ૧ મેતા જગજીવન સામચંદ
- ૧ પારેખ હીરાચંદ ભાઇચંદ
- ૧ દેાશી જાદવજી માણેકચંદ
- ૧ શાહ પરસાેતમ હકમીચંદ
- ૧ શેઠ માતીયંદ વેલછ
- ૧ મેતા રૂપચંદ અબેચંદ
- ૧ શા પ્રાણુજવનદાસ મારારજી
- ૧ વકીલ રામજીભાઇ માણેકચંદ
- ૧ શાહ મણીલાલ વનમાળી

### ૩૯ સુંખાઈ બ'દર

- ૧૦ શાહ જેઠાલાલ સંઘજીલાઈ સાનાવાળા
- ૧૦ ક્ષાહ રતીલાલ પરસાતમ ખાડીદાસ

#### લીં**ખડી**વાળા

- ૧૦ શાહ જીવરાજ લલ્લુ ધનજીલાઇ ,,
  - ૧ શા મનસુખલાલ ગુલાબચંદ દક્ષ્તરી
  - ૧ શા રતીલાલ વીરચંદની કું.
  - ર શેઠ રતનજી વીરપાળલાઇ
  - ૧ શ્વા ચંદુલાલ ગુલાખચંદ્વ (વવાણીયા બંદર)
  - ૧ શા જગજીવન દેવશી ધ્રાંગધાવાળા
  - ૧ પા. લખુભાઇ રણછેાડદાસ
  - ૧ શા અંબાલાલ દાેલતચંદ ખંભાતવાળા
  - ૧ શાન્તિલાલ ત્રિકમલાલ શેઠ લીંબડીવાળા

## ર કરાચી

ર સ્થાનકવાસી જૈન સંધ હ. દેવચંદ નેણશી સંધવી–કરાંચી

#### ર કુંખા કાેનમ

- ૧ શા નરબેરામ ડાલાલાઇ
- ૧ શા હંસરાજ મૂળજી

#### ર કડી

ર ભાવસાર બલાબાઈ નાગરદાસ

#### ૧૨ વઢવાણ કેમ્પ

- ર શા ગુલાળયંદ અમીચંદ હ. માહનલાલ
- ૧ મારફતીયા જીવણલાલ ઝુંઝાભાઇ
- ૧ શા. લખમીચંદ ગુલાળચંદ હ કેશ્વવલા**લ** ( મુંજપર )
- ૧ શા માહનલાલ લવજ
- ૧ માદી કલ્યાણુજ જસરાજ
- ૧ કાઠારી ત્રીભાવન ઉજમશી (લાયબ્રેરી માટ)
- ૧ ભાવસાર પ્રેમચંદ ભગવાન
- ૧ શા જગજીવન તળશી નગરાવાળા
- ૧ શા મનસુખ એાધડ–નગરાવાળા
- ૧ શેઠ મગનલાલ રચુછાેડ હ. છાેટાલાલ
- ૧ વેકીલ હરીલાલ પુલચંદ ખાંડીયાવાળા

#### પર રંગુન

સંઘવી છગનલાલ અંદરજી વાંકાનેરવાળા

#### હરતક.

- ૨ શેઠ છગનલાલ ચતુરભાઈ
- ૧ સ'ઘવી છગનલાલ અ'દરજી
- ૧ ,, રતીલાલ શામજી
- ૧ ,, માણેકલાલ માવજી
- ૧ શાહ પ્રેમચંદ હરજીવન
- ૧ શાહ વનેચંદ અવિચળ
- ૧ શાહ જેચંદ રામજીલાઇ
- ૧ ગાંધી વીરપાળ માનજીભાઈ
- ૧ ,, મણીલાલ અવિચળ
- ૧ ,, પાસવીર દેવકરણ
- ૧ ,, વનેચંદ દેવકરણ
- ૧ ,, શ્રાન્તિલાલ વીરપાળ
- ૧ વખારીયા નરભેશ કર જગજીવન
- ૧ શાહ ચુનીલાલ લાલચંદ
- ૧ સાેલાણી રતીલાલ એન્ડ તલકશી
- ૧ શેઠ દલપતરામ તારાચંદ
- ૧ શા. ગાંડાલાલ તારાચંદ
- ૧ મેસર્સ પી. વી. માેદી
- ૧ વાેરા કેવળચંદ મુળજીલાઇ
- ૧ મેતા માહનલાલ રતનશી

- ૧ જે. પી. સંધાણી (સેંટ્રલ એંક)
- ૧ પારેખ શાંકરલાલ પરસાતમ
- ૧ મેતા અમરચંદ લક્ષ્મીચંદ
- ૧ સંઘવો જાદવજી લખમીચંદ
- ર તલકચંદ નેમચંદ એન્ડ સ**ન્સ**
- ૧ તલકચંદ ખાડીદાસ કામદાર
- **૧ દામાહર** હેમચંદ
- ૧ સાેભાગચંદ માેતીચંદ વીમાની
- ૧ ન્યુ દિલરંજન સ્ટાર હ. જયંતિલાલ
- ૧ લનુલાઇ કહાનદાસ પારેખ
- ૧ ઉદાણી ચુનીલાલ અભેચંદભાઈ
- ૧ પારેખ અમૃતલાલ રતનશી
- **૧ મુળચંદ મ**ણીલાલ ડગલી
- ૧ શાહ તલકચંદ નારણજી
- ૧ મહેતા અમૃતલાલ હીરાચંદ
- **૧ સંધ**વી ભગવાનજી કાલીદાસ
- ૧ શાહ નટવરલાલ ગીરધરલાલ
- ૧ એમ. એન. રૂપાણી
- ૧ પુલચંદ કશળચંદ મહેતા
- ૧ ગાવિંદજી જીવાભાઇ
- ૧ દુર્લ લજી વણારસી મહેતા
- ૧ શેઠ નવલચંદ દલીચંદ
- ૧ મેતા માહનલાલ માવછ
- ૧ પ્રભુલાલ પ્રેમચંદ
- ૧ સંધવી કાંતિલાલ રૂપચંદ
- ૧ શાહ વનેચંદ ડેાશાભાષ્ટ
- ૧ ભગવાનજી જાદવજી અવલાણી

#### 86

- ૧ સ્થાનકવાસી જૈનશાળા.
- ૧ શા. પ્રેમજ વેલજી
- ૧ રાયચંદ હેમચંદ કામદાર

#### ६ सुरत

- ૧ ચુનીલાલ લક્લુભાઇ હ. ગુલાબબ્હેન
- ૧ છાંડુલાઇ અલેચંદ
- ૧ રતીલાલ લલ્લુભાઇ

- ૧ ચુનીલાલ જેઠાભાઇ
- ૧ છાટાલાલ અંબાવીદાસ
- ૧ ચંપકલાલ પુલચ'દ

#### **૨ જ'ગખા૨ (**આદ્રીકા)

- ૧ શા. જેચંદ તારાચંદ
- ૧ વષ્ઠરાજ જેઠાભાઇ રવાણી

#### ય કમ્પાલા (યુગાન્ડા)

- ૧ અમુલખ ડાહ્યાભા**ઈ મ**હેતા ( લાલપુર– જામનગર
- ૧ લાલચંદ અમુખલ મહેતા કમ્પાલા
- ૧ દુર્લભજી નાગરચંદ શાહ ,,
- ૧ અમૃતલાલ તારાચંદ શાહ ,,
- ૧ સુખલાલ શાન્તિલાલની કું. ,

#### ૮ ખંભાત ખંદર

- ર શા. નગીનદાસ અને પયંદ
- **૧** શા. માહનલાલ ઇચ્છા**ય**ંદ
- ૧ પા. છગનલાલ પ્રાણુજીવનદાસ
- ર પુંજાભાઇ ભાઇલાલ અકીકવાળા
- ૧ ઉજમશીભાઇ મગનલાલ હ. કેશવલાલ
- ૧ માેહનલાલ માેતીયંદ શાહ

#### **એાઢા**ક્ર

#### પ માસ્તર પ્રેમચંદલાઇ તારાચંદ ૧૦ ક્રાંગક્રા

# માથકીયા પ્રભુદાસ વખતચંદ ખારદ્દત

- ૧ માથક્રીયા પ્રભુદાસ વખતચંદ
- ૧ સંધવી કા**ન**છ દેવશીભાઇ
- <mark>૧ શાહ ડામરશ્</mark>રી પાનાચંદ
- ૧ મેતા મનસુખ વાધજીલાઇ ઢીકર
- ૧ મેતા ગાંગજ માણેકચંદ ટીકર
- ૧ શા લાલચંદ હરીલાઇ
- ૨ સ્થા. જૈન સંધ ધ્રાંગધ્રા
- ૧ કાઠારી તારાચંદ નાનજીભાઇ (કાંઢ)
- ૧ કાઠારી વખતચંદ કેશવજી (હળવદ)

## ૬ રલાલ

ર રળાલ સ્થા. 🞝ન સંધ હ. ઉકાભાઇ

ધરમશી

૧ શ્રી ટાેકરાળા સ્થા. જૈન સંધ હ. શા. ગુલાયચંદ ત્રીભાવન

૧ શ્રી ગેડી સ્થા, જૈન સંઘ

**હ. મા**ણેકચંદ ઊકાભાઇ

૧ શા. હરજીવન ડુંગરશીભાઇ દેવપરા

૧ પરનાળા સ્થા. જૈન સંધ

હ. છગનલાલ દેવચંદ

## લીં અડી

પ સં<mark>ધવી પ્રેમચંદ ભુ</mark>રાભાઇ

૧ વૃજલાલ ત્રીકમલાલ શેઠ

#### ૧૧ પીજ

૧ પા. ચતુરભાઇ ગાેકળભાઇ

૧ પા. મગનભાઇ ઉમેદભાઇ

૧ પા માતીભાઇ કરસનભાઇ

૧ પા. માતીભાઇ મથુરભાઇ

૧ પા. ચતુરભાઇ દેસાઇભાઇ

૧ પા, માતીભાઇ વેરીભાઇ

૧ પા. ભાઇલાલભાઇ શંકરભાઇ

૧ પા. ઇશ્વરભાઇ ભાઇલાલભાઇ

૧ પા. ભાઇલાલભાઇ કાશીભાઇ

૧ પા. દેસાઇભાઇ શંકરભાઇ

૧ પા. હાથીભાઈ તલજભાઇ

#### **૧૧ થાન**

૧ શેઠ અંબાવીદાસ નાથાભાઇ

૧ શાહ ઠાકસ્થી કરસનજી

૧ શ્રાહ દલસુખ સુખલાલ

૧ શાહ ત્રીબાેવન પ્રેમચંદ

૧ શાહ દલીચંદ પાનાચંદ

૧ શાહ કીરચંદ ઝવેર**ભાર્**ક

૧ શાહ દેવચંદ ધનજીભાઇ ૧ શાહ ન્યાલચંદ હેમચંદ

૧ શાહ ભગવાનજી જેઠાલાલ

૧ પારેખ અમૃતલાલ તારાચંદ

૧ શાહ ધારશીભાઇ પાશ્વર્વાર

૪ જામનગર

૧ સંધવી માેનજી શામજી

૧ શા. રાયચંદ્ર શવજી

૧ શા. દેવચંદ મલુકચંદ

૧ શા. છગનલાલ ખીમજીલાઇ

### ધાલેરા ખ'દરર

પ લાવસાર ખીમચંદ ખાડીદાસ

#### રતલામ

૨ રાવળઢાદુર માેહનલાલ પાેપ<mark>ટલાલભા</mark>છ

#### ૧૪ વઢવાણ શહેર

**૬ શાહ ડાહ્યાભાઇ જેઠાભાઇ હ. ધીરુભાઇ** 

ક શાહ નાગરદાસ જેઠાભાઇ હ. ચીમનભાઇ

૧ વૃજલાલ નારણજી શાહ

૧ કાંઠારી શીવલાલ જેચંદ

## **૬ ખરવાળા** (ધેલાશાનું)

ર શ્રીમદ્ રામછ રખછ જૈન લાયબ્રેરી

૧ છળીલાલ ચુનીલાલ

૧ પાનાચંદ જીવરાજ

૧ રહ્યુછેાડલાલ સુંદરજી

૧ પ્રભુદાસ જીવણુલાલ

#### ૩ કલાલ

૧ શા. નગીનદાસ જમનાદાસ

૧ શા. ડાહ્યાભાઇ નાનચંદ

૧ શા. હકમચંદ ડાેશાભાઇ

#### 3૮ વીરમગામ

૧ શેઠ નાનુલાઇ હંસરાજ

૧ ડાકટર તારાચંદ લાલચંદ કાેઠારી

૧ ડાક્રટર સુખલાલ જીવણુલાઇ

૧ સંધવી મગનલાલ ભુરાભાઇ

ર શા. કેશવલાલ કાનજીલાઇ

૧ ડાકટર ધીરજલાલ વીરપાલ ગાંધી

૧ પારેખ ચમનલાલ લાલચંદ દલાલ

૧ વકીલ વા<mark>ડી</mark>લાલ નેમચં**દ** 

૧ શા છાેટાલાલ માધવજી

૧ કાઢારી માણેકચંદ બેચર (તનમનીયા)

૧ શા પાેપટલાલ કેસવછ

૧ શા ૮૫ુભાઈ કાલીદાસ

૧ શા શીવલાલ કેસવજી

- ૧ દેાશી નાનચંદ નાગરદાસ
- ૧ દેાશી હરખચંદ કસ્તુર
- ૧ શા કાલીદાસ પીતાંળર
- ૧ શા ભાઇલાલ છગનલાલ
- ૧ શા ઝવેરભાઈ કુંવરજી
- ૧ સંધવી નરશીદાસ છગનલાલ
- ૧ મણીયાર પરસાતમ સુંદરજી
- ૧ સંધવી શીવલાલ નાગરદાસ પીંપળી
- ૧ શા પ્રેમચંદ રામજ પનારવાળા
- ૧ શા ચંદ્રલાલ જેશી ગભાઇ
- ૧ શા સુખલાલ લહેરચંદ
- ૧ શા તારાચંદ ધનજી
- ૧ ભાવસાર છવરાજ લવછ
- ૧ શા નાગરદાસ હઠીશોંગ દદુકાવાળા
- ૧ ભાવસાર તલકશી કુંગરશી
- ૧ ભાવસાર હરગાેવન પરસાેતમ
- ૧ ભાઇચંદ દેવચંદ
- ૧ અંખાલાલ દામાદરભાઇ–કારકુન
- ૧ લખમીચંદ ઠાકરશી
- ૧ સંધવી વેલશી શીવલાલ
- ૧ શા કેશવલાલ ઉમેદભાઇ
- ૧ સંધવી શોવલાલ દામાેદર
- ૧ છેાટાલાલ સામચંદ
- ૧ શા. આશારામ છગનલાલ

### ૧૦ સાણંદ

૧૦ સ્થા. જૈન સંઘ જીદા જીદા ગહસ્થા.

### પરચુરણ ગૃહસ્થા

- ૧ નગીનદાસ મહાસુખરામ દીલ્હી
- १ अवेरी ७त्तमयंह माध्येध्यंह वडे।हरा
- ૧ શાહ દેવચંદ હરખચંદ ઉપલેટા
- ૧ ભગવાનજ ગાેવિંદજ કંદાેઇ વાસાવડ વાડા–ખામગામ
- ૧ શાહ પ્રેમચંદ વસનજ વેરાવળ ખંદર
- ૧ મગનલાલ લક્ષ્મીચંદ પારેખ માેકામા
- ૧ સ્થા. જૈનશાળા હ. તલકર્યાં દ અ. વીસલપુર
- ૧ ગાંધી મનસુખલાલ કચરાભાઇ સાયલા
- ૧ ઝવેરી ચીમનલાલ જસકરણુ પાલનપુર

- ૧ શા. જાદવજી એાધડભાઇ **સદાદ**
- ૧ શા, હીરાચંદ કેશવજી સદાદ
- ૧ ગાસલીયા મણીલાલ તલકસી ડાળીયા
- ૧ શા. ધેલાભાઇ ત્રિભાવનદાસ ડાળીયા
- ૧ ગાે. છગનલાલ માેતીલાલ સાયલા
- ૧ દાેસી ચતુરભાઇ માવજી નવાણીયા
- ૧ શેઠ ચુનીલાલજી બાવેલ કાટા
- ૧ શા. સામચંદ મગનલાલ બારેન્ત
- ૧ શ્રી ગાદાવરી જૈન પુસ્તકાલય ગાદાવરી
- ૧ સંધવી માેનજ સામજ ત્રાડીયા <mark>માે</mark>ટા
- ૧ શ્રી મિંજાન જૈન સંઘ મિંજાન ખર્મા
- ૧ ખીલાેસ જૈન લાયબ્રેરી **હ.** કાેઠારી <mark>ભવાન</mark> દેવચંદ ખીલાેસ
- ૧ સ્થા. જૈન સંધ હ શા. માહનલાલ લાડકા સુદામડા
- ૧ મંત્રી ધર્મદાસ જૈન વિદ્યાલય ચાંદલા
- ૧ માદી નેમચંદ શવજી લાલપુર
- ૧ શેઠ લાલચંદ રધુનાથદાસ બાદવડ
- ૧ શેઢ ધરમચંદ સુનીલાલ વડાદરા
- ૧ સ્થા જૈન સંઘ રાજસીતાપુર
- ૧ શ્રમણાપાસક જૈન નવયુવક મિત્ર માંડળ સૈલાના
- ૧ સ્થા. જૈન સંઘ હ શામળદાસ પ્રેમચંદ અાકાલા
- ૧ શેઠ હકમચ<sup>ન</sup>દછ અખ્તાવરમ**લછ** શીરપુર
- ૧ મી. મુત્રીલાલ ગાલેચા જોધપુર
- ૧ દામાદરભાઇ જગજીવન દામનગર
- ૧ દુર્લભજીભાઇ ત્રિભુવન ઝવેરી જયપુર
- ૧ જૈન ગુરૂકુળ હ. ધોરજલાલભાઇ તુરખીયા અ્યાવર
- ૧ શાહ છેાટાલાલભાઇ કલ્યાણુજ ગાેધરા
- ૧ શ્રી સેતાનમલ સકલેચા જૈન મહીદપુર
- ૧સંઘવી મણીલાલ પાનાચંદ કાવીઠા ૧ શ્રી મહાવીર જેંેેેેેેેેેેેેે પાઠશાળા લાસલગામ
- ૧ શીવલાલ પાેેેપટલાલ સંધવી ઝરીચ્યા

- ૧ લવજી વલ્લમજી માટલીયા ઝરીત્ર્યા
- ૧ શા. પાેપટલાલ રહ્યુછાંડ સરખેજ
- **૧ સ્થા. જેન સંધ હ.** કકીરચંદ પુંજાભાઇ સરખેજ
- ૧ એન. કે. ગાંધી (મેડિકલ એાક્સિર) સાર્ણદ
- ૧ શાહ કેવળદાસ જેચંદ આલાન્મ્યા
- ૧ શાહ વાડીલાલ 'નાનચંદ રંગપુર
- ૧ સરસાઇ સ્થા. જૈન લાયબ્રેરી હ. ગાંધી જેચ'દ ટીડા સરસાઇ
- ૧ ખદાણી રામજ હીરાચંદ સરસાઇ
- ૧ શા. કાલીદાસ ભાઇચંદ સાતારા
- ૧ મેઘાણી રેવાશ કર હેમચંદ વ્યગસરા
- ૧ માસ્ટર ઉદમસિંહ જૈન ચરખીદાદરી
- ૧ ભા. માણેકલાલ લક્ષ્મીદાસ પેટલાદ
- ૧ ભા. ભીખોલાલ શંકરલાલ સોછત્રા
- ૧ શા. ઊજમશી કાનજી રાણપુર
- ૧ શા. સુખલાલ કમળશી રાણપુર
- ૧ સ્થા. જૈન સંધ હ. વકીલ જીવરાજભાઇ વર્ધમાન જેતપુર
- ૧ શા. કપુરચંદ રૂપશીભાઇ મુળી
- ૧ શા. અમૃતલાલ લાલચંદ મનમાડ
- ૧ જ્ઞા. વીરચંદ લાલચંદ આટંકાટ

- ૧ કાઠારી વછરાજ કાલીદાસ વડાલ
- ૧ સ્થા. જૈન સંધ હ. માતીયાંદ કપુરચાંદ ગુજરવદી
- ૧ સાહેળચંદ અમુલખચંદ જૈન ખામગામ
- ૧ શેઠ હેમરાજ પૃથ્વીરાજ ધુલીયા
- ૧ ઊત્તમચંદ અમાલખર્ચંદ જૈન કાપરગામ
- ૧ લુકર ધનરાજજી ગુમાનજી પાંડપ મારવાડ
- ૧ દેસાઇ મણીલાલ સુંદરજી કલકત્તા
- ૧ દેસાધ જગજીવન શીવલાલ કલકત્તા
- ૧ શ્વે. જૈન મંડળ માંગરાલ (કાટા)
- ૧ ડા. એમ. એસ. દેસાઈ ગઢસીસા (કચ્છ)
- ૧ યતિ શ્રી સુંદરજ ( લેંાકાગ<sup>2</sup>છ) **ટ**ંકારા
- ૧ માતીલાલ ચંપાલાલ જૈન–આંબુર
- ૧ મગનલાલ દેવશીભાઇ ખીંટલા
- ૧ લક્ષ્મીદાસ નારણ—તલસાણા
- ૧ માહનલાલ એાધડદાસ "
- ૧ ઓધડલાલ હરખચંદ પાેષ્ટ માસ્તર જોરાવરનગર
- ૧ લાલચંદ વેલશી શીહાેર
- ૧ શ્રી લક્ષ્મીચંદ ચપક્ષાત-માહી-મેવાડ
- ૧ ભીખાલાલ નાનચંદ શાહ–હડાલા
- 9 ૧ સ્થા. જૈન લાયબ્રેરી ચિતલ

