

### जैन धर्म का मौलिक इतिहास

#### कुछ नय तथ्य : कुछ विशेषताएँ :

वीर निर्वाण सम्वत् १ से सम्वत् २००० तक की प्रमुख धार्मिक, सामाजिक व राजनैतिक घटनाओं का तथ्यपरक विवेचन।

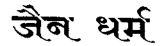
जैन धर्म की धर्माचार्य परम्पराओं का क्रमबद्ध प्रामाणिक इतिहास। बादशांगी के क्रमिक हास एवं विच्छेद विषयक शोधपूर्ण विशद् मीमांसा। समसामयिक धर्माचार्यो एवं राजवंशों

के इतिवृत्त का शृंखलाबद्ध वस्तुपरक प्रस्तुतिकरण।

जैन इतिहास की जटिल गुत्थियों का प्रमाण पुरस्सर हल, बद्धमूल भ्रान्तियों का निराकरण एवं समग्र भारतीय इतिहास विषयक कतिपय अन्धकार-पूर्ण प्रकरणों पर नूतन प्रकाश।

जैन परम्परा में महिला वर्ग द्वारा श्रमणी एवं श्रमणोपासिका के रूप में दिये गये अनुपम योगदान का भव्य विवरण।

इतिहास जैसे गूढ़ एवं नीरस विषय का सरस, सुबोध एवं प्रवाहपूर्ण भाषा शैली में आलेखन।





होस

(द्वितीय भाग) केवली व पूर्वधर-स्वण्ड

णमो अरिहंताणं णमो सिद्धाणं णमो आयरियाणं णमो उवज्झायाणं णमो लोए सव्व साहूणं एसो पंच णमोक्कारो, सब्व पावष्पणासणो। मंगलाणं च सब्वेसिं, पढमं हवइ मंगलं॥



# जैन धर्म का मौलिक इतिहास (द्वितीय भाग)

# केवली व पूर्वधर-खण्ड

### लेखक एवं निर्देशक आचार्य श्री हस्तीमलजी महाराज

सम्पदिक मण्डल पंडितरत्न मुनि श्री लक्ष्मीचन्द्र जी महाराज श्री देवेन्द्र मुनि 'शास्त्री' पं. शशिकान्त झा डॉ. नरेन्द भानावत पेमगज खोगावत गजसिंह राठौड़, न्याय-व्याकरण-तीर्थ (मुख्य-सम्पादक)

प्रकाशक सम्यग्ज्ञान प्रचारक मंडल जैन इतिहास समिति बापू बाजार, जयपूर-302003 (राज.) फोन - 0141-565997

# लाल भवन, चौडा रास्ता, जयपुर-302004 (राज.)

#### प्रकाशक

# सम्यग्जान प्रचारक मंडल जैन इतिहास समिति

बापू बाजार, जयपुर-302003 (राज.) फोन - 0141-565997 उ

लाल भवन, चौड़ा रास्ता, जयपुर-302004 (राज.)

© सर्वाधिकार सुरक्षित

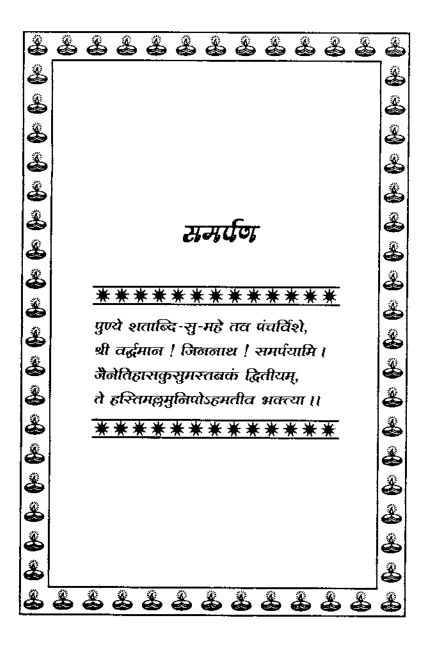
प्रथम संस्करण : 1974 द्वितीय संस्करण : 1987 तृतीय संस्करण : 1995 चतुर्थ संस्करण : 2001

मूल्य : रु. 500/- मात्र

आवरण :

पारस भंसाली

मुद्रक : दी डायमण्ड प्रिंटिंग प्रेस, मोती सिंह भोमियों का रास्ता, जौहरी बाजार, जयपुर (राज.) फोन : 562929, 564771



## विषयानुक्रमणिका

|    | प्रकाशकीय                                  | •••• | (٩)       |     |
|----|--------------------------------------------|------|-----------|-----|
|    | सम्पादकीय                                  | •••• | (४)       |     |
|    | प्राक्तथन                                  |      | (৭७)      |     |
| ۶. | स्वर्णिमकाल                                |      | •••••     | ٩   |
| २. | केवलिकाल                                   |      | • • • • • | ş   |
|    | इन्द्रभूति गौतम                            |      |           | 6   |
|    | जन्म और वंश                                |      |           | ৬   |
|    | शिक्षा                                     |      |           | હ   |
|    | वेद-विद्या के आचार्य एवं उनके <b>छात्र</b> |      | • • • • • | 5   |
|    | गाईस्थ्य-जीवन                              |      |           | 5   |
|    | याजकाचार्य के रूप में                      |      |           | 5   |
|    | स्वाभिमान                                  |      |           | १०  |
|    | न . महावीर से शास्त्रार्थ का विचार         |      | •••••     | 93  |
|    | शास्त्रार्थ के लिये प्रयाण                 |      |           | 98  |
|    | भ. महावीर को देखकर विचार                   |      |           | ٩x  |
|    | म. महावीर द्वारा उद्बोधन                   |      | • • • • • | ঀ७  |
|    | जीव प्रत्यक्ष सिद्ध है                     |      |           | ঀড় |
|    | विज्ञानघन का वास्तविक अर्थ                 |      |           | ትቴ  |
|    | एकात्मवाद का निराकरण                       |      |           | २०  |
|    | हृदय-परिवर्तन                              |      |           | २२  |
|    | शिष्यमण्डल सहित प्रव्रज्या                 |      |           | २३  |
|    | दीक्षा-समय पिता की विद्यमानता              |      | •••••     | २७  |
|    | दीक्षा पर दोनों परम्पराओं का समन्वय        |      |           | २⊏  |
|    | गणधर-पद प्रदान की विधि                     |      |           | २६  |
|    | गणधर-पद की महत्ता                          |      |           | ३०  |
|    | गण और गणधर                                 |      |           | ۶ę  |
|    | इन्द्रभूति और सुधर्मा को विशिष्ट पद        |      |           | ३२  |

| देशना के पश्चात् इन्द्रभूति का उपदेश              | ••••      | <b>३</b> ३ |
|---------------------------------------------------|-----------|------------|
| भगवान् की देशना विषयक दिगम्बर-मान्यता             |           | ¥¥         |
| इन्द्रभूति का उच्चतम व्यक्तित्व                   |           | ¥£         |
| इन्द्रभूति द्वारा देवशर्मा को प्रतिबोध            |           | зę         |
| भगवान् महावीर के निर्वाण पर इन्द्रभूति का चिन्तन  |           | 30         |
| इन्द्रभूति की निर्वाण-साधना                       |           | ३६         |
| पूर्वभव में इन्द्रभूति गौतम                       | •••••     | ४०         |
| प्रथम पट्टधर विषयक प्राचीन दिगम्बर-मान्यता        | •••••     | ४३         |
| <b>आर्य सुधर्मा</b> (प्रथम पट्टधर)                |           | ४७         |
| आर्य सुधर्मा की विशिष्टता                         |           | אב         |
| जन्मस्थानादि                                      |           | ዮረ         |
| माता-पिता                                         |           | አቼ         |
| शिक्षण                                            |           | አቻ         |
| तत्कालीन धार्मिक स्थिति                           |           | ধ০         |
| दीक्षा से पूर्व का जीवन                           |           | ४०         |
| प्रतिबोध और दीक्षा-ग्रहण                          |           | १४         |
| दीक्षा के पश्चात् आर्य सुधर्मा                    |           | ४४         |
| भव्य विराट व्यक्तित्व                             |           | ५६         |
| छद्मस्थकालीन साधना                                |           | ধত         |
| सुधर्मा के गण और साधु                             |           | ४ू⊏        |
| <b>£ गणधरों का निर्वाणकाल और सुधर्मा के साधु</b>  | ••••      | ४८         |
| क्या सुधर्मा के अधीन अन्य आचार्य भी थे ?          |           | х£         |
| आर्य सुधर्मा भ. महावीर के प्रथम पट्टधर संघनायक    | - • • • • | ६०         |
| भ. महावीर के प्रथम पट्टधर आर्य सुधर्मा ही क्यों ? |           | ६१         |
| यट्ट-प्रदान किसके द्वारा ?                        |           | ६२         |
| सुधर्मा का अपर नाम लोहार्य                        | •••••     | ६४         |
| क्या आर्य सुधर्मा क्षत्रिय राजकुमार थे ?          |           | ६४         |
| आर्य सुधर्मा का निर्वाण                           |           | ६८         |
| वर्तमान द्वादशांगी के रचनाकार                     |           | ६द         |
| द्वादशांगी का परिचय                               | •••••     | ७२         |
| १. आचारांग                                        |           | ७३         |
| प्रथम श्रुतस्कन्ध                                 | •••••     | ৬২         |
| प्रथम अध्ययन                                      | •••••     | હદ્દ       |
| द्वितीय अध्ययन                                    |           | ৬হ         |

|              | तृतीय अष्ययन                            |           | છછ         |
|--------------|-----------------------------------------|-----------|------------|
|              | चतुर्थ अध्ययन                           |           | છછ         |
|              | पंचम अच्ययन                             |           | '9⊂        |
|              | छट्ठा अध्ययन                            |           | 02         |
|              | सातवां अध्ययन                           | ••••      | द२         |
|              | विषयवस्तु                               |           | ⊂₹         |
|              | महापरिज्ञा अघ्ययन में मंत्रविद्या       |           | ۳ξ         |
|              | आठवां अध्ययन                            | •••••     | وئ⊃        |
|              | नौवां अष्ययन                            |           | 57         |
|              | द्वितीय श्रुतस्कन्ध                     |           | <u>ہ</u> ج |
|              | 🕱तीय श्रुतस्कन्ध के रचनाकार कौन ?       | • • • • • | ٩٦         |
|              | आचारांग का स्थान एवं महत्व              |           | १०६        |
| २.           | सूत्रकृतांग                             |           | ११०        |
| ₹.           | स्थानांग                                |           | ૧૧૪        |
|              | स्थानांग की महत्ता                      |           | १२०        |
| 8.           | समवायांग                                |           | 939        |
| ¥.           | वियाह-पण्णति                            |           | १३०        |
|              | अपरनाम भगवती                            |           | १४०        |
|              | व्याख्या प्रज्ञप्ति का उपलब्ध स्वरूप    | - : • • • | 989        |
| <b>દ્વ</b> . | नाया धम्मकहाओ                           |           | १४३        |
| હ.           | उवासगदसाओ                               | • • • • • | ٩४६        |
|              | उपासकदशा का महत्व                       |           | १४२        |
| ۲.           | अंतगडदसाओ                               |           | १४२        |
| ዲ.           | अणुत्तरोववाइयदसा                        |           | ११४        |
| <i>¶</i> ∘.  | पण्हावागरणा                             |           | १५६        |
| ٩٩.          | विवागसुयं                               |           | १६४        |
| 92.          | दृष्टिवाद                               |           | १६६        |
| द्वादशा      | गी में मंगलाचरण                         | •••••     | ٩७०        |
| द्वादशां     | गी का हास एवं विच्छेद                   | • • • • • | ঀ७३        |
|              | बर परम्परानुसार द्वादशांगी की पद-संख्या |           | ঀ৾৾৽४      |
| दिग. प       | रम्परानुसार द्वादशांगी की पद, श्लोक     |           |            |
|              | एवं अक्षर-संख्या                        |           | ঀ७४        |
| पूर्वों क    | ो पद-संख्या                             |           | ૧૭૪        |
| द्वादशां     | गी विषयक दिगम्बर-मान्यता                |           | १५४        |

| आर्य जम्बू (द्वितीय पट्टधर)                            |             | ঀ≃७  |
|--------------------------------------------------------|-------------|------|
| अर्गि जम्बू के पूर्व भव                                | ••••        | የፍፍ  |
| सागरदत्त और शिवकुमार                                   |             | ૧૬૪  |
| आर्य जम्बू के माता-पिता                                |             | २०२  |
| जम्बू की विरक्ति                                       | ••••        | 205  |
| अति घोर प्रतिज्ञा                                      | •••••       | २०८  |
| माता-पिता के समक्ष प्रव्रजित होने का प्रस्ताव          |             | २०६  |
| जम्बू का विवाह                                         |             | २१३  |
| पत्नियों को प्रतिबोध                                   | •••••       | २१४  |
| प्रभव का १०० चोरों के साथ गृह-प्रवेश                   | ••••        | २१४  |
| प्रभव को प्रतिबोध                                      | ••••        | २१४  |
| पत्नियों के साथ चर्चा                                  |             | २१६  |
| वानर का कथानक                                          | •••••       | २९७  |
| अंगारकारक का दृष्टान्त                                 | •••••       | २१८  |
| परिवार को प्रतिबोध                                     |             | २१६  |
| जम्बू द्वारा माता-पिता आदि ५२७ व्यक्तियों के साथ दीक्ष | Γ           | २२०  |
| कूणिक की जिज्ञासा                                      | ••••        | २२४  |
| जन्म, निर्वाण आदि काल-निर्णय                           | • • • • • • | २२४  |
| जम्बू श्रमण की प्रश्न-परम्परा                          |             | २२=  |
| आर्य जम्बू स्वामी की विशेषता                           |             | २३०  |
| आर्य जम्बू स्वामी का निर्वाण                           |             | २३०  |
| दश बोलों का विच्छेद                                    | ••••        | २३१  |
| केवलिकाल के सम्बन्ध में विभिन्न मान्यताएं              | · • • • • • | २३२  |
| अन्य मान्यता – भेद                                     | ••••        | २३४  |
| वीर कवि और जम्बू                                       |             | २३६  |
| जम्बू द्वारा विद्युत् चोर को प्रतिबोध                  | ••••        | २३८  |
| केवलिकाल के राजवंश                                     |             | २४८  |
| मगध का शिशुनाग-राजवंश                                  | •••••       | २४८  |
| शिशुनागवंश का संक्षिप्त परिचय                          | •••••       | २४०  |
| मगध पर उदायी का शासनकाल                                | •••••       | २४६  |
| पाटलीपुत्र का निर्माण                                  | ••••        | २४७  |
| नन्दवंश का अभ्युदय                                     |             | २६७  |
| महान् अमात्यवंश का उद्भव                               |             | २६≍  |
| मगध-सम्राट् उदायी तथा उसके उत्तराधिकारी                |             |      |
| नन्द (नन्दिवर्धन) के सम्बन्ध में विभिन्न मान्यताएं     | ••••        | २७३  |
| वस्तुतः नन्द कौन था                                    | ••••        | રહ્ય |

.

|    | अवन्ती का प्रद्योत राजवंश                | ••••       | રહ્ટ |
|----|------------------------------------------|------------|------|
|    | कौशाम्बी (वत्सराज्य) का पौरव राजवंश      |            | २⊏६  |
|    | कलिंग का चेदिराजवंश                      | • • • • •  | २⊏६  |
| ₹. | श्रुतकेवलिकाल                            |            | २≂£  |
|    | आचार्य प्रभव स्वामी (तृतीय पट्टधर)       |            | २२२  |
|    | डाकू सरदार प्रभव                         | • • • • •  | २२२  |
|    | प्रभव द्वारा श्रेष्ठी ॠषभदत्त के घर डाका |            | २२३  |
|    | चोरों का स्तम्भन                         |            | ₹25  |
|    | प्रभव का जम्बू से निवेदन                 |            | २१४  |
|    | जम्बू और प्रभव का संवाद                  |            | २£४  |
|    | ्रमधुबिन्दु का दृष्टान्त                 | •••••      | २६६  |
|    | संसार का बड़ा दु:ख                       |            | २ं£≂ |
|    | ललितांग का दृष्टान्त                     | •••••      | २६न  |
|    | अकारह प्रकार के नाते                     |            | 300  |
|    | कुबेरदत्त एवं कुबेरदत्ता का आख्यान 🕐     |            | 300  |
|    | गोप युवक का दृष्टान्त                    |            | ३०४  |
|    | महेश्वर दत्त का आख्यान                   |            | २०७  |
|    | वणिक्काद्दष्टान्त                        |            | ३१०  |
|    | प्रभव का आत्मचिन्तन                      | •••••      | 399  |
|    | प्रभव की दीक्षा और साधना                 |            | ३१२  |
|    | उत्तराधिकारी के लिये चिन्तन              |            | ३१२  |
|    | आर्य प्रभव का स्वर्गगमन                  |            | ३१४  |
|    | दिगम्बर परम्परा की मान्यता               |            | 398  |
|    | आचार्य शय्यंभव (चतुर्थ पट्टधर)           | •••••      | ३१६  |
|    | बालर्षि मणक<br>//                        | <u>(</u> ] | ३१६  |
|    | दशबैकालिक की रचना                        | <i>st</i>  | 398  |
|    | आचार्य शय्यंभव का स्वर्गगमन              |            | ३२१  |
|    | दिगम्बर मान्यता                          | •••••      | ३२२  |
|    | आचार्य यशोभद्रस्वामी (पंचम पट्टधर)       |            | ३२२  |
|    | दिगम्बर मान्यता                          |            | ३२३  |
|    | आचार्य सम्भूत विजय (छठे पट्टधर)          |            | ३२३  |
|    | शिष्य                                    |            | ३२४  |
|    | शिष्याएं                                 | ***** 44   | ३२४  |
|    | दिगम्बर-परम्परा                          |            | ३२४  |

|    | <b>आचार्य श्री भद्रबाहु</b> (सातवें पट्टधर)      | ••••• | ३२४             |
|----|--------------------------------------------------|-------|-----------------|
|    | जैन शासन में भद्रबाहु की महिमा                   |       | ३२६             |
|    | भद्रबाहु के सम्बन्ध में विभिन्न मान्यताएं        |       | ३२६             |
|    | व्रतपर्याय से पूर्व का जीवन                      | ••••• | ३२७             |
|    | श्वेताम्बर परम्परागत परिचय                       |       | ३२७             |
|    | आवश्यक-चूर्णि                                    | ÷     | ३२८             |
|    | गच्छाचार-पइण्णा, दोघट्टीवृत्ति                   |       | ३२६             |
|    | प्रबन्ध-चिन्तामणि के अनुसार                      |       | \$ <b>\$</b> \$ |
|    | प्रबन्ध-कोश के अनुसार                            |       | \$ <i>\$</i> 8  |
|    | गुरु-पट्टावली के अनुसार                          |       | ३३६             |
|    | दिग. परं. के ग्रन्थों में आ. भद्रबाहु का परिचय - |       |                 |
|    | भाव संग्रह के अनुसार                             | ••••• | १३७             |
|    | <b>वृहत्कथाको</b> श                              |       | ३४१             |
|    | आ. रत्ननन्दी के अनुसार                           |       | 98£             |
|    | नामसाम्य से हुई भ्रान्ति                         |       | ३४्⊂            |
|    | छेदसूत्रकार श्रुतकेवली भद्रबाहु                  | ••••• | 378             |
|    | अर्तुकेवली भद्रबाहु नियुक्तिकार नहीं             |       | ३६३             |
|    | निष्कर्ष                                         | ,     | ३७१             |
|    | नियुक्तिकार कौन ?                                |       | ३७१             |
|    | एक महत्वपूर्ण तथ्य                               |       | ३७४             |
|    | तत्कालीन उत्कट चारित्रनिष्ठा                     |       | ३७६             |
|    | भद्रबाहु विषयक श्वे. मान्यताओं का निष्कर्ष       |       | ३७७             |
|    | श्रुतकेवलिकाल की राजनैतिक एवं अन्य प्रमुख        |       |                 |
|    | ऐतिहासिक घटनाएं                                  |       | ३७७             |
|    | उपकेशगच्छ                                        |       | 308             |
|    | आचार्य भद्रबाहु का शिष्य-परिवार                  |       | ३८०             |
| 8. | दशपूर्वधरकाल                                     |       | ३≂१             |
|    | आर्य स्थूलभद्र (आठवें पट्टधर)                    |       | ₹≂३             |
|    | जन्म, माता-पिता                                  |       | ३⊏३             |
|    | 🙏 ुकोशा के यहां                                  |       | ३८४             |
|    | वररुचि की प्रतिस्पर्धा                           |       | ३८४             |
|    | मंत्रिपुत्रियों की स्मरणशक्ति                    |       | ३८६             |
|    | रहस्यपूर्ण चमत्कार                               | ••••  | ३द७             |
|    | रहस्योद्धाटन                                     |       | 325             |

.

| वररुचि का शकटार के विरुद्ध षड्यन्त्र              |           | 350  |
|---------------------------------------------------|-----------|------|
| प्राण देकर भी परिवार-रक्षा                        |           | 938  |
| महामात्य पद                                       |           | £3£  |
| स्थूलभद्र की दीक्षा और वररुचि का मरण              |           | ¥₹£  |
| आर्य स्थूलभद्र द्वारा अति दुष्कर अभिग्रह          |           | રક્ક |
| स्थूल भद्र से होड़                                |           | 358  |
| कोना द्वारा मुनि को प्रतिबोध                      |           | 800  |
| श्रीयक की विरक्ति                                 |           | ४०२  |
| अद्भुत कलाकौशल                                    |           | ४०३  |
| <br>पाटलीपुत्र में हुई प्रथम आगम-वाचना            |           | 808  |
| एक विकट समस्या                                    |           | ४०६  |
| मित्रं धर्मेण योजयेत्                             |           | ४१४  |
| न्द्रतीय निन्हव अव्यक्तवादी की उत्पत्ति           |           | ४१४  |
| भारत पर सिकन्दर द्वारा आक्रमण                     |           | ४१८  |
| मौर्य राजवंश का अभ्युदय                           |           | ४२२  |
| मौर्य राजवंश का संस्थापक चाणक्य                   | •••••     | ४२३  |
| ्चन्द्रगुप्त का परिचय                             |           | ४२४  |
| ग्रामीण महिला से चाणक्य को शिक्षा                 |           | ४३२  |
| नन्दवंश का अन्त: मौर्यवंश का अभ्युदय              | · • • • • | ४३३  |
| चन्द्रगुप्त के राज्यारोहणकाल के सम्बन्ध में मतभेद |           | ४३४  |
| आर्य स्थूलभद्र का शिष्य परिवार                    |           | 880  |
| आर्य महागिरि और आर्य सुहस्ती                      |           | 880  |
| महागिरि (नौवें पट्टधर)                            |           | 880  |
| सुहस्ती (दशवें पट्टधर)                            |           | ४४०  |
| गृहस्थ जीवन                                       |           | ୫୫୩  |
| श्रमण-दीक्षा                                      | •••••     | ୪୫୨  |
| श्रमण-जीवन                                        |           | 885  |
| अग्चार्य-पद                                       |           | 885  |
| आर्य-महागिरि की विशिष्ट साधना                     |           | 888  |
| आर्य महागिरिकालीन राजवंश                          | •••••     | ४४६  |
| बिन्दुसार का जन्म                                 | •••••     | 880  |
| मौर्य सम्राट् बिन्दुसार                           |           | ୫୫≂  |
| चाणक्य की मृत्यु                                  |           | ४४८  |
| आर्य सुहस्ती के आचार्यकाल का राजवंश               |           | ৪র্ত |

आर्य आर्य

| मौर्य सम्राट् अशोक                                  |             | ४४०      |
|-----------------------------------------------------|-------------|----------|
| सुहस्ती द्वारा सम्प्रति को प्रतिबोध                 |             | ४४३      |
| अन्प्रति का पूर्वभव                                 |             | ४४४      |
| श्रमण-संघ में विसंभोग का प्रारम्भ                   | •••••       | ४४४      |
| 🛪 जा सम्प्रति द्वारां जैन धर्म का प्रचार एवं प्रसार |             | ४४्⊏     |
| उत्कट साधना का अनुपम प्रतीक अवन्ति सुकुमाल          |             | ४६०      |
| आर्य महागिरि की शिष्य-परम्परा                       | •••••       | ४६३      |
| आचार्य सुहस्ती की शिष्य-परम्परा                     |             | 883      |
| समुच्छेदवादी चौथा निन्हव अश्वमित्र                  |             | ४६४      |
| ुद्विक्रियावादी पांचवां निन्हव गंग                  |             | ४६७      |
| आचार्य सुहस्ती के बाद की संघ-व्यवस्था               |             | ४६८      |
| वाचकवंश- परम्परा                                    | •••••       | ૪७૧      |
| युगप्रधानाचार्य-परम्परा की नामावली                  |             | ४७२      |
| गणाचार्य-परम्परा                                    |             | 863      |
| कल्पस्त्रस्थ स्थविरावली                             | •••••       | १७३      |
| वाचनाचार्य बलिस्सह (११ वें पट्टधर)                  |             | ४७४      |
| गुण सुन्दर (ग्यारहवें युगप्रधानाचार्य)              |             | ૪७६      |
| सुस्थित-सुप्रतिबुद्ध (गणाचार्य)                     |             | ୫७६      |
| आर्य-बलिस्सहकालीन राजवंश                            |             | છા છે છે |
| कलिंगपति महामेघवाहन खारवेल                          |             | 8⊂5      |
| भिक्खुराय खारवेल का वंश                             | ••••        | ४≍७      |
| खारवेल के शिलालेख का लेखनकाल                        |             | ४दद      |
| पुष्यमित्र शुंग                                     | •••••       | የ£የ      |
| वाचनाचार्य स्वाति (१२ वें पट्टधर)                   |             | 853      |
| <b>वाचनाचार्य श्यामाचार्य</b> (१३ वें पट्टधर)       |             | ४२४      |
| १२ वें युगप्रधानाचार्य आर्य श्याम                   | •••••       | ४२६      |
| आर्य श्याम के आचार्यकाल की राजनैतिक एवं             |             |          |
| धार्मिक स्थिति                                      | ••••        | ሄዿ፟፟፟፝፝  |
| भ्रम का निराकरण                                     | •••••       | አξξ      |
| आर्य इन्द्रदिन्न गणाचार्य                           | • • • • • • | १०६      |
| आर्य प्रिय ग्रन्थ                                   |             | ४०६      |
| <b>वाचनाचार्य षांडिल्य</b> (१४ वें पट्टधर)          |             | ৼ৹⊏      |
| आर्य दिन्न गणाचार्य                                 |             | Xoz      |
|                                                     |             |          |

|    | वाचनाचार्यं समुद्र (१४ वें पट्टधर)                  | ¥0£                |
|----|-----------------------------------------------------|--------------------|
|    | कालकाचार्य (द्वितीय)                                | ४१०                |
|    | पंचमी के स्थान पर चतुर्थी का पर्वाराधन              | <b>x</b> 9७        |
|    | क्रालकाचार्य (द्वितीय) स्वर्णभूमि में               | ४२१                |
|    | आचार्य वृद्धवादी और सिद्धसेन                        | ४२३-               |
|    | आर्थ खपुर                                           | XSE                |
|    | आर्य रेवतीमित्र (युगप्रधानाचार्य)                   | १३१                |
|    | आर्य समुद्र के समय राजवंश                           | ૪३૧                |
|    | वाचनाचार्य मंगू (१६ वें पट्टधर)                     | ५३२                |
|    | आर्य धर्म युगप्रधानाचार्य                           | ४३४                |
|    | आर्य सिंहगिरि-गणाचार्य                              | ४३६                |
|    | आर्य समित                                           | ४३६                |
|    | आर्य धनगिरि                                         | ४३८                |
|    | आर्य अर्हदत्त                                       | ४३⊂                |
|    | आर्य मंगू के समय के राजवंश 🛛 👘 🗤                    | ४३⊂                |
|    | हिमवन्त स्थविरावलीकार और विक्रमादित्य               | ४४१                |
|    | वाचनाचार्य नन्दिल (१७ वें पट्टधर)                   | ४४०                |
|    | आर्य भद्रगुप्त युगप्रधानाचार्य ···                  | ४४१                |
|    | गणाचार्य                                            | ५५२                |
|    | वाचनाचार्य नागहस्ती (१८ वें पट्टधर)                 | ४४२                |
|    | आर्य पादलिप्त 🛛 🗤 🗤                                 |                    |
|    | मुरुण्डराज की बहिन द्वारा जैन श्रमणी-दीक्षा         |                    |
|    | मुरुण्डकाल में धार्मिक कटुता                        | ५६०                |
|    | अर्र्यु श्रीगुप्त युगप्रधानाचार्य · · · ·           | •                  |
|    | छठा निन्हव रोहगुप्त                                 | ४६२                |
|    | आर्यं वज्रस्वामी · · · ·                            |                    |
|    | आर्य वज्र की प्रतिभा और विनयशीलता                   | ५७३                |
|    | दिगम्बर परम्परा में वज्रमुनि                        | ५८२                |
|    | अदशपूर्वधर-विषयक दिगम्बर मान्यता                    |                    |
|    | आ. नागहस्ती एवं आ. वज्र के समय की राजनैतिक स्थिति . | ४८६                |
| ¥. | सामान्य पूर्वधरकाल                                  | ধ্⊂ও               |
|    | वाचनाचार्य रेवतीनक्षत्र (१६ वें पट्टधर)'            | … પ્ઽ <del>૬</del> |
|    | रेवतीमित्र युगप्रधानाचार्य                          | ४८ <del>६</del>    |
|    | अमर्थ रक्षित युगप्रधानाचार्य ···                    | ሂድ∘                |
|    | अनुयोगों का पृथकरण 🛛 🛶 🛶                            | રક્ષ્              |
|    | आर्क्रेरिथ गणाचार्य                                 | ¥£9                |
|    | सातवां निन्हव गोष्ठा माहिल                          | ₹₹⊏                |

<sup>1</sup> देखिये प्रस्तुत ग्रन्थ के पृष्ठ ४७२ का टिप्पण।

| आर्य दुर्बलिकापुष्यमित्र युगप्रधानाचार्य                |               | ६०२          |
|---------------------------------------------------------|---------------|--------------|
| शालिवाहन शाक-संवत्सर                                    |               | Eog          |
| जैन शासन में सम्प्रदायभेद                               | •••••         | _            |
| दिगम्बर परम्परा में संघभेद                              |               |              |
| आर्पनीय संघ                                             |               |              |
| आर्य वज्रसेन युगप्रधानाचार्य                            | •••••         |              |
| आर्य चन्द्र गणाचार्य                                    | •••••         |              |
| नेत्यवास<br>नेत्यवास                                    | •••••         |              |
| तत्कालीन राजनैतिक स्थिति                                | •••••         |              |
|                                                         | <i></i>       | ६२⊏          |
| वाचनाचार्य ब्रह्मद्वीपकसिंह (२० वें पट्टधर)             | **            | ६३१          |
| आर्य नागेन्द्र (नागहस्ती) युगप्रधानाचार्य               |               | ६३१          |
| आर्थ सामन्तभद्र-गणाचार्य                                |               | 553          |
| आर्य वृद्धदेव गणाचार्य                                  | · · · · · ·   | ६३३          |
| आर्य प्रद्योतन गणाचार्य                                 |               | ६३३          |
| आर्य मानदेव गणाचार्य                                    |               | ६३३          |
| आर्य नागेन्द्र के समय की राजनैतिक एवं धार्मिक स्थिति    |               | ६३४          |
| नाग भारशिव राजवंश का अभ्युदय                            |               | ६३६          |
| आर्य रेवतीमित्र - युगप्रधानाचार्य                       |               | ६३७          |
| भारशिव और कुषाण महाराजा हुविष्क                         |               | ६३७          |
| कुषाण महाराजा वाशिष्क                                   |               | ६३⊏          |
| भारशिवों द्वारा कुषाण-साम्राज्य पर प्रहार               | · • • • •     | ६३⊏          |
| कुषाण-महाराजा वासुदेव                                   | • • • • • •   | ६३८          |
| भारशिव राजवंश की शाखाएं                                 | · · · · · · · | ६३२          |
| कान्तिपुरी की मुख्य शाखा                                |               | ६४०          |
| पद्मावती शाखा                                           | ·····         | ६४०          |
| मथुरा शाखा                                              | •••••         | ६४०          |
| वाकाटक राजवंश का अभ्युदय                                |               | ६४०          |
| वाकाटक सम्राट् प्रवरसेन (प्रवीर)                        | ••••          | ६४२          |
| रुद्रसेन प्रथम                                          | •••••         | £83          |
| आर्य ब्रह्मद्वीपकसिंह वाचनाचार्य : आर्यसिंह युगप्रधानाच | ार्य          | ६४४          |
| गणाचार्य मानतुंग                                        |               | ६४४          |
| युग प्र० आर्य सिंह के काल में गुप्त राजवंश का अभ्युदय   | • • • • • •   | ६४६          |
| वाचनाचार्य स्कन्दिल (२१ वें पट्टधर)                     | • • • • •     | <b>₹</b> 8≂~ |
| वाचनाचार्य हिमवन्त क्षमाश्रमण (२२ वें पट्टधर)           |               | ६४३          |

•

| वाचनाचार्यं नागार्जुन (२३ वें पट्टधर)                      | ••••  | ६५४                     |
|------------------------------------------------------------|-------|-------------------------|
| युगप्रधानाचार्यं नागार्जुन                                 |       | ६५४                     |
| आर्य स्कन्दिल एवं नागार्जुन के समय के राजवंश               |       | ६५६                     |
| चन्द्रगुप्त (गुप्त) प्रथम                                  |       | ६४६                     |
| आर्य नागार्जुन के समय के राजवंश                            |       | ६४६                     |
| गुप्त सम्राट समुद्रगुप्त पराक्रमांक                        |       | ६५२                     |
| आर्य गोविन्द वाचनाचार्य                                    |       | ६६३                     |
| वाचनाचार्य भूतदिन्न (२४ वें पट्टधर)                        |       |                         |
| आर्य भूतदिन्न युगप्रधानाचार्य                              |       | ६६४                     |
| आर्य नागार्जुन एवं भूतदिन्न के समय का राजवंश               |       |                         |
| चन्द्रगुप्त द्वितीय                                        |       | ६६४                     |
| आर्य भूतदिन्न के समय की राजनैतिक स्थिति                    |       | ६७२                     |
| <b>वाचनाचार्य लोहित्य</b> (२१ वें पट्टधर)                  |       | ६७४                     |
| <b>वाचनाचार्य दूष्यगणी</b> (२६ वें पट्टधर)                 | ••••• | ६७४                     |
| वाचनाचार्य एवं गणाचार्य देवर्द्धिक्षमाश्रमण (२७ वे पट्टधर) |       | ૬७૪                     |
| आगमवाचना अथवा लेखन                                         |       | <u> </u><br><b>হ</b> ৩৩ |
| देवर्द्धि और देववाचक                                       |       | ६⊏०                     |
| देवर्द्धि क्षमाश्रमण की गुरुपरम्परा                        | ••••  | ६⊏१                     |
| वल्लभी-परिषद का आगमलेखन                                    |       | ६⊂६                     |
| उत्कालिक सुय                                               | ••••• | ६≍७                     |
| कालिक सुय (१२ अंग)                                         |       | દ્⊂૭                    |
| अंग (११)                                                   |       | ६८८                     |
| उपांग (१२)                                                 |       | ६८८                     |
| प्रकीर्णक (१०) छेदसूत्र (६) मूलसूत्र (४)                   |       |                         |
| चूलिका (२) आवश्यक (१)                                      |       | हन्द                    |
| स्पष्टीकरण                                                 |       | ६≂£                     |
| देवर्द्धिक्षमाश्रमण का स्वर्गगमन और पूर्वज्ञान का विच्छेद  |       | ६२०                     |
| कालकाचार्य (चतुर्थ) युगप्रधानाचार्य                        | ••••  | ६२२                     |
| आर्य सत्यमित्र युगप्रधानाचार्य                             |       | ६२३                     |
| देवर्द्धिकालीन राजनैतिक स्थिति - गुप्त सम्राट्             |       |                         |
| स्कन्दगुप्त विक्रमादित्य                                   |       | ६२३                     |
| वीर नि० सं० १००० तक हुए गुप्त राजवंश के                    |       |                         |
| राजाओं की तिथिक्रम सहित नामावली                            | ••••  | <u></u> ፍድፍ             |
| सामान्य पूर्वधर-काल सम्बन्धी दिगम्बर परम्परा की मान्य      | ता    | ૬૬૬                     |

| <b>प्रज्ञापना-षट्खण्डागम</b>                       |              | ७०३      |
|----------------------------------------------------|--------------|----------|
| काल निर्णय के सम्बन्ध में गम्भीर भ्रान्ति          | ७२४          | -৩হন     |
| श्रुतधर पट्टावली                                   |              | ĘĘIJ     |
| हरिवंश पुराणान्तर्गत पट्टावली                      |              | ७३४      |
| नन्दि आम्नाय की पट्टावली                           |              | ७३४      |
| पट्टावली                                           |              | ७३४      |
| षीर निर्वाण के पश्चात्                             |              | ७३६      |
| राष्ट्रकूटवंशीय महाराजा गोविन्द तृतीय का शक सं० ७१ | 2            |          |
| का ताम्रलेख शक सं० ७२४ का दूसरा ताम्रलेख           |              | હદ્દદ    |
| कैंवलीकाल से पूर्वधर काल तक की साध्वी परम्परा      |              | ७६६      |
| आर्या चन्दनबाला 🥱 🕅                                | ••••         | ৬৩४      |
| आर्या सुव्रता एवं धारिणी आदि                       |              | હાહાહ    |
| परम प्रभाविका यक्षा आदि साध्वियां                  | • • • • •    | હહવ      |
| आर्या पोइणी                                        |              | ७≂०      |
| साध्वी सरस्वती                                     |              | ७८२      |
| साध्वी सुनन्दा                                     |              | ७≂३      |
| बालब्रह्मचारिणी साध्वी रुक्मिणी                    |              | ७≍४      |
| महासती धारिणी                                      |              | ওদও      |
| महत्तरा विजयवती और साध्वी विगतभया                  |              | ૦કેછ     |
| अज्ञातनामा साध्वी मुरुण्ड राजकुमारी                | : <i>1</i> ; | હ્ર્દ્વ૧ |
| साध्वी रुद्रसोमा "                                 |              | 530      |
| साध्वी ईश्वरी                                      |              | ৬২৩      |
| उपसंहार                                            |              | હર્ટર્ટ  |
|                                                    |              |          |
| परिशिष्ट                                           |              | ۲٥٦      |

- (१) शब्दानुक्रमणिका(२) सन्दर्भ ग्रन्थों की सूची

€.

# प्रकाशकीय

जैन धर्म का मौलिक इतिहास (चार खण्ड) आध्यात्मिकता के गौरव शिखर आचार्य श्री हस्तीमल जी म.सा. की अद्वितीय और अपूर्व देन है। आचार्यश्री ने जैन संस्कृति के हस्तलिखित ग्रंथागारों और ज्ञान भण्डारों से विपुल ऐतिहासिक सामग्री का चयन कर इस महत् अनुष्ठान को पूरा कर जैन संस्कृति के विकास में एक कीर्तिमान स्थापित किया। ऐतिहासिक सामग्री के संकलन, ऐतिहासिक कड़ियों को जोडने और प्रामाणिक आधार पर आचार्य श्री ने समाज शास्त्रीय पद्धति का अनुसरण करके जैन धर्म के मौलिक इतिहास का भव्यवन निर्मित किया है।

इसके प्रथम भाग में प्रथम तीर्थंकर ऋषभदेव से अन्तिम तीर्थंकर महावीर तक का इतिहास है। द्वितीय भाग में वीर निर्वाण संवत् 1 से 1000 वर्ष के काल का इतिहास प्रस्तुत किया गया। इसके पश्चात् 1500 वर्षों का इतिहास तृतीय और चतुर्थ खण्ड में है।

जैन धर्म का मौलिक इतिहास के चार भाग प्रकाशित हो चुके हैं। जैन धर्म का मौलिक इतिहास (द्वितीय भाग) के इस चतुर्थ संस्करण को प्रस्तुत करते हुए हमें अत्यधिक प्रसन्नता की अनुभूति हो रही है।

अंत में हम आराध्य गुरुदेव आचार्य श्री हस्तीमल जी म.सा. एवं आचार्य श्री हीराचन्द्र जी म.सा. के प्रति प्रगाढ़ निष्ठा व्यक्त करते हैं, जिनके द्वारा इस महत् अनुष्ठान की सम्पूर्ति हुई। हम सम्पादक मण्डल के समस्त सदस्यों और उन सबके प्रति हार्दिक आभार व्यक्त करते हैं, जिन्होंने समय-समय पर योग देकर अपना दायित्व वहन किया है।

### निवेदक : चेतनप्रकाश ङ्रॅंगरवाल प्रकाशचन्द डागा पारसचन्द हीरावत चन्द्रराज सिंघवी अध्यक्ष मंत्री अध्यक्ष मंत्री सम्यग्ज्ञान प्रचारक मण्डल जैन इतिहास समिति

### सम्पादकीय

प्रातः स्मरएग्रिय ग्राचार्य श्री रत्नचन्द्रजी महाराज की स्वनामधन्य एवं मुविरूयात सम्प्रदाय के यशस्वी विद्वान् ग्राचार्य श्री हस्तीमलजी महाराज साहव द्वारा लिखित - "जैन धर्म का मौलिक इतिहास" नामक ग्रन्थमाला के प्रथम भाग की तरह द्वितीय भाग के सम्पादक मण्डल में भी मेरा नाम सम्मिलित कर मुफ्ते जो सम्मान प्रदान किया गया है, उसके लिये मैं ग्राचार्य श्री के प्रति हार्दिक कृतज्ञता प्रकट करता हूँ। इस युग के उच्च कोटि के विद्वान्, प्रमुख इतिहासज्ञ एवं ग्रागमनिप्गात ग्राचार्य की कृति के सम्पादन में ग्रन्थ किसी व्यक्ति को वस्तुतः विशेष श्रम करने की ग्रावश्यकता नहीं रहती। सम्पादकमण्डल में पांच लब्धप्रतिष्ठ विद्वानों की विद्यमानता में मेरा श्रम कितना स्वल्प रहा होगा, इसका पाठक सहज ही ग्रनुमान लगा सकते हैं।

इतना सब कुछ होते हुए भी वर्तमान युग के ग्रकारएकरूएगकर महर्षि ने **ग्रसीम ग्रन्**ग्रह कर मूफ जैसे ग्रकिंचन व्यक्ति को इस परम महत्वपूर्ण ग्रन्थ के सम्पादन का कार्य सौंपा, तो मेरा पुनीत कर्त्तव्य हो गया कि मैं पूर्ए निष्ठा के साथ ग्रपने सामर्थ्यानूसार पूरी शक्ति लगा कर इस ग्रन्थरत्न को अधिकाधिक, सर्वांग सुन्दर, सर्व साधारएा के लिये सुगम और शोधकर्त्ताओं के लिये समूपादेय बनाने का प्रयास करूं। इस सब के लिये प्रस्तुत ग्रन्थ के अनुरूप ही ग्रध्ययन की झावश्यकता थी, जिसका मुभ में नितान्त ग्रभाव था। लगभग ३५ वर्ष पहले, विद्यार्थी जीवन में किये गये कुछ ग्रागमिक अध्ययन का जो ध्धला रेखाचित्र स्मृति पटल पर ग्रंकित था, वह प्रस्तूत ग्रन्थमाला के प्रथम पूष्प के सम्पादनकाल में थोड़ा उभर चुका था । उसी के बल पर सम्पादन एवं प्रगाढ़ प्रसुप्त स्वान्तःकरएा के जागरए। – इन दोनों ही कार्यों के लिये समान रूप से परमोपयोगी द्रागम तथा . भागमेतर साहित्य के म्रध्ययन का ऋम बढ़ाया। मैं कृतज्ञ हूँ आचार्य श्री विनय चन्द्र ज्ञानभण्डार के भूतपूर्व मंत्री स्व० श्री सोहनमलजी कोठारी, वर्तमान अध्यक्ष श्री श्रीचन्दजी गोलेछा ग्रौर पुस्तकालयाध्यक्ष श्री मोतीलालजी गांधी का, जिन्होंने मुफे विशाल ज्ञानभण्डार के उपयोग को पूर्ए सुविधा प्रदान करने के साय-साथ ग्रावश्यकतानूसार मांग करते ही तत्काल सैकड़ों सन्दर्भ ग्रन्थ उपलब्ध करवाये ।

इस ग्रध्ययन से प्रत्यक्ष - परोक्ष ग्रनेक लाभ हुए । सबसे वड़ा लाभ तो यह हुग्रा कि प्रस्तुत ग्रन्थ में ग्राचार्य श्री द्वारा जिन ऐतिहासिक तथ्यों का प्रमाण पुरस्सर प्रतिपादन किया गया था, उन्हें ग्रागमिक, ग्रार्थ, ग्राप्त एवं प्राचीन मूल प्रन्थों के एकाधिक उद्धरणों को ग्रावश्यकतानुसार टिप्पण ग्रथवा मूल में देकर

( \* )

पुष्ट किया गया । दूसरा लाभ यह हुम्रा कि इतिहास की म्रनेक जटिल गुत्थियों को सुलभाने, अनेक आग्त धारएगओं के निराकरएग, विवादास्पद विषयों का निर्एायात्मक निष्कर्ष निकालने तथा म्रनेक स्थलों पर - इतिहास की टूटी कड़ियों के संघान में इस तुलनात्मक म्रघ्ययन से बड़ी सहायता मिली । किसी उलभी हुई ऐतिहासिक गुत्थी पर उत्कट चिन्तन की म्रवस्था में ''परोक्षप्रियाः वै देवाः'' इस तथ्य की भी म्रनुभूति हुई । मतः उस म्रचिन्त्य शक्ति के प्रति भी म्रपना भ्रान्तरिक म्राभार प्रकट करता है ।

"श्री लालभाई दलपतभाई भारतीय संस्कृति विद्यामन्दिर, ग्रहमदाबाद" के संचालक पं० श्री दलसुखभाई मालवरिएयां ने "तित्योगालिय पइण्एा", भद्रेश्वरसूरी की "कहावली" जैसे ग्रलभ्य ग्रन्थों की हस्तलिखित प्रतियों को पढ़ने एवं उनके महत्वपूर्ण स्थलों को लिख लेने की सुविधा प्रदान की, उसके लिये मैं हादिक माभार प्रकट करता हूँ। श्री मालवर्णियां साहब व भारतीय संस्कृति विधामन्दिर में कार्य करने वाले मधिकारियों का सुमधुर स्नेह, सौहार्द ग्रीर सहयोग मेरे हृदयपटल पर सदा श्रंकित रहेगा। "तित्थोगालिय पइण्णा" वस्तुतः कतिपय महत्वपूर्ण ऐतिहासिक तथ्यों के प्रतिपादन में प्रस्तुत ग्रन्थ के प्रऐता भाषार्य श्री के लिये बड़ी सहायक सिद्ध हुई।

लब्धप्रतिष्ठ इतिहासज्ञ एवं ग्रागमवेत्ता वयोवृद्ध विद्वान् मुनि श्री कल्यास-विजयजी म. सा. ने ग्रप्राप्य ग्रन्थ "हिमवन्त स्थविरावली" की हस्तलिखित प्रति की प्रतिलिपि करने की सुविधा प्रदान कर एवं अपना प्रेरणा प्रदायी आत्मवृत्त सुना तथा दिशानिर्देश कर मुक्ते अनुप्रास्गित किया, उस उपकार के प्रति मपने मन्तर के उद्गार प्रकट करने में मैं उसी प्रकार झसमर्थ हूँ जिस प्रकार कि प्रथम बार गुड़ का रसास्वादन करनेवाला गूंगा गुड़ का स्वाद बताने में । एक म्रजैन कूस में उत्पन्न हुआ शिशु सुयोग और सुसंसर्ग पाकर कितना बड़ा धर्म-प्रभावक बन सकता है, इस तथ्य के साक्षात् दर्शन कर आह्लाद के साय-साय मंतर में एक भदम्य द्वन्द्व ग्रान्दोलित हो उठा। कितना साम्य या हमारे प्रारम्भिक जीवन का। सम्भवतः दोनों के किशोरवय के भोले निश्छल मानस में समान ब्राध्ययन के फल-स्वरूप बहुत कुछ कर गुजरने की एक समान ही उमंगें उठी होंगी । पर ''गहना कर्मएो गतिः" इस शाश्वत सत्य को चरितार्थ करती हुई एक झोर वे उमंगें हढ़ संकल्प के सहारे मनुकूल वातावरण में उत्तरोत्तर फली-फूली मौर सुरतरु का स्वरूप धारण कर गई। दूसरी झोर सच्ची लगन के अभाव में मेरे कच्चे हृदय में उठी उसी तरह की उमगें प्रतिकृत वातावरएा की प्रचण्ड प्रगिन में जलभून कर राख बन गई। सब कुछ प्राप्त करके भी मैं प्रति कंटोला बौना बबूल ही बना रहा । भयावह मात्मग्लानि से कराह उठा मन्तर -

त्वत्तः सुदुष्प्राप्यमिदं मयाप्तं, रत्नत्रयं भूरिभवभ्रमेश । प्रमादनिद्रावशतो गतं तद्द्, कस्याग्रतो नायक ! पूत्करोमि ।। अन्तर में धुकघुकाती त्रिविध ताप की भट्टी पश्चात्ताप के पानी से कुछ शान्त हुई । सोचा इतिहास की अतिस्थूल परतों के नीचे न मालूम कितने असंख्य मुफ से अभागों के इतिवृत्त दबे पड़े होंगे, जो अमोघ वीतराग-वास्मी की वीचियों से शोभायमान सुधासागर के तट पर पहुँच कर भी निपट प्यासे ही रह गये ।

मैं अपने अध्यापक पं० हीरालालजी शास्त्री (ब्यावर) के प्रति भी श्रद्धा-सिक्त आभार प्रदर्शित करता हूँ। पडित सा० ने दिगम्बर परम्परा के हस्तलिखित एवं मुद्रित अनेक ग्रन्थ प्रदान करने के साथ-साथ मार्गदर्शन एवं दिगम्बर परम्परा के बिद्वानों से परिचय करवाया, जिससे मुफे ग्रपने कार्य में बड़ी सफलता मिली।

मैं हैरत में हूँ कि श्रीमान् दरवारीलालजी कोठिया के प्रति किन शब्दों में ग्राभार प्रकट करूं। पं० हीरालालजी ग्रौर कोठियाजी में मैंने एक ग्रनूठी **ब्रात्मीयता देखी ।** "नन्दीसंघ-प्राकृतपट्टावली" में वर्ष्णित अंगधारी ब्राचार्यों के विवादास्पद काल, नाम ग्रादि के सम्वन्ध में मुफ्ते यथाशक्य अधिकाधिक सामग्री एकत्रित करनी थी । श्री कोठियाजी ने स्व० श्री नेमिचन्दजी, ज्योतिषाचार्य द्वारा लिखित निर्वासोत्तर काल की ब्राचार्य परम्परा विषयक ग्रन्थ की पाण्डुलिपि और दिगम्बर परम्परा की १७ पट्टावलियां मूफे प्रदान कीं । मूद्र**एाधीन पुस्तक की** पाण्डुलिपि उसी विषय के एक ग्रपरिचित झोघार्थी को दिखा देने की उदारता कोठिंयाजी जैसे ग्रसाधारण सौजन्य के धनी ही कर सकते हैं। कोठियाजी ने मुफे एक अनन्य आत्मीय तूल्य सभी प्रकार की सुविधाएँ प्रदान कीं। प्रस्तुत ग्रन्थमाला के तृतीय एवं चतुर्थ भाग के लिये उपयोगी उन १७ पट्टावलियों की मैंने प्रतिलिपि कर ली पर २४०० प्रब्ठ की पाण्ड्रलिपि में से मैंने केवल ६०-७० पृष्ठ ही प**ढ़े** । स्वर्गीय पं० नेमिचन्दजी ने निर्वासोत्तर काल की म्राचार्य परम्परा का बहुमूल्य पानीदार शीशे में कमशः प्रतिबिम्बित होने वाले मनमोहक दृश्यों की तरह सजीव चित्ररा किया था । पुस्तक बड़ी रोचक थी किन्तु मैं जिस वस्तु की स्रोज में था, वह उसमें नहीं थीं ग्रतः पाण्डुलिपि का जितना भाग मेरे पास ग्राया था, न उसे ही पूरा पढ़ा और न प्रवशिष्ट ग्रंश कोठियाजी के ग्राग्नह के उपरान्त भी लिया ही।

मैं जैन परम्परा के लब्धप्रतिष्ठ विद्वान् श्वी असरचन्दजी नाहटा का भी बड़ा भाभारी हूँ कि उन्होंने ग्रपने व्यस्त कार्यक्रम में से ३ दिन का समय निकाल कर प्रस्तुत ग्रन्थ की पाण्डुलिपि के प्रारूप को सुन। भौर श्रनेक उपयोगी सुफाथ दिये।

मैं मपने सहपाठी श्रेष्ठिवर श्री भ्रानन्दराज मेहता, न्याय व्याकरएातीर्थ एवं बालसला श्री प्रेमराज बोगावत, व्याकरएातीर्थ के सौहार्द को कभी नहीं भुला सकता। मेरे इन दोनों मित्रों ने ठंडी, मीठी भ्रौर उत्साहवर्द्धक वाक्चातुरी से समय २ पर मेरा उत्साह बढ़ाकर मुफ्ते भ्रकर्मच्य होने से बचाया।

प्रस्तुत ग्रन्थ और इसके विद्वत्तापूर्ए प्राक्कथन में श्रद्धेय ग्राचार्यश्री ने वीर निर्वाए पश्चात् १००० वर्ष के जैन इतिहास पर इतना विशद रूप से प्रकास

( • )

÷

डाला है कि अब इस सम्बन्ध में मेरे जैसे व्यक्ति के लिये एक शब्द भी कहने ग्रथवा लिखने की आवश्यकता नहीं रह जाती। तथापि जैन इतिहास के इन दो बड़े प्रश्यों के सम्पादनकाल में सनातन, जैन और बौद्ध, इन भारत की तीन महान संस्कृतियों के आर्थ एव आर्थेतर साहित्य तथा भारत के सार्वभौम इतिहास प्रन्थों का अध्ययन तथा तुलनात्मक चिन्तन-मनन करते समय मुफ्ते जो ग्रनुभूतियां हुई हैं उन्हें केवल अपनी व्यक्तिगत मान्यताओं के रूप में यहां इस हष्टि से प्रस्तुत करना चाहता हूँ कि संभवतः वे समष्टि के लिये न सही, कतिपय नवीन विचारकों के लिये उपयोगी सिद्ध हों।

१. हमारा देश ग्रायांवर्त विगत ग्रविंग्स्य लम्बे ग्रतीत से ग्राघ्यास्मिक एवं सार्वजमीन हित साधक ऐहिक ज्ञान का केन्द्र रहा है। एक ही धरातल पर फली-फूली सनातन, जैन एवं वौद्ध ग्रादि संस्कृतियों के धर्म एवं इतर विषयों के ग्रन्थों में इन तीनों संस्कृतियों के ग्रनेक तथ्य संपृक्त रूप में निहित हैं। जहां तक इतिहास जैसे जटिल एवं विस्तीर्श विषय का प्रश्न है, कतिपय ग्रंशों में इन तीनों संस्कृतियों का साहित्य परस्पर एक दूसरे की कमियों का पूरक है। उदाहरएा स्वरूप भिशु-नागवंश ग्रार नंदवंश का पूरा एवं वास्तविक इतिहास इन तीनों परम्पराग्रों के ग्रन्थों में वर्गित एतद्विपयक उल्लेखों के तुलनात्मक ग्रध्ययन ग्रौर उनमें से सार भूत पूरक तथ्यों को ग्रहएा करने से ही पूरा होता है। इन तीनों में से किसी एक को ही आधार मान लेने पर भारत के इन दो प्रमुख राजवंशों का इतिहास ग्रधूरा ही नहीं ग्रपितु पर्याप्त रूपेएा भ्रामक ही रह जाता है।

इसी प्रकार हमारे देश स्रार्यावर्त का नाम भगवान ऋषभदेव के ज्येष्ठ पुत्र भरत के नाम पर 'भारत' पड़ा, इस तथ्य की निष्पक्ष एवं सर्वमान्य साक्षी सनातन परम्परा के पुरागों से ही उपलब्ध होती है ।

वारारणसी पर इक्ष्वाकु-राजवंश का कब से किस समय तक राज्य रहा और भगवान् पार्श्वनाथ के पिता महाराज ग्रश्वसेन के स्वर्गस्थ होने के पश्चात् वारारणसी पर किस प्रकार शिशुनागवंश का ग्राधिपत्य हुग्रा, इसका कोई स्पष्ट उल्लेख जैन परम्परा के ग्रन्थों में नहीं है। सनातन परम्परा के पुरार्गों में इस विषय के स्रोत वीज रूप में उपलब्ध होते हैं, जिनसे एतद्विषयक प्राचीन इतिहास पर प्रकाश डालने में बड़ी सहायता मिलती है।

इसी प्रकार जहां तक ग्रहिंसा एवं ग्रपरिग्रह जैसे विश्वकल्या ए-मूलक महान् सिद्धान्तों का प्रश्न है, महाभारत के शान्तिपर्व में वरिएत ग्रहिंसा विषयक उपरिचर वसु ग्रौर तुलाधार तथा ग्रपस्थिह विषयक उञ्छवृत्ति के ग्राहवान इस तथ्य को प्रमाणित करते हैं कि जैन परम्परा की तरह सनातन परम्परा में भी त्रहिंसा एवं ग्रपरिग्रह ग्रादि महान् सिद्धान्तों का बहुत बड़ा महत्व रहा है।

इन तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में धर्म, संस्कृति अथवा किसी पुरातन घटनाचक का इतिहास लिखते समय विद्वान् लेखक प्रमुखतः इन तीनों संस्कृतियों के ग्रन्थों का निष्पक्ष दृष्टि से तुलनात्मक एवं तलस्पर्शी प्रघ्ययन करें, तभी वह इतिहास प्रामाणिक, सर्वांगसुन्दर एवं समष्टि के लिये उपयोगी तथा उपादेय होगा। भारतीय इतिहास पर नवीन शोधपूर्एा ग्रन्थ लिखने वाले विद्वान लेखकों के लिये तो इस प्रक्रिया को अपनाना परमावश्यक हो जाता है। इन तीनों परम्परास्रों के ऐतिहासिक स्रोतों का इतिहासविदों द्वारा समान रूप से उपयोग न किये जाने के कारणा ग्राज जितने भारतीय इतिहास उपलब्ध हैं, उनमें से अधिकांश को सर्वांगपूर्एा इतिहास की संज्ञा नहीं दी जा सकती।

२. ग्राचार्यश्री ने जिस प्रकार जैन काल-गएगा को ६० वर्ष पीछे की ग्रोर धकेलने वाली शताब्दियों पुरानी एक भ्रांत मान्यता का सदा के लिए ग्रंत किया है, उसी प्रकार के निष्पक्ष एवं ठोस प्रमाएगों द्वारा दो-तीन बड़ी महत्वपूर्ए समस्याग्रों का समाधान परमावश्यक है। समस्याएं बड़ी ही जटिल हैं, ग्रतः उनको सुलभाने के लिए ग्राज स्व० श्री नाथूराम प्रेमी के समान शोधप्रिय, ग्रध्ययनशील एवं पूर्वाग्रहों से मुक्त निष्पक्ष चिन्तकों की तथा सामूहिक प्रयास की ग्रावश्यकता है। पीढ़ियों से वैदिक परम्परा के गहरे रंग में रंगे हुए वैदिक परंपरा के उद्भट ग्राचार्य गौतम ग्रादि ११ गएधर बीर प्रभु की वाएगी द्वारा सत्य का बोध होते ही तत्काल निःसंकोच ग्रपनी परम्परागत ग्रास्थाग्रों-मान्यताग्रों का पूर्एांत: परित्याग कर सत्य को ग्रात्मसात् कर लेते हैं, तो सहस्राब्दियों से उन्हीं के ग्रनुयायी कहलाने वाले विद्वानों के लिए सत्य की खोज में निष्पक्ष दृष्टि से सामूहिक प्रयास करना कोई कठिन कार्य नहीं।

पहली ग्रांर सबसे जटिल समस्या हमारे समक्ष यह है कि झायें जम्बू के पश्चात् श्वेताम्बर ग्रांर दिगम्बर परम्परा के ग्राचार्यों की नामावली में भेद क्यों है ? चार ग्राचार्यों के पश्चात् पांचवें श्रुतकेवली भद्रबाहु का नाम दोनों परंपराग्रों में पुनः किस कारएं सर्वमान्य हो गया ? भद्रबाहु के पश्चात् पुनः नदी की दो बिछुड़ी हुई, कभी न मिलने वाली दो भिन्न घाराग्रों की तरह दो पृथक् घाराएं किस कारएं चल पड़ीं ? वास्तव में ग्रब एक दूसरे पर दोषारोपएं करने वाली ये निस्सार बातें सूनने के लिए कोई तैयार नहीं कि –

"म्रमुक परम्परा के साधु नग्न रहते थे, पोथी-पन्ना उनके पास था नहीं, इसलिए वे भ्रपनी परम्परा के इतिहास को सुरक्षित नहीं रख सके – कालान्तर में जैसा मन में ग्राया वैसा लिख दिया" ग्रथवा "श्रमुक परंपरा के साधु दुष्काली में ढीले पड़ गये, ग्रद्धफालक-डंडा-पात्र धारएा कर गृहस्थों से भीख मांग कर उनके घरों में बैठकर खाने लग गये। फिर तो शिथिलाचार में मजा ग्रा गया, गुरु ने ज्यादा कहा तो उनकी सोपड़ी पर लटुठ का प्रहार कर गुरुहत्या कर दी।"

कोटि कोटि कांचन मुद्राम्रों मौर कनकलता सी कामिनी के प्रलोभन से तिल मात्र भी नहीं डिगने वाले, भीषरण दुष्काल के सपय विद्यापिण्ड के उपभोग की स्रपेक्षा मृत्यू को श्रेयस्कर समभने वाले ४०० शिष्यों के साथ संथारा एवं समाधिपूर्वक

( € )

पण्डितमरएग का वरएग करने वाले म्रार्य वज्रस्वामी म्रादि के दशपूर्वधर पूर्वाचार्यों के लिए इस प्रकार की बात कहना विश्वबन्धु महावीर के म्रनुयायियों के लिए किसी भी दशा में शोभाजनक नहीं हो सकता।

भगवान महावीर की २४वीं निर्वारण शताब्दी के इस पावन-प्रसंग पर इन सब थोथी बातों को गहन गर्त में फैंक कर वास्तविक तथ्यों की खोज करना प्रत्येक जैन विद्वान का पूनीत कर्त्तव्य हो जाता है। तिलोयपण्णत्तीकार ग्रौर <u>पुन्नाट संघीय विद्वान् ग्राचार्य जिनसेन से लेकर पण्डवाद्दर्ती सभी बड़े-बड़े</u> दिगम्बराचार्यों ने जम्बूस्वामी के पश्चात् विष्ण् प्रौर भद्रवाहु के पश्चात् विशा-खाचार्य से ग्राचार्थों की पट्टावली प्रारम्भ की है। दिगम्बर परम्परा के वीरसेन, इन्द्रनन्दी, जम्बूदीव प्रज्ञप्तिकार स्राचार्यों ने गौतम से लेकर स्रंतिम अंगधर लोहार्य तक जो ग्राचायों की नामावली दी है, उसे ग्राचार्य परम्परा की पट्टावली के नाम से ग्रभिहित न कर, उसका श्रुतावतार की परम्परा के नाम से उल्लेख किया है । इस पर प्रश्न उत्पस होता है कि क्या आचार्यों की श्रुतावतार परम्परा ग्रोर पट्टभर ब्राचार्य-परम्परा परस्पर दो भिन्न-भिन्न परम्पराएँ हैं । यदि भिन्न हैं तो पट्टानू-कम से क्राचार्य परम्परा की पट्टावली कौन-सी है क्रौर कहां है ? पट्टानुकम की ग्रन्य पट्टावली के ग्रभाव में यही मानना श्रेयस्कर है कि यह श्रुतावतार परम्परा की नाग्गवली ही आचार्य परम्परा की पट्टावली है । जहां तक मूफे याद पड़ता है मेरी जिज्ञासा के उत्तर में दिगम्बर परम्परा के एक माने हुएँ विद्वान ने इसे श्रुतावतार पट्टावली ही बताया था । पर वस्तूतः यह श्रुतावतार पट्टावली ही पट्टघर पट्टावली होनी चाहिए । अन्यया अनेक इस प्रकार की बाधाएँ उपस्थित होंगी, जिनका निराकरएा किसी प्रकार संभव नहीं ।

भ्वेताम्बर परम्परा की दो मुख्य स्थविरावलियां हैं - एक तो कल्पसूत्र के ग्रंत में दी हुई स्थविरावली और दूसरी नंदीसूत्र के प्रारम्भिक मंगल पाठ में दी हुई वाचक-परम्परा की पट्टावली । मधुरा के कंकाली टीले से निकले झायागपट्टों, मूर्तियों, स्तम्भों आदि पर उट्टंकित शिलालेखों से कल्पस्थविरावली और नन्दी-स्थविरावली की प्राचीनता और प्रामास्एिकता सिद्ध हो चुकी है । इसी प्रकार के प्रामास्पिक उल्लेखों की खोज चतुर्दश पूर्वघर झाचार्य विष्या से लेकर ग्रंतिम ग्रंगधर लोहाचार्य के सम्बन्ध में करने की महती झावश्यकता है । अवसावेलगोल, पार्थ्वनाथ वसति के कुछ शिलालेखों में विष्र्यु झादि झाचार्यों के उल्लेख हैं पर बह मपूर्य, कतिपय मंशों में परस्पर विरोधी और पर्याप्त पश्चाद्वर्ती काल के हैं ।

इन सब विवादात्पद प्रश्नों का कोई सर्वमान्य हल भाज उपलब्ध समस्त जैन वाङ्मय में कहीं दृष्टिगोचर नहीं होता। यदि यापनीय संघ के यापनीय – सन्त्र तथा साहित्य की सामूहिक रूप से खोज की जाय भौर उस संघ के म्राचार्यों की कोई पट्टावली खोज निकाली जाय तो उस निष्पक्ष साक्ष्य के भाषार पर इस प्रकार की मनेक समस्याम्रों को हल करने में बड़ी सहायता मिल सकती है। ऐसा लगता है कि यापनीय संघ का जो विपुल एवं महुत्त्वपूर्ण साहित्य था, उसका पर्याप्त अंश दक्षिणी लिपियों में कहीं न कहीं अवश्य अन्धकार **में पड़ा हुया है ।** साजा है जोधप्रिय विद्वान् इस दिशा में प्रयास करेंगे तो अवश्य सफसता प्राप्त होगी ।

३. एकादशांगी की विद्यमानता प्रथवा विच्छेद के सम्बन्ध में भी निष्पक्ष हष्टिकोएा से विचार करने की आवश्यकता है। जहां एक भोर श्वेताम्बर परम्परा की यह हढ़ मान्यता एवं आस्था है कि एकादशांगी का कतिपय झंतों में हास तो हुआ है पर वह विच्छिन्न नहीं हुई है, तो दूसरी थ्रें, दिगम्बर परम्परा के सभी प्रन्थों में इस प्रकार की मान्यता ग्रभिव्यक्त की गई है कि वीर नि॰ सं० ६८३ में अंतिम आचारांगधर लोहाचार्य के स्वर्गस्थ होने के साथ ही एकाद-शांगी का विच्छेद हो गया। इन दोनों परम्पराग्रों से मिन्न जैनसंघ की तीसरी परम्परा – यापनीय संघ के 'ग्रन्थ भगवती ग्राराधना' एवं 'विजयोदया टीका' में एकादशांगी की विद्यमानता के स्पष्ट उल्लेख ग्राज भी उपलब्ध हैं। ऐसी स्थिति में एकादशांगी की विद्यमानता विषयक श्वेताम्बर परम्परा की मान्यता का पक्ष भारी पड़ता है।

तत्त्वार्थ-सूत्र के प्रऐता उच्चनागर शाखोद्भव वाचक<sup>1</sup> उमास्वाति (स्व० प्रेमीजी की मान्यतानुसार वीर नि० की दशवीं शताब्दी) ने इस सूत्र पर निर्मित स्वोपन्न भाष्य की प्रशस्ति में एकादशांगी की विद्यमानता का स्पष्ट उल्लेख किया है :--

वाचकमुख्यस्य शिवश्रियः प्रकाशयशसः प्रशिष्येसः । शिष्येरण धोषनन्दिक्षमसुस्यैकादशांगविदः ।।१।। वाचनया च महावाचकक्षमरणमुण्डपादशिष्यस्य । वाचकाचार्यमूलनाम्नः प्रथितकीर्तेः ।।२।। जिष्येख -न्यग्रोषिकाप्रसूतेन विहरता पुरवरे-कुसुमनाम्नि । कौमीषणिना स्वातितनयेन वारसीसुतेनार्थ्यम् ।।३।। प्रहेंद्वचनं गुरुक**मे**एागतं – समुपषार्यं । दुःखातं च दुरागमविहतमति लोकमवलोक्य ॥४॥ इदमुच्चैर्नागरवाचकेन सत्त्वानुकंपया टब्घम् । तर्त्वार्थाधिगमाख्यं स्पष्टमुमास्वातिना ज्ञास्त्रम् ॥४ंग यस्तत्त्वाधिगमाख्यं ज्ञास्यति च करिष्यते च तत्रोक्तम् । सोऽव्यावाध सुझाल्यं, प्राप्त्यत्यचिरेए परमार्थम् ॥६॥

प्रयात् – यत्रस्वी वाचकश्रेष्ठ शिवश्री के प्रशिष्य, एकादत्तांगधर घोष-नन्दिक्षमए के शिष्य, वाचना (विद्या) दान की दृष्टि से महावाचक मुण्डपाद-क्षमए। के प्रशिष्य तथा कीर्तिशाली मूल नामक वाचकाचार्य के जिष्य, पिता स्वाति एवं माता वात्सी के पुत्र, न्यग्रोधिका में उत्पन्न (जन्म ग्रहहा करने वासे)

श्वाचको हि पूर्ववित्.... [तत्त्वार्य स्वोपत भाष्य की सिडसेनीया टीका, घ० १, सूत्र ६]

कौभोषशिगोत्रीय, उच्चनागर शाखा के वाचक उमास्वाति ने पाटलीपुत्र में विचरण करते समय लोगों को दुःखों से त्रस्त एवं दुरागमों से हतचुद्धि देख गुरु परम्परा से प्राप्त अर्हद्वचनों को समीचीनतया अवघारण कर अनुकम्पापूर्वक इस तत्त्वार्थाधिगम नामक स्पष्ट शास्त्र की रचना की। जो व्यक्ति इस तत्त्वार्थाधिगम को हृदयंगम कर इसके अनुसार आचरण करेगा, वह शीछा ही अव्याबाध सुख, बोक्ष को प्राप्त करेगा।

उच्चनागर झाखा क्वेताम्बर संघ के ब्राचार्य सुस्थित सुप्रतिबुद्ध से प्रचलित कोटिक गएा की एक अतिप्रसिद्ध शाखा थी, यह तो अब सर्वसम्मत तथ्य के रूप में सिद्ध हो चुका है। इसके साथ ही साथ वाचकमुख्य, महावाचक, क्षमएा और वाचक शब्द क्वेताम्बर परम्परा के पूर्वधर आचार्यों के लिये प्राचीन तथा अर्वाचीन अन्थों में प्रयुक्त किये हुए मिलते हैं। दिगम्बर परम्परा के आचार्यों के लिये इन शब्दों का प्रयोग कहीं हष्टिगोचर नहीं होता। धवला में आर्य मंगू और आर्य लागहस्ती के लिये 'खमासमएा' और महावाचक शब्दों का प्रयोग किया गया है।' वे दोनों आजार्य भी क्वेताम्बर परम्परा के आचार्य प्रतीत होते हैं वयोंकि दिगम्बर परम्परा के सम्पूर्श वाङ्मय में खाजने पर भी किसी पट्टावली अथवा ग्रन्थ में ये दो नाम नहीं मिलते।

उमास्वाति ने अपने शिक्षा गुरु आधार्य भूल के लिये 'वाचकाचार्य' तथा प्रगुरु मुण्डपाद क्षमएग के लिये महावाचक शब्द का प्रयोग किया है। इससे यह अनुमान किया जा सकता है कि वाचक उमास्वाति तथा उनके शिक्षा-गुरु वाच-काचार्य मूल एक पूर्व के ज्ञाता थे और वाचकाचार्य मूल के गुरु महावाचक मुण्डपाद एक से अधिक पूर्वों के ज्ञाता । धवलाकार द्वारा एकाधिक पूर्व के ज्ञाता आर्य मंखु (मंगु) के लिये प्रयुक्त महावाचक विशेषएा से भी मेरे इस अनुमान की पुष्टि होती है।

इन सब उल्लेखो पर तटस्थ होष्ट से विचार करने पर यह तो निर्विवाद रूप से सिद्ध हो जाता है कि उमास्वाति दिगम्बर प्राचार्य नहीं थे। स्वर्गीय प्रेमीजी ने तत्त्वार्थाधिगम सूत्र के दिगम्बर परम्परा द्वारा मान्य सूत्र पाठ में – 'एकादशजिने'<sup>2</sup> 'दशाष्टपंचद्वादशविकल्पाः कल्पोपपन्नपर्यन्ताः'<sup>3</sup> स्रौर 'पुलाकब-कुश' 'संयमश्रुत' स्रादि सूत्रों को दिगम्बर परम्परा की मान्यतास्रों से विपरीत, एवं स्वेताम्बर परम्परा द्वारा मान्य तत्त्वार्थाधिगम सूत्र के स्वोपज्ञ भाष्य में उल्लिखित ७ बातों को स्वेताम्बर परम्परा की मान्यतास्रों के प्रतिकुल बता कर

• (क) महावाचयारामज्जमंखुसमरणारामुबदेसेरा लोगे पुष्पो झाउग्रसम करेदि ।

[षट्खंडागम, भा० १६, पू० ५१८]

- (ख) कम्मट्ठिदित्ति प्रणियोगदारम्हि भण्णमार्णे वे उवएसा होति....ग्रज्ञणगहत्वि समा-समणा भणति । ग्रज्ज मंखुखमासमणा पुरा कम्मट्ठिदि संचिद संतकम्मपरूवणा कम्मट्ठिदि परूवर्णति भणति [वही]
- <sup>२</sup> तत्त्वार्थाधिगम सूत्र, म० ९, <sup>3</sup> वही म०४ <sup>४</sup> बही ग्र० १

तथा तत्त्वार्थाधिगम के स्वोपज्ञ भाष्य के ४ उल्लेखों को यापनीय ग्राचार्य शिवार्य द्वारा रचित भगवती स्राराधना तथा यापनीय साचार्य प्रपराजित द्वारा रचित भगवती स्राराधना की विजयोदया टीका में किये गये उल्लेखों से समानता बताते हुए' यह संभावना प्रकट की है तत्त्वार्थाधिगम सूत्र एवं इसके स्वोपज्ञ भाष्य के निर्माता वाचक उमास्वाति यापनीय ग्राचार्य हो सकते हैं। र

स्वर्गीय प्रेमीजी की इस संभावना पर विचार करने से पहले इस तथ्य को घ्यान में रखना सब विद्वानों के लिये ग्रावश्यक हो जाता है कि वीर निर्वार्श सम्वत् २६१ में ग्रार्य सुहस्ती के स्वर्गस्थ होने के कुछ ही वर्षों के पश्चात् उनके पट्टघर शिष्य गएगाचार्य ग्रार्य सुस्थित ग्रौर सुप्रतिबुद्ध से कोटिक गएग ग्रौर उच्च-नागरी शाखा का प्रार्द्जर्भाव हुग्रा। यह श्वेताम्बर-दिगम्बर भेद से ३०० वर्ष से भी पूर्व की घटना है। मथुरा के कंकाली टीले से निकले कुषाएगकालीन १० शिलालेखों में उच्चनागरी शाखा का उल्लेख है। ये लेख कनिष्क सं० ४ से ६८ (शालिवाहन शाक संवत्सर ४ से६८) ग्रर्थात् वीर निर्वारा सम्वत् ६१० से ७०३ तक के हैं। इन १० शिलालेखों में से लेख सं० १६, २०, २२, २३, ३१, ग्रौर ३४ इन ७ लेखों में स्पष्टतः कोटिक गएा ब्रह्मदासिक कुल ग्रौर उच्चनागरी शाखा का, लेख सं० ३६ ग्रौर ६४ में केवल उच्चनागरी शाखा का तथा लेख सं० ७० में कोटिक गएा उच्चनागरी शाखा का उल्लेख है। इन शिलालेखों से कल्पसूत्रीया स्थविरा-वली की प्राचीनता एवं प्रामाएगकता सिद्ध होती है।

वाचक उमास्वाति ने स्वोपन्न भाष्य सहित तत्त्वार्थाधिगम सूत्र को रचना के समय उसकी प्रशस्ति में स्पष्टतः अपना परिचय एकादशांगविद् गुरु के शिष्य तथा उच्चनागर शास्ता के वाचक के रूप में देते हुए यह स्वीकार किया है कि गुरु परम्परा से झागत तीर्थंकर महावीर (प्रह्त्) की वाशी को हृदयंगम कर इस शास्त्र की रचना की। इससे यही सिद्ध होता है कि वे कल्पस्थविरावली में वर्शित उच्चनागरी शासा के अर्थात् प्रभु की मूल श्रमण परम्परा के वाचनाचार्य थे। वाचनाभेद, गुरुपरम्परागत पाठभेद, स्मृतिदोष, लिपिदोष ग्रादि अनेक कारशों से कुछ छोटे-बड़े मान्यता भेद संभव हैं। तत्त्वार्थाधिगम सूत्र का श्वेताम्बर परम्परा द्वारा सम्मत एकादशांगी से कितना साम्य एवं सामीप्य है तथा एकादशांगी के किन-किन स्थलों से किस-किस सूत्र को लेकर तत्त्वार्थाधिगम के सूत्रों की रचना की गई है, इस पर स्वर्गीय ग्राचार्य आत्मारामजी महाराज, आचार्य धासीलालजी म० प्रादि विशद प्रकाश डाल चुके हैं। तत्त्वार्थाधिगमसूत्र का एकादशांगी के विभिन्न प्राकृत सूत्रों से साम्य भी इस अनुमान को बल देता है कि उमास्वाति महावीर स्वामी की मूल श्रमए परम्परा के ही झाचार्य थे।

- १ चैन साहित्य और इतिहास (श्री नायूराम प्रेमी), पृ० ४३४ से ४४०
- रे जैन साहित्य भौर इतिहास, पृ. ५३३
- औन शिला लेख संग्रह भाग २, पृ. १८-४७

एक बड़े महत्त्वपूर्श तथ्य की ग्रोर मैं विचारकों का घ्यान दिलाना चाहता हूँ जिससे यह प्रमाशित होता है कि उमास्वाति जिस प्रकार दिगम्बर परम्परा के श्राचार्य नहीं थे, उसी प्रकार यापनीय परम्परा के ग्राचार्य भी नहीं थे। तत्त्वार्था-धिगम के ग्रष्टम ग्रध्याय के ग्रन्तिम सूत्र – "सद्वेद्यसम्यक्त्वहास्यरतिपुरुषवेदशुभा-युर्नामगोत्राशि पुण्यम्" – की व्याख्या करते हुए ग्राचार्य सिद्धसेन गरिए ने ग्रपनी तत्त्वार्थ टीका में लिखा है :--

"कर्मप्रकृतिग्रन्थानुसारिएास्तु द्वाचरवारिंशत्प्रकृतीः पुण्याः कचयन्ति ।…… ग्रासां च मध्ये सम्यक्त्वहास्यरति पुरुषवेदा न सन्त्येवेति कोऽभिष्रायो भाष्यकृत: को दा कर्मप्रकृतिग्रन्थप्रएायिनामिति सम्प्रदायविच्छेदान्मया तावन्न व्यज्ञायीति ।"

अर्थात् "कर्म-प्रकृति ग्रन्थ का अनुसरए। करने वाले जिन ४२ प्रकृतियों को पुण्यरूप मानते हैं, उनमें सम्यक्त्व, हास्य, रति झौर पुरुषवेद का उल्लेख नहीं है। सम्प्रदाय के लुप्त हो जाने के कारए। मैं नहीं कह सकता कि इस प्रकार के भिन्न कथन में भाष्यकार का ग्रभिप्राय क्या था झौर कर्मप्रकृतिग्रन्थकारों का क्या।"

सिद्धसेन के उपर्युक्त कथन में 'सम्प्रदायविच्छेदात्' पद विशेष रूप से घ्यान देने योग्य है। सिद्धसेन के इस कथन से यही प्रकट होता है कि उमास्वाति जिस सम्प्रदाय, जिस उच्चनागरी शाखा के महाश्रमरा थे, वह सम्प्रदाय सिद्धसेन के समय से पूर्व ही नष्ट हो चुका था। उस सम्प्रदाय की मान्यताग्रों का विश्लेषगा – विशद व्याख्यान करने वाला कोई उनके समय में अवशिष्ट नहीं रहा था।

यदि वाचक उमास्वाति यापनीय संघ के होते तो सिद्धसेन सम्प्रदाय-विच्छेद को बात कदापि नहीं लिखते । क्योंकि उनसे लगभग ७००-८०० वर्ष पश्चात् तक यापनीय संघ की विद्यमानता झनेक प्रमाएों से झौर स्वयं प्रेमीजी के झभिमत से प्रमासित होती है । प्रेमीजी की मान्यतानुसार सिद्धसेन यरिए का समय विक्रम की ब्राठवीं-नौवीं शताब्दी श्रीर यापनीयों की विद्यमानता का समय विक्रम की १४वीं-१६वीं शताब्दी है ।

उमास्वाति की तरह यापनीय माचार्य मपराजित ने भी भगवती माराधना की टीका में म्रपने – ''सद्वेद्यं सम्यक्त्वं रतिहास्यपुंवेदाः शुभे नाम गोत्रे शुभं चायुः पुण्यं, एतेम्योऽन्यानि पापानि ।''<sup>3</sup> – इस कथन द्वारा सम्यक्त्व, रति, हास्य भौर पुरुषवेद को पुण्य रूप माना है – यदि इस झाधार पर वाचक उमास्वाति को यापनीय मान लिया जाय तो फिर सर्वार्थसिद्धिकार पूज्यपाद देवनंदी को दिगंबर परम्परा के आचार्य मानने में बाधा उपस्थित की जायगी। क्योंकि पूज्यपाद ने भी ग्रपनी 'सर्वार्थसिद्धि' में, तथासम्भावित यापनीय उमास्वाति के 'तत्त्वार्थाधिगम स्वोपज्ञभाष्य' में वर्णित पुलाक, बकुश, कुशील, प्रतिसेवनाकुशील भौर कषाय

- े जैन साहित्य और इतिहास, पृ० ५४१
- े बही, पूरु ४७
- <sup>3</sup> देखिये तत्त्वार्थं स्वोपज्ञ भाष्य १/४८, १/४९ । सर्वार्थसिदि १/४७

कुझौल -- इन पांच निग्रैन्ग मुनियों के विवरण को, प्रायः उसी रूप में स्थान दिया है,<sup>1</sup> जैसाकि दिगम्बर परम्परा के मन्य किसी ग्रंथ में नहीं है ।

रतना सब कुछ होते हुए भी स्व० श्री प्रेमीजी द्वारा जो सम्भावना प्रकट की गई है, उसके सम्बन्ध में प्रामाएिक निर्एंय उसी समय लिया जा सकता है जब कि हमारे सामने यापनीय संघ की कोई पट्टावली श्रयवा एतद्विषयक कोई साहित्य हो। इस दृष्टि से भी यापनीय संघ के साहित्य की सम्मिलित रूपेए स्रोज करना प्रत्यावश्यक हो गया है।

४. यापनीय संघ द्वारा मान्य एकादशांगी, मंगवाह्य, श्रागम, यापनीयतंत्र, पट्टावलियां मादि श्रागमेतर साहित्य की वर्तमान में भनुपलब्धि के कारण श्राज यापनीय संघ की ठीक वही दशा हो रही है, जो दो दसों के खेल में गेंद की । एक श्रोर स्वेताम्बर परम्परा के ग्रंथ यापनीयों की उत्पत्ति दिगम्बर संघ से बताते हैं तो दूसरी घोर दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थ स्वेताम्बरों से ।

तीनों परम्परान्नों के तुलनात्मक अध्ययन से ऐसा अनुमान किया जाता है कि यापनीय संघ भी अपने आप में पूर्ण, सुसंगठित एवं स्वतन्त्र अर्थसंघ या ।

भाचारांग द्वितीय श्रुत स्कन्ध के पांचवें प्रध्ययन के वस्त्रैषए। तथा छठे मध्ययन के पात्रैषए। विषयक उद्देशकों के साथ यापनीयों के उपलब्ध ग्रन्थ भगवती माराधना और उस पर अपराजितसूरि की विजयोदया टीकों के तुलनात्मक अध्ययन से विद्वान् यह अनुभव करेंगे कि यापनीय मुनियों का श्राचार सर्वथा आचारांग के निर्देशों के अनुसार ही था।

मैं विश्वास करता हूँ कि इन कतिपय तथ्यों पर विद्वान चिन्तक निष्पक्ष दृष्टि से गवेषस्ता कर प्रकाश डालेंगे ।

सम्पादन काल में वस्तुस्थिति के चित्रण में सजीवता लाने का प्रयास करते समय यदि कहीं साधुभाषा का प्रतिकमण हो गया हो तो वह मेरा दोष है। विद्वान् पाठक मेरे उस प्रमाद के लिये मुफे क्षमा करेंगे ।

> गर्कीसह राठोड़, न्याय, व्याकरएा-तीर्थ, युख्य सम्पादक

#### ै देखिये प्रस्तुत ग्रन्थ, पृ० ६१४-६१६

#### प्राक्कथन

पीठिका

जैन धर्म का मोलिक<sup>1</sup> इतिहास, प्रथम भाग इतिहास-प्रेमियों के समझ प्रस्तुत किया जा चुका है। उसमें भगवान् ऋषभदेव से प्रभु महावीर तक चौवीसों तीथँकरों के जनक, जननी, च्यवन, जन्म, गृहस्थ जीवन, अभिनिष्क्रमरा, दीक्षा छदास्थ-जीवन, कैवल्योपलब्धि, तीर्थप्रवर्तन, केवली-चर्या, गराधर, साधु-साघ्वी श्रावक-श्राविका एवं प्रभु द्वारा प्रारिगमात्र के प्रति किये गये महान् उपकार एवं निर्वारा ग्रादि का पावन परिचय प्रस्तुत किया जा चका है। उसे पढ़ कर सत-सतियों, लब्धप्रतिष्ठ विद्वानों, इतिहासप्रेमियों, श्रदालु पाठकों एवं समाज के प्राय: सभी वर्गों ने परम प्रमोद प्रकट किया है। जैलौक्यबन्धु तीर्थंकरों के भवतापहारी इतिवृत्त को पढ़कर सहसों श्रदालुओं ने ग्राध्यात्मिक ग्रानन्द का रसास्वादन किया। इससे हम संतोप का ग्रनुभव करते हैं कि हमारा परिश्रम सफल एवं लक्ष्य सार्थक हुग्रा। हमें इस वात पर बड़ी प्रसन्नता हुई कि कतिपय ग्रध्ययनग्रील महानुभावों ने इसे ग्रति सूक्ष्म एवं ग्रोधप्रिय रुचि वस्तुतः सराहनीय है।

प्रथम भाग में जो विपुल सामग्री प्रस्तुत की गई है, उसमें से कुल मिलाकर केवल पांच प्रसंगों के संबंध में जिज्ञासुग्रों द्वारा जो शंकाएं उठाई गई हैं, दे शंकाएं तथा उनके समाधान निम्न प्रकार हैं :--

प्रथम भाग के पृष्ठ ६१–३२ पर भगवान् ऋषभदेव के प्रथम पारएा का विवरएा प्रस्तुत करते हुए लिखा गया है – "भगवान् (ऋषभदेव) ने वैशाख शुक्ला तृतीया को वर्ष-तप का पारएा। किया।"

यहां यह प्रश्न उपस्थित किया गया है कि भगवान ऋषभदेव ने चैत्रकृष्णा प्रध्टमी को बेला-तप के साथ दीक्षा ग्रहण की ग्रौर दूसरे वर्ष की वैशास सुक्ला तृतीया को श्रेयांस कुमार के यहां प्रथम पारणा किया तो इस प्रकार चै. कृ. ६ से वै. शु. ३ तक उनकी यह तपस्या १३ मास ग्रौर १० दिन की हो गई। ऐसी स्थिति में-'संवच्छरेण भिवला लढा उसहेरा लोगनाहेएा' - इस गाथा के प्रनुसार प्राचार्यों ने प्रभु ग्रादिनाथ के प्रथम तप को संवत्सर तप कहा है, वह कहां तक ठीक है ? क्योंकि वह तप १२ मास का नहीं ग्रथितु १३ मास ग्रौर १० दिन का तप था।

वस्तुतः यह कोई आज का नवीन प्रश्न नहीं। यह एक बहुचचित प्रश्न है। 'संवच्छरेएा भिवखा लढा उसहेएा लोगनाहेएा।' यह एक व्यवहार वचन

मूलतो भवं मौसिकम् ।

मानना चाहिये। व्यवहार में ऊपर के दिन ग्रल्प होने के कारएग गएगना में उनका उल्लेख न कर मोटे तौर पर संवत्सर तप कह दिया गया है। कल्प किरएगवली में स्पष्ट उल्लेख है कि गुढाहार न मिलने के कारएग प्रभु की तपश्चर्या का एक वर्ष व्यतीत हो गया। फिर उस प्रंतराय कर्म के क्षयार्थ उन्मुख होने पर प्रभु ने सांवत्सरिक तप का पारएग किया। वसुदेव हिंडी में भी इसी से मिलता जुलता उल्लेख किया गया है। इससे भी यही प्रकट होता है कि एक वर्ष व्यतीत हो जाने के उपरान्त भी कुछ समय तक शुढाहार नहीं मिला।

दिगम्बर परम्परा के मान्य ग्रन्थ हरिवंश पुरास में ६ मास की अवधि के अनचन तप के साथ प्रभु के दीक्षित होने तथा ६ मास के तप की ग्रवधि के समाप्त हो जाने के ग्रवस्तर भी ग्राहारदान की विधि से लोगों के ग्रनभिज होने के कारसा भिक्षाचरी के लिये अमसा करने पर भी छः मास तक शुद्धाहार न मिलने एवं ग्रन्ततोगत्वा श्रेयांश द्वारा इक्षुरस के दान ग्रांर प्रभु के पारमक का कल्प किरसावली से मिलना-जुलता उल्लेख किया गया है। प्रभु के उम प्रथम तप की ग्रवधि एक वर्ष में कुछ ग्रधिक रही। इस प्रकार का स्पष्ट ग्रानाम 'हरिवंग पुरास,' के उल्लेख में प्रकट होना है।

इन उल्लेखों में यह सिद्ध होता है कि प्रभु ऋपभदेव का प्रथम तप १ वर्ष से ग्रधिक समय का रहा पर व्यवहार में ऊपर के दिनों को गौग मान कर इसे वर्षी तप ही कहा गया है। जिस प्रकार प्रभु महावीर का केवलज्ञान काल ३० वर्ष माना जाता है परन्तु उनके ४२ वर्ष के संयमित जीवन में से १२ वर्ष ग्रौर १३ पक्ष से कुछ समय छद्मस्थकाल का निकाल देने पर वस्तुतः उनके केवलज्ञान का काल २६ वर्ष ग्रौर ६ मास से थोड़ा न्यून होता है।

श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों परम्पराग्रों में श्रेयांसकुमार द्वारा भगवान् मादिनाय का प्रथम पारला कराये जाने के कारण पारएक दिवस अक्षयतृतीया के रूप में पर्व माना जाता है। यद्यपि भगवान् ऋषभदेव के प्रथम पारएक दिवस की तिथि का कहीं प्राचीन उल्लेख दृष्टिगोचर नहीं होता परन्तु परम्परा से दोनों

| ٩ | जुदाहारमलभमानस्य एकं वर्षे जगाम ! तथा ।  | च तस्मि | न् कर्मणि | क्षयाय उन्मुखे            | सति*** |
|---|------------------------------------------|---------|-----------|---------------------------|--------|
|   | ततस्तेन भगवान् सांवरसरिकतपः पारएकं कृतवा | न् । [ग | कल्प किरस | ग्र <b>बली, पत्र रे</b> ध | [(3)¥  |
| _ | ward former frances and for any and      |         |           | -                         |        |

े भयब पियामहा निराहारी परमोधति-बल-सत्तसायरी संयभुसायरो इव धिमिम्नी भ्रणाउली संवच्छरं बिहरइ, पत्तो य हत्विणउरं। [बसुदेव हिंडी, प्रथमोंऽज्ञ:, पू. १६४]

पण्मासानझनस्यान्ते, संहूतप्रतिमास्थितिः । प्रतस्त्रे पदविन्यासैः, क्षिति पत्स्लवयन्नित्र ।।१४२।। तथा यथागमं नाथः, यण्मासानविषण्एधीः । प्रजाभिः पूज्यमानः सन्, विजहार महि कमात् ।।१४६।। सम्प्राप्तोऽथ सम्प्राप्तोऽथ सम्प्राप्तोऽथ समपादस्थितश्चके, दर्णयन् कियया विधिम् ।।१८६।। [हरिवंश पुराएा, सर्ग ६] सम्प्रदायों में इस प्रकार की मान्यता प्रचलित है। शोधक इस सम्बन्ध में कोई प्राचीन उल्लेख प्रस्तुत कर सकें तो उत्तम होगा।

दूसरी शंका बाह्यी और सुंदरी के विवाह एवं दीक्षा के सम्वन्ध में उठाई गई है। परम्परागत मान्यतानुसार इन दोनों बहिनों को वालव्रह्यचारिग्यी माना गया है। दिगम्बर परम्परा के मान्य ग्रन्थों में इन दोनों को स्पष्ट रूपेग्य ग्रविवाहित बताया गया है। हरिवंश पुरासकार ने लिखा है कि वे दोनों कुमारि-काएं ग्रर्थात् ग्रविवाहिता थीं:--

ब्राह्मी च सुन्दरी चोभे, कुमार्यों धैर्यंसंगते । प्रव्रज्य बहुनारीभिरार्याणां प्रभुतां गते ॥२१७॥१

इसी प्रकार ब्रादि पुरासकार ने भी ब्राह्मी के लिये राजकन्या का विशेषसा प्रयुक्त कर इन दोनों बहिनों के श्रविवाहित होने का निम्नलिखित रूप में उल्लेख किया है :-

भरनस्यान्रुजा ब्राह्मी, दीक्षित्वा गुर्वनुग्रहात् । गसि्गनीपदमार्याग्गां, सा भेजे पूजितामरैः ॥१७९॥ रराज राजकन्या मा, राजहंसीव मुस्वना । दीक्षाणरन्नदीशीलपुलिनस्थलशायिनी ॥१७६॥

सुन्दरी चात्त-निर्वेदा, तां ब्राह्मीमन्वदीक्षत ॥१७७॥<sup>२</sup>

त्राह्मी ग्रौर सुन्दरी को हरिवंश पुराएकार ने तो 'कुमायौं' विशेषस् के ढारा स्पष्टरूपेए ग्रविवाहितावस्था में दीक्षित होना वताया है । ग्रादि पुराएकार ने भी बाह्मी को राजकन्या बताया है । इससे यही सिद्ध होता है कि दोनों वेहिनें बालब्रह्मचारिएी थीं ।

इस प्रकार दिगम्बर परम्परा में तो बताी ग्रौर मुंदरी इन दोनों वहिनों के ग्रविवाहित होने एवं साथ साथ प्रवजित होने की मान्यता प्रचलित है। परन्तु श्वेताम्बर परम्परा के ग्रन्थों में निम्नलिखित तीन प्रकार की विभिन्न मान्यताएं उपलब्ध होती हैं :--

१. भगवान् ऋषभदेव के धर्म-परिवार का विवरगा प्रस्तृत करते हुए कल्प सूत्र में ब्राह्मी और सुंदरी का तीन लाख श्रमगियों की प्रमुख साध्वियां होने का उल्लेख किया है। ' साथ ही श्राविका समूह की प्रमुखा मुभद्रा को वताया

( 35 )

<sup>\*</sup> हरिवंश पुराख, सर्ग ६ पृ. १८३,

र ग्रादि पुराख, भा. १, पर्व २४.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> उसभस्स गां घरहम्रो कोसलियस्स बंभी सुंदरियामोक्यांगि म्रज्जियागां तिषिग मय-साहरुगीम्रो उक्तोसिया ग्रज्जिया संगया होत्था । [कत्यमुत्र, सुत्र १६७ (पुण्य विजय जी)]

गया है न कि सुंदरी को । किल्प सूत्र के इस उल्लेख से यही सिद्ध होता है कि उन दोनों बहिनों ने तीर्थ-प्रवर्तन के समय साथ साथ दीक्षा ली ।

२. ग्रावश्यक मलय और श्रिषष्ठिशलाका पुरुष चरित्र ग्रादि में दूसरी यह मान्यता उपलब्ध होती है कि भगवान् ऋषभदेव ने जिस समय धर्म-तीर्थ का प्रवर्तन किया, उस समय ब्राह्मी प्रव्रजित हो गई। सुन्दरी भी उसी समय प्रव्रजित होना चाहती थी परन्तु भरत ने उसे यह कह कर प्रव्रजित होने से रोक दिया कि चकवर्ती वन जाने पर उसे (सुन्दरी को) ग्रपनी पत्नी (स्वीरत्न) के पद पर स्थापित करेगा। भरत श्रावक बना ग्रौर सुन्दरी श्राविका। पश्चाद्वर्ती प्रायः सभी ग्रन्थकारों ने इसी मान्यता को ग्राश्यय दिया है।

३. तीसरी मान्यता यह प्रचलित है कि भगवान् ऋषभदेव ने श्रमरा-धर्म में दीक्षित होने से पूर्व भरत की सहोदरा ब्राह्मी का सम्बन्ध बाहुवली के साथ और बाहुवली की सहोदरा मुन्दरी का विवाह भरत के साथ कर दिया था। कैवल्योपलव्धि के पश्चात् जव प्रभु ने धर्मतीर्थ की स्थापना की तो उस उमय बाहुवली की ग्राजा के बाह्मी श्रमराधिर्म में प्रव्रजित हो गई। सुन्दरी भी ग्रपनी बड़ी बहिन के साथ ही प्रव्रजित होना चाहती थी पर भरत ने यह कहते हुए उसे दीक्षीत होने से रोक दिया कि वह उसे चक्रवर्ती बनने पर अपना स्त्रीरस्न वनायेगा।

वस्तुतः यह तीसरे प्रकार की मान्यता 'दत्ता' ग्रब्द का सम्यग् ग्रर्थ न समफने के कारएा उत्पन्न हुई आन्त धारएा। के फलस्वरूप प्रचलित हुई है। इसके पीछे कोई प्रामाएिक ग्राधार नहीं है। एतद्विषयक समस्त जैन वाङ्मय के पर्यालोचन से प्रकट होता है कि किसी भी प्राचीन ग्रन्थ में ब्राह्मी तथा सुन्दरी के विवाह का उल्लेख नहीं है। यहां विवाह ग्रौर वाग्दान का ग्रंतर समफना चाहिये।

विवाह एवं वाग्दान (सगाई) इन दोनों परम्पराम्रों के प्रचलित होने का प्रारम्भिक इतिहास प्रस्तुत करते हुए ग्रावश्यक निर्युक्ति में निन्नलिखित रूप से उल्लेख किया गया है :--

दट्ठं कयं विवाहं, जिससस लोगो वि काउमारद्वो ।

गुरुदत्तिया य कन्ना, परिसिज्जते ततो पायं ॥२२३॥३

उसभस्स एां अरहम्रो कोसलियस्स सुभद्दापामोक्खाएां समछोवासियाएां, पंचसयसाहस्सीम्रो चडपन्नं च सहस्सा उक्कोसिया समग्रोवासियासंपया होत्था ।

[कल्पसूत्र, सूत्र १९७ (पुण्य विजयजी)]

<sup>3</sup> .....तत्थ उसभसेगो नाम भरहपुत्ती पुब्बभवबद्धगणहर-नामगुत्तो जायसंवेगो पव्वईथो, बंभी य पव्वइया । भरहो सावभो जाग्रो सुंदरी पव्वयंती भरहेगा ईत्थीरयगां भविस्सइ त्ति रुद्धा, सा वि साविया जाया ।

अवश्यक निर्यक्ति ।

माचार्यं मलयगिरि ने इस गाथा की व्याख्या करते हुए ऋवण्यक मलयवृत्ति में लिखा है:--

"जिनस्य भगवत ऋषभग्वामिनो कृतं विवाहं हण्ट्वा लोकोऽपि ग्यापत्यानां. विवाहं कर्त्तुमारब्धवान् । गतं विवाहद्वारं । दत्ति द्वारमाह - भगवता युगलवर्भ -व्यवच्छेदाय भरतेन सह जाता ब्राह्मी वाहुवलिने दत्ता, बाहुवलिना सह जाता सुन्दरी भरतायेति हण्ट्वा तत आरभ्य प्रायो लोकोऽपि कन्या पित्रादिना दत्ता सती परिएगीयते इति प्रवृत्ता।"

प्रयात — ऋषभदेव का विवाह किया गया, यह देख कर लोगों ने ग्रपनी भपनी संतति का विवाह करना प्रारम्भ किया। विवाह का प्रसंग समाप्त हुग्रा। भव दक्ति भर्यात् वाग्दान (सगाई) के प्रसंग ग्रथवा प्रक्रिया पर कहते हैं- भगवान् ने युगलधर्म को समाप्त करने के ग्रभिप्राय से भरत के साथ उत्पन्न हुई ग्रपनी पुत्री बाह्यी की सगाई वाहुबली के साथ तथा बाहुवली के साथ उत्पन्न हुई सुन्दरी की सगाई भरत के साथ की ।

निर्युक्तिकार एवं वृत्तिकार ने विवाह भौर वाग्दान इन दो भिन्न प्रथाश्रों के प्रारम्भ होने का जिस प्रकार पृथक् रूप से उल्लेख किया है, उससे निविवाद रूपेएा यही सिद्ध होता है कि प्रभु ने ग्रपनी पुत्रियों – ब्राह्मी ग्रौर सुन्दरी – का केवल वाग्दान ही किया था विवाह नहीं । यदि विवाह किया होता तो वृत्तिकार "ब्राह्मी बाहुबलिने दत्ता" के स्थान पर "ब्राह्मी बाहुवलिने दत्ता परिग्गीना ब" इस प्रकार का प्रयोग करते । वस्तुतः इन दोनों वहिनों का वाग्दान ही किया गया था न कि विवाह इसीलिये केवल 'दत्ता' शब्द का प्रयोग किया गया है ।

संभदासगरिए-कृत् वसुदेव हिण्डी नामक ई. सन् ६०४ के ग्रासपाम की रचना में भी 'दत्ता' शब्द का प्रयोग वाग्दान के अर्थ में किया गया है। यथा

एयम्मि य देस याले रुप्पिणी सिसुपालस्स दमघोससुयरस दत्ता 18

मर्थात्ं उस समय रुक्मिएगी राजा दमघोष के पुत्र शिशुपाल को दी गई। महां 'दत्ता' सब्ब बाग्दान के मर्थ में ही प्रयुक्त हुमा है। यह एक निविताद एवं सर्वसम्मत तथ्य है कि रुक्मिएगी का विवाह की कृष्ण के साथ हुमा। वसुदेव हिण्डी में इन दोनों बहिनों के विवाह का तो दूर वाग्दान तक का उल्लेख नहीं किया गया है। उसमें बाह्गी के प्रवजित होने तथा श्रमगी समूह की प्रमुखा बनाये जाने का तो उल्लेख है किन्तु सुन्दरी की दीक्षा म्रादि के सम्वन्ध में कोई सूचना नहीं दी गई है।

- े आवस्थक मलयबृत्ति, पत्र २०० (१)
- <sup>३</sup> वसुदेव हिंडी, प्रयमोंऽशः, पृ. <०
- \* **481, 9- 1**42, 142, 153, 155 155

उक्त सब उल्लेखों को दृष्टि में रखते हुए यही निष्कर्ष निकलता है कि भगवान् ऋषभदेव की दोनों पुत्रियां वालव्रह्मचारिग्गी थीं। उनका केवल वाग्दान ही किया गया था, न कि विवाह।

जहां तक बाह्यी और मुन्दरी के एक साथ प्रथवा पूर्वापर कम से प्रवजित होने का प्रश्न है वहां कल्पसूत्र, प्रावश्यक मलय वृत्ति एवं त्रिषष्टिशलाका पुरुष चरित्र के उपरिचर्चित परस्पर भिन्न उल्लेखों को देखते हुए ऐसा प्रनुमान किया जाता है कि संघ में उनके दीक्षाकाल को ले कर पूर्व समय में दो प्रकार की परम्पराएं प्रचलित थीं। एक परम्परा दोनों बहिनों का साथ-साथ दीक्षित होना मानती थी। दूसरी परम्परा ब्राह्यी की दीक्षा के ग्रनन्तर बड़े लम्बे व्यवधान के पश्चात् सुन्दरी डारा दीक्षा ग्रहण किया जाना मानती थी।

तीसरी जंका उपस्थित की गई है – चतुर्थ चक्रवर्ती सनत्कुमार के स्वर्गगमन के सम्बन्ध में । प्रस्तुत प्रन्थ-माला के भाग १, पृष्ठ १९३ पर चक्रवर्ती सनत्कुमार के लिये उल्लेख किया गया है कि वह तीसरे सनत्कुमार देवलोक में उत्पन्न हुआ । सैढान्तिक परम्परा में सनत्कुमार चक्री का मोक्षगमन माना गया है । वस्तुतः प्रथम भाग में इस प्रकार का उल्लेख टीकाकार ग्रभयदेव सूरि कृत स्थानांग की टीका ग्रांर ग्राचार्य हेमचम्द्र कृत त्रिषण्टि गलाका पुरुष चरित्र के ग्राधार पर किया गया है ।

स्थानांग सूत्र में चार प्रकार की म्रंत-किप्राम्रों का जो सोद्राहरुए विवरण दिया गया है, उसका सारांश इस प्रकार है :-

प्रथम - अल्पकर्म-प्रस्यया ग्रंत-किया, जिसमें भरत की तरह ग्रल्प तप, ग्रल्प वेदना और दीर्घ पर्याय से सिद्ध होना ।

ूसरी – महाकमं प्रत्यया ग्रन्त-किया, जिसमें गज मुकुमाल की तरह तथा प्रकार के तथ ग्रौर वेदना के साथ निरुद्ध पर्याय से ग्रल्प काल में ही सिद्धि प्राप्त करना ।

तीसरी – वही महाकर्मप्रत्यया ग्रन्त-किया, जिसमें सनत्कुमार चत्रवर्ती की तरह दीर्घकालीन तप, रोग के कारएा दीर्घकालीन दावरण वेदना के साथ दीर्घ पर्याय से सिद्ध होना ।

चौथी - ग्रल्पकर्मप्रत्यया ग्रन्त-किया, जिसमें भगवान् ऋषभदेव की माता मरुदेवी के समान तथाविध तप वेदना श्रौर संयम ग्रहण करते ही निरुद्ध पर्याय से सिद्धि प्राप्त कर लेना।<sup>२</sup>

<sup>9</sup> येषामी सनत्कुमार इति चतुर्थचकवर्ती स हि महातपा महावेदनभ्व सरोगरवात् दीषं-पर्यायेण च सिद्धस्तद्भवे सिद्ध्यभावेन भवान्तरे सेत्स्यमानत्वादिति ।

[स्थानांग, ठाएग ४, टीका-ग्रभयदेव मुरि (राय धनपत सिंह प्रकाशन) भाग १, पत्र १९१]

<sup>२</sup> स्थानांग, ठाखा ४

जिस रूप में इन चारों ग्रन्त-कियांग्रों का <u>वर्गन स्थानांग मूत्र में</u> किया गया है, उसे देखते हुए तो यही प्रतीत होता है कि इन सभी ग्रंत-कियांग्रों के उदाहरएग तदभव की ग्रपेक्षा वतलाये गये हैं। जब प्रथम द्वितीय एवं चतुर्थ ग्रंत-किया में उदाहत भरत, गजसुकुमाल ग्रीर मरुदेवी तीनों उसी भव में सिद्ध हुए माने गये हैं तो तीसेरी ग्रंत-किया के उदाहरएग में निदिष्ट सनत्कुमार को भी उसी भव में सिद्ध हुग्रा मानना उचित प्रतीत होता है क्यों कि तीसरी ग्रंत-किया ग्रौर साधुपर्याय सनत्कुमार चक्वर्ती की बताई गई है न कि ग्राचार्य ग्रभय टेव एवं हेमचेन्द्राचार्य द्वारा वर्णित सनत्कुमार देव लोक की देवायु भोगने के पश्चात् महा विदेह क्षेत्र में साधुपर्याय पाल कर सिद्ध होने वाले किसी साधक की ।

'सूत्रों के अर्थ विचित्र होते हैं'-इस प्रसिद्ध एवं प्राचीन उक्ति के अनुसार आचार्य अभय देव जैसे आगम निष्णात टीकाकार के समक्ष क्या इस प्रकार का कोई परम्परागत प्राचीन उल्लेख रहा है, जिसके आधार पर उन्होंने सनत्कुमार कोई परम्परागत प्राचीन उल्लेख रहा है, जिसके आधार पर उन्होंने सनत्कुमार कोई परम्परागत प्राचीन उल्लेख रहा है, जिसके आधार पर उन्होंने सनत्कुमार कोई परम्परागत प्राचीन उल्लेख रहा है, जिसके आधार पर उन्होंने सनत्कुमार कोई परम्परागत प्राचीन उल्लेख रहा है, जिसके आधार पर उन्होंने सनत्कुमार कोई का तद्भव में मोक्ष न मान कर तीसरे देव लोक की देवायु पूर्श कर महा-विदेह में जन्म लेने तथा वहां दीर्घ काल तक श्रमएपर्याय से सिद्ध होने का उल्लेख किया ? यह प्रश्न भी निष्पक्ष विचारक के मस्तिष्क में सहज ही उद्भूत हो सकता है। पर इस प्रकार के निर्शायक प्रमाण के श्रभाव में स्थानांग सूत्र के एतद्विषयक मूल पाठ की झब्द रचना और पूर्वापर सम्बन्ध को दृष्टि में रखते हुए सनत्कुमार का तद्भव में मोक्ष मानना ही उचित प्रतीत होता है।

दिगम्बर परम्परा में भी चतुर्थ चक्रवर्ती सनत्कुमार का उसी भव में मुक्त होना माना गया है ।

चौथी शंका महावल मुनि द्वारा स्त्री नाम गोत्र कर्म का उपार्जन किये जाने के सम्वन्ध में उठाई गई है । प्रथम भाग, भगवान् मल्लिनाथ के प्रकरण में उनके पूर्वभव का परिचय देते हुए पृष्ठ १२६ पर लिखा है :--

"इस प्रकार **छद्रपूर्वक** तथ करने से उन्होंने स्त्रीवेद का ग्रौर बीस स्थानों की ग्राराघना करने से तीर्यकर नामकर्म का बन्ध किया ।"

यहां यह शंका उपस्थित की जाती है कि भगवान मल्लिनाथ के जीव ने ग्रपने तीसरे, महावल के पूर्व भव में जो स्त्रीवेद का उपार्जन किया वह तीर्थंकर नामगोत्र कर्म के उपार्जन से पूर्व किया ग्रथवा पश्चात् ।

झाताधर्मकयांग सूत्र के एतद्विषयक मूल पाठ का सम्यग्रूपेस ग्रवलोकन करते ही स्वतः इस शंका का समाधान हो जाता है। मूल पाठ में स्पष्ट उल्लेख है कि राजा महावल श्रपने छः बालसखाओं के साथ अमरा धर्म की दीक्षा ग्रहसा कर एकादशांगी का ग्रघ्ययन और विविध तपश्चरसा से ग्रात्मा को भावित

( २३ )

करता हुम्रा विचरए करने लगा। एक दिन उन सातों मुनियों ने परस्पर विचार-विमर्श करने के पश्चात् यह प्रतिज्ञा की कि वे सब साध-साथ एक ही प्रकार का तपश्चरए करेंगे। प्रतिज्ञानुसार वे सब उपवासादि समान तप करने लगे। पर मुनि महायल ने इस (स्रागे बताये जाने वाले) कारएा से स्त्री-नाम-गोत्र कर्म का उपार्जन कर लिया।<sup>9</sup>

यदि महावल ग्ररणगार के वे छः मित्र मुनि एक उपवास की तपस्या करते तो महाबल दो उपवास की । यदि वे दो उपवास, तीन उपवास, चार, ग्रथवा पांच उपवास की तपस्या करते तो मुनि महाबल उनसे ग्रधिक कमशः तीन, चार, पांच ग्रीर छः उपवासों की तपश्चर्या करता । <sup>२</sup>

इस प्रकार मूल ग्रागम में मुनि महाबल द्वारा प्रथमतः स्त्रीनाम-गोत्र-कर्म का बन्ध किये जाने का उल्लेख किया गया है। वृत्तिकार ने स्पष्टीकरण करते हुए लिखा है :--

"तत्काले च मिथ्यात्वं सास्वादनं वा मनुभूतवान्, स्त्रोनामकर्मेगो मिथ्यात्वानन्तानुबन्धी प्रत्ययत्वात् ।" <sup>3</sup>

ऋर्षांच् -- उस समय महाबल मुनि ने मिय्यात्व ग्रयवा सास्वादन गुएास्थान का अनुभव किया, क्योंकि मिथ्यात्व एवं स्रनन्तानुबन्धी माया के कारए। ही वस्तुत: स्त्रीनामकर्म का बन्ध होता है ।

महाबल अएगार बनने से पूर्व प्रधिनायक था ग्रौर उसके छहों मित्र उसके अवीनस्थ । उपर्युक्त प्रतिज्ञा को भंग करने के पीछे उसका यही उद्देश्य हो सकता है कि इन छहों से बिशिष्ट प्रकार का तपश्चरए। कर के वह ग्रायामी भव में भी उन छहों की अपेक्षा ग्रधिकाधिक ऐश्वर्यादि प्राप्त करे । इस ग्रान्तरिक ग्राकांक्षा की पूर्ति हेनु महाबल ने अपनी प्रतिज्ञा के विपरीत माया-छलछदापूर्वक उन छहों मुनियों में विणिष्ट तप किया । जंका, आकांक्षा, बितिगिच्छा, परपापंड-प्रणंसा और परपापंड-संस्तव – ये सम्यक्त् व के पांच दोष हैं । महावल के ग्रन्तर में अपने मित्रों को ग्रपेक्षा बिशिष्ट व्यक्तित्व की प्राप्ति हेनु ग्राकांक्षा उत्पन्न हुई और उसके फलस्वरूप उसका सम्यक्त्व के पांच दोष हैं । महावल के ग्रन्तर में अपने मित्रों को ग्रपेक्षा विशिष्ट व्यक्तित्व की प्राप्ति हेनु ग्राकांक्षा उत्पन्न हुई और उसके फलस्वरूप उसका सम्यक्त्व दूषित हो गया । मैं इन छहों से वड़ा हूँ और आगे भी वड़ा बना रहूँ – इस ग्रभिमान ने महाबल के ग्रन्तर में माया को जन्म दिया । माया स्त्रीनाम-कर्म की जननी है, ग्रतः महाबल ने स्टीनामकर्म का अर्थात् स्त्रीवेद का बंध किया । 'गहना कर्मरागे गति' – कर्मगति विचित्र है । ग्रपने लिये उपयुक्त ग्रवकाश पाते ही कर्म ग्रपना ग्राधिपत्य स्थापित कर लेते हैं । यहां

• अडिमुस्मिता बहूहि च उत्थ जाव बिहरति, तएणं से महब्बले अरमगरे इमेम्गं कारमोगं इत्यिसामगोयं कम्मं निव्वत्तिमु ।।मू.४।। (ज्ञाताधर्मकथांग मुत्र (श्री धामीलाल जी म.) ग्र. म]

- <sup>२</sup> वही, सूत्र ४ का पूर्वभाग
- <sup>3</sup> जाताधर्मकथांग सूत्र-वृत्ति

यह घ्यान देने योग्य तथ्य है कि गुएास्थानों का मापदण्ड ग्रान्तरिक भावना है न कि बाह्य लिग ।

जातावर्मकथांग के पांचवें सूत्र के पूर्व भाग में महाबल द्वारा स्त्री नाम-गोत-कर्म का उपार्जन कर लिये जाने के पश्चात इसके उत्तर आग में जीस बोलों की उत्कृष्ट साधना से तीयकर नामगोत्र कर्म के उपाजित किये जाते का स्पष्ट उल्लेख है 1 इससे स्पष्टतः यही सिद्ध होता है कि महाबल ने संयम ग्रहण करने के पश्चात् साधना की प्रारम्भिक ग्रवधि में प्रभिमान-मायाजन्य श्राकांक्षा नामक सम्यक्त्व के दोष के प्रभाव से उदित मिथ्यात्व ग्रयवा सास्वादन गुरगस्थान में पहुंच कर पहले स्त्रीनामगोत्र-कर्म का उपार्जन किया श्रीर तदनग्तर साधनापथ पर उत्तरोत्तर ग्रग्नसर होते हुए वीसों ही बोलों की उत्कट ग्राराधना से तीर्थंकरनाम गोत्र-कर्म का उपार्जन किया ।

मूलपाठ में इस प्रकार क<u>ा स्पष्ट उल्लेख होते</u> हुए भी वृत्तिकार ने यह ग्रभिमत व्यक्त किया है कि महाबल ने <u>पहले तीर्थंकर नामकर्म</u> का उपार्जन किया ग्रौर उसके पश्चात् स्त्रीनामकर्म का 🔖 वस्तुतः वृत्तिकार का यह ग्रभिमत कम से कम महावल के लिये किसी भी दशा में इन दो प्रवल कारणों से मान्य नहीं हो सकता । प्रथम कारएा तो यह है कि वृत्तिकार का यह त्रभिमत शास्त्र के मूल पाठ से विपरीत है । शास्त्र का निर्विवादास्पद एवं स्पप्ट मूल पाठ सदा से सर्वाधिक प्रामाखिक माना जाता रहा है । दूसरा कारएा यह है कि महाबल ने जिस साधना से तीर्थंकर नामगोत्र-कर्म का उपार्जन किया, वह क्रत्यूत्कट साधना थी । शास्त्र में वरिंगत बीस बोलों में से किसी एक बोल की उत्कट स्राराधना से साधक तीर्थंकर नामगोत्र-कर्म का उपार्जन कर लेता है। ऐसी मान्यता है कि भगवान् ऋषभदेव, और महावीर की तरह मल्लिनाथ ने भी ग्रपने तीसरे पूर्वभव में उन सभी वीस बोलों की उत्कट साधना की थी जब कि शेष २१ तीर्थंकरों के जीवों ने एक दो, तीन अथवा अधिक बोलों की 13 ऐसी स्थिति में बीसों बोलों की उत्कट साधना करने के पश्चात् साधक महाबल का सम्यक्त्व ग्राकांक्षा दोष से दूषित हो

- <sup>9</sup> इमेहि यं एवं बीसाएहि य कारऐहि ग्रासेविय बहुलीकएहि तित्थयर नाम गोयं कम्म निम्बस्तिम् तं जहा -ग्ररहंत सिद्ध पवयण गुरु थेर बहुस्सुए तवस्सीसुं । ...... ग्रादि । जाता धर्मकयांग, सूत्र ४ का उत्तर भाग <sup>२</sup> जह मल्लिस्स महावलभवस्मि, तिरथयरनामबंघेऽवि ।
- तव विसय-थोबमाया आया, जुव इत्त हेउ ति ॥ | ज्ञाताधर्मकथांगवृत्ति ]
- 3 (क) पूरिमेल पच्छिमेला य, एए सब्वे वि फासिया ठाला। मजिभमगेहि जिसोहि, एगं दो तिण्सि सब्वे वा ।। [संग्रहीत गाथा]
  - (व) ग्रासेविय बहलीकएहि प्रत्येक स्थानस्य सकृत् करगावासेवितानि बहुशः सेवनाद् बहुलीकृतानि तै सब्धोरकृष्टरसायनपरिणामैः तीर्थकरनामगीत्रं कर्म अगजितवान् । इससे सिद्ध होता है कि महाबल ने बोसों बोलों की आराधना की ।

ŶX ł ) मिथ्यात्व ग्रथवा सास्वादन के घरातल पर पहुंच गया हो, यह वातः ज बुद्धिसंगत. ही प्रतीत होती है ग्रौर न युक्तिसंगत ही ।

इन सब तथ्यों से यही निष्कर्ष निकलता है कि महावल मुनि ने तीर्थकर नामगोत्र-कर्म के उपार्जन से पूर्व ही स्त्रीनामगोत्र-कर्म का उपार्जन कर लिया था ।

संतिम पांचजी शंका में यह कहा गया है कि तीन संघाटकों में भिक्षार्थ देवकी के यहां आये छः मुनियों का दास्तविक परिचय देवकी को भगवान प्ररिष्ट नेमि के समवसरएा में स्वयं प्रभु से प्राप्त हुग्रा था। पर प्रथम भाग में 'चउपन्न महापुरिस चरित्र' के उल्लेखानुसार उन छहों मुनियों द्वारा देवकी को ग्रपना पूरा परिचय दिये जाने का उल्लेख किया गया है। साथ ही साथ शास्त्रीय मान्यता को टिप्पएा में वताया गया है, क्या उससे शास्त्रीय ग्रभिमत की गौएता प्रकट नहीं होती ?

वस्तुस्थिति यह है कि प्रथम भाग में २०३ से २०९ पृष्ठ पर जो भनीकसेन आदि ६ मुनियों के सम्बन्ध में विवरण दिया गया है, उसके शीर्षक और उस विवरण को यदि घ्यान पूर्वक आद्योपान्त पढ लिया जाता है तो इस प्रकार की शंका उठाने की मावश्कता ही नहीं रह जाती।

इस सारे विवरण का शीर्षक है - "ग्ररिष्टनेमि द्वारा ग्रद्भुत रहम्य का उद्घाटन।" यह शीर्षक ही एतद्विषयक शास्त्रीय माग्यता का स्पष्टतः वोध करा देता है । इसके ग्रतिरिक्त पृष्ठ २०६ के ग्रन्तिम गद्यौध (Paragraph) से पृष्ठ २'०१ में इस ग्रास्थान से सम्वन्धित पूरी शास्त्रीय माग्यता का समीनीनतया दिग्दर्शन कराने के साथ साथ इसकी पुष्टि में त्रिषटिप्रजाका पुरुप चरित्रकार द्वारा किये गये वर्णन का भी उल्लेख कर दिया गया है । एक तथ्य का प्रतिपादन करने से पूर्व उसके विविध पक्षों को प्रस्तुन करने की परम्परा सदा से स्वस्थ मानी जाती रही है । उसी स्वस्थ परम्परा का ग्रवलम्वन ले कर इस प्रकरग में 'चउपन्नमहापुरिस चरिय' के रचयिता का पक्ष प्रस्तुत किया गया है, जो परम वैराग्योत्पादक ग्रीर सरस होने के साथ साथ ग्रधिकांश विज्ञों के लिये भी नवीन है । इस पक्ष को प्रस्तुत करते समय भी इस वात की पूरी सावधानी बरती गई है कि जिन दो स्थलों पर शास्त्रीय मान्यता से भिन्न प्रकार के उल्लेख ग्राये है, वहां तथ्य के प्रकाशार्थ शास्त्रीय मान्यता के द्योत्रक टिप्पग दे दिये गये हैं ।

इस प्रकार केवल इस प्रकरण में ही नहीं आलेख्यमान सम्पूर्ण ग्रन्थमाला में शास्त्रीय उल्लेखों, प्रभिमतों अथवा मान्यताओं को सर्वोपरि प्रामाणिक मानने के साथ साथ ग्रावश्यक स्थलों पर उनकी पुष्टि में ग्रन्य प्रामाणिक आधार एवं न्यायसंगत, बुद्धिसंगत युक्तियां प्रस्तुत की गई हैं।

शास्त्रों के प्रति ग्रगाध श्रदा ग्रभिव्यक्त करते हुए शास्त्रीय ग्रभिमतों की सर्वोंधरि प्रामाणिकता को ग्रक्षुण्एा बनाये रखने की प्रशस्त भावना से प्रेरित हो जिन विज्ञ पाठकों ने जागरूकता दिखाई है, वे वस्तुतः साधुवाद के पात्र हैं। यदि प्रत्येक जिनशासनानुयायी में इस प्रकार की जागरूकता उत्पन्न हो जाय तो आज जैनागमों के सम्बन्ध में तथाकथित सुधारवादियों द्वारा जो विषैला प्रचार किया जा रहा है, उसके कुप्रभाव और कुप्रवाह को रोका जा सकता है।

त्रालेख्यमान ग्रन्थमाला के प्रस्तुत द्वितीय भाग का म्रालेखन समाप्त करते करते प्रथम भाग से सम्बन्धित एक महत्वपूर्ए एव विचारएगीय प्रश्न हमारे सम्मुख उपस्थित हुग्रा है। विज्ञ पाठकों, विद्वानों एवं शोधार्थियों के विचारार्थ उसे यहां प्रस्तुत किया जा रहा है।

यह एक शाश्वत नियम है कि सभी तीर्थंकर केवलज्ञान की उपलब्धि होते ही उसी दिन धर्मतीर्थ का प्रवर्तन करते हैं। हुण्डावसपिएगी काल के प्रभाव से कभी कभी इस नियम के अपवाद के उदाहरुएग भी झ्वेताम्बर परम्परा के झागम एवं झागमेतर साहित्य में उपलब्ध होते हैं। प्रवर्तमान अवसपिएगी काल हुण्डाव-सपिएगी माना गया है, जिसके प्रभाव से भगवान् महावीर ने, जिस दिन उन्हें केवलज्ञान प्राप्त हुझा, उसी दिन धर्मतीर्थ का प्रवर्तन नहीं किया। झ्वेताम्बर परम्परा के आगम एवं सर्वमान्य आगमेतर साहित्य में इसे १० आहच्यों में से एक आश्चर्य मानते हुए यह स्पष्ट उल्लेख किया गया है कि प्रभु महावीर ने प्रथम समवसरएग के समय अपनी पहली देशना हृदयंगम कर व्रत ग्रहएग करने वाले भव्य प्राग्गी की श्रनुपस्थिति के कारएग केवलज्ञान की प्राप्ति के दूसरे दिन धर्मतीर्थ की स्थापना की।

केवलज्ञान की उपलब्धि तथा तीर्थप्रवर्तन के वीच काल का व्यवधान तो दोनों परम्पराग्रों में माना गया है परन्तु यह व्यवधान जहां श्वेताम्बर परम्परा में एक दिन.का माना गया है वहां दिगम्बर परम्परा के मण्डलाचार्य धर्मचन्द्रकृत 'गौतमचरित्र' नामक ग्रन्थ में १ केवल ३ घण्टों और शेप सभी ग्रन्थों में ६६ दिनों के व्यवधान का उल्लेख उपलब्ध होता है ।

ण्वेताम्बर परम्परा के ग्रन्थों में उल्लेख है कि साढ़े वारह वर्ष की कठोर साधना के पश्चात् एक दिन महावीर छट्ठ भक्त की तपस्या किये हुए ऋजुवालुका नदी के तट पर ग्रवस्थित जू भिका ग्राम के वाहर श्यामाक नामक गाथापति के क्षेत्र में शालवृक्ष के नीचे गादोहिका ग्रासन से ग्रातापन ले रहे थे, उस समय भगवान् महावीर को केवलजान प्राप्त हुग्रा। तत्काल देवेन्द्र की ग्राज्ञा से समव-सरस की रचना की गई ग्रार प्रभु ने वहां प्रथम देशना दी। पर वहां ऐसा कोई भव्य व्यक्ति विद्यमान नहीं था जो व्रतों को ग्रहस कर सकता। ग्रतः रात्रि में ही जू भिका ग्राम से विहार कर प्रभु पावापुरी के ग्रानन्दोद्यान में पधारे। वहां देवों ने समवसरसा की रचना की। गौतमादि के उपस्थित होने पर प्रभु ने देशना दी ग्रीर धर्मतीर्थ की स्थापना की।

ै प्रस्तुत ग्रन्थ, गृ. २८, २९

केवलज्ञान की उपलब्धि के पश्चात् भगवान महावीर ने तीर्थ-प्रवर्तन कव किया, इस विषय में दिगम्बर परम्परा के विभिन्न ग्रन्थकारों ने भिन्न-भिन्न प्रकार के उल्लेख किये हैं। तिलोय पण्एत्तीकार ने भगवान महावीर को वैज्ञाल भुक्ला १० के प्रपराह्न में ऋजुकूला नदी के तट पर केवलज्ञान की प्राप्ति होने तथा उससे ६६ दिवस पश्चात् श्रावरा कृष्णा प्रतिपदा के दिन 3 उनके द्वारा पंचर्यल (राजगृह) मगर के विपुलाचल पर्वत पर 3 धर्मतीर्थ की स्थापना का उल्लेख किया है।

धवलाकार ने भी केवलज्ञान एवं तीर्थ प्रवर्तन की उपरिलिखित तिथियां बताते हुए लिखा है :--

".......खुउमरथत्तरोग गमिय वइसाहजोण्णपक्सदसमीए उजुकूलगादी तीरे जिभियगामस्तवाहि छट्टोववासेग सिलाबट्टे प्रादावेंतेग प्रवरण्हे पादछायाए केवलगागमुप्पाइदं ।

एत्युवज्ञज्जंतीयो गाहाथो – गमइय छदुमत्यत्तं, वारसवासारिए पंच मासे य । पण्णरसारिएदिएारिए य, तिरयएासुद्धो महावीरो ॥३२॥ उजूकूलरएदीतीरे, जंभियगामे बहि सिलावट्टे । छठु एगदावेंतो, ग्रवरण्हे पायछायाए ॥३३॥ वइसाहजोण्एापक्खे, दसमीए खवगसेडियारूढो । हंतूरा घाइकम्म, केवलरएगएं समावण्णो ॥३४॥ धवसाकार ने तीर्थप्रवर्तन के स्थल (क्षेत्र) का उल्लेख करते हुए लिखा है :-

- (१) "तत्थ सेत्तविसिट्ठोत्थकत्ता परूविज्जदि पंचसेल पुरे रम्मे, विउले पब्वदुत्तमे । सासायुमसमाइण्ऐ, देवदासाववंदिदे ।।४२।। महावीरेसात्थो कहिन्रो, भवित्रलोगस्स ।\*
- (२) ……पंचसेलउर शोरइदिसाविसयग्रइ-विउलविउलगिरिमत्थयत्थए ……गंधउडि-पासायम्मि द्वियसीहास शारूढे खबढ् वा सभास कार-ए शतित्थमुआ इदं<sup>द</sup>े।

वइसाहनुद्धदसमीमाधारिकलम्मि वीरएगाहरस । रिजुकूलएादीसीरे मवरण्हे केवलं एगएां 11७०१॥ [तिलोधपण्एत्ती, ४ महाधिकार]

- वासरस पढ़ममासे, सावरणणामन्मि बहुलपडिवाए । इभित्रीणन्खत्तन्मि य, उप्पत्ती धम्मतिरथस्स ॥६६॥ [बही, १ महाधिकार]
- <sup>3</sup> सुरबेधरमणहरखे, गुणगामे पंचसेलणधरम्मि । विउलम्मिपम्बदवरे, वीर जिगो अट्ठकतारो ॥६४॥ [वही]
- <sup>¥</sup> पट्सण्डागम-धवला-, भाग ६, पृष्ठ १२४
- \* पट्खण्डागम, घवलासहित, भाग १, पृष्ठ ६२
- 🦥 बही, भाग ६, पृष्ठ ११३

( २६ )

तीथोंत्पत्ति का समय धवलाकार ने तिलोयपण्एत्ती की एतद्विषयक गाथा से पर्याप्त साम्य रखने वाली निम्नलिखित गाथा द्वारा श्रावरा कृष्णा प्रतिपदा वताया है, जो प्रभु महावीर को केवलज्ञान होने की तिथि से ६६ दिन पश्चात् का ठहरता है :--

वासस्स पढममासे, पढमे पक्खम्हि सावर्गे बहुले । पाडिवद-पुब्व-दिवसे, तित्**यु**प्पत्ती दु क्रमिजिम्हि ।।१६।।<sup>१</sup>

धवलाकार के प्रशिष्य ग्राचार्य गुराभद्र ने ग्रपने ग्रन्थ उत्तर पुरास में वैशाल शुक्ला दशमी के दिन अपराह्न में जुम्भिका ग्राम के समीप ऋजुकूला नदी के तट पर ग्रवस्थित मनोहर नामक वन में बेले की तपस्या से सालवृक्ष के नीचे एक शिला पर विराजमान वीर प्रभू को केवलज्ञान की उपलब्धि का उल्लेख किया है। तत्काल चार प्रकार के देवों के साथ इन्द्र के ग्रागमन, समवसरएा की रचना, इन्द्र द्वारा इन्द्रभूति गौतम के लाये जाने, शंकासमाधान के पश्चात् इन्द्र-भूति के दीक्षित होने, आवरण कृष्णा प्रतिपदा के पूर्वाह्न में प्रभु द्वारा प्रपंतः ढाँदशांगी के उपदेश के चनन्तर इन्द्रभूति ढारा रात्रि के पूर्व भाग में चंगों तथा पश्चिम भाग में पूर्वों की रचना किये जाने का विवरण तो उत्तर पुराण में दिया गया है पर यह नहीं वताया गया है कि समवसरएा की रचना किस स्थान पर की गई, किस स्थान पर प्रभू ने धर्मतीर्थ की स्थापना की तथा केवलज्ञान की उत्पत्ति ग्रौर तीर्थस्थापनं के बीच ६६ दिन का व्यवधान किस्टेकारण रहा। उत्तर पुराएा के ७४ वें पर्व के श्लोक संख्या ३६९ का म्रतिम चरएा--- "श्रावरेगे बहुले तियौं'' को यदि हटा दिया जाय तो इस पूरे विवरएा से स्पष्टतः यही प्रकट होगा कि वैशाख शुक्ला १० को ऋजुकूला नदी के तट पर ही समवसरण की रचना से लेकर इन्द्रभूति द्वारा द्वादशांगी की प्रतिरचना तक की समस्त घटनायें घटित हुईं।<sup>३</sup>

इस प्रकार दिगम्बर परम्परा के सर्वाधिक मान्य ग्रन्थ तिलोयपण्छासी ग्रीर षट्खण्डागम की धवला टीका में वैशाख शुक्ला १० के दिन भगवान् महावीर को ऋजुकूला नदी के तट पर अवस्थित जूम्भिका ग्राम के बाहर केवलझान की उपलब्धि का ग्रौर उससे ६६ दिन पश्चात् श्रावरण कृष्णा प्रतिपदा के दिन पंच-शेलपुर (राजगृह) के विपुलाचल पर उनके द्वारा तीर्थ-प्रवर्तन का तो उल्लेस किया गया है पर इस प्रकार का कहीं कोई उल्लेख नहीं किया गया है कि भगवान् जूम्भिका ग्राम से राजगृह के विपुलाचल पर कब, कितने समय पश्चात् तथा किस प्रकार पधारे ग्रौर जब ऋजुकूला नदी के तट पर ही प्रभु को केवलज्ञान की उपलब्धि हो चुकी थी तो उस कैवल्योपलब्धि के स्थल पर ही समवसरण की रचना किस कारए नहीं की गई? ये ऐसे प्रश्न हैं, जिनका समुचित समाधान न किये जाने की दशा में जनतर एव निष्पक्ष विद्वानों को अनेक प्रकार के ऊहापोह

<sup>ै</sup> बही, भाग १, १८ ६४

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> उत्तरपुराग, पर्व ७४, ब्लोक ३४८ - ३७१

करने का मबसर मिल सकता है। वौद्ध धर्म के प्रवर्तक गौतम बुद्ध भी वोधिलाभ के मनन्तर लोगों को उपदेश, दीक्षा मादि देने के लिये उद्यत नहीं हुए। उन्होंने कहा :--

''कठोर साधना एवं कप्ट सहन के फलस्वरूप मैने जो धर्म ग्राधिगत किया है, उसे राग-द्वेष में फँसे हुए लोग समफ नहीं पायेंगे। क्योंकि वह धर्मतत्त्व लोक-प्रवाह से क्रिपरीत दिशा में चलने वाला, प्रति गम्भीर सूक्ष्मातिसूक्ष्म एवं दुई श्य है। राग के रंग में रंगे तथा ग्रज्ञानान्धकार से ग्राच्छन्न मनुष्य उसे नहीं देख पायेंगे।''भ

सुरलोक से समागत ब्रह्म सुहम्मपति देव ने पुनः विशिष्ट ग्रनुनय-विनय के स्वर में प्रार्थना की – ''भगवन् ! देवताग्रों एवं मनुष्यों के कल्याएा के लिये धर्म-देशना दीजिये ।''

"तब भगवान् बुढ ने पहले-पहल ४ मनुष्यों को धर्म में दीक्षित किया ग्रौर वे पंचवग्गिय कहलाये ।''र

बौद धर्म ग्रन्थों का इस प्रकार का उल्लेख तो विचार करने पर सयोक्तिक मौर बुद्धिगम्य प्रतीत हो सकता है किन्तु केवलज्ञान की उपलब्धि के तत्काल पश्चात् समवसरएा की गन्ध कुटी में प्रथम देशनार्थ सर्वज्ञ प्रभु ६६ मिनट नहीं ६६ घन्टे नहीं निरन्तर ६६ दिन तक मौन विराजे रहें ग्रौर ससुरासुर देवेन्द्र, नर, नरेन्द्र इतनी लम्बी ग्रवधि तक निरन्तर निष्त्रिय बैठे रहें, यह बात सहज ही किसी के गले नहीं उत्तर सकती ।

धवलाकार के समकालीन पुन्नाट संघीय ग्राचार्य जिनसेन ने घवला से लगभग ३० वर्ष पूर्व रचित ग्रपने ग्रन्थ हरिवंश पुराएा में इस उलभन भरी गुत्थी को सुलभाने का प्रयास करते हुए लिखा है :-

"चार ज्ञानधारी महावीर ने (छद्मस्थावस्था में) १२ वर्ष पर्यन्त १२ प्रकार का तप किया क्रीर विहारकम से ऋजुकूला नदी के तट पर अवस्थित जुम्भिक गाँव के समीप पहुंचे । वहां तैशाख शुक्ला दशमीं के दिन दो दिवस के उपवास का नियम कर वे सालवृक्ष के समीप एक शिला पर आतापन योग में प्रारूढ़ हुए । उसी समय जबकि चन्द्रमा उत्तराफाल्गुनी नक्षत्र में स्थित था, तब शुक्लध्यान-घारी प्रभु महावीर ने चार घाति-कर्मों को नष्ट कर केवलज्ञान प्राप्त किया । समस्त सुरासुरेग्द्रों ने तत्काल वहां उपस्थित हो प्रभु के ज्ञान कल्याएक का उत्सव किया । तदनन्तर अयासठ दिनों तक मौनावस्था में विहार करते हुए भगवान् महावीर राजगृह नगर के विपुलाचल पर आरूढ़ हुए । देवों ने वहां भव्य

```
महाबग्ग, १, ४. ७
महाबग्ग, १, ४. १०
इरिवंश पुराएा, सर्ग २, श्लोक ४६ - ४६
इरिवंश पुराएा, सर्ग २, श्लोक ४६ - ४६
केवलस्थ प्रमावेएा, सहसा चलितासनाः ।
मागस्य महिमां चकुस्तस्य सर्वे सुरासुराः ॥६०॥
बट्वण्टि दिवसान् भूयो, मौनेन विहरन् विमुः ।
भाजगाम जगरस्यातं, जिनो राजगृहं पुरम् ॥६१॥
भाकरोह गिरि तत्र, विपुलं विपुलश्रियम् ।....॥६२॥ [हरिवंश पुरास्ग सर्ग २, पृ १७]
```

( ३० )

समयसरएा की रचना की । सौधर्मेन्द्र की प्रेरएगा से इन्द्रभूति, प्रग्निभूति, वायुभूति और कौण्डिन्य नामक विद्वान् भगवान् के समवसरएग में उपस्थित हुए मौर उन्होंने भवने पांच-पांच सौ शिष्यों के साथ दैगम्वरी दीक्षा ग्रहएग की । चेतक की पुत्री चन्दनाकुमारी एक स्वच्छ वस्त्र धारएग कर आर्थिकाओं में प्रमुख होगई । राजा श्रेएिक भी मपनी चतुरंगिनी सेना के साथ प्रभु के समवसरएग में पहुँचा । इन्द्रभूति गौतम गएाधर ने प्रभु से तीर्थ की प्रवृत्ति करने हेतु प्रश्न किया । इस पर वर्षमान जिनेश्वर ने श्रावएग कृष्णा प्रतिपदा के दिन प्रातःकाल दिव्य ध्वनि के द्वारा ज्ञासन की परम्परा चलाने के लिए उपदेश दिया । व

हरिवंश पुरासकार ने जो यहां उल्लेख किया है कि कैवल्योपलब्धि के अनन्तर ६६ दिन तक भगवान् महावीर मौन धारसा किये हुए विचरस करते रहे, इस प्रकार का उल्लेख दिगम्वर परम्परा के ग्रन्य किसी ग्रन्थ में दृष्टियोचर नहीं होता।

ऋजुकूला नदी पर जूम्भिका ग्राम के बाहर ज्यों ही भगवान् को केवल-झान की प्राप्ति हुई तत्काल देव देवेन्द्रों ने वहाँ उपस्थित हो ज्ञान कल्या एक का उत्सव तो किया किन्तु उसी स्थान पर देवों ढारा समवसरए। की रचना क्यों नहीं की गई? इस सम्बन्ध में तिलोयपण्एत्ती, धवला, जयधवला, हरिवंश पुराए, उत्तर पुराए। ग्रादि दिगंबर परम्परा के सर्वमान्य ग्रन्थों के रचयिता मौन हैं। उत्तर पुराए। ग्रादि दिगंबर परम्परा के सर्वमान्य ग्रन्थों के रचयिता मौन हैं। उत्तर पुराए। ग्रादि दिगंबर परम्परा के सर्वमान्य ग्रन्थों के रचयिता मौन हैं। उत्तर पुराए। ग्रादि दिगंबर परम्परा के सर्वमान्य ग्रन्थों के रचयिता मौन हैं। उत्तर पुराए। का ने तो विपुलाचल पर समवसरए। की रचना का उल्लेख तक नहीं किया है। इससे यह प्रकट होता है कि म्राज से लगभग १२०० वर्ष पूर्व तक इस सम्बन्ध में कोई सुनिश्चित एवं सर्वसम्मत मान्यता दिगम्बर परम्परा में प्रचलित नहीं थी कि प्रभु महावीर को कैवल्यलाभ होते ही ऋजुकूला नदी के तट पर समबसरगा की रचना किस कारए। नहीं की गई। क्या यह ग्राश्चर्यजनक घटना प्रवर्तमान हुण्डावसपिएगी काल के प्रभाव के कारगा घटित हुई ग्रथवा सहज ही ?

तिलोय पण्णत्ती<sup>3</sup> में हुण्डावसपिंगी के कुप्रभाव के कारण विस्मयजनक अघटित घटनाम्रों के घटित होने का विवरण दिया गया है, जिसमें सातवें, तेवीसवें भ्रोर स्रंतिम तीर्थंकर के उपसगे होने का तो उल्लेख है पर यह नहीं बताया

| ٩ | बही, श्लोक ६४ ६                                     | •••        |
|---|-----------------------------------------------------|------------|
| 3 | त्रावसम्प्रसिते पत्ने, नक्षत्रेऽभिजिति प्रभुः ।     |            |
|   | प्रतिम्बह्नि पूर्वाहुरे, शासनाथमुदाहरत् ।। ११।      | [बही]      |
| з | अवसज्पिशि उस्सप्पिशि कालसलाया गदे व संसाशि ।        |            |
|   | हुंडावसण्पिणी सा एक्का, जाएदि तस्स चिन्हमिमं ॥१६१४॥ |            |
|   | चक्कघराठ दिजाएं हवेदि वंसस्स उप्पत्ती ॥१६१८॥        |            |
|   | एवमादिसोलसंतं सत्तसु तित्येसु धम्मवोष्छेदो ॥१६१६॥   |            |
|   | सत्तमतेवीसंतिम तिरचयराएं च उबसग्गो ॥१६२०॥           |            |
|   | तिलोयपण्णती, प्रथम भाग, ४                           | महाधिकार ] |

गया है कि प्रभु को कैवलज्ञान होते ही तत्काल उस स्थान . पर समवसरएा, तीर्थ प्रवर्तन स्रादि की प्रक्रियाएं क्यों न पूर्ए हुई ।

म्वेताम्बर परम्परा के आगम स्थानांग में प्रवर्तमान अवसर्पिक्षी काल के १० आप्रच्यों का उल्लेख है। भगवान् महावीर ने केवलज्ञान की उपलब्धि होते ही जूंभिका ग्राम के बाहर देवताओं द्वारा निमित समवसरएा में जो प्रथम देशना दी उसके परिएाम स्वरूप उसी दिन नियमतः धर्म-तीर्थ की स्थापना हो जानी चाहिए थी। परन्तु ऐसा न होकर दूसरे दिन पावापुरी के महासेन उद्यान में निमित समवसरएा में प्रभु द्वारा देशना एवं तीर्थ की स्थापना की गई, इस घटना की भी उन १० आप्रचर्यों में गएाना की गई है। दिगम्बर परम्परा के प्रन्थों में इस प्रकार का कोई उल्लेख न होने, कैवल्योपलब्धि और तीर्थप्रवर्तन के बीच व्यवधान विषयक मतवैभिन्य तथा घटना के चित्रण में वैविध्य होने के कारण स्थिति बड़ी अस्पष्ट, अनिश्चित एवं विवादस्पद सी प्रतीत होती है। आशा है शोधप्रिय विद्वान् इस पर गम्भीर अन्वेषए के पश्चात् समूचित प्रकाश डालेंगे।

इस प्रश्न पर गम्भीरता पूर्वक विचार करते समय इस तथ्य को दृष्टि में रखना परमावश्क होगा कि दिगम्बर परम्परा के हरिवंश पुराएा ग्रादि सभी मान्य ग्रन्थों में स्पष्ट उल्लेख है कि भगवान् महावीर को छोड गेप ऋपभदेव ग्रादि तेवीसों ही तीर्थंकरों ने उसी दिन धर्म-तीर्थ का प्रर्वतन किया, जिस दिन कि उन्हें केवलज्ञान की उपलब्धि हुई ।

कल्पसूत्र एवं नग्दो सूत्र को स्थविरावलियों को परम प्रामाशिकता :--ग्राज सभी विद्वान् समवेत स्वर में स्वीकार करते हैं कि श्वेताम्बर परम्परा की २ स्थविरावलियां कल्पसूत्रीया स्थविरावली ग्रौर नन्दी स्थविरावली (जिनको मूल ग्राधार मान कर प्रस्तुत प्रन्थ का भालेखन किया गया है), पूर्शतः प्रामाशिक विश्वसनीय एवं ग्रति प्राचीन ऐतिहासिक स्थविरावलियां हैं। मथुरा के कंकाली टीले की खुदाई से निकले ई. सन् =३ से १७६ तक के, (ग्रायागपट्टों, ध्वजस्तम्भों, तोरशों, हरिशैंगमेथी देव की मूर्ति, सरस्वती की मूर्ति, सर्वतोभद्र प्रतिमाग्नों, प्रतिमापट्टों एवं मूर्तियों की चौकियों पर उट्टंकित) शिलालेखों से इस तच्य की पुष्टि होती है कि वस्तुतः ये दोनों स्थविरावलियां ग्रति प्राचीन ही नहीं, प्रामाशिक भी हैं।

मधुरा के कंकाली टीले की खुदाई का कार्य सर्व प्रथम ई. सन् १८७१ में जनरल कनिषम के तत्त्वावधान में, दूसरी बार सन् १८८८ से से

| े उवसगा गन्भहरगां, इत्थितित्यं अभाविया-परिसा ।       |                           |
|------------------------------------------------------|---------------------------|
| कण्हस्स अवरकका, उत्तरएां चंद-सूराएां ।।              |                           |
| हरिवंसकुलुप्पत्ती, चमरुप्पातो तह ग्रट्ठसय सिद्धाः ।  |                           |
| ग्रस्संजतेमु पुग्रा, दस वि ग्रणंतेरण कालेगा ।।       | [स्थानांग, स्थान १०]      |
| विशेष विवरणे के लिये देखिये, 'जैन घर्म का मौलिक इतिह | ास, भाग १", पृ. ३४४ - ३४६ |
|                                                      | – सम्पदिक                 |

( २२ )

डा प्यूरर के तत्त्वावधान में तथा तीसरी बार पं. राधाकृष्ण के तत्त्वावधान में करवाया गया । इन तीनों खुदाइयों में जैन इतिहास की हष्टि से बड़ी महत्वपूर्ग वियुल सामग्री उपलब्ध हुई। वह सामग्री म्राज से १८६१ से ले कर १७६८ वर्ष पहले तक की प्राचीन एवं प्रामाणिक होने के कारण बड़ी विश्वसनीय है। इन शिला लेखों में कल्पसूत्र की स्थविरावली के छः गएगें में से तीन गएगें, चार गणों के १२ कुलों, १० शाखाग्रों तथा नन्दीसूत्र के ग्रादि मंगल के रूप में दी हुई वाचक वंश (वाचनाचार्यो) की स्थविरावली के पन्द्रहवें वाचनाचार्य झार्य समुद्र, सोलहवें ग्रार्थ मंगु, इक्कीसवें ग्रार्थ नन्दिल (ग्रानन्दिल), बावीसवें ग्रार्थ नागहस्ती और उनतीसवें वाचनाचार्य भूत दिन्न के नाम विद्यमान हैं। 3 ग्राज से लगभग १८००-१६०० वर्ष पूर्व के इन शिलालेखों में लगभग २२०० वर्ष पूर्व, वीर नि. सं. २९१ में हुए ग्राय स्थविर रोहएा ग्रादि सुहस्ति के शिष्यों के उद्देह प्रभृति ३ गएगों, कालान्तर में प्रसृत हुए उनके १२ कुलों तथा १० ज्ञाखाम्रों, वीर नि॰ सं॰ ४१४ में वाचनाचार्य पर प्रासीन हुए ग्रार्य समुद्र, वीर नि॰ सं०४५४ में वाचनाचार्य पद पर ग्रासीन हुए ग्रार्य मंगू, उनके पश्चातु हुए वाचनाचार्यं नन्दिल, उनके अनन्तर प्रनुमानत: वीर नि० सं० ४८४ तक वाचना-चार्य पद पर रहे द्रार्य नागहस्ती क्रौर वीर नि० सं० ६०४ से ९⊏३ तक युग प्रयानाचार्य पद पर रहे स्रार्थ भूतदिन्न के उल्लेखों से निर्विवाद रूपेग् सिद्ध होता है कि स्रार्य सुधर्मा से प्रारम्भ हुई कल्प स्थविरायली स्रौर नन्दि-स्थविरावली – ये दोनों स्थविरावलियां परम प्रामाशिक ग्रौर पूर्र्णतः विश्वसनीय हैं । इन शिलालेखों में दशपूर्वधर काल से लेकर सामान्य पूर्वधर काल की समाप्ति से १७ वर्ष पूर्व तक के कतिपय वाचनाचार्यों, गर्गों, कूलों ब्रादि का उल्लेख इस तथ्य को सिद्ध करने के लिये सबल ही नहीं म्रकाट्य प्रमारेंग है कि ये दोनों स्थविरावलियां कमबद्ध स्रौर पूर्ग्यतः प्रामाशिक हैं ।

जिज्ञासु पाठकों एवं शोधायियों के लाभार्थ उन शिलालेखों का यहां संक्षेप में परिचय दिया जा रहा है, जिनमें कि उपरिलिखित गग्गों एवं वाचनाचार्यों का उल्लेख है ।

प्रस्तुत ग्रन्थ के पृष्ठ ४६४-६५ पर आर्य सुहस्ति के १२ शिष्यों में से ६ के नाम से प्रचलित हुए गएों, उनकी शाखायों यौर कुलों का विवरएा दिया गया है। ग्रार्य सुहस्ती के प्रथम शिष्य आर्य रोहएा के नाम से निकले उद्देह गएा गौर नागभूतिकीय (नागभूय) कुल का उल्लेख कनिष्क सं० ७ के लेख सं० २४ में है। <sup>3</sup> इसी प्रकार कुषाएगवंगी राजा वासुदेव के समय के कनिष्क सं० ९४,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> प्रस्तुत ग्रन्थ, पृ. ४७१-७२

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> प्रस्तुत प्रन्थ, पृष्ठ ७४.४

३ १ [सिद्धम् 11] महाराजस्य राजातिराजस्य देवपुत्रस्य पाहिकणिष्कस्य सं० ७ हे १ दि १० ४ एतस्य पूर्व्वायां अय्योदिहिकियातो २ गणातो अय्यंनागभूतिकियातो कुला तो गणिस्य अर्यबुद्धशिरिस्य शिष्यो वाचको अय्यंस[स्थि]कस्य मगिनि अर्यंजया अर्थ गोष्ठ.....

तदनुसार वीर नि० सं० ७०३ के लेख सं० ६१ में उद्देह गरा, इसके परिधासिक (परिहासय) कुल और पैतपुत्रिका (पुण्य पत्रिका) शाखा का स्पष्ट उल्लेख है।\*

इसी प्रकार म्रार्य सुहस्ती के चतुर्थ शिष्य म्रार्य कार्माधगसा से निकले वेसवाडिय गएा भौर उसकी शालाम्रों का नाम तो मचुरा के शिलालेखों में स्पष्टतः उट्ट कित नहीं है किन्तु इस गएा के चार कुलों में से मेहिय (मेहिक) नामक कुल का उल्लेख कुछ द्रुटिताक्षरों में लेख सं० २६ म्रौर ६३ में विद्यमान है।<sup>२</sup>

श्रार्यं सुहस्ती के पांचवें एवं छट्ठे प्रमुख शिष्य ग्रार्यं सुस्थित ग्रीर सुप्रतिबद्ध से निकले कोटिक (कोडिय ग्रंथवा कोटिय) गएा का उल्लेख शिलालेख संख्या १= तथा २४ में, कोटिय गएा, ब्रह्मदासिय (बंभलिज्ज) कुल एवं उच्चनागरी (उचेनागरी) शाखा का उल्लेख लेख संख्या १९, २०, २२ एवं २३ में, कोटिय गएा के वत्यलिज्ज कुल का वच्छलियातो कुलातो के रूप में लेख सं० २७ में, कोटिय गएा, ठानिय कूल (संभवतः वासिय अयवा वासिज्य कूल का विकृत रूप), श्रीगृह संभोग, वज्वी (बेरि) शाखा का उल्लेख लेख सं० २९ एवं ३० में, कोटिय गएंग, बम्भलिज्ज कुल (ब्रह्मदासिक कूल के रूप में), उच्चनागरी शाखा तथा श्रीगृहसंभोग का उल्लेख लेख सं० ३१ में, कोट्रिय गएा, ब्रह्मदासिक (वम्भलिज्ज) कुल तया उचेनागरी शाखा का उल्लेख लेख सं० ३४ में, इस गएा की केवल उच्चनागरी शाखा का उल्लेख लेख सं० ३६ में, कोटिय गए। वेरि शाखा ठाएि।य (वाशिय) कुल का उल्लेख लेख सं० ४० एवं ४१ में, इस गए। के बंभदासिक (बम्भलिज्ज) कूल भौर उच्चनागरी शाखा का उल्लेख लेख सं० ४० में, कोटक गरा देरा (वज्बी) शाखा, स्थानिक कुल, श्रीगृह संभोग, वाचक म्रायं घस्तुहस्ति (हस्तिहस्ति प्रयात् नागहस्ति)' के शिष्य मंगूहस्ति का उल्लेख लेख सं० १४ में, कोटियगए, स्यानिय (वाएिय) कुल वैरा शाखा, श्रीगृह संभोग वाचक मार्य हस्तहस्ति (नागहस्ति) का उल्लेख लेख सं० ४४ में किया गया है।

१. काल की दृष्टि से गएा, कुल एवं धाखा के उल्लेख से युक्त सबसे पहला धिला लेख है कुषाएवंकीय राजा कनिष्क के राज्यकाल के ४ वें वर्ष (ई० सन् ६३ तदनुसार बीर नि० सं० ६१०) का । इसमें लिखा है :-

\* सिद्ध (म्) 11 नमो म्ररहतो महाथीरस्य दे… रस्य । राजवामुदेवस्या संवत्सरे १० ६ वर्ष-मासे ४ दिवसे १० १. एतस्या २. पूर्वीये मर्थ्यदेहिकियातो ग (एातो) परिधासिकातो कुमातो पेतपुत्रिकातो शाखातो गएिस्य भर्य्य देवदतस्य न ३. ग्यं क्षेमस्य ४. प्रकगिरिएं ४. कि हदिये प्रज ६....तस्य प्रवरकस्य चिनु वरुएास्य गण्चिकस्य वन्नूये मित्रसः...दत्त गा [१] ७ ये…..मगवतो महावीरस्य ।

जैन शिलालेस सं०, भा॰ २ (माशिकचन्द्र दिगम्बर जैन ग्रं॰ माला समिति), लेखा सं॰ २४ तथा ६९, पू॰ २२ एवं ४७

\*, 3 जैन निसलेस संग्रह भाग २

"देवपुत्र कनिष्क के ४वें वर्ष की हेमन्त ऋतु के पहले महिने के पहले दिन कोट्टियगए, ब्रह्मदासिक कुछ ग्रौर उच्चनागरी शाखा के ...... श्रेष्ठि..... सेने की घर्मपरनी देव......पाल की पुत्री खुडा (क्षुद्रा) ने वर्षमान की प्रति (मा)।। लेख सं० ४६ में कोट्टिय गएा, स्थानिकीय कुल, वे रि शाखा के ग्रायं वृद्ध हस्ति का उल्लेख है। कल्प स्थविरावली के २७वें गएाचार्य ग्रायं वृद्ध ही बस्तुत: इस शिलालेख के ग्रायं वृद्ध होने चाहिए। क्योंकि ग्रायं मुहस्ती के झिष्य सुस्थित ग्रौर मुप्रतिबुद्ध द्वारा सूरिमन्त्र का एक करोड़ बार जाप किये जाने के कारएा उनका विशाल श्रमएा समूह कोटिक गए। के नाम से विख्यात हुग्रा। ग्रायं मुस्थित-मुप्रतिबुद्ध प्राचार्य सुहस्ति के पट्टधर ग्राचार्य हुए ग्रत: मुहस्ती की मुख्य शिष्य परम्परा कोटिक गएा के नाम से ही ग्रभिहित की जाने लगी। उस मुख्य परम्परा के बाबार्य होने के कारएा कल्प स्थविरावली के २७वें ग्राचार्य ग्रायंवृद्ध ही बे कोट्टिय गए। ठाएिय ग्रथवा वारिएय 'कुल ग्रौर वज्जी ग्राखा के ग्रायं वृद्धहर्सी होने चाहिए जिनका कि नाम इस लेख में उल्कीर्ए किया हमा है।

इसी प्रकार लेख संख्या ४१ में भी कोट्टिय गएा और वइरी (बजी) झाखा के झायें वृद्धहस्ती का उल्लेख है। वे भी निश्चित रूप से कल्प स्थविरावली के २७वें आचार्य झायें वृद्ध ही होने चाहिए। इनके प्रतिरिक्त लेख सं० ६४ में उज्जनागरी शाखा, लेख सं० ६६ में कोट्टिय गएा, पण्हवाहरएय कुल एवं मक्समा हाखा, लेख सं० ६८ में कोट्टिय गएा, ठानिय कुल ग्रीर वइरी झाखा, लेख सं० ७० में कोटिक गएा धौर उज्जनागरी शाखा, लेख सं० ७४ में कोटियगएा का उल्लेख विद्यमान है।

कल्पसूत्रीया स्थविरावली में उल्लिसित गर्गों, कुलों एवं झासाम्रों झादि के उल्लेसों वाले जो, लेस मखुरा के कंकाली टीले से उपलब्ध हुए हैं, उनमें झंतिम लेस है गुप्त सं० ११३ तदनुसार ई० सन् ४३३ ( वीर नि० सं० ९६० ) में उत्कीर्ए, गुप्त सम्राट् कुमारगुप्त के झासन काल का लेस सं० ९२ ।४

इस लेख सं० ८२ में कोट्टिय गएा की विद्याघरी शाखा के झाचार्य दतिल का उल्लेख किया गया है । वाचनाचार्य परम्परा की, युगप्रघानाचार्य परम्परा

भा १. """दे (थ) पुत्रस्य क (निः) कास्य सं• १ हे. १ वि १ एतस्य पूर्व्य (ा) यं कोट्टियातो गएगतो बहादासिका (तो) (डु) कातो (उ) चेनायरितो जाजातो सेवि - ह - स्य [- [- [- तेनस्य सहबरि बुडाये दे (थ)

ब. १. पालस्य थि (त) .....

२. वर्षमानस्य प्रति (मा) ॥

[जैन शिवालेस संग्रह, भा रे माएएकजन्द्र दि॰ जैन ग्रन्वभासा समिति) लेस सं॰ १८, पृ॰ सं॰ ११] मधुरा का प्राकृत लेख कनिष्क सं॰ ४.

<sup>३</sup> कल्पसूत्रीया स्थविरावली के माचार्यों की सूत्री, देसिये प्रस्तुत बन्ब के पृष्ठ ४७३-७४

<sup>3</sup> कुमारगुप्त का कासन बीर नि० सं० १४१ से ४०२ तक रहा। देखिये प्रस्तुत ग्रन्थ, पृष्ठ ६७२

<sup>¥</sup> जैन शिसालेख संग्रह, भाग २, पू० १८

की और कल्पसूत्रीया स्थविरावली – इन तीनीं स्थविरावलियों में 'दत्तिल' नामक किसी ग्राचार्य का नाम उपलब्ध नहीं होता है। हां वाचनाचार्य परम्परा की (नन्दीसूत्रीया) स्थविरावली के २६ वें (ग्रायं धर्म, भद्रगुप्त, वज्ज, रक्षित और गोविन्द – इन पांचों के नाम वाचनाचार्यों में सम्मिलित न किये जाने की दशा में २४ वें) ग्राचार्य तथा युगप्रधानाचार्य परम्परा की पट्टावली के २६ वें ग्राचार्य का नाम भूत दिन्न है। लेख सं० ६२ में उट्टंकित 'दत्तिल' और इन दोनों पट्टावलियों में उल्लिखित 'दिन्न' ये दोनों (दत्तिल ग्रीर दिन्न) शब्द वस्तुतः दत्त शब्द के प्राकृत रूप हैं। ग्रार्थ भूतदिन्न का युगप्रधानाचार्य काल वीर नि० सं० ६०४ से ६=३ माना गया है। उ इस लेख सं० ६२ में युप्त सं० ११३ उत्कीर्ए किया हुग्रा है, जो वीर नि० सं० ६६० ग्रर्थात् ग्रावार्य भूत दिन्न के ग्राचार्यकाल का ही समय है। इससे यह प्रमासित होता है कि उपरिलिखित लेख सं० ६२ में कोट्टिय गएा की विद्याधरी शाखा के जिन दत्तिलाचार्य का उल्लेख है, वे वस्तुतः नन्दि स्थविरावली के वाचनाचार्य ग्रीर युगप्रधान पट्टावली के युगप्रधान ग्राचार्य भूतदिन्न ही है।

युग प्रधानाचार्य भूतदिन्न की ही तरह लेख सं० ४२ के गरिए समदि वस्तुतः वाचक परम्परा के १४ वें वाचनाचार्य ग्रार्य समुद्र, लेख सं० ४१ और ६१ के भार्य नन्दिक व गरिएनन्दि १७ वें वाचनाचार्य नन्दिल प्रौर लेख सं० ४४ भौर ४१ के कमशः घस्तु हस्ति और हस्तहस्ति १५ वें वाचनाचार्य ग्रायं नागहस्ती ही हैं। नन्दिसूत्रीया स्थविरावली में इन चारों वाचनाचार्यों के नाम इसी कम से एक के पश्चात् एक हैं।

आयं सुधर्मा से लेकर देवदि क्षमाश्रमण तक एक हजार वर्ष की लम्बी कालावधि में अनेक आचार्य एवं उनके आज्ञानुवर्ती सहस्रों महान् प्रभावक श्रमण हुए, सहस्रों प्रभाविका श्रमणियां हुईं, जिन्होंने भारत जैसे अतिविशाल देश के कोने-कोने में विचरण कर प्राणिमात्र को अभयदान देने वाले प्रभु महावीर के अहिसा-सत्य-अस्तेय-ब्रह्मचर्य-अपरिग्रह मूलक विश्वकल्याणकारी धर्म का प्रचार-प्रसार किया। कालान्तर में कमशः हुए गणभेद, परम्पराभेद, मान्यताभेद, संघ-विभाजन, गच्छोपगच्छ-कुलोपकुलजन्य विभिन्न भेद-प्रभेदों के अनन्तर एक ही समय में एक-एक प्रदेश को, एक-एक क्षेत्र को पृथकतः अपना कार्यक्षेत्र चुनकर जैन धर्म का प्रचार-प्रसार करने वाले अनेक आचार्य हुए। उनमें से कतिपय महापुरुषों ने स्वर्णभूमि, सिंहल आदि मुदूरस्य एवं दुर्गम देशों में जाकर. वहां पर भी जनमानस में जैन धर्म के प्रति प्रगाढ़ निष्ठा उत्पन्न की एवं वहां के लोगों को जैनधर्मावलम्बी बनाया। उक्त १००० वर्ष की अवधि में हुए ग्रनेक राजाग्रों, महाराजाग्रों,

२ दिन्न भौर दत्तिल दोनों शब्द दत्त शब्द के प्राकृत रूप होते हैं। [जैन शिलालेख संग्रह, भाग ३, भूमिका (डा॰ गुलाबचन्द्र चौधरी), ष्ट॰ १८ टिप्पए २]

<sup>3</sup> प्रस्तुत ग्रन्थ, पू० ६६४

<sup>ै</sup> प्रस्तुत ग्रन्थ, पूरु ४७२-७३

सामन्तों, श्रेष्ठियों एवं सभी वर्गों के श्रांबकों तथा श्राविकाभ्रों ने जैनधर्म के प्रचार-प्रसार के साथ-साथ इसके दिगदिगन्त-पापी प्रताप को चिरस्थायी बनाये रखने के लिए जो-जो महत्वपूर्एा कार्य किये, उन सबका कमबढ पूर्एा विवरएा म्राज जैन वाङ्मय में उपलब्ध नहीं है। फिर भी उनमें से कतिपय कार्यों का शिलालेखों, मायागपट्टों, ताम्रपत्राभिलेखों म्रादि में उट्ट कित विवरएा म्राज भी उपलब्ध होता हैं, जिनका प्रस्तुत ग्रन्थ में उल्लेख किया गया है। प्राक्कथन में भी यथास्थान इस पर म्रोर म्राधिक प्रकाण डालने का प्रयास किया गया है।

कार्य की गुरुता एवं दुस्साध्यता - इतने सुदीर्घ अतीत के सुविस्तृत इतिहास का यथावत् निरूपे तो वस्तूतः केवल प्रतिभयज्ञानी ही कर सकते हैं। क्योंकि उनमें से विभिन्न गएों के जिन गएाचायों, प्रभावक महाश्रमणों ने जीवन भर सुदूर दक्षिरा के तमिलनाडू, बंग, कलिंग, ग्रान्ध्र ग्रादि प्रदेशों में जैन धर्म का प्रचार-प्रसार किया, उनमें से प्रधिकांश के तो नाम तक भी म्राज कहीं उपलब्ध नहीं हैं। कल्पस्थविरावली में आर्य सुहस्ती के पश्चात् जिन आचार्यों के नाम दिये गये हैं, उनमें से अधिकांण का नाम के अतिरिक्त किंचित्मात्र भी परिचय ग्राज के उपलब्ध जैन वाङ्मय में दृष्टिगोचर नहीं होता । इसी प्रकार नन्दीसूत्र के ग्रादि में दी गई वाचनाचार्यों की स्थविरावली के भी कतिपय स्राचार्यों का कोई परिचय कहीं उपलब्ध नहीं होता । जब मुख्य-मुख्य ग्राचार्यों का भी पूरा परिचय उपलब्ध नहीं होता तो उस दशा में उनके समय में घटित घटनाओं का श्टंखलाबद्ध निरूपए करना। कितना कठिन कार्य है, इसका विज्ञ स्वयं सहज ही अनुमान लगा सकते हैं । यह स्थिति वर्तमान समय में ही हो, ऐसी बात नहीं है 🜡 ग्राज से ग्रनेक शताब्दियों पहले भी कुछ इसी प्रकार की स्थिति की विद्यमानता के उल्लेख जैन साहित्य में उपलब्ध होते हैं। इतिहासलेखन का कार्य कितना जटिल है, इस सम्बन्ध में आज से लगभग ७०० वर्ष पूर्व हुए याचार्य प्रभाचन्द्र (वि० सं० १३३४) द्वारा प्रकट किए गए निम्नलिखित उद्गारों से पर्याप्त प्रकाश पड़ता है :--

श्रीवज्रानुप्रवृत्त(त्तौ) प्रकटमुनिपति प्रष्ठवृत्तानितत्तद्, ग्रन्थेभ्यः कानिचिच्च श्रुतधरमुखतः कानिचित्संकलय्य । दुष्प्रापत्वादमीषां विशकलिततयैकत्रचित्रावदातं, जिज्ञासैकाग्रहारााामधिगतविधयेऽम्यूच्चयं स प्रतेने ।।\*

अर्थात् – आर्यं वज्ज और उनके अनुवर्ती आचार्यों का इतिवृत्त खण्ड-विखण्डित रूप में इतस्ततः विखरा हुआ एवं अपूर्ण होने के कारण एक प्रकार से दुष्प्राप्य था। ग्रतः उनमें से कतिपय याचार्यों का इतिवृत्त अनेक ग्रन्थों के परि-शीलन से, कुछ त्राचार्यों का श्रुतधरों से सुनकर और कइयों का (जैन वाङ्मय में से) संकलित कर मैंने (प्रभाचन्द्र ने) उसे सम्यक्रूपेण सुव्यवस्थित किया है। ग्राचार्य प्रभाचन्द ने ''प्रभावक चरित्र'' नामक ग्रपने अत्यन्त महत्वपूर्ण

े प्रभावक चरित्र, ग्रन्थकारकृता स्वकीया प्रणस्तिः, पृष्ठ २१४, प्रलोक १७

एवं उपयोगी ग्रंथ में कुल मिलाकर २३ माचार्यों एवं महाकवि घनपाल के जीवन की कतिपथ प्रमुख घटनाम्रों का विवरण दिया है। प्राचार्य प्रभाचन्द्र के समय में प्राचीन प्रन्थ भी माज की मपेक्षा निश्चित रूप से कुछ प्रधिक मात्रा में उपलब्ध रहे होंगे। इतिहास साक्षी है कि माचार्य प्रभाचन्द्र के पत्रचाइर्ती काल में माततायी विदेशी माकान्ताओं ने भारतीय संस्कृति की ममूल्य निधि के रूप में सुरक्षित प्रन्थागारों, पुस्तकभण्डारों एवं स्वर्णपत्र, ताम्रपत्र, प्रस्तर, भित्ति म्रादि पर शताब्दियों पूर्व उत्कीर्ण किए गए ग्रभिलेखों को नष्ट-निश्चोष-करने में किसी प्रकार की कोर- कसर नहीं रखी। एक यवन माकान्ता ने तो व्रपनी सैनिक-पाक शाला-में शताब्दियों के म्रथक श्रम से लिखे गये भारतीय संस्कृति के प्राचीन ग्रंथों को इँधन की जगह जलाने के काम में लेकर छः महीनों तक विशाल सेना के लिए भोजन बनवाया, भौर स्नानार्थ पानी गरम करवाया।

वर्गविद्वेष, धार्मिक ग्रसहिष्गुप्ता ग्रादि के फलस्वरूप समय-समय पर भारुत के विभिन्न प्रदेशों में उत्पन्न हुए श्रान्तरिक कलहों ने भी भारतीय संस्कृति के भवग्रेषों, स्मारकों, घर्मस्यानों, तीर्यस्थानों एवं ग्रन्थागारों श्रादि को भयंकर क्षति पहुंचाई ।

केवल २३ ग्राचार्यों के जीवनवृत्त का ग्रालेखन करते समय ग्राचार्य प्रभाचंद्र द्वारा ग्रभिव्यक्त किए गए उपर्युल्लिखित उद्गारों ग्रौर उनसे ग्रवांतरवर्ती काल में हुई पुरातन साहित्य की दुखद महती क्षति के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर स्वतः ही स्पष्ट हो जाता है कि ईसा पूर्व ४२७ से ई० सन् ४७३ (वीर नि० सं० सं० १ से १०००) तक का १००० वर्ष का जैन धर्म का सर्वांगपूर्श इतिहास श्रृंखलाबद्ध रूप में सम्पन्न करना कितना कठिन, कितना दुरुह, दुस्साध्य एवं श्रमापेक्षी कार्य है। पर इन सब कठिनाइयों से हतोत्साहित हो इस दिशा में प्रयास न करने की स्थिति में तो प्रत्येक जैनी के हृदय में खटकने वाली इतिहास के ग्रभाव की कमी कभी दूर नहीं होने वाली है, यह विचार कर इस कार्य को हाथ में लिया गया।

**पुरातन प्रामासिक बाबार –** हमने ग्रंगों, उपांगों, निर्युक्तियों, अूरिंगयों, टीकाओं, भाष्यों, चरित्रग्रन्थों, कथाकोषों, स्थविरावलियों, पट्टावलियों, जैन एवं वैदिक परम्परा के पुरासों, विभिन्न इतिहास-ग्रन्थों, बौद्ध परम्परा के ग्रन्थों, बिसाले लों, प्रकीर्शक ग्रन्थों एवं सभी प्रकार की उपलब्ध सामग्री के पर्यवेक्षस-पर्यालोचन के माध्यम से प्रामासिक साधनों के ग्राधार पर अथ से इति तक श्टंखलाबद्ध रूप में जैन इतिहास के ग्रालेखन की ग्रमिट ग्रभिलाषा लिये यथाम ति कुछ लिखने का प्रयास किया है। प्रारम्भ से लेकर ग्रन्त तक इस ग्रन्थ के लेखन में इस बात का पूरा-पूरा ध्यान रखा गया है कि थोथी कल्पनाओं श्रोर निर्मू ल अनुक्षुतियों को महत्व न देकर प्राचीन ग्रन्थों एवं ग्रभिलेखों के ग्राधार पर प्रामास्मिक ऐतिहासिक तथ्यों का ही निरूपस किया जाय । इसी प्रकार बहुत-सी चमत्कारिक रूप से चित्रित घटनाओं को भी इस ग्रन्थ में समाविष्ट नही किया गया है। मध्ययुगीन ग्रनेक विद्वान् ग्रन्थकारों ने सिद्धसेन प्रभृति कतिपय प्रभावक ग्राचार्यों के जीवन चरित्र का ग्रालेखन करते हुए उनके जीवन की कुछ ऐसी चमत्कारपूर्ण घटनाग्रों का उल्सेख किया है, जिन पर ग्राज के युग के ग्रधिकांश चिन्तक किसी भी दशा में विश्वास करने को उद्यत नहीं होते। त्यागी, तपस्वी महान् पुरुषों के प्रबल ग्रात्मबल में ग्रचिन्त्य शक्ति होती है, इस बहुजन सम्मत तथा भारतीय संस्कृति के प्रायः सभी ग्रध्यात्म विषयक प्राचीन ग्रन्थों ढारा प्रतिपादित तथ्य से इतिहास के पाठकों को थोड़ा बहुत ग्रवगत कराने की हृष्टि से श्रद्धास्पद पूर्वाचार्यों ढारा विशद रूपेण वर्णित घटनाग्रों में से एक दो चमत्कारिक घटनाग्रों का भी इस ग्रन्थ में उल्लेख किया गया है। इस स्पष्टीकरण का मूलतः मुख्य तात्पर्य यही है कि प्रस्तुत ग्रन्थ में जो कुछ लिखा गया है, वह सब कुछ साधार है, बिना ग्राधार के एक भी बात नहीं लिखी गई है।

विशुद्ध उद्देश्य - केवल तप्य की स्रोज : - यह एक निर्विवाद तथ्य है कि इतिहास के क्षेत्र में केवल उन्हीं विवरणों को पूर्ण प्रामाणिक माना जाता है, जिनको सत्य सिद्ध करने वाले ठोस ग्राधार हों । कतिपय ऐतिहासिक घटनाम्रों के सम्बन्ध में समय-समय पर बहुत से विद्वानों ने ऊहापोह, किवदन्ती, निरे त्रनूमान, केवल-कल्पना ग्रथवा पारम्परिक मान्यता के नाम पर ग्रपनी-ग्र**पनी** मान्यताएं रसी हैं। इस प्रकार के प्राचीन ग्रथवा ग्रर्वाचीन विद्वानों की वे व्यक्तिगत मान्यताएं यद्यपि ऐतिहासिक घटनाकम, निष्पक्ष साक्ष्य एवं समकालीन मन्य निर्विवादास्पद ऐतिहासिक घटनाचक से प्रन्यथा सिद्ध होती हैं, तथापि म्राज वे लब्धप्रतिष्ठ विद्वानों की मान्यता होने, बहुजनसम्मत होने, पक्ष विश्रेष की प्राचीनता की साधक होने प्रथवा ग्रन्य कतिपय कारणों से निविवादास्पद मान्यतात्रों का रूप धारए। करती जा रही हैं । इस तरह की कतिपय मान्यतात्रों को मप्रामास्एिक-ग्रमान्य सिद्ध कर देने वाले जो प्रबल तथ्य हमें उपलब्ध हुए हैं, उन्हें यथास्थान उल्लिखित कर हमने वास्तविकता को प्रकाश में लाने का प्रयास किया है । ऐसे प्रसंगों पर हमें कुछ इस प्रकार के तथ्य भी प्रस्तुत करने पड़े हैं, जो कतिपय विद्वानों की मान्यताओं के अनुकूल नहीं पड़ते । ऐसा करने के पीछे हमारी किंचित्मात्र भी इस प्रकार की भावना नहीं रही है कि किसी के भावुक कोमल मन को किसी प्रकार की कोई ठेस पहुँचे । हमारी चेष्टा पक्षपात विहोन एवं केवल यही रही है कि वस्तुस्थिति प्रकाश में लाई जाय ।

सम्प्रदाय-मोह एवं परम्परा विशेष के पूर्वाग्रह से विमुक्त हो तटस्थ भाव से लिखते हुए भी विचार-भेद झथवा दृष्टिभेदवशात् यदि कोई उल्लेख तथ्य की सीमा का किचित्मात्र भी म्रतिक्रमण कर गया हो तो 'तं मे मिच्छामि दुक्कडं ।'

संघ-संचालन को प्रसाली :- कोई भी संगठन, चाहे वह धार्मिक, राज-नैतिक, सामाजिक, ग्रार्थिक ग्रथवा सांस्कृतिक संगठन हो, उसके संचालन के लिए किसी एक प्रसाली को ग्रपनाना ग्रावश्यक हो जाता है। ग्रनेक भेद-प्रभेदों के होते हुए भी इस प्रकार के संगठनों को सुचारु रूप से चलाने के लिए मुख्य रूप से दो प्रसालियां प्रधान मानी गई हैं - प्रथम एकतन्त्रीय प्रसाली भौर दूसरी प्रजा-तन्त्रीय प्रसाली ।

तीर्थप्रवर्तन-काल से लेकर ग्राज तक के भगवान महावीर के धर्मसंघ के इतिहास का समीचीनतया पर्यालीचन करने के पश्चात् यही तथ्य प्रकट होता है कि प्रारम्भ से ही इसका संचालन एक ऐसी मुन्दर एवं मुद्द प्रणाली से किया जाता रहा है जिसे न विशुद्ध एकतन्त्री प्रणाली ही कहा जा सकता है भौर न पूर्ण प्रजातान्त्रिक ही । महावीर यद्यपि लिच्छविराजकुमार थे । लिच्छवि गणतंत्र उनके समय का एक प्रमुख प्रजातान्त्रिक गणरांज्य था । पर कैवल्योपलब्धि के श्रनन्तर तीर्थ-प्रवर्तन के समय उन्होंने भगने धर्म संघ के संचालन के लिए प्रजातान्त्रिक प्रणाली एवं एकतन्त्रीय प्रणाली के केवल गुणों को ग्रहण कर मिश्र प्रणाली को श्रधिक उपयुक्त समभा । यद्यपि वे प्रजातान्त्रिक परम्परा से माये थे परन्तु तिकालदर्शी-सर्वज्ञ हो जाने पर उन्होंने देखा कि उनका धर्म संघ एकान्ततः प्रजातान्त्रिक ग्रयवा एकतंत्री प्रणाली का भनुसरण कर चिरकात तक भएने वास्तविक स्वरूप में श्रजस्र एवं निर्द्वन्द रूप से नहीं चल सकेगा । केवल प्रजातान्त्रिक पढति से संघसंचालन की व्यवस्था में उन्हें मपने धर्म संघ का चिरस्थायी जीवन प्रतीत नहीं हुग्रा ।

संघ-व्यवस्था के आद्योपान्त स्वरूप के ग्राइययन से तथा भगवान् द्वारा की गई पद व्यवस्था से यही तथ्य प्रकट होता है कि भगवान् महाबीर ने संघ-संचालन के लिए प्रजातान्त्रिक प्रणाली के मंकुश सहित सुयोग्य वैयक्तिक मधिकार प्रधान एकतंत्री व्यवस्था प्रणाली को मधिक श्रेयस्कर समभा। संघ तथा माचार के प्रति ग्रनन्य निष्ठावान्, प्रत्युत्पन्नमति, णासननिपुएा, म्रोजस्बी, प्रतिभाशाली व्यवहारकुशल एवं योग्यतम अधिकारिक व्यक्ति के सांकुश प्रधिनायकत्व में मपने धर्म संघ का चिर जीवन तथा चिरस्थायी हित समझकर भगवान् महाबीर ने संघ के संचालन के लिए एक मिश्रित प्रणाली निर्धारित की। म्रनादिकालीन 'पंचपरमेष्ठि नमस्कारमंत्र' के पांचों पदों से भी यही सिद्ध होता है कि जैन धर्म संघ में प्रनादि काल से दोनों प्रणालियों के दोषों से मुक्त एवं गुर्गों से युक्त मिश्र शासन-व्यवस्था रही है। ब्रहंतों के पश्चात् माचार्य का धर्म संघ में सदा-सर्वदा सर्वोपरि स्थान माना जाता रहा है पर आचार्य सदा संघ के प्रति उत्तरदायी रहे हैं।

इतिहास साक्षी है कि जहां उदायी, प्रशोक, संप्रति ग्रीर विक्रमादित्य जैसे एकतन्त्री शासक कत्तंव्यपरायसातापूर्वक प्रजावत्सल न्यायनिष्ठ ग्रीर सेवाव्रती बने रहे, वहां धर्म, समाज एवं राष्ट्र ने सर्वतोमुखी प्रगति की । इसके विपरीत कुछ ग्रपवादों को छोड़ यह कटुसत्य सर्वविदित है कि प्रजातांत्रिकता में ग्रभाव, अभियोग, अनुत्तरदायित्व, अनिश्चितता, ग्रस्थिरता, विषाक्त प्रतिस्पर्धाजन्य अशान्ति का ग्राधिक्य रहा । प्रजातान्त्रिक प्रसाली में जहां एक भोर ग्रनेक गुएा हैं वहां दूसरी ओर बहुत बडा ग्रवगुरा भी है । वहां ग्रधिकारी ग्रीर ग्रधिकृत, बड़े

ग्रौर छोटे के भेद का कैवल कहने भर के लिए स्थान न रहने के कार**एा प्रत्येक** व्यक्ति में सबसे म्रागे उभरने की, ऋहषिन्द्र म्रथवा म्रधिनायक वनने की प्रतिस्पर्धा प्रवल वेग से जागृत रहती है । प्रत्येक व्यक्ति में उत्पन्न हुई इस प्रकार की भावना के परिसामस्वरूप संगठन में सांठ-गांठ, जोड़-तोड़, दलबन्दी, म्रनूशासनहीनता, ग्रीर कलह ग्रादि विनाशकारी प्रवृत्तियां पनपने लगती हैं। इस प्रकार शनैः-शनैः सामूहिक ग्रपनत्व की भावना ग्रधिनायकत्व, ग्रहमिन्द्रत्व का रूप ग्रहसा कर लेती है। एक डोर में चलने वाले एक सम्पन्न-समृद्ध घर के सभी सदस्यों में प्रपनत्व के स्थान पर ग्रहम्मन्यता ग्रौर ग्रधिनायकत्व की भावना के पनपने पर जो उस घर की दुर्दशा होती है, ठीक वही दशा मन्ततोगत्वा प्रजातान्त्रिक प्रसासी से चलने वाले संगठन की होती है । यों तो सभी स्थितियां सापवाद होती हैं । पर जहां तक धार्मिक संघ का प्रश्न है, कम से कम इसके संचालन में तो एकांतिक प्रजातन्त्रीय प्रएगली न फब सकती है और न चिरकाल तक सफल ही सिद्ध हो सकती है। प्रारम्भिक दशा में भले ही उससे कुछ लाभ इष्टिगोचर हो पर उसमें चिरकालिक स्थैर्य नहीं ग्रा पाता । परिवर्तन पर परिवर्तन ग्राते हैं । उस संघ का वास्तविक स्वरूप बदलते-बदलते मूल स्वरूप से पूर्णतः भिन्न हो जाता है। धार्मिक संघ मूलतः ग्राध्यात्मिक शान्ति की प्राप्ति के लिए स्थापित किये जाते हैं पर उनके एकान्ततः प्रजातान्त्रिक प्रसाली से संचालित किये जाने के परिरणामस्वरूप उस संघ के अधिकांश सदस्यों में उत्पन्न हुई विषाक्त प्रतिस्पर्धा के कारए। ग्राध्यात्मिक शान्ति तो दूर भौतिक शान्ति भी नहीं रह पाती । उस धर्म संघ की स्थापना के पीछे जो आध्यात्मिक शांति की ग्रवाप्ति का मूल उद्देश्य रहता है, वह तिरोहित हो जाता है। इस प्रकार 'नब्टे मूले कुतो शाखा' की उक्ति के <mark>ग्रनु</mark>सार वह संघ निष्प्रारा हो जाता है ।

एकतन्त्री व्यवस्था-प्रणाली में भी ग्रंकुश के ग्रभाव तथा सर्वाधिक सुयोग्य व्यक्ति को अधिनायक न बना उसके स्थान पर ग्रयोग्य व्यक्ति के मनोनयन के भी बड़े भीषरण परिणाम होते हैं।

बौद संघ का हब्टान्त हमारे समक्ष है। बौद्धसंघ की व्यवस्था किस प्रएाली पर ग्राधारित थी, इसका यद्यपि कोई स्पष्ट उल्लेख उपलब्ध नहीं होता तथापि पाली-पिटकों के उल्लेखानुसार लिच्छवियों के बौद्ध संघ की स्रोर ग्रधिक फ़ुकाव से यह ग्रनुमान किया जाता है कि प्रारम्भिक काल में बौद्ध संघ की संचालन प्रएाली एकतन्त्री प्रएाली के ग्राधार पर न की जाकर कतिपय परिवर्तनों के साथ गएतन्त्र प्रएाली के ग्राधार पर न की जाकर कतिपय परिवर्तनों के साथ गएतत्त्र प्रएाली के ग्राधार पर न की जाकर कतिपय परिवर्तनों के साथ गएतत्त्र प्रएाली के ग्राधार पर न की जाकर कतिपय परिवर्तनों के साथ गएतत्त्र प्रएाली के ग्राधार पर न की जाकर कतिपय परिवर्तनों के साथ गएतत्त्र प्रएाली के ग्राधार पर न की जाकर कतिपय परिवर्तनों के साथ गएतत्त्र प्रएाली के ग्राधार पर न की जाकर कतिपय परिवर्तनों के साथ गएतत्त्र प्रएाली के ग्राधार पर न की जाकर कतिपय परिवर्तनों के साथ गएतत्त्र प्राती के ग्राधार पर न की जाकर कतिपय परिवर्तनों के साथ गएत हो सकता है कि गएततान्त्रिक व्यवस्था के ग्रायस्त, शासक ग्रीर ग्रासित, ग्राधनायक ग्रीर ग्रधीनस्थ ग्रादि के बड़े-छोटे के भेद के ग्रनम्यस्त लिच्छवियों का प्रारम्भ में बौद्ध संघ की ग्रार ग्राधाकृत ग्राधिक फुकाव रहा हो। पर बौद्ध संघ में वज्जिपुत्रक संघ के नाम से एक प्रुथक् संघ की स्थापना से यह प्रकट होता है कि प्रजातान्त्रिक व्यवस्था के परिएाामस्वरूप बौद्धसंघ में उत्पन्न हुई ग्रनुशासनहीनता

( \*? )

भ्रथवा विश्वंखलता को दूर करने के उद्देश्य से द्वितीय बौद्ध संगीति के समय संघ व्यवस्था के नियमों में वैयक्तिक अधिकारों के आधार पर कुछ परिवर्तन किये जाने लगे तो वज्जीवंशी 'वज्जि पुत्रक' नामक भिवखु, जो कि लिच्छवी गरातन्त्र के ग्रंगभूत प्रजातान्त्रिक वज्जीसंघ के सदस्य रह चुके थे, बौद्ध भिक्षु-संघ से पृथक् हो गये। जब वज्जिपुत्रक भिवखु ने देखा कि बौद्ध-भिक्षुसंघ पर व्यक्तिनिष्ठ अधिनायकवाद छा रहा है, भिक्षुप्रों की स्वतन्त्रता पर वैयक्तिक ग्राधिपत्य छा जाना चाहता है तो उन्होंने पृथकत:, अपने विचारों से सहमत भिक्षुम्रों का, एक संघ स्थापित किया और उस संघ का नाम वज्जिपुत्रक संघ रखा।

इस प्रकार इतिहास साक्षी है कि प्रजातान्त्रिक प्रणाली के आधार पर निर्धारित की गई संघीय व्यवस्था के कारण बौद्ध भिक्षुसंघ बुद्ध से थोड़े समय पश्चात् ही विश्वंखल होने लगा। विदेशी कुषाणवंशी सम्राट् कनिष्क (वीर नि० को सातवीं शताब्दी का प्रारम्भिक काल) के समय तक विघटित होते होते सनेक खण्डों में विभक्त होगया स्रौर कालान्तर में तो वह आर्यधरा से प्रायः विलुप्त ही हो गया। निस्संदेह, विदेशों में बौदधर्म का स्रसाधारण प्रचार सौर विस्तार हुम्रा पर सुयोग्य एवं सांकुश एकतन्त्री संचालन प्रणाली के सभाव में परि-वर्तन पर परिवर्तन होते रहने के कारण उसकी मौलिकता स्थिर नहीं रह पाई।

एकतन्त्री व्यवस्था-प्रएगली में भी अधिनायक के मनोनयन के समय यदि समुचित सतर्कता, जागरूकता न वर्ती जाय श्रौर उस पर सुयोग्य एवं सजग ग्रंकूश न रखा जाय तो उसके बड़े भयंकर दूष्परिएाम हो सकते हैं । इतिहास में इस प्रकार के श्रनेक उदाहरए। उपलब्ध हैं कि सर्वाधिक सुयोग्य व्यक्ति के स्थान पर किसी ग्रयोग्य व्यक्ति को किसी धर्म संघ, राज्य ग्रथवा राष्ट्र का सर्व सत्ता सम्पन्न ग्रविनायक बना दिये जाने की स्थिति में उस राज्य, राष्ट्र ग्रथवा धर्म संध को कितनी बड़ी-बड़ी क्षतियां उठानी पड़ी हैं। जहां तक एकतन्त्री राज्य सत्ता का प्रश्न है, उसमें इस प्रकार के दोषों और दुष्परिएामों की संभावना दो कारएगें से प्रधिक रहती है। प्रयम कारए। तो यह रहा है कि एक राजा की मृत्यु के पश्चात् वंश परम्परागत प्रया के अनुसार उसके पुत्र को, चाहे वह अयोग्य ही क्यों न हो राज्य सिंहासन पर अभिषिक्त कर उसे राज्य का सर्व सत्ता सम्पन्न निरंकुश ग्रधिनायक बना दिया जाना । दूसरा कारए। रहा है विदेशी ग्रातताइयों प्रयवा म्राकान्ताम्रों द्वारा राज्यसत्ता पर बलपूर्वक ग्रपना ग्राधिपत्य स्थापित कर लेना । ये दोनों ही स्थितियां राज्य, राष्ट्र ग्रीर जन साधारण के लिये बड़ी दुःखद, विना-शकारी एवं भयावह होती हैं। पहली स्थिति में प्रधिनायक शास्ता की प्रकर्मण्यता के कारए। शासन में दौर्बल्य प्रजा में निराशा एवं प्रविश्वास घर करने लगता है, ग्रवांछनीय तत्त्व उभर कर सक्रिय हो उठते हैं, जनहित, उत्पादन, अभिवृद्धि, गक्ति संचय स्रादि के सावश्यक कार्य सौर राज्य की स्राय के स्रोत स्रवरुद्ध हो जाते हैं। दूसरे प्रकार की स्थिति में विदेशी शासन का मुख्य उद्देश्य येन केन प्रकारेएा घन संचय करना ग्रपने शासन को चिरस्थायी बनाने के लिये श्रपनी

सेना में, राज्य के प्रमुख पदों पर और युद्ध की दृष्टि से देश के महत्त्वपूर्ए स्थानों पर अपने कुटुम्ब के, अपनी जाति के और अपने देश के लोगों को अधिकाधिक संख्या में नियुक्त करना, जमाना और शासित देश की सैनिक जातियों एवं शाक्तियों को नष्ट करना मात्र रहता है। विदेशी शासक के अन्तर्मन में जन सेवा, प्रजा-वरसलता और राष्ट्र को संशक्त, सुसम्पन्न, समृद्ध-समुन्नत बनाने की भावना बस्तुतः नाममात्र को भी नहीं रहती।

पर जहाँ तक धर्म संध की व्यवस्था का प्रश्न है, उसकी सांकुश एकतन्त्री शासन प्रणाली ग्रथीत् मिश्र शासन प्रणाली में चैत्यवास-संस्थापन जैसे ग्रत्यल्प प्रपर्वादों को छोड़ कर इस प्रकार के दोषों के उत्पन्न होने की संभावनाएँ नहीं रहती हैं। किसी राज्य अथवा राष्ट्र की एकतन्त्रीय शासन प्रसाली को सदीष एवं भ्रनिष्टकर बना-देने वाले मूख्यतया जो दो कारएा बताये गये हैं, उसी राजवंश के व्यक्ति को सिंहासनारूढ़ करना और विदेशी भ्राक्रान्ता द्वारा बलात् राज्यसत्ता को हथिया लेना, इन दोनों कारएगों की एक धर्म संघ के संचालन की एकतन्त्री व्यवस्था प्रणाली में तो कल्पना तक नहीं की जा सकती। ऐसी स्थिति में एकतन्त्रीय जासन प्रणाली के इन दो विनाशकारी मूल दोषों से धर्म-संघ सर्वथा **ग्रखूता रह सकता है । इनके ग्रतिरिक्त धर्मसंघ**ँकी एक-तन्त्रीय व्यवस्था प्ररणाली में धर्मसंघ को ऋघःपतन की म्रोर ले जाने वाले साधाररणतः जिन दोषों की संभावना की जा सकती है, उनमें प्रथम है आचार्य पर संघ का मंकूश न रखना प्रयवा किसी ग्रयोग्य व्यक्ति को ग्राचार्य पद पर ग्रधिष्ठित कर देना । ग्राचार्य में जिन जिन गुएगों का होना आवश्यक है उन गुएगों से विपरीत जितने भी अवगूएा हैं उनमें से प्रत्येक ग्रवग्रुए किसी भी श्रमए को माचार्य पद के लिये ग्रयोग्य ठहराने में पर्याप्त माना जाता रहा है । जो उत्सूत्र प्ररूपक, ग्रदूरदर्शी, शिथिलाचारी, स्वार्थी, निष्प्रभ, निस्तेज, ग्रशक्त हो, ग्रंग-वाचना, प्रवचन, धर्म प्रभावना, संघ-संचालन, संघोत्कर्ष में अकुशल, हो उग्र एवं मस्थिर स्वभाव वाला ग्रौर ग्रवझेन्द्रिय हो, मुख्यतः बह श्रमण श्राचार्यं पद के लिये झयोग्य माना गया है।

वस्तुतः सर्वाधिक सुयोग्य एवं झाचार्य पद के लिये आवश्यक सर्वगुणों से सम्पन्न श्रमण को ही आचार्य पद पर नियुक्त किये जाने का विधान रखा गया है ।

किन-किन प्रकार के विशिष्ट गुएगों से सम्पन्न श्रमएं को ग्राचार्य पद पर मनोनीत किया जाता था और इस कार्य में किस प्रकार पूर्ए सतर्कता ग्रौर जागरूकता से काम लिया जाता था, यह – "निर्वाएगोत्तर काल में संघ व्यवस्था का स्वरूप इस शीर्षक के नीचे ग्रागे दिये जा रहे ग्राचार्य के गुएगों एवं संपदाग्रों के विवरएग से भली भांति प्रकट हो जाता है।

प्रायः सभी ग्राचार्यं ग्रपने जीवन काल में ही सतत प्रयत्नशील रहते थे कि ऐसे योग्यतम व्यक्ति को ग्रपने उत्तराधिकारी के रूप में शिक्षित-दीक्षित किया जाय, जिसके सुदृढ़ नेतृत्व में संघ उत्तरोत्तर उत्कर्ष की ग्रोर ग्रयसर होता रहे, विश्वकल्यागुकारी ग्रहिंसा-धर्म का उद्योत दिग्दिगन्त में व्याप्त हो जाय, प्रत्येक भानव विश्वबन्धुत्व की भावना से मोत-प्रोत होकर स्व-पर के कल्याएा में निरत रहे । इस तथ्य का साक्षी है भाचायं प्रभव द्वारा भ्रपने उत्तराधिकारी के सम्बन्ध में ग्रर्द्धरात्रि के समय चिन्तन, यज्ञानुष्ठान में निरत बाह्यएा, सद्गृहस्य सय्यंभव का चयन, प्रतिवोधन, दीक्षण, प्रध्यापन और ग्राचार्य पद पर मनोनयन ।' ग्राचार्य प्रभव के ग्राचार्य काल में श्रमणा संघ बड़ा विशाल था । उनके सुविज्ञाल शिष्य समूह में श्रनेक श्रमणा द्वादशांगी के पारंगत और चतुर्दश पूर्वधर होंने पर तात्कालिक परिस्थितियों में ग्रपने पश्चात् ग्राचार्यपद के लिये जिन प्रक्रुष्ट युगों की ग्रावश्यकता थी, वे गुण ग्राचार्य प्रभव ने गृहस्थ सय्यंभव बाह्यएा में पाये और उन्होंने मांचार्य पद के लिये भपने दीक्षावृद्ध, ज्ञानवृद्ध और विद्वान शिष्यों में से किसी को न चुनकर उनसे पश्चाद दीक्षित ग्रायं सय्यंभव को चुना ।

भगवान् महावीर ढारा अपने धर्मसंघ के संचालन के लिये जो प्रशासी निर्धारित की गई वह एक ऐसी मुन्दर, सुनियोजित, सहज सुव्यवहार्य, समीचीन, श्रेयस्कर एवं स्वस्थ सांकुश एकतन्त्री परम्परा थी, जिसमें संघ के सर्वोपरि अधिनायक आचार्य के प्रति अगाध श्रदा और पूर्ण विश्वास के उपरान्त भी उसमें पूर्वाग्रहविहीन उन्मुक्त चिन्तन के लिये पूर्ण प्रवकाश था। विचार स्वातन्त्र्य के लिये ढार उन्मुक्त थे। निर्णय से पूर्व उस कार्य के भौचित्यानौचित्य के सम्बन्ध में अपना-अपना प्रभिमत प्रकट करने का संघ को पूर्ण अधिकार था।

यदि संक्षेप में कहा जाय तो वह संघ के श्रंकुश सहित एक ऐसी एक-तन्त्रीय शासन प्रणाली थी, जिसमें एकान्तिकता प्रथवा निरंकुशता नाम मात्र को भी नहीं थी। सब के विचारों के प्रति सम्मान क्रोर समादर रखा जाता था। सामण्टिक रूप से विवेक की कसौटी पर कसे जाने के ग्रनन्तर ही पेचीदा प्रश्नों पर ग्राचार्य द्वारा निर्णय लिया जाता था।

स्थविर मादि विशिष्ट श्रमे सों के सुदूरस्थ प्रदेशों में विचर स करने की दशा में प्रथवा किसी प्रकार की अन्य अपरिहार्य परिस्थितियों में जहां समष्टि का श्रभिमत लिया जाना संभव नहीं होता उस स्थिति में यदि किसी आत्यन्तिक महत्त्व के प्रश्न पर आचार्य अपना निर्णय देते तो उनका निर्णय सर्वोपरि भौर सबंमान्य होता था। तदनन्तर उपयुक्त अवसर उपस्थित होते ही सायूहिक रूप से उस पर पुनर्विचार करने की स्थिति में यदि उस निर्णय में परिवर्तन करना अनिवाय समभा जाता तो निस्सकोच भाव से आचार्य की विद्यमानता में आचार्य द्वारा ग्रीर आवार्य के दिवंगत हो जाने की दशा में श्रमण संघ द्वारा उस निर्णय में आवश्यक परिवर्तन भी कर दिया जाता था। किन्तु इस प्रकार की परिस्थितियां कादाचित्क ही होती थीं क्योंकि संघहित को सदा लक्ष्य में रखने वाले दूरदर्शी आचार्य प्रत्येक कार्य के श्रोचित्यानौचित्य पर पूरी तरह विचार करने के पश्चात ही निःस्वार्य, निर्लेप एवं निर्मोह भाव से निर्णय लेते थे।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> प्रस्तुत ग्रन्ग, पृ. ३१२-३१४

ग्राचार्य ग्रपने शिष्य वर्ग में से योग्य शिष्यों की अनेक प्रकार से परीक्षाएं लेकर मन ही मन सर्वतः सर्वाधिक सुयोग्य शिष्य को ग्रपने उत्तराधिकारी के रूप में चुन कर उसे स्वाजित समस्त ज्ञान की शिक्षा प्रदान करते और प्रन्त में अपनी ग्रायु-समाप्ति से पूर्व ही समस्त संघ के समक्ष उसे ग्रपना उत्तराधिकारी घोषित कर दिया करते थे। जहाँ इस प्रकार के उत्तराधिकारी नियुक्त करने जैसे ग्रात्यन्तिक महत्व के प्रश्न पर श्रमएावर्ग एवं संघ में मतवैभिन्य की स्थिति उत्पन्न हो जाती वहाँ पर ग्राचार्य किस प्रकार ग्रपने श्रमएा समूह और संघ का पूर्एातः परितोष और समाधान करते थे, इसका एक बड़ा सुन्दर उदाहरएा ध्वेताम्बर परम्परा के वाङ्मय में उपलब्ध होता है।

घटना वोर नि० सं० ४९७ की है । अनुयोगों के पृथककर्त्ता महान आचार्य रक्षित अपने अनेक शिष्यों के साथ दशपुर नगर के बाहर अपने दीक्षास्थल इक्षुगृह में ठहरे हुए थे। चातुर्मासावाधि में अपनी आयु का अन्तिम समय समीप समभ कर ग्रंपने शिष्य-समूह एवं संघ के समक्ष ग्रंपना उत्तराधिकारी नियुक्त करने के सम्बन्ध में विचार-विमर्श किया। आर्य रक्षित अपने अनेक सुयोग्य शिष्यों में से केवल दुर्बलिका पुष्यमित्र को ही ग्रपने उत्तराधिकारी ग्राचार्यं पद के लिये योग्य समऋते थे पर उनके शिष्य समूह में से कतिपय मूनि और संघ के कुछ प्रमुख व्यक्ति फल्गुरक्षित को तथा कुछ मुनि और संघ के प्रमुख व्यक्ति गोष्ठामाहिल को ग्राचार्य पद का उत्तराधिकारी बनाये जाने के पक्ष में थे। उत्तराधिकारी की नियुक्ति के प्रश्न पर ग्रपने शिष्यसमूह ग्रौर संघ में मतभेद देखकर भी ग्रार्य रक्षित संघहित को सर्वोपरि समक श्रंपने महान् पावन उत्तरदायित्व के निर्वहन में कृतसंकल्प रहे । प्रश्न वस्तुतः वड़ा जटिल था । त्रार्य फल्गुरक्षित बड़े ही प्रतिभाशाली विद्वान् श्रमण और ग्राचार्य रक्षित के छोटे सहोदर थे। उन्होंने किशोरावस्था में अपने ज्येष्ठ आता रक्षित के केवल एक इंगित मात्र पर श्रामण्य ग्रंगीकार कर संसार के समक्ष महान् त्याग ग्रौर भ्रातुस्नेह का अपूर्व ग्रादर्भ प्रस्तूत किया था। बहुमत फल्गुरक्षित के पक्ष में था। गोष्ठामाहिल भी बड़े तार्किक ग्रोर विद्वान् मुनि थे । उत्तराधिकार के इस प्रश्न के उपस्थित होने से कुछ समय पूर्व ही संघ को प्रार्थना पर उन्होंने सार्य रक्षित का सादेश पा मथुरा में दुर्दान्त स्रक्रिया-वादियों को शास्त्रार्थ में पराजित कर धर्म की महती प्रभावना करने के साथ साथ बड़ा यश प्रजित किया । ग्रतः गोप्ठामाहिल का पक्ष भी पर्याप्त रूपेएा सवल था। परन्तु त्राचार्यं रक्षित ग्रपने सहोदर फल्गुरक्षित ग्रौर गोष्ठामाहिल की ग्रपेक्षा दुर्बलिकापुष्यमित्र को ग्राचार्य पद पर नियुक्त किये जाने की दशा में संघ का सर्वतोमुखो विकास, हित ग्रोर उज्जवल भविष्य देख रहे थे ।

म्रपने सम्मुख उपस्थित समस्या का वे इस प्रकार का हल निकालना चाहते थे, जिससे संघ के भावी उत्कर्ष एवं उज्ज्वल भविष्य में किंचित्मात्र भी कोर-कसर न रहे और सभी पक्षों का पूर्ण संतोषप्रद समाधान हो जाय। म्राचार्य रक्षित ने बड़ी ही सूभ-बूभ से काम किया। उन्होंने उपस्थित जिष्य समूह म्रौर

( ४४ )

संघ-मुख्यों को सम्बोधित करते हुए पूछा—''यदि हम लोगों के सामने तीन घड़े रखे जायेँ जो कमशः उड़द, तेल ग्रौर घृत से भरे हों। उन तीनों को कमशः पृथक्-पृथक् तीन रिक्त घड़ों में उडेल दिये जाने पर उनमें उड़द, तेल ग्रौर घृत कितनी-कितनी मात्रा में ग्रवझिष्ट रहेंगे ?''

सभी ने एक स्वर में उत्तर दिया – उड़द के घड़े में एक भी दाना मवक्रिष्ट न रहेगा । तेल के घड़े में कुछ तेल मौर घी के घड़े में तेल की मपेक्षा मधिक मात्रा में घुत मवशिष्ट रह जायगा ।

ग्राचार्य रक्षित ने निर्णायक स्वर में कहा - "उड़द के घड़े की तरह मैं घपना समस्त ज्ञान (द्वादशांगी एवं संघ संचालन का ज्ञान) दुर्बलिका पुष्यमित्र में उंडेल चुका हूँ। मेरे शेष सब शिष्यों की स्थिति घृत-घट और तेल-घट तुल्प है। जिस प्रकार तेलपूर्ण एवं घृतपूर्ण घड़े को एक बार झन्य घड़े में उंडेल दिये जाने के भनन्तर भी न्यूनाधिक मात्रा में तेल और घृत ग्रवशिष्ट रह ही जाता है, उसी प्रकार दुर्बलिका पुष्यमित्र को छोड़ कर शेष शिष्य मेरे सम्पूर्ण ज्ञान को ग्रहण नहीं कर सके हैं।"

महान् घर्म प्रभावक एवं ग्रनन्य उपकारी घर्माचार्य के संघहितैकनिष्ठ श्रान्तरिक उद्गारों को सुनते ही तत्क्षरण समस्त संघ का सम्यक्रूपेरण समाधान हो गया, सभी मतभेद समाप्त हो गये, सभी पक्षों को पूर्ण संतोष हुमा मौर तत्काल श्रमण समूह मौर समस्त संघ ने सर्व सम्मति से दुर्बलिका पृष्यमित्र को मार्थ रक्षित के उत्तराधिकारी माचार्य के रूप में स्वीकार किया । भविष्य ने भी सिद्ध कर दिया कि माचार्य रक्षित का निर्एय वस्तुतः बड़ा दूरदर्शिता पूर्ए, सर्वया उपयुक्त, समीचीन एवं भगवान् महावीर के घर्मसंघ की भावों संकट से रक्षा करने वाला था। ग्राचार्य रक्षित के स्वर्ग गमन के कुछ ही समय परवात मुनि गोष्ठा माहिल जब उत्सूत्र प्ररूपक सातवां निह्नव बना<sup>ँ</sup> ग्रौर ग्राचार्य दुर्बलिका पुष्यमित्र ने मार्य रक्षित द्वारा प्रदत्त दिव्य प्राध्यात्मिक शक्ति के अल पर गोष्ठा माहिल जैसे शास्त्रार्थ कुशल दुर्जेय तार्किक को समस्त संघ के समक्ष हतप्रभ कर प्रभु महावीर के सिद्धान्तों एवं संघ के प्रति जन-मानस में समादर की अभिवृद्धि की तो घर्म संघ के प्रत्येक सदस्य के मुख से यही उद्गार निकले – ''गार्य रक्षित वस्तुतः महान् भविष्य-द्रष्टा थे । उनका निर्णयं प्रतीव प्रद्भुत, सर्वथा उपयुक्त ग्रौर बड़ा दूरदर्शितापूर्ण था, जो उन्होंने सर्वतः सक्षम-समर्थ दुर्बलिका पुष्यमित्र को ग्रपना उत्तराधिकारी बनाया । यदि हम लोगों को प्रसन्न रखने के लिये संघ-हित की उपेक्षा कर गोष्ठामाहिल को माचार्य पद का उत्तराधिकारी घोषित कर देते तो प्रभु के विश्व कल्याएगकारी घर्म संघ का कितना बड़ा प्रहित होता। कोटि-कोटि प्रशाम हैं उन दिवंगत महान् दूरदर्शी ग्राचार्य को ।"

इस प्रकार की ऐतिहासिक घटनाओं से यह भली-भांति प्रमा<mark>णित होता है</mark> कि भगवान महावीर ने अपने धर्म संघ के संचालन के लिये जो, संघ के म्रंकुश

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> प्रस्तुत, प्रन्थ, पृ० १९८-६०२

सहित एकसन्त्रीय शासन प्रणाली निर्धारित की, उसमें इस प्रकार की व्यवस्थाएँ की गई थीं कि उन व्यवस्थायों को कार्यान्वित करते रहने पर वह सदा निर्दोष श्रौर पूरण स्वस्थ परम्परा बनी रहे। उस व्यवस्था में संघ के संरक्षण, उस्कर्ष ग्रादि के लिये पूर्णतः उत्तरदायी एवं सांकुश सर्व सत्ता सम्पन्न जो ग्राचार्यं पद रखा, उस पद पर नियुक्ति का ग्राधार निर्वाचन के स्थान पर मनोनयन रखा गया। संघ संचालन की इस प्रकार की एकतन्त्री प्रणाली में कभी किसी प्रकार का दोष प्राने की संभावना तक न रहे, इस उद्देश्य से उसी श्रमण को ग्राचार्यं पद पर मनोनीत प्रथवा ग्राधिष्ठित करने का कड़ा विधान किया गया, जिसमें निम्न-लिखित योग्यताएं हों:-

जो स्वयं पूर्ण आचारवान्, दूसरों से विष्ठुद्ध आचार का परिपालन करवाने वाला, संघ में पूर्ण अनुशासन रखने की क्षमता वाला, श्रमण समूह को तलस्पर्शी तत्त्वज्ञान एवं ग्रागम वाचना देने में सक्षय, साधक वर्ष को ग्राघ्यात्मिक उत्कर्ष की ग्रोर उत्तरोत्तर अग्रसर करते रहने की ग्रसाधारण योग्यता वाला, जन्मजात मेघावी, सर्वातिशायी ग्रोज-तेज-प्रतिभा-प्रभावसम्पन्न व्यक्तित्व का धनी, घीर-वीर-गम्भीर, संस्कार सम्पन्न, पुण्यात्मा, ग्रात्मजयी, निष्कलंक आति-कुल-स्वभावसम्पन्न एवं निश्छल प्रकृति का हो ।

जैसा कि स्रायं प्रभव एवं स्रायं रक्षित के उपरिलिखित उल्लेखों से स्पष्ट है वीर निर्वास के पश्चात् समय-समय पर ग्राचायों ने श्रोर चतुर्विष संघ ने किसी भी श्रमए को आचार्य पद पर प्रधिष्ठित ग्रथवा मनोनीत करते समय ग्रपने गुरुतर उत्तरदायित्व का निर्वहन करते हुए उपरिलिखित योग्यताम्रों से सम्पन्न सर्वाधिक योग्य श्रमएा को ही ग्राचार्य पर प्रधिष्ठित किया । मतवैभिन्य की स्थिति में अथवा ग्रन्य ग्रात्यन्तिक महत्व के अवसरों पर ग्रात्मार्थी ग्राचार्यों ने समस्त संघ का विश्वास संपादन कर प्रन्तिम निर्णय वही दिया, जो उन्हें संघ एवं समर्थिट के लिये हितकर प्रतीत हुया। जैसा कि फल्गूरक्षित को उत्तरा-धिकारी घोषित किये जाने के प्रश्न से प्रकट है, उन्हें उनके पुनीत कर्त्तक्य के पावन उत्तरदायित्व से न लघुसहोदर का सम्बन्ध विचलित कर सका झौर न मन्य निकट से निकटतम सम्बन्ध ही। उन निर्लेप-निष्पक्ष महामना महान् माचार्यों के सुयोग्य नेतृत्व, दूरदशितापूर्ण समुचित निर्एयों, उद्दात्त चारित्र और सही मार्गदर्शन का ही प्रतिफल है कि धर्मसंघ की सांकुश एकतंत्र शासन प्रसाली में विनासकारी दोष प्रवेश न पा सके और क्राज सहस्राब्दियां बीत जाने पर भी भगवान् महावीर का धर्मसंघ एक प्रतिष्ठित धर्मसंघ के रूप में झक्षुण्एा झौर मजस धारा के प्रवाह की तरह चला मा रहा है।

जब तक ग्राचार्थों ने संघ के प्रति उत्तरदायी रहते हुए संघहित के भ्रपने महान् उत्तरदायित्व का सच्चाई के साथ निष्पक्ष और निर्लेप रह कर निर्वहन किया तब तक संघ भ्रभिवृद्ध एवं समुन्नत होकर उत्तरोत्तर ग्राघ्यात्मिक उत्कर्ष की ग्रोर ग्रग्रसर होता रहा। कालान्तर में ज्यों-ज्यों काल-प्रभाव से प्राचार्यों के अपने पवित्र उत्तर-दायित्वों का न्याय एव सच्चाई पूर्वक निर्वहन करने में शैथिल्य आने लगा, पुनीत कर्त्तच्य की भावना शनैः शनैः विलुप्त होने लगी, धर्म संघ के हितार्थ दिये गये अधिकारों का उपयोग केवल अपनी महानता और स्वामित्व को प्रदर्शित करने मात्र के लिये किया जाने लगा, त्यों-त्यों अनुशासन शिथिल तथा धर्म संघ विकीर्श एवं क्षीए होता गया। पर सौभाग्य से समय-समय पर अनेक महान् विभूतियां उन दुर्दिनों में उभर कर आगे आईं। उन्होंने घोरातिघोर कष्ट सह कर भी अनेक बार कियोद्धार किये। उन महान् आत्माओं के त्याग का ही फल है कि अनेक परिवर्तनों के उपरान्त भी आज भगवान् महावीर का धर्म संघ अपने मूल स्वरूप को अपरिवर्तित एव अक्षुण्एा बनाये हुए है।

उत्तरवर्ती काल में श्रमएा संघ के चतुर्दिक प्रसार, सुदूरस्य प्रदेशों में धर्म-प्रचार की दृष्टि से गये हुए श्रमएों द्वारा उन क्षेत्रों में धर्मोद्योत की प्रचुर संभावनांग्रों के कारएा वहीं विहार करते रहने के कारएा प्रथवा कालान्तर में छोटी-बड़ी कतिपय मान्यताग्रों का भेद उत्पन्न हो जाने व समय प्रभाव से प्रपना पृथकतः एक गएा के रूप में स्वतन्त्र प्रस्तित्व बनाये रखने की भावना के बलवती बन जाने के फलस्वरूप श्रमएा संघ में ऋमशः ग्रनेक संघ, गएा, गच्छ, शाखा, उप-शाखा, कुल तथा उपकुल ग्रादि का ग्रस्तित्व बढ़ने लगा ग्रौर मुख्यतः वे विभिन्न संघ, गएा, गच्छ ग्रादि प्रपने स्वतन्त्र ग्राचायं के नेतृत्व में धर्म का प्रचार-प्रसार करने लगे । इस प्रकार भगवान महावीर के धर्म संघ में ग्रनेक संघों, गएगों तथा गच्छों के प्रादुर्भाव के कारएा एक ही समय में ग्रनेक ग्राचार्यों की प्रथा का प्रचलन तो हुग्रा पर उन सभी धर्म संघों, गएगों ग्रथवा गच्छों के संचालन की परम्परागत सांकुण एकतन्त्री शासन-प्रएाली यथावत् रही । उत्तरोत्तर मंकुश में शैश्विल्य के भ्रतिरिक्त उसके मूल स्वरूप में विशेष परिवर्तन नहीं ग्राया । ग्राज भी जैन धर्म के सभी श्रमएा संघों एवं सम्प्रदायों की संचालन व्यवस्था ग्रपने उसी पुरातन स्वरूप सांकुश एकतन्त्री व्यवस्था-प्रएाली को लिये हुए है ।

निर्वाएगोत्तर काल में संघ व्यवस्था का स्वरूप :- यह तो एक निविवाद ऐतिहासिक तय्य है कि भगवान् महावीर का धर्म-संघ भारत के विभिन्न घर्म संघों में सदा से प्रमुख, सुविशाल तथा बहुजन सम्मत रहा है। जैन वाङ्मय में निर्वाएा-पूर्ववर्ती एवं निर्वाएगोत्तरकाल के ग्रनेक ऐसे ग्रन्य धर्मसंघों का उल्लेख उपलब्ध होता है जो विशाल भी थे घौर बहुजन सम्मत भी। पर ग्राज उन घर्म संघों में से एक दो को छोड़कर शेष का नाम के ग्रतिरिक्त कोई ग्रवशेष तक भी ग्रवशिष्ट नहीं रहा है। इसके विपरीत भगवान् महावीर का धर्म संघ जिस प्रकार प्रभु महावीर के निर्वाएग से पूर्व एक विशाल, बहुजन सम्मत एवं सुप्रतिष्ठित धर्म संघ के रूप में समीचीन रूप से चलता रहा, उसी प्रकार निर्वागोत्तर काल में भी चलता रहा। निर्वाणोत्तर काल के १००० वर्ष के इतिहाम का विहंगमावलोकन करने पर तो यह विश्वास करने के लिये ग्रनेक प्रमाख उपलब्ध होते हैं कि जैन धर्म सुदूरवर्ती प्रदेशों तथा देशों में कैला, फला-फूला ग्रीर एक लम्बे समय तक उत्तरोत्तर अभिवृद्धि को प्राप्त होता रहा। जहां मन्य मनेक बड़े-बड़े धर्म-संघ विषम परिस्थितियों में विश्वंखल एव संक्रान्ति-काल की चपेट से चकनाचूर हो धरातल से तिरोहित हो गये, वहां जैन-धर्म प्रभु महावीर द्वारा दी गई प्रहिसा, प्रस्तेय, ग्रचौर्य, प्रब्रह्मनिवृत्ति ग्रीर अपरिग्रह रूपी अमर, प्रनमोल, महान् सिद्धान्तों की धरोहर को सुरक्षित रखे हुए ग्राज भी ग्रनवरुद्ध गति से एक मजस्र धारामयी सौख्य-सरिता के समान चल रहा है। काल प्रभाव से यह धारा पूर्वापेक्षया परिक्षीएा तो ग्रवश्य हुई है पर उसके शिवसौख्य प्रदायी मूल पुरा में किसी प्रकार की किचित्मात्र भी न्यूनता नहीं ग्रा पाई है।

माजीवक प्रभृति ग्रनेक दिशाल धर्म-संघ विलुप्ति की घोर ग्रन्धकारपूर्ए गुफा में विलीन होगये । स्राज उन धर्म संघों का सनुयायी तो दूर, चिन्ह तक कहीं दृष्टिगोचर नहीं होता। जैन धर्म पर भी अनेक बार विपत्ति के बादल मंडराये, द्वादशवार्षिकी दुष्कालियों, राजनयिक उथल-पुथल, वर्ग विद्वेष, धर्माधता-जन्य गृह कलह मादि संक्रान्तिकाल के मनेक दौर माये भौर चले गये। मनेक घर्म संघों का सर्वनाग करने वाले वे विप्लव भी जैन धर्म को समाप्त नहीं कर सके । अतीत की उन अति-विकट संकटापन्न घड़ियों में भी जैन धर्म किन कारणों से प्रपने ग्रस्तित्व को बनाये रखने में सफल हुगा ? इस प्रश्न की गहराई में उतरने श्रीर खोज करने पर इसके कतिपय प्रबल कारण उभर कर सामने माते हैं। सबसे पहला भौर प्रबल कारएा तो यह था कि सर्वज्ञ प्रएति धर्म होने के फलस्वरूप इस धर्म संघ का संविधान सभी दृष्टियों से सूगठित स्रौर सर्वांग-पूर्णं था । त्रनुशासन, संगठन की स्थिरता, सुव्यवस्था, कुशलता पूर्वक संघ के संवालन की विधा मादि संघ के उस संविधान की ग्रपनी ग्रप्रतिम विशेषताएं थीं । दूसरा मुख्य कारएा था इस धर्म संघ का विश्वबन्धुत्व का महान् सिद्धान्त, जिसमें प्रार्णिमात्र के कल्याएा की सच्ची भावना सन्निहित थी। इन सब से बढ़ कर इस धर्म संघ की घोरातिघोर संकटों में भी रक्षा करने वाला था इस धर्मसंघ के कर्एाधार महान् स्राचार्यों का त्याग-तपोपूत ग्रपरिमेय ग्रात्मबल । इस प्रकार ये ३ प्रमुख कारए थे, जिनके बल पर संघन काली मेघ घटाग्रों के विच्छिन हो जाने पर जिस प्रकार सूर्य पुनः अपनी प्रखर किरणों के प्रचण्ड तेज से जगती-तल को प्रकाशित करने लगता है, ठीक उसी प्रकार जैन धर्म-संघ भी समय-समय पर झाये संकटों से उभर कर अपने अलौकिक ज्ञानालोक से जन-जन के मन-मन्दिर म्रौर मुक्ति पथ को प्रकाशित करता रहा ।

जैन वाङ्मय के कतिपय ग्रति प्राचीन प्रामासिक उल्लेखों और पुरातन काल से चली ग्रा रही पारम्परिक मान्यता के ग्राधार पर यह ग्रनुमान करने के ग्रनेक कारसा विद्यमान हैं कि श्रुतकेवली ग्राचाय भद्रवाहु के समय तक जैन धर्म-संघ का एक सर्वांगपूर्स एवं ग्रतिविशाल संविधान विद्यमान था। उस संविधान में संभवतः पंच महाव्रतधारी साधु-साध्वी, अस्पुव्रतधारी श्राक्दन्ध्राविका

( 38 )

वर्ग के लिये ही नहीं मपितु संघ के प्रति निष्ठा-प्रेम रखने वाले साधारण से साधारण सदस्य के कत्तंव्यों एवं कार्यकलापों के लिये मार्ग दर्शक विधिविधान था। उसमें निर्दिष्ट विधि के अनुसार इस धर्म-संघ का प्रत्येक सदस्य अपने कत्तंव्यों का पालन करते हुए अपने दायित्वों का निष्ठापूर्वक निर्वहन करता था।

वीर नि०भ्सं० १६० के ग्रास-पास पाटलिपुत्र में हुई प्रथम ग्रागम-वाचना के समय दृष्टिवाद की रक्षार्थ संघ द्वारा साधुओं के एक संघाटक को भद्रबाहु की सेवा में नेपाल भेज कर उन्हें मेघावी साधुमों को चौदह पूर्वों की वाचना देने की प्रार्थना करना, भद्रबाहु द्वारा प्रथमतः संघ की प्रार्थना को अस्वीकार करना ग्रीर प्रन्ततोगत्वा बारह प्रकार के संभोगविच्छेद की संघाज्ञा के समक्ष भुक कर स्यूल भद्र ग्रदि को पूर्वज्ञान की वाचना देने के उल्लेख ? से भी यह अनुमान किया जाता है कि पूर्वकाल में जैब संघ का एक सर्वांग सम्पन्न संविधान था, जिसमें श्रमख संघ की ही तरह साधु-साध्वी, श्रावक-श्राविका इन चारों बगों का प्रतिनिधित्व करने वाले एक जैन संघ के कर्त्तव्यों एवं दायित्वों के सम्बन्ध में स्पष्ट एवं विश्वद प्रावधान थे। चतुर्विध तीर्थ का प्रतिनिधित्व करने वाला इस प्रकार का संघ विशिष्ट प्रकार के संकट के समय विचार-विमर्श के परचात् किसी विकट समस्या के समाघान के लिये निर्खंय लेता था । यदि इस प्रकार की व्यवस्था संविधान में नहीं होती, तो न तो संघ ही एक माचार्य को इस रूप में प्राज्ञा देने का मधिकारी हो सकता या श्रीर न माचार्य अद्रवाहु ही उस संघाश को मानने के लिये बाध्य होते । वह संधाज्ञा केवल श्रमखर्य की ही हो, यह भी उचित प्रतीत नहीं होता क्योंकि भद्रबाहु झाणाय होने के नाते समस्त श्रमण दर्ग के शास्ता थे और श्रमण समूह उनका शासित वर्ग। शासित वर्ग शास्ता को ग्राज्ञा दे, यह कुक्तिसंगत नहीं लगता। विद्वान् इतिहासज्ञ इस विषय में गवेषणा करेंगे ऐसी मपेका है।

पहली मागम-वाचना के समय के उपरिवर्णित उल्लेख के प्रतिरिक्त मार्य वज्य की माता द्वारा अपने पुत्र वज्य को पुनः उसे लौटाने के लिये राज्य के न्यायालय में की गई प्रायंना, मार्य रक्षित का उत्तराधिकारी घोषित करने विषयक उलफन जैसे मनेक प्रसंगों पर संघमुख्यों के हस्तक्षेप विचार विनिमय, सहयोग भादि के उदाहरण भी जैन वाङ्मय में उपलब्ध होते हैं। इनसे यही प्रकट होता है कि संघमुख्यों के भी परम्परा से कुछ कत्तेंक्य, कतिपय दायित्व रहे हैं मौर उनका उल्लेख कहीं न कहीं था, जिसे माज की, भाषा में संविधान की संज्ञा दी जा सकती है।

श्रुत केवली ग्राचार्य भद्रबाहु ने दृष्टिवाद के नौवें प्रत्याख्यान पूर्व से, श्रमण. संघ के लिये ग्रावश्यक विधि विधानों को निर्यूढ-उद्धुत कर, चुन चुन कर दशाश्रुत स्कन्ध, कल्प, व्यवहार इन तीन छेद सूत्रों तथा ग्राचार-कल्प (निझीय)

े प्रस्तुत प्रम्थ, पृ० ३७७

इन ग्रागमों का निर्माण किया<sup>भ</sup> – यही एक सर्वसम्मत ऐतिहासिक घटना इस बात का विश्वास करने के लिये पर्याप्त एवं प्रबल प्रमाण है कि भगवान् महावीर के धर्म-संघ का प्राचीन काल में एक विश्वाल एवं मपने भाप में सर्वतः परिपूर्ण संविधान था।

इस प्रकार की सवौंगपूर्श समीचीन व्यवस्था के कारएा भगवान महावीर का धर्म-संघ तत्कालीन कमागत श्राचार्यों के नेतृत्व में सुसंगठित रूप से चलता रहा। समय समय पर ग्रनेक प्रतिकूल परिस्थितियां ग्राईं, ग्रापत्कालीन स्थितियां भी उत्पन्न हुईं, इस धर्म-संघ पर ग्रनेक वार विपत्तियों के घने काले बादल भी मंडराए पर दूरदर्शी अप्रतिम प्रतिभा-सम्पन्न, तपोधन भ्राचार्यों के कुशल नेतृत्व में यह धर्म-संघ सुसंगठित रहने के कारएा उन परीक्षा की घड़ियों में सदा उत्तीर्श हुया। उसने ग्रपने ग्रस्तित्व को ही नहीं ग्रपितु भ्रपनी प्रतिष्ठा को भी बनाये रखा।

इस धर्मसंघ की वह सर्वांगपूर्एा एवं छिद्रविहीन सुव्यवस्था किस प्रकार की थी ? इस धर्मसंघ का संविधान कमबद्ध एवं पृथक् रूप से एकत्र ग्रथित था अथवा माज जिस प्रकार विविध छेद सूत्रों, भाष्यों एवं महाभाष्यों म्रादि में विकीर्ए रूप में दृष्टिगोचर होता है, उसी प्रकार विभिन्न ग्रागमों में निहित था ? ग्राज ग्रागम साहित्य में मुख्यतः केवल श्रमण-श्रमणीवर्ग की दैनिकचर्या, दीक्षित होने के समय से लेकर प्रारगित्सर्ग-कालपर्यंत श्रमण-श्रमणियों के सभी उत्तर-दायित्वों, ग्रावश्यक कर्त्तव्यों ग्रांचार-दिचार, ग्राहार-दिहार-प्रायश्चित ग्रादि के सम्बन्ध में विधान उपलब्ध होता है । श्रावकवर्ग के ग्राचार-विचार के सम्बन्ध में तो कुछ स्थलों पर प्रत्यक्ष ग्रौर कतिृपय स्थलों पर ग्रप्रत्यक्ष-रूप में थोड़ा बहुत उल्लेख दिद्यमान है किन्तु धर्मसंघ के प्रति उनके दायित्वों, धर्मसंघ के सम्युत्यान हेतू उनके कत्त्रव्यों ग्रादि का क्रमिक एवं विस्तृत उल्लेख कहीं दृष्टिगोचर नहीं होता। तो वस्तुतः श्रावक श्राविका वर्ग के लिये भी इस धर्मसंघ के पूर्वकालवतीं संविधान में विधिविधान, किसी प्रकार का निती-निर्देश था म्रथवा/ नहीं ? साधु-साध्वी वर्ग और श्रावक-श्राविकावर्ग के बीच का भी कोई वर्ग था ग्रयवा नहीं? यदि या तो उसका स्वरूप क्या था और उस वर्ग के दांगित्व क्या क्या थे ? इन सब आत्यन्तिक महत्व के प्रश्नों के यत्किचित् उत्तर तो झाज हमें उपलब्ध जैन वाङ्मय में खोजने पर मिल जाते हैं पर उन्हें पूर्ण संतोषप्रद नहीं कहा जा सकता। इस संबन्ध में गहन शोध के साथ-साथ शास्त्रीय ग्राधार पर जैन संघ के संविधान के निर्माए। की भी ग्रावश्यकता है, जो सभी हष्टियों से पूर्ए ग्रीर स्पष्ट हो ।

| 1 | (事) | बन्दामि भट्टबाहुं, पाईएां चरिम सगलसुयनार्थि।  |                             |
|---|-----|-----------------------------------------------|-----------------------------|
|   |     | सुत्तरस कारगमिसि, दसासुकप्पे य वयहारे ।। १।।  | [दशाश्रुतस्वन्ध निर्युक्ति] |
|   | (ৰ) | तत्तोव्चिय सिज्बूढं, प्रसुगहट्ठाए संपयजतीरां। | • • •                       |
|   |     | तो सुत्तकारगो खलु, स भवति दसकप्प ववहारे ॥११।  | । [पंचकरण महाभाष्य]         |
|   | (ग) | तेए भगवया भाषार परूप्य-दसा-रूप्य-ववहारा       |                             |
|   |     | य नवमपुब्यनीसंदभूता निज्डूढा                  | [पंचकल्प चूसि, पत्र १]      |

( xt )

छेद सूत्रों में निर्वागोत्तर कालीन श्रमग् मंघ की व्यवस्था का विस्तृत रूप से विवरण उपलब्ध होता है। धर्म संघ का श्रमएा-श्रमएगीवर्ग सुटट संगठन एवं पूर्ण श्रनुशासन में रहते हुए सम्यग् रीति से ज्ञानाराधना तथा साधना का निरन्तर-उत्तरोत्तर विकास, धर्म का प्रचार-प्रसार-प्रभावना-श्रम्युत्थान श्रौर निर्दोध रूप से अपने संयम एवं जीवन का निर्वाह कर सके, इस प्रकार धर्मसंघ की व्यवस्था सहज भाव से सम्यक् रूपेगा चल सके, इस उद्देश्य से श्रमगा संघ में निम्नलिखित पदों की व्यवस्था किये जाने के उल्लेख स्थानांग सूत्र की वृत्ति भ एवं वृहत्कल्पसूत्र में प्राप्त होते हैं :--

१. म्राचार्य, २. उपाघ्याय, ३. प्रवर्तक, ४. स्थविर, ४. गग्गी, ६. गग्गघर, ७. गग्गावच्छेदक

श्रमण समूह के समान श्रमणी समूह भी ग्राचार्य का ही ग्राज्ञानुवर्ती रहता था। पर श्रमणीवर्ग की दैनन्दिन-व्यवस्था समीचीनतया चलती रहे, श्रमणों तथा श्रमणियों का ग्रवाछनीय ग्रतिसम्पर्क न हो ग्रीर समलैंगिकता के कारण श्रमणियों की व्यवस्था भी श्रमणों की अपेक्षा श्रमणियां सुविधापूर्वक कर सकें, इस दृष्टि से श्रमणीवृन्द के लिये प्रवर्तिनी महत्तरा, स्थविरा ग्रीर गणावच्छेदिका पदों की व्यवस्था निर्धारित की गई है। इन पदों पर प्रधिष्ठित किये जाने वाले महा श्रमणों की कायिक, वाचिक एवं ग्राध्यात्मिक सम्पदाग्रों, योग्यताग्रों, उत्तर-दायित्वों, पुनीत कर्त्तव्यों ग्रीर उनके द्वारा वहन किये जाने वाले गुरुतर कार्यभार ग्रादि का यहां गास्त्रीय एवं पुरातन ग्राधार पर संक्षेप में विवरण प्रस्तुत किया जा रहा है।

आवार्यः - भगवान्-महावीर के धर्मसंघ में ग्राचार्य (धर्माचार्य) का पद मप्रतिम गौरव-गरिमापूर्णं ग्रौर सर्वोपरि माना जाता है। जैन घर्म संघ के संगठन, संचालन, संरक्षरण, संवर्द्धन, ग्रनुशासन एवं सर्वतोमुखी विकास-ग्रम्युत्थान का सामूहिक एवं मुख्य उत्तरदायित्व ग्राचार्यं पर रहता है। समस्त घर्म संघ में उनका त्रादेश प्रन्तिम निर्गय के रूप में सर्वमान्य होता है। यही कारण है कि जिनवारणी का यथातथ्य रूप से निरूपण करने वाले ग्राचार्यं को तीर्थंकर के समान ग्रीर सकल संघ का नेत्र बताया गया है।

**ब्रावश्यक चूर्गिकार ने 'ब्राचार्य' शब्द** की व्युत्पत्ति बताते हुए लिखा

```
म्यानांग सूत्र, ४. ३., ३२३ (वृत्ति)
तृद्धकस्य सूत्र, ४. १२३
तिस्थयर समो सूरि, समं जो जिएामयं पयासेई ।
वारां भददकमंतो, सो कापुरिसो न सप्पुरिसो ।।
स एव भवसत्तारणं, अवकुप्रूए वियाहिए ।
दंसेई जो जिरगुदिट्ठं, मरगुट्ठाएां जहाहियं ।।
[गच्छाचार पयनना, मधि० १]
```

## ( \*\* )

**है :-- ''ग्राङ् मर्या**धाभिविध्योः चरिर्गत्यर्थे, मर्यादयाः चरन्तीत्याचार्याः'' क्रांचारेएः वा चरन्तीत्याचार्याः ।''

भावश्यक मुलय वृत्ति में भी 'त्राचार्य' शब्द की व्युत्पत्ति इस प्रकार उल्लिखित है: ''चर गति - भक्षरगयो: स्राङ्पूर्व स्राचर्थ्यते कार्याथिभि: सेव्यते इत्याचार्य:, ऋवगां व्यंजनाद्यगिति।'''

भगवती सूत्र की वृत्ति में 'ग्राचार्य' शब्द की ब्युखत्ति बताते हुए इस पद की गरिमा पर निम्नलिखित रूप में पर्याप्त प्रकाश डाला गया है :--

**"ग्रा भर्यादया तद्विपयविनयरूपया चर्थ्यग्ते सेव्यग्ते जिनशासनार्थोपदेशतया** तदाकांक्षिभिरित्याचार्याः । उक्तं च --

सुत्तस्थविऊलक्खरग-, जूतो गच्छरस मेढिभूत्रो य ।

गएतत्तिविष्पमुक्को, ग्रत्थं वाएइ ग्रायरिग्रो ॥ति॥

मथवा माचारो ज्ञानाचारादिः पञ्चधा । श्रा मर्यादया वाचारो विहार, सांचारस्तव साधवः स्वयं करणात्प्रभाषणाप्रदर्शनाच्चेत्याचार्य्याः । ग्राह च--

मथवा गा ईषदपरिपूर्ग्ः इत्यर्थश्चाराहैरिका ये ते प्राचाराश्चारकल्पा इत्यर्थः, युक्तायुक्तविभागनिरूपरानिपुर्गा विनेया ग्रतस्तेषु साधवो यथावच्छा-स्वार्योपदेशकतयेत्याचार्याः।" १

सारांग यह है कि जिनेन्द्र भगवान् द्वारा प्ररूपित ग्रागमज्ञान को हृदयंगम कर उसे मात्मसात् करने की उत्कण्ठा वाले शिष्यों द्वारा जो विनयादिपूर्श मर्यादापूर्वंक सेवित हों, उनको ग्राचार्य कहते हैं। कहा भी है – जो सूत्र ग्रौर मर्थ-उभय के ज्ञाता हों, उत्कृष्ट कोटि के लक्षरगों से युक्त हों, संघ के लिये मेढि मर्यात् ग्राधार स्तम्भ के समान हों, जो ग्रपने गरा-गच्छ ग्रथवा संघ को समस्त प्रकार के संतायों से पूर्णतः विमुक्त रखने में सक्षम हों तथा जो ग्रयने शिष्यों को ग्रागमों की गूढार्थ सहित वाचना देते हों, उन्हें ग्राचार्य कहते हैं।

जो (ग्राचार्य) पांच प्रकार के झाचार द्र्यात् ज्ञानाचार, दर्शनाचार, चारित्राचार, तप भ्राचार एवं वीर्याचार का स्वयं सम्यग् रूपेएा पालन, प्रकाशन प्रसारएा तथा उपदेश करते हैं घौर घपने भ्रन्तेवासियों से भी उसी प्रकार का माबरएा करवाते हैं, उन्हे म्राचार्य कहा जाता है।

राज प्रश्नीय सूत्र में ग्राचार्य के तीन भेद बनाने के पत्रचात् किस प्रकार के माचार्य के प्रति किस तरह का विनय व्ययहारादि प्रदर्शित करते हुए कर्त्तव्य-पालन करना चाहिए-इसका निम्नलिखित शब्दों में सुन्दर उल्लेख किया है :-

"केसीकुमार समरो पदेसि राय एवं वयासि – जारगासि रगं तुम्हं पएसी केवइयारिया पण्रात्ता ? हंता-जारगामि तन्नो त्रायरिया । जारगासि रगं तुम्हं

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> मावश्यक मलयवृत्ति, द्वितीय ।

रे भगवती सूत्र, १. १. मंगलाचरण (वृत्ति)

पएसी तेसि तिण्हं ग्रायरियाएं कस्स का विराय पडिबत्ती पउंजियव्वा ? हंता जाएगामि कलायरियस्स, सिप्पायरियस्य उवलेवरगं वा समज्जएं करेज्जा, पुप्फाएि वा ग्राएगवेज्जा, मंडावेज्जा वा भोयवेज्जा वा विउलं जीवियारिहं पीइदार्एा दलाएज्जा, पुत्तारां पुत्तियं वावि विकप्पेज्जा। जत्थेव धम्मायारियं पासेज्जा तत्थेव वंदिज्जा, एग्मंसेज्जा, सक्कारेज्जा, सम्मारोज्जा, कल्लाएां मंगलं देवयं चेइयं पज्जुवासेज्जा, फामुएसएिज्जेरा ग्रसरापाएाखाइमसाइमेरां पडिलाभेज्जा, पाडिहारिएएां पीठफलगसेज्जा संथारगेरां उवनिमंतिज्जा।

अर्थात् - केशि कुमार श्रमण के प्रश्न के उत्तर में राजा प्रदेशी ने कहा कलाचार्य, शिल्पाचार्य ग्रीर धर्माचार्य ये ३ प्रकार के ग्राचार्य होते हैं। उनमें से कलाचार्य तथा शिल्पाचार्य ऋतुग्रों के ग्रनुकूल उबटन, मज्जन, पुष्प, वस्त्रा-भूषणादि, भोजन श्रीर उनके जीवनयापन योग्य प्रीतिदान से सम्मानाई होते हैं। उनके पुत्र पुत्रियों को भी इसी प्रकार सम्मानित किया जाना चाहिए। इन दोनों प्रकार के ग्राचार्यों की तुलना में धर्माचार्य ग्रत्यधिक सम्मानाई होते हैं। जहां कहीं धर्माचार्यों की तुलना में धर्माचार्य ग्रत्यधिक सम्मानाई होते हैं। जहां कहीं धर्माचार्यों की तुलना में धर्माचार्य ग्रत्यधिक सम्मानाई होते हैं। जहां कहीं धर्माचार्यों के दर्शन हो जाय वहीं उनको भक्ति भाव से वंदन-नमस्कार करना चाहिए, उनका हार्दिक सत्कार कर उनके प्रति सम्मान प्रकट करना चाहिए। हे भगवन् ! ग्राप महान् कल्याएाकारी, सर्व मंगल स्वरूप-मंग्रल-प्रदायी ग्रौर पूजनीय हैं - इस प्रकार के भक्ति पूर्ण ग्रान्तरिक उद्गारों के साथ मधुर शब्दों से उनकी उपासना के पश्चात् उन्हें निर्दोष सात्विक ग्रशनपानादि का दान देकर तल्ता (पीठ फलक) संस्तारक झादि ग्रावश्यक वस्तुग्रों को ग्रहण करने के लिये निवेदन करना चाहिए।

सार रूप में 'ग्राचार्य' शब्द के ग्रर्थ का प्रतिपादन निम्नलिखित श्लोक में इस प्रकार किया गया है :--

श्राचिनोति च शास्शार्थमाचारे स्थापयत्यपि । स्वयमाचरते यस्मादाचार्यस्तेन कथ्यते ।।

त्रर्थात् – जो श्रमसााग्रसी सर्वज्ञप्रसीत शास्त्रों के ग्रर्थ का ग्राचयन – मननपूर्वक संचयन ग्रथवा संग्रहस करते हैं, स्वयं विशुद्ध – निरतिचार ग्राचार का सम्यक् रूपेस परिपालन करते हैं एवं प्रपने जिष्य-जिष्याग्रों तथा भव्य भक्तों को ग्राचार में स्थापित करते हैं, इसी लिये उनको श्राचार्य कहा जाता है।

महानिशीय, (ग्रध्ययन ३) में क्राचार्य का लक्षएा इस प्रकार वताया गया है :--

"अठ्ठारस सीलंग-सहसाहिठियं तणू छत्तीसइविहिमायारं जह-ठ्ठियमगिलाए महत्ति साग्गुसमयं आयरंतित्ति वत्तयंतित्ति आयरिया परमप्पणो य हियमायरंति आयरिया सब्वसत्तसीसगग्गागं च हियमायरंति आयरिया । पाग्गपरिच्चाए विउ

े राजप्रश्नीय सूत्र

पुढवादिएां समारंभं नायरंति नारभंति खाखुजासन्ति श्रायरिया मुहुमावरढेवि स कस्सई मरस्तावि पावमायरंतित्ति वा श्रायरिया ।''\*

फिर वहीं पर ग्राचार्य के चार भेदों के निरूपएा के साथ भावाचार्य को तीर्थंकर के समान समफने का निर्देग किया गया है । यथा-

"कस्याज्ञा नातिकमग्गीयेत्यधिकृत्य गोयमा ! चउव्विहा म्रायरिया भवंति, तंजडा -- नामायरिया, ठवग्रायरिया, दव्वायरिया, भावायरिया, तत्यगं जे ते भावायरिया ते तित्थयरसमा चेव दहव्वा तेसि संतियागं ग्राइक्कमेज्जा।" र

अंगवूलिका में आचार्य के तीन भेद बताने के पश्चात् धर्माचार्यों को उनके गुरा कर्मानुसार चार वर्गों में विभाजित किया गया है ।

''तओ क्रायरिया पण्एत्ता । सिप्पायरिया, कलायरिया, धम्मायरिया । जे ते धम्मायरिया, परलोगहियठ्ठाए निज्जरट्टाए क्राराहेयव्वा । क्रण्ऐ कलायरिया, सिप्पायरियाए कइएहि कित्तवुद्धिए क्राराहियव्वे ।

तत्येगे धम्मायरिया सोवायकरंडसमा । वद्धाइकथत्थप्पयगाहाइहिं जे मुद्धसभाए वस्ताणिति ते सोवायकरंडसमा । वेसाकरंडसमा जो रीरी म्राहाररण-सरिसजीहावक्साएाडंबरेणं म्रंतरं सुग्रसार-विरहियावि सुद्ध सभाए जर्एा विमोहि-ति सोरविति, ग्रप्पार्एा युतंसि म्रालुच्च ग्रर्एत्थे पार्डिति गोयम ! गएहरास् उवमाए ते वेसाकरंडसमा । गाहावईकरंडसमा जे उमं समुवसिय-सुगुरुहिंतो संपत्त म्रंगोवंगाइ सुत्तत्थेसु परिच्छियच्छेयगंथा स-र. नय-पर-समयशिच्छिया परोवयार करणिक्कभल्लिच्छया । जरएजोग विहीए ग्रणुग्रोगं करिति ते गाहावईकरंडसमा । रायकरंडसमा-जे गर्एहरा चउदसपुव्विस्तो वा घडाम्रो घडसयं, पडाम्रो पडसयं इच्चाइं विहाइ सयसमस्तिया ते रायकरंडसमा ।

गाहावई करंडसमार्ग, रायकरंडसमार्गे दो विए ग्रायरिए तित्थयर समार्गे।′'³

दिगम्बर परम्परा के ख्यातनामा विद्वान क्राचार्य वीरसेन ने षट्खण्डागम के स्रादिमंगल पंचपरमेष्ठि-मंत्र के तीसरे पद की व्याख्या करते हुए 'धवला' में स्राचार्य शब्द की परिभाषा निम्नलिखित रूप में की है :--

"एमो ग्रायरियामां - पंचविधमाचारं चरति चारयतीत्याचार्यः चतुर्दश-विद्यास्थानपारगः एकादशांगधरः ग्राचारांगधरो वा तात्कालिकस्वसमयपर--ममयपारगो वा मेरुरिव निश्चलः क्षितिरिव सहिष्गुः सागर इव बहिः क्षिप्तमलः मष्तभयविप्रमुक्तः---ग्राचार्यः।"

ग्राचार्य शब्द की उपर्युक्त परिभाषा देने के पश्चात् ग्राचार्य वीरसेन ने ब्राचार्य के स्वरूप ग्रौर उसके लिये ग्रावश्यक ग्रनुपम गुर्गों पर विशव प्रकाश डालने वाली निम्नलिखित तीन गाथाएं उद्धत की हैं :--

े महानिशीय, ग्रा० ३ े महानिशीय, ग्रा० १ 3 ग्रंग चूलिका

पवयस्एजलहि-जलोयर, पहायामल-वुद्धि-मुद्ध-छावामो । मेरुव्व . एिप्पर्कपो, सूरो पंचारग्रगो वञ्जो ॥२६॥ देस-कुल – जाइ-सुद्धो, सोमंगो संग-भंग विम्मुक्को । गयरएव्व एिरुवलेवो, ग्राइरियो एरिसो होई ॥३०॥ संगह-गुग्गह-कुसलो, सुत्तत्थ-विसारश्रो पहिय-कित्ती । सारएग-वारएग-सोहरूप, किरियुञ्जुत्तो हु ग्राइरियो ॥३१९॥

माचार्यों का गुरुतम उपकार :- प्रस्तुत खण्ड में जिन ग्राचार्यों का पावन इतिवृत्त प्रस्तुत किया जा रहा है, उनका संस्रार के प्राणिमात्र पर इतना गुरुतम उपकार है कि उनके द्वारा किये गये महान् उपकार के प्रति ग्राभार प्रकट करने में न लाखों लेखनियां ही सक्षम हैं धौर न सहस्रों जिह्वाएं एवं संसार के समस्त शब्दकोश ही ।

त्राज से लगभग २४३० वर्ष पूर्व निखिल विश्तैकवन्धु श्रमए भगवान् महाबीर ने सम्पूर्ण संसार के जड़, चेतन, रुपी-ग्ररूपी, चर-ग्रचर जीवाजीवादि त्रैकाल्यवर्ती समस्त भावों का हस्तामलक के समान सकल एवं युगपद साक्षात्कार कराने वालें केवलालोक की उपलब्धि के पश्चात् संसार-सागर के सेतु रूप धर्म-तीर्थ का प्रवर्तन किया। लगभग ३० वर्ष तक प्रभु ग्रपने ग्रमोघ उपदेशामृत से प्राणिमात्र का कल्याण ग्रीर भव्यों का उद्धार करते रहे।

प्रभु के निर्वाण पश्चात् की कमबद्ध ग्राचार्य परम्परा में हुए त्यागी तपस्वी माचार्यों ने भगवान् महावीर की दिव्य-ज्ञान की ज्योति को ग्रपने प्रपने माचार्य-काल में ग्रनवरत ग्रघ्ययन,ग्रध्यापन, प्रवचन-प्रख्यापन एवं गहन चिन्तन-मनन के स्नेह से सिचित कर ग्रक्षुण्एा-ग्रखण्डित वनाये रखा। इसी कारएा निर्युक्ति-कार महान् नैमित्तिक ग्राचार्य भद्रवाहु ने उन ग्राचार्यों को निम्नलिखित शब्दों में उस दीपक की उपमा दी है, जो स्वयं प्रकाशित होते हुए ग्रौरों को भी प्रकाशित करता है ग्रौर जिससे ग्रन्य सैकड़ों-सहस्रों दीप प्रदीप्त किये जा सकते हैं :-

> जह दीवादीवसयं पईप्पए, सो यं दीप्पए दीवो । दीव समा ग्रायरिया, ग्रप्पं च परं च दीर्वति ॥\*

वोर निर्वाण के पश्चात् हुए इन परम परोपकारी ग्राचार्यों ने भगवान् महावीर को सकल-भूत-हितानुकम्पामयी वाणों को न केवल अक्षुण्ण वनाये रखा भपितु ग्रपने ग्रपने समय में उसे नगर-नगर डगर-डगर में जन-जन तक पहुँचा कर ग्रगणित लोगों को सम्यक्त्व प्रदान कर प्राणिमात्र पर कितना वड़ा उपकार किया है, इसका ग्रनुमान ग्राचार्य हरिभद्र के निम्नलिखित पदों से लगाया जा सकता है :-

> सयलमवि जीव लोए, तेग्रा इह घोसिक्रो ग्रमाथाक्रो । -इक्क वि जो दुहत्तं, सत्तं वोहेइ जिएा वयरो ।।६२।।

ग्राचारांग निर्युक्ति, गाया व

सम्मत्त दायगार्एं, दुष्पडियारं भवेसु बहुएमु । सन्वगुरा मिलियाहि वि, उत्रयारसहस्सकोडीहि ॥६३॥

मर्थात्–जो सत्पुरुष, दुखार्त्त किसी एक भी जीव को प्रतिबोधित कर बीतराग वाएगी में उसकी श्रद्धा उत्पन्न करता है तो ऐसा समफना चाहिए कि उस सत्पुरुष ने सम्पूर्एा जीव लोक में ग्रमारि (ग्रभय) की घोषएगा करवा दी। क्योंकि वह सम्यक्त्वधारी जीव पूर्एा ग्रहिंसक वनकर प्राग्तिमात्र को ग्रभयदान देने वाला होता है।

सम्यक्त्व प्रदान करने वाले सत्पुरुष के इस महान् उपकार से वह जीव ग्रनेक जन्मों तक करोडों प्रकार के उपकार कर के भी उऋएा नहीं हो सकता ।

> दंसएाभट्ठो भट्ठो न हु भट्ठो होइ चरएापब्भट्ठो । दंसएामगुपत्तस्स हु, परियडएां नस्थि संसारे ।। दंसएाभट्ठो भट्ठो, दंसएा भट्ठस्स नस्थि एिब्बाएां। सिज्भंति चरएा रहिम्रा, दंसएा रहिम्रा न सिज्भंति ।।

इन आचार्यों ने प्रवचन को सुरक्षित रक्खा। प्रवचन के अभ्यास से सम्यक्त्व की प्राप्ति होती है :--

> मेरुव्व शिष्पकंषं शट्टट्टमलं तिमूढ उम्मुक्कं । सम्मदंशामसुवममुप्पज्जइ पवयराब्भासा ।।

दशाश्रुत स्कन्ध सूत्र में आचार्य की विशेषताम्रों का विस्तार में वर्शन किया गया है । वहां आचार्य की म्राठ सम्पदायें बतलाई गई हैं, जो निम्नांकित हैं ।\*

| १. ग्राचार-सम्पदा | ४. वचन-सम्पदा   | ७. प्रयोग-सम्पदा <b>तथा</b> |
|-------------------|-----------------|-----------------------------|
| २. श्रुत-सम्पदा   | ४. वाचना-सम्पदा | <b>≍. संग्रह-सम्पदा</b>     |
| ३. शररीर-सम्पदा   | ६. मति-सम्पदा   |                             |

#### माबार-सम्पदा

न्नाचार-प्रवर्णता आचार्य का मुख्य गुएा है । स्राचार्य शब्द भी प्रायः इसी आधार पर निष्पन्न हुन्ना है । स्राचार-सम्पदा में इसी म्राचार पक्ष का विश्लेषएा है, जिसके चार भेद कहे गये हैं :--

१- संयम धुनमोग युक्तता – संयम के साथ ग्रात्मा का ध्रुव या अविचल सम्वन्ध संयम-ध्रुवयोग कहा जाता है। आचार्य संयम ध्रुवयोगी होते हैं। वे ग्रपनी संयम-साधना में सदा ग्रडिंग रहते हैं।

२. ब्रसंप्रगृहीतात्मता – जिसे जाति, पद, तप, वैदुष्य ग्रादि का मद या ब्रहंकार होता है, उसे संप्रगृहीतात्मा कहा जाता है । ग्राचार्य निरहंकार होते हैं जो गरिमायें उन्हें प्राप्त हैं, उनका जरा भी मद उन्हें नहीं होता । फलतः वे कोध, मानसिक

<sup>े</sup> दशाधुतस्कन्ध सूत्र, प्रध्ययन ४, सूत्र २

उत्ताप झादि से मुक्त होते हैं। भतः वे ससंप्रगृहीतारमा कहे जाते हैं। सर्वात् उनकी मारमा सहंकार, मद एवं कोच सादि से जकड़ी नहीं रहती ।

३. अनियसवृत्तिता - जिनका भाहार, विहार नियत या प्रतिबद्ध होता है, जनसे विगुद्ध माचारमय जीवन भली भांति सथ नहीं पाता । भनेक प्रकार की मौद्देशिकता का जुड़ना वहां सम्भावित होता है, जो निर्दोष संयम-पालन में बाधक है । ग्रतः ग्राचार्य अनियत - वृत्ति होते हैं । शास्त्रीय माचार-परम्परा के मनुरूप उनका ग्राचार ग्रप्रतिबद्ध होता है ।

४. वृढशीलता - युवा भौर चिरदीक्षित न होने पर भी भाषार्य में वयोवृढ भौर दीक्षा-मर्यादा में ज्येष्ठ श्रमलों जैसा शील, संयम, नियम, चारित्र म्रादि पालने की विशेषता होती है। ग्रतः वे वृढशील कहे जाते हैं।

वृंद्वशील का माथय यों भो हो सकता है – माचार्य वृद्ध या रोग मादि के कारए। जो वृद्ध की तरह प्रशक्त हो गये हैं, उन श्रमणों की सेवा या सुव्यवस्था में सदा जागरूक रहते हैं ।

# भूत-सम्पदा

थुत-सम्पदा का भी चार प्रकार से विवेचन किया गया है' :--

- १. बहुश्रुतता ३. विचित्र-श्रुतता
- २. परिचित-श्रुतता ४. घोषविधुद्धिकारिता

१. बहुभुतता -- ग्राचार्य बहुश्रुत होते हैं। वे ग्रुपने समय में उपलब्ध ग्रागम सम्यक्तया जानते हैं। ग्रपने समय-सिद्धान्त या शास्त्रों के ग्रतिरिक्त परसमय भन्य शास्त्रों के भी वेत्ता होते हैं। यों उनका श्रुत-शास्त्रीय ज्ञान बहुत विस्तीर्श भीर क्यापक होता है।

२. परिश्वित शृतता - ग्राचार्य ग्रागमों के रहस्यवित्-मर्मज्ञ होते हैं। वे सूत्र भौर ग्रयं - दोनों को भली-भांति ग्रात्मसात् किये हुए होते हैं। उनमें कम से -म्रादि से मन्त तक ग्रौर उत्क्रम से - ग्रन्त से ग्रादि तक धारा-प्रवाह रूप में सूत्र-वाचन की क्षमता होती है। संक्षेप में श्राशय यह है कि ग्रागमों का उन्हें चिर-परिचय, सूक्ष्म परिचय ग्रौर सम्यक् परिचय होता है।

३. विवित्र-ध्रुतता – ग्राचार्य बहुश्रुत के साथ विचित्रश्रुत भी होते हैं । उनके द्वारा अधिकृत श्रुत ग्रनेक विचित्रतायें या विभिन्नतायें लिए होता है । ग्राचार्य को जीव, मोक्ष ग्रादि सूक्ष्म विषयों का निरूपए। करने वाले विविध ग्रागमों का भन्त:-स्पर्शी ज्ञान होता है । वे उत्सर्ग, ग्रपवाद ग्रादि विभिन्न पक्षों को विज्ञद रूप से जानते हैं । जिस प्रकार ग्रपने सिद्धान्तों का श्रंग-प्रत्यज्ज उन्हें ग्रभिगत होता है, उसी प्रकार ग्रन्य दर्शनों के सिद्धान्तों का भी उन्हें तलस्पर्शी बोध होता है ।

अ. घोषविशुद्धिकारकता – घोष का प्रर्थ शब्द या ध्वनि है। अपने ग्राप में

<sup>े</sup> दशाश्रुतस्कन्ध सूत्र, प्रध्ययन ४, सूत्र ४

भलंकृत सत्य, प्रिय, हित, परिमित तथा प्रसंगानुरूप होना शब्द की सुषमा है। अनलंकृतता, असत्यता, अप्रियता, अहितता, अपरिमितता तथा अप्रासंगिकता शब्द के दोष हैं। इनके वर्ज से घोष या शब्द विशुद्ध कहा जाता है। आचार्य की यह सहज विशेषता होती है। वे सुन्दर, सत्य, प्रिय, हित, परिमित और प्रसंगानुरूप शब्द बोलते हैं।श्रुत-सम्पदा के अन्तर्गत यह उनका शब्द-सोष्ठव है।

# शरीर-सम्पदा

शरीर-सम्पदा या शारीरिक सुख्ठुता भी चार<sup>9</sup> प्रकार की मानी गई है ।

- १. ग्रारोह परिएाह सम्पन्नता, 🤍 ३. स्थिरसंहननता तथा
- २. ग्रनवत्राप्यशरीरता, ४. बहुप्रतिपूर्योन्द्रियता

१. झारोह परिखाह सम्पन्नता - देह की समुचित लम्बाई ग्रौर चौड़ाई को झारोह परिखाह कहा जाता है। अपने पुण्योदय के कारखा ग्राचार्य के देह की यह विशेषता होती है।

२. प्रवित्राप्यग्नरीरता - अवत्राप्य का प्रर्थ लज्जायोग्य है। जो शरीर कुरूप, ग्रंगहीन, धृणोत्पादक तथा उपहासजनक होता है, वह ग्रवत्राप्यशरीर कहलाता है, जो हीन व्यक्तित्व का द्योतक है। ग्राचार्य का शरीर इस प्रकार का नहीं होना चाहिये। यह सुरूप सांगोपांग, सुन्दर तथा ग्राकर्षक होना चाहिये।

३. स्थिरसंहननता - ग्राचार्य का दैहिक संहनन - शारीरिक गठन सुदृढ़ होना चाहिये । ग्राचार्य पर जो संघ का बहुत बड़ा उत्तरदायित्व होता है, उसके निर्वाह के लिए सुदृढ़, स्थिर श्रीर सशक्त देह का होना भी ग्रावश्यक है । ताकि ग्रनुकूल-प्रतिकूल परिस्थितियों का ग्रनाकुल भाव से निर्वाह किया जा सके ।

४. बहुप्रसिपूर्सेन्द्रियता – नेत्र, श्रोत्र, झाएा प्रादि इन्द्रियों का सर्वथा निर्दोष, अपने-ग्रपने विषयों के ग्रहरा में सक्षम होना बहुप्रतिपूर्योन्द्रियता कहा जाता है। आचार्य में इसका होना अपेक्षित है। सर्वेन्द्रियपरिपूर्र्यंता में जहाँ देह की प्रभावकता फलित होती है, वहां उससे व्यक्ति की गम्भीरता भी प्रकट होती है। ग्राचार्य में ऐसा होना चाहिए।

## वचन-सम्पदा

वचन-सम्पदा चार<sup>२</sup> प्रकार की कही गई है :--

- १. ग्रादेयवचनता ३. ग्रनिश्चित वचनता
- २. मधुर वचनता ४. ग्रसन्दिग्ध वचनता

१. भावेयवचनता - जो वचन ग्रहरण करने योग्य होता है, वह आदेय वचन कहा जाता है । ग्रहरण करने योग्य वही वचन होता है, जिसमें उपयोगिता तथा

- <sup>9</sup> दशाश्वतस्कम्ध सूत्र, अध्ययन ४, सूत्र ४
- <sup>२</sup> दशाश्रुतरकन्ध सूत्र, झध्ययन ४ सूत्र ६

( 28 )

अद्वेयता हो । आचार्य में आदेयव वनना की विशेषता होनी चाहिए, जिससे श्रोतागए। उनके वचनों की ओर सहजतया आकृष्ट हों, लाभान्वित हों ।

२. मधुरवचनता – हितकरता ग्रोर उपादेयता के साथ यदि वचन में मधुरता भो हो तो वह सोने में सुगन्ध जैसी वात है । लौकिक जन सहज ही माधुर्य और प्रेयस की ग्रोर ग्राधिक ग्राक्रप्ट रहते हैं । यदि उत्तम वात भी ग्रमधुर या कठोर वचन द्वारा प्रकट की जाए तो सुनने वाला उससे फिजकता है । महान् कवि और नीतिविद् भारवि ने इसीलिए कहा था –

हितं मनोहारि च दुर्लभं वचः

श्रर्थात् ऐसा वचन दुर्लभ है, जो हितकर होने के साथ साथ मनोहर भी हो । आचार्य में ऐसा होना सर्वथा वांछनीय है । इससे उनके आदेय वचनों की ग्राह्यता बहुत अधिक बढ़ जाती है ।

३. भनिभितवचनता - जो वचन राग, द्वेष या किसी पक्ष विशेष के आग्रह पर टिका होता है, वह निश्चित वचन कहा जाता है। वैसा वचन न वक्ता के अपने हित के लिए है और न उससे श्रोतृगएा को ही कुछ लाभ हो सकता है। आचार्य निश्चितवचन प्रयोक्ता नहीं होते। वे भ्रनिश्चित वचन बोलते हैं, जिससे सर्वसाधारएा का हित राधता है, जिसे सब ग्रादरपूर्वक ग्रंगीकार करते हैं।

४. प्रसंबिष्धवचनता - तथ्य का साधक ग्रौर ग्रतथ्य का बाधक जो न हो, वैसा ज्ञान सन्देह कहलाता है । जो वंचन उससे लिप्त है, वह सन्दिग्ध है। ग्राचार्य सन्दिग्ध वचन का प्रयोग नहीं करते । वैसा करने से उपासकों को श्रद्धा घटती है । उनका किसी भी प्रकार से हित नहीं सधता । क्योंकि वचन के सन्देहयुक्त होने के कारएा वे उधर ज्ञाकृष्ट नहीं होते फलतः ग्राचार्य चाहे व्यक्त न सही, ग्रव्यक्त रूप में उपेक्षणीय हो जाते हैं ।

# बाचना-सम्पदा

वाचना-सम्पदा के निम्नांकित चार भेद हैं -

- १. विदित्वोद्देशिता ३. परिनिर्वाप्य वाचिता तथा
- २. विदित्वा वाचिता ४. अर्थनिर्यापिकता

१. विक्लिबेद्देशिता - पहले उल्लेख किया गया है कि आचार्य प्रन्तेवासियों को श्रुत की अर्थ-वाचना देते हैं। वाचना-सम्पदा में इसी सन्दर्भ में कतिपय महत्वपूर्ग्य विशेषतायें वतलाई गई हैं। उनमें पहली विदित्वोद्देशिता है। इसका सम्बन्ध अध्येता या वाचना लेने वाले अन्तेवासी से है। अध्येता का विकास किस कोटि का है, उसकी ग्राहक शक्ति कैसी है, किस आगम में उसका प्रवेश सम्भव है, इत्यादि पहलुओं को हष्टि में रखकर आचार्य अन्तेवासी को पढ़ाने का निश्चय करते हैं। इसका आश्राय यह है कि अध्येता की क्षमता को आंकने की आचार्य में विशेष सुभ-वूफ होती है।

<sup>े</sup> दशाश्र तरकन्ध मूत्र अध्ययन ४ मूत्र ७

२. विदित्वा वाचिता - उक्त रूप में अन्तेवासी की योग्यता तथा धारणा शक्ति को आंक कर उसे प्रमाश, नय, हेतु, दृष्टांत तथा युक्तिपूर्वक अर्थ-वाचना देना विदित्वा वाचिता है।

३. परिनिर्वाण्य वाचिता - ग्रन्तेवासी ग्रध्यापित विषयों को असन्दिग्ध रूप से हृदयंगम कर सका है, उसकी स्मृति में वे स्थिर हो चुके हैं, यह जानकर उसे वाचना देना परिनिर्वाप्य वाचिता है। ग्रध्यापयिता को ऐसा करना ग्रावश्यक है क्योंकि यदि पूर्व ग्रध्यापित विषय ग्रध्येता यथावत् हृदयंगम नहीं कर सका है तो उस और घ्यान दिये बिना ग्रागे से ग्रागे पढ़ाते जाना ग्रघ्येता के लिए लाभ-जनक नहीं होता है। यों ग्रध्यापयिता को वृथा श्रम होता है। उसका ग्रभीप्सित फल नहीं होता।

४. ग्रवंनिर्पाषकता – सूत्र-ग्रध्यापयिता के लिए आवश्यक है कि सूत्र-निरूपित जीव, अजीत, आस्रव, सम्वर, निर्जरा, बन्ध, मोक्ष, प्रभृति विषयों का उसे पूर्वापर संगति सहित असन्दिग्ध-निर्णायक वोध हो। उत्सर्ग, अपवाद आदि का रहस्य उसे सम्यक् परिज्ञात हो। अनेकान्तवादी दृष्टिकोएा से ये समस्त विषय उस द्वारा आत्मसात् किये हुए हों। यह विषय का निर्यापन है। आचार्य में ऐसा अध्ययन-अनुशीलन होना अपेक्षित है। अपने इस प्रकार के अध्ययन कम द्वारा अन्तेवासियों को अर्थ का अववोध कराना अर्थ निर्यापिकता है।

यहां यह भी ज्ञातव्य है कि जहां किसी कारएवश उपाध्याय के पद की व्यवस्था नहीं होती या सूत्र-वाचना का कार्य नहीं चलता, वहां स्राचार्य सूत्र-वाचना भी देते हैं। वे सूत्र और अर्थ दोनों की वाचना देने के कारएा दोनों पदों का उत्तरदायित्व वहन करते हैं। भगवती वृत्ति तथा व्यवहार भाष्य भ्रादि में ऐसे उल्लेख प्राप्त हैं।

इतना ही नहीं, स्रावश्यक होने पर स्राचार्य क्रन्य पदों का भार भी स्वयं बे सकते हैं । वस्तुतः वे सर्वाधिकारी होते हैं ।

# मति-सम्पदा

मन का पदार्थ विषयक निर्णायक व्यापार मति है । मति-सम्पदा का ब्रथं बुद्धि-वैशिष्ट्य है ।

मति-सम्पदा के चार\* भेद हैं –

- १. ग्रवग्रह- मति सम्पदा, ३. ग्रवाय-मति सम्पदा,
- २. ईहा-मति सम्पदा ४. धारगा-मति सम्पदा
- <sup>1</sup> आचायेंग सहोपाध्याय: → आचायोंपाध्याय:, सविसयंसि ति स्वविषयेऽर्थदान – सूत्रदानलक्षएां गएां ति शिष्यवगंत्र, प्रभिलाए ति प्रखेदेन संगृह्णन् – स्वीकुबंन – उपसृम्मयन् । – भगवती, गतक ४, उद्देशक ६, प्रश्न १७ (वृत्ति)
- <sup>२</sup> देशाश्रुतस्कन्ध सूत्र, अध्ययन ४, सूत्र म

रे समयह, ईहा, सवाय सौर थारला - मति-ज्ञान के परिएाति-फ्रम के ये चार सोपान हैं। सबसे पहले ज्यों ही इन्द्रिय किसी पदार्थ का साक्षात्कार करती है, तब उस (पदार्थ) का ग्रति सामान्य ज्ञान होता है।

सामान्य का तात्पर्य उस बोध से है, जहां पदार्थ के स्वरूप, नाम, जाति आदि की कल्पना नहीं रहती, वे अनिदिष्ट रहते हैं। वह मनःस्थिति झवग्रह कही जाती है। झवग्रह की प्रशस्त क्षमता का होना अवग्रह संम्पदा है। झाचार्य में सहज ही यह विशेषता होती है।

२. ईहा मति-सम्पद्म -- अवग्रह में जेय पदार्थ विषयक ग्रस्पष्ट मनः स्थिति रहती है। तब निक्ष्चोयन्मुख जिज्ञासा का स्पन्दन होता है। मन तदनुरूप चेष्टोन्मुख बनता है। अवग्रह द्वारा गृहोत स्वरूपादि के वैशद से रहित अति सामान्य ज्ञान के पश्चात् विशेष ज्ञान की ओर ईहा, मननारमक चेष्टा, ज्ञान की निर्णीत स्थिति की और बढ़ते कम का रूप है। ऐसी उदात्त स्फुरणा का होना ईहा-सम्पदा कहा जाता है। आवार्य इससे युक्त होते हैं।

३. बबाय-मति सम्पदा - ईसा का उत्तरवर्ती कम मवाय है। ईहा चेष्टात्मक है, ग्रवाय निश्चयात्मक निर्एाय। पदार्थ के साधक ग्रौर बाधक प्रमाण या गुणागुण विश्लेषए के माध्यम से जो निश्चित मनः स्थिति बनती है, वह ग्रवाय है। रज्जू गौर सर्प के उदाहरएा से इसे समफा जा सकता है। ग्रंधेरे में सहसा निश्चय नहीं हो पाता कि जिज्ञासित पदार्थ सर्प है या रज्जू। जब साधक प्रमाण द्वारा या स्पष्टता करने वाले हेतु द्वारा यह निश्चित रूप से ग्रवगत हो जाता है कि यह रज्जू है, तब ग्रवाय की स्थिति ग्रा जाती है। ग्रवाय तक सूक्ष्मतापूर्वक पहुंचना या यथावत् ग्रवायात्मक - निश्चयात्मक स्थिति ग्रभिगत कर लेने की विशिष्ट क्षमता ग्रवाय-सम्पदा के नाम से ग्रभिहित होती है, जो ग्राचार्य में स्वभावतः होनी चाहिये।

४. घारखा वति सम्पदा - ग्रवाय-कम में ज्ञान जिस निश्चिति में पहुंचता है, उसका टिकना, स्थिर रहना, स्मरएा रहना घारएगा है। इसे वासना या स्मृति भी कहा जाता है। यह संस्कारात्मक है। मन के स्मृति-पट पर उस ज्ञान का एक भावात्मक रूप ग्रंकित हो जाता है। दूसरे किसी समय वैसे पदार्थ को देखते ही पहले के पदार्थ की स्मृति जाग उठती है। यह जागने वाली स्मृति उसी संस्कार का फल है, जो उस पदार्थ के मत्यात्मक मनन-कम में मन पर ग्रंकित हो गया था। धारएगा, वासना या स्मृति का वैशिष्ट्य या वैभव धारएगा-मति-सम्पदा है। ग्राचार्य इसके धनी होने चाहिये।

जिसकी मननात्मक क्षमता जितनी अधिक विकसित होती है, उसे मति के इस उत्थान-क्रम में उतना ही वैशिष्ट्य प्राप्त रहता है। स्राचार्य में यह क्षमता स्रपनी विशेषता लिये रहनी चाहिये। उदात्त व्यक्तित्व की दृष्टि से भ्राचार्य के लिए ऐसा होना स्रावश्यक भी है।

# प्रयोग-सम्पदा

किसी विषय पर प्रतिवादी के साथ वाद या विचार करना यहां प्रयोग शब्द से मभिहित किया गया है । वाद सम्बन्धी विशेष पटुता या कुशलता का नाम प्रयोग-सम्पदा है । उसके निम्नलिखित चार° भेद हैं --

१. अपने श्रापको जान कर वाद का प्रयोग करना ।

- २. परिषद् को जान कर वाद का प्रयोग करना ।
- ३. क्षेत्र को जान कर वाद का प्रयोग करना ।
- ४. वस्तु को जान कर वाद का प्रयोग करना ।

र बात्म-भानपूर्वक वाद का प्रयोग - वादार्थ उद्यत व्यक्ति के लिए यह आवश्यक है कि पहले वह अपनी शक्ति, क्षमता, प्रमाएा, नय आदि के सम्बन्ध में अपगी योग्यता को आंके । यह भी देखे कि प्रतिवादी की तुलना में उसकी कैसी स्थिति है । वह तत्पश्चात् वाद में प्रवृत्त हो । ऐसा न होने पर प्रतिकूल परिएाम आने की आशंका हो सकती है । अतः आचार्य में इस प्रकार की विशेषता का होना आवश्यक है । यों सोच-विचार कर, अपनी क्षमता को आंक कर बुद्धिमत्ता-पूर्वक वाद में प्रवृत्त होना पहले प्रकार की प्रयोग-सम्पदा है ।

२. बरिषद्-आन पूर्वक बाद-प्रयोग - जिस परिषद् के बीच वाद होने को है, कुशल वादी को चाहिए कि वह उस परिषद् के सम्बन्ध में पहले से ही जानकारी प्राप्त करे कि वह (परिषद्) गम्भीर वत्त्वों को समझती है या नहीं। यह भी जाने कि परिषद को रुचि वादो के ग्रपने धार्मिक सिद्धान्तों में है या प्रतिवादी के सिद्धान्तों में । केवल तर्क ग्रौर युक्ति-बल ढारा ही प्रतिवादी पर सम्पूर्श सफलता नहीं पाई जा सकती । जिन लोगों के बीच बाद प्रवृत्त होता है, उनका मानसिक मुकाव भी उसमें काम करता है। ग्रतएव सफलता या प्रतिबादी पर विजय चाहने वाले वादी के लिए यह ग्रावश्यक है कि पदिषद् की भनुकूलता ग्रौर प्रति-कूलता को हष्टि में रखे। इस ग्रोर सोचे-विचारे बिना वाद में प्रवृत्त न हो। ग्राचार्य में इस प्रकार की विशेष समभ्त के साथ वाद में प्रवृत्त होने की सहज बिशेषता होनी चाहिये।

३. क्षेत्र-ज्ञानपूर्वक वादप्रयोग -- जिस क्षेत्र में वाद होने को है, वह कैसा है, वहां के लोग दुर्लभ बोधि हैं या सुलभ बोधि, वहां का शासक विज्ञ है या प्रज्ञ, मनुकूल है या प्रतिकूल - इत्यादि बातों को भी घ्यान में रखना वादी के लिए ग्रावययक है। यदि लोग सुलभ बोधि, शासक विज्ञ तथा अनुकूल हों तो विद्वान् वादी को सफलता ग्रोर गौरव सिलता है। क्षेत्र को स्थिति इसके प्रतिकूल हो तो वादी ग्रत्यन्त योग्य होते हुए भी सफल बन सके, यह कठिन है। ग्राचार्य में झेत्र को परखने की अपनी विशेषता होती है।

े दशाश्रुतस्कन्ध सूत्र, मध्ययन ४, सूत्र ह

४. बस्तु-कान पूर्वक बाद का प्रयोग - वस्तु का ग्रंध वाद का विषय है। जिस विषय पर वाद या वैचारिक उहापोह किया जाना है, वह वादी के ध्यान में रहना ग्रावश्यक है। उस विषय के विभिन्न पक्ष, उस सम्बन्ध में विविध धारएा। उनका समाधान इत्यादि दृष्टि में रखते हुए बाद में प्रवृत्त होना हितावह होता है। ग्राचार्य में यह विशेषता भी होनी चाहिए।

संक्षेप में सार यह है कि श्राचार्य का संघ में सबसे अधिक महत्त्वपुर्श स्थान होता है। उनकी विजय सारे संघ की शोभा है, उनकी पराजय सारे संघ का अपमान। अतः यह बांछनीय है कि आचार्य में वाद-प्रयोग सम्बन्धी विशेषताएं, जिनका उल्लेख हुआ है, हों। जिससे उनका अपना गौरव बढ़े, संघ की महिमा फैले।

# संग्रहपरिज्ञा सम्पदा

जैन श्रमए। के जीवन में परिग्रह के लिए कोई स्थान नहीं है। वह सर्वथा निष्परिग्रही जीवन यापन करता है। यह होने पर भी जब तक साधक सदेह है, उसे जीवन-यात्रा के निर्वाह के लिए कतिपय वस्तुग्रों की ग्रपेक्षा रहती ही है। शास्त्रीय विज्ञान के प्रनुरूप उन वस्तुग्रों को ग्रहए। करता हुग्रा साधक परिग्रही नहीं बनता क्योंकि उन वस्तुग्रों में उसकी जरा भी मूर्च्छा या ग्रासक्ति नहीं होती। परिग्रह का ग्राधार मूर्च्छा या ग्रासक्ति है। यदि ग्रपने देह के प्रति भी साधक के मन में मूर्च्छा या ग्रासक्ति हो जाए तो वह परिग्रह हो जाता है। ग्रात्म-साधना में लगे साधक का जीवन ग्रनासक्त ग्रौर ग्रमूच्छित होता है, होना चाहिए। यही कारए। है कि उस द्वारा ग्रनिवार्य ग्रावझ्यकताग्रों के निर्वाह के लिए ग्रमूच्छित एवं ग्रनासक्त भाव से ग्रपेक्षित पदार्थों का ग्रहण ग्रदूषणीय है।

संग्रह का ग्रथं श्रमए के वैयक्तिक तथा सामष्टिक संघीय जीवन के लिए ग्रावश्यक वस्तुग्रों का भ्रवलोकन, श्राकलन है या स्वीकार है। वस्तुग्रों की भ्राव-श्यकता, समीचीनता, एवं सुलभता का ज्ञान संग्रह-परिज्ञा कहा जाता है। ग्राचार्य पर संघ के संचालन, संरक्षएा एवं व्यवस्था का उत्तरदायित्व होता है ग्रतः उन्हें इस श्रोर जागरूक रहना अपेक्षित है कि कब किस वस्तु की आवश्यकता पड़ जाए ग्रौर पूर्ति किस प्रकार सम्भव हो। इसमें जागरूकता के साथ-साथ सूभ-बूभ तथा व्यावहारिक कुशलता की भी आवश्यकता रहती है। यह भाचार्य की अपनी ग्रसाधारएा विशेषता है।

# संग्रहपरिज्ञा-सम्पदा के चार े प्रकार वताये गये हैं --

१. क्षेत्र प्रतिलेखनापरिज्ञा

३. काल सम्मान परिज्ञा तथा

२. प्रातिहारिक ग्रवग्रह परिज्ञा

४. गुरु संपूजनापरिज्ञा

१. क्षेत्र प्रतिलेखनापरिज्ञा – साधुग्रों के प्रवास ग्रौर विहार के स्थान क्षेत्र कहे जाते हैं। जैन श्रमण वर्षा ऋतु के चार महीने एक ही स्थान पर टिकते हैं,

\* दसाश्रतस्कन्ध सूत्र, ग्रघ्ययन ४, सूत्र १०

कहीं विहार-यात्रा नहीं करते । इसे चातुर्मासिक प्रवास कहा जाता है । इसके अतिरिक्त वे जन-जन को धर्मोपदेश या भ्रध्यात्म-प्रेरएग देने के निमित्त धूमते रहते हैं । रोग, वार्धक्य, दैहिक अशक्तता आदि अपवादों के ज्रतिरिक्त वे कहीं भी एक मास से ग्रधिक नहीं ठहरते ।

चातुर्मासिक प्रवास के लिए कौतसा क्षेत्र कैसा है, साधु-जीवन के लिए प्रयेक्षित निरवद्य पदार्थ कहाँ किस रूप में प्राप्य हैं, ग्रस्वस्थ साधुग्रों की चिकित्सा, पथ्य, ग्राहार ग्रादि की सुलभता, जलवायु व निवास-स्थान की ग्रनुकूलता झांदि बातों का घ्यान ग्राचार्य को रहता है। चातुर्मासिक प्रवास में इस वात का ग्रौर प्रधिक महत्व है। वर्ष भर में वर्षावास के ग्रन्तर्गत ही श्रमरणों का एक स्थान पर सबसे लम्बा प्रवास होता है। ग्रघ्ययन, चिकित्सा झादि की हंष्टि से वहाँ यथेष्ट समय मिलता है। इसलिए इन वातों का विचार बहुत ग्रावश्यक है।

धर्म-प्रसार की दृष्टि से भी क्षेत्र की गवेषगा का महत्व है। यदि किसी क्षेत्र के लोगों को ग्रध्यात्म में रस है तो वहाँ बहुत लोग धर्म भावना से प्रनुप्राणित होंगे, धर्म की प्रभावना होगी।

२. प्रातिहारिक भवप्रह-परिज्ञा – श्रमरा अपनी ग्रावश्यकता के अनुसार दो प्रकार की वस्तुएँ लेते हैं। प्रथम कोटि में वे वस्तुएँ ग्राती हैं, जो सम्पूर्णतया उपयोग में ली जाती हैं, वापिस नहीं लोटाई जातीं, जैसे – ग्रन्न, जल ग्रोपधि ग्रादि। दूसरी वे वस्तुएँ हैं, जो उपयोग में लेने के वाद वापिस लौटाई जाती हैं, उन्हें प्रातिहारिक कहा जाता है। प्रातिहारिक का शाब्दिक ग्रर्थ भी इसी प्रकार का है। पीठ, फलक, शय्या, संस्तारक ग्रादि इस कोटि में ग्राते हैं।

आ चार्य के दर्शन तथा उनसे अध्ययन आदि के निमित्त अनेक दूसरे साधु भी आते रहते हैं। उनके स्वागत-सत्कार, मुविधा आदि की दृष्टि से जव जैसे अपेक्षित हो, पीठ, फलक, आसन आदि के लिए आचार्य को ध्यान रखना आवण्यक होता है। कौन वस्तु कहाँ प्राप्य है, यह ध्यान रहने पर आवण्यकता पड़ते ही णास्त्रीय विधि के अनुसार वह तत्काल प्राप्त की जा सकती है। उसके लिए अनावण्यक रूप में भटकना नहीं पड़ता।

३. काल सम्मान परिज्ञा – काल के सम्मान का आशय साधुजीवनोचित कियाग्रों का समुचित समय पर अनुष्ठान करना है। ऐसा करना व्यावहारिक दृष्टि में जहां व्यवस्थित जीवन का परिचायक है, वहां आध्यात्मिक दृष्टि से जीवन में इसमें अग्तः स्थिरता परिव्याप्त होती है। कियाग्रों के यथाकाल अनुष्ठान के लिए काल का सम्मान करना – ऐसा जो प्रयोग जास्त्र में आया है, उससे स्वच्ट है कि यथासमय धामिक कियाग्रों के सम्पादन का कितना ग्रधिक महत्व रहा है। आचार्य सारे संघ के नियामक ग्रीर ग्रधिनायक होते हैं। उनके जीवन का क्षम क्षण ग्रन्तेवासियों एवं अनुयायियों के समक्ष ग्रादर्ज के रूप में विद्यमान रहता है। उसका उन पर अमिट प्रभाव होता है। इसलिए यथासमय सब कियाएँ सुव्यवस्थित रूप में संपादित करना, उस और अनवरत यत्नशील रहना क्राचार्य के लिए म्रावश्यक है ।

¥. गुरू-संपूजना-परिशा— जो दीक्षा-पर्याय में ग्रपने से ज्येष्ठ हों, उन श्रमरगों का बन्दन, भमन ग्रादि द्वारा बहुमान करने में ग्राचार्य सदा जागरूक रहतें हैं । इसे वे श्रावश्यक और महत्वपूर्ए समभते हैं, ऐसा करना गुरू-संपूजना-परिजा है ।

आवार्य की यह प्रवृत्ति अन्तेवासियों को बड़ों का सम्मान करने, उनके प्रति आदर एवं श्रद्धा दिखाने की ओर प्रेरित करती है। संघ के वातावरण में इससे सौहार्द का संचार होता है। फलतः संघ विकसित और उन्नत वनता है। उपाध्याय

जैन दर्शन ज्ञान और किया के समन्वित अनुसरए। पर आधृत है। संयम-मूलक आचार का परिपालन जैन साधक के जीवन का जहाँ अनिवार्य अंग है, वहाँ उसके लिए यह भी अपेक्षित है कि वह ज्ञान की आराधना में भी अपने को तन्मयता के साथ जोड़े। सद्जान पूर्वक आचरित किया में भुद्धि की अनुपम सुषमा प्रस्फुटित होती है। जिस अकार ज्ञान-प्रसूत किया की गरिमा है, उसी प्रकार कियान्वित या किया-परिएगत ज्ञान की ही वास्तविक सार्थकता है। ज्ञान और किया जहाँ पूर्व और पश्चिम की तरह भिन्न दिशाओं में जाते हैं, वहाँ जीवन का ध्येय सथता नहीं। अनुष्ठान द्वारा इन दोनों पक्षों में सामंजस्य उत्पन्न कर जिस गति से साधक साधना-पय पर अग्रसर होगा, साध्य को आत्मसात् करने में वह उतना ही अधिक सफल बनेगा।

जैन-संघ के पदों में भ्राचार्य के बाद दूसरा पद उपाध्याय का है । इस पद का सम्बन्ध मुख्यतः ग्रघ्यापन से है, उपाघ्याय श्रमगों को सूत्र-वाचना देते हैं । कहा गया है :--

वारसंगो जिस्पक्खाश्रो, सज्भाग्रो कहिन्नो बुहे ।

तं उवदिसंति जम्हा, उवज्काया तेगा वुच्चति ॥

जिन प्रतिपादित द्वादशांगरूप स्वाध्याय – सूत्र-वाङ्मय ज्ञानियों द्वारा कथित-वरिंगत या ग्रथित किया गया है। जो उसका उपदेश करते हैं, वे (उपदेश-अनरा) उपाध्याय कहे जाते हैं ,

यहां सूत्र-वाङ्मय का उपदेश करने का श्राणय श्रागमों की सूत्र-वाचना देना है। स्थानांग वृत्ति में भी उपाध्याय का सूत्रदाता (सूत्रवाचनादाता) के रूप में उल्लेख हुआ है।

श्राचार्य की सम्पदाओं के वर्गुन-प्रसंग में यह वतलाया गया है कि आगमों की अर्थ-वाचना आचार्य देते हैं। यहां जो उपाघ्याय द्वारा स्वाध्यायोप-

- े भगवती सूत्र, १. १. १ मंगलाचरण वृत्ति
- <sup>२</sup> उपाध्यायः सूत्रदाताः स्थानांगः सूत्र, ३. ४. ३२३ वृत्ति

देश या सूत्रवाचना देने का उल्लेख है, उसका तात्पर्य यह है कि सूत्रों के पाठो-च्चारएा की शुद्धता, स्पष्टता, विशदता, अपरिवर्त्यता तथा स्थिरता बनाये रखने के हेतु उपाध्याय पारंपरिक व भाषा वैज्ञानिक ग्रादि दृष्टियों से ग्रंतेवासी अमएों को मुलपाठ का सांगोपांग शिक्षएा देते हैं।

अनुयोगद्वार सूत्र में 'ग्रागमतः द्रव्यावश्यक' के सन्दर्भ में पठन या वाचन का विवेचन करते हुए तत्मम्बन्धी विशेषताओं पर प्रकाश डाला गया है, जिससे प्रतीत होता है कि पाठ की एक ग्रक्षुण्एा तथा स्थिर परंपरा जैन श्रमएों में रही है। ग्रागम-पाठ को ययावत् बनाये रखने में इससे बड़ी सहायता मिली है।

स्रागम-गाथाओं का उच्चारए। कर देना मात्र पाठ या वाचन नहीं है। अनुयोग द्वार में पद के शिक्षित, जित, स्थित, मित, परिजित, नामसम, घोषसम, अहीनाक्षर, अत्यक्षर, अव्याविद्वासर, अस्खलित, अमिलित, अव्यत्यास्रेडित, प्रतिपूर्ण, प्रतिपूर्ण-घोष तथा कण्ठोष्ठविप्रमुक्त विशेषए। दिये गये हैं। ' संक्षैप में इनका तात्यर्य यों है -

| १. शिक्षित                    | : | साधारएतया सीख लेना ।                              |
|-------------------------------|---|---------------------------------------------------|
| २. स्थित                      | : | सीखे हुए को मस्तिष्क में टिकाना।                  |
| ३. जित                        | : | <b>ग्रनूकम</b> पूर्वक पठन करना ।                  |
| ४. मित                        | : | ग्रक्षर ग्रांदि की मर्यादा, संयोजन ग्रादि जानना । |
| ५. परिजित                     | : | अनुकम – व्यतिकम या बनुकम के विना पाठ करना ।       |
| ६. नामसम                      | : | जिस प्रकार हर व्यक्ति को अपना नाम स्मरए।          |
|                               |   | रहता है, उस प्रकार सूत्र का पाठ याद रहना अर्थात्  |
|                               |   | सूत्रपाठ को इस प्रकार झात्मसात् कर लेना कि        |
|                               |   | जब भी पूछा जाए, यथावत् रूप में बतलाया जा सके ।    |
| ७. घोषसम                      | : | स्वर के उदात्त, अनुदात्त और स्वरित के रूप में     |
|                               |   | जो उच्चारए। सम्बन्धी तीन भेद वैयाकरएगों ने किये   |
|                               |   | हैं, उनके श्रनुरूप उच्चारएा करना ।                |
| <ol> <li>ग्रहीनाचर</li> </ol> | : | पाठकम में किसी भी ब्रक्षर को हीन,-लुप्त या        |
|                               |   | अस्पग्ट न कर देना ।                               |
| १. मनत्यक्षर                  | ; | त्रविक प्रक्षर न जोड़ना ।                         |
| १०. श्रव्याविद्वासर           | : | श्रक्षर, पद ब्रादि का विपरीत-उलटा पठन न करना ।    |
| ११. श्रस्खलित                 | : | पाठ में स्खलन न करना, पाठ का यथा प्रवाह           |
|                               |   | उच्चारए। करना ।                                   |
| १२. ग्रमिलित                  | : | अक्षरों को परस्पर न मिलाते हुए उच्चारगीय पाठ      |
|                               |   | के साथ किन्हीं दूसरे ग्रक्षरों को न मिलाते हुए    |
|                               |   | उच्चारए करना ।                                    |
| 1                             | · |                                                   |

ी झनुयोग द्वार, सूत्र द

<sup>३</sup> उच्चैरुदात्त: । नीचैरनुदात्त: । समाहार: स्वरित: । – सिद्धान्त कौमुदी १. २. २६–३१

| १३. भ्रव्यत्याम्रेडित  | - अन्य सूत्रों, शास्त्रों के पाठ को समानार्थक जान कर<br>उच्चार्य्य पाठ के साथ मिला देना व्यत्याम्रेडित<br>है । ऐसा न करना ग्रव्यत्याम्रेडित है । |
|------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १४. प्रतिपूर्ण         | पाठ का पूर्ए रूप से उच्चारएा करना, उसके किसी<br>ग्रंग को श्रनुच्चारित न रखना ।                                                                   |
| १४. प्रतिपूर्गांघोष    | उच्चारसीय पाठ का मन्द स्वर, जो कठिनाई से<br>सुनाई दे, द्वारा उच्चारसा न करना, पूरे स्वर से<br>स्पष्टता से उच्चारसा करना ।                        |
| १६. कण्ठोष्ठविप्रमुक्त | उच्चारएगिय पाठ या पाठांश को गले ग्रौर त्रोठों में<br>ग्रटका कर ग्रस्पब्ट नहीं वोलना ।                                                            |

सूत्र पाठ को ग्रक्षुण्एा तथा ग्रपरिवर्त्यं बनाये रखने के लिए उपाध्याय को सूत्र-वाचना देने में कितना जागरूक तथा प्रयत्नशील रहना होता था -- यह उक्त विवेचन से स्पष्ट है।

लेखनकम के ग्रस्तित्व में ग्राने से पूर्व वैदिक, जैन ग्रौर वौद्ध सभी परंपराग्रों में अपने ग्रागमों, ग्रार्थ शास्त्रों के कण्ठस्थ रखने को प्रणाली थी। मूल पाठ का रूप अक्षुण्ण वना रहे, परिवर्तमान समय का उम पर प्रभाव न भाए, इस निमित्त उन द्वारा ऐसे पाठ-कम या उच्चारएा-पद्धति का परिस्थापन स्वाभाविक था, जिससे एक से सुन कर या पढ़ कर दूमरा व्यक्ति सर्वथा उसी रूप से शास्त्र को ग्रात्मसात् बनाये रख सके। उदाहरएगार्थ - मंत्रपाठ, पदपाठ, जटापाठ ग्रादि के रूप में वेदों के पठन का भी वड़ा वैज्ञानिक प्रकार था, जिसने श्रव तक उनको मूल रूप में बनाये रखा है।

एक से दूसरे ढ़ारा श्रुति परम्परा से आगम प्राप्तिक्रम के वावजूद जैनों के आगमिक वाङ्मय में कोई परिवर्तन आया हो, ऐसा सम्भव नहीं लगता। सामान्यतः लोग कह देते हैं कि किसी से एक वाक्य भी सुनकर दूसरा व्यक्ति किसी तीसरे व्यक्ति को बताए तो यत्तिचित् परिवर्तन ग्रा सकता है फिर यह कब सम्भव है कि इतने विग्राल प्रागम-वाङ्मय में काल की इस लम्बी श्रवधि के बीच भी कोई परिवर्तन नहीं श्रा सका। साधारणतया ऐसी शंका उठना श्रस्वाभाविक नहीं है। किन्तु ग्रागम-पाठ की उपर्युक्त परंपरा से स्वतः समाधान हो जाता है। जहां कि मूल पाठ की सुरक्षा के लिए इतने उपाय प्रचलित थे, वहां आगमों का मूल स्वरूप क्यों नहीं श्रव्याहत श्रीर श्रपरिवर्तित रहता।

अर्थ या अभिप्राय का माश्रय सूत्र का मूल पाठ है। उसी की पृष्ठभूमि पर उसका पल्लवन और विकास सम्भव है। श्रतएव उसके शुद्ध स्वरूप को स्थिर रखने के लिए सूत्र-वाचना या पठन का इतना वड़ा महत्व समफा गया कि संघ में उसके लिए उपाध्याय का पृथक् पद प्रतिष्ठित किया गया। प्रबर्तन

त्राचार्य के बहुविध उत्तरदायित्वों के सम्यक् निर्वहन में सुविधा रहे, धर्म-संघ उत्तरोत्तर उन्नति करता जाए, श्रमएावृन्द श्रामण्य के परिपालन श्रोर विकास में गतिशील रहे, इस हेतु अन्य पदों के साथ प्रवर्तक का भी विशेष पद प्रतिष्ठित किया गया। प्रवर्तक पद का विश्लेषएा करते हुए लिखा है –

> तपः संयमयोगेषु, योग्यं हि यो प्रवर्त्तयेत् । निवर्त्तयेदयोग्यं च, गरएचिन्ती प्रवर्त्तकः ॥\*

प्रवर्तक गए। या श्रमए।-संघ की चिन्ता करते हैं अर्थात् वे उसकी गतिविधि का ध्यान रखते हैं। वे जिन श्रमणों को तय, संयम तथा प्रशस्त योगमूलक ग्रन्यान्य सत्प्रवृत्तियों में योग्य पाते हैं, उन्हें उनमें प्रवृत्त या उत्प्रेरित करते हैं। मूलतः तो सभी अमरा धामण्य का निर्वाह करते ही हैं पर इचि की भिन्नता के काररा किन्हीं का तप की सोर स्रधिक भुकाव होता है, कई शास्त्रानुशीलन में सधिक रस लेते हैं, कई संयम के दूसरे पहलुमों की मोर मधिक माकृष्ट रहते हैं। रुचि के कारण किसी विशेष प्रवृत्ति की म्रोर श्रमण का उत्साह हो। सकता है पर हर किसी को मपनी थथार्थ स्थिति का अली-भांति ज्ञान हो, यह मावश्यक नहीं। अति उत्साह के कारए। कभी कभी अपनी क्षमता का आंक पाना कठिन होता है। ऐसी परिस्थिति में प्रवर्तक का यह कर्त्तव्य है कि वे जिनको जिस प्रवृत्ति के लिए योग्य मानते हों, उन्हें उस श्रोर प्रेरित और प्रवृत्त करें । जो उन्हें जिस प्रवृत्ति के सम्यक् निर्वाह में योग्य न जान पड़ें, उन्हें वे उस स्रोर से निवृत्त करें। साथक के लिए इस प्रकार के पथ-निर्देशक का होना परम आवश्यक है। इससे उसकी शक्ति और पुरुषार्थ का समीचीन उपयोग होता है। ऐसा न होने से कई प्रकार की कठिनाइयां उपस्थित हो जाती हैं। उदाहरणार्थ – कोई श्रमण प्रति उस्साह के कारण अपने को उग्र तपस्या में लगाये पर कल्पना कीजिये, उसकी दैहिक<sup>े</sup>क्षमता इस प्रकार की न हो, स्वास्थ्य **ग्रनुकूल न हो, मानसिक** स्थिरता कम हो तो वह अपने प्रयत्न में जैसा सोचता है, चाहता है, सफल नहीं हो पाता। उसका उत्साह टूट जाता है, वह अपने को शायद हीन भी मानने लगता है। अतएव प्रवर्तने, जिनमें ज्ञान, मनुभव तथा अनूठी सूभ-बूभ होती है, का दायित्व होता है कि वे अमरगों को उनकी योग्यता के अनुरूप उत्कर्ष के विभिन्न भागों पर गतिशील होने में प्रवृत्त करें, जो उचित न प्रतीत हो, उनसे निवृत्त करें ।

उक्त तथ्य को स्पष्ट करते हुए झौर भी कहा गया है :--तवसंजमनियमेसुं, जो जुग्गो तत्य तं पवसेइ । असहू य नियत्तती, गएातत्तिल्लो पवत्तीझो ।। तपः संयमयोगेषु मध्ये यो यत्र योग्यस्तं तत्र प्रदर्सयग्ति, असहांश्च

<sup>9</sup> वर्गसंग्रह, मधिकार ३, गाथा १४३

असमयांश्च निवर्त्तंयन्ति, एवं गर्गातृप्तिप्रवृत्ताः प्रवर्तिनः ।'

संयम, तप ग्रादि के ग्राचरएा में जो मैयें ग्रौर सहिष्गुता चाहिए, जिनमें वह होती है, वे ही उसका सम्यक् श्रनुष्ठान कर सकते हैं। जिनमें वैसी सहनग्नीलता ग्रौर दृढ़ता नहीं होती, उनका उस पर टिके रहना सम्भव नहीं होता। प्रवर्तक का यह काम है कि किस श्रमएा को किस ग्रोर प्रवृत्त करे, कहां से निवृत्त करे। गएा को तृप्त – तुष्ट – उल्लसित करने में प्रवर्तक सदा प्रयत्नशील रहते हैं।

# स्थविर

जैन संघ में स्थविर का पद अत्यन्त महत्वपूर्ए है। स्थानांग<sup>3</sup> सूत्र में दश प्रकार के स्थविर बतलाये गये हैं, जिनमें से अन्तिम तीन जाति-स्थविर, श्रुत-स्थविर तथा पर्याय-स्थविर का सम्बन्ध विशेषतः श्रमएा-जीवन से है। स्थविर का सामान्य अर्थ प्रौढ़ या वृद्ध है। जो जन्म से अर्थात् ग्रायु से स्थविर होते हैं, वे जाति-स्थविर कहे जाते हैं। स्थानांग वृत्ति में उनके लिए साठ वर्ष की प्रायु का संकेत किया गया है।

जो श्रुत-समवाय द्यादि ग्रंग-ग्रागम व शास्त्र के पारगामी होते हैं, वे श्रुत-स्थविर<sup>×</sup> कहे जाते हैं। उनके लिए ग्रायु की इयत्ता का निर्वन्घ नहीं है। वे छोटी ग्रायु के भो हो सकते हैं। पर्याय स्थविर वे होते हैं, जिनका दीक्षा-काल लम्बा होता है। इनके लिए बोस वर्ष के दोक्षा-पर्याय के होने का वृत्तिकार ने उल्लेख किया है।<sup>४</sup>

जिनकी आयु परिपक्त होती है, उन्हें जीवन के अनेक प्रकार के अनुभव होते हैं। वे जीवन में बहुत प्रकार के अनुकूल-प्रतिकूल, प्रिय-अप्रिय घटनाकम देखे हुए होते हैं अतः वे विपरीत परिस्थिति में भी विचलित नहीं होते हैं। वे स्थिर मने रहते हैं। स्थविर ज्ञब्द स्थिरता का भी द्योतक है।

जिनका शास्त्राघ्ययन विशाल होता है, वे भी अपने विपुल ज्ञान द्वारा जीवन-सत्य के परिज्ञाता होते हैं। शास्त्र-ज्ञान द्वारा उनके जोवन में धाघ्यास्मिक स्थिरता ग्रीर हढ़ता होती है।

जिनका दीक्षा-पर्याय, संयम-जीवितव्य लम्बा होता है, उनके जीवन में घामिक परिपक्वता, चारित्रिक बल एवं म्रात्म म्रोज सहजही प्रस्फुटित हो जाता है।

इस प्रकार के जीवन के धनी श्रमणों की ग्रपनी गरिमा है । वे दृढ़धर्मा होते हैं ग्रौर संघ के श्रमणों को धर्म में, साधना में, संयम में स्थिर बनाये रखने के लिए सदैव जागरूक तथा प्रयत्नग्रील रहते हैं ।

प्रवचनसारोद्धार (द्वार २) में कहा गया है –

"प्रवर्तितव्यापारान् संयम योगेषु सीदतः साघून् ज्ञानादिषु ऐहिकामुष्मि-कापायदर्णनतः स्थिरीकरोतीति स्थविरः ।"

जो साधु लौकिक एषएावश सांसारिक कार्य-कलापों में प्रवृत्त होने लगते हैं, जो संयम-पालन में, ज्ञानानुशीलन में कष्ट का अनुभव करते हैं, ऐहिक ग्रौर पारलौकिक हानि या दुःख दिखला कर उन्हें जो श्रमएा-जीवन में स्थिर करते हैं, उन्हें स्थविर कहते हैं। वे स्वयं उज्ज्वल चारित्र्य के घनी होते हैं, अतः उनके प्रेरएगा-वचन, प्रयत्न प्रायः निष्फल नहीं होते।

स्थविर की विशेषताओं का वर्णन करते हुए कहा गया है कि स्थविर संविग्न - मोक्ष के ग्रभिलाषी, मार्दवित, - अत्यन्त मृदु या कोमल प्रकृति के धनी झौर धर्मप्रिय होते हैं। ज्ञान, दर्शन एवं चारित्र्य की आराधना में उपादेय ग्रनुष्ठानों को जो श्रमण परिहीन करता है, उनके पालन में ग्रस्थिर बनता है, वे (स्थविर) उसे ज्ञान, दर्शन तथा चारित्र की याद दिलाते हैं। पतनोन्मुख श्रमणों को वे ऐहिक ग्रौर पारलौकिक श्रध: पतन दिखला कर मोक्ष के मार्ग में स्थिर करते हैं।

इसी ग्राशय को ग्रोर स्पष्ट करते हुए कहा गया है --तेन व्यापारितेष्वर्थे - स्वनगारांश्व सीदतः । स्थिरीकरोति सच्छक्तिः, स्थविरो भवतीह सः ॥ <sup>३</sup>

तप संयम, श्रुताराधना तथा ग्रात्मसाधना ग्रादि श्रमएग-जीवन के उन्नायक कार्य जो संघ-प्रवर्तक द्वारा श्रमएगों के लिए नियोजित किये जाते हैं, उन में जो श्रमएा ग्रस्थिर हो जाते हैं, इनका ग्रनुसरएा करने में जो कष्ट मानते हैं या इनका पालन करना जिनको ग्रप्रिय लगता है, भाता नहीं, उन्हें जो ग्रात्म-शक्ति-सम्पन्न टढ़चेता श्रमएा उक्त ग्रनुष्ठेय कार्यों में टढ़ बनाता है, वह स्थविर कहा जाता है।

इससे स्पष्ट है कि संयम-जीवन जो श्रामण्य का अपरिहार्य अंग है, के प्रहरी का महनीय कार्य स्थविर करते हैं । संघ में उनकी बहुत प्रतिष्ठा तथा साल होती

धर्मसंग्रह, प्रधिकार ३, गाया ७३

संबिग्गो मद्दविग्नो, पियधम्मो नाएगदंतए।चरित्ते । जे ग्रट्ठं परिहायइ, सावेंतो ते हवई थेरो ।। यः संविग्नो मोक्षाभिलाषी, मार्दवितः संज्ञातमार्दविकः । (१) प्रियधर्मा एकान्तवल्लभः, संयमानुष्ठाने यो ज्ञानदर्गनचारित्रेषु मध्ये यानयनिुपादेयानुष्ठानविग्नेषान् परिहापयति हानि नयति तान् तं स्मारयन् भवति स्थविरः, सीदमानान्साधून् ऐहिकामुष्मिकापायप्रदर्शनतो मोक्ष-मार्गे स्थिरी करोतीति स्थयिर इति व्युत्पत्तेः ।

है । ग्रवसर आने पर वे स्राचार्य तक को स्रावण्यक बातें सुभा सकते हैं, जिन पर उन्हें (स्राचार्य को) भी गौर करना होता है ।

संक्षेप में सार यह है कि स्थविर संयम में स्वयं अविचल-स्थितिज्ञील होते हैं और संघ के सदस्यों को वैसा बने रहने के लिए उत्प्रेरित करते रहते हैं। गर्गी

गरगी का सामान्य अर्थ गरग या साधु समुदाय का अधिपति है। अतः आचार्य के लिए भी इस शब्द का प्रयोग देखने में त्राता है। परन्तु यहां यह एक विशिष्ट अर्थ को लिये हुए है। संध में जो अप्रतिम विद्वान्, वहुधुत श्रमरण होता था, उसे गरगी का पद दिया जाता था। गरगी के सम्बन्ध में लिखा है –

त्रस्य पाश्वे त्राचार्याः सूत्रार्थनम्यस्यन्ति ।<sup>१</sup>

ग्रर्थात् ग्राचार्य उनके पास सूत्र ग्रादि का ग्रभ्यास करते हैं।

यद्यपि ग्राचार्य का स्थान संघ में सर्वोच्च होता है। उनमें ग्राचार-पालने, मनवाने, संघ के श्रमणों को अनुशासन में रखने, उनको तत्त्व-ज्ञान देने, उनका परिरक्षण तथा विकास करते रहने की ग्रसाधारण क्षमता होती है। उनके व्यक्तित्व में सर्वातिशायि ग्रोज तथा प्रभाव होता है। परन्तु यह ग्रावश्यक नहीं कि संघगत श्रमणों में वे सबसे ग्रथिक विद्वान् एवं ग्राध्येता हों। गणी में इस कोटि की ज्ञानात्मक विशेषता होती है। फलस्वरूप वे ग्राचार्य को भी वाचना दे सकते हैं।

इससे यह भी स्पष्ट है कि ग्राचार्य-पद केवल विद्वत्ता के ग्राधार पर नहीं दिया जाता । विद्या जीवन का एक पक्ष है । उसके ग्रतिरिक्त ग्रौर भी ग्रनेक पक्ष हैं - जिनके विना जीवन में समग्रता नहीं ग्राती । ग्राचार्य के व्यक्तित्व में वैसी समग्रता होनी चाहिए जिससे जीवन के सब ग्रंग परिपूरित लगें । यह सब होने पर भी ग्राचार्य को यदि शास्त्राध्ययन की ग्रौर ग्रपेक्षा हो तो वे गएगी से शास्त्राभ्यास करें । याचार्य जैसे उच्च पद पर ग्रधिष्ठित व्यक्ति एक ग्रन्य साधु से ग्रध्ययन करें , इसमें क्या उनकी गरिमा नहीं मिटती - ग्राचार्य ऐसा विचार नहीं करते । वे गुएग्राही तथा उच्च मंस्कारी होते हैं ग्रतः जो-जो उन्हें ग्रावश्यक लगता है, वे उन विषयों को गएगी से पढ़ते हैं । यह कितनी स्वस्थ तथा सुखावह परंपरा है कि ग्राचार्य भी विधिष्ट जानी से ज्ञानार्जन करते नहीं हिचकते । जान ग्रौर ज्ञानी के सत्कार का यह ग्रनुकरगीय प्रसंग है ।

## गएाधर

गंग्एधर का शाब्दिक अर्थ गएा या श्रमएा संघ को धारएा करने वाला, गएा का अधिपति, स्वामी या आचार्य होता है । आवश्यक\* वृत्ति में अनुत्तर ज्ञान, दर्णन आदि गुगों के गएा – समूह को धारएा करने वाले गंगुधर कहे गंधे हैं ।

१ कल्प मुबोधिका क्षण ६

अनुतरज्ञानदर्शनादिगुग्गानां गणं धारयन्तीति गएग्धराः

- आवश्यकनिर्युक्ति गाथा १०६२ वृत्ति

ग्रागम-बाङ्मय में गराधर शब्द मुख्यतः दो प्रथौं में प्रयुक्त है ।

तीर्थंकर के प्रमुख शिष्य, जो उन (तीर्थंकर) द्वारा प्ररूपित तत्व-ज्ञान का द्वादशांगी के रूप में संग्रथन करते हैं, उनके धर्म-संघ के विभिन्न गएों की देख-रेख करते हैं, अपने-ग्रपने गएा के श्रमएों को ग्रागम-वाचना देते हैं, गएाधर कहे जाते हैं। अनुयोग-द्वार सूत्र में भाव-प्रमाएा के अन्तर्गत ज्ञान गुएा के आगम नामक प्रमाएा-भेद में बताया गया है कि गएाधरों के सूत्र ग्रात्मगम्य होते हैं। दूसरे शब्दों में वे सूत्रों के कर्ता हैं।

तीर्थंकरों के वर्एन-कम में उनकी अन्यान्य धर्म-संपदाओं के साथ-साथ उनके गएाधरों का भी यथा प्रसंग उल्लेख हुम्रा है। तीर्थंकरों के सान्निध्य में गएाधरों की जैसी परंपरा वर्एित है, वह सार्वत्रिक् नहीं है। तीर्थंकरों के पश्चात् अथवा दो तीर्थंकरों के अन्तर्वतीं काल में गएाधर नहीं होते। अतः उदाहरएएार्थं गौतम, सुधर्मा म्रादि के लिए जो गएाधर शब्द प्रयुक्त हुम्रा है, वह गएाधर के शब्दिक या सामान्य मर्थ में अप्रयोज्य है।

गएाधर का दूसरा अर्थ, जैसा कि स्थानांग वृत्ति में लिखा गया है, झार्याओं या साध्वियों को प्रतिजागृत रखने वाला अर्थात् उनके संयम-जीवन – के सम्यक् निर्वहरण में सदा प्रेरएग, मार्गदर्शन एवं झाध्यात्मिक सहयोग करने वाला श्रमएग गएाधर कहा जाता है।

त्रार्था-प्रतिजागरक के ग्रर्थ में प्रयुक्त गए।धर शब्द से प्रकट होता है कि संघ में श्रमणी-वृन्द की समीचीन व्यवस्था, विकास, अध्यात्म-साधना में उत्तरो-तर प्रगति – इत्यादि पर पूरा घ्यान दिया जाता था। यही कारण है कि उनकी देख रेख ग्रौर मार्गदर्शन के कार्य को इतना महत्वपूर्ण समफा गया कि एक विशिष्ट श्रमण का मनोनयन केवल इसी उद्देश्य से होता था।

## गरणावच्छेवक

इस पद का सम्बन्ध विशेषतः व्यवस्था से है। संघ के सदस्यों का संयम जीवि तव्य स्वस्थ एवं कुशल बना रहे, साधु-जीवन के निर्वाह-हेतु अपेक्षित उपकररण साधु-समुदाय को निरवद्य रूप में मिलते रहें इत्यादि संघीय क्रावश्यकताओं की पूर्ति का उत्तरदायित्व या कर्त्तव्य गरणावच्छेदक का होता है। उनके संबंध में लिखा है –

जो संघ को सहारा देने, उसे सुदृढ़ बनाये रखने ग्रथवा संघ के श्रमणों की संयम-यात्रा के सम्यक् निर्वाह के लिए उपधि – श्रमण-जीवन के लिए ग्रावश्यक साधन-सामग्री की गवेषणा करने के निमित्त विहार करते हैं – पर्यटन करते हैं, प्रयत्नशील रहते हैं, वे गणावच्छेदक होते हैं।

- स्थानांग\_सूत्र, स्थान ४, उद्देशक ३ (वृत्ति)

( 50 )

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> प्रत्यक्ष, ग्रनुमान, उपमान ग्रीर ग्रागम -- इन चार प्रमाशों का वहां वर्शन हुग्रा है।

<sup>\*</sup> ग्रायिक प्रतिजागरको वा साधुविशेषः समयप्रसिद्धः । 🦳 स्थानांग युत्र ४, ३, ३२३ वृत्ति

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> यो हि तं गृहीत्वा गच्छोपष्टम्भायेंबोपधिमार्गे सादिनिमित्तं विहरति

श्रामण्य-निर्वाह के लिए घ्रपेक्षित सावन-सामग्री के ग्राकलन, तत्सम्बन्धी व्यवस्था ग्रादि की दृष्टि से गएगावच्छेदक के पद का बहुत बड़ा महत्व है। गएगावच्छेदक द्वारा ग्रावश्यक उपकरएग जुटाने का उत्तरदायित्व सम्हाल लिये जाने से ग्राचार्य का संघ-व्यवस्था सम्बन्धी भार काफी हल्का हो जाता है। फलतः उन्हें धर्म-प्रभावना तथा संघोन्नति सम्बन्धी ग्रन्यान्य कार्यों की सम्पन्नता में समय देने की ग्राधिक ग्रनुकूल राप्राप्त रहती है।

# श्राधारः पृष्ठभूमि

पहले यह चर्चित हुआ है कि जैन परंपरा में पद-नियुक्ति का आधार निर्वाचन जैसी कोई वस्तु नहीं थी। वर्तमान ग्राचार्य अपने उत्तराधिकारी आचार्य तथा अन्य पदाधिकारियों का मनोनयन संघ की सम्मति से करते थे। आज भी वैसा ही है। ज्ञातव्य है कि उत्तराधिकारी प्राचार्य का मनोनयन तो आवश्यक समफा गया पर दूसरे पदों में से जितनों की, जब ग्राचार्य चाहते, पूर्ति करते। ऐसी अनिवार्यता नहीं थी कि उत्तराधिकारी आचार्य के साथ-साथ अन्य सभी पदों की पूर्ति की जाए। आचार्य चाहते तो अवशेष सभी पदों का कार्य-निर्वाह स्वयं करते अथवा उनमें से कुछ का करते, कुछ पर प्रधिकारी मनोनीत करते। मूलतः समग्र उत्तरदायित्व के आधार-स्तम्भ तो ग्राचार्य ही माने गये हैं।

व्यवस्था-सौकर्य के लिए प्रायः ग्रन्य पदों पर उपयुक्त, योग्य झधिकारियों का मनोनयन भी आचार्य उपयोगी मानते रहे हैं। पर कमशः पश्चाद्वर्ती समय में वैसा कम रहा। कभी-कभी केवल आचार्य-पद पर अधिष्ठित एक ही व्यक्ति सारा कार्य-भार सम्हालते रहे। कभी प्राचार्य तथा उपाध्याय दो-पदों पर कार्य करते रहे। कभी सातों पदों में से जब जो जो अपेक्षित समभे गये, तत्कालीन आचार्यो द्वारा भरे गये।

# कुछ विशिष्ट योग्यताएं

पदों पर मनोनीत किये जाने वाले श्रमणों में कुछ विशेष योग्यताएं वाछनीय समभी गई थीं। असाधारण स्थितियों में कुछ विशेष निर्णय लेने की व्यवस्था भी रही है। व्यवहार-सूत्र तथा भाष्य में इस सन्दर्भ में बड़ा विशद विवेचन हुआ है, जिसके कतिपय पहलू यहां उपस्थित करना उपयोगी होगा।

कहा<sup>1</sup> गया है कि जिन श्रमणों निग्रंन्यों को दीक्षा स्वीकार किये झाठ वर्ष हो गये हों, जो माचार, संयम, प्रवचन, प्रज्ञा, संग्रह<sup>1</sup> तथा उपग्रह (श्रमणों के परिपोषरण) में कुशल हों, जिनका चारित्र मखण्ड, ग्रशबल – मनाचार के धब्बों से रहित – ग्रदूषित, ग्रभिन्न – सर्वतः सात्विक, ग्रसंक्लिष्ट – संक्लेग-

<sup>ै</sup> व्यवहार सूत्र, ३ उद्देशक, सूत्र ७

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> अमर्गों के विहार के लिए सुमीचीन क्षेत्र, भ्रदेक्षित उपकरण, उनकी भावभ्यकताभों की यथोचित परिपूर्ति ।

रहित हो अर्थात् जो चारित्र का सम्पूर्ण रूप में भात्मोल्लासपूर्वक पालन करते हों, जो बहुश्रुत और विद्वान हों, जो कम से कम अनिवार्यतः स्थानांग-सूत्र और समवायांग सूत्र के धारक – वेत्ता हों, उन्हें आचार्य, उपाध्याय, प्रवर्तक, स्थविर, गणी और गणावच्छेदक पद पर भ्रधिष्ठित करना कल्पनीय-विहित है।

इसी को और स्पष्ट करते हुए बतलाया गया है कि जिन श्रमणों में उक्त गुएा या विशेषताएं न हों, उन्हें ये पद देना म्रकल्पनीय है – ये पद उन्हें नहीं दिये जाने चाहिए ।

पदों के सम्बन्ध में एक विकल्प यों है --

जिन श्रमएा-निग्रंन्थों को दीक्षा स्वीकार किये पांच वर्ष व्यतीत हो चुके हों, जो ग्राचार, संयम, प्रवचन, प्रज्ञा, संग्रह तथा उपग्रह में कुशल हों, जिनका चारित्र अखण्ड, अशबल-अदूषित, अभिन्न – एक जैसा सात्विक, असंक्लिष्ट – संक्लेशरहित हो, जो बहुश्रुत ग्रीर विद्वान् हों, जोकम से कम दशाश्रुतस्कन्ध, वृहत्कल्प, व्यवहारसूत्र के वेत्ता हों, उनके लिए ग्राचार्य ग्रीर उपाध्याय का पद कल्पनीय है – उन्हें आचार्य या उपाध्याय के पद पर प्रतिष्ठित करना विहित है। १

उपाध्याय पद पर मनोनीत किये जाने योग्य श्रमणों का वर्णन करते हुए बतलाया गया है कि जिन श्रमणों, निग्नंन्यों, को दीक्षा स्वीकार किये तीन वर्ष व्यतीत हो गये हों, जो ग्राचार, संयम, प्रवचन, प्रज्ञा, संग्रह तथा उपग्रह में कुशल हों, जिनका चारित्र अखण्ड, अशबल – प्रदूषित, अभिन्न – सर्वतः सात्विक, असंक्लिष्ट – संक्लेशरहित हो, जो बहुश्रुत ग्रौर विद्वान् हों, जो कम से कम ग्राचारांग और निशीथ के वेत्ता हों, उन्हें उपाध्याय के पद पर ग्रासीन करना कल्पनीय है। र

उपर्युक्त उद्धरणों में जो दीक्षा-काल दिया गया है, वह न्यूनतम है। उससे कम समय का दीक्षित अमण साधारणतः ऊपर वर्णित पदों का प्रधिकारी नहीं होता ।

# पद श्रौर दीक्षा-काल

ग्राठ वर्ष, पांच वर्ष श्रौर तोन वर्ष के दीक्षा-काल के रूप में ऊपर तीन प्रकार के विकल्प उपस्थित किये गये हैं। अन्य योग्यतायें सबकी एक जैसी बतलाई गई हैं।

ग्राठ वर्ष के दीक्षित श्रमण को बाचार्य, उपाध्याय, प्रवर्तक, स्थविर, ग<mark>णी</mark> तथा गणावच्छेदक का पद दिया जाना कल्पनीय विहित कहा गया है । सात पदों

<sup>२</sup> ग्रावश्यक सूत्र, उद्देशक ३, सूत्र ३

१ व्यवहार सूत्र, उद्देशक ३, सूत्र ४

में से छः पदों का उल्लेख यहां हुम्रा है। गएाधर का पद उल्लिखित नहीं है। पर, भावतः उसे यहां ग्रन्तगंभित मान लिया जाना चाहिए। तात्पर्य यह है कि जिस श्रमएा का दीक्षा-पर्याय म्राठ वर्ष का हो चुका है और जिसमें यदि दूसरी म्रपेक्षित योग्यताएँ हों तो। वह सभी पदों का म्रधिकारी है।

पांच वर्ष के दीक्षित श्रमण को, यदि ग्रन्य योग्यताएँ उसमें हों तो ग्राचार्य ग्रीर उपाध्याय पद का ग्रधिकारी बताया है ।

तीन वर्ष के दीक्षित श्रमएा को ग्रौर योग्यताएं होने पर उपाध्याय पद के लिए ग्रनुमोदित किया है।

इन तीन विकल्पों में से दो में ग्राचार्य का उल्लेख हुग्रा है श्रौर उपाध्याय का तीनों में ही । इसका ग्राझय यह है कि श्राचार्य के लिए कम से कम पांच वर्ष का दीक्षा-काल होना ग्रावण्यक है । तब यदि उनका ग्राठ वर्ष का दीक्षा-काल हो तो ग्रौर भी ग्रच्छा । ग्राठ वर्ष के दीक्षा-काल की ग्रनिवार्यता वस्तुतः प्रवर्तक, स्यविर, गएी तथा गए।।वच्छेदक के पद के लिए है । पहले विकल्प में कमगाः सभी पदों का उल्लेख करना था ग्रतः ग्राचार्य का भी समावेश कर दिया गया ।

उपाध्याय-पद के लिए कम से कम तीन वर्ष का दीक्षा-काल ग्रनिवार्य है। फिर वह यदि पांच या ग्राठ वर्ष का हो तो ग्रौर भी उत्तम है। जैसा कि कहा गया है, ग्राठ वर्ष के दीक्षा-काल की ग्रनिवार्यता श्राचार्य तथा उपाध्याय के ग्रतिरिक्त ग्रन्य पदों के लिए तथा पांच वर्ष के दीक्षा-काल की ग्रनिवार्यता केवल भाचार्य पद के लिए है। पहले विकल्प में सभी पदों का ग्रौर दूसरे विकल्प में दो पदों का उल्लेख करना था ग्रतः दोनों स्थानों पर उपाध्याय का समावेश किया गया।

श्रुत-योग्यता, ग्राचार-प्रविणता, ग्रोजस्वी व्यक्तित्व तथा जीवन के त्रनुभव – ये चार महत्वपूर्ण तथ्य हैं, जिनका संघीय पदों से ग्रंतरंग सम्वन्ध है ।

उपाध्याय का पद श्रुत-प्रधान या मूत्र-प्रधान है। ग्रात्म-साधना तो जीवन का ग्रविच्छिन्न ग्रंग है ही, उसके ग्रतिरिक्त उपाध्याय का प्रमुख कार्य श्रमर्गों को मूत्र-वाचना देना है। यदि कोई श्रमरण इस (श्रुतात्मक) विषय में निष्णात हों तो पपने उत्तरदायित्व का भली भांति निर्वाह करने में उन्हें कोई कठिनाई नहीं ग्राती। व्यावहारिक जीवन के प्रनुभव ग्रादि की वहां विशेष अपेक्षा नहीं रहती। बहां मूत्र सम्वन्धी व्यापक ग्रध्ययन, प्रगल्भ पाण्डित्य तथा प्रकृष्ट प्रज्ञा होनी चाहिये। ग्रतः यदि तीन वर्ष के दोक्षित श्रमरण में भी ये योग्यताएं हों तो वह उपाध्याय-पद का ग्रधिकारी हो सकता है।

ग्राचार्य पद के लिए योग्यता का ग्राधार ग्राचार-कौशल, शासन-नैपुण्य, ग्रोजस्वी व्यक्तित्व, व्यवहार-पटुता, शास्त्रों का तलस्पर्शी, सूक्ष्म ज्ञान तथा जीवन के मनुभव हैं। इतमें म्रनुभव के मतिरिक्त जो विशेषताएं वतलाई गई हैं, वे काल-सापेक कम हैं, क्षयोपशम या संस्कार सापेक्ष प्रधिक। कतिपय व्यक्ति जन्मजात मेघावी, प्रभावशील, ग्रोजस्वी ग्रौर कर्त्तव्यकुशल होते हैं तथा कतिपय ऐसे होते हैं कि वर्षों के श्रम्यास तथा चिर प्रयत्न के बावजूद इस प्रकार का कुछ भी वैशिष्ट्य ग्रजित नहीं कर पाते । प्रत्येक कार्य में पुरुषार्थ ग्रीर प्रयत्न तो चाहिये पर तरतमता की दृष्टि से बस्तुतः इन विशेषताग्रों का सम्बन्ध प्रयत्नों से कम ग्रौर संस्कारों से ग्रधिक है ।

ग्राचार्य संस्कारी ग्रौर पुण्यात्मा होते हैं। उनमें ये विशेषताएं स्वाभाविक होती हैं। पर, जीवन का ग्रनुभव भी चाहिए। ग्रतः उनके लिए कम से कम भांच वर्ष के दीक्षा-काल की ग्रनिवार्यता बतलाई गई। संस्कारी एवं प्रतिभा सम्पन्न व्यक्ति के लिए जीवन के बहुमुखी ग्रनुभव ग्रजित करने की दृष्टि के यह समय कम नहीं है।

प्रवर्तक, स्थविर तथा गरणावच्छेदक के पद जिस प्रकार के उत्तरदायित्व से जुड़े हैं, उनके निर्वहरण के लिए बहुत ही अनुभवी व्यक्तित्व की ग्रावश्यकता है, जो जीवन के ग्रनुकूल-प्रतिकूल, मधुर-कटु, प्रिय-ग्रप्रिय जैसे ग्रनेक कम देख चुका हो, परख चुका हो । श्रनुभव-परिपक्तता की दृष्टि से उन पदों के ग्रधिकारी होने योग्य क्षमण के लिए जो कम से कम आठ वर्ष का दीक्षा-काल स्वीकार किया गया है, वह वास्तव में ग्रावश्यक है ।

इसी प्रसंग में व्यवहारसूत्र में एक विशेष वात कही गई है। वताया गया है कि विशेष परिस्थिति में एक दिन के दीक्षित श्रमण को भी म्राचार्य या उपाध्याय का पद दिया जा सकता है। यह बात विशेषतः निरुद्ध-वास-पर्याय-श्रमण को उद्दिप्ट कर कही गई है। निरुद्ध-वास-पर्याय का न्राशय उस श्रमण से है, जो गहले श्रमण-जीवन में था पर दुर्वलता से उससे पृथक् हो गया। यद्यपि ऐसा व्यक्ति संयम से गिरा हुन्ना तो होता है पर उसके पास साधु-जीवन का लम्बा धनुभव रहता है। यदि वह सही रूप में ग्रात्मप्रेरित होकर पुनः श्रामण्य म्रपना लेता है तो उसका विगत श्रमण-जीवन का ग्रनुभव उसके लिए, संघ के लिए क्यों नहीं उपयोगी होगा।

ग्राचार्य का पद अत्यन्त महत्वपूर्श उत्तरदायित्वों को लिए हुए होता है। ग्रतः उक्त प्रकार के एक दिवसीय दीक्षित साधु में, जिसे ग्राचार्य या उपाघ्याय का पद दिया जाना विहित कहा गया है, ग्रौर भी कुछ ग्रसाधारए। विशेषताएं होनी चाहिए, जिनका निम्नांकित रूप में उल्लेख किया गया है –

वह स्थविर ऐसे कुल का हो, जिसके प्रति संघ की प्रतीति हो अथवा जो संघ के लिए दान, सेवा ग्रादि की भावना के कारएा प्रीतिकारक हो, जो स्थेय हो-प्रीतिकर होने के नाते जो संघ की चिन्ता में प्रमाएाभूत हो, जो संघ के लिए, सबके लिए वैश्वासिक – विश्वाम-स्थान हो – सम्मत हो, कठिनाई या संघर्ष ग्रादि की स्थिति में सहयोग करने के नाते जो संघ के लिए प्रमोदकारक हो, जो संघ के लिए ग्रनुमन हो अथवा श्रमसों को दान देने में जहाँ परिवार के छोटे-बड़े-सभी सदस्यों की अनुमति हो -- सभी भिक्षा देने के अधिकारी हों, जो संघ द्वारा बहुसम्मत हो - सेवाशीलता, शालीनता तथा धर्म-भावना की वृत्ति के कारण जिस कुल का संघ में बहुमान हो।

पारंपरिक संस्कारों का मनुष्य-जीवन पर बहुत प्रभाव होता है। पारि-वारिक थ्रौर पैतृक संस्कार मानव के हृदय में कुछ ऐसी धारएगएँ ग्रौर मान्यताएँ प्रतिष्ठित कर देते हैं कि वह सहसा हीन पथ का ध्रवलम्बन नहीं कर पाता। उसमें सहज ही धीरज, दढ़ता, स्थिरता ग्रौर उदात्तता ग्रादि कुछ ऐसी विशेषताएँ होती हैं, जिनके कारएग संघ का गुरुतर उत्तरदायित्व वह वहन कर सकता है। ध्रपनी पैतृक प्रतिष्ठा, सम्मान ग्रौर गरिमा भी उसके मस्तिष्क में रहती है, जो उसे किसी भी महान् कार्य में साहस ग्रौर निर्भीक भाव से जुट जाने को प्रेरित करती है। यही कारएग है, यहाँ कुल की महत्ता पर इतना जोर दिया गया है।

उक्त वर्णन से यह स्पष्ट है कि कुल के जो विशेषण ऊपर दिये गये हैं, उनका सीधा सम्बन्ध श्रमण संघ से है । जिस कुल से श्रमण संघ का इतना नैकट्य है, जिसके बच्चे-बच्चे के हृदय में श्रमणों के प्रति प्रगाध श्रद्धा है, परिवार का प्रत्येक सदस्थ श्रमणों को भक्ति ग्रौर ग्रादर के साथ सदा दान देने को तत्पर रहता है, वहाँ एक दो का ग्रपवाद हो सकता है, पर उस में उत्पन्न व्यक्ति सहज ही संघीय दायित्वों के प्रति बहुत जागरूक होगा । परंपरा ग्रौर संस्कार के कारणा उसे लगभग वह सब प्राप्त होता है, जो काफी समय पूर्व दीक्षित साधू को होता है ।

यह विशेष परिस्थिति भी, कभी-कभी तब बनती है, जब अपना उत्तरा-धिकारी मनोनीत करने का ग्रवसर पाये बिना ही ग्राचार्य ग्रचानक काल धर्म को प्राप्त हो जाते हैं।

अनुमान किया जाता है कि वीर नि० सं० १ से धाचार्य देवदि क्षमाश्रमए के समय तक की १००० वर्ष की ग्रवधि में ग्राचार्य परम्परा की तरह उपाध्याय, प्रवर्तक स्थविर, गएगि, गएगिर गएगावच्छेदक, महत्तरा, प्रवर्तिनी ग्रादि पदों की भी कमबद परम्पराएँ चली हों। ग्रनेक परम उपकारी महान् श्रमएगों ने प्रपने प्रपने समय में श्रमएग परम्परा के इन विशिष्ट उत्तरदायित्व पूर्एा पदों का कार्यभार सम्हाला । उन्होंने जीवन भर स्व-पर-कल्याएग में निरत रहते हुए बड़ी लगन ग्रौर योग्यता के साथ भगवान् महावीर के सर्वभूत हितकारी धर्मसंघ की चहुमुखी प्रगति की । हमारी उत्कट ग्रभिलाषा थी कि ग्राचार्य परम्परा की तरह उपाध्याय, प्रवर्तक, स्थविर, गरगावच्छेदक, महत्तरा ग्रादि सभी परम्पराग्नों का कमबद इतिहास दिया जाय । पर यथाशक्ति पूरी खोज ग्रौर प्राप्त पुरातन सामग्री के पर्यवेक्षरा के पश्चात् हमें बड़े दुःख के साथ कहना पड़ता है कि हम प्रस्तुत ग्रन्थ में उपाध्याय, गएगावच्छेदक ग्रादि पदों को ग्रतीत में विभूषित करने वाले महापुरुषों का परिचय नहीं दे पा रहे हैं, क्योंकि उनका नाम काल ग्रादि साधारएग परिचय

<sup>ै</sup> व्यवहार सूत्र, उद्देशक ३, सूत्र 🖛

भी ग्राज कहीं उपलब्ध नहीं है। यही कारएा है कि इस द्वितीय भाग में मुख्यतः त्राचार्यों. वाचनाचार्यों, युग-प्रधानाचार्यों, कतिपय प्रभावक संतों एवं महत्तरा मतियों का तथा उनके समय की विशिष्ट घटनाओं का ही परिचय प्रस्तुत कर पा रहे हैं ।

भविष्य में शोध करते समय इन उपाध्याय, गर्गावच्छेदक आदि परम्प-राम्रों का यदि परिचय प्राप्त हम्रा तो उसे समुचित रूप से यथा स्थान देने का प्रयास किया जायगा ।

## ग्रन्तः परिचय

प्रस्तृत ग्रन्थ में जैन धर्म का वीर नि० सं० १ से १००० तक का इतिहास प्रस्तूत किया गया है। प्रत्येक पाठक निर्वासोत्तर काल के एक हजार वर्ष के इतिहास को सहज ही हृदयंगम कर स्मृति पटज पर अंकित कर सके, इस दृष्टि से इसे निम्नलिखित चार प्रकरणों में विभक्त कर दिया गया है :-

#### १. केवलिकाल ३. दशपूर्वधरकाल

२. श्रुतकेवलिकाल

# ४. सामान्य पूर्वधरकाल

१. **केवलिकाल -** ज्वेताम्बर झौर दिगम्बर दोनों ही परम्परा<mark>झों द्वारा वीर</mark> तिर्वाग्। के पश्चान समान रूप से इन्द्रभूति गौतम, ग्राचार्य सूधमा और ग्राचार्य जम्बू ये तीन केवली माने गये हैं पर इन तीनों केवलियों के मूख्यतः प्रथक्-प्रथक् एवं ग्रंशतः समुच्चय काल के सम्बन्ध में दोनों परम्पराम्रों का परस्पर मान्यता भेद पाया जाता हैं। श्वेताम्बर परम्परा के सभी मान्य ग्रन्थों में इन्द्रभूति गौतम का १२ वर्ष, ग्रार्थ सूधमका इवर्ष ग्रीर ग्रार्<mark>य जम्बू का ४४ वर्ष, इस प्रकार कुल</mark> मिला कर ६४ वर्ष का केवलिकाल माना गया है।

जब कि दिगम्बर परम्परा में केवलिकाल विषयक दो प्रकार की मान्यताएं उपलब्ध होती हैं, उत्तर पुरागा ग्रीर पुष्पदन्त-कृत ग्रपभ्रंश भाषा के महापुरागा में इन्द्रभूति गौतम का १२ वर्ष, ग्रार्थ सुधर्मा का १२ वर्ष ग्रौर जम्बू स्वामी का ४० वर्ष इस प्रकार कूल मिलाकर ६४ वर्ष का केवलिकाल माना गया है। धवला,3 श्रुतावतार¥, ब्रह्म हेमचन्द्रकृत श्रुतस्कन्ध<sup>४</sup> हरिवंश पुरार्ग<sup>६</sup> स्रौर नन्दि संघ की प्राकृत पट्टावली॰ में रामान रूप से इन तीनों केवलियों का पृथक्-पृथक् केवलिकाल कमणः १२ वर्ष, १२ वर्ष और ३० वर्ष उल्लिखित करते हए समुच्चय केवलिकाल

- े उत्तर पूरागा, पर्व ७६, पृ० ४२७
- <sup>२</sup> महा पुराश, संत्रि १००, पृ० २७४
- <sup>3</sup> पट् लण्डागम, वेदना लण्ड-धवला, भा. ६, ९० १३०-३१
- श्रतावतार, ग्लो० ७२-७६
- <sup>8</sup> श्रुतस्कन्ध, गाथा ६६, ६७
- 🦹 हरिवंग पुरासा, सर्य ६६, श्ली, २२
- 🎽 नस्दि संघ की प्राकृत पट्टावली, झा. १. २

६२ वर्षं बताया है । तिलोय पण्पात्ती में इन तीनों का केवलिकाल प्रयक् २ न बताकर पिण्ड रूप से ६२ वर्ष लिखा है । तिलोयपण्एत्तिकार ने इन नीनों केवलियों को मनुबद्ध केवली की संज्ञा देते हुए ग्रन्तिम केवली श्री धर के कुंडलगिरी पर सिद्ध होने का उल्लेख किया है । इस प्रकार का उल्लेख तिलोय पण्एत्ति और उत्तरवर्ती काल के श्रुतंस्कन्ध को छोड़कर सम्पूर्ण प्राचीन जैन बाङ्मय में अन्यत्र दृष्टिगोचर नहीं होता ।

दिगम्बर परम्परा के ही वीर कवि रचित अपश्रंश भाषा के जम्बू सामि-चरिउ<sup>×</sup> तथा पं० राजमल्ल रचित 'जम्बू चरित्र'<sup>४</sup> (संस्कृत) में इन्द्रभूति गौतम, सुधर्मा इन दोनों का सम्मिलित रूप से १६ वर्ष श्रौर जम्बू का समय १६ वर्ष उल्लिखित करते हुए इन तीनों केवलियो का केवलिकाल कुल मिलाकर केवल ३६ वर्ष ही बताया गया है।

इम प्रकार उपरिलिखित उद्धरणों के अनुसार श्वेताम्वर परम्परा में बीर नि० सं० १ से ६४ तक कुल ६४ वर्ष का केवलिकाल माना गया है। जबकि दिगम्बर परम्परा के ऊपर लिखे विभिन्न ग्रन्थों में केवलिकाल विषयक तीन प्रकार की भिन्न-भिन्न मान्यताएं उप तथ्ध होती हैं। एक मान्यता केवलिकाल ६४ वर्ष का, दूसरी ६२ वर्ष का और तीसरी केवल ३६ वर्ष का ही बताती है। इस प्रकार के विभेदात्मक उल्लेखों के उपरान्त भी दिगम्बर परम्परा में आज जो सर्वसम्मत मान्यता प्रचलित है, उसके प्रनुसार केवलिकाल ६२ वर्ष माना जाता है।

केवलिकाल विषयक इस साधारण मतभेद के ग्रतिरिक्त श्वेताम्वर और दिगम्बर इन दोनों परम्पराग्रों में दूसरा मान्यता भेद भगवान महावीर के प्रथम पट्टूधर के सम्वन्ध में है। जहां श्वेताम्बर परम्परा में ग्रार्थ सुधर्मा को भगवान महावीर का प्रथम पट्टधर माना गया है, वहां दिगम्वर परम्परा में इन्द्रभूति गौतम को। भगवान महावीर के धर्म संघ के ग्राचार्यों की जितनी भी पट्टावलियां उपलब्ध हैं, उनमें से श्वेताम्वर परम्परा की सभी पट्टावलियां ग्रार्थ सुधर्मा से बारे दिगम्बर परम्परा की सभी पट्टावलियां इन्द्रभूति गौतम से प्रारम्भ होती हैं। दोनों परम्पराग्रों में इस वात पर ता मतैक्य है कि जिस रात्रि में भगवान का निर्वाग्र हुम्रा उसी रात्रि में प्रथम गराधर इन्द्रभूति को केवलज्ञान की उपलब्धि हुई परन्तु श्वेताम्वर परम्परा के सभी प्रामागिक प्रत्थों में ग्रार्थ मुधर्मा को भगवान महावीर का प्रथम पट्टधर ग्रां दिगम्बर परम्परा के ग्रार्थ मुधर्मा को भगवान को भगवान का प्रथम पट्टधर ग्रां दिगम्बर परम्परा के ग्रत्थों में इन्द्रभूति गौतम को भगवान का प्रथम पट्टधर ग्रां तत्पण्चात् सुधर्मा को द्वितीय पट्टधर माना गया

- ै तिलोय पण्एत्ति, गहा० ४, गा. १४७८
- <sup>२</sup> वही, गा, १४७२
- <sup>3</sup> ब्रह्म हेमचन्द्ररचित श्रुतस्कन्ध, गा. ६=
- <sup>४</sup> जम्बुसामिचरिउ, थार कवि रचित (सम्**भाद**क **डा. वी**. पी. जैन) १० : २३
- <sup>8</sup> अम्बू चॉग्प, राजमल्ल गवित, सर्ग १२, इलो. १०२, ११०, ११२, १२० झोर १२१

है। वस्तुतः भगवान् के प्रमुख गएाधर ग्रौर प्रधान शिष्य होने के कारएा इन्द्रभूति गौतम उनके पट्टधर बनने के सर्वप्रथम अधिकारी थे, संभवतः इसी दृष्टि से दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में एतद्विषयक किसी प्रकार के ऊहापोह, युक्ति ग्रथवा प्रमाएा के प्रस्तुतीकरएा की आवश्यकता न समऋकर सहज रूप से यह उल्लेख कर दिया गया कि प्रभू के निर्वाएा पश्चात् इन्द्रभूति गौतम उनके प्रथम पद्रधर बने ।

श्वेताम्बर परम्परा के अनेक प्रामासिक ग्रन्थों में इन्द्रभूति की विद्यमानता में ग्रार्थ सुधर्मा को भगवान् का प्रथम पट्टधर वनाये जाने के सम्बन्ध में सयौक्तिक एवं सप्रमास पर्याप्त प्रकाश डाला गया है। प्रस्तुत ग्रन्थ के ''केवलिकाल'' शीर्ष-कान्तर्गत प्रकरस में इस विषय पर विस्तारपूर्वक जो विवेचन किया गया है उसका सारांश इस प्रकार है :---

१. सर्वज्ञ प्रभु महावीर ने तीर्थंप्रवर्तन काल में ही ग्रपने ११ प्रमुख शिष्यों को गएाधर पद प्रदान करते समय ग्रायं सुधर्मा को दीर्घजीवी समभक्तर – "मैं तुम्हें धुरी के स्थान पर रखकर गएा की ग्रनुज्ञा देता हूँ''-यह कह कर एक प्रकार से ग्रपना उत्तराधिकारी घोषित कर दिया था।

२. प्रभू के निर्वास के थोड़े समय पश्चात्, उसी निर्वास रात्रि में इन्द्रभूति गौतम को केवलज्ञान की उपलब्धि हो गई थी। केवलज्ञान की प्राप्ति से पूर्व उत्तराधिकारी के पद पर नियुक्त व्यक्ति केवलज्ञान प्राप्त हो जाने के पश्चात् उस पद पर बना रह सकता है पर जिसे केवलज्ञान की उपलव्धि हो चुकी है, वह व्यक्ति किसी का उत्तराधिकारी नहीं बनाया जा सकता। इसका कारएा यह है कि कोई भी पट्टधर श्रपने पूर्ववर्ती झाचार्य के श्रादेशों, उपदेशों, झादशों एवं सिद्धान्तों का प्रचार-प्रसार तथा आज्ञाओं का पालन करवाता है। परन्तू केवल-ज्ञानी निखिल चराचर के पूर्ण ज्ञाता एवं साक्षात द्रष्टा होने के कारण-"भगवानू ने जैसा कहा है, वही मैं कह रहा हूँ'' यह कहने के स्थान पर ''मैं ऐसा देखता हूँ, मैं ऐसा कहता हूँ" यह कहने की स्पिति में रहता है। ऐसी स्थिति में तीर्थंकर महावीर द्वारा अर्थतः प्ररूपित द्वादशांगी का श्रमएा-समूह को ज्ञान कराते समय कोई केवलज्ञानी यह नहीं कह सकते कि भगवान महावीर ने ऐसा देखा, ऐसा जाना ग्रौर ऐसा कहा । वे तो प्रत्यक्ष ज्ञाता एवं द्रप्टा होने के कारए यही कहते कि मैं ऐसा देखता हूँ, ऐसा जानता हूँ स्रौर जो देखना जानता हूँ वही कहता हूँ। उस दशा में प्रंतिम तीर्थंकर द्वारा प्ररूपित श्रुत-परम्परा भगवान् महावीर की परम्परा न रहकर गौतम केवली की श्रुतपरम्परा कही जाती।

म्रार्थ सुधर्मा उस समय तक चार ज्ञान क्रौर चतुर्दश पूर्वों के धारक थे। उन्हें वीर निर्वारण के १२ वर्ष पश्चात् केवलज्ञान की प्राप्ति हुई । भगवान् ढ्वारा उपदिष्ट ढ्वादशांगी का उपदेश करते समय वे छद्मस्थ होने के कारण यही कहते

े प्रावश्यक बूरिंग, पृ. ३७०

कि भगवान ने ऐसा देखा-जाना-उपदेश दिया और इस प्रकार की श्राजाएँ दीं, जैसा मैंने उनसे सुना वहीं कह रहा हूँ ।

इन सब तथ्यों को दृष्टि में रखते हुए तीर्थेश्वर भगवान् महावीर द्वारा उपदिष्ट श्रुतपरम्परा को पंचम ग्रारक की समाग्ति पर्यन्त श्रेविच्छिन्न एवं उत्कर्ष की ग्रोर ग्रग्रसर करने वाली उनकी ग्राज्ञाग्रों को ग्रक्षुण्एा वनाये रखने के लिये केवली गौतम को भगवान् का प्रथम पट्टधर न मान कर चतुर्देश पूर्वधर ग्रौर मनः पर्यवज्ञानी सुधर्मा को माना गया।

धवलाकार (शक सं० ७३८ श्रनुमानतः) से ३४८ वर्ष पूर्व मुनि सर्वनन्दि (शक सं० ३८०) दारा रचित 'लोक-विभाग' (प्राकृत) के संस्कृत रूपान्तर-कार सिंहसूर्राष ने 'लोक-विभाग' (संस्कृत) की प्रशस्ति में लिखा है :—

देवों श्रोर मनुष्यों की सभा में तीर्थंकर वर्द्धमान प्रभु ने भव्यजनों के हित के लिये जगत् का विधान कहा, जो सुधर्मा स्वामी झादि ने जाना और जो श्राचार्थ-परम्परा से ब्राज तक चला श्रा रहा है, उसे सिंहसूर ऋषि ने भाषा-परिवर्तन कर विरचित किया उसका निपुएा जनों ने सम्मान किया है।<sup>९</sup>

इरासे त्रनुमान किया जाता है कि दिगम्वर समाज में भी प्राचीन काल में सार्थ सुधर्मा को भगवान् महावीर का प्रथम पट्टधर मानने की परम्पना प्रचलित थी।

भवेताम्बर परम्परा के आचार्य धर्मघोप ने अपनी 'दुस्समाकालसमस-.संघथयं' – नामक (ऐतिहासिक महत्व की) एक छोटी सी स्तुतिपरक पुस्तिका की प्रवसूरी में वीर नि०१ से ६० तक पालक के ६० वर्ष के राज्यकाल में हुए युगप्रधान पुरुषों का उल्लेख करते हुए लिखा है :--

"तस्स य वरिस ६० रज्जे गोयस १२ सुहम्म द जंदू ४४ जुगप्पहासा।"<sup>3</sup>

कुछ विद्वानों का इस पर यह श्रभिमत हो सकता है कि इन तीनों का पृथक पृथक समय देते हुए जो कालकम की कड़ियां जोड़ी गई हैं, वह भगवान महाबीर के पट्टानुकम की घोर ही स्पष्ट इंगित है। परन्तु इस प्रश्न पर सूक्ष्म दृष्टि से थोड़ी सी गम्भीरतापूर्वक विचार करते ही इस प्रकार की श्राणंका निराधार सिद्ध हो जायगी। ग्रूगप्रधान पट्टावली में इन्द्रभूति गौतम का कहीं

- त्रस्येभ्यः सुरमानुपोरुसदसि श्रीवर्द्ध मानाहेता, यरप्रोक्तं जगतो विद्यानमखिलं ज्ञातं सुधर्मादिभिः । मात्रार्यावलिकागतं विरत्तितं तत् सिंहमूर्ग्यग्ण, भाषायाः परिवर्तनेन निपुर्ग्यः सम्मानितं साधूभिः ।।
- ै सार्य जम्बू के प्रस्तिम ४ वर्षों की गुराना अवचूरिकार ने प्राप्ते चलकर नन्द के राज्य में कर ली है।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> प्रस्तुत ग्रम्थ पृ+ ४४

नामोल्लेख नहीं है। यदि युगप्रधान प्राचार्यों में गौतम की गएना की गई होती तो उनका नाम युगप्रधान पट्टावली में प्रवश्य होता। इससे यह प्रमासित होता है कि उपरिलिखित रूप से ग्रवचूरो में आचार्य धर्मघोष द्वारा जो गौतम का नामोल्लेख किया गया है, वह वीर निर्धाए के पश्चात् हुए प्रथम केवली के नाते उनके प्रति सम्मान प्रगट करने की दृष्टि से उस युग के महान् पुरुष के रूप में किया गया है न कि युगप्रधानाचार्य के रूप में।

आर्य सुधर्मा के प्रकरण में - 'वर्तमान द्वादशांगी के रचनाकार', 'द्वादशांगी का परिचय', 'द्वादशांगी का लाम एवं विच्छेद' और द्वादशांगी विषयक दिगम्वर मान्यता' - इन उपशीर्यकों के अन्तर्गत पृष्ठ सं० ६न से १नइ तक लगभग ११न पृष्ठों में द्वादशांगी विषयक सुविस्तृत एवं सर्वाङ्गपूर्ण परिचय दिया गया है। इस प्रकररण को सर्वसाधारण के लिए सुगम तथा शोधार्थियों के लिए उपयोगी बनाने के लिए इस ग्रंथ के प्रधान सम्पादक श्री राठोड़ ने अलम्य सामग्री उपलब्ध करा, एकादशांगी तथा द्वादशांगी से सम्वन्धित उपलब्ध विपुल साहिरय के गहन ग्रध्ययन के माथ जो ग्रनेक उपयोगी परामर्ज दिये हैं, उन्हें कभी नहीं भुसाया जा सकता।

इस प्रकरण में द्वादशांगी की रचना विषयक जो मान्यता-भेद इन दोनों – श्वेताम्बर और दिगम्बर – परम्पराश्रों में पाया जाता है, उस पर भी, यथाशक्य विश्वद प्रकाश डाला गया है ।

श्वेताम्बर परम्परा के मान्य ग्रन्थों में एक मत से निविवादरूपेए यह उल्लेख उपलब्ध होता है कि भगवान महावीर के इन्द्रभूति गौतम प्रभृति ग्यारहों गएाधर ग्रपने ग्रपने संदेह का प्रभु से समाधान पाकर एक ही दिन भगवान के पास श्रमएाधर्म में दीक्षित हुए। उसी दिन सर्वंत्र प्रभु से त्रिपदी का झान और गएाधर पद प्राप्त करने पर तत्काल उत्पन्न हुई गएाधर-लब्धि के प्रभाव से उन सबने प्रभु की वाएगी के ग्राधार पर सर्व प्रथम चतुर्दंग पूर्वो ग्रीर तदनन्तर शेष हण्टिवाद सहित एकादशांगी का पृथकतः ग्रथन-गुंफन कियां। तीर्थंकर महावीर की बाएगी के ग्राधार पर उन ग्यारहों गराधरों द्वारा स्वतन्त्ररूपेगा ग्रथित द्वादशांगी में ग्रथंतः समानता रहते हुए भी वाचनाभेद रहा है।

जैसा कि मालेस्यमान ग्रन्थमाला के प्रथम पुष्प - "जैन धर्म का मौलिक इतिहास, प्रथम भाग" - में वताया जा चुका है, भगवान के ११ गएाधरों में से मात के पृथकतः, प्रत्येक के एक गएा के हिमात्र से मात गरए, माठवें तथा नौवें गएाधर का सम्मिलित एक गएा ग्रौर दणवें एवं ग्यारहवें गएाधर का सम्मिलित एक गएा - इस प्रकार कुल ६ गएा थे। गएाधरों की संस्या के प्रनुसार ग्यारह नहीं पर ६ गएाों की दृष्टि से द्वादणांगी की ६ वाचनाएं मारी गई हैं। इन्द्रभूति गौतम एवं सुधर्मा को छोड़कर शेष ६ गएाधर, भगवान महावीर की विद्यमानता में ही ग्रपने ग्रपने गएा प्रार्थ सुधर्मा को सम्हला, एक एक मास का पादोपगमन संथारा कर सिद्ध हो गये ।" उनके सात गए। क्रार्य सुधर्मा के गए। में विसीन हो गये ।

इन्द्रभूति गौतम भी वीर निर्वाण के १२ वर्ष पश्चात् आर्य सुधर्मा को अपना गए। सौंपकर सिद्ध हुए। इस प्रकार भगवान के दश गए।धरों की शिष्य परम्परा भौर उनकी म वाचनाएं उनके (गए।धरों के) निर्वाण के साथ ही समाप्त ही गई और परिए।।मत: केवल सुधर्मा स्वामी की शिष्य-परम्परा और द्वादशांगी की वाचना ध्रवशिष्ट रह गई। 3

दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में द्वादशांगी की रचना के सम्बन्ध में २ प्रकार की मान्यताएँ उपलब्ध होती हैं। धवलाकार से लगभग ढाई सौ – तीन सौ वर्ष पूर्व हुए माचार्य पूज्यपाद देवनन्दी, (विक्रम की छठी शताब्दी) ने तत्त्वार्थ सूत्र पर लिखी गई श्रपनी 'सर्वार्यसिद्धि' नामक वृत्ति में सभी गराधरों द्वारा द्वादशांगी की रचना की जाने का स्पष्ट उल्लेख करते हुए लिखा है –

"सर्वज्ञ परमर्थि तीर्थंकर ने अपने परम अचिन्त्य केवलज्ञान की विभूति की विशिष्टता द्वारा मर्यरूप से मागमों का उपदेश दिया। उन तीर्थंकर के, प्रतिज्ञय बुद्धि की ऋदि से सम्पन्न श्रुतकेवली गर्साघरों द्वारा भगवान् के उस उपदेश के बाधार पर जो प्रन्थों की रचना की गई, उसे प्रंगपूर्व लक्षरण अर्थात् द्वादशांगी कहते हैं।"

इसी प्रकार भवलाकर के पूर्ववर्ती ग्राचार्य ग्रकलंक देव (वि० ८ वीं शती) ने तत्त्वार्थ सूत्र की राजवातिक टीका<sup>४</sup> में तथा विकम की ६ वीं शती के ग्राचार्य विद्यानन्द ने 'तत्त्वार्थ श्लोक वातिक<sup>४</sup> नामक ग्रपने ग्रन्थ में इसी मान्यता को भौगिव्यक्त किया है।

(क) परिशिध्वया गरणहरा जीवन्ते शायए शव जशाउ ॥६४०॥ [ग्रावश्यक निर्युक्ति] (स) .....यश्य यश्य कालं करोति, स स सुषर्मस्वामिने गरां ददाति......

[भाव० नि०, गा० ६४६ की मलयवृत्ति]

- \* (क) जे इमे मज्जतारा समणा निग्गंथा विहरति ५ए ए सम्वे भज्जसुहम्मस्स अएमारस्स मावविज्जा, मवसेसा गएहरा निरवण्या बुण्डिज्ञा। [कल्प स्थविरावसी]
  - (स) अणुनैकादमाग्यस्ति, सुधमंस्यामिभाषिता ॥१४४॥
- [प्रभावकवरित्र, ८ वृढवादिवरित्र, पृ० १७] <sup>3</sup> तत्र सर्वज्ञेन परमर्षिणा परमाविग्स्यकेवलज्ञानविभूतिविधेषेण भर्यतः, आगम, उद्दिष्टः । ......तस्य साक्षात् झिथ्यैः बुद्ध्यतिश्वयद्विमुक्तैः गणधरैः श्रुतकेवलिभिरनुस्मृतग्रन्ष रथनम्-भंगपूर्वलक्षणम् । [स्वार्थसिदि, १।२०]
- अंगप्रविष्टमाचारादि द्वादशभेदं बुद्धधतिश्वयदि-युक्तगराधरानुस्मृत प्रग्य रचनम् ।१२।। भगववईरसर्वेत्रहिम्वन्निगतवाग्गंगाऽयंविमलसलिलप्रक्षालितान्तःकरर्शाः बुद्धधतिशयद्वियुक्तं गं-राण्वरैरनुस्मृतग्रग्यरचनम्-प्राचारादि द्वादशविधमंगप्रविष्टमित्युच्यते । तश्रचा- ग्राचारः, सूत्रकृतम् स्थानम्, समवायः, व्याख्याप्रज्ञाप्तिः .....।।

[तत्वार्यवातिक, १३२० -- १२, पृ० ७२] ••••••••महंदभाषितार्थं गराधरदेवैः प्रयितम्-इति वचनात् ।

[तत्त्वार्थं क्लोकवात्तिक, पृ० ६]

माचार्य पूज्यपाद देवनन्दि द्वारा "तत्र सर्वज्ञेन परमर्षिणा" - इस पद में किये गये तृतीया विभक्ति के एक वचन के प्रयोग से तया - "तस्य साक्षात् शिष्येः बुद्धघतिशयद्वियुक्तैः गएाघरैः श्रुतकेवलिभिः" इस पद में गएाधरों के लिये प्रयुक्त तृतीया विभक्ति के बहुवचन से निर्विवाद रूपेएा यही अर्थ प्रकट होता है कि भगवान् महावीर ने प्रर्थतः आगमों का जो उपदेश दिया उसी को सब गएाधरों ने द्वादशांगी के रूप में प्रथित किया । इसमें आगे उद्दापोह ग्रथवा शंका के लिये किसी प्रकार का अवकाश नहीं रह जाता ।

दूसरी मान्यता यह है कि भगवान् से ग्रर्थतः आगमों का उपदेश सुनकर इन्द्रभूति गौतम ने उसी दिन एक मुहूर्त में द्वादशांगी की प्रतिरचना की । तिलोय-पन्नत्ति,<sup>३</sup> धवला,<sup>३</sup> जयधवला<sup>३</sup> इन्द्रनन्दिकृत श्रुतावतार \* ग्रौर ग्रंगपण्एात्ती<sup>४</sup> में इसी मान्यता का प्रतिपादन किया गया है ।

धवलाकार ने उपरिवर्णित मान्यता के प्रतिपादन के पश्चात् ग्राये चलकर मपनी एक ऐसी मान्यता रखी है, जो दिगम्बर, श्वेताम्बर एवं यापनीय ग्रादि सभी परम्पराग्नों के उपलब्ध समस्त जैन साहित्य में ग्रन्यत्र कहीं दृष्टिगोचर नहीं होती। धवलाकार ने केवल द्वादशांगी को ही नहीं भ्रपितु सामाइक, दशवैकालिक आदि १४ सूत्रों, १४ प्रकीर्एकों एवं ग्रंगवर्ज्य भ्रागमों को भी एक मात्र इन्द्रभूति द्वारा ही प्रथित बताते हुए लिखा है :--

को होदि ति सोहम्मिद चालगादो (प्रक्रनेन) जादसंदेहेग पंच पंचसयंते-वासिसिहियभादुत्तिदयपरिवुदेश माग्रात्यंभदंसगेग्रेव पश्ट्ठमाग्रेग वड्ढमाग्रा-विसोहिगा वड्ढमाग्राजिग्तिददंसग्रेग्र गट्ठासंक्षेञ्जभवज्जियगरुवकम्मेग् विसोहिगा वड्ढमाग्राजिग्तिददंसग्रेग्र गट्ठासंक्षेञ्जभवज्जियगरुवकम्मेग् विशिदस्स तिपदाहिएां करिय, पंचमुट्ठीय वंदिय हियएग् जिग्रं भाइय पडिवण्ग-संजमेएा विसोहिबलेग् अंतोमुहुत्तस्स उप्पण्णासेसर्गागदलक्खग्रेग् उवलद्धजिग्-संजमेएा विसोहिबलेग् अंतोमुहुत्तस्स उप्पण्णासेसर्गागदलक्खग्रेग् उवलद्धजिग्-संयगविगिग्गयबीजपदेगा गोदमगोत्ते ग बम्हग्रेगा इंदभूइग्रा-ग्रायार-सूदयड-ट्ठाग-समवाय-वियाहपण्यत्तिगाहधम्मकहोवासयज्भयणंतयड दस-ग्रग्नुत्तरोववा-

| l<br>L                                                  |
|---------------------------------------------------------|
|                                                         |
| लोयपण्एति, प्रथम अधिकार]                                |
| तं चोद्स-पुब्वाएां च गंधाएा-<br>[धवला, १, १, १, पृ० ६६] |
| दुवालसंगत्थे ए। ते एोव काले ए।<br>[जय धवला]             |
| [इन्द्रनन्दिकृत श्रुतावतार]                             |
| [ग्रंग पण्लात्ती]                                       |
|                                                         |

5X)

दियदस-पण्एावायरएा-विवायसुत्त-दिट्टिवादाएां-सामाइय-चउवीसत्थय-वंदएा-पडि-करमएा-वइएाइय-किदियम्म-दसवेधालि-उत्तरज्म्नथरए-कप्पववहार-कप्पाकप्प-महा-कप्प-पुंडरीय-महापुंडरीय, एिसिहियाएां, चोद्दसपइण्एायारामंगवज्जाएां च सावरा मास बहुलपवस जुगादिपडिवय पुब्वदिवसे जेगा रयगा। कदा तेरिंगदभूदि भडारमो बद्धमाएा-जिएातित्थगंथकत्तारो। ''

धवलाकार ग्राचार्य वीरसेन के समकालीन पुन्नाट संघीय ग्राचार्य जिनसेन ने धवला से पूर्वरचित ग्रपने ग्रन्थ हरिवंश पुराशा में धवला की ग्रपेक्षा ग्रीर ग्रधिक विस्तार के साथ वताया है कि भगवान महावीर ने द्वादशांगी, पूर्वों तथा पूर्वों की चूलिकाग्रों के ज्ञान का उपदेश देने के पश्चात् सामायिक, चतुर्विशति स्तव, वन्दना, प्रतिक्रमएा, वैनयिक, कृतिकर्म, दशवैकालिक, उत्तराध्ययन, कल्प व्यवहार, कल्पाकल्प, महाकल्प, पुण्डरीक, महापुण्डरीक तथा जिसमें सभी प्रायश्चित्तों का विधान है उस निषद्यका (निपीथ) का उपदेश दिया। तदनन्तर प्रभु ने ग्रपनी देशना में मति ग्रादि पांचों ज्ञान के स्वरूप, विषय, फल, ग्रपरोक्ष-परोक्षता, मार्गएगा भेद, गुएास्थान विकल्पों, जीवस्थान के भेद-प्रभेदों सहित जीव द्रव्य का, सत्संख्यादि ग्रनुयोगों ग्रादि के द्वारा पुद्गलों एवं उनके उत्पाद-व्यय-धौव्यत्व, यन्ध, मोक्ष, लोक, ग्रलोक ग्रादि का विश्वद ज्ञान दिया। प्रभु के उस उपदेश के ग्राधार पर गौतम गएाधर ने ग्रंग प्रविष्ट द्वादशांगी एवं उपांगों की रचना की !

प्रांगप्रविष्टतत्त्वार्थं, प्रतिपाद्य जिनेप्रवरः । ग्रंगबाह्यमबोचसत्प्रतिपाद्यार्थरूपतः 👘 ॥१०१॥ सचतुर्विंशतिस्तवम् । सामायिकं यथार्थारूयं बन्दनां च ततः पूतां, प्रतिक्रमणमेव च ॥१०२॥ वैनयिकं विनेयेम्पः कृतिकर्म ततोऽबदत् t दशर्वकालिकां पृथ्वीमुत्तराध्ययनं तथा ॥१+३॥ तं कल्पव्यवहारं च कल्पाकल्पं तथा महा-कल्पं च पूण्डशीकं च, सुमहापुण्डरीककम् ॥१०४॥ निषदाकां प्रायः प्रायश्वित्तोपवर्णनम् । तथा जगत्त्रयगुरुः प्राह पतिपार्यः हिनोचत: 非常回发到 मत्यादेः केवलान्तस्य, स्वरूपं विषयं फलम्। भपरोक्षपरोक्षस्य, ज्ञानस्योवाच संख्यया ॥१०६॥ मार्गरणास्थानभेदेश्च, गुग्एस्थान विकल्पर्नः । जीय-द्रव्यमुपादिगत् ॥१०७॥ जीवस्थानप्रभेदेश्व, सरमंख्याद्यनुयोगेश्च, सन्नामादिकमादिभिः। द्रव्यं स्वलक्षर्गुभिन्नं, ्षु (गलादित्रिसक्षर्गम् ।।१०४।। द्विविधं कर्मत्रम्यं च, महेतुं – सुख दुःख**दम्** । मोधां मोक्षस्य हेन् च, फल चाण्टगुरगारमकम् ॥१०१॥ बन्ध-मोक्षफलं यत्र, भुज्यते तत्विधाकृतम् । श्रन्तः स्थितं जगौ लोकमलोकं च बहिस्थितम् ॥११०॥ ग्रथ सप्तर्दिसम्पन्नः श्रुत्वार्थं जिनभाषितम् । द्वादशांग श्रुतस्कन्धं, सोपांगं गौतमो व्यधात् ॥१११॥ [हरिवंश पुराख, सगं २, १० २०] पूज्यपाद देवनन्दी ने तत्त्वार्थ सूत्र की अपनी सर्वार्थ-सिद्धिवृत्ति में दश-वैकालिक प्रादि श्रंगबाह्य धागमों को धारातीय धाचार्यों की रचना बताते हुए लिखा है :--

"श्रारातीयैः पुनराचार्यैः कालदोषात्संक्षिप्तायुर्मतिवसशिष्यानुप्रहाय दशवैकालिकाद्युपनिबद्धम् । तत्प्रमारगमर्थंतस्तदेवेदमिति क्षीरार्गंवजलं घट-गृहीतमिव ।

पूज्यपाद देवनन्दी के इस उल्लेख से सहज ही ग्रनुमान किया जा सकता है कि उनके समय तक दिगम्बर परम्परा में भी दशवैकालिक एकादशांगी के समान परम प्रामारिएक माना जाता था।"

दिगम्बर स्राचार्य स्रकलंक देव ने भी तत्त्वार्थ वात्तिक में स्रंग बाह्य स्रागमों को स्रारातीय स्राचार्यों द्वारा रचित बताते हुए लिखा है :--

"ग्रारातीयाचार्यं-कृतांगार्थ-प्रत्यासन्नरूपमङ्गबाह्यम् ।।१३।।

यद्गराधर-शिष्य-प्रशिष्यैरारातीयैरधिगतश्रुतार्थतत्त्वैः कालदोषादल्पमेधा-युर्बेलानां प्रासिनामनुग्रहार्थमुपनिवद्धं संक्षिप्तांगार्थवचनविन्यासं तदंगबाह्यम् ।

दिगम्बर परम्परा के मान्य ग्रन्थ मूलाचार में सूत्र की परिभाषा करते हुए बताया गया है कि गराधर, प्रत्येकबुद्ध, श्रुतिकेवली और सम्पूर्र्ण १० पूर्वों के धाररा करने वाले ग्राचार्यों द्वारा ग्रथित आगम को ही श्रुत के नाम से प्रभिहित किया जा सकता है। यथा :--

सुत्तं गरगहरकथिदं, तहेव पत्तेमबुद्धकथिदं च ।³ सुदकेवलिरगाकथिदं, अभिण्रादसपुब्वकथिदं च ।।४।।

श्वेताम्बर परम्परा के टीका, चूर्रिए भाष्य ग्रादि मान्य ग्रन्थों में ग्रंग प्रविष्ट (ढ़ादशांगी) को गएाधरों ढ़ारा प्रथित<sup>४</sup> एवं ग्रंगबाह्य ग्रागमों को विशुद्ध ग्रागम बुद्धि संयुक्त (चलुर्दशपूर्वधर एवं ग्रभिन्न दशपूर्वधर) ग्राचार्यों ढारा ढादशांगी के ग्राधार पर रचित माना गया है।<sup>४</sup>

\* सर्वार्थसिद्धि, १, २०, पृ० १२४

```
<sup>३</sup> त<del>र</del>वार्थं वार्त्तिक, १. २०, पृ० ७=
```

- <sup>3</sup> मूलाचार ३.५०
- जे भरहंतेहि भगवंतेहि भईयाएगगयवट्टमाए दब्बलेत्तकालभावजथावत्यितवंसीहि झत्था पर्रुविया ते गएहरेहि परमबुद्धिसन्निवायगुएाप्तंपण्ऐहि सयं चेव तित्यगरसगासाधो उक्लभिऊएां सब्ब-सत्तार्ग्रा हितट्ट्रयाथ सुतत्तेए। उवएिबद्धा तं ग्रंगपविठ्ठ, झायाराइ दुवाल-सविहं । [ग्रावश्यक चूरिंग, भाग १, पृ० ८]
- <sup>8</sup> जं पुरा प्रण्एोहि विसुद्धागमबुद्धिजुत्तेहि घेरेहि ग्रप्पाउयाएं मरणुयाएं प्रप्पबुद्धिसत्तीएां च दुग्गाहकंति एाऊएा तं चेव ग्रायाराइ सुप्रएाएां परंपरागतं ग्रत्थतो गंथतो य श्रस्तिं बहुंति काऊएा प्रग्नुकम्पाएिमित्तं दसवेतालियमादि परूवियं तं प्राणेगभेदं ग्रएां गपविट्ठं ।

मएाक मुनि के हितार्थ आचार्य शय्यंभव द्वारा द्वादशांगी में से दशवैकालिक सूत्र के निर्यूड किये जाने का स्पष्ट उल्लेख दशवैकालिक निर्युक्ति की निम्न-लिखित गाथा में किया गया है :--

> मरागं पडुच्च सज्जंभवेरा, निज्जूहिया दसज्फयरा। वेयालियाइ ठविया, तम्हा दसकालियं रााम॥<sup>९</sup>

इस प्रकार क्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों ही परम्पराग्रों के प्राचीन एवं प्रामाणिक माने जाने वाले ग्रन्थों के उपर्युद्धत उल्लेखों से यह सिद्ध होता है कि गएछरों ने प्रभु महावीर के उपदेश के प्राधार पर केवल द्वादशांगी की ही प्रति-रचना की । द्वादशांगी वस्तुतः गएछरों की कोई स्वतन्त्र रचना नहीं है । अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन और ज्ञनन्त चारित्र के धनी तीर्थंकर प्रभु महावीर ने जो निखिलार्थ प्रतिपादी प्रथाह ज्ञान का उपदेश दिया उस ही को कतिपय ग्रंशों में हृदयंगम कर गएछरों ने उसे द्वादशांगी का रूप दिया; ग्रतः उनकी इस ग्रथन किया के लिये रचना की ग्रेपेक्षा प्रतिरचना शब्द का प्रयोग विशेष उपयुक्त जंवता है । वस्तुतः द्वादशांगी में समस्त ज्ञेय को समाविष्ट कर दिया गया था । उसमें प्रतिपादित ज्ञान के ग्रतिरिक्त कोई विशिष्ट ज्ञातव्य ग्रवशिष्ट ही नहीं रह गया था, जिसके लिये द्वादशांगी के प्रतिरिक्त और किसी ग्रागम की प्रतिरचना की गएछरों को ग्रावश्यकता रहती ।

"जस्स जत्तियाइं सीसाइं तस्स तत्तियाइं पइण्एगसहस्साइं" - नन्दीसूत्र के इस उल्लेखानुसार भगवान् महावीर के साक्षात् शिष्यों (गएाधरों के अतिरिक्त) तथा प्रत्येक बुद्धों, शय्यभव ग्रौर भद्रबाहु जैसे चतुर्दश-पूर्वधर तथा ध्यामार्थ जैसे दशपूर्वधर एवं श्रुतार्थतत्त्वपारगामी देवद्धि जैसे ग्राचार्यों द्वारा द्वादशांगी के ग्रथाह जान में से साधकों के लिये परमोपयोगी ज्ञान को चुन-चुन कर पृथक्-पृथक् प्रकीर्एंकों के रूप में संकलित ग्रागम ही ग्रंगबाह्य ग्रागम हैं। यदि संक्षेप में यह कहा जाय तो उपयुक्त होगा कि ग्रंगवाह्य ग्रागम द्वादशांगी रूपी भ्रगाध ग्रमृत-सागर में से भर कर पृथकतः रखे हुए ग्रमृतघट तुल्य हैं।

इन सब तथ्यों के पर्यालोचन के पश्चात् सुनिश्चित रूप से यह कहा जा सकता है कि प्रभु को प्रयम देशना के पश्चात् उसी दिन गराधरों ने ढादशांगी की रचना की । तदनन्तर तीर्थंकर के समस्त प्रतिशयों से युक्त भगवान् महावीर ने ३० वर्ष तक विचररण करते हुए प्रपनी देशनाओं में समसामायिक, भूत प्रथवा भावी घटनाओं, चरित्रों, ट्रब्टान्तों ग्रादि प्रसंगोपात्त विविध विषयों का जो दिग्दर्शन कराया उनके ग्राधार पर स्थविरों ने ग्रागमों की रचना की । जैसा कि 'उत्तराध्ययन' शब्द की ब्युत्पत्ति से स्पष्टतः प्रकट होता है कि यह सूत्र प्रभु महावीर द्वारा दिये गये उत्तरकालवर्ती उपदेशों के ग्राधार पर ग्रथित ग्रध्ययनों का संकलन है। समवायांग ग्रोर कल्पसूत्र में स्पष्ट उल्लेख है कि भगवान् महावीर

<sup>ै</sup> दशबैकालिक निर्युक्ति, गा. १५ (वही)

ने सोलह प्रहर की अपनी अस्तिम देशना में पुण्य फल के ४४, पाप फल विपाक<sup>4</sup> के ४४ एवं अप्रुष्ट व्याकरण (उत्तराध्ययन) के ३६ अध्ययन कहे और ३७ वें अध्ययन का उपदेश देते देते वे शैलेशी दशा में पहुँच निर्वास को प्राप्त हो गये । <sup>३</sup>

इस प्रकार श्वेताम्बर एवं दिगम्बर दोनों ही परम्पराओं के उपरिचर्चित उल्लेखों के पर्यालोचन से यही निष्कर्ष निकलता है कि द्वादशांगी की रचना किसी एक गएाधर ने नहीं अपितु सभी गराधरों ने की और निर्वार्गानन्तर पश्चाद्वर्ती काल में समय समय पर आवश्यकतानुसार चतुर्दश पूर्वधर तथा कम से कम दशपूर्वधर आचार्यों ने अंगबाह्य आगमों की दृष्टिवाद के पूर्वांग में से संकलना की ।

ग्राचार्य वीरसेन ने गौतम द्वारा द्वादशांगी के साथ ही ग्रंगवर्ज्य १४ ग्रागमों की रचना का जो उल्लेख धवला में किया है, उस पर एक प्रश्न उपस्थित होता है। वह यह है कि दिगम्बर परम्परा के सभी ग्रन्थकारों एवं स्वयं धवलाकार के उल्लेखानुसार वीर नि० सं० ६८३ के पश्चात् सम्पूर्ण द्वादशांगी में से किसी एक ग्रंग तक का ज्ञाता मुनि भी यहां विद्यमान नहीं रहा। ऋमिक ह्यास होते होते वीर निर्वाण संवत् ६८३ में ग्रवशिष्ट ग्रंतिम ग्रंग ग्राचारांग का भी ग्रायंधरा से लोप हो गया। तब प्रश्न उठता है कि ग्रंगवर्ज्य ग्रागमों का क्या हुग्रा? वे कुछ ग्रवशिष्ट रहे, ग्रथवा द्वादशांगी के साथ हो सबके सब विलुप्त हो गये? न तो धवलाकार ने इस विषय में कोई उल्लेख किया है ग्रोर न किसी ग्रन्य ग्रन्थकार ने ही। इस महत्त्वपूर्ण प्रश्न पर शोधप्रिय विद्वान् ग्रवश्य प्रकाश डालेंगे ऐसी ग्राशा है।

२. भुतकेवलिकाल – पृष्ठ २११ से ३८० तक कुल ८१ पृष्ठों के इस प्रकरण में श्रुतकेवलिकाल के चतुर्दशपूर्वधर ४ ग्राचार्यों के जीवन परिचय के साथ प्रवेताम्बर एवं दिगम्बर परम्परा में उन ग्राचार्यों की समान संख्या किंतु नामभेद, उनके समय में घटित विशिष्ट ऐतिहासिक महत्व की घटनाग्रों, दशवैकालिकसूत्र को रचना, प्रथम ग्रागम वाचना, खेदसूत्रों की रचना, भद्रबाहु के इतिवृत्त को लेकर दोनों परम्पराग्रों में व्याप्त कतिपय आन्त घारणाग्रों, भिन्न समय में हुए ग्राचार्य भद्रबाहु और मौर्यसआट चन्द्रगुप्त को समकालीन ठहराने तथा उनके समय में दिगम्बर घ्वेताम्बर-भेद के तथाकथित बीजारोपएा की केवल काल्पनिक (एवं नितान्त निर्मूल) मान्यता के जन्म तथा कमिक विकास, उपलब्ध निर्युक्तियों को श्रुतकेवली भद्रबाहु की रचना मानने विषयक आन्ति, ग्रोसवाल वंश की उत्पत्ति, गोदास गएा तथा सर्वप्रथम गोदासगएा श्रोर उसकी शाखाग्रों के प्रादुर्भाव ग्रादि महत्व के ग्रनेक बिषयों पर ग्रनुसन्धानात्मक विवेचन प्रस्तुत कर यथाशक्य पूरा प्रकाश डालने का प्रयास किया गया है।

यह प्रकरण वस्तुतः श्रनेक दृष्टियों से बड़ा ही महत्वपूर्ण है । श्वेताम्बर श्रौर दिगम्बर – दोनों ही परम्पराश्रों के परवर्ती ग्रन्थकारों द्वारा वीर निर्वाण

<sup>३</sup> देखिये जैन धर्म का मौलिक इतिहास, भाग **१**, पृ० ४७०

( 58 )

<sup>े</sup> ये दोनों विपाकसूत्र से भिन्न हैं, वर्तमान में उपलब्ध नहीं होते ।

सं० १७० (क्ष्वे० मान्यतानुसार) अथवा वीर नि० सं० १६२ (दिगम्बर मान्यतानुसार) स्वर्षस्थ हुए श्रुतकेवली आचार्य भद्रवाहु के जीवन की घटनाओं के साथ अनुमानतः वीर नि० सं० ६३० से ६६० के बीच हुए नैमित्तिक भद्रवाहु के जीवन की घटनाओं को नाम साम्य के कारए। जोड़ दिए जाने के फलस्वरूप दोनों परम्पराओं में एक लम्बे समय से अनेक आन्त धारए।।एं चली या रही हैं। इस प्रकरए। में इन्हीं दोनों परम्पराओं के प्राचीन एवं मध्ययुगीन ग्रन्थों तथा शिलालेख के आधार पर दोनों परम्पराओं के द्रुदयों में घर की हुई उन भ्रान्तियों का निराकरए। किया गया है।

भगवान महावीर का धर्मसंघ क्ष्वेताम्बर और दिगम्बर – इन दो परम्पराभ्रों के रूप में किस प्रकार विभक्त हुन्ना – इस विषय में तो दोनों परम्पराभ्रों की मान्यताओं में आकाश-पाताल का सा अन्तर है। किन्तु यह मतभेद किस समय उत्पन्न हुन्ना – इस प्रक्षन पर यदि मोटे तौर पर विचार किया जाय तो दोनों परम्पराभ्रों की मान्यता में कोई विशेष अन्तर दृष्टिगोचर नहीं होगा। केवल तीन वर्ष का अन्तर है। इस प्रकार का सम्प्रदायभेद दिगम्बर परम्परा की प्राचीन एवं साधारएतया वर्तमान में गचलित मान्यतानुसार वीर नि० सं० ६०६ में उत्पन्न हुन्ना, माना जाता है।

दिगम्बर मत कब और किस प्रकार उत्पन्न हुग्रा इस सम्बन्ध में श्वेताम्बर परम्परा के सभी ग्रन्थकार एकमत हैं। जबकि श्वेताम्बर मत की उत्पत्ति कब और किस प्रकार हुई – इस विषय में दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थकारों में मतैक्य नहीं है। इस सम्बन्ध में दिगम्बर परम्परा के जिन-जिन ग्रन्थों में उल्लेख देखे गये हैं वे सब परस्पर एक दूसरे से न्यूनाधिक भिन्न ही हैं।

प्रस्तुत ग्रन्थ के उपरिलिखित प्रकरएा में पृष्ठ संख्या ३३७ से ३४८ तक २२ पृष्ठों में एतद्विययक दिगम्बर परम्परा की विभिन्न मान्यतान्नों का विस्तार-पूर्वक विवेचन किया गया है ।

दिगम्बर-परम्परा के ग्राचार्य देवसेनकृत 'भावसंग्रह' (दर्शनसार के कंत्ती से भिन्न) ग्राचार्ग हरिषेएाकृत 'वृहत्कथाकोष' (वीर नि० सं० १४४९), ग्रपभ्रंग भाषा के कवि रयधूकृत 'महावीर चरित्' (वि० सं० १४९४ तदनुसार वीर नि० सं० १९६४) ग्रौर भट्टारक रत्नतन्दिकृत 'भद्रबाहु चरित्र' (वि० सं० १६२४ तदनुसार वीर नि० सं० २०९४) – इन चार ग्रन्थो में श्वेताम्बर मत की उत्पत्ति का विस्तारपूर्वक उल्लेख किया गया है।

दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में ख्वेताम्बर परम्परा की उत्पत्ति के सम्बन्ध में सबसे प्राचीन उल्लेख 'दर्शनसार' का है । श्रपने से पूर्ववर्ती किसी प्राचीन झाचार्य द्वारा रचित एक गाथा को झाचार्य देवसेन ने वि० सं० ९१० में रचित झपने

| ٩ | छत्तीसे वरिससए बि | विक्कमरायस्स मरुएपत्तस्स । |                          |
|---|-------------------|----------------------------|--------------------------|
|   | संरहे उपण्णो,     | सेवडसंघो हु बल्लहीए ।।     | [दर्शनसार तया भावसंग्रह] |

( ٤• )

छोटे पर ऐतिहासिक महत्त्व के ग्रन्थ 'दर्शनसार' में उल्लेख किया है। उसी गाथा को मूलाधार के रूप में प्रथम स्थान देते हुए देवसेन **' (दर्शनसार के रचयिता** देवसेन से भिन्न) ने ग्रपने ग्रन्थ 'भावसंग्रह' में श्वेत पट संघ की उत्पत्ति का जो विवरएग दिया है उससे निम्नलिखित बातें स्पष्टतः प्रकट होती हैं:--

्र्ि १. निमित्त ज्ञानी भद्रबाहु नामक ग्राचार्य विकम सं० १२४ तदनुसार २० क्रीर निर्वास सम्वन् ४६४ में उज्जयिनी में ठहरे हुए थे ।

२. उन्होंने अपने निमित्तज्ञान के बल पर समस्त श्रमण संघों को सूचित किया कि प्रवन्ती सहित समस्त उत्तरापथ में भीषण दुष्काल पड़ने वाला है जो १२ वर्ष तक चलेगा । ग्रतः सभी श्रमण उत्तरापथ से विहार कर सुभिक्षा वाले क्षैत्रों की भ्रोर चले जायं।

३. सभी ग्राचार्य ग्रपने-ग्रपने संघ सहित उत्तरापथ से विहार कर भन्यत्र चले गये । शान्ति नामक ग्राचार्य सौराष्ट्र प्रदेश के वल्लभी नगर में पहुँचे पर वहां भी बड़ा भयंकर दुष्काल पड़ गया । दुष्काल जन्य भ्रपरिहार्य परिस्थितियों में शान्त्याचार्य के संघ के श्रमणों ने दण्ड, कम्बल, पात्र, श्वेतवस्त्रादि धारण कर श्रमणों के लिये वर्जित शिथिलाचार की शरण ली ।

४ शेय श्रमणों के संघ जहां जहां गये वहां संभवतः सुभिक्ष रहा और उन्होंने अपने विशुद्ध एवं कठोर श्रमणाचार में किसी प्रकार का शौथिल्य नहीं ग्राने दिया ।

५. सुभिक्ष होने पर शान्त्याचार्य ने अपने शिष्य-समूह को सत्परामर्श दिया कि वे दण्ड, वस्त्र, पात्रादि का परित्याग कर प्रायश्चित लें भौर पूर्ववत् कठोर श्रमसााचार में प्रवृत्त हो जायं। शान्त्याचार्य के कटुसत्य ग्रादेश से कुद्ध हो उनके जिनचन्द नामक प्रमुख शिष्य ने उनके कपाल पर दण्ड प्रहार किया जिससे उनका प्रासान्त हो गया।

६. शान्त्याचार्य की हत्या कर जिनचन्द्र उनके संघ का झाचार्य बन गया झौर उसने स्वेच्छानुसार अपने झाचरएा के प्रमुकूल नवीन शास्त्रों की रचना की ।

७. दिगम्बर मान्यतानुसार वीर नि० सं० १६२ में स्वर्गस्थ हुए श्रुतकेवली भद्रवाहु का न कहीं इसमें उल्लेख है मौर न विशाखाचार्य, रामिल्ल, स्यूलवृद्ध, स्यूलाचार्य प्रथवा सम्राट् चन्द्रगुप्त का ही । यह पूरा विवरण वस्तुतः वि०

\* 'भाद संग्रह' झौर 'सुलोयएग चरिउ' के रचनाकार देवसेन ने झपने झापको निडडिदेव का प्रक्रिप्य धौर दिमलसेन (झपरनाम मलधारिदेव) का शिष्य बताया है। इन्होंने 'सुलोयएग चरिउ' में कवि-पुष्पदंत का, जिनका समय वि● सं० १०२६ झर्यात् दर्शनसार के रचयिता देवसेन से ३६ वर्ष बाद का है। इन णब्दों में स्मरएग किया हैं:--

ब उमुह-मयंभु-पमुद्दि रक्लिय दुहिय पुष्कयंतेए । सुरसइ सुरहीए पर्य सिरि देवक्षेणेश ।

( 53 )

सं० १२४ से १३६ के बीच का झौर उस समय में हुए नैमित्तिक भद्रबाहु से सम्बन्धित बताया गया है।

अवन्ती में भावी द्वादशवर्षीय दुष्काल की नैमित्तिक भद्रबाहु द्वारा पूर्व सूचना पर संघ तथा भद्रबाहु में दक्षिएगगमन का जो विवरएा श्राचार्य देव सेन ने प्राचीन गाथा के उल्लेख के साथ भाव संग्रह में किया है, उसकी पुष्टि, श्रमएा वेल्गोल पार्श्वनाथ वसति के शक सं० ४२२ (वि० सं० ६४७) के शिला लेख से होती है।<sup>9</sup>

अब तो गहन शोध के पश्चात् दिगम्बर परम्परा के अन्य झनेक विद्वान् भी स्पष्ट रूप से कहने लगे हैं कि दक्षिगा में प्रथम भद्रबाहु नहीं अपितु द्वितीय भद्रबाहु गये थे। डॉ० गुलाबचन्द्र चौधरी एम० ए०, पी-एच० डी, ब्राचार्य, पुस्तकालयाध्यक्ष एवं प्राध्यापक नवनालन्दा महाविहार (नालन्दा) ने लिखा है :--

"हम श्रवए बेल्गोल के एक लेख (प्र. भा. नं. १) से जानते हैं कि दक्षिए भारत में सर्वप्रयम भद्रवाहु द्वितीय माये ये भ्रौर वहां जैन धर्म की प्रतिष्ठा इनसे ही हुई यी, पर कदम्बवंग्री नरेशों के एक लेख (९८) से मालूम होता है कि ईसा की ४-१ वीं शताब्दी में जैन संघ के वहां विशाल दो संप्रदाय – झ्वेतपट महाश्रमएा संघ श्रौर निर्ग्रन्थ महाश्रमएा संघ – का ग्रस्तित्व था। इसी तरह इस वंश के कई लेखों में जैनों के यापनीय ग्रौर कूर्चक नाम संघों का उल्लेख मिलता है, जो कि एक प्रकार से उक्त दोनों से भिन्न थे।

दक्षिए भारत में निर्ग्रन्थ सम्प्रदाय एवं यापनीय तथा कूर्चक संप्रदायों की स्थापना किसने की, यह बात स्पष्ट रूप से हमें लेखों से विदित नहीं होती, पर यह कहने में शायद ग्रापत्ति नहीं होगी कि निर्ग्रन्थ सम्प्रदाय वहां भद्रवाहु (द्वितीय) द्वारा स्थापित हुन्ना।"<sup>9</sup>

उपरिलिखित प्राचीन गाथा, झिला लेख एवं गोधकर्ताम्रों द्वारा समर्थित भाचार्य देवसेन के विवरएा के विपरीत भाषाय हरिषेएा (वीर नि० सं० १४४१) ने म्रपने 'कथाकोश' में वीर नि० सं० ६०६ के प्रासपास हुए निमितज्ञ भद्रबाहु के इस भ्राख्यान को वीर नि० सं० १६२ में स्वर्गस्थ हुए श्रुत केवली भद्रबाहु के साथ ओड़कर निम्नलिखित नवीन बातें ग्रीर बढ़ा दी हैं।

"……महावीर सवितरि परिनिवृ ते ……गौत्तम……लौहार्य जम्बुविष्णुदेवापराजित गोवढ न-भद्रवाहु-विश्वाख-प्रोष्ठिल-कृतिकाय-जयनाम-सिद्धार्थ-वृतिषेगा-बुद्धिवादि गुरु परम्परीगा वक (क) माम्यागतमहापुरुष-संतति समवद्योतितान्वय भद्रवाहुस्वामिना उज्जयम्थामब्टांगमहानिमित्ततत्त्वज्ञेन प्रैकाल्पदत्तिना निमित्तेन द्वादशसंयरसरकालवैषम्य-मुपामम्प कथिते सर्वसंघ उत्तरापधाइक्षिणापथं प्रस्थितः ।

[जैन शिलालेख संग्रह भा० १, शिलालेख सं० १] \* [जैन शिलालेख संग्रह, भा. ३ (मारिएकचन्द्र दिग. जैन ग्रंथ माला समिति), प्रस्तावना, पृ. २३] अवन्ती में आवी बारह वर्षीय दुष्काल की सूचना श्रुतकेवली भद्रवाहु ने श्रमएए संघ को देते हुए निर्देश दिया कि सब श्रमएए उत्तरा पथ से दक्षिएए। पथ में लवएए समुद्र के तटवर्ती प्रदेश की श्रोर विहार कर जायं। दुष्काल का हाल सुनकर मौर्य सम्राट् चन्द्रगुप्त ने चतुर्देश पूर्वधर ग्राचार्य भद्रवाहु के पास दीक्षा प्रहुए करजी श्रोर १० पूर्वी का ग्रध्ययन कर वे विशाखाचार्य के नाम से विख्यात हुए। उन्हें श्रपना उत्तराधिकारी नियुक्त कर भद्रबाहु वहीं रहे ग्रौर विशाखाचार्य ने श्रमएए संघ सहित दक्षिए। की ग्रोर विहार किया।

वे दक्षिएा के पुन्नाट प्रदेश में पहुंचे । रामिल्ल, स्यूलाचार्य एवं स्यूलभद्र ये तीनों प्रपने संघ के साथ सिन्धु प्रदेश में चले गर्थ ।

त्राचार्यं भद्रबाहु उज्जयिनी के झन्तर्गत भाद्रपद नामक स्थान पर झनशन कर एवं समाधिपूर्वक आयु पूर्एं कर स्वर्गस्थ हुए ।

विशाखाचार्यं (चन्द्रगुप्त) अपने श्रमएा समूह के साथ जिस प्रदेश में गये ये वहां मुभिक्ष रहा और वे विशुद्ध श्रमएाचार पालते रहे। सिन्धु प्रदेश में भीषग्ग दुष्काल के कारएए रामिल्ल, स्थूलाचार्यं एवं स्थूलभद्र के श्रमएा दण्ड कम्बल पात्रादि धारएा कर शिथिलाचारी बन गये। सुभिक्ष होने पर रामिल्ल, स्थूलवृद्ध और स्थूलभद्राचार्यं इन तीनों ने निर्ग्रन्थ श्रमएाचार स्वीकार कर लिया पर हीन मनोबल वाले श्रमएगों ने स्थविरकल्प परम्परा का प्रचलन किया।

भट्टारक रत्ननन्दी ने भी वीर निर्वाण सम्वत् २०६५ में रचित अपने भद्रबाहु चरित्र नामक ग्रंथ में मुख्य रूप से हरिषेण का ग्रनुसरण करते हुए निम्नलिखित कुछ बातें जोड़ी हैं :-

चन्द्रगुप्त के १६ स्वप्न, रामल्य, स्थूलाचार्य एवं स्थूलभद्र म्रादि साधुग्रों का म्रवन्ती से बिहार कर उज्जयिनी के उपवनों में ही रहना, भद्रवाहु का दक्षिण के लिये बिहार, पर एक विस्तीर्णवन में निमित्त ज्ञान से म्रपनी स्वल्पायु का बोध होने पर चन्द्रगुप्तिमुनि (राजा चन्द्रगुप्त) के साथ वहीं रुक जाना म्रीर विशाखा-चार्य को प्रपना उत्तराधिकारी नियुक्त कर समस्त श्रमणसंघ के साथ बाहर वर्ष पर्यन्त दक्षिणी प्रदेशों में विचरण करते रहने का निर्देश, चन्द्रगुप्ति म्रीर विशाखा-चार्य को प्रपन उत्तराधिकारी नियुक्त कर समस्त श्रमणसंघ के साथ बाहर वर्ष पर्यन्त दक्षिणी प्रदेशों में विचरण करते रहने का निर्देश, चन्द्रगुप्त म्रीर विशाखा-चार्य को प्रयक्-पृथक् दो मुनि बताना म्रर्थात् हरिषेण ने चन्द्रगुप्त के दीक्षित होने पर उसका नाम विशाखाचार्य रखे जाने का जो उल्लेख किया है उसका निराकरण कर चन्द्रगुप्त को चन्द्रगुप्ति मुनि बताना, चन्द्रगुप्ति मुनि को देव-निर्मित नगर में देवपिण्ड प्राप्त होते रहना, भद्रबाहु के स्वर्गगमन के म्रनन्तर उनके चरण-चिन्हों की सेवा, रामल्य, स्थूलाचार्य, स्थूलभद्रादि श्रमणों का वेष परिवर्तन भ्रौर शिथिलाचार, सुभिक्ष हो जाने पर विशाखाचार्य का पुनः मबन्ती की भ्रोर विहार, मार्ग में चन्द्रगुप्ति से मिलन, देवपिण्ड का सब श्रमणों द्वारा महण, रहस्योद्धाटन, प्रायष्ट्रित, विशाखाचार्य का म्रवन्ती में म्रागमन, उनके द्वारा श्रमणाचार से विपरीत वेष म्रौर म्राचरण धारण करने वाले रामल्य श्रादि के साधुप्रों की भर्सना, स्यूलाचार्य द्वारा ग्रपने श्रमणों को विष्ठुद्ध श्रमणाचार के पालन करने का परामर्श, कुद्ध साधुभ्रों द्वारा स्थूलाचार्य की हत्या ग्रादि ।

भट्टारक रत्ननन्दी से १३० वर्ष पूर्व हुए कवि रयघू (वीर नि. सं. १९६४) ने महावीर चरित् में चाएा म्य द्वारा चन्द्रगुप्ति को राजराजेश्वर बनाये जाने, चन्द्रगुप्ति के पुत्र विन्दुसार, पौत्र झशोक प्रपौत्र एउकु (कुएाल) का वर्एन करते हुए सौतेली मां के षडयन्त्र द्वारा उसको अन्ध बना दिये जाने के उल्लेस के पश्चात् लिखा है कि अशोक ने अन्धे कुएाल के पुत्र चन्द्रगुप्ति को मौर्य साम्राज्य का अधिपति बनाया । कुएाल के पुत्र चन्द्रगुप्ति ने एक रात्रि में १६ स्वप्न देसे । भद्रवाहु से अपने स्वप्नों का दारुएा फल सुनकर चन्द्रगुप्ति (सम्प्रति) ने विरक्त हो उनकी सेवा में निर्ग्रन्थ-श्रमएा दीक्षा प्रहुएा कर ली ।

रयधू ने इसके पत्रचात् भद्रबाहु द्वारा दुष्काल की पूर्व-गूचना से लेकर सुभिक्ष के अनन्तर स्थूलाचार्य ग्रादि के श्रमणों द्वारा शिथिलाचार में प्रवृत्त रहने तक का शेष वर्णन रत्ननन्दी की तरह ही किया है। यहां यह उल्लेखनीय है कि हरियेएा, रत्ननन्दी आदि दिगम्बर परम्परा के आचार्यों ने जहां मौर्य सम्राट चन्द्रगुप्त को श्रुतकेवली भद्रबाहु का समकालीन बनाकर क्वेताम्बर दिगम्बर मतोत्पत्ति की घटना को वीर नि. सं. १६२ में घटित होना ग्रौर आचार्य देवसेन ने चन्द्रगुप्ति, विशाखाचार्यं वामिल्ल, स्थूलाचार्यं, स्थूलभद्राचार्यं <mark>ग्रादि किसी का</mark> किसी प्रकार उल्लेख न करते हुए वीर नि. सं. ११४ में विद्यमान भद्रबाहु नामक नैमित्तिक भद्रवाहु के समय में सम्प्रदाय-भेद होना बताया है वहां रयधू ने मौर्य-सम्राट सम्प्रति (कृग्गलपुत्र) को चन्द्रगुप्ति के नाम से अभिहित करते हुए उसके ग्रन्तिम समय में वीर नि. सं. ३३० के ग्रासपास इस सम्प्रदाय भेद की उत्पत्ति होना वताया है। इससे स्पष्ट है कि इस सम्प्रदाय भेद की उत्पत्ति के सम्वन्ध में दिसम्बर परम्परा के पास कोई सर्वसम्मत प्रामाखिक आधार नहीं था, जिसके फलस्वरूप जिसने जैसा सुना, जिसके सामने जैसी किंबदन्ती ग्राई उसने उसी को त्राधार माम कर उसमें प्रपनी ग्रोर से दो चार नाम श्रौर कु<mark>छ नई बातें बढाकर</mark> लिख डाला । (दिगम्वर परम्परा में) यदि इस विषय में कोई ठोस प्रामासिक ग्राधार होता तो 'जिनने मुंह उतनी बात' इस कहावत <mark>के त्रनुसार (दिगम्बर</mark> परम्परा के) विभिन्न ग्रंथों में इस प्रकार के आकाश-पाताल तुल्य अन्तर वाले परस्पर विरोधी उल्लेख कदापि नहीं किये जाते ।

दिगम्बर परम्परा के उपरिचर्चित उल्लेखों से कौन से उल्लेख में कितनी सच्चाई है ग्रौर कितनी कोरी कल्पना--यह निर्णय तो प्रत्येक उल्लेख को इतिहास की कसौटी पर कसने के ग्रनन्तर ही किया जा सकता है। यह तो ऊपर बताया जा चुका है कि दिगम्बर परम्परा के सब से प्राचीन शिलालेख (श्रवसा बेलगोल-पार्श्वनाथ वसति, जैन शिलालेख संग्रह, भाग १, लेख सं. १) में ग्राचार्य सिद्धार्थ, धृतिषेसा एवं बुद्धिल ग्रादि के बहुत काल पश्चात् हुए नैमित्तिक ग्राचार्य भद्रबाहु द्वितीय द्वारा भवन्ती में भावी द्वादशवार्षिक दुष्काल की भविष्यवाशी के पश्चात् उनके श्रमश संघ सहित दक्षिण में जाने का उल्लेख है न कि श्रुतकेवली भद्रबाहु का। यदि यह ऐतिहासिक महत्व की घटना श्रुतकेवली भद्रबाहु के जीवन से सम्बन्धित होती तो उस प्राचीन शिलालेख में इसका ग्रवश्य उल्लेख होता। जैसा कि ऊपर बताया जा चुका है, गहन अन्वेष स के पश्चात् दिगम्बर परम्परा के प्राधुनिक इतिहास गवेषक भी इसी निष्कर्ष पर पहुंचे हैं कि दक्षिश में प्रथम भद्रबाहु नहीं भ्रपितु नैमित्तिक भद्रबाहु द्वितीय गये थे।

हरिषेंग, रत्ननन्दी म्रादि विद्वानों द्वारा उल्लिखित झ्वेताम्बर-दिगम्बर सम्प्रदाय भेद की उत्पत्ति विषयक उपरिचर्चित विवरणों को ऐतिहासिक तथ्यों की कसौटी पर कसने के पश्चात् वे केवल किंवदन्ती पर ग्राधारित ही नहीं च्रपितू नितान्त काल्पनिक और तथ्यविहीन ही सिद्ध होते हैं । श्रुतकेवली म्राचार्य भद्रबाहु तथा दशपूर्वधर ग्राचार्य स्थूलभद्र के प्रकरएए में भारत, यूनान ग्रार विश्व के इतिहास के परिप्रेक्ष्य में इस तथ्य को भली-भांति सिद्ध कर दिया गया है कि ईसा पूर्व ३२७ (वीर नि. सं. २००) में सिकन्दर ने भारत पर ग्राकमएा किया । **ईसा पूर्व ३२४ तक उत्तरी सीमावर्ती राजा एवं पंजाव के छोटे-छोटे ग**राराज्य सिकन्दर से लोहा लेते हुए उसको आगे वढ़ने से रोकते रहें । सिकन्दर के सर्वोच्च **सेनानायकों तथा यूनानी राजदूत मेगस्थनीज द्वा**रा लिखे गये कतिपथ महत्वपर्र्या तस्यों के माधार पर ईसा पूर्व तथा ईसा की प्रथम, द्वितीय जताब्दी में यूरोपीय विद्वानों ने जो रचनाएं कीं, उनमें स्पष्ट उल्लेख किया है कि पोरस तथा चन्द्रगृप्त **ने सिकन्दर को शक्तिशाली नन्द साम्रा**ज्य पर स्राक्रमणा करने के लिये प्रोत्साहित किया था। उन्होंने सिकन्दर को बताया कि गंगादिराई का राजा विल्कुल दुश्वरित्र शासक है, कोई उसका सम्मान नहीं करता ग्रादि ग्रादि । ईमा को दूसरी शताब्दी के विद्वान् जस्टिन ने त्रपनी रचना 'एपिटोम' (सारसंग्रह) में स्पष्ट लिखा है कि चन्द्रगुप्त ने भारतीयों में यूनानी शासन के विरुद्ध विद्रोह को ग्राग भड-काई । उसने लुटेरों का दल गठित किया ग्रीर हाथी पर सवार हो वह पुनानियों से लड़ता रहा।

इस प्रकार विदेशी निष्पक्ष साक्षियों से मर्माथत केवल निविवाद ही नहीं प्रपितु सब मम्मत ऐतिहासिक तथ्य से यह ग्रन्तिम रुप से मिद्ध हो जाता है कि ईसा पूर्व ३२७ से ३२४ (वीर नि० सं० २०० से २०३) तक चन्द्रगुप्त एक देशभक्त साधारण सैनिक के रूप में ग्रीर नवम नन्द मगथ के महाशक्तिणांगी सम्राट् के रूप में विद्यमान था। सिकन्दर के पश्चाद्वर्ती यूनानी शामक सेल्यूकम प्रौर चन्द्रगुप्त के सम्बन्ध में किये गये यूनानी लेखकों के उल्लेखों के सन्दर्भ में चन्द्रगुप्त, चाएाक्य ग्रीर मगध सम्राट् नवम नन्द विषयक भारतीय ऐतिहामिक घटनान्नों पर विचार करने से यही निष्कर्ष निकलता है कि चागाक्य ने ईसा पूर्व ३१२ तदनुसार वीर नि० सं० २१४ में चन्द साम्राज्य का ग्रन्त कर चन्द्रगुप्त मौर्य को पार्टलिपुत्र के साम्राज्य का ग्रंथिपति बनाया। सूर्य के प्रकाश के समान स्पष्टतः भासमान इन ऐतिहासिक तच्यों के प्रकाश में वस्तुतः दिगम्बर परम्परा के उपरिचर्चित हरिषेश, रत्ननन्दी भावि द्वारा किये गये श्रुतकेवली मद्रवाह और चन्द्रगुप्त मौर्य को समकालीन बताने वाले उल्लेख केवल काल्पनिक किंवदन्ती मात्र ही सिद्ध होते हैं। क्योंकि एक भोर तो दिगम्बर परम्परा के सभी ग्रन्थ, समस्त पट्टावलियां वीर नि० सं० १६२ में श्रुतकेवली भद्रवाह का स्वगंवास होना मानती हैं और दूसरी भौर भारतीय, यूनानी एवं विध्व-इतिहास से निविवादरूपेए यह सिद्ध है कि ईसा पूर्व ३२४ (वीर नि० सं० २०३) में ग्रर्थात् श्रतकेवली भद्रवाह के स्वर्गस्थ हो चुकने के ४१ वर्ष पश्चात् तक चन्द्रगुप्त साधारए। सैनिक भौर नन्द मगभ का शक्तिशाली सम्राट् था। 'तित्योगालियपइन्ना' जैसे प्राचीन, प्रामाएिक एवं निष्पक्ष मन्य से भी इसी तथ्य की पुष्टि होती है कि वीर नि० सं० २१४ में नन्द साम्राज्य का अन्त भौर मौर्य साम्राज्य का भम्यूदय हुआ।

ऐसा प्रतीत होता है कि माचार्य हरिषेएा भौर रस्तनन्दी ने जिस समय ये विवरएा लिखे, उस समय ये प्रसिद्ध ऐतिहासिक तथ्य उनके ध्यान में नहीं भाये कि सम्प्रति के मगध सम्राट् बनने तक केवल पाटलिपुत्र ही मगध साम्राज्य की राजधानी रही, ग्रवन्ती वस्तुतः सम्प्रति के राज्यारोहएा के पश्चाद् १ वर्ष तक कुमार भुक्ति में ही रही । इस इतिहास प्रसिद्ध तथ्य की भोर ध्यान न जाने के कारएा ही हरिषेएा मादि ने मौर्य सम्राट् चन्द्रगुप्त के प्रवन्ती में रहने की बात का उल्लेख किया है ।

इस प्रकार के उल्लेखों के पीछे पूर्वाग्रह का पुट रहा है भयवा नहीं, इस विषय में तो साधिकारिक रूप से कुछ नहीं कहा जा सकता पर इतना तो सुनिश्चित है कि पश्चाद्वर्ती भद्रबाहु नामक भाचार्य के जीवन से सम्बन्धित घटनान्नों को नामसाम्यजनित भ्रान्तिवशात् लगभग ४४४ वर्ष पूर्व हुए श्रुतकेवली भद्रबाहु के जीवन से सम्बद्ध कर दिया गया है।

नाम साम्य के कारए। केवल दिगम्बर परम्परां में ही इस प्रकार की आन्ति उत्पन्न हुई हो ऐसी बात नहीं है। श्वेताम्बर परम्परा में भी इस प्रकार की आग्तियां उत्पन्न हुई और अवान्तर काल में हुए नैमित्तिक आचार्य भद्रवाहु द्वारा रचित निर्युक्तियों, उवसग्गहरस्तोत्र और भद्रवाहु संहिता को तथा उनके जीवन की कतिपय घटनाओं को श्रुतकेवलीभद्रवाहु के जीवन से जोड़ दिया गया है। श्रुतकेवली भद्रवाहु के प्रकरए। में विस्तारपूर्वक प्रमाण प्रस्तुत कर शताब्दियों से ज्याप्त इस प्रकार की आन्ति का निराकरए। करने का प्रयास किया गया है।

श्रुतकेवलीकाल के ४ ग्राचार्यों में से भद्रवाहु को छोड़ गेथ चार श्रुत-केवलियों के नाम दोनों परम्पराश्रों में भिन्न क्यों पाये जाते है, इस प्रक्रन पर यहां विशेष न कह कर इतना ही कहना पर्याप्त होगा कि जहां तक ग्राचार्यों के नाम का प्रक्ष है -- दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में भगवान् महावीर के गराधरों के नामों के सम्बन्ध में भी कहीं मलैक्य नहीं मिलता ।<sup>9</sup> यही कारएा है कि इस युग के दिगम्वर विद्वानों ने श्वेताम्बर परम्परा के सभी ग्रन्थकारों द्वारा सम्मत गएाधरों के नाम, ग्राम आदि परिचय को ग्रपने ग्रन्थों में स्थान देना प्रारम्भ कर दिया है ।<sup>3</sup>

श्रुतकेवली काल की समाप्ति के पश्चात् एक नवीन तथ्य सामने ब्राता है जो विद्वानों के लिये विचारएगिय श्रीर गवेषकों के लिये गहन गवेषएगा का विषय प्रतीत होता है। तीर्थ प्रवर्तन के समय से लेकर आर्य सुंघ के नाम से लोक में विश्रुत रहा। आर्य सुंघर्मा के झाचार्यकाल से आर्य संघ के नाम से लोक में विश्रुत रहा। आर्य सुंघर्मा के झाचार्यकाल से आर्य भद्रबाहु (श्रुतकेवली) के झाचार्य काल तक इसमें किसी गएग विश्रेष का नाम कहीं दृष्टिगोचर नहीं होता। पर झाचार्य भद्रबाहु के स्वर्गस्थ होने के पश्चात् कल्पस्थविरावली जैसी प्राचीन और प्रामाणिक पट्टावली में उनके प्रथम शिष्य गोदास के नाम से गोदास गएग के प्रचलित होने का उल्लेख उपलब्ध होता है। निर्ग्रन्थ संघ में गएग की विद्यमानता का यह सबसे पहला उल्लेख होने के कारण वस्तुतः विचारएगिय है। कल्पस्थविरावली में गोदासगएग की चार शाखाओं – तामलित्तिया, कोडिवरिसिया, पंडुवद्धिएाया और दासी खब्बड़िया – का भी उल्लेख है जो संभवतः मुदूरस्थ बंग प्रदेश के ताम्नलिप्ति, कोटिवर्ष, पौण्डुवर्धन ग्रादि स्थानों में धर्म का प्रचार-प्रसार करने के फलस्वरूप उन स्थानों के नाम से प्रसिद्ध हुई प्रतीत होती है।

यहां विचार सीय प्रश्न यह है कि क्या स्थविर गोदास के समय में श्रमस संघ इतना विशाल स्वरूप धार ए कर गया था कि श्रमसों के समीचीन ग्रध्यापन, ग्रनुशासन ग्रादि की दृष्टि से गोदासगर के नाम से प्रृथक् गर स्थापित करने की ग्रावश्यकता पड़ी ग्रथवा स्थविर गोदास ग्रौर उनके विशाल शिप्य समूह के निरन्तर ग्रति दूर बंग प्रदेश में ही विचर ए करते रहने के फलस्वरूप केवल पहिचान मात्र के लिये उनके साधु समूह की गोदासगर के नाम से प्रसिद्धि हुई। बहुत सोच विचार के पञ्चात् हमें तो गोदासगरा के उल्लेख के पीछे उपरि ग्रनुमानित दो कार सों में से ग्रंतिम कार ए ही उचित प्रतीत होता है। ग्राशा है शोधप्रिय विद्वान इस पर गवेष एा कर विशेष प्रकाश डालेंगे।

इस उल्लेख से एक बात तो स्पष्ट हो जाती है कि याचार्य भद्रवाहु के प्रमुख शिष्य गोदास ने ग्रंपने शिष्य समूह सहित दक्षिए। में पहुँच कर वहां जैन धर्म का प्रचार एवं प्रसार किया ।

३. **बग्नपूर्वधर-कालः – वीर** निर्वाण सं० १७० से २८४ तक के इस काल में आर्य **स्थूलभद्र से लेकर** आर्य वच्च तक ११ दग्नपूर्वधर आचार्यों, आर्य सुहस्ती से प्रारम्भ हुई युग-प्रधान-परम्परा, आर्य बलिस्सह से प्रारम्भ हई वाचकवंज परम्परा

<sup>२</sup> वीरोदय काव्य (पं० हीरालालजी शास्त्री द्वारा संपादित)

( 63

ſ

<sup>ै</sup> देखिये हरिवंश पुराश, सर्ग ३, श्लोक ४१ से ४३, उत्तर पुराश,

(नन्दीसूत्र के आदि मंगल के रूप में दी गई पट्टावली), गएाचार्य परम्परा (आर्य सुहस्ती-परम्परा की कल्पसूत्रीया स्थविरावली) के उपर्युक्त ४१४ वर्ष की अवधि में हुए आचार्यों और उनके समय में घटित उल्लेखनीय घटनाओं, राजवंशों एवं विदेशी आत्रमएों आदि का संक्षेप में सारभूत परिचय दिया गया है।

यह प्रकरण भी ऐतिहासिक दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है। इस प्रकरण में जैन काल गरणना की एक जटिल गुत्यों को सुलफाने का प्रयत्न किया गया है, जो विगत एक सहस्र वर्षों से विचारकों के लिये एक जटिल समस्या बनी हुई थी।

तित्योगालिय पइण्णा जैसे प्रामाणिक एवं प्राचीन ग्रन्थ में जैन परम्परा की कालगणना का स्पष्ट तथा निविवाद उल्लेख होने के उपरान्त भी ईसा की १०वीं शताब्दी के पश्चात् के दिगम्बर एवं श्वेताम्बर --- दोनों ही परम्पराभ्रों के कतिपय ग्रन्थों में श्रुतकेवली भद्रबाहु के स्वर्गस्थ होने के ४१ वर्ष (तिलोयपण्एत्ती हरिवंशपुराए, धवला भ्रादि की टुष्टि से १३ वर्ष) पश्चात् नन्द साम्राज्य का भन्त कर मगध साम्राज्य के राजसिंहासन पर भ्रासीन होने वाले मौर्य सम्राट चन्द्रगुप्त को श्रुतकेवली भद्रबाहु का समकालीन वताया गया है। श्वेताम्बर परम्परा के कुछ एक ग्रन्थों में जहां चन्द्रगुप्त को भद्रबाहु का श्रद्धालु श्रावक बताया गया है वहां दिगम्बर परम्परा के हरिषेएाकृत कथाकोश, रत्ननन्दीकृत भद्रबाहुचरित्र प्रभृति कथासाहित्य के ग्रन्थों में चन्द्रगुप्त द्वारा श्रुतकेवली भद्रबाहु के पास निर्ग्रन्थ श्रमण दीक्षा ग्रहण किये जाने तक का उल्लेख किया गया है। दिगम्बर परम्परा में यह सर्वसम्मत मान्यता प्रचलित रही है कि श्रुतकेवली भद्रबाहु वीर निर्वाण सं० १६२ में स्वर्गस्थ हुए। दिगम्बर परम्परा के सर्व ग्रन्थों में भी इसी प्रकार का उल्लेख विद्यमान है। श्वेताम्बर परम्परा के एतद्वियक सभी ग्रन्थों में भी स्पष्ट उल्लेख है कि श्रुतकेवली भद्रबाहु वीर नि० सं० १७० में स्वर्गवासी हुए।

दूसरी ग्रोर यह भी एक ऐतिहासिक तथ्य है कि चाएाक्य की सहायता से चन्द्रगुप्त मौर्य ने वीर निर्वास सं० २१४ में नन्द साम्राज्य का ग्रन्त कर मगध साम्राज्य के राज्यसिंहासन पर ग्रारूढ़ हो मौर्य साम्राज्य की स्थापना की । पर श्वेताम्बर ग्रीर दिगम्बर दोनों परम्पराग्रों के उपरिवर्सित उल्लेखों के अनुसार यदि मौर्य सम्राट् चन्द्रगुप्त को श्रुतकेवली ग्राचार्य भद्रबाहु का श्रावक ग्रयवा श्रमएा शिष्य माने तो इस दशा में या तो श्रुतकेवली भद्रबाहु के स्वर्गरोहए काल को वीर निर्वास सं० २१४ के १०-२० वर्ष पश्चात् लाना पड़ेगा या फिर नन्द साम्राज्य के ग्रंत एव मौर्य साम्राज्य के जन्म काल को वीर जि० सं० १६२ भयवा १७० से न्यून से न्यूनतम १४-१६ वर्ष पीछे की ग्रोर ले जाना पड़ेगा । जैन साहित्य में दोनों प्रकार के उदाहरए उपलब्ध हैं। दिगम्बर परम्परा के कवि

<sup>े</sup> प्रस्तुत ग्रन्थ, पूरु ३४१

तिगम्बर परम्परा के कवि रयधू ने श्रुतकेवली भद्रबाहु के स्वगंगमन काल को वीर नि॰ सं•ु३३० के ग्रासपास ला रखा है।

रयघू ने श्रुतकेवली भद्रबाहु को ग्रशोक के पौत्र-एायलु (कुएगल) के पुत्र चन्द्रगुष्ति (सम्प्रति) का समकालोन बता कर श्रुतकेवली भद्रबाहु का ग्राचार्यकाल वीर नि॰ सं॰ ३३० के ग्रासपास ला रखा है। दूसरा उदाहरएा है श्वेताम्बर परंपरा के ग्राचार्य हेमचन्द्रसूरि ग्रौर दिगम्बर ग्राचार्य हरिषेएा तथा रत्ननन्दी का, जिन्होंने श्रुतकेवली भद्रबाहु ग्रौर मौर्य सम्राट् चन्द्रगुप्त को समकालीन बताकर ग्राचार्य भद्रबाहु का स्वर्गेगमन काल ऋमशः वीर नि॰ सं॰ १७० तथा १६२ ग्रीर चन्द्रगुप्त के राज्यारोहएा का समय वीर नि॰ सं॰ १६२ के पूर्व ग्रौर हिमवन्त स्थविरावलीकार ने तो शब्दों में वीर नि॰ सं॰ १४४ में ला रखा है।

काल गएाना में इस प्रकार का ६० वर्ष का अन्तर कब और किस कारएा प्राया इस पर निष्पक्ष दृष्टि से चिन्तन किया जाय तो एक कारएा प्रतीत होता है। ऐसा अनुमान किया जाता है कि ईसा की ११ वीं शताब्दी के दिगम्बर आचार्य हरिषेएा ने संभवतः दिगम्बर परम्परा को अति प्राचीन और ध्वेताम्बर परम्परा को उससे अर्वाचीन सिद्ध करने के अभिप्राय से वीर नि० सं० ६०६ में उत्पन्न हुए सम्प्रदाय भेद की घटना को अतकेवली भद्रबाहु से सम्बद्ध किया हो। इसके साथ ही साथ यह भी संभव है कि दिगम्बर परम्परा की लोक में प्रभावना हो इस हष्टि से भद्रबाहु के पास मौर्य सम्राट् चन्द्रगुप्त के दीक्षित होने तथा दीक्षित चन्द्रगुप्त का ही नाम विशाखाचार्य रखे जाने का उल्लेख किया हो। चन्द्रगुप्त मौर्य जैसा बड़ा सम्राट् भी जैन धर्मावलम्बी और श्रुतकेवली भद्रबाहु का अनन्य श्रदालु श्रावक था – यह जान कर लोगों में जैन-धर्म की प्रभावना होगी इस उद्देश्य से दिगम्बर परम्परा के आचार्य हरिषेएा का अनुसरएा करते हुए क्वेताम्बर परम्परा के आचार्यों ने भी मौर्य सम्राट् चन्द्रगुप्त को श्रुतकेवली भ्रावाहु का अनन्य श्रदालु श्रावक था – यह जान कर लोगों में जैन-धर्म की प्रभावना होगी इस उद्देश्य से दिगम्बर परम्परा के आचार्य हरिषेएा का अनुसरएा करते हुए क्वेताम्बर परम्परा के आचार्यों ने भी मौर्य सम्राट् चन्द्रगुप्त को श्रितकेवली झाचार्य भद्रबाहु का समकालीन एवं परमभक्त श्रावक बताया हो।

दोनों परम्पराग्रों के एतद्विषयक सभी उल्लेखों का समीचीनतया पर्यालोचन करने पर एक ग्राश्चर्यजनक तथ्य प्रकाश में ग्राता है कि दिगम्बर परम्परा के हरिषेएा रत्ननन्दी ग्रादि ग्राचार्यों ने भद्रबाहु चन्द्रगुप्त विषयक कथानकों में इन दोनों के संवत् काल ग्रादि का कहीं उल्लेख तक नहीं किया है। इस दृष्टि से भी इतिहास के क्षेत्र में इन कथानकों का एक किंवदन्ती से ग्रधिक महत्व नहीं रह जाता।

ग्राचार्य हेमचन्द्र ने भद्रबाहु ग्रौर चन्द्रगुप्त को समकालीन बताकर स्पष्ट शब्दों में उल्लेख किया है कि ग्राचार्य भद्रबाहु वीर ति. सं. १७० में स्वर्गस्थ हुए। ग्राचार्य हेमचन्द्र द्वारा किये गये इस उल्लेख से यह स्पष्टरूपेए प्रकट होता है कि इन दोनों को समकालीन बताते समय उन्होंने ग्राचार्य परम्परा की काल गएगना का तो पूरा ध्यान रखा है पर राज्य काल गएगना में पालक के राज्यकाल के ६० वर्षों की गएगना करना वे एकदम भूल गये<sup>1</sup> ग्रौर इस प्रकार वीर नि०

<sup>ै</sup> एवं च श्री महावीर, मुक्तेर्वर्षशतेगते । पंचपंचाशदधिके, चन्द्रगुप्तोऽभवन्तुपः ।।३३६।। [परिशिष्ट पर्व]

सं० २१४ में णासनारूढ हुए चन्द्रगुप्त को बीर नि० सं० १४४ में ६० वर्ष पहले ही मगध सम्राट् बना दिया । श्राचार्य हेमचन्द्र ढारा को गई यह राज्यकाल गगान विषयक त्रुटि उन्हीं के ढारा किये गये महाराजा कुमारपाल के काल के उल्लेख से पकड़ ली गई। २

दिगम्बर एवं श्वेताम्बर दोनों ही परम्पराग्रों द्वारा सर्वसम्मति से स्वीकृत-विकम संवत्, ई० सन्, जरु संवत् तथा वोर ति० संवत् - इन सय कालगसनाग्रों के तुलनात्मक विवेचन के ग्रनन्तर पूर्धातः प्रामास्पिक सिद्ध हुई राज्यकालगसना में दोनों परम्पराग्रों के हरियोग, हेमचन्द्र ग्रादि चार ग्राचार्यों ने जो ६० वर्ष का ग्रन्तर डालकर आस्ति उत्पन्न की है, उस आस्ति का निराकरण न किये जाने की देशा में न केवल जेन इतिहास पर हो ग्रपिन् भारत के विगत २२०० वर्षों के इतिहाम पर भी बड़ा विपरीन प्रभाव पड़ता है। यद्यपि इन लभ्वे काल के चले या रहे बहुर्चाचत प्रश्न पर हमने ग्रातिस्थमान प्रन्थमाला के प्रथम भाग (भगवान महावीर के प्रकरण) में पर्याप्त प्रकाण डाला है तथापि द्वितीय भाग के लेखन काल में हमें इस आस्ति का सदा के लिये ग्रन्तिम रूप से निवारण करने वाले जो तथ्य उपलब्ध हुए हैं उनका इस प्रकरण में निष्पक्ष विदेशी साध्य के माय उल्लेख कर इस उलभी हुई गुत्थी को सदा के लिये मुलभाने का प्रयान कि या है। हमारा यह प्रयास कहां तक सफल रहा है, इसका निर्माय पाठक नटग्थ इप्टि से करें।

ईसा पूर्व ३२७ में भारत पर ग्राकमण के समय सिकन्दर के साथ ग्राये हुए सेनाध्यक्षों द्वारा लिखे गये संस्मरणों तथा उनके उल्लेख के साथ प्रसिद्ध यूनानी राजदूत मेगस्थनीज द्वारा लिखे गये संस्मरणों के ग्राधार पर विदेशी विद्वान् जस्टिन (ईसा की दूमरी शती) ने 'एपिटोम' (सारसंग्रह) नामक पुस्तक लिखी। उस पुस्तक में सिकन्दर के मेनानियों द्वारा कतिपय ग्रांग्वों देखी तथा प्रत्यक्ष यनुभूत पटनायों का विवरण है। ग्राज में २२०० वर्ष पूर्व की ग्रति प्राचीन, कतिपय ग्रंगों में पूर्णतः निष्पक्ष एवं प्रामागिक साक्षी के उन उल्लेखों से इस प्रकरण में यह सिद्ध कर दिया गया है कि ईसा से ३२४ वर्ष पूर्व तक नल्दवंग का शक्ति-शाली साम्राज्य, सम्राट् नवम नन्द ग्रीर विदेशी ग्रातताइयों को भारत की भूमि में वाहर खदेडने का हड़ संकल्प लिये रम्पांगण में युद्धरत युवा देशभक्त योद्धा चन्द्रगुष्त – ये सभी विद्यमान थे। इस प्रकार के प्रवल -प्रमागों से पुष्ट ऐति-हासिक तथ्य के समक्ष चन्द्रगुप्त मौर्य को अत्रवेली भदवाहु का समकालीन, शिष्म भ्रमण ग्रथवा साक्षात् आवक वताने वाले कथानक का मूल्य एक निराधार किवदन्ती अथवा कपोलकल्पित कथानक में ग्राधिक नहीं हो सकता।

- े पालगरण्लो सट्दी भरणवेशमयं त्रियालि संदासं । मुस्पिगगदिहसमं, तीसा पुराषुसमित्तारा ।। [तित्योगालिय पड्ण्ला]
- \* देसिये प्रस्तुत ग्रन्थ, पृ० ७३६ ।

इस प्रकरण के – "ग्रायं स्थूलभद्र द्वारा ग्रति दुष्कर ग्रभिग्रह" ग्रौर "उत्कट साधना का ग्रनुपम प्रतीक ग्रवन्ति सुकुमाल" – ये दो ऐसे ग्रमर ग्रास्थान हैं, जो साधना-पथ पर ग्रयसर होने वाले ग्राध्यात्मिक पथ के पथिकों को सदा सर्वदा शजि सूर्य की तरह पथप्रदर्शन करते रहेंगे। संसार के साहित्य में ग्रन्थत्र इस प्रकार के ग्रप्तिम ग्राख्यान संभवतः खोजने पर भी उपलब्ध नहीं होंगे। मौर्य सम्राट् चन्द्र-गुप्त, कलिगपति महामेधवाहन भिक्खुराय खारवेल, गर्दभिल्ल, विकमादित्य ग्रादि राजाधों के जीवन एवं राज्य का जो परिचय दिया गया है, उससे न केवल जैनधम ही ग्रपितु भारतीय इतिहास के कतिपय नवीन तथ्यों पर भी प्रकाण पड़ता है।

इस प्रकरण के - "भ्रम का निराकरण" नामक उपशीर्थक के प्रन्तर्यत किये गये विवेचन में सॉम्प्रेडीयिक व्यामोहवशान् कुछ एक आधुनिक विद्वानों द्वारां महिसा के महान सिद्धान्तों पर किये गये दोषारोपण का निराकरमा किया गया है। इसमें न केवल भारतीय प्रषित् विश्व इतिहास के कतिपय ऐतिहासिक तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में यह बताया गया है कि सही अर्थ में अहिंसा के महान सिद्धांत ही शुरवीरता का पाठ पढ़ाते हैं । प्रहिसा में कायरता के लिए कही लेगमात्र भी स्थान नहीं है। भारत में जब तक ग्रहिंसा के महान् सिद्धान्तों का ग्रन्तर्मन से पालन होता रहा, तब तक मानवता सर्वतोमुखी समुद्धि के साथ समुन्तत होती. हुई श्रेयण्कर समुत्कर्ष के उच्चतम शिखर पर ग्रासीन रही, देश सर्वतः सूसम्पन्न. स्वतन्त्र, शक्तिशाली और सुखी बना रहा । निर्वाए पश्चात् उदायी, नन्दिवर्धन. <mark>ग्रशोक और विकमादित्य जैसे विश्ववन्धुत्व की <mark>भाषना से प्रोत-प्</mark>रोत एवं ग्रहिसा</mark> **के पुजारी राजाओं के राज्यकाल विश्व इतिहास में इस** बात के प्रतीक हैं कि सच्ची ग्रहिंसा का श्रनूपालन ही वस्तुतः सौख्य-समृद्धि एवं कल्यागा की कुंजो है । अहिंसा के सिद्धान्तों ने विश्व की केवल मानवता पर ही जुही ग्रपित विश्व के समस्त भूतसंघ पर असीम उपकार किया है। ज्यों-ज्यों मानव अहिमा के विश्वकन्यासकारी सिद्धान्तों को भूलता गया त्यों-त्यों वह मानवीय गुरसों से विहीन हो दासता, और दारुए। दुःख द्वन्द्व के निबिड़तम बन्धनों में आवद्ध हो रसातन में गिरता गया ।

इस प्रकरण के - "ग्रा. सुहस्ती के बाद की संघ व्यवस्था" - इस उपशीर्षक के अन्तर्गत गणों, शाखाग्रों, गणधर वंश परम्परा, वाचनाचार्य परम्परा ग्रौर युग-प्रधानाचार्य परम्परा के उद्भव प्रयोजन ग्रौर ऋषिक विकास का एक मुस्पष्ट चित्र प्रस्तुत किया गया है। कालवशात् ग्रवश्यभावी गणवाहुल्य एवं ग्रनेक आचार्यों के पृथक् ग्रस्तित्व को, मान्यता प्रदान करते हुए उस समय के श्रमण शेष्ठों ने जो दूरदर्शिता पूर्ण बुद्धिकोशन प्रदर्शित किया ग्रौर उसके फलस्वरूप भगवान् महावीर का धर्म-संघ विविधता में भी ग्रपनी एकरूपता वनाये रख सका. उमका भी इस प्रकरण में विस्तार पूर्वक वर्णन किया गया है।

४. सामाम्य पूर्वधर-काल – क्षेताम्बर परम्परा की मान्यतानुसार वीर निय संवर्धदर्भ से १००० तक का काल सामान्य पूर्वधरकाल माना गया है । इस प्रकरण में ग्रायं रेवतीनक्षत्र से लेकर ग्रायं देवद्धिगएगी क्षमाश्रमएग तक १० वाचनाचायों, ग्रायं रक्षित से ग्रायं सत्यमित्र तक १० युगप्रधानाचायों, ग्रायं रथ, चन्द्र, सामंतभद्र वृढदेव, प्रद्योतन, मानदेव ग्रादि गएगचायों का परिचय दिया गया है। इस प्रकरएग में ग्रनुयोगों के पृथक्करएग, शालिवाहन झाक-संवत्सर, जैन-शासन में सम्प्रदायभेद, दिगम्वर परम्परा में संघभेद, यापनीय संघ, गच्छों की उत्पत्ति, चैत्यवास, स्कन्दिलीया एव नागार्जुनीया - इन दोनों मागमवाचनाग्रों, बीर नि० सं० ६८० में वल्लभी नगर में हुई ग्रन्तिम ग्रागमवाचना के समय ग्रागम-लेखन, ग्रायं देवदि की जुरु-परम्परा, सामान्य पूर्वधर काल सम्बन्धी दिगम्बर परम्परा की मान्यता, प्रज्ञापना सूत्र ग्रोर षट्खण्डागम का तुलनात्मक परिचय, नन्दिसंघ की प्राकृत पट्टावली को लेकर दिगम्बर परम्परा में व्याप्त कालनिएाँय विषयक भ्रान्ति ग्रादि कतिपय महत्वपूर्ण तथ्यों पर विस्तारपूर्वक प्रकाश डालने का प्रयास किया गया है।

वीर नि० सं० ६०४ तदनुसार ई० सन् ७८ से प्रारम्भ हुए शालिवाहन शाकसंवत्सर के सम्बन्ध में यद्यपि इस प्रकरण में पर्याप्त प्रकाश डाला जा चुका है तथापि इस सम्बन्ध में एक स्पष्टीकररा परमावश्यक है । कतिपय विद्वानों का अभिमत है कि भारत में कुषाए। राज्य की नींव डालने वाले कुषास राजा कनिष्क ने ई० सन् ७५ में सिंहासनारूढ़ होते ही अपने नाम से जिस कनिष्क संवत् का प्रचलन किया, वही शक संवत्सर के नाम से प्रसिद्ध हुआ। संयोग की बात है कि भारत भूमि से शक सत्ता का अन्त कर जिस वर्ष सातवाहनवंशीय गौतमीपुत्र सात-करिए ने शकारि विक्रमादित्य की उपाधि घारएकर शालीवाहन शाक-संवत्सर की स्यापना की उसी वर्ष में भारत के पश्चिमोत्तर भाग पर ब्रधिकार कर कनिष्क ने भी अपने राज्यारोहए। की स्मृति में कनिष्क संवत् का प्रचलन किया। इस प्रकरुए में यह स्पष्टतः उल्लेख कर दिया गया है कि कुषारणवंशी कनिष्क पार्थियन था। उसने शकों को उत्तरी भारत में परास्त कर भारत के दक्षिएा-पश्चिमी प्रदेश कच्छ एवं सौराष्ट्र की म्रोर खदेड़ दिया ! ऐसी स्थिति में शकों के शत्रु एक कुषाए।वंशी (पायियन) राजा द्वारा शकों के नाम पर किसी सवत्सर के प्रवर्तन की कल्पना तक नहीं की जा सकती । उस समय की ऐतिहासिक घटनाओं के पर्यवेक्षरण से यही सिद्ध होता है कि वर्तमान में प्रचलित शक संवत्सर शकों द्वारा स्थापित नहीं अपितु शकारि विकमादित्य के विरुद से विभूषित गौतमीपुत्र सातकरिए द्वारा, त्रवन्ती, सौराष्ट्र एवं पश्चिमी भारत से शकों की विदेशी सत्ता को समाप्त किये जाने के उपलक्ष में स्थापित शक्ति का प्रतीक झाक संवत्सर है । उसी वर्ष कुषास-वंशी राजा कनिष्क ने भी कनिष्क संवत् चलाया ; ग्रतः इन दोनों संवत्सरों की पृथकतः पहिचान के लिए सातकॉिंग द्वारा स्थापित शाक संवत्सर के साथ शालि-वाहन अथवा सातवाहन (सातकरिंग का वंश) विशेषरग जोड़ा गया।

जिस प्रकार श्रुतकेवली भद्रबाहु के प्रकरण में दिगम्बर परम्परा के हरिषेण, रत्ननन्दी, देवसेन ग्रादि आचार्यों तथा कवि रयधू द्वारा श्वेताम्बर

<sup>े</sup> प्रस्तुत ग्रन्य, पृष्ठ ६२१

मतोत्पत्ति के सम्बन्ध में किये गये उल्लेखों को यथावत् उन्हीं के मृदु झथवा कटु शब्दों में प्रस्तुत किया गया है, उसी रूप में इस प्रकरएा में भी "जैन-शासन में सम्प्रदायभेद" – नामक उपशीर्थक में दिगम्बर मतोत्पत्ति विषयक श्वेताम्बर परम्परा के ग्रन्थों के उल्लेख को यथावत प्रस्तुत किया गया है। इसमें हमारा उद्देश्य दोनों ग्रोर के उल्लेखों को यथाया रूप में इतिहासज्ञों, ग्रनुसन्धाताग्रों एवं पाठकों के समक्ष रखना मात्र है। वस्तुस्थिति को रखने के ग्रतिरिक्त अन्य किसी प्रकार की भावना नहीं रही है।

इसी प्रकार प्रज्ञापना सूत्र और षट्खण्डागम का तुलनात्मक विवेचन तथा नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली को दिगम्बर परम्परा के कतिपय चोटी के विद्वानों ढारा तिलोयपण्णत्ती, हरिवंश पुरास, उत्तर पुरास, घवला, जय धवला बादि प्राचीन ग्रन्थों से भी श्रधिक महत्व देने के फलस्वरूप उत्पन्न हुई आन्त मान्यता का निराकरए करते समय हमें कतिपय ऐसे विद्वानों की मान्यताओं को श्रप्रामासिक सिद्ध करना पड़ा है जिन्होंने जैन इतिहास, साहित्य एवं शोध के क्षेत्र में उल्लेखनीय सेवाएं देकर बड़ी ख्याति प्राप्त की है। ऐसा करने में हमारा विशुद्ध लक्ष्य तथ्यों को प्रकाश में लाना मात्र रहा है।

इस प्रकरण के अन्त में "केवलिकाल से पूर्वघर काल तक की साघ्वी-परम्परा" विषयक शीर्षक में आर्य सुधर्मा से देवर्दिक्षमाश्रमण तक की १००० वर्ष की प्रवधि में हुई परम प्रभाविका प्रवर्तिनियों एवं साघ्वियों का ययोपलब्ध परिचय दिया गया है।

### उफ्राहार

प्रस्तुत ग्रन्थ में वीर नि० सं० १ से १००० तक का जैनधर्म का इतिहास दिया गया है। उसमें ग्राचार्यों, ग्रागमों, साधु-साध्वियों, गर्णों, गच्छों, कुलों शाखा-उपशाखात्रों, जन-साधारण से लेकर शासकवर्ग तक के श्रावक-श्राविकाग्रों, उन ग्राचार्यों के समय में घटित हुई प्रमुख धार्मिक एवं ऐतिहासिक महत्व की घटनाग्रों के उल्लेख के साथ-साथ उक्त ग्रवधि में हुए राजवंशों, उनकी परम्पराग्रों, राज्यविष्लवों, विदेशियों द्वारा भारत पर किये गये ग्राकमणों ग्रादि का भी यथावश्यक जो संक्षिप्त ग्रथवा विस्तारपूर्वक परिचय दिया गया है, उसकी पृष्ठभूमि में मुख्यत: निम्नलिखित उद्देश्य रहे हैं :=

 समसामयिक धार्मिक एवं राजनैतिक घटनाचक का साथ-साथ विवरण प्रस्तुत कर धार्मिक इतिहास को विश्वसनीय एवं सर्वांगपूर्ण बनाना ।

२. जैन धर्म के प्रामासिक ग्रन्थों के परिप्रेक्ष्य में ऐतिहासिक घटनाओं का पर्यवेक्षरा कर निहित स्वार्थ इतिहासकारों द्वारा उत्पन्न की गई ग्रथवा उत्पन्न की जाने वाली भ्रान्तियों का निराकरए।

३. जैन धर्म के इतिहास की विविध कारणों से उलभी हुई जटिल

( १०३ )

गुस्थियों को (राजनैतिक) इतिहास ग्रन्थों एवं जैन घर्म के प्रामासिक ग्रन्थों के तुलनात्मक ग्रध्ययन से मुलफाने का प्रयास करना ।

४ स्वतन्त्रता तथा धर्मनिष्ठ शासकों के शासन काल में घर्म की सर्वतो-मुखी ग्रम्युन्नति एवं जन-जीवन की समृद्धि में शासक-वर्ग द्वारा दिये गये योग के सुफल से पाठकों को परिचित कराना ।

४. अर्धामण्ठ कुशासकों एवं विदेशी ब्रातताइयों के शासन में परतन्त्र प्रजा के सर्वतोमुखी पतन एवं धर्म के हास के कुफल से पाठकों को परिचित कराना।

६. धार्मिक, सामाजिक ग्राधिक एवं राजनैतिक हष्टि से सुशासक ग्रथवा स्वणासित सुशासन जहां सर्वतोमुखी समुन्नति की मूल कुंजी है, वहां कुशासन ग्रभाव-ग्रभियोगों एवं घोर ग्रवनति का जनक, इस तथ्य का निरूपए।

७. प्रत्येक जैन को सुनागरिक के उन सभी परमावश्यक कर्त्तव्यों से अवगत कराना, जिनके पालन से देश में लोक कल्याराकारी सुशासन सशक्त एवं समुन्नत होता ग्रौर उन कर्त्तव्यों से च्युत होने की दशा में कुशासन के पनपने के साथ साथ देश ग्रवनति के गहरे गड्ढे में गिरता है।

मारतीय इतिहास के जिस-जिस समय को ऐतिहासिक घटनाओं की अनुपलब्धि के कारएा अन्धकारपूर्ण वताया गया है, उस समय की ऐतिहासिक घटनाओं को जैन धर्म के प्रामाएािक ग्रन्थों, शिलालेखों ग्रादि के ठोस ग्राधार पर प्रकाश में लाकर भारतीय इतिहास की टूटी कड़ियों को जोड़ना और इस प्रकार ग्रन्धकारपूर्ए समय को प्रकाशपूर्ए बनाना।

६. स्वातन्त्र्य मूलक सुशासन की सुखद शीतल छाया में ही भौतिक तथा आध्यात्मिक सौख्य-समृद्धि का कल्पतरु अंकुरित, पुष्पित, पल्लवित एवं सुफल समन्वित होता है। इससे विपरीत पारतन्त्र्य मूलक कुशासन के अपावन पंक में सुरतरु के स्थान पर वैषम्य का विष-वृक्ष अंकुरित हो देखते ही देखते बीभत्स रूप घारण कर लेता है। इससे विपरीत पारतन्त्र्य मूलक कुशासन के अपावन पंक में सुरतरु के स्थान पर वैषम्य का विष-वृक्ष अंकुरित हो देखते ही देखते बीभत्स रूप घारण कर लेता है। इस विषवृक्ष के असितुल्य पत्र, दुर्वासना की दुरसद्दा दुर्गन्धपूर्ण पुष्प, पग-पग पर कुस्तित क्लेशजनक अति तीक्ष्ण त्रिश्चलतुल्य कण्टक और अभाव, अभियोग, ग्रशान्ति, ईर्ष्या, कलह, अन्याय, अनीति, अनाचार रूपी विषाक्त फ्लों से मानव वस्तुतः मानवता को भूल कर किस प्रकार नारकीय कीट से भी निकृष्ट बन जाता है – इस तथ्य से प्रत्येक पाठक को अवगत कराने के अभिप्राय से ही प्रस्तुत खण्ड में धर्म एवं धर्माचार्यों के इतिहास के साथ साथ उसके समसामायिक इतिहास का भी दिग्दर्शन कराया गया है। मानवता को दानवता में परिवर्तित कर देने वाली भूतकालीन भूलों की पुनः किसी भी दशा में इस धर्मप्राण देश के निवासी पुनरावृत्ति न करें, वस्तुतः यही मुख्य लक्ष्य इस वर्णान के पीछे रहा है। आशा है केवल जैन ही नहीं प्रत्येक देशवासी इससे प्रेरणा लेकर सदा धर्म, देश और समाज के प्रति अपने दायित्वों के निर्वहन में जागरूक बना रहेगा। इस ग्रन्थ को सवींगपूर्ण एवं प्रामाणिक बनाने में हमने सम्पूर्ण ग्रायम-साहित्य, पुराणादि ग्रागमेतर जैन वाङ्मय, श्रुक्ति स्मृति, पुराण, कोण, व्याकरण, पिटकादि वौद्ध साहित्य, प्राचीन-ग्रवीचोन ग्राचार्यों तथा प्राच्य-पाण्चात्य विद्वानों की सामाजिक धार्मिक एवं ऐतिहासिक कृतियों की सहायता ली है । उन सभी प्रन्थों एवं ग्रन्थकारों का यहां नाम निर्देश किया जाना संभव नहीं ग्रन: केवल संदर्भ ग्रन्थों की सूची उनके लेखकों के नाम के साथ परिशिष्ट में दी जा रही है । हम उन सभी ग्रन्थकारों के प्रति ग्रान्तरिक ग्राभार प्रकट करते हैं ।

### संघनेद विषयक विभिन्न विचार

भगवान् महावीर के धर्मसंघ में विचार भेद, मान्यताभेद ग्रथवा संघभट की उत्पत्ति के सम्बन्ध में कतिपय विचारकों एवं इतिहासविदों द्वारा समय-समय पर अनेक प्रकार के विचार प्रकट किये जाते रहे हैं, जिनमें से ग्रधिकांश को, एतट्रिपयक सभी तथ्यों पर गहन विचार-विमर्ज के पश्चात् मात्र ग्रटकलवाजी की संज्ञा दी जा सकती है। कतिपय विद्वानों ने ग्रपना यह यश्विमत प्रकट किया है कि भगवान महायोर के निर्वारण के तत्काल पश्चात् ही उनके धर्म संघ में विघटन प्रारम्भ हो गया था। ग्रपने इस कथन की पुष्टि में वे बौद्ध-परम्परा के ग्रन्थ मज्भिम निकाय के निम्नलिखित उद्धरए को प्रस्तुत करते हैं:

"एकं समयं भगवा सक्केसु विहरति सामगामे । तेन खो पन समयेन निभगव्यो नात पुत्तो पावायं प्रधुना कालकतो होति । तस्य कालकिरियाय भिन्न-निग्गंथद्वेधिक जाता, भंडन जाता, कलह जाता, विवादापन्ना प्रण्णामण्णं मुख-सत्तीहिं वितुदता विहरति ।"-- (मञ्किम निकाय, भाग २, पृ. १४३)

उक्त प्रन्थ का उपरिलिखित उल्लेख कई कारगों से विवादास्पद ही नहीं मविश्वसनीय भी है। प्रथम कारग तो यह है कि उक्त ग्रन्थ भगवान महावीर और बुढ के निर्वाग से शताब्दियों पश्चात की रचना है। दूसरा कारग यह है कि केवल ग्रन्य साहित्य ही नहीं बौढ परम्परा के धर्म ग्रन्थों में भी उपर्युक्त उल्लेख के विपरीत इस प्रकार के प्रमाण उपलब्ध होते हैं, जिनसे एए स्पष्टतः सिद्ध होता है कि वुद्ध का महावीर के निर्वाग से लगभग २२ वर्ष पूर्व ही परिनिर्वाग हो चुका था। १ ऐसी स्थिति में मज्भिमनिकाय का उपरोक्त उल्लेख स्वतः ही निराधार एवं तथ्यविहीन सिद्ध हो जाता है। क्वेताम्बर एवं दिगम्बर-दोनों ही परम्पराम्रों के सभी ग्रन्थों में ग्रार्य सुधर्मा से म्रन्तिम केवली जम्बू तक एक ही प्रकार की सर्वसम्मत पट्ट परम्परा का उल्लेख विद्यमान है। केवल इतना ही ग्रन्तर है कि दिगम्बर परम्परा में इन्द्रभूति गौतम को भगवान का प्रथम पट्टधर माना गया है

- ै विशेव विवरु के लिये टेलिये -
  - (क) जैन धर्म का मौलिक इतिहास, प्रथम भाग. पू. १४८--११३
  - (य) बीर निर्वास संवत् ग्रौर जैन काल गसाना
  - (ग) मागम और त्रिपिटक एक मनुशीलन

और श्वेताम्बर परम्परा में कैवल्यालोकशाली हो जाने के कारएा गौतम के अति पट्टधर से भी जत्यधिक सर्वोच्च सम्मान प्रदर्शित करते हुए श्रार्य सुधर्मा को भगवान् महावीर का प्रथम पट्टधर माना गया है। दोनों परम्पराग्नों के सुविशाल माहित्य में कहीं किचित्मात्र भी इस प्रकार का उल्लेख नहीं है, जिससे निर्वाएा पश्चान् के ६४ ग्रथवा ६२ वर्ष के केवलिकाल में पारस्परिक कलह, मतभेद ग्रथवा धर्म मय में विघटन का ग्राभास तक प्रकट होता हो।

पूर्वकाल में जैन और बौद्ध धर्मावलम्बियों में बड़े लम्बे समय तक परस्पर प्रतिस्पर्धा रही है। ऐसा प्रतोत होता है कि भगवान् महायीर के समक्ष उनके प्रथम निह्नव जमाली के साथ इन्द्रभूति गौतम का जो वादविवाद हुन्ना उस ही को अतिशयोक्तिपूर्र्ण विकृत रूप देकर बौद्धपरम्परा के ग्रन्थ मज्भिभनिकाय में उपरोक्त उल्लेख कर दिया गया है। किसी धर्मग्रन्थ द्वाराँ ग्रपने प्रमुख प्रतिस्पर्धी धर्म के सम्बन्ध में किया गया कटु उल्लेख वस्तुत: कितना प्रामाशिक और विण्वसनीय होता है यह किसी विचारक से छूपा नहीं है।

आर्य जम्बू के पश्चात् पाँच श्रुतकेवली प्राचार्यों में से भद्रबाहु को छोड़ शेप चारों के नाम दोनों परम्पराग्रों में पूर्णातः भिन्न देखकर कुछ विद्वान् यह यनुमान लगाते हैं कि ग्रार्य जम्बू के पश्चात् भगवान् महावीर के घर्मसंघ में मत-भेद उत्पन्न हो गया था। पर वस्तुतः चार श्रुतकेवलियों के नाम भेद के ग्रतिरिक्त दोनों परम्पराग्रों के साहित्य में इस प्रकार का एक भी स्पष्ट उल्लेख दृष्टिगोचर नहीं होता जिससे उन विद्वानों के इस ग्रनुमान की पुष्टि होती हों।

स्वयं भगवान् महावीर के लिये, उनकी श्रमण एवं श्रमणी परम्परा के लिये शास्त्रों में प्रयुक्त "णिग्गंठ" विशेषण को देख कर जिन विद्वानों ने प्रपनी यह घारणा बना ली है कि प्रभु महावीर ने तीर्थप्रवर्तन के प्रथम दिन से ही श्रमणों के लिए एकान्ततः जिनकल्प का-नग्नत्व का ही विधान किया था, वे विद्वान् ग्रायं शय्यंभव द्वारा द्वादशांगी में से विर्यूढ ग्रथवा संकलित दसवैका-लिकसूत्र में मुनियों के लिये वस्त्र, पात्र, कम्बल एवं पादपूँछन का उल्लेख देखकर यह ग्रनुमान लगाते हैं कि प्रन्तिम केवली जम्बू के निर्वाण के पश्चात् भगवान् महावीर के संघ में नग्नता ग्रौर सोपधिता को लेकर मतभेद उत्पन्न हो गया। इस प्रकार का ग्रनुमान लगाते समय वे विद्वान् संभवतः इस बात को भूल जाते हैं ग्रथवा नजरंदाज कर देते हैं कि शास्त्रों में जिस प्रकार श्रमणों के लिये निग्गंठ शब्द का प्रयोग किया है, उसी प्रकार श्रमणियों के लिये भी "णिग्गंठिग्रो" विशेषण प्रयुक्त किया गया है 1

[उत्तराध्ययन, मध्ययन २६]

बस्तुतः "सिग्गंठ" शब्द का संस्कृत रूप है निग्रंन्य श्रौर निग्रंन्थ शब्द का भर्थ है ग्रन्थ रहित-ग्रन्थी रहित श्रर्थात् भवप्रपंच में बांघकर रखने वाली हिंसा, फूठ, चोरी, मैथुन श्रौर परिग्रह मादि की गांठों से रहित । यह एक बड़ा महत्वपूर्स भौर विचारसीय तथ्य है कि यदि "सिग्गंठ" (निग्रंन्थ) शब्द का भर्थ एकान्ततः नग्नता ही होता तो श्रमसियों के लिये "सिग्गंठिग्रो" शब्द का प्रयोग शास्त्रों में कदापि नहीं किया जाता ।

दशवैकालिक सूत्र की जिन गाथाओं में मुनियों द्वारा वस्त्र, पात्र, कम्बल ग्रीर पादपुंछनक के उपयोग में लाने का उल्लेख है, वे गाथाएं इस प्रकार हैं :

जंपि वस्थं व पायं वा, कंबलं पायपुंछर्स्। तं पि संजमलज्जट्ठा, घारंति परिहरंति य ।।२०।। न सो परिग्गहो वुत्तो", नायपुत्तेसा ताइस्सा । "मुच्छा परिग्गहो वुत्तो", इइ वुत्तं महेसिस्सा ।।२१।।\*

अर्थात् – संयम के निर्वहन हेतु अथवा लज्जानिवारणार्थं मुनि जो भी वस्त्र, पात्र, कंबल अथवा पादपुंछनक (म्रादि) घारण अथवा परित्यक्त करते हैं, उसे, भवसागर से भव्यों का त्राण करने वाले ज्ञात पुत्र भगवान् महावीर ने परिग्रह नहीं बताया है। वस्तुत: किसी वस्तु पर ममत्व भाव रखना परिग्रह है, ऐसा महर्षि (महावीर) ने कहा है।

इन गायाग्रों पर तटस्थ होष्टि से गहन जिन्तन करने पर स्पष्टतः यही सिद्व होता है कि तीर्थ प्रवर्तन के समय से ही प्रभु महावीर ने श्रमरणों के लिये मुखवस्त्रिका एवं रजोहरण का रखना तो अनिवार्य रखा श्रौर अचीवरत्व तथा सचीवरत्व को ऐच्छिक रखा। आर्य सुधर्मा से देवर्दि तक के एक हजार वर्ष के इतिहास के सिहावलोकन से भी यही तथ्य प्रकट होता है कि ग्रार्य रक्षित के समय तक भगवान महावीर के धर्म संघ के श्रमण इन दोनों प्रकार के द्रव्य लिंगों में से ऐच्छिक रूपेण किसी एक का झालम्बन लेते रहे। इस द्रव्यलिंग के विभेद से न उनमें किसी प्रकार के गुरुत्व लघुत्व का भाव रहता था और न किसी प्रकार का मतभेद ही। ग्रपने गुरु ग्रौर भन्य श्रमणों की अनुपस्थिति में श्रमणों के संस्तारकों को पंक्तियों में रख एवं उन संस्तारकों, में ही शिक्षार्थी श्रमणों की कल्पना कर बालक मुनि बज्ज ने शास्त्र की वाचना दी - इस प्रकार के उल्लेख से यह सिद्ध होता है कि ग्रार्य वज्ज की गुरु परम्परा के श्रमण वस्त पात्रादि रखते थे।

```
दशबँकालिक सूत्र, प्रध्याय ६.
दशबँकालिक सूत्र, प्रध्याय ६.
दशबँकालं भ बाल्यस्य, ददच्चापलतस्तदा ।
सर्वेषामुपभीर्नामप्राहं भूमौ निवेश्य भ ॥ १११ ॥
वाभमा प्रदेशै बजाः, भूतस्कन्धव्रजस्य सः ।
प्रस्वेर्क गुद्दबन्दवेख कथितस्य महोद्यमात् ॥ ११२ ॥
वचोऽपि तं गुरोम्बनिं, श्रुरवा सज्जाभयाक्षुलः ।
सच्चिस्य यमास्वानं, बेष्टिकाः संयुसोऽम्यगात् ॥ ११६ ॥
(प्रमायक च॰ वज्यपरितम्, पृ० ७)
```

आर्य रक्षित ने वस्त्रधारी अपने पिता खन्त मुनि से किस प्रकार पूर्णतः वहां का त्याग करवाया, इसका उल्लेख प्रभावक चरित्र में है।

आर्य वच्च आर आर्य रक्षित के आख्यानों से यह सिद्ध होता है कि उनके समय तक वस्त्रधारी और निर्वस्त्र दोनों ही प्रकार के मुनियों की परम्पराएं विद्यमान थीं। उन दोनों परम्पराओं के मुनि परस्पर एक दूसरे का पूरा सम्मान ही नहीं अपितु द्वादशांगी का अध्यपन अध्यापन भी करते रहते थे। सत्रस्त्रता और निर्वम्त्रता उनके पारस्परिक श्रमणोचित ऋजु-मृदु सम्बन्धों में कभी कही यायक नहीं बनी।

इन सब ऐतिहासिक तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में ग्रनेक विद्वानों द्वारा प्रकट किये गये सम्प्रदाय भेद विषयक विभिन्न ग्रभिमतों पर निष्पक्ष दृष्टि से विचार करने पर उनके सभी ग्रभिमत प्रमाणाभाव में निराधार ग्रौर ग्रटकलबाजी मात्र सिद्ध होते हैं। सम्पूर्ग प्राचीन जैन साहित्य में केवल एक ही ऐसा दृष्टान्त उपलब्ध होता हैं, जिससे कुछ क्षणों के लिये संघ में विचार भेद की भलक प्रकट होती है। वह है ग्रार्थ महागिरि ग्रौर ग्रार्थ सुहस्ति के वोच सम्भोग विच्छेद की क्षणस्थायी घटना। उस ग्रचिरस्थायिनी घटना के पीछे भी मूल कारण विष्ठुद्ध पिण्डेषणा का था, न कि सचीवरत्व-ग्रचीवरत्व का।

इन सब प्रमार्गों से यही सिद्ध होता है कि वस्तुतः सम्प्रदाय भेद दिगम्बर परम्परा की मान्यतानुसार वीर निर्वारग सम्दत् ६०६ और क्ष्वेताम्वर परम्परा की मान्यतानुमार वीर नि० सं० ६०६ में हुग्रा ।

इस ग्रन्थ के सम्पादन में पं० मुनि श्री लक्ष्मीचन्दजी, श्री देवेन्द्रमुनि शास्त्री तथा सम्पादक मण्डल के ग्रन्थ सभी सदस्यों का समय २ पर सहयोग मिलता रहा। इसके लेखन एवं मूची निर्मारण ग्रादि कार्यों में श्री हीरामुनि, श्री शीतल मुनि सेवा सहयोग से लघु लक्ष्मीचन्द्रजी, मान मुनि, शुभ मुनि, चंपक मुनि ग्रादि का सहयोग भी भुलाया नहीं जा सकता। ग्राचार्यों के साथ-साथ उनके समसामयिक राज-वंशों के कमवड इतिहास के ग्रालेग्वन तथा कतिपय ग्राचार्यों के काल-निर्गय में इम ग्रन्थ के मुख्य सम्पादक श्री राठोड़ ने वड़ी सहायता की। लगन ग्रीर निष्ठा पूर्वक गवेषरणा तथा उपलब्ध साहित्य के ग्रालोडन के ग्रतिरिक्त इतिहासज्ञ

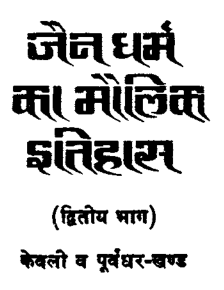
पुरा प्रत्यूहसंघातो, वेदमंत्रैर्मया हतः । ममस्तस्यापि राज्यस्य, राष्ट्रस्य नृपतेस्तथा ॥ १७६ ॥ लतः संवोढुरस्यांक्रे, घवं शबरथस्थितम् । ग्राचकर्षुनिवंमनं, क्षिणवः 'पूर्वक्षिक्षिताः ॥ १७७ ॥ गुरूग्गाप्रच्छि कि नग्नस्तात ! मोऽप्युत्तरं ददौ । पुरूग्गाप्रच्छि कि नग्नस्तात ! मोऽप्युत्तरं ददौ । उपमर्गः ममुत्तस्यौ, त्वद्वचो ह्यनृतं नहि ॥ १७६ ॥ नथाकर्ण्य पिता प्राह, ट्रप्टव्यं ट्रष्टमेव यत् । को नः परिप्रहस्तस्मात् नाम्यमेवाम्स्वतः परम् ॥ १८२ ॥ (प्रभावक चरित्र, पृ० १४) विद्वान् श्री जिन विजयजी, विद्वान् मुनि पं० कल्यासा विजयजी, क्षुल्सक जिनेन्द्र-वर्सी, पं० दलमुख मालवसिया, पं० हीरालालजी सिद्धान्त शास्त्री, डा० मोहनलाल मेहता, परामर्शदाना श्री अगरचन्दजी नाहटा, श्री दरवारीलालजी कोठिया स्रादि विद्वानों के माथ विविध विवादास्पद विषयों पर चर्चा कर प्रामाग्रिक निर्मय प्रस्तुत करने में भी राठोड़ ने पूर्र्श सहयोग दिया । श्री राठोड़ के अहनिंश गवेपस का ही फल है कि इतिहाम का आलेखन इतना मुन्दर-सरस-प्रमाग्रयुक्त अन पाया है ।

दिगम्बर परम्परा के प्रामासिक ग्रन्थों-हरिवंश पुरास, धवला. श्रुतावतार, ग्रादि पुरास, महापुरास पट्टावलियां, श्रवस्पवेल्गोल के शिलालेखों ग्रादि के गहन ग्रघ्ययन के उपरान्त ही दिगम्बर परम्परा के ग्राचार्यों के काल तथा परिचय ग्रादि के सम्बन्ध में विवरस एवं निष्कर्ष प्रस्तुत किया गया है।

अन्त में हम एक बात स्पष्ट करना ग्रावश्यक समभते हैं। यद्यपि हमारा यह सतत प्रयास रहा है कि निर्वाएा पश्चात् १००० वर्ष के इस इतिहास में किसी भी धार्मिक अथवा ऐतिहासिक महत्व की कोई घटना ग्रालेखन से बची न रह जाय तथापि संभव है किसी महत्वपूर्ण घटना से सम्बन्धित प्राचीन ग्रन्थ, शिलालेख ग्रादि के दृष्टिगोचर न होने प्रभृति ग्रनेक कारणों से कतिपय महत्व-पूर्ण घटनाग्रों का ग्रालेखन न किया गया हो। ग्राशा है कि विद्वान् पाठक इस प्रकार की ग्रथवा अन्य किसी प्रकार की कमियों को भविष्य में पूरा करने के लिये पूरा सहयोग प्रदान करेंगे।

णिवमस्तू सर्वजगतः ।

मुनिः हस्तिमल्लः



# स्वणिमकाल

स्रादि तीर्थंकर भगवान् ऋषभदेव से लेकर चौवीसवें तीर्थंकर भगवान् महावीर के निर्वाग्ग तक के काल को भारतवर्ष का तीर्थंकर-काल माना गया है। इसे हम भरतखण्ड का स्वर्रिंगमकाल भी कह सकते हैं।

उस स्वॉगमकाल में भगवान् ऋषभदेव से लेकर महावीर तक चौवीस तीर्थकर हुए। उन्होंके जन्म-जरा-व्याधि एवं मृत्यु के घोर दुःखों से पूर्श, त्रनादिकाल से चलनी आ रही करालकाल की विशाल चक्की में पिसते हुए अनन्त प्राणियों की दारुस एवं दयनीय दशा से रक्षा करने और भवताप से उनका उद्धार करने हेनु ग्रपने-ग्रपने समय में धर्मतीर्थ की स्थापना की।<sup>1</sup>

उन्होंने सानव को न केवल मानव के प्रति अपितु संसार के समस्त प्राग्गियों के प्रति सौहार्द, आत्मीयता, निष्छल-विशुद्ध प्रेम एवं विषव-वन्धुत्व का सकिप पाठ पढ़ाते हुए वास्तविक मानवता का प्रशस्त पक्ष प्रदर्शित किया। सब्वे जीवाबि इच्छंति जीविउं न मरिज्जिउं तथा 'धम्मो मंगलमुक्किट्ठं अहिंमा संजमो तवो' के अन्तस्तलस्पर्शी दिव्य घोपों से तीर्थंकरों ने जाति, वर्ग, वर्ग एवं रंग-भेद से विहीन एक ऐसे मानव-समाज की स्थापना की, जिसमें न केवल मानव के ही प्रति अपितु निखिल विष्व के समस्त प्राणियों के प्रति यात्मीयता का जयाह प्रेम लवालव भरा हुआ था।

उन करुग्याकर तीर्थंकरों ने जगह-जगह अप्रतिहत विहार कर भीषग्य भवञ्वालाओं में निरन्तर भूलसते हुए संसार के ग्रमित प्राग्यियों को अपनी पीयूवर्विग्यी यमृततुल्य अमोध वाग्गी से श्राप्यायित करते हुए उनका उद्धार कर उन्हें यनन्त-ग्रक्षय मुखसागर, शिवधाम का ग्रधिकारी बनाया।

उस ग्रनिर्वचनीय सुखमय तीर्थंकर-काल में तैवीस ग्रन्तरालों ग्रौर पौने तीन पन्यों के तीर्थोच्छित्तिकाल को छोड़कर ग्रेप सम्पूर्ग्य समय में इस भरतखण्ड के धरातल ग्रौर गगनमण्डल में तीर्थंकरों की ३४ ग्रतिशय युक्त दिव्य वाग्गी गूंजती

(क) सब्व जग-जीव रक्खरा- दयट्ठ्याए भगवया पावयम सुकहियं।

[प्रश्नव्याकरन्तु-सूत्र, द्वितीय भाग, प्रथम संवर द्वार]

(ल) सद्धर्म-तीर्थ कुवंन्तीति तीर्थंकराः कतिनोऽपि तीर्थंकरनामोदयात् भव्य-सत्त्वानुकम्पापरतया च सदर्म-तीर्थंप्रदेशनशीलाः स्टिंगान्

[विशे. सा., स्वोपज्ञ टीका, (भा. सं. वि. ग्रहमदाबाद) गा. १०४४, पृ० १९९] <sup>२</sup> दणवैकालिक सू., भ्र. ६, गा. ११

<sup>3</sup> दशवैकालिक सू., श्र. १, गा. १

रही और तीर्थंकरों के ३४ प्रतिशयों एवं प्रष्ट महाप्रातिहायों भे यह मत्यंलोक स्वर्गलोक से भी प्रतिशय सुन्दर, कमनीय, रमसीय और सुखद बना रहा। वह असंख्य वर्षों का काल इस भारतवर्ष का उत्कृष्ट स्वस्तिमकाल था। पर भरत खण्ड के इस वर्तमान प्रवसपिसीकाल के अन्तिम तीर्थंकर भगवान् महावीर के निर्वास के पश्चात् भारतवर्ष तीर्थंकरों के इन ३४ अतिशयों, वासी के ३४ गुसों मौर उनके अष्ट महाप्रातिहायों की उस अन्तिर्वचनीय अलौकिक शोभा से भूल्य हो गया।

उस स्वर्णिमकाल का श्राद्योपान्त संक्षिप्त विवरण 'जैन धर्म का मौलिक इतिहास' नामक भ्रालेख्यमान ग्रन्थमाला के प्रथम भाग में प्रस्तुत किया जा चुका है। स्रब भगवान् महावीर के निर्वाणकाल से लेकर एक पूर्वधर स्राचायों के काल तक का ऐतिहासिक विवरण इस द्वितीय भाग में प्रस्तुत किया जा रहा है।

\* देखिये "जैन धर्म का मौलिक इतिहास", प्रथम भाग, पू॰ ३३, टि॰ २

# केवलिकाल

# इन्द्रभूति गौतम

निर्वाए। – वीर निर्वाए। सम्वत् १२

# श्रार्य सुधर्मा

म्राचार्यकाल - वी. नि. सं. १ से २०

# <mark>स्रार्य जम्बू</mark> स्राचार्यकाल – वी. नि. सं. २० से ६४

# केवलिकाल

जिस प्रकार भगवान् ऋषभदेव से भगवान् महावीर के निर्वाण तक का काल तीर्थंकर-काल माना जाता है, उसी प्रकार तीर्थंकर-काल के पश्चात् का, वीर निर्वाण संवत् १ से वीर निर्वाण संवत् ६४ तक का काल जैन जगत् श्रौर जैन इतिहास में केवलिकाल के नाम से पहिचाना आता है।

माज से लगभग ढाई हजार (२४००) वर्ष पहले कार्तिक कृष्णा ममावस्या की ग्रद्धरात्रि के पक्ष्वात् - प्रत्यूषकाल की वेला में भगवान् महावीर मोक पधारे। भगवान् महावीर के उस निर्वाण समय से ही बीर निर्वाण संवस्सर का प्रारम्भ हुग्रा।

वीर निर्वास संवत् के प्रारम्भिक प्रथम दिन में ही ग्रत्यन्त ऐतिहासिक महत्व की निम्नलिखित तीन प्रमुख घटनाएं घटीं :--

(१) उसी निर्वारए रात्रि को म० बुद्ध के समवयस्क श्रवन्ती के महाराजा चण्डप्रद्योत (जिनका म० बुद्ध के जन्मदिन को ही जन्म हुग्रा था) का ४० वर्ष की भायु में, देहावसान श्रौर प्रवन्ती के राज्यसिंहासन पर चण्डप्रद्योत के पुत्र पालक का राज्याभिषेक। <sup>२</sup>

(२) प्रथम गए।घर इन्द्रभूति गौतम को केवलज्ञान की प्राप्ति । 3

(३) पंचम गराघर सुधर्मा स्वामी को भगवान महावीर के प्रथम पट्टधर के रूप में ब्राचार्य-पद प्रदान ।

ै पच्चूसकाल समयंसि संपलियंक निसन्ते '''कालगए '''सव्बदुक्खप्यहीसे । [कल्पसूत्र, सू० १४६ सिवाना संस्करण] \* (क) सिरि जिस्मनिय्वासगमसारयसिए उज्जेसीए चण्डपज्जोभ्रमरसो पालभ्रो राया महिसित्तो । [सिरि दुसमाकाल समरणसंघ ययं, प्रबद्धरि (पट्टाबली समु०, भा० १)] (ख) ज रयाँए सिदिगभो अरहा, तित्ययरो महावीरो । रयणिमवंदिए महिसित्तो पालम्रो राया।। तं [तित्योगाली पइन्ना, गा० ६२०] (ग) जन्काले वोरजिएगे, एगस्तेयससंपर्य समावण्एगे । तकाले मनिसित्तो, पालयराामो मवंतिसुदो ॥१४०४॥ [तिलोयपण्एाती, प्रधिकार ४] <sup>3</sup> (क) व रयणि च एां समरो भगवं महावीरे काल गए जाव सन्वदुक्खप्पहीरो तं रयरिंग च र्ग जेट्ठस्स इंदभूइस्स \*\*\*\*\* केवलनारगदंसरो समुप्पन्ने । [कल्प सू०, सू० १२६ (सिवाना सं०)] (स) आदो सिद्धो वीरो, तट्ट्विसे गोदमो परमणाणी । जादो.....। १४७६ ।। [तिलोयपण्एती, मधिकार ४]

#### केवलिकाल का प्राट्रमॉव

चौवोसव तीर्थंकर श्रमए। भगवान् महावीर का निर्वाए होते ही हमारे देश से तीर्थंकरकाल की समाप्ति हुई। तदनन्तर केवलिकाल प्रारम्भ होता है। तीर्थंकरकाल ग्रांर केवलिकाल में यह ग्रन्तर है कि केवलिकाल में तीर्थंकरकाल की तरह तीर्थंकरों के ३४ ग्रतिशय, ३१ वाएगी के ग्रतिशय ग्रांर ग्रष्ट महाप्राति-हार्य नहीं रहते। भगवान् महावीर के धर्म-शासन में उनके सबसे ज्येष्ठ एवं श्रेष्ठ शिष्य इन्द्रभूति गौतम हुए। युरुभक्ति के प्रगाढ़ गुभराग के कारएा इन्द्रभूति को भगवान् महावीर के जीवनकाल में केवलज्ञान की उपलब्धि नहीं हुई।

कोटि-कोटि सूर्यों से भी ग्रधिक प्रकाश वाले अनन्त केवलज्ञान के धारक भगवान महावीर के सिद्ध-बुद्ध-मुक्त होते ही ग्रायं वसुधा से ज्ञानसूर्य प्रस्त होगया। विशिष्ट अतिशय और अनन्तज्ञानी तीर्थकर भगवान महावीर का निर्वारण होते ही सारा भूमण्डल अन्धकारपूर्ण हो गया। उसी रात प्रथम गेरणघर महामुनि इन्द्रभूति गौतम के अन्तर में केवलज्ञानरूपी सूर्य का उदय हुग्रा, उससे फिर समस्त भूमण्डल केवलज्ञानालोक से ग्रालोकित हो गया।

इन्द्रभूति गौतम से केवलिकाल प्रारम्भ होता है अनः पहले यहां उनका परिचय दिया जा रहा है।

• तिहि ठामोहि लोगंधयार्गेसिया तं जहा अरहतेहि बोच्छिज्जमामोहि, अरहतपण्युले वम्मे बोच्छिज्जमासे, गुव्वगए बोच्छिज्जमासे । हिश्वातांस, स्थान दो

### इन्द्रभूति गौतम

महागएगायक इन्द्रभूति गौतम के अलौकिक गौरवपूरण विराट व्यक्तित्व का यथातच्य रूप से चित्रए करने का प्रयास, अनन्त उन्मुक्त आकाश को अपने बाहुपाश में ग्राबद्ध कर लेने और उत्तुंग तरंगों से उद्वेलित सागरों की अपने बाहुपाश में ग्राबद्ध कर लेने और उत्तुंग तरंगों से उद्वेलित सागरों की अपने जलराशि को एक गागर में भर लेने के समान हास्यास्पद प्रयास है फिर भी सत्य के अनन्य उपासक, प्राणिमात्र के परम हितैषी और अनुपम लोकोपकारी उस महामानव द्वारा मानव जाति ही नहीं अपितु प्राणिमात्र के लिये किये गये अनन्त उपकारों के प्रति कृतज्ञता प्रकट करने हेतु कुछ लिखना ग्रावश्यक ही नहीं अपितु प्रनिवार्य है। इसीलिये यहां गौतमस्वामी का यत्किंचित् परिचय दिया जा रहा है।

#### जन्म और बंश झाबि

जैन वाङ्मय में इन्द्रभूति गौतम का उनके श्रमएा-जीवन से पूर्व का कोई विशिष्ट तो नहीं किन्तु योडा आवश्यक निर्युक्ति में जन्मभूमि, नक्षत्र, माता-पिता, गोत्र, गृहवास ग्रौर फिर श्रमएा-जीवन के छद्मस्थकाल, केवलिकाल, पूर्एा आयु, ज्ञान, निर्वाएगकालीन तप, निर्वाएा, संहनन तथा संस्थान का वर्एन उपलब्ध होता है, े जो इस प्रकार है :--

इन्द्रभूति गौतम का जन्म ईसा से ६०७ वर्ष पूर्व मगध राज्य के सत्ताकेन्द्र राजगृह के समीपवर्ती गोब्बर ग्राम (गौबर्यग्राम) नामक एक ग्राम के गौतम गोतीय ब्राह्मए परिवार में हुन्ना। गौतम गोत्र ७ प्रकार का है। आपके जन्म के समय ज्येष्ठा नक्षत्र था। ग्रापके पिता का नाम वसुभूति गौतम ग्रौर माता का नाम पृथ्वी था। इनके ग्रग्निभूति ग्रौर वायुभूति नामक दो सहोदर थे। इन तीनों भाइयों में इन्द्रभूति सबसे बड़े, ग्रग्निभूति मंग्रले ग्रौर वायुभूति सबसे कनिष्ठ थे।

#### शिक्षा

इन तीनों भाइयों ने विद्वान शिक्षा-गुरु की सेवा में रह कर ऋग्, यजु, साम एवं ग्रथर्व इन चारों वेदों; शिक्षा, कल्प, व्याकरएा, निरुक्त, छन्दस् तथा ज्योतिष -- इन छहों वेदांगों भौर मीमांसा, न्याय, धर्मशास्त्र एवं पुराएा -- इन चारों उपांगों का -- इस प्रकार कुल मिलाकर सम्पूर्एं चौदह विद्याम्रों का सम्यक् श्रध्ययन किया।<sup>3</sup>

- े ग्रावश्यक मलयवृत्ति, गा. ६४३ से ६४१, पृ. ३३७--३१.
- अं गोयमा ते सत्तविहा पण्यत्ता । तं जहा ते गोयमा, ते गांगा, ते भारद्दाया, ते त्रांगरसा, ते सक्कराभा, ते भक्सराभा, ते उदत्ताभा ।
- <sup>3</sup> ग्रंगानि वेदाश्चरवारो, मीमांसा न्याय-विस्तर: । घर्मशास्त्रं पुराएां च, विद्यास्त्वेता चतुर्दशा ॥ शिक्षा कल्पो व्याकरएां, निरुक्त छन्दसां चय: । ज्योतिषामयनं चैव, वेदांगानि षडेव तु ॥

[ग्रावश्यक, मलयवृत्ति, पृ० ३३१]

कुशाग्रबुद्धि होने के कारण इन्द्रभूति स्वल्प समय में ही उपर्युक्त चौदह विद्याग्रों के परम पारंगत विद्वान् बन गये ।

#### वैद-विद्या के भाचार्य एवं उनके छात्र

ज़ैन बाङ्मय के झनेक ग्रन्थों में इस प्रकार का उल्लेख उपलब्ध होता है कि इन्द्रभूति गौतम वेद-विद्या के एक प्रस्यात विद्वान ग्राचार्य थे ग्रीर उनके पास ४०० छात्र ग्रध्ययन करते थे। हमारे विचार से इनके ग्राचार्य रूप से ग्रध्यापनकाल का कम इस प्रकार हो सकता है कि लगभग २४ वर्ष की वय में ग्रध्ययन पूर्ए करने के परचात् उन्होंने ४ वर्ष तक विभिन्न प्रदेशों में घूम कर यहाँ के विद्वानों को शास्त्रार्थ में पराजित किया हो। जैसा कि टीकाकार ने गौतम के द्वारा कहलवाया है --"मैंने तीनों जगत् के हजारों विद्वानों को वाद में पराजित किया है।" ४

संभवतः इस प्रकार स्याति प्राप्त कर लेने के पश्चात् वे वेद-वेदाङ्ग के ग्राचार्य वने हों। उनकी विद्वत्ता की प्रसिद्धि दूर-दूर तक फैल जाने के कारण यह सहज ही विश्वास किया जा सकता है कि सैकड़ों की संख्या में शिक्षार्थी उनके पास ग्राच्ययनार्थ ग्राये हों ग्रीर यह संख्या उत्तरोत्तर वढ़ते-वढ़ते ४०० ही नहीं ग्रापतु इससे कहीं ग्राधिक वढ़ गई हो। इन्द्रभूति के ग्राच्यापनकाल का प्रारम्भ उनकी ३० वर्ष की वय से भी माना जाय तो २० वर्ष के ग्राच्यापनकाल की मुदीर्घ ग्रवधि में ग्राध्येता बहुत वड़ी संख्या में स्नातक वन कर निकल चुके होंगे ग्रार उनकी जगह नवीन छात्रों का प्रवेश भी ग्रावश्यभावी रहा होना । ऐसी स्थिति में ग्राध्येताग्रों की पूर्ण संख्या ४०० से ग्राधिक होनी चाहिए । ४०० की संख्या केवल नियमित रूप से ग्राघ्यवन करने वाले छात्रों की दृष्टि से ही ग्राधिक संगत प्रतीत होती है ।

#### गाहंस्थ्य जीवन

आर्य सुधर्मा के विवाह का कुछ साचायों ने उल्लेख किया है, पर इन्द्रभूति गौतम का विवाह हुआ अथवा नहीं, यदि हुआ तो कहां हुआ, इस सम्वन्ध में सभी परम्पराएं मौन हैं। इन्द्रभूति का ५० वर्ष की वय तक गृहवास में रहना सभी को मान्य है किन्तु उस अवस्था तक ब्रह्मचारी रूप में रहे या गृहस्थ रूप में एतद्विपयक कोई स्पप्ट उल्लेख कहीं पर दृष्टिगोचर नहीं होता। निर्युक्तिकार ने भी "सब्वे य माहरणा जच्चा," इस गाथा के माघ्यम से केवल इतना ही कहा है कि सब गर्णधर जाति से ब्राह्मरण, सभी विद्वान् प्राध्यापक, सब द्वादणांगी के जाता और सभी चतुर्दश पूर्वधर थे। गवेपरणाशील विद्वान् इस सम्वन्ध में प्रयत्न कर तथ्य प्रकट करे, यह इष्ट है।

#### याजकाचायं के रूप में

कर्मकाण्ड एवं यज्ञ-यागादि त्रिधायों के व्रतुष्ठान में व्रतिनिष्णात ब्रौर वेदविद्या के पारंगत क्राचार्य इन्द्रभूति की यशोगाथा दशों दिशांग्रों में फैल चुकी

- चित्रं चैव त्रिजगति सहस्रणो निजिते मया वादे ।

[कल्प सुधोधिका, श्लो. १४, पृ० २८८]

थी। इसके फलस्वरूप अनेक वैभवज्ञाली गृहस्थ बड़े-बड़े यज्ञों का अनुष्ठान कराने के लिये उन्हें भपने यहां ग्रामन्त्रित करने लगे।

जिन दिनों श्रमएा भगवान महावीर को केवलज्ञान ग्रौर केवलदर्शन की उपलब्धि हुई उन्हीं दिनों ग्रपाया नगर के निवासी सोमिल नामक एक धनाढ्य बाह्य हो उन्हीं दिनों ग्रपाया नगर के निवासी सोमिल ग्रयने यज्ञ के शनुष्ठान हेनु इन्द्रभूति, ग्राग्नभूति, वायुभूति, व्यक्त, सुधर्मा, मण्डित, मौर्यपुत्र, श्रकपित, प्रचलभ्राता, मेतार्य श्रौर प्रभास नामक उस समय के लोकमान्य प्रसिद्ध कर्मकाण्डी ग्राचार्यों को वड़े ग्राग्रह ग्रौर ग्रादर के साथ ग्रपापा ले गया। सोमिल बाह्य ए ने ग्रौर भी ग्रनेक विद्वानों को उस यज्ञ में ग्रामन्त्रित किया। यज्ञ के सुविज्ञाल ग्रायोजन एवं इन्द्रभूति ग्रादि उपर्युक्त उद्भट ग्राचार्यों की कीर्ति से भाकृष्ट हो कर दूर-दूर के प्रदेशों से ग्रपार जनसमूह ग्रपापा नगर की ग्रोर यज्ञ की ग्रोभा देखने उमड़ पड़ा।

इन्द्रभूति गौतम को उनकी भप्रतिम विद्वत्ता ग्रौर यशोकीर्ति के कारए यज्ञ के मनुष्ठान हेतु मुख्य भाषार्य के पद पर ग्रभिषिक्त किया गया एवं उनके तत्वा-वधान में बड़ी धूमधाम के साथ यज्ञ का ग्रनुष्ठान प्रारम्भ हुग्रा। सहस्रों कण्ठों से उच्चरित बेदमन्त्रों की घ्वनि तथा यज्ञवेदियों में हजारों श्रुवाभ्रों से दी जाने बाली भाहूतियों की सुगन्ध एवं धूम्र के घटाटोप से घरा, नभ मौर समस्त वाता-बरए एक साथ ही गुंजरित, सुगन्धित तथा मेथाच्छन्न सा हो उठा। मति विज्ञाल यज्ञ-मण्डप में उपस्थित जनता-जनार्दन ग्रानन्द-विभोर हो एक मद्वितीय मस्ती के साथ भूमने लगा।

सहसा यज्ञमण्डप में उपस्थित सभी लोगों की मास एक साथ नीलगगन की मोर उठीं। माकाम के दृश्य को देख कर यज्ञ में उपस्थित लोगों की मांसें चौंषिया गई। सबने वार-वार मांसों को मलते हुए स्पष्टतः देखा कि सहसों सूर्यों की तरह दैदीप्पमान सहसों विमानों से नभमण्डल जगमगा रहा है। देव-विमानों को यज्ञमण्डप की मोर ग्रग्नसर होते देख उपस्थित विमाल जनसमूह के हुई का पाराबार न रहा।

यज्ञ के प्रमुख माचार्य इन्द्रभूति गौतम ने घनगम्भीर सगवं स्वर में प्रपने यजमान को मम्बोधित करते हुए कहा "सोमिल ! हमने सत्ययुग के दृश्य को सालाए-साकार उपस्थित कर दिया है। तुम महान् भाग्यशाली हो। देखो ! घपना भपना पुरोडाल ग्रहण करने हेतु स्वयं इन्द्रादि सभी देव सलरीर तुम्हारे यज्ञ में उपस्थित हो रहे हैं।"

| ै तदा 🛯 तत्र समयमृतं बीरं विवन्दि       | पूर्।                                       |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------|
| ु तुरानापततः प्रेक्ष्य, वभाषे गौतमो हिः | बान् ग्रह्शाः                               |
| मेचेलारमाभिराहूनाः, प्रत्यका नन्वमी मु  | रा: ।                                       |
| इह बजे समायान्ति, प्रभावं गञ्यत क       | तोः ॥६३॥                                    |
|                                         | अिपछिट मलाका पुग्प चरित्र, पर्व १०, सर्ग ४] |

"भगवन् ! यह सब आप जैसे समर्थ वेदाचार्य की कृपा और करुएा का ही प्रसाद है।" अपने रोम-रोम से व्यक्तीम कृतव्रता प्रकट करते हुए पुसकितमना सोमिल ने गद्गद् स्वर में कहा।

"नहीं, सोमिल ! यह सब वेदवन्त्रों का प्रताप है।" इन्द्रभूति गौतम वे अपने प्रोन्नत भाल को और समुन्नत करते हुए कहा झौर वे कनस्तियों से प्राकाश की ओर देखते हुए पुनः झतगुशित उत्साह एवं उच्च स्वरों से वेदमन्त्रों के पाठ के साथ ब्राहूतियों पर ब्राहूतियां देने लगे।

पहले को अपेक्षा कहीं अधिक उच्च स्वर में की जाने वाली मंत्रध्वनि मौर स्वाहा के घोष आकाश को अघर उठाने लगे । हजारों ही नहीं, साक्षों नेत्र आकाशमार्ग से आते हुए सहस्रों देवविमानों की ग्रोर प्रपलक देख रहे ये ।

उसी समय यज्ञस्थल को लांघ कर देवविमान झागे बढ़ गये। सहसा मंत्र-पाठ की घ्वनि मंद पड़ गई। उत्साह का स्थान भ्रचानक ही निराशा ने से लिया। हताश लाखों लोचन मूक जिज्ञासा सिये कभी इन्द्रभूति गौतम के मुख की झोर, तो कभी जाते हुए विमानों की और देखने लगे। सबंत्र निस्तब्घता छा गई।

#### **स्वाजि**मान

"मरे ! ये देवगए। उस श्रोर पास ही के किस स्थान पर माकाझ से नीचे की ग्रोर उतर रहे हैं ?" सहसा मति विस्मित सहस्रों कण्ठों से य प्रम्न फूट पड़ा।

जिस प्रकार प्रायः सभी नदियां समुद्र की घोर दौड़ी जाती हैं ठीक उसी प्रकार यज्ञमण्डप में एकत्रित ग्रधिकांक जनसमूह देवविमानों के सम्पातस्वल की क्रोर उमड़ पड़ा ।

इन्द्रभूति ने आश्चर्य, निराशा और फुंफलाहट भरे स्वर में कहा - "मरे ! मे देवगएा कहीं मार्ग तो नहीं भूल गये हैं? आखिर ये इस महान् यज्ञ को छोड़ कर अन्यत्र जा कहां रहे हैं? वेदमल्त्रों द्वारा आहूत एवं झामन्त्रित हो कर भी ये आन्तिवश आगे कहां वढ़े जा रहे हैं? इसकी छानबीन कर शीघ्र ही कोई मुझे सूचित करे।"

कुछ ही समय पश्चात् कतिपय व्यक्तियों ने ग्राकर इन्द्रभूति से कहा-"ग्राचार्य प्रवर ! समीपस्थ ग्रानत्दोधान में सर्वग्न श्रमरा भगवान् महाषीर पघारे हैं। उन्हें हाल ही में सकल चराचर का साक्षात्कार करने वाला समस्त लोकालोक को हस्तामलक की भांति देखने-जानने वाला केवलज्ञान हुग्रा है। ग्रतः सभी देवगगा भगवान् महावीर के समवसरण में जा रहे हैं।"

इतना सुनते ही इन्द्रभूति गौतम <mark>सु</mark>व्ध हो उठे। उनकी <mark>स्रांसों से स्रोध की</mark> चिनगारियां सी बरसने लगीं। उन्होंने हुंकार भरे स्वर में कहा – ''<mark>सरे ! तुम</mark> यह क्या कह रहे हो ? क्या मेरी उपस्थिति में और भी कोई सर्वज्ञ वनने का साहस कर

सकता है ? प्रतीत होता है, वह कोई बहुत बड़ा ऐन्द्रजालिक है ' जिसने बुद्धिमान. कहे जाने वाले देवों तक को छल लिया है और वे देव उसे सर्वज्ञ समभ कर उसकी वन्दना एवं स्तुति करने जा रहे हैं। मुफे तरस आता है इन देवताओं की बुद्धि पर कि जिस प्रकार कौवे तीर्थंजल का, मेंढक पद्मसरोवर का, मक्खियां सुगन्धित गोशीर्थ चन्दन का, उष्ट्र अंगूर की जल्लरियों का, ग्राम शुकर क्षीरोदन का झौर उलूक प्रकाश का परित्याम कर ग्रन्यत चले जाते हैं, ठीक उसी प्रकार ये देवगए। भी इस पवित्र हविष्यान्न और मेरे जैसे सर्वज्ञ को छोड़ कर कहीं अन्यत्र भागे जा रहे हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि जिस प्रकार का वह नामधारी सर्वज्ञ है उसी प्रकार के ये देव भी हैं। ग्राम्य नट ग्रीर मूर्ख ग्रामीसों जैसा यह कैसा हास्यास्पद संयोग है। खैर, कुछ भी हो पर मैं किसी भी दशा में इस सर्वज्ञता के ढोंगपूर्ए नाटक को चूपचाप बैठे नहीं देख सकता । क्या ग्राज तक कभी नील गगन में एक साथ दो सूर्य उदित हुए हैं ? क्या एक ही गिरिगह्वर में कभी दो मूगराज एक साथ रह पाये हैं ? नहीं, नहीं, कदापि नहीं। तो ठीक उसी प्रकार मुभ जैसे सर्वज्ञ के रहते अन्य कोई सर्वज्ञ नहीं हो सकता । देवताओं और दानवों के देखते ही देखते ग्रभी में जटिल प्रश्नों की फड़ी लगा उसे हतप्रभ कर उसकी सर्वज्ञता के छद्म मावरए। को उतार फैंकता हं।"

ठीक उसी समय इन्द्रभूति के आदेश से वस्तुस्थिति का पता लगा कर कुछ व्यक्ति समवसरए। से लौटे । उनकी आंसों से उनके मनोगत भावों को पढ़ते हुए इन्द्रभूति ने वड़ी व्यग्रता के साथ पूछा – "क्यों ? देख आये उस मायाबी को ? कैसा है वह ऐन्द्रजालिक ?"

उनमें से एक ने कहा - "हजारों जिह्वाग्रों से भी उस ग्रलांकिक विभूति का वर्णन नहीं किया जा सकता। जिस प्रकार सम्पूर्ण त्रिलोको के समस्त प्राणियों की गंगाना करने में कोई समर्थ नहीं हो सकता, ठीक उसी प्रकार करोड़ों सूर्यों के समान दैदीप्यमान श्रमग भगवान महावीर के अनन्त गुगों का वर्णन नहीं किया जा सकता। ईश्वर के समस्त गुगों का वर्णन करने में ग्रसमर्थ वेदों के "नेति, नेति" इस मन्त्र का वान्द्यतिक ग्रथं वस्तुतः ग्राज ही हमारी समफ में ग्राया है। भगवान महावीर की गुगागाया वर्णनातीत है, वह तो केवल ग्रारमानुभवगम्य ही है।"

अपने ही लोगों के मुख से श्रमण भगवान महावीर की इस प्रकार की प्रशंसा सुन कर इन्द्रभूति तिलमिला उठे और वोले – "ग्रवश्यमेव यह कोई महान धूर्त, माया का आदि-ग्रावास है। वड़े आण्चर्य का विषय है कि सभी लोगों को इसने अस में डाल दिया है। मैं तो निमेषमात्र के लिये भी इस महामायावी की सर्वज्ञता के दावे को सहन नहीं कर सकता। क्योंकि घोर ग्रन्धकार को विनण्ट

भग मा इंद्रजालियों कि कलिऊग्रममुख्यम्पतिव्वाहिग्गियेमा "ग्रवगोमि मे विउसवाय"कि भगिऊग्र

करने के लिये सूर्य कभी प्रतीक्षा में नहीं रहता। ग्राग्न किसी के करस्पर्श, सिंह ग्रप्ननी ग्रीवा के वालों के कर्षरण को ग्रीर क्षत्रिय ग्रपने शत्रु को कभी चुपचाप सहन नहीं कर सकता। मैंने बड़े से वड़े दिग्गजवादियों को शास्त्रार्थ में हरा कर उनका मुंह सदा के लिये वन्द कर दिया है तो यह गेहेनर्दी गृहशूर सर्वज्ञ मेरे समक्ष चीज ही क्या है ? जिस ग्रग्नि ने गगनचुम्वी गिरीन्द्रों को भस्मसात् कर राख की ढेरी बना दिया हो उस ग्रग्नि के समक्ष बेचारे वृक्षों ग्रीर घास-फूस की क्या सामर्थ्य ? जिस प्रचण्ड पवन के भोंकों ने हाथियों के भुण्डों को ग्राकाश में उड़ा दिया हो उसके समक्ष ज्या कभी रूई की फुरहरी ठहर सकती है ?

मेरे भय से त्रंग देश के विद्वान प्रपता पारम्परिक निवासस्थान छोड़ कर सुदूर देशों की ग्रोर भाग गये, बंग देश के विद्वान मेरे भय से त्रस्त ग्रौर जर्जर हो गये, ग्रवन्ती देश के विद्वान मेरे भय से मानो मर ही गये ग्रौर तिलंग देश के विद्वान तो मेरे भय के ही कारण तिलकण के रंग की तरह काले हो गये हैं। श्ररे ग्रो लाट देश के विद्वानो ! तुम सबके सब कहां चले गये हो ? मनुष्यों में सर्वोत्कृष्ट चतुर द्रविड विद्वानो ! तुम मारे लज्जा के किस गिरिगह्वर में जा छिपे हो ? सेद ! महासेद ! शास्त्रार्थ के लिये परम ग्रातुर, कण्डूयमान जिह्वा वाले इस इन्द्रभूति के लिये तो ग्राज समस्त जगत में वादियों का भयंकर दुष्काल ग्रीर एकान्ततः ग्रभाव हो गया है । ऐसे मुभ इन्द्रभूति के समक्ष सर्वज्ञता का दम्भ लिये हुए यह नया वादी कौन न्नाया है ?"

वस्तुतः मानव-स्वभाव में अहं इतना संपृक्त और घुला-मिला रहता है कि उसे मानव के सहजन्मा की संज्ञा दी जाय तो कोई ग्रतिशयोक्ति नहीं होगी। अधिकांशतः यह देखा जाता है कि मानव थोड़ा-सा ज्ञान अजित कर अपने उस पल्लवग्राही पाण्डित्य से ही अपने ग्रापको सकल विद्यानिधान, ग्रद्वितीय प्रकाण्ड पण्डित और यहां तक कि सब कुछ जानने देखने वाला सर्वज्ञ तक घोषित करने का दुराग्रह एवं दम्भ कर बैठता है। यह हमें प्रत्यक्ष में और पुरातन इतिहास के पन्नों में यत्र-तत्र देखने को मिलता है।

मानव-मानस में उद्भूत इस ग्रह की विषवल्लरी के साथ-साथ जव दम्भ ग्रथवा दुराग्रह का विषवृक्ष चंकुरित-पल्लवित तथा पुष्पित हो जाता है तो वह उस मानव के साथ-साथ कभी-कभी समग्र मानव जाति के ज्रघःपतन का कारण भी बन जाता है।

अपने समय में अपने समकक्ष अन्य किसी विद्वान को न पा कर मानव स्वभाव के कारणा इन्द्रभूति के मन में भी कुछ क्षणों के लिये अहं के अंकुरित होने की संभावना भहज प्रतीत होती है। पर पूर्वाग्रह, दुराग्रह प्रथवा दम्भ का उद्भव उनके मानस में किचित्माव भी नहीं हो पाया था। उनका अन्तर्मन तथ्य को ग्रहाग करने के लिये सदा पूर्वाग्रह, दुराग्रह एवं दम्भ द्यादि से उन्मुक्त ग्रीर अलूता रहा। यही कारण है कि तथ्य की प्रवन जिज्ञाना और सत्य को ग्रहग कर उसे ग्रात्मसात् करने की उनकी उदार मनावृत्ति ने उनके एकांगीए व्यक्तित्व को ग्रागे चल कर समष्टि के विराट व्यक्तित्व का स्वरूप प्रदान किया ।

### म० महाबीर से शास्त्रार्थ का विचार

म्रपने म्रहं के पूर्शंरूपेस जागृत होने के फलस्वरूप इन्द्रभूति गौतम अगवान् महावीर से झास्त्रार्थ करने हेतु भगवान् के समवसरसा की म्रोर जाने के लिये उद्यत हुए।।

इन्द्रभूति को भगवान् महावीर के पास जाने के लिये उद्यत देख कर उनके अनुज अग्रिनभूति ने उनसे कहा – ''ज्येध्ठार्य ! जिस प्रकार कोमल कमखनाल को उखाड़ने के लिये इन्द्र के हस्तिशिरोमस्गि ऐरावत का उपयोग करना अनावश्यक है उसी प्रकार इस नगण्य साधारण वादी के लिये आपको कप्ट उठाने की आवश्यकता नहीं । मैं ही वहां जा कर ग्रभी उसे परास्त किये देता हूं।''

इन्द्रभूति ने कहा — "वस्स ! यह सर्वज्ञप्रलापी यों तो मेरे किसी भी छात्र के द्वारा भी जीता जा सकता है पर किसी भी प्रतिवादी का नाम सुनने के पश्चात् मैं चुपचाप बैठ नहीं सकता । जिस प्रकार तिलराशि को पेरते समय कोई एक तिल का दाना, धान्य को दलते समय कोई एक धान्यकरा, घास को काटते समय कोई एक दृएा ग्रौर ग्रन्न को पीसते समय कोई तुसकरण वचा रह जाता है, उसी प्रकार संसार के समस्त वादियों को परास्त करते समय किसी न किसी तरह यह वादी वचा रह गया है । अपने आगको सर्वज्ञ वताने वाले इस वादी को मैं किसी भी तरह सहन नहीं कर सकता । ग्रव यदि इस एक वादी को मैं पराजित नहीं करता हू तो मेरे द्वारा पराजित समस्त वादी ग्रपराजित हो जायेंगे । क्योंकि सती स्त्री यदि एक वार ग्रपने सतीत्व से स्वलित हो जाती है तो वह सदा के लिये दुराचारिग्री कही जाती है ।"

"वत्स ! मुभे बड़ा आण्चर्य हो रहा है कि मैंने त्रैलोक्य के हजारों प्रतिवा-दियों को पराजित कर दिया फिर भी पाकशाला को हंडिया में पकाये गये क्रन्न में बिना पके एक कोरडू की तरह यह एक वादी अपराजित कैसे बचा रह गया ? इस एक के अनिजित रहने पर तो मेरा विश्वविजयित्व का समग्र यश ही नष्ट हो बायगा । क्योंकि शरीर में रहा हुआ एक साधारण शल्य भी, यदि उसका शमन नहीं किया जाय तो एक न एक दिन असाध्य बन कर प्राणों का अपहरण कर लेता है । वत्स ! क्या एक जलयान में किसी भी तरह हुआ एक छोटा सा खिद्र भी उसे समुद्र में नहीं डुबो देता ? क्या एक आधारभूत ईंट को सींच लेने पर सारा दुर्ग ढह नहीं पड़ता ?"

• ग्रह्मिन्नजिते सर्वं, जगज्जयोद्भूतमपि यशो नश्येत् । ग्रह्ममपि शरीरस्यं शस्यं प्रात्मान् वियोजयति ॥१६॥ छिद्रे स्वत्येऽपि पोतः कि पयोधौ न निमज्जति । एकस्मिस्तिष्टके क्रुप्टे, दुर्गः संबोंऽपि पात्यते ॥१७॥ किल्प क्रुबोधिका पृ० ३८८ ]

Jain Education International

देवों द्वारा यज्ञभूमि का उल्लंघन कर भगवान् महावीर के समवसर**ए** में जाने की घटना पर कुछ क्षरण विचार करने के ग्रनन्तर इसे ग्रपने प्रह पर वज्राधात समझ कर इन्द्रभूति ने ग्रावेशपूर्ण स्वर में कहना प्रारम्भ किया – "इस मायावी ने ग्रपने ग्रापको सर्वंज्ञ घोषित कर के ग्रकारएए ही मेरी कोधाग्नि को भड़का दिया है। यह तो इसका वस्तुतः वैसा ही दुस्साहस है जैसे मानो कोई मेंढक भयंकर काले विषधर को चपन लगाना, स्वर्गलीक के निवासी देव पर घरती पर रहने वाला बैल अपने सींगों से प्रहार करना, एक हाथी अपने दांतों से गिरिराज को उखाड़ कर धराशायी करना और एक अकिंचन शशक सिंह के कन्धे के बालों को सींचना चाहता हो । जिस प्रकार कोई मुढ़ व्यक्ति शेषनाग के मस्तक की मरिए को लेने के लिये हाथ बढ़ा कर प्रपने काल को स्वयं बुलावा देता है उसी प्रकार इसने अपनी सर्वज्ञता का ग्राडम्बर रच कर मेरे कोघ को भड़का दिया है। जिस प्रकार कोई मूर्ख व्यक्ति घने जंगल में स्नाग लगा कर उसके मध्य भाग में बैठ जाता है अथवा कोई बुद्धिहीन व्यक्ति सुखप्राप्ति की प्रभिलाषा से कंटकलता का मालिंगन करता है, ठीक उसी प्रकार इसने मेरी उपस्यिति में सर्वज्ञता का ढोंग रच कर प्रपने लिये संकट को निमन्त्रित किया है । खबोत तभी तक टिमटिमाता ग्रौर चन्द्र तभी तक चमकता है जब तक कि प्रखर किरएों वाला प्रचण्ड मार्तण्ड उदित नहीं हो जाता । सुर्योदय हो जाने पर न कहीं खद्योत का पता चलता है और न कहीं चन्द्रमा का ही । आ हायियो ! हरिएो और वन्य पशुझों के मुण्डो ! ग्रव इस जंगल से शोधातिशोध भाग निकलो । देखो ! त्रोध से अपनी ग्रीवा की बड़ी-बड़ी केसर का ब्राटोप बनाये तुम्हारा काल वह सिंह झा रहा है ।"

ैऐसा प्रसीत होता है कि मेरे सौभाग्य से ही यह वादी यहाँ ग्राया है। ग्राज मै निश्चित रूप से इसकी जिह्ला की खुजली सदा के लिये मिटा दूंगा ।"

### शास्त्रार्थ के लिये प्रयाश

इस प्रकार का निक्ष्य कर इन्द्रभूति गौतम ने यज्ञोपवीत, पीला चोला स्रादि बारह विक्रिष्ट चिह्न घारए। कर अपने ४०० शिष्यों के साथ श्रमए। भगवान् महावीर के समवसरए। की भोर प्रस्थान किया।

इन्द्रभूति के मनेक शिष्य भपने हाथों में विविध प्रकार के उपकरएा लिये हुए थे। कई शिष्य कमण्डलु ब्रौर कई विजय के खोतक पवित्र दर्म हाथों में लिये हुए थे। वे सभी ४०० शिष्य व्रपदे गुरु इन्द्रभूति की महिमा के खोतक "सरस्वतीकण्ठाभरएा की जय हो", "वादिविजयलक्मीन्नरुएा की जय हो", "वादिमदगंजन-वादिमुखभंजन की जय हो", "वादिगजसिंह की जय हो"<sup>1</sup> भादि

े कल्पसूत्र की सुबोधावृत्ति (पृ० ३८८) के उल्लेख से ऐसा प्रतीत होता है कि इन्द्रभूति गौतम को धनेक सास्त्राधों में विजयोपलब्धि के फलस्वरूप उस समय की परम्परावितेष के विद्रद्समाज द्वारा निम्नलिखित उपाधियों से संबोधित किया जाता व्या:--

- (१) सरस्वती कण्ठाभरएग,
   (२) बादिविजयलक्ष्मीज्ञरएग.
- (२) वादि-मद-गंजन, (४) वादि-मुख-मंजन,

जयवो्वों से गगनमण्डल को गुंजाते हुए इन्द्रभूति के पीछे-पीछे भगवान् महावीर के समवसरएा की ग्रोर बढ चले ।

### भ० महाबीर को देख कर विचार

मार्ग में मनेक प्रकार के संकल्प-विकल्प करते हुए इन्द्रभूति गौतम भगवान् महाबीर के समवसरए। के सन्निकट पहुंचे । ब्राप्ट महाप्रातिहायों ब्रौर श्रमए। भगवान् महावीर के महाप्रतापी झलौकिक ऐक्वयें को देख वे प्रत्यन्त भाक्ष्ययें से स्तंभित हो सीढ़ियों पर निश्चल सहे<sub>े</sub> रह कर**ं निनिमेष**ं दृष्टि से प्रभू की ग्रोर देसते ही रह गये। ' वे मन ही मन सोचने लगे "कहीं ये साक्षात् बह्या, विष्णु मंचवा शंकर तो नहीं हैं। जन्द्र तो ये निश्चित रूप से नहीं हैं, क्योंकि चन्द्र तों सकलंक होता है मौर इनका स्वरूप, मान्त, स्वच्छ एवं निष्कलंक है । ये सूर्य भी नहीं हैं, क्योंकि सूर्य तो संतापकारी प्रसर किरलों वाला है, पर इनका स्वरूप बढ़ा ही सौम्य, सूसद, शीतल, मनोहारि और नयनाभिराम है।"

"ये सुमेर पर्वत भी नहीं हैं क्योंकि अति कठोर सुमेरुकी तुलना में ये प्रत्यन्त सुकोमल हैं। न ये विष्णु ही हो सकते हैं, क्योंकि विष्णु तो सस्यश्यामल वर्णवाले हैं भौर इनका स्वरूप तपाये हुए स्वर्ग के समान बड़ा ही मनोहारि है। यह बह्या भी नहीं हैं क्योंकि बह्या कुढ्ढा है ग्रौर ये युवा हैं। ये कामदेव भी नहीं हो सकते क्योंकि वह तो वृद्धावस्या से सदा भयभीत रहने वाला श्रीर भत्तरीरी है।"

"तो निक्रियत रूप से मुक्ते यह विश्वास करने के लिये बाध्य होना पड़ रहा है कि उन सब दोवों से रहित और समस्त गुर्सों से सम्पन्न ये झन्तिम तीबँकर हैं।"

|                          | -                        | -         |
|--------------------------|--------------------------|-----------|
| (१) वादि-गव-सिंह,        | (११) बादितुरसुरेण,       |           |
| (६) वादीस्वरलीह,         | (२०) वादिगरुहगोविन्द,    |           |
| (७) बादिसिंहाच्टापद,     | (२१) नादिजनराजान,        |           |
| (<) ৰাবিৰিনযৰিল্ব,       | (२२) वादिकंसकान्ह,       |           |
| (१) बादिवृन्दभूमिपास,    | (२३) बादिहरिएहरिः,       |           |
| (१०) वावितिरःकाल,        | (२४) वादिज्वरधन्वन्तरि,  |           |
| (११) वादिकदलीक्रपाल,     | (२४) बादियूयमल्ल,        |           |
| (१२) बादितमोमाए,         | (२६) वादिहृदयज्ञल्य,     |           |
| (१३) वादिगोभूमधरटु,      | (२७) वादिगराजीपक,        |           |
| (१४) मदितवादिमरट्ट,      | (२८) वादिशलभदीपक,        |           |
| (१९) वादिवटमुद्गर,       | (२६) वादिचकचूड़ामसि,     |           |
| (१६) बादियूकमाण्कर,      | (३०) पण्डितशिरोमसि,      |           |
| (१७) बादिसमुद्रागस्ति,   | (३१) विजितानेकवाद, भौर   |           |
| (१4) बादितरूम्यूसनहस्ती, | (३२) सरस्वतीलब्घप्रसाद । |           |
| 1                        |                          | [सम्पादक] |

| ١ | ধন বুনুয়া               | पत्तो, | बर्ठु | तेल्लुम       | <b>हपरिष्</b> डं | वीरं ।    |        |
|---|--------------------------|--------|-------|---------------|------------------|-----------|--------|
|   | ध्य पुत्तुर्ण<br>चउतीसाह | डयनिति | , स   | <b>संकिमी</b> | ৰিহিতম           | ो पुरम्रो | IITSYI |

ł

[भावश्यक, मलय, पत्र ३१३]

#### जैन धर्म का मौसिक इतिहास-दितीय भाग [म. म. को देसकर विचार

अपने मन में इस प्रकार के दिचारों के उत्पन्न होते ही इन्द्रभूति सत्तक हो उठे। स्फटिक सिंहासन पर विराजमान तथा देव-देवेग्द्रों एवं नर-नरेन्द्रों द्वारा सेव्यमान त्रिलोकपूज्य भगवान् महावीर को बेख कर इन्द्रभूति मन ही मन सोचने लगे —"शोक ! महाशोक ! मैंने स्वयं प्रयने लिये एक वड़ी विकट समस्या उत्पन्न कर ली है। मेरा समस्त पूर्वोपाजित यश प्रब धूलि में मिलने जा रहा है। जिस प्रकार एक मुर्ख व्यक्ति एक साधारए। कील को प्राप्त करने के लिये अपने विणाल, भव्य भवन को गिरा देने जैसी भयकर मूर्खता कर बैठता है, ठीक उसी प्रकार की मूर्खता में आज कर बैठा है। इस एक बादी को न जीतने की दबा में मेरे मान-सम्मान को कहाँ ठेस पहुंचती थी ? ग्रपने विश्वविजयी नाम की सकजा अब मैं किस प्रकार रख्गा । मैंने मदान्ध हो अपनी अदूरदर्शिता के कारल जिना विचारे ही यह मुर्खता की, जो मैं इन त्रिलोकीनाथ को जीतने की दुरामा लिये यहां चला आथा। इनके समक्ष मैं बोलने का साहस ही किस प्रकार कर सकुंगा ? यह मैं यहां आकर पीछे की ओर भी किस प्रकार सौटूं ? क्योंकि मेरे इस प्रकार लौटने को संसार में पलायन की संज्ञा दी जायगी। पलायनजन्य अपकीत्ति तो सृत्यु से भी ग्रधिक घोर कप्टप्रद होती है। मैंने मपने ग्रापको घोर संकट में डाल लिया है। अब तो इस संकट से भगवती भवानी ही मेरी रक्षा कर सकती है। यदि सद्भाग्य से किसीन किसी प्रकार माज मेरी विजय हो जाय तव तो निश्चित रूप से त्रैलौक्य के विद्वानों का शिरोमएि। होने का मेरा विरुद सुरक्षित रह सकता है।''

स्थाशु के समान निश्चल इन्द्रभूति गौतम जिस समय मन ही मन इस प्रकार विचारसागर में गोते लगा रहे थे, ठीक उसी समय सर्वत्र-सर्वदर्शी श्रम्श भगवान् महावीर ने ग्रमृत से भी ग्रति-मधुर ग्रनिर्वचनीय यानंदप्रदायिनी बाशी में उन्हें उनके नाम – गोत्रोच्चारएा पूर्वक सम्बोधित करते हुए कहा–– ''हे इन्द्रभूति गौलम ! सागयं 'सु मागतं' स्व-पर कल्याएाकारी होने से – तुम्हारा मागमन ग्रच्छा है, लाभकारी है।''<sup>9</sup>

इतना सुनते ही इन्द्रभूति सोचने लगे — "ग्राग्चर्य है ! ये भेरा नाम भी जानते हैं।" पर क्षरण भर में आग्रवस्त हो उन्होंने मन ही मन विचार किया – "इसमें आग्रवर्य की कोई बात नहीं। तीनों लोकों में विख्यात लब्ध-प्रतिष्ठ इन्द्रभूति गौतम को भला कौन नहीं पहिचानता ? सूर्य भी कभी कहीं किसी आवाल-वृद्ध से छुपा रह सकता है ? यदि ये मेरे मन में छुपे मेरे गुप्ततभ सन्देह को प्रकट कर दें तो मैं इन्हें सर्वज्ञ मान सकता है, अन्यथा मेरी दृष्टि में ये नगण्य ही रहेंगे।"

> स्नाभट्ठो य जिऐएां, जाइ-जरा-मरएाविष्यमुक्केएां । नामेएा य गुत्तेएा य, सब्वन्तू सब्वदरिसिएाा ।। ५६६।। हे इंदभूइ ! गोम्रम ! सागयमुत्ते जिऐएा चितेइ । नामंपि मे विम्राएाइ, प्रहवा को मं न याऐाइ ।। १२५।। [ग्रावश्यक, मलय, (समबसरएग), पत्र ३१३]

#### भगवान् महाबीर द्वारा उद्बोधन

इन्द्रभूति गौतम ग्रपने मन में इस प्रकार के विचार कर ही रहे थे कि प्रभु महावीर ने उनसे कहा-"गौतम ! तुम्हारे मन में प्रात्मा के अस्तित्व के सम्बन्ध में सन्देह है। तुम यह सोचते हो कि जीव घट-पट ग्रादि की तरह प्रत्यक्ष दिखाई नहीं देता और जो वस्तु प्रत्यक्ष में किसी भी तरह दिखाई नहीं देती उसका आकाशकुसुम ग्रथवा खर-विषाण की तरह संसार में कोई ग्रस्तित्व नहीं होता।

<u>वेदवाक्यों के पूढार्थ को अच्छी तरह</u> समभ नहीं पाने के कारण तुम्हारे मन में यह संशय उत्पन्न हुआ है। लो सुनो, मैं तुम्हें वेद की ऋचाओं का वास्त-विक भर्ष समभाता हूं।"

कशी किसी पर प्रकट नहीं किये गये अपने मन के निगूढ़तम संदेह को भगवान द्वारा प्रकट कर दिये जाने पर इन्द्रभूति गौतम सार्श्व्य निनिमेध दृष्टि से भगवान की श्रोर देखने लगे। वे मन ही मन सोचने लगे -- "आज तक किसी भी व्यक्ति के सम्मुख प्रकट नहीं किया गया मेरा मनोगत गूढ़तम संशय इन्हें कैसे विदित हो गया ? सर्वज्ञ के अतिरिक्त मनोगत भावों को कौन जान सकता है ? बस्तुत: क्या में किसी सर्वज्ञ के सम्मुख खड़ा हूं ?"

#### जीव प्रत्यक्ष-सिद्ध है

इन्द्रभूति मन ही मन इस प्रकार के ऊहापोह में लीन थे, उसी समय प्राशिमात के मनोगत भावों को जानने वाले महावीर प्रभु की घनरव गम्भीर बाखी उनके कानों में गूंज उठी – "इन्द्रभूते ! मैं सर्वज्ञ होने के कारएा जीव को प्रत्यक्ष देख रहा हूं। जीव तुम्हारे लिये भी प्रत्यक्ष है। तुम्हारे प्रन्तर में जीव के <u>अस्तित्वानस्तित्व</u> विषयक शंका जिसको हुई है, वही वस्तुतः जीव है। चित्त, चेतना, संज्ञा, विज्ञान, उपयोग, र संशय, जिज्ञासा, सुखदुःखादि की अनुभूति, चिकीर्षा, जिगमिषा, दुःखों से सदा दूर भागने और बचे रहने की प्रवृत्ति, सुखपूर्वक चिरंजीवी रहने की लिप्सा म्रादि समस्त लक्षणा देहघारी प्रत्येक ग्रात्मा में स्पष्टतः प्रत्यक्ष दृष्टिगोचर होते हैं ग्रतः ग्रात्मा का ग्रस्तित्व भी प्रत्यक्ष प्रमाण से

| ٦ | (क) जीवे तुव संदेहो, पच्चक्सं जंन थिप्पइ घडोव्व।                           |
|---|----------------------------------------------------------------------------|
|   | मञ्चन्तापच्चक्सं च, नतिथ लोए सपुष्फं व ॥१४४६॥ [विशेषा० भा०]                |
|   | (ख) जंपइ पुर्णावि भयवं, तुह हियए संसम्रो समुप्पण्णो ।                      |
|   | जीवो कि झरिय सा वारिय एत्थ तं मुमासु परमत्यं ।।                            |
|   | [चउप्पन्न म० पु० चरिय, पृ० ३०१]                                            |
| 3 | वत्तरगालक्खरगो कालो, जीवो उवश्रोगलक्खरगो ।                                 |
|   | नाणेग्एं दंसरोएं च, मुहेएा य दुहेरा य ॥१०॥                                 |
|   | नाएं च दंसएं चैव, चरित्तं च तवो तहा।                                       |
|   | बीरियं उबश्रोगों ये. एयं जीवरस लक्खरां ।।११।। जित्तराध्ययन मंत्र, ग्र. २८ो |

स्वतः सिद्ध है । े जो प्रत्यक्षतः सिद्ध है, उसे सिद्ध करने के लिये अन्य प्रमाण की आवश्यकता नहीं । जिस प्रकार अनुभूति, इच्छा, संशय, हर्ष, विषाद आदि भाव अमूर्त-अरूपी होने के कारण बाह्य चक्षुओं से दृष्टिगोचर नहीं होते उसी प्रकार जीव भी अमूर्त-अरूपी होने के कारण चर्मचक्षुओं से नहीं दिखाई देता । गौतम ! प्रत्येक व्यक्ति द्वारा वर्तमान, भूत और भविष्य के अपने कार्यकलापों के सम्बन्ध में इस प्रकार की अनुभूति की जाती है कि "में सुन रहा हूं", "मैंने सुना था", "मैं सुनूंगा" । इस प्रकार की अनुभूतियों में "में" की प्रतिष्वनि से प्रत्येक व्यक्ति को अपने जीव का प्रत्यक्षानुभव होता है ।"

भगवान् महावीर प्राणिमात्र के मनोगत भावों को जानने वाले थे म्रतः गौतम के मन में जो भी शंका उठी, गौतम द्वारा उस शंका के प्रकट किये जाने से पहले ही भगवान् ने उसे गौतम के समक्ष रख कर उसका तत्काल समाधान कर दिया म्रौर इस प्रकार गौतम इन्द्रभूति को अपनी शंकाग्रों के समाधान के लिये बोलने की आवश्यकता ही नहीं पड़ी।

भगवान् ने फरमाया – ''गौतम ! प्रत्येक व्यक्ति द्वारा की गई–'मैं प्रसन्न हूं' अथवा 'पैं पीड़ित हूं' इत्यादि अनुभूतियों में प्रयुक्त 'मैं' पद से आत्मा का ही बोध होता है। 'मैं नहीं हूं' इस प्रकार की अनुभूति अथवा अभिव्यक्ति कोई व्यक्ति नहीं करता।''

ग्रागम प्रमास के सम्बन्ध में गौतम के अन्तर्मन में उठी शंका का तत्काल समाधान करते हुए प्रभु ने कहा – ''गौतम ! तुम्हारे मन में जीव के अस्तित्व के सम्बन्ध में संशय उत्पन्न होने का मूल कारस यह है कि तुम वेद की ऋचाओं के वास्तविक अर्थ को नहीं समफ पाये हो । एक ग्रोर --

'न ह वै सशरीरस्यसतः प्रियाप्रिययोरपहतिरस्ति श्रशरीरं वा वसंत प्रियाप्रिये न स्पृशतः' अवा --

'स्वर्गकामो यजेत'

ै (क) ग्रत्थि एएरुत्तं जीवो, इमेहि सो लक्सरऐहि मुण्एियव्वो । चित्तं-चेयग्ग-सण्गाः विष्ण्पाग्पादीहि चिधेहि ॥४२०॥ [चउपन्नमहापुरिस चरियं, पू० ३०१]

(ख) गोयम पच्चक्खुच्चिथ, जीवो ज संसयाइ विन्नारणं । पच्चक्खं च न सज्म, जह सह-दूक्खा सदेहम्मि ॥११५४४॥

[विशेषावश्यक भाष्य]

<sup>२</sup> नागादग्रो न देहस्स, मुत्तिमत्ताइग्रो घडस्सेव । तम्हा नागाइ गुग्गा जम्म, स देहाइग्रो जीवो ॥१४६२॥

[विशेषावश्यक भाष्य]

<sup>3</sup> छान्दोग्योपनिपद्, ४४१

इन वेद-पदों से प्रात्मा का ब्रस्तित्व सिद्ध होता है। दूसरी घोर -

'विज्ञानघन एवतेम्यो भूतेम्यः समृत्याय तान्येवानुविनध्यति, न प्रेत्य संज्ञास्ति''

इस वाक्य से तज्जीव तच्छरीरवाद की प्रतिष्वनि व्यक्त होती है। वेद के इन वाक्यों को परस्पर विरोधी मानने के कारएा तुम्हारे मन में जीव के प्रस्तित्व के सम्बन्ध में संशय उत्पन्न हुया है। गौतम ! उपर्युक्त प्रतिम वेदवाक्य का वस्तुतः तुम ग्रर्थ ही नहीं समभे हो। मैं तुम्हें इसका सही ग्रर्थ समभाता हूं।"

#### विज्ञानघन का वास्तविक अर्थ

"इस वाक्य में ज्ञानोपयोग-दर्शनोपयोगरूप विशिष्ट ज्ञानपुंज से युक्त ग्रात्मा को विज्ञानघन कहा गया है, क्योंकि ग्रात्मा स्वयं ज्ञानपुंज है। विज्ञान श्रात्मा से पृयक् नहीं है। विज्ञान को हष्टि से ग्रात्मा सर्वव्यापी है। वह ग्रात्मविज्ञान घटपटादि भूतों के ज्ञान से विज्ञान के रूप में उत्पन्न होता है। वह ग्रात्मविज्ञान घटपटादि भूतों के ज्ञान से विज्ञान के रूप में उत्पन्न होता है। जब वे घटपटादि भूत शनैः शनैः विज्ञानघन ग्रात्मा का घ्यान दूसरी ग्रोर ग्राकषित होने के कारण विज्ञेय के भाव से नष्ट – तिरोहित हो जाते हैं तो वह ग्रात्मा का विज्ञान स्वरूप ग्रपने उस पूर्वोपलब्ध घटपटादि के ज्ञान की हष्टि से उन घटपटादि के विनष्ट ग्रयात् तिरोहित होते ही उन्हीं के साथ नष्ट हो जाता है।"

उक्त बेदवाक्य का तात्पर्य यह है कि विज्ञानघन मात्मा को घटपटादि भूतों के देखने से जो घटविषयक ग्रथवा पटविषयक ज्ञान होता है, वह कमण्राः भन्य वस्तुग्रों की ग्रोर घ्यान माकषित होने पर नप्ट हो जाता है ग्रौर उसके स्थान पर बृक्ष, फूल, फलादि मन्य वस्तुग्रों का ज्ञान हो जाता है। किसी वस्तु के प्रथम दर्गन से जो ज्ञान उत्पन्न होता है उसके म्रनन्तर दूसरी वस्तु के दर्गन से तढिषयक नवीन ज्ञान होते ही पूर्व वस्तुग्रों से सम्वन्ध रखने वाले ज्ञान का स्थान नवीन बस्तुग्रों का ज्ञान ग्रहण कर लेता है। यही कम आगे से आगे चलता रहता है। इस प्रकार पहले देखी हुई वस्तु का ज्ञान उसके पश्चात् देखी हुई वस्तु के ज्ञान के साथ ही नप्ट हो जाता है। वस्तुतः म्रात्मा नप्ट नहीं होती, प्रपितु पूर्ववर्ती ज्ञान का स्थान पञ्चाद्वर्ती ज्ञान ढारा ले लिये जाने पर वह पूर्ववर्ती घटपटादि ज्ञेय वस्तुग्रों का ज्ञाना विज्ञान ही नष्ट होता है। एक ज्ञेय के पञ्चात् ग्रन्य ज्ञेय का जान विज्ञानघन ग्रात्मा में प्रविकल रूप से कमशः चलता रहता है म्रनः म्रान्मा के नप्ट होने का तो प्रश्न ही उत्पन्न नहीं होता। ।"

# वेदपद में प्रयुक्त प्रेत्य संज्ञा का वास्तविक झर्य

"न प्रोत्य संज्ञास्ति" इस वेदपद का ग्रर्थ समभाते हुए प्रभु महावीर ने कहा-"'धट को देखते ही पाल्मा में घटोपयोग अर्थात् जेयभूत घट का विज्ञान

उत्पन्न हुआ। तत्पश्चात् पट को देखने पर आत्मा का ध्यान घट की ग्रोर से हट कर पट की ओर ग्राकर्षित हुआ। उस दशा में घट के दृष्टि से श्रोभल होने के साथ ही ग्रात्मा का घटोपयोग नष्ट हो गया और उसका स्थान ग्रात्मा में पट-सम्बन्धी ज्ञान होने के कारएग पटोपयोग ने ले लिया ग्रौर इस तरह पटोपयोग के ग्राविर्भूत हो जाने पर ग्रात्मा में घटोपयोग की प्रत्य ग्रर्थात् पूर्व की संज्ञा---जानकारी नहीं रहती।''

"ज्ञान वस्तुतः भूतों का धर्म नहीं है क्योंकि वह वस्तु के अभाव में भी विद्यमान और वस्तु की विद्यमानता में अविद्यमान भी रहता है। जिस प्रकार घट से पट एक भिन्न वस्तु है, उसी प्रकार भूतों से ज्ञान नितान्त भिन्न वस्तु है। घट और पट दोनों भिन्न-भिन्न दो वस्तुएं होने के कारण जिस प्रकार घट के अभाव में पट की और पट के अभाव में घट की विद्यमानता रहती है, उसी प्रकार मुक्तावस्था में वस्तुओं का अभाव होने पर भी उनका ज्ञान विद्यमान रहता है और मृत शरीर में भूतों की विद्यमानता रहती है, उसी प्रकार मुक्तावस्था में वस्तुओं का अभाव होने पर भी उनका ज्ञान विद्यमान रहता है और मृत शरीर में भूतों की विद्यमानता रहने पर भी ज्ञान नहीं रहता। वस्तुतः शरीर और जीव एक दूसरे से भिन्न दो वस्तुएं हैं। शरीर जीव का आधार और जीव शरीर का आधेय है। उपयोग, अनुभूति, संशयादि विज्ञान जीव के लक्षण अरूपी-अमूर्त हैं, पर शरीर मूर्त है। किसी मूर्त का गुण अमूर्त नहीं हो सकता, अतः विज्ञानादि अमूर्त गुण मूर्त शरीर के नहीं अपितु अमूर्त आत्मा के।ही हो सकते हैं। जिस प्रकार दूध में घी, तिल में तेल, काष्ठ में अग्नि, पुष्प में सुगन्ध, चन्द्रकान्त मणि में सुधा धुलीमिली प्रतीत होने पर भी वस्तुतः दुग्ध आदि से भिन्न है, उसी प्रकार शरीर के सम्पूर्ण अंग-प्रत्यगों में व्याप्त आत्मा भी निष्चित रूपेग शरीर से भिन्न है।"।

#### एकात्मवाद का निराकरण

तदनन्तर—"पुरुष एवेदं सर्वं यद् भूतं यच्च भाव्यं, उतामृतत्वस्येशानः यदन्नेनातिरोहति, यदेजति, यन्नेजति, यद्दूरे, यदुग्रन्तिके यदन्तरस्य सर्वस्य, यत् सर्वस्यास्य बाह्यतः ।

[ईशावास्योपनिषद्]

तथा :—

एक एव हि भूतात्मा, भूते-भूते प्रतिष्ठितः । एकधा बहुधा चैव, दृश्यते जलचन्द्रवत् ।। यथा विशुद्धमाकाशं तिमिरोपप्लुतो जनः । संकीर्एमिव मात्राभिभिन्नाभिरभिमन्यते ।। तथेदममलं ब्रह्म, निर्विकल्पमविद्यया । कलुषत्वमिवापन्नं, भेदरूपं प्रकाशते ।।

ै क्षीरे द्वतं तिले तैलं काप्टेऽग्निः सौरभं सुमे । चन्द्रकान्ते सुधा यद्वत्तथात्माप्यंगतः पृथक् ।।

[गरगधरवाद की टीका]

प्रादि एकात्मवादपोषक उक्तियों के अनुसार समग्र संसार में भिग्न-भिन्न भारमाएं नहीं ग्रपितु ग्राकाश की तरह सर्वत्र व्याप्त एक ही ग्रात्मा है –"

इन्द्रभूति गौतम के हृदय में उत्पन्न हुए इस प्रकार के संशय का भी बड़ी युक्तिपूर्ए मधुर वाणी से समाधान करते हुए भगवान् महाबीर ने फरमाया--"इन्द्रभूते ! यदि निर्मल अनन्त आकाश के समान विराट एक ही मात्मा सब पिण्डों में विद्यमान होता तो जिस प्रकार आकाश सभी भिन्न-भिन्न पिण्डों में एक ही रूप से विद्यमान है, आकाश की नानारूपता, विचित्रता और विलक्षराता उन पिण्डों में दिखाई नहीं देती उसी प्रकार जीव भी सब भूतसंघों में नानारूपता, वैचित्र्य एवं विलक्षणता से रहित एकरूपता में ही दिखाई देता पर प्रा<mark>गी-सम्ह</mark> में ऐसी समानरूपता एवं एकरूपता का नितान्त अभाव है। सबसे बड़ी बात तो यह है कि एक प्रासी के लक्षसों से दूसरे प्रासी के लक्षरा बिलकूल ही भिन्न दिखाई देते हैं। इससे सहज ही यह सिद्ध होता है कि सब प्रासियों में एक ही श्रारमा नहीं **ब्रपितु भिन्न-भिन्न आत्माएं हैं ।** लक्षरएमेद होने पर लक्ष्यमेद स्वतः ही सिद्ध हो जाता है। यदि सभी देहसमूहों में ग्राकाश की तरह सर्वव्यापी एक ही ग्रात्मा होता तो कर्त्ता, भोक्ता, मन्ता, एवं सुख-दुःख, बन्ध-मोक्ष ग्रादि की विभिन्न दशाएं प्राशियों में विद्यमान नहीं रहतीं। पर वस्तुस्थिति सर्वया प्रत्यक्ष है कि सुख-दुःख ब्रादि की समानता प्राणिवर्ग में दृष्टिगोचर नहीं होती। ब्राज भनेको प्राणी दुःख के कारण छटपटाते और कई प्राणी सुखपूर्वक जीवन व्यतीत कर रहे हैं। प्रत्यक्ष दिखाई देने वाला यह अन्तर इस बात का स्पष्ट प्रमारण है कि समस्त भूतसंघो में व्योम की तरह कोई विराट् एक ग्रात्मा नहीं बल्कि **मलग** भलग ग्रनन्त ग्रात्माएँ हैं।"

"जीव का प्रमुख लक्ष ए है उपयोग । वह उपयोग प्रत्येक प्राएगि में एक दूसरे से भिन्न-भिन्न, स्वल्पाधिक मात्रा में और विभिन्न प्रकार का पाया जाता है । इस प्रकार प्रत्येक देहधारी में उपयोग के उत्कर्ष-प्रपकर्ष एवं न्यूनाधिक्य भेद के कारएग संसार में आत्माओं की संख्या भी अनन्त है । वस्तुतः मात्मा ग्रविनाशी-धौक्य है । संसारी आत्माओं में घटपटादि के इन्द्रियगोचर होने पर जो घटोपयोग, पटोपयोग आदि ज्ञान-पर्यायें उत्पन्न होती हैं उस दृष्टि से भ्रात्मा के उत्पाद स्वभाव का तथा उसमें पटोपयोग के उत्पन्न होती हैं उस दृष्टि से भ्रात्मा के उत्पाद स्वभाव का तथा उसमें पटोपयोग के उत्पन्न होती हैं उस दृष्टि से भ्रात्मा के उत्पाद स्वभाव का तथा उसमें पटोपयोग के उत्पन्न होती हैं उस दृष्टि से भ्रात्मा के व्यय स्वभाव का परिचय प्राप्त होता है । पर उत्पाद और व्यय की उन दोनों ही परिस्थितियों में भात्मा का व्यय अर्थात् विनाश हो जाने के कारएग ग्रात्मा के व्यय स्वभाव का परिचय प्राप्त होता है । पर उत्पाद और व्यय की उन दोनों ही परिस्थितियों में भात्मा का अविनाशी स्वभाव सदा सर्वदा अपने शाख्वत ध्रुव स्वरूप में विद्यमान रहता है ग्रतः भ्रात्मा धोव्य स्वभाव वाला माना गया है । ज्ञान-पर्यायों के उत्पाद एवं व्यय के कारण हो आत्मः उत्पाद और व्यय रूप में परिलक्षित होता है मन्यथा यह शाक्ष्त-धौव्य-ग्रविनाशी है ।"

इस प्रकार पंचभूतवाद, तज्जीवतच्छरीरवाद, एकात्मवाद ग्रादि का निरसन करते हुए भगवान् महावीर ने अपनी गुरुगम्भीर मृदुवाग्गी द्वारा भनुपम क्रुवलता-

#### जैत धर्म का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग 🔰 [हृदय परिवर्तन

पूर्वक प्रमारणसंगत एवं हृदयग्राही युक्तियों से ग्रात्मा के प्रस्तित्व के सम्वन्ध में इन्द्रभूति गौतम के मनोगन अम्पूर्ण संशयों का मूलोच्छेद कर दिया। हृत्तल के निविड़तम अज्ञानान्धकार को विनष्ट कर दैदीप्यमान ज्ञानालोक प्रकट करने में समर्थ सर्वज्ञ-सर्वदर्शी भगवान महावीर के ग्रमोध वचनों का, परम सत्य को पहिचान कर उसे आत्मसात करने की उत्कट ग्रभिलापा रखने वाले इन्द्रभूति के पूर्वाग्रहों से विनिर्भुक्त स्वच्छ निष्छल अन्तर्मन पर प्रत्यन्त ग्रद्भुत प्रभाव पड़ा। प्रभु की दिव्य ध्वनि से न केवल उनके अन्तर्मन के संदेह ही दूर हुए ग्रपितु उनका अन्तर मचिन्त्य, अनिर्वचनीय ग्रद्भुत एवं प्रलोकिक उल्लास से आतः प्रोत हो गया।

#### हरवपरिवर्तन

इन्द्रभूति गौतम ने अपनी भांखों से भसीम इतज्ञता प्रकट करने के साथ-साथ अपने आपको प्रभुचरएों पर न्योछावर करते हुए हर्षगद्गद् स्वर में कहा-- "भगवन् ! ग्रव मैं सम्पूर्एारूपेएा झापको शरएा में हूँ। प्रभो ? भाज का दिन मेरे लिये परम सौभाग्यशाली दिन है। आज मेरा सकल जीवन सफल हो गया क्योंकि आज मुभे आप जैसे महान् जगत्गुरु प्राप्त हुए हैं। ' भापने मेरे हुदय में व्याप्त घोर ग्रन्धकार को विनष्ट कर दिया है। आपकी युक्तिपूर्एा, सुघासिक्त शाश्वत-सत्य वाणी से मेरे मन के समस्त संशयों का समूल नाश हो गया है। मैं ग्रापको पूर्एारूपेएा सर्वज्ञ और सर्वदर्शी स्वीकार करता हूँ तथा ग्रापके वचनों एवं सिद्दान्तों पर प्रगाढ़ श्रद्धा रखता हूँ। ग्राप्रके कृपाप्रसाद से मैंने वास्त-विक सत्य को पा लिया है।"

पश्चात्ताप भरे स्वर में ग्रात्मनिन्दा करते हुए इन्द्रभूति कहने लगे-"शोक ! महाशोक ! विश्व में मिथ्यात्व वस्तुतः पाप का बहुत बड़ा भण्डार है । ग्रपने जीवन का ग्राज तक का इतना ग्रमूल्य समय मैंने मिथ्यात्व का सेवन करते हुए व्यर्थ ही खो दिया है ।"<sup>2</sup>

इस प्रकार सर्वज्ञ प्रभु महावीर की ब्रतुल प्रभावोत्पादक तर्क एवं युक्तिसंगत ब्रमोघ वागी द्वारा इन्द्रभूति गौतम की सत्यान्वेषिगी, सरल, स्वच्छ एवं ब्रनाग्रह-पूर्श मनोभूमि में बोया हुश्रा एवं परिसिचित ब्राघ्यात्मिकता का बीज सहसा ब्रंकूरित, पल्लवित ब्रौर पुष्पित हो उठा।

पूर्वाग्रहों के प्रति किचित्मात्र भी मोह न होने तथा सत्य के प्रति परम निष्ठा के साथ-साथ सत्य को ग्रपने जीवन में ढालने का प्रबल साहस होने के

े अद्याहमेव धन्योऽहं (स्म), 'सफल जन्म मेऽखिलम् । यतो मयातिपुण्येन, प्राप्तो देवो जगद्गुरुः ।।१३४।।

- [वीर वर्धमानचरित्र-भट्टारक श्री सकलकीति]

- \* ग्रहो मिथ्यास्व मार्गोव्यं, विश्वयापाकरोऽणुभः ।
  - चिरं वृथा मया निन्धः, सेवितो मूढ्वेतसा ॥१३३॥

[वही]

कारए। इन्द्रभूति गौतम ने श्रमए। भगवान् महावीर ढारा परम सत्य का बोध होते ही तत्क्षए। बिना किसी प्रकार की हिचक के सहर्ष प्रपना सर्वस्व श्रमए। भगवान् महावीर के चरएों में समर्पित कर दिया । उन्होंने ग्रपने समाज में ग्रजित उज्ज्वल यश, धार्मिक जगत् एवं विद्वत्समाज में वर्षों के ग्रथक प्रयास से ग्रजित ग्रंपनी प्रतिष्ठा ग्रौर शिष्यसंघ के हृदयों में ग्रोतः प्रोत ग्रंपने प्रति प्रगाढ़ श्रद्धा, उत्कट निष्ठा व सर्वोच्च समादर ग्रादि की किचित्मात्र भी चिन्ता किये बिना उन्होंने प्रभु-चरएों में प्रत्रजित होने का हढ़ संकल्प कर लिया।

उन्होंने सांजलि शीश भुका कर प्रभु से प्रार्थना भरे स्वर में कहा- "प्रभो ! मुभे आपके चरणों में पूर्ण त्रास्था है। नुभे दढ़ विश्वास हो गया है कि आपके द्वारा बताये गये प्रशस्त मार्ग का अवलम्बन करने पर ही प्राणी सब प्रकार के दुःखों सौर बन्धनों से विनिर्मुक्त हो अपने चरम एवं परम लक्ष्य शिवपद को प्राप्त कर सकता है। मैं अब आजीवन सापके चरणों की शरए। में रहना चाहता हूँ, यतः साप मुभे अपने परम कल्याराकारीधर्म में श्रमण-दीक्षा प्रदान कर कृतार्थ कीजिये।"

# शिष्यमंडल सहित प्रव्रज्या

परम दयालु प्रभु महावीर ने ''ग्रहासुहं देवागुपिया ! '' इस सुधासिक्त सुमधुर वाक्य से इन्द्रभूति को यथेप्सित सुखद कार्य करने की अनुजा प्रदान की ।

तदनन्तर इन्द्रभूति गौतम ने अपने ४०० शिष्यों को सम्बोधित करते हुए शान्त, सहज, सरल एवं गम्भीर स्वर में कहा-- "ग्रायुध्मन् अन्तेवासियो ! मुभे प्रभुक्रपा से वास्तविक सत्य का बोध हा गया है। मैं स्रव सर्वज्ञ सर्वदर्शी श्रमएा भगवान् महावीर से श्रमएा-दीक्षा अंगीकार कर शिष्यरूपेएा इनकी शरएा ग्रहएा करना चाहता हूँ। अतः अब आप लोग अपनी-अपनी इच्छानुसार जैसे आपको अच्छा लगे, वही कर सकते हैं।"

इस पर इन्द्रभूति गौतम के ४०० शिष्यों ने एक स्वर में कहा—"परम श्रद्धास्पद गुरुदेव ! हमारी झान्तरिक प्रगाढ़ श्रद्धा के एकमात्र केन्द्रविन्दु झाप जैसे महान् आचार्य जब भगवान् महावीर के पास शिष्यभाव से दीक्षित हो रहे हैं तो हम लोग झापको छोड़ कर झन्यत्र कहाँ झौर क्यों जायं ? हम सब लोग भी झापके चरएाचिन्हों पर चलते हुए झापकी एवं प्रभु की सेवा करते हुए झपना झात्मकल्याएा करेंगे।"

श्रमएा-दीक्षा ग्रहए। करने हेतु समुद्यत इन्द्रभूति गौतम के अन्तर्मन की पुकार और प्रार्थना को सुन कर भगवान् महाधीर ने उन्हें अपना भावी प्रथम गएाघर जान कर प्रमुख शिष्य के रूप में ईसा पूर्व ४४७ एवं विक्रमपूर्व ४०० वैकाख

े एत्य संप्रंतो संबुद्धो य भएगइ पंच खंडितसते, एस सञ्वन्तु झहं पञ्चयामि तुझ्भे जहिन्त्रिं करेहि । ते भएग्ति जदि तुब्भे एरिसगा होता पत्वयह तो सम्हे का सन्ना गतिति । एवं सो पंचसयपरिवारो पञ्चतितो । [झावस्यक दूरिए, ष्टू० ३३६] २४

भाग [प्रक्रज्या

शुक्ला ११ के दिन स्वयं के श्रीमुख से सर्वविरति श्रम<mark>स-दीक्षा प्रर्थात् पंच महावतों</mark> को भागवती-दीक्षा प्रदान की ।

आचार्य हेमचन्द्र ने अपने "त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र" में उल्लेख किया है कि इन्द्रभूति ग्रादि श्रमणों को वस्त्र, पात्र, उपकरणादि कुबेर द्वारा प्रदान किये गये। उन्होंने धर्मीपकरण ग्रहण करने की आवश्यकता पर भी प्रकाश डाला है।<sup>1</sup>

ग्रपने ५०० णिष्यों सहित, श्रमएा भगवान महावीर के पास, इन्द्रभूति के प्रजित होने का संवाद सुनकर कमशः ग्रग्निभूति, वायुभूति, ग्रार्थ व्यक्त, ग्रार्थ सुधर्मा प्रत्येक ग्रपने पांच-पांच सौ शिष्यों, मण्डित तथा मौर्यपुत्र ग्रपने साढ़े तीन तीन सौ शिष्यों ग्रौर ग्रकम्पित, ग्रचल आता, मैतार्य एवं ग्रार्थ प्रभास ग्रपने तीन-तीन सौ शिष्यों के साथ श्रमएा भगवान महावीर के समवसरएा में ग्राये ग्रौर ग्रपने मनोगत संशयों का भगवान महावीर द्वारा पूर्णरूपेएा समाधान पाकर ग्रपने-ग्रपने शिष्यमण्डल संहित श्रमएा भगवान महावीर के पास मुंडित होकर विधिवत् निर्ग्रन्थ बन गये।

अनेक स्राचार्यों ने उल्लेख किया है कि गराधरों की दीक्षा के समय देवगरा ने पंच-दिव्यों की वर्षा कर अपनी प्रसन्नता एवं धर्म की महिमा प्रकट की 13

इस प्रकार एक ही देशना में वेद-वेदान्तों के विख्यात ज्ञाता ग्यारह विद्वान ब्राचार्यों श्रौर उनके ४४०० शिष्यों ने शाश्वत सत्य को हृदयंगम कराने वाले भगवान महावीर के परम तास्विक उपदेश से धर्म के सत्य स्वरूप को पहिचान कर प्रभु के पास श्रमणदीक्षा ग्रहरण की ।

साधु, साध्वी, श्रावक और श्राविका रूप चतुर्विध तीर्थ की स्थापना के अनन्तर भगवान महावीर ने इन्द्रभूति गौतम को अग्निभूति आदि अपने १० प्रमुख शिप्यों के साथ उत्पाद (उप्पन्नेइ वा), व्यय (विगमेइ वा) ग्रीर धौव्य

 (क) उपनीतं कुवेरेग् धर्मोपकरणं ततः । त्यक्तसंगोऽप्याददानो गौतमोऽयेत्यचिन्तयत् ।।=४।। निरवद्यवतत्रार्ग्ये, यदेतदुपयुज्यते । वस्त्रपात्रादिकं ग्राह्यं, घर्मोपकरणं हि तत् ।।=४।। छद्मस्थैरिह पड्जीवनिकाययतनापरैः । सम्यक्.प्राणिदया कर्तुं, शक्येत कथमन्यचा ।।=६।। (स) असज्वलनवायूर्वीतघ्त्रसतया बहून् । जीवांस्त्रातुं कथमलं, धर्मोपकरणं विना ।।६१।। इन्द्रभूतिर्विभाव्यंवं, शिष्याणां पंचभिः शतैः । समं जग्राह, धर्मोपकरणं त्रिदर्शाचित्रम् ।।६२।। [त्रिपष्टि ग० पू० च०, पर्व १०, सर्ग ४]

मावस्थक चूसि, त्रिपण्टि श. पु. च., महावीर घरित्र झावि।

(धुवेइ वा) इस त्रिपदी का सविस्तार उपदेश देकर उन्हें संसार के समस्त तत्त्वों के उत्पन्न, नष्ट एवं स्थिर रहने के स्वभाव तथा स्वरूप का सम्यक्रूपेण सम्पूर्ण ज्ञान करवाया।

भगवान् महावीर ने फरमाया – "उत्पाद – व्यय – ध्रौव्यात्मक सार्वभौम सिद्धान्त संसार के समस्त जड़ – चेतन तत्त्वों पर परिघटित होता है । संसार के समस्त तत्त्व उत्पाद – व्यय – ध्रौव्यात्मक स्वभाव वाले हैं ।""

त्रिपदी का साररूप में प्रर्थ बताते हुए भगवान् महावीर ने फरमाया -

"उत्पाद – स्वजात्यपरित्यागेन भावान्तरावाप्तिरुत्पादः ।" श्रर्थात् किसी द्रव्य द्वारा ग्रपने मूल स्वरूप का परित्याग किये बिना दूसरे रूपान्तर का ग्रहण कर लेना उस द्रव्य का 'उत्पाद' स्वभाव कहा जाता है ।

"व्यय — तथा पूर्वभावविगमो व्ययः ।" ग्रर्थात् किसी द्रव्य द्वारा रूपान्तर करते समय पूर्वभाव – पूर्वावस्था – का परित्याग करना द्रव्य का 'व्यय' स्वभाव कहा गया है ।

"झौव्य — धुवे स्थैर्य कर्मणि ध्रुवतीति झौव्यः ।" म्रर्थात् उत्पाद भौर व्यय स्वभाव की परिस्थितियों में भी पदार्य का म्रपने मूल गुरा, धर्म मौर स्वभाव में बने रहना उस द्रव्य का 'झौव्य' (ध्रुवत्व - ध्रुवस्वभाव) कहलाता है ।

उदाहरएा के रूप में स्वर्ग का एक पिण्ड है। उस स्वर्गपिण्ड को गला कर उससे कंकरा का निर्माण किया गया तो कंकरण का उत्पाद हुन्ना और स्वर्ग पिण्ड का व्यय हुन्ना। दोनों ही परिस्थितियों में स्वर्ण द्रव्य की विद्यमानता उस स्वर्ग का झौव्य है।

इसी प्रकार ग्रात्मा, मनुष्य, देव या तिर्यंच रूप में उत्पन्न होता है तो वह ग्रात्मा का चनुष्य, देवादि रूप में उत्पन्न होने की ग्रपेक्षा से उत्पाद ग्रौर देव तिर्यंचादि पूर्व शरीर के त्याग की ग्रपेक्षा से व्यय है। दोनों ग्रवस्थाग्रों में ज्रात्म-गुरा की विद्यमानता के काररा। ध्रौव्य समफना चाहिये। पहली दो ग्रवस्थाग्रों में भर्थात् उत्पाद ग्रौर व्यय में वस्तु के पर्याय की प्रधानता है; जबकि ग्रन्तिम ध्रौव्य ग्रवस्था में द्रव्य के मूल रूप की प्रधानता है।

स्वर्ण के कंकरण को तोड़ कर मंगलसूत्र वनाने की दशा में जिस प्रकार कंकरण के प्रति ममता रखनेवाली स्त्री के मन में विषाद, मंगलसूत्र के प्रति ममता रखने बासी सुहागिन के मन में हर्ष ग्रीर स्वर्ण के मूल्य को समफने वाली तटस्थ स्त्री के मन में मूल द्रव्य स्वर्ग के यथावत् स्थिति में विद्यमान रहने के कारण तटस्थ भाव रहता है । उसी प्रकार सांसारिक तत्वों के उत्पाद-व्यय - धौव्या-

| ٩ | उत्पादव्ययधौव्य युक्तं सत् ।               | [तत्वार्थमूत्र, | द्यध्याय अ | (, सूत्र | २=] |
|---|--------------------------------------------|-----------------|------------|----------|-----|
| 2 | घटमोलिमुवग्गर्थी - नाशोत्पादस्थितिष्वयम् । |                 |            |          |     |

्षोक-प्रमोद-माध्यस्थ्यं, जनो याति सहेतुकम् ।। १६।।

[आप्त मीमांसा]

રષ્

त्मक स्वभाव को जानने वाला प्रबुद्धचेता, ज्ञानवान् व्यक्ति समस्त तर्त्वों की उत्पाद – व्यय ग्रवस्था में हर्ष – विषाद से परे रह कर उनके झौव्य स्वभाव का विचार कर तटस्थ रहता हुम्रा म्रात्मकल्याण में निरत रहता है ।

सरल, निर्मल ग्रीर तीक्ष्ण बुद्धि के कारस भगवान महाबीर के ज्येष्ठ शिष्य इन्द्रभूति गौतम ने श्रमरा भगवान महावीर की विशिष्ट ३४ ग्रतिशययुक्त ग्रमोष वासी के प्रभाव से श्रपने प्रन्तर में प्रनिर्वचनीय दिव्य ज्ञानालोक का ग्रनुभव किया।

उत्पाद - व्यय - झौव्यात्मक त्रिपदी के रूप में समस्त विश्व के त्रिकौल-वर्ती संपूर्श ज्ञान - विज्ञान को कुन्जी प्राप्त कर वेद-वेदांग के पारंगत विद्वान् इन्द्रभूति गौतम आदि के अन्तर में रुंधे हुए ज्ञान के समस्त स्रोत प्रजस्ररूपेश फूट पड़े थ्रौर ज्ञान का अथाह सागर उनके हृदयों में हिलोरें लेने लगा। उनके हृदय की समस्त कुठाएं, रिक्तताएं, शंकाएं, प्रनिश्चितताएं एवं सभी प्रकार की कमिथां क्षरा भर में ही दूर हो गईं। उन्होंने अनुभव किया कि प्रज्ञान के एक घने काले आवररा के हट जाने के कारश उनके प्रन्तर में दिव्य तेजोमय प्रकाशपुंज ज्ञान का सहस्ररिम ग्रालोक जगमगाने लगा है।

तीर्थंकर भगवान महावीर की अतिशययुक्त दिव्य वाएरि के प्रभाव से तथा पूर्वजन्म में कृत उत्कट साधना के परिसागर रख्य इन्द्रभूति गौतम आदि ग्यारहों सद्यः प्रवजित विद्वानों के श्रुतज्ञानावरस कर्म का तत्क्षरण विशिष्ट क्षयोपशय हुआ और वे उसी समय समय श्रुतज्ञानसागर के विशिष्ट वेत्ता बन गये। उन्होंने सर्व-प्रथम चौदह पूर्वों की रचना की, जो इस प्रकार हैं:

| १. उत्पादपूर्व              | <u>५</u> . कर्मप्रवाद पूर्व |
|-----------------------------|-----------------------------|
| २. अग्रायरणी पूर्व          | र्ध. प्रत्याख्यान पूर्व     |
| ३. वीर्यंप्रवाद पूर्व       | १०. विद्यानुप्रवाद पूर्व    |
| ४. अस्तिनास्ति प्रवाद पूर्व | ११. कल्यासावाद पूर्व        |
| <b>१. ज्ञानप्रवाद पूर्व</b> | १२. प्रारगावाय पूर्व        |
| ६. सत्यप्रवाद पूर्व         | १३. कियाविशाले पूर्व        |
| ७. मारमप्रवाद पूर्व         | १४. लोकबिन्दुसार पूर्व      |

अतिविशाल चौदह पूर्वों की रचना आचारांगादि ढादशांगी से पूर्व की गई, अतः इन्हें पूर्वों के नाम से अभिहित किया गया।

चौदह पूर्वों की रचना के पश्चात् अंगशास्त्रों की रचना की गई।

- (क) अम्हा तित्यगरो तित्यपवत्तरण काले गणधराणं सव्यमुत्ताघारत्तरणतो पुंब्वं पुब्वगय सुत्तत्यं भासइ तम्हा पुत्र्वत्ति नणिया; [नन्दी - हारिभद्रीया वृत्ति पृ० १०७]
  - (ख) सूचितानि गराधरैरंगेभ्यः पूर्वमेव यत् ।
    - 🐳 पूर्वाग्गीत्यभिधीयते, तेनैतानि चतुदंश ।।१७१॥

[त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र, पर्व १०, सर्ग ४ ]

भगवान् महावीर के इन्द्रभूति भादि ग्यारहों प्रमुख शिष्यों ने भगवान् की वाशी को जो द्वादशांगी के रूप में प्रथित किया उसमें इन्द्रभूति गौतम, ग्राग्निभूति, बायुभूति, भार्यव्यक्त, भ्रार्यसुधर्मा, मंडित भौर मौर्यपुत्र इन सात गराधरों की मलग-मलग रूप से सात वाचनाएं थीं। भाठवीं वाचना के रूप में भकम्पित एवं मलग भाता की सम्मिलित रूप से एक वाचना थी, तथा नवमीं वाचना के रूप में मेतार्य भौर प्रभास की भी सम्मिलित रूप से एक वाचना थी। इस प्रकार क्योंकि पृथक्-पृथक् रूप से ६ वाचनाएं थीं, भ्रतः पृथक्-पृथक् वाचनाभेद की हष्टि से भगवान् महावीर के ६ गए। विख्यात हुए एवं भ्रलग-जलग व्यक्तियों की हष्टि से ११ गए। घर कहलाये।

भगवान् महावीर के ६ गर्गों के स्थान पर समवायांग सूत्र में बताई गई ११ गर्ग संख्या, गरण्धरों के मधीन ११ साधु समुदायों की मपेक्षा से होनी संभव है।<sup>3</sup>

## दीका-समय पिता की विद्यमानता

श्वेताम्बर साहित्य में इन्द्रभूति गौतम के दीक्षाकाल में उनके पिता के विद्यमान होने अथवा न होने का कोई उल्लेख दृष्टिगोचर नहीं होता । दिगम्बर परम्परा के भी अधिकांश आचार्य इस विषय में मौन हैं । किन्तु दिगम्बर कवि 'रयघु' ने जो अपछ श भाषा में महावीर-चरित्र लिखा है उसके प्रनुसार इन्द्रभूति के दीक्षाकाल में उनके पिता शांडिल्य विद्यमान थे । जब देवपति शक्तेन्द्र के साथ इन्द्रभूति गौतम भगवान् महावीर के समवसरएा की आरेर प्रस्थान करने लगे तब उनके बोनों भाई अग्निभूति प्रौर वायुभूति भी भपने छात्रमंडल सहित उनके साथ हो लिये । यह देख कर इन्द्रभूति के पिता शांडिल्य बाह्यएा चिल्ला - चिल्ला कर कहने लगे -- "हाय रे दुर्देव ! मेरा तो सर्वस्व लुट गया । मेरे इन पुत्रों के जन्म-समय नैमित्तिक ने अपनी भविष्यवारणी में कहा था कि तुम्हारे ये पुत्र जैनघर्म को महती प्रभावना कर परम-सौख्यदायी मार्ग को प्रशस्त करने वाले होंगे । भाज उस ज्योतिषी की बात सत्य होने जा रही है । हाय ! यह मायाबी महावीर यहां कहां से भा गया है ?"<sup>3</sup>

| ٦ ₹   | समस्य भगवग्री महावीरस्त नव गएा एक्कारस गुराहरा होत्या ।             |
|-------|---------------------------------------------------------------------|
|       | [कल्प सूत्र (स्पविरावसी) सूत्र २०१]                                 |
| \$ \$ | समरगस्स भगवन्नो महावीरस्स एक्कारस गरगा एक्कारस गरगहरा होत्या तं जहा |
| •     | [समवायांग सूत्र, सम्बाय ११]                                         |
| 3 8   | ता संडिल्से विप्पे सिट्ठउ, हा हा हा कहु काज विराट्ठउ ।              |
|       | र्वहि जम्मरादिशि मई लक्सिउ, रोमितिएसा मज्मु सिउ भक्सहु ।।           |
| •     | र तिष्णि वि जिलसमय - पहावल, पयड करेसहि सुहगइ दावला ।                |
|       | त महिहाणु एहु पुसु जायउ, कुवि मायावि इहु सिस ग्रायउ ।।              |
|       | [महाबीर चरित, (ग्रप्रकाशित) पत्र ४० ए]                              |

For Private & Personal Use Only

Jain Education International

## दीक्षा पर दोनों परम्पराध्नों का समम्बय

इन्द्रभूति गौतम की श्रमएा-दीक्षा को लेकर क्ष्वेताम्बर एवं दिगम्बर परम्परा में मतभेद है । श्वेताम्बर परम्परा प्रभु महावीर की केवल ज्ञानोपलब्धि के दूसरे ही दिन इन्द्रभूति की दीक्षा मानती है; जबकि दिगम्बर परम्परा ६६ दिन बाद ।

भगवान महावीर और गौतम गएाधर को समान रूप से बादरएीय मान कर भी दोनों परम्पराएं सामान्य मतभेद के कारए। एक प्रकार से कुछ घलग, कुछ दूर सी दृष्टिगोचर होती हैं।

श्वेताम्बर - दिगम्बर परम्परा के इस मंतव्यभेद के कारएा धर्मशासन के संचालन में एकरूपता नहीं रही । पर यह प्रसन्नता की बात है कि हमें दोनों परम्पराम्रों में समन्वय का एक म्राधार मिल रहा है ।

दिगम्बर परम्परा के मण्डलाचार्य घर्मचल्द्र छुत 'गौतमचरित्र' में भगवान महावीर के जन्म, दीक्षा, केवलज्ञान, निर्वाण और घर्मसंघ ग्रादि विषयों में श्वेताम्बर-दिगम्बर, दोनों परम्पराग्रों में कोई खास मतभेद नहीं है। केदम गर्भापहरएा, कुमारत्व, तीर्थस्थापन जैसे कुछ प्रसंगों में सामान्य परम्परा- घेद है, जो प्रायः प्रसंग को नहीं समफने प्रथवा अर्थभेद की दृष्टि से उत्पन्न हुमा प्रतीत होता है। समन्वय दृष्टि से विचार करने पर कई विषयों के हल निकन आते हैं। उदाहरएा के तौर पर 'कुमार' का अर्थ प्रविवाहित की तरह अनभिषिक्त भी मान लिया जाय तो समन्वय हो सकता है।

वैसे श्रमए। भगवान् महावीर को केवलज्ञान होने के पश्चात् श्वेताम्बर परम्परानुसार वैशाख शुक्ला ११ को ग्रौर दिगम्बर परम्परा के मनुसार श्रावरए कृष्णा १ (प्रतिपदा) को तीर्थस्थापना ग्रौर गौतमादि की दीक्षा मानी गई है; पर उसका समन्वय भी प्राप्त होता है।

प्रायः सभी दिगम्बर ग्रन्थों में प्रभु को केवलज्ञान की प्राप्ति के ६६ जिन पश्चात् श्रावरा इष्प्रा प्रतिपदा को इन्द्रभूति आदि की दीक्षा का होना माना मझा है; जबकि मण्डलाचार्य धर्मचन्द्र कृत 'गौतमचरित्र' में एक नवीन समन्वयकारी तथ्य दृष्टिगोचर होता है।

गौतमचरित्र में लिखा है :--

"ऋजुकूला नदी के तट पर स्थित जूं भक नामक ग्राम के पास झालवृक्ष के नीचे शिला पर विराजमान भगवान महावीर को वैज्ञाख शुक्ला १० के दिन सायंकाल की वेला में केवलज्ञान प्राप्त हुमा। इन्द्र की माज़ा के तत्काल कुबेर द्वारा समवसरएग की रचना की गई। भगवान महावीर सिहासन पर विराजमान हुए किन्तु याममात्र ग्रर्थात् तीन घण्टे व्यतीत हो जाने पर भी प्रभु की दिव्यघ्वनि प्रकट नहीं हई।"।

े याममात्रे व्यतिकान्ते, सिंहासनप्रसंस्थिते । मथ श्री बीरनाथस्य, नाभवद् ध्वनिनिर्यमः ॥७२॥ इन्द्र ने म्रवधिझान से दिव्यघ्वनि प्रस्फुटित न होने का कारएा जाना मौर वह इन्द्रभूति गौतम को लेने के लिए वृद्ध ब्राह्मएा का रूप धारएा कर उनके पास पहुंचा । शक युक्तिपूर्वक गौतम को भगवान् के पास ले म्राया ।

. वृद्ध - ब्राह्मएा - वेषधारी इन्द्र ढारा पूछे गये श्लोक का अर्थ समफ में न माने, मानस्तम्भ को देखते ही अपने मान के तत्काल विगलित हो जाने तथा प्रभु के मलौकिक मांभासम्पन्न, त्रैलोक्य विमोहक दिव्य तेजोमय स्वरूप को देखने के कारएा इन्द्रभूति प्रतिबुद्ध हुए और प्रभुचरएों में दीक्षित हो गये।

६६ दिन पश्चात ही इन्द्रभूति के दीक्षित होने की मान्यता को अभिव्यक्त करना यदि मण्डलाचार्य धर्मचन्द्र भट्टारक को ग्रभीष्ट होता तो दे "याममात्रे व्यतिकान्ते" पद का प्रयोग नहीं करते । संभव है उनके समक्ष एकादशी के दिन इन्द्रभूति के दीक्षित होने की समाज में मान्य कोई प्राचीन परम्परा रही हो ।

इस प्रकार दोनों परम्पराओं में समन्वय प्राप्त होता है। समन्वयप्रेमी विद्वान् इस पर गम्भीरतापूर्वक विचार करें।

## गरएघर-पब प्रदान की विधि

वर्तमान काल में ग्राचार्यादि पद प्रदान के ग्रवसर पर जिस प्रकार कुछ विधि-विधान ग्रोर मंगल उत्सव होते हैं उसी तरह शास्त्र में तीर्थंकर भगवान द्वारा बासक्षेपादि किसी विशेष विधिपूर्वक गएाधर नियुक्त करने का उल्लेख उपलब्ध नहीं होता । संभव है त्रिपदी-ज्ञान के पश्चात् तीर्थंकर भगवान् विशिष्ट योग्यता वाले मुनियों को चतुर्विध संघ के समक्ष गएाधर रूप से घोषित करते हों ग्रौर उपस्थित चतुर्विध संघ एवं देव-देवी समूह हर्षध्वनिषूर्वक मंगल-महोत्सव मनाकर गभिनन्दन तथा ग्रनुमोदन ग्रभिव्यक्त करते हों।

मादश्यक चूरिंग, महावीर चरित्र और त्रिषष्टि शलाका पुरुष चरित्र में इस प्रकार का उल्लेख है कि इन्द्रभूति म्रादि ग्यारहों गए। घर प्रभु महावीर के सम्मुख कुछ भुक कर परिपाटी से खड़े हो गये। कुछ क्षरण के लिए देवों ने वाद्यनिनाद बंद किये। उस समय जगद्गुरु प्रभु महावीर ने सर्वप्रथम इन्द्रभूति गौतम को लक्ष्य कर यह कहते हुए कि "मैं तुम्हें तीर्थ की मनुज्ञा देता हूं" – इन्द्रभूति के सिर पर स्वयं के करकमलों से सौगन्धिक रत्नभूण डाला। तदनन्तर प्रभु ने कमशः अन्य सब गए। धरों के सिर पर भी उसी प्रकार चूण डाला। तत्यक्वात् प्रभु महावीर ने अपने पंचम गए। घर आर्य सुधर्मा को चिरंजीवी समभ कर सब गए। धरों के मागे खड़ा किया मौर श्रीमुख से फरमाया – "मैं तुम्हें धुरी के स्थान पर रख कर गए। की अनुज्ञा देता हूं।" भ

(ग) महावीर चरित्र (गुराचन्द्रगरिंग) पत्र २४५ (१)

<sup>় (</sup>ক) আৰম্বক ৰুয়ো দৃষ্ঠ ২৩০

<sup>(</sup>स) त्रिषव्टि श० पुः च०, पर्व १० समें १, श्लोक १७६-८०

् [गएवर-पव

मूल भागम – वास्त्रों में इस प्रकार की किसी प्रक्रिया का कहीं किंचित्मात्र भी उल्सेख उपलब्ध नहीं होता। ऐसी दशा में यह नहीं कहा जा सकता कि माचार्यों द्वारा भावश्यक चूरिए भादि ग्रन्थों में उपरोक्त उल्लेख किस ग्राघार पर किया गया है।

#### गएषर-पद की महत्ता

इन्द्रभूति गौतम ने चरमशरीरी गराघर पद की प्राप्ति की। इससे उनके द्वारा पूर्वजन्म में की गई उत्कट साधना भौर प्रभूत पुष्योपार्जना का परिषय मिलता है। जैन परम्परा के मागम भौर झागमेतर साहित्य में दिश्ववंद, त्रैलोक्यश्रेष्ठ तीर्थंकर-पद के प्रचात् गराघर-पद को ही श्रेष्ठ माना गया है।

जिस प्रकार कोई विशिष्ट साधक प्रत्युच्च कोटि की साधना के द्वारा त्रैलोक्यपूज्य तीवँकर नामगोत्र का उपाजेंन करता है उसी प्रकार गएाधर-पद को प्राप्त करने के लिये भी साधक को उच्चकोटि की साधना करनी पड़ती है। तीर्थंकर नामगोत्र के उपाजेंन के लिये तो धागमों में स्पष्ट उल्लेख है कि भमुक १६ या २० स्थानों में से किसी एक प्रथवा एक से प्रधिक स्थानों की उत्कट साधना करने से साधक तीर्थंकर नाम कर्म का उपाजेंन करता है। किन्तु गएाधर नाम-कर्म की उपार्जना किस-किस प्रकार की उत्कृष्ट कोटि की साधना करने पर होती है, इसका कोई उल्लेख ग्रागम साहित्य में दृष्टिगोचर नहीं होता। धावश्यक मलयगिरि वृत्ति में इस प्रकार का उल्लेख प्रवस्य उपलब्ध होता है कि भरत चक्रवर्ती का ऋषमसेन नामक पुत्र, जिसने कि पूर्व भव में गएाधर नामगोत्र का उपाजेंन किया था, संसार से विरक्त होकर दीझित हो गया।

अद्रेश्वर ने ईसा की ग्यारहवीं शती में रचित अपने प्राकृत भाषा के "कहावली" नामक बृहद प्रन्थ में भी भगवान ऋषभदेव के प्रथम गए। घर ऋषभसेन के प्रवजित होने का उल्लेख करते हुए स्पष्ट शब्दों में लिखा है कि उन्होंने अपने पूर्वभव में गए। घर नाम-गोत्र कर्म का उपार्जन किया था। इस सम्बन्ध में कहावलीकार भद्रेश्वर द्वारा उल्लिखित पंक्तियां इस प्रकार हैं –

"सामि**णो य समोसरणे समुरामुरमणुयसभाए धम्मं साहिन्तस्सोसभसेणो-**नाम भरहपुत्तो पुब्बभवनिबद्धगणहरनामगो जायसंवेगो पव्वइद्यो ।"

अनए। भगवान् महावीर के इन्द्रभूति गौतम ग्रादि ग्यारह गएघरों ने भी भपने-मपने पूर्वजन्म में गए।घर-पद की मवाप्ति के योग्य किसी न किसी प्रकार की विशिष्ट साधना की यी इस प्रकार का संकेत कर्तिपय प्राचार्यों ने किया है । यया –

- देखिये जैन घम का मौलिक इतिहास, प्रथम भाग, पृ० ६
- <sup>3</sup> "सत्य उसभसेण नाम भरहपुत्तो पुण्वभवत्रद्वपणहरनामगुत्तो जायसंवेगो पव्यइम्रो...।" [गावय्यक मलय, प्र+भा•]

<sup>ै</sup> अत्यन्ताप्तगोवरश्रदास्यैर्यवतोऽनुष्ठानात्तीर्थकृत्त्वं, मध्यम् श्रदा समन्विताद् ग्राधरस्वम् । [योगविन्दुसार]

""मध्यमा नाम नगरी, तत्र सोमिलार्यो नाम ब्राह्मशः, स यज्ञ यष्टुमुद्यतः, तत्र चैकादशोपाध्यायाः खल्वागताः, ते च चरमशरीरा भवान्त-रोपाजितगराधरतब्धयश्च, तानू विज्ञाय""मध्यमनगर्या म्रहसेनवनोद्यान संप्राप्तः। [ग्रावश्यक मलय । प्रवचनसारोद्धार]

विकम सं० ११३९ में विरचित "महावीरचरियं" नामक ग्रन्थ में गुएाचन्द्रगरिंग ने भगवान् महावीर के ११ गएाधरों द्वारा ग्रपने-ग्रपने पूर्वजन्म में गएाधर-पद की ग्रवाप्ति के योग्य की गई साधनों का निम्नलिखित शब्दों में वर्एन किया है –

''ते हि या पुल्वभवव्भत्यसमत्थपरमत्यसत्यवित्यारवियक्स्सस्सिस् तक्कालुप्पन्नपन्नाइसयमुब्बहंतेहिं तयस्पूसारेसा विरइयाइ द्वालसत्रगाइ ।''

[महाबीर चरियं पृष्ठ २४७]

जैन सिद्धान्त में कर्मवाद का प्रमुख एवं महत्वपूर्ण स्थान है झौर यह एक निविवाद सत्य है कि प्रत्येक प्राणी जिस जिस प्रकार के कर्म करता है उन्हीं कर्मों के अनुसार वह संसार में सामान्य ग्रथवा विशिष्ट स्थान, स्थिति एवं सत्ता प्राप्त करता है। तदनुसार तीर्थंकर पद की प्राप्त के लिये साधक को जिस प्रकार की कठोर साधना के दौर से गुजरना पड़ता है उसी प्रकार निश्चित रूप से तीर्थंकर पद के पश्चात् सर्वोच्च गरिमापूर्ण पद की प्राप्ति के लिये भी साधक को उससे कुछ ही कम कठोर साधना की कसौटी को पार करना होगा। भद्रेश्वरसूरि ने गएाधर ऋषभसेन के लिये जो "पुक्वभवनिबद्ध गएाहरनामगो" का विशेषरा प्रयुक्त किया है, इससे पूर्वकाल में प्रख्यात पर पश्चाद्वर्त्ती काल में विखुप्त एक परम्परा का ग्राभास होता है कि तीर्थंकरों के जो गएाधर होते हैं वे मपने पूर्वभव में एक विशिष्ट प्रकार की उच्चतम साधना से गगाधर नामकर्म का उपार्जन कर लेते हैं।

#### गए ग्रीर गएवर

एक ही प्रकार की वाचना वाले साधु-समुदाय को गएा झौर उस साधु-समुदाय की व्यवस्था का संचालन करने वाले मुनि को गगाधर कहा गया है ।

श्रमए भगवान महाबीर के ११ प्रमुख शिष्यों ने प्रभु के मुख से 'त्रिपदी' सुन कर तीन निषद्याग्रों में चौदह पूर्वों की रचना की ग्रौर वे गए। धर कहलाये। आवश्यक वूर्णि में बतलाया गया है कि गौतम स्वामी ने किस तरह 'त्रिपदी' का ज्ञान ग्रहए। किया। वहां कहा गया है कि तीन निषद्याग्रों से गए। धरों ने १४ पूर्वों की रचना की। 'निषद्या' का ग्रर्थ वंदन करके पूछना लिखा है। 'उत्पाद' आदि प्रत्येक पद पर गए। घर पृच्छा करते हैं ग्रौर प्रभु से उत्तर सुन कर सूत्रों की रचना करते हैं।

तं कहं गहितं गोयम सामिएा ? तिहि निसेज्जाहि चोट्स पुव्वासि उप्पादितारिए । 'निसेज्जा'' एगम परिपर्वतिऊंए जा पुच्छा''''ते य तारिए पुच्छिऊंए एगतमं ते मुत्तं करेति, जारिसं जहा भरिएतं । [मावश्यक चूरिए, पूर्वभाग, पत्र ३७०] ,श्रमे भगवान महावीर द्वारा अर्थ रूप में कही गई वाशी को इन्द्रभूति सादि ने सूत्ररूप में प्रथित कर द्वादशांगी की रचना की । जैसा कि कहा है –

मत्यं भासइ अरहा, सुत्तं गंथंति गरएहरा नि उणं ।

भव यहां सहज ही यह प्रश्न उपस्थित होता है कि जव भगवान महाबीर के गराघर ११ हैं तो उनके गरा भी ११ ही होने चाहिये। गरए ११ न होकर ६ ही क्यों ?

वस्तुस्थिति यह है कि ग्यारह गएघरों की शास्त्र-वाचना १ प्रकार की रही। इन्द्रभूति मादि प्रथम ७ गएघरों की – प्रत्येक की पृथक् वाचना होने के कारएए प्रत्येक के साधु-समुदाय की पृथक् गए। के रूप में गए।ना की गई। पर माठवें मौर नौवें गए।धर – ग्रकंपित एवं प्रचल आता की समान वाचना थी। उसी प्रकार मैतार्य मौर प्रभास इन दोनों – कमशः दसवें मौर ग्यारहवें गए।धरों की भी वाचना एक थी। ग्रतः वाचना के साम्य से ग्रतिम चार गए।धरों में से दो-दो गए।घरों की एक-एक वाचना होने के कारए। ग्यारह गए।धरों के १ गए। कहलाये।

समवायांग सूत्र में भगवान् महावीर के ग्यारह गएाधर और गएा भी ग्यारह बताये गये हैं। संभव है वहां व्यवस्था की दृष्टि से ११ गएाधरों के शिष्यमंडल मलग-म्रलग होने के कारएा ग्यारह गएा के रूप में माना गया है।

## इन्द्रभूति और सुधर्मा को विशिष्ट पव

भगवान् महावीर के ग्यारह प्रमुख शिष्यों द्वारा चतुर्दश पूर्वों की रचना के पश्चात् प्रभु ने उन्हें गराघर घोषित किया ।

भावश्यक चूरिंग श्रौर महावोर चरित्र झादि के प्रनुसार वैशाख शुक्ला एकादशी को भगवान महावीर ने ग्रपनी प्रथम देशना में ही ग्रपने ११ प्रमुख शिष्यों को, जिसका जितना शिष्य समुदाय था उसको उतना गएारूप से प्रदान किया श्रौर वे गएाधर कहलाये। चूस्एिकार ग्रादि ने लिखा है कि ग्रायं सुधर्मा अन्य गएाधरों की ग्रपेक्षा दीर्घजीवी हैं श्रौर उनसे ग्रागे धर्म-तीर्थ चलेगा, ऐसा जान कर प्रभु ने उनके लिये गएा की अनुज्ञा दी श्रीर इन्द्रभूति को द्रव्य गुएए, पर्यायों से तीर्थ की अनुज्ञा दी। श्रर्थात् इन्द्रभूति को तीर्थनायक ग्रौर सुधर्मा को गएगनायक के सम्मानित पद पर स्वयं प्रभु ने अपने हाथ से ग्रभिषिक्त किया।

यहां पर यह विचार होता है कि जब शासनपति — तीर्थपति भगवान् स्वयं विराजमान हों तब इन्द्रभूति और सुधर्मा को कमशः तीर्थ एवं गए की प्रनुज्ञा देना क्या अर्थ रखता है ? उत्तर स्पष्ट है कि जैसे किसी सम्राट की शासन व्यवस्था में उसकी सर्व सत्तासम्पन्न शासक मान कर भी शिक्षा, न्याय ग्रादि की व्यवस्था ग्रन्यान्य अधिकारियों द्वारा सम्पन्न करवाई जाती है और वे भी शासक कहलाते हैं, उसी प्रकार तीर्थकर भगवानु को पूर्ण सत्तासम्पन्न शासनपति मान कर उनकी आजा में आगम-वाचना और साधु-समुदाय के आचार-पालन आदि की व्यवस्था इन दो गएाधरों के आधीन रखी गई हो। इस दृष्टि से इन्द्रभूति बीर सुधर्मा का काम भगवान् महावीर द्वारा उपदिष्ट श्रुत की रक्षा के लिये जिक्षा एवं साधु-समुदाय की व्यवस्था सम्हालना हो सकता है।

क्योंकि मागमप्रशेतांग्रों में इन्द्रभूति प्रमुख रहे हैं, इसीलिये उन्हें भगवान् हारा श्रुत-तीर्थ का दायित्व सम्हलाना उचित लगता है। ग्रागमों में भी जहां किसी विषय का भगवान् द्वारा निरूपण उपलब्ध होता है, वहां प्रायः गौतम को सम्बोधित कर के ही भगवान् ने ग्रधिकांश निरूपण किये हैं। "समयं गोयम् ! मा पमायए" की तरह "समयं सुहम्म मा पमायए" का उल्लेख कहीं भी उपलब्ध नहीं होता।

सुधर्मा को गएाधिनायक चुनने का अभिप्राय सुधर्मा द्वारा दण गएाधरों के माश्रित साधु-समुदाय को छोड़ कर अवशिष्ट साधु समूह को संयम-मार्ग में स्थिर करने का दायित्व सम्हलाना था। सुधर्मा से पूर्व निर्वाएा प्राप्त करने वाले सभी गएाधरों द्वारा अपने निर्वाएगकाल से पूर्व अपने-अपने गएा सुधर्मा को सम्हलाना इस तथ्य की प्रामाणिकता सिद्ध करने के लिये अत्यन्त प्रवल ग्रौर पुष्ट प्रमाएा है।

जैन वाङ्मय में इस प्रकार के स्पष्ट उल्लेख मिलते हैं कि सुधर्मा की मपैका बेप गराघर प्रल्पायु ये और वे भपने पीछे प्रपने-प्रपने गरा की व्यवस्था सम्हालने का काम सुधर्मा को सौंप कर सिद्ध-बुद्ध एवं मुक्त हुए ।

इस तरह चूर्णि झादि में कही गई इन्द्रभूति के लिये तीर्थ की अनुज्ञा और सुधर्मा के लिये गए। की अनुज्ञा वस्तुतः संगत हो सकती है। किन्तु इसका यह अर्थ नहीं कि संघ में इन्द्रभूति और सुधर्मा को अमशः तीर्थनायक और गए।।धिनायक नियुक्त कर भगवान् महावीर संघ-संचालन से पूर्णारूपेए। विरत हो गये।

# वेशना के परवात इम्ब्रमूति का उपवेश

मावश्यक दूर्णि मादि प्रन्थों के मनुसार पौरुषी के पश्चात् तीर्थंकर भगवान् के उठ जाने पर प्रभु के सिंहासन के नीचे पादपीठ पर आसीन होकर गौतनस्वामी मयवा भ्रन्य गराघर धर्मोपदेश करते थे ।'

तीयँकर भगवान ही दितीय प्रहर में भी घमंदेशना क्यों नहीं करते इस प्रकार के प्रश्न के उत्तर में प्राचीन ग्राचार्यों ने भगवान की देशना के पश्चात मुख्य गएाधर ग्रथवा भन्य गएाधरों द्वारा द्वितीय प्रहर में उपदेश दिये जाने के निम्न-जिखित तीन प्रयोजन बताये हैं :--

• (क) तित्यवरो पडमपोस्सीए वग्व ताव कहेति आव पढमपोस्सी उग्घाडवेला । [झाव. चूरिंग, भाग १, प्र० ३३२]

(स) उवरि पोस्सीए उट्ठिते तित्वकरे गोयमसामी अन्तो वा गणहरो वितीय पोरुमीण धम्म कहेति । [बही, पृ० ३३३]

- तीर्थकर भगवान् को विश्राम देना एवं शिष्यों की योग्यता का बढाना ।
- श्रोताम्रों को विक्यास दिलाना कि गए।धर भी तीर्थंकर जैसा ही उपदेश देते हैं एवं गुरु-शिष्य के वचनों में कोई विरोध नहीं है।
- ३. यह बताना कि भगवान् ने ग्रर्थरूप वाणी फरमाई, उस वाणी को गएाधरों ने सूत्र रूप में ग्रथित किया एवं गएाघरों द्वारा सूत्र रूप में ग्रथित भगवान् की उसी वाणी को वाचना में सुनाया जाता है।

आचार्य हेमचन्द्र के अनुसार जब भगवान् महावीर गराघरों को सद्यः . स्थापित चतुर्विध तीर्थ के संचालन की अनुमति प्रदान कर देवच्छंद में पंघार गये तव प्रथम गराघर इन्द्रभूति गौतम ने भगवान् के सिंहासन के पास पादपीठ पर आसीन हो द्वितीय प्रहर में परिषद को उपदेश दिया । <sup>3</sup>

''सेन प्रक्षन'' के अनुसार तीर्थस्थापना-दिवस के अतिरिक्त भी सर्वदा द्वितीय पौरुषी में प्रथम या अन्य गरएधर का व्याख्यान करना माना गया है । <sup>3</sup>

मागमकालीन परम्परा में कहीं ऐसा स्पष्ट निर्देश नहीं है कि तीयँकर भगवान् प्रथम प्रहर में ही घर्मोपदेश करते हैं। प्रथम प्रहर का ही देशना का नियम माना जाय तो जहां प्रथम प्रहर के बाद ही भगवान् का पदापेंग हुमा होगा वहां उस दिन देशना नहीं हुई होगी। पर ऐसा ग्रागमकालीन स्पष्ट उल्लेख नहीं मिलता। संभव है उत्तरकालीन परम्परा में ऐसा माना गया हो। गएषघर द्वारा द्वितीय प्रहर के धर्मोपदेश में जो 'खेद-विनोद' का हेतु प्रस्तुत किया गया है वहां मनन्तशक्ति सम्पन्न भगवान् के लिये खेद की संभावना विचारगीय है। संभव है भगवान् से सुने हुए भावों को गएषघर सूत्र रूप से फिर वहीं पर सुनाते हों। जैसा कि चूर्णिकार ने कहा है:--

"भगवता ग्रत्थो भगितो, गरगहरेहि गंथो कग्रो, वाइग्रो य इति ।"

[आवश्यकचूरिंग, पूर्वभाग, पृ० ३३४]

समवायांग सूत्र में स्पष्ट उल्लेख है कि भगवान महावीर अपनी निर्वाण-रात्रि में कल्याएाफल विपाक एवं पापफल विपाक के त्रमशः ४४-४४ ग्रध्ययनों का उपदेश देकर सिद्ध हुए। इस तरह ग्राचार्यों ने १६ प्रहर तक निरन्तर मगवान महावीर द्वारा देशना देना मान्य किया है। \* इससे प्रमाणित होता है कि तीर्थ-कर प्रथम प्रहर में ही देशना देते हैं, ऐसा नियम नहीं है।

- <sup>२</sup> त्रिषष्टि०, यदं १०, सर्ग ४, श्लो० १८४
- <sup>3</sup> ज्येप्ठो ग्रन्यो वा.....

[१७४ प्रथन, सेन प्र०, २]

४ (क) समर्ए भगवं महावीरे श्रंतिम राइयंसि परएपन्नं भज्भयरााइं कल्लारएफल विवागाइं परएपन्नं ग्रज्भयरााइं पावफल विवागाइं वागरित्ता सिद्धे, बुद्धे जावप्पहीरऐ ।

[समवायांग-समवाय ४४]

(ल) जैन धर्म का मौलिक इतिहास-प्रथम भाग, पूरु ४७०

भगवता ग्रत्थो भणितो, गणहरेहि गंथो कन्नो वाइझो य इति । [आव० चु, पृ० ३३४]

### भगवान् की देशना विषयक विगम्बर-माम्पता

तीर्थंकर भगवान की देशना-रूप दिव्य घ्वनि कब ग्रौर कितने समय तक प्रकट होती है, इस सम्बन्ध में दिगम्बर परम्परा की यह मान्यता है कि तीर्थंकर भगवान की दिव्य घ्वनि त्रिकाल में नवमुहूर्त तक ग्रौर इसके ग्रतिरिक्त गएाधर, देव, इन्द्र अथवा चक्रवर्ती के प्रश्नानुरूप ग्रर्थ के निरूपएा हेतु शेष समय में भी प्रकट होती है।'

#### इन्द्रमूति का उच्चतम व्यक्तित्व

व्यक्ति का महत्व घन, बैभव अथवा किसी उच्च पद से नहीं किन्तु उसके उच्च व्यक्तित्व से होता है। ग्राकृति से भी व्यक्ति की महत्ता समभी जाती है पर कई बार इसमें आन्ति भी हो जाती है। शास्त्र में कहा है कि कुछ व्यक्ति रूप-मंपन्न होते हैं पर शीलसंपन्न नहीं। कुछ व्यक्ति शीलवान्-गुरावान् होकर भी रूपवान् नहीं होते। परन्तु महामुनि इन्द्र-ति भव्य आकृति के साथ शांत-सौम्य प्रकृति के भी धनी थे। लोकोक्ति में कहा है:--

"मुलभा माकृतिर्रम्या, दुर्लम हि गुरगार्जनम् ।"

इन्द्रभूति गौतम इसके प्रपताद थे। गौतम गोत्रीय इन्द्रभूति का शरीर ऊंचाई में सात हाथ का, ग्राकार समचतुरस-लक्षरा युक्त, बल वज्वऋषमनाराच-वज्ज सा मजवूत, वर्ए तपाये हुए कुन्दन ग्रथवा पद्यकमल सा गौर। इन्द्रभूति की भव्य ग्रीर सुन्दर ग्राकृति को देखकर मनुष्य तो क्या देव भी मोहित हो जाते थे। विशाल भाल ग्रीर कमलपुष्प सम खिले नयनों की रमएगिकता देख दर्शकजन के नयन ग्रयलक निहारते ही रह जाते थे।

शरीर की तरह उनका ब्रन्तमेंन भी बनुपम शान्सि का माकर था। प्रकाण्ड पाण्डित्य के साथ इन्द्रभूति के विमल ब्राचार और तपस्तेज ने उनके जीवन को शतगुना चमका रखा था।

इन्द्रभूति के व्यक्तित्व का परिचय देते हुए भगवती घौर उपासकदशा सूत्र में कहा है – श्रमरण भगवान् महावीर के ज्येष्ठ म्रन्तेवासी इन्द्रभूति मरणगार उग्रतप, दीप्ततप, तप्ततप ग्रौर महातप के धारत थे। घोर गुरणी ग्रौर घोर ब्रह्मचारी थे। शरीर से ममता-रहित, तप की साधना से प्राप्त तेजोलेग्या को गुप्त रखने वाले, ज्ञान की ग्रपेक्षा से चतुर्देश पूर्वधारी ग्रौर चार ज्ञान के धारक थे।

<sup>1</sup> पठादीए प्रक्सलियो, संझत्तिदय गावमुहुत्तागि। एिस्सरदि एिस्बमासो, दिव्वमुरुएी जाव जोयस्पर्य ।।६०३।। सेसेसुं समएसुं, गराहरदेविदचक्कवट्टीरां। पण्हागुरुवमत्यं, दिव्वमुरुएी द्र सत्तमंगीहिं ।।२०४।। [तिसोधपण्एत्तां, मटाधिकार ४]

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

वे सर्वाक्षर-सन्निपात जैसी विविध लब्धियों के धारक ग्रोर महान् तेजस्वी थे। वे भगवान् महावीर से न ग्रति दूर न ग्रति समीप ऊर्ध्वजानु ग्रोर ग्रधोसिर हो बैठते थे, सब ग्रोर से ग्रवरुद्ध ग्रपने ध्यान को केवल प्रभु के चरग्गारविन्द में केन्द्रित किये हुए संयम ग्रीर तप से ग्रपनी ग्रात्मा को भावित करते हुए विचरते थे। वे ग्रतिगय ज्ञानी होकर भी परम गुरुभक्त ग्रौर ग्रादर्श शिष्य थे।

उपासकदशासूत्र के अनुसार वे छट्ठ-छट्ठ तप के निरन्तर पारएगा करने ताले थे। 3 आपका विनय इतना उच्चकोटि का था कि जब भी उन्हें कोई प्रश्न पूछना होता तो वे तत्परता से उठकर भगवान के पास जाते और श्रमरण भगवान महावीर को तीन बार प्रदक्षिएगपूर्वक वन्दना-नमस्कार करते और तदनन्तर मर्यादित क्षेत्र में सम्मुख बैठ कर सेवा करते हुए, विनय से प्रांजलियुक्त भगवान से पूछते। 3 संक्षेप में कहा जाय तो वे "जाइसंपन्ने, कुलसम्पन्ने, बलसम्पन्ने, विरणयसंपन्ने, रारासम्पन्ने, दंसरासंपत्ने, चरित्तसंपन्ने, प्रोयंसी-तेयंसी जसंसी" आदि संसार के समस्त सर्वोच्च कोटि के गुरगों के ब्रक्षय भंडार थे। कितना उच्चकोटि का व्यक्तित्व था इन्द्रभूति गौतम का !

# इन्द्रभूति द्वारा देवशर्मा को प्रतिबोध

जब भगवान् महावीर ने श्रपना निर्वारा-काल निकट देखा तो उन्होंने अपने प्रति निस्सीम स्नेह व प्रगाढ़ राग रखने वाले गएाधर इन्द्रभूति गौतम को भपते निर्वारा समय में ग्रपने से दूर रखना ग्रावश्यक समफ कर देवशर्मा नामक ब्राह्मरा को प्रतिबोध देने हेतु एक गांव में भेज दिया। गुरु-ग्राज्ञा पालन में श्रहनिंश तत्पर रहने वाले परम आज्ञाकारी इन्द्रभूति गौतम ने प्रभु-ग्राज्ञा को शिरोधार्य कर नत्कागा देवशर्मा के ग्राम की ग्रोर प्रस्थान कर दिया।

भद्रेस्वरसूरि ने कहावली में इस प्रकार का उल्लेख किया है कि भगवान् ने इन्द्रभूति गौतम को चम्पा नगरी के मार्गस्थ ग्राम में देवशर्मा को

े तेम्गं कालेगां तेम्गं समएरगं समएरस भगवग्नी महावीरस्स जेट्ठे ग्रतेवासी इंदभूई एगमं ग्रएगारे गोयम गुत्तेगां सस्तुस्सेहे समचउरसंसंठाएगसंठिए, वज्जरिसह-नारायसंघयरऐ, कएय-पुलयनिसहपम्हगोरे, उम्गतवे, दित्ततवे, तत्ततवे, महातवे, ग्रोराले, घोरे, घोरगुएो, घोर-तवस्सी, घोरवंभचेरवासी, उच्छूढसरीरे, संखित्तविउलतेरलेस्से, चोद्सपुठ्वी, चउनाएगोवगए, सब्वक्खरसन्निवाई समएरस भगवन्नो महावीरस्स भद्रूरसामंते उड्ढजारणू भ्रहोसिरे उभ्ग्रएकोट्ठोवगए संजमेगां तवसा ग्रप्पाएां भावेमारो विहरइ ।

[भगवती सूत्र, शतक १]

\* छट्ठ छट्ठेसां अस्मिक्वित्तेसां तवोकम्मेसां संजमेसां तवसा अप्पासां भावेमासे विहरई ।

<sup>3</sup> तए गां से भगवं गोयमे जायसड्ढे जायसंसए<sup>\*\*\*\*\*</sup> उट्ठाए उट्ठेइ, उठ्ठित्ता जेगोव समग्रे भगवं महावीरे तेगोव उवागच्छइ उवागच्छित्ता समग्रं भगवं महावीरं तिक्खुत्ती श्रायाहिग् प्रयाहिगां करेंड करेडला वंदइ नमंसइ नमंसइत्ता नच्चासन्न नाइदूरे सुस्मूसमाग्रे नमंसमाग्रे

ग्रभिमुहे विगणपुगं पंत्रलिउडे पज्जुवासमारो एवं वयासी । [भगवती मुत्र, शतक १, उ० १] प्रतिवोध देने और उसे प्रतिवोध देने के पश्चात् चम्पा नगरी में जाकर सुभद्रा श्राविका को धर्म-संदेश सुनाने का ग्रादेश देकर भेजा था। भगवान् की ग्राज्ञानुसार देवशर्मा को प्रतिवोध देकर जव इन्द्रभूति गौतम चम्पा नगरी में सुभद्रा श्राविका के घर पहुंचे तो वहां सुभद्रा श्राविका ने उन्हें भगवान् महावीर के निर्वास प्राप्त कर लेने का समाचार सुनाया।

परम्परागत मान्यता यह है कि ऋईरात्रि के पश्चात् निर्वाणोत्सव मनाने हेतु देवों के ग्राकाशमार्ग से गमनागमन को देखकर ज्ञानोपयोग से इन्द्रभूति गौतम को विदित हो गया कि भगवान् महावीर ने निर्वाण-पद प्राप्त कर लिया हैं । र

"मेरे आराध्य देव श्रमरा भगवान् महावीर का निर्वाण हो गया है", इस बात का विचार आते ही इन्द्रभूति गौतम क्षरा भर के लिये स्तब्ध रह गये। इन्द्र-भूति गौतम का श्रमगा भगवान् महावीर के प्रति प्रगाढ़ अनुराग होने के कारण वे शोकसागर में निमग्न हो गये और उनके शोकसंतप्त अन्तरंग से हठात् इस प्रकार के करुएगोद्गार प्रकट होने लगे :--

# मगवान् महावीर के निर्वाए पर इन्द्रभूति का चिन्तन

"शोक ! महाशोक ! आज मिथ्यात्व अपना निबिड़ान्धकार फैलाने में समर्थ हो गया । रात्रि के अन्धकार में जिस प्रकार उलूक बोलते हैं उसी तरह अब मिथ्या-मत के प्रवर्तक गर्जना करने लगेंगे । अब दुर्भिक्षादि का यत्र-तत्र प्रसार होगा । जिस प्रकार राहु द्वारा सूर्य के प्रस्त कर लिये जाने पर गगन में और दीपक के बुफ जाने पर भवन में अन्धकार व्याप्त हो जाता है, उसी प्रकार हे त्रैलोक्य-प्रभाकर प्रभो ! आपके निर्वासपद को प्राप्त हो जाने के कारएा आज समस्त भरतक्षेत्र तिमिराच्छन्न और श्रीहीन हो गया है । नाथ ! अब मैं किनके चरएा-कमलों पर अपना मस्तक रखकर अपने अन्तर में उद्भूत हुई शंकाओं के समाधान हेत्

<sup>9</sup> दुहविवगमोहहारी, सामी भएइ गोयमं। 9ुहविवाग मोहं तं, पेच्छन्तो तह चेव से ॥ वच्च गोयम चंपाए, बोहंतो मग्गसंट्ठियं। देव समट्टियं ततो, चंपं पत्तो पुरिं तुमं ॥ पत्ता उ छएएएएं मे, संभासिज्जेसु मायरं। सुढ़घम्मं जिएएए॥ए, सुभद्दं नाम सावियं ॥ सोउं च गोयमो धीमं, चोत्तुं (बोत्तुं) भंते तहत्ति य । तत्तो सिग्घं विए॥यप्पा, निब्बियप्पो गम्रो तहिं ॥ गोयमेए विमगत्थ देवसम्म माहएां संबोहित्ता चंपाए गंतुं महावीर-भएियं साहिऊए सविसेसं भासिया सुभद्दा तीए वि विण्एाय परमत्थाए भस्तियं सिद्धो सामी...... [कहावली (मन्नकाशित)]

<sup>२</sup> देखिये, जैन घर्म का मौलिक इतिहास, प्रथम भाग, पृष्ठ ४७०

प्रश्न रखूंगा ? प्रभो ! अब में किसको भदन्त एवं भगवन कह कर पुकारूंगा और मुफे अब प्रगढ़ स्नेह एवं अनन्त आत्मीयता से जोतः प्रोत अमृत से भी अत्यंत मधुर वागी में "गौतम !" इस सम्बोधन से कॉन सम्बोधित करेगा ?"भ

"हा, हा ! करुणैकसिन्धो ! ग्रापने यह क्या किया जो ग्रपने सदा-सर्वदा के दास को ग्रवसान की इस मन्तिम वेला में ग्रपने से दूर भेज दिया ? प्रभो ! हठी बालक की तरह क्या में बलात आपकी गोद में बैठने वाला था ? क्या में आपके केवलज्ञान में से कोई हिस्सा बंटा लेता ? क्या मुझे साथ ले जाने से मोक्ष में स्थान की अवकुण्ठा आने वाली थी और क्या मैं ग्रापके लिये कोई भाररूप हो रहा था जो ग्राप दास को इस प्रकार असहाय छोड़ कर मोक्ष में पधार गये ?"

इस प्रकार पूर्ण मनोयोग के साथ-साथ "वीर ! वीर !" का निरन्तर उच्चारए एवं ध्यान करते-करते इन्द्रभूति स्वयं वीरमय हो गये, वीर की अनन्त बीतरागता का उद्गम उनके प्रन्तर में हुया ग्रौर उनकी उत्कट विचारघारा ने प्रपना प्रवाह पलटा । उन्हें ब्रनुभव हुया –

> "मरे! वीर तो परम वीतराग थे। वीतराग प्रभु में किसी के प्रति मनुराग नहीं होता, यह तथ्य मेरे परम दयालु प्रभु ने मुफ्ते कितनी बार समझाया है। यह तो मेरा ही प्रपराध था कि मैंने इस तथ्य की ग्रोर किवित्मात्र भी श्रपना उपयोग नहां लगाया ग्रौर एकपक्षीय ग्रनुराग-सागर में पूर्णतः निमग्न रहा। धिक्कार है मेरे इस एकपक्षीय राग को, एकपक्षीय स्नेह को। सचमुच इस प्रकार का एकांगीएा स्नेह-राग ही शिवसुख की प्राप्ति में शैलाधिराज के समान सवल ग्रवरोध है। मव मैं इस ग्रनुराग को, इस स्नेह को सदा-सर्वदा के लिये तिलांजलि देता हूँ। वस्तुतः में एकाकी हूँ। न तो में स्वयं किसी का हूँ ग्रौर न कोई मेरा।"

इन्द्रभूति मौतम ने स्नेह की वज्रश्य खलाम्रों को एक ही भटके में तोड़ डाखा। वे उत्कट चिन्तन से तत्क्षरण उच्चतर घ्यान की परम उच्च सीढ़ी पर पहुँचे और उन्हें निखिल विश्व की त्रिकालवर्ती सकल चराचर वस्तुम्रों के समस्त भावों को देखने-जानने वाले केवलज्ञान की उपलब्धि हो गई।

प्रसरति मिथ्यात्वतमो, गर्जन्ति कुतीर्थिकौक्तिका मख । दुर्भिक्षडमरवैरादि राक्षसाः प्रसारमेष्यन्ति ।। प्रहप्रस्तनिज्ञाकरमिव गगनं, दीपहीनविव अवनम् । भरतमिदं गतकोमं, त्वया विनाध प्रभो ! जज्ञे ।। भरतमिदं गतकोमं, त्वया विनाध प्रभो ! जज्ञे ।। कस्यांहिपीठे प्रएतिः पदार्थान्, पुनः पुनः प्रक्रपदी करोमि । कं वा भदन्तेति वदामि को वा, मां गौतमैत्याप्तगिराथ वक्ता ।। [कल्पसुबोधिका, < क्ष्वग् ]</p>

उसी दिन से लोक में ये दो उक्तियां प्रचलित हो गईं :--

मुक्खमग्गपवन्नाणं, सिएोहो वर्ज्जसिखला । वीरे जीवन्तए जाग्रो, गोयमो जंन केवली ।।

ग्रयति मोक्ष पथ के पथिकों के लिये स्नेह वज्रश्य खलाग्रों के समान है । इसका ज्वलंत उदाहरएए है इन्द्रभूति गौतम का भगवान् महावीर के प्रति सीमा-तीत स्नेह, जिसके कारएए वीरप्रभु की विद्यमानता में गौतम केवली न हो सके ।

> ग्रहंकारोऽपि बोधाय, रागोऽपि गुरुभक्तये । विषादः केवलायाभूत् चित्रं श्री-गौतम प्रभोः ।।

त्रयांत संसार के प्राणियों के लिये झहंकार, राग और विषाद नितान्त अनर्थकारी हैं; पर बड़े प्राप्त्वर्य की बात है कि गौतम स्वामी के लिये तो ये तीनों महान अनर्थकारी सिद्ध होने के स्थान पर महान लाभकारी सिद्ध हो गये क्योंकि महंकार उन्हें शास्त्रार्थ हेतु भगवान महाबीर के पास लाया और उनके लिये बोधिप्राप्ति में परम सहायक कारण हुग्रा। राग के कारण उनके हृदय में गुरुभक्ति उत्तरोत्तर बढ़ती ही गई और वे गुरुभक्तों के प्रतीक माने जाने लगे। विषाद वस्तुत: सबके लिये दु:खदायी है पर गौतम इन्द्रभूति के लिये तो भगवान महावीर के निर्वाण से उनके मन्तर में उत्पन्न हुग्रा विषाद भी उन्हें केवलज्ञान की उपलब्धि कराने में कारण बना।

## ...इन्द्रभूति को 'निर्वाशसामना

पचास वर्ष की वय में इन्द्रभूति गौतम ने भगवान महावीर के पास श्रमए दीक्षा ब्रहण की । दीक्षा के प्रथम दिन में ही वे चतुर्दश पूर्वों के झाता बन गये । वे निरन्तर ३० वर्ष तक विनय भाव से भगवान की सेवा करते हुए ग्रामानुग्राम विचरए कर जिनशासन की प्रभावना करते रहे । उनके द्वारा दीक्षा ग्रहण करने के ३० वर्ष पश्चात जब पावापुरी में कार्तिक कृष्णा ग्रमावस्या को भगवान का निर्वाण हुम्रा तब म्रात्मस्वरूप का चिन्तन करते हुए उन्होंने घाति-कर्मों का क्षय कर केवलज्ञान प्राप्त किया । उन्होंने बारह वर्ष तक केवलीभाव से पृथ्वीमण्डल पर विचरण करते हुए जिनमार्ग की प्रभावना की ग्रौर अन्त में वीर निर्वाण सं० १२ के ग्रंत में उन्होंने ग्रपना ग्रवसान काल निकट जान कर राजगृह के गुएाशील चैत्य में भामरण ग्रन्शन स्वीकार किया । एक मास के अनशन की भाराधना के पश्चात् समाधिपूर्वक काल कर वे सिद्ध-बुद्ध-मुक्त हो गये । मापकी पूर्ण भायु ६२ दर्ष की थी । भाषका मंगल नामहम्प्ररण ग्राज भी जन-जन के हदय को भाइह्यादित व मानंदित करता है । प्रतिदिन लाखों जन माज भी प्रभात की मंगल वेला में मक्तिपूर्वक भावविभोर हो बोलते हैं:--

# मंगूठे ममृत बसे, लब्धि तसा भण्डार । श्री गुइ गौतम समरिये, वांछित फल दातार ।।

#### पूर्वभव में इन्द्रभूति गौतम

कर्म के अनुसार अनन्तकाल से प्रत्येक प्राणी संसार में जन्म-मरण ग्रहण करता आ रहा है। इस सिद्धान्त के अनुसार इन्द्रभूति गौतम का जीव भी पूर्वभव में विविध गति, जाति और शरीरों को धारण करता ग्राया था, इसमें कोई सन्देह नहीं। पर ऐसी उत्तम करणी करने वाला यह जीव पहले कौन था और भगवान् महावीर से उनका पहले कहां-कहां और कैसा-कैसा सम्वन्ध रहा, इस सम्बन्ध में जिज्ञासा होनी सहज है।

ग्वेताम्बर साहित्य में स्रागमकार इतना तो स्पष्टतः उल्लेख करते हैं कि भगवान महावीर ग्रौर गौतम का पहले स्रनेकों भवों का प्रेमसम्बन्ध रहा था। भगवती सूत्र में इस प्रकार का उल्लेख स्राता है कि एक बार इन्द्रभूति गौतम के द्वारा इस बात पर खेद प्रकट करने पर कि उनके समक्ष दीक्षित झनेक मुनियों ने केवलज्ञान प्राप्त कर लिया पर उनको स्वयं को केवलज्ञान की प्राप्ति किस कारएा से नहीं हुई, श्रमएा भगवान महावीर ने इन्द्रभूति को ग्राग्वस्त करते हुए कहा --

"गौतम ! तेरा ग्राँर मेरा ग्रनेक भवों में प्रेमसम्वन्ध रहा है। तुम चिरकाल से मेरे साथ स्नेहसूत्र में बँधे हो। तुम चिरकाल से मेरे द्वारा प्रशंसित, परिचित, सेवित एवं मेरे ग्रनुवर्ती रहे हो। कभी देव भव में, तो कभी मनुष्य भव में मेरे साथ रहे हो। यही नहीं, ग्रव यहां से मरएगानन्तर हम दोनों परस्पर तुल्य रूप वाले, भेदरहित, कभी न विछुड़ने वाले एवं सदा एक साथ रहने वाले संगी-साथी वन जायेंगे।' ग्रभी तक तुम्हारा मेरे प्रति प्रगाढ धर्मानुराग रहने के कारण तुम्हें केवलज्ञान की उपलब्धि नहीं हो पाई हैं किन्तु चिन्ता जैसी कोई वात नहीं है।"

भगवती सूत्र के उपरिवर्गित उल्लेखानुसार भगवान महावीर के साथ इन्द्रभूति गौतम का अनेक भवों का सम्बन्ध होना प्रमासित होता है। किन्तु भगवान महावीर के त्रिपृष्ठ वासुदेव के पूर्वभव में इन्द्रभूति गौतम के जीव का उनके सारथी के रूप में उनके साथ होने के अतिरिक्त अन्य किसी भव का खेता-म्वर साहित्य में कहीं कोई परिचय उपलब्ध नहीं होता।

दिगम्बर परम्परा के कवि 'रयधू' कृत अपभ्रंश भाषा के ''महाबीर चरित्र'' ग्रौर भट्टारक धर्मचन्द्रकृत ''गौतम चरित्र'' में इन्द्रभूति, ग्रग्निभूति

रायगिहे जाव परिसा पडिंगया गोयमादि । समर्थो भगवं महावीरे गोयमं आमंतेत्ता एवं वयासी— ''चिरसंसिट्ठोसि में गोयमा ! चिरसंयुतोसि में गोयमा ! चिरपरिचितोसि में गोयमा ! चिरजुमिश्रोसि में गोयमा ! चिरागुगुग्रश्नोमि में गोयमा ! चिरागुवत्तीसि में गोयमा ! ग्रेगतरं देवलोए अग्रांतरं मागुस्मए भवे कि परं मरगणकायस्म भेदा, इतो चुता दो वि तृत्ता एगर्ट्ठा प्रविसेगमगागपना भविस्मामो ।

[भगवती मूत्र, शतक १४, उद्देशा ७]

एवं वायुभूति के सात भवों का परिचय उपलब्ध होता है, पर उनमें से किसी एक भव में भी भगवान महावीर के जीव के साथ उनका किसी भी प्रकार का कोई सम्बन्ध नहीं बताया गया है ।

पाठकों की जानकारी हेतु उस कथा--भाग का यहां सार प्रस्तुत किया जा रहा है :--

एक बार भगवान महावीर विभिन्न देशों के मनेक भव्यों का उद्धार करते हुए राजगृह नगर के विपुलाचल पर पधारे। वहां मगधाधिपति श्रेसिक ने सविधि वंदन के पश्चात भ्रत्यन्त विनीत एवं मधुर स्वर में त्रिलोकीनाथ तीर्थंकर भगवान महावीर से प्रश्न किया – "भगवन ! म्राधके प्रमुख शिष्य एवं प्रथम गराधर म्रार्य इन्द्रभूति गौतम ने ऐसी स्रद्भुत स्रोर श्रचिन्त्य स्राध्यात्मिक संपदा किस महान् सुकृत के फलस्वरूप प्राप्त की है ?"

भगवान महावीर ने महाराजा श्रेंसिक के प्रश्न का उत्तर देते हुए फरमाया – "श्रेसिक ! प्रासी पाप – प्रकृतियों के बन्ध से ग्रवनति की न्नोर तथा पुण्य – प्रकृतियों के बन्ध से उन्नति की न्नोर ग्रयसर होता है। यह इन्द्रभूति गौतम के पूर्वभवों से भलीभांति विदित हो जाता है।"

यति प्राचीन समय में काशी देश के महाराज विश्वलोचन एक बढ़े प्रतापी राजा हुए हैं। उनकी पटरानी का नाम विशालाक्षी था जो परम सुन्दरी पर स्वभाव से बड़ी चंचल एवं ग्रजितेन्द्रिया थी। एकदा रात्रि के समय रंगिका ग्रौर चामरी नाम की ग्रपनी दो दासियों के साथ रानी विशालाक्षी ने एक नाटक देखा। नाटक के श्रुं गाररसपूर्गा उत्तेजक प्रभिनयों को देख कर विशालाक्षी की कामवासना इतने प्रचण्ड वेग से जागृत हो उठी कि वह स्वरिएगी की तरह स्वेच्छा-विहार की भावना लिये राजमहलों से भाग निकलने को छटपटाने लगी। दोनों दासियों की दुरभिसंधि एवं सहायता से वह मध्यरात्रि में छल-छद्मपूर्वक महलों से भाग निकलने में सफल हुई। नगर से दूर जंगल में पहुंचने पर उन्होंने योगिनियों का रूप धारणा किया ग्रौर चोरी-छिपे काशी राज्य की सीमा पार की। तदनन्तर वे तीनों योगिनियों का वेप धारणा किये हुए विभिन्न ग्रामों एवं नगरों ग्रादि में उन्मत्त भाव से काम-सेवन करती हुई यथेच्छ विचरने लगीं। उधर महलों में रानी को न पा कर राजा विश्वलोचन बड़ा चिल्तित हुग्रा थौर लज्जा. वियोग एवं जोक से सनफ्त हो कुछ ही दिनों पश्चात् मृत्यु को प्राप्त हुग्रा।

उधर योगिनिया के वैभ में स्वच्छन्दनापूर्वक भटकती हुई वे तीनों अवस्ती देश में पहुंचों । एक दिन किसी तपस्वी मुनि को नगर की क्रोर नग्न रूप में ब्राते देख वे जीनों। त्रुद्ध हो। मुनि को भुला-वुरा सुनाने लगीं । ब्रन्तराय समक्ष कर मुनि बिना भिक्षा ब्रहण तिये ही जौट पहे । उन कामान्ध तीनों। स्त्रियों ने जंगल

्तन स निधन पालस्वदियागप्रधाडित (१९१० - गीतम चरित्र, प्रयिकार २, श्लो**० १०५** 

में पहुंच कर रात्रि के समय अपनी वासनापूर्ति के लिये घ्यानस्थ मुनि को घ्यान से विचलित करने के मनेक उपाय किये। मुनि को घ्यान से विचलित करने के सभी उपायों के निष्फल हो जाने पर उन तीनों स्त्रियों ने बड़ी निर्दयतापूर्वक मुनि पर दण्डों झौर पत्यरों के प्रहार किये।

मुनि को दी गई घोर पीड़ा के फलस्वरूप वे तीनों स्तियां म्रति भीषण कुष्ठ रोग से ग्रस्त हो मन्ततोगत्वा पंचम नरक में उत्पन्न हुई । १७ तागर तक नरक के मसह्य दाख्ण दुः सों को मोग कर वे तीनों कमशः बिल्ली, शूकरी, कुतिया भौर मुर्गी के भव कर म्लेच्छ कुल में कन्याम्रों के रूप में उत्पन्न हुई । सवाः जात प्रवस्या में माता-पिता मौर संशवावस्था में भ्रमिभावकों तक के मर जाने के कारण वे तीनों कन्याएं दर-दर की ठोकरें खाती हुई बड़ा दुः समय जीवन बिताने लगीं । उन तीनों का स्वरूप बड़ा ही अमनोज़ था । उनके शरीर से निरन्तर ऐसी कुत्सित दुर्गन्ध निकलती रहती यी कि कोई उन्हें पास तक नहीं फटकने देता था । कुरूण् होने के साथ-साथ उनमें से एक कानी, दूररी लंगडी भौर तीसरी कौवे की तरह नितान्त काली-कलूटी थी । इस प्रकार असहायावस्था में भूखी-प्यासी इघर-उघर भटकती हुई वे तीनों कन्याएं एक नगर के बाहर विराजमान मंगभूषण नामक मुनि के पास पहुंची और वंदन-नमस्कार के पश्चात् उनका उपदेश श्रवण करने लगीं ।

उपदेश-अवरण के पश्चात् अवन्ती के महाराज महीचन्द्र ने मुनि से प्रश्न किया - "भगवन् ! इन अत्यन्त घृणित शरीर वाली नितान्त कुरूप कन्याओं के प्रति मेरे मानस में भ्रात्मीय भाव से स्नेह किस कारण जागृत हो रहा है ?"

उत्तर में अंगभूषरण मुनि ने कहा -- "राजन् ! पूर्वभव में यह कानी कन्या तुम्हारी विशालाक्षी नाम की रानी और ये दोनों उसकी दासियां थीं ! मुनि को मीषण यातना देने के फलस्वरूप ये तीनों दुर्गतियों में भटकती हुई शूद्रकन्यात्रों के रूप में उत्पन्न हुई हैं । पूर्वभव के सम्बन्ध के कारण तुम्हारे मन में इनके प्रति स्नेह जागृत हो उठा है ।"

पश्चात्ताप के म्रांसू बहाती हुई कन्याम्रों की प्रार्थना पर मुनि ने उन्हें "लब्धिविधान" नामक वत करने का उपदेश दिया ! मुनिराज के उपदेश मौर महाराज महीचन्द्र के सहयोग से उन तीनों ने सम्यत्त्व म्रहण किया मौर सब्धिविधान व्रत एवं तप करती हुई वे तीनों कन्याएं धर्माचरण में निरत रहतीं ! भन्त में वे तीनों कन्याएं मपनी स्त्रीलिंग की कर्मप्रकृतियों को विनष्ट कर समाधि-पूर्वक मामु पूर्व कर पंचम देवलोक में महद्विक देवों के रूप में उत्पन्न हुई ।

पंचम स्वर्ग के अनुपम सुखों का ३० सागर की सुदीर्घ ग्रवधि तक उपभोग करने के अनन्तर विज्ञालाक्षी का जीव भरत क्षेत्रान्तर्गत मगध देश के काह्यए। नवर के निवासी झांडिल्य नामक वेदपाठी विद्वान् ब्राह्यए। की ज्येष्ठ भार्या स्वंडिसा के गर्य में उत्पन्न हुआ। गर्भाधान की रात्रि में स्थंडिला ने एक महा- प्रतापी पुत्र के जन्म का सूचक शुभ स्वश्न देखा । गर्भकाल की समाप्ति पर भाग्यवती स्थंडिला ब्राह्मस्मी ने एक महान् तेजस्वी पुत्ररत्न को जन्म दिया । ब्राह्मस्म-दम्पति ने ग्रपने उस पुत्र का नाम इन्द्रभूति रखा ।

कालान्तर में चामरी दासी का जीव भी पंचम स्वर्ग की ग्रायु पूर्ण कर स्थंडिला के गर्भ में ग्रवतरित हुग्रान्। यथासमय स्थंडिला ने दूसरे सेजस्वी पुत्र को जन्म दिया जिसका नाम ग्रग्निभूति (दूसरा नाम गार्ग्य) रखा गया ।

तदनन्तर रंगिका दासी का जीव भी पंचम स्वर्ग की १० सागर की म्रायु पूर्ण होने पर उसी शांडिल्य ब्राह्मएग की दूसरी धर्मपरनी केसरी नाम की व्राह्मएगी के गर्भ में म्राया और गर्भकाल पूर्ण होने पर पुत्र रूप से उत्पन्न हुम्रा। उस सौम्य शिशु का नाम वायुभूति (दूसरा नाम भार्गव) रखा गया। दोनों माताग्रों और पिता शांडिल्य ने म्रपने परम भाग्यशाली तीनों पुत्रों का बढ़े दुलार और प्यार के साथ पालन-पोषएग किया।

शांडिल्य ने समय पर ग्रपने तीनों पुत्रों की शिक्षा-दीक्षा की समुचित व्यवस्था की ! तीनों भाइयों ने परिश्रमपूर्वक विविध शास्त्रों का अध्ययन किया और वे वेदविद्या के पारगामी विद्वान् बन गये ।

इस प्रकार वे ही विशालाक्षी, रंगिक़ा और चामरी के जीव-कमशः इन्द्रभूति ग्रग्निभूति एवं वायूभूति--ये तीन गराधर कहलाये ।

रयधू और भट्टारकजी ने किस प्रामासिक ग्राधार से इन्द्रभूति त्रादि तीन गसाधरों के इन पूर्वभवों का उल्लेख किया है यह ज्ञात नहीं होता,' क्योंकि दिगम्बर परम्परा के ग्रन्य ग्रन्थ इस विषय में मौन हैं ।

भगवती सूत्र के पूर्वोक्त उल्लेख के अनुसार तो भगवान महावीर और इन्द्रभूति गौतम की पूर्वभव-परम्परा अनेक पूर्वभवों में एक दूसरे से सम्बन्धित और साथ-साथ होनी चाहिए । अपभ्र श भाषा के कवि रयधू और भट्टारक धर्मचन्द्र द्वारा उल्लिखित इन्द्रभूति आदि तीनों गौतम बन्धुओं के ये पूर्वभव भगवती सूत्र के भावों से मेल नहीं खाते । विद्वज्जन इस विषय में विशेष रूप में प्राचीन साहित्य में तथ्य की गवेपगा करें, यह वांछनीय है ।

# प्रथम पट्टधर विषयक प्राचीन दिगम्बर मान्यता

यद्यपि दिगम्बर परम्परा के प्रायः सभी मान्य ग्रन्थों में यह उल्लेख है कि भगवान् महावीर के निर्वाण के पश्चात् इन्द्रभूति गौतम ही भगवान् महावीर के प्रथम पट्टधर ग्राचार्य वने किन्तु दिगम्बर परम्परा के एक सबसे प्राचीन ग्रन्थ 'लोक विभाग' में श्वेताम्वर मान्यता की ही तरह इस बात का संकेत उपलब्ध होता

ऐसा प्रतीत होता है कि संभवतः भट्टारक परंपरा के प्रसार के समय वर्तों के माहारम्य को बढ़ाबढ़ा कर जनता के समक्ष रखने की दौड़ में ''तब्जिविधानव्रत'' को लोकप्रिय बनान की दृष्टि से इस कथा की कल्पना की गई हो। है कि भगवाने के निर्वास के पश्चात उनके प्रथम पट्टघर द्यार्य सुधर्मा बने, न कि इन्द्रभूति गौतम ।

दिगम्बर परम्परा का वह ग्रतिप्राचीन ग्रन्थ मूलतः प्राक्वन भाषा में था। वह तो विलुप्त हो चुका है परन्तु उसी प्राक्वत भाषा के 'लोकविभाग' ग्रन्थ के ग्राधार पर बना संस्कृत 'लोक विभाग' उपलब्ध होता है। संस्कृत 'लोकविभाग' के कर्त्ता सिहसूरपि ने मूल लोकविभाग का संस्कृत में अनुदाद करते समय पुन्थ के प्रारम्भ में लिखा है :--

> लोकालोकविभागज्ञान्, भक्त्या स्तुत्वा जिनेश्वरान् । व्याख्यास्यामि समासेन, लोकतत्वमनेकथा ॥

ग्रन्त में प्रशस्ति में लिखा है :-

भव्येभ्यः सुरमानुषोरुसदसि श्री वर्द्धमानार्हता, यत्प्रोक्तं जगतो विधानमखिलं ज्ञातं सुधर्मादिभिः । ग्राचार्यावलिकागतं विरचितं तत् सिंहसूर्राषरणा । भाषाया परिवर्तनेन निपुणैः सम्मानितं साधुभिः ।।

ग्रर्थात् लोक ग्रौर ग्रलोक के विभागों को जानने वाले जिनेश्वरों की भक्ति-सहित स्तुति कर के लोकतत्व का सक्षेप में व्याख्यान करता हूँ ।

अन्तिम प्रशस्ति में लिखा है कि देवों और मनुष्यों की सभा में तीर्थंकर वर्द्धमान ने समस्त जगत् का विधान भव्यजनों के लिये कहा, जो मुघर्मा स्वामी ग्रादि ने जाना और जो ग्राचार्य परम्परा से ग्राज तक चला ग्रा रहा है, उसे सिंहसूर-ऋषि ने भाषा-परिवर्तन कर के विरचित किया, उसका निपुरा साधुजनों ने सम्मान किया है।

प्रशस्ति के श्लोक में प्रयुक्त – "ज्ञात सुधर्मादिभिः" और "माचार्यावलिका-गतं" – इन दोनों पदों पर सूक्ष्म हष्टि से गम्भीरतापूर्वक विचार करने पर इनका स्पष्टरूप से यही ग्रर्थ निकलता है कि – 'सुधर्मी' म्रादि ने उसे सुना, सुधर्मा भ्राचार्य ने ग्रपने उत्तराधिकारी म्राचार्य को वह ज्ञान दिया मौर क्रमशः उनके उत्तराधिकारी ग्राचार्य ग्रपने-ग्रपने उत्तराधिकारी म्राचार्यों को वह ज्ञान देते रहे। इस प्रकार ग्राचार्य परम्परा से वह ज्ञान म्राज तक चला मा रहा है।

भगवान् महावीर से ज्ञान प्राप्त करने वालों के नामोल्लेख के समय प्रथम गएाधर इन्द्रभूति गौतम का नामोल्लेख करने के स्थान पर सुधर्मा का नामोल्लेख किया जाना ग्रौर "ग्राचार्यावलिकागतं" - इस पद से पहले "ज्ञात सुधर्मादिभिः"-इस पद का प्रयोग वस्तुतः प्रत्येक विचारक को यह विश्वास करने के लिये प्रेरित करता है कि भगवान् महावीर के प्रथम पट्टधर ग्राचार्य सुधर्मा स्वामी हुए, न कि इन्द्रभूति गौतम । उपरोक्त श्लोक के पदविन्यास से "लोकविभाग" के रचनाकार की यही भावाभव्यक्ति स्पष्ट प्रतिष्ठविन्त होती है कि महावीर के प्रथम पट्टघर इन्द्रभूति गौतम नहीं, अपितु सुधर्मा स्वामी हुए । उपरोक्त श्लोक में छन्द को हटिट से गौतम इन्द्रभूति का नामोल्लेख करने में ग्रन्थकार को कठिनाई आई होगी इसलिये उसके द्वारा सुधर्मा का नाम रखा गया – इस प्रकार की लचर दलील दे कर इस श्लोक के अर्थ को यदि तोड़-मरोड़ कर ग्रन्थ रूप से रखने का प्रयास किया जाय तो निश्चित रूप से मूलग्रन्थकार और संस्कृत में उसका ग्रनुवाद करने वाले-इन दोनों ही ग्रन्थकारों के प्रति ग्रन्थाय होगा।

मूल "लोकविभाग" की रचना मुनि सर्वनन्दि ने पाण्ड्य राष्ट्र के पाटलिक ग्राम में की ग्रौर शक संवत् ३००, तदनुसार विक्रम सं० ४४४ में इसे समाप्त किया इस प्रकार का उल्लेख संस्कृत "लोकविभाग" के रचयिता ने किया है।

इस प्रकार के प्राचीन ग्रन्थ में भगवान महावीर के प्रथम पट्टधर के सम्बन्ध में परोक्ष रूप से जो यह उल्लेख किया गया है यह इतिहास के विद्वानों के लिये विचारसीय है ।

ै विश्वे स्थिते रविसुते वृषभे च जीवे, राजोत्तरेषु सितपक्षमुपत्य चन्द्रे । ग्रामे च पाटलिकनामनि थाण्ड्यराष्ट्रे, शास्त्रं पुरा लिम्तितवान्मुनि सर्वनन्दिः ॥२॥ संबत्सरे तु ढाविशे, कांचीशसिंहदर्मणः । मणीत्थग्ने जकाव्दानां, सिद्धमेतच्छतत्रये ॥३॥ [लोकविश्वाग]

# आर्य सुधर्मा (मगवान् महाबीर के प्रथम पट्टंघर)

भगवान् महावीर के परिनिर्वाण के पश्चात् वीर संवत् के प्रारम्भकाल में मर्थात् शक संवत् से ६०५ वर्ष पूर्वं कार्तिक शुक्ला १ के दिन चतुर्विघ संघ ने आर्यं सुधर्मा को भगवान महावीर के प्रथम पट्टधर के रूप में नियुक्त किया ।

भगवान महावीर के समय संय की व्यवस्था में अनुशासन एवं संगठन आदि की जो प्रमुख विशेषताएं थीं, उन्हें भगवान के निर्वाख पश्चात भी आर्य सुधर्मा ने बड़ी ही कुशलता के साथ यथावत् बनाये रखा।

आचार्य सुधर्मा के प्रशासन-कौशल, दूरदशिता ग्रौर तपस्तेज का ही चमत्कार है कि उनके उत्तरवर्ती काल में अनेक बार अयणित प्रतिकूल गरिस्थितियों के उपस्थित होने पर भी भगवान महावीर का धर्मसंघ इतने सुदीर्घ काल तक एक महान संघ के रूप में संमीचीन रूप से चलता रहा और माज तक विविध बाह्य विभिन्नताओं के होते हुए भी वह अपने मूलभूत महान सिद्धान्तों को अमूल्य थाती के रूप में सुरक्षित रख पाया है। धर्म संघ की वह पतितपावनी अध्यात्म-सरिता म्राज भी निर्बाध गति से निरन्तर चलती आ रही है।

लगभग ढाई हजार वर्ष के मति दीर्घ प्रतीत की लम्बी भवधि में अगरिएत आपत्तियों, विषम परिस्थितियों, ग्राधिक, सामाजिक, धार्मिक एवं राजनैतिक कान्तियों, विप्लवों तथा दिल दहला देने वाले कई ढादशवर्षीय दुष्कालों ने प्राचीन भौर अर्वाचीन सभी धर्मसंघों को बुरी तरह फकफोरा। उन संकटों की विकट घड़ियों में बौद्ध धर्म जैसे अनेक धर्मसंघ इस धार्य धरा से विलुप्त हो गये, किन्तु भगवान महावीर ढारा त्याग-तप व संगठन की सुदृढ़ नींव पर खड़े किये गये इस निर्मन्थ संघ की आर्य सुधर्मा ने प्रभु महावीर ढारा प्ररूपित नीति का पालन करते हुए ऐसी चिरस्थायी और दृढ़ व्यवस्था की कि भीषएा से भीषएा एवं प्रलयंकर कान्तियां भी इस धर्मसंघ की गहरी जड़ों को नहीं हिला सकीं।

फिर भी यह नहीं कहा जा सकता कि इन प्रतिकूल परिस्थितियों का भगवान महावीर के घर्मसंघ पर बिलकुल ही प्रभाव नहीं पड़ा। लगातार म्रापत्तियों पर म्रापत्तियां आने के कारए मन्ततोगत्वा इस धर्मसंघ में भी म्रनेक विकृतियां उत्पन्न हुई श्रौर पर्याप्त हानियां उठानी पड़ीं। म्राचार्य भद्रबाहु के समय, म्राचार्य सुहस्ती के समय एवं म्रार्यवज्ज के समय में पड़े दीर्घकालीन दुष्कालों के विनाशकारी कुप्रभाव के कारएा श्रमणों के केवल स्मृतिपटल पर म्रंकित रहने वाले श्रुतशास्त्र में ही नहीं; म्रपितु म्राचरए में भी मन्दता म्राई। इस मंदता से धर्मसंघ का सर्वाग-

[ग्रायं सुबर्मा

पूर्ण संविधान भी शनैः शनैः विस्मृति के गर्त में विलीन हो क्षीस होने लगा। परन्तु सुधर्मा स्वामी द्वारा द्वादशांगी के रूप में प्रथित भगवान् महावीर की वासी से प्रनेक महापुरुषों ने अचिन्त्य-अपरिमेय शक्ति का संचय कर समय-समय पर क्रियो-ढार किया और प्रभु महावीर के धर्मसंघ की गाँरव-गरिमा को समुज्ज्वल एवं अक्षुण्स बनाये रखा।

# मार्य सुधर्मा की विशिष्टता

सभी गए। घरों में चतुर्दश पूर्व के ज्ञान की समानता होने पर भी उनकी अपनी अलग-अलग विशिष्टताएं थीं । निरन्तर प्रभु-सेवा में रह कर शास्त्रीय विषयों की गम्भीर छानबीन करना इन्द्रभूति की विशिष्टता थी, ब्रतः उन्हें जिस प्रकार प्रभु द्वारा श्रुततीर्थ की बनुज्ञा प्रदान की गई उसी प्रकार झार्य सुधर्मा में भी कोई विशिष्टता होनी चाहिये जिससे त्रिकालदर्भी भगवान् महावीर ने उन्हें गएा-संचालन की अनुज्ञा दी । हजारों साधुम्रों के गएगों का व्यवस्थितरूपेएा संचालन एवं परिपालन करना और प्रभु के निर्वारण पश्चात् संपूर्ण संघ को संगठित एवं सुशासित रखना कोई साधारएा योग्यता की बात नहीं थी । ब्रार्थ सुधर्मा में संघ को सुदृढ़, सुसंगठित, सुशासित और सशक्त बनाये रखने की प्रपूर्व क्षमता थी । संभव है उनकी इसी विशिष्ट योग्यता के कारएा भगवान् महावीर ने सब गएाघरों को प्रपने-अपने गएा सम्हलाते समय आर्य सुधर्मा के सबल कन्घों पर अवशिष्ट साधु-समुदाय के गएा-संचालन का गुरुत्तर भार रखा । आवश्यक चूर्णिकार ने उपर्यु क्त प्रसंग का निम्नलिखित शब्दों में वर्णन किया है :-

......पच्छा सामी जस्स जत्तित्रो गणो तस्स तत्तियं ग्रगुजागति, ग्रातीए सुहम्म करेति, तस्स महल्लं ग्राउयं, एत्तो तित्थं होहितित्ति । .......ग्रज्ज सुहम्मस्स निसिरंतिगणं ।

[मावश्यक चूर्रिंग, पूर्वभाग, पू० ३३७]

.....ताहे गोयमसामीप्पमुहा एक्कारसवि गणहरा तीसी झोणता परिवा-डीए ठायति,......पुब्वं तित्यं गोयमसामिस्स दब्वेहिं पज्जवेहिं झ्रणुजाणा मित्ति......गणं च सुहम्म सामिस्स धुरे ठावेत्ता णं श्रगुजाणति ।''

[वही, पृ. ३६०]

#### जम्म स्थानावि

ग्रार्थ सुधर्मा का जन्म ईसा से ६०७ वर्ष पूर्व विदेह प्रदेश के कोल्लाग नामक ग्राम में उत्तराफाल्गुनी नक्षत्र में हुन्रा। यह एक अद्भुत संयौग की बात है कि भगवान महावीर की तरह ग्रार्थ सुधर्मा का जन्म-नक्षत्र भी उत्तराफाल्गुनी ग्रौर जन्मराशि कन्याराशि थी। जिस प्रकार पुण्य अथवा पाप-प्रकृतियों का बन्ध प्राणी द्वारा किये गये पुण्य प्रथवा पापपूर्ण कार्यों में उसके अपने पौरुष के तारतम्य के अनुसार न्युनाधिक होता है, ठीक उसी प्रकार उन पुण्य या पापमयी प्रकृतियों के उबय के समय प्राणी को पूर्व में किये गये अपने कार्यों का गुभागुभ फल भी तदनुकूल भोगना पड़ता है। जन्म-नक्षत्र एवं जन्मराशियां उन पुण्य तथा पापबन्धों के भावी उदयकाल की पूर्वसूचना के माध्यम माने जा सकते हैं। भगवान महावीर की जन्मराशि भौर जन्म-नक्षत्र से जिस प्रकार यह पूर्वाभास होता है कि प्रभु महावीर का शासन २१ हजार वर्ष तक चलता रहेगा, ठीक उसी प्रकार श्राय सुधर्मा के जन्म-काल में उसी राशि भौर उसी नक्षत्र का होना भी यह पूर्व सूचना देता है कि भगवान महावीर के प्रथम पट्टधर द्वारा प्रयित भागम परम्परा, उनके द्वारा की हुई संध-व्यवस्था भौर उनकी शिष्य-परम्परा भी २१ हजार वर्ष तक बिना किसी व्यवधान के निरन्तर चलती रहेगी।

प्राचीन काल में भारतवर्ष का वह भू-भाग – जिसको पूर्व में कौणिकी नदी, पश्चिम में गंडकी नदी, उत्तर में हिमालय और दक्षिए। में गंगानदी घेरे हुए थी – विदेह के नाम से विख्यात था। जिस कोल्लाग सन्निवेश में ग्रार्य सुधर्मा का जन्म हुन्ना वह लिच्छवी गरगराज्य की राजधानी वैशाली के झास-पास ही बसा हुन्ना था। पुरातत्त्ववेत्ताओं द्वारा भ्रनुमान लगाया जाता है कि झाजकल जो कोल्लुझा ग्राम भवस्थित है, वहीं उस समय संभवतः कोल्लाग ग्राम बसा हुन्ना होगा। १

#### माता-पिता

ग्रायं सुधर्मा के पिता का नाम धम्मिल्ल ग्रौर माता का नाम भहिला था। भग्निवैभ्यायन गोत्रीय ब्राह्मएग ग्रायं धम्मिल्ल वेद-वेदांग के लब्धप्रतिष्ठ विद्वान् थे। अनुसान से यह कहना भी अधिक संगत प्रतीत होता है कि अपने समय में गुरुकुल प्रणाली के ग्राचार्यों में उनकी गएगना की जाती हो। कोल्लाग सन्निवेश में एक ही समय में आर्य व्यक्त ग्रौर ग्रार्य सुधर्मा जैसे दो विद्वानों के सान्निच्य में पांच-पांच सौ छात्रों का ग्रहनिंश सेवा में रहते हुए विद्याध्ययन करना इस बात का द्योतक है कि उन दिनों वैशाली भौर उसके ग्रास-पास का क्षेत्र शिक्षा का बहुत वड़ा केन्द्र बना हुआ था एवं ग्रार्य व्यक्त तथा ग्रार्य सुधर्मा को ग्रपने-ग्रपने पिता से गुरुकुल पद्धति के आचार्य-पद की प्राप्ति हुई थी। वैशाली ग्रौर नालन्दा जैसे विशाल एवं समुन्नत शिक्षा केन्द्रों के कारण ही ग्रतीन में ग्रार्य-धरा की गौरव-गाथाओं के गरिमापूर्ण स्वर निम्नलिखित रूप में विश्व के विस्तीर्ए गगन में गूज रहे थे एवं ग्राज भी उन स्वरों की गूज मिटी नहीं है:-

> एतद्देशप्रसूतस्य, 'सकाशादग्रजन्मनः । स्वं स्वं चरित्रं शिक्षेरन्, पृथिव्यां सर्वमानवाः ।।<sup>२</sup>

#### **शिक्ष**स

विद्यानुरागी समाज और विद्वद्वंश-परम्परा के संस्कारों में पले-पुसे सुधर्मा ने प्रपने विद्यार्थी जीवन में ऋक्, साम, यजुः ग्रौर ग्रथर्व इन चार वेदों, शिक्षा,

1 Suburb Kollaga (कोन्साग सचित्रा)-Perhaps Modern Kollua. [The Journal of The Royal Asiatic Society, 1902 P. 283]

<sup>२</sup> मनुस्मृति, द्रा० २, इसो*०* २०

कल्प, व्याकरएग, निरुक्त, छन्द भौर ज्योतिष इन छः वेदांगों तथा मीमांसा, न्याय, धर्मकास्त्र एवं पुराएग इस कार कुल मिला कर चौदह विद्याभ्रों का सम्यक्-स्पैए अध्ययन किया। तत्काखीन क्रिक्षा-प्रएगाली के भनुसार पारगामी विद्वान् बनने के पश्चात् भार्य सुधर्मा ने अध्यापन का कार्य प्रारम्भ किया। उनके पास १०० छात्रों के नियमित प्रध्ययन से यह भनुमान लगाया जाता है कि उनकी नएएमा उस समय के बहुत उच्चकोटि के विद्वानों में की जाती रही होगी।

उस समय की शिक्षा-प्रणाली के तलस्पर्शी विश्लेषण से ऐसा प्रतीत होता है कि तत्कालीन जनमानस में ज्ञान-पिपासा भ्रौर शिक्षा के प्रति श्रभिष्ठचि पर्याप्त माणा में विद्यमान थी, पर वस्तुतः लोगों का शास्त्रीय पाण्डित्य की भ्रोर जितना मथिक भुकाव वा उतना म्रघ्यात्म-चिन्तन की भ्रोर नहीं था।

## तत्कालीन पार्मिक स्थिति

ऐसा प्रतीत होता है कि उन दिनों कुतिपय प्रंशों में ब्राह्मण कियाकाण्डों भौर यज्ञ-यागादि का धार्मिक एवं सामाजिक क्षेत्र में बढ़ा महत्व माना जाता या भौर यज्ञानुष्ठान को ही सबसे बड़ा धर्म समभा जाने लगा था। यही कारएा था कि उस समय यत्र-तंत्र, यदा-कदा बढ़े-बढ़े आयोजनों के साथ समारोहपूर्वक यज्ञ किये जाते थे। उन यज्ञों में यजमानों द्वारा यज्ञानुष्ठान कराने वाले विद्वानों भौर बाह्मणों को निमन्त्रित कर बड़ी-बड़ी दक्षिएए दी जाती थीं। वेद-वेदांगों के मकाण्ड पण्डित भार्य सुधर्मा को उस समय किये जाने वाले मनुष्ठानों में बुलाया आहा रहा होगा। इस प्रकार का विश्वास करने के लिये उनका सोमिल द्वारा मनुष्ठित यज्ञ में सम्मिलित होना पर्याप्त प्रमाण है। ४०० विद्यार्थी सदा भार्य मुधर्मा की सेवा में रह कर उनसे विद्याघ्ययन करते थे, यह तथ्य इस बात का धोतक है कि म्रार्य सुधर्मा प्रकाण्ड पण्डित होने के साथ-साथ पर्याप्तरूपेए साधन-सम्पन्न एवं समृद भी थे।

## वीका से पूर्व का जीवन

श्रमए भगवान महाबीर के पास दीक्षित होने से पूर्व के किसी भी गएषर के जीवन का पूर्ण विवरए जैन वाङ्मय में उपलब्ध नहीं होता। केवल श्रावश्यक निर्णुक्ति में भगवान महावीर के ग्यारहों गएाघरों के नाम, ग्राम, गोत्र, जन्म-नक्षत्र, जाति, माता-पिता के नाम, शैक्षणिक योग्यता, शिष्य-परिवार, तात्त्विक शंका ग्रौर दीक्षा के समय उनकी श्रायु ग्रादि का विवरएा दिया गया है। इससे अधिक, दीक्ष से पूर्व का गएाधरों के गृहस्थ-जीवन का कोई विवरएा ग्राज जैन अथवा जैनेतर प्रन्थों में उपलब्ध नहीं होता। यदि इस दिशा में प्रयास किये जाय तो ग्रन्धेरे में खिपे ग्रनेक ऐतिहासिक महत्व के तथ्य प्रकाश में लाये जा सकते हैं।

इन्द्रभूति गौतम के जीवन-परिचय में अपभ्रंश भाषा के कवि रयधू द्वारा रचित ''महावोरचरित'' के श्राधार पर जिस प्रकार कुछ नये तथ्य विद्वानों के समक्ष प्रस्तुत किये गये हैं उसी प्रकार श्रार्य सुधर्मा के गृहस्थ जीवन के सम्बन्ध में भी खोज करने पर कुछ मपुष्ट विवरण प्रकाश में भागे हैं। शोधाणियों की सुविधा मौर विद्वानों के विचार हेतु उन्हें यहां प्रस्तुत किया जा रहा है।

पुरातत्त्ववेत्ता मुनि जिनविजयजी ने "जैन साहित्य संशोधक", ६. १, प्रंक ३ के परिशिष्ट में 'वीर वंशावलि ग्रथवा तपागच्छ वृद्ध पट्टावलि' प्रकाशित की है। उसके पृष्ठ १-२ में ग्रार्थ सुधर्मा के श्रमएाजीवन से पूर्व का विवररण देते हुए लिखा गया है :-

## "१. सुधर्मा स्वामी

पछी श्री वीर पाटे पांचवां गराघर श्री सुधर्मा स्वामी पहले पाटे थया । तथा हि --

कोल्लाग सन्निवेशे धन्मिल्ल नामा विप्र तेहनी स्त्री भद्दिला नामे ! ते हरि-द्रायएग गोत्र यो उपनी । तेहनो पुत्र । उत्तरा फाल्गुनी नक्षत्र में जन्म हुभो मुघर्मा नाम दीघु । अनुत्रमें यौधनावस्था में वक्षस (बत्स) गोत्र थकी उपनी एक कन्या परएगवी । तेहसुं सांसारिक मुख भोगवतां एक पुत्री हुई । ते सुघर्मा चार वेद-वेदांग नो पाठी छे । तेहूने पासे पांच सये विद्यार्थी बाड़व-सुत विद्याम्यास (२-१) करे छे । पिएा ते सुधर्मा ना चित्तने विषे एक महा संदेह छे । ते किस्यो ? जे जेहवो ते तेहवो । ते संदेह श्री वीरवचने निःसंदेह हुग्रो । तिवारे पांच सय छात्र युक्त वर्ष १० गृहस्य पणुं भोगवी संसयछेदक श्री वीर हस्ते दीक्षा लीषी ।"

इस प्रकार उपर्युक्त तपागच्छ यूद पट्टावलि में दिये गये सुधर्मा स्वामी के गृहस्थ-जीवन संबंधी वृत्त में निम्नलिखित जो तीन वातों का उल्लेख किया गया है, वह प्रन्यत्र कहीं उपलब्ध नहीं होता :--

- १. आर्य सुधर्मा की माता का हरिद्रायए। गोत्र होना ।
- यौवनावस्था में प्रार्थ सुघर्मा का वक्षस (वरस्य) गोत्र की कन्या के साथ विवाह होना । और
- ३. सुधर्मा की वत्स्य गोत्रीया पत्नी से एक पुत्री का जन्म होना ।

उपर्युक्त विवरएा के प्रतिरिक्त लीबड़ी संघवी उपाश्रय के पूज्य श्री मोहन लालजी स्वामी के शिष्य स्वर्गीय मुनि श्री मरिएलालजी महाराज द्वारा लिखित "श्री जैन धर्म नो प्राचीन संक्षिप्त इतिहास अने प्रभु वीर पट्टावली" नामक ग्रन्थ में ग्रार्य सुधर्मा का प्रत्रजित होने से पूर्व का जो जीवन-परिचय दिया गया है उसमें नपागच्छ पट्टावली में उल्लिखित ऊपर दी हुई तीन वातों में से पहली को छोड़ कर शेष दो के उल्लेख के साथ दो ग्रोर नये तथ्य दिये गये हैं।

मुनि मणिलालजी ने लिखा है कि ग्रार्थ सुधर्मा ने वत्स गोत्रीया कन्या के साथ विवाह करने ग्रीर उससे एक कन्या का जन्म होने के पश्चात् संसार से विरक्त हो संन्याम यहण किया ग्रीर उन्हें कालान्तर में शंकराचार्य की सम्माननीय उपाधि मे ग्रलकृत किया गया था। स्वर्गीय मुनि मसिलालजी द्वारा मार्य सुधर्मा के जीवन-परिचय के सम्बन्ध में दिया गया वह विवरसा यहां यथावत् दिया जा रहा है :--

# "प्रभु वीर पट्टावली

भगवान् महावीर नी पहेली पाट पर श्री सुघर्म स्वामी विराज्या। तेमनो जन्म "कोल्लाग सन्निवेश" नामक स्थल मा 'धम्मिल' नामना विप्र ने त्यां थयो हतो। बाल्यावस्था थीज धर्म प्रत्ये तेमनी प्रधाग रुचि होवा थी तेमनुं नाम "सुधर्म" तरीके जनता में प्रसिद्ध थयुं। यौवन वय प्राप्त धई त्यारे पोतानी भनिच्छा छतां तेमने माता-पिताए "वात्स्य गोत्र" मां उत्पन्न थयेली एवी एक कन्या साथे तेमनुं पाणिग्रहण कराव्युं। उदासीन भावे संसार मां रहेतां तेमने एक पुत्री धई हती। सतत ज्ञानाम्यास मां रहेतां तेभो चार वेद, श्रुति, स्मृति वगेरे धढ़ार पुराण मां सम्पूर्ण पारंगत धया। दिन प्रतिदिन संसार पर तेमनी प्ररुचि बघती गई, धने समय परिपक्व थतां सर्वे नी अनुमति लई तेमणे सन्यासपणुं ग्रंगीकार कर्युं प्रते केवटे शंकराचार्य नी पदवी प्राप्त करी, पोताना शिष्म परिवार साथे फरता-फरता ज्यारे तेभो "जंभिका" नामनी नगरी मां भाव्या, त्यारे तेमने प्रभु महावीर नो समागम थयो। ज्यां तेमने शंकाम्रोनुं समाधान थयुं भने प्रभु वीर पासे तेमणे भागवती दीक्षा ग्रंगीकार करी।"

मार्थ सुधर्मा के सम्बन्ध में उपर्युक्त विवरए देते हुए स्व॰ मुनि मणिलालजी ने जो नवीन सध्य रखने का प्रयास किया है, उन तथ्यों को रखते समय उनके समक क्या माधार था इसे जानने के लिये हमारी मोर से पूरा प्रयास किया गया, पर मनी तक वृद्ध पट्टावली के उपरिलिखित म्रालेख के म्रतिरिक्त मौर कोई लिखित प्रमाण उपलब्ध नहीं हुम्रा है, जिसके माधार पर मार्य सुधर्मा के जीवन के सम्बन्ध में जो नवीन बातें मुनि श्री मणिलालजी ने रखी हैं उन्हें पूर्ण प्रामाणिक माना जा सके 1

इस सम्बन्ध में विद्वानों द्वारा ग्रप्रकाशित पुस्तकों की सोज की जाय तो जैन ग्रीर वैदिक दोनों ही परम्पराग्रों के इतिहास में कुछ नवीन उपलब्धियां हो सकती हैं। ग्राशा है इस सम्बन्ध में इतिहास के विद्वान तथ्य को लोजने का प्रयास करेंगे।

ग्रार्य सुधर्मा के गृहस्थ-जीवन के सम्बन्ध में जो प्रामाशिक विवन उपलब्ध होता है, उससे यह तो विख्वासपूर्वक कहा जा सकता है कि विद्वत्त। साथ-साथ वे मार्थिक दृष्टि से भी पर्याप्तरूपेशा सम्पन्न थे। यज्ञानुष्ठानादि स उन्हें विपुल ग्रर्थ की उपलब्धि होती रही होगी तभी उनकी सेवा में ४०० छात्र सदा विद्यमान रहते थे।

<sup>9</sup> श्री जैन धर्म नो प्राचीन संक्षिप्त इतिहास ग्रने प्रशु वीर पट्टावलि, (पंच भाई नी पोळ, ं शहमदाबाद)। सोमिल ब्राह्मए। द्वारा मध्यम पावा में यज्ञानुष्ठान के लिये झामन्त्रित भार्य सुधर्मा ग्रन्थ १० विद्वानों के साथ जिस समय यज्ञानुष्ठान कर रहे थे, उसी समय मध्यम पावा नगरी के ग्रानन्दोद्यान में भगवान् महावीर का समवसरए। हुग्रा।

जैसा कि पहले बताया जा चुका है, इन्द्रभूति तथा अग्निभूति मौतम भगवान महावीर को शास्त्रार्थ में जीतने की अभिलाषा लिये स्रौर वायुभूति तथा झार्य व्यक्त अपनी-अपनी शंकास्रों के समाधानार्थ प्रभु के समवसरएा में झपने शिष्य-समूह के साथ कमशः गये और भगवान महावीर द्वारा अपनी यूढ़ शंकाओं का समुचित समाधान पा कर उनके चरुएों में दीक्षित हो गये।

मार्य सुधर्मा ने जब यह सुना कि इन्द्रभूति, मग्निभूति, बायुभूति मौर मार्य व्यक्त जैसे उच्चकोटि के विद्वान् भपने-भपने मन की संकाभों का समाधान पा कर भगवान महावीर के पास श्रमराधर्म में दीक्षित हो गये हैं, तो उनके मन में भी उत्कट मभिलाषा उत्पन्न हुई कि क्यों न वे भी नर, नरेन्द्र, देवेन्द्रादि द्वारा पूजित सर्वज्ञ प्रभु महावीर से अपने मन में चिरकाल से संचित निगूढ़ शंका का समाधान कर लें। वे तत्काल भपने ४०० शिष्यों के साथ प्रभु के समवसरएग में पहुंचे। उन्होंने श्रदावनत हो प्रभु के चरराों में नमन किया।

सर्वद्रशीं भगवान महावीर ने नाम - गोत्रोच्चारएापूर्वक आर्य सुधर्मा को सम्बोषित करते हुए घनरव-गम्भीर स्वर में कहा - "आर्य सुघर्मन ! तुम्हारे मन में यह गंका है कि प्रत्येक जीव वर्त्तमान भव में मनुष्य, तिर्वंच आदि जिस गति में है, वह मरमे के पश्चात भावी भवों में भी क्या उसी गति में उसी प्रकार के शरीर में उत्पन्न होगा ? ग्रंपनी इस गंका की पुष्टि में तुम मन ही मन यह युक्ति देते हो कि जिस प्रकार एक खेत में जौ बोये जायं तो जौ ग्रौर गेहूं बोये जायं तो गेहूं पैदा होंगे । यह संभव नहीं कि जौ बोने पर गेहूं उत्पन्न हो जायं मयवा गेहूं बोने पर जौ उत्पन्न हो जायं । सौम्य सुधर्मन् ! तुम्हारी यह शंका वस्तुतः समुचित नहीं है । क्योंकि प्रत्येक प्राणी त्रिकरण एवं त्रियोग से जिस प्रकार की भच्छी भयवा बुरी कियाएं करता है, उन्हीं कार्यों के अनुसार उसे भावी भयों में मच्छी भयवा बुरी कियाएं करता है, उन्हीं कार्यों के अनुसार उसे भावी भयों में मच्छी भयवा बुरी गति, शरीर, सुख-दुःख, संपत्ति-विपत्ति, संयोग-वियोगादि की प्राप्त होती रहती है ग्रीर कृतकर्मजन्य यह क्रम भजसरूपेण तव तक चलता रहता है जब तक कि वह आरमा ग्रंपने - मच्छे बुरे - सभी प्रकार के समस्त कर्मों का समूल नाश कर शुद्ध-बुद्ध-मुक्त नहीं हो जाता ।

एक मनुष्य भपने वैराग्य, सदाचार, भार्जव, मार्दव भादि गुराों से मनुष्य-भायु का बन्घ कर ग्रगले जन्म में पुनः मानव-भव प्राप्त कर सकता है। यदि उस मनुष्य में त्याग-तप-दया भादि सद्गुराों का बाहुल्य हो तो वह देवायु का बन्ध कर, मरने पर देव रूप से उत्पन्न हो सकता है। परन्तु वही मनुष्य, यदि उसमें

ते पम्बदए सौडं, सुहम्मो प्रागभ्छइ जिल्लसगासं । वज्यामि र्था वदामि, वंदित्ता थज्जुवासामि ॥६१४॥

[माग॰ नि॰ १]

#### जैन धर्म का मौलिक इतिहास-इतीव भाग [बीका से पूर्व का जीवन

उपर्युक्त सद्गुणों का ग्रभाव एवं हिंसा, ग्रसत्य-भाषण, चौर्य, दुराचरण, कोध, मान, मद, मोह, मात्सर्य ग्रौर लोभादि दुर्गुणोंका प्राचुर्य हो तो वह मर कर कृषि-कीट-पतंग एवं नारकीय ग्रथवा निगोद के रूप में भी उत्पन्न हो सकता है।

एक प्राशी जिस योनि में है, वह यदि उसी योनि में उत्पः कराने बाले कर्मों का बन्ध करे तो पुनः उस योनि में भी उत्पन्न हो सकता है, पर एकान्ततः यह मानना सत्य नहीं है कि जो प्राशी वर्तमान में जिस योनि में है, वह सदा-सर्वदा के लिये निरंतर उसी योनि में उत्पन्न होता रहे।"

#### प्रतिबोध सौर बीका-प्रहरा

श्रमण भगवान महावीर की निर्बोच एवं झमोघ वाणी को सुन कर झार्य सुधर्मा के मन में प्रभु के प्रति प्रगाढ़ श्रद्धा उत्पन्न हुई । उनके समस्त संशय छिन्न-भिन्न हो गये, उनके हृ्दय की सभी ब्रंपियां स्वतः ही खुल गई । त्रैलौक्यैकनाय प्रभु महावीर के दर्शन और कृपाप्रसाद के कलस्वरूप झार्य सुघर्मा पर उपनिषद्कार की निम्नलिस्तित उक्ति पूर्णरूपेण घटित हो गई :--

भिद्यते हृदयग्रंथिषिछद्यते सर्वसंशयाः ।"

ज्ञानी सद्गुरु की संगति हृदय की मोहजन्य गांठ का भेदन कर सकल संजयों का **संद**न करती है । जगद्गुरु प्रभु महावीर की क्रुपा से प्रार्य सुधर्मा के ग्रन्तर्मन में उ**द्भूत ज्ञानालोक जगमगा उठा भौर उन्हें मनिर्वचनीय ग्रानन्द की उपलब्धि हुई** ।

उन्होंने भावविभोर हो प्रभु के चरएगों पर भपना सिर रखते हुए गद्गद स्वर में कहा – "प्रभो ! श्रापने मेरे अन्तस्तल में व्याप्त मज्ञानान्धकार को दूर कर दिव्य श्रालोक से मेरे हृदय को प्रकाशमान कर दिया है। मैं भापकी वीतराग बाएगी में पूर्ण श्रद्धा ग्रौर ग्रास्था रखता है। मैं ग्रापकी निर्दोष वाएगी में पूर्ण ग्रीति करता है। करुएगाधन ! ग्रापने मुके सही दिशा भौर मेरे चरम लक्ष्य का बोध करा दिया है। मैं अपने चरम लक्ष्य की अाप्ति के लिये श्रापके चरएगे की शरए में अमरग-दीक्षा ग्रहएग कर ग्राजीवन अपकी सेवा करना चाहता है।"

इस प्रकार मार्य सुधर्मा की भरल, निर्लेप, मुमुक्षु एवं अत्योपासक वृत्ति का परिचय मिलता है। भगवान महावीर के मुखारविन्द से सत्य का परिज्ञान होते ही उन्होंने म्वनी चिर्थ्यरिपालित परमारा. बड़े परिश्रम से मजित प्रतिष्ठा, जिष्यों मौर प्रनुयायियों के मोह म्रादि का परित्याम कर दिया ग्रीर वे तत्काल श्रमण-दीक्षा ब्रहल करने के लिये तत्पर हो गये।

इससे यह स्पच्टतः प्रकट होता है कि ग्रार्यं सुधर्मा के हृदय में संस्य को जानने की प्रबल जिज्ञासा ग्रौर सत्य को ग्रात्मसात करने की ग्रनुपम तत्परता थी। उनकी बुद्धि सत्य को ग्रहण करने हेतु सदा उन्मुक्त-द्वार एवं तत्पर रहती थी। उन्नति के पथ पर ग्रग्नसर होने से रोकने वाली सभी दुर्बलताग्रों, विचारों एवं वाधाग्रों को भटक कर उन्होंने ग्रपने मन से दूर फेंक दिया। स्वयं द्वारा चिरपोषित, चिरपरिपालित परंपरा की मनुपादेसता मोर मयथाभेता का ज्यों ही उन्हें नोध होता है वे तत्काल उसका सदा के लिये उसी प्रकार परित्याग कर देते हैं जिस प्रकार कि सांप मपनी केंचूल का।

"तातस्य कूपोऽयमिति बुवारणाः, क्षारं जलं कापुरुषा पिवन्ति"

इस उक्ति के अनुसार कदाग्रही कायर व्यक्ति ही अपनी रूढ़ मान्यता को सदोष समफ कर भी उससे चिपटे रहते हैं। सत्योपासक एवं तत्त्वदर्शी पुरुषों की यह विशेषता होती है कि वे सत्य का दर्शन होते ही तत्काल निर्मीकता के साथ असत्य का परित्याग कर सत्य को आत्मसात् कर लेते हैं।

भार्य सुधर्मा पूर्वाग्रहों से परे, सत्य के परमोपासक भौर प्रबुद्धचेता विद्वान् थे। उन्होंने प्रभु द्वारा श्रपनी प्रार्थना के स्वीकृत होते ही भगवान महावीर के कर-कमलों से श्रमएा-दीक्षा ग्रहण की। आर्य सुधर्मा के साथ उनके ४०० झिथ्यों ने भी सत्य मार्ग को पहिचाना और ग्रपने शिक्षा-गुरु के पदचिन्हों पर अलते ड्रुए श्रमएाधर्म स्वीकार कर प्रभुचरएगों में भपना जीवन समर्पित कर विया।

# दीक्षा के पश्चात् झार्य सुधर्मा

जिस समय ग्रार्थ सुघर्मा से भगवान महावीर के पास प्रव्रज्या ग्रहए। की, उस समय उनकी श्रायु ६० वर्ष थी। वे वय में भगवान महावीर से लगभग कवर्ष बड़े थे। वेद-वेदांगादि के घुरंघर विद्वान होने के साथ-साथ वे पूर्ण जनाग्रही भी थे। उनकी बुद्धि पर्याप्तरूपेण परिपक्व हो चुकी थी पर वे बड़े जिज्ञास वृत्तिके विद्वान थे। महान ग्रतिशयों से युक्त सर्वंज्ञ-सर्वंदर्शी तीर्थंकर महावीर को गुरुरूप में पा कर उनकी जिज्ञासु-वृत्ति बड़े वेग के साथ जागुत हो उठी।

गौतम प्रभृति भन्य गएाघरों के साथ-साथ भार्य सुधर्मा ने भी एकाग्न चित्त हो जब भगवान महावीर से त्रिपदी का झान सुना तो वे ग्रथाह झान के भण्डार बन गये। सभी गएाघरों ने प्रभु के मुख से सुने उपदेश के माधार पर सर्वप्रथम चतुर्दश पूर्वों की रचना की ग्रौर तदनन्तर एकादशांगी का ग्रथन किया। चतुर्दश पूर्व जो पहले संस्कृत भाषा में थे, वे काल-प्रभाव से विच्छिन्न हो गये हैं। माज जो ग्राचारांगादि एकादशांग उपलब्ध होते हैं, वे ग्रायं सुधर्मा की वाचना के ही माने जाते हैं।

जैसा कि पहले उल्लेख किया जा चुका है, सर्वज्ञ प्रभु महावीर ने ग्यारहों गएाधरों ढारा ढादशांगी की रचना के पश्चात् भार्य सुधर्मा को भपने पंचम

```
<sup>३</sup> यदिति श्रुतमस्माभिः, पूर्वेषां संग्प्रदायतः ।
भनुदंशापि पूर्वाणि, संस्कृतानि पुराभवन् ।।११३।।
प्रज्ञातिशय साघ्यानि, तान्युण्डिम्नानि कालतः ।
प्रभुनैकादनांग्यस्ति, सुधर्मस्वामिभाषिता ।।११४।।
[प्रभाषक भरित्र, म, बृढ्वादिसूरिचरित्र, पृ० १९४]
```

गएाधर के पद पर नियुक्त करते समय उन्हें दीर्घजीवी और पंचम भारक के झन्त तक झनवछिन्न शिष्य-सन्तति वाला समभ कर गएानायक घोषित किया। भार्य सुधर्मा ने तीस वर्ष तक भगवान महावीर की सेवा में रह कर भपने गए। के अमएों को द्वादशांगी का अध्यापन कराने के साथ-साथ प्रभु वीर के समस्त अमएा-संघ की समीचीन रूप से व्यवस्था और झभिवृद्धि की। वे चतुर्दश पूर्वधर-द्वादशांगी के सूत्र, अर्थ और विवेषन मादि के ज्ञाता एवं व्याख्याता ही नहीं मपितु रचयिता भी थे।

#### भग्ध-बिराट म्यक्तित्व

प्रार्थ सूधर्मा ब्राह्मण-परम्परा के लब्धप्रतिष्ठ विद्वान् एवं माचार्य तो थे ही पर श्रमण-परम्परा में दीक्षित होने के पश्चात् उनकी प्रतिष्ठा विश्वमान्म हो चली थी। वे नरेन्द्र-सुरेन्द्रों के भी पूजनीय ग्रौर समस्त विश्व के वन्दनीय बन गये थे।

प्रायं सुधर्मा के गरीर की ऊँबाई सात हाथ थी। झाकार-प्रकार से समचतुरस संस्थान<sup>9</sup> और वज्वऋषभनाराच संहनन<sup>3</sup> से सुगठित उनकी देह अत्यन्त बलिष्ठ, सुन्दर, सौम्य श्रौर झाकर्षक थी। तपाये हुए सोने के समान उनका तेजोमय लालिमा लिये सुन्दर एवं सुगौर वर्ण दर्शक के मन को हठात् विमुग्ध कर देता था। वे अतुल बल, झदम्य उत्ताह, झटल वैर्य, श्रवाह माम्भीर्य और झक्कोम्य क्षमा एवं झाल्ति के तायर थे।

प्रार्थ सुधर्मा का बहिरंग व्यक्तित्व जितना ग्राकर्षक, सम्मोहक भौर सुन्दर था उससे कई गुना अधिक आकर्षक, सम्मोहक भौर सुन्दर उनका ग्राम्यंतर व्यक्तित्व था। ते क्षमा, दया, ग्राजेंव, मादंव भादि गुर्गों के ग्रागार तथा विनय, त्याग और तप की प्रतिमूर्ति थे। उन्होंने तन, मन भौर इन्द्रियों का निग्रह कर काम, कोध, मोह, महंकार, निद्रा एवं परीषहों पर विजय प्राप्त कर सी थी। वे स्वसमय तथा परसमय के पूर्ण ज्ञाता, जीव ग्रंभीव भादि समस्त तत्त्वों के विशेषज्ञ, उग्न तपस्वी, घोर तपस्वी, घोर ब्रह्मचारी, मनासक्त, विमल ज्ञान, दर्शन एवं चारित्र के धनी, भोजस्वी, तेजस्वी, वर्चस्वी भौर यशस्वी थे। उनकी साधना उस चरमोत्क्रुष्ट कोटि तक पहुंच चुकी थी जिसमें जीवन की कामना भौर मृत्यु से भय का लवलेशमात्र भी म्रवशिष्ट नहीं रहता।

्'एायाघम्मकहाओं' के अघ्ययन प्रथम, सूत्र दो में भार्य सुधर्मा को 'श्रार्य', 'स्थविर' ग्रादि जिन सम्मानसूचक विशेषणों से सम्बोधित किया गया है, उनसे श्रार्य सुधर्मा के प्रतिभाशाली विराट व्यक्तित्व का सहज ही भनुमान लगाया जा सकता है। वस्तुतः श्रार्य सुधर्मा का विराट बहिरंग व्यक्तित्व समस्त श्रमण

- े शरीर लक्षगोक प्रमाखाबिसंवादिन्यश्वतस्रो यस्य तरसमवतुरस्रम् ।,
  - [भगवती (टीका) १४ व प्रक्लोत्यान ५० ३४]
- <sup>२</sup> भगवती, शतक १ प्रश्नोत्यान पू० ३४

परम्परा का भाकर्षण केन्द्र और उनका उदात माघ्यात्मिकता से स्रोतःप्रोत भार्म्यतर व्यक्तित्व हवारी सम्पूर्ण श्रमण संस्कृति का पुंजीभूत तेजोमय स्वरूप सा प्रतीत होता है।

#### इयस्वकासीन साथना

भार्य सुधर्मा बेद-वेदांगादि चतुर्दश विद्याओं के कुशल ज्ञाता थे। सकल सारुव के पारगामी विद्वान होने पर भी उन्हें कठोर परिश्रम से प्रजित प्रपनी विज्ञाल ज्ञानराशि में एक प्रकार की न्यूनता, प्रपूर्णता एवं रिक्तता का प्रनुभव होता था। ज्ञान की यह रिक्तता उनके प्रन्तर्भन में ग्रहनिश एक शल्य की तरह सटकती रहती थी। वे सत्य की गवेषणा में सतत प्रयत्नशील थे। जब उन्हें भगवान महावीर के प्रथम दर्शन हुए तो वे उनकी सौम्य मुखमुद्रा के दर्शन ग्रौर उनकी वीतरागतापूर्ण वाणी के श्रवण से पूर्णरूपेण प्रभावित हुए।

सर्वत्र-सर्वदर्शी भगवान महावीर के मुझारविन्द से अपने अन्तर्मन की निवूढ़तम जंका को सुन कर तो वे साक्ष्वर्य से भभिभूत हो गये और उनकी बह बाजा तरकरण प्रास्था के रूप में परिएत हो गई। भगवान महावीर की तर्कसंगत एवं युक्तिपूर्ण अमोष वारणी से अपने सन्देह का सम्पूर्ण रूप से समाधान होते ही धार्य सुधर्मा ने परम सन्तोष का अनुभव करते हुए श्रमएा दीक्षा ग्रहएए कर अपने धार्य सुधर्मा ने परम सन्तोष का अनुभव करते हुए श्रमएा दीक्षा ग्रहएए कर अपने धार्य सुधर्मा ने परम सन्तोष का अनुभव करते हुए श्रमएा दीक्षा ग्रहएए कर अपने धार्यको प्रभु की चरएर-खरएा में समर्पित कर दिया। भगवान महावीर द्वारा दिये यथे 'त्रिपदी' के झान से आर्थ सुधर्मा ने अपने अन्तर में भरे अक्षय्य ज्ञान भण्डार के बन्द कपाटों की मानो कुजी ही प्राप्त कर ली। अभ्यन्तर के कपाट खुलते ही उनके मनोमंदिर में अनन्तकाल से आधिपत्य जमाया हुमा निविड़तम मज्ञानान्धकार क्षएा भर में तिरोहित हो गया और उसके स्थान पर ग्रनिवंचनीय, सुभ, दिव्य प्रकाल जगमगा उठा।

भार्य सुघर्मा ने प्रभु के प्रथमोपदेश से सामायिक चारित्र के महत्व को भारमसात कर भपने लोकजनीन प्रकाण्ड पाण्डित्य के प्रवाह को थोथे कर्मकाण्ड की भोर से मोड़ कर सम्पूर्ण सावद -- त्यागरूप सामायिक चारित्र की दिशा में जोड़ दिया। पूर्ण झानी त्रिलोकगुरु भगवान महावीर के उपदेशों से उन्होंने भपने जान की उत्तरोत्तर अभिवृद्धि के साथ-साथ श्रमएासंघ की सुव्यतस्था, उन्नति एवं भाग की उत्तरोत्तर अभिवृद्धि के साथ-साथ श्रमएासंघ की सुव्यतस्था, उन्नति एवं भाग की उत्तरोत्तर अभिवृद्धि के साथ-साथ श्रमएासंघ की सुव्यतस्था, उन्नति एवं भागवृद्ध करते हुए मार्थ जम्बू और प्रभव जैसे सहस्रों भव्यों को श्रमएाधर्म में दीक्षित किया। ज्ञासन-सेवा की तरह भाप कठोर और दीप्त तप की साधना में भी पीछे नहीं रहे। उपश्रम भावपूर्वक घोर तपस्या के प्रभाव से उन्हें अनेक प्रकार की आश्वर्यकारी लब्धियां भी शक्तिरूप से प्राप्त हो गईं। परन्तु ग्रापने सदा शान्त, दान्त एवं. गम्भीर भाव से उन सिद्धियों को प्रपने अभ्यन्सर में ही दवाये रखा। आर्य सुधर्मा मतिज्ञान, श्रुतिज्ञान, अवधिज्ञान और मनःपर्ययज्ञान -- इन चार जान के धारक थे। आगम और आगमेतर साहित्य में जिस प्रकार इनके केवलज्ञान की उपलब्धि का समय मिलता है उस प्रकार इन्हें चार ज्ञान कब हुए, इसका कहीं कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं मिलता। फिर भी इतना तो निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि आर्य सुधर्मा भगवान महावीर की विद्यमानता में ही चार ज्ञान के धारक हो चुके थे और वर्षों चार ज्ञान के धारी रहे।

## सुषर्मा के गए। झौर साधु

ग्रन्भित ग्रादि १ गएधर ग्रार्थ सुघर्मा को दीर्घजीवी समझ कर उन्हें अपना-ग्रपना गए। सम्हला कर भगवान महावीर की विद्यमानता में ही सिड-वुड-मुक्त हो गये, ग्रतः क्रमशः उनके निर्वाए। से एक-एक मास पूर्व उनके गएों का भी आर्य सुधर्मा के गए। में विलय हो गया ग्रौर उन ६ गए। घरों के गए। के सभी श्रमए। ग्रार्य सुधर्मा के ग्रन्तेवासी कहलाने लगे। '

## १ गएवरों को निर्वालकाल झौर सुधर्मा के साधु

भगवान महावीर के निर्वाण से पूर्व जिन १ गएधरों का निर्वाण हुआ एवं जिनके गए। आर्य सुधर्मा के गए। में विलीन हुए उनके नाम व निर्वाणकाल निम्न प्रकार से हैं :-

| गर्भभर-नाम                       | निर्वास-काल                                |
|----------------------------------|--------------------------------------------|
| द्वितीय गराधर ग्रग्निभूति        | वीर-निर्वाग से २ वर्ष पूर्व                |
| तृतीय गएाघर वायुभूति             | वीर-निर्वास से २ वर्ष पूर्व                |
| चतुर्थ गराधर ग्रार्थ व्यक्त      | वीर-निर्वास से कुछ समय पूर्व               |
| छट्ठे गराघर ग्रायं मण्डित        | वीर-निर्वाण से कुछ समय पूर्व               |
| सातवें गरएघर द्रार्यं मौर्वपुत्र | बीर-निर्वांश से कुछ समय पूर्व              |
| म्राठवें गरएघर म्रार्य म्रकम्पित | वीर-निर्वाए। से कुछ समय पूर्व              |
| नवमें गएाधर ग्रचलभ्राता          | वीर-निर्वाए। से ४ वर्ष पूर्व               |
| दशवें गराधर मेतार्य              | वीर-निर्वाण से ४ वर्ष पूर्व                |
| ग्यारहवें गएाघर ग्रार्य प्रभास   | वीर-निर्वास से ६ वर्ष पूर्व                |
| ये ६ ही-परगघर एक मास की संलेख    | ना से राजगृह में सिद्ध-बुद्ध-मुक्त हो गये। |

इसके परिएगमस्वरूप आर्य **तुधर्मा** के शिष्य-श्रमएगों की संख्या भगवान् महावीर की विद्यमानता में ही ३६०० तक पहुंच गई ।

ग्यारह गए।घरों के श्रमएों की कुल संख्या ४४०० यागम एवं मागमेतर साहित्य में बताई गई है स्रौर भगवान महावीर के संघ में कुल साधु १४,००० थे। उनमें से इन्द्रभूति के ४०० श्रमएगों को छोड़ कर शेष साधु-समुदाय

े परिसिम्बुया गसहरा जीवते सायए साथ जसाउ । ६४८

<sup>[</sup>मावस्यक नियुंक्ति, भा• १]

ग्रार्थ सुधर्मा के ही नेतृत्व में ग्रा जाता है। क्योंकि भगवान् महावीर ने सुधर्मा को गएाधर नियुक्त करते समय गएा की ग्रनुज्ञा प्रदान कर दी थी। उसकी सार्थकता सुधर्मा के ५०० शिष्यों के अतिरिक्त अन्य साधु-समुदाय के मिलाने पर ही हो सकती है। ग्रतः श्रौर गएाधरों के गएों के अतिरिक्त शेष श्रमएों को सुधर्मा के गएा में ही समभता चाहिये। भगवान् महावीर के निर्वाएा के पश्चान् भार्थ सुधर्मा गएाधर के स्थान पर संघाधिनायक ग्राचार्य कहलाये क्योंकि वे भार्य सुधर्मा गएाधर के स्थान पर संघाधिनायक ग्राचार्य कहलाये क्योंकि वे भार्य सुधर्मा नहावीर के पड़घर हो चुके थे।

#### क्या सुवर्मा के झाबीन झन्य झाचार्य मी थे ?

प्रश्न उपस्थित होता है कि हजारों श्रमणों के उस अतिविशाल समुदाय की शिक्षा-दीक्षा भौर दैनिकचर्या की समुचित व्यवस्था का संचालन तप-स्वाघ्याय-निरत भौर शास्त्र की वाचना देने वाले ग्रार्य सुधर्मा स्वयं ही करते थे ग्रथवा संघ-संचालन में उनके सहायक कोई ग्रन्थ भाचार्य आदि भी थे।

शास्त्रीय प्रकरणों का घ्यानपूर्वक अघ्ययन एवं अवलोकन करने पर प्रतीत होता है कि भगवान् महावीर के शासनकाल में. जिस प्रकार गणधर श्रौर स्थविर श्रादि श्रमणसंघ की व्यवस्था का कार्य करते थे, उसी प्रकार श्रार्य मुधर्मा के काल में भी भाचार्य, स्थविर ग्रादि संघ की व्यवस्था में श्रार्य मुधर्मा का हाथ बटाते थे।

शास्त्र में स्थान-स्थान पर उल्लेख ग्राता है :--

"वेराणं बंतिए सामाइयमाइब्राई एक्कारस व्रंगाई ब्रहिज्जइ-ब्रहिज्जित्त।" बादि ।

निर्युक्ति, चूरिंग प्रादि प्राचीन ग्रन्थों के प्रध्ययन से ज्ञात होता है कि भगवान महावीर के समय में भी भलग-ग्रलग आचार्यों के नेतृत्व में साधुओं का भाष्ययन-प्राध्यापन एवं विचरण होता था।

भगवान महावीर के शासन में ३०० चतुर्देश पूर्वधर और ४०० वादी थे, तो उनके साथ रहने वाले साधुग्रों के प्रध्ययन भादि की व्यवस्था उनके द्वारा भवश्य की जाती होगी। झावश्यक चूर्णि आदि ग्रन्थों से हमारे इस अनुमान की पूर्ण पुष्टि होती है जैसाकि निर्युक्ति में कहा है – "राजगृही के गुएाशील उधान में चतुर्दन पूर्वी माचार्य वसु के शिष्य तिष्यगुप्त से 'जीवप्रदेश' दृष्टि उत्पन्न हुई । मामलकल्पा के मित्रश्री ने उसको प्रतिबोध देकर समफाया।" इसले यह सिद्ध

| ٩ | (\$) | ''जीवपएसा य तीसगुत्ताओ ।''                      | [ग्राब० नियुं क्ति गावा]  |
|---|------|-------------------------------------------------|---------------------------|
|   | •    | रायगिहे गुरूसिसए वसु कोइसपुब्वि तौसगुत्तामो ।   |                           |
|   |      | मामलकप्पा समरी, मित्तसिरि कूरपिंडाई ॥१२=॥       | [मूलभाष्य]                |
|   | (स)  | "वितिम्रो सामिरणा सोलसवासाई उप्पाडितस्स रणाणस्स | तो उप्पमणी । तेरां कासेखं |

(स) "वितिम्रो सामिरण सोलसवासाई उप्पाडितस्स एगएस्स तो उप्पम्पी। तेरा कासेस तेरां समएएग रावगिहे गुरासिलए चेतिए वसू नाम भगवंतो मायरिया चोइसपुम्बी वमोसब्दा, तस्स सीसो तीसमुत्तो नाम''' [थाव० चू०, भा० १, पृ० ४१६-२०]

 (ग) राजग्रहे गुराजीलके उद्याने वसुरावार्यव्वतुर्दशपूर्वी समवमृतः, तच्छिष्या-लिष्यगुप्तादेषा दृष्टिरुत्पन्ना''' [प्रावश्यकनियुं क्तेरवर्चूरिंग, भा० १] होता है कि स्राचार्य वसु की तरह मन्य भी जो पूर्वधारी एवं विशिष्ट योग्यता बाले मुनि ये उनके स्राधीन साधु-समुदाय की व्यवस्था का कांर्य रखा गया हो।

निरयावलिका सूत्र में लिखा है कि ग्रार्य सुधर्मा १०० साधुग्रों के परिवार से राजगृह नगर में पधारे। संभव है उन १०० साधुग्रों के ग्रतिरिक्त भवशिष्ट जो साधु भ्रार्य सुधर्मा के शासन में थे उन सब को विभिन्न संघाटकों में बांट दिया गया हो ग्रौर उत्नकी व्यवस्था सुयोग्य संघाटकपतियों के भाधीन रखी गई हो। वे संघाटकपति श्राचार्य, उपाघ्याय अथवा स्थविर भ्रादि किसी पद के श्रधिकारी हो सकते हैं। ग्राचार्य वसु ग्रौर त्रार्य सुधर्मा के १०० साधुग्रों के परिवार से विहार को दृष्टिगत रखते हुए यह निश्चय करना अनुचित नहीं होगा कि स्वयं प्रभु महावीर की विद्यमानता में ग्रौर उनके पश्चात् भी गएाघरों के भतिरिक्त भाचार्य, स्थविर श्रादि पदों पर सुयोग्य साधुग्रों को नियुक्त करने की व्यवस्था यी।

# मार्यं सुधर्मा मगवान् अहावीर के प्रथम पट्टघर संधनायक

जैसा कि इस ग्रन्थमाला के प्रथम भाग में बताया जा चुका है, ईसा से ४२७ वर्ष पूर्व ग्रर्थात् विकम संवत् से ४७० वर्ष थ्रौर शक संवत् से ६०४ वर्ष पूर्व, भ्वर्षाकाल के चौथे मास एवं सातवें पक्ष में कार्तिक कृष्णा ध्रमावस्या की रात्रि में भगवान महावीर का निर्वाण हुग्रा। भगवान के निर्वाण के पत्रचात् उसी रात्रि को इन्द्रभूति गौसम ने केवलज्ञान की उपलब्धि की।

दूसरे ही दिन कार्तिक गुक्ला १ के दिन आर्य सुधर्मा को भगवान महावीर के प्रथम पट्टघर के रूप में धर्मसंघ का अधिनायक-आचार्य नियुक्त किया गया। वर्तमान, अनन्त-मनागत और विगतकाल की सभी बातों को प्रत्यक्ष जानने-देखने वाले सर्वज्ञ सर्वदर्शी तीर्थकर भगवान् ने अपने निर्वाण से लगभग ३० वर्ष पूर्व तीर्थस्थापना के दिन ही आर्य सुधर्मा को दीर्घायु एवं योग्य जान कर गए। की अनुज्ञा दे रखी थी; इस बात से चतुर्विध तीर्थ भलीभांति परिचित था। इसके साथ ही साथ चतुर्विध तीर्थ को यह भी विदित था कि श्रमए। भगवान् महावीर की बिद्यमानता में अग्निभूति भादि जिन १ केवलज्ञानी गए।धरों ने निर्वाण प्राप्त किया, उन्होंने भपने-अपने निर्वाण से एक मास पूर्व ही म्रार्य सुघर्मा को गए।नायक एवं दीर्घायुष्मान् जान कर अपने-अपने गए। सम्हला दिये थे।

इन दो सर्वविदित तथ्यों के मतिरिक्त भगवान् महावीर के निर्वास के पश्चात् भगवान् के पट्टधर बनने के सभी हब्टियों से योग्यतम ग्रधिकारी भगवान् के ज्येष्ठ एवं श्रेष्ठ मिष्य इन्द्रभूति गौतम को कुछ ही याम पश्चात् उसी रात्रि में केवलज्ञान की उपलब्धि हो चकी थी, मतः वे भगवान् के उत्तराधिकारी नहीं बन सकते थे।

तैस्णं कालेस्णं तेस्णं समएस्णं समस्पत्त्त्वा भगवमो महाबीरस्स भन्तेवासी भज्जसुहस्मे नामं मस्पागारे जाइसंपन्ने जहा केसी जाव पंचहि मस्पगारसएहि सदि संपरिवुढे पुक्वासुपुधिवं जरमासे......जेसीव रायगिहे नयरे जाव महापण्डित्वं उग्गहं मोगिष्हित्ता संजयेस्गं जाव विहरद ।

ऐसी स्थिति में उपरिवर्णित तीन प्रमुख कारणों से चतुर्विध तीर्थ के समक्ष भगवान महावीर का पट्टधर किसको नियुक्त किया जाय, इस प्रकार का कोई प्रश्न म्रथवा विवाद उत्पन्न होने जैसा प्रसंग ही उपस्थित नहीं हुमा । मतः भगवान महावीर के निर्वाण के दूसरे ही दिन चतुर्विघ तीर्थ ने मार्य सुधर्मा को सर्वसम्मति से भगवान महावीर का सर्वसत्तासम्पन्न प्रथम पट्टधर, संधनायक-माचार्य नियुक्त कर दिया । उसी दिन से म्राज तक सुधर्मा स्वामी की शिष्य-परम्परा चलती मा रही है ।<sup>1</sup>

ज्ञाज जितने भी श्रमए एवं श्रमरिएयां विद्यमान हैं, वे सब झार्य सुवर्मा की शिष्य परम्परा के हैं। क्योंकि शेष सभी गराघरों ने निर्वाए प्राप्त करने से पहले ही जपने-प्रपने शिष्यमण्डल श्रार्य सुधर्मा को शिष्य रूप में समर्पित कर निर्वाए प्राप्त किया वा।<sup>2</sup>

# त्रगवान् महावीर के प्रथम पट्टघर झार्य सुधर्मा ही क्यों ?

साधारएग से साघारएग और प्रबुद्ध से प्रबुद्ध व्यक्ति के मन में भी वह प्रश्न सहज ही उत्पन्न होता है कि श्रवएग भगवान् महाबीर के ज्वेष्ठ एवं श्रेष्ठ सिष्य इन्द्रभूति गौतम की विद्यमानता में उनको छोड़ पंचम गएाधर स्रार्थ सुभर्मा को भगवान् महावीर का पट्टधर क्यों बनाया गया ? इन्द्रभूति ने तीर्थ-स्वापना काल से लेकर प्रभु के निर्वारण समय तक उनकी अहन्तिश सेवा की । भगवान् के प्रति उनकी भक्ति एवं प्रीति भी स्रप्रतिम थी । फिर क्या कारएा था कि इन्द्रभूति को भगवान् का उत्तराधिकारी नहीं बनाया गया ?

उत्तर साफ है कि उत्तराधिकारी अपने पूर्ववर्त्ती आचार्य भादि के मधिकार को भागे चलाने वाला होता है। यह जानी हुई बात है कि पट्टघर अपने पूर्ववर्त्ती माचार्य के म्रादेश, उपदेश और सिद्धान्तों को दृष्टि में रखकर उसका प्रचार-प्रसार करने के साथ-साथ मनुयायी समाज से उनकी म्राज्ञा का पालन करवाते हैं। किन्तु केवलज्ञानी स्वयं समस्त चराचर के पूर्ण ज्ञाता होने के कारएग जो कुछ

| े सोहम्म मुशिनाहं, पढमं वंदे सुभत्ति संजुत्ती । |                      |
|-------------------------------------------------|----------------------|
| जस्सेसो परिवाउं, कप्परुक्खुव्व वित्यरिउं ।।२।।  | [हिमवन्त स्थविरावसी] |

- २ (क) जे इसे प्रज्जतारा समरणा निग्गंया विहरति एए एां सब्वे ग्रज्जसुहम्मरस ग्रएगारस्स भावच्चिज्जा, ग्रवसेसा गएहरा निरवच्चा बुच्छिन्ना [कल्पसूत्र स्यविरावली]
  - (स) परिणिय्वुया गणहरा जीवते एगयए एव जएगाउ ।।६४० [मावस्यक नियुं कि]
  - (ग) जीवति झातके -- ज्ञातकुलोत्पन्ने दीरे भगवति नव जनाः इन्द्रभूति सुधर्मस्वामिवर्जाः परिनिर्थुंत्ताः, इन्द्रभूतिः सुधर्मश्च स्वामिनि वीरे निर्वृत्ते परिनिर्वृत्तः, तयापि प्रथममिन्द्रभूतिः पश्वात्सुधर्मा स्वामी यश्च यश्च कालं करोति, स स सुधर्मस्वामिनो गएां ददाति तेषां तथाभूत सन्तानप्रवृत्ति हेतुभूताचार्यसम्भवात्.....।

[माव० नि०, गा० ६१८ की मलयगिरिवृत्ति]

उपदेश देते हैं वह वे झपने ज्ञान के झाघार से देते हैं न कि अपने पूर्ववर्त्ती मांचार्य के उपदेश-मायेश के साधार से ।

मार्य सुधर्मा प्रभु के निर्वास के समय १४ पूर्व के झाता थे, केवली नहीं। मतः वे यह कह सकते थे कि "भगवान ने ऐसा फरमाया है", अभवा "भगवान ने जैसा फरमाया है वैसा ही में कह रहा है।" किन्तु इन्द्रभूति गौतम भगवान् महावीर की निर्वास-रात्रि के भवसान में ही सकल चराचर के पूर्ण ज्ञाता केवली बम चुके थे। ऐसी स्थिति में वे यह नहीं कह सकते ये कि "भगवान ने ऐसा कहा है, वही मैं कहता हूँ"। केवली होने के कारसा वे तो यही कहते कि – "मैं ऐसा देखता हू, मैं ऐसा कहता हूँ"।

ऐसी स्थिति में तीर्थंकर भगवान महावीर ढारा प्ररूपित श्रुतपरम्परा को प्रविच्छिन्न रूप से यथावत् रखने की दृष्टि से इन्द्रभूति गौतम को भगवान महावीर का उत्तराधिकारी न बनाया जाकर आर्य सुधर्मा को प्रथम पट्टघर नियुक्त किया गया। दूसरा कारए यह भी है कि केवली किसी के पट्टघर प्रथवा उत्तराधिकारी नहीं होते क्योंकि वे आत्मज्ञान के स्वयं पूर्ण प्रधिकारी होते हैं।

## पटू-प्रवान किसके द्वारा ?

आर्य सुधर्मा की तीर्थाधिनायक के रूप में भगवान महाबीर के प्रथम पट्टघर-पद पर नियुक्ति चतुर्विध संघ ने को झववा स्वयं श्रमएा भगवान महावीर ने इस प्रथन पर प्रकाश डालने वाली एक गाथा 'गएहरसत्तरी'' में उपलब्ध होती है, जो इस प्रकार है :--

'तित्याहिवो सुहम्मो, लहुकम्मो गरिमगयण संकासो ।

बीरेए मज्फिमाए, संठबिग्रो ग्रग्गिवेसाएगे ।।२।।

इस गाथा का सामान्य ग्रर्थ इस प्रकार होता है कि स्वयं भगवान् महावीर ने मघ्यमपावा में भ्रतिक्षीएकर्मा, केसरीसिंह तुल्य, ग्रग्निवेश्यायन गोत्रीय सुधर्मा को तीर्याधिप पद पर प्रतिष्ठित किया ।

गाथा में प्रयुक्त "तित्याहिवो" श्रौर "मज्फिमाए" इन दो सन्दों पर समीचीन रूपेरा विचार करने की ग्रावश्यकता है ।

यह तो निर्विवाद ऐतिहासिक तथ्य है कि भगवान महावीर ने मध्यमा (मघ्यम पावा) में तीर्घ की स्थापना की और लगभग ३० वर्ष पक्ष्वात वहीं निर्वाख प्राप्त किया। ऐसी स्थिति में प्रश्न उपस्थित होता है कि प्रभु महावीर डारा मार्ग सुधर्मा की तीर्थाधिप पद पर नियुक्ति तीर्थ-स्थापना के समय की गई प्रथवा निर्वाख के ब्रम्य ?

जैसा कि पहले बताया जा चुका है "ग्रावश्यक निर्युक्तिकार ने – "पुथ्व तित्थं गोयमसामिस्स दब्वेहि पज्जवेहि ग्रग्णूजासामित्ति" – इन शब्दों के साथ भगवान् द्वारा इन्द्रभूति गौतम को तीर्थ की अनुझा और – "गएांच सुहम्म सामिस्स घुरे ठावेता एां प्ररणुजारगति" इन शब्दों के साथ आर्य सुधर्मा को गए। की मनुझा प्रदान किये जाने का स्पष्टतः उल्लेख किया है। उस समय भगवान् महाबीर ने न तो एकाकी इन्द्रभूति गौतम को तीर्थ तथा गए। की सम्मिलित रूप से प्रनुझा प्रदान की और न एकाकी आर्य सुधर्मा को ही।

इस गाथा में -- "मज्भिमाए वीरेएा सुंहम्मो तित्थाहिवो संठविद्यो" - ये शब्द विद्यमान हैं। इन शब्दों का सीधा सा स्पष्ट ग्रर्थ यही है कि भगवान् महावीर ने मध्यम पावा में सुधर्मा को तीर्थाधिप-तीर्थनायक (जिसमें गएाधिनायकत्व सम्मिलित होना स्वत: ही सिद्ध है) नियुक्त किया।

इस प्रकार उपरिलिखित गाथा में प्रयुक्त शब्दावली के सम्यक् पर्यालोचन से गावा का यही अर्थ-संगत प्रतीत होता है कि भगवान् महावीर ने अपने निर्वाण के समय मज्भिमा (मध्यम पावा) में क्रार्य सुधर्मा को तीर्थाधिप अर्थात् साधु, साघ्वी, श्रावक, श्राविका रूप चतुर्विध तीर्थ के नायक पद पर क्रपना प्रथम पट्टघर नियुक्त किया।

"बीरवंग्र पट्टावली – ग्रपर नाम विधिपक्ष गच्छ पट्टावली" की निम्न-लिखित गाया में तो इस प्रकार का ग्रौर भी स्पष्ट उल्लेख है कि स्वयं भगवान् महावीर ने ग्रायं सूधर्मा को ग्रपना उत्तराधिकारी घोषित किया :-

> भवियजरो पडिबोहिय, बावत्तरि पालिऊरग वरिसाइं । सोहम्म गरगहरस्स य, पट्टं दाउं सिवं पत्ती ॥६॥

म्नयति्–भव्य जीवों को प्रतिबोध दे, बहत्तर वर्ष की म्रायुष्य पूर्ण कर भौर गएाघर सुधर्मी को ग्रपने उत्तराधिकारी के रूप में पट्टधर पद देकर भगवान् महावीर निर्वास को प्राप्त हुए ।

यद्यपि वर्तमान में उपलब्ध प्राचीन ग्रन्थों में कहीं इस प्रकार का स्पष्ट उल्लेख नहीं है कि स्वयं भगवान महावीर ने आर्य सुधर्मा को अपने निर्वाण के समय अपना उत्तराधिकारी नियुक्त किया फिर भी उपरोक्त गायाओं में प्रकट किये गये भाव सभी दृष्टियों से विचार करने पुर संगत प्रतीत होते हैं। क्योंकि तिकालज्ञ सर्वदर्शी प्रभु अपने निर्वाण से पूर्व संघहित के ग्रत्यन्त महत्वपूर्ण इस प्रक्त का स्पष्ट रूप से हल न करें कि उनके पश्चात् चतुर्विध तीर्थ की सुचारु रूप से व्यवस्था करने वाला उनका उत्तराधिकारी कौन होगा, इस बात को मानने के लिये संभवतः कोई विचारक तैयार नहीं होगा।

भागम एवं इतिहास के मर्मज इस पर विचार करें।

### नुपर्ना का अपर नाम लोहायें

दिगम्बर परम्परा के कतिपय ग्रन्थों में प्रार्थ मुधर्मा का ग्रपर नाम लोहार्य भी उपलब्ध होता है। ' यद्यपि दिगम्बर परम्परा के मान्य ग्रन्थ तिलोयपब्एत्ती ' मादि में प्रार्थ सुधर्मा के इस ग्रपर नाम का उल्लेख नहीं है ग्रीर पट्टधरों के कम में स्वेताम्बर परम्परा की तरह सुधर्मा का नाम ही उपलब्ध होता है न कि लोहार्य का तथापि उपरिलिखित मान्यता के मनुसार पट्टधरों के कम में दियम्बर परम्परा के मनेक ग्रन्थों ग्रीर पट्टावलियों में सुधर्मा के स्थान पर लोहार्य का नाम उपलब्ध होता है।

प्रवेताम्बर परम्परा की किसी भी पट्टावली प्रथवा ग्रन्थ में पट्टघरों के कम में कहीं भी लोहार्य का नाम दृष्टिगोचर नहीं होता। सर्वत्र सुधर्मा का नाम ही उपलब्ध होता है।

मार्गपन निर्युक्ति के वृत्तिकार माचार्य मलयगिरी ने भगवान महावीर को कैवल्योपलब्भि के परचात माहार लाकर देने वाले श्रमरा का नाम लोहार्य लिख-कर उनकी निम्नलिसित शब्दों में स्तूति की है :--

थन्नो सो लोहज्जो, संतिखमो पवरलोह सरिवन्नो ।

जस्स जिरणो पत्ताम्रो, इच्छइ पारिएहिं भोत्तुं जे ।।२।।

भर्षांग् - वे क्षमासागर, लोहसार के समान काम्तिमान वर्ण बाले लोहार्थ धन्य हैं जिनके भिक्षापात्र से स्वयं जिनेन्द्र भगवान् (महावीर) ध्रपने पासिपात्र द्वारा मोजन करना चाहते हैं।

इस प्रकार खेताम्बर परम्परा में भी "लौहायं" – यह नाम तो उपलब्ध होता है पर यह आर्य सुधर्मा का ही अपर नाम था ऐसा कोई स्पष्ट उल्लेख न तो कहीं उपरोक्त "श्रावश्यक निर्युक्ति मलयगिरी वृत्ति" में दृष्टिगोचर होता है और न श्वेताम्बर परम्परा के किसी ब्रन्य क्रथ्थ में ही।

भगवान् महावीर को केवलज्ञान होने के पश्चात् उनके ढ़ारा तीर्थस्थापना के समय उनके तत्कालीन मुनियों में ग्यारह गराघरों का झौर उनमें भी इन्द्रभूति गौतम तथा म्रार्य सुधर्मा-इन दो गराधरों का विशिष्ट स्थान माना गया है। ऐसी दशा में केवलज्ञान की प्राप्ति के पश्चात् भगवान् महावीर को म्राहार लाकर देने वाले सुयोग्यतम साघु इन्द्रभूति गौतम एवं ग्रार्थ सुधर्मा से बढ़कर कोई म्रन्य नहीं

(क)....गोदमसामिम्हि एाज्युदे संते सोहज्जाइरिम्रो केवलएगएएसंताएहरो जादो । [ख्रस्संडागम वेदनाखंड, घवला, पृ० १३०]

(स)....एदम्हादो विउलगिरिमत्ययत्यवड्ढमाग्एदिवायरादो विग्तिग्गमिय गोदम -लोहज्ज - जम्बुसामियादि - ग्राइरियपरंपराए भागतूगा गुराहराइरिय पाविय गाहास-रूवेगा परिग्रामिय ग्रज्जमंखुग्गार्ग्यीहितो जदवसहायरियमुवग्रामिय....

[कसायपाहड, जयधवला आसुभागविहत्ती, १० ३८८]

<sup>3</sup> जादो सिद्धो वीरो तद्दिवसे गोदमो परमशागी। जादो तस्सिं सिद्धे मुधम्मसामी तदो जादो ॥१४७६॥ तस्मि कदकम्मगुासे जंबूसामि ति केवली जादो ।.... [तिलोयपण्णुत्ती, महा०४] हो सकते । इन्द्रभूति का भ्रपरनाम सोहार्य हो इस प्रकार का उल्लेख दिगम्बर एवं स्वैताम्बर परम्परा के किसी प्रन्थ में उपलब्ध नहीं होता जब कि आर्य सुधर्मा के लिये कषायपाहुड तथा षट्खंडागम की टीकामों में एवं दिगम्बर परम्परा के भन्म प्रन्वों में लौहार्य माम का प्रयोग किया गया है।

दिगम्बर परम्परा में केवली द्वारा कवलाहार किया जाना मान्य नहीं ग्रतः केवलज्ञान के पत्रवात् भगवान् को भ्राहार देने वाले साधु का नाम लोहार्य था इस मभिमत की दिगम्बर परम्परा में तो कल्पना तक नहीं की जा सकती। पर स्वेताम्बर परम्परा में केवली द्वारा कवलाहार किया जाना मान्य है। ऐसी स्थिति में "भावश्यक मलयवृत्ति" में भगवान् को कैवल्यप्राप्ति के पश्चात् म्राहार ला कर देने वाले, "स्वंतिखमो, पवरलोह सरिवन्नो" इन उत्कृष्ट विशेषणों से सम्बोधनीय साधु संभवतः मार्य सुधर्मा हो सकते हैं। तत्कालीन साधुओं में लोहज्ज (लोहार्य) नामक ग्रन्थ किसी साधु का श्वेताम्वर परम्परा के ग्रन्थों में कोई उल्लेस उपलब्ध नहीं होता। इन सब तथ्यों को हष्टिगत रखते हुए मनुमान किया जा सकता है कि मार्य सुधर्मा का भ्रपरनाम लोहार्य हो।

श्वेताम्बर परम्परा द्वारा मान्य झागम में झौर यापनीय परम्परा (जो विझुप्त हो चुकी है) के "केवलिभुक्ति" नामक उपलब्ध ग्रन्थ में केवली द्वारा कवलाहार किया जाना मान्य है। भगवान स्वयं भिक्षायं नहीं पधारते। ऐसी बता में गगवान को झाहार सर कर देने वाला कोई न कोई साधु प्रवश्य होना बाहिए। गगवान को झाहार ला कर देने के लिये कोई एक ही साधु नियत था भाषिए। गगवान को माहार ला कर देने के लिये कोई एक ही साधु नियत था भाषिए। गगवान को माहार ला कर देने के लिये कोई एक ही साधु नियत था भाषिए। गगवान को माहार ला कर देने के लिये कोई एक ही साधु नियत था भाषिए। गगवान को माहार ला कर देने के लिये कोई एक ही साधु नियत था भाषित विभिन्न इस सम्बन्ध में कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं मिलता। सीहा झएगार ने मेढियाग्राम में रेवती गायापत्नी के घर से बीजोरापाक ला कर दिया ग्रीर उसके सेवन से भगवान का रोग शान्त हुआ, इस प्रकार का उल्लेख भगवती सूत्र में उपलब्ध होता है। यह एक विशिब्ध परिस्थिति में घटित हुई घटना है। इससे यह निर्एय नहीं किया जा सकता कि भगवान को आहार ला कर देने का कार्य किसी एक साधु के जिम्मे था या ग्रनेक के।

# वया झार्य सुधर्मा क्षत्रिय राजकुमार थे ?

यद्यपि ग्वेताम्बर झौर दिगम्बर दोनों ही परम्पराझों के मान्य ग्रन्थों में अगवान् महावीर के ग्यारहों गुराधरों को ब्राह्मरण जाति का बताया गया है किन्तु दिगम्बर परम्परा के वीर नामक कवि ने वि० सं० १०७६ में रचित ग्रपने मिन्तु दिगम्बर परम्परा के वीर नामक कवि ने वि० सं० १०७६ में रचित ग्रपने मिन्तु दिगम्बर परम्परा के वीर नामक कवि ने वि० सं० १०७६ में रचित ग्रपने मिन्तु दिगम्बर परम्परा के वीर नामक कवि ने वि० सं० १०७६ में रचित ग्रपने मिन्तु दिगम्बर परम्परा के वीर नामक कवि ने वि० सं० १०७६ में रचित ग्रपने मान्द्र पांच के महाकाव्य "जम्बूसामिचरिउ" में ग्रौर कवि राजमल्ल ने वि० सं० १६३२ में रचित संस्कृत भाषा के ग्रपने काव्य "जम्बूस्वामिचरितम्" में चौथे मौर पांचवें – दो गराधर झार्य सुधर्मा को चौथे गराधर सुप्रतिष्ठ का पुत्र बताया है।

<sup>1</sup> केवलिञ्चक्ति, यापनींय साचार्य जाकटायन (पाल्यकीत्ति) रचित (विक्रम की १ बी सताब्दी)

रे भगवती सूत्र, शतक १४, सू॰ ४४७

दिगम्बर परम्परा के उपरोक्त दोनों विद्वानों ने अम्बुकुंमार को संसार से विरक्ति होने के प्रकरण में चौथे ग्रौर पांचर्वे गणघर के क्षत्रिय होने का जो उल्लेख किया है वह इस प्रकार है:--

'एक दिन जम्बुकुमार ने भ्रपने मन में विचार किया कि विपुल वैभव एवं यश की जो उन्हें प्राप्ति हुई है वह किस सुक्रत के प्रताप से हुई है ? अपनी इस मान्तरिक जिज्ञासा को ज्ञान्त करने के लिये जम्बुकुमार ने एक मुनि को सविभि वन्दन करने के पण्चात् प्रग्न किया--भगवन् ! मैं यह जानना चाहता हूँ कि वास्तव में मैं कौन है, कहां से भाया हूँ और जो कुछ मुफे प्राप्त हुआ है, वह किस पुज्य के फल से प्राप्त हुआ है ? आप दया कर मुफे मेरे पूर्व-भव का वृत्तान्त सुनाइये।"

'सौधम नामक उन मुनि ने, जो कि धर्मोपदेशक थे, उत्तर दिया - बत्स ! सुन, मैं तुझे पूर्व-भवों का वृत्तान्त सुनाता है।'' इसी मगंघ देश के बद्धंमान नामक ग्राम में किसी समय भवदत्त श्रौर भवदेव नामक दो सहोदर रहते थें। उन दोनों ने कमशः जैन श्रमएा-दीक्षा ग्रहएा की श्रौर बहुत वर्षों तक श्रमएाखार का भालन किया एवं दोनों भाई मृत्यु के पण्चात् सनत्कुमार स्वर्ग में देव रूप से उत्पन्न हुए। देवायु पूर्ए होने पर बड़े भाई भवदत्त का जीव महाविदेह क्षेत्र में वर्णवन्त नामक राजा के पुत्र के रूप में उत्पन्न हुग्रा। उसका नाम सागरचन्द्र रखा गया। छोटे भाई भवदेव का जीव देवलोक से च्युत हो महाविदेह क्षेत्र में महापदम चक्रवर्ती का शिवकुमार नामक पुत्र हुग्रा। सागरचन्द्र संयम ग्रहएा कर कठोर तपण्चर्या करने लगा श्रौर शिवकुमार माता-पिता के श्रत्यधिक श्रनुरोध के कारएा घर में रहते हुए भी श्रमएाचार का पालन एवं उग्र तपण्चरएा करने लगा। भन्त में कभशः समाधिपूर्वक श्रायु पूर्ण कर वे दोनों ब्रह्योत्तर स्वर्ग में देव हुए।"

"दश सागर की देवायु पूर्ण होने पर बढ़े भाई भवदत्त का जीव मगध देझ के संवाहनपुर नामक नगर के राजा सुप्रतिष्ठ की रानी धर्मवती की कुक्ति से पुत्र रूप में उत्पन्न हुन्ना । उसका नाम सौधर्म रखा गया । <sup>२</sup> सौधर्मकुमार कमझः सभी विद्याग्नों में निष्णात हुन्ना । एक दिन राजा सुप्रतिष्ठ प्रपने परिवार सहित भगवान महावीर के दर्शन-वन्दन, उपदेश-अवस्ण के लिये प्रभु के समवसरण में पहुँचा । भगवान की भवरोग विनाशिनी देशना सुनकर राजा सुप्रतिष्ठ ने संसार से विरक्त हो प्रभु के पास निग्रँथ--दीक्षा ग्रहण कर ली । योड़े ही दिनों में बह सुप्रतिष्ठ मुनि समस्त श्रुतशास्त्र के ज्ञाता बन गये ग्रौर भगवान् महावीर ने उन्हें ग्रपने चतुर्थ गएाधर के पद पर नियुक्त किया ।" अ

- ै प्रयोवाच मुनिर्नाम्ता, सौधर्मा धर्म देशकः । शृग्णु वत्स वदे तेऽथ, वृत्तान्तं पूर्वजन्मनः ॥ [जम्बूस्वामीघरितम् (पं० राजमस्ल) सर्गं ह]
- रे [बही, सर्ग ६, श्लो० ४६-२३]
- <sup>3</sup> दिवसैः कर्तिभिग्भिक्षुःश्रुतपूर्णोऽभवन्मुनिः । गएाधरस्तुर्थो जातो वर्द्धमानजिनेशिनः ।।२८॥ [ बही ]

**\$\$** 

"सौधर्मकुमार ने कुछ दिनों पश्चात् अपने पिता सुप्रतिष्ठ को भगवान के गएाघर के रूप में देखा तो उसे भी संसार से विरक्ति हो गई झौर वह भी प्रश्नजित हो गया। योड़े समय के पश्चात् वह भी भगवान का पांचवां गएाघर बन गया। सुधर्मा नाम का वह पंचम गएाघर में ही हूँ जो कि तुम्हारे भवदेव के भव में तुम्हारा भवदत्त नामक बड़ा भाई था। तुम (स्रोटे माई भवदेव के जीव) ब्रह्मोत्तर स्वर्ग से ज्युत हो राजगृह नगर के श्रेष्ठी झहँदास की पत्नी जिनमती की कुक्ति से पुत्र रूप में उत्पन्न हुए। तुम्हारा नाम जम्बूकुमार रखा गया।" ?

कवि कीर और पं० राजमल्ल ने भगवान महावीर के चतुर्थ एवं पंचम गएाधर को किस क्राधार पर क्षत्रिय वंशोद्भव बताया है इसे खोज निकालने का पर्याप्त प्रयास किये जाने के उपरान्त भी ग्रभी तक किसी भी ग्रन्थ ग्रन्थ में इस प्रकार का उल्लेख उपलब्ध नहीं हो सका है।

यह पहले बताया जा चुका है कि श्वेताम्बर मौर दिगम्बर दोनों ही परम्परायें एक मंत से भगवान महावीर के सभी गराघरों को बाह्यरण कुलोद्भव

|   |        | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|---|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦ | (*)    | सौधर्मोऽपि तथा पद्दचाढीरूप तं गएानायकम् ।<br>जातसर्वांगनिर्वेदः प्रवद्वाज महामुनिः ॥२९॥<br>कमारसोऽभ्यभवत्तस्य पंत्रमो गरानायकः ।<br>सोऽहं सुधर्म्मनामा स्यां भवद्भ्रातृत्ररोऽधुना ॥३०॥ [ बही ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|   | (ल)    | तं पुरु सुपइट्ठियनिवइ जिएावरएगमइ परिपासइ समरे बलुढह ।<br>तहो सुहलक्खएगभायएग, गुरदेवच्चएकयमएग ।<br>सिंगारासयसिष्पिएगी, पढ़मकलत्तं रुष्पिएगी ।<br>भवयत्तु जेट्ठु जो विहि मि बिरु सुरु सायरबंदु पुएगो वि सुरु ।<br>सो बाउ पुत्तु जएाजारिएयहे नरनाहें रुष्पिएगीराएग्यहे ।<br>सउहम्मनामुविज्जापवरु, नीसेससत्यविच्एगएषघर ।<br>एक्कहि दिएगे सुप्पइट्ठु निबइ सकलत्तु सनंदर्गु सुद्धमई ।<br>गउ वंदएमतिए मवतरर्गु सिरिवीरजिएगंदसमोसररणु ।<br>निसुरोवि परमेट्ठिहि दिव्वकुसि पव्वज्ज लेवि हुउ परममुएगि ।<br>गएहरु चउन्दु तवस्विवतर्गु सिद्धिवृत्तवेसियविमलमगु ।<br>पेक्सेनि उरोप निवसिरि बइउ सउहम्मकुमारु वि पव्यइउ ।<br>गएहरु पंचमु नासियदुहहो भविर्णट्ठथारगु सासयसुहहो ।<br>सो हउं रिसिसंघविराइयउ विहरंतुज्जाएि पराइयउ ।।<br>[जंबूसामिचरिउ (वीर विरचित) ६-३, ६-४] |
|   | र्ख हि | ततो दिवरच्युत्वा, विद्युत्मालिजरोऽमर: ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|   | महंदा  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

मानती हैं, 1<sup>9</sup> ऐसी दशा में उपरोक्त दोनों कवियों ने चतुर्थ एवं पंचम गएाधर को क्षत्रिय माना है; इस सम्बन्ध में विश्वेष खोज करने की आवश्यकता है। यहां सबसे बड़ी विचारएीय बात तो यह है कि भगवान महावोर के ग्यारह गएाधरों में सुप्रतिष्ठ नाम के कोई भी गएाधर नहीं थे। ऐसी स्थिति में वीर कवि झौर पं० राजमल्ल ने चतुर्थ गएाधर का नाम आर्यव्यक्त के स्थान पर सुप्रतिष्ठ झौर आर्य सुधर्मा को सुप्रतिष्ठ का पुत्र बताते हुए जो कथानक प्रस्तुत किया है, वह सारा कथानक ही तब तक प्रामाएिक नहीं माना जा सकता जब तक कि इसकी पुष्टि में कोई प्राचीन ठोस प्रमाण उपलब्ध नहीं हो जाता।

# भार्य सुधर्मा का निर्वार

भार्य सुधर्मा ने ४० वर्ष की झवरथा में भगवान महावीर के पास श्रमण दीक्षा ग्रहण कर तप-संयम की भाराघना झौर निरन्तर ३० वर्ष तक एक परम विनीत शिष्य के रूप में भगवान की श्राज्ञा का पालन करते हुए गए की महती सेवा की । उन्होंने प्रभु के निर्वाण के पश्चात् प्रभु के प्रथम पट्टघर के रूप में २० वर्ष तक संघाधिनायक रहकर संच का संचालन किया । वीर-निर्वाण संवत् १२ में इन्द्रभूति गौतम के निर्वाण के पश्चात् उन्होंने चार घाति-कर्मों का क्षय कर केवलज्ञान प्राप्त किया । इस प्रकार आर्य सुधर्मा ने १२ वर्ष छथस्थचर्या में संघाधिनायक रहते हुए तथा म वर्ष तक केवली रूप से संघाधि-नायक रहते हुए कुल मिलाकर २० वर्ष तक भगवान महावीर के झाझन की झमूल्य सेवाएं की, जो इस पंचम आरक की समाप्ति तक जिनशासन के इतिहास में स्वर्णाक्षरों से अंकित की जाती रहेंगी ।

भन्त में वीर नि० संवत् २० के भन्तिम चरएा में ईसा से ५०७ वर्ष पूर्व राजगृह नगर के गुएाशील चैत्य में मार्य सुधर्मा ने पादोपगमन संधारा किया।

ग्रार्य सुघर्मा ने पचास वर्ष का एक लम्बा ग्रादर्श, पवित्र ग्रौर सफल जीवन जोते हुए वीर निर्वाण संवत् २० के भन्तिम चरए में एक मास के पादोपगमन संथारे से १०० वर्ष की ग्रायु पूर्ण कर ग्रपने जीवन का चरम ग्रौर परम लक्ष्य--निर्वाण प्राप्त किया जिसके लिये वे पचास वर्ष की ग्रायु में ग्रपना सर्वस्व त्याग कर साघनापथ पर ग्राह्द हुए थे।

विश्व-कल्यासकारी उन महान् म्राचार्यप्रवर को कोटि-कोटि प्रसाम !

## वर्तमान द्वावशांगी के रचनाकार

ममस्त जैन परम्परा की मान्यतानुसार तीर्थकर भगवान् ग्रपनी देशना में जो अर्थ ग्रभिव्यक्त करते हैं, उनको उनके प्रमुख जिप्य गंगाधर शामन के हिनाथ

सब्वे य माहमा जच्चा, सब्वे ग्रज्भावया विऊ । सब्वे दुवाळसंगीथा, मब्वे चउदम पुश्विम्गो ॥६९७॥ थ्रिावण्यक निर्युत्ति, भळयवृत्ति, भाग २, पत्र ३३९ (२)] ग्रपनी शैली में सूत्रवद्ध करते हैं। वे ही बारह भग प्रत्येक तीर्थकर के शासनकाल में द्वादशांगी-सूत्र रूप में प्रचलित एवं मान्य होते हैं। 'द्वादशांगी का गणिपिटक के नाम से भी उल्लेख किया गया है।' सूत्र गणधर-कथित या प्रत्येकबुद्ध-कथित होते हैं। वैसे श्रुतकेवलि-कथित और मभिन्न दशपूर्वी-कथित भी होते हैं।'

यद्यपि विभिन्न तीर्थंकरों के धर्मशासन में तीर्थस्थापना के काल में हैं गएाघरों द्वारा द्वादशांगी की नये सिरे से रचना की जाती हैतथापि उन सव तीर्थंकरों के उपदेशों में जीवादि मूल भावों की समानता एवं एकरूपता रहती है क्योंकि अर्थ रूप से जैनागमों को अनादि-अनंत अर्थात् शाश्वत माना गया है। जैसाँ कि नन्दीसूत्र के ४०वें सूत्र में तथा समवायांगसूत्र के १०४वें सूत्र में कहा गया है:--

"इच्चेइयं दुवालसंगं गरिएपिडगं न कयाई नासी, न कयाइ न भवइ, न कयाइ न भविस्सइ, भुवि च भवइ य भविस्सइ य, धुवे, निम्रए, सासए, भक्क्षए, अव्वए, भ्रवट्ठिए निच्चे ।"

समय-समय पर अंगशास्त्रों का विच्छेद होने और तीर्थकरकाल में नवीन रचना के कारए। इन्हें सादि और सपर्यवसित भी माना गया है। \* इस प्रकार ढादशांगी के शास्वत और अशाश्वत दोनों ही रूप शास्त्रों में प्रतिपादित किये गये हैं। इस मान्यता के अनुसार प्रवर्तमान अवर्सपिएगीकाल के अन्तिम चौबीसबें तीर्थकर श्रमए। भगवान महावीर ढारा चतुर्विध तीर्थ की स्थापना के दिन जो प्रथम उपदेश इन्द्रभूति आदि ग्यारह गए। घरों को दिया गया, भगवान की उस वारगी को अपने साथी अन्य सभी गए। घरों की तरह आर्य सुधर्मा ने भी ढादशांगी के रूप में सूत्रवद्ध किया।

ग्यारहों गए।धरों द्वारा पृथक्-पृथक् स्वतन्त्र रूप से ग्रथित बारह ही भ्रंगों में जब्दों ग्रौर गैली की न्यूनाधिक विविधता होने पर भी उनके मूल भाव तो पूर्णरूपेए। वही थे जो भगवान् महावीर ने प्रकट किये ।

पहले बताया जा चुका है कि भगवान् महावीर के ११ गए।धरों की वाचनाझों की अपेक्षा से ६ गए। थे और उनकी प्रुयक्-प्रुषक् ६ वाचनाएं थीं। ११ में से ६ गए।धर तो भगवान् महावीर के निर्वाए। से पूर्व ही मुक्त हो गये। केवल इन्द्रभूति और आर्य सुधर्मा ये दो ही गए।धर विद्यमान रहे। उनमें भी इन्द्रभूति गौतम

| ٦  | मत्यं भासइ मरहा, मुत्तं गयंति गणहरा निउणं ।                                                |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | सासगास्स हियट्ठाए, तमो सुत्तं पवत्तइ ॥१६२॥                                                 |
|    | [मा० नियुं कि, गा० १९२, धवला भा० १ पृ० ६४,७२]                                              |
| \$ | "दुवालसंग गणिपिडग'' समवायांग मूत्र १ व १३६, नंदी० ४०                                       |
| Э  | सुत्तं गएाहरकथिदं, तहेव पत्तेयबुद्धकथिदं च ।                                               |
|    | सुदकेवलिस्⊓ा कथिद, अभिण्सादसपुब्वकथिदं च ।।४।। [मूलाचार, ५-८०]                             |
| ¥  | इच्चेइयं दुवालगंगं गरिगपिडगं कुच्छित्तिनयट्ठाएं महत्यं संपत्र्वतमियं, ग्रयुच्छित्तिनयट्ठाए |
|    | मगाइयं अपञ्जवसियं । [नन्दी सू०, मू०.४२]                                                    |

तो प्रभु की निर्वासरात्रि में ही केवली बन गये ग्रौर १२ वर्ष पक्ष्वात् भार्य सुधर्मा को भूषना गए। सौंप कर निर्वास को प्राप्त हुए। ज्ञतः ग्रायं सुधर्मा को छोड़कर लेख दशों गराधरों की शिष्य-परम्परा ग्रौर वाचनाएं उनके निर्वास के साथ ही समाप्त हो गईं, ग्रागे नहीं चल सकीं।

ऐसी म्रवस्था में भगवान महावीर के निर्वाश के पश्चात उनके घर्मतीर्थ के उत्तराधिकार के साथ-साथ भगवान के समस्त प्रवचन का उत्तराधिकार भी धार्य सुधर्मा को प्राप्त हुमा और केवल मार्थ सुधर्मा की ही मंगवाचना प्रचलित रही। बारहवें मंग हष्टिवाद का माज से बहुत समय पहले विष्ट्वेद हो चुका है। माज जो एकादशांगी उपलब्ध है, वह भार्य सुधर्मा की ही वाचना है। १ इस तथ्म की पुष्टि करने वाले मनेक प्रमास मागमों में उपलब्ध हैं उनमें से कुछ प्रमास यहां प्रस्तुत किये जा रहे हैं:--

आचारोग सूत्र के उपोद्घातात्मक प्रथम वाक्य में -- ''सुयं मे झाउसं ! तेगा भगवया एवमक्खायं ।'' अर्थात् - हे झायुष्मन् (जंबू) मैंने सुना है, उन भगवान् महावीर ने इस प्रकार कहा हैं...... इस वाक्य रचना से यह बिल्कुल स्पष्ट है कि इस वाक्य का उच्चारएा करने वाला गुरु झपने शिष्प से वही कह रहा है जो स्वयं उसने भगवान् महावीर के मुखारविन्द से सुना था।

ग्राचारांग सूत्र की ही तरह समवायांग, स्थानांग, व्याख्या-प्रक्रप्ति भादि भंग-सूत्रों में तथा उत्तराध्ययन, दशवैकालिक ग्रादि भंगबाद्य श्रुत में भी भार्य सुधर्मा द्वारा विवेच्य विषय का निरूपएा – "सुयं मे माउसं! तेएा भगवया एवमक्खायं" इसी प्रकार की शब्दावली से किया गया है।

अनुत्तरोपपातिक सूत्र, ज्ञाताधर्म कथा मादि के ग्रारंभ में मौर भी स्पष्ट रूप के उल्लेख किया गया है :--

"......तेणं कालेगं तेगं समएगं रायगिहे नयरे, मज्ज सुहम्मस्स समोसरणं......परिसा पडिगया ।।२।।

जंबू जाव पञ्जुवासइ एवं वयासी जइणं भंते ! समरोणं जाव संपत्तेणं अट्ठमस्स ग्रंगस्स ग्रंतगडदसाणं ग्रयमट्ठेपण्सात्ते, नवमस्स णंभंते ! घंगस्स ग्रस्पूत्तरोववाइयदसाणं समरोणं जाव-संपत्तेणं के ग्रट्ठे पण्सात्ते ।।३।।

तएणं से मुहम्मे अरणगारे जंबू अरणगारं एवं वयासी – एवं खलु जंबू ! समरोणं जाव संपत्तेणं नवमस्स अंगस्स अरणुत्तरोववाइयदसाणं तिण्णि वग्गा पण्णत्ता ॥४॥"

श्रीर्य जम्बू ने अपने गुरु श्रीर्य सुधर्मा से समय-समय पर ग्रनेक प्रश्न प्रस्तुत करते हुए पूछा – "भगवन् ! श्रमरा भगवान् महावीर ने ग्रमुक ग्रंग का क्या ग्रर्थ बताया ?"

अपने शिष्य जम्बू के प्रश्न के उत्तर में उन झंगों का ग्रर्थ बताने का उपकम करते हुए ग्रार्य सुधर्मा कहते हैं -- ''ग्रायुष्मन् जंबू ! ग्रमूक ग्रंग का जो अर्थ भगवान् महाबीर ने फरमाया वह मैंने स्वयं ने सुना है। उन प्रभु ने अमुक अंग का अमुक अघ्ययन का, अमुक वर्ग का यह अर्थ फरमाया है…" अपने शिष्य जम्बू को झागमों का ज्ञान कराने की उपरिवर्शित परिपाटी सुखविपाक, दुखविपाक झादि अनेक सूत्रों में भी परिलक्षित होती है।

नायाधम्मकहास्रो के प्रारम्भिक पाठ से भी यही प्रमासित होता है कि वर्तमान काल में उपलब्ध स्रंग-शास्त्र स्रार्थ सुधर्मा द्वारा गुफित किये गये हैं।'

ग्रागमों में उल्लिखित -- ''उन भगवान् ने इस प्रकार कहा -'' इस वाक्य से यह स्पष्टतः प्रकट होता है कि इन ग्रागमों में जो कुछ कहा जा रहा है उसमें किचित्मात्र भी स्वकल्पित नहीं ग्रपितु पूर्णरूपेएा वही शब्दबद्ध किया गया है जो अमएा भगवान् महावीर ने उपदेश देते समय ग्रर्थतः श्रीमुख से फरमाया था।

केवल धवला को छोड़कर सभी प्राचीन दिगम्बर ग्रन्थों में भी यही मान्यता सभिव्यक्त की गई है कि अर्थ रूप में भगवान महावीर ने उपदेश दिया और उसे सभी गएाधरों ने द्वादशांगी के रूप में प्रथित किया। प्राचार्य पूज्यपाद देवनन्दी ने विक्रम की छठी शताब्दी में तत्वार्थ पर सर्वार्थसिद्धि की रचना की उसमें उन्होंने स्पष्ट रूप से लिखा है कि परम प्रचिन्त्य केवलज्ञान की विभूति से विभूषित सर्वज्ञ परर्मीष तीर्थंकर ने अर्थरूप से ग्रागमों का उपदेश दिया। उन तीर्थंकर भगवान के स्रतिशय बुद्धि सम्पन्न एवं श्रुतकेवली प्रमुख शिष्य गराधरों ने ग्रंग-पूर्व लक्षरण वाले स्रागमों (द्वादशांगी) की रचना की ।<sup>3</sup>

इसी प्रकार ग्राचार्य अकलक देव (वि. व्वीं शती) ने तत्त्वार्थ पर प्रपती राजवात्तिक टीका में ३ ग्रौर ग्राचार्य विद्यानन्द<sup>४</sup> (वि. ध्वीं शती) ने ग्रपने तत्त्वार्थ

[नायाधम्मकहाग्रो १-४]

- वित्र सर्वज्ञेन परमर्थिएग परमाचिन्त्यकेदलज्ञानविभूतिविशेषेरग् अर्थत श्रागम उद्दिष्टः । ...... तस्य साक्षात् शिष्यैः बुद्यतिशयद्वियुक्तैः गराघरैः श्रुतकेवलिभिरनुस्मृतग्रन्थरचनम्-अर्गपूर्वलक्षरणम् ।
- <sup>3</sup> **बुद्**यतिशयर्द्धियुक्तं गैंगाधरैरनुस्मृतग्रस्थरचनम्-माचारादि द्वादशविधमंगप्रविष्टमुच्यते । [राजवातिक १-२० १२, पृ० ७२]
- \* (क) तस्याप्यर्थतः सर्वज्ञवीतरागप्रखेतृकत्वसिद्धेः ग्रहंदुभाषितार्थं गराधर देवैः ग्रथितम् इति वचनात् ।
  - (स) द्रव्यश्रुतं हि द्वादशांगं वचनात्मकमाप्तोपदेशरूपमेव, तदर्थंज्ञानं नु भावश्रुतं, तदुभयमपि गण्धरदेवानां भगवदर्हत्सर्वज्ञवचनातिशयप्रसादात् स्वमतिश्रुतज्ञानावरण-वीयग्तिरायक्षयोपमशमातिशयाच्च उत्पद्यमानं कथमाप्तायन्तं न भवेत् ?

[तत्वार्यरेलोकवात्तिक]

श्लोकवात्तिक में इसी मान्यता को ग्रभिव्यक्त किया है कि तीर्थकर ग्रागमों का अर्थतः उपदेश देते हैं ग्रीर उसे सभी गराधर द्वादशांगी के रूप में शब्दतः ग्रथित करते हैं।

घवला में यह मन्तव्य दिया गया है कि झार्य सुधर्मा को श्रंगज्ञान इन्द्रभूति गौतम ने दिया । परन्तु श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों परम्पराझों के प्राचीन ग्रंथों में कहीं इस प्रकार का उल्लेख नहीं मिलता । ऐसी दशा में यही कहा जा सकता है कि धवलाकार की यह अपनी स्वयं की नवीन मान्यता है ।

श्वेताम्बर भाचार्यों की ही तरह घवलाकार के मतिरिक्त मन्य सभी प्राचीन दिगम्बर ग्राचार्यों की यह मान्यता है कि भगवान महावीर ने सभी गएधरों को अर्थतः ढादशांगी का उपदेश दिया। जयघवला में जब यह स्पष्टतः उल्लेख किया गया है कि ग्रायं सुधर्मा ने ग्रपने उत्तराधिकारी शिष्य जम्बूकुमार के साथ-साथ ग्रन्य अनेक माचार्यों को ढादशांगो की वाचना दो थी' तो यह कल्पना धवलाकार ने किस ग्राधार पर की कि श्रमएा भगवान महावीर ने भर्थतः ढादशांगी का उपदेश मुधर्मादि ग्रन्य गएाधरों को न देकर केवल इन्द्रभूति गौतम को ही दिया ?

ऐसी स्थिति में अपनी परंपरा के प्राचीन आजायों की मान्यता के विपरीत धवलाकार ते जो यह नया मन्तव्य रखा है कि आर्य सुधर्मा को द्वादशांगी का ज्ञान भगवान महावीर ने नहीं अपितु इन्द्रभूति गौतम ने दिया इसका भौचित्य विचारसीय है।

ऊपर उल्लिखित प्रमाशों से यह निविवादरूपेश सिद्ध हो जाता है कि मन्य गएाधरों के समान आर्य सुधर्मा ने भी भगवान महावीर के उपदेश के आधार पर द्वादक्षांगी की रचना की । अन्य दश गएाधर आर्य सुधर्मा के निर्वाश से पूर्व ही प्रपने-प्रपने गरा उन्हें सम्हला कर निर्वाश प्राप्त कर चुके थे अतः आर्य सुधर्मा द्वारा ग्रथित द्वादशांगी ही प्रचलित रही और ग्राज वर्तमान में जो एकादशांगी प्रचलित है वह आर्य सुधर्मा द्वारा ग्रथित है। शेष गएाधरों द्वारा ग्रथित द्वादशांगी वीर निर्वाश के कुछ ही वर्षों पश्चात विलुप्त हो गई।

# द्वादशांगी का परिचय

समवायांग श्रीर नन्दीसूत्र में द्वादशांगी का परिचय दिया गयां है।

| • 3 | तहिवसे चेव सुहम्माइरियो जंबूसामीयादीएामसोुयाएामाइरियाएां वक्लासिाददुवालसंगो<br>धाइचउनकखयेएा केवली जादो । [वयवला, पृ० ८४]                                                                                                                                                                                                                                |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ś   | सुयं मे ग्राउसं तेरां भगवया एवमक्खायं ।।सू० १।।<br>इह खलु समर्शेरां भगवया महावीरेरां ग्राइगरेरां तित्यगरेरांइमे दुवालसंमे<br>गरिएपिडगे पण्एत्ते, तं जहा-प्रायारे, सूयगडे, ठाऐ, समवाए, विवाहपन्नत्ति, नायाधम्म-<br>कहाम्रो, उवासगदसाम्रो, ग्रंतगडदसाभ्रो, ग्रंगुत्तरोववाइयदसाम्रो, पण्हावागरग्रां, विवागसुग्,<br>दिट्ठिवाए। " [समवायांग, प्रारम्भिक पाठ] |
| ى   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

[नंदीसूत्र]

समवायांग सूत्र में सागरोपम कोटाकोटि समवाय के पश्चात् बारह ग्रंगों का कम ग्रीर प्रत्येक का विस्तारपूर्वक परिचय दिया गया है ।

केवल समवायांग ही नहीं अपितु क्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों परम्पराझों के प्राचीन ग्रन्थों में द्वादशांगी का ऋम निम्नलिखित रूप में दिया गया है :--

- १. आचारांग
- २. सूत्रकृतांग (गोम्मटसार के अनुसार सुद्दयड़)
- ३. स्थानांग
- ४. समवायांग
- ४. व्याख्याप्रज्ञप्ति (अंगपण्एात्ति के अनुसार विपाकप्रज्ञप्ति) (गोम्मटसार के अनुसार-विक्खापर्एात्त)
- ६. ज्ञाताधर्मकथा (अंगपण्एात्ति के अनुसार ज्ञातृधर्मकथा) (गोम्मटसार के अनुसार-नाहस्स धम्मकहा)
- ७. उपासकदशा (ग्रंगपण्एत्ति के ग्रनुसार-उपासकाघ्ययन)
- म्रंतकृद्शा (गोम्मटसार के ग्रनुसार-ग्रंतयडदसा)
- . १. अनुत्तरोपपातिक दशा (अंगपण्एति के अनुसार-अनुत्तरोपत्पाद)
- १०. प्रश्न व्याकरएा
- ११. विपाकसूत्र (विपाकश्रुत, विवायसुय, विवागसुय क्रौर विवागसुत्त ये सभी समानार्थक ताम हैं।)
- १२. हष्टिवाद्र

#### १. त्राचारांग

(१) ग्राचारांग - में श्रमण निग्नंथों के ग्राचार, गोचर, विनय, कर्मक्षयादि विनय के फल, कायोत्सर्ग, उठना-बैठना, सोना, चलना, घूमना, भोजन-पान-उपकरण की मर्यादा एवं गवेषणा ग्रादि, स्वाध्याय, प्रतिलेखन ग्रादि, पांच समिति, तीन गुप्ति का पालन, दोषों को टाल कर शय्या, वसति, पात्र, उपकरण, वस्त्र, प्रशन-पानादि का ग्रहण करना, महाव्रतों, विविध व्रतों, तपों, ग्रभिग्रहों, ग्रंगो-पांगों के ग्रध्ययनकाल में ग्राचाम्ल ग्रादि तप, ज्ञानाचार, दर्शनाचार, चारित्राचार, तपाचार एवं वीर्याचार - इन सब बातों का सम्यक्रूपेण विचार किया गया है।

ग्राचारांग में वाचनाएं, अनुयोगद्वार, प्रतिपत्तियां वेष्टक, श्लोक, निर्युक्तियां – ये सभी संख्यात हैं। अंगों के कम की अपेक्षा से श्राचारांग का प्रथम स्थान है ग्रर्तः यह प्रथम अंग माना गया है। श्रुत-पुरुष का प्रमुख अंग ग्राचार होने के कारए। भी इसे प्रथम अंग कहा गया है।

आचारांग में दो श्रुतस्कन्ध, पच्चीस ग्रध्ययन, ८४ उद्देशनकाल एवं ८४ ही समुद्देशनकाल कहे गये हैं। इस प्रथम अंग में १८,००० पद, संख्यात ग्रक्षर, ग्रेनन्त गम, अनन्त पर्याय, और इसकी वर्णन परिधि में फ्राने वाले असंख्यात त्रम एवं बनन्त स्थावर माने गये हैं। ्पच्चीस अघ्ययनात्मक आचारांग के जो ⋍४ उद्देशन और ⋍४ समुद्देशनकाल माने गये हैं उसका कारएा यह है कि दोनों श्रुतस्कन्धों के कुल मिला कर ⋍४ उद्देशक होते हैं। उनमें से प्रत्येक उद्देशक का वाचनाकाल एक-एक मान कर उद्देशकों के प्रनुसार ही उद्देशनकाल कहे गये हैं, जो इस प्रकार हैं :--

प्रथम अध्ययन के ७, दूसरे के ६, तीसरे झौर चौथे के चार-चार, पाँचवें के ६, छठे के ४, सातवें के ५, आठवें के ७, नौवें के ४, दशवें के ११, ग्यारहवें एवं बारहवें के तीन-तीन, तेरहवें, चौदहवें, पन्द्रहवें झौर सोलहवें – इन चारों के कमशः दो-दो उद्देशक तथा शेष ६ अध्ययनों में से प्रत्येक के एक-एक उद्देशक। इस प्रकार कुल ५४ उद्देशकों के अनुसार उद्देशनकाल झौर समुद्देशनकाल भी ५४-५४ हैं।

उपर्युक्त ये सभी जिनोक्त जीवादि पदार्थ जो द्रव्यार्थिक नय की म्रपेक्षा से शाश्वत एवं पर्यायार्थिक नय की भपेक्षा से ग्रग्नाश्वत हैं, उन सब का समस्त जीवों पर दया व उनके कल्या ए की दृष्टि से म्राचारांग में समीचीन एवं समग्ररूपेएा विवेचन किया गया है।

आचारांग में गद्य और पद्य इन दोनों ही शैलियों में प्रतिपाद्य विषय का प्रतिपादन होने के कारएा यह गद्य-पद्यात्मक अंगशास्त्र है। इसके त्रिष्टुभ, जगती आदि पद्य वैदिक पद्यों से पर्याप्त सादृश्य रखते हैं। वर्तमान में दोनों श्रुतस्कन्धरूप आचारांग का पदे – परिमाएा २४०० श्लोक प्रमारा है।

ै सत्त य छ चड चउरो, छ पंच ग्रट्ठेव सत्त चउरो य । एक्कारा ति ति दो दो, सत्तेक्क एक्को य ।। [संग्रह गाथा] गए।ना एवं छन्द की दृष्टि से चतुर्थं चरए। में "सत्तेक्केक्क एक्को य" इस प्रकार का पाठ होना च।हिए । – सम्पादक

पद के परिमाश का पता लगाने के लिये पूर्वाचार्यों ने पूरा प्रयास किया है । विशेषावश्यक भाष्य की गाथा १००३, अनुयोगद्वारवृत्ति, अगस्त्यसिंह की दशवैकालिकचूरिंग, दशवैकालिक की हारिभद्रीया वृत्ति (अघ्ययन १ की गाणा १) तथा गीलांकाचार्य-कृत आचारांग-वृत्ति (अतुत्सकन्घ १, सूत्र १) में पद शब्द पर प्रकाश ढाला गया है । पर शास्त्रों में प्रयुक्त ''पद'' का युक्तिसंगत वास्तविक अर्थ क्या होना चाहिए इसका निर्शय अभी तक नहीं हो पाया है ! ग्राचार्य देवेन्द्रसूरि को पहले कर्मग्रम्य की ७वीं गाथा के अन्तर्गत ''पद'' का व्याख्या करते समय लिखना पड़ा कि ''जिससे पूरे ग्रर्थ का बोध हो उसे ''पद'' माना गया है !'' दिगम्बरपरम्परा के मान्य ग्रन्थ ''ग्रंग पण्एाती'' में एकादशांगी के कुल श्लोको ग्रीर पदों की जो संक्या दी है उसके अनुसार श्लोक-संख्या भें पदसंख्या का भाग लगाने पर ५१०८८४६२१ श्लोकों का एक पद बनता है । ऐसी स्थिति में द्वादशांगी में प्रयुक्त पद के परिमाए के सम्बन्ध में आज हमारे समक्ष ऐसो कोई सर्वमान्य परम्परा नहीं है जिससे कि पद का निश्चित स्वरूप जाना जा सके । समबायांग सूत्र' धौर नन्दी सूत्र' के मूल पाठ में आचारांग की (दोनों अतस्कन्धों को मिला कर) पदसंख्या उल्लिखित है। इसके विपरीत आचारांग निर्युक्तिकार', आचारांग - वृत्तिकार ज्ञीलांकाचार्य भीर समवायांग की टीका में नवांगी टीकाकार आचार्य अभयदेव सूरि' आदि ने आचारांग के केवल प्रथम अतस्कन्घ की पदसंख्या १८,००० मानी है। इस सम्बन्घ में ययास्थान आगे विवेचन किया जायगा।

#### प्रथमः मृतरमध्य

भाचारांग के प्रथम श्रुतस्कन्ध का नाम नवब्रह्मचर्य है और इसमें निम्न-सिक्ति १ मध्ययन हैं:--

ज्ञस्त्रपरिज्ञा, सोकविजय, ज्ञीतोब्णीय, सम्यक्तव, लोकसार (झावति), घूत, वहापरिज्ञा, विमोक्ष (विमोह) भौर उपघानश्रुत । स्राचारांग सूत्र में ये १ मब्ययन इसी कम से दिये हुए हैं। साचारांग निर्युक्तिकार<sup>४</sup> तया वृत्तिकार

(क) से एं मंगट्टार पड़ने भंते दो सुयक्संघा, पर्णावीसं मज्मयणा, पंचासीइं उहे सण-काला, पंचासीइं समुद्दे सरग्रकाला, प्रट्ठारस पदसहस्साई पदमोर्ण

[समबायांग, (पू॰ घासीलालजी म॰) पृ॰ ६४७]

(ज) झायारस्स एं अगवधो सञ्जलिद्यागस्स भट्ठारसपयसहस्साणि पथग्गेर्शा पण्णलाइं - वही, पृ० २३२

ते से संबद्ध्याए पड़ने यंत्रे, दो सुयक्तंघा, पर्णवीसं मज्भयणा, पंचासीईं उहें सरणकाला, पंचासीइ सभुद्दे सरणकाला, प्रट्ठारस पयसहस्साई पयग्गेणं.

[नन्दी सूत्र, (पू॰ घासीलालजी म॰) पृ॰ १४८]

<sup>3</sup> तब अभवेरमइयो ग्रट्ठारस पयसहस्सियो वेश्रो । हवइ य सपंच चुलो बहु – बहुसरघो पथग्गेएां ।। [ग्राचारांग निर्युक्ति]

स च नव इद्दावयाँविद्यानाच्ययनात्मकप्रयमश्रुतस्कन्धरूपः तस्यैव चेदं पदप्रमारणं न क्रूसा-माम्, यवाइ – "नव वंभचेरमइद्यो बट्ठारस पयसहस्सियो वेद्यो, हवइ य सपंच क्रूसो बहु-बहुत्तरघो पयम्वेत्तं ।। १।। ति । यज्ज सक्रुसिकाकस्थेति विशेषणं तत्तस्य चूलिकासत्ता प्रतिपादनार्चम् न तु पद्यप्रमात्तापिधानार्चम् । यतोऽवाचि नन्दी टीकाकृता" – "म्रट्ठारस वयसहस्सात्ति पुत्त पद्यमग्रुपत्क्वंवस्स, नव वंभचेरमइयस्स पमार्गा विचित्तत्यात्तिय सुत्तात्ति नुरूवएसघो तेसि घत्वो जालिग्नंद्यो । [समवायांग टीका (माचार्य प्रभयदेव सूरि)]

[ माचारांग निर्युक्ति ]

शीलांक ने भी अध्ययनों का यही कम दिया है। स्थानांग<sup>®</sup> ग्रीर समवायांग<sup>®</sup> में महापरिज्ञा अध्ययन को सातवें स्थान पर न रख कर नवम स्थान पर रखा गया है। नंदिसूककी हारिभद्रीया तथा मलयवृत्ति में महापरिज्ञा अध्ययन को आठवें और उपधानश्रुत को नौवें स्थान पर रखा है। इस प्रकार इन अध्ययनों के कम में थोड़ा बहुत अंतर उपलब्ध होता है पर संख्या में कहीं कोई अंतर नहीं दिया गया है।

९ अध्ययनात्मक प्रथम अुतस्कंध में पांच प्रकार के म्राचार−ज्ञान ग्राचार, दर्शन ग्राचार, चारित्र ग्राचार, तप स्राचार ग्रौर वीर्य ग्राचार का वर्णन किया गया है ।

#### प्रथम ग्रध्ययन

प्रथम श्रुतस्कन्ध के शस्त्र-परिज्ञा नामक प्रथम ग्रध्ययन में ७ उद्देशक हैं, जिसमें विश्वबन्धुत्व का सजीव चित्र खींचते हुए बताया गया है कि प्रत्येक जीव ग्रपने ही समान चेतना वाला है और सब को ग्रपना-ग्रपना जीवन प्रिय है ज्रतः प्रत्येक प्राणी को ग्रात्मवत् समफ कर किसी जीव की हिंसा नहीं करनी चाहिए । क्योंकि पृथ्वी, जल, ग्रग्नि, वायु, वनस्पति और त्रसकाय में से किसी भी जीव की हिंसा करना दुर्गति और ग्रनन्त भवश्रमण का कारण है । वनस्पति काय की सजीवता बताने के लिये ग्रघ्ययन में मनूष्य-देह के साथ वनस्पति की तुलना की गई है ।

प्रथम अघ्ययन का नाम शस्त्र-परिज्ञा रखा गया है, उसका अर्थ यह है कि द्रव्य-शस्त्र-लाठी, तलवार, तोप आदि तथा भाव-शस्त्र काम, कोघ, मद, मोहादि की भयंकरता एवं उनके द्वारा अजसरूपेए। वृद्धिगत होने वाले अनन्त भवभ्रमएा के भयावह स्वरूप को समफ कर द्रव्यशस्त्र और भावशस्त्र दोनों प्रकार ने शस्त्रों का परित्याग करना । द्रव्य और भावशस्त्रों को जान कर उनका परित्याग करना साधना का प्रथम चरएा और मुक्ति का प्रथम सोपान है ।

#### हितीय ग्रम्ययन

दूसरे "लोकविजय" नामक ग्रघ्ययन में ६ उद्देशक हैं। लोकविजय का भ्रर्थ है लोक ग्रर्थात् संसार पर विजय । लोक दो प्रकार का है-पहला, चार प्रकार की गतियों में भ्रमण रूप द्रव्यलोक, भ्रौर दूसरा राग-द्वेपादि भावलोक । राग-द्वेषादि भावलोक के कारण ही जीव चतुर्गतिरूप द्रव्यलोक में परिभ्रमण करता है। इस म्रघ्ययन में राग-द्वेप-विषय-कषायदि पर विजय प्राप्त करके लोक ग्रर्थात् भवभ्रमण पर विजय प्राप्त करने का उपदेश दिया गया है। इसमें संसार के बीजरूप मूल कारण क्रोध, मान, माया व लोभ का नाश कर वैराग्य एवं संयम में टढचित्त होने त' । सब प्रकार के ग्रारम्भ-समारम्भों में ममत्वत्याग का निर्देश

मायाररस एरं भगवग्री सद्भलिग्रागस्स पएरवीसं ग्रंडफयग्रा प्रभगत्ता तंजहा-सत्यपरिण्एां लोगविजमो सीग्रोसएग्रिं सम्मत्तं । मावति धुय विमोह जवहाएासुयं महपरिण्एा ।। {समवायांग, समवाय २४]

<sup>ै</sup> एाव बंभचेरा पण्णत्ता तंजहा -- सत्थपरिन्ना, संगविजग्रो जाव उवहारएमुयं महापरिण्एा । [स्थानांग सूत्र, स्थान १]

है। इसके साथ ही साथ इसमें साधक को ग्रनुकूल तथा प्रतिकूल सभी परिस्थितियों में समभाव रखने और संयमपालन के मार्ग में ध्राने वाली वाधाग्रों पर विजय प्राप्त कर ग्रात्मलक्षी बनने का उपदेश है ।

# तृतीय ग्रध्ययन

तीसरे शीतोष्णीय नामक अध्ययन में ४ उद्देशक हैं। शीत का अर्थ है अनुकूल परीषह और उच्णा का अर्थ प्रतिकूल परीषह । इस प्रध्ययन में साघनापथ के पथिक-भिक्षु को उपदेश दिया गया है कि वह अनुकूल परीषहजन्य सुख की स्थिति में अथवा प्रतिकूल परीषहजन्य दुःख की स्थिति में समभाव रखते हुए साधनापथ पर निरन्तर गतिशील रहे। इसके प्रथम उद्देशक में असंयमी को सुप्त की संज्ञा दे कर द्वितीय उद्देशक में बताया गया है कि सुप्त व्यक्ति निरन्तर घोर दुःख भोगते रहते हैं। इसके तृतीय उद्देशक में देह-दमन के साथ-साथ श्रमरा के लिये चित्तशुद्धि करना परमावश्यक ही नहीं श्रनिवार्य बताया गया है। चौथे उद्देशक में कषाय तथा पापकर्म के त्याग एवं संयम में उत्तरोत्तर उत्कर्ष करते रहने का उपदेश है।

निर्युक्तिकार दारा भी तृतीय अध्ययन के इन चारों उद्देशकों का विषयकम उपर्युल्लिखित रूप में ही बताया गया है और यही विषयक्रम वर्तमान में उपलब्ध होता है ।

# चतुचं ग्रध्ययन

चौथे मघ्ययन का नाम सम्यक्त व ग्रघ्ययन है। सम्यक्त व का अर्थ है शाधवत सत्य धर्म में विख्वास, आस्था-श्रद्धा-निष्ठा। इस चौथे सम्यक्त व नामक झघ्ययन में ४ उद्देशक हैं। इस अध्ययन के प्रथम उद्देशक के प्रथम सूत्र में शाधवत सत्य धर्म के स्वरूप का दिग्दर्शन कराते हुए कहा गया है - "अतीत, वर्तमान और आगामी काल के सभी अर्हन्तों-तीर्थंकरों का यही कथन है कि किसी भी प्राएगी, भूत, जीव और सत्व की न तो हिंसा करनी चाहिए न करवानी ही चाहिए और न उसको किसी प्रकार की पीड़ा पहुंचानी चाहिए । अहिंसा रूप यही धर्म शुद्ध है, नित्य है और शाख्वत है। सम्पूर्ण लोक के समस्त जीवों के दुःखों को जानने वाले महा-पुरुषों ने इस (धर्म) का वर्णन किया है। यह अहिंसामूलक धर्म उन सब लोगों को सुनाना चाहिए जो इसको सुनने के लिये उद्यत अथवा अनुद्यत, उपस्थित अथवा अनुपस्थित, मन, वचन एवं काय रूप दण्ड से उपरत अथवा अनुपरत, सोपधिक अथवा निरुपधिक और संयोगरत अथवा संयोग से उपरत हों, क्योंकि यही सच्चा धर्म है, यही मोक्षप्रदायी है।"

से बेमि जे अईया, जे य पहुष्पन्ना, जे आगमिस्सा प्ररहंता भगवंतो ते सब्वे एवमाइक्सति, एवं भासंति, एवं पण्एविति, एवं परूविति – सब्वे पाएग, सब्वे भूया, सब्वे जीवा, सब्वे सत्ता, न हंतब्बा, न अज्जावेयब्बा, न परिधित्तब्बा, न परियावेयब्या, न उद्देयब्बा, एस घम्मे सुद्धे, निइए, सासए समिच्च लोयं सेयण्गेहि पवेइए, तंजहा – उट्ठिएसु वा भगुट्ठिएसु वा उवट्ठिएसु वा अग्गुवट्टिएसु वा उवरयदंडेसु वा अग्गुवरयदंडेसु वा सोवहिएसु वा प्रणोवहिएसु वा संजोगरएसु वा असंजोगरएसु वा तच्च चेयं तहा चेयं, अस्सिं चेयं पवुच्चइ ॥२२७॥ [आचारांग, प्रघ्ययन ४, उद्दे श्व १, मूत्र प्रथम] भ्रयाह सागर तुल्य जैन दर्शन को इस एक ही सूत्र रूप गागर में समाविष्ट कर दिया गया है । सच्ची मानवता का प्रतीक यह सूत्र जैन घर्म को विश्व घर्म के गौरवगरिमापूर्ए पद पर प्रतिष्ठापित करने के लिये पर्याप्त है ।

दितीय उद्देशक में आसव एवं संवर दारों का विवेचन करते हुए बताया गया है कि आसव एवं संवर एकान्ततः स्थान और किया पर नहीं अपितु मूलतः साधक की कमझः शुभान्नुभ तया विन्नुद्ध भावना पर निर्भर करते हैं अतः साधक को राग द्वेष से रहित विज्ञुद्ध भावना रखने के लिये सदा प्रयत्नज्ञील रहना चाहिए।

तृतीय उद्देशक में साथक को उपदेश दिया गया है कि वह भाव-विश्वदि द्वारा नये कर्मों के मागमन को रोकने के साय-साथ पूर्वसंचित कर्मों का नाश करने के सिये यथाज्ञक्य तप-साधना में निरत रहे।

चौथे उद्देशक में साधनामार्ग को कठोर झौर वीरों का मार्ग बताते हुए साधक को उपदेश दिया गया है कि वह समस्त ऐहिक सुखों झौर प्रपने शरीर के प्रति भी ममत्व का त्याग कर सम्यक्त् व द्वारा भहिंसा, संवर भौर निजंरा पर प्राप्त हुई मपनी श्रदा को सदा भपने झाचरएा में उतारने का प्रयत्न करता रहे। चारों उद्देशकों का यही विषयकम निर्युक्ति एवं वृत्ति में निर्दिष्ट है झौर यही कम भाषारांग में भाज भी विद्यमान है।

#### यंचन सम्ययन

पौचर्वे म्रघ्ययन का नाम लोकसार भ्रध्ययन है। इसके भादि, मध्य और मंत में 'मावंति' सब्द आया है इस दृष्टि से इसका दूसरा नाम 'मावंति मध्ययन' भी रखा गया है। इसमें समग्र लोक के सारभूत वर्म-मर्म का निरूपए करते हुए बताया गया है कि लोक में सारभूत-तत्व घर्म, घर्म का सार ज्ञान, ज्ञान का सार संयम और संयम का सार मोक्ष है। प्रस्तुत भ्रघ्ययन में ६ उद्दश्वक हैं।

प्रथम उद्देशक में प्राणिहिंसा को कर्मबन्ध एवं भवभ्रमए का कारए बताते हुए कहा गया है कि जो कोई व्यक्ति किसी प्रयोजन भ्रथवा बिना किसी प्रयोजन के प्राणियों की हिंसा करता है, वह निरन्तर उन्हीं जीवों में घूमता हुमा दुस्सह दुःसों का मनुभव करता है। हिंसा, संशय एवं भोगों का परित्याग किये बिना कोई प्राणी संसारसागर से पार नहीं हो सकता।

दितीय उद्देशक में बताया गया है कि सभी प्राणी जीना और मुखी रहना चाहते हैं, मरना कोई नहीं चाहता, ग्रतः सच्चा मुनि वही है जो किसी जीव की हिंसा नहीं करता और हिंसाजन्य पाप से सदा दूर रहता है।

तृतीय उद्देशक में साधक को उपदेश दिया गया है कि वह सर्वथा अपरिग्रही रह कर कामोन्मुख एवं भोगासक्त अपनी आत्मा के साथ युद्ध करते हुए अपनी भात्मा पर विजय प्राप्त करें। बाह्य युद्धों को अनार्य-युद्ध की संज्ञा देते हुए आत्म-विजय हेतु किये जाने वाले युद्ध को ही आर्य-युद्ध एवं सच्चा युद्ध वताया गया है। चतुर्थं उद्देशक में उस मुनि के लिये एकाकी विचरएा वर्जनीय बताया गया है जो कि वय एवं ज्ञान की हष्टि से अपरिपक्व अथवा परीषहों को सहन करने में सक्षम न हो ।

पंचम उद्देशक के प्रारम्भ में ग्राचार्य की उस निर्मल जल से भरे उपशान्त जलाशय से तुलना की गई है जो ग्रपने स्वच्छ जल से समस्त जलचर जन्तुओं की रक्षा करते हुए समभूमि में भ्रवस्थित है। इसमें बताया गया है कि म्राचार्य भी उस स्वच्छ जलपूर्ण जलाशय के समान सदगुर्खों से भ्रोतःप्रोत, उपशान्त, मन एवं इन्द्रियों को वश में रखने वाले, प्रबुद्ध, तत्वज्ञ, भौर श्रुत से भ्रपना तथा परका कल्यारा करने वाले हैं। जो साधक संगय रहित हो जिनेन्द्र भगवान् द्वारा प्ररूपित तत्वज्ञान को सत्य समऊ कर ऐसे मर्हावयों की श्राज्ञानुसार संयम का पालन करता है वह समाधि को प्राप्त करता है।

इस पांचवें उद्देशक के पांचवें सूत्र में हिंसा से उपरत रहने का जिन मामिक प्रौर ग्रन्तस्तलस्पर्धी शब्दों में जो महत्त्वपूर्ण उपदेश दिया गया है वह उस रूप में संभवतः ग्रन्यत्र विश्व के किसी दर्शन में उपलब्ध नहीं होगा। इसमें बताया गया है - '(ग्रो मानव !) जिसे तू मारने योग्य समभता है वह तू ही है, जिसे तू ग्रपना श्राज्ञावर्ती बनाने योग्य समभता है वह तू ही है, जिसे तू ग्रपना श्राज्ञावर्ती बनाने योग्य समभता है वह तू ही है, जिसे तू ग्रपना श्राज्ञावर्ती बनाने योग्य समभता है वह तू ही है, जिसे तू ग्रपना श्राज्ञावर्ती बनाने योग्य समभता है वह तू ही है, जिसे तू ग्रपता पहुंचाने योग्य समभता है वह तू ही है, जिसे तू पकड़ने-बांघने योग्य समभता है वह तू ही है, जिसे तू प्राएों से वियोजित कर देने योग्य समभता है वह भी तू ही तो है । इस प्रकार के वास्तविक तथ्य को पहिचान कर प्रत्येक जीव को श्रपनी ग्रात्मा के समान समभने वाला सरलवृत्ति युक्त साधु किसी भी जीव की न तो स्वयं हिंसा करें न किसी दूसरे से हिंसा करवाये श्रौर न किसी प्राएगी की हिंसा का ग्रनुमोदन ही करे । दूसरे की हिंसा के फलस्वरूप होने वाला घोर दु:ल मेरी श्रात्मा को ही भोगना पड़ेगा इस प्रकार का विचार कर बुद्धिमान् श्रपने मन में किसी प्राएगी की हिंसा का विचार तक न भाने दे ।'

इस सूत्र में निहित उद्बोधन के माघ्यम से स्पष्टरूपेश प्रत्येक प्राणी को सतर्क किया गया है कि किसी प्राणी के वध, बन्धन, उत्पीड़न आदि का विचार करना वस्तुतः स्वयं का वध, बन्धन, उत्पीड़न करना है। इस प्रकार के विचार करने वालग व्यक्ति सर्वप्रथम स्वयं ही अपने विचारों का निशाना बनता है। क्योंकि दूसरे प्राणी को पीड़ा पहुंचाने के संकल्पमात्र से, इस प्रकार का संकल्प करने वाले प्राणी के आत्मगुणों का हनन हो जाता है। आत्मगुणों का हनन बस्तुतः आत्मबात तुल्य है।

तुमंसि नाम सच्चेव जं हंतव्वंति मस्तसि, तुमंसि नाम सच्चेव जं भज्जावेयव्वंति मन्तसि, तुमंसि नाम सच्चेव जं परियावेयव्वंति मन्नसि एवं जं परिघित्तव्वंति मन्तसि, जं उद्द्वेयंति मन्नसि ग्रंजू चय पढिबुद्धजीवी, तम्हा न हंता नवि घायए, भ्ररणुसवेयरणमप्पार्ऐएा जं हंतव्वं नाभिपत्थए ।

छट्टे उद्देशक में बताया गया है कि जो साधक जिनेन्द्र भगवान् द्वारा प्ररूपित संयमधर्म का अपने श्राचार्य की आज्ञानुसार अप्रमत्तरूप से निरन्तर पालन करता है और सब प्रकार के कर्मबन्धों के भाव-स्रोतों से पूरी तरह बचते हुए साधनारत रहता है वह कमशः चार घातिकमों का क्षय कर मन्त में जन्म-मरण के बन्धन से निर्मुक्त हो निरञ्जन-निराकार, सच्चिदानन्दस्वरूप सिद्धत्व को प्राप्त करता है। इसमें सिद्ध भगवान के स्वरूप का वर्णन करते हुए बताया गया है -"वह जन्म-मरए। के मार्ग से परे, मुक्तावस्था में रत, गब्दों द्वारा मनिर्वचनीय, तर्क द्वारा अगम्य, मति द्वारा अग्राह्य, केवल विश्वद्ध चैतन्य, भनन्त ज्ञान-दर्शनयुक्त, अनन्त प्रक्षय सुख एवं भनन्त शक्ति सम्पन्न, मोक्ष का क्षेत्रज्ञ, परमपद का म्रघ्यासी, है । न वह दीर्घ है न ह्रस्व, न वर्तुलाकार, न त्रिकोएा, न चतूष्कोएा, न परि-मंडलाकार, न कृष्ण, न नील, न रक्तवर्ण, न पीत, न झ्वेत, सुगन्ध एवं दुर्गन्ध रहित, न तिक्त, न कटु, न कषायरस वाला, न खट्टा, न मधुर, कर्कश ग्रंथवा कोमल स्पर्श रहित, न भारी न हल्का, न उष्ण न शीत, न स्निग्न, न रूक्ष, काया-लेश्या तथा कर्मबीज से रहित, नितान्त निस्संग, न स्त्री, न पुरुष मौर न नेपुसंक, सर्वज्ञ-सर्वदर्शी, निरुपम, अरूपी सत्ता वाला मौर मपद होने के कारण वह सिद्ध भगवान् किसी भी पद के द्वारा अनिवंचनीय-अनिरूपगीय हैं।

#### छट्ठा ग्रम्थयन

छट्ठे अघ्ययन का नाम भूत अध्ययन है। धूत का धर्य है किसी वस्तु पर लगे मैल को दूर करके उसे स्वच्छ बना देना। इस अघ्ययन में आत्मा पर लगे कर्म-मैल को तप-संयम द्वारा दूर कर आत्मा को समुज्वल बनाने का उपदेश दिया गया है। इस अध्ययन के ५ उद्देशक हैं।

इसके प्रथम उद्देशक में बताया गया है कि जिस प्रकार शैवाल से समाच्छादित जलाशय का कछुग्रा बाहर की वस्तुग्रों एवं बाहर जाने के मार्ग को नहीं जान सकता, जिस प्रकार एक वृक्ष ग्रपना ग्रधोभाग पृथ्वी में गड़ा हुग्रा द्वोवे-के कारएा शीतोष्ट्यादि संकटों से श्रपना बचाव करने हेतु ग्रन्थक नहीं जा सकता,

<sup>3</sup> अच्चेइ जाईमरर<sup>प्प</sup>सं बट्टमग्गं विवस्तायरए, सब्वे सरा नियट्टति, तक्का जत्य न बिज्बइ, मई तत्य न गाहिया. म्रोए अप्पइट्ठा एस्स स्वेयन्ने, से न दीहे न हस्से न बट्टे न तंसे न च उरसे न परिमंडले न किण्हे न नीले न लोहिए न हालिदे न सुक्किल्ले न सुरभिगंधे न कुरभिगंधे न तित्ते न कडुए न कसाए न प्रंबिले न महुरे न कक्सडे न मउए न गरुए न लहुए न उण्हे न सीए न निद्धे न लुक्से न काऊ न रूहे न संगे न इत्थी न पुरिसे न यन्नहा परिन्ने सन्ने उवमा न विज्जए, अरूबी सत्ता, अपयस्स पर्य नत्थि ।

[ग्राचारांग सूत्र, ग्र० ४ उ० ६, सू० १७१] मुण्डकोपनिपट्, १, १, ६ में भी कुछ इसी प्रकार का वर्षोत है :--

उसी प्रकार मोह में ग्रासक्त व्यक्ति न तो सत्य-मार्ग को देख सकता है ग्रौर न प्रशस्त पथ पर चल कर शान्ति के स्थल पर ही पहुंच सकता है। इसके परिएाम-स्वरूप वह जन्म-मरुएा ग्रौर संसार के दुःखों की चक्की में निरन्तर पिसता रहता है। ग्रतः साधक को चाहिये कि वह सांसारिक मोह एवं ग्रासक्ति से सर्वथा बचा रह कर सदा साधनारत रहे।

द्वितीय उद्देशक में बताया गया है कि जो साधक परीषहों से डर कर साधुत्व एवं वस्त्र, पात्र, कम्बल, पादपुंछनक, रजोहरएगादि संयमसाधना के उपकरएगों का परित्याग कर देते हैं वे दीर्घकाल तक भवभ्रमए करते रहते हैं और जो साधक परीषहों को समभाव से सहन करते हुए संयमपूर्वक साधना में निरत्न रहते हैं वे ग्रन्ततोगत्वा संसारसागर को पार कर निर्वाएा प्राप्त कर लेते हैं।

तृतीय उद्देशक में साधु को उपदेश दिया गया है कि वह धर्मोपकर सो के अतिरिक्त अन्य उपकर सो के कविष्य का कार सम के। वह कभी मन में इस प्रकार का विचार न करे कि मेरा वस्त्र जीर्स हो गया है अतः नये वस्त्र को याचना करूंगा, अथवा सूई-धागे की याचना कर फटे हुए वस्त्र को सीऊंगा अपितु वह उन घीर-वीर महापुरुषों के चरित्र का चिन्तन करे, जिन्होंने निर्वस्त्र रह कर अनेक पूर्वों अथवा वर्षों तक संयम-मार्ग में स्थिर रह परीषहों को सहन कर परमपद प्राप्त किया। साधक उन महापुरुषों की तरह परीषहों को सहन कर परमपद प्राप्त किया। साधक उन महापुरुषों की तरह परीषहों को सहन कर के शक्ति अपने अन्तर में उत्पन्न करने की कामना करे। परीषहों को सहन करते करते जिस साधक की भुजाएं कृश हो जाती हैं, मांस तथा रुधिर स्वल्प मात्रा में अवशिष्ट रह जाता है और जिसने राग-द्वेष पर विजय प्राप्त कर समत्वभाव प्राप्त कर लिया है वह साधक संसारसागर को पार कर लेता है। इसके पश्चात् संयमनिष्ठ साधु को असन्दीन (जल से कभी न भरने वाले) द्वीप की उपमा देते हुए सब जीवों की रक्षा करने वाला तीर्थंकरप्रसाति धर्मतीर्थस्वरूप बताया गया है।

चतुर्थ उद्देशक में बताया गया है कि जो साधु ज्ञान और आचार दोनों से ही भ्रष्ट हो जाते हैं वे अनन्त काल तक भवभ्रमए। करते हुए संसार में भटकते रहते हैं अतः साधक को चाहिये कि वह अहनिश ज्ञान और किया की साधना में निरत रह कर मुक्तिपथ की ग्रोर ग्रंग्रसर होता रहे।

पंचम उद्देशक में उपदेष्टा के लक्षरणों का निरूपण करते हुए बताया गया है कि उपदेष्टा वस्तुतः कष्टसहिष्णु, वेदवित् अर्थात् आगमज्ञान में निष्णात, सर्वभूतानुकम्पी, सकल चराचर जीवनिकाय का शरूप्यभूत हो । उसका उपदेश समष्टि के लिये और समष्टि का हितसाधक तथा शान्ति, क्षमा, ब्रहिसा, विरति, कषायों के उपशमन, निर्वाण, निर्दोष व्रताचरण, सरलता, मृदुता एवं लाघवता प्रादि विषयों पर श्रीगमानुसार होना चाहिये । उपदेश देते समय मुनि स्वयं की तथा अन्य की ग्राशातना-अवहेलना न करे । जिस प्रकार धीर, वीर योढा संग्राम में सबसे ग्रागे रह कर शत्रुओं के साथ घोर युद्ध करता हुग्रा विजय प्राप्त करता

[ग्राचारांग

है उसी प्रकार साधक घोरातिधोर परीषहों को निर्भय ग्रौर स्थिरभाव से सहन करते हुए मृत्युकाल उपस्थित होने पर पादोपगभन श्रादि ग्रनशन कर जब तक ग्रात्मा शरीर से पृथक् न हो जाय तब तक ग्राध्यात्मिक चिन्तन में स्थिरभाव से दत्तचित्त रहे।

#### सातवां मध्ययन

सात उद्देशकों वाला "महापरिज्ञा" नामक सातवां अध्ययन वर्तमान काल में उपलब्ध नहीं है। ऐसी स्थिति में उसके अन्तर्गत किन-किन विषयों पर विवेचन किया गया था इस पर साधिकारिक रूपेएा कोई प्रकाश नहीं डाला जा सकता। यह सहापरिज्ञा अध्ययन किस समय विलुप्त हुआ, इसके सम्बन्ध में निश्चित रूप से तो नहीं कहा जा सकता परन्तु कुछ तथ्यों के प्राधार पर यह अनुमान लगाया जा सकता है कि विकम संवत् १६२ के पश्चात् विकम सं० ९३३ से ५हले किसी समय में महापरिज्ञा अध्ययन उच्छिन्न हुआ होगा।

शीलाचार्य अपर नाम तत्वादित्य<sup>1</sup>. ने शक संवत् ७९८ की वैशाल शुक्ला १ के दिन आचारांग की न्टीका का लेखन सम्पूर्ण किया । 3 साचारांग सूत्र की टीका में प्रथम श्रुतस्कन्ध के छठे प्रघ्ययन की टीका सम्पूर्ण करने के पश्चात् लिखा है- " छठे प्रघ्ययन की टीका समाप्त हुई । स्रब सातवें अध्ययन की टीका करने का स्रवसर समुपस्थित है किन्तु सातवां स्रध्ययन विच्छिन्न हो चुका है स्रतः उसे छोड़ कर स्राठवें स्रध्ययन के सम्बन्ध में कहा जा रहा है।"<sup>3</sup>

माचारांग टीका में उपलब्ध उपरोक्त उल्लेखों से यह तो निविवाद रूप से सिद्ध हो जाता है कि शक सं० ७१८ तदनुसार विक्रम सं० १३३ में महापरिज्ञा म्रघ्ययन विद्यमान नहीं या श्रीर उससे पहले ही यह विलुप्त हो चुका या।

अब यह देखना है कि महापरिज्ञा अध्ययन किस समय तक विद्यमान था। स्राज दुर्भाग्यवश महापरिज्ञा स्रघ्ययन तो उपलव्ध नहीं पर सौभाग्य से इस पर लिखी हुई नवगाथात्मक निर्युक्ति उपलब्ध है।

आचारांग-निर्युक्ति में महापरिज्ञा नामक सातवें अध्ययन के विलुप्त होने का कोई उल्लेख न होना और उसमें इस अध्ययन की निर्युक्ति का अस्तित्व, इन दो प्रबल प्रमाणों से यह निविवादरूपेण सिद्ध हो जाता है कि निर्युक्ति की रचना के समय निर्युक्तिकार के समक्ष महापरिज्ञा अध्ययन विद्यमान था।

**कहाचर्यास्य श्रुतस्कंधस्य निवृत् कुलीनश्री गीलाचाग्रें**श तत्वादित्यापरनाम्ना वाहरिसाधु-सहायेन कृता टीका परिसमाप्तेति श्लोकतो ग्रन्थमानं १७६ ।

[माचारांग, प्र॰ श्रु॰ स्कं॰, शीखांकाचार्यकृत टीका, पृ० ४२७]

- शकतृषकालातीतसंबत्सरक्षतेषु सप्तस्यु ऋष्टानवतीत्यधिकेषु वैशाखशुक्ल पंचम्यां २ प्राचार-टीका कृतेति । [वही, द्वितीय श्रुतस्कन्ध, पृ० २५१]
- <sup>3</sup> उक्तं षष्टमध्ययनमधुना सप्तव्राध्वयनस्य महापरिज्ञाख्यस्यावसरस्तच्च व्यवच्छिन्नमिति-कृत्वातिलंध्याष्टमस्य संबन्धो वाच्यः । [वही, पृ० ३४२ : धनपतिसिंह ग्रागमसंग्रहः]

इस तथ्य के स्पष्ट हो जाने के पश्चात् यह प्रश्न उपस्थित होता है कि प्राचारांग-निर्युक्ति की रचना किस समय की गई ? परम्परागत जनश्रुति के प्राचारांग-निर्युक्ति की रचना किस समय की गई ? परम्परागत जनश्रुति के प्राचारां पर बहुत प्राचीन काल से यह मान्यता चली ग्रा रही है कि चतुर्दश पूर्वधर प्राचार्य भद्रबाहु ने ग्राचारांगादि १० सूत्रों पर निर्युक्तियों की रचना की । श्रुतकेवली भद्रबाहु का ग्राचार्यकाल वीर नि० सं० १४६ से १७० तक का है । निर्युक्तियों में उल्लिखित ग्रनेक महत्वपूर्ण ऐतिहासिक तथ्यों, घटनाग्रों ग्रीर व्यक्तियों से सम्बन्धित विवेचनों पर गम्भीरतापूर्वक पर्यालोचन के पश्चात् प्रत्येक निष्पक्ष विचारक की यह निश्चित धारएगा बन जाती है कि परम्परागत मान्यता के प्रनुसार चतुर्दश पूर्वधर ग्राचार्य भद्रबाहु भले ही मूल निर्युक्तियों के रचनाकार रहे हों पर वर्तमान में जो स्वरूप इन निर्युक्तियों का उपलब्ध होता है, वह स्वरूप विक्रम सं० ४६२ के ग्रास-पास हुए नैमित्तिक भद्रबाहु ने प्रदान किया । इसी ग्रन्थ के ग्रागे के श्रुतकेवली ग्राचार्य भद्रबाहु के प्रकरण में एतद्विषयक महत्वपूर्ण तथ्यों पर यथास्थान पर्याप्त प्रकाश डालने का प्रयास किया जायगा ।

उपर्युल्लिखित तथ्यों पर विचार करने से यह निष्कर्ष निकलता है कि आचारांग सूत्र का महापरिज्ञा नामक सातवां ग्रध्ययन निर्युक्तियों को ग्रन्तिम रूप देने वाले नैमित्तिक भद्रबाहु के समय में वि० सं० ४६२ तक विद्यमान था म्रौर इसके पक्ष्चात् वि० सं० ४६२ से वि० सं० ६३३ के बीच की ३७१ वर्ष की श्रवधि में किसी समय वह लुप्त हो गया।

#### विषय-वस्तु

यह तो पहले बताया जा चुका है कि महापरिज्ञा ग्रध्ययन में किन-किन विषयों का समावेश था, यह ग्राधिकारिक रूप से विस्तारपूर्वक नहीं बताया जा सकता क्योंकि मूलतः यह ग्रध्ययन विलुप्त हो चुका है। फिर भी प्रथम श्रुत-स्कन्ध के ग्रध्ययनों की विषय-परिचायिका गाथाग्रों में, ग्रौर शीलांकाचार्यकृत स्कन्ध के ग्रध्ययनों की विषय-परिचायिका गाथाग्रों में, ग्रौर शीलांकाचार्यकृत इनकी टीका में किचित् संकेत के रूप में ग्रौर ग्राचारांग निर्युक्ति में उसकी ग्रपेक्षा थोड़े विस्तार के साथ महापरिज्ञा ग्रध्ययनान्तर्गत विषय का परिचय दिया गया है।

ग्रीचारांग निर्युक्ति में प्रथम श्रुतस्कन्ध के ६ ग्रध्ययनों के विषय का परिचय देते हुए सातवें महापरिज्ञा ग्रध्ययन का विषय बताया गया है- ''मोहजन्य परीषह उपसर्ग !'' इस गाथा-पद की व्याख्या करते हुए टीकाकार ग्राचार्य ग्रीलांक ने लिखा है ''संयमादि गुरा युक्त साधु के समक्ष यदि कभी मोहजन्य

े जियसंजमो य लोगो, जह वज्मद जह य तं पज्जहियव्वं । सुहदुक्खतितिक्खा वि य, संमर्त्त लोगसारो य ।।३३।। निस्संगया य छट्ठे, मोहसमुत्था परीसहोवसग्ग. । निज्जाएां ग्रट्ठमए, नवमे य जिरऐएा पर्यति ।।३४।। [ग्राचारांग-निर्यु क्ति, (प्रथम श्रुतस्कंध)] परीषह अथवा उपसगं उत्पन्न हो जाय तो उसे चाहिये कि वह उन्हें टढ़ता के साथ समीचीन रूपेश सहन करे। <sup>9</sup>

श्राचारांग निर्युक्ति में महापरिज्ञा अध्ययन पर जो १ गाथाएं दी हुई हैं उनमें से पहली दो गाथाओं में यह बताया गया है कि साधक अपनी दैनंदिनी किया से लेकर अंतकिया संलेखना तक में अपने सम्मुख उपस्थित होने वाले अनुकूल परीषहों तथा साध्वाचार के समस्त अतिचारों को उत्कृष्ट कोटि के आदर्श एवं विशिष्ट ज्ञान से समफ कर उनसे किंचित्मात्र भी विचलित न होते हुए संयममार्ग में स्थिर रहे।

इनसे आगे की तीन गाथाओं में बताया गया है कि महा शब्द का प्राधान्य अर्थ में और परिमाएा अर्थ में भी प्रयोग होता है। इस प्रकार द्रव्य, क्षेत्र काल और भाव की ट्रब्टि से जो प्राधान्यता में महान् हों वहां महा शब्द श्राधा-न्यता का द्योतक और द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव की ट्रब्टि से जहां, ग्राकार, प्रकार, परिमाए, भार ग्रादि का बोध कराने के लिये महा शब्द का प्रयोग किया जायगा वहां वह परिमाएा का बोधक होगा।

इससे आगे की तीन गाथाओं में परिज्ञा के द्रव्य, क्षेत्र, काल एवं भाव की हष्टि से भेद उपभेद बताने के पश्चात् भावपरिज्ञा को मूलगुरा एवं उत्तरगुरा के भेद से दो प्रकार का, मूल गुरा भावपरिज्ञा को पांच प्रकार का और उत्तर गुरा भावपरिज्ञा को दो प्रकार का बताया गया है और यह कहा गया है कि प्राधान्यता की हष्टि से दोनों प्रकार की परिज्ञाओं में जो सर्वोत्तम परिज्ञान होता है उसे महापरिज्ञा कहते हैं।

ंइस अध्ययन की निर्युक्ति की अंतिम गाथा में साधक को यह निर्देश दिया गया है कि वह मन, वचन और काय से पूर्णतया देवांगना, मानवांगना एवं तिर्यंचांगना का परित्याग करे। 3

| ٦ | सप्तेः ज्वयं-संयमादि गुरायुक्तस्य कदाचितगोहसमुत्या परीषहोपसर्गा दा प्रादुमंवेयुस्ते |
|---|-------------------------------------------------------------------------------------|
|   | सर ी ोडव्या । [ग्राचारांग, शीलांकाचार्यकृत टीका, पृ० -]                             |
| २ | सः तिण्णिपलिया, सीयपरीसह हीयासर्ग धुवर्गः ।                                         |
|   | सूईमादियारां, सन्निही मट्ठवडिया ॥६०॥                                                |
|   | ग्रासंदीय ग्रकरएां उवएसाएां निकायरणा चेव ।                                          |
|   | संलेहणिया ऐोया, भत्तपरिएांतकिरिया य ।।६१⊞                                           |
|   | पाहत्ये महासद्दो परिमाणो चेव होइ नायव्यो ।                                          |
|   | पाहरो परिमारों य छब्बिहे. होइ निक्सेवो ॥६२॥                                         |
|   | दब्वे सेत्ते काले, भावमि य होति या पहाएगउ ।                                         |
|   | तेसि महासदो खलु, पाहरऐएां तु निप्पन्तो ।।६३म                                        |

**प्राचारांग** 

महापरिज्ञा म्राध्ययन पर दी हुई उपरिलिखित ६ निर्युक्ति-गाथाम्रों से इस अध्ययन के विषय पर स्पष्ट रूप से पूर्ण प्रकाश तो नहीं पड़ता पर इतना संकेत अवश्य मिलता है कि इस म्राध्ययन में साधक को म्रपने सम्पूर्श साधक जीवन में प्रतिपल प्रतिपद पर सजग रहने, साध्वाचार तथा साध्वाचार के म्रतिचारों को विशिष्ट प्रज्ञा द्वारा भलीभांति समभकर तीव्र मोह के उदय से उत्पन्न सभी प्रकार के यौन म्राथवा मन्य परीषहों एवं उपसर्गों से किंचित्मात्र भी चलित न हो ब्रह्मनिष्ठ, म्रात्मनिष्ठ मौर संयमनिष्ठ रहने का उपायों सहित उपदेश दिया गया था।

लुप्त हुए "महापरिज्ञा" अध्ययन में किन-किन विषयों का निरूपए। किया गया था इस सम्बन्ध में उपर्युल्लिखित टीका, वूरिए एवं निर्युक्ति के उल्लेखों के अतिरिक्त एक और बडा ही महत्त्वपूर्ण उल्लेख ग्राचारांग-द्वितीय श्रुतस्कन्ध की निर्युक्ति तथा टीका में उपलब्ध होता है। उसमें यह बताया गया है कि ग्राचारांग सूत्र के द्वितीय श्रुतस्कन्ध की "सप्तसप्तिका" नाम की द्वितीया चूला के सातों मध्ययनों की रचना ग्राचारांग प्रथम श्रुतस्कन्ध के महापरिज्ञा नामक सातवें मध्ययन के सातों उद्देशकों के ग्राधार पर की गई है।

निर्युक्तिकार ग्रीर टीकाकार, दोनों ने ही ग्राचारांग के प्रथम श्रुतस्कन्ध को ग्राचारांग और द्वितीय श्रुतस्कन्ध को त्राचाराग्र बताते हुए कहा है कि नव-ब्रह्मचर्याध्ययनात्मक ग्राचारांग में साधुओं के जानने योग्य सभी बातें नहीं बताई जा सकी हैं तथा ग्रनेक वातें संक्षेप में बताई गई हैं। शिष्यों को उन सब ग्रावश्यक ज्ञेय वस्तुओं का स्पष्टरूपेग वोघ हो जाय इस दृष्टि से चतुर्दशपूर्वधर स्थविरों ने

|   | दन्वे छेत्ते काले भावंभिय जे भवे महंताउ ।                                            |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------|
|   | तेसु महासद्दो खलु, पमाराउ होंति निष्पण्गो ॥६४॥                                       |
|   | दब्वे खेत्ते काले, भावे परिण्णा य बोधव्वा ।                                          |
|   | जारएस उववक्खरएउ य, दुविहा पुरोक्केंक्का ॥६४॥                                         |
|   | भावपरिण्सा दुविहा, मूलगुसे चेव उत्तरगुसी य ।                                         |
|   | भूलगुर्गे पंचविहा, दुबिहा पुरग उत्तरगुरोसु ॥६६॥                                      |
|   | पाहरणाएा उपमयं भाव, परिण्एाए तह य दुविहाए ।                                          |
|   | परिण्णाखेसु पहाखी, महापरिण्ला तउ होइ ॥६७॥                                            |
|   | देवीएं मगुईएां, तिरिक्खजोगिगयाएा इत्थीएां ।                                          |
|   | तिविहेरा परिव्वाउ, महापरिण्साए निज्जुत्ती ग्र६=।।                                    |
|   | [ग्राचारांग-नियुं क्ति (प्रथम अुतस्कध) ]                                             |
| ٩ | सत्तेकारिए सत्तवि, सिण्ज्रूढाई महापरिण्एात्रो ।                                      |
|   | [ग्रावारांग निर्युक्ति, श्रुत० २]                                                    |
|   | (ख) तथा महापरिज्ञाध्ययन सप्तोद्दे शकास्तेभ्यः प्रत्येकं सप्तापि सप्तैकका निव्यू ढा । |
|   | [शीलांकाचार्यकृत ग्राचारांग टीका, पृ० ४]                                             |
|   |                                                                                      |

उन नवब्रह्मचर्याध्ययनों में से, उक्त, अनुक्त अथवा संक्षेप से कही गई बातों को लेकर द्वितीय श्रुतस्कन्धरूप ग्राचाराग्र को विस्तारपूर्वक रचना की ।'

निर्युक्तिकार और टीकाकार के इस कथन से मह स्पष्ट निष्कर्ष निकलता है कि महापरिज्ञा ग्रध्ययन के सात उद्देशकों में जिन विषयों का विवेचन विवक्षित था अथवा जिन विषयों का संक्षेपत: उल्लेख किया गया उन्हों सातों अध्ययनों में प्रतिपादित विषयों के आधार पर आचारांग के द्वितीय अतुतस्कन्ध की द्वितीया चूला के सात अध्ययनों की रचना की गई। इसका सीधा सा अर्थ यह हुआ कि द्वितीया चूला के सात अध्ययनों में जो विषय हैं वे तो कम से कम, संक्षेपत: अवश्य ही महापरिज्ञा अध्ययन के सात उद्देशकों में प्रतिपादित किये गये थे।

## महापरिज्ञा अध्ययन में मंत्र-विद्या

यद्यपि म्राचारांग निर्युक्ति, भीलांककृत ग्राचारांग टीका, जिनदास गएि द्वारा रचित म्राचारांग चूरिए श्रौर अन्य ग्रागमिक ग्रन्थों में इस प्रकार का उल्लेख उपलब्ध नहीं होता पर पारम्परिक प्रसिद्ध जनश्रुति के म्राधार पर यह मान्यता चली म्रा रही है कि ग्राचारांग सूत्र के "महापरिजा" ग्रध्ययन में अनेक मन्त्रों श्रौर वड़ी महत्वपूर्ण विद्यायों का समावेश था। उन मन्त्रों ग्रौर विशिष्ट विद्याग्रों का स्वल्प सत्त्व, धेर्य एवं गाम्भीर्य वाले साधक कहीं दुरुपयोग न कर लें इस जन-हित की भावना से पूर्वकाल के स्राचार्यों ने युपने शिप्यों को इस ग्रध्ययन की वाचना देना वन्द कर दिया ग्रौर इसके परिंग्रामस्तरूप शनैः शनैः कालक्रम से महापरिजा ग्रध्ययन विलुप्त हो गया। इस परम्परागत प्रसिद्ध जनश्रुति को एकान्ततः ग्रविश्वसनीय किवदन्ती की गणाना में भी नहीं रखा जा सकता क्योंकि माचार्य वज्रस्वामी ने महापरिजा ग्रध्ययन से आकाशगामिनी विद्या की उपलब्धि की, इस प्रकार का उल्लेख ग्रनेक ग्रन्थों में ग्राज भी उपलब्ध होता है। आचा-रांग चूर्गिकार ने लिखा है – "विना ग्राज्ञा, विना ग्रनुमति के महापरिजा ग्रध्ययन

| ٩. | (क) | ग्रामाराउ | ग्रत्यो | ग्रायारग्गेमु | पविभत्तो | n≨n |
|----|-----|-----------|---------|---------------|----------|-----|
|----|-----|-----------|---------|---------------|----------|-----|

[ग्राचारांग-निर्यु क्ति, श्रुतस्कंध २]

- (ख) तत्राद्यं श्रुतस्कन्धं नवत्र स्वयंध्ययनानि प्रतिपादितानि तेषु च न समस्तोऽपि विवक्ति-तोऽथोंऽभिहितो ......मक्षेपोकस्य प्रपंचाय तदग्रभूताश्चतस्र-श्रद्रहा..... शिष्यहितं भवत्विति ऋत्वा ग्रनुग्रहाथं तथा ग्रप्रकटोऽर्थं प्रकटो यथास्यादित्येवमर्थं च कुतो निध्यूं ह: ? ग्राचारान् मकाशान् समस्तोऽप्यर्थं ग्राचाराग्रेषु विस्तरे ए प्रविभक्त इति । [शीसांकाचार्यकृत टीका, श्रु० २, पू० ४]
- <sup>२</sup> (क) जेग्गुद्धरिया विज्ञा, ग्रागामगमा महापरिन्नाग्रो । वंदामि ग्रुज्ज वटरं, ग्रंपच्छिमो जो मुग्रवराग्गुं ।।७६६।। [ग्रावश्यक मलय, उपोद्घात, पृ० ३६० (१)] (ग्र) महापरिज्ञाध्ययताद्, ग्राचारांगास्तरस्थितात् ।
  - ं श्री वर्ज्य गोद्धता<sup>ँ</sup> विद्या तदा गगतगामिनों ध१४८५। (प्रभावक चरित्र }

भाषारांग

#### **श्राचारांग**]

नहीं पढ़ा जाता (था)।" इससे भी थोड़ा ग्राभास होता है कि महापरिज्ञा श्रघ्ययन में कुछ इस प्रकार की विशिष्ट बातें थीं जिनका बोध साधारएा साधक के लिये वर्जनीय था।

### षाठवां म्रध्ययन

आठवें अध्ययन के दो नॉम हैं विमोक्ष और विमोह । इसके मध्य में "इच्चेयं विमोहाययण" तथा "अगुपुख्वेग विमोहाइं" और अन्त में-"विमोहन्नयरं हियं" – इन पदों में विमोह शब्द का प्रयोग होने के कारण संभवतः इस अध्ययन का नाम विमोह अध्ययन रखा गया हो । अर्थतः इन दोनों शब्दों में कोई विशेष अन्तर प्रतीत नहीं होता क्योंकि विमोक्ष का अर्थ है सब प्रकार के संग से पृथक् हो जाना और विमोह का अर्थ है मोह रहित होना । इस अध्ययन में ये दोनों शब्द समस्त ऐहिक संसर्गों के परित्याग के अर्थ में प्रयुक्त हुए हैं।

इस प्रध्यया के प्रथम उद्देशक में श्रमणों के लिये निर्देश है कि वे प्रपने से भिन्न आचार, भिन्न धर्मवाले साधुओं के साथ न प्रशन-पान करें और न वस्त्र, पात्र, कंबल, पादपुंछनक, निमन्त्रएा, ग्रादर-समादर, सेवा-शुश्रूषा ग्रादि का ग्रादान-प्रदान ही करें । इसमें सदा सब प्रकार के पापों से बचते रहने के ग्रादेश के साथ कहा गया है कि विवेकपूर्वक सब पाप-कर्मों को सम्प्रक्रूपेए। समभते हुए किसी भी दशा में पाप न करना ही वास्तविक धर्म है ।

दितीय उद्देशक में साधु को यह उपदेश दिया गया है कि वह अकल्पनीय वस्तु को किसी भी दशा में ग्रहण न करे भौर उस प्रकार की स्थिति में यदि कोई गृहस्य प्रप्रसन्न हो कर ताड़न-तर्जन ग्रादि भयंकर कष्ट भी दे तो साधु शान्तचित्त भौर समभाव से उन परीषहों को सहन करे।

तीसरे उद्देशक में एकचर्या, भिक्षुलक्षएा मादि का उल्लेख करने के पश्चात् कहा गया है कि यदि किसी साधु के शरीर कम्पन को देख कर किसी गृहस्य के मन में इस प्रकार की शंका उत्पन्न हो जाय कि कामोत्तेजना के कारए। उसका शरीर कांप रहा है तो उस साधु को चाहिये कि उस गृहस्थ की उस शंका का समीचीन रूपेए। समाधान करे।

चौथे उद्देशक में एक भगिग्रहधारी मुनि के वस्त्र, पात्र आदि की मर्योदा के उल्लेख के साथ साधु को निर्देश दिया गया है कि वह जिनेन्द्र भगवान् द्वारा प्रतिपादित मुनि की सचेलक तया अचेलक भवस्थाओं को समभावपूर्वक भच्छी तरह से जाने भौर समभे । इसमें साधक को निर्देश दिया गया है कि उन विषम परिस्थितियों में जब कि संयम की रक्षा सभी तरह से मसंभव प्रतीत होने खगे मथवा स्त्री भादि का मनुकूल या प्रतिकूल उपसर्ग उपस्थित होने पर उसे अपने संयम के भंग होने की पूरी संभावना हो तो उस प्रकार की विषम परिस्थितियों में बह विवेक एवं समभावपूर्वक प्राशों के मोह का परित्याग कर सहर्ष मृत्यु का बरए करे। पांचवें उद्देशक में बताया गया है कि दो वस्त्र एवं एक पात्रधारी, एक साटकधारी ग्रथवा ' ग्रचेल साधक समभाव से परीषहों को सहन करे । विभिन्न अभिग्रहधारी साधु जिनेन्द्र भगवान् द्वारा प्ररूपित धर्म को मच्छी तरह जानता हुग्रा ग्रपने ग्रभिग्रह का यथार्थरूप से पालन करे भौर भक्तपरिज्ञा द्वारा ग्रन्त में समाधिपूर्वक प्राग्तरयाग करे ।

छठे उद्देशक में साधु को उपदेश दिया गया है कि यदि उसने एक वस्त और एक पात्र रखने का ग्रभिग्रह किया है तो शीतादि परीषहों के समुपस्थित होने पर दूसरे वस्त्र ग्रथवा पात्र की कांक्षा न करे। इस उद्देशक में वस्त्र, पात्र ग्रादि की लाघवता एवं आत्मलाघवता ग्रर्थात्– मैं एकाकी हूं, न तो मेरा कोई है ग्रीर न में किसी का हूं– इस प्रकार की भावना को तप ग्रीर भात्मविकास का साधन बताया गया है। इसमें साधु को यह भी उपदेश दिया गया है कि वह रस का ग्रास्वादन नहीं करते हुए ग्राहार करे ग्रीर जब उसे विश्वास हो जाय कि संयमसाधना के कठोर कियानुष्ठानों का पालन करते हुए ग्रथवा रोगादि के कारएग उसका शरीर अत्यंत की एवं ग्रशक्त हो गया है तो वह किसी गृहस्थ से निर्दोष धास की याचना कर जीवजन्तु रहित एकान्त स्थान में भूमि को परिमार्जित कर तृएा शय्या बिछाये ग्रीर उस पर शान्ति एवं समतापूर्यंक इंगितमरएग स्वीकार करे।

सातवें उद्देशक में बताया गया है कि जो प्रतिमासम्पन्न अचेलक साधु संयम में अवस्थित है उसके मन में यदि इस प्रकार के विचार उत्पन्न हों कि वह तृएास्पर्श, शीत, उप्एा, डांस मच्छर आदि के परीषहों को सहन करने में तो समर्थ है पर लज्जा को जीतने में असमर्थ है तो उस स्थिति में उसे कटिबन्ध धारएा करना कल्पता है। रे संयमसाधना अथवा रोगादि के कारएा बल तथा शरीर के अत्यधिक क्षीएा हो जाने की दशा में साधु के लिये इस उद्देशक में विधान किया गया है कि वह गुफा आदि प्राशुक स्थान में गृहस्थ से याचना कर लाये हुए तृएगों की शय्या बिछा उस पर कटी हुई लकड़ी की तरह निश्चल हो पादोपगमन अनशन करे।

ग्राठवें उद्देशक में पंडितमरएा का बड़ा ही हृृदयस्पर्शी वर्णन करते हुए बताया गया है कि निरन्तर संयम की कठोर साधना करते हुए ग्रथवा ग्रसाध्य रोग से शरीर इतना निर्बल हो जाय कि स्वाध्यायादि संयमसाधना का भी सामर्थ्य न रहे तो मुनि पूर्ववर्रिएत विधि से जीवजन्तुरहित एकान्त स्थान में तृरएासन बिछा कर बाह्याभ्यंतर ग्रन्थियों के परित्याग के साथ शान्त चित्त से ग्रनशन स्वीकार करे । भक्त प्रत्याख्यान, इंगित मरएा ग्रौर पादोपगमन-इन तीन प्रकार के सन्थारों

ते भिक्खु अचेले परिवृत्तिए तस्त एां भिक्खुस्स एवं भवइ चाएमि ग्रहं तएाफास महिया-सित्तए, सीयफास यहियासित्तए स्तिए स्तिए स्वित्यासित्तए स्वित्यासित्तए, स्वे के के संचाएमि ग्रहियासित्तए, एवं से कप्पेइ कडिवन्धएां धारित्तए ।।२२०।। (ग्राचा०, ग्र० ६ उठ छ)

में पहले से दूसरे भौर दूसरे से तीसरे को श्रेष्ठ बताते हुए साधक को निर्देश दिया गया है कि वह जीवन भौर मरए दोनों में समान रूप से मनासक्त रहते हुए न जीने की भूमिलाषा करे भौर न मरने की प्रार्थना ही । वह म्रात्मचिन्तन के म्रतिरिक्त मानसिक, वाचिक एवं कायिक सभी प्रकार के व्यापार को बन्द कर केवल म्रात्म-रमए करता हुमा घोर से घोर उपसर्ग उपस्थित होने पर भी शान्त, दान्त एवं स्थिर रहे । भनशनावस्था में उसके शरीर के मांस का यदि हिंस पशु भक्षए करें या उसके रक्त का पान करें तो उस हिंसा-जन्य वेदना को ग्रपनी म्रात्मा के लिये ममुर्तासचन तुल्य समफ कर समभाव से भ्रंतिम सांस तक अपने कर्मों की निर्जरा करता रहे । यदि उसे उस भ्रवस्था में मानवोपभोग्य म्रथवा देवोपभोग्य कमनीय से कमनीय भोगों का भी प्रलोभन दिया जाय तो वह उनको ग्रहए करने की इच्छा तक न करे मौर मोहरहित हो कर उपरोक्त तीन प्रकार के ग्रनशनों में से यथाशक्ति किसी एक भनशन को हितकारी समफ कर स्वीकार कर 1

# नौबां भण्ययम

नौवें उपधानश्रुत नामक ग्रध्ययन में मुख्य रूप से भगवान महावीर की साधना का वर्णन है। यह पूरा ग्रध्ययन गाथात्मक है। इसमें एक भी सूत्र नहीं है। इसके ४ उद्देशक हैं। प्रथम उद्देशक में भगवान महावीर द्वारा दीक्षा से दो वर्ष पूर्व सचित्त का त्याग, दीक्षानन्तर विहार, परपात्र एवं परवस्त्र का त्याग ग्रौर १३ मास पक्ष्चात् देवदूष्य वस्त्र का परित्याग बताया गया है। इसमें यह बताया गया है कि भगवान महावीर ने केवल पूर्व-तीर्थंकरों की परम्परा का निर्वहन करने के लिये ही देवदूष्य वस्त्र स्वीकार किया पर शीत एवं दंस-मशकजन्य परीषहों से बचने के लिये उन्होंने उसका कभी उपयोग नहीं किया।

दूसरे भौर तीसरे उद्देशक में यह बताया गया है कि भगवान् महावीर को किन-किन विकट क्षेत्रों में विहार कर कैसे-कैसे स्थानों में रहना पड़ा प्रौर उन्हें वहां कितने ग्रसह्य एवं घोर परीषह सहन करने पड़े।

चौथे उद्देशक में भगवान महावीर की घोर तपश्चर्याओं के वर्णन के साथ-साथ यह भी बताया गया है कि उन्हें भिक्षा में किस-किस प्रकार का रूक्ष एवं नीरस भोजन मिला, कितना समय उन्होंने निराहार रह कर तथा कितना समय बिना पानी के बिताया । अनाय देश में बिहार के समय वहाँ के निवासियों द्वारा प्रभु को दिये गये भीषए। कब्टों के हृदयद्वावी वर्णन के साथ इसमें बताया गया है कि भगवान महावीर उन असहा परीषहों से किचित्मात्र भी विचलित नहीं हुए।

इस प्रकार माचारांग सूत्र के प्रथम श्रुतस्कन्ध में ६ श्रध्ययन ग्रौर नवों मध्ययनों के कुल ४१ उद्देशक हैं। महापरिज्ञा ग्रध्ययन ग्रौर उसके सातों उद्देशकों के विलुप्त हो जाने के कारएग वर्तमान में प्रथम श्रुतस्कन्ध के द ग्रध्ययन ग्रौर ४४ उद्देशक ही उपलब्ध हैं।

### द्वितीय अतुसरकम्ब

निर्युक्तिकार के मतानुसार ग्राचारांग के द्वितीय श्रुतस्कन्ध की ४ चूलिकाएं मानी गई हैं उनमें से प्रथम चार चूलिकाएं ही विद्यमान हैं तथा निशीथ नाम की पांचवीं चूलिका विस्तृत होने के कारण संभवतः निर्युक्तियों के रचनाकाल से पहले ही ग्राचारांग से अलग को जा कर निशीथ नामक शास्त्र के रूप में प्रतिष्ठा-पित कर दी गई थी। क्योंकि नन्दिसूत्र में इसका निशीथ के नाम से तथा स्थानांग, समवायांग एवं निर्युक्ति में इसका ग्राचारकल्प ग्रथवा ग्राचारप्रकल्प के नाम से उल्लेख उपलब्ध होता है।

प्रथम चूलिका में पिण्डैषेणा ग्रादि सात ग्राध्ययन ग्रीर उनके कुल मिला कर २४ उद्देशक हैं। पिण्डैषणा नामक इसके प्रथम ग्राध्ययन में निर्दोष ग्राहार-पानी किस प्रकार प्राप्त करना, भिक्षा के समय किस प्रकार चलना, किस प्रकार की भाषा बोलना, किस प्रकार ग्राहार प्राप्त करना ग्रादि का वर्णन है। शय्यैषणा नामक द्वितीय ग्राध्ययन में सदोष-निर्दोष उपाश्रय का विचार किया गया है। तीसरे ईर्येषणा ग्राध्ययन में सदोष-निर्दोष उपाश्रय का विचार किया गया है। तीसरे ईर्येषणा ग्राध्ययन में चलने की विधि ग्रीर ग्राप्ताद काल में नाव में बैठने की विधि बताई गई है। चौथे भाषेषणा ग्राध्ययन में वक्ता के लिये १६ वचनों की जानकारी मावश्यक बताते हुए कोधोत्पत्ति के कारणों का निषेध किया गया है। पांचवें वस्त्रैषणा ग्राध्ययन में यह बताया गया है कि साधु को किस प्रकार वस्त्र ग्रहण करने चाहिये। छट्ठे पात्रेषणा नामक प्रध्ययन में पात्र-ग्रहण की विधि का निरूपण किया गया है। सातवें ग्रवग्रहैषणा नामक प्रध्ययन में यह बताया गया है कि श्रमण को ग्रपने सावधि निवासार्थ किस तरह का मर्यादित स्थान किस प्रकार प्राप्त करना ग्रीर उसमें किस प्रकार रहना ग्रादि। यह पूरी चूलिका गद्यात्मक है।

दितीय चूलिका में भी स्थान, -निषीधिका आदि ७ ग्रध्ययन हैं जो सभी उद्देशकरहित हैं। पहले भ्रध्ययन में कायोत्सर्ग (घ्यान) ग्रादि की हब्टि से उपयुक्त स्थान तथा दूसरे म्रध्ययन में निषीधिका की प्राप्ति के सम्बन्ध में निर्देश दिया गया है। तीसरे भ्रध्ययन में दीर्घशंका तथा लघुशंका के स्थान के बारे में निरूपए है। चौथे तथा पांचवें ग्रध्ययन में कमशः शब्द ग्रीर रूप के प्रति राग-द्वेष रहित रहने का श्रमए। के लिये विधान है। द्वितीय चूलिका भी पूरी गद्यमय है।

तीसरी "भावना" नामक चूलिका में भगवान् महावीर के गर्भावतरण, गर्भ-साहरण, जन्म, जन्मोत्सव, नामकरण, तीन नाम, माता-पिता-पितृव्य के नाम, बहिन, भाई, भार्या, पुत्री एवं दोहित्री के नाम, माता-पिता का स्वर्गवास, वर्षीदान भौर साधना का वर्णन किया गया है। इस में प्रत्येक महाव्रत की पांच-पांच भावनाओं का भी प्रतिपादन किया गया है। इस चूलिका में चौवीस गाचाएं और शेष सब गद्य-पाठ हैं। चौथी "बिमुक्ति" नामक चूलिका में वीतराग स्वरूप का उपमात्रों के साथ वर्णन किया गया है। इस चूलिका में केवल ११ गाथाएँ हैं।

इस प्रकार ग्राचारांग सूत्र के दोनों श्रुतस्कन्धों के कुल मिला कर २४ भ्रष्टययन भ्रीर ६४ उद्देशक होते हैं पर प्रथम श्रुतस्कन्ध के महापरिज्ञा नामक सातवें म्रध्ययन के लुप्त हो जाने के कारए। वर्तमान में सम्पूर्एा ग्राचारांग के दो श्रुतस्कन्ध, २४ ग्रध्ययन ग्रीर ७८ उद्देशक ही उपलब्ध हैं।

गोम्मटसार, धवला, जयधवला, ग्रंगपण्एसि, राजवातिक आदि दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में आचारांग के विषयों का परिचय कराते हए बताया गया है कि माचारांग में मन, वचन, काय, भिक्षा, ईयी, उत्सर्ग, शयनासन एवं विनय इन माठ प्रकार की मुद्धियों का विधान है। समीचीनतया विचार किया जाय तो यह कथन माचारांग के द्वितीय अुतस्कन्ध पर पूरी तरह घटित होता है। यस्तुत ग्राचारांग के दूसरे श्रुतस्कन्ध में ग्राचार पर विशेष बल दिया जा कर उसके प्रत्येक पहलू पर पूर्णरूपेएा प्रकाश डाला गया है। उदाहरएस्वरूप "पिण्डेपरस" नामक अध्ययन में श्रमसों को निर्देश दिया गया है कि उनका माहार किस प्रकार का होना चाहिये, उन्हें किस प्रकार, किस समय और किस स्यान पर झाहार लेना एवं उसको उपयोग करना चाहिये। शर्येषएा नामक ग्रध्ययन में विस्तार के साथ पूर्ण स्पष्ट रूप से साधू को निर्देश दिये गये हैं कि उसे किस-किस प्रकार के निर्दोष स्थान में ठहरना चाहिये ग्रौर किस-किस प्रकार के स्थान से सदा बचते रहना चाहिये । इन सब निर्देशों के साथ ही साथ गमना-गमन की दूरियों के सम्बन्ध में, भाषा, पात्र, वस्त्र, ग्रवग्रह एवं स्थान का परिसीमन, खड़े रहने के स्थान, मलोत्सर्गस्थान, शब्द के प्रति विरति, रूप के प्रति प्रनासक्ति, साधुग्रों की ग्रहनिश कियाएं, महावीर-चरित्र ग्रौर पंच महावतों की भावनामों का द्वितीय श्रुतस्कन्ध में सम्यगुरूपेश प्रतिपादन किया गया है ।

# द्विसीय अुसस्कन्ध के रचनाकार कौन

यह पहले सप्रमार्ग बताया जा चुका है कि सम्पूर्ण द्वादशांगी झर्थतः भगवान् महावीर की झौर शब्दतः गएाधरों की कृति है। इसके साथ ही साथ समवायांग भौर नन्दिसूत्र में जो माचारांग का परिचय दिया गया है उसमें समान रूप से दोनों श्रु तस्कन्धों, झध्ययनों, उद्दे शनकालों, समुद्दे शनकालों झौर पदसंख्या को माचारांग का मभिन्न स्वरूप मानते हुए स्वष्टरूपेए कहा गया है- "म्राचारांग भंग की मपेक्षा से प्रथम अंग है, इसमें दो श्रुतस्कन्ध, २४ प्रध्ययन, ५४ उद्दे शन-काल और १८००० पद हैं।" यदि म्राचारांग सूत्र का द्वितीय श्रुतस्कन्ध म्रथंतः भगवान् महावीर द्वारा कथित स्रौर शब्दतः गएाधरों द्वारा ग्रथित नहीं होता तो इसे म्रागमों के मूल पाठ में इस प्रकार ग्राचारांग का झभिन्न ग्रंग कदापि स्वीकार

<sup>े</sup> समवायांग (राय घनपतिसिंह द्वारा प्रकाणित), पत्र १६९ (१)

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> नम्वी तूत्र (पू. धासीलालजी म.) पू॰ १४=

नहीं किया जाता। इस प्रकार की स्पष्ट एवं निर्विवाद स्थिति में इस तरह के किसी प्रश्न के लिये किंचित्मात्र भी अवकाश नहीं रहता कि द्वितीय श्रुतस्कन्ध के रचनाकार कौन हैं। वस्तुतः मूल आगम में कहीं ऐसा उल्लेख उपलब्ध नहीं होता जिससे स्वल्पमात्र भी ऐसा आभास होता हो कि बाचारांग का द्वितीय श्रुतस्कंध आचारांग का अभिन्न अंग न हो कर आचारांग, आचारांग का परिशिष्ट अथवा पश्चादर्ती काल में जोड़ा हुआ भाग हो।

ऐसी स्पष्ट स्थिति में यह प्रश्न कब ग्रौर किस प्रकार उत्पन्न हुग्रा इस पर सभी दृष्टियों से समीचीनतया विचार करने पर ऐसा प्रतीत होता है कि ग्राचा-रांग सूत्र की पदसंख्या के सम्बन्ध में विचार करते समय ग्राचारांग-निर्युक्तिकार ने सर्वप्रथम ग्रपना यह ग्रभिमत रखा कि समवायांग श्रौर नन्दी सूत्र में ग्राचारांग का जो पद परिमारा १८००० पद बताया गया है- "वह केवल नवब्रह्मचर्याघ्ययन नामक ग्राचारांग के प्रथम श्रुतस्कन्ध का ही पदपरिमारा है। पांच चूलिकाग्रों सहित ग्राचारांग की पदसंख्या तो १८००० से बहुत ग्रधिक ग्रौर ग्रधिकतर है।"

"? म,००० पदसंख्या ग्राचारांग के केवल नव ब्रह्मचर्याध्ययनों की ही है न कि द्वितीय श्रुतस्कंध सहित श्राचारांग की"-ग्रपनी इस ग्रागमों के उल्लेखों से विपरीत मान्यता की पुष्टि में न तो निर्युक्तिकार ने किसी ग्रागमिक ग्राधार का ही उल्लेख किया है और न अपने किसी पूर्ववर्ती ग्राचार्य के एतद्विषयक ग्रभिमत का ही । यही नहीं, उन्होंने ग्रागम के उस मूलपाठ की प्रामाणिकता ग्रथवा म्रप्रामाणिकता के सम्बन्ध में भी निर्युक्ति में अपना कोई मन्तव्य ग्रभिच्यक्त नहीं किया है जिसमें स्पष्ट रूप से एक चूलिका वाले ग्राचारांग की निम्नलिखित ग्रब्दों में १८,००० पदसंख्या बताई गई है :-

"आयारस्स एां भगवन्नो सचूलिम्रागस्स मट्ठारसपयसहस्साएि पयग्गेणं पण्एात्ताई ।" र

यदि यह कहा जाय कि इस निर्णायक ग्रौर ग्रत्यधिक महत्वपूर्ण तथ्य पर निर्युक्तिकार का मौन वस्तुतः उनके पक्ष की निर्बलता का बहुत बड़ा प्रमाण है, तो कोई ग्रतिशयोक्ति नहीं होगी । संभवतः समवायांग के उपरोक्त सूत्र को ध्यान में रखते हुए हो ग्राचार्य शीलांक ने ग्राचारांग टीका में इस प्रश्न पर ग्रपना कोई ग्रभिमत व्यक्त नहीं किया है कि १८,००० पदप्रमाण केवल ग्राचारांग के प्रथम श्रुतस्कन्ध का है ग्रथवा दो श्रुतस्कन्धात्मक सम्पूर्ण ग्राचारांग का ।

नन्दीसूत्र के चूर्णिकार ने निर्युक्तिकार की मान्यता का समर्थन करते हुए कहा है – "१८,००० पदसंख्या नवब्रह्मचर्याध्ययनरूप प्रथम श्रुतस्कन्ध की है, सूत्रों के बर्थ विविध-विचित्र होते हैं, गुरु के मुख से ही उनका अर्थ समफना चाहिये।"

- े माचारांग निर्युक्ति (१ श्रुतस्कंघ), गाथा ११
- रे समवायांग सूत्र, समबाय १८
- <sup>3</sup> मट्ठारस पयसहस्साणि पुरा पढमसुयक्संघरस, नवजंभचेरमइयस्स पमार्गा विचित्तत्थाणि य सुत्ताणि गुरूवएसमो तेसि मत्यो जाणिधव्वो । [नंदी-क्रूणि]

इस प्रकार नन्दी-चूर्सिकार ने भी कोई ग्रागमिक ग्रथवा भन्य ग्राधार प्रस्तुत नहीं किया है कि किस श्राधार पर वे भ्रपना यह मन्तव्य श्रभिव्यक्त कर रहे हैं। उपरोक्त सूत्र में प्रयुक्त "सचूलिग्रागस्स" – इस पद पर भी उन्होंने कोई प्रकाश नहीं डाला है।

नवांगी टींकाकार अभयदेव सूरि ने समवायांग सूत्र की समवाय संख्या १८ के उपरोक्त सूत्र की टीका में निर्युक्तिकार की मान्यता का समर्थन करते हुए एक नवीन युक्ति भी प्रस्तुत की है – "चूलिकाम्रों सहित आचार नामक प्रथम अंग की द्वितीय श्रुतस्कंधात्मिका पिण्डेषणा झादि पांच चूलाएं हैं। वह प्रथम ग्रंग झाचार नवब्रह्मचर्याध्ययनात्मक प्रथम श्रुतस्कंध स्वरूप ही है। उस ही का यह पदप्रमाण है न कि चूलाम्रों का। जैसा कि निर्युक्तिकार ने कहा है –

नववंभचेरमइम्रो, स्रट्ठारस पयसहस्सिम्रो वेम्रो ।

हवइ य सपंच चूलो, बहु बहुतरम्रो पयग्गेणं ।। त्ति ।।

जो 'संचूलिकाकस्य' शब्द का इस सूत्र में प्रयोग किया गया है वह इस प्रथमांग का विशेषएा है और वह चूलिकाओं के अस्तित्व को सिद्ध करने के लिये प्रयुक्त किया गया है न कि चूलिकाओं का पदप्रमाएा बताने के लिये।" इसके पश्चात् उन्होंने नन्दी-टीकाकार (चूरिएकार) के उपरोक्त अभिमत को दोहराया है।

केवल प्रथम श्रुतस्कंघ को ही १८००० पदसंख्या वाला आचारांग तथा दितीय श्रुतस्कन्ध को पंचचूलात्मक बता कर उसे आचारांग से भिन्न आचाराग्र अथवा आचारांग का परिशिष्ट सिद्ध करने की दृष्टि से "केवल चूलिकाग्नों का अस्तित्व बताने के लिये विशेषएग के रूप में 'सचूलिकाकस्य' शब्द का प्रयोग इस सूत्र में किया गया है" – नवांगी टीकाकार द्वारा इस सूत्र का इस प्रकार का किया गया अर्थ साधारएा से साधारएग भाषाविद को भी मान्य नहीं हो सकता । यदि आगमकार को इस सूत्र का इस प्रकार का अर्थ ग्रभिन्नेत होता तो वे निश्चित रूप से 'सचूलिकाकस्य'' के स्थान पर इस सूत्र में ''चूलिकावर्ख्रास्य'' शब्द का प्रयुश्न करते । पर न इस सूत्र की शब्द रचना को देखते हुए इस प्रकार का अर्थ किया जाना सभव है और न सूत्रकार का ही इस प्रकार का ग्रभिप्राय था । आगमकार तो यही बताना चाहते थे कि चूलिकावाले आचारांग का पदपरिमाएा १८,००५ पद हैं और उन्होंने अपने इस ग्रभिप्राय को इस सरल सूत्र के माध्यम से स्वष्ट गब्दों में प्रकट कर दिया – ''ग्रायारस्स एां भगवग्रो सचूलिग्रायस्स ग्रट्ठारस ''यसहस्साएि पयगोएां पण्णात्ताइं।''

नवांगी टीकाकार द्वारा प्रस्तुत की गई युक्ति के केवल कुछ ही संश से हम साभार सहमत हैं । उपरोक्त सूत्र में "सचूलिस्रागस्स" शब्द का प्रयोग निश्चित रूप से दो श्रुतस्कंधात्मक स्राचारांग के विशेषरग के रूप में केवल उसकी एक

े समवायांग-टीका (मभयदेवसूरिकृता), राय धनपतिसिंह ढ्वारा प्रकाशित पत्र १४ (२)

[माचारांग

भूलिका का अस्तित्व मात्र प्रकट करने के लिये हो किया गया है, इसका पदसंख्या से सीधा कोई संबन्ध नहीं । वस्तुतः यह एक तथ्य है कि ग्राचारांग की उस एक नूलिका के पदों की संख्या को दो श्रुत्तस्कंधात्मक आचारांग की पदसंख्या में सम्मिलित नहीं किया गया है क्योंकि वह आचारांग से प्रगढ़रूपेएा सम्बन्धित होते हुए भी पूर्व-ज्ञान का श्रंश होने के कारएा आचारांग से प्रगढ़रूपेएा सम्बन्धित होते हुए भी पूर्व-ज्ञान का श्रंश होने के कारएा आचारांग से प्रगढ़रूपेएा सम्बन्धित होते हुए भी पूर्व-ज्ञान का श्रंश होने के कारएा आचारांग से प्रगतः पृथक् एवं भिन्न है । श्रागम में कहीं उल्लेख नहीं है कि श्राचारांग की पांच चूलिकाएं हैं । यह तो निर्युक्तिकार की ग्रपनी स्वयं की स्वतन्त्र कल्पना है । ग्रागम द्वारा ग्रसमर्थित निर्युक्तिकार की इस स्वकल्पित मान्यता से प्रभावित होने के कारएा ही भाषय-देव सूरि ने आचारांग के द्वितीय श्रुतस्कन्ध को पंचचूलात्मक माना है ग्रीर गपनी इस पहले से ही बनी हुई धारएा। के फलस्वरूप उन्होंने इस सूत्र का मर्थ इस प्रकार किया है – "द्वितीय श्रुतस्कन्धरूपी पांच चूलाग्रों वाले प्रथम श्रुतस्कन्धात्मक माचारांग भगवान् के १ - हजार पद हैं।"

यदि वे मूल आगम (समवायांग एवं नन्दी सूत्र) के द्वादशांगी परिचायक पाठ से प्रभावित होते तो इस सूत्र का अर्थ निम्नलिखित रूप में करते :-

"एक चूलिका वाले दो श्रुतस्कंधात्मक ग्राचारांग भगवान् के १८,००० पद हैं।" यही ग्रर्थ सही ग्रौर संगत भी होता क्योंकि "ग्रायारस्स भगवग्रो" – यह पद दो श्रुतस्कंधात्मक श्राचारांग का परिचायक है न कि एक श्रुतस्कंधात्मक माचारांग का। ग्रौर ग्राचारप्राभृत त्राचारांग की एक ऐसी चूला है जिसकी पदसंख्या ग्राचारांग की पदसंख्या में न कभी सम्मिलित थी ग्रौर न है।

"सूत्रों के अर्थ विचित्र और गूढ़ार्थ भरे होते हैं, गुरु के उपदेश से ही उनके अर्थ को समभना चाहिये''-इस प्रकार की उक्ति का अवलम्बन लेकर मूल आगम के पाठ की तुलना में निर्युक्तिकार के अभिमत को प्रश्रय देते हुए केवल प्रथम श्रुतस्कन्ध को ही १००० पदवाला पूर्ण आचारांग तथा द्वितीय श्रुतस्कन्ध को उसका पंचचूलात्मक आचाराग्र अथवा परिशिष्ट मात्र वताते समय टीकाकार के पास निर्युक्ति के अतिरिक्त और क्या आधार था, यह विचारगीय होते हुए भी स्पष्ट है।

केवल इस सूत्र में ही नहीं इस सूत्र से ग्रागे कोटाकोटि समवाय के पश्चात् आगमों का परिचय देते हुए समवायांग में ग्रौर नन्दी सूत्र में जैसा कि पहले उल्लेख किया जा चुका है स्पष्ट रूप से यह बताया गया है कि ग्राचारांग में दो अतस्कन्ध, २'र ग्रध्ययन. ६४ उद्देशनकाल ग्रौर ६४ समुद्देशनकाल हैं तथा उसकी पदसंख्या १६,००० है। दोनों श्रुतस्कन्धात्मक ग्राचारांग के १६ हजार पद हैं -इस प्रकार का स्पष्ट उल्लेख ग्रागम के मूल पाठों में दो स्थान पर किये जाने के उपरान्त भी "विचित्तत्थागि य सुत्तासि।" इस पद का ग्रवलम्बन लेकर सहज-सुगम स्पष्ट सूत्रों का ग्रर्थ इस प्रकार बदलने की प्रक्रिया को यदि मान्य किया जाने लगे तो निश्चित रूप से इसका परिगाम ग्रन्तनोगत्वा बड़ा भयावह होगा। आचारांग की ही तरह दो अतुरस्कन्ध वाले अन्य भी भागम हैं पर उनके सम्बन्ध में प्रथम अतुरस्कन्ध से द्वितीय श्रुतस्कन्ध की पृथक् पदसंख्या की इस प्रकार की मान्यता को कहीं नहीं अपनाया गया है। सूत्रकृतांग, ज्ञातृधर्मकथा, प्रश्न-व्याकरएा और विपाक-इन चारों अंगों के पदपरिमाएा प्रत्येक के दोनों श्रुतस्कन्धों को मिला कर ही माने गये हैं। ऐसी स्थिति में केवल ग्राचारांग के दोनों श्रुतस्कन्धों को मिला कर ही माने गये हैं। ऐसी स्थिति में केवल ग्राचारांग के दोनों श्रुतस्कन्धों का पदपरिमाएा पृथक्-पृथक् बताते हुए केवल प्रथम श्रुतस्कन्ध का ही पदपरिमाएा १८,००० पद किस कारएा माना है, यह समक्त में नहीं ज्ञाता। इसका स्पष्टीकरएा न निर्युक्तिकार ने किया है, न चूरिएकार ने अथवा किसी वृत्तिकार ने और न इसका कोई माधार कहीं खोजने पर उपलब्ध ही होता है।

दिगम्बर परम्परा के मान्य ग्रन्थ धवला झौर झंगपण्एात्ती में भी माचारांग की पदसंख्या १८,००० मानी गई है तथा उन ग्रन्थों में झाचारांग के विषयों का जो परिचय दिया गया है वहः झाचारांग के द्वितीय श्रुतस्कन्ध में प्रतिपादित विषयों से प्रायः पूरी तरह मिलता-जूलता है।

इन सब तथ्यों पर गम्भीरता और निष्पक्षतापूर्वक विचार करने पर यही सिद्ध होता है कि ग्रागमों के मूल पाठ में दो श्रुतस्कन्ध और २४ ग्रध्ययनात्मक सम्पूर्ण आचारांग की जो १८,००० पदसंख्या बताई गई है वही पूर्णरूपेएा, सही, प्रामासिक और मान्य हैं। यह कहने की आवश्यकता नहीं कि ग्रागम सर्वोपरि है मौर निर्युक्तियों, चूरिययों ग्रौर टीकाग्रों की सुलना में निश्चित रूप से सर्वतः सर्वाधिक प्रामासिक भी।

श्रब यह प्रश्न उपस्थित होता है कि निर्युक्तिकार भद्रबाहु (द्वितीय) **द्वथा** टीकाकार ब्राचार्य ग्रभयदेव ग्रौर चूणिकार जैसे ग्रागमनिष्णात, एवं विद्वान् परमर्षियों ने ग्रागम के उल्लेख से भिन्न इस प्रकार की मान्यता ग्राखिरकार क्यों म्रभिव्यक्त की ? दयोंकि उन्होंने इसका कोई ग्राधार या कारण ग्रपनी रचनाग्रों में नहीं लिखा है इसलिये निश्चित रूप से तो कुछ भी नहीं कहा जा सकता किन्तु ऐसा अनुमान किया जाता है कि यह एक ऐसा जटिल प्रश्न है जो शताब्दियों से विचारकों के मस्तिष्क में अनेक प्रकार की कल्पनाओं और ऊहापोहों का जनक बना हुन्रा है। इस प्रश्न का समीचीनतया समाधान न हो पाने के कारएा ही आगमिक इतिहासविदों के समक्ष आज भी एक उलभन भरी ऐतिहासिक गुत्थी अनबुभी पहेली का रूप घारे ए किये उपस्थित है। वह जटिल ऐतिहासिक गुत्थी यह है कि – ग्राचारांग के पदगरिमागा विषयक प्रश्न को हल करने के प्रयास में सर्वप्रथम निर्युक्तिकार ने ग्रीर तदनन्तर निर्युक्तिकार का ग्रनुसरण करते हए चूरिएकार, टीकाकार ग्रौर वृत्तिकार ग्रादि ने विना किसी प्रामांगिक ग्राधार के अपनी एक ऐसी मान्यता अभिव्यक्त कर दी जो ग्रागम के उल्लेखों से विपरीत है । निर्युक्तिकार, वृत्तिकार ग्रादि ने यह प्रभिमत व्यक्त किया है कि गएाधरकृत <mark>क्राचार</mark>ांग तो नवब्रह्मचर्याध्ययनात्मक ही है और केवल उसी का पदपरिमास १८,००० पद है । द्वितीय श्रुतस्कन्ध श्राचारांगं नहीं ग्रपितु स्थविरकृत ग्राचाराग्र

मापारांग-

है जिसमें नवब्रह्मचर्याघ्ययनों में संक्षेपतः उल्लिखित तथ्यों का विशद व्याख्यात्मक विदेचन मात्र है । केवल यही नहीं उन्होंने ग्रपनी ग्रोर से यह मान्यता भी प्रकट की है कि द्वितीय श्रुतस्कन्ध ४ चूलाग्रों में विभक्त है । इसकी पदसंख्या प्रथम श्रुतस्कन्ध से ग्रधिक ग्रौर ग्रधिकतर है । '

निर्युक्तिकार मादि के आगमों से भिन्न इस अभिमत का अनुकरए। करते हुए हरमन जैकोबी आदि आधुनिक विद्वान् विचारकों ने भी अपना यह मन्तस्य प्रकट किया है कि भाषा एवं शैली की टब्टि से आचारांग का प्रथम श्रुतस्कन्ध प्रति प्राचीन और द्वितीय श्रुतस्कन्ध उससे पश्चाद्वर्ती काल की रचना है।<sup>3</sup>

पद-प्रमाण सम्बन्धी निर्युक्ति की मान्यता को मूल ग्रागम के उल्लेखों से बाधित तथा ग्राधारविहीन सिद्ध करते हुए ऊपर यह संप्रमाण बताया जा चुका है कि ग्राचारांग के दोनों श्रुतस्कन्धों का पदपरिमाण १८,००० पद है न कि केवल प्रथम श्रुतस्कन्ध का।

श्रीचारांग की पदसंख्या के प्रथन को हल करने के प्रयास में ही निर्युक्तिकार तथा वृत्तिकारों ने इसके द्वितीय श्रुतस्कन्ध को स्यविरकृत पंचचूलात्मक ग्राचाराग्र माना । इस कारएा ये दोनों प्रश्न परस्पर संपृक्त हैं श्रतः द्वितीय श्रुतस्कन्ध की मौलिकता के सम्बन्ध में विचार करने से पूर्व यह देखना परमावश्यक है कि यह पदसंख्या का प्रश्न किस कारए। उत्पन्न हुग्रा ।

एतद्विषयक सभी तथ्यों का समीचीनतया पर्यालोचन करने के पश्चात् ऐसा प्रतीत होता है कि निशीथ को ग्राचारांग की पांचवीं चूला मानने भौर उसके पश्चात् उसे ग्राचारांग से पृथक् किया जाकर स्वतन्त्र छेदसूत्र के रूप में प्रतिष्ठापित किये जाने की मान्यता के कारएा पदसंख्या विषयक मतभेद ग्रौर उसके फलस्वरूप द्वितीय श्रुतस्कन्ध को ग्राचारांग से भिन्न उसका परिशिष्ट ग्रयवा प्राचाराग्र मानने की कल्पना का प्रादुर्भाव हुग्रा। समवायांग सूत्र की समवाय संख्या १८ में ग्राये हुए "चूलिकासहित ग्राचारांग भगवान् के १८,००० पद है।" इस उल्लेख के कारएा ग्राधकांशतः जनमानस में यही धारएगा वनी हुई थी कि चूलिका सहित ग्राचारांग की पदसंख्या १८,००० है। समवायांग की समवाय संख्या २५ में ग्राचारांग के २४ ग्रध्ययनों के नाम दो गाथाग्रों में गिना चुकने ग्रौर गाथाग्रों की परिसमाप्ति के पश्चात् "निसीहज्भयणं पर्णवीसइमं" – इस

- \* ग्राचारांग निर्यु कित (प्रथम श्रु० स्कन्ध), गा० ११ तथा ग्राचा० नि० (२ श्रुं० स्कंध), गा० २ से ७

The first book, then, is the oldest part of the Acharanga Sutra; it is probably the old Acharanga itself to which other treatises have been added.

[Sacred Book of the East, Vol. 22, Introduction; P. 47, - By Hermann Jacobi].

प्रकार के विवादास्पद पाठ को देखकर ग्रौर समवाय संख्या १७ में "ग्रायार-चूलियावज्जाएं" इस पद के द्वारा ग्राचारांग के २४ ग्रघ्ययनों में से एक ग्रघ्ययन के चूलिकास्वरूप होने तथा ग्राचारांग के ग्राघ्ययनों से पृथक् रखने के संकेत से यह श्रनुमान लगा लिया गया कि निशीथ श्राचारांग की चूलिका के रूप में जब विद्यमाने था उस समय आचारांग की पदसंख्या १८,००० थी और जब निशीय को माचारांग से पृथक् किया जाकर छेदसूत्र के रूप में उसकी प्रतिष्ठापना हो चुकी है तो उस दशा में स्वतः ही ग्राचारांग की पदसंख्या १८,००० से कम हो गई ।

वस्तूतः ग्राचारांग की ५ तो क्या एक भी ऐसी चूलिका नहीं थी जो ग्राचारांग का ग्रभिन्न ग्रंग हो ग्रौर उसके पदों की संख्या की गएाना ग्राचारांग की पदसंख्या में सम्मिलित मानी गई हो । इस स्रोर न तो निर्युक्तिकार का ही घ्यान गया और न वृत्तिकार, चूर्णिकार ग्रथवा डॉ॰ हर्मन जैकोबी का ही । प्रसिद्ध जर्मन विद्वान हर्मन जैकोबी ने ग्रपने इस ग्रभिमत के समर्थन में जो यूक्तियां दी हैं उनको देखने से स्पप्टत: यह प्रकट होता है कि वे निर्युक्तिकार, वृत्तिकार तथा टीकाकार के विचारों से और विशेषतः ग्राचारांग चूर्णिकार द्वारा प्रारम्भ में प्रस्तुत मंगल प्रकरण से प्रत्यधिक प्रभावित हुए हैं जिसमें चूर्णिकार ने प्रथम श्रुतस्कन्ध के -"सूर्य में ब्राउस तेरां भगवया एवमक्लायं" इस प्रथम सूत्र को ब्रादिमंगल सथा "से बेमि जे य ग्रतीता ग्ररहंता भगवंता" एवं "से बेमि से जहा विहरे" - इन मध्यवर्ती सूत्रों को मध्यमगल ग्रौर ''ग्रभिनिव्वूडे ग्रमाई य'' – प्रथम श्रुतस्कन्ध के इस ग्रंतिम पद को ग्रंत-मंगल बताते हुए केवल प्रथम श्रुतस्कन्ध को ही परिपूर्ए ग्राचारांग मानने विषक ग्रपना भ्रभिमत व्यक्त किया है ।

तथ्यों पर गहराई से विचार करने पर उपरोक्त सभी विद्वानों की मान्यता प्रमास के स्थान पर केवल कल्पना पर ग्राधारित नितान्त निराघार धारसा ही सिद्ध होती है । वस्तुतः आगमों के रचनाकाल में आचारांग की एक भी ऐसी चूला विद्यमान नहीं थी जिसे आचारांग का अभिन्न अंग मानकर उसके कलेवर की ग्राचारांग के १८,००० पदपरिमास में गसाना की गई हो । इसका प्रबल प्रमास ग्रागम का मूल पाठ है। यह पहले बताया जा चुका है कि समवायांग ग्रोर नन्दी सूत्र में जो द्वादशांगी का सर्वांगपूर्ण परिचय दिया है उसमें श्राचारांग का स्वरूप – दो श्रुतस्कन्ध, २४ ग्रध्ययन, ≤४ उद्देशनकाल, ≤४ समुद्देशनकाल और १८,००० पदयुक्त बताया गया है। उपरोक्त दो सूत्रों के अतिरिक्त अन्य किसी आगम में द्वादशांगी का इतना विस्तृत परिचय नहीं मिलता ।

'द्वादशांगी के इस परिचय<sup>ं</sup>में वारहवें ग्रंग 'दृष्टिवाद' के तृतीय भेद 'पूर्वगत' के १४ पूर्वों में से ग्रादि के चार पूर्वों को छोड़ कर शेष किसी भी ग्रंग की चुलिकाओं का अस्तित्व नहीं वताया गया है । रेजहां द्वादशांगी के परिचय में

१ चतारि दुवालस, ग्रट्ठ चेव दस चेव चूलवत्यूणि । ब्राइल्लाग् चउण्हं, सेसारगं चूलिया नत्थि।। [नन्दीसूत्र (हादर्झागी प्रकरए)]

£9,

प्रत्येक मंग के श्रुतस्कन्घों, म्रघ्ययनों, उद्देशकों, पदों एवं ग्रक्षरों तक की संख्या बताई गई है भौर प्रथम चार पूर्वों की चूलिकाम्रों तथा उनकी संख्या का उल्लेख किया गया है वहां माचारांग की चूलिका के सम्बन्ध में किसी प्रकार का उल्लेख किया गया है वहां माचारांग की चूलिका के सम्बन्ध में किसी प्रकार का उल्लेख म होना इस बात का स्वतःसिद्ध प्रमाए है कि वस्तुतः माचारांग की एक भी पूलिका नहीं थी। द्वादशांगी के इस परिचय से यह प्रमाएित होता है कि दृष्टिवाद के उपरोक्त चार पूर्वों को छोड़ कर मन्य किसी भी ग्रंग की एक भी चूलिका नहीं थी। चूलिकाम्रों की वस्तुतः एकादशांगी के लिये श्रावश्यकता भी नहीं थी, क्योंकि दृष्टियाद में एकादशांगी के प्रत्येक भ्रंग से सम्बन्धित, उनमें उक्त, अनुक्त एवं संक्षेपतः उक्त सभी विषयों का बड़े विस्तार के साथ प्रतिपादन किया गया था। तदनुसार जहां माचारांग में म्राचार-धर्म (साध्वाचार) के विधिमार्ग का प्रतिपादन किया गया है वहां नवम पूर्व की तृतीय वस्तु के झाचार नामक बीसवें प्राभृत में साम्वाचार के म्रपबादों भीर उनकी मुद्धि हेतु सम्पूर्ण विधि-विधानों का विस्तार-पूर्वक प्रतिपादन किया गया था।

चतुर्दश पूर्व जब तक विच्छिन्न नहीं हुए तब तक उपरोक्त वीसवां प्राभृत झाचारांग का ग्रभिन्न ग्रंग नहीं होते हुए भी आचारसुमेरु के शिखर (चूला) के रूप में माचारांग का सहायक अथवा पूरक माना जाता रहा । कालान्तर में काल-दोवजन्य बुढिमान्दा के कारएा पूर्वज्ञान क्षीएा होने लगा ग्रौर पूर्वधर ग्राचार्यों ने झानबल से यह देखा कि सन्निकट काल में ही पूर्वों का ज्ञान विच्छिन्न होने वाला है तो विशाख नाम के ग्राचार्य ने प्रत्याख्यान-पूर्व की नृतीय वस्तु के ग्राचार नामक बीसवें प्राभृत से सारभूत ग्रंशों को उद्धत कर 'ग्राचार प्रकल्प' ग्रर्थात् निशीथ का निष्पादन किया ग्रीर उसे छेदसूत्र के रूप में प्रतिष्ठापित किया गया । यूर्वज्ञान

<sup>5</sup> पाटलीपुत्र में हुई प्रथम प्रंगवाचना के समय एकादशांगी के पाठों को व्यवस्थित करने के पश्चात् जब वहां उपस्थित स्थविरों को यह विदित हुम्रा कि 'इण्टिवाद' उनमें से किसी श्रमए। के स्मृतिपटल पर श्रंकित नहीं है तो उन्होंने खिन्न हो। जो शोकोद्गार प्रकट किये उन्हें "तिरयोगालिय पद्मा" में निम्नलिखित रूप से प्रकट किया गया है :--

ते विति सन्दसारस्स दिट्ठिवायस्स नस्थि पडिसारो ।

कह पुन्वगएरग बिरगा, पवयरणसार घरेहामो ।।

प्रयात् जब उन्हें विदित हुआ कि परम सारभूत दृष्टिवाद उनमें से किसी की स्मृति में नहीं रहा है तो उन्होंने खिन्न हो परस्पर एक दूसरे से पूछा -- "ग्ररे ! ग्रब हम लोग पूर्वज्ञान के बिना प्रवचन के सार को किस प्रकार धारएा करेंगे ?" इस गांधा से प्रकट होता है कि दृष्टिवाद में प्रत्येक ग्रंगणास्त्र के सम्बन्ध में परमोपयोगी तथ्यों का प्रतिपादन किया गया था।

<sup>°</sup> दंसएग चरित्तजुत्तो, गुत्तो गुत्तीमु (परि) संभरणहिए । नामेगा विसाहगगी, महत्तरग्री एपारएमंजुसी ।। तस्स लिहियं निस्साहि धम्मधूराधरएं प्वर प्रज्जस्स ।

[हस्तलिखित निणीय की कुछ प्रतियों की प्रशस्ति]

माषारांग ]

के विच्छिन्न हो जाने के पश्चात् भी परंपरागत धार**सा के म्रनुसार पूर्वगत से**ं उड्डत होने की स्थिति में भी निशीथ को प्राचारांग की चूला ही माना जाता रहा । जिस प्रकार गंगा के जल को यमुना जल ग्रौर यमुना के जल को गंगाजल नहीं कहा जा सकता उसी प्रकार झाँचारांग झौर निशीथ को एक नहीं माना जा सकता । क्योंकि दोनों का परस्पर प्रगाढ़ सम्बन्ध होने के उपरान्त भी आचारांग श्रुत-गंगा को एकादशांगी रूप एक धारा का जल है तो निशीय चतुर्दश पूर्व रूपी दूसरो धारा का जल । स्वयं निर्युक्तिकार ने इस तथ्य को स्वीकार करते हुए स्पृष्ट गब्दों में लिखा है कि श्राचारप्रकल्प (निशीय) प्रत्याख्यान पूर्व की तृतीय वस्तु के आचार नामक बीसवें प्राभृत से निव्यू ढ किया गया है।

उपरिलिखित तथ्यों से यह निस्संदिग्धरूपेएा सिद्ध हो जाता है कि म्राचारांग की अभिन्न अंग के रूप में कोई चूला न तो पूर्वकाल में कभी थी झौर न वर्तमान में ही है। इसका प्रबल प्रमाएँ है समवायांग और नन्दी सूत्र में उल्लिखित द्वादांशांगी का परिचय जिसमें कि प्राचारांग की किसी चूला के प्रस्तित्व का संकेत तक नहीं किया गया है।

श्राचारांग की ग्रभिन्न श्रंग के रूप में चूलिका का अस्तित्व न होते हुए भी म्रापवाद की स्थिति में साध्वाचार में लगे अतिचारों के विश्रद्धिकरण की हष्टि से पूर्वकाल में ग्राचारप्राभृत को ग्रौर पश्चाद्वर्तीकाल में उसी के सारभूत स्वरूप निशीथ को परमावश्यक समभ कर ब्राचारांग की वस्तुतः चूला न होते हुए भी चूला माना जाता रहा। यही कारएा है कि समवायांग सूत्र की समवाय संख्या १८, २४ और ८४ में "ब्रायारस्स भगवन्नो सचूलियागरस" – इस पद के द्वारा एक चूलिका की सत्ता का संकेत किया गया । यहां संकेत झब्द का प्रयोग इसलिए किया गया है कि मूल आगम में उस चूलिका के नाम का कहीं भी उल्लेख नहीं किया गया है । समवाय संख्या ४७ में जो-"ग्रायारचूलावज्जाणं" इस पद के प्रयोग से सूत्रकृतांग के २३, स्थानांग के १० और आचारोंग के २४ अध्ययनों में से चूलिकात्मक एक ग्रध्ययन को छोड़ कर शेष २४ को मिला कर प्रथम के तीन ग्रंगों के ४७ ग्रध्ययन बताये गये हैं । ३ इस सूत्र में ब्राचारांग का २४ वां ब्रध्ययन चूलात्मक वताया गया है पर समवायांगसूत्र को समवाय संख्या २४ में स्नाचारांग के प्रथम ग्रध्ययन "शस्त्रपरिज्ञा से लेकर विमुक्ति नामक २१वें ग्रध्ययन तक के २४ नामों का उल्लेख करने के पश्चात् "निसीहं परावीसइमं" इस प्रकार का पद देकर निशीथ को आचारांग का २१वां प्रध्ययन बताया गपा है । २१वीं समवाय में जो म्राचारांग के २४ स्रघ्ययनों के नाम गिनाये गये हैं उन्हीं नामों के २४ स्रघ्ययन वर्तमान काल में ग्राचारांग में विद्यमान हैं । ऐसी स्थिति में जो ४७वें समवाय

ै ग्रायारपकप्पोउ, पञ्चखारास्स तइयवत्यूत्रो । भायारसामधेज्जा, विसइमा पाहुडच्छेया ।। [ग्राचारांग-निर्यु क्ति, श्रु• २] <sup>२</sup> तिण्हं गरिएपिडगारएं झायारचूलियावज्जारएं सत्तावन्नं ग्रज्भयराा पण्एत्ता तंजहा झायारे सूयगढ़े ठाएो ।

[समवायांग, समवाय ४७]

में २५वें ग्राघ्ययन को चूलिकास्वरूप और २५वीं समवाय में विमुक्ति ग्राघ्ययन को घाचारांग का पच्चीसवां ग्राघ्ययन बताने के पश्चात् जो निशीथ को भी २५वां प्राघ्ययन बताया गया है, इसका वास्तविक ग्रार्थ क्या है, इसमें किसी लिपिकार को भूल है ग्रायवा संकलनाकाल में इन दोनों सूत्रों के पाठ में किसी प्रकार की भूल हुई है यह तो अतिशय ज्ञानी ही बता सकते हैं पर इस प्रकार के पाठों से यह प्रवश्य प्रकट होता है कि नवम पूर्व की तृतीय वस्तु के प्राचार नामक बीसवें प्राभृत को प्राचारांग का ग्रंग न होते हुए भी परमावश्यक होने के कारएग जो ग्राचारांग को चूला माना गया है उसके प्रस्तुतीकरण (Interpretation) को लेकर मान्यता-भेद उत्पन्न हो गया था।

अब हमें निष्पक्ष हष्टि से यह देखना है कि निशीथ वस्तुतः म्राचारांग का ही ग्रंग है म्रथवा उससे पूर्एंतः पृथक् । इस सम्बन्ध में म्रागम ग्रौर म्रागम से सम्बद्ध इतर साहित्य के पर्यालोचन से यह प्रकट होता है कि निशीथ म्राचार-प्रकल्प ग्रथवा प्रकल्प का ही दूसरा नाम है । ये तीनों शब्द समानार्थक ग्रौर एक दूसरे के पर्यायवाची हैं ।

स्थानांग<sup>9</sup> ग्रौर समवायांग<sup>9</sup> में ग्राचार प्रकल्प के कम्शः १ ग्रौर २५ भेदों का निरूपए करते हुए जो नाम दिये हैं उनसे यह प्रकट होता है कि ग्राचारप्रकल्प ग्रौर ग्राचारांग इन दोनों की विषयवस्तु विभिन्न होने के कारएए ये दोनों ग्रपना-ग्रपना स्वतन्त्र ग्रस्तित्व रखते हैं। प्रश्नव्याकरएए सूत्र में भी ग्राचारप्रकल्प २५ प्रकार का बताया गया है।<sup>3</sup> ग्रावश्यक वृहद्वृत्ति में २५ प्रकार का ग्राचारप्रकल्प बताते हुए २४ नाम तो वही गिनाये गये हैं जो कि ग्राचारांग के २४ ग्रघ्ययनों के हैं। इन पच्चीस के साथ निशीथ के तीन भेद जोड़कर २५ प्रकार के ग्राचार-प्रकल्प की संख्या पूरी की गई है।<sup>४</sup> इससे भी यही सिद्ध होता है कि ग्राचार-प्रकल्प ग्राचारांग का ग्रभिन्न ग्रंग नहीं ग्रपितु इससे भिन्न है।

 पचविहे ग्रायारकप्पे पं० तं० मासिए उग्धाइए मासिए प्रखुग्धाइए, चउमासिए उग्धाइए, चउमासिए ग्रखुग्धाइए, ग्रारोवएा।। [स्यानांग, ठाएा १]
 ग्रट्ठावीसविहे ग्रायारकप्पे पं० तं० मासिया ग्रारोवएग(१)\*\*\*ग्रकसिएग ग्रारोवएग(२०) [समवायांग, सम० २०]
 ग्रट्ठावीसा ग्रायारकप्पा।
 ग्रट्ठावीसा ग्रायारकप्पा।
 ग्रट्ठावीसा ग्रायारकप्पा।
 ग्रट्ठावीसा ग्रायारकप्पा ग्रा सिग्रोसएिज्जं संगत्तं। ग्रावंति धुग्र विमोहो, उवहाएग्सुग्रं महपरिन्ता।। ११ पिडेसएसिज्जिरिज्जा, भासज्जाया य वत्थपोएसा। उग्गहपडिमासत्तिकसत्तयं भावएा विमुत्ति।। १२ उग्धायमसगुग्धायं ग्रारोवएग तिविहमो निसीहं तु। इति ग्रट्ठावीसविहो, ग्रायरपकप्पनामोयं।। १३ [ग्रावश्यक वृहद्वृत्ति, ग्र०३] व्यवहारकल्पो और पंचकल्पभाष्यों में भी ग्राचारांग-निर्युक्तिकार की तरह ग्राचारप्रकल्प को नवम पूर्व से निर्व्यूढ माना गया है। इससे भी यही सिद्ध होता है कि ग्राचारप्रकल्प (निशीथ) ग्राचारांग का श्रंग नहीं ग्रपितु ग्रपना पृथक ग्रस्तित्व रखता है।

"धर्म प्रकरण" में "ग्राचारप्रकल्प" शब्द की व्याख्या इस प्रकार की गई है :-- "ग्राचार ग्राचारांगम्, प्रकल्पो निशीथाध्ययनम्-तस्यैव पचमचूला, ग्राचारेण सहितः प्रकल्प ग्राचारप्रकल्पः निशीथाध्ययनसहिते ग्राचारांगे ।

नवांगी टीकाकार ग्रभयदेव सूरि ने समवायांग-टीका में 'ग्राचारप्रकल्प' शब्द का दो प्रकार से ग्रर्थ करते हुए लिखा है – ''ग्राचारः प्रथमांगस्तस्य प्रकल्पोऽध्ययनविश्वेषो निशीथमित्यपराभिधानस्य, वा साघ्वाचारस्य ज्ञानादि विषयस्य प्रकल्पोऽध्यवसायमित्याचारप्रकल्पः ।''

उपरोक्त व्याख्याओं में दोनों टीकाकारों ने आचार शब्द का आचारांग और प्रकल्प का अर्थ निशीयाध्ययन किया है, इससे भी दोनों का एक दूसरे से पार्थक्य तो सिद्ध होता ही है। निर्युक्तिकार के अभिमत से प्रभावित होकर उन्होंने निशीय को आचारांग का अध्ययनविशेष अथवा पांचवीं चूला लिख दिया है पर जो २६ प्रकार का आचारप्रकल्प ऊपर बताया गया है उससे भी निशीय के आचारांग का अध्ययन होने की संगति बिल्कुल नहीं बैठती। क्योंकि २६ प्रकार के आचारप्रकल्प में शस्त्रपरिज्ञा से लेकर विमुक्ति तक के आचारांग के २५ प्रध्ययन और उग्धाइये, अखुग्धाइये और आरोवस्था – ये निशीय के तीन प्रकार – इस तरह कुल मिलाकर २८ भेद गिना दिये गये हैं अतः निशीय की आचारांग के २५ अध्ययनों में किसी भी तरह गराना नहीं की जा सकती। आगम में आचारांग के २५ अध्ययन होने का उल्लेख है न कि २६ का। ऐसी दशा में यह स्वतः सिद्ध हो जाता है कि आचारांग से आचारप्रकल्प अर्थात् निशीय सदा से प्रुथक् ही माना जाता रहा है।

आचारांग और निशीध के पृथक् पृथक् और भिन्न-भिन्न होने का एक सबसे अधिक सशक्त और, अकाट्य प्रमाश यह है कि झाचारांग कहीं से निव्यूँढ नहीं है, उद्धत नहीं है जब कि निशीध को निर्युक्तिकार, वृत्तिकार, चुस्लिकार झादि सभी विद्वान एकमत हो नवम पूर्व की तृतीय वस्तु के आचार नामक बीसवें प्राभृत से उद्धत प्रधवा निव्यू ढ मानते हैं। ऐसी स्थिति में निशीध को झाचारांग का अध्ययन अथवा श्रंग नहीं माना जा सकता। हां, साध्वाचार के लिये परमो-पयोगी होने के कारए। इसे आचारांग की चूला माना जा सकता है, वह भी पांचवीं नहीं अपितु पहली और अंतिम अर्थात् एक मात्र।

| ٦ | मायारपकप्पो उ नवमे पुरुवंमि भासि सोधीय ।     |               |
|---|----------------------------------------------|---------------|
|   | तसोव्वि य निज्बूढो. इहाँखियतो कि न संदिभवे 🖽 | [व्यवहारकल्प] |
| • |                                              |               |

<sup>२</sup> मायारदसाकप्पो ववहारो नवमपुव्वासिसंदा चारित्तरक्खसस्ट्ठा सुयकडस्सुवरिठविताइं<sup>...</sup>

[पंचकल्पमाष्य]

**ग्राचारांग** 

उपरोक्त सभी तथ्यों पर गम्भीरतापूर्वक मनन के पश्चात सिद्ध हो जाता है कि वस्तुतः साचारांग की ऐसी एक भी चूला नहीं थी और न है, जिसकी कि गएाना याचारांग के दो श्रुतस्कन्धों, २४ ग्रध्ययनों, .५४ उद्देशकों ग्रथवा सम्पूर्एा त्राचारांग के १८००० पदों में सम्मिलित की जा सके। प्रारम्भ से स्राचारप्राभृत, अपर नाम स्राचारप्रकल्प, प्रकल्प स्रथवा निशीथ जो कि पूर्वज्ञान का स्रंश है, स्राचारांग की ऐसी चूला माना जाता रहा है जिसकी पदसंख्या साचारांग की पदसंख्या में सम्मिलित नहीं मानी जाती।

इस प्रकार स्रागमों में उपलब्ध ग्राचारांग की चूलिका से सम्बन्धित उल्लेखों के पर्यवेक्षण से जो स्थिति स्पष्टतः प्रकट होती है वह इस प्रकार है:---

१. समवायांग और नन्दीसूत्र में आगमों के परिचय के प्रकरण में जो आचारांग का परिचय दिया गया है उसमें आचारांग की एक भी चूलिका के अस्तित्व का उल्लेख नहीं किया गया है। उसमें यह स्पष्ट उल्लेख है कि दो श्रुतस्कन्ध; २४ अध्ययन, ८४ उद्देशन काल, तथा ८४ समुद्देशनकाल वाले आचा-रांग की पदसंख्या १८००० है।

२. पूरे नन्दी सूत्र में एक भी ऐसा उल्लेख नहीं है जिससे कि ब्राचारांग की एक भी चूलिका का अस्तित्व प्रकट होता हो ।

३. समवायांग की समवाय संख्या १६, २५ और ५४ में ग्राचारांग की चूलिका के ग्रस्तित्व का उल्लेख अवश्य है। उसके ग्रतिरिक्त चूलिका के सम्बन्ध में किसी भी प्रकार का उल्लेख नहीं किया गया है। समवाय संख्या २४ में शस्त्रपरिज्ञा से प्रारम्भ कर २४वें विमुक्ति नामक ग्राघ्ययन तक ग्राचारांग के पच्चीसों ग्राघ्ययनों के नामों का उल्लेख करने के पश्चात् सन्देहास्पद स्थिति में जो उल्लेख किया गया है, वह इस प्रकार है --- "निसीहं पर्गावीसइमं" -- ग्रथत् पच्चीसवां ग्राघ्ययन निशीथ।

४. समवाय संख्या ४७ में "आयारचूलावज्जाएं" अर्थात् "झाचार चूल! को छोड़कर" -- इस उल्लेख के साथ झाचारांग के २४ ग्रध्ययनों में से झाचार-चूला स्वरूप एक अध्ययन को छोड़कर शेष २४ ग्रध्ययनों के साथ सूत्रकृतांग के २३ ग्रौर स्थानांग के १० ग्रध्ययनों को मिलाकर प्रथम तीन श्रंगों के झध्ययनों की संख्या ४७ बताई गई है। इस समवाय में भी यह स्पष्ट नहीं किया गया है कि झाचार-चूला झाचारांग का कौनसा झध्ययन है। यह ध्यान देने योग्य बात है कि झाचारांग के जिन २४ झध्ययनों के नाम समवाय संख्या २४ में उल्लिखित किये गये हैं वे पच्चीसों ही झध्ययन उन्हीं नामों के साथ झाचारांग में झाज भी विद्यमान हैं।

४. संभव है समवाय सं० २४ और ४७ में परिलक्षित होने वाली चूलिका-विषयक संदेहास्पद स्थिति ही पदसंख्याविषयक, चूलिकाविषयक झौर झाचारांग के द्वितीय श्रतस्कन्ध को झाचारांग से भिन्न झाचारांग की जूलिकाएं-झाचाराग्र एवं क्राचारांग का पारशिष्ट मात्र मानने विषयक और निशीथ को झाचारांग की चूलिका मानने विषयक विवादों की जननी हो ।

६. ग्राचारांग की चूलिका के सम्बन्ध में उपरोक्त उल्लेखों के ग्रतिरिक्त श्रौर किसी भी प्रकार का उल्लेख ग्रागमों में दृष्टिगोचर नहीं होता।

७. आचारांग के द्वितीय श्रुतस्कन्ध के पंच चूलात्मक होने अथवा आचा-रांग से भिन्न आचाराग्र, चूलिकास्वरूप, अथवा परिशिष्टमात्र होने का आगम में कहीं कोई उल्लेख नहीं है ।

५. मूल ग्रागम में कहीं एक भी ऐसा उल्लेख उपलब्ध नहीं होता जिससे यह प्रकट होता हो कि ग्राचारांग के केवल प्रथम श्रुतस्कन्ध की पदसंख्या १००० है।

٤. समवाय संख्या २५ में निशीथ विषयक संदिग्ध पाठ और समवाय संख्या ५७ में "ग्रायारचूलावज्जाएं" इस पद द्वारा ग्राचारांग के २५ ग्रध्ययनों में से १ ग्रध्ययन को ग्राचारचूला मान कर उसे ग्रध्ययनों की गएना में न रखने विषयक पाठ संभवतः चूलिका के स्वरूप के प्रस्तुतीकरएा (Interpretation) में किसी प्रकार की भ्रान्ति के प्रतिफल हों।

१०. द्वादशांगी के रचनाकाल में ग्राचारांग के जो २४ अघ्ययन थे उनमें से महापरिज्ञा सातवां अघ्ययन विलुप्त हो चुका है और शेष २४ ग्रघ्ययन स्नाज भी स्राचारांग में विद्यमान हैं !

११. आचारांग के प्रथम श्रुतस्कन्ध को ही गएाधरकृत मानते हुए निर्युक्ति-कार ने आचारांग के द्वितीय श्रुतस्कन्ध को जो स्थविरकृत और आचारांग से भिन्न पंचचूलात्मक आचाराग्र सिद्ध करने की मान्यता प्रकट की है वह मूल आगम की भावना से विपरीत और आगमिक आधारविहीन होने के कारए। काल्पनिक अमान्य मान्यताओं की कोटि में परिगएित की जा सकती है।

१२. ग्रागम में जिन-जिन स्थलों पर दो श्रुतस्कन्धों, २४ अध्ययनों, ५४ उद्देशनकालों, ५४ समुद्देशनकालों और १८ हजार पदों से युक्त स्वरूप वाले ग्राचारांग को उद्दिष्ट कर के कोई भी बात कही गई है, केवल उन्हीं स्थलों पर "श्रायारस्स भगवाओं", "से कि ग्रायारे" ग्रीर "ग्रायारे" इन पदों का प्रयोग किया गया है ' और जहां केवल प्रथम श्रुतस्कन्ध को लक्ष्य कर कोई बात कही गई है वहां इन पदों में से किसी भी पद का प्रयोग न किया जाकर "नवण्ह बभचेर.णं" अर्थात् "नवब्रह्मचर्याध्ययनों का" – इस पद का प्रयोग किया गया है ।

उपरोक्त प्रमार्गों से यह भलीभांति सिद्ध हो जाता है कि जिस प्रकार सम्पूर्ण द्वादशांगी स्रर्थतः तीर्थंकरप्रगीत स्रौर शब्दतः गराधरों द्वारा ग्रथित है

- '(क) नदी एवं समवायांग के ढादशांगी परिचय प्रकरएा।
  - (ख) समवायांग, सम० १८, २४ और ८४
- <sup>२</sup> नवण्हं बंभचेराणं एकावन्नं उद्देसणकाला पण्णता ।

[समवायांग, सम० ४१]

उसी प्रकार ग्राचारांग का द्वितीय श्रुतस्कन्ध भी द्वादशांगी का ग्राभिन्न क्रय होने के कारएा ग्रर्थतः तीर्थकरप्रेणीत ग्रौर शब्दतः गराधरों द्वारा ग्रथित है। उप-र्युल्लिखित प्रमारएों के ग्रतिरिक्त ग्रन्य ग्रागमों में भी इस प्रकार के उल्लेख उप-लब्ध हैं जिनसे इस तथ्य की पुष्टि होती है।

"प्रश्नव्याकरएा सूत्र'' में जिस स्थल पर यह विवेचन आया है कि अमुक-अमुक प्रकार का सावद्य आहार ग्रहण करना साधु को नहीं कल्पता, वहां शिष्य ने प्रश्न किया है—"तो फिर किस प्रकार का ब्राहार ग्रहण करना कल्पता है ?'' इस प्रश्न के उत्तर में ग्राचारांग के दशवें, तदनुसार द्वितीय श्रुतस्कन्ध के पहले पिण्डपात अध्ययन का उल्लेख करते हुए बताया गया है – '' 'पिण्डपात' अध्ययन के ११ उद्देशकों में जो आहार ग्रहण करने की निर्दोष विधि बताई गई है उसके अनुसार साधु को आहार ग्रहण करना चाहिये।'''

"स्थानांग सूत्र" चतुर्थ स्थान में रुप्राचारांग के द्वितीय श्रुतस्कन्ध के शय्या, वस्त्रैषर्णा, ग्रादि चार ग्रघ्यायनों में वर्णित विषयों का तथा सातवें स्थानक में ग्राचारांग – द्वितीय श्रुतस्कन्ध के सात सप्तैकका ग्रघ्ययनों तथा पिण्डैषरण ग्रादि का उल्लेख किया गया है । <sup>3</sup>

'दशवैकालिक सूत्र' का 'छुज्जोवस्गिकाय' नामक चौथा अध्ययन आचा-रांग द्वितीय श्रुतस्कन्ध के भावना नामक पन्द्रहवें अध्ययन के आधार पर निर्मित किया गया है । दशवैकालिक का 'पिण्डैषसा' नामक पांचवां अध्ययन तो वस्तुतः आचारांग के द्वितीय श्रुतस्कन्ध के 'पिण्डैषसा' नामक प्रथम अध्ययन का सुगठित रूपान्तर है । दोनों आगमों के इन अध्ययनों का नामसाम्य और विषयसाम्य इस तथ्य के सवल साक्षी हैं कि दशवैकालिक के संकलयिता अथवा निर्माला – आचार्य सय्यंभव (भ० महावीर के चतुर्थ पट्टधर) के समक्ष आचारांग का द्वितीय श्रुतस्कन्ध विद्यमान था । इसी प्रकार दशवैकालिक सूत्र का 'सुवक्कसुद्धी' नामक सातवां अध्ययन भी आचारांग – द्वितीय श्रुतस्कन्ध के 'भाषेषसा' नामक चतुर्थ प्रघ्ययन का पद्यानुवाद प्रतीत होता है ।

त्रत्पायुष्क मराकमुनि के हित को दृष्टि में रखते हुए ग्राचारांग के द्वितीय श्रुत्र प्रथवा पूर्वों के ग्राधार पर ग्रा० सय्यम्भव ने ''दशवेकालिक सूत्र'' का ग्रथन किया ग्रतः वह ग्राचार्य सय्यंभव की रचना माना जाता है। निर्युक्तिकार के कथनानुसार यदि शिष्यों के हित के लिए किसी स्थविर ने ग्राचारांग के द्वितीय

[प्रश्नव्याकरण, संवरद्वार ४]

- ततारि सेज्जापडिमाग्रो प० चतारि वत्यपडिमाग्रो प० चतारि पायपडिमाग्रो प० चतारि ठाग्रापडिमाग्रो प० ।।४२४।।
  स्थानांग, ठा० ४।३]
- <sup>3</sup> मत्त पिडेमगग्ग्री प० ६६३। सत्त पार्ग्धेसगाग्नी प० ।६६४ सत्त उभाहपडिमाग्री प० ।।६६४।। सत्त सत्तिक्तया पर्व ।।६६६ [स्थानांग, स्थान ७]

¹ अह केरिसयं पुएगइ कप्पइ ? जंतं इक्कारस पिडवायमुद्धं ......

श्रुतस्कन्ध को रचना की होती तो इसके साथ भी इसके रचनाकार का नाम <mark>प्रवश्य</mark> जुड़ा हुम्रा होता और प्रश्तव्याकरण-सूत्र, स्थानांग, समवायांग स्रादि एकादशांगी के प्रमुख प्रंगों में इसके ग्रध्यथन, विषय आदि का उल्लेख एवं परिचय, उपलब्ध नहीं होता।

ग्राचारांग के दोनों श्रुतस्कन्धों की शैली श्रौर भाषा में द्विरूपता देखकर कतिपय विद्वानों ने अपना यह ग्रभिमत व्यक्त किया है कि द्वितीय श्रुतस्कन्ध प्रथम श्रुतस्कन्ध से पश्चाद्वर्तीकाल की कृति है । वस्तुतः यह तर्क एकान्ततः सभी जगह उपयोग में नहीं लाया जा सकता क्योंकि ऐसे अनेक उदाहरए। उपलब्ध हैं जहां एक ही सूत्र में समास और व्यास दोनों ही प्रकार की वर्णनशैलियां और क्लिष्ट एवं सरल-सुगम भाषाशैलियां अपनाई गई हैं। ज्ञाताधर्मकथाङ्ग के प्रथम १९ म्राच्ययनों की वर्णनशैली मौर इनके पीछे के मघ्ययनों की वर्णनशैली में इस प्रकार का अन्तर स्पष्टतः दृष्टिगोचर होता है । ज्ञाताधर्मकथांग के प्रथम श्रुतस्कन्ध के प्रत्येक ग्रघ्ययन में विषयवस्तु का विस्तारपूर्वक वर्णन है जबकि दूसरे श्रुतस्कन्ध में प्रतिसंक्षेपतः धर्मकथाग्रों का उल्लेख है। केवल इस ग्राधार पर ज्ञाताधर्मकथांग के दोनों श्रुतस्कन्धों के भिन्नकर्तृ क होने की कल्पना नहीं की जा सकती । इसी तरह ग्राचारांग के प्रथम श्रुतस्कन्ध में पांच प्रकार के ग्राचार का दार्शनिक एवं तात्विक दृष्टि से प्रतिपादन किया गया है। दार्शनिक एवं तात्विक विवेचन प्रायः सूत्र शैली में ही पाये जाते हैं । सागर को गागर में समा देने की क्षमता सूत्रशैली में ही है । ग्राचारांग के प्रथम श्रुतस्कन्ध में सूत्रशैली को अपनाया गया है अतः वहां भाषा, भाव और शैली में गॉम्भीर्य एवं गूढ़ार्थता-जन्य क्लिष्टता का आजाना अनिवार्य ही था। द्वितीय श्रुतस्कन्ध में यह सब कुछ दृष्टिगोचर नहीं होता । इसका कारएा यह है कि इसमें साध्वाचार के लिये मावश्यक छोटी से छोटो म्रौर बड़ी से बड़ी सभी बातों का साधक को समीचीनतया ज्ञान कराने के लिए सरंल भाषा में उचित विस्तार के साथ समभाया गया है । स्राचारांग के प्रथम श्रुतस्कन्ध में दार्शनिक एवं तात्विक विषय का प्रतिपादन किया गया है ग्रतः उसमें सूत्रशैली अपनाई गई है ग्रौर द्वितीय श्रुतस्कन्ध में साधु के आचार के प्रत्येक पहुलू को व्याख्यात्मक ढंग से समफाना स्रोवस्येक था इसलिये यहां सरल स्रोर सुगम व्यास शैली को अपनाया गया है। वस्तुतः सूत्रात्मक समास शैली के माध्यम से साध्वाचार की सब बातें साधारए साधक को सरलता के साथ हृदयंगम नहीं कराई जा सकतीं।

दोनों श्रुतस्कन्धों में दृष्टिगत होने वाली दो शैलियों का यही कारएा है। वस्तुतः ये दोनों श्रुतस्कन्ध ग्रार्य सुधर्मा की ही कृति हैं।

# নিচ্কৰ্য

उपरिचर्चित सभी तथ्यों के समीचीनतया पर्यालोचन से जो निष्कर्ष निकलता है वह इस प्रकार है :- १. ग्राचारांग के दोनों श्रुतस्कन्ध द्वादशांगी के रचनाकाल में गएाधरों द्वारा सर्वप्रथम ग्रथित किये गये थे। ग्रागम में जो ग्राचारांग को पदसंख्या १८,००० उल्लिखित है वह वस्तुतः दोनों श्रुतस्कन्धों सहित सम्पूर्ण ग्राचारांग की है न कि केवल प्रथम श्रुतस्कन्ध की।

२. द्वितीय श्रुतस्कन्ध के पंचचूलात्मक एवं आगमों के रचनाकाल से 'पश्चादर्ती काल में स्थविरकृत प्राचाराग्र मात्र होने तथा प्रथम श्रुतस्कन्ध को हो मूल ग्राचारांग मानते हुए केवल उसी की पदसंख्या १८,००० होने की जो मान्यता निर्युक्तिकार आदि द्वारा अभिय्यक्त की गई है वह आगमिक एवं अन्य किसी आधार पर आधारित न होने के कारएा निराधार, काल्पनिक एवं अमान्य है।

३. वर्तमानकाल में ग्राचारांग के द्वितीय श्रुतस्कन्ध के स्वरूप के सम्बन्ध में जो यह मान्यता प्रायः सर्वत्र प्रचलित है कि संपूर्ण द्वितीय श्रुतस्कन्ध चार चूलाओं में विभक्त है, यह मान्यता किसी शास्त्र द्वारा सम्मत न होने के कारण शास्त्रीय मान्यता की कोटि में नहीं ग्राती । यह पहले सिद्ध किया जा चुका है कि आचारांग की मूलतः ग्रभिन्न ग्रंग के रूप में एक भी चूला न तो कभी थी ग्रौर न है ही । ग्रागमों के रचनाकाल से लेकर निशीथ के छेदसूत्र के रूप में प्रतिष्ठापित किये जाने तक नवम पूर्व की तृतीय वस्तु का ग्राचार नामक बीसवां प्राभृत संभवतः ग्राचारांग की चूलिका के रूप में माना जाता रहा ग्रौर कालान्तर में उस प्राभृत की निशीथ छेदसूत्र के रूप में प्रतिष्ठापना के पश्चात् निशीथ को ग्राचारांग की चूलिका माना जाने लगा । इतना होने पर भी न कभी ग्राचार-प्राभृत की पद-संख्या ग्राचारांग की पदसंख्या के सम्मिलित मानी गई थी ग्रौर न निशीथ की ही ।

## श्राचारांग का स्थान एवं महत्व

म्राचार जीवन को समुन्नत बनाने का साधन, साधना का मूलाधार मौर मोक्ष का सोपान है ग्रतः ग्राचारांग का जैन वाङ्मय में बड़ा ही महत्वपूर्एा स्थान है। "ज्ञानकियाभ्यां मोक्षः" - इस सर्वजनसुविदित सुविख्यात सूक्ति के प्रनुसार सर्वप्रथम सदसद का ज्ञान तथा तदन्तर उस ज्ञान के माध्यम से विवेकपूर्वक ग्रसद प्रथति हेय का परित्याग एवं सद अर्थात् उपादेय का विवेकपूर्वक ग्राचरण करने पर ही साधक द्वारा मोक्ष की उपलब्धि की जा सकती है। ग्राचारांग में मोक्ष-प्राप्ति के बाधक ग्रसद का एवं मोक्ष-प्राप्ति में परम सहायक सद का ज्ञान कराते हुए समस्त हेय के परित्याग का ग्रौर उपादेय के ग्राचरण का उपदेश दिया गया है। इस दृष्टि से ग्राचारांग के सर्वाधिक महत्वपूर्ण होने के कारण ही समवायांग ग्रौर नन्दी सूत्र में द्वादशांगी का परिचय देते हुए इसे द्वादशांगी के कम में सर्व-प्रथम स्थान पर रखा गया है। \*

ै से एां झंगटुठाए पढ़मे झंगे ।

# [समबायांग एवं नन्दीसूत्र]

**भाचारांग**]

नियुँ क्तिकार, टीकाकार और चूर्णिकार ने भी आचारांग का द्वादशांगी के कम में सर्वप्रथम स्थान माना है। नियुँ क्तिकार के उल्लेखानुसार तीर्थंकर भगवान सर्वप्रथम आचारांग का श्रौर तदनन्तर शेष अंगों का प्रवर्तन-प्रचलन करते हैं। गए। घर भी उसी कम से अंगों की रचना करते हैं। आचारांग को ग्रंगों के कम में प्रथम स्थान देने का कारए। बताते हुए नियुँ क्तिकार ने लिखा है कि आचारांग में मोक्ष के उपायों का प्रतिपादन किया गया है श्रौर यही प्रवचन का सार है, इसलिए इसको द्वादशांगी के कम में प्रथम स्थान दिया गया है। अ

्राचारांग के चूर्गिकार और टीकाकार दोनों ने ही स्रागम और नियुँ क्ति के उपरोक्त उल्लेखों का समर्थन करते हुये निम्नलिखित रूप में स्राचारांग की सर्वाधिक महत्ता प्रकट की है :--

"अनन्त अतीत में जितने भी तीर्थंकर हुए हैं, उन सब ने सर्वप्रथम आचा-रांग का ही उपदेश दिया, वर्तमान काल के तीर्थंकर जो महाविदेह क्षेत्र में विराजमान हैं, वे भी सर्वप्रथम आचारांग का ही उपदेश देते हैं और अनागत अनन्त काल में जितने भी तीर्थंकर होने वाले हैं वे भी सर्वप्रथम आचारांग का ही उपदेश देंगे, तदनन्तर शेष ११ अंगों का । गराधर भी इसी परिपाटी का अनुसरएग करते हुए इसी अनुकम से द्वादशांगी को प्रथित करते हैं।"<sup>3</sup>

समवायांग की टीका में अभयदेव सूरी ने\* और नन्दी सूत्र की वृत्ति में

- सब्बेसिमायारो तित्यस्य भवत्तरो पद्रमयाए । सेसाइं भंगाइं, एक्कारस ग्रसुपुज्बीए ।।४।। [ग्राचारांग निर्युक्ति]
- मायारो भंगाएां, पढ़ममंग दुवालसण्हं पि । इत्य य मोक्सो वामो, एस य सारो पवयएास्स ग्रह्म। [वही]
- <sup>3</sup> (क) सब्ब तित्थगरा वि य भ्रायारस्स मत्यं पढ़मं माइक्संति ततो सेसगाएं एक्कारसल्ह भंगाएं ताए चेव परिवाडीए गएहरा वि सुत्तं गुं यंति । (माचारांग चूरिंग, पू॰ ३) (ब) कदा पुनर्भगवताचारः प्रएगित; इत्यत माह सब्वेसिमित्यादि-सर्वेषां तीर्थकराएगां तीर्थप्रवर्तनादावाचारार्थंः प्रथमतयाभूद्, भवति, भविष्यति च ततः शेषांगार्थं इति गए।धरा भप्यनयैवानुपूर्व्या सूत्रतया ग्रप्नंतीति ।

[माचारांग शीसांकाचार्यकृत टीका, पू॰ ६ राम घनपतिसिंह] \* मथ कि तत् पूर्वगतं ? उच्यते, यस्मात्तीयंकरः तीर्थप्रवर्तनकाले मएछराएगां सर्वसूत्राधारत्वेन पूर्वं पूर्वगतं सूत्रामं भाषते तस्मात्पूर्वाएगिति भएितानि, गएछराः पुनः सूत्ररचनां विदेधाना माचारादिकमेएग रचयन्ति स्थापयन्ति च, मतान्तरेए। तु पूर्वगतसूत्राम्यः पूर्वमहंता भाषितो गएधरेरपि पूर्वगतश्रुतमेव पूर्वं रचितं पण्चादाचारादि, मन्वेवं यदाचारनियुं क्त्यां सङ्ग्रेसि मायारो पढ़मो इत्यादि, तत्कषम् ? उच्यते, तत्र स्थापनामाश्रित्य तथोक्तमिह त्वक्षरंरचनां प्रतीत्थ भएितं पूर्वं पूर्वाणि कृतानीति ।''

[समवायांग टीका (अभयदेवसूरि विरचिता) पत्र १९९१(१)]

आचार्य मलयगिरि ' ने उपरोक्त मान्यता के समर्थन में अपना अभिमत व्यक्त करने के पश्चात् इस प्रकार की मान्यता का उल्लेख भी किया है कि आचारांग स्थापना की दृष्टि से पहला अङ्ग और रचनाक्रम की दृष्टि से १२ वां अङ्ग माना गया है ।

मूल त्रागम समवायांग में तथा नन्दी सूत्र में स्पष्ट उल्लेख है – "से एां अङ्गट्ठाए पढमे सङ्गे"। इस सूत्र की संस्कृत खाया इस प्रकार होगी - तन्ननु अङ्गार्थे प्रथममङ्गम्।" इस सूत्र में प्रयुक्त "णं" शब्द को केवल वाक्यालंकार के लिए प्रयुक्त न मानकर निश्चयार्थक माना जाय तो इस सूत्र का अर्थ होता है – "वह माचारांग ग्रङ्गकम की दृष्टि से निश्चितरूपेएा प्रथम ग्रङ्ग है।"

मूल ग्रागम में इस प्रकार के निश्चयात्मक स्पष्ट उल्लेख के पश्चात् इस प्रकार के प्रश्न के लिए किचित्मात्र भी अवकाश नहीं रहना चाहिये था कि आचारांग स्थापना की दृष्टि से प्रथम अङ्ग है अथवा रचना की दृष्टि से। पर यह प्रश्न पूर्वाचार्यों के समक्ष उठा और ग्राज तक इसका कोई सर्वसम्मत समाधान नहीं हो पाया है।

ऐसा प्रतीत होता है कि एक छोटी सी आंति के कारएा ही संभवतः इस प्रश्न का प्रादुर्भाव हुम्रा है। यद्यपि आगम में तो स्पष्ट उल्लेख है कि मझ्लों के कम में आचारांग का प्रथम स्थान है परन्तु ग्राचार्य हेमचन्द्र सूरि ने "त्रिषष्टि-शलाकापुरुषचरित्र" में इस प्रकार का उल्लेख किया है कि प्रभु से त्रिपदी का ज्ञान प्राप्त होने पर गौतमादि गएाधरों ने सर्वप्रथम चौदह पूर्वों की रचना की ग्रीर तदनन्तर द्वादशांगी की। गएाधरों द्वारा द्वादशांगी की रचना से पहले ही चतुर्दश पूर्वों की रचना की गई, इस कारएा चतुर्दश पूर्वों की रचना को पूर्व के नाम से अभिहित किया गया है।

इस प्रकार की स्थिति में गहराई से विचार करने से पहले यह प्रश्न उत्पन्न होना स्वाभाविक ही था कि जब पूर्वों की रचना ग्रङ्गों से पहले कर ली गई तो ढादशांगी के कम में आचारांग का प्रथम स्थान किस प्रकार हो सकता है ? इस प्रश्न का सीधा सा उत्तर यह है कि पूर्वों की प्रथम रचना से आचारांग का ढादशांगी के कम में प्रथम स्थान मानने में किसी प्रकार की बाधा उपस्थित नहीं होती।

इह तीर्थकरस्तीर्थप्रवर्त्त नकाले गएाधरान् सकलश्रुतार्थावगाहनसमर्थानधिकृत्य पूर्व पूर्वगतं भूत्रार्थभाषते, ततस्तानि पूर्वाण्युच्यन्ते, गएाधराः पुनः सूत्ररचनां विदधतः झाचारादिकमेएा विदधति स्थापयन्ति वा (च), सन्ये तु व्याचक्षते-पूर्वं पूर्वगतसूत्रार्थमहंन् भाषते, गएाधरा विदधति स्थापयन्ति वा (च), सन्ये तु व्याचक्षते-पूर्वं पूर्वगतसूत्रार्थमहंन् भाषते, गएाधरा मपि पूर्वं पूर्वगतसूत्रं विरचयन्ति पश्चादाचारादिम्, अत्र चोदक झाह तन्विदं पूर्वापरविरुद्ध यस्मादादौ निर्यु क्ताबुक्तं "सब्वेसि आयारो पढ़मो" इत्यादि, सत्यमुक्तं, किन्तु तत्स्थापना-मधिकृत्योक्तम्, अक्षररचनामधिकृत्य पुनः पूर्वं पूर्वापिरकृतानि, ततो न कश्चित् पूर्वापरविरोधः ।" [नन्दी-मलयगिरिकृता वृत्ति, पृ० ४८१ (घनपतिसिंह)]

<sup>२</sup> सूत्रितानि गएाधरैरंगेम्यः पूर्वमेव यत् । ृपूर्वाणीत्यभिधीयंते तेनैतानि चतुर्दंग ।।१७२।।[त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र, पर्व १०, सर्ग ४] क्योंकि बारहवां ग्रङ्ग 'दृष्टिवाद' है न कि पूर्व। वस्तुतः पूर्व तो दृष्टिवाद के पांच विभागों में से एक विभाग है। ' सबसे पहले पूर्वों की रचना गएाधरों ने कर ली पर बारहवें ग्रङ्ग दृष्टिवाद के शेष बहुत बड़े भाग का तो ग्रथन ग्राचारांगादि के कम से बारहवें स्थान पर ही हुग्रा। इस प्रकार का तो एक भी उल्लेख उपलब्ध नहीं होता जिसमें बताया गया हो कि बारहवें ग्रङ्ग दृष्टिवाद का गएाधरों द्वारा सबसे पहले ग्रथन किया गया हो कि बारहवें ग्रङ्ग दृष्टिवाद का गएाधरों द्वारा सबसे पहले ग्रथन किया गया। ऐसी स्थिति में ग्रागम के उल्लेख के ग्रनुसार यह निश्चयपूर्वक कहा जा सकता है कि रचना एवं स्थापना दोनों ही दृष्टियों से द्वादशांगी के कम में ग्राचारांग का प्रथम स्थान है।

<mark>श्राचा</mark>रांग को द्वादशांगी में सर्वप्रथम स्थान दिया गया है, वस्तुत: वह सब द्टब्टियों से विचार करने पर पूर्णतः संगत प्रतीत होता है । ग्राचार को निर्यु क्ति-कार द्वारा ग्रङ्गों का सार माना गया है ।<sup>२</sup> क्योंकि अक्षय अव्याबाध शिवसुख की प्राप्ति का मूलाधार ग्राचार है । उस ग्राचार ग्रर्थात् साघ्वाचार का ग्राचारांग में सांगोपांग समीचीनरूपेएा निरूपएा होने के कारएा इसे द्वादशांगी में प्रथम स्थान दिया गया है। आचारांग सूत्र के विशिष्ट ज्ञाता मुनि को ही उपाध्याय और श्राचार्य पद के योग्य माना जाय, इस प्रकार के प्रनेक उल्लेख आगम साहित्य में उपलब्ध होते हैं । ग्राचारांग का सर्वप्रथम ग्रघ्ययन करना साधु-साघ्वियों के लिए ग्रनिवार्य रखने के साथ-साथ इस प्रकार का भी विधान कियाँ गया था कि यदि कोई, साधु भ्रथवा साध्वी, म्राचारांग का सम्यक्रूपेरा श्रध्ययन करने से पूर्व ही ग्रन्य ग्रागमों का ग्रध्ययन-ग्रनुशीलन करता है तो वह लघु चातुर्मासिक प्रायश्चित्त का अधिकारी बन जाता है। 3 इतना ही नहीं आचारांग का अध्ययन एवं ज्ञान प्राप्त नहीं करने वाले साधु को किसी भी प्रकार का पद नहीं दिया जाता था। ब्राचारांग के ब्रध्ययन के पश्चात् ही प्रत्येक साधु धर्मानुयोगभौर द्रव्यानुयोग पढ़ने का ग्राधिकारी समभा जाता था। नवदीक्षित मुनि की उपस्थापना भी म्राचारांग के ''शस्त्र-परिज्ञा'' अध्ययन द्वारा की जाती थी । वह पिण्डकल्पी (भिक्षा लाने योग्य) भी आचारांग का अध्ययन करने के पश्चात् माना जाता था। इन तथ्यों से यह स्पष्ट हो जाता है कि द्वादशांगी में आचारांग का कितना महत्वपूर्ण स्थान माना जाता रहा है।

वर्तमान में आचारांग के स्थान पर दशवैकालिक सूत्र का स्रघ्ययन, स्रागमों के स्रघ्ययनकम में सर्वप्रथम प्रचलित होने के कारण स्राचारांग की सबसे पहले बाचना की स्रनिवार्यता नहीं रही है ।

श्राचारांग के परिशोलन एवं निदिघ्यासन के पश्चात् बिना किसी प्रकार के पूर्वाग्रह से प्रभावित हुए निष्पक्षतापूर्वक विचार करने पर ग्रन्तर्मन यही साक्षी देता

- ै परिकर्म-सूत्र-पूर्वानुयोग-पूर्वगत-चूलिकाः पंच । स्युर्ह ष्टिवादभेदाः, पूर्वास्मि चतुर्दज्ञापि पूर्वगते ॥१६०॥
- <sup>३</sup> संगार्ख किं सारो ? झायारो,<sup>.....</sup>
- <sup>3</sup> निभीथ सूत्र, १९ २०।

[श्रभिथानचिन्तामसित] [स्राचारांग निर्यु कि] है कि वस्तुतः आंचारांग विश्वधर्म का प्रतीक है। विश्वबन्धुत्व की भावनाओं से म्रोतःप्रोत सच्चे और आदर्श मानवीय सिद्धान्तों का इसमें सजीव वर्णन होने के काररण माचारांग का केवल ढादशांगी में ही नहीं अपितु संसार के समग्र धर्मशास्त्रों में एक बड़ा ऊंचा एवं महत्वपूर्ण स्थान है।

आजारांग के हास एवं तथाकथित विच्छेद विषयक विविध मान्यतास्रों पर ''द्वादशांगी का हास'' शीर्षक आगे के प्रकरण में यथाशवय समुचित प्रकाश डालने का प्रयास किया जायगा ।

### २. सूत्रकृतांग

ढादशांगी के कम में सूत्रकृतांग का दूसरा स्थान है। निर्युक्तिकार ने इस अग के सूयगड के अलावा सूतगड, सुत्तकड़ और सुयगड-ये तीन और नाम भी बताये हैं। समवायांग में आचारांग के पश्चात् सूत्र कृतांग का परिचय देते हुए कहा गया है कि इसमें स्वमत, परमत, जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आस्रव, संवर, निर्जरा, बन्ध, मोक्ष आदि तत्वों का निरूपए। एवं नवदीक्षितों के लिए हितकर उपदेश हैं। इसमें एक सौ अस्सी कियावादी मतों, चौरासी अक्रियावादी मतों, सड़सठ अज्ञानवादी मतों एवं बत्तीस विनयवादी मतों-इस प्रकार कुल मिलाकर तीन सौ त्रेसठ अन्य मतों पर चर्चा की गई है। इन सब की समीक्षा के पश्चात् यह बताया गया है कि आहिंसा ही धर्म का मूल स्वरूप और श्रेष्ठ तत्व है।

सूत्र कृतांग के दो श्रुतस्कन्ध हैं। इसके प्रथम श्रुतस्कन्ध में सोलह, और दितीय श्रुतस्कंध में सात इस तरह कुल २३ श्रध्ययन, ३३ उद्देशनकाल, ३३ समुद्देशनकाल तथा ३६,००० पद हैं। समवायांग सूत्र की २३ वीं समवाय में सूत्र कृतांग के तेबीस ग्रध्ययनों का नामोल्लेख भी किया गया है।

नंदिसूत्र में सूत्रकृतांग का परिचय देते हुए बताया गया है कि इसमें लोक, भ्रलोक, लोकालोक, जीव ग्रजीव, स्वसमय, तथा परसमय का निदर्शन त्रोर कियावादी, प्रक्रियावादी स्रादि ३६३ पाषण्ड मतों पर विचार किया गया है ।

दिगम्बर परम्परा के ऋंग पण्णत्ति, धवला, जयधवला, राजवात्तिक झादि मान्य ग्रन्थों में जो सूत्रकृतांग का परिचय दिया गया है वह काफी झंशों में श्वेताम्बर परम्परा द्वारा दिये गए इस झंग के परिचय से मिलता-जुलता है ।

दिगम्बर परम्परा के "प्रतिकमरा ग्रंथत्रयी" नामक ग्रंथ में सूत्रकृतांग के २३ <mark>प्रघ्ययन हैं, इस</mark> प्रकार का उल्लेख – "तेवीसाए सुद्दयड<sup>२</sup> ज्कारोसु" – इस पद से किया है। इस पाठ की प्रभाचन्द्रकृत वृत्ति में इन तेवीस ग्रघ्ययनों के नाम

भूयगढं भंगार्थ बितियं, तस्त य इमारिए नामारिए । सूतगढं, सुत्तकढं, सुयगडं चेव गोण्एाइं ।। २ ॥

[सूत्रकृतांग प्रा० जवाहरलालजी म॰ढ़ारा संपादित, प्रस्ता० पृ० ६] <sup>२</sup> सूत्र का प्राकृत रूप सुद्द या सुत्त और कृत का प्राकृत रूप थड या कड, इस प्रकांर र संस्कृत गम्द सूत्रकृत का प्राकृत स्वरूप सुद्दयड होता है। [सम्पादक]

#### २-सूक्षकृतांग]

दिये गये हैं, जिनका श्वेताम्बर परम्परा की आवश्यक वृत्ति में दिये गए नामों से नगण्य ग्रन्तर को छोड़ पूर्ण साम्य है ।

प्रथम श्रुतस्कन्ध – इसके १६ ग्रध्ययनों में से प्रथम "समय" ग्रध्ययन में पर-समय का परिचय देकर उसका निरसन किया गया है। यहां परिग्रह को बन्ध और हिंसा को वैरवृद्धि का कारएा बताकर कुछ परवादियों का संक्षिप्त परिचय दिया गया है। उनमें भूतवाद, ग्रात्माद्वैतवाद, एकात्मवाद, देहात्मवाद, ग्रकारक-वाद (सांख्य), ज्ञात्म षध्टवाद, पंच स्कन्धवाद, कियावाद, कर्त्तृ त्ववाद ग्रीर वैराशिक ग्रादि का परिचय देकर उन वादों का निरसन किया गया है।

दूसरे ग्रघ्ययन में पारिवारिक मोह से निवृत्ति, परीषहजय, कषायजय, स्रादि का उपदेश, सूर्यास्त के पश्चात् विहार का निषेध स्रौर काम-मोह से निवृत्त होने का उपदेश दिया गया है ।

तीसरे उपसर्ग अध्ययन में अनुकूल, प्रतिकूल परीषह सहन का उपदेश देते हुए अनुकूल परीषह से प्रतिकूल परीषह की अपेक्षा अधिक हानि बताई गई है। साथ ही इसमें उस समय की विभिन्न मान्यताओं का परिचय दते हुए कहा गया है कि कुछ लोग जहाँ जल से, कुछ लोग आहार ग्रहए। करने से, कुछ आहार प्रहुए। न करने से मुक्ति मानते हैं, वहां आसिल, द्वीपायन आदि ऋषि पानी पीने और वनस्पति भक्षए। से सिद्धि मानते हैं। इस अध्ययन के अन्त में ग्लान-सेवा और उपसर्ग-सहन का उपदेश दिया गया है।

"स्त्री परिज्ञा" नामक चतुर्थ अध्ययन में स्त्री सम्बन्धी परीषहों को सहने का उपदेश दिया गया है ।

पांचवे नरकविभक्ति नामक अघ्ययन के दो उद्देशकों में यह बताते हुए कि भोगों से नरक गति होती है-नरक के दु:खों का वर्णन किया गया है ।

छटे "वीरस्तुति" नामक ग्रघ्ययन में भगवान् महावीर के गुएाानुवाद श्रौर उपमाश्रों का वर्एान किया गया है ।

सातवें "कुशील'' नामक अध्ययन में बताया गया है कि जो हिंसक जिस जीव-काय की हिंसा करता है, वह उसी जीवनिकाय में उत्पन्न होकर वेदना भोगता है। यहां उपसर्गसहन एवं रागद्वेष की निवृत्ति से कर्मक्षय और मोक्ष का लाभ बताया गया है।

माठवें, वीर्यं अध्ययन में बाल ग्रौर पंडित वीर्य के भेद से मनुष्य की शक्ति के उपयोग की दृष्टि से २ प्रकार बतलाये गये हैं। इन्हें कर्मवीर्य ग्रौर ग्रकर्मवीर्य भी कहा गया है।

मौवें–"धर्म" ग्रघ्ययन में धर्म का स्वरूप बतलाते हुए बाह्य ग्रौर ग्राप्स्यंतर परिव्रह का त्याग तथा हिंसा, मृषावाद, ग्रदत्तादान, मैथुन, परिग्रह ग्रौर कषाय को कर्मबन्ध का काररण बतलाकर इनके त्याग एवं ग्रनाचारवर्जन का उपदेश भी दिया गया है। , दशवें – ''समाधि'' ग्रध्ययन में हिसानिषेध, संयमपालन और समस्व का उपदेश दिया गया है । धार्मिक व्यक्ति को पाप से सदा उसी प्रकार डरते रहने का उपदेश दिया गया है जिस प्रकार कि मृग सिंह से डरता रहता है ।

ग्यारहवें ''मार्ग'' ब्रध्ययन में मोक्ष-मार्ग पर विचार किया गया है ।

बारहवें ''समवसरए।'' ग्रघ्ययन में प्रक्रियावादी, ग्रज्ञानवादी, विनयवादी, ग्रौर कियावादी 'ऐसे ४ समवसरए।ों का वर्णन है । इसमें मुक्ति, एकान्तकियाबाद से नहीं किन्तू सर्वज्ञसम्भत ज्ञान-क्रिया से बताई गई है ।

तेरहवें ग्रघ्ययन में यथातथ्य स्थिति का वर्णन करते हुए बताया गया है कि कोघ के दुष्परिएगम समफकर सुशिष्य को पापभोरू, लज्जावान्, श्रद्धालु, ग्रमायो ग्रोर ग्राज्ञापालक होना चाहिये। इसमें यह भी बताया गया है कि ग्रभिमानी का तप निरर्थक होता है ग्रौर ज्ञान एवं लाभ का मद करने वाला ग्रज्ञानी है ग्रतः मद नहीं करने वाला ही पण्डित एवं मोक्षगामी कहा गया है।

चौदहवें -- "ग्रंथ ग्रध्ययन" में जीवननिर्माएा की विविध शिक्षाम्रों के रूप में बताया गया है कि साधक को प्रथम गुरुकुलवास-गुरुजनों का सहवास ग्रावश्यक है। ग्रपरिग्रह, ब्रह्मचर्य, ग्राज्ञापालन और ग्रप्रमाद साधना के प्रमुख ग्रंग हैं। इसमें ग्रागे कहा गया है कि साधक को हास्य, ग्रप्रिय सत्य, प्रतिष्ठा की चाह ग्रौर कषाय से बचते रहना ग्रावश्यक है।

पन्द्रहवें -- ''ग्रादान ग्रध्ययन'' में स्त्री लिंग-त्याग ग्रौर निष्काम-साधना का उपदेश देते हुए रत्नत्रय की ग्राराधना से भवश्रमएा मिटना बतलाया गया है ।

सोलहवें – ''गाथा ग्रध्ययन'' में साधु के ''माहन'', ''श्रमरग्'', ''भिक्स्रुं'' ग्रौर ''निर्ग्रन्थ'' ये चार नाम देकर इनकी व्याख्या की गई है ।

दूसरे श्रुतस्कन्ध में ७ ग्रध्ययन में । प्रथम "पुण्डरोक" ग्रध्ययन में बताया गया है कि संसार सरोवर में साधु रूक्ष वृत्ति से रहता हुग्रा राजा ग्रादि ग्रधिकारी को निस्पृह भाव से धर्मोपदेश करते हुए स्व-पर कल्यारण का ग्रधिकारी होता है । ग्रन्त में श्रमरण के सोलह पर्यायवाची शब्द बताये गये हैं ।

दूसरे-"कियास्थान ग्रध्याय" में १३ कियाओं का वर्णन किया गया है। किया के सन्दर्भ में धर्मस्थान को उपंशान्त और ग्रधर्म को अनुपशान्त स्थान कहा गया है। संक्षेप में संसारी जीवों के तीन भाग किये गये हैं। इनमें निरारम्भी मुनि-जीवन को धर्मपक्ष कह कर उपादेय और महा ग्रारम्भी गृहस्थों के अधर्मपक्ष को और मिश्र पक्ष को हेय बतलाया गया है। किन्तु धार्मिक गृहस्थों का धर्माधर्ममिश्रित जीवन उपादेय कहा गया है।

तीसरे ''म्राहार परिज्ञा श्रध्ययन'' में जीवों के स्राहार का विचार किया गया है । वनस्पति के स्राहार पर विस्तृत विचार है । वनस्पतियां पृथ्वीयौनिक, वृक्षयौनिक रूप से मुख्यतः दो प्रकार की वताई गई हैं । वृक्षों की उत्पत्ति का कारण स्राहारक शरीर स्रौर उनके विभिन्न १० स्रंगों में भिन्न-मिन्न जीव बतलाये गये है। कुछ वनस्पतियां उदकयौनिक भी वताई गई हैं। झन्त में प्रासभूत जीव तत्व की अनेक योनियों में उत्पत्ति, ब्राहार, अरीर स्रौर, तत्वों के स्वरूप को पहिचान कर मुनि को ''स्राहारगुप्त'' रहने की शिक्षा दी गई है।

ं चौथे – ''प्रत्याख्यान ग्रध्ययन'' में, यह बताते हुए कि प्रत्याख्यान नहीं करने से सर्वदा पाप-कर्मों का उपार्जन होता है, प्रत्याख्यान करने की शिक्षा दी गई है ।

ं पांचवें – ''ग्राचारश्रुत ग्रध्ययन'' में एकान्त वचन का निषेध करते हुए ग्रनाचार के त्याग का उपदेश दिया गया है ।

छठे म्रार्द्रकुमार के ग्रध्ययन में ग्रार्द्रकुमार के गोशालक, ब्राह्मगों झौर हस्तितापसों के साथ संवाद का वर्णन किया गया है । प्रसंगोपात्त शाक्ष्य भिक्षुस्रों की भोजनचर्या का भी इसमें वर्णन है ।

सातवें – ''नालन्दीय झध्ययन'' में लेप गाथापति के धार्मिक जीवन और उसके द्वारा भवन-निर्माएा से बची हुई सामग्री से बनाई गई ''सेसदविया'' नाम की एक उदक्शाला का उल्लेख है।

इसके पक्ष्चात् उस उदक्शाला से ईशान को एस्थ वनखण्ड के एक भाग में विराजमान इन्द्रभूति गौतम के साथ पार्श्वापत्य पैढालपुत्र का संवाद और गौतम से प्रतिबोध पाकर पैढालपुत्र द्वारा भगवान् महावीर के पास चातुर्याम धर्म का परित्याग कर पंचमहाव्रत-धर्म स्वीकार करने का उल्लेख है।

उपरोक्त संवाद में प्रश्नोत्तर के संदर्भ में एक स्थान पर यह बताया गया है कि जो लोग सम्पूर्ण पापों का परित्याग नहीं कर सकने की स्थिति में देश-विरति धर्म स्वीकार कर त्रस जीदों की हिंसा का त्याग करते हैं वह त्याग भी उनके लिये कुशल एवं लाभ का कारएा होता है। इसमें स्थावर काय की हिंसा के खुले रखने का त्याग कराने वाले को दोष नहीं लगता। इस बात को समभाने के लिए एक उदाहरएा दिया गया है, जो इस प्रकार है:-

रत्नपुर के राजा ने एक दिन कौमुदी महोत्सव के ग्रवसर पर ग्रपने नगर में घोषएगा करवाई कि महोत्सव के दिन कोई भी पुरुष नगर में न रहे। यदि कोई व्यक्ति रात्रि के समय नगर में रहा तो उसे मृत्युदण्ड दिया जायगा। राजांज्ञानुसार कौमुदी-महोत्सव के दिन सभी लोग संध्या होते-होते नगर से वाहऱ चले गये लेकिन एक व्यापारी के छः पुत्र कार्य में ग्रत्यधिक व्यस्त रहने के कारएग समय पर नगर से बाहर नहीं जा सके। सूर्यास्त के पश्चात् जब वे श्रेष्ठिपुत्र नगर से बाहर जाने के लिए उद्यत हुए तो उन्होंने नगर के सब ढार बन्द पाये। परिएगामतः भयभीत होकर वे छहों भाई किसी गुप्त स्थान में छुप बैठे।

दूसरे दिन गुप्तचरों द्वारा राजा को जब यह ज्ञात हुया कि रात्रि में ६ अेष्ठिपुत्र राजाज्ञा का उल्लंघन कर नगर के प्रग्दर ही रहे, तो वह बड़ा कुढ़ हुया। राजा ने छहों वरिएक्पुत्रों के वध को आज्ञा दी। प्रपने पुत्रों के वध की सूचना मिलते ही अेष्ठी बड़ा दुखित हुया। उसने राजा के पास जाकर प्रार्थना की -- ''स्वामिन ! मेरे कुल का सर्वनाश मत करिये । मेरे पास जितनी सम्पत्ति है वह .सब लेकर भी मेरे पुत्रों को जीवनदान दे दीजिये ।''

राजा ने कुपित हो कहा – ''पापिष्ठ ! राजा की स्राज्ञा का उल्लंघन राजा के प्राराहरएा तुल्य है । तेरे पुत्रों ने मेरी स्राज्ञा की स्रवहेलना की है स्रतः मैं उन्हें किसी भी तरह क्षमा नहीं कर सकता ।''

श्रेष्ठी ने पुनः करुएा स्वर में प्रार्थना की – ''स्वामिन् ! यदि प्रागादण्ड ही देना है तो मेरे ६ पुत्रों में से किसी एक को प्रागादण्ड देकर शेष को दण्डमुक्त कर दीजिये ।''

राजा ने श्रेष्ठी की इस प्रार्थना को भी स्वीकार नहीं किया। तत्परचात् श्रेष्ठी ने कमझः चार, तीन और दो पुत्रों को छोड़ने की प्रार्थनाएं कीं पर राजा ने उसकी एक भो प्रार्थना स्वीकार नहीं की। अन्त में श्रेष्ठी ने घवडाकर प्रतिष्ठित नागरिकों के माध्यम से ग्रत्यन्त विनयपूर्वक प्रार्थना की – "स्वामिन् ! स्राप प्रजा के पिता हैं ग्रतः हमारी रक्षा करना ग्रापका कर्त्तव्य है। हम ग्रापकी शरएा में हैं, चाहे तारो या मारो।" इस प्रकार कहते हुए वह श्रेष्ठी राजा के पैरों पर गिर पडा।

श्रेष्ठी की सानुनय प्रार्थना से द्रवित हो राजा ने भी उसके ६ पुत्रों में से एक ज्येष्ठ पुत्र को मुक्त कर दिया । सर्वनाश की ग्रपेक्षा एक ज्येष्ठ पुत्र बचा इसी से संनोष मानकर श्रेष्ठी ग्रपने घर गया ।

जिस प्रकार राजा द्वारा श्रेष्ठी के सभी पुत्रों को मृत्युदण्ड देने का स्राग्रह करने पर श्रेष्ठी ने ग्रपने एक पुत्र के दण्डमुक्त होने में भी बड़ा संतोष माना। यहां पर पांच पुत्रों की मृत्यु में श्रेष्ठी को दोषी नहीं माना जा सकता क्योंकि श्रेष्ठी के मन में उनकी मृत्यु के लिए किंचित्मात्र भी अनुमति नहीं प्रपितु विवशता थी। उसी प्रकार साधु द्वारा षट्कायिक जीवों की हिंसा से बचाने का उपदेश होने पर भी गहस्थ राजा के समान केवल त्रसकाय की हिंसा का ही त्याग करता है, १ स्थावरकाय के जीवों की हिंसा नहीं छोड़ता, इसमें व्रतदाता मुनि दोष का भागी नहीं माना जा सकता।

सूत्र कृतांग वस्तुतः प्रत्येक साधक के लिये दार्शनिक ज्ञान की प्राप्ति में बड़ा पथप्रदर्शक है। मुनियों के लिये इसका ग्रध्ययन, चिन्तन, मनन ग्रीर निदिध्यासन परमावश्यक है। इसमें उच्च ग्राध्यात्मिक सिद्धान्तों को जीवन में ढालने, सभी प्रकार के श्रन्य मतों का परित्यार्ग करने, विनय को प्रधान भूषएा मानकर आदर्श श्रमएाचार का पालन करने ग्रादि की बड़ी प्रभावपूर्ण ढंग से प्रेरएगए दी गई हैं। दार्शनिक दृष्टि से यह ग्रागम उस समय की चिन्तन प्रएगली का बड़ा ही मनोहारी दिग्दर्णन प्रस्तुत करता है।

सूत्रकृतांग में बताया गया है कि साधना के क्षेत्र में स्राने वाले भीषरण से भीषरण उपसगों से विचलित, परिचितों के स्नेहसिक्त मधुर संलापों से पतित न होते हुए आघ्यात्मिक साधना के पथ पर उत्तरोत्तर प्रयसर होने वाला साधक ही प्रपने चरम लक्ष्य को प्राप्त करने में सफल होता है। सूत्रकृतांग में आध्यात्मिक विषयों पर दिये गये सुन्दर एवं सोदाहरण विवेचनों से भारतीय जीवन, दर्शन और अघ्यात्मतत्व का भलीभांति बोध हो जाता है।

आज से ढाई हजार वर्ष पूर्व हमारे यहां भारतवर्ष में कौन-कौन से धर्म एवं संप्रदाय प्रचलित थे भौर उनकी किस-किस प्रकार की मान्यताएं थीं, इस सम्बन्ध में सूत्रकृतांग के प्रथम श्रुतस्कन्ध के पहले एवं बारहवें तथा द्वितीय श्रुत-स्कन्ध के 'पुण्डरीक', 'आईकीय' और 'नालंदीय' ग्रब्धयनों में बड़ा सुन्दर दिग्दर्शन कराया गया है। वह वस्तुतः ऐतिहासिक, धार्मिक एवं सांस्कृतिक आदि भनेक इष्टियों से परमोषयोगी है।

#### ३. स्यानांग

द्वादशांगी में स्थानांग का तीसरा स्थान है। समवायांग एवं नन्दी सूत्र में जो ग्रागमों का परिचय दिया गया है उसमें स्थानांग का परिचय निम्नलिखित रूप में उल्लिखित है:--

स्थानांग नामक तीसरे प्रङ्ग में स्वसमय, परसमय, स्व-पर उभय समय, जीव, प्रजीव, जीवाजीव, लोक, अलोक और लोकालोक की स्थापना की गई है। इसमें जीवादिक पदार्थों का उनके द्रव्य, गुरम, क्षेत्र, काल और पर्याय की दृष्टि से विचार किया गया है। इसमें एक स्थान, दो स्थान, यावत् दश स्थान से दशविध वक्तव्यता की स्थापना तथा धर्मास्तिकाय, ग्रधर्मास्तिकाय, ग्रादि द्रव्यों की प्ररूपएा की गई है। स्थानांग में वाचनाएं, ग्रनुयोगद्वार, प्रतिपत्तियां, वेष्टक, निर्युक्तियां और संग्रहरियां - ये प्रत्येक संख्यात-संख्यात है। ग्रंग की प्रपेक्षा यह तीसरा ग्रंग है। इसमें एक श्रुतस्कन्ध, दश अध्ययन, २१ उद्देशनकाल, २१ समु-देशनकाल, ७२,००० पद, ग्रक्षर संख्यात, गम ग्रनन्त, पर्याय ग्रनन्त, तथा इसकी वर्णन-परिधि में ग्रसंख्यात त्रस और ग्रनन्त स्थावर हैं। वर्तमान में उपलब्ध इस सूत्र का पाठ ३७७० श्लोक परिमारा है।

स्थानांग एवं समवायांग - ये दो सूत्र ग्रन्य दश ग्रङ्गों से भिन्न प्रकार के संकलनात्मक ग्रङ्ग हैं। इन दोनों ग्रङ्गों में जैन प्रवचनसम्मत तथा लोकसम्मत तथ्यों के रूप में संसार की प्रायः सभी वस्तुग्रों का संख्या के कम से कोश-शैली में संग्रहात्मक निरूपए किया गया है। ग्रगणित तथ्यों को स्थायी रूप से चिरकाल तक स्मृतिपटल पर ग्रङ्कित रखने ग्रौर ग्रथाह ज्ञानार्णव में से ग्रभीष्ट तथ्य को तत्काल सोज निकालने की ग्रद्भुत क्षमताशालिनी जिस शैली का इन दो मङ्गों की रचना में उपयोग किया गया है वह वस्तुतः ग्रद्वितीय ग्रौर बड़ी ही उपयोगी शैली है।

स्थानांग में संख्याक्रम से द्रव्य, गुएा एवं कियाओं आदि का निरूपएा किया गया है । इसके प्रथम प्रकरएा में एक-एक, दूसरे में दो-दो, तीसरे में तीन-तीन, इस अनुकम से अन्तिम प्रकरण में दश-दश वस्तुओं का वर्णन किया गया है। जिस संख्या की वस्तु का निरूपण जिस प्रकरण में किया गया है, उसी संख्या के आधार पर इसके प्रकरणों का नाम प्रथम स्थान, द्वितीय स्थान, तृतीय स्थान और इसी अनुकम से प्रन्तिम प्रकरण का नाम दशम स्थान रखा गया है।

जिस प्रकरएा में तत्संख्याविषयक निरूप्शीय सामग्री का प्राचुर्य हो गया, वहां उस प्रकरएा के उपविभाग कर दिये गये हैं। दूसरे, तीसरे तथा चौथे न इन तीनों प्रकरएों के, प्रत्येक के चार-चार उपविभाग ग्रौर पांचवें प्रकरएा के ३ उपविभाग हैं। प्रथम तथा छठे से दशवें तक इन ६ स्थानों में पृथक् कोई उप-विभाग नहीं है। १४ उद्देशकों ग्रौर ६ प्रघ्ययनों के, प्रत्येक के एक-एक उद्देशनकाल के हिसाब से स्थानांग सूत्र के कुल मिला कर २१ उद्देशनकाल ग्रौर २१ ही समुद्देशनकाल होते हैं।

प्रस्तुत सूत्र में भगवान महावीर के निर्वाश-पश्चात् दूसरी से छठी शताब्दी तक के ग्रवान्तर काल की कुछ घटनाग्रों का उल्लेख किया गया है । उसे देखकर कुछ इतिहास के विद्वानों को इस प्रकार की भ्रांति होती है कि स्थानांग सूत्र की रचना गएाधरों ढारा नहीं ग्रपितु किसी ग्रवाचीन ग्राचार्य ढारा की गई है । ग्रपने इस ग्रभिमत की पुष्टि में वे यह तर्क प्रस्तुत करते हैं--''स्थानांगसूत्र के नौवें स्थान में गोदास से कोडिन्न तक के १ गएगों का उल्लेख है पर वस्तुत: वे गएा भगवान महावीर के निर्वाह्म तक के १ गएगों का उल्लेख है पर वस्तुत: वे गएा भगवान महावीर के निर्वाह्म तक के १ गएगों का उल्लेख है पर वस्तुत: वे गएा भगवान महावीर के निर्वाह्म तक के १ गएगों का उल्लेख है उनमें रोहगुप्त नामक निन्हव वीर कि संथान में जो ७ निन्हवों का उल्लेख है उनमें रोहगुप्त नामक निन्हव वीर निर्वाह्म की छठी शताब्दी के अन्त में हुग्रा है । भगवान महावीर के निर्वाह्म से लगभग २०० ग्रौर ६०० वर्षों पश्चात् घटित हुई घटनाग्रों का स्थानांग में उल्लेख होना यह प्रमाएित करता है कि इसकी रचना भगवान् महावीर की विद्यमानता में गएघरों ढारा नहीं ग्रपितु भगवान् के निर्वािग से ६०० वर्ष पश्चात् किन्हीं ग्राचार्यों ढारा की गई है ।''

किन्तु इस प्रकार केवल इन उल्लेखों के ग्राधार पर यह मान्यता बना लेना कि स्थानांग सूत्र की रचना ही किसी परवर्ती ग्राचार्य ने की है, किसी भी दशा में न्यायोचित नहीं कहा जा सकता। ढादशांगी के विलुप्त हो जाने की मान्यता ग्रभिव्यक्त करने वाली दिगम्बर परम्परा भी इस तथ्य को स्वीकार करती है कि ढादशांगी का अर्थतः उपदेश भगवान महावीर ने दिया ग्रोर गएाधरों ने उसी को शब्द रूप में ग्रथित किया। ऐसी स्थिति में किसी पश्चादवर्ती घटना का स्थानांग में उल्लेख देखकर बिना विचारे ही यह कह देना कि यह गएाधर की कृति नही किसी पश्चादर्ती ग्राचार्य की कृति है – कदापि न्यायसंगत प्रतीत नहीं होता। इस पर गम्भीरतापूर्वक विचार करने की आवश्यकता है। इस सन्दर्भ में दो बातें विशेष विचारएगीय हैं। प्रथम तो यह कि ग्रतिशयज्ञानी सूत्रकार ने कतिपय भावी घटनाग्रों की पूर्वसूचना बहुत पहले ही दे दी हो तो इसमें ग्राश्चर्य की कोई बात नहीं जैसे कि स्थानांग के नवम स्थान में आगामी उर्त्सार्पिगी काल के भावी ३. स्थानांग]

तीथँकर महापद्म का चरित्रचित्रए। किया गया है। दूसरी विचारएगीय बात यह है कि श्रुति-परम्परां से चला आने वाला आगमपाठ स्कंदिलाचार्य और देवदि गएगी द्वारा आगमवाचना में स्थिर किया गया। संभव है उस स्थिरीकरएग के समय मूल भावों को यथावत सुरक्षित रखते हुए भी उसमें प्रसंगोचित समफ कर कुछ आवश्यक पाठ बढ़ाया गया हो। यह भी संभव है कि भविष्यकाल की घटनाओं के रूप में जिन घटनाओं का ग्रागम में उल्लेख किया गया था, आगमवाचना के समय तक वे घटनाएं घटित हो चुकने के कारएग भावी घटनाएं न रह कर भूत की घटनाएं बन चुकी थीं अतः उन्हें यथावत् भविष्य की घटनाओं के रूप में ही उल्लिखित किये जाने की श्रवस्था में कहीं आंति न हो जाय इस दृष्टि से झागम-वाचना के समय सर्वसम्मति से संघ द्वारा भविष्य काल की किया के स्थान पर भूतकाल की किया का प्रयोग कर दिया गया हो। शासनहित में सामयिक संवर्द्धन करने का गीतार्थ ग्राचार्यों को पूर्ण अधिकार था।

ऐसी स्थिति में यह शंका करना कि स्थानांग मौलिक नहीं है- यह सर्वथा अदूरर्दांशतापूर्ण एवं अनुचित है ।

स्थानांग के १० स्थानों में क्रमशः जो विवरएा दिया गया है उसकों संक्षेप में यहां प्रस्तुत किया जा रहा है :-

(१) प्रथम स्थान में आत्मा, अनात्मा, घर्म, अघर्म, बंध और मोक्ष आदि को सामान्य दृष्टि से एक बतलाया गया है। गुएा-घर्म एवं स्वभाव की समानता के कारएए अनेक भिन्न-भिन्न पदार्थों को एक बताया गया है। आर्द्रा चित्रा और स्वाति का एक-एक तारा बताकर प्रकरएा पूरा किया गया है।

(२) दूसरे प्रकरण में बोध की सुलभता के लिये जीवादि पदार्थों के दो-दो प्रकार किये हैं। जैसे आत्मा के दो प्रकार – सिद्ध और संसारी। धर्म दो प्रकार का आगार धर्म, अनागार धर्म, श्रुतधर्म, चारित्रधर्म। बंध के दो प्रकार – रागबन्ध एवं द्वेषबंध। वीतराग के दो प्रकार – उपशान्त कषाय और क्षीण कषाय। काल के दो प्रकार-अवसर्पिणी काल एवं उत्सर्पिणी काल। राशि दो – जीवराशि तथा अजोव रागि। दो प्रकार के मरण – बालमरण और पण्डितमरण।

(३) तीसरे विभाग में कुछ ग्रौर स्यूल दृष्टि से विचार किया गया है। जैसे-दृष्टि ३-सम्यग्दृष्टि, सिथ्यादृष्टि ग्रौर मिश्र दृष्टि। तीन वेद - स्त्रीवेद, पुंवेद ग्रौर नपुंसकवेद। पक्ष तीन - घर्म पक्ष, प्रधर्म पक्ष ग्रौर धर्माधर्म पक्ष। लोक तीन - ऊर्घ्वलोक, मध्यलोक ग्रौर प्रधोलोक। ग्राहार के तीन प्रकार - सचित्त ग्राहार ग्रचित्त ग्राहार ग्रौर मिश्र त्राहार। तीन प्रकार का परिग्रह - सचित्त परिग्रह, दास-दासी-पशु त्रादि, ग्रचित्त परिग्रह - सोना, चांदी ग्रादि, मिश्र परिग्रह -ग्राभूषण्युक्त दासदासी। ग्रशुभ दीर्घायु के तीन कारण - प्राण्घात करना, मृषा बोलना एवं तथारूप श्रमण की हीलना, निन्दा तथा तिरस्कार करना एवं अमनोज्ञ ग्रशनादि से प्रतिलाभ देना इत्यादि। (४) चौथे प्रकरएा में स्त्री-पुरुष, ग्राचार्य श्रावक ग्रादि के चार-चार विकल्प कर सैकड़ों प्रकार की चौगगियां बताई गई हैं। जैसे-खजूर ऊपर से मृदु ग्रौर प्रन्दर से कठोर (१), बादाम जिस प्रकार ऊपर से कठोर ग्रन्दर कोमल (२), जिस प्रकार सुपारी अन्दर और बाहर दोनों ही ग्रोर से कठोर (३) ग्रौरद्राक्षा-जिस प्रकार ऊपर से भी मृदू तथा ग्रन्दर से भी मृदू (४)।

चार पुरुष-रूपवान-गुसहीन, (१) गुसावान-रूपहीन, (२) रूप क्रौर गुस दोनों से रहित (३), तथा रूप क्रौर गुसा उभय-सम्पन्न (४) ।

चार प्रकार की नारियां-रूपवती पर शीलविहीन (१), शीलवती पर रूपविहीन (२), रूप ग्रौर शील उभयसम्पन्न, (३) रूप ग्रौर शील उभय-हीन (४)।

चार प्रकार के कुंभ -- ग्रमृत का कुंभ-मुख पर विष (१) विषकुंभ-मुख पर ग्रमृत (२), विषकुंभ और विषभरा ढक्कन (३), तथा ग्रमृत का घड़ा-ग्रमृत का ढक्कन (४)।

चार प्रकार के पुरुष – कार्य करे पर मान नहीं, (१), मान करे कार्य नहीं (२), कार्य भी करे ग्रौर मान भी करे (३) ग्रौर न कार्य करे न मान करे (४) इत्यादि ।

(१) पांचवें प्रकरण में जीवादि पदार्थों को १ प्रकार से बतलाया है। जीव के १ प्रकार–एकेन्द्रिय (१), द्वीन्द्रिय (२), त्रीन्द्रिय (३), चतुरिन्द्रिय (४) ग्रौर पंचेन्द्रिय (१)।

विषय पांच – शब्द विषय (१), रूप (२), गन्ध (३), रस (४) ग्रौर स्पर्श विषय (१) ।

इन्द्रियां ४ – श्रवरोन्द्रिय (१), चक्षु इन्द्रिय (२), घ्रारोन्द्रिय (३), रसनेन्द्रिय (४) ग्रौर स्पर्शन-इन्द्रिय (४) ।

जीव के ४ गुएा – उत्थान (१), कम (२), बल (३), वीर्य, (४) ग्रौर पुरुषकार-पराक्रम (४) ।

अजीव के पांच प्रकार – धर्मास्तिकाय (१), ग्रधर्मास्तिकाय (२), ब्राकाशास्तिकाय (३), पुद्गलास्तिकाय (४), ब्रोर काल द्रव्य (४) ।

अस्रिव के पांच प्रकार – मिथ्यात्व (१), ग्रविरति (२), प्रमाद (३), कषाय (४) ग्रौर ग्रशुभयोग-ग्रासव (४) ।

पांच प्रकार का मिथ्यात्व – ग्राभिग्रहिक (१), अनाभिग्रहिक (२), ग्रभिनिवेश (३) संशय मिथ्यात्व (४) ग्रौर ग्रनाभोग मिथ्यात्व (४) इत्यादि ।

(६) छठे प्रकरएा में जीवादि पदार्थों का छः-छः की संख्या में वर्णन किया गया है। जैसे – जीव छः प्रकार का – पृथ्वीकायिक जीव (१), ग्रप्कायिक जीव (२), तेजस्कायिक जीव (३), बायुकायिक जीव (४), बनस्पतिकायिक जीव ...(१) झौर त्रसकायिक जीव (६) । जीव की छः प्रकार की लेश्या (मनोवृत्ति)-कृष्णु लेश्या (१), नील लेश्या (२), कापोत लेश्या (३), तेजो लेश्या (४), पदा लेश्या (१) और शुक्क लेश्या (६) । आहार-ग्रहरण के छः काररण, छः प्रकार का बाह्यतप, छः प्रकार का आग्तरिक तप इत्यादि ।

सातवें प्रकरएा में पूर्वोक्त पदार्थों का सात की संख्या में वर्एंन किया गया है। जैसे – जीव के सात प्रकार-सूक्ष्म एकेन्द्रिय (१), बादर एकेन्द्रिय (२), द्वोन्द्रिय (३), त्रोन्द्रिय (४), चतुरिन्द्रिय (१), ग्रसज्ञी पंचेन्द्रिय (६) ग्रौर संज्ञी पंचेन्द्रिय (७)। सात भय के स्थान-इस लोक का भय (१), परलोक का भय (२), ग्रादान भय (३), ग्राकस्मिक भय (४), ग्रयश भय (१), ग्राजीविका भय (६) ग्रौर मरएा भय (७)। सप्त स्वर का स्वर मण्डल में विस्तार के साथ वर्एंन किया गया है। इसमें जमालि ग्रादि सात निन्हवों का भी उल्लेख किया गया है।

( २) ग्राठवें स्थान में ग्रात्मा ग्रादि का ग्राठ संख्या से वर्एन किया गया है। जैसे – ग्रात्मा ग्राठ प्रकार का – द्रव्य ग्रात्मा (१), कषाय ग्रात्मा (२), योग ग्रात्मा (३), उपयोग ग्रात्मा (४), ज्ञान ग्रात्मा (४), दर्शन ग्रात्मा (६), चारित्र ग्रात्मा (७) ग्रौर वीर्थ ग्रात्मा (८)। ग्राठ प्रकार का मदस्यान – जाति मद स्थान (१), कुल मद स्थान (२), बल मद (३), रूप मद (४), लाभ मद (४), तप मद (६), श्रुत मद (७) ग्रौर ऐश्वर्य मद स्थान (८)। ग्राठ प्रकार की समिति-ईर्या-समिति (१), भाषा-समिति (२), एषएाा-समिति (३), श्रादान-निक्षेपराा-समिति (४), परिष्ठापना-समिति (४), मन-समिति (६), < वाक्समिति (७) ग्रौर काय-समिति (८)।

(१) नौवें स्थान में प्रत्येक पदार्थ का १ की संख्या में वर्एन किया गया है। इसमें नव तत्त्व, नव ब्रह्मचर्य-गुप्ति ग्रौर चक्रवर्ती को १ निधियों का विस्तार-पूर्वक वर्एन किया गया है। पुण्य के १ प्रकार - ग्रन्न पुण्य (१), पान पुण्य (२), लयन पुण्य (३), शयन पुण्य (४), वस्त्र पुण्य (४), मन पुण्य (६), वचन पुण्य (७) काय पुण्य (६) ग्रौर नमस्कार पुण्य (१)। १ पाप के स्थान - प्राराग-तिपात (१), मुषाभाषएग (२), चौर्य (३), ग्रबहा (४), परिग्रह (४), कोघ (६), मान (७) माया (६) ग्रौर लोभ (१)। नव कोटि प्रत्याख्यान हिंसा करना नहीं, कराना नहीं, करने वाले को भला जानना नहीं (३), पकाना नहीं, पकवाना नहीं ग्रौर पकाने वाले का ग्रनुमोदन करना नहीं (६), न खरीदना, न खरीदवाना ग्रौर न खरीदने वाले का ग्रनुमोदन करना (१)। इत्यादि।

(१०) दशवें प्रकरण में प्रत्येक वस्तु का १०-१० की संख्या से वर्णन किया गया है। धर्म के १० प्रकार--क्षान्ति (१), मुक्ति-निर्लोभता (२), भाजँव-धर्म (३), मार्दवधर्म (४), लाघवधर्म (४), सत्यधर्म (६), संयमधर्म (७), तपधर्म (२), त्यागधर्म (१) और ब्रह्मचर्यवास (१०)। १० प्रकार का धर्म-प्रामधर्म (१), नगरधर्म (२), कुलधर्म (३), गण्धर्म (४), संघधर्म (४), राष्ट्रधर्म (६), पाषण्डधर्म (७), श्रुतधर्म (०), चारित्रधर्म (१) ग्रोर अस्ति-कायधर्म-वस्तुधर्म (१०) । दश प्रकार का दान--प्रनुकम्पा दान (१), संग्रहदान (२), भयदान (३), शोकदान (४), लज्जादान (४), ग्रहंकारदान (६), प्रधर्मदान (७), धर्मदान (०), भविष्य के लाभ हेतु दान (१) ग्रौर उपकार के बदले कृतश्वतादान (१०) । दश प्रकार का सुख – शरीर की निरोगता (१), दीर्घ मायु (२), प्राढघता (३), शब्द एवं रूप का कामसुख (४), इष्ट गन्ध, इष्ट रस और इष्ट स्पर्श रूप भोगसुख (४), संतोष (६), ग्रावश्यकता की पूर्ति (४), सुखयोग (मानसिक) (०), निष्कमगा - त्याग-ग्रहण (१) ग्रौर निराबाध मुख मोक्ष (१०) । इसमें १० प्रकार की लोक स्थिति, कोधोश्पत्ति के १० कारण, ग्रभिमान के १० कारण, १० प्रकार की समाधि, ग्रालोचना के १० दोष, १० प्रकार का प्रायश्चित्त, सुकाल-दुकाल के १०-१० लक्षण, १० प्रकार के कल्पवृक्ष, शतायु पुरुष की १० दशा, ज्ञान वृद्धि के १० नक्षत्र ग्रौर १० ग्राश्वयॉ का उल्लेख किया गया है।

### स्थानांग की महत्ता

विषय को गम्भीरता एवं नयज्ञान की दृष्टि से स्थानांग सूत्र की बहुत बड़ी महत्ता मानी गई है। इसमें जो कोश-शैली प्रपनाई गई है वह बड़ी ही उपयोगी ग्रौर विचारपूर्श है। बौद्ध परम्परा के ग्रंगुत्तरनिकाय, पुग्गलपण्एात्ती, महाब्युत्पत्ति एवं धर्मसंग्रह में तथा वैदिक परम्परा के महाभारत (वनपवं, श्रघ्याय १३४) में भी इसी शैली से संग्रह किया गया है। इसके गम्भीर भावों को समफने वाला श्रुत्त्स्थविर माना गया है। जैनागम में ब्ताये गये तीन प्रकार के स्थविरों में से श्रुतस्थविर के लिए "ठाएासमवायघरे" इस प्रकार के विशेषएा द्वारा स्थानांग ग्रौर समवायांग के घारक होने का स्पष्ट उल्लेख किया गया है।

इसके विषयों और विचारों की गम्भीरता एवं दुरूहता के कारए। स्वयं टीकाकार ग्रभयदेवसूरी ने इसकी व्याख्या करते समय अपनी कठिनाई का उल्लेख करते हुए लिखा है – "प्रस्तुत सूत्र की व्याख्या के समय सिद्धान्तज्ञान की सही परम्परा का ग्रभाव है और ग्रावश्यक तर्कशक्ति का भी योग नहीं है। स्व तथा पर शास्त्रों का श्रवलोकन भी यथावत् नहीं हो सका और न दृष्ट एवं श्रुत विषयों का पूर्ण स्मरए। ही रहा है। इसके उपरांत वाचनाओं की ग्रनेकता, ग्रादर्श पुस्तक़ों का भणुद्ध-लेखन, सूत्र की ग्रतिशय गम्भीरता और स्थान-स्थान पर मतभेदों के कारए। इसकी समीचीन रूप से व्याख्या करने में स्खलनाएं संभव हैं। विवेकशील विचारक इससे केवल शास्त्रसम्मत अर्थ को ही ग्रहए। करें।"

\* सत्संप्रदाग्रहीनत्वात्, सदूहस्य वियोगतः । - सर्वस्वपरशास्त्रारगाम्ट्रच्टेरस्मृतेश्च मे ।।१।। वाचनानामनेकत्वात्, पुस्तकानामणुद्धतः । सूत्रारगामतिगाम्भीर्यात्, मतभेदाच्च कुत्रचित् ।।२।। सूत्रारगामतिगाम्भीर्यात्, मतभेदाच्च कुत्रचित् ।।२।। कर्एा।नि संभवन्तीह, केवलं सुविवेकिभिः । सिद्धान्तानुगमो योऽर्थः सोऽस्मात् प्राह्यो न चेनरः ।।३।।

[स्थानांग-वृत्ति प्रशस्ति]

#### ४. समयायांग

द्वादशांगी के ऋम में समवायांग का चौथा स्थान है । इसमें कोटाकोटि-समवाय के पश्चात् जो द्वादशांगी का परिचय दिया गया है, उसमें और नन्दीसूत्र में समवायांग का परिचय निम्नलिखित रूप में उल्लिखित है :--

"समवायांग की परिमित वाचनाएं, संख्यात ग्रनुयोगद्वार, संख्यात वेढ़ा (खन्दविशेष), संख्यात श्लोक, संख्यात निर्युक्तियां, संख्यात संग्रहणियां, संख्यात प्रतिपत्तियां, एक श्रुतस्कन्ध, एक अध्ययन, एक उद्देशनकाल, एक ही समुद्देशन-काल, १,४४,००० पद और संख्यात अक्षर हैं। इसकी वर्णनपरिधि में अनन्त गम, अनन्त पर्याय, परिमित त्रस, अनन्त स्थावर और जिनेन्द्र भगवान् द्वारा प्ररूपित भावों का वर्णन, प्ररूपण, निदर्शन ग्रौर उपदेश ग्राता है।"

समवायांग का वर्तमान में उपलब्ध पाठ १६६७ झ्लोक-परिमाश है। इसमें संख्याकम से संग्रह की प्रशाली के माघ्यम से पृथ्वी, आकाश, झौर पाताल-इन तीनों लोकों के जीवादि समस्त तत्वों का द्रव्य, क्षेत्र, काल, और भाव की दृष्टि से संख्या एक से लेकर कोटानुकोटि संख्या तक बड़ा महत्वपूर्श परिचय दिया गया है। इसमें आघ्यात्मिक तत्वों, तीर्थंकरों, गंशधरों, चक्र्वतियों और वासुदेवों से सम्बन्धित उल्लेसों के साथ-साथ भूगर्भ, भूगोल, खगोल-सूर्य, चन्द्र, नक्षत्र एन तारों झादि के सम्बन्ध में बड़ी ही उपयोगी सामग्री प्रस्तुत की गई है।

स्थानांग की तरह समवायांग में भी संख्या के कम से तथा कहीं-कहीं उस प्रणाली को छोड़कर वस्तुम्रों के भेदोपभेद का वर्णन किया गया है। समवायांग सूत्र की प्रत्येक समवाय में समान संख्या वाले भिन्न-भिन्न विधयों एवं वस्तुम्रों से सम्ब-षित सामग्री का संकलनात्मक संग्रह होने के कारणा विषयानुक्रम से इसका परिचय दिया जाना संभव नहीं है अतः मोटे रूप में समवाय के कम को दृष्टिगत रखते हुए इसका संक्षिप्त परिचय यहां दिया जा रहा है।

समवायांग में द्रव्य की अपेक्षा से जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश, आदि का (१), क्षेत्र की अपेक्षा से लोक, अलोक, सिद्धशिला आदि का (२), समय, आवलिका, मुहूर्त आदि से लेकर पल्योपम, सागरोपम, उत्सपिणी, अवसपिणी, भीर पुद्गलपरावर्तन आदि काल की अपेक्षा से देवों, मनुष्यों, तिर्यंचों और नारक आदि जीवों की स्थिति आदि का (३), तथा भाव की अपेक्षा से ज्ञान, दर्शन, वीर्य आदि जीव-भाव और वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, गुरु, लघु आदि अजीव-भाव का (४) वर्णन किया गया है।

समवायांग की पहली समवाय में एक संख्या वाले जीव, अजीव आदि तत्वों का उल्लेख करते हुये आत्मा, लोक, धर्म, अधर्म आदि को संग्रह नय की अपेक्षा से एक-एक बताया गया है ! इसके पश्चात् एक लाख योजन की लम्बाई बौड़ाई वाले जम्बूद्वीप, सवार्थसिद्ध विमान, एक तारा वाले नक्षत्र, एक सागर की स्यिति वाले नारक, देव, ब्रादि का, ब्रसंस्य वर्षे की प्रायु वाले संज्ञी तिर्यंच पंचेन्द्रियों एवं मनुष्यों ब्रादि का विवरण दिया गया है ।

समवाय संख्या २ में भर्षदण्ड एवं ग्रनर्थ दण्ड–दो प्रकार के दण्ड, रागवन्घ एवं द्वेषबन्ध–दो प्रकार के बन्घ इस रूप में दो संख्या वाली वस्तुत्रों का उल्लेख करते हुये ग्रन्त में कुछ भवसिद्विकों की दो भव से मुक्ति होना बताया गया है ।

तीसरी समवाय में – मनदण्ड, वचनदण्ड भ्रौर कायदण्ड-ये तीन दण्ड, मनगुप्ति, वचनगुप्ति ग्रौर कायगुप्ति – तीन प्रकार की गुप्ति, तीन प्रकार के शल्य, तीन प्रकार के गौरव ग्रौर तीन प्रकार की विराधना का उल्लेख करने के पश्चात् उन नक्षत्रों के नाम दिये गये हैं जिनमें तीन-तीन तारे हैं। इसके ग्रनन्तर प्रथम, द्वितीय एवं तृतीय नरक के नारकीयों, भ्रसुरकुमारों, भोगभूमि के संज्ञी पंचेन्द्रियों, सौधर्म, ईशान देवलोकों के कुछ देवों एवं ग्राभंकर ग्रादि १४ विमानों के देवों की स्थिति का वर्शन किया गया है। इस समवाय के ग्रन्त में बताया गया है कि उपरोक्त १४ विमानों में उत्पन्न होने वाले उन देवों में से कुछ देव तीन भव करने के पश्चात् शाश्वत मोक्षसुख को प्राप्त करेंगे।

चौथी समवाय में कषाय, घ्यान, विकथा, संज्ञा, बन्ध के चार-चार भेद, योजन का परिमारग और चार तारों वाले नक्षत्रों का उल्लेख करने के पश्चात् चार पल्योपम और चार सागरोपम की म्रायु वाले नारक, देव म्रादि का नामोल्लेख किया गया है।

पांचवीं समवाय में किया, महाव्रत, कामगुरा, आस्रवद्वार, संवरद्वार, निर्जरास्थान, समिति और अस्तिकाय – इनमें से प्रत्येक के पांच-पांच भेदों का निरूपरा किया गया है। तदनन्तर पांच तारों वाले नक्षत्र, पांच पल्योपम, पांच सागरोपम की आयु वाले नारक, देव आदि का उल्लेख किया गया है।

छठे समवाय में लेश्या, जीवनिकाय, बाह्य तप, धाम्यंतर तप, छाद्मस्थिक समुद्घात एवं ग्रर्थावग्रह – इन सबके छः छः प्रकारों का नामोल्लेख करने के पश्चात् कृत्तिका तथा ग्राश्लेषा नक्षत्र को छः-छः तारों वाला बताया गया है। इस समवाय में यह भी बयाया गया है कि रत्नप्रभा पृथिवी में कतिपय नारकीयों की स्थिति छः पल्योपम, तृतीय पृथ्वी में कतिपय नारकीयों की स्थिति छः सागरोपम, ग्रसुर कुमार देवों में से कतिपय देवों की स्थिति ६ पल्योपम, सौधमं ग्रीर ईशानकल्प के कुछ देवों की स्थिति ६ पल्योपम तथा सनत्कुमार एवं माहेंद्र-कल्प के कितने ही देवों की स्थिति छः सागरोपम होती है।

इस समवाय के अन्त में बताया गया है कि स्वयंभू, स्वयंभूषए, घोष, सुघोष आदि बीस विमानों के देवों की उत्कृष्ट स्थिति छः सागरोपम की होती है। इन विमानों के देव ६ अर्द्ध मासों के अन्त में बाह्य तथा भाम्यंतर उच्छ्वास ग्रहरा करते हैं। उन्हें छः हजार वर्ष व्यतीत हो जाने पर आहार की इच्छा उत्पन्न होती है। उन देवों में कतिपय देव ६ भवों में सिद्धि प्राप्त करने बाले हैं। सातवें समवाय में सात प्रकार के भयस्थान एवं सात ही प्रकार के समुद्-घोत का उल्लेख करने के पश्चात् निम्नलिखित तथ्यों का उल्लेख है :--अमरग भगवान् महावीर का शरीर सात रत्नि (मुंड हाथ) प्रमाण ऊंचा था। जम्बूद्वीप में सात बर्षधर और सात ही क्षेत्र हैं। बारहवें गुणस्थानवर्ती वीतराग भगवान् मोहनीय कर्म को छोड़ कर शेष सात कर्मप्रकृतियों का अनुभव करते हैं। मघा नक्षत्र ७ तारों वाला है। कृत्तिका आदि सात नक्षत्र पूर्वद्वार वाले, मघा आदि सात नक्षत्र दक्षिण द्वार वाले, अनुराघा आदि सात नक्षत्र पश्चिम द्वार वाले और घनिष्ठा आदि ७ नक्षत्र उत्तर द्वार वाले बताये गए हैं। इस समवाय में नारकीयों अमुरकुमारों श्रीर देवों में से कतिपय की आयु ७ पल्योपम श्रीर कतिपय की उत्कृष्ट ग्रायु ७ सागरोपम की बताने के पश्चात् यह उल्लेख भी किया है कि सम, समप्रभ आदि आठ विमानों के कतिपय देव सात भवों में सिद्ध होने वाले हैं।

आठवें समवाय में म मदस्थान ग्रौर आठ प्रवचनमाताग्रों के नामोल्लेख के पश्चात् बताया गया है कि व्यन्तरदेवों के चैस्यवृक्षों, जम्बूद्वीप की जगती, और देवकुरूक्षेत्र स्थित गरुड़ जातीय वेगुदेव के ग्रावास की ऊंचाई आठ योजन है। इसमें आठ समय के केवलिसमुद्धात का विवरण देते हुये बताया गया है कि प्रथम समय में वे दण्ड, द्वितीय समय में कपाट, ग्रौर तीसरे समय में मंथान करते हैं। चतुर्थ समय में वे मंथान के खिद्रों को पूरित, पांचवें समय में उन छिद्रों को संकुचित ग्रौर छटे समय में मंथान को छिद्रों को पूरित, पांचवें समय में उन छिद्रों को संकुचित ग्रौर छटे समय में मंथान को प्रतिसंहरित करते हैं। सातवें समय में कपाट को ग्रौर ग्राठवें समय में दंड को संकोचते हैं ग्रौर तदनन्तर वे पुनः स्वग्ररीरस्थ हो जाते हैं। इस समवाय में भगवान् पार्श्वनाथ के म् गए ग्रीर म गएाघरों के उल्लेख के पश्चात् यह बताया गया है कि जब चन्द्रमा कृत्तिका, रोहिएगी, पुनर्वसु, मधा, चित्रा, विशाखा, अनुराधा ग्रौर ज्येष्ठा इन ग्राठ नक्षत्रों के साथ रहता है तब प्रमर्द नाम का योग होता है। इस समवाय में कुछ नारकीयों, ग्रमुरकुमारों ग्रौर देवों की मध्यम स्थिति म पत्पोपम की ग्रौर उत्कृष्ट स्थिति म सागरोपम की बताने के पश्चात यह उल्लेख किया गया है कि ग्रांच, ग्रांचमालि, वैरोचन ग्रादि ११ विमानों के देवों में से कतिपय देव ग्राठ भवों में सिद्धि प्राप्त करने वाले हैं।

नौवें समवाय में ६ ब्रह्मचर्यगुष्तियों, ६ ग्रब्रह्मचर्यगुष्तियों, आचारांग के प्रथम श्रुतस्कन्ध के ६ ग्रध्ययनों के नामोल्लेख के पश्चात् बताया गया है कि भगवान् पार्श्वनाथ के शरीर की ऊंचाई ६ रत्नि (मुण्ड हाथ) थी । इसमें तारा-मण्डल को रत्नप्रभा पृथिवी के सम भाग से ६०० योजन दूरी पर बताया गया है। इसमें जम्बूढीप की जगती में ६ योजन के छेदों के उल्लेख के साथ यह भी बताया गया है कि ६ योजन की लम्बाई-चौड़ाई के मच्छ लवरणसमुद्र में से जम्बूढीप में पहले भी ग्राये हैं, ग्राते हैं ग्रौर ग्राते रहेंगे। इस समवाय में जम्बूढीप सम्बन्धी विजयद्वार के पार्श्व में नौ-नो भोमों, व्यन्तरों की सुधर्मसभा की ऊंचाई ६ योजन, दर्शनावरणीय कर्म की ६ उत्तरप्रकृतियों ग्रौर कतिपय नारकीयों, ग्रसुरकुमारों, देवों की मध्यम स्थिति ६ पल्योपम ग्रौर उल्कृष्ट स्थिति ९ सागरोपम होने का उल्लेख है। इसमें यह भी बताया गया है कि पक्ष्म, सुपक्ष्म, पक्ष्मावर्त ग्रादि ३४ विमानों के देवों में से कतिपय देव ९ भवों में ग्रजरामर मोक्षपद को प्राप्त कर लेंगे।

यों तो इन समवायों में दी हुई पूरी की पूरी सामग्री महत्वपूर्श है किन्तु इनमें से प्रत्येक समवाय में अनेक ऐसे तथ्यों का प्रतिपादन किया गया है जो शाष्यात्मिक, ऐतिहासिक, तात्विक श्रौर साहित्यिक सभी दृष्टियों से श्रत्यधिक महत्व रखते हैं।

१० वीं समवाय में ज्ञानवृद्धि के मृगशिरा, ब्रार्ड्रा, पुष्य, पूर्वी फाल्मुनी, पूर्वी आज़ाढ़ा, पूर्वी भाद्रपदा, मूळा, झाश्ळेषा, हस्त त्रौर चित्रा – इन १० नक्षत्रों का उल्लेख किया गया है।

११ वीं समवाय में ११ उपासक पडिमाग्रों का उल्लेख है तथा लोकान्त से ज्योतिषचक का अन्तर ११११ योजन बताया गया है।

१२ वीं समवाय में १२ भिक्षु-प्रतिमाम्रों, श्रमशों के १२ प्रकार के व्यवहार-संभोग, एवं रामबळदेव की १२०० वर्ष की श्रायू म्रादि का उल्लेख है ।

१३ वें समवाय में विलुप्त हुये प्राराायुपूर्व की १३ वस्तु और १३ प्रकार के चिकित्सा स्थान स्रादि का निरूपएा किया गया है ।

१४ वें समव्राय में १४ प्रकार के भूतग्राम-जीवसमूह, अग्रायणी पूर्व की १४ बस्तुम्रों, भगवान् महावीर की १४,००० उत्कृष्ट श्रमण संपदा, १४ जीव स्थान-मिथ्यात्व ग्रादि का उल्लेख है ।

१५ वें समवाय में राहु द्वारा कृष्ण पक्ष में नित्य प्रति चन्द्र के १५ वें भाग का भावरण, अमावस्या को पूरे १५ ही भागों का आवरण और इसी कम से शुक्ल पक्ष में अनावरण करना बताया गया है। इसमें विलुप्त हुए विद्यानुप्रवादपूर्व की १५ वस्तूभों का भी उल्लेख है।

१६ वें समवाय में ग्रात्मप्रवाद पूर्व का १६ वस्तुओं का, १७ वें समवाय में १७ प्रकार के मरए। का, १८ वें समवाय में ग्रस्तिनास्तिप्रवाद पूर्व की १८ वस्तुओं का, श्रमए। निग्रंन्थों के १८ स्थानों भादि का श्रौर १९वें समवाय में शुक्र ग्रह का १९ नक्षत्रों के साथ अमए। करना श्रौर पश्चिम में ग्रस्त होना तथा १९ तीर्थंकरों का गृहस्थवास में रहकर दीक्षित होना बताया गया है। २० वें समवाय में प्रत्याख्यान पूर्व की २० वस्तुओं तथा २१ वें समवाय में २१ प्रकार के दोषों का उल्लेख किया गया है।

२२ वें समवाय में हष्टिवाद के २२ सूत्र छिन्नछेद नय वालें २२ सूत्र माजीविक कीं अपेक्षा मछिन्नछेद नय सम्बन्धी, २२ सूत्र त्रैरागिक सूत्र की परिपाटी से मौर २२ सूत्र चतुर्नयिक स्वसमय सूत्र की हष्टि वाले कहे गये हैं।

२३ वें समवाय में भगवान् अजितनाथ आदि २३ तीर्थकर पूर्व भव में एकादशांगधर ग्रीर मंडलिक राजा बताये गये हैं। २४ वें समवाय में ऋषभ ग्रादि ¥. समवायांग]

२४ देवाधिदेव कहे गये हैं। २४ वें समवाय में पांच महावतों की २४ भावनामों भौर आचारांग के २४ अध्ययन तथा २४ संख्या वाली वस्तुओं का उल्लेस किया गया है। २६ वें समवाय में अभव्य के मोह की २६ प्रकृतियां सत्ता में मानी गई हैं। २७ वें समवाय में साधु के २७ गुरा आदि का वर्र्षन किया गया है। २८ वें समवाय में मोहकर्म की २८ प्रकृतियों और मतिज्ञान के २८ भेद आदि का वर्णन है। २६ वें समवाय में २६ पापश्रुत तथा आधाढ, भाइपद, कार्तिक, पोष, फाल्गुन और वैशाख - ये छः मास २६ दिन के बताये गये हैं।

३० वें समवाय में महामोह-बन्ध के ३० कारएा, तीस मुहूर्त के ३० नाम और मंडित पुत्र गएाघर का तीस वर्ष का दीक्षाकाल झादि बताया गया है। ३१ वें समवाय में सिद्धों के ३१ गुएा श्रादि का वर्एन किया गया है। ३२ वें समवाय में ३२ योगसंग्रह और ३२ देवेन्द्र झादि बताये गये हैं।

३३ वें समवाय में गुरु की ३३ प्रकार की आशातना झादि, ३४ वें समवाय में तीर्थंकर के ३४ अतिशय और ३४ वें समवाय में तीर्थंकर की वाणी के ३४ अतिशयों (नाम नहीं) का उल्लेख किया गया है। ३६ वें में उत्तराघ्ययन सूत्र के ३६ अध्ययन आदि, ३७ वें में कुंखुनाथ स्वामी के ३७ गएा और गएघर मादि, ३६ वें समवाय में पार्श्वनाथ की ३८,००० आर्थिकाएं प्रादि, ३६ वें में नमिनाथ के ३६०० अवधिज्ञानी, समय क्षेत्र में ३६ कुलपर्वत आदि, ४० वें में अरिष्ठनेमि की ४०,००० आर्थिकाएं आदि, ४१ वें में नमिनाथ की ४१,००० आर्थिकाएं आदि और ४२ वें समवाय में श्रमएा भगवान् महावीर के ४२ वर्ष साधिक आमण्य पालकर सिद्ध-बुद्ध-मुक्त होने तथा नाम कर्म के ४२ भेद – गति, जाति भादि का उल्लेख किया गया है।

४३ वें समवाय में कर्मविपाक के ४३ ग्रध्ययन ग्रादि ४४ वें में ऋषिभाषित के ४४ ग्रध्ययन ग्रादि श्रोर ४४ वें में मनुष्य क्षेत्र, सीमंतक नरकावास उद्घुविमान ग्रौर सिद्धशिला इन चारों में से प्रत्येक को ४४ लाख योजन विस्तार वाला बसाया गया है।

४६ वें समवाय में दृष्टिवाद के ४६ मातृकापद झौर बाह्यीलिपि के ४६ मातृकाक्षर बताये गये हैं। ४७ वें समवाय में स्थविर झग्निभूति के ४७ वर्ष तक यूहवास में रहने का उल्लेख है। ४८ वें समवाय में चक्रवर्ती के ४८,००० पाटस और भगवान् धर्मनाथ के ४८ गए। एवं ४८ गए। घर बताये गए हैं। ४६ वें समवाय में तीन इन्द्रिय वाले जीवों की ४६ अहोरात्र की स्थिति आदि, ४० वें में भगवान् मुनिसुद्रत की ४०,००० आर्थिका, ४१ वें में नवब्रह्मचर्य ब्रध्ययन के ४१ उद्देशन-काल, ४२ वें समवाय में मोहनीय के ४२ नाम आदि का उल्लेख है।

४३ वें समवाय में श्रमएा भगवान महावीर के ४३ साधुमों के एक वर्ष की दीक्षा से प्रनुत्तर विमान में जाने का उल्लेख है। ४४ वें में बताया गया है कि भरत तथा ऐरवत में क्रमण्तः ४४-४४ उत्तम पुरुष हुए, प्ररिष्टनेमि ४४ रात्रि ख्रयस्य रहे और अनन्तनाथ के ४४ गएाधर थे। ४४ वें समबाय में बताया गया है कि भगवान् मल्लिनाथ ४४००० वर्ष प्रायु पूर्एा कर सिद्ध हुये। ४६ वें समवाय में विमलनाथ के ४६ गए। एवं ४६ गएाधर बताने के साथ-साथ ४६ संख्या वाले अनेक तथ्यों का उल्लेख किया गया है।

४७ वें समवाय में मल्लिनाथ के ४७० मनपर्यवज्ञानी, ४५ वें में ज्ञाना-वरएीिय, वेदनीय, ग्रायु, नाम ग्रौर ग्रन्तराय – ्न पांच कर्मों की ४५ उत्तरप्रकृतियां होने का उल्लेख है। ४६ वीं समवाय में बताया गया है कि चन्द्र संवत्सर में एक ऋतु ४६ ग्रहोरात्र की होती है। ६० वें समवाय में सूर्य का ६० मुहूर्त तक एक मंडल में रहना बताया गया है।

६१ वें समवाय में एक युग के ६१ ऋतुमास कहे गये हैं। ६२ वें समवाय में भगवान् वासुपूज्य के ६२ गए। और ६२ ही गए।धर बताये गये हैं। ६३ वें समवाय में भगवान् ऋषभदेव के ६३ लाख पूर्व तक राज्य-सिंहासन पर रहने के पण्चात् दीक्षित होने का उल्लेख है। ६४ वें समवाय में चकवर्ती की अध्दि में अमूल्य<sup>े</sup> अलभ्य मणिरत्नादि के ६४ हारों का उल्लेख है। ६४ वें समवाय में बताया गया है कि गएाधर मौर्यपुत्र ६५ वर्ष तक गृहवास में रहने के पश्चात् दीक्षित हुए। ६६ वें समवाय में उल्लेख है कि भगवान श्रेयांसनाथ के ६६ गरा और ६६ गए।धर थे तथा मतिज्ञान की उत्कृष्ट स्थिति ६६ सागर की होती है। ६७ वें समवाय में बताया गया है कि एक यूग में नक्षत्रमास की गएाना से ६७ मास होते हैं। ६८ वें समवाय में उल्लेख है कि धातकीखण्ड द्वीप में चक्रवर्ती की ६म विजय (प्रदेश), ६म राजधानियां और उत्कृष्टतः ६म ही <mark>ग्र</mark>रिहंतादि उत्तम पुरुष होते हैं तथा भगवान् विमलनाथ के ६६००० साध् थे। ६९ वें समवाय में बताया गया है कि मनूष्यलोक में मेरुको छोड़कर ६९ वर्ष स्रोर ६९ वर्षधर पर्वत हैं । ७० वें समवाय में उल्लेख है कि श्रमएा भगवान महावीर ने वर्षावास के १ मास और बीस रात्रि बीतने और ७० रात्रि दिन शेष रहने पर पर्यषसा किया तथा भगवान् पार्श्वनाथ ७० वर्षे संयम-पालन कर सिद्ध-मूक्त हुए ।

७१ वे समवाय में यह बताया गया है कि भगवान् ग्रजितनाथ ग्रोर सगर चक्रवर्ती ७१ लाख पूर्व तक गृहवास में रहकर दीक्षित हुए। ७२ वीं समवाय में श्रमएा भगवान् महावीर ग्रोर उनके गएाघर ग्रचल न्नाता की ७२ वर्ष की ग्रायु बताई गई है। इसमें चक्रवर्ती के ७२००० नगर होने का तथा ७२ कलाग्नों का भी उल्लेख किया गया है। ७३ वें समवाय में बताया गया है कि विजय नामक बलदेव ७३ लाग्व पूर्व ग्रायु पूर्एा कर सिद्ध हुए। ७४ वीं समवाय में गएाघर ग्रग्निभूति ढारा ७४ वर्ष के ग्रायुभोग के पश्चात् सिद्ध होने का उल्लेख है। ७१ वें समवाय में भगवान् सुविधिनाथ के ७१०० केवली, ग्रीतलग्नाथ के ७४ लाख पूर्व ग्रौर भगवान् शान्तिनाथ के ७४ हजार वर्ष गृहवास का उल्लेख है। ७६ वें समवाय में विद्युत्कुमार ग्रादि के ७६-७६ भवन बताये गये हैं। ७७ वें समवाय में भरत चकी के ७० लाख पूर्व कुमारावस्था में रहने के पश्चात् महाराज पद पर आरूढ़ होने तथा अंगवंश के ७७ राजाओं के दीक्षित होने का उल्लेख है। ७८ वें समवाय में बताया गया है कि गएाघर अकंपित ७८ वर्ष की पूर्एा आयु भोग कर सिद्ध हुए। ७९ वें समवाय में बताया गया है कि छट्टी नरक के मध्य भाग से छट्टे घनोदधि के नीचे के चरमान्त का अन्तर ७९ हजार योजन है। ८० वें समवाय में भगवान् श्रेयांसनाथ, त्रिपृष्ठ वासुदेव और अचल राम की ८० धनुष ऊंचाई का और त्रिपृष्ठ वासुदेव के ८० लाख वर्ष तक महाराज पद पर रहने का उल्लेख है।

समवाय सं० ५१ में भगवान् कुंथुनाथ के ५१०० मनःपर्यवज्ञानी बताये गये हैं । ५२ वें समवाय में उल्लेख है कि ५२ रात्रिया बीतने पर भगवान् महावीर का गर्भातर में साहरए किया गया। ५३ वें समवाय में यह बताया गया है कि भगवान् शीतलनाथ के ६३ गएा और ६३ गएाघर, स्थविर मण्डित के ६३ वर्ष की श्रायु पूर्ण कर सिद्ध होने तथा भरत चक्रवर्ती के ६३ लाख पूर्व गृहवास में रहकर केवली होने का उल्लेख है। ५४ वें समवाय में सातों नारक पृष्टिययों के < ४ लाख नरकावासों, भगवान् ऋषभदेव की <४ लाख पूर्व की म्रायु, भगवान् श्रेयांसनाथ द्वारा ५४ लाख वर्ष का आयु पूर्णकर सिद्ध होने और त्रिप्रष्ठ वासुदेव के ५४ लाख वर्ष की श्रायु के उपभोग के प्रनन्तर ग्रपइट्ठाएा नरक में जाने का उल्लेख है। इसमें यह भी वताया गया है कि पूर्व से लेकर शीर्ष प्रहेलिका तक की संख्याओं में परवर्ती संख्या अपनी पूर्ववर्तिनी संख्या से 🖛 गुना अधिक होती है। इसमें भगवान् ऋषभ देव के ५४ गुंगा, ५४ गुराधर ग्रीर ५४००० साधू बताये गये हैं। ५४ वें समवाय में ग्राचारांग के ५४ उद्देशनकाल बताये गये हैं। ५६ वें समवाय में भगवान् सुविधिनाथ के ५६ गए। क्रौर ५६ गए।घर तथा भगवान् सुपार्श्वनाथ के ५६०० वादी बताये गये हैं। ५७ वें समवाय में झाठ कर्मों में से ें प्रथम और अन्तिम को छोड़कर शेष छः कर्मों की ८७ उत्तर-प्रकृतियां बताई गई हैं । ५५ वें समवाय में प्रत्येक सूर्य तथा चन्द्र के साथ ५५-५५ महाग्रह बताये गये हैं । ६९ वें समवाय में तीसरे आरे के ६९ पक्ष शेष रहने पर भगवान् ऋषभ-देव के मोक्ष पधारने, दशवें हरिषेेएा चक्रवर्ती के ८६ हजार वर्ष चक्रवर्ती पद पर रहने और भगवान् शान्तिनाथ की ष६००० साध्वियां होने का उल्लेख है। समवाय संख्या ६० में भगवान् अजितनाथ और शान्तिनाथ इन दोनों तीर्थंकरों के १०-१० गएा श्रौर उतने ही गराधर बताये गये हैं।

समवाय संख्या ६१ में भगवान् कुंथुनाथ के अवधिज्ञानी साधुकों की संख्या ६१००० बताई गई है। ६२ वीं समवाय में बतलाया गया है कि स्थविर इन्द्रभूति ६२ वर्ष की पूर्ण आयु भोगकर सिद्ध हुए। ६३ वीं समवाय में भगवान् चन्द्रप्रभ के ६३ गएा और ६३ गएाघर तथा शान्तिनाथ के ६३०० चतुर्दश पूर्वधर होने का उल्लेख है। ६४ वीं समवाय में भगवान् अजितनाथ के ६४०० अवधिज्ञानी बताये गये हैं। ६४ वें समवाय में भगवान् सुपार्श्वनाथ के ६४०० अवधिज्ञानी बताये भगवान् कुथुनाथ के ६४००० वर्ष और स्थविर मौर्यपुत्र के ६४ वर्ष के आयु-

४. समबायांग

भोग के पश्चात् सिद्ध होने का उल्लेख है। समवाय संख्या ६६ में प्रत्येक चकवर्ती के ६६ करोड़ गांव होने का उल्लेख है। ६७ वीं समवाय में आठ कर्मों की ६७ उत्तर-प्रकृतियां तथा भगवान् नमिनाथ के समय में हुए हरिषेएा चकवर्ती के ६७०० वर्ष से कुछ कम गृहवास में रहने के पश्चात् दीक्षित होने का उल्लेख है। ६९ वीं समवाय में रेवती से ज्येष्ठा पर्यन्त के १६ नक्षत्रों के ६० तारे बताये गये हैं। ६६ वीं समवाय में रेवती से ज्येष्ठा पर्यन्त के १६ नक्षत्रों के ६० तारे बताये गये हैं। ६६ वीं समवाय में मेरू पर्वत को भूमि से ६६ हजार योजन ऊंचा बताया गया है। १०० वें समवाय में शतभिषा के १०० तारे और भगवान् पार्श्वनाथ एवं स्थविर आर्य सुधर्मा की पूर्ण आयू १००-१०० वर्ष बताई गई है।

उपरोक्त १०० समवायों के पश्चात कमशः डेढ सौ, दो सौ, ढाई सौ, तीन सौ, साढे तीन सौ, चार सौ, साढे चार सौ, पांच सौ यावत् एक हजार, ११००, दो हजार से १० हजार, एक लाख से आठ लाख तथा कोटि संख्या वाली विभिन्न वस्तुओं का उल्लिखित संख्या के प्रनुसार पृथक्-पृथक् ३२ समवायों में संकलना-त्मक विवरएा दिया गया है। कोटि समवाय में भगवान् महावीर के तोर्थंकर भव से पहले छट्ठे पोटिल के भव का एक करोड़ वर्ष का श्रामण्य-पर्याय बताया गया है। तदनन्तर कोटाकोटि समवाय में भगवान् ऋषभ देव से भगवान् महावीर के बीच का अन्तर एक कोटाकोटि सागर बताया गया है।

कोटाकोटि समवाय के पश्चात् १२ सूत्रों में द्वादशांगी का ''गरिएपिटक'' के नाम से सारभूत परिचय दिया गया है ।

तदनन्तर ११७ वें सूत्र में समवसरएा के वर्णन तथा जम्बूढीप के भरत क्षेत्र की ग्रतीत उत्सर्पिएगी एवं ग्रवसर्पिएगी के कुलकरों तथा वर्तमान ग्रवसर्पिएगी के कुलकरों तथा उनकी भार्याग्रों का वर्णन करने के पश्चात् वर्तमान ग्रवसर्पिएगी काल के २४ तीर्थंकरों के सम्बन्ध में बड़ा ही महत्वपूर्ण विवरुए दिया गया है।

तीर्थंकरों से सम्बन्धित उस विवरएा में चौबीसों तीर्थंकरों के पिता तथा माता के नाम, तीर्थंकरों के पूर्वंभवों के नाम, तीर्थंकरों की शिबिकाओं, जन्म-भूमियों, देवदूष्य, दीक्षा-साथी, दीक्षा-तप, प्रथम भिक्षादाता, प्रथम भिक्षा का समय, प्रथम भिक्षा में मिले पदार्थ, तीर्थंकरों के चैत्यवृक्ष, उन चैत्यवृक्षों की ऊंचाई, चौबीस तीर्यंकरों के प्रथम शिष्यों और प्रथम शिष्याओं के सम्बन्ध में संक्षिप्त एवं परमो-पयोगी विपुल जानकारी दी गई है। इसमें यह भी बताया गया है कि तीर्थंकर अन्यॉलग, गृहलिंग अथवा कुलिंग में कभी नहीं होते।

सूत्र संख्या १४६ में चक्रवर्तियों, बलदेवों और वामुदेवों के सम्बन्ध में झावस्यक परिचय स्रौर प्रतिवासुदेवों के नाम मात्र दिये गये हैं । यह उल्लेखनीय है कि सभवायांग में प्रतिवासुदेवों की महापुरुषों में गराना नहीं की गई है ।

सूत्र संख्या १४६ में सर्वप्रथम जम्बूद्वीप के ऐरवत क्षेत्र में हुये इस अवसर्पिणी के २४ तीर्यंकरों, भरत क्षेत्र की आगामी उत्सर्पिणी के सात कुलकरों, ऐरवत क्षेत्र की भावी उत्सर्पिणी के १० कुलकरों और भरतक्षेत्र तथा ऐरवत क्षेत्र के आगामी

१२५

उत्सपिएाी काल के चौवीस तीर्थकरों, चक्रवतियों, बलदेवों एवं वासुदेवों के सम्बन्ध में विस्तृत जानकारी तथा प्रतिवासुदेवों के नाम दिये गये हैं ।

उपसंहारात्मक अस्तिम सूत्र में समवायांग की एक संक्षिप्त विषयसूची। दी गई है ।

यों तो समवायांग की प्रत्येक समवाय, प्रत्येक सूत्र प्रत्येक विषय के जिज्ञासुओं एवं शोधार्थियों के लिए ज्ञातव्य महत्वपूर्ण तथ्यों का महान भंडार है पर समवायांग के श्रन्तिम भाग को एक प्रकार से "संक्षिप्त जैन पुरास" की संज्ञा दी जा सकती है। वस्तुतः वस्तुविज्ञान, जैन सिद्धान्त और जैन इतिहास की दृष्टि से समवायांग एक श्रात्यंतिक महत्व का श्रुतांग है।

समवायांग की समवाय संख्या ६२ में इन्द्रभूति गौतम के ६२ वर्ष की आयु पूर्ण करने पर सिद्ध होने तथा समवाय संख्या १०० में आर्य सुधर्मा के १०० वर्ष की आयु पूर्ण कर सिद्ध होने के उल्लेख को तर्क के रूप में प्रस्तुत कर अनेक विद्वान् अपना यह अभिमत प्रकट करते हैं कि समवायांग सूत्र की रचना आर्य सुधर्मा के मोक्षगमन के पश्चात् की गई है। वस्तुस्थिति यह है कि पश्चाद्वर्ती आचार्यों ने इन्द्र-भूति गौतम और आर्य सुधर्मा जैसे महापुरुषों की आयु के सम्बन्ध में कहीं आगे चल कर किसी प्रकार का अम न हो जाय, इस दृष्टि से उपरोक्त दोनों समवायों में इस प्रकार के उल्लेख अभिवृद्ध किये हैं। केवल इन दो उल्लेखों को देखकर पूरे समवायांग के लिये इस प्रकार की कल्पना कर लेना कि इसकी रचना पश्चाद्वर्ती काल में की गई है वस्तुत: किसी भी दशा में उचित नहीं कहा जा सकता । स्थानांग सूत्र के परिचय में इस प्रकार की स्थिति पर पर्याप्त प्रकाश डाला जा चुका है ।

इस तथ्य को स्वीकार करने में तो किसी भी निष्पक्ष विचारक को किसी प्रकार की हिचक अथवा फिफक नहीं हो सकती कि समवायांग सूत्र का, इसके प्रएायनकाल से लेकर सम्पूर्ण एकादशांगधरों के काल तक जो वृहद् आकार और विशाल स्वरूप था वह ब्राकार और स्वरूप काल के प्रभाव से सिमटते सिकुड़ते ज्ञाज बहुत छोटा रह गया है। समवायांग, नन्दी ग्रादि सूत्रों तथा दिगम्बर ग्रन्थों में दी गई इस ग्रंग की पदसंख्या के साथ वर्तमान में उपलब्ध इसकी पदसंख्या का मिलान करने पर यह भलीभांति प्रकट हो जाता है कि इस ग्रंग का बहुत वड़ा भाग विलुप्त हो चूका है।

ग्रागमों के वृत्तिकार चाचार्य अभयदेवसूरि ने समवायांग-वृत्ति की प्रशस्ति में बड़े ही मामिक शब्दों में शोक प्रकट करते हुये इस तथ्य को स्वीकार किया है कि प्राचीनकाल में समवायांग का १,४४,००० पदप्रमारा था पर कालप्रभाव से ब्रब उसका बहुत ही छोटा आकार ब्रवशिष्ट रह गया है ।°

| ٩ | यस्य ग्रन्थवरस्य वाक्यजलधेर्लेक्षं सहस्राणि च,                                        |      |
|---|---------------------------------------------------------------------------------------|------|
|   | .चत्वारिंगदहो चतुभिरधिका मानं पदानामभूत् ।                                            |      |
|   | तस्योच्चेंश्चुलूकांकुति निदधतः कालादि दोषान् तथा,                                     |      |
|   | जुलेखात् खिलतां गतस्य कुश्रियः कुर्वन्तु कि मारणाः ।। [ममवायागवृत्ति (ग्रंतम्थ प्रशस् | ਤ) ] |

## ५. वियाह-पण्णत्ति

पांचवां ग्रंग व्याख्या प्रज्ञप्ति है । इसे भगवती सूत्र के नाम से भी पहिचाना जाता है .

समदायांग सूत्र में व्याख्या प्रज्ञप्ति का निम्नलिखित रूप से परिचय उपलब्ध होता है :-

"व्यास्या प्रज्ञप्ति में जीव, ग्रजीव, जीवाजीव, स्वसमय, परसमय, स्व-पर-समयोभय, लोक, ग्रलोक ग्रौर लोकालोक विषयक विस्तृत व्याख्या--चर्चा की गईहै। इसकी परिग्ति वाचनाएं हैं। इसमें संख्यात ग्रनुयोगद्वार, संख्यात वेढा (छंदविशेष), संख्यात श्लोक, संख्यात निर्युक्तियां, संख्यात संग्रहणियां ग्रौर संख्यात प्रतिपत्तियां हैं। व्याख्या प्रज्ञप्ति में १ श्रुतस्कन्ध, १०१ ग्रध्ययन, १० हजार उद्देशनकाल, दश हजार समुद्देशनकाल, ३६ हजार प्रश्न एवं उनके उत्तर, २,५५,००० पद ग्रौर संख्यात प्रक्षर हैं। व्याख्या प्रज्ञप्ति की वर्णन-परिधि में ग्रनन्त गम, ग्रनन्त पर्याय, परिमित त्रस ग्रौर ग्रनन्त स्थावर ग्राते हैं। इसमें जिनेन्द्र भगवान् द्वारा प्ररूपित भावों का वर्णन, प्ररूपएग, निदर्शन ग्रौर उपदेश दिया गया है।"

व्याख्या प्रज्ञप्ति के ग्राघ्ययन शतक के नाम से प्रसिद्ध हैं। वर्तमान में इसके ४१ शतक ग्रौर उनमें से द शतक १०४ अवान्तर शतकात्मक हैं। इस प्रकार शतक ग्रौर ग्रवान्तर शतक इन दोनों की सम्मिलित संख्या १३८ ग्रौर उद्देशकों की संख्या १८८३ है। व्याख्या प्रज्ञप्ति ग्रन्य सब ग्रंगों की ग्रपेक्षा ग्रतिविशाल ग्रंग है। वर्तमान में इसका पद परिमाएा १४७४१ श्लोकप्रमाएा है। व्याख्या प्रज्ञप्ति के – वियाह पण्एात्ति, विवाह पण्एात्ति ग्रौर विवाह पण्एात्ति – ये तीन नाम उपलब्ध होते हैं। वृत्तिकार ग्रभयदेव सूरि ने इसके ''वियाह पण्एात्ति'' नाम को सर्वाधिक महत्व देकर सर्व प्रथम इसकी व्याख्या करते हुए लिखा है :- ''वि-विविधा, ग्रान्ग्रभिविधिना, ख्या-ख्यानानि भगवतो महावीरस्य गौतमादीन् विने-यान् प्रति प्रश्नितपदार्थप्रतिपादनानि व्याख्याः ताः प्रज्ञाप्यन्ते, भगवता सुधर्मस्वा-मिना जम्बूनामानमभि यस्याम्।''

अर्थात् गौतमादि शिष्यों को उनके प्रश्नों के उत्तर में भगवान् महावीर ने अत्युत्तम विधि से जो विविध विषयों का विवेचन किया, वह सुधर्मा स्वामी द्वारा अपने शिष्य जम्बू को प्ररूपित किया गया विशद विवेचन जिसमें दिया हुग्रा हो वह व्याख्या प्रज्ञपित है ।

यद्यपि इस अंग का संस्कृत में जहां कहीं भी नाम ग्राया है वहां ''व्याख्या प्रज्ञप्ति' ही ग्राया है तथापि वृत्तिकार ने इसके 'विवाह पण्एत्ति' ग्रौर 'विवाह पण्एत्ति' इन दोनों रूपों की भी व्याख्या की है ।

'विवाह पण्गत्ति' – की व्याख्या करते हुए वृत्तिकार ने लिखा है – ''वि-वाह-प्रज्ञप्ति' – ग्रर्थात् जिसमें विविध प्रवाहो की प्रज्ञापना की गई है – वह विवाह-पण्गत्ति । इसी प्रकार , 'विबाह पण्एत्ति' शब्द की व्याख्या में लिखा है – 'वि-बाधा-प्रज्ञप्ति' -- अर्थात् जिसमें निर्बाध रूप से अथवा प्रमाग से अबाधित निरूपएा किया गया है वह विबाह पण्एत्ति है ।

इन दोनों प्रकार की व्युत्पत्तियों का इस सूत्र के संस्कृत नाम व्याख्या प्रज्ञप्ति से किसी भी प्रकार का मेल नहीं बैठता। ऐसा प्रतीत होता है कि इस आगम का प्राकृत नाम मूलतः वियाहपण्एात्ति ही रहा होगा किन्तु लिपिकों एवं प्रतिलिपिकारों की असावधानी के कारएग कहीं विवाह पण्एात्ति और कहीं विबाह पण्एत्ति भी लिख दिया गया होगा।

व्याख्या प्रज्ञाप्ति नामक इस पंचम श्रंग की शैली प्रश्नोत्तर के रूप में है। इन्द्रभूति गौतम ने भगवान महावीर से प्रश्न किये श्रौर उन प्रश्नों का भगवान् द्वारा उत्तर दिया गया है। इसी प्रश्नोत्तर के रूप में यह सुविशाल स्रागम ग्राज विद्यमान है। वृत्तिकार ग्रभयदेव सूरि ने इन प्रश्नोत्तरों की संख्या ३६००० बताई है। उनमें से श्रनेक प्रश्न श्रौर उनके उत्तर छोटे-छोटे हैं। यथा :---

```
प्रश्न – भगवन् ! ज्ञान का क्या फल है ?
उत्तर – विज्ञान ।
प्रश्न – विज्ञान का क्या फल है ?
उत्तर – प्रत्याख्यान ।
प्रश्न – प्रत्याख्यान का क्या फल है ?
उत्तर – संयम ।
```

अनेक प्रश्नोत्तर बहुत बड़े-बड़े हैं। कहीं-कहीं तो एक ही प्रश्न ऐसा है कि उसके उत्तर में पूरा का पूरा एक शतक भर गया है। उदाहरएा के रूप में मंखलि गोशालक के सम्बन्ध में जो प्रश्न किया गया है उसके उत्तर में पूरा का पूरा पन्द्रहवां शतक ग्रा गया है।

व्याख्या प्रज्ञप्ति के ग्रथन में जो प्रश्नोत्तर की शैली अपनाई यई है वह वस्तुत: अति प्राचीन प्रतीत होती है । भट्ट अकलंक ने अचेलक परम्परा के ग्रन्थ राजवातिक में व्याख्या प्रज्ञप्ति की इस शैली का उल्लेख किया है ।'

भगवती सूत्र के ४१ मूल शतक हैं। प्रथम शतक में चलन आदि १० उद्देशक हैं। प्रारम्भ में नमस्कार मंत्र और ब्राह्मी लिपि व श्रुत के नमस्कार द्वारा मंगलाचरएा किया गया है। प्रश्नोत्थान में महावीर और गौतम का संक्षिप्त परिचय है। तत्पश्चात् चलित आदि ६ प्रश्न, २४ दण्डक के आहार, स्थिति एवं श्वासोच्छ्वास काल का विचार, आत्मारम्भ आदि, संवृत-असंवृत, अनगार और असंयत की देवगति का कारएा बताया गया है। स्वकृत दुःख का वेदन, उपपात के असंयत आदि १३ बोल, कांक्षामोहनीय आदि २४ दण्डकों के आवास - स्थिति

ै "एवं हि व्यास्याप्रज्ञप्तिदंडकेषु उक्तम् ......

ार्णाइति गौतमंप्रको भगवता उक्तम् । 👘 | राजवातिक, ग्र॰ ४, सू॰ २६, पृ० २४४]

आदि स्थान, सूर्यलोक, म्रलोक, किया, महावीर और रोहक के प्रश्नोत्तर, लोक⊸ स्थिति में मशक का उदाहरएा, जीव और पुद्गल के सम्बन्ध में संखिद्रा नाव का उदाहरएा, जीवादि का गुरुत्व-लघुत्व विचार, सामायिक ग्रादि पदों के म्रर्थ, उपपात विरह म्रादि का इसमें वर्णन है।

दूसरे शतक में १० उद्देशक हैं जिनमें श्वासोच्छ्वास का विचार, स्कन्दक परिवाजक के लोक और मररए सम्बन्धी प्रश्न, समाधान के लिये स्कन्दक का महा-वीर के पास ग्रागमन, मौतम द्वारा स्वागत, समाधान पाकर स्कन्दक द्वारा दीक्षा— ग्रहएा, तुंगिया के श्रावकों द्वारा पार्श्वापत्यों से प्रश्नोत्तर, समुद्घात, सात पृथ्वियां, इन्द्रियवर्र्शन, उदग्गर्भविचार, तिर्थग्गर्भ, मानुषी गर्भ, मनुष्य श्रौर तियँच स्त्री के बीज की स्थिति, एक जीव के पिता-पुत्र का उत्कृष्ट परिमाएा ग्रादि का उल्लेख है।

तीसरे शतक में १० उद्देशक हैं जिनमें तामली तापस की साधना, नियाग नहीं करने से दूसरे स्वर्ग में उत्पाद, प्रणामा प्रव्रज्या, दूसरे उद्देशक में चमरेन्द्र के पूर्वभव पूरएा तापस की दानाभा प्रव्रज्या, सौधर्म देवलोक जाना, महावीर की शरएा में ग्राना ग्रादि, उद्देशक ३ में किया-विचार, उद्देशक ४ में ग्रनगार वैकिय, उद्देशक ४, ६ में भी विकिया, उद्देशक ७ में लोकपाल सोम ग्रादि ग्रीर उनके कार्य का उल्लेख है।

```
शतक ४ में १० उद्देशक हैं।
```

पाँचवें शतक के १० उद्देशकों में से ७वें उद्देशक में नारदपुत्र स्रौर निग्रन्थी-पुत्र का सम्वाद है ।

शतक ६ में वेदना आदि १० उद्देशक हैं, उनमें महावेदना में भी नरक की अल्प निर्जरा, श्रमण निर्धन्य की महानिर्जरा, निर्जरा के लिये कर्दम राग और संजन राग के वस्त्र का उदाहरण, श्रग्नि में सूखे तृणों की पूली और तपे हुए तवे पर जलाबन्दु के समान श्रमण के कर्मभोग महानिर्जराजनक होते हैं, अल्पवेदन – महानिर्जरा की सोदाहरण चौभंगी, मुहूर्त के श्वासोच्छ्वास और कालमान, आवलिका से उत्सपिणी प्रवर्सपिणी, पृथ्वियां, बंध आदि का उल्लेख है।

७वें शतक में आहार आदि १० उद्देशक हैं। उनमें आहारक-अनाहारक कम को गति, पच्चखाएग के भेद और स्वरूप, साता-असाता के बन्ध-कारएग और छठे आरे का छठे उद्देशक में वर्एन किया गया है। महाशिला कण्टक और रथमूसल संग्राम का वर्एन, वरुएग नाग का अभिग्रह और दिव्य गति -- ये इस शतक के महत्वपूर्ए उल्लेख हैं।

म्वें शतक में १० उद्देशक हैं। प्रथम में पुद्गल, दूसरे में ग्राशीविष और झानलब्धि, तीसरे में वृक्ष, पांचवें में ३६ भागा, श्रावक और ग्राजीवक उपासक की तुलना, छठे में तीन प्रकार के दान, एकान्त निर्जरा ग्रादि, ग्राठवें में ग्राचार्य मादि के प्रत्यनीक, ४ व्यवहार बन्ध ग्रादि, ध्वें और १०वें उद्देशकों में बन्ध ग्रादि का वर्र्शन किया गया है। ्रहवें शतक में ३४ उद्देशक हैं, जिनमें ग्रसोच्चा केवली, गांगेयभंग ग्रौर ऋषभ दत्त -- देवानन्दा व जमाली के बोध ग्रादि का दर्एन है ।

१०वें शतक में २व अन्तर्द्वीप स्रादि के ३४ उद्देशक हैं ।

११वें शतक में १२ उदेशक हैं । इनमें शिवराज ऋषि की प्रवज्या, सुदर्शन श्रेष्ठो के कालविषयक प्रश्न का उत्तर, महाबल का वर्षान, श्रालंभिका के इसिभद्रपुत्र श्रावक पुद्गल का वर्षान ग्रादि है । यह परिव्राजक पुद्गल भगवान् महावीर के पाम दीक्षित होकर सिद्ध बुद्ध हुए ।

१२वें शतक में शख ग्रादि १० उद्देशक हैं। इसमें सावत्यी के शख एव पोखली आवक ग्रौर उनके द्वारा सामूहिक रूप से खा पीकर पाक्षिक पौषध-विचार, उपासिका उत्पला का पुष्कली श्रमणोपासक के प्रति शिष्टाचार ग्रादि का वर्णन है।

दूसरे उद्देशक में श्रमएगेपासिका जयन्ती द्वारा भगवान् महावीर से तात्विक प्रश्नोत्तर, उदायी राजा द्वारा भगवद्वन्दन झादि का तथा तृतीय उद्देशक में सात पृथ्वियां ग्रौर चौथे उद्देशक में पुद्गलपरिवर्तन का विचार है। पांचवें उद्देशक में रूपी-ग्ररूपी, छठे में राहु का, सातवें उद्देशक में लोक, झाठवें उद्देशक में नाग के रूप में देव की उत्पत्ति ग्रौर उसका एकाभवावतारीपन, नौवें में १ देव, तथा दशवें में ५ प्रकार की ग्रात्मा का वर्शन है।

१३वें शतक में १० उद्देशक हैं। प्रथम ६ उद्देशकों में कमशः सात पृथ्वियों में नारक जीवों की उत्पत्ति ग्रादि, चार जाति के देव, नारक, पृथ्वी, नारक का आहार, उपपात, राजा उद्दयन द्वारा भगवद्वन्दन, प्रव्रज्या का विचार, पुत्र अभीचि के हितार्थ केशी का राज्याभिषेक, उदयन की दीक्षा, ग्रभीचि कुमार का मनोमालिन्य और कूल्गिक के पास गमन, ग्रभीचिकुमार द्वारा श्रावकधर्मग्रहण श्रीर अनालोचनापूर्वक मरएग के कारएग ग्रसुर योनि में उत्पन्न होने का वर्णन है। सातवें उद्देशक में भाषा, मन, काय और मरएग का विचार है। ग्राठवें उद्देशक में कर्मप्रकृति, ध्वें उद्देशक में अनगार की विक्रिया और दसवें में ६ समुद्घात का वर्णन है।

१४ वें शतक में १० उद्देशक हैं। प्रथम उद्देशक में भावितात्मा अनगार की देवावास में उत्पति, नैरयिकों की शीघ्र गति ग्रौर ग्रायुवन्ध, दो में उन्माद ग्रादि, तीन में मध्यगति, विनय ग्रार पुद्गल ग्रादि, ४ में पुद्गल, पांच में ग्रग्नि, छः में ग्राहार, ७ में गीतम को केवलज्ञान की ग्रप्राप्ति से खिन्नता ग्रौर भगवान् द्वारा उन्हें केवलज्ञान-प्राप्ति होने व श्रपने समान ही ग्रक्षय पदप्राप्ति का ग्राग्रवासन ग्रादि, आठवें उद्देशक में अन्तर, शालवृक्ष की पूजा, ग्रम्बड परिवाजक, जूम्भक देव ग्रादि, नौवें में ग्रनगार श्रीर दशवें में केवली के ज्ञान का वर्णन है।

पन्द्रहवें शतक में कोई उद्देशक नहीं है । इसमें गोशालक का परिचय, भगवान महावीर की दीक्षा, भगवान का प्रथम वर्षावांस ग्रस्थिग्राम में, दूसरा राजगृह में, दान की महिमा देखकर गोशालक का ग्रागमन ग्रौर छः वर्ष तक भगवान् के साथ विहार, तिल के पौधे को देख कर गोशालक की भगवान् से पृच्छा से लेकर गोशालक को तेजोलेश्या की प्राप्ति एवं उसके द्वारा भविष्य-कथन तक का वृत्तांत है ।

१६ वें शतक के १४ उद्देशक हैं, जिनमें से पहले में ग्रधिकरएा, दूसरे में जरा, शोक, ग्रवग्रह, शकेन्द्र की भाषा ग्रादि, तीसरे उद्देशक में कर्म-क्रियाविचार, चौथे में ग्रधिक निर्जरा के हेतु, पांचवें में गंगदेव, छठे में स्वप्नविचार, सातवें में उपयोग, ग्राठवें में लोक, नौवें में बसी इन्द्र, दशवें में ग्रवधिज्ञान, ग्यारहवें में द्वीपकुमार, बारहवें में उदधिकुमार, तेरहवें में दिशाकुमार ग्रीर चौदहवें उद्देशक में स्तनितकुमार का वर्णन है।

१७ वें शतक में १७ उद्देशक हैं। पहले उद्देशक में उदायी हस्ती और कियाविचार, दूसरे में धार्मिक-प्रधार्मिक, धर्म, प्रधर्म, धर्माधर्म, जीव-बाल, पंडित और बालपण्डित ग्रादि, तीसरे में शैलेषी विचार, चौथे में किया, पांचवें में सुधर्मा सभा, छठे-सातवें में पृथ्वीकायिक, श्राठवें और नौवें में प्रप्कायिक, दशवें-ग्यारहवें में वायुकायिक, १२ वें में एकेन्द्रिय, तेरहवें में नागकुमार, चौदहवें में स्वर्णकुमार, पन्द्रहवें में विद्युत्कुमार, १६ वें में वायुकुमार और १७ वें में ग्राग्नुमार का वर्णन है।

१८ वें शतक में १० उद्देशक हैं। पहले उद्देशक में प्रथम तथा अप्रथम का विचार, दूसरे में विशाखा नगर के कार्तिक सेठ की तपस्या, तीसरे में माकंदीपुत्र का स्थविरों से प्रश्नोत्तर, चार में प्राएगतिपात, पांच में असुरकुमार, छः में गुड़ आदि के वर्ण प्रभृति, सात में केवली, उपधि, परिग्रह, मद्रुक श्रावक के साथ अन्य-तीर्थिक के प्रश्नोत्तर, देवासुरसंग्राम, प्राठवें में भनगार किया, नौवें में भव्य, द्रव्य, जीव, दशवें में सोमिल का भगवान् महावीर से शंकासमाधान, साधना, निर्वाएग आदि का वर्णन किया गया है।

१९ वें शतक में १० उद्देशक हैं।

२० वें शतक में १० उद्देशक हैं। पहले उद्देशक में द्विग्दिय आदि जीवों के शरीर बन्ध आदि, दूसरे में आकाश, तीसरे में प्रास्तिवध आदि १५ पाप और पार्पावरक्ति आदि, चौथे में इन्द्रियोपचय, पांचवें में परमासु आदि, छठे में अन्तर आदि, सातवें में बन्ध, आठवें में कर्मभूमि अकर्मभूमि, तीर्थंकर और अन्तरकाल, कालिक सूत्र का विच्छेद-अविच्छेद, पूर्वज्ञान की स्थिति, तीर्थं, तीर्थंकर आदि, नौवें उद्देशक में चारसामुनि, और दलवें उद्देशक में सोपक्रम, निरुपक्रम आयु आदि का वर्णन है।

२१ वें शतक में ६ वर्ग ग्रौर प्रत्येक वर्ग में दश-दश के हिसाब से ६० उद्देशक हैं।

२२ वें णतक में ६ वर्ग और छहों वर्गों में – प्रत्येक वर्ग के दण-दश उद्देशक के हिसाब से कुल ६० उद्देशक है ।

\$\$¥

२३ वें शतक में ४ वर्ग भौर प्रत्येक वर्ग के दश-दश उद्देशक के हिसाब से कुल ४० उद्देशक हैं।

२४ वें शतक में २४ उद्देशक हैं।

२४ वें शतक में १२ उद्देशक हैं। पहले में लेश्या भौर योग का, दूसरे में द्रव्य का, तीसरे में संस्थान, गरिापिटक, अल्पबहुत्व, चार में युग्म भौर पर्याय, अल्प बहुत्व आदि, पांचवें में कालपर्यव भौर दो प्रकार के निगोद, छठे में पांच प्रकार के निर्ग्रन्थ का ३६ द्वारों से वर्गन, सातवें में पांच प्रकार के संयम का ३६ द्वार से वर्णन करके दश प्रतिसेवना, दश आलोचना दोष, दश भालोचनायोग्य, दश समाचारी, दश प्रायश्चित्त, और तप के बारह भेदों का विस्तृत वर्णन है। भाठवें उद्देशक में समुच्चय नारक, नौवें में भव्य नारक, दशवें में भभव्य नारक, ग्यारहवें में समदृष्टि और बारहवें में मिथ्यादृष्टि नारक की उत्पत्ति भादि के सम्बन्ध में विचार किया गया है।

२६ वें शतक में ११ उद्देशक हैं। पहले में जीव के पापबन्ध का विचार दूसरे में ब्रनन्तरोपपन्न, तीसरे में परंपरोपपन्न, चौये में झनन्तरावगाढ़, पांचवें उद्देशक में परम्परावगाढ़, छठे में बनन्तराहारक, सातवें में परम्पराहारक, झाठवें में झन्तर्पर्याप्त, नौवें में परम्परपर्याप्त, दशवें में चरम ध्रौर ११ वें में झचरम चौवीस दण्डक के जीवों में बन्ध कहा गया है।

२७ वें शतक में ११ उद्देशकों से पाप कर्म के बन्ध का विचार किया गया है।

२८ वें शतक में ११ उद्देशक हैं। पहले उद्देशक में भूतकाल के बन्ध झादि का दर्णन किया गया है झौर शेष १० उद्देशक २६ वें शतक के उ**द्देशकों के** समान हैं।

२६ वें शतक में ११ उद्देशक हैं जिनमें से पहले भ्रम्ययन में पाप कमों के वेदन का विवरएा दिया गया है भौर शेष १० उद्देशक छब्बीसवें **शतक के उद्देशकों** के समान हैं।

३० वें शतक में ११ उद्देशक हैं। पहले उद्देशक में चार समवसरएा झौर जीव के सम्बन्ध का विवेचन किया गया है। शेष दश उद्देशक २६ वें शतक के उद्देशकों के समान हैं।

३१ वें शतक में २० उद्देशक हैं जिनमें चार युग्म से नरक के उपपास का विवरए। दिया गया है ।

३२ वें शतक में २८ उद्देशक हैं जिनमें नारक का उद्वर्तन ३१ वें सतक के समान बताया गया है।

३३ वें शतक में १२ अवान्तरशतक हैं जिन्हें १२ एकेन्द्रिय शतक के नाम से सम्बोधित किया गया है । प्रथम द्र अवान्तरशतकों के ११-१**१ और संतिम ४**  के ६-६ उद्देशक के हिसाब से इस तेतीसवें शतक के कुल १२४ उद्दे शक हैं। प्रथम एकेन्द्रिय शतक के प्रथम उद्देशक में एकेन्द्रिय के पृथ्वी, अप, तेज वायु और वनस्पति ये पांच भेद और उनके उपभेद बताते हुए उनके कर्मप्रकृतियों के बन्धन एवं वेदन का और शेष १० उद्देशकों में क्रमशः अनन्तरोपपन्न एकेन्द्रिय, परम्प-रोपपन्न एकेन्द्रिय अनन्तरावगाढ़ पंचकाय, परम्परावगाढ़ पंचकाय, अनन्तराहारक पंचकाय, परम्पराहारक पंचकाय, अनन्तर पर्याप्त पंचकाय, परम्पर पर्याप्त पंच-काय, चरम पंचकाय और अचरम पंचकाय आदि के सम्बन्ध में सूक्ष्म विवेचन किया गया है।

दितीय एकेन्द्रिय शतक (अवान्तरशतक) में कृष्णलेश्यी, तृतीय में नील लेश्यी चौथे में कापोतलेश्यी, पांचवें में भवसिद्धिक, छठे में कृष्णलेश्यायुक्त भव-सिद्धिक एकेन्द्रिय, सातवें में नील लेश्या के साथ, आठवें में कापोतलेश्या के साथ, नौवें में अभवसिद्धिक एकेन्द्रिय, दशवें में कृष्णलेश्यी, ग्यारहवें में नीललेश्यी और बारहवें में कापोतलेश्यी एकेन्द्रिय अभव्य का विवेचन किया गया है।

३४ वें शतक में १२ ग्रवान्तरशतक और प्रथम आठ अवान्तर शतकों के ११-११ उद्देशक और ग्रन्तिम चार ग्रवान्तरशतकों के ६-६ उद्देशक के हिसाब से इस ३४ वें शतक में कुल १२४ उद्देशक हैं !

प्रथम एकेन्द्रिय शतक समुच्चय में अनन्तरोपपन्न से अचरम तक ११ उद्देशक हैं। दूसरे में कृष्णलेश्यी, तीसरे में नीललेश्यी, चीथे में कापोतलेश्यी एकेन्द्रिय, पांचव में भवसिद्धिक एकेन्द्रिय, छठे में कृष्णलेश्यी भवसिद्धिक, सातवें में नीललेश्यायुक्त मन, आठवें में कापोतलेश्यायुक्त मन का विवेचन है। इन आठों अवान्सरशतकों के ग्यारह-ग्यारह उद्देशक हैं।

नौवें ग्रवान्तर भतक में अभवसिद्धिक एकेन्द्रिय, दशवें ग्रवान्तरशतक में कृष्णलेश्यी, ग्यारहवें में नीललेश्या, बारहवें में कापोतलेश्यायुक्त अभवसिद्धिक का वर्णन है। इन चारों ग्रवान्तर शतकों के प्रत्येक के ८-६ उद्देशक हैं।

३५ वें शतक में भी प्रथम एकेन्द्रिय महायुग्म शतक से लेकर द्वितीय, तृतीय यावत् द्वादश एकेन्द्रिय महायुग्म शतक तक बारह प्रवान्तरशतक हैं। इनमें पहले के म अवान्तरशतकों में ग्यारह-ग्यारह उद्देशक और अन्त के ४ अवान्तरशतकों के ९८-६ उद्देशक हैं। इस प्रकार इस ३४ वें शतक के कुल मिलाकर १२४ उद्देशक हैं।

प्रथम एकेन्द्रिय महायुग्म शतक (अवान्तरशतक) के पहले उद्देशक में महायुग्म के १६ भेद, उनके हेतु, कृतयुग्म राशिरूप एकेन्द्रिय का उपपात, एक समय के उपपात, जीवों की संख्या, कृतयुग्म-कृतयुग्म राशिरूप एकेन्द्रियों के ब्राठ कर्मों के बन्ध-बेदन, साता स्रसाता बेदन, इनकी लेश्याएं – शरीर के वर्ग्य – अनु-बन्धकाल, सर्व जीवों के इस राशि में उत्पाद आदि २० स्थानों का निरूपण किया गया है। द्वितीय उद्देशक में प्रथम संमयोत्पन्न कृतयुग्म-कृतयुग्म एकेन्द्रियों के उत्पाद स्रौर अनुबन्ध का निरूपण, तृतीय उद्देशक में स्रायथम समयोत्पन कृतयुग्म-कृतयुग्म १. वियाह-पण्एति]

प्रमारण एकेन्द्रियों के उत्पाद का, चौथे में चरम समय, पांचव में अचरम समय कृतयुग्म-कृतयुग्म प्रमारण के एकेन्द्रियों के उत्पाद का, छठे में प्रथम समय, सातवें में प्रथम अप्रथम समय, आठवें में प्रथम चरम समय, नौवें में प्रथम अचरम समय, दशवें में चरम-अचरम समय और ग्यारहवें में चरम-अचरम समय कृतयुग्म-कृतयुग्म प्रमारण एकेन्द्रियों के उत्पाद का वर्णन किया गया है।

इसी प्रकार द्वितीय, तृतीय चतुर्थं यावत् बारहवें अवान्तरण्नतक में कमशः कृष्णलेश्य, नीललेश्य, कापोतलेश्य, भवसिद्धिक, कृष्णलेश्य भवसिद्धिक,नीललेश्य भवसिद्धिक कापोतलेश्य भवसिद्धिक, ग्रभवसिद्धिक, कृष्णलेश्य ग्रभवसिद्धिक, नीललेश्य अभवसिद्धिक और कापोतलेश्य अभवसिद्धिक कृतयुग्म-कृतयुग्म प्रमाण एकेन्द्रियों के उत्पाद का प्रथम अवान्तरण्लतक के समान वर्णन किया गया है।

३६ वें शतक में १२ ग्रवान्तर शतक ग्रीर उनके कुल मिलाकर १२४ उद्देशक हैं। इन बारहों ग्रवान्तर शतकों में बेइन्द्रिय महायुग्म के उत्पाद ग्रादि का वर्णन किया गया है ग्रतः इनके नाम प्रथम, द्वितीय, यावत् द्वादश बेइन्द्रिय महायुग्म शतक रखे गये हैं। इनमें से प्रथम ग्राठ ग्रवान्तर शतकों के ग्यारह-ग्यारह उद्देशक ग्रौर शेष चार के ९-९ उद्देशक हैं। इन सब ग्रवान्तरशतकों के उद्देशकों में ३४ वें शतक के एकेन्द्रिय महायुग्म ग्रवान्तर शतकों के उद्देशकों के समान ही बेइन्द्रियों के उत्पाद ग्रनुबन्ध ग्रौर लेश्याग्रों के ग्रनुक्रम से कृतयुग्म-कृतयुग्म बेइन्द्रियों का वर्णन किया गया है।

३७ वें शतक में भी १२ अवान्तर शतक हैं। इसमें कुल मिलाकर १२४ उद्देशक हैं। इस शतक में कृतयुग्म-कृतयुग्म त्रीन्द्रिय जीवों के उत्पाद ब्रादि का पैतीसवें शतक के समान ही वर्णन किया गया है।

३५ वें शतक में १२ ग्रवान्तरशतक भौर १२४ उद्देशक हैं । इस शतक में ३४ वें शतक के समान कृतयुग्म-कृतयुग्म चतुरिन्द्रियों के उत्पाद ग्रादि का वर्ग्सन किया गया है ।

३६ वें शतक में भी १२ ग्रवान्तरशतक और १२४ उद्देशक हैं जिनमें ३४ वें शतक के सनान ही असंज्ञी पंचेन्द्रियों के उपपात ब्रादि का वर्एन किया गया है।

४० वें शतक में २१ ग्रवान्तरशतक और प्रत्येक के ग्यारह-ग्यारह उद्देशक के हिसाब से कुल मिलाकर २३१ उद्देशक हैं। इस शतक में संज्ञी पंचेन्द्रिय महायुग्मों के उत्पाद स्रादि का ३४ वें शतक के स्रनुसार ही वर्णन किया गया है।

४१ वें (ग्रन्तिम) शतक में कुल मिलाकर १९६ उद्देशक हैं। प्रथम उद्देशक में राशियुग्म के चार भेद, उन भेदों के हेतु कृतयुग्म राशि प्रमाण चौवीस दण्डकों के जीवों के उपपात, सान्तर प्रथवा निरन्तर उपपात, कृतयुग्म के साथ ग्रन्य राशियों के सम्बन्ध का निपेध जीवों के उपपात की पद्धति, उपपात का हेतु, मारमा का भसंयम भादि का वर्णन करने के पश्चात् सलेश्य और सक्रिय म्रात्म म्रसंयमी भौर किया रहित की सिद्धि भादि का निरूपए। किया गया है।

दितीय उद्देशक में त्र्योज राशि प्रमारण चौवीस दण्डक के जीवों का उपपात, तृतीय में द्वापर ग्रौर चतुर्थ में कल्योज राशि प्रमारण चौवीस दण्डकों के जीवों के उपपात के विषय में विवररण दिया गया है ।

पंचम उद्देशक में कृष्णलेश्या वाले कृतयुग्म प्रमाण, छठे में कृष्ण लेश्या त्योज राशि प्रमारा, सातवें में कृष्ण लेश्या वाले द्वापर युग्म प्रमाण श्रौर श्राठवें में कृष्ण लेश्या वाले कल्योज प्रमाण चौवीस दण्डकों के जीवों के उपपात का वर्णन किया गया है।

नवमें से १२ वें उद्देशक में नीललेश्या वाले, तेरहवें से सोलहवें उद्देशक में कापोत लेश्या वाले, सत्रहवें से बीसवें उद्देशक में तेजोलेश्या वाले, २१ वें से बौबीसवें उद्देशक में पदम लेश्या वाले, और पच्चीसवें से २५ वें उद्देशक में शुक्ललेश्या वाले चार राशि युग्म प्रमाए। चौवीस दण्डकों के जीवों के उपपात का वर्र्णन किया गया है।

२६ वें से ४६ वें उद्देशक में चार राशि युग्मप्रमाएा भवसिद्धिक, ४७ से ५४ वें उद्देशक में चार राशि युग्मप्रमाएा ग्रभवसिद्धिक, ५४ से ११२ वें उद्देशक में चार राशि युग्मप्रमाएा सम्यग्ट्रब्टि भवसिद्धिक, ११३ वें से १४० वें उद्देशक में चार राशि युग्मप्रमाएा मिध्याद्टब्टि भवसिद्धिक कृष्ण लेख्या यावत् शुक्ल लेख्या बाले चौबीस दण्डक के जोवों के उपपात का वर्णुन किया गया है।

१४१ वें से १६५ वें उद्देशक में चार राशि युग्मप्रमास कृष्णपक्षी स्रौर १६९ वें से १९६ उद्देशक में चार राशि युग्मप्रमास शुक्लपक्षी चौवीस दण्डकों के जीवों के उपपात का वर्णन किया गया है।

क्याख्या प्रज्ञप्ति में भगवान महावीर के जीवन का, उनके शिष्यों, भक्तों, गृहस्थ अनुयायियों, अन्य तीर्थिकों एवं उनकी मान्यताओं का विस्तृत परिचय दिया गया है। गौशालक के सम्बन्ध में जितना विस्तृत परिचय इस अङ्ग में मिलता है उतना ग्रन्थत्र कहीं नहीं मिलता। इसके साथ ही साथ भगवान पार्श्वनाथ के अनुयायियों तथा चातुर्याम धर्म के सम्बन्ध में व्याख्या प्रज्ञप्ति में स्थान-स्थान पर विवररण मिलते हैं। भगवान महावीर के पंचमहाव्रत धर्म से प्रभादित होकर ग्रनेक पार्श्वापत्यों ने चातुर्याम धर्म के स्थान पर पंचमहाव्रत धर्म ग्रंगीकार किया, इस प्रकार के विवरण व्याख्या प्रज्ञप्ति में बहुलता से उपलब्ध होते हैं।

इसके ग्रतिरिक्त कूरिएक श्रीर महाराज चेटक के बीच हुए महाशिलाकण्टक संग्राम एवं रथमुसल संग्राम नामक दो महायुद्धों का व्याख्याप्रज्ञप्ति में बड़ा ही मार्मिक वर्सनं किया गया है । इसमें बताया गया है कि उन दोनों महायुद्धों में कमशः ५४ लाख ग्रौर ९६ लाख योद्धा दोनों पक्षों के मारे गये ।¹

व्याख्या प्रज्ञप्ति के २१ वें, २२ वें और २३ वें शतकों में जो वनस्पतियों का वर्गीकरए किया गया है वह अनूपम है ।

इस प्रकार व्याख्या प्रज्ञप्ति में ३६ हजार प्रश्नोत्तरों के रूप में विविध विषयों का ग्रथाह ज्ञान संकलित कर लिया गया है जो जैन सिद्धान्त, इतिहास, भूगोल, राजनीति आदि ग्रनेक दृष्टियों से बड़ा ही महत्वपूर्ण होने के साथ-साथ आर्थ्यात्मिक तत्व की कुंजी की संज्ञा से भ्रभिहित किया जा सकता है। तत्कालीन, धार्मिक, सांस्कृतिक, सामाजिक एवं राजनैतिक परिस्थितियों पर व्याख्या प्रज्ञप्ति में दिये गये ग्रनेक विवरण समीचीन रूप से साधिकारिक प्रकाश डालते हैं।

इस पंचम ग्रंग में देवगति प्राप्त करने वाले प्राणियों के सम्बन्ध में विचार करते हुए यह बताया गया है कि संयम का निरतिचार रूप से पलन करने वाले केवल बाहरी रूप से संयम का पालन करने वाले, प्रसंग्री जीव, तापस जो जिन प्रावकघर्म का न्यूनाधिक रूपेएा पालन करने वाले, प्रसंग्री जीव, तापस जो जिन प्रवचनों का पालन नहीं करते, कांदर्पिक, चरक प्रर्थात् त्रिटण्डी, लंगोटधारी परिवाजक, कपिल के शिष्य, ज्ञानियों, साधुग्रों तया धर्माचार्यों की निन्दा करने वाले, किल्विधिक प्रयति बाह्य रूप से जैन श्रमएाचार का पालन करने वाले ग्रीर जिन-मार्गानुयायी तियंच कम से कम ग्रीर ग्रधिक से ग्रधिक किन-किन देवयोनियों में उत्पन्न हो सकते हैं। इस विवरएा में बौद भिक्षुकों का कोई उल्लेख नहीं किया गया है, यह केवल विचारणीय ही नहीं ग्रपितु गहन शोध का विषय भी है। क्या वस्तुतः इस ग्रंग की रचना के समय तक बौद धर्म का इतना प्रचार-प्रसार नहीं हो पाया था ग्रयवा कोई भन्य कारएा रहा है जिससे कि बौद्ध धर्म के भिक्षुग्रों का इस प्रकरण में नामोल्लेख तक नहीं किया गया है?

सभी विद्वानों का यह तो निश्चित अभिमत है कि व्याख्या प्रज्ञप्ति का विषयवर्णन प्रति प्राचीन और आचार्य-परम्परागत है तथापि इसमें ढादशांगी के पश्चाद्वर्ती काल में रचित भागमों-रायपसेएाइज्ज, उववाइय, पण्एावएरा, जीवा-भिगम तथा नंदी मादि का उल्लेख करके घनेक स्थलों पर इसके विवरएगों को तथा पूरे के पूरे उद्देशकों को संक्षिप्त कर दिया गया हैं।' यहां यह प्रश्न किया जा सकता है कि जब रायपसेएएइज्ज ग्रादि उपर्युक्त प्रागमों की रचना ढादशांगी के पश्चात् हुई है तब पूर्वरचित व्याख्या प्रज्ञप्ति में बाद की रचना ढादशांगी के पश्चात् हुई है तब पूर्वरचित व्याख्या प्रज्ञप्ति में बाद की रचनाझों के उल्लेख किस कारएर किये गये हैं? नन्दीसूत्र तो निश्चित रूप से वीर-निर्वारा सं० ६० के ग्रास-पास भी, वल्लभी-वाचना के सूत्रधार एवं नायक देवर्ढिगरिए क्षमाश्रमएर की संकलना मानी गई है।

<sup>ै</sup> बिस्तूत जानकारी के लिये देखिये "जैनधर्म का मौलिक इतिहास, प्रथम भाग", पू॰ ४११-४२३

इस प्रकार की शंका उत्पन्न होना स्वाभाविक है। सामान्य रूप से जिस प्रन्थ में किसी अन्य सूत्र अथवा सूत्रकार का नाम उपलब्ध होता है उसे, जिस ग्रन्थ में उसका उल्लेख है उस ग्रन्थ को रचना से पूर्ववर्ती माना जाता है किन्तु जैन सूत्रों पर इस प्रकार की बात घटित नहीं होती। कारएा कि रचना के पश्चात् भी सूत्र शताब्दियों तक गुरु-शिष्य परम्परा से मौखिक चलते रहे । वीर-निर्वाण ६८० में सूत्र प्रन्तिम रूप से लिपिबढ किये गये । ऐसा प्रतीत होता है कि ग्रागमों को लिपिबद्ध करते समय इस नियम का पालन करना आवश्यक नहीं समफा गया कि जिस अनुकम से आगमों की रचना हुई है उसी कम से उनको लिपिबद किया जाय । इसके परिएामस्वरूप पश्चाद्वर्ती काल में रचित कतिपय आगमों का लेखन सुविधा की हष्टि से पहले सम्पन्न कर लिया गया । तदनन्तर रचनाक्रम की दृष्टि से प्रयम, द्वितीय, तृतीय आदि स्यान पर माने जाने वाले ग्रागमों का लेखन किया गया तो पश्चाद्वर्ती ग्रागम होते हुए भी जो पहले लिपिबद्ध कर लिये गये थे ग्रौर उनमें पूर्ववर्ती जिन ग्रांगमों के जो-जो पाठ ग्रंकित हो चुके थे उन पाठों की पुनरा-वृत्ति न हो इस दृष्टि से बाद में लिपिबद्ध किये जाने वाले पूर्ववर्ती आगमों में "जहा नन्दी'' स्रादि पाठ देकर पश्चाद्वर्ती स्रागमों स्रौर स्रागमपाठों का उल्लेख कर दिया गया । यह केवल पुनरावृत्ति को बचाने की दृष्टि से किया गया । इससे मुल रचना की प्राचीनता में किसी प्रकार की किंचित्मात्र भी न्यूनता नहीं झाती। हो सकता है उस समय आगमों को लिपिबद करते समय पुनरावृत्ति के दोष से बचने के साथ-साथ इस विशाल पंचम ग्रंग व्याख्या प्रज्ञप्ति के ग्रति विशाल स्वरूप एवं कलेवर को थोड़ा लघू स्वरूप प्रदान करने की भी उन देवींद्वगरिंग क्षमाश्रमण मादि म्राचार्यों की हब्टि रही हो ।

इसके ग्रतिरिक्त अन्य भी मन्दमेघा झादि कारए। व्याख्या प्रज्ञप्ति के कलेवर को छोटा बनाने के हो सकते हैं अथवा नहीं इस पर इतिहास के विशेषज्ञ मुनि एवं विद्वान प्रकाश डालने का सद्प्रयास करेंगे, ऐसी ग्राशा है।

## अपरनाम - भगवती

इस पंचम ग्रंग का ग्रपर नाम भगवती सूत्र भी है जो वियाह पण्एाति (व्याख्या प्रज्ञाप्ति) नाम की अपेक्षा प्रसिद्ध एवं प्रचलित है। अन्य सभी ग्रंगों की अपेक्षा ग्रधिक विशाल इस व्याख्याप्रज्ञाप्ति नामक पंचम ग्रंग में भगवान् महावीर के प्रमुख शिष्य गौतम गएाधर द्वारा प्रभु के समक्ष प्रस्तुत किये गये प्रश्नों एवं भगवान् द्वारा दिये गये उनके तात्विक उत्तरों का सुविशाल संकलन होने के कारएा इसके प्रति सर्वाधिक, सम्मान, ग्रादर और पूज्यभाव प्रकट करने हेतु बहुत सम्भव है कि विगत कतिपय शताब्दियों से वियाहपण्एात्ति नामक इस पंचम श्रंग को भगवती सूत्र इस ग्रति सम्माननीय नाम से सम्बोधित किया जाने लगा हो। आज तो चतुर्विध तीर्थ में यह पंचम ग्रंग भगवती सूत्र के नाम से ही लोकप्रिय है।

#### व्यास्पात्रज्ञप्ति का उपलब्ध स्वरूप

भ्याख्याप्रज्ञप्ति नामक पंचम ग्रंग के ग्रारम्भ में, तथा १४, १७, २३ एवं २६ इन चार सतकों के प्रारम्भ में ग्रीर इस ग्रंग के सम्पूर्श होने पर ग्रन्त में -- इस प्रकार कुल मिलाकर ६ स्वानों पर मंगलाचरशा किया गया है ।

इस सूत्र के प्रारम्भ में सर्वप्रथम पंचपरमेष्ठिनमस्कारमंत्र से ग्रौर तदनन्तर "रएमो बंमीयस्स लिवियस्स" तथा "रएमो सुयस्स" इन पदों द्वारा मंगलाचरए किया गया है। इसके पश्चात् शतक संख्या १४, १७, २३ श्रौर २६ के प्रारम्भ में– "रएमो सुयदेवयाए भगवईए"– इस पद के द्वारा मंगलाचरएा किया गया है।

व्याख्याप्रज्ञप्ति के अन्त में दिये गए "इक्कचत्तालीसइमं रासी जुम्मसयं समत्त"- इस समाप्तिसूचक पद से यह स्पष्टतः प्रकट होता है कि इस पंचम श्रंग के १०१ शतक (ग्रघ्ययन) थे उनमें से केवल ४१ शतक ही ग्रवशिष्ट रहे हैं शेष सब विजुप्त हो चुके हैं।

उपरोक्त समाप्तिसूचक पद के पश्चात् यह उल्लेख किया गया है कि मगवती में सब शतकों की (व्रवान्तरशतकों को मिलाकर) संख्या १३० व्रौर उद्दे सकों की संख्या १६२४ है।

प्रथम शतक से ३२वें शतक तथा ४१वें शतक के कोई ग्रवान्तरशतक नहीं हैं ! ३३वें शतक से ३९वें शतक तक के ७ शतक बारह-बारह ग्रवान्तर शतकों के तथा ४०वां शतक २१ प्रवान्तर शतकों का समूह है. ग्रतः इन म शतकों की गएाना १०४ अवान्तर शतकों के रूप में की गई है। इस प्रकार अवान्तर शतक रहित उपरोक्त ३३ शतकों स्रौर १०४ स्रवान्तरशतकात्मक शेष ५ शतकों को मिलाकर व्यास्याप्रज्ञप्ति के शतकों तया अवान्तर शतकों की सम्मिलित संख्या १३८ बताई गई है वह तो ठीक है परन्तु उपरोक्त संग्रहणी पद में जो उद्देशकों की संख्या १९२४ बताई गई है, उसका आघार खोजने पर भी उपलब्ध नहीं होता। व्याख्या प्रज्ञप्ति के मूल पाठ में इसके शतकों एवं अवान्तरशतकों के उद्देशकों की संख्या दी गई है, केवल ४०वें शतक के २१ ग्रवान्तरशतकों में से ग्रन्तिम १६ से २१ इन ६ प्रवान्तरशतकों के उद्देशकों की संख्या स्पष्ट रूप में नहीं दी गई है परन्तू जिस प्रकार इस शतक के पहले से १४वें प्रवान्तर शतक तक प्रत्येक की उद्देशक संस्था ११ बताई गई है उसी प्रकार उक्त शेष ६ ब्रवान्तर शतकों में से प्रत्येक की उद्देशक संख्या ११-११ मान ली जाय तो व्याख्याप्रज्ञाप्ति के कुल उद्देशकों की संख्या १८८३ होती है । कुछ प्राचीन हस्तलिखित प्रतियों में केवल ''उद्देसगारए'' इतना ही पाठ देकर संख्या का स्थान रिक्त छोड़ दिया गया है ।

इसके पत्रचात् एक गाया द्वारा इस पंचम श्रंग व्याख्या प्रज्ञप्ति की पदसंख्या

<sup>9</sup> सव्याए मगवईए मट्ठतीसं सयं सयारणं (१३८) उद्देसगाएं १९२४

(व्याख्याप्रज्ञप्ति, शतक ४१ के पंक्त्वात्)

5४ लाख पद बताई गई है।<sup>9</sup> नवांगी टीकाकार अभयदेव सूरि ने व्याख्या प्रज्ञप्ति को टीका में इस पर "विशिष्टसम्प्रदायगम्यानि" केवल इतना ही लिखा है। इससे आगे की गाथा में संघ की समुद्र के साथ तुलना करते हुए उसकी स्तुति की गई है।<sup>3</sup> इसके पश्चात् गौतम आदि गएधरों को, भगवती व्याख्या प्रज्ञप्ति भौर ढादशांगी रूप गणिपिटक को नमस्कार किया गया है। तदनन्तर प्रतिलिपिकार ने कच्छप के समान सुगुप्त चरणों वाली कोर्रट वृक्ष के अम्लान (नवविकसित) कुसुम की कली के समान मनोहर भगवती श्रुतदेवी से प्रार्थना की है कि वह उसके अज्ञानान्धकार को विनष्ट करे।<sup>3</sup>

श्रुतदेवी की स्तुति के पश्चात् व्याख्याप्रज्ञाप्ति के पठन-पाठन के ऋम के साथ-साथ विधि स्रादि का उल्लेख किया गया है।

त्रन्त में प्रतिलिपिकार द्वारा तीन गाथायों में श्रुतदेवी स्रादि की निम्न-लिखित रूप में स्तुति की गई है –

प्रखर बुद्धि वाले विद्वानों द्वारा सदा ग्रभिवंदित, ग्रज्ञानान्धकार विध्वंसिनी नवविकसित शतदलकमल वरद हस्त में लिये हुए श्रुताधिष्ठातृ देवी मुझे भी बुद्धि प्रदान करे। जिसके रूपा प्रसाद से ज्ञान सीखा है जस श्रुतदेवता को हम प्रखाम करते हैं। शान्तिप्रदायिनी प्रवचनदेवी को भी मैं नमस्कार करता हूं। श्रुतदेवता, कुम्भधरयक्ष, ब्रह्मशान्ति, वैरोटधादेवी, विद्यादेवी ग्रौर ग्रंतहुंडी लेखक की सब प्रकार के विघ्नों से रक्षा करे। व्याख्याप्रज्ञप्ति की मंगलसहित ग्रन्थाग्र० संख्या १९७४१ बताई गई है। व्याख्या प्रज्ञप्ति की समाप्ति के पश्चात् जो "खमोगोय-माइए।" ग्रादि जितने भी नमस्कारपरक उल्लेख हैं उनके सम्बन्ध में टीकाकार ने लिखा है कि ये सब लिपिकार ग्रथवा प्रतिलिपिकार द्वारा किये गये नमस्कार है।

व्याख्याप्रज्ञप्ति के ग्रंत में जो इसके पठन-पाठन का कम दिया गया है वह किसी श्रुतस्थविर द्वारा साधकों के हितार्थ किया गया उल्लेख प्रतीत होता है ।

- <sup>3</sup> चुलसीयसयसहस्सा, पयाएा पवरवरएा। एदंसीहि । भावाभावमएगता, पन्नत्ता एत्यमंगमि ।। ४१वें श॰ के ग्रम्त में
- तवनियमविरायवेलो, जयइ संया नांग्रविमसविउलजलो । हेउसयविउलवेगो, संघसमुद्दो गुरगविसालो ।। वही-
- <sup>3</sup> (कुसुम) कुम्मसुसंठियचले एग, ममलियको रंटवेंटसंकासा । सुयदेवया भगवई, मम मइतिमिरं प्रणासेच ।। बही-
- भ विवसियग्ररविदकरा, नासियतिमिरा सुयाहिवा देवी । मज्फ्रें पि देहु मेहं, बुधविबुहएगमंसियागिच्च ।।१।। सुयदेवयाए पर्एापमो जीए पसाएरए सिक्सियं नारएं । ग्रेप्एा पवयरगदेवी संतिकरी तं रामंसामि ।।२।। सुयदेवया य जक्खो कुंभधरो बंभसंति वेरोट्टा । विज्जा य ग्रंतहुंडी, देउ प्रविग्धं लिहंतस्स ।।३।।

-(व्याख्याप्रज्ञप्ति की समाप्ति के मनन्तर)

श्रमो गोयमाइस्र' मित्यादय पुस्तकलेखककृता नमस्काराः प्रकटार्याश्चेति । -- (व्याख्याप्रक्रपित, टीका)

\$¥S

४. वियाह पम्एति ]

t×3

 व्याख्याप्रज्ञप्ति के शतकों, वर्गों, प्रवान्तरशतकों एवं उद्देशकों की संख्या इस प्रकार है :--

| शतक          | द्रग | স্মৰা০ য়০  | उद्देशक | सतक | वर्ग | শ্ববা০ গা০  | उद्दे शक |
|--------------|------|-------------|---------|-----|------|-------------|----------|
| 8            | _    |             | 20      | २२  | ų.   | -           | ६०       |
| <b>%</b> ? m | _    | -           | १०      | २३. | X    | -           | χo       |
| ₹            | _    | <b>_</b> .  | 80      | 28  |      |             | २४       |
| 8            |      | _           | १०      | २४  | -    | _           | १२       |
| X            | -    | _           | १०      | २६  | -    | <del></del> | 88       |
| . ६          | -    | -           | १०      | २७  |      | _           | ११       |
| 9            | -    | · <u></u>   | १०      | २=  | -    |             | 88       |
| 5,           |      | —           | १०      | २६  |      |             | ११       |
| 3            | _    | _           | ३४      | ξo  | -    | -           | ११       |
| १०           | -    | _           | \$¥     | ३१  | _    | -           | २५       |
| ११           | _    |             | १२      | ३२  | _    |             | २द       |
| १२           | -    |             | 80      | ३३  |      | १२          | १२४      |
| 83           | -    | _           | 20      | ३४  | -    | १२          | १२४      |
| 88           |      | _           | १०      | 3 X | -    | १२          | १२४      |
| 82           |      |             | 00      | ३६  |      | १२          | १२४      |
| १४<br>१६     | _    |             | १४      | ২৩  |      | १२          | १२४      |
| १७           | -    | <del></del> | হ ও     | ₹⊏  | -    | १२          | १२४      |
| १५           |      |             | १०      | 38  | —    | १२          | १२४      |
| 39           | _    | ⊷           | १०      | ४०  | . —  | २१          | २३१      |
| २०           |      | _           | ٤o      | ४१  | -    | -           | 239      |
| २१           | 5    | -           | 50      |     |      |             |          |

इस प्रकार व्याख्याप्रज्ञाप्ति में ४१ शतक, वर्ग १६, ग्रवान्तरशतक १०५, शतक ग्रौर ग्रवान्तरशतक दोनों मिलाकर १३८ तथा उद्देशक १८८३ हैं। शतक संख्या ३३ से ७० तक के ८ शतक ग्रवान्तरशतकों से गठित हैं। श्रतः शतकों ग्रौर ग्रवान्तरशतकों की गएना में इन ग्राठ शतकों की पृथक् गएाना नहीं करने के कारएा शतकों एवं उपशतकों की सम्मिलित संख्या १३८ होती है।

## ६. नायाधम्मकहाझो

नायाधम्मकहाम्रो का संस्कृत नाम ज्ञातृधर्मकथा है। ढादशांगी के त्रम में इसका छठा स्थान है। इसमें उदाहरएग्रधान धर्मकथाएं दी हुई हैं, जिनमें मेघ-कुमार ग्रादि के नगरों, उद्यानों, चैत्यों, वनखण्डों, राजाम्रों, माता-पिता, समव-सरएगों, धर्माचार्यों, धर्मकथाम्रों, ऐहिक एवं पारलौकिक ऋढियों, भोग परित्याग, प्रवज्या, श्रुतपरिग्रह, उत्कृष्ट तपस्याम्रों, पर्यायों, संलेखनाम्रों, भक्तप्रत्याख्यानों, पादपोपगमनों, स्वर्गगमन, उत्तम कुल में जन्म, बोधिलाभ, ग्रन्तकिया ग्रादि विषयों का वर्एान तथा भगवान महावीर के विनयमूलक श्रेष्ठ शासन में प्रवजित उन साधकों का वर्एान है जो ग्रहएा किये हुए व्रतों के परिपालन में दुर्बल, शिथिल, हतोत्साहित, विषयसुखमूछित, संयम के मूल गुरुगों एवं उत्तरगुराों की विराधना करने वाले बन गये । इस छठे ग्रंग में उन घीर-वीर साधकों का भी वर्णन है जो घोरातिघोर परोषहों के उपस्थित होने पर भी संयम मार्ग से किचिरमात्र भी विचलित नहीं हुए । इसमें देवलोकों के भोगोपभोग सुखादि का, देवलोक से च्यवन के पश्चात् मानव जीवन में पुनः साधनापथ पर ग्रंग्रसर होने वालों का, संयम-विराधनाजन्य दोषों और संयमाराधन के गुर्सों का, लोकमुनि शुक परिव्राजक के जिन-शासन में आने का तथा शाश्वत मोक्ष सुख प्राप्त करने वाले साधकों ग्रादि का वर्सन है।

ज्ञानृधर्मकथा की परिमित वाचनाएं, अनुयोग द्वार, वेढा छन्द, श्लोक, निर्युत्तियां, संग्रहस्पियां और प्रतिपत्तियां प्रत्येक संख्यात-संख्यात हैं। इसमें दो श्रुतस्कन्ध हैं। प्रथम श्रुतस्कन्ध के १९ अध्ययन और द्वितीय श्रुतस्कन्ध के दश वर्ग हैं। दोनों श्रुतस्कन्धों के २९ उद्देशनकाल, २९ समुद्देशनकाल, पांच लाख ७६ हजार पद, संख्यात ब्रक्षर, ज्रनन्त गम, ब्रनन्त पर्याय, परिमित त्रस, ब्रनन्त स्थावर और जिनेन्द्र भगवान् द्वारा प्ररूपित शाख्वत भाव कहे गए हैं। इसका वर्तमान में उपलब्ध पदपरिमाएा ४४०० श्लोक प्रमास है।

प्रथम श्रुतस्कन्घ के १९ ग्रध्ययनों के संक्षेप में चरित्र ग्रौर कल्पित ये दो प्रकार बताये हैं। मेघ कुमार ग्रादि के जो चरित्र बताये गये हैं वे सत्य उदाहरएा हैं भौर तुम्ब ग्रादि के उदाहरएा कल्पित हैं जो भव्यजनों को प्रतिबोधित करने की दृष्टि से प्रस्तुत किये गए हैं।

धर्मकथाओं के जो दश वर्ग हैं उनमें से प्रत्येक धर्मकथा में ५००--५०० ग्राख्यायिकाएं, एक-एक ग्राख्यायिका में पांच सौ-पांच सौ उपाख्यायिकाएं ग्रौर उनमें से एक-एक उपाख्यायिका में पांच सौ-पांच सौ ग्राख्यायिका-उपाख्यायिकाएं हैं। इस प्रकार इन सबको मिलाकर कुल साढ़े तीन करोड़ उदाहरएास्वरूप कथाएं इसमें दी गई हैं।

प्रथम श्रुतस्कन्ध में ज्ञातृरूप-उदाहररएस्वरूप १९ प्रध्ययन तथा द्वितीय श्रुतस्कन्ध में धर्मकथाम्रों के १० वर्ग कहे गए हैं। उनका सारांश इस प्रकार है:---

प्रथम श्रुतस्कन्ध के मेघकुमार नामक प्रथम ग्रध्ययन में राजपुत्र मेघकुमार की भगवान महावीर की सेवा में दीक्षा तथा शय्यापरीषह से उसके खिन्न होने पर प्रभु ढारा उसे संयम में स्थिर करने का वर्एन किया गया है। महावीर ने कहा ---"मेध ! मेछ्प्रभ हाथी के भव में तुमने दारुएा दावानल से भयभीत खरगोश पर मनुकम्पा कर उसके प्राएगों की रक्षार्थ ग्रपने प्राएग दे दिए थे। उस ग्रनुकम्पा के फलस्वरूप ही हाथी के भव से मरकर तुम इस भव में महाराज श्रेणिक के पुत्ररूप में उत्पन्न हुए हो।" भगवान की वाएगी से उद्वोधित हो कर मेधमुनि ने श्रमुख्य की सेवार्थ ग्रपना तन-मन-सर्वम्व समर्पित कर दिया ग्रीर समीचीन रूपेएा संयम का परिपालन कर ग्रात्मकल्याएा किया।

दूसरे अन्ना सार्थवाह के ब्रध्ययन में विजय चोर श्रौर धन्ना के उदाहरए। के माघ्यम से साधक को यह समभाया गया है कि सुदीर्घकाल तक समीचीनतया

ŧ¥¥.

साघता में निरत रहने के एक मात्र उद्देश्य को हष्टि में रखते हुए साधक ग्राहारादि। से किस प्रकार श्रपने शरीर को प्राएा धारएा करने योग्य बनाए रखे ।

तीसरे 'मयूराण्ड' नामक ब्रध्ययन में सार्थवाहपुत्रों के उदाहरण के माध्यम से शास्त्रवासी में शंका न करने का उपदेश दिया गया है ।

चौथे 'कूर्म-ग्रध्ययन' में दो कछूप्रों के उदाहरण से इन्द्रियों को वण में करने और न करने के लाभ एवं हानि का दिग्दर्शन कराते हुए साधक को इन्द्रिय-विजय का उपदेश दिया गया है ।

पांचवें 'थावच्चापुत्र' के प्रध्ययन में श्रीकृष्ण वामुदेव के परिवार में समुद्रविजय प्रादि दण दणाई, उग्रसेन ग्रादि १६ हजार राजा. प्रद्युम्नकुमार ग्रादि साढ़े तीन करोड़ कुमार, २१ हजार वीर, ४६ हजार वलवान ग्रार रुक्मिणी ग्रादि ३२ हजार रानियों का उल्लेख किया गया है। इस अध्ययन में श्रीकृष्ण द्वारा गाथापतिपुत्र थावच्चापुत्र की दीक्षा का समुचित प्रबन्ध करने का, थावच्चापुत्र मुनि द्वारा सेलक राजा को उसके पांच सौ साथियों सहित दीक्षित करने. शुकदेव सन्यासी के साथ धर्मचर्चा का, शुकदेव परिवाजकाचार्य के प्रतिबुद्ध हो शिष्यों सहित श्रमएाधर्म में दीक्षित होने एवं पन्थक मुनि द्वारा सेलक राजपि के प्रमाद-परिहार का वर्एन किया गया है।

छट्ठे म्रघ्ययन में जीव का तूँबे के उदाहरएा से हल्के और भारी होने का स्वरूप समफाया गया है। जिस प्रकार मिट्टी के लेप से भारी बना हुम्रा तूंता जल में डूब जाता है और मिट्टी का लेप हट जाने पर ऊपर आकर तैरने लगता है, उसी प्रकार कर्मबन्धन से बन्धा हुम्रा म्रात्मा संसारसमुद्र में डूबता और वन्धन कटने पर हल्का होकर भवसागर को पार कर लेता है।

सातवें भ्रष्ययन में धन्ना सार्थवाह की ४ पुत्रवधुम्रों के उदाहरण से संयमी साधु की योग्यता का मापदण्ड बताया गया है। जैसे श्रेष्ठी की पुत्रवधुम्रों में से एक ने श्रेष्ठी द्वारा दिये गए ४ प्रालीकरणों को फेंक दिया, दूसरी ने प्रसाद समफर्कर खा डाला, तीसरी ने यथावत् सुरक्षित रखा ग्रौर चौथी ने कृपि के माध्यम से उन पांच ग्रालीकरणों को सहस्रों गुना बढाकर श्रेष्ठी के घर में सम्मान प्राप्त किया उसी प्रकार जो शिष्य गुरु द्वारा दिये गए व्रतों को प्रमाद ग्रीर खानपान के भोग में न गंवाकर सुरक्षित रखता है मथवा प्रचार-प्रसार के द्वारा बढ़ाता है, वह भी गुरु द्वारा सम्मान प्राप्त करता है।

ग्राठवें मल्ली ग्रध्ययन में १९ वें तीर्थकर मल्लिनाथ भगवान के जन्म. बालकीड़ा, विवाह के लिए ६ राजाग्रों के प्रागमन, मल्ली भगवती द्वारा स्वर्ग-पुतलिका के माध्यम से राजाग्रों को प्रतिबुद्ध कर दीक्षित करने ग्रांर दोक्षाग्रहण के दिन ही मल्लिनाथ भगवान् द्वारा घाति-कर्मों को क्षय कर केवलज्ञान प्राप्त करने एवं चतुर्विघ तीर्थ की स्थापना कर भावतीर्थंकर बनने का बरगंन किया गया है। मल्लिनाथ के घर्मपरिवार, विहारक्षेत्र, संहनन, संस्थान, वर्ग्ण ग्रीर निर्वारण प्राप्त करने तक का पूर्ण विवरस भी इसमें दिया गया है। मल्ली भगवती ने गृहस्थ अवस्था में उस समय की प्रसिद्ध परिवाजिका चोखा को शुचिमूलधर्म की सदोषता बतलाते हुए विनयमूल धर्म की शिक्षा दी और कहा कि जिस प्रकार रक्तरंजित वस्त्र रक्त से घोने पर स्वच्छ नहीं किया जा सकता, उसी प्रकार हिंसा ग्रादि से मलीनात्मा यज्ञ-यागादि की हिंसा से शुद्ध नहीं किया जा सकता। इस ग्रध्ययन में प्रसंगोपात्त दिया गया ग्ररसक धावक और ६ राजाओं का परिचय भी द्रष्टव्य है।

नौवें ''माकन्दी ग्रध्ययन'' में बताया गया है कि वासना से चलचित्त होने वाला साधक जिनरक्षित के समान प्रपने प्रारा गंवाता ग्रौर स्थिरचित्त रहने वाला साधक जिनपालित की तरह सदा सुरक्षित रहकर अपने चरम लक्ष्य को प्राप्त करने में सफलकाम होता है।

दशवें "चन्द्र झध्ययन" में कृष्ण झौर शुक्लपक्षीय चन्द्रमा की हानि-वृद्धि के उदाहरण से जीव के ज्ञानादि गुर्गों की हानि-वृद्धि समफाई गई है कि झात्मारूपी चन्द्र का ज्ञान रूपी उद्योत कर्मावरगों के कारण क्षीग् झौर कर्मावरगों के क्षयोपशम से वृद्धिगत होता है।

ग्यारहवें "द्रावद्रव" नामक अध्ययन में जिनमार्ग की आराधना और विराधना पर विचार व्यक्त किये गए हैं। वन के वृक्षों की तरह साधक-श्रमण अन्य तीथिकों की संगति द्वारा आराधना से विचलित होता है तथा सम्यग्ज्ञानियों के संसर्ग से साधनामार्ग में स्थिर होकर आराधक बनता है।

बारहवें "खातोदक म्रध्ययन" में श्रावक सुबुद्धि प्रधान द्वारा जितशत्र राजा को पुद्गलों के परिवर्तनशील परिएामी स्वभाव को समफाने का उल्लेख किया गया है। मन्त्री ने खाई के गन्दे जल को शुद्धिकारक प्रयोगों द्वारा स्वच्छ, सुस्वादु ग्रौर सुपेय बना कर यह प्रमास्पित किया कि कोई भी वस्तु एकान्ततः शुभ म्रथवा म्रशुभ नहीं होती। संसार का प्रस्थेक पदार्थ शुभ से ग्रशुभ म्रौर म्रशुभ से शुभ रूप में परिवर्तित होता रहता है म्रतः एक पर राग ग्रौर दूसरे पर द्वेष रखना म्रज्ञान का सूचक है।

तेरहवें "दर्दुर ग्रध्ययन" में राजगृह नगर के श्रावक नन्द मणिकार का परिचय देते हुए बताया गया है कि सत्संग के ग्रभाव में नन्द-मणिकार व्रत-नियम करते हुए भी श्रद्धा से विचलित हो गया। उसने ग्रब्टम तप के समय प्यास से व्याकुल होने पर नगरो के बाहर पुष्करिणी बनवाने का निर्णय किया और चार शालाग्रों के साथ वापी का निर्माण करवा दिया। ग्रन्त में वापी के प्रति ग्रत्यधिक ममत्व ग्रौर ग्रार्तध्यान की दशा में मरकर नन्दन मणिकार ने उसी वावड़ी में दर्दुर के रूप में जन्म ग्रहण किया। एक बार भगवान महावीर के राजगृह नगर में पदार्पण की बात सुनकर दर्दुर वन्दन हेतु निकला ग्रौर मार्ग में एक घोड़े की टाप से घायल हो गया। गम्भीररूपेण घायल होने पर भी दर्दुर ने प्रभु चरणों में ग्रयना वित्त स्थिर रखा और ग्रन्त में समाधिपूर्वक प्रास-त्याग कर वह स्वर्ग का अधिकारी बना ।

चौदहवें 'तेतलीपुत्र' के ग्रध्ययन में बताया है कि.दुःखावस्था में मनुष्य को सत्संग श्रौर धर्म जितना प्रिय लगता है उतना मुखावस्था में नहीं लगता। इसमें मित्र श्रौर प्रेमी का यह कर्त्तव्य बताया गया है कि वह ग्रपने सखा एवं प्रियजन को सब प्रकार से धर्ममार्ग पर लगाने का प्रयत्न करे। पोटिल देव ने तेतली प्रधान को दिविध प्रकार के कष्ट पहुंचाकर भी संयम-धर्म के ग्रभिमुख किया। वस्तुतः इसी को उपकारियों के प्रत्यूपकार का सही मार्ग बताया गया है।

पन्द्रहवें नन्दीफल ग्रघ्ययन में बतलाया गया है कि नन्दीफल की तरह अज्ञातफल में लुभाने वाले को जीवन से हाथ घोना पड़ता है । इसमें यह उपदेश दिया गया है कि ज्ञानी को किसी भी दशा में रसना के ब्रधीन नहीं होना चाहिये ।

सोलहवें "श्रमरकंका ग्रघ्ययन" में पाण्डवपत्नी द्रौपदी का पद्मनाभ द्वारा हस्तशीर्ष नगर से श्रपहरण ग्रौर श्रीकृष्ण द्वारा ग्रमरकंका में जाकर पद्मनाभ को पराजित करना, द्रौपदी को पुनः प्राप्त करना, लौटते समय कारएगवशात् ग्रप्रसन्न हो श्रीकृष्ण द्वारा पाण्डवों का निर्वासन, कुन्ती की प्रार्थना से द्रवित हो समुद्रतट पर मथुरा बसा कर पाण्डवों को वहाँ रहने की ग्रनुमति, स्थविरों की वाणी मुनकर पाण्डवों द्वारा मुनिव्रत ग्रहण ग्रौर संयम एवं तप की साधना से निर्वाण-प्राप्ति बतलाई गई है। इसमें यह भी बताया गया है कि द्रौपदी ने ग्रपने पूर्वभव में नागश्री ब्राह्मणी के रूप में तपस्वी मुनि को कड़वे तूँबे का साग बहरा कर दुर्लभ-बोधि की स्थिति का उपाजन किया ग्रौर उसके फलस्वरूप ग्रनेक भवों में जन्म-मरण के दुःख सहन कर वही नागश्री द्रौपदी के रूप में उत्पन्न हुई ग्रौर ग्रन्त में साधना कर ब्रह्मलोक में उत्पन्न हुई। द्रौपदीहरण के प्रसंग में यहां "कछुल्ल नारद" की करतूतों का भी परिचय मिलता है।

सत्रहवें ग्रघ्ययन में समुद्री प्रश्व के उदाहरएए के माध्यम से समभाया गया है कि शब्द-रूप ग्रादि विषयों में लुभाने वाले व्यक्ति समुद्री ग्रश्व की तरह पराधीन होते हैं ग्रोर विषयों से विरक्त रहने वाले स्वाधीन होकर ज्ञात्मसुख के अधिकारी होते हैं।

ग्रठारहवें "सुसुमा" नामक ग्रध्ययन में धन्ना सार्थवाह के उदाहरएा से बताया गया है कि साधक को जीवन-निर्वाह के लिये उदासीन भाव से ग्राहार ग्रहएा करना चाहिये । धन्ना सार्थवाह ग्रीर उसके पुत्रों ने सुमुमा के ग्रपहरएाकर्त्ता चौरराट का भीषएा-ग्रटवियों में निरन्तर पीछा करते हुए जिस प्रकार भूख के कारएा मरएाासन्न स्थिति में चिलात द्वारा मार कर पटकी हुई सुसुमा दारिका की मृत देह से ग्रपनी क्षुधानिवृत्ति की, उसमें ग्रात्मीयता के कारएा मृत दारिका के मांसभक्षए में धन्ना ग्रादि के मन में किचित्मात्र भी राग का ग्रंग नहीं हो भकता, केवल प्राग्ररक्षा का ही विचार हो सकता है । ठीक उमी प्रकार साधक श्रमरा को सहज बने अचित्त आहार के ग्रहरा करने में रागरहित होकर अधिका-धिक साधना हेतु भरीर को बनाये रखने का ही लक्ष्य रखने की शिक्षा दी गई है।

ंउन्नीसर्वे पुण्डरीक अध्ययन में भोगासक्ति का कटु फल बताते हुए विदेह क्षेत्र के पुण्डरीक और कुण्डरीक नामक दो राजकुमारों का उपास्यान प्रस्तुत किया गया है। उसमें बताया गया है कि पुण्डरीकिस्मी नगरी के महाराज महापद्म जब संसार की नश्वरता को समऋकर श्रमसाधर्म में दीक्षित हो गये तब उनके ज्येष्ठ पुत्र पुण्डरीक राज्य का संचालन करने लगे और उनके छोटे भाई कुण्डरीक युवराज के रूप में सुस्रोपभोग करते रहे।

कालान्तर में मुनि महापद्म विचरण करते हुए पुण्डरीकिसी नगरी में पधारे, तब महाराज कुण्डरीक और उनके लघु आता दर्शन-वन्दन झादि के लिये मुनि सेवा में पहुंचे । उपदेश श्रवरण कर पुण्डरीक ने मुनि महापद्म की सेवा में श्रामण्य स्वीकार कर लिया । बहुत काल पश्चात् ग्रनेक स्थानों में भ्रमण करते हुए कुण्डरीक मुनि पुनः उस नगर में क्राये । उस समय उनके शरीर में दाहज्वर का प्रकोप था । राजा ने उनकी मुनिधर्म के ब्रनुकूल स्रौषधोपचारादि की समुचित व्यवस्था कर दी । परिसामतः मुनि कुण्डरीक कुछ ही समय में पुर्संत: स्वस्य हो गये । जब मुनि स्वस्थ हो जाने पर भी विहार के प्रति उपेक्षा एवं उदासीनता दिखलाने लगे तो राजा ने उन्हें समफा-बुफाकर विहार करवाया । म्रनिच्छा होते हुए भी मुनि ने विहार तो कर दिया पर उनका मन राज्य भोगों में विलुब्ध हो चुका था ग्रतः कुछ ही काल के पश्चात् वे पुनः पुण्डरीकिसी नगरी में लौटे ग्रीर नगरी के बाहर एक उद्यान में विराजमान हुए। मूनि के आगमन की सूचना प्राप्त होते ही राजा उन्हें वन्दन-नमन करने हेतु उद्यान में पहुंचा स्रोर मुनि को चितित देखकर बोला – ''महाराज ! ग्राप धन्य हैं, जो विषय-कषायों के प्रगाढ़ बन्धन काट कर संयमसाधना करते हुए विचरसा कर रहे हैं। मै ग्रधन्य हूँ, जो ग्रभी तक राज्य के प्रपंचों में उलफा हुमा है ।"

राजा द्वारा इस प्रकार की बात के पुनः पुनः दोहराये जाने पर भी मुनि ने जब उस पर कोई ध्यान नहीं दिया तो राजा ने मुनि से पूछा – महाराज ! स्रापको भोग से प्रयोजन है ऋथवा योग से ?''

मुनि कुण्डरीक ने दबे स्वर में कहा -- ''भोग से ।''

अनेक प्रकार से समभाने पर भी जब कुण्डरीक संयम-मार्ग में स्थिर नहीं हुए तो राजा पुण्डरीक ने अपने छत्र, चामरादि राजचिन्ह मुनि कुण्डरीक को देकर उसे राज्य सिहासन पर प्रासीन किया और स्वयं शासनहित और वंश की प्रतिष्ठा को उज्ज्वल बनाये रखने हेतु राज्यवैभव का तृंएावत् त्याग कर कुण्डरीक के धर्मोपकरएग घारएग कर संयम मार्ग में दीक्षित हो गये।

मुनि पुण्डरीक विहार कर<mark>ते</mark> हुए स्थविरों के पास पहुंचे स्रौर उन<mark>से चातुर्याम</mark> अर्म स्वीकार कर निरन्तर छट्ठ-छट्ठ तप करते हुए तप की जाज्वल्यमान ज्वाला में अपने कर्मसमूह को जलाने लगे। प्रतिकूल, अन्त आन्त और निस्सार आहार के कारएग मुनि पुण्डरीक के शरीर में प्रबल व्याधि उत्पन्न हो गई पर वे संयम मार्ग में पूर्णरूपेंग स्थिर रहे। मुनि पुण्डरीक ने जब देखा कि उनका शरीर प्रसाध्य रोग से प्रस्त होने के कारएग उपचार की स्थिति में नहीं है तो उन्होंने सभी प्रकार के मोह-ममत्व का परिस्थाग कर स्थितप्रज्ञ हो आजीवन अनशन स्वीकार कर लिया और वे समाधिपूर्वक आयु पूर्ण कर सर्वार्थसिद्ध विमान में तेतीस सागर की स्थिति वाले देव के रूप में उत्पन्न हुए।

इघर कुण्डरीक राज्यसिंहासन पर ग्रारूढ़ होते ही स्वच्छन्द रूप से यथेप्सित भोगोपभोगों में निरन्तर सासक्त रहने लगा । विषयासक्ति ग्रीर आहारादि के असंयम के परिएाामस्वरूप भोषएा दाहज्वर की असह्य पीड़ा ने उसे घर दबाया । राज्य, राष्ट्र और अन्तःपुर के भोगों में मूच्छित बना हुव्रा वह रौद्रभाव में करालकाल का कवल बनकर सातवी नरक में उत्पन्न हो धोर दुःखों का भागी बना ।

इस प्रकार संयम लेकर पुनः भोगों में ग्रासक्त होने वाला व्यक्ति कुण्डरीक की तरह घोर दुःखों का भागी बनता है, यह इस भ्रघ्ययन में बताया गया है ।

दितीय श्रुतस्कन्ध के १० वर्गों में चमरेन्द्र, बलीन्द्र, धरएोन्द्र, पिशाचेन्द्र, महाकालेन्द्र, शत्र एवं ईशानेन्द्र की अग्रमहीषियों के रूप में उत्पन्न होने वाली साध्क्यों की पुण्य कथाएं विविध प्रध्ययनों के रूप में दी गई हैं। दशों वर्गों में कुल २०६ ग्रध्ययन हैं। इनमें वरिएत प्रधिकांश वृद्धकुमारियां भगवान पार्श्वनाथ के शासन में दीक्षित होकर उत्तरगुएा की विराधना के कारएा देवियों के रूप में उत्पन्न हुई बताई गई हैं। उन साधिकान्नों के देवियों के रूप में उत्पन्न होने पर भी उनका उन्हीं नामों से परिचय दिया गया है जो नाम उनके मानवभव में थे।

इस ग्रंग में उल्लिखित धर्मकथाग्रों में पार्श्वनाथकालीन जनजीवन, विभिन्न मतमतान्तर, प्रचलित रीतिरस्म, नौका सम्बन्धी साधन सामग्री, कारागार पद्धति, राज्य व्यवस्था, सामाजिक, ग्राथिक, सांस्कृतिक एवं धार्मिक परिस्थितियों त्रादि का बड़ा सजीव वर्णन किया गया है।

## ७. उवासगदसाझो

उवासगबसाझो – नामक सातवें ग्रंग में नाम के ग्रनुसार दश उपासक गृहस्थों का वर्णन किया गया है । उनके ब्रध्ययन भी दश हैं ग्रतः शास्त्र का नाम उपासकदशा युक्तिसंगत है ।

इसमें १ श्रुतस्कन्ध, १० म्रध्ययन, १० उद्देशनकाल भौर १० ही समुद्देशन-काल कहे गये हैं। इसमें संख्यात हजार पद, संख्यात अक्षर, संख्यात निरुक्तियां, संख्यात संग्रहस्पियां, संख्यात प्रतिपत्तियां और संख्यात क्लोक बताये गए हैं। दर्तमान में इस आगम का परिमास क्ष२ क्लोक-प्रमास है। इसके १० ग्रध्ययनों में ग्रानन्द ग्रादि विभिन्न जाति व ब्यवसाय वाले श्रावकों की जीवनचर्या का वर्णन किया गया है।

प्रथम प्रध्ययन में ग्रानन्द गाथापति के सामाजिक जीवन का परिचय देते हुए उसकी १२ करोड़ सम्पदा को तीन भागों में बांट कर रखते. ४० हजार पशु भौर स्व-पर समाज में उसकी भ्रादर्श प्रामाखिकता का. परिचय दिया गया है। मानन्द द्वारा भगवान महावीर के पास श्रहिंसादि ४ ग्रशुव्रत, तीन गुराव्रत श्रौर चार शिक्षाव्रत रूप द्वादशविध श्रावकधर्म स्वीकार करने का उल्लेख है। करोड़ों की सम्पदा के होते हुए भी उस समय के नागरिक-जीवन में आहार-विहार एवं परिधान का कैसा सादापन था, इसका ग्रानन्द के जीवन से सही परिचय प्राप्त होता है। इसमें ग्रागे बताया गया है कि' श्रावकधर्म ग्रहुए करने के १४ वर्ध परिधान का कैसा सादापन था, इसका ग्रानन्द के जीवन से सही परिचय प्राप्त होता है। इसमें ग्रागे बताया गया है कि' श्रावकधर्म ग्रहुएा करने के १४ वर्ष पश्चात् झानन्द ने भपने ज्येष्ठ पुत्र को ग्रपना उत्तराधिकारी घोषित कर कोल्लाय संजिवेश की निजी पौषधशाला में पड़िमाधारी जीवन से विरक्ति मार्ग की साधना की मौर ग्रन्त समय में ग्रवधिशान के साथ. ग्राजीवन ग्रनशनपूर्वक काल कर वह प्रथम स्वर्ग का ग्रधिकारी वना।

दूसरे अघ्ययन में उपासक कामदेव के व्रतग्रहएए और साधनापूर्एा जीवन का परिचय देते हुए बतलाया गया है कि कामदेव ने देवता द्वारा उपस्थित किये गए पिशाच, सपं, हाथी आदि के विविध उपसर्गों में भी ब्रविचल रहकर अपनी आर्मिक दृढ़ता का परिचय दिया। देव ने पिशाच एवं हाथी आदि के रूप से उसे खूब डराया, धमकाया और मारएगान्तिक कथ्ट देने में भी किसी प्रकार की कमी नहीं रसी पर कामदेव पूर्एतः अचल रहा, जिसकी भगवान् महावीर ने भी श्रमएा-मण्डस के सम्मुख प्रशंसा की।

तीसरे म्रध्ययन में चुलसोपिता श्रावक की जीवनचर्या का वर्सन है । इसमें बताया गया है कि चुलसोपिता के यहां म गोकुल (म० हजार पशु)एवं २४ करोड़ की सम्पदा यी ।

चौथे ग्रौर पांचवें ग्रध्ययन में कपशः सुरादेव ग्रौर चुलरिएशतक के छः-छः गोकुलों (६०-६० हजार पशुओं) ग्रौर ग्राठ-ग्राठ करोड़ की सम्पदा का उल्लेख है। इन तीनों श्रावकों ने भगवान महावीर से धर्म-श्रवर्ण किया ग्रौर ग्रन्त में ४ वर्ष तक पड़िमाधारी के रूप में विरक्तजीवन की साधना करते हुए समाधि-मरए से ग्रायु पूर्ण कर प्रयम स्वर्ग में देवस्व प्राप्त किया।

छठे मध्ययन में उपासक कुण्डकौलिक के साथ प्रशोलवनिका में नियति-बादी देव के संवाद की चर्चों की गई है। देव ने श्रावक को नामांकित मुद्रिका भौर मोढ़ने का चादर उठाकर झाकाश में स्थित हो कुण्डकौलिक से कहा --"भगवान् महावीर का उत्थान, कम, ब्लवीर्य वाला मार्ग ठीक नहीं है। गोशालक मंखलिपुत्र की धर्मप्रज्ञान्ति सुन्दर है। क्योंकि उसमें उत्थान, कम, बलवीर्य, पुरुषार्य, पराकम की म्रावश्यकता नहीं होती।" इस पर कुण्डकौलिक आवक त देव से पूछा -- "तुमने देवभव किस तरह से प्राप्त किया है ?"

गृहस्य श्रावक भी उस समा धर्म-भर्म के ज्ञाता झौर हढ़ श्रदालु होते थे, इसका कुण्डकौलिक के जीवन के व्हज ही परिचय हो जाता है।

सातवें मध्ययन में कुम्भका सद्दालपुत्त की जीवनचर्या का वर्णन किया गया है ! यह पहले मंखलिपुत्र मोल का उपासक था। फिर एक देव द्वारा प्रेरणा पाकर भगवान महावीर को वन्दन करने गया। उनकी देशना सुनने पर उसके हृदय में कुछ श्रद्धा एवं जिझ सा जागृत हुई। उसने भगवान कहावीर को ग्रंपनी कुम्भकारशाला में पंघारने की प्रार्थना की। प्रभु भी मवसर देखकर वहां ाधारे मौर उन्होंने सकड़ालपुत्र के आथ नियतिवाद की यथार्थता पर चर्चा की। प्रभु ने पूछा -- "सकडाल ! घड़ा के बनता है ?"

सकडाल ने घटनिर्माएा की सारी प्रक्रिया कह सुनाई । प्रभु ने कहा – "यदि कोई दुर्मति पुरुष घूप में सूखते हुए तेरे घड़ों को पत्थर मारकर फोड़ने लगे भौर तेरी प्रिय पत्नी अग्निमित्रा के साथ छेड़छाड़ एवं कुचेष्टा करे तो तू क्या करेगा ? यदि देरी मान्यता के प्रनुसार यह सब कुछ नियतिकृत है तो तुभे उन दुष्ट पुरुषों पर रुष्ट होने एवं उनको मारने-ोटने की चेष्टा करना उचित नहीं । यदि तू उन पर रोष करता है और अपराध का दण्ड देने के लिए उन्हें मारता-पीटता है तो नियतिवंश सब कार्य का होना मानना ठीक नहीं ।"

प्रभु महावीर के इस प्रकार के ह्रुदयग्राही एवं तर्कपूर्श विचारों से प्रभावित हो सकडाल महावीर भगवान् की धर्मप्रज्ञप्ति का भनूयायी बन गया ।

सकडाल के यहां ३० हजार पशु झौर १ करोड़ की सम्पदा एवं ४०० दुकानें थीं। गोशालक सकडाल के मतपरिवर्तन की सूचना पाकर उसे समभाने झाया पर सकडाल पुरुषार्थवाद की सम्यक्श्रद्धा पर इतना हढ़ हो गया था कि उसने गोशालक को श्रादर से देखा तक नहीं। गोशालक ने भगवान् महावीर की स्तुति कर उसे झार्काषत करने का प्रयत्न किया। भन्त में ४ वर्ष तक पड़िमाघारी रूप से विरक्तभाव की साधना कर सकडाल ने भी झनशनपूर्वक स्वर्ग प्राप्त किया।

प्राठवें ग्रध्ययन में उपासक महाशतक की चर्या का दर्शन किया गया है। उसके ८० हजार पशु, २४ करोड़ की सम्पदा और रेवती आदि १३ स्त्रियों का परिवार था। पापकर्म के उदय से रेवती प्रनार्य कर्म करने लगी। मोहोदय से उसको महाशतक का धार्मिक जीवन अप्रीतिकर लगने लगा। एक यार वह मद्य के उन्माद में उन्मत्त होकर घर्मसाधना में निरत महाशतक के पास जाकर यद्वा-तद्वा बोलने लगी। महाशतक ने परिवार से विरक्त हो एकान्तसेवन जालू कर रखा था ग्रतः रेवती के दुर्वचनों को सुनकर भी दह कुछ काल तक सग्त रहा पर रेवती जब ग्रपने असंगत प्रलाप से बाज नहीं आई तो रुष्ट हो महाशतक ने उसे सातवें दिन मर कर छट्टी नरक में जाने का अनिष्ट भविष्य सुना डाला। भगवान् महाबीर उस समय राजगृह नगर में ही विराजमान थे। उन्होंने म्रपने ज्येष्ठ शिष्य गौतम द्वारा महाशतक को भूलसुधार के लिए प्रेरित किया।

नौवें ग्रघ्ययन में नन्दिनीपिता ग्रौर दशवें ग्रघ्ययन में सालिहीपिता नामक दो श्रावकों के जीवन का परिचय दिया गया है। उन दोनों के यहां चालीस-चालीस हजार पशु ग्रौर बारह-बारह करोड़ की सम्पदा थी। ग्रन्त में इन दोनों श्रावकों ने भी पड़िमाधारीपन की साधना कर ग्रारम्भ-परिग्रह से विरक्ति स्वीकार की ग्रौर ग्रन्त समय में ग्रनशनपूर्वक काल कर प्रथम स्वर्ग में महद्धिक देव रूप से उत्पन्न हुए ।

मास्त्र में वॉिएत ये सभी श्रावक बारह व्रतधारी उपासक थे। महाशतक को छोड़ सबने एक-एक परनी के अतिरिक्त मैथुन-सेवन का त्याग कर रक्खा था। सबने १४ वर्ष तक उपासक धर्म की पालना कर १४ वें वर्ष श्रमराधर्म के निकट पहुंचने की भावना से अपने-अपने ज्येष्ठ पुत्रों को गाईस्थ्य सम्हला कर श्रावक के वैश में झनैं: श्रारम्भ-परिव्रह का त्याग वढ़ाकर अन्त में श्रमरा-भूत प्रतिमा में साधु की तरह त्रिकरएा त्रियोग से पाप-निवृत्ति की साधना की।

आनन्द की साधना उपसर्ग रहित रही पर अन्य उपासकों – कामदेव से महाशतक तक को देवकृत उपसर्ग और शेष तीन को स्त्री का उपसर्ग होना बताया गया है। सबने २० वर्ष की अवधि तक श्रावक धर्म का पालन कर सद्गति प्राप्त की और आगामी भव में महाविदेह क्षेत्र में जन्म लेकर वे सब मोक्ष के अधिकारी बनेंगे।

#### उपासकदशा का महत्व

सदगृहस्थों - श्रावक-श्राविकाम्रों के गृहस्थ धर्म पर समीचीनतया पूर्ए रूपेएा प्रकाण डालने वाला यह सातवां ग्रंग उपासकदशा वस्तुतः सभी गृहस्थों के लिए बड़ा ही उपयोगी है। इसमें जिस प्रकार के सदाचार का दिग्दर्शन कराया गया है, उसके प्रनुसार यदि प्रत्येक गृहस्य ग्रपने जीवन को ढालने का प्रयास करे तो यह मानवता के लिए वरदान सिद्ध हो सकता है।

इसमें तत्कालीन भारत और भारतीयों के अतुल वनवैभव, अनुकरसीय सदाचार, उन्नत विचार, सुखपूर्ण आदर्श जीवन और प्रगाढ़ घर्मानुराग के दर्शन होते है ।

## म. संतगडवसाम्रो

भाठवां म्रंग म्रन्तकृत्दशा है। इसमें १ श्रुतस्कंध, ८ वर्ग, २० म्रध्ययन, ८ उद्दे जनकाल भौर ८ ही समुद्दे शनकाल तथा परिमित वाचनाएं हैं। इसमें मनुयोगद्वार, वेद्रा, प्रलोक, निर्युक्तियां, संग्रहग्रियां, एवं प्रतिपत्तियां संख्यात-संख्यात हैं। इसके पद-संख्यात हजार और म्रक्षर-संख्यात वताये गये हैं। वर्तमान में यह मंगणास्त्र ६०० ज्लोकपरिमाएा का है। इसके म्राठां वर्ग क्रमणः १०, ६, १३, १०, १०, १६, १३ और १० मध्ययनों में विभक्त हैं। प्रस्तुत सूत्र में भवञ्चमए। का अन्त करने वाले साधकों की साधनादशा का वर्णन होने के कारसा इसका नाम अन्तकृद्शा रखा गया है ।

त्रंतकृद्शा के प्रथम दो वर्गों में गौतम झादि वृष्णि कुल के १० राजकुमारों की साधना का वर्गन है। उनमें से १० का दीक्षा काल १२-१२ वर्ष का झौर बेष द का १६-१६ वर्ष बताया गया है। इन सभी उच्चकुलीन राजकुमारों ने गुएगरलसंवत्सर जैसे कठोर तप की ग्राराधना कर एक-एक मास की संलेखना से सब दु:सों का ग्रन्त कर मूक्ति प्राप्त की।

तीसरे वर्ग के १३ झौर चौथे वर्ग के १० म्रघ्ययनों में वर्णित २३ चारि-भारमा भी श्री वसुदेव, श्री कृष्ण, श्री बलदेव झौर श्री समुद्रविजय के राजकुमार बताये गये हैं। उन सभी ने भगवान् नेमिनाथ की सेवा में मुनिवत ग्रहण कर धनेक वर्षों तक संयमधर्म की पालना झौर कठोर तपक्ष्वरण करते हुए समस्त कर्मों का मन्त कर अजरामर सिद्धपद प्राप्त किया।

इनमें से श्रीकृष्ण के प्रनुज गजसुकुमाल ने बिना दीर्घकाल की श्रमणपर्याय के एक ही दिन की साघना द्वारा आत्मस्वरूप में लीन होकर समस्त कर्मों का एक अन्तर्भुहूर्त में ही अन्त कर दिया। सोमिल ब्राह्मण ने गजसुकुमाल के शिर पर भीगी सिट्टी की पाज बांघ कर खैर के प्रदीप्त प्रगारे रख दिये पर वे तन मन से अडोल निष्कंप, शान्त ग्रौर आत्मस्वरूप में लीन रहे। कैसी भ्रद्भुत क्षमता थी ? केवल कुछ ही क्षणों की शानाराघना थी पर सम्यव्दर्शन ग्रौर सम्यक्षारित्र की उत्कृष्टतम भाराधना द्वारा उन्होंने अन्तर्भुहूर्तकाल में ही केवलज्ञान श्रौर केवल-दर्शन की प्राप्ति कर ली। गजसुकुमाल की भ्रति स्वल्पकालीन सफल साधना इस वात का ज्वलंत प्रमाण है कि सम्यग्ज्ञान स्वल्पतर होते हुए भी यदि अन्तस्तल-स्पर्की भयवा अन्तर्भुखी है तो वह बिना दीर्घकाल की तपस्या के भी सिद्धि प्रदान कर सकता है।

पंचम वर्ग में वताया गया है कि राजकुमारों की तरह राजरानियां भी संयमसाधना द्वारा सिद्धि प्राप्त कर सकती हैं, स्त्रियों को भी पुरुषों के समान ही तद्भव मोक्षगमन का अधिकार है। श्रीकृष्ण की पद्मावती ग्रादि रानियों और पुत्र-वधुग्नों ने भी बोस २ वर्ष के दीक्षाकाल में ११ ग्रंगों का ज्ञान प्राप्त कर दीर्घकालीन कठोर तपण्चर्या द्वारा सकल दुःखों का अन्त कर शाध्वत शिवपद प्राप्त किया।

उपरोक्त पांच वर्गों में वर्गित सब साधक-साधिकाम्रों ने भगवान् नेमिनाथ के धर्मग्रासन में मुक्ति प्राप्त की फिर भी उन सबका साधनापूर्णा जीवन साधना-पथ में मार्गदर्शक है, इसलिये उनके उत्कृष्ट जीवनचरित्र भगनान् महावीर के ग्रासनवर्ती ''भ्रन्तगडसूत्र'' में सम्मिलित किये गये हैं।

छठे वर्ग में भगवान महावीर के शासनवर्ती विभिन्न श्रेणी के १६ साधकों का वर्णन है। इन अध्ययनों से प्रमागित किया गया है कि साधना में कुल, जाति व मबस्या का वर्गभेद नहीं होता । गाथापति, माली, राजा और बालक भी साधना के अधिकारी हो सकते हैं। निरन्तर ६ मास तक सात-सात मनुष्यों की हत्या करने वाला अर्जुन माली भी क्षमतापूर्वक तप की साधना से ६ माह की प्रल्प अवधि में ही मुक्ति का अधिकारी हो गया। सचमुच ही वीतराग-मार्ग पतितपावन है। अवस्था की दृष्टि से अतिमुक्त कुमार जैसा ७ वर्ष का बालक भी संयममार्ग को साधना के माध्यम से नर से नारायएा और जीव से शिव पद की प्राप्ति का अधिकारी बताया गया है।

सातवें और ग्राठवें वर्ग के २३ ग्रध्ययनों में नन्दा नन्दमती एवं काली, सुकाली आदि श्रेणिक की २३ रानियों के साधनामय जीवन का वर्ग्यन है। इन सब महासतियों ने मुक्तावली, रत्नावली, कनकावली, लघुसिंहविक्रीड़ित, और महासिंह-विक्रीड़ित, लघुसर्वतोभद्र, महासर्वतोभद्र, भद्रोक्तर एवं आयंबिल वर्द्धमान जैसे तथों के द्वारा कर्मक्षय कर सिद्धि प्राप्त की।

अन्तकृत् दशा सूत्र की यह विशेषता है कि इसमें तद्भवमोक्षगामी जीवों का ही वर्एन किया गया है। यह भौतिकता पर ग्राध्यात्मिकता की विजय थी कि राजघराने के नरनारी विपुल ऐश्वर्य एवं ग्रपरिमित भोगों को त्यागकर बड़ी संख्या में त्याग की ग्रोर अग्रसर हुए।

ग्रन्तकृत् दशा के उपलब्ध ग्रध्ययनों के ग्रतिरिक्त स्थानांग सूत्र में ग्रन्य १० ग्रध्ययनों का भी उल्लेख मिलता है । जैसे :

> नमी मयंगे सोमिल्ले, रामगुत्ते सुदंसऐ। जमाली ग्र भगाली ग्र किंकमे पल्लए इग्र ।। फाले ग्र ग्रट्ठपुत्ते य एमे ते दस ग्राहिया ।।

[स्थानांगसूत्र, स्थान १०]

श्वेताम्बर परम्परा की तरह दिगम्बर परम्परा में भी अन्तकृत्दशा झौर अनुत्तरोववाइय दशा के इन दश अध्ययनों के नाम उपलब्ध होते हैं। आचार्य अकलंक ने अपने ग्रन्थ राजवातिक में प्रायः इसी रूप में इन अध्ययनों का उल्लेख किया है। धवला, जयधवला, अंगधण्एत्ती आदि में भी इन दोनों अंगों के अध्ययनों का उल्लेख है और वे राजवातिक तथा स्थानांग में लिखित नामों से मिलते-जुलते हैं।

वर्तमान में उपलब्ध ग्रन्तकुत् दशा में इन नाम वाले १० म्रघ्ययनों का बिल्कुल उल्लेख न होकर श्रन्य पात्रों का जो वर्णन मिलता है इसका प्रमुख कारण वाचना-भेद ही हो सकता है ।

# रु. अणुत्तरोववाइयवसा

ढादशांगी के कम में अनुत्तरोपपातिकदशा नौवां म्रंग है। इसमें १ श्रुतस्कंभ ३ वर्ग, ३ उद्देशनकाल, ३ समुद्देशनकाल, परिमित वाचनाएं, संख्यात अनुयोगद्वार,

ै मायंग रामपुत्तो सोमिल जमलीकएाम किक्कंबी । सुदंसएगे बलीको य रामी अलंबद्ध पुत्तलया ।। ४१ ।। संख्यात वेढा छन्द, संख्यात श्लोक, संख्यात निरुक्तियां, संख्यात संग्रहणियां, संख्यात प्रतिपत्तियां, संख्यात हजार पद ग्रौर संख्यात ग्रक्षर हैं। वर्तमान में यह सूत्र १९२ श्लोकपरिमाण का है।

इस प्रंग में ऐसे महापुरुषों का चरित्र दिया गया है जिन्होंने घोर तपक्षरण ग्रौर विद्युद्ध संयम की साधना के पक्ष्वात् मरुएा प्राप्त कर झनुत्तरविमानों में देवत्व प्राप्त किया ग्रौर वहां से च्यवन कर मनुष्य भव में संयमधर्म की सम्यग् प्राराधना कर मुक्ति प्राप्त करेंगे।

अनुत्तरोपपातिक दशा के तीन वर्गों में कमशः १०, १३ और १० इस प्रकार कुल मिला कर ३३ प्रध्ययनों में ३३ चरित्रात्माओं का संक्षिप्त वर्शन है। उन ३३ महापुरुषों में से प्रथम जालीकुमार आदि २३ तो मगधसझाट् श्रेशिक के पुत्र थे। उन २३ राजकुमारों में से कतिपय राजकुमारों की माता धारिशी, कुछ की चेलना तथा कतिपय की नन्दा थीं।

तीसरे वर्ग के धन्य भादि १० चरित्रात्मा काकन्दी नगरी की सार्थवाहपत्नी भद्रा के पुत्र थे। इसमें धन्ना के यहां करोड़ों की सम्पदा भौर ३२ पत्नियां होने का उल्लेख है। इसमें बताया गया है कि भगवान महावीर का धर्मोपदेश सुन कर धना को वैराग्य उत्पन्न हुग्रा। प्रभु चरगों में दीक्षित होने के पश्चात् धन्ना भएगार ने जीवन भर के लिए छट्ठ-छट्ठ तप से पारएगा करने की प्रतिज्ञा की । बेले के पारएों में भी ग्रायम्बिल (ग्राचाम्ल) का रूक्ष भोजन जो गृहस्य के यहां बाहर फैंकने योग्य होता उसे धन्ना मुनि ग्रहएग करते। घोर तपश्चरएग के काररग उनका रक्त एवं मांस सूख गया ग्रीर उनका शरीर केवल मस्थिपंजर सा प्रतीत होता था।

एक बार मगधाधिपति श्रेरिएक द्वारा यह पूछने पर कि १४,००० **साधुमों** में से कौनसा मुनि दुष्करकारक है, भगवान महावीर ने धन्ना मुनि को **ही अपने** समस्त श्रमगोत्तमों में सर्वोत्तम श्रमएा बताया ।

धन्ना अएगगर ने ६ मास की स्वल्पकालीन साधना से ही झायु पूर्ए की ! तपस्या से मुनि धन्ना का गरीर इतना कीएा हो गया था कि उसमें रक्त-मांस का कहीं पता तक नहीं लगता था । वे झपने चर्मावनद झस्थिमात्रावझिष्ट ग्ररीर को ही मनोबल से चलाते रहे । अन्त में संलेखनापूर्वक एक मास के झनझन से बे सर्वार्थसिद्ध विमान में देव रूप से उत्पन्न हुए ।

स्थानांग, राजवातिक मौर मगपण्एती भादि में इसके १० झभ्ययनों के नाम दिये गए हैं, उनमें से कुछ वर्तमान में उपलब्ध मनुत्तरोपपातिकदका में मिलते हैं।

| ٩ | , उजुदासो सालिभइक्सो ।                            |              |  |  |  |  |
|---|---------------------------------------------------|--------------|--|--|--|--|
|   | सुए। क्वतो अभयो वि य धण्ए। वरवारिसेए। एवंदए। या । |              |  |  |  |  |
|   | रणंदो चिलायपुत्तो कत्तइयो जह तह म्रम्ऐ ॥ ११ ॥     | [संग कम्पती] |  |  |  |  |

#### १०. वण्हावागररग

दशवां ग्रंग प्रश्नव्याकरएा (पण्हावागरएा) है, इसका ढादशांगी के कम में दशवां स्थान है। समवायांग, नन्दीसूत्र ग्रौर स्थानांग तथा दिगम्बर परम्परा के ग्रंगपण्एत्ति ग्रादि ग्रन्थों में प्रश्नव्याकरएा सूत्र का जिस प्रकार का परिचय दिया गया है उससे वर्तमान में उपलब्ध प्रश्नव्याकरएा का मेल नहीं बैठता, यह एक विचारएगीय विषय है। समवायांग सूत्र में प्रश्नव्याकरएा का परिचय निम्न-लिखित रूप में दिया गया है:--

"प्रश्नव्याकरएा सूत्र में १०५ प्रश्न, १०५ ग्रप्रश्न और १०५ प्रश्नाप्रश्न, विद्यातिशय, नागकुमार, सुपर्णकुमार प्रथवा यक्षादि के साथ साधकों के जो दिव्य संवाद हुमा करते हैं – उन सब विषयों का निरूपस किया गया है। स्वकीय तथा परकीय सिद्धान्त के प्रज्ञापक प्रत्येक बुद्धों ने विविध ग्रर्थ वाली भाषाभ्रों द्वारा जिन प्रश्नों का प्रतिपादन किया, विशिष्ट लब्धिसम्पन्न, उपशान्तकषाय, भ्रनेक गुर्हों भौर योग्यताभ्रों से सम्पन्न महानू आचार्यों ने जिन प्रश्नों का कथन किया, जिनशासन में हुए अनेक महर्षियों ने जिन प्रश्नों को म्रनेक प्रकार के विस्तार के साथ कहा है, जगत् के उपकारक जो प्रश्न दर्पसा, म्रंगुष्ट, बाहु, खड्ग, सरकतादि मस्ति, भ्रतसी प्रथवा कपास से निमित वस्त्र, सूर्य, भित्ति, शंख घण्टा म्रादि से संम्बन्ध रखते हैं, उन सब प्रश्नों का, देवसहायप्राप्त महाप्रश्न विद्याभ्रों तथा मन: प्रश्न विद्याभ्रों का, लब्ध्यतिशय से सबको विस्मय में डाल देने वाले प्रश्नों का, भनन्त भतीत में हुए तीर्थंकरों की सत्ता को सिद्ध करने में समर्थ प्रश्नों का भ्रौर प्रभन-विद्याभ्रों के मद्भूत गुर्सों का निरूपस प्रश्नव्याकरसा में किया गया है।

प्रश्नव्याकरण सूत्र में १ श्रुतस्कन्ध, ४४ उद्दे शनकाल, ४४ समुद्दे शनकाल, संख्यातसहस्र पद, संख्यात प्रक्षर, परिमित वाचनाए, संख्यात श्लोक, संख्यात निर्युक्तियां, संख्यात संग्रहण्डियां ग्रीर संख्यात ही प्रतिपत्तियां हैं।"

नंदीसूत्र में प्रश्नव्याकरएा सूत्र का परिचय देते हुए वताया गया है :--"दशवें भंग प्रश्नव्याकरएा में १०८ प्रश्न, १०८ अप्रश्न एवं १०८ प्रश्नाप्रश्न --जैसे कि अंगुष्ठप्रश्न, बाहुप्रश्न, दर्पराप्रश्न आदि (जिनमें मंत्र प्रथवा विद्यां के प्रभाव से अंगुष्ठ, भुजा एवं दर्परा आदि शुभाशुभ का कथन कर देते हैं) विचित्र प्रभाव से अंगुष्ठ, भुजा एवं दर्परा आदि शुभाशुभ का कथन कर देते हैं) विचित्र प्रभाव साली विद्यार्थों का वर्र्एन तथा साधकों के साथ नाग कुमारों, गुपर्राकुमारों मादि मुवनपति देवों के संवादों का वर्र्एन है । इसमें १ श्रुतस्कन्ध, ४५ अध्ययन,

मैंदी-मलय वृत्ति के अनुसार जिन मंत्रों-विद्यामों ढारा अंगुण्ठ, बाहु आदि के प्रश्न के माध्यम से गुभाग्रुभ का कथन किया जाता है, उन्हें प्रश्न, श्रौर जिन विद्याश्रों अथवा मंत्रों के ढारा बिना किसी प्रकार का प्रश्न किये ही गुभाग्रुभ का कथन किया जाता है उन्हें अग्रम्न भौर जिन मंत्रों मंथवा विद्याश्रो ढारा प्रंगुण्ठ आदि के प्रश्न तथा अप्रश्न दोनों से सम्बन्ध रक्षकर गुभाग्रुभ का कथन किया जाता है उन्हें प्रश्नाप्रश्न कहा गया है।

[सम्पादक]

४५ उद्देशनकाल, संस्थातसहस्र पद<sup>1</sup>, संस्थात ग्रक्षर, परिमित वाचनाएं, संस्थात श्लोक, संस्थात निर्युक्तियां, संस्थात संग्रहणियां भौर संस्थात ही प्रतिपत्तियां हैं।"

स्यानांग सूत्र में प्रश्नव्याकरणसूत्र के निम्नलिखित १० अघ्ययनों का उल्लेख है:--

उपमा (१), संस्या (२), ऋषिभाषित (३), ग्राचार्यभाषित (४), महावीरभाषित (१), क्षोमक प्रश्न (६), कोमल प्रश्न (७), ग्रद्दाग प्रश्न (८), मंगुष्ठ प्रश्न (१) म्रीर बाहु प्रश्न (१०)।

दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थ ग्रंगपण्एत्ति<sup>२</sup> ग्रौर राजवातिक ग्रादि ग्रन्थों में भी स्थानांग से कुछ मिलता-जुलता इस श्रंग के विषयों का उल्लेख किया गया है ।

वर्तमान में उपलब्ध इस दशम ग्रंग प्रश्नव्याकरएा में न तो उपरिवर्एित विषय ही हैं मोर न ४४ ग्रध्ययन ही। आज जो प्रश्नव्याकरएा उपलब्ध है वह दो सण्डों में विभाजित है। इसके प्रथम खण्ड में ४ ग्राश्ववद्वारों का वर्एन है ग्रौर दूसरे खण्ड में पांच संवरद्वारों का। ४ ग्राश्ववद्वारों में हिंसादि पांच पापों श्रौर संवरद्वारों में हिंसादि पापों के निषेधरूप श्रहिंसादि ४ व्रतों का सुव्यवस्थित विवरएा दिया गया है।

भ्वेताम्बर परम्परा के समवायांग, स्थानांग ग्रौर नन्दीसूत्र में तथा दिगंबर परम्परा के मान्य ग्रन्चों राजवातिक, धवला, ग्रंगपण्एत्ति ग्रादि में प्रश्न-व्याकरएासूत्र के जिन विषयों का उल्लेख किया गया है उन विषयों का उपलब्ध प्रश्नव्याकरएासूत्र में नामशेष भी दृष्टिगोचर न होकर जो उनसे सर्वथा भिन्न विषयों का निरूपएा मिलता है, उसके सम्वन्ध में वृत्तिकार ग्रभयदेव सूरि का निम्नलिखित स्पष्टीकरएा दृष्टव्य है :-

"इस समय का कोई अनधिकारी व्यक्ति प्रश्नव्याकरण सूत्र में वरिएत ।बद्याओं का दुरुपयोग न कर बैठे इस श्रायंका से वे सब विद्याएं इस सूत्र में से

| 1 | नवरं संस्थेयानि पदसहस्राणि द्विनवतिलक्ष्यः        | चोडण सहस्रा इत्यर्थ: ।              |
|---|---------------------------------------------------|-------------------------------------|
|   |                                                   | [नंदी-मलयवृत्ति, १० ४७२, धनपतिसिंह] |
| 7 | पण्हस्स दूदवयरणणट्ठपमुट्ठिमणुत्थयसरूवस्स          |                                     |
|   | बादुएारमूलजस्स वि अत्यो तियकालगोचरयो              |                                     |
|   | भराभम्एजयपराजयलाहालाहादिसुहदुहं सोय               | i .                                 |
|   | बीवियमरएतथो वि य जत्थ कहिज्जइ सहावेए।             | 112511                              |
|   | <b>पडना-णुयो</b> गकर-सारगुयोगवर करणदव्य प्रसायोगं | 1                                   |
|   | संठार्श लोयस्स य, यदि सावयधम्मवित्यारं            |                                     |
|   | संसारदेहभोगा रागो जीवस्स जायदे तम्हा              | 1                                   |
|   | भनुहारां कम्मारां, बंधो तत्तो हवे दुक्ल           |                                     |
|   |                                                   |                                     |

निकाल दी गईं और उनके स्थान पर आश्रव एवं संबर का समावेत कर दिया गया।" 'अभयदेव सुरि का यह कथन ठीक प्रतीत होता है।

आगम के मूलपाठ से यह स्पष्टतया प्रकट होता है कि भूतकाल की घटनाओं एवं अतीन्द्रिय विषयों के सम्बन्ध में प्रत्यक्ष के समान प्रतीति कराने वाली चमत्कारपूर्ण दर्पग्राप्रक्ष्त, अंगुष्ठप्रक्ष्त, बाहुप्रधन आदि अनेक विद्याएं इस अय में विद्यमान थीं। उन प्रक्ष्तों द्वारा अत्यन्त नियूढ़ मनोगत प्रक्ष्तों तक का पूर्ण प्रतीतिकारक वास्तविक उत्तर दे दिया जाता था और इस प्रकार के मत्यद्-भुत चमत्कार से लोगों के हृदय में टढ़ विक्ष्वास उत्पन्न हो जाता था कि मतौत काल में, तीर्थंकर निक्ष्वित रूप से हुए हैं तभी उन्होंने इस प्रकार के मलौकिक प्रक्ष्तों का प्रतिपादन किया है। यदि प्रतिशय ज्ञानी तीर्थंकर नहीं हुए होते तो इस प्रकार के प्रक्ष्तों (विद्याओं) का प्रादुर्भाव ही नहीं होता।

ऐसा प्रतीत होता है कि जैन सिद्धान्त के अनुरूप भारम्भ-त्तमारम्भ पूर्एं विद्याओं एवं निभित्तकथन ग्रादि से सर्वथा बचते हुए भाष्यास्मिक भम्पुन्नति, प्रतीति भ्रथवा धर्माम्युदय हेतु अपवाद रूप से ही इस प्रकार की विद्याभों का उपयोग किया जाता होगा। परन्तु कालप्रभाव से परिवर्तित परिस्थितियों में पूर्वाचार्यों को आध्यात्मिक अभ्युत्थान में सहायक उन विद्याओं के दुरूपयोग की आग्रांका हुई तो उन्होंने उन विद्याओं को इस अंग में से निकाल दिया।

वास्तविकता क्या है, यह वस्तुतः विद्वानों के लिए गहन शोध का एक मच्छा विषय है । वर्तमान में प्रश्नव्याकररासूत्र १३०० श्लोकप्रमारा कहा जाता है ।

वर्तमान में उपलब्ध प्रश्नव्याकरणसूत्र के दोनों श्रुतस्कन्धों में प्रतिपादित विषय का स्प्ररांश इस प्रकार है:--

प्रथम श्रुतस्कन्ध में ४ ग्राश्रव द्वारों का निरूपरण किया गया है।

१. प्रथम 'ग्रधमंद्वार' में हिंसा का पांच प्रकार से वर्णन किया गया है। वीतराग जिनेक्वर ने हिंसा को पापरूप, अनार्य (कर्म) और नरक गति में ले जाने वाला बताया है। प्राखवध आदि इसके ३० नाम दिये गए हैं। इसमें यह समफाया गया है कि असंयमी, अविरति और मन, वाएगी तथा कार्य के प्रशुभ योग वाले जीव, पशु-पक्षी-कीटादि जीवों की हिंसा करते हैं। त्रस जीवों की हिंसा

अय प्रश्तभ्याकरएगारूवं दशमांगं व्याख्यायते । ग्रथ कोऽस्याभिधानस्यार्थः ? उच्यते प्रश्नोः ग्रंगुष्ठादिप्रश्तविद्यास्ता व्याक्रियंतेऽस्मिन्निति प्रश्तव्याकरएगं । क्वचित्प्रश्तव्याकरएगदशा इति दृश्यते तत्र प्रश्नानां विद्याविशेक्षाएगं यानि व्याकरएगानि तेषां गतिपादनपरादका-दशाध्ययनप्रतिबद्धाः ग्रन्थपद्धतयः इति प्रश्तव्याकरएगदशाः । ग्रयं च व्युत्यस्यर्थोऽस्य-पूर्वकालेऽभूदिदानीं त्वाश्रवपंचक संवरपंचकव्याकृतिरेवेहोगलभ्यतेऽतिगयानां पूर्वाचार्यरै-दयूयीनां पृष्टालवनप्रतिवेविषुरूपापेक्षयोत्तारितरवादिति ।

[प्रश्नव्याकरण, ग्रभयदेवसूरिकृता टीका, पृ० १ (धनपतिसिंह)]

के बिविध कारणों में से मुख्य कारणों का उल्लेख करते हुए इसमें बताया गया है कि ग्रस्थि, मांस, चर्म ग्रादि प्राण्यगों के लिए तथा शरीर एवं भवन ग्रादि की शोभा बढ़ाने हेतु मुख्यतः त्रस जीवों की हिसा की जाती है। पृथ्वी, जल ग्रादि स्थावरकायिक जीवों की हिसा के कारणों का उल्लेख करने से पहले इसमें कहा गया है कि मन्दबुद्धि लोग जानते हुए ग्रौर ग्रनजान में भी स्थावरकायिक जीवों की हिसा करते हैं। पृथ्वीकाय की हिसा के कारणों को बताते हुए यह कहा गया है कि कृषि, कुग्रा, बावडी, चैत्य, स्मारक, स्तूप, घर, भवन, मन्दिर, पूर्ति ग्रौर भाण्डोपकरण ग्रादि के लिए मंदबुद्धि प्राणी हिसा करते हैं।

कोघ, मान, माया, लोभ, हास्य, रति, ग्ररति, शोक ग्रादि हिंसा के ग्रंतरंग कारएगें का उल्लेख करते हुए इसमें बताया गया है कि घर्म, ग्रर्थ ग्रौर काम के निमित्त से मन्द बुद्धिवाले प्राएगि प्रयोजनवशात् तथा निष्प्रयोजन ही जीवों की हिंसा करते हैं।

हिसा करने वालों में शिकारी, पारधि, धीवर प्रादि कूरकर्मी तथा शक, यवन भादि ४० प्रकार के ग्रनायों को गिनाया गया है।

हिंसाजन्य पाप के फलस्वरूप होने वाले दुःखों में नरक और तियँचों के विविध दुःखों का उल्लेख किया गया हैं। जो लोग चैंत्य, मंदिर, मठ और यज्ञ-यागादि धर्मकार्यों में होने वाली हिंसा को हिंसा नहीं मानते उन्हें प्रश्नव्याकरएा के इस अध्ययन का घ्यानपूर्वक पठन एवं मनन करना चाहिए। इसमें झर्थ और काम निमित्त की जाने वाली हिंसा की ही तरह धर्म हेतु की जाने वाली हिंसा को भी अधर्म बताया गया है। इसमें हिंसा, हिंसा के विविध कारएा और हिंसक झनार्य जातियों का विस्तृत परिचय दिया गया है।

२. द्वितीय भ्रष्ययन में भूठ को भयंकर और अविश्वासकारक बताते हुए भूठ बोलने वालों के ३० नाम दिये गये हैं, जिनमें मुखाभाषी, कोधी, लोभी, भय-प्रस्त, हास्यवश भूठ बोलने वाले, अधिकांश गवाह, चोर, भाट, जुआरी, वेषधारी, मायाबी, अवैध माप-तौल करने वाले, स्वर्णकार, वस्त्रकार, चुगलखोर, दलाल, लोभी, स्वार्थी आदि के नाम बताये गए हैं। धार्मिक दृष्टि से नास्तिकों, एकान्त-वार्दियों और कुदर्शनियों को भी मुषाभाषी बताया गया है।

नरक, तिर्यंच गति की अजस एवं असहा वेदना, दुर्मति और अशुभवचन आदि को मृषाभाषसा का फल बताते हुए इसमें कहा गया है कि मृषावादी इस लोक और परलोक-उभयत्र ही सब आकर के कष्टों और अविश्वास का पात्र होता है।

३. तीसरे अध्ययन में चोरी को चिन्ता एवं भय की जननो तथा साधुपुरुषों द्वारा विनिन्दित वताते हुए इसके चोरी, एवं हरएा आदि ३० नामों का उल्लेख किया गया है। चोरी कौन लोग किस प्रकार करते हैं – यह समभाते हुए कहा गया है कि अत्यधिक लालसा वाले, परधन और परकीय भूमि पर आसक्त, परराष्ट्र पर भाषिकार करने के लोभवज्ञ प्राक्रमए। करने वाले राजा लोग, महवेकोर, पत्नुचोर भौर दासचोर मादि के एतद्विषयक सभी उपक्रम चोरी की परिषि में सम्मिलित हैं। इसमें चोरी के उपकरणों ग्रौर प्रकारों का भी विस्तार-पूर्वक दर्णन के साथ-साथ छोटे-बड़े सभी तरह के चोरों का उल्लेख करते हुए यह कहा गया है कि परद्रव्य-हारी मनुकम्पारहित एवं निर्लज्ज होते हैं। चोरी के भपराध में दिये जाने वाले कठोर दण्ड – ताडन, तर्जन, छेदन-भेदन, ग्रंग त्रोटन, कारावास, बन्धन आदि का भी इसमें विस्तार सहित वर्णन है। इसके उपरान्त चौर्यकर्म के फलस्वरूप परलोक में नरक एवं तिर्यंच गति के ग्रनेक प्रकार के दारुएा दु:खों के परवण ग्रवस्था में भोगने का भी इसमें उल्लेख किया गया है। इस मघ्ययन के ग्रन्त में वताया गया है कि चोर को इहलोक, परलोक में कहीं पर भी शान्ति नहीं मिलती। वह सदा भयभीत वना हुया छुपकर इधर-उधर भटकता हुआ दु:खमय एवं प्रशान्त जीवन व्यनीन करना है।

चौथे क्रध्ययन में चौथे श्रधमं स्थान मैथुन-कुशील को जरा, मरएा, राग, शोक विवर्द्धक स्रौर मोहवृद्धि का प्रमुख कारए। बताया गया है। इसके भी स्रद्रहा मादि ३० नाम दिये गये हैं। मैथुन-कुशील की आसेवना एवं आसक्ति में मोह-मुग्धमति देव-देवी, भवनवासी, व्यन्तर, ज्योतिष्क प्रादि, मनुष्यों में चक्रवर्ती, वलदेव, वासुदेव, मांडलिक राजा, यौगलिक मानव ग्रादि ग्रनुपम-ग्रपार भोग-सामग्री को सुदीर्घ काल तक भोग कर भी विना तृष्ति के कराल काल के कवल बन जाते हैं। मैथुनासक्त नर दूसरे के धन, जीवन म्रादि का विनाश करने में नहीं सकुचाते ] हाथी, घोड़े, महिषादि पणु ग्रौर पक्षिगए। मैथुनासक्ता-वस्था में एक दूसरे को मार डालने के लिए तत्पर रहते हैं। प्राचीन समय में मैचुनासक्ति के कारए जो अनेक जनक्षयकारी युद्ध हुए उनमें से सीता, द्रौपदी, रुनिमग्गी, पद्मावती, तारा, कंचना, सुभद्रा, ग्रहिल्या, सुवर्गगुलिका, किन्नरी, सुरूपा विद्युन्मती ग्रीर रोहिसी के लिए हुए संग्रामों का इसमें उल्लेख किया गया है। इसमें प्रसंगवशात् स्त्रियों के सौन्दर्य का भी वर्णन किया गया है। मैथुन-सेवन के दारुएा दुःखपूर्ण फल का उल्लेख करते हुए इसमें वताया गया है कि मैचुनासक्ति के कारए प्राणी इस लोक और परलोक दोनों में ही नष्ट होकर त्रस-स्थावर, सूक्ष्म-बादर भेद वाले नरक आदि चतुर्गति रूप संसार में दीर्घ काल तंक अटकता हुन्ना जरा-मरुएा, रोग-शोक त्रादि दुःखों को भोगता रहता है ।

५. पंचम ग्रध्ययन में विविध प्रकार के चल, ग्रचल तथा मिश्र परिग्रह का उल्लेख किया गया है। इसमें वृक्ष के रूपक के माध्यम से परिग्रह का वर्गन है। इसमें परिग्रह के ३० नामों का उल्लेख करते हुए संचय, उपचय, लोभात्मा ग्रादि झब्दों को एकार्थक ग्रर्थात् पर्यायवाची वताया गया है। इस ग्रध्ययन में यह भी स्पष्ट किया गया है कि चार जाति के देवगए। ग्रौर ५५ ग्रहों के देव-देवी ग्रादि भी ममस्व रखते हैं तथा कर्म भूमि के मनुष्य - चक्रवर्ती, वासुदेव, बलदेव, माण्डलिक, ईश्वर, तलवर, श्रेष्ठी, सेनापति, इभ्य ग्रादि परिग्रह का संचय करते प्रधनन्याक रुग् ]

हैं। इसमें बताया गया है कि पग-पग पर वध-बन्ध-क्लेशादि की बाहुल्यता को उपस्थित करने वाले ग्रणाश्वत परिग्रह के लिये ही प्रासी सैकड़ों प्रकार के शिल्प ग्रीर ग्रनेक प्रकार की कलामों को सोखता है। परिग्रह की वृद्धि के लिये ही पुरुष की बहनर कलाग्रों एवं ६४ महिला-गुर्सों तथा शिल्प, सेवा ग्रादि का जिक्षण प्राप्त किया जाता है। परिग्रह के हेतु ही मानव हिंसा, फूठ, ग्रदत्तहरस ग्रादि दुफ्कम तथा भूख, जास, ग्रपमान ग्रादि विविध कथ्ठों को सहन करता है। परिग्रह से बढ़कर मनुष्यलोक में ग्रन्थ कोई बन्धन नहीं है। परिग्रह से कोध, मान, माया, लोभ ग्रादि ग्रनेक दोप उत्पन्न होते हैं। परिग्रह में संसक्त प्राणी इस लोक में भी महान दुखी बनता है ग्रीर परलोक में भी त्रस-स्थावर ग्रादि जीब-योनियों में दीर्घकाल तक अमस करता हुग्रा दारुस दुखों का भागी बनता है। ग्रध्ययन के ग्रन्त में वताया गया है कि परिग्रह बस्तुतः मोक्षमार्ग में ग्रवरोध उत्पन्न करने वाला ग्रर्गला रूप ग्रन्तिम ग्रधर्म द्वार है।

इन पांच प्रकार के ग्राथवों से कर्मरज का संचय कर जीव चंतुर्गतिक संसार में अनन्त काल तक भटकते रहते हैं। भव-भ्रमण में निरन्तर भटकते हुए प्राणियों की दयनीय दशा पर गहरा दुःख प्रकट करते हुए सूत्रकार ने कहा है – "सय दुःखों को दूर करने वाला जिनवाणी रूपी ग्रौषध सभी को निःशुल्क दिया जा रहा है पर जगजीव उसका सेवन नहीं करके ग्रसह्य दुःख भोग रहे हैं, क्या किया जाय ?"

दूसरे श्रुतस्कन्ध में ५ धर्मद्वारों ग्रर्थात् संवरद्वारों का वर्णन किया गया है । ग्रहिसा (१), सत्य (२), दत्तादान (३), ब्रह्मचर्य (४) ग्रीर ग्रपरिग्रह (५) ये पांच धर्मद्वार हैं।

१. दितीय श्रुतस्कन्ध के प्रथम अध्ययन में अहिंसा को प्रथम धर्म बताते हुए कहा गया है कि यह देव, मनुष्य और अमुरादि लोक में दीप के समान प्रकाशक और सब की शरएाभूत है। दया, शान्ति, उत्सव, यज्ञ, पूजा म्रादि शब्दों को महिंसा के ही पर्यायवाची शब्द बताते हुए इसके ६० नाम दिये गए हैं। महिंसा को पक्षियों के लिए आकाश और समुद्र में जहाज के समान जगजीवों का भाधार माना गया है। जीव मात्र के लिए प्रहिंसा को क्षेमंकरी बताते हुए कहा गया है कि अहिंसा अपरिमितज्ञानी, त्रिलोकपूज्य तीर्थकरों द्वारा मुह्ट, प्रवधि-ज्ञानियों द्वारा ज्ञात, ऋजुमति, विपुलमति के धारकों द्वारा जानी गई, पूर्वधारियों द्वारा पढ़ी गई और विविध प्रकार के ज्ञान, तप और लब्धिर साधकों द्वारा प्रनुपालित एवं उपदिष्ट है। बड़े-बड़े महात्माम्रों द्वारा भगवती महिंसा प्रशंसित है। इस ग्रघ्ययन में प्रहिंसा के रक्षण हेतु म्राहारशुद्धि को परमावश्यक बताया गया है। पट्कायिक जीवों की दया के लिए शुद्ध श्राहार की गवेषणा का इसमें उपदेश दिया गया है। आहिंसक मुनि को कैसे म्रीर किस प्रकार के ग्राहार की गवेषणा करनी चाहिए, यह इसमें बड़े विस्तार के साथ बताया गया है। जो झाहार साधु के लिए कृत, कारित और बुला कर दिया गया न हो, औहेंसिक ग्रीर ऋग्रदोष से रहित हो, उद्गम, उत्पादना एवं एक्स्सा दोष से रहित, नवकोटि-शुद्ध हो, वह भिक्षा साधु के ग्रहरण करने योग्य त्रताई गई है। कथाप्रयोजन से लाई हुई भिक्षा तथा मंत्र, मूल, भैषज्य, स्वप्नफल और ज्योतिष झादि बताने के उपलक्ष में दी जाने वाली भिक्षा को साधु के लिए अप्राह्य और निषिद्ध बताया गया है । श्रहिसा का प्रवचन भगवान् ने प्राणिमात्र के हित झौर उनके जन्मान्तर के कल्याए। के लिए दिया है। इसमें ब्रहिसा-व्रत की रक्षा के लिए ४ भावनाएं बताई गई हैं। प्रथम भावना में अस-स्थावर जीवों की दया हेतु ईर्या-समिति से अर्थत् देख कर चलना । दूसरी मनसमिति में त्र ग्रुभ एवं ब्रधार्मिक विचार नहीं करना । तीसरी वाक्समिति में सावद्य वचन से बचकर निर्दोष भाषा बोलना । चौथी एष ए। समिति में भिक्षेष ए। में नियुक्त मुनि का निर्देश दिया गया है कि वह घर-घर से थोड़ी-थोड़ी भिक्षा ग्रहण करें ग्रौर गुरु के समक्ष भिक्षा निवेदित कर आलोचना करे। तदनन्तर प्रमादरहित एवं प्रशान्तरूपेएा बैठकर क्षएा भर शूभ योगों का चिन्तन करे और उसके पश्चात् छोटे-बड़े सभी साधुद्रों को निमन्त्रित एवं शरीर को साफ कर मूच्छारहित हो ब्राहार करे। खाते समय सुरसुर ब्रथवा अन्य किसी प्रकार का शब्द न करे प्रयात् भोजन करते समय मुंह न बोलावे, भूमि पर भोजन का ग्रंश नहीं गिरावे, केवल साधना हेतु प्राएा धारए करने के लिए रागद्वेषविहीन भाव से आहार करे। पांचवीं आदान-निक्षेपणासमिति में पीठ, फलक और मुहपत्ती ग्रादि उपकर एगें को रागद्वेष रहित भावना से यतनापूर्वक प्रहरा करने का निर्देश है। इसमें बताया गया है कि ग्राजीवन इस प्रकार के योग से चलने वाला साधक आज्ञा का आराधक होता है।

२. दूसरे मध्ययन में दूसरे धर्मद्वार सत्य की इहलोक और परलोक में उभयत्र महिमा बताते हुए कहा गया है कि सत्यवादी न समुद्र में डूबता है ग्रोर न म्रग्नि में ही जलता है। पर्वत से गिरा दिये जाने पर भी वह सुरक्षित ही रहता है क्योंकि पुण्ययोग से देव भी उसकी रक्षा करते हैं। सत्य भगवान का तीर्थकरों ने भी कथन किया है। दश प्रकार का सत्य देव, दानव ग्रीर मानवों का वस्दनीय भौर पूजनीय है । दूसरे की निन्दा, झात्मप्रशंसा एवं अपवादपूर्ण भाषएा को सत्य में सम्मिलित नहीं किया गया है । हिंसाकारी सत्य भी झवाच्य वतलाया गया है । सरयवादी भूनि के लिएं व्याकरण का ज्ञान भी ग्रावश्यक बताया गुया है। नामसत्य, रूपसत्य एवं स्थापनासत्य जैसे भेदों को वास्तविकता नहीं होने पर भी व्यवहार में बोलचाल की दृष्टि से सत्य माना है। सत्यधर्म के रक्षएगर्य भी ४ भावनाएं बताई गई हैं। प्रयम भावना में बताया गया है कि संयमी हित-मित-पथ्य वास्गी विचार कर बोले । बिना विचारे नहीं बोले । कोमावेश में नहीं बोले । लोभवश क्रूठ बोला जाता है ग्रतः लोभ का परित्याग कर संयत भाषा ्बोले । रोग, व्याधि, जरा श्रादि से भयभीत होकर नहीं बोले । हास्य को भी कूठ का कारए। बताते हुए इसमें कहा गया है कि पंचम आवना में हास्य से सदा बचता रहे । हास्य का प्रसंग उपस्थित हो जाने पर मौन रखे पर हास्य-वश किसी

Jain Education International

125

भी दत्ता में मुखा न बोले । इस प्रकार सदा सावधान रहकर बोलने वाला भाषा का कारावक बताया गया है ।

३. तीसरे ग्रध्ययन में दत्तादान ग्रर्थात् ग्रचौर्य नामक तीसरे धर्मद्वार का वर्णन किया गया है । इसमें बताया गया है कि पूर्ण संयमी साधक ही ग्रचौर्यधर्म का सम्यक्रूपेएा ग्राराधन कर पाते हैं । ग्रचौर्यंव्रत का स्वरूप बताते हुए इसमें कहा गया है कि ग्राम, नगरादि में कोई वस्तु पड़ी हुई हो, कोई भूल गया हो तो उस वस्तु को नहीं लेना । खेत अथवा जंगल के फल, फूल, तृग्णादि भी खेत ग्रयवा वन के स्वामी की बिना ग्राज्ञा के तोड़ना ग्रदत्तादान बताया गया है ।

इसमें संयमी के लिए यह आवश्यक बताया गया है कि वह पीठ, फलक, शय्या और वस्त्र, उपकरएग आदि का सहधमियों में रामान रूप से विभाग करके उपयोग करे। अचौर्यव्रत का आराधक उसे माना गया है जो बाल, दुर्बल, वृढ, तपस्वी और आचार्य आदि की बिना किसी प्रकार की अपेक्षा किये १० प्रकार की सेवा करता है एवं जो अप्रीतिकारक घर तथा उसके यहां के आहार, उपकरएग आदि का सेवन नहीं करता और निषिद्ध भाचरएगें से सदा दूर रहता है।

तीसरे ग्रदत्तादान-विरमण व्रत की रक्षा के लिए ४ भावनाएं बताई गई है, जो इस प्रकार हैं :---

स्त्री, पशु, पण्डकरहित निर्दोष वसति में वास करना (१), प्रतिदिन उस वसति में निवास के लिए ब्राज्ञा प्राप्त करना तथा बिना ब्राज्ञा के उसमें से किसी भी वस्तु को ग्रहण नहीं करना (२), पीठ, फलक ब्रादि के लिए ब्रारम्भ नहीं करना (३), साधारण पिण्ड की गवेषणा कर विधिपूर्वक ब्राहार करना (४) ब्रोर सहधर्मी के प्रति विनय प्रदक्षित करना (४) ।

४. चौथे अध्ययन में चौथे धर्मद्वार ब्रह्मचर्य का वर्णन किया गया है। इसमें ब्रह्मचर्य को तप एवं संयम का मूल और सुगति का पथप्रदर्शक बताया गया है। इसे ''ब्रह्मचर्य भगवान्'' कह कर ३२ उपमाग्रों से उपमित किया गया है। इसमें ब्रह्मचर्य को देदेन्द्र-नरेन्द्रों से पूजित और सद्गुणों में मुकुट के समान श्रेष्ठ बताया गया है। ब्रह्मचारी के ब्राहार, विहार एवं जीवनचर्या का वर्णन करने के पश्चात् इसमें इस व्रत की रक्षा के लिए ब्रावश्यक ४ भावनान्नों का उल्लेख किया गया है। ब्रह्मचारी के लिए सादा वेश और साल्विक परिमित भोजन ब्रावश्यक बताया गया है।

४: पांचवें ग्रध्ययन में पांचवें धर्मद्वार ग्रपरिग्रह का निरूपए। करते हुए वताया गया है कि ग्रपरिग्रही सब प्रकार के ग्रारम्भ-समारम्भ भौर परिग्रहों से पूर्णरूपेए। विरत और जिनप्रएगित भावों में शंका-कांक्षा रहित होता है। इसमें ग्रपरिग्रह का संवर वृक्ष के रूप में वर्एन किया गया है। ग्रपरिग्रही के स्वरूप ना प्रतिपादन करते हुए इसमें बताया गया है कि ग्रपरिग्रही थोड़ा ग्रथवा बहुत, सूक्ष्म अथवा स्थूल, सजीव अथवा निर्जीव – किसी प्रकार का द्रव्य ग्रहए। नहीं करता । पूर्ण ग्रपरिग्रही को दांत, श्रुंग, काच, पत्थर एवं चर्म ग्रादि के पात्र प्रभृति तथा फल-फूल, कन्द-मूल आदि ग्रहए। करने का इसमें निषेध किया गया है और यह वताया गया है कि अपरिग्रही साधक भोजन के लिए भी हिंसा नहीं करता । वह कारए। से ही ग्राहार को ग्रहए। करता और कारए।वज्ञात् ही आहार का त्याग करता है । निष्परिग्रही साधक शरीर-रक्षा और धर्मसाधना के लिए जो वस्त्र, पात्रादि ग्रहए। करता है वह भी ग्रावश्यकतानुसार निर्ममत्व भाव से ही ग्रहए। एवं धारए। करता है । इसमें ग्रपरिग्रही साधु को ३१ उपमाओं से उपमित किया गया है ।

अन्य वर्तो की तरह अपरिग्रह व्रत की भी पांच भावनाओं से सुरक्षा वताई गई है ।

अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह का इतना विस्तृत और बहुमुखी विश्लेषएा अन्य किसी शास्त्र में एकत्र उपलब्ध नहीं होता। हिसा, सृषा, अदत्तादान, कुशील और परिग्रह – इन पांच आश्रव-ढारों तथा अहिंसा, सत्य अचौर्य, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह इन पांच संवर-ढारों का सर्वांगपूर्ए वोध प्राप्त करने के लिए प्रश्नव्याकरण के इन दोनों श्रुतस्कन्धों का पठन-पाठन एवं मनन बड़ा ही उपयोगी है। विचारकों के लिए तो प्रश्नव्याकरण वस्तुतः एक महान् निधि के समान है।

### ११. विवागसुयं

विपाकसूत्र --- यह ग्यारहवां ग्रंग है । इसमें दो श्रुतस्कन्ध, २० अध्ययन, २० उद्देशनकाल, २० समुद्दे शनकाल, संख्यात पद, संख्यात अक्षर व परिमित वाचनाएं, संख्यात अनुयोगद्वार, संख्यात वेढा छन्द, संख्यात श्लोक, संख्यात निरुक्तियां, संख्यात संग्रहणियां ग्रीर संख्यात प्रतिपत्तियां हैं । वर्तमान में इसका स्वरूप १२१६ श्लोक-परिमाण है । विपाकसूत्र का मुख्य लक्ष्य कर्म के शुभाशुभ फल-विपाक को समफाना है ।

विपाक सूत्र के, दुःखविपाक ग्रौर सुखविपाक ये दो विभाग हैं। कर्मसिद्धांत वस्तुतः जनधर्म का एक प्रमुख ग्रौर महत्वपूर्ण सिद्धान्त है। कर्म सिद्धान्त के उदाहरएों के लिए यह ग्रागम ग्रत्यन्त उपयोगी है।

इसके पहले भाग दुःख विपाक में ऐसे १० व्यक्तियों का वर्णन है जिन्हें अशुभ कर्मानुसार ग्रनेक कष्ट सहन करने पड़े और जो कप्ट से मुक्ति प्राप्त कर सके ।

पहले भाग के १० अध्ययनों में से प्रथम मृगापुत्र के अध्ययन में वताया गया है कि राष्ट्रकूट की तरह कठोर एवं क्रूर शासन करने जाले को मृगा लोढ़ा की तरह कैसा विकलांग और निन्द्य जीवन जीना पड़ता है।

दूसरे ग्रघ्ययन में जो-मांस भक्षएा ग्रौर मद्यपान के दुखद फलों को बताते हुए उज्मित कुमार का परिचय दिया गया है ।

१६४

११. विवागसूय ]

तीसरे ग्रध्ययन में ग्रभंगसेन चोर के माध्यम से बताया गया है कि-मद्यपान एवं ग्रण्डों का विकय करने वाला किस प्रकार वध-बन्ध के दूःखों का भागी होता है।

चौथे शकट ग्राध्ययन में मांसविकय और व्यभिचार के फल बतलाते हुए 'छागलिक' कसाई के जन्म-जन्मान्तर के दुःख और राजपुरुषों द्वारा निर्दयतापूर्वक उसे वध हेतु ले जाये जाने का उल्लेख है।

पांचवें ग्रघ्ययन में यज्ञ की हिंसा ग्रौर परस्त्रीगमन के कटु फलों का वर्शन करते हुए 'महेश्वरदत्त' पुरोहित के माघ्यम से नरकादि दुर्गतिरूप हिंसा व व्यभिचार का फल बताया गया है ।

छठे अघ्ययन में तत्कालीन विविध प्रकार के दण्डविधान का परिचय दिया गया है, श्रीर कठोर दण्ड देने वाले को नन्दीषेएा की तरह वध, बन्ध श्रीर नरकगमन के कैसे कटु फल भोगने पड़ते हैं, यह बताया गया है ।

सातवें अध्ययन में मांस और प्राएगि-भ्रंगों से चिकित्सा करने का फल बताते हुए 'उमरदत्त' के १६ रोग एक साथ उत्पन्न होने स्रौर दीर्घकाल तक उसके भवभ्रमएा का परिचय दिया गया है ।

त्राठवें ग्रध्ययन में मच्छीमार के व्यवसाय का दुःखद फल बताते हुए एक मच्छीमार के विविध कष्टपूर्ण नरकादि दुर्गतियों में भ्रमए। करने श्रौर भयकर कष्ट पाने का उल्लेख किया गया है ।

नौव ग्रध्ययन में ईर्ष्या का फल बताते हुए राजकुमार 'सिहसेन' का उल्लेख किया गया है। 'सिंहसेन' ने 'श्यामा' रानी में ग्रासक्त होकर ४९९ रानियों को द्वेषवश महल में बन्द कर जला दिया। इसके परिगामस्वरूप उसको ग्रनेक जन्मों तक नरकादि दुर्गतियों में वध-बन्ध के कष्ट भोगने पड़े, यह बताया गया है।

दशवें ग्रध्ययन में वेश्यावृत्ति के फलस्वरूप होने वाले दारुएा दुःखों का चित्रएा करत्ते हुए बताया गया है कि ग्रंजुश्री को व्यभिचार के कारएा किस प्रकार ग्रसहा एवं ग्रसाध्य योनिशूल की वेदना भोगनी पड़ी ग्रौर ग्रनेक जन्मों तक कष्ट भोगने के पश्चात् ग्रन्ततोगत्वा ग्रत्यन्त कठिनाई से उसे बोधि प्राप्त हुई।

दूसरे श्रुतस्कन्ध में सुबाहु, भद्रनन्दि ग्रादि १० राजकुमारों के सुखमय जीवन का वर्णन है। इन सबने पूर्वभव में तपस्वी मुनि को पवित्र भाव से निर्दोष ग्राहार का प्रतिलाभ देकर संसार का अन्त किया और उत्तम कुल में जन्म लेकर सुखपूर्वक साधना से मुक्ति प्राप्त की। इन १० ग्रध्ययनों में कुछ सुबाहु की तरह १४ भव कर मोक्ष जाने वाले ग्रौर कुछ तद्भव-मोक्षगामी बताये गये हैं।

## १२. हष्टिवाद-

दिट्ठिवाय-दृष्टिवाद-दृष्टिपात – यह प्रवचनेपुरुष का बारहवां ग्रंग है, जिसमें संसार के समस्त दर्शनों ग्रौर नयों का निरूपए। किया गया है<sup>भ</sup> ग्रयवा जिसमें सम्यक्त्व ग्रादि दृष्टियों ग्रर्थान् दर्शनों का विवेचन किया गया है ।<sup>३</sup>

ट्टिवाद नामक यह बारहवां मंग विसुप्त हो चुका है मतः माज यह कहीं उपलब्ध नहीं होता। बीर नि० सं० १७० में श्रुतकेवली आचार्य भद्रबाहु के स्वर्गगमन के पश्चात् दृष्टिवाद का ह्यास प्रारम्भ हुम्रा मौर वी० नि० सं० १००० में यह पूर्णतः (झब्द रूप से पूर्णतः ग्रौर मर्थ रूप से म्रधिकांशतः) विसुप्त हो गया।<sup>3</sup>

स्यानांगसूत्र में दृष्टिवाद के दश नाम बताये गए हैं जो इस प्रकार हैं :--

१. हष्टिवाद, २. हेतुवाद, ३. भूतवाद, ४. तथ्यवाद, ४. सम्यक्वाद, ६. धर्मवाद, ७. भाषाविचय मथवा भाषाविजय, ८. पूर्वगत, ९. प्रनुयोगगत और १०. सर्वप्राराभूतजीवसत्त्वसुखावह ।\*

समवायांग एवं नन्दीसूत्र के अनुसार दृष्टिवाद के पांच विभाग कहे गये हैं – परिकर्म, सूत्र, पूर्वगत, अनुयोग और चूलिका ।<sup>४</sup> इन पांचों विभागों के विभिन्न भेदप्रभेदों का समवायांग एवं नन्दीसूत्र में विवरण दिया गया है, जिनका सारांश यह है कि दृष्टिवाद के प्रथम विभाग परिकर्म के अन्तर्गत लिपिविज्ञान और सर्वांगपूर्ण गरिगत विद्या का विवेचन था। इसके दूसरे भेद सूत्र-विभाग में छिन्न-छेद नय, ब्रछिन्न-छेद नय, त्रिक नय तथा चतुर्नय की परिपाटियों का विस्तृत विवेचन या। नय की इन चार प्रकार की परिपाटियों में से प्रथम – छिन्न-छेद नय और चतुर्थ-चतुर्नय – ये दो परिपाटियां निर्ग्रन्थों की और अछिन्न छेद नय एवं जिकनय की परिपाटियां ब्राजीविकों की कही गई थीं।

[स्थानांग वृत्ति, ठा॰ ४, उ॰ १]

<sup>३</sup> दृष्टिदर्शनं सम्यक्त्वादि, बदनं बादो, दृष्टिनां बादो दृष्टिबादः ।

[प्रवचन सारोदार, झार १४४] <sup>3</sup> गोयमा ! जंबुद्दीवे रहे दीवे भारहे दासे इमीसे भोसप्पिणीए मम एगं वाससहस्स पुस्वमए भएगुसज्जिस्सइ,.....

[भगवतीसूत्र, ज्ञतक २०, उ० ८, सू० ६७७ सुतागमे, पृ० ८०४] \* दिट्ठिवायस्स एां दस नामधिज्जा पण्एाता । तं जहां दिट्ठिवाएइ वा, हेतुवाएइ वा, भूयवाएइ वा, तच्चावाएइ वा, सम्मावाएइ वा, घम्मावाएइ वा, भासाविजएइ वा, पुरुवगएइ वा, प्रसुधोगगएइ वा, सम्वपाएाभूयजीवसत्तमुहाबहेइ वा ।

[स्थानांग सूत्र, ठा॰ १०]

\* से कि शिर्शियाय ? में ममामग्री पंचविहे पग्गालों ते जहां परिकम्मे, सुलाई, पुग्गगए, प्रयुप्रोगे चूलिया । (नन्दी)

<sup>े</sup> हष्टयो दर्शनानि नया वा उच्यन्ते अभिधीयन्ते पतन्ति वा अवतरन्ति , यत्रासौ हष्टिवादो, हष्टिपातो वा । प्रवचनपुरुषस्य द्वादशेऽङ्गे

१२. हष्ट्रिवाद ]

इष्टिवाद का तीसरा विभाग – पूर्वगत विभाग झन्य सब विभागों से प्रधिक विशाल भ्रौर बड़ा महत्वपूर्ण माना गया है । इसके अन्तर्गत निम्नलिखित १४ पूर्व थे :--

१. उत्पादपूर्व – इसमें सब द्रव्य क्रौर पर्यायों के उत्पाद (उत्पत्ति) की प्ररूपएग की गई यी । ' इसका पदपरिमाएग १ कोटि पद माना गया है ।

२. त्रग्रायसीयपूर्व – इसमें सभी द्रव्य, पर्याय त्रौर जीवविशेष के ग्रग्र-परिमास का वर्सन किया गया था। इसका पद-परिमास ६६ लाख पद माना गया है।

३. वीर्यंप्रवाद – इसमें सकर्म एवं निष्कर्म जीव तथा त्रजीव के वीर्य-शक्तिविशेष का वर्णन था। इसकी पद संख्या ७० लाख मानी गई है ।

४. श्रस्तिनास्तिप्रवादपूर्व – इसमें वस्तुग्नों के ग्रस्तित्व तथा नास्तित्व के वर्णन के साथ-साथ घर्मास्तिकाय ग्रादि द्रव्यों का ग्रस्तित्व ग्रौर खपुष्प ग्रादि का नास्तित्व तथा प्रत्येक द्रव्य के स्वरूप से ग्रस्तित्व एवं पररूप से नास्तित्व का प्रतिपादन किया गया था। इसका पदपरिमाएा ६० लाख पद बताया गया है।

४. ज्ञानप्रवादपूर्व - इसमें मतिज्ञान आदि ४ ज्ञान तथा इनके भेद-प्रभेदों का विस्तारपूर्वक वर्णन किया गया था । इसकी पदसंख्या १ करोड़ मानी गई है ।

६. सत्यप्रवादपूर्व - इसमें सत्यवचन अथवा संयम का, प्रतिपक्ष (ग्रसत्यों के स्वरूपों) के विवेचन के साथ-साथ, विस्तारपूर्वक वर्णन किया गया था। इसमें कुल १ करोड़ और ६ पद होने का उल्लेख मिलता है।

७. म्रात्मप्रवादपूर्व – इसमें म्रात्मा के स्वरूप, उसकी व्यापकता, ज्ञातृभाव तथा भोक्तापन सम्बन्धी विवेचन मनेक नयमतों की दृष्टि से किया गया था। इसमें २६ करोड़ पद माने गये हैं।

५. कर्मप्रवादपूर्व – इसमें ज्ञानावरणीय भादि भाठ कर्मों का, उनकी प्रकृतियों, स्थितियों, शक्तियों एवं परिमाणों भादि का बन्ध के भेद-प्रभेद सहित बिस्तारपूर्वक वर्णन था। इस पूर्व की पदसंख्या १ करोड़ =० हजार पद बताई गई है।

१. प्रत्याख्यान-प्रवादपूर्व - इसमें प्रत्याख्यान का, इसके भेद-प्रभेदों के सांच विस्तार सहित वर्णन किया गया था। इसके प्रतिरिक्त इस नौवें पूर्व में माचार-सम्बन्धी नियम भी निर्धारित किये गए थे। इसमें ५४ लाख पद थे।

१०. विद्यानुप्रवादपूर्व – इसमें प्रनेक अतिशय शक्तिसम्पन्न विद्यामों एवं उपविद्यामों का उनकी साधना करने की विघि के साथ निरूपएा किया गया था, जिनमें मंगुष्ठ-प्रश्नादि ७०० लघु विद्यामों, रोहिएगी आदि १०० महाविद्यामों

<sup>े</sup> पडनं उप्पायपुष्वं, तत्य सम्बदन्वार्णं पण्जवारा य उप्पायनावमंगीकाउं पम्सवस्ता कया। [तन्दी क्रूसि]

एवं ग्रन्तरिक्ष, भौम, ग्रंग, स्वर, स्वप्न, लक्षएा, व्यजन ग्रोर छिन्न – इन ग्राठ महानिमित्तों द्वारा भविष्य को जानने की विधि का वर्णन किया गया था। इस पूर्व के पदों की संख्या १ करोड़ १० लाख बताई गई है।

११. ग्रवन्ध्यपूर्व-वन्ध्य शब्द का ग्रर्थ है निष्फल ग्रथवा मोघ। इसके विपरीत जो कभी निष्फल न हो ग्रर्थात् जो ग्रमोघ हो उसे अबन्ध्य कहते हैं। इस अबन्ध्यपूर्व में ज्ञान, तप आदि सभी सत्कमों को शूभफल देने वाले तथा प्रमाद झादि झसत्कर्मों को झझुभ फलदायक वताया गया था। झुभाशुभ कर्मों के फल निश्चित रूप से ग्रमोध होते हैं, कभी किसी भी दशा में निष्फल नहीं होते इसलिए इस ग्यारहवें पूर्व का नाम अवन्घ्यपूर्व रखा गया। इसकी पदसंख्या २६ करोड़ बताई गई है।

दिगम्बर परम्परा में ग्यारहवें पूर्व का नाम "कल्यासवाद पूर्व" माना गया है । दिगम्बर परम्परा की मान्यतानुसार कल्यारगवाद नामक ग्यारहवें पूर्व में तीर्थंकरों, चक्रवतियों, बलदेवों, वासुदेवों और प्रतिवासुदेवों के गर्भावतरणोत्सवों, तीर्थंकर नामकर्म का उपार्जन कराने वाली सोलह भावनाओं एवं तपस्याओं का तथा चन्द्र व सूर्य के ग्रहएा, ग्रह-नक्षत्रों के प्रभाव, शकून, उनके शुभाशुभ फल मादि का वर्णन किया गया था। श्वेताम्बर परम्परा की तरह दिगम्बर परम्परा में भी इस पूर्व की पदसंख्या २६ करोड़ ही मानी गई है ।

१२. प्रारणाय पूर्व – इस पूर्व में क्षेताम्बर परम्परा की मान्यतानूसार ग्रायू ग्रौर प्राणों का भेद-प्रभेद सहित वर्णन किया गया था।

दिगम्बर परम्परा की मान्यतानुसार इसमें काय-चिकित्सा प्रमुख अप्टांग **ग्रायुर्वेद, भूतिकर्म, जांगुलि, प्र**क्रम, साधक ग्रादि ग्रायुर्वेद के भेद, इला, पिंगलादि प्रास, पृथ्वी, जल, अग्नि, वायू ग्रादि तत्वों के अनेक भेद, दश प्रास, द्रव्य, द्रव्यों के उपकार तथा ऋषकार रूपों का वर्शन किया गया था।

श्वेताम्बर परम्परा की मान्यतानुसार प्राणायुपूर्व की पदसंख्या १ करोड ४६ लाख झौर दिगम्बर मान्यतानुसार १ॅ३ करोड़ थीं।

१३. कियाविशालपूर्व – इसमें संगीतशास्त्र, छन्द, ग्रलंकार, पुरुषों की ७२ कलाएं, स्त्रियों की ६४ कलाएं, चौरासी प्रकार के शिल्प, विज्ञान, गर्भाधानादि कायिक कियाओं तथा सम्यग्दर्शन किया, मुनीन्द्रवन्दन, नित्यनियम ब्रादि श्राध्या-रिमक कियाग्रों का दिस्तारपूर्वक वर्शन किया गया था। लौकिक एवं लोकोत्तर सभी कियाओं का इसमें वर्सन किया जाने के कारएा इस पूर्व का कलेवर ब्रति विशाल था ।

श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों ही परम्पराएं इसकी पद संख्या १ करोड़ मानती हैं।

१४. लोकविन्दुसार – इसमें लौकिक ब्रीर पारनौकिक सभी प्रकार की विद्यायों का एवं सम्पूर्ग रूप से शान निष्पादित कराने वाली सर्वाक्षरसन्निपातादि

१६५

विशिध्ट लब्धियों का वर्ग़न था। ग्रक्षर पर बिन्दु की तरह सब प्रकार के ज्ञान का सर्वोत्तम सार इस पूर्व में निहित था। इसी कारए इसे लोकबिन्दुसार अथवा त्रिलोकबिन्दुसार की संज्ञा से अभिहित किया गया है। क्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों परम्पराओं की मान्यता के अनुसार इसकी पद संख्या साढ़े बारह करोड़ थी।

उपर्युक्त १४ पूर्वी की वस्तु (ग्रन्थविच्छेदविशेष) संख्या क्रमशः १०, १४, ८, १८, १२, २, १६, ३०, २०, १४, १२, १३, ३० ग्रौर २४ उल्लिखित है।

चौदह पूर्वों के उपरोक्त ग्रन्थविच्छेद-वस्तु के स्रतिरिक्त स्रादि के ४ पूर्वों की कमशः ४, १२, द स्रौर १० चूलिकाएं (चुल्ल-क्षुल्लक) मानी गई हैं। शेष १० पूर्वों के चुल्ल स्रर्थात् क्षुल्ल नहीं माने गये हैं।<sup>२</sup>

जिस प्रकार पर्वत के शिखर का पर्वत के शेप भाग से सर्वोपरि स्थान होता है उसी प्रकार पूर्वों में चूलिकाओं का स्थान सर्वोपरि माना गया है। <sup>3</sup>

अनुयोग – अनुयोग नामक विभाग के मूल प्रथमानुयोग और गण्डिका-नुयोग ये दो भेद बताये गए हैं। प्रथम मूल प्रथमानुयोग में अरहन्तों के पंच-कल्याएाक का विस्तृत विवरएा तथा दूसरे गंडिकानुयोग में कुलकर, चक्रवर्ती, बलदेव, वासुदेव आदि महापुरुषों का चरित्र दिया गया था।

हष्टिवाद के इस चतुर्थ विभाग अनुयोग में इतनी महत्वपूर्श विपुल सामग्री विद्यमान थी कि उसे जैन धर्म का प्राचीन इतिहास अथवा जैन पुरास की संज्ञा से अभिहित किया जा सकता है ।

दिगम्बर परम्परा में इस चतुथे विभाग का सामान्य नाम प्रथमानुयोग पाया जाता है।

चूलिका – समवायांग और नन्दी सूत्र में आदि के चार पूर्वों की जो चूलिकाएं बताई गई हैं, उन्हीं चूलिकाओं का टब्टिवाद के इस पंचम विभाग में समावेश किया गया है। यथा :- "से किं तं चूलियाओं ? चूलियाओ आइल्लाणं चउण्हं पुल्वासां चूलिया. सेसाइं अचूलियाइं, से तं चूलियाओ।" पर दिसम्बर परम्परा में जलगत, स्थलगत, मायागत, रूपगत और आकाशगत – ये पांच प्रकार की चूलिकाएं बताई गई हैं।

- ४स चोइस झट्ठ झट्ठारसेव बारस दुवे य वत्यूगिा। सोलस तीसा वीसा पण्णरस झर्याप्प्यायम्मि । वारस इक्कारसमे बारसमे तेरसेव वत्यूणि । तीसा पुरा तेरसमे चोइसमे पण्णवीसा उ ।।
- <sup>२</sup> चतारि दुवालस भट्ठ चेव दस चेव चुलवत्पूछि । माइल्लाए चउण्हं सेसाएां चूलिया नत्थि ।

[श्रीमभ्रन्यीमूत्रम् (पू० हस्तीमलजी म० सा० ढारा भन्नदित) पृ० १४≍] <sup>3</sup> ते सब्बुबरि ठिया पढ़िज्जति य भतो तेसु य पब्वय चूला इब चूला । [नन्दीथूर्सि]

### द्वाबलांगी में मंगलाचरए।

परममंगल स्वरूप परमाहत् प्रभु महावीर के मुखारविन्द से प्रकट हुई सकल अघ-अमंगल-विघ्नविनाशिती एवं समस्त महामंगल प्रदायिनी वाणी का प्रत्येक पद, वाक्य, शब्द और अक्षर तक परमोत्ह्रष्ट मंगलाचरण ही है। ऐसी स्थिति में द्वादशांगी के आदि, मध्य अथवा अन्त में पृथक्रूपेण किसी मंगलाचरण को मावश्यकता ही नहीं रह जाती। निसर्गतः मंगल स्वरूप आगम के लिए भी यदि मंगलाचरण किया जाता है तो इससे निश्चितरूपेण 'प्रनवस्था दोष' उत्पन्न हो जाता है। यही कारण है कि महावीरवाणी (द्वादशांगी) को सूत्र रूप में प्रथित करते समय भगवान् के गणधरों ने द्वादशांगी के किसी भी ग्रंग के आदि, मध्य अथवा ग्रंत में स्तुति-नमस्कृति-परक मंगलाचरण के रूप में कोई पृथक् मंगलपाठ नहीं दिया है।

द्वादशांगी के पांचवें अंग 'व्याख्या प्रज्ञप्ति' के श्रादि में पंचपरमेष्ठि-नसस्कारमंत्र, 'एामो बंभीए लिवीए' श्रौर 'एामो सुयस्स'' – इन प्रकार के उल्लेखों से, शतक संख्या १४, १७, २३ श्रौर २६ के प्रारम्भ में 'एामो सुयदेवयाए भगवईए' इस पद से तथा श्रंत में संघ-स्तुति के पश्चात् गौतमादि गएाघरों, भगवदी व्याख्याप्रज्ञप्ति, द्वादशांगी रूप गरिापिटक, श्रुतदेवता, प्रचचनदेवी, कुंभधर यक्ष, ब्रह्मशान्ति, वैरोट्यादेवी, विद्यादेवी श्रौर ग्रंतहुंडी को नमस्कार किया गया है। इस प्रकार 'व्याख्या प्रज्ञप्ति सूत्र' में ग्रादि से ग्रंत तक नमनादि के रूप में कुल मिलाकर १८ बार मंगलाचरएा किया गया है।

उपरोक्त मंगलाचरणों में पंचपरमेष्ठिनमस्कारमंत्र से लेकर संघरतुति तक के ६ मंगलाचरणों को नवांगी टीकाकार आचार्य प्रभय देव सूरि ने यद्यपि स्पष्ट शब्दों में सूत्रकार द्वारा किये गए मंगलाचरण नहीं बताया है तथापि अपनी टीका में इन्हें स्थान देकर और शेष १० मंगलाचरणों के लिए -- "एामो गोयमाइए गएहराएमित्यादयः पुस्तक-लेखककृता नमस्काराः" यह कह कर एक प्रकार से सूत्रकार द्वारा किये गए मंगलाचरण ही माना है। परन्तु वस्तुतः सम्बन्धित तथ्यों पर समीचीनतया विचार करने पर उपरोक्त १६ मंगलाचरणों में से एक भी मंगलाचरण सूत्रकार द्वारा किया हुन्ना प्रतीत नहीं होता। निर्म्नालखित तथ्यों से यह सिद्ध होता है. कि व्याख्याप्रज्ञप्ति में दिये गए मंगलाचरण सूत्रकार द्वारा किये गए मंगलाचरण नहीं हैं:-

१. यदि द्वादशांगी की रचना के समय सूत्रकार ने मंगलचरए। का पाठ दिया होता तो द्वादशांगी के ऋम में प्रथम स्थान पर माने जाने वाले तथा द्वादशांगी में सर्वाधिक महत्वपूर्एा ग्राचारांग सूत्र में सर्वप्रथम इस प्रकार पृथक् रूप से मंगलाचरए। का पाठ दिया जाता । पर वस्तुस्थिति इससे विपरीत है ।

ै अनेक प्राचीन प्रतियों में "एामो सुयस्स" – यह पाठ उल्लिखित नहीं किया गया है ।

[सम्पादक]

आचारांग सूत्र के म्रादि, मध्य म्रथवा अन्त में इस प्रकार का कोई पृथक् मंगलपाठ. नहीं दिया हुम्रा है। व्याख्याप्रज्ञप्ति मंग को छोड़ कर द्वादशांगी के शेष किसी मंग में मंगलाचरएा का न होना इस बात को प्रमारिगत करता है कि व्यख्या-प्रज्ञप्ति के भादि, मध्य तथा प्रन्त में उल्लिखित उपरोक्त १५ मंगलाचरएा सूत्रकार द्वारा कृत नहीं म्रपितु किसी लिपिकार म्रथवा प्रतिलिपिकार द्वारा किये गए मंगलाचरएा है।

२. व्याख्याप्रज्ञप्ति ग्रंग के प्रारम्भ में दी हुई संग्रहगाया से स्पष्टतः यह प्रकट होता है कि इस ग्रंग का प्रारम्भ राजगृह शब्द से हुन्ना है, न कि मंगला-चरएा से । यदि मंगलाचरएा सूत्रकार द्वारा कृत और सूत्र का ग्रभिन्न ग्रंग होता तो संग्रह गाथा निश्चितरूपेएा "एामो अरहताएा" इस पद से पहले उल्लिखित की जाती और उसमें 'रायगिह' शब्द के स्थान पर "एामो" शब्द होता ।

३. "एामो बंभीए लिवीए" यह किसी भी दशा में सूत्रकार द्वारा किया हुआ संगलाचरएा नहीं हो सकता क्योंकि श्रुतरचना के समय गौतम-सुधर्मा ब्रादि द्वादशांगी के सूत्रकारों ने न तो ब्राह्मी लिपि का ही उपयोग किया और न अन्य किसी लिपि का ही । ऐसी स्थिति में सूत्रकार ग्रायं सुधर्मा द्वारा ब्राह्मी लिपि को नमस्कार किये जाने के इस प्रकार के उल्लेख का कोई औचित्य टब्टिगोचर नहीं होता ।

ऐसा प्रतीत होता है कि द्रव्यश्रुत का भावश्रुत के समकक्ष महत्व स्थापित करने ग्रयवा द्रव्यश्रुत के माध्यम से भावश्रुत की पूजा प्रची ग्रादि के विधान को लोक में प्रचलित करने की दृष्टि से 'रगमो बंभीए लित्रीए' – इस पद को चैत्यवास के समय में ग्रथवा ग्रन्थ किसी काल में जोड़ा गया हो ।

प्राचीन प्रतियों में 'एग्मो बंभीए लिबिए' इस प्रकार का पाठ उपलब्ध होता है पर ऐसा प्रतीत होता है कि इस पद को द्रव्यश्रुत की पूजा का ग्राधारभूत मान कर चर्चास्यल बनाया गया हो ग्रौर उसके निराकरए हेतु ''सुत्तागमे'' के संपादक मुनि 'पुष्फभिक्खु' ने ''एग्मो बंभीयस्स लिवीयस्स'' इस प्रकार का पाठ प्रस्तुत कर यह सिद्ध करने का प्रयास किया हो कि यह वस्तुतः ब्राह्मी लिपि को नमस्कार नहीं लेकिन ब्राह्मी को लिपि-विज्ञान की शिक्षा देने वाले भगवान् ऋषभदेव को नमस्कार किया गया है । परन्तु इस प्रकार की पाठपरिवर्तन की परम्परा चाहे वह किसी दृष्टि से प्रारम्भ की जाय उचित नहीं।

जहां तक ''एामो बंभीए लिवीए'' – इस पद के यहां उल्लिखित किये जाने का प्रश्न है, इस सम्बन्ध में यह भी अनुमान किया जा सकता है कि वीर नि० सं० ६८० में, देवर्द्धिगएि क्षमाश्रमएा के तत्वावधान में, वल्लभी में हुई अन्तिम

रायगिह चलए। १ दुन्से २ कंख पमोसे य ३ पगइ ४ पुढवी भी ४ । जावंते ६ खेरहए ७ बालं ८ गुरुएय ९ चलएगान्नो १०॥

<sup>\*</sup> सुत्तागमे, भाग १, पू० २८४ ।

आगमवाचना के समय में आगमों को लिपिवद्ध करते समय व्याख्याप्रज्ञप्ति मंग की क्रादि में पंचपरमेष्ठि को नमस्कार और ब्राह्मी लिपि आदि को नमस्कार के पाठ प्रविष्ट हुए हों ।

इसे स्वीकार कर लेने पर भी यह प्रश्न तो ज्यों का त्यों बना ही रहता है कि नमस्कारादि के रूप में यह मंगलाचरएा प्रथम ग्रंग ग्राचारांग में तथा द्वादशांगी के ग्रन्थ किसी ग्रंग में उल्लिखित न किए जाकर केवल व्याख्योप्रज्ञप्ति नामक पांचवें ग्रंग में क्यों उल्लिखित किए गए हैं ?

वस्तुस्थिति ऐसी प्रतीत होती है कि द्वादशांगी की रचना करते समय गएाघरों ने द्वादशांगी के प्रत्येक ग्रक्षर को महामंगलकारी मानते हुए किसी भी ग्रंग के ग्रादि, मध्य अथवा ग्रंत में पृथकतः मंगलाचरएा उल्लिखित नहीं किया। कालान्तर में मंगलचरण प्रणाली के ग्रत्यधिक लोकप्रिय बन जाने की स्थिति में चूरिएकारों वृत्तिकारों ग्रादि ने जैन ग्रागमों के ग्रादि, मध्य ग्रौर ग्रन्त के कुछ सूत्रपाठों को ही मंगलाचरणात्मक सिद्ध करते हुए क्रादि मंगल, मध्य मंगल ग्रौर ग्रन्त मंगल की कल्पना विद्वानों के समक्ष प्रस्तुत की ।

व्याख्याप्रज्ञप्ति के आदि, मध्य और अन्त में पृथकतः कुल मिला कर १२ मंगलाचरण प्रस्तुत करने की नूतन पद्धति के पीछे क्या कारण हो सकता है, इस पर गम्भीरतापूर्वक विचार करने पर यह ध्यान में आता है कि भगवती सूत्र में इष्टलाभ, लोकपाल वर्णन. चरमोत्पात, देवसहाय प्राप्त रथ-मूसल एवं महा-शिलाकण्टक संग्राम और गोशालक द्वारा प्रभु महावीर के समवसरण में तेजोलेप्या द्वारा श्रमण-निग्रन्थों के दहन जैसे ग्रनिष्ट और भयोत्तेजक प्रसंगों का चित्रण हुआ है। संभव है किसी मन्द सत्वशाली शिष्य को किसी तरह इसके पठन-पाठन के समय किसी प्रकार का कोई विघ्न न हो जाय ग्रतः शिष्यहिताय, विघ्नोपशान्ति और समाधिलाभ के लिए आचार्यों ने इस सूत्र में साक्षात् मंगल विधान किया हो और तदनन्तर लिपिकारों एवं उनका अनुसरण करते हुए प्रतिलिपिकारों ने इन मंगलाचरणों की संख्या में वृद्धि की हो।

व्याख्याप्रज्ञाप्ति के प्रारम्भ के मंगलाचरए। के पञ्चात् २ से १४ तक के शतकों में मंगलाचरए। न करके १४ वें शतक में – जो कि गोशालक का प्रकरए। है, पुनः मंगलाचरए। किया गय। है। इससे भी इस विचार को पुष्टि मिलती है कि व्याख्याप्रज्ञाप्ति में गोशालक के रौद्र और अप्रीतिकारक प्रकरए। झादि की विद्यमानता के कारए। ही इतनी ग्रधिक संख्या में मंगलाचरए। किये गए हों।

वस्तुतः ये मंगलाचरण सूत्रकार द्वारा नहीं अपितु पश्चाद्वर्ती काल में संभवतः आचार्यों की अनुमति में लिपिकारों एवं प्रतिलिपिकारों द्वारा ही किये गए हैं । इस सम्बन्त में आगमनिष्णात मृति और विद्वान विचारक अवश्य और प्रकाश डालगे, ऐसी आशा है ।

#### . द्वादशांगो का ह्वास एवं विच्छेद

डादणांगी के सम्बन्ध में इससे पूर्व जो तथ्य प्रस्तुत किये गए हैं उनसे यह तो स्पष्ट हो जाता है कि निखिल विश्वसत्वैकवन्धु संवभूतानुकम्पी चरम तीर्थंकर भगवान महावीर की पतितपावनी, सर्वोत्कृष्ट मंगलप्रदायिनी उस ग्रमोघ वासी का नाम ही डादणांगी है जिसे उनके ११ गराधरों ने सूत्र रूप से ग्रथित किया । यह भी बताया जा चुका है कि ग्रायं सुधर्मा गराधरों में दीर्घायुष्क थे ग्रतः शेष सब गराधरों ने ग्रपने-ग्रपने गरा ग्रायं सुधर्मा के ग्रधीन कर मोक्ष प्राप्त किया । ग्रीर इसके परिसामस्वरूप न उनकी शिष्य-संतति ही ग्रवशिष्ट रही ग्रौर न उनके ढारा ग्रथित ढादशांगी ही । भगवान् महावीर की निर्वासारात्रि में ही इन्द्रभूति गौतम को केवलज्ञान की उपलब्धि हो गई ग्रतः भगवान् महावीर के प्रथम पट्ट्रधर पद पर ग्रायं सुधर्मा को ही ग्रासीन किया गया । ऐसी दशा में यह स्वतः ही सिद्ध हो जाता है कि जिस प्रकार ग्राज की श्रमग-परम्परा ग्रायं सुधर्मा की शिष्य परम्परा है उसी प्रकार ग्राज की श्रतपरम्परा भी ग्रायं सुधर्मा दारा ग्रथित द्वादशांगी ही है ।

े भगवान् महावीर ने विकट भवाटवी के उस पार पहुंचाने वाला, ज<mark>ग्म,</mark> जरा, मृत्यू के अनवरत चक्र से परित्राग्। करने वाला अनिर्वचनीय शाश्वत सुखधाम मोक्ष का जो प्रशस्त पथ प्रदर्शित किया था, उस मूक्तिपथ पर ग्रग्रसर होने वाले असंख्य साधकों को आर्य सुधर्मा द्वारा प्रथित द्वादशांगी प्रकाशदीप की तरह २५०० वर्ष से ग्राज तक पथप्रदर्शन करती ग्रा रही है । इस ढ़ाई हजार वर्ष की सुदीर्घ ग्रवधि में भीषएा द्वादशवार्षिक दुष्कालों जैसे प्राकृतिक प्रकोपों, सामाजिक, श्राधिक, धार्मिक, सांस्कृतिक एवं राजनैतिक क्रान्तियों झादि के कुप्रभावों से आर्य सुधर्मा द्वारा ग्रथित द्वादशांगी भी पूर्णतः श्रछूती नहीं रह पाई । इस सब के अतिरिक्त कालप्रभाव, बुद्धिमान्द्य, प्रमाद, जिथिलाचार, सम्प्रदायभेद, व्यामोह स्रादि का घातक दूष्प्रभाव भी द्वादशांगी पर पड़ा । यद्यपि स्रागमनिष्णात ग्राचार्यो, स्वाध्यायनिरत श्रमण-श्रमणियों एवं जिनशासन के हितार्थ प्रपना सर्वस्व तक न्यौछावर कर देने वाले सदगृहस्थों ने श्रुतशास्त्रों को अक्षुण्एा और सुरक्षित बनाये रखने के लिये सामूहिक तथा व्यक्तिगत रूप से समय २ पर प्रयास किये, ग्रनेक वार श्रमण-श्रमणीवर्ग ग्रीर संघ ने एकत्रित हो ग्रागम-वाचनाएं की किन्तु फिर भी काल अपनी काली छाया फैलाने में येन केन प्रकारेए। सफल होता ही गया। परिए।-मतः उपरिवर्णित दूर्भाग्यपूर्ण परिस्थितियों के कारग्ण द्वादशांगी का समय-समय पर बड़ा हास हम्रा ।

द्वादशांगी का कितना भाग ग्राज हमारे पास विद्यमान है ग्रौर कितना भाग हम ग्रब तक खो चुके हैं, इस प्रकार का विवरण प्रस्तुत करने से पूर्व यह वताना ग्रावश्यक है कि मूलतः ग्रविच्छिन्नावस्था में द्वादशांगी का ग्राकार-प्रकार कितना विशाल था। इस दृष्टि से ग्रार्य सुधर्मा के समय में द्वादशांगी का जिस प्रकार का ग्राकार-प्रकार था, उसकी तालिका यहां प्रस्तुत की जा रही है।

## स्वेताम्बर परम्परानुसार द्वादशांगी की यदसंख्या

| त्रंग का नाम                            | समवायांग के<br>भनुसार | नंदीसूत्र    | सम∘ वृत्ति | नंदी वृत्ति    |
|-----------------------------------------|-----------------------|--------------|------------|----------------|
| रे. झावारांग                            | 22000                 | ii           | ¢)         | <b>\$</b> (    |
| २. सूत्रकृतांग                          | ३६०००                 | 87           | 27         | 11             |
| ३. स्थानांग्                            | 00050                 | 38           | 32         | tt             |
| ¥. समबायांग                             | 848000                | **           | · 11       | 19             |
| ४. व्यास्याप्रज्ञप्ति                   | 5¥000                 | 255000       | 28000      | २८८०००         |
| ६. ज्ञातावर्मकया                        | संस्थात हजार          | संस्थात हजार | १७६०००     | \$9500\$       |
| ७. उपासकदत्ता                           | 0                     | **           | 8885000    | 1922000        |
| <: संतकृह्ता                            | ti                    | "            | 5308000    | 530,000        |
| <ol> <li>भनुत्तरोपपातिकदत्ता</li> </ol> | n                     | \$)          | ४६०८०००    | ४६०८०००        |
| १०. प्रस्तव्याकररण                      | "                     | р            | 6585000    | <b>१२१६०००</b> |
| ११. विपाकसूत्र                          | n                     | *;           | १८४३२०००   | १८४३२०००       |
| १२. इष्टिबाद                            | **                    | п            | -          | -              |

# ्दिगम्बर परम्परानुसार<sup>भ</sup> द्वादशांगी की पद, श्लोक एवं झक्षर-संख्या

|             | ग्रंग का नाम           | पद संख्या                               | स्लोक संख्या                           | ग्रक्षर संख्या                          |
|-------------|------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------------|
| <b>१</b> .  | भाषारांग               | ₹ <b>5060</b>                           | 0000 <b>≈</b> 95573¥393                | SEESEEX88E=8000                         |
| २.          | सूत्रकृत               | 36000                                   | <b>१८३६</b> १८४६३७४०००                 | <b>१८६१३१०६३१</b> ६८००                  |
| <b>₹</b> .  | स्यानांग               | ¥२०००                                   | 58889888805000                         | £=\$£7=6387 <b>8</b> 5000               |
| ¥.          | समवायांग               | १६४०००                                  | 5365X066578000                         | २६८११२२४६३६३२०००                        |
| X.          | বিণাকস্মরন্বি          | २२८०००                                  | \$\$\$\$XC\$\$\$\$302000               | \$\$\$\$\$ <b>\$</b> \$\$\$\$\$\$\$\$\$ |
| ٤.          | जातृषमंकयांग           | <b>XX</b> ξ000                          | <i>५८<b>९</b>०११८४६४४४०००</i>          | 6=EfXEf=X97=000                         |
| ७.          | उपासकाध्ययन            | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | 000XX9800X58883X                       | 85820220225566000                       |
| ۶.          | मंतकृट्शांग            | २३२८०००                                 | ************************************** | ३८०४८८६३७७६३२३४०००.                     |
| ٤.          | <b>मनुत्त</b> रोपत्पाद | £55XX000                                | <i>८७९८६६७९९६</i> ६८६०००               | 888853985588568000                      |
| ŧ۰.         | <b>प्रश्नव्याक</b> रए। | 63\$\$000                               | 大向だを大の台台当台亡を火ののの                       | १४२३००८३६२८४६०८००                       |
| tt.         | <b>विपाक</b> सूत्रांग  | १८४०००००                                | 680050058860000                        | 300005558883620000                      |
| <b>₹</b> ₹. | <b>हष्ट्रिवादां</b> ग  | १०८६८४६००४                              | <b>४५५२४</b> ८०१८७३६४२७१०७             | १७७६=२४६४१६६६१६६७४४०                    |

भंगपण्छासि

te¥

डा॰ का स्नास एवं विच्छेद]

દ્દ. છ.

5. 8. केवलिकास : मार्य सुधर्मा

10X

| पूर्वों की पबसंख्या  |                         |                      |  |
|----------------------|-------------------------|----------------------|--|
| पूर्वनाम             | क्षेताम्बर परम्परानुसार | दिगम्बर परम्परानुसार |  |
| उत्पादपूर्व          | एक करोड़ पद             | एक करोड़ पद          |  |
| ग्रगायणीय            | छियानवे लाख             | छियानवे लाख          |  |
| वीर्यप्रवाद          | सत्तर लाख               | सत्तर लाख            |  |
| ग्रस्तिनास्ति प्रवाद | साठ लाख                 | साठ लाख              |  |
| ज्ञानप्रवाद          | एक कम एक करोड़          | एक कम एक करोड़ पद    |  |
| सत्यप्रवाद           | एक करोड़ ६ पद           | एक करोड़ छः पद       |  |
| म्रात्मप्रवाद        | छब्बीस करोड़ पद         | छब्बीस करोड़ पद      |  |
| कर्मप्रवाद           | १ करोड़ ग्रस्सी हजार    | १ करोड़ ५० लास पद    |  |
| प्रत्याख्यान पद      | ५४ लाख पद               | <b>∽४ लाख पद</b>     |  |
| विद्यानूवाद          | १ करोड़ १० लाख पद       | १ करोड़ १० लाख पद    |  |

| १०. विद्यानुवाद   | १ करोड़ १० लाख पद   | १ करोड़ १० लाख पर        |
|-------------------|---------------------|--------------------------|
| ११. भवंच्य        | २६ करोड़ पद         | २६ करोड़ पद              |
| १२. प्रारणायु     | १ करोड़ १६ लाख पद   | १३ करोड़ पद <sup>२</sup> |
| १३. कियाविशाल     | <b>६ करोड़ पद</b>   | १ करोड़ पद               |
| १४. लोक बिन्दुसार | साढ़े बारह करोड़ पद | साढ़े बारह करोड़ पद      |
|                   |                     |                          |

उपर्युल्लिखित तालिकाओं में भ्रंकित दृष्टिवाद ग्रौर चतुर्दश पूर्वों की पद-संख्या से यह स्पष्टतः प्रकट होता है कि श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों ही परम्पराओं के भ्रागमों एवं भ्रागम सम्बन्धी प्रामारिएक ग्रन्थों में दृष्टिवाद की पदसंख्या संख्यात मानी गई है। शीलांकाचार्य ने सूत्रकृतांग की टीका में पूर्व को भनन्तार्थ युक्त बताते हुए लिखा है :--

"पूर्व अनन्त अर्थ वाला होता है और उसमें वीर्य का प्रतिपादन किया जाता है अतः उसकी अनन्तार्थता समभनी चाहिए।"

ग्रपने इस कथन की पुष्टि में उन्होंने दो गाथाएं प्रस्तुत करते हुए लिखा है – "समस्त नदियों के बालुकरणों की गणना की जाय ग्रथवा सभी समुद्रों के पानी को हथेली में एकत्रित कर उसके जलकरणों की गणना की जाय तो उन बालुकरणों तथा जलकरणों की संख्या से भी प्रधिक प्रर्थ एक पूर्व का होगा।

म्वेताम्बर परम्परानुसार पूर्वों की उपरोक्त पदसंख्या समवायांग एवं नन्दी-वृत्ति के माधार पर तथा दिगम्बर परम्परानुसार पदसंख्या धवला, जयधवला, गोम्मटसार एवं झंग पम्एति के मनुसार दी गई है।

<sup>े</sup> दिगम्बर परम्परा में ११ वें पूर्व का नाम कल्याए। है।

जैन धर्म का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग [द्वा. का ह्वास एवं विच्छेद

इस प्रकार पूर्व के मर्थ की मनन्तता होने के कारण वीर्य की भी पूर्वार्थ के समान मनन्तता (सिद्ध) होती है।'

नंदी बाळाबबोध में प्रत्येक पूर्व के लेखन के लिए ग्रावश्यक मसि की जिस अतुल मात्रा का उल्लेख किया गया है उससे पूर्वों के संस्थात पद और ग्रनन्तार्थ-युक्त होने का ग्राभास होता है। <sup>3</sup> ये तथ्य यही प्रकट करते हैं कि पूर्वों की पदसंख्या ग्रसीम ग्रर्थात् उत्कृप्टसंख्येय पदर्परिमाएा की थी।

्दन सव उल्लेखों से यह सिद्ध होता है कि ढादशांगी का पूर्वकाल में बहुत बड़ा पद-परिमारए था। कालजन्य मन्दमेधा ग्रादि कारएगों से उसका निरन्तर हास होता रहा । आचार्य कालक ने अपने प्रशिप्य सागर को कभी गर्व न करने का उपदेश देते हुए जो धूलि की राशि का हण्टांत दिया उस हण्टांन से सहज ही यह समभ में त्रा जाता है कि वस्तूतः द्वादशांगी का ह्वाम किम प्रकार हुग्रा। कालकाचार्य ने त्रपनी मुट्ठी में घूलि भर कर उसे एक स्थान पर रखा । तत्पश्चात् उन्होंने उस घुलि की राशि को उस स्थान से हटाकर कमशः दूसरे, तीसरे तथा चौथे स्थान पर ग्रौर फिर पांचवें स्थान पर रखा। ग्राचार्य कालक ने ग्रपने प्रशिष्य सागर को सम्बोधित करते हुए कहा – "वत्स ! जिस प्रकार यह धूलि की राशि एक स्थान से दूसरे, दूसरे से तीसरे ग्रौर तीसरे से चौथे स्थान पर रखने के कारएा निरन्तर कम होती गई है, ठीक इसी प्रकार तीर्थंकर भगवान् महावीर से गरएधरों को जो द्वादशांगी का जान प्राप्त हुआ था वह गराधरों से हमारे पूर्ववर्ती अनेक ग्राचार्यों को, उनसे उनके शिष्यों ग्रीर प्रशिष्यों आदि को प्राप्त हुआ, वह द्वादशांगी का ज्ञान एक स्थान से दूसरे, दूसरे से तीसरे ग्रीर इसी कम से ग्रनेकों स्थानों में ग्राते-ग्राते निरन्तर हास को ही प्राप्त होता चला आया है।'' ३४ ग्रतिशय, ३४ वागी के गुगा और अनन्त ज्ञान-दर्शन-चरित्र के धारक प्रभू महावीर ने ब्रथनी देशना में ब्रनन्त भावभंगियों की ब्रनिवंचनीय एवं अनूपम तरंगों से कल्लोलित जिस श्रुतगंगा को प्रवाहित किया, उसे द्वादशांगी के रूप में ग्राबद करने का गए।धरों ने यथाशक्ति पूरा प्रयास किया पर वे उसे निश्शेष

वतोऽनन्तार्थं पूर्वं भवति, तत्र च वीर्यमेव प्रतिपाचते, श्रनन्तार्थता चातोऽवयन्तव्या तद्यया :-सन्व नईर्ग्रा जा होज्ज बालुया गण्रगमागया सन्ती । नत्तो बहुयतरागो, एगस्स ग्रन्थो पुत्र्वस्स ।।१।। सन्व समुद्दाराजलं, जद्द पर्थमियं हविज्ज संकलियं । एत्तो बहुयतरागो, ग्रन्थो एगस्स पुब्वस्स ।।२।। तदेवं पूर्वार्थस्यानन्त्याद्वीर्यस्य च तदर्थरवादनन्तता वीर्यस्येनि । [सूत्र कृतांग, (वीर्याधिकार) ग्रीलांकाचार्यकृता टीका, ग्रा श्री जवाहरलालजी

म. द्वारा संपादित, पृ. ३३४]

<sup>२</sup> नंदोसूत्र (धनपतिसिंह द्वारा प्रकाशित) पृ. ४८२-८४

रूप से तो ग्राबद्ध नहीं कर पाये। तदनन्तर ग्रार्य सुधर्मा से ग्रार्थ जम्बू ने, जम्बू से ग्रार्थ प्रभव ने ग्रीर ग्रागे चल कर कमशः एक के पश्चात् दूसरे ग्राचार्यों ने भ्रपने-ग्रपने गुरू से जो द्वादशांगी का ज्ञान प्राप्त किया उसमें एक स्थान से दूसरे स्थान में ग्राते-ग्राते द्वादशांगी के ग्रर्थ के कितनी बड़ी मात्रा में पर्याय निकल गए, छूट गए ग्रथवा विलीन हो गए, इसकी कल्पना करना भी कठिन है।

ग्रार्य भद्रबाहु के पक्ष्चात् (वी० नि० सं० १७०) ग्रन्तिम चार पूर्व ग्रयंतः ग्रौर ग्रार्य स्थूलभद्र के पक्ष्चात् (वी० नि० सं० २१४) शब्दतः विलुप्त हो गए।

ढादशांगी के किस-किस ग्रंश का किन-किन ग्राचार्यों के समय में ह्वास हुग्रा यह यथास्थान बताने का प्रयास किया जायगा। ग्रार्य सुधर्मा से प्राप्त ढादशांगी में से ग्राज हमारे पास कितना ग्रंश अवशिष्ट रह गया, यहां केवल यही बताने के लिए एक तालिका दी जा रही है, जो इस प्रकार है :--

| श्रंगका नाम                | मूल पद संख्या                  | उपलब्ध पाठ                              |
|----------------------------|--------------------------------|-----------------------------------------|
|                            | 0                              | (श्लोक प्रमारण)                         |
| भ्राचारांग                 | ٤=,000                         | 2200                                    |
|                            |                                | महापरिज्ञा नामक ७ वां                   |
|                            |                                | ग्रघ्ययन विलुप्त हो चुका है।            |
| सूत्रकृतांग                | ३६,०००                         | 2800                                    |
| स्यानांग                   | 62,000                         | २७७०                                    |
| समवायांग                   | 8,88,000                       | 1440                                    |
| व्यख्याप्रज्ञप्ति          | २,५६,००० (नंदीसूत्र) १         | १४७४२                                   |
|                            | <४,००० (समवायांग) <sup>३</sup> |                                         |
|                            |                                | १०१ शतकों में से झाज ४१                 |
|                            |                                | शतक ही उपलब्ध हैं।                      |
| ज्ञातृधर्मकथा              | समवायांग श्रीर नन्दी           | 2200                                    |
| •                          | के ब्रनुसार संख्येय            | इस ग्रंग के ग्रनेक कथानक                |
|                            | हजार पद ग्रीर इन               | वर्तमान में उपलब्ध नहीं हैं।            |
|                            | दोनों प्रंगो की वृत्ति के      |                                         |
|                            | मनुसार ४,७६,०००                |                                         |
| उपासकदशा                   | संख्यात हजार पद                | <b>= १</b> २                            |
|                            | सम० एवं नंदी के                |                                         |
|                            | न्ननूसार पर दोनों सूत्रों      |                                         |
|                            | की वृत्ति के मनुसार            |                                         |
|                            | ११,४२,०००                      |                                         |
| ी हो जन्मा ग्रहासीदं प्रयस | रस्माइं पयसोगां ''''' निंदी. प | <ul> <li>४४८, राय धनपतिसिंह]</li> </ul> |

१ दो लक्सा ग्रठ्ठासीइं पयसहस्साइं पयग्गेएां ......[नंदी, पृ० ४१८, राय धनपतिसिंह]

<sup>९</sup> चउरासीइवयसहस्साइं पयग्गेएां पण्एला.....

[समवायांग, पृ० १७६ (म्र), राथ भनपतिसिंह]

| १७८ जैन                            | भमं का मौलिक इतिहास-दितीय                                                    | भाग [द्रा. का हास एवं विच्छेद                                                                                                                       |
|------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| अंतकृद्धा                          | संख्यात हजार पद,<br>सम० नंदी वृत्ति के<br>ग्रेनूसार २३,०४०००                 | 800                                                                                                                                                 |
| न् <mark>रनुत्तरोपपातिकद</mark> शा | संख्यात हजार पद,<br>सम०, नंदी वृ० के<br>अनुसार ४६,०८०००                      | १९२                                                                                                                                                 |
| प्र <b>म्नव्याक र</b> ग्र          | संस्यात हजार पद,<br>सम० एवं नंदी वृ० के<br>ग्रनुसार                          | १३००<br>समवायांग ग्रौर नंदी-सूत्र<br>में प्रश्नव्याकरएा सूत्र का<br>जो परिचय दिया गया है,<br>वह उपलब्ध प्रश्न-<br>व्याकरएा में विद्यमान<br>नहीं है। |
| विपाकसूत्र                         | संख्यात हजार पद, सम०<br>ग्रौर नंदीवृत्ति के<br>ग्रनुसार १, <b></b> ५४,३२,००० | १२१६                                                                                                                                                |
| <b>हष्टिवाद</b>                    | संख्यात हजार पद                                                              | पूर्वो सहित बारहवां भ्रंग<br>वीर निर्वारण सं० १०००<br>में विच्छिन्न हो गया ।                                                                        |

वस्तुस्थिति यह है कि ढादशांगी का बहुत बड़ा ग्रंश कालप्रभाव से विलुप्त हो चुका है ग्रथवा विच्छिन्न-विकीर्ए हो चुका है। इस कमिक ह्रास के उपरान्त भी ढादशांगी का जितना भाग ग्राज उपलब्ध है वह ग्रनमोल निधि है ग्रीर साधना-पर्य में (निरत मुमुक्षुग्रों के लिए बराबर मार्य-दर्शन करता ग्रा रहा है।

म्वेताम्बर परम्परा की मान्यता है कि दुःषमा नामक प्रवर्तमान पंचम आरक के ग्रन्तिम दिन के पूर्वाह्न काल तक भगवान महावीर का धर्मशासन और महाबीर वाशी-द्वादशांगी अंशतः विद्यमान रह कर भव्यों का उद्धार करते रहेंगे। इस प्रकार की मग्न्यता के उपरान्त भी म्वेताम्बर परम्परा के एक प्राचीन प्रन्य ' तित्थोगाली पद्दन्ना'' में भगवान महावीर के निर्वारा पश्चात् २१००० वर्ष पर्यन्त पंचम ग्रारक के ग्रन्तिम दिन तक 'दशवैकालिक सूत्र का ग्रर्थ' 'आवश्यक सूत्र', 'अनुयोगद्वार' और 'नंदीसूत्र' – पार सूत्रों के ग्रविछिन्न रूप से विद्यमान रहने के उल्लेख के साध दादर्श जा होने के सम्बन्ध में निम्नलिखित रूप से विवरण दिया गया है: –

<sup>9</sup> वासाएा सहस्सेएा य, इकवीसाए इहं भरहवासे । दसवेयालियप्रत्थोः दुप्पसहजइंमि नासिहिति ॥४०॥ इगवीस सहस्साइ, वासाएा बीरमोक्खगमएगुन्नो । मुख्योच्छिन्नं होही, मावस्सगं जाव तित्यं तु ॥४२॥ "भगवान, महावीर के ग्राठवें पट्टघर (ग्रार्य स्यूल भद्र) के समय में १४ पूर्वों में से भन्तिम ४ पूर्व प्रएष्ट हो गए। उनके रामय में भनवष्टप तप ग्रौर पारंचित तप ये दोनों तप भी नष्ट हो गए क्योंकि चतुर्दश पूर्वधरों के काल तक ही ये दोनों तप विद्यमान रहते हैं। शेष सब (तप) तीर्थ की अवस्थिति तक विद्यमान रहते हैं।

सकडाल कुल के यश को बढ़ाने वाले घीरवर श्रायं स्थूलभद्र प्रथम दशपूर्वंघर ग्रौर श्रेष्ठ श्रमएागुएों के घारक सत्यमित्र नामक श्रमएा ग्रन्तिम दशपूर्वघर होंगे ।°

वीर-निर्वाण से १००० वर्ष पश्चात् उत्तरबलिस्सह के वाचकवंश में हुए वृषभतुल्य माचार्य (देवद्धिक्षमाश्रमण) के स्वर्गगमन के साथ ही पूर्वों का ज्ञान विच्छिन्न हो जाएगा।

वीर-निर्वाण संवत् १२४० में दिन्नगणि-पुष्यमित्र के स्वर्गगमन के साथ 'वियाहपण्णत्ति' का विच्छेद हो जायगा। श्रामण्य के परिपालन में निपुण वीर-वर श्रमण पुष्यमित्र 'वियाह पण्णत्ति' के धारकों में श्रन्तिम होंगे। गुणों से मोत-प्रोत ५४ हजार पदों से सुशोभित 'वियाहपण्णत्ति' रूपी वृक्ष के विच्छिन्न हो जाने पर लोग गुण रूपी फल से वंचित हो जायेंगे।<sup>४</sup>

|   | इग्रेमेस सहस्साइ, वासारए वीरमन्सिगमरणाओ।                                        |
|---|---------------------------------------------------------------------------------|
|   | मगुप्रोगवार-नंदी, प्रग्वोच्छिन्नाउ आं तित्यं ॥५३॥                               |
|   | [बिजबदानसूरि ढारा भपने बन्य 'विविध प्रक्तोत्तर' में तीथॉब्गाली के नाम से उद्धृत |
|   | ये ३ गाथाएं हमारे यास उपलब्ध तित्थोगालीपदन्ता में नहीं हैं। [सम्पादक            |
|   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                           |
| 1 | एतेख कारलेख उ, पुरिसजुगे मट्ठमॅमि बीरस्स ।                                      |
|   | सबराहेए पएट्ठाई, जाए चतारि पुब्बाई ॥७६८॥                                        |
|   | मरएषट्ठपो य तवो, तव पारंची य दोवि वोच्छिन्ना।                                   |
|   | चउदसं पुख्यवरंमि, घरंति सेसा उ जा तित्यं ॥७१६॥ तिल्योगाली यद्दन्ना              |
| 2 | पढमो दस पुक्षी एं, सकढाल कुलस्स जसकरो घीरो ।                                    |
|   | राजना पत्त मुज्यार्थ, तमकाल मुलरत पत्तिरा वारा ।                                |
|   | नामेरा यूलभट्रो, थविहिं साधम्मभंद्रोत्ति ॥ ५०१॥                                 |
|   | नामेए सम्बूमिती, सम्एो समएगुएनिडएविचतिम्रो ।                                    |
|   | होही ग्रपच्छिमो किर, दसपुब्वीघारमो बीरो ॥=०२॥                                   |
|   | [तित्योगासीपइम्ए।]                                                              |
| 3 | वोलीएम्मि सहस्ते, वरिसाएा वीरमोवस्वयमएगम्रो ।                                   |
|   | उत्तरवायगवसभे, पुब्बगयस्स भवे छेदो ।।⊏०४।। [बही]                                |
| J |                                                                                 |
| • | पण्णासा वरिसेहिं म बारसवरिससएहिं दोच्छेदो ।                                     |
|   | दिष्णगरिगपूसमित्ते, सविवाहारगं छलं मार्गा ॥८०७।                                 |
|   | नामेरण पूर्सामत्तो, समरगो समरगयुरानिउरगचित्तो ।                                 |
|   | होही ग्रपच्छिमो किर, विवाहसुयघारको वीरो ॥<०<॥                                   |
|   | तनि यं विवाहरुक्से, जुलसीति पयसहत्सगुराकिलिझो ।                                 |
|   | सहसंच्चिय संमंतो होही गुस्लिप्फलो लोगो ।। ८०१।। [वही]                           |
|   | when a sum dide Store and start transfer fact                                   |
|   |                                                                                 |

वीर-निर्वाएा सं० १३०० में माढर गोत्रीय संभूति नामक श्रमएा की मृत्यु होने पर द्वादशांगी के चतुर्थ ग्रंग समवायांग सूत्र का विच्छेद हो जायगा ।

वीर-नि० सं० १३४० में झार्जव मुनि के स्वर्गगमन के पश्चात् जिनेन्द्र भगवानु ने स्थानांग सूत्र के विच्छिन्न होने का निर्देश किया है ।<sup>२</sup>

वीर-नि० सं० १४०० में गौतम गोत्रीय महासत्वशाली श्रमण फल्गुमित्र के निधन पर दशाश्रतस्कंध का विच्छेद होना बताया गया है ।<sup>3</sup>

वीर-निर्वाए। सं० १६०० में भारद्वाज गोत्रीय महाश्रमए। नाम से विख्यात श्रमए। के पश्चात् 'सूत्रकृतांग' का विच्छेद हो जायगा ।

वीर-ति० सं० २०,००० में हारित गोत्रीय विष्णु मुनि का निषन हो जाने पर ग्राचारांग का विच्छेद हो जायगा। दुःषमा नामक पंचम मारक का थोड़ा-सा समय ग्रवशिष्ट रहने पर क्षमा, तप ग्रादि गुर्गों के भण्डार दुःप्रसह नाम के मरणगार होंगे। वे भरत क्षेत्र में ग्रन्तिम म्राचारांगघर होंगे। उनके निघन के साथ ही चारित्र सहित ग्राचारांग समूल नष्ट हो जायगा। मनुयोग सहित माचारांग ही श्रमणगरण को ग्राचार का बोघ कराने वाला है ग्रतः ग्राचारांग के प्रएष्ट हो जाने पर सर्वत्र ग्रनाचार का साम्राज्य व्याप्त हो जायगा। ग्राचार सूत्र के प्रएष्ट हो जाने पर फिर श्रमणों का नाम मात्र भी ग्रवशिष्ट नहीं रहेगा।<sup>४</sup>

| ١ | समवाय ववच्छेदो, तेरसहि सतेहि होहि वासाएां।                      |
|---|-----------------------------------------------------------------|
|   | माढर गोसस्स इहं, संभूतिजतिस्स मरएांमि ॥५१०॥ [तित्योगाली पइन्ना] |
| ર | तेरसवरिस सतेहि. पण्णसा समहिएहि वोच्छेदो।                        |
|   | ग्रज्जव जतिस्स मर्रेग्रे, ठाएस्स जिरोहि निद्दिट्ठो ११५११। [वही] |
| 3 | भणिदो दसाएा छेदो पनरससएहिं होइ बरिसाएां।                        |
|   | समरगम्मि फग्गुमित्ते, गोधमगोत्ते महासत्ते ॥५१३॥ [वही]           |
| ۷ | भारद्दायसगुत्ते, सूयगढंगं महासमए। नामे।                         |
|   | म्रगुग्रुग्वीससतेहि जाही वरिसाएा योच्छित्ति ।।५१४।। [यही]       |
| ¥ | विण्हु मुसिम्मि मरते, हारित गोत्तम्मि होति वीसाए ।              |
|   | बरिसाएा सहस्सेहि, ग्रायारंगस्स वोच्छेदो ॥=१६॥                   |
|   | म्रह दुसमाए सेसे, होही नामेगा दुष्पसह समर्गो।                   |
|   | भ्र समागारो तवागारो ।। द १७।।                                   |
|   | सो किर ग्रायारघरो, ग्रपच्छिमो होहीति भरहवासे ।                  |
|   | तेग समं झायारो, निस्सिही समं चरित्तेणं सद्र१८।।                 |
|   | भ्रगुप्रोगच्छिण्एायारो, ग्रह समएागएारस दावियायारो ।             |
|   | ब्रायारम्मि पणट्ठे, होहीति तद्वया मणायारो ।।=१६।।               |
|   | चकमिउं वरतरं तिमिसगुहाए तमधकाराए ।                              |
|   | न य तइया समलालं, भायार-सुत्ते पलट्ठंमि ।।५२०।। [वही]            |

इस प्रकार ढ़ादशांगी में से पांच अङ्गों के विच्छेद के समय का उल्लेख तित्थोगाली में किया गया है। इस प्रकरण को पढ़ने के पश्चात् समीचीनतया विचार करने पर दो मुख्य प्रश्न उपस्थित होते हैं। पहला प्रश्न यह है कि इसमें जो अङ्गों के विच्छिन्न होने का उल्लेख किया गया है, वह वस्तुतः उस श्रुत के नष्ट होने के सम्बन्ध में उल्लेख है अथवा प्रधान सूत्रधर के नष्ट होने के सम्बन्ध में ? दूसरा प्रश्न यह उपस्थित होता है कि जिन-जिन अङ्गों के जिस-जिस समय में विच्छिन्न होने का उल्लेख किया गया है, वे प्रङ्ग-शास्त्र उस समय में पूर्शतः नष्ट हो गए अथवा अंशतः ?

जहां तक पहले प्रक्त का सम्बन्ध है यह प्रक्त बड़े लम्बे समय से बहुचर्चित रहा है । व्यवहारभाष्य में भी इस प्रकार का उल्लेख है :--

"तित्योगाली में अनुकम से यह विवरण दिया हुग्रा है कि किस-किस ग्रंग का किस-किस समय में विच्छेद होगा।"' श्रुत-विच्छेद के सम्बन्ध में दो प्रकार के अभिमत रहे हैं, इस प्रकार का आभास नन्दीसूत्र की चूर्णि से स्पष्टतः प्रकट होता है । नन्दीसूत्र-थेरावली की ३२ वीं गाथा की व्याख्यों में नन्दीचूर्णिकार ने इन दोनों प्रकार के मन्तव्यों का उल्लेख करते हुए लिखा है - "बारह वर्षीय भीषरण दुष्काल के समय ब्राहार हेतु इघर-उघर भ्रमए करते रहने के फलस्वरूप ग्रघ्ययन एवं पुनरावर्तन आदि के अभाव में श्रुतशास्त्र का ज्ञान नष्ट हो गया । पुनः सुभिक्ष होने पर स्कंदिलाचार्यं के नेतृत्व में श्रमरासंघ ने एकत्रित हो, जिस जिस सोधु को आगमों का जो जो ग्रंश स्मरण था, उसे सुन-सुन कर सम्पूर्ण कालिक श्रुत को सुव्यवस्थित एवं सुसंगठित किया । वह वाचना मथुरा नगरी में हुई इसलिए उसे माथुरी वाचना और स्कन्दिलाचार्य सम्मत यी मतः स्कंदिलीय अनुयोग के नाम से पुकारी जाती है । दूसरे (ग्राचार्य) कहते हैं – सूत्र नष्ट नहीं हुए, उस दुभिक्षकाल में जो प्रधान-प्रधान अनुयोगधर (श्रुतघर) थे, उनका निधन हो गया। एक स्कन्दिलाचार्य बचे रहे। उन्होंने मथुरा में साधुमों को पुनः शास्त्रों की वाचना-शिक्षा दी, ग्रतः उसे माथुरी वाचना ग्रौर स्कन्दिलीय अनुयोग कहा जाता है।"२

नन्दी चूरिंग में जो उक्त दो ग्रभिमतों का उल्लेख किया गया है, उन दोनों प्रकार की मान्यताग्रों को यदि वास्तविकता की कसौटी पर कसा जाय तो वस्तुतः पहली मान्यता ही तथ्यपूर्ण ग्रौर उचित ठहरती है। "सूत्र नष्ट नहीं हुए" – इस प्रकार की जो दूसरी मान्यता ग्रभिव्यक्त की गई है वह तथ्यों पर ग्राघारित प्रतीत नहीं होती। द्वादशांगी की प्रारम्भिक ग्रवस्था के पद-परिमाएा ग्रौर वर्तमान में उपलब्ध इसके पाठ की तालिका इसका पर्याप्त पुष्ट प्रमारण है। इस सम्बन्ध में विशेष चर्चा की ग्रावश्यकता नहीं क्योंकि वर्तमान में उपलब्ध द्वादशांगी का

ै तित्योगाली एत्यं, वत्तव्वा होई मासुपुखीए । जे तस्स उ ग्रंगस्स, वुच्छेदो जहि विशिहिट्ठो ॥ व्या० भा० १०,७०४ १ नंदीच्रींश, पू० ६ (पुष्पविजयजी म० द्वारा संपादित) । पाठ वल्लभी में हुई अन्तिम वाचना में देवदि क्षमाश्रमए। आदि प्राचार्यो द्वारा बीर निर्वाए। सं० ६८० में निर्धारित किया गया था। इस प्रन्तिम आगम-वाचना से १४३ वर्ष पूर्व वीर नि० सं० ८२७ में, लगभग एक ही समय में दो विभिन्न स्वानों पर दो आगम-वाचनाएं, पहली प्रागम-वाचना आर्य स्कंदिल की अध्यक्षता में मथुरा में और दूसरी ग्राचार्य नागार्जुन के नेतृत्व में, वल्लभी में हो चुकी थीं। उपर्रिवर्णित द्वितीय मान्यता के प्रनुसार द्वादशांगी का मूलस्वरूप ६२७ वर्षों तक यथावत् बना रहा हो ग्रीर केवल १४३ वर्षों की अवधि में ही इतने स्वल्प परिमाएा में अवशिष्ट रह गया हो, यह विचार करने पर स्वीकार करने योग्य प्रतीत नहीं होता। श्रुतकेवली भाषार्य भद्रबाहु के जीवनकाल में वीर नि० सं० १६० के आसपास की ग्रवधि में हुई प्रथम आगम-वाचना के समय द्वादशांगी का जितना हास हुमा, उसे ध्यान में रखते हुए विचार किया जाय तो हमें इस कटु सत्य को स्वीकार करना होगा कि वी० नि० सं० ६२७ में हुई स्कन्दिलीय ग्रीर नागार्जुनीय वाचनाओं के समय तक द्वादशांगी का प्रचुर मात्रा में हास हो चुका षा तथा एकादशांगी का ग्राज जो परिमाएा उपलब्ध है, उससे कोई बहुत श्रधिक परिमाएा स्कन्दिलीय और नागार्जुनीय वाचनाओं के समय में नहीं रहा होगा।

इन सब तथ्यों पर विचार करने के पश्चात पहले प्रश्न का यही वास्तविक उत्तर प्रतीत होता है कि कालप्रभाव, प्राकृतिक प्रकोपों एवं अन्य प्रतिकूल परिस्थितियों के कारणा प्रमुख सूत्रघरों के स्वर्गगमन के साथ-साथ श्रुत का भी शनैः ज्ञनैः ह्यास होता गया ।

द्वादशांगी का कौन कौन सा अंग किस किस समय में विच्छिन्न हुआ, इस सम्बन्ध में जो तित्थोगाली में विवरण दिया गया है, उसके अनुसार जिस अंग के जिस समय में विच्छिन्न होने का उल्लेख है, उस समय में वह अंग पूर्णतः लुप्त हो गया अथवा अंगतः ही लुप्त हुआ, इस दूसरे प्रश्न पर अब हमें विचार करना हो गया अथवा अंगतः ही लुप्त हुआ, इस दूसरे प्रश्न पर अब हमें विचार करना हो गया अथवा अंगतः ही लुप्त हुआ, इस दूसरे प्रश्न पर अब हमें विचार करना हो गा आधारांग के विच्छेद के विषय में ऊपर दी गई हैं। गाथा संख्या द१६ में बताया गया है कि वी० नि० सं० २०,००० में आचारांग का विच्छेद हो जायगा। इसके पश्चात् गाथा संख्या द१७ में बताया गया है कि दुःषमा नामक पंचम आरक का कुछ समय शेष रहने पर दुःप्रसह नामक आचार्य अंतिम आचारांगधर होंगे। उन दुःप्रसह आचार्य के निधन के साथ ही साथ चारित्र सहित आचारांग नष्ट हो जायगा। अंत में गाथा संख्या द२० में बताया गया है कि माचारासूत्र के नष्ट हो जाने के पश्चात् श्रमणों का नाम तक अवशिष्ट नहीं रहेगा और लोग अंधकार-पूर्ण तिमिस्र गुफा में रहेंगे।

इन गाथाओं पर गहन चिन्तन से यही निष्कर्ष निकलता है कि वी० नि॰ सं० २०००० में माचारांग के बहुत बड़े भाग का लोप हो जायगा किन्तु वह पूर्र्शतः विलुप्त नहीं होगा। अंशतः एवं अर्थतः आचारांग, आचारसूत्र के रूप में उक्त विलोप के पश्चात् भी १००० वर्षतक विद्यमान रहेगा और वीर निर्वाण सं० २१,००० के लगभग जिस दिन पचम स्रारक समाप्त होगा, उस दिन के प्रथम प्रहर में ग्राचार्य दुःप्रसह के स्वर्ग-गमन के साथ ही ग्राचारांग का भी पूर्णतः उच्छेद हो जायगा । यदि वीर नि० सं० २०,००० में ही ग्राचारांग का पूर्णतः उच्छेद हो जाता है तो वीर निर्वास के लगभग २१००० वर्ष पश्चात पंचम आरक को समाप्ति के प्रतिम दिन में स्वर्गस्थ होने वाले दुःप्रसह ग्राचार्य को ब्रंतिम ब्राचारधर किस प्रकार बताया जा सकता है ? यदि कहा जाय कि यहां 'ग्राचारघर' शब्द का प्रयोग ग्राचारांगधर के ग्रथ में नहीं प्रपित ग्राचारधर के ग्रर्थ में किया गया है तो यह कथन किसी भी दशा में उचित नहीं ठहरता । क्योंकि गाथा में निर्दिष्ट - "तेगा समं प्रायारो, निस्सिही समं चरित्तेगुं'' - इस पद में 'चरित्तेगुं' इस शब्द से चारित्र ग्रथति ग्राचार का ग्रीर 'ग्रायारो' इस शब्द से ग्राचारांग का स्पष्ट शब्दों में प्रयक्-प्रयक् उल्लेख किया गया है । यदि तिल्योगाली के रचनाकार की 'ग्रायारो' शब्द से चारित्र-ग्राचार ग्रथं ग्रभीष्ट होता तो वे 'समं चरित्तेएां' इस पद से चारित्र का पुनः पृयक् रूप से उल्लेख नहीं करते। वस्तुतः उन्होंने 'ग्रायारो' शब्द का प्रयोग इस गाथा में ग्राचारांग के लिये ही प्रयुक्त किया है ग्रौर इससे आगे की गाथा संख्या ५२० के -- "न य तड्या समणाणं, आयारसुत्ते पराहमिम" - इस पद में ग्रपने ग्रभिप्रेत कथन को यह कह कर सूर्य के प्रकाश की तरह स्पष्ट कर दिया है कि ग्रांचार-सूत्र के विनष्ट होने के पक्ष्चात् श्रमणों का एकान्ततः ग्रभाव हो जायगा ।

इन सब तथ्यों से यह प्रमाणित होता है कि 'तिरथोगाली' में जो अंगशास्त्रों के विच्छेद का पृथक्-पृथक् समय दिया गया है, उस-उस समय में आचारांगादि अंग शास्त्रों का पूर्णतः नहीं अपितु अंशतः विच्छेद बताया गया है। तित्थोगाली के प्रखेता आचार्य का उक्त प्रकरण में यही बताने का अभिप्राय है कि गणधर-काल में द्वादशांगी का जो विशाल स्वरूप था उसका प्रचुर मात्रा में विच्छेद हो गया अथवा होगा पर अंशतः छोटे-बड़े यत्किचित् रूपेण द्वादशांगी पंचम आरक की समाप्ति के अंतिम दिन में चतुर्विध तीर्थ की विद्यमानता तक निश्चित रूप से विद्यमान रहेगी।

तित्योगाली के उपरोक्त प्रकरण की गाथाओं को ध्यानपूर्वक देखने पर यह तथ्य प्रकट होता है कि जहां किसी अंगशास्त्र के सम्पूर्ण रूप से विलुप्त होने का उल्लेख करना ग्रन्थकार को अभीप्सित था वहां उन्होंने 'नासिही', 'निस्सिही' ग्रीर 'पणट्ठम्म' शब्दों का प्रयोग किया है ग्रीर जहां उन्हें किसी अंगशास्त्र के कुछ प्रंश, कुछ भाग के विलुप्त होने का उल्लेख करना अभीष्ट था वहां उन्होंने ''वोच्छेदो'', ''वोच्छित्ती'' – इन शब्दों का प्रयोग किया है । इससे भी ग्रन्थकार के अभिप्राय का स्पष्ट ग्राभास होता है कि अंगशास्त्रों के विच्छेद का जो विवरण उन्होंने तित्थोगाली में प्रस्तुत किया है उसमें उन्होंने कतिपय ग्रंगों के ग्रंशतः लोप का ग्रीर ग्रंत में दुप्पसह ग्राचार्य की मृत्यु के पश्चात् ग्राचारांग के सम्पूर्णतः विनष्ट होने का उल्लेख किया है ।

एक श्रुतघर के निधन के साथ जिस अंगशास्त्र के व्यवछेद का तित्थोगाली के रचयिता ने उल्लेख किया है, उस पर गम्भीरतापूर्वक विचार किया जाय तो यही विचार संगत प्रतीत होगा कि एक श्रुतधर के दिवंगत होने पर उस श्रुत का पूर्णतः नहीं म्रपितु मंगतः लोप हो गया। वयोंकि किसी भी मंगशास्त्र को सुत्र ग्रीर ग्रथंसहित कण्ठस्थ रखने वाले उस शास्त्र के विशिष्ट ज्ञाता किसी एक समय में कोई एक श्रुतधर हो सकते हैं पर उसके सामान्य सूत्र ग्रौर ग्रर्थ को कण्ठस्थ रखने वाले हजारों नहीं तो सैकड़ों मूनि उस समय में अवश्य रहे होंगे । ऐसी दशा में एक विशिष्ट सूत्रधर के निधन के साथ उस सूत्र का विशिष्ट ज्ञान विलुप्त हो सकता है न कि वह सम्पूर्ए शास्त्र ही । अपने समय के उन प्रधान और विशिष्ट श्रुतधर के न्यूनाधिक मेघावी शिष्य भी रहे होंगे जिन्होंने सम्पूर्र्शन सही पर कुछ न कुछ तो क्राचारांग का अध्ययन उन श्रुतघर ग्राचार्य के पास ग्रवश्य किया होगा । उन शिष्यों के ग्रतिरिक्त विशाल श्रमे एन-श्रमणियों के संघों में प्रत्येक साधू **श्रयवा साध्वी ने थोड़ा बहुत तो ग्राचारांग का ग्रध्ययन ग्रव**श्यमेव किया हागा । क्योंकि उस समय तक प्रत्येक श्रमसा-श्रमसी के लिये ग्राचारांग के अध्ययन की <mark>अनिवार्य प्राथमिकता मानी जाती यी । ऐसी</mark> स्थिति में एक श्रुतघर के निधन पर किसी भी श्रुत का स्वल्त अथवा अधिक अंश तो विलुप्त हो सकता है पर वह पूरा का पूरा अंगशास्त्र ही एक श्रुतधर के न रहने पर सम्पूर्णरूपेण विलुप्त हो जाय यह किसी भी तरह तर्कसंगत प्रतीत नहीं होता ।

उपरोक्त सब तथ्यों से यही प्रकट होता है कि तित्थोगाली में जो ग्रंगों के विच्छेद का विवरण दिया गया है वह वस्तुतः ग्रंगों के ग्रंशतः विच्छेद का ही विवरण है न कि सम्पूर्णतः विच्छेद का । ढादशांगी का जो हास हुग्रा है उसका चित्र क्लाज हमारे समक्ष प्रत्यक्ष विद्यमान है ।

## हादशांगी विषयक दिगम्बर मान्यता

दिगम्बर परम्परा वर्तमान काल में द्वादशांगी के किसी एक भी ग्रंग का अस्तित्व नहीं मानती । उसकी मान्यतानुसार वी० नि० सं० ६८३ में ही द्वादशांगी विलुप्त हो गई । दिगम्बर परम्परा के मान्य ग्रंथ तिलोयपण्एत्ति, ग्रंगपण्एत्ति श्रुतावतार, ग्रादिपुराए, उत्तरपुराए ग्रादि में द्वादशांगी के विनष्ट होने का थोड़े-बहुत मतभेद के साथ जो विवरएा दिया गया है, उसका मोटे तौर पर निम्न-लिखित रूप से निष्कर्ष निकलता है :--

- १. वीर निर्वाण सं० ६२ तक केवलज्ञान विद्यमान रहा । वीर नि० सं० १ से १२ तक गौतम, वी० नि० सं० १२ से २४ तक भ्रार्थ सुधर्मा ग्रीर वी० नि० सं० २४ से ६२ तक जम्बू स्वामी केवली रहे ।
- २. वीर नि० सं० ६२ से १६२ तक १०० वर्ष का काल चतुर्देश पूर्वधर-काल रहा । इन १०० वर्षों में नंदी (विप्स्युकुमार), नंदीमित्र, ग्रेपराजित, गोवर्धन ग्रोर भद्रवाह ये ४ श्रुतकेवली हुए ।

- ३. वी० नि० सं० १६२ से ३४४ पर्यन्त ग्रर्थात् १८३ वर्ष तक १० पूर्वधरों का काल रहा । इस ग्रवधि में विशाख, प्रोष्ठिल, क्षत्रिय, जय, नागसेन, सिद्धार्थ, घृतिसेन, विजय, बुद्धिल, देव ग्रौर धर्मसेन ये ११ दश पूर्वधर हुए ।
- ४. वी० नि० सं० ३४५ से ४६४ पर्यन्त २२० वर्षों का काल एका-दशांगघरों का काल रहा । इस २२० वर्षे की अवधि में नक्षत्र, जयपाल, पाण्डु, झुवसेन और कंसार्य ये ४ एकादशांगघर हुए ।
- ४. तत्पश्चात् वी० नि० सं० ४६४ से ६८३ तक ११८ वर्ष का आचारांग-धर काल रहा । इस ग्रवधि में समुद्र, यशोभद्र, भद्रबाहु (द्वितीय) और लोहार्य ये ४ आचारांगधर हुए ।

इसके पञ्चात् कोई ग्रंगधर नहीं रहा और इस प्रकार वी० नि० सं०६द३ में ढ्रादशांगी विलुप्त हो गई ।

यद्यपि तिलोयपण्एति, आदिपुराए आदि दिगम्बर परम्परा के प्राचीन और मान्य ग्रंथों में स्पष्ट रूप से इस प्रकार का उल्लेख उपलब्ध होता है कि ढादशांगी का बी० नि० सं० ६८३ में विच्छेद हो जाने के उपरान्त भी बी० नि० सं० २०३१७ तक अर्थात् दुःषमा काल की समाप्ति के कतिपय वर्ष पूर्व तक ढादशांगी अंशतः विद्यमान रहेगी,<sup>1</sup> तथापि दिगम्बर परम्परा में आज यह मान्यता आमतौर से प्रचलित है – "वीर नि० सं० ६८३ में ११ ग्रंगों का, १४ पूर्वों का, त्रिषष्टि-शलाका पुरुष चरित्र का और समस्त मूल जिनागम साहित्य का सम्पूर्ए रूप से विनाश हो गया। प्रभु महावीर की दिव्य घ्वनि से प्रकट हुआ एक भी शब्द आज विद्यमान नहीं रहा है।"

इस प्रकार की प्रचलित मान्यता का कोई ठोस ग्राधार दिगम्बर परम्पर. के किसी मान्य प्राचीन ग्रंथ में खोजने पर भी उपलब्ध नहीं होता ।

भगवान् महावीर के अनुयायी सभी विद्वानों, विचारकों और प्रत्येक जैन के लिए यह निष्पक्ष रूप से चिन्तन का विषय है कि क्या भगवान् महावीर द्वारा प्ररूपित शाख्वत सत्य अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह और भावनाओं आदि के अमर सिद्धान्त आर्यधरा से विलुप्त हो चुके हैं ? क्या ग्रमरता की ओर

| १ (क | ) वीससहस्सं तिसदा, सत्तारस वच्छराएि सुदतित्यं ।<br>धम्मपयट्टएा हेदू, वोच्छिसदि काल दोसेगां ॥१४९३॥                                                                                              |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | [तिलोयपण्गत्ति, म. ४]                                                                                                                                                                          |
| ( स  | ) श्रुतं तपोभृतामेषां प्रखेश्यति परम्परा ।<br>शेषैरपि श्रुतज्ञानस्यैको देशस्तपोधनैः ॥४२७॥<br>जिन सेनानुगैर्वीरसेनैः प्राप्तमहद्धिभिः ।<br>समाप्ते दुष्पमायाः प्राक्प्रायशो वर्त्तयिष्यते ॥४२८॥ |
|      | [महापुरार (उत्तरपुरार, पर्व ७६)]                                                                                                                                                               |

अग्रसर कर अमृतल्व प्रदान करने वाले, जैन धर्म के ग्राघारस्तम्भोपम मूल सिद्धान्तों को प्रतिपादित करने वाले अमृत से भी अधिक मधुर निम्नलिखित ग्रमोल वचन किसी छद्मस्थ ग्राचार्य के मस्तिष्क की कल्पना से उद्भूत हैं :--

- सब्वे पाएग सब्वे भूया सब्वे जीवा सब्वे सत्ता न हंतव्वा न ग्रज्जावेयव्वा न परिधितव्वा न परियावेयव्वा, न उद्दवेयव्वा, एस धम्मे सुद्धे निइए सासए........।
- २. तुमंसि नाम सञ्चेव ज हतव्वति मन्नसिः''''''' ।
- ३. धम्मो मंगलमुक्किट्ठं, अहिंसा संजमोतवो । इत्यादि ।

ये शाश्वत सत्य प्रभु महावीर द्वारा प्ररूपित हैं, इसमें किसी को किसी भी प्रकार की शंका नहीं होनी चाहिए। महावीर वाणी (द्वादशांगी) के पूर्णतः विनष्ट हो जाने की बात कहना वस्तुतः एक प्रकार से जिन शासन की प्रतिष्ठा के लिये हितकर नहीं अपितु अहितकर ही सिद्ध हो सकता है। क्योंकि इस प्रकार को मान्यता अभिव्यक्त करने पर सहज ही यह प्रश्न उपस्थित होता है कि यदि प्रभु महावीर की वाणी का एक भी शब्द विद्यमान नहीं है तो आज जो जैन घर्म और जैन सिद्धान्तों का स्वरूप विद्यमान है वह किनके शब्दों पर अवलंबित एवं आधारित है? जो कुछ आज हमारे पास विद्यमान है क्या वह सब महावीर वाणी की देन नहीं है?

द्वादशांगी के बहुत बड़े भाग का विच्छेद हुया है, इस तथ्य को कोई भी विचारक अस्वीकार नहीं कर सकता । द्वादशांगी की भाषा में भी योड़ा बहुत परिवर्तन स्राना सम्भव है पर वस्तुतः आर्य सुधर्मा द्वारा प्रभु की दिव्य घ्वनि के स्राधार पर प्रयित एकादशांगी और पूर्वज्ञान स्राज भी संशतः विद्यमान हैं स्रोर पंचम स्रारक की समाप्ति से कुछ समय पूर्व तक ये विद्यमान रहेंगे ।

## ग्रार्थ जम्बू

### (भगवान् महावीर के द्वितीय पट्टबर)

भगवान महावीर स्वामी के प्रथम पट्टधर आर्य सुधर्मा के निर्वा<mark>स पश्चात्</mark> उनके प्रमुख शिष्य आर्य जम्बू ईसा से ४०७ वर्ष पूर्व, वीर निर्वास संवत् २**० में** धर्म-संघ के द्वितीय आचार्य बने ।

भगवान महावीर के शासन में आर्य जम्बू एक महान समर्थ आचार्य हुए हैं। जिस प्रकार उनके अनुपम त्याग की महत्ता प्रकट करने के लिए संसार में कोई उपमा उपलब्ध नहीं होती, ठीक उसी प्रकार उनकी शरीर-सम्पदा, वैराग्य, तप, गुरुभक्ति, सरलता और आध्यात्मिक ज्ञान आदि का चित्रए। करने के लिए अथक परिश्रम से भी कोई उपयुक्त शब्दावली प्राप्त नहीं होती।

म्रत्यन्त सुकुमार, स्वस्थ, सुन्दर, सुडौल ग्रोर सशक्त, स्वर्ण के समान कान्तिमान सुमनसर-सुरोपम शरीर, मादक यौवन में प्रथम पाद-निक्षेप, समस्त विद्याग्रों एवं ७२ कलाग्रों में निपुएता, कुबेरोपम ग्रक्षय-ग्रतुल धन-वैभव, सुरसुन्दरियों के समान रूप-लावण्यसम्पन्न ग्राठ कोकिलकण्ठिनी नववधुएं, विपुल विलासोपकरएा, सुन्दर-सुखद वातावरएा, सुख के समस्त साधन – ये सब कुछ सहजप्राप्त ऐहिक प्रलोभन जिस मुक्तिपथ के पथिक को किंचित्मात्र भी लुब्ध न कर सके, उस महान् साधक की विराटता का वास्तविक वर्गन लेखनी मयवा शब्दों से किया जाना एक प्रकार से ग्रसम्भव है। उद्दाम यौवन में ग्रंपने समक्ष भोगार्थ प्रस्तुत ग्रसीम भोग सामग्री को ठुकरा कर जम्बू कुमार का स्वेच्छा से कण्टकाकीर्ए त्याग-पथ पर ग्रारूढ़ होना, यह ग्रपने ग्राप में एक ऐसा ग्रसाघारएा ग्रार्थ्य जनक उदाहरएा है जो सम्भवतः संसार के इतिहास में स्रोजने पर भी

प्रत्येक मुमुक्षु साधक के लिए प्रकाशस्तम्भ की तरह पथ-प्रदर्शक जम्बूकुमार का उत्कट विरक्तिपूर्श, ग्राघ्यात्मिक साधना की अमिट लौ युक्त अलण्ड ज्योति से जगमगाता हुन्रा परम उद्दीप्त,परम उद्दात्त साहसी जीवन एक लम्ब काल से कवियों, कलाकारों, एवं लेखकों के लिए श्राकर्षरण का केन्द्र रहा है श्रौर उनके द्वारा समय-समय पर जम्बूकुमार के जीवन के सम्बन्ध में प्रचुर मात्रा में मनेक भाषाम्रों एवं विविध विधान्नों में साहित्य का सृजन किया जाता रहा है।

ग्रार्यं जम्बू वर्तमान अवसर्पिणी काल में भरतक्षेत्र के अन्तिम केवली एवं प्रन्तिम मुक्तिगामी माने गए हैं। श्रद्धालु कवि ने निम्नलिखित सुन्दर शब्दों में एतद्विषयक अपनी भावाभिव्यंजना की है:--

लोकोत्तरं हि सौभाग्यं, जम्बूस्वामि महामुनेः । ब्रद्यापि यं पति प्राप्य, शिवश्रीर्नान्यमिच्छति ।।

## म्रार्थ जम्बू के पूर्वभव :

आयं जम्बू ने ऐसी अद्भुत आत्मशक्ति, इतनी अपरिमित धन-सम्पत्ति एवं. सर्वप्रिय-सम्मोहक भव्य व्यक्तित्व किस प्रकार प्राप्त किया, यह उनके पूर्वभव के वृत्तान्त से भलीभांति जाना जा सकता है अतः यहां उनके पूर्वभवों का संक्षिप्त विवरण प्रस्तुत किया जा रहा है।

भगवान् महावीर, निर्वाएगमन से १६ वर्ष पूर्व, एक समय राजगृह नगर के गुएाशील नामक उद्यान में पधारे हुए थे। भगवान् की दिव्य देशना सुनने हेतु अपार जनसमूह प्रभु के समवसरएा की भोर उमड़ पड़ा। मगध-सम्राट् श्रेएाक भी अपने परिजन-पुरजन श्रादि के साथ तीर्थंकर महावीर के दर्शन-वन्दन एवं उपदेश-श्रवएा की उत्कण्ठा लिए प्रभु-सेवा में उपस्थित हुए। दर्शनार्थं जाते समय श्रेएाक ने मार्ग में प्रसन्नचन्द्र राजधि को चिलचिलाती घूप में घ्यानमग्न देखा। उनके उग्र तप से प्रभावित श्रेएिक त्रिभुवनतिलक भगवान् महावीर से महर्षि प्रसन्नचन्द्र के घोर तप के फलस्वरूप होने वाली उनकी भावी गति के सम्बन्ध में उत्तर में राजर्षि प्रसन्नचन्द्र द्वारा श्रपने तीव्र श्रशुभ एवं शुभ श्रध्यवसायों के कारए किए जा रहे नारक एवं देवायु के उपार्जन तथा क्षय के सम्बन्ध में फरमा रहे थे। उसी समय श्रेएिक ने देवदुन्दुभि-श्रवएा एवं देवों के सम्पात को देखकर सार्थ्य प्रभु से उसका कारएा पूछा। प्रभु ने फरमाया – "राजर्षि प्रसन्नचन्द्र को केवलज्ञानोपलब्धि हो गई है।"

देवों ने पंच-दिव्य वर्षा कर केवली प्रसन्नचन्द्र का केवल-ज्ञानोत्सव मनाया और उसके पश्चात् वे दर्शन हेतु प्रभु के समवसरएा में ग्राये । उन देवों ने प्रभु के पादपद्मों में प्रणाम किया । उसी समय विद्युन्माली नामक एक महासमृद्धिशाली देव ने समवसरएा में उपस्थित हो प्रभु को वन्दन करते हुए सूर्य एवं चन्द्रमा के समान जगमगाती हुई मरिएयों से जटित मुकुट से सुशोभित अपना मस्तक प्रभु के पदारविन्द में भुकाया । विद्युन्माली का सौन्दर्य और शरीर की कान्ति अन्य सब देवों से इतनी अधिक तेजस्वी सौम्य, नयनाभिराम और मनोहारो थी कि परिषद् में उपस्थित अधिकांश लोग विस्फारित नेत्रों से उसकी ओर एक-टक देखते ही रह गये ।

महाराज श्रेसिक ने प्रभु को सांजलि शीश भुकाते हुए प्रश्न किया – "विश्वैकनाथ ! सब देवों में व्रत्यधिक तेजस्वी यह कौनसा देव है ? इसने किस महाव् सुकृत के प्रताप से ऐसा व्रद्भुत कान्तिमान् एवं मनमोहक सौन्दर्य प्राप्त किया है ?

भगवान् महावीर ने मगधसम्राट् के प्रश्न का उत्तर देते हुए फरमाया – "राजन् ! इसी मगध जनपद में सुग्राम नामक ग्राम में ग्रार्जव नामक एक राष्ट्रकूट ग्रथवा राठोड़ (रट्ठउड़ो) रहता था । ' उसकी पत्नी रेवती की कुक्षि

<sup>े</sup> तत्यासि तत्यवागी ग्रज्जवं भज्जवंति रट्ठउडो । ...।२।। [उपदेशमाला, दौषट्टी वृत्ति]

से भवदत्त स्रौर भवदेव नामक दो पुत्र उत्पन्न हुए । युवावस्था में पदार्पएा करते ही भवदत्त ने संसार से विरक्त हो सुस्थित नामक स्राचार्य के पास अमएा-दीक्षा ग्रहएा कर ली स्रौर उनके साथ विभिन्न क्षेत्रों, नगरों एवं ग्रामों में विचरएा करते हुए संयम की साधना करने लगा ।

एक बार आचार्य सुस्थित का एक शिष्य उनसे आजा प्राप्त कर कुछ श्रमणों के साथ अपने छोटे सहोदर को दीक्षित होने की प्रेरणा देने हेतु अपने आम पहुँचा। ग्राम में उसके छोटे भाई का विवाह निश्चित हो चुका था म्रतः बह प्रवजित नहीं हुआ और फलतः मुनि को बिना कार्यसिद्धि के ही लौटना पड़ा। मुनि भवदत्त ने अपने साथी मुनि से बात ही बात में कह दिया – "आपके भाई के हृदय में यदि आपके प्रति प्रगाढ़ प्रीति और सच्चा आतृप्रेम होता तो बड़े लम्बे समय के पश्चात् आपको देख कर अवश्यमेव वह आपके पीछे २ चला आता।"

मुनि भवदत्त के इस कथन को ग्रपने भ्राता के स्नेह पर श्राक्षेप समफ कर उस मुनि ने कहा – ''मुने ! कहना जितना सरल है, वस्तुतः करना उतना सरल नहीं। यदि ग्रापको ग्रपने भाई के प्रति इतना हढ़ विश्वास है तो ग्राप उन्हें प्रव्रजित करवा कर दिखाइये।''

भवदत्त मुनि ने कहा – ''यदि ग्राचार्यश्री मगध जनपद की ग्रोर विहार करें तो कुछ ही दिनों पश्चात् त्राप मेरे लघु आता को अवश्य ही मुनिदेश में देखेंगे ।

संयोगवश आचार्य सुस्थित अपने शिष्यों सहित विचरण करते हुए मगध जनपद में पहुंच गए। मुनि भवदत्त भी अपने गुरु से आज्ञा लेकर कुछ साधुओं के साथ अपने ग्राम में पहुंचे। मुनि भवदत्त के दर्शन कर उनके परिजन व परिचित परम प्रसन्न हुए और उन्होंने सब श्रमणों को निरवद्य आहारादि का दान देकर अपने आपको कृतकृत्य समभा। जिस समय भवदत्त अपने परिवार के लोगों के बीच पहुंचे उससे कुछ ही समय पहले भवदेव का विवाह नागदत्त एवं वासुकी की कन्या नागिला के साथ सम्पन्न हुआ था। अपनी सखी-सहेलियों के बीच बैठी नववधु नागिला को जिस समय भवदेव श्र गारालंकारादि से अलंकृत कर रहा था, उसी समय उसे अपने अग्रज भवदत्त के शुभागमन का समाचार मिला। वह तत्काल उनके दर्शन एवं वत्दन हेतु उठ बैठा। यद्यपि नववधु की सखियों ने उसे बहुतेरा समभाया कि नवविवाहिता पत्नी को प्रसाधनादि से अर्द्धश्व गारितावस्था में छोड़कर उसे नहीं जाना चाहिए तथापि भवदेव क्षण भर भी बिना रुके सुदीर्घ-काल से बिछुड़े अपने बड़े भाई से मिलने की उत्कण्ठा लिए यह कह कर चल दिया - "कुलबालाओ ! मैं अपने ज्येष्ठार्थ को प्रणाम कर अभी-सभी लौटता है।"

तदनन्तर भवदेव बड़ी शीघतापूर्वक ग्रपने बड़े भाई भवदत्त के पास पहुंचा और उसने ग्रसीम हर्षोल्लास से भावविभोर हो ग्रपना मस्तक उनके चरणों पर रख दिया । मुनि भवदत्त ने घृत से भरा ग्रपना एक पात्र भवदेव के हाथों पर रस दिया' ग्रौर साथी श्रमणों के साथ वे ग्रपने ग्राश्रमस्थल की ग्रोर लौट पड़े। भवदेव ग्रौर मन्य परिजनों सहित भनेक ग्रामवासी भी मुनियों को पहुंचाने हेतु उनके पीछे-पीछे चल दिये। साधुग्रों को थोड़ी दूरी तक पहुंचा कर महिलाएं ग्रपने घरने घरों की ग्रोर लौट गईं। तदनन्तर कुछ ग्रौर दूरी पर साधुग्रों को पहुंचाकर पुरुष-धर्ग भी लौटने लगा। उन लोगों ने वरवेशघारी भवदेव को भी लौटने का ग्राग्नह करते हुए कहा -- ''जैन श्रमण, ''ग्रब तुम लौट जाग्रो''-इस प्रकार का सदीष बचन कभी नहीं बोलते, ग्रत: भवदेव ! ग्रब तुम भी लौट चलो !''

"पर बिना मैया के कहे मैं कैसे सौटू" - यह सोचकर भवदेव उन लोगों के साब नहीं लौटा मौर मवदत्त के पीछे-पीछे ग्रागे की मोर बढ़ता ही गया । प्राम से पर्याप्त दूरी पर निकल जाने के परचात् एक उपाय भवदेव के घ्यान में प्राया कि बातचीत का कम चालू करने पर बहुत सम्भव है उसके बड़े भाई उसे लौटने का कुछ संकेत करें । वह बातचीत का सिलसिला चलाते हुए बोला - "श्रेष्ठार्य ! यह बेत मपना है, यह वनखण्ड भौर वह तालाब भी भपने ही हैं । वह जो उस पार का खेत है वह मपने पड़ौसी का मौर उस छोर वाला माम्रकुज मापके परमसला का है ।"

इस प्रकार की अनेक बातें भवदेव ने कहीं पर भवदत्त ने "हां-हां, मैं आनता हूं", इन वाक्यों के अतिरिक्त और कुछ भी नहीं कहा । इस प्रकार बातों ही बातों में वे अपने गांव की सीमा से बहुत आगे बढ़ गये और कुछ ही समय में वे साचार्यश्री की सेवा में पहुँच गये ।

वरोचित वेक्त में भवदेव को देखकर ग्राचार्य मुस्थित ने पूछा – ''यह सौम्य युवक कैसे भागा है ?''

भवदस ने हढ़ता के साथ उत्तर दिया - "प्रव्रज्यार्थ ।"

आवार्य श्री ने भवदेव की धोर हष्टिनिक्षेप करते हुए पूछा – "क्या यही बात है ?"

कहीं बड़े भाई की झवहेलना न हो जाय इस विचार से भवदेव ने स्वीकृति-सूचक मुद्रा में मस्तक भुकाते हुए कहा -- "यही बात है भगवन् !"

ग्राचार्यदेव द्वारा भवदेव को उसी समय जैनी भागवती-दीक्षा दे दी गई। क्रुब ही करोों पूर्व भोग-मार्ग की म्रोर उठे हुए चरएा त्यागमार्ग पर चल पड़ें। सभी भमरोों के मुख से सहसा निकल पड़ा – ''म्रार्य भवदत्त ने जो कहा वही कर विकाया।''

कालान्तर में मुनि अवदत्त ने भ्रनशनपूर्वक समाधि के साथ नश्वर शरीर का स्थाग किया भौर वे सौधर्मेन्द्र के सामानिक देव बने ।

उभर भवदेव दीक्षित हो जाने पर भी सदा प्रपनी पत्नी का चिन्तन किया करता था। वह बहिरंग रूप से तो अमगाचार का पालन कर रहा था परन्तु

**विवरिययं च अवसवायएं अवदेयस्स करे** ...... [जंदुचरियं (गुरापाल), १० १८]

ग्राम्यंतर में सदा उसकी प्राराप्रिया पत्नी ही बसी रहती थी। वह ग्रहनिश मन ही मन ग्रपनी पतनी के सम्बन्ध में सोचता रहता -- "हाय ! मैं ग्रपनी सद्य-परिएगेता, ग्रर्द्धश्वंगारिता और भोली-भाली प्रिया को प्रवंचिता सी छोड़कर प्रव्रजित हो गया । मेरी वह परित्यक्ता पत्नी मुभे किन-किन शब्दों में कोसती होगी ? उस पर न मालूम क्या-क्या बीती होगी ? वह कैसी होगी, किस प्रकार रहती होगी ? जल से निकाल कर प्रतप्त मरुभूमि पर पटकी हुई मीन की भांति बहुत सम्भव है वह कब की ही श्रपने प्रार्गों का परित्याग कर चूकी होगी अथवा म्रत्यन्त कृश हो वह म्रस्थिपंजरमात्रावशिष्ट रह गई होगी ।"

इस प्रकार पूत पंचगव्य और ग्रापवित्र मदिरा को एक साथ रखने वाले मूर्ख व्यक्ति की तरह भवदेव अपनी जीवनचर्या में प्रतिपल बाह्यरूपेए श्रमणाचार ग्रौर ग्रन्तमंनसा कामिनी की चाह को साय-साथ संजोये रखता था।

भवदत्त के स्वर्गगमन के पश्चात् भवदेव के मन में नागिला को देखने की बड़ी तीव्र उत्कण्ठा जागृत हुई । व्रह पाज के टूट जाने पर बंध में रोके हुए पानी की तरह बड़े वेग से स्थविरों की ग्राजा लिए बिना ही अपने ग्राम सुग्राम की ग्रोर चल पड़ा। ग्रांम के पास पहुँच कर वह एक चैत्यघर के पास विश्राम हेतू बैठ गया ।

थोड़ी ही देर में एक संआन्त घर की महिला एक ब्राह्म एगी को साथ लिए हुए वहां पहुँची । उसने भवदेव मुनि को वन्दन-नमस्कार किया । मुनि भवदेव ने उस महिला से पूछा – ''श्राविके ! क्या प्रार्जव राष्ट्रकूट यौर उनकी पत्नी रेवती जीवित हैं ?"

उस महिला ने उत्तर दिया - ''मुनिवर ! उन दोनों को तो इहलीला समाप्त किए बहुत समय बीत चुका है ।"

यह सुनते ही मूनि के मुखमण्डल पर शोक की काली छाया छा गई । कुछ क्षए मौन एवं विचारमग्न रहने के पक्ष्वात् उन्होंने थोड़ी हिचक के साथ पुनः प्रश्न किया - "धर्मनिष्ठे ! क्या भवदेव की पत्नी नागिला जीवित है ?"

इस प्रश्न को सूनकर वह महिला चौंकी । उसने साश्चर्य मूनि के मुख की म्रोर देखते हुए म्रनुमान लगाया कि बहुत सम्भव है यह भवदेव ही हों।

उस महिला ने प्रश्न कियां - "ग्राप ग्रायं भवदेव को किस प्रकार जानते हैं ग्रीर यहां एकाकी किस कार्य से ग्राये हैं ?"

भवदेव ने कहा – "मैं ग्रार्य ग्रार्जव का छोटा पुत्र भवदेव हूँ। ग्रपने बड़े भाई भवदत्त की इच्छा के कारएा ग्रपनी नवविवाहिता पत्नी को बिना पूछे तथा अन्तर्मन से न चाहते हुए भी मैं लज्जावश प्रव्रजित हो गया था। कहीं मेरी गएगा प्रकुलीनों में न कर ली जाय, इस हेतु मैं नागिला के मुखकमल को **देखने की** चिरलालसा से प्रेरित हो यहां ग्राया है । "श्राविके ! तूम तो नागिला

को भवश्य पहिचानती होगो । मेरी वह नागिला कैसी है ? उसका रूपलावण्य कैसा है ग्रौर देखने में वह कैसी लगती है ?''

श्राविका बोली – "वह ठीक ऐसी ही दिखती है जैसी कि मैं। उसमें ग्रौर मुफ़में कोई विशेषता नहीं है। पर एक बात मैं समफ नहीं पाई कि ग्राप तो पवित्रश्रमएगाचार का पालन कर रहे हैं, ग्रब ग्रापको उस नागिला से क्या कार्य है?"

भवदेव – "पाशिग्रिहण के तत्काल पश्चात् ही मैं उसे छोड़कर चला गया था।"

श्वाविका – "यह तो पूर्वोपार्जित पुण्य के प्रताप से ग्रापने बहुत ग्रच्छा किया कि भवभ्रमण की विषवल्लरी को बढ़ने से पहले ही सुखा डाला ।"

भवदेव – "क्या नागिला शील, सदाचारादि – श्राविका के व्रतों का पालन करती हुई ग्रादर्श जीवन बिता रही है ?"

श्राविका – "नागिला न केवल स्वयं ही ग्रादर्श श्राविका के व्रतों का पालन करती है ग्रपितु ग्रन्य ग्रनेक महिलाग्रों से भी पालन करवा रही है ।"

भवदेव – "जिस प्रकार मैं उसका ग्रहनिश स्मरस करता हूँ, उसी प्रकार क्या वह भी मेरा स्मरस करती रहती है ?"

श्राविका - स्राप साधु होकर भी अपने कर्त्तव्य को भूल गए हैं पर वह श्राधिका नागिला कल्याएकारी साधना-पथ पर चलती हुई आपकी तरह भूल नहीं कर सकती । वह श्राविका के योग्य उच्च भावनाओं का अनुचितन करती हुई कठोर तपस्याएं करती है, उत्तम ग्रात्मार्थी साधु-साध्विणों के उपदेशामृत का पान करती है और प्रतिक्रमएा प्रत्याख्यानादि से भवश्रमएा की महाव्याधि के समूलनाश के लिए सदा प्रयत्नशील रहती है।"

भवदेव – "श्राविके ! मैं नागिला को एक बार ग्रपनी इन ग्रांखों से देखना चाहता हूँ।"

थाविका – ''ग्रशुचि के भाजन उसके शरीर को देखने से महामुने! झापका कौनसा प्रयोजन सिद्ध होने वाला है ? मुफ्ने ग्रापने देख ही लिया है । मुफ्न में ग्रौर उसमें कोई ग्रन्तर नहीं है । जो नायिला है वही मैं हूँ ग्रौर जो मैं हूँ वही वह नागिला है ।''

भवदेव - "तो सच कहो श्राविके ! क्या तुम्हीं नागिला हो ?"

श्राविका -- भंते ! मैं ही हूँ वह ग्रखण्ड ब्रह्मचर्य व्रत का पालन करने वाली ग्रीर रुधिर, मांस, मज्जा, मूत्र, पूरीषादि ग्रशुचि से परिपूर्णगात्रा नागिला।"

भवदेव श्राविका नागिला की ऋोर निर्निमेष दृष्टि से देखता हुआ चित्र-लिखित सा मौन खड़ा रहा ।

नागिला ने वातावरएा की निस्तब्धना को भंग करते हुए कहना म्रारम्भ किया – ''महामुने ! मैंने ग्रपनी पूज्या गुरुखीजी से एक बड़ा सुन्दर और शिक्षा- प्रद प्राख्यान सुना है। वह मैं प्रापको सुनाना चाहती हूँ। कृपया ध्यान से सुनिए :--

भवाटवी के संकटों से संवस्त एक मुमुक्षु ब्राह्म एा अपने पुत्र के साथ एक महाश्रमएा के पास पंचमहावरों की दीक्षा ग्रहएा कर तपण्चरएा करने लगा । वह कठिन श्रमएाचार का पूरी तरह से पालन करता हुआ भिक्षा में प्राप्त रूखे-सूखे भोजन से तप के पारणे करता । पर उसका पुत्र कठोर साधुमार्ग से विचलित होकर वार-बार उससे कहता - "खन्त ! मैं यह रूखा-सूखा भोजन नहीं खा सकता । खन्त ! मैं इस स्वादरहित और विरस, भिक्षा में मिले पेय पदार्थ -पानी ग्रादि भी नहीं पी सकता ।"

उस श्रमण ने अपने पुत्र को अनेक प्रकार से समभाया कि पंच यहावतों का पालन करने से दिव्य सुखों की उपलब्धि और अन्त में अक्षय शिव-मुख की प्राप्ति होती है। इस प्रकार कुछ समय तक तो वह छोटा मुनि अपने पिता के समभाने-बुभाने से येन-केन प्रकारेण श्रमणाचार का पालन करता रहा पर एक दिन उसने अपने पिता से स्पष्ट शब्दों में कह दिया कि जुरुक एवं नीरस खान-पान से उसकी शारीरिक शक्ति पूर्णरूपेण क्षीण हो चुकी है अतः वह अव एक क्षरा के लिए भी कठोर श्रमणाचार का पालन नहीं कर सकता। यह कह कर उसने साधु-वेश का परित्याग कर दिया और वह एक परिचित ब्राह्मण के घर पर काम-काज करने लगा।

वृद्ध मुनि ने निरतिचार श्रमण-धर्म का पालन करते हुए समाधिपूर्वक प्रायु पूर्ण की ग्रौर वे सौधर्मेन्द्र के सामानिक देव हुए। इधर कुछ समय पश्चात् बाह्येएं। ने उस युवक के साथ अपनी कन्या का पारिएग्रहरए करा दिया । विवाह के समय डाकुम्रों ने क्राह्मरण के घर पर ग्राक्रमण किया मौर नवविवाहित दम्पती उन डाकुक्रों द्वारा मौत के घाट उतार दिये गए । श्रमएाधर्म से च्युत भोगलोलुप वह बाह्यरणपुत्र म्रातंध्यान से मर कर महिष के रूप में उत्पन्न हुम्रा । बड़े होने पर उस भेंसे को एक कूर व्यक्ति ने खरीद लिया ग्रौर उससे भार ढोने का कार्य लेने लगा। वह उस पर ग्रथिक से ग्रधिक भार लादता और उस पर स्वयं बैठकर डंडों के प्रहार करता हुन्ना एक स्थान से दूस स्थान पर ले जाता । एक बार ग्रीष्मकाल की मध्यास्नवेला में उस भेंसे के स्वामी ने उस पर ग्रत्यधिक भार लादा ग्रौर उस पर वष्टिप्रहारों की वौछार करता हुग्रा एक गांव से दूसरे गांव की मोर बढ़ा । ग्रीष्म ऋतु की चिलचिलाती धूप के कारएए मार्ग की वालू आग की तरह जल रही थी । दुर्वह भार, लगुड़-प्रहार, भीषसा गर्मी और प्रतप्त बालु-करगों के कारएा भेंसे की जिह्वा बाहर निकल आई और वह आग की तरह जलती हुई घरती पर घड़ाम से गिर पड़ा । भेंसे के स्वामी ने इस पर कुढ़ हो पूरी शक्ति के साथ यष्टिप्रहार प्रारम्भ कर दिये । बेवस भैंसा मरसासन्न सा हो गया ।

सौधर्म देवलोक में देवरूप से उत्पन्न हुए व्राह्मएा मुनि ने महिए रूप में उत्पन्न हुए अपने पुत्र की दयनीय दशा देख कर उसे प्रतिबोध देने का निश्चय किया। वे ग्रपना पूर्व का खन्त मुनि का वेश बनाकर महिष के सम्मुख उपस्थित हुए ग्रौर मुनिचर्या से दुखित हो उनके पुत्र ने जो वाक्य कहे थे उन्हीं वाक्यों को महिष के समक्ष बार-बार दोहराने लंगे – "खन्त ! मैं यह नहीं कर सकता, वह नहीं कर सकता।"

खन्त के स्वरूप को देखकर महिष ने विचार किया – "मैंने ऐसा स्वरूप कहीं देखा है ग्रौर ये वाक्य भी परिचित से प्रतीत होते हैं।" इस प्रकार चिन्तन करते हुए महिष को जातिस्मरएा ज्ञान हो गया। उस महिष ने उस ही क्षरा मन हो मन देशविरति आवकधर्म धारएा कर जीवन भर के लिए ग्राशन-पान का परित्याग कर दिया। कुछ ही समय पश्चात् वह भैंसा मरकर ग्रनशन ग्रौर शुभ ग्रध्यवसायों के फलस्वरूप सौधर्म देवलोक में देवरूप से उत्पन्न हुग्रा।"

नागिला ने प्रक्षन किया – "मुने ! इस प्रकार तियँच योनि में पड़े हुए उस ब्राह्मएापुत्र का उसके पिता ने उद्धार किया । म्राफ्चर्य की बात है कि देवरूप से उत्पन्न हुए म्रापके बड़े भाई भवदत्त ने ग्रभी तक ग्रापको प्रतिबोधित करने का विचार तक क्यों नहीं किया ?"

ग्रन्त में नागिला श्राविका ने कहा – "महात्मन् ! यह जीवन जलबुद्दुद्द के समान झराविष्वसी है। यदि ग्राप श्रमराघर्म से विचलित हो गये तो संसार में मनन्तकाल तक परिश्रमरा करते रहेंगे। ग्रतः ग्रब भी सम्हलिए। भपने गुरु के पास लौट जाइए ग्रौर प्रायश्चित्त लेकर पंच महाव्रतों का पूरी तरह से पालन कीजिए। तप ग्रौर संयम से ग्राप ग्रन्ततोगत्वा समस्त कर्मों का क्षय कर ग्रवश्य ही ग्रक्षय, ग्रव्याबाध, ग्रनन्त शिवसुख प्राप्त करने में सफल हो सकेंगे।"

ठीक उसी समय नागिला के साथ ग्राई हुई बाह्यणी का पुत्र वहां भाषा श्रीर उसे किसी कारण से वभन हो गया । थोड़ी ही देर पहले **साई हुई सीर** बालक के मुंह से बाहर ग्रा गिरी । यह देख कर ब्राह्यणी ने अपने पुत्र से कहा – ''वरस ! इधर-उधर से चावल मांग कर मैंने तेरे लिए बड़े ही चाव से भरयन्त स्वादु खीर बनाई थी । यह सीर बड़ी ही स्वादिष्ट ग्रौर मीठी है ग्रतः इस वमन की हुई खीर को तुम पुनः खा लो ।''

- ) (क) जायं कुमो वि कारएम्बो वमर्एा। भणियं बंभरणीए ← जाय ! जाइऊ ए तंडुलाइणि मए कन्नो पायसो एसो ता भुज्जो वि मुंजेसु। झइ लट्ठं मिट्ठमेयं ति । [जम्बूस्वामी चरित (रत्नप्रमसूरिरचित)]
  - (ज) वसुदेवहिण्डी में दक्षिएा के लोभ से बमन करने की बात कही गई है। "एयम्मि देसयाले तीए माहएगिए दारगो पायसं भुंजिऊए आगतो भएाइ - भम्मो ! आ एतेह कोलालं जाव पायसं बमामि, ततो पुराो मुंजीहं मईब मिट्ठो, पुराो दक्षिएा हेउं ग्रन्नत्थ भुंजामि । तीए भएायं - पुत्त वंतं न भुंजेइ पूराो मलं ते दक्षिएाए, वरुच ग्रच्छमु सुहंति । [सम्पादक]

बाह्य स्त्री की बात सुनकर मुनि भवदेव ने कहा - ''धर्मशीले ! तुम वालक को यह क्या कह रही हो ? वमन की हुई वस्तु को खाने वाला व्यक्ति तो अत्यन्त निकृष्ट और घृसापात्र होता है।''

इस पर नागिला ने मूनि को सम्बोधित करते हुए कहा – ''महात्मन् ! **आप अपने ग्र**न्तर्मन को टटोलिए कि कहीं ग्राप भी वमितभोजी तो नहीं बनने जा रहे हैं ? क्योंकि एक वार, परित्यक्त मेरे इस मांस, मज्जा, ग्रस्थि स्नादि से बने शरीर को अपने उपभोग में लेने की झभिलापा से स्राप यहां स्राये हैं। स्राप बुरा न मानें तो मैं स्नापसे एक बात पूछूं ? चिरपरिपालित प्रव्रज्या का परित्याग करने का जो विचार आपके मन में आया है क्या इस वारे में आपको किचित्मात्र भी लज्जा का अनुभव नहीं होता ? यदि लज्जा का अनुभव होता है तो अब आप बाह्यरूपेस चिरकाल तक परिपालित श्रमसाचार का ग्रन्तमन से पूर्सारूपेस परिपालन कीजिए । जो कूत्सित विचार ग्रापके मन में ग्राये हैं उनके लिए ग्राचार्य मुस्थित के पास जाकर प्रायक्त्रित लीजिए।"

नागिला के हितप्रद एवं बोधपूर्ए वचन सुन कर भवदेव के हृदयपटल पर छाये हुए मोह के घने बादल तत्क्षण छिन्न-भिन्न हो गए और उसका ब्रज्ञान-तिमिराच्छन्न ग्रन्तःकरएा ज्ञान के दिव्य प्रकाश से ग्रालोकित हो उठा ।

उसने नागिला के प्रति हार्दिक कृतज्ञता प्रकट करते हुए शान्त निश्छल स्वर में कहा – ''श्राविके <sup>!</sup> तूमने मेरी ग्रन्तर्चक्षुओं को उन्मीलित कर दिया है। तूम्हारे उपदेश से मैंने अपने चिरपालित संयम मार्ग को हृदय से अपना लिया है। वस्तुतः तुमने मुफ्ते अन्धकूप में गिरने से बेचा लिया है । तुम मेरी सच्ची सहोदेरा श्रीर गुरुएगी तुल्य हो । तुमने मेरे ऊपर बड़ा उपकार किया है । मैं श्रव तुम्हारे कथनानुसार निर्दोष साधुधर्म का त्रिकरएा-त्रियोग से पालन करूंगा ।"

यह कह भवदेव वहां से प्रस्थान कर ग्राचार्य सुस्थित के पास पहुँचे ग्रौर अपने दोषों के लिए प्रायश्चित्त कर कठोर तपश्चरण में निरत हो गये । अनेक वर्षों तक श्रमराधर्म का पालन करने के पक्ष्यात् समाधिपूर्वक काल कर वह सौधर्मेन्द्र के सामानिक देव हुए । इधर नागिला भी अपनी गुरुसी के पास दीक्षित हो संयमधर्म की साधना करती हई देवगति की मधिकारिएगी बनी ।

# सागरवत्त झौर शिवकुमार

सौधर्म देवलोक की ग्राय पूर्ण होने पर भवदत्त का जीव वहां से च्यूत हो महाविदेह क्षेत्रान्तर्गत पुष्कलावती विजय में पुण्डरीकिएगी नगरी के चक्रवर्ती सम्राट् वज्यदत्त की महारानी यशोधरा के गर्भ में ग्राया । गर्भकाल में महादेवी को सागरस्नान का दोहद उत्पन्न हुम्रा जिसे चकवर्ती वच्चदत्त ने बड़े समारोह के साथ पूर्एं किया । गर्भकाल पूर्एं होने पर महारानी ने ग्रत्यन्त मनोहर एवं णुभलक्षेरगसम्पन्न पुत्र को जन्म दिया । गर्भकाल में सागर-स्तान के दोहद के कारए। माता-पिता ने पुत्र का नाम सागरदत्त रखा । अपनी परमाह्लादकारिएगी बाललीलाम्रों से माता-पिता म्रौर परिजनों के म्रानन्दोल्लास को बढ़ाते हुए बालक ने भैंशवावस्था को पार किया । सुयोग्य कलाचार्यों एवं म्रघ्यापकों से बालक ने समस्त कलाम्रों म्रौर विद्याम्रों में कुशलता प्राप्त की । युवा होने पर राजकुमार सागरदत्त का म्रनेक सर्वाङ्गसुन्दरी कुलीन कन्याम्रों के साथ पारिएम्रहरण कराया गया । वह मुररमगियों के समान रूपवती पत्नियों के साथ विविध भोगोपभोगों का उपभोग करता हुम्रा बड़ा ही सुखमय जीवन बिताने लगा ।

एक दिन शरद ऋतु में राजकुमार सागर अपनी पत्नियों के साथ प्रासाद के भरोसे में बैठा हुम्रा प्राकृतिक छटा का निरीक्षरण कर रहा था। उसने देखा कि क्षितिज के एक छोर से बादल उभरा भौर देखते ही देखते उसने ऐसा विशाल रूप धारएग कर लिया कि वह समस्त नभमण्डल पर छा गया। समस्त अम्बर सघन काली घनघटा से गहडम्बर बन गया। सहसा दक्षिएग-दिशा से पवन का एक भौंका ग्राया और कुछ ही क्षरणों में घनघोर मेघघटा छिन्न-भिन्न होकर न मानूम कहां विलीन हो गई।

राजकुमार की विचारधारा ने इससे एक नया मोड़ लिया। वह सोचने लगा - "जिस प्रकार बादलों का वह नयनाभिराम मनोहारी दृश्य क्षरण भर में ही जलबुद्बुद् की तरह शून्य में विलीन हो गया, ठीक उसी प्रकार यह राज्यलक्ष्मी, ऐश्वर्य, भोगोपभोग, सुख के सारे साज और शरीर तक भी एक न एक दिन बचानक ही नष्ट होने वाले हैं। दृश्यमान समस्त सांसारिक वस्तुओं का बादल के समान विनाश सुनिश्चित है - अवश्यंभावी है। विनाशशील वस्तुओं में मोह बस्तुतः महामूर्खता का द्योतक है। भोगी और भोग्य ये दोनों ही क्षणभंगुर है। इनमें आसक्ति का अर्थ है आत्मनाश-प्रपना सर्वनाश। भवभ्रमए बढ़ाने वाले इन विषयभोगों में लुब्ध होकर मैंने अपने मानव-जीवन की लाखों अमूल्य धड़ियां व्यर्थ ही बिता दी हैं। अब मुभे सजग होकर आत्मोदार के लिए अनवरत प्रयास करना चाहिए। वृद्धावस्था इस देह-पंजर को जर्जरित न कर दे, उससे पहले ही मुभे प्रहजित होकर अपनी आत्मा के उद्धार-कार्य में जूट जाना चाहिए।"

इस प्रकार चिन्तन करते हुए राजकुमार सागरदत्त को संसार से पूर्ए विरक्ति हो गई और उन्होंने दूसरे ही दिन अपने परिवार के श्रनेक सदस्यों के साथ अभयसार नामक आचार्य के पास भागवती-दीक्षा ग्रहएा कर ली। दीक्षा लेकर उन्होंने परम विनीत भाव से अपने आचार्य और ज्येष्ठ श्रमएों की लगन के साथ सेवा की और अध्ययन करते हुए गुरुकुपा से मुनि सागरदत्त स्वल्प समय में ही ज्ञास्त्रों के पारगामी बन गये। ज्ञास्त्राध्ययन के साथ-साथ उन्होंने घोर तपक्ष्वरस भी किया जिसके परिएग्रामस्वरूप उन्हें अवधिज्ञान की जपलब्धि हुई। वे अपने गुरु की सेवा और भव्य प्राणियों का उद्धार करते हुए अनेक क्षेत्रों में विचरण करने लगे।

उपर भवदेव का जीव भी देवायु पूर्ए होने पर सौधर्म देवलोक से च्यवन कर उसी पुष्कसावती बिजयान्तर्गत बीतकोका नगरी के नृपति पद्मरथ की रानी वनमाला की कुक्षि से पुत्र रूप में उत्पन्न हुम्रा । माता-पिता द्वारा उसका नाम शिवकुमार रखा गया । युवा होने पर शिवकुमार का ग्रनेक राजकन्याम्रों के साथ. पालिग्रहला हुम्रा ग्रौर वह देवोपम भोगों का उपभोग करने लगा ।

एक समय मुनि सागरदत्त ग्राम-नगरों में विचरते हुए बीतशोका नगरी पधारे । धर्मोपदेश के पश्चात् उन्होंने मासोपवास का पारएगा एक सार्थवाह के यहां किया । दान की महिमा में आकाश से पंच-दिव्यों की वृष्टि हुई । वसुधारा की बात सुनकर राजकुमार शिवकुमार भी दर्शनार्थ मुनि सागरदत्त की सेवा में पहुँचा । उसने बड़ी श्रद्धा से मुनि को वन्दन किया और उपदेश सुन कर प्रसन्न हुग्रा । उपदेश के पश्चात् शिवकुमार ने मुनि से पूछा – "श्रमएगशिरोमरे ! मुफ्ने आपको देखते ही ग्रत्यधिक हर्ष और परम उल्लास का अनुभव क्यों हो रहा है ? क्या मेरा आपके साथ कोई पूर्वभव का सम्बन्ध है ?"

मुनि सागरदत्त ने अवधिज्ञान से जान कर कहा – "ज्ञिवकुमार ! इससे पहले के तीसरे भव में तुम मेरे भवदेव नामक अनुज थे। तुमने मेरा मन रखने के लिए सद्यःपरिग्गीता नववधु को छोड़कर मेरी इच्छानुसार श्रमगत्व स्वीकार कर लिया। श्रमगाचार का पालन करते हुए आयु पूर्ण कर तुम सौधर्म देवलोक में महान् ऋदिसम्पन्न देव हुए। वहां भी हम दोनों में परस्पर प्रगाढ़ स्नेह था। उन दो भवों के स्नेहपूर्ण सम्बन्ध के कारण आज भी तुम्हारे हृदय में मेरे प्रति स्नेहसागर उमड़ रहा है। वीतरागमार्ग का पथिक होने से मेरे मन पर अब राग अथवा द्वेष का कोई प्रभाव नहीं होता । क्योंकि अब मैं संसार के समस्त प्राणियों को आत्मवत् समकता हूं।"

राजपुत्र शिवकुमार ने हर्षविभोर हो सांजलि मस्तक भुकाया और मधुर स्वर में कहा–"भगवन् ! म्रापने जो फरमाया वह तथ्य है। मैं इस भव में भी प्रव्रजित हो म्रापकी पर्युंपासना एवं म्रात्मकल्यारण की साघना करना चाहता हूं। मैं म्रपने माता-पिता की म्राज्ञा लेकर मभी भापकी सेवा में उपस्थित होता हूं।"

मुनि सागरदत्त ने कहा – "देवप्रिय ! गुप्त कार्य में प्रमाद नहीं करना ही श्रेयस्कर है ।"

तदनन्तर शिवकुमार ने राजभवन में पहुंच कर माता-पिता के सम्मुख अपनी आन्तरिक मभिलाषा प्रकट करते हुए कहा – "भम्ब-तात ! मैंने माज एक अवधिशानी मुनीश्वर से भपने पूर्वभवों का वृत्तान्त सुना । मुफ्ते संसार से पूर्ण विरक्ति हो गई है। मैं श्रमएा बन कर आरमकल्यारा करना चाहता हूं। अतः आप मुफ्ते प्रवजित होने की आज्ञा प्रदान कर मेरी आज्यात्मिक साधना में सहायक बनिये।"

अपने पुत्र की बात सुन कर महाराज पद्मरथ स्रौर महारानी वनमाला वज्जप्रहार से प्रताड़ित की तरह भवाक निषण्एा रह गये । म्रांखों से म्रशुधाराएं प्रवाहित करते हुए म्रत्यन्त करुए। म्रौर दीन स्वर में वे बोले -- ''वत्स ! तुम हमारे इकलौते पुत्र,हो। हमारे लिये एक मात्र तुम ही स्वर्ग, ग्रपवर्ग, त्रासा, शरसा ग्रौर प्रकाशपूर्ण कुलप्रदीप हो। हमारे प्रासा तुम्हारे सहारे से ही देहपंजर में रुके हुए हैं। तुम यह निश्चित समभो कि तुम्हारे प्रवजित होते ही हमारे प्रासा बिना नोड़ के पक्षी की तरह उड़ कर ग्रनन्त शून्य में विलीन हो जायेंगे।"

बहुत कुछ समभाने-बुभाने ग्रौर ग्रनुनय-विनय के पश्चात् भी जब शिव-कुमार को ग्रपने माता-पिता से प्रव्रजित होने की ग्रनुज्ञा प्राप्त नहीं हुई तो वह समस्त सावद्य योगों का पारित्याग कर विरक्त भाव से धीर-गम्भीर मुद्रा धारण किये राजप्रासाद में ही श्रमण की तरह स्थिर ग्रासन जमा कर बैठ गया। उसने हास-परिहास, ग्रामोद-प्रमोद, खेल-कूद, बोल-चाल, ग्रौर खान-पान तक का परित्याग कर दिया। वह एकाग्रचित्त हो ग्रन्त:पुर के एक कोने में इस प्रकार निलिप्तभाव से रहने लगा मानो किसी सुनसान बियावान निजंन वन में निवास कर रहा हो। माता-पिता, परिजन, एवं प्रतिष्ठित पौरजनों ने शिवकुमार को समभाने में किसी प्रकार की कोर-कसर नहीं रखी पर सब व्ययं। विरक्ति-मार्ग से कुमार को कोई किचित्मात्र भी विचलित नहीं कर सका। सभी प्रकार के उपायों के निष्फल हो जाने पर राजा पद्मरथ बड़ा चितित-हुग्रा। उसने ग्रन्त में टढ़धर्म नामक एक ग्रत्यन्त विवेकशील श्रावक को बुलाया ग्रोर उसे सारा वृत्तान्त सुना कर कहा--"श्रेष्ठिपुत्र ! तुम ग्रपने बुद्धिवल से येन-केन-प्रकारेण राजकुमार को ग्रन्न-जल ग्रहण करने के लिये सहमत कर हमें नवजीवन प्रदान करो।"

"राजन् ! मैं यथाशक्ति पूरा प्रयास करूंगा ।" यह कह कर श्रेष्ठिपुत्र दृढ़घर्मा राजकुमार शिवकुमार के पास पहुंचा। "निसीहि" "निसीहि" के उच्चा-रए के साथ दृढ़घर्मा ने राजकुमार के पास पहुंच कर मादक्षिएा-प्रदक्षिएापूर्वक साधुद्यों के समान संविधि वन्दन किया। तत्पश्चात् राजकुमार की प्रनुज्ञा प्राप्त कर स्थान को सावधानी से देख कर दृढ़धर्मा शिवकुमार के पास बैठ गया।

राजकुमार ने यह सब देख कर मन हीं मन विचार किया कि इस श्रावक ने मुफ्ने ठीक साधु की तरह नमस्कार क्यों किया है ? अपनी शंका के निवारएा हेतु उसने हढ़धर्मा से पूछा—"श्रेष्ठिपुत्र ! मैं साधु नहीं हूं। फिर भी तुमने मुभे साधु की तरह नमस्कार किया, इसका क्या कारएा है ?"

श्रोष्ठिपुत्र इढ़धर्मा ने उत्तर में कहा—"भाग्यवान् ! श्रमणों के समान मापके ग्राचरण को देख कर मुफ्ने बड़ी प्रसन्नता हुई है। यद्यपि इस प्रकार वन्दन-नमन मुनियों को ही किया जाना उचित है तथापि समस्त सदोष कार्यों का परित्याय करने के कारण ग्राप भाव-यति वन गये हैं मतः भापके समान त्यागियों को भी उस प्रकार नमन करना विनयमुलक जैनधर्म के ग्रनुसार ग्रनुचित मही है।"

इतना कहने के पश्चात् श्रावक इढ़धर्मा ने ज्ञिवकुमार से प्रश्न किया – "साधकश्रेष्ठ ! मुमुक्षु राजकुमार ! भापने मणन-पान, संभाषसादि का परिस्याग वयों कर दिया है ?" शिवकुमार ने उत्तर दिया - "इम्यकुमार ! मैने पंच महाव्रतों के पालन का टेढ़ संकल्प कर लिया है किन्तु मेरे माता-पिता मुभे प्रव्रजित होने की ग्राज्ञा प्रदान नहीं करते ग्रतः जब तक कि वे मुभे ग्रनुशा नहीं देते तब तक के लिये भाव-श्रमएारव को धारए। किये मैं घर में ही रह रहा हूं। मैं सभी प्रकार के सावद्य-कर्म के परित्याग की प्रतिज्ञा कर चुका हूं। ऐसी दशा में मैं सदोष ग्रज्ञन, वसन, पानादि ग्रहए। नहीं कर सकता ग्रीर न इन स्वजन-परिजनों के साथ संभाषए। ही कर सकता हूं।

श्रेष्ठिपुत्र दृढ़धर्मा ने शिवकुमार के वैराग्य की प्रशंसा करते हुए कहा-"कुमार ! साधनामार्ग में ग्रापका दृढ़ निश्चय वस्तुतः स्तुत्य है पर इस प्रकार अनशन करना तो उन्हीं महापुरुषों के लिये लाभप्रद हो सकता है जो कि कृतकृत्य हो चुके हैं । ग्राप तो साधक हैं । कर्मनिर्जरा हेतु ग्राप ग्रपने भावचारित्र का निर्वहन ग्रशन-पानादि के परिहार से तो ग्रधिक समय तक नहीं कर सकेंगे । ग्रन्न-जल के बिना तो शरीर कुछ ही समय में विनष्ट हो जायगा । यदि ग्राप ग्रावश्यक मात्रा में ग्रशन-पानादि ग्रहएा करते रहेंगे तो चिरकाल तक संयम का परिपालन कर कर्मसमूह को विनष्ट करने में ग्रधिकाधिक सफल हो सकेंगे । ग्रतः ग्रापके लिये यही श्रेयस्कर है कि जब तक माता-पिता ग्रापको प्रव्रजित होने की मनुज्ञा प्रदान न करें तब तक निरवद्य ग्रशन-पानादि ग्रावश्यकतानुसार ग्रहएा करते हुए ग्रपने घर में ही रह कर साधु तुल्य जीवन व्यतीत करें ।"

शिवकुमार ने कहा---''सुश्रावक ! ग्राप जो कह रहे हैं, वह ठीक है किन्तु यहां राजप्रासाद में रहते हुए प्राशुक अशन-पान-वसनादि का मिलना ग्रसंभव समभ कर ही मैंने इन सब का परित्याग किया है ।''

टढ़धर्मा ने कहा–''श्राप इसके लिये निश्चिन्त रहें । मैं यथासमय पूर्एंरूपेएा प्राग्रुक श्राहार-पानी-वस्त्रादि भिक्षा से प्राप्त कर झापको देता रहूंगा झौर झाप जैसे साधुतुल्य महापुरुष की एक विनीत शिष्य की तरह सभी प्रकार से सेवा करता रहूंगा ।"

इस पर शिवकुमार ने त्रपनी सहमति प्रकट करते हुए एवं अपने भतिकठोर अभिग्रह से टढ़धर्मा को परिचित कराते हुए कहा – "श्रावकोत्तम ! आप मेरे हित में यह आवश्यक समभन्ने हैं कि मैं भगन-पान ग्रहगा करता रहूं, तो मैं जीवन पर्यंत छट्ठभक्त की तपस्या करता रहूंगा भौर तप के पारगो के दिन भी आचाम्ल इत करूंगा।"

इस प्रकार शिवकुमार मौर श्रावक टढ़घर्मा ने परस्पर एक दूसरे का कहना मान लिया मौर वे दोनों ग्रपनी-ग्रपनी प्रतिज्ञानुसार कार्य में निरत हो गये ।

राजप्रासाद में रहते हुए भी शिवकुमार ने निस्पृहभाव से एक महाश्रमएा की तरह वारह वर्ष तक घोर तपक्ष्वरुए किया भौर ग्रंत में पण्डित-मरुएा से म्रायु पूर्ए कर वह पांचवें ब्रह्म देवलोक में ब्रह्म न्द्र के समान दश सागरोपम की मायु वासे महदिक मौर महान् तेजस्वी विद्युन्माली नामक देव के रूप में उत्पन्न हुमा। वहां वह प्रतिशय रूप सम्पन्न प्रमरसुन्दरियों के साथ अनक प्रकार के दिव्य भोगा का उपमुंजन करता हुय्रा ग्रत्यन्त सुखमय जीवन व्यतीत करने लगा । अपनी देवियों के साथ जिनेन्द्र भगवान के समवसरएा में जाकर वह प्रभु की अमृतोपम अमोघ वारगी के श्रवरग का भी ग्रानन्दानुभव करने लगा ।"

त्रिकालज भगवान महाबीर ने मगघ सम्राट् श्रेसिक को इस प्रकार ग्रायं जम्बू के चार पूर्वभवों का वृत्तान्त सुना कर फरमाया – "मगधेश ! यह वही भवदेव का जीव विद्युन्माली देव है। ग्राज से सातवें दिन यह देवायु की समाप्ति कर इसी राजगृह नगर के श्रेष्ठिमुख्य ऋषभदत्त की पत्नी घारिसी के गर्भ में अवतरित होगा । गर्भकाल की समाप्ति पर धारिसी इसे पुत्र रूप में जन्म देगी भौर इसका नाम जम्बूकुमार रखा जायगा । जम्बूकुमार विवाहित होकर भी श्रखण्ड ब्रह्मचारी रहेगा मौर विवाह के पश्चात् दूसरे ही दिन विपुल धन-सम्पत्ति का परित्यांग कर ग्रपनी सद्यःपरिसीता ग्राठों पत्नियों, ग्रपने मौर उन पत्नियों के माता-पिता, पल्लीपति प्रभव ग्रीर प्रभव के ४०० सावियों के साथ प्रवजित होगा ।

जम्बूकुमार इस ग्रवसर्पिणी काल में भरत क्षेत्र का ग्रन्तिम केवली भौर चरमशरीरी मुक्तिगामी होगा । उसके मोक्षगमन के पश्चात् भरत क्षेत्र से इस ग्रवसर्पिणीकाल में ग्रौर कोई मुक्त नहीं होगा ।"

इस पर श्रेरिएक ने भगवान् से पूछा – "प्रभो ! देवायु की समाप्ति का समय सन्निकट आने पर देवों के शरीर की कान्ति अक्सर तेजोविहीन हो जाती है पर इसके विपरीत विद्युन्माली देव का शरीर अत्यन्त तेजस्वितापूर्ण और परम कमनीय प्रतीत हो रहा है। ऐसा क्यों ? इसका क्या कारए। है ?"

प्रभु ने फरमाया -- ''म्राचाम्ल तप के प्रभाव से विद्युन्माली के शरीर की कान्ति इस समय जैसी तुम देख रहे हो उससे लक्ष-लक्ष गुनी प्रधिक कमनीय म्रोर तेजपूर्र्ण थी। देवायु पूर्ण होने का समय समीप म्रा जाने से वह कान्ति मब बहुत कम हो गई है।''

भगवान महावीर के मुख से विद्युन्माली देव के मूत बौर भावी भवों का वृत्तान्त सुनकर राजपि प्रसन्नचन्द्र का केवल-ज्ञानोत्सर्व मनाने के पश्चात प्रभु दर्शनों के लिए ब्राया हुया ग्रनाधृत देव हर्षातिरेक से ग्रानन्द विभोर हो बपने स्थान से उठा। उसने तीन बार प्रदक्षिणा कर भगवान महावीर को बड़ी ही श्रद्धा-भक्तिपूर्वक वन्दन किया और मधुर स्वर में कहने लगा – "ब्रहो ! धन्य है मेरा उत्तम कुल।"

े एवं च भयवन्नो सोऊंग चयगां - झणाढिन्नो जंबूदीवाहिवई.....तिविहं वंदिअण् मप्फोडेऊग, महुरेग सद्देगा - "झहो मम कुल उत्तम ति ।

[बसुदेव हिंडी, प्रथम मंग, पृष्ठ २४]

म्रनाधृत देव के उपरोक्त वचन सुन कर सम्राट् श्रेगिक ने म्राक्चर्य भरे स्वर में भगवान से पूछा – "प्रभो ! यह देव म्रपने म्रान्तरिक म्रानन्दोल्लास को प्रकट करते हुए म्रपने कुल की किस कारए प्रशंसा कर रहा है ? इसका वह कौनसा कुल है म्रोर यहां उसकी प्रशंसा का क्या प्रसंग है ?"

भगवान् महावीर ने कहा – "मगघेश ! 'यह जम्बूद्वीप का ग्राधिपति 'ग्रनाधृत' नामक देव है। यह ग्रपने देवभव से पहले के भव में इसी राजगृह नगर के गुप्तिमति नामक श्रेष्ठी का 'जिनदास' नामक छोटा पुत्र था। जिनदास के बढ़े भाई का नाम 'ऋषगदत्त' है जिसका ग्राज भी राजगृह नगर के समृद्ध श्रीमन्तों में प्रमुख स्थान है। सदाचारसम्पन्न होने के कारण ऋषभदत्त तो सर्वत्र सम्मानित होने लगा किन्तु उसका छोटा भाई जिनदास मद्यपी, वेश्यागामी ग्रौर जुग्रारी बन गया। ऋषभदत्त द्वारा अनेक प्रकार से समभाने-बुभाने पर भी जब जिनदास ने दुर्व्यसनों का परित्याग नहीं किया तो तंग ग्राकर ऋषभदत्त ने ग्रपने ग्रात्मीयों, परिजनों ग्रौर परिचितों को यह ज्ञापित कर जिनदास का परित्याग कर दिया – ''ग्रनेक दुर्व्यसनों से ग्रस्त जिनदास ग्राज से न तो मेरा भाई है ग्रौर न ग्रब उसके साथ मेरा किसी प्रकार का सम्बन्ध है।''

इतना सब कुछ होते हुए भी जिनदास ग्रपनी बुरी ग्रादतों का परिस्याग करने के स्थान पर ग्रौर ग्रधिक दुर्व्यंसनों का सेवन करने लगा। एक दिन जिनदास सेना के एक उच्च ग्रधिकारी के साथ झूतकीड़ा में निरत था। झूत में हार-जीत की धनराशि के सम्बन्ध में जिनदास ने कुछ ग्रानाकानी की इस पर सेनाधिकारी ने कुद्ध हो उस पर घातक हमला कर दिया। जिनदास सस्त्रप्रहार से ग्राहत होकर वहीं गिर पड़ा। ऋषभदत्त ने जब भाई के घायल होने की बात सुनी तो वह उसके पास पहुँचा। भाई को देखकर घायल जिनदास को ग्रपने दुष्कृत्यों पर बड़ा पश्चात्ताप हुग्रा। उसने ऋषभदत्त के चरणों पर ग्रपना शिर रख दिया ग्रौर उससे क्षमा-प्रार्थना करते हुए वह निराश एवं करुण स्वर में बोला – "भैया ! ग्रब मैं परलोक के लिए प्रयाण करने वाला हूँ। मुफ्ते ग्रापका कहा न मानने ग्रौर दुव्यंसनों में निरत रहने का बड़ा दु:ख है। ग्रब ग्रन्तिम समय में माप मुफ्ते घर्म का उपदेश देकर मेरा लोकान्तर सुधारने में मेरी कुछ सहायता कीजिये।"

भपने भाई को भरएगासन्न देख कर ऋषभदत्त ने उसे घैर्य दिलाते हुए म्राजीवन चतुर्विध म्राहार म्रौर म्रारम्भ – परिग्रह म्रादि का त्याग कराते हुए पंचपरमेष्टि-नमस्कार महामन्त्र का पाठ सुनाना प्रारम्भ किया । ग्रुभ परिएाम एवं नमस्कार महामन्त्र के प्रभाव से जिनदास मृत्यु के पश्चात् जम्बूद्वीप का म्रधिपति देव हुम्रा।"

"मेरे बड़े भाई का पुत्र भरत क्षेत्र से इस अवसर्पिगीकाल में मन्तिम केवली मौर मुक्तिगाकी होगा " – यह जानकर इसे मरयधिक प्रसन्नता हुई । इसी कारण इसने मानन्दविभोर होकर भाषेते कुल की प्रशंसा की है ।" त्रिकालदर्शी तीर्थंकर भगवान् महावीर के मुख से विद्युन्माली के पूर्वभवों और भावी-भव का वृत्तान्त सुन कर सबने प्रभु को नमन किया ग्रौर वे ग्रपने २ स्थान की ग्रोर लौट गये। उस देव की चारों देवियों ने केवली प्रसन्नचन्द्र राजषि को सांजलि शीश भुकाते हुए ग्रत्यन्त विनम्र एवं संभ्रम भरे स्वर में पूछा – "देव ! कृपा कर हमें भी बताइये कि सुरलोक की ग्रायु पूर्ण कर हम चारों कहा-कहां उत्पन्न होंगी ? विद्युन्माली देव से विछोह हो जाने पर क्या पुनः हमारा उनसे संयोग होगा ?"

राजर्षि ने फरमाया – "देवियो ! तुम चारों स्वर्ग से च्यवन कर इसी राजगृह नगर के निवासी वैश्रमएा, धनद, कुबेर तथा सागरदत्त नामक समृद्धि-शाली श्रेष्ठियों के यहां पुत्रियों के रूप में उत्पन्न होस्रोगी । वहां जम्बू कुमार के रूप में जन्म ग्रहएा किये हुए इस देव के जोव के साथ तुम चारों का पाएिग्रहएा संस्कार होगा । जम्बूकुमार के साथ-साथ तुम भी प्रवज्या ग्रहएा करोगी श्रौर संयम की सम्यक् रूपेएा साधना कर तुम चारों ग्रायु पूर्ण होने पर ग्रैवेयकों में देव रूप से उत्पन्न होवोगी ।"

केवली प्रसन्नचन्द्र से यह सुनकर कि भावी-भव में भी उनका परस्पर वियोग नहीं होगा – देवियां बड़ी प्रसन्न हुईं। उन्होंने श्रद्धावनत हो मुनि को नमन किया ग्रीर वे सब स्वर्ग की ग्रोर लौट गईं।

# ग्रायं जम्बू के माता-पिता

धन-जन ग्रौर सद्गुएा-समृद्ध मगध राज्य की राजधानी राजगृह नगर जिन दिनों उन्नति के उच्चतम शिखर पर ब्रारूढ था, उन दिनों मगधे सच्चाट् महाराज श्रेणिक बिम्बसार मगध पर शासन करते थे। श्रेणिक बडे धर्मनिष्ठ, न्यायप्रिय एवं लोकप्रिय नरेश थे। राजग्रह नगर में ऋषभदत्त नाम के एक ग्रति समृद्ध इम्य (श्रेष्ठी) रहते थे । उनके पास उनके पूर्वपूरुषों द्वारा न्याय से उपाजित विपुल सम्पत्ति थी। वह बड़े दयालु, दृढ़ प्रतिज्ञ, दानझील, दक्ष, विनयी ग्रौर विद्वान थे। पत्नी का नाम धारिएी था जो विशुद्ध शीलालंकार से ग्रलंकृत ग्रौर निष्कलंक एवं स्वच्छ स्फटिक मसि। के समान निर्मल स्वभाव वाली थी। श्रेष्ठी ऋषभदत्त ग्रौर उनकी पत्नी धारिसी का जिन-शासन के प्रति बडा <mark>स्रन्</mark>राग था । वे ऐहिक भोगों का उपभोग करते हुए बड़े संतोष से गुहस्य जीवन बिता रहे थे। सभी हब्दियों से सम्पन्न होते हुए भी संतति के म्रभाव में वे दोनों सदा चितित रहते थे। इम्य-पत्नी धारिएा को निस्संतान होने का बहुत बड़ा दुःख था । वह यदा-कदा इंस शोक से संतप्त हो मन ही मन विचार किया करती कि उन स्त्रियों का सुरसुन्दरियों के समान अनुपम रूप-लावण्य, सौन्दर्य मौर लक्ष्मी के समान मक्षय वेभव एवं सुखोपभोग की वियुल सामग्री किस काम की, जिनकी कुक्षि से एक भी संतति का जन्म नहीं हुआ। जिन दिनों इम्य पत्नी धारिएगि ग्रहनिंश इस प्रकार की चिन्ता में घूल रही थी उन्हीं दिनों एक समय

भगवान् महावीर के पंचम गएाधर ग्रार्थ सुधर्मा का वैभारगिरी पर पदार्पए हुग्रा। राजगृह नगर के नर-नारियों के समूह मार्य सुधर्मा के दर्शनार्थ वैभारगिरी की ग्रोर उमड़ पड़े। श्रेष्ठी ऋषभदत्त भी प्रपनी पत्नी धारिएगी के साथ सुधर्मा के दर्शनार्थ वैभारगिरी की ग्रोर प्रस्थित हुए। मार्ग में उन्हें जसमित्र नामक एक निमित्तज्ञ श्रावक मिले जो ऋषभदत्त के परम मित्र थे।

निमित्तज्ञ जसमित्र ने क्षेम कुशल के समाचारों के त्रादान-प्रदान के क्रनन्तर ऋषभदत्त से पूछा – "मित्रराज<sup>•</sup> भाभी का मुख प्रगढ़ चिन्ता से संतप्ता के समान श्यामल किस कारएा हो रहा है ?"

''तुम ही ग्रंपनी भाभी से पूछ लो'' – ऋषभदत के मुख से <mark>अपने प्रश्न का</mark> यह उत्तर सूनकर 'जसमित्र' ने धारिएी से उसकी चिन्ता का कार<mark>एा पूछा ।</mark>

धारिग्री ने अपनी आग्तरिक चिन्ता को हंसी की ओट में छुपाने का प्रयास करते हुए कहा – "देवर ! तुम्हारा निमित्तज्ञान बड़ा अद्भुत है। यह कैसी निमित्तज्ञता कि पूछने पर ही तुम्हें दूसरे के मन की वात बिदित होती है ? इस प्रकार तो प्रत्येक व्यक्ति अपने आपको निमित्तज्ञ कहला सकता है। मेरे मन की बात तुम अपने निमित्तज्ञान से विचार कर ही बताओ तब मैं समभूं कि बास्तव में मेरा देवर निमित्तज्ञ है।"

अपनी प्रिय कला पर परिहास के तीखे प्रहार से जसमित्र का अन्तमंन सहसा तड़प उटा। अपने निमितज्ञान का चमत्कार बताने की जसमित्र के मन में एक प्रवल लहर उठी। कुछ ही क्षरगों के गरगन-चिन्तन के पश्चात् उसने बड़ी टढ़तापूर्वक गम्भीर स्वर में कहा "भाभी ! आप पुत्रवती नहीं हैं अतः उत्तम पुत्र को जन्म देने की अभिलापा लिये आपका चित्त रातदिन प्रगाढ़ चिन्ता से संतप्त रहता है। सिद्धिप्रदायक शकुन हो रहा है। अव आपका मनोरथ सफल होने वाला है। आपकी कुक्षि से एक महान् प्रतापी पुत्र का जन्म होगा, जो हमारे इस भरत क्षेत्र का अन्तिम केवली होगा। आप स्वप्न में एक मूछों वाले सिंह को शोघ्र ही देखेंगी। उससे आपको मेरे कथन पर और अपनी कार्य-सिद्धि पर विश्वास हो जायगा। भाभी ! आपके इस कार्य में एक छोटा सा अंतराय-विध्न स्रवश्य है, वह किसी देवता की आराधना से दूर हो सकता है। पर वह देव कौन सा है यह मैं नहीं जानता।"

जसमित्र द्वारा की मई भविष्यवासी को सुनकर हर्पातिरेक से इभ्यपत्नी धारिसी का मन-मयूर नाच उठा। वह जसमित्र से वातें करती हुई ऋशभदत्त के साथ उपवन में पहुँची जहां सुधर्मा स्वामी विराजमान थे। ऋषभदत्त जसमित्र के साथ उपवन में पहुँची जहां सुधर्मा स्वामी विराजमान थे। ऋषभदत्त जसमित्र क्रीर धारिसी ने श्रद्धावनत हो भक्तिपूर्वक सुधर्मा स्वामी को वन्दन-नमन किया क्रीर तत्पण्वात् यथास्थान बैठकर सुधर्मा स्वामी का उपदेश सुनने लगे। उपदेश श्रवेग करते समय धारिसी ने मन ही मन सुधर्मा स्वामी से पूछने का विचार किया कि उसे पत्र प्राप्ति में हो रही बन्दराय को दुर करने के लिए किस देव को भनुकूल करना चाहिये । उसी समय सुधर्मा स्वामी ने वह सारा वृत्तान्त सुनाया कि किस प्रकार ऋषभदत्त का छोटा भाई मरते समय 'पंचपरमेष्टि-नमस्कारमंत्र के प्रताप से जम्बूद्वीप का ग्रधिपति ग्रनाधृत देव बना । धारिगाी ने ग्रपने ग्रन्तर में उठे प्रश्न का इसे उत्तर समफा ।'

सुधर्मा स्वामी की देशना के ग्रनन्तर ऋषभदत्त म्रपनी पत्नी धारिएगी के साथ ग्रपने घर लौट ग्राया । धारिएगी ने ग्रनाधृतदेव के साथ ग्रपने परिवार का म्रत्यन्त सन्निकट का सम्बन्ध होने के कारएग उसकी ग्राराधना प्रारम्भ की । धारिएगी ने जम्बूद्वीपाधिपति देव के नाम पर १००० ग्राचाम्ल व्रत किये ।<sup>3</sup>

जैसाकि श्रमएा भगवान् महावीर ने भगधपति श्रेरिएक के प्रश्न के उत्तर में बताया था – उस दिन से ठीक सातवें दिन विद्युत्माली देव ब्रह्मलोक से च्यवन कर ऋषभदत्त की पत्नी धारिएगी के गर्भ में ब्रवतरित हुन्ना। रात्रि के ब्रस्तिम चरए। में ब्रद्ध-जागृतावस्था में सोई हुई धारिएगी ने स्वप्न में मृगराजकिशोर एवं सुन्दर, सरस-सुगन्धित जम्बूफल ब्रादि को देखा।<sup>3</sup>

- भुनिवर गुएएपाल रचित जम्बूचरिय में "भगवं। कि मम पुत्तो होही नव ति ?" इस रूप में स्वयं धारिएंगी द्वारा मुधमां स्वामी के सम्मुख प्रक्ष उपस्थित करने तथा जसमित्र द्वारा उत्तर देने का उल्लेख है। इसमें बताया गया है कि जसमित्र ने धारिएंगी से कहा -"ग्रही श्राविके! श्रम्पा निग्नंथ जानते हुए भी इस प्रकार के सावदा प्रक्ष्तों का उत्तर नहीं देते। मैं तुम्हारे प्रक्ष्न का उत्तर देता हूँ। तीर्थंकर, चक्रवर्ती, भ्राचार्य, उपाध्याय, साधु, बलदेव, वासुदेव तथा जम्बूद्वीप समुद्र म्रादि की चर्चा के पश्चात् यह प्रक्ष्त किया गया है ग्रत: निश्चित रूप से तुम महाभाग्यवान पुत्र को जन्म दोगी। स्वप्न में जम्बूफल को देखने के पश्चात् तुम्हें मेरी बात पर विश्वास हो जायगा।" [सम्पादक] <sup>3</sup> (क) भयवं! जद्द इम एवं, ता ग्रह जम्बूदेवयाए नामेएा ग्रट्ठुत्तरसयं ग्रंबिलाएां काहामि [जम्बुचरियं, गुएएपाल; पु० ११]
  - (ख) सयमट्ठोत्तरमायंबिलाए मन्नेई धारिएगी धीरा। सिरिजबुदेवयाए, तह तन्नामेएा सुयनामं ।।१६८।। जंबुचरित्र, रत्नप्रभमूरि
- <sup>3</sup> (क) "मगहापुरे उसभदत्तो नाम इब्भो घारिणो नाम भारिया ……सा कयाइ सयएगया सुत्तं – जागरा पंच सुमिऐो पासित्ता पडिबुद्धा, तं जहा – विधूमं हुयवहं १, पउमसरं वियसियं – कमलकुमुदकुवलयउज्जलं २, फलभारनमियं च सालिवएां ३, गयं च गलित – जलवलाहकपंडुरं समुसियचउविसाएां ४, जंबुफलाणि य वण्एरसगंधोववेयाणि ५ ति । (वसुदेवहिण्डो, प्रथमोंऽश, पृ० २) तथा :-

[कल्पान्तर्वाच्यानि, पत्र ४१-४८, (हस्तलिखित, संवत् १४६९) ग्रलवर मंडार]

- (ख) सा अन्नया कयाई पच्छिमजामंसि पेच्छए मुमिरां । सीहं सरं समुद्दं दामं जलरां च जम्बुफले ।। (जम्बुचरियं, गुरापाल ]
- (ग) ग्रह मयरायकिसोर, सेयं मुमिसामि पासिऊग्रोसा ।
   पडिवृद्धा मन्त्रमा, तं माहद उसभदत्तस्स ॥१७१॥

(जंबुचरित रत्नप्रभमूरि)

208

स्वप्न देखने के तत्काल पश्चात् धारिएगी जग उठी श्रौर पति के पास जाकर ग्रतीव प्रसन्न मुद्रा में ग्रपने स्वप्न का हाल सुनाते हुए बोली – "प्रारणनाथ ! देवर जसमित्र के कथनानुसार मैंने स्वप्न में केसरीसिंह को देखा है। ग्रब मुभे पक्का विश्वास हो गया है कि हमारी जिंराभिलषित मनोकामना पूर्ण होगी।

अन्धे को दो ग्रांखें मिल जाने पर जिस प्रकार की प्रसन्नता होती है उसी प्रकार की प्रसन्नता ऋषभदत्त को हुई और उसने कहा – ''देवी ! जैसा कि भगवान महावीर ने फरमाया था, तुम वैसे ही महाप्रतापी पुत्र को जन्म दोगी ।'''

धारिएगी बड़े ही प्रमोद के साथ गर्भ को धारएग करती हुई ग्रपने श्रापको धन्य समफने लगी । गर्भकाल में धारिएगी को दीनदुखियों के दु:खों को दूर करने एवं श्रमएग – निग्नंथों को अशन-पानादि से प्रतिलाभित करने ग्रादि के प्रनेक दोहद उत्पन्न हुए । ऋषभदत्त और धारिएगी ने मुक्तहस्त से ग्रपार धनराशि व्यय कर उन दोहदों की बड़े हर्षोल्लास के साथ पूर्ति की ।<sup>3</sup>

ग्रनुकम से ज्यों-ज्यों गर्भ वढ़ने लगा त्यों-त्यों गर्भगत महापुण्यशाली प्रासी के प्रभाव से श्रेष्ठिपत्नी धारिसी की धर्म के प्रति ग्रभिरुचि उत्तरोत्तर बढ़ने लगी ।

गर्भकाल के परिषक्व होने पर धारिणि ने एक महातेजस्वी पुत्ररत को जन्म दिया। नवजात शिशु का वर्ग कॉंगकार कुसुम की केसर के समान और शरीर की कान्ति बालसूर्य के समान कमनीय थी। पुत्र-जन्म की खुशी में सेठ ऋषभदत्त के भव्य भवन में हर्पोल्लास का सुखद वातावरण व्याप्त हो गया। मंगलगीतों और विविध वाद्यवृन्दों की कर्णप्रिय धुनों से गगनमण्डल गुजरित हो उठा। लय और ताल पर नृत्य के साथ-साथ मंगल गान गाती हुई कोकिल-कंठिनी सुरवधूपम सुन्दरियों के नूपुरों की कर्णप्रिय धुनों से गगनमण्डल गुजरित हो उठा। लय और ताल पर नृत्य के साथ-साथ मंगल गान गाती हुई कोकिल-कंठिनी सुरवधूपम सुन्दरियों के नूपुरों की कंकारों और मुकोमल कंठारवों से मादकता मुखरित हो उठी। श्रेष्ठिवर ऋषभदत्त ने अपने श्रनुचरों, वन्दीजनों, याचकों एवं दीन-दरीद्रों को दिल खोल कर इतना द्रव्य लुटाया कि उनका दारिद्य सदा के लिए दूर हो गया। उसने ग्रपने सम्वन्धी एवं स्वजनों को भी द्रव्यालकारादि मे सम्मानित एवं संतुष्ट किया। वारह दिन तक वड़े ही ठाट-वाट के साथ ग्रहर्तिश मंगल महोत्सव मनाये गये। एक शुभ दिन एवं शुभ मुहूर्त में विशिष्ट ममारोह के साथ शिशु का नामकरगा किया गया। परिजनों एवं परिचितों को परम स्वादिष्ट पड्रस भोजन से तृत्त करने के पत्र्यत्र पुत्र का नामकरग्ग किया गया। माता द्वारा स्वल्न में जम्बूफल देखने और जुम्बद्वीपाधिर्यत

ै तेगा वि भग्भिया - पहागगी ते पुत्ती भविस्सति जहा वागरियो

-- वसुदेव हिंडी, प्र० ग्रंग, पृक २-३

<sup>३</sup> समुप्तनोय में दोहलो जिंग्गुसाहपूर्याए सीय विभवग्री सम्मागिग्रो ।

–यही, पूर्व ३

जैन धर्म का मौजिक इतिहास-द्वितीय भाग [ग्रायं जम्बू के मा०-पि०

श्रनाधृत देव की कृपा एव सान्निध्य के कारण सर्व लक्षरण-सम्पन्न पुत्र का नाम जम्बू रखा गया ।

विद्युन्माली देव के ब्रह्मलोक से घारिएी के गर्भ में ग्राने के कुछ ही समय पक्ष्वात् उसकी चारों देवियां भी अपनी-ग्रपनी देवी-आयु पूर्ए कर राजगृह नगर के प्रति समृद्ध श्रेष्ठियों के यहां पुत्रियों के रूप में उत्पन्न हुई । उन चारों कन्याओं और उनके माता-पिता के नाम इस प्रकार हैं :--

|            | <u>पुत्री</u> का नाम | षिता का नाम | माता का नाम |
|------------|----------------------|-------------|-------------|
| የ-         | समुद्रश्री           | समुद्रप्रिय | पद्मावती    |
| २.         | पद्मश्री             | समुँद्रदत्त | कमलमाला     |
| <b>ર</b> . | पद्मसेना             | सागरदत्त    | विजयश्री    |
| ٧.         | कनकसेना              | कुबेरदत्त   | जयश्री      |

लगभग उन्हीं दिनों चार ग्रन्थ कन्याग्रों ने भी राजगृह के सम्पन्न कुलों में जन्म ग्रहण किया । उनके तथा उनके माता-पिता के नाम इस प्रकार हैं :--

|    | युत्री का नाम | विताकानाम | माता का नाम |
|----|---------------|-----------|-------------|
| X. | नभसेना        | कुवेरसेन  | कमलावती     |
| ६. | कनकश्री       | अमरादत्त  | सुषेसा      |
| ૭. | कनकवती        | वसुषेगा   | बीरमती      |
| ٩. | जयश्री        | वसुपालित  | जयसेना      |

जम्बुकुमार जिस समय धारिएगे के गर्भ में ग्राये उसी दिन से श्रेष्ठिवर ऋषभदत्त की समृद्धि एवं सम्मान की उत्तरोत्तर ग्रभिवृद्धि होती गई ।

जिस प्रकार कल्पवृक्ष का पौधा कमशः वृद्धिगत होता है, ठोक उसी प्रकार पांच निपुर्एा धात्रियों की सार-सम्हाल एवं देख-रेख में बालक जम्बुकुमार बढ़ने लगे ।

योग्य ग्रायु होने पर वालक जम्बुकुमार केलिये सुयोग्य कलाचार्य के सान्निघ्य में शिक्षा की व्यवस्था की गई । कुशाग्र वुद्धि जम्बुकुमार ने दत्तचित्त हो पूर्ण विनय के साय अपने सुयोग्य आचार्य के पास शिक्षा प्राप्त की प्रौर युवावस्था में पदार्पण करने से पहले ही समस्त विद्याग्रों ग्रौर कलाग्रों में दक्षता प्राप्त कर ली ।

जम्बुकुमार के साथ उपरिवर्गित द्याठ श्रेष्ठि कन्याओं ने भी युवावस्था में पदार्पण किया । जम्बुकुमार की त्रति कमनीय सौम्य मुखाकृति उनके दयानुता,

- ै (क) कयजायकम्मस्स य से जंत्रुफललाभ जंत्रुदीवाधिषतिकयसन्तेभनिमित्तं कयं नाम 'जंबु' त्ति । – वसुदेव हिण्डी, प्र० ग्रंश, प्र० ३
  - (ख) महया महूसवेग्गं, से नामं निम्पियं सुह मुद्रुत्ते । दिन्नो जम्बू देवेग्ग् जंबुग्गमोत्ति तो होउ ॥ ।७३। जम्बूचरित्र (उपदेश माला, दोधट्रि से समुद्धत)

दूरदशिता ग्रादि स्रनेक अनुपम सद्गुगों की अभिव्यक्ति कर रही थी। प्रगाढ़ पूर्व-सम्बन्ध के कारएग जम्बुकुमार की यशोगाथाएं सुनते ही ग्रांठों श्रेष्ठि कन्यायों ने जम्बुकुमार को पतिरूपेग वरु करने का मन ही मन ग्रटल निश्चय कर लिया। सखी-सहेलियों के माध्यम से अपनी पुत्रियों की झान्तरिक अभिलाषाओं के ज्ञात होते ही ग्राठों बालायों के माता-पिता ने परम हर्ष का अनुभव करते हुए जम्बु-कुमार के माता-पिता के पास उनके इकलौते पुत्र जम्बुकुमार के साथ अपनी पुत्रियों के विवाह-प्रस्ताव रखे । ऋषभदत्त और धारिगी ने भी उनके उस प्रस्ताव को सहर्ष स्वीकार कर लिया।

### जम्बू को विरक्ति

उन्हीं दिनों भगवान महावीर के दिव्य संदेश को ग्रामों, नगरों तथा जनपदों में पहुंचाते हुए एवं मुमुक्षु भव्य प्रासियों के अन्तर्मन को प्रफुल्लित करते हुए ग्रार्य सुवर्मा अपने श्रमसास के साथ राजगृह नगर के गुराशील चैत्य में पधारे । सुधर्मा स्वामी के ग्रागमन का शुभ संवाद सुनते ही जम्बुकुमार के हर्ष का पारावार न रहा । वे एक शोधरागी एवं धार्मिक प्रवसरोचित रथ पर ग्रारुढ हो सुधर्मा स्वामी की सेवा में पहुंचे । उन्होंने सुधर्मा स्वामी को ग्रगाध श्रद्धा ग्रौर परमाभक्ति से विधियुक्त वन्दन-नमन किया और धर्मपरिषद् में यथास्थान बैठ गये ।

अमृत की घनघटा से जिस प्रकार अमृतवर्षा की ही अपेक्षा की जाती है, उसी प्रकार अर्हन् भगवान् के समान समस्त तत्वों की विशद् व्यास्या करने वाले आयें सुधर्मा ने धर्मपरिषद् को उद्दिष्ट कर आध्यात्मिक उपदेश देना प्रारम्भ किया। उन्होंने अपनी देशना में जीव, अजीव, पुण्य-पाप, आसव, बंध, संवर निर्जरा तथा मोक्ष के स्वरूप का सब के लिये बोधप्रद विशद् विवेवन किया। मानवभव की महत्ता बताते हुए उन्होंने फरमाया – "भव्यो ! विश्वहित्तैषी भगवाम् महावीर के उपदेशानुसार आचरएा करके भव्य प्राणी भवसागर को पार करने में सफल हो सकते हैं। अतः मानव मात्र को इस प्राप्त अवसर का लाभ उठाना चाहिये।

ग्राध्यात्मिक ज्ञान के अभाव में मानव भौतिक एषरणाग्नों के पीछे झहनिश भागता है और भव सागर में ग्राधिक हानि-लाभ के उतार-चढ़ावों के कारण उठी उत्तुंग तरंगों की थपेड़ें खाता हुग्रा ग्रनन्त काल तक भवभ्रमए करता रहता है। काम भोगों के क्षणिक एवं दुखांत काल्पनिक सुख में लुब्ध मानव यह नहीं सोचता कि पवन के प्रवल भोंकों से भकभोरित वृक्षों से तड़ातड़ भड़ते हुए पत्तों की तरह प्राणियों का जीवन क्षणिक ग्रौर ग्रनिश्चित है। वादल में से जिस प्रकार पानी तीव्र वेग से भरता है उसी प्रकार मानव की आयु प्रतिक्षण क्षीण होती जा रही है। जो वियजनों का संयोग है वह वस्तुतः वियोगान्त है ग्रौर लक्ष्मी विजली की चमक के समान क्षणिक, चंचल एवं ग्रस्थिर है। वुद्धिमान मानव वही हैं जो ग्रायु, यौवन, कामभोग, लक्ष्मी एवं ग्ररिर को क्षण विध्वसी समफ कर सम्यज्ञान, सम्यग्दर्शन और सम्यक्चारित्र रूपी रत्नत्रयी को ग्रहण कर इनकी सम्यक्ष्रपेग आराधना-पालना करते हुए ग्रनन्त, ग्रव्यावाध, ग्राध्वत ग्रिवसुल की प्राप्ति हेतु दढ़ निश्चय के साथ प्रयत्नशील रहते हैं। जो प्राणी इस वास्तविकता को न. समभ कर ग्रथवा समभते हुए भी मोह के बन्धनों से जकड़े हुए रह कर प्रमाद एवं ग्रालस्य के वशीभूत हो ग्रपनी ग्राध्यात्मिक उन्नति के कार्य में ग्रकर्मण्य रहते हैं. वे इस भयावह विकट भवाटवी में सदा सर्वदा ग्रसहायावस्था में भीषए एवं दारुए दू.खों को भोगते हुए भटकते रहते हैं।''

ग्रायं सुधर्मा स्वामी के इस हृदयस्पर्शी उपदेश को सुनकर जम्बुकुमार का हृदय बैराग्य से ग्रोतप्रोत हो गया। अपने अन्तर में ग्रसीम आत्मतोष का अनुभव करते हुए वे ग्रायं सुधर्मा के समीप ग्राये ग्रौर सविधि वन्दन के साथ ग्रायं सुधर्मा के पावन चरणों में ग्रपना शीश रखते हुए ग्रति विनीत स्वर में बोले-"स्वामिन् ! मैंने ग्रापसे सच्चे धर्म का स्वरूप सुना। मुफे वह बड़ा रुचिकर ग्रौर ग्रानन्दप्रद लगा। ग्रापके द्वारा बताये गए धर्म के स्वरूप पर मेरे हृदय में प्रगाढ श्रद्धा उत्पन्न हुई है। मैं ग्रव ग्रपने माता-पिता से ग्राजा प्राप्त कर ग्रापक चरणों की शरण में दीक्षित हो ग्रात्म कल्याग करना चाहता हूँ।"

द्यार्यं सुधर्मा ने कहा – ''सौम्य ! जिससे तुम्हें सुख हो, वही कार्य करो, शुभ कार्यं में विलम्ब करना उचित नहीं।''

जम्बुकुमार ने आर्थ सुधर्मा को प्रसाम किया और रथासढ हो वे दुतगति से अपने भवन की ओर लौटे । नगर के ढार पर अनेक रथों, यानों और वाहनों की भीड़ देख कर विलम्ब की आशंका से सारथी को दूसरे ढार से नगर में प्रवेश करने का आदेश दिया। सारथी ने 'जो आजा' कह कर णीश्र ही रथ को मोड़कर नगर के दूसरे ढार की ओर बढ़ा दिया।

### ग्रति धोर प्रतिज्ञा

शत्रुग्रों का संहार करने के लिए उस द्वार पर मजबूत रस्सों से णिलाएं, शतघनी, कालचक ग्रादि संहारक शस्त्र लटकाये हुए थे। जम्बुकुमार ने उनको दूर से ही देख कर मन ही मन सोचा – ''इन शस्त्रों में में यदि कदाचित एक भी शस्त्र मेरे रथ पर गिर जाए तो बिना व्रत ग्रहगा किए ही मेरी मृत्यु मुनिण्चित है ग्रौर मैं दूर्गति का ग्राधिकारी हो सकता हं।''

इस प्रकार का विचार ग्रांते ही जम्युकुमार वे गुग्गणील चैत्य को और रथ लौटाने का सारथी को आदेश दिया। ''यथाजापयति देव !'' कह कर सारथी ने भी रासों के संकेत से रथ को धुमाया ग्रीर आणुगामी अश्व रथ को लिए गुग्गणील चैत्य की ओर सरपट चले। कुछ ही क्षगों में रथ उपवन के द्वार पर जा रुका। जम्युकुमार रथ से उतर कर आर्य सुधर्मा की सेवा में पहुँचे ग्रीर सविधि वन्दन के पश्चात् उन्होंने निवेदन किया – ''भगवन् ! मैं आजीवन व्रहाचर्य जत ग्रहग्ग करना चाहता हूँ।''

कल्पान्तर्वाच्यानि, पत्र ४१-४२ (हस्तलिसित), अलवर भण्डार

जम्बुकुमार की प्रार्थना पर झार्य सुधर्मा ने भी उन्हें जीवन पर्यन्त ब्रह्मचारी रहने का व्रत ग्रहण करवाया । व्रत ग्रहण के पश्चात् जम्बुकुमार ने पुनः बड़ी श्रद्धा से स्रार्थ सुधर्मा को प्रणाम किया स्रौर रथ में बैठकर स्रपने घर पहुंचे ।

# माता-पिता के समक्ष प्रवृजित होने का प्रस्ताव

अपने विशाल भवन के प्रांगरण में पहुँचते ही जम्बुकुमार रथ से उतर कर सीधे अपने माता-पिता के पास पहुंचे । माता-पिता को प्ररणाम कर जम्बुकुमार ने उनसे निवेदन किया – ''अम्ब तात ! मैंने ग्राज ग्रार्थ मुधर्मा स्वामी के पास जिनेन्द्र भगवान् द्वारा प्ररूपित सारभूत धर्मोपदेश सुना।''

माता धारिगी ने अपने प्रागप्रिय पुत्र जम्बू की बलैयां लेते हुए स्नेह-सिक्त स्वर में कहा – "वत्स ! तुम परम भाग्यशाली हो कि तुमने ऐसे महान् धर्म-धुरीगा धर्मोपदेशक के दर्शन, वन्दन-नमन एवं उपदेशश्रवगा से ग्रपने नेत्रों, शिर, कर्णारन्ध्रों, ग्रन्तःकरणा एवं जीवन को सफल किया।"

जम्बुकुमार ने पुनः कहा - "ग्रम्ब-तात ! सुघर्मा स्वामी के उपदेश को सुनकर मेरे अन्तर के पट खुल गये, मुभे मेरे कत्तंव्य का और सत्पथ का वोध हो गया, मेरे अन्तर में उस अक्षय-अमर-परमपद को प्राप्त करने की उत्कट अभिलाषा उत्पन्न हुई है, जहां जन्म, जरा, मृत्यु और रोग-शोक आदि के लिए कोई स्थान नहीं है। संकट के समय शत्रु से नगर की रक्षार्थ नगर के द्वार पर विशाल शिलाखण्ड एवं गोले यन्त्रों में रखे हुए हैं। उन्हें देख कर मुभे ऐसा अनुभव हुआ कि यदि उनमें से एक भी शिला खण्ड अथवा गोला मेरे ऊपर गिर जाय तो अत्रती दशा में मेरी मृत्यु हो सकती है। अतः मैं लौट कर पुनः सुधर्मा स्वामी की सेवा में उपस्थित हुआ और उनसे मैंने आजीवन ब्रह्मचारी रहने का वत प्रहरण किया। पूज्यो ! मैं सुधर्मा स्वामी के पास आईती दीक्षा प्रहरण कर उस परमपद की प्राप्ति हेतु प्रयास करने का हढ़ निश्चय कर चुका हूँ। कृपा कर आप मुभे दीक्षित होने की आजा प्रदान की जिये।"

म्रपने प्राराप्रिय एक मात्र पुत्र के मुख से म्राजीवन ब्रह्मचर्य व्रत ग्रहण करने एवं प्रव्रजित होने की बात सुनते ही ऋषभदत्त मौर धारिणी के हृदय पर वज्याघात सा लगा और वे कुछ क्षणों के लिए मूछिन हो गये। मूच्छा दूर होने पर वे दोनों म्रपनी ग्रांखों से म्रविरल म्रश्नुधाराएं बहाते हुए बड़े दीन स्वर में बोले – ''प्रिय पुत्र! तुम ही हमारे मनोरथों को पूर्ण करने वाले हो। तुम्हारे बिना हमारा जीवन दूभर हो जायगा। तुमने म्रार्थ सुधर्मा स्वामी से जिनेन्द्र द्वारा प्ररूपित धर्मोपदेश सुना, यह तो बहुत म्रच्छा किया। परम्परा से हमारे म्रनेक पूर्वज भी जिन शासन के श्रद्धालु भक्त रहे हैं पर जहां तक हमने सुना है, उनमें से किसी ने प्रक्रज्या ग्रहण नहीं की। हम दोनों भी बहुत समय से जिनोपदेश सुनते झा रहे हैं पर ग्राज तक हमारे मन में कभी इस प्रकार का निश्चय उत्पन्न नहीं हुमा। ऐसी दशा में तुमने ग्राज एक ही दिन में ऐसी कौनसी विशिष्टता उपलब्ध करली है जिसके कारए। तुम प्रव्रजित होने की बात कह रहे हो ?"

इस पर जम्बुकुमार ने कहा – ''तात-भात ! संसार में कई लोग ऐसे होते हैं जो बहुत समय के पश्चात् कर्त्तव्याकर्त्तव्य का निश्चय कर पाते हैं स्रौर कुछ लोग स्रति स्वल्ग समय में विशिष्ट परिज्ञा प्राप्त कर लेते हैं।'' विशिष्ट परिज्ञा के उदाहरणास्वरूप जम्बुकुमार ने अपने माता-पिता को एक श्रेष्ठिपुत्र का निम्न-लिखित स्राख्यान सुनाया :--

"किसी समय एक प्रसिद्ध नगर में अप्सरा के समान सुन्दर गुएाजा नाम की एक गएिका रहती थी। प्रदीप पर पतंगों की तरह उसके रूप-लावण्य की छटा पर बिमुग्ध हो देश-विदेश के अनेक रसिक राजपुत्र, अमात्यपुत्र और इभ्यपुत्र उसके यहां ग्राकर अपना सर्वस्व लुटाते रहते थे। उस गएिका के प्रेम में पागल से बने वे तरुएा जब अपना समस्त वैभव व्यय कर अपने-अपने घरों की श्रोर लौटने के लिए समुद्यत होते तब वह उन्हें कहती-"आप तो मुभे छोड़कर जारहे हैं लेकिन मैं कृतघ्ना नहीं हूं। मेरे स्मृतिचिह्न के रूप में ग्राप मेरे पास से कोई न कोई बस्तु अवश्य लेते जाइये।"

विदाई की बेला में गरिएका की उपर्युक्त बात सुनकर वे लोग गरिएका द्वारा उपभुक्त करकंकरा, हार, भुजबन्ध प्रादि आभूषराों में से कोई एक आभूषरा लेकर भ्रपने घर की राह पकड़ते ।

अपना सर्वस्व लुटा चुकने के पश्चात् एक बार एक इम्पपुत्र की वहां से विदाई का समय आया तो गणिका ने उसके समक्ष भी ग्रपनी वही बात दोहराई। वह श्रेष्ठी-पुत्र एक निष्णात रत्नपरीक्षक था। उसने गणिका का प्रमूल्य पंचरत्नों से जटित स्वर्णनिर्मित पादपीठ देखा ग्रौर कहा - "सुमुखि ! मैं तुम्हें भपना सर्वस्व समर्पित कर चुका हूँ ग्रतः तुम से कुछ भी लेना अपने सम्मान के मनुकूल नहीं समफता। फिर भी तुम्हारे सुकोमल हृदय को ठेस न पहुंचे इस हष्टि से तुम्हारी इच्छा रखने हेतु चाहता हूँ कि सदा तुम्हारे पैरों नीचे रहने वाला यह पाद पीठ दे दिया जाय। बस, तुम्हारे स्मृति-चिह्न के रूप में मेरे लिए यही पर्याप्त है।"

गरिएका ने बड़े श्राग्रहपूर्ण शब्दों में कहा -- ''श्रापने ऐसी स्वल्प मूल्य की वस्तु क्या मांगी ? कोई ग्रौर बहुमूल्य वस्तु मांगिये ।''

अष्ठिपुत्र रत्नों का कुशल पारखी था। उसने पादपीठ को गरिएका के घर की सारभूत वस्तु समभकर कहा – ''मुभे तो सदा तुम्हारे पैरों के नीचे रहने वाली यही साधारए। वस्तु प्रिय है।''

मन्ततोगत्वा गरिएका ने म्रपना पादपीठ श्रेष्ठिपुत्र को दे दिया । श्रेष्ठि-पुत्र उस पादपीठ को लेकर भ्रपने घर लौट ग्राया । उसने पादपीठ के कीमती

210

प्रयजित होने का प्रस्ताव] केवलिकाल : आर्य जम्बू

रत्नों से विपुल प्रथोंपार्जन किया और वह दीर्घ काल तक सुखपूर्ण जीवन व्यतीत करता रहा ।

विशेष परिज्ञा वाले श्रेष्ठिपुत्र के हल्टांत की दार्ष्टान्तिक रूप में व्याख्या करते हुए जम्बूकुमार ने कहा – "जिस प्रकार उस श्रेष्ठिपुत्र ने सारभूत वस्तु को ग्रहण कर लम्बे समय तक सुखोपभोग किया, उसी प्रकार मैं भी सुधर्मा स्वामी के उपदेश में से सारभूत प्रमूल्य वस्तु – प्रव्नज्या को ग्रहण कर ग्रनन्त, शास्वत सुख स्वरूप परमपद मोक्ष को प्राप्त करना चाहता हूँ। ग्रतः आप मुभे प्रव्रजित होने की ग्राज्ञा प्रदान कर परमपद प्राप्त करने के मेरे लक्ष्य में सहायक बनिये।"

जम्बुकुमार द्वारा सहज भाव से प्रकट किये गये इन उद्गारों एवं अन्त-स्तल से प्रस्तुत की गई तथ्यपूर्ण युक्तियों से श्रेष्ठिदम्पति को विश्वास हो गया कि जम्बू के ग्रंतःकरण में प्रवजित हो, परमपद प्राप्त करने की उल्कट एवं ग्रमिट ग्रभिलाषा उत्पन्न हो चुकी है, वह ग्रव किसी भी दशा में गृहस्थाश्रम में रहने वाला नहीं है। फिर भी उन्होंने ग्रत्यधिक स्नेह के कारए जम्बुकुमार को ग्रौर कुछ दिन गृहवास में रहने का अनुरोध करते हुए ग्राग्रहपूर्ण स्वर में कहा – "पुत्र ! इस बार तो तुम प्रव्रजित होने का विचार त्याग दो। हां, जब विभिन्न क्षेत्रों में विचरण करते हुए सुधर्मा स्वामी पुनः यहां पधारें तब तुम उनके पास दीक्षित हो जाना।"

जम्बुकुमार ने अपने लक्ष्य से किचित्मात्र भी विचलित हुए बिना विविध युक्तियों से धर्म को महत्ता एवं दुर्लभता सिद्ध करने वाली अपनी बात को प्रारम्भ रखते हुए कहा – "तात-मात ! यदि मैं अभी प्रवजित हो जाऊं तो निश्चित रूपेग अपने लक्ष्य की प्राप्ति में सिद्ध हो सकूँगा। काल का क्या भरोसा ? अतः मेरे हित को ध्यान में रखते हुए आप मुभे अभी ही प्रवजित होने की आजा प्रदान कर दीजिए।"

ग्रपने प्राशाधिक प्रिय पुत्र के भावी विछोह को टालने का एक और प्रयास करते हुए श्रेष्ठिवर ऋषभदत्त ने पुनः बड़े दुलार भरे स्वर में कहा – "वरस ? तुम्हारे पास सभी प्रकार के सुखोपभोग का ग्रनन्यतम साधन – विपुल वैभव विद्यमान है। मानव-मन जिन सुखों के उपभोग के लिए सदा लालायित रहता है, जिन सुखोपभोगों को प्राप्त करने में ग्रधिकांश मानव जीवन भर ग्रहनिश ग्रयक परिश्रम करते रहने के उपरान्त भी सफल नहीं होते, वे सब सुखोपभोग तुम्हें तुम्हारे प्रबल पुण्य के प्रताप से सहज ही प्राप्त हैं। ग्रतः यथेप्सित विषय – सुखों एवं विविध भोगोपभोगों का जी भर ग्रानन्द लूटने के पश्चात् तुम दीक्षित हो जाना।"

इस पर जम्बुकुमार ने ग्रपने माता-पिताको विषय-लोलुपताकी भयावहता बताते हुए एक बन्दर का हष्टांत सुनाया जो विषयासक्ति के कारए। शिलाजीत से चिपक कर मर गया था । विषयासक्ति के कारए। हुई बन्दर की मृत्यु के हष्टांत को दार्थ्टान्तिक रूप में घटित करते हुए कुमार ने कहा - "ग्रम्बतात ! ग्रभी तो मुभे बाले भाव के कारए केवल भोज्य पदार्थों की ही अभिलाषा रहती है । ग्रभी रसनेन्द्रिय के आस्वाद-सुख से ही प्रतिबद्ध हूँ जिससे कि मैं ग्रभी ग्रपने ग्रापको बड़ी ग्रासानी में उन्मुक्त कर सकता हूँ । किन्तु यदि मैं पांचों ही इन्द्रियों के विषय सुखों में ग्रासक्त हो गया तो मैं भी उस विषयलोलुप बन्दर की तरह दयनीय एवं दु:खपूर्ए मृत्यु को प्राप्त हो अन्ततोगत्वा ग्रनन्त भव अमरा के भवर में फंस कर अनन्त दु:खों का भागी बन जाऊंगा । ग्रम्ब-तात ! मैं भवंश्रमएा की विभीषिका से भवश्रान्त हूँ । कृपा कर मुभे प्रबजित होने की ग्राजा प्रदान कीजिए । जिस प्रकार मकड़ी के जाल के तन्तु मच्छर ग्रादि क्षुद्र कीटों को तो ग्रपने पाश में ग्राबद्ध कर सेते हैं किन्तु मत्त गजेन्द्र को नहीं बांध सकते, ठीक उसी प्रकार ऐहिक तुच्छ विषय सुख केवल कापुरुषों को ही ग्रपने वशवर्ती बना सकते हैं, प्रबुद्ध चेतस को नहीं । भ"

जम्बू ढ़ारा कही गई उपरोक्त बातें सुन कर मां घारिएगी इस भय से ग्रधीर हो उठी कि अब तो उसका पुत्र निक्चित रूप से प्रव्रजित हो जायगा। उसने करुएा रुदन करते हुए कहा – "पुत्र मैं चिरकाल से अपने हृदय में इस आशा को संजोये बैठी हूं कि एक बार वरवेश में तुम्हारा मुख-कमल देखूँ। यदि तुम मेरे चिराभिलषित इस मनोरथ को पूर्ए कर दो तो मैं भी तुम्हारे ही साथ दीक्षा ग्रहएग कर लूँगी।"

उत्तर में जम्बुकुमार ने कहा – "भ्रम्ब ! यदि स्रापकी ऐसी ही इच्छा है तो मैं उसकी पूर्ति करने को तैयार हूँ। परन्तु इसके साथ एक शर्त है कि म्रापकी मनोरषपूर्ति के उस शुभदिन के पश्चात् किर म्राप मुफ्रे प्रव्रजित होने से नहीं रोकेंगी।"

धारिएगी ने संतोष की सांस ली, मानो डूबते हुए को तिनके का सहारा मिल गया हो । मां के ममता भरे मन में इस विचार से ग्राशा की किरएा प्रकट हुई कि बड़े से बड़े योगियों को विचलित कर देने के लिए एक ही रमएगी पर्याप्त होती है । परम रूप-लावण्य एवं सर्व गुएासम्पन्न उसकी आठ बधुएं ग्रपने सम्मोहक हाव-भावों एवं नेत्र-बाएगों से उसके पुत्र को भोगमार्ग की ग्रोर ग्राकृष्ट करने में ग्रवश्य ही सफल हो जायेंगी ।

उसने हर्षमिश्रित स्वर में कहा – "वरस ! जो तुम कह रहे हो वही होगा। हम लोगों ने पहले से ही तुम्हारे श्रनुरूप सर्व गुएासम्पन्न ग्रतिशय रूपवती श्राठ श्रेष्ठि कन्याग्रों का तुम्हारे साथ विवाह करने हेतु वाग्दान स्वीकार कर रखा है। वे ग्राठों ही श्रेष्ठी-परिवार जिन शासन में श्रद्धा-प्रनुराग रखने वाले एव सम्पन्न हैं। मैं ग्रभी उन ग्राठों सार्थवाहों को सूचना शिजवाती हूँ।"

ै विषयगर्णः कापुदर्थं करोति वज्ञवतिनं न सत्पुरुषम् । बघ्नाति मज्ञकमेव हि लतातन्तुर्ने मातक्रम् ।।



अैष्ठिवर ऋषभदत्त ने तत्काल विश्वस्त संदेशवाहकों के साथ उन आठों सार्थवाहों के पास संदेश भेजा । उसमें यह स्पष्ट कहला दिया कि विवाह हो जाने के पश्चात् जम्बुकुमार प्रव्रजित हो जायेंगे, ग्रतः सभी बातों पर सुचारु रूप से विचार कर शीघ्र उत्तर दिया जाय ।

संदेश में जम्बुकुमार के दीक्षित होने की बात सुन कर उन सभी सार्थवाहों के हृदय पर गहरा ग्राघात पहुंचा । वे चपनी पत्नियों के साथ इस विषय में विचार करने लगे कि समूपस्थित समस्या का हल किस प्रकार किया जाय ।

ग्राठों श्रेष्ठि-कन्यान्नों ने भी जम्बुकुमार के दीक्षित होने ग्रौर ग्रपने माता-पिता के पास श्रेष्ठि ऋषभदत्त के यहां से प्राप्त संदेश की बात सुनी। समान निश्चय वाली उन सभी कन्यान्नों ने ग्रपने माता-पिता से स्पष्ट शब्दों में कह दिया – ''ग्रापने हमें उन्हें वाग्दान में दे दिया है। ग्रब धर्म से वे ही हमारे स्वामी हैं। वे जिस पथ का ग्रवलम्बन करेंगे, चाहे वह कितना ही दुर्गम ग्रथवा कण्ट-काकीर्एा क्यों न हो, हमारे लिये भी वही प्रशस्त पथ होगा। ग्राप ग्रौर किसी बात का विचार नहीं करें।''

कन्याग्रों के टढ निश्चय को सुन कर उनके पिता सार्थवाहों ने ऋषभदत्त को विवाह की स्वीकृति का संदेश प्रैषित कर दिया । दोनों स्रोर विवाह की तैयारियां होने लगीं ।

### जम्मू का विवाह

विवाह की मांगलिक वेला में प्रमूल्य फूल एवं ग्रलंकारों से सुसज्जित हाथी की पीठ पर देव विमान के समान सुन्दर प्रम्बावारी में वरवेषधारी जम्बुकुमार ग्रारूढ़ हुए । ग्रंपने समय के धनकुबेर श्रेष्ठिवर ऋषभदत्त के प्रारणधिक प्रिय इकलौते पुत्र जम्बूक्मार की वर-यात्रा को देखने राजगृह नगर के नर-नारियों के समूह के समूह सुन्दर परिधान पहने उमड़ पड़े । गवाक्षों से सुन्दरियां सुमन-वृष्टि करने लगीं। समस्त वातावरएग को गुंजरित कर देने वाले विविध वाद्यवृन्दों की मधुर ध्वनि के साथ वर-यात्रा मुख्य बाजारों से म्रागे बढ़ी । पूर्णचन्द्र जिस प्रकार तारिकाझों के समीप जाते हैं उसी प्रकार वरवेष में सजे परम कान्तिमान जम्बुकुमार कन्याम्रों के घर पहुंचे । मंगल म्रारतियों के साथ वर को वधुओं के घर में प्रवेश करवाया गया और सम्पूर्ण वैवाहिक विधि-विधान के साथ जम्बू कूमार का म्राठों वधुन्नों के साथ पारिएम्रहरा एक ही साथ करवाया गया। पांसिग्रहस सम्पन्न होने पर उन माठों सार्यवाहों ने ध्रपने जामाता जम्बुकुमार को दहेज में भोगोपभोग योग्य दसनालकारादि विपुल सामग्रियों के साथ प्रचुर मात्रा में स्वर्गा मुद्राएं प्रदान कीं । तदनन्तर जम्बुकुमार ग्रपनी म्राठों वधुग्रों के साय भवन की भ्रोर लौटे। कुटुम्बियों झौर नागरिकों ने वधुम्रों सहित वर का हार्दिक ग्रभिनन्दन किया । नव वधुय्रों के साथ ग्रपने गृह में प्रवेश करते हुए जम्बुकुमार ऐसे सुशोभित हो रहे थे मानों वे ग्रब्ट सिद्धियों को ग्रपने साथ उस घर में लॉये हों।

अपने लाइले लाल को अनुपम रूप-लावण्यवती आठ पुत्रवधुओं के माथ देख-देख कर प्रफुल्लवदना मां धारिगो। परम प्रसन्न मुद्रा में उनकी वर्लयों ले रही थी। श्रेष्ठी ऋषभदत्त और धारिगी ने अपने पुत्र के विवाहोत्मव की खुशी के उपलक्ष में मुक्तहस्त हो स्वजनों, स्नेहियों, आश्रितों और अपाहिजों को मनचाहा द्रव्य देकर संतुष्ट किया।

निशा के ग्रागमन के साथ ही बहुमूल्य वस्त्राभूष एगों से अलंकृत जम्बुकुमार ने ग्राठों नव वधुग्रों के साथ ग्रपने भवन में सजाये गये मुन्दर शयन-कक्ष में भवेश किया। विशाल कक्ष के मध्य भाग में ग्रत्यन्त सुन्दर कला-कृतियों के प्रतीक & सुखासन एक दूसरे के सन्निकट गोलाकर में रखे हुए थे। जम्बुकुमार ने उनमें से मध्यवर्ती सिहासन पर बैठते हुए सहज मृदु एवं शान्त स्वर में अपनी परिनयों को ग्रासनों पर बैठने को कहा। प्रथम मिलन की वेला में मुख पर मधुर मुस्कान ग्रीर ग्रन्तःकरएा में ग्रगणित ग्ररमान लिये कुछ संकुचाती कुछ लजाती हुई सी वे ग्राठों ग्रनुपम सुन्दरियां अपने प्राएवल्लभ के दोनों पार्थ्व में बैठ गई।

### पत्नियों को प्रतिबोध

वातावर सा की मादकता, माधुरी ग्रौर मोहकता चरम सीमा तक पहुंच चुकी थी। उत्कृष्ट कोटि के सुगंधित द्रव्यों की महक से कक्ष गमक रहा था। प्रथम मिलन की रात, रूप सुधा से ग्रोत-प्रोत सरिताग्रों के समान इठलाती, वल खाती, कनकलतातुल्य ग्राठ कामिनियां, ग्रंगडाइयां लेता हुग्रा नवयौवन, एकान्त कक्ष, सहज सुलभ सभी भोग्य सामग्रियां किन्तु जम्बुकुमार के मन पर इन सब का किचित्मात्र भी प्रभाव नहीं। वे तो जलगत कमल के समान बिल्कुल निर्लिष्स, वीत-दोष की तरह विरक्त एवं निर्विकार बने रहे। नववंधुएं अपने जीवनभन जम्बुकुमार के ग्रति कमनीय, परमकान्त मुखचन्द्र की ग्रोर निनिमेष हष्टि से ग्रपनी सभी सुव बुध भूले इस प्रकार निहार रही थीं मानों वर्षों से चंद्रिका की प्यासी ग्राठ चकोरियां पूर्ण चन्द्र की ग्रोर ग्रपलक देखती हुईं ग्रपनी ग्राखों की प्यास बुभा रहीं हों।

वातावरएग की निस्तब्धता को भंग करते हुए जम्बुकुमार ने अपनी आठों पत्नियों को सम्बोधित किया -- "भव्यात्माओं ! आपको विदित ही है कि मैं कल प्रातःकाल प्रव्रजित होकर मुक्तिपथ का पथिक होने जा रहा हूँ। संभवतः ग्राप आण्चर्य कर रहीं होंगी कि मैं विषयोपभोग योग्य इस तरुएग वय में अपार वैभव का परित्याग कर भोगों से विमुख हो त्याग मार्ग की ओर उन्मुख क्यों हो रहा हूँ। मेरे द्वारा त्याग मार्ग अपनाने के आैचित्य को आप शीघ्र ही भलीभांति समफ सकें इसलिए मैं सर्व प्रथम एक वात स्पष्ट कर देना चाहता हूँ। वह यह है कि ये सांसारिक विषय भोग मानव को उसी समय तक सुखप्रद प्रतीत होते हैं जब तक कि उसके हृदय में तत्ववोध न होने के कारएग मूढ़ता व्याप्त है। जीवाजीबादि तत्वों का वोध होते ही मानव के हृदय में व्याप्त विमूढता विनष्ट हो जाती है और वह तत्वविद् व्यक्ति प्रवुद्धचेता वन जाता है। तत्ववेत्ता बन जाने के पश्चात् उस व्यक्ति के मन में विषय, सुख एवं मूढ़ता के लिए कोई स्थान अवशिष्ट नहीं रह जाता ।'

मैंने सुधर्मा स्वामी की कृपा से तत्वबोध प्राप्त कर लिया है अतः ग्रब मैं विषय भोग के सुख को और समस्त सांसारिक वैभव को विषवत् हानिप्रद और हेय समभता हूं । वस्तुतः ये सब विषय-भोग क्षणमंगुर हैं । इन विषय भोगों से प्राप्त होने वाले सुख भी क्षणिक होने के साथ-साथ ग्रनन्त दुखानुबन्धी होने के कारएा ग्रनन्त काल तक भवश्रमण कराने वाले और भीषण दुखदायी हैं । इस संसार रूपी विषवृक्ष के जन्म, जरा, रोग, शोक, भीषण यातनाएं और मृत्यु ये दुःखप्रद फल हैं । विषय भोगों में फंसे रहने के कारएा हम लोग ग्रनन्तकाल से भवश्रमण करते हुए दुस्सह दारुएा दुःख उठाते ग्रा रहे हैं ।"

# प्रमव का ४०० चोरों के साथ गृह प्रवेश

जिस समय जम्बूकुमार अपनी आठों पत्नियों को इस प्रकार शिक्षा दे रहे थे, उसी समय प्रभव नामक एक कुल्यात चोर अपने ४०० साथी चोरों के साथ ऋषभदत्त के घर में चोरी करने के लिये आ पहुंचा। प्रभव ने अवस्वापिनी विद्या के प्रयोग से घर के सभी लोगों को प्रगाढ़ निद्रा में सुला दिया और तालोद्घाटिनी विद्या के प्रयोग से सभी कक्षों के ताले खोल डाले। प्रभव के साथ आये हुए चोरों ने जब सेठ ऋषभदत्त और उनके यहां आये हुए श्रीमन्त अतिथियों के बहुमूल्य रत्न एवं आभूषएा आदि उतार कर ले जाने की तैयारी की तो शांत गम्भीर स्वर में चोरों को सम्बोधित करते हुए जम्बूकुमार बोले -- "अय तस्करो! तुम लोग हमारे यहां अतिथि के रूप में आये हुए इन लोगों की सम्पत्ति को कैसे चुरा कर ले जा रहे हो ?"

जम्बूकुमार के इतना कहते ही ४०० चोर जहां, जिस रूप में थे, उसी रूप में चित्रलिखित से स्तंभित हो गये। यह देख कर प्रभव को बड़ा ग्राप्त्रचर्य हुमा कि उसकी ग्रमोध ग्रवस्वापिनी विद्या का जम्बूकुमार पर किस कारएा से प्रभाव नहीं हुम्रा। उसने जम्बूकुमार के पास जा कर कहा – "श्रेष्ठिपुत्र ! में जयपुर नरेश विन्ध्यराज का ज्येष्ठ पुत्र प्रभव ग्रापके साथ मित्रता करना चाहता हूं। ग्राप मुफे स्तंभिनी ग्रौर मोचिनी विद्याएं सिखा कर उनके बदले में युफ से ग्राय मुफे स्तंभिनी ग्रौर मोचिनी विद्याएं प्राप्त कर लीजिये।"

### प्रमव को प्रतिबोध

जम्बूकुमार ने कहा – "प्रभद ! मैं तो प्रातःकाल होते ही सब सम्पत्ति श्रौर परिवार का परित्याग कर प्रव्रजित होने वाला हूं । मुभे इन पापकरी

- \* ददति तावदिमे विषयाः सुखं, स्फुरति यावदियं हृदि मुढ़ता । मनसि तत्वविदां तु विचारके, क्व विषयाः क्व सुखं क्व च मूढ़ता ॥
- रे 'देसु मम' एयाओ विज्जाओ यंध मोक्सस्गीयाओ । ।।३७।।

२१४

<sup>[</sup>जंद्रुवरियं (गुरापास), पृ० =२]

विद्याम्रों से कोई प्रयोजन नहीं । वस्तुतः मैं कोई विद्या नहीं जानता । मैं सो पंच-परमेष्टिमंत्र को ही सबसे बड़ा मंत्र जानता हूं ।''

जम्बूकुमार की निस्पृृहता और प्रवजित होने की बात सुन कर प्रभव को बड़ा विस्मय हुग्रा । उसने ग्राग्रहपूर्ए स्वर में कहा – ''सौम्य ! कुबेरोपम संपत्ति और सुरबालाग्रों के समान इन सुन्दर नववधुत्रों को छोड़ कर ग्रभी ग्राप प्रवजित न होइये । ग्राप इन रमगी-रत्नों के साथ इस विपुल वैभव का समी-चीनतया सुखोपभोग करने के पण्चात् वृद्धावस्था में प्रवजित हो जाना ।''

जम्बूकुमार ने पूर्एं कुशलता के साथ युक्तिपूर्वक प्रभव को प्रतिबोध दिया।' जम्बूकुमार के उपदेश से प्रबुद्ध हो प्रभव तथा उसके ४०० साथियों ने भी जम्बूकुमार के साथ ही प्रव्रजित होने की इच्छा प्रकट की बौर जम्बूकुमार की सहमति प्राप्त होने पर अपने माता-पिता की ब्राज्ञा प्राप्त करने हेतु वह अपने साथियों सहित श्रेष्ठि ऋषभदत्त के घर से चला गया।

### पहिनयों के साथ चर्चा

जम्बूकुमार की समुद्रश्री आदि आठ नवविवाहिता पत्नियों ने विरक्त जम्बूकुमार को संयम मार्ग से रोकने और सहज प्राप्त विपुल सुख-सामग्री का सुखपूर्वक उपभोग करने की अनुरोधपूर्एा प्रार्थना करते हुए क्रमशः आठ हष्टान्त सुनाये । उनके उत्तर में जम्बूकुमार ने भी अपनी आठों पत्नियों ढारा प्रस्तुत किये गये आठ मामिक दृष्टान्तों के उत्तर में आठ दृष्टान्त सुनाये । जम्बूकुमार और उनकी पत्नियों के बीच हुआ संवाद बड़ा प्रेरणादायक, बोधप्रद, रोचक और अनादि काल से अज्ञानावरणों के कारण पूर्णतः निमीलित अन्तर्चक्षुओं को सहसा उन्मीलित कर देने वाला है । उन दृष्टान्तों में से एक पद्मश्री द्वारा तथा उसके उत्तर में जम्बूकुमार द्वारा प्रस्तुत किया गया, ये दो दृष्टान्त यहां अविकल रूप से दिये जा रहे हैं :--

जम्बूंकुमार की प्रथम पत्नी समुद्रश्री के पश्चात् दूसरी पत्नी पद्मश्री ने अपने प्रारोश्वर को सम्बोधित करते हुए अति विनम्न एवं मधुर स्वर में कहा – "प्रारानाथ ! पूर्वजन्म के पुण्यप्रताप से आपको विपुल वैभव और छाया के समान सदा आपकी अनुगामिनी प्रार्त्तियां मिली हैं, इस सबसे और अधिक मुखोप्रभोग की सामग्री प्राप्त करने की आशा में इस सब का परित्याग कर आपको भी कहीं उस वानर की तरह घोर पश्चात्ताप और दारुएा दुःख सहन नहीं करना पड़े जो मानवस्वरूप पा कर भी देवत्व की प्राप्ति के प्रयास में पुनः वानर बन गया ?"

जम्वूकुमार ने सस्मित स्वरभ्में पूछा – ''मुग्धे ! वानर को किस प्रकार का पण्चात्ताप करना पड़ा ?'' इस पर पद्मश्री ने निम्नलिखित **हब्दान्त** सुनाया :–

ै बिस्टून विवरण के लिये मानामें प्रभव सम्बन्धी इतिवृत्त में देखिये । 👘 -सम्पादक

#### वानर का कथानक

किसी सर्वकामप्रदायी द्रह के तट पर स्थित एक विशाल वृक्ष पर वानर और वानरी का युगल (एक शाखा से दूसरी शाखा पर कूद-फांद करते हुए) क्रीड़ा कर रहा था । धामर किसी तरह फाल चूक गया और उस द्रह में जा गिरा। उस दिव्य द्रह के जल के प्रभाव से वानर तत्काल ग्रति सुन्दर युवा मनुष्य बन गया। इस भ्रद्भुत रूप-परिवर्तन को देख कर वानरी ने भी द्रह में छलांग लगाई और वह भी तत्काल ग्रति सुन्दर रूप- लावण्यवती मानवकन्या बन गई। वे दोनों एक दूसरे के ग्रति कमनीय मानव स्वरूप को देख कर ज्रतीव प्रमुदित हुए।

युवा पुरुष के रूप में परिवर्तित हुए वानर ने अपनी पत्नी से कहा – "सुमुखि ! हम कितने सौभाग्यशाली हैं कि इस दह में कूदने के कारएा हमें मनोहारी मानवतनु मिल गये । अब हम इस वृक्ष पर चढ़ कर एक बार पुनः इस द्रह में कूदें । अब की बार हम निश्चित रूप से देव तथा देवी बन जायेंगे और सहस्रों वर्षों तक दिव्य सुखों का उपभोग करेंगे ।'

मानवी देहधारिएगी वानरी ने कहा -- ''प्रिय ! मानवदेह हमें मिल गई है । इसी में संतोष करके हमें मानवोचित सुखों का उपभोग करना चाहिये । संशयास्पद देवत्व की प्राप्ति के प्रयास में कहीं हम ऋपना यह मानवतन भी न खो बैठें ।''

मपनी प्रिया द्वारा बहुत कुछ समभाये जाने के उपरान्त भी मानैवतनधारी वह वानर वृक्ष पर चढ़ कर द्रह में कूद गया । यह देख कर उसे बड़ा दुःख हुम्रा कि वह पुनः वानर बन गया है । द्रह से निकल कर वानर ग्रनेक बार उस वृक्ष पर चढ़ा म्रौर द्रह में कूदा पर सब निष्फल, वह तो वानर ही बना रहा । म्रपनी म्रसंतोषी वृत्ति पर पण्चात्ताप करता हुम्रा वह रोने लगा ।

दूसरी ग्रोर वनकीडार्थं वहां भ्राये हुए एक महाराजा ने जब उस अनुपम सुन्दरी को देखा तो वह उसे भ्रपने राजमहलों में ले गया श्रौर उसने उसे भ्रपनी पट्टमहिषी बना दिया। वह एक बड़े नरपति की अग्रमहिषी के रूप में राजकीय विविध सुखों का उपभोग करने लगी।

उधर उस वानर को एक मदारी पकड़ कर ले गया ग्रौर उसे ग्रनेक प्रकार को वानर-कलाएं सिखा कर ग्रामों व नगरों में उसकी कलाग्रों का प्रदर्शन करने लगा। एक दिन वह मदारी उस वानर कों ले कर उसी राजा के यहां पहुंचा जहां पर उस वानर की महिला रूपधारिएगी वानरी पट्ट महिषी के रूप में ग्रनेक प्रकार के सुखों का उपभोग कर रही थी। मदारी ने राजा, रानी ग्रौर रनिवास की रमाएग्यों के समक्ष वानर के खेल दिखाने का उपक्रम किया पर वह वानर राजा के ग्रद्ध सिहासन पर बैठी हुई ग्रपनी पूर्वपत्नी को देख कर रोने लगा। मदारी द्वारा बहुतेरा ताड़न-तर्जन किये जाने पर भी वानर ने किसी प्रकार का नाटच नहीं दिखाया, वह नो राजमहिषी की ग्रोर देख-देख कर रोता ही रहा।

۰.

वानर को रोते हुए देख कर राजमहिषी ने कहा – "वानर ! म्रब तो तुम अपने स्वामी क़ी म्राज्ञानुसार ग्रपनी वानरी विद्या का प्रदर्शन करते रहो, इसी में तुम्हारी भलाई है । ग्रब उस वृक्ष पर से द्रह में दो बार कूदने की घटना को बिल्कुल भूल जाग्रो । ग्रब पश्चात्ताप से कोई लाभ नहीं होने वाला है ।''

पद्मश्री ने कटाक्षनिक्षेपपूर्वक सस्मित स्वर में जम्बू कुमार की भ्रोर देखते हुए कहा – "कान्त ? मुभे भय है कि म्रनिश्चित अनागत के ग्रद्भुत सुखों की मवाप्ति की ग्राशा में म्राप भी कहीं वर्तमान में प्राप्त इन सुखद भोगोपभोगों का परित्याग कर उस वानर की तरह पश्चात्ताप से संतप्त न हो जाये ?"

पद्मश्री की बात सुनकर मुस्कुराते हुए जम्बू कुमार ने कहा -- ' पद्मश्री ! मुफे ग्रंगारकारक की तरह विषयों की किंचित्मात्र भी तृष्णा ग्रथवा चाह नहीं है । सुनो :--

### ग्रंगारकारक का हष्टांत

"एक अगारकारक (कोयले बनाने वाला) अपने साथ पर्याप्त मात्रा में पीने का पानी लेकर दूरस्थ किसी जंगल में कोयले बनाने के उद्देश्य से पहुंचा। वहां उसने लकड़ियों को जलाना प्रारम्भ किया। ग्रीष्म ऋतु की तेज धूप और जलती हुई लकड़ियों की ज्वाला के कारएग उसे तीव्र प्यास और प्रसद्ध जलन का अनुभव होने लगा। उसने वार-वार पानी पीना प्रारम्भ किया पर इससे भी उसकी प्यास और शरीर की तपन शान्त नहीं हुई। प्यास और तपन से पीड़ित हो वह बार-बार अपने शरीर पर और मुँह में पानी डाजने लगा। इस प्रकार उसके पास जितना जल था, वह सब समाप्त हो गया। अब उसकी प्यास और शरीर की जलन तीव रूप धारएग करने लगी। वह जल की तलाश में निकल पड़ा। थोड़ी ही दूर चलने के अनन्तर असह्य तृष्णा और ताप की पीड़ा से वह एक वृक्ष के नीचे पहुंचते-पहुंचते मूछित हो वृक्ष की छाया में गिर पड़ा। वृक्ष की झीतल छाया से उसे कुछ शान्ति का अनुभव हुम्रा और थोड़ी देर के लिए उसे निद्रा ने आ घेरा।

उस ग्रंगारकारक ने स्वप्नावस्था में संसार के समस्त वाभी, कूप, तड़ाग ग्रादि जलाशयों का मन्त्रदिग्ध ग्राग्नेयास्त्र की तरह समस्त जल पी डाला पर उसकी तृप्र्या एवं तपन किंचित्मात्र भी कम नहीं हुई । उसकी निद्रा भंग हुई ग्रौर वह वहां से चल कर एक वापी के पास पहुंचा । उस वावड़ी में उतर कर उसने ग्रंजलि से पानी पीना चाहा पर वहां पानी के स्थान पर केवल कीचड़ पाया।

तृषा और तपन से व्याकुल वह स्रंगारकारक भुक कर स्रपनी जिह्ला से उस वापी के कीचड़ को चाटने लगा पर इससे न उसकी प्यास ही बुभी स्रौर न तपन ही मिटी ।''

तदनन्तर पद्मश्री को सम्वोधित करते हुए जम्बूकुमार ने कहा – 'वाले! हम सब लोगों के जीव ग्रंगारकारक की तरह हैं स्रौर संसार के समस्त विषयमुख एवं भोगोपभोग वापी, कूप, तड़ागादि के जल के समान हैं। हमारा जीव चक्रवर्ती देव, देवेन्द्रों के दिव्य भोगों से भी तृप्त नहीं हुम्रा तो ग्रब उसे वापी के कीचड़ के समान तुच्छ मानवी भोगों से तृप्त करने की इच्छा करना मूर्खता के भतिरिक्त भीर कुछ नहीं।"

अपनी नव विवाहिता परिनयों द्वारा भोग मार्ग की ग्रोर ग्राकर्षित करने हेतु प्रस्तुत किये गए मामिक दृष्टांतों एवं तकों के उत्तर में जम्बूकुमार ने हृदयग्राही हण्टांत सुनाते हुए मकाट्य एवं प्रबल यूक्तियों से संसार की निस्सारता, भोगों की क्षरमगुरता मौर भवाटवी की भयावहता का ऐसा मामिक चित्रएा किया कि जम्बूकुमार को भोग-मार्ग की घोर आकर्षित करने का प्रयास छोड़ कर समुद्रश्री मादि माठों कुसुम-कोमलांगिनियां कुलिश-कठोर योग-मार्ग पर चलने के लिये उद्यत हो गईँ। जम्बूकुमार के प्रन्तमंन के सच्चे उद्गारों को सुनकर उन झाठों ही रमलियों की मोहनिद्रा भंग हो गई । उन माठों रमलो-रत्नों ने श्रद्धापूर्वक मस्तक भूकाते हुए जम्बूकुमार से निवेदन किया – "प्रार्थ ! ग्रापकी कृपा से हमें सम्यग्दर्शन की प्राप्ति हो गई है। हमारे मन में अब सांसारिक भोगोगभोगों एवं सुखों के प्रति किंचिरमात्र भी झाकर्षरंग नहीं रह गया है । हमें यह संसार वस्तूत: भीषए ज्वालामालामों से माकुल एक मति विमाल भट्टी के समान प्रतीत हो रहा है। हम ग्रापके पदचिह्नों का अनुसरए करती हुई अपने समस्त कर्म-समुहों को ध्वस्त कर शाश्वत सुख की प्राप्ति के लिए लालायित हैं। हम ग्रच्छी तरह समझ चुकी हैं कि माप जिस पथ के पथिक बनने जा रहे हैं, वहीं पथ वस्तूत: हमारे लिए श्रेयस्कर है। ग्रज्ञानवश हमने मापको भोग-मार्गकी श्रोर ब्राकृष्ट करने के जो प्रयास किये हैं उनके लिए हम आपसे क्षमा-प्रार्थना करती हैं। हम सब आपके साथ ही प्रवृजित होना चाहती हैं अतः झाप हमें अपने साथ ही प्रवृजित होने की आज्ञा प्रदान कर पासिए प्रहरए की लौकिकी किया को सही मायनों में सार्थन कीजिए।"

जम्बूकुमार की अनुमति प्राप्त हो जाने के पश्चात् समुद्रश्री ग्रादि आठों रमणियों ने अपने-अपने माता-पिता के पास अपने निश्चय की सूचना करवा दी कि प्रातः काल होने पर वे भी अपने पति के साथ प्रव्रजित हो जायेंगी ।

मपनी पुत्रियों के प्रव्नजित होने की बात सुनते ही ग्राठों श्रेष्ठि-दम्पति तत्काल जम्बूकुमार के भवन पर ग्राये। उस समय तीन प्रहर रात्रि बीत चुकी थी, केवल ग्रन्तिम प्रहर ग्रवशिष्ट था।

# परिवार को प्रतिबोध

प्रभवादि दस्युमण्डल ग्रौर अपनी ग्राठों पत्नियों को प्रतिबोध देने के पश्चात् जम्बूकुमार प्रतिदिन के नियमानुसार ग्रपने माता-पिता के पास गये। उन्होंने भ्रापने माता-पिता ग्रौर उनके पास कैठे सास-श्वमुरों को विनय पूर्वक प्रणाम किया। ग्राग्नीवंचन के पश्चात् श्रेष्ठि ऋषभदत्त ने स्नेहसिक्त स्वर में जम्बूकुमार से पूछा – "चिरंजीव ! ग्रपने ग्रात्मीयों के भविष्य ग्रौर ग्रन्य समस्त परिस्थितियों पर गम्भीरतापूर्वक चिंतन तथा नववधुग्रों के साथ विचार विनिमय के पश्चात् तुम ग्रवश्य ही किसी न किसी निश्चय पर पहुंचे होंगे ?''

जम्बूकुमार ने कहा -- "हां, पितृदेव ! ग्रापकी ग्राठों कुलवधुमों और मैंने आरमोढार हेतु यही हढ़ निश्चय किया है कि प्रापकी अनुमति पाकर हम प्रातःकाल श्रमएा धर्म की दीक्षा ग्रहएा कर लेगे । हमें अब केवल श्रापकी प्रनुमति की ही आवश्यकता है । कृपा कर ग्रब बिना विलंब के ग्राप हमें दीक्षित होने की प्रनुमति प्रदान कर दीजिये ।"

तदनन्तर मोहग्रस्त श्रेष्ठि-दम्पतियों को मोहनिद्रा से जागृत करते हुए जम्बूकुमार ने शान्त, मधुर पर दृढ़ स्वर में सम्बोधित किया – 'मातृपितृदेवो ! जिस प्रकार लवएासमुद्र अपार क्षारयुक्त जलराशियों से पूर्ए रूपेएा भरा हुआ है ठीक उसी प्रकार भवसागर शारीरिक एवं मानसिक असंख्य दुःखों से भरा हुआ है। वस्तुतः इस संसार में सुख नाम की कोई वस्तु नहीं है। दुःख में सुख के विश्रम, एवं दुःख में सुख की मिथ्या कल्पना द्वारा दुःख मूलक सुखाभास को ही विषयासक्त प्राएगियों ने सुख समभ्र रखा है। शहद से सिक्त तलवार की तीक्ष्एा धार को जिह्वा से चाटने पर जिस प्रकार शहद के क्षणिक एवं तुच्छ सुख के साथ जिह्वा कटने की असह्य व्यथा संपृक्त है – जुड़ी हुई है, शतप्रतिशत वही स्थिति इन सांसारिक विषयोपभोगजन्य सुखों पर घटित होती है। इसके प्रतिरिक्त गर्भवास के घोर दुःख की कल्पना तक नहीं की जा सकती। वह नारकीय दुःखों से भी ग्रत्यधिक दुखद, और भट्टी की तीव्रतम ज्वालाओं से भी अधिक दाहक है। इस संसार में एकान्ततः दुःख ही दुःख है, सुख नाम मात्र को भी नहीं है। यदि आपके ग्रन्तर्मन में वास्तविक सुख प्राप्ति की ग्रभिलाषा है तो आप सब प्रातःकाल होते ही मेरे साथ मुक्तिपथ के पथिक बन जाइये।"

कितना सजीव एवं सच्चा चित्ररा था संसार का ? जम्बूकुमार के इन नितान्त विरक्तिपूर्श वचनों में अद्भुत् चमत्कार था। श्रेष्ठिदम्पतियों के म्रन्तः-कररा में प्रविष्ट हो इन वाक्यों ने उनकी म्रन्तश्चेतना को जाग्रृत कर उनके अन्तर्जक्षुम्रों को उन्मीलित कर दिया। उन्हें म्रपने अन्तस्तल में अद्भुत म्रालोक का म्रनुभव हुम्रा। संसार के वास्तविक स्वरूप को समभते ही म्रठारहों भव्य जीवों ने दीक्षित होने का निश्चय कर लिया।

सहसा सवके मुख से एक ही स्वर प्रतिध्वनित हुया – 'वत्स ! तुमने हमारी मोहनिद्रा को भगा दिया है । ग्रव हम तुम्हारे साथ ही प्रव्रजित हो क्रात्मकल्याण करेंगे ।''

### जम्बूकुमार द्वारा माता-पिता झादि ४२७ व्यक्तियों के साथ दीक्षा

्रातःकाल होते ही सारे राजगृह जगर में यह समाचार विद्युत्वेग की तरह घर-घर पहुंच गया कि जम्बूकुमार कुबेरोपम प्रपार वैभव का परित्याग कर प्रपने माता-पिता, ग्राठों नवविवाहिता परिनयों, ग्राठों परिनयों के माता-पिता तथा कुख्यात चौरराज प्रभव एवं उसके ४०० साथियों के साथ ग्राज ही दीक्षित हो रहे हैं। दीक्षा समारोह के प्रपूर्व ठाट को देखकर ग्रपने नेत्रों को पवित्र करने की प्रभिलाषा लिये सभी नर-नारी शीघ्रतापूर्वक प्रपने ग्रावश्यक कार्यों से निवृत्त एवं सुन्दर वस्त्रालंकारों से सुसज्जित होने लगे। ग्राभिनिष्क्रमण सम्बन्धी सभी प्रकार की व्यवस्था बड़ी शीघ्रता के साथ सम्पन्न .कर ली गई। श्रेष्ठिवर क्रषभदत्त एवं माता धारिगी ने ग्रपने पुत्र को स्वयं सुगन्धित जबटनों के विलेपन के पश्चात् स्नान कराया ग्रौर ग्रगराग, एवं बहुमूल्य वस्त्रालंकारों से विभूषित किया। उसी समय जम्बूद्वीप के ग्राधिष्ठाता ग्रनाधृत देव भी जम्बूकुमार की सन्निधि में ग्राये।

ग्रनेक प्रकार के वाद्य यन्त्रों की मधुर घ्वनि के बीच जम्बूकुमार ग्रपने माता-पिता के साथ एक हजार पुरुषों द्वारा वहन की जाने वाली शिविका में आरूढ़ हुए। जियधोषों और वाद्यवृन्दों की कर्एाप्रिय धुनों के साथ जम्बूकुमार की प्रभिनिष्कमएा यात्रा प्रारम्भ हुई। कल ही जिनकी वरयात्रा का मनोरम हश्य देखा गया था, उन्हीं जम्बूकुमार की ग्रभिनिष्क्रप्रए यात्रा को देखने के लिए राजगृह के विशाल राजपेथों पर चारों स्रोर जनसमुद्र उमड़ पड़ा । राजगृह के गगनचुम्बी भवनों की ग्रट्टालिकाग्रों एवं सुन्दर गवाक्षों में ग्रति मनोज्ञ वस्त्राभूषणों से सुसज्जित कोकिलकण्ठिनी कुलवधुग्रों द्वारा गाये जा रहे मंगल गीतों की सुमनोहर स्वरलहरियों से गगनमण्डल गुंजरित हो रहा था । शिबिकारूढ़ जम्बूकूमार सावन-भादों की घनघटा से-जलबर्षा की तरह ग्रमूल्य मरिए-कांचन-मिश्रित वसूघाराम्रों की ग्रनवरत वर्षा कर रहेथे। उन्होंने लोक कल्याएकारी कार्यो के लिये अपनी सम्पत्ति का बहुत बड़ा भाग दान कर डाला अौर सम्पूर्ए चल-अचल सम्पदा का सर्प कंचुकवत् परित्याग कर दिया । अगणित कठों द्वारा उद्भूत 'धन्य', 'धन्य' की घ्वनि से राजगृह नगर का समस्त वायु-मण्डल प्रति-घ्वनित हो रहा था। नगर के सभी नर-नारी विस्मित एवं विमुग्ध थे, नव-वय में जम्बुकूमार द्वारा किये गये अपूर्वत्याग पर । उनके द्वारा करोड़ों स्वर्णमुद्राओं ग्रीर ग्रांठ नारी-रत्नों के त्याग पर प्रत्येक नागरिक ग्राक्ष्चर्य प्रकट कर रहा था। ग्राबालवृद्ध द्वारा ग्रत्यन्त श्रद्धापूर्वक जम्बूकुमार पर की गई गुलाल एवं सुगन्धित द्रव्यों की निरंतर वृष्टि के कारए नगर के मुख्य मार्ग ऐसे मनोहर प्रतीत हो रहे थे मानों उन पर लाल-लाल मखमली कालीन बिछा दिये गये हों।

 जम्बूरनाधृतेनाथ, देवेन कृतसन्निधि : । उद्वाह्यां नृसहस्र ेेेंग, शिबिकामारुरोह च ।। २०३ ।। परिशिष्ट पर्व, सर्ग ३
 दानं विश्वजनींनं स, ददान : कल्पवृक्षवत् ।.......।।२०४।।

परिशिष्ट पर्व, सर्ग ३

मगमेक्सदर कूणिक प्रपनी चतुरंगिणी सेना और समस्त राज्यदि के साथ जम्बूकुमार के दर्शनार्थ प्रभिनिष्क्रमणोत्सव में संमिलित हुए। ' मगधनरेश कूणिक प्रौर जम्बूढ्रीप के प्रधिष्ठाता अनाष्ट्रत देव से परिवृत्त जम्बूकुमार वर्षाकास्त्रीन घनघोर घटा की तरह द्रव्य की वर्षा कर रहे थे। ' कूणिक ने जम्बूकुमार'से कहा – ''धीरवर ! मेरे योग्य कोई कार्य प्राप उचित समभते हों, उसे करने की मुफे भी प्राज्ञा दीजिये।'' कूणिक का इतना कहनी था कि प्रभव, कुमार प्रपने पांच सौ साथियों के साथ वहां प्रा पहुंचा ' ग्रीर उसने गुरुचरणों में मस्तक भुका कर नमस्कार किया। जम्बूकुमार ने महाराज कूणिक से कहा – ''राजन् ! इस प्रभव ने जो भी ग्रनराध किये हों, उन्हें ग्राप क्षमा कर दीजिये। विगत रात्रि में यह मेरे घर में चोरी करने हेतु ग्राया था। उस समय मैंने इसकी समस्त ऐहिक एषणामों को झान्त कर दिया। ग्रब यह मेरे साथ सयम ग्रहण करेगा।'' इस पर कूणिक ने कहा – ''इन महानुभाव ने ग्राज तक जितने थी ग्रपराध किये हैं, उनके लिये में इन्हें क्षमा करता हूं। ये निविघ्न रूप से श्रमण धर्म की दीक्षा ग्रहण करें।'

जम्बूकुमार का अभिनिष्क्रमए। जनौध (जुलूस) राजगृह नगर के मुख्य मार्गों से कमश: आगे बढ़ता हुआ नगर के बाहर उस आराम के पास पहुंवा जहां सुधर्मा स्वामी अपने श्रमए। संघ के साथ विराजमान थे। शिबिका से उतर कर जम्बूकुमार ४२७ मुमुक्षुओं के साथ सुधर्मा स्वामी के सम्मुख पहुँचे और उनके भरएगें पर अपना मस्तक रख कर प्रार्थना करने लगे – "प्रभो ! आप मेरे परिजनों सहित मेरा उद्धार कीजिए।"

दीर्झार्थियों द्वारा दीक्षा ग्रहण करने से पूर्व की जाने वाली सभी भावश्यक कियामों के सम्पादन के अनन्तर त्रार्य सुधर्मा स्वामी ने जम्बूकुमार, उनके माता-पिता; भ्राठों पस्नियों, पस्नियों के माता-पिता, प्रभव तथा प्रभव के १०० साथियों

| ٩ | गुरुसेन्न मिलियसहरिसम्बुररवसंपायदलिय भूवीढो ।                  |  |  |
|---|----------------------------------------------------------------|--|--|
|   | जंबुस्स दंसरगत्यं, समागद्रो कोरिंगय नरिंदो ।। ४०३।।            |  |  |
|   | [जंबुचरियं, युग्गपाल रचितं, १६ उ०]                             |  |  |
| ٦ | धएाधो व्व पूरमाणो, दविएामहासंचएगा परगइथमां ।                   |  |  |
|   | कोसिय नरनाहेसां, सहिन्रो य ब्रस्मढिय सुरेसा ।। ११४ः।           |  |  |
|   | [जंबुचरियं (गुरूपपाल) १६ उ०]                                   |  |  |
| J | पभवो पभूयपहाराषुरिसपरिवारवुडो पत्तो ।                          |  |  |
|   | नरनाहासुन्नामो, सिबियाए सहेव संचलिम्रो ।।=४३।।                 |  |  |
|   | ] जम्बूचरियं – रत्नप्रभसूरि विरझित]                            |  |  |
| ¥ | नरनाहेएां भसियं कुरासु प्रविग्धेण एस सामण्एं ।                 |  |  |
|   | समियं सम्बं पि मए, एयस्त महारमुभावस्त ।। १२६॥ जिब्बरियं, ७० १६ |  |  |

को विधियत् भागवती दीक्षा प्रदान की ।<sup>1</sup> इस प्रकार ९९ करोड़ स्वर्ण मुद्राझों एवं प रमणी-रत्नों को त्याग कर जम्बूकुमार ४२७ मुमुक्षुग्रों के साथ सुधर्मा स्वामी के पास दीक्षित हुए ।<sup>3</sup> दीक्षा देने के पश्चात् सुधर्मा स्वामी ने जम्बूकुमार की माता, उनकी श्राठ पत्नियों और झाठों पत्नियों की माताओं को सुवता नामक ग्रार्था की ग्राज्ञानुर्वत्तिनी बना दिया ।<sup>3</sup> ग्रपने साथियों सहित प्रभवमुनि सुधर्मा द्वारा जम्बू मूनि को शिष्य रूप से सौंपे गये ।

अपार धन-सम्पदा, सुरम्य विशाल भवन, कोटि-कोटि कांचनमुद्राम्रों भौर सुररमणियों के समान अतीव सुन्दर आठ रमणी-रत्नों का परित्यांग कर जम्बू कुमार ग्रति कठोर त्यागपय के पंधिक बने, इस प्रकार के घटनाचक में सहज ही पाठक को एक चमत्कार सा प्रतीत हो सकता है, कौतुहल भी हो सकता है । पर जिस प्रकार जीवन और जीवन के मूल्य कालकम से बदलते रहते हैं, उसी प्रकार हमें भी प्रत्येक युग की, प्रत्येक काल की परिस्थितियों एवं तज्जनित जीवन के मूल्यों के प्रकाश में ही उस समय के जनजीवन का मूल्यांकन करना चाहिए। सर्वज्ञ प्रभु महावीर के अन्तस्तलस्पर्शी उपदेशों से जनमानस में एक नवीन चेतना जागृत हुई । इस चेतना के जागृत होने पर जनमानस जिज्ञासु मौर चिन्तनशीस बना। भगवान् महावीर के दिव्य सन्देश से जीवन की वास्तविकता और सार्थकता का बोध होते ही जन-जीवन में सच्ची संस्कृति साकार हो उठी और जीवन के उच्चतम मादशों, उच्चतम संस्कारों को मात्मसातु करने की प्रवृत्ति प्रबल बेग से प्रबुद्ध व्यक्तियों के मानस में घर करने लगी। ऐसी स्थिति में वास्तविक सत्य का बोध हो जाने के प्रश्वात् उसको धात्मसात् कर लेना और उसे घ्रपने जीवन में मूर्त स्वरूप देना मसम्भव अथवा श्राण्चर्यजनक नहीं। माज के प्रर्थमूलक युग में माज के भौतिक मापदण्ड से तत्कालीन माघ्यात्मिक प्रवृत्तियों एवं सांस्कृतिक मूल्यों पर ग्राघारित परिस्थितियों का मूल्यांकन करना वस्तूत: उचित नहीं होगा।

दीक्षानन्तर नवदीक्षित श्रमण श्रमणियों को सम्बोधित करते हुए आयें सुधर्मा स्वामी ने फरमाया – ' म्रायुष्मन् श्रमण-श्रमणियो ! ग्राप सबने विषय, कषायादि के बन्धनों को काटकर श्रमणघर्म में दीक्षित हो जो वीरता का परिचय

माचार्यं हेमचन्द्र ने अम्बूकुमार की दीक्षा के पश्चात् दूसरे दिन मयवा कुछ दिनों पश्चात् प्रभव द्वारा दीक्षा ग्रहण करने का उस्सेक्ष किया है । यथा :--पितृनाप्रृच्छ्य चान्येषु : प्रमबोऽपि समागत: । जम्बूकुमारसनुयान्परिव्रज्याभुपाददे । २६० [परित्रिष्ट प० ३]

<sup>3</sup> नवाखुई कंचलकोडिमाउ, जेखुलिममा मट्ठ य वालिमामो । सो जंबू सामी पढमो मुलीएं, मपच्छिमो नंदन केवळीएं ।।

[कल्पान्तर्वाच्यानि, पत्र ४१-४८ (हस्तलिखित - संबत् १९११) असवर अच्छार] <sup>3</sup> सम्भव है कि श्रमणी संघ की मुख्या चंदनवाला की आज्ञानुवर्तिनी स्यविरा साध्वी का नाम सुप्रता हो। प्रायः साध्वी का नाक स्वरण न होने की दला में प्रपनी रचनायों में विभिन्न रचनाकारों हारा सुबता नाम लिख दिया गया है। [सम्पायक]

दिया है । वह प्रशंसनीय है । बहुत से लोग सिंह के समान व्रत लेकर श्रुगालवत् कायरतापूर्वक संयम का पालन करते हैं । कुछ व्यक्ति श्रृगाल की तरह डरते हुए संयम ग्रहरण करते हैं और उसका पालन भी श्रुगाल की ही तरह कायरतापूर्वक करते हैं। कुछ लोग ऐसे भी हैं जो श्रुगाल के समान डरते हुए संयम ग्रहण करते हैं किन्तु संयम ग्रहण करने के पत्रचात् सिंह के समान वीरता से संयम का पालन करते हैं। कुछ ऐसे भी पराकमी पुरुष होते हैं जो सिंह के समान पूरे साहस एवं उत्साह के साथ ही संयम ग्रहण करते और उसी प्रकार पूर्ण साहस और पराक्रम के साथ जीवन भर संयम का पालन करते हैं। ग्राप लोगों को चाहिये कि जिस प्रकार सिंह के समान साहसपूर्वक संयम ग्रहण किया है उसी प्रकार सिंह तुल्य पराकम प्रकट करते हुए ही जीवन भर संयम का पालन करते रहे जिससे कि ग्राप लोगों को शीघ्न ही परमपद निर्वारण की प्राप्ति हो सके । जीवन के प्रत्येक क्षरण को अमूल्य समभते हुए प्रमाद का पूर्णतः परिहार कर अपने जीवन की प्रत्येक किया में पूरी तरह यतना रखिये जिससे कि ग्राप पाप-बन्ध से बचे रह सकें । वस्तुतः प्रमाद साधक का सबसे बड़ा शत्रु है । चतुर्दश पूर्वधर, झाहारक लब्धि के धारक, मनःपर्यवज्ञानी ग्रीर रागरहित बड़े-बड़े साम्रक भी प्रमाद के वशीभूत हो जाने पर देव, मानव, तियँच और नारक गति रूप दुःखपूर्ण संसार में भटकते रहते हैं।"1

जम्बूकुमार सहित सभी नव दीक्षितों ने ग्रपने श्रद्धेय गुरु सुधर्मा स्वामी के उपयुक्त उपदेश को शिरोधार्य किया श्रौर वे ज्ञानार्जन एवं तपक्चरएा के साथ साथ श्रमग्गाचार का बड़ी हढ़ता से पालन करने लगे ।

महामेधावी जम्बू अएगार ने अहर्निश अपने गुरु सुधर्मा स्वामी की सेवा में रहते हुए परम विनीत भाव से बड़ी लगन, निष्ठा और परिश्रम के साथ सूत्र, अर्थ और विवेचन – विस्तारसहित सम्पूर्एं द्वादशांगी का ज्ञान प्राप्त करना प्रारम्भ किया।

# कूरिएक की जिज्ञासा

कालान्तर में सुधर्मा स्वामी ने अपने जम्बू ग्रादि शिष्य परिवार सहित राजगृह से विहार किया और विभिन्न क्षेत्रों में अगरिएत भव्यात्मायों के अन्तर्मन को उपदेशामृत से निर्मल बनाते हुए एक दिन वे चम्पानगरी के "पूर्एाभद्र" चैत्य में पधारे। उद्यानपाल के माध्यम से सुधर्मा स्वामी के शुभागमन की सूचना प्राप्त होते ही मगधाधिपति कूसिक अपने पुरजन-परिजन ग्रादि सहित अपने राज्यो-चित वैभव के साथ उनके दर्शन एवं उपदेश-श्वरए के लिए उद्यान में पहुँचा। उद्यान के द्वार पर ही अपने वाहन, खङ्ग, छत्र, चामर एवं समस्त राज्य चिह्न तथा पुष्पमाला मोजड़ी ग्रादि का परित्याग कर सुधर्मा स्वामी की सेवा में

चउदसपुष्वी, भ्राहारगावि मरानासी विरागा य । होति पमायपरवसा, तयसांतरमेव चउगइमा ।। पहुँचा। उसने भगवानु महावीर के पट्टवर प्रार्थ सुधर्मा स्वामी को बंडी श्रद्धापूर्वक एवे. भुक्ति सहित वन्दन-नमन के पक्ष्वात् समस्त साधुसंघ को वंदन किया ।

तपोपूत युवा श्रमए जम्बू के अत्यन्त तेजस्वी दिव्य स्वरूप को देखकर कूएिक को बड़ा विस्मय हुन्ना। कूएिक ने ग्राक्ष्वर्य प्रकट करते हुए सुधर्मा स्वामी से पूछा – "भगवन् ! ग्रापके शिष्य श्रमरणसपूह में यह तारामण्डल में पूर्णचन्द्र के समान कान्तिमान, धृतसिचित ग्रग्नि की जाज्वल्यमान ज्याला की तरह दुनिरीक्ष्य ग्रोर महान् तेजस्वी स्वरूप वाले युवा श्रमरण कीन हैं ? इन्होंने किस तपण्चरण, शीलपालन ग्रथवा महान् दान के प्रभाव से इस प्रकार का अत्यन्त ग्राक्ष्यंक एवं दैदोप्यमान सुन्दरनम स्वरूप पाया है ?"

्डस पर सुधर्मा स्वामी ने कूसिक को जम्बू कुमार के पूर्वभवों का वह पूरा वृत्तान्त कह सुनाया जो विद्युन्माली देव के सम्बन्ध में श्रेसिक के प्रश्न के उत्तर में भगवान् महावीर ने जम्बू कुमार के गर्भावतरसा से ७ दिन पूर्व सुन्नया था ।

श्राचार्यं हेमचन्द्र ने "परिशिष्ट पर्वं" में इस बात का उल्लेख किया है कि कूशिक को जम्बू श्रमश का पूर्व वृत्तान्त ग्रादि सुनाने के पश्चात् ग्रायं सुधर्मा ग्रपने शिष्य मण्डल सहित चम्पा से विहार कर श्रमश भगवान् महावीर की सेवा में उपस्थित हुए ग्रौर उनके साथ विचरश करते रहे।' पर ग्राचार्य हेमचन्द्र का यह कथन तथ्मों की कसौटी पर खरा नहीं उत्तरता। क्योंकि स्वयं उनके ढारा परिशिष्ट पर्व में उल्लिखित कतिपय तथ्यों से ग्रार्यं जम्बू का दीक्षा-काल मगवान् महावीर के निर्वाश के पश्चात् का ही ठहरता है।

### जन्म, निर्वास झावि कालनिर्णय

सम्बन्धित घटनाकम पर विचार करने से यह विदित होता है कि जम्बू कुमार का जन्म महावीर की केवली चर्या के १४ वें वर्ष में हुन्ना । जम्बू कुमार के जन्म से ७ दिन पूर्व महाराज श्रेशिक ने भगवान् महावीर से पूछा – "भगवन्! भरत क्षेत्र में केवलज्ञान किसके पश्चात् समाप्त हो जायगा।"

भगवान् ने उत्तर दिया – "देखों! चार देवियों से परिवृत्त ब्रह्मोन्द्र के समान ऋदिवाला जो यह विद्युन्माली देव है, यही ग्राज से सातवें दिन ब्रह्म स्वगं से च्यवन कर तुम्हारे नगर राजपृह में श्रेष्ठी ऋषभदत्त के यहां समय पर पुत्र रूप से उत्पन्न होगा और यही भरत क्षेत्र का इस भवसपिली काल का भन्तिम केवली होगा। <sup>3</sup>

| ेसुव                                                     | महिंद तता स्यानाज्जगाम सपरिण्छवः ।            | · · ·                   |  |
|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|-------------------------|--|
| শ্বী                                                     | महाबीर पादान्ते, तत्सनं विजहार च रा           | [परिशिष्ट पर्व, सर्ग ४] |  |
| <sup>२</sup> नाभोऽप्यकथयत्पस्य, विद्युत्माली सुरो हासौ । |                                               |                         |  |
| साग                                                      | गनिको बह्येन्द्रस्य, चतुर्देवीसमावृत्तः ॥     |                         |  |
| भह                                                       | ोऽमुब्मासाप्तमेऽह्लि, ब्युत्वा मावी पुरे तथ । |                         |  |
|                                                          | ठण्डवजवत्तस्य जम्बू: पुत्रोऽन्त्यकेवसी ॥६४॥   | [बही]                   |  |

श्रेणिक ग्रौर भगवान् महावीर के बीच यह प्रश्नोत्तर की घटना चम्पा नगरी में हुए भगवान् की केवलीचर्या के १३ वें चातुर्मास से पूर्व की घटना है। शास्त्रीय उल्लेख के श्रनुसार चम्पा नगरी में हुए इस चातुर्मास से पहले कूणिक मगध का शासक बन चुका था ग्रौर मगध की राजधानी राजगृह से हटाकर वह चम्पा में ले ग्राया था।

इस हष्टि से विचार करने पर जम्बूकुमार का जन्म भगवान् महावीर की केवलीचर्या के १४ वें वर्ष में होना म्रनुसान किया जा सकता है और इस प्रकार भगवान् महावीर के निर्वाए। के समय में जम्बू कुमार की म्रायु १६ वर्ष की होना प्रमाएित हो जाता है।

जम्बू कुमार के विवाह की घटना का वर्र्शन करते हुए ग्राचार्य हेमचन्द्र ने परिशिष्ट पर्व में लिखा है :--

कमेरेण प्रतिपेदे च, वयो प्रथममार्षभिः ।

अभूत्पाणिग्रहाईश्च, पित्रोराशालतातरुः ॥ ७४ ॥

[परिशिष्ट पर्व, सर्ग २]

विवाह योग्य वय सोलह वर्ष से कम की नहीं हो सकती । ऐसी दशा में ग्राचार्य हेमचन्द्र के अनुसार जम्बूकुमार का विवाह १६ वर्ष की अवस्था में हुआ स्रौर विवाह होने के पश्चात् दूसरे दिन ही उन्होंने स्रार्य सुधर्मा के पास दीक्षा प्रहल कर ली ।

इसके पश्चात् ग्राचार्य हेमचन्द्र स्पष्ट रूप से 'परिशिष्ट पर्व' में यह उल्लेख करते हैं कि – भगवान् महावीर के निर्वारण से ६४ वर्ष पश्चात् जम्बूकुमार ने निर्वारण प्राप्त किया । <sup>1</sup>

इन सब तथ्यों से यह निष्कर्ष निकलता है कि ग्रार्थ जम्बूकुमार ने १६ वर्ष की वय में दीक्षा ग्रहण की ग्रौर ६४ वर्ष तक श्रमणधर्म का परिपालन करने के पश्चात् ६० वर्ष की ग्रायु में निर्वाण प्राप्त किया ।

ग्राचार्य हेमचन्द्र द्वारा परिशिष्ट पर्व में उल्लिखित उपरोक्त तथ्यों से यह भलीभांति सिद्ध हो जाता है कि भ्रार्य जम्बूकुमार ने भगवान महावीर के निर्वाण के पश्चात् १६ वर्ष की वय में दीक्षा ग्रहण की। ऐसी दशा में ग्रार्य मुधर्मा स्वामी का जम्बू श्रमण सहित भगवान् महावीर की सेवा में पहुंचने का जो उल्लेख किया गया है, वह संगत प्रतीत नहीं होता।

भगवान् महावीर का निर्वारग**ुजम्बूकुमार की दीक्षा से कुछ मास पूर्व** हो **कुका था, इस प्रकार के उल्लेख क्वेताम्बर क्रौर दिगम्बर दोनों ही परम्पराक्रों** के प्राचीन ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं ।

<sup>े</sup> श्रीवीरमोझदिवसादपि हायनानि, चरबारि पष्टिमपि च व्यतिगम्ये जग्बूः । कात्यायनं प्रभवमात्मपदे निवेक्य, कर्मक्षयेएा पदमस्ययमाससाद ॥६॥ [परिक्तिष्ट पर्व, सर्ग ४]

(१) खेताम्बर परम्परा की प्रायः सभी पट्टावलियों में यह स्पष्ट उल्लेख है कि जम्द्रकुमार की दीक्षा वीर निर्वास संवत् १ में हुई।

(२) दिगम्बर परम्परा के आचार्य गुग्गभंद्र द्वारा रचित महापुराशा के दितीय विभाग उत्तरपुरामा में श्रेगिक के प्रश्न का उत्तर देते हुए भगवान् महावीर के प्रथम गणवर इन्द्रभूति गौतम ने स्पष्ट रूप से कहा है कि अर्हदास ग्रीर जिनदामी का पत्र जम्बुकुमार वडा ही भाग्यशाली ग्रौर कान्तिमान होगा। अनाधृत देव उसकी पूजा करेगा । वह ग्रत्यन्त प्रसिद्ध तथा विनीत होगा । वह यौवन के प्रारम्भ से ही विकार से रहित होगा । जिस समय भगवान् महावीर स्वामी पावापूर में मोक्ष प्राप्त करेंगे उसी समय मुफ्रे भी केवलज्ञान होगा। तदनन्तर सूधर्माचार्य गरगधर के साथ ग्रनेक क्षेत्रों में विंचररए करता हुआ मैं पुनः इस नगर के विपुलाचल पर्वत पर ग्राऊँगा । मेरे ग्राने का समाचार सुन कर इस नगर का राजा चैलिनी का पुत्र कूग्गिक अपने परिवार सहित वन्दन तथा उपदेश-श्रवएगर्थ ग्रावेगा । उसी समय जम्बुकुमार भी संसार से विरक्त हो दीक्षा ग्रहए। करने के लिये समृत्सुक होगा। माता-पिता-कुटुम्बीजनों के आग्रह को स्वीकार कर वह ४ कन्याय्रों के साथ विवाह करेगा। जम्बूकुमार द्वारा प्रतिबोध पाकर उसकी चारों परिनयां, उनके तथा जम्बू के माता-पिता और उसके घर में चोरी करने हेतु आया हुआ अपने पांच सौ साथियों सहित विद्युच्चोर भी संसार से विरक्त हो दीक्षित होने का हढ़ संकल्प करेगा । जम्बूकुमार को दीक्षा लेने के लिये उत्सुक देखकर उसके सब परिजन, ग्रंपनी ग्रठारह प्रकार की सेनाओं के साथ कुणिक ग्रौर ग्रनाधृत देव जम्बू के पास ग्राकर उसका मांगलिक दीक्षा महोत्सव करेंगे । वे सब लोग विपुल वैभेव के साथ विपुलाचल पर हमारे पास क्रावेंगे कौर जम्बू ब्राह्मए, क्षत्रिय ग्रीर वैश्य इन तीनों वर्णों के ग्रनेक लोगों, विद्युच्चोर ग्रीर उसके ४०० ताथियों के साथ सुधर्माचार्य के पास दीक्षा ग्रहण करेगा !

े इम्यात्कृती सुतो भावी, जिनदास्यां महाब ति : । जम्ब्वास्योऽनाषृताद्देवादाप्तपूत्रोऽतिविश्रुत: ।।३७।। विनीतो योवनारम्भेऽप्यनाविष्कृतविक्यिः । बीरः पाबापूरे तस्मिन, काले प्राप्स्यति निवृ तिम् ।। देवा। तत्रैवाहमपि प्राप्य बोधं केवलसंज्ञकम् । मूधमस्थिगरोग्रेन सार्वं संसारबद्धिना ॥३६॥ करिष्यन्नतितप्तानां झादं धर्मामृताम्बुना । इदमेव पुरं भूयः, संप्राप्यात्रैव भूघरे ॥४०॥ स्यास्याम्येतत्समाकर्ण्यं कुणिकश्चेलिनीसुतः । तत्पुराधिपतिः सर्वपरिवारपरिष्कृतः ॥४१॥ ग्रागत्याम्यच्यं बन्दित्वा अत्वा धर्म ग्रहीव्यति । [उत्तरपुराख़ः पर्व ७६]

į

मुनिवर गुएापाल द्वारा रचित "जम्बूचरियं" में भी स्पष्ट उल्लेख है कि जिस समय जम्बूस्वामी ने दीक्षा-ग्रहएा को उससे पहले हो भगवान महावीर का निर्वार्ग हो चुका था। जम्बूकुमार को दीक्षार्थ जाते हुए देख कर राजगृह नगर के नर-नारियों ने जो ग्रपने ग्रन्तर्मन के उद्गार ग्रभिव्यक्त किये थे उनका चित्रएा करते हुए जम्बूचरिय के रचनाकार ने स्पष्ट लिखा है :--

"जिस प्रकार सूर्य से विहीन नभ-मण्डल ग्रौर भगवान् महावीर के निर्वास से भारतवर्ष झून्य (सुनसान) प्रतीत होता है उसी प्रकार जम्बूकुमार के दीक्षित हो चले जाने पर समस्त मगधपुर (राजग्रह) झून्य हो जायगा।

इस उल्लेख से स्पष्ट है कि जम्बू स्वामी की दीक्षा के समय भगवान् महावीर का निर्वारए हो चुका था।

### जम्बू श्रमरग की प्रश्त-परम्परा :

श्रमसाधर्म में दीक्षित होने के पश्चात् झार्य अम्बू झहर्तिश म्रपने ग्राराध्य गुरु सुधर्मा स्वामी की सेवा में श्रुताराधन करने लगे। कठोर तपश्चरसा के साय विशुद्ध श्रमसाचार का पालन करते हुए वे एकाग्रचित्त हो ग्राममों के ब्रध्ययन में निरत रहते।

जिस प्रकार प्रथम गएाघर इन्द्रभूति गौतम प्रपने अन्तर में उत्पन्न हुई जिज्ञासाग्रों, शंकाभ्रों इवं कुतूहलों के समाधान हेतु पूर्ए श्रद्धा के साध जगद्गुरु भगवान् महावीर के समक्ष परम विनीत भाव से उपस्थित होते थे, ठीक उसी प्रकार जम्बू अएगार भी, अपने मन में कभी किसी प्रकार की शंका प्रथवा जिज्ञासा उत्पन्न होती तो अपने श्रद्धास्पद गुरु सुधर्मा स्वामी की सेवा में उपस्थित होते ग्रीर ग्रपनी जिश्वासाभ्रों की शान्ति के लिये अनेक प्रश्न प्रस्तुत करते । आर्य सुधर्मा भी भगवान् महावीर से प्राप्त प्रषाह ज्ञान के श्रनुसार अपने परम विनीत ग्रीर सुयोग्य शिष्य जम्बू की सभी शंकाभ्रों, जिज्ञासान्नों ग्रीर कुतूहलों का समिचीन रूप से समाधान कर उन्हें पूर्यारूप से संतुष्ट करते ।

इस प्रकार प्रगढ़ श्रद्धा, विनय भौर निष्ठा के साथ ग्रघ्ययन करते हुए तीक्ष्ण बुद्धि जम्बू स्वामी ने स्वल्प समय में ही द्वादशांगी रूप ग्रगाध श्रुतसागर का ग्रथं, व्यास्था भौर विस्तारादि सहित सम्पूर्ण ज्ञान प्राप्त कर लिया ।

गुरु द्वारा भ्रपने सिष्य को भ्रागमों का झान देने की वह परम्परा अविच्छिन्न रूप से भ्रागे से भ्रागे पश्चाद्वर्ती काल में भी चलती रही । जैनागमों को माज तक यथावत् रूप मेंबनाये रखने का सारा श्रेय भ्रागमज्ञान के भ्रादानप्रदान की उस पुनीत परम्परा को ही है । इजी परम्परा के कारएा भगवान् महावीर द्वारा भनुप्राणित,

<sup>1</sup> नहभोयं रविरहियं, भारहवासं व जिएवरविहीएं 1

ं एएए। विसा एवं होही सुन्नं व मगहपुरं ॥४७०॥

[अम्बूचरियं (गुरूपाल), उ० १६]

गराधरों द्वारा म्राकलित, और भगवान् के प्रथम पट्टधर झार्य सुधर्मा द्वारा झपने सुयोग्य शिष्य झार्य जम्बू के मानस मे प्रवाहित पुनीत श्रुतसरिता स्राज भी ब्रपने मूल स्वरूप को बिना छोड़े मुमुक्षुस्रों के स्रन्तस्तल में प्रवाहित हो रही है ।

उपलब्ध आगमों का जो स्वरूप ग्राज विद्यमान है, यह उस समय की मूल परम्परा को सही रूप में समभने का एक आधार है। आगमों के प्रारम्भिक स्थलों को घ्यानपूर्वक देखने से यह स्पष्ट हो जाता है कि भगवान महावीर की वाणी को ग्रर्थरूप से सुनकर आर्य सुधर्मा ने जिस प्रकार शब्द रूप से ग्रथित किया, और जिस रूप में जम्बू स्वामी ने पृच्छा कर आगमज्ञान को प्राप्त किया, उसी भपरिवर्तित स्वरूप में आज विद्यमान है। इसकी पुष्टि में ''ज्ञाता-धर्मकथा ' का निम्नलिखित उपोद्धात सूत्र ह्ण्टव्य है :-

"उस काल उस समय में मार्य सुधर्मा ग्रएगार के ज्येष्ठ (प्रमुख) शिष्य सात हाथ की ऊँवाई वाले कथ्यपगोत्रीय जम्बू नामक ग्रएगार ग्रार्य सुधर्मा से न बहुत दूर और न बहुत समीप धुटने ऊँचे तथा सिर नीचा किये, धर्मध्यान एवं धुक्ल ध्यान रूपी कोष्ठ (ग्राकर अथवा प्रकोष्ठ) में स्थित, संयम एवं तप से मपनी आत्मा को भावित करते हुए विचर रहे थे। संयोगवश ग्रार्य जम्बू के मानस में श्रद्धा, संशय ग्रीर कुतूहल उत्पन्न हुमा। श्रद्धा, संशय ग्रीर कुतूहल उत्पन्न होने पर वे उठे ग्रीर जहां ग्रार्थ सुधर्मा थे वहां ग्राये। ग्रार्थ सुधर्मा को वन्दन नमस्कार किया ग्रीर उनके न ग्रधिक समीप न ग्रधिक दूर, सुनने की इच्छा से उनकी श्रीर ग्रभिमुख हो, उनको सुश्रूषा करते हुए, नमन करते हुए, सांजलि शीश मुकाते हुए विनयपूर्वक बोले – "भगवन् ! श्रमएा भगवान् महावीर ने पाँचवें व्याख्याप्रज्ञप्ति ग्रंग का यह धर्य बताया। प्रभु ने छठे ग्रंग-ज्ञाता धर्मकथा का क्या ग्रां वताया था?"

भार्य सुधर्मा ने जम्बू मरागार को संबोधित करते हुए इस प्रकार कहा :-"हे जम्बू ! श्रमरा भगवान् महावीर ने छठे ग्रंग ज्ञाताधर्मकथांग के दो श्रुतस्कन्ध प्ररुपित किये हैं । वे यह हैं, पहला ज्ञाता मौर दूसरा धर्म कथा ।""

छठे मंग भातायमंकथा के इस उपरिलिखित उद्धरए। के एक-एक शब्द से यह स्पष्टतः प्रतिष्वनित होता है कि भगवान् महावीर ने विश्व के प्रारिएयों का कल्याए। करने के लिये जो श्रुत-सरिता प्रवाहित की थी उसका समग्ररूपेए। पान करने की उत्कण्ठा लिये मार्य जम्बू भपने श्रद्धेय गुरु सुधर्मा स्वामी के पास जाते हैं मौर उनसे जिस रूप में उन्होंने भगवान् महावीर से श्रुतसरितावतरए। प्राप्त किया, उसी रूप में श्रुतसरित् को प्रवाहित करने की प्रार्थना करते हैं। ग्रपने ज्ञानपिपासु, मौर उत्कट जिज्ञासु सुयोग्य शिष्य जम्बू की प्रार्थना स्वीकार कर मार्य सुधर्मा भी उसी रूप में, प्रबल देग के साथ श्रुतसरिता को प्रवाहित करते हैं। ग्रायं जम्बू ने महान् उल्लास के साथ भपने निर्मल मानस में ग्रायं सुधर्मा के

<sup>ै</sup> नामाचम्मकहायो, १.५

मुखारविन्द से निकलती हुई श्रुत घारा को ग्रहरण किया। वही आज ग्रार्यघरा के मुमुक्षुग्रों के मानस में प्रवाहित हो रही है। यह प्रवाह चलता रहेगा पंचम श्रारक के ग्रन्त तक।

### मार्य जम्बू स्वामी की विशेषता

अम्बू स्वामी के ग्रनुपम गुर्गों के सम्बन्ध में विशेष वर्गन की मावश्यकता नहीं क्योंकि ऊपर दिये हुए नायाधम्मकहाओ सूत्र के मूल पाठ से यह स्पष्ट हो जाता है कि वे परम श्रद्धालु, परम विनीत, उत्कट जिज्ञासु और झार्य सुधर्मा के सुयोग्य ज्येष्ठ शिष्य थे। उनके महान् प्रतिभाशाली विराट व्यक्तित्व का, शारीरिक म्रोज, तेज और कान्ति का इसी से अनुमान लगाया जा सकता है कि मगधपति कूरिएक ने जब जम्बू झरएगार को आर्य सुधर्मा के शिष्य समूह में देखा तो वे आश्चर्य से हठात् स्तब्ध हो गये।

भार्य जम्बू स्वामी के जीवन की सबसे बड़ी विशेषता यह रही कि उनके जीवनकाल में ग्रायं वसुन्धरा कोटि-कोटि सूर्यों से भी त्रानन्तगुन्ति कान्तिमान केवलालोक से निरन्तर प्रकाशमान रही श्रौर उनके शुद्ध सच्चिदानन्दधन स्वरूप में लीव होते ही श्रायामी उत्सपिएगी काल की चौवीसी के प्रथम जिन को केवल्योपलब्धि होने तक के लिये केवलालोक से बंचित बन गई।

जब जम्बू स्वामी का जन्म हुआ उस समय सर्वक्ष सर्वदर्शी २४वें तीर्थंकर श्रमण भगवान् महावीर विराजमान थे। जम्बू स्वामी की दीक्षा के समय इन्द्रभूति गौलम, उनकी दीक्षा के १२ वर्ष पश्चात् झार्य सुवर्मा स्वामी और दीक्षा के २० वर्ष पश्चात् स्वयं जम्बू स्वामी अपने केवलालोक से समस्त लोकालोक को धालोकित करते रहे। पर जम्बू स्वामी के निर्वाण के साथ ही धार्यावर्त से केवलक्षान का सूर्य इस धवसपिणी काल में सदा के लिये अस्त हो गया।

# धार्य जम्बू स्वामी का निर्वाश

भार्य जम्बू स्वामी सोलह वर्ष तक गृहस्य पर्याय में रहे। फिर दीक्षा ग्रहण कर बीस वर्ष तक गुरु-सेवा के साथ-साथ ज्ञानोपार्जन, तपक्ष्यरण भौर संयम साधना में निरत रहे। वीर निर्वाण संवत् २० की समाप्ति पर भगवान् महावीर के प्रथम पट्टघर धार्य सुधर्मा स्वामी ने प्रपने निर्वाण-गमन के समय भार्य जम्बू को भपने उत्तराधिकारी के रूप में भगवान् महावीर का द्वितीय पट्टघर नियुक्त किया। आर्थ जम्बू स्वामी ने आचार्यपद पर भासीन होने के पक्ष्वात् केवलज्ञान प्राप्त किया। अपने भनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन भौर अनन्त चारित्र से भव्यजीवों का कल्याण करते हुए आप ४४ वर्ष तक भगवान् महावीर के द्वितीय पट्टघर के रूप में आचार्य पद पर रहे। प्रग्त में आर्य प्रभव को अपना उत्तराधिकारी नियुक्त कर, वीर नि० सं० ६४, तद्वनुसार ईसा पूर्व ४६३ में भार्य जम्बू ने ८० वर्ष की भ्रायु पूर्ए। कर अक्षय भव्याबाभ निर्वाए।पद प्राप्त किया ।

मुनिवर गुरएपाल (विकम की ६ वीं शताब्दी) ने जम्बूचरिय में लिखा है कि जम्बूस्वामी ने ग्रपनी ग्रायु ग्रल्प समफकर एक मास के पादपोपगमन संयारे से सैलेशी दशा प्राप्त की ग्रौर ग्रपूर्वकरएा द्वारा कर्मबन्धन से मुक्त हो शरीर त्याग एक समय की ग्रविग्रह गति से निर्वाख़ प्राप्त किया।<sup>३</sup>

मुनिवर गुएएपाल ने अपने इस अभिमत की पुष्टि में किसी प्राचीन बाचार्य द्वारा रचित किसी बन्ध की पांच गाथाएं प्रस्तुत करते हुए लिखा है :--भएिग्यं च पुब्बसत्येसु -

भयवं पि जंबुएामो, बहूरिए वासारिए विहरिऊरए जिसे । भत्तं पच्चक्खायइ, वालाहगसेलसिहरेसु ॥ ३

# दश बोलों का विच्छेद

जम्बू स्वामी के निर्वाश के पश्चात् जम्बूद्वीप के भरत क्षेत्र से निम्नलिखित १० वस्तुएं विलुप्त हो गईं :--

> मरा परमोहि पुलाए, छाहार खवग उवसमे कप्पे । संजमतिग केवल सिज्फ़राा य जम्बुम्मि वुच्छिण्एा ।।

ग्रर्थात् - (१) मनःपर्यंव ज्ञान, (२) परमावधि ज्ञान, (३) पुलाक लब्धि, (४) ग्राहारक शरीर, (४) क्षपक श्रेणि, (६) उपज्ञम श्रेणि, (७) जिनकल्प, (८) तीन प्रकार के चारित्र, ग्रर्थात् - परिहार-विश्वुद्धि, सूक्ष्म सम्पराय ग्रौर यथाख्यात चारित्र, (१) केवलज्ञान ग्रौर (१०) मुक्तिगमन --

श्वीम्रो जंबूति, श्रीसुघर्म्मस्यामिपट्टे द्वितीयः श्री अम्बू स्वामी । स च नवनवतिकोटिसंयुक्ता घटटी कम्यकाः परित्यज्य श्रीसुधर्म्मस्याम्यन्तिके प्रव्रजितः । स च षोडेश वर्षाणि गृहस्थपर्याये, विग्नतिवर्षाणि व्रतपर्याये, चतुष्टचत्वारिंग्नद्दवर्षाणि युगप्रधानपर्याये वेति सर्वायुरगीति वर्षाणि परिपाल्य श्री वीरात् चतुःघष्टि वर्षे सिद्धः ।

> .[तपागच्छ पट्टावली, स्वोपज वृत्ति, पन्यास श्री कल्याराविजयजी द्वारा सम्पादित, पृष्ठ १]

- १ [ यही ]

इन १० विशिष्ट आध्यात्मिक शक्तियों का जम्बू स्वामी के निर्वाश के पश्चात् विच्छेद हो गया।<sup>9</sup>

आर्य जम्बू स्वामी को श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों ही परम्पराधों में अस्तिग केवली माना गया है ।

**इस प्रकार जम्बू स्वामी के** निर्वाण के साथ ही वीर निर्वाण सं० ६४ में केवलिकाल समाप्त हो गया ।

# केवलिकाल के सम्बन्ध में विजिन्न मान्यताएं

श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों ही शाखाओं की यह परम्परागत एवं सर्व-सम्मत मान्यता रही है कि २४ वें तीर्थकर भगवान् महावीर के निर्वास के पश्चात् इन्द्रभूति गौतम, भार्य सुधर्मा स्वामी और भार्य जम्बू स्वामी—ये तीन केवली हुए भौर जम्बू स्वामी के निर्वास के साथ ही केवली काल की परिसमाप्ति हो गई।

ये तीनों महापुरुष कितने-कितने समय तक केवली रहे, इस सम्बन्ध में इन दोनों परम्पराग्रों में मान्यताभेद हैं। श्वेताम्बर परम्परा के ग्रन्थों एवं पट्टावलियों में इन्द्रभूति गौतम का केवली काल १२ वर्ष, सुधर्मा स्वामी का प वर्ष ग्रौर ग्रार्थ जम्बू स्वामी का ४४ वर्ष, इस प्रकार सब मिलाकर ६४ वर्ष का केवली काल माना गया है। किन्तु इस सम्बन्ध में दिगम्बर परम्परा के ग्रंथों में मतैक्य नहीं पाया जाता।

दिगम्बर परम्परा के प्राचीन तथा परममान्य ग्रंथ तिलोयपण्एत्ति (डा० ए० एन० उपाध्ये के मतानुसार ई. ४७३ से ६०९ के बीच की कृति) में इन तीनों केवलियों का ग्रलग-ग्रलग केवसी काल न देकर पिण्डरूप से ६२ वर्ष दिया है। विगम्बर परम्परा की पट्टावलियों में गौतम स्वामी का कैवल्यकाल १२ वर्ष, ग्रायें कुवर्मा स्वामी का १२ वर्ष ग्रौर जम्बूस्वामी का ३८ वर्ष इस प्रकार कुल मिला कर ६२ वर्ष का केवली काल माना गया है। इसी प्रकार षट्खण्डागम के घवला

| ٩ | मनः परावधीत्रेच्यी, पुसाकाहारकी क्रिवम् । |                   |
|---|-------------------------------------------|-------------------|
|   | कल्पजिसंयमा झान, नासन् जम्बूमुनेरनु ।।    | [परिज्ञिष्ट पर्व] |

हिलीयपण्एति में गौतम, सुधर्मा स्वामी झौर अम्बु स्वामी के ६२ वर्ष के केवली काल का उल्लेख करने के पश्चात् यह स्वीकार करते हुए कि जम्बू स्वामी के पश्चात् कोई अनुबद्ध केवली नहीं हुआ, यह भी उल्लेख किया गया है कि केवलज्ञानियों में प्रस्तिम केवली श्रीधर कुंडलगिरी से सिद्ध हुए। यया :-

कुंडलगिरिस्मि चरिमो केवलखाखीसु सिरिधरो सिद्धो । चारखरिसीसु चरिमो सुपासचंदामिधाखो य ॥४॥ १४७६३॥ इस प्रकार का उल्लेख (समस्त प्राचीन जैन बाज्जमय में)ग्रन्यव देखने में नहीं प्राता ।

बासही वासारिंग गोदमपहुदीसं सारगवतारां । बम्मपबट्टसकाले परिमासं पिडरूवेसं ।)४।।१३७८।।

[तिलोयपण्एति]

[सम्पादन]

टीकाकार बीरसेन ने ग्रीर हरिवंगपुराएगकार तथा अतावतारकार ने भी बीर निर्वाएग १ से १२ वर्ष पर्यन्त गौतम स्वामी का, गौतम स्वामी के पश्चात १२ वर्ष तक सुधर्मास्वामी का ग्रीर सुधर्मास्वामी के निर्वाएग पश्चात् ३० वर्ष तक जम्बू स्वामी का केवली काल माना है जो कुल मिलकर ६२ वर्ष होता है। इसके विपरीत ग्राचार्य गएगमद्र ने ग्रपने ग्रंथ महापुराएग-उत्तरपुराएग में तया पुष्पदन्त ने ग्रपभंश भाषा के ग्रपने महापुराएग में गौतम स्वामी ग्रीर सुधर्मा स्वामी का कमशाः बारह-बारह वर्ष ग्रीर जम्बू स्वामी का ४० वर्ष – इस प्रकार कुल ६४ वर्ष का केवली काल माना है, जिससे श्वेताम्बर परम्परा द्वारा मान्य ६४ वर्ष के केवली काल की मान्यता की पुष्टि होती है। ऐसी स्थिति में ६४ वर्ष का केवली काल दोनों परम्पराग्नों में मान्य होने के कारणा ग्रधिक प्रामासिक माना जा सकता है।

इन सब से विपरीत वीर कवि ने प्रपने अपभ्रंश महाकाव्य "अम्बूचरिउ" ग्रीर पं० राजमल्ल ने प्रपने संस्कृत काव्य – "जम्बूस्वामिचरितम्" में जम्बूस्वामी के केवलिकाल के सम्बन्ध में एक नया ही ग्रमिमत रखा है । गौतमस्वामी ग्रीर सुधर्मास्वामी के केवलज्ञान के सम्बन्ध में उन्होंने लिखा है कि जिस दिन भगवान् महावीर का निर्वाण हुन्ना उसी दिन गौतम स्वामी को केवलज्ञान प्राप्त हुमा ग्रीर जिस दिन गौतमस्वामी का निर्वाण हुन्ना उसी दिन सुधर्मा स्वामी को केवलज्ञान हुन्ना । सुधर्मा स्वामी के निर्वाण के समय जम्बूस्वामी को दीक्षा ग्रहण किये १८ वर्ष व्यतीत हो चुके थे । ग्रीर सुधर्मा स्वामी के निर्वाण प्रचात् मर्द

| * सूधमंगराभूत्याव्ये समचित्तो गृहीव्यति ।                |                                          |
|----------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| केबस्य द्वादशाब्दान्ते मय्यन्त्यां गौतमांगते ॥           | 9 P-11                                   |
| कवस्य द्वादशाब्दान्त भय्यन्त्या गातमागत ।                | 122-11                                   |
| सुधर्मा केवली जम्बूनामा च श्रुलकेवली ।                   |                                          |
| भूरवा पुनस्ततो द्वादत्तान्दान्ते निष् तिगते !!!          |                                          |
| सूधमैव्यन्तिमं ज्ञानं जम्बूनाम्नो भविष्यति ।             |                                          |
| तस्य जिष्यो भवो नाम, परवारितरसमा मह                      | ल् ।                                     |
| इह धर्मोपदेजेन, घरित्र्यां विहरिष्यति ।                  |                                          |
| इत्यवादीत्तदाकण्यं स्थितस्तस्मित्रनावृतः ॥               | [उत्तरपुराख, ७६ पर्व, पृ० १३७]           |
| <sup>२</sup> पत्तइ-बारहमइ संबच्छरि, चित्तारिष्ट्रि वियरि | नयमच्चरि ।                               |
| पंचम सासा एह पावेसइ भन सामेख महा                         | रेसि होसइ                                |
| तेशा समउ महियलि विहरेसर दहगुशियई                         | लारि कहेसइ ।                             |
| बरिसइं धम्मु सब्बभन्वोहहं विद्व सियबहु वि                | रक्तामोहह                                |
| गरित केवली उपाउंजेसइ महु पहुवंसहु उप                     | गई होसह ।                                |
|                                                          | [महापुरारण, पुष्पदंत, संधि १००, पृ० २७४] |
| <sup>3</sup> (क) जम्बूसामिवरिउ (वीरविरचित, डॉ॰           | वी॰ पी॰ जैन द्वारा सम्पादित), रं•ः२३     |
| (स) एवमण्टादशाब्दानां, व्यतिकान्ता इव                    | क्षरणें।                                 |
| अम्बुस्वामिनि धोरोग्रं, तपः कुर्वति :                    | रेकथा ॥१०६                               |
| तपोमासे सिते पक्षे सप्तम्यां व गुमे                      | दिने ।                                   |
| ंनिर्वाएं प्राप सौधर्मो, विपुलावल म                      | स्तकास् ॥ ११०                            |
| ····· · · · · · · · · · · · · · · · ·                    | े [जम्बू च० (राजमल्ल), सं० १२]           |

प्रहर दिन व्यतीत होने पर जम्बू स्वामी को केवलज्ञान हुंगा। 'तत्पश्चात् जम्बू स्वामी १८ वर्ष तक केवली रूप से विचरण करते रहे और मन्त में विपुलाचल के शिखर पर भाठों कमों का क्षय कर सिद्ध हुए । 'इस प्रकार इन दोनों विद्वानों ने गौतम और सुधर्मा इन दोनों का मिलाकर १८ वर्ष केवल्य काल, जम्बू स्वामी का कैवल्य काल केवल १८ वर्ष और इन तीनों का मिलाकर कुल ३६ वर्ष का ही कैवल्यकाल माना है, जो माज तक उपलब्ध ऐतिहासिक सामग्री एवं श्वेताम्बर व दिगम्बर दोनों परम्पराओं द्वारा स्वीकृत कालक्रम से बिल्कुल विपरीत पड़ता है, अतः प्रामाणिक न होते हुए भी विचारणीय ग्रवश्य है।

इस प्रकार खेताम्बर और दिगम्बर दोनों परम्पराग्नों द्वारा मान्य उपरि-वर्णित ग्रधिकांश ऐतिहासिक तथ्यों से यह सिद्ध होता है कि जम्बूस्वामी का जन्म वीर-निर्वाण से १६ वर्ष पूर्व, दीक्षा वीर निर्वाण सं० १ में, केवलज्ञान की प्राप्ति वीर नि० सं० २० में ग्रौर निर्वाण वीर नि० सं० ६४ में हुग्रा ।

#### भन्य मान्यता भेव

सार्य जम्बू स्वामी को श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों ही परम्पराम्नों में अन्तिम केवली माना गया है। जम्बू स्वामी के अपूर्व त्याग, उत्कट वैराग्य और कठोर साधना के प्रति अगाध श्रद्धा अभिव्यत्त करते हुए दोनों परम्पराम्नों के प्राचीन तथा अर्वाचीन अनेक विद्वानों ने समय-समय पर इस महाुश्रमण के जीवन पर अनेक ग्रन्थ लिखे हैं।

यद्यपि दोनों परम्पराम्रों के विद्वानों द्वारा जम्बू स्वामी के जीवनवृत्त पर लिखे गये ग्रन्थों में कतिपय घटनाम्रों, दृष्टान्तों और नामादि का साधारण वैविघ्य है, तथापि जम्बूस्वामी के जीवन की महत्वपूर्ण एवं मूल घटनाम्रों के सम्बन्ध में दोनों परम्पराम्रों के विद्वानों का परस्पर पर्याप्त मतैक्य पाया जाता है। प्रवेताम्बर परम्परा में जम्बू स्वामी के पिता का नाम ऋषभदत्त और माता का नाम धारिणी बताया गया है, जब कि दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में पिता का नाम भारिणी बताया गया है, जब कि दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में पिता का नाम म्रहद्दास और माता का नाम जिनमती उल्लिखित है। झ्वेताम्बर मान्यता के ग्रन्थों में जम्बूकुमार का म्राठ श्रेष्ठि-कन्याम्रों के साथ पाणिग्रहण होना बताया गया है; जब कि दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में ४ श्रेष्ठि-कन्याम्रों के साथ । झ्वेताम्बर परम्परा की मान्यता के स्रनुसार प्रभव चोर ग्रप्ने ५००

- (क) तत्रैवाहनि यामार्धव्यवधानवती प्रभोः । उत्पन्न केवलजानं जम्बूस्वामिमुनेस्तदा ॥११२॥ [जम्बू च०(राजमल्ल), सर्ग १२]
  - (ख) जन्दूस्वामिचरिउ, १०:२४, पृ० २१५
- <sup>२</sup> (क) कुर्वन् धर्मोप्देणं स केवलज्ञानलोचनः । वर्षाव्टादशपर्यन्तं स्थितस्तत्र जिनाधिपः ।।१२०।। ततो जगाम निर्वारणं केवली विपुलाचलात् । [जम्बूस्वामिचरितम् (राजमल्ल)]
  - (ख) जम्बूसामिचरिउ (वोर विरचित), १०:२४, पृ० २१४

साथियों के साथ जम्बूकुमार के घर में चोरी करने हेतु घुसा, वहाँ दिगम्बर परम्परा प्रभव के स्थान पर विद्युच्चर चोर का, चोरी करने के ग्रभिप्राय से जम्वूकुमार के घर में प्रवेश करना मानती है। संयोग की बात है कि दोनों ही परम्पराएं जम्बूकुमार के घर में चोरी करने हेतु प्रविष्ट होने वाले चौरराट को क्षत्रिय राजकुमार मानती हैं। क्वेताम्बर परम्परा में ग्राय प्रभव को विन्घ्य की तलहटों के जयपुर नामक राज्य का राजकुमार और दिगम्बर <mark>ग्रन्थ</mark>-कारों ने विद्युच्त्रेर को हस्तिनापुर जैसे शक्तिशाली रॉज्य का राजकुमार बताया है।' दिगम्बर परम्परा के विद्वान कवि राजमल्ल ने विद्युच्चर के साथ दीसित हुए प्रभव ग्रादि ४०० चोरों के सम्बन्ध में लिखा है कि वे सभी राजकुमार थे। उन्होंने जम्बूस्वामीचरित्र में प्रभव का दो स्थलों पर नामोल्लेख करते हए लिखा है कि विद्युच्चर के साथ प्रभव ग्रादि चोर भी दीक्षित हुए ग्रौर भूत-प्रेत-राक्षसादि द्वारा उपस्थित किये गये घोरांतिघोर परीषहों से भी विचलित न हो कर ढादश अनुप्रेक्षाओं का चिन्तन करते हुए विद्युच्चर सर्वार्थसिद्ध में और प्रभव मादि ४०० मुनि सुरलोक में देवरूप से उत्पन्न हुए । अपभ्रंश के कवि वीर ने वि० सं० १०७६ में रचित ''जम्बूसामिचरिड'' में प्रभव का कहीं नामोल्लेख भी नहीं किया है। श्वेताम्बर परम्परा में जैसा कि आगे बताया जायगा आय प्रभव का बहुत ऊँचा स्थान है । उन्हें जम्बू स्वामी का उत्तराधिकारी और भगवान् महावोर का तृतीय पट्टेंघर माना गया है । पर दिगम्बर परम्परा में जम्बू स्वामी का उत्तराधिकारी विद्युच्चर ग्रथवा प्रभव को न मान कर झार्य विध्णु को माना गया है? ।

दिगम्बर परम्परा के प्रयों में जम्बूकुमार ढारा महाराज श्रेणिक की हस्तिज्ञाला में से बन्धन तुड़ा कर भागे हुए मदोन्मत्त हाथी को वज्ञ में करने का और विद्याधर मृगांक की सहायतार्थ विद्याधरराज रत्नचूल से युद्ध करने और युद्ध में उसे दो बार पराजित करने का उल्लेख किया गयर है। किन्तु खेताम्बर मरम्परा ढारा मान्य किसी ग्रंथ में इन दोनों घटनाओं का कहीं कोई उल्लेख प्राप्त नहीं होता।

| ١  | अयात्र मगधे देशे, विद्यते नगरं महत् ।                          |
|----|----------------------------------------------------------------|
|    | हस्तिनापुरं नाम्ता, स्वलॉकैकपुरोपमम् ॥२=॥                      |
|    | तत्रास्ति संवरो नाम्ना, भूपो दोदँडमंडितः ।                     |
|    | तस्य भार्यास्ति श्रीवेणा, कामयष्टिः प्रियंवदा ॥२६॥             |
|    | तयोः सूनुरभूग्नाम्ना, विद्वान् विद्युच्चरो तृषः ।              |
|    | णिक्षिताः सकला विद्या, वद्यं मानकुमारतः ॥३०॥ [जम्बू० च०सगं ४]  |
| \$ | गतानां पंचसंख्याकाः प्रभवादिमुनीश्वराः                         |
|    | मंते सल्लेखनां कृत्वा दिवं जग्मुयंथायथम् ।।१६६।। [बही सर्ग १२] |
|    | सिरिगोदभेग् दिण्गं सुहम्मणाहस्स तेण जंबुस्स ।                  |
|    | विष्ठू एंदिमिसो तसो य पराजिदो तसो ॥४३॥ [इंगपण्याती]            |

इसके अतिरिक्त जैसा कि पहले बताया जा चुका है श्वेताम्बर परम्परा के सभी क्रन्थों में जम्बू स्वामी का वीर नि० सं० ६४ में निर्वाए होना माना गया है भौर दिगम्बर परम्परा के प्राचीन प्रथ तिलोयपण्एत्ती तथा पट्टावलियों में वीर नि० सं० ६२ में तथा अनेक दिगम्बर प्रन्थों में वीर नि०सं० ६४ में निर्वाए होना माना गया है।

## वीर कवि झौर जम्बू

वीर कवि ने अपने भ्हाकाव्य ''जम्बूसामिचरिउ'' में जम्बू स्वामी के जीवन की कतिपय घटनाओं का बिवरणा देते हुए तिथियों एवं समय का उल्लेख भी किया है जो विवादास्पद तथ्यों के निर्णय में शोध की दृष्टि से बड़ा सहायक सिद्ध हो सकता है ब्रतः उनका संक्षेप में यहां उल्लेख किया जाना बावध्यक है।

जम्बू स्वामी के जन्म दिन के सम्बन्ध में वीर कवि ने ग्रपने महाकाव्य "जम्बूसामिचरिउ" में लिखा है कि वसंतमास में शुक्लपक्ष की पंचमी के दिन जिस समय चन्द्रमा रोहिगी नक्षत्र में स्थित था उस समय वसंतपंचमी के दिन प्रत्यूषकाल में जिनमती ने जम्बू स्वामी को जन्म दिया। १

सागरदत्त म्रादि चारों श्रेष्ठियों ने प्रपने बालसखा अहंदास को परस्पर की गई पूर्वप्रतिज्ञा की याद दिलाते हुए कहा – "मित्र ! तुम्हें भलीभांति स्मरए होगा कि कुमारावस्था में कीड़ा करते समय हम लोगों ने एक दिन यह प्रतिज्ञा की थी कि हम पांचों मित्रों में से किसी एक भाग्यवान् मित्र के यदि पुत्र उत्पन्न हो जाय और शेष चारों के कन्याएं हो जायं तो हम लोग अपनी कन्याओं का पाशिब्रहरण अपने सित्र के पुत्र के साथ ही करेंगे । पुण्य के प्रताप से तुम्हारे घर पुत्र का जन्म हुआ और हम चारों मित्र पुत्रियों के पिता बने हैं। अतः हमें अपनी प्रतिज्ञानुसार चारों कन्याओं का अम्बूकुमार के साथ पाशिम्रहरण करा देना चाहिये। अईदास ने अपने चारों मित्रों का प्रस्ताव सहर्ष स्वीकार कर लिया और ज्योतिषी से परामर्श कर उन पांचों मित्रों द्वारा प्रक्षय तृतीया का दिन विवाह के लिये निश्चित किया गया। <sup>8</sup>

| ٩ | पंचमिहे वसंते पक्के धवले, रोहिसिठिए मयलंध्र हो विमले ।                           |
|---|----------------------------------------------------------------------------------|
|   | पच्चूसे पसूम सलक्सएाउ, कुलमंगसु जयवस्सह तराउ ॥                                   |
|   | [अम्बूसामिकरिज, ४.७, पु० ६८]                                                     |
|   | सामरदत्तपमुहवशिउत्तहि, वुक्वई धरहयासु वयवुत्तहि ।                                |
|   | मित्त कुमारमावे रइवंतहि, किंग पड्रज्ज पंचहि मि रनंतहि ।                          |
|   | एक्स्हो पुस् होइ जइ बच्छाज, इसरहं चउट्ठं मि अपहिं कण्एत ।                        |
|   | तो तहो पियर्रीह दुह्विउ देवउ, तेस वि बरेख ताउ परिस्तेवठ ।                        |
|   | [वभ्यूसामिषरिउ (पीरकविरणित, डा० विमसप्रसाद जैन डारा<br>सम्पादित, १४-४-७, ४० ७६)] |
| 8 | ठविउ विवाहनम्मु परारिए. प्रकार तहव दिवसे ओइसए । [वही]                            |

जम्बू स्वामी द्वारा महाराज श्रेणिक की हस्तिशाला से बन्ध तुड़ा कर भागे हुए मदोस्मत्त हाथी को वश में करने और केरल के विद्याधरराज मृगांक के शद्द हंसद्वीप के सक्तिसाली विद्याधरपति चन्द्रचूल को युद्ध में पराजित करने की धटनाएं बीर कबि के उल्लेखानुसार जम्बू स्वामी के विवाह का दिन निश्चित हो जाने के पश्चात् की हैं।

स्वयं वीर कवि ने इस तथ्य को स्वीकार किया है कि आर्थ-ग्रन्थों अथवा उनके पूर्ववर्सी जम्बूचरित्रों में वसंतवर्गन, हाथी का मदमर्दन और केरल में रत्नचूल विद्याधर के साथ जम्बूस्वामी के युद्ध का वर्शन नहीं है। अपने ग्रन्थ में केवल स्वयं द्वारा किये गये इस प्रकार के वर्णन के लिये गुरुजनों से क्षमायाचना करते हुए उसने स्पष्ट रूप से कहा है कि काव्य के म्रंग व रसों को समृद्ध करने हेत् घटित अयवा मघटित रचनात्रों का विचारक कवियों द्वारा जो युक्तिसंगत वर्एन किया जाता है वह सच्चरित्रों में घटित होना संभव माना जाता है। कवि वीर के इस कथन का स्पष्ट और सीधा अर्थ यह है कि ये घटनाएं वीर कवि ने अपने इस काव्य को एक महाकाव्य के सभी लक्षरगों से सुसमृद्ध करने की दृष्टि से ग्रपनी कल्पनाशक्ति से अविष्कृत की हैं। ऐतिहासिक तथ्यों के सम्यक पर्यवेक्ष एा से यह निर्विवाद रूप से सिद्ध होता है कि जिस समय जम्बूकुमार युवा हुए उससे मनेक वर्षों पहले ही मगध-सम्राट् श्रेशिक का देहावसान हो चुका था। महाराज श्रेरिएक की मृत्यु के कुछ ही दिन अनन्तर कूरिएक ने मगध की राजधानी राजगृह नगर से हटा कर चम्पा नगरी में स्थापित कर दी थी । ऐसी दशा में जम्बूकुमार द्वारा श्रेग्सिक के पट्टहस्ती को वश में करना, श्रेग्सिक की राज्यसभा में गगनगति नामक विद्याधर का ग्राना, विद्याधर मृगांक द्वारा ग्रपनी पुत्री का महाराज श्रेणिक के साथ पालिग्रिहरण कराने का निक्ष्चय करना, जम्बूकुमार का गगनगति के साथ विमान में बैठकर रत्नचूल से यूद्ध करने हेतू प्रस्थान तथा महाराज श्रेशिक का सेना सहित जम्बू की सहायतार्थ केरल की झोर प्रयाग करना, युद्ध में जम्बूकुमार की विजय, मृगांक द्वारा अपनी पुत्री का श्रेगिक के साथ विवाह करना, जम्बूकुमार के साथ महाराज श्रेगिक का राजगृह नगर में प्रवेश करने से पूर्व उपवन में सुधर्मास्वामी के दर्शन कर उन्हें वन्दन-नमन करना और जम्बूस्वामी के स्रभिनिष्क्रमर्ग के समय महाराज श्रेरिएक द्वारा जम्बूकुमार को पालको में बैठाकर उनके साथ-साथ उपवन में ग्रार्य सुधर्मा के पास जाना ग्रादि श्रेएिक के सम्बन्ध में वीर कवि द्वारा अपने इस महाकाव्य में दिया गया सभी विवरण कवि की कल्पनामात्र है ।

गारिमकहाए ग्रहियं महुकीला करि-नरिंदपत्थाएं । संगामो वित्तमिएां जं दिट्ठं तं खमंतु महु गुरुएगे ।।१।। कब्वंगरससमिद्धं चितंताएां कईरए सब्बं पि । वित्तमहवा न वित्तं सच्चरिए घड़द्द जुत्तमुत्तं जं ।।२।। [वही, संधि द-१] हंसद्वोपपति विद्याधरराज रत्तचूल को विजित कर तवा केरसपति विद्याधरेश मृगांक की कन्या विलासवती का महाराज श्वेणिक के साथ पाणि-प्रहण कराने के पश्चात् जम्बूकुमार ने राजगृह के बाहर स्थित एक उपवन में गएगाधिपति सुधर्मस्वामी से उनके प्रति ग्रपने हृदय में उमड़ते हुए स्नेहसागर का कारण ग्रीर ग्रपने पूर्वभव का वृत्तान्त पूछा। उस समय भी ग्रायं सुधर्मा स्वामी ने एक निश्चित समय का ज्य्लेख करते हुए जम्बूकुमार से कहा कि ग्राज से दसवें दिन जुम्हारा उन चार श्रेष्ठिकन्याग्रों के साथ पाणिग्रहण होगा, जो कि बह्यास्वर्ग के देव भव में तुम्हारी चार देवियां थीं। भ

भगवान महावीर के पंचम गएाधर आर्य मुधम स्वामी के निर्वाएकाल के सम्बन्ध में वीर कवि ने लिखा है कि दीक्षा ग्रहण करने के पश्चात जम्बूस्वामी को बारह प्रकार के महातप करते हुए जब १० वर्ष व्यतीत हो गये, उस समय माध ज़ुबला सप्तमी के दिन प्रातःकाल की वेला में सुधर्मा स्वामी ने विपुलाचल पर निर्वाएा प्राप्त किया । अधर्मा स्वामी के निर्वारण पश्चात् ग्रद्ध प्रहर दिन ब्यतीत होने पर जम्बूस्वामी को केवलज्ञान की प्राप्ति हुई । अ

जम्बूस्वामी के निर्वाण के सम्बन्ध में वीर कवि ने लिखा है कि कैवल्य-प्रास्ति के पश्चात् जम्बूस्वामी १८ वर्ष तक भव्यजनों का उद्धार करते रहे और घंत में (दीक्षा ग्रहण करने के ३६ वर्ष पश्चात्) उन्होंने विपुलाचल के झिखर पर ग्रब्टकर्मों का क्षय कर निर्वाण प्राप्त किया ।\*

# जबू द्वारा विद्युत् चोर को प्रतिबोध

महापुराए (उत्तरपुराएा) में दियम्बर म्राचार्य गुएाभद्र ने विद्युच्चोर का परिचय देते हुए श्रेष्ठी ग्रहंदास के गृह में चोरी करने की इच्छा से भपने ४०० साथियों के साथ उसके प्रवेश का जो वर्एन किया है वह संक्षेप में इस प्रकार है :--

| भंतं तउ चिरु देविचउक्कं, छम्मासावहिं-पिययममुक्कं ।<br>चिरुभढनेहनिवदं ग्रायं, सायरदत्ताईएएं जायं ।।                                                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| दिथ्हां तुज्फ ताएं तं सब्वं, दसमए दासरे परिगोयव्यं ।<br>[जं० चरिउ, द्र-५, पृ० १४१-१५२]                                                               |
| भ्य वारण करेते हुन पर पर प्र<br>* मट्ठारहवरिसहं कालु गउ माहहो सियसत्तमि पसरे तउ ।<br>विउलइरिसिहरे विसुद्धगुस्मि निव्वागु पत्तु सोहम्मु मुस्मि ।।२३।। |
| [बही १०-२३, पृ० २१४]<br><sup>3</sup> तत्वेव दिवसि पहरदमाणि ग्राउरियजोएं सुक्कभाणि ।                                                                  |
| पलिषंकासीसहो निम्ममासु जबूकुमार मुस्सिपुंगमासु ।<br>उप्पण्साउ केवलु पुरापु निरंधु ग्रवलोयउ तिहुयसाु एक्कखंघु ।<br>[वही, १०-२४]                       |
| भव्वयएाचित्तचूरियकुतककु, ग्रट्ठारहवरिसहं जाम थक्कु ।<br>विउलइरिसिहरि कम्मट्ठचत्तु सिद्धालय सामयसोक्खपत्तु ।।                                         |

[वही, १०-२४, पृ० २१४]

"पद्मश्री, कनकश्री, विनयश्री ग्रौर रूपश्री नाम की ग्रंपनी चारों नव-विवाहिता पत्नियों के साथ जम्बूकुमार प्रथम-मिलन को रात्रि में अपने प्रासाद के ग्रत्यन्त मनोरम ढंग से सुसज्जित झयनकक्ष में बैठे हुए थे । जम्बूकुमार की माता जिनदासी के हृदय की घड़कन रात्रि के एक-एक क्षेंग्ए के व्यतीत होने के साथ-साथ निरन्तर बढ़ती जा रही थी । यह रात्रि उसकी कुलपरम्परा, गाईस्थ्य जीवन ग्रौर उसके जीवन के समस्त प्रकार के झाकर्षण ग्रौर भविष्य के लिये अन्तिम निर्गायक रात्रि थी। वह प्रपने अन्तर में प्रनन्त उत्सुकता लिये बार-बार दबे पांवों ग्रपने शयनकक्ष से निकल कर अपने नयनतारे जम्बू के शयनकक्ष के द्वार पर माती ग्रौर बन्द कपाटों पर कान रख कर यह जानना चाहती थी कि मप्सराग्रों के समान ग्रनुपम सुन्दर उसकी चार नव-कुलवधुएं ग्रपनी रूपसुघा से उसके लाल को मदविह्वल कर प्रापने स्नेहन्सूत्र के प्रगाढ़ बन्धन में प्राबद्ध करने में सफ़ल हुई मथवा नहीं । प्रपने पुत्र ग्रीर पुत्रवधुग्रों के वात्तीलाप का जो योड़ा बहत ग्रंश उसके कर्णरन्धों में पड़ता उससे उसकी ग्राशाओं पर तुषारापात हो जाता ग्रोर वह अपरिसीम वेदना से छटपटाती हुई पुनः ग्रपने कक्ष की ग्रोर लौट जाती । उसे सारा संसार मन्धकारपूर्ए प्रतीत होने लगता । कुछ ही क्षरगों पश्चात् वह पुनः ग्राशा का सम्बल लिये जम्बूकुमार के शयनागार के द्वार पर पहुंचती । मातृस्नेह ने इस क्रम को निरन्तर बनाये रखा । वह स्वासोच्छ्वास को ग्रवरुद्ध किये ग्रपने लाडले लाल के शयनगुह के द्वार पर कान लगाये सड़ी थी।

उसी समय विद्युत्प्रभ नामक एक म्रतिसाहसी कुख्यात चोर ने म्रपने ४०० साथी चोरों के साथ ग्रहेंदास के घर में प्रवेश किया। वह चोर पोदनपुर नगर के राजा विद्युत्राज स्नौर रानी विमलमती का पुत्र था। विद्युत्प्रम किसी कारएगवश ग्रपने बड़े भाई से रुष्ट हो ग्रपने पांच सौ योद्धाओं के साथ पोदनपुर से निकल गया ग्रौर चौर्यकर्म से ग्रपनी ग्राजीविका चलाता था। वह म्रदृश्य होने म्रौर तालों तथा कपाटों को खोलने की विद्या में निपुरए था। जिनदासी को विनिद्र श्रौर चिन्तितावस्था में कपाट के पास खड़ी देख कर विद्युत्प्रभ ने उससे उसका कारएए पूछा।

माता जिनदासी ने ग्रपनी ग्रथाह ग्रन्तर्व्यथा को उंडेलते हुए संक्षेप में भपनी चिन्ता का कारण विद्युच्चोर को वता दिया। विद्युच्चोर ने जब यह सुना कि कुबेरोपम ग्रपार कांचनराशि ग्रौर कामिनियों का परित्याग कर युवा जन्बू-कुमार दीक्षित होना चाहता है तो उसके ग्रन्तर्चक्षु उन्मीलित हो गये। उसे ग्रपने चौर्यकर्म से ग्रौर स्वयं ग्रपने ग्रापसे धुएगा हो गई। उसने जिनदासी को भाश्वस्त करते हुए जम्बूकुमार के शयनकक्ष में प्रवेश किया ग्रौर उन्हें त्यागमार्ग से विमुख तथा भोगमार्ग की ग्रोर उन्मुख करने हेतु ग्रपनी समस्त वाक्चातुरी, सुतीक्ष्ण बुद्धि और नैपुण्य का प्रयोग किया। विद्युच्चोर भौर जम्बूकुवार के बीच काफी देर दूच संवाद चला भौर गंसतोगरवा विद्युच्चोर जम्बूकुवार के विरक्ति के रंग में स्वयं रंग गया एवं वूसरे दिन भ्रपने पांच सौ साथियों सहित जम्बूकुमार के साथ ही दीक्षित हो गया ।

वीर कवि रचित भपभ्रन्श भाषा के महाकाव्य 'जम्बूचरिउ' के भाषार पर दिगम्बर परम्परा के विद्वान् कवि ाजमल्ल ने विक्रम संवत् १६३२ में रचित 'जम्बूस्वामिचरितम्' में जम्बूकुमार को संसार से विरक्ति होने के कारण का विवरण देते हुए अनेक नई बातों पर प्रकाश डाला है, जिनका श्वेताम्बर परम्परा के ग्रन्थों में कोई उल्लेख नहीं है। ऐतिहासिक शोध की हृष्टि से वे बातें बड़ी महत्वपूर्ण हैं मतः उनका यहां साररूप में उल्लेख किया जा रहा है।

कवि राजमल्ल ने भ्रपने उक्त काव्य के छठे सर्ग में जम्बूकुमार द्वारा मदोन्मत्त हाथी को दश में करने, सातवें सर्ग में जम्बूकुमार द्वारा विद्याघर राजा रत्नचूल को पराजित कर मृगांक नामक विद्याघरराज की उससे रक्षा करने भौर भाठवें सर्ग में विद्याघरराज पर विजय का तथा जम्बूकुमार भौर महाराज श्रेणिक के नगरप्रवेश का वर्णन करने के पश्चात् 'जम्बूस्वामिपरिएायनोत्सववर्णनम्' नामक नवम सर्ग के प्रारम्भ में उनको विरक्ति होने की घटना का वृत्तान्त दिया है, जो संक्षेप में इस प्रकार है:---

मुतो ममायं रागेख प्रेरितो बिक्कति भजन् । स्मितहासकटाक्षेक्ष एगदिमान्कि भवेन्नवा गर्थ १।। इत्यात्मानं तिरोधाय पश्यन्ती स्यास्यति स्निहाः । माता तस्य तदैवैकः पापिष्ठः प्रथमांशकः ॥४२॥ सुरम्यविषये स्यातपौदनास्यपुरेज्ञिनः । बिखुदुराबस्य तुग्बिबुत्प्रभो नाम भटावली ॥१३॥ तीक्ष्णो विमसवत्यस्य कृष्वा केनापि हेतुना । निवाग्रवाय निर्गत्य सरमार्त्यवहतमंटै: ।।१४)। विद्युज्योराह्ययं कृत्वा स्वस्य प्राप्य पुरीमिमाम् । जानन्नहस्यदेहत्वकपाटोद्वाटनादिकम् ।।१११।। चोरज्ञास्त्रीपदेशेन तन्त्रमन्त्रविज्ञारदः । ग्रहंद्दासबुहाम्यन्तरस्यं चोरयितं धनम् ॥५६॥ प्रविच्य नष्टनिद्वान्तां जिनवासीं विसोक्य सः । निवेचात्मानमेवं कि, विविद्वासीति वश्वति ॥१७॥ सूनुर्भमेक एथायं प्रातरेथ तपोधनम् । बहं गमीति संकल्प स्वित्सतेनास्मि कोकिनी ।।१८७।। चीमानसि यदीमं स्वं, ज्यांक्यस्वाग्रहात्ततः । उपायेरण ते सर्वं भवं दास्ताम्वजीण्तितम् । अप्रहा। इति बनवी अवेस्सापि डोऽपि सम्प्रतिपद्य ततः । एवं सम्पन्नभोनोऽपि जिल्लैय विरिरंत्रति ॥६०॥ [उसरपुरास, पर्व ७६]

₹¥• .

"एक दिन जम्बूकुमार ने अपने मन में विचार किया कि विशाल वैभव और विपुल यश की जो उन्हें प्राप्ति हुई है वह किस सुकृत के प्रताप से हुई है ? अपनी इस आन्तरिक जिज्ञासा को शान्त करने के लिये जम्बूकुमार एक मुनि के पास गये और उन्होंने मुनि को सविधि वन्दन करने के पश्चात् प्रश्न किया – "भगवन् ! मैं यह जानना चाहता हूं कि मैं वास्तव में कौन हूं, कहां से आया हूं भौर जो कुछ मुक्ते प्राप्त हुआ है वह किस पुण्य के फल से हुआ है ? आप दया कर मुक्ते मेरे पूर्वभव का वृत्तान्त सुनाइये।"

सौधर्म नामक उन मुनि ने, जो कि धर्मोपदेशक थे, उत्तर दिया -- ''वत्स 🖞 सुन में तुभे पूर्व भवों का वृत्तान्त सुनाता हूं। इसी मगध देश में वर्द्धमान नामक ग्राम में किसी समय भावदेव श्रौर भवदेव नामक दो सहोदर रहते थे । उन दोनों ने कमशः जैनश्रमण दीक्षा ग्रहण की श्रौर बहुत वर्षों तक श्रमणाचार का पालन कर मृत्यु के पश्चात् सनत्कुमार नामक स्वर्ग में दोनों भाई देव रूप में उत्पन्न हुए । तत्पण्चात् देवायु पूर्ण होने पर बडे भाई भावदेव का जीव वज्रदन्त नामक राजा के पुत्र के रूप में उत्पन्न हुआ और उसका नाम सागरचन्द्रमा रखा गया । छोटे भाई भवदेव का जीव देवलोक से च्युत हो**ंमहापदा चक्रवर्ती का शिवकुमार** नामक पुत्र हुंग्रा । सागर चन्द्र संयम ग्रहरण कर कठोर तपश्चर्या करने लगा ग्रोर शिवकुमार माता-पिता के अत्यधिक अनुरोध के काररण घर में रहते हुए भी पूर्णरूपेे अमरणाचार का पालन करते हुए षष्ठभक्त, अब्ठभक्त, अर्द्धमासिक, मासिक म्रादि घोर तपक्ष्चरएा म्रौर इन तपर गम्रों के पारए। के दिन म्राचाम्लव्रत करने लगा । इस प्रकार शिवकुमार ने घर में रहते हुए ही ६४,००० वर्ष तक घोॄर तपक्ष्वरण किया । ग्रन्त में समाधिपूर्वक मरुएा प्राप्त कर कमशः दोनों ब्रह्मोत्तर स्वर्ग में देव हुए। दश सागर की देवायु पूर्ण होने पर बड़े भाई भावदेव का जोव मगध देश के संवाहनपुर नामक नगर के अधिपति राजा सुप्रतिष्ठ की रानी धर्मवती की कुक्षि से पुत्ररूप में उत्पन्न हुग्रा । उसका नाम सौधर्म रखा गया । '

सौधर्मकुमार कमशः सभी विद्याग्रों में निष्णात हुग्रा। एक दिन राजा सुप्रतिष्ठ ग्रपने परिवार सहित भगवान महावीर के दर्शन-वन्दन-नमन एवं उपदेश-श्रवरण के लिये प्रभु के समवशरण में पहुंचा। भगवान की भवरोगविनाशिनी देशना सुनकर राजा सुप्रतिष्ठ ने प्रभु के पास निग्रंन्थ दीक्षा ग्रहण कर ली। थोड़े ही दिनों में वह सुप्रतिष्ठ मुनि समस्त श्रुतशास्त्र के ज्ञाता वन गये ग्रौर भगवान् ने उन्हें चतुर्थ गणधर के पद पर नियुक्त किया।

```
ै अयोवाच मुनिर्नाम्ता सौधर्मो धर्मदेशकः ।
शृगु वरस वदे तेःख, वृत्तान्तं पूर्वजन्मनः ।।⊭।।
[जम्बूस्वामिचरितम् (पं० राजमल्ल-रचित) सर्ग १]
3. जम्बस्वामिचरितम् (पं० राजमल्ल-रचित) सर्ग १]
```

- <sup>3</sup> जम्बूस्व।मिचरितम् (पं० राजमल्लरचितं), सर्य ६, इलो० १=-२३ २ जिन्द्री २०००
- <sup>3</sup> दिवसैः कतिभिभिक्षुः श्रुतपूर्णोऽभवन्मुनिः । गराधरस्तुयो जातो वर्द्धमानजिनेशिनः ॥२५॥

[बही] 👘

२४१

सौधर्मकुमार ने कुछ दिन पश्चात् ग्रपने पिता सुप्रतिष्ठ को भगवान के गएाघर के रूप में देखा तो उसे भी संसार से विरक्ति हो गई श्रौर वह भी प्रव्रजित हो गया। थोड़े समय के पश्चात् वह भी भगवान् का पांचवां गएाघर बन गया। सुधर्मा नाम का वह पंचम गएाघर मैं ही हूं जो कि तुम्हारे भवदेव के भव में तुम्हारा भावदेव नामक बड़ा भाई था। 'तुम (छोटे भाई भवदेव का जीव) ब्रह्मोत्तर स्वर्ग से च्युत हो राजगृह नगर के श्रेष्ठी ग्रर्हदास की पत्नी जिनमती की कुक्षि से पुत्र रूप में उत्पन्न हुए। तुम्हारा नाम जम्बूकुमार रखा गया।

विद्युन्मालि देव के भव में जो तुम्हारी चार देवियां थीं वे भी ऋमशः पंचम स्वर्ग से च्युत हो राजगृह नगर के वाद्धिदत्त ग्रादि श्रेष्ठियों के घर में पुत्रियों के रूप में उत्पन्न हुई हैं। वे भी पूर्वभव के स्नेह के कारएा तुम्हें प्राएपएा से चाहती हैं श्रौर वे तुम्हारी लोकधर्मानुसार विवाहित पत्नियां बनेंगी।"

वर्तमान, भूत और भविष्यत् को प्रत्यक्ष की तरह देखने वाले चार-ज्ञानघारी सुधर्मा स्वामी के मुख से अपने पूर्वभवों का वृत्तान्त सुनकर सांसारिक विषय-भोगों के प्रति जम्बूकुमार के हृदय में उत्कट वैराग्य की भावनाएं उद्भूत हुईं। उनका ग्रन्तर्मन प्रबुद्ध हो गयां ग्रतः उन्हें भवभ्रमएा भयावह प्रतीत होने लगा और उनके मन में अपने घरीर तक के प्रति किसी प्रकार का व्यामोह ग्रवधिष्ट न रहा।

जम्बूकुमार ने विनयपूर्वक सुधर्मा स्वामी को प्रणाम करते हुए प्रार्थना की – "दयासिन्धो ! जिस प्रकार आपने पूर्वभव में निश्छल, स्वच्छ और सच्चे बन्धुत्व का निर्वहन करते हुए मेरा उढार किया था, उसी प्रकार ग्राप ग्रव भी मुभे निर्प्रथ श्रमणधर्म में दीक्षित कर मेरा इस भवसागर से उढार कीजिये।"

भोगों के प्रति निस्पृृह एवं ग्रात्मकल्याण के लिये समुत्सुक जम्बूकुमार को ग्रासन्नभध्य (निकट भविष्य में मुक्ति प्राप्त करने वाला) जानंते हुए भी ग्रायं सुधर्मा ने कोमल स्वर में कहा – "जम्बू ! कहां तो तुम्हारी यह सुकुमारावस्था ग्रौर कहां बड़े-बड़े साधकों के लिये भी कठिनतापूर्वक पाला जाने वाला यह श्रमणाचार ? फिर भी यदि तुम्हारे हृदय में दीक्षित होने की उत्कट ग्रभिलाषा है तो एक बार ग्रपने बन्धुवर्ग को पूछकर, उनका समाधान करके फिर दीक्षा ग्रहण करो।"

यह सुनकर जम्बूकुमार कुछ क्षरों के लिये विचार में पड़ गये। ब्रन्स में उन्होंने युरु ब्राज्ञा के समक्ष हठ करना उचित न समफ माता-पिता की ब्राज्ञा

| ١ | सौधर्मोऽपि तथा पत्रचाद् वीक्ष्य तं गणुनायकम् । | •                                 |
|---|------------------------------------------------|-----------------------------------|
|   | जातसंवेगनिर्वेदः प्रवद्राजे महामुनिः ॥२६॥      |                                   |
|   | कमात्सोऽप्यभवत्तस्य पंचमो गर्गनायकः ।          |                                   |
|   | सोऽहं सुधम्मनामा स्यां भवद्भातृचरोऽधुना ।।३०।। | [जंबूस्वामिचरितम् (पं० राजमल्ल),] |

<sup>३</sup> त्वं हि ततो दिवश्च्युत्वा विद्युन्मालिचरोऽमरः ।. प्रहेदासग्रहे सूनुर्जातः सर्वसुखाकरः ।।३३।। [वही] प्राप्त करने के पश्चात् ही दीक्षित होने का निश्चय किया । तदनुसार वे प्रपनी माता के पास गये ग्रोर ग्रपनी ग्रान्तरिक इच्छा उनके समक्ष प्रकट की । शोका-कुल हो माता-पिता ने उन्हें समफाने का पूरा प्रयास किया पर व्यर्थ । जम्बूकुमार को उनके दीक्षित होने के हढ़ निश्चय से किचितमात्र भी विचलित न होते देख ग्रहेंदास ने वादिदत्त ग्रादि चारों श्रेष्ठियों के पास जिनकी कि पुत्रियों के साथ जंबूकुमार का विवाह होना निश्चित हो चुका था – संदेश भेजकर उन्हें जम्बू-कुमार के दीक्षित होने के हढ़ निश्चय से प्रवगत कराया । उन चारों श्रेष्ठियों ने भपनी पुत्रियों को जम्बूकुमार के दीक्षित होने का निश्चय सुनाते हुए उन्हें अन्य किसी वर से विवाह करने का सुफाव दिया । चारों कन्याग्रों ने भपने-म्रपने माता-पिता को कहा कि वे ग्रन्तमन से जम्बूकुमार को अपना पति चुन चुकी हैं भतः जम्बूकुमार के साथ ही उनका विवाह कर दिया जाय । यदि वे विवाहो-परान्त ग्रपने पति को भोग-मार्ग की ग्रोर ग्राकष्ति कर सकीं तो ठीक, ग्रन्यथा वे भी उनके साथ दीक्षित हो जाएंगी ।

अन्ततोगत्या जम्बूकुमार ने मर्हदास श्रौर जिनमती के अनन्य मनुरोध से इस गर्त पर उन चारों कन्याश्रों के साथ विवाह करना स्वीकार कर लिया कि विवाहोपरान्त उन्हें दीक्षित होने से रोका नहीं जायगा ।

बडी भूमधाम श्रोर समारोहपूर्वक जम्बूकुमार का पद्मश्री श्रादि चार कन्याओं के साथ विवाह सम्पन्न हुग्रा ।

विदाहोपरान्त पद्मश्री मादि नववधुएं म्रपने पति जम्बूकुमार को विविध उपायों, युक्तियों, हब्टान्तों म्रादि से भोगमार्ग की म्रोर मार्काषत करने का मौर जम्बूकुमार म्रपनी पत्नियों को विषयभोगों की दुःखान्तता मौर भवभ्रमरा की विभीषिका के विषय में समफाने का प्रयास करने लगे। रम्भा तुल्य चारों नव-वधुम्रों ने संमोहक विविध हाव-भावों एवं चेव्टाम्रों से जम्बूकुमार के मन में कामाग्नि प्रदीप्त करने का पूर्यांरूपेरा प्रयास किया किन्तु जम्बूकुमार निस्तरंग म्रथाह पाथोधि की तरह शान्त तथा निभ्चल बने रहे।

जिस समय जम्बूकुमार ग्रोर उनकी चारों पहिनयों में परस्पर बार्तालाप हो रहा था, उस समय विद्युच्चर नामक एक चोर ग्रहेंदास के घर में चोरो करने के लिये घुसा। जम्बूकुमार के घर में धनागारों को देखते समय विद्युच्चर की हटिट बड़े ही ग्राकपंक ढंग से सजे हुए जम्बूकुमार के ग्रथनागार पर पड़ी। उसकें मन में कुतुहल जागृत हुगा ग्रीर उसने निश्चय किया कि रत्नादि बहुमूल्य बस्तुग्रों को तो यहां से सौटते समय ही ले लूंगा, पहले जम्बूकुमार ग्रीर उनकी नववधुग्रों का वार्तालाप ही सुन लूं। यह विचार कर विद्युच्चर जम्बूकुमार के गयनागार के एक बन्द द्वार से अपना कान सटाकर बड़ा हो गया। जुहानग्राम (प्रथम मिलन की रात्रि) के समय बम्बूकुमार के मुख से मोनों के प्रसा निरासक्ति प्रकट करने वाली बार्ते जुनकर रास-दिन कामलता देश्वर के विधाक गृह में विषयासक्त रहने वाला विद्युच्चर चोर स्तब्ध रह गया । वह ग्रौर सावधान होकर नवविवाहित यर-वधुग्रों की बातें बड़े ध्यान से सुनने लगा ।

जम्बूकुमार और उनकी चार नववधुग्रों का परस्पर जो संवाद हो रहा था उसे विद्युच्चर स्पष्टरूप से सुन रहा था। उसे बड़ा ग्राश्चर्य हो रहा था कि यह नव तारुण्य की भोगयोग्य वय, सभी प्रकार की भोग्य सामग्री सहजरूपेए समुपलब्ध, सुरसुन्दरियों के समान ग्रनुपम रूपलावण्यवृती चार नवविवाहिता लोकधर्मानुसार न्यायतः प्राप्त पत्नियां, एकान्त स्थान, विषयभोगों के उपभोग की पूर्ण सामर्थ्य, कुबेरोपम वैभव, भोगोपभोगों के लिये ग्रनुरोध ग्रीर ग्राग्रहभरा ग्रामन्त्रए किन्तु यह तरुए निविकार, निलिप्त और निश्चल वना हुग्रा है। ऐसा ग्रभूतपूर्व ग्राश्चर्य उसके दृष्टिगोचर होना तो दूर उसके कर्एारन्ध्रों में भी कभी नहीं पड़ा है। वह ग्रपने चोर-कार्य को भूल कर नवदम्पति के ग्रद्भुत ग्रीर भन्तस्तलस्पर्शी संवाद को सुनने में ग्रात्मविस्मृत हो तल्लीन हो गया।

माता जिनमती के लिये यह रात्रि उसके कुटुम्ब एवं वंश-परम्परा के मविष्य के लिये निर्णायक रात्रि थी। उसके हृदय में यह जानते की उत्कण्ठा बार-बार बलवती बनती जा रही थी कि उसकी रूप-यौवन और सर्वगुएा सम्पन्ना चार पुत्रवधुएँ उसके इकलौते लाड़ले लाल को भोगमार्ग की ग्रोर ग्राकृष्ट करने में सफल हुई है या नहीं। इस उत्कट उत्कण्ठा को भ्रपने ग्रन्तर में लिये वह बार-बार छुपे पावों जम्बूकुमार के शयनकक्ष के द्वारों के पास श्राकर कान लगा कर अपने पुत्र और पुत्रवधुओं के वार्तालाप को सुनती और ग्राकर कान लगा कर अपने पुत्र और पुत्रवधुओं के वार्तालाप को सुनती और प्राप्त पुत्र को अपने निश्चय पर भचल समफ कर हताश हो पुनः अपने शयनकक्ष की ग्रोर लौट जाती। धारिएगी का यह कम बीच-बीच में कुछ क्षरणों के व्यवधानों से निरन्तर चल रहा था। इस बार वह दबे पावों जम्बूकुमार के शयनकक्ष के उस द्वार की ग्रोर ग्राई जहां चोर विद्युच्चर ग्रयनी सुध-बुध भूले नव वर और वधुओं का संलाप सुन रहा था।

द्वार पर सटे चोर पर दृष्टिपात होते ही जिनमती ने आश्चर्य एवं भय भिश्रित स्वर में पूछा – "ग्ररे ! इस समय यहां तुम कौन हो ?"

विद्युच्चर ने मन्द किन्तु निर्भय स्वर में उत्तर दिया – ''बहिन ! तुम विह्वल न होना । मैं विद्युच्चर नामक चोर हूं जो तुम्हारे इसी राजगृह नगर में रहते हुए चोरियां करता रहता हूं । मैंने तुम्हारे इस भवन से भी ग्रनेक बार रत्न-स्वर्ग ग्रौर विपुल धन चुराया है । उसी चौर्यकार्य के लिये मैं ग्राज भी यहां ग्राया था ।''

मां जिनमती ने रनेहसिक्त स्वर में कहा – ''वत्स ! मेरे इस घर में से जो कुछ तुम्हें मच्छा लगे वही ले जा सकते हो ।''''

विद्युच्चर ने कहा -- "वहिन ! सच मानो, आज चोरी करने की इच्छा ही नहीं हो रही है । आज मैंने अपने जीवन में पहली बार यह ग्रहष्टपूर्व अश्वतपूर्व प्रत्यन्त अद्भुत कुतूहसपूर्ण दृश्य एवं संवाद देखा और सुना है कि दिव्य रूप-लावण्यमयी युवतियों के कटाकों भौर कब्ए-कोमल प्रार्यना स्वरों से इस युवक का मन किचित्मात्र भी विचलित नहीं हुग्रा। मैं यह जानना चाहता हूं कि इस सब के पीछे कारएा क्या है । ग्राज से तुम मेरी धर्म बहिन हो ग्रौर मैं तुम्हारा सहोदरोपम भाई ।''

भपने उद्वेलित म्रश्रुसमुद्र को हठात् रोकते हुए साहस बटोर कर जिनमती ने कहा – "भैया ! मुफ्रे भपने प्राशों से भो म्रधिक प्रिय म्रौर मेरे कुल का दीपक यह मेरा इकलौता पुत्र है । इसने जैन श्रमश-दीक्षा ग्रहश करने का टढ़ निश्चय कर लिया है । मोहवम हमने बड़े हठाग्रहपूर्वक इसका विवाह कर दिया है पर यह सूर्योदय होते ही सब कुछ छोड़ – छिटका कर जैन श्रमश बन जायगा । इसके इस ग्रवश्यंभावी वियोग के वच्च से मेरा हृदय खंड-खंड हो विर्चूशित हो रहा है ।"

विद्युच्चर ने कहा – "बहिन ! यदि ऐसी बात है तो तुम प्रपने मन में किसी प्रकार की चिन्ता न करो । मैं प्रभी कुछ ही क्षणों में तुम्हारी मनोकामना पूर्ण किये देता हूं । जम्बूकुमार को ग्रहस्थ घर्म की ग्रोर प्रवृत्त करना मेरे जैसे व्यक्ति के लिये एक साधारण सरल कार्य है । किसी न किसी तरह तुम मुफ्ने एक बार जम्बूकुमार के पास पहुंचा दो । फिर देखना कि जिस कार्य को तुम नितान्त दुस्साघ्य समफती हो, उसे मैं किस प्रकार बात ही बात में सुसाघ्य ही नहीं, सिद बना देता हूं ।"

कुछ हो झरा गहन चिन्तन की मुद्रा में खड़ी रहने के पश्चात् जिनमती ने अपने पुत्र के शयनागार के ढार पर शनैः शनैः तर्जनी-प्रहार किया। जम्बूकुमार ने तस्क्षरा ढार खोला और बड़े झादर के साथ झपनी माता को एक उच्चासन पर बैठाकर विनम्न स्वर में पूछा ~ ''भ्रम्ब ! इस समय झापने किस काररण स्वयं पधारने का कष्ट किया ?''

जिनमती ने कहा -- "पुत्र ! जिस समय तुम गर्मस्थ ये उस समय मेरा भाई व्यापारार्थ विदेश गया हुमा था। वह मब लौटा है। तुम्हारे विवाह की शुभ सूचना मिलते ही यह तुम्हें देखने की उत्कण्ठा लिये बड़ी दूर से चलकर माया है।"

अम्बूकुमार ने अपने मातुल से मिलने की मभिलाषा प्रकट की। विद्युच्चर को जिनमती तत्काल जम्बूकुमार के शयनकक्ष में ले गई। जम्बूकुमार माया-मातुल (कृत्रिम मामा) को देखते ही मपने भासन से उठे मौर दोनों ने प्रफुल्लित हो एक दूसरे को मपने बाहुपाश में भावद्व कर लिया।

परस्पर कुशलक्षेम के प्रश्नोत्तर के पश्चात् भ्रहनिश चतुर वेश्या की संगति में रहने वाले चतुर विद्युच्चर ने भ्रपनी वाक्चातुरी का चमत्कार दिखाते हुए अम्बूकुमार को भोगमार्ग की भोर आकृष्ट करने का भरपूर प्रयास किया। उसने बड़ी चतुराई से जादूभरी शैली में त्यागमार्ग के प्रति तत्काल भ्रनास्था उत्पन्न कर भोगमार्ग की स्रोर आकृष्ट कर देने वाले भनेक दृष्टान्त प्रस्तुत किये। कभी न उतरने वाले वैराग्य के रंग में रंगे हुए प्रत्युत्पन्नमति जम्बूकुमार ने विद्युच्चर द्वारा प्रस्तुत किये गये प्रत्येक दृष्टान्त का उससे भी मधिक युक्तिसंगत एवं प्रभावोत्पादक दृष्टान्त सुना कर सहज शान्त स्वर में उत्तर दिया। पर्याप्त समय तक यह रोषक संवाद चला। अन्ततोगत्वा परिएााम यह हुम्रा कि जो मामाजी भानजे पर भपना रंग जमाने आये थे वे स्वयं ही भानजे के वैराग्यरंग में पूर्णरूपेए। रंग गये।

विद्युच्चर ते जम्बूकुमार के चरएों में मपना सांजलि मस्तक फुकाते हुए अति विनीत स्वर में कहा – "महाप्राज्ञ महात्मन् ! आप घन्य हैं । म्रापकी जितनी भी प्रशंसा की जाय वह कम है । म्राप निर्विकार म्रौर निर्लेप हैं म्रतः म्रापके लिये इस भीषएा भवोदषि को पार कर लेना कोई कठिन कार्य नहीं ।"

तदनन्तर विद्युच्चर ने जम्बूकुमार को अपना वास्तविक परिचय देते हुए कहा -- ''कुमार ! में हस्तिनापुर के महाप्रतापी राजा संवर और उनकी महारानी श्रीवेखा का विद्युच्चर नामक पुत्र हूं । मैंने वर्द्धमान कुमार से सब प्रकार की विद्याओं में निष्णातता प्राप्त की । उसके पश्चात् चौर्य-विद्या में निपुएगता प्राप्त करने की मेरे मन में उत्कण्ठा उत्पन्न हुई । सर्वप्रथम मैंने ग्रपने ही राज्यकोष में से बहुमूल्य रत्न चुराये पर चोरी करते हुए मुझे किसी राजपुरुष ने देख लिया था अतः मेरे पिता महाराज संबर मेरे उस घृष्णित कार्य से अवगत हो गये। उन्होंने मुझे राज्य-संपत्ति का खुले रूप में यथेच्छ उपभोग करने की अनुज्ञा देते हुए सब प्रकार से समफाने का प्रयास किया कि मैं उन्नयलोक बिगाड़ने वाले अति गईएगीय चौर्ये कर्म का परित्याग कर दूं पर उस समय मेरे हृदय पर पूर्णरूपेख दुर्बुद्धि का आधिपत्य था अतः मैंने धृष्ठतापूर्वक उत्तर दिया - महाराज ! राज्य की सम्पत्ति चाहे कितनी ही विपुल क्यों न हो, आखिर वह परिमित ही है किन्तु चौर्यकार्य के अन्तर्गंत लक्ष्मी का कोई पार नहीं, वह प्रपरिमित है ।

यह कह कर मैं इस राजगृह नगर में चला भाषा भौर कामसता नाम की वेश्या के यहां रात-दिन विषयोपभोगों में निरत रहते हुए चोरियां करने लगा। पर माज भापने भेरी अन्तर की चक्षुमों के निमीलित अक्षपटलों को उन्मीलित कर दिया है। अब में भी भ्रपना मत्मकल्याएा करू गा।"

इसी समय प्रातःकाल हो गया। महाराज श्रेशिक को जम्बूकुमार के दीक्षित होने का समाचार मिलते ही वे मपने समस्त राजकीय वैभव के साथ मईदास के घर पर माये। जम्बूकुमार ने दीक्षा लेने हेतु वन की मोर प्रयास किया। राजा श्रेशिक ने उन्हें शिबिका में म्रारूढ़ किया। जम्बूकुमार को दीक्षार्थ जाते देख राजगृह नगर में चारों मोर सोक का वातावरसा फैल गया।

े ऐतिहासिक तथ्यों के विश्लेषएा से जम्बूकुमार के समय में पण्डित राजमस्त हारा उल्पि-खित मगधपति महाराज श्रेषिक सम्बन्धी समस्त विवरएा निराधार और कवि की कल्पनामात्र सिद्ध होता है क्योंकि अम्बूकुमार जिस समय धुटनों के बल भी नहीं बलते होंगे उसमें पहले ही श्रेषिक का देहावसान हो जुका था।

– ধন্দাৰক

जम्बूकुमार ने सुधर्मा स्वामी के पास पहुंच कर वस्त्राभूष गों का परित्याग किया ग्रौर पंचमुष्टि लुंचन कर उनसे निर्ग्रन्थ श्रमरा-दीक्षा ग्रहरा की । जम्बू-कुमार के पण्चात् ग्रनेक राजाग्रों ने दीक्षा ग्रहरा की । तदनन्तर विद्युच्चर चोर ने प्रभव ग्रादि ४०० राजकुमारों के साथ दीक्षा ग्रहरा की जो सभी चौर्यकर्म में निरत रहते थे ।' इनके पण्चात् जिनदास ने भी समस्त ऐहिक सुख-वैभव का परित्याग कर संयम ग्रहरा किया । तत्पण्चात् जम्बूकुमार की माता जिनमती ने श्रौर जम्बूकुमार की पद्मश्री ग्रादि चारों पत्नियों ने भी सुप्रभा श्रार्यका के पास श्रमगी-दीक्षा ग्रहरा की ।

जम्बूस्वामी के निर्वारण गमन के वर्णन के पश्चात् पण्डित राजमल्ल ने जम्बूस्वामिचरित्र में विद्युच्चर मुनि द्वारा अपने प्रभव प्रादि ४०० साधुपरिवार सहित मथुरा नगरी की ग्रोर विहार करने, मथुरा के महोद्यान में ठहरने, सूर्यास्त-वेला में चण्डमारि नाम की वनदेवी द्वारा उन्हें उस महोद्यान में रात्रि के समय भूतप्रेतादि द्वारा घोर उपसर्ग देने की सम्भावना की पूर्वसूचना दिये जाने के साथ-साथ उन्हें वहां से विहार कर ग्रन्थत्र चले जाने का परामर्श दिये जाने के साथ-साथ उन्हें वहां से विहार कर ग्रन्थत्र चले जाने का परामर्श दिये जाने का उल्लेख किया है। इसके पश्चात् यह बताया गया है कि उन मुनियों ने सूर्यास्त के पश्चात् विहार करना अनुचित समक्त कर वहीं ग्रावश्यक श्रमणकियाएं करना प्रारम्भ कर दिया। रात्रि के समय भूतप्रेतादि द्वारा विद्युच्चर ग्रौर उनके ४०० साथी साधुग्रों को ताड़न, तर्जन, मर्दन आदि घोर उपसर्ग दिये गये। पिशाचों द्वारा उन मुनियों को शूलादि तीक्ष्ण मुस्त्रों के प्रहारों से क्षत-विक्षत किया गया, बार-बार ग्राकाश में ऊपर उठा कर पृष्टवी पर पटका गया। पर वे सभी मुनि शान्तभाव से उन दुस्सह्य परीषहों को सहते रहे।

महामुनि विद्युच्चर को उन प्रेतादि द्वारा सबसे अधिक कष्ट दिया गया पर उन्होंने ग्रनित्यानुप्रेक्षा स्रादि १२ प्रकार की मनुप्रेक्षाम्रों से अपने मन को निश्चल बनाये रखा ।

प्रातःकाल होते ही उपसगं तो शान्त हुए, किन्तु उन मुनियों के शरीर ताड़न, झेदल, भेदन आदि के कारए। इतने जर्जरित हो गये थे कि उन्हें जीने की आशा न रही। उन ४०१ मुनियों ने संलेखनापूर्वक चार प्रकार की आराधना करते हुए देह त्याग किया। उत्कट भावशुद्धि के कारए। मुनि विद्युच्चर सर्वार्थसिद्ध

| ٦ | ततः केचित्तुं भूपालाः, शुद्धसम्यक्त्वभूषिताः । |
|---|------------------------------------------------|
|   | बधूबुर्मुनयो तूनं, स्याजातस्वरूपकाः ॥६४॥       |
|   | भ्रय विद्युच्चरो दस्युचिरक्तो भवभोगतः ।        |
|   | सर्वसंगपरित्यागलक्षर्ण व्रतमग्रहीत् ।।६६।।     |
|   | सार्थं पंचगतैर्भू पपुत्रैरासीत्स संयमी ।       |
|   | दस्युकर्मरतैः सर्वैः, प्रभवादिसुसंज्ञिकैः ॥६७॥ |
|   | [जम्बूस्वामिचरितम्, सर्गे १२]                  |

विमान में ३३ सागर की ग्रायुवाले देव बने भ्रौर प्रभव ग्रादि ४०० मुनि भी स्वर्ग में महद्धिक देव रूप से उत्पन्न हुए ।

### केवलिकाल के राजवंश

ऐतिहासिक घटनाकम के पर्यवेक्षण से यह सहज ही स्पष्ट हो जाता है कि प्राचीन समय में राजा ग्रीर प्रजा का पारस्परिक सम्बन्ध ग्राधिकांगतः बड़ा ही मधुर ग्रीर प्रगाढ़ रहा। देश के सामाजिक, सांस्कृतिक, ग्राधिक एवं धार्मिक ग्रम्युत्यान में जनसाघारण की तरह राजवंशों ने भी समय-समय पर ग्रपनी ग्रोर से उल्लेखनीय योगदान किया, इसकी पुष्टि में बड़ी ही प्रचुर मात्रा में प्रमाण उपलब्ध होते हैं। प्राचीन काल में जैन धर्म के पल्लवन से लेकर प्रचार-प्रसार, ग्रम्युत्यान ग्रादि सभी कार्यों में जब-जब ग्रीर जो-जो भी लोकजनीन प्रयास किये गये, उनमें राजवंशों ने भी जनसाघारण के साथ कंधे से कंघा मिला कर बड़ा महत्त्वपूर्ण सक्रिय सहयोग दिया है। वस्तुतः प्राचीन काल के राजवंशों का लोकजीवन के साथ ऐसा संपृक्त सम्बन्ध रहा कि भारत का राजनैतिक, धार्मिक, सामाजिक ग्रथवा ग्राधिक इतिहास लिखते समय यदि तत्कालीन राजवंशों की उपेक्षा कर की जाय तो कोई भी इतिहास न पूर्ण ही माना जा सकता है ग्रीर न प्रामाणिक ही ।

इस तथ्य को ध्यान में रखते हुए केवलिकास के राजवंशों का यहां संक्षेप में परिचय दिया जा रहा है। वीर नि० सं० १ से ६४ तक के केवलिकाल में मुख्यतः निम्नलिखित राजवंश भारत के विभिन्न प्रदेशों में सत्तारूढ़ रहे :--

- १. मगध में शिशुनाग राजवंश
- २. झवंती में प्रद्योत राजवंश
- ३. वत्स (कोशाम्बी) में पौरव राजवंश
- ४. कलिंप में चेदि राजवंश

# मगभ का शिशुनाग-राजवंश

झिन्नुनाग राजवंश भारत के प्राचीन राजवंशों में बड़ा प्रतापी और प्रसिद्ध राजवंश रहा है । इस वंश में ग्रनेक न्यायप्रिय, प्रजाहितैथी और शक्तिमाली राजा

| े स्यतीते चोपसर्गेऽंग, मुनिविद्युच्चरो महान् ।<br>व्यञ्जे क्योम्नि येवादित्यो, तेजपुंज इवद्युतः ।।१६४।। | •                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| प्रातःकालेऽय संजाते, प्रान्त्यसल्लेखनाविधौ ।                                                            |                      |
| चतुर्विधाराधनां कृत्वागमस्तर्वार्थसिढिके ॥१६४॥                                                          |                      |
| जतानां पंच संख्याकाः, प्रभवादिमुनीक्वराः ।                                                              |                      |
| भंते सल्सेलनां कृत्वा, दिवं जामुर्येथाययम् ॥१६६॥                                                        |                      |
| [जस्यूस्वामिषरित्रं, सर्य १३]                                                                           |                      |
| अम्बूम्यी चरित्र में एं० राजमल्ल ने दी बार प्रभव का उल्लेख                                              | किया है पर कहीं जनका |
| परिचय नहीं दिया है।                                                                                     | - सम्पादक            |

हुए हैं। मगध के उन प्रतापी शासकों ने समप-समय पर क्षितिप्रतिष्ठित नगर, सएाकनगर, बुषभपुर, कुशाप्रपुर, राजगृह, चम्पा और पाटलीपुत्र (पटना) नगर बसा कर उन्हें मगध की राजधानी बनाया, इस प्रकार के उल्लेख प्राचीन ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं।' इतिहासप्रसिद्ध इस वंश के राजा प्रसेनजित भगवान पार्श्वनाथ के धर्मतीर्थ के परमभक्त एवं श्रद्धालु श्रावक थे।' प्रस्तुत ग्रन्थमाला के प्रथम भाग में विस्तारपूर्वक बताया जा चुका है कि मगधाधीश प्रसेनजित के पुत्र महाराज श्रेएिक (बिम्बसार) भगवान महावीर के प्रमुख भक्त नेराधिपों में प्रयत्ती थे। उन्होंने भगवान महावीर के धर्मशासन की ग्रत्युत्कट सेवा कर तीर्थंकर नामकर्म का उपार्जन किया। महाराजा श्रेएिक की ग्रनेक रानियों,पुत्रों ग्रीर कुटुम्बीजनों ने भगवान महावीर के उपदेशों से प्रभावित हो श्रामण्य श्रंगीकार कर ग्रात्मकल्याएा किया।

मगधाधिप महाराज श्रेणिक को मृत्यु (वीर निर्वाण से लगभग १७ वर्ष पूर्व) के पश्चात् कूणिक (ग्रजातशत्रु)ने मगध की राजधानी राजगृह मगर से हटा कर चम्पा में स्थापित की । ग्रपने पिता महाराज श्रेणिक की ही तरह कूणिक भी भगवान् महावीर का परमभक्त था । <sup>3</sup>

जिस समय भगवान् महावीर का निर्वाण हुम्रा और उस ही रात्रि के अवसान से पूर्व गौतम गएाधर को केवलज्ञान की उपलब्धि हुई, उस समय मगध पर महाराजा कूएिक का शासन था और मगध की राजघानी चम्पा नगरी थी। कूएिक द्वारा वैशाली के शक्तिशाली गएातन्त्र का अन्त कर दिये जाने के पश्चास् कूएिक की सम्राट् के रूप में और मगधराज्य की एक शक्तिशाली साम्राज्य के रूप में गएाना की जाने लगी थी।

भगवान् महावीर के निर्वाण के पश्चात् सुधर्मास्वामी के झाचार्यकाल में भी मगधेश्वर कूणिक केवलज्ञानी गौतमस्वामी के तथा स्राचार्य सुधर्मा स्वामी के दर्शन, वन्दन, उपदेशश्रवण स्रादि के लिये समय-समय पर उनकी सेवा में झाता रहा, इस प्रकार के उल्लेख जैन-वाङ्मय में उपलब्ध होते हैं।

झार्य सुधर्म स्वामी के आचार्यकाल में महत्त्वाकांक्षी मगधेक्वर कूलिक ने मगध राज्य का पर्याप्त विस्तार कर लिया था। कूलिक के पिता श्रेलिक ने मपने राज्यकाल में ही ग्रंग राज्य पर विजय प्राप्त कर उसे मगघ राज्य के स्रधीन कर लिया था अतः कूलिक को मगघ झौर अंग का राज्य भपने पिता से उत्तराधिकार के रूप में प्राप्त हुआ। उसके अनग्तर कूलिक ने बंग, विदेह, काशी, कौशल घोर कोशाम्बी पर भी विजय प्राप्त कर इन राज्यों को मगध के भधीन कर लिया था।

- े मावध्यक निर्यु क्ति, गाथा १२८४ एवं मावस्वक हारिभद्रीया वृत्ति, उत्तर भाग, पृ०संब ६७०-७१
- <sup>२</sup> भौपपातिक सूत्र, सूत्र =

अजातशत्न कूणिक किस समय मगध के सिंहासन पर बैठा भौर कितने वर्ष तक सासन करने के पश्चात् किस समय उसका देहान्त हुमा इस सम्बन्ध में जैन वाङ्मय में यद्यपि कोई स्पष्ट उल्लेख उपलब्ध नहीं होता तथापि मागम में उपलब्ध उल्लेख से यह मनुमान किया जाता है कि भगवान् महावीर के निर्वाण से लगभग १७ वर्ष पूर्व वह मगध के राज्य सिंहासन पर बैठा। कूणिक ने कितने वर्ष तक शासन किया इस सम्बन्ध में मथुरा संग्रहालय में उपलब्ध कूणिक की मूर्ति पर खुदे शिलालेख में कूणिक का शासनकाल ३४ वर्ष मास बताया गया है। इससे यह मनुमान लगाया जाता है कि वीर निव संव १७ म्रथवा १८ की मध्यवर्ती काल में कूणिक का देहावसान हुमा।

## शिशुनागवंश का संक्षिप्त परिचय

शिशुनागवंश कब से प्रचलित हुझा, इस वंश का प्रवत्तंक मूल-पुरुष कौन बा भौर किस-किस समय में इस वंश के किन-किन राजाम्रों का किस-किस राज्य पर झासन रहा, इस सम्बन्ध में जैन ग्रन्थों में प्रारम्भिक काल का विवरएा नहीं के तुल्य उपलब्ध होता है। वस्तुतः जैन ग्रन्थों में "शिशुनागवंश" नामक किसी वंश का उल्लेख ग्रभी तक उपलब्ध नहीं हुन्ना है।

विम्बसार (श्रेणिक), कूणिक (ग्रजातशत्रु), उदायी (उदयाश्व), नंद (नन्दिवर्धन) महानन्द आदि इतिहास प्रसिद्ध मगध के सम्राटों का भारतीय इतिहास के क्रन्यों में एवं मत्स्यपुराण, वायुपुराण, ग्रौर श्रीमद्भागवतपुराण झादि पुराणग्रन्थों में शिशुनागवंशी राजाग्रों के रूप में परिचय दिया गया है। जब कि जैनग्रन्थों में शिशुनागवंशी राजाग्रों के रूप में परिचय दिया गया है। जब कि जैनग्रन्थों में इन मगधसम्राटों एवं इनके पुत्र-पौत्रों, महारानियों, युवराझियों तक के जीवनवृत्त पर पर्याप्त प्रकाश डाले जाने के उपराग्त भी ये सम्राट् किस वंश के ये इस सम्बन्ध में कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं किया गया है। एक स्थल पर मागध दूत के द्वारा जिस समय कि श्रेणिक की ग्रभिलावा की पूत्ति हेतु वैशाली गणतन्त्र के मधीश्वर महाराजा चेटक के समक्ष उनकी पुत्री सुज्येल्ठा का विवाह मगधपति श्रेणिक के साथ करने का प्रस्ताव रखा गया, उस श्रवसर पर त्रियष्टिशलाकापुरुषचरितकार - ग्राचार्य हेमचन्द्र ने चेटक के मुख से कहलवाया है –

चेटकोऽप्यबवीदेवमनात्मज्ञस्तव प्रभुः । वाहीककुलजो वांछन्, कन्यां हैहयवंशजाम् ॥२२६॥ समानकुलयोरेव विवाहो, हन्त नान्ययोः । तत्कन्यां न हि दास्यामि श्रेग्तिकाय प्रयाहि भो ॥२२७॥

<sup>\*</sup> निभद प्रसेनी मज (ा) सत्रु राजो(सि)र (ी) ४,२० (य) १० (ड) - म्(हि म्रथवा हो) क्रूशिक सेवासि नागो मागधानाम् राजा । ३४(वर्ष) म् (महिना) (शासन काल) — जनरल माफ दी बिहार एण्ड उड़ीसा रिसर्च सोसायटी, दिसम्बर १९१६ वोल्यूम ४, भाग ४, प० ४४०

मागघ दूत के मुख से मगथपति श्रेगिक द्वारा भ्रपनी सुज्येष्ठा नामक राजकुमारी की याचना का संदेश सुनकर महाराजा चेटक ने कहा :-

"दूत<sup>!</sup> तुम्हारे स्वामी को अपने स्वयं के सम्बन्ध में वास्तविक स्थिति का ज्ञान नहीं है। यही कारएा है कि वाहीक<sup>1</sup> कुल में उत्पन्न होकर भी वह हैहव वंश की कन्या के साथ पाएिग्रिहएा करना चाहते हैं। समान कुल वालों में ही परस्पर वैवाहिक सम्बन्ध हो सकते हैं न कि ग्रसमान कुलों में। ग्रतः मैं ग्रपनी कन्या श्रेणिक को नहीं दूंगा। ग्रब तुम यहां से यथेच्छ जा सकते हो।"

"वाहीककुलजो" इस वाक्यांश से यह तथ्य प्रकट होता है कि उपरिवर्णित बिम्बसार आदि मगध सम्राट् वाहीक कुलोद्भव थे ।

विश्लेष एगारमक दृष्टि से विचार किया जाय तो शिशुनागवंश एक प्रतापी पुरुष के प्रताप का द्योतक होने के कारएग कोई मूलवंश नहीं किन्तु एक वंश विशेष के व्यक्तियों की शाखा का वोषक है। किसी एक वंशविशेष में शिशुनाग नामक प्रतापी और प्रतिभासम्पन्न व्यक्ति उत्पन्न हुआ, उसने एक राज्य की स्थापना की। उस वंश के प्रन्यान्य सहस्रों अथवा लाखों व्यक्तियों से अपनी विशिष्टता अभिव्यक्त करने हेतु उस शिशुनाग की संतति अपना परिचय शिशुनागवंशी के रूप में देने लगी।

इसी प्रकार "वाहीक" भी कोई मूलवंश नहीं। "वाहीक" झब्द के तीन भयं हो सकते हैं – (१) वाहीक अथवा वाल्हीक देश का रहने वाला, (२) वाहीक बाह्य देश का रहने वाला झौर (३) वाहीक-बाह्य-बहिष्कृत (जाति से बहिष्कार किया हुआ) व्यक्ति भयवा जाति। इन तीनों भयों में से इन मगध सच्चाटों पर कौनसा अर्थ लागू होता है यह एक विचारसीय विषय है।

भाचार्य हेमचन्द्र द्वारा प्रयुक्त "वाहीककुलजो" पद को लेकर भनेक पारचारय एवं भारतीय इतिहासकारों ने कल्पना की बहुत लम्बी लम्बीउड़ानें भरी हैं। प्रसिद्ध इतिहासविद् ए. के. मजूमदार ने भपनी पुस्तक "दी हिन्दू हिस्ट्री माफ इन्डिया" के पृष्ठ ४९६ पर लिखा है :--

"Shishunaga was formerly a vassal of the Turanian Vrijjians. He founded his dynasty of ten Kings and ruled for 250 years."

दी जरनल म्राफ दी भोरिसा-बिहार रिसर्च सोसायटी, पुस्तक संस्था १, पृष्ठ ७६ पर यह उल्लेख है:-

"The Pali writers relate that the Sisunagas belonged to the family of Vaishali (Lichhavis).

\* बहिइबनाम हीकप्रच, विपाशायां पिशाचको ।।४१।। तवोरपत्यं वाहीका, नैवा सुष्टि: प्रआपते: । [महाभारत, कर्णपर्व, झ० ४४] इस प्रकार इतिहासविद् श्री मजूमदार ने शिशुनागवंशियों को तुर्किस्तान के निवासी और व्रिज्जी जाति के माना है और पाली ग्रन्थों ने वैशाली निवासी लिच्छवी क्षत्रिय ।

भारतवर्ष के सगरकालीन मतिप्राचीन इतिहास का विहंगमावलोकन करने पर यह विदित होता है कि चन्द्रवंशी हैहय जाति के क्षत्रियों ने शक ग्रादि ग्रनेक जातियों की सहायता से अयोध्या के इक्वाकुवंशी राजा बाहुक पर स्राक्रमण किया ग्रौर उसे पराजित कर ग्रयोघ्या पर ग्रंधिकार कर लिया । राज्यच्युत राजा बाहुक अपनी रानियों के साथ वन में चला गया। वनवासकाल में बाहुक की एक रोनी ने गर्भ धारए किया किन्तु पुत्र का मुख देखने से पूर्व ही बाहुक का देहावसान हो गया । समय पर बाहुक की रानी ने पुत्र को जन्म दिया, जिसका नाम सगर रेखा गया । सगर ग्रेशवकाल से ही बड़ा ओजस्वी था । उसने महर्षि श्रीर्व के पास समस्त विद्यात्रों का अध्ययन किया। अपने समय के अप्रतिम धनुईर सगर ने युवावस्था में पदार्पे करते ही अपने शत्रुओं पर भीषण आक्रमण कर उन्हें परास्त कर दिया स्रौर स्रपने वंशपरम्परागत स्रयोध्या के राज्य पर पून: अधिकार कर लिया ! अयोध्या के राज्यसिंहासन पर म्रारूढ़ होते ही सगर के <mark>अन्तर में प्रतिशोध की अग्नि प्रचण्ड रूप से प्रज्वलित हो उठी । वह</mark> अपने पिता पर भाकमए। करने वाले हैहय स्रादि क्षत्रियों का सर्वनाश करने पर उतारू हो गया। सगर के भय के कारए। उसके शत्रु सुदूर देशों की झोर पलायन कर गये । सगर ने वहां पर भी उनका पीछा किया ग्रीर उन्हें वह चुन-चुनकर मारने लगा। अन्ततोगत्वा श्रीवैं कृषि द्वारा बीच-बचाव करने पर सगर ने उन क्षत्रियों को विरूप और बहिष्कृत अग उन्हें प्रासा-दान दिया। ' इस घटना के पश्चात् तालजंघों, हैहयों, शकों आदि क्षत्रियों को अन्य क्षत्रियों ढारा कुछ हीन सममा जाने लगा। कालान्तर में समय-समय पर परस्पर बिगड़े हुए ये सम्बन्ध कुछ सुधरे पर यादवों के प्रति रुक्मी और शिशुपाल द्वारा प्रयुक्त किये गये कटु वॉक्-प्रहारों, जातीय हीनतासूचक कटाक्षों से स्पब्ट प्रतीत होता है कि महाभारत काले तक इक्ष्वाकु आदि जातियों के क्षत्रिय यदुवंशियों, हैहयों आदि को अपने से हीन समभते रहे हैं।

| 3 | भरकस्तरसुतस्तस्माद् बृकस्तस्यापि बाहुकः ।     |
|---|-----------------------------------------------|
|   | सोऽरिभिह्र्तभू राजा समायों वनमाविशत् ।।२।।    |
|   | वृद्धे तं पंचतां प्राप्तं महिष्यनु मरिष्यती । |
|   | भौर्वे  जानतात्मानं प्रजायन्तं निवारिता ॥३॥   |
|   | माजायास्य सपत्नीभिगरो दत्तोऽन्वसा सह ।        |
|   | सह तेनैव संजातः सगरास्यो महायधाः ॥४॥          |
|   | सगरम्च कवर्त्यासीत सागरो यत्सुतैः कृतः ।      |
|   | यरतालजधान् यवनान्छकान् हैह्यवर्वरान् ॥४॥      |
|   | नावचीद् गुरुवाक्येन चक्रे विकृतवेषिर्णःः।     |

[मागवत्, स्कन्त्र १ ६० २]

इस परम्परागत जातिविद्वेष के कारएग तो वैशाली के महाराज चेटक मगधपति श्रेरिगक को वाहीक नहीं कह सकते क्योंकि वे स्वयं हैहय वंश की लिच्छवी जाति के क्षत्रिय थे ग्रौर मगधपति श्रेरिगक वज्जी (विज्जी) जाति के हैहयवंशी क्षत्रिय। ऐसी दशा में चेटक द्वारा श्रेरिगक के लिये "वाहीककुलजो" कहने के दो ही कारएग हो सकते हैं। पहला यह कि महाराजा श्रेरिगक महाराजा चेटक की इच्छानुसार गएगराज्य व्यवस्था में सम्मिलित नहीं हुए इसलिये उन्हें वाहीक कहा हो। दूसरा कारएग यह भी हो सकता है कि श्रेरिगक के पूर्वज हैहय-वंशी क्षत्रिय होने पर भी किसी संकान्तिकाल में किसी (टर्की ग्रादि) ऐसे प्रदेश में रह चुके हों जिसे उस समय ग्रनाय देश समफ्ता जाता हो।

युक्ति की कसौटी पर कसे जाने के मनन्तर यह दूसरा कारए। केवल काल्पनिक ही ठहरता है, क्योंकि सगर के समय में कौन लोग कहां-कहां गये थे इसका लेखा-जोखा ग्रनेक सहस्राब्दियों तक रखना नितांत ग्रसाध्य ही समभा जायगा।

पहला कारएा युक्तिसंगत माना जा सकता है। हैहयवंशी समस्त कुलों के क्षत्रियों ने संगठित हो कर वैशाली गएाराज्य की स्थापना की, उस समय उन सब लोगों ने मगघ के हैहयवंशी शासकों को उस संघ में सम्मिलित होने के लिये बहुत माग्रह किया होगा पर मगघ के शासकों द्वारा उनकी प्रार्थना को पूर्र्यारूपेरए ठुकरा दिये जाने के पश्चात् ६ मल्ली, ६ लिच्छवी राजाओं ने मगध के राज्यवंश के प्रति क्षोभ प्रकट करते हुए उसे वाहीक (बहिष्कृत) घोषित कर दिया होगा। इस प्रकार की घोषराा के पीछे जातीय हीनता ग्रथवा उच्चता काररा न बन कर राजनैतिक (सैद्धान्तिक) मतभेद ही काररा रहा होगा।

त्रब प्रश्न यह उपस्थित होता है कि व्रिज्जी शाखा के ये हैहयवंशी शासक शिशुनागवंशी किस कारएा से कहलाये। शिशुनागवंश की स्थापना के सम्बन्ध में वायुपुराएा में विवरएा दिया गया है कि वाराएासी में शिशुनाक नामक राजा होगा। वह ग्रपने पुत्र शकवर्एा (काकवर्एा) को वाराएासी के राज्य का स्वामी बना कर स्वयं गिरिव्रज के राज्य का स्वामी बनेगा।

ईत्या तेवां यशः कृत्स्न शिशुनाको भविष्यति ॥१७३॥ वाराणस्यां सुत्स्तस्य, संप्राप्स्यति गिरिव्रजम् । शिशुनाकस्य वर्षाणि चत्वारिंशद् भविष्यति ॥१७४॥

[वायु पुरास, म॰ ६१]

नोट : वायु पुराए। में किंधुताक को प्रचोतों के पश्चात् बताया गया है यह ठीक नहीं है। "श्लोक संख्या १६५ के तृतीय पाद"वृहद्ररग्नेश्वतीतेषु" के संदर्भ में ही 'बिधुनाको भविष्यति' पढ़ना चाहिये। क्योंकि प्रद्योत वंश का संस्थापक चण्ड प्रद्योत भगवान् महावीर, बुद्ध ध्रौर श्रे शिक का समकालीन था इस तथ्य को बौद्ध ग्रौर जैन दोनों परम्पराए एक मत से स्वीकार करती है।

- सम्पादक

मत्स्यपुराएा, वायुपुराएा, श्रीमद्भागवतपुराए। श्रौर जैन तथा बौद्ध परम्परा के ग्रन्थों में मगध के इस प्रतापी राजवंश के सम्बन्ध में जो सामग्री उपलब्ध है, उसके सम्यक् पर्यालोचन से शिशुनाग द्वारा वाराएासी में इस नवीन राजवंश की स्थापना का समय तेवीसवें तीर्थंकर भगवान् पार्श्वनाथ के पिता काशिपति महाराज ग्रश्वसेन के स्वर्गगमन के पश्चात् ईसा पूर्व दवीं शताब्दी के स्रासपास का निकलता है। श्रीमद्भागवतपुराएा में शिशुनाग से ले कर महानन्दी तक नागदशकों (शिशुनागवंशी दश राजाग्रों) का शासनकाल समष्टि रूप से ३६० वर्ष बताया गया है। वायुपुराएा में इन नागदशकों का राज्यकाल ३६२ वर्ष श्रीर कपशः प्रत्येक राजा का राज्यकाल निम्नलिखित रूप से बताया गया है:--

| राजा का नाम                       | शासनकाल      |
|-----------------------------------|--------------|
| १. शिशुनाक                        | ४० বর্ষ      |
| २. शकवर्र्श (काकवर्र्श)           | ३६ "         |
| ३. क्षेमवर्मा                     | २० ,,        |
| ४. अजातशश्रु                      | २४ ,,        |
| <b>१. क्षत्रौजा (प्रसेनजित्</b> ) | 80 ,,        |
| ६. बिंबिसार (श्रेरिएक)            | २ंद "        |
| ७. दर्शक (कूरिंगक-ग्रजातशत्रु)    | २४ ,,        |
| <b>म. उदायी</b>                   | <b>₹₹</b> ,, |
| १. नस्दिवर्धन                     | ४२ "         |
| १०. महानन्दी२                     | ४३ "         |
|                                   |              |

इन दश का सब मिला कर शासनकाल :

३३२ वर्ष

इस प्रकार इन शिशुनागवंशी दस राजाग्रों का पृयक्-पृथक् राज्यकाल उल्लिखित करने के पश्चात् वायूपूराएाकार ने लिखा है :--

इत्येते भवितारो वै, शैद्युनाका नृपा दश ।

शतानि त्रीसि वर्षासि, द्विषष्ट्यम्यधिकानि तु ॥१८०॥ ग्र० ६१

त्रर्थात् ये दश शिशुनागवंशी राजा होंगे जिनका कि ३६२ वर्ष (तीन सौ बासठ वर्ष) तक शासन रहेगा। किन्तु इन दशों राजाम्रों का पृथक् पृथक् जो शासनकाल दिया गया है, उस सबको जोड़ने पर ३६२ वर्ष के स्थान पर ३३२ वर्ष का ही होता है। वायु पुरागतकार द्वारा इस प्रकार इन राजाम्रों का पृथक् २ जो शासनकाल बताया गया है, उसमें निश्चित रूप से किसी शासक का ३० वर्ष का शासनकाल जोड़ना रह गया है। इसी कारगा समष्टि रूप से जो ३६२ वर्ष

- ै शिजुनागा दब्वैवेते पष्ट्युत्तरशतत्रयम् ।७ समा भोक्यन्ति पृथिवीं, कुरुश्र ष्ठ कलौ नृपाः । [भागवत्, स्कंध १२, घ० १]
- र बायुपुरास, घ० ६१, श्लोक १७४ से १८० ।

का इन नागदशकों का शासनकाल बताया है वह प्रत्येक राजा के पृथक्-पृथक् दिये गये शासनकाल को जोड़ने पर ३३२ ही होता है। इसी प्रकार की भूल नामों के सम्बन्ध में भी हुई है जिसके परिएाामस्वरूप विभिन्न पुराएों में उल्लि-बित इन नागदशकों के नामों में भी विभेद पाया जाता है।

मत्स्य पुरास में नागदशकों के स्थान पर १२ नागवंधी राजाओं के नाम व शासनकाल के सम्बन्ध में जो विवरस दिया गया है, वह इस प्रकार है :--

"वारा एसी का राज्य सिंहा सन प्रपने पुत्र काकवर्र्श को सम्हलाकर शिशुनाग मिरिव्रज में प्रायेगा। शिशुनाग का मग्रंध पर ४० वर्ष, काकवर्र्श का २६ वर्ष, क्षेमवर्मा का ३६ वर्ष, क्षेमजित् का २४ वर्ष, विन्घ्यसेन का २५ वर्ष, काण्यायन का १ वर्ष, उसके पुत्र भूमिमित्र का १४ वर्ष, प्रजातशत्र का २५ वर्ष, काण्यायन का १ वर्ष, उसके पुत्र भूमिमित्र का १४ वर्ष, प्रजातशत्र का २७ वर्ष, काण्यायन का १ वर्ष, उसके पुत्र भूमिमित्र का १४ वर्ष, प्रजातशत्र का २७ वर्ष, काण्यायन का १ वर्ष, उसके पुत्र भूमिमित्र का १४ वर्ष, प्रजातशत्र का २७ वर्ष, वंशक का २४ वर्ष, उदासी (उदायी) का ३३ वर्ष, नन्दिवर्घन का ४० वर्ष प्रौर महानन्दी का ४३ वर्ष राज्य होगा। ये १२ शिशुनागवंशी राजा ३६० वर्ष तक राज्य करेंगे। इन १२ शिशुनागवंशी राजाग्रों के पृथक्-पृथक् शासनकाल को जोड़ने पर कुल ३४४ वर्ष ही होते हैं किन्तु समष्टिरूप से पुराराकार ने ३६० वर्ष का इनका शासनकाल लिखा है। यह सम्भव है कि काकवर्ण को वारारासी का राज्य देने एवं शिशुनाग द्वारा मगध के राज्य सिंहासन पर अधिकार करने से पूर्व शिशुनाग का वारारासी राज्य पर १६ वर्ष तक शासन रहा हो ग्रीर पुराराकार ने वारारासी पर शिशुनागवंशियों के शासनकाल को मगघ के शासनकाल के साथ जोड़ कर ३६० की गराना पूरी की हो।

उपर्यु क्त तीनों पुराणों में नागदशकों का कुल मिला कर ३६० - ३६२ वर्ष का शासनकाल माना है।

प्रब हमें इन मगध के शासकों के शासनकाल के सम्बन्ध में जो जैन वाङ्मय में उल्लेख उपलब्ध हैं, उनकी ग्रोर दृष्टिपात करना होगा। भगवान् महावीर की केवलिचयों के तेरहवें वर्ष में मगध पर कूशिक के शासन का उब्लेख उपलब्ध होता है। इस वर्ष से पहले ग्रथवा इसी वर्ष में कूशिक मगध की राजधानी को राजगृह से चम्पा में स्थानान्तरित कर चुका था। दससे यह पलित होता है कि भगवान् महावीर के निर्वाश के समय ग्रथत् ईसा पूर्व ४२७ में शिशुनाग वंश के ७वें शासक कूशिक के मगध पर शासनकाल के लगभग १७ वर्ष व्यतीत हो चुके थे। इस प्रकार शिशुनाग के शासनकाल के ४० वर्ष, काकवर्श के ३६, क्षेमवर्मा के २०, ग्रजातशत्र के २४, क्षत्रीजा (प्रसेनजित्) के ४०, बिम्बिसार (श्रेशिक) के २५ वर्ष ग्रीर कूशिक के महावीर निर्वाशिकाल तक १७ वर्ष इस प्रकार इन शिशुनागवंशी ७ राजाग्नों का कुल मिला कर २०६ वर्ष का बासनकाल होता है ग्रीर पुराशुकार जो ३० वर्ष का समय आइने में भूल बैठे

<sup>\*</sup> मत्स्पपुराएा, घ० २७१ स्लोक ४ से १२

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> जैन धर्म का मौलिक इतिहास, भाग १, पू० ४१७

उस ३० वर्ष के शासनकाल को इसमें जोड़ने पर ईसा पूर्व ७६३ में शिशुनागवंश के संस्थापक एवं मूलपुरुष शिशुनाग द्वारा वारारणसी के राज्य सिहासन पर प्रासीन होना सिद्ध होता है। भगवान् पार्श्वनाथ का निर्वार्गा ईसा पूर्व ७७७ में हुग्रा। इन सब तथ्यों पर विचार करने से तो ऐसा प्रतीत होता है कि इक्ष्वाकुवंशी वृहद्रय राजाओं की परम्परा में हुए वारारणसी के महाराजा ग्राझ्वसेन के स्वर्ग-गमन के पश्चात् भगवान् पार्श्वनाथ का निर्वार्गा हुग्रा और भगवान् पार्श्वनाथ के निर्वारा के १४ वर्ष पश्चात् शिशुनाग वारारणसी का राजा बना।

वाराएासी के राज्य सिंहासन पर शिशुनाग ने किस समय में अधिकार किया इस समस्या का निर्एायक हल करने में एक और तथ्य सहायक हो सकता है। वह यह है कि भगवान पार्श्वनाथ के पंचम पट्टधर आर्य केशी मगध सम्राट् बिबसार (श्रेएिक) के समय में विद्यमान थे। वायुपुराएा और भागवतपुराएा के उल्लेखों के अनुसार श्रेगिक शिशुनागवंश का छठा राजा और भत्स्यपुराएा के उल्लेखों के अनुसार श्रेगिक शिशुनागवंश का छठा राजा और भत्स्यपुराएा के उल्लेखानुसार = वां राजा था। भगवान पार्श्वनाथ के १वें पट्टधर की विद्यमानता में शिशुनागवंश का छठा अथवा आठवां वंशज विद्यमान हो इस अनुमान के सहारे यह मानना असंगत नहीं कहा जा सकता कि शिशुनाग ने भगवान पार्श्वनाथ के पिता वाराएासीपति महाराजा अध्वसेन के देहावसान के कुछ ही समय पश्चात अथवा तत्काल पश्चात् वाराएासी के सिंहासन पर अधिकार कर लिया हो।

इन सब तथ्यों पर समीचीनतया विचार करने के पक्ष्चात् यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि महाराज ग्रश्वसेन के स्वर्गगमन के पश्चात् भगवान् पार्श्वनाथ की विद्यमानता में ही शिशुनाग ने वाराएासी के राज्य पर ग्रधिकार कर लिया था।

### मगघ पर उदायी का शासनकाल

मगघ के महान् प्रतापी एवं महत्त्वाकांक्षी महाराजा कूणिक की मृत्यु के पश्चात् वीर निर्वाण सं० १८-१८ में मगघ के राज्यसिंहासन पर कूणिक के पुत्र उदायी का ग्रभिषेक किया गया । उदायी भी अपने पिता और पितामह की ही तरह बड़ा शक्तिशाली और न्यायप्रिय शासक था। जैनधर्म के प्रति उसकी प्रगढ़ श्रद्धा और भक्ति थी। उसने न केवल प्रजा को सुशासन ही दिया अपितु पैतृक परम्परा से प्राप्त मगघ के राज्य की शक्ति, सीमा, यशकीर्ति, श्री और समृद्धि में भी उत्तरोत्तर अभिवृद्धि की।

जिस प्रकार कूशिक ने अपने पिता श्रेशिक की मृत्यु के पश्चात् मगध राज्य की राजधानी राजगृह से हटाकर चम्पा में प्रतिष्ठापित की, उसी प्रकार कूशिक की मृत्यु के पश्चात् उदायी ने भी मगध की राजधानी को चम्पा से किसी अन्य स्थान पर ले जाने का विचार किया। उस समय के विशाल मगधराज्य के अनुरूप ही राजधानी के लिये उपयुक्त स्थान की खोज हेतु विशेषज्ञों और नैमित्तिकों के दल चारों और प्रेषित किये गये।

### पाटलीपुत्र का निर्माए

उनमें से विशेषज्ञों का एक दल अनेक स्थानों के गुएग्दाथ देखता हुमा गंगा नदी के तट पर पहुंचा 1 वहां उन निमित्तगास्त्र के विशेषज्ञों ने सुन्दर पुष्पों से माच्छादित एक पाटली (केसूला-रोहीड़ा) वृक्ष देखा जिस पर (चाष) नीलकण्ठ पक्षी अपना मुख खोले बैठा हुआ था और चारों थ्रोर से कीट-पतंगे स्वतः हीं आ ग्राकर उसके मुख में प्रवेश कर रहे थे 1 इस प्रकार का अद्भुत दृश्य देखकर नैमित्तिकों को बड़ा आक्ष्य हुंग्रा 1 परस्पर विचार-विनिमय के पश्चात् उन लोगों ने यह मन्तव्य अभिव्यक्त किया कि इस स्थान में कोई अद्भुत विशेषता है 1 जिस प्रकार इस चाथ पक्षी के मुख में कीट-पतंगे स्वयमेव या ग्राकर गिर रहे हैं, ठीक उसी प्रकार यदि इस स्थान पर नगर बसा दिया जाय तो उस नगर में रहने वाले पुण्यवान नृपति के पास दूर-दूर से धन-सम्पत्ति स्वतः ही आ श्राकर एकतित होगी 1

वस्तुस्थिति पर विचार-विमर्श करते समय उनमें से एक भ्रतिवृद्ध नैमित्तिक ने कहा – "बन्धुम्रो ! यह कोई सामान्य पाटलवृक्ष नहीं है । ज्ञानियों द्वारा इसकी बड़ी महिमा बतायी गई है :-

यह ग्रन्निकापुत्र केवली के कपाल में पड़े हुए पाटली बीज का ही विकाल रूप है।

प्राचीन काल में दक्षिए मथुरा ग्रोर उत्तर मथुरा नामक दो नगरियां थीं। उत्तरमथुरा का निवासी देवदत्त नामक एक युवा व्यवसायी देशाटन करता हुमा दक्षिए मथुरा में पहुंचा । दक्षिएा मथुरा के निवासी जयसिंह नामक एक वरिएक पुत्र से देवदत्त की मित्रता हो गई। एक दिन जयसिंह द्वारा निमन्त्रएा पाकर देवदत्त जयसिंह के घर भोजनार्थ गया। जयसिंह की रूपगुएासंपन्ना बहिन, कुमारी ग्रन्निका ने ग्रपने सहोदर ग्रौर उसके सखा को षड्सयुक्त स्वादिष्ट भोजन कराया। ग्रन्निका के रूप-लावण्य को देखकर देवदत्त उस पर ग्रासक्त हो गया।

दूसरे दिन देवदत्त ने जयसिंह के पास एक प्रस्ताव भेजा, जिसमें उसने मन्निका के साथ भपना विवाह करने की प्रार्थना की। जयसिंह ने इस शर्त के साथ विवाह करने का सन्देश भेजा कि उसकी बहिन मन्निका उसे प्राणों से भी मधिक प्रिय है, वह एक क्षण के लिए भी उसे दूर नहीं रख सकता। यदि देवदत्त यह प्रतिज्ञा करे कि विवाह होने पर जब तक अन्निका पुत्रवती न हो तव तक वह मन्निका सहित उसके घर पर ही रहेगा, तो वह देवदत्त के साथ अपनी बहिन मन्निका का विवाह करने को तैयार है?

ते चिन्तयलिहोह शे, पक्षिणोऽस्य यथा मुले ! कीटिकाः स्वयमागत्य, निपतन्ति निरन्तरम् ॥३८॥ तथास्मिन्नुत्तमे स्थाने, नगरेऽपि निवेशिते । राक्ष: पुष्पास्मनोऽपुष्य, स्वयमेष्यन्ति सम्पदः ॥३६॥

[परिशिष्टपर्व, सर्ग ६]

### जैन धर्म का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग [पाटलीपुत्र का निर्माण

देवदत्त ग्रन्निका के गुएों ग्रोर रूपराशि पर इतना विमुग्ध हो गया था कि उसने ग्रपने वृद्ध माता-पिता का विचार किये बिना ही जयसिंह ढारा रखी गई शतं को स्वीकार कर लिया। ग्रपनी शर्त के स्वीकृत हो जाने पर जयसिंह ने देवदत्त के साथ ग्रन्निका का विवाह कर दिया ग्रोर नवदम्पती बड़े ग्रानन्द के साथ रहने लगे। ग्रन्निका का विवाह कर दिया ग्रोर नवदम्पती बड़े ग्रानन्द के साथ रहने लगे। ग्रन्निका के प्रेमपाश में प्रावद्ध देवदत्त ने ग्रपने वृद्ध माता-पिता की वर्षों तक कोई सुध-बुध नहीं ली। पर्याप्त समय व्यतीत हो जाने पर एक दिन देवदत्त के पास उत्तरमथुरा से उसके माता-पिता का पत्र ग्राया। उस पत्र में लिखा हुग्रा था -- "चिरजीवीपुत्र ! ग्रब हम दोनों चक्षुविहीन एव वृद्धावस्था के कारएा शिथिलांग हो गये हैं ग्रोर कराल काल के गाल में जाने ही वाले हैं। हमारी मृत्यु के पहले यदि तुम एक बार ग्राकर हमसे मिल लो तो हमारे हूदय को शान्ति मिल सकेगी।"

म्रपने वृद्धमाता-पिताका पत्र पढ़ते ही देवदत्त की ग्रांखोंसे ग्रश्नुग्रों की धाराएं बहने लगीं। वह बार-बार पत्र को पढ़ने लगा ग्रीर उसका ग्रश्नुप्रवाह बढ़ता ही गया।

अपने पति को दाम्पत्य जीवन में पहली बार इस प्रकार रोते देखकर अन्निका ने उससे शोक का कारण पूछा और उससे किसी प्रकार का उत्तर न मिलने पर प्रन्निका ने देवदत्त के हाथ से वह पत्र लेकर एक ही सांस में पढ़ डाला। पत्र को पढ़ते ही वह सारी स्थिति को समऊ गई। अन्निका तत्काल अपने भाई के पास पहुंची और उसे सव बात समऊ कर उसने उत्तर मथुरा जाने की अनुमति प्राप्त करली।

देवदत्त और अन्निका जिस समय अपने सेवकों के साथ उत्तर मथुरा की आर प्रस्थित हुए, उस समय अन्निका गर्भवती थी। उत्तर मथुरा को ओर यात्रा करते हुए मार्ग में अन्निका ने एक तेजस्वी पुत्र को जन्म दिया। उत्तर मथुरा पहुंचने पर शिष्ठु के पितामह और पितामही ही इसका नाम रखेंगे, यह सोच कर देवदत्त और अन्निका ने उस शिशु का कोई नाम नहीं रखा। साथ के लोग उसे अन्निकापुत्र कह कर सम्बोधित करने लगे। कुछ ही समय पश्चात् देवदत्त ने अपने घर पहुँच कर अपने वृद्ध माता-पिता को प्रणाम किया और उस शिशु को उनकी गोद में रखते हुए कहा – "विदेश में रहते हुए मैंने जो कुछ अज्ति किया है, वह यह लोजिये।" पौत्र को गले से लगा कर वृद्ध दम्पती अति प्रसन्न हुए भौर अपना पहले का सब दुःख भूल गये। उन्होंने अपने पौत्र का नाम सन्धीरण (वैर्य बंघाने वाला) रखा पर सबको अन्निकापुत्र सम्बोधन बड़ा प्रिय लगता था प्रतः वह बालक अन्निकापुत्र के नाम से ही पहचाना जाने लगा। लालन-पालन के साथ-साथ प्रघ्ययन योग्य वय होने पर अन्निकापुत्र को शिक्षा दिलाने का समुच्ति प्रबन्ध किया गया। सभी विद्याओं में निष्णातता प्राप्त करने के साथ-साथ अन्निकापुत्र ने युवावस्था में प्रवेश किया।

ग्रन्निकापुत्र ने युवावस्था में ही भोगों का विषवत् परित्याग कर ग्राचार्य जयसिंह के पास श्रमण-दीक्षा ग्रहण की । दीक्षित होने के पश्चात् श्रमण अन्निकापूत्र ने सभी शास्त्रों का समीचीन रूप से ग्रध्ययन किया । निरतिचाररूप से विश्रुद्ध संयम का पालन करते हुए ग्रन्निकापुत्र ने दुष्कर घोरातिघोर तपक्ष्चरे दाग ग्रपने पूर्वसंचित कर्मसमूह को घ्वरत करना प्रारम्भ किया। माचार्यं जयसिंह ने अन्निकापुत्र को सभी भौति सुयोग्य समभ कर अपना उत्तरा-षिकारी घोषित किया ग्रोर उनके दिवंगत होने पर ग्रन्निकापूत्र ग्राचार्य बने ।

एक समय वे झपने श्रमणसंघ के साथ विचरण करते हुए गंगातट पर बसी हुई पुष्पभद्रा नगरी में क्राये । उस समय पुष्पभद्रा नगरी पर पुष्पचूल नामक राजा का शासन था । उसकी रानी का नाम पुष्पचूला था जो कि वस्तुतः उस (पुष्पचूल) के साथ युगल रूप से उत्पन्न हुई उसकी सहोदरा थी । युगल रूप से उत्पन्न हुए उन दोनों बहिन-भाइयों में प्रगाढ़ स्नेह था। उनके पिता महाराज पुष्पकेतु ने ग्रपने पुत्र और पूत्री का प्रगाढ़ स्नेह देख कर लोकनियम के विरुद्ध उनका विवाह कर दिया। इस ग्रनंतिक विवाह सम्बन्ध से दुखित हो पुष्पचूल ग्रौर पुष्पचूला की माता पुष्पवती ने प्रव्रज्या ग्रहण कर ली ग्रीर ग्रनेक वर्षों तक तपश्चरए। करके प्रन्त में समाधिमरए। द्वारा देवत्त्व प्राप्त किया । राजा पुष्पकेतु की मृत्यु के पश्चात् पुष्पचूल पुष्पभदा के राज्य सिंहासन पर बैठ. ग्रौर वे दोनों वहिन-भाई धनेक वर्षों तक पति-पत्नी रूप से दाम्पत्य जीवन विताने लगे। देवरूप से उत्पन्न हुई पुष्पवती ने पूर्व स्नेहवश सोचा कि इस लोकविरुद्ध वैवाहिक सम्बन्ध और विषयभोगों में भासक्त रहने के कारए पुष्पचूला कहीं नरक में न चली जाय। पुष्पचूला के भावी जीवन को सुधारने की इच्छा से प्रेरित हो उस देव ने पुष्पचूला को स्वप्नों में नरक के दारुए हुश्य दिखाने प्रारम्भ किये। स्वप्न में उन ग्रत्यन्त दुसदायक दृश्यों को देखने के कारए। पुष्पचूला अहनिज्ञ कांपती हुई शोकसमुद्र में डूबी रहती । पुष्पचूल द्वार। जिन्ता का कारए। पूछने पर पुष्पचूला ने स्वप्न में देखे गये घोर केष्टदीयक दृश्यों का विवरणा सुनाया । पुष्पचूल ने प्रनेक प्रकार के गान्तिपाठ करवाये पर देव पूष्पचूला को स्वप्नों में नरक के पहले दिखाये गये हग्यों से मौर मधिक भयंकर हश्य दिखाने लगा। राजा ने मनेक पासण्डियों को बुला कर पुष्पचूला द्वारा देसे गये स्वप्नों के सम्बन्ध में पूछा पर कोई पुष्पचूला द्वारा देखे गरे हेश्यों का ययातथ्य रूपेस चित्रए कर उसकी जिज्ञासा को शान्त करने में समर्थ नहीं हो सका ।

भन्निकापुत्र के आगमन का समाचार सुन कर राजा और रानी ने उनसे भी उन स्वप्नों के सम्बन्ध में पूछा । प्रक्षिका पुत्र ने नरकों के नामोल्लेख के साथ-साथ पुष्पचूला द्वारा देखे गये सभी स्वप्नों का ठीक उसी प्रकार से वर्एन किया जिस प्रकार से उसने (पुष्पणूला ने) स्वप्नों में देखा था।

भ्रपने स्वप्नों का बिना किसी स्यूनाधिक्य से वास्तविक चित्रण सुन कर पुष्पचूला ने प्रथन किया – "भगवन् ! क्या मापने भी कभी इस प्रकार के स्वप्न बेंबे हैं, जिसके कारएा भाष उन स्वप्नों का ठीक उसी प्रकार से वर्एन कर उन्हे हैं, जैसा कि मैंने देखा था ?"

आचार्य अन्निकापुत्र ने कहा – ''श्राविके ! मैंने कभी इस प्रकार के स्वप्न नहीं देखे पर बिना देखी हुई बातें भी जिनागमों से देखी हुई के समान मालूम हो जातो हैं । संसार में एक भी ऐसी वस्तु नहीं, जो जैन म्रागमों के ढारा नहीं जानी जा सकती हो ।''

पुष्पचूला ने प्रश्न किया –"भगवन् ! इस प्रकार के घोर दुःखों से पूर्ण नरकों में जीव किस कारण उत्पन्न होता है ?"

अन्निकापुत्र ने उत्तर दिया – 'घोर ग्रारम्भ-परिग्रह, गुरु के प्रति ग्रविनय, मद्य-मांससेवन, द्यूत, परस्वी-परपुरुष-गमन, विषयासक्ति, पंचेन्द्रियवध श्रादि पापों के कारएा जीव घोरातिघोर नरकों में उत्पन्न हो ग्रनेक प्रकार के दारुएा दुःख भोगता है।''

अभिकापुत्र द्वारा किये गये अपने स्वप्नों के समाधान से पुष्पचूल। को पूर्ए संतोष प्राप्त हुआ और वह अपने राजप्रासाद में लौट गई। उस राति में देव ने उसे स्वर्ग के अत्यन्त मनोहारी एवं असीम आनन्दोत्पादक दृश्य दिखाये।"

प्रातःकाल पुष्पचूला में ग्रन्निकापुत्र से ग्रपने इन नवीन सुखद स्वप्नों के सम्बन्ध में पूछा । ग्रन्निकापुत्र ने द्वादश देवलोकों, त्रनुत्तरविमानों ग्रादि के देवों की महर्द्धि, सुदीर्घायु, शक्ति, ऐश्वर्य एवं सुख ग्रादि का वर्णन करते हुए कहा कि ग्ररिहंत, गुरु, साधु ग्रीर धर्म के प्रति प्रगाढ़ श्रद्धा-भक्ति रखने वाले प्राणी के लिये स्वर्गसुखों की प्राप्ति एक साधारण एवं सुसाध्य कार्य है । सम्यक् दर्शन, सम्यक् ज्ञान ग्रीर सम्यक्चारित्र से प्राणी समस्त कर्मसमूह को ध्वस्त कर परमपद निर्वाण प्राप्त करता है ।

मलिकापुत्र द्वारा किये गये विवेचन से पुष्पचूला ने संसार का वास्तविक स्वरूप समफ लिया। उसने संसार के घोर दुखों से सदा के लिये अप्ना उद्धार करने का हढ़ संकल्प अभिव्यक्त करते हुए प्रत्निकापुत्र से प्रार्थना की – "भगवन् ! मुफे इस संसार से विरक्ति हो गई है, मैं अपने पति से प्राज्ञा लेकर प्रापके पांस संयम ग्रहए। करूंगी।''

पुष्पचूला ने राजप्रासाद में लौट कर अपने पति के समक्ष मपनी मान्तरिक ग्रभिलावा प्रकट करते हुए कहा – ''देव ! मैंने हढ़ निक्चय कर लिया है कि मैं प्रव्रजित हो तपक्वरएपपूर्वक संसृति के दुःखों के मूल कारए। कर्मसमूह का समूल नाक्ष करूंगी । मुभे ब्राज्ञा दीजिये, मैं प्रव्रजित होना चाहती हूं ।''

पुष्पचूल ने ग्रपनी पत्नी के इदनिष्ट्य को देख कर कहा – "मैं तुम्हें उस ही दशा में प्रव्रजित होने की भात्रा दे सकता हूं जब कि तुम यह प्रतिज्ञा करो कि प्रव्रजित होने के पथ्वात भी तुम इस राजप्रासाद के ही किसी एक स्थान में रहोगी श्रीर राजप्रासाद से ही भीक्षा ग्रहण करोगी।" पुष्पचूला ने भ्रपने पति के उस आग्रह को स्वीकार कर दीक्षा ब्रहण कर ली एवं पूर्रारूपेरा निर्दोष श्रमणाचार का पालन करते हुए शास्त्रों का भ्रष्ययन किया ग्रौर वह राजप्रासाद में रहकर धोर तपण्च्चर्याएं करने लगी।

कालाग्तर में ग्रन्निकापुत्र ने अपने ज्ञान से भावी द्वादणवार्षिक भीषए। दुष्काल का ग्रागमन जान कर अपने श्रमसंघ को अन्यत्र भेज दिया भीर वे जराजीर्ए शिथिलांग होने के कारए। पूष्पभद्रा नगरी में ही रहे।

वृद्धावस्था के कारण ग्रन्निकापुत्र को चलने फिरने में भी कठिनाई होती थी ग्रतः ग्रार्था पुष्पचूला प्रतिदिन राजप्रासाद के अन्त.पुर से निर्दोष ग्राहार-पानी समय पर ला कर देती । संसार की ग्रसारता के चिन्तन एवं अपने वृद्ध गुरु ग्रन्निकापुत्र की बड़ी लगन के साथ उत्कट भावना से सेवा करने के फलस्वरूप पुष्पचूला को एक दिन केवलज्ञान की प्राप्ति हो गई । ग्रब तो पुष्पचूला केवलज्ञान की धारिका होने के कारए ग्रन्निकापुत्र के मन में जिस-जिस कार्य ग्रथवा वस्तु के लिये विचार उत्पन्न होता उसे तरकाल पूर्ण कर देती । एक दिन ग्रन्निकापुत्र ने पूछा - "जिस वस्तु की जिस समय मैं इच्छा करता हूं, तस्काल वह वस्तु मुभे मिल जाती है । तुम्हें मेरे मनोगत विचारों का ज्ञान कैसे हो जाता है ?"

पुष्पचूला ने उत्तर दिया - ''भगवन् ! मैं श्रापकी रुचि को पहचानती हूं ।''

एक दिन वर्षा हो रही थी, उस समय पुष्पचूला ने म्राहार ला कर म्रन्निका-पुत्र के समक्ष रखा। उन्होंने कहा – "तुम तो श्रमणाचार को सुचारु रूप से जानने वाली भौर सम्यक्रूपेण पालन करने वाली हो, फिर इस वर्षा में तुम म्राहार ले कर कैसे भाई ?"

पुण्पचूला ने कहा -- "भगवन् ! जिस मार्ग में पानी मचित्त हो गया, उस मार्ग से मैं माहार-पानी लायी हूं। म्रतः म्राहार साने में किसी प्रकार का प्रायश्वित्त नहीं लगा है।"

"वत्से ! तुमने यह कैसे जान लिया कि उस मार्ग में झप्काय (जल) झचित्त (जीवरहित) हो गया है ?" प्रक्षिकापुत्र ने सार्श्वर्य प्रश्न किया ।

केवली पुष्पचूला ने कहा - "भगवन् ! मुझे केवलज्ञान की उपसब्धि हो गई है।"

यह सुनते ही ग्रक्षिकापुत्र ने पश्चात्ताप अरे स्वर में कहा -- "भगवती ! भाष मुफ्ते क्षमा करें। मैंने केवलज्ञानी की ग्रासातना की है। मेरा वह पाप निष्फल हो जाय।"

अत्यन्त जिज्ञासापूर्ण स्वर में मन्निकापुण ने केवली पुष्पचूला से पूखा – "प्रभो ! मुभे निर्वाण की प्राप्ति होगी भ्रषया नहीं ?"

केवली पुष्पयूनां ने कहा -- "ग्राप थिन्ता न करें ! गंगा नदी कड़े गार करते समय भाषको केवनज्ञान की प्राप्ति हो जायगी ।" यह सुन कर ग्रन्निकापुत्र केवलज्ञान को प्राप्त के लिये ग्रत्यन्त उत्कण्ठित हो गंगा की ग्रोर चल पड़े। गंगातट पर पहुंच कर ग्रन्निकापुत्र भी ग्रन्थ लोगों के साथ नाव में बैठे। नाव गंगानदो में प्रवाहित की गई। नाव जब गंगा के मच्य-भाग में पहुंची तो ग्रचानक उस ग्रोर से पानी में डूबने लगी जिस ग्रोर कि ग्रन्निकापुत्र बैठे हुए थे। यह देख कर ग्रन्निकापुत्र नाव में दूसरी ग्रोर बैठे। उनके बैठते ही नाव उस ग्रोर से पानी में डूबने लगी। जिस-जिस ग्रोर ग्रन्निकापुत्र सरकते, नाव उस हो ग्रोर से पानी में डूबने लगी। जिस-जिस ग्रोर ग्रन्निकापुत्र नाव के बीच में बैठे तो पूरी नाव ही पानी में डूबने लगी। यह देख कर नाव में बैठे हुए ग्रन्थ व्यक्तियों ने ग्रन्निकापुत्र को उठा कर गंगा के ग्रवाह में फैंक दिया। ग्रन्निकापुत्र शान्तभाव से प्राणिमात्र पर दया रखते हुए विचार करने लगे – ''मेरे इस शरीर के द्वारा पानी के कितने जीवों का विनाश हो रहा है ?''

इस प्रकार का विचार करते-करते ग्रन्निकापुत्र का चिन्तन क्षपकश्रेणी पर ग्रारूढ़ हुग्रा ग्रीर उन्हें केवलज्ञान की प्राप्ति हुई i केवलज्ञान की प्राप्ति के तत्काल पण्रचात् ग्रन्निकापुत्र णुक्लघ्यान के तीजे ग्रीर चौथे चरण में प्रविष्ट हुए ग्रीर उस ही समय समस्त कर्मों को नष्ट कर निर्वाण को प्राप्त हुए i

मत्स्य, मच्छ ग्रादि जलचर प्राशियों ने मुनि के पार्षिव क्वरीर को खा डाला ग्रीर उनकी करोटी (ठुड्डी सहित कपाल) धड़ से ग्रलग हो गंगा की घाराग्रों में इघर-उधर बहती हुई गंगा के किनारे एक स्थान पर भा लगी। संयोगवन्न पाटली वृक्ष का बीज उस करोटी में ग्रा घुसा ग्रीर कुछ ही समय पत्रचात् उस करोटी की दाहिनी हनु (ठुड्डी) को फोड़ कर एक पाटल वृक्ष का खोटा सा पौधा ग्रंकुरित हुग्रा। वह पौधा समय पाकर विज्ञाल वृक्ष का रूप घारए कर गया। यह वही पाटली का पवित्र वृक्ष है, जिस पर कि यह चाष पक्षी बैठा हुग्रा है।"

वृद्ध नैमिसिक से पाटली वृक्ष के सम्बन्घ में सारा विवरण सुन कर मन्य सभी नैमिसिक ग्राप्त्वर्यभरी दृष्टि से उस पाटली वृक्ष को देखने लगे ।

- मावस्यक पूरिए । झावस्यक हारिभद्रीया, पत्र ६< १</p>
  - (स) ग्राचार्य हेमचन्द्र ने लिखा है कि ज्यों ही भग्निकापुत्र को गंगानदी में फैंका गया त्यों ही पूर्वजन्म में वैर रखने वाली एक म्यन्तरी ने उन्हें भूल पर उठा लिया। भूल से विषे हुए मन्निकापुत्र ने उस्कट भावनाओं के माप्यम से केवलज्ञान प्राप्त किया भौर तरकाल वे मुक्त हुए।
    - यथा : ततो नीस्थितसोकेन, सूरि: चिक्रोपि वारिणि । शूले न्यवास्त्रवचनप्रत्वनीकामरी च तम् ।।१६४।। गूलप्रोतो पि गंगान्तः सूरिरैवमचिन्तयत् । बहो वपूर्ममानेकप्राण्यूपद्रवकारसम् ।।१६६॥ [परिज्ञिप्टपर्व, सर्ग ६]

तदनन्तर वह विशेषज्ञों का दल मगघ की राजधानी के लिये नवीन नगर बसाने हेतु उस स्थान को सर्वश्रेष्ठ स्थान निश्चित कर महाराज उदायी के पास भग्पा पहुंचा। उन लोगों से उस स्थान की विशेषता और महिमा सुन कर मगधपति उदायी बड़ा प्रसन्न हुग्रा। उसने मुख्यामात्य को ग्रादेश दिया कि शुभ मुहूर्त में गंगा के तट पर पाटली वृक्ष के पास नगर के निर्माएग का कार्य प्रारम्भ किया जाय।

महाराज उदायी के ग्रादेशानुसार इस कार्य से सम्बन्धित मगध के उच्च निर्माख प्रधिकारी, स्थापत्य एवं वास्तुकला के लब्धप्रतिष्ठ शिल्पी, निमित्तज्ञ ग्रौर हजारों कर्मकार गंगातट पर पाटली वृक्ष के पास पहुंचे । नगरी के लिये ग्रावश्यक भूमि का माप करना प्रारम्भ किया गया । नाप करने के लिये सांकलें (जरीबें) डाली जाने लगीं । मुख्य नैमित्तिक ने कहा - ''डोरी को पकड़े हुए पहले पूर्व से पश्चिम दिशा की ग्रोर बढ़ो । जब तक श्रुगाल न बोले तब तक पश्चिम दिशा की मोर बढ़ते ही जाग्रो । श्रुगाल के बोलते ही वहां रुक जाग्रो भौर फिर पश्चिम दिशा से उत्तर दिशा की ग्रोर बढ़ते जाग्रो । उत्तर दिशा में भी बढ़ते हुए जिस जगह पहुंचने पर श्रुगाल की ध्वनि सुनो वहीं रुक जाग्रो ग्रौर फिर वहां से पूर्व दिशा की ग्रोर बढ़ो । श्रुगाल का शब्द सुनते ही पूर्व की ग्रोर बढ़ना भी रोक दो तथा वहां से दक्षिए दिशा की ग्रोर बढ़ना प्रारम्भ करो ग्रौर श्रुगाल के बोलते ही बहां रुक जाग्रो ।

नैमिसिक के परामर्शानुसार पूर्व से पश्चिम, पश्चिम से उत्तर, उत्तर से पूर्व ग्रीर भन्त में पूर्व से दक्षिण की ग्रोर डोरी डालने वाले बढ़े। श्रुगास के बोसते ही उस दिशा की ग्रोर बढ़ना बन्द कर उपरिवर्णित दिशाक्रम से बढ़ते गये ग्रीर इस प्रकार नगर बसाने के लिए एक सुविस्तीर्ण भूखण्ड का माप किया जाकर उस पर चारों भोर चिन्ह ग्रंकित कर दिये एवं नगर-निर्माण का कार्य प्रारम्भ किया गया। उस नगर के निर्माण में छोटे-से-छोटे कर्मकार से लेकर वड़े-से-बड़े शिस्पी ने भ्रथक श्रम, भद्भुत कला-कौशल, ग्रीर उत्कट कत्त ब्यपरायलता का परिचय दिया। विस्तीर्श राजपद्यों, सुन्दर मुख्य मार्गों, सीधे उपमार्गों, गगनचुम्बी राजप्रासादों, भव्य भवनों, विशाल व्यापारिक केन्द्रों, ग्रति सुरम्य भ्रतिषिगृहों, भाकर्षक बाजारों, स्थान-स्थान पर वापियों, कूपों, तड़ागों एवं वाटिकान्नों ग्रादि से सुक्रोमित भति कमनीय नगरी का निर्माण पूरा हुधा। ज्रुभ मुहूर्त में उदायी ने उस नगर का नाम पाटलीपुत्र रखा ग्रीर मगघ की राजधानी चम्पा से हटाकर इसी पाटलीपुत्र में प्रतिष्ठापित की।

सोन नदी भौर गंगा नदी के संगम स्थल के पास गंगा नदी के दक्षिणी तट पर पाटलीपुत्र नामक यह नगर मगधपति उदायी ने भपने राज्यकाल के चौचे वर्ष में बनवाया, इस प्रकार का उल्लेख वायुपुराण में किया गया है । यथा –

मध्टाविंशत्समा राजा विविसादी भविष्यति । पंचविंशत्समा राजा दर्शकस्तु भविष्यति ।।१७७॥ उदायी भविता तस्मात्त्रयस्त्रिंशन्समा नृपः ।

स वै पुरवरं राजा पृथिव्यां कुसुमाह्वयं ।

गंगायां दक्षिणे कूले चतुर्येऽब्दे करिष्यति ।।१७८।।[वा० पु० अ० ६१]

जैन एवं बौद्ध ग्रन्थों, वैदिक परम्परा के पुराएग्रन्थों स्रौर गर्ग संहिता में यही अभिमत सर्वसम्मत रूप से दिया गया है कि मगधपति उदायी, उदयाश्व स्रथवा उदाई भट्ट ने पाटलीपुत्र नगर बसाया । वायुपुराएा में कूिएाक का दर्शक के नाम से परिचय दिया गया है ।

ग्रशोक की राज्य-सभा में यूनान की ग्रोर से मेगेस्थनीज नामक राजदूत कई वर्षों तक पाटलीपुत्र में रहा । उसने ईसा पूर्व तीसरी शताब्दी में पाटलीपुत्र का वर्णन करते हुए लिखा है :

"पाटलीपुत्र नगर का ग्रावासस्थल प० स्टुडिया ग्रर्थात् ६५ै माइल लम्वा, १४ स्टुडिया ग्रर्थात् १ माइल ग्रौर १२७० गज चौड़ा है। इसके चारों ग्रोर लकड़ी का एक बड़ा मुहढ़ परकोटा बना हुग्रा है जिसमें ४७० कोठे, (बुर्जे) ग्रौर ६४ दरवाजे बने हुए हैं। इस परकोटे को चारों ग्रोर से घेरे हुए एक खाई है, जो ६० फीट गहरी ग्रौर २०० गज चौड़ी है।"

वर्तमान में परिवर्तित रूप से पाटलीपुत्र ग्राज भी विद्यमान है, जिसको पटना कहते हैं।

जो कोई भी नवागन्तुक पाटलीपुत्र को देखता, उसके मुख से सहसा यही उद्गार निकल पड़ते – ''ग्ररे ! यह तो त्रसीम ग्राकाश में ग्रवस्थित सुरलोक की राजधानी ग्रलकापुरी ही ग्रवनीतल पर ग्रवतरित हो गई है।''

इस प्रकार स्वल्प समय में हो पाटलीपुत्र की स्वाति विग्दिगन्त में व्याप्त हो गई । देश-देशान्तरों से बड़े-बड़े लक्ष्मीपति श्रेष्ठी, उद्योगपति, समस्त विद्यान्नों के पारगामी बिद्वान्, ज्योतिविद, साहित्यिक, ब्रायुर्वेद-विशारद, वैयाकरणी, सामन्त, जिल्पी ग्रीर कलाकार ग्रादि ग्रान्ग्रा कर पाटलीपुत्र के स्थायी निवासी बनने लगे।

महाराज उदायी द्वारा पाटलीपुत्र को मगध की राजधानी बनाये जाने के पश्चात् पाटलीपुत्र भारतवर्ष का एक प्रमुख, मुन्दर, समृद्ध ग्रौर ग्रजेय नगर समभा जाने लगा । शनैः शनैः पाटलीपुत्र उद्योग, व्यापार, कलाकौशल, संस्कृति, शिक्षा ग्रौर घर्म का एक बहुत महत्त्वपूर्ण केन्द्र वन गया । उदायी ने स्वयं द्वारा बसाये गये इस नगर की श्री-श्रभिवृद्धि में किसी प्रकार की कोर-कसर न रखी । वह पाटलीपुत्र में रहते हुए न्याय, नीति ग्रौर धर्मपूर्वक शासन करने लगे । उन्होंने ग्रपनी मन्त्रिपरिषद, माण्डलिक राजाग्रों, सामन्तों, विद्वानों, विश्वेषज्ञों ग्रौर महापौरों के परामर्श से सभी वर्गों के लोगों के लिये सभी प्रकार की मुख-मुविधाग्रों का समुचित रूप से यथासमय प्रबन्ध कर पाटलीपुत्र की चहुंमुझी प्रगति करने में वड़ी तत्परता से कार्य किया । उदायी बड़ा दुर्घर्ष योदा, नीति-निपुए ग्रौर कुशल गासक था । उसने उद्दण्ड सामन्तों ग्रौर युद्धप्रिय राजाग्रों को युद्ध में पराजित कर मगघ के विशाल राज्य को निष्कंटक-शत्रुविहीत्त बना कर प्रजा को सुशासन दिया । -

कुशल राजनीतिज्ञ एवं सुयोग्य शासक होने के साथ-साथ उदायी बड़े ही धर्मनिष्ठ थे । उनके हृदय में जैनेघर्म के प्रति प्रगाढ़ श्रद्धा थी । वे प्रत्येक पक्ष की ग्रष्टमी ग्रौर चतुर्दशी के दिन नियमित रूप से पौषध किया करते थे ।

अपने शासन को सुदृढ़ बनाने हेतु उन्होंने अनेक उद्धत राजाम्रों एवं सामन्तों की सैन्यशक्ति को विच्छिन्न कर उन्हें राज्यच्युत किया । एक समय अपने वशवर्ती इसी प्रकार के एक उद्दण्ड राजा द्वारा उनके प्रति किये गये विद्रोह को दबाने के लिये उदायी ने उसके राज्य पर क्राक्रमएा किया । युद्ध में वह विद्रोही राजा बुरी तरह पराजित हुमा और इसी शोक से कुछ ही समय पश्चात् उसका प्रारणान्त हो गया । उस मृत विद्रोही राजा का बड़ा राजकुमार झपने पिता की मृत्यु और राज्य छिन जाने से ऋुढ हो उदायी से बदला लेने की सोचने लगा। भीषेण प्रतिशोध की भावना से प्रेरित हो वह उज्जयिनी गया। उस समय उज्जयिनी में चण्डप्रद्योत के पौत्र का राज्य था।

चण्ड प्रद्योत ग्रौर श्रेएिक के समय से ही मगध ग्रौर मालवा के राजवंशों में परस्पर शत्रुता एवं स्पर्धापूर्ण सम्बन्ध चले मा रहे थे। झतः राजकुमार ने मालवपति की सेवा में उपस्थित हो उदायी से प्रतिशोध लेने का सपना संकल्प प्रकट किया । उदायी जैसे प्रबल प्रतापी एवं शक्तिशाली राजा के साथ ख़ुले रूप में टक्कर लेने का मालवपति साहस न कर सका बौर उसने केवल मौखिक सहानुभूति प्रकट करते हुए उसे यह कह कर विदा किया कि उपयुक्त झवसर माने पर ही कुछ किया जा सकता है।

विद्रोही राजकुमार के हुदय में प्रतिज्ञोध की अग्नि प्रचण्ड देन से प्रज्वलित हो रही थी। उचित प्रवसर की प्रतीक्षा करने का उसमें वैये नहीं रहा झतः वह राजकुमार छथ वेब में पाटलिपुत्र पहुंचा और महाराजा उदायी पर कपट-पूर्वक प्राराधातक प्रहार करने की मन्तर में दुराझा सुपाये रात-दिन किसी उपयुक्त ग्रवसर की टोह में रहने लगा । विद्रोही राजकुमार ने उदायी के प्राक्तों से मपनी प्यास बुआने के मार्ग में सभी प्रकार के खल-खद्म का सहारा लिया किन्तु राजकीय सुदृढ़ रक्षा व्यवस्वा के कारएग उसे मपने उद्देश्य की पूर्ति में किचिरमात्र भी सफलता प्राप्त नहीं हुई । अपनी मसफलता पर हतान होने के स्थान पर वह प्रतिशोध लेने के लिये दिन अंतिदिन और अधिक उत्तेजित रहने लगा । ब्रहनिंश इस उधेड़-बुन में रहते-रहते मन्ततोगत्वा उसने मपनी उद्देश्यपूत्ति के लिये एक जधन्य उपाय ढूंढ़ निकाला ।

उसने देला कि उदायी जैन साधुग्रों का मनन्य भक्त है। प्रस्येक पक्ष की मप्टमी भौर चतुर्दशी को वह मपनी पौर्वधशाला में अमर्गों को मामस्त्रित करता है भौर उनसे पोषभ ग्रहण कर ग्रहनिंग उनकी सेवा में रहता है । श्रमखों पर पूर्श विश्वास होने के कारए। सुरक्षा व्यवस्था उन दिनों में केवल पौषधशाला के बाहर ही रहती थी। पौषधशाला के अभ्यन्तर कक्ष में किसी प्रकार की सुरक्षा व्यवस्था नहीं रहती। अपने लक्ष्य की प्राप्ति के लिये उस विद्रोही राजकुमार ने एक प्राचार्य की सेवा में उपस्थित हो निर्प्रथ-दीक्षा प्रहरण की। अपने अन्तर में प्रतिशोध की स्राग को गुप्त रखते हुए वह प्रकट में सभी प्रकार के श्रमरणाचार का समीचीन रूप से पालन करने लगा। विनय, परिचर्या आदि गुर्गों के कारण वह स्वल्प समय में ही सब साधुओं का विश्वायपात्र और प्रीतिभाजन बन गया।

इस प्रकार उस विद्रोही राजकुमार को श्रमरणचार का पालन करते हुए बारह वर्ष व्यतीत हो गये । विविध क्षेत्रों में विहार करते हुए जैनाचार्य एक दिन पाटलीपुत्र नगर में पंधारे । ब्रष्टमी के दिन उदायी ने उन ब्राचार्य को राजप्रासाद में ग्रवस्थित ग्रपनी पौषधशाला में उपदेश देने के लिये प्रार्थना की । उदायी की प्रार्थना को स्वीकार करते हुए उन ग्राचार्य महाराज**े ग्र**पने उस छप्रवेषघारी शिष्य को उपकरएगादि ले कर राजप्रासाद में चलने के लिये कहा । अपने चिर-प्रतीक्षित कार्य की सिद्धि का समय सन्निकट ग्राया समऊ कर वह छद्यवेषधारी शिष्य मन ही मन बड़ा प्रसन्न हुग्रा । उसने ग्रन्य उपकररणों के साथ-साथ ग्रपनी दीक्षा के समय से ही छुपाकर साथ में रखी हुई कंकलोहनिमित छुरी भी ग्रपने साथ रख ली और वह अपने धर्माचार्य का पदानुसरएा करता हमा राजप्रासाद में पहुंच गया । उदायी ने भक्तिपूर्वक प्राचार्य और उनके शिष्य को सविधि वन्दन कर पौषधवत ग्रहरण किया । स्राचार्य श्री नें राजकीय पौषधशाला में प्रवचन दिये । दिन भर उदायी ने स्राचार्यं महाराज की सेवा में रह कर उनसे धर्मचर्चा की। रात्रि में भी एक प्रहर तक धर्मचर्चाका कम चलता रहा। तदन्तर मपने शिष्य सहित धर्माचार्य ग्रौर महाराजा उदायी ने पौषधशाला में ही शयन किया । महाराजा उदायी झौर श्राचार्य को निद्राधीन समऋ कर वह छदावेषधारी साधु चूपके से उठा झौर बड़ी सावधानी से उदायी के पास झाया । उसने १२ वर्ष पूर्व ग्रपने पास छूपा कर रसी हुई तीक्ष्स छूरी को दाहिने हाथ में दृढ़तापूर्वक पंकड़ा भीर उससे उदायी की गर्दन काट दीँ। उदायी की हत्या करने के परचात् वह साधू वेषघारी विद्रोही राजकुमार पौषधशाला से बाहर निकला । ''यह साधु शारीरिक शंका की निवृत्ति हेतु बाहर जा रहा होगा'' यह समभ कर ढारपालों ने उसे नहीं रोका मौर<sup>ँ</sup>इस प्रकार वह उदायी का हत्यारा पाटलीपुत्र से भाग निकलने में सफल हमा ।

उदायी के घड़ और मस्तक से बहे रुघिर से ग्राई होने पर भाषायें की निद्रा भंग हुई । उदायी की कटी हुई ग्रीवा के पास ही लहू से लयपथ छुरी झौर ग्रपने शिष्य की ग्रनुपस्थिति को देख कर उन्हें वस्तुस्थिति को समभने में प्रधिक विलम्ब नहीं हुग्रा । उन्हें तत्काल विश्वास हो गया कि उनके शिष्य के देष में वस्तुतः उदायी का कोई घोर शत्रु छुपा हुग्रा था भौर वह उदायी की हत्या करने के पश्चात् वहाँ से पलायन कर गया है । जिनशासन भौर जिनवासी को ग्रपकीत्ति से बचाने के लिये उन्होंने तत्काल अपना प्राणान्त करने का निष्टचय किया। आलोचना-प्रतिक्रमण करके आचार्य महाराज ने उदायी के हत्यारे द्वारा घटना-स्थल पर छोड़ो गई छुरी से अपना मस्तक काट कर अपना प्राणान्त कर लिया।' इस प्रकार आवश्यक चूणि, आवश्यक वृत्ति, परिशिष्ट पर्व आदि प्राचीन ग्रंथों के उल्लेखानुसार वीर निर्वाण संवत् ६० में, आर्य जम्बूस्वामी के संघाघिनायकत्व काल में ही शिशुनागवंश के अन्तिम राजा संततिविहीन उदायी की हत्या के साथ ही मगघ राज्य पर शिशुनागवंश का आधिपत्य समाप्त हो गया। उदायी का हत्यारा विद्रोही राजकुमार साधुवेष का परित्याग कर उज्जयिनी के अधीश्वर के पास पहुंचा और उसे स्वयं द्वारा की गई उदायी की हत्या का सारा वृत्तान्त कह सुनाया। उज्जयिनी के महाराजा ने उसकी भर्त्सना करते हुए कहा -- ''बारह वर्ष की लम्बी अवधि तक महान आचार्य की सेवा में रहते हुए श्रमणाचार के पालन करने के अनन्तर भी तुम्हारी पाशविक मनोवृत्ति में किचित्मात्र भी परिवर्तन नहीं आया, इससे सिद्ध होता है कि तुम एकान्तत: अविश्वसनीय नराधम हो। तुम यथाशीघ्र मेरी राज्य-सीमा से बाहर निकल जाओ।''

त्रवन्तीपति द्वारा तिरस्कृत हो कर वह विद्रोही राजकुमार वहां से चला गया । वह जहां कहीं जाता़ लोगों द्वारा यह कह कर दुत्कारा जाता कि यह उदायीमारक है ।

स्रनेक इतिहासज्ञों द्वारा आणंका प्रकट की जाती है कि कौशाम्बी के राजा उदयन के जीवन की स्रन्तिम घटना को मगधपति उदायी के साथ किसी समय आन्तिवश ग्रथवा भूल से जोड़ दिया गया है। उनका स्रभिमत है कि वत्सपति उदयन पुत्र विहीन था और उसके किसी शत्रु ने साधु का छद्मवेष धारस कर उसकी हत्या की थी। मगधपति उदायी न तो पुत्र विहीन ही था स्रौर न उसकी किसी के द्वारा हत्या ही की गई थी। वस्तुतः यह एक गहन शोध का विषय है। भारतीय वाङ्मय से भिन्न 'महावंशों' के एतद्विषयक कतिपय उल्लेखों से इस प्रश्न की जटिलता और भी वढ़ गई है।

#### नन्दवंश का ग्रम्युदय

प्रायः श्वेताम्वर परम्परा के ग्रावश्यक चूरिए ग्रादि सभी ग्रन्थों में नन्दवंश के ग्रभ्युदय के सम्बन्ध में निम्नलिखिन रूप से उल्लेख उपलब्ध होता है :-

मगधपति महाराजा उदायों की हत्या से कुछ समय पूर्व वेश्यां के गर्भ से उत्पन्न पाटलिपुत्र निवासी तन्द नामक एक नापित पुत्र ने रात्रि की ग्रवसान वेला में स्वप्न देखा कि उसने ग्रपनी ग्रांनों से समस्त पाटलिपुत्र नगर को परिवेष्टित कर लिया है। तन्द ने प्रातःकाल होते ही ग्रपने उपाध्याय को ग्रपना स्वप्न

ै इहिरेगा ग्रायरिया पच्चालिया, उट्ठिया, पेच्छेति रायासाग वावाइयं, मा पवयसस्स उडाहो होहित्ति ग्रालोइय पडिक्कतो अप्पसो सीम छिदेई, कालगन्नी से एवं।

[ग्रावश्यक हारिभद्रीया, गत्र ६६०]

सुताया । उपाध्याय स्वप्नशास्त्र का मर्मंज्ञ था । नन्द के मुख से उसके स्वप्नदर्शन की बात सुनकर वह उसे अपने घर ले गया । वहां उसने नन्द को नहला-धुला एवं सुन्दर वस्त्राभूषणों से अलकृत कर उसके साथ अपनी कन्या का विवाह कर दिया । उपाध्याय की पुत्री के साथ पाणिग्रहण संस्कार होने के उपरान्त नन्द उपाध्याय के घर पर ही रहने लगा । उपाध्याय ने नन्द के लिये एक सुन्दर पालकी का प्रबन्ध कर दिया, जिसमें बैठकर नन्द अपनी इच्छानुसार तगर में परिभ्रमण करने लगा ।

मगधपति उदायो के कोई पुत्र नहीं था, इसलिये उसकी मृत्यु के गज्ञ्चात् उसके उत्तराधिकारी के रूप में, किसको मगध के राज्यसिंहासन पर ग्रभिषित्त किया जाय, यह प्रश्न मंत्रियों एवं ग्रधिकारियों के समक्ष उपस्थित हुन्ना। बहे विचार-विनिमय के पत्रचात् मन्त्रियों द्वारा उदायी के पट्टहस्ती, प्रमुख ग्रश्व, छत्र, कुम्भकलग्न ग्रौर चंवरों को मन्त्राभिषिक्त किया गया एवं उन्हें राज्यप्रासाद की परिधि में घुमाया जाने लगा। कुछ समय तक प्रासाद के प्रांगए में घुमाने के पश्चात् पट्टहस्ती, प्रधान ग्रश्व ग्रादि पांचों दिव्य प्रासाद के बाहर ग्राये। पालकी में ग्रासीन नन्द को उधर से निकलते हुए देखकर पट्टहस्ती ने चिघाड़ते हुए ग्रपनी सूंड से कुम्भकलश को उठाकर उसके जल से नन्द का ग्रभिषेक कर दिया। प्रधानाश्व भी नन्द के पास पहुंचा ग्रौर नन्द को उसने ग्रपनी पीठ पर बैठा लिया। ज्योंही नन्द उस प्रधानाश्व की पीठ पर बैठा त्योंही वह प्रधानाश्व हर्षातिरेक-वशात् बड़े जोर-जोर से हिनहिनाने लगा। उदायी का राजछत्र भी स्वतः ही नन्द के मस्तक पर तन गया ग्रौर नन्द के दोनों ग्रोर मन्त्राधिष्ठित वे दोनों चामर स्वतः ही ग्रदृश्य ग्राक्ति से प्रेरित हो व्यजित होने लगे।

यह सब चमत्कार देखकर ग्रमात्यों, मन्त्रियों, प्रमुख पौरों एवं नागरिकों ने मिलकर बड़े झानग्दोल्लास एवं उत्सव के साथ नग्द का मगध के राज्यसिंहासन पर राज्याभिषेक कर दिया। नन्द का मगध के सिंहासन पर यह राज्याभिषेक वीर निर्वार के पश्चात् ६० वर्ष व्यतीत हो जाने पर वीर नि० सं० ६१ में हुग्रा। प्रारम्भ में नग्द के सामग्तों, द्वारपालों और अंगरक्षकों तक ने उसे नापितपुत्र समफकर उसका सम्मान, ग्राज्ञापालन झादि नहीं किया किन्तु कुछ ही समय में उसके प्रबल पुण्य के प्रताप से वे सभी उसकी अत्येक ग्राज्ञा का ग्रक्षरणः पालन करने लगे। राजा नन्द किसी सुयोग्य एवं विश्वासपात्र व्यक्ति को ग्रपने कुमारा-मात्य के पद पर नियुक्त करना चाहता था। अतः वह रातदिन किसी ऐसे व्यक्ति की खोज में रहने लगा।

#### महान् ग्रमात्य वंश का उव्भव

पाटलिपुत्र नगर में मगध की राजधानी स्थानान्तरित हो जाने के झनन्तर कपिल नामक एक विद्वान् एवं ग्रस्निहोत्री ब्राह्मगण प्रपनी गृहिस्पी के साथ पाटलि-

अनन्तरं वर्ढमातम्वामितिवींगावामरात् । गतायां पण्टियात्स्यमिय नन्दोऽभयन्तृपः ।।६४३।। [पर्गिण्ट गर्व. सर्ग ६] पुत्र नगर में ग्राया ग्रौर वह उस नगर से कुछ ही दूर पर घर बनाकर वहां निवास करने लगा। कालान्तर में एक स्थविर मुनि ग्रपने शिष्यों सहित विचरण करते हुए कपिल ब्राह्मण के निवासस्थान पर पहुंचे। उस समय सूर्यास्त होने ही वाला था इसलिये वे मुनि कपिल से ग्राज्ञा प्राप्त कर ग्रपने शिष्यों सहित उसकी यज्ञणाला में रात्रिविश्रांग के लिये ठहर गये।

कपिल के मन में यह जिज्ञासा उत्पन्न हुई कि ये जैन साधु धर्म के गूढ़ रहस्य ग्रौर तत्वों के ज्ञाता हैं या नहीं । वह रात्रि के समय उनके पास पहुंचा ग्रौर उसने उन मुनि के साथ धर्मं वर्चा प्रारम्भ को । मुनि के मुख से जीव, अजीवादि तत्वों ग्रौर धर्म की ग्रश्वुतपूर्व विशद व्याख्या सुनकर वह मुनि-चरणों में श्रद्धावनत हो गया ग्रौर उन्हें ग्रपना गुरु बनाकर उसने उनसे श्रमणोपासक धर्म ग्रंगीकार कर लिया । दूसरे दिन वे मुनि वहां से विहार कर ग्रन्यत्र विचरण करने लगे ।

कपिल द्वारा श्रावकधर्म स्वीकार किये जाने के कुछ ही समय पश्चात् एक अन्य आचार्य विहार कंम से विचरएा करते हुए वहां पहुंचे और कपिल से अनुज्ञा प्राप्त कर उसके घर में ठहरे। दूसरे ही दिन कपिल की पत्नी ने एक पुत्र को जन्म दिया। उस नवजात शिशु को व्यक्तरियों ने ग्रपने प्रभाव से ग्रभिभूत कर निश्चेष्ट कर दिया। कपिल जैन साधुग्रों के तप, त्याग एवं तेजस्विता से बड़ा प्रभावित था। उसने ग्रपने उस निस्संज्ञ पुत्र को उठाकर साधुग्रों द्वारा सुखाने के लिये उल्टे रखे गये एक पात्र के नीचे रख दिया। उन तपोधन महर्षियों के पात्रजल के स्पर्शमात्र से ही शिशु व्यन्तरियों के दुष्ट प्रभाव से सदा के लिये विमुक्त हो पूर्यारूपेएा स्वस्थ हो गया। मुनियों द्वारा कल्प किये जाने वाले पात्रों के जल के प्रभाव से उस शिशु की जीवन-रक्षा हुई, इस स्मृति को चिरस्थायी बनाने के लिये कपिल ने ग्रपने उस पुत्र का नाम कल्पाक रखा। कल्पाक ने ग्रपने पिता से समस्त विद्याश्रों एव जैनागमों का ग्रध्ययन किया। कालान्तर में कल्पाक के माता ग्रौर पिता का देहान्त हो गया।

कल्पाक अपने समय का एक उच्च कोटि का विद्वान् था। उसके घर पर विभिन्न विषयों के विद्यार्थियों की भीड़ रहने लगी। कल्पाक जब नगर में जाता तो उसके पीछे उसके शिष्यों की भीड़ लग जाती। पाटलिपुत्र के निवासी कल्पाक का वड़ा सम्मान करते थे। अपने पिता द्वारा प्राप्त श्रावक धर्म के संस्कारों के कारग् कल्पाक वड़ा संतोषी विद्वान् था। धन-सम्पत्ति के संग्रह करने का कभी कोई विचार तक भी उसके मन में उत्पन्न नहीं हुग्रा। ग्रावेक विद्वानों ने मपनी-ग्रपनी कन्याग्रों के साथ पाशिग्रहण कर लेने की प्रार्थनाएं कल्पाक से कीं पर कल्पाक ने विवाह करना स्वीकार नहीं किया।

तस्यामेव हि तामस्यां धर्मदेशनया तया । आवकः कपिलो जज्ञेऽवाचार्या ययुरन्यतः ।।१३।। [परिग्रिष्ट पर्व, सर्ग ७] कल्पाक जिस मार्ग द्वारा प्रपने घर से पाटलिपुत्र नगर में जाता-माता था, उस ही मार्ग पर एक ब्राह्मएग रहता था। उसकी एक कन्या जलोदर रोग से प्रस्त थी मतः अनिन्द्य सुन्दरी होते हुए भी किसी ब्राह्मएग कुमार ने उसके साथ विवाह करना स्वीकार नहीं किया। उस कन्या के रजस्वला होने पर ब्राह्मएग बड़ा चिन्तित हुआ और अपने आपको अूएग हत्या करने वाले अपराधी के तुल्य पापी समभते हुए मपनी कन्या के विवाह का कोई उपाय सोचने लगा। बहुत सोच-विचार के पश्चात् उसे एक उपाय सूफा। उसने अपने घर के सम्मुख मार्ग के पास ही कूपतुल्य एक गड्ढा खोदा और कल्पाक को इस मार्ग से आते देखकर उसने मपनी कन्या को उस गड्ढों में ढकेल दिया और जोर-जोर से चिल्लाने लगा – "जो व्यक्ति मेरी कन्या को इस गहरे गड्ढों में से निकालेगा उस ही को मैं अपनी यह कन्या दे दूंगा।"

कल्पाक कन्या के गड्ढे में गिर पड़ने की बात सुनते ही दौड़ कर गड्ढे के पास गया। उस ब्राह्मएग के प्रन्तिम वाक्य को कल्पाक ने नहीं सुना। वह दया से द्रवीभूत हो गड्ढे में उतरा और उस कन्या को पकड़ कर गड्ढे से बाहर ले भाया। ब्राह्मएग ने कल्पाक से कहा -- "मैंने उच्च-स्वर में कहा था कि जो इस कन्या को इस कूपिका से निकालेगा उस ही को में यह कन्या दूंगा। मेरी उस प्रतिज्ञा को सुन कर ग्रापने इसे निकाला है ग्रतः ग्राप इसके साथ पाएग्रिहरा कीजिये। ग्राप सत्यसन्ध हैं।" कल्पाक उस ब्राह्मएग को बात सुन कर ग्रवाक् खड़ा का खड़ा रह गया। ग्रन्ततोगत्वा विवाह करने की इच्छा न होते हुए भी उसे उस बाह्मएग-कन्या के साथ विवाह करने की स्वीकृति देनी पड़ी। सकल विद्यानिष्णाल कल्पाक ने ग्रायुर्वे दिक ग्रीषधियों के प्रयोग से उस ब्राह्मएग कन्या को जलोदर रोग से विमुक्त कर उसके साथ विवाह कर लिया।

कल्पाक की विद्वत्ता और प्रत्युत्पन्नमती सम्बन्धी यशोगाथाएं मुन कर महाराज नन्द ने उसे अपना कुमारामात्य बनाने का निश्चय कर ग्रपने पास बुलाया और उसे मगध राज्य के प्रधानामात्य का पद स्वीकार करने की प्रार्थना की । कल्पाक ने नन्द की प्रार्थना को ग्रस्वीकृत करते हुए कहा -- "राजन् ! समय पर दो रोटी के ग्रतिरिक्त मुर्फे और किसी प्रकार का परिग्रह बढ़ाने की इच्छा नहीं है । महत्वाकांक्षाओं से बिहीन मेरे जैसे धर्मभीरु व्यक्तियों के लिये ग्रमात्य जैसे गुरुतर पद के कर्त्तव्यों का निर्वहन करना सम्भव नहीं । अतः आप मुफ्ते क्षमा प्रदान कीजिये, में इस पद को ग्रहण करने में ग्रसमर्थ हू ।"

कल्पाक द्वारा अपनी आजा की अवहेलना से नन्द को वड़ा कोभ हुआ और वह उसे अपनी इच्छानुसार अपना आज्ञावर्ती अमात्य बनाने के लिये अहर्निण कल्पाक में किसी प्रकार के छिद्र का अन्वेषरा करने में प्रयत्नर्शाल रहने लगे। बहुत प्रयास करने पर भी नन्द उस स्वल्पसन्तोषी निरभिलाषी कल्पाक में किसी प्रकार का दोष न पा सका। बहुत सोच-विचार के पण्चात् नम्द ने अपने रंजक (रंगरेज) से पूछा -- "तुम्हारे ही घर की स्रोर कल्पाक पण्डित रहता है। वह तुमसे कभी म्रपने वस्त्र रंगवाता है म्रयवा नहीं ?"

रंजक ने सांजलि शीश भुकाते हुए उत्तर दिया – "पृष्वीनाथ ! वे प्रपने घर के वस्त्र मुफ से ही रंगवाया करते हैं।"

नन्द ने आज्ञासूचक स्वर में कहा – "ग्रब जब कभी वह तुम्हें वस्त्र रंगने के लिये दे तो उन वस्त्रों को उसे लौटाना मत ।''

"जो स्राज्ञा महाराज !" कह कर रंजक ने जन्द की स्राज्ञा को सिरोघार्य किया स्रोर वह बहां से ग्रपने घर चला गया ।

एक दिन कौमुदी महोत्सव का समय समीप ग्राया समऊ कर कल्पाक की पत्नी ने ग्रपने पति से कहा -- "कान्त ! मेरे इन बहुमूल्य वस्त्रों को ग्राप राजा के रंजक से रंगवा दीजिये ।"

कल्पाक ने पहले तो यह सोच कर ग्रपनी पत्नी की बात को उपेक्षा की कि त्यौहार के दिनों में राजमान्य रंजक किराये के लोभ में किसी ग्रन्य को वे सुन्दर वस्त्र दे सकता है किन्तु वह अपनी पत्नी के ग्राग्रहपूर्ण ग्रनुरोध को टाल न सका ग्रौर ग्रन्त में उसने ग्रपनी पत्नी के वस्त्र उस राज-रंजक को रंगने हेतु दे दिये।

उत्सव के दिन कल्पाक रंजक के घर पर गया मौर उससे वस्त्र मांगे। राजाज्ञा का अनुपालन करते हुए रजक ने कल्पाक को वस्त्र नहीं लौटाये। कल्पाक म्रनेक बार रंजक के घर पर वस्त्र लेने गया पर हर बार रंजक ने उसे कोई न कोई बहाना बना कर बिना वस्त्र दिये ही लौटा दिया। इस प्रकार दो वर्ष व्यतीत हो गये। तृतीय वर्ष का प्रारम्भ होने पर एक दिन कल्पाक पुनः रंजक के घर पर पहुंचा मौर उसने पूर्ववत् उससे मपने वस्त्रों की मांग की। रंजक द्वारा पुनः एक नया बहाना बनाने मौर वस्त्र न लौटाने के कारएा कल्पाक म्रत्यन्त कुद्ध स्वर में कहने लगा -- "ग्रो परमाधम रंजक ! तू बड़ा म्रद्भुत चोर है, म्रब तो मेरे वस्त्र भी जीएं होने आये हैं। तुमने मुफे बहुत परेशान किया है। पर याद रखना, ग्रब तो में ग्रपने वस्त्र तेरे रक्त से रंग कर ही ले जाऊंगा।" यह कह कर कल्पाक कुद्ध सर्प की तरह फूल्कार करता हुम्रा ग्रपने घर की म्रोर लौट गया।

दूसरे दिन सूर्यास्त हो जाने पर कल्पाक ने ग्रपना छुरा ग्रपनी बगल में छुपाया ग्रौर वह कुद्ध मुद्रा में रंजक के घर की ग्रोर बढ़ा। रंजक के द्वार पर पहुंच कर कल्पाक ने कोधावेश भरे स्वर में पुकारा – "ग्रो नराघम ! मैं पिछले दो वर्षों से सेवक की तरह तेरे घर पर ग्राता रहा हूं। ग्राज तू स्पष्ट उत्तर दे कि मेरे वस्त्र देता है ग्रयवा नहीं ?" कुद्ध यमराज की तरह भृकुटी ताने हुए कल्पाक को देख कर रंजक भय से सिहर उठा। उसने हड़बड़ाहट भरे स्वर में ग्रपनी स्त्री से कहा – "ग्रो लक्ष्मी ! शीझतापूर्वक ग्रापके वस्त्र ला कर ग्रापको दे दे।" "रजकपरनी ने तत्काल गृह के ग्रम्यन्तर कक्ष से वस्त्र लाकर कांपते हुए हायों से कल्पाक के समक्ष रख दिये। ग्रपनी परनी के बस्त्रों को देखकर कल्पाक ने अपने बगल में छुपाई हुई छुरी को निकाला। एक दो क्षरण उस छुरी को अपने हाथ में नचाते हुए कल्पाक ने ब्रह्मराक्षस की तरह भीषरण अट्टहास किया और लपक-भएक कर उस छुरी के प्रहार से रजक का पेट चीर डाला। रजक घड़ाम से घरती पर गिर पडा और उसके उदर से रक्तघारा बह निकली। कल्पाक ने उस रजक के लहू में अपनी परनी के वस्त्रों को रंगा। अपने पति को निज्ञेष्ट पृथ्वी पर छटपटाते देखकर रजकपत्नी ने करुएा अदन करते हुए कल्पाक से कहा— "बाह्मरण देवता ! आपने मेरे निरपराध पति को व्यर्थ ही.मार डाला है। हमारा कोई अपराध नहीं, हमने तो महाराज नन्द की ग्राज्ञा से अनुबद्ध होने के कारएा आपको बस्त्र नहीं दिये।" यह कहकर रजकपत्नी फूट-फूटकर रोने लगी।

विलक्षरण बुद्धि कल्पाक ने तत्क्षरण वस्तुस्थिति को समभ लिया। उसने मन ही मन सोचा – "ग्रच्छा, तो महाराज नन्द ने अपनी आज्ञा का अनुपालन करवाने हेतु मह पड्यंत्र रचा है। इस रंजक की हत्या के अपराध में राजपुरुष मुझे पकड़ कर ले जायं, उससे पहले ही मुभे महाराज नन्द के समक्ष उपस्थित हो जाना चाहिये।"

इस प्रकार का निष्ट्रवय कर कल्पाक तत्काल त्वरित गति से मगधपति महाराज नन्द के राजभवन की ओर प्रस्थित हुग्रा। कल्पाक को दूर से देखते ही नन्द ने प्रनुमान लगा लिया कि उसका दूरदक्तितापूर्एा प्रपंच ग्राज रंग ले ग्राया है भौर उसकी मनोकामना ग्राज पूर्एा होने जा रही है। वह मन ही मन ग्रपार भानन्द का प्रनुभव करने लगा। ज्योंही कल्पाक ने उसके कक्ष में पैर रखा कि नन्द प्रपने सिंहासन से उतर कर कल्पाक के सम्मुख ग्राया। बड़े ग्रादर के साथ उसने कल्पाक को ग्रपने पास ही के एक उच्च सिंहासन पर वैठाया। नव्द ने कल्पाक के मुख के हाव-भावों से उसकी ग्राभ्यंतरेच्छा का परिज्ञान कर लिया। मपनी कार्यसिद्धि के लिये उपयुक्त ग्रवंसर देखकर नन्द ने ग्रत्यन्त मधुर स्वर में करपाक से प्रार्थना की - "विद्वन् ! ग्राप मगधराज्य का प्रधानामात्य पद स्वीकार कर मगधराज्य की सवैतोमुखी प्रगति एवं श्रीवृद्धि कीजिये।"

"यथाज्ञापयति देव ! " कहकर कल्पाक ने महाराजा नन्द की प्रार्थना को स्वीकार कर लिया ।

एक नीतिनिष्णात सुयोग्य विद्वान् को अपने प्रधानामात्य के रूप में प्राप्त कर नन्द ने प्रपने ग्रापको कृतकृत्य मानों। नन्द ने अत्यन्त हर्षविभोर हो अपने हृदय में सुदीर्घकाल से कण्टक के समान खटकने वाली अनेक विकट समस्यायों के समाधान के सम्बन्ध में कल्पाक के सम्मुख कतिपय गूढ़ प्रश्न रखे। सुतीक्ष्ण-बुद्धि कल्पाक ने तत्क्षण उन समस्यायों के समाधान सम्बन्धी सहज उपाय नन्द के सम्मुख प्रस्तुत किये, जिन्हें सुनकर नन्द बड़ा प्रसन्न, प्रभावित एवं जमत्कृत हुआ।

जिस समय महाराज नन्द स्रीर कल्पाक मन्त्रसा कर रहे थे; उस ही समय रंजकों का एक प्रतिनिधिमंडल महाराज नन्द के दरबार में कल्पाक के विरुद्ध म्रभियोग प्रस्तुत करने नन्द के प्रासाद में उपस्थित हुम्रा पर ज्यों ही उस प्रतिनिधि मंडल के सदस्यों ने देखा कि कल्पाक महाराजा नन्द के म्रति सन्निकृट एक उच्चा-सन पर बैठा है म्रोर राजा उसके साथ गूढ़ मन्त्रराा में निरत हैं, तो वे सभी रंजक भय एवं म्राझ्चय से म्रभिभूत हो बिना कुछ बोले चुपचाप ग्रपने-म्रपने घरों की श्रोर लौट गये।

महाराज नन्द ने तत्काल अपने पहुले के प्रधानामात्य को अपदस्य कर कल्पाक को मगध का प्रधानामात्य बनाया। राजा ने कल्पाक को प्रधानामात्य की मुद्रा, चिन्ह, ग्रधिकार एवं सुख-सुविधा ग्रादि प्रदान को। प्रधानामात्य का पदभार वहन करने के पश्चात् कल्पाक ने बड़ी कुशलता से शाम, दाम, दण्ड, भेद आदि के प्रयोग से कमशः नन्द के समस्त शत्रु राजाओं को वश में कर लिया और दूर-दूर तक मगध राज्य का विस्तार कर दिया। कल्पाक के नीतिनैपुण्य के कारण प्रथम नन्द की भारत के महान् शक्तिशाली महाराजाओं में गएगना की जाने लगी।

# मगम सम्राट् उदायी तथा उसके उत्तराधिकारी नम्द(नस्विधर्ढन) के सम्बन्ध में विमिन्न माग्यताएं

जैसा कि पहले बताया जा चुका है, भाचार्य हेमचन्द्रसूरि ने परिशिष्ट पर्व में, श्री जिनदास गरिए महत्तर ने प्रावश्यक चूरिए में, श्री हरिभद्रसूरि ने मावश्यक वृत्ति में तथा ग्रनेक पूर्वाचार्यों एवं विद्वानों ने कतिपय ग्रन्थों एवं पट्टावलियों में मगधसम्राट् उदायी की भपुत्रावस्था में हत्या किये जाने का उल्लेख किया है । भरतेश्वर बाहुबलि वृत्ति में एक स्थान पर उदायी की संततिविहीन दशा में हत्या किये जाने का तथा दूसरे स्थल में उदायी द्वारा ग्रपने

| • उदाय्यपुत्रगोत्रो हि परलोकमगादिति ।              |                          |
|----------------------------------------------------|--------------------------|
| तत्रास्तरे पंषदिभ्यास्यशिषिक्तानि मन्त्रिमिः ॥२३६॥ | ् [परिझिष्टपर्व, सर्व ६] |

<sup>3</sup> घविरेण माथरिका छिक्का, पेच्छंति राथा विवावाडितो, मा पवयणस्स उड्ढाहो होहितिति भालोइतपडिक्कंता मप्पणो सीसं छिदंति, तेवि कालगता, सोवि एयं। इतो य व्हाविय-दासो ......सीयाए एगरं हिंडाविज्जति, सो य राया मंतेपुरपालेहि सेज्जावतीए दिट्ठो, सहसा उ क्रवितं, एगतं, भ्रपुत्तोत्ति भ्रष्णो्ग दारेएा गीतो, सक्कारितो .......

[मावश्यकभूरिंग, भा० २, पू० १८०]

<sup>3</sup> राजापि प्रसुप्त, तेनोत्थाय राजः शीर्षे निवेशिता,..... रुधिरेए प्राचार्याः प्रत्यादिताः, प्रेक्षन्ते राजानं व्यापादितं, मा प्रवचनस्य उद्घाहो भूदित्यालोचितप्रतिकान्ता भारमनः शीर्षं छिन्दन्ति, कालगतास्त एवं । इतश्च नापितशासायां नापितदास उपाध्यायाय कथवति-यथा ममाधान्त्रेए नगरं देख्टितं, प्रभाते दृष्टं, स स्वप्नशास्त्रं जानाति, तदा दुहं नीत्या मस्तकं धौतं दुहिता च तस्म दत्ता, दीपितुमारच्धः शिविकया नगरं हिन्ब्यते, सोऽपि राजा ग्रन्त:पुरिकाजय्यापालिकामिटघ्टः सहसा, क्रूजितं, ज्ञातः प्रपुत्र इत्यम्येन ढारेएा नीतः सरकारितः, झक्वोऽधिवासितः, भ्रभ्यन्तरे हिण्डितो मध्ये दिण्डितः बहिनिर्गतो राजकुलात् तं नापितदारकं पृथ्ठौ सगयति प्रेक्षते च तं तेजसा ज्वलंतं राज्याभियेकेएामिषित्तो राजा जातः । २७४ और धर्म का मोलिक इतिहास-द्वितीय भाग [उदायी एवं नंद विषयक मा०

पुत्र ग्रनुरुद्ध को राज्यभार सौंपा जा कर यात्रा, भ्रात्मसाधना में निरत रहने का उल्लेख किया गया है ।

लंका में लिखित बौद्ध ग्रंथ महावंश में तथा एक ग्रन्थ बौद्ध कृति अशोका-वदान में मगघपति उदायी की मृत्यु के पश्चात् ६ वर्ष तक अनुरुद्ध और २ वर्ष तक मुन्द का मगध पर शासन रहने का उल्लेख किया गया है ।

वायुपुराश में मगधसम्राट् बिम्बसार के पुत्र ग्रजातशत्र कूशिक का दर्शक के नाम से परिचय दिया गया है ग्रौर जैन ग्रंथों की मान्यता के अनुरूप उसके पुत्र का नाम उदायी बताया गया है । उदायी के पश्चाल् वायुपुराश में नन्दिवर्द्धन को मगध का शासक बताते हुए लिखा गया है कि नन्दिवर्द्धन ने ४२ वर्ष तक मगध का शासन किया ।

श्रीमद्भागवत पुराएग में उदायी को ग्रज श्रोर उसके उत्तराधिकारी मगध के राजा नन्दिवद्धन (नन्द) को ग्राजेय के नाम से सम्बोधित किया गया है। गर्ग संहिता में उदायी को ''धर्मात्मा उदयन'' के सम्मानपूर्एं सम्बोधन से सम्बोधित किया गया है। बौद्धों के सर्वमान्य धर्मग्रंथ दीर्घनिकाय में उदायी का ''उदायी भट्ट्'' नाम से परिचय दिया गया है जिससे यह अनुमान लगाया जा सकता है कि वस्तुतः उदायी बड़ा शान्त, निष्छल, सौम्य भौर बहुत ग्रच्छी प्रकृति का राजा था।

ऐतिहासिक महत्त्व के ''महावंशो'' नामक लंका में निर्मित ग्रंथ में उदायी के अनुरुद्ध और मुंद नामक दो पुत्रों के होने का जो उल्लेख किया गया है, उस उल्तेख के ग्राघार पर कतिपय विद्वानों ने यह मान्यता मभिव्यक्त की है कि उदाग्री ने प्रथवा उदायी के निर्देश से उसके बड़े पुत्र अनूरुद ने लंका पर सैनिक **धक्रियान किया एवं वहां के** राजा को युद्ध में पराजित कर लंका में अनुरुद्धपुर नामक नगर बसाया ग्रीर उसमें लंका की राजघानी प्रतिष्ठापित की । 'महावंशो' के ब्राधार पर कतिपय विद्वानों ने उदायी के पश्चात् उसके ज्येष्ठ पुत्र अनुरुद्ध का मगघ साम्राज्य पर ६ वर्ष का भ्रोर उसके पश्चात् उसके लघू सहोदर मुंद का दो वर्ष का शासनकाल माना है । किन्तु इन तथ्यों की किसी भी प्रामासिक ग्रभिलेख ग्रथवा ग्रंथ ग्रादि से न केवल पुष्टि ही नहीं होती ग्रथितु प्राचीन जैन संगों एवं पौरासिक ग्रन्थों में उदायी के पश्चात् दिये गये नन्द अथवा नन्दिवर्द्धन के राज्य के उल्लेसों से 'महावंशो' की मान्यता का मूलतः निराकरण होता है । भाज तक एक भी ऐसा प्रामांगिक ग्रन्थ प्रकाश में नहीं त्राया है, जिसमें उदायी के पश्चात् और नन्द अथवा नन्दिवईन से पूर्व मगध पर अनुरुद्ध और मुंद के शासन का उल्लेख हो । ऐसी दशा में 'महावंशों' के म्राधार परॅकतिपय विद्वानों द्वारा **प्रभिव्यक्त की गई मान्यता को काल्पनिक न** सही पर विश्वसनीय कभी नहीं माना जा सकता ।

र स्रोक संस्था १७७-१७८ तया : इ।वस्वारिक्रसमा भाव्यो राजा वे नन्दिवद्वंनः ११७१।।

[वायुपुराए, झ॰ ६१]

#### वस्तुतः नन्द कौन था ?

यावभ्यकचूरिंए, आवश्यक हारिभद्रीया वृत्ति, परिशिष्टपर्व तथा अनेक भन्य जैन प्रन्थों में मगधसम्राट उदायों के पश्चात् मगध के राज्यसिंहासन पर पासीन होने वाले नन्द को नापितदास, नापितपुत्र, एवं वैश्यापुत्र बताया गया है। इसके विपरीत वायुपुराए। और श्रीमद्भागवत पुराए। में इस नन्द का नन्दिवर्द्धन के नाम से परिचय देते हुए इसे उदायों का पुत्र बता कर इसकी गएगना नागदशकों में की गई है। इस प्रकार सनातन परम्परा के इन दोनों मान्य पुराएों में नन्दिवर्द्धन को शिशुनागवंशी और उदायों का पुत्र माना गया है। जैन परम्परा के प्रन्थों में मगध के वाहीक कुलोद्भव शिशुनागवंशी राजाओं के नाम कमशः जितशत्र, प्रसेनजित्, अरिएक (बिग्बसार), कूसिक (भजातशत्र) और

े हत्वा तेषां यशः कृत्स्नं, शिशुनाको भविष्यति ।।१७३॥ वाराखस्यां सुतस्तस्य, संप्राप्स्यति गिरिन्नजम् । शिनुनाकस्य वर्षाएि, चरवारिंगद्भविष्यति ॥१७४॥ शकवर्णः सुतस्तस्य षट्तिन्नच्च भविष्यति । ततस्तु विर्यात राजा क्षेमवर्मा भविष्यति ॥१७४॥ मजातशत्रुभंविता पंचविकत्समा मृपः । चत्वारिक्ररसमा राज्य क्षत्रीजा प्राप्स्यते ततः ॥१७६॥ गण्टाविशत्समा राजा विविसारों भविष्यति । पंचविंत्रत्समा राजा दर्शकस्तू भविष्यति ॥१७७॥ उदायी भविता तस्मारत्रयस्त्रित्रत्तमा नृषः । डाचरबारिंगरसमा भाव्यो राजा वै नन्दिवर्द्धनः । चत्वारिंगरत्रयं चैव महानन्दो मविष्यति ॥१७१॥ इत्येते भवितारो वै शैशुनाका नुपा दश । नतानि त्रीसि वर्षासि द्विषध्व्यम्यधिकानि तु ॥१८०॥ [बायुपुराएा, घ० ६१] स्पष्टीकरए। : रेखांकित पद के स्यान पर निम्नलिखित पद होना चाहिरे क्योंकि इन

नागदशकों का कुल मिला कर शासनकाल ३६२ वर्ष नहीं घपितु ३३२ वर्ष ही होता है:-..... द्वात्रिसदयिकानि तु ॥

– सम्पादक

शिशुनागस्ततो भाव्यः, काकवर्शास्तु तत्सुतः । क्षेमधर्मा तस्य सुतः, क्षेत्रज्ञः क्षेमधर्मज्ञः ॥ ॥ विधिसारः सुतस्तस्याजातशत्रुर्मविष्यति । दर्मकस्तत्सुतो भावी दर्मकस्याजयः स्मृतः ॥ ६॥ नन्दिवर्ढन भाजेयो, महानन्दिः सुतस्ततः । शिधुनागा दर्शवते यथ्ट्युत्तर शतत्रयम्, ॥ ७॥ समा भोक्यन्ति पृथिवीं, कुरुश्रेष्ठ कलौ नृपाः ।

[श्रीमद्भागवत् महापुराएा, स्कन्म १२, ध०१]

उदायी दिये हुए हैं।' इनसे पूर्व के इस वंश के राजाग्रों के नाम उपलब्ध जैन ग्रन्थों में दृष्टिगोचर नहीं होते। ऐसी दशा में वायुषुराएा, श्रीमद्भागवतपुराएा ग्रादि पौरासिगक ग्रन्थों में जो नागदशकों (शिशुनागवंशी दश राजाग्रों) के नाम दिये गये हैं, उनमें प्रथम ३ राजाग्रों, शिशुनाग, काकवर्ग्य ग्रीर क्षेमधर्मा के नाम इस सूची में सर्वोपरि सम्मिलित करने ग्रौर इस सूची के ग्रन्त में नन्दिवढंन ग्रौर महानन्दि के नाम शिशुनागवंशियों में सम्मिलित करने पर ही नागदशक राजाग्रों की सूची पूर्या होती है।

नागदशकों की नामपूर्त्ति के लिये सनातन परम्परा के पूरांगों में वर्गित शिशनागवंशियों के उपरिलिखित तीन पूर्वजों के नामों को ग्रहण करने और प्रामा-सिक मानने में किसी को किचित्मात्र भी हिचकिचाहट नहीं होनी चाहिये क्योंकि पूर्वकाल में घटित घटनाक्रम के संकलन एवं ग्रालेखन का नाम ही इतिहास है। इतिहास में किसी देश, धर्म, जाति अथवा संस्कृति का विभेद नहीं होता, वह तो वस्तुत: ग्रनादिकाल से अनवरतरूपेए। घटित होने वाली घटनाम्रों का अक्षय्य, ग्रचोह एवं ग्रपार सागर है, जिसमें ग्रसंस्य गंगाओं के पूर के समान प्रतिदिन नवीनतम घटनाम्रों के प्रवाह माकर सम्मिलित एवं संचित होते रहते हैं। उस सबका संकलन ग्रालेखन ग्रथवा परिज्ञान त्रिकालदर्शी सर्वज्ञ के अतिरिक्त और किसी मानव की शक्ति की परिधि में नहीं झाता ! उस झयाह इतिहास सागर के गहन तल में गोते लगा लगाकर प्राचीनकाल से महान् माचार्य महर्षि और परमार्थी विद्वान् अपने-अपने प्रिय एवं अभीष्ट विषय का इतिहास खोज कर लिखते आये हैं। इस बात को हमें सदा ध्यान में रखना होगा कि आगमों, पुराशों एवं प्राचीन ग्रन्थों को उन माचार्यो, महर्षियों, महात्माम्रों ग्रौर विद्वानों ने लिखा है - जिन्होंने समस्त ऐहिक ग्राकर्षणों, लोकेषणाग्रों ग्रीर ग्रपनी कर्मेन्द्रियों तथा भावेन्द्रियों पर विजय प्राप्त कर ली थी। उनके समस्त आलेखन का उद्देश्य केवल "जनहिताय" ही रहा । किसी तथ्य की स्मृति से स्खलना, पारम्परिक मान्यताभेद, विस्मृति

भतीताबायां वितिप्रतिष्ठितं नगरं, जितजतु राजा, तस्य नगरस्य वस्तून्युत्सन्नानि, मन्य नगरस्यानं वास्तुपाठकैर्मार्गंगति, तैरेकं चएकक्षेत्रं ग्रतीव 9ृष्पैः फलैश्चोपपेतं हष्ट्वा ष्रएकनगरं निवेशितं......तत्र कुशाग्रपुरं जातं, तस्मिंश्च काले प्रसेनजित् राजा तच्च नगरं पुनः पुनः भग्निना वहाते, तदा लोकभयजनननिमित्तं घोषयति यस्य ग्रहेऽग्निरुत्तिष्ठति स नगरात् तिष्काश्यते, तत्र महानसिकानां प्रमादेन राज एव ग्रहात् भग्निरुत्तिरुतितः, ते सत्थप्रतिज्ञा राजानः निर्गतो नगरात् तस्मात् गञ्यूतमात्रे स्पितः, तदा दण्डिकभटमोजका वणिजश्च तत्र वजन्तः भएन्ति क्व वजच ? भाह राजग्रहमिति, कुत ग्रायाद ? राजग्रहात् एवं नगरं राजग्रहं जातं यदा च राजो ग्रहेऽग्निरुत्त्वितस्ततः कुमारा यद्यस्य प्रियमश्वो हस्ती वा तत्तेन निष्काश्विते अण्यत्रेन उक्का नीता। राजा पृष्ठ्वति केन कि नीतमिति ? भन्यो भएति – यया हस्ती, भ्रभ्व एवमादिः ; अल्किः पृथ्टः-भन्भा, तदा राजा भएति स्रेणिकं – एव ते सारो भन्भति? अल्को भत्यति – भोन् स च राजोध्यम्तन्नियः, तेत्र त्र त्र नाम कृतं भन्वसार इति

[ग्राक्म्यक हारिभद्रीया वृत्ति, पत्र ६७०-७१ झल्दि]

अथवा लिपिक के दोष के कारएा नामभेद, कालभेद म्रादि उन प्राचीन <mark>प्रन्यों में</mark> मिल सकते हैं। पर इसके लिये किसी प्रकार की दूषित भावना का दोषारोपएा उन पर नहीं किया जा सकता।

इन सब वास्तविकताओं पर विचार करने के पश्चात् पुरारगों में उदायी के उत्तराधिकारी मगधपति नन्दिवर्द्धन ग्रौर नन्दिवर्द्धन की मृत्यु के जनन्तर मगध के राज्यसिंहासन पर आरूढ़ होने वाले महानन्दी को जो विश्वद्ध शिशुनागवंशी बताया गया है, उस तथ्य को किसी भी दशा में उपेक्षा की दृष्टि से नहीं देखा जा सकता।

अब प्रश्न यहां यह उपस्थित होता है कि जैन परम्परा के ग्रन्थों में उदायी को अपुत्र और उसके पश्चात् मगध के राज्यसिंहासन पर बैठने वाले नन्द को नापित एवं वेश्यापुत्र क्यों बताया गया है ? यद्यपि, जैन ग्रन्थों में इस प्रकार का कोई ठोस प्रमारण उपलब्ध नहीं है, जिसका आश्रय लेकर इस प्रश्न का सर्वमान्य रूप से समाधान किया जा सके किन्तु वायुपुराखादि में उपलब्ध एतद्विषयक सामग्री के सन्दर्भ में इस प्रश्न पर विचार करने और ग्रनुमान प्रमाख का सहारा लेने पर इस प्रश्न का हल ढूढा जा सकता है ।

शिशुनाग से लेकर महानन्दी तक के नागदशकों का संक्षिप्त उल्लेख करने के पश्चात् भागवतकार और वायुपुरासकार ने लिखा है :-

मगधपति महानन्दी की शूदा पत्नी के गर्भ से नन्द नामक एक बड़ा बलवान् पुत्र होगा, जो महापद्म नामक निधि का स्वामी होगा स्रौर इसी कारएा वह महापद्म नाम से भी विंख्यात होगा। महापद्म समस्त क्षत्रिय राजाझों का अन्त करेगा। उस महापद्म के समय से ही राजा लोग प्रायः शूद्र स्रौर झधामिक होंगे। वह पृथ्वी का एकच्छत्र शासक होगा। उसकी साज्ञा का कोई उल्लंघन नहीं कर सकेगा। क्षत्रान्तक होने के कारएा वह एक प्रकार से दूसरा परशुराम होगा। उसके सुमाल्य स्रादि स्नाठ पुत्र होंगे जो १०० वर्ष तक, पृथ्वी के राज्य का उपभोग करेंगे। भ

वायुपुरास में भी पर्याप्तरूपेस इससे मिलता-जुलता ६ नन्दों का परिचय दिया गया है, जो इस प्रकार है :--

| े महानन्दिसुतो राजन् शूद्रीगर्भोद्भवो बली ।। ६।। |  |
|--------------------------------------------------|--|
| महापद्मपतिःकषिचम्नन्दः क्षत्रविनाशकृत् ।         |  |
| ततो नृपाः भविष्यन्ति शूद्रप्रायास्त्वधामिकाः ॥१॥ |  |
| स एकच्छत्रां पृथिवीमनुल्लंघितशासनः ।             |  |
| शासिष्यति महायद्यो द्वितीय इव भार्गवः ।।१०।।     |  |
| तस्य चाष्टो भविष्यस्ति सुमास्य प्रमुखाः सुता ।   |  |
| य इमां भोधयस्ति महीं, राजानः स्म शतंसमाः ॥१११॥   |  |
| [भीमद्भागवत, स्कन्ध १२, झघ्याय १]                |  |
| -                                                |  |

"महानन्दी की शूद्रा स्त्री से उत्पन्न हुमा कालोपेत (कृतान्तोपम) महापद्य नामक पुत्र समस्त क्षत्रियों के भनन्तर होगा। वह एकराट और एकच्छत्र राजा होगा। उसके समय से ही प्रायः सभी राजा शूद्र होगे। वह समस्त क्षत्रियों से बलपूर्वक कर प्रहरण कर विपुल धन एकत्रित करेगा भौर २० वर्ष तक पृथ्वी पर शासन करेगा। उसके प्रवृत्त होंगे जो महापद्य की मृत्यु के परचात् क्रमशः राजा होंगे और वे कुल मिलाकर १२ वर्ष तक राज्य करेंगे।"

इस प्रकार श्रीमद्भागवतपुराएा भौर वायुपुराएा के भनुसार नन्दिवर्ढन ग्रौर महानन्दी जिन्हें जैन परम्परा के ग्रन्थों में प्रथम नन्द श्रौर द्वितीय नन्द बताया गया है, विद्युद्ध नागवंशीय राजा थे तथा महापद्म नन्द से झूद्र ६ नन्द राजाओं का राज्यकाल प्रारम्भ होता है।

धामिक प्रतिद्व दिता के कारएग पुरातन काल में हुए धामिक संवर्षों, टुब्कालों, विदेशो प्राक्तप्तगां प्रादि के कारएग प्राचीन ऐतिहासिक सामग्री के कतिपय ग्रंशों में नष्ट हो जाने की दशा में यह संभव माना जा सकता है कि साहित्य का नव-निर्वाण करते समय जैन विद्वानों ने शूदा स्त्री के गर्भ से उत्पन्न महापप नन्द के जीवन की घटनाश्रों को नन्दिवद्व न के जीवनवृत्त के साथ जोड़कर उसे ही प्रथम नन्द समफ लिया हो । इस प्रकार की त्रुटि होना असंभव नहीं है क्योंकि प्रस्तुत ग्रन्थ के प्रथम भाग में यह बताया जा चुका है कि भगवान महावीर के छठे एवं सातवें गणधर आर्य मंडित ग्रीर मौर्यपुत्र को कतिपय ख्यातनामा ग्राचार्यों ने सहोदर बताकर उनकी समान नाम वाली माताग्रों को एक ही महिला मान लिया ग्रीर प्रपने इस कथन की पुष्टि में यहां तक लिख दिया कि मंहत के पिता भनदेव की मृत्यु के पश्चात् मंडित की माता विजया ने मौर्य नामक एक बाह्यण नवयुवक से विधवा-विवाह कर लिया ग्रीर मौर्य से बिजया ने मौर्य पुत्र को जन्म दिया । जब कि वस्तुर्रथति यह है कि ग्रागमों में भ्रीर स्वयं उन ग्राचार्यों द्वारा रचित ग्रन्थों में मौर्यपुत्र को मंडित से भायु में १३ वर्ष ज्येष्ठ बताया गया है ।

इस प्रकार की ऋौर भी छनेक भूलें हुई हैं। अन्तिम श्रुतकेवली झाचार्य भद्रबाहु के प्रकरण में ग्रागे बताया जायगा कि किस प्रकार एकादशांगी के संशघर,

| ٦ | महानन्दिमुतक्ष्वापि शूद्रायां कालसंवृतः ।<br>उत्परस्यते महापद्मः सर्वक्षत्रान्तरे तृपः ॥१९४॥                                                                                                                   |  |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|   | ततः प्रभृति राजानो भविष्याः शूद्रयोनयः ।<br>एकराट् स महापद्म एकच्छत्रो भविष्यति ॥१९८६॥<br>                                                                                                                     |  |
|   | प्रष्टाविवातिवर्षाणि पृषित्रीं पालयिष्यति ।<br>सर्वक्षत्रारहतोद्धृत्य भाविनोऽर्थस्य वै बसात् ॥१८७॥                                                                                                             |  |
|   | सहस्रास्तत्सुता इध्रव्दौ समा ढादश ते तृपाः ।<br>महापद्मस्य पर्यावे भविष्यस्ति तृपाः क्रमात् ।।१८८।। [वाग्रुपुरार्ग्त, द्म० ६१]<br>श्लोक १८८ के प्रदम पाद में संहन्ना के स्थान पर साहसा होना चाहिये । – सम्पादक |  |

नैमित्तिक भद्रबाहु ग्रौर ग्रंतिम श्रुतकेवली ेेेेेेेे चेतुर्दश पूर्वधर ग्राचार्य भद्रबाहु को एक ही भद्रबाहु मानने की भूल पिछली ग्रनेक सदियों से ग्राज तक चली ग्रा रही है।

ठीक उसी प्रकार ऐसा प्रतीत होता है कि वत्सपति उदयन को अपुत्रावस्था में मृत्यु हुई ग्रौर कालान्तर में उदायी ग्रौर उदयन नामों में यर्तिकचित् समानता होने के कारएा उदायी के लिये यह मान्यता लोगों के मन में घर कर गई कि उसकी मृत्यु संततिविहीन दशा में हुई । इसके परिएाामस्वरूप शूद्र स्त्री के गर्भ से उत्पन्न हुए महापद्मनन्द की घटना को उदायी के उत्तराधिकारी नन्दिवर्द्धन के साथ जोड़कर उसे ही प्रथम नन्द माना जाने लगा ।

इन सब तथ्यों पर विचार करने से यह स्पष्ट हो जाता है कि उदायी का उत्तराधिकारी उदायी के पश्चात् मगध के राज्य सिंहासन पर स्रासीन होने वाला नन्दिवद्धन शिशुनागवंशीय ही था न कि नापितपुत्र श्रथवा वेश्यापुत्र ।

नन्दिवर्द्धन के विशुद्ध शिशुनागवंशीय होने का एक प्रबल प्रमास यह है कि वत्सपति उदयन की पुत्री का विवाह नन्दिवर्द्धन के साथ सम्पन्न हुग्रा था ।

#### ग्रवन्ती का प्रद्योत राजवंश

जैसा कि पहले बताया जा चुका है, वीर निर्वाण संवत् के प्रारम्भ होते ही प्रथम दिन में उज्जयिनी के म्रवोश्वर चण्डप्रद्योत के पुत्र पालक का म्रवन्ती (मालव) राज्य के राजसिंहासन पर राज्याभिषेक हुम्रा । उस समय महत्वाकांक्षी मगधपति कूणिक म्रपने राज्यविस्तार में जुटा हुम्रा था। कूणिक द्वारा वैशाली के शक्तिशाली गएतत्त्र को भूलुण्डित कर देने के पश्चात् मगव की गएाना एक शक्तिशाली साम्राज्य के रूप में की जाने लगी थी । मगधपति के प्रचण्ड प्रताप के कारएा चण्डप्रद्योत के शासनकाल में म्यजित म्रवन्ती राज्य की शक्ति मौर प्रतिष्ठा भी शनैः शनैः कीएा होने लगी थी ।

पालक के राज्यारोहण के कुछ ही समय पश्चात् उसके छोटे भाई गोपाल ने आर्य सुधर्मा के उपदेश से विरक्त हो उनके पास श्रमण दीक्षा प्रहण कर ली थी। पालक के दो पुत्र थे, बड़ा ग्रवन्तीवर्धन ग्रौर छोटा राष्ट्रवर्धन । पालक ने उज्जयिनी में रहते हुए ग्रवन्ती राज्य पर २० वर्ष तक शासन किया। पालक के शासनकाल में ग्रवन्ती राज्य में कोई विशेष रूप से उल्लेखनीय घटना घटित हुई हो, ऐसा कोई उल्लेख उपलब्ध नहीं होता।

वीर निर्वाएग सं० २० में मार्य सुधर्मास्वामी के निर्वाएगगमन से कुछ समय पूर्व पालक ने ग्रपने बड़े पुत्र ग्रवन्तीवर्धन को उज्जयिनी का राज्य श्रौर छोटे पुत्र राष्ट्रवर्धन को युवराज पद देकर ग्रार्य सुधर्मा स्वामी के पास प्रव्रज्या ग्रहरूए की ।

प्रद्योत राजवंश की इन तीन पीढ़ियों के घटनाक्रम का एक बहुत बड़ा ऐतिहासिक महत्व है । वह यह है कि जिस दिन चण्डप्रद्योत का जन्म हुआ उस ही दिन बौद्धधर्म के प्रवर्तक म० बुद्ध का जन्म हुआ था । जिस दिन बुद्ध को जेन घम का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग [प्रवंती का प्रद्योत रा ।

बोधिलाभ हुग्रा, उसी दिन चण्डप्रद्योत उज्जयिनी के राज्यसिंहासन पर बैठा ग्रौर जिस दिन चौबीसवें तीर्थकर श्रमएा भगवान् महावीर का निर्वाएा हुग्रा, उस ही दिन चण्डप्रद्योत का देहावसान हुग्रा ।

जिस दिन पालक का राज्याभिषेक हुग्रा उस ही दिन गौतमस्वामी को केवलज्ञान की उपलब्धि हुई ग्रौर ग्रायं सुधर्मास्वामी श्रमण भगवान महावीर के प्रथम पट्टधर बने । वोर निर्वाण संवत् २० में ग्रायं सुधर्मा स्वामी ने परमपद निर्वाण प्राप्त किया, उसी वर्ष में ग्रवन्ती के ग्रधीश्वर पालक ने ग्रपने बडे पुत्र को राज्य ग्रौर छोटे पुत्र राष्ट्रवर्धन को युवराज पद दे ग्रार्थ सुधर्मा के पास श्रमण-दीक्षा ग्रहण की ग्रौर पालक का बड़ा पुत्र ग्रवन्तीवर्धन ग्रवन्ती के राज्यसिंहासन पर ग्रारूढ हुग्रा ।

युवराज राष्ट्रवर्धन राज्यसंचालन में अपने बड़े भाई अनन्तीवर्धन को सहायता करने लगा। एक दिन अवन्तीवर्धन ने अपने छोटे भाई राष्ट्रवर्धन की अतिरूपवती पत्नी धारिएगी को उद्यान में कीड़ा करते हुए देखा। उद्यान में किसी पुरुष की उपस्थिति की उसे आशंका नहीं थी, इसलिये वह निस्संकोचभाव से कीड़ा में निरत थी। अवन्तोवर्धन अपनी आतृजाया के अंगप्रत्यंगों के सौष्ठवपूर्ए गठन और अनुपम सौन्दर्य को प्रच्छन्न रूप से देख कर उस पर मुग्ध हो गया। उसने कामासक्त हो अपनी विश्वस्त दासी को धारिएगी के पास भेज कर अपनी आन्तरिक अभिलाषा से उसे अवगत कराया। धारिएगी के पास भेज कर अपनी प्रस्ताव को ठुकराते हुए कुद्ध हो कहा – 'उस कामुक से कहना कि क्या तुम्हें अपने भाई से भी लज्जा का अनुभव नहीं होता।''

राजा ग्रवन्तीवर्धन ने कामान्ध हो षड्यन्त्र कर ग्रपने छोटे भाई राष्ट्रवर्धन की रहस्यमय हत्या करवा दी। ग्रपने पति की मृत्यु से दुखित हो धारिणी ने ग्रपने सतीत्व की रक्षा हेतु उज्जयिनी का परित्याग करना ही श्रेयस्कर समभा। रात्रि के ग्रन्धकार में ग्रपने पोगण्ड-पुत्र अवन्तीसेन को सोते छोड़कर धारिणी ग्रपने ग्रोर ग्रपने भृत पति के मूल्यवान भाभरण लेकर उज्जयिनी के राजप्रासादों से निकली ग्रीर प्रच्छन्नरूप से किसी सार्थ के साथ कौशाम्बी की ग्रोर चल पड़ी। कौशाम्बी पहुंचने पर धारिणी कौशाम्बी के राजा की यानशाला में ठहरी हुई साध्वियों की सेवा में उपस्थित हुई ग्रौर उसने उनके पास प्रव्रज्या स्वीकार कर ली। इस डर से कि कहीं साध्वियां उसे प्रव्रजित ही न करें, धारिणी ने उनके समक्ष यह झात प्रकट नहीं की कि वह गर्भिणी है। थोड़े ही समय के प्रचात महत्तरिका (गुरुणी) ने उसके गर्भ की बात ज्ञात होने पर धारिणी से उसके गर्भ के सम्बन्ध में पूछा।

<sup>3</sup> इतो य उज्जेग्गीये पज्जोतसुता दोण्णि पालस्रो गोपालस्रो य, गोपालस्रो पब्बहतो पालगो रज्जे ठितो, तस्स दो भुत्ता पालको स्रवतिवद्ध्यां राजाणं रज्जवद्धगां जुवरायागां ठवेता पब्वइतो [माव॰ चूरिंग, भा० २ पृ० १०२] (स) तो राज-युवराजो च, इत्वाभूत्यालको क्रेती। [भावश्यक कया]

२८०

<sup>े</sup> देखिये जन घर्म का मौलिक इतिहास, प्रयम भाग, पृ० १४४ से ११३ - सम्बादक

घारिस्ती ने मुपना परिचय देते हुए भपने साथ घटित हुई सारी घटनाएं ग्रपनी गुरुएगे के समक्ष निवेदित कर दीँ। गर्भकाल पूर्ए होने पर रात्रि के समय घारिएगी ने एकान्त स्थान में पुत्र को जन्म दिया । उसके पुत्र के सम्बन्ध में लोकों में निरर्थक चर्चा न चल पड़े, इस अभिप्राय से घारिगगी ने अपनी नामांकित मुद्रिका, स्राभरता मौर प्रपने पति के माभरणों की गठरी प्रच्छन्न स्थान से खोद कर निकाली ग्रौर उसके साथ उस बालक को कौशाम्बी के राजप्रासाद के प्रांगरण में ले जा कर रख दिया । उसका पुत्र किसी उचित स्थान पर पहुंचता है ग्रयवा नहीं, यह देखने के लिये घारिएगी एक मन्धकार-पूर्ए स्थान में बैठ गई । उसे वहां बैठे कुछ ही क्षण व्यतीत हुए होंगे कि नवजात झिशु चिल्लाया । झिशु का रुदन सुन कर कोशाम्बी नरेश प्रजितसेन प्रासाद से नीचे प्राया और मस्पिरत्नाभरसों की गठरी सहित उस बालक को उठा कर अपने प्रासाद में ले गया । प्रजितसेन ने नवजात शिश् को राजमहिषी के मंक में सुलाते हुए कहा – "देवि ! देव ने हमें इस राज्य का उत्तराधिकारी दिया है।" राजदम्पति निस्संतान था अतः पुत्र के समान हो उस शिशु का राजकीय ऐश्वर्य भौर लाड-प्यार के साथ लालन-पालन होने लगा। मबन्तीसेन ने उस शिशु को मपना पुत्र घोषित करते हुए उसका नाम मरिएप्रम रत्ता ।

मन ही मन मपने पुत्र के भाग्य की सराहना करती हुई साध्वी धारिगी मपनी गुरुगी के पास लौट गई मौर उनसे निवेदन कर दिया कि मृत बालक का जन्म हुमा था मतः वह उसे एकान्त में छोड़ माई है । पुत्र के प्रति मपने उत्तर-दायित्व से उन्मुक्त हो धारिगी निरतिचार साध्वी धर्म का पालन करने लगी ।

उघर उज्जयिनीपति ग्रवन्तीवर्घन ग्रनुताप की ग्रग्नि में जलने लगा। ग्रपने निरपराध भाई की हत्या करवाने का भौर धारिएगी के न मिलने का शोक उसे ग्रहनिश संतप्त करने लगा। उसने भपने उस जघन्य ग्रपराध के प्रायश्चित्त-रवरूप ग्रपने भाई राष्ट्रवर्धन भौर देवी धारिएगी के पुत्र ग्रवन्तीसेन को उज्जयिनी का ग्रधीश्वर बना कर लगभग वीर निर्वाएा संवत् २४ में ग्रार्य जम्बूस्वामी के पास अमएाधर्म की दीक्षा ग्रहुएा करली।

घारिएगी यदा-कदा कौशाम्बी जाने पर राजप्रासाद में जाती रहती थी। कौशाम्बीराज के मन्तःपुर की सभी स्त्रियां साघ्वी धारिएगी के प्रति बड़ी श्रदा रखने लगीं घौर बालक मरिएप्रभ भी उसके प्रति बड़ा स्नेह रखने लगा। क्रमहाः मरिएप्रभ युवा हुमा घौर मजितसेन की मृत्यु के पश्चात् वह कौशाम्बी के राज्य-सिंहासन पर मासीन हुमा।

कोशाम्बी-सूप जतानीक भौर मवन्तीपति चण्डप्रद्योत के समय से इन दोनों राजवंत्रों में बैर-विरोध चला भा रहा था । किसी एक कारएा को ले कर मवन्तीसेन ने मपनी बड़ी जत्तिज्ञाली सेना के साथ कौणाम्बी पर माजमएा कर दिया। मनन्तीसेन द्वारा कौशाम्बी पर आक्रमए करने से कुछ समय पूर्व विजयवती नाम की महत्तरा की शिष्या विगतभया ने प्रनशन किया था। कौशाम्बी के श्रद्धालु श्रावक-श्राविका संघ ने उस प्रवसर पर साध्वी के त्याग की महिमा करते हुए बड़े महोत्सव के साथ उसका अनेक प्रकार से सम्मान किया। इस घटना के थोड़े ही दिनों पश्चान् धर्मधोध और धर्मयश नामक दो साधुम्रों ने मपना मन्तिम समय समीप समभ कर ग्रनशन करने का निश्चय किया। धर्मधोध मुनि के मन में लोगों द्वारा सम्मान और प्रतिष्ठा पाने की उत्कण्ठा जागृत हुई मौर यह सोच कर कि जिस प्रकार विगतभया साध्वी की प्रतिष्ठा हुई थी उसी प्रकार की उसकी भी होगी, उन्होंने कौशाम्बी नगरी में ग्रनशन किया। धर्मयश मुनि को मान-सम्मान की किसी प्रकार की चाह नहीं थी ग्रतः उन्होंने अवन्ती मौर कौशाम्बी के मध्यमार्ग में स्थित वत्सका नदी के तटवर्ती पर्वत की गुफा के एकान्त स्थान में मनशन करने का निश्चय कर उस प्रोर विहार किया। जिन दिनों धर्मधोध मुनि कौशाम्बी में ग्रनशन कर रहे थे, उन्हीं दिनों भ्रवन्तीसेन ने कौशाम्बी पर आक्रमए कर दिया।

शत्रु के भय से लोग अपने घरों से बाहर निकलते हुए भी हिचकते ये भतः अनशन धारण किये हुए धर्मघोष मुनि के पास कोई व्यक्ति नहीं गया और उनका प्राणान्त हो गया। नगर के चारों और अवन्तीराज की सेना का घेरा पड़ा था अतः नगर के परकोटे के द्वार को खोलना खतरे से खाली नहीं था। यह सोच कर लोगों ने धर्मघोष मुनि के शव को परकोटे की दीवार पर से शहर के बाहर फैंक दिया।

दोनों म्रोर से युद्ध की पूरी तैयारियां हो चुकीं थीं। उस समय साध्वी घारिसी ने भीषरा नरसंहार को बचाने के लिये अपने निगूढ़ रहस्य का उद्घाटन करना भावश्यक समफा। घारिसी राजभवन में मसिप्रिभ के पास पहुंची। साध्वी को देखते ही मसिप्रिभ ने अत्यन्त प्रसन्न मुद्रा में प्रगढ़ भक्ति के साथ उन्हें वन्दन किया । साध्वी ने कहा – ''भ्रापने सहोदर के साथ तुम्हारा यह युद्ध कैसा ?''

मणिप्रभ ने झाश्चयं प्रकट करते हुए पूछा – ''पूज्ये ! यह झाप क्या कह रही हैं ? यह शत्रु मेरा सहोदर किस प्रकार हो सकता है ?''

इस पर साध्वी घारिएगी ने आदि से मन्त तक समस्त वृत्तान्त सुनाते हुए बताया कि उसने उसे जन्म देते ही किस प्रकार, किस स्थान पर, किन-किन आभरएगें एवं पहिचान के चिन्हों के साथ रखा और किस प्रकार कौशाम्बी के अधिपति महाराज अजितसेन उसे प्रांगएग से उठा कर अपने ब्रन्तःपुर में ले गये।

कौशाम्बी की राजमाता ने अपने समक्ष घटित हुई उन सब बातों की पुष्टि की, जो साध्वो घारिगी ने बताई थीं। नामांकित मुद्रिकाम्रों, राष्ट्रवर्षन तथा घारिगी के प्राभरगों पर श्रंकित नाम एवं राजचिन्हों ग्रादि तथा मगिष्रभ एवं साघ्वी धारिसी की नासिका, ललाट एवं लोचनों की साम्यता से सब को इढ़ विक्वास हो गया कि धारिसी मसिप्रिभ की माता है और मसिप्रिभ उसका पुत्र ।

सहसा मरिएप्रभ के हर्ष गद्गद कण्ठ से हठात उद्भूत हुए संसार के समस्त स्नेह श्रीर ममता के आगर - "मां मेरी मां !" इन मधुर स्वरों ने सभी उपस्थित नारियों के हृदयों को पिघला कर पानी-पानी कर दिया भौर यह पानी बने हृदय स्रांसुओं की भड़ियां बन कर भ्रति प्रबल प्रवाह के साथ प्रवाहित हो उठे। कुछ क्षणों तक सभी की अन्तरात्माएं उस भ्रथाह अश्रुसागर में स्नान करती हुई एक प्रनिर्वचनीय म्राह्याद का प्रनुमव करती रहीं।

मिएाप्रभ ने नीरवता को भंग करते हुए कुछ दुविधा भरे स्वर में कहा-"पूज्ये ! मेरा रोम-रोम इसी समय ज्येष्ठार्य के चरणों पर लुठित होने हेतु उत्कण्ठित हो रहा है पर जब तक वे इस तथ्य से अवगत हो मुझे अपने हृदय से लगाने के लिये उद्यत न हों तब तक मेरी ग्रोर से किया गया इकतरफा मैत्री प्रस्ताव कायरता का प्रतीक श्रौर कौशाम्बी के राजवंश के लिये श्रपयझ का जनक बन सकता है।"

"मैं ग्रभी ग्रवन्तीसेन के पास जाकर उसे वस्तुस्थिति से परिचित किये देती हूं।" यह कह कर साध्वी घारिणी राजप्रासाद से प्रस्थित हो ग्रवन्ती के सैन्यशिविर पर पहुंचीं। प्रतिहार से साध्वी के ग्रागमन का समाचार सुनते ही ग्रपनी ग्रंगपरिचारिकाग्नों सहित ग्रवन्तीसेन ने ग्रपने शिबिरकक्ष के द्वार पर उपस्थित हो साध्वी को बड़ी श्रद्धा के साथ वन्दन किया। कुछ वृद्धा परिचारि-काग्नों ने घारिणी के चरण पर स्फुट प्राकृतिक चिह्न को देखते ही उसे तत्काल पहिचान लिया। एक परिचारिका ने विस्फारित नेत्रों से ग्रवन्तीसेन की ग्रोर देखते हुए ग्राग्दर्थ एवं उत्सुकतामिश्रित स्वर में कहा - "महाराज ! ये तो हमारी स्वामिनी ग्रौर उज्जयिनी के महाप्रतापी – चिरायु राजराजेश्वर की मातेश्वरी हैं।"

माता की ममतामयी गोद से चिरवंचित पुत्र की, प्रपनी जननी को पहचानते ही क्या दशा हुई होगीं, यह कल्पना की पहुंच के परे है। बड़े-बड़े भूपतियों के भालों को भूलुण्ठित करने बाले प्रवन्तीपति प्रवन्तीसेन का मातृचरणों में भुकता हुमा भाल सहसा भूमि से छू गया। शिशु के समान सुबकियां भरते हुए प्रवन्तीसेन ने कहा – "मां! तुम इतने वर्षों तक प्रपने लाढ़ले से दूर क्यों रही ?"

साध्वी धारिएगी ने मवन्तीसेन को माश्वस्त करते हुए संक्षेप में समस्त घटनाचक का विवरए सुनाने के पश्चात् कहा -----मवन्तीसेन ! प्रसव के तत्कास

<sup>1</sup> प्रतीतो मरावि-पवि सोलरानि ता वन जवतो, संस्तृति तंति वहेहि,

[माबम्बक पूरिंग, उज्ञरमाग, पू॰ ११०]

पश्चास ही मैंने तुम्हारे जिस लघु सहोदर का परित्याग कर दिया था, वही तो ब्राज का कौशाम्बीपति मंखिप्रभ है । एक प्रास-दो शरीर-सहोदरों में परस्पर यह युद्ध कैसा ?''

वास्तविकता से भवगत होते ही भवन्तीसेन ने स्नेहविह्वल स्वर में कहा – "पूजनीये ! मैं मज्ञानतावश भपने दक्षिण हस्त से स्वयं के वाम हस्त को काटने जैसी मूर्खता कर रहा था। भापने हमें उपकृत किया है। क्षण भर पहले तलवार का प्रहार करने के लिये उद्यत मेरे बाहु-युगल ग्रब मेरे लघु बान्धव को दुलार भरे प्रगाढ भालिंगन में भावद करने के लिये लालायित हो रहे हैं। कहां है मेरा बह प्राणप्रिय सहोदर ?"

तत्पद्रवात् दोनों भाइयों का पहली बार मिलन हुमा। चरएगें पर मुकते हुए मपने छोटे भाई को मवन्तीसेन ने भुजपाश में माबद कर बड़ी देर तक मपने हृदय से चिपकाये रखा। दो राजवंशों के पीढ़ियों के वैर को दोनों नरेशों ने मपने प्रेमाश्रुम्रों के प्रवाह में बहा दिया। क्षएा भर में ही यह समाचार दोनों सेनाम्रों के योदामों मौर कौशाम्बी के घर-घर में विद्युत् के संचार की तरह प्रमृत हो गया। योदामों के हाथों की चमचमाती हुई तलवारें म्यानों में रख दी गई, शतघ्नियों के कानों में कूंचियां डाली जाकर उनके मुख नीचे की ग्रोर भुका दिये गये ग्रौर रएगभेरी सेंघव आदि ररगवाद्यों के घोरारव के स्थान पर मुदग, मशक, फांभ, बीएग, शहनाई मादि की कर्एप्रिय स्वरलहरियों की गूंज से समस्त वातावरए मृदुल, मोहक भौर मादक बन गया। क्षए भर पहले प्रज्ञानवश जो सेनाएं एक-दूसरे के खून से होली खेलने को उद्यत थीं, वे ग्रब ग्रज्ञान का परदा हटते ही परस्पर एक दूसरे को मबीर-गुलाल के रंग से शराबोर करने लगीं। इस प्रकार भगवान महावीर द्वारा दिये गये विश्वकल्याएकारी महिसा के दिव्य संदेश को जन-जन तक पहुंचाने वाली सजग साध्वी धारिएगी ने उस समय की मानवता को एक भीषए नरसंहार से बचा लिया।

बड़े ग्रानन्दोल्लास ग्राँर सम्मान के साथ ग्रवन्तीसेन का कौशाम्बी में नगर प्रवेश करवाया गया । थोड़ी हो देर पहले जो कौशाम्बी के नागरिक ग्रातताई के रूप में ग्राये हुए ग्रवन्तीसेन से ग्रातंकित थे वे ग्रब उसे ग्रपना प्रिय ग्रतिथि समफेकर उस पर ग्रानन्दविभोर हो पुष्पों की वर्षा करने लगे । ग्रपने छोटे भाई के ग्राग्रह पर ग्रवन्तीसेन को एक मास तक कौशाम्बी में रुकना पड़ा । दोनों भाइयों ने सह-ग्रस्तित्व की भावनाग्रों का समादर करते हुए दोनों राज्यों की प्रजा की सुख-समृद्धि में ग्रभिवृद्धि करने वाली ग्रनेक नीतियों का निर्धारए किया । ग्रवन्तीसेन ने कौशाम्बी राज्य की जनता के हित के लिये ग्रनेक लोकोपयोगी कार्यों को सम्पन्न करने हेतु ग्रपार धनराशि दी । एक मास तक कौशाम्बी में ग्रवेक प्रकार के मंगलमय महोत्सव मनाये गये ।

अन्ततोमत्वा एक मास पश्चात् अवन्तीसेन ने उज्जयिनी की ग्रोर प्रस्थान किया । उसने आग्नहपूर्वक अपने छोटे भाई मरिएप्रभ को भी साथ लिया । दोनों भाइयों की प्रार्थना पर साब्वी धारिएगी ने भी अपनी महत्तरा और अन्य साब्वियों के साथ उज्जयिनी की ग्रोर विहार किया । स्थान-स्थान पर पड़ाव डालते हुए ग्रवन्तीसेन ग्रौर मरिएप्रभ कौशाम्बी तथा उज्जयिनी के बीच में वत्सका नदी के तट पर पहुंचे ।

उस समय तक धर्मयश मुनि यथाशक्य विहारकम से वहां पहुंच चुके थे ग्रौर उन्होंने वत्सका नदी के पास के एक पहाड़ की गुफा में ग्रनशन प्रारम्भ कर दिया था। उस निर्जन एकान्त स्थान में अनशन प्रारम्भ करने पर भी लोगों से यह बात छुपी न रह सकी और ग्रनशन में स्थित धर्मयश मुनि के दर्शन करने के लिये दूर-दूर से श्रद्धालु नर-नारी बड़ी संख्या में ग्राने लगे।

बहुत बड़ी संख्या में नर-नारियों के समूहों को अनवरत रूप से पहाड़ पर चढ़ते-उतरते देखकर उन दोनों राजाग्रों ने चरों से वहां लोगों के आवागमन का कारएग पूछा। धर्मयण मुनि द्वारा अनगन किये जाने के समाचार सुनकर दोनों भाइयों ने वत्सका नदी के तट पर दोनों सेनाग्रों का पड़ाव डाला। धारिएगी आदि साघ्वियां, अवन्तीसेन, मिएाप्रभ्र और उन दोनों राजाग्रों की सेनाग्रों ने पहाड़ पर चढ़कर गुफा में स्थित अनगन किये हुए मुनि के दर्शन किये। हजारों कण्ठों ने जयघोष कर मुनि के अपूर्व त्याग, वैराग्य और अनगन की महिमा का गान किया। मुनि के अनशन के अन्त तक साध्वी धारिएगी की उसी स्थान पर ठहरने की इच्छा जानकर उन दोनों भाइयों ने भी अपनी सेनाओं के साथ उस ही स्थान पर रहने का निश्चय किया। मुनि घर्मयश के अनशन की यशोगाथाएं दिग्दिगन्त में दूर-दूर तक गाई जाने लगीं। दिन भर उस पर्वत पर अनशनस्थ मुनि के दर्शनार्थ आने वाले यात्रियों का प्रावागमन बना रहता। अन्त में मुनि ने लम्बे अनशन के पश्चात् देहत्याग किया। अपूर्व श्रदा और सम्मान के साथ धर्मयशमुनि के पार्थिव शरीर का राजकीय ऋदि के साथ अन्तिम संस्कार किया गया। इस प्रकार किचिरमात्र भी यहा की कामना न करने दाले घर्मयहा मुनि का यहा चारों प्रोर छा गया।

तदनन्तर ग्रवन्तीसेन ग्रौर मस्पिप्रभ ने उज्जयिनी की ग्रोर प्रस्थान किया । महत्तरिका ने भी घारिस्पी मादि साध्वियों के साथ उंज्जयिनी की ग्रोर विहार किया ।

कोशाम्बीपति मरिएप्रभ का बढ़े महोत्सव के साथ ग्रवन्तीसेन ने उज्जयिनी में प्रवेश करवाया । मरिएप्रभ के सम्मान में राज्य भौर उज्जयिनी की प्रजा दोनों ही ग्रोर से मानन्दोल्लास के साथ मनेक उत्सवों के ग्रायोजन किये गये । कतिपय दिनों तक ग्रपने ग्रद्रज के साथ उज्जयिनी में रहने के पश्चात् मरिएप्रम ग्रपने राज्य की राजघानी कौशाम्बी में लौट आया ।

...ताबो भएंति-भत्तपच्धक्सातको एत्थ ता अम्द्रे बच्छामो, ताहे ते दोवि रायाएगे ठिता दिवे दिवे महिमं करेंति, कालगता एवं ते गया रायाएगे, एवं तस्त मणिच्छमाएस्सवि जाता, इतरस्त इच्छमाएस्स न जाता यूजा। [बाबस्यक पूर्णि, उत्तर माग, पृ० १११] जैन धर्म का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग 🛛 [ मवती का प्रद्योत रा ०

उज्जयिनी और कौशाम्बी राज्यों का दीर्धकाल तक बड़ा स्नेहपूर्ए सम्बन्ध रहा । पारस्परिक सहयोग, व्यापार तथा कला-कौशल एवं विद्या के म्रादान-प्रदान के कारएए दोनों राज्यों के कोष स्रौर प्रजा की सुख समृद्धि में उन दिनों उल्लेखनीय स्रभिवृद्धि हुई ।

कहा जाता है कि वत्सका नदी के तटवर्ती पर्वत पर आयं सुधर्मा के श्रमण-संघ के मुनि धर्मयश के अनजनपूर्वक पण्डितमरण की स्मृति को चिरस्थायी बनाने के लिये उज्जयिनी के राजा अवन्तीसेन और कौशाम्बी के राजा मणिप्रभ ने एक स्तूप का निर्माण करवाया था जो झाज सांची के स्तूप के रूप में विख्यात है। इस सम्बन्ध में समीचीन रूप से शोध करने और ठोस प्रमाण एकवित करने की आवश्यकता है।

# कोशाम्बी (वस्तराज्य) का पौरव राजवंस

केवलिकाल के प्रथम चरएा में कौशाम्बी पर पौरव राजवंश का शासन रहा पर द्वितीय चरएा में जैसा कि उज्जयिनी के प्रधोत राजवंश के विवरएा में बताया जा खुका है --- कौशाम्बी के राजा अजितसेन ने निसन्तान होने के कारएा व्रबन्ती के राष्ट्रवर्द्धन के नवजात पुत्र को अपने पुत्र की तरह पाला और उसका नाम मिएाप्रभ रखा।

ग्रजितसेन की मृत्यु के पश्चात् कोशाम्बी के उाज्य सिंहासन पर मसिप्रभ बैठा जो कि चण्ड प्रद्योत का प्रपौत्र था । इस प्रकार कौशाम्बी पर पौरव राजवंश के स्थान पर प्रद्योत राजवंश का ग्रधिकार हो गया ।

कौशाम्बी पति मसिप्रिभ के राज्यकाल की कतिपय घटनाओं का प्रधोत राजवंश के परिचय में उल्लेख कर दिया गया है। उन घटनाओं के अतिरिक्त केवलिकाल में कौशाम्बी के राजवंश से सम्बन्धित कोई ऐतिहासिक महत्त्व की घटनाओं के घटित होने का उल्लेख उपलब्ध नहीं होता।

# कॉलग का चेवि राजवंश

केवलिकाल में बीर नि० सं० १७ तक चेदि राजवंश के राजा सुलोचन का राज्य रहा। हिमयन्त स्थिविरावली के उल्लेखानुसार वीर नि० सं० १५ में सुलोचन के प्रपुत्रावस्था में निधन पर वैशाली गराराज्य के मुधीस्वर महाराज चेटक के पुत्र शोभनराय को कलिंग के सिंहासन पर प्रभिषिक्त किया गया। हिमयन्त स्थिविरावली में यह उल्लेख किया गया है कि वैशाली के प्रधिपति चेटक ने कूरिएक के साथ युद्ध में भपनी पराजय के पश्चात् ग्रनशन द्वारा स्वर्गा-रोहरए किया। उनके पुत्रों में से शोभनराय नाम का एक पुत्र मपने श्वसुर कलिंगपति सुलोचन के पास कनकपुर चला गया। कलिंगपति सुलोचन के कोई पुत्र

<sup>•</sup> जैन परम्परा नो इतिहास, भा॰ १, (त्रिपुटी महाराज) [पृ० ७४, ७६]

नहीं था ग्रतः उन्होंने अन्तिम समय में अपने आमाता शोभनराय को कलिंग राज्य का अधिपति बनांकर परलोक गमन किया। शोभनराय जैन धर्म में प्रयाढ श्रद्धा रखने वाला प्रमुख श्रमशोपासक था।

केवलिकाल में केवल कलिंग के राजवंश का ही नहीं अपितु भारत के प्रायः सभी मन्य राजवंशों का तेज शिशुनागवंश के बढ़ते हुए प्रताप के समक्ष एक प्रकार से निस्तेज तूल्य ही रहा ।

\_\_\_\_\_

भह वेसाली एग्यराहियो चेडमो एिवो सिरि महाबीर तित्थयरस्मुकिट्ठो समगोवासमो मासी । से गएं एिय भाइणिज्जेएं चंपाहिवेएं कुणिगेएं संगामे भहिणिक्सित्तो मएगसएं किच्चा सग्गं पत्तो । तस्सेगो सोहरणरायनामघिज्जो पुत्तो तमो उच्चलिम्रो एिय ससुरस्स कर्निंगाहिवस्स मुळोयए एामधिज्जस्स सरएंग गमो । सुलोयएो वि एिप्पुत्तो तं सोहएएरायं कर्लिंग रज्जे ठाइत्तां परलोग्रातिहि आम्रो । तेरुंग कालेएं तेरुंग समएग् वीराम्रो मढ्ठारस वासेसु विइक्कतेसु से सोहएगरामो कर्लिंग विसए करणगपुरम्मि मभिसित्तो । से वि य एं जिएाधम्मरमो तत्य तित्थभूए कुमरगिरिम्मि कयजत्तो उक्तिट्ठो समर्एगियासगो होत्या । [हिमबंत स्थविरावसी, मप्रकाशित]

२≂७

# श्रुतकेवली-काल

(बीर निर्वारण संवत् ६४ से १७०)

श्रुतकेवली-काल के माचार्यः

**झाचार्य प्रभवस्वामी** माचार्यकाल – वी. नि. सं. ६४ से ७५

माचार्य सय्यंभवस्वामी माचार्यकाल - वी. नि. सं. ७१ से ६८

<mark>भाचार्य यशोभद्रस्वामी</mark> ग्राचार्यकाल – वी. नि. सं. ६८ से १४८

**झाचार्य संभूतविजयस्वामी** म्राचार्यकाल – वी. नि. सं. १४८ से १४६

माचार्यं महबाहुस्वामी ग्राचार्यकाल - वी. नि. सं. १४६ से १७०

# श्रुतकेवली-काल

यीर नि० सं० ६४ में केवलिकाल की समाप्ति के साथ ही श्रुतकेवलिकाल प्रारम्भ हुग्रा। श्रुतकेवली का मतलब है समस्त श्रुतशास्त्र ग्रथति द्वादशांगी का केवली के समान पारगामी ज्ञाता एवं व्याख्याता। ग्रागम में श्रुतकेवली को जीव, ग्रजीव ग्रादि समस्त तत्वों के व्याख्यान में केवली के समान ही समर्थ बताया गया है।

म्वेताम्बर परम्परा की मान्यता के म्रनुसार श्रुतकेवलिकाल वीर नि॰ सं॰ ६४ से वीर नि॰ सं॰ १७० तक रहा म्रौर श्रुतकेवलिकाल की उस १०६ वर्ष की म्रवधि में निम्नलिखित ४ श्रुतकेवली हुए :--

| १. | प्र <b>भवस्वा</b> मी  | २. सय्यंभवस्वामी   |
|----|-----------------------|--------------------|
| ₹. | य <b>शोभद्रस्वामी</b> | ४. संभूतविजय–ग्नौर |

४. भद्रबाहरूवामी

दिगम्बर मान्यता :-- दिगम्बर परम्परा के ग्रंधिकांश ग्रन्थों एवं प्रायः सभी पट्टावलियों में वीर नि० सं० ६२ से वीर नि० सं० १६२ तक कुल मिला कर १०० वर्ष का श्रुतकेवलिकाल माना गया है। दिगम्बर परम्परा द्वारा सम्मत १ श्रुतकेवलियों के नाम एवं उनका ग्राचार्यकाल इस प्रकार है :--

| १. विष्गुनन्दि ग्रपरनाम नन्दि | वी० नि० सं० ६२ से ७६    |
|-------------------------------|-------------------------|
| २. नस्दिमित्र 🦏 🏢             | वी० नि० सं० ७६ से १२    |
| ३. ग्रपराजित                  | दी० नि० सं० ६२ से ११४   |
| ४. गोवर्धन                    | वी० नि० सं० ११४ से १३३  |
| ४. भद्रबाह प्रथम              | ्वी० नि० सं० १३३ से १६२ |

# ३. ग्राचार्य प्रभवस्वामो

जम्बूस्वामी के पश्चात् भगवान् महावीर स्वामी के तृतीय पट्टघर म्राचार्य प्रभवस्वामी हुए । म्राप ३० वर्ष गृहस्थ-पर्याय में, ६४ वर्ष सामान्य व्रतपर्याय में म्रोर ११ वर्ष तक युगप्रधान-म्राचार्य के रूप में रह कर शासन सेवा करते रहे । म्रापकी कुल व्रतपर्याय ७४ वर्ष ग्रीर पूर्ण म्रायु १०४ वर्ष थी । म्राचार्य प्रभवस्वामी वीर निर्वाह्य संवत् ७४ में स्वर्ग पधारे । भ्रापका जीवन परिचय संक्षेप में इस प्रकार है :--

प्रभवकुमार विन्ध्याचल की तलहटी में स्थित जयपुर नामक राज्य के कात्यायन गीत्रीय क्षत्रिय महाराजा विन्दा के ज्येष्ठ पुत्र थे। राजकुमार प्रभव का जन्म ईसा पूर्व ४४७में विन्दा प्रदेश के जयपुर नगर में हुग्रा। इन के लघु भाई का नाम सुप्रभ था। दोनों का लालन-पालन राजकुल के ग्रनुरूप बड़े टुलार ग्रौर प्यार के साथ हुग्रा। राजकुमार प्रभव को शिक्षा-योग्य वय में राज्याधिकारी राजकुमारों के ग्रनूरूप शिक्षा-दीक्षा दी गई। वे बड़े साहसी ग्रौर तेजस्वी राजकूमार थे।

जिस समय राजकुमार प्रभव किशोरावस्था पार कर १६ वर्ष के हुए उस समय उनके पिता जयपुर नरेश विन्द्य किसी कारएगवश उनसे अप्रसन्न हो गये। उन्होंने कुद्ध हो राजकुमार प्रभव को राज्य के अधिकार से वंचित कर दिया और अपने कनिष्ठ पुत्र सुप्रभ को अपने राज्य का उत्तराधिकारी युवराज घोषित कर दिया।

#### डाकू सरदार प्रमव

अपने न्यायोचित पैतृक अधिकार से वचितं कर दिये जाने के कारगा राजकुमार प्रभव को बड़ा मानसिक आघात पहुंचा और वे पिता से रुष्ट हो घर-ढार छोड़ कर विन्दा पर्वत के विकट और भयानक जंगलों में रहने लगे। विन्दाटवी में रहने वाले लुटेरों ने साहसी एवं युवा राजकुमार प्रभव के साथ संपर्क स्थापित किया। लूट के अभियानों में राजकुमार प्रभव उन लुटेरों के साथ रहने लगे। प्रभव के पराक्रम और साहस को देख कर डाकुओं के गिरोह ने उन्हें अपना सरदार बना लिया। जूब डाकू-सरदार प्रभव अपने ४०० डाकुओं के शक्तिशाली दल के साथ दिन-दहाड़े बड़े-बड़े कर्स्वों और ग्रामों को आये दिन लूटने लगे। डाकू-सरदार प्रभव को डकैती के अभियानों में ज्यों ज्यों सफलताएं प्राप्त होती गई त्यों-त्यों उसकी महत्वाकांक्षाएं भी बढ़ती गई। अपनी महत्वा-

गुरुपट्टावली, तपागच्छ पट्टावली आदि म्रतेक ग्रन्थों में गगाना की भूल के कारगा प्रभवस्वामी की सामाग्य व्रत्तपर्याय ४४ वर्ष लिख दी है जब कि वह ६४ वर्ष होती है। गगाना की इस कुटि के कारगा आर्य प्रभव की कुल ग्रायु भा उत स्थलों पर ५४ वर्ष ही लिखी है। वस्तुत: ग्रा० प्रभव की कुल ग्रायू १०४ वर्ष हो ठीक बैठती है। -- संपादक कांझाओं को पूर्ति के लिये उसने तालोढाटिनी विद्या – (मजबूत से मजबूत तालों को अनायास ही खोल डालने की विद्या) और "मवस्वापिनी विद्या" – (लोगों को प्रगाढ़ निद्रा में सुला देने वाली विद्या) – इन दो विद्यामों की भी प्रयत्नपूर्वक साधना कर ली। अपने शक्तिशाली डाकूदल और उपरोक्त दोनों विद्यामों के बल पर डाकू सरदार प्रभव बड़े से बड़े शहरों में रहने वाले धनाढगों के घरों में निशंक हो प्रवेश करता और बिना लहू की एक बूंद बहाये ही म्रपार सम्पत्ति लूटने में सफल हो जाता । चारों और डाकू सरदार प्रभव का भयंकर म्रातंक छा गया ।

#### प्रभव द्वारा श्रेष्ठी ऋषभरत के घर डाका

एक दिन डाकू सरदार प्रभव को उसके चरों ने सूचना दी कि राजगृह नगर में कुबेर के समान अपरिमित सम्पत्ति के स्वामी ऋषभदत्त श्रेष्ठी के पुत्र जम्बूकुमार का ग्राठ बड़े-बड़े सम्पत्तिशाली श्रेष्ठियों की द कन्याओं के साथ विवाह हुया है और विवाह के अवसर पर जम्बूकुमार को झन्य अपरिमित दहेज के साथ-साथ कई करोड़ स्वर्णमुद्राएं भी प्राप्त हुई हैं।

चरों के मुंह से जम्बूकुमार को दहेज में मिलने वाली सम्पत्ति ग्रांर श्रेष्ठी ऋषभदत्त के घर में विद्यमान विपुल सम्पत्ति का व्यौरा सुन कर डाकुग्नों ने अपने सरदार प्रभवकुमार से कहा – "स्वामिन् ! इस ग्रवसर का लाभ उठाने पर एक ही वार में इतनी सम्पत्ति मिल जायगी कि उससे हम सब लोगों की ग्रनेक पीढ़ियां मुखपूर्वक जीवनयापन कर सकेंगी।"

प्रभव ने इसे स्वर्रिंगम अवसर समफ कर अपने ४०० साथियों के साथ शस्त्रास्त्रों से सजधज कर राजगृह की ग्रोर प्रयाग कर दिया ।

रात्रि के समय तालोद्घाटिनी विद्या के प्रयोग से मुख्य द्वार खोल कर प्रभव ने अपने ४०० साथियों के साथ जम्बूरवामी के गृह में प्रवेश किया। उसने अवस्वापिनी विद्या के प्रयोग से तिवाहोत्सव पर एकत्रित हुए सभी स्त्री-पुरुषों एवं घर के समस्त लोगों को प्रगाढ़ निद्रा में सुला दिया। तालोद्घाटिनी विद्या के प्रभाव से जम्बूकुमार के सुविशाल भव्य भवन के सभी कक्षों के ताले तत्क्षरण खुल गये। प्रभव एवं उसके साथियों ने देखा कि सभी कक्ष अनमोल एवं अपार सम्पत्ति से भरे पड़े हैं।

# चोरों का स्तंमन

प्रभव के ५०० साथियों ने ग्रवस्वापिनी विद्या के प्रभाव से प्रगाढ़ निद्वा में सोये हुए जम्वूस्वामी के अतिथियों के ग्रंग-प्रत्यंगों से रत्नजटित ग्रनमोल आभूषरा उतारना ग्रौर विभिन्न कक्षों से बहुमूल्य सम्पत्ति एकत्रित करना प्रारम्भ किया।

जम्बूस्वामी पर अवस्वापिनी विद्या का किचित्मात्र भी प्रभाव नहीं हुआ था । जब उन्होंने देखा कि अतिथियों के अंगप्रत्यंग पर से चोरों द्वारा ब्राभूषए उतारे जा रहे हैं; तो उच्होंने घनरव गम्भीर स्वर में कहा – "तस्करो ! तुम लोग इन ग्रतिथियों के ग्राभूषएा क्यों उतार रहे हो ?"

जम्बूस्वामी के मुख से उपरोक्त वाक्य के निकलते ही प्रभव के सभी ४०० साथी चित्रलिखित की तरह, जहां जिस मुद्रा में थे, वहां उसी रूप में स्तंभित हो गये ।'

अपने १०० साथियों को चित्रलिखित से निश्चल मुद्रा में खड़े देख कर प्रभव को बड़ा ग्राश्चर्य हुग्रा । उसने प्रपने उन साथियों में से कई का नाम ले ले कर उन्हें पुकारा, उनके कंघे पकड़-पकड़ कर फकफोरा पर सब व्यर्थ । वे सब ज्यों के त्यों खड़े के खड़े ही रह गये । प्रभव ने इसका कारएग जानने के लिये एक के बाद एक, सारे कक्षों को देख डाला पर सर्वत्र निस्तव्धता और निद्रा का साम्राज्य या । जब वह जम्बूकुमार के शयनकक्ष की ओर बढ़ा तो उसने वहां तारिकाओं से घरे हुए शरदपूर्णिमा के प्रकाशपुंज पूर्णंचन्द्र के समान अपनी आठ नववधुओं के साथ सुखासन पर विराजमान जम्बूकुमार को देखा । प्रभव ने जम्बूकुमार को प्रगाढ़ निद्रा में सुला देने हेतु अपनी अवस्वापिनी विद्या का प्रयोग किया किन्तु उसे यह देख कर आश्चर्य हुआ कि उसकी कभी नहीं चूकने वाली उस विद्या का जम्बूकुमार पर कोई प्रभाव नहीं हो रहा है ।

#### प्रभव का जम्बू से निवेदन

प्रभव ने हाथ जौड़ कर जम्बूकुमार से कहा : – "भाग्यवान् ! मुझे निक्ष्चय हो गया है कि ग्राप कोई महापुरुष हैं। ग्रापने कदाचित् सुना होगा, मैं जयपुर नरेश विन्द्यराज का बड़ा पुत्र प्रभव हूं। ग्रापके प्रति मेरे हृदय में मैत्री के भाव प्रदल वेग से उमड़ रहे हैं। मैं ग्रापके साथ मैत्री-सम्बन्ध चाहता हूं। कृपा कर ग्राप मुझे ग्रपनी ''स्तंभिनी'' ग्रार 'मोचनी'' विद्याएं सिखा दीजिये। मैं ग्रापको सालोद्घाटिनी ग्रीर ग्रवस्वापिनी नामक दो विद्याएं सिखाये देता हूं।''

इस पर जम्बूकुमार ने कहा – "सुनो प्रभव ! वस्तुस्थिति यह है कि मैं भपने समस्त कुटुम्बी जनों भौर प्रपरिमित वैभव का परित्याग कर कल ही प्रातःकाल प्रवज्या महरण करने जा रहा हूं। वैसे मैंने भाव से सभी प्रकार के प्रारम्भ-समारम्भों का परित्याग कर दिया है। मैं पंचपरमेष्ठि का घ्यान करता हूं ग्रतः मुफ पर किसी क्विंग का भयवा देवता का प्रभाव नहीं हो सकता। मुभे इन पाचानुबन्धी विद्याओं से कोई प्रयोजन नहीं है। क्योंकि ये सब घोरातिघोर दुःखपूर्ण दुर्गतियों में भटकाने वाली हैं। न मेरे पास कोई स्तभिनी विद्या है मौर न विमोचनो ही। मैंने तो मार्य सुवर्मा स्वामी से भवविमोचनी विद्या ग्रहण कर रखी है।"

े वयलोगा तेसा तेसा ते, सम्ब यंभिया तमो भवसो । विज्ञविद्वियत्र जाया, म्रहवा पाहाराघडियव्य ाररहणा [जम्बू-चरित्र, रत्नप्रभमूरिरवित] . जम्बूकुमार की बात सुन कर प्रभव आश्चर्यमग्न हो विस्फारित नेत्रों से उनकी मोर देखता ही रह गया । वह सोचने लगा-कैसा म्रश्नुतपूर्व महान् आश्चर्य है ? यौवन की मध्याह्नवेला में बल, वभव और सौन्दर्य की अतुल राशि को पाकर भी देवकन्याओं जैसी झाठ-ग्राठ रमणियों के बोच निलिप्त रहने वाला यह कौन झूरशिरोमणि है ? इन सब का इस महापुरुष ने तृणवत् परित्याग कर दिया । यह तो कोई झलौकिक झनुपम ज्ञानी, अद्भुत विरागी पुरुष है । वस्तुत: यह वन्दनीय और पूजनीय है । सहसा प्रभव का सांजलि शीश जम्बूकुमार के समक्ष मुक गया ।

#### जम्बू झौर प्रभव का संवाद

प्रभव प्रसीम ग्रात्मीयता से ग्रोतप्रोत स्वर में कहने लगा – "जम्बूकुमार! ग्राप स्वयं विज्ञ हैं। फिर भी में एक बात ग्रापसे निवेदन करता हूं। संसार में रमा ग्रीर रामा – ये दो ग्रमृतफल हैं, जो देव को भी सहसा दुर्लभ हैं पर सौभाग्य से ग्रापको ये दोनों ग्रमृतफल प्राप्त हैं। ग्राप इनका यथेच्छ, जी भर कर उपभोग कीजिये। भविष्य के गर्भ में छुपे बड़े से बड़े सुख की ग्राणा में, उपलब्ध सुख के परिस्थाग की पण्डितजन प्रशंसा नहीं करते। ग्रभी तो ग्रापकी वय संसार के इन्द्रियजन्य सुखों के उपभोग करने की है। मेरी समभ में नहीं ग्राता कि इस ग्रसमय में भोग-मार्ग से मुख मोड़ कर ग्रापने ग्रपने मन में प्रव्नजित होने की बात क्यों सोच रखी है? जिन लोगों ने ग्रानन्दप्रद सांसारिक भोगोपभोंगों का जी भर रसास्वादन कर लिया हो ग्रीर जिनकी ग्रवस्था परिपक्व हो जुकी हो, ऐसे व्यक्ति यदि धर्म का ग्राचरएग करें, तो उस स्थिति में त्याग का ग्रीचित्य समभ में ग्रा सकता है।"

इस पर जम्बूकुमार ने कहा – ''प्रभव ! तुम जिन्हें सुख समभते हो वे तथाकथित विषयसुख मधुबिन्दु के समान अति तुच्छ, नगण्य श्रौर क्षणिक हैं। इनका परिसाम ग्रत्यन्त दुःखदायी है।''

प्रभव ने पूछा -- "बन्धुवर ! वह मधुबिन्दु क्या है ?"

इस पर जम्बूकुमार ने प्रभव को मधुबिन्दु का झाल्यान सुनाया, जो इस प्रकार है :--

# मधुबिन्दु का हब्दान्त

धनोपार्जन की अभिलाषा से एक सार्थवाह झनेकों ग्रन्य ग्रर्थाथियों को साथ लिये देशान्तर की यात्रा को चला। उसके साथ एक बुद्धिहीन निर्धन व्यक्ति भी था। दूरस्थ प्रदेश की यात्रा करता हुमा वह सार्थ एक जंगल में पहुंचा। वहां एक डाकुमों के दल ने सार्थ पर ग्रात्रमरण कर उसे लूटना चाहा। वह गरीव व्यक्ति भय के मारे वहां से किसी न किसी प्रकार श्रपने प्राण बचा कर भाग निकला। पर थोड़ी ही दूर चलने पर उसने देखा कि एक भयानक जंगली हाथी उसका पीछा कर रहा है। ग्रपने प्राणों की रक्षा हेतु उसने इघर-उघर देखा कि कहीं कोई सुरक्षित स्थान मिल जाय । उसकी टब्टि पास ही के एक वट वृक्ष पर पड़ी । उसने वट वृक्ष के प्ररोहों को पकड़ने के लिये कूप के पास पहुंच कर छलांग मारी ग्रोर वट वृक्ष के प्ररोहों को पकड़ लिया ।

कुछ समय के लिये ग्रपने ग्रापको सुरक्षित समफ कर उसने बढ़ की शाखा पर लटके-लटके ही कुए के ग्रन्दर की ग्रोर हुष्टि दौड़ाई, तो उसने देखा कि कुए के बीचोंबीच एक बहुत बड़ा भयकर ग्रजार ग्रपना मुंह फैलाये, जिह्वा लपलपाते हुए उसकी ग्रोर सतृष्टए, नेत्रों से देख रहा है ग्रीर उससे ग्राकार-प्रकार में छोटे चार ग्रन्य सर्प कुए के चारों कोनों में बठे हुए उसकी ग्रोर मुंह खोले देस रहे हैं। भय के कारएा उसका सारा शरीर को उठा। ग्रब उसने ऊपर की ग्रोर ग्रांखें उठाई तो देखा कि दो चूह. जिनमें से एफ काले रंग का ग्रीर दूसरा श्रवेत रंग का है, जिस शाखा के सहारे वह लटक रहा है, उसी को बड़ी तेजी से काट रहे हैं।

यह सब कुछ देखकर उसे पक्का वि खास हो गया कि उसके प्राण निश्चित रूप से पूर्ण संकट में हैं ग्रीर ग्रब उसके बचार का कोई उपाग नहीं है। इघर उस व्यक्ति के पदचिन्हों की टोह लेता हुग्रा वह जंगली हाथी भी कुएं के पास पहुंचा ग्रीर उस वृक्ष को जोर-जोर से हिलाने लगा। वृक्ष पर मधुमक्खियों का एक बहुत बड़ा छत्ता था। वृक्ष के हिलने से मधुमक्खियां उड़-उड़कर उस ग्रादमी के रोम-रोम में डंक लगाने लगी, जिसके कारए। उसके शरीर में ग्रसह्य पीड़ा ग्रीर जलन होने लगी। ग्रब तो साक्षात् मृत्यु उसकी ग्रांखों के समक्ष नाचने लगी। मृत्यु के भय से वह सिंहर उठा।

सहसा मधुमक्खियों के छत्ते में से एक शहद की बून्द टंपक कर उसके मुंह में गिरी । उस घोर दुःखदायी और संकटपूर्श स्थिति में भी मधु की एक बिन्दु के मधुर रसास्वाद पर मुग्ध हो वह ब्रपने ब्रापको सुखी समभने लगा ।

ठीक उसी समय आकाशमार्ग से गमन करता हुन्ना एक विद्याधर उस ब्रोर से निकला। उसने कुएं में लटकते हुए ब्रौर सब ब्रोर संकटों से घिरे उस व्यक्ति की दयनीय स्थिति पर दया कर उससे कहा – ''ब्रो मानव ! तुम मेरा हाथ पकड़ लो। मैं तुम्हें इस कुएं में से निकालकर ब्रौर सब संकटों से बचाकर सुखद एवं सुरक्षित स्थान पर पहुंचा दूगा।''

शाखा पर लटके एवं संकटों में फंसे हुए, उस व्यक्ति ने उत्तर में विद्याधर से कहा – "तुम थोड़ी देर प्रतीक्षा करो । देखो वह मधुबिन्दु मेरे मुंह में टपकने वाली है ।"

उस दयालु विद्याधर ने अनेक बार उस व्यक्ति को अपना हाथ पकड़ने और कुएं से बाहर निकलने के लिये कहा किन्तु हर बार उस व्यक्ति ने घोर दुःखो में फंसें होते हुए भी यही उत्तर दिया – ''थोड़ी देर ब्रौर प्रतीक्षा करो, मैं एक ग्रौर मधुबिन्दु का ग्रानन्द ले लूं।'' पर्याप्त प्रतीक्षा करने के पश्चात् उस विद्याधर ने देखा कि घोर दुःखों से पीड़ित होते हुए ग्रौर मृत्यु के मुंह में फंसा होकर भी यह ग्रभागा मधु-जिन्दु के लोभ को नहीं छोड़ रहा है, तो वह उसे वहां-छोड़कर ग्रपने सुन्दर एवं सुखद प्रावास की ग्रोर चला गया ग्रौर वह दुःखी व्यक्ति ग्रनेक प्रकार की ग्रसहा यातनाग्रों को भोगता हुग्रा ग्रंततोगत्वा काल का कवल वन गया ।

अम्बूकुमार ने कहा – "प्रभव ! इस दृष्टान्त में वर्णित ग्रथथिं विण्क् – संसारी जीव, भयानक वन- संसार, हाथी-मृत्यु, कुग्रा- देवमानवभव, वर्णिज-संसार की तृष्णा, ग्रजगर-नरक ग्रौर तिर्यच गति, चार भीपएा सर्प – दुर्गतियों में ले जाने वाले कोध, मान, माया ग्रौर लोभ रूपी चार कपाय, वट वृक्ष की शाखा-प्रत्येक गति की ग्रायु, काले ग्रौर श्वेत रंग के दो चूहे – इष्पा ग्रौर जुवल पक्ष, जो रात्रि ग्रौर दिन रूपी ग्रपने दांतों से ग्रायुकाल की शाखा को निरन्तर काट रहे हैं। वृक्ष-कर्मबन्ध के हेतुरूप ग्रविरति ग्रौर मिथ्यात्व, मधुत्रिन्दु-पांचों इन्द्रियों के विषय सुख ग्रौर मधुमक्खियां-शरीर में उत्पन्न होने वाली ग्रनेक व्याधियां हैं। विद्याधर हैं सद्गुरु जो कि भवकूप में पड़े हुए दुःखी प्राणियों का उद्धार करना चाहते हैं।"

प्रभव से जम्बूकुमार ने प्रध्न किया – ''प्रभव ! अव तुम वताओ कि जिन परिस्थितियों में वह व्यक्ति कुएं के अन्दर लटक रहा था, उसे कितना मुख था और कितना दु:ख ?''

प्रभव ने क्षएभर के लिये विचार कर कहा – ''लम्बी प्रतीक्षा के पश्चात् जो शहद की एक बून्द उसके मुख में गिरती थी, बस यही एक थोड़ा-सा उसे सुख था, शेष सब दु:ख ही दु:ख थे।''

जम्बूकुमार ने कहा – ''प्रभव ! यही स्थिति संसार के प्राणियों के सुख मौर दुःख पर घटित होती है । अनेक प्रकार के भय से घिरे हुए उस व्यक्ति को वस्तुतः नाममात्र का भी सुख कहां ? ऐसी दशा में मधुबिन्दु के रसास्वाद में सुख की कल्पनामात्र कही जा सकती है, वस्तुतः सुख नहीं ।''

जम्बूकुमार ने प्रभव से पुनः प्रश्न किया-- ''प्रभव ! इस प्रकार की दयनीय ग्रीर संकटपूर्ण स्थिति में कोई व्यक्ति फंसा हुम्रा हो ग्रौर उसे कोई परोपकारी पुरुष कहे -- ''ग्रो दुःखी मानव ! ले मेरा हाथ पकड़ ले, मैं तुभे इस घोर कप्टपूर्एा स्थान से बाहर निकालता हूं।'' तो वह दुःखी व्यक्ति उस परोपकारी महापुरुष का हाथ पकड़कर बाहर निकलना चाहेगा या नहीं ?''

प्रभव ने उत्तर दिया – ''दुःखों से ग्रवश्य वचना चाहेगा ।''

जम्बूकुमार ने कहा --- ''कदाचित् मधुबिन्दु के स्वाद के मोह में फंस कर कोई मूढ़तावश कह दे कि पहले मुभे मधु से तृप्त होने दीजिये फिर बाहर निकाल लेना, तो वह दुःखों से ख़ुटकारा नहीं पा सकता, क्योंकि उसकी इस प्रकार कभी तृप्ति होने वाली नहीं है। जिस शाखा के सहारे वह लटक रहा है, उस शाखा के काले और श्वेत मूशकों द्वारा, कटते ही वह भयंकर अजगर के मुंह में पड़ेगा। २१९

प्रभव ! इस प्रकार को वस्तुस्थिति को समफ जाने के पश्चात् मैं इस भवकूप में से निकलने के कार्य में किचिंत्मात्र भी प्रमाद नहीं करूंगा गै

प्रभव ने जम्बूकुमार द्वारा रखी गई वस्तुस्थिति की तथ्यता को स्वीकार करते हुए प्रश्न किया – ''ग्रापने जो कहा वह तो सब ठीक है किन्तु ग्रापके समक्ष ऐसी कौनसी दुःखपूर्ए स्थिति उपस्थित हो गई है, जिसके कारए ग्राप ग्रसमय में ही ग्रपने उन सब स्वजनों को छोड़कर जा रहे हैं, जो ग्रापको प्राणों से भी ग्रधिक चाहते हैं ?''

#### संसार का बड़ा दुःखः

जम्बूकुमार ने उत्तर दिया "प्रभव ! गर्भवास का दुःल क्या कोई साधारए दुःल है ?" जो विज्ञ व्यक्ति गर्भ के दुःखों को जानता है, उसको संसार से विरक्त होने के लिये वही एक कारएा पर्याप्त है, निर्वेद प्राप्ति के लिये उसे इसके प्रतिरिक्त ग्रन्यान्य कारएगों की कोई ग्रावश्यकता नहीं रहती।" यह कह कर जम्बूकुमार ने प्रभव को गर्भवास के दुःख के सम्बन्ध में ललितांग का ट्रब्टान्त सुनाया, जो इस प्रकार है:-

#### ललितांग का हष्टान्त

"किसी समय वसन्तपुर नगर में शतायुध नामक एक राजा राज्य करता था। शतायुध की एक रानी का नाम ललिता था। रानी ललिता ने एक दिन एक ग्रत्यन्त सुन्दर तरुएा को देखा ग्रौर उसके प्रथम दर्शन में ही वह उस पर प्रारापएग से विमुग्ध हो, उसके संसर्ग के लिये छटपटाने लगी। रानी ने ग्रपनी एक विश्वस्त दासी को भेज कर उस युवक के रूम्बन्ध में पूरी जानकारी प्राप्त की ग्रौर जब उसे यह ज्ञात हुआ कि वह युवक उसी वसन्तपुर नगर के निवासी समुद्रप्रिय नामक सार्थवाह का पुत्र है, तो उसने एक प्रेमपत्र लिखकर ग्रपनी दासी के द्वारा उस युवक के पास पहुँचाया।

छल-छद्म में निपुए उस दासी ने येत-केन प्रकारेए युवक को रानी के भवन में लाकर रानी से उसका साक्षात्कार करवा दिया। रानी ग्रौर ललितांग वहां निश्चक हो विषयोपभोग में निरत रहने लगे। एक दिन राजा को ग्रपनी रानी ग्रौर युवक ललितांग के प्रनुचित सम्बन्ध के बारे में सूचना मिली, तो सहसा रानी के महल में वस्तुस्थिति का पता लगाने के लिये छानबोन प्रारम्भ करा दी गई। चतुर दासी को तत्काल ही इसकी सूचना मिल गई धौर उसने मपने तथा ग्रदी। चतुर दासी को तत्काल ही इसकी सूचना मिल गई धौर उसने मपने तथा ग्रपनी स्वामिनी के प्राएों की रक्षा के निमित्त ललितांग को ग्रमेध्यकूप (गन्दा पानी ढालने का कुग्रा) में ढकेल दिया। नितान्त ग्रपवित्र एवं दुर्गन्धपूर्ण उस कुए में ग्रपने ग्रापको बन्द पाकर ललितांग ग्रपनी दुर्बुद्धि ग्रौर प्रज्ञानता पर महनिश पश्चात्ताप करते हुए विचार करने लगा – हे प्रभो! ग्रव ग्रगर एक बार किसी न किसी तरह इस मधुचि स्थान से बाहर निकल जाऊं, तो इन भयंकर दुखड परिएगम वाले काम-भोगों का सदा के लिये परित्याग कर दूगा।" ललितांग पर दया कर के वह दासी प्रति दिन प्रचुर मात्रा में , उस कुएं में जूठन डालती म्रीर सार्थवाहपुत्र ललितांग उस जूठन एवं दुर्गन्धपूर्ए। गन्दे पानी से म्रफ्सी भूस म्रीर प्यास शान्त करता ।

अन्ततोगत्ता वर्षा ऋतु झाई झौर वर्षा के काररग वह कुसां पानी से भर गया। सफाई का कार्य करने वाले कर्मचारियों ने गन्दे नाले से जुड़ी हुई उस कुएं की मोरी को खोला। मोरी के खोलते ही पानी के तेज बहाव के साथ ललितांग गंदे नाले में बहकर दूर, नाले के एक किनारे जा पड़ा। ललितांग एक लम्बे समय तक गंदे और बंद कुएं में रह चुका था झतः बाहर की हवा लगते ही वह यूज्छित हो गया। उसको गन्दे नाले के एक छोर पर मूच्छितावस्था में पड़े देख कर बहुत से नागरिक वहां एकत्रित हो गये। ललितांग की धाय भी मूच्छित युवक की बात सुन कर वहां पहुंची और बहुत समय से खोये हुए प्रपने ललितांग को पहिचान कर उसे सार्थवाह के घर ले ब्राई। दीर्घकालीन उपचारों के पश्चात् ललितांग बड़ी कठिनाई से स्वस्थ हुमा।"

ललितांग के उपर्युक्त दृष्टान्त का उपसंहार करते हुए जम्बूकुमार ने कहा --"प्रभव ! इस दृष्टान्त में वर्णित ललितांग के समान संसारी जीव हैं, रानी के दर्शन के समान मनुष्यजन्म है । दासी का उपमेय इच्छा, अन्तःपुरप्रवेश-विषय-प्राप्ति, दुर्गन्धपूर्र्स कूप में प्रवेश-गर्भवास का द्योतक, उच्छिष्टभोजन-माता द्वारा सा कर पचाये हुए मन्न तथा जल के स्नाव के स्राहार का, कूप से वाहर निकलना--प्रसक्ताल का और धात्री द्वारा परिचर्या-देह की पुष्टि करने वाले कर्मविपाक की प्राप्ति का प्रतीक है।"

जम्ब्रूकुमार ने प्रभव से प्रक्षन किया – "कहो प्रभव ! यदि वह रानी सलितांग को पुनः अपने यहाँ आने का निमन्त्ररण दे, तो क्या वह उसके निमन्त्ररण को स्वीकार करेगा ?"

प्रभव ने दृढ़तापूर्ण स्वर में उत्तर दिया – ''नहीं, कभी नहीं । इतना घोर नारकीय कथ्ट उठा चुकने के पश्चात् वह कभी उस ग्रोर मुंह भी नहीं करेगा ।''

जम्बूकुमार ने कहा -- "प्रभव ! वह कदाचित् ग्रज्ञान के वशीभूत हो, विषयभोगों के प्रति प्रगाढासक्ति के कारएा पुनः रानी के निमन्त्रएा पर जा सकता है किन्तु मैंने बन्ध ग्रौर मोक्ष के स्वरूप को समीचीन रूप से समभ लिया है ग्रतः मैं तो किसी भी दशा में जन्म-मरएा की मूल ग्रौर भवभ्रमएा में फंसाने वाली राग्द्रेष की परम्परा को स्वीकार नहीं करूंगा।"

इस पर प्रभव ने कहा – "सौम्य ! ग्रापने जो कुछ कहा है, वह यथार्थ है किन्तु मेरा एक निवेदन है, वह सुनिये । लोकधर्म का निर्वहन करते हुए पति को भपनी पत्नियों का लालन-पालन एवं परितोष करना चाहिये । यह प्रत्येक पति का नैतिक दायित्व है । तदनुसार इन नववधुग्रों के साथ कुछ वर्षों तक सांसारिक सुस्रोपभोग करने के पण्चात् ही ग्रापका प्रप्रजित होना वस्तुतः णोभास्पद रहेगा।"

#### अठारह प्रकार के नाते

जम्बूकुमार ने सहज शान्त स्वर में कहा - "प्रभव ! संसार में यह कोई निश्चित नियम नहीं है कि जो इस भव में पत्नी अथवा माता है, वह झागामी भव में भी पत्नी अथवा माता ही होगी । वास्तविकता यह है कि जो इस भव में माता है, वह भवान्तर में बहिन, पत्नी अथवा पुत्री भी हो सकती है । इसके अतिरिक्त इस प्रकार का विपर्यास भी होता है कि पति पुत्र के रूप में उत्पन्न हो सकता है, पिता भाई के रूप में प्रथवा अन्य किसी भी रूप में उत्पन्न हो सकता है । अपने कृतकमों के अनुसार जीव जन्मान्तरों में स्त्री, पुरुष अथवा नपुंसक रूप में उत्पन्न होता रहता है । ऐसी दशा में एक समय जो माता, बहिन अथवा पुत्री थी, उसके साथ पत्नी जैसा व्यवहार करते हुए किस प्रकार लालन-पालन परिपोषएग किया जा सकता है ?"

प्रभव ने कहा – ''महाभाग ! भवान्तरों के सम्बन्ध तो वस्तुतः दुविज्ञेय ही हैं, इसी कारएा वर्तमान की स्थिति को दृष्टिगत रखते हुए पिता, पुत्र, पति, परनी ग्रादि के सम्बन्ध समभे ग्रौर कहे जाते हैं ।''

जम्बूकुमार ने उत्तर में कहा – ''यह सब ग्रज्ञान का दोष है। ग्रज्ञान के कारएा ही मानव ग्रकार्य में कार्यबुद्धि से प्रवृत्त होता है ग्रथवा कार्याकार्य को समभते हुएँ भी भोगलोलुपता एवं धन-सम्पत्ति के सुख से विमोहित हो ग्रकरएोंिय दुष्कार्य में प्रवृत्त तथा संलग्न होता रहता है।''

जम्बूकुमार ने अपनी वात को प्रारम्भ रखते हुए कहा – ''प्रभव ! भवान्तर की बात को छोड़ो । एक ही भव में किस तरह १८ प्रकार के सम्बन्ध हो जाते हैं और अज्ञानवंश कितनी अनर्थपूर्एा घटनाएं घटित हो जाती हैं, इसका वृत्तान्त मैं नुम्हें सुनाता हूं।

# कुबेरदत्त एवं कुबरदत्ता का स्राख्यान

''किसो समय गथुरा नगर में कुबेरसेना नामकी एक गरिएका रहनी थी। जब वह पहली वार गर्भवती हुई तो उसके पेट में बड़ी पीड़ा रहने लगी। जब उसे वैद्य को वताया गया, तो उस झनुभवी वैद्य ने कहा – ''इसके गर्भ में दो बच्चे हैं, इसी कारण इसे अधिक पीड़ा हो रही है। वस्तुतः इसे अन्य कोई रोग नहीं है।''

कुवेरसेना की माता ने अपनी पुत्री को बहुत समभाया कि वह गर्भस्राव की कोई अच्छी श्रोपधि लेकर उस पीड़ा से छुटकारा पा ले किन्तु कुबेरसेना ने गर्भपात कराने की अपनी माता की बात को स्वीकार नहीं किया। समय पर कुबेरसेना ने एक पुत्र श्रोर एक पुत्री के युगल को एक साथ जन्म दिया। कुबेरसेना ने अपने पुत्र का नाम कुवेरदत्त श्रौर पुत्री का नाम कुवेरदत्ता रखा।

एक दिन कुबेरसेना की माता ने उससे कहा – ''बच्चों की विद्यमानता में तुम्हारा यह गग्गिका-व्यवसाय पूर्णतः ठप्प हो जायगा न्नतः तुम्हें **इन बच्चों** का किसी निर्जन स्थान में परित्याग कर देना चाहिये ।'' माता द्वारा बार-बार बल दिये जाने पर कुबेरसेना ने कुबेरदत्त ग्रौर कुबेरदत्ता के नाग की ग्रंगूठियां बनवाई ग्रौर जब वे दोनों शिशु ग्यारह दिन के हुए तब कुबेरसेना ने उनके नाम की ग्रंगूठियां सूत्र में पिरो कर उनके गले में बांघ दीं ग्रौर उन्हें बहुमूल्य रत्नों की दो गठरियों के साथ दो छोटी नावों के आकार के लकड़ी के सन्दूकों में रख दिया। रात्रि के समय कुबेरसेना ने ग्रपने उन दोनों बच्चों सहित उन दोनों सन्दूकों को यमूना नदी के प्रवाह में बहा दिया।

नदी के प्रवाह में तैरती हुई वे दोनों सन्दूकें सूर्योदय के समय शोरिपुर नामक नगर के पास पहुंचीं । वहां यमुनास्नान करने हेतु ग्राये हुए दो श्रेष्ठिपुत्रों ने जब नदी में सन्दूकों को ग्राते देखा तो तत्काल उन्होंने दोनों सन्दूकों को नदी से बाहर निकाल लिया । उनमें दो शिशुग्रों को नामांकित मुद्रिकाग्रों एवं रत्नों को पोटलियों के साथ देख कर उनको बड़ी प्रसन्नता हुई । परस्पर विचारविनिमय के पश्चात् एक श्रेष्ठिपुत्र बालक को ग्रौर दूसरा बालिका को ग्रपने घर ले गया । उन दोनों श्रेष्ठिपुत्रों एवं उनकी परिनयों ने उन शिशुग्रों को ग्रपनी ही संतान के समान रखा ग्रौर बड़े दुलार एवं प्यार से पातन-पोषरण करते हुए कमश: शिक्षरण देकर उन्हें योग्य बनाया ।

जिस समय कुबेरदत्त और कुबेरदत्ता ने युवावस्था में पदार्पए किया, उस समय समान वैभव वाले उन श्रेष्ठियों ने उन्हें एक दूसरे के अनुरूप और योग्य समभ कर बड़े समारोह के साथ उन दोनों का परस्पर पाएिग्रहए। करवा दिया ।' विवाह के दूसरे दिन यूतकीड़ा की लौकिक रीति का निर्वहन करते समय कुबेरदत्ता की सहेलियों ने कुबेरदत्त की अंगूठी उतार कर कुबेरदत्ता की अंगुली में और कुबेरदत्ता की अंगूठी कुबेरदत्त की अंगूठी उतार कर कुबेरदत्ता की अंगुली में और कुबेरदत्ता की अंगूठी कुबेरदत्त की अंगुली में पहना दी। कुबेरदत्ता ने अपनी अंगूठी के साथ उसकी साम्यता देख कर बड़े घ्यान से उसे देखा। यह देख कर उसे कुतूहल के साथ ही साथ बडा ग्राक्त्यर्थ हुआ कि योनों ग्रंगूठियों की बनावट और उन पर अंकित अक्षरों में किचित्मात्र भी अन्तर नहीं है। वह सोचने लगी कि इन दोनों ग्रंगूठियों की इस प्रकार की समानता के पीछे कोई न कोई कारए। प्रवश्य होना चाहिये। उसने स्मृति पर बल देते हुए मन ही मन कहा – ''हमारे पूर्वजों में इस नाम का कोई पूर्वज हुआ हो, यह बात भी ग्राज तक किसी के मुह से नहीं मुनी । इसके साथ ही साथ मेरे ग्रन्तर्गन में इस कुबेरदत्त के प्रति उस प्रकार की भावना स्वल्पमात्र भी उत्पन्न नहीं हो रही है, जिस प्रकार की कि एक पत्नी के मन में ग्रंपने पति के प्रति उत्पन्न होनी चाहिये।''

उसके मन में हढ़ विश्वास हो गया कि इस सब के पीछे ग्रवश्य ही कोई न कोई गूढ़ रहस्य होना चाहिये । यह विचार कर कुबेरदत्ता ने ग्रपनी ग्रंगुली में से

ततो नवीन यौवनिकानिकामरामसीयकरंजितहृदयाभ्यां ताभ्यामिभ्याभ्यां मुमदद्यरूपरेखा-विश्वेषो विशेषफलवानस्त्विति कृतम्तयोरेव परिखयः ।

[जम्बू चरित्र, ( रत्नप्रभमूरिरचित ) उपदेणमाला दोषट्टीवृत्ति ]

अंगूठी निकाल कर कुबेरदत्त की उसी श्रंगुली में पहुना दी जिसमें कि उसकी स्वयं की नामांकित श्रंग्ठी विद्यमान थी।

दोनों ग्रंगूठियों में पूर्श साम्य देस कर कुबेरदत्त के मन में भी उसी प्रकार के विचार उत्पन्न हुए ग्रीर उसे भी विश्वास हो गया कि निश्चित रूप से उस समानता के पीछे कोई रहस्य छुपा हुग्रा है। कुबेरदत्त ने कुबेरदत्ता को उसकी ग्रंगूठी लौटा दी ग्रौर ग्रंपनी अंगूठी लेकर वह ग्रंपनी माना (धर्ममाता) के पास पहुंचा। कुबेरदत्त ने ग्रंपनी माता को शपथ दिलाते हुए कहा – "मेरी ग्रच्छी मां! मुफे साफ-साफ ग्रौर सत्य बात बता दो कि में कौन हूं, यह ग्रंगूठी मेरे पास कहां से ग्राई? कुबेरदत्ता के पास भी ऐसी ही ग्रंगूठी है जिस पर ग्रंकित ग्रक्षर मेरी ग्रंगूठी पर ग्रंकित ग्रक्षरों से पूर्ण रूपेश मिलते-जूलते हैं।"

श्रेष्ठिपत्नी ने ग्रादि से लेकर ग्रन्त तक की सारो घटना कुबेरदन को सुना दी कि वस्तुतः वह उसका ग्रंगज नहीं है। उसके पति ने उसे यमुना के प्रवाह में बहती हुई एक छोटी सी सन्दूक में रत्नों से भरी एक पोटली ग्रौर उस अंगूठी के साथ पाया था।

श्रेष्ठिपत्नी से पूरी घटना सुनने के पश्चात् कुबेरदत्त को पक्का विश्वास हो गया कि कुबेरदत्ता वस्तुतः उसकी सहोरा है। उसने पश्चात्ताप स्रोर उपालम्भभरे स्वर में कहा – "मां तुमने जानते-बूभते भाई का बहिन के साथ विवाह करा कर ऐसा स्रनुचित स्रौर निन्दनीय कार्य क्यों किया ?"

श्रेष्ठिपत्नी ने भी पञ्चात्तापभरे स्वर में कहा - "पुत्र ! हमने जानते हुए भी मोहव्रश यह म्रतर्थ कर डाला है। पर तुम शोक न करो । वधू को केवल पासिग्रिहसा का ही दोप लगा है। कोई महापाप नहीं हुम्रा है। जो होना था सो हो गया। ग्रब में पुत्री कुबेरदत्ता को उसके घर भेज देनी हूं। तुम कुछ दिनों के लिये दूसरे नगरों में धूम आग्रो। वहां से तुम्हारे लौटते ही में किसी दूसरी कन्या से तुम्हारा विवाह कर दुंगी।"

तदनस्तर कुबेरदत्त की माता ने कुबेरदत्ता को उसके घर पहुंचा दिया गौर कुबेरदत्त भी ग्रंपने साथ पर्याग्त सम्पत्ति एवं पाथेय ले कर किसी ग्रन्य तगर के लिये प्रस्थित हन्ना ।

कुवेरदत्ता ने भी अपने घर पहुंच कर अपनी माता से अपने तथा उस अंगूठी के सम्वन्ध में अपथादिला करा पूछा । श्रेष्ठिपत्नी ने भी यथाघटित सारी घटना उप्ते सुना दी ।

सारी घटना सुन कर कुवेरदत्ता को संसार से विरक्ति हो गई। उसने प्रवर्तिनी साध्वी के पास प्रव्रज्या ग्रहण की ग्रौर निरतिचार पंचमहावर्तों का पालन वारती हुई वह उनके साथ विभिन्न क्षेत्रों में विचरण करने लगी। उसने प्रवर्तिनी से ग्राज्ञा लेकर वह ग्रंगुठी जिसके कारगा कि उसे निवेंद्र हुग्रा था, ग्रपने पास रख ली। विश्वद्व-चारित्र के पालन ग्रौर कठोर नगण्यरगा से कुछ ही वर्षो पण्चात्

#### कुँबेरदत्त कु० का ग्रा०] श्रुंतकेवली-लाल : ग्राचार्य प्रभवस्वामी

कुबेरदत्ता को अवधिज्ञान की उपलब्धि हो गई। जब कुबेरदत्ता को अवधिज्ञान से यह विदित हुग्रा कि उसका भाई कुबेरदत्त अपनी माता कुबेरसेना के साथ दाम्परय जीवन व्यतीत कर रहा है तो उसे सांसारिक प्राणियों की गईस्तीय एवं दयनीय स्थिति पर बड़ा आण्च्य हुग्रा। उसने मन ही मन विचार किया --''अज्ञान के कारण मानव कितना घोर अनर्थ कर डालता है। कुबेरसेना और कुबेरदत्त को प्रतिबोध देने हेतु उसने प्रवर्तिनी की आज्ञा से कुछ आर्याओं के साथ मथुरा की ओर विहार किया। वहां पहुंच कर कुबेरसेना गणिका के घर में ही एक निवासयोग्य स्थान मांग कर कुबेरदत्ता ने वहां रहना प्रारम्भ किया। कुबेरदत्त से कुबेरसेना को एक बालक की प्राप्ति हुई थी। उस बालक की कुबेरसेना बार-बार साघ्वी कुबेरदत्ता के पास लाने लगी।

कुबेरसेना और कुवेरदत्त को प्रतिबोध देने के लिये कुबेरदत्ता ने उस बालक को दूर से ही दुलारभरे स्वर में हुलराना प्रारम् किया – "ग्ररे ग्रो नन्हें मुन्ने ! रो मत, तू मेरा भाई है, देवर भी है, पुत्र भी है, मेरी सौत (विपत्नी) का पुत्र भी है । एक तरह से तू मेरा भतीजा भी है । काका भी है । ग्रो मुन्ने ! जिसका तू पुत्र है वह मेरा भाई भी है, पति भी है, पिता भी, पितामह भी, श्वमुर भी और पुत्र भी है । ग्ररे बालक ! और भी सुन ! में एक ग्रौर निगूढ़ तथ्य का उद्घाटन तेरे समक्ष करती हूं - ग्रो बच्चे ! जिस स्त्री के दर्भ से तू उत्पन्न हुग्रा है, वह मेरी माता है । वह मेरी सास भी, विपत्नो भी, आनूजाया भी, पितामही भी ग्रौर बहू भी है।"

साध्वी कुबेरदत्ता द्वारा म्रापने पुत्र का इस प्रकार का हुलराना सुन कर कुबेरदत्त चौंका । उसने वन्दन करने के पश्चात् साध्वी से प्रश्न किया – "साध्वीजी ! भ्राप इस प्रकार की परस्परविरोधी और म्रसम्बद्ध बातें क्यों और किस कारए। से कह रही हैं ? क्या म्रापकी बुद्धि में कोई भ्रान्ति हो गई है म्रयवा माप इस बालक के विनोद के लिये केवल कीडार्थ ऐसी अयोग्य बातें कह रही हैं ?"

साघ्वी कुबेरदत्ता ने उत्तर में कहा – "श्रावक ! में जो बातें कह रही हूं वे सब सच्ची हैं । मैं तुग्हारी वहिन वही कुबेरदत्ता हूं जिसके साथ तुम्हारा पाग्पिग्रहएग हो गया था श्रोर यह है हम दोनों की माता कुबेरसेना ।"

कुबेरसेना भौर कुबेरदत्त झाक्ष्चर्य से भवाक् हो साघ्वी की म्रोर निहारते ही रह गये ।

तत्पश्चात् साध्वी कुबेरदत्ता ने प्रपने अवधिज्ञान ढारा देखी हुई प्रनेक वातें उन दोनों को प्रमारापुरस्सर सुनाईं भौर नामांकित मुद्रिका की बात कही, जिन पर कुबेरदत्त ग्रौर कुबेरदत्ता के नाम ग्रंकित थे ।

साघ्वी कुबेरदत्ता के मुख से समस्त यथातथ्य वृत्तान्त सुन कर कुबेरदत्त को संसार से तीव्र वैराग्य हो गया। उसने भत्यन्त विषादभरे स्वर में भ्रपने आपको घिक्कारते हुए कहा – "शोक ! महाशोक ! ग्रज्ञानवश मेंने कैसा अकरएगिय, अनर्थभरा घोर कुकृत्य कर डाला । म्रात्मग्लानि म्रौर शोक से म्रभिभूत हो कुबेरदत्त ने उस बालक को मपनी समस्त सम्पत्ति का स्वामो बना कर साघ्वी कुबेरदत्ता को श्रद्धा-भक्तिपूर्वक नमन करते हुए कहा – "म्रापने मुभे प्रतिबोध दिया है । यह म्रापका मुभ पर बहुत बडा उपकार है । झब में मपना शेष जीवन म्रात्मसाधना में ही व्यतोत करूंगा ।"

यह कह कर कुबेरदत्त घर से निकल गया। उसने एक स्थविर श्रमण के पास जा कर भागवती दोक्षा ग्रहणा की ग्रौर निक्चल-निर्वेद के साथ विशुद्ध श्रमणाचार का पालन करते हुए अन्त में वह समाधिमरण द्वारा ग्रायू पूर्ण कर देवरूप से उत्पन्न हुन्ना।

कुबेरसेना भी बोध पाकर श्राविका-धर्म का एवं गृहस्थ योग्य नियमों का पालन करती हुई अपने घर में रहने लगी और साध्वी कुबेरदत्ता अपनी प्रवर्तिनी की सेवा में लौट गई।"

उपर्यु क्त ग्राख्यान सुनाने के पश्चात् जम्बूकुमार ने प्रभव से प्रश्न किया – "प्रभव ! ग्रब तुम ही बताओ कि उन तीनों को उपरिवर्णित वस्तुस्थिति का सही-सही बोध हो जाने के पश्चात् भी क्या कभी विषयभोगों के प्रति राग अथवा ग्रासक्ति हो सकती है ?"

```
प्रभव ने कहा – ''कभी नहीं ।''
```

जम्बूकुमार ने त्यागमार्ग को ग्रपनाने का ग्रपना हढ़ निश्चय दोहराते हुए कहा -- ''प्रभव ! कुबेरसेना ग्रादि उन तीनों प्राशियों में से कदाचित कोई मूढ़ता-व्या प्रमत्त हो विषयसेवन की ग्रोर प्रवृत्ति कर सकता है किन्तु मैंने ग्रपने गुरु के पास प्रमाश पुरस्सर विषयभोगों से होने वाले महान ग्रनथों को भच्छी तरह से समफ लिया है ग्रतः नेरे मन में विषय-भोगों के लिये कभी लेशमात्र भी श्रभि-लाया उत्पन्न नहीं हो सकती।''

प्रभव का मस्तक श्रद्धा से अवनत हो गया। उसने कहा -- "श्रद्धेय ! तथ्यों से ग्रोतप्रोत ग्रतिशय सम्पन्न ग्रापके वचनों को सुनकर ऐसा कौनसा चेतनाशील प्राणी है, जिसे प्रतिबोध नहीं होगा। किन्तु एक बात मैं ग्रापसे कहना चाहता हूं। बस्तुत: धन बड़े ही कठोर परिश्रम ग्रौर प्रयत्नों से प्राप्त होता है। ग्रापके पास ग्रपार् सम्पत्ति है। इस विपुल वैभव का उपभोग करने के लिये ग्राप कम से कम एक वर्ष तक तो गृहवास में रहिये ग्रौर षड्ऋतुग्रों के मनुकूल विषयभोगों का ग्रानन्द लेते हुए दीन-दु:सियों की सेवा कर इस द्रव्य का सदुपयोग करिये। फिर मैं भी मापके साथ प्रवजित होने को तैयार हूं।"

जम्बूकुमार ने कहा – "प्रभव ! पण्डित लोग सत्पात्रीं को दान देने में सम्पत्ति का सदुपयोग प्रशंसनीय बताते हैं न कि विषय सुखों की कामनाओं की पूर्ति में।" तत्पक्ष्वात् जम्बूकुमार ने अर्थ के अनुचित उपयोग के सम्बन्ध में एक गोपयुवक का दृष्टांत सुनाया जो इस प्रकार है :--

#### गोपयुवक का हब्टति

"ग्रंग जनपद के एक गोकुल में ग्रनेक समृद्ध गोपालक रहते थे, जिनके पास अगरिएत गायें तथा मैंसें थीं। एक बार डाकुग्रों के एक सज्ञक्त एवं सजस्त्र दल ने उस गोकुल पर आक्रमरए किया। डाकू लूट में मिले घन के साथ साथ एक ग्रत्यन्त सुन्दरी गोपयुवती को भी ग्रपने साथ ले गये जो एक पुत्र की मां थी। जाते समय डाकू उस युवती के पुत्र को गोकुल में ही छोड़ गये भौर उस गोपवधू को डाकू बेचने के लिये चम्पा नगरी में ले गये, जहां एक वेक्या ने उसे खरीद लिया।

वेश्या ने उस गोपवधू को नृत्य एवं संगीत कला तथा गणिकाकमें की उच्चकोटि की शिक्षा दिलाने का प्रबन्ध किया। कुछ ही वर्षों के प्रयास से वह गोपयुवति संगीत ग्रीर नृत्य कला में निष्णात एवं निपुरा गणिका बन गई। वृद्धा गणिका ने गणिका-कार्य में निपुरा उस गोपवधू के साथ एक रात्रि सहवास करने का एक लाख रुपया मूल्य रखा।

उधर गोकुल में रहे उस गोपवधू के पुत्र ने भी युवावस्था में प्रवेश किया । वह गोपयुवक घृतपात्रों से भरे अनेक गाडे लेकर बेचने के लिये एक दिन चम्पा नगरी में पहुंचा । घृत-विकय के पश्चात् उसने देखा कि प्रनेक युवक गणिकाओं के घरों में नृत्य संगीत का ग्रानन्द लूटते हुए यथेप्सित कीड़ाएं कर रहे हैं । उसके मन में भी विचार उठा कि यदि सुन्दर से सुन्दर गणिका के साथ कीड़ा का ग्रानन्द वह न ले सका तो फिर उसका सारा धन किस काम ग्रायगा । यह विचार कर वह युवक ग्रनेक गणिकाओं के सौन्दर्य को देखता हुग्रा गणिका बनी हुई उस गोपवधु के यहां जा पहुंचा । वह उसके सौन्दर्य पर मुग्ध हो, उसे मुंह-मांगा गुल्क दे ग्रीर रात्रि के समय ग्राने का कह कर ग्रपने गाडों के पास चला ग्राया ।

संध्या के समय वह गोपयुवक स्नानादि से निवृत्त हो सुन्दर वस्त्राभूषण पहन कर उस गरिएका के घर की म्रोर चल पड़ा। एक देवी ने अनुकम्पावश उस युवक को उस घोर अनाचार से बचाने के लिये सवरसा गौ का रूप धारए। किया भीर मार्ग के बीचों-वीच वैठ गंई। मार्ग में उस युवक का एक पैर मार्ग में पड़े मानव के मल से लिप्त हो गया। उस व्यक्ति ने मैले से भरा अपना पैर उस गाय के वछड़े की पीठ पर पोंछ डाला। मनुष्य की भाषा में बोलते हुए उस बछड़े ने अपनी माना मे पूछा – "मां! यह ऐसा कौन पुरुष है, जो विष्टा से भरा अपना पैर मेरे शरीर पर पोंछ रहा है?"

गौ ने भी मानव की बोली में उत्तर दिया – ''वस्स ! इस निकृष्ट नराषम पर कोध मन करना, यह ग्रभागा तो ग्रपनी माता के साथ सम्भोग करने जा रहा है । इस प्रकार का दुष्कृत्य करने वाला मानव यदि तेरे शरीर पर ग्रपना विष्टा-लिग्न पांव पोछे, तो यह कोई ग्राश्चर्य की वात नहीं है।'' यह कह कर गो प्रपने बछड़े के साथ प्रन्तर्धान हो गई ।

पशुग्नों क मुंह से अश्रुतपूर्व मानवभाषा मुन कर गोपयुवक को ग्राश्चर्य के साथ-साथ उनकी बात की प्रामास्मिकता पर भी विश्वास हुग्रा। उसने विचार किया कि डाकू लोगों ने उसकी माता का प्रपहरसा किया था। बहुत संभव है कि बह गस्मिका बन गई हो। क्षरमभर के ऊहापोह के पश्चात् उसने निश्चय किया कि बह उस गस्मिका के पास जाकर वास्तविकता का पता ग्रवश्य लगायगा।

अपने निश्चय के त्रनुसार गोपयुवक उस गरिएका के घर पहुंचा । चतुर गरिएका ने उस युवक के समक्ष स्वादिष्ट ध्रशन-पानादि प्रस्तुत कर नृत्य-संगीत श्रादि से उसका मनोरंजन करने का उपक्रम किया ।

युवा गोप ने कहा – "यह सब कुछ रहने दो । सबसे पहले तुम मुफे यह बताम्रो कि तुम कौन हो म्रीर कहां की रहने वाली हो ?"

गणिका ने उत्तर दिया – "तरुण ! तुमने मेरे जिन गुणों पर मुग्ध होकर उनके शुल्क के रूप में विपुल धन दिया है, उन गुणों के सम्बन्ध में तुम प्रपने मतलब की बात करो । तुम्हें मेरी उत्पत्ति ग्रथवा ग्रन्य परिचय से क्या प्रयोजन है ?"

युवक ने कहा – "तुम विश्वास करो, वास्तव में मुफे तुम्हारी उत्पत्ति के परिचय से ही प्रयोजन है, अन्य बातों से नहीं । कृपा कर बिना छुपाये अपना सारा इतिवृत्त सच-सच सुना दो ।"

युवक की बात सुन कर गणिका कुछ क्षणों के लिये ऊहापोहारमक विचार-सागर में डूबी रही पर अन्ततोगत्वा उसने अपने असुर-पक्ष एवं पितृपक्ष के मुख्य-मुख्य स्वजनों के नामोल्लेखपूर्वक अपने डाकुओं द्वारा ग्रपहरए। तथा गणिका द्वारा क्रय किये जाने आदि सभी घटनाओं का पूरा परिचय दे दिया।

युवा गोप लज्जित हो गणिका के चरणों पर गिर कर कहने लगा – "मां ! मैं ही तुम्हारा वह ग्रभागा पुत्र हूं, जिससे विलग कर तुम्हें डाकू उठा लाये थे । देव-क्रुपा से ग्राज हम दोनों माता ग्रौर पुत्र घोर ग्रनाचार से बच गये हैं ।"

तदनन्तर गोपकुमार वृद्धा गणिका को उसके कहे ग्रनुसार मूल्य चुका कर ग्रपनी मां को ग्रपने साथ गोकुल में ले गया।''

उपर्युक्त हल्टान्त सुनाने के पक्ष्वात् जम्बूकुमार ने प्रभव से पूछा – ''प्रभव ! यदि देवता द्वारा उस गोपयुवक को प्रतिबोध नहीं दिया जाता, तो उस दशा में उस युवा गोप के धन का उपयोग कैसा होता ?''

प्रभव ने कहा ''ग्रत्यन्त गईंगीय और नितान्त निन्दनीय ।

जम्बूकुमार ने एक ग्रौर प्रश्न किया – ''प्रभव ! माता-पुत्र का सम्बन्ध ज्ञात हो जाने पर क्या वह युवक गरिएका बनी अपनी उस माता के साथ कभी विषयोपभोग की श्रभिलाषा कर सकता है ?'' प्रभव ने तत्काल उत्तर दिया -- ''कभी नहीं, स्वप्न में भी नहीं।''

जम्बूकुमार ने कहा – "प्रतिबोध पाया हुआ प्रबुद्धचेता व्यक्ति ही सब प्रकार के प्रनाचारों से बच सकता है, न कि ग्रज्ञाननिद्रा से विमूढ़ बना हुआ व्यक्ति। वस्तुतः ज्ञान द्वारा ही सब प्रकार के दुखों तथा दुष्कृत्यों से परित्राण हो सकता है।"

इस बार प्रभव ने जम्बूकुमार को श्रद्धापूर्वक प्रणाम कर अनुनयपूरण स्वर में कहा - "स्वामिन् ! आप लोकधर्म के मनुरूप सभी कर्त्तव्यों का निर्वहन करते हुए पुत्र उत्पन्न कीजिये । पुत्र उत्पन्न करने से पितृगरण परम प्रसन्न होते हैं, क्योंकि पुत्र द्वारा किये गये तर्परण के माध्यम से उनका महान् उपकार होता है । विचक्षरण पुरुषों का यह कथन लोकविश्रुत है कि - पितृऋरण से उन्मुक्त (पुत्र उत्पन्न करने वाला) व्यक्ति मृत्यु के उपरान्त स्वर्ग में निवास करता है । लोकोक्ति प्रसिद्ध है कि मपुत्र की गति नहीं होती, उसे स्वर्ग की प्राप्ति नहीं होती ।

जम्बूकुमार ने प्रभव की युक्ति का उत्तर देते हुए कहा – "प्रभव ! तुमने पितृ-ऋएा से उन्मुक्त व्यक्ति के सम्बन्ध में स्वर्ग प्राप्ति की जो बात कही है, वह वस्तुतः सच नहीं है। मरने के पश्चात् सन्य भव में उत्पन्न पिता का उपकार करने की बुदि से किये गये अपने कार्य ढारा पुत्र उसका कभी-कभी बड़ा प्रपकार भी कर डालता है, जबकि दूसरे भव में गये हुए पिता को पुत्र की ग्रोर से वास्तव में किसी भी प्रकार की झान्ति नहीं मिलती । क्योंकि सभी प्राणियों को स्वयं ढारा किये गये शुभा-गुभ कर्मों का ही मुख एवं दु:ख रूप एल प्राप्त होता है, न कि किसी दूसरे के ढारा किये गये कर्म का । पिता की मृत्यु के पश्चात् पुत्र ढारा उसकी तृप्ति अथवा शान्ति के लिये किये गये कार्य से मृत प्राणी को तृप्ति अथवा शान्ति तो किसी भी दशा में नहीं मिल सकती । प्रत्यक्ष देखा जाता है कि एक प्रामान्तर में रहे हुए मित्र की भी श्राढ में ब्राह्यणों को खिलाये गये भोजन से तृप्ति नहीं होती, तो फिर लोकान्तर में स्थित जीव की इस प्रकार के तर्पण से कैसे तृप्ति हो सकती है ? जलादि तर्पण से तृप्ति के विपरीत कभी कुंयू प्रथवा चीटी ग्रादि जैसे छोटे-छोटे जन्तुग्रों के रूप में उत्तन्न हुए पिता को पुत्र ढारा उनके तर्पण हेतु छीटे गये जल से मृत्यु आदि का कथ्ट ग्रवश्य हो सकता है ।

लोकधर्म की असंगति के सम्बन्ध में मै तुम्हें एक ट्रष्टान्त सुनाता है, जो इस प्रकार है :--

#### महेरवरदत्त का भारुयान

"किसी समय ताम्रलिप्ति नामक नगर में महेश्वरदत्त नामक एक सार्थवाह रहता था । उसका पिता समुद्रदत्त ग्रत्यन्त छल-छद्म एवं लोभपूर्एं प्रवृत्ति के

ग्रिपुत्रस्य गतिर्नास्ति, स्वर्गो नैव च नैव च ! तस्मात्युत्रमुखं दृष्ट्वा, स्वर्गं गच्छन्ति मानवा: ।।

[वैदिक साहित्य]

कारए। मर कर उसी नगर में महिष की योनि में उत्पन्न हुन्ना ग्रौर महेश्वरदत्त की माता भी पतिवियोग के शोक से सन्तप्त हो चिन्तावस्था में काल कर उसी नगर में कुतिया के रूप में उत्पन्न हुई ।

महेक्वरदत्त की यूवा परनी गांगिला अपने घर में किसी वृद्धा का मंकुश न रहने के कारण स्वेच्छाचारिणी बन गई। एक दिन उसने एक सुन्दर युर्वेक पर भासक्त हो उसे रात्रि के समय अपने घर आने का संकेत किया। संध्याकाल के पृथ्वात् गांगिला ढार पर खड़ी हो अपने प्रेमी की प्रतीक्षा करने लगी । कुछ ही क्षणों की प्रतीक्षा के अनन्तर सुन्दर वस्त्राभूषणों से अलंकृत एवं शस्त्र धारण किये हुए वह जार पुरुष अपनी प्रतीक्षा में खड़ी गांगिला के पास पहुंचा । संयोगवग उसी समय महेक्वरदत्त भी उन दोनों-प्रेमी एवं प्रेमिका के मिलनस्थल पर जा पहुंचा । जारपुरुष ने भपने प्राणों को संकट में देख कर महेस्वरदत्त को मार डालने के उद्देश्य से उस पर तलवार का घातक वार किया। पर महेश्वरदत्त ने पटुतापूर्वक ग्रंपने ग्रापको उसके प्रहार से बचाते हुए उस जारपुरुष को ग्रंपनी तलवारे के प्रहार से ग्राहत कर दिया । घातक प्रहार के कारए वह जारपुरुष कुछ ही कदम चल कर लड़खड़ाता हुन्ना पृथ्वी पर गिर पड़ा। जारपुरुष ने भपने दुष्कृत्य के लिये पक्ष्वात्ताप करते हुए विचार किया - "मेरे जैसे सभाग को अपने दुराचार का तात्कालिक फल प्राप्त हो गया।" सरल भाव से म्रात्मालोचन करते हुए उसकी मृत्यु हो गई झौर वह गांगिला के गर्भ में झाया । गांगिला ने समय पर उसे पुत्र रूप में जन्म दिया। इस प्रकार महेश्वरदत्त का रात्र वह जारपुरुष महेश्वरदत्त का लाडला लाल बन गया। महेश्वरदत्त उसे अपने प्राणों से भी ग्रधिक प्यार करने लगा।

कालान्तर में महेश्वरदत्त ने अपने पिता का श्राद्ध करने का विचार किया श्रौर कुल परम्परानुसार उसने एक भेंसा खरीदा। संयोग की बात कि उसका पिता मर कर जिस भेंसे के रूप में उत्पन्न हुग्रा था वही भेंसा उसने खरीदा। उसने उस भेंसे को मार कर उसके मांस से तैयार की हुई भोज्य सामग्री से अपने पिता के श्राद्ध में ग्रामन्त्रित लोगों को भोजन खिलाया। श्राद्ध के पश्चात् दूसरे पिता के श्राद्ध में ग्रामन्त्रित लोगों को भोजन खिलाया। श्राद्ध के पश्चात् दूसरे दिन महेश्वरदत्त मद्यपान के साथ उस भेंसे के मांस को बड़ी रुचिपूर्वक खाने लया। वह ग्रपनी गोद में बैठे हुए उस जार के जीव-ग्रपने पुत्र को महिष-मांस के टुकडे खिला रहा था ग्रौर पास ही में कुतिया के रूप में बैठी हुई ग्रपनी मां को लाठी से मार रहा था। उसी समय एक मुनि भिक्षार्थ अमरण करते हुए महेश्वरदत्त के घर में ग्राये।

मुनि ने महेक्वरदत्त को अतिप्रसन्न मुद्रा में महिषमांस खाते, पुत्र को दुलार करते ग्रोर कुतिया को मारते देखा। मुनि ग्रपने प्रवधिज्ञान से वस्तुस्थिति को जान कर मन ही मन विचार करने लगे – ''प्रहो ! ग्रज्ञान की कैसी विडम्बना है। ग्रज्ञान के कारएा इस मानव ने ग्रपने सत्रु को तो गोद में ले रखा है, मां को पीट रहा है ग्रोर ग्रपने पिता के श्राद्ध में अपने पिता के जीव को ही मार कर स्वयं खाता है और ग्रन्य लोगों को भी खिलाता है ।''' वे 'ग्रहो ग्रकार्य' कह कर घर के द्वार से ही लौट गये ।

महेश्वरदत्त ने अपने मन में विचार किया कि मुनि बिना कुछ लिये ही ''अहो प्रकार्य'' कह कर घर के ढार से ही लौट रहे हैं, क्या कारण है ? मुनि से इसका कारण पूछना चाहिये, ऐसा सोच कर वह मुनि को स्रोजता हुमा उस स्थान पर पहुंचा जहां वे ठहरे हुए थे। महेश्वरदत्त ने मुनि को प्रणाम कर उनसे अपने घर से बिना भिक्षा लिये ही ''अहो प्रकार्य'' कह कर लौट माने का कारण पूछा।

साधु ने उत्तर दिया – ''भव्य ! मांसभोजियों के गृहों से, जहां मर्यादा का विचार न हो, भिक्षा ग्रहण करना हम अमरोों के लिये कल्पनीय नहीं है।' मांसाज्ञन नितान्त हिंसापूर्ण और जुगुप्सनीय है ग्रतः मांसभोजी कुलों में मैं भिक्षा ग्रहण नहीं करता। फिर तुम्हारे घर में तो………।'

ग्रपने ग्रन्तिम वाक्य को ग्रपूर्श छोड़ कर ही मुनि मौनस्थ हो गये। महेक्वरदत्त ने मुनि के चरशों में ग्रपना मस्तक रखते हुए बड़े ग्रनुनय-विनय के साथ वास्तविक तथ्य बताने की प्रार्थना की। इस पर मुनि ने ग्रपने ग्रवधिज्ञाण ढारा जाना हुग्रा महेक्वरदत्त के पिता, माता, जारपुरुष, महिष, कुत्ती ग्रौर पुत्र का सारा वृत्तान्त सुना दिया।

महेश्वरदत्त ने कहा – "भगवन् ! ग्रापने जो कुछ कहा, वह सत्य है पर क्या इन तथ्यों की पुष्टि में ग्राप कोई प्रमाएा प्रस्तुत कर सकते हैं ?" मुनि ने कहा – "कुतिया को तुम ग्रपने भण्डार-कक्ष में ले जाग्रो, उसे वहां जातिस्मररण ज्ञान हो जायगा श्रौर वह ग्रपने पंजों से ग्रांगन खोद कर रत्नों से भरा कलज्ज बता देगी।"

मुनि के कथनानुसार महेश्वरदत्त कुतिया को <mark>भपने घर के भण्डारकक्ष में</mark> ले गया । वहां जाते ही उसे पूर्वजन्म का स्मरएा हो माया मौर उसने भपने पंजों से कच्चा ग्रांगन खोद कर रत्नों से भरा चरू बता दिया ।

मुनि द्वारा म्रति निगूढ़ रहस्यों का प्रमारापुरस्सर भनावररए हो जाने पर महैम्बरदत्त को संसार से विरक्ति हो गई । उसने उन्हीं म्रवधिज्ञानी मुनि के पास श्रमण धर्म की दीक्षा ग्रहण कर ग्रपना उद्वार किया ।

| <sup>3</sup> कि न ग्रुहीता भिक्षा भगवन्, मुनिराह कल्पतेऽस्म        | ार्कः ।                         |
|--------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| न ससु पिशितालिवेश्मनि, महेक्वर: प्राह को हे                        | तुः । ।२७=।।                    |
| -                                                                  | [ जम्बूचरित्र, रत्नप्रभयूरिकृत] |
| <sup>१</sup> तेन न भिक्षे भिक्षां, मांसाशिकुलेष्वहं जुगुप्सायान् । |                                 |
| भवती बुहे विजेवादित्युक्त् वा स स्थितस्तूव्णीम् ॥२                 |                                 |
| ग्रस्तां हे जही होता. जातजातिस्मतिः सती ।                          | • • •                           |

ग्रन्तग्रह शुना नाता, जातजातस्मृतः सता । रत्नजातं तदेवा तन्नित्वातं दर्शयाज्यति ।। (वही) हष्टान्त के निष्कर्ष को समभाते हुए जम्बूकुमार ने कहा – "प्रभव ! लोकाचार की तो वस्तुतः इस प्रकार की स्थिति है । ग्रज्ञानान्धतम से त्रावृत्त मन वाले प्राणी ही इसे प्रमाणभूत मान कर झकरणीय कार्यों में प्रवृत्ति और करने योग्य कार्यों में निवृत्ति रखते हैं । परन्तु जिनके हृदय में ज्ञान का विमल प्रकाश हो चूका है, वे लोग कभी ऐसे कार्यों में प्रवृत्त नहीं होते ।

यह संसार दुःखों से ग्रोत-प्रोत है, इस बात को जो प्राणी ग्रनुभव करता है, उसे चाहिये कि वह संसार के समस्त प्रपंचों का परित्याय कर मोक्षप्राप्ति के लिये ग्रपनी पूरी शक्ति लगा कर निरन्तर प्रयत्न करता रहे।''

सुख के वास्तविक स्वरूप को समफने की जिज्ञासा लिये प्रभव ने जम्वू कुमार से अग्तिम प्रश्न किया – ''स्वामिन् ! विषयसुख में श्रौर मुक्तिसुख में क्या ब्रन्तर है ?

जम्बूकुमार ने उत्तर दिया -- ''प्रभव ! मुक्ति का सुख अनिर्वचनीय और निरुषम है। उसमें क्षणमात्र के लिये भी कभी कोई बाधा व्यवधान नहीं ग्राता इसलिये वह ग्रव्यावाध है, उसका कोई छोर नहीं, उसकी कभी कहीं परिसमाप्ति नहीं ग्रतः वह ज्रनन्त है और देवताओं के सुख से भी वह ज्रनन्तगुना अधिक है, जिसका वर्णन नहीं किया जा सकता इसलिये वह ग्रनिर्वचनीय है।

विषयजन्य तथाकथित सुख वस्तुतः सुख नहीं है, वह तो सुख की कल्पना ग्रौर विधम्बनामात्र है । ग्रशन, पान, विलेपन आदि का उपभोग करते समय सुख की सस्पना करता हुग्रा मानव वस्तुतः दुखों को ही निमन्त्रए। देता है । श्रनुभवियों ने ठीक ही कहा है कि भोग में रोग का भय है ।''

दुःस में सुख की कल्पना करने विषयक एक दृष्टान्त सुनाते हुए जम्बूकुमार ने कहा :---

#### वशिक् का हष्टान्त

"एक समय एक व्यापारी माल से कई गाड़े भर कर साथ के साथ देशान्तर जाता हुम्रा एक विकट ग्रटवी में पहुंचा। उस व्यापारी ने मार्ग में लेन-देन की मुत्रिया की दृष्टि से एक खच्चर पर खरीज (रेजगी, फुटकर सिक्को) से भरा एक वोरा लाद रखा था। जंगल में पहुंचते-पहुंचते फुटकर सिक्कों से भरा वह वोरा किसी तरह फट गया। परिएगमतः बहुत से पैसे मार्ग में ही बिखर गये। जात होने पर उस व्यापारी ने ग्रपने सभी गाडों को रोक दिया भौर राह में विखरी हुई रेजगी को ग्रपने ग्रादमियों की सहायता से वीनने लगा। सार्थ के रक्षकों ने उस व्यापारी से कहा- "क्यों कीडियों के बदले में करोड़ों की सम्पत्ति को खतरे में डाल रहे हो ? यहां इस भयावह वन में चोरों का बड़ा ग्रातंक है यतः गाडों को भीद्यतापूर्वक ग्रागे बढ़ने दो।" रक्षकों की उचित सलाह को ग्रस्वीकार करते हुए उस व्यापारी ने कहा – ''भविष्य का लाभ संदिग्ध है, ऐसी दशा में जो पास में है, उसका परित्याग करना बुढिमानी नहीं'' ग्रौर वह उन फुटकर सिक्कों को बीनंने में जुट गया ।

साय के ग्रन्य लोग ग्रौर सार्थ के रक्षक उस व्यापारी के माल से भरे गाड़ों को वहीं छोड़ कर भागे बढ़ गये । व्यापारी राह में बिखरे सिक्कों को बीनता रहा ग्रौर बेष सार्थ रक्षकों के साथ-साथ उस घने जंगल से पार हो गया।

उस व्यापारी के साथ रक्षकों को न देख कर चोरों के एक दल ने माक्रमण किया भौर वे व्यापारी का सारा माल लूट कर ले गये ।''

जम्बूकुमार ने इष्टाग्त को दार्थ्टान्तिकरूप से घटित करते हुए कहा – "जो मनुष्य विषयों के तुच्छ मौर नाममात्र के तथाकथित सुख में ग्रासक्त हो भावी मोक्ससुब की प्राप्ति का प्रयास छोड़ देते हैं, वे संसार में चनन्तकाल तक भ्रमण करते हुए उसी प्रकार क्षोक और दुःख से प्रस्त रहते हैं, जैसे कौड़ियों के लोभ में करोड़ों की सम्पत्ति गंवा देने वाला यह व्यापारी।"

#### ्रत्रमं का आरमचितन

अम्बूकुमार ढारा कही गई हित-मित-तथ्य-युक्ति भौर विरक्तिपूर्ण उपर्युक्त बातों को सुनने के पश्चात् प्रभव के भन्तचंक्षु कुछ उन्मीलित हुए, उसके हृदय में एक प्रकार की हलचल सी प्रारम्भ हुई। उसके ग्रन्तमंन में विचारों का फव्यारा फूट पड़ा। उसने सोचा – "यह म्रतिशय कान्त, परम सुकुमार, सुधांशु से भी सौम्य, सर्वांगसुन्दर एवं मनमोहक प्रनुपम स्वरूप, कुबेरोपम अपरिमित वैभव, सुरवालाभों के समान भनिन्दा सौन्दर्य एवं सर्वगुरा सम्पन्न भाठ पल्लियां, भव्य-भवन भौर सहज सुलभ प्रचुर भोग सामग्री – इन सब का तृरावत् परित्याग कर एक भोर जम्बूकुमार मुक्तिपथ के पथिक बन रहे हैं। इसके विपरीत दूसरी भोर में भपने पांच सौ साथियों के साथ दूसरे लोगों की उनके ढ्वारा कठोर परिश्रम से उपाजित सम्पत्ति लूटने के जधन्य दुष्कृत्य में रात-दिन निरत हूँ। मैंने अगरित लोगों को उनकी प्रिय सम्पत्ति से वंचित करके रुलाया है, उनके सर्वस्य का भपहरएा कर उनके जीवन को दुखमय बना डाला है। हाय ! मैंने लूट-मार झौर चोरी के मनैतिक, ग्रसामाजिक भौर घृष्णित कार्य को भ्रपना कर घोरातिघोर पाप -पुंजों का उपार्जन कर लिया है। निश्चित रूप से मेरा भविष्य बड़ा ही भीषरा, दुःखरायी-भौर मन्यक्तारपूर्ण है।"

अपने कुकर्मों का फल कितना दारुए। मौर भयावह होगा ? यह विचार माते ही प्रभव सिहर उठा। उसने तत्काल टढ़ निश्चय किया कि मब वह सब प्रकार के पापपूर्ए कार्यों का परित्याग कर एवं समस्त विषयोपभोगों से विरक्त हो मपने बिगड़े भविष्य को सुधारने में भौर मात्मकल्याए। में जूट जायगा।

मन ही मन यह निक्ष्य कर प्रभव ने घपना मस्तक जम्बूकुमार के चरणों पर रक्षते हुए हाथ जोड़ कर कहा – "स्वामिन् ! धाप मेरे गुरु हैं झौर में झापका शिष्य । म्रापने मुक्ते मोक्ष का मार्ग दिखा दिया है । मैंने यह हढ़ निश्चय कर लिया है कि मैं ब्रब क्रापके साथ ही प्रंव्रजित हो कर जीवनभर ग्रापकी सेवा करूंगा । ग्राप मुक्ते शिष्य रूप से स्वीकृत करें ।"

जेम्बूकुमार ने स्वीकृति सूचक स्वर में कहा – "ग्रच्छा।" जुम्बूकुमार द्वारा स्वीकृति सूचक शब्द के उच्चारण के साथ ही प्रभव के पांच सौ स्तंभित साथी स्तंभन से विमुक्त हो गये। प्रभव ने प्रपने सब साथियों को झादेश दे कर सब सम्पत्ति को जहां से हटाया था वहां यथास्थान रखना दिया और वह जम्बूकुमार से ग्रनुमति ले कर दीक्षार्थ अपने पिता की आज्ञा लेने हेतु तत्काल अपने साथियों सहित जयपुर नगर की झोर प्रस्थान कर गया।

#### प्रमय की बीक्षा झौर साधना

घर पहुंच कर प्रभव कुमार ने ग्रपने कुटुम्बियों से ग्राज्ञा प्राप्त की भौर दूसरे ही दिन ग्रपने ४०० साथियों के साथ सुधर्मा स्वामी की सेवा में उपस्थित हो ग्रार्य जम्बू के ग्रनन्तर उनके २६ आत्मीयों एवं ग्रपने ४०० साधियों के साथ भागवती दीक्षा ग्रहण कर ली । इस प्रकार डाकुग्रों एवं लुटेरों के ग्रग्रणी प्रभव साधकों के ग्रग्रणी प्रभवस्वामी बन गये । जैसा कि जम्बूस्वामी के प्रकरण में पहले बताया जा चुका है, कुछ ग्रन्थकार जम्बू के पश्चात् कालान्तर में प्रभव का दीक्षित होना मानते हैं पर इस सम्बन्ध में कोई ठोस प्रमाण उपलब्ध नहीं होते । दीक्षा ग्रहण के समय ग्रार्थ प्रभव की ग्रदस्या ३० वर्ष की यी । ग्रार्य प्रभव विवाहित ये ग्रथवा ग्रविवाहित, एतद्विषयक कहीं कोई स्पष्ट उल्लेख उपलब्ध नहीं होता ।

दीक्षा-ग्रहण के पश्चात् ग्रायं प्रभव ने विनयपूर्वक श्रायं जम्बूस्वामी के पास ११ ग्रंगों एवं १४ पूर्वों का सम्यक् रूप से अघ्ययन किया ग्रोर प्रनेक प्रकार की कठोर तपश्चर्याएं कर के तपस्या की प्रचण्ड ग्रग्नि में अपने कर्मसमूह को ईधन की तरह जलाने लगे। दीक्षित होने के पश्चात् ६४ वर्ष तक उन्होंने जम्बू-स्वामी की सेवा करते हुए साधक के रूप में श्रमणा धर्म का पालन किया। तदनन्तर वीर निर्वाण संवत् ६४ में ग्रायं जम्बूस्वामी द्वारा ग्राचार्यपद प्रदान किये जाने ग्रीरग्रायं जम्बूस्वामी के निर्वाण के पश्चात् प्रभवस्वामी ग्राचार्यं बने। ग्रपनी मात्मा के उद्धार के साथ-साथ प्रभवस्वामी ने युगप्रधान ग्राचार्य के रूप में भगवान् महावीर के शासन की बड़ी निष्ठा ग्रोर लगन के साथ महती सेवा एवं प्रभावना की।

### उत्तराधिकारी के लिये जिन्तन

एकदा रात्रि के समय आचार्य प्रभवस्वामी योगसमाधि लगाये घ्यान में मग्न थे। शेष सभी साधु निद्रा में सो रहे थे । अर्ढरात्रि के पश्चात् घ्यान की परिसमाप्ति पर उनके मन में विचार आया कि उनके पश्चात् भगवान् महावीर के सुविशाल धर्मसंघ का सम्यक् रूपेस संचालन करने वाला पट्टघर बनाने योग्य कौन है ? उन्होंने श्रमएगसंघ के म्रपने सभी साधुग्रों की मोर घ्यान दिया पर उनेमें से एक भी साधु उन्हें ग्रपनी श्रभिलाषा के मनुकूल नहीं जंचा। तत्पण्चात् उन्होंने ग्रपने साधुसंघ से घ्यान हटा कर जब मन्य किसी योग्य व्यक्ति को खोजने के लिये श्रुतज्ञान का उपयोग लगाया, तो उन्होंने प्रपने ज्ञानबल से देखा कि राजगृह नगर में वरस गोत्रीय बाह्यएग सय्यभव भट्ट, जो कि उन दिनों यज्ञानुष्ठान में निरत है, वह भगवान् महावीर के धर्मसंघ के संचालन के भार को बहन करने में पूर्यारूपेग समर्थ हो सकता है।

दूसरे ही दिन गएानायक प्रभवस्वामी व्रपने साधुव्यों के साथ विहार करते हुए राजगृह नगर पघारे । वहां पहुंचने पर उन्होंने अपने दो साधुव्रों को ब्रादेश दिया – ''श्रमएो! तुम दोनों सय्यंभव ब्राह्मएा के यज्ञ में भिक्षार्थ जाश्रो । वहां जब ब्राह्मएा लोग तुम्हें भिक्षा देने से इन्कार कर दें तो तुम उच्च स्वर से निम्न श्लोक उन लोगों को सुना कर पुनः यहां लौट ब्राना –

"श्रहो केष्टमहो कष्टं, तत्वं विज्ञायते न हि।'

अर्थात् - अहो ! महान् दुःस्ट्र की बात है, बड़े शोक का विषय है कि सही तत्व (परमार्थ) को नहीं समफा जा रहा है ।

इस प्रकार ग्राचार्य के संकेतानुसार तत्काल दो साधु भिक्षार्थ राजगृह नगर को ग्रोर प्रस्थित हुए ग्रौर सय्यंभव भट्ट के विशाल यज्ञ-मंडप में पहुंच कर भिक्षार्थ खड़े हुए । वहां यज्ञ में भाग लेने हेतु उपस्थित विद्वान बाह्य एगें ने उन दोनों साधुग्रों को यज्ञान्न की भिक्षा देने का निषेध कर दिया ।

इस पर प्रभवस्वामी की आज्ञानुसार मुनि-युगल ने उच्च स्वर में उपरि-लिखित ग्लोक का उच्चारएा किया भौर वे अपने स्थान की म्रोर लौट पड़े।

मुनि-युगल द्वारा उच्चारए। किये गये उपरोक्त श्लोक को जब यज्ञानुष्ठान में निरत, पास ही में बैठे हुए सय्यंभव भट्ट ने सुना तो वह इस पर ईहापोह करने लगा। वह इस बात को भलीभांति जानता था कि जैन श्रमए। किसी दशा में प्रसत्य-भाषए। नहीं करते। प्रतः उसके मन में वास्तविक तत्वज्ञान के सम्बन्ध में प्रनेक प्रकार की शंकाएं उठने लगीं। सय्यंभव के श्रन्तमंन में उठे श्रनेक प्रकार के संशयों के तूफान ने जब उसे बुरी तरह भक्तभोरना प्रारम्भ किया, तो उसने यज्ञ का प्रनुष्ठान करवाने वाले भपने उपाध्याय से प्रश्न किया – "पुरोहितप्रवर ! वास्तव में तत्व का सही रूप क्या है ?"

उपाध्याय ने उत्तर में कहा – "यजमान ! सही ज्ञान का सार यही है कि वेद स्वर्ग ग्रौर मोक्ष देने वाले हैं । जिन्होंने तत्वज्ञान को जान लिया है, वे कहते हैं कि वेदों के ग्रतिरिक्त ग्रौर कोई तत्व नहीं है ।"

इस पर सय्यंभव भट्ट ने कुद्ध स्वर में कहा – ''सच, सच बतांग्रो कि तरव क्या है, प्रन्यथा में तुम्हारा सिर घड़ से प्रलग कर दूँगा ।'' यह कह कर सय्यंभव भट्ट ने प्रपनी तलवार म्यान से बाहर निकाल ली । उपाध्याय ने काल के समान करवाल लिये अपने जजमान को सम्मुख देख कर सोचा कि ग्रंथ सच्ची बात बताये बिना प्राएरक्षा असंभव है। यह विचार कर उसने कहा मईत् भगवान् द्वारा प्ररूपित धर्म ही वास्तविक तत्व झौर सही धर्म है। इसका सही उपदेश यहां विराजित झाचार्य प्रभव से तुम्हें प्राध्त करना चाहिये।"

उपाध्याय के मुख से सच्ची बात सुन कर सय्यंभव बड़ा प्रसन्न हुमा। उसने समस्त यत्नोपकरएा मौर यज्ञ के लिये एकत्रित पूरी की पूरी सामग्री उपाध्याय को प्रदान कर दी मौर स्वयं खोज करते हुए माचार्य प्रभव की सेवा में जा पहुंचा। सय्यंभव भट्ट ने माचार्य प्रभव के चरएों में प्रएााम करते हुए उनसे मोक्षदायक धर्म का उपदेश-देने की प्रार्थना की ।

ग्राचार्य प्रभव ने सम्यक्त्व सहित ग्रहिसा, सत्य, ग्रचौर्य, ब्रह्मवर्य गौर भ्रपरिग्रह रूप धर्म की महिमा समभाते हुए सय्यंभव से कहा कि वस्तुतः यही वास्तविक तत्व, सही ज्ञान भौर सच्चा धर्म है। इस वीतराग मार्ग की साधना करने वाला जन्म, जरा, मरएग के बन्धनों से सदा-सर्वदा के लिये छुटकारा पा कर ग्रक्षय मुख की प्राप्ति कर लेने में सफल होता है।

ग्राचार्य प्रभव के मुख से शुद्ध मार्ग का उपदेश सुन कर सय्यभव भट्ट ने तत्काल ही प्रभवस्वामी के पास श्रमे दीक्षा ग्रहए। कर ली । ग्राचार्य प्रभव द्वारा स्वय्यंभव भट्ट को प्रतिबोध दिये जाने का यह उदाहरए। इस वात का प्रमाए। है कि हमारे महान ग्राचार्य भपने ग्रात्मकस्याए। के साथ-साथ भविष्य में ग्राने वाली भष्य प्राणियों की पीढ़ियों को कल्याए। का मार्ग बताने दाली श्रमए। परम्परा को सुदीर्ष काल तक स्थायी ग्रीर सशक बनाने के लिये भी ग्रहनिश प्रयत्नज्ञील रहते थे।

#### मार्थ प्रभव का स्वर्गमन

डाकुझों के झधिनायक प्रभव ने ३० वर्ष की भरपूर युवावस्था में दीक्षित हो कर ६४ वर्ष के सुदीर्थ काल तक अतिकठोर संयम का पालन किया और ११ वर्ष तक ध्रमए। संथ के गौरव-गरिमापूर्ए झाचार्य पद पर अधिष्ठित रह कर ७५ वर्ष तक स्व और पर का कल्याए। किया । इस प्रकार के उदाहरए। संसार के इतिहास में विरले ही उपलब्ध होते हैं। झन्त में १०५ वर्ष की झायु में महान् राजवि झाचार्य प्रभव ने झपना झन्त समय सन्निकट समक अपने झिष्य सम्यंभव को झपना उत्तराधिकारी घोषित किया और अनशनपूर्वक १०५ वर्ष की झायु भूए। कर वीर निर्वाए। संवत् ७५ में स्वर्गगमन किया।

#### दिगम्बर परम्परा की मान्यता

दिगम्बर मान्यता के सभी प्रन्थों झौर पट्टावलियों में भगवान् महाबौर के धर्मसंघ के झाचार्यों की परम्परा में झार्य जम्बू के पत्रचात् झार्य प्रभव के स्थान पर विष्णु को झाचार्य माना गया है। यह पहले बताया जा चुका है कि दिगम्बर परम्परा के मान्य ग्रन्थ उत्तर-पुराएा (पर्व ७६) में जम्बूस्वामी के शिष्य के रूप में भव नामक मुनि का ग्रीर पं० राजमल्ल ने 'जम्बूचरितम्' में प्रभव का उल्लेख किया है। जम्बूचरितम् में यह भी बताया गया है कि जम्बूस्वामी के निर्वाएा से कुछ दिन पश्चात् पिशाचादि द्वारा दिये गये घोर उपसर्गों के परिएाामस्वरूप विद्युच्चर ग्रीर उसके साथ दीक्षित हुए प्रभव ग्रादि ५०० दस्यु राजकुमारों की मृत्यु हो गई ग्रीर वे सब देव बने। उपरोक्त दोनों ग्रन्थों में इससे ग्रधिक प्रभव का कोई परिचय नहीं दिया गया है।

जम्बूस्वामी के पक्ष्चात् भगवान् महावीर के धर्मसंघ के ब्राचार्य, ब्रायं प्रभव बने म्रथवा भार्य विष्णु - ग्रपरनाम नन्दि बने - यह एक बड़ा ही जटिल, महत्त्वपूर्ण ग्रौर नाजुक प्रश्न है । भगवान् महावीर के निर्वाण के पश्चात् की ग्राचार्य परम्परा के सम्बन्ध में ग्राय जम्बू तक सचेलक झौर ग्रचेलक दोनों परम्पराओं में प्रायः मतैक्य ही दृष्टिगोचर होता है । इन्द्रभूति गौतम को प्रथम पट्टधर मानने न मानने से कोई विशेष अन्तर नहीं पड़ता क्योंकि उसमें विभेद को कोई गन्ध नहीं ग्राती । मचेलक परम्परा इन्द्रभूति को प्रथम पट्टधर मानती है तो सचेलक परम्परा उन्हें पट्टधर पद से भी ग्रधिक गरिमापूर्या गौरव और सम्मान देती है । परन्तु जम्बूस्वामी का उत्तराधिकारी कौन बना इस प्रश्न को लेकर क्वेताम्बर और दिंगम्बर परम्परा के मतभेद का सूत्रपात होता है। यह मतभेद माचार्य विष्णु ग्रपरनाम नन्दि से प्रारम्भ होकर नन्दिमित्र – ग्रपरनाम. नन्दि, अपराजित भौर बाचार्य गोवर्धन तक चलता है । अन्तिम श्रुतकेवली ब्राचार्य भद्रबाहु को दोनों परम्पराएं समान रूप से मपना अन्तिम चतुर्दशपूर्वधर आचार्य मानती हैं। माचार्य भद्रबाहु के पश्चात् पुनः यह मतभेद प्रारम्भ होता है झौर उसके पश्चात् कहीं इन दोनों परम्पराभों में एतद्विषयक मतैक्य के दर्शन नहीं होते । कासान्तर में यतिवृषभ के गुरु झार्य मंझु झौर नागहस्ति का काल ही एक ऐसा काल कहा जा सकसा है जिसमें ये दोनों परम्पराएं संभवतः एक दूसरी के निकट संपर्क में आई हों।

जम्बूस्वामी के उत्तराधिकारी के नामभेद को देखकर म्रनेक विद्वानों ने मपना यह मभिमत व्यक्त किया है कि संभवतः जम्बूस्वामी के निर्वाण के पश्चात् ही भगवान महावीर के धर्मसंघ में अवेताम्बर मौर दिगम्बर – इस प्रकार के भेद के बीज का थपन हो चुका था। पर उन विद्वानों के इस मभिमत को दोनों परम्पराएं समान रूप से मस्थीकार करती हैं। जम्बूस्वामी के पश्चात् माचार्यों के नाम के सम्बन्ध में मतभेद होने के उपरान्त भी न श्वेताम्बर परम्परा इस बात को मानने के लिये तैयार है मौर न दिगम्बर परम्परा ही कि मार्यं जम्बू के निर्वाण के पश्चात् ही श्वेताम्बर मौर दिगम्बर – इस प्रकार की दो शाखामों में भगवान महावीर का धर्मसंघ विभक्त हो गया।

इन सब तथ्यों को घ्यान में रसते हुए विचार किया जाय तो यह स्पष्ट हो जायगा कि यह एक ऐसा प्रश्न है, जिसका समाधान करना कोई साघारए। कार्य नहीं। इस सम्बन्ध में गहन शोध की ग्रावश्यकता है। एतद्विषयक शोध-कार्य में जो कतिपय तथ्य सहायक सिद्ध हो सकते हैं, उन तथ्यों को यहां रखा जा रहा है :-

(१) दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में विष्णुनन्दि को जम्बूस्वामी का उत्तराधिकारी (पट्टघर) तो माना गया है पर कहीं पर यह स्पष्ट रूप से उल्लेख नहीं किया गया है कि वे जम्बूस्वामी के शिष्य थे ग्रथवा ग्रौर किसी के ।

(२) जिस प्रकार क्वेताम्बर परम्परा के प्रन्यों में जम्बूस्वामी के पट्टघर प्रभवस्वामी का विस्तार के साथ परिचय दिया गया है, उस प्रकार दिगम्बर परम्परा के प्रन्यों में क्रार्य विष्णु का कोई परिचय नहीं दिया गया है।

(३) दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में प्रभव का उल्लेख किया गया है पर श्वेताम्बर परम्परा के एक भी प्राचीन ग्रन्थ में जम्बूस्वामी के उत्तराधिकारी इन विश्वगूनन्दि का कहीं नामोल्लेख तक उपलब्ध नहीं होता ।

ग्राशा है दोनों परम्पराझों के विद्वान् इस सम्बन्ध में गहन शोध के पश्चात् समुचित प्रकाश डालने का प्रयास करेंगे !

#### ४. बाचार्य सम्यंभव

भगवान् महावीर के तृतीय पट्टघर प्राचार्य प्रभवस्वामी के पण्चात् वीर निर्वाण संवत् ७१ में चतुर्थ पट्टघर प्राचार्य सय्यभव हुए । प्राप वत्स गोत्रीय बाह्यल कुल के विशिष्ट बिद्वान् थे । २८ वर्ष की वय में प्राचार्य प्रभव स्वामी के उपटेज से प्रभावित होकर, जिस समय सय्यभव ने श्रमण-दीक्षा ग्रहण की, उस समय उनके परिवार में केवल उनकी युवा पत्नी विद्यमान थी ।

मपनी पत्नी को ग्रसहायावस्था में छोड़कर सय्यंभव के दीक्षित होने पर नगर के नागरिक बड़े खेद के साथ निश्वास छोड़ते हुए बोले -- ''भट्ट सय्यंभव जैसा संसार में म्रन्य कौन इतना वज्बहूदय होगा जो भ्रपनी युवती, सुन्दरी, सती स्त्री को एकाकिनी छोड़कर संयम-मार्ग का पषिक बना हो। एक पुत्र भी यदि होता तो उस मामालता के सहारे इस युवती का जीवन इतना दूभर नहीं होता।"

#### ধালনি নতক

उसी दिन पास-पड़ौस की स्त्रियों ने सय्यंभव की पत्भीसे पूछा -- "सरले क्या तुम्हें माशा है कि तुम्हारी कुक्ति में भट्ट कुल का कुलभवीप मा चुका है ?" सज्जा से म्ररुएमुखी सय्यंभव की पत्नी ने मपने मंचल में मुह झुपाने क उपक्रम करते हुए ईवत् स्मित के साथ उस समय की बोलचाल की भाषा में छोट सा उत्तर दिया -- "मएागं" (मनाक) जिसका मर्थ होता है - हां, कुछ है।

३१६

• कर्ए-परम्परा से विद्युत् वेग की तरह यह समाचार सय्यंभव भट्ट के परिजनों तथा पुरजनों में फैल गया भौर सब ने परम हर्ष भौर सतोष का मनुभव किया।

समय पर भाता के नीरस जीवन में माशा-सुधा का सिचन करते हुए. सय्यंभव के धर में पुत्र ने जन्म ग्रहरण किया। माता के "मरणगं" शब्द से उस शिशु के मागमन की पूर्व सूचना लोगों को प्राप्त हुई यी मतः सब ने उस शिशु का नाम "मरणक" रखा। माता ने ग्रपने पुत्र मरणक के प्रति माता भौर पिता दोनों ही रूप में म्रपना कर्त्तव्य निभाते हुए बड़े स्नेहपूर्वक उसका लालन-पालन किया।

दितीया के चन्द्र की तरह कमशः बढ़ते हुए बालक मएक ने आठ वर्ष की वय में पदार्पएा किया शौर प्रपने समवयस्क बालकों के संय खेलने के साथ ही साथ म्रघ्ययन भी करने लगा। बालक मएक प्रारम्भ से ही वड़ा भावुक ग्रौर विनय-शील था। उसने एक दिन म्रपनी माता से प्रश्न किया – "मेरी म्रच्छी मां! मैंने मेरे पिता को कभी नहीं देखा, बतलाग्रो मेरे पिता कौन मौर कहां हैं?"

माता ने प्रपनी प्रांसों में उमड़ते हुए प्रश्नुसागर को बलपूर्वक रोकते हुए धैर्य के साथ कहा - "वत्स ! जिस समय तुम गर्भ में थे, उसी समय तुम्हारे पिता ने श्रमणधर्म की दीक्षा ग्रहण कर ली थी। एकाकिनी मैंने ही तुम्हारा लालन-पालन किया है। पुत्र ! जिस प्रकार तुमने प्रपने पिता को नहीं देखा, ठ्वैक उसी प्रकार तुम्हारे पिता ने भी तुम्हें नहीं देखा है। तुम्हारे पिता का नाम सय्यंभव भट्ट है। जिस समय तुम गर्भ में प्राये थे, उस समय उन्होंने एक यज्ञ का प्रनुष्ठान प्रारम्भ किया था। उसी समय दो धूर्त जैन श्रमण ग्राये ग्रीर उनके घोखे में प्राकर तेरे पिता ने उनके पीछे-पीछे जा मेरा ग्रीर प्रथने घर-द्वार का परित्याग कर जैन-श्रमण-दीक्षा ग्रहण कर ली। यही कारण है कि तुम पिता-पुत्र परस्पर एक दूसरे को ग्रभी तक नहीं देख सके हो।"

माता के मुख से भपने पिता का सारा वृत्तान्त सुनकर बालक मरशक के हूदय में भपने पिता सय्यंभव ग्राचार्य को देखने की उत्कट ग्रभिलाषा जाग उठी ग्रीर एक दिन ग्रपनी माता को पूछ कर वह भपने पिता से मिलने के लिये घर से लिकल पड़ा।

भाषार्यं सय्यंभव उन दिनों भपने जिथ्य-समुदाय के साथ दिविध ग्राम नगरों में विहार करते हुए चम्पापुरी पघारे हुए थे। सुयोग से बालक मराक भी पिता की खोज में घूमता-घामता चम्पा नगरी जा पहुंचा। वास्तव में जिसकी जो सच्ची सगन होती है वह मन्ततोगत्वा पूरी होकर ही रहती है। कहा भी है :--

"बिहि के जिहि पर सत्य सनेहू, सो तिहि मिलत न कछु सन्देहू ।"

पुष्पोदय से मरगक की मनोकामना पूर्ण हो गई। उसने नगरी के बाहर बौच-विवृत्ति के सिवे झाये हुए एक मुनि को देला। "सवश्य ही ये मेरे पिता के सहवोनी जूनि होंवे" – इस विचार के साते ही सहसा मरगक के हृदय में बड़ी

बालपि मराक

प्रसन्नता हुई। उसने मुनि के पास पहुंच कर बड़े विनय से उन्हें वन्दन किया। मुनि भी कमल- नयन सुन्दर म्राकृति वाले बालक को देखकर सहज स्नेह भरी दृष्टि से उसकी म्रोर देखने लगे। एक दूसरे को देखकर अनायास ही दोनों के हृदय में म्रानन्द की ऊमियां तरंगित होने लगीं।

बालक द्वारा वन्दन किये जाने के पश्चात् ग्राचार्यश्री ने स्नेह-गद्गद स्वर में बालक से पूछा – "वरस ! तुम कौन हो, किसके पुत्र हो, कहां से ग्राये हो ग्रौर कहां जा रहे हो ?"

उत्तर में बालक मएक ने मधुर स्वर में कहा - "देव ! मैं राजगृह नगर निवासी वरस गोत्रीय ब्राह्मएा सय्यंभव भट्ट का पुत्र हूं। मेरा नाम मएक है। मैं जिस समय माता के गर्भ में था, उसी समय मेरे पिता घर-द्वार और मेरी माता के स्नेहसूत्र को तोड़कर श्रमएा-धर्म में दीक्षित हो गये। मैं राजगृह नगर से उन्हें अनेक नगरों झौर झामों में ढूंढता हुुझा यहां झाया हूं। भगवन् यदि ! झाप मेरे पिताजी को जानते हों तो कृपा कर मुभे बताइये कि वे कहां हैं? मुभे यदि वे एक बार मिल जायं तो मैं उनके पास प्रव्रज्या ग्रहण कर सदा के लिये उन्हीं के चरणों की सेवा में रहना चाहता हूं।"

बालक मराक के मुंह से यह मुनकर भाषायें सय्यंभव की मनोदशा किस प्रकार की रही होगी, यह केवल मनुभवगम्य ही है।

समुद्र के समान गम्भीर झाचार्य सग्यंभव ने झद्भुत वैर्य के साथ स्नेह सनी निगूढ़ भाषा में कहा - "झायुष्मन् वस्स ! मैं तुम्हारे पिता को जानता हूं। वे केंवल मन से ही नहीं अपितु तन से भी मुंभ से अभिन्न हैं। तुम मुफ्रे उनके तुल्य ही समफ कर मेरे पास प्रवज्या प्रहण कर सो।''

मराक सय्यंभवसूरि के साथ हो लिया और सूरि उसे घ्रपने साथ लेकर माश्रय-स्थान की भोर लौटे।

उपाश्रय में झाने पर बालक मएाक को जब ग्रन्य मुनियों से यह झात हुआ कि जिनके साथ यह जंगल से उपाश्रय में झाया है, वे ही भाचार्य सय्यंभव हैं, तो ग्रपने भान्तरिक जानन्दातिरेक को बिना किसी पर प्रकट किये वह मन ही मन बड़ा प्रमुदित हुआ। अस्किबिह्बूल एवं हर्षविभोर हो वह ग्रपने पिता के चरएों पर गिर कर प्रार्थना करने लगा – "भगवन् ! मुझे जीध्र ही श्रमएा-दीक्षा प्रदान कीजिये, श्रव मैं भाषसे पूषकु नहीं रहुंगा।"

वालक मएएक की प्रबस भाषना देखकर भाषार्य सप्यंभव ने भी उसे सम्पूर्ए सावब-विरसिरूप अमुएधर्म की दीक्षा प्रदान कर दी। वालक मएएक जो कल तक खेलकूद में प्रमोद नाल रहा था, भाष एक बार्लीय के रूप में मुक्तिपथ का सच्या परिक बन गया। प्राक्तन संस्कारों का कितना जवरदस्त प्रभाष है कि उपदेश और बेरद्दा की मी जावश्यकता नहीं पड़ी ?

184

#### दशवैकालिक की रखना

मएक ने दीक्षित होकर जब मार्चार्य सय्यंभव को मात्मसमर्पए कर दिया तो वे मएंक के मात्मकल्याए की दिशा में विचार करने लगे। श्रुतज्ञान में उपयोग लगा कर उन्होंने देखा कि इस बालर्षि की म्रायु केवल ६ मास की ही मर्वशिष्ट रह गई है। इस मति स्वल्प काल में बालक मुनि ज्ञान भौर किया, दोनों ही का सम्यक्रूपेएा माराधन कर के किस प्रकार प्रपना मात्मकल्याएा साथ सकता है इस पर चिन्तन करते हुए माचार्य सय्यंभव को घ्यान माया कि "चतुर्दश पूर्वों का पारगामी विद्वान मुनि या १० पूर्वघर कभी विशेष कारए के उपस्थित होने की दशा में स्वन्पर कल्याएा की कामना से पूर्व-श्रुत में से मावश्यक ज्ञान का उदार कर सकते हैं। बालक मुनि मएक का म्रल्प समय में मारमकल्याएा सम्पन्न करने के लिये मेरे समक्ष भी यह कारएा है इसलिये मुक्ते मी पूर्वों में से सार महए कर एक सूत्र की रचना करनी चाहिये।"

यह निष्ट्य कर ग्राचार्य सय्यंभव ने विभिन्न पूर्वों से सार ले कर दश ग्रध्ययनों वाले एक सूत्र की रचना की । सायंकाल के विकाल में पूर्ए किये जाने के कारए। उस सूत्र का नाम दशवैकालिक रखा गया । भाचार्य सय्यंभव ने स्वयं मएएक मुनि को उसका प्रध्ययन ग्रीर घ्यानादि का ग्रभ्यास कराया । मुनि मएाक ग्रपनी विनयशीलता, भाजा- पालकता ग्रीर ज्ञानघषि के कारए। ग्राचार्यंश्री की इपा से ग्रल्प समय में ही ज्ञान ग्रीर किया का सम्यक् ग्राराषक बन गया ।

आवार्य सय्यंभव ने जब मएगक मुनि का मंतिम समय सन्निकट देखा, तो उन्होंने उसकी प्रन्तिम भाराधना के लिये मालोचनादि मावश्यक कियाएं सम्यक् रीति से सम्पन्न करवाईं। मएगक मुनि ने भी ६ मास के मत्यल्प काल के निर्मल अमएाधर्म की झाराधना के पश्चात् समाधिपूर्वक मायु पूर्श्य कर स्वर्गगति प्राप्त की। मएगक मुनि के, इस स्वल्पकालीन साधना के पश्चात् सहसा देहत्याग पर भाषार्य सय्यंभव को सहजही मानसिक खेद हुझा और उनके नेत्रों से हठात् म्रश्नुकएए निकल पड़े। जब यशोभद्र झादि मुनिमण्डल ने वालमुनि मएगक की देहलीला – समाप्ति के साथ माचार्य सय्यंभव के मुखकमल को म्लान और उनके नयनों में मश्रुबिन्दुम्रों को देखा, तो उन्हें बड़ा माश्वर्य हुझा। उन्होंने विनयपूर्वक म्रपने गुरुदेव से पूछा – "भगवन् ! हमने म्राज तक कभी म्रापके मुखकमल पर किंचित्मात्र भी खिन्नता नहीं देखी पर माज सहसा म्रापके नयनों में म्रश्नु भर माने का क्या कारण है ? भाप जैसे परमविरागी एवं शोकमुक्त महामुनि के मन में खेद होने का कोई सास कारएग होना चाहिये। क्रगया हमारी शंका दूर करने का कष्ठ करें।"

मुनिसंघ की बात सुन कर ग्राचार्य सय्यंभव ने मराक मुनि ग्रीर प्रपने बीच के पिता-पुत्र रूप सम्बन्ध का रहस्य प्रकट करते हुए बताया – "इस बालमुनि ने इतनी छोटी वय में सम्यक्ज्ञान के साथ निर्मल चारित्र का पालन किया ग्रीर साधना के मध्य में ही वह परलोकगमन कर गया, इसलिये मेरा हृदय भर ग्राया। भण्छा होता, यहू कुछ ग्रायु बल पा कर साधना को पूर्ण कर पाता।" ग्राचार्य के मुख से यह जान कर कि बालक मुनि मएक उनके गुरु का पुत्र था, मुनिमण्डल को वड़ा पश्चात्ताप हुग्रा ग्रौर उन्होंने कहा -- ''भगवन् ! ग्रापने इतने समय तक हमें इस बात से ग्रज्ञात रखा कि ग्रापका ग्रौर बालक मुनि मरएक का परस्पर पिता-पुत्र का सम्बन्ध था। यदि हमें समय पर इस सम्बन्ध का पता चल जाता, तो हम लोग भी ग्रपने गुरुपुत्र की सेवा का कुछ न कुछ लाभ भवश्य उठाते।''

माचार्यं सय्यंभव ने कहा - "मुनियो ! यदि आप लोगों को बालमुनि का मेरे साम्र पुत्ररूप सम्बन्ध ज्ञात हो जाता तो ग्राप लोग मएक ऋषि से सेवा नहीं करवाते ग्रीर वह भी इस प्रकार भाषके स्नेहपूर्ए व्यवहार के कारएा ज्येष्ठ मुनियों की सेवा के महान लाभ से बंचित रह जाता । ग्रतः ग्रापको इस बात का मन में खेद नहीं करना चाहिये । बालमुनि की ग्रल्पकालीन ग्रायु को देख कर मैंने, ज्ञान ग्रीर किया का वह सम्यक् ग्राराधन कर सके, इस हेतु पूर्व-श्रुत से सार निकाल कर एक छोटे सूत्र की रचना की । कार्य सम्पन्न हो जाने से ग्रब मैं उस दमवर्कालिक सूत्र का पुनः पूर्वों में संवरएा कर देना चाहता हू ।"

माचार्य सय्यंभव की बात सुन कर यशोभद्र भादि मुनियों ने ग्रौर संघ ने माचार्यश्री की सेवा में विनयपूर्वक प्रार्थना की – "पूज्य ! मएक मुनि के लिये मापने जिस शास्त्र की रचना की है, वह ग्राज भी मन्दमती साधु-साध्वियों के लिये माचारमार्ग का ज्ञान-सम्पादन करने के लिये उपयोगी है ग्रौर भविष्य में होने वाले भल्पबुद्धि साधु-साध्वी भी इसके ढारा संयमधर्म का ज्ञान प्राप्त कर सरलता से साधना कर सकेंगे ग्रतः कृपा कर ग्राप इस सूत्र का पूर्वों में संवरए न कर इसे यथावत् रहने दें।"

संघ ढ़ारा की गई प्रार्थना को स्वीकार कर ग्राचार्य सय्यंभव ने ''दग्न-वैकालिक सूत्र'' को यथावत् स्थिति में रहने दिया । सय्यंभवस्वामी के इस क्रुपा-प्रसाद के फलस्वरूप ग्राज भी साधु-साध्वी-श्रावक-श्राविका रूप चतुर्विध संध दश-वैकालिक सूत्र से पूरा ग्राध्यात्मिक लाभ उठा रहा है ।

दशवैकालिक सूत्र के दश ग्रध्ययन न केवल मुनियों के लिये अपितु प्रत्येक साधक के लिये अलौकिक ज्योतिर्मय प्रदीपस्तम्भ हैं। उन ग्रध्ययनों में प्रतिपादित अत्यन्त महत्त्वपूर्ए ग्राध्यात्मिक विषयों का सार रूप में विवरएा इस प्रकार है :--

१. द्रुमपुष्पक नामक प्रथम ग्रध्ययन में ग्रहिसा, संयम और तप रूप धर्म का स्वरूप भौर महत्त्व बताया गया है । वस्तुतः ग्रार्य संस्कृति के मूल मिद्धान्तों को पांच गाथाओं में सूत्र रूपेएा प्रथित कर समर्थ ग्राचार्य सय्यंभव ने सागर को गागर में भर दिया है।

२. श्रामण्यपूर्वक नामक द्वितीय प्रध्ययन में संयम से विचलित मन को स्थिर करने के प्रंतरंग एवं बहिरंग उपाय बताये गये हैं ।

३. क्षुल्लकाचार नामक तृतीय ग्रध्ययन में साधु के लिये ग्रनाचरगीय कार्यों की तालिका दी गई है।

४. षड्जीवनिकाय नामक चतुर्थ अघ्ययन में छः प्रकार के जीवनिकाय का संक्षिप्त स्वरूप झौर उनकी रक्षा हेतु यतना का निर्देश दिया गया है ।

४. पिंडैथरण नामक पंचम ब्रध्ययन में मुनियों की ब्राहारविधि एवं मिक्षा-विषयक ब्रन्य नियमों का विवेचन दो उद्देशकों द्वारा किया गया है।

६. धर्मार्थकाम नामक छठे ग्रध्ययन में साधु के ग्राचार घर्म का वर्णन करते हुए १० स्थानों के वर्जन का उपदेश दिया गया है।

७. वचनशुद्धि नामक सातवें क्रघ्ययन में वाणी ग्रौर भाषा के भेदों का विशद् वर्णन कर क्रसत्य एवं दोषपूर्ण भाषा से बचकर सत्य ग्रौर निर्दोष वाणी बोले यह बताया गया है ।

फ आचार प्रशिधान नामक प्रष्टम प्रघ्ययन में मुनियों के आचारों का वर्गीकरण सक्तिहित है।

१. विनयसमाधि नामक नवम अध्ययन में चार उद्देशकों से विनय धर्म की शिक्षा दी गई है तथा (१) विनयसमाधि, (२) श्रुतसमाधि, (३) तपसमाधि ग्रीर (४) झाचारसमाधि रूप से समाधि के चार कारए। बतलाये हैं।

१०. "सः भिक्षु" नामक दशम ग्रघ्ययन में --- साधु-जीवन का अधिकारी कौन है, किस प्रकार सिद्धि प्राप्त की जा सकती है, इसका माध्यम क्या है आदि आदर्श साधु-जीवन का सुन्दर विश्लेषएा सारगभित एवं सीमित शब्दावलि में प्रस्तुत किया गया है।

अगवैकालिक सूत्र पर नैमित्तिक ग्राचार्य भद्रबाहुस्वामी (श्रुतकेवली भद्र-बाहु से भिन्न) द्वारा रचित निर्युक्ति के ग्रतिरिक्त ग्रनेक महत्त्वपूर्ण टीकाएं भौर वृत्तियां ग्राज भी उपलब्ध हैं। ग्रास्मधर्म का जितना सुन्दर, व्यवस्थित ग्रौर सर्वांगपूर्ण विवेवन दशवैकालिक में उपलब्ध है, उतना ग्रन्यत्र एक ही स्थान में उपलब्ध नहीं होता। समस्त श्रुतसागर के विलोडन के पश्चात् ग्राचार्य सय्यभव ने इस ग्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्रागम का गुंफन किया। इस सूत्र के ग्रघ्ययन ग्रौर मनन को भपने दैनिक जीवन में प्रमुख स्थान देकर मराक मुनि ने ग्रतीव स्वल्पतर समय में दुस्साघ्य मुनिधर्म का सम्यक् रीति से ग्राराधन किया ग्रौर ग्राघ्यात्मिक पथ पर ग्रद्भुत प्रगति करते हुए स्वर्गगमन किया।

### ग्राचार्य सम्यंगव का स्वर्गगमन

प्राचार्य सय्यंभव ने २५ वर्ष की युवा भवस्या में (वी० नि० सं० ६४ में) दीक्षा ग्रहएा की । वे ११ वर्ष तक सामान्य साधु रहे भौर २३ वर्ष तक युगप्रधान-ग्राचार्य पद पर रहकर उन्होंने महावीर के धर्मशासन की बड़ी तत्परता से सेवा की । मन्त में प्रपना प्रायुकाल सन्निकट समसकर प्रपने प्रमुख शिष्य यक्षोभद्र को त्रपना उत्तराधिकारी घोषित किया झौर झनशन एवं समाधिपूर्वक वीर निर्वाए। संवत् ६५ में ६२ वर्ष की झायु पूर्एा कर झापने स्वर्गगमन किया ।

#### दिगम्बर मान्यता

दिगम्बर परम्पर। के ग्रन्थों एवं पट्टावलियों में सय्यंभव के स्थान पर नन्दिमित्र को ब्राचार्य माना गया है । ब्राचार्य नन्दिमित्र का भी दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में कोई परिचय उपलब्ध नहीं होता ।

### ५. ग्राचायं यशोभद्र स्वामी

ग्राचार्यं सय्यंभव के पश्चात् भगवान् महावीर के पंचम पट्टघर श्रो यशोभद्र स्वामी हुए । ग्रापका विस्तृत जीवन-परिचय उपलब्ध नहीं होता । नन्दी स्थविरावली ग्रोर युग प्रधान पट्टावली ग्रादि में जो थोड़ा बहुत परिचय प्राप्त होता है, उसके ग्राधार पर यहां भी संक्षिप्त परिचय दिया जा रहा है :-

आपका जन्म तुमियायत गोत्रीय याज्ञिक ब्राह्मए परिवार में हुआ। आपने अपना अध्ययनकाल पूर्ए कर जब तरुएा अवस्था में प्रवेश किया, तब सहसा आचार्य सय्यंभव के सत्संग का आपको मुयोग मिला। आचार्य सय्यंभव की त्याग-विराग भरी वाएगी सुन कर यशोभद्र की सोई हुई आत्मा जग उठी। उनके मन का मोह दूर हुआ और वे २२ वर्ष की भर तरुएा अवस्था में सांसारिक मोह-माया का परित्याग कर आचार्य सय्यंभव के पास दीक्षित हो मुनि बन गये। १४ वर्ष तक निरंतर गुरु-सेवा में ज्ञान-ध्यान की साधना करते हुए यशोभद्र ने चतुर्दश पूर्वों का सम्पूर्ण ज्ञान आप्त किया और गुरु-आजा से अनेक प्रकार की तपस्या करते हुए वे विधिवत् संयम धर्म का पालन करते रहे।

वीर नि० सं० ६८ में आचार्य सय्यंभव के स्वर्गारोहण के पश्चात् झाप युगप्रघान आचार्यंपद पर आसीन हुए । ४० वर्ष तक आचार्यं पद पर रह कर जिनशासन की अनुपम सेवा करते हुए आपने वीतराग मार्ग का प्रचार एवं प्रसार किया । वीर निर्वाण सं० १४८ में अपने प्रश्चात् श्री संभूतविजय तथा भद्रवाहु को अपना उत्तराधिकारी नियुक्त कर आप समाधिपूर्वक आयु पूर्ण कर स्वर्ग सिधारे । 1

ग्राचार्य यशोभद्र स्वामी ने ग्रपने ग्राचार्यकाल में ग्रपने प्रभावशाली उपदेशों से बड़े-बड़े याज्ञिक विद्वानों को प्रतिबोध दे कर जनधर्मानुरागी बनाया । यह

मेवाविनी अद्रबःहुसम्भूतविजयौ मुनी । चतुर्दधपूर्वधरौ. तस्य शिष्यौ बभूवतु : ।।३।। सूरि श्रीमान्यकोभद्रः, श्रुतनिष्योस्तयोद्वयोः । स्वमाचार्यकमारोप्य, परलोकमसाघयत् ।।४।।

[परिज्ञिष्टपर्व, सर्ग ६]

322 .

ग्राप ही की विचक्षरा प्रतिभा का फल था कि एक ही त्राचार्य के शासनकाल में संभूतविजय ग्रौर भद्रबाहु जैसे दो समर्थ शिष्य चतुर्देश पूर्वधर-श्रुतकेवलं। बने ।

त्राचार्यं यशोभद्रस्वामी २२ वर्षं गृहस्थ पर्याय में रहे, १४ वर्ष सामान्य साधु-पर्याय में श्रौर १० वर्षं तक युगप्रधान-ग्राचार्यरूप से जिन शासन की सेवा में निरत रह ६६ वर्ष की कुल ग्रायु पूर्एं कर वी० नि० सं० १४६ में स्वर्गवासी हुए ।

भगवान् महावीर के पश्चात् सुधर्मा स्वामी से ग्राचार्य यशोभद्र तक जैन श्रमगासंघ में एक ही ग्राचार्य की परम्परा बनी रही । वाचनाचार्य ग्रादि रूप से संघ में रहने वाले ग्रन्य ग्राचार्य भी एक ही शासन की व्यवस्था निभाते रहे । ग्राचार्य यशोभद्र ने ग्रपने शासनकाल तक इस परम्परा को सम्यक्रूपेगा सुरक्षित रखा, यह ग्रापकी खास विशेषता है ।

गुरुपट्टावली में ग्राचार्य यशोभद्र का जीवनकाल इस प्रकार बताया गया है :--

"तत्पट्टे ४ श्री यश्नोभद्र स्वामी । स च २२ वर्षाएि गृहे, १४ वर्षाएि क्रते, ४० वर्षाएि युगप्रधानत्वे, सर्वायुः षडषिति (८६) वर्षाएि प्रपाल्य श्री वीरात् १४६ वर्षाग्ते स्वर्ययौ ।" पट्टावली समुज्ज्य, पृ० १६४

#### विगम्बर

दिगम्बर मान्यता के जन्थों एवं पट्टावलियों में तीसरे श्रुतकेवली श्राचार्य यशोभद्र के स्थान पर प्रपराजित को तीसरा श्रुत-केवली झाचार्य माना गया है। ब्रापका भी कोई विशेष परिचय उपलब्ध नहीं होता।

## ६. श्री सम्मूतविजय

ग्राचार्यं यशोभद्र स्वामी के पश्चात् भगवान् महावीर के छट्ठे पट्टघर ग्राचार्य श्री सम्भूतविजय झौर भद्रबाहु स्वामी हुए ।

ग्राचार्यं सम्भूतविजय का विशेष परिचय कहीं उपसम्भ नहीं होता । इनके सम्बन्ध में केवल इतना ही जात है कि वे माढ़र गोत्रीय बाह्यएंग थे । तपागच्छ पट्टावली में इनके नाम की व्युत्पति बताते हुए लिखा गया है -- ''पदसमुदायो-पचारात् संभूतेति श्री संभूतविजयः भइत्ति।"

ग्राचार्यं संभूतविजय का अन्म बीर नि० सं० ६६ में हुना । ४२ वर्षं तक गृहवास में रहने के पश्चात् ग्राचार्य यक्षोभद्र के उपदेश से भाषने वीर नि० सं० १० म में श्रमए। दीक्षा ग्रंगीकार की । ग्रापने विशुद्ध श्रमए। चार का पालन करते हुए ग्राचार्य यक्षोभद्र के पास द्वादशांगी का समीचीन रूप से मध्ययन कर श्रुतकेवली पद प्राप्त किया । ४० वर्ष तक ग्रापने सामान्य साधु पर्याय में रहते हुए जिन-शासन की सेवा की ग्रौर वीर निर्वाए। संबत् १४ म से १४६ तक ग्राचार्य पर रहते हुए मगवान् महावीर के संघ का सुचारु रूप से संचालन किया। चतुर्दश पूर्व के झाता भौर वाग्लब्धिसम्पन्न होने के कारएा म्रापने प्रपने उपदेशों से प्रतेक भोगीजनों को त्यागी-विरागी चनाया। म्रार्थ स्थूलभद्र जैसे परम भोगी गृहस्य मापके ही शिष्य थे, जिनकी महान् योगियों में सर्वप्रथम गएाना की जाती है। कल्पसूत्र स्थविरावली के प्रनुसार म्रापके निम्नलिखित मुख्य स्थविर शिष्य और शिष्याएं थीं:--

शिष्य

१. नंदनभद्र, २. उपनंदनभद्र, ३. तीसभद्द, ४. जसभद्द, ४. सुमिएाभट्ट, ६. मरिएभट्ट, ७. पुण्यभद्द, ६. स्यूलभद्र, ९. उज्जुमई, १०. जम्बू, ११. दीहभट् भौर १२. पंडुभद् ।'

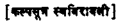
#### शिष्यःएं

१. जन्सा, २. जन्सदिण्एा, ३. भूया, ४. भूयदिण्एा, ४. सेएा, ६. वेएा मौर ७. रेएा । ये सातों ही भार्य स्थूलभद्र की बहिनें थीं ।

वीर निर्वाण संवत् १४६ में आर्य संभूतविजय ने घ्रपनी आयु का झन्तिम समय सन्निकट जानकर ग्रनशन किया और समाधिपूर्वक स्वर्गगमन किया।

यह यहां उल्लेखनीय है कि भगवान महाबीर के प्रथम पट्टघर आर्य सुघर्म से लेकर आचार्य यशोभद्र स्वामी तक प्रथति ४ पट्ट तक श्रमणसंघ में एक आचार्य परम्परा बनी रही । वाचनाचार्य प्रादि के रूप में रहने वाले अन्य आचार्य एक ही पट्टघर आचार्य के तत्वावघान में शासन-सेवा का कार्य करते आये थे पर भाचार्य यशोभद्र ने संभूतविजय और भद्रबाह नामक दो श्रुतकेवली शिष्यों को मुपना उत्तराधिकारी घोषित किया । आवार्य यशोभद्र ने अपने पश्चात् दो भाचार्यों की परम्परा किस कारण प्रारम्भ की, इसके सम्बन्ध में निश्चित रूप से तो कुछ नहीं कहा जा सकता पर ऐसा प्रतीत होता है कि श्रमणसंघ के अत्यधिक विस्तार को देखकर संघ का संचालन समीचीन रूप से हो सके, इसी दृष्टि से भाषायों की परम्परा प्रात्मका का कार्य दो प्रलग ग्राचार्यों में विभक्त कर दो भाषायों की परम्परा प्रात्मका कार्य दो प्रलग ग्राचार्यों में विभक्त कर दो

इतना तो निर्विवाद रूप से सिद्ध है कि माचार्य संभूतविजय वी० नि० सं० १४५ से १९६ तक भगवान महावीर के शासन के सर्वेसर्वी भाचार्य रहे भौर उनके स्वगंगमन के पश्चात् ही प्राचार्य भद्रबाहु ने संघ की बागडोर सम्पूर्ण रूप से भपने हाथ में सम्भाली । संघ वस्तुतः दो प्राचार्यों की नियुक्ति के पश्चात् भी



वी० नि० सं० १४८ से १४६ तक भाचार्य संभूतविजय का माज्ञानुवर्ती मौर १४६ से १७० तक माचार्य भद्रबाहु की आज्ञा का मनुवर्ती रहा । ऐसी दला में यह कल्पना करना कि उस समय जैन संघ में किसी प्रकार के मतभेद का बीजारोपए। हो चुका था, नितान्त निराधार कल्पना मात्र ही कहा जा सकता है।

#### विगम्बर परम्परा

दिगम्बर परम्परा में चौथां श्रुतकेवली ग्राचार्य गोवर्धन को माना गया है। इनका भी दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों ने कोई विशेष परिचय उपलब्ध नहीं होता ।

### ७. माचार्य श्री भइबाह

भगवान महावीर के सातवें पट्टघर माचार्य भद्रबाहु स्वामी हुए। भाषका जन्म प्रतिष्ठानपुर के प्राचीन गोत्रीय झाह्याए परिवार में वी० नि० सं० १४ में हुआ। ४४ वर्ष गृहस्थाश्रम में रहने के पश्चात भद्रबाहु ने वीर नि० सं० १३६ में भगवान महावीर के पांचवें पट्टघर भाचार्य यक्षोभद्रस्वामी के पास निग्नैंब भगवान महावीर के पांचवें पट्टघर भाचार्य यक्षोभद्रस्वामी के पास निग्नैंब भगएा-दीक्षा प्रहुए की। भपनें महान पशस्वी गुरु यक्षोभद्र की सेवा में रहते हुए भापने बड़ी लगन के साथ सम्पूर्ण द्वादशांगी का भ्रष्टयम किया भौर झाप श्रुत-केवली बन गये। वीर नि० सं० १४६ में भाचार्य यशोभद्रस्वामी ने स्वर्गगमन के समय श्री सम्भूतविजय के साथ-साथ भाषको भी माचार्य पर नियुक्त किया। वीर नि० सं० १४६ से १४६ तक भ्रपने बड़े गुरुभाई श्राचार्य संभूतविजय के प्राचार्यकाल में भापने सिक्षार्थी श्रमएगों को श्रुतशास्त्र का मघ्यापन कराने के साथ-साथ भगवान महावीर के झासन की महती सेवा की।

भगवान् महावीर के छठे पट्टघर माचार्य संभूतविजय के स्वगंगमन के पश्चात् मापने वीर निर्वाण संवत् १४६ में संघ के संचालन की बागडोर पूर्ण-रूपेण अपने हाथ में संभाली । भाचार्य भद्रवाहु ने दशाश्रुतस्कन्ध, कस्प, व्यवहार मौर निशीय - इन चार छेद सूत्रों की रचना कर भुमुक्षु साधकों पर महान् उपकार किया । धनेक पश्चाद्वर्ती माचार्यों ने इन मन्तिम चतुर्दशपूर्वधर माचार्य भद्रवाहु को (१) भाचारांग, (२) सूत्रकृतांग, (३) मावश्यक, (४) दशवैकालिक, (४) उत्तराघ्ययन, (६) दशाश्रुतस्कन्ध, (७) कल्प (५) दशवैकालिक, (४) उत्तराघ्ययन, (६) दशाश्रुतस्कन्ध, (७) कल्प (५) व्यवहार, (६) सूर्यप्रक्रप्ति भौर (१०) श्रद्धिभाषित - इन दश सूत्रों का निर्युक्तिकार, महान् नैमित्तिक झौर उपसर्गहरस्तोत्र, भद्रवाहु संहिता तथा सवा लास पद वाले "वसुदेव चरित्र" नासक प्रभ्य का कर्त्ता भी माना है । इस संबंध में मागे यथास्थान प्रमाण पुरस्तार विषार किया जायगा । जाचार्य भद्रवाहु स्वामी ने मार्य स्थूलभद्र जैसे योग्य श्रमण्योच्ठ को दो वस्तु कम दल पूर्वो का सार्थ सम्पूर्ण झान मौर मन्तिम चार पूर्वों का मूल स्पेण वाधन देकर पूर्व-जान को नघ्द होने से बचाया । श्राचार्य भद्रबाहु ग्रपने समय के घोर तपस्वी, महान् धर्मोपदेशक, सकल श्रुतशास्त्र के पारदृश्दा ग्रौर उद्भट विद्वान् होने के साथ-साथ महान् योगी भी थे। ग्रापने निरन्तर १२ वर्ष तक महाप्राख-घ्यान के रूप में उत्कट योग की साधना की । 'इस प्रकार की दीर्घकालीन योगसाधना के उदाहरएा भारतीय इतिहास में विरले ही उपलब्ध होते हैं। ग्रापने वी० नि० सं० १४६ से १७० तक के १४ वर्ष के ग्राचार्य-काल में भारत के विभिन्न क्षेत्रों में विचरए। कर जिनशासन का प्रचार-प्रसार ग्रौर उत्कर्ष किया ।

### जैन शासन में भद्रबाहू की महिमा

आपको श्वेताम्बर तथा दिगम्बर' दोनों परम्पराम्रों द्वारा पांचवें तथा अन्तिम अतकेवली माना गया है। भद्रबाहु स्वामी द्वारा की गई संघ एवं श्रुत की उत्कट सेवा के कारएा उनका स्थान जैन इतिहास में बहुत ऊंचा है। श्रुतशास्त्र विषयक आपके द्वारा निर्मित क्वतियां लगभग २३ शताब्दियों से आज तक मुमुक्षु साधकों के लिये प्रकाशमान दीपस्तम्भों का काम कर रही हैं। शासन-सेवा और अपनी इन अमूल्य कृतियों के कारएा आप भगवान महावीर के शासन के एक महान ज्योतिर्धर ब्राचार्य के रूप में सदा से सर्वप्रिय और विख्यात रहे हैं। मुमुक्षु साधकों पर किये गये इस उपकार के प्रति घ्रपनी निस्सीम कृतज्ञता प्रकट करते हुए अनेक आचार्यों और विद्वानों ने आपकी बड़े भावपूर्एा शब्दों में स्तुति की है। \*

### महबाहु के सम्बन्ध में विमिन्न मान्यताएं

अंतिम श्रुतकेवली आंचार्य भद्रबाहु का जैन इतिहास में बड़ा महत्वपूर्श स्थान है। दिगम्बर ग्राम्नाय के कतिपय ग्रन्थों में इस प्रकार का उल्लेख किया गया है कि ग्रंतिम श्रुतकेवली ग्राचार्य भद्रबाहु के जीवन के ग्रन्तिम चरएा में ही दिगम्बर तथा श्वेताम्बर-इस प्रकार के मतभेद का सूत्रपात हो चुका था। इस टब्टि से भी ग्राचार्य भद्रबाहु के जीवन-चरित्र का एक बहत बड़ा ऐतिहासिक

| ٦ | सिरिगोदमेस दिण्स सुहम्मसाहस्स तेस जंबुस्स ।<br>विण्टु संदीमित्तो तत्तो य पराजिदो य तत्तो ॥४३॥                        |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | गोवद्धणो य तत्तो भद्दभुम्रो मंतकेवली कहिम्रो ।।४४।। [म्रंगपण्णत्ती]                                                  |
| २ | वंदामि भद्दबाहुं, पाईएां चरिमसगलसुयनारिए ।                                                                           |
|   | सुत्तस्स कारगमिसि, दसासु कप्पे य <sup>ॅ</sup> ववहारे ।।१।। [दशाश्रुतस्कन्ध-नियुं कि]                                 |
|   | येनैषा पिण्डनियुं कियुं किरम्या विनिर्मिता ।<br>ढादशांगविदे तस्मै नमः श्री भद्रबाहवे ।। [मलयगिरि पिडनियुं क्ति टीका] |
|   | वंदामि भट्टबाहुं जेएा य अईरसियं बहुकलाकलियं ।                                                                        |
| • | रइयं सवायलक्सं चरियं वसुदेवरायस्त ॥ [ शान्तिनाथ चरित्र-मंगलाचरए ]                                                    |
|   | श्री कल्पसूत्रममृतं विद्रुघोपयोग<br>योग्यं जरामरएादारुएादु:खहारि ।                                                   |
|   | येनोट्ट्रतं मतिमता मथितात् श्रुताब्धेः,                                                                              |
|   | श्री भेद्रबाहुगुरवे प्ररगतोऽस्मि तस्मै ॥ [क्षेत्रकीति-बृहत्कल्प टीका]                                                |

महत्व है । ग्राचार्य भद्रवाह के जीवनचरित्र के सम्बन्ध में श्वेताम्वर ग्रौर दिगम्बर इन दोनों परम्पराग्रों में तो मान्यताभेद है ही पर भद्रवाह के जीवनचरित्र विषयक दोनों परम्पराग्रों के ग्रन्थों का समीचीनतया ग्रघ्ययन करने से एक बड़ा आण्चर्यजनक तथ्य प्रकट होता है कि न क्वेताम्बर परम्परा के ग्रन्थों में आचार्य भद्रबाहु के जीवनचरित्र के सम्बन्ध में मतैक्य है ग्रौर न दिगम्बर परम्परा के ग्रन्यों में ही । भद्रवाहु के जीवन सम्वन्धी दोनों परम्पराओं के विभिन्न ग्रन्थों को पढ़ने से एक निष्पक्ष व्यक्ति को स्पष्ट रूप से ऐसा प्रतीत होता है कि संभवतः दोनों परम्पराम्रों के अनेक ग्रन्थों में भद्रबाह नाम वाले दो-तीन आचार्यों के . जीवन चरित्रों की घटनायों को गडू-मड़ कर के अन्तिम चतुर्दश पूर्वधर ग्राचार्य भद्रबाहु के जीवनचरित्र के साथ जोड़ दिया गया है । पश्चाद्वर्ती आचार्यों द्वारा लिसे गये कुछ ग्रन्थों का, उनसे पूर्ववर्ती ग्राचार्यों द्वारा लिखित ग्रन्थों के साथ तुलनात्मक ग्रघ्ययन करने पर यह स्पष्टरूपेएा ग्राभासित होता है कि भद्रबाहु के चरित्र में पश्चाद्वर्ती ग्राचार्यों ने ग्रपनी कल्पनान्नों के ग्राधार पर कुछ घटनामों को जोड़ा है। उन्होंने ऐसा अपनी मान्यताओं के अनुकूल वातावरए। बनाने के प्रभिन्नाय से किया अथवा और किसी दृष्टि से किया, यह निर्एय तो तुलनात्मक <mark>श्रघ्ययन के पश्चात् पा</mark>ठक स्वयं ही निष्पक्ष बुद्धि से कर सकते हैं ।

इस प्रकार का तुलनात्मक अध्ययन शोधार्थियों एवं इतिहास में रुचि रखने वाले विज्ञों के लिये लाभप्रद होने के साथ-साथ वास्तविकता को खोज निकालने में सहायक सिद्ध होगा, इस दृष्टि से श्वेताम्बर एवं दिगम्वर दोनों परम्पराम्रों के ग्रन्थों में भद्रबाहु से सम्बन्धित जो सामग्री उपलब्ध है, उसमें से आवश्यक सामग्री यहां प्रस्तूत की जा रही है।

### व्रत-पर्याय से पूर्व का जोवन

यों तो प्रव्रज्या ग्रहण से पूर्व का भद्रवाहुका जीवन-परिचय क्ष्वेताम्वर ग्रीर दिगम्बर – दोनों ही परम्पराग्नों के ग्रन्थों में उपलब्ध होता है किन्तु वह सम्बन्धित घटनाचक ग्रीर तथ्यों की कसौटो पर कसने से खरा नहीं उतरता। ऐसी दशा में भद्रबाहु के ग्रहस्थ जीवन के परिचय के रूप में निक्ष्चित रूप से केवल इतना ही कहा जा सकता है कि उनका जन्म वीर नि० संवत् ६४ में हुग्रा। ग्राप प्राचीन गोत्रीय बाह्यण थे ग्रीर ग्रापने ४४ वर्ष की ग्रवस्था में ग्राचार्य यगोभद्र स्वामी के उपदेश से प्रतिबोध पा कर भागवती दीक्षा ग्रहण की।

### श्वेताम्बर परम्परागत परिचय

दीक्षा ग्रहए। के पश्चात् का ग्राचार्य भद्रबाहु का जीवन-परिचय तित्थोगालि-यपइन्ना, ग्रावश्यकचूरिंग भ्रादि प्रन्थों में प्रति संक्षिप्त एवं ग्रतिस्वल्प मात्रा में मिलता है। दीक्षा-ग्रहए। से पूर्व का भद्रवाहु का जीवनवृत्त "गच्छाचार पद्दसा" की गाथा ६२ की टीका में, प्रबन्ध चिन्तामरिंग में तथा राजशेखरसूरि कृत प्रवन्ध-कोश मादि मर्वाचीन ग्रन्थों में उपलब्ध होता है। जो क्रमशः इस प्रकार है:- तित्योगालियपइस्ना के अनुसारः – लगभग विक्रम की पांचवीं शताब्दी के प्रारम्भिक काल में रचित ''तित्योगालियपइण्णा'' नामक प्राचीन ग्रन्थ में निम्नलिखित रूप से उल्लेख उपलब्ध होता हैं :–

"ग्राचार्य श्री सय्यंभव के सर्वगुएा सम्पन्न शिष्य जसभद्र हुए। जसभद्र के शिष्य यशस्वी कुल में उत्पन्न श्री संभूत हुए। तदनन्तर सातवें ग्राचार्य श्री भद्रबाहु हुए, जिनका भाल प्रशस्त एवं उन्नत तथा भुजाएं ग्राजानु थीं। वे धर्मभद्र के नाम से भी प्रख्यात थे। ग्राचार्य भद्रबाहु चतुर्वश पूर्वधर थे। उन्होंने बारह वर्ष तक योग की साधना की ग्रौर (सुत्तत्थेएा निबन्धइ ग्रत्थं ग्रज्भयएाबन्धस्स) छेदसूत्रों की रचना की।

उस समय मध्यप्रदेश में भयंकर ग्रनावृष्टि के कारए। दुष्काल पंडा। व्रत-पालन में कहीं किसी प्रकार का किंचित्मात्र भी दोष न लग जाय ग्रथवा किसी प्रकार कर्मबन्ध न हो जाय – इस ग्राशका से ग्रनेक धर्मभीरु साधुग्रों ने ग्रत्यन्त दुष्कर ग्रामरुए। ग्रनशन की प्रतिज्ञाएं की ग्रौर संलेखना कर समाधिपूर्वक प्राएा-त्याग किये। ग्रवशिष्ट साधुग्रों ने ग्रन्यान्य प्रान्तों की ग्रोर प्रस्थान कर समुद्र ग्रौर नदियों के तटवर्ती क्षेत्रों में विरक्त भाव से विचरए। करना प्रारम्भ किया। ग्रा० भद्रबाहु नेपाल पधारे ग्रौर वहां योग साधना में निरत हो गये।

दुर्भिक्ष के समाप्त होने पर अवशिष्ट साधु पुनः मध्यप्रदेश की ओर लौटे ।

"तित्योगालियपइण्णा" में उपर्युल्लिखित के पश्चात् पाटलीपुत्र में हुई प्रथम आगमवाचना, साधुओं को चौदह पूर्वों की वाचना देने की प्रार्थना के साथ संघ द्वारा साधुओं के एक संघाटक का भद्रबाहुस्वामी की सेवा में नैपाल भेजना, भद्रबाहुस्वामी द्वारा प्रथमतः संघ की प्रार्थना को ग्रस्वीकार करना और ग्रन्ततोगत्वा संभोगविच्छेद की संघाज्ञा के सम्मुख कुक कर स्थूलभद्र म्रादि साधुओं को वाचना देना, स्थूलभद्व द्वारा पाटलीपुत्र में यक्षा आदि आर्याओं के समक्ष ग्रपने विद्या प्रदर्शन के कारएग ग्राचार्य भद्रबाहु द्वारा उन्हें प्रन्तिम चार पूर्वों की वाचना न देने का संकल्प, संघ द्वारा स्थूलभद्र के भ्रपराध को क्षमा कर वाचना देने की प्रार्थना, श्राचार्य भद्रबाहु द्वारा चार पूर्वों की वाचना न देने के कारएगों पर प्रकाश और प्रन्ततोगत्वा केवल मूलरूप से अन्तिम चार पूर्वों की भद्रबाहु द्वारा आर्य स्यूलभद्व को वाचना देने ग्रादि का उल्लेख किया गया है। यह सब विवरएा स्यूलभद्रस्वामी के प्रकरएग में यथास्थान दिया जा रहा है।

### **मावस्यकष्**रिंग

त्रावश्यकचूर्रिंग में भद्रबाहु विषयक तित्थोगालियपइण्एा में उल्लिखित उपरोक्त तथ्यों में से कुछ का स्रति संक्षेप में उल्लेख किया गया है । रे

- े तित्योगलियपंड्रम्सा, गाथासंस्था ७०० से ८०० के बीच की गायाएं
- <sup>२</sup> झावश्यकचूसि, माग २, पृ० १८७

३२०

### गच्छाचार पद्दझा, दोघट्टीयृत्ति

यों तो क्वेताम्बर परम्परा के ग्रनेक ग्रन्थों में ग्राचार्य भद्रबाहु के जीवन की घटनाग्रों का थोड़ा बहुत उल्लेख उपलब्ध होता है पर गच्छाचार पद्दत्रा की गाया संख्या ८२ की टीका में. ग्राचार्य भद्रबाहु का गृहस्य जीवन से लेकर स्वर्ग़ारोहएा तक का थोड़े विस्तार के साथ जीवन-परिचय दिया हुग्रा है। उसका सारांश इस प्रकार है:-

"परम समृद्ध महाराष्ट्र प्रदेश में श्रीप्रतिष्ठान नामक एक नगर था। वहाँ चतुर्दश विद्याग्रों में पारंगत, षट्कर्ममर्मज्ञ श्रौर प्रक्वति से भद्र एक भद्रबाहु नामक ब्राह्मएए रहता था। उसके सहोदर का नाम वराहमिहिर था, जो उसे परमप्रिय था। एक दिन वहां चतुर्दशपूर्वधर एवं महान् तत्वज्ञ याचार्य श्रीयशोभद्रस्वामी का पधारना हुग्रा।

यशोभद्रस्वामी के परमवैराग्योत्पादक उपदेश को सुनकर पंडित भद्रबाहु को संसार से विरक्ति हो गई। उन्होंने प्रपने प्रनुज वराहमिहिर से कहा --"वत्स ! मुभे भवश्रमण से विरक्ति हो गई है ग्रतः मैं इन गुरुदेव की चररए-शरु में दीक्षित हो निर्दोष संयम का पालन करना चाहता हूं। तुम घर लौट कर साबधानीपूर्वक ग्रपने घर का कार्य सम्हालो।"

इस पर बराहमिहिर ने उत्तर दिया – "भैया ! म्राप यदि संसार सागर को तैर कर पार करना चाहते हैं, तो फिर मैं टूटी हुई नैया के नाविक की तरह भवाब्धि नें क्यों डूबूंगा ? शर्करामिश्वित खीर यदि ब्राह्मरा को मीठी लगती है, तो क्या वह ब्राह्मरोतर जनों को मीठी नहीं लगेगी ?"

भद्रबाहु ने यह सोच कर कि यह कहीं भवाटवी में भटकता ही न रह जाय, वराहमिहिर को अपने साथ प्रव्रजित होने की अनुमति प्रदान कर दी और दोनों भाई समर्थ आचार्य यशोभद्रस्वामी के पास प्रव्रजित हो गये । ज्ञान और चारित्र की शिक्षा ग्रहण कर भद्रबाहु ने अपने गुरु के पास कमशाः मूल, अर्थ और रहस्य सहित द्वादशांगी का अध्ययन किया और वे चतुर्दशपूर्वधर हो समस्त श्रमण संघ में चूड़ामणि की तरह सुशोभित होने लगे ।

श्राचार्यं यशोभद्रसूरि के प्रमुख शिष्य को नाम प्रार्थं संभूतविजय था, जो चतुर्दश पूर्वधर प्रौर अनुपस चारित्रवान् थे। प्रपने जीवन का अन्तिम समय सन्निकट समफ कर प्राचार्थ यशोभद्रसूरि ने अपने दोनों सुयोग्य मौर श्रुतकेवली शिष्यों-संभूतविजय और भद्रबाहु को अपने उत्तराधिकारी के रूप में माचार्य पद पर प्रतिष्ठापित कर संलेखना की और कुछ दिनों पश्चात् समाधिपूर्वक स्वर्ग-गमन किया।

भाचार्य यशोभद्र के स्वर्गारोहएा के पश्चात् संभूतविजय झौर भद्रबाहु-ये दोनों ग्राचार्य चन्द्र और सूर्य की तरह प्रपनी ज्ञानरश्मियों से भ्रज्ञान-तिमिर का नाश करते हुए प्रनेक क्षेत्रों में विचरएा करने लगे । उधर वह अल्पमति वराहमिहिर मुनि चन्द्रप्रज्ञप्ति, सूर्यप्रज्ञप्ति आदि कुछ ग्रन्थों का ग्रध्ययन कर अहंकार से अभिभूत हो आचार्य-पद प्राप्त करने की अभिलाषा करने लगा। किन्तु आचार्यद्वय ने अपने ज्ञान वल से उसे इस पद के अयोग्य समभा और :--

> वूढो गरएहरसद्दो, गोयममाईहिं धीरपुरिसेहिं । जो तं ठवइ अपत्ते, जाएांतो सो महापावो ।।

ग्रर्थात् – गराधर जैसे गरिमामय पद को गौतम म्रादि धीर-गम्भीर महा-पुरुषों ने वहन किया है । ऐसे महान् पद पर यदि कोई जातवूफ कर किसी म्रपात्र को नियुक्त कर देता है, तो वह घोरातिघोर पाप का भागी होता है ।

इस ग्राप्तवचन को ध्यान में रखते हुए उन्होंने वराहमिहिर को गए।धर पद का ग्रधिकारी नहीं बनाया। इसके परिएा। मस्वरूप मुनि वराहमिहिर मन ही मन ग्रपने ज्येष्ठ भ्राता ग्राचार्य भद्रवाहु के प्रति घोर विद्वेष रखने लगा ग्रौर उसने इसे ग्रपना घोर ग्रपमान समभ कर सदा के लिये उनका साथ छोड़ने का निश्चय कर लिया। तीव कथाय ग्रौर मिथ्यात्व के उदय से उसने बारह वर्ष के साधु-जीवन का परित्याग कर पुनः गाईस्थ्य जीवन स्वीकार कर लिया। चन्द्रप्रज्ञप्ति, सूर्यप्रज्ञप्ति ग्रादि ग्रागमग्रन्थों से सार ग्रहए। कर उसने बराही संहिता नामक सवालक्ष पद प्रमाए। ज्योतिष ग्रन्थ की रचना की। वह द्रव्यानुयोग एव ग्रन्य ग्रंगो(पांगों) में से मंत्र ग्रहए। कर, उनके प्रयोग से धनी-मानी लोगों का मनोरंजन करने लगा।

वराहमिहिर ने सर्वत्र सम्मान पाने की ग्रभिलापा से ग्रपने भोले भक्त लोगों के माघ्यम से इस प्रकार का मिथ्या प्रचार करना प्रारम्भ किया कि वह १२ वर्ष तक सूर्यमण्डल में रह कर ग्राया है। वहां स्वयं सूर्य भगवान् ने समस्त ग्रहमण्डल के उदयास्त, गति, स्थिति, फल ग्रादि को प्रत्यक्ष दिखा-दिखा कर उसे ज्योतिष-विद्या की सम्पूर्ग्श शिक्षा प्रदान की। ज्योतिष-विद्या में पारंगत वना कर सूर्य भगवान् ने उसे मर्त्यलोक में भेजा है। सूर्यमण्डल से पृथ्वी पर ग्राकर उसने ज्योतिष-शास्त्र की रचना की है।

धूर्त भक्तों के माध्यम से यह कपोलकल्पित कथानक लोगों में शीघ्र ही फैल गया ग्रौर इस प्रकार वराहमिहिर की सर्वत्र वड़ी प्रसिष्ठा होने लगी। इस प्रकार की लोकप्रसिद्धि से प्रभावित हो प्रतिष्ठानपुर के महाराजा ने वराहमिहिर को म्रपने राजपुरोहित के पद पर प्रतिष्ठापित कर दिया। राज्य से प्रतिष्ठा पाने के ग्रनन्तर तो वराहमिहिर की कीर्ति दिग्दिगन्तव्यापिनी हो गई।

उन्हीं दिनों विविध क्षेत्रों के भव्यजनों को जिन-वचनामृत से **तृप्त करते** हुए ग्राचार्य भद्रवाहु प्रतिष्ठानपुर के बहिस्थ उद्यान में पघारे । उनके ग्रागमन का समाचार सुनकर प्रतिष्ठानपुर के नरेन्द्र भ्रपने पुरजन परिजन सहित उनका बन्दन एवं उपदेश श्रवएा करने हेतु उद्यान में पहुंचे । राजपुरोहित वराहनिहिर

#### म्वे० परं० परिचय] अुतकेवली-काल : भाषार्य श्री भद्रबाह

भी राजा के साथ था । उसी समय एक पुरुष ने वहां उपस्थित हो महाराज के समक्ष ही वराहमिहिर को हर्षभरा **ग्रुभ-संवाद सुनाया – ''देव ! अभी-ग्रभी** ग्रापके यहां पुत्ररत का जन्म हुन्ना है ।''

यह हर्षप्रद सन्देश सुन कर महाराज न प्रसन्न हो समाचार लाने वाले व्यक्ति को अच्छा पारितोषिक दिया और पुरोहित से प्रश्न किया - "पुरोहितजी! यह बताइये कि यह तुम्हारा पुत्र किन-किन विद्यामों में पारंगत भौर कितनी भायुष्य वाला होगा ? इसके साथ ही साथ यह भी बताइये कि यह हमारे द्वारा सम्मानित होगा अथवा नहीं ? म्राज तो परम सौभाग्य की बात है कि सर्वज्ञपुत्र एवं शत्रु तथा मित्र के प्रति समान व्यवहार रखने वाले श्री भद्रबाहु झौर समस्त ज्योतिष्चक की सूक्ष्म से सूक्ष्म गति एवं उसके परिएाम के ज्ञाता तुम जैसे ज्योतिष-शास्त्र के पारगामी विद्वान् यहां विद्यमान हैं। ग्रतः दोनों विद्वद्शिरोमणि विचार कर कहिये।"

निज चपल स्वभाववश वराहमिहिर ने प्रपने पाण्डित्य की उत्कृष्टता का प्रदर्शन करते हुए कहा – ''महाराज ! इस नवजात शिशु के जन्मकाल, लग्न, श्रह मादि पर विचार करने के पश्चात् में यह कहने की स्थिति में हूं कि यह बालक शतायु, आपके द्वारा तथा आपके पुत्रों एवं पौत्रों द्वारा भी पूजित और मठारह विद्यामों का पारंगत विद्वान् होगा।''

जैन सिद्धान्त में निमित्त-कथन का निषेध है फिर भी राजा और उपस्थित अन्य पौरजनों के अनुरोध से, रोगनिवारएार्थ कटु औषध का पिलाना भी आवस्यक होता है, इस विचार से गीतार्थशिरोमएि आचार्य अद्रबाहु ने बताया कि सातवें दिन के अन्त में इस बालक की विडाल से मृत्यू हो जायगी।

यह सुन कर वराहमिहिर बड़ा कुद्ध हुग्रा। उसने महाराज से प्रार्थना की कि यदि भद्रबाहु का कथन ग्रसत्य सिद्ध हो तो इनको कोई कंठोर दण्ड दिया जाय। घर पहुंच कर वराहमिहिर ने ग्रपने घर के चारों ग्रोर सैनिकों का कड़ा पहरा लगा दिया। सूतिकागृह में सभी ग्रावश्यक सामग्री का समुचित प्रबन्ध करने के पश्चात् पुत्र की रक्षार्थ धात्री को नियुक्त कर दिया। तदनन्तर विडाल के संचार को रोकने हेतु सूतिकागृह के द्वार को ग्रन्दर की ग्रोर से बन्द करवाकर वराहमिहिर स्वयं सूतिकागृह पर ग्रहीनश पहरा देने लगा।

इस प्रकार के कड़े सुरक्षा प्रबन्धों के बीच सातवां दिन ग्रा उपस्थित हुआ। ज्यों-ज्यों ग्राशकित संकट की घड़ी सन्निकट ग्राती गई त्यों-त्यों सुरक्षा के प्रवन्ध और ग्रधिक कड़े किये जाने लगे ग्रीर श्रधिकाधिक सावधानी बरती जाने लगी। सातवें दिन के समाप्त होते-होते ग्रकस्मात् सूतिकागृह के सुटढ़ कपाटों की विडालमुखी भारी ग्रर्गला बालक के ऊपुर गिरी ग्रीर उसके प्रहार से वह नन्हा सा बालक तत्काल प्राराविहीन हो गया। सारे घर में कुहराम मच गया। वराहमिहिर कररा अन्दन करते हुए कहने लगा – ''हायरे देव ! तुम्हारी गति विचित्र है, जो तुमने ग्रपने हाथ से कल्पवृक्ष बोया था, उसे मदोन्मत्त हाथी की तरह एक ही क्षण में उखाड़ कर फेंक दिया।''

राजा और प्रजा-सभी यह जानने को उत्सुक थे कि किस की भविष्यवासी सत्य निकलती है। पुरोहितपुत्र की मृत्यु का समाचार तत्क्षण वन में लगी ग्रग्नि की तरह सारे नगर में फैल गया। प्रतिष्ठानपुर के नरेन्द्र ने वराहमिहिर के घर पहुंच कर उसे शान्त किया भीर कहा – "महामुनि भद्रबाहु ने बालक के मरण को बात कही, वह तो सत्य सिद्ध हो गई पर उन्होंने जो मरण का हेतु बताया था वह सम्भवतः सत्य नहीं निकला है।"

घात्री से बालक की मृत्यु का कारएा पूछा गया तो उसने रोते हुए उस मर्गला को उठा कर महाराज के सम्मुख प्रस्तुत कर दिया। ग्रर्गला के मुख पर उत्कीर्ण की हुई विडाल की माकृति को देख कर महाराज भाश्वर्याभिभूत हो बारम्बार माचार्य भद्रबाहु की महिमा करते हुए कहने लगे – ''धन्य है इन सर्वज्ञतुल्य श्वेताम्बर महामुनि की घद्दभुत ज्ञान-गरिमा ग्रार उनके सत्य भविष्य-कथन को।''

भविष्यवाणी की शतप्रतिशत सत्यता से चमत्कृत हो प्रतिष्ठानपुरपति तत्काल वराहमिहिर के घर से प्रस्थान कर भाचार्य भद्रबाहु की सेवा में पहुंचे भौर उन्हें भक्तिपूर्वक प्रणाम कर पूछा – ''भगवन् ! पुरोहित के वचन किस कारण से भूठ सिद्ध हुए ?''

उत्तर में भाचार्य भद्रबाहु ने फरमाया -- "राजन् ! उस गुरुद्रोही ने व्रतों को ग्रहण कर के भी भपनी प्रतिज्ञा को भंग कर आपका पौरोहित्य स्वीकार कर लिया । इसी कारण उसके वचन असत्य सिद्ध हुए । राजन् ! जो वचन सर्वज्ञ प्रभुद्धारा प्रणीत है वह तो युग-पुगान्तर में भी सत्य ही सिद्ध होता है ।" भद्रवाहु स्वामी की बात सुन कर प्रतिष्ठानपति को वास्तविक तच्य का बोध हो गया भौर वे पश्वात्ताप भरे स्वर में भद्रबाहु स्वामी स निवेदन करने लगे -- "महामुने ! मैंने मिथ्यात्वरूपी धतूरे के नशे में चूर हो संसार की सब वस्तुओं को स्वर्णमय समफते हुए भपना निश्लोष मनुष्य जीवन व्यर्थ ही सो दिया । प्रभो ! झब झाप मुक्ते कुपा कर ऐसी शिक्षा दीजिये, जिससे में कुतकृत्य हो सकूं ।"

राजा की प्रार्थना पर भद्रबाहु ने उसे दुर्गतिनिवारएा कल्याए।कारी सच्चे धर्म का उपदेश दिया, जिसे राजा ने हृदयगम एवं शिरीधार्य करते हुए पुरोहित के मत का परित्याग कर जैन धर्म स्वीकार किया ।

इस दुःखद घटना के पश्चात् लोग वराहमिहिर का उपहास करने लगे भौर वह भी पुत्रमरएा के शोक एवं लोगों में फैली ग्रपनी ग्रपकीर्ति के कारएा संसार से दिरक्त हो परिवाजक बन गया। वह ग्रज्ञानवंश केवल काया को क्लेश पहुंचाने वाला तप करने लगा ग्रौर ग्रन्त में ग्रपने ग्रन्तर के पाप-शस्य का प्रायक्तित्त किये बिना ही मर कर हीन ऋदि वाला वाएाव्यन्तर देव हुगा। उसने विभंगज्ञान से ग्रपने पूर्वभव का वृत्तान्त ज्ञात कर जिनसासन से ग्रपने पूर्ववर का बदला, लेने की ठानी ग्रीर जैनसंघ को ग्रनेक प्रकार के घोर उपसर्ग दिये । व्यन्तरकृत उपसर्गों को ग्रपने ज्ञानवल से जान कर ग्राचारनिष्ठ श्रमरणों ने भद्रबाहु स्वामी को सारी स्थिति से ग्रवगत कराया ।

भद्रबाहु स्वामी ने श्रमएासंघ के कष्ट का निवारए। करने हेतु महान् चमत्कारो "उवसग्गहर स्तोत्र" की रचना कर उसका पाठ स्वयं ने भी किया ग्रौर समस्त श्रमएासंघ से भी उस स्तोत्र का पाठ करवाया। उस स्तोत्र के प्रभाव से व्यंतरकृत सारा उपद्रव सदा के लिये शान्त हो गया।

युगप्रधान ग्राचार्य भद्रबाहु ने प्राचारांग ग्रादि दश सूत्रों पर निर्युक्तियों की रचना कर जिनशासन की बड़ी प्रभावना की ग्रौर पंचम तथा ग्रन्तिम श्रुतकेवली के रूप में ग्राचार्यपद का वहन करते हुए ज्रन्त में ग्रनशनपूर्वक स्वर्गारोहएा किया ।

#### प्रबन्ध चिम्तामरिए के मनुसार

प्रबन्ध चिन्तामणि नामक ग्रन्थ में भद्रवाहु ग्रौर वराहमिहिर का जो परिचय उल्लिखित है वह गच्छाचार प्रकीर्णक की टोका में दिये गये परिचय से लगभग मिलता-जुलता ही है। (प्रबन्ध चिन्तामणि में) जो विभिन्नता है, वह इस प्रकार है -

(१) इसमें वराहमिहिर को पाटलीपुत्र का निवासी, भद्रबाहु का ज्येष्ठ आता और राजा नन्द द्वारा प्रतिष्ठाप्राप्त नैमित्तिक बताया गया है।

(२) इसमें उल्लेख है कि वराहमिहिर को, पुत्रजन्मोत्सव के समय उसके घर पर जन-साधारण से लेकर स्वयं नन्दराजा के उपस्थित होने पर भी अपने छोटे भाई भद्रबाहु का न ग्राना बड़ा खटका ग्रौर उसने श्रद्धालु श्रावक शकडाल को भद्रबाहु की प्रनुपस्थिति के लिये उपालम्भ दिया। शकडाल मंत्री द्वारा वराहमिहिर की भ्रप्रसन्नता की वात सुनकर भद्रबाहु ने कहा कि दो बार कष्ट करने की क्या ग्रावश्यकता है ? जिस नवजात शिशु की वराहमिहिर भ्रमवश सौ वर्ष की आयु बता रहा है, वह वस्तुत: बीसवें दिन बिलाव से मृत्यु को प्राप्त हो जायगा। शकडाल मंत्री के मुख से भावी संकट की सूचना पाकर वराहमिहिर ने बालक की मुरक्षा का समुचित प्रबन्ध किया किन्तु कपाट की लोहार्गला जिस पर कि विडाल की ग्राकृति ग्रंकित थी, के गिरने से बालक की बीसवें दिन मृत्यु हो गई।

प्रबन्ध चिन्तामसि में वराहमिहिर के दीक्षित होने, १२ वर्ष तक श्रामण्य-पर्याय के पालन करने, स्राचार्यपद न मिलने के कारसा रुष्ट हो श्रमसात्व का

' 'अल्पि सिरिभरवरिट्ठे अहजुगुप्पहाखागमो सिरिभट्बाहुस्वामी-आयारंग (१), सूयगडंग (२), झावस्सय (३). दसवैयासिय (४), उत्तरज्भयण (४), दसा (६), कव्प (७), ववहार (२), सूरियपन्नति उवंग (६), रिसिभासियाणं (१०), दस निज्जुत्तीद्रो काऊए जिग्गेसासणं पंचमसुयकेवलियपयमखुहविऊए य समए प्रखासखविद्दाण्एगं तिदसावासं पत्तो त्ति ।'' [गच्छाचार पदण्णा, २ अघि० व कल्प] परित्याग करने झौर भद्रबाह द्वारा १० निर्यु क्तियों की रचना करने का उल्लेख नहीं है, जबकि इसमें इन भद्रबाहु को चतुर्दश पूर्वधर बताया गया है ।

#### प्रबन्धकोश के प्रनुसार

राजगेखरसूरिकृत प्रबन्धकोश में भद्रबाहु ग्रौर वराहमिहिर के प्रतिष्ठान-पुर निवासी निर्धन, निराश्चित पर विद्वान् बाह्यण होने, यशोभद्रसूरि के उपदेश से विरक्त एवं दैन्य-दुःख से प्रव्रजित होने, भद्रबाहु के चतुर्दश पूर्वधर बनने एवं उनके द्वारा १० निर्युक्तियों की रचना किये जाने का उल्लेख है। इसमें वराहमिहिर के रुष्ट हो प्रतिष्ठानपुर के राजा जितशत्रु का पौरोहित्य स्वीकार करने तक का सारा विवरण दोघट्टी वृत्ति में दिये गये विवरण से मिलता-जुलता है। इसमें विशेष बात यह बताई गई है कि राजपुरोहित का पद मिल जाने पर वराहमिहिर ने गर्वोन्मत्त हो क्वेताम्बरों की निन्दा ग्रौर गर्हा करनी प्रारम्भ कर दी। वह प्रायः यही कहता कि ये बेचारे काक-तुल्य क्वेताम्बर कुछ नहीं जानते, केवल मक्खियों की तरह भिनभिनात्ते ग्रौर मलीन वस्त्र धारण किये ग्रपना जीवन नष्ट करते हैं। इससे तुद्ध हो श्रावकों ने भद्रबाहु से प्रतिष्ठानपुर ग्राने की प्रार्थना की ग्रौर उनके पधारने पर नगरप्रवेश का बड़ा भव्य महोत्सव किया। भद्रबाहु के ग्रागमन पर वह उनका कुछ भी ग्रपकार नहीं कर सका।

उन्हीं दिनों वराहमिहिर को पुत्र की प्राप्ति हुई । पुत्र-जन्म की खुशी में उसने प्रसन्न हो ग्रपार धनराशि व्यय की । नागरिकों ने उसे बधाइयां दी । जित-शत्रु राजा व राजसभा के समक्ष उसने ग्रपने ज्योतिष के ज्ञान-बल पर भविष्य-वाग्गी की कि उसका पुत्र शतायु होगा । वराहमिहिर ने एक दिन राजसभा में कहा – "समस्त पौरजन पुत्रजन्म के उपलक्ष में मुभे बधाई देने ग्राये पर भद्रबाहु मेरे सहोदर होते हुए भी मेरे यहां नहीं ग्राये । श्रावकों ने ग्राचार्य भद्रबाहु मेरे सहोदर होते हुए भी मेरे यहां नहीं ग्राये । श्रावकों ने ग्राचार्य भद्रबाहु को इसकी सूचना दी ग्रौर उनसे प्रार्थना की कि वे एक बार उसके घर पर ग्रवश्य पधारें, व्यर्थ ही उसके कोध को न बढ़ावें । इस पर भद्रबाहु ने कहा कि दो बार कप्ट करने से क्या लाभ ? क्योंकि सातवीं रात्रि में बिल्ली के द्वारा इस बालक की मृत्यु हो जायगी ।

भद्रबाहु द्वारा कथित भावी श्रेनिष्ट की सूचना पा, वराहमिहिर ने ग्रपने पुत्र की सुरक्षा का वड़ा कड़ा प्रवन्ध किया पर सातवीं रात्रि में कपाट की ग्रगंला के गिर जाने से बालक की मृत्यु हो गई ।

पुत्र की मृत्यु के शोक से संतष्त वराहमिहिर को भद्रबाहु ने "शोकोपनोदो धर्माचार्यः'' – इस उक्ति के ग्रनुसार सान्त्वना देना ग्रावश्यक समभा और वे उसके घर गये। वराहमिहिर ने उठकर भद्रवाहु के प्रति सम्मान प्रकट करते हुए कहा – "ग्राचार्यजी ! ग्रापका ज्ञान और कथन सत्य सिद्ध हुग्रा पर बच्चे की मृत्यु ग्रापके कथनानुसार बिल्ली से न होकर ग्रागल से हुई है।''

इस पर भद्रबाहु ने कहा - "भद्र !हम लोग कभी ग्रसस्य भाषए। नहीं करते । ग्रच्छी तरह से देखो, उस लोहे की ग्रर्गला के त्रायभाग पर बिल्ली का रेखांकित चित्र है । वराहमिहिर ने देखा कि वस्तूत: ग्रागल के अग्रभाग पर बिल्ली का चित्र खुदा हुम्रा है। तदनस्तर उसने कहा – ''पुत्र की मृत्यु के शोक से मूके उतना कष्ट नहीं हो रहा है, जितना कि राजा के समक्ष मेरे द्वारा की गई अपने पूत्र के गतायू होने की भविष्यवागगी के असत्य सिद्ध होने से । धिक्कार है इन मेरी सब पुस्तकों को, जिन पर विश्वास करके मैंने भविष्यवाणी की। ये सब पुस्तकें ग्रसत्य हैं। मैं इन सब को ग्रभी नष्ट किये देता हूं।" यह कहते हुए वराहमिहिर ग्रपनी सब पुस्तकों को जल से भरे कुंडों में डालने के लिये उद्यत हथा । भद्रवाह ने उसे रोकते हुए कहा – "तुमने प्रपने प्रमाद के कारएा ज्ञान को केलुषित किया है, इन पुस्तकों पर तूम व्यर्थ ही कुपित होते हो । ये पुस्तकें तो सर्वज्ञभाषित बातों को हो प्रकट करती हैं। वस्तुतः इनके ज्ञाता लोग ही दुर्लभ हैं। देखो तूमने भविष्य-कथन के समय अमुक-अमुक स्थान पर मतिविश्रम के कारएा त्रुटि की है । द्यतः तूम इन पुस्तकों की नहीं प्रत्यूत व्रपनी स्वयं की निन्दा करो । तूम ग्रपने पाण्डित्य के मद में मदोन्मत्त हो गये हो । प्रमत्त पुरुष में सूक्ष्म **दृष्टि से** विचार करने की क्षमता नहीं रहती । प्रेपराघ तुम्हारा ही हैं, न कि इन पुस्तकों का अतः इन पुस्तकों को विनृष्ट मत करो ।"

भद्रवाहु की बात सुनकर बराहमिहिर किंकर्त्तव्यविमूढ़ की तरह शोकमग्न मुद्रा में एक ग्रोर बैठ गया। वराहमिहिर की यह स्थिति देखकर एक श्रावक बोला – "वह रात्रि व्यतीत हो चुकी जिसमें तुम्हारे जैसे खद्योत भी टिमटिमा कर प्रकाश करने का दम भरते थे। ग्रव तो सूर्य की प्रखर किरएों से दशों दिशाग्रों को प्रकाशमान करता हुग्रा दिवस ग्रा गया है। इस दिवस में तुम्हारे जैसे खद्योतों की तो सामर्थ्य ही क्या स्वयं तिशानाथ चन्द्रमा का भी कहीं पता नहीं है।" यह कहकर वह श्रावक तत्काल वहां से चल दिया। वराहमिहिर को मन ही मन ग्रसह्य पीड़ा का श्रनुभव हुग्रा।

उसी समय प्रतिष्ठानपुर के महाराज वराहमिहिर के घर पर ग्राये ग्रौर शोकसन्तप्त वराहमिहिर को सान्त्वना देते हुए उन्होंने कहा – ''पुरोहितराज ! इस प्रकार शोकसागर में निमग्न न होग्रो, यह तो संसार का ग्रटल नियम है कि एक ग्राता है ग्रौर चला जाता है।''

उसी सभय एक मन्त्री ने राजा से निवेदन किया – "महाराज ! ये ग्राचार्यश्री इन्हीं दिनों यहां पधारे हैं। इन्होंने हो वराहमिहिर के नवजात शिशु की ग्रायु सात दिन की वताई थी। ग्रापका नाम ग्राचार्य भद्रवाहु है। ग्रापकी भविष्यवासी वस्तुतः सत्य सिद्ध हुई।"

यह सुनकर दुःखी वराहमिहिर ग्रौर ग्रधिक दुःखी हुग्रा । राजा ने श्रावक-धर्म ग्रहरण किया ग्रौर तदनन्तर सब ग्रपने-ग्रपने स्थान को लौट गये ।

अपने अपमान से संत्रस्त वराहमिहिर ने पुनः भागवती दीक्षा ग्रहण की ग्रौर ग्रत्युग्र तप करने लगा। श्रन्त में वराहमिहिर मर कर जैनधर्म का विद्वेषी व्यन्तर देव हुग्रा । वह व्यन्तर बहुत कुछ प्रयत्न करने पर भी साधुग्रों का किसी प्रकार का अपकार न कर सका क्योंकि तपोपूत महात्माओं के वज्रोपम तप-कवच पर किसी भी प्रकार के अनिष्ट का किंचित्मात्र भी प्रभाव नहीं होता । अतः वह व्यन्तर श्रावकों को अनेक प्रकार के रोगों और उपद्रवों से पीड़ित करने लगा। श्रावकों ने श्राचार्य भद्रबाहु के समक्ष प्रपनी दुःखगायाए रखते हुए उनसे रक्षा की प्रार्थना की । इस पर प्राचार्य भद्रबाहु ने श्रावकों को ग्राश्वस्त करते हुए कहा कि उन्हें डरने की म्रादश्यकता नहीं हैं। व्यन्तर रूप से उत्पन्न हुम्रा वराहमिहिर पूर्ववैर के कारए। उन्हें कष्ट दे रहा है । वह तो साधारँए। कोटि का व्यन्तर आति का देव है, आवश्यकता पड़ने पर वे वज्रपासि (इन्द्र) से भी प्रपने भक्तों की रक्ता करेंगे । तदनन्तर म्राचार्य भद्रबाहु ने पूर्वों से उढ़त कर ''उवसग्गहर पासं''-इस पद से झारम्भ होने वाली पांच गाथाओं का एक स्तोत्र बना कर लोगों को सिखाया। उस उपसर्गहर स्तोत्र के पाठ के प्रभाव से तत्काल व्यन्तरकृत सब उपसर्ग धान्त हो गये ग्रौर सर्वत्र शान्ति का साम्राज्य व्याप्त हो गया। कष्ट-निवारसायं ग्राज भी लोग उस स्तोत्रराज का पाठ करते हैं । वस्तुतः वह प्रदुभुत चिन्तामसिरत्न के समान है।

### गुरु पट्टावली के अनुसार

''गुरु पट्टावली'' – (जिसके रचनाकार का नाम ग्रज्ञात है) में छट्ठे पट्टघर ग्राचार्य संभूतविजय के पश्चात् भद्रबाहु का जो उल्लेख किया गया है, वह इस प्रकार है :--

"भद्रबाहुस्वामी पुनः माथश्यक नियुँ क्तिकृत् । तद्भाता वराहमिहिर-स्त्यक्तव्रतो राज्ञः पुरोहितो राज्ञः पुरो निमित्तप्रकाशाद्यैः प्राप्तप्रतिष्ठः तद्भातुः पराजयकरे सभासमक्षं ४१ पल प्रमार्ग्धो मत्स्यः कुण्डप्रान्ते पतिष्यति, गुरुवंक्ति ४२ पलप्रमार्ग्धो मत्स्यः कुण्डमध्ये पतिष्यति । जिनशासनप्रभावात् गुरुवाक्यमेव संजातं राजापि शासनोत्सवं चकार । ततोऽसौ वराहमिहिरो मानभ्रष्टो मृत्वा व्यतरीभूतः श्रीसंघमुपददाव, तज्ज्ञात्वा च भगवता उपसर्गहरस्तोत्रकररोन स उपद्रवो निवारितः । स भगवान् ४४ वर्षाणि गृहे सप्तदश वर्षाणि व्रते चतुर्दश वर्षोरि युगप्रधानत्वे सर्वायुः षड्सप्तति बर्षाणि प्रपाल्य श्री वीरात् १७० वर्षे स्वयंयो ।"

# [पट्टावली समुच्चय, पृ० १६४]

महामहोपाघ्याय श्री धर्मसागरणी ने तपागच्छ पट्टावली में मत्स्यपतन की घटना को छोड़ कर गुरु पट्टावली के समान ही भद्रबाहु का परिचय दिया है।

[पट्टावली समुच्चय, पृ० ४४.]

### विगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में थ्रा० भद्रबाह का परिचय

#### भावसंग्रह के ब्रमुसार

ग्राचार्य विमलसेन के शिष्य ग्रा० देवसेन<sup>9</sup> ने दिगम्बर परम्परा के प्रसिद्ध ग्रन्थ भावसंग्रह में श्वेताम्बर परम्परा की उत्पत्ति का विवरण देते हुए गाथा संख्या ४२ से ७४ तक की २४ गाथाग्रों में भद्रवाहु नामक ग्राचार्य का परिचय दिया है। चतुर्दश पूर्वधर ग्राचार्य भद्रबाहु के जीवन-घरित्र के विषय में किस प्रकार आन्तियों का श्रीगऐाश हुग्रा, इस निष्कर्ष पर पहुंचने के लिये वे गाथाएं बड़ी सहायक सिद्ध होंगी ग्रतः उन गाथाग्रों का भविकल ग्रनुवाद यहां प्रस्तुत किया जा रहा है:--

राजा विक्रम की मृत्यु के १३६ वर्ष पश्चात् सोरठ देश की वल्लभी नामक नगरी में श्वेतपट–श्वेताम्बर संघ की उत्पत्ति हुई ।।५२॥

उज्जीयनी नगरी में भद्रबाहु नामक एक आचार्य थे। वे निमिलशास्त्र के प्रकाण्ड पण्डित थे। अपने निमित्त ज्ञान के बल पर उन्होंने भपने संध से कहा।।४३।।

यहां पर निरन्तर १२ वर्ष पर्यंत भयंकर दुष्काल का प्रकोप रहेगा झतः झाप लोग ग्रपने-ग्रपने संघ के साथ झन्यान्य प्रान्तों झौर क्षेत्रों की झोर चले जाझो ।।४४।।

भद्रबाहु की यह भविष्यवाणी सुन कर सभी गणनायकों ने अपने-अपने संघ के साथ उज्जयिनी के विभिन्न क्षेत्रों से विहार कर दिया भीर जिन प्रदेशों में सुभिन्न था वहां जाकर विचरण करने लगे ।।४४।।

शान्ति नामक एक संघपति अपने बहुत से शिष्यों के साथ सुरम्य सोरठ प्रदेश की वल्लभी नगरी में पहुंचा ।।४६॥ ३

ै दर्शनसार के कर्ता देवसेन से भिन्न । इनके काल के सम्बन्ध में ग्रभी निश्चित रूप से कुछ नहीं कहा जा सकता ।

<sup>२</sup> छत्तीसे वरिससए विक्कमरायस्स मरएएपत्तस्स । सोरट्ठे उप्पण्एो सेवड़संघो हु दल्लहीए ॥१२॥ मासी उज्जेणीएपयरे ग्रायरियो भद्दबाहु एगामेएा । जाएिप सुणिमित्तघरो भएिम्रो संघो एिग्रो तेएा ॥१३॥ होहद्द इह दुब्भ्विस्तं बारह वरसाएि जाव पुण्एाएि। । देसंतराए गच्छह एिय एिय संघेए संजुत्ता ॥१४॥ सोऊए इयं वयएं एगएा देसेहि गएहरा सब्दे । एिय एिय संघ पउत्ता विहरिमा जस्प सुब्भिवस्तं ॥१४॥ एक्क पुए, संति एगमो संपत्तो वलही एगम एग्यरीए । बहुसीस सम्पद्तो विसए सोरट्ठए रम्मे ॥१६॥ अपने साधु-संघ के साथ आचार्य शान्ति के वल्लभी पहुंचने के पश्चात् वहां पर भी वड़ा भीषरा दुष्काल पड़ा। वहां घोर दुष्काल के कारए ऐसी बीभत्स स्थिति उत्पन्न हो गई कि भूख से पीडित रंक लोग ग्रन्य लोगों के पेट .चीर-चीर कर ग्रीर उनकी झांतों एवं ग्रोभरियों में से सद्यभुक्त ग्रन्न निकाल-निकाल कर खाने लगे।। ४७।।

इस भयावह स्थिति से मजबूर हो कर क्राचार्य शान्ति के संघ के सभी साधुमों ने कम्बल, दण्ड, तूबा, पात्र और ग्रावरएा हेतु श्वेत वस्त्र धारए। कर लिये ॥४६॥

उन्होंने साधुम्रों के योग्य आचरण का परित्याग कर दीनवृत्ति से मांगना ग्रीर बस्तियों में ग्रपनी इच्छानुसार जा जा कर स्रोर बैठ-बैठ कर भोजन करना प्रारम्भ कर दिया ॥४६॥

इस प्रकार का ग्राचरए। करते हुए उनका बहुत सा काल व्यतीत हो गया। भंततोगत्वा दुष्काल का ग्रन्त श्रौर सुभिक्ष का प्रादुर्भाव हुग्रा। तब माचार्य गान्ति ने ग्रपने संघ के सभी साधुग्रों को संबोधित करते हुए कहा कि भव इस कुत्सित ग्राचरए। को छोड़ दो ग्रौर ग्रपने इस ग्राचरए। की गर्हा निन्दा कर के (प्रायक्ष्वित कर के) पुनः महर्षियों के श्रेष्ठ भावरए। को ग्रहए। करो।।६०-६१।।

ग्राचार्य शास्ति<sup>1</sup> की इस बात को सुन कर उनके प्रथम शिष्य ने कहा – "भद इस प्रकार के प्रति कठोर ग्राचरएा का कौन पालन कर सकता है ? उपवास, भोजन का प्राप्त न होना, ग्रसह्य भनेक भन्य भन्तराय, एक स्थान, नग्नत्व, मौन, ब्रह्यचर्य, भूमिशय्या, दो-दो मासों के भन्तर से केशों का ग्रसह्य कष्टप्रद सुंचन,

तरय वि गयस्स आयं दुन्त्रिक्सं दारुएां महाकोरं। जरम वियारिय उपरं सहो रंकेई कुर्वति ॥ १७॥ तं सहिज्या सिमित्तं गहियं सम्बेहि कम्बलि दंडं । दृहियपत्तं ৰ तहा पावत्यं सेमवत्यं च ।। १८ मा। चलं रिसि चायरएं गहिया भिवसा य दीएविलीए । उबविसिय जाइऊएं भूत्तं बसहीसु इण्छाए । १११। एवं बट्टंताएं किस्तिय कालम्मि पावि परियलिए । संजायं सुविभन्नलं जंपइ ता संति झायरिको ॥६०॥ माबाहिऊए। संघं भरिएयं छंडेह कूरिवयायरुए। णिदिय गरहिय गिण्डह पूर्णरवि चरियं मुणिदाएं ।।६१।। विकम सं• १३६ (वीर नि॰ सं॰ ३०६) से १२ वर्ष पूर्व निशित्तज्ञ धा॰ महवाहु हारा द्वादशवार्षिक दृष्काल की सुचना मिलने पर ज्ञान्ति नामक संवपति <mark>के अपने जिप्मों संदि</mark>त वल्सभी जाने का जो उल्सेस भा० देवसेन ने किया है उसमें रागिस्स, स्नूसाचार्य और स्यूसभद्र का कहीं नामोल्लेख तक नहीं किया है। सम्बादक भद्रबाहु-दि० परं०] अुतकेवली-कास : झाचार्य श्री भद्रबाह

नित्य ही घोर बावीस परीषहों का सहन करना भ्रादि ये तो बड़े ही कठोर भाचरएा हैं ॥ ६२, ६३, ६४ ॥

इस समय हम लोगों ने जो यह स्राचरण ग्रहण कर रखा है, वह वस्तुतः इस लोक में सुखकर है अतः इसे इस दुःषम नामक पांचवें झारक में हम नहीं छोड़ सकते ।।६५।।

इस पर झान्त्याचार्य ने कहा कि इस प्रकार का 'चरित्रभ्रष्ट जीवन ग्रच्छा नहीं । यह तो जिनप्ररूपित धर्ममार्ग को दूषित करने वाला है ।।६६।।

जिनेन्द्रप्रभु ने निग्रंन्थ प्रवचन को ही परमोत्कृष्ट बताया है, उसका त्याग कर ग्रन्य मार्ग की प्रवृत्ति करना मिथ्यात्व है ।।६७।।

शान्त्याचार्य के इस कथन से रुष्ट हो कर उनके उस प्रधान जिष्य ने लम्बे डण्डे से गुरु के सिर पर प्रहार किया जिसके आघात से स्थविर आचार्य शान्ति का प्रासान्त हे गया और वे मर कर व्यन्तर जाति के देव हुए ॥६८॥

शान्त्याचार्य दे मरने पर उनका वह प्रमुख शिष्य संघाधिपति वन बैठा भौर प्रकट में पाषंड-श्वेताम्बर हो गया। वह लोगों को इस प्रकार के धर्म का उपदेश देने लगा कि संग्रन्थ (वस्त्र-पात्रादि के परिग्रहधारक) को भी मोक्ष की प्राप्ति हो सकती है।।६६।।

उसने (जिनचन्द्र ने) तथा उसके मनुयायियों ने स्वयं द्वारा ग्रहरण किये गये पाषण्डों के मनुरूप शास्त्रों की रचना की झौर उन शास्त्रों का उपदेश दे कर लोगों में उस प्रकार के म्राचुरण को प्रचलित कर दिया ।।७०।।

तं वयणं सोऊखं उत्तं सीसेण तत्व पढमेखा। को सक्कइ बारेजं एवं ग्रइ दुद्धरायरएं।।६२॥ उथवासो य भलाभो मण्गी दुरसहाइ मंतरायाई । एकट्ठाएमचेलं ग्रज्जायसां बम्मचेरं च ।।६३।। भूमीसयएां लोच्चे वे वे मासेहि चरहित्यिज्जो ह । बाबीस परिसहाइं ससहित्णिज्जाइं निच्च पि ।।६४॥ जे पुरा संपद गहियं एयं अम्हेहि कि वि आवरलां। इह लोग सुक्लगरणं ए। छंडिमो हु दुस्समे काले ॥६४॥ ता संतिसा पउत्तं चरियपभट्ठेहि अीवियं लोए । एयं ए। हु सुन्दरयं दूसरएयं जइए। मग्गस्स ॥६६॥ गिग्गमं पञ्चयएां जिएवरएगहेएा सक्लिमं परमं । तं छंडिऊए। प्रग्एं परतमारोए मिन्द्रतं ॥६७॥ ता रूसिऊए पहुझी सीसे सीसेगा दीह दंडेएा। यविरो घाएण मुग्रो जामो सो वितरो देवो ।।६८।। इयरो संघाहिबद्द पपडिय पासंड सेवडो जान्नो । भरखद लोए धम्मं सम्गंयं प्रस्थि खिम्बाएां ॥६६॥ सत्याइ (वरदयाई लिय लिय पासंड गहियसरिसाई । बन्खासिऊस लोए पवतिम्रो तारिसायरसो ॥७०॥

उन लौगों ने निर्ग्रन्थ मार्ग की निन्दा और प्रपने मार्ग की प्रशंसा करते हुए स्रनेक प्रकार की मायाओं के प्रदर्शन से लोगों को मूढ़ बना कर बहुत सा द्रव्य ग्रहण किया ।।७१।।

भ्राचार्य सास्ति व्यन्तर बन कर ग्रनेक प्रकार के उपद्रव करने लगा ग्रौर उन लोगों (इवेताम्बरों) को कहने लगा किंतुम लोग जैन धर्म को पाकर मिथ्यात्व मार्ग पर मत चलो ॥७२॥

व्यंतर द्वारा किये जाने वाले उपद्रवों से डर कर उन लोगों ने उस व्यन्तर की सकल द्रव्यों से संयुक्त ग्राठ प्रकार की पूजा की । उस व्यन्तर की उस समय जो पूजा जिनचन्द्र द्वारा विरचित की गई वह ग्राज दिन तक प्रचलित है ।।७३।।

ग्राज भी सबसे पहले वह बलिपूजा उस व्यन्तर के नाम से दी जाती है ग्रीर वह व्यन्तर स्वेताम्बर संघ का पूज्य कुलदेव कहा जाता है ॥७४॥

यह पथञ्चष्ट श्वेताम्बरों की उत्पत्ति बताई गई है। श्रब में श्रामे झज्ञान मिथ्यात्व के विषय में कहुंगा उसे सुनो ।।७४।।

इन गायाओं द्वारा माचार्य देवसेन ने स्पष्ट रूप से म्रपनी यह मान्यता प्रकट की है कि विश्रम संवत् १२४ तदनुसार वीर निर्वाएा संवत् १९४ में म्राचार्य भद्रवाहु ने श्रमएासंघ को भावी द्वादश वार्षिक दुष्काल की पूर्वसूचना देते हुए सलाह दी कि सब साधु उज्जयिनी (ग्रवन्ती) राज्य को छोड़ कर दूर के प्रान्तों में चले जायं। तदनुसार शान्ति नामक एक म्राचार्य भी सोरठ देश की वल्लभीपुरी में जाकर भपने विशाल शिष्य परिवार के साथ रहने लगा। वहां शान्त्याचार्य एवं उनके शिष्यों ने दुष्कालजन्य विकट परिस्थितियों से मजबूर हो कर कम्बल, दण्ड, बस्त्र, पात्रादि धारण किये श्रौर युहस्थों के यहां बैठ कर भोजन करना प्रारम्भ किया। सुभिक्ष होने पर शान्त्याचार्य ने ग्रपने शिष्यों को पुनः निरवद्य दिगम्बर श्रमएाचार ग्रहण करने की सलाह दी। शान्त्याचार्य के शिष्यों ने उनकी भाजा का पालन करने से स्पष्टतः इन्कार कर दिया। शान्त्याचार्य ने भ्रपने शिष्यों के जिनप्ररूपित धर्म से विपरीत भाचरण की कटु शब्दों में भरसंना की। इससे ऋढ हो शान्त्याचार्य के प्रमुख शिष्य ने उनके कपाल पर दण्ड का प्रहार किया।

रिएग्गंथं दूसिला गिरिता प्रप्यसं पर्ससिता । जीवे मूढए लोए कयमाए गेहियं बहु दथ्वं ॥७१॥ इगरो बितर देवो संति लग्गो उवद्वं काउं । जंपइ मा मिच्छत्तं गच्छह लहिऊएा जिएाधम्मं ॥७२। भीएहि तस्स पूर्धा प्रट्ठविहा सयलदव्यसंपुष्पा । जा जिएाधन्द रइया सो प्रज्जवि दिण्एिया तस्स ॥७३॥ ध्रुज्ज वि सा बलि पूर्या पढ़मयरं दिति तस्स एामेसा । सो कुलदेवो उत्तो सेवड संघस्स पुज्जो सो ॥७४॥ इय उप्पत्ती कहिया सेवडयाएां च मग्गभट्ठाएां । एक्वो उड्ढं बोच्छं सिसुएाइ प्रण्यासाम्छला ॥७६१। परिंगामतः शान्त्याचार्यं की मृत्यु हो गई ग्रौर उनकी मृत्यु के पश्चात् विक्रम संवत् १३६ तदनुसार वीर निर्वाग संवत् ६०६ में उनके शिष्यों ने अपने शिथिलाचार के ग्रनुसार नवीन शास्त्रों की रचना कर ख्वेताम्बर संघ की स्थापना की ।

वीर निर्वास संवत् ६०६ में दिगम्बर-श्वेताम्बर मतभेद प्रारम्भ हुम्रा, यह दिगम्बर सम्प्रदाय को सर्वसम्मत मान्यता है म्रतः उसके ग्राधार पर देवसेन द्वारा प्रस्तुत को गई उपर्युक्त मान्यता को दिगम्बर परम्परा की मान्यता संख्या १ के नाम से म्रभिहित किया जा सकता है।

माचार्य हरिषेएा इससे कुछ स्रागे बढ़े,

#### वृहत्कथाकोश

पुन्नाट संघ के श्री मौनि भट्टारक के प्रशिष्य तथा श्री भरतसेन के शिष्य ग्राचार्य श्री हरिषेएा ने विक्रम संवत् ६८६ में निर्मित वृहत् कथाकोश में जो श्राचार्य भद्रबाहु का कथानक (कथानक संख्या १३१) दिया है, उसका सारांश यहां दिया जा रहा है :-

प्राचीनकाल में पुण्ड्रवर्धन राज्य में कोटिपुर नामक एक नगर था जो म्राज कल देवकोट्ट के नाम से प्रसिद्ध है। वहां के राजा पद्मरथ के राज-पुरोहित सोमशर्माकी घर्मपत्नी सोमश्री की कुक्षि से भद्रबाहु का जन्म हुम्रा। बालक भद्रबाहु जब कुछ बड़ा हुग्रा तो वह म्रपने समवयस्क बालकों के साथ खेलने लगा। एक दिन नगर के बाहर म्रपने साथियों के साथ खेलते हुए भद्रबाहु ने बात ही बात में गोली पर गोली चढ़ाते हुए चौदह गोलियों को एक दूसरी पर चढ़ा कर सब खिलाड़ियों को ग्राश्चर्य में डाल दिया।

उसी समय भगवान् नेमिनाथ की स्तुति करने हेतु उर्जयन्त (गिरनार) पर्वंत की म्रोर जाते हुए चौथे चतुर्देश पूर्वधर ग्राचार्य गोवर्धन उस स्थान पर पधारे । उन्होंने बालक भद्रबाहु द्वारा चौदह गोलियों को एक दूसरी पर चढ़ा देने के म्रद्भुत कौशल को देख कर म्रपने ज्ञान से जान लिया कि यही प्रतिभाषाली बालक म्रागे चल कर मन्तिम चतुर्देश पूर्वधर होगा । गोवर्द्धनाचार्य ने भद्रबाहु के पिता को सारा हाल सुना कर उनकी म्रनुमति से बालक भद्रबाहु को म्राघ्ययन कराने हेतु म्रपने पास रख लिया श्रीर स्वल्प समय में ही सब विद्याम्रो एवं शास्त्रों में उसे पारंगत बना दिया ।

सब विद्याओं में निष्णात होने पर भद्रबाहु गुरु-म्राज्ञा से मपने माता-पिता के पास गये परन्तु कुछ ही दिनों पश्चात् वे मपने माता-पिता से दीक्षित होने की आज्ञा प्राप्त कर म्राचार्य गोवर्द्धन के पास लौट म्राये भौर उनके पास निर्धन्य-वर्म में दीक्षित हो गये। गुरु की कृपा से भद्रबाहु कुछ ही काल में द्वादशांगी के पारगामी विशेषज्ञ-श्रुतकेवली बन गये। मपने मन्तिम समय में भाषायं गोवर्द्धन ने भद्रबाहु को माचार्य पद प्रदान कर दिया मौर स्वयं कठोर तपश्चरख करते हुए मन्त में मनज्ञन-पूर्वक स्वर्गगमन किया। श्राचार्य भद्रबाहुं विविध क्षेत्रों में धर्म का प्रचार करते हुए एक समय ग्रवन्ती राज्य की राजधानी उज्जयिनी पुरी के बाहर क्षिप्रा नदी के तट पर स्थित उपवन में पधारे ।

उस समय अवन्ती राज्य पर महाराज चन्द्रगुप्त का शासन था । वे उज्ज-यिनी में रहते थे । महाराज चन्द्रगुप्त एक हढ़ सम्यक्त्वी स्रोर जिनशासन के श्रद्धालु श्रावक थे । उनकी महारानी का नाम सुप्रभा था ।

एक दिन म्राचार्य भद्रवाहु उज्जयिनी में घर-घर भिक्षार्थ भ्रमएा करते हुए एक ऐसे घर में प्रविष्ट हुए जिसके ग्रन्दर भोली में लेटे हुए एक शिशु के अतिरिक्त ग्रौर कोई नहीं था। भद्रबाहु को देखते ही वह नन्हा सा शिशु बोल उठा – भगवन् ! स्राप यहां से शीघ्न ही चले जाइये।

दिव्यज्ञानी भद्रवाहु ने उस शिशु के प्रत्यन्त ग्राश्चयोंत्पादक वचन सुनकर तत्काल ही समभ लिया कि इस प्रकार के अति स्वल्पायुष्क शिशु के मुख से इस प्रकार के वचन प्रकट होने का परिएाम यह होने वाला है कि इस समस्त प्रदेश में निरन्तर १२ वर्ष तक भयंकर ग्रनावृष्टि होगी। वे तत्क्षण बिना भिक्षा ग्रहण किये ही उपवन की ग्रोर लौट गये। ग्रपराह्न वेला में उन्होंने श्रमण संघ को एकतित कर उसे भावी ढादशवार्षिक दुभिक्ष के महान् संकट से प्रवगत कराते हुए कहा - "श्रमणो ! जन-धन ग्रौर ग्रन्न से परिपूर्ण यह सुरम्य प्रदेश बारह वर्ष तक ग्रनावृष्टि ग्रौर दुष्काल के कारण शून्यप्रायः होने वाला है। मेरी तो बहुत ही कम ग्रायु ग्रवशिष्ट रह गई है ग्रतः मैं तो यहीं रहूंगा पर ग्राप सब लोग लवश्व समुद्र के तटवर्ती क्षेत्रों की ग्रोर चले जाग्रो।"

ग्राचार्य भद्रबाहु के उपरोक्त वचन सुनकर महाराज चन्द्रगुप्त ने उनके पास श्रमएा-दीक्षा ग्रहएा कर ली । मुनि बनने के पश्चात् चन्द्रगुप्त ने अपने गुरु से १० पूर्वों का ज्ञान प्राप्त किया और वे विषाखाचार्य के नाम से विख्यात हो श्रमएा संघ के अधिपति बन गये । आचार्य भद्रबाहु की आज्ञानुसार श्रमएा संघ इन विषाखाचार्य के साथ दक्षिणापथ के पुन्नाट प्रदेश में चला गया तथा रामिल्ल स्थूलाचार्य और स्थूलभद्र – ये तीनों अपने संघ के साथ सिन्धु प्रदेश में चले गये ।

ग्राचार्य भद्रवाहु उज्जयिनी के झन्तर्गत भाद्रपद नामक स्थान में भाकर ठहरे ग्रौर वहां कई दिनों के झनशन के षश्चात् समाधिपूर्वक भायुष्य पूर्ए कर स्वर्ग सिधारे ।

रामिल्ल, स्थूलवृढ़ (स्थूलाचार्य) ग्रोर स्थूलभद्र जिस समय सिन्धु प्रदेश में पहुंचे, उस समय वहां पर भी दुष्काल का प्रभाव व्याप्त हो चुका था। सिन्धु प्रदेश के श्रद्धालु श्रावकों ने उनके सम्मुख उपस्थित होकर निवेदन किया – "महात्मन् ! भूखे लोगों की ग्रपार भीड़ के डर से हमारे घरों में रात्रि के समय ही भोजन बनाया जाता है, ग्रतः जब तक यह संकटकाल समाप्त न हो जाय तब तक ग्राप लोग भिक्षापात्र लेकर भिक्षा लेने हेतु रात्रि के समय ही हमारे घरों में झाया करें । रात्रि में लाया हम्रा स्राहार दूसरे दिन खा लिया करें ।"

श्रावकों के ग्राग्रहपूर्श निवेदन को स्वीकार करते हुए उन श्रमसों ने रात्रि के समय पात्रों में भिक्षा लाने तथा दूसरे दिन ग्राहार करने की प्रक्रिया प्रारम्भ कर दी ग्रीर इस प्रकार उस भयावह दुभिक्ष का समय व्यतीत होने लगा ।

कुछ समय पश्चात् उन श्रमणों में से एक ग्रत्यंत कृषकाय श्रमण ग्रर्द्धरात्रि के समय भिक्षापात्र लिये गृहस्थ के घर में भिक्षार्थ प्रविष्ट हुग्रा । रात्रि के घना-न्धकार में उस नग्न साधु के कंकालावणिष्ट बीभत्स स्वरूप को देखकर उस घर की गभिणी गृहणी इतनी ग्रधिक भयभीत हुई कि तत्काल उसका गर्भ गिर गया।

इस दुर्भाग्यपूर्ण काण्ड से श्रमणों एवं श्रावकों को बड़ा दुःख हुम्रा । श्रावकों ने श्रमणों से प्रायंना की कि वे अपने बाये स्कन्ध पर कपड़ा (म्रर्द्धफालक) रखें। भिक्षा ग्रहण करते समय बायें हाथ से कपड़े को आगे की ओर कर दें मौर दक्षिण हाथ में ग्रहण किये हुए पात्र में भिक्षा ग्रहण करें। सुभिक्ष हो जाने पर इस प्रकार के ग्राचरण के लिये प्रायक्ष्वित्त कर लें। श्रावकों की प्रार्थना को समयोचित समभ कर श्रमणों ने स्वीकार कर लिया भ्रौर ग्रर्द्धफालक एवं दण्ड भादि रखना प्रारम्भ कर किया।

उधर विशाखाचार्य के साथ गये हुए श्रमगों के संघ ने दक्षिण देश में सुभिक्ष होने के कारण ज्ञान, दर्शन, चारित्र का सम्यक् रूप से परिपालन करते हुए बारह वर्ष का संक्रान्तिकाल दक्षिग्गापथ में सुखपूर्वक व्यतीत किया ।

उस द्वादशवायिक दुर्भिक्ष की समाप्ति पर सुभिक्ष होते ही विशासाचार्य ने ग्रपने श्रमए। संघ के साथ दक्षिए।।पथ से मध्यप्रदेश की ग्रोर विहार कर दिया ग्रौर ग्रनेक क्षेत्रों में विहार करते हुए वे मध्यप्रदेश में ग्रा पहुंचे ।

उघर रामिल्ल, स्थूलवृद्ध ग्रौर स्थूलभद्राचार्य ने दुभिक्ष की समाप्ति पर समस्त श्रमण संघ को एकत्रित कर कहा कि दुभिक्ष के दिन व्यतीत हो गये हैं। ग्रतः ग्रब सब मुमुक्ष श्रमणों को ग्रद्धफालक का परित्याग कर निर्ग्रन्थता स्वीकार कर लेनी चाहिये। उनके वचन सुनकर मुक्ति के प्रभिलाषी कुछ साधुग्रों ने पुनः निर्ग्रन्थता ग्रहण कर ली। परम वैराग्यशाली रामिल्ल, स्थूलवृद्ध ग्रौर स्थूलभद्रा-चार्य- ये तीनों विशाखाचार्य के पास ग्राये ग्रौर भवभ्रमण के भय से संवस्त उन तीनों ने दुष्काल के समय ग्रहण किये गये अर्द्धफालक (ग्राघे कपड़े) का तत्काल परित्याग कर निर्ग्रन्थ मुनियों का वेष घारण कर लिया। 'जो साधु कष्टसहन से कतराते थे ग्रौर जिनका मनोबल टढ़ नहीं था, उन्होंने जिनकल्प ग्रौर स्थविर

े रामिस्लः स्थविरः स्थूलभद्राचार्यस्त्रयोऽप्यमी । महावैराग्यसम्पन्ना विद्यााखाचार्यमाययुः ॥६६॥ स्थक्त्बाईंकपंटं सद्यः संसारात्त्रस्तमानसाः । नैर्ब्रम्थ्यं हि तपः कृत्वा मुनिरूपं दघुस्त्रयः ॥६६॥ कल्प के विधान को कल्पना कर निर्ग्रन्थ (नग्न) परम्परा से विपरीत स्थविरकल्प परम्परा को प्रचलित किया।"<sup>भ</sup>

इस प्रकार भाचार्य देवसेन ने प्रपने ग्रन्थ 'भावसंग्रह' में वीर निर्वाण संवत् ६०६ में हुए भाचार्य भद्रबाहु (निमित्तज्ञ) के समय में जिस घटना के घटित होने का उल्लेख किया है उसे माचार्य हरिषेएा ने प्रपने ग्रन्थ 'वृहत् कथाकोग' में श्रुतकेवली भाचार्य भद्रबाहु के साथ जोड़ दिया है, जो कि टिगम्बर परम्परा की मान्यतानुसार वीर नि० सं० १६३ में ग्रोर म्वेताम्बर परम्परा की मान्यतानुसार वी० नि० सं० १७० में स्वर्ग सिधारे। ग्राचार्य हरिषेएा ने रामिल्ल, स्थूलवृद्ध ग्रोर स्थूलभद्राचार्य - इन तीनों के सम्बन्ध में लिखा है कि उन तीनों ने पुनः निर्ग्रन्थ ग्राचार स्वीकार कर लिया।

पर भट्टारक रत्ननन्दी इनसे बहुत ग्रागे बढ़ गये ......

इस प्रकार विमलसेनगरिए के शिष्य देवसेन<sup>3</sup> (जो कि दर्शनसार के रचयिता देवसेन से भिन्न हैं) ने अपने प्रन्थ "भावसंग्रह" में वीर निर्वाएा सं० ६०६ में हुए भद्रबाहु के समय में ग्वेताम्बर दिगम्बर भेद होने का उल्लेख किया है, उसे हरिषेएा<sup>3</sup> ने वी० नि० सं० १६३ झयवा १७० में स्वर्गस्थ होने वाले श्रुतकेवली भद्रबाहु के साथ जोड़ दिया।

घटनाज़क के पर्यवेक्षण से ऐसा प्रतीत होता है कि हरिषेण ने क्षेताम्बर-दिगम्बर मतभेद उत्पन्न होने की घटना को श्रुतकेवली भद्रबाहु के समय से जोड़ने का जो प्रयास किया, वह उनके ब्रनुयायियों के भी गले नहीं उतरा। हरिषेण के इस अयास का अनौचित्य कुछ विद्वानों के मन में खटकता रहा बौर इसके परिएगमस्वरूप ईसा की १४वीं शताब्दी में एक नई मान्यता का प्रचार एवं प्रसार दिगम्बर परम्परा में हुन्ना।

|   | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩ | इष्टं नयैर्गुरोर्वाक्यं संसारार्ण्यतारकम् ।<br>जिनस्यविरकस्पं च विधाय द्विविर्धं युवि ॥६७॥<br>भईफालकसंयुक्तमज्ञात परमार्थकैः ।<br>तैरिदं कल्पितं तीयँ कालरैः शक्तिवजितैः ॥६६॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|   | [वृहत् कथाकोश, कयानक १३१, पृ० ३१८, ३१६]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 2 | सिरिविमलसेएगएहरसिस्सो एगमेएग देवसेएगे ति ।<br>मबुहजएगबोहएएरथं तेएगेयं विरइयं सुत्तं ।।<br>"भावसंग्रह" के मन्त में दी हुई इस गाथा के भाधार पर परमानन्द शास्त्री ने यह प्रभि-<br>मत जाहिर किया है कि भावसग्रह के कर्त्ता देवसेन दर्शनसार के कर्त्ता देवसेन से भिन्न<br>मत जाहिर किया है कि भावसग्रह के कर्त्ता देवसेन दर्शनसार के कर्त्ता देवसेन से भिन्न<br>हैं। देवसेन ने दर्शनसार में यह स्पच्टतः स्वीकार किया है कि प्राचीन झाथायों की<br>गाथाओं का संकलन कर वे दर्शनसार की रचना कर रहे हैं। दर्शनसार में बी हुई<br>गाथाओं में से कुछ गायाएं भावसंग्रह में उपलब्ध हैं। इससे यह प्रजुवान नगाया जा<br>सकता है कि इन गायाओं के कर्ता ये देवसेन हो और इस प्रकार पूर्ववर्ती धाथार्थ हों ! |

<sup>3</sup> हरिवेसा का समय ई० सब ब३१ है।

-- सम्पादक

वि० सं० १४६६ तदनुसार ई० सन् १४३६ में हुए रयधू नामक ग्रयभंश भाषा के महाकवि ने ग्रयने ग्रन्थ "महावीर चरित्" में मौर्य राजाग्रों का उल्लेख करते हुए कुएाल के पुत्र का नाम सम्प्रति के स्थान पर चन्द्रगुप्ति दिया है। रयघू ने लिखा है कि कुएाल के पुत्र चन्द्रगुप्ति ने एक रात्रि में १६ स्वप्न देखे। श्रुत-केवली ग्राचार्य भद्रवाह से प्रपने स्वप्नों के फल को सुनकर उसे संसार से विरक्ति हुई ग्रौर उसने ग्राचार्य भद्रबाह के पास दीक्षा ग्रहएा कर ली। इन ग्राचार्य भद्र-बाहु ने अपने निमित्तज्ञान से भावी बारह वर्ष तक दुष्काल पड़ने की सूचना श्रमेणसंघों को दी ग्रौर उन्हें दक्षिएा में विचरएा करने की सलाह दी। इसी द्वादशवार्षिक काल के पश्चात् श्वेताम्बर-दिगम्बर मतभेद उत्पन्न होने का उल्लेख करते हुए रयधू ने ग्राचार्य भद्रबाह के साथ-साथ श्वेताम्बर-दिगम्बर मतभेद की घटना को भी वीर निर्वारा संवत् ३३० के ग्रासपास ला रखा है।

रयघू ने भ्रनेक ग्रन्थों की रचना की है । उसका स्थान दिगम्बर परम्परा के महाकवियों में माना जाता है । झतः रयघू की एतद्विषयक मान्यता नो यहां संक्षेप में दिया जा रहा है ।

"चाए। क्य ने चन्द्रगुप्ति को राजराजेश्वर के पद पर अभिषिक्त किया। वह चन्द्रगुप्ति बड़ा ही विख्यात राजा हुआ। उसके बिन्दुसार नामक पुत्र हुआ। बिन्दुसार का पुत्र हुआ अशोक और अशोक के ए। उलु (कुए।। ल) नाम का पुत्र हुआ। एक समय राजा अशोक अश्वों और हाथियों को सेना से सुसज्जित हो एक शत्रु पर विजय प्राप्त करने के लिये गया। अशोक ने युद्धस्थल से अपने नगर में एक आजापत्र भेजा, जिसमें लिखा था कि "प्रधीयतु कुमारः" – अर्थात् कुमार को अब पढ़ाया जाय। ए। उलु (कुए।। ल) की सौतेली माता ने अपने नेत्रों के अंजन की मसी से 'अधीयतु' शब्द के प्रथमाक्षर पर अनुस्वार लगाकर "प्रंधीयतु कुमारः" बना दिया। आजापत्र पढ़कर प्रधिकारियों ने राजकुमार (कुए।। ल) को नेत्रविहीन कर दिया।

शत्रु पर विजय प्राप्त करने के पश्चात् अशोक पुनः अपने घर लौटा तब अपने पुत्र को लोचनविहीन देखकर उसे बड़ा संताप हुआ। समय आने पर अशोक ने अपने अंधे पुत्र का विवाह कर दिया। उस अंधे राजकुमार के चन्द्र-गुप्ति नामक एंक पुत्र उत्पन्न हुआ जो कि सज्जनों को बड़ा आनन्द देने बाला था। अशोक ने अन्ततोगत्वा अपने पौत्र चन्द्रगुप्ति को राज्यपद दिया। राजा बनने के पश्चात् चन्द्रगुप्ति बड़े उत्साह के साथ जैनधर्म का प्रचार-प्रसार और पालन करने लगा। चन्द्रगुप्ति बड़ी श्रद्धा व भक्ति के साथ मुनियों को दान दिया करता था। एक समय रात्रि में भुमुप्तावस्था में चन्द्रगुप्ति ने १६ स्वप्न देखे।

े चन्दगुसि ते पबिहिउ राशाउ, किंउ चाएाक्के तउ जि पहाएाउं। चन्दगुसि रायहो विक्खायउ बिंदुसारु एांदरगु संजायउं। सहो पुत् वि भ्रमो उहु उप्पुषगाउं, गाउनु 'एाम तहु सुउ उप्पण्एाउं। एिगउ भमो उगउ वइरिउ उप्परि, पल्लाखोप्पिरगु सज्जिति हरि करि। नगण्य भेद के ग्रतिरिक्त रयधू वर्षित चन्द्रगुप्ति द्वारा देखे गये १६ स्वप्न वही हैं जो दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थ प्रन्थों में मौर्य सम्राट् चन्द्रगुप्त के १६ स्वप्नों के नाम से उपलब्ध होते हैं ।'

इन सोलह स्वप्नों को देखने के पश्चात् चन्द्रगुप्ति की निन्द्रा भंग हुई । वे श्रद्भुत स्वप्नदर्शन से चिन्तातुर हुए । उन्हीं दिनों उस नगर में श्रुतकेवली भद्रवाह का पधारना हुआ । राजा चन्द्रगुप्ति ने भद्रवाहु की सेवा में पहुंच कर उनके समक्ष अपने सोलह स्वप्न सुनाये ग्रौर उनसे स्वप्नफल बताने की प्रार्थना की । भद्रवाहु से ग्रपने स्वप्नों का फल सुनकर चन्द्रगुप्ति को विश्वास हो गया कि निकट भविष्य में सभी हष्टियों से बड़ी गम्भीर ग्रौर हीन स्थिति पैदा होने वाली है । चन्द्रगुप्ति को संसार से विरक्ति हो गई ग्रौर उसने ग्रपने पुत्र को राज्यभार सौंप कर भद्र-वाह के पास श्रमणदीक्षा ग्रहण कर ली ।

इसके पश्चात् रयधू ने भिक्षार्थं ऋमणा करते हुए भद्रबाहुस्वामी द्वारा एक घर में शिष्ठु के मुख से 'आ, आ' शब्द सुनना, उनके द्वारा उस शिष्ठु से पूछना कि कितने वर्ष के लिये, शिष्ठु द्वारा उत्तर देना कि १२ वर्ष के लिये, भद्रबाहु द्वारा भावी द्वादशवार्षिक काल के सम्बन्ध में अमणा संघ को सूचित करना, आवकों की प्रार्थना पर भी भद्रबाहु का न रुकना तथा स्थूलभद्र, रामिल्ल, और स्थूलाचार्य का भ्रार्थन अपने अमणा संघ सहित उज्जयिनी में ही रहना, भद्रबाहु का बारह हजार

तेण जि सणयरहु, लेहु जु पेरिड, सालिकूरूमति देविम दूसिउ । उज्फायहो गांदसु पाइब्बउ, प्रयरें एहु बगस्तु महु किञ्वउ। तं जि लेहु वंचिउ विवरेरउ, राथसाजुयलु हरियउ सुयकेरउ। मरि जित्ति विजापह माउ घरि, पुत्तु सियजि विगय समये। बहु सोउ पउंजिवि तेला तर्हि, विहिउ सुयहो पुरा परिएायगु ।। १।। चंदग्ति तही एदिसा संजायउ सज्जरा पारएंदरा । **रगा में** पोडत्तरिए सो राजि परिट्ठिउ, सियपंड पालसि सो उनकंठिउ 1 जिराधम्मामय तिसिउ प्रखद, मुसिसाहं सिरुदासु पयछद । प्रण्लहि दिशि वि रयशि सुपसुत्तइं, सिविरणइं दिट्ठइं सोलहमत्तइं ! [ रयघू कृत महाबीर चरित् (ग्रंप्रकाणित ] दिट्ठउ प्रत्यंगउ दिवसेसरु, साहामंग कप्परुक्खह परु। उनु विमास वि याहुरि जंतउ, म्रहि बारहकस फुफूर्वतउ । ससिमंडलहु मेउ तहं दिट्ठउ, हरिय किण्ह जुज्मंत महिट्ठउ। सज्जोड वि दिट्ठउ पहुंबंतउ, मजिक सुक्क सरवरु वि महंतउ 1 धूम हु पूरे गयगु वि छण्एाउं, वराग्ररगगु विड्ढरिहि सिसण्साउं । कसाय थालि वायसु मुंजंतउ, सारासि हालिय तेय फुरंत । कारेकर खंधारूढ़ा वाएर, दिट्ठ कयार मज्जि कमलयंवर । मज्जा यंचतउ पुगु साथरु, बाल वसह धुरजोत्तिय रहवर । तरुए। वसह मारूढा खत्तिय दिट्ठा तेए। प्रतुख बलसत्तिय ।

अमरों के साथ दक्षिए। की स्रोर विहार करना, एक वन में पहुंचने के पश्चात् मदृश्य वाणी से अपना अस्तिम समय निकट समफ विशाख मुनि को ग्राचार्य पद प्रदान कर उन्हें वारह वर्ष तक दक्षिणापथ में विचरते रहने का सादेश देना, चन्द्रगुप्ति का भद्रबाहु की सेवा में रहना, भद्रवाहु द्वारा सनजन ग्रहण, चन्द्रगुप्ति को बन में देवनिमित नगर से भिक्षा मिलना, भद्रबाहु का स्वर्गारोहण करना, स्पूलाचार्य मादि श्रमणों द्वारा पात्र, दण्ड वस्त्रादि ग्रहण करना, सुभिक्ष के पश्चात् श्वेताम्बर दिगम्बर भेद उत्पन्न होना झादि घटनाओं का उसी रूप में वर्णन किया है, जिस प्रकार कि दिगम्बर परम्परा के सन्य ग्रन्थों में श्रामतौर से उपलब्ध होता है।

#### माचार्य रत्ननन्दी के मनुसार

प्राज दिगम्बर परम्परा में ग्रामतौर पर वि० सं० १६२४ के ग्रासपास हुए दिगम्बर ग्राचार्य रत्ननन्दी, ग्रपर नाम रत्नकीर्ति द्वारा रचित "भद्रवाहु चरित्र" सर्वाधिक मान्य गिना जाता है। ग्रपने पूर्ववर्ती ग्राचार्यो द्वारा वर्णित भद्रबाहु चरित्र में रत्ननन्दी ने किस प्रकार की नवीन ग्रभिवृद्धियां कीं, इस तथ्य से पाठक भली-मांति भवगत हो जायं, इस दृष्टि से उनके द्वारा रचित ग्रन्थ "भद्रबाहु चरित्र" में उल्लिखित भद्रबाहु का जीवन-परिचय यहां संक्षेप में दिया जा रहा है:--

"भारतवर्ष के पुण्ड्रवर्द्धन राज्य की राजधानी कोट्टपुर नगर में पद्मधर नामक राजा राज्य करता था। उसके राजपुरोहित सोमशर्मा की पत्नी सोमश्री की कुलि से भद्रवाहु का जन्म हुमा। पौगण्डावस्था में एक दिन कुमार भद्रवाहु ने नगर के बाहर भ्रपने सखाग्नों के साथ गोलियों का खेल खेलते हुए बड़ी कुकल्ता के साथ चौदह गोलियों को एक दूसरी पर चढ़ा दिया। उस समय गिरनार की यात्रा के लिये जाते हुए श्री गोवर्द्धनाचार्य वहां पहुंचे। नग्न साधुम्नों को देखकर भ्रन्य सव बालक तो भाग खड़े हुए पर निर्भीक कुमार भद्रवाहु वहीं खड़े रहे। गोली पर गोली, इस तरह चौदह गोलियों को एक दूसरी पर चढ़ी देख कर चतुर्दश पूर्वधर भाचार्य गोवर्द्धन ने निमित्तज्ञान से पहिचान लिया कि वह बालक भविष्य में पंचम श्रुतकेवली होगा। बालक का परिचय प्राप्त करने के पश्चात् भाषार्थ गोवर्द्धन बालक भद्रबाहु के साथ उसके घर पहुंचे। दिज-दम्पती ने हर्ष विभोर हो बड़ी श्रद्धा से धाचार्यश्री को सविधि वन्दन किया। तदनन्तर सोम-धर्मा ने विनयपूर्वक निवेदन किया – "करुएासिन्धो ! भ्रापके दर्शन से हम इत-इत्य हुए। मापके चरएसरोज से हमारा घर पवित्र हो गया। प्रभो ! इस दास के योग्य कोई सेवा कार्य फरमाकर इसे भ्रनुगृहीत कीजिये।"

गोवर्डनाचार्य ने कहा – "भद्र ! तुम्हारा यह पुत्र वालक भद्रवाहु महान् प्रतिभा सम्पन्न भौर महान् भाग्यशाली है । भविष्य में यह बहुत उच्चकोटि का विद्वान् होगा । मैं इसे समस्त विद्यामों में पारंगत करना चाहता हूं, ग्रतः इसे पढ़ाने के लिये हमारे सुपुर्द करो ।" दिजदम्पती ने कहा – "अकारएा करुएाकर ! यह तो ग्राप हम लोगों पर महान् उपकार करने जा रहे हैं । इसके लिये हमसे पूछने की क्या ग्रावक्यकता है ? यह बच्चा ग्राप ही का है । ग्राप इसे ले जाइये ग्रीर श्रपनी इच्छानुसार इसे सब शास्त्र पढ़ाइये ।"

माता-पिता की अनुमति मिल जाने पर गोवर्ढनाचार्य. बालक भद्रबाहु को अपने साथ ले गये और उसे व्याकरण, न्याय, साहित्य, दर्शन ग्रादि सभी विषय पढ़ाने लगे। कुशाग्रबुद्धि भद्रबाहु ने अप्रतिम विनय, भक्ति, निष्ठा एवं परिश्रम से प्रध्ययन करते हुए स्वल्प समय में ही गुरू गोवर्ढनाचार्य से समस्त विद्याघों का पूर्ण ज्ञान प्राप्त कर लिया। ग्रध्ययन समाप्त कर चुकने के पश्चात् भद्रबाहु प्रपर्ग जान प्राप्त कर लिया। ग्रध्ययन समाप्त कर चुकने के पश्चात् भद्रबाहु प्रपर्ग जुरू से ग्राज्ञा प्राप्त कर भपने माता-पिता की सेवा में कोट्टप्रुर लौटे। समस्त विद्याग्रों में निष्णात ग्रपने पुत्र को देख कर सोमशर्मा ग्रौर सोमश्री के हर्ष का पारावार न रहा। इढ़ सम्यक्त् वधारी विद्वान् भद्रबाहु के ग्रन्तर में दिन प्रतिदिन जैन धर्म का उद्योत करने की भावना बल पकड़ने लगी। एक दिन भद्रबाहु कोट्टपुर नरेश पद्यधर की राज्यसभा में पहुंचे। महाराज पद्मघर ने ग्रपने पुरोहित के तेजस्वी और विद्वान् पुत्र भद्रबाहु का बड़ी प्रसन्नतापूर्वक ग्रादर-सत्कार किया।

राज्यसभा में उस समय एकत्रित विद्वान् इस प्रश्न पर चर्चा कर रहे **ये कि** सब धर्मों में कौनसा धर्म श्रेष्ठ है। कोई भी विद्वान् प्रपनी युक्तियों से महाराज पद्मधर को संतुष्ट नहीं कर सका। व्रतः उन्होंने भद्रबाहु से अनुरोध किया कि वे इस विषय में ध्रपना मन्तव्य रखें।

भद्रवाहु ने शान्त, गम्भीर झौर युक्तिपूर्ए शब्दों में धर्म के झाधारभूत गूढ़ तथ्यों को रखते हुए सम्यक्त्व, सत्य, प्रहिंसा झादि जैन धर्म के मूल सिद्धान्तों का ऐसी कुशलता से और सरलता के साथ प्रतिपादन किया कि सारी राजसभा मन्त्रमुग्ध सी हो निनिमेष दृष्टि से भद्रवाहु की झोर देखती रह गई।

वर्षों के प्रयास से ग्रजित ग्रपनी यशस्कीत्ति एवं विद्वत्ता की धाक को इस प्रकार एक ग्रल्पवयस्क कुमार के हाथों प्रनायांस ही धूलिधूसरित होते देख राज-सभा के ग्रनेक पण्डितमानी विद्वानों ने विविध प्रकार की जटिल से जटिलतर समस्याएं भद्रबाहु के समक्ष रखीं। पर प्रखरबुद्धि भद्रबाहु ने ग्रपनी ग्रकाट्य युक्तियों ग्रौर प्रबल प्रमाणों से उन सब का तत्क्षण समाधान कर दिया। राज्य-सभा में हुग्रा वह वादविवाद कुछ ही क्षणों में एक निर्णायक शास्त्रार्थ का रूप धारण कर गया। राज्य सभा के सभी विद्वानों ने संगठित हो भद्रबाहु को शास्त्रार्थ में पराजित करने के लिये प्राणपण से पूरा वल लगा कर प्रयास किया किन्तु स्याद्वाद-सिद्धान्त रूपी सात धार वाले ग्रमोघास्त्र से भद्रबाहु ने उन विद्वानों के युक्तिजाल को छिन्न-भिन्न कर डाला। ग्रन्ततोगत्वा उस शास्त्रार्थ में भद्रबाहु को समस्त विद्वद्वृन्द का विजेता घोषित किया गया। महाराज पद्मघर ग्रौर सभासद् भद्रबाहु द्वारा प्रस्तुत किये गये जनधर्म के स्वरूप से ऐसे प्रभावित हुए कि उन्होंने उसी समय जैनधर्म अंगीकार कर लिया। महाराज पद्मघर ने वस्त्राभूष्णादि से भद्रबाहू को सम्मानित किया झौर भद्रबाहु की कीर्ति दिग्दिगन्त में व्याप्त हो गई।

कुछ ही समय पश्चात् भद्रवाहु ने अपने माता-पिता से आज्ञा प्राप्त कर गोवर्द्धनाचार्य के पास निर्धन्थ-श्रमएपदीक्षा ग्रहएए की । श्रमएगोचित सभी भाचारों का सम्यग्रूपेएा पालन करते हुए भद्रवाहु ने भपने गुरू गोवर्द्धनत्वार्य के पास कमशः सभी ग्रंग शास्त्रों का अध्ययन प्रारम्भ किया और वे गुरू के भनुप्रह से शीघ्र ही सम्पूर्ए द्वादशांगी के पारगामी चतुर्दश पूर्वधर विद्वान् बन गये ।

कालान्तर में गोवर्द्धनाचार्य ने ग्रपना ग्रन्तिम समय निकट समझ कर भद्रबाहु को ग्रपने उत्तराधिकारी के रूप में ग्राचार्य पद पर नियुक्त किया श्रोर घोर तपश्चरएा करते हुए ग्रन्त में चतुर्विध प्राहार का परित्याग कर समाधिपूर्वक स्वर्गमगन किया।

ग्राचार्य-पद पर ध्रासीन होने के पश्चात् भद्रवाहु संघ का संचालन करते हुए विभिन्न क्षेत्रों में जैनधर्म का प्रचार एवं प्रसार करने लगे ।

उस समय धन-धान्यादिक से सम्पन्न प्रवन्ती राज्य में चन्द्रगुप्ति नामक राजा का राज्य था, जो उस राज्य की राजधानी उज्जयिनी में निवास करता था। महाराज चन्द्रगुप्ति ने एक समय रात्रि के पिछले प्रहर में बड़े माश्चर्यजनक १६ स्वय्न देखे। उन स्वप्नों का फल जानने की राजा के मन में तीव्र इच्छा उत्पन्न हुई।

प्रातःकाल वनपाल ने राजा चन्द्रगुष्ति को सूचित किया कि नगर के बाहर राजकीय उपवन में ग्राचार्य भद्रबाहु ग्रपने १२,००० मुनियों के साथ पधारे हुए हैं। यह ग्रुभसंवाद सुन कर राजा चन्द्रगुष्ति ग्रपने मन्त्रियों, सामन्तों, परिजनों ग्रीर प्रतिष्ठित पौरजनों के साथ ग्राचार्यथी की सेवा में पहुंचा । दर्शन, वन्दन एवं उपदेशश्ववरण के पश्चात् चन्द्रगुष्ति ने ग्राचार्य भद्रबाहु के समक्ष ग्रपने सोलह स्वप्न सुनाते हुए उनसे उनका फल पूछा ।

श्रुतकेवली ग्राचार्य भद्रबाहु ने ग्रपने ज्ञानवल से राजा चन्द्रगुप्ति के स्वप्नों का फल बताते हुए कहा – "राजन् ! ये स्वप्न मावी घोर ग्रनिष्ट के सूचक हैं. जो इस प्रकार हैं :-

(१) ग्रस्तमान रविदर्भनं का प्रथम स्वप्न इस बात का द्योतक है कि इस पंचम काल में द्वादशांगादि का श्रुतज्ञान न्यून हो जायगा।

(२) दूसरे स्वप्न में कल्पवृक्ष की शाखा के भंग होने का फल यह है कि सब भविष्य में कोई राजा श्रमएादीक्षा ग्रहण नहीं करेगा ।

(३) तीसरे स्वप्न में चलनीतुल्य सछिद्र चन्द्र के दर्शन का फल यह है कि इस दुषमा नामक पंचम काल में जैन धर्म में से मनेक मतों का प्रादुर्भाव होगा । (४) चौथा स्वप्न, जिसमें तुमने बारह फगों वाला सर्प देखा, उसका फल यह है कि निरन्तर बारह वर्ष पर्यन्त प्रत्यन्त भीषण दुष्काल पड़ेगा ।

(१) पांचवें स्वप्न में उल्टे लौटते हुए देवविमान के दर्णन का यह फल है कि पंचम काल में देवता, विद्याधर, तथा चारएा मृति भरतक्षेत्र में नहीं झावेंगे ।

(६) छठे स्वप्न में तुमने जो ग्रशुचि स्थान में उसे हुए कमल को देखा है, उसका फल यह है कि भविष्य में क्षत्रियादि उत्तम कुलोत्पन्न पुरुषों के स्थान पर हीन जाति के लोंग जैन धर्म के ग्रनूयायी होंगे ।

(७) सातवें स्वप्न में भूतों का नृत्य देखने का फल यह है कि भव भविष्य में मनुष्यों की मधोजाति के देवों के प्रति मधिक श्रद्धा होगी।

(८) **सद्योत का उद्योत जिसमें देखा** गया, उस म्राठवें स्वप्न का फल यह है कि जैना<mark>गमों का उपदेश करने वाले मनु</mark>ख्य भी मिथ्यात्त्व से ग्रस्त होंगे मौर जैन धर्म कहीं-कहीं रहेगा ।

(१) वीच में सूखा हुया पर छिछले जल से युक्त किनारों वाला सरोवर जो तुमने श्वें स्वप्न में देखा है, उसका फल यह होने वाला है कि जिन पवित्र स्थानों पर तीर्थंकरों के पंचकल्यासक हुए हैं, उन स्थानों में जैन धर्म विनष्ट होगा मौर दक्षिसादि देशों में कहीं-कहीं घोड़ा-बहुत धर्म रहेगा।

(१०) दबवें स्वप्न में तुमने कुत्ते को स्वर्ण की थाली में खीर खाते देखा, वह इस भावी का द्योतक है कि लक्ष्मी का उपभोग प्रायः नीच पुरुष ही करेंगे । लक्ष्मी कुलीनों को दृष्प्राप्य होगी ।

(११) ग्यारहवें स्वप्न में तुमने बन्दर को हाथी पर बैठे देखा, उसका फल यह है कि क्षत्रिय लोग राज्यरहित होंगे झौर नीच कुल के झनार्य लोग राज्य करेंगे ।

(१२) बारहवें स्वप्न में तुमने समुद्र को वेलामों (तटों) का उल्लंघन करते देखा है, इसका फल यह है कि राजा लोग न्यायमार्ग का उल्लंघन करने वाले मौर प्रजा की समस्त लक्ष्मी को लूटने वाले होंगे ।

(१३) तेरहवें स्वप्न में तुमने बछड़ों द्वारा वहन किया जा रहा ग्रति भारयुक्त रथ देखा, उसका फल यह है कि ग्रव भविष्य में बहुघा लोग युवावस्था (बाल ग्रवस्था) में ही संयम ग्रहण करेंगे ग्रौर वृद्धावस्था में शक्ति क्षीण हो जाने के कारण संयम धारण नहीं कर संकेंगे।

(१४) चौदहवें स्वप्न में तुमने राजकुमार को ऊंट पर चढ़े देखा, उसका फल यह है कि ग्रब भविष्य में राजा लोग निर्मल सत्य धर्म का परित्याग कर हिसा-मार्ग स्वीकार करेंगे ।

(१४) पन्द्रहवें स्वप्न में तुमने धूलि से आच्छादित रत्नराशि के दर्शन किये, उसका यह फल होने वाला है कि भविष्य में निर्ग्रन्य मुनि भी परस्पर एक-दूसरे की निन्दा करने लगेंगे । मा० रत्न० के मनुसार] श्रुतकेवली-काल : म्राचार्य श्री मद्रबाह

(१६) सोलहवें (प्रतिम) स्वप्न में तुमने दो काले हाथियों को लड़ते देखा है, वह स्वप्न इस दुःखद भविष्य का द्योतक है कि श्रब झागे के समय में बादल समय पर ग्रौर मनुष्यों की ग्रभिलाषा के ग्रनुसार नहीं बरसेंगे ।

श्रुतकेवली भद्रबाहु से ग्रपने १६ स्वप्नों का फल सुन कर महाराज चन्द्रगुप्ति को हढ़ विश्वास हो गया कि भविष्य में पग-पग पर भीषए। संकटों से आकीर्ए विकट समय ग्राने वाला है। भवभ्रमए। की भयावहता पर विचार करते-करते उन्हें संसार से विरक्ति हो गई ग्रौर उन्होंने ग्रपने पुत्र को ग्रवन्ती का राज्य सौंप कर ग्राचार्य भद्रबाहु के पास निग्रेन्थ श्रमरा-दीक्षा ग्रहरा कर ली।

कुछ समय पश्चात् एक दिन आचार्य भद्रवाहु जिनदास सेठ के घर पर ग्राहार के लिये गये। उस सुनसान घर में पालने में भूलते हुए दो मास के शिशु ने चिल्ला कर भद्रबाहु को कहा - ''चले जाग्रो ! चले जाग्रो !'' यह ग्रद्भुत एवं ग्रभूतपूर्व दृश्य देस कर ग्राचार्य भद्रवाहु ने शान्त स्वर में उस शिशु से पूछा -''बोलो वत्स ! कितने वर्ष के लिये चले जायें ?''

उत्तर में उस शिशु ने कहा - "बारह वर्ष के लिये।"

निमित्तज्ञान में निष्णात श्रुतकेवली भद्रबाहु को यह समभने में निमेषमात्र समय भी नहीं लगा कि समस्त मालव प्रदेश में १२ वर्ष के लिये भीषण दुभिक्ष पड़ने वाला है। वे तत्काल अपने स्थान की ओर लौट गये। अपने स्थान पर आकर भद्रवाहु ने समस्त मुनिसंघ को बुलाया और भावी भीषणा संकट की सूचना देते हुए उन्होंने कहा कि घनधान्यादिक सें मुसम्पन्न यह मालव प्रदेश आगामी बारह वर्षों के लिये अभाव-अभियोग, लूट-खसोट, एवं भुखमरी का बीभरस कीडांगण बनने वाला है। अब आगे चल कर यहां संयम का पालन दुरूह ही नहीं अपितु असंभव सा बन जायगा अतः समस्त श्रमणसंघ को सुदूर दक्षिण की ओर विहार कर देना चाहिये।"

अपने दूरदर्शी एवं श्रुतकेवली आचार्य का ग्रादेश सुन कर समस्त मुनिसंघ दक्षिए की प्रोर विहार करने के लिये उद्यत हो गया । श्रावकसंघ को ज्यों ही प्राचार्यश्री के इस निर्एाय की सूचना मिली तो समस्त श्रावकसंघ भद्रबाह स्वामी की सेवा में उपस्थित हो प्रार्थना करने लगा कि समस्त श्रमएासंघ ग्रवन्ती देश में ही रहे, ग्रन्यत्र विहार न करे। श्रनेक कोटिपति श्रावकों ने कहा कि उनमें से एक-एक के पास धन-धान्यादिक का इतना ग्रपार संग्रह है कि उससे वे वारह वर्ष ही नहीं बल्कि सौ वर्ष तक उज्जयिनी के ग्रकालग्रस्त लोगों का परिपालन कर सकते हैं। ऐसी दशा में भीषएा से भीषएा भौर लम्बे से लम्बे दुष्काल में भी श्रमएासंघ को किसी भी प्रकार की ग्रसुविधा नहीं होगी।

श्रावकसंघ ढारा ग्रनेक बार प्रार्थना किये जाने पर भी भद्रबाहु स्वामी ने मपने निर्एाय पर स्थिर रहते हुए कहा – "श्रद्धालु उपासकवृन्द ! यहां जो निरंतर बारह वर्ष का दुष्काल पड़ने वाला है, वह इतना भयावह होगा कि यहां पर रहने वाले साधुय्रों के लिये व्रत-संयम का पालन क्रसंभव हो जायगा ।"

श्रावकसंघ द्वारा बारम्बार की गई म्राग्रहपूर्ण प्रार्थना सुन कर रामल्य, स्थूलाचार्थ एवं स्थूलभद्र म्रादि साधुम्रों ने उज्जयिनी के बाहर उपवनों में रहना स्वीकार कर लिया पर शेष १२,००० साधुम्रों को साथ ले कर म्राचार्य भद्रबाहु ने दक्षिएा की म्रोर विहार कर दिया। शने-शने विहार करते हुए म्राचार्य भद्रबाहु मपने साधुसमूह सहित एक गहन एवं विस्तीर्एा तन में पहुंचे। वहां एक म्रद्भुत गगनघोष को सुन कर निमित्त-ज्ञान से भद्रबाहु को ज्ञात हो गया कि म्रब उनका मन्तिम समय सन्निकट ही है। उन्होंने तत्क्षरा दशपूर्वधर विशाखाचार्य को म्रपना उत्तराधिकारी नियुक्त किया और श्रमएासंघ से कहा कि ग्रब उनकी म्रायु का म्रति स्वल्प समय म्रविषट रहा है म्रतः वे उसी वन की किसी गिरिकन्दरा में रहेंगे। उन्होंने विशाखाचार्य के नेतृत्व में श्रमएासंघ को बारह वर्ष पर्यन्त दक्षिएा देश में ही विचरएा करते रहने का म्रादेश दिया।

विशाखाचार्य ग्रीर अन्य अमरोों ने यह सब कुछ सुन कर शोकसंतप्त हो अत्यन्त आग्रहपूर्वक प्रार्थना की कि समग्र अमरोसंघ को अपने ग्राचार्य की अन्तिम सेवा का लाभ लेने दिया जाय । पर ग्रन्ततोगत्वा गुरु ग्राज्ञा को शिरोधार्य कर विशाखाचार्य को अमरोसंघ के साथ दक्षिरण की ग्रोर विहार करना पड़ा । चन्द्रगुप्ति मुनि, भद्रबाहु द्वारा दार-बार अमरोसंघ के साथ चले जाने का ग्राग्रह किये जाने के उपरान्त भी भद्रबाहु की सेवा में ही रहे ।

ग्राचार्य भद्रबाहु ने यौगिक विधि से ग्रपने मन, वचन, काय के समस्त योगों की वृत्तियों का निरोध कर एक गिरिगुहा में संलेखना की । उस निजेन बीहड़ वन में ग्राहार-पानी का मिलना नितान्त ग्रसंभव समभ कर चन्द्रगुप्ति मुनि कई दिन तक उपवास पर उपवास करते हुए रात दिन निरन्तर गुरु-सेवा में रहने लगे । कुछ दिनों पञ्चात् मुनि चन्द्रगुप्ति को गुरु-ग्राज्ञा शिरोधार्य कर वन में भिक्षार्थ जाना पड़ा । प्रथम दो दिन तक तो दैवी माया से बिना किसी दानदाता की उपस्थिति के निर्दोष भोजन उनके समक्ष प्रस्तुत होता रहा पर ग्राचारनिष्ठ मुनि ने उसे ग्रहण नहीं किया ग्रोर बन से लौट कर सारा वृत्तान्त भपने गुरु को निवेदन कर दिया । योगी भद्रबाहु ने चन्द्रगुप्ति के ग्राचार की प्रशंसा की । तीसरे दिन भिक्षार्थ बन में घूमते हुए चन्द्रगुप्ति के ग्राचार की एकाकिनी स्त्री उन्हें भिक्षा ग्रहण करने की प्रार्थना कर रही है पर इसे भी साधु ग्राचार के प्रतिकूल समभ कर मुनि चन्द्रगुप्ति विना भिक्षा ग्रहण किये ही लौट माये । भद्रबाहु ने ग्रपने शिष्य के मुख से उपरोक्त विवद्रण सुन कर उनकी

चौथे दिन गुरु-माझा से मुनि चन्द्रगुप्ति उस बन में भिक्षार्थ एक मौर निकले तो उन्होंने समीप ही एक सुन्दर नगर देखा। मुनि ने उस नगर में प्रवेश किया तो पग-पग पर श्रद्धालु भक्तों ने उनका हार्दिक स्वागत करते हुए सात्विक परमान्न से उन्हें पारगा करवाया ।

मुनि चन्द्रगुष्ति ने गिरिगुहा में लौट कर भ्रपने गुरु भद्रबाहु की सेवा में सारा वृत्तान्त यथावत् निवेदित किया और वे अहनिंश गुरु-सेवा में निरत रहने लगे ।

त्रनेक दिनों के अनशन के पश्चात् चार प्रकार की आराधना एवं निर्मल ध्यान करते हुए कामनाभून्य हो मद्रबाहु ने समाधिपूर्वक प्रारात्याग कर स्वर्गगमन किया।

श्वाचार्य भद्रबाहु के स्वर्गगमन के पश्चात् भी मुनि चन्द्रगुष्ति उसी पर्वत की गुफा में अपने गुरु के चरएा अंकित कर उन चरएगें की सेवा एवं श्रमराधर्म का पालन करते हुए रहने लगे ।

उघर ग्रवन्ती राज्य में रामल्य, स्यूलाचार्य, योर स्यूलभद्र भादि जो मुनि आचार्य भद्रबाहु के आदेश का उल्लंघन कर उज्जयिनी में रहे थे, उनको भीषएा दुर्भिक्ष के कारएा अनेक प्रकार के सकटों का सामना करना पड़ा। दुर्भिक्ष के प्रारम्भ में कोटिपति कुबेरमित्र आदि दानी एवं धर्मात्मा श्रेष्ठियों ने मुक्तहस्त हो प्रकाल पीड़ितों को धन-धान्यादिक का दान दिया पर ज्यों ही अकालबस्त अन्य क्षेत्रों के लोगों को उन श्रेष्ठियों द्वारा दिये जाने वाले दान का पता चला तो सभी दुर्भिक्षप्रस्त क्षेत्रों की दुष्कालपीड़ित भूखी प्रजा बाढ की तरह उज्जयिनी की ग्रोर उमड़ पड़ी। उस भूखे जनसमुद्र के कारए। उज्जयिनी की स्थिति भी बड़ी करुएा, बीभत्स, क्षुब्ध, प्रस्तव्यस्त, निरंकुश भौर बड़ी हृदयद्वावक बन गई। नगर के सभी पथ, वीथियां, बाजार, चौगान आदि का चप्पा-चप्पा नरकंकालों से ठसाठस व्याप्त हो गया। सारी उज्जयिनी रकमयी दिखने लगी।

उज्जयिनी में रामल्य ग्रादि साधुओं के समक्ष भिक्षार्य शहर में जाते समय भनेक प्रकार की बाधाएं और विषम परिस्थितियां माने लगीं। एक दिन नगर में श्रावकों के घर ग्राहार करने के पश्चात् जब श्रमएासमूह नगर के बाहर उपदन की ग्रोर जा रहा था तो उस समय एक मुनि किसी तरह उन साधुओं से पीछे रह गया। उसी समय भोजन कर के भाये हुए उन एकाकी मुनि का उदर भरा हुमा देख कर कुछ भूखे लोगों ने मुनि को घेर लिया। उन बुभुक्षित लोगों ने तत्क्षरा बड़ी निर्दयतापूर्वक उस मुनि का पेट चीर डाला ग्रीर उसमें से सद्य:भुक्त भोजन निकाल कर खा लिया। इस ग्रमानवीय हृदयद्रावक घटना से सारे नगर में हाहाकार व्याप्त हो गया।

श्रावकसंघ ने एकत्रित हो साधुग्रों की सुरक्षा हेतु विचारविनिमय किया ग्रीर ग्रच्छी तरह सोच विचार के पश्चात् मूनिसंघ से प्रार्थना की कि जद तक

<sup>२</sup> वही, श्लोक १४ से १६

<sup>&#</sup>x27; भद्रबाहु चरित्र, (रत्ननंदी) परिच्छेद ३, प्रलोक ४७ से ५३

यह संकटकाल है, तब तक वे नगर के मघ्यभाग में रहें, जिससे कि समस्त आवक संय को माने पूज्य श्रमणों को सुरक्षा व भोजन ग्रादि की व्यवस्था के सम्बन्ध में निश्चिन्तता एवं संतोष रहे। साधुसंघ श्रावकों के ग्राग्रह को न टाल सका ग्रौर श्रावकसंघ बड़े उत्सव के साथ मुनिसंघ को उसी समय नगर में ले ग्राया।

रामल्य, स्यूलाचार्य, स्थूलभद्र म्राति मुनियों को प्राहारार्य जाते देख कर हजारों भूखे मानवों की भीड़ जनको घेर लेती म्रौर बड़े करुएा स्वर में खाने के लिये कुछ दिलाने की उनसे प्रार्थना करती । उन भूखे लोगों की रुकावट के कारएा साधुम्रों को बिना भोजन लिये ही पुनः ग्रपने स्थान पर लौट जाना पड़ता । आहारार्थ निकलने पर मुनि लोग उन भूखे लोगों की अपार भोड़ के कारएा किसी श्रावक के घर पर पहुंच तक नहीं पाते थे । उन भूखे कृषकाय नरकंकालों को मुनियों के मार्ग में से हटाने हेतु यदि कोई श्रद्धालु श्रावक उन्हें लकड़ी मादि से डराने का प्रयास करते तो वे बड़ी करुएा पुकार कर रोने लगते । करुएा, कोमल चित्तवाले दयालु मुनिगएा उन अस्थिपजरावशेष दुष्कालपीडित लोयों की हृदयद्वावक करुएा पुकार से द्रवित हो बिना म्राहार किये ही मपने स्थान को लौट जाते ।

इस प्रकार की संकटापन्न स्थिति से दुखित हो श्रावक लोग मुनिगए। के पास जाकर प्रार्थना करने लगे -- "पूज्यवर ! नगर की सम्पूर्ए भूमि दीन-हीन दुखी और भूखे लोगों से पूर्एरूपेए। संकुल है। इन लोगों के भय से कोई गृहस्थ क्षण भर के लिये भी प्रपर्क पर के कपाट नहीं खोल पाता। इसी कारए। हम लोग दिन में भोजन म बना कर रात्रि में बनाते हैं। येन केन प्रकारेए। इस प्रति विकट बुरे समय को निकालना होगा। जब तक यह संकटकाल है तब तक प्राप मुनिगए। रात्रि के समय पात्रों में हम लोगों के घरों से घाहार ले ग्राया करें ग्रीर दिन के समय भोजन कर लिया करें। ग्रब दूसरा और कोई रास्ता नहीं है। ग्रतः धाप हमारी प्रार्थना स्वीकार करें।

श्रावकों की बात सुनकर उन मार्गभ्रष्ट कुमार्गगामी साधुम्रों ने यह कहते हुए कि -- ''अब तक म्रच्छा काल नहीं भावेगा तब तक ऐसा ही किया जागग'' तुम्बी के पात्र स्वीकार कर लिये। भिक्षुक तथा कुत्ते मादि के भय से वे लोग हाथ में दण्ड धारख कर यृहस्यों के घरों से तथा घरों के द्वार बन्द रहने की दशा में उन बन्द यृहों के गवाक्षों से म्राहार ले कर म्रपने स्थान पर लाने लगे झोर वे कुपथगामी साधु निरन्तर इसी प्रकार म्राहार ला कर भ्रपना उदरपोषएा करने लगे। द

- भाईरम्ययिता भूयोऽङ्गी चन्रुस्तद्वचोवरम् । संयतास्तैः समानीता, मध्ये इंगं महोत्सवात् ॥६१॥
- \* मद्रबाहु चरित्र, परिष्छेद ३, श्लोक ७२ से ७५

[भटबाहु बरित्र]

एक समय एक क्षीएगकाय नग्न साधु रात्रि के समय लाठी व पात्र हाथ में लिये ब्राहार लेने हेतु यशोभद्र श्रेष्ठी के घर पहुंचा । गर्भवती गृहस्वामिनी अन्धेरे में मुनि की बीभत्स ब्राकृति को देखकर इतनी भयविह्वल हुई कि तत्क्षर उसका गर्भ गिर गया ।' इस अकाण्ड काण्ड को देखकर मुनि उन्हीं पैरों अपने स्थान को लौट गये । यशोभद्र श्रेष्ठी के घर में कुहराम मच गया । इस दु:खद घटना पर श्रावकों ने मिल कर विचारविमर्श किया ब्रौर उन्होंने मुनियों के समक्ष जाकर पुनः प्रार्थना की कि वस्तुतः उनका वह विषम स्वरूप भयोत्पादक है अतः जब तक सुभिक्ष न हो जाय तब तक कन्धे पर कम्बल घारएग कर के गृहस्थों के घरों में रात्रि के समय भिक्षार्थ जाया करें । मुनियों ने श्रावकों की उस प्रार्थना को भी स्वीकार कर लिया ब्रौर वे धीरे-धीरे शिथिलाचारी बनकर व्रतादि में दोष लगाने लगे ।

इस प्रकार उस बारह वर्ष के महाविनाशकारी भीषएा दुभिक्ष में गृहस्थों ग्रौर मुनियों.को अनेक प्रकार के दारुएा दुःख सहने पड़े। बारह वर्ष बीत जाने पर ध्रच्छी वर्षा होने के कारएा जब पुनः सुभिक्ष हुग्रा तो दैवी प्रकोप से पीड़ित प्रजा ने सुख की सांस ली।

मवन्ती प्रदेश में सुभिक्ष होने की सूचना मिलने पर विशाखाचार्य ने भी म्रपने मुनिमण्डल सहित दक्षिएा से उत्तरी क्षेत्रों की म्रोर विहार किया। कमशः म्रनेक क्षेत्रों में विचरएा करते हुए वे उस विकट वन में म्राये जहां भद्रवाहु ने समाधि ली थी। मुनि चन्द्रगुप्ति द्वारा ग्रंकित भद्रवाहु के चरएायुगल में उन सब ने प्रएगम किया।

मुनि चन्द्रगुप्ति ने विशाखाचार्य को प्रणाम किया पर विशाखाचार्य ने यह विचारते हुए प्रतिवन्दन नहीं किया कि श्रावकों से विहीन उस विकट वन में वह मुनि १२ वर्ष तक किस प्रकार श्रमणाचार का पालन कर सका होगा । उस वन में कहीं भोजन नहीं मिलेगा, इस विचार से उस दिन विशाखाचार्य एवं उनके साथ श्राये हुए सब भूनियों ने उपवास रखा ।

दूसरे दिन मुनि चन्द्रगुप्ति ने विशाखाचार्य से निवेदन किया कि पास में एक बड़ा नगर है, उसमें श्रद्धालु श्रावक निवास करते हैं भ्रतः वहां जाकर समस्त मुनिमण्डल धाहार ग्रहण करे। उस वन में कोई बड़ा नगर भी है, यह सुनकर सब मुनियों को बड़ा धार्श्वर्य हुआ भौर वे वहां भिक्षार्थ गये। उस नगर में श्रद्धालु श्रावकों ने पग-पग पर मुनियों का वन्दन-सत्कार किया और उन्हें भोजन कराया। पारणा करने के पश्चात् श्रमण संघ धाचार्य मद्रबाहु के समाधिस्यल पर लौट ग्राया। मुनिमण्डल के साथ का एक ब्रह्मचारी उस नगर में भोजनो-परान्त ग्रपना कमण्डलु भूल ग्राया था श्रतः वह ग्रपना कमण्डलु लेने के लिये पुनः

- <sup>1</sup> मही, श्लोक ७८, ७१
- \* बही, ग्लोक ८१, ८२, ८४।

नगर की ग्रोर गया। पर यह देखकर उसके ग्राप्त्वर का पारावार न रहा कि उस स्थान पर नगर का नामोनिशां तक नहीं। केवल उसका कमण्डलु एक वृक्ष की टहनी पर टंगा हुग्रा है। ब्रह्मचारी ग्रपना कमण्डलु लिये मुनिमण्डल के पास लौटा ग्रौर विशाखाचार्य ग्रादि समस्त मुनियों को ग्राप्त्वर्य में डालते हुए उस नगर के ग्रन्तर्धान होने ग्रौर वृक्ष की टहनी पर श्रपने कमण्डलु के मिलने का सारा वृत्तान्त कह सुनाया।

विशाखाचार्य ने कहा कि निश्चित रूप से यह सब कुछ मुनि चन्द्रगुप्ति के विशुद्ध चारित्र का चमत्कार था। इन्हीं के पुण्य प्रताप से देवताओं ने उस माया-नगरी की रचना की थी। विशाखाचार्य ने मुनि चन्द्रगुप्ति की उत्कट चारित्रनिष्ठा की भूरि-भूरि प्रशंसा करते हुए उन्हें प्रतिवन्दना कर कहा – "मुनिश्रेष्ठ ! देवताओं द्वारा कल्पित आहार मुनि को लेना उचित नहीं अतः सब को इसका प्रायक्ष्वित्त कर लेना चाहिये।"

विशाखाचार्यं के स्रादेशानुसार मुनि चन्द्रगुप्ति और सभी मुनिमण्डल ने देवपिण्ड-ग्रहण का प्रायश्चित्त किया । तदनन्तर विशाखाचार्यं ने स्रपने मुनियों के साथ उज्जयिनी की स्रोर विहार किया । स्रनेक क्षेत्रों में विचरण करते हुए वे उज्जयिनी स्राये स्रौर नगर के वाहर एक सुन्दर उपवन में ठहरे ।

स्थूलाचार्यं ने समस्त मुनिसंघ सहित विशाखाचार्य के लौटने का समाचार सुन कर प्रपने शिष्यों को उन्हें देखने के लिये भेजा। स्यूलाचार्यं के शिष्यों ने विशाखाचार्यं के पास पहुंच कर उन्हें भक्तिपूर्वंक वन्दना की। विशाखाचार्यं ने बिना प्रतिवन्दन किये ही उनसे पूछा – ''ग्ररे! मेरी ग्रनुपस्थिति में तुम लोगों ने यह कौनसा दर्शन (मत) अपना लिया है ?''

इस पर स्यूलाचार्य के शिष्य लज्जित हो बिना कुछ उत्तर दिये ही भपने गुरु के पास लौट गये और उन्हें पूरा वृत्तान्त कह सुनाया । इस पर रामल्य, स्यूलाचार्य और स्यूलभद्र ने अपने सब मुनियों को एकत्रित कर मन्त्रणा की कि अब उन्हें किस स्थिति को अपनाना चाहिये ? वृढ स्थूलाचार्य ने अपना यह अभिमत श्वक्त किया कि अब उन्हें कुमार्ग का परित्याग कर जिनेन्द्र भगवान् ढारा प्ररूपित, मोझ की प्राप्ति कराने बाले छेदोपस्थापनीय चारित्र को ही अपनाना चाहिये ।

स्थूलाचार्य के उपरोक्त बचन सुन कर वे मुनि लोग कुढ हो स्यूलाचार्य को कोसते हुए कहने लगे --- "इस विषम पंचम भ्रारक में ऐसे सुसाध्य मार्ग का परित्याग कर कौन इतने कथ्टकर दुस्साध्य, बाबीस परीषहों भ्रौर धन्तरायादि से कण्टकाकीर्ए दुरूह पथ को श्रपनायेगा ?"

स्यूलाचार्यं ने उन साधुग्रों को समफाने का प्रयास करते हुए कहा - "ग्रभी तो यह पथ तुम्हें किम्याक<sup>7</sup> फन के समान मनोहर प्रतीत होता है किन्तु मन्त में इसका परिएगम ग्रत्यन्त दुखदायक होगा । यह मार्ग मुक्तिप्रद नहीं ग्रपितु मनन्त-काल तक भवभ्रमए। कराने वाला है ।" स्थूलाचार्य की बात सुन कर कतिपय साधुयों ने तो उसी समय मूलमार्ग प्रपना लिया किन्तु बहुत से मुनि कुढ हो स्थूलाचार्य को डण्डों से पीटने लगे। उन मुनियों ने स्थूलाचार्य को बडी निर्दयतापूर्वक मार कर वहीं एक गहरे गड्ढे में डाल दिया । ग्रातंध्यान के साथ मर कर स्थूलाचार्य व्यन्तर देव हुए। प्रवधिज्ञान से प्रपने पूर्वजन्म का वृत्तान्त जान कर स्थूलाचार्य के जीव व्यन्तर देव ने प्रग्नि, घूलि ग्रोर पत्थर ग्रादि की वृष्टि कर उन साधुयों को तरह-तरह के घोर कष्ट देने प्रारम्भ किये।

व्यन्तर द्वारा दिये गये घोर कथ्टों से पीड़ित हो उन साधुम्रों ने व्यन्तर से क्षमायाचना करते हुए स्थूलाचार्य की हड्डी तथा चार म्रंगुल चौड़ी, म्राठ म्रंगुल लम्बी लकड़ी की पट्टी में स्थूलाचार्य की कल्पना कर उनकी पूजा करना प्रारम्भ किया। कालान्तर में वह व्यन्तर देव इन लोगों का पर्युपासन नामक कुलदेवता कहलाने लगा, जो म्राज भी गन्धादि द्रव्यों से पूजा जाता है। वही म्राप्स्ययंजनक मर्द्यफालक मत कलियुग का बल पाकर म्राज सब लोगों में फैल गया।"

यह है, विभिन्न काल में हुए भद्रबाहु नामक म्राचार्यों के साथ श्वेताम्बर-दिगम्बर मतभेद की उत्पत्ति को जोड़ने का एक प्रकार से ऋमिक इतिहास ।

दिगम्बर परम्परा के विभिन्न ग्रन्थों के अध्ययन से यह तथ्य सामने झाता है कि विभिन्नकाल में भद्रबाहु नाम के निम्नलिखित ४ झाचार्य हुए हैं : –

(१) अंतिम श्रुतकेवली आचार्य भद्रबाहु, जिनका स्वर्गवास वी०नि० सं० १६२ में हुआ और जो भगवान् महावीर के ५वें पट्टधर थे।

(२) २६वें पट्टधंर ग्राचार्य भद्रबाहु अपर नाम यशोबाहु जो झाठ झंगों के धारक थे श्रौर जिनका काल वीर नि० सं० ४६२ से ४१४ तक का माना गया है।

(३) प्रथम अंगघर म्राचार्य भद्रबाहु, जिनका काल वी० नि०सं० १००० के म्रास-पास का मनुमानित किया जाता है । यथा :--

ग्रग्गिम ग्रंगी सुभद्दो, जसभद्दो भद्दबाहु परमगणी ।

म्रायरियपरंपराइ, एवं सुदरणारगमावहोद ॥४७॥

[मंग पन्नत्ति, चूलिका प्रकीर्शक प्रझप्ति] (४) नन्दीसंध, बलात्कार गएा की पट्टावली के मनुसार माचार्य भद्रवाहु जिनका माचार्यकाल वी० नि० सं० ६०१ से ६३१ माना गया है। इन्हीं के शिष्य का नाम गुप्तिगुप्त था।' ऐसा प्रतीत होता है कि इन्हीं भद्रवाहु मौर गुप्तिगुप्त के कथानक को थोड़ा मतिरंजित करके कहीं श्रुतकेवली भद्रवाहु की जीवनी के साथ जोड़ दियां गया हो। गुरु-शिष्य के नाम मौर उनका काल भी करीब-करीब वही है।

(१) निमित्तज्ञ भद्रबाहु जो एकादशांगी के विच्छेद के पश्चात हुए। श्रुतस्कन्घ के कर्त्ता के झनुसार इनका समय विक्रम की तीसरी शताब्दी बैठता

<sup>े</sup> औन सिद्धान्त कोल, भाग १, पू० २३३

है । क्योंकि वी० नि० सं० ६८३ में एकादशांगी का विच्छेद हो जाने के ग्रनन्तर इनका उल्लेख दिया है ।

उपरिवर्णित उल्लेखों पर गम्भीरता से विचार करने के पश्चात् केवल इतिहास का बिद्वान् ही नहीं अपितु साधारण विद्यार्थी भी इसी निष्कर्ष पर पहुंचेगा कि ये सभी उल्लेख सम्भवतः किंवदन्तियों, दन्तर्कथाओं और लोककयाओं के ग्राधार पर किये गये हैं। वस्तुतः इनके पीछे कोई ठोस ग्राधार अथवा पुष्ट प्रमाण नहीं है। ऊपर उद्धृत की गई सभी मान्यताओं के निरसन करने वाले अनेक प्रमाण स्वयं दिगम्बर परम्परा में विद्यमान हैं। उनमें से एक प्रबल और ठोस प्रमाण है पार्श्वनाथ बस्ती का शिलालेख, जिसका अभिलेखनकाल शक संवत् ४२२ तदनुसार विक्रम संवत् ६४७ और वीर निर्वाण संवत् ११२७ है। उस शिलालेख में कमशः गौतम, लोहार्थ, जम्बू, विष्णु, देव, अपराजित, गोवर्डन, भद्रबाहु, विशाख, प्रोष्ठिल, कृत्तिकाय, जय, नाग, सिद्धार्थ, घृतिषेएा और बुद्धिल इन १६ ग्राचार्यो के नाम देने के पश्चात् इनकी उत्तरवर्ती ग्राचार्यपरम्परा में हुए आचार्य भद्रबाहु को निमित्तज्ञान से भावी द्वादशवार्षिक दुष्काल की संघ को मुचना दी। तदनन्तर समस्त संघ ने दक्षिएाापथ की ओर प्रस्थान किया। 3

### नामसाम्य से हुई आस्ति

जिस प्रकार गएाधर मंडित और मौर्यपुत्र की माताओं के केवल नामसाम्य के ग्राधार पर कलिकालसर्वज्ञ हेमचन्द्राचार्य, ग्रावश्यकचूरिएकार ग्रादि अनेक प्राचीत विद्वान ग्राचार्यों ने मौर्यपुत्र को मंडित का लघु सहोदर बता कर यह मान्यसा ग्रभिव्यक्त कर दी कि भगवान् महावीर के जन्म से पूर्व भरतक्षेत्र के कतिक्य प्रान्तों के उच्चकुलीन ब्राह्माएों तक में विधवाविवाह की प्रथा प्रचलित थी। किसी ने ग्रागमों तथा इतर साहित्य में बार-बार दोहराये गये इस तथ्य की श्रोर ध्यान नहीं दिया कि जिन्हें छोटा भाई बताने का प्रयास किया जा रहा है, वह मौर्यपुत्र वस्तुतः मंडित से वय में छोटे नहीं ग्रपितु तेरह वर्ष बड़े थे। ठीक उसी प्रकार वीर नि॰ सं॰ १४६ से १७० तक ग्राचार्य पद पर रहे हुए छेदसूत्रकार-चतुर्दशपूर्वधर ग्राचार्य भद्रबाहु को ग्रौर वीर नि॰ सं॰ १०३२ (शक सं॰ ४२७) के ग्रासपास विद्यमान वराहमिहिर के सहोदर भद्रबाहु को एक

भावरित्रो भह्बाहु, मट्ठंगमहणिमित्तजाण्यरो णिण्णासइ कालवसं, स चरिमो हु णिमित्तियो होदि ।।५०।। [श्रुतस्कन्ध]
 "………महावीरसवितरि परिनिष्टुं त्ते भगवत्परमर्थिगौतमगए। – घरसाक्षाच्छिष्यलोहायं-जम्बु – विष्ट हेवापराजित – गोवद्वंन – भद्रबाहु – विशाख – प्रोष्ठिल – कृतिकाय – जयनाम – किद्धार्थ – धृतिषेसा – बुद्धिलादि गुरु – परम्परीएा बक (क) मान्यागतमहा-पुरुषसंततिसमवद्योतितान्वय – भद्रबाहुस्वामिना उज्जयन्यामघ्टांगमहानिमित्ततत्वज्ञेन त्रेकाल्यदमिना निमित्तेन द्वादणसंवत्सरकालवैषम्यमुपालभ्य वथिते सर्व्वसंघ उत्तराग्या-द्विसिएापथं प्रस्थितः । [पार्थ्वनाथ वस्ति का शिलालेख]

ही व्यक्ति मानने का अम भी काफी प्राचीन समय से विद्वानों में चला स्रा रहा है । इस प्रकार की भ्रान्त धारएगा का जन्म सर्वप्रथम किस समय स्रौर किस विद्वान के मस्तिष्क में उत्पन्न हुस्रा यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता ।

बहुत प्राचीन समय से क्वेताम्बर परम्परा में यह मान्यता चली झा रही है कि चतुर्दश पूर्वधर ग्राचार्य श्री भद्रबाहु स्वामी के द्वारा ही छेदसूत्रों की तथा निर्युक्तियों की भी रचना की गई थी। सर्वप्रथम संभवतः डा० हर्मन जैकोबी ने ई० सं० १९३१ में इस मान्यता की समीक्षा करते हुए ग्राचार्य हेमचन्द्रकृत "परिशिष्ट पर्व" के इन्ट्रोडक्शन में लिखाः--

"There are ten Sutras to which Bhadra Bahu, a late namesake of the sixth patriarch, has written Niryukties, i.e., systematic expositions of the subject of Sutra to which they belong."

[Parisista Parva, Introductory, page 6]

डा० हर्मन जैकोबी ने इससे म्रागे पृ० ७ पर म्रौर लिखा है :--

The author of the Niryukties Bhadrabahu is identified by the Jains with the patriarch of that name who died 170 A. V.<sup>1</sup> There can be no doubt that they are mistaken. For the account of seven schisms (Ninhaga) in the Avashyaka Niryukti VIII 56-100 must have been written 584 and 609 of the Vira Era. There are the dates of the 7th and 8th schisms of which only the former is mentioned in the Niryukti. It is therefore, certain that the Niryukti was composed before the 8th schism 609 A.V.

डा० हर्मन जैकोबी द्वारा इस तथ्य के प्रकाश में लाये जाने के पश्चात अनेक अन्य विद्वानों ने भी इस दिशा में अनुसन्धान ग्रौर छानबीन करना प्रारम्भ किया, जिसके परिएगामस्वरूप ग्रनेक विचारएगीय तथ्य विद्वानों के सामने भाये ।

# खेरसूत्रकार धुसकेवली भव्रवाह

इस तथ्य को सभी विद्वान एक मत से स्वीकार करने लगे हैं कि छेदसूत्रों के कर्त्ता प्रसंदिग्ध रूप से चतुर्दश पूर्वधर ग्राचार्य भद्रवाह ही हैं। यद्यपि छेद सूत्रों के भादि, मध्य ग्रथवा अन्त में कहीं पर भी ग्रन्थकार के नाम का उल्लेख नहीं है फिर भी इनके पश्चाद्वर्ती ग्रन्थकारों ने ग्रपनी कृतियों में जो उल्लेख किये हैं, उनके माधार पर यह निश्चित रूप से सिद्ध होता है कि छेदसूत्रों के कर्त्ता चतुर्दश पूर्वधर ग्राचार्य भद्रबाहु स्वामी ही हैं।

<sup>1</sup> वीरमोक्षाइर्षमते, सप्तत्यग्रे गते सति । भद्रबाहुरपि स्वामी, ययौ स्वर्गं समाधिता ॥११२॥

[परिशिष्ट पर्व, सर्ग १]

दशाश्रुतस्कन्ध सूत्र के निर्युक्तिकार ने निर्युक्ति के प्रारम्भ में लिखा है :-

वदामि भद्दबाहुं, पाईगां चरिम सगलसुयनाणि ।

सुत्तस्स कारगमिसि, दसासु कप्पे य ववहारे ।।१।।

भर्षात् में दशाश्रुतस्कन्ध, कल्प और व्यवहार सूत्र के प्रऐता प्राचीन गोत्रीय एवं प्रन्तिम श्रुतकेवली महर्षि भद्रबाहु को नमस्कार करता हूं।

यह एक ग्रद्भुत संयोग की बात है कि दशाश्रुतस्कन्ध के निर्युक्तिकार का नाम भी भद्रबाहु है ग्रौर वे भद्रबाहु नमस्कार कर रहे हैं प्राचीन गोत्रीय श्रुतकेवली भद्रबाहु को । वस्तुतः यह एक बड़ा ही महत्वपूर्एा ग्रौर निर्एायक तथ्य है जिस पर ग्रागे विचार किया जायगा । पंचकल्प महाभाष्यकार ने उपरिलिखित गाथा में वरिंगत तथ्यों की पुष्टि निम्नलिखित रूप में की है:-

> भद्दंति सुंदरं ति य, तुल्लत्थो जत्थ सुंदरा बाहू । सो होति भद्दबाहु, गोण्एां जेण्णं तु बालत्ते ॥६॥ पाएएए एग लक्सिञ्जइ, पेसलभावो तु बाहुजुयलस्स । उववण्एामतो रागमं, तस्से यं भद्दबाहुत्ति ॥७॥ प्रण्एो वि भद्दबाहू, विसेसएां गोण्एागहएए पाईणं । प्रण्एोर्सि पविसिट्ठे, विसेसएां चरिमसगलसुतं ॥६॥ चरिमो ग्रपच्छिमो खलु, चोद्दसपुव्वा तु होति सगलसुतं । सेसाए बुदा सट्ठा, सुत्तकरज्भयएामेयस्स ॥६॥ कि तेएा कयं तं तू, जं भण्एाति तस्स कारतो सोउ । भण्एाति गएाघारीहि सव्वसुयं चेव पुव्वकयं ॥१०॥ तत्तोच्चिय सिज्जूढं, ग्ररणुगहराट्ठाए संपयजतीएां । तत्तोच्चिय सिज्जूढं, प्ररागहराट्ठाए संपयजतीएां ।

इन गाथाग्रों में सुन्दर भुजाग्रों वाले प्राचीन गोत्रीय एवं ग्रन्तिम श्रुतकेवली भद्रबाहु की छेदसूत्रकार के रूप में स्तुति करते हुए भाष्यकार ने इस बात का संकेत किया है कि भद्रबाहु नाम के ग्रन्य भी ग्राचार्य हुए हैं। ग्रतः पेशल-सुन्दरभुज, प्राचीन गोत्रीय ग्रीर ग्रन्तिम श्रुतकेवली ये विशेषणा छेद सूत्रकार भद्रबाहु के लिये प्रयुक्त किये हैं। यह घ्यान में रहे कि इन गाथाग्रों में उपर्युक्त तीन विशेषणों से युक्त भद्रबाहु के निर्युक्तिकार होने का कोई उल्लेख नहीं किया गया है। निर्युक्ति कार ग्रीर भाष्यकार दोनों ने ही ग्राचार्य भद्रबाहु को दशाश्रुत, कल्प ग्रीर घ्यवहार इन तीन छेदसूत्रों का कर्त्ता माना है। पंचकल्प भाष्य की चूरिए में इन्हें ग्राचारकल्प ग्रर्थात् निशीथ सूत्र का प्रणेता' भी बताया गया है। विक्रम की पांचवीं शताब्दी के प्रारम्भ में प्रणीत ''तित्थोगालिय पइण्णा'' नामक ग्रन्थ में

<sup>•</sup> ते**एा भगवता म्रायार**पकष्पन्दसा-कष्प-ववहारा य**्नवमपु**व्वनीसंदभूता निज्बूढा ।

<sup>[</sup>पंचकल्पचूरिंग, पत्र १]

**सेरसूत्रकार मुत० मद्रवाह**] स्रुतकेवली-काल : मावार्य श्री भद्रबाहु

भी भाषार्य भद्रयाहु का चतुर्दशपूर्वघर और छेदसूत्रकार के रूप में परिचय दिया गया है ।<sup>5</sup>

इस प्रकार इन उपरिलिखित प्रमाणों से यह निविवाद रूप से सिद्ध हो जाता है कि भ्रंतिम श्रुतकेवली प्राचीन गोत्रीय भाचार्य भद्रबाहु छेदसूत्रों के निर्माता थे।

भव सबसे बड़ा यह प्रश्न सामने झाता है कि दश निर्युक्तियों के कर्ता मन्तिम श्रुतकेवली झाचार्य भद्रबाहु थे झथवा भद्रबाहु नाम के झन्य कोई भाचार्य ।

भगवान महावीर के शासन के सातवें पट्टधर चतुर्दश पूर्वधर ग्राचार्य-भद्रबाहु वर्तमान में उपलब्ध निर्युक्तियों के रचनाकार नैमित्तिक भद्रबाहु से भिन्न हैं। दोनों समान नाम वाले महापुरुषों को एक ही व्यक्ति ठहराने के पक्ष में जो प्राचीन ग्राचार्यों के उल्लेख कतिपय विद्वानों द्वारा प्रमारण के रूप में प्रस्तुत किये जाते हैं उनकी भौचित्यानौचित्यता पर विचार करने से पहले उन्हें यहां प्रस्तुत किया जा रहा है:--

१. स्रोघ निर्युक्ति की द्रोगाचार्य कृत टीका में चतुर्दंश पूर्वधर भद्रबाहु स्वामी को ही नियूँक्तिकार बताते हुए लिखा है :--

"गुएाधिकस्य अन्दनं कर्त्तव्यं न त्वधमस्य, यत उक्तम् – "गुएाहिए वंदएायं।" भद्रवाहु स्वामिनश्चतुर्दशपूर्वधरत्वाद् दशपूर्वघरादीनां च न्यूनत्वात् कि तेषां नमस्कारमसौ करोति ? इति । स्रत्रोच्यते गुएाधिका एव ते,ग्रव्यवच्छित्ति गुएाधिक्यात्, म्रतो न दोष इति ।" (पत्र ३)

२. शीलांकाचार्यकृत माचारांग की टीका पत्र ४ पर -

"भनुयोगदायिनः सुधर्मस्वामिप्रभृतयः यावदस्य भगवतो निर्युक्तिकारस्य भद्रबाहुस्वामिनश्चतुर्देशपूर्वधरस्याचार्यो अतस्तान् सर्वानिति।" ऐसा उल्लेख है।

३. उत्तराष्म्ययन सूत्र की झान्तिसूरि द्वारा इत पाइय टीका के पत्र १३९ पर भी लिखा है :--

"न च केषांचिदिहोदाहरएानां निर्युक्तिकालाद्दवीक्कालाभाविता इत्यन्योक्तत्वमाशंकनीयम्, स हि भगवांश्चतुर्दशपूर्ववित् श्रुतकेवलो कालत्रयविषयं वस्तु पश्यत्येवेति कथमन्यकृतत्वाशंका ? इति ।"

४. विशेषावश्यक टीका, पत्र १ पर मलधारी हेमचन्द्रसूरि ने लिखा है :--

| <sup>1</sup> सत्तमतो थिरवाह जाणुयसीसुपडिच्छ्रय सुबाहू । |                                 |  |
|---------------------------------------------------------|---------------------------------|--|
| नामेरग भइबाह घविहि सावम्मभहोति ।।                       |                                 |  |
| सो विय चोट्सपुब्वी, वारसवासाई जोगपडिवन्नो ।             |                                 |  |
| सुलत्येण निवंधद, प्रत्यं प्रजमयण बन्धस्स ॥              | [तिस्पोगालियपद्रएग (मन्नकाशित)] |  |

"ग्रस्य चातीव गम्भीरार्थतां सकल साधु-श्रावकवर्गस्य निस्योपयोगितां च विज्ञाय चतुर्दश-पूर्वधरेसा श्रीमद्भद्रबाहुनैतद्र्याख्यानरूपा "ग्रभिनिबोहियनासं" इत्यादि प्रसिद्धग्रन्थरूपा निर्युक्तिकृत्ता ।"

मलयगिरि ने बृहत्कल्पपीठिका की टीका, पत्र २ पर लिखा है:-

साघूनामनुग्रहाय चतुर्दशपूर्वधरेएा भगवता मद्रबाहुस्वामिना कल्पसूत्रं, व्यवहारसूत्रं चकारि, उभयोरपि च सूत्रस्पशिक निर्युक्तिः ।"

६. वृहत्कल्पपीठिका की श्री क्षेमकीत्तिसूरि कृत टीका के पत्र १७७ पर उल्लेख है कि –

"श्रीमदावश्यकादिसिद्धान्तप्रतिबद्धनिर्युक्तिशास्त्रः संसूत्ररणसूत्रधारः"" श्री भद्रबाहुस्वामी राज्य कल्पधेयनामाघ्ययनं निर्युक्तियुक्तं निर्यू ढ़वान् ।"

७. मुनि सुःदरसूरि ने 'गुर्वावली' में चतुर्देशपूर्वधर म्राचार्य भद्रबाहु स्वामी ग्रौर 'उपसर्गहरस्तोत्र' के रचयिता भद्रवाहु को एक ही महापुरुष वताते हुए लिखा है : –

अपश्चिमः पूर्वभृतां द्वितीयः, श्री भद्रबाहुश्च गुरूः शिवाय । कृत्वोपसर्गादिहरस्तवं यो, ररक्ष संघं धरर्णाचितांहिः ॥१३॥ निर्यूढ़सिद्धान्तपयोधिराप, स्वर्यश्च वीरात् सनगेन्दुवर्षे ।

म्य. गच्छाचार पइन्ना की वृत्ति में श्रुतकेवली भद्रबाहु श्रौर निर्यूक्तिकार भद्रबाहु को एक ही व्यक्ति बताते हुए लिखा है :-

"ग्रस्थि सिरिभरवरिट्ठे स्वार्ग्स् जुगप्पहाणागमो सिरिभद्दबाहुसामी. ग्रायारांग १. सूयगडांग २. ग्रावस्सय ३. दसवैयालिय ४, उत्तरज्भयण ४, दसा ६, कष्प ७, ववहार ५, सूरियपन्नत्ति उक्षंग ६, रिसिभासियाणं १० दस निज्जुत्तिमो काऊग् जिि्णसासणं पभावेऊर्णं पंचमसुयकेवलिपयमणुहविऊरण् य समए ग्रिणसरणविहाणोण् तिदसावासं पत्तोत्ति।"

उपरोक्त सभी उल्लेख प्रामाशिक ग्राचार्यों द्वारा किये गये हैं। इनमें ग्राचार्य शीलांक का उल्लेख सबसे प्राचीन-ग्रर्थात् विकम की ग्राठवीं गताब्दी के उत्तरार्द्ध ग्रथवा नौवीं शताब्दी के प्रारम्भ का है। उपरोक्त उल्लेखों में सभी ग्राचार्यों ने चतुर्दशपूर्वधर ग्राचार्य भद्रबाहुस्वामी को ही निर्युक्तिकार माना है पर ग्रपनी इस मान्यता के समर्थन ये शान्त्याचार्य के ग्रतिरिक्त किसी भी विद्वान् ग्राचार्य ने कोई युक्ति प्रस्तुत नहीं की है। साधारण तौर पर केवल यह उल्लेख मात्र किया है कि चतुर्दशपूर्वधर ग्राचार्य भद्रबाहु स्वामी निर्युक्तिकार थे।

शान्त्याचार्य ने चतुर्दशपूर्वधर ग्राचार्य भद्रबाहु स्वामी को ही निर्युक्तिकार ठहराने की ग्रपनी मान्यता के पक्ष में यह युक्ति दी है कि उत्तराघ्ययन की निर्युक्ति में निर्युक्तिकार भद्रबाहु स्वामी ने ग्रपने से बहुत काल पश्चात् हुए महापुरुषों के व उनसे सम्बन्धित उदाहरण दिये हैं – उनके आधार पर कोई यह शंका न कर

३६२

बैठे कि उत्तराध्ययन की निर्युक्ति चतुर्दशपूर्वधर ग्राचार्य भद्रवाहु द्वारा रचित नहीं ग्रपितु किसी ग्रन्य द्वारा रचित है अथवा ये उदाहरणा किसी मन्य ग्राचार्य द्वारा इसमें जोड़े गये हैं । क्योंकि त्राचार्य भद्रवाहु स्वामी श्रुतकेवली होने के कारएा त्रिकालदर्शी थे ग्रौर ग्रपने पष्टचाद्वर्ती ग्रयांचीन महापुरुषों के सम्बन्ध में भी विवरएा लिखने में समर्थ थे न

# ्रश्रुतकेवली मद्रबाहु निर्युक्तिकार नहीं

चतुर्दश पूर्वघर ब्राचार्य भद्रबाहु मिर्युक्तिकार नही हो सकते, इस तथ्य की पुष्टि में निम्ल लिखित प्रमास द्रष्टव्य हैं :--

१. चतुर्दंश पूर्वंधर ग्राचार्य भद्रबाहु निर्युक्तियोंके कर्त्ता नहीं हैं । यदि वे निर्युक्तिकार होते तो वे अपने आपकी स्तुति करते हुए स्वयं को नमस्कार नहीं करते और न अपने शिष्य आर्य स्यूलभद्र का 'भगवान् स्यूलभद्र' इन स्तुत्यात्मक शब्दों में गुएागान ही करते । पर निर्युक्तियों में इस प्रकार के लोकव्यवहार विरुद्ध उदाहरएा विद्यमान हैं । दशाश्चुतस्कन्ध-निर्युक्ति की पहली गाथा में निर्युक्तिकार द्वारा भद्रबाहु स्वामी को निम्नलिलित शब्दों में नमस्कार किया गया हैं :--

> वंदामि भद्दबाहुं, पाइएां चरिमसगलसुयनारिंग । सुत्तास्स कारगमिसि, दसासु कप्पे य ववहारे ।।१।।

यदि चतुर्दश पूर्वधर भद्रबाहु निर्युक्तिकार होते तो क्या वे अपने आपको इस प्रकार वन्दन करते ? कदापि नहीं । सभ्य संसार के साहित्य में एक भी इस प्रकार का उदाहरए। उपलब्ध नहीं होता, जिसमें किसी साधार**ए। से साधारए।** अथवा महान् से महान् व्यक्ति ने अपने आपको नमस्कार किया हो । लोकगुरू तीर्यंकर भी 'नमो तित्यस्स" कह कर तीर्थं को नमस्कार करते हैं न कि स्वयं को ।

यहां यह शंका उठाई जा सकती है कि यह गाथा निर्युक्तिकार की नहीं भ्रपितु भाष्यकार की है अथवा प्रक्षिप्त है। पर चुर्गिकार के निम्नलिखित स्पष्टीकरण के पश्चात् इस प्रकार की शंका के लिये कोई अवकाश नहीं रह आता। चूर्गिकार ने इस गाथा को भावमंगल की संज्ञा देते हुए निर्युक्ति की मूल गाया बताया है:--

चूरिंगः - तं पुएा मंगलं नामादि चतुर्विधं ग्रावस्सगारगुक्कमेरा परूवेयव्वं। तत्थ भावमंगलं निज्जुत्तिकारो ग्राह -- "वंदामि, भद्दबाहुं ......इत्यादि । भद्दबाहु नामेर्एा । पाईरगो गोत्तेर्एा । चरिमो अपच्छिमो । सगलाइं चोद्दसपुब्वाइं । कि निमित्तं नमोक्कारो तस्स कज्जति ? उच्यते जेरा सुत्तस्स कारझो रा झत्यस्स, व्रत्थो तित्यगरातो पसूतो । जेरा भण्एति -- "झत्यं भासति घ्ररहा० गाथा । कतर सुत्तं ? दसाग्रो कब्यो बवहारो य । कतरातो उद्धृतम् । उच्यते पच्चक्खारापुब्वातो । महवा भावमंगलं नंदी सा तहेव चउव्विहा ।

छेदसूत्रों में दशाश्रुतस्कन्ध श्रुतकेवली भद्रबाहु की सर्वप्रयम क्रुति के रूप में प्रसिद्ध है, इसी लिये निर्युक्तिकार ने दशाश्रुतस्कन्<mark>ध की निर्युक्ति में श्रुतकेवली</mark> भद्रबाहु को नमस्कार किया है । उत्तराघ्ययन सूत्र की निर्युक्ति में निर्युक्तिकार ने झाचार्य स्थूलभद्र को भगवान की उपमा से अलंकृत करते हुए उनका निम्नलिखित शब्दों में गुरणगान किया है :--

भगवं पि थूलभद्दो, तिक्से चंकस्मिम्रो न उरा छिन्नो ।

मगिसिंहाए बुत्यो चाउम्मासे न उरण दड्ढो ॥

साघारएग बुद्धि वाला व्यक्ति भी निर्युक्ति की इस गाथा को देखकर यही कहेगा कि इस निर्युक्ति के कर्त्ता यदि श्रुतकेवली भद्रबाहु होते तो वे ग्रपने शिष्य की भगवान् के तुल्य इस प्रकार स्तुति नहीं करते ।

इन दोनों गाथाग्रों की ग्रोर शान्त्याचार्य ने घ्यान दिया होता तो वे कदापि उत्तराघ्ययनसूत्र के परीषहाघ्ययन की टीका में "न च केषांचिदिहोदाहरएगानां निर्युक्तिकालाद्दवीक्काला – भाविता इत्यन्योक्तत्वमाशंकनीयम्, स हि भगवांश्चतु-दंशपूर्वदित् श्रुतकेवली कालत्रयविषयं वस्तु पश्यत्येवेति कथमन्यकृतत्वाशंका? इति" यह कभी नहीं लिखते । क्योंकि श्रुतकेवली त्रिकालवर्ती वस्तुग्रों को देखते हैं लेकिन स्वयं को नमस्कार करने ग्रीर ग्रपने शिष्य की भगवान् तुल्य स्तुति करने जैसे लोक व्यवहार विरुद्ध ग्राचरएग कदापि नहीं कर सकते ।

२. चतुर्दश पूर्वधर म्राचार्य भद्रबाहु निर्युक्तिकार नहीं हैं, इस पक्ष का प्रबल समयंक दूसरा प्रमाएा यह है कि म्रावश्यक निर्युक्ति की गाथा संख्या ७६२, ७६३, ७७३, म्रोर ७७४ में यह स्पष्ट रूप से बताया गया है कि वज्रस्वामी के समय (वी० नि॰ सं॰ ४६४ तदनुसार वि॰ सं॰ ११४) तक कालिक सूत्रों का पृथक् पृथक् मनु-योग के रूप में विभाजन नहीं हुम्रा था। वज्रस्वामी के पश्चात् देवेन्द्रवन्दित म्राम रक्षित ने समय के प्रभाव से म्रगने विद्वान् शिष्य दुर्बलिका पुष्यमित्र की स्मरएाशक्ति के ह्रास को देखकर सूत्रों का पृथक्तरएा चार म्रनुयोगों के रूप में किया।

पट्टावलियों में मार्य रक्षित के वी० नि० सं० ४६७ में स्वर्गस्थ होने का उल्लेख मिलता है। रेऐसी दशा में वी० नि० सं० ४६४ से ४६७ के बीच में चार

- मूढशाइयं सुयं कालियं, शु शा एाया समोयरंति इहं । अपुढुत्ते समोयारो मल्यि पुट्टते समोयारो ।।७६२॥ जावंति प्रज्यवद्दरा, अपुट्टत्ते कालियाखुमोगे य । तेणारेएा पुट्टल्तं, कालियसुय दिट्ठिवाए य ।।७६३॥ अपुट्टलो प्रखुमोगो, चलारि टुवार भासई एगो । पुट्टलाखुमोगकरएो, ते मत्यतमो उ वोज्छिन्ना ।।७७३॥ देषिदंवदिएहि, महाखुभागेहि रक्षि भ्रज्जेहि । चुग्रमासज्य विभत्तो, भरणुमोगो तो कमो चउहा ।।७७४॥
- भग्न श्रीवज्यस्वामिश्रीवज्यसेनयोरंतरालकाले श्रीमदार्यरभ्रितसूरिः श्रीदुर्वलिकापुष्य (मित्र) क्येति कमेएा युगप्रधानद्वयं संजातं । तत्र श्रीमदार्यं रक्षितसूरिः सप्तनवत्यधिकपंचभत १९७ वर्षान्ते स्वर्गमागिति पट्टावस्यादी दृश्यते, परमावभ्यकवृत्यादौ श्रीमदार्य-रक्षितसूरीएगं स्वर्वनवनानस्तरं चतुरशीत्यधिकपंचशत १८४ वर्षान्ते सप्तम निन्हवॉत्पत्तिरुवतास्ति । तेवैतर् बहुध्तूतगम्यमिति । [तपागच्छ थट्टावली (धर्मसागरगणिरचित), गा०६]

अनुयोगों के रूप में किये गये सूत्रों के विभाजन की घटना का उल्लेख श्रुतकेवली भद्रबाहु द्वारा किया जाना संभव एवं बुद्धिगग्य नहीं हो सकता क्योंकि उनका वीर नि० संवत् १७० में स्वर्गवास हो चुका था ।

३. मावश्यक निर्युक्ति की गाथा ७६४ से ७६९ म्रौर ७७३ से ७७६ में वजस्वामी के विद्यागुरु स्थविर भद्रगुप्त, 'म्रार्य सिंहगिरि, श्री वजस्वामी', माचार्य तोसलिपुत्र, म्रार्य रक्षित, फल्गुरक्षित भ्रादि, श्रुतकेवली भद्रबाहु के पश्चाद्वर्ती ग्राचार्यों से सम्बन्धित विवरणों के उल्लेख के साथ-साथ वज ऋषि को अनेक बार वंदन-नमस्कार किया गया है। ' ऐसी स्थिति में चतुर्दश पूर्वधर भद्रबाहु को निर्युक्तिकार कदापि नहीं माना जा सकता। क्शोंकि उनके द्वारा ग्रपने से बहुत काल पश्चात् हुए ग्राचार्यों के प्रति इस प्रकार के विनय-वन्दन-नमन म्रादि की किसी भी दशा में संगति नहीं हो सकती।

४. पिण्ड निर्युक्ति की गाथा ४९८ में आचार्य पादलिप्तसूरि के सम्बन्ध में तथा ४०३ से ४०४ गाथाओं में वज्त्रस्वामी के मामा आर्य समितसूरि के सम्बन्ध में और ब्रह्मद्वीपिक तापसों की श्रमरगदीक्षा एवं ब्रह्मद्वीपिक शाखा की

े तुंबवरगसन्निवेसाम्रो, निग्गयं पिउसगासमल्लीर्स्। खम्मासियं छसु जयं, माउय 'समन्तियं वन्दे ॥७६४॥ जो गुज्मएहि बालो, निमन्तिमो, भोयग्रेग्, वासंते। रोच्छइ विसीयविराम्रो, तं वयरर्रासं रसमंसामि ॥७६४॥ उज्जैसीए जो जंभगेहि, झाराक्सिऊसा थुयमहिझो । भर्क्लीरगमहारगसियं, सीहगिरिपसंसियं वंदे ॥७६६॥ जस्स अस्पुण्एए वायगत्तसो दसपूरम्मिएायरम्मि । देवेहि कया महिमा, पयाखुसारि रामसामि ॥७६७॥ जो कन्नाइ धरोरए य, स्पिंमंतिम्रो जुब्वराम्मि गिहवइरएा । जेखुद्धरिम्ना विज्जा, श्रामासगमा महापरिण्एाम्रो । वंदामि अञ्जवइरं, अपच्छिमो जो सुयहराग्रं ।।७६१।। अपुहत्ते अगुग्रोगो, चत्तारि दुवार भासई एगो। पुहत्तारगुम्रोगकरर्स ते अत्यतम्रो उ बोच्छिन्ना ।।७७३।। देविदंवंदिएहि, महारगुभागेहि रक्खि ग्रज्जेहि । जुगमासक्त विभत्तो, ब्रयुग्रोगो तो कन्नो चउहा ।।७७४।। माया य रुद्दसोमा, पिया य नामेरण सोमदेव ति । भाषा य फग्गुरक्खिय, तोसलिपुत्ता य म्रायरिया म७७५म निज्जवरण भद्रपुत्ते, वीसुं पढ़रएंच तस्स पुब्वगयं। पग्वाबिश्रो य भाषा, रविखयखमसोहि जसाग्रो य ।।७७६॥

[मावश्यक नियुंक्ति]

उत्पत्ति ग्रादि का वर्णन किया गया है।' इन गाथाश्रों में उल्लिखित विवरण श्रुतकेवली भद्रवाहु से बहुत काल पश्चात् हुए ग्राचार्यों तथा उन ग्राचार्यों के समय में घटित हुई घटनाग्रों से सम्बन्ध रखते हैं।

४. उत्तराघ्ययनसूत्र की निर्युक्ति की गाथा संख्या १२० में श्रुतकेवली भद्रबाहु से बहुत समय पश्चात् हुए कालिकाचार्य के जीवन की घटनाग्रों का विवरगा दिया गया है। यथा :-

उज्जेरिए कालखमरणा, सागरखमरणा सुवण्रगभूमीए ।

ईदो आउयसेसं, पुच्छइ सादिव्वकरएां च ।।१२०।।

६. वर्तमान काल में उपलब्ध निर्युक्तियां चतुर्दश पूर्वधर ग्राचार्य भद्रबाहु की क्रुतियां नहीं, इस तथ्य को सिद्ध करने वाला एक प्रवल प्रमास यह है कि उत्तराध्ययनसूत्र की निर्युक्ति (ग्रकाममरस्सीय) की निम्नलिखित रााथा में निर्युक्तिकार ने यह स्वष्ट संकेत किया है कि वह चतुर्दश पूर्वधर नहीं है:-

सब्वे एए दारा, मरएाविभत्तीइ वण्एिया कमसो ।

सगलगिउरगे पयत्ये, जिरग चउद्दसपुब्वि भासंति ॥२३३॥

अर्थात् - मैंने मरएगविभक्ति से सम्बन्धित समस्त द्वारों का अनुकम से वर्एन किया है। वस्तुतः पदार्थों का सम्पूर्एारूपेएग विशद वर्एान तो केवलज्ञानी और चतुर्दश पूर्वधर ही करने में समर्थ हैं। समस्त ग्रागमों ग्रौर जैन साहित्य में एक भी इस प्रकार का उदाहरएग उपलब्ध नहीं होता जिसमें किसी केवलज्ञानी ने किसी तत्व का विवेचन करने के पश्चात् यह कहा हो कि इसका पूर्एारूपेएग विवेचन तो केवली ही कर सकते हैं। ठीक इसी प्रकार यदि निर्धुक्तिकार चतुर्दश पूर्वधर होते तो वे यह कभी नहीं कहते कि वस्तुतः पदार्थों का सम्पूर्एारूपेएग विशद वर्एान तो केवलज्ञानी और चतुर्दश पूर्वधर ही करने में समर्थ हैं। यह निर्युक्ति-गाथा ही इस बात का स्वतःसिद्ध प्रमाएग है कि निर्धुक्तिकार चतुर्दश पूर्वधर भद्रवाहु नहीं कोई अन्य ही आचार्य हैं।

जैमा कि पहले बताया जा चुका है शान्त्याचार्य ने ''चतुर्दश पूर्वधर म्रा० भद्रबाहु ही निर्युक्तिकार हैं - इस पक्ष का समर्थन करते हुए उपरोक्त निर्युक्ति-

\* जइ जह पइसिग्गी जायागुम्मि पालित्तक्रो भमाडेद्र । तह तह मीमे वियग्गा, पग्गस्मइ मुरुंडरायस्म ।।४६६।। नइ कण्ह-विन्न दीवे, पंचसया तावसाग्ग गिगवसति । पञ्वदिवसेमु कुलवइ पालेबुत्तार सक्कारे ।।४०३॥। जग्ग सावगाग विसग्ग, समियक्षयग् माइठाग्ग लेवेग्गु । सावय पयत्तकरग्गं, ग्रविग्गयलोग् चलग्ग् धोए ।।४०४॥। पडिलाभिग्र वच्चता निवुड्ड नइकूलमिलग्ग् समियाग्रो । विम्हिय पंचसया, तावगाग्ग पत्रज्ज माहा य ।।४०४॥।

[पिण्ड निर्षु निः]

गाया को टीका में यह युक्ति दी है - "प्राचार्य भद्रबाहु चतुर्दशपूर्वधर प्रर्थात् श्रुतकेवली थे भ्रतः वे त्रिकाल के पदार्थों को जानने में समर्थ थे ऐसी दशा में निर्युक्तियों के म्रन्तर्गत मर्वाचीन घटनाम्रों एवं म्राचार्यों के विवरण देख कर इस प्रकार की कतई शंका नहीं करनी चाहिये कि निर्युक्तियों के कर्त्ता चतुर्दश पूर्वधर भद्रबाहु के भ्रतिरिक्त मन्य कोई स्राचार्य हैं।' पर इस गाया की टीका करते समय उन्हें भ्रपने स्वयं के मन्तर से कितना जूमना पड़ा इसकी भलक टीका में स्पष्टतः प्रकट होती है:--

"सम्प्रत्यतिगम्भीरतामागमस्य दर्शयन्नात्मौद्धत्यपरिहारायाह भगवान् निर्युक्तिकार :-

सब्वे एए दारा गाथा व्याख्या - 'सर्वाएि।' अशेषाणि 'एतानि' अनन्तर-मुपर्दशितानि 'ढाराणि', अर्थप्रतिपादनमुखानि 'मरणविभक्तेः' मरणविभक्त-यपरनाम्नोऽस्यैवाध्ययनस्य 'वणितानि' प्ररूपितानि, मयेति शेषः, 'कमसो' द्वि प्राग्वत् क्रमगः । आह एवं सकलापि मरणवक्तव्यता उक्ता उत न ? इत्याह-सकलाम्च- समस्ता निपुणाश्च-अशेषविशेष-कलिताः सकलनिपुणाः तान् पदार्थान् इह मरणप्रशस्तादीन् जिनाभ्च केवलिनः चतुर्दशपूर्विरणभ्च-प्रभवादयो जिनचतुर्दश-पूर्विणो 'भाषन्ते' व्यक्तमभिदधति, अहं तु मन्दमतित्वान्न तथा वर्णयितुं क्षम इत्यभिप्रायः । स्वयं चतुर्दशपूर्वित्वेऽपि यच्चतुर्दशपूर्व्यप्रादानं तत् तेषामपि षद्स्यानपतितत्वेन शेषमाहात्म्यख्यापनपरमदुष्टमेव, भाष्यगाथा वा ढारगाथा-ढयादारम्य लक्ष्यन्त इति प्रेर्यानवकाश एवेति गाथार्थः ।।२३३।।

[उत्तराध्ययन पाइय टीका, पत्र २४०] निर्युक्तिकार ने इस गाथा में यह कह कर कि – यद्यपि उन्होंने मरण-विभक्ति विषयक सभी द्वारों का अनुक्रम से वर्णन करने का प्रयास किया है, तथापि इनका सम्पूर्णरूपेण विशदवर्णन तो केवली या चतुर्दश पूर्वधर ही कर सकते हैं– यह स्पष्टतः स्वीकार किया है कि न तो वे केवली हैं और न चतुर्दश पूर्वधर ही ।

शान्त्याचार्य ने निर्युक्तिकार की इस सरल और स्पष्ट स्वीकारोक्ति की अपने पक्ष के साथ संगति बैठाने हेतु विलष्ट कल्पना करते हुए टीका में दो युक्तियां दी हैं। पहली युक्ति यह कि निर्युक्तिकार ने स्वयं चतुर्दश पूर्वधर होते हुए भी अर्थज्ञान की अपेक्षा से चतुर्दश पूर्वधर भी परस्पर एक दूसरे से न्यूनाधिक समभने वाले होते हैं, इस दृष्टि से अपने से पूर्व के पूर्वधरों की अपनी अपेक्षा अधिक महत्ता प्रकट करने हेतु ही लिखा है कि केवली या चतुर्दश पूर्वधर ही इन पदार्थों का सम्पूर्ए रूप से विशद वर्णन कर सकते हें।

प्रत्येक चतुर्दश पूर्वधर को, चाहे वह पूर्ववर्ती हो अथवा पश्चादवर्ती – उसे आगमों में श्रुतकेवली के विरुद से विभूषित कर केवलीतुल्य प्ररूपएग करने वाला माना गया है। एक श्रुतकेवली चाहे वह कितना ही अवान्तरकालवर्ती क्यों न हो वह पदार्थों के निरूपएग में केवलीतुल्य है अतः वह यह कह कर कि अमुक-अमुक विषयों का विवेचन वह नहीं कर सकता है, चौदह पूर्वों के ज्ञान की हीनता अपने मुख से किसी भी दशा में प्रकट नहीं कर सकता । शान्त्याचार्य इस तथ्य से भली-भांति परिचित थे ग्रतः अपनी इस प्रथम युक्ति की भौचित्यता और सबलता के सम्बन्ध में सशंक होने के कारए उन्होंने दूसरी युक्ति यह दी – "यह भी भाषिक संभव है कि ढारगाया से इस गाथा तक की सभी गायाएं पूल निर्युक्ति की गायाएं त होकर भाष्य की गायाएं हों । इनकी यह युक्ति तो वस्तुतः एक प्रकार से इस पक्ष को ही बल देती है कि निर्युक्तियां चतुर्दश पूर्वधर अद्रबाहु की कृतियां नहीं । वैसे इनकी इस युक्ति को चूर्णिकार का समर्थन भो प्राप्त नहीं है । शान्त्याचार्य स्वयं भी अपने ग्रभिमत की सत्यता के सम्बन्ध में सशंक हैं ।

ऐसी दशा में शान्त्याचार्य का यह अभिमत कि चतुर्दश पूर्वधर भद्रबाहु ही निर्युक्तिकार हैं, कैसे मान्य हो सकता है ?

७. श्रुकेवली भद्रबाहु निर्युक्तिकार नहीं, इस पक्ष की पुष्टि हेतु सातवें प्रमाएग के रूप में ग्रावश्यक निर्युक्ति की ७७६ से ७६३ तक की गायाग्रों गे को प्रस्तुत किया जाता है। इन गायाग्रों में भगवान महावीर द्वारा तीर्थं प्रवर्तन के चौदहवें वर्ष से लेकर भगवान महावीर के निर्वाएग से १८४ वर्ष पश्चात हुए सात निन्हवों का तथा वीर नि० सं० ६०६ में हुई दिगम्बर मतोत्पत्ति तक का वर्एान किया गया है। वीर नि० सं० ६७६ में हुई दिगम्बर मतोत्पत्ति तक का वर्एान किया गया है। वीर नि० सं० १७० में स्वर्गस्थ होने वाले भद्रवाहु द्वारा यदि निर्युक्तियों की रचना की गई होती तो बी० नि० सं० ६०६ में हुई घटनाग्रों का उनमें उल्लेख कदापि नहीं होता।

५. इसी प्रकार उत्तराघ्ययन सूत्र की निर्युक्ति (चतुरंगीय म्रघ्ययन) की गाथा संख्या १६४ से १७५ में सात निन्हवों तथा दिगम्बर मत की उत्पत्ति का मावश्यक निर्युक्ति से भी विस्ठूत विवरुए दिया हुन्ना है।

दशवैकालिक निर्युक्ति<sup>3</sup> ग्रौर ग्रोध निर्युक्ति<sup>3</sup> की गायाग्रों में दशवै-

| े बहुरय पएस भव्यत्त समुच्छ दुग तिग भवदिगा चेव ।                    |
|--------------------------------------------------------------------|
| सत्तेए                                                             |
| बहुरय जमालिपभवा जीवपएसा य तीसगुताम्रो ।                            |
| ग्रवत्तासाढामो समुच्छेयासमित्तामो । १७७१ ।।                        |
| गंगामो दो किरिया, छलुगा तेरासियाए। उप्पत्ती ।                      |
| थेरा य गोट्ठमाहिल, पुट्ठमबद्धं पर्रुविति ।।७५०।।                   |
| सावत्यी उसमपुरं सेयविया मिहिल उल्लुगातीरं ।                        |
| पुरिमंतरंजि रहवीरपुरं च रेगयराइ ।।७५१।।                            |
| चोट्स सोलस वासा, चोट्स वीसुत्तरा य दोष्णिसया ।                     |
| म्रट्ठावीसा य दुवे, पंचेव संया उ चोयालो ॥७५२॥                      |
| पंचसया चुलसीया, छच्चेत्र सया एग्वोत्तरा हुति ।                     |
| रणाग्पुपत्ती य दुवे उप्पण्सा निव्वुए सेसा ११७८३।। [आव. नि•]        |
| <sup>२</sup> अपुहुत्त – पुहुत्ताइं निद्दिसिउं एत्य होइ प्रहिगारो । |
| चरर्याकररणागुद्रोगेल, तस्स दारा इमे हुंति ।। [दशवैकालिक नि०]       |
| * मोहेएाउ एिण्जुति, बुच्छं चरएाकरएा।सुम्रोगामो ।                   |
| मप्पक्सरं महत्यं, मसुग्गहत्यं सुविहियासं ।। [मोथ-नियुं कि]         |

कालिकसूत्र और आघ – इन दोनों का समावेश चरएकरएगनुयोग में किया गया है। मनुयोगों के रूप में सूत्रों का पृथक्करएा वीर नि० सं० १९० से १९७ के बीच के समय में, तदनुसार श्रुतकेवली भद्रवाहु के स्वर्गस्थ होने के पश्चात् ४२० से ४२७ वर्ष के मध्यवर्तीकाल में आर्य रक्षित द्वारा किया गया है।

१०. श्रुतकेवली भद्रबाहु निर्युक्तिकार नहीं, इस पक्ष की पुष्टि में दशाश्रुत-स्कन्ध-निर्युक्ति की एक और गाथा प्रमाएा रूप से प्रस्तुत की जाती है :--

एगभविए य बढाउए य, ग्रभिमुहियनामगोए य ।

एते तिन्नि वि देसा, दव्वस्मि य पोंडरीयस्स ॥१४६॥

इस गाथा में द्रव्य निक्षेप के तीन ब्रादेशों का विदेचन किया गया है। इसकी वृत्ति इस प्रकार है :--

एगेत्यादि एकेन भवेन गतेन अनन्तरभव एक यः पौण्डरीकेषु उत्पत्स्यते स एकभविकः । तथा तदासन्नतरः पौण्डरीकेषु बद्धायुष्कः ततोऽप्यासन्नतमः ।

ग्रभिमुखनामगोत्रः 'अनन्तर समयेषु यः पौण्डरीकेषु उत्पद्यते । एते अनन्त-रोक्ता त्रयोप्यादेशविशेषा द्रव्यपोण्डरीकेऽवगन्तव्या इति ।

[सूत्रकृतांगनिर्युक्ति, श्रुत० २, ग्रघ्ययन १, पत्र २६७-६=]

वृहत्कल्पसूत्र के चूर्रिएकार के कथनानुसार ये तीनों ही स्थविर झार्य संगू. स्थविर झार्य समुद्र ग्रोर स्थविर धार्य सुहस्ती की पृथक्-पृथक् तीन मान्यताएं हैं। इस सम्बन्ध में द्रष्टव्य है कल्पभाष्य की हस्तलिखित प्रति की ग्रथोलिखित गाथा ग्रौर उसकी चूर्पिएः--

> गरगहरथेरकयं वा, ग्राएसा मुक्कवागररगतो वा । धुवचल विसेसतो वा, ग्रंगाऽएगंगेसु रणारगत्तं ।।१४४।।

चूरिंगः – कि च ग्राएसा जहा ग्रज्ज मंगू तिविहं संखं इच्छति – एगअवियं, बद्धाउयं, ग्रभिमुहनामगोत्तं च । ग्रज्ज समुद्दा दुविहं-बद्धाउयं ग्रभिमुहनामगोत्तं च । ग्रज्ज सुहत्थी एगं-ग्रभिमुहनामगोयं इच्छति ।

[स्व॰ मुनि श्री पुण्यविजयजी, वृहत्कल्पसूत्र नी प्रस्तावना, पृथ्ठ १३]

इस प्रकार चतुर्दश पूर्वधर ग्राचार्य भद्रबाहु के वहुत पश्चात् हुए झायं मंगू, झार्य समुद्र और द्रायं सुहस्ती की मान्यताओं का ग्राकलन एवं उल्लेख जिस निर्युक्त में हो, उसे किसी भी स्थिति में श्रुतकेवली भद्रबाहु की कृति नहीं माना जा सकता। निर्युक्तिकार भद्रबाहु ग्रौर चतुर्दश पूर्वधर भद्रबाहु के एक होने न होने का विवादास्पद प्रश्न कल्पभाष्य के चूरिएकार के समक्ष कभी रहा हो, इस प्रकार का कोई प्रमारा उपलब्ध नहीं होता, ग्रतः चूरिएकार के इस कथन की निष्पक्ष ग्रभिमत के रूप में गएगना की जाकर प्रामासिक ग्रौर सत्य मानने में किसी प्रकार की शंका के लिये कोई ग्रवकाश नहीं रहता। ११. वर्तमान में उपलब्ध निर्युक्तियां श्रुतकेवली भद्रबाहु की कृतियां नहीं, इस पक्ष की पुष्टि करने वाला एक श्रौर प्रबल प्रमाश है स्वयं-इन निर्युक्तियों का वर्तमान माकार-प्रकार । ग्रावश्यक निर्युक्ति में जिन-जिन सूत्रों पर निर्युक्तियों की रचनाएं करने का उल्लेख किया गया है, वह इस प्रकार है –

> भायारस्स दसकालियस्स तह उत्तरज्फमायारे । सूयगडे निज्जुत्ति, वोच्छामि तहा दसार्एा च ।।६४।। कप्पस्स य सिज्जुत्ति, ववहारस्सेस परमनिउरणस्स । सूरियपण्सातीए, वुच्छं इसिभासियार्सा च ।।६४।।

इन दश सूत्रों में से आचारांग और सूत्रकृतांग ये दोनों आगम आचार्य भद्रबाहु के समय में सर्वसम्मत मान्यतानुसार अति वृहदाकार एवं परिपूर्ण रूप में विद्यमान थे और अत्येक सूत्र पर चार-चार अनुयोग अवृत्त थे। ऐसी स्थिति में यदि श्रुतकेवली भद्रबाहु स्वामी द्वारा इन पर निर्युक्तियों की रचना की गई होती तो वे उनके अनुरूप ही चार-चार अनुयोगों से युक्त अति विस्तीर्ण एवं प्रति विशाल आकार वाली होतीं। पर वस्तुस्थिति उससे नितान्त भिन्न दृष्टिगोचर होती है। आज के इनके अन्तरंग और बहिरंग स्वरूप को देखने से यही मानना उचित प्रतीत होता है कि मायुरी आदि विभिन्न वाचनाओं द्वारा अंतिमरूपेएा सुसंस्कृत एवं संकलित आगम जिस रूप में आज हमारे समक्ष हैं, उन्हीं को आधार मानकर इनके अनुरूप निर्युक्तियों की रचनाएं उपर्युक्त वाचनाओं के पश्चात् की गई है।

इस सम्बन्ध में थह कहा जा सकता है कि ग्रार्थ रक्षित ने ग्रपने विद्वान् शिष्य दुर्बलिका पुष्यमित्र की विस्मृति ग्रौर भावी शिष्य-प्रशिष्यों की कमशः मन्द से मन्दतर बुद्धि को ध्यान में रखते हुए जिस समय ग्रनुयोगों को पृथक् किया उसी समय चार ग्रनुयोगमय निर्युक्तियों को ग्रनुयोग से पृथक् कर व्यवस्थित कर लिया गया था। पर इस सम्बन्ध में वस्तुस्थिति पर सम्यग्रूपेएा विचार करने पर स्वतः ही इस कथन की ग्रवास्तविकता ग्रौर ग्रनौचित्यता प्रकट हो जायगी। इस कथन की ग्रवास्तविकता को प्रकट करने वाला प्रथम तथ्य तो यह है कि जिस प्रकार ग्रागमों की विविध वाचनाग्रों के सम्बन्ध में ग्रनेक उल्लेख उपलब्ध होते हैं, उस प्रकार का एक भी उल्लेख निर्युक्तियों को व्यवस्थित करने के सम्बन्ध में नहीं मिलता।

इसके अतिरिक्त दूसरा सबल तथ्य यह है कि ग्राचारांग और सूत्रकृतांग का जो पूर्ण स्वरूग चतुर्दश पूर्वधर ग्राचार्य भद्रबाहु के समय में था, ठीक उसी प्रकार का इनका स्वरूप ग्राय रक्षित के समय में भी था। ऐसी स्थिति में आर्थ रक्षित ढारा अनुयोगों के पृयक्करएग के समय ही इन दो सूत्रों को निर्युक्तियों की इनके अनुयोगमय स्वरूप से पृयक् कर व्यवस्था की जाती तो इन दोनों सूत्रों की वृह्दा-कारता और विशालता के प्रनुरूप ही इन दोनों सूत्रों की निर्युक्तियों का प्राकार एवं विस्तार भी वृहत् तथा विशाल होना चाहिये था और इन सूत्रों के जो वहुत से श्रंश तत्पश्चादवर्ती काल में विलुप्त हो गये उनमें से सबके सम्बन्ध में न सही पर कम से कम दो-चार श्रंशों के सम्बन्ध में तो थोड़े बहुत तथ्य इन निर्युक्तियों में हमें ग्राज भी ग्रवश्य देखने को मिलते । पर वस्तुस्थिति इससे बिल्कुल विपरीत ही दृष्टिगोचर हो रही है ।

इन सब प्रमासों के ग्रतिरिक्त एक बड़ा महत्त्वपूर्स और विचारसीय प्रक्ष इस सन्दर्भ में हमारे समक्ष एक पेचीदा पहेली के रूप में यह उपस्थित होता है कि भीषए दुष्कालों एवं ग्रनवरत गति से चले ग्रा रहे ऋमिक स्मृतिह्नास के परिएाम-स्वरूप श्रुतकेवली भद्रबाहु के समय में जो एकादशांगी का वृहत्स्वरूप विद्यमान था उसको तो श्रमएा-पीढ़ियां यथावत् स्वरूप में सुरक्षित नहीं रख सकीं ग्रीर उनके द्वारा (श्रुतकेवली भद्रबाहु द्वारा) निर्मित निर्युक्तियों को ग्राज तक सुरक्षित रख सकीं, क्या यह बात किसी निष्पक्ष विचारक के गले उत्तर सकती है? कदापि नहीं ।

### নিচকৰ্য

उपर्युक्त विस्तृत विवेचन में प्रमाण पुरस्सर जो विपुल सामग्री प्रस्तुत की गई है उससे भली-भांति निविवादरूप से यह सिद्ध होता है कि ये निर्युक्तियां ग्रन्तिम चतुर्दश पूर्वधर ग्राचार्य भद्रबाहु की कृतियां नहों, किन्तु भद्रबाहु नाम के किसी ग्रन्य ग्राचार्य की है। यदि ये उनकी कृतियां होतीं तो वे न स्वयं को (चतुर्दश पूर्वधर प्राचीन गोत्रीय ग्रा० भद्रबाहु को) ही नमस्कार करते ग्रौर न ग्रपने शिष्य प्रार्य स्थूलभद्र के लिये "भगवं पि यूलभदो" – जैसे मपने पूज्य के लिये प्रयुक्त किये जाने वाले शब्दों का प्रयोग कर उनका गुरणगान ही करते । इसके ग्रतिरिक्त इन निर्युक्तियों में श्रुतकेवली भद्रबाहु से ४२० वर्ष पश्चात् हुए ग्रनुयोगों के पृथक्करण का, वीर नि० संवत् ६०६ तक की मुख्य घटनान्नों का एवं पश्चाद्वर्ती ग्राचार्यों का उल्लेख है, तथा ग्रार्थ वजस्वामी को निर्युक्तिकार ढारा नमस्कार किया गया है । ग्रतः यह निश्वित रूप से कहा जा सकता है कि वर्तमान में उपलब्ध निर्युक्तियां श्रुतकेवली ग्राचार्य भद्रबाहु ढारा नहीं ग्रपितु उनके पश्चाद्-वर्ती भद्रबाहु नामक ग्रन्थ किसी ग्राचार्य ढारा निर्मिक्त की गई है ।

# निर्युक्तिकार कौन

चतुर्दश पूर्वधर आचार्य भद्रबाहु उपलब्ध निर्युक्तियों के कर्त्ता नहीं हैं, यह सिद्ध कर दिये जाने के पश्चात् यह प्रश्न उपस्थित होता है कि आखिर ये निर्युक्तियां किसकी कृतियां हैं ? प्रश्न वस्तुतः बड़ा जटिल है। इसको सुलभाने का प्रयास करने से पहले हमें यह देखना होगा कि भद्रबाहु नाम के कितने आचार्य हुए हैं और वे किस-किस समय में हुए हैं।

दिगम्बर ग्रौर श्वेताम्बर दोनों ही परम्पराग्रों के ग्रन्थों एवं शिलालेखों को देखने से ज्ञात होता है कि भद्रवाहु कई हुए हैं। दिगम्बर परम्परा में तो विभिन्न समय में भद्रवाहु नाम के ६ ग्राचार्य हुए हैं, किन्तु श्वेताम्बर परम्परा के ग्रन्थों में भद्रवाहु नाम के दो ग्राचार्यों के होने का ही उल्लेख उपलब्ध होता है। एक तो चतुर्देश पूर्वधर स्राचार्य भद्रबाहु स्रोर दूसरे नैमित्तिक भद्रबाहु । नैमित्तिक भद्रबाहु के सम्बन्ध में निम्नलिखित जनप्रिय गाथा प्रसिद्ध है :--

पावय़णी १ धम्मकही २ वाई ३, णेमित्तिग्रो ४ तवस्सी ४ य । विज्जा ६ सिद्धो ७ य कई ८ ग्रट्ठेव पभावगा भरिएया ॥१॥ ग्रज्जरक्ख १ नन्दिसेणो २ सिरिगुत्त विणेय ३ भद्दबाहु ४ य । खवग-४ ज्जखवुड ६ समिया ७ दिवायरो ८ वा इहाहरएा।।२॥

माठ प्रभावकों में नैमित्तिक भद्रबाहु को चौथा प्रभावक माना गया है। जैसा कि पहले बताया जा चुका है – श्वेताम्बर परम्परा में काफी प्राचीन समय से यह मान्यता सर्वसम्मतरूपेएा प्रसिद्ध है कि दशाश्रुतस्कन्ध कल्पसूत्र व्यवहार-सूत्र म्रोर निशीथ सूत्र – ये चार छेदसूत्र ग्रावश्यक निर्युक्ति म्रादि १० निर्युक्तियां 'उवसग्गहरस्तोत्र' म्रोर 'भद्रवाहु संहिता' ये १६ ग्रन्थ भद्रबाहु स्वामी की कुतियां 'उवसग्गहरस्तोत्र' म्रोर 'भद्रवाहु संहिता' ये १६ ग्रन्थ भद्रबाहु स्वामी की कुतियां 'उवसग्गहरस्तोत्र' म्रोर 'भद्रवाहु संहिता' ये १६ ग्रन्थ भद्रबाहु हवामी की कुतियां हैं। इन १६ क्रुतियों में से ४ छेदसूत्र श्रुतकेवली भद्रबाहु द्वारा निमित हैं, यह प्रमारापुरस्सर सिद्ध किया जा चुका है। ऐसो स्थिति में म्रनुमानतः शेष १२ कृत्तियां नैमित्तिक भद्रबाहु को हो सकती हैं क्योंकि इन दो भद्रबाहु के म्रतिरिक्त मन्य तीसरे भद्रबाहु के होने का श्वेताम्बर वाङ्मय में कहीं कोई उल्लेख उपलब्ध नहीं होता। इस मनुमान को पुष्ट करने दाला प्रमाएा भी उपलब्ध है। वह यह है कि चौदहवीं शताब्दी की नोंध-पुस्तिका में उपसर्गहरस्तोत्रकार एवं ज्योतिविद् भद्रबाहु की कथा उट्टंकित है। इसके साथ ही साथ जैसा कि भद्रवाहु के परिचय में पहले बताया जा चुका है – श्वेताम्बर परम्परा के ग्रनेक प्राचीन ग्रन्थों में भद्रबाहु क्रीर वराहमिहिर को सहोदर मानकर उनका विस्तृत परिचय संयुक्त रूप से दिया गया है। ऐसी दशा में वराहमिहिर का समय निश्चित हो जाने पर भद्रबाहु का समय भी स्वतः ही निश्चित हो जाता है।

वराहमिहिर ने अपने "पंचसिद्धान्तिका" नामक ग्रन्थ के अन्त में निम्न-लिखित श्लोक से ग्रन्थ रचना का समय शक सं० ४२७ दिया है :--

सप्ताश्विवेदसंस्थं, शककालमपास्य चैत्र शुक्लादौ ।

ग्रर्धास्तमिते भानौ, यवनपुरे सौम्य-दिवसार्थे ।।

इस श्लोक के आधार पर वराहमिहिर के साथ-साथ नौमत्तिक ग्राचार्य भद्रबाहु का समय भी शक सं० ४२७, तदनुसार वि० सं० ४६२ ग्रौर वीर निर्वाएा संवत् १०३२ के आसपास का निश्चित -हो जाता है। यह पहले ही बताया जा चुका है कि बारह वर्ष तक श्रमएापर्याय की पालना के पश्चात् वराहमिहिर ग्रपने बडे भाई भद्रबाहु से विद्रेष रखने लगा । दोनों भाइयों की इस प्रतिस्पर्धा के परिएाामस्वरूप वराहमिहिर ने वाराहीसंहिता की ग्रौर भद्रबाहु ने भद्रबाहु संहिता की रचना की इस प्रकार की श्वेताम्बर परम्परा की ग्राम मान्यता मधिक तर्कसंगत ग्रौर युक्तिसंगत प्रतीत होती है।

भवतमान में उपलब्ध भद्रबाहुसंहिता को विद्वानों ने भद्रबाहु की कृत्ति. नहीं माना है। वस्तुतः भद्रबाहुसंहिता ग्रभी प्रकाशित नहीं हुई है।

इन सब बातों पर गम्भी रतापूर्वक विचार करने से यह निष्कर्ष निकलता है कि बीर निर्वाए। सं० १४६ से १७० तक ग्राचार्यपद पर रहने वाले श्रुतकेवली भद्रबाहु और वीर नि० सं० १०३२ के ग्रासपास होने वाले महान प्रभावक नैमित्तिक भद्रबाहु की जीवनियों को कालान्तर में एक दूसरे के साथ जोड़ कर प्रथम भद्रबाहु को ही स्मृतिपटल पर श्रंकित रखा गया और द्वितीय भद्रबाहु को एक दम भुला दिया गया। दो ग्राचार्यों के जीवन-परिचय के इस सम्मिश्रए। के फलस्वरूप इस भ्रान्त धारए।। ने जन्म लिया कि चतुर्दश पूर्वधर भद्रबाहु ही निर्युक्तिकार, उपसर्गहरस्तोत्रकार और भद्रबाहुसंहिताकार थे। इस प्रकार के भ्रम का निराकरए। हो जाने के पण्चात् स्थिति स्पष्ट हो जाती है कि चतुर्दश पूर्वधर ग्राचार्य भद्रबाहु छेदसूत्रकार थे ग्रीर नैमित्तिक भद्रबाहु द्वितीय, निर्युक्तियों, उपसर्गहरस्तोत्र और भद्रबाहुसंहिता के रचयिता थे।

निर्युक्तियों के रचनाकार वस्तुतः ज्योतिष विद्या के प्रेमी श्रौर नैमित्तिक थे इस तथ्य की पुष्टि करने वाले श्रनेक प्रमारा निर्युक्तियों में उपलब्ध होते हैं । उनमें से कुछ प्रमारा यहां दिये जा रहे हैं :--

१. आवश्यक निर्युक्ति में गन्धर्व नागदत्त का कथानक दिया हुया है। उसमें १२४२ से १२७० तक की गाथाओं के मननपूर्वक अध्ययन से यह स्पष्टतः प्रतीत होता है कि आवश्यक निर्युक्तिकार अष्टांगनिमित्त और मंत्रविद्या के एक बोटी के बिढान् थे। गन्धर्व नागदत्त के उक्त कथानक में निर्युक्तिकार का नैमित्तिक ज्ञान सहजरूप से स्वतः ही परिस्फुटित हो गया है और उन्होंने नाग के विष को उतारने के क्याज से काम, कोध, मद, मोह आदि नागों से डसे हुए आणियों के विष को उतारने की प्रक्रिया का उल्लेख किया है। "उपसर्गहर स्तोत्र" में प्रयुक्त 'विसहर फुलिगमतं', इस पद का आवश्यक निर्युक्ति में वर्णित वियनिवारक प्रक्रिया से तालमेल भी यह मानने के लिये बाध्य करता है कि ये दोनों कृतियां एक ही महापुरुष की हैं।

म्रावश्यक निर्युक्ति की गाथा १२७० में सामान्यतया मन्त्रतन्त्रादि कियाओं में सर्वत्र प्रयुक्त किये जाने वाले रूढ़ शब्द ''स्वाहा'' का प्रयोग भी इस बात का

गम्यम्ब नागदत्तो, इच्छइ सप्पेहि सिल्सिउं इहयं। तं जद्द कहं चि सज्जद, इत्यं हु दोसो न कायव्यो ॥१२४२॥ एए ते पावाही, चत्तारि वि कोहमाएामयसोभा । जेहि सया संसत्तं, जरियमिथ जयं कलकलेइ ॥१२६२॥ ऐएहि भह सइयो, चउहि वि भासीनिसेहि पावेहि । एएहि भह सइयो, चउहि वि भासीनिसेहि पावेहि । विसनिग्मायए। हेउं, चरामि विविहं तवोकम्मं ॥१२६४॥ सिढे नमंसिऊएां, संसारत्था य जे महाविज्जा । बोम्छामि दण्डकिरियं, सव्यविसनियारिए। विज्जं ॥१२६६॥ सम्बं पाएाइवाय, पच्चक्साई मि भलियवयएां च । सम्बं पाएाइवाय, पच्चक्साई मि भलियवयएां च । सम्बं पाएाइवाय, पच्चक्साई मि भलियवयएां च । प्रमारण है कि निर्युक्तिकार अष्टांग निमित्त तथा मंत्र-विद्या के पारंगद विद्वान् थे । ग्राघ्यात्मिक साधना पर इस प्रकार की मंत्र-विद्या की छाप वस्तुतः निर्युक्तिकार के अतिशय निमित्त प्रेम का ही द्योतक है ।

ज्योतिष विद्या के मान्य शास्त्र "सूर्य प्रज्ञप्ति" पर भी भद्रवाहु ने निर्युक्ति की रचना की । यह भी इस तथ्य को प्रकट करता है कि वे एक महान् नैमित्तिक थे और ज्योतिष शास्त्र के प्रति उनके ग्रगाथ प्रेम एवं ग्रगाघ ज्ञान ने ही उन्हें इस ज्योतिष शास्त्र के भण्डार "सूर्यप्रज्ञप्ति" शास्त्र पर निर्युक्ति की रचना करने को प्रेरित किया ।

वर्तमान में उपलब्ध निर्युक्तियों के कर्त्ता झाचार्य भद्रबाहु एक महान् नैमित्तिक थे, इस बात का एक श्रौर प्रबल प्रमाएा यह है कि झाचारांग जैसे चरएाकरएाानुयोग के तात्विक शास्त्र पर निर्युक्ति की रचना करते समय भी निमित्त शास्त्र के प्रति उनका ग्रगाध प्रेम-पयोधि उद्वेलित हो उठा है ग्रौर थे तात्विक निर्देश के समय भी निम्नलिखित गाथा में निमित्त का वर्एन कर देते हैं :-

जत्थ य जो पण्एवग्रो, कस्स वि साहइ दिसासु य शिमित्तं ।

जत्तो मुहो य ठाई, सा पुच्वा पच्छन्नो अवरा।। ११।।

ग्रर्थात् जो व्याख्याता जिस जगह पर जिस ग्रोर मुँह किये हुए किसी को निमित्त का निरूपए। करता है, उस स्थिति में जिस ग्रोर उसका मुँह है वह पूर्व विशा ग्रौर जिस ग्रोर उसकी पीठ है वह पश्चिम दिशा समभनी चाहिये।

दशाश्रुतस्कन्ध-निर्युक्ति की मंगलगाथा "वंदामि भट्बाहुं, पाईएां चरिमस-गलसुयनाएा" में प्रयुक्त 'पाईएां' प्राचीनं-शब्द हमें यह सोचने के लिये भवसर प्रदान करता है कि भद्रबाहु नामक निमित्तशास्त्र के विद्वान् महापुरुष ने निर्युक्ति की रचना करते समय दशाश्रुतस्कन्धकार चतुर्दश पूर्वधर ग्रा० भद्रबाहु को भ्रपने से प्राचीन मानकर वन्दन किया है। हो सकता है कि प्राचीनता के बोधक इस ''पाईएां'' शब्द का ग्रागे चल कर प्राचीन गोत्रीय-ऐसा अर्थ कर लिया गया हो। इस प्रकार का विचार करने के लिये इस कारएा ग्रवसर मिलता है कि प्राचीन ग्रन्थ तित्थोगालिय पइन्ना में श्रुतकेवली भद्रबाहु के नाम के साथ ''पाईएां'' विशेषएा किसी भी स्थान पर नहीं लगाया गया है।

इस अनुमान से भी वीर नि० संवद् १०३२ के आसपास होने वाले नैमित्तिक भद्रबाहु ही निर्युक्तियों के रचनाकार हैं, इस प्रकार के विश्वास को बल मिलता है ।

इन सब प्रमाणों से यह निविवाद रूप से सिद्ध होता है कि वीर निर्वाश सं० १०३२ के लगभग होने वाले नैमित्तिक भद्रबाहु, जो कि वराहमिहिर के भाई थे. उन्होंने ही ग्रावश्यक ग्रादि दश निर्युक्तियों, उपसर्गहरस्तोत्र ग्रौर भद्रबाहु-संहिता की रचनाएं कीं। यह संभव है कि ग्राचार्य हेमचन्द्रसूरि के पश्चाद्वर्ती किसी काल में नाम साम्य के कारणा चतुर्दश पूर्वधर, प्राचीन ग्रथवा प्राचीन गोत्रीय भद्रवाह को तथा वराहमिहिर के आता भद्रवाहु को एक ही महापुरुष मानने की आन्त घारएा। प्रचलित हो गई हो ।

वस्तुत: 'तित्थोगालिय पइन्ना', 'ग्रावश्यकचूर्णि', ग्रावश्यक हारिभद्रीया टीका ग्रौर परिशिष्टपर्व ग्रादि प्राचीन एवं प्रामासिक ग्रन्थों में श्रुतकेवली भद्रबाहु के जीवन का जो थोड़ा बहुत परिचय उपलब्ध होता है, उनमें द्वादस-वार्षिक दुष्काल, भद्रबाहु द्वारा छेदसूत्रों की रचना, उनके नेपालगमन, महाप्रास-ध्यान को साधना ग्रौर ग्राय स्थूलभद्र को पूर्वों की वाचना देना ग्रादि घटनाग्नों का विवरसा दिया गया है। इन ग्रन्थों में इनके वराहमिहिर का सहोदर होने, निर्युक्तियों, उपसर्गहरस्तोत्र तथा भद्रबाहु संहिता की रचना करने का कहीं किचित्मात्र भी उल्लेख नहीं किया गया है।

## एक महत्वपूर्ण तच्य

उपरोक्त उल्लेखों से यह जो प्रमासित किया गया है कि वर्तमान में उपलब्ध ग्रावश्यकनिर्युक्ति ग्रादि निर्युक्तियों के रचयिता नैमित्तिक भद्रबाहु हैं, इसका ग्रंथ यह कदापि नहीं कि निर्युक्तियों के सर्वप्रयम कक्ती नैमित्तिक भद्रबाह ही हैं। समवायांगसूत्र, स्थानांग सूत्र प्रोर नन्दीसूत्र में जहां ढादशांगी का परिचय दियां गया है, वहाँ प्रायः प्रत्येक सूत्र के सम्बन्ध में ''संसेज्जास्रो निज्जूत्तीस्रो'' इस प्रकार का उल्लेख है। मूल ग्रांगमों में इस प्रकार के उल्लेख से यह प्रकट होता है कि निर्युक्तियों को परम्परा ग्रागमकाल से ही प्रचलित रही है। "संखेज्जास्रो निज्जुत्तीस्रो" – स्रागम के इस पाठ पर घ्यानपूर्वक विचार करने से प्रतीत होता है कि प्रत्येक आचार्य, प्रत्येक उपाध्याय अपने शिष्यों को आगमों की वाचना देते समय प्रपने शिष्यों के हृत्पटल पर ग्रागमों के भर्थ को सदा के लियें अंकित कर देने के म्रभिप्राय से मपने-म्रपने समय में मपने-म्रपने ढंग से निर्युक्तियों की रचना करते रहे हों । वस्तुतः ग्राज की शिक्षा प्रएाली में व्याख्याता प्राध्यापकों द्वारा अपने छात्रों को "नोट्स" लिखाने की परम्परा प्रचलित है. उसी प्रकार म्राज की इस परम्परा से श्रीर ग्रधिक परिष्कृत रूप में शिक्षार्थी श्रमरणों के हित को दृष्टि में रखते हुए ग्राचार्यों द्वारा निर्युक्तियों की रचनाएं परम्परा से की जाती रहीं हैं।

निशीथ चूर्गि, कल्पचूरिंग झादि में झार्य गोविन्द की निर्युक्ति का उल्लेख उपलब्ध होता है। ये झार्य गोविन्द युगप्रधान पट्टावली के झनुसार २५ वें युग-प्रधान थे। इनका समय विक्रम की पांचवीं शताब्दी के झंतिम चरसा से छठी शताब्दी के प्रथम चरसा के बीच का बैठता है। झतः ये निर्युक्तिकार भद्रबाहु से पूर्व के हैं।

प्रत्येक सूत्र के साथ ''संखेज्जामो निज्जुत्तीमो'' यह पाठ देख कर युह भी संभव प्रतीत होत। है कि समय-समय पर प्रायः सभी म्राचार्यों द्वारा निर्युक्तियों को रचनाएं की गई । उन निर्युक्तियों की मनेक उत्तम एवं लोकप्रिय गायाएं भद्रबाहु (प्रथम) के काल से प्रचलित रही हों और उनमें से कतिपय गाधाग्रों का संकलन कर उन्हें निर्युक्तिकार नैमित्तिक भद्रबाहु ने मपनी निर्युक्तियों में स्थान दिया हो ।

# तत्कालीन उत्कट बारित्रनिष्ठा

अतिम श्रुतकेवली माचार्य भद्रबाहु के समय के मात्मार्थी श्रमणवर्ग के मानस में किस प्रकार की उत्कृष्ट कोटि की चारित्रनिष्ठा थी, इसकी कल्पना भद्रबाहु के चार शिष्यों के निम्नलिखित उदाहरण से की जा सकती है :--

माचार्य भद्रबाहु विविध क्षेत्रों में अनेक भव्य - प्राणियों का उढार करते हुए एक समय राजगृह नगर पधारे । अनन्तकाल से मोह की प्रगाढ़ निद्रा में सोये हुए प्राणियों को जगाकर उनके अन्तर में भारमोढार की उत्कट प्रभिलाषा जागृत कर देने वाले भद्रबाहु के उपदेश को सुनकर अनेक व्यक्ति अध्यात्म मार्ग पर मप्रसर हुए । बाल्यकाल से ही साथ-साथ रहने वाले चार सम्पन्न श्रेष्ठी भद्रबाहु के उपदेश से इतने अधिक प्रभावित हुए कि उन चारों ने भपनी अपार धनसम्पत्ति का तत्काल परित्याग कर भद्रबाहु के पास श्रमण - दीक्षा ग्रहण कर ली । उन चारों ने कठोर तपश्चरणा के साथ-साथ शास्त्रों का अध्ययन किया । वे चारों ही श्रमण बड़े शान्त, दान्त, निरीह, वैराग्य रंग में पूर्णरूपेण रजित, मित, मधुर एवं सत्यभाषी, विनीत भौर सेवाभावी थे ।

माचार्य भद्रबाहु से प्राज्ञा प्राप्त कर वे चारों श्रमण एकलविहारी प्रतिमा-घारी बन गये । ग्रनेक क्षेत्रों में विहार करते हुए कालान्तर में वे चारों एकल-बिहारी श्रमण पुनः राजगृह नगर के वैभार पर्वत पर ग्राये । उस समय गीतकाल की भ्रति ग्रीत लहरों के कारण राजगृह में ग्रंग - प्रत्यंग को ठिठुरा देने वाली ठंड पड़ रही थी । दिन के तोसरे प्रहर में वे चारों एकलविहारी श्रमण राजगृह नगर में भिक्षार्थ प्राये । भिक्षा ग्रहण कर उनके लौटते-लौटते चतुर्थ प्रहर ग्रा उपस्थित हुमा । एक साधु पर्वत की गुफा के ढार पर, दूसरा उद्यान में, तीसरा उद्यान के बाहर ग्रीर चौथा नगर के बहिमार्ग में ही पहुंच पाया था कि चतुर्थ प्रहर का समय हो गया । ''साधु तृतीय प्रहर में ही भिक्षाटन एवं गमनागमनादि करे'' – इस श्रमण – नियम के सच्चे परिपालक वे चारों साधु जहां थे वहीं घ्यानमग्न हो गये । रात्रि की निस्तब्धता के साथ-साथ प्राणहारी गीत की भीषणता भी बढ़ती गई । भीषणा ग्रीत लहर के कारण उन चारों मुनियों के ग्रंग-प्रत्यंग पूर्णरूतेण ठिठुर गये । उनकी घमनियों में खून ठंड के मारे बरफ की तरह जमने लगा । किन्तु इस प्रकार की ग्रसह्य मारणान्तिक वेदना से भी बे चारों मुनि किचित्मात्र भी विचलित हुए । वे ग्रत्यंत उज्वल परिणामों के साथ मुभध्यान में मग्न रहे ।

पर्वत क्रे ऊपर गुफा के पास प्रत्यधिक ठंड थी अतः गुफा के ढ़ार पर ध्यानस्थ मुनि रात्रि के प्रथम प्रहर में ही काल कर स्वर्ग में देव रूप से उत्पन्न हुए । उद्यान में पर्वत की ग्रपेक्षा कम ठंड थी ग्रतः उद्यान में घ्यानस्थ मुनि रात्रि के द्वितीय प्रहर में, उद्यान के बाहर घ्यान मग्न मुनि रात्रि के तृतीय प्रहर में ग्रौर उत्कट चारित्रनिष्ठा ] अतकेवली-काल : ग्राचार्य श्री भद्रवाह

नगर के बहिमार्ग में ध्यानस्थ मुनि रात्रि के चतुर्य प्रहर में शरीर त्याग कर देवलोक में देव रूप से उत्पन्न हुए ।

साधना-पथ के पथिक श्रमणों के हृदय में उस समय श्रमणाचार के प्रति कितनी प्रगाढ़ निष्ठा और शरीर के प्रति कितनी निर्ममत्व भावना थी, इसका अनुमान भद्रबाहु के इन चार शिष्यों की ग्रतिम चर्या से सहज ही लगाया जा सकता है।

#### भद्रबाहू विषयक स्वेताम्बर मान्यताम्रों का निष्कर्ष

तित्थोगालियपइन्ना, ग्रावश्यक चूरिंग, ग्रावश्यक हारिभद्रीया वृत्ति और ग्रा० हेमचन्द्र का परिशिष्ट पर्व – इन श्वेताम्बर परम्परा के प्राचीन ग्रन्थों में ग्रन्तिम श्रुतकेवली य्राचार्य भद्रबाहु के सम्बन्ध में केवल इतना ही परिचय उपलब्ध होता है कि वे ग्रन्तिम चतुर्दश पूर्वधर थे, उनके समय में द्वादश वार्षिक दुष्काल पड़ा, वे लगभग १२ वर्ष तक नेपाल प्रदेश में रहे, वहाँ उन्होंने बारह वर्ष तक योगारूढ़ रहकर महाप्रारा ध्यान की साधना की, उनके समय में पर उनकी ग्रनुपस्थिति में ग्रागमों की वाचना वीर नि० सं० १६० के ग्रासपास पाटलिपुत्र नगर में हुई, उन्होंने ग्रार्य स्थूलभद्र को दो वस्तु कम १० पूर्वों का सार्थ ग्रौर शेष पूर्वों का केवल मूल वाचन दिया, उन्होंने ४ छेदसूत्रों की रचना की ग्रौर जिन-शासन का महान् उद्योत कर वे वी० नि० सं० १७० में स्वर्ग पधारे।

उपरोक्त चार ग्रन्थों के पश्चाद्वर्ती काल में बने क्ष्वेताम्बर परम्परा के कतिपय ग्रन्थों में श्रुतकेवली भद्रबाहु के जीवनचरित्र के साथ वीर नि० सं० १०३२ के ग्रासपास हुए नैमित्तिक भद्रबाहु के जीवन की घटनाम्रों को जोड़कर जो उन्हें वराहमिहिर का सहोदर बताया गया है, उस सम्बन्ध में विस्तारपूर्वक स्पष्टीकरण कर दिया गया है। उसे यहां दोहराने की ग्रावण्यकता नहीं।

ऐसी स्थिति में श्रुतकेवली भद्रबाहु के जीवन का जो परिचय तित्थोगाली पइन्ना ग्रादि उपरोक्त चार ग्रन्थों में दिया गया है वही वास्तव में प्रामाखिक है। ग्रन्थ ग्रन्थों में उपरोक्त तथ्यों के ग्रतिरिक्त जिन घटनान्नों को श्रुतकेवली भद्रबाहु के जीवन के साथ जोड़ा गया है उन्हें वी० नि० सं० १०३२ के ग्रासपास हुए नैमित्तिक भद्रबाहु के जीवन से सम्बन्धित समफना चाहिए।

# श्रुतकेवलिकाल को राजनैतिक एवं ग्रन्य प्रमुख ऐतिहासिक घटनाएं

प्रमुख राजवंश :– यह पहले बताया जा चुका है कि वीर नि० सं० ६० में शिशुनागवंशी राजा उदायी के पश्चात् नन्दिवर्धन पाटलिपुत्र के राजसिंहासन पर ब्रारूढ़ हुग्रा । नन्दिवर्धन से लेकर ग्रन्तिम नंद धननंद तक पाटलिपुत्र के राजाश्रों को जैन एवं जैनेतर साहित्य में नव नन्दों के नाम से ग्रभिहित किया गया है । जैन धर्म का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग [श्रु० की ऐति० घटनाएं

श्रुतकेवलिकाल प्रारम्भ हुग्रा उस समय प्रथम नन्द को पाटलिपुत्र के शासन को बागडोर सम्भाले ४ वर्ष बीत चुके थे। उन ६ नन्दों में से किस-किस का कितने-कितने वर्षों तक शासन रहा, इस सम्बन्ध में "दुष्षमा श्रमएासंघ स्तोत्र" की ग्रवचूरि में ' निम्नलिखित रूप से विवरएा दिया गया है :---

| शासक                               | शसनकाल  | शासनकाल में ग्राचार्य एवं ग्रा० काल         |
|------------------------------------|---------|---------------------------------------------|
| १. नन्द प्रथम                      | ११ वर्ष | ग्रार्य जम्बू ४ वर्षे, प्रभव ७ वर्षे        |
| २नन्द द्वितीय                      | १० वर्ष | प्रभव ४ वर्ष, सय्यंभव ६ वर्ष                |
| ३. नन्द तृतीय                      | १३ वर्ष | सय्यंभव १३ वर्ष                             |
| ४. नन्द चॅतुर्थ                    | २४ वर्ष | सय्यंभव ४ वर्ष, यशोभद्र २१ वर्ष             |
| ५. नन्द पंचम                       | २४ वर्ष | यशोभद्र २४ वर्ष                             |
| ६. नन्द षश्ठ                       | ६ वर्ष  | यशोभद्र ४ वर्ष संभूतविजय २ वर्ष             |
| ७. नन्द सप्तम                      | ६ वर्ष  | संभूतविजय ६ वर्षे                           |
| <ol> <li>नन्द ग्रब्टम</li> </ol>   | ४ वर्ष  | भद्रबाहु ४ वर्ष                             |
| <li>ह. नवम नन्द धननंद ४४ वर्ष</li> |         | भद्रबाहुँ १० वर्ष स्यूलभद्र ४ <b>४ वर्ष</b> |

दुष्षमा श्रमए।संघ स्तोत्र में उल्लिखित उपरिवर्एित विवरए। से यह स्पष्टतः प्रकट होता है कि श्रुतकेवलिकाल के प्रारम्भ होने से ४ वर्ष पूर्व प्रथम नन्द नन्दिवर्धन पाटलिपुत्र के राज्यसिंहासन पर ग्रासीन हुन्ना ग्रौर श्रुतकेवलिकाल की समाप्ति के समय वीर निर्वाए। संवत् १७० में ग्रन्तिम एवं नवप्र नंद घननन्द के शासनकाल के १० वर्ष व्यतीत हो चुके थे तथा श्रुतकेवलिकाल की समाप्ति के ४५ वर्ष पश्चात् १४५ वर्ष के नन्दों के शासनकाल की समाप्ति के साथ पाटलिपुत्र के राजसिंहासन पर मौर्य सम्राट् चन्द्रगुप्त ग्रासीन हुन्ना ।

उपरोक्त १ नन्दों में से केवल प्रथम, ग्रब्टम ग्रौर नवम नंद के ग्रतिरिक्त ग्रन्य ६ राजाग्रों के नाम उपलब्ध नहीं होते । इन १ नन्द राजाग्रों के कुल मिला कर १४४ वर्ष के राज्यकाल में किस-किस नन्द का कितने-कितने वर्ष तक राज्य रहा, इस सम्वन्ध में भी दुष्यमाश्रमणसंघस्तोत्र-ग्रवचूरि को छोड़ कर ग्रन्यत्र प्राचीन ग्रन्थों में कोई विषवसनीय ग्रौर सुव्यवस्थित उल्लेख नहीं मिलता । दुष्यमाश्रमणसंघ स्तोत्र में नव नन्दों का राज्यकाल दिया गया है, उसे तब तक ग्रविश्वसनीय नहीं माना जा सकता जब तक कि इससे भिन्न कोई प्रामाणिक उल्लेख उपलब्ध नहीं हो जाता ।

प्राचीन ऐतिहासिक घटनाकम के पर्यवेक्षरण से ऐसा प्रतीत होता है कि वीर नि॰ सं॰ ६४ से १७० तक के १०६ वर्ष के श्रुतकेवलिकाल में एक प्रकार

ै पुग्गो पाडलीपुरे ११, १०, १३, २४, २४, ६, ६, ४, ४४ नवनन्द एवं वर्ष १४४ रज्जे – जंबू नेषवर्षास्ति ४, प्रभव ११, सय्यंभव २३ यशोभद्र ४०, संभूतविजय ५, भद्रबाहु १४, स्थूलभद्र ४४, एवं वीरनिर्वागात् २१४ ।

[हुग्वमाकाल श्री श्रमग्गसंघस्तोत्र, ग्रदचूरि, पट्टावली – समुच्चय पृ० १७]

Jain Education International

से प्रायः तन्द राजाग्रों का ही प्रभुत्व रहा । प्रथम नन्द नन्दिवर्धन ने ग्रनेक राज्यों को विजित कर मगधराज्य की सीमाग्रों ग्रौर शक्ति में प्रभिवृद्धि को । नन्दिवर्धन के राज्यकाल से ही ग्रवन्ती, कौशाम्बो ग्रौर कलिंग के राजा मगध राज्य के भाजावर्ती शासक बन चूके थे ।

उपकेशगच्छ

उपकेशगच्छ पट्टावली आदि के अनुसार वी० नि० सं० ७० में आचार्य रत्नप्रभसूरि द्वारा उपकेश नगर (ग्रोसियां) में चातुर्मास किये जाने और वहां के क्षत्रियों को ओसवाल बनाने का उल्लेख मिलता है। कहा जाता है कि पार्थ्व-परम्परा के आचार्य स्वयंश्रभसूरि के पास विद्याधर राजा 'मणिरत्न' भिन्नमाल में वन्दन करने ग्राया और उनका उपदेश सुन कर ग्रपने पुत्र को राज्य सम्हला आचार्यश्री के पास दीक्षित हो गया। उस समय विद्याधरराज मणिरत्न के साथ अन्य ४०० विद्याधर भी दीक्षित हो गये। दीक्षा के पण्चात् ग्राचार्य स्वयंश्रभ ने उनका नाम 'रत्नप्रभ' रखा।

वीर नि० सं० ४२ में मुनि रत्नप्रभ को ग्राचार्य पद प्रदान किया गया। भाषार्य रत्नप्रभ अनेक क्षेत्रों में विचरण करते हुए एक समय उपकेशनगर में पद्यारे।

उपकेश नगर के सम्बन्ध में उपकेशगच्छ पट्टावली में उल्लेख है कि भिन्नमाल के राजा भीमसेन के पुत्र पुंज का राजकुमार उत्पलकुमार किसी कारएग-वश अपने पिता से रुष्ट हो कर क्षत्रिय मंत्री के पुत्र ऊहड़ के साथ 'भिन्नमाल' से निकल पड़ा। राजकुमार और मन्त्रिपुत्र ने एक नवीन नगर बसाने का विचार किया और अन्ततोगत्वा १२ योजन लम्बे-चौड़े क्षेत्र में उपकेशनगर बसाया। नये बसाये गये उपकेश नगर में भिन्नमाल के १६०० व्यापारी, ६०० ब्राह्माएग तथा अनेक अन्य लोग भी साकर बस गये।

भाचार्यं रत्नप्रभसूरि जिस समय अपने शिष्यसमूह के साथ उपकेशनगर में पधारे उस समय सारे नगर में एक भी जैन धर्मावलम्बी ग्रुहस्थ के न होने के कारएा उन्हें भनेक कष्टों का सामना करना पड़ा। भिक्षा न मिलने के कारएा उन्हें भ्रौर उनके शिष्यों को उपवास पर उपवास करने पड़े फिर भी उन्होंने ३४ साधुग्रों के साथ उपकेश नगर में चातुर्मास करने का निश्चय किया ग्रौर ग्रपने शेष सब शिष्यों को कोरंटा आदि ग्रन्य नगरों ग्रौर ग्रामों में चातुर्मास करने के लिये उपकेशनगर से विहार करवा दिया।

उपकेशनगर में चातुर्मास करने के पश्चात् रत्नप्रभसूरि ग्राहार-पानो की अनुपलब्धि ग्रादि ग्रनेक घोर परीषहों को समभाव से सहते हुए ग्रात्मसाधना में तल्लीन रहने लगे। इस प्रकार चातुर्मास का कुछ समय निकलने के पश्चात् एक दिन उपकेश नगर के राजा उत्पल के दामाद त्रैलोक्यसिंह को, जो मंत्री ऊहड़ का पुत्र था एक भयंकर विषधर ने डस लिया। उपचार के रूप में किये गये सभी

**उपकेशगच्छ** 

प्रयत्न निष्फल रहे और कुमार को मृत समफ कर दाहसंस्कार के लिये स्मझान को भोर ले चले । वहां ग्राचार्य रत्नप्रभसूरि का चरएगोदक सींचने पर कुमार का जहर उतर गया और उसने नवीन जीवन प्राप्त किया । झोक में डूबा हुमा राज-परिवार और समस्त उपकेश नगर पुनः ग्रानन्दित हो उठा ।

इस ग्रद्भुत घटना से प्रभावित हो कर राजा, मन्त्री, उनके परिजनों ग्रौर पौरजनों ग्रादि ने बहुत बड़ी, संख्या में जैनधर्म स्वीकार किया ग्रौर उन सब के ग्रोसियां निवासी होने के कारएा उन नये जैन बने लोगों की ''ग्रोसवाल'' नाम से प्रसिद्धि हुई।

यह भी कहा जाता है कि राज्य की अधिष्ठायिका चामुण्डा देवी को भी – जिसे कि – बलि दी जाती थी, ग्राचार्य रत्नप्रभ ने उपदेश देकर सम्यक्त् वधारिएगी बनाया और ''सच्चिका'' नाम देकर उसे ग्रोसवालों की कुलदेवी के रूप में प्रतिष्ठापित किया । देवी ने केवल पशुग्रों की बलि लेना ही नहीं छोड़ा ग्रपितु लाल रंग के फूल भी वह पसंद नहीं करती थी ।

उपकेशगच्छ पट्टावली में आचार्य रत्नप्रभ के इस प्रकार के अन्य अनेक चमत्कारों की घटनाओं का उल्लेख किया गया है। कहा जाता है कि आपने १,८०,००० अजैनों को जैन धर्मावलम्वी बनाया और वीर नि० सं० ८४ में स्वर्ग प्राप्त किया।

रत्नप्रभसूरि के पश्चात् यक्षदेवसूरि ग्रादि के क्रम से उपकेशगच्छ को ग्राचार्य परम्परा ग्रद्यावधि ग्रविच्छिन्न रूप सें चलती हुई बताई गई है। द्विन्दनिक गच्छ ग्रौर तपारत्न शाखा इन्हीं ग्राचार्य यक्षदेव कें शिष्य उदयवर्द्धन से निकली कही जाती है। '

# आचार्य मद्रबाहु का शिष्यपरिवार

ग्राचार्य भद्रबाहु के निम्नलिखित ४ प्रमुख शिष्य घे :--

- १. स्थविर गोदास २. स्थविर **ग्र**ग्निदत्त
- ३. स्थविर यज्ञदत्त ग्रौर ४. स्थविर सोमदत्त

ये चारों शिष्य काश्यपगोत्रीय थे। स्थविर गोदास से गोदास-गएा प्रचलित हुग्रा, जिसकी निम्नलिखित चार शाखाएं थीं :--

- १. तामलित्तिया, २. कोडीवरिसिया
- ३. पंडुवद्धणिया (पोंडवद्धणिमा) भौर ४. दासी खब्बडिया

ै विशेष जानकारी के लिये देखें भगवान् पार्श्वनाथ की परम्परा का इतिहास ।

••••••••

# दशपूर्वधर-काल

(वीर नि. सं. १७० से ४५४)

दणपूर्वधर-काल के याचायः द. ग्राचार्यं स्थूलभद्र ग्राचार्यकाल – वी. नि. सं. १३० से २१४ म्राचार्य ग्रायं महागिरि ग्राचार्यकाल - वी. नि. मं. २१४ से २४४ १०. ग्राचायं ग्रायं सुहस्ती ग्राचार्यकाल – वी. नि. सं. २४४ से २६१ ११. ब्राचार्यं गुरण सुन्दर ग्राचार्यकाल - वी. नि. सं. २९१ से ३३४ १२. ग्राचायं श्याम (कालकाचार्य प्रथम) आचार्यकाल - वी. नी. सं. ३३४ से ३७६ १३. ग्राचार्य सोडिल्य <mark>आचार्यकाल --</mark> वी. नि. सं. ३७६ से ४१४ १४. ग्राचार्य रेवतीमित्र **ग्राचा**यँकाल – वी. नि. मं. ४१४ में ४४० १४. माचार्य धर्म ग्राचार्यकाल - वी. नि. सं. ४५० से ४९४ १६. माचाये भद्रगुष्त ग्राचार्यकाल - वी. नि. सं. ४९४ से ४३३ २७. ब्राचार्य श्रो गुप्त ग्राचार्यकाल – वी. नि. सं० ५३३ से ५४६ १८. ग्राचायं आर्य वजा ग्राचार्यकाल – वी. नि. सं. १४८ से १८४

# दशपूर्वधर-काल

अन्तिम चतुर्दशपूर्वधर ग्राचार्य भद्रबाहु के स्वर्गगमन के साथ ही वीर नि० सं० १७० में श्रुतकेवलिकाल की समाप्ति और दशपूर्वधरों के काल का प्रारम्भ होता है। श्वेताम्बर परम्परा वीर नि० सं० १७० से १९४ तक कुल मिला कर ४१४ वर्ष का और दिगम्बर परम्परा वी० नि० सं० १९२ से ३४१ तक कुल १९३ वर्ष का दशपूर्वधरकाल मानती है।

# प्रायं स्थूलभद्र

म्रन्तिम ध्रुतकेवली म्राचार्य भद्रबाहु के पश्चात् भगवान् महावीर के माठवें पट्टघर म्राचार्य म्राय स्थूलभद्र हुए । कामविजयी म्रार्य स्थूलभद्र की गएाना उन विरले नरपुंगवों में सर्वप्रथम की जा सकती है जिनका उल्लेख भर्तृ हरि ने निम्नलिखित पंक्तियों के माघ्यम से किया है :--

> मत्तेभकुंभदलने भुवि सन्ति शूराः, केचित्प्रचण्डमृगराजवधेऽपि दक्षाः । किन्तु व्रवीमि बलिनां पुरतः प्रसह्य, कन्दर्पदर्पंदलने विरला मनुष्याः ।।

मार्य स्थूलभद्र द्वारा काम पर प्राप्त की गई ग्रद्भुत विजय से उत्प्रेरित हो ग्रनेक कवियों ने इनके जीवनचरित्र पर ग्रनेक भाषाम्रों में ग्रनेक काव्य लिखे हैं। श्रंगार ग्रोर वैराग्य दोनों ही की पराकाष्ठा का ग्रपूर्व एवं ग्रद्भुत समन्वय ग्रार्य स्थूलभद्र के जीवन में पाया जाता है। कज्जल से भरी कोटरी में रह कर भी कोई व्यक्ति ग्रपने गरीर पर किचित मात्र भी कालिख न लगने दे, यह ग्रसंभव है। परन्तु ग्रार्य स्थूलभद्र ने निरन्तर चार मात्र तक ग्रपने समय की सर्वाधिक सुन्दरी कामिनी कोशा वेश्या के गृह में रहते हुए भी पूर्ण निष्काम रह कर इस ग्रसुंभव को संभव कर बताया।

#### जन्म, माता-पिता

ग्राचार्यं स्यूलभद्र का जन्म वीर निर्वाण सं० ११६ में एक ऐसे संस्कार-सम्पन्न बाह्यण परिवार में हुग्रा जो जैन धर्म पर दृढ़ ग्रास्था रखने वाला ग्रौर राजमान्य था। मगधसम्राट् उदायी की मृत्यु के पश्चात् इस परिवार का पूर्व पुरुष कल्पक प्रथम नन्द द्वारा मगध साम्राज्य का महामात्य नियुक्त किया गया। तब ही से ग्रर्थात् प्रथम नन्द के समय से नवम नन्द के समय तक निरन्तर इसी ब्राह्यण परिवार का मुखिया मगध के महामात्य पद को सुशोभित करता रहा। नवम नन्द के महामात्य का नाम शकटार ग्रथवा शकडाल था। ग्रार्यं स्थुलभद्र इन्हीं गौतम गोत्रीय ब्राह्मए। शकडाल के पुत्र थे म्स्थूलभद्र की माता का नाम लक्ष्मीदेवी था ।

मन्त्रीश्वर शकडाल अपने समय के सवोंच्च कोटि के राजनीतिज्ञ, शिक्षा विशारद और कुशल प्रशासक थे। शकटार के महामात्य काल में मगधराज्य की उल्लेखनीय सीमावृद्धि के साथ-साथ राजस्व खाने में अभूतपूर्व अभिवृद्धि हुई। अनेक प्राचीन ग्रन्थों में इस प्रकार का उल्लेख मिलता है कि नवम नन्द के कोश में इतनी वृद्धि हुई कि स्वर्ग्श की ६ पहाड़ियां बना कर उसे अपने धन की रक्षा करने की स्थिति उत्पन्न हो गई।

शकटार के महामन्त्रित्वकाल में शिक्षा के क्षेत्र में ग्रम्युत्रति हेतु ग्रपार घनराशि व्यय की जाती रही । उन दिनों नालन्दा विश्वविद्यालय चरम उत्कर्ष पर पहुंच चुका था ग्रीर उसकी ख्याति समुद्र के पारवर्ती देशों तक फैल गई थी ।

इस प्रकार के विख्यात महामारय के घर में स्थूलभद्र का जन्म हुगा। स्थूलभद्र के छोटे सहोदर का नाम श्रीयक था। यक्षा, यक्षदिन्ना, भूता, भूतदिन्ना, सैएग, मैएग तथा रैएग नाम को स्थूलभद्र ग्रौर श्रीयक की सात बहिनें थीं। मन्त्रीक्ष्वर शकटार ने ग्रपने दोनों पुत्रों ग्रौर सातों पुत्रियों की शिक्षा का समुचित प्रबन्ध किया ग्रौर उन सबको सभी प्रकार की विद्यायों की उच्च कोटि की शिक्षा दिलवाई।

#### कोशा के यहां

सकल विद्यामों में निष्णात होने के उपरान्त भी युवक स्थूलभद्र भोगमार्ग से नितान्त मनभिज्ञ रहे मतः संसार से विरक्त स्थूलभद्र को व्यावहारिक शिक्षा दिलाने एवं गृहस्थ जीवन की म्रोर म्राकृष्ट करने की होष्ट से मन्त्रोश्वर शकटार ने उन्हें कोशा नाम की एक बड़ी चतुर वेश्या के यहां रखा, जो म्रपनी वाक्पटुता, म्रवसरज्ञता एवं म्रवसरानुकूल नैसगिक भ्रभिनयकला के लिये विख्यात थी। कुछ ही दिनों के संसर्ग से शिक्षिका कोशा मौर शिक्षार्थी स्थूलभद्र एक दूसरे के गुर्सो पर इतने म्रधिक मुग्ध हो गये कि क्षरण भर के लिये भी एक दूसरे की हॉण्ट से दूर रहना उन दोनों के लिये प्रासापहरएग के समान म्रसह्य हो गया। यह पारस्परिक म्राकर्पण मन्ततोगत्वा उस चरम सोमा तक पहुच गया कि वारह वर्ष पर्यन्त उन दोनों ने एक दूसरे में म्रत्यन्त म्रनुरक्त रहत हुए म्रपनी दासियों के म्रतिरिक्त किसो म्रन्य का मुख तक नहीं देखा।

संभवतः अपने इस कटु अनुभव से शिक्षा लेकर मन्त्राक्ष्वर ने अपने ज्येष्ठ पुत्र को तरह कनिष्ठ पुत्र को शिक्षरण प्राप्त कर लेने पर किसो वेक्या के यहां व्यावहारिक शिक्षा दिलाना ग्रावक्ष्यक नहो समभा । अतः श्रोयक अपने पिता के साथ नवम नन्द के राज-दरबार में जाने और राज्यकार्य में अपने पिता की सहायता करने लगा ।

ł.

#### वररुचि की प्रतिस्पर्घा

यथार्थतः राज्यतन्त्र का व्यवस्थित रूप से संचालन बड़ा कांठन कार्य है क्योंकि राज्यतन्त्र ग्रथवा राजनीति स्वयं एक प्रस्थाई तत्व है। शकटार के जीवन का ग्रन्तिम समय वस्तुतः राजनैतिक द्दष्टि से वड़ा ही विषम और विकट था। चरमोत्वर्प के पश्चात् नन्द का राज्य संभवतः प्रकृति के नियम के प्रानुसार प्रपत्न पतन की प्रतीक्षा में पतन के गहन गर्त की कगार की ग्रोर ग्रग्रसर होना चाहता थां।

जकटार के बुद्धिकौशल द्वारा मंचालित नन्द का राज्यतन्त्र स्वचालित यन्त्र की तरह सुनियोजित ढंग से स्वतः ही चलता हुग्रा प्रतीत हो रहा था । राज्य के छोटे से छोटे कार्य से लेकर बड़े से बड़े कार्य में सर्वत्र शकटार का वर्चस्व था। प्रचण्ड मार्तण्ड के प्रबल प्रताप से उलूक के मन में।ईल्यी का उत्पन्न होना नैसकिश उत्पन्न हई और शनैः शनैः विद्वान् वरुहचि मन्त्रीश्वर शकटार का प्रयत्न प्रतिस्पर्धी बन गया । ग्रपने प्रकाण्ड पाण्डित्य के माध्यम से राजा और प्रजा के मन में ग्रपने लिये स्थान बनाने की टुष्टि से बररुचि राजगकी प्रशंसा में प्रतिदिन नवीनतम काव्य-रचना सूनाकर राजां से प्रतिष्ठा के साथ-साथ अर्थप्राप्ति का प्रयत्न करने लगा। महाराजा नन्द अपने मंहामात्य शकटार की मर्मज्ञता से पूर्एरूपेए प्रभावित था। शकटार के मूख से वररुचि की काव्यरचना की श्लाघा में एक भी शब्द न सुनकर नन्द ने न तो वररुचिं के ग्रभिनव एवं सुन्दर काव्यों की कभौ सराहना ही की और न कभी प्रसन्न हो उसे उसकी काव्यरचना के उपलक्ष में अर्थ ही प्रदान किया । अथक प्रयास से तैयार की गई सुन्दर से सुन्दरतम काव्य-रचना पर भी जब वररुचि को राजा की स्रोर से किसी प्रकार का परितोषिक प्राप्त नहीं हुम्रा तो वररुचि वस्तुस्थिति को समफ गया । बहुत सोच विचार के पश्चात् वररुचि ने साहित्य की मर्मज्ञा शकटार-पत्नी लक्ष्मीदेवी को अपनी काव्य-रचनाओं से प्रसन्न करने का प्रयास प्रारम्भ किया । वह प्रतिदिन विदुषी लक्ष्मी-देवी की सेवा में उपस्थित हो ग्रपनी नवीनतम रचनाएं सुनाने लगा। ग्रपने पदलालित्य से लक्ष्मीदेवी को प्रसन्न कर वररुचि ने उससे प्रार्थना की कि मन्त्रीश्वर शकटार को कह कर वह नन्द की राज्यसभा में उसकी काव्यकृतियों की प्रशंसा करवाये । वरुरुचि द्वारा की गई चाट्रकारिता से प्रसन्न हो लक्ष्मीदेवी ने ग्रयने पति से प्रार्थना की कि अर्थार्थी बाह्यए। वररुचि को लाभ पहुँचाने के लिये वे उसके काव्यों की राज्यसभा में प्रशंसा करें । अपनी विदुषी गृहिएी के ऋग्रह से दूसरे दिन शकटार ने वररुचि के काव्य की राज्यसभा में प्रशंसा की । फलतः नन्द ने प्रसन्न हो वररुचि को उसके काव्यपाठ के उपलक्ष में १०० स्वर्शमुद्राएं प्रदान कीं।

बररुचि नित्यप्रति अपनी नवीन काव्य रचनाएं नन्द के दरबार में सुनाता और उसे तत्काल १०८ स्वर्णमुद्राएं मगधाधिप महाराज नन्द के कोश से मिल जातीं । यह कम निरन्तर अनेक दिनों तक चलता रहा । राज्यकोण में प्रतिदिन इतनी वड़ी धनराणि के व्यय को रोकना आवश्यक समफ महामन्त्री शकटार ने एक दिन नन्द से कहा – "राजन् ! प्रतिदिन १०६ स्वर्मानुद्राएं वरहाचे को किस अभिप्राय से दो जा रही हैं ?"

ग्रंपने महामात्य के प्रति गहरों भास्या प्रकट करते हुए जिज्ञासा भरे स्वर में नन्द ने कहा – "महामन्त्रिन् !हम तो प्रपने महामात्य के इंगित के अनुसार हो यरकींच को प्रतिदिन १०८ स्वर्ग्समुद्राएं प्रदान कर रहे हैं। हम यदि स्वेच्छा से हो दते तो अपने प्रधानमन्त्री के मुख से काव्य की प्रशंसा मुनने से पहले हो दे देते।"

शकटार ने गम्भोर स्वर में कहा – "एकराट् मगधेश्वर का महामात्य किसा अन्य काव द्वारा कृत-काव्य का पाठ वररुचि के मुख से सुनकर कैसे प्रशंसा कर सकता है ? वस्तुतः मेंने उस दिन किसी अज्ञात कवि द्वारा निमित पदों के लालित्य को प्रशंसा को थो न कि वररुचि को । वह तो दूसरे कवियों को रचनाओं को हमार समक्ष पढ़ता है । उसके द्वारा सुनाई गई काव्य रचना को यक्षा, यक्षदिज्ञा भादि आपको सातों बच्चियां सुना सकतो हैं, कल प्रातःकाल ही इसको प्रत्यक्ष देख लिया जाय ।"

महाराज नन्द को इस पर बड़ा ग्राझ्चर्य हुम्रा। दूसरे दिन प्रातःकाल राज्यसभा में यवनिका के पोछे महामात्य शकटार की यक्षा ग्रादि सातों पुत्रियों को ब्रैठा दिया गया। वररुचि ने महाराज नन्द की प्रशंसा में ग्रपने नवीनतम १०० श्लोक राज्य-सभा में सूनाये।

## मंत्रो-पुत्रियों को स्मरए गक्ति

वररुचि और समस्त राज्यसभा को आश्चर्य में डालते हुए महामात्य की वड़ो पुत्रो यक्षा ने वररुचि द्वारा पढ़े गये १०८ श्लोकों को यथावत् सुना दिया। तदनन्तर यक्षदत्ता, भूता, भूतदत्ता, एएगा, बेएगा और रेएगा ने भो एक-एक के पण्चात् अनुत्रम से खड़े होकर उन श्लोकों को राज्यसभा के समक्ष सुना दिया। वस्तुतः वे कन्याएं कमशः एक पाठो (एक बार सुनने मात्र से बड़े से बड़े गद्य अथवा पद्य को कण्ठस्थ कर लेने वाली), द्विपाठी, त्रिपाठी, चतुष्पाठी, पंचपाठी, धड्पाठी एत्र सप्तपाठी थों। समस्त राज्य परिषद स्तब्ध रह गई। सब के वक्ष नेत्रों से वररुचि की ग्रोर घृएगा की वर्षा होने लगी। उसके पाण्डित्य की प्रतिष्ठा क्षरा भर में ही घूलि में मिल गई। काव्यों की चोरी के कलंक का टीका अपने मस्तक पर लगा देख वररुचि हतप्रभ एवं लज्जित हो राज्यसभा से उठकर चला गया।

महामारय की एक ही चाल से प्रपनी बड़े परिश्रम से अजित प्रतिष्ठा को मिट्टी में मिली देख कर वररुचि के हृदय में शकटार के प्रति प्रतिक्षोघ की ज्वाला भड़क उठी । उसने येन-केन प्रकारेएा प्रपनी खोई हुई प्रतिष्ठा को पुनः प्राप्त कर शकटार से वदला लेने का निश्चय किया । बहुत सोच-विचार के पृश्चात् उसने एक उपाय खोज निकाला ।

#### रहस्यपूर्ण चमत्कार

कार्यसिद्धि हेनु समुचित प्रबन्ध करने के पश्चात् वररुचि ने अपने शिष्यों के माध्यम से पाटलिपुत्र के निवासियों में इस प्रकार का प्रचार करवाया कि अमुक तिथि को प्रातः सूर्योदय के समय वररुचि स्वनिमित काव्यपाठ से गंगा को असन्न करेगा और गंगा स्वयं अपने हाथ से उसे १०५ स्वर्र्रामुद्राएं प्रदान करेगी । निश्चित तिथि को सूर्योदय से पूर्व ही अपार जनसमूह गंगा के तट पर उपस्थित हो गया । वररुचि गंगा में स्नान करने के पश्चात् उच्चस्वर में गंगा की स्तुति करने लगा । स्तुतिपाठ की समाप्ति के साथ ही प्राची में अरुरा अंगुमालि उदित हुए । सहस्रों नरनारियों ने देखा कि सहसा गंगा के प्रवाह में से एक नारी का हाथ उठा और गंगा के जानुदघ्न जल में खड़े वररुचि के हाथ में एक थैली रख कर पुनः गंगा के चारिप्रवाह में चिलीन हो गया । थैली खोल कर सबके समक्ष स्वर्रामुद्राएं गिनी गईं तो वे पूरी १०५ निकलीं । सहस्रों कंठों से उद्घोषित गंगामैया और वररुचि के जयधोषों से गगन गूंज उठा । विद्युत्वेग से यह संवाद सर्वत्र फैल गया कि राजा ने वररुचि को स्वर्र्यामुद्राएं देना बन्द कर दिया तो क्या हुम्रा, उसे तो स्वयं गंगामाता प्रसन्न हो कर स्वर्र्यामुद्राएं देती है ।

इस अद्भुत दृश्य को देखने के लिये प्रतिदिन प्रातःकाल गंगानदी के तट पर लोगों का जमघट लगा रहता । प्रतिदिन सबके समक्ष एक हाथ गंगधारा से बाहर निकलता ग्रौर वररुचि के हाथ में १०५ स्वर्शमुद्राम्रों से भरी थैली रख कर पुनः जलप्रवाह में तिरोहित हो जाता । कुछ ही दिनों में वररुचि का यश दूर-दूर तक व्याप्त हो गया ।

एक दिन राजा नन्द ने शकटार से कहा – ''महामात्य ! हम कई दिनों से यह सुन रहे हैं कि गंगा स्वयं अपने हाथ से बररुचि को प्रतिदिन १०८ स्वर्ग्रामुद्राएं प्रदान करती है।''

शकटार ने कहा – ''नरनाथ <sup>!</sup> सुन तो मैं भी यही रहा हूं, श्रच्छा हो कल गंगातट पर चल कर प्रत्यक्ष यह चमत्कार देख लिया जाय ।''

दूसरे दिन प्रातःकाल महाराज तन्द श्रौर महामन्त्री शकटार के गंगातट पर जाने की बात पाटलीपुत्र के प्रत्येक नागरिक के पास पहुंच गई ।

महामात्य शकटार ने ग्रपने गुप्तचर विभाग के एक ग्रत्यन्त चतुर चरकार्य-प्रवीरण ग्रधिकारी को वास्तविकता का पता लगाने का ग्रादेश दिया। सूर्यास्त से पहले ही गुप्तचर विभाग का वह ग्रधिकारी गंगातट के घने एवं ऊंचे सरकंडों की ग्रोट में छुप कर बैठ गया। चारों ग्रोर श्रन्धकार का साम्राज्य हो चुकने के पश्चात उसने देखा कि एक व्यक्ति दबे पांचों गंगातट की ग्रोर बढ़ रहा है। ग्रधिकारी ने सावधान हो बड़े ध्यान ने उस व्यक्ति की ग्रोर देखा। शरीर की ऊंचाई एवं ग्राकार-प्रकार से उसने तत्काल पहचान लिया कि वह वरहाचू ही है। वह श्वासोच्छवास को रोके ग्रपलक दृष्टि से वररुचि की ग्रोर देखने लगा। उसने देखा कि वररुचि गंगा के जल में घुस रहा है। वह गुप्तचर ग्रपने स्थान से बड़ी सावधानी के साथ उठा श्रोर घ्यानपूर्वक वररुचि की ग्रोर देखने लगा। उसे ऐसा लगा मानो वररुचि ने एक जगह पर पानी में ग्रपने पैर से किसी वस्तु को टटोला है ग्रोर फिर उसे ग्रपने पैरों से दबा दिया है। ग्रन्धेरा होने पर भी तारों की टिमटिमाहट में चमकते हुए गंगाजल में उसने देखा कि कोई वस्तु पानी से ऊपर उठी है ग्रौर वररुचि ने ग्रपनी बगल में से कुछ निकाल कर उसमें रख दिया है। इसके पश्चात् उसने देखा कि वररुचि शीघ्रतापूर्वक गंगा से बाहर निकला ग्रोर पाटलीपुत्र नगर की ग्रीर लौट गया।

वररुचि के लौट जाने के मनन्तर शकटार द्वारा नियुक्त गुप्तचर विभाग का वह ग्रधिकारी गंगा के जल में ठीक उस ही जगह पहुंचा जहां थोड़ी देर पहले वररुचि को उसने देखा था। पानी में उस प्रधिकारी ने अपने पैरों से टटोलना प्रारम्भ किया । कुछ ही क्षरणों के प्रयास के पश्चात पानी की निचली सतह मे उसके पैर ने किसी कठोर वस्तु के स्पर्श का अनुभव किया । पैर से अच्छी तरह टटोल कर उस गुप्तचर ने उस वस्तु पर पैर रखा ग्रौर धीरे-धीरे उसे ग्रपने पैर से दबाना प्रारम्भ किया । उसने देखा कि गंगाजल में से एक वस्तु ऊपर उठी ग्रौर उसके पास ग्रा कर रुक गई । उसने पानी की सतह में ग्रपने पैर के नीचे की वस्तू को यथापूर्व दबाये ही रखा और अपना हाथ बढ़ा कर पानी से ऊपर उठी हाथ के आकार की वस्तु से सटकी हुई थैली को ले लिया। बायें हाथ से उस येंली को यामे उस गुप्तचर ने पानी से ऊपर उठी वस्तु को म्रपने दाहिने हाय से अच्छी तरह ट्टोल कर देखा। उसे विश्वास हो गया कि वह किसी कुशल शिल्पी द्वारा निर्मित काष्ठ का नारी-कर है । तत्काल सारा रहस्य उस गुप्तचर की समक में ग्रा गया कि वस्तूतः पानी में यंत्र रखा हुन्ना है, जिसको दवाने से काष्ठ-निर्मित हाथ ऊपर उठ श्रोता है। उसने झपने दाहिने पैर को ऊपर उठाया। पैर के उठाते ही वह काष्ठनिर्मित हाथ पानी में चला गया ।

अपने अनुमान को इढ़ विश्वास में परिएंत करने और अपने आपको आश्वस्त करने की दृष्टि से उस गुप्तचर ने पानी के अन्दर स्थित उस यन्त्र को बार-बार दबाकर देखा। जितनी बार उस यन्त्र को पैर से दबाया गया उतनी ही बार वह दारुमय हाय पानी से ऊपर उठा पर अब वह रिक्त था, उसमें कोई थैली नहीं थी। पूर्र्शरूपेएा आश्वस्त हो चुकने के पश्चात् वह गुप्तचर गंगा से बाहर निकला। उसने यैली को खोलकर उसमें रखी स्वर्णमुद्राओं को गिना और पाया कि वे संख्या में पूरी १०० हैं। स्वर्णमुद्राओं को पुनः धैली में रखकर वह तत्काल नगर की ओर लौट पड़ा और महामात्य के गुप्त मंत्रएाकक्ष में पहुंचकर उसने उन्हें प्रणाम किया।

महामात्य शकटार ने ब्रन्तवेधो हष्टि से उस अधिकारी की स्रोर देखते हुए कहा —''मा गये सौम्य ! मैं तुम्हारी ही प्रतीक्षा कर रहा था । तुम्हारी प्रसन्न मुखमुद्रा से प्रतीत हो रहा है कि तुमने उस धूर्त की धूर्तता का पूरा रहस्य जान लिया है । तुम्हारे हाथ में वही स्वर्ण-मुद्रायों से भरी थैली है ? अब ग्रौर कोई थैली उस यंत्र में नहीं है ?''

"मन्त्रीण्वर का अनुमान शतप्रतिशत ठीक निकला। यह है वह १०= स्वर्णमुद्राओं से भरी थैली, जो वररुचि को कल प्रातःकाल गंगामाता के हाथ से नहीं अपितु मगध के महाप्रतापी महामात्य के हाथ से ही प्राप्त हो सकेगी। मैंने समीचीन रूप से देख लिया है कि ग्रब उस यन्त्र में और कोई थैली नहीं है।"

उस थैली को भ्रपने आसन के पास रखने का संकेत करते हुए शकटार ने "बहुत सुन्दर" इन दो शब्दों से भ्रपने अधिकारी का उत्साह बढ़ाने के पश्चात् कहा – "सौम्य श्रब तुम विश्वाम करो । श्रपने चरों को नियुक्त कर उस स्थान पर कड़ी दृष्टि रखना ।"

महामात्य को अभिवादन करने के पश्चात् गुप्तचर विभाग का अधिकारी वहां से चला गया ।

#### रहस्योब्घाटन

दूसरे दिन सूर्योदय से पूर्व ही विशाल जनसमूह गंगा के तट पर एकत्रित हो गया। यथासमय मगधेश्वर महाराज नन्द अपने महामात्य एवं अन्य अधि-कारियों के साथ गंगातट पर पहुंचे। वररुचि ने गंगा में स्नान करने के पश्चात् उच्च एवं मधुर स्वर में गंगा की स्तुति करना प्रारम्भ किया। स्तुतिपाठ के अनन्तर वररुचि ने प्रतिदिन को भांति यन्त्र पर पैर रखकर दबाया। सहसा गंगा की धारा में से एक ह्याथ ऊपर उठा पर वह हाथ पूर्णतः रिक्त था। उसमें स्वर्णमुद्राग्रों से भरी थैली नहीं थी। वररुचि ने गंगा में डुबकी लगाकर पानी में उस स्वर्णमुद्राप्र्रा थैली को इघर-उघर बहुत ढूँढा पर उसका सारा प्रयास व्यर्थ गया। अन्ततोगत्वा वह आकस्मिक अनअवज्वपात से प्रताड़ित की तरह अधोमुख किये हुए चुपचाप खड़ा हो गया।

वररुचि के पास पहुंच कर महामात्य शकटार ने घनगम्भीर स्वर में उसे सम्बोधित करते हुए कहा – "वररुचे ! क्या यह गंगा नदी तुम्हारे द्वारा घरोहर के रूप में इसके पास रखा हुग्रा द्रव्य भी तुम्हें नहीं लौटा रही है, जिससे कि तुम बार-बार उस द्रव्य को खोज रहे हो ? शोक न करो ब्रह्मन् ! महाराज नन्द के राज्य में कोई भी व्यक्ति अपने स्वत्व से बंचित नहीं किया जा सकता i यह लो तुम्हारी वह १०६ स्वर्णमुद्राओं से पूरित थैली जिसे तुमने रात्रि के समय गंगा के पास घरोहर (ग्रमानत) के रूप में रखा था।"

यह कहते हुए महामात्य शकटार ने स्वर्णमुद्राम्रों से भरी यैली वररुचि के हाथ पर रख दी। वररुचि ने भनुभव किया कि विगत कतिपय दिनों से जो विशाल जनसमूह उसे गंगामाता का परमप्रीतिपात्र समकर्कर सम्मान की दृष्टि से देखता ग्रा रहा था वह प्रब उसे महाधूर्ताधिराज समकरक घूणा भौर तिरस्कारपूर्णं दृष्टि से देख रहा है। उसे ग्रपने प्राणापहरण से भी ग्रत्यधिक दुस्सह पीड़ा का ग्रनूभव हुग्रा।

महामात्य ने प्रएतिपूर्वक महाराज नन्द से निवेदन किया – "महाराज ! यह वररुचि रात्रि के समय यहां ग्राकर स्वर्एमुद्राम्रों की थैली गंगा के अन्दर लगाये गये यन्त्र में रख देता है और प्रातःकाल पर से उस यन्त्र को दबाकर उस थैली को प्राप्त कर जनसाधारएं की ग्रांखों में धूल फोकता है।"

नन्द ने सस्मित आक्र्चर्य भरे स्वर में कहा – ''महामात्य ! आपने इस छलछद्म को सर्वसाधारएा पर प्रकट कर एक बहुत बड़ी आन्ति का निराकरए। कर दिया ।''

तदनन्तर गंगातट पर एकत्रित समस्त जनसमूह ग्रपने-ग्रपने निवास-स्थान को लौट गया। वररुचि ग्रपने इस छलप्रपंच के प्रकट हो जाने से इतना श्रधिक लज्जित हुग्रा कि वह कई दिनों तक श्रपने निवास-स्थान से बाहर तक नहीं निकला। श्रपने इस सार्वजनिक श्रपमान का कारएा महामात्य शकटार को मान-कर वररुचि ग्रहींनश इसका प्रतिशोध लेने हेतु शकटार के दास-दासी के माध्यम से शकटार के किसी छिद्र को ढूंढने के प्रयास में रहने लगा। एक दिन वररुचि को शकटार की एक दासी से यह सूचना मिली कि ग्रपने पुत्र श्रीयक के विवाह के श्रवसर पर महामात्य शकटार महाराज नन्द को ग्रपने निवास-स्थान पर भोज-नार्थ निमन्त्रित करने वाले हैं। उस समय महाराज नन्द को भेंट करने हेतु सुन्दरतम एवं बहुमूल्य छत्र-चंवरादि समस्त राज्यचिन्ह ग्रीर ग्राधुनिकतम विशिष्ट प्रकार के संहारक शस्त्रास्त्र मन्त्रीश्वर द्वारा निमित करवाये जा रहे हैं।

# वरदेवि का शकटार के विरुद्ध वड्यन्त्र

शकटार से प्रतिशोध लेने हेतु वररुचि ने उपर्युक्त सूचना को श्रपने भावी षड्यन्त्र की उपयुक्त पृष्ठभूमि समभ कर निम्नलिखित श्लोक की रचना की :--

न वेत्ति राजा यदसौ शकटालः करिष्यति ।

व्यापाद्य नन्दं तद्राज्ये, श्रीयक स्थापयिष्यति ॥

अर्थात् – महामन्त्री शकटार जो कुछ करना चाहता है, उसे महाराज नन्द नहीं जानते । नन्द को मार कर शकटार झपने पुत्र श्रीयक को एक दिन मगध के राज्यसिंहासन पर बैठा देगा ।

अभीष्ट कार्यसाधक श्लोक ग्रनायास ही बन पड़ा है, यह देख कर उसे कार्यनिष्पत्ति का विश्वाम हुग्रा । उसने पौगण्डावस्था के बहुत से बालकों को मिप्टान्नादि दे एकत्रित किया, उन्हें यह श्लोक कण्ठस्य करवा कर और मधिक प्रलोभन देते हुए कहा कि वे सोग इस श्लोक को गलियों, वाजारों, चौहटों, क्रीड़ास्थलों एवं उद्यानों मादि में बारम्बार उच्च स्वर से वोलें ।

वरुरुचि का तीर ठीक निशाने पर लगा । पाटलिपुत्र के सभी सार्वजनिक स्थानों पर उस रहस्यपूर्ए श्लोक की घ्वनि गुंजरित होने लगी । चरों के माघ्यम

3€0

से जन-जन में प्रसृत वह श्लोक राजा नन्द के पास पहुंचा । नन्द चौंक पड़ा । उसने मन हो मन शकटार के व्यक्तित्व के साथ अपने व्यक्तित्व की तुलना की । उमें ग्रनुभव हुन्ना कि शकटार वस्तुतः सारे साम्राज्य पर छाया हुन्ना है । शकटार का प्रभाव, प्रताप, वर्चस्व और सभी कुछ अपनी तुलना में नन्द को विराट, सर्वतोमुखी एवं सर्वव्यापी प्रतीत होने लगा । उसने सोचा सामूहिक स्वरों में प्रकट हुई वात निश्चित रूप से सत्य ही होगी । इसके प्रतिरिक्त क्लोक द्वारा इंगित कार्य शकटार के लिये दूस्साध्य नहीं । नन्द की विचारधारा ने नया मोड लिया । शकटार द्वारा व्रतीत में राजा त्रौर राज्य दोनों के हित में किये गये स्वामिभक्ति के ग्रत्यन्त महत्वपूर्ग्य कॉर्यों का विहंगमावलोकन करते हुए नन्द को <mark>टढ़ विक्वास ह</mark>ो गया कि शकटार किसी भी दशा में उस प्रकार का घृष्एित कार्य नहीं कर सकता ।

"प्रत्येक परिस्थिति में वस्तुस्थिति से **स्रवगत**्हो जाना तो सर्वथा हितप्रद है" इस विचार के अन्तर्मन में उद्भूत होते ही नन्द ने अपने एक विश्वासंपात्र व्यक्ति को महामात्य के निवासस्थान पर किये जा रहे कार्यों का विस्तृत विवरण प्राप्त करने हेतु ग्रादेश दिया । नन्द की ग्राज्ञा को शिरोधार्य कर वह व्यक्ति तत्काल महामात्य शकटार के निवासस्थान पर पहुंचा । उस समय संयोगवश महाराज नन्द को भेंट करने हेतु छत्र, चँवर, खड्ग व नवाविष्कृत शस्त्रास्त्र भण्डार में रखवाये जा रहे थे। नन्द के विश्वासपात्र व्यक्ति ने तत्काल नन्द के पास लौट कर जो कुछ उसने ग्रपनी आंखों से देखा था वह सारा विवर<mark>एा नन्द</mark> के सम्मुख प्रस्तुत कर दिया । नन्द को उक्त श्लोक में किये गये इंगित पर कुछ विश्वास हुआ । पर नन्द बड़ा चतुर नीतिज्ञ था । ''कभी-कभी ग्रांखों से देखी हुई वात भी ग्रसत्य सिद्ध हो सकती हैं" इस नीतिवाक्य को उसने ग्रपने ग्राचरण में ढाल रखा था। उसने सहसा कोई साहसपूर्ए कार्य करना उचित नहीं समभा। राजसेवा में महामात्य के समुपस्थित होने का नियत समय सन्निकट आ रहा था। नन्द उस समय की प्रतीक्षा में अपने सिंहासन पर बैठा रहा।

निश्चित समय पर महामात्य शकटार नन्द की सेवा में उपस्थित हुन्रा ग्रीर उसने राजा को प्रएाम किया । बहुत प्रयास करने पर भी नन्द व्रपने कोध को छुपा नहीं सका ग्रौर उसने वक्र एवं क्रुद्ध दृष्टि से शकटार की ग्रोर देखते हुए अपना मुख शकटार की ग्रोर से दूसरी ग्रोर मोड़ लिया ।

# प्रास देकर भी परिवार-रक्षा

नन्द की तनी हुई भौहों और वक्रहब्टि को देख कर शकटार समझ गया कि उसके विरुद्ध किया गया कोई भीषरा गुप्त षड्यन्त्र सफल हो चुका है। तरकाल ग्रपने घर लौट कर शकटार ने श्रीयक से कहा – "वरस ! महाराज नन्द को किसी षड्यन्त्रकारी ने विश्वास दिला दिया है कि ग्रब में उनके प्रति स्वामिभक्त नहीं रहा हूं । ऐसी स्थिति में किसी भी समय हमारे समस्त परिवार का सर्वनास हो सकता है अतः अपने कुल की रक्षार्थ मैं तुम्हे आदेश देता हूं कि

जिस समय में नन्द के समक्ष प्रणाम करते हुए अपना सिर भुकाऊ उस ही समय तुम बिना किसी प्रकार का सोच-विचार किये अपनी तलवार से मेरा णिर काट कर घड़ से पृथक् कर देना और राजा के प्रति पूर्ण स्वामिभक्ति प्रकट करते हुए कहना, ''स्वामिद्रोही चाहे पिता ही क्यों न हो, उसका तत्काल वध कर डालना चाहिये। केवल इस उपाय से ही हमारे परिवार की रक्षा हो सकती है अन्यथा सर्वनाश समुपस्थित है।''

श्रीयक ने ग्रांसू बहाते हुए प्रकम्पित स्वर में कहा - ''तात ! जिस जघन्य कृत्य को करने के लिये आप ग्रादेश दे रहे हैं वैसा कुकृत्य तो संभवतः कोई चाण्डाल भी नहीं करेगा।''

शकटार ने श्रीयक को सान्त्वना देते हुए कहा – ''ग्रासन्नसंकट को घड़ियों में इस प्रकार के विचार मन में ला कर तो तुम शत्रुओं के मनोरथों की पूर्ति में सहायता ही करोगे। राजा को प्रणाम करंते समय मैं ग्रपने मुख में कालकूट विष रख लूँगा। ऐसी दशा में मेरा शिर काटने से तुम्हें पितृहत्या का दोष भी नहीं लगेगा। काल के समान विकराल राजा नन्द हमारे समस्त परिवार को मौत के घाट उतारे, उससे पहले ही तुम अपने वंश को विनाश से बचाने हैतु मेरा शिर काट डालो। तुम ग्रब मेरी चिन्ता न करो, मैं तो ग्रब जराजीर्श होने के कारण कुछ ही समय में मृत्यु के मुख में जाने वाला था। बेटा ! चलो, मेरी ग्राज्ञा का पालन कर ग्रपने वंश की रक्षा करो।''

श्रीयक को साथ लिये शकटार राजभवन में नन्द के समक्ष उपस्थित हुम्रा मौर मसे प्रएाम करने के लिये उसने शिर भुकाया । श्रीयक ने तत्काल खड्ग के प्रहार से शकटार का शिर काट डाला । यह दुर्भाग्यपूर्ए घटना वीर निर्वारण सं० १४६ में घटित हई ।

नन्द ने हड़बड़ा कर ग्राश्चर्य भरे स्वर में कहा – "बेटा श्रीयक ! तुमने यह क्या कर डाला ?"

श्रीयक ने ग्रति गम्भीर मुद्रा में कहा – "स्वामिन् ! जव ग्रापको यह विदित हो गया कि महामात्य स्वामिद्रोही हैं तो उस दशा में मैंने इनको मार कर सेवक के योग्य ही कार्य किया है । प्रत्येक सेवक का यह कर्त्तव्य है कि यदि स्वयं उसको किसी के द्वारा स्वामिद्रोह किये जाने की बात विदित हो तो उस पर कर्त्तव्याकर्त्तव्य का विचार करे किन्तु यदि उसके स्वामी को स्वयं को ही ज्ञात हो जाय कि ग्रमुक व्यक्ति स्वामीद्रोही है, तो उस दशा में सेवक का यह कर्त्तव्य नहीं कि वह विचार करे ग्रपितु उसका तो उस दशा में यह परम कर्त्तव्य हो जाता है कि तत्काल उस स्वामिद्रोही के ग्रस्तित्व को ही मिटा दे।"

नन्द ग्रवाक् हो श्रीयक की ग्रोर देखता ही रह गया। उसने पूर्ण राजकीय सम्मान के साथ अपने स्वर्गस्थ महामारंय का ग्रन्तिम संस्कार सम्पन्न करवाया।

382

मृतक की श्रीर्ध्वदैहिक कियास्रों की समाप्ति के श्रनन्तर नन्द ने श्रीयक से मगध-राज्य के महामात्य पद को स्वीकार करने की श्रम्यर्थना की ।

श्रीयक ने विनम्र स्वर में कहा --- ''मगधेक्वर ! मेरे ज्येष्ठ भ्राता स्थूलभद्र मेरे पिता के समान ही योग्य हैं। श्रतः ग्राप महामात्य का पद उन्हें ही प्रदान करें। मेरे पितुश्री के निस्सीम स्नेह के प्रसाद से वे विगत बारह वर्षों से कोशा वेश्या के निवासस्थान पर ही रहते ग्रा रहे हैं।''

महामात्य पद

महाराज नन्द ने तत्काल अपने उच्चाधिकारियों को ब्रादेश दिया कि वे पूर्ए सम्मान के साथ स्थूलभद्र से निवेदन करें कि मगधाधिराज उनसे मिलने के लिये बड़े उत्सुक हैं।

पर्याप्त प्रतीक्षा के पश्चात् प्रोन्नतभाल, व्यूढोरध्क, वृषस्कन्ध, प्रलम्बबाहु, सुगौरवर्ण ऋत्यन्त सम्मोहक व्यक्तित्व वाले एक तेजस्वी युवक ने घीर-मन्थर गति से मगघपति के राजभवन में प्रवेश कर महाराज नन्द को प्रणाम करते हुए कहा – ''मगधराज्य के स्वर्गीय महामात्य श्री शकटार का पुत्र स्थूलभद्र मगध के महामहिम सम्राट् महाराज नन्द को सादर प्रणाम करता है।''

नन्द ने ग्रपने समीपस्थ ग्रासन परं बैठने का संकेत करते हुए स्थूलभद्र से कहा – "सौम्य स्थूलभद्र ! ग्रपने पिता के स्वर्गगमन के कारए। रिक्त हुए मगध के महामात्य पद को ग्रब तुम स्वीकार करो ।"

''महाराज मैं सोच-विचार के पश्चात् ही इस सम्बन्ध में निवेदन कर सकता हूं ।'' स्थूलभद्र ने यह छोटा-सा उत्तर दिया ।

नन्द ने कहा – "स्यूलभद्र ! राजभवन के त्रशोकोद्यान में बैठकर तुम यही विचार करलो और शीघ्र मुभे उत्तर दो ।"

"ययाज्ञापयति देव !" कह कर स्थूलभद्र ने महाराज नन्द को प्रएाम किया ग्रौर वे ग्रशोकोद्यान में एक वृक्ष के नीचे बैठकर ग्रपने सम्मुख उपस्थित प्रश्न पर विचार करने लगे । यों तो स्थूलभद्र कोशा वेश्या के यहां रहकर शारी-रिक वासनापूर्एा जीवन व्यतीत कर रहे थे पर उनका विवेकशील ग्रन्तर्मन वस्तुतः पूर्एारूपेएा जायरूक था । जिन परिस्थितियों में उनके पिता मगध के महामात्य शकटार की मृत्यु हुई, उन सब पर विचार करने के पश्चात् स्थूलभद्र के मन में एक विचित्र प्रकार का विचारमन्थन प्रारम्भ हो चुका था । स्थूलभद्र ने सोचा – "जिस राजसत्ता ग्रौर राज-वैभव ने मेरे देवतुल्य पिता को ग्रकारएा ही ग्रकालमृत्यु के गाल में ढकेल दिया, उस प्रभुत्व एवं सत्तासम्पन्न महामात्य पद कों पाकर वस्तुतः मैं सुखी नहीं हो होकता । मेरी भी एक न एक दिन वैसी ही दुर्गति हो सकती है । ऐसी संशयास्पद स्थिति में मेरे लिये यही श्रेयस्कर है कि मैं इस प्रकार की सम्पदा ग्रौर सत्ता का वरएा करूं जो सदा के लिये मुभे सुखी बना कर मेरी चिरसंगिनी बनी रहे।" इस प्रकार के विचारमन्थन ने स्थूलभद्र को सासारिक वैभवों, प्रपंचों और बन्धनों से विरक्त बना दिया। वस्तुस्थिति के इस वास्तविक बोध ने स्थूलभद्र के जीवन की दशा ही बदल डाली। उन्होंने मन ही मन विचार किया – "महामात्य का पद निस्संदेह बड़ा उच्च पद है पर वह भी अन्ततोगत्वा है तो भृत्यकर्म, दासत्व ग्रौर पारतन्त्र्य ही। पराधीन व्यक्ति स्वप्न तक में सुख की अनुभूति नहीं कर सकता। राजा, राज्य ग्रौर राष्ट्र की चिन्ताओं से पूर्शरूपेश ग्राच्छादित एक भृत्य के चित्त में स्वयं के सुख-दुःख के लिये सोचने का कोई अवकाश ही नहीं रह जाता। राजा ग्रौर राज्य के हित में अपनी बौद्धिक एवं शारीरिक शक्ति का निश्शेष व्यय करने के पश्चात् भी भृत्य के लिये प्रत्येक पद पर सर्वस्वापहरण ग्रौर प्राणापहार तक का भय सदा बना रहता है। उस समस्त शक्तिव्यय का प्रतिकल शून्य के तुल्य है। कहा भी है:--

> मुद्रेयं खलु पारवश्य जननी सौख्यच्छिदे देहिनां, नित्यं कर्कशकर्मबन्धनकरी, धर्मान्तरायावहा । राजार्थेकपरैव संप्रति पुनः स्वार्थप्रजार्थापहृत्, तद्बूमः किमतः परं मतिमतां, लोकद्वयापायकृत् ।।

ग्रर्थात् – यह राजमुद्रा परवशता उत्पन्न करने वाली ग्रौर मनुष्यों के सुख का विनाश करने वाली है। सदा कठोर कर्मबन्ध की कारए। ग्रौर धर्मसाधन में विघ्न रूप है। एक मात्र राजा के हित को ही दृष्टि में रखने वाली यह (प्रधाना-मात्य की) प्रभुता स्वयं के तथा प्रजा के हित का हरए। करने वाली है। वस्तुतः इहलोक ग्रौर परलोक – दोनों ही लोकों को बिगाड़ने वाली इससे (प्रधानामान्य की मुद्रा ग्रथवा सत्ता से) बढ़कर संसार में ग्रौर कौनसी वस्तु हो सकती है?

ऐसी दशा में बुद्धिमान् व्यक्ति का कर्त्त व्य हो जाता है कि वह केवल राजा के हित में ग्रपनी शक्ति का ग्रपव्यय न कर ग्रात्मकल्याएा के लिये शक्ति का सद्-व्यय करे ।

इस प्रकार विचार करते-करते स्थूलभद्र शौघ्र ही एक निर्खय पर पहुँच गये। उन्होंने संसार के सम्पूर्ण प्रपंचों का परित्याग कर ग्रात्मकल्याण करने का दृढ़ निश्चय कर लिया। उन्होंने तत्क्षण पंचमुष्टि-लुंचन कर ग्रपने रत्नकंबल की फलियों का ग्रोघा (रजोहरण) बनाकर साधु वेष धारण कर लिया। तदनन्तर वे साधु वेष में ही महाराज नन्द के सम्मुख राज्यसभा में उपस्थित हो बोले – "राजन् ! मैंने बहुत सोच-विचार के पश्चात् यह निर्णय किया है कि मुभे भवप्रपंच वढ़ाने वाला महामात्यासन नहीं ग्रपितु ग्रपरोपतापी वैराग्यसाधक दर्भासन चाहिए। मैं राग का नहीं किन्तु त्याग का उपासक बनना चाहता हूँ।

यह कहकर म्रायं स्थूलभद्र ने राज्यप्रासादों से बाहर की म्रोर प्रस्थान कर दिया । महाराज नन्द सहित समस्त राज्यपरिषद स्थूलभद्र द्वारा किये गये इस भ्रप्रत्याशित निर्णय से स्तब्ध रह गई । कहीं ग्रायं स्थूलभद्र पुनः कोशा वेश्या के गृह की ग्रोर तो नहीं लौट रहे हैं इस ग्राशका से राजा नन्द ग्रपने प्रासाद के गवाक्ष से राजपथ पर जाते हुए ग्रायं स्थूलभद्र की ग्रोर देखने लगे । जब महाराज नन्द ने देखा कि ग्रार्य स्थूलभद्र नगर की घनी बस्ती वाले मुहल्लों से मुख मोड़कर सुनसान श्मशानों ग्रौर निर्जन एकान्त स्थलों को भी पार करते जा रहे हैं तो नन्द का मस्तक सहसा श्रदा से मुक गया । उसने पश्चात्तापपूर्ण स्वर में कहा – "मुभे खेद है कि मैंने ऐसे महान् त्यागी महात्मा के लिये भी ग्रपने मन में कुविचार को स्थान दिया ।"

## स्थूलभद्र की दीक्षा श्रौर वररुचि का मरएा

स्थूलभद्र ने भव्य भवन, सुर सुन्दरी-सी कोशा ग्रौर नव्य-भव्य भोगों का तत्क्षएा उसी प्रकार परित्याग कर दिया, जिस प्रकार कि सर्प कंचुकी को छोड़ता है। वे तन, धन, परिजन का मोह छोड़कर पूर्एा वैराग्यभाव से नगर के बाहर विराजमान् ग्राचार्य संभूतविजय के पास पहुँचे ग्रौर सविनय वन्दन के पश्चात् उनकी चरएाशरएा ग्रहुएा कर वीर नि० सं० १४६ में उन्होंने श्रमरा-दीक्षा स्वीकार कर ली।

समस्त श्रमगाचर्या का निर्दोषरूप से पालन करने के साथ-साथ, सविनय गुरुपरिचर्या, दीक्षावृद्ध श्रमणों की सेवा-सुश्रूषा एवं तपण्चरण द्वारा ग्रपने कर्मेत्धन को भस्मसात् करते हुए मुनि स्थूलभद्र ग्रपने गुरू ग्राचार्य सम्भूतविजयजी के पास वड़ी तन्मयता से शास्त्रों का अध्ययन करने लगे।

ग्रार्थ स्थूलभद्र के चले जाने के अनन्तर महाराज नन्द ने श्रीयक को मगध का महामात्य बनाया। कुशल राजनीतिज्ञ श्रीयक ने अपने पिता शकटार की तरह बड़ी निपुराता के साथ राज्य का संचालन करते हुए मगध की श्री में अभि-वृद्धि करना प्रारम्भ किया। महाराज नन्द अपने स्वर्गीय महामात्य शकटार के समान ही अपने युवा महामात्य श्रीयक का समादर करते थे। महामान्त्री शकटार की मृत्यु के पश्चात् वररुचि भी नित्यप्रति नियमित रूप से महाराज नन्द की सेवा में उपस्थित होने लगा। वह पुनः राजा और प्रजा का शनैः शनैः सम्मान-पात्र वन गया।

श्रीयक समय निकालकर ग्रपने ज्येब्ठ सहोदर स्थूलभद्र के प्रव्रजित होने के कारएा दुखित कोशा वेश्या को सान्त्वना देने हेतु उसके घर पर जाते रहते थे। श्रीयक को देखकर ग्रपने प्राराधिक प्रिय स्थूलभद्र के विरह-जन्य दुःख से विह्वल हो कोशा फूट-फूटकर रोने लगती। ग्रपने सहोदर के प्रति कोशा का निस्सीम प्रेम देखकर श्रीयक के मन में कोशा के प्रति म्रादर एवं म्रात्मीयता के भाव दिन-प्रतिदिन बढ़ते ही गये।

शकडाल की मृत्यु के पण्चात् वररुचि निर्भय होकर रहने लगा । राज्य हारा प्राप्त सम्मान के मद में भदान्ध हो वररुचि पथभ्रष्ट एवं वेक्यागामी वन गया । ग्रहनिश उपकोशा के संसर्ग में रहते-रहते वह शीघ्र ही मचपायी बन मया । बररुचि के मद्यपी होने की सूचना प्राप्त होते ही महाराज नन्द बड़े कुंढ़ हुए और उन्होंने उसके मद्यपी होने अथवा न होने का निर्गंय करने के लिये परीक्षा करना आवश्यक समभ्ध । एक दिन जव वररुचि राज्य सभा में स्राये तो उन्हें मदनफल के चूर्ण से युक्त कमल पुष्प सूंघने हेतु दिया गया । उसके सूंघते ही वररुचि को वमन हुग्रा और चन्द्रहास सुरा की तीव गन्ध राज्य सभा में तत्काल व्याप्त हो गई ।

फलतः वररुचि का राजा, राजसभा, समाज और प्रजाजनों द्वारा बड़ा तिरस्कार हुग्रा एवं वह बड़ी दुर्लक्ष्यपूर्ण स्थिति में अकाल में ही काल का कवल वन गया ।

श्रपने पिता की हत्या करवाने वाले वररुचि की मृत्यु के पश्चात् श्रीयक कतिपय वर्षों तक बड़ी कुशलता के साथ मगध साम्राज्य के महामात्य पद के कार्यभार का निर्वहन करता रहा किन्तु उसके ब्रन्तर में केवल राजनयिक प्रपंचों के प्रति ही नहीं अपितु समस्त सांसारिक कार्यकलापों के प्रति विरक्ति के बीज श्रंकुरित हो शनै: शनै: पल्लवित एवं पुष्पित होने लगे।

# श्रार्य स्थूलभद्र द्वारा ग्रतिदुष्कर ग्रमिग्रह

उधर ग्रहर्निश ग्रपने ग्राराध्य गुरुदेव के सान्निध्य में रहते हुए सुतीक्ष्ए बुद्धि स्थूलभद्र मुनि ने ग्रनवरत परिश्रम करते हुए सम्पूर्ण एकादशांगी पर ग्राधिकारिक रूप से निष्णातता प्राप्त कर ली ।

वर्षाकाल समुपस्थित होनें पर झाचार्य सम्भूतविजय के सम्मुख उपस्थित होकर उनके तीन शिष्यों ने घोर ऋभिग्रहों को धारग करने की इच्छा प्रकट करते हुए कमशः प्रार्थना की । प्रथम शिष्य ने सांजलि शीश भुका कर कहा – "प्रभो ! मैं निरन्तर चार मास तक उपवास के साथ सिंह को गुफा के द्वार पर ध्यानमग्न रहना चाहता हूं ।" दूसरे शिष्य ने निवेदन किया – "भगवन् ! मैं चार मास तक निर्जल एवं निराहार रहते हुए दृष्टिविष सर्प की बांबी के पास खड़े रह कर कायोत्सर्ग करना चाहता हूं ।"

तीसरे शिष्य ने कहा – ''ग्राराध्य गुरुवर ! यह आपका अकिंचन शिष्य कूएं के मांडके पर अपना आसन जमा कर उपवास पूर्वक निरन्तर चार मास तक ध्यानमग्न रहने की आपसे आज्ञा चाहता है।''

आचार्य सम्भूतविजय ने अपने उन तीनों शिष्यों को उनके द्वारा अभिग्रहीत दुष्कर कार्यों के निष्पादन के योग्य समभ कर उन्हें उनकी इच्छानुसार दुष्कर तपस्या करने की अनुमति प्रदान कर दी ।

उस ही समय ग्रार्थ स्थूलभद्र मुनि ने ग्रपने गुरु के चरणों में मस्तक भुकाते हुए हाथ जोड़ कर प्रार्थना की – ''करुणासिन्धो ! ग्रापका यह ग्रनन्य सेवक कोशा वेश्या के भवन की, कामोद्दीपक श्रनेक ग्राकर्षक चित्रों से मण्डित चित्रशाला में षड्रस व्यंजनों का आहार करते हुए चार मास तक रह कर समस्त विकारों से दूर रहने की साधना करना चाहता है।''

335

त्र्याचार्यं सम्भूतविजय ने अपने विशिष्ट ज्ञानोपयोग से क्षरण भर विचार कर ग्रार्यं स्थूलभद्र को उस कठोर साधना में समुत्तीर्एं होने के योग्य समभा श्रौर उन्हें कोशा वेश्या की चित्रशाला में चातुर्मास व्यतीत करने की ब्राज्ञा प्रदान कर दी।

आचार्य सम्भूतविजय की आज्ञा प्राप्त कर चारों शिष्य अपने-अपने अभीष्ट स्थान की ओर प्रस्थित हुए। प्रथम तीनों शिष्य अपने-अपने उद्घिष्ट स्थान पर पहुंच कर ध्यानमग्न हो गये। उनके तपोपूत शान्त आत्मतेज के प्रभाव से सिंह, सर्प और कूएं का माण्डका ये तीनों ही कमशः उन तीनों मुनियों के समक्ष शान्त एवं निरापद हो गये। उन तीनों मुनियों ने पृथक्-पृथक् उन तीन स्थानों पर चार मास के ियि अशन-पानादि का परित्याग कर ध्यान करना प्रारम्भ कर दिया।

ग्रार्थ स्थूजभद्र भी कोशा वेश्या के भव्य भवन के प्रांगए। में पहुंचे। चिरप्रोषित अपने जीवनधन को देखते ही कोषा हर्षोत्फुल्ल हो हाथ जोड़े शीधतापूर्वक मुनि स्थूलभद्र के सम्मुख उपस्थित हुई। उसने मन ही मन सोचा कि जन्मजात सुकुमार स्थूलभद्र संयम के दुर्वह विपुल भार से ग्रभिभूत होकर सदा-सर्वदा उसके पास रहने के लिये ही ग्राये हैं। सस्मित सुमधुर स्वर में कोशा ने कहा - ''स्वामिन् ग्रापकी जन्म-जन्म की यह दासी ग्रापका स्वागत करती है। ग्रपने अभीष्ट की अभिनिष्पत्ति हेतु ग्राज्ञा प्रदान कर इसे कृतार्थ कीजिये। जीवनधन ! यह तन, मन, धन, जोवन ग्रीर सर्वस्व ग्रापके चरएगों पर समर्पित है।''

मुनि स्थूलभद्र ने कहा – ''श्राविके ! चार मास तक तुम्हारी चित्रशाला में निवास करने की स्वीकृति दो, ।''

"स्वामिन् ! चित्रशाला प्रस्तुत है, इसमें विराजिये ग्रौर सेविका को कृतार्थ कीजिये ।'' हर्ष से पुलकितांगी कोशा ने कहा ।

अपने ग्रात्मबल पर पूर्णरूपेएा ग्राश्वस्त ग्रार्यं स्थूलभद्र ने रती की रंगस्थली के समान सहज ही कामोद्दीपिनी उस चित्रशाला में प्रवेश कर वहां ग्रपना ग्रासन जमाया । मधुकरी के समय कोशा ने मुनि स्थूलभद्र को स्वादुतम षड्रस भोजन करवाया । ग्राहार ग्रादि से मुनि के निवृत्त हो जाने के उपरान्त सोलह श्रृंगारों से विशिष्ट रूपेएा सुसज्जित कोशा ने चित्रशाला के समस्त दायुमण्डल को ग्रनेक प्रकार की सुगन्धियों से मादक ग्रीर ग्रपने नूपुरों की, फंकार से चित्रशाला को मुखरित करते हुए मुनि स्थूलभद्र के समक्ष उपस्थित हो उन्हें प्रएाम किया । ग्रलौकिक रूपसुधा के उद्देलित सागर के समान उस कोशा की मुखमुदा से उस समय ऐसा प्रतीत हो रहा था मानो कोई ग्रनुपम सुन्दरी सुरबाला ग्रपने ग्रप्रतिम सौन्दर्य से त्रिभुवन पर श्रपनी विजयवैजयन्ती फहराने के लिये कृतसंकल्प हो । उस ग्रतिकमनीय कान्तारत्न कोशा ने कतिपय वीरणाग्रों के कसे हुए पतील तारों की लययुक्त ग्रति कोमल एवं कर्एांप्रिय युगपद् फंकार के समान ग्रति सम्मोहक स्वर में कहा – ''मेरे जीवनधन ! त्रापकी विरहाग्नि में विदग्धप्राया स्रापकी इस कामवल्लरी को स्रपनी मधुर मुस्कान के स्रमृत से पुनरुज्जीवित कीजिये ।''

मूनि स्थूलभद्र पूर्णतः निर्विकार और मौन रहे ।

ग्रपनी कारुण्यपूर्ण कामाभ्यर्थना का आर्य स्थूलभद्र पर कोई प्रभाव न होते देख कर कोशा के अन्तर में प्रसुप्त नारीत्व का अहं पूर्ण रूपेएा जागृत हो उठा । उसने त्रियाचरित्र के समस्त प्रध्यायों को खोलते हुए ग्रार्थ स्थूलभद्र पर क्रमग्नः ग्रपने ग्रमोघ कटाक्ष-बागों, विविध हावभावों के सम्मोहनास्त्रों ग्रौर हृदय को हठात् ग्राबद्ध करने वाले करुएाकन्दन, मूर्छा, प्रलाप, विविध व्याज ग्रादि नागपाशों का, पुनः पुनः प्रयोग करना प्रारम्भ किया । पर जिस प्रकार वज्र पर किया गया नखों का प्रहार नितान्त निरर्थक ग्रौर निष्प्रभाव होता है, ठीक उसी प्रकार एकान्ततः आत्मनिष्ठ महामुनि स्थूलभद्र पर कोणा द्वारा किये गये समस्त कामोद्दीपक कटाक्ष-प्रहार पूर्णरूपें व्यर्थ ही गये । ज्यों-ज्यों स्यूलभद्र को साधनापथ से विचलित करने के अभिप्राय से कोशा द्वारा कामोत्तेजक प्रहारों में कमशः तीव्रता लाई गई त्यों-त्यों मुनि स्थूलभद्र के घ्यान की एकाग्रता उत्तरोत्तर वढ़ती ही गई । कोशा ने निरन्तर बारह वर्ष तक अपने साथ स्थूलभद्र ढारा पूर्व में की गई कामकेलियों का स्थूलभद्र को स्मरएा दिलाते हुए उस ही प्रकार की कामकेलियां पुनः करेने के लिये बारम्बार असीम प्रेम के साथ ग्रामन्त्रित किया, उत्तेजित किया पर सव व्यर्थ। कोशा प्रतिदिन मुनि स्थूलभद्र को षड्रसमय ब्रनेक प्रकार के स्वादिष्ठ भोजन कराती ग्रांर उन्हें विषय सुखों के उपभोग के लिये ग्रामन्त्रित करती हुई नित्यप्रति नवीनतम उपायों का ग्राश्रय ले उन्हें ग्रपनी ग्रोर ग्राकणित करने का ग्रहनिंश प्रयास करती रहती किन्तु स्थूलभद्र मुनि किंचित्मात्र भी विचलित हुए बिना निरन्तर इन्द्रियदमन करते हुए साधनापथ पर उत्तरोत्तर ग्रागे की ग्रोर बढते रहे । ग्रन्ततोगत्वा चातुर्मास का <mark>अवसान होते</mark>-होते कोशा ने अपनी हार स्वोकार करते हुए हताश हो मुनि स्थूलभद्र को अपनी ग्रोर आकर्षित करने के सभी प्रयास समाप्त कर दिये। महायोगी स्थुलभद्र का इन्द्रियदमन में ग्रहण्टपूर्व अलौकिक सामर्थ्य देख कर कोशा स्थूलभद्र के समक्ष ग्रपना मस्तक भूकाते हुए पञ्चात्ताप भर स्वर में कहने लगी – "क्षमासागर महामुने ! मेरे सब प्रपराध क्षमा कर दीजिये । मुफ मूखों को <mark>ग्</mark>रनेकशः धिक्कार है कि मैंने ग्रज्ञानवश पहले की तरह झापका विषयोपभोगों की <del>ग्रोर</del> म्राकपित करने का विफल प्रयास किया । कज्जलगिरि को गुफा में रह कर कोई ग्रपने ग्रापको कालिमा से नहीं बचा सकता पर ग्रापने इस ग्रसभव कार्य को सम्भव कर बताया है। स्रसाघ्य को सिद्ध करने वाले योगिराज ! स्रापको सहस्रशः नमस्कार है ।"

मुनि स्थूलभद्र के उपदेश से कोशा ने धर्म में ग्रपनी प्रगाढ़ श्रद्धा ग्रभिव्यक्त करते हुए मुनि स्थूलभद्र से श्राविका-धर्म श्रंगीकार किया और वह पूर्ण विशुद्ध मनोभावों के साथ उनकी सेवा करने लगी । चानुर्मास की समाफ्ति पर सिंहगुहा, दृष्टिविप-विषधर-वल्मीक ग्रौर कूप-माण्डंक पर चानुर्मास करने वाले तीनों मुनि निरतिचार रूपेगा श्रपने-ग्रपने श्रभिग्रहों का पालन करने के पण्चात् ग्राचार्य सम्भूतविजय की सेवा में उपस्थित हुए । क्रमेण: उन तीनों मुनियों के ग्रागमन पर ग्राचार्य सम्भूतविजय ने ग्रपने श्रागन से कुछ ऊपर उठ कर उन थोर तपस्वियों का स्वागत करते हुए कहा – ''दुष्कर साथना करने वाले तपस्वियों ! तुम्हारा स्वागत है ।''

कोणा वेण्या के घर से झाते हुए दैवीप्यमान शुभ्र ललाट वाले अपने शिष्य स्थूलभद्र को देख कर साचार्य संभूतविजय सहसा अपने स्रासन से उंठ खड़े हुए स्रौर उन्होंने मुनि स्थूलभद्र का स्वागत करते हुए कहा – ''दुष्कर से भी अतिदुष्कर कार्य को करने वाले साधकशिरोमर्स् ! तुम्हारा स्वागत है ।''

स्थूलभद्र ने ग्राभार प्रदर्शित करते हुए विनयावनत हो कहा - "गुरुदेव ! यह सब ग्रापका ही .'लाप है । मेरी क्या शक्ति है ?'' मुनि स्थूलभद्र को गुरू द्वारा भ्रपने से ग्रधिक सम्मानित हुग्रा देख उन तीनों साधुग्रों के मन में ईर्ष्या झंकुरित हो उठी । वे तीनों मुनि ग्रार्थ स्थूलभद्र के प्रति ग्रपने ईर्ष्या के भाव ग्रभिव्यक्त करते हुए परस्पर बात करने लगे - "ग्रार्थ स्थूलभद्र मन्त्रिपुत्र हैं, इस ही कारए गुरुदेव ने उनके साथ पक्षपात करते हुए उन्हें "दुष्करदुष्करकारिन्" के सम्बोधन से सर्वाधिक सम्मान दिया है । भव्य भवन में रह कर षड्रस भोजन करते हुए भी यदि "दुष्करदुष्करकारी" की उपाधि प्राप्त की जा सकती है तो ग्रागामी चातुर्मास में हंम लोग भी अवश्यमेब यह सुकर कार्य कर "दुष्करदुष्करकारी" की दुर्लभ उपाधि प्राप्त करेंगे ।"

तदनंतर आचार्य सम्भूतविजय ने अपने शिष्यसमूह सहित अन्यत्र विहार कर दिया । आठ मास तक अनेक क्षेत्रों में विचररा करते हुए उन्होंने झनेक भव्य जीवों का कल्यारा किया । इस प्रकार पुनः चातुर्मास का समय आ समुपस्थित हुन्रा ।

## स्थूलमद्र से होड़

सिंह की गुफा के ढ़ार पर विगत चातुर्मास व्यतीत करने वाले मुनि ने आचार्यप्रवर के सम्मुख उपस्थित हो सविधि वन्दन के पश्चात् उनकी सेवा में प्रार्थना की – "गुरुदेव ! मैं यह चातुर्मास कोशा वेश्या की चित्रशाला में रह कर षड्रस भोजन करते हुए व्यतीत करना चाहता हूं। क्रुपा कर मुभे इसके लिये आज्ञा प्रदान कीजिये।"

आचार्य सम्भूतविज़य से यह छुपा न रह सका कि वह मुनि आर्य स्थूलभद्र के प्रति मात्सर्यवश उस प्रकार का अभिग्रह धारएा कर रहा है। प्रपने विशिष्ट ज्ञान से उपयोग लगाने के पश्चात् आचार्यश्री ने कहा – "वत्स ! तुम इस प्रकार के अतिदुष्करदुष्कर अभिग्रह को धारएा करने का विचार त्याग दो, इस प्रकार के अभिग्रह को धारएा करने में सुमेरु के समान अचल और हढ़ मनोबल वाला स्थूलभद्र मुनि ही समर्थ है।" शिष्य ने हठपूर्वक उत्तर दिया – "गुरुदेव ! यह कार्य मेरे लिये दुष्कर-दुष्कर नहीं अपितु सहज सुकर है । मैं इस अभिग्रह को अवश्यमेव धारएा करू गा।" घोर गर्त में जानबूफ कर गिरने के इच्छुक अपने शिष्य की दयनीय दशा पर दया से द्रवित हो आचार्य सम्भूतविजय ने उसे समफाते हुए शान्त और मधुर स्वर में कहा – "वत्स ! ऐसा दुस्साहस न करो । अपनी इस अविचारकारिता के कारएा तुम अपने पूर्वोपाजित तप-संयम को भी खो बैठोगे । अपनी शक्ति से अधिक भार को अपने सिर पर उठाने पर प्रत्येक व्यक्ति के अंगभंग का भय रहता है । कहा भी है :--

"देखा-देखी साधे जोग, छीजे काया बाढ़े रोग"

ईर्ष्या से अभिभूत उस मुनि को अपने गुरु के हितकर वचन किचित्मात्र भी रुचिकर नहीं लगे। वह गुरुष्राज्ञा की अवहेलना कर कोशा वेश्या के भवन की ओर प्रस्थित हुआ। अपने प्रांगएा में उस मुनि को आया हुआ देख कर कोशा तत्काल समभ गई कि आर्थ स्थूलभद्र के साथ प्रतिस्पर्धा की भावना से प्रेरित ही यह मुनि यहां चातुर्मास व्यतीत करने आया है। यह कहीं भवसागर के भंवर में फंस कर अनन्तकाल तक भववीचियों की भयावह थपेड़ों के असहा कष्ट का भागी न हो जाय इस आशंका को ध्यान में रखते हुए उसकी रक्षा का उपाय करना आवश्यक है।

यह विचार कर कोशा उस मुनि के समक्ष उपस्थित हुई क्रौर उसने मुनि को प्रसाम करते हुए पूछा -- ''महामुने ! क्राज्ञा दीजिये, मैं आपके किस अभीष्ट का निष्पादन करूं ?''

"भद्रे ! मैं ग्राये स्थूलभद्र की तरह तुम्हारी चित्रशाला में चातुर्मास व्यतीत करना चाहता हूं, ग्रतः तुम मुफ्ते श्रपनी चित्रशाला रहने के लिये दो ।"

# कोशा द्वारा मुनि को प्रतिबोध

कोशा ने मुनि को चित्रशाला में रहने की अनुमति देकर षड्रस भोजन कराया। मध्याह्नवेला में मुनि की परीक्षा हेतु कोशा ने अति मनोरम एवं आकर्षक वेषभूषा से अपने आपको सुसज्जित कर चित्रशाला में प्रवेश किया। कोशा को एक भी कटाक्षनिक्षेप की आवश्यकता नहीं पड़ी क्योंकि आकर्षक वस्त्राभूषर्गों से अलंकृत उस रूपराशि को देखते ही मुनि कामविह्वल हो अम्यस्त याचक की तरह उससे अभ्यर्थना करने लगे। षड्रस भोजन के पश्चात् सुन्दर नारी के दर्शनमात्र से कामान्ध हो उस मुनि ने भर्तृ हरि की निम्नलिखित उक्ति को तत्काल चरितार्थ कर दिखाया :-

विश्वामित्र परासरः प्रभुतयो वाताम्बुपर्गासना-स्तेऽपि स्त्रीमुखपंकजं सुललितं हष्ट्वैव मोहंगताः । शाल्यन्नं सष्टतं पयोदघियुतं भुंजन्ति ये मानवा-स्तेषामिद्रियनिग्रहो यदि भवेत् विन्दस्तरेच्छागरम् ॥ मुनि को विषय-वासनाम्रों के घोर म्रन्धकूप में गिरने से वचाने हेतु कोंगा ने कहा – ''महात्मन् ! साधारण् से साधारण् व्यक्ति भी इस वात को भलीभांति समभता है कि हम वारांगनाएं केवल द्रव्य की ही दासियां हैं।''

"भदे ! मुफ जैसे व्यक्ति से द्रव्य की म्राणा करना बालू से तेल निकालने जैसी दुराणा मात्र है । सुमुखि ! तुम मेरी दयनीय दशा पर दया कर मेरी मनोकामना पूर्ण करो ।" स्मरार्त मूनि ने याचनाभरे करुण स्वर में ग्रभ्यर्थना की ।

चतुर कोगा ने हदता भरे स्वर में कहा – ''महात्मन् ! मुनि भले ही अपना नियम तोड़ दें पर वेण्या अपने परम्परागत नियमों का उल्लंघन नहीं कर सकती । आप अपनी मनोकामना पूर्श करना ही चाहते हैं तो आपको एक उपाय मैं बता सकती हूं । वह यह है कि नेपाल देग के क्षितिपाल नवागत साधुओं को रत्नकम्बलों का दान करते हैं । आप वहां जाइये और रत्नकम्बल ले आइये ।''

विषयान्ध व्यक्ति को ग्रौचित्यानौचित्य का कोई ध्यान नहीं रहता । वह ग्रपती वासनापूत्ति के लिये नहीं करने योग्य कार्य को भी करने में नहीं हिच-किचाता । वह मुनि रत्नकम्बल की प्राप्ति के लिये तत्काल नेपाल की ग्रोर चल पड़े । उन्होंने कामान्ध होने के कारणा यह तक नहीं सोचा कि चातुर्मास के समय में विहार करना श्रमणकल्प के प्रतिकूल है । विषयोपभोग के ग्रनन्तर ग्रौर भी प्रचण्ड वेग से भड़कने वाली ग्रौर कभी न बुफ़ने वाली कामाग्नि को ग्रान्त करने की ग्रभिलाषा लिये वह मुनि हिंसक पशुग्रों से व्याप्त सघन वनों ग्रौर दुर्लध्य गगन-चुम्बी पर्वतों को पार करते हुए नेपाल प्रदेश में पहुंचे । वहां के राजा से उन्हें रत्नकम्बल की प्राप्ति हुई । रत्नकम्बल को मुनि ने बांस के एक ग्राकर्णान्त डडे में छुपा कर रख लिया ग्रौर वे प्रसन्न मुद्रा में पुनः पाटलिपुत्र नगर की ग्रोर लौट पड़े । कोशा के ग्रावास में पहुंचते ही उनकी इच्छापूत्ति हो जायगी, इस मधुर ग्राशा को ग्रपने ग्रन्तर में छुपाये वे बिना विश्राम किये द्रुततर गति से मजिलों पर मंजिलें पार करते हुए एक विकट ग्रटवी के मध्यभाग में पहुंचे । वहां चोरों के शकुनी तोते ने कहा – "एक लाख रौप्यक के मूल्य का माल ग्रा रहा है ।"

चोरों के ग्रधिपति ने वृक्ष पर चढ़े ग्रपने एक चोर साथी से पूछा--"सावधानी से देखो, कौन ग्रा रहा है ?"

वृक्ष पर चढ़े चोर ने कहा – ''एक साधु ग्रा रहा है।'' उस मुनि के समीप आने पर चोरों ने उसे पकड़ा पर उसके पास किसी प्रकार का द्रव्य न पा कर उन्होंने उसे जाने की चनुमति दे दी। मुनि के पथ पर ग्रग्रसर होते ही उस शकुनी ने पुनः कहा – ''एक लाख रुपयों के मूल्य का माल जा रहा है।''

चोरों के नायक ने उस मुनि से कहा कि वह सच-सच यता दे, वस्तुतः उसके पास क्या है ?

मुनि ने बांस के दीर्घ दण्ड में ख़ुपाये हुए रत्नकम्बल की स्रोर इंगित करते हुए कहा कि वह एक वेश्या को प्रसन्न करने के लिये नेपाल के महाराजा से एक रत्नकम्बल मार्ग कर लाया है ग्रोर उसे वेश्या को देने के लिये ले जा रहा है । चोरराट ने सार्क्च्य एक ग्रट्टहाम किया ग्रौर मुनि को ग्रपनी ग्रभीप्टसिद्ध्यर्थ जाने की ग्रनुमति प्रदान कर दी ।

रत्नकम्बल लिये वह मुनि कोशा वेश्या के सम्मुख उपस्थित हुन्ना और ललचाई हुई ग्राखों से ग्रपनी ग्रान्तरिक ग्रभिलाषा ग्रभिव्यक्त करते हुए उसने कठोर परिश्रम से प्राप्त वह रत्नकम्बल कोशा के हाथों में रख दिया। कोशा ने उस रत्नकम्बल से ग्रपने पैरों को पोंछ कर उसे गन्दी नाली के कीचड़ में फेंक दिया।

त्रथक त्रयास ग्रौर ग्रनेक कथ्टों को फ्रेलने के पश्चात् लाये गये उस रस्न-कम्बल की इस प्रकार की दुर्दशा देखकर मुनि ने ग्रति खिन्न एवं ग्राश्चर्यपूर्ण स्वर में कहा – ''मीनाक्षि ! इतने महार्घ्य रत्नकम्बल का तुमने इस ग्रशुचिपूर्ण कीचड़ में फेंक दिया, तुम बड़ी मूर्खा हो ।''

कोशा ने तत्क्षण उत्तर दिया – ''तपस्विन् ! ग्राप एक महामूढ़ व्यक्ति की तरह इस कम्बल की तो चिन्ता कर रहे हैं पर ग्रापको इस बात का स्वल्पमात्र भी शोक नहीं है कि ग्राप ग्रेपने चारित्र-रत्न को ग्रत्यन्त प्रशुचिपूर्ण पंकिल गहन गर्त में गिरा रहे हैं।''

्योशा की बोधप्रद कटूक्ति को सुनते ही मुनि के मन पर छाया हुआ काम-सम्मोह तत्क्षरण विनष्ट हो गया । उन्हें अपने पतन पर बड़ा पश्चात्ताय हुआ । उन्होंने अत्यन्त कृतज्ञतापूर्या स्वर में कोशा से कहा – "श्राविके ! तुमने मुझे समुचित शिक्षा देकर भवसागर में निमज्जित होने से बचा लिया है । गुरुआजा की अवहेलना कर मैंने जो यह पापाचररण किया है, उसकी शुद्धि हेतु मैं अभी गुरुदेव की शरण में जग्कर कठोर प्रायक्ष्चित्त ग्रहण करूंगा।"

यह कहकर मुनि तत्काल कोशा के घर से निकलकर म्राचार्य सम्भूतविजय की सेवा में उपस्थित हुए श्रौर उन्होंने ग्रपने पतन का सच्चा विवरण उनके समक्ष प्रस्तुत करते हुए क्षमायाचना के साथ-साथ समुचित प्रायश्वित्त ग्रहण कर ग्रपनी शुद्धि की ।

उन्होंने मुक्तकण्ठ से मुनि स्थूलभद्र की प्रशंसा करते हुए कहा – ''ग्रार्य स्थूलभद्र वस्तुतः महान हैं । सच्चे कामविजयी होने के कारए। वे ही 'दुष्कर-दुष्करकारक'' की सर्वोत्क्रुष्ट महती उपाधि से विभूषित किये जाने योग्य है ।''

तदनन्तर वे मुनि निर्मल भाव से कठोर तपक्ष्चरएा श्रौर निरतिचार संयम साधना से श्रपने कर्मसमूह को विष्वस्त करने में प्रवृत्त हो गये ।

# श्रीयक को विरक्ति

शकडाल पुत्र स्थूलभद्र की तरह शकडाल की यक्षा, यक्षदिन्ना, भूता, भूत-दिन्ना, सेरगा, वेरगा ग्रौर रेगा नामक सातों पुत्रियों ने भी ग्रपने पिता की मृत्यु के पश्चात् संसार से विरक्त हो दीक्षा ग्रहण कर ली थी.। वररुचि को भी उसके

दुष्कर्म के अनुरूप प्रतप्त शोशा पीकर मरना पड़ा । उसे उसके पाप का फल मिल जुका था। कर्म-रज्जु के निबिड़तम पाश में ग्राबद्ध प्रासियों की मदारी के मर्कट के समान विचित्र लॉलाएं देखकर श्रीयक को भी संसार के प्रपंचों से विरक्ति हो गई क्रौर उसने भी लगभग ७ वर्ष तक मगध के महामात्य पद का कार्यभार सम्भालने के पश्चात् अन्ततोगत्वा वीर नि० सं० १४३ में आचार्य संभूतविजय के पास श्रमण-दीक्षा ग्रहण करली । तत्कालीन संस्कृति में त्याग, तप की स्रोर इतना स्राकर्षण था कि महामात्य पद और लक्ष्मीदेवी को छोड़कर शकडाल के दोनों पुत्र और सातों कन्याएं दीक्षित हो गईं। कितना बड़ा त्यागानूराग !

आचार्य संभूतविजय और आचार्य भद्रबाह के सम्मिलित आचार्य काल में भी एक सुदीर्घकाल का भीषएा दुष्काल पड़ा । उस भीषएा दुष्काल की भयावह स्थिति के समय ग्राचार्य संभूतविजय का वीर निर्वारण संवर्ष १४६ में स्वर्गवास हुगा। अपने ज्येष्ठ गुरुभ्राता त्राचार्य संभूतविजय के स्वर्गगमन के पश्चात् आचार्य भद्रबाहु ने संघ के संचालन की बागडोर पूर्णरूपेएा अपने हाथ में सम्भाली । प्रार्थ स्थूलभद्र ग्राचार्य भद्रबाहु की ग्राज्ञानुसार विविध क्षेत्रों में धर्म-प्रसार करते हुए विचरे स्प करने लगे।

उन्हीं दिनों मगधपति नन्द ने अपने एक सारयों के रयसंचालन कोशल पर प्रसन्न हो उसे पारितोषिक के रूप में कोशा-वेश्या प्रदान कर दी। ग्रपने अन्तर्मन से अभिग्रहीत श्राविकाव्रत पर संकटपूर्ए स्थिति आई समफकर कोशा ने बडी चतुराई से काम लिया । वह एक विरागिन की भांति हास-परिहास, श्व गारा-लंकारादि प्रसाधनों का परित्याग कर सादे वेष में उदास मुखमुद्रा बनाये उस सारथी के समक्ष उपस्थित होती और प्रत्येक बार मार्य स्यूलमेंद्र की प्रशंसा करते हुए कहती – ''इस संसार में वस्तुतः यदि कोई पुरुष है, तो वह मार्य स्यूलभद्र ही हैं । उनके ब्रतिरिक्त मुफ्रे ब्रन्य कोई पुरुष दृष्टिगोचर नहीं होता ।''

#### ग्रद्भुत कला-कौशल

अपने प्रति विरक्ता कोषा को आकर्षित करने की हष्टि से उस रथिक ने अपनी धर्नुविद्या का ग्रद्भुत कौशल प्रदर्शित किया। उसने अपने धनूष की प्रत्यंचा पर सर-संधान कर पके हुए आमों के गुच्छे में एक तीर मारा। तदनन्तर अति स्वरित् वेग से हस्तलाघव प्रकट करते हुए उसने तीर पर तीर मारना प्रारम्भ किया । कुछ ही क्षरणों में तीरों की एक लम्बी पंक्ति बन गई और उस बासावजी का ग्रन्तिम छोर उस रथिक से एक हाथ की दूरी पर रह गया। ग्रब उसने एक प्रदेवन्द्राकार बा**ग के प्रहार से उस टहनी को काट** डाला, जिस पर कि वह आमों का कुमका लटक रहा था। इसके पश्चात् उसने उस तीरों की पंक्ति के अन्तिम तीर को अपने हाथ से पकड़ कर अपनी ग्रोर सींचते हुए ग्रामों के उस गुच्छे को भ्रपने एक हाथ से पकड़कर कोशा को भेंट किया । रॉयक अपने शस्त्र-कौशल पर फूला नहीं समा रहा था ।

पर कोशा को किचित्मात्र भी ग्राश्चर्य नहीं हुग्रा। वह रथिक के गर्व को चूर्ए करने की इच्छा से यह कहते हुए उठी – "ग्रव तुम मेरी कला का चमत्कार देखो।" कोशा ने ग्रपनी दासियों को कह कर उस विशाल कक्ष के प्रांगरा के बीचोंबीच सरसों का एक ढेर लगवाया। गुलाब के फूल की कतिपय पंखुड़ियों को सुई से वेध कर कोशा ने उस सर्पपराशि पर डाल दिया। तदनन्तर कोशा ने सर्पपराशि पर नृत्य प्रारम्भ किया। ग्रपनी सधी हुई सुकोमल देहयष्टि को यथेप्सित रूप से भुकाती, भुमाती हुई वह भूरे बादलों पर चपला की ग्रनवरत चमक की तरंह सर्पपराशि पर एक घटिका पर्यन्त नृत्य करती रही। ग्रत्यद्भुत, परम मनोहारि होने के साथ-साथ कोशा के नृत्य- कौशल की सबसे बड़ी विशेषता यह थी कि इतने लम्बे समय के नृत्य से भी न कहीं से वह सर्पपराशि खण्डित हुई ग्रौर न मूई ही उसके पैर में कहीं चुभी।

कोशा के नृत्य की समाप्ति पर भीं रथिक चित्रलिखित सा ग्रवाक् कोशा की ग्रोर देखता ही रह गया। कतिपय क्षणों के पश्चात् थोड़ा प्रकृतिस्थ होने पर रथिक ने कोशा को सम्बोधित करते हुए कहा – "भद्रे ! किसी भी मातवी द्वारा दुस्साध्य तुम्हारे इस चमत्कारपूर्णं ग्रत्यद्भुत, ग्रतिसुन्दर नृत्य को देख कर मुभे ग्रभूतपूर्वं ग्रानन्द का ग्रनुभव हो रहा है। तुम जो कुछ मांगना चाहती हो, वह मुभसे मांग लो, मैं इसी समय तुम्हारी वह अभीष्सित वस्तु तुम्हें दूंगा।"

कोशा ने कहा - "भद्र ! न तुम्हारा यह लुम्बिछेदन ही दुष्कर है ग्रौर न मेरा सर्पप-सूची पर नृत्य ही । निरन्तर ग्रभ्यास करने पर इनसे भी ग्रत्यधिक कठिन कार्य किये जा सकते हैं । वस्तुतः दुष्करातिदुष्कर कार्य तो ग्रार्य स्थूलभद्र ने किया है कि वारह वर्षों तक मेरे साथ यहां विविध कामोपभोगों का उपभोग करते रहे किन्तु दीक्षित होने के पश्चात् चार मास तक पड्रस भोजन करते हुए मेरे साथ इस चित्रशाला में संयमपूर्वक रह कर उन्होंने ग्रजेय कामदेव पर विजय प्राप्त की । उन कामविजयी महान योगी स्थूलभद्र के चरित्र से प्रेरणा लेकर मैंने भी श्राविका-व्रत ग्रंगीकार किया है । संसार का प्रत्येक पुरुष ग्रंव मेरे लिये सहोदर के समान है ।"

कोणा की वात सुन कर रथिक निषण्एा रह गया। कोणा से मुँनि स्थूलभद्र का परिचय प्राप्त कर वह संसार से विरक्त हो गया घौर उनके पास दीक्षित हो श्रमएगाचार का पालन करने लगा। आर्य स्थूलभद्र के इस प्रेरएगप्रद चरित्र ने न मालूम ऐसे कितने ही पतनोन्मुख प्राएगियों का उढार किया होगा।

# पाटलीपुत्र में हुई प्रथम ग्रागम-वाचनाः

# (वीर नि० सं० १६०)

ग्राचार्य सम्भूतविजय के स्वर्यगमन से पूर्व मध्य देश में ग्रनावृष्टिजन्य जो भीषगा दुष्काल पड़ा था, उसकी विभोषिका से बचने के लिये बहुत से श्रमण दुष्काल से प्रभावित क्षेत्र का परित्याग कर सुदूरवर्ती क्षेत्रों की क्रोर चले गये । आचार्य भद्रबाहु स्वामो भी कुछ श्रमरणों के साथ नेपाल की स्रोर विहार कर गये। दुष्कालजन्य स्रन्नाभाव के कारण अनेक आत्मार्थी मुनियों ने संयम विराधना के भय से अन्शन एवं समाधिपूर्वक भक्त-प्रत्याख्यान द्वारा देहत्याग कर स्रपना जीवन सफल किया। ' उन्होंने अपवाद की स्थिति में भी श्रपने संयम में शैथिल्य नहीं आने दिया।

र्डुभिक्ष की समाप्ति और सुभिक्ष हो जाने पर विभिन्न क्षेत्रों में गये हुए अमरा-अमराी-समूह पुनः पाटलीपुत्र लौटे। भीषरा दुष्काल के दुस्सह परीषहों के भुक्तभोगी वे सब अमरा परस्पर एक-दूसरे को देख कर ऐसा अनुभव करने लगे मानो वे परलोक में जा कर पुनः लौटे हों। ' सुदीर्घकाल की भूख-प्यास और पग-पग पर अनुभूत विविध मारसान्तिक संकटों के कारसा श्रुत का परावर्तन न हो सकने के फलस्वरूप बहुत सा श्रुत विस्मृत हो गया। वे एक-दूसरे से पूछने लगे कि किस-किस को कितना-कितना श्रुत याद है ? जव सभी धमराों ने देखा कि दीर्घकाल के दैवो प्रकोप के कारसा श्रमसा वर्ग समय पर एकादशांगी के पाठों का स्मरसा,चिन्तन, मनन, पुनरावर्तन आदि नहीं कर सका है, जिसके परिसामस्वरूप सूत्रों के अनेक पाठ अधिकांश अमराों के स्मृतिपटल से तिरोहित हो चुके हैं। तब अंग शास्त्रों की रक्षा हेतु उन्होंने यह आवश्यक समभा कि वयोवृद्ध, ज्ञानवृद्ध एका-दशांगी के पारगामी स्थविर एक जगह एकत्रित हो समस्त अंगों की वाचना करें और ढादशांगी को क्षीसा एवं विनष्ट होने से बचायें।

इस प्रकार के निश्चय के पश्चात् आगमों की पहली वृहद्वाचना पाटलीपुत्र में लगभग वीर निर्वाण संवत् १६० में की गई। वहां उपस्थित समस्त श्रमण उस वाचना में सम्मिलित हुए । श्रमण-संघ के आचार्य भद्रवाहु उस समय नेपाल प्रदेश में महाप्राण ध्यान की साधना प्रारम्भ करने गये हुए थे झतः स्वर्गस्थ आचार्य सम्भूतविजय के शिब्य आर्य स्थूलभद्र के तत्वावधान में यह वाचना हुई।

| *     | केहि वि विराहणा-भोरुएहि प्रइभोरुएहि कम्माएां ।           |                            |
|-------|----------------------------------------------------------|----------------------------|
|       | समग्रीहि संकिलिट्ठं, प <del>ञ्चक्</del> लायाई भत्ताई ॥१॥ | [तित्योगालियपद्रण्एा]      |
| * (ক) | ) ते दाइं एक्कमेक्कं, गयसेसा विरस दट्ठूल ।               | · · ·                      |
|       | परलोगगमरापच्चागयं व मण्गति प्रप्यासं ।।१२।।              | [तित्योगालिय प०]           |
| (ख    | ) जाग्रो प्र तस्मि समए दुवकालो दोय दस य वरिसाणि ।        | t ·                        |
|       | सब्वो साहुसमूहो गम्रो तम्रो जलहितीरेसु ॥                 |                            |
|       | तदुवरमे सो पुरगरवि पाडलिपुत्ते समागमो विहिया ।           |                            |
|       | संवेख सुयविसया चिंता कि कस्स ग्रत्थेति ।।                |                            |
|       | जं जस्स भासि पासे उद्देसरभयरएमाइ संघडिउं।                |                            |
|       |                                                          | उपदेशपद, हरिभद्रसूरिकृत]   |
| 3     | ते विति एक्कमिक्कं, सब्भाभो कस्स किसिमो धरति ।           | · · ·                      |
|       | हति दुट्ठुकालेगां, ग्रग्हं नट्ठो हु सब्भावी ।।१३।।       |                            |
|       | [तित्योग                                                 | ।लियपद्रमा ( मप्रकाणित ) ] |
|       |                                                          |                            |

द्वादशांगी के मनुकम से एक-एक ग्रंग की समीचीनरूपेए वाचना में श्रमएों के पारस्परिक ग्रात्यन्तिक सहयोग से विस्मृत पाठों को यथातध्यरूपेएा संकलित कर लिया गया। कतिपय मासों के मनवरत एवं प्रथक प्रयास से सम्पूर्ण एका-दशांगी की वाचना संपन्न हुई। सब साधुग्रों ने प्रपने विस्मृत पाठों को उन साधुग्रों से सुन-सुन कर कण्ठस्य किया जिनको कि वे कण्ठस्थ थे। इस प्रकार श्रमएासंघ की दूरदर्शिता श्रौर परस्पर सहयोग एवं ग्रादान-प्रदान की वृत्ति ने एकादशांगी को विनष्ट होने से बचा लिया। दुष्काल के दुस्सह ताप से शुष्क श्रुतसागर पुनः श्रमएासंघ के मानस में ग्रपनी पूर्ववत् ग्रथाह ज्ञान-जलराशि श्रौर उत्ताल तरंगों के साथ कल्लोलित हो उठा।

#### एक विकट समस्या

एकादशांगी की वाचना के समीचीनतया सम्पूर्ण होते ही अमए। संघ के समक्ष श्रुत की रक्षा के विषय में एक विकट समस्या उपस्थित हो गई। वह यह कि उपस्थित श्रमणों में द्रष्टिवाद का ज्ञाता एक भी श्रमण विद्यमान नहीं था। श्रमणासंघ के प्रत्येक साधु को पूछा गया कि क्या उनमें कोई चतुर्दश पूर्वधर है ? पर सब का उत्तर नकारात्मक था। इस पर श्रमणासंघ को बड़ी चिन्ता हुई कि बिना दृष्टिवाद के भगवान् महावीर द्वारा प्ररूपित प्रवचनों के सार को किस प्रकार घारण किया जा सकता है ? गम्भीर मन्त्रणा के पश्चात् श्रमणासंघ को ग्राशा की एक किरण दृष्टिगोचर हुई। संघ के समक्ष कतिपय श्रमणां ने यह वात रखी कि समस्त श्रमणासंघ में केवल ग्राचार्य भद्रबाहु ही चतुर्दशपूर्वधर हैं। वे इस समय नेपाल में महाप्राण ध्यान की साधना कर रहे हैं। केवल वे ही चतुदर्श पूर्वों की सम्पूर्ण वाचनाएं श्रमणों को दे कर दृष्टिवाद को नष्ट होने से बचा सकते हैं। संघ के समक्ष यह विचार भी रखा गया कि इस प्रकार की उच्च-कोटि की ग्राध्यात्मिक साधना में निरत ग्राचार्य भद्रबाहु श्रमणों को पूर्वों की वाचना देना स्वीकार न करें तो उस दशा में क्या उपाय किया जाय।

ग्रन्ततोगत्वा श्रम एसंघ द्वारा यही निश्चय किया गया कि श्रम एगें के एक विशाल संघाटक को भद्रवाहु के पास नेपाल भेज कर संघ की ग्रोर से प्रार्थना की जाय कि वे साधुग्रों को चतुर्दश पूर्वों की वाचनाएं दे कर श्रुतसागर की रक्षा करें। श्रम एसंघ के इस निर्एय के ग्रनुसार स्थविरों के तत्वावधान में श्रम एगों का एक बड़ा संघाटक पाटलीपुत्र से नेपाल की भोर प्रस्थित हुग्रा। श्रुतरक्षा की पावन एवं ग्रमिट श्रभिलाषा लिये हुए उग्र विहार करता हुग्रा वह श्रम एगों का संघाटक कुछ ही दिनों में ग्राचार्य भद्रवाहु की सेवा में नेपाल पहुंचा। सविधि वंदन के पञ्चात् उस संघाटक के मुखिया स्थविरों ने उस समय के सर्वसत्तासम्पन्न ग्राचार्य भद्रवाहु की सेवा में संघ की ग्रोर से निवेदन किया – "केवली तुल्य भगवन् ! पाटलीपुत्र में एकत्रित श्रम एसंघ ने एकादशांगी वाचना के ग्रनन्तर

ते विति सब्व सारस्स दिट्ठिवायस्स नत्थि पडिसारो । कह पुब्वगएम् विग्रा, पवयर्गसारं घरेहामो ।।१४।। [तित्योगालियपइण्ला(ग्रत्रकाजि़त)]

आपकी सेवा में प्रार्थना के रूप में यह संदेश भेजा है कि ब्राज श्रमएगसंघ में ब्रापके अतिरिक्त चतुर्दश पूर्वों का ज्ञाता त्रौर कोई ब्रन्य श्रमएा बर्वाशष्ट नहीं रहा है ब्रतः श्रुतरक्षा हेतु झाप योग्य श्रमएगों को चौदह पूर्वों का ज्ञान प्रदान करें।"

त्रावश्यक चूर्णि और धर्मसागरकृत तपागच्छ पट्टावली के अनुसार पार्टल-पुत्र से एक साधुओं का संघाटक भद्रबाहु को लाने के लिये नैपाल भेजा गया। महाप्राण घ्यान में संलग्न होने के कारएग भद्रबाहु द्वारा संघाजा के अस्वीकार किये जाने पर संघ ने दूसरा संघाटक भेजा। उस संघाटक ने भद्रबाहु से पूछा – संघ की आज्ञा न मानने वालों के लिये किस प्रकार के प्रायश्चित्त का विधान है ? भद्रबाहु ने कहा – 'बहिष्कार । पर मैं महाप्राण घ्यान की साधना प्रारम्भ कर चुका हूँ, संघ मेरे ऊपर अनुग्रह करे और सुयोग्य शिक्षार्थी श्रमणों को यहां भेज दे । मैं उन्हें प्रतिदिन ७ वाचनाएं देता रहूंगा।'' तदनन्तर संघ ने स्थूलभद्र आदि ४०० श्रमणों को भद्रबाहु के पास पूर्वज्ञान के अभ्यासार्थ भेजा, इस प्रकार का उल्लेख उपरोक्त ग्रन्थों में किया गया है।

पर तित्थोगालिय पदन्ना के जनुसार एक ही बार भेजे गए संघाटक द्वारा ही उपरिलिखित पूरी बातचीत व व्यवस्था की गई। संभव है संघाटक द्वारा भद्रबाहु की ग्रोर से स्वीकृति सूचक उत्तर पाने पर ही पाटलीपुत्र से साधु-समुदाय को नैपाल भेजा गया हो। तित्योगाली का उल्लेख इस प्रकार है :--

आगत श्रमणों से श्रमणसंघ का संदेश सुन कर आचार्य भद्रबाहु ने कहा – "पूर्वों के पाठ ग्रति क्लिष्ट हैं, उनकी वाचना देने के लिये पर्याप्त समय की अपेक्षा है । परन्तु मेरे जीवन का संघ्याकाल समुपस्थित हो जाने के फलस्वरूप पर्याप्त समयाभाव के कारण मैं श्रमणों को पूर्वों की वाचनाएं देने में असमर्थ हूं। मेरी भब थोड़ी ही आयु अवशिष्ट है. मैं आत्मकल्याण में व्यस्त हूं, ऐसी दशा में इन वाचनाओं के देने से मेरा कौन सा आत्म-प्रयोजन सिद्ध होगा ?"

संघ की विनति को भाषार्य भद्रबाहु द्वारा इस प्रकार ठुकराये जाने पर संघ की भोर से नियुक्त श्रमणों ने कुछ म्रावेशपूर्ण स्वर में भद्रबाहु से कहा "म्राचार्यप्रवर ! हमें बड़े दुःख के साथ म्रापसे यह पूछने को बाध्य होना पड़ रहा है कि म्रंघाज्ञा के न मानने के परिखाामस्वरूप क्या दण्ड प्राप्त होता है ?"<sup>1</sup>

भाचार्यं भद्रबाहु ने गम्भीरतापूर्णं स्वर में उत्तर दिया – "वीरशासन के नियमानुसार इस प्रकार का उत्तर देने वाला साधु श्रुतनिन्हव समभा जाकर संघ से बहिष्कृत कर दिया जाना चाहिये।"

इस पर साधु – संघाटक के मुखियों ने कहा – "ग्राप संघ के सर्वोच्च नायक है। ऐसी दशा में बारह प्रकार के संभोगविच्छेद के नियम को जानते हुए भी ग्राप पूर्वों की बाचना देना ग्रस्वीकार किस प्रकार कर रहे हैं ?"

सो मएति एव भएिए सबिसन्नो वीरवयएनियमेएा । वज्वेवच्चो सुवनिज्हवो ति, .......।।२५।।



आचार्य भद्रबाहुने निर्णयात्मक स्वर में कहा -- "एक शर्त पर मैं वाचना देने को तैयार हूं। वह यह है कि जिस समय मैं महाप्राण ध्यान द्वारा ग्रात्म-साधना में लगा रहूं उस समय मैं किसी से बात नहीं करूंगा और न उस समय और कोई मुफसे बात करे। ध्यान के पाररण के पश्चात् मैं साधुग्रों को पूर्वों की प्रतिदिन ७ वाचनाएं दूंगा। एक वाचना गोचरी से लौटने के पश्चात्, तीन वाचनाएं तीनों कालवेलाओं में और तीन वाचनाएं सायंकाल के प्रतिक्रमरण के पश्चात् दूंगा। इस प्रकार "मेरे ध्यान में भी किसी प्रकार की बाधा उपस्थित नहीं होगी और संघ के म्रादेश की पूर्ति भी हो जायगी।"

थमएा-संघाटक के मुखियों ने भद्रबाहु की इस शर्त को स्वीकार कर लिया श्रौर आर्य स्थूलभद्र आदि ४०० मेधावी थमएगों को आचार्य भद्रबाहु ने अपनी प्रतिज्ञानुसार पूर्वों की वाचना देना प्रारम्भ किया। विषय की जटिलता, दुरूहता श्रयवा यथेप्सित वाचनाएं न मिलने के कारएग शनै: शनै: ४९९ पूर्व-ज्ञान के शिक्षार्थी-श्रमएा हताश हो पढ़ना वन्द कर वहां से पाटलिपुत्र लौट गये पर आर्य स्थूलभद्र यैर्य, लगन एवं बड़े परिश्रम के साथ निरन्तर झाचार्य भद्रबाहु के पास पूर्वों का अध्ययन करते रहे। इस प्रकार ग्रपने द्वादशवाधिक महाप्राएा ध्यान के श्रवशिष्ट काल में आचार्य भद्रबाहु ने ध्यान की साधना के साथ-साथ आर्य स्थूलभद्र को निरन्तर आठ वर्ष तक वाचनाएं दीं श्रौर उस ग्राठ वर्ष की स्रवधि में आर्य स्थूलभद्र ग्राठ पूर्वों के ज्ञाता वन गये। आर्य स्थूलभद्र के धैर्य और ज्ञान-पिपासा आदि गुएगों से प्रसन्न हो कर ग्राचार्य भद्रबाहु ने एक दिन उनसे कहा– "वत्स ! ग्रब मेरे ध्यान की समाप्ति का समय सन्निकट ग्रा पहुंचा है। ध्यान के समाप्त हो जाने पर मैं तुम्हें यथेप्सित वाचनाएं देता रहेगा।"

गुरुचरणों में मस्तक भुकाते हुए स्थूलभद्र ने पूछा – 'भगवन् ! ग्रब मुभे ग्रौर कितना ग्रध्ययन करना अवझिष्ट है ?''

याचार्य्य भद्रवाहु ने उत्तर में कहा – ''सौम्य ! सिन्धु की ग्रगाध जलराशि में से एक बूंद के तुल्य तुम्हारा ग्रध्ययन सम्पन्न हुय्रा है। एक बिन्दु के झतिरिक्त ग्रभी सिन्ध्र सम ज्ञान का अध्ययन ग्रवशिष्ट है।''

<sup>1</sup> "तम्मि य काले वारसवरिसो दुक्कालो उवट्ठितो । संजता इतो-इतो य समुद्दतीरे गच्छित्ता पुर्एारवि 'पाडलिपुत्ते' मिलिता । तेसि ग्रण्शस्स उद्देसो, ग्रण्शस्स खंड, एवं संघाडितेहि एक्कारस ग्रंगारिए संघातितासिए दिट्ठिवादो नत्थि । 'नेपाल' वत्तिस्पीए य भद्दबाहुसामी ग्रच्छति चोट्दसपुत्वी, तेसि संप्रेग्रं पत्यवितो संघाडग्रो 'दिट्ठिवाद' वाइहि ति । गतो, निवेदितं संघकर्ज । तं ते भग्गंति-दुक्कालनिमित्तं महापाग्गं न पविट्ठो मि तो न जाति वायग्गं दातुं । पडिनियत्तेहिं संघस्म ग्रक्खातं । तेहिं ग्रण्गो वि संघाडग्रो विसण्जितो, जो संघस्स ग्रास् ग्रतिक्कमति तस्स को दंडो ? तो ग्रक्खाई-उग्धाडिज्जइ । ते भग्गंति मा उग्घाडेह, पेसह मेहावी, सत्त पडिपुच्छगागिए देनि ।"

[मात्रस्यकचूर्णि, भा० २, पृ० १०.)

अपने शिप्य के शुभ्र मुखमण्डल पर निराशा की हल्की सी काली छाया देख कर ग्राचार्य भद्रबाहु ने उन्हें ग्राश्वस्त करते हुए कहा – ''हताश न हो सौम्य ! मैं तुम्हें शेप पूर्वों का ग्रप्ययन बहुत शीघ्र ही करवा दूंगा ।''

महाप्रारा ध्यान की परिसमाप्ति होते-होते आचार्य भद्रवाहु ने आर्य स्थूलभद्र को दो वस्तु कम दश पूर्वों का ज्ञान करवा दिया। ध्यान के समाप्त होते ही याचार्य भद्रवाहु ने अपने शिष्यसंध सहित नेपाल से पाटलिपुत्र की ओर विहार किया। महान् आचार्य श्रुतकेवली भद्रबाहु के शुभागमन का समाचार सुन कर पाटलिपुत्र के नागरिक हर्ष से फूले नहीं समाये। हजारों नागरिकों, सामन्तों और श्रेष्ठियों ने सम्मुख जाकर उस महान् योगी के भावपूर्ण स्वागत एवं दर्णन, वन्दन तथा उपदेश श्रवण से अपने आपको इतकृत्य किया। नगर के बाहर उद्यान में पहुंच कर आचार्य भद्रबाहु ने उद्वेलित सागर की तरह उमड़े हुए सुविशाल जनसमूह के समक्ष अध्यात्म ज्ञान से आतेः प्रोत धर्मोपदेश दिया। आचार्यश्री की पातकप्रक्षालिनी जगद्धितकारिग्णी अमृत-वाग्णी को सुन कर अनेक भव्यों ने यथाशक्ति सर्वविरति और देशविरति व्रत ग्रहग्रा किये।

ग्राचार्य भद्रबाहु ग्रौर ग्रार्य स्थूलभद्र ग्रादि महर्षियों के दर्शन हेतु स्थूलभद्र की यक्षा ग्रादि सातों बहनें साध्वियां भी नगर के बाहर उस उद्यान में पहुंचों। ग्राचार्यश्री को प्रगाढ़ श्रद्धा से वन्दन करने के पश्चात् महासती यक्षा ने हाथ जोड़ कर ग्रति विनीत स्वर में ग्राचार्यश्री से पूछा – "भगवन् ! हमारे ज्येष्ठ बन्धु ग्रार्य स्थूलभद्र कहां विराजते हैं ?"

ग्राचार्यश्री ने फरमाया – ''ग्रार्य स्थूलभद्र उस ग्रोर के जीर्र्य-शीर्ए खण्डहर-प्राय चैत्य में स्वाध्याय कर रहे होंगे ।''

आर्या यक्षा आदि सातों बहनें अनेक पूर्वों का ज्ञान उपाजित कर वर्षों पश्चात आये हुए अपने ज्येष्ठ बन्धु को देखने की तीव उत्कण्ठा लिये आचार्यश्री ढारा इंगित खण्डहर की ओर बढ़ों। दूर से ही अपनी बहनों को आती हुई देख कर आर्य स्थूलभद्र के मन में अपनी बहिनों को अपनी विद्या का चमत्कार दिखाने का कुतूहल उत्पन्न हुआ। उन्होंने तत्क्षरा विद्या के प्रभाव से धनी और लम्बी केसर युक्त अति विशालकाय सिंह का स्वरूप वना लिया। उस जीर्रा चैत्य के अन्दर पहुंच कर साध्वियों ने देखा कि वहां एक भयावह सिंह बैठा हुआ है और उनके अग्रज आर्य स्थूलभद्र वहां कहीं दृष्टिगोचर नहीं हो रहे हैं, तो वे तत्क्षरा आचार्यश्री के पास लौट कर कहने लगीं - "भगवन् वहां तो एक केसरी बैठा हुआ है, आर्थ स्थूलभद्र वहां कहीं दृष्टिगोचर नहीं हो रहे हैं। हम इस आशंका से आकुल-व्याकुल हो रही हैं कि कहीं उन होनहार विद्वान् श्रमगा को सिंह ने तो नहीं खा डाला है ?"

त्राचार्यश्री ने झानोपयोग से तत्क्षण वस्तुस्थिति को समभ कर ग्राश्वासन भरे स्वर कहा – ''वत्साम्रो ! लौट कर देखो, मब वहां कोई सिंह नहीं भपित् तुम्हारा बड़ा भाई ही बैठा हुमा है । जिसे तुम सिंह समफ रही हो वह सिंह नहीं तुम्हारा भाई ही था ।"

यक्षा मादि साध्वियां जब चैत्य में लौटीं तो वहां सिंह के स्थान पर म्रपने भाई को देख कर वे बड़ी प्रसन्न हुईं। वन्दन-नमन के पश्चात् उन्होंने उत्सुकता भरे स्वर में पूछा – ''ज्येष्ठार्य ! स्रभी कुछ ही क्षरगों पहले तो झापके स्थान पर सिंह बैठा हुम्रा था, वह सिंह कहां गया ?''

ुम्रायें स्थूलभद्र ने हेंसते हुए कहा – ''यहां कोई सिंह नहीं था, वह तो मैंने अपनी विद्या का परीक्षण किया था ।''

अपने अग्रज को अद्भुत विद्याओं का आगार समक कर यक्षा स्रादि सातों साध्वियों ने असीम झानन्द का अनुभव किया ।

तदनन्तर साध्वी यक्षा ने ग्रपने ग्रनुज मुनि श्रीयक को एकाग्रन ग्रौर तत्पश्चात् उपवास करने की प्रेरणा देने व उपवास के फलस्वरूप परम सुकुमार श्रीयक के दिवंगत होने की दुखद घटना मुनि स्थूलभद्र को सुनाई ।

मुनि श्रीयक का उपवास में मरए। होने के कारए। साघ्वी यक्षा को बड़ा दु:ख हुग्रा। कहा जाता है कि यक्षा ने मुनि श्रीयक की मृत्यु के लिये ग्रपने ग्रापको दोषी मानते हुए उग्र तपस्या करना प्रारम्भ किया। ग्रनेक पूर्वाचार्यों ने यह मान्यता ग्रभिव्यक्त की है कि यक्षा की कठोर तपस्या से चिन्तित हो संघ ने शासनदेवी की साघना की। दैवी सहायता से साघ्वी यक्षा महाविदेह क्षेत्र में श्री सीमंघर स्वामी की सेवा में पहुँची। श्री सीमंघर प्रभु ने साघ्वी यक्षा को निर्दोष बताते हुए उसे चार ग्रघ्ययन चूलिका रूप में प्रदान किये।

आचार्य भद्रबाहु के समय में साघ्वी समुदाय का नेतृत्व किस आर्या द्वारा किया जाता रहा, इसका तो कोई उल्लेख उपलब्ध नहीं होता पर परम विदुषी साघ्वियां यक्षा आदि आर्य स्थूलभद्र की ७ बहिनों के नाम प्रमुख रूप से आते हैं। इससे यह अनुमान होना सहज है कि आर्या यक्षा का तत्कालीन साघ्वीसंघ में अवध्य ही कोई विशिष्ट स्थान रहा होगा।

ज्ञानाराधन सम्बन्धी कुछ अश्नोत्तरों के पश्चात् वे सातों साध्वियां भ्रपने · स्थान को लौट गईँ ।

साब्वियों के लौट जाने के पश्चात् वाचना का समय आने पर जब झार्य स्थूलमद्र आचार्यश्री की सेवा में पहुंचे तो भाचार्य भद्रबाहु ने स्पष्ट शब्दों में कहा – ''वत्स ! ज्ञानोपार्जन करना बड़ा कठिन कार्य है पर वस्तुतः उपाजित किये हुए ज्ञान को पचा जाना उससे भी अति दुष्कर है। तुम गोपनीय विद्या को पचा नहीं सके। तुम ग्रपने शक्तिप्रदर्शन के लोभ का संवरए। नहीं कर सके।

रेरसा एं अञ्च संभूधविजयस्स माठरगुत्तस्त इमाभो सत्त मंतेवासिएगिमो महावञ्चामो, प्रिम्नावाचो होत्या तं जहा - जन्त्वा य जन्त्वविज्ञा''''' [करुपयुण] तुमने अपनी बहनों के समक्ष अपनी गुरुता और अपनी विद्या का चमत्कार प्रकट कर ही दिया। ऐसी दशा में तुम अब आगे के पूर्वों की वाचना के योग्य पात्र नहीं हो। जितना तुमने प्राप्त कर लिया है, उसी में सन्तोष करो। यह याद रखो, साधना के अति विकट पथ पर विचरण करने वाला केवल वही साधक अपने चरम लक्ष्य को प्राप्त करने में सफल होता है, जो पूर्णरूपेण स्व को विस्मृत कर देता है। प्रदर्शन स्व की विस्मृति नहीं अपितु स्व की ओर आकर्षण है। साधक को एक क्षरण के लिये भी यह नहीं भूलना चाहिये कि आत्मानन्द की अवाप्ति ही उसका एकमात्र ध्येय है। आत्मानन्द की अनुभूति के समक्ष अष्ट सिद्धि, नवनिधि तुल्य उच्च से उच्च कोटि के वैभव का न कभी कोई मूल्य रहा है और न होना ही चाहिए। समस्त भौतिक सम्पदाएं आत्मानन्द की तुलना में नगण्य, तुच्छ और नश्वर हैं।"

ग्राचार्य श्री की बात सुन कर ग्रार्य स्थूलभद्र को ग्रपनी भूल पर बड़ा पश्चात्ताप हुग्रा। उन्होंने गुरुचरएगों पर श्रपना मस्तक रखते हुए ग्रनेक बार क्षमायाचनाएं की ग्रौर वार-वार इस प्रतिज्ञा को दोहरा गये कि वे भविष्य में इस प्रकार की भूल कभी नहीं करेंगे। किन्तु श्राचार्य भद्रबाहु ने यह कहते हुए वाचना देने से इन्कार कर दिया कि ग्रन्तिम चार पूर्वों के ग्रनेक दिव्य विद्याओं एवं चमत्कारपूर्एं लब्धियों से श्रोत-प्रोत ज्ञान को धारएग करने के लिये वह योग्य पात्र नहीं है।

वस्तुस्थिति का बोध होते ही समस्त श्रीसंघ भी ग्राचार्य भद्रबाहु की सेवा में उपस्थित हुग्रा ग्रोर ग्राचार्य श्री से बड़ी ग्रनुनय-विनय के साथ प्रार्थना करने लगा कि भ्रार्य स्यूलभद्र के ग्रपराध को क्षमा कर के ग्रथवा उसका उचित दण्ड दे कर उन्हें म्रागे के पूर्वों की वाचनाएं दी जायं।

संघ की प्रार्थना को घ्यानपूर्वक सुनने के पश्चात् ग्राचार्य भद्रवाहु ने कहा --"वस्तुतः पूर्वज्ञान का योग्य पात्र समफ कर मैंने ग्रार्थ स्थूलभद्र को दो वस्तु कम १० पूर्व का ग्रर्थ ग्रीर पूर्श विवेचन सहित ज्ञान दिया है। मैं यह भलीभांति जानता हूं कि बुद्धिबल, ग्रघ्यवसाय, धेर्य, गाम्भीर्य, वैराग्य, त्याग ग्रीर विनय ग्रादि जो गुएा स्थूलभद्र में हैं, उस दृष्टि से इनकी तुलना करने वाला ग्रन्य कोई दृष्टिगोचर नहीं होता। ग्राप लोगों को चिन्तित अथवा दुःखित होने की ग्राव-श्यकता नहीं। मैं जो ग्रागे के चार पूर्वों की बाचनाएं इन्हें नहों दे रहा हूं उसके पीछे एक बहुत बड़ा कारएा है। यह तो सर्वविदित ही है कि ग्रायं स्थूलभद्र का जन्म महामन्त्री शकडाल के यहां हुग्रा है। इन्होंने कुमारावस्था में समस्त विद्याभों का भ्रध्ययन कर उनमें निपुरएता प्राप्त की। रूप-लावण्यादि स्त्रियोचित सभी गुएों में सुरबाला के समान कोशा के लक्ष्मीगृह तुल्य सभी सामग्रियों से सम्पन्न एवं समृद सुरम्य भवन में रहते हुए इन्होंने सुरोपम कामादि सभी सुखों का कोशा के साथ जी भर बारह वर्षों तक उपभोग किया। पितृमरएा के पत्र्यात् मगधाधिपति नन्द द्वारा महामात्य पदग्रहरा करने की प्रार्थना पर बिचार करते हुए इन्होंने समस्त सांसारिक वैभव एवं मुखोपभोगादि को तुच्छ समझा। इन्हें तत्क्षण संसार से उत्कट विरक्ति हो गई और तत्काल मगध के महामात्य पद को, अपने घर की तथा कोशा की अपार सम्पत्ति को और अपनी प्रेयसी कोशा तक को युवावस्था में त्याग कर संयम प्रहरण कर लिया। गुरू की ग्राज्ञा ले कर चार मास तक षड्रस भोजन करते हुए निरन्तर कोशा के एकान्त संसर्ग में रह कर भो संयम-मार्ग पर मेरू गिरो की तरह स्थिर रहे। अजेय कामदेव पर इनकी इस महान् विजय के उपलक्ष में आचार्य संभूतविजय ने इन्हें 'दुष्कर-दुष्करकारक:' की उपाधि से विभूषित किया। '

इस प्रकार का महान् त्यागी, उच्चकोटि का मनोविजयी, दश पूर्वों के ज्ञान का धारक यह कुल-सम्पन्न व्यक्ति भी अपने शक्ति-प्रदर्शन के लोभ का संवरएा नहीं कर सका<sup>र</sup> तो अन्य साधारएा लोग तो उन दिव्य विद्याय्रों, शक्तियों श्रोर लब्धियों को प्राप्त कर किस प्रकार पचा सकेंगे, इसकी कल्पना ही नहीं की जा सकती।

ग्रव भविष्य में ज्यों-ज्यों काल व्यतीत होता जायगा त्यों-त्यों क्षेस क्षेत् में रुष्ट हो जाने वाले, ग्रविनीत ग्रौर गुरू की ग्रवज्ञा करने वाले स्वल्पसत्वधारी अमरण होंगे। उन मुनियों के पास यदि इस प्रकार की महाज्ञक्तिज्ञालिनी विद्याएं चली गई तो वे क्षुद्रबुद्धि वाले श्रमरण साधाररण से साधाररण वात पर किसी से कुद्ध हो कर चार प्रकार की विद्याग्रों के बल से लोगों का ग्रनिष्ट कर ग्रपने संयम से पतित हो सर्वनाग्न तक करने पर उतारू हो जायेंगे ग्रौर इस प्रकार के उन दुष्ट कर्मों के फलस्वरूप ग्रनन्त काल तक संसार में श्रमरण करते रहेंगे।

ऐसी दशा में सभी दृष्टियों से श्रेयस्कार यही है कि शेष चार पूर्वों का ज्ञान त्रब भविष्य में लोगों को न दिया जाय ।''

इस पर आर्य स्यूलभद्र ने कहा – ''ग्राप जो फरमा रहे हैं, वह ठीक है परन्तु ग्राने वाली पीढ़ियां यही कहेंगी कि स्थूलभद्र की भूल के कारएा ग्रंतिम

| र रायकुलसरिसभूते, सगडालकुलम्मि एस संभूतो ।                    |                       |
|---------------------------------------------------------------|-----------------------|
| गेहगभो चेव पुरगो, विसारग्रो सब्बसत्थेसु ।। ६१।।               |                       |
| सो कुलघरस्स सिदि, गरिएयावरसंतियं च सामिदि ।                   |                       |
| पाँएँ पुणो वेर्ड, सातिसगरा मरावयक्खा ॥८७॥                     | [तित्थोगालियपद्दश्वा] |
| <sup>३</sup> जो एवं <b>पुव्वविऊ, एवं सज्भा</b> यभाराउज्जुतो , |                       |
| गारवकरखेख हिन्नो, सीलभरूव्वहर्खारखया ॥६८॥                     | [ वही ]               |
| <sup>3</sup> जह जह एही काले, तह तह झप्पावराहसंरदा ।           | ( . <b>K</b> .)       |
| मएगगरा पडएगिए, निसंसयउ वट्टवेहिति ।। द १।।                    |                       |
| उप्पायगीहि मवरे, केई विज्जाए इत्तरगां।                        |                       |
| उ व्विहविज्जाहि, इट्ठाहि काहि उद्डाहं ।।१०।।                  |                       |
| मंतेहि य द्रुण्सेहि य कुच्छियविज्जाहि तेस निमित्तेसं ।        |                       |
| काऊए उवज्फाय, भमिही सो एतसंसारे।                              | [बहो]                 |

¥₹२.

चार पूर्व विनष्ट हो गये । इस अपयश की कल्पनामात्र से मैं सिहर उठता हूं अतः स्राप मुभे भले ही शेष पूर्वों का अर्थ स्रौर विशिष्ट विवेचन न बताइये पर मूल रूप से तो उनकी वाचना मुभे देने की क्रुपा करिये ।''

चतुर्दशपूर्वधर आचार्य भद्रबाहु ने यह निश्चित तौर पर समफ लिया था कि सम्पूर्ए चतुर्दश पूर्वों के ज्ञान में से प्रंतिम चार पूर्वों का ज्ञान उनकी आयु की समाप्ति के साथ ही विखिन्न हो जायगा; उन्होंने आर्य स्थूलभद्र को ग्रंतिम चार पूर्वों की मूल मात्र वाचनाएं दी।

वीर निर्वाण संवत् १७० में, तदनुसार ईसा से ३१७ वर्ष पूर्व ग्राचार्य भद्रबाहु के स्वर्गारोहण के पश्चात् ग्रार्थ स्यूलभद्र भगवान् महावीर के ग्राठवें पट्टधर साचार्य बने ।

श्वेताम्बर श्रौर दिगम्वर दोनों परम्पराश्रों का इस विषय में मतैक्य है कि माचार्य भद्रबाहु भगवान् महावीर के शासन में अन्तिम चतुर्दश पूर्वधर श्रथवा श्रुतकेवली हुए ।

ग्राचार्य हेमचन्द्रसूरि ने स्थूलभद्र को भी चतुर्दशपूर्वधर माना है । उनके ब्रनुसार भद्रबाहु ने इस स्रादेश के साथ शेष पूर्वों का ज्ञान दिया कि स्रन्य किसी को इन पूर्वों का ज्ञान नहीं दिया जाय । जैसा कि उन्होंने परिशिष्ट पर्व में लिखा है :--

स संघेनाग्रहादुक्तो, विवेदेत्युपयोगतः । न मत्तः शेषपूर्वागामुच्छेदो भाव्यतस्तु सः ॥१०६॥ ग्रन्यस्य शेषपूर्वागि प्रदेयानि त्वया न हि । इत्यभिग्राह्य भगवान् स्थूलभद्रमवाचयत् ॥११०॥ सर्वपूर्वधरोऽथासीत् स्थूलभद्रो महामुनिः ॥१११॥

कल्प किरएगवली में भी आचार्य स्थूलभद्र को चौदह पूर्वधर माना है। यहां ग्रन्तिम चार पूर्वों की मूल वाचना आचार्य भद्रवाहु ने आर्य स्थूलभद्र को दी थी इसी दृष्टि से उन्हें चतुर्दश पूर्वधर मान लिया गया है। वस्तुतः आर्य स्थूलभद्र दो वस्तु कम १० पूर्वों के ही पूर्ण रूप से ज्ञाता थे। अन्तिम चार पूर्वों का तो उन्हें विना अर्थ के मूल पाठ ही गढ़ाया गया था।

संघाधिनायक बनने के पश्चात आचार्य स्थूलभद्र ने विभिन्न क्षेत्रों में विहार कर ४५ वर्ष तक अनेक भव्यों का उद्धार करते हुए जिनशासन की उल्लेखनीय सेवा की ।

- पढमो दसपुब्वीएं, सगडालकुलस्स जसकरो धीरो । नामेएा धूलभदो, ग्रवहि साधम्मभदो ति ॥१७॥ [तित्योगालीपद्रन्ता]
  - (ख) सिरिगोदमेएा दिण्एां सुहम्मएााहस्स तेएा जंबुस्स । विण्ठु एांदीमित्तो तत्तो य पराजिदो य तत्तो ॥४३॥ गोवद्धर्एो य तत्तो भद्दभुम्रो ग्रंतकेवली कहिन्नो ।

[अंगपण्एत्ती (दिगम्बरमान्यता का ग्रन्थ)]

### मित्रं धर्मेरा योजयेत्

ग्राचार्य स्थूलभद्र अनेक क्षेत्रों के भव्यों का उद्धार करते हुए विहारानुकम से एक दिन श्रावस्ती पधारे । दर्शन-वन्दन-उपदेशश्रवर्ण की उमंगों से उद्देलित जनसमुद्र आचार्यश्री की सेवा में उमड़ पड़ा। समस्त संसार के प्राणियों की कल्यारणकामना करने वाले आचार्य भद्रबाहु के भवरोग निवारक भावपूर्ण उप-देशामृत का पान कर श्रावस्ती के आबालवृद्ध नागरिकों ने परमानन्द का अनुभव करते हुए सच्चे धर्म का स्वरूप समफा।

देशनानन्तर श्रोताओं में अपने बालसखा घनदेव को न देख कर आचार्य स्यूलभद्र ने विचार किया कि श्रावस्ती के प्रायः सभी श्रद्धालु जन वहां आये हैं पर घनदेव नहीं ग्राया । हो सकता है वह कहीं अन्यत्र गया हुआ हो अयवा रुग्ए हो । उसके न माने के पीछे कोई न कोई कारएग अवश्य है अन्यया वह उनका नाम सुनते ही अवश्य उपस्थित होता । ऐसी दशा में उन्हें स्वयं उसके घर जा कर देखना चाहिये कि आत्मकल्याएं की ओर भी उसका घ्यान है अथवा नहीं ।

इस प्रकार विचार कर आचार्य स्थूलभद्र घनदेव पर विशेष अनुग्रह कर मार्ग में साथ हुए जनसमूह सहित उसके घर पहुंचे । धनदेव की पत्नी कल्पवृक्ष के समान महान आचार्य को अपने घर के प्रांगरण में देख कर हर्षविभोर हो उठी । उसने भक्तिपूर्वक आचार्यश्री को वन्दन किया और एक काष्टासन प्रस्तुत करते हुए उस पर विराजमान होने की उनसे प्रार्थना की ।

म्रासन पर बैठने के पत्र्चात् म्राचार्य स्थूलभद्र ने धनदेव की पत्नी से धनदेव के सम्बन्ध में पूछा कि क्या वह कहीं बाहर गया हुम्रा है ?

धनदेव की पत्नी ने उत्तर दिया – "भगवन् ! वे ग्रपनी समस्त सम्पत्ति का व्यय कर चुकने के पत्रचात् दैन्य के दारुए। दुःख से पीडित हो अर्थोपार्जन हेतु देशान्तर में गये हुए हैं।"

त्रपने बालसखा की दैन्यावस्था पर विचार करते हुए स्थूलभद्र ने ग्रपने ज्ञानबल से देखा कि धनदेव के घर में एक स्तम्भ के नीचे ग्रपार निधि रखी हुई है। उन्होंने उस स्तम्भ की ग्रोर देखते हुए धनदेव की गृहिगी से कहा – "श्राविके ! देख, संसार का वास्तविक स्वरूप यही है। कितनी विपुल सम्पत्ति थी तुम्हारे घर में, कितना बड़ा व्यवसाय था धनदेव का ग्रीर ग्राज यह दशा हो गई है।"

तदनन्तर थोड़े समय तक सारभूत धर्मोपदेश दे कर ग्राचार्य स्थूलभद्र ग्रपने स्थान की ग्रोर लौट गये ग्रौर दूसरे दिन वहां से विहार कर घम का दिव्य सन्देश जन-जन तक पहुंचाते हुए ग्रनेक क्षेत्रों में विचररा करने लगे ।

धनदेव को बहुत कुछ प्रयास करने पर भी प्रर्थप्राप्ति नहीं हुई ग्रौर जिस दशा में, जिन वस्त्रों को पहने हुए वह घर से निकला था, उसी दशा में ग्रौर उन्हीं वस्त्रों को धारए। किये हुए कुछ दिनों पश्चात् वह पुनः ग्रयने घर लौटा । प्रपनी पत्नी के मुख से स्राचार्य स्थूलभद्र के स्रागमन का सभाचार सुन कर उसने उससे पूछा - 'क्या स्राचार्यदेव ने तुम्हें कुछ कहा था ?''

धनदेव की पत्नी ने उत्तर दिया - "संसार की विचित्र गति और घर्मोपदेश के अतिरिक्त उन्होंने कोई विक्षेष बात तो नहीं कही पर वे बार-बार अपने घर के इस स्तम्भ की ओर देख रहे थे।"

धनदेव समभ गया कि महापुरुषों की कोई भी चेव्टा निरयंक नहीं होती। उन.ज्ञानी महात्मा की दृष्टि इस स्तम्भ पर ग्रटकी तो निश्चित रूप से इसके नीचे विपुल धन होना चाहिये। इस प्रकार विचार कर धनदेव ने उस स्तम्भ के ग्रासपास की भूमि को खोदना प्रारम्भ किया। थोड़े से परिश्रम के पश्चात् ही धनदेव ने देखा कि उस थम्भे के नीचे ग्रपार सम्पत्ति गडी पड़ी है। धनदेव ने भूमि में दबी पड़ी उस सम्पत्ति को निकाला ग्रौर पुनः कुबेर के समान सम्पत्ति-शाली श्रीमन्तों में उसकी गएना होने लगी।

धनदेव को ज्यों ही विदित हुआ कि आचार्य स्थूलभद्र पाटलिपुत्र में विराजमान हैं, तो वह उनकी सेवा में पाटलिपुत्र पहुंचा। आचार्यश्री और समस्त मुनिवृन्द को भक्ति सहित वन्दन-नमन करने के पश्चात् धनदेव ने आचार्यश्री की सेवा में निवेदन किया – "भगवन् ! मेरी अनुपस्थिति में मेरे घर में आपके पावन पदार्पेस एवं कृपा-कटाक्षनिक्षेप से मेरा दारिद्रघ-दुःख दूर हुआ। आप ही मेरे स्वामी, गुरु और सर्वस्व हैं। कृपा कर आदेश दीजिये कि में क्या सेवा करूं ?"

म्राचार्य स्यूलभद्र ने कहा – "धनदेव ! भगवान् जिनेन्द्र द्वारा प्ररूपित धर्म ही प्रक्षय एवं ग्रव्यावाध सुख का देने वाला है म्रतः तुम ग्रन्तर्मन से उसका यथाशक्ति पालन करो । बस तुम्हारे लिये सबसे बड़ा ग्रौर परमावश्यक यही कार्य है ।"

म्राचार्य स्यूलभद्र की ग्राज्ञा को शिरोधार्य कर घनदेव भगवान् जिनेन्द्रदेव ढारा प्ररूपित दया-धर्म का व्रतघारी श्रद्धालु उपासक बना ग्रौर कतिपय दिनों तक ग्रार्य स्थूलभद्र की सेवा में रह कर ग्रपने घर लौट गया ।

इस प्रकार प्रासिमात्र का कल्यासा चाहने वाले करुसासागर भाचार्य स्थूलभद्र ने ग्रंपने बालवय के मित्र धनदेव को सच्चे धर्म का ग्रंनुयायी ग्रीर उपासक बना कर उसे भवभ्रमसा से बचने का प्रशस्त मार्ग बताया ।

## तृतीय निम्हव मध्यक्तवादी की उत्पत्ति

(श्रीर निर्वाण संवत् २१४)

म्राचार्य स्थूलभद्र के म्राचार्यत्वकाल के ४४ वर्ष बीत जाने पर वीर निर्वास संवत् २१४ में श्वेताम्बिका नगरी में म्राधाढ़ाचार्य के शिष्यों से तीसरे निन्हव-म्रव्यक्तवादी की उत्पत्ति हुई । उसका संक्षिप्त परिचय इस प्रकार है ---

एक दिन भ्वेताम्बिका नगरी में आर्य आषाढ़ नामक आचार्य भपने भूनेक शिष्यों के साथ पउलाषाढ नामक चैत्य में विराज रहे थे । वे प्रपने शिष्य समुदाय को दाबना प्रदान कर रहे थे । संयोगवश वाचनाकाल में ही आषाढ़ाचार्य एक समय रात्रि में हृदयशूल की व्यथा से पीड़ित हो काल कर सौधर्म देवलोक में उत्पन्न हुए। उस समय उनके सभी श्रमण निद्राधीन थे ग्रतः गच्छ के किसी साधु को उनकी मृत्यू हो जाने के सम्वन्ध में कुछ भी ज्ञात नहीं हो सका।

उधर सौधर्म देवलोक में तत्काल उत्पन्न हुए ग्राचार्य ग्रापाढ के जीव ने देवभव में अवधिज्ञान लगाकर जब वस्तुस्थिति को जाना तो प्रपने शिष्यों के प्रति अनुकम्पा से प्रेरित हो वे ग्रपने मूल शरीर में प्रविष्ट हो गये। उन्होंने साधुग्रों को उठा कर वैरात्रिक काल के कार्यक्रम करने की उन्हें प्रेरणा दी ग्रांर अवशिष्ट वाचनाएं यथासमय पूर्ण कीं। वाचनाएं पूरी होने के पश्चात् ग्रपने शरीर को छोड़कर सौधर्म देवलोक में जाते समय उन्होंने साधुग्रों से कहा – "मुनियो ! ग्रसंयत होते हुए भी मैंने ग्रापको मुभे वन्दन करने से नहीं रोका, उसके लिये ग्राप मुभे क्षमा करें। ग्राप लोग सर्वविरति साधु हैं ग्रार मैं ग्रमुक रात्रि में काल कर देव वन चुका हूं पर तुम लोगों पर ग्रनुकम्पा वश पुनः देवलोक से ग्रपने इस शरीर में ग्राकर मैंने वाचना-कार्य पूर्ण कराया है।"

इस प्रकार कहकर जब देव चला गया तब वे साधु मृत शरीर की परि-स्थापनकिया करने के पश्चात् सोचने लगे -- ''ग्रहो ! हमने बहुत समय तक असंयती की वंदना को । न मालूम इस तरह अन्यत्र भी कौन वास्तव में संयमी और कौन देव है, यह मालूम करना कठिन है, अतः सबको वन्दन न करना ही समूचित है अन्यथा स्रसंयमी-वंदन और मूषावाद का दोष लग सकता है।''

इस प्रकार तीव कर्म के उदय से वे व्रपरिएत बुद्धि साधु अव्यक्तवादी वन गये और उन्होंने परस्पर वन्दन-व्यवहार पूर्एातः वन्द कर दिया। स्थविरों ने उन्हें ग्रनेक प्रकार से समफाने का प्रयत्न करते हुए कहा – ''साधुग्रो ! यदि तुम्हें ग्रन्य सब में सन्देह ही करना है तो देव की वात पर सन्देह क्यों नहीं किया ? ग्रपने इस अव्यक्तवादी सिद्धान्त के अनुसार तुम निश्चयपूर्वक यह नहीं कह सकते कि वह वस्तुतः कोई देव था या कोई मायावी। जिस प्रकार तुम्हें उसने अपने आपको देव बताया और बाहर से भी उसके दिव्य तेज को देखकर उसकी वात को सच मानते हुए उसे देव माना, उसी प्रकार साधु को भी उसके वचन और व्यवहार से सच मानना चाहिये।"

इस प्रकार ब्रनेक तरह से समभाने पर भी जब वे साधु नहीं समभे तो उन्हें श्रमरगसंघ द्वारा संघबाह्य घोषित कर दिया गया।

संघ से निष्कासित किये जाने के कुछ ही समय पश्चात् वे म्रव्यक्तवादी निन्हव साधु घूमते-घामते राजगृह नगर में आये। उस समय वहां मौर्यवंश में उत्पन्न वलभद्र रे नामक राजा शासन करता था जो कि जैन धर्म का श्रद्धालु श्रावक था।

४१६

नन्दवंश का ग्रन्त धौर पाटलीपुत्र में मौर्यवंश के संस्थापक चन्द्रगुप्त मौर्य का ग्रम्युदय वीर नि॰ संबत् २१५ में हुन्ना ग्रतः ग्रनुमान किया जाता है कि वीर नि॰ सं॰ २१४ में निन्हव बनने के कतिपय वर्षों पश्चात् वे लोग ग्रपने मत का प्रचार करते हुए राजगृह में माये हों मौर मौर्यवंशी सामन्त बलभद्र ने उन्हें प्रतिबोध दिया हो । — सम्पादक

राजा वलभद्र को जब यह विदित हुआ कि अव्यक्तवादी निन्हव राजगृह नगर के वाहर गुराशील उद्यान में आये हुए है तो उसने अपने सेवकों को भेजकर साधुओं को आमन्त्रित किया और उनको हाथियों द्वारा कटक-मर्दन से मारने की आज्ञा दी। जय साधुओं का मर्दन करने हेतु हाथी पास में लाये गये तो उन निन्हवों ने राजा से पूछा – ''राजन् ! हम तो जानते हैं कि तुम श्रावक हो, तब फिर तुम हम धमराों की हिंसा क्यों कर रहे हो ?''

राजा ने कहा – "महाराज ! श्रापके सिद्धान्तानुसार कौन जानता है कि मैं श्रावक हूं, ग्रथवा नहीं । तुम सब भी चोर, गुप्तचर हत्यारे हो या साधु हो यह कोई नहीं जानता ।"

साधुओं ने कहा -- ''हम साधु हैं'।''

राजा ने कहा -- ''यदि ऐसा निश्चित है तो ग्रव्यक्तवादी होकर परस्पर बड़ों को वन्दनादि क्यों नहीं करते ?'' वर्षों से साथ-साथ रहने वाले भाप लोगों को परस्पर एक-दूसरे पर यदि भरोसा नहीं है तो मुफ्ते ग्राप लोगों पर किस प्रकार विश्वास हो सकता है ?''

राजा की युक्तिसंगत बात सुनकर वे बड़े लज्जित हुए और उन निन्हव साधुम्रों की शंका का पूर्शातः समाधान हो गया। उन्होंने श्रव्यक्तवाद का परित्याग कर दिया और गुरू-चरशों में जाकर उन्होंने पूर्ववत् वन्दनादि करना प्रारम्भ कर दिया।

श्रार्यं स्थूलभद्र ३० वर्षं तक ग्रुहस्थ-पर्याय में रहे। बीर निर्वाख संवत् १४६ में श्रापने आर्यं संभूतिविजय के पास दीक्षा ग्रहण की। २४ वर्षं तक सामान्य साधु पर्याय में रहे। वीर नि० सं० १७० से २१४ तक ग्रापने झाचार्यपद पर रहते हुए वीरशासन की सेवाएं कीं। ग्रन्त में ६९ वर्ष की झायुष्य पूर्एं कर वीर निर्वाण सं० २१४ में राजग्रुह नगर के समीप वैभारगिरि पर १४ दिन के अनणन व संथारे के बाद झापने स्वर्गेगमन किया।

जैसा कि आगे बताया जायगा, भारतीय इतिहास की हष्टि से भार्य स्थूलभद्र का युग राज्य-परिवर्तन अथवा राज्य-विप्लव का युग रहा। भारत पर यूनानियों का आक्रमएा, महान् राजनीतिज्ञ चाएाक्य का अम्युदय, नन्दराज्य का पतन और मौर्य-राज्य का उदय – ये उनके काल की प्रमुख राजनैतिक घटनाएं हैं।

यार्य स्थूलभद्र के प्रारम्भिक जीवन-वृत्त से यह भी भलीभांति प्रकट होता है कि उन दिनों की राजनीति में जैनों का कित्तना व्यापक प्रभाव रहा । यह इसी से स्पष्ट है कि शकडाल क्रीर श्रीयक क्रादि नन्द-साम्राज्य के परम राजभक्त महामात्य रहे ।

तात्कालिक जनजीवन का भी एक स्पष्ट चित्र म्रायें स्थूलभद्र के समय के घटनाकम के चित्रएां में उभर ग्राता है। ग्रहिंसा-संयम घौर तपोमय जीवन द्वारा श्रमएा-संस्कृति के सिद्धान्त उस समय के प्रजाजीवन में साकार थे।

#### मारत पर सिकन्दर द्वारा आक्रमए

त्राचार्यं स्पूलभद्र के श्राचार्यंत्वकाल में लगभग वीर निर्वाण सं० २०० तदनुसार ईसा पूर्व ३२७ में भारतवर्ष के उत्तर-पश्चिमी प्रदेशों पर यूनान के झाह सिकन्दर (एलेक्जेन्डर दी ग्रेट) ने एक प्रबल सेना लेकर म्राक्रमण किया। उस समय भारत के उत्तर-पश्चिमी भागों में छोटे-छोटे राज्य तथा पंजाब में विभिन्न जातियों के गणराज्य थे। मगध सम्राट्धननन्द (नवम नन्द) ग्रपनी ग्रत्यन्त लुब्ध प्रकृति ग्रौर जनता पर ग्रधिकाधिक करभार बढ़ाते रहने की प्रवृत्ति के कारण ग्रपने प्रति जनता का प्रेम ग्रौर विश्वास खो चुका था। उसके ग्रधीनस्थ ग्रनेक राजाग्रों ग्रौर सामन्तों ने उसके प्रति विद्रोह का फण्डा उठा ग्रपने ग्रापको स्वतन्त्र घोषित कर दिया था। ग्रुह-कलह के कारण राजा गण एक दूसरे को नीचा दिखाने के प्रयास में लगे हुए थे।

देश में सार्वमौम सत्तासम्पन्न एक शक्तिशाली राज्य के ग्रभाव में सिकन्दर को प्रारम्भ में भपने सैनिक भभियान में सफलता मिली। उसने हिन्दुकुश, काबुल की भाटी से लेकर सिन्धु नदी के पूर्व का इलाका तथा काश्मीर भ्रौर तक्षशिला भादि भारतीय प्रदेशों पर विजयश्री प्राप्त की। छोटे-छोटे भारतीय राजाग्रों ने सिकन्दर के माक्रमण को निष्फल करने के लिये बडी वीरता के साथ प्राणों की बाजी लगा कर युद्ध किया किन्तु सिकन्दर की विशाल विजयवाहिनी के समक्ष वे बहुत भ्रधिक समय तक नहीं टिक सके। अपने देश की स्वतन्त्रता की रक्षा के लिये बहुत बड़ा बलिदान करने भौर शत्रुपक्ष को भारी क्षति पहुंचाने के पश्चात् भी भन्त में उन्हें भारनसमर्पण करना ही पड़ा। पंजाब की हस्तिनायन, माधक सेनाएं संगठित कर सिकन्दर की सेना के साथ भयंकर युद्ध किये।

यों तो सभी राजाओं और गएगराज्यों ने सिकन्दर की सेना के साथ बड़ी बीरता के साथ युद्ध किया पर उनमें राजा पौरव ढारा किया गया युद्ध भारत के इतिहास में सदा विशेष उल्लेखनीय रहेगा। राजा पौरव ने अपने तीस हजार पैदस सैनिकों, चार हजार घुड़सवारों, तीन सौ रयों और २०० हाथियों की सशक्त सेना लेकर ग्रागे बढ़ती हुई सिकन्दर की सेना को रोका। राजा पौरव की सेना प्राएों की बाजी लगा कर बड़ी वीरता के साथ सिकन्दर की सेना के साथ लड़ी। यूनानी सेना को इस युद्ध में बड़ी भारी क्षति उठानी पड़ी किन्तु सहसा यूनानी सैनिकों के तीक्ष्ण तीरों की बौछारों से पौरव की हस्ति-सेना संत्रस्त होकर विगड़ खड़ी हुई ग्रीर उसने पीछे की ओर तथा इधर-उधर भागते हुए बेकाबू हो स्वयं राजा पौरव की सेना को ही बड़ी क्षति पहुंचाई ग्रीर इस प्रकार दुर्भाग्य से युद्ध का पासा ही पलट गया। राजा पौरव को पराजय का मुंह देखना पड़ा। जयश्री प्राप्त हो जाने पर भी सिकन्दर ने राजा पौरव की शक्ति ग्रीर बीरता देखते. हुए उसके साथ मैत्री करना भावश्यक समभा ग्रीर उसका जीता हुगा राज्य उसे पुन: लौटा कर वह विजय-मभियान में ग्रागे वढ़ गया। पग-पग

पर भारतीयों द्वारा किये गये भीषएा प्रतिरोध और उससे हुई अपनी गहरी क्षति को देख कर यूनानी सेना हतोत्साहित हो गई। किन्तु सिकन्दर समस्त भारतवर्ष पर ग्रपनी विजय वैजयन्ती फहराने का हढ़ संकल्प ले कर ग्रपने देश से निकला था। उसने निरुत्साहित सैनिकों को तूफान की तरह ग्रागे बढने के लिये प्रोत्साहित किया । सिकन्दर की सेना ने आगे बढ़ना चाहा पर क्षुद्रक झौर मालव गएतन्त्रों की संयुक्त सेना ने उसे सिन्धु और चिनाब के संगम के रसांगरा में ललकारा । यहां यूनानी सेना को बहुत बड़ी क्षति उठानी पड़ी । इस युद्ध में मालवों से लड़ते हुए सिकन्दर स्वयं भ्राहत हो गया था। उसके घाव लगने के कारए सिकन्दर की मृत्यू की ग्रफवाह फैल गई ग्रौर भारत के विजित क्षेत्रों में भारतीयों के विद्रोह को दबाये रखने की हब्टि से जो क्षत्रपियां स्थापित की गई थीं व यूनानी सैनिकों की बस्तियां बसाई गई थीं, उनमें से बहुत से यूनानी सैनिक सामूहिक रूप से यूनान की ब्रोर भाग खड़े हुए । सिकन्दर के सैनिकों का मनोबल भी ट्रंट गया। उसके सैनिक अधिकारियों ने स्पष्ट शब्दों में सूचित कर दिया कि उसकी सैनिक शक्ति बहुत क्षीए हो चुकी है। बहुत बड़ी संस्था में उसके सैनिक युद्ध में मारे गये हैं तथा अनेक सैनिक रोगप्रस्त हो मर चुके हैं। ग्रवशिष्ट सैनिकों में न पहले के समान शारीरिक शक्ति ही रही है स्रोर न मनोबल ही ।

अपनी भौर अपने सैनिकों की वास्तविक स्थिति को देखते हुए सिकन्दर अपनी सेना के साथ विजय अभियान को बन्द कर पुनः अपने देश की भोर लौट पड़ा।

भारतीय विद्रोही ग्रथवकायनों ने सिकन्दर द्वारा नियुक्त सिन्धु के पश्चिमी प्रदेश के क्षत्रप (शासक-गवर्नर) निकानोर की हत्या कर डाली। तत्पत्रचात् जिस समय सिकन्दर भेलम नदी के रास्ते से लौट रहा था, उस समय उसका एक ग्रति कुशल ग्रौर ग्रनुभवी क्षत्रप फिलिप उसे यूनान के लिये विदा करने पहुंचा। सिकन्दर को विदा करने के पश्चात् जिस समय फिलिप ग्रपनी क्षत्रपी की ग्रोर लौट रहा था उस समय उसकी हत्या कर दी गई। जिस समय सिकन्दर के पास यह सूचना पहुंची तो उसे बड़ा गहरा ग्राघात पहुंचा। सिकन्दर चूंकि उस समय तक बहुत दूर नहीं निकला था ग्रतः वह ग्रगर चाहता तो बिद्रोह को दबाने के लिये उस क्षेत्र में लौट सकता था पर ग्रब वह उस स्थिति में नहीं रह गया था। तक्षशिला तथा सिन्धु एवं भेलम के संगम वाले प्रदेश का शासन जब तक कि दूसरा प्रबन्ध नहीं कर दिया जाय तब तक के लिये वह तक्षशिला के राजा को सुपुर्द कर चला गया। ज्यों-ज्यों यूनान की ग्रोर लौटता हुग्रा सिकन्दर भारतीय प्रदेश को प्रपने पीछे छोड़ता गया त्यों-त्यों वे भारतीय प्रदेश विदेशी शासन के जूए को दूर फैंक कर स्वतन्त्र होते चले गये। बैबिलौन पहुंचते-पहुंचते सिकन्दर को ई० पूर्व जून ३२३ में मृत्यु हो गई।

In June 323 B. C. Alaxender died at Babylon and no permanent incumbent in Philip's place could ever be appointed.
 [V. A. Smith's Ashoka P. I. Cambridge History, P. 428 - 1.23-8.

सिकन्दर की मृत्यु के पश्चात् उसके साम्राज्य में सर्वत्र ग्रराजकता व्याप्त हो गई। सिकन्दर के कोई सन्तान नहीं थी ग्रतः उसके सेनापतियों ने सिकन्दर के राज्य का परस्पर बंटवारा किया। पहला बंटवारा सिकन्दर की मृत्यु के तत्काल पश्चात् ईसा पूर्व ३२३ में ग्रोर दूसरा बंटवारा त्रिपाशडिंसस नामक स्थान पर ईसा पृर्व ३२१ में हुग्रा। पर इन दोनों बंटवारों के समय सिकन्दर द्वारा विजित सिन्धु नदी के पूर्वीय प्रदेशों को यूनानी साम्राज्य की गएगना में नहीं लिया गया। इससे सिद्ध होता है कि सिकन्दर की भारत में विद्यमानता के समय में ही भारतीयों द्वारा यूनानी सासन के विरुद्ध खड़ा किया गया विद्रोह बल पकड़ता गया ग्रौर सिकन्दर के ब्राहत होकर यूनान की ग्रोर मुंह करते ही उन प्रदेशों के निवासियों ने यूनानी गुलामी के जुए को तत्काल फटक कर सदा के लिये उतार फेंका।

इस सब घटनाचक पर गम्भीरतापूर्वक विचार करने से यह तथ्य स्पष्टरूपेश प्रकट हो जाता है कि जो सिकन्दर एक ग्रजेय विशालवाहिनी के साथ विश्वविजय की महत्वाकांक्षा लिये यूनान से भारत की पश्चिमोत्तर सीमा तक के प्रदेशों की अनेक शक्तिशाली राज्यसत्ताओं को भूलुण्ठित करता हुया एक तीव्रगामी प्रचण्ड तूफान की तरह झागे बढ़ता ही गया, उसे भारतीय रखबांकुरे देशभक्तों ने पग-पग पर प्रपने प्रतिरोध की फौलादी दीवार वनकर रोगा। यह भी तथ्य है कि सार्वभौम सत्तासम्पन्न एक सशक्त और विशाल राज्य के रूप में सुसंगठित न होने के कारण पश्चिमोत्तर सीमावर्ती छोटे-छोटे राजाओं और गणराज्यों की विखरी हुई शक्ति अधिक समय तक सिकन्दर की सशक्त एवं सुविशाल वाहिनी के प्रबल प्रहारों के सम्मुख नहीं टिक सकी । इतना होने पर भी यह तो सुनिश्चित रूप से कहा जा सकता है कि उस बिखरी हुई भारतीय शक्ति ने भी ग्रपने दढ़ संकल्प, तीव प्रतिरोध भौर प्रबल प्रहारों से सिकन्दर की सेना को बहुत बड़ी क्षति पहुँचा कर तथा उसके मनोबल एवं ग्रोज-तेज को समाप्तप्राय बनाकर सिकन्दर की सब महत्वाकांक्षाओं पर पानी फेर दिया।

यहां यह प्रश्न उपस्थित होना स्वाभाविक ही है कि भारतीय छोटे-छोटे राजा तथा गएगराज्य विना संगठित हुए प्रेलग-सलग रूप से सिकन्दर की बड़ी सेना के साथ लड़ने के कारएा अन्ततोगत्वा परास्त होते गये तो उसके पश्चात् सर्वव्यापी सामूहिक विद्रोह संगठित करने वाला कोई न कोई सूत्रधार तो प्रवश्य होना चाहिये प्रन्यया पराजित भारतीयों द्वारा एक के पल्चात् दूसरे यूनानी क्षत्रयों को हत्या करना एवं यूनानी साम्राज्य की जड़ों को भारत से उखाड़ फेंकना भारतीयों के लिये कभी संभव नहीं होता ।

इस प्रश्न का हमें भारतीय वाङ्मय में तो खोजने पर भी कोई उत्तर नहीं मिलता किन्तु सिकन्दर के निम्नार्कस, झोनेसिजिटस झौर झरिस्टोबुलस नामक तीन मधिकारियों द्वारा भारत की स्थिति के सम्बन्ध में लिखे गये विवरणों और उनके परचात् भारत में यूनानी राजदूत मेगास्थनीज द्वारा लिखे गये विवरणों के प्राधार पर लिसी गई विदेशी विद्वानों की रचनाओं से पर्याप्त संतोषजनक उत्तर मिल जाता है। ईसा की दूसरी शताब्दी में जस्टिन नामक एक लेखक ने उपर्युक्त, सिकन्दर और सेल्यूकस के समकालीन अधिकारियों द्वारा लिखे गये विवरणों के आधार पर एपिटोम अर्थात् 'सारसंग्रह' की रचना की। उसके बारहवें खण्ड में उसने सिकंदर के विजय अभियानों का चिवरणा देते हुए लिखा है :-

.''सिकन्दर की मृत्यू के पश्चात् भारत ने मानो ग्रपने गले से यूनानी दासता का जुग्रा उतार फैंका ग्रीर उसके ग्रनेक क्षत्रपों को मार डाला। इस मुक्ति-ग्रभियान का सूत्रधार सेंड्रोकोट्टस था । उसका जन्म एक साधारए। कुल में हुन्ना था पर कुछ देवी प्रोत्साहनों से उसे राजा का पद प्राप्त करने की प्रेरर्गा मिली । हुग्रा यह कि उसकी धृष्टता पर 'नैड्रम'' (नन्द) को कोध ग्रा गया ग्रीर उसने उसे मरवा डालने की स्राज्ञा दी, पर वह स्रपने प्रासा बचा कर वहां से भाग निकला। सैंड्रोकोट्टस-चन्द्रगृप्त जब थक कर सो रहा था उस समय एक सिंह उसके पास ग्राया ग्रौर उसके शरीर से बहता हुआ पसीना चाट कर धीरे से उसे जगाया और चला गया। इस अनहोनी घटना से पहले-पहल चन्द्रगुप्त के मन में एक राजा का सम्मान प्राप्त करने की अभिलाषा जायूत हुई और उसने अपने चारों म्रोर लुटेरों का एक गिरोह जमा करके भारतवासियों को तत्कालीन (यूनानी) शासन का तस्ता उलट देने के लिये भड़काया । इसके कुछ समय पश्चात् जब वह सिकन्दर के सेनापतियों से लड़ने जा रहा था, तो एक विशालकाय जंगली हाथी अपने-आप उसके सामने आकर खड़ा हो गया और सहसा पालतू हाथी की तरह शीलस्वभाव का होकर उसने चन्द्रगुप्त को ग्रपने ऊपर बिठा लिया । वह हाथी चन्द्रगुप्त का पथप्रदर्शक बन गया और रएाक्षेत्र में बहुत आगे-झागे रहा। इस प्रकार राजसिंहासन पर म्रधिकार कर के सैंड्रोकोट्टस ने भारत को ग्रपने ग्रधीन कर लिया । इसी समय सिल्यूकस ग्रपनी भावी महानता की नीव डाल रहा या।"\*

जस्टिन ढ़ारा दिये गये इस विवरएा से इस प्रश्न के हल के साथ-साथ भारतीय इतिहास के अनेक धुन्धले तथ्य स्पष्ट रूप से किस प्रकार उभर आते हैं, यह चन्द्रगुप्त के जीवन वृत्त में आगे दिया जायगा ।

यहां यही बताना अभीष्ट है कि सिकन्दर के इस आक्रमएा ने भारतीयों में एक नवीन चेतना जागृत करदी और भारत में एक महान् शक्तिशाली बड़ी राजसत्ता को जन्म देने की पूर्वपीठिका का निर्माएा किया। वस्तुतः सिकन्दर के इस सैनिक अभियान ने भारतीयों की रएाक्षमता शौर वीरता को संसार के समक्ष प्रकट कर दिया क्योंकि सिकन्दर की विजय की कहानियों से भी उसके विषद्ध भारतीयों द्वारा किये गये प्रतिरोध की कहानियां मधिक वीरताभरी,

े साम तौर पर इस स्पान पर 'मलेक्वेंड्रस' सब्द मिलता है, जिसके बारे में टुढि ने सिद्ध कर दिया है कि वह गलत है मतः उसके स्पान पर 'नैड्रम' सब्द रख दिया है। [मैककिडिल की इन्वेजन साफ इन्डिया बाई प्रलेक्वेंडर प्रब ३२७]

\* [गरी]

रोचक और प्रेरसाप्रदायिनी हैं। केवल पुरुषों ने ही नहीं यहां की वीरांगनाओं. ने भी युद्ध के मैदानों में रसाचण्डी के रूप में डट कर यूनानियों के म्राकमस से मातृभूमि की रक्षा करते हुए प्रासाहतियां दीं। ३६ ई० पूर्व तक जीवित यूनानी लेखक डियोडोरस ने लिखा है:--

"ग्रम्बकायनों ने अपनी वीरांगना रानी क्लियोफिस (संभवतः कृपा देवी) के नेतृत्व में अन्त तक अपने देश की रक्षा करने का हढ़ निश्चय किया। रानी के साथ ही वहां की स्त्रियों ने भी प्रतिरक्षा में भाग लिया। वेतनभोगी सैनिक प्रारम्भ में बड़े निरुत्साहित हो कर लड़े परन्तु बाद में उन्हें भी जोश ग्रागया ग्रीर उन्होंने भपमान के जीवन की अपेक्षा गौरव के साथ मर जाना ही श्रेष्ठ समफा।"

३२७ ई० पूर्व सिकन्दर द्वारा भारत पर किये गये ग्राक्रमएा के दौरान, ई० पूर्व ३२३ में सिकन्दर की मृत्यु के पश्चात्, ३०४ ई० पूर्व में यूनानी शासक लेल्यूकस द्वारा पुनः भारत पर किये गये आक्रमएा के समय तथा ३२७ ई० पूर्व ले ३०४ ई० पूर्व तक विदेशी ग्राक्रमएों को विफल करने तथा भारत को एक सत्तक राष्ट्र बनाने में चन्द्रगुप्त मौर्य ने क्या-क्या महत्त्वपूर्ण भूमिकाएं ग्रदा की इस सन्दर्म में संक्षेपतः उसका जीवनवृत्त यहां दिया जा रहा है।

## मौर्य राजवंश का सम्पुरय

वीर निर्वाण संवन् २१४ और तदनुसार ईसा पूर्व ३१२ में नन्द राज्यवंश की समाप्ति के साथ भारत में मौर्य-वंश के नाम से एक शक्तिशाली राज्यवंश का अभ्युदय हुआ। इस राज्यवंश ने अपनी मातृभूमि आर्यधरा पर से यूनानियों के झासन का नामोनिशान सिटा न केवल सम्पूर्ण भारत पर ही अपितु भारत के बाहर के मनेक प्रान्तों पर भी अपनी विजयवैजयन्ती फहरा कर एक सशक्त और विशाल राजसत्ता के रूप में १०० वर्ष तक शासन किया। इस राजवंश के झासनकाल में भारतवर्ष में चट्टुंमुखी प्रगति हुई।

इस राज्यवंश के संस्थापक मौर्य-सम्राट चन्द्रगुप्त के जीवन के साथ उस समय के महान् राजनीतिज्ञ चाएाक्य का संपृक्त सम्बन्ध है, जिसे वस्तुतः इस शक्तिशाली राज्यवंश का संस्थापक एवं प्रभिभावक कहा जा सकता है। विद्वान् बाह्यएप चाएाक्य के बुद्धिकौशल के बल पर ही इस महान् राज्यवंश की स्थापना हुई मतः इस राज्यवंश का परिचय ते से पूर्व महान् राजनैतिक, उच्चकोटि के मर्यशास्त्री एवं मद्वितीय कूटनीतिज्ञ चाएाक्य का परिचय देना परमावश्यक है। चाएाक्य ग्रीर चन्द्रगुप्त – दोनों का जीवन एक दूसरे से पूर्णतः सम्बद्ध है ग्रतः उन दोनों का संक्षिप्त परिचय यहां साथ-साथ दिया जा रहा है।

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> मैककिडिल-कृत 'इन्वेजन आफ इन्डिया बाई झलेक्जेंडर', पू० २७०

# मौर्य राजवंश का संस्थापक चाएक्य

आचार्य हेमचन्द्र ने परिशिष्ट पर्व में चाएाक्य के जीवन का परिचय देते हुए लिखा है कि गोल्ल-प्रदेश के चएाक नामक ग्राम में चर्णा नामक एक बाह्मएा रहता था। उसकी पत्नी का नाम चरणकेश्वरी था। यह ब्राह्मएा दम्पति जैनधर्म का ग्रनन्य अनुयायी था और श्र.वक व्रत का पालन करते हुए श्रमएों की सेवा किया करता था। विभिन्न क्षेत्रों में विचरएा करते हुए जैन-श्रमएा, ब्राह्मएा चर्णी के गृह में प्रायः ठहरा करते थे।

ब्राह्मणी चएाकेश्वरी ने कालान्तर में एक पुत्र को जन्म दिया। उस शिशु के जन्म के समय चर्गा ब्राह्मएा के घर के एक एकान्त कक्ष में कुछ स्थविर श्रमएा ठहरे हुए थे। चर्गा ने ग्रपने नवजात पुत्र को उन स्थविरों के समक्ष लाकर दिखाया और कहा – "भगवन् ! म्राज जो मेरे यहां पुत्र का जन्म हुम्रा है, इसके जन्म से ही मुंह में दांत हैं। वस्तुतः यह ग्रहष्ट्रपूर्व घटना है, स्राज तक दांतों सहित बालक का जन्म न कहीं देखा गया है और न सुना ही।"

नवजात शिशु के मुंह में दाता को देख कर स्थविर श्रमएा न कहा – "सुश्रावक ! तुम्हारा यह पुत्र एक महान् प्रतापी राजा होगा ।''

"मेरा पुत्र राज्यसत्ता का स्वामी होकर कहीं नरक का ग्रधिकारी न बन जाय", यह विचार कर चंगों ने शिशु को घर ले जाकर रेती से उसके दांत घिसना प्रारम्भ कर दिया । नवजात शिशु दन्तपर्षे की पीड़ा से रोया-चिल्लाया भौर छटपटाया पर चंगों ने कठोर हृदय कर के उसके दांतों को घिस डाला । जब चंगी ने प्रपने पुत्र के दांतों को घिस दिये जाने की बात मुनियों से कही तो स्थविर मुनि ने कहा कि दांतों के घिस दिये जाने की बात मुनियों से कही तो स्थविर मुनि ने कहा कि दांतों के घिस दिये जाने नर प्रब वह बालक कालान्तर में सम्राट् नहीं पर सम्राट् तुल्य (ग्रन्थ व्यक्ति को राजा बना कर उसके माध्यम से राज्यसत्ता का संचालन करने वाला) होगा । ब्राह्मण चंगी ने यह विचार कर कि 'यदभावी न च तद्भावी, भावी चेन्न तदन्यया' दांतों को ग्रीर ग्रधिक नहीं घिसा ग्रीर प्रपने उस पुत्र का नाम चाणक्य रखा तथा यथासमय उसकी शिक्षा का प्रबन्ध किया । बड़ी लगन के साथ प्रघ्ययन करते हुए कुशाग्रबुद्धि चाणक्य ने ग्रनेक प्रकार की विद्यान्नों में निष्त्यातता प्राप्त की । विद्वान चाणक्य संतोष को ही सबसे बड़ा धन समफ कर श्राक के व्रतों का सम्यक् रूपे पा पालन'करता था ।

जब चाएाक्य युवा हुआ तो एक कुलीन ब्राह्मएएकन्या के साथ उसका पाएिग्रहए सम्पन्न हुआ। अपने माता-पिता के देहावसान पर चाएाक्य ने झपनी छोटी सी गृह थी का कार्यभार सम्हाला पर स्वल्पसंतोषी होने के कारएा धनसंग्रह की प्रोर उसने कभी ज्यान नहीं दिया। झपने सहोदर के विवाह के झबसर पर एक दिन चाएाक्य की पत्नी झपने मातृगृह गई। उसकी बहिनें पहले ही बहा पहुंच चुकी थीं। चाएाक्य की सभी सालियों का विवाह महासम्पत्तिशाली सम्पन्न घरों में हुआ या अतः वे सभी बहुमूल्य वस्त्राभूषरणों से झलंकुत, धोडश म्य्रंगरों

से सुशोभित और दासिवृन्दों से सदा परिवृत्त रहती थीं। चाएावय की पत्नी के पास ग्राभूषरए के नाम पर कुछ भी नहीं था। वह रात्तदिन एक ही पुरानी साड़ी एवं कंचुकी पहने रहती थी। उसकी इस दरिद्रावस्था को देख कर उसकी लक्ष्मी के समान वैभवद्यालिनी बहनों तथा विवाहोत्सव में सम्मिलित हुई ग्रन्य प्रायः सभी स्त्रियों ने विविध व्यंगोक्तियों से बड़ी हँसी उड़ाना प्रारम्भ कर दिया। स्वाभिमानिनी चाए।क्यपत्नी मारे लज्जा के गृह के एकान्त कक्ष के एक कोने में सबकी निगाहों से प्रपने प्रापको छुपाये हुए बैठी रहती। विवाह के उस मांगलिक महोत्सव में उसने लज्जावश कोई भाग नहीं लिया ग्रीर विवाह के सम्पन्न होते ही वह अपने पतिगृह को लौट आई । दरिद्रता के कारएा हुए अपने अपमान का उसे इतना गहरा दुःख हुआ कि वह अपने पतिगृह में माकर रात भर रोती रही । चा सावय को अपनी पतनी की आंखों में आंसू देख कर बड़ा दुःख हुआ । चा सावय ने ग्रपनी पत्नी से उसके शोक का कारएा जानना चाहा । ग्रनेक बार ग्राग्रहपूर्वक पूछने पर नहीं चाहते हुए भी पत्नी को अपने पति के सम्मुख अपनी अन्तर्वेदना को प्रकट करना ही पड़ा । चाएाक्य को जब यह विदित हुआ कि उसकी दारि-इगावस्था के कारे एा उसकी पतनी का परिहास हुआ है, तो उसने धन उपाजित करने का हढ़ संकल्प किया । उसे यह विदित ही था कि मगधपति नन्द ब्राह्मरणों को दक्षिग्गा के रूप में पर्याप्त धन देता है अतः वह धन-प्राप्ति की आंशा लिये पाटलिपुत्र पहुंचा । ग्रन्य दक्षिसाधियों के भागमन से पूर्व ही राजप्रासाद में प्रवेश कर चासाक्य सबसे झागे रखे हुए एक उच्चासन पर बैठ गया । वस्तुतः नन्द सदा उस ग्रासन पर बैठ कर ही दक्षिगाएं दिया करता था। नन्द के साथ ग्राये हए नम्द के पूत्र ने तिरस्कारपूर्ग्य स्वर में एक दासी से कहा – ''देखना इस द्राह्मग्र की धृष्ठता कि यह मगधम झाट् के यासन पर आ कर बैठ गया है।"

दासी ने चाग्गक्य के पास पहुंच कर शान्त स्वर में कहा -- "ब्रह्मनु! झाप इस दूसरे ग्रामन पर वैठ जाइये ।"

"इस पर तो मेरा कमण्डलु रहेगा"⊶यह कहते हुए चारएक्य ने दूसरे झासन पर भ्रपना कमण्डलु रख दिया ।

दासी ने कमशः तीसरे, जौथे झौर पांचवें झासन पर बैठने की चाएाक्य से प्रार्थना की पर चाएाक्य ने उन तीनों झासनों पर कमशः झपना दण्ड, जपमाला झौर यज्ञोपवीत रखते हुए कहा इस पर मेरा दण्ड, इस झासन पर मेरी जपमाला, झौर इस पर मेरा यज्ञोपवीत रहेगा ।

चाएाक्य के न उठने एवं भन्यान्य आसनों को रोकते रहने से क्षुब्ध हो, यह कहते हुए कि कितना धूष्ठ है यह ब्राह्मए जो बार-वार कहने पर भी भासन से उठता नहीं है और दूसरे भासनों को रोकता ही चला जा रहा है, दासी ने पार्टिएा प्रहार कर चाएाक्य को उस भासन से उठा दिया।

दासी द्वारा किये गये इस मपमान से चागगक्य की कोधांग्नि प्रवल वेग से भड़क उठी। उसने उपस्थित विशाल जनसमूह के समक्ष हढ़ मौर प्रत्यूच्च स्वर में यह प्रतिज्ञा की -- "मैं इस नन्द का इसके सैन्य, पुत्र, मित्र श्रीर कोश के साथ सर्वनाश करके ही विश्राम लूंगा।"

उपर्युक्त कठोर प्रतिज्ञा करने के पश्चात् भूविक्षेप और लाल-लाल मांसों से नन्द की प्रोर हष्टिनिक्षेप करते हुए मारे कोध के कांपता हुमा चाएाक्य राज-प्रासाद से निकल कर नगर से बाहर चला गया। चाएाक्य को ग्रपने माता-पिता से मुनी हुई स्थविरों की उस भविष्यवाएगी का स्मरएग हो ग्राया जिसमें उन्होंने कहा था कि यह ग्रागे चलकर सम्राट् नहीं पर सम्राट् के समान ''बिम्बान्तरित्''-यवनिका के पीछे रहते हुए, सम्राट् बनेगा। 'निस्पृह श्रमएाश्रेष्ठ द्वारा कही गई बात कभी ग्रसत्य नहीं होती' यह विचार कर चाएाक्य ने राजा बनने योग्य किसी व्यक्ति को ढूंढ कर उसके माध्यम से नन्द, उसके वंश और राज्य का नाश करने का हढ़ संकल्प कर लिया।

### चन्द्रगुप्त का परिचय

किसी सुयोग्य व्यक्ति की तलाश में सन्यासी का वेष धारए किये हुए घूमता हुमा चाएाक्य एक दिन एक ऐसे ग्राम में भिक्षार्थ पहुंचा, जहां राजा नन्द के मयूरों का पालन-पोषए। करने वाले लोग निवास करते थे। मयूरपोषकों के मुखिया ने परिव्राजक देषधारी चाएाक्य को देख कर कहा – "महात्मन् ! मेरी पुत्री को चन्द्रपान का एक तड़ा ही अद्भुद् दोहद उत्पन्न हुमा है। उसको चन्द्रमा के पीने की प्रत्युत्कट प्रभिलाषा बनी हुई है। इस मसंभव हृत्य को कैसे किया जा सकता है ? गॉभएगी के दोहद की पूर्ति न होने की दशा में गर्भस्थ किन्नु के साथ-साथ मेरी पुत्री का प्राएगनत होना भी प्रवश्यम्भावी है, यह चिन्ता मुफे महनिश पीड़ित कर रही है। यदि माप इस भदभुत दोहद की पूर्ति का कोई उपाय कर सकें तो हम पर बड़ा उपकार होगा।"

विद्वान चाएाक्य ने समफ लिया कि जिस सुयोग्य पात्र की खोज में वह प्रयत्नशील है, वह पात्र तो मयूरपोषक की पुत्री के गर्भ में है। चाएाक्य ने मयूर-पोषकों के मुलिया से कहा ~ ''गर्भस्थ बालक को बड़ा होने पर यदि तुम मुझे दे देने की प्रतिज्ञा करो तो मैं तुम्हारी पुत्री के दोहद की पूर्ति कर सकता हूं।''

मयूरपोषकों के स्वामी ने चाए। स्य की शर्त को सहर्ष स्वीकार कर लिया। तदनन्तर बुद्धिमान चाएाक्य ने घास-फूंस की एक भोंपड़ी तैयार करवाई। उस फोंपड़ी के ऊपरी भाग में एक बड़ा-सा खिद्र रसवाया। उस फोंपड़ी में रात्रि के समय सिद्र में से पूर्एाचन्द्र का प्रतिबिम्ब पड़ने लगा। चाएाक्य ने गुप्तरूप से एक घादमी को भोंपड़ी पर यह कह कर चढ़ा दिया कि उसके संकेत करते ही बह धीरे-बीरे उस खिद्र को ठूएगों से ढंकना प्रारम्भ कर हे।

यह सव व्यवस्था करने के पझ्यात् चाएाक्य ने गॉभरएी को बुलाकर उस फॉपड़ी में एक पीढ़े पर बैठाया झौर उसके हाथ में पानी से भरी हुई एक बाली जैन धर्म का मौलिक इतिहास-दितीय भाग [चन्द्रगुप्त का परिचय

रख दी । उस थाली में पूर्णचन्द्र का प्रतिबिम्ब पड़ रहा था। चारणवय ने गभिगी को सम्बोधित करते हुए कहा - "बेटी ! इस चन्द्रमा को पी जाग्रो।"

गणि गणि ने थाली का पानी पीना प्रारम्भ किया। ज्यों-ज्यों वह पानी पीती जा रही थी त्यों-त्यों भोंपड़ी के ऊपर बैठा हुग्रा पुरुष भोंपड़ी में रखे हुए छेद को तृशों से ढांपता जा रहा था। इस प्रकार थाली का पूरा पानी पी लेने पर गणि गो को चन्द्र दिखना बन्द हो गया ग्रौर उसके यह समफ लेने पर कि उसने चन्द्रपान कर लिया है, उसका दोहद पूर्ण हो गया। दोहद की पूर्ति हो जाने पर गर्भ निर्विघन रूप से बढ़ने लगा ग्रौर समय पर मयूरपोषक की पुत्री ने एक तेजस्वी पुत्र को जन्म दिया। दोहद की बात को घ्यान में रखते हुए उस बालक का नाम चन्द्रगुप्त रखा गया।

दूरदर्शी चाएाक्य भावी राजा की सेना के लिये स्वर्ग्ष एकत्रित करने की धुन में धातु-विशारदों की खोज करता हुन्ना इधर-उधर घूमने लगा।

इघर कुछ बड़ा होने पर बालक चन्द्रगुप्त प्रपने समवयस्क बालकों के साथ खेलते समय राजाग्नों जैसी चेष्टाएं करने लगा। वह कभी किसी बालक को हाथी बनाकर उस पर बैठता, तो कभी दूसरे बालक को घोड़ा बनाकर उस पर सवार होता। वह खेल ही खेल में मिट्टी के घरोदे बनाकर उन्हें गांव की संज्ञा देता ग्रीर हाथी बंनाये हुए किसी बालक पर बैठकर ग्रपने साथियों की सेना ले उस गांव पर प्राक्रमण करता। वह उन कृत्रिम गांवों को जीत कर बड़े आनन्द का प्रनुभव करता। वह श्रपने साथी बालकों को ग्रनेक प्रकार की ग्राज्ञाएं देता ग्रीर वे बालक स्वामिभक्त सेवक की तरह चन्द्रगुप्त की ग्राज्ञाग्नों का पालन करते।

अनेक स्थानों पर घूमता हुआ चाएाक्य एक दिन मयूरपोषकों के उस गांव में पहुंचा। उस समय चन्द्रगुप्त बालकों के साथ कीड़ा करते हुए अनेक प्रकार की राज-लीलाएं कर रहा था। चाएादय उस तेजस्वी बालक की राजसीला देखकर मन ही मन बड़ा प्रसन्न हुग्रा। बालक की बुद्धि और बहादुरी की परीक्षा करने की दृष्टि से चाएाक्य ने उससे कहा – ''महाराज ! मुफ्ने भी आप कुछ दान दीजिये।''

बालक चन्द्रगुप्त ने तत्काल उत्तर दिया -- ''गांव की ये इतनी गायें हैं उनमें से छांट-छांट कर ग्रापको जो-जो ग्रच्छी लगें, वे सब मैंने ग्रापको दीं, ग्राप उन्हें ले जाइये ।''

चाएाक्य ने हँसते हुए उत्तर दिया -- ''राजन् ! इन ग्रौरों की गायों को मैं कैसे ले जाऊं, इनके स्वामी मुफ्ते मारेंगे नहीं ?''

वालक चन्द्रगुप्त ने भी हढ़ता के साथ कहा - "अह्यदेव ! आपको किसी से डरने की ग्रावश्यकता नहीं। मैंने ये गायें आपको दे दी हैं, मैं राजा हूं, मेरी आज्ञा का कोई उल्लंघन नहीं कर सकता। क्या आपको ज्ञात नहीं है कि "वीर-भोग्या वसंघरा", यह पृथ्वी वीर पुरुषों के ही उपभोग की वस्तु है। चाराक्य उस वालक के उत्तर को सुन कर बड़ा प्रसन्न हुमा। उसने बढ़े स्वान से वालक के शारीरिक लक्षणों को ग्रौर ग्राकृति को देखा तो उसे ऐसा अनुभव हुन्ना कि वह वालक वस्तुतः राजा बनाये जाने के योग्य है। बालक के दूद ग्रान्मविज्वास ग्रौर सहज निर्भय स्वभाव से चाएाक्य वड़ा प्रभावित हुगा। उसके कुल-शील ग्रौर माता-पिता के सम्वन्ध में परिचय प्राप्त करने की इच्छा से चाराक्य ने एक वालक से पूछा – "यह वालक-राजा किसका पुत्र है ?"

यनेक वालकों ने एक साथ उत्तर दिया – ''महाराज ! यह एक संन्यासीजी महाराज का दत्तक पुत्र है। इसका नाम चन्द्रगुप्त है। जिस समय यह गभें 💐 था उस समय इसकी माता को यह तीव चाह हुई कि वह चन्द्रमा को पी जाये। उसकी चाह पूरी न होने के कारए। माता झौर गर्भ दोनों ही दिन-प्रतिदिन क्षीए होते चले गये । इसके नाता ने अपना दुःख उन संन्यासीजी महाराज के समझ प्रकट किया। संन्यासीजी ने इस शर्त पर इसकी माता की चन्द्रपान की इच्छा पूर्श करने का विश्वास दिलाया कि जिस पुत्र को यह जन्म दे उसे बड़ा होने पर उन्हें दे दिया जाय । इसके नाना ने संन्योसीजी की वह गर्त स्वीकार कर ली और उन महात्मा ने इसकी माता को न मालूम किस विद्या के प्रभाव से चां**द** पिला ही दिया। इसकी माता की लन्द्रमा को पीने की इच्छा पूर्ए होने से वह् पूरी तरह स्वस्थ हो गई ग्रौर उसने समय पर इस बालक को जन्म दिया । इसकी माता द्वारा चन्द्रमा के पिये जाने के कारएा इस बालक की रक्षा हुई इसलिये इसके नाना-नानी ने इसका नाम चन्द्रगुप्त रखा। "महाराज ! यह बड़ा बहादुर तथा बहुत ही ग्रच्छा लड़का है पर क्या करें एक न एक दिन वे संन्यासीजी महाराज यायेंगे और इसको अपने साथ ले जायेंगे। हमारा यह प्यारा घोर ग्रच्छा राजा एक दिन हम लोगों को छोड़ कर चला जायगा इस बात का ह**में** बड़ा दुःख है।"

चाराक्य ने चन्द्रगुप्त के मुख और मस्तक पर दुलार से हाथ फैरते हुए कहा -- ''मेरे बच्चे !'' में ही तो वह सन्यासी हूं। मेरे साथ चलो, में तुम्हें राजा बना दूगा।''

महत्वाकांक्षी बालक चन्द्रगुप्त ने तत्काल चांग्राक्य के वामहस्त की कनिष्ठिका पकड़ ली ग्रीर वह ग्राशा के प्रनन्त नीलगगन में अपने भावी साम्राज्य के सुन्दर-सुनहले चित्र बनाता हुग्रा चाग्राक्य के साथ हो लिया। ग्रब तो वह राजा बन कर ही ग्रपने नाना-नानी, माता-पिता ग्रीर बाल-सखाग्रों से मिलेगा इस प्रकार का मन ही मन दढ़ निश्चय कर चुकने के कारएग बालक चन्द्रगुप्त वे अपने साथी बालकों ग्रीर ग्रपने ग्राम की ग्रोर मुड़ कर भी नहीं देखा। ग्रपवे स्वप्नों को माकार करने वाले उस स्वरिंग सुयोग में कहीं किसी प्रकार का विच्य उपस्थित नहीं हो जाय, इस ग्राशंका से चाएाक्य ने बालक के माता-पिता ग्रादि ग्रभभावकों को जिना पूछे ही उस गांव से ग्रनिश्चित स्थान के लिये तत्काल प्रस्थान कर दिया। वालक चन्द्रगुप्त को चाएावय ग्रपने साथ बिना उसके ग्रभिभावकों को पूछे ले गया, इस घटना के उल्लेख के तत्काल पश्चात् ही ग्राचार्य हेमचन्द्र ने ग्रपने परिशिष्ट पर्व में नन्द के साथ चाएाक्य के संघर्षरत हो जाने का उल्लेख करते हुए बताया है कि चाएाक्य ने धातुविज्ञान के माघ्यम से उपाजित स्वर्ण से एक सेना संगठित की ग्रौर चन्द्रगुप्त ने उस सेना के साथ पाटलीपुत्र यर ग्राफ्रमएा कर दिया। परिशिष्ट पर्व में किया गया यह उल्लेख नितांत ग्रसंगत श्रौर ग्रव्यवहार्य प्रतीत होता है। बालक्रीड़ाग्रों में निरत एक ग्रामीएा बालक को बिना किसी प्रकार को सैनिक शिक्षा दिये सहसा सेनापति बना कर उस समय के भारतवर्षकी सबसे शक्तिशाली राज्यसत्ता के विरुद्ध सैनिक ग्रभियान करने के लिये कोंक देने जैसी ग्रदूरदर्शिता चाएाक्य जैसा उच्चकोटि का राजनीतिज्ञ ग्रौर दूरदर्शी कूटनीतिज्ञ नहीं कर सकता। विस्तारभय ग्रंथवा ग्रन्थ किन्हीं कारएों से ग्राचार्य हेमचन्द्र ने इन दोनों घटनाग्रों के मध्यवर्ती काल में चाएाक्य द्वारा चन्द्रगुप्त को एक कुशल सेनानी ग्रौर सुयोग्य शासक बनाने के लिये उसे समुचित शिक्षा दिलाने का उल्लेख नहीं किया है।

चाग्गुक्य ने जिस कार्य को निस्पन्न करने का बीड़ा उठाया था वह वस्तुतःबड़ा गुरुतर भौर दुस्साध्य कार्य था । चाराक्य के कार्य का भूल्यांकन करने पर स्प्रप्ट-रूपेएा यह विदित हो जायगा कि केवल अपने अपमान के प्रतिकार के लिये बदले की भावना से प्रेरित हो कर ही उसने इतना बड़ा संघर्ष नहीं किया था । वस्तुतः इस महान् संघर्षं के पीछे उसके अन्तर में ग्रनेक उद्देश्य थे। तात्कालिक देशव्यापी विघटनकारी प्रवृत्तियों ने उसके मानस में तीव्र ग्रसतोष को जन्म दिया । करभार से दबी हुई भौर कुशासन से प्रपीड़ित जनता को वह एक सार्वभौम सत्तासम्पन्न संशक्त सुंशासन देना चाहता था। हो सकता है कि नन्द के राजप्रासाद में हुए मपमान ने उसके मन्तर में छूपे उन विचारों को प्रचण्ड रूप दे कर उसे राज्य-कास्ति के लिये तीव्रतम प्रेरएगा दी हो । मजस श्रम, शक्ति, शौर्य, साहस श्रीर मेमा से भी कष्टसाध्य इस महान् कार्य का श्रीगणेश करने से पहले महान् कूटनीतिज्ञ चासाबय ने चन्द्रगुप्त को किसी न किसी म्रादर्श विद्यालय में उच्चशिक्षा मंबरयमेव दिलाई होगी, यह तो निश्चित रूप से मानना ही पड़ेगा। उस समय भारतवर्षं में दों महान् विख्वविद्यालय थे, एक तो तक्षशिला का भौर दूसरा नालन्दा का । नन्द के नाक के नीचे रहे हुए नालन्दा विश्वविद्यालय में चन्द्रगुप्त को क्रिक्षा दिलाने का सतरा मोल न से कर जाएग्य ने मनम्यमेव तक्षशिला निभव-विदासय में उसके लिये लिसा की व्यवस्था की होगी, यह अनुमान युक्ति संगत ठहराया जा सकता है।

जातक कवामों से पता वसता है कि तक्षणिला विश्वविद्यालय में राजकुमारों के लिये उच्चकोटि के सैनिक प्रशिक्षण की समुचित व्यवस्था थी, जिसमें सिद्धान्त तथा व्यवहार के साथ-साथ जातक के ग्रब्दों में 'इस्सस्य सिप्प' मर्वात् धनुविद्या एवं 'हत्यिसुत्त' हावियों से सम्बन्ध रखने वासी विद्या भादि की शिक्षा दी जाती थी। विश्वविद्यालय के प्रतिरिक्तवहां एक शिक्षाशास्त्री द्वारा स्वतन्त्र-रूप से भी राजकुमारों को इस प्रकार का सैनिक प्रशिक्षरण दिये जाने का जातक कथाप्रों में विवरण उपसब्ध होता है। नालन्दा विश्वविद्यालय की सैनिक एकेटेमी में १०१ राजकुमार ध्रौर स्वतन्त्र प्राध्यापक की शिक्षएशाला में १०३ राजकुमार उच्च सैनिक प्रशिक्षरण प्राप्त करते रहते थे इस प्रकार का उरलेख जातकों में है।

चाएाक्य के समान उस समय के चोटी के बिढ्रान् के लिये चन्द्रगुप्त को उपरिवर्णित दोनों शिक्षण संस्थाओं में से किसी एक में प्रवेश दिला कर उच्च सैनिक प्रशिक्षण दिलवाना कोई कठिन कार्य नहीं था। ऐसी दशा में यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि चाएाक्य को मयूरपालकों के ग्राम में ज्यों ही प्रतिभाशाली बा क चन्द्रगुप्त मिला, त्यों ही वह उसे ले कर सीधा नालन्दा पहुंचा मौर वहां उसने उसकी शिक्षा के लिये समुचित व्यवस्था की। हमारे इस मनुमान को ईसा ी दूसरी शताब्दी में हुए पाश्चात्य लेखक जस्टिन ढारा लिखित 'एपिटोम' (सारसंग्रह) के उस विवरण से बल मिलता है, जिसमें यह बताया गया है कि तत्कालीन यूनानियों के शासन का तख्ता उलट देने के लिये सैंडोकोट्टस (चन्द्रगुप्त) ने डाकुमों का दल एक पित कर के भारतवासियों को भड़काया। इसके कुछ समय पश्चात् जव वह सिकन्दर के सेनापतियों से लड़ने जा रहा था तो एक विशालकाय जयली हाथी ने उसकी पालतू हाथी की तरह मपनी पीठ पर बैठा लिया। वह हाथी युद्ध में चन्द्रगुप्त का पथप्रदर्शक बन गया और उराक्षेत्र में सवा बहत भागे-प्रागे रहा।<sup>1</sup>

of servitude had been shaken off from its neak, had put his prefects to death. Sandrocottus had been the leader, who achieved their freedom, but after his victory he had forfeited by his tyranny, all little to the name of liberator ; for having ascended the throne, he oppressed with servitude the very people whom he had emancipated from foreign thraidom. He was born in humble life, but was prompted to aspire to royalty by an omen, significant of an august destiny. For, when by insolent behaviour he had offended king Nandrus, and was ordered by that king to be put to death, he had sought safety by a speedy flight. When he lay down, overcome with fatigue and had fallen into a deep sleep, a lion of enormous size, approaching the slumberer, liked with its tongue, the sweat, which oozed profusely from his body, and when he awoke, quietly took its departure. It was this prodigy, which first inspired him, with the hope of winning the throne, and so having collected a band of robbers, he instigated the Indians to overthrow the existing government. When he was there, after preparing to attack. Alexander's prefects, a wild elephant of monstrous size approached him and kneeling submissively like tame elephane, received him on to its neck and fought vigorously in front of the army. Sandrocottus having thus won the throne, was reigning over India when Seluccus was laying the foundation of his future greatness. Seleucus having made a treaty with him and otherwise settled his affairs in the cast, returned home to prosecute the war with Antigonous.

-- From Proved Tr. 2014. 4 : as translated by Mr. Creadle, Principal, Hultzsch, Corp. Inser. Indic. Pt. 1. Pref xxxiii. ईसा की दूसरी शती में हुए विदेशी विद्वान जस्टिन ने सिकन्दर के अधि-कारियों द्वारा तथा भेगस्थनीज द्वारा लिखे गये संस्मरएगें के आधार पर अपने "सारसंग्रह" में ये पंक्तियां लिखीं । इनसे हम निम्नलिखित निष्कर्ष पर पहुंचते हैं –

सिकन्दर ने एक वड़ी सेना के साथ यूनान से लेकर भारत की पश्चिमोत्तर सीमा तक के देशों को विजित करने के पश्चात् ईसा पूर्व ४२७ में भारत पर **प्रा**क्रमरण किया । ग्रनेक बड़ी-बड़ी राज्यसत्ताओं को पदंदलित एवं पराजित कर देने के कारएा सिकन्दर की सेना का मनोबल बढा हुन्रा था । नवीनतम शस्त्रा-स्त्रों से सुसज्जित सिकन्दर की शक्तिशाली विशाल सेना के समक्ष भारत के पश्चिमोत्तर सीमावर्ती छोटे-छोटे राज्यों तथा गएाराज्यों की सेनाएं कड़े संघर्ष के पश्चात् एक के बाद एक पराजित होती ही गईं। इस दयनीय स्थिति को देखकर देश के म्रावाल वृद्ध के म्रन्तर्मन में उत्पन्न हुए क्षोभ ने प्रत्येक भारतवासी को म्रपनी मातृभूमि की रक्षा के लिये कुछ न कुछ कर गुजरने की प्रेरणा दी । प्रबुद्ध बुद्धिजीवियों ने विदेशी शक्ति से लोहा लेने के लिये जनमानस को उभारा । नव-युवक अपने देश की स्वतन्त्रता के लिये प्रागाहति देने को तत्पर हुए । चागवय जैसे कूटनीतिज्ञ और रएगनीति विशारदों की निंगाह तक्षशिला में "उच्च सैनिक प्रशिक्षरण प्राप्त करने वाले शिक्षायियों की स्रोर गईं स्रोर उनमें से सुयोग्य युवकों का चयन कर उनके ढारा युवावर्ग को ग्रावश्यक सैनिक प्रशिक्षरण दिलवायाँ तथा इस प्रकार तक्षशिला की सैनिक एकेडमी से शिक्षा प्राप्त स्नातकों के सेनापतिस्व में तत्काल खड़ी की गई सैनिक टुकड़ियों में से कुछ को विदेशी शासन की समाप्ति के लिये युद्ध के मैदानों में भेजकर तथा कुछ को गुंरिल्ला युद्ध से झत्रु की सक्ति क्षीए। करने का कार्य सौंप कर सामूहिक विद्रोह का फण्डा फहराया गया। चन्द्रगुप्त जैसा महत्वाकांक्षी युवक, जो उस समय तक तक्षशिला में पर्याप्त सैनिक प्रशिक्षरा प्राप्त कर चुका था, देश पर आई हुई संकट की घड़ियों में चुपचाप नहीं बैठ सकता था। अतः चन्द्रगुप्त ने भी एक सैनिक टुकड़ी का सेनापतित्व करते हुए सिकन्दर की सेना के सम्मूख डटकर लोहा लिया ।

एक विदेशो लेखक, तूफान की तरह निरन्तर मागे बढ़ती हुई म्रयने देश की बहादुर सेना की राह में डटकर उसकी प्रगति को रोकने वाले भारतीय सेनापति के लिये यह लिखे कि – चन्द्रगुप्त ने डाकुग्रों का दल एकत्रित करके भारतवासियों को भड़काया – तो इसके लिये उसे दोष नहीं दिया जा सकता। संसार का इतिहास साक्षी है कि भपनी मातृभूमि की रक्षा के लिये प्राणाहुति देने वाले रखबांकुरे देशभक्तों को माततायी सदा से ही चोर, डाकू, लुटेरे, गुण्डे भादि सम्बोचनों से सम्बोधित करते माये हैं।

भपने समय के मप्रतिम कूटनीतिश भौर राजनीति-विशारद चाएक्व के दूरदर्शितापूर्ए निर्देशन में साहसी मवयुवक चन्द्रगुप्त ने प्रपनी मातृभूमि भारत को विदेशी यूनानियों की दासता से उन्मुक्त कराने का बीड़ा उठाया श्रौर प्रद्भुत धैर्य, साहस एवं पराक्रम से उसने यूनानियों को भारत<del>वर्ष की</del> सीमाग्नों से बाहर खदेडूने में सफलता प्राप्त की । चन्द्रगुप्त उस राजनैतिक विष्लव के समय न तो किमी राज्य का जासक ही था और न उसके पास कोई नियमित सेना ही थी। उसने देश की ग्रान-वान पर मर मिटने की साध रखने वाले युवकों को संगठित कर इस ग्रति दुष्कर कार्य को सम्भव बनाया।

अपने देश में विदेशी शासन का ग्रन्त करने के पश्चात् चन्द्रगुप्त ने ग्रपने अभिभावक <mark>अथवा भाग्यविधाता चा</mark>राक्य के स्नादेशानूसार पाटलिपुत्र प<sup>र</sup> अधिकार करने हेतु ग्रनवरत परिश्रम द्वारा एक शक्तिशाली ँसेना का संगठन किया । यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि मगध जैसे उस समय के सर्वाधिक शक्तिशाली राज्य की मुसंगठित सेनाम्रों से लोहा लेने के लिये एक सशक्त सेना तैयार करने में चन्द्रगुप्त ग्रीर चारगक्य को पर्याप्त समय लगा होगा। पर्याप्त शक्तिशाली सेन के संगठित हो जाने और सभी प्रकार की सैनिक तैयारियां सम्पन्न हो जाने ५ र चाराक्य ने चन्द्रगुप्त को पाटलिपुत्र पर प्रबल वेग के साथ आकमण करने का आदेश दिया। चन्द्रगुप्त ने चारणक्य के आदेश का पालन करते हुए तत्काल अपनी सेना के साथ पाटलिपुत्र की ग्रोर रएप्रयाग किया। भारत पर विदेशी ग्राकमएा के समय से ही धननन्द सावधान हो चुका था । कहीं मिकन्दर उसके राज्य पर भी आक्रमुरान कर दे, इस आशंका से उसने अपनी फौजों को सुसंगठित कर रखा था । चन्द्रगुप्त द्वारा किये जाने वाले इस अप्रत्याशित म्राकमरण की सूचना मिलते ही धननन्द अपनी विश्वाल वाहिनी के साथ चन्द्रगुप्त से युद्ध करने के लिये युद्धस्थल में ग्रा डटा । इस सैनिक अभियान में चाएक्य भी चन्द्रगुप्त के साथ था। दोनों सेनाएं बड़ी वीरता के साथ लड़ीं किन्तु मगध की सुसंगठित श्रीर विशाल सेना के सम्मुख चन्द्रगुप्त की सेना के पैर उखड़ गये। चन्द्रगुप्त की सेना में भगदड़ मचते ही धननन्द की सेना ने द्विगुसित देग से उस पर प्रबल ग्राकमएा किया । परिएाम यह हुग्रा कि चन्द्रगुप्त की सेना के सिपाही बहुत वड़ी संख्या में मगध, की सेना द्वाराँ मौत के घाट उतार दिये गये और अन्ततोगत्वा चन्द्रगुप्त और चाएाक्य को ग्रपने प्राएगों की रक्षा के लिये युद्धस्थल छोड़ कर भागना पडा । धननन्द के झादेश से मगध के सैनिकों द्वारा चन्द्रगुप्त और चारगत्रय का पीछा किया गया। उस संकटापन्न भयानक स्थिति में भी प्रत्युत्पन्नमती चाएाक्य ने चन्द्रगुप्त एवं स्वयं के प्राणों की बड़ी ही दक्षता से रक्षा की ।

धननन्द ने ग्रपने राज्य में धोष एा करवा दी कि जो कोई व्यक्ति चन्द्रगुप्त एवं चाएाक्य को जीवित ग्रथवा मृत ग्रवस्था में उसके समक्ष प्रस्तुत करेगा उसे बहुत बड़ा पारितोषिक तथा राजकीय सम्मान दिया जायगा। ऐसी स्थिति में चाएाक्य ग्रौर चन्द्रगुप्त के लिये पग-पग पर प्राएगों का संकट था। उघर मगध का समस्त गुप्तचर विभाग एवं सैन्य संगठन चाएाक्य एवं चन्द्रगुप्त को पकड़ने के लिये धननन्द के समस्त साम्राज्य में सक्रिय था पर चतुर चाएाक्य चन्द्रगुप्त को साथ लिये विकट वनों, दुर्लघ्य पर्वतों ग्रौर वेगवती नदियों को छद्मवेष में पार करता चला जा रहा था।

## ग्रामी ए महिला से चा एक्य को शिक्षा

नन्दवंश को समाप्त करने की अपनी प्रतिज्ञा को पूर्ण करने हेनु जीवित रहने का टढ़ संकल्प हृदय में छुपाये हुए चाएाक्य एक रात्रि में विश्वाम के लिये चन्द्रगुप्त के साथ एक एकांत भौंपड़ी में ठहरा। उस वृद्ध महिला ने एक थाली में गरम-गरम राव डाल कर अपने वालकों के सम्मुख रख दी। उन बालकों में से एक ने राव खाने के लिये थाली के बीच में हाथ डाला और हाथ जल जाने के कारएा कराह उठा। उस वृद्धा ने खीभ भरा उपालम्भ देते हुए उस बालक मे कहा - "मेरे बच्चे! तू भी चाएाक्य की तरह नितांत मूढ़ ही नजर आता है।"

वृद्धा की वात सुन कर आंगलय चौंक उठा । उसने वृद्धा से पूछा – ''चांगल्य ने ऐसी कौनसी मूर्खता की है, जिसके कारगा तुम इस वालक को उसके समान मूर्ख बता रही हो ?''

वृद्धा ने उत्तर दिया – "पान्थ ! जिस प्रकार चाएावय ने मगध के सीमावर्ती क्षेत्रों को विजित किये बिना सहसा विशाल साम्राज्य के मध्यभाग में स्थित पाटलीपुत्र नगर पर ग्राक्रमए। कर के भयंकर पराजय के साथ प्राएं।संकट मोल लेने की मूर्खता की उसी प्रकार यह मूर्ख बालक भी थाली के किनारों के ग्रास-पास की राब न खा कर गरमागरम राब के बीच में हाथ डाल कर ग्रपना हाथ जला चुका है।"

चाएाक्य ने उस ग्रामीए। वृद्धा द्वारा दिये गये ताने से शिक्षा ग्रहरए की । भन ही मन वृद्धा का उपकार मानते हुए उसने रात भर जागते रह कर ग्रपना भावी कार्यक्रम निर्धारित किया ग्रौर सूर्योदय से पूर्व ही ग्रज्ञात स्थान के लिये वहां से प्रस्थान कर दिया ।

अपने बुद्धि-कोशल से चारग्रक्य ने चन्द्रगुप्त की थ्रोर सरपट दौड़ से थ्राते हुए नन्द के घुड़ सवारों को मौत के घाट उतार कर यपने तथा चन्द्रगुप्त के प्रागाों की रक्षा की । अनेक संकटों का सामना करने के पश्चात् चारगक्य चन्द्रगुप्त के साथ मगध की सीमाओं से सकुशल बाहर निकलने में सफल हुआ। निरापद स्थान पर पहुंचने के पश्चात् चारगक्य ने पुनः सैन्य-संगठन का कार्य प्रारम्भ किया। ग्रव की बार चारगक्य ने हिमालय की तलहटी के राजा पर्वतक के साथ मित्रता की भौर उसे नन्द का श्राधा राज्य देने का विश्वास दिला कर धननन्द के राज्य पर माकमरण करने के लिये राजी कर लिया। कुछ ही समय में चन्द्रगुप्त ने भी एक सगक्त सेना सुगठित कर ली। चाराक्य के निद्देश के भनुसार चन्द्रगुप्त गी एक सगक्त सेना सुगठित कर ली। चाराक्य के निर्देश के भनुसार चन्द्रगुप्त श्रीर प्रवंतक की सेनाओं ने सम्मिलित रूप से मगध राज्य पर माकमरण किया भौर मगध के एक के पश्चात् दूसरे सीमावर्ती क्षेत्रों एवं नगरों पर भाषकार करते हुए भन्ततो-गत्वा पाटलिपुत्र पर आक्रमण कर दिया। चाराक्य की इस नवीन ररगनीति के कारण इस बार के युद्ध में शीघ्र ही मगध का बहुत बड़ा भाग भन्द्रगुप्त तथा पर्वतक के अधिकार में आ जाने के काररण घन जन रसद म्रादि की इंग्रिट म चन्द्रगुप्त और पर्वतक की सम्मिलित सैन्य शक्ति धननन्द के लिये मजेय बन गई । मन्ततोगत्वा नुमुल युद्ध के पश्चात् मगध की सेना युद्धस्थल छोड़ कर भाग खड़ी हुई । पाटलोपुत्र का पतन होते ही चन्द्रगुप्त ने धननन्द को जीवितावस्था में पकड़ लिया । इस सैनिक ग्रभियान की सफलता का सारा श्रेय चारणक्य को दिया जा सकता है, जिसकी गूढ़ कूटनीतिक चालों के कारगए चन्द्रगुप्त और पर्वतक की सेनायों को निरन्तर सफलताएं प्राप्त होती रहीं ।

## नन्दर्वश का अन्त : मौर्यवंश का सम्युदय

चन्द्रगुप्त ने ग्रपने गुरु चारगक्य के समक्ष बन्दी-वेष में घननन्द को उपस्थित किया। धननन्द ने चारगक्य के सम्मुख प्राराभिक्षा मांगते हुए कहा कि वह ग्रव एकान्त में धर्म-साधना करना चाहता है। चारगक्य ने धननन्द की प्रार्थना को स्वीकार करते हुए कहा कि वह ग्रपनी दोनों रानियों, एक पुत्री श्रौर यथेप्सित धन-सम्पत्ति के साथ एक रथ में बैठ कर जहां चाहे वहां जा सकता है।

चाएग्स्य के प्रादेशानुसार धननन्द ने अपनी दोनों परिनयों और एक पुत्री को रथ में बिठाया और जीवनयापन योग्य पर्याप्त सम्पत्ति से कर रथारूढ हो रथ को हांक दिया। जिस समय नन्द ने ग्रपने रथ को हांका दैवयोग से उसी समय चन्द्रगुप्त का रथ उसके सामने की ग्रोर से आया। रथारूढ़ तेजस्वी युवक चन्द्रगुप्त पर हष्टि पड़ते ही धननन्द की राजकुमारी अपना समस्त भान-कुल-कान मादि विंस्मृत कर बैठी। जिस प्रकार चकोरी चन्द्र की ग्रोर विस्फारित नेत्रों से देखती रहती है उसी प्रकार धननन्द की कन्या ग्रपनी सुध-बुध धूले ग्रप्तक दृष्टि से चन्द्रगुप्त की ग्रोर निहारती ही रह गई ! ग्रनुभवी वृद्ध धननन्द से यह छुपा न रहा कि उसकी पुत्री चन्द्रगुप्त पर ग्रपना सर्वस्व न्यौछावर कर चुकी है। उसने रथ रोक कर ग्रपनी पुत्री से कहा – "वत्से ! क्षत्रिय कन्याग्रों के लिये स्वयंवर ही वर-चयन का श्रेष्ठ माध्यम माना गया है। तुम अपनी इच्छानुसार प्रसन्नता-पूर्वक चन्द्रगुप्त का वरएग करो। झब तुम मेरे रथ से उतर कर चन्द्रगुप्त के रथ पर श्रारूढ़ हो जान्नो और इस तरह मुक्ते तुम्हारे लिये सुयोग्य वर ढूंढने की चिन्ता से सदा के लिये मुक्त कर दो।"

अपने पिता की बात सुनते ही वह राजकन्या मन्त्रमुग्धा सी तत्काल धननन्द के रथ से उत्तर कर चन्द्रगुप्त के रथ पर चढ़ने लगी। चन्द्रगुप्त के रथ पर नन्दराज की कन्या द्वारा एक पैर ही रखा गया था कि उसके पहियों के ध ग्रारे चर्र-चर्र शब्द करते हुए तत्काल टूट गये।

यह देखते ही - "ग्ररे ! मेरे रथ पर यह महा ग्रमंगलकारिएगी कौन ग्राइट हो रही है, जिसके द्वारा रथ में एक पैर के रखने मात्र से मेरे रथ के ग्रारे टूट गये। यदि यह पूरी तरह से रथ में बैठ गई तो मेरे रथ का ही नहीं संभवतः मेरा स्वयं का अस्तित्व भी खतरे में पड़ जायगा" - यह कहते हुए चन्द्रगुप्त ने नन्ददुलारी को अपने रथ में बैठने से रोका। चारायय ने चन्द्रगुप्त को बीच में ही टोकते हुए कहा – "नहीं, नहीं चन्द्रगुप्त ! ऐसा न करो । तुम निस्संकोच होकर राजकुमारी को अपने रथ में बैठने दो । रथ के पहिये के ६ आरों के टूटने का यह तुम्हारे लिये और तुम्हारी भावी पीढ़ियों के लिये महान् शुभ शकुन है । तुम्हारी ९ पीढ़ियां अक्षुण्एारूप से राज्य करती रहेंगी ।"

''यथाज्ञापयति देव !'' कहते हुए चन्द्रगुप्त ने चाराक्य की म्राज्ञा को शिरोधार्य किया ग्रौर धननन्द की राजपूत्री को ग्रपने रथ में बिठा लिया ।

तदनन्तर चन्द्रगुप्त ग्रोर राजा पर्वतक ने घननन्द की अतुल धन-सम्पत्ति का परस्पर विभाजन करना प्रारम्भ किया ।

धननन्द की सम्पत्ति का बंटवारा करते समय धननन्द के रनिवास की एक ग्रद्भुत रूप – लावण्यसम्पन्न कन्या चन्द्रगुप्त और पर्वतक के समक्ष प्रस्तुत की गई। राजा पर्वतक उस कन्या को देखते ही उस पर मुग्ध हो गया। वह कन्यारत्न किसके पास रहे, इस प्रकार का प्रश्न उठने से पहले ही दूरदर्शी चाराक्य ने कहा – "चन्द्रगुप्त ! धननन्द की राजपुत्री तुम्हारा वररण कर चुकी है, अब यह ग्रनुपम सुन्दरी कन्या महाराज पर्वतक की पत्नी बने, यही न्यायसंगत है।"

चन्द्रज़ुप्त ने विना किसी प्रकार की नन्नो-नच्च के अपने गुरु की आज्ञा को शिरोधार्यं कर लिया। महार्घ्यं वस्तुओं का बंटवारा होते ही पर्वतक की इच्छानूसार उस रूपवती कन्या के साथ पर्वतक का विवाह बड़ी घूमधाम के साथ सम्पन्न किया जाने लगा । सुन्दर वस्त्राभूषणों से सुसज्जित वर-वध्न को हवन-वेदी के पास बिठाया गया और वर-वधू का परस्पर करप्रहुए। करवाने के पश्चात् विवाह की मांगलिक कियाएं की जाने लगीं। विवाह-वेदी की अग्नि के ताप से वर-त्म्रू के हाथों में स्वेद उत्पन्न हुआ। वधू के हाथ का स्वेद लगते ही पर्वतक पर ग्रति वेग से विष का प्रभाव होने लगा। वस्तुतः वह कन्या विषकन्या थी, जिसे धननन्द ने ग्रपनी राह के कांटों को गुप्त रूप से साफ करने हेतु ग्रनूपात से उत्तरोत्तर ग्रधिकाधिक विष खिला कर पाला-पोसा था। उस विषकन्या के स्वेद के प्रभाव से पर्वतक के समस्त अंगोपांग शिथिल होने लगे । उसके अन्तर में विषजन्य तीव्र जलन होने लगी । उसने करुएगपूर्एा याचनाभरे स्वर में चन्द्रगुप्त को सम्बोधित करते हुए कहा - "मित्र ! मुझे ऐसा प्रतीत हो रहा है मानो मुझे विष पिला दिया गया हो। मेरे कण्ठ प्रवरुद्ध हो रहे हैं। ग्रब मूभ में बोलने का भी साहस नहीं रहा है। मेरे प्रासा निकलने ही वाले हैं। कृपा कर मेरा शीघ्रतापूर्वक कृशल वैद्यों से उपचार करवाम्रो ।"

चन्द्रगुप्त को सहसा ऐसा अनुभव हुन्ना मानो उस पर अंनभ्र-वज्जपात हुग्रा हो । वह हड़बड़ा कर ग्रपने स्थान से उठा भौर – "कहां हैं मान्त्रिक ! कहां हैं वैद्य ! " कहता हुग्रा स्वयं द्वार की स्रोर भागा । चाएाक्य ने इस प्रकार हड़बड़ा कर दौड़ते हुए चन्द्रगुप्त को एकान्त में रोका ग्रौर उसके कान में कहने लगा – "चन्द्रगुप्त ! तुम महान भाग्यशाली हो, बिना उपचार के ही तुम्हारा प्राराहारी रोग स्वतः शान्त हो रहा है । पर्वतक को मृत्यु तुम्हारे लिये वरदान सिद्ध होगी । ग्रागे चल कर एक न एक दिन तुम्हें इस पर्वतक को मार डालने के लिये बड़ा प्रयास करना पड़ता । यह राजनीति का ग्रटल सिद्धान्त है कि ग्रपने ग्राधे राज्य के ग्रधिकारी को जो मारने में पहल नहीं करता वह एक न एक दिन स्वयं ही मृत्यु का ग्रास बन जाता है ! तुम्हें तो इसे एक न एक दिन मारना ही था ! ग्राज यह तुम्हारे द्वारा बिना किसी प्रकार का प्रयास किये ही स्वयं मर रहा है, तो इसे मरने दो । ग्रपने इस भाग्योदय को मोन धारएा कर चुपचाप देखते रहो ।"

ग्रपने भाग्यविधाता चाएानय की ग्राज्ञा का उल्लंधन करने का साहस चन्द्रगुप्त में नहीं था । अन्ततोगत्वा विषकन्या के विषाक्त प्राराहारी पसीने के प्रभाव से पर्वतक पंचत्व को प्राप्त हुग्रा ।

इस प्रकार वीर निर्वाण संवत् २१४ में जिस वर्ष कि स्राचार्य स्थूलभद्र का स्वर्गवास हुस्रा, उसी वर्ष नन्दवंश का ग्रन्त, पर्वतक का प्राणान्त और पाटलिपुत्र के विशाल साम्राज्य तथा पर्वतक के राज्य पर चन्द्रगुप्त मौर्य का राज्याभिषेक हुग्रा।

# चन्द्रगुप्त के राज्यारोह एा-काल के सम्बन्ध में मतमेद

चन्द्रगुप्त मौर्य ने चाराक्य की सहायता से वीर निर्वारा संवत् २१४ में नन्द राजवंश का अन्त कर पाटलिपुत्र के राज्यसिंहासन पर अधिकार किया, यह जैनों की प्राचीन काल से मान्यता चली आ रही है। इस मान्यता की पुष्टि जैन परम्परा के अति प्राचीन ग्रन्थ 'तित्थोगालियपइण्एा' के निम्नलिखित उल्लेख से होती हैं:-

> जं रयाँग कालगम्रो अरिहा तित्यंकरो महावीरो । तं रयगिमवंतीए म्रभिसित्तो पालम्रो राया ।। पालग रण्गो सट्ठी, पगपिरासयं वियागि एांदाणं । मुरियागामट्ठिसयं तीसा पुगा पूसमित्तागं ।।

ग्रयांत् जिस रात्रि में तीर्थंकर भगवान् महावीर ने निर्वाएा प्राप्त किया, उसी रात्रि में पालक राजा का ग्रवन्ती के राज्य सिंहासन पर ग्रभिषेक हुग्रा । पालक का ६० वर्ष तंक, तदनन्तर नन्दों का १४४ वर्ष तक, नन्दों के पश्चात् मौयों का १०६ वर्ष तक ग्रौर तदनन्तर पुष्यमित्र का ३० वर्ष तक राज्य रहा ।

कालान्तर में :--

एवं च श्री महावीर मुक्तेर्वर्षंशते गते । पंचपंचाशदधिके चन्द्रगुप्तोऽभवन्नृपः ।।३३९।।

ग्राचार्य हेमचन्द्र द्वारा ग्रपने परिशिष्ट पर्व में उल्लिखित इस श्लोक के ग्राधार पर दूसरी नवीन मान्यता प्रचलित हुई कि वीर नि० सं० १४४ में नन्द वंश का अन्त कर चन्द्रगुप्त मौर्य ने पाटलिपुत्र के राजसिंहासन पर प्रधिकार किया । पर तथ्यों की कसौटी पर कसे जाने के पश्चात् यह नवीन मान्यता खरी नहीं उतरी और इतिहास के विद्वानों ने स्पष्ट रूप से यह कह दिया कि हेमचन्द्रा-चार्य की गराना में प्रसावधानी से पालक के राज्य के ६० वर्ष छूट गये हैं।

श्राचार्य हेमचन्द्र द्वारा राजत्वकाल गएगना में हुई इस भूल के कारए भगवान् महावीर के निर्वाण काल में भी ६० वर्ष का अन्तर त्राता था अतः विद्वानों द्वारा इस सम्बन्ध में गहन खोज की गई श्रौर उस खोज के परिएाम-स्वरूप यह तथ्य विद्वानों के समक्ष ग्राया कि महाराजा कुमारपाल का कालें देते समय श्राचार्य हेमचन्द्र ने पालक के राज्यकाल के ६० वर्षों को कालगएगना में सम्मिलित कर लिया है। यथा :--

> ग्रस्मित्रिर्वाएगतो वर्षेशतान्यमय घोडश । नवषष्टिश्च यास्यन्ति, यदा तत्र पुरे तदा ॥४१॥ कुमारपालभूपालो चौलुक्यकुलचन्द्रमाः । भविष्यति महाबाहुः, प्रचण्डाखण्डशासनः ॥४६॥ [त्रिषष्टि शलाका पु० च०, पर्व १०, सर्ग १२]

आचार्य हेमचन्द्र के इस कथन के अनुसार कुमारपाल वी० नि० सं० १६६९ में हुआ और यह निविवाद रूप से माना जाता है कि राजा कुमारपाल ई० सन् ११४२-४३ में हुआ । इस प्रकार हेमचन्द्राचार्य ने भी महावीर निर्वाण-काल (वी० नि० सं० १६६९-११४२) ई० पूर्व ४२७ मान कर तित्योगालिय-पइण्णा में दी गई कालगणना को तथ्यपूर्ण माना है।

इस प्रकार के पुष्ट प्रमाणों के उपरास्त भी कुछ विद्वान् "पण पण सयं वियाणि गोंदाणें" इस गाथापद का यह असंगत अर्थ लगा कर कि वीर निर्वाण संवत् १४४ में नन्दवंश का अन्त हुआ – यह मान्यता अभिव्यक्त करते हैं कि चन्द्रगुप्त मौर्य वीर नि० सं० १४४ में राजसिंहासन पर आसीन हुआ।

चन्द्रगुप्त मौर्य ने वीर निर्वाहा संवत् २१४ में नग्द राज्यवंश का ग्रन्त कर राज्यारोहरण किया ग्रथवा वी० नि० सं० १४४ में, यह एक बहुत बड़ा ऐतिहासिक प्रश्न है। इससे न केवल जैन इतिहास पर ग्रपितु श्राज से लगभग २३०० वर्ष पहले के भारतवर्ष के इतिहास पर भी प्रभाव पड़ता है श्रतः यहां नन्द ग्रौर चन्द्रगुप्त मौर्य के समय की महत्वपूर्णा ऐतिहासिक घटनाग्रों का उल्लेख करना श्रावश्यक है।

ईसा पूर्व मई ३२७ से ईसा पूर्व मई ३२४ तक लगातार तीन वर्ष तक भारतवर्ष पर अलेक्जेण्डर का ब्राक्रमएा रहा । अलेक्जेण्डर द्वारा भारत में नियुक्त ब्रधिकारियों द्वारा लिखे गये युद्ध के संस्मरणों एवं विभिन्न ब्रन्य तथ्यों के क्राधार

Hemchandra must have omitted by oversight to count the period of 60 years of king Palaka after Mahaveera, [Epitome of Jainism Appendix A, P IV]

पर यूरोपीय लेखकों ने भारत पर अलेक्जेण्डर के आक्रमएकाल की घटनाओं के विवरए समय-समय पर अपनी कृतियों में दिये हैं। उनसे यह निविवाद रूपेए सिद्ध होता है कि सिकन्दर के आक्रमरण के समय चन्द्रगुप्त विदेशी आकान्ता से देश की रक्षार्थ लड़ा था और उस समय तक मगध पर नन्द का राज्य था। उन यूरोपीय लेखकों में से चार लेखकों की रचनाओं में से एतद्विषयक कुछ उद्धरए यहां प्रस्तुत किये जा रहे हैं:--

(१) ईसा से ३६ वर्ष पूर्व तक जीवित डिग्रोडोरस ने मेगस्थनीज की रचनाओं के ग्राधार पर लिखा है :-

''पोरस ने सिकन्दर को सूचना दी कि गंगादिराई का राजा (नन्द) बल्कुल दुश्चरित्र शासक है, जिसका कोई सम्मान नहीं करता ग्रौर उसे लोग नाई की संतान समभते हैं।''

(२) ईसा की पहली शताब्दी के यूरोपीय लेखक कटियस ने लिखा है :-

"पोरस (भारतीय राजा जिसे सिकन्दर ने भेलम की लड़ाई में पराजित किया और जो उस समय उस प्रदेश का सबसे महान् व्यक्ति था) ने सिकन्दर को बताया कि वर्तमान राजा (नन्द) न केवल ऐसा ग्रादमी है जिसकी मूलतः कोई प्रतिष्ठा नहीं थी बल्कि उसकी स्थिति नीचतम थी। उसका पिता वास्तव में नाई प्रतिष्ठा नहीं थी बल्कि उसकी स्थिति नीचतम थी। उसका पिता वास्तव में नाई था, जो चोरी छिपे रानी का प्रेमी बन गया और उसने छल से राजा का वध करवा दिया। फिर राजकुमारों के ग्रभिभावक के रूप में काम करने के बहाने उसने सारी सत्ता ग्रपने हाथ में कर ली और सारे ग्रल्पवयस्क राजकुमारों की हत्या करवा दी, उसके बाद उसके संतान हुई जो वर्तमान राजा है। जिससे उसकी प्रजा घुएगा करती है या उसे ग्रूद्र समभ्तती है।"

(३) लगभग ४५ से १२५ ई० सन् में हुए प्लूटार्क नामक लेखक ने ग्रपनी "लाइव्स" (जीवनियां) नामक रचना के ४७वें से ६७वें ग्रघ्यायों में सिकन्दर के जीवन की घटनाग्रों को देते हुए लिखा है :–

"सेंड्रोकोट्टस (चन्द्रगुप्त) जो उस समय नवयुवक ही था, स्वयं सिकन्दर से मिला था ग्रौर बाद में वह कहा करता था कि सिकन्दर बड़ी आसानी से पूरे देश पर (गंगादिराई तथा प्रासाई देश पर, जिस पर नन्द राजा का शासन था) ग्रधिकार कर सकता था क्योंकि वहां का राजा स्वभावतः दुष्ट था ग्रौर उसका जन्म नीच कुल में हुग्रा था ग्रौर इसीलिये उसकी प्रजा उसे घृएा तथा तिरस्कार की दृष्टि से देखती थी।"

(४) ईसा की दूसरी शती में हुए यूरोपीय लेखक जस्टिन की रचना "एपिटोम" (सारसंग्रह) का एतद्विषयक उद्धरएा ग्रविकल रूप से पहले दिया जा चुका है, जिसमें उसने स्पष्ट रूप से लिखा है कि चन्द्रगुप्त ने डाकुग्रों का दल संगठित कर के भारतवासियों में यूनानी शासन के विरुद्ध विद्रोह की द्राग भड़काई तथा वह युद्ध के मैदानों में एक जंगली हाथी पर सवार हो कर यूनानियों से लड़ता रहा । उसने यूनानी शासन को भारत से समाप्त कर दिया और वह स्वयं राजा बन बैठा ।

इस प्रकार ग्राज से कमशः दो हजार, १६ सौ, १० सौ ग्रौर १७ सौ वर्ष पूर्व हुए विदेशी लेखकों की कृतियों के उपरिउद्धृत उद्धरणों से यह पूर्णरूपेश स्पष्टतः सिद्ध होता है कि ईसा पूर्व ३२७ से ३२४ ग्रर्थात् वीर नि० सं० २०० से २०३ तक केवल चन्द्रगुप्त ही नहीं नन्द भी विद्यमान था ग्रौर गंगा दरिया तथा भारत के पूर्वी क्षेत्रों पर नन्द का शासन था।

विदेशी लेखकों की कृतियों में इन महत्वपूर्ण विवरणों के पश्चात और भी झनेक महत्वपूर्ण प्रमारा मिलते हैं, जिनमें चन्द्रगुप्त को भारत का सार्वभौम सत्तासम्पन्न शासक बताया गया है।

यह तो एक निविवाद तथ्य है कि सिकन्दर की मृत्यु के पश्चात् सिकन्दर के साम्राज्य का उसके सेनापतियों ने परस्पर बंटवारा किया ग्रोर उनमें संघर्ष बलता रहा। सिकन्दर के उन सेनापतियों में से सेल्यूकस ने सिकन्दर की मृत्यु के कुछ वर्ष पश्चात् ईरान तक ग्रपने राज्य का विस्तार किया। इसके पश्चात् सेल्यूकस भारत की ग्रोर बढ़ा ग्रौर सिकन्दर द्वारा विजित भारतीय प्रदेशों पर पुनः ग्रपना ग्राधिपत्य स्थापित करने का प्रयास करने लगा। उसने ग्रनेक बार बड़ी शक्तिशाली सेना ले कर भारत के उत्तरपश्चिमी भाग पर ग्राक्रमरण किये, किन्तु उस समय तक चन्द्रगुप्त मौर्य भारत में एक शक्तिशाली राज्य की स्थापना कर चुका था, ग्रतः चन्द्रगुप्त मौर्य भारत में एक शक्तिशाली राज्य की स्थापना कर चुका था, ग्रतः चन्द्रगुप्त के समक्ष यूनानी सेना एक बार भी नहीं टिक सकी ग्रीर सेल्यूकस को भारत के विरुद्ध किये गये ग्रपने सभी सैनिक ग्रभियानों में हर वार पराजय का मुंह देखना पडा। चन्द्रगुप्त ने ई० पू० ३०४ में (नन्दवंश का ग्रन्त कर राजा बनने के = वर्ष पश्चात् वीर निर्वाह्या सं० २२३ में) सेल्यूकस को करारी हार दी जिसके परिएगामस्वरूप सेल्यूकस को चन्द्रगुप्त के साथ संधि करनी पडी। विदेशी लेखक प्लूटार्क ग्रपनी कृति "लाइब्स" के ४२वें ग्रध्याय में इस संधि का उल्लेख ग्रपने ढंग से इस प्रकार करता है :--

''इसके कुछ ही समय पश्चात् सेन्ड्रोकोट्टस ने जो उसी समय राजसिंहासन -पर बैठा था, सेल्यूकस को १०० हाथी भेंट किये स्रौर ६,००,००० की सेना ले कर सारे भारत को ग्रपने ग्रधीन कर लिया ।''

इन सब ऐतिहासिक घटनाम्रों के पर्यालोचन से यह तथ्य प्रकट होता है कि बोर निर्वारण संवत् २०० में जब सिकन्दर ने भारत पर म्राक्रमण किया तो उस समय देश की रक्षार्थ चन्द्रगुप्त ने यूनानियों से नि० सं० २०४-४ तक लोहा लिया। यूनानी णामन को भारत से समाप्त करने के पश्चात् चन्द्रगुप्त ने चाणक्य के तन्वावधान में शक्तिणाली सेना का संगठन करना प्रारम्भ किया। धननन्द जैसे शक्तिणाली राजा से युद्ध करने के लिये एक सशक्त सेना सुगठित करने में पर्याप्त समय लगा होगा। सैन्यसंगठन के पश्चात् चन्द्रगुप्त ने पाटलीपुत्र पर आक्रमण किया, पर उस प्रथम युद्ध में नन्द ने उसकी सेना को नष्ट कर दिया। अपनी भयंकर पराजय के पश्चात् चन्द्रगुप्त और चाएाक्य को जंगलों और पहाड़ों में छुप-छुप कर अपने प्राएगें की रक्षा करते हुए काफी समय तक इघर से उधर भटकना पड़ा। तत्रश्चात् चन्द्रगुप्त और चाएाक्य ने नये सिरे से पुनः सेना संगठित की। सैन्य संगठन के पश्चात् चाएाक्य ने राजा पर्वतक से मित्रता की भीर उसे नन्द के राज्य पर आक्रमएा करने को येन-केन-प्रकारेएा सहमत किया। पर्वतक की सहायता प्राप्त करने के पश्चात् चन्द्रगुप्त ने दूसरी बार नन्द पर आक्रमएा किया और इस युद्ध में चन्द्रगुप्त ने नन्द राजवंश का अन्त कर पाटलीपुत्र के राज्यसिंहासन पर अधिकार किया। इन सब अति दुष्कर का यों को सम्पन्न करने में चन्द्रगुप्त को निश्चित रूप से १० वर्ष अवश्य लगे होंगे।

इस प्रकार वीर निर्वाण संवत् २१४ में नन्दवंश के अन्त और मौर्थ साम्राज्य के प्रारम्भ के जो उल्लेख जैन वाङ्मय में उपलब्ध होते हैं, वे उपरिलिखित ऐतिहासिक सथ्यों की कसौटी पर शतप्रतिशत खरे उतरते हैं।

चन्द्रगुप्त ने बीर निर्वाण संवद् २१४ में नन्द राजवंश को समाप्त कर मौर्य राजवंश की स्थापना की; इस ऐतिहासिक तथ्य की पुष्टि अशोक के १३वें शिक्षालेख से भी होती है। झशोक के सभी भभिलेखों पर उसके राज्याभिषेक के पश्चाद बीते हुए वर्षों के मनुक्रम से तिथियां डाली गई हैं। उदाहरण के तौर पर झशोक के राज्याभिषेक के दो वर्ष पण्चात् लिखे गये अभिलेख पर दो, पांच वर्ष पश्चात् लिखे गये अभिलेख पर ४ झौर १३ वर्ष पश्चात् लिखे गये अभिलेख पर दो, पांच वर्ष देव की संस्था लिखी गई है। इस प्रकार अशोक के जिस अभिलेख पर जो संख्या लिखी गई है, बह उसके राज्याभिषेक के उसी संख्या वाले वर्ष में लिखा गया है।

धशोक के १३वें राज्यवर्ष में जो तेरहवां शिलालेख लिखा गया उसका भारतीय इतिहास में तिथिकम की ट्रष्टि से बहुत बड़ा महत्व है। इस १३वें तिसालेख में ग्रशोक ने यूनान के उन पांच सबसे ग्रधिक महत्वपूर्ण राजाओं का उल्लेख किया है, जिनके साथ ग्रशोक ने ग्रपने शिष्टमंडलों के माध्यम से मैत्रीपूर्ण सम्बन्ध स्थापित कर रखे थे। उन पांचों यूनानी राजाग्रों के नाम उनके इतिहास-सम्मत राज्यकाल के साथ यहां दिये जा रहे हैं:---

- ग्रांतियोक वैबिलोन तथा ईरान का राजा ऐंटियोकस, द्वितीय थियोस, २६१--२४६ ई० पू०
- तुरमय मिस्र का राजा तोलेमाइयस, द्वितीय फिलाडेल्फोस, २८४– २४७ ई० पू०
- इंतिकिनि मकदूनियां का राजा ऐंटिगोनस गोनाटस, २७७-२४०
   ई॰ पू॰
- ४. मक साइरीन का राजा मयस, ३००--२४० ई० पू० (बैलोख तथा गैयेर के मनुसार)

. प्रलिकसुन्दर – एपिरस का म्रलेक्जेण्डर, (ई० पू० २४४ तक जीवित) ।'

प्रशोक के राज्याभिषेक के समय के सम्बन्ध में इस ग्रन्थमाला के प्रथम भाग में बताया जा चुका है कि उसका राज्याभिषेक ई० पू० २६९ में हुझा । इस हिसाब से ग्रशोक का यह तेरहवां ग्रभिलेख ई० पूर्व २१६ में लिखा गया। ऊपर बताये हुए पांचों यूनानी राजा इस ग्रभिलेख के लेखन-समय में जीवित थे यह उनके सामने दी हुई तिथियों से स्पष्ट हो जाता है।

वीर निर्वास संवत् २१४ प्रयत् ई० पू० ३१२ में चन्द्रगुप्त ने नन्दवंश को समाप्त कर उसके राज्य पर ग्रघिकार किया। ३१२ ई० पूर्व चन्द्रगुप्त के राज्या-सीन होने के काल और २६१ ई० पू० ग्रशोक के राज्याभिषेक काल में ४३ वर्ष का अन्तर रहा। इसमें से १८ वर्ष चन्द्रगुप्त का और २५ वर्ष बिन्दुसार का मिसाकर कुल ४३ वर्ष का इन दोनों का शासनकाल हो गया।

इन सव प्रवल प्रमाणों से पूर्णरूपेण यह सिद्ध हो जाता है कि जैन मान्यतानुसार चन्द्रगुप्त ने वीर निर्वाण संवत् २१४ तदनुसार ई० पू० ३१२ में नन्द राजवंश को समाप्त कर पाटलोपुत्र में मौर्य राजवंश की स्थापना की ।

# मार्य स्पूलमंड का शिष्य-परिवार

ग्रार्य स्थूलभद्र का शिष्य-परिवार यों तो बड़ा विशाल था पर उन शिष्यों में ग्रतिशय प्रतिभासम्पन्न निम्नलिखित दो शिष्य थे :--

- १. बार्य महागिरी एलापत्यगोत्रीय श्रीर
- २. आयं सुहस्ती, वाशिष्ठगोत्रीय

# आयं महागिरि झौर झार्य सुहस्ती

भगवान महावीर के सातवें पट्टधर एवं ग्राठवें श्राचार्य स्थूलभद्र के पश्चात् ध्वें ग्राचार्य ग्रार्य महागिरि ग्रीर १०वें ग्राचार्य सुहस्ती हुए ।

# १. ग्रायं महागिरि

आर्यं महागिरि का गोत्र एलापत्य था। म्राप ३० वर्ष गृहस्य पर्यंव में रहे। म्रापकी सामान्य व्रतपर्याय ४० वर्ष, म्राचार्यकाल ३० वर्ष, सम्पूर्एं चारित पर्याय ७० वर्षं स्रौर पूर्एं स्रायु १०० वर्षं थी। वीर निर्वाएा सं० २४४ में म्रापका स्वर्गवत्स हुन्ना ।

# १०. म्रायं सुहस्ती

ग्रार्य सुहस्ती ३० वर्ष की ग्रवस्था में दीक्षित हुए । ग्रापकी सामान्य व्रतपर्थाय २४ वर्ष, ग्राचार्यकाल ४६ वर्ष, कुल चारित्रपर्याय ७० वर्ष ग्रौर पूर्ए प्रायु १०० वर्ष थी । ग्रापका सोत्र वाशिष्ठ था । वीर नि० सं० २९१ में ग्रापका स्वर्गगमन हुन्रा ।

े चम्द्रगुप्त मौर्य झौर उसका काल (डा. राघाकुमुद मुकर्जी), पृ० ७१-७२

#### गुहस्य जीवन

आर्य महागिरि और सुहस्तो के माता-पिता कौन थे और कहां के रहने बाले थे, एतद्विषयक कोई उल्लेख जैन साहित्य में उपलब्ध नहीं होता । इन दोनों के दीक्षित होने से पहले के जीवन का केवल इतना ही उल्लेख मिलता है कि इन दोनों को शैशवावस्था से ही आर्या यक्षा की देखरेख में रखा गया । इन दोनों का लालन-पालन-शिक्षरण आदि आर्या यक्षा के तत्वावधान में हुआ । कहा जाता है कि इसी की स्मृति के रूप में इन दोनों के नाम से पहले आर्य विशेषरण रखा गया पर यह संगत प्रतीत नहीं होता, क्योंकि "आर्य" इस विशेषरण का प्रयोग शास्त्रों में सुधर्मा और जम्बू के लिये भी प्रयुक्त किया गया है । इन दोनों ने कमशः ३०-३० वर्ष की वय में आचार्य स्थूलभद्र के पास श्रमसा-दीक्षा ग्रहरण की । आर्य महागिरि का जन्म वीर निर्वारण संवत् १४४ में और आर्य सुहस्ती का जन्म वीर निर्वारण संवत् १९१ में हुआ ।

#### भमरा-वीक्षा

ऊपर दिये गये इन दोनों ग्राचार्यों के जन्म, दीक्षा, ग्राचार्यकाल ग्रांर स्वर्गारोहण के ग्राँकड़ों के जनुसार आर्य महागिरि का दीक्षाकाल वी० नि० सं० १७४ और आर्य सुहस्ती का दीक्षाकाल वी० नि० सं० २२१ माना गया है। दुःषमा अ० संघस्तोत्रयंत्र के ज्रनुसार इन दोनों ग्राचार्यों की पूर्णायु सौ-सौ वर्ष मानी गई है तथा युगप्रधान पट्टावली में ग्राचार्य स्थूलभद्र के पश्चात् इन दोनों ग्राचार्य का ग्राचार्यकाल कमशः ३० ग्रीर ४६ वर्ष का माना गया है, इससे उपरिवर्णित काल की पुष्टि होती है।

जहां तक आर्य महागिरि का सम्बन्ध है, उपरोक्त कालगएना में किसी अकार की बाधा उपस्थित नहीं होती किन्तु ऊपर बताये हुए ग्रांकड़ों के प्रनुसार आर्य मुहस्ती की दीक्षा का काल वी० नि० सं० २२१ में आता है; उसमें सबसे बड़ी आपत्ति यह आती है कि आर्य मुहस्ती को आचार्य स्थूलभद्र का हस्तदीक्षित शिथ्य माना गया है और आचार्य स्थूलभद्र वीर नि० सं० २११ में ही स्वर्गवासी हो गये थे। ऐसी स्थिति में आचार्य स्थूलभद्र के पास वीर नि० सं० २२१ में उनके दीक्षित होने की बात संगत और सत्य नहीं बैठती। आचार्य स्थूलभद्र के स्वर्गगमनकाल को १० वर्ष आगे सरका कर इसकी संगति बैठाने का कुछ विद्वानों की ओर से प्रयास किया गया है पर इस प्रकार की पद्धति को प्रपनाने से तो अनेक महत्वपूर्ण ऐतिहासिक घटनाओं की प्रमाणिकता ही समाप्त हो जायगी। ऐसा प्रतीत होता है कि आर्य मुहस्ती २३ वर्ष की झ्रवस्था में दीक्षित हुए हों और किसी लिपिकार के प्रमाद से तैवीस के स्थान पर तीस की संख्या प्रचलित हो गई हो। तेवीस वर्ष की ग्रयस्था में इनके दीक्षित होने की बात को स्वीकार कर

(वीर निर्वाण सं० २१४ में झा० स्यूलमद्भ के स्वगंगभन के पत्रवात्) भज्ज महागिरि तीसं, भज्ज सुहत्यीण वरिस छायाला ।

[स्थविरावसी]

[श्रमण-दीक्षा

लेने से आचार्य स्थूलभद्र के पास बीठ नि० सं० २१४ -१४ में इनके दीक्षित होने की संगति भी बैठ जाती है श्रीर किसी महान् आचार्य के आयुष्य को इच्छानुसार कम या ज्यादा करने का प्रयास भी नहीं करना पड़ता । आर्य सुहस्ती तो शौशवावस्था से ही श्रमस्पोचित संस्कारों में ढाले गये थे । ऐसी स्थिति में उनकी शौपचारिक दीक्षा ७ वर्ष पहले हो श्रथवा पश्चात्, उससे उनके महान् संत जीवन में कोई उल्लेखनीय अंतर नहीं पड़ता ।

श्रमरए-जीवन

वीर निर्वाण सं० १७४ में दीक्षित होने के पण्चात् आर्य महागिरि ने प्रपने गुरु ग्राचार्य स्थूलभद्र की सेवा में रहते हुए दश पूर्वों का ज्ञान प्राप्त किया। ऐसा प्रतीत होता है कि कमश: ३० और अनुमानत: २३ वर्ष की अवस्था तक विदुषी आर्या यक्षा के सान्निध्य में रह कर उन दोनों ने निश्चित रूप से एकादशांगी का समीचीनरूपेएा अध्ययन कर लिया होगा। तदनन्तर दीक्षित होने के पश्चात् आर्य महागिरि ने शाचार्य स्थूलभद्र से १० पूर्वों का अध्ययन किया। आर्य सुहस्ती की दीक्षा के पश्चात् आचार्य स्थूलभद्र लगभग एक वर्ष तक जीवित रहे, ग्रत: उन्होंने आर्य सुहस्ती को पूर्वों का अध्यापन आर्य तक जीवित रहे, ग्रत: उन्होंने आर्य सुहस्ती को पूर्वों का अध्यापन आर्य महागिरि ने ही किया होगा। सम्भवतः यही एक बहुत बड़ा कारएा था कि आर्य सुहस्ती ने जीवन पर्यन्त आर्य महागिरि का अपने गुरु की तरह पूर्ण सम्मान किया।

इन दोनों महापुरुषों ने कमशः ४० और ३१ वर्ष के ग्रपने सामान्य व्रत-पर्याय के समय में कठोर तपक्ष्चरएा, निरतिचार विशुद्ध संयमपालन एवं स्थविर श्रमएों की सेवा शुश्रूषा के साथ-साथ ग्रनवरत ग्रम्यास ग्रौर पूर्एा निष्ठा के साय ज्ञानार्जन किया । ये दोनों महाश्रमएा दो वस्तु कम १० पूर्वों के पूर्एा ज्ञाता थे !

### ग्राचार्य-पद

वीर निर्वांश संवत् २१५ में ग्रपने स्वर्गगमन के समय ग्राचार्य स्थूलभद्र ने मपने इन दोनों सुयोग्य शिष्यों – ग्रार्य महागिरि ग्रौर ग्रार्य सुहस्ती – को ग्रपने उत्तराधिकारी के रूप में भगवान् महात्रीर के ग्राठवें पट्टधर-पद पर ग्राचार्य नियुक्त किया।

प्रायः कल्पसूत्र स्थविरावळी, परिशिष्ट पर्वं, विभिन्न पट्टावलियां झादि सभी उपलब्ध प्राचीन एवं ग्रर्वाचीन ग्रन्थों में ग्राचार्य स्थूलभद्र द्वारा ग्रार्य महा-गिरि ग्रौर सुहस्ती -- इन दोनों को साथ-साथ ग्राचार्य पद प्रदान किये जाने का उल्लेख किया गया है; पर यह वस्तुतः विचारणीय है। इसका कारण यह है कि ग्रार्य सुहस्ती ग्राचार्य स्थूलभद्र के पास दीक्षित होकर संभवतः एकादशांगी का ग्रम्यास भी पूर्ण नहीं कर पाये होंगे कि स्थूलभद्र स्वामी स्वर्गस्थ हो गये। आर्य सुहस्ती का पूर्व श्रुत का ग्रम्यास ग्रार्थ महागिरि के सान्निघ्य में उन्हीं की कृपा से पूर्ण हन्ना, जैसा कि परिशिष्ट पर्वकार ने स्वयं ग्रार्य सुहस्ती के

### भाचार्य-पद]

मुख से ग्रार्य महागिरि के लिये कहलवाया है – "ममैते गुरवः खलु" – 'ये मेरे गुरु हैं।' ऐसी स्थिति में वीर नि० सं० २१४ में स्वल्प दीक्षाकाल वाले ग्रार्य सुहस्ती को ग्राचार्य स्थूलभद्र द्वारा महागिरि के साथ ग्राचार्य पद पर नियुक्त किये जाने की बात पूर्ए संगत प्रतीत नहीं होती।

इन सब तथ्यों के संदर्भ में विचार करने पर ऐसा प्रतीत होता है कि इन दोनों को एक साथ ग्राचार्यपद पर नियुक्त किये जाने के उल्लेख के पीछे कोई न कोई विशिष्ट स्थिति ग्रथवा कारएा ग्रवश्य होना चाहिए ।

एतद्विषयक सभी तथ्यों के सम्यक् पर्यालोचन से यह अधिक संभव प्रतीत होता है कि ग्रार्थ महागिरि को अपना उत्तराधिकारी नियृक्त करते समय आचार्य स्थूलभद ने अपने विशिष्ट ज्ञान से ग्रार्थ सुहस्ती को शासन संचालन में विशेष कुशल एवं प्रतिभाशाली समफ्रकर ग्रार्थ सुहस्ती को कालाग्तर में आचार्यपद प्रदान करने का उन्हें (महागिरि को) आदेश दिया हो । संभवतः इसी तथ्य को लक्ष्य में रखकर ग्रार्थ महागिरि और ग्रार्थ सुहस्ती – इन दोनों की शिष्य-परम्पराग्रों का गुरु-परम्परा के रूप में स्थूलभद्रस्वामी के साथ सीधा सम्बन्ध जोड़ने की दृष्टि से इन दोनों को एक साथ ग्राचार्य स्थूलभद्र का पट्टधर बताया गया हो ।

इसके ग्रतिरिक्त दूसरी स्थिति यह भी हो सकती है कि विशिष्ट श्रुतभर और शिष्यसम्पदा सम्पन्न होने पर भी इन दोनों ग्राचार्यों की साधु परम्पराएं वात्सल्य भाव से एक ही व्यवस्था में रहीं हों और वीर नि० सं० २१४ से २४४ तक जब कि ग्रार्य महागिरि युगप्रधान ग्राचार्य रहे, उस काल में भी पीछे चल कर प्रार्थ महागिरि ने वाचना के ग्रतिरिक्त व्यवस्थाकार्य ग्रायें सुहस्ती को संभला रखा हो । संभव है इस कारएा से भी ग्रार्थ सुहस्ती को ग्रार्थ महागिरि के साथ श्राचार्यपद पर नियुक्त किये जाने का उल्लेख किया गया हो ।

जैसा कि पहले बताया जा चुका है, प्रायः सभी ग्रन्थों में ग्राचार्य स्थूलभद्र के पश्चात ग्राचार्य महागिरि ग्रौर ग्रार्य सुहस्ती के ग्राचार्य होने का स्पष्ट उल्लेस मिलता है तथापि यह देख कर बड़ा आश्चर्य होता है कि चूर्णिकार जिनदास महत्तर ने निशीथ चूर्णि में प्रायः सभी प्राचीन ग्रन्थों, पट्टावलियों एवं परम्परागत मान्यता से पूर्णरूपेण भिन्न उल्लेख किया है। चूर्णिकार जिनदास महत्तर ने गार्य महागिरि ग्रौर सुहस्ती दोनों को ग्राचार्य स्थूलभद्र के युगप्रधान शिष्य एवं ग्रायं महागिरि ग्रौर सुहस्ती दोनों को ग्राचार्य स्थूलभद्र के युगप्रधान शिष्य एवं ग्रायं महागिरि को ज्येष्ठ मानते हुए भी स्पष्ट शब्दों में उल्लेख किया है कि ग्राचार्य स्थूलभद्र ने ग्रार्य महागिरि को ग्रपना गएा न देकर ग्रार्य सुहस्ती को दिया। ऐसा होने पर भी ग्रार्य महागिरि ग्रौर ग्रार्य सुहस्ती एक साथ ही विचरएा करते रहे।

े थूलभइस्स जुगप्पहाएग दो सीसा -- ग्रज्ज महागिरि भज्ज मुहत्थी य । भ्रज्ज महागिरी जेट्ठी । भज्ज मुहत्थी तस्स सट्ठियरो । थूलभइसामिएग भ्रज्ज मुहत्थिस्स नियश्रो गएगे दिण्एगे । तहावि ग्रज्ज महागिरि भ्रज्ज सुहत्थी य पीतिवसेए एक्कग्नो विहरति । [निशीथ सूत्र भाष्य चूरिए सहित, २ विभाग, उ० ४, पू० ३६१]

ग्राचार्य-पद

नभ्दी सूत्र की चूणि कि आर्थ महागिरि और सुहस्ती की आचार्य-परम्पराओं के पृथक्-पृथक् रूप में अस्तित्व का स्पष्ट उल्लेख किया गया है फिर भी निशीथ चूणिकार ने आर्य महागिरि को आचार्य न मानकर केवल आर्य सुहस्ती को ही स्थूलभद्र स्वामी द्वारा गए। सम्हलाये जाने की मान्यता अभिव्यक्त की है, इसके पीछे उनका क्या उद्देश्य है - यह नहीं कहा जा सकता।

इस प्रकार की स्थिति में सहज ही ग्रनेक प्रश्न उठ सकते हैं। क्या आर्य महागिरि आचार्य नहीं थे ? यदि थे तो किस गएा के, स्थूलभद्र स्वामी ढारा गएा दिये जाने के समय तक ग्रायं सुहस्ती १० पूर्वों के ज्ञाता हो चुके थे अथवा उसके पश्चात् हुए ? यदि उसके पश्चात् हुए तो उन्होंने १० पूर्वों का ज्ञान किन से प्राप्त किया और तब तक गएा के ग्राचार्य कौन रहे आदि ग्रनेक प्रश्न स्पष्ट निर्णय की अपेक्षा रखते हैं। इन सब प्रश्नों का समुचित समाधान आर्य महागिरि को ग्राचार्य मानने पर ही हो सकता है।

ऐसी स्थिति में यह संभव है कि चूर्णिकार ने पश्चाद्वर्ती किसी मतभेद से प्रभावित होकर निशीयचूर्णि में इस प्रकार का उल्लेख किया हो ।

इन दोनों ग्राचार्यों के ग्राचार्यकाल में जैन धर्म का भारतवर्ष के सुदूर प्रदेशों में प्रचार एवं प्रसार हुग्रा। यों तो ग्राचार्य भद्रवाहु के शिष्य गोदास से निकले हुए गोदासगए। की ताम्रलिप्तिका, कोटिवर्षिका, पुण्ड्रवर्द्धनिका ग्रादि शाखाएं क्रमशः दक्षिए। वंगाल के तत्कालीन प्रसिद्ध बन्दर ताम्रलिप्ति, पश्चिमी बंगाल के कोटिवर्ष नगर और उत्तरी बंगाल की तत्कालीन राजधानी पुण्ड्रवर्द्धन में फैल चुकी थीं किन्तु फिर भी जैन परम्परा का प्रधान केन्द्र मुख्यतः मगध प्रदेश ही रहा। इन दोनों ग्राचार्यों के समय में ग्रवन्ती प्रदेश का भी जैन परम्परा के एक सुदृढ़ केन्द्र के रूप में ग्राविर्भाव हुग्रा। ११ ग्रंग ग्रीर १० पूर्वों के विशिष्ट ग्रम्यासी इन दोनों ग्राचार्यों ने जैन परम्परा को उत्कर्ष की एक उल्लेखनीय सीमा तक पहुंचा दिया।

इन महान् ग्राचार्यों के शान्त, दान्त, तपःस्वाध्यायपूत ग्रादर्श श्रमस्-जीवन से श्रमस्गों तथा अन्य साधकों ने महती प्रेरसा प्राप्त की श्रौर श्रपने जीवन को उज्ज्वल श्रौर श्रादर्श बनाये रखा ।

## मार्य महागिरि की विशिष्ट साधना

श्रार्यं महागिरि ने ग्रपने ग्रनेक शिष्यों को ग्रागमों की वाचनाएं देकर उन्हें एकादशांगी का निष्णात विद्वान् बनाया । तदनन्तर उन्होंने ग्रपना गच्छ भी भ्रार्यं मुहस्ती को संभला दिया श्रौर गच्छ की नेश्राय यें रहते हुए उच्छिन्न जिन-

<sup>\*</sup> सुहत्यिस्स सुठ्ठित → सुपडिबुद्धादग्री भावलीते जहा दसासु तहा भागितव्या, इहं तेहि ग्रहिगारो एत्यि, महागिरिस्स मावलीए मधिकारो ।

निंदी दूर्गि, पृ॰ = पुण्यविजयजी द्वारा संपादित]

कल्प का श्रमणाचार पालन करना प्रारम्भ किया।' आर्थ महागिरि ने जिनकल्पी श्राचार स्वीकार करने के पश्चात् भी गच्छवास नहीं छोड़ा। उनका विचरण तो श्रार्थ मुहस्ती ग्रौर ग्रपने श्रमणों के साथ ही होता था। किन्तु वे भिक्षाटन एकाकी ही करते श्रौर निर्जन एकान्त स्थान में एकाकी ही घ्यानमग्न रहते। उन्होंने यह घोर ग्रभिग्रह किया कि जो रूखा-सूखा-बासी ग्रन्न गृहस्थों ढारा बाहर फैंकने योग्य होगा, भिक्षा में उसी ग्रन्न को वे ग्रहण करेंगे।

विभिन्न क्षेत्रों में विचरए। करते हुए ग्रार्थ महागिरि ग्रौर ग्रार्थ सुहस्ती एक समय ग्रपने श्रमए।समूह के साथ पाटलिपुत्र पधारे। वहां पर वसुभूति नामक एक ग्रति समृद्ध श्रेष्ठी ने ग्रार्थ सुहस्ती के उपदेश से प्रबुद्ध हो श्रावकधर्म ग्रंगीकार किया। श्रेष्ठी वसुभूति ने ग्रपने परिवार के सब सदस्यों को जिनप्ररूपित धर्म की महत्ता समफाते हुए जैन धर्मावलम्बी बनाने का बहुत प्रयास किया। जब वसु-भूति ने देखा कि वह उन्हें धर्म के गूढ़ तत्व को संतोषजनक ढंग से नहीं समफा पा रहा है तो उसने ग्रार्थ सुहस्ती से प्रार्थना की कि वे उसके घर पधार कर उसके परिवार के लोगों को धर्म का सही स्वरूप समफावें।

श्रेष्ठी वसुभूति की प्रार्थना स्वीकार कर झार्य सुहस्ती वसुभूति के घर जाकर उसके परिवार के सदस्यों को धर्म का वास्तविक स्वरूप समझाकर उन्हें जिनधर्मानुरागी बनाने लगे। जिस समय झार्य सुहस्ती उपदेश दे रहे थे उसी समय ग्रार्य महागिरि भिक्षार्थ अमरा करते हुए श्रेष्ठी वसुभूति के निवासस्थान पर पधारे। ग्रार्य महागिरि को देखते ही झार्य सुहस्ती ने झासन से उठकर बड़े विनय के साथ उन्हें वन्दन-नमन किया।

महागिरि के लौट जाने पर श्रेष्ठी वसुभूति ने झार्य सुहस्ती से पूछा – "गुरुवर ! ग्राप तो विश्ववंद्य हैं । क्या झापके भी कोई गुरु हैं जो ग्रापने सभी यहां ग्राये हुए मुनिराज को वन्दन किया ?"

आर्य सुहस्ती ने कहा – "श्रेष्ठिमुख्य ! वे महान् तपस्वी मेरे गुरु हैं। ग्रुहस्थों द्वारा वाहर फैंके जाने योग्य अन्न को ही वे भिक्षा में ग्रहण करते हैं। यदि इस प्रकार का त्याज्य त्रन्न भिक्षा में न मिले तो वे उपवास पर उपवास करते रहते हैं। वस्तुतः उनका नाम निरन्तर रटने योग्य और चरणरज मस्तक पर चढ़ाने योग्य है।"<sup>2</sup>

- महागिरिनिजं गच्छमन्यदादात्सुहस्तिने । विहर्तुजिनकल्पेन त्वेकोऽभून्मनसा स्वयम् ॥३॥ व्युच्छेदाज्जिनकल्पस्य गच्छनिश्रास्थितोऽपि हि । जिनकल्पाईया वृत्या विजहार महागिरिः ॥४॥
- २ सुहस्ती स्माह भो ! श्रोष्ठिन्ममैते गुरवः खलु । त्यागाहंभक्तपानादिभिक्षामाददते सदा ।।१३।। ईट्टगिभक्षाजना इग्रेतेऽपरणा स्युरुपोथिताः । भुग्रहीतं च नामैषां वन्धं पादरजोऽपि हि ।।१४।।

[परिशिष्ट पर्व, सर्ग ११]

[परिशिष्ट पर्व, सर्ग ११]

तदनन्तर श्रेष्ठिपरिवार को प्रतिबोध देकर ग्रार्य सुहस्ती ग्रपने स्थान पर लौट गये। श्रोष्ठी वसूभूति ने ग्रपने घर के सब लोगों को समफा दिया कि वे मुनि जव कभी इस घर में भिक्षार्थ प्रायें तो उन्हें यह ग्रभिव्यक्त करते हुए भिक्षा में समुचित भोज्य सामग्री दें कि भगवन् ! यह सब कुछ हम बाहर डाल रहे थे।

दूसरे दिन आर्य महागिरि भिक्षार्थ श्रेष्ठी वसुभूति के घर पधारे तो श्रेष्ठी के भूत्यों एवं परिजनों ने विपुल भोजन सामग्री को त्याज्य बताते हुए उन्हें भिक्षा में देना चाहा। महातपस्वी महागिरि ने ज्ञानोपयोग से समभ लिया कि वह भिक्षा उनके ग्रभिग्रह के अनुसार विशुद्ध और निर्दोध नहीं है अतः वे बिना भिक्षा ग्रहग किये ही श्रेष्ठी के घर से लौट गये।

तत्कालीन अमएगसंघ में ग्राचार्य महागिरि का स्थान सर्वोञ्च माना जाता रहा है। वे पूर्वज्ञान के विशिष्ट ग्रभ्यासी होने के साथ-साथ तिशुद्ध ग्राचार के भी सबल समर्थक एवं पोषक थे। उन्हें ग्राहार, विहार एवं संयम में स्वल्पमात्र भी शिथिलता सह्य नहीं थी। जब उन्होंने श्रेष्ठी वसुभूति की धर्मभक्ति ग्रीर रागवश सदोष ग्राहार देने की प्रवृत्ति देखी तो उन्होंने एक दिन ग्रायं सुहस्ती से कहा – "सुहस्तिन् ! कल तुमने श्रेष्ठिपरिवार के समक्ष मेरे प्रति विनय प्रदर्शित कर वहां मेरे लिये ग्रनेषएगा की स्थिति पैदा कर दी। तुम्हारे मुख से प्रशंसा सुनकर उन लोगों ने ग्राज मुर्फे भिक्षा में देने हेतु भोजन परित्यक्त के रूप में सजा रखा था।"

श्रार्यं सुहस्ती ने श्रार्यं महागिरि के चरलों पर ग्रपना मस्तक रखते हुए क्षमायाचना की श्रौर कहा – "भगवन् ! भविष्य में मैं ऐसा कभी नहीं करू गा।"

इस प्रकार उच्छिन्न जिनकल्प के अनुसार साधुचर्या का पालन करते हुए आर्यगिरि ने अनेक वर्षों तक बड़ी उग्र तपस्याएं करके प्रपने समय में एक उच्च कोटि के श्रमएाजीवन का मापदण्ड स्थापित किया । वे प्रपने समय के अद्वितीय चारित्रनिष्ठ और उच्चकोटि के श्रमएाश्रेष्ठ थे । ग्रन्त में वे एलकच्छ (दशार्एा-पुर) के पास गजाग्रपद नामक स्थान पर पधारे और वहां उन्होंने अनशन कर वीर निर्वाएा सं० २४४ में १०० वर्ष की आयु पूर्ए कर समाधिपूर्वक स्वर्गारोहएग किया।

## मार्य महागिरिकालीन राजवंश

यह पहले बताया जा चुका है कि म्रार्थ स्थूलभद्र के म्राचार्यकाल के मन्तिम दिनों में (वीर नि० सं०२१४ में) मौर्य राजवंश का अम्युदय हुमा। आर्य महा-गिरि के म्राचार्यत्वकाल में इस राजवंश के प्रथम राजा चन्द्रगुप्त मौर्य ने म्रपने प्रेरणास्रोत महामात्य चाएाक्य के परामर्शानुसार म्रनेक वर्षों तक विदेशी मौर प्रेरणास्रोत महामात्य चाएाक्य के परामर्शानुसार मनेक वर्षों तक विदेशी मौर प्रास्तरिक राजसत्ताम्रों के साथ संघर्षरत रहते हुए समस्त भारत को म्रपने सुदढ़ शासनसूत्र में बांध कर एक सार्वभौम सत्तासम्पन्न, सशक्त एवं विशाल साम्राज्य की स्थापना की। उसने काबुल म्रौर कन्धार से भी यूनानी विजेता सेल्यूकस को खदेड़ कर उन प्रदेशों को वृहत्तर भारत की राज्यसीमा में सम्मिलित किया। त्रनेक प्राचीन ग्रन्थों में इस प्रकार का उल्लेख उपलब्ध होता है कि जिस समय चन्द्रगुप्त मौर्य पाटलिपुत्र के राज्यसिंहासन पर ग्रासीन हुग्रा उस समय वह जैन धर्मावलम्बी नहीं था। पर चाएाक्य ने ग्रनेक युक्तियों से जैन धर्म ग्रौर जैन श्रमएों की महत्ता सिद्ध कर चन्द्रगुप्त को जैन धर्मावलम्बी बनाया। इसके परिएाामस्वरूप ग्रागे चल कर चन्द्रगुप्त जैन धर्म के प्रति प्रगाढ़ ग्रास्था रखने वाला परम श्रद्धालु श्रावक बन गया ग्रौर उसने जिन-शासन की उल्लेखनीय सेवाएं की ।

कहीं कोई षड्यन्त्रकारी धोखे से विष आदि के प्रयोग द्वारा चन्द्रगुप्त की हत्या न कर दे, इस दृष्टि से दूरदर्शी चाएाक्य ने चन्द्रगुप्त को पाटलिपुत्र के राज्यसिंहासन पर आसीन करने के पश्चात् शनैः भनैः भोज्य पदार्थों के साथ अति स्वल्प मात्रा में विष खिलाना प्रारम्भ कर दिया था। अनुपात से बढ़ाया गया वह प्राएाहारी विष चन्द्रगुप्त के लिये अमृततुल्य परमावश्यक पौष्टिक औषध का काम करने लगा। अनुक्रमशः इस प्रकार चन्द्रगुप्त के प्रतिदिन के भोजन में विष की मात्रा इतनी अधिक बढ़ा दो गई कि यदि चन्द्रगुप्त के लिये बने उस भोजन में से कोई दूसरा व्यक्ति थोड़ा सा अंश भी खा लेता तो उसके लिये वह विषमिश्रित भोजन तत्काल प्राएापहारी सिद्ध हो जाता था।

#### विन्दुसार का अन्म

एक दिन मौर्य सम्राट् चन्द्रगुप्त जिस समय भोजन कर रहे थे, उसी समय गर्भिणी राजमहिषी वहाँ उपस्थित हुईं। महारानी ने चन्द्रगुप्त के साथ भोजन करने की इच्छा अभिव्यक्त की। चन्द्रगुप्त ने ज्यों-ज्यों निषेध किया, त्यों-त्यों राजमहिषी का हठाग्रह बढ़ता ही गया और अन्ततोगत्वा महारानी ने चन्द्रगुप्त के थाल में से थोड़ी सी भोज्य सामग्री कपट कर अपने मुंह में रख ही ली। विषाक्त भोजन ने तत्काल अपना प्रभाव दिखाया और देखते ही देखते महारानी मूछित हो पृथ्वी पर गिर पड़ी। तत्क्षण राजप्रासाद में सर्वत्र हाहाकार व्याप्त हो गया। उसी समय महामात्य चाएाक्य घटनास्थल पर उपस्थित हुए।

"ग्रब महारानी के प्रारा किसी भी उपाय से नहीं बचाये जा सकते"-यह कहते हुए चाएाक्य ने शल्यचिकित्सिकाग्रों को ग्रादेश दिया कि वे यथाशीझ महारानी के पेट को चीर कर गर्भस्थ शिशु के प्राराों की रक्षा करें। तत्काल शल्य किया द्वारा गर्भस्थ शिशु को गर्भ से बाहर निकाल लिया गया। माता द्वारा खाये गये विषाक्त भोजन का बालक पर कोई विशेष प्रभाव नहीं हुन्ना था, केवल उसके ललाट पर नीले रंग की बिन्दी का चिन्ह ही बन पाया था। विषजन्य बिन्दी के कारएग राजकुमार का नाम बिन्दुसार रखा गया।

वीर निर्वाण सं० २१४ से १८ वर्ष तक भारत के बहुत बड़े भूभाग पर शासन करने के पश्चात् मौर्यसाम्राज्य का संस्थापक मौर्य सम्राट् चन्द्रगुप्त बीर नि० सं० २३३ में इहलीला समाप्त कर परलोकगामी बना ।

### मौर्य सम्राट बिन्दुसार

चन्द्रगुप्त की मृत्यु के पञ्चान् उसका पुत्र विन्दुसार भारत के तिणाल साम्राज्य का स्वामी थना । विभिन्न ग्रन्थों में विन्दुसार के विभिन्न नाम उपलब्ध होते हैं । वायुपुराएा ग्रादि पुराएाग्रन्थों में उसे भद्रसार एवं वारिसार के नाम से. महावंश तथा दीपवंश नामक बौद्ध ग्रन्थों में विन्दुसार के नाम से ग्रौर यूनानी ग्रभिलेखों एवं पुस्तकों में ग्रमित्रचेटस ग्रौर ग्रमित्रघान के नाम से ग्रभिटित किया गया है ।

वृहरकल्पभाष्य के उल्लेखानुसार ' सम्राट् वनने के पण्चान् विन्दुमार ने अपने पिता से प्राप्त साम्राज्य को सीमाओं में प्रभिवृद्धि की । वह वड़ा न्यायप्रिंय, दयालु और जैन धर्म में ग्रास्था रखने वाला प्रजावरसल सम्राट् था । अपने शासन-काल में पड़े दुष्काल के समय में उसने दानशालाएँ एवं सार्वजनिक भोजनशालाएँ स्रोल कर अपनी दुष्कालपीड़ित प्रजा की मुक्तहस्त हो सहायता की । ब्रिन्दुसार के दरबार में सेल्यूकस के पुत्र ऐंटिओकोस प्रथम की और से डाइमैकस नामक यूनान का एक राजदूत रहता था ।

बिन्दुसार का अपर नाम अमित्रधात (शत्रुओं का सहारक) उपलब्ध होता है, इससे विद्वानों द्वारा अनुमान लगाया जाता है कि उसे काफी समय तक युद्धरत रहना पड़ा होगा और शत्रुओं पर विजय के उपलक्ष में उसने "अमित्रधात" की उपाधि धारएग की होगी । बिन्दुसार के शासनकाल के अन्तिम चरएग में उसके साम्राज्य के उत्तर-पश्चिमी प्रान्त तक्षशिला में विद्रोह उठ खड़ा हुआ था । उम विद्रोह को दवाने के लिये उसे एक बहुत वड़ी सेना के साथ राजकुमार अशोक को भेजना पड़ा ।

### चारएक्य की मृत्यू

छाया की तरह मपने मनन्य मनुगामी मौर्य-सम्राट् चन्द्रगुप्त की मृत्यु के पक्ष्वात् चाराक्य ने श्रमराघर्म में दीक्षित हो धात्मकल्यारा करने का निष्म्वय किया था किन्तु बिन्दुसार द्वारा बारम्बार म्राग्रह एवं मनुनय-विनय किये जाने पर उसने कुछ समय तक महामात्य पद पर कार्य करना स्वीकार किया।

म्रहर्निश मगध साम्राज्य के महामात्य पद की प्राप्ति के स्वप्न देखने वामा सुबन्धु नामक एक ग्रमात्य राजा, राज्य ग्रीर प्रजा पर चाएावय के वर्षस्व एवं सर्वतोमुसी प्रभाव को देख कर मन ही मन चाएावय से जलने लगा। उसने ययावसर येन-केन-प्रकारेएा बिन्दुसार को चाएावय के विरुद्ध मढ़काना प्रारम्भ किया। एक दिन सुबन्धु ने बिन्दुसार के समक्ष उसकी माता की मृत्यु की घटना का ग्रतिरंजित रूप में इस ढंग से चित्रएा किया कि मानो चारावय ने ही उसकी (बिन्दुसार की माता की) हत्या की हो। इस प्रकार बिन्दुसार के मस्तिष्क वें चाएावय के प्रति मनोमालिन्य उत्पन्न करने में प्रन्ततोगरदा मुबन्धु को सक्रका

े बृहस्कल्पमाथ्य, गाया ११२७ । निष्ठीच माण्य कूलि, मा॰ ४ पू॰ १२६

मिल गई। बिन्दुसार के मनोगत भावों को दूरदर्शी कूटनीतिज्ञ चाएाक्य ने तत्काल ताड़ लिया और वह संसार से विरक्त हो अशन-पानादि का परित्याग कर नगर के बाहर एकान्त स्थान में घ्यानस्थ हो गया। अपनी घाय मां से वास्तविकता का बोध होते ही बिन्दुसार को बड़ा पश्चात्ताप हुआ।। उसने चाएाक्य के समक्ष उपस्थित हो वार-बार क्षमायाचना करते हुए उन्हें यथावत् महामात्य पद का कार्यभार सम्हालने की प्रार्थना की, पर चाएाक्य समग्र ऐहिक आकांक्षाओं का परित्याग कर आत्मचिन्तन में लीन हो चुके थे; अतः विन्दुसार को हताश हो खाली हाथों लौटना पड़ा। जैन वाङ्मय में इस प्रकार का उल्लेख उपलब्ध होताँ है कि सुवन्धु सेवा करने के बहाने से चाएाक्य के पास रहने लगा और रात्रि में उसने उस कण्डों के ढेर में आग लगा दी जिस पर कि चाएाक्य ध्यानस्थ बैठे थे। चाएाक्य ने आग से बचने का कोई प्रयास नहीं किया और समाधिस्थ अवस्था में ही स्वर्गारोहएग किया।

दिगम्बर परम्परा के "ग्राराधना", "हरिषेएा कथाकोष " ग्रीर "ग्राराधना कथाकोप" ग्रादि ग्रन्थों में चाएाक्य के दोक्षित होने, ४०० शिष्यों के साथ पादपोपगमन संथारा करने ग्रीर सुबन्धु द्वारा उन्हें कण्डों की ग्राग में जला डालने तथा समाधि मरए। द्वारा चाएाक्य के स्वर्गस्थ होने का उल्लेख उपलब्ध होता है। "ग्राराधना-कथाकोष" में चाएाक्य के सिद्ध होने का उल्लेख किया गया है, वह नितान्त भ्रान्त धारए॥ का ही प्रतिफल प्रतीत होता है।

सुवन्धु ढ़ारा किया गया यह घृष्णित एवं जघन्य अपराध जनसाधारण अगैर विन्दुसार से छुपा न रह सका । राजा एवं प्रजा ढ़ारा क्रमण्नः अपदस्थ एवं अपमानित किये जाने के पश्चात् सुबन्धु विक्षिप्त हो गया । उसकी बड़ी दुर्दणा हुई और ग्रनेक प्रकार के घोर कष्टों से पीड़ित हो वह ग्रन्त में पंचत्व को प्राप्त हुग्रा :

आचार्य हेमचन्द्र ने परिशिष्ट पर्व में उल्लेख किया है कि गृहत्याग से पहले कूटनीतिज्ञ चाएाक्य ने सुबन्धु को उसकी कृतघ्नता का दण्ड देने के लिये एक बहुत बड़े सन्दूक को म्रनेक तालों से बन्द कर ग्रपने कोशागार में रख दिया।

कण्डों के ढेर में आग लगा कर चाएगक्य को उसमें जलता छोड़ सुबन्धु चाएगक्य के निवास स्थान पर पहुंचा ग्रीर उस सन्दूक को देखते ही हर्षविभोर

| गोट्ठे पयोगदो सुबधुराा गोव्बरे पलिविदम्मि ।              | <u> </u>         |
|----------------------------------------------------------|------------------|
| उज्मन्तो चाएको पड़िवण्गो उत्तमं ठाएां ।।११४              | ६॥ [माराधना]     |
| <sup>२</sup> चांएाक्याख्यो मुनिस्तत्र, शिष्यपंचशतै: सह । |                  |
| पादोपगमनं कृत्वा, जुक्लध्यानमुपेयिवान् ॥                 |                  |
| उपसगं सहित्वेमं सुबन्धुविहितं तदा ।                      |                  |
| समाधिमरणं प्राप्य, चाएक्यः सिद्धिमीयिवान् ॥              | [हरिषेएा कयाकोष] |
| <sup>3</sup> म्राराधना कथाकोष, श्लोक ४१-४२, पृ० ३१०।     |                  |

हो गया उसने यह सोच कर उसे खोला कि उसमें प्रपार सम्पत्ति भरी पड़ी होगी। पर सन्दूक के खुलते ही उसमें से एक तीव गन्ध निकली और उसके प्रभाव से सुबन्धु तत्काल नितान्त ग्रस्थिर प्रकृति का एवं ग्रर्ढविक्षिप्त बन गया। 'शठे शाठ्यं समाचरेत्' इस उक्ति का प्रनुसरएा करते हुए चाएाक्य ने उस सन्दूक में इस प्रकार की ग्रीषधियां रख दी थीं, जिनकी तीव्र गन्ध से मस्तिष्क की शिराएं सदा के लिए सिकुड़ जायं। चाएाक्य भली-भांति जानता था कि उसकी मृत्यु के पश्चात् सूबन्धू उसकी सम्पत्ति पर येन-केन-प्रकारेएा ग्रवश्य ग्रधिकार करेगा।

चारएक्य द्वारा चलाया गया युक्ति का तीर ठीक लक्ष्य पर लगा ग्रौर सुंबन्धु ग्रनेक प्रकार के कष्टों से पीडित हो बड़ी दुर्दशापूर्ए। स्थिति में काल का कवल बना।

### धार्य सुहस्ती के भाचार्यकाल का राजवंश

थीर नि० सं० २४५ में आर्य महागिरि के स्वर्गगमन के पश्चात् जिस समय आर्य मुहस्ती ब्राचार्य बने उस समय मौर्य सम्राट् बिन्दुसार के शासनकाल का प्रनुमानतः बारहवां वर्षे चल रहा था। आर्य मुहस्ती के ब्राचार्यकाल में लगभग १३ वर्ष तक बिन्दुसार का सत्ताकाल रहा। २५ वर्ष तक शासन करने के पश्चात् वीर नि० सं० २४८ में बिन्दुसार परलोकवासी हुआ।

### मौर्यसम्राट् प्रशोक

आर्य सुहस्ती के आचार्यरवकाल में बिन्दुसार की मृत्यु के पश्चात् उसका पुत्र आगेक (वीर नि० सं० २४८ में) ' मगध के विशाल साम्राज्य का अधिपति बना। उपलब्ध प्रमार्गों के आधार पर अनेक इतिहासविदों की मान्यता है कि प्रशोक का पिता बिन्दुसार तथा पितामह चन्द्रगुप्त दोनों ही जैनधर्मावलम्बी थे, अतः अशोक भी प्रारम्भ में जैनधर्मावलम्बी ही था। ' अपने राज्य के दवें वर्ष (वीर नि॰ सं० २६६) में अशोक ने कलिंग पर आक्रमण किया। कलिंगपति क्षेमराज अपनी सशक्त विशाल सेना ले कर रणांगण में आ डटा। दोनों और से बड़ा भीषण युद्ध हुम्रा। क्षेमराज के वीर सैनिकों ने कलिंग की रक्षा के लिये बड़ी वीरता पूर्वक युद्ध किया किन्तु मगध साम्राज्य की अतिप्रबल अगणित सेना के सम्मुख भीषण रक्तपात के पश्चात् अन्ततोगत्वा उन्हें पराजय का मुख देखना पडा। कलिंग के उस युद्ध में डेढ़ लाख सैनिक बन्दी बनाये गये, एक लाख योदा मारे गये तथा इससे कहीं अधिक योद्धा युद्ध में लगे घावों के फलस्वरूप युद्ध-समाप्ति के पश्चात् मर गये। इस भीषण नरमेध से आशोक के हृदय पर बड़ा

गुर्जरा, रूपनाथ, सहसराम ब्रह्मगिरि, सिंहपुर, गोविमठ ग्रीर ग्रहरोरा के शिलालेखों पर २५६ का ग्रंक उल्लिखित है। इसे इतिहासज्ञ वीर नि० सं० २५६ मानने लगे हैं।

र मौर्य साम्राज्य का इतिहास की के० पी० जायसवाल द्वारा लिखित भूमिका ।

[सम्पादक]

गहरा ग्राघात पहुंचा । उसने अपने १३वें शिलालेख में इसके लिये स्वयं को दोषी बताते हुए गहरा दुःख प्रकट किया है । श्रशोक ने धर्म विजय को अपने साम्राज्य की नीति बताते हुए घोषएा। करवा दी कि ग्रब भविष्य में वह कभी इस प्रकार के नरसंहार एवं रक्तगत द्वारा किसी भी देश पर विजय ग्रभियान नहीं करेगा ।

जिस समय अशोक अनुताप की अग्नि में जल रहा था उस समय संभवतः वह बौद्ध भिक्षुसंघ के आचार्य के सम्पर्क में आया श्रौर उनसे प्रभावित हो कर बौद्धधर्मावलम्बी बन गया। बौद्ध धर्म स्वीकार करने के पश्चात् ग्रशोक ने अपनां शेष जीवन बौद्ध धर्म के प्रचार, प्रसार और अम्युत्थान में लगा दिया। उसने भारत के पड़ौसी देशों में धर्मप्रचारकों को भेज कर बौद्ध धर्म का प्रचार किया; यही नहीं प्रपितु ग्रशोक ने अपने पुत्र महेन्द्र और पुत्री संधमित्रा को बौद्ध धर्म के प्रचार के लिये बौद्ध श्रमण भीर श्रमणी के रूप में दीक्षित करवा कर लंका में भेजा। अशोक ने बौद्ध धर्म के प्रचार के साथ-साथ प्रजा के हित के लिये भी अनेक लोककल्याएकारी कार्य किये और अनेक शिलालेख उत्कीर्ए करवाये, जिनमें जनहित की दृष्टि से अनेक प्रकार की धार्मिक एवं सांस्कृतिक श्राज्ञाएं प्रसारित की गईं थीं।

गहन शोध से पहले अधिकांश इतिहासज्ञों की यह धारएा। थी कि मौर्य-कालीन जितने भी शिलालेख उपलब्ध होते हैं, वे प्रायः सब के सब मौर्य सम्राट् अशोक द्वारा उत्कीर्ए करवाये हुए और बौद्ध धर्म से ही सम्बन्धित है किन्तु ब्रब ज्यों-ज्यों विद्वान शोर्षायियों द्वारा इस विषय में ग्रोर ग्रधिक गम्भीर शोध की जा रही है त्यों-त्यों यह तथ्य प्रकाश में आता जा रहा है कि वस्तुत: मौर्यकालीन शिलालेखों में चन्द्रगुप्त से ले कर सम्प्रति तक के सभी मौर्य सम्राटों के शिलालेख सम्मिलित हैं और जिन शिलालेखों को आज तक अशोक के शिलालेखों के नाम से केवल बौद्ध धर्म से सम्बन्धित शिलालेख समभा जाता रहा था, उनमें से कतिपय शिलालेख सम्प्रति, बिन्दुसार और चन्द्रगुप्त के एवं जैन धर्म से सम्बन्धित भी हैं। सारनाथ के स्तम्भ के शीर्ष भाग में ४ सिंह ब्रौर उन चारों सिंहों के ऊपर धर्मचक उत्खनित है। इसे भ० बुद्ध द्वारा सारनाथ में बौद्ध धर्म के प्रवर्तन का प्रतीक माना जाता रहा है। भ० बुद्ध को गिरनार के १३वें स्रभिलेख में उत्तम हस्ति के रूप में स्मरण किया गया है। सिंह के चिह्न का सम्बन्घ बुद्ध के साथ उतना संगत नहीं बैठता जितना कि भगवान् महावीर के साथ । भगवान् महावीर का चिह्न (लांछन) सिंह था स्रौर केवलज्ञान की उत्पत्ति के पश्चात् भगवान् महावीर के साथ-साथ सिंह का चिह्न भी चतुर्मुखी दृष्टिगोचर होने लगा था। सिंहचतुष्टय पर धर्मचक इसे बात का प्रतीक हैं कि जिस समय तीर्थंकर विहार करते हैं, उस समय धर्मचक नभमण्डल में उनके ग्रागे-ग्रागे चलता है। इस

अब इतिहास के अनेक विद्वान् यह मानने लगे हैं कि ये सभी शिलालेख केवल ग्रशोक के ही नहीं अपितु चन्द्रगुप्त, बिन्दुसार, सम्प्रति आदि सभी मौर्य सम्राटों के हैं। इन प॰, गहन शोध की ग्रावश्यकता है।

प्रकार के अनेक तथ्य हैं, जिनके सम्बन्ध में गहन शोध की आवश्यकता है। मौर्य-कालीन शिलालेखों में उपलब्ध प्रियदर्शी और देवानांप्रिय शब्द जैन और बौद दोनों ही परम्पराओं में समान रूप से व्यवहृत होते रहे हैं। इसके विपरीत कुछ विद्वानों द्वारा देवानांप्रिय शब्द को बौद्ध परम्परा का शब्द तथा प्रियदर्शी शब्द को प्रशोक का उपनाम माना जाता रहा है, इस कारएा भी अनेक आन्तियां हुई हैं। इन सब तथ्यों के सम्बन्ध में भी नये सिरे से शोधकार्य प्रपेक्षित है।

यों तो मौर्यवंशी सभी मगध के सम्राट् बड़े प्रतापी, प्रजावत्सल, न्यायप्रिय और धर्मनिष्ठ हुए हैं पर प्रेम, सौहार्द श्रौर सौजन्य से अपने देश के ही नहीं ग्रपितु विदेशी एवं विजातीय कोटि-कोटि लोगों के हृदयों को सामूहिक रूप से जीतने का भारतीय संस्कृति का जो अनुपम उदाहरएा मौर्य सम्राट् श्रशोक ने विश्व के समक्ष प्रस्तुत किया, उस प्रकार का उदाहरएा विश्व के इतिहास में भन्यत्र कहीं खोजने पर भी उपलब्ध नहीं होगा।

बौद्ध धर्म के प्रचार ग्रौर प्रसार में मौर्य सम्राट् ग्रशोक ने जो उल्लेखनीय कार्य किये हैं, उनके कारएा बौद्ध धर्म के इतिहास में श्रशोक का नाम चिरकाल तक ग्रादर के साथ स्मरएा किया जाता रहेगा। २४ वर्ष तक मगध के साम्राज्य का संचालन करने के पश्चात् वीर नि० सं० २८२ में मौर्य सम्राट् ग्रशोक का देहावसान हुग्रा।

वौद्ध ग्रन्थों में ग्राशोक का राज्यकाल ४१ वर्ष बताया गया है। उसकी विद्वानों द्वारा इस प्रकार संगति बैठाई जाती है कि बिन्दुसार की मृत्यु के ४ वर्ष पश्चात् प्रशोक का राज्याभिषेक हुग्रा। तदनन्तर प्रशोक ने २४ वर्ष तक सम्राट् बने रह कर शासन किया और उसके पश्चात् ग्रपने ग्रल्पवयस्क पौत्र सम्प्रति को मगध का सम्राट् बना कर उसके प्रभिभावक ( Regent ) के रूप में १३ वर्ष तक साम्राज्य की बागडोर को सम्हाले रखा। तदनन्तर प्रशोक ने ग्रपना शेष जीवन सब प्रपंचों का परित्याग कर आत्मकल्याएा में व्यतीत किया। कतिपय इतिहासज्ञों की मान्यता है कि प्रशोक अपने जीवन के ग्रन्तिम चार वर्षों में पुनः जैन धर्मावलम्बी वन गया था।

मौर्य सम्राटों के सत्ताकाल के सम्बन्ध में विभिन्न मान्यताम्रों के प्रंथों में पर्याप्त मतभेद पाया जाता है। ''जैन ग्रन्थों में भी इस सम्बन्ध में दो प्रकार की मान्यताएं अभिव्यक्त की गई हैं। पहली मान्यता के मनुसार वीर निर्वाण सं० २१४ में नन्दवंश के अंत के साथ मौर्य राजवंश का प्रम्युदय माना गया है। दूसरी मान्यता के मनुसार वीर निर्वाण सं० १४४ में नन्द वंश के म्रन्त के साथ मौर्यवंश के उदित होने का म्रभिमत प्रकट किया गया है।

वस्तुतः द्वितीय भद्रवाहु के पास दीक्षित हुए चन्द्रगुप्ति नामक अवन्ती के किसी राजा के दीक्षित होने की घटना को श्रुतकेवली भद्रवाहु ग्रौर मौर्य सम्राट् चन्द्रगुप्त से सम्बद्ध करने के प्रयास में ही उपरोक्त दूसरी मान्यता प्रचलित की गई है। उस सम्बन्ध में पहले विस्तार के साथ प्रकाश डाला जा चुका है ग्रार मौर्यकालीन ग्रभिलेखों एवं सिकन्दरकालीन लेखकों के ग्रभिलेखों के ग्राधार पर पाश्चात्य लेखकों के ग्रन्थों के उद्धरएा दे कर प्रमारणपुरस्सर यह सिद्ध कर दिया गया है कि चन्द्रगुप्त मौर्य वीर नि० सं० २१४ में नन्द वंश के प्रभुत्व को समाप्त कर पाटलिपुत्र के राजसिंहासन पर ग्रासीन हुग्रा। उन सब तथ्यों को यहां पुनः दोहराने की ग्रावश्यकता नहीं।

पुरागों एवं ग्रन्थ ग्रन्थों में चन्द्रगुप्त मौर्य का राज्यकाल २४ वर्ष बताया . गया है । ऐसा प्रतीत होता है कि नन्द को युद्ध में पराजित करने के हढ़ निष्चय के साथ जब चन्द्रगुप्त ने पाटलिपुत्र पर प्रथम वार ग्राकमगा किया, उस समय से कुछ वर्ष पूर्व चन्द्रगुप्त पंजाब के किसी छोटे मोटे राज्य का स्वामी ग्रयज्य वन गया होगा । बिना किसी राज्य का ग्रधिपति हुए चन्द्रगुप्त पाटलिपुत्र जैसे सजक्त साम्राज्य से युद्ध करने की किसी भी दशा में न क्षमता ही प्राप्त कर सकता था ग्रौर न साहस ही कर सकता था । ऐसा प्रतीत होता है कि नन्द वंश का ग्रन्त कर पाटलिपुत्र के राज्यसिंहासन पर ग्रासीन होने से पूर्व का जो चन्द्रगुप्त का किसी छोटे-मोटे राज्य पर सत्ताकाल रहा उस काल को भी चन्द्रगुप्त के शासन कान में सम्मिलित कर गिना गया है ।

अभोक के पञ्चात् उसका पौत्र सम्प्रति मगध साम्राज्य का अधिपति वना ।

### सुहस्ती द्वारा सम्प्रति को प्रतिवोध

कल्पचूरिंग में इस प्रकार का उल्लेख है कि ग्रार्थ सुहस्ती जीवित स्वामी को वंदन करने के लिये एक बार उज्जयिनी गए और रथ-यात्रा के साथ चलते हुए वे राजप्रासाद के ग्रांगन में पहुंचे। राजप्रासाद के गवाक्ष में बैठे हुए राजा सम्प्रति ने जब उन्हें देखा तो उसे ऐसा श्रनुभव हुग्रा कि उन्हें उसने कहीं न कहीं देखा है। ईहापोह करते हुए राजा सम्प्रति को जातिस्मरएंग ज्ञान हो गया। उमने श्रपने सेवकों को ग्राचार्य सुहस्ती के सम्बन्ध में मालूम करने का ग्रादेश दिया कि वे कहां ठहरे हुए हैं। ग्रपने ग्रनुचरों से ग्राचार्यश्री के ठहरने के स्थान का पना चलने पर राजा सम्प्रति उनकी सेवा में पहुंचा ग्रांर उपदेश-श्रवण के पश्चान् उसने ग्राचार्यश्री से प्रक्ष्त किया – "भगवन् ! धर्म का फल क्या है ?"

ग्राचार्यश्री ने उत्तर दिया – ''राजन् ! ग्रव्यक्त सामायिक-धर्म का कल राज्यपद प्राप्ति ग्रादि है।''

"सत्य कहते हैं भगवन् ! " यह कहते हुए सम्प्रति ने मार्थ मुहस्ती से प्रण्न किया - "महाराज ! क्या ग्राप मुभे पहिचानते हैं ? "

ज्ञानोपयोग से सम्प्रति के पूर्वजन्म के वृत्तान्त को जान कर श्राचार्यश्री ने उत्तर दिया – ''तुम मेरे परिचित हो । इससे पूर्व के ग्रपने भव में तुम मेरे णिप्य जैन धर्म का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग [मु० द्वारा स० को प्रति०

थे ।'' तदनन्तर राजा सम्प्रति पांच ग्ररणुव्रतधारी, त्रस जीवों की हिंसा का त्यागी ग्रौर श्रमरणसंघ की उन्नति करने वाला महान् प्रभावक हो गया ।'

निशीथ चूरिंग में उपरोक्त घटना के विदिशा नगरी में घटित होने का उल्लेख करते हुए बताया गया है कि विदिशा में जीवित स्वामी की रथयात्रा में ग्रार्य सुहस्तीस्वामी को देख कर राजा सम्प्रति को जातिस्मरएंग ज्ञान हो गया । वह तत्काल महलों से नीचे ग्राया ग्रीर ग्राचार्य सुहस्ती के चरएों में गिर कर उसने प्रश्न किया – ''भगवन् ! क्या ग्राप मूभे जानते हैं ?''

ग्राचार्य सुहस्ती ने कुछ क्षरण के लिये ज्ञानोपयोग लगा कर सोचने के पक्ष्वात् कहा – "हां ! मैं तुम्हें जानता हूं, तुम मेरे पूर्व भव के शिष्य हो ।" तदनन्तर आर्य सुहस्ती ने सम्प्रति को उसके पूर्वभव का वृत्तान्त सुनाया । सम्प्रति ने श्रावकधर्म स्वीकार किया और ब्राय सुहस्ती एवं राजा सम्प्रति में परस्पर धनिष्ट धर्मस्नेह हो गया । 3

इसी संदर्भ में ग्रागे विदिशा के स्थान पर उज्जयिनी में ग्रायं सुहस्ती के साथ सम्प्रति के मिलन का स्पष्ट उल्लेख किया गया है कि वह ग्राचार्य सुहस्ती का उपदेश सुन कर प्रवचन का भक्त ग्रीर परम श्रावक बन गया। <sup>3</sup>

### सम्प्रति का पूर्वभव

राजा सम्प्रति के प्रश्न के उत्तर में उसके पूर्वभव का वृत्तान्त सुनाते हुए स्रार्य सुहस्ती ने कहा – "राजन् ! तुम्हारे इस जन्म से पूर्व की बात है, एकदा विचरएा करते हुए मैं अपने श्रमएाशिष्यों सहित कोशाम्बी नामक नगर में पहुंचा। उस समय वहां दुष्काल का प्रकोप चल रहा था व्रतः सामान्य लोगों को अन्न का दर्शन तक दुर्लभ हो गया था। श्रमएगों के प्रति प्रगाढ़ श्रद्धा एवं भक्ति के कारएग

इतो य ग्रज्जमुहत्यी उज्जेणि वंदग्रो ग्रागग्रो रहागुज्जाग्रे य हिंडतो राउलंगग्एपदेसे रन्ना ग्रालोयएगतेगा दिट्ठो, ताहे रन्नो ईहापोहं करेंतस्स जाइसरएां जातं तह तेग मगुस्सा भएिता पडिचरह ग्रायरिए कहि ठितत्ति तेहि पडिचरिउं कहितं सिरिघरे ठिता । ताहे तत्य गंतुं घम्मो ग्रेण सुत्रो, पुच्छितं घम्मस्स कि फलं ? भिणितं ग्रन्थक्तस्य तु सामाइयस्स राजाति फलं, सो समंतो होति, सच्चं भगसि ग्रहं भे कहि दिट्ठेल्लग्रो ग्रायरियहि उवउच्जितं दिट्ठेलग्रो त्ति ताहे सो सावभ्रो जाग्रो पंचागुवयधारी तसजीवपडिक्कमग्री पभावग्रो समग्रसंघस्स ।"

भण्णया भाषरिया पीतीदिसं (?) जियपडिमं वंदियं गताभ्रो । तत्थ रहागुज्जारो रण्णो घरे रहोवरि भंचति । संपतिरण्णा श्रोलोयरणगएएा श्रज्जसुहत्यी दिठ्ठो । जातीसरर्एं जातं । [निभीथ चूर्षिए, आ० २, पृ० ३६२]

<sup>3</sup> उज्जेसीए समोसरसे अस्पुजासे रहपुरतो रायंगसे बहुसिस्स परिवारो झालोयस ठितेस रण्णा भज्ज सुहत्यी झालोइयो, तं दट्ठूस जाति संभरिया ।....ताहे सो पवयसभत्तो परम साबगो जातो ।

श्रद्धालु ग्रहस्थ उन्हें भिक्षाटन के समय पर्याप्त मात्रा में ग्रशनपानादि प्रदान करते थे । एक समय कोशाम्बी में भिक्षाटन करते हुए मेरे शिष्य एक ग्रहस्थ के घर में पहुंचे । उनके पीछे-पीछे एक दीन, हीन, दरिद्र और भूखे भिक्षुक ने उस गृहस्थ के घर में प्रवेश किया । उस गृहस्थ ने साधुओं को तो पर्याप्त रूपेएा भोजन-पानादि का दान किया किन्तु उसँभिक्षुक को उसने कुछ भी नहीं दिया। वह भूखा भिक्षक साधुमों के पीछे हो लिया और उनसे भोजन की याचना करने लगा। साधुओं ने उससे कहा कि वे लोग तो अपने साधु ग्राचार के अनुसार किसी गृहस्थ को कुछ भी नहीं दे सकते । भूख से पीड़ित वह भिक्षक मेरे शिष्यों का अनुसरएा करता हुया मेरे स्थान पर पहुंच गया। उसने मुफसे भी भोजन की याचना की। मुमे ज्ञानोपयोग से ऐसा विदित हुआ कि अगले जन्म में यह भिक्षुक जिनशासन का प्रचार एवं प्रसार करने वाला होगा। मैंने उससे कहा कि यदि तुम श्रमणधर्म में दीक्षित हो जाम्रो तो तुम्हें हम तुम्हारी इच्छानुसार पर्याप्त भोजन दे सकते हैं। भिक्षुक ने यह सोच कर कि उसकी इस दोन-हीन दुखद ग्रवस्था की तुलना में तो श्रम ए-जीवन के कब्ट सहना कठिन नहीं है, तत्काल मेरे पास श्रमरणदीक्षा ग्रहरण कर ली । दीक्षित हो जाने पर वह हमारे द्वारा भिक्षा में प्राप्त भोजन का मधिकारी हो गया मतः उसे उसकी इच्छानूसार भोजन खिलाया गया। वस्तुतः वह कई दिनों का भूखा था ग्रतः उसने जी भर कर स्वादिष्ट भोजन खाया। रात्रि में उस नवदीक्षित भिक्षुक की उदरपीड़ा के कारण मृत्यु हो गई ग्रीर वह भशोक के अन्ध राजकुमार कुर्णाल के यहां पुत्र रूप से उत्पन्न हुआ। राजन् ! तुम वही भिक्षुक हो जो अपने इस सम्प्रति के भव से पहले के भव में मेरे पास दीक्षित हुए थे । यह सब तुम्हारे एक दिवस के श्रमएाजीवन का फल है कि तुम बड़े राजा बने हो ।"<sup>1</sup>

### अमरासंघ में विसंमोग का प्रारम्भ

निशीय भाष्य, चूरिंग मादि ग्रन्थों में स्पष्ट उल्लेख है कि भगवान महावीर के गासन में माचार्य सुधर्मा से स्थूलभद्र तक श्रमरांसंघ का परस्पर सांभोगिक व्यवहार ग्रक्षुण्एा बना रहा । श्रमरांसंघ में संभोगविच्छेद की सर्वप्रथम घटना ग्राय महागिरि और ग्राय सुहस्ती के ग्राचार्यकाल में घटित हुई । संभोग-विच्छेद का प्रारम्भ कब, क्यों ग्रीर किसके समय में प्रारम्भ हुग्रा, इसका विशद परिचय देते हुए निशीय एवं वृहत्कल्प-चूर्शि में उल्लेख किया गया है कि राजा सम्प्रति द्वारा दुष्काल के समय खोली गई दानशालाग्रों तथा प्रसारित किये गये उदारता-पूर्ए ग्रादेशों के कारएग कर्मचारी वर्ग एवं प्रजाजनों के माध्यम से श्वमराों को भिक्षा में पर्याप्त एवं विशिष्ट भोजन मिलता देख कर ग्रार्य महागिरि को

ै परिशिष्ट पर्व, सर्ग ११

<sup>२</sup> संभूयस्स घूलभद्दो, थूलभद्दं जाव सञ्वेसि एक्कसंभोगो मासी ।

[निगीथ पूर्णि, भा० २ पू० ३६०]

उसके राजपिण्ड होने की शंका हुई स्रौर उन्होंने आर्य सुहस्ती से यह जाँच करने के लिये कहा कि कहीं साधुस्रों को सदोष स्राहार तो भिक्षा में नहीं मिल रहा है।

मार्य सुहस्ती ने बिना किसी प्रकार की जांच किये ही कह दिया – ''यथा राजा तथा प्रजा, महाराज ! यह राजपिण्ड नहीं है । कारएा कि तैली तैल, घृत वाले घी, कपडे वाले वस्त्र ग्रीर हलवाई भोज्य मिष्टान्न स्वयं ही देते हैं।''

यार्थ सुहस्ती का उत्तर सुन कर ग्रार्थ महागिरि ने विचार किया -- यह मायावी है, शिष्यानुराग के कारएा सदोष ग्राहार-ग्रहएा से साधुओं को रोक नहीं रहा है। उन्हें आये सुहस्ती पर क्षोभ हुग्रा और उन्होंने आर्य सुहस्ती से कहा --''ग्रार्थ ! तुम्हारे समान दोषादोष के ज्ञाता भी अपने शिष्यों के प्रति राग के कारएा राजपिण्ड का उपभोग करते हैं, तो ऐसी दशा में मैं ग्राज से तुम्हारे साथ साघ्वोचित भोजनादि ध्वहार विषयक सम्बन्धों का विच्छेद करता हू।''

यह कह कर स्रार्थ महागिरि ने स्रार्थ मुहस्ती के साथ तत्काल साम्भोगिक सम्बन्ध-विच्छेद कर दिया । इस प्रकार संयममार्ग की शिथिलता दूर करने हेतु स्रार्य महागिरि को मुहस्ती के प्रति उपालम्भ देते समय तीक्ष्ए एवं कटु शब्दों का भी प्रयोग करना पड़ा । तदनन्तर स्रार्थ सुहस्ती ने स्रपना मोड़ (रुख) बदल कर इसके लिये पश्चात्ताप किया स्रौर बोले – "भगवन् ! भविष्य में सदोप स्राहार नहीं लिया जायगा ।"

इस पर ग्रार्थ महागिरि ने उस समय तो ग्रार्थ सुहस्ती के साथ सांभोगिक व्यवहार प्रारम्भ कर दिया पर कालान्तर में यह सोचते हुए कि 'प्रायः मानव-स्वभाव में माया का बाहुल्य हैं" – उन्होंने ग्रार्थ सुहस्ती के साथ सांभोगिक व्यवहार बन्द ही रखा। "

संभोगविच्छेद के सन्दर्भ में प्रस्तुत को गई घटना में यह बताया गया है कि सम्प्रति के राज्यकाल में आर्य महागिरि ने सुहस्ती ढारा सदोप आहार आदि ग्रहण की प्रवृत्ति को देख कर उनके साथ संभोगविच्छेद कर दिया। यहां पर आर्य महागिरि का सम्प्रति के राज्यकाल में विद्यमान रहना बताया गया है पर ऐतिहासिक तथ्यों के आलोक में देखने पर सम्प्रति का महागिरि के समय में विद्यमान होना प्रमास्तित नहीं होता।

महागिरि के समय में सम्प्रति के विद्यमान न होने के निम्नलिखित ऐतिहासिक प्रमारण गहराई से विचारने योग्य हैं :--

 श्वेताम्बर परम्परानुसार वी० नि० सं० २४५ में श्रार्य महागिरि का स्वर्गवास माना गया है।

२. द्यार्थ महागिरि के स्वर्गगमन के समय में बिन्दुसार का राज्यकाल था जो वीर नि० सं० २४८ तक रहा ।

ै ग्रज्ज महागिरी उवउत्तो, पायेण माथाबहुला मगुय 'त्ति काउ विसंभोगं ठवेति । [निगीयमाष्य, भा० २, पृ० ३६२ (गा० २१४४ की द्वाण)] विसंभोग का प्रारम्भ] दशपूर्वंघर-काल : ग्रायं महागिरि-सुहस्ती

३. वीर नि० सं० २४५ से २८३ तक मौर्य सम्राट् ग्रशोक का शासनकाल रहा श्रीर इसके पश्चात् संप्रति का शासनकाल प्रारम्भ हुग्रा ।

इन ऐतिहासिक तथ्यों के प्रकाश में विचार करने पर यही प्रकट होता है कि मौर्य सम्प्राट सम्प्रति का शासनकाल वीर नि० सं० २०३ से पूर्व किसी भी दशा में नहीं हो सकता। ऐसी स्थिति में वीर नि० सं० २४५ में स्वर्गस्य हुए ग्रायं महागिरि द्वारा वीर नि० सं० २८३ के पश्चाद्वर्ती सम्प्रति के शासनकाल में सुहस्ती के साथ संभोगविच्छेद की घटना का जो निशीथ चूरिंग स्रादि में उल्लेख किया गया है वह संगत प्रतीत नहीं होता। संभव है इस प्रकार की घटना बिन्दुसार के शासन काल में वीर नि० सं० २३३ से २४४ के बीच में घटित हुई हो ग्रीर उसे सम्प्रति के विशिष्ट ग्रीदार्थ को देख कर अनुमानबल से सम्प्रति के साथ जोड़ दिया गया हो । तत्कालीन घटनाकम के पर्यवेक्षरण से स्पष्टतः प्रकट होता है कि साधार एतया अपने समस्त शासनकाल में और विशेषतः दुर्भिक्ष स्रादि जैसी संकटापन्न स्थिति में प्रजावात्सल्य की प्रवृत्ति मौर्यवंशीय राजाझों की विशेषता रही है। बौद्ध ग्रन्थों में उह उल्लेख उपलब्ध होता है कि बिन्द्सार ग्रपने शासनकाल के प्रारम्भिक वर्षों में प्रतिदिन ६० हजार ब्राह्म सो भोजन कराया करता था।' ऐसी स्थिति में कोई ग्राक्चर्य की बात नहीं कि बिन्दुसार के शासनकाल की घटना का श्रुति प्रथवा स्मृति में कहीं स्खलना के कारण सम्प्रति के शासन में घटित हुई घटना के रूप में उल्लेख कर दिया गया हो। एक के जीवन की घटना को दूसरे के जीवन की घटना से जोड़ने के मन्य भी धनेक उदाहरएं। उपलब्ध होते हैं।

याचार्य हेमचन्द्र ने परिशिष्ट पर्व के ११वें सर्ग में सम्प्रति के जातिस्मरए ज्ञान होने में आर्य सुहस्ती के दर्शन को निमित्त माना है और उन्हें ही सम्प्रति के पूर्वेभव सम्बन्धी गुरुमानने का उल्लेख किया है। किन्तु आगे चल कर इन्हीं माचार्य ने परिशिष्टपर्व में राजा सम्प्रति के राज्यकाल में ही महागिरि द्वारा सुहस्ती के साथ सांभोगिक सम्बन्धविच्छेद का उल्लेख किया है। ऐसा प्रतीत होता है कि ज्ञाचार्य हेमचन्द्र ने आर्य महागिरि के जीवनकाल आदि तथ्यों की गहराई में न जा कर सरसरी तौर पर आर्य सुहस्ती के साथ आर्य महागिरि के उज्जयिनी जाने का और सम्प्रति के राज्यकाल में ही सांभोगिकविच्छेद का उल्लेख कर दिया है।

जहाँ तक राजा सम्प्रति को प्रतिबोध दिये जाने का प्रश्न है, प्रायः सर्वत्र यही उल्लेख मिलता है कि द्यार्य सुहस्ती ने सम्प्रति को प्रतिबोध दिया। महागिरि बारा सम्प्रति को प्रतिबोध दिये जाने का कहीं भी कोई उल्लेख उपलब्ध नहीं होता।

१ पिता सठ्ठिसंहस्सानि, ब्राह्मणे ब्रह्मपर्विखके । भोजेसि सो पिते येव, तीरिए वस्सानि भोजयि ॥२३॥

[महावंशो, परिच्छेद ४]

ऐतिहासिक घटनाकम और प्राचीन उल्लेखों से यह निर्विवाद रूप से ज्ञात होता है कि अशोक के राज्याभिषेक के कतिपय वर्ष पश्चात् राजकुमार कुएाल को चक्षुविहीन कर दिया गया और अन्धा हो जाने के कारएा कुमारभुक्ति में मिला हुआ उज्जयिनी का राज्य उससे ले कर दूसरे राजकुमार को दे दिया गया। सम्प्रति का जन्म होने पर अन्ध कुमार कुएाल ने गन्धर्व कला से अशोक को प्रसन्न कर काकिएगी--राज्य की अपने सद्यःजात पुत्र के लिये याचना की। वस्तु-स्थिति से अवगत होते ही आशोक ने तत्काल सम्प्रति को युवराज पद प्रदान कर प्रपना उत्तराधिकारी घोषित किया और तत्कालीन राज्यपरम्परा के अनुसार उज्जयिनी का राज्य शिशु सम्प्रति को कुमारभुक्ति के रूप में प्राप्त हुआ। ये सब घटनाएं प्रशोक के राज्यकाल की हैं और अशोक का राज्याभिषेक वीर निर्वाण संवत् २४ म में होने के कारएा द्रमक के दीक्षित होने से लेकर सम्प्रति के जन्म तक की सभी घटनाएं आर्य महागिरि के स्वर्यगमन के अनन्तर कम से कम १३ वर्ष से पहले की तो किसी भी दशा में नहीं हो सकतीं।

ऐसी स्थिति में झार्य महागिरि का सम्प्रति के जन्म समय अथवा उसके राज्यकाल में विद्यमान होना तो दूर द्रमक की दीक्षा के समय भी आर्य महागिरि का मस्तित्व संभव नहीं होता। कारण कि आर्य महागिरि का स्वर्गवास अशोक के राज्याभिषेक से १२ वर्ष पहले वीर नि० सं० २४४, तदनुसार बिन्दुसार के राज्यकालू में ही हो चुका था।

## राजा सम्प्रति द्वारा जैन घर्म का प्रचार एवं प्रसार

जैन साहित्य में मौर्य सम्राट् सम्प्रति को वही स्थान प्राप्त है जो कि मौर्य सम्राट् मशोक को बौद्ध साहित्य में । झनेक जैन प्रेयों में इस प्रकार के उल्लेख उपलब्घ होते हैं कि राजा संप्रति ने आयें सुहस्ती से प्रतिबोध पाने के पश्चातु समस्त भारतवर्ष ही नहीं मनेक मनाय प्रदेशों में भी अपने ग्रधिकारियों, कर्मचारियों ग्रीर सैनिकों को जैन साधुग्रों के देश में भेज कर जैन धर्म का सर्वत्र प्रचार एवं प्रसार किया तथा उसने अपने समस्त सामन्तों को हढ़ जैनधर्मावलम्बी बनाया । साधु के वेश में सम्प्रति के कर्मचारियों ने अनार्य देशों में विचरण कर वहां की भनार्य जनता को श्रावक के कर्त्तव्यों एवं श्रमणाचार से परिचित कराते हुए उन अनाय देशों को श्रमएों के विहार के योग्य बना डाला। राजा सम्प्रति की प्रार्थना पर प्रार्थ सुहस्ती ने अपने कतिपय श्रमणों को अनार्य भूमि में धर्म का प्रचार करने के लिये भेजा ग्रौर उन्होंने वहां के लोगों की जैनधर्म के प्रति अपूर्व श्रदा देख कर हर्ष का अनुभव किया। साधुओं ने आर्य देश की तरह बड़ी सुगमता से मनार्य प्रदेशों में विहार करते हुए वहां जैन धर्म का मधिकाधिक प्रचार एवं प्रसार किया । त्यागी, तपस्वी श्रीर ज्ञानधनी सन्तों के उपदेशों का ग्रनार्थ प्रदेशों की जनता पर बड़ा प्रभाव पड़ा ग्रौर उन लोगों के ग्राचार-विचार में एक प्रकार की क्रान्ति सी ग्रा गई । ग्रनार्य प्रदेश के निवासियों ने बड़ी संख्या में श्रावकधर्म प्रांगीकार किया । प्रनार्य प्रदेशों में धर्म-प्रचार करने के पश्चात लौटे हुए साधुश्रों

जैन धर्म का प्र० एवं प्र०] दशपूर्वधर-काल : भार्य महागिरि-सुहस्ती

ने ग्रार्थं सुहस्ती की सेवा में पहुंच कर ग्रनार्य प्रदेशों के निवासियों की जैन धर्म के प्रति प्रगाढ़ श्रद्धा का विवरएा सुनाया, जिसे सुन कर ग्रार्थं सुहस्ती बड़े प्रसन्न हुए । '

सम्प्रति के सम्बन्ध में कतिपय जैन ग्रन्थों में इस प्रकार का उल्लेख मिलता है कि उसने भारत के ग्रार्थ एव ग्रनार्थ प्रदेशों में इतने जिनमन्दिरों का निर्माएा करवाया कि वे सारे प्रदेश जिन-मन्दिरों से सुशोभित हो गये । <sup>२</sup>

राजा सम्प्रति ढारा किये गये कार्यों के सम्बन्ध में प्रसिद्ध जैन इतिहास-विसा स्व० मुनि श्री कान्ति सागरजी ने कुछ ग्रंशों की जो पाण्डुलिपि तैयार को, उसके एतढिषयक ग्रंश को यहां ग्रविकल रूप से दिया जा रहा है :-

"यह एक ग्राश्चर्य की बात है कि मौर्य साम्राज्य के इतिहास में सम्प्रति के संबंध में जो कुछ भी उल्लेख मिलता है, वह उसके कृतित्व पर वास्तविक प्रकाश नहीं डालता। जैन साहित्य में सम्प्रति के सम्बन्ध में विशद विवेचन उपलब्ध है। उस विवेचन के मनुसार सम्प्रति ने जैन संस्कृति के प्रचार व प्रसार के लिये अपने पुत्रों तथा मसूर्यप्रथा कहलाने वाली अपनी पुत्रियों तक को कृत्रिम मुनियों का व साघ्वियों का वेष धारण करवा कर प्रपने ग्रनेकों सामन्तों के साथ दूर-दूर प्रदेशों में भिजवाया ग्रौर इस तरह ग्रशोक के ग्रादर्श को सम्प्रति ने ग्रपने जीवन में भी मूर्त रूप दिया।

चूरिंग और निर्युक्तियों में यह भी सूचित किया गया है कि सम्प्रति ने प्रचुर मात्रा में जिन-मूर्त्तियों की, मन्दिरों एवं देवशालाओं में स्थापना करवा कर जैन संस्कृति और सम्यता को स्थान-स्थान पर फैलाया था।

जहां तक जैन मूर्ति-विधान एवं उपलब्ध पुरातन अवशेषों का प्रश्न है, यह बिना किसी संकोच के कहा जा सकता है कि राजा सम्प्रति द्वारा निर्मित मन्दिर या मूर्तियां भारतवर्ष के किसी भी भाग में आज तक उपलब्ध नहीं हो पाई हैं। श्वेत पाषाएग की कोहनी के समीप गोठ के माकार के चिह्न वाली प्रतिमाएं जैन समाज में प्रसिद्ध रही हैं और उन सभी का सम्बन्ध राजा सम्प्रति से स्थापित किया जाता है। ऐसी प्रतिमांग्रों के अनेक स्थानों पर प्रतिष्ठापित होने का भी उल्लेख किया गया है। मेरी विनन्न सम्मति के प्रनुसार ये श्वेत पाषाएग की प्रतिमाएं सम्प्रति श्रयवा मौर्य काल की तो क्या तदुत्तरवर्ती काल की भी नहीं कही जा सकतीं।

- े एवं राज्ञोऽतिनिबंन्धादाचार्येः केऽपि साधवः । विहतुं मादिदिशिरे ततोऽन्घूद्रमिलादिषु ।।६६।। निरवद्यं श्रावकत्वमनार्येव्वपि साधवः । हब्द्या गत्वा स्वगुरवे पुनराज्यन्सविस्मयाः ।।१०१।। परि० पर्वं, स० ११
- <sup>२</sup> येन सम्प्रतिना त्रिसंडमितापि मही जिनप्रासादमंडिता विहिता, साघुवेग-घारिनिजवंठ-पुरुषप्रेषिऐनानायदेवेऽपि साधुविहारः कारितः । [तपागच्य पट्टादसी]

दशम सदी से पूर्व के बहुत कम ऐसे शिल्पावशेष मिले हैं जो श्वेत प्रस्तरों पर उत्कीरिएत हों। मौर्यकाल में अधिकतर प्रादेशिक पत्थर ही शिल्पकला में व्यवहृत होते थे। मौर्यकाल की मूर्तियां जितनी भी उपलब्ध हैं, लगभग सभी सचिक्वरए हैं। ये प्रतिमाएं प्रपनी शैली के काररए दूर से ही पहिचानी जा सकती हैं। पाटन-लोहानीपुरा मोहल्ले से निकलीं कुछ खण्डित प्रतिमाएं पटना-म्यूजियम में गुरक्षित हैं। एक बात और भी है कि मन्दिर बनवाने के सम्बन्ध में भी यदि स्पष्ट कहा जावे तो स्थिति सन्देहात्मक ही है, कारएा कि मौर्य-शासित प्रदेशों में जहां कहीं भी उत्खतन हुम्रा है वहां इनके म्रवशेष या चिह्न कहीं नहीं मिले हैं। यदि संप्रति राजा ने इतना विशद् शैल्पिक निर्माएा करवाया होता तो कम से कम कहीं न कहीं तो इनके म्रवशेषों एवं चिह्नों की प्राप्ति होनी ही चाहिये थी। इन बातों के बावजूद भी यह तो स्वीकार करना ही पड़ेगा कि जैनत्व के प्रति राजा सम्प्रति के हृदय में म्रगाध श्रद्धा और मास्था थी।

विदेशों में समनीया जाति कही जाती है। वह ग्रसम्भव नही, सम्प्रति-कालिक प्रचार एव पुरुषाय का ही प्रतिफल हो। श्रमरा श्रौर समनीया का साम्य स्पष्ट है। कालान्तर में उचित जैन संस्कारों के ग्रभाव में समनीया जाति में से जैनत्व के संस्कार विलुप्त हो गये हों, पर नाम समर्गीया ग्राज भी ज्यों का त्यों बना हुग्रा है।"

उपरोक्त विचारों पर पाठक तटस्थता से चिन्तन कर तथ्य पर पहुंचने का प्रयास करें ।

## उत्कट साधना का म्रनुपम प्रतीक भवन्तिसुकुमाल

आर्यं महागिरि के स्वर्गगमन के पश्चात् ग्रनेक क्षेत्रों में विचरण करते हुए आर्यं सुहस्ती एकदा पुनः उज्जयिनी पधारे और नगर के बाहर एक उद्यान में ठहरे। उन्होंने अपने दो साधुयों को भदा नाम की एक यति समृद्ध श्रेष्ठिमहिला के पास भेजा और उससे किसी स्थान में ठहरने की आज्ञा चाही। भदा ने बड़ी श्रद्धापूर्वक श्रमसाद्वय को वन्दन किया और उनसे उनके आने का प्रयोजन ज्ञात होने पर उसने अपनी वाहनकुटी में साधुओं को ठहरने की अनुमति प्रदान की। तदनन्तर आर्य सुहस्ती अपने शिष्य परिवार सहित भद्रा की बाहनकुटी में ठहरे।

दूसर दिन प्रदोधवेला मे ग्राचार्य सुहस्ती नलिनीगुल्म नामक अघ्ययन का सस्वर पाठ कर रहे थे। उस समय भवन की सातवीं मंजिल पर अपनी ३२ सुकुमार परिनयों के साथ सोये हुए भद्रा के पुत्र अवन्तिसुकुमाल के कर्एारन्ध्रों में आचार्यश्री का सुमधुर स्वर प्रतिघ्वनित होने लगा। अवन्तिसुकुमाल आचार्य सुहस्ती के स्वर को दत्तचित हो सुनने लगा। वह पाठ उसे इतना कर्एाप्रिय लगा कि वह उसे और अधिक स्पष्ट रूप से सुनने और समभने की उल्कण्ठा से प्रेरित हो मन्त्रमुग्ध की तरह अपने महलों से उतरा और आचार्यश्री के पास झाकर बड़े घ्यान से सुनने लगा। पाठ को सुन कर अवन्तिसुकुमाल के मन में उथल-पुथल सी मच गई और उसे ऐसा प्रतीत होने लगा कि पाठ में वांगात सुखों का उसने कहीं न कहीं अनुभव किया है । ईहापोह करते हुए उसने स्मृति पर जोग दिया चौग उसे तत्काल जातिस्मरएग ज्ञान हो गया । अवन्तिसुकुमात ने स्राचार्यश्री के सभीप उपस्थित हो उन्हें भक्ति सहित वन्दन किया चौर कहने लगा – ''भगवन् ! मैं गृहस्वामिनी भद्रा का पुत्र हूं । आपके इस पाठ को सुनकर मुभे जातिस्मरग्ग ज्ञान हो गया है । मैं अपने इस जन्म से पहले नलिनीगुल्म नामक विमान में देवता था । अब पुनः वहीं जाने के लिये मेरे मन में तीव उत्कण्ठा उत्पन्न हो चुकी है । आपके पास श्रमएगत्व स्वीकार कर मैं पुनः वहीं नलिनीगुल्म विमान में जाना चाहता हूं । कृपा कर मुभे प्रवज्या प्रदान कीजिये ।''

आचार्य सुहस्ती ने उसे श्रमराजीवन की दुष्करता से अवगत कराते हुए कहा -- ''सौम्य ! तुम अत्यन्त सुकुमार हो । लोहे के चने चवाना और अग्नि में खड़े रहना किसी के लिये साध्य हो सकता है पर जिनेन्द्र भगवान् द्वारा प्ररूपित श्रमरााचार का पालन करना बड़ा ही कठिन और दूस्साध्य कार्य है।''

अवन्तिसुकुमाल ने कहा – "भगवन् ! प्रव्रज्या ग्रहग् करने की मेरे मन में तीव्र उत्कण्ठा उत्पन्न हो चुकी है । मैं प्रव्रज्या तो अवश्य ही ग्रहग् करूंगा । साधु समाचारी के अनुसार चिरकाल तक तो मैं निरतिचार श्रामण्य का परि-पालन नहीं कर सकूंगा ग्रतः मैं प्रारम्भ में ही अनगन सहित श्रमगात्व ग्रहग् करूंगा और थोड़े समय के लिये घोरातिघोर कप्ट को भी साहसपूर्वक सहन कर लूंगा।"

म्रवन्तिसुकुमाल को ग्रपने निश्चय पर ग्रटल देखकर ग्रार्य सुहस्ती ने कहा – "भद्रानन्दन ! यदि तुम दीक्षित होने के लिये कृतसंकल्प हो तो इसके लिये तुम ग्रपने स्वजनों की अनुमति प्राप्त करो ।''

तदनन्तर ग्रवन्तिसुकुमाल ने ग्रपनी माता ग्रौर पत्नियों से उसे दीक्षार्थ अनुमति देने के लिये कहा किन्तु पूरी तरह प्रयास कर चुकने पर भी उसको स्वजनों से दीक्षा लेने की ग्रनुमति नहीं मिली । ग्रवन्तिसुकुमाल तो नलिनीगुल्म विमान में यथाशीघ्र जाने के लिये ग्रातुर हो रहा था। उसने स्वयं ही केशलुंचन कर श्रमखदेष धारु कर लिया ग्रौर वह ग्रार्थ सुहस्ती की सेवा में उपस्थित हुग्रा।

आर्थ सुहस्ती ने अपने शरीर से भी निर्ममत्व ग्रौर संसार से पूर्एरूपेस विरक्त अवन्तिसुकुमाल को स्वयंगृहीत साधुवेष में देखकर विधिपूर्वक श्रमसा दीक्षा प्रदान की । तदनन्तर अवन्तिसुकुमाल ने आर्थ सुहस्ती से निवेदन किया "प्रभो ! मैं लम्बे समय तक श्रमसाजीवन के कष्टों को सहन नहीं कर पाऊंगा ग्रतः मुफ्ने ग्रामरसा अनशनपूर्वक साधना करने की ग्राज्ञा प्रदान कीजिये।"

मार्य सुहस्ती से आज्ञा प्राप्त कर भवन्तिसुकुमाल नगर से बाहर निर्जन इमझान भूमि में पहुंचा और कायोत्सर्ग कर खड़ा हो गया । ग्रत्यन्त सुकुमार भवन्तिसुकुमाल प्रथम बार ही नंगे पांवों इतनी दूर तक चला था ग्रनः कंकरों

तथा कटकों से उसके पादतल विध गये और उन द्रस्तों से खून टपकने लगा। बड़े र्धेयं के साथ इस पीड़ा को तथा भूख-प्यास के कष्टों को सहन करते हुए वह आत्मचिन्तन में तल्लीन हो गया। सूर्य की प्रखर किरसों से इमझानभूमि आग की तरह तपने लगी पर अवन्तिसुकुमाल ने बड़ी शान्ति के साथ उसे सहन किया। दिन ढलने लगा, सूर्यास्त हुम्रा, शनैः शनैः ऋन्धकार ने भ्रपना साम्राज्य जमा लिया । यत्र-तत्र वनैले हिंस जन्तुओं के दिल दहला देने वाले ग्राकन्दारावों से वह भीषसा रात्रि साक्षात् कालरात्रि के समान भयावह बन गई थी। किन्तू सद्यः प्रव्रजित सुकुमार श्रमए। ब्रवन्तिसुकुमाल उस श्मशानभूमि में परम शान्त, दान्त एवं विरक्त ग्रवस्था में एकाग्र चित्त हो ध्यानमग्न खडे रहे। उनके पदचिह्नों पर लहमिश्रित धूलिकरणों की गन्ध का स्रनुसरए करती हुई एक श्रूगालिनी स्रपने कतिपय बच्चों के साथ अवन्तिसुकुमाल मुनि के पास आ पहुंची । मुनि के पैरों से टपके हुए लहूकरणों की गन्ध पा कर उसने मुनि के पैरों को चाटना प्रारम्भ किया। ग्राध्यात्मिक घ्यान में रमएा करते हुएँ मूनि निश्चल खड़े रहे । मूनि की स्रोर से किसी भी प्रकार का प्रतिरोध न होता देख कर श्रृगालिनी का साहस बढ़ा। उसने मुनि के पैर की मांसल पिण्डूली में दांत गडा दियें । गरम-गरम खून की धाराएँ वह निकलों । ग्रपने बच्चों सहित श्रृगालिनी लहूपान के साथ-साथ मुनि के पैर को काट-काट कर खाने लगी । ऋमश: मुनि का ध्यान चिन्तन की मनोभूमि के उ**च** से उच्चतर सोपान पर चढ़ने लगा । विना किसी प्रकार का प्रतिरोध किये मुनि शान्त चित्त हो सोचने लगे – ''यह श्रृगालिनी मेरे कर्मकलुष को काट-काट कर मेरे लिये नलिनीगुल्म विमान के कपाट खोल रही हैं।'' श्रृगॉलिनी श्रौर उसके बच्चों ने मुनि का दूसरा पैर भी काट-काट कर खाना प्रारम्भ कर दिया । मूनि का शरीर पृथ्वी पर गिर पड़ा किन्तु उनका घ्यान ग्रधिकाधिक ऊंचाई पर चढ़ता गया । मुनि की दोनों जंघामों ग्रौर भूजदण्डों को खा चूकने के पश्चान् श्रृगाल-परिवार ने उनके पेट को चीर फाड़ कर खाना प्रारम्भ किया । मुनि नै भी ग्रपने ग्रात्मचिन्तन को **शुभ** से शुभतर बनाना प्रारम्भ किया और अन्ततोगत्वा संमाधिपूर्वक प्रारोत्सर्ग कर मुनि ग्रवन्ति सुकुमाल ग्रपने प्रिय लक्ष्यस्थान नलिनीगुल्म विमान में देवरूप से उत्पन्न हुए ।

दूसरे दिन म्रायं सुहस्ती से सब वृत्तान्त ज्ञात होने पर ग्रवन्तिसुकुमाल की माता भद्रा ने म्रपनी एक गॉभगी पुत्रवधु को छोड़ कर शेष ३१ पुत्रवधुम्रों के साथ श्रमगीधर्म की दीक्षा ग्रहगा की । म्राचार्य हेमचन्द्र द्वारा परिशिष्ट पर्व में किये गये उल्लेख के म्रनुसार ग्रवन्तिसुकुमाल के पुत्र ने भ्रपने पिता की स्मृति में उनके मरग्गस्थल पर एक विशाल देवकुल का निर्माग करवाया जो म्रागे चल कर महाकाल के नाम से विख्यात हुम्रा ।

गुरुष्यां जातेन पुत्रेश चक्रे देवकुलं महत् । मबन्तिमुकुमालस्य मरशस्यानभूतले ।।१७६।। तह्रेबकुलमद्यापि विद्यतेऽबन्तिभूषशम् । महाकालाभिषानेन लोके प्रयितमुज्यकैं: ।।१७७।।

[परिशिष्ट पर्व, सगे ११,]

ग्रार्य सुहस्ती के शिष्य ग्रवन्तिसुकुमाल के इस प्रकार के ग्रलौकिक साहस, ग्रद्भुत त्याग ग्रौर वैराग्य से उस समय का जनमानस कितना प्रभावित हुग्रा होगा, इसको कल्पना से भी नहीं ग्रांका जा सकता ।

### ग्रायं महागिरि को शिष्य-परम्परा

कल्पसूत्रानुसार भग्नार्य महागिरि की शिष्य परम्परा क्रमशः इस प्रकार है :--

- १. स्थविर उत्तर (बहुल) ५. स्थविर कौडिन्य
- २. स्थविर बलिस्सह ६. स्थविर नाग
- ३. स्थविर धनाढच ७. स्थविर नागमित्र
- ४. स्थविर श्री ग्राढच द. कोशिक गोत्रीय षडुल्लूक रांहगुप्त

इन्हें प्रत्यक्ष शिष्यों की अपेक्षा पारम्परिक शिष्य मानना अधिक उपयुक्त होगा ।

म्राठवें शिष्य कौशिक गोत्रीय स्थविर षडुल्लूक रोहगुप्त से त्रैराशिक (निग्हवों) की उत्पत्ति हुई।

स्थविर उत्तर ग्रौर स्थविर बलिस्सह से उत्तरबलिस्सह नामक गए। निंकला जिसकी ये निम्नलिखित ४ शाखाएं हैं :--

१. कौशाम्बिका, २. शुक्तिवतिका, ३. कोडंबाएी और ४. चन्दनागरी ।

#### ग्राचार्य सुहस्ती को शिष्य गरम्पर।

त्राचार्य आर्य सुहस्ती का शिष्यपरिवार बड़ा विशाल था। उनके १२ प्रमुख शिष्य थे<sup>३</sup>, जिनके नाम, उनसे निकली हुई शाखाओं एवं कुलों के नाम सहित इस प्रकार हैं:--

श्वेरस्स एां ग्रज्जमहागिरिस्स एलावचगुत्तस्स इमे भट्ठ येरा भन्तेवासी भ्रहावच्चा ग्राभण्एाया हुत्था, तंजहा – १. थेरे उत्तरे, २. थेरे बलिस्सहे, ३. थेरे घएाढ्ढे, ४. थेरे सिरिड्ढं, ४. थेरे कोडिन्ने, ६. थेरे नागे, ७. थेरे नागमित्ते, ८. थेरे छलूए रोह्रगुत्ते कोसियगुत्तेएां :

थेरेहिन्तो एं छलूएहितो रोहगुत्तेहितो कोसियगुत्तीहितो तत्य एं तेरासिया निग्गया । धेरेहिन्तो एं उत्तर बलिस्सहेहिन्तो तत्य एं उत्तर बलिस्सहें नामं गर्गे निग्गये । तस्सर्ण इमाम्रो चत्तारि साहाम्रो एवमाहिज्जति; तंजहा :--

१. कोसंबिया, २. सोइत्तिया (सुत्तिवत्तिमा) ३. कोडंबाणी, ४. चन्दनागरी।

<sup>3</sup> येरे घज्जरोहएा, जसभट्टे मेहगएाी, य कामिड्ढी । सुट्ठिय, सुप्पडिबुढे, रक्तििय तह रोहगुत्ते प्र ।।१।। इसिगुत्ते सिरिगुत्ते गएा झ बम्भे गएा। य तह सोमे । दस दो झ गएाहरा खलु, एए सोसा सुहत्यस्स ।।२।)<sup>2</sup>

१. स्थविर स्रार्थ रोहएा । इनसे उद्देहगरए निकला । उद्देहगरए से निम्न-लिखित ४ शाखाएँ निकलीं :--

(१) उद्वरिज्जिया, (२) मासपूरिया, (३) मइपत्तिम्रा ग्रौर

उद्देहगरए के निम्नलिखित ६ कूल थे :-

(१) नागभूय, (२) सोमभूय, (३) उल्लगच्छ, (४) हत्यलिज्ज,

(४) नन्दिज्ज और (६) परिहासय।

२. झाचार्य यशोभद्र – इनसे उडुवाडिय गग्ए निकला । इस गएए से निम्नलिखित ४ शाखाएं निकलीं :--

> (१) चंपिज्जिया, (२) भहिज्जिया, (३) काकन्दिया, ग्रौर (४) मेहलिज्जिया ।

इस उडूंवाडिय गए। के निम्नलिखित ३ कुल हुए :--

(१) भद्रयश, (२) भद्रगुप्त ग्रौर (३) यशोभद्र।

३. मेघगरगी – कल्पसूत्र स्थविरावली में इनके सम्बन्ध में कोई परिचय नहीं दिया गया है । इनसे कोई पृथक् गरए नहीं निकला । ये गुरएसुन्दर, गुरएाकर श्रीर घनसुन्दर के नाम से भी पहिचाने जाते थे। श्यामाचार्य इन्हीं के शिष्य माने जाते हैं।

४ ग्राचार्यं कामधिगसी – इनसे बेसवाड़िय गर्स निकला जिसकी (१) सावत्थिया, (२) रज्जपालिया, (३) ग्रन्तरिज्जिया ग्रीर (४) खेमिल-ज्जिया नाम की चार शाखाएं तथा (१) गरिएय, (२) मेहिय, (३) कामडि्ढय एवं (४) इन्द्रपुरग नाम के चार कुल थे।

४. ग्राचार्यं सुस्थितसूरि ग्रौर | इन दोनों ग्राचार्यों के गएा, शाखाएं ६. ग्राचार्यं सुप्रतिबद्धसूरि | ग्रौर कुल सम्मिलित थे।

इन आचार्य सुस्थित से कोडिय-काकंदिय नामक गच्छ निकला। इस गच्छ की निम्नलिखित ४ शाखाएं श्रौर चार ही कुल थे :--

शाखाएं :--

(१) उच्चानागरी, (२) विद्याधरी, (३) वज्जी स्रौर (४) मज्मिमिल्ला।

कूल :--

(१) बम्भलिज्ज, (२) वत्थलिज्ज, (३) वारिएज्य ग्रौर (४) पण्हवाहरएय ।

उपरिलिखित ४ शाखाएं वस्तुतः कोटिकगरण की मूल एवं मुख्य शाखाएं हैं । इनका प्रारम्भ द्रा. सुस्थित और सुप्रतिवद्ध के संतानीय कमेश: स्थविर

<sup>(</sup>४) पृण्यपत्तिका ।

शान्ति श्रेसिक, स्थविर विद्याधर गोपाल, स्थविर झार्य वच्च स्रौर स्थविर प्रियग्रंथ से होना बताया गया है। इनके स्रतिरिक्त कोटिकगएा की स्रज्जसेसिया, भज्जतावसी, स्रज्जकुबेरा, स्रज्जइसिपालिस्रा, झज्जनाइली, स्रज्ज पोमिला, सज्ज जयन्ती, एवं ब्रह्मद्वीपिका ये उप-शाखाएं स्रौर नागेग्द्रकुल, चन्द्रकुल स्रादि उपकुल थे।

७. ग्रा० रक्षित ) इनसे किसी शाखा या गए। के प्रकट

मा॰ रोहगुप्त होने का उल्लेख नहीं मिलता।

१. म्राचार्य ऋषिगुप्त – इनसे मानवगर्गा निकला । इस गरग की निम्न-लिखित ४ शाखाएं :---

(१) कासवज्जिया, (२) गोयमज्जिया, (३) वासिट्ठिया तथा

(४) सोरट्ठिया। ग्रीर

(१) ईसिंगुत्तिय, (२) ईसिदत्तिय तथा (३) म्रभिजयन्त-ये ३ कुल थे।

१०. मा० श्रीगुप्त (हारितगोत्रीय) – इनसे चारएा गएा निकला, जिसकी निम्नलिखित ४ शाखाएं म्रौर ७ कुल थे :--

शाखाएं :-

(१) हारियमालागारी, (२) संकासिया, (३) गवेघुया झौर
 (४) वज्जनागरी।

कुल :--

- (१) वत्यलिज्ज, (२) पीइधम्मिय, (३) हालिज्ज, (४) पूरामि-त्तिज्ज, (४) मालिज्ज, (६) म्रज्जवेडय झौर (७) फण्हसह (कृण्एासल)।
- ११. आ० ब्रह्मगएगे ) इनसे भी किसी गए। या शाखा के प्रकट

१२. ग्रा० सोमगणी होने का उल्लेख उपलब्ध नहीं होता ।

भाचार्य सुहैस्ती का शिष्य-समुदाय वस्तुतः सुविशाल था। उत्तमें झनेक उच्चकोटि के विद्वान् साधक-श्रमण थे पर उन सब का परिचय उपलब्ध नहीं होता।

## समुज्झेरवादी बीचा निग्हव-प्रस्वमित्र

(बीर-निर्वाण संवत् २२०)

भार्यं महागिरि के भाषार्यकाल के पांचवें वर्षं में भर्यात् वो० नि० संबत् २२० में समुच्छेदवादी (क्षणिकवादी) अव्यतित नाम का चौथा निह्नव हुआ। निह्नव अव्यतित्र आर्यं महागिरि के कोडिन्न नामक शिष्य का शिष्य या। एक समय वह मधुरा नगरी में शास्त्राभ्यास कर रहा था। उस समय दशवें अनुप्रवाद पूर्व की नेउणिया नामक वस्तु के छिन्नछेद नय की वक्तव्यता के निम्नलिसित पाठ पर वह विचार करने लगा :-- "सब्वे पडुपण्एसमय नेरइया वोच्छिजिरसंति एवं जाव वेमारिएयत्ति।"

इस पाठ का अर्थ यह है कि जो वर्तमान काल के नारकीय हैं, वे दूसरे समय में विनाश को प्राप्त होते हैं। ऐसी ग्रवस्था में पहले समय के नारकीय की जो पर्याय थी, वह विनष्ट हो जाती है और दूसरे समय में विशिष्ट दूसरी पर्याय हो जाती है।

वस्तुतः यह पाठ पर्याय पलटने के सम्बन्ध में है पर ज्ञानावरणीय कर्म के उदय के कारए, अश्वमित्र ने इसके वास्तविक अर्थ को नहीं समफते हुए अपनी आन्त धारएगा बना ली कि संसार की समस्त वस्तुएं, पाप, पुण्य और यहां तक कि आत्मा भी क्षरा-क्षरा के अन्तर से नष्ट होने वाला है । अश्वमित्र के गुरु ने उसे प्रनेक प्रकार से उपरोक्त पाठ का सही अर्थ समफाने का प्रयास किया पर उस पर कुछ भी प्रभाव नहीं पड़ा और वह अपनी क्षरिएकवाद की मान्यता पर दुराग्रहपूर्वक डटा ही रहा । समफाने के सभी प्रकार के प्रयास निष्फल हो जाने पर गुरु द्वारा उसे संघ से बहिष्कृत कर दिया गया।

संघ से बहिष्कृत किये जाने के पश्चात् ग्रम्वमित्र ग्रपने नये सामुच्छेदिक मत का घूम-घूम कर प्रचार करने लगा। ऐसा ग्रनुमान किया जाता है कि समुच्छे-दवादी चौथे निह्नव ग्रस्वमित्र के समय तक बौद्ध धर्म के क्षणिकवाद का काफी प्रचार हो चुका होगा। सम्भव है ग्रप्रवमित्र पर भी बौद्धों के क्षणिकवाद का प्रभाव पड़ा हो। वह ग्रपने ग्रनेक साथियों के साथ विभिन्न क्षेत्रोंमें घूम-घूम कर ग्रपने इस नये मत का प्रचार करने लगा ग्रौर लोगों को उपदेश देने लगा कि जो जीव पहले समय में पाप करता है, वह दूसरे समय में नष्ट हो जाता है। इसी प्रकार प्रथम समय में किया हुआ पुण्य दूसरे समय में नष्ट हो जाता है।

ग्रम्वमित्र ग्रपने मत का प्रचार करता हुग्रा एक दिन ग्रपने साथियों सहित राजगृह नगर पहुंचा । वहां उस समय नगर के चौकी-चुंगी विभाग का उच्चा-धिकारी सच्चा श्रमगोपासक था । उसने ग्रम्वमित्र को सही मार्ग पर लाने के उद्देश्य से भ्रपने कर्मचारियों द्वारा पकड़वा कर पिटवाना प्रारम्भ किया । पीड़ा से कराहते हुए श्रम्वमित्र ने उस ग्रधिकारी से पूछा – "मैं साधु हूं ग्रौर तुम श्रमगो-पासक हो । मैं समफ नहीं पा रहा हूं कि तुम मुफे क्यों पीट रहे हो ?" उस चुंगी प्रधिकारी ने उत्तर में कहा – "तुम्हारे समुच्छेदवाद की मान्यता के ग्रनुसार तुम्हारे गरीर में साधु के रूप में ग्रात्मदेव विराजमान था वह तो कभी का विनष्ट हो गया । उसी प्रकार मेरे ग्रन्तर में श्रमगोपासक के रूप में जो ग्रात्मा थोड़ी देर पहले विद्यमान था, वह भी समाप्त हो चुका । इस दृष्टि से ग्रब न तुम साधु हो ग्रीर न मैं श्रमगोपासक ।"

इस प्रत्यक्ष प्रनुभव श्रौर प्रमाख से भश्वमित्र की बुद्धि तत्काल ठिकाने पर मा गई। उसे मपनी श्रुटि समफ में मा गई कि वस्तुत: वह अमवश बिल्कुल मिच्या भारला बना बैठा था। चुंगी प्रधिकारी की बुद्धिनक्ता ने भटके हुए विपथगामी अश्वमित्र को प्रतिबोध देकर पुनः सही पथ पर लगा दिया । अश्वमित्र तत्काल अपने गुरु के पास पहुंचा और उनसे क्षमा मांग कर एवं अपने मिथ्यात्त्व के लिये प्रायश्वित्त ले कर पुनः श्रमएासंघ में सम्मिलित हो गया ।

### डिक्रियाबादी पांचवां निह्तव-गंग (वीर-निर्वाश संवत् २२८)

वीर नि० सं० २२८ में भगवान महावीर के शासन का पांचवां निह्न दिकियावादी गंग नामक ग्रएगार हुग्रा । निह्नव गंग ग्रथवा गंगदेव भाचार्य महागिरि के शिष्य धनगुप्त का शिष्य था। गंग ग्रएगार एक दिन दुपहर की कड़ी घूप में उलूगातीर नामक नदी को पार कर रहा था। उक्त नदी को पार करते समय अएगार गंग को प्रपने पैरों से ठंड का ग्रौर ऊपर से चिलचिलाती घूप की गर्मी का ग्रनुभव हुग्रा। एक ही साथ ठंड ग्रौर गर्मी का ग्रनुभव होने के कारए उसके मन में विचार उत्पन्न हुग्रा – "भगवान महावीर ने तो फरमाया है कि एक समय में दो किया था जाती ग्रौर एक ही प्रकार का उपयोग नहीं होता। एक समय में एक ही किया की जाती ग्रौर एक ही प्रकार का उपयोग होता है। पर वह तो प्रत्यक्ष ही ठंड ग्रौर गर्मी दोनों का ग्रनुभव एक साथ, एक ही समय में कर रहा है। तो, इससे स्पष्टतः यह सिद्ध होता है कि एक ही समय में दो प्रकार की कियाएं ग्रौर दो प्रकार का उपयोग हो सकता है। भगवान महावीर का यह फरमाना कि एक समय में एक ही किया ग्रौर एक ही उपयोग होता है – वस्तुतः मसस्य है।"

मपने गुरु धनगुप्त के पास पहुंच कर गंग भएगगर ने द्विकियावाद की नवीन मान्यता रखी। मार्थ धनगुप्त ने गंग के मन में उत्पन्न हुई शंका को मिटाने का प्रयास करते हुए कहा – ''वर्त्स ! तुम्हें इस तथ्य को घ्यान में रखना चाहिये कि एक क्षरण के ब्रन्दर प्रसंख्य समय होते हैं । तुम जिसे समय की संज्ञा दे रहे हो बह समय नहीं, क्षरा है। समय तो क्षरा का चर्संच्यातवां भाग है। समय वस्तूतः क्षएग का वह असंख्यातवां सूक्ष्म से सूक्ष्म भाग है, जिसका ग्रौर कोई टुकड़ा या भाग नहीं किया जा सकता । एक क्षरण में मनेक क्रियामों का मनुभव हो सकता है, पर एक समय में कभी नहीं । लुम्हें नदी में जो गरमी श्रौर सदी का सनुभव हुझा, वह एक समय में नहीं हुआ। गर्मी का अनुभव होने के परचात् जो सदी का अनुभव हुया, वह वस्तुतः ग्रसंख्यात समय पक्ष्वात् हुग्रा । इन दोनों प्रकार के उपयोगों के बीच में ग्रसंख्यात समय का व्यवधान है, मन्तर है। समय वस्तुतः काल का बह सूक्ष्म से सूक्ष्म भाग है जिसका और कोई दूसरा विभाग नहीं हो सकता, जबकि क्षएा, काल का वह भाग है, जिसमें मसंख्यात समय समाविष्ट होते हैं। इस प्रकार असंख्यात समयों के पुंज 'क्षरा' नामक काल विभाग में जो तुम्हें दो प्रकार के मनुभव हुए, दो प्रकार के उपयोग हुए हैं, वे एक समय में हुए दो उपयोग नहीं, मपितु एक क्षण में हुए दो उपयोग हैं। जिस प्रकार, एक पुद्र्गल के उस छोटे से छोटे, सूक्ष्म से सूक्ष्म भाग को परमारगु कहते हैं, जिसका कि मौर कोई विभाग

नहीं किया जा सकता; उसी प्रकार समय भी काल का सबसे छोटा, सबसे सूक्ष्म भाग है, जिसका ग्रौर कोई विभाग नहीं किया जा सकता। काल के इतने छोटे ग्रन्तिम विभाग 'समय' में दो क्रियाएं ग्रथवा दो उपयोगों के उत्पन्न होने की कोई गुंजायश ही नहीं रह जाती क्योंकि वह काल का ऐसा सूक्ष्म भाग है जिसके दो विभाग किये ही नहीं जा सकते। ऐसी स्थिति में एक समय के ग्रन्दर दो कियाग्रों ग्रथवा दो प्रकार के उपयोगों के उत्पन्न होने का प्रश्न ही उत्पन्न नहीं होता। सूक्ष्म से सूक्ष्म तत्व को प्रत्यक्ष की तरह देखने वाले सर्वज्ञ सर्वदर्शी तीर्थंकर भगवान् ने जो फरमाया है, वह पूर्शारूपेश सत्य है। उसमें तुम्हें शंका नहीं करनी चाहिये।"

भ्रपने गुरु के मुख से इस प्रकार के हृदयग्राही, तर्कसंगत सूक्ष्म विवेचन को सुनने के उपरान्त भी अरएगार गंग ने अपना दुराग्रह नहीं छोड़ा, तो अन्ततोगत्वा उसे संघ से बहिष्कृत घोषित कर दिया गया ।

संघ से बहिष्कृत किये जाने के पश्चात गंग ने 'ढिकिय' नामक एक नया मत चलाया। यह मत थोड़े समय तक ही चल पाया था कि गंग को अपनी दुटि का श्रनुभव हो गया। उसने अपने गुरु के पास ग्राकर क्षमा मांगी ग्रीर प्रायश्चित्त लेकर पुनः संयममार्ग पर ग्रारूढ़ हो गया।

### माचार्य सुहस्ता क बाद की सघ-व्यवस्था

संध-व्यवस्था में स्राचार्य का बड़ा महत्वपूर्ण स्रौर सभी हष्टियों से सर्वोपरि स्थान माना जाता रहा है। स्रार्थ सुघर्मा से आर्य महागिरि एव स्रार्य सुहस्ती तक लगभग ३०० वर्ष पर्यन्त जिनशासन का सम्यक् रूपेएा संचालन संरक्षण स्राचार्यों ने ही किया।

मावायं के प्रतिरिक्त उपाध्याय, गएगी, गएगवध्छेदक, स्थविर, प्रवर्तक मादि पदों के भी शास्त्र में नाम उपलब्ध होते हैं। पर प्राचार्य, गएघर ग्रीर बेर-स्यविर के प्रतिरिक्त तीर्थंकर काल से महागिरि तक के काल में किसी ग्रन्य पद या उसके कार्य का उल्लेख दृष्टिगोचर नहीं होता। जहां-तहां स्थविर का उल्लेख मिलता है। वे ही प्राचार्य के प्रमुख सहायक रूप से तवदीक्षितों को संयमधर्म की शिक्षा धौर शास्त्रवाचना प्रदान करते रहे। इसके लिये शास्त्रों में जगह-जगह उल्लेख मिलते हैं – 'थेराएां प्रतिए सामाइयमाईयाई एक्कारस प्रंगाई महिज्जई'। संभव है स्थिर शील स्वभाव के कारएा उपाध्याय के लिये स्थविर शब्द का भी प्रयोग किया गया हो। प्रथवा भषिकांश ग्राचार्य ही प्रपने समाधित श्रमएावर्ग को प्राचारमार्ग में जोड़ने एवं स्थिर रखने के साथ-साथ श्रुतवाचना का कार्य मी सम्पन्न करते रहे हों धौर ग्रास्मार्थी मेघावी शिष्य एक बार कहने से ही सरलता के साथ मर्यादा में चलते रहे हों। इस कारएा प्रवर्तक, उपाध्याय, गएगी प्रादि पदों का प्रुवकता: उल्लेख नहीं किया नया हो। स्थिति कुछ भी रही हो, उपलब्ध उल्लेखों से तो यही प्रकट होता है कि हजारों साध्र में ताध्र में वि संस्था वाले विशाल साधुसमुदाय एक ग्राचार्य के शासन में पूर्णतः व्यवस्थित रूप से चलते रहे। विभिन्न प्रान्तों में विचरने वाले विशाल साधुसमुदाय की व्यवस्था के लिये ग्रनेक ग्राचार्यों की सत्ता में भी संघ का प्रमुख नेतृत्व एक ही ग्राचार्य के हाथ में रहा।

भार्य यशोभद्र के समय से कुल, गएा झौर शाखाओं का उद्भव होने लगा पर भद्रवाहु झौर स्पूलभद्र जैसे प्रतिभाशाली माचार्यों के प्रभाव से श्रमएासंघ में कोई मतभेद उभर न सका। ग्रार्य महागिरि और झार्य सुहस्ती ने भी मतभेद की दरारों को उत्पन्न होते ही पाटते हुए मपने प्रस्तित्वकाल में जिनशासन का ऐक्य बनाये रखा।

भावी संतति में यस्किचित् परम्परा-भेद भी कहीं उग्न रूप धारए। न कर ल तथा श्रुतधर्म एवं चारित्रधर्म की विगुद्ध परम्परा कहीं विनष्ट अथवा अपने स्वरूप से स्खलित न हो जाय, इस इष्टि से उन्होंने माचार्य पद के मावस्यक कर्त्तव्यों एवं मधिकारों को (१) गए।।चार्य, (२) वाचनाचार्य मौर (३) युग-प्रधानाचार्य - इन तीन भागों में बाट दिया। इस व्यवस्था के फलस्वरूप निम्न-लिखित क्षीन परम्पराएं प्रचलित हुईं:-

(१) गएाधरवंश - इसमें गएा के ग्रधिनायक उन ग्राचार्यों की प्रतिष्ठापना की गई, जो गुरु-शिष्य क्रम से ंउस गएा की परम्परा का संचालन करते रहे। इनकी परम्परा दीर्घकाल तक चलती रही। वर्तमान के गएापति उसी के ग्रवशेष कहे जा सकते हैं।

(२) वाचकवंश - वाचकवंश के आचार्य वे कहलाते थे, जो आगमज्ञान की विशुद्ध परम्परा के पूर्शा मर्मज्ञ और वाचना-प्रदान में कुशल होते थे । इनकी सीमा म्रपने गए। तक ही सीमित न हो कर पूरे संघ में मान्य होती थी ।

(३) युगप्रधान परम्परा - इस परम्परा के मन्तर्गत युगप्रधानाचार्य उसे ही बनाया जाता था जो विशिष्ट प्रतिभा एवं योग्यता के कारएा जैनधर्म ही नहीं, उससे बाहर भी प्रभावोत्पादक होता । वाचनाचार्य या युगप्रधानार्य के लिये किसी गएा ग्रथवा परम्परा का नियमन नहीं होता था कि वह किसी निश्चित गएा ग्रथवा परम्परा का ही हो । एक युगप्रधान के परचात् उससे भिन्न गएा ग्रथवा परम्परा का सुथोग्य श्रमएा भी उस पद का ग्रधिकारी हो सकता था ।

उपरोक्त परिवर्तन की स्थिति विचारगीय है कि भगवान् महावीर के पश्चात् लगभग ढाई-पौने तीन सौ वर्षं तक जो संघ व्यवस्था संघसंचालन एवं वाचनाप्रदान - इन दोनों कार्यों के एक ही ग़र्गाचार्यं ढारा निष्पादित किये जाने के रूप में सुव्यवस्थित रीति से चलाई जाती रही, वहां ग्रार्यं सुहस्ती के समय में ऐसी कौनसी भावश्यकता उत्पन्न हो गई कि सुदीर्घकाल से चली मा रही उस सुव्यवस्था को बदल कर संधसंचालन के लिये गर्गाचार्य तथा भ्रागमवाचना के लिये वाचनाचार्य की नियुक्ति कर एक के स्थान पर दो म्राचार्यों की मौर तद-नन्तर युगप्रधानाचार्यं की परम्परा को प्रचलित करना पड़ा ? चूंकि इस सम्बन्ध में कोई स्पष्ट उल्लेख उपलब्ध साहित्य में हष्टिगोचर नहीं होता ग्रतः निष्चित रूप से तो इस सम्बन्ध में कुछ भी नहीं कहा जा सकता। फिर भी तत्कालीन कतिपय घटनाओं और पश्चाद्वर्ती आचार्यों एवं लेखकों द्वारा उल्लिखित कुछ विवरणों के ग्राधार पर प्रनुमान किया जा सकता है कि दूरदर्शी ग्राचार्यों ने जालप्रभाव से होने वाले गणभेंद, सम्प्रदायभेद एवं मॉन्थताभेद झादि विभिन्न भेदों को हष्टि में रखते हुए भेद में अभेद को चिरस्थायी बनाने का यह मार्ग ढूंढ निकाला हो।

धार्य महागिरि धौर सुहस्ती के जीवनपरिचय से यह तथ्य स्पष्टतः प्रकट होता है कि उनके समय में मतभेद का बीजारोपए तो नहीं हो पाया था पर श्रमसावर्ग में कतिपय श्रमए। कठोर श्रमए। चार के पक्षपाती धौर धधिकांश श्रमए। समय, साम्प्य श्रादि को टब्टिंगत रखते हुए प्रपवादमार्ग के समर्थक हो चले थे। "वर्तमान का यह थोड़ा सा भी श्राचारभेद ग्रागे चल कर पारस्परिक संपर्क के धभाव में कहीं घाधिक उग्न रूप धारए। न कर ले" – इस टब्टि से धार्चार्य सुहस्ती ने झार्य महागिरि के पश्चात् शास्त्रीय परम्परा में एकवाक्यता एवं एकरूपता बनाये रखने की शासनहित की भावना से दोनों गएों द्वारा मान्य उनके शिक्ष बलिस्सह को बाचनाचार्य पर पर नियुक्त कर एक नवीन परम्परा का सुत्रपात किया।

गएगाचार्य के साथ वाचनाचार्य की स्वतन्त्र नियुक्ति से दोनों विचारधारामों के श्रमएगें का सदा निकटतम सम्पर्क बने रहने से श्रमएगसंघ में यथावत् ऐक्य बना रहा ।

्लं तक युगप्रधानाचार्य परम्परा का प्रश्न है, ऐसा प्रतीत होता है कि मार्य सुहस्ती के समय में मौर्य सम्राट् सम्प्रति ढारा उत्कट निष्ठा मौर लगनपूर्वक किये गये शासनसेवा के कार्यों से जैनधर्म के उल्लेखनीय प्रचार-प्रसार के साथ-साथ श्रमएसंध भी खूब फलाफूला । श्रमएों के समुदाय देश ग्रोर विदेशों के दूर-वर्ती प्रदेशों में पहुंच कर धर्म का प्रचार करने लगे । फलस्वरूप झार्य सुह्स्ती की सर्वतोमुखी प्रतिभा बहुगुएित हो चमक उठी भौर महान् प्रभावक होने के कारएए वे समस्त संघ में युगप्रधानाचार्य के रूप में विख्यात हो गये । तभी से युग-प्रधानाचार्य की तीसरी परम्परा भी ग्रधिक स्पष्ट रूप में उभर झाई । वाचनाचार्य मौर युगप्रधानाचार्य ये दोनों पद किसी गएाविशेष में सीमित न रह कर योग्यता विशेष से सम्बन्धित रहे ।

यह भी संभव प्रतील होता है कि ग्रायं सुहस्ती के समय में उनके विशास साधुसंघ के श्रमएा तथा ग्रन्य गएगें के श्रमएा कालान्तर में स्वतन्त्र भाषायं के ग्रधीन स्वतन्त्र गएा के रूप में विचरए। करने लगे हों ग्रौर उन्हें उसी रूप में रहने की ग्रनुमति के साथ-साथ एकता के सूत्र में बांधे रखने की टब्टि से स्वविरों ने सोच-विचार के पश्चात् युगप्रधानाचार्यं की परम्परा को सबंमान्य एवं सर्वोपरि स्थान प्रदान किया हो । वाचनाचार्य ग्रौर युगप्रधानाचार्य के पद किसी गराविशेष में सीमित न रस कर विशिष्ट योग्यता से सम्बन्धित रसे गये, इसलिये ये दोनों पद उभय परम्पराग्रों एवं कालान्तर में सभी गराों के लिये मान्य रहे ।

युगप्रधानाचार्यं का प्रमुख कर्त्तव्य समस्त गएों को ⁄एक सूत्र में संगठित रख कर मूल रीति-नीति पर चलाना, कठिन समय में शासन-संरक्षए के साथ-साथ जैनधर्म की गौरवगरिमाभिवृद्धि में अपनी योग्यता और प्रतिभा का परिचय देना था। उनका निर्एय जैनेतर समाज में भी प्रमाएाभ्रुत माना जाता था।

दुष्षमाकाल श्रमसासंघस्तोत्र के ग्रनुसार भगवान् महावीर के धर्मशासन में दुष्षमाकाल के भ्रन्त तक सुधर्मा ग्रादि २००४ भ्राचार्यों को युगप्रधान माना गया है ।

वाचनग्रचार्य ग्रौर युगप्रधानाचार्य की नयी अ्यवस्था का तात्कालिक लाभ यह हुग्रा कि गएा, कुल ग्रादि के प्रादुर्गाव के उपरान्त भी संघ एकता के सूत्र में बंधा रहने के कारएा छिन्न-भिन्न होने से बचता रहा ।

ऊपर लिखित तीनों परम्पराम्रों के म्राचार्यों के काल की ऐतिहासिक घटनाम्रों का देर्वीद्ध क्षमाश्वमएा तक का परिचय देने से पूर्व यहां पर तीनों परम्पराम्रों के म्राचार्यों की नामावली प्रस्तुत की जा रही है :--

पट्टधरों के ऋम में आर्य स्थूलभद्र के दो प्रमुख एवं पट्टधर शिव्यों – आर्य महागिरि और आर्य मुहस्ती – में आर्य महागिरि बड़े थे। इस दृष्टि से आर्य महागिरि की शाखा सभी तरह से प्रमुख शाखा मानी जानी चाहिये। तदनुसार प्राचीन आचार्यों द्वारा आर्य महागिरि की शाखा को ही प्रमुख माना भी गया है।' अतः यहां सर्वप्रथम, वाचकवंश-परम्परा के नाम से प्रसिद्ध आर्य महागिरि की आचार्य परम्परा की नामावली प्रस्तुत की जा रही है:-

#### वाचकवंश-परम्परा

|    |               | सुधर्मा    |     |               | सुहस्ती<br>—————— |
|----|---------------|------------|-----|---------------|-------------------|
|    |               | जम्बू      |     |               | बलिस्सह           |
|    |               | प्रभव      |     |               | स्वाति            |
|    |               | शय्यंभव    |     |               | श्याम             |
| X. | प्रार्थ       | यशोभद्र    |     |               | सां <b>डि</b> ल्य |
| ٤. | ग्रार्थ       | संभूत विजय |     |               | समुद्र            |
|    |               | भद्रबाहु   |     | <b>प्रा</b> य |                   |
|    |               | स्यूलभद्र  | १७. | म्रार्य       | धर्म              |
| €. | <u> आ</u> र्य | महागिरि    | १८. | ग्रार्य       | भद्रगुप्त         |

ै भत्र चार्य वृद्धसंप्रदायः - स्थूलभद्रस्य शिष्यद्वयम् - भार्यमहागिरिः मार्य सुहस्ती च। तत्र ग्रार्यमहागिरेयां शाखा सा मुख्या। [मेक्तुंगीया स्थविरावसी]

| १६. मार्यं वज्य            | २६. मार्य हिमवन्त   |
|----------------------------|---------------------|
| २०. आर्य रक्षित            | २७. झार्य नागाजू न  |
| २१. स्रार्थ मानन्दिल       | २८. ग्रार्य गोविन्द |
| २२. मार्य नागहस्ती         | २१. झार्य भूतदिन्न  |
| २३. मार्य रेवतिनक्षत्र     | ३०. झार्यं लौहित्य  |
| २४. झार्य ब्रह्मद्वीपकसिंह | ३१. भार्यं दूष्यगणि |
| २४. मार्थ स्कंदिलाचार्य    | ३२. आर्य देवद्विगणि |

भाचार्य मेरुर्तुंग ने झार्य महागिरि की शाखा को मुख्य मानते हुए इसके झाचार्यों की, झार्य बलिस्सह से झाचार्य देवींद्ध क्षमाश्रमएा तक की नामावली दो गाथाम्रों में दी है । वे गाथाएं इस प्रकार हैं :-

> सूरि बलिस्सह, साई, सामज्जो, सँडिलो य जीयघरो ग्रज्ज समुद्दो, मँगू, नंदिल्लो, नागहत्थी य ॥ रेवईसिंहो, खंदिल, हिमवं, नागज्जुएा य गोविन्दा । सिरि भूइदिन्न-लोहिच्च-दूसगएिएगो य देवड्ढी ॥

इन गाथाओं में, ऊपर दी गई नामावली में उल्लिखित आर्य धम, आर्य भद्रगुप्त, झार्य वज झौर झार्य रक्षित-इन चार आचायों के नामों को सम्मिलित नहीं किया गया है। नग्दी के वृत्तिकार एवं चूर्णिकार ने भी स्थविरावली की गाया सं० ३१, ३२ झौर ४१ को प्रक्षिप्त मानते हुए इन चारों झाचार्यों के साथ साथ झार्य गोविन्द का नाम भी नंदी स्थविरावली में सम्मिलित नहीं किया है। गेमा प्रतीत होता है कि मेक्तुंग स्थविरावली की उपरोक्त दो गाथाझों तथा नन्दी स्थविरावली में झार्य महागिरि की परम्परा घर्थात् वाचकवंश परम्परा के झाचार्यों का पट्टकम से उल्लेख है झौर प्रक्षिप्त गाथाझों में वाचकवंश परम्परा के झाचार्यों के समकालीन युगप्रधानाचार्यों के नाम दे दिये गये हैं। वस्तुतः झघोलिखित युगप्रधानाचार्य-पट्टावली में इन चारों झाचार्यों के नाम विद्यमान हैं।

### युगप्रधानाचार्यं परम्परा की नामावली

| १. म्रार्यं सुधर्मास्वामी | ६. म्रार्य संभूतिविजय                    |
|---------------------------|------------------------------------------|
| २. ग्राये जम्बूस्वामी     | ७. आर्य भद्रबाहुस्वामी                   |
| ३. भार्य प्रभवस्वामी      | <ol> <li>आर्थ स्थूलभद्रस्वामी</li> </ol> |
| ४. म्रार्य शय्यंभवस्वामी  | <ol> <li>झार्य महागिरि</li> </ol>        |
| ४. भार्यं यशोभद्रस्वामी   | १०. म्रायं सहस्ती                        |

नन्दी-स्थविरावली की गाथा सं० ३१, ३२ भौर ४१ जिन्हें कि प्रक्षिप्त माना गया है, उनके मनुसार मार्य धर्म, भद्रगुप्त, बज्ज, रक्षित भौर प्रार्थ गोविन्द इन पांच भाचायों के नाम जोड़ने पर ही मार्य देवदि तक इस परम्परा के माचार्यों की संख्या ३२ होती है। नग्दी स्थविरावली की मूल गाथामों के मनुसार मार्य देवदिंगणी २७ वें माचार्य है।

[सम्पादक]

युगप्रधानाचार्य-परम्परा ] दजपूर्वधर-काल : झार्यं महागिरि-सुहस्ती

| ११. झार्य गुरासुन्दर    |
|-------------------------|
| १२. झार्य क्यामाचार्य   |
| (कालकाचार्य प्रथम)      |
| १३. मार्य स्कंदिलाचार्य |
| १४. आर्य रेवतीमित्र     |
| १४. मार्य धर्म          |
| १६. मार्य भद्रगुप्त     |
| १७. झार्य श्रीगुप्त     |
| १८. आर्यं वर्जस्वामी    |

- १९. भार्य रक्षित
- २०. झार्य दुर्बलिका पुष्यभित्र
- २१. मार्यं वज्रसेन
- २२ं ग्रार्यं मागहस्ती
- २३. म्रार्थ रेवतीमित्र
- २४. मार्थ सिंह
- २४. आर्य नागाजू न
- २६. मार्य भूतदिन्न
- २७. म्रार्य कालकाचार्य (चतुर्थ)

#### गरणाचार्य-परम्परा

ग्रायें महागिरि ग्रौर ग्रायं मुहस्ती, इन दोनों भाचार्यों के पृथक्-पृथक् दो गए थे ग्रौर उन दोनों गएों के भनुकमशः मलग-मलग ग्राचार्य हुए हैं। इन दो गएगें के ग्रतिरिक्त कालान्तर में स्वतन्त्र रूप से जो भनेक गए। हुए, उन सब गएगें के भी भिन्न-भिन्न प्राचार्य पट्टानुकम से हुए हैं। इसके साथ ही साथ भनेक वाचनाचार्य ग्रौर युगप्रधानाचार्य ऐसे भी हुए हैं, जो भ्रपने-भ्रपने गएगें के गएगचार्य रहते हुए वाचनाचार्य श्रयवा युगप्रधानाचार्य भी रहे हैं। ऐसी स्थिति में सभी गएगें के गएगचार्यों की नामावली का दिया जाना संभव प्रतीत नहीं होता। विभिन्न गएगें की पट्टावलियों से ही उनके सम्बन्ध में परिचय प्राप्त किया जा सकता है।

उन गणों में भार्य सुहस्ती का गण प्रारम्भ से ही श्रति विशाल भौर प्रसिद्ध रहा । कल्पसूत्र-स्थविरावली को भार्य सुहस्ती की ब्राचार्य परम्परा माना गया है भतः उसे यहां दिया जा रहा है :--

#### कल्पसत्रस्य स्पविरावली

| १. म्रार्थ       | सुघर्मा           | ٤. ا        | श्रार्य | सुस्थित-सुप्रतिबुद्ध |
|------------------|-------------------|-------------|---------|----------------------|
| २. "             | जम्बू             | ٤٥.         | 17      | इन्द्रदिन्न          |
| ₹. <sub>17</sub> |                   | ११.         | ;;      | বিন্ন                |
|                  | शरयंभव            | १२.         | "       | सिंहगिरि 👘 👘         |
|                  | यशोभद्र           | <b>१</b> ३. | ,,      | ৰজ                   |
| Ę.,,             | संभूतविजय-भद्रबाह | १४.         | "       | रथ                   |
|                  | स्यूलभद्र         | <b>१</b> 보. | ,,      | पुष्यगिरि            |
| ۶. "             | सुहस्ती           | <b>१</b> ६. | ,,      | फल्गुमित्र           |

े तत्र सुहस्तिनः सुस्थित -- सुप्रतिबुद्धादिकमेग्गावलिका यथा 'दसासु' तथैव द्रष्टव्या, न तयेहाधिकारः, महागिर्यावलिकयेहाधिकारः ।

[नंबी वृत्ति (श्री पुण्यविजयजी द्वारा संपादित), पृ० ११]

| १७.         | म्रायं | धनगिरि  | २६.         | मार्य     | संपलितभद्र                     |
|-------------|--------|---------|-------------|-----------|--------------------------------|
| <b>१</b> ५. | 13     | शिवभूति | २७          | • ,,      | वृद्ध                          |
|             | ;7     |         | <u>२</u> =  | ,         | संघपालित                       |
| <b>२०</b> . | 75     | नक्षत्र | <b>२</b> ६. | • • • • • | हस्ती                          |
| २१          | ,,     | दक्ष    | <b>₹</b> 0. | · ,       | धर्म                           |
| २२          |        | नाग     | ₹१.         |           | सिंह                           |
| २३          | 11     | जेहिल   | ३२          | • ,,      | धर्म                           |
| ૨૪.         |        | विष्णु  | 33.         | *         | सां <b>डि</b> ल्य <sup>9</sup> |
|             |        | कालक    |             |           |                                |

महागिरि की परम्परा मुख्य होने के काररण यहाँ पर सर्व प्रथम नन्दी सूत्र कौ स्थविरावली के म्रनुसार महागिरि की परम्परा के म्राचार्यों का तथा उनके साथ ही उपरोक्त दोनों परम्पराम्रों के म्राचार्यों का परिचय म्रनुक्रमज्ञः दिया जा रहा है ।

# ११. ग्रायं बलिस्सह

वीर नि० सं० २४४ में प्रार्थ महागिरि के स्वयंगमन के पश्चात् उनके द प्रमुख स्थविरों (शिष्यों) में से ग्रायं बलिस्सह गए।चार्य नियुक्त हुए । उनके गए। का नाम उत्तर वलिस्सह रखा गया ।

यहाँ शंका हो सकती है कि बहुल ग्रौर बलिस्सह इन दोनों स्थविरों में ज्येष्ठ होने पर भो बहुल का नाम गएाचार्य में न देकर बलिस्सह को गएानायक वताने का क्या विशिष्ट कारएा है, जब कि गएा के नाम में उत्तर-बलिस्सह इस नामान्तर से बहुल को भी जोड़ा गया है? ऐसा प्रतीत होता है कि बहुल ने बलिस्सह से ज्येष्ठ ग्रौर बहुश्रुत होने पर भी ग्रपनी ग्रल्पायु ग्रादि कारएों से स्वयं आचार्य न बन कर ग्रधिक प्रतिभाशाली बलिस्सह को ही ग्राचार्य बनाना उचित समफा हो ग्रौर इसीलिये बलिस्सह ने भी ज्येष्ठ के ग्रादरार्य गएा का नाम उत्तर बलिस्सह मान्य किया हो।

बलिस्सह के जन्म, दीक्षा, माता-पिता भ्रादि का परिचय उपलब्ध नहीं होने के कारए। इतना ही लिखा जा सकता है कि बलिस्सह कौशिक गोत्रीय बाह्यए। थे । ग्रार्य महागिरि के पास श्रमए। दीक्षा ग्रहए। कर उन्होंने १० पूर्वों का ज्ञान प्राप्त किया। श्रार्य महागिरि के समान ग्रार्य बलिस्सह ग्राचार-साधना में भी विशेष निष्ठा रखने वाले थे। यही कारए। है कि ग्रार्य महागिरि के पश्चात् वे इस परम्परा में प्रमुख गए।।चार्य माने गये।

महागिरि परम्परा के ग्रन्य स्थविरों ने भी इनका गएानायकत्व स्वीकार

 किया । फलस्वरूप ग्राठ स्थविरों में से रोहगुप्त के भतिरिक्त किसी ने भी झलग गएा स्थापित करने का प्रयत्न नहीं किया ।

पहले बताया जा चुका है कि मार्य सुहस्ती ने संघ की ऐक्यता बनाये रसने के लिये गएााचार्य के म्रतिरिक्त वाचनाचार्य एवं युगप्रधानाचार्य की नई परम्परा प्रचलित की । तदनुसार उन्होंने दोनों परम्पराम्रों में सामजस्य एवं सहयोग बनावे रखने की हष्टि से म्रागम के विशिष्ट ज्ञाता तलिस्सह को सम्पूर्एं संघ का वाचना-चार्य नियुक्त किया ।

आर्य बलिस्सह ने श्रमण-समुदाय में ग्रागमज्ञान का प्रचार-प्रसार करते हुए जिन-शासन की प्रशंसनीय सेवा की ग्रौर अपने समय में हुई श्रमणसंघ की वाचना में ११ अंगों एवं १० पूर्वों के पाठों को व्यवस्थित करने में भी भ्रपना पूर्ण योगदान दिया, जैसा कि हिमवन्त स्थविरावली में बताया गया है :--

"पहले जो १२ वर्ष तक दुष्काल पड़ा था उसमें मार्य महागिरि मौर मार्य मुहस्ती के बहुत से शिष्य शुद्ध माहार न मिलने के कारएा कुमारगिरि नामक पर्वत पर मनशन कर के शरीर छोड़ चुके थे। उसी दुष्काल के प्रभाव से तीर्थंकर महावीर द्वारा प्ररूपित बहुत से सिद्धान्त भी नष्टप्राय हो गये थे। यह जान कर भितखुराय ने जैन सिद्धान्तों का संग्रह मौर जैन धर्म का विस्तार करने के लिये सम्प्रति राजा की तरह श्रमएा-निग्रन्थ तथा निग्रन्थियों की एक सभा कुमारगिरि पर मायोजित की, जिसमें मार्य महागिरि की परम्परा के मार्य बलिस्सह, बोधिलिंग, देवाचार्य, धर्मसेनाचार्य, नक्षत्राचार्य ग्रादि २०० जिनकल्प की तुलना करने वाले साधु, तथा आर्य सुस्थित, सुप्रतिबुद्ध, उमास्वाति, ख्यामाचार्य प्रभृति ३०० स्थविरकल्पी साधु सम्मिलित हुए। मार्या पोइएगी मादि ३०० साघ्वियां भी वहां उपस्थित हुई थीं। भिक्खुराय एवं सीवंद, चूर्एंक, सेलक मादि ७०० श्रमएाोपासक मौर भिक्खुराय की महारानी पूर्एमित्रा म्रादि ७०० श्राविकाएँ भी उस सभा में उपस्थित थीं।"

कहा जाता है कि बलिस्सह ने वाचना के प्रसंग पर विद्यानुप्रवाद पूर्व से ग्रंग-विद्या जैसे शास्त्र की भी रचना की । बलिस्सह के गएा में सेंकड़ों साधु एवं साध्वियां होने पर भी उनका कहीं उल्लेख नहीं होने के कारएा यहाँ परिचय नहीं दिया जा सकता । इतना ही कहा जा सकता है कि इनके ४ शिष्यों से उत्तर बलिस्सह गएा की ४ शाखाएँ प्रकट हुईं, जिनका कल्पसूत्रीय स्थविरावली में भी उल्लेख मिलता है । उन शाखाओं के नाम इस प्रकार हैं :-

१. कोसंबिया २. सोतित्तिया ३. कोडंबाएगी मौर ४. चन्दनागरी ।\*

पेरेहितो एं उत्तरबलिस्सहेहितो तत्प एं उत्तरबलिस्सह गरो नाम गरो निगगए । तस्त एं इमामो चत्तारि साहान्रो एवमाहिज्जति, तं जहा - कोसंबिया, सोतितिया, कोडंबासी. चंदनागरी ।।२०१।।

इस प्रकार आर्य बलिस्सह महागिरि की परम्परा के गए।।चार्य और समस्त संध के वाचनाचार्य -- इन दोनों पदों को चिरकाल तक सुशोभित करते रहे । इनके झाचार्य काल ग्रादि का परिचय उपलब्ध नहीं होता । ग्रनुमानतः वीर नि० सं० २४४ से ३२९ तक इनका सत्ताकाल हो सकता है ।

### ११. गुर पुन्बर-युगप्रधानाचार्य

युगप्रधान-परम्परानुसार भार्य बलिस्सह के समय में भ्रार्य गुरासुन्दर (गुरााकर) युगप्रधानाचार्य बताये गये हैं। इनका संक्षिप्त परिचय इस प्रकार है:--

आचार्य सुहस्ती के पश्चात् वीर नि० सं० २६६ में गुरासुन्दर युगप्रधाना-चार्य पद पर नियुक्त किये गये। इनका जन्मकाल वीर नि० सं० २३४, दीक्षाकाल २४६ और युगप्रधान-पदारोहरा २६१ में माना गया है। ४४ वर्ष तक युगप्रधान रूप से जिनशासन की सेवा कर वीर नि० सं० ३३४ में प्रापने १०० वर्ष की ग्रायु पूर्या कर स्वर्गारोहरा किया।

भाचार्य सुहस्ती के शिष्यसमूह में ग्रार्य गुरासुन्दर का मेघगरगी के नाम से उल्लेख किया गया है। यह पहले बताया जा चुका है कि मेघगरगी, गुरासुन्दर, गुरााकर एवं घनसुन्दर -- ये चारों इन्हीं युगप्रधानाचार्य के नाम माने गये हैं। इनके क्रिष्य-समुदाय एवं कार्यकलापों का विशेष परिचय प्राप्त नहीं होता।

### ११. सुस्थित-सुप्रतिबुध--गरगाचार्य

भार्य सुहस्ती के पश्चात्. जिस प्रकार मुएासुन्दर युगप्रधानाचार्य हुए उसी प्रकार मार्य सुहस्ती की परम्परा में घार्य सुस्थित और सुप्रतिबुद्ध गरणाचार्य नियुक्त किये गये ।

भार्य सुस्थित भौर सुप्रतिबुद्ध – ये दोनों सहोदर थे। इनका जन्म काकदा नगर के व्याघ्रापत्य गोत्रीय राजकुल में हुमा था। ऐसा उल्लेख उपलब्ध होता है कि इन दोनों भाचार्यों ने सूरिमंत्र का एक करोड़ वार जाप किया। इस कारए इनका गच्छ, कौटिक गच्छ के नाम से विख्यात हुमा। इससे पहले प्रार्य सुधर्मा से भार्य सुहस्ती तक भगवान् महावीर का धर्मसंघ निर्ग्रन्थ गच्छ के नाम से विख्यात था।

हिमवन्त स्थविरावली के मनुसार कुमारगिरि पर्वत पर कलिंगपति महा-मेघवाहन द्वारा मागमवाचनार्य जो चतुर्विषसंघ एकत्रित किया गया था, उसमें ये दोनों माचार्य भी उपस्थित थे ।

### [हिमबन्त स्वविरावसी इस्तनिवित]

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ग्रञ्ब सुद्रिय-सुपबिषड्ड उम (१) साह सामज्जाइएां वेरकप्पियाएां दि तिज्ञिसवा एिगठाएां समागया ।

### सुस्थित सुप्रतिबुद्ध े दशपूर्वधर-काल : भार्यं वलिस्सर्

म्राचार्य सुस्थित-सुप्रतिबुद्ध के निम्नलिखित ४ शिष्य थे :--

- १ आर्य इन्द्रदिन्न ४ आर्य ऋषिदत्त और
- २. ग्रार्य ४. ग्रार्थ प्रहेदत्त
- ३. ग्रार्यं विद्याधर गोपाल

इनमें से प्रथम शिष्य स्रार्य इन्द्रदिन्न स्राचार्य सुस्थित-सुप्रतिबुद्ध के पश्चात् गएााचार्य स्रोर द्वितीय शिष्य स्रार्य प्रियग्रन्थ बड़े मन्त्रवादी प्रभावक हुए । इन दोनों का परिचय स्रागे यथास्थान दिया जा रहा है ।

आर्थ सुस्थित का जन्म वीर नि० सं० २४३ में हुआ। ३१ वर्ष तक गृहस्थ पर्याय में रहने के पश्चात् उन्होंने वीर नि० सं० २७४ में आर्य सुहस्ती के पास श्रमण-दीक्षा प्रहण की। आर्थ सुहस्ती के १२ प्रमुख शिष्यों में आपका पांचवां स्थान था। वे १७ वर्ष तक सामान्य श्रमणपर्याय में रहे। वीर नि० सं० २९१ में आर्थ सुहस्ती के स्वर्गस्थ होने के पश्चात् आपको गणाचार्य नियुक्त किया गया। ४८ वर्ष तक गणाचार्य पर रहते हुए आपने भगवान् महावीर के शासन की उल्लेखनीय सेवाएं की और वीर नि० सं० ३३९ में ९६ वर्ष की आयु पूर्ण कर स्वर्गारोहरण किया।

### भार्य बलिस्सह कासीन राजवंश

पहले किये गये उल्लेखानुसार यह तो निश्चित है कि म्रार्य महागिरि के स्वर्गगमन के पश्चात् म्रार्य बलिस्सह वीर नि॰ सं० २४४ में म्रार्य महागिरि के गएा के गएाचार्य बने । इसके पश्चात् म्रार्य बलिस्सह को संघ का वाचनाचार्य बनाया गया । परन्तु इस प्रकार का उल्लेख कहीं उपलब्ध नहीं होता कि वीर नि० २४४ से प्रारम्भ हुम्रा म्रार्य बलिस्सह का म्राचार्यकाल कब तक रहा । इस सम्बन्ध में बलिस्सह विषयक जो-जो उल्लेख विभिन्न पुस्तकों में उपलब्ध हैं, उन्हीं के माधार पर मनुमान का सहारा लेना होगा ।

हिमवन्त स्थविरावली के उल्लेखानुसार कॉलगपति महामेधवाहन भिक्खुराग ने पूर्वज्ञान और एकादशांगी का पुनरुद्वार करने हेतु, जो कुमारगिरि पर चतुर्विध संघ को एकत्रित किया था, उसमें धार्य बलिस्सह विद्यमान थे। े यह एक ऐतिहासिक तथ्य है कि वीर निर्वाण सं० ३२३ में मौर्यवंश के अन्तिम राजा वृहद्रथ को मार कर उसका सेनापति पुष्यमित्र शुंग मगध के सिंहासन पर मारूढ़ हुग्रा। पुष्यमित्र के म्नत्याचारों से संत्रस्त मगध की जैनधर्मावलम्बी जनता की

पुत्रियं तित्ययरगणहरपकवियं पवयणं वि बहुसो विखट्ठपायं णाऊण तेणं भिष्क्षुरायणिवेणं जिल्पायथण संगहट्ठं जिल्पायम्प्रवित्यरट्ठं संपइलिषु व्य समलाणं लिम्गंठाणं लिम्गंठीलं य एगा परिसा तत्व कुमरीपव्यतित्यस्मि मेलिया । तत्प एां वेराणं भवजवहामिरी-रानकुपतारणं वलिस्तह् वीहिलिंग; देवायरि घम्मसेस्त नववत्तावरिवाइ विश्वकप्यिनुतत्तं कुरूलमाकारणं दुनि बवा शिग्गंठाणं समागया । [दि्षवंत स्वविरावजी, हस्तविजिय] पुकार सुन, भिक्खुराय ने मगध पर भाक्रमण कर पुष्यमित्र को दो बार पराजित किया । इसके पश्चात् भिक्खुराय ने कुमारगिरि पर म्रागमों के उद्धार हेतु श्रमणों, श्रमणियों, श्रावकों एवं श्राविकाम्रों को एकत्रित किया भौर ग्रंग-शास्त्रों तथा पूर्वज्ञान का संकलन, संग्रह म्रथवा पूनरुद्धार करवाया ।

अंगशास्त्रों के संकलन, संग्रह अथवा संरक्षण हेतु खारवेल द्वारा किये गये उपरोक्त संघसम्मिलन का समय वीर नि० सं० ३२३ के पृश्चात् का ३२७ से ३२६ के बीच का ठहरता है। क्योंकि वीर नि० के पश्चात् ६० वर्ष तक पालक का, तदनन्तर, १४४ वर्ष तक नन्दवंश का, तत्पश्चात् १०५ वर्ष तक मौर्यवंश का राज्य रहा। इस प्रकार वीर नि० सं० ३२३ में पुष्यमित्र पाटलिपुत्र के सिहासन पर प्रारूढ़ हुआ।

पाटलिपुत्र के सिंहासन पर ग्रासीन होते ही पुष्यमित्र ने बोढों ग्रौर जैनों पर घोर ग्रत्याचार करने प्रारम्भ किये। जैन धर्म के परम पोषक कलिंगराज महामेघवाहन भिक्खुराय खारवेल को जब पुष्यमित्र द्वारा जैनों पर किये जाने वाले ग्रत्याचार की सूचना मिली तो उसने ग्रपने राज्यकाल के ५ वें वर्ष में पाटलिपुत्र पर एक बड़ी सेना लेकर ग्राऋमण कर दिया। संभव है पुष्यमित्र ने कलिंगराज की ग्रजेय शक्ति के समक्ष फ़ुक कर भविष्य में जैनों पर किसी प्रकार के प्रत्याचार न करने की प्रतिज्ञा कर खारवेल के साथ संधि कर ली होगी। संधि के पश्चात् खारवेल के लौट जाने पर जब जैन धर्म के परम विद्वेषी पुष्यमित्र ने पुनः जैनों पर ग्रत्याचार करना प्रारम्भ किया तो पहले ग्राक्ष्मण के चार वर्ष पश्चात् खारवेल ने ग्रपने राज्य के १२वें वर्ष में एक विशाल सेना ले कर पाटलि-पुत्र पर ग्राक्रमण किया। उसने पुष्यमित्र के सुगांगेय नामक राजप्रासाद में ग्रपने हाथियों को पानी पिलाया। पुष्यमित्र को ग्रपने पैरों पर गिरा कर नंदराजनीत कार्लिगजिन संनिवेस......ग्रौर रत्नादि को ले कर खारवेल पुनः कर्लिग लौट गया। 3

इस प्रकार जैनों के उस समय के भयंकर शत्रु पुष्यमित्र से ग्रच्छी तरह निबट चुकने के पश्चात् वीर नि० सं० ३२७ से ३२९ के बीच के किसी समय में

• मठमे च बसे महता सेना'''''गोरघगिरि थातापयिता राजगहं उपपीडापयति (1) एतिनं च कंमापदात-संनादेन संबितसेन-वाहनो विपमुंचित् मघुरं प्रपयातो यवनराज डिमित । [कसिंग च. म. सारवेल के शिलालेख का वि. प. १४]

(कलिंग अभवर्ती महाराज खारवेल के शिलालेख का विवरण श्री के. पी. जायसवालकृत पू. १६)

<u>৯</u>০২

सारवेल ने कुमारगिरि पर श्रमणसंघ भादि चतुर्विध संघ को एकत्रित कर ढादणांगी के पाठों को सुब्यवस्थित करवाया होगा ।

मागम-वाचनार्थं ग्रायोजित उपरोक्त सम्मेलन में 'हिमवन्त स्थविरावली के उल्लेखानुसार वाचनाचार्यं ग्रायं बलिस्सह भी सम्मिलित थे। इस प्रकार के उल्लेख से यह प्रकट होता है कि ग्रायं बलिस्सह का वाचनाचार्यकाल वीर नि० सं० २४४ से ३२७-३२६ तक रहा। जब तक ग्रन्य प्रकार का कोई उल्लेख उपलब्ध न हो तब तक हिमवन्त स्थविरावली के उपरिउद्धृत उल्लेख को अप्रामाणिक मानने का कोई कारण दृष्टिगोचर नहीं होता। ऐसी स्थिति में मार्य बलिस्सह की पूर्ण ग्रायु कम से कम १०४ वर्ष होना मनुमानित किया जा सकता है।

उपरोक्त तथ्यों को दृष्टिगत रखते हुए विचार किया जाय तो झायें बलिस्सह के वाचनाचार्यकाल में निम्नलिखित प्रमुख राजाझों का राज्यकाल होना अनुमानित किया जाता है:--

१. मौर्यंसम्राट् बिन्दुसार के बीर नि॰ सं० २३३ से २४८ तक के २४ वर्ष के राज्यकाल में से १३ वर्ष (वीर नि॰ सं० २४४ से २४८ तक) का राज्यकाल ।

२. मौर्यसम्राट् अशोक का वीर नि० सं० २४८ से २८३ तक राज्यकाल।

३. मौर्यसम्राट् सम्प्रति का वीर नि० सं० २⊏३ से २९३ तक का शासनकाल । उसमें से प्रथम दो वर्ष पाटलिपुत्र में भौर शेष ६ वर्ष उज्जयिनी में ।

४. जैन परम्परानुसार पुण्यरथ ग्रौर वृहद्रथ तथा हिन्दू पौराणिक परम्परा-नुसार शालिशूक, देववर्मा, शतधनुष ग्रौर वृहद्रथ का भनुमानतः वीर तिर्वाण सं० २८३ से ३२३ तक राज्यकाल । मौर्य सम्राट् सम्प्रति के पश्चात् इन राजामों का उज्जयिनी पर भी ग्राधिकार रहा ।

४. कलिंग में भिष्खुराय प्रपरनाम महामेघयाहन तथा खारवेल' का जैसा कि म्रागे बताया जायगा, प्रनुमानतः वीर नि० सं० ३१६ से ३२९ तक का शासनकाल ।

६. पुष्यमित्र के वीर नि० सं० ३२२ से ३४२ तक के ३० वर्ष के शासनकाल में से वीर नि० सं० ३२७-३२१ के बीच तक का काल । पुष्यमित्र की राजधानी भी पाटलिपुत्र में रही भौर उज्जयिनी का राज्य भी इसके भधीन रहा ।

<sup>ै</sup> तस्त एरं भिक्कुरावशिवस्त तिषिए एगमपिण्वे एवमाहिण्जंति । एगें एरं शिग्गंठाएं मिक्कुरां भक्ति कुएामाएगे भिक्कुरावति । दुष्ट्वं एरं शिव पुक्ववासुगव महामेहएामचिज्ज गयवाहरात्ताए महामेहवाहरूलि । तीयं एरं तस्त सावरतवराव्यास्तीत्ताए सारवेलाहिवत्ति । [हिमवस्त-स्वविरावसी]

उपर्युल्लिखित राजाम्रों में से बिन्दुसार, म्रशोक मौर सम्प्रति के राज्यकाल की प्रमुख घटनाम्रों का विवरण ऊपर यथास्थान दे दिया गया है। हां, सम्प्रति के राज्यकाल के सम्बन्ध में विभिन्न उल्लेख उपलब्ध होते हैं। जिनसुन्दरकृत दीपालिकाकल्प में उल्लेख है कि भगवान् महावीर के निर्वाणानन्तर ३०० वर्ष व्यतीत हो जाने पर सम्प्रति हुम्रा। किन्तु हिमवन्त स्थविरावली में उल्लेख किया गया है कि वीर नि० सं० २४४ में सम्प्रति को पार्टलिपुत्र के सिंहासन पर बिठला कर म्रशोक निधन को प्राप्त हुम्रा। सम्प्रति को पार्टलिपुत्र के सिंहासन पर बिठला कर म्रशोक निधन को प्राप्त हुम्रा। सम्प्रति केवल दो वर्ष ही पार्टलिपुत्र में रहने के पश्चात् म्रपनी राजधानी उज्जयिनी ले गया म्रौर सेष ६ वर्ष तक वहीं राज्य करता रहा। जिन शासन की मनेक प्रकार से महती प्रभावनाएं कर सम्प्रति वीर नि० सं० २९३ में दिवंगत हुम्रा।

हिमवन्त स्थविरावली में सम्प्रति का शासनकाल ४९ वर्ष बताया गया है। वस्तुतः वीर नि० सं० १४४ में नन्दवंश के मंत म्रौर मौर्यवंश के म्रम्युदय की मान्यता के भाषार पर मौर्यशासन की संगति बैठाने के लिये ही इस प्रकार का उल्लेख किया है। ऐसा प्रतीत होता है कि हिमवन्त स्थविरायलीकार ने सम्प्रति के निघन का समय तो ठीक दिया है, पर उसके राज्यासीन होने का समय उल्लिखित करते समय उपरोक्त मान्यता के म्रनुसार मौर्यशासनकाल की संगति बैठाने में सम्प्रति का शासनकाल ११ वर्ष के स्थान पर बढ़ा कर ४६ वर्ष कर दिया है। वस्तुतः चन्द्रगुप्त मौर्य ने वीर नि० सं० २१४ में नन्दवंश का मन्त कर मौर्यशासन का सूत्रपात्र किया था। इस सम्बन्ध में पहले विस्तार के साय प्रकाश डाला जा चुका है। मौर्यशासन के समीचीनतया पर्यवेक्षरण से सम्प्रति का शासन-काल वीर नि० सं० २९२-८३ से २९३ तक का ही ठीक बैठता है।

सम्प्रति के निधन के अनन्तर जैनाचार्यों ने पुण्यरथ और उसके पश्चात् वृहद्रय - केवल इन दो मौर्यवंशी राजाओं का पाटलिपुत्र में शासन होने का उल्लेख किया है। घटनात्रम के पर्यवेक्षण से यहां ऐसा प्रतीत होता है कि अशोक की मृत्यु के दो वर्ष पश्चात् गृहकलह के कारणा सम्प्रति को अपनी राजधानी

| ٩ | दिनतो            | मम      | मोक्षस्य,     | गते  | <b>वर्षं श</b> तत्रये        | ŧ       |                |
|---|------------------|---------|---------------|------|------------------------------|---------|----------------|
|   | <b>उ</b> ज्प्रयि | न्यां म | हापुर्यां, भा | वी स | म् <mark>त्रतिभू</mark> पतिः | 1160211 | [दीपालिकाकस्प] |

तमट्ठं सोच्चा मसोग्र सिवेशां कोहाक्कंतेसां तां सियभज्जं मारित्ता दोसपरावरे वि झरोगे राजकुमारा मारिया । पच्छा कुरसालपुत्तं संपद्दसामविज्जं रज्जे ठाइत्ता से सं धसोध सिवो वीराग्रो चत्तालीसाहिय दो सय वासेसु विदक्कंतेसुं परलोग्रं पत्तो ।

[हिमवन्त स्थविरावली]

- अंपद शिवोबि पाडलिपुत्तंति शियाग्रेगसत्तुभयं मुसिता रायहारिंग तच्चा पुन्तिं सियपिउ-भुत्तिलढावंतीएायरिम्मि ठिम्रो सुहंसुहेग्रं रज्जं कुएइ । [वही]\*
- <sup>४</sup> झह बीरांभ्रो दोसयतेणउद वासेसु विद्दक्कंतेसु जिएाधम्माराहरणपरो संपद्द णिवो सग्नं पत्तो । [बही]

पाष्टलिपुत्र से हटाकर अवन्ती (उज्जयिनी) स्थानान्तरित करनी पड़ी। अशोक के राज्यकाल में पाटलिपुत्र बौद्धों का सुदृढ़ केन्द्र बन चुका था। बहुत सम्भव है कि बौद्धधर्मावलम्वियों ने अशोक के द्वितीय पुत्र दशरथ को – जो कि बौद्ध-धर्मावलम्बी था – मगध के सिंहासन पर बिठाने का प्रवल प्रयत्न किया हो। और बौद्धों के प्राबल्य अथवा ग्रन्य कारणों से सम्प्रति को अपने शासन के दो वर्ष पश्चात् पाटलिपुत्र का परित्याग कर कुणाल को कुमारभुक्ति में प्राप्त अवन्ती-राज्य की नगरी उज्जयिनी में अपनी राजधानी स्थापित करनी पड़ी हो।

पाटलिपुत्र से ग्रवन्ती की ग्रोर सम्प्रति के प्रस्थित होते ही अशोक के दूसरे पुत्र दशरथ ने पाटलिपुत्र के राज्यसिंहासन पर ग्रधिकार कर लिया। श्रौर इस प्रकार मौर्य-राज्य दो भागों में विभक्त हो गया। पाटलिपुत्र में दशरथ का राज्य रहा ग्रौर ग्रवन्ति में सम्प्रति का। ''संपइ सािवोत्रि पाउलिपुत्तमि साियारोगसत्तुभयं मुसित्ता, रायहासि तच्चा .... ग्रवंतीसायरिम्मि ठिग्रोग् सुहंसुहेसां रज्जं कुसाइ।'' हिमबन्तस्थविरावली के इस पाठ से भी इस घटना की सत्यता सिद्ध होती है।

वीर नि० सं० २६३ में सम्प्रति की मृत्यु के पञ्चात् संभव है पार्टलिपुत्र के मौर्यवंशीय राजा दशरथ के पुत्र ने ग्रवन्तिराज्य पर भी ग्रधिकार कर लिया। संप्रति के निधन के पश्चात् जैन ग्रन्थों में पुण्यरथ ग्रौर वृहद्रथ – इन दो मौर्य राजाग्रों का ही उल्लेख उपलब्ध होता है। इस प्रकार जैन ग्रन्थों के उल्लेखानुसार चन्द्रगुप्त द्वारा प्राप्त की गई राजसत्ता (१) चन्द्रगुप्त, (२) विन्दुसार, (३) ग्रशोक, (४) कुशाल, (४) सम्प्रति, (६) पुण्यरथ ग्रौर (७) वृहद्रथ इन सात पीढ़ियों तक ही रही। जवकि नन्द की राजकुमारी द्वारा चन्द्रगुप्त के रथ में एक पैर रखने के समय चन्द्रगुप्त के रथ के १ ग्रारों के टूटने पर चार्शन्य के कथनानुसार चन्द्रगुप्त की १ पीढ़ियों तक मौर्यवंश का राज्य रहना चाहिये। इससे यह प्रकट होता है कि सम्प्रति. ग्रौर वृहद्रथ के शासनकाल के वीच की ग्रवधि में मौर्यसत्ता के पाटलिपुत्र ग्रौर उज्जयिनी इन दो पृथक् स्थानों में, दो भागों में विभक्त होने तथा पुनः एक होने के काररण कहीं कुछ भ्रान्ति हो जाने के फलस्वरूप दो मौर्य राजाग्रों का उल्लेख करने में कहीं कोई त्रुटि रह गई हो।

सनातन परम्परा के पुरागाग्रन्थों में चन्द्रगुप्त से लेकर वृहद्रथ तक १ मौर्य राजाग्रों का उल्लेख किया गया है। भागवत्कार का एतद्विपयक उल्लेख सर्वाधिक स्पष्ट है। भागवत्कार ने एक के पश्चात् होने वाले निम्नलिखित १ मौर्यवंगी राजाग्रों के नाम दिये हैं -

**१. चन्द्रगुल्त, २. वारिसार, ३. अगोकवर्द्धन, ४. सुयशा, ४. संगत,** ६. शालिगूक, ७. सोमगर्मा (सोमवर्मा), ≒. शतधन्वा. और ६. वृह्द्रथ ।

स एव ललगूप्त व, द्विजो राज्येऽभिषेक्ष्यति ।

तत्सूतो बारिसारस्त, ततश्वाशोकवर्द्धनः ॥१३॥

भागवतकार ने उपरोक्त १ नाम देने के पश्चातु लिखा है -

"मौर्या ह्येते दश नृपाः" ऐसा प्रतीत होता है कि विष्णुपुराएा में पांचवें मौर्य राजा का नाम दशरथ दिया है, जो कि सम्प्रति के उज्जयिनी चले आने के अनन्तर पाटलिपुत्र का प्रधिपति बना । मत्स्यपुराएा में भी दशरथ के नाम सहित १० मौर्य राजाओं का उल्लेख है । संभव है उसी मान्यता को ध्यान में रखते हुए भागवतकार ने दश नाम न देकर भी १० की संख्या उल्लिखित कर दी हो । बायु पुराएा में ६ मौर्य राजाओं के नाम दिये गये हैं । <sup>२</sup>

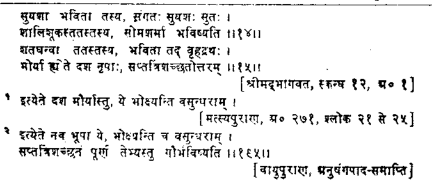
"१ पीढ़ियों तक तुम्हारा राज्य चलता रहेगा" – परिशिष्ट पर्वकार माचार्य हेमचन्द्र द्वारा चाएतक्य के मुख से कहलवाये गये इस वाक्य की संगति तभी बैठती है, जबकि चन्द्रगुप्त से लेकर वृहद्रय तक मौर्य राजाग्रों की संख्या १ मानी जाय।

उपरिलिखित तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर, पुराएकारों- द्वारा उपरोक्त कम से दी गई मौर्य राजाग्रों की संख्या ६ ही उचित प्रतीत होती है। भिन्न-भिन्न ग्रन्थकारों द्वारा, इनमें से कतिपय राजाग्रों का नामभेद के साथ उल्लेख किया गया है, इसके पीछे यह कारए हो सकता है कि उन राजाग्रों को अपरनाम से भी सम्बोधित किया जाता रहा हो। उदाहरएास्वरूप कुएगल' ग्रौर 'सम्प्रति', कम से कम ये दो नाम तो उन राजाग्रों के वास्तविक नाम न होकर -यार के नाम ही हो सकते हैं।

इस प्रकार यदि स्रार्य बलिस्सह का वाचनाचार्यकाल वीर नि० सं० २४५ से ३२६ तक का श्रर्थात् ८४ वर्ष का माना जाय तो यह कहना होगा कि उनके स्राचार्यकाल में बिन्दुसार का १३ वर्ष स्रौर शेष ७ मौर्य राजास्रों का ६५ वर्ष तक शासन रहा।

### कलिंगपति महामेघवाहन खारवेल

कालिंगाधिपति महाराजा भिक्खुराय खारवेल का स्थान कलिंग के इतिहास में तो ग्रनन्यतम है ही पर जैन इतिहास में भी उनका नाम स्वर्णाक्षरों में स्रंकित किया जाता रहकर ग्रमर रहेगा। अपने राज्य की स्रभिवृद्धि के लिये



#### कलि० महामेथ० खार०] दणपूर्वधर-काल : ग्रायं बलिस्सह

सैनिक श्रभियान करने वाले राजाओं को गएाना नहीं की जा सकती। ऐसे उदाहरएगों से विश्व के इतिहास भरे पड़े हैं। किन्तु दूसरे राज्य के शक्तिशाली राजा द्वारा किये गये अत्याचारों से संत्रस्त स्वधर्मी प्रजा के त्राएा के लिये युद्ध का खतरा उठाने के उदाहरएग विरले ही दृष्टिगोचर होते हैं।

महाराजा खारवेल ने न केवल जनधर्म ग्रौर जन संस्कृति के विकास के लिये प्रपना ग्रमूल्य योगदान देकर कलिंग की कीर्ति में श्रभिवृद्धि की ग्रपितु उन्होंने मगध राज्य की जैन प्रजा श्रौर निग्रंथ श्रमणों पर पाशविक ग्रत्याचार करने वाले मगधपति पुष्यमित्र शुंग (ग्रपरनाम बृहस्पतिमित्र) पर दो बार ग्राकमण कर उसे दण्डित एवं पराजित किया।

विगत अनेकों सहस्राब्दियों के इतिहास में इस प्रकार का अन्य कोई उदाहरए इष्टिगोचर नहीं होता। इससे खारदेल के जैन धर्म के प्रति प्रगढ़ प्रेम, अनुपम स्वधर्मीवात्सल्य, अद्भुत साहस और अप्रतिम वीरता, महानता भादि का स्पष्टतः परिचय प्राप्त होता है। यह बड़े प्राप्त्वर्यं की बात है कि धार्मिक, राजनैतिक एवं ऐतिहासिक भादि सभी दृष्टियों से अत्यन्त महत्वपूर्ण खारदेल जैसे महान् राजा का भारतीय प्रन्थराशि में और विशेषतः जैन साहित्य में कहीं नामोल्लेख तक नहीं है। कलिंग चक्रवर्ती खारदेल का यत्किचित् परिचय हाथीयुफा के शिलालेख एवं 'हिमवन्त-स्थविरावली' नामक एक छोटी सी हस्त-लिखित पुस्तिका से प्राप्त हुआ है।

हायिगुंफा वाला खारवेल का शिलालेख उड़िसा प्रदेशान्तर्गत भुवनेश्वर तीर्थ के निकटस्य कुमारगिरि (खण्डगिरि अथवा उदयगिरी) की एक चौड़ी गुफा के ऊपर खुदा हुमा है। हिमवन्त स्थविरावली में कलिंगपति खारवेल के सम्बन्ध में जो उल्लेख हैं, उनसे हायीगुंफा के शिलालेख में उपलब्ध कतिपय विवरणों की न केवल पुष्टि ही होती है अपितु शिलालेख में उदर्टकित दो-तीन तथ्यों पर विशिष्ट प्रकाश पड़ता है। उदाहरण के रूप में उपरोक्त शिलालेख और हिमवन्त स्थविरावली में उल्लिखित निम्नलिखित तथ्य द्रष्टव्य हैं:--

(१) हायीगुंफा के णिलालेख में सारवेल के वंश का परिचय देते हुए लिसा है :--

"चेतराजवसव्धनेन" – ग्रथांत् चेत वंश का वर्धन करने वाले ने । शिलालेख के इस वाक्य के आधार पर कतिपय विद्वान् कलिंगपति खारवेल को चेदि वंश का, तो कतिपय विद्वान् चैत्रवंश का मानते हैं ।

(२) हिमन उ स्थविरावली में खारवेल को चेटवंशीय बताते हुए लिखा है कि कूरिएक के साथ युद्ध में पराजित हो वैशाली गए।राज्य के अधिपति महाराज वेटक के स्वर्गगमन के पश्चात् उनका शोभनराय नामक पुत्र अपने क्षसुर कलिंग-

रेबिवे बारवेस के झावीगुंफा वाले शिलालेस की यंक्ति संख्या ५ भौर १२। [सम्पादक]

पति सुलोचन के पास चला गया। सुलोचन के कोई पुत्र नहीं या अतः उसने अपने जामाता शोभनराय को अपना उत्तराधिकारी घोषित किया। तदनुसार सुलोचन की मृत्यु के पश्चात् शोभनराय कलिंग के सिंहासन पर बैठा। चेटक के पूत्र शोभनराय की दशवीं पीढ़ी में खारवेल हुआ।

इस प्रकार खारवेल के शिलालेख में विद्यमान 'चेतराजवसवधनेन' इस संदिग्ध वाक्यांश को हिमवन्त स्थविरावली में पूर्शतः स्पष्ट कर दिया गया है।

(३) हाथीगुफा के शिलालेख में जायसबालजी के वाचन के अनुसार प्रंग-शास्त्रों के उद्धार से सम्बन्धित केवल इतना ही उल्लेख है कि – मौर्यकाल में विच्छिन्न हुए ६४ ब्रध्याय वाले ग्रंगसप्तिक का चौथा भाग फिर से तैयार करवाया ।

(४) हिमवन्त स्थविरावली में ग्रंग-शास्त्रों के उद्धार के सम्बन्ध में स्पष्ट उल्लेख के साथ-साथ यह भी बताया गया है कि कुमारगिरि पर खारवेल ढ़ारा आयोजित उस चतुर्विध संघ के सम्मेलन में किन-किन श्रमणों, श्रमणियों, श्रावकों और श्राविकाग्रों ने भाग लिया। इसमें बताया गया है कि ग्रायं बलिस्सह ग्रादि जिनकल्पियों की तुलना करने वाले२०० श्रमणों, ग्रायंसुस्थित ग्रादि ३०० स्थविर-कल्पी साधुग्रों, ग्रार्था पोइणी ग्रादि ३०० श्रमणों, प्रार्थसुस्थित ग्रादि ३०० स्थविर-कल्पी साधुग्रों, ग्रार्था पोइणी ग्रादि ३०० श्रमणियों, भिक्षुराज, सीवद, चूर्णक, सेलक ग्रादि ७०० श्रावकों ग्रोर पुर्णमित्रा (खारवेल की अग्रमहिषी) ग्रादि ७०० श्राविकाग्रों ने कुमारगिरि पर हुए उस सम्मेलन में भाग लिया। भिक्खुराय को प्रार्थना पर उन स्थविर श्रमणों एवं श्रमणियों ने ग्रवशिष्ट जिनप्रवचन को सर्वसम्मत स्वरूप में भोजपत्र, ताड़पत्र वल्कल ग्रादि पर लिखा ग्रीर इस प्रकार वे सूघर्मा ढारा उपदिष्ट ढादशांगी के रक्षक बने। 3

हाथीगुंफा वाले खारवेल के शिलालेख में ऐसे किसी निश्चित संवत् का उल्लेख नहीं किया गया है जिससे कि खारवेल के सत्ताकाल का असंदिग्ध रूप से निर्एाय किया जा सके। फिर भी उसमें कुछ ऐसे ऐतिहासिक तथ्यों का उल्लेख किया गया है, जिनसे खारवेल का सत्ताकाल निश्चित करने में वड़ी सहायता मिलती है।

खारवेल के उपरिचर्चित हाषीगुंफा वाले शिलालेख की सातवीं पंक्ति के ग्रंत में तथा ग्राठवीं पंक्ति में लिखा है कि खारवेल ने म्रपने राज्य के म्राठवें वर्ष में एक बहुत वड़ी सेना ले गोरथ गिरि को तोड़कर राजगृह नगर को घेर लिया। खारवेल की शौर्यगाथाओं के शंखनाद को सुनकर यवनराज डिमित-डिमिट्रियस

े मुरियकालवोच्छिन्न च चोयठि अंग सतिक तुरियं उपादयति । [खारबेल का शिलालेख]

३ इह तेरएं एिवेएं चोइएहि तेहि थेरेहि प्रजिर्िंग मबसिट्ठं जिएएपवपएं दिट्ठिवामं एएग्गंठगएाछो थोवं थोवं साहिइत्ता मुज्ज कलाइपत्तेसु मक्खरसन्निवायोवयं कार-इत्ता भिवखुरायणियमणोरहं पूरिता मज्ज् ुवएसियदुवालसंगीरक्खमा ते संजाया। रेमवन्त स्वविरायमी]

KKK.

मथुरा का घेरा उठाकर म्रथने दल-बल सहित वापिस (म्रयने देश की म्रोर) लोट गया।<sup>1</sup>

शिलालेख की ये दोनों पंक्तियां ऐतिहासिक हब्टि से बड़ी ही महत्वपूर्ए हैं। यह पहले सिद्ध किया जा जुका है कि पुष्यमित्र वीर नि० सं० ३२३ में मौर्यवंश के ग्रन्तिम राजा वृहद्रथ को मारकर मगध के राजसिंहासन पर बैठा। राज्यारोहेए। करते ही उसने बौढ़ों ग्रौर जैनों पर भयंकर ग्रत्याचार करने प्रारम्भ किये। बौढ़ों की महायान शाखा के ग्रंथ 'दिव्यावदान' में पुष्यमित्र द्वारा किये गए ग्रत्याचारों का वड़ा ही रोमांचक विवरए। दिया गया है। उसमें लिखा है:--

'पुष्यमित्र ने राज्यासीन होते ही अपने मंत्रियों से पूछा कि किन कार्यों को करने से उसका नाम चिरस्यायी रह सकता है ? जब मंत्रियों ने उसे अशोक की तरह धर्मकार्य करने की सलाह दी, तो वह उसे रुचिकर नहीं लगी। एक ब्राह्माएा डारा सुफाये गये उपाय के अनुसार उसने संघारामों, स्तूपों स्रादि को नष्ट करने का संकल्प किया और उसने अपने राज्य में यह घोषएा। करवा दी कि जो कोई व्यक्ति उसे श्रमएा का शिर लाकर देगा उसे वह प्रत्येक शिर के बदले में १०० स्वर्एामुद्राएं देगा।"?

तदनुसार पुष्यमित्र के राज्य में श्रमणों की हत्याएं की जाने लगीं। पुष्यमित्र ने स्वयं एक बड़ी सेना लेकर पाटलिपुत्र से श्यालकोट तक के संघारामों श्रीर बौद्ध स्तूपों को विध्वस्त कर दिया ।

जैन ग्रम्थों में कल्कि ढारा जैन श्रमगों पर किये गए अत्याचारों का जो वर्ग्यन उपलब्ध होता है, वह वस्तुतः पुष्यमित्र ढारा किये गए ग्रत्याचारों का ही विवरस प्रतीत होता है ।

दिव्यावदान में पुष्यमित्र सम्बन्धी उल्लेखों के ग्रध्ययन से यह ग्रनायास ही प्रकट हो जाता है कि पुष्यमित्र को ग्रपना नाम चिरस्थाई बनाने की बड़ी तीव्न उत्कण्ठा थी। ग्रतः उसने मगध के सिंहासन पर ग्रारूढ़ होते ही, ग्रपने विश्वस्त परामर्शवाताग्रों के परामर्शानुसार बौद्धधर्म ग्रौर जैन धर्म को जड़ से उखाड़ फैंकने के टढ़ संकल्प के साथ जैनों ग्रौर बौद्धों पर घोर ग्रत्याचार करने प्रारम्भ किये। जो ग्रन्थ धर्मावलम्बी पिछली कई शताब्दियों से राज्याश्रय से वंचित रहे, उन लोगों का निश्चित रूप से पुष्यमित्र को ग्रपने धर्मान्धता के उस ग्रभियान में पूर्ण समर्थन प्राप्त हुग्रा होगा। इम ग्रनुमान को पतंजलि व्याकरएा भाष्यकार के – 'पुष्यमित्रं याजयामः', इस वाक्य से पर्याप्त बल मिलता है। इतिहासकारों ने

[दिव्यावदान, ग्रवदान २१]

<sup>ै</sup> खारवेल का शिलातेख, पंक्ति द

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> यावत् पुष्यमित्रो यावत् संघारामं भिक्षंत्रच प्रधातयन् प्रस्थितः स यावत् गाकलमनुप्राप्तः । तेनाभिहितं - यो मे अमराशिरो दास्यति तस्याहं दीनारगतं दास्यामि ।

पतंजलि का समय भी ईसा से २००-१७४ वर्ष पूर्व का तदनुसार वोर नि० सं० ३२७ - ३४२ के झासपास का माना है । यह समय पुष्यमित्र के राज्यकाल श्रौर बाद तक का है ।

तदनुसार वीर नि० सं० ३२३ में पाटलिपुत्र के राजसिंहासन को हथियाते ही पुष्यमित्र ने बौढों भौर जैनों पर भत्याचार करने प्रारम्भ किये और इसकी सूचना प्राप्त होते ही सारवेल ने (प्रपने राज्य के व्वें वर्ष में) वीर नि० सं० ३२४ में पुष्यमित्र पर पहला आत्रमण किया। सारवेल ने प्रपने राज्य के बारहवें वर्ष में तदनुसार वीर नि० सं० ३२६ में दूसरी बार पुष्यमित्र को पराजित किया। इससे यह सिद्ध होता है कि सारवेल वीर नि० सं० ३१६ में कॉलिंग के राज्यसिंहासन पर बैठा।

हाथीगुंफा के शिलालेख में खारवेल के राज्यकाल के १३ वर्षों का ही विवरण दिया गया है। इस पर इतिहासकों का यह अनुमान है कि संभवतः १३ वर्ष राज्य करने के पश्चात् खारवेल की मृत्यु हो गई हो।

इस प्रकार शिलालेख पर दिये गये विवरणों से इतना तो स्पष्ट हो जाता है कि बीर नि॰ सं॰ ३१६ से ३२६ तक खारवेल का सत्ताकाल सुनिध्चित रूप से रहा। हिमवन्त स्थविरावली में भी खारवेल के दिवंगत होने का समय वीर नि॰ सं॰ ३३० दिया द्वमा है। <sup>9</sup>

हिमवन्तस्यविरावली में उल्लेख किया गया है कि खारवेल वीर नि॰ सं॰ ३०० में कलिंग के राजसिंहासन पर आरूढ़ हुआ। स्यविरावलीकार का यह कथन तथ्यों की कसौटी पर कसे जाने के झनन्तर खारवेल के हाथीगुंफा वाले किंसालेख के एतद्वियक उल्लेख की तुलना में प्रामाणिक नहीं ठहरता। शिलालेख में उठ्टंकित इस तथ्य से कि खारवेल ने अपने राज्य के प्वें वर्ष में पुष्यमित्र पर पहला और १२ वें वर्ष में दूसरा आत्रमण किया - यह भली-भांति सिद्ध हो बाता है कि वह बीर नि० सं० ३१६ में कलिंग के राजयसिंहासन पर बैठा। पुष्य-मित्र ने ३२३ में मौर्यराज्य का मन्त कर पाटलिपुत्र के राज्यसिंहासन पर बैठते ही बाद जैनों पर अत्याचार करना प्रारम्भ किया तो खारवेल ने उसे राह पर लाने के लिए मगम पर अपने राज्य के प्वें वर्ष में तदनुसार वीर नि॰ सं० ३२४ में पहला सात्रमण और बीर नि॰ सं० ३२५ में दूसरा आत्रमण किया, यह ऊपर बतामा वा कुका है।

इतिहासविदों के मनुमान के अनुसार यदि इस बात को ठीक मान लिया आब कि हाबीगुंफा के शिलालेख में खारवेल के राज्य के केवल तेरह वर्षों का हो विवरण दिया हुमा है, यह इस बात का द्योतक है कि उसके पण्चात खारवेल की मृत्यु हो गई, तो उस दला में हिमवन्त स्थविरावली में खारवेल के वीर नि० सं० ३३० में निधन को प्राप्त होने का उल्लेख करोब-करोब सही सिद्ध होता है।

रहो सं विरासाससप्पमानगो भिक्सुराय सिवो सेगे घम्मकयासि किच्चा मुरुभासीववेत्री वीराची सं सीसाहिव तिसय वासेसु विद्दकतेमु सग्गं पत्तो । [हिमवन्त स्पविरावली]

तत्कालीन ऐतिहासिक घटनाम्रों के साक्ष्य से यह सिद्ध होता है कि वस्तुतः आरवेल का जन्म वीर नि० सं० २१२ में, युवराजपद ३०७ में, राज्याभिषेक ३१६ में म्रौर निघन वीर नि० सं० ३२१ में हम्रा था।

#### मिक्खुराय सारवेल का वंश

कलिंगपति भिवखुराय खारवेल के सम्बन्ध में यद्यपि हाथीगुंफा के शिलालेख तथा हिमवन्त स्थविरावली में पर्याप्त उल्लेख विद्यमान हैं तथापि इस सम्बन्ध में विद्वान मद्यावधि किसी निश्चित एवं सर्वमान्य निर्एाय पर नहीं पहुँच सके हैं। व्रेतः खारवेल के वंश के सम्बन्ध में यहां थोड़ा प्रकाश डालने का प्रयास किया जा रहा है।

हिमवन्त स्थविरावलो में भिक्खुराय को वैशाली गएाराज्य के प्रमुख महाराजा चेटक के पुत्र शोभनराय का वंशज बताया गया है। हार्यागुफा के शिलालेख में भिक्खुराय के वंश के सम्बन्ध में दो बार उल्लेख किया गया है। आहंतों एवं सिद्धों को नमस्कार के एश्चात् इस शिलालेख का पहला शब्द ऐरेन वस्तुतः भिक्खुराय के वंश के विषय में पर्याप्त प्रकाश डाल देता है। इससे दो शब्द पश्चात् ही "चेतराजवसवधनेन" यह एक और शब्द देकर लेख की पहली पंक्ति में ही खारवेल के वंश का पूर्ए परिचय दे दिया गया है।

> रलयोः डलयोश्चैव, शषयोः वबयोस्तथा । वदन्त्येषां तु सावर्ण्यमलकारविदो जनाः ॥

इस सर्वजनसुविदित सूक्ति के प्रनुसार ऐलेन शब्द को उपरोक्त प्रथम पंक्ति में 'ऐरेन' लिखा गया है जिसका सीधा सा ग्रर्थ है - चन्द्रवंशी ने । पुराएा-इतिहास के विज्ञ इस तथ्य से भलीभांति परिचित हैं कि चन्द्रपुत्र बुध और इला के संयोग से उत्पन्न हुए पुरुरवा से चन्द्रवंश की उत्पत्ति हुई । ' पुराएगें में चन्द्रवंश को सोम-वंश ग्रीर ऐलवंश के नाम से भी ग्रभिहित किया गया है । इला का पुत्र होने के कारएा पुरुरवा की ऐल नाम से भी प्रसिद्धि हुई । चन्द्रवंश की ग्रागे चल कर ग्रनेक शाखा-प्रशाखएं प्रसृत हुई ।

पुरुरवा के प्रतापी पुत्र का नाम ययाति था। ययाति के छोटे पुत्र यदु से यादव वंश चला, आगे चल कर यादव वंश की भी झनेक शाखाएं हुई। यदु के बड़े पुत्र सहस्रजित के एक ही पुत्र था जिसका नाम था शतजित्। शतजित् के तीसरे और सबसे छोटे पुत्र हैहय से हैहयवंशी यादव क्षत्रियों की शाखा प्रचलित तीसरे और सबसे छोटे पुत्र हैहय से हैहयवंशी यादव क्षत्रियों की शाखा प्रचलित हुई। महाराज चेटक इसी हैहयवंशी शाखा के चन्द्रवंशी, सोमवंशी झथवा ऐलवंसी क्षत्रिय थे। उनके पुत्र शोभनराय ने कलिंग में प्रपने स्वसुर के पास शरएग सी झौर उत्तकी मृत्यु के पश्चात् वे कलिंगपति बने। उन शोभनराय की वंशपरम्परा में ही भिक्खुराय हुमा, इसी कारण इसे शिलालेख में ऐल लिखा गया है।

<sup>े</sup> श्रीमवृत्तागबत, स्कंघ ६, घ० १

थ्याति के बड़े पुत्र मनु की वंश परम्परा में म्रागे चल कर हुए कलिंग नामक राजकुमार के नाम पर कलिंग का राजवंश भौर कलिंग राज्य चला ।' इस दृष्टि से शोभनराय से पहले के राजा भी चन्द्रवंशी ही थे पर वे हैहय शाखा के नहीं, म्रपितु कलिंग शाखा के थे ।

बाईद्रथों के नाम से विख्यात चेदिवंश भी मूलतः चन्द्रवंश की ही शाखा होने के कारएग क्षत्रियों की चेदि शाखा में उत्पन्न हुया प्रत्येक व्यक्ति भी 'ऐल' के विशेषएग से अभिहित किया जा सकता है। वस्तुतः चन्द्रवंशी राजा ययाति के परम पितृभक्त पुत्र पुरु से जो पौरवों का वंश चला, उसी से क्षत्रियों की चेदी शाखा निकली थी। <sup>२</sup> चेदि देश के अधिपति उपरिचर वसु की गएना पुरुवंश के पूर्व - पुरुषों में की गई है। वैदिक परम्परा के पुराएगों तथा जैन परम्परा के प्राचीन ग्रन्थों में उपरिचर वसु को हरिवंश (चन्द्रवंश) का राजा बताया गया है।

इस प्रकार कलिंग का राजवंश, चेदि राजवंश और हैहय-क्षत्रिय चेटक का वंश – ये तीनों ही राजवंश चन्द्रवंशी माने गये हैं, अतः इन्हें सोमवंशी और ऐलवंशी तथा हरिवंशी – इन नामों से भी अभिहित किया जा सकता है ।

हाथीगुंफा के शिलालेख में प्रयुक्त 'ऐलेन' एवं 'चेतराजवसवधनेन' इन शब्दों के ग्राधार पर निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता कि खारवेल उपरोक्त तीन राजवंशों में से किस वंश के थे। हिमवन्त स्थविरावली में इस गुत्थी को सुलभाते हुए स्पष्ट कर दिया गया है कि भिक्खुराय खारवेल चन्द्रवंशी हैहय क्षत्रिय चेटक के वंशधर थे।

इस शिलालेख की दूसरी पंक्ति में 'वेनाभिविजयो' शब्द को देख कर कुछ विद्वानों ने उत्तानपाद के वंश में उत्पन्न वेन के साथ खारवेल का सम्बन्ध जोड़ने का प्रयास किया है, जो निराधार होने के कारएग किसी भी दशा में मान्य नहीं हो सकता। शिलालेख में प्रयुक्त 'वेनाभिविजयो' शब्द के प्रयोग से भिक्खुराय खारवेल को गरुड़ की तरह प्रबल वेग से शत्रुग्नों पर ग्राक्रमण कर विजय प्राप्त करने वाला बताया गया है।

#### खारवेल के झिलालेख का लेखनकाल

हाथीगुंफा वाले खारवेल के शिलालेख के सम्बन्ध में जहां तक हमारा खयाल है प्रायः सभी विद्वानों का यही अभिमत रहा है कि यह शिलालेख स्वयं खारवेल ने अपने जीवन-काल में ही उट्ट कित करवाया था पर वास्तविकता इससे कूछ भिन्न प्रतीत होती है।

इस लेख में प्रयुक्त शब्दों पर भाषाविज्ञान की दृष्टि से तथा इसमें चर्चित घटना पर ऐतिहासिक सन्दर्भ के साथ गम्भीरतापूर्वक विचार करने पर यह सिद्ध

- <sup>२</sup> श्रीमदुभागवत, नवम स्कन्ध, त्र० २२, श्लोक ६
- <sup>३</sup> जैन धर्म का मौलिक इतिहास, भा० १, पृ० १४४, १४०

<sup>ै</sup> श्रीमद्भागवत, नदम स्कन्ध, ग्र० ३०, श्लोक ४

हो जाता है कि यह शिलालेख खारवेल की मृत्यु के पचास वर्ष पश्चात् वीर नि० सं० ३७९, तदनुसार ई० पूर्व १४६ में लिखवाया गया । निम्नलिखित तथ्यों से इस बात की पुष्टि होती है:--

१. शिलालेख की १६वीं पंक्ति में लिखा है - "खेमराजा स वढराजा स भिखुराजा पसंतो अनुभवंतो कलाएगानि" इस पंक्ति में खारवेल के लिये स शब्द का प्रयोग किया गया है, जो तत् शब्द का प्रथमा विभक्ति का एक वचन का रूप है। यह सर्वजनविदित है कि भाषाविज्ञान की दृष्टि से तत् शब्द का प्रयोग देश ग्रथवा काल से अन्तरित - दूरदर्शी व्यक्ति के लिये ही किया जाता है। भिक्खुराय के लिये यह 'स' शब्द का प्रयोग इस बात का संकेत करता है कि यह शिलालेख भिक्खुराय की विद्यमानता में प्रथवा जीवनकाल में नहीं लिखवाया गया। यदि यह शिलालेख भिक्खुराय के जीवनकाल में लिखवाया गया होता तो निश्चित रूप से उनके लिये 'स' के स्थान पर 'एषः' शब्द का प्रयोग किया जाता।

२. शिलालेख की १६वीं पंक्ति में ऊपर 'उद्धत किये गये वाक्य से पहले निम्नलिखित वाक्य दिया हुन्ना है :~-

'मूरियकाले वोछिने च चोयठिसतिकंतरिये उपादयति ,

इस वाक्य की संस्कृत छाया होगी - "मौर्यकाले व्युत्छिन्ने च चतुष्षष्ट-मग्नशतकांतरिते उत्पादयति ।" इसका सीधा-सा ग्रर्थ होता है - मौर्यकाल की समाप्ति के पश्चात् ग्रर्थात् मौर्य सं० १६४ में उट्ट कित करवाया गया है ।

जैसा कि प्रमारापुरस्कार सिद्ध किया जा चुका है मौर्यकाल वीर नि० सं० २१४ में प्रारम्भ होक्टर १०८ वर्ष पश्चात् वीर नि० सं० ३२३, तदनुसार ई० पूर्व २०४ में समाप्त हो गया था। इस प्रकार मौर्य सं० १६४ अंतिम मौर्य राजा वृहद्रथ की मृत्यु के ४६ वर्ष पश्चात् वीर नि० सं० ३७६ तदनुसार ई० पूर्व १४८ में ग्राता है। ऊपर यह बताया जा चुका है कि भिक्खुराय खारवेल का सत्ताकाल वीर नि० सं० ३१६ से ३२६ तदनुसार २११ से १९८ ई० पूर्व तक रहा।

शिलालेख की १६वीं पंक्ति के उपर्युल्लिखित वाक्य को श्री के. पी. जायस-वालजी ने निम्नलिखित रूप में पढ़ा है –

"मुरियकालवोछिनं च चोयठि--ग्रंग-सतिकं तुरियं उपादयति ।"

उन्होंने इसका ग्रथं किया है -- "मौर्यकाल में नेष्ट हुए ६४ ग्रध्याय दाले "ग्रंगसप्तिक" के चौथे भाग को संकलित करवाया ।

किन्तु उपरोक्त पंक्ति में वैंडूर्यं के स्तंभों के प्रतिस्थापित किये जाने के उल्लेख के साथ-साथ 'उपादयति' का पाठ स्पष्टतः यही प्रकट करता है कि अमुक समय में हाथीगुंफा के इस लेख को उत्कीर्ए करवाया गया। यदि अंगशास्त्रों अथवा अंगतुल्य किसी प्रन्थ के उद्धार का उल्लेख इस पंक्ति के द्वारा अभिहित होता तो निश्चित रूप से स्तंभ आदि की प्रतिष्ठापना की तुलना में इस महान् कार्य को ग्रत्यधिक महत्व दिया जाकर उल्लेख में प्राथमिकता दी जाती। 638

३. खारवेल के उपरोक्त शिलालेख में एक ऐसी ऐतिहासिक घटना का उल्लेख विद्यमान है, जो खारवेल की मृत्यु के २८ वर्ष पश्चात् घटित हुई । इस शिलालेख की ब्राठवीं पंक्ति में यूनानी ब्राक्रामक यवनराज डिमित के दलबल सहित पलायन करने (संभवतः बैक्ट्रिया लौट जाने) का उल्लेख किया गया है। वह पंक्ति इस प्रकार है:--

....। ग्रठमे च वसे महता सेना .... गोरथगिरिं (७वीं पंक्ति) घातापयिता राजगहं उपपीड़ापयति (।) एतिनं च कंमापदान -- संनादेन संवित सेन -- वाहनो विपमुंचितु मधुरं ग्रपयातो यवनराज डिमित...... (पंक्ति ८)

इस पंक्ति में स्पष्ट रूप से यही दर्शाया गया है कि कलिंगपति खारवेल ढारा राजगृह पर किये गये प्रचण्ड ग्राक्रमरण की बात सुनकर यवनपति डिमित (डिमिट्रियस) हिन्दुस्तान छोड़कर ग्रपने देश बैक्ट्रिया की ग्रोर लौट गया ।

यूनानी त्राकान्ता डिमिट्रियस द्वारा भारत पर किये गये क्राक्रमएा का उल्लेख पुष्यमित्र के पुरोहित एवं अग्निमित्र के राज्यकाल में भी विद्यमान व्याकरएा भाष्यकार पतंजलि ने पाएिगनी व्याकरएा के सूत्र "ज्ञनदातने लङ्" के उदाहरएा में "ग्ररुराद्यवनः साकेतम्," "ग्ररुराद्यवनो माध्यमिकाम्" – इन दो वाक्यों के द्वारा किया है।

गार्गी संहिता के युगपुराए प्रकरएा में पांचाल, मथुरा, पाटलिपुत्र एवं मघ्यदेश पर यवन म्राक्रानएा का उल्लेख किया गया है। 'भीषएा गृह कलह के कारएा उस यवन म्राक्रान्ता के स्वदेश लौटने का भी गार्गीसंहिता में उल्लेख किया गया है। 'यूनानी इतिहासकारों ने भी मिडिट्रियस के सम्बन्ध में लिखा है कि जिस समय वह भारतविजय के अपने अभियान में उलभा हुम्रा था, उस समय उसके प्रतिद्वन्द्वी ने उसके राज्य पर अधिकार कर लिया श्रोर इस सूचना के मिलते ही डिमिट्रियस भारत से दलबल सहित स्वदेश – बैक्ट्रिया लौट गया। गार्गी-संहिता ग्रोर ग्रीक इतिहासकारों के उल्लेख एक दूसरे की पुष्टि करते हैं।

यह पहले सिद्ध किया जा चुका है कि पुष्यमित्र का शासन ईसा पूर्व २०४ से ईसा पूर्व १७४ तक ग्रथांत् वीर नि० सं० ३२३ से ३४३ तक रहा । यूनानी इतिहासकार डिमिट्रियस के बैक्ट्रिया लौटने की घटना को ईसा पूर्व १७४ की मानते हैं। खारवेल का समय २११ से १९८ ईसा पूर्व का तदनुसार वीर नि० सं० ३१६ से ३२९ का रहा है। इस प्रकार डिमिट्रियस के भारत से स्वदेश लौटने की घटना खारवेल की मृत्यु के २३ वर्ष पश्चात् घटित हुई। यह एक ही तथ्य इस

- ततः साकेतमाकाम्य, पांचालान्मयुरां तथा । यथनाः दुष्टविकान्ताः, प्राप्स्यन्ति कुसुमघ्वजम् ।। [गार्गीसंहिता, युगपुराए प्रकरएा] <sup>3</sup> मध्यदेशे न स्थास्यन्ति, यवनाः युद्धदुर्मदाः ।
- म्रात्मचुक्रोत्पितं घोरं, युद्धं परमदारुएम् ॥
- [वही]

बात को सिद्ध करने के लिये पर्याप्त है कि हाथीगुंफा का शिलालेख खारवेल के जीवनकाल में नहीं ऋषितु काफी समय पश्चात् लिखा गया है ।

## पुष्यमित्र शुंग

भिक्खुराय खारवेल द्वारा म्रायोजित संघ-सम्मेलन में म्रार्थ बलिंस्सह की उपस्थिति विषयक हिमवन्त स्थविरावली के उल्लेख को दृष्टिगत रखते हुए विचार किया जाय तो म्रार्थ बलिस्सह के स्राचार्यकाल में पुष्यमित्र शुंग का भी राज्यकाल रहा।

खारवेल के परिचय में यह तो बताया जा चुका हे कि वीर नि० सं० ३२३ में ब्रन्तिम मौर्य-राजा वृहद्रथ की हत्या कर पुष्यमित्र पाटलिपुत्र के राज-सिंहासन पर बैठा। पुष्यमित्र ब्राह्मएा था, क्षत्रिय था ग्रथवा किसी इतर जाति का इस सम्बन्ध में विभिन्न ग्रभिमत उपलब्ध होते हैं।

बौद्ध ग्रंथ दिव्यावदान में पुष्यमित्र को केवल क्षत्रिय ही नहीं अपितु अशीक का, वंशज बताया गया है । 'श्रीमद्भागवत, वायुपुराएग , मत्स्यपुराएग और हिमवन्त स्थविरावली में पुष्यमित्र को वृहद्रथ का सेनापति बताया गया है । पर इनमें से किसी ग्रंथ में पुष्यमित्र की जाति के सम्बन्ध में कोई उल्लेख नहीं किया गया है । इतिहास और पुरातत्व के प्रसिद्ध विद्वान् श्री के० पी० जायसवाल ने पुष्यमित्र को ब्राह्मएग जाति का बताते हुए अपनी "कलिंग-चक्वर्ती महा-राज खारवेल के शिलालेख का विवरएग" – नामक पुस्तिका में लिखा है – "बहसतिमित्त की रिश्तेदारी अहिच्छत्र के राजाओं से थी, जो ब्राह्मएग थे, यह कोसम-पभोसा के शिलालेख से साबित है ।"

पतंजलि के व्याकरएा भाष्य, श्रीमद्भागवत ग्रादि पुराएगें, बौढ़ ग्रन्थ दिव्यावदान ग्रौर हिमवन्त स्थविरावली ग्रादि में ग्रन्तिम मौर्य राजा वृहद्रथ को मार कर मगध के सिंहासन पर ग्रासीन होने वाले इस शुंगराज का नाम पूष्यमित्र लिखा है पर खारवेल के हाथीगुंफा वाले शिलालेख में मगधपति का

पुण्यघर्मसः पुष्यमित्रः, सोऽमात्यानामंत्रयते कः उपायः स्याद् यदस्माकं नाम चिरं तिष्ठते । तैरभिहितं देवस्य च वंशादशोको नाम्ना राजा बभूवेति, तेन चतुरशीतिधर्मराजिकासहस्र प्रतिष्ठापितं .......देवोऽपि चतुरशीतिधर्मराजिकासहस्रं प्रतिष्ठापयतु ।

[दिव्यावदान, ग्रवदान २६]

[श्रीमद्भागवत, स्कंध १२, ग्र० १] [वायु पु०, ग्रनुषंगपादसमाष्ति]

- हत्वा बृहद्रयं मौथँ, तस्य सेनापतिः कलौ । पुष्यमित्रस्तु गुंगाह्वः, स्वयं राज्यं करिष्यति ।।
- <sup>3</sup> पुष्यमित्रस्तु सेनानीरुदृत्य स वृहद्रयम् ।
- पुष्यमित्रस्तु सेनानीरुद्धृत्य स बृहद्वधान् । कारयिष्यति वै राज्यं, षट्तिंशति समा उपः । [मत्स्य पू०, ग्र० २७१]
- <sup>\*</sup> तं वि सुगय घम्मासुगं वुड्ढरहं सिवं मारित्ता तस्स सेस्पाहिवइ पुप्फमित्तो ......पाडलिपुत्त रज्वे ठिग्रो । [हिमवन्त स्थविरावली म्रप्रकाशित]

[पुष्यमित्र शुंग

नाम वहसतिमित्त (बृहस्पतिमित्र) दिया हुआ है। प्रसिद्ध पुरातत्वविद श्री जाय-सवाल ने अपनी उपर्युल्लिखित पुस्तक में लिखा है – "मैंने पुष्यमित्र (जो शुंग वंश के बाह्यएग थे) और बृहस्पतिमित्र का एक होना बतलाया है। पुष्य नक्षत्र का बृहस्पति मालिक है। इस एकता को योरप के नामी ऐतिहासिकों ने मान लिया है।"

हिमवन्त स्थविरावली में भी स्पष्ट उल्लेख है कि खारवेल ने मगघपति पुष्यमित्र को युद्ध में पराजित कर घ्रपना ग्राज्ञानुवर्ती बनाया।' इससे यह सिद्ध होता है कि पुष्यमित्र ग्रौर वृहस्पतिमित्र ये दोनों नाम एक ही राजा के नाम हैं।

पुष्यमित्र का ही ग्रपर नाम बृहस्पतिमित्र था, इस तथ्य की पुष्टि पुराशों के उल्लेखों एवं प्राचीन सिक्कों से भी होती है। श्रीमद्भागवत में पुष्यमित्र के पुत्र का नाम ग्रग्निमित्र बताया गया है, जो कि भारत का एक बड़ा ही शक्तिशाली राजा हुग्रा है। इन दोनों पिता-पुत्र के जो सिक्के उपलब्ध हुए हैं, वे परस्पर एक दूसरे से पर्याप्त साम्यता रखते हैं। बृहस्पतिमित्र के सिक्के की तरह ठीक उसी ग्राकार-प्रकार तथा कोटि का ग्रग्निमित्र का भी सिक्का मिलता है। पुरातत्वविदों का ग्रभिमत है कि ग्रग्निमित्र के सिक्के बृहस्पतिमित्र के सिक्कों को ग्रपेक्षा कुछ पश्चाद्वर्ती काल के हैं। पुराशों द्वारा पुष्यमित्र के पुत्र का नाम ग्रग्निमित्र उल्लिखित किया जाना और वहसतिमित्त (बृहस्पतिमित्र) तथा ग्रग्निमित्र के सिक्कों में पर्याप्त साम्य होना इस वात का प्रमाश है कि पुष्यमित्र का ग्रपर नाम बृहस्पतिमित्र भी था।

ऐसा विश्वास किया जाता है कि पुष्यमित्र का शासनकाल मगधराज्य में जैनों तथा बौढों के अपकर्ष का आरे वैदिक कर्मकाण्ड के उत्कर्ष का काल रहा। सम्भवतः कलिंगपति खारवेल की मृत्यु के पश्चात् पुष्यमित्र ने जैनों झोर बौढों के प्रति अपना कड़ा रुख और कड़ा कर लिया होगा। दक्षिएा में जैन धर्म के प्रबल प्रचार-प्रसार के पीछे पुष्यमित्र का जैनों के प्रति कड़ा रुख भी प्रमुख कारएा अनुमानित किया जा सकता है। संभव है पुष्यमित्र द्वारा किये गये अत्या-चारों ने उन्हें मगध छोड़ने के लिये वाध्य किया हो और फलतः उन्होंने दक्षिएा को अपना कार्य-क्षेत्र चुना हो।

उपरोक्त घटनाक्रम के सन्दर्भ में विचार करने पर यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि ग्रार्य बलिस्सह के वाचनाचार्य-काल में जहां जैन धर्म को सम्प्रति जैसे धर्मनिष्ठ एवं परस भक्त प्रभावक राजा के राज्यकाल में प्रचार-प्रसार की पूर्रण सुविधा प्राप्त हुई, वहां पुष्यमित्र जैसे जैनों से विद्वेष रखने वाले राजा के राज्य में घोर संकटापन्न दौर में से गुजरना पड़ा।

वाचनाचार्य आर्थ बलिस्सह के समसामयिक युगप्रधानाचार्य आर्य गुग्गु-सुन्दर का युगप्रधानाचार्यकाल वीर नि० सं० २६१ से ३३१ तक झौर झार्य ु सुहस्ती की परम्परा के गरगाचार्य स्रार्य सुस्थित-सुप्रतिबुद्ध का गरगाचार्यकाल वीर नि० सं० २९१ से ३३९ तक रहा, यह ऊपर बताया जा चुका है । म्रार्य बलिस्सह के वाचनाचार्यकाल में ही इन दोनों ग्राचार्यों के ग्राधिकांश ग्राचार्यकाल का समावेश हो जाता है म्रतः इनके समय के राजवंशों के सम्बन्ध में पृथकत: उल्लेख करने की कोई ग्रावश्यकता ही नहीं रह जाती। इनके ग्राचार्यकाल के सम्बन्ध में केवल इतना ही कहना स्रवशिष्ट रह जाता है कि स्रार्य बलिस्सह एवं रूलिंगाधिपति खारवेल के दिवंगत होने के पश्चात् इन दोनों म्राचार्यों के म्राचार्य-काल में मगध के जैनधर्मावलम्बियों को जैनों के प्रबल विरोधी पृष्यमित्र के राज्यकाल में अनेकों बड़ी कठिनाइयों का सामना करना पड़ा ।

# १२. ग्रायं स्वाति

आचार्य बलिस्सह के पश्चात् आर्य स्वाति आचार्य हुए। नंदीसूत्र स्थविरावली के अनुसार आर्य स्वाति का जन्म हारीत गोत्रीय ब्राह्मण परिवार में हुआ था।' ग्रायं बलिस्सह के त्यागपूर्ण उपदेश सून कर ग्रापको संसार से विरक्ति हो गई क्रौर आपने तरुएा वय में संसार के सब प्रपंचों का परित्याग कर क्राचार्य श्री के चरणों में श्रमण-दीक्षा ग्रहण की । दीक्षित होने के पश्चात् ग्रार्य स्वाति ने गुरु की सेवा में रहते हुए वड़ी निष्ठा एवं लगन के साथ कमशः एकादशांगी और १० पूर्वीं का सम्यक्रूपेए अध्ययन किया । विशेष परिचय के अभाव में आप द्वारा किये गये शासन-सेवा के कार्यों का परिचय नहीं दिया जा सकता ।

तपागच्छ पट्टावली में यह संभावना अभिव्यक्त की गई है कि इन्हीं स्रायं स्वाति के द्वारा तत्वार्थसूत्र स्रादि ग्रन्थों की रचना की गई ' परन्तू इतिहासज्ञ विद्वानों का इस विषय में मतभेद है।

इतिहास लेखकों ने आर्य स्वाति से वाचक उमास्वाति को भिन्न माना है । उनके अनुसार उमास्वाति उच्चनागर शाखा के विद्वान् आचार्य माने गये हैं। इसके अतिरिक्त उमास्वाति का काल विकमीय तीसरी शताब्दी माना गया है । संभव है नामसाम्य के कारएा पट्टावलीकार ने दोनों को एक मान लिया हो ।

वीर नि० सं० ३३६ (३३४) में ग्राप स्वर्गस्य हुए ।

हिमवन्त स्थविरावली ग्रादि प्राचीन गिने जाने वाले ग्रन्थों में इन ग्राय स्वाति के द्वारा तत्वार्थसूत्र के प्ररायन का उल्लेख नितान्त निराधार तो नहीं माना जा सकता । ऐसा अनुमान किया जाता है कि संभवतः इन आर्य स्वाति के

<sup>1</sup> हारियगोत्तं साइं च''''''

- [नंदीसूत्र]
- <sup>२</sup> बलिस्सहस्य शिष्यः स्वातिः तत्वायदियो ग्रन्यास्तु तत्कृता एव सभाव्यन्ते ।

[पटटावली समुच्चय, पू० ४६]

£3¥

द्वारा प्राकृत भाषा में सर्वप्रथम तत्वार्थमूत्र के संक्षिप्त मूलस्वरूप का प्रणयन किया गया हो । हिमवन्तस्थविरावली के उल्लेखों से यह स्पष्टतः प्रकट होता है कि ग्रार्य बलिस्सह के समय से ग्रंगविद्या के ग्रंथों के पृथकतः प्रणयन की प्रवृत्ति का प्रारम्भ हुग्रा । ऐसा प्रतीत होता है कि इस प्रकार की प्रवृत्ति तत्वजिज्ञासुओं में काफी लोकप्रिय रही ग्रौर उनकी प्रार्थना पर ग्रथवा स्वतः भव्यजनहितार्थ ग्रायमों से तत्वज्ञान को उद्धृत कर सरल एवं सुबोध्य प्राकृत गैली में तत्वार्यसूत्र की रचना की हो । कालान्तर में उसी तत्वार्यसूत्र को उमास्थाति ने पर्रिवद्धित कर संस्कृत भाषा में प्रस्तुत किया हो । वस्तुतः तत्वार्थसूत्र की रचना ग्रार्थस्वाति ने की ग्रथवा उमास्वाति ने, यह प्रक्षन पर्याप्त गोध की ग्रंपेक्षा रखता है । केवल नामसाम्य की युक्ति देकर इसे टाल देना उचित नहीं ।

आर्यं स्वाति का आचार्यकाल कब प्रारम्भ हुम्रा, इस सम्बन्ध में किसी निश्चित काल का उल्लेख उपलब्ध नहीं होता । फिर भी आर्य बलिस्सह के परिचय में दिये गये उनके स्वर्गारोहए। के प्रनुमानित काल के आधार पर यह खयाल किया जाता है कि वीर नि० सं० ३२१ में आर्य स्वाति वाचनाचार्य पर पर नियुक्त किये गये ।

इस प्रकार ग्रायँ स्वाति का वाचनाचार्यकाल वीर नि० सं० ३२६ से ३३४ तक रहा । ग्रापके वाचनाचार्य काल में ग्रार्य गुएासुन्दर युगप्रधानाचार्य ग्रौर सुस्थित-सुप्रतिबुद्ध गएा।चार्य रहे ।

# १३. श्यामाचायं (कालकाचायं) वाचनाचायं

नन्दी सूत्र की स्थविरावली में वाचनाचार्य स्वाति के पश्चात् उन्हीं के शिष्य ग्रार्य श्यामाचार्य को वाचनाचार्य माना गया है। प्रभावक चरित्र तथा कालकाचार्य-प्रबन्ध में श्यामाचार्य को स्राचार्य गुएगाकर के पश्चात् युगप्रधानाचार्य बताया गया है। यही पहले कालकाचार्य हैं। इस प्रकार ग्रार्य श्यामाचार्य वाचक-वंश ग्रीर युगप्रधान-परम्परा – दोनों के ग्राचार्य माने गये हैं।

श्यामाचार्यं का जन्म वीर नि० सं० २८० में हुमा। भ्रापने वीर नि० सं० ३०० में २० वर्ष की ग्रवस्था में दीक्षा ग्रहण की। ३१ वर्ष तक श्रमस्पधर्म की साधना के पश्चात् वीर नि० सं० ३३१ में ग्रापको वाचनाचार्य ग्रौर युगप्रधान पद प्रदान किया गया। ४१ वर्ष तक वाचनाचार्य एवं युगप्रधानाचार्य पद पर रहते हुए ग्रापने जिनशासन की महती सेवा ग्रौर प्रभावना की। वीर नि० सं० ३७६ में ग्रापने ६६ वर्ष की ग्राय पूर्ण कर स्वर्गारोहए। किया।

श्यामाचार्यं ग्रपने समय के, द्रव्यानुयोग के प्रकाण्ड विद्वान् थे। इन्हीं श्यामाचार्यं को निगोदव्याख्याता प्रथम कालकाचार्य माना गया है। इस सम्बन्ध

• बलिस्सह शिष्याः स्वात्याचार्याः श्रुतसागरपारगास्तत्वार्थसूत्राख्यं शास्त्रं विहितवन्तः । तेषां शिष्यंरायंश्यामैः प्रज्ञापना प्ररूपिता । [हिमवन्त स्पविरावली] में विचारश्रेगी में एक उल्लेख मिलता है – ''एक समय महाविदेह क्षेत्र में सीमंघरस्वामी निगोद की व्याच्या फरमा रहे थे । उसे मुनने के पृण्चात् मौधर्मेन्द्र ने सीमंघर प्रभु से प्रश्न किया -- ''भवगन् ! क्या भरतक्षेत्र में भी इस प्रकार निगोद का वर्एन करने वाला कोई श्रुतधर ग्राचार्य ग्राज विद्यमान है ?''

उत्तर में भगवान् ने फरमाया – ''हां, भरतक्षेत्र में ग्रार्य श्यामाचार्य द्रव्यानुयोग के विशिष्ट ज्ञाता हैं। वे श्रुतबल से निगोद का भी यथार्थ स्वन्छ बता सकते हैं।''

सौधमेंन्द्र को यह सुन कर तीव्र उस्कण्ठा हुई ग्रौर वह भरतक्षेत्र में श्यामाचार्य को वन्दन करने पहुँचा। उसने ग्राचार्यश्री से निगोद का स्वरूप पृद्धा ग्रोर उनके मुख से यथार्थ स्वरूप सुनकर सौधमेंन्द्र बड़ा प्रसन्न हुग्रा। ग्राचार्य को वन्दन करने के पश्चात् लौटते समय सौधर्मेन्द्र ने ग्रार्य श्याम के शिष्यों को भपने श्रागमन से ग्रवगत कराने के लिए चिन्हस्वरूप उपाश्रय का द्वार दूमरी दिणा की ग्रोर मोड़ दिया।

यही श्यामाचार्य पन्नवरण सूत्र के रचयिता भी हैं। यह सूत्र ग्राज भी ३६ पदों ग्रयति प्रकरणों में विद्यमान है। जीवाजोवादि समस्त पदार्थों के प्रस्तुती-करण की दृष्टि से इस शास्त्र को तत्वज्ञान का ग्रनुपम भण्डार कहा जा सकता है। जैनदर्शन के गहन तत्वज्ञान को समफने में इस सूत्र का अध्ययन बड़ा सहायक माना गया है।

प्रज्ञापना सूत्र के प्रारम्भ में मंगलाचरण के पश्चात् दो वन्दनपरक गायाझों द्वारा आर्थ श्याम को वन्दन किया गया है। टीकाकार द्वारा इन्हें ग्रन्यकर्नृक बताया गया है। वस्तुतः ये हैं भी प्रन्यकर्तृक ही। उन गायाझों में श्यामाचार्य की स्तुति करते हुए कहा गया है - "वाचकवंश के २३ वें धीरपुरुप, जो दुर्धर पूर्वश्रुत को घारण करने वाले हैं तथा जिन्होंने शिष्य्यगण के हितार्थ अयाह श्रुतसागर से उद्धरण कर उत्तम श्रुतरत्न प्रदान किया है, उन ग्रार्थ श्यामाचार्य को प्रणाम हो।"<sup>2</sup>

आर्य ज्याम को कालकाचार्य (प्रथम) के नाम से भी अभिहित किया जाता है। ऐतिहासिक घटनाओं के पर्यवेक्षएा से यह स्पष्टतः प्रकट होता है. कि पृथक्-पृयक् समय में कालकाचार्य नाम वाले ४ क्राचार्य हुए हैं। क्षेप तीनों कालकाचार्यों का परिचय यथास्थान आगे दिया जायगा।

 तिरिवीरजिणिदाम्रो वरिससया तिन्नि बीस (३२०) म्रहियामा । कालयसूरी जामो, सको पडिबोहिम्रो जेगर ।। [विचारश्रेणिपरित्रिष्टम्]
 वायगवरवंसाम्रो, तेवीसइमेश घीरपुरिसेशं । दुढरघरेश मुशिरशा, पुल्वसुयसमिद्धवुद्धीरां ।।३।। सुयसागरा विरोऊश, जेरां सुयरयरामुत्तमं दिन्तं । सोसगरास्स भगवम्रो, तस्स नमो भज्ज सामस्स ।।४।। [पन्नवर्शा, (रायघनपर्तासह) पत्र ४ (१)] इतिहास के विशेषज्ञ मुनि कल्याएाविजयजी ने भी श्रार्य भ्याम को ही प्रथम कालकाचार्य माना है। ''रत्नसंचयप्रकरएा'' के एतद्विषयक उल्लेख पर टिप्पएा करते हुए मुनिजी ने लिखा है – ''जहां तक हमने देखा है भ्यामाचार्य नामक प्रथम कालकाचार्य का सत्ताकाल सर्वत्र, निर्वाएा सं० २८० में जन्म, ३०० में दीक्षा, ३३४ में यूगप्रधानपद ग्रौर ३७६ में स्वर्गगमन लिखा है।''

पन्नवएग सूत्र के प्रारम्भ में ग्रार्य श्याम की स्तुतिपरक उपरोक्त दो गाथाओं में श्यामाचार्य को वाचकवंश का २३ वां पुरुष बताया गया है पर पट्टकमानुसार यह संख्या मेल नहीं खाती। क्योंकि आर्य सुधर्मा से आर्य श्याम पट्टपरम्परा में १३ वें ग्राचार्य होते हैं।

विचारश्रे एगे में इस समस्या का समाधान करते हुए बताया गया है कि वाचकवंश में गएाधरों को सम्मिलित कर आर्य श्याम को तेबीसवां वाचक समफना चाहिए। टीकाकार ने भी – "वाचकाः पूर्वविदः" इस पद से वाचक का अर्थ पूर्वविद किया है। उन गाथाओं में स्तुतिकार ने गएाधरों की भी वाचकों में गएाना करते हुए श्यामार्य को २३ वां वाचक बताया है। अाचार्य मेरुतुंग का यह कथन शतप्रतिशत युक्तिसंगत है। वस्तुतः गएाधरों की जीवनचर्या में एक तरह से आगमवाचना देने का प्राधौन्य रहता है। इस दृष्टि से यदि इन्द्रभूति आदि गएाधरों को वाचक कहा जाय तो इसमें अनौचित्य के लिए कोई प्रवकाश नहीं रहता। इस दृष्टिकोएा से पन्नवर्णा के प्रारम्भ में मंगलाचरएा के पश्चात् दो गाथाओं में स्तुतिकार द्वारा झार्य श्याम को वाचकवंश का २३ वां धीर पुरुष बताना संगत ही है।

# १२ वें युगप्रधानाचार्य ग्रार्थ श्याम

वाचनाचार्य ग्रायं श्याम के परिचय में ऊपर यह बताया जा चुका है कि कि प्रार्य स्वाति के पश्चात् १३ वें वाचनाचार्य के पद पर तथा ग्रायं गुरासुन्दर के पश्चात् १२ वें युगप्रधानाचार्य के पद पर ग्रार्य श्याम को नियुक्त किया गया। बीर नि० सं० ३३५ से ३७६ तक इन दोनों महत्वपूर्ण पदों पर निरन्तर ४१ वर्ष तक रह कर ग्रार्य श्याम ने शासन की महती सेवा की।

# झार्य श्याम के स्राचार्यकाल को राजनैतिक एवं धार्मिक स्थिति

१३ वें वाचनाचार्य तथा १२ वें युगप्रधानाचार्य – इन दोनों पदों को विभूषित करने वाले आर्य क्याम के आचार्यकाल में पुष्यमित्र ने वैदिक धर्म को राज्याश्रय दिया। इसके परिएाामस्वरूप यज्ञ-यागादि वैदिक कर्मकाण्ड का प्रचार-प्रसार बढ़ने लगा। पुष्यमित्र ने अनुमानतः वीर नि० सं० ३३० से ३४० के बीच के किसी समय में अध्वमेध यज्ञ किया। हरिवंश पुराएा में इस घटना की और

तिवान्ते थी दीरादन्वेकादशगराभृद्भिः सह त्रयोविंशतितमः पुरुषः स्थामार्य इति स्यास्यातः । [विचारश्रेणी]

[ श्यामाचार्य

स्पष्ट संकेत किया गया है। उसमें बताया गया है कि राजा जन्मेजय द्वारा किये गये वाजिमेध की परिसमाप्ति पर कृष्ण द्वैनायन ने राजा से कहा – राजन् तुमने जो यह अध्वमेध यज्ञ किया है, इसे अब प्रलय काल तक कोई क्षत्रिय नहीं करेगा।" यह सुनकर जन्मेजय को बड़ी निराशा हुई। उसने व्यास से प्रश्न किया – "भगवन् ! भविष्य में यदि और भी कोई इस यज्ञ को करने वाला हो तो उसके सम्बन्ध में मूफे वताइये।" उ

व्यासजी ने कहा – ''कलियुग में एक काश्यप गोत्रीय ब्राह्मशा सेनापति होगा, वहीं तृम्हारे पश्चात् इस यज्ञ को पुनः करेगा ।'''

हाथीगुंका के शिलालेख पर विचार करते समय पहले यह बताया जा चुका है कि यूनानी म्राकान्ता डिमिट्रियस ने भिक्खुराय खारवेल की मृत्यु के पश्चात् पुष्यमित्र के राज्यकाल में पाटलिपुत्र पर म्राक्रमण कर उस पर म्रधिकार भी कर लिया था। इससे ऐसा म्रनुमान किया जाता है कि डिमिट्रियस के म्राक्रमण से पूर्व ही पुष्यमित्र ने म्रश्वमेध यज्ञ सम्पन्न कर लिया हो। म्रीक इतिहासकारों के म्रनुसार डिमिट्रियस के – भारत छोड़कर बैक्ट्रिया लौटने का समय यदि वीर नि॰ सं॰ ३४२, तदनुसार ईसा से १७४ वर्ष पूर्व माना जाय तो पुष्यमित्र द्वारा किए गये इस यज्ञ का समय वीर नि॰ सं॰ ३४७ म्रौर उसके म्रनुसार ईसा पूर्व १७० के म्रासपास का ठहरता है।

पुष्यमित्र द्वारा किये गए मध्वमेध यज्ञ के साथ ही देश में यज्ञों की एक तरह से लहर सी दौड़ गई। देश के विभिन्न भागों में छोटे-बड़े मनेक यज्ञ होने लगे। यही कारएा है कि शुंगों के राज्यकाल में यत्र-तत्र मनेक यज्ञों के किए जाने के शिलालेख उपलब्ध होते हैं।

यह पहले बताया जा चुका है कि मार्य बलिस्सह के वाचनाचार्यकाल में शुंगों का राज्यकाल वीर नि० सं० ३२३ में प्रारम्भ हुया। वीर नि० सं० ३४३ में पुष्यमित्र शुंग की मृत्यु के पश्चात् उसका पुत्र ब्रग्निमित्र शुंग मगध के राज्य-सिंहासन पर ग्रासीन हुया। शुंग वंश के संस्थापक पुष्यमित्र शुंग के ब्रतिरिक्त इस वंश के अन्य राजाग्रों एवं उनके राज्यकाल का जैन साहित्य में विशेष परिचय उपलब्ध नहीं होता। पौराखिक (हिन्दू) प्रन्थों में शुंगवंश के राजाग्रों एवं उनके राज्यकाल का उल्लेख निम्नलिखित रूप में उपलब्ध होता है:--

| १. पुष्यमित्र   | ३६ वर्ष       |
|-----------------|---------------|
| २. ग्रग्निमित्र | < "           |
| ३. वसु ज्येष्ठ  | '9 <i>,</i> , |

- ै त्वया वृत्तं ऋतुं चैंथ, वाजिमेघं परंतपः । क्षत्रिया नाहरिष्यन्ति. यावद्धूमि धरिष्यति ।।
  - \* यद्यस्ति पुनरावृत्तियंज्ञस्याव्यासयस्य माम् ।
- अौद्भिज्जो भविता कश्चित् सेनानी काम्यपी द्विजः । अश्वमेघं कलिगुगे, पुनः प्रत्याहरिष्यति ॥

[हरिवंश पु० ३।२।३४] [वही]

[वही]

| ४. वसुमित्र                   | १० वर्ष |
|-------------------------------|---------|
| ४. भद                         | R "     |
| <b>६. पुलिन्दक</b>            | ३ "     |
| ७. घोष                        | ₹"      |
| <ol> <li>वज्रमित्र</li> </ol> | رر ع    |
| १. भागवत                      | ३२ "    |
| १०. देवभूति                   | ξo ,,   |

शुंगवंशी पुष्यमित्र ग्रौर ग्रग्निमित्र के सिक्के उपलब्ध होते हैं। मालविकाग्नि मित्र में काली सिन्धु के तट पर राजकुमार वसुमित्र शुंग का यवनों के साथ युद्ध होने का उल्लेख भी उपलब्ध होता है। ग्रनुमान किया जाता है कि वसुमित्र का यह युद्ध डिमिट्रियस के जामाता मीनाण्डर के साथ हुया।

यह पहले बताया जा चुका है कि डिमिट्रियस के प्रतिद्वन्द्वी यूक्रेडाइटीज ने डिमिट्रियस की अनुपस्थिति में उसके बैक्ट्रिया (बाल्हीक) के राज्य पर अधिकार कर लिया था; इस कारण डिमिट्रियस को अपनी सेनाओं के साथ भारत छोड़कर स्वदेश लौटना पड़ा। डिमिट्रियस बाल्हीक पहुंचा, उससे पहले ही यूक्रेटाइडीज बाल्हीक में अपनी स्थिति सुटढ़ कर चुका था अतः डिमिट्रियस को अपने बाल्हीक के राज्य से हाथ घोना पड़ा और वह केवल गान्धार और उसके श्रासपास के राज्य का ही अधिपति रह गया। वह गृहयुद्ध में मारा गया।

डिमिट्रियस की मृत्यु के पश्चात् मीनाण्डर ग्रौर यूक्रेटाइडीज के वंशजों ने लगभग एक शताब्दी से भी ग्राधक वर्षों तक पंजाब पर शासन किया । मीनाण्डर इन सभी यवन शासकों में प्रतापी माना गया है ।

प्रसिद्ध बौद्ध ग्रन्थ 'मिलिन्द पह्लो' की रचना ही मिलिन्द नामक राजा द्वारा बौद्धभिक्षु नागसेन से किये गए प्रश्नों के ग्राघार पर की गई है। इसमें वताया गया है कि नागसेन से अपने प्रश्नों का पूर्एा सन्तोषप्रद उत्तर सुनकर राज मिलिन्द बौद्धधर्मावलम्बी बन गया। इतिहासविदों का ग्रभिमत है कि 'मिलिन्द पह्लो' का प्रमुख पात्र मिलिन्द वस्तुतः यवन शासक मीनाण्डर ही था। भारतीय राजवंशों की नामावलियों के पर्यवेक्षएा से उस समय में मिलिन्द नामक किसी भारतीय राजा का नाम कहीं हष्टिगोचर नहीं होता।

शुंगवंशी राजाओं के राज्यकाल पर ध्यानपूर्वक दृष्टिपात करने से ऐसा प्रतीत होता है कि इस वंश के ध्वें राजा भागवत के ग्रतिरिक्त अन्य किसी राजा का शासन सुदृढ़ एवं शान्तिपूर्ण नहीं रहा । पांचवें से श्राठवें – इन चार शुंगवंशी राजाओं का राज्यकाल तो एक प्रकार से नगण्य ही रहा ।

शुंगवंश के राज्यकाल की घटनाम्रों के विहंगमावलोकन से यह स्पष्टतः प्रकट होता है कि इस वंश के शासनकाल में पारस्परिक घार्मिक सद्भावना का केवल म्रभाव ही नहीं रहा अपितु धार्मिक म्नसहिष्णुता अपनी चरम सीमा तक पहुंच चुकी थी । पुष्यमित्र द्वारा किया गया बौद्धभिक्षुत्रों का करलेग्राम इसका प्रमास है ।

#### भ्रम का निराकरए

श्रहिंसा के महान् सिद्धान्तों, प्राचीन भारतीय एवं विश्व-इतिहास की ऐतिहासिक घटनाओं का पूरी तरह मूल्यांकन न कर पाने तथा यत्किचित् साम्प्र-दायिक व्यामोह के कारएग कतिपय आधुनिक इतिहासकारों ने इस प्रकार की भ्रान्ति उत्पन्न करने का प्रयास किया है कि बौद्ध धर्म श्रौर जैन घर्म द्वारा किये गये श्रहिंसा के व्यापक प्रचार-प्रसार के कारएग विदेशियों ने भारत पर आक्रमण करने का दुस्साहस किया। उनका कहना है कि विदेशियों के आत्रमण के समय मौर्यवंश का श्रन्तिम राजा वृहद्रथ मुण्डित हो बौद्ध भिक्षुत्रों के प्राप्त घर्मश्रवण करता रहता। इसके कारएग विदेशी ग्राकान्ताओं को अपने भारतविजय श्रभियान में सफलताएं मिलीं। श्रौर इससे जनमानस में ग्रहिंसा के प्रति क्षोभ उत्पन्न हुआ। ग्रहिंसा से ऊव कर सेना श्रौर जनता ने वृहद्रथ के सेनापति पुष्यमित्र का साथ दिया। परिएगमतः पुष्यमित्र शुंग ने मगध साम्राज्य की प्रजा और सेना के समक्ष ग्रंतिम मौर्यवंशी राजा वृहद्रथ की हत्या कर दी।

ऐतिहासिक घटनाक्रम के पर्यवेक्षए। से इस प्रकार का प्रचार वस्तुतः आन्त ग्रौर निराधार सिद्ध होता है। इतिहास ग्रौर पुराएा साक्षी हैं कि पुष्यमित्र ने म्रपनी वैयक्तिक महत्त्वाकाक्षाम्रों की पूर्ति के लिये म्रपने स्वामी के साथ विश्वास-घात कर घोखे से उसकी हत्या की । यवन ग्रात्रान्ता डिमिट्रियस ने वृहद्रथ के शासनकाल में नहीं, अपितु पुष्यमित्र के शासनकाल में भारत पर आक्रमण किया ! पुष्यमित्र द्वारा पहुँला ग्रुप्लमेव सम्पन्न किये जाने के पश्चात् ही डिमिट्रियस द्वारा पाटलिपूत्र पर आक्रमण किया गया । पाटलिपुत्र की प्राचीरों को धूलिसात् कर डिमिट्रियस ने पाटलिपुत्र में भीषएा नरसंहार किया ।' उस युद्ध में पुष्यमित्र डिमिट्रियस से पराजित हुया । गृहकलह के कारएा डिमिट्रियस को अपनी विशाल वाहिनी के साथ स्वदेश लौटना पड़ा। बैक्ट्रिया के गृहयुद्ध में डिमिट्रियस अपने अनेक योद्धाओं के साथ मारा गया। अन्यथा पुर्ध्यमंत्र के शासनकाल में ही देश विदेशी म्राकान्ता की दासता में म्रा चुका होता । एक म्रश्वमेध यज्ञ के पश्चात् डिमिट्रियस से पराजय के कारएा ही पुष्यमित्र को दूसरा अश्वमेध यज्ञ करना पड़ा । उस द्वितीय ग्रश्वमेध के घोड़े की रक्षा के लिये पुष्यमित्र के पौत्र वसुमित्र को काली सिन्धु के तट पर संभवतः यवन म्राकान्ता मीनॉण्डर से युद्ध करनॉ पड़ा, जिसका कि उल्लेख मालविकाग्निमित्र में उपलब्ध होता है ।

ऐसी स्थिति में इस प्रकार का आरोप लगाना नितान्त निराधार और तथ्यहीन है कि बौढों स्रौर जैनों द्वारा किये गये श्रहिंसा-प्रचार के प्रभाव में

े यवनाः दुर्ष्टविकान्ताः, प्राप्स्यंति कुसुमध्वत्रं । ततः पुष्पपुरे प्राप्ते, कदंभे प्रथिते हि ते ।। [गार्गी संहिता, युगपुराण] राजामों के म्रा जाने के कारएा विदेशी माकास्तामों को भारत पर माकमएा करने का मवसर मिला ।

भारत पर विदेशी म्राकमगों के इतिहास का निष्पक्ष दृष्टि से पर्यालोचन किया जाय तो यह स्पष्टतः प्रकट हो जायगा कि गृहकलह, धार्मिक म्रसहिष्णुता, विश्व खल शासन म्रोर विकृत म्राधिक एवं सामाजिक व्यवस्था म्रादि कारगों में से ही कोई न कोई कारगा विदेशी म्राक्रमण के मूल में रहा है।

भारत पर विदेशियों के माकमए। का सबसे प्राचीन उल्लेख श्रीमद्भागवत, महाभारत म्रादि पौराएिक ग्रन्थों में उपलब्ध होता है। उसमें बताया गया है कि हैहयों एवं तालजंघों ने यवनों, शकों ग्रौर बर्बर जाति के विदेशियों की सहायता से ग्रयोध्या के सूर्यवंशी राजा बाहुक पर ग्राक्रमए। कर उसे पराजित किया। बाहुक ग्रपनी रानियों के साथ ग्रयोध्या से निकल कर जंगलों में चला गया ग्रौर वहां रहने लगा। ग्रयोध्या के राज्यसिंहासन से सूर्यवंशी राजा को पदच्युत करने की पुराएकारों द्वारा यह सर्वप्रथम घटना बताई गई है।

तदनन्तर बाहुक के पुत्र सगर ने युवावस्था में प्रवेश करते ही अयोध्या के अपने पैतृक राज्य पर पुनः अधिकार किया। अयोध्या के राज्यसिंहासन पर आरूढ़ होते ही सगर ने हैहयों तथा तालजंधों के साथ-साथ विदेशी यवनों, शकों और बर्बरों को इतनी बुरी तरह से कुचला कि फिर शताब्दियों हो नहीं अनेक सहस्राब्दियों तक विदेशी आततायियों ने भारत की ओर मह तक नहीं किया।

तत्पश्चात् भारत पर दूसरा बड़ा विदेशी आक्रमण् महाभारत के महान् संहारक युद्ध से कुछ वर्ष पूर्व काल-यवन द्वारा किया गया, जिसमें योगेश्वर श्रीकृष्ण द्वारा काल-यवन कराल काल के गाल का कवल बना दिया गया। पुराखवेत्ता इस तथ्य से भलीभांति परिचित हैं कि उक्त दोनों विदेशी आक्रमण् भारत के गृह-कलह के ही परिणामस्वरूप हुए थे।

भारत पर तीसरा बड़ा विदेशी म्राक्रमण ईसा से ३२७ वर्ष पूर्व यूनान के महत्त्वाकांक्षी योद्धा सिकन्दर ने किया ।

भारत पर सिकन्दर के आक्रमए का कारए ज्ञात करने से पहले ईरान और यूनान के तात्कालिक पारस्परिक सम्बन्धों पर सरमरी तौर में हब्टिपात करना होगा। भारतीयों की तरह ईरानी और यूनानी भी आर्य है। यूनानी लोग गएातन्त्र व्यवस्था में विश्वास करते थे। ईसा पूर्व चौथी शताव्दी में यूनान में अधिकांशतः नगरों के रूप में गरूराज्य थे। ईरान के विशाल साम्राज्य की

ै सगरश्चकवर्त्यांसीत्, सागरो यत्सुतैः कृतः । यस्तालजंघान् यवनाञ्छकान् हैहयवर्बरान् ।।४।। नावधीर् गुरुवाक्येन, चक्रे विकृतवेषिगः । मुडाञ्छ्मश्रुथरान्कांश्चिन्मुक्तकेणार्घमुण्डितान् ।।६।।

[श्रीमद्भागवत, ६ स्कंध, व ग्र०]

Xo.

उत्तरी सीमा पर सीथियन लोग माये दिन उत्पात एवं लूटपाट करते रहते थे । कास्पियन सागर का निकटवर्ती प्रदेश उन लोगों का शररएस्वंल था, जो बड़ा ही विकट तथा ग्रगम्य था ।

ईरान के तत्कालीन सम्राट् डैरियस ने सीथियनों का दमन करने के लिये उनके गढ़ पर ही माकमण की योजना तैयार की । डेरियस की रेना ने ज्योंही केस्पियन सागर के निकटवर्ती क्षेत्र की म्रोर बढ़ने के लिये यूनान की सीमा में प्रवेश किया तो यूनानियों ने इसे म्रपनी प्रभुसत्ता पर भयंकर माघात मानते हुए डेरियस की सेनामों का प्रतिरोध किया। डेरियस की सेनाएं प्रतिरोध को कुवल कर म्रागे बढ़ गईं। सीथियनों ने डेरियस की सेनाम्रों को म्रपनी गुरिल्ला रणनीति से बुरी तरह परेशान किया। मन्ततोगत्वा ईरान की सेनाम्रों को बाघ्य होकर लौटना पड़ा। डेरियस ने म्रोर उसकी मृत्यु के उपरान्त उसके पुत्र क्षहयार्थ ने कमझाः दो बार यूनान पर भीषण म्राक्षमण किये पर उन दोनों युद्धों में ईरानी सेनाम्रों को बड़ी भारी हानि के साथ पराजय का मुंह देखना पड़ा।

इन दो बड़े युद्धों के कारए। यूनानियों के मनों में ईरानियों के प्रात प्रगाढ शत्रुता के भाव प्रवृद्ध हो चुके थे । प्रत्येक यूनानी ईरान से प्रतिशोध लेने के लिये बातूर हो रहा था ! मैसीडोनिमां के शासक फिलिप ने ईरान से प्रतिशोध लेने का बीड़ा उठायां। यूनानियों ने प्रारम्भिक प्रतिरोध के पश्चात झन्ततोगत्वा फिलिप का नेतृत्व स्वीकार कर लिया। फिलिप ईरान पर माकमएा करने की पूरी तैयारी कर चुका था, उस समय उसकी हत्या कर दी गई । फिलिप का पूत्र सिकन्दर उसका उत्तराधिकारी बना। राज्यासीन होने के दो वर्ष पश्चात् ईसा पूर्व ३३४ में सिकन्दर ने ईरान पर ग्राक्रमण कर दिया । उस समय सिकन्दर की मायु २२ वर्ष थी। ईरान के ईसस क्षेत्र में ईरानी सेनाग्रों ने सिकन्दर की सेना के साथ तुमुल युद्ध किया । ईरान का सम्राट् डेरियस तृतीय, जो कि बड़ा ही विलासप्रिय सम्राट् था, अपनी माता तथा स्त्रियों को रएक्षैत्र में ही छोड़ कर भाग खड़ा हुआ । सिकन्दर के भाग्य ने उसका साथ दिया और ईरानियों के साथ इस प्रथम युद्ध में उसे आशातीत सफलता के साथ विजयश्री ने वरणा किया। सिकन्दर ने ईसस विजय के पश्चात् मिस्र पर झाकमएा किया । मिस्री जनता ईरानियों की दीर्घकालीन दासता से भूक्त होना चाहती थी, श्रतः मिस्र में सिकन्दर को प्रतिरोध के स्थान पर सर्वतोमुखी स्वागत प्राप्त हुआ ।

मिस्त विजय से सिकन्दर की महात्याकांक्षाएं जागृत हुईं। मिस्र के धर्माघ्यक्षों ने सिकन्दर को यूनानी देवता ज्यूस का पुत्र बता कर उसे झलौकिक सम्मान से विभूषित किया। मिस्रवासियों द्वारा प्रदत्त इस सम्मान से सिकन्दर बास्तव में अपने आपको महान् देवता ज्यूस का पुत्र समभने लगा। उसने तत्काल पुनः ईरान पर आत्रमएा किया। डरपोक ईरानी सम्राट् डेरियस के नेतृत्व में ईरानी सेना ने अरवेला में यूनानी सेना के साथ युद्ध किया पर ईरानियों को भीषएा पराजय का मुंह देखना पड़ा। डेरियस अरवेला के युद्ध में भी रएाभूमि से भाग खड़ा हुन्ना और उसी के एक त्रधिकारी द्वारा उसकी हत्या कर दी गई । इस प्रकार ईसा पूर्व ३३१ में सिकन्दर २६ वर्ष की वय में सम्पूर्ए यूनान, पूरे मिस्र और समस्त ईरान के विशाल साम्राज्य का सम्राट् बन गया ।

अतिस्वल्प काल में ही आप्त हुई इतनी बड़ी सफलताओं ने सिकन्दर के मन में विश्वविजय की. भावना को बड़े प्रबल वेग से जागृत किया । उसने अपने सेनापतियों के समक्ष भारत पर आक्रमए। करने की अपनी योजना रखी । जिन-जिन लोगों ने भारत पर आक्रमए। करने का विरोध किया उन्हें चुन-चुन कर सिकन्दर ने मौत के घाट उतार दिया । अन्ततोगत्वा ईसा पूर्व ३२७ में सिकन्दर ने महज विश्वविजय की अपनी महत्वाकांक्षा की पूर्ति के लिये भारत पर आक्रमए। कर दिया ।

यद्यपि शशि गुप्त और तक्षशिला के शासक थ्रांभी जैसे घर के भेदी देश-द्रोहियों का सिकन्दर को पूर्ण सहयोग प्राप्त था और भारत का उत्तरी सीमान्त प्रदेश छोटे-छोटे गएाराज्यों में विभक्त था तथापि देश की ग्रान-बान की रक्षा के लिये हंस-हंस कर प्राएा देने वाले रएाबांकुरे ग्राहकों, भ्रावाहकों, गौरों, गान्धार-पति हस्ति, केक्यराज पुरू, ग्लुचकायनों, कठों, ग्राद्रिजों ग्रादि ते प्राएपएग से पग-पग पर सिकन्दर की सेनाओं के साथ क्रमशः बड़े ही लोमहर्षक युद्ध किये। भारत के उत्तरी सीमान्त के उन छोटे-छोटे गएाराज्यों और राजाओं ने संगठन के एक सूत्र में बंधे न होने के कारएा अन्ततोगत्वा यद्यपि सिकन्दर की विशाल सेना के साथ युद्ध में पराजय का मुख देखा, पर इनके भीषएा प्रहारों से सिकन्दर की सेना को बड़ी भारी क्षति उठानी पड़ी। यूनानियों के हौंसले पस्त हो गये। सिकन्दर के सेनापतियों एवं सेनाओं ने स्पष्ट शब्दों में प्रागे बढ़ने से इन्कार कर दिया। इससे सिकन्दर की विश्वविजय की महत्वाकांक्षा मिट्टी में मिल गई। उसके हृदय पर इससे ऐसा ग्राघात पहुँचा कि वह कई दिनों तक ग्रपने शिविर में तम्बू से बाहर तक नहीं निकला।

यह पहले बताया जा चुका है कि भारतीयों के भीषएा प्रतिरोध, ग्रपनी सेनाग्रों के ग्रांगे बढ़ने से इन्कार करने तथा श्रपने विजित क्षेत्रों में विद्रोह की भीषएा ग्राग भड़क उठने के कारएा सिकन्दर को स्वदेश लौटने के लिये बाध्य होना पड़ा। स्वदेश लौटते समय रावी के तटों पर बसे मालवों ने सिकन्दर की सेनाग्रों के साथ बड़ा भीषएा युद्ध किया। मालवों के साथ युद्ध करते समय सिकन्दर के सीने में एक गहरा घाव लगा। इसी घाव के कारएा ईरान पहुँचने पर ईसापूर्व ३२४ में केवल ३२ वर्ष की युवावस्था में ही सिकन्दर संसार से चल बसा।

भारत पर किये गये अपने दुस्साहसपूर्एा आक्रमएा के प्रतिफल रूप में सिकस्दर को धन-जन-क्षय और अपनी मौत के अतिरिक्त कुछ भी प्राप्त नहीं हुआ। भीषरा नरसहारक तुमुल युद्धों के उपरान्त भी सिकन्दर को वृहत्तर भारत का केवल थोड़ा सा पश्चिमोत्तरी भाग ही हाथ लगा और वह भी सिकन्दर के ईरान की खोर मुंह करते ही पुनः पूर्र्ण स्वतन्त्र हो गया। छोटे-छोटे गएतन्त्रों और छोटे-छोटे राजाओं के राज्यों की पृथक्-पृथक् मौर मसंगठित सेनाओं ने मिस्र, ईरान और यूनान के सुविशाल साम्राज्य के स्वामी सिकन्दर की सेनाओं को नाकों चने चबवा दिये। यदि वे छोटे-छोटे राज्यों की सेनाएं सम्मिलित रूप से सिकन्दर के साथ युद्ध करतीं तो क्या परिखाम होता, इसका रखनीतिविशारद सहज ही अनुमान लगा सकते हैं।

भारत पर किये गये उपरिचर्चित तीनों ग्राकमणों के कारणों के सम्बन्ध में विचार करने पर यह स्पष्ट हो जाता है कि पहले दो ग्राकमण भारत के गृहकलह के कारण हुए ग्रौर तीसरे माकमण का मूल कारण था एक ग्रहम्मानी ग्राकान्ता की महज महत्वाकांक्षा । इन तीनों में से एक भी माकमण ऐसा नहीं, जिसके लिये कहा जा सके कि वह ग्रहिंसा के सिद्धान्तों का पालन करने के फल स्वरूप ग्रयवा ग्रहिंसा के पुजारी किसी राजा की ग्रहिंसाप्रधान नीति के परिणाम स्वरूप हुग्रा हो ।

भारत के आद्योपान्त इतिहास का सिंहावलोकन करने से यही तथ्य प्रकट होता है कि अब तक भारत में महिसा के महान् सिद्धान्तों का प्राधान्य, प्राबल्य अथवा प्रभुत्व रहा तब तक सम्पूर्ख देश में सहग्रस्तित्व, समानता, सौहार्द सहिष्णुता और सर्वतोमुखी सद्भावना का साम्राज्य रहा। ग्रहिसा के प्रावारभूत-मूलभूत इन सहग्रस्तित्व ग्रादि मानवीय गुएगें का जब तक भारतीयों के जीवन में प्राचुर्य रहा तब तक भारत समृद्ध-सम्पन्न, सशक्त एवं समुन्नत बना रहा। ग्रहिसा के ग्रनन्य उपासक शिशुनागवंशी उदायी, नन्दीवर्द्धन, मौर्यसम्राट् चन्द्रगुप्त, बिन्दुसार, ग्रशोक एवं सम्प्रति के शासनकाल में किसी विदेशी शक्ति को आरत की ग्रोर मांख उठा कर देखने का भी साहस नहीं होता था। देश धन-धान्य से सम्पन्न और देशवासी सब तरह से सुखी थे।

नगरों का प्रबन्ध नगरपरिषदों, एवं ग्रामों का प्रबन्ध ग्राम – सभामों के माध्यम से किया जाता था। उद्योगघन्धों को संस्थापित कर समुझत बनाना, कय-विकय पर नियन्त्रए, ग्रतिथियों का स्वागतसत्कार के पश्चात् ग्रतिथिगृहों में ठहराने का प्रबन्ध करना, जन-चिकित्सा ग्रोर पशुचिकित्सा का समुचित प्रबन्ध करना, कर एकत्रित करना ग्रादि जनहित के सभी कार्य समुचित रूप से नगर-परिषदों ग्रोर ग्रामसभाग्रों की देखरेख में सम्पन्न किये जाते थे। कृषि उन्नति के लिये राज्य की मोर से विशिष्ट प्रबन्ध किये जाते थे। सिचाई की ययासंभव पूरे देश में समुचित व्यवस्था की वाती थी। कृषि कार्यों को उत्तरोत्तर समुझत बनाने तथा बांघों के निर्माए के लिये एक परिषद का निर्माए किया जाता था। नई सड़कों के निर्माएा, पुरानी सड़कों के सुधार एवं भागों में यात्रियों की सुरक्षा की देख-रेस ग्रादि कार्य एक विभाग किया करता था।

देश की सुरक्षा के लिये नवीनतम शस्त्रास्त्रों से लैस-तैस सशक्त एवं विशास सेना सदा सन्तद रखी जाती थी। सेना की देख-रेस का कार्य एक समरपरिझ्न सम्हालती थी। पदातिसेना, भग्वारोही सेना, रय-सेना, हस्ति-सेना भौर नौसेना- सेना के इन पांचों विभागों की देखरेख, समुन्नति एवं अभिवृद्धि के लिये सामरिक परिषद द्वारा पृ्यक्-पृथक् एक-एक समिति नियुक्त की जाती थी। सामरिक परिषद द्वारा नियुक्त एक पांच सदस्यीय समिति सेना के लिये म्रावश्यक साज-सामान, नवीनतम शस्त्रास्त्रों के निर्माएा म्रादि की व्यवस्था करती थी।

कोई ग्राम्यन्तरिक अथवा बाहरी शत्रु देश की प्रभुसत्ता ग्रयवा सुरक्षा पर किसी भी प्रकार का ग्राघात पहुँचाने का प्रयास करता तो उसे तत्काल सैन्य-शक्ति के माघ्यम से सदा के लिये कुचल दिया जाता ।

इसी प्रकार ग्रसामाजिक तत्वों के लिये, ग्रपराधियों के लिये कड़े से कड़े दण्ड की व्यवस्था थी। कठोर दण्ड व्यवस्था के कारएा कोई भ्रपराध करने का दुस्साहस ही नहीं करता था। यह भी एक कारएा था कि उस समय अपराधों की संख्या नगण्य थी। उच्च शिक्षा के साथ-साथ सदाचार की शिक्षा का भी उस समय में समुचित प्रबन्ध किया जाता था। श्रपराधी मनोवृत्ति के उन्मूलन में सदाचार की शिक्षा का भी बहुत बड़ा महत्वपूर्एा योगदान माना गया है।

मौर्य सम्राट् चन्द्रगुप्त के शासनकाल में यूनानी राजदूत मैगस्थनीज बहुत वर्षों तक भारत में राजदूत रहा। उसने भारत विषयक प्रपने संस्मरएगें में लिखा है -- ''भारतीय सम्राट्' चन्द्रगुप्त का शासन बहुत ही सुसंगठित स्रौर सुटढ़ है। सम्राट् चन्द्रगुप्त की सेना में ६ लाख पैदल सेना, ३० हजार ग्रग्स्वारोही, ६ हजार हाथी ग्रौर हजारों रथ सदा सन्नद्ध रहते हैं।''

चीनी यात्री हुएनत्सांग ग्रौर फाहियान ने ग्रपने यात्रा विवरणों में तत्कालीन भारत की समृद्धि, राज्य व्यवस्था, सामाजिक एवं ग्राथिक व्यवस्था-विषयक ग्रांखों देखे हाल का चित्रण करते हुए स्पष्ट शब्दों में लिखा है कि प्रजा पूर्णतः सम्पन्न ग्रौर सुखी है, लोग ग्रपने घरों तथा हीरे, जवाहरात, स्वर्ण एवं चांदी ग्रादि की दुकानों पर भी ताले नहीं लगाते। राज्य की ग्रोर से लम्बी-चौड़ी सड़कों के ग्रासपास धर्मशालाग्रों, ग्रतिथिगृहों, प्रपाग्रों तथा यात्रियों के लिए सभी प्रकार की सुख-सुविधाग्रों एवं सुरक्षा की समुचित व्यवस्था है। भारत के लोग सुखी सम्पन्न ग्रौर खुग्नहाल हैं। वे ग्रतिथिसत्कार को ग्रपना पुनीत कर्त्तव्य मानते हैं।

तत्कालीन भारत के सम्बन्ध में विदेशियों द्वारा लिखे गये विवरसों, राजाग्रों द्वारा उत्कीर्स करवाये गए शिलालेक्सों तथा प्राचीन ग्रंथों में उपलब्ध उल्लेखों से यह प्रकट होता है कि राजा और प्रजा का पारस्परिक सम्बन्ध बड़ा ही सौहार्दपूर्स था। राजा प्रजा की सुख-सुविधा एवं सुरक्षा हेतु समुचित प्रबन्ध करना भ्रपना परम पवित्र कर्त्तव्य मानता था। प्रजा भी शासन को सदा श्रपने लिए हितकर मानकर राजाजाग्रों का प्रक्षरशः पालन करती थी। राजा और प्रजा के वीच प्रेम पूर्स व्यवहार के कारसा शासन स्वचालित यन्त्र की तरह सुचार रूप से चलता था, न कि सैन्य बल के सहारे। यद्यपि शक्तिशाली सुविधाल सेनाएं सदा सन्नद्ध रखी जाती थीं पर उनका विदेशी मात्रान्ताओं को कुचल डालने एवं स्वाम्यांतरिक शत्रुओं के दमन के लिए ही उपयोग किया जाता था। राजा अपनी प्रजा के सुख में ही अपना सुख मानता या । अशोक द्वारा शिलाओं पर खुदवाये गये निम्नलिस्ति अभिलेस का एक-एक अक्षर इस तथ्य की साक्षी देता है :--

"मेरा यह कर्तव्य है कि शिक्षा के प्रसार द्वारा मैं प्रजाजनों का उपकार करू । निरन्तर चलने वाले उद्योग एवं न्याय का समुचित प्रबन्ध ये सर्वसाधारण के हित की ग्राधारशिलाएं हैं – इनसे बढ़कर फलप्रद ग्रन्य ग्रोर कुछ भी नहीं है। मेरे सभी प्रयासों-प्रयत्नों का मूल उद्देश्य यही है कि मैं सभी लोगों के ऋ्एा से उऋ्एा हो जाऊं । जहां तक मुफसे सम्भव है, मैं सर्वसाधारएा को सुखी बनाने के लिए प्रयत्न करता रहता हूँ । मेरी यह ग्रान्तरिक ग्रभिलाषा है कि सब लोग भविष्य में भी स्वर्गीय सुख प्राप्त करें, मेरे पुत्र, पौत्रादि भावी पीढ़ियां भी सर्व साधारएा को सुख पहुंचाने में सदा निरत रहें । मैंने इसी उद्देश्य की पूर्ति के लिए यह लिपि उस्कीर्ण करवाई है ।"

कितना ऊंचा ग्रादशं रहा है ग्रहिंसा के उपासक राजाओं का ? इस प्रकार का ग्रादशं खोजने पर भी संसार के इतिहास में ग्रन्यत्र नहीं मिलेगा।

ग्रहिंसा और जैन धर्म के महान् सिद्धान्तों से परिचित न होने के कारए अनेक विद्वानों को यह विदित नहीं है कि वस्तुतः ग्रंथराधियों, ग्रातताइयों, ग्रंसामाजिक तत्त्वों ग्रीर ग्राकान्ताग्रों को समुचित दण्ड देने में ग्रहिंसा के सिद्धान्त कहीं किसी प्रकार की कोई बाधा उपस्थित नहीं करते । इस प्रवर्तमन ग्रवसंपिगी काल में विश्वधर्म-जैनधर्म के ग्रादि-संस्थापक प्रथम तीर्थकर भगवान ऋषभदेव ने जिस समय सर्वप्रथम राज्य-व्यवस्था, सामाजिक-अ्यवस्था एवं ग्रर्थ-व्यवस्था की नीव डाली. उसी समय उन्होंने देश और समाज में प्रशान्ति तथा ग्रव्यवस्था फैलाने का प्रयास करने वाले प्रसामाजिक तत्वों, स्रातताइयों एवं स्रपराधियों के दमन के लिये जनहिताय-समर्थ्टिहिताय कठोर दण्डनीति की व्यवस्था की । उस दण्ड-व्यवस्था में म्रपराधियों के प्रंगछेदन तक की व्यवस्था थी । भगवान ऋषभदेव द्वारा प्रतिपादित उस कठोर दण्ड-अ्यवस्था का जनहित में झौचित्य बताते हुए प्राचीन झाचार्य भद्रेश्वर सुरि ने प्रपने "कहावली" नामक ग्रन्थ में लिखा है कि जिस प्रकार भयंकर विषधर ग्रथवा झाग की भट्टी की झोर बार-बार मना करने पर भी बढ़ते हुए झबोध बालक को उसका पिता बालक के हित की दृष्टि से रस्सी से एक स्थान पर बांध देता है, घसीटता ग्रंथवा ताड़न-तर्जन करता है, उसी प्रकार समष्टि के हित की हब्टि से प्रपराधियों की ग्रपराघ करने की प्रवृत्ति के उन्मूलन हेतु भगवान् ऋषभदेव ने कठोर दण्डव्यवस्था की ।

••••••••••बीस पुब्बलक्सोवरि राया आग्नो ति । न य एवं उत्सुत्तं, चडियपाडले वि बबहारत्यिएो भगवग्नो तुलहारिव्य दोसो । ग्रहवा एगो गोवालगो कीलंतो सप्पहरतलं गभो । तत्य व तं दसिउकामो सप्पो पुरो पुरो हेल्लाउ देंतो बालगपिउला कहवि बिट्ठो । तथो तुरियमागंतूरा तेल भणिभो बालगो – पुत्तगा एहि एहि मा सप्पेलेत्य डसिज्यति । सो य बालं दूराधावसोर्ए सप्पाभिमुहं चेव वच्चतं दट्ठूरा तस्तेव हियकरएत्व पायाइस् इससे यह निर्विवाद रूपेेग सिद्ध होता है कि ग्रहिसा के महान् सिद्धान्तों में शान्ति एवं सुव्यवस्था बनाये रखने के लिये अपराधियों तथा श्रातताइयों को समुचित दण्ड देने का पूरा प्रावधान युगादि से ही रखा गया है ।

यही नहीं संसार को सुशासन देने के लिये समय-समय पर हुए बारह चक्रवतियों ने विशाल वाहिनियों के साथ दिग्विजय की। उनमें शान्तिनाथ, कुथुनाथ श्रोर ग्ररनाथ ये तीन चक्रवर्ती कमशः सोलहवें, सत्रहवें ग्रोर श्रठारहवें तीर्थंकर हुए हैं।

ऐसी स्थिति में यदि कोई विद्वान् वास्तविकता की ग्रोर से हष्टि घुमाकर तथा इन ज्वलंत ऐतिहासिक तथ्यों को नजरन्दाज करके यह कहने की हठधमिता करते हैं कि ग्रहिसा के प्रचार-प्रसार के कारएा राजतन्त्र ग्रथवा राजालोग शिथिल एवं शक्तिहीन बने ग्रौर देश फलतः विदेशी ग्राकमणों का शिकार बना, तो यह उनका केवल साम्प्रदायिक व्यामोहमात्र है – उनके इस कथन में कहीं कोई किंचित्मात्र भी तथ्य नहीं है।

वास्तविकता यह है कि ग्रहिंसा के परमोपासक राजाग्रों का जब तक देश पर ग्राधिपत्य रहा, तब तक देश सुसंपन्न सशक्त, स्वर्गोपम सौख्यशाली श्रौर समुन्नत रहा । ग्रहिंसा के परमोपासक मौर्य सम्राट् श्रशोक को विदेशियों ग्रौर संसार के प्रायः सभी विचारकों ने संसार का सर्वश्रोष्ठ शासक एवं उसके शासन को विश्व का सर्वोत्कृष्ट सुशासन माना है ।

इतिहास साक्षी है कि ज्यों-ज्यों राष्ट्र, राजतन्त्र और राजायों की ग्रहिसा के महान् सिद्धान्तों के प्रति ग्रास्था कम होती गई, त्यों-त्यों क्रसहिष्गुता, ग्रसमानता, ग्रापसी कलह ग्रादि की ग्रभिवृद्धि होती गई। ग्रापसी-कलह – फूट, वर्ग-विद्वेष – ग्रादि हिसा की संततियां ही देश की दासता का प्रमुख कारण बनी, इस तथ्य से कोई विचारक इन्कार नहीं कर सकता।

## ग्रार्य इन्द्रदिन्न - गर्णाचार्य

त्रायं सुंहस्ती की परम्परा में ग्रायं सुस्थित-सुप्रतिबुद्ध के स्वर्गगमन के पश्चात् वीर नि० सं० ३३९ में कौशिक गोत्रीय ग्रायं इन्द्रदिन्न गएाचार्यं नियुक्त किये गए। त्रार्यं इन्द्रदिन्न के सम्बन्ध में इसके ग्रतिरिक्त और कोई परिचय उपलब्ध नहीं होता। ग्रापके गएाचार्यं काल में ग्रापके गुरुभाई ग्रायं प्रियग्रन्थ बड़े ही प्रभावक श्रमएा बताये गए हैं। उनका संक्षिप्त परिचय यहां प्रस्तुत किया जा रहा है।

## म्रार्थ प्रियग्रंथ

ग्राय प्रियग्रन्थ जैन साहित्य में मन्त्रवादी प्रभावक के रूप में विख्यात रहे हैं । यों तो मन्त्रवाद का जैनजगत में कोई महत्व नहीं माना गया है । साधुग्रों के

वेत्तू एग कड्विमो पिउएा "जहा य बालस्स घम्मनित्यर हल्लाएाइ रीडासंभवे वि परिएाम-सुंदरत्तएमो कंड्ढंतस्स पिउएा न दोसो दिट्ठो" तहा भगवभो पयाए परिएाम सुंदर योवदोसनिग्गहाइ दंडं कुएामाएास्स न ताएा बंधे कोवि दोसो मत्यीति ।

[कहाथली - भद्र स्वरसूरि - मप्रकातित]

लिए इसे सदा हेय बताया गया है, पर संस्कृति-संघर्ष के युग में वादविवाद झादि में प्रतिपक्ष को लोगों की निगाहों से गिरा अपने पक्ष की विजय से जनमत को प्रभावित करने एवं स्वपक्षप्रताप परिवृद्ध्यर्थ इस प्रकार के प्रयत्नों को अपनाया भी गया है। वैयक्तिक स्वार्थसिद्धि के लिए तो मन्त्र-तन्त्र और औषधि आदि का प्रयोग जैन साधु के लिए सर्वथा निषिद्ध माना गया है, पर शासन हित तथा संघ के कल्यागार्थ प्रभावकों, आचार्यों को कभी कभी इस प्रकार के कार्य भी करने पड़ते थे, जो प्रत्यक्षतः ग्रथवा लोकिक दृष्टि से जैन धर्म के सिद्धान्तों के प्रतिकुल दृष्टिगोचर हो सकते थे।

स्व० मुनि कान्तिसागरजी ने प्रियग्रन्थ सूरि का परिचय निम्न रूप में दिया है :--

"एक समय प्रियग्रंथ मुनिराज विभिन्न क्षेत्रों में विचरण करते हुए अजमेर के समीप हर्षपुर पहुँचे। हर्षपुर में बाह्यणों और श्रमणोपासकों के परिवार पर्याप्त संख्या में थे। मगधपति पुष्यमित्र शुंग द्वारा किये गए दो अञ्चमेध यज्ञों के कारण देश में एक बार पुनः यज्ञ-यागादि की लहर दौड़ चुकी थी। हर्षपुर के बाह्यण वैदिक कियाकाण्ड के प्रति इतने अनुरक्त थे कि वे लोग खुले आम पशुओं की बलि देने में भी संकोच का अनुभव नहीं करते थे: तदनुसार बाह्यणों ने बड़े समारोह के साथ एक विशाल यज्ञ का आयोजन किया। उस यज्ञ में बलि के लिए एक हृष्ट-पुष्ट वकरा खूंटे से बांध दिया गया।

श्रम सोपाया सकों ने आर्य प्रियर्थ के समक्ष पूरी स्थिति रखी । बताया जाता है कि हिंसक यज्ञों की प्रवृत्ति को रोकने एवं आसन की प्रभावना को इष्टिगत रखते हुए प्रियग्रन्थसूरि ने एक अभिमन्त्रित चूर्सा श्वावकों को देकर उसे बलि के बकरे पर डाल देने के लिए कहा । श्वावकों ने येनकेन प्रकारेसा बह चूर्ण बकरे पर डाल दिया । वासक्षेप के प्रभाव से बकरा मनुष्य की बोली में कहने लगा :- ''आप लोग मुभे अग्नि में भौंकने जा रहे हो । यदि मैं आप लोगों के समान निर्दयी बन जाऊं तो आप सबको तत्काल समाप्त कर सकता हूँ । पर मेरा अन्तर्मन मुभे ऐसा करने के लिए साक्षी नहीं देता, क्योंकि मेरे हृदय में दया का निवास है । हनुमानजी ने रावसा की भगरी, लंका में जो ताण्डव नृत्य किया था, उससे भी अधिक भीपर दशा मैं तूम लोगों की कर सकता हूं ।''

वकरे के मुँह से इस प्रकार की बात सुन कर इस तरह की अभूतपूर्व घटना से मब ब्राह्मण भयविह्वल ग्रौर ग्राण्चर्यान्वित हो गये ।

किसी तरह साहस बटोर कर उनमें से एक ब्राह्मरा बोला :-- ''तुम कौन हो ? तुम्हारा स्वरूप क्या है ?''

वकरे ने उत्तर दिया – ''मैं ग्रस्ति हूं, छाग मेरा वाहन है । ग्राप मेरी चेति दकर किस धर्म की साधना करना चाहते हो ? क्या स्वर्ग की प्राप्ति अथवा इन्द्रासन के लिए प्रगुवलि करना उचित है ? इस प्रकार का ग्रधर्म किसी

#### ां आवे जिवयंच

भी दशा में धर्म नहीं कहा जा सकता। यदि तुम लोग वास्तविक धर्म का स्वरूप समकता चाहते हो तो यज्ञ में की जाने वाली हिंसा को बन्द करो ग्रौर यहां तुम्ह।रे नगर तें विराजित ग्रार्थ प्रियग्रंथ मुनि की सेवा में उपस्थित हो उनसे आत्मकल्यारा का प्रशस्त पथ समभो।"

इस प्रकार कल्पमुबोधिका नामक ग्रंथ में बताया गया है कि ग्रार्थ प्रियग्रंथ ने संघ के कल्याएा ग्रौर जैन संस्कृति के प्रताप को बढ़ाने के लिए प्रन्त्रविद्या का सहारा लिया ग्रौर वहां के ग्रनेक ब्राह्मगों को प्र**बूढ किया** ।

#### १४. ग्रायं षांडिल्य – वाचनाचार्य

श्यामाचार्य के पश्चात् कौशिक गोत्रीय आर्य षांडिल्य वाचनाचार्य हुए । इनको स्कंदिलाचार्य भी कहा जाता है । आचार्य देववाचक (देवर्द्धि क्षमाश्रमएा) ने – ''वंदे कोसियगोत्तं सांडिल्लं अज्जजीयधरं ।'' – इस पद से कौशिक गोत्रीय षांडिल्य को वन्दन किया है । गाथा में प्रयुक्त पद – अज्जजीयधरं'' – से प्रकट होता है कि आचार्य षांडिल्य जीतव्यवहार के प्रति अधिक निष्ठावान् थे । तपागच्छ पट्टावली में इन्हें 'जीतमर्यादा'नामक शास्त्र का रचनाकार बताया गया है । किन्तु हिमवन्त स्थविरावली में इससे भिन्न प्रकार का उल्लेख मिलता है । उसमें बताया गया है कि आपके एक शिष्य का नाम आर्य जीत था<sup>र</sup>, इस कारएा आपको आर्य जीतधर कहा गया है । केवल आर्य जीत नामक शिष्य के कारएा ही आपको आर्य जीतघर कहा गया ही, यह युक्तिसंगत प्रतीत नहीं होता । हो सकता है कि आपके शिष्य का नाम आर्य जीत हो किन्तु यहां 'जीतघर' शब्द से जीत

ै हनिष्यत नु मां हुत्यैः, बध्नीतायात मा हन । युष्मद्वन्निर्दयः स्यां चेतु, तदा हन्मि क्षरोन वः ॥ यत्कृतं रक्षसां द्रंगे कुपितेन हतूमता । तत्करोम्येव वः स्वस्थः, कृपा चेत्रान्तरा भवेत् ॥ यावन्ति रोअकूपालि, पश्रगात्रेषु भारत । तायद्ववंसहस्रास्मि, पच्यन्ते पशुघातकाः ॥ यो दद्यात् कांचन मेरुं, कृत्स्नों चैव वसुन्धराम् । एकस्य जीवितं दद्या-न्न च तुल्यं युधिष्ठिर ।। महतामपि दानानां, कालेन क्षीयते फलम् । भीताभयप्रदानस्य, क्षय एव न विद्यते 🗉 इत्यादि 🕫 कस्तवं प्रकाशयात्मानं, तेनोक्तं पावकोऽस्म्यहम् । ममैनं वाहनं करमा-जिजघांसय पशुं वृथा ।। इहास्ति श्री प्रियग्रंथः सूरीन्द्रः समुपागतः । तं प्रच्छत सूमं घर्म, समाचरत शूद्धितः ।) यया नकी तरे द्वारगां, घानुष्कारगां घनंजयः । तथा घुरि स्थितः साधुः, सं एकः सत्यवादिनाम् ॥ [कल्पसुबोधिका, २ ग्रधि०, ५ क्षण]

<sup>९</sup> तेषां षांडिल्याचार्याणां भ्रायं जीतधरार्यसमुद्राख्यौ द्वौ शिष्यावभूताम् । 👘

[हिमवन्त स्थविरावली]

कल्प जैसे शास्त्र को घारए। करने वाले ग्रथवा जीतव्यवहार का सम्यक्रूपेए। पालन करने वाले - इस प्रकार का ग्रर्थ मानना विशेष संगत प्रतीत होता है । सम्भव है स्थविरावलीकार ने 'ग्रज्जजीयघर' को एक पद मान कर इसे संज्ञावाचक माना हो पर विचारपूर्वक देखने पर ऐसा प्रतीत होता है कि ''ग्रज्ज'' शब्द ''सांडिल्ल'' का विशेषए। है ग्रीर छान्दसत्वात् ''ग्रज्जं'' के स्थान पर ''ग्रज्ज'' रखा गया है । इतिहास के विशेषज्ञ इस पर विशेष प्रकाश डालें ।

''प्रभावक चरित्र'' में उपलव्ध उल्लेख से ऐसा ग्रनुमान किया जाता है कि ग्राचार्य वृद्धवादी इन्हीं ग्रार्य षांडिल्य के झिष्य थे । ग्राचार्य षांडिल्य से 'षांडिल्य गच्छ' निकला जो ग्रागे चलकर 'चन्द्रगच्छ' में सम्मिलित हो गया ।

ग्रायं षांडिल्य का जन्म वीर नि० सं० ३०६ में हुग्रा। २२ वर्ष की ग्रायु में ग्रापने भागवती दीक्षा ग्रहण की । ग्राप ४८ वर्ष तक सामान्य साधु-पर्याय में रहे। तदनन्तर वीर नि० सं० ३७६ में ग्रापको वाद्यनाचार्य ग्रौर युगप्रधानाचार्य – ये दोनों पद प्रदान किये गए। २८ वर्ष तक युगप्रधानाचार्य पद पर रहते हुए जिन-शासन की सेवा कर आपने १०८ वर्ष की ग्रायु पूर्ण कर वीर नि० सं० ४१४ में स्वर्गारोहण किया।

युगप्रधानाचार्य – यह बताया जा चुका है कि वोर नि० सं० ३७६ से ४१४ तक ग्राय षांडिल्य वाचनाचार्य पद के साथ-साथ युगप्रधानाचार्य पद पर भी रहे। तदनुसार ग्राप वाचकवंश परम्परा के १४ वें आचार्य ग्रीर युगप्रधानाचार्य परंपरा के १३ वें ग्राचार्य रहे।

ग्रापके जीवन का इससे ग्रधिक विशिष्ट परिचय उपलब्ध नहीं होता।

# मार्थ दिन्न -- गएगचार्य

ग्रार्य सुहस्ती की परम्परा में ग्रार्थ इन्द्रदिन्न के पश्चात् ग्रार्थ दिन्न गर्गाचार्थ हुए । ग्राप गौतम गोत्रीय ब्राह्मएा थे ।

ग्रापका जीवन-परिचय उपलब्ध नहीं होता ।

## १४. ग्रायं समुद्र - वाचनाचार्य

ग्रार्य संडिल्ल के पश्चात् ग्रार्य समुद्र वीर नि० सं० ४१४ में वाचनाचार्य पद पर ग्रासीन हुए। ग्राचार्य देववाचक ने नन्दी-स्थविरावली में – "तिसमुद्द-खायकित्ति" – इस पद से यह बतलाया है कि वे ग्रासमुद्र कीत्ति वाले थे। ग्रागे के पदों में उनकी ज्ञानगरिमा का गुएागान करते हुए देववाचक ने कहा है – "दीवसमुद्देसु गहिय – पेयाल" – ग्रर्थात् द्वीपों एवं समुद्रों के विषय में ग्राप तलस्पर्शी ज्ञाता थे।

यद्यपि स्पष्ट रूप से म्रायं समुद्र के श्रुताराधन का परिचय नहीं मिलता, तथापि देववाचक द्वारा म्रापके लिये प्रयुक्त किये गये प्रशंसात्मक विशेषणों से यह सहज ही निर्णय किया जा सकता है कि म्राप क्षेत्र विभाग (द्वीप-समुद्र) के विशिष्ट ज्ञाता ये और झापका उपदेश सर्वप्रिय होने के साथ ही परम प्रभावकारी भी था। "त्रिसमुद्रख्यातकीर्त्ति" इस विशेषएा से ऐसा प्रतीत होता है कि आपका विचरएा सुदूरवर्ती प्रदेशों में भी रहा, अन्यथा सम्पूर्एा देश में आपकी इस प्रकार की स्थाति नहीं हो पाती।

संभवतः आर्यं समुद्र तत्वज्ञान के अतिरिक्त मुख्य रूपेस भूगोल के विशेषज्ञ थे। आपके लिये देववाचक द्वारा प्रयुक्त "अक्खुब्भियसमुद्रगंभीरुं" पद इस बात का द्योतक है कि विविध शास्त्रों के विशिष्ट ज्ञाता एवं प्रकाण्ड पण्डित होने पर भी आपमें समुद्रवत् गाम्भीर्यं का अद्भुत गुरा विद्यमान था। प्रतिकूल से प्रतिकूल परिस्थितियों में भी आपका मन किचित्मात्र भी क्षब्ध नहीं होता था।

आपकी विद्वत्ता का दूसरा प्रबल प्रमारण यह भी है कि आर्य मंगु जैसे विविध विद्याओं के ज्ञाता मुनि आप ही के शिष्य थे। लगभग ४० वर्ष तक आचार्य पद पर विराजमान रह कर वीर-शासन की सेवा करने के पश्चात् आपने वीर नि० सं० ४४४ में स्वर्गारोहरण किया।

वृद्ध-परम्परा के ग्राधार पर ऐसा कहा जाता है कि ग्रपनी ग्रायु के ग्रन्तिम वर्षों में ग्रार्य समुद्र का जवाबल क्षीएा हो गया था ग्रौर वे विहार करने में ग्रसमर्थ हो गये थे । ऐसी स्थिति में संभव है कि कुछ काल के स्थिरवास में ही उनका प्राणोत्सर्ग हुग्रा हो ।<sup>३</sup>

आर्य समुद्र के झाचार्यकाल के अन्तिम समय में आर्य कालकाचार्य नामक एक महान् प्रभावक स्राचार्य हुए । उनका परिचय यहां संक्षेप में दिया जा रहा है :--

# कालकाचार्य (द्वितीय)

प्रथम कालकाचार्य से लगभग एक शताब्दी पश्चात् वीर निर्वाण की पांचवीं शताब्दी में द्वितीय कालकाचार्य हुए । उत्तराध्ययन टीका, वृहत्कल्पभाष्य, निशीथचूर्णि ग्रादि के ग्राधार पर उनका परिचय यहां संक्षेप में दिया जा रहा है :-

धारावास के राजा वैरसिंह ग्रौर रानी मुरसुन्दरी के पुत्र का नाम कालक ग्रौर पुत्री का नाम सरस्वती था। राजकुमारी सरस्वती नाम के ग्रनुसार रूप ग्रौर गुरगों में भी सरस्वती के समान थी। दोनों भाई-बहिन में इतना प्रगाढ़ स्नेह था कि वे दोनों प्रायः साथ-साथ ही रहा करते थे। किसी समय राजकुमार कालक ग्रपनी बहिन सरस्वती के साथ ग्रश्वारूढ़ हो घूमने निकला। नगर के बाहर एक उद्यान में उस समय एक जैन मुनि धर्मोपदेश दे रहे थे। कालक ग्रौर सरस्वती ने भी उनका उपदेश सुना ग्रीर उन्हें संसार से विरक्ति हो गई।

गंदीसूत्र स्थविरावलो, गा० २६

\* जंघाबल परिक्षीणानामुदधिनाम्नामार्यसमुद्राणामपराक्रमं मररणमभूदिति वृद्धप्रसिद्धिः ।

[माचारांग वृत्ति, १ श्रु०, ८ ग्र०, १ उ०]

कालकाचार्य (द्वितीय)] दशपूर्वघर-काल : झार्य समुद

माता-पिता को स्रनुमति से कालक ग्रौर सरस्वती ने गुएगाकर मुनि के पास जैन श्रमएा दीक्षा स्वीकार कर ली ।

ग्रार्थ कालक ने ग्रल्प समय में ही गुरु के पास शास्त्राम्यास कर वीर नि०सं० ४१३ में ग्राचार्य पद प्राप्त किया । <sup>९</sup> कालकाचार्य ग्रपने समय के एक लब्धप्रतिष्ठ विद्वान थे पर कहा जाता है कि उनके द्वारा दीक्षित शिष्य उनके पास ग्रधिक समय तक स्थिर नहीं रह पाते थे । इसे ग्रपने मुहूर्तज्ञान की त्रुटि समफ कर उन्होंने विशिष्ट मुहूर्तज्ञान के लिये श्राजीवकों के पास निमित्त-ज्ञान का ग्रध्ययन किया ।<sup>3</sup>

इस प्रकार श्राचार्य कालक जैनागमों के अतिरिक्त ज्योतिष और निमित्त-विद्या के भी विशिष्ट ज्ञाता बन गये। किसी समय आर्य कालक अपने श्रमएा-संघ के साथ विहार करते हुए उज्जयिनी पघारे। नगर के बाहर उद्यान में आर्य कालक के दर्शन के लिये अन्य श्रमणियों के साथ आई हुई साध्वी सरस्वती को राजा गर्दभिल्ल ने मार्ग में देखा। उसके श्रनुपम रूप – लावण्य पर मुग्ध हो कर गर्दभिल्ल ने अपने राजपुरुषों द्वारा साध्वी सरस्वती का बलात् अपहरएा करवा उसे अपने ग्रन्त प्रेन में पहुंचा दिया।

गर्दभिल्ल के इस घोर ग्रनाचारपूर्ए। पाप का पता चलते ही आर्य कालक भीर उज्जयिनी के संघ ने गर्दभिल्ल को समफाने का यथाशक्य पूरा प्रयास किया किन्तु उस कामान्ध ने साध्वी सरस्वतीं को उन्हें नहीं लौटाया। इससे कुद्ध होकर ग्राचार्य कालक ने गर्दभिल्ल को राज्यच्युत करने की प्रतिज्ञा की।

भावी संकट से गर्दभिल्ल कहीं सतर्क न हो जाय, इस हष्टि से दूरदर्शी माचार्य कालक कुछ दिनों तक विक्षिप्त की तरह उज्जयिनी के राजमार्गी एवं चौराहों पर – "गर्दभिल्ल राजा है तो क्या ? उसका व्रन्तःपुर रम्य है तो क्या ? मैं भिक्षार्य इधर-उधर घूमता है तो क्या, यदि मैं शून्य देवल में रहता हूँ तो क्या ?" इस प्रकार के व्रनगल प्रलाप करते हुए घूमते रहे। जब उन्होंने देखा कि गर्दभिल्ल को उनके विक्षिप्त होने का पूरा विश्वास हो गया है, तो वे उज्जयिनी से निकल पड़े।

उस समय भरोंच में राजा बलमित्र ग्रोर भानुमित्र नामक बन्धुद्वय का राज्य था, जो साध्वी सरस्वती ग्रौर ग्रार्थ कालक के भागिनेय थे। ग्रार्थ कालक श्रच्छीतरह जानते थे कि गर्दभिल्ल जैसे शक्तिशाली राजा को पराजित करने के लिए

• एत्तिउं पढिउं सो न नाभो मुहुत्तो जस्य पब्वाबिग्रो थिरो होज्जा। तेए निब्वेएए आजीबगाए सगासे निमित्तं पढियं।" [पंचकल्पचूरिंग, पत्र २४]

<sup>े</sup> गुर्ग़ाकरसूरि के पास प्रायं कालक के दीक्षित होने का उल्लेख प्रथम कालकाचार्य प्रायं श्याम की दृष्टि से किया गया प्रतीत होता है, क्योंकि गुरग़ाकरसूरि का समय वीर नि० सं० २९१ से ३३४ तक रहा है। [सम्पादक]

एवं बीर निर्वाण वर्ष ४५३ । मस्मिश्च वर्षे गर्दभिल्लकोच्छेदकस्य श्री कालकाचार्यस्य सूरिपदप्रतिष्ठाभूत् ।

इस प्रकार के छोटे राज्य की शक्ति ग्रपर्याप्त है ग्रौर ग्रन्य कोई ऐसा शक्तिशाली राजा नहीं है, जो गर्दभिल्ल से युद्धभूमि में टक्कर ले सके। ग्रतः उन्होंने ग्रपनी बहिन को मुक्त करवाने तथा गर्दभिल्ल को राज्यच्युत करने के लिए ग्रपने भानजे बलमित्र-भानुमित्र के ग्रतिरिक्त शकों की भी सहायता प्राप्त की।

आर्य कालक ने अपनी बहिन को मुक्त करवाने के लिए शकों की भी सहायता प्राप्त की, इस सम्वन्ध में प्रायः सभी लेखक एकमत हैं। किन्तु शक लोग देश के बाहर से लाये गये, अथवा देश में ही विद्यमान युद्धोपजीबी अन्य जातियों एवं शकों को साथ लेकर युद्ध जीता गया, इस सम्बन्ध में ऐतिहासिकों का मतैक्य नहीं है। अधिकांश लेखक आर्थ कालक. द्वारा विदेश से शकों का लाया जाना और उनकी सैनिक सहायता से गर्दभिल्ल को राज्यच्युत करना मानते हैं। इसके विपरीत कुछ इतिहासजों ने गहन अनुसन्धान के पश्चात् यह अभिमत अभिव्यक्त किया है कि आर्य कालक के समय में सिन्ध प्रान्त में शकों का राज्य था। आर्य कालक उज्जधिनी से सीधे सिन्ध प्रदेश में गये और वहां के शकों को उज्जयिनी पर आकमरए करने के लिए सहमत किया। तदनन्तर शकों और वर्लमित्र-भानुमित्र की सेनाओं ने एक साथ उज्जयिनी पर आक्रमएग कर गर्दभिल्ल को पराजित किया तथा साध्वी सरस्वती को मुक्त करवाया।

प्राचीन ग्रन्थ निष्ठीथचूरिंग में कालक के फारस देश में जान का नहीं अपितु 'पारिसकुल' जाने का तथा वहां के शकराज को अपने निमित्तज्ञान से प्रभावित कर अपना सहायक बनाने का उल्लेख किया गया है। फारस में शकों के साम्राज्य को समाप्ति के पश्चात् वहां के शाह द्वारा चलाये गये शकविरोधी अभियान के कारसा जो शक लोग सिन्ध प्रदेश में आकर रहने लगे थे, संभवतः निशीयचूस्तिकार ने उन्हीं शकों के लिए पारिसकुल' शब्द का प्रयोग किया हो। उज्जयिनी से आर्य कालक का फारस जैसे सुदूरवर्ती एवं अपरिचित देश में जाना, वहां के शकों का विश्वास प्राप्त करना तथा उन्हें भारत जैसे विशाल देश पर आत्रमसा करने के लिए सहमत करना, ये सब कार्य बड़े कष्टसाध्य, समयसाध्य एवं संशयास्पद प्रतीत होते हैं। ऐसी स्थिति में आर्य कालक द्वारा उस समय सिन्ध प्रदेश में शासन करने वाले शकों की सहायता प्राप्त करने तथा बलमित्र भानुमित्र एवं शकों की संगठित सैन्यशक्ति से गर्दभिल्ल को राज्यच्युत करने की बात अधिक संगत प्रतीत होती है।

जो भी हो इतना तो निश्चित है कि ग्रायं कालक जैसे समर्थ ग्राचायं ने विवश होकर ग्रन्थाय का प्रतिकार तथा दुष्ट का दमन करने के लिए ही ग्रन्थ कोई उपाय न होने के कारएा युद्ध का सहारा लिया। ग्रपनी सती-साध्वी बहिन के सतीरव एवं सम्मान की रक्षा के लिए सैन्य शक्ति एकत्रित कर ग्रायं कालक ने गर्दभिल्ल को उसके ग्रनाचारपूर्ए निकृष्ट दुष्कृत्य का जो दण्ड दिया, उसमें राष्ट्र के विघटन की स्वल्पमात्र भी गंध नहीं हो सकती। यदि ग्रायं कालक के ग्रन्तर में देश के विघटन की किञ्चिरमात्र भी भावना होती तो वे शकों की सेना के साथ बलमित्र भानुमित्र की सेना को नहीं लेते । इतिहास साक्षी है कि शकों के साथ उज्जयिनी की ग्रोर बढ़ते हुए ग्रार्य कालक ने मार्ग में भरौंच के राजा - ग्रपने भानजे-बलमित्र-भानुमित्र को भी साथ लिया और बलमित्र तथा शकों की संयुक्त सेनाओं ने उज्जयिनी पर प्रबल वेग से ग्राक्रमएा किया ।

भीषए। युद्ध के पश्चात् उज्जयिनी की सेना बुरी तरह परास्त हुई। र गर्दभिल्ल की विद्या को निर्र्श्वक कर दिया गया और उसको बन्दी बनाकर साघ्वी सरस्वती को छुड़ा लिया गया । जिस शकराज के यहां ग्रार्य कालक ठहरे थे, उसे उज्जयिनी के राज्य-सिंहासन पर बैठाया गया। ' उससे शक वंश प्रसिद्ध हुन्ना। इस प्रकार वीर निर्वाएा संवत् ४६६ में उज्जयिनी पर कुछ काल के लिए शकों का शासन स्थापित हुग्रा । ग्रार्य कालक के निर्देशानुसार गर्वभिल्ल को बन्दीगुह से छोड़ दिया गया ।

स्रायं कालक ने संघ रक्षार्थ किये गये इस महा प्रारम्भजन्य पाप की समुचित प्रायश्चित्त द्वारा शुद्धी की \* और ग्रपनी बहिन सरस्वती को भी पुनः दीक्षित कर संयम मार्ग में स्यापित किया ।\* तप संयम की साधना करते हुए ब्राचार्य कालक पुनः जिनगासन की सेवा में निरत हो गये । स्रापने सुदूर प्रदेशों में विचरए कर

- ' (क) ......ताहे जे गट्हिल्लेनावमाणिया लाडरायाणी प्रम्ले य ते मिलिउं सब्वेहि पि रोहिया उज्जेसी । [कहावली, २, २८४]
  - (स) निशीयचूरिंग, १० उ०, भा० ३, पृ० ४९
- <sup>3</sup> नित्तीयच्रिं, भा० ३, पु० ४१ के उल्लेखानुसार गर्दभिल्ल ने गर्दभी विद्या की साधना कर रक्खी थी। उस विद्या के बल से वह भाषने मापको मधराजेय समभता था। किसी भी शतु के प्राक्रमण की सूचना पाकर वह गर्दभी को एक उच्चतम मट्रालिका पर स्यापित कर स्वयं प्रष्टम तप पूर्वक उस विद्या की साधना करता। विद्या के सिद्ध हीते ही गर्दभी बड़े उच्च स्वर में रेंकती । गर्दभी का प्रखर स्वर शत्रुघों का जो भी सैनिक अथवा हस्ती, ग्रग्थ ग्रादि पशु सूनता, बही तत्काल मुंह से रक्त-वर्मन करता हुन्ना निश्चेष्ट ही पृथ्वी पर गिर पड़ता । झार्य कालक इस गुप्त रहस्य से परिचित थे मतः उन्होंने १०० शब्दवेधी धनुधर योदाओं को पहले से ही संत्रद रखा और गर्दभिल्ल द्वारा सिद की हई गर्दभी ने बोलने के लिए ज्यों ही ग्रूपना मुंह खोला त्यों ही उन योदाओं ने बार्सों से उसका मुंह भर दिया । परिएगमतः गर्दभिल्ल की विद्या का प्रभाव नष्ट हो गया । – सम्पादक
- <sup>3</sup> (क) जं कालगज्जो समल्लीणो सो तत्व राया मुधिवो। राया ठवितो, ताहे सगवंसो उपपण्णो ॥ [निशीषपूर्णि, १० उ०].
  - (स) सूरी जप्यासि ठिम्रो, मासी सो दंतिसामिम्रो सेसा । तस्रेथगा य जाया, तझो पउत्तो झ सगवंसो ।। 👘 [कालकाचार्य कथा, गा० ८०]
- \* एरिसे वि महारंभे कारएो विधीष सुद्धो प्रजयएग पच्चलियं, पुरा करेति पश्चितां । [निश्रीयपूर्णि, उ० १०, भा० ३, १० ६०]
- \* (क) भगित्मि पुरमरवि संजमे ठविया .... [निकीय कूलि, उ० १., भाग ३, पृ. ६०] (ख) मिल्ल निगृहा सरस्वतीं मुमोब, मूलण्झेदेन कोधपित्वा पुनः आमण्ये स्वापयत् । [स्रसिधान राजेन्द्र, मा० ३, पृ० ४६०]

जैन घर्म का प्रचार-प्रसार ग्रौर ग्रनेक भव्य जीवों का उद्धार किया। ग्रापका शिष्य-परिवार इतना विशाल था कि वह भारत ग्रौर भारत से बाहर के विभिन्न प्रदेशों में विचरएा कर ग्रगरिगत भव्य जनों को सद्धर्म का ग्रनुयायी बनाने लगा।

इघर शक राजाम्रों के पारस्परिक वैमनस्य के कारएा उज्जयिनी में शकों का राज्य शनैः शनैः शक्तिविहीन होने लगा। चार वर्ष भी नहीं हो पाये दे कि विक्रमादित्य ने एक प्रबल सेना ले कर वीर निर्वाएा संवत् ४७० में उज्जयिनी के शक-राज पर भयकर ब्राक्रमएा किया स्रौर युद्ध में शकों को पराजित कर उज्जयिनी के राज्यसिंहासन पर अधिकार कर लिया।

जैन वाङ्मय में अनेक ऐसे पुष्ट प्रमास विद्यमान हैं, जिनसे निर्विवादरूपेस यह सिद्ध होता है कि विक्रमादित्य ने वीर नि० सं० ४७० में शकों को परास्त कर उज्जयिनी के राजसिंहासन पर अधिकार किया और उसी वर्ष से विक्रम संवत् प्रचलित हुआ। इस प्रकार के प्रवल प्रमासों की विद्यमानता में भी एह प्रश्न आज तक एक अनबूभ पहेली के रूप में विद्वानों के समक्ष उपस्थित है कि विक्रम संवत् विक्रम के राज्यारोहरण के समय से प्रारम्भ हुआ अथवा उसकी मृत्यु के पश्चात्। जैन वाङ्मय में ही उपलब्ध एक-दो उल्लेखों ने इस प्रश्न को और भी जटिल रूप प्रदान कर दिया है, जिनमें यह बताया गया है कि विक्रमादित्य ने उज्जयिनी के राज्यसिंहासन पर आसीन होने के १७ वर्ष अथवा १३ वर्ष पश्चात् संवत्सर प्रचलित किया।

विकमादित्य के वीर नि॰ सं॰ ४७० में राज्यासीन होने का सीधा ग्रौर स्पष्ट उल्लेख 'विचारश्रेग्री' की एक गाथा में दृष्टिगोचर होता है, जो इस प्रकार है :--

विक्कमरज्जारभा, परत्रो, सिरिवीरनिव्वुई भरिएया ।

सुन्न-मुसिवेय (४७०) जुतो, विक्कमकालाउँ जिसकालो ।।

अर्थात् भगवान् महावीर के निर्वा**एा दिन से ४७० वर्ष पश्चात् विकम का** राज्य प्रारम्भ हुग्रा ।

विकमादित्य ने विक्रम संवत् उज्जयिनी के राज्यसिंहासन पर आरूढ़ होते ही प्रचलित किया अयवा कालान्तर में -- इस प्रकार के प्रश्न के उत्पन्न होने के पीछे भो एक कारए। है। वह यह है कि दशाश्रुतस्कन्ध चूरिए की एक गाथा में, गर्दभिल्लोच्छेदक कालकाचार्य के वीर नि० सं० ४४३ में होने का उल्लेख किया गया है। उस गाथा में दिये हुए संवत् के आधार पर साध्वी सरस्वती के अपहरएएकर्त्ता गर्दभिल्ल का शकों द्वारा उच्छेद किया जाना ४४३ में झौर विक्रमादित्य द्वारा शकों का उन्मूलन एवं उज्जयिनी के सिंहासन पर आरूढ़ होना

\* ·····"सगरस चउ"·····

[विचारस्रेएी (मेस्तुंग)]

तह गद्भिल्लरज्बस्स छेम्रगो कालगायरियो होही । तेवन्नचउसएई (४५३) गुएासयकलिमो पहाजुत्तो ।।

X\$¥

४१७ में मान लिया गया । यह पहले बताया जा चुका है कि वीर नि० सं० ४१३ में ब्रार्य कालक को ब्राचार्य पद प्रदान किया गया था ।

वीर नि० सं० ४४७ और ४७० के बीच सम्भवतः तालमेल बैठाने के लिए निम्नलिखित गाया का उपयोग किया गया, जो कि विचारश्रेगी में उल्लिखित है :--

विक्कमरज्जाएांतर सतरसवासेहिं वच्छरपवित्ती

उज्जयिनी के राज्य पर ग्रासीन होने के १७ वर्ष पश्चात् विकम ढ़ारा विकम संवरसर प्रचलित किये जाने की बात भी कालगराना को दृष्टि से ठीक नहीं बैठती। यदि वीर नि० सं० ४५७ में राजसिंहासन पर ग्रारूढ़ होने के १७ वर्ष पश्चात् विकम ढ़ारा संवरसर प्रचलित करने की बात मानी जाय तो विकम ढ्वारा संवरसर प्रवर्तन का काल भगवान् महावीर के निर्वारा के ४७० वर्ष पश्चात् नहीं ग्रपितु ४७४ वर्ष पश्चात् का ठहरता है।

इस वैषम्य को हल करने वाली एक अन्य गाथा विचारश्रेणी के परिशिष्ट में मुनि जिनविजयजी ने दी है :--

विक्कमरज्जाएांतर तेरसवासेसु वच्छरपवित्ती ।

इस गाथा में बताया गया है कि विक्रम ने सिंहासनारूढ़ होने के १३ वर्ष पश्चात् संवत् चलाया ।

इसके ग्रतिरिक्त बीर नि० सं० ४७० से पहले वीर नि० सं० ४५७ ग्रथवा ग्रन्थ किसी समय में शकों को पराजित कर विक्रम द्वारा उज्जयिनी के राज्य-सिंहासन पर ग्रधिकार करने की मान्यता का जन्म सम्भवतः उपरोक्त दो प्राचीन गाथामों भौर चतुर्थी के दिन पर्यूषए पर्वाराधन प्रारम्भ किये जाने विषयक निशीयचूरिए के उल्लेख के ग्राधार पर हुग्रा है। निशीयचूरिए में यह उल्लेख विद्यमान है कि ग्रार्थ कालक शक राज्य की समाप्ति के पश्चात् उज्जयिनी गये। उस समय उनके मानजे बलमित्र ग्रौर भानुमित्र उज्जयिनी राज्य के स्वामी थे। उज्जयिनी में मनुकूल ग्रथवा प्रतिकूल परीषह उपस्थित किये जाने पर कालक ने उज्जयिनी में प्रतुकूल ग्रथवा प्रतिकूल परीषह उपस्थित किये जाने पर कालक ने उज्जयिनी से प्रतिष्ठानपुर की ग्रोर विहार कर दिया। प्रतिष्ठानपुर में पहुँचने पर वहां के राजा सातवाहन की प्रार्थना पर ग्रायं कालक ने परम्परागत पंचमी के स्थान पर चतुर्थी के दिन पर्यू थए। पर्वाराधन किया।

ऐसा प्रतीत होता है कि निशीथ वूरिए के इस प्रकार के उल्लेख की पुष्टि हेतु ही उपयु ल्लिखित दोनों गायाओं में से किसी एक की रचना की गई हो ।

ऐतिहासिक पृष्ठंभूमि के संदर्भ में समीचीनतया पर्यालोचन से गर्दभिल्ल तथा शकों के पश्चात् बलमित्र-भानुमित्र द्वारा उज्जयिनी पर प्रधिकार किया जाना किसी भी दशा में प्रमाशित नहीं होता । ग्रार्थ कालक के भागिनेय बलमित्र भानुमित्र उस समय में भूगुकच्छ (भड़ोंच) के राजा थे श्रौर उनका राज्य, शकों का उज्जयिनी पर से विकम द्वारा ग्राधिपत्य समाप्त किये जाने के पश्चात् भी भडोंच तक ही सीमित रहा । वर्तमान में जो वीर नि० सं०, विक्रम सं० ग्रौर शक सं० प्रचलित हूँ, वे पूर्ए प्रामास्तिक होने के साथ-साथ परस्पर एक-दूसरे से पूरी तरह तालमेल रखते हैं। इन तीनों ही संवतों की प्रामास्तिकता को सिद्ध करने में सबसे ग्रधिक सहायक एवं सर्वाधिक महत्वपूर्स यदि कोई उल्लेख है, तो वह विचारश्रेसी का निम्नलिखित उल्लेख है :--

> ज रयांए कालगभ्रो भ्ररिहा तित्यंकरो महावीरो । तं रयगिमवंतिवई म्रहिसित्तो पालम्रो राया ॥ सट्ठी पालगरण्एो, पएावन्नसयं तु होइ नंदाएां । भ्रट्ठसयं मुरियाणं, तीसंचिय पूसमित्तस ॥ बलमित्त भानुमित्तारा सट्ठिवरिसाराि चत्त नहवहरा । तह गद्दभिल्लरज्जं, तेरस वासे सगस्स चउ ॥

इन गाथाग्रों के भनुसार भगवान महावीर के निर्वाण को प्राप्त होने के पश्चात् निम्नलिखित राजाग्रों का उनके नाम के ग्रागे उल्लिखित वर्षों तक राज्य रहा :-

| पालक              | ६० वर्ष        |
|-------------------|----------------|
| नन्दवंश           | <b>१</b> ४४ ,, |
| मौर्यवंश          | १०५ ,,         |
| ुपुष्यमित्र       | 30 "           |
| बलमित्र-भानुमित्र | ٤٥,,           |
| नभोवाहन           | 80 ,,          |
| गर्दभिल्ल         | १३ "           |
| <b>ঁ হাক</b>      | Υ"             |
| पूर्ण योग         | ४७० वर्ष       |

इसके पश्चात् 'विचारश्रेगी' में निम्नलिखित उल्लेख किया गया है :--

| ६० वर्ष                                                                                               |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ۲٥ "                                                                                                  |  |  |
| 22 11                                                                                                 |  |  |
| 88 n                                                                                                  |  |  |
| ₹o "                                                                                                  |  |  |
| १३४                                                                                                   |  |  |
| ६०४                                                                                                   |  |  |
|                                                                                                       |  |  |
| ्र<br>श्रीवीरनिर्वृतेर्वर्षैः षड्भिः पद्मोत्तरैः शतैः ।<br>शाक संवत्सरस्यैषा, प्रवृत्तिर्भरतेऽभवत् ।। |  |  |
|                                                                                                       |  |  |

इसकी पुष्टि 'तिलोयपण्णत्ती,' 'त्रिलोकसार' ग्रादि दिगम्बर परम्परा के प्राचीन ग्रन्थों द्वारा भी की गई है । <sup>भ</sup>

उपरोक्त उल्लेखों से यह निर्विवादरूपेए। सिद्ध हो जाता है कि वीर नि० स० ४६६ में गर्दभिल्ल को राज्यच्युत कर उज्जयिनी राज्य पर प्रधिकार करने वाले शकों को विकमादित्य ने वीर नि० सं० ४७० में पराजित किया। इसी वर्ष प्रयति वीर नि० सं० ४७० में उज्जयिनी के राज्यसिंहासन पर झारूढ़ होते ही विकमादित्य ने अपने नाम का संवत्सर प्रवृत्त किया।

यह सम्भव है कि विक्रमादित्य द्वारा प्रचलित किया गया यह संवत्सर प्रारंभ में उज्जयिनी राज्य तक ही सीमित रहा हो ग्रौर शकों को भारत के सम्पूर्ए भूभाग से बाहर खदेडने तथा भारत के ग्रनेक पड़ौसी राज्यों को ग्रपने शासन के अन्तर्गत ला वृहत्तर भारत का निर्माएा करने के पश्चात् उसने पूर्वप्रचालित यंवत्सर ही विधिवत् ग्रपने सम्पूर्ण साम्राज्य में मान्य करने की घोषएगा की हो । इस प्रकार की घोषएगा का काल वीर नि० सं० ४७० से १७ ग्रथवा १३ वर्ष पश्चात् का हो सकता है, न कि संवत्सर-प्रवर्त्तन का । डिमिट्रियस मीनाण्डर, यूक्रेडाइटीज ग्रौर भ्रन्य शकों द्वारा भारत के ग्रनेक भागों पर किये गये ग्राधिपत्य को हटाने में विक्रम को १३ ग्रथवा १७ वर्ष ग्रवश्य ही लगे होंगे । हमारे भनुमान से उपरोक्त दोनों गाथाएं विक्रम द्वारा की गई इस प्रकार की उद्घोषएगा की ग्रोर ही संकेत करती हैं।

ऐसी स्थिति में एक प्रकार से निश्चित रूपेएा यह कहा जा सकता है कि निशीयचूर्णिकार को, बलमित्र भानुमित्र का भडोंच के स्यान पर उज्जयिनी में राज्य होने का ग्रौर वहां स तन्निमित्त से ग्राय कालक के विहार का उल्लेख करने में ग्रवश्य कोई भ्रौति हुई हो।

## पंचमी के स्थान पर चतुर्थी का पर्वाराधन

क्रार्य कालक ने पंचमी के बदले चतुर्थी को पर्यू षर्ए। पर्व का भ्राराघन प्रचलित किया³ इस घटना का विवरुए देते हुए निग्रीयचूर्यी में निम्न प्रकार से उल्लेख किया गया है :--

"ग्रनेक क्षेत्रों में विचरएा करते हुए भार्य कालक उज्वयिनी (भडोंच) प्रधारे ग्रोर वहां वर्षावास किया । उस समय वहां बलमित्र का राज्य था भौर उनके ग्रनूज भानूमित्र युवराज थे ।<sup>3</sup>

बलमित्र-भानुमित्र की एक बहिन थी जिसका नाम भानुश्री था। भानुश्री का पुत्र बलभानु प्रकृति से बड़ा ही सरल एवं विनीत था और साधुमों के प्रति

ै जैनधर्म का मौलिक इतिहास, भाग १, पू. १४१

<sup>3</sup> बलमित्त भागुमित्ता, झासि झवंतीइ रायजुवराया । निय भागिज्जति तथा, तत्य गद्यो कालगायरिझो ॥<४॥</p>

[कालकाचार्य कथा]

काररिएया चउत्थी मञ्ज कालगायरिएए पवत्तिया। [निशीयद्वर्णी, भा॰ ३, पू॰ १३१]

प्रगाढ़ निष्ठा तथा भक्ति रखता था। संयोगवंश कालकाचार्य का उपदेश सुन कर वह प्रतिबुद्ध एवं संसार से विरक्त हो उन्हों के पास दीक्षित हो गया। इसके फलस्टरूप बलमित्र और भानुमित्र ने रुष्ट होकर कालकाचार्य को वर्षाकाल में ही उज्जयिनी (भडोंच) से विहार करने के लिये बाध्य किया। प्रशासन की श्रोर से उत्पन्न की गई प्रतिकूल परिस्थिति में आचार्य कालक ने अपने शिष्य-समूह सहित उज्जयिनी (भडोंच) से प्रतिष्ठानपुर की श्रोर विहार किया।

वर्षाकाल में विहार करने जैसी प्रतिकूल विकट परिस्थिति का अन्य श्राचार्य एक दूसरा ही कारए। बताते हैं। उनका कहना है कि ग्राचार्य कालक के भागिनेय होने के कारण बलमित्र-भानूमित्र ग्रपने मातुल ग्राचार्य के प्रति ग्रान्तरिक श्रदा-भक्ति रखते और उनका श्रत्यंधिक ग्रादर-सम्मान करते थे । ग्राचार्य के प्रति उनकी निस्सीम श्रद्धा देख कर पुरोहित के मन में ग्राचार्यश्री के प्रति प्रबल ईर्ष्या उत्पन्न हुई ग्रीर वह राजा तथा यूवराज के सम्मूख बार-बार यह कह कर कि -- ये वेद-बाह्य हैं, पाषंडी हैं, उनकी निन्दा करता रहता था। धार्मिक असहिष्णुता से प्रेरित हो पुरोहित ने एक दिन बलमित्र-भानूमित्र के समक्ष ग्राचार्य कालक के साथ सैद्धातिक चर्चा प्रारम्भ की । क्राचार्य ने प्रश्नोत्तर में पुरोहित को निरुत्तर क्रौर हतत्रभ कर दिया । अपनी इस पराजय से पुरोहित के अन्तर में आचार्य के प्रति विद्वेषाग्नि भड़क उठी । पुरोहित ने उपयुक्त ग्रवसर देख कर राजा को श्राचार्य कालक के प्रति भड़काते हुए कहा –''राजन् ! ये ऋषि बड़े प्रतापी, पुण्यात्मा झौर महान् तपस्वी हैं। जिस मार्ग से ये जाते हैं, उस मार्ग से किसी राजपुरुष को नहीं चलना चाहिये । उस मार्ग से चलने पर उनके चरएाचिन्हों पर पैर गिरना संभव है। गुरू-चरएगों पर पैर गिरने से राज्य में दैवी प्रकोप म्रादि के रूप में म्रज़िव व्याप्त हो सकता है। ग्रतः राज्यहित श्रौर जनहित में इन्हें यहां से विदा कर देना ही श्रेयस्कर है ।"

इस प्रकार कारगान्तर से चातुर्मासावधि में ही आचार्य कालक ने वहां से प्रतिष्ठानपुर की ग्रोर विहार कर दिया ग्रौर प्रतिष्ठानपुर के श्रमणसंघ को संदेश पहुँचाया कि वे पर्यू धरा पर्वाराधन से पूर्व ही प्रतिष्ठानपुर पहुंच रहे हैं ग्रतः पर्वाराधन सम्बन्धी ग्रावश्यक कार्यक्रम उनके वहां पहुंचने के पश्चात् निश्चित किया जाय ।

प्रतिष्ठानपुर का राजा सातवाहन जैनधर्मावलम्बी और परम श्रद्धालु श्रमगोपासक था। वह वहां के संघ, राजन्यवर्ग, भृत्यगण, परिजन एवं प्रतिष्ठित पौरजनों सहित स्वागतार्थं ग्राचार्यश्री के सम्मुख पहुँचा और बड़े ही ग्रादर-सत्कार एवं उल्लास के साथ कालकाचार्य का नगर-प्रवेश हुआ।

नगर में पहुँचने के पश्चात् ग्रायं कालकाचार्यं ने संघ के समक्ष कहा कि भाद्रपद शुक्ला पंचमी को साथूहिक रूप से पर्यूषएा पर्वाराधन किया जाय। श्रमणो-पासक संघ ने ग्राचार्यं के इस निर्देश को स्वीकार किया परन्तु उसी समय राजा • सातवाहन ने कहा – "भगवन् ! पंचमी के दिन लोकपरम्परानुसार मुफ्ते इन्द्र- महोत्सव में सम्मिलित होना होगा । ऐसी स्थिति में यदि पंचमी के दिन पर्वाराधन किया गया तो मैं साधुवन्दन, धर्मश्रवण श्रौर समीचीनतया पर्वाराधन से वंचित रह जाऊंगा । ग्रतः ६ के दिन पर्वाराधन किया जाय तो समुचित रहेगा ।"

माचार्य ने कहा – "पर्व-तिथि का अतिक्रमए। तो नहीं हो सकता।"

राजा सातवाहन ने कहा – "ऐसी दशा में एक दिन पहले चतुर्यी को पर्या-राघन कर लिया जाय तो क्या हानि है ?"

म्रपनी सहमति प्रकट करते हुए कालकाचार्य ने कहा – ''ठीक <mark>है, ऐ</mark>सा हो सकता है ।''

इस प्रकार प्रभावक होने के कारए। कालकाचार्य ने देश-काल मादि की परिस्थिति को देखते हुए भाद्रपद शुक्का चतुर्थी में पत्नोसवर्ग (पर्यूषरग पर्वाराधन) प्रारम्भ किया ।

कुछ पट्टावलीकारों ने बीर निर्वाण संवत् १९३ में कालकाचार्य (चतुर्थ) द्वारा चतुर्थी का पर्यूषए। पर्व प्रचलित किये जाने का उल्लेख किया है। उसी को दृष्टि में रखकर मेरुतुँग ने मपनी विचारश्रेणी में चतुर्थी पर्व के कर्त्ता कालकाचार्य को निर्वासित करने वाले बलमित्र भानुमित्र को वीर नि० सं० ४७० से ४७२ की मवधि के बीच विद्यमान बलमित्र-भानुमित्र से भिन्न मौर वीर नि० सं० १९३ में विद्यमान होने का उल्लेख किया है। संभव है उनके सम्मुख निम्नलिखित गाया रही हो :-

> तेरगउग्र नक्सएहि, समइकतेहि वद्धमारगामो । पज्जोसवरग चउत्थी, कालगसूरीहि तु ठविया ।।

मूलतः यह गाथा किस ग्रंथ की है, इस बात का निर्णय भनेक ग्रंथों के सम्यगवलोकन के पश्चात् भी अभी तक नहीं हो पाया है। ऐसी दता में इस प्रक्षिप्त गाथा ही कहा जा सकता है। कल्पसूत्र की संदेहविषौषघि नामक अपनी टीका में प्राचार्य जिनप्रभ ने इसे तित्थोगालियपइझा की गाथा बेताया है। पर वहां इस गाया का कहीं नाम-निशान तक नहीं है। कालकाचार्य कथा में इस गाया को – ''उक्त' च प्रथमानुयोगसारोद्धारे'' – लिखकर प्रथमानुयोगसारोद्धार की होना बताया है पर इस नाम का कोई भी ग्रंथ झाज झस्तित्व में नहीं है।

कालसप्ततिका में गाथांक ४१ के साथ यह गाथा उपलब्ध होती है, पर इस ग्रंथ की ग्रवचूर्णी में इस गाया के सम्बन्ध में एक शब्द तक नहीं लिखा गया है। इससे स्पष्ट रूप से यह प्रकट होता है कि वस्तुतः यह गाया कालसप्ततिका की नहीं ग्रंपितु प्रक्षिप्त है। जैसा कि कल्पकिररणावली में कहा गया है:--

"इति गाथाचतुष्टयं तीर्थोद्गाराद्युक्तसम्मतितया प्रदर्शितं तीर्थोद्गारे च न दृश्यते इत्यपि विचारणीयम् । यद्यपि 'तेणउमनवसएहिं' इति गाथा कालसप्त-

' निशीषचूँसि, उ० १०, भा० २, पू० १३१

तिकायां दृश्यते परं तत्र प्रक्षैपगाथानां विद्यमानत्वेन तदवचूर्णावव्याख्यातत्वेन चेयं न सूत्रकृत्कर्तुकेति संभाव्यते ।'''

इस प्रकार उक्त गाथा का मूल स्थान अनिर्गीत होने के कारण इसे अविश्वसनीय और प्रक्षिप्त ही कहा जा सकता है। फिर भी यह अवश्य विचारणीय है कि वीर नि० सं० ६९३ में चतुर्थी पर्यूषणा प्रारम्भ होने की गायोक्त वात तथ्यों की कसौटी पर खरी उतरती है या नहीं।

उपर बताया जा चुका है कि निशीथ चूर्गी और ग्रन्य ग्रन्थों में निविवाद रूप से यह बात मानी गई है कि प्रतिष्ठानपुर के राजा सातवाहन के निवेदन पर कालकाचार्य ने सकारण चतुर्थी के दिन पर्यूषणा की । जब यह मान लिया जाता है कि सातवाहन के समय में ही पर्यूषणा पर्व चतुर्थी को हुग्रा तब यह मानना किसी भी तरह संगत नहीं होगा कि वी० नि० सं० ६९३ में कालकाचार्य ने चतुर्थी से पर्व का ग्राराधन प्रारम्भ किया । क्योंकि यह एक ऐतिहासिक तथ्य है कि ईसा की तीसरी शताब्दी में ग्रान्ध्र राज्य का ग्रन्त हो चुका था । भडौंच में बलमित्र – भानुमित्र का राज्यकाल और प्रतिष्ठानपुर में सातवाहन का राज्यकाल भी, कालकाचार्य द्वितीय द्वारा वीर नि० सं० ४७० से ४७२ के बीच में भाद्रपद शुक्ला चतुर्थी के दिन पर्वाराधन प्रारम्भ किये जाने के काल से मेल खाता है ।

ऐसी स्थिति में निर्विवाद रूप से यही प्रमासित होता है कि कालकाचार्य द्वितीय ने वीर नि० सं० ४७० से ४७२ के बीच किसी समय बलमित्र – भानुमित्र के पुरोहित द्वारा उत्पन्न की गई प्रतिकूल परिस्थिति के कारसा चातुर्मासावधि में भडोंच से विहार कर प्रतिष्ठानपुर में वहां के राजा सातवाहन की प्रार्थना पर चतुर्थी के दिन पर्यूषसा पर्व की प्रतिष्ठापना की ।

ऐसा प्रतीत होता है कि वी० नि० सं० १९३ में कालकाचार्य चतुर्थ द्वारा बल्लभी के राजा ध्रुवसेन के पुत्र-शोक-निवारएगार्थ संघ के समक्ष पहले-पहल कल्पसूत्र की बाचना की गई, नामसाम्य के कारएग उस घटना के साथ द्वितीय कालकाचार्य द्वारा चतुर्थी के दिन पर्वाराधन की घटना को भी जोड़ दिया गया हो। इसके अतिरिक्त यह भी संभव है कि झागे चल कर विक्रम की बारहवीं शताब्दी में चतुर्थी के स्थान पर पुनः पंचमी को पर्वाराधन की प्रक्रिया प्रचलित हुई, उस समय चतुर्थी के पर्वाराधन को अर्वाचीन ठहराने की दृष्टि से किसी ने यह गाया बना कर किसी प्राचीन ग्रन्थ के नाम से प्रक्षिप्त कर दी हो।

दितीय कालकाचार्य के इस समय के सम्बन्ध में दशाश्रुत स्कंध की चूरिए में एक प्राचीन गाथा भी उपलब्ध होती है, जो इस प्रकार है :--

तह गद्दभिल्लरज्जस्स छेयगो कालगायरियो होइ । तेवण्ण चउसयेहि, गुरणसयकलिम्रो सुम्रपउत्तो ॥\*

ै कल्पकिरएगवली, पू० १३१

(क) दुस्समाकालसमएगसंघथयं, ग्रवचूरि
 (स) ग्रयापा वृहत्कल्प

[पट्टावली समुच्चय]

इस गाथा के अनुसार भी द्वितीय कालकाचार्य का अस्तित्व वी० नि० सं०४४३ में होना सुनिध्चित रूप से सिद्ध होता है।

### कालकाचार्य (द्वितीय) स्वर्णमूमि में

मपनी झायु के झन्तिम चरए में एक समय झाचार्य कालक (दितीय) झपने सुविशाल णिष्य-परिवार के साथ उज्जयिनी में विचर रहे थे। वृद्धावस्था होते हुए भो वे झपने शिष्यसमूह को झागम-वाचना देने में सदा तत्पर रहते थे। उन्हीं दिनों झार्य कालक के प्रशिष्य झार्य सागर जो कि सूत्रार्य के झच्छे झाता थे – स्वर्एाभूमि में विचरए कर रहे थे।

ग्रपने समीपस्थ शिष्यों में ग्रागमों के ग्रध्ययन के प्रति यथेष्ट रुचि भौर तत्परता का ग्रभाव देख कर ग्राचार्य कालक एक दिन बड़े खिन्न हुए। वे सोचने लगे – "ये मेरे शिष्य मनोयोग से ग्रनुयोगश्रवएा नहीं कर रहे हैं। ऐसी दशा में इनके बीच ठहरने से क्या लाभ ? मुफे उसी स्थान पर रहना चाहिये जहां कि ग्रनुयोगों की प्रवृत्ति ग्रच्छी तरह से हो रही हो। संभव है, मेरे ग्रन्यत्र चले जाने पर शिष्य भी लज्जित होकर ग्रनुयोग ग्रहए। करने के लिये उत्साहित हो जायं।"

ऐसा विचार कर झार्य कालक ने शय्यातर से कहा – "मैं स्वर्एाभूमि की झोर जा रहा हूं। तुम मेरे शिष्यों को अनायास ही यह बात मत बताना। जब ये झत्यधिक झाग्रह करें तो कह देना कि झाचार्य स्वर्एाभूमि में सागर के पास गये हैं।"

इस प्रकार शय्यातर को अवगत कर रात्रि में शिष्यों के जागृत होने से पहले ही कालकाचार्य स्वर्एाभूमि की आरेर प्रस्थित हुए भौर स्वर्एाभूमि में पहुंच कर सागर के गच्छ में प्रविष्ट हो गये । भार्य सागर ने भी – "यह कोई स्रंत है" ऐसा समफ कर उपेक्षा से अभ्युत्थानादि नहीं किया ।

ग्रर्थ-पौरुषी के समय तत्वों का व्याख्यान करते हुए म्राचार्य सागर ने<sup>-</sup>नवागन्तुक वृद्ध साधु (कालकाचार्य) से पूछा – "खन्त ! क्या तुम यह समभते हो ?"

ग्राचार्य ने उत्तर दिया - "हाँ।"

सागर ने सगर्व स्वर में – ''तो फिर सुनो'' – यह कह कर अनुयोग प्रारम्भ किया ।

उधर उज्जयिनी में रहे हुए शिष्यों ने जब झाचार्य को नहीं देखा भौर सब झोर ढूंढने पर भी उन्हें नहीं पाया तो उन्होंने शय्यातर से झाचार्य के सम्बन्ध में पूछा । शय्यातर ने कहा - "जब माप के श्राचार्य ने माप लोगों को भी नहीं बताया तो मुफ्रे कैसे बताते । मपने माचार्य की इस प्रकार ग्रप्रत्याशित मनुपस्थिति से चिन्तित होकर जब शिष्यों ने बार-बार भ्रत्याग्रहपूर्वक पूछा तो शय्यातर ने कहा - "मागमों के मध्ययन में भाप लोगों की मन्द प्रवृत्ति को देखकर माचार्य को बड़ा निर्वेद हुमा है, मतः वे ग्रार्य सागर के पास स्वर्णभूमि चले गये हैं।" यह कह कर शय्यातर ने मध्ययन के प्रति उपेक्षा के लिये उन शिष्यों को कटु शब्दों में उपालम्भ दिया।

इससे लज्जित हो झिथ्य भी उसी समय स्वर्णभूमि की धोर चल पड़े। मार्ग में लोग जब उनसे पूछते कि यह कौन धाचार्य जा रहे हैं? तो वे उत्तर देते – "भाषार्य कालक।" इस प्रकार, यह सूचना बड़ी तीव्र गति से स्वर्णभूमि में सर्वत्र फैल गई धौर लोगों ने सागर से कहा – "बहुश्रुत ग्रौर बहुपरिवार वाले ग्राचार्य कालक यहां पधार रहे हैं।"

यह सुनकर माचार्य सागर बड़े प्रसम्प हुए मौर मपने शिष्यो से कहने लगे – "मेरे श्रदेय दादागुरू मा रहे हैं। उनसे मैं कुछ ज्ञातव्य बातें पूछूंगा !"

सागर मपने मनेक शिष्यों को साथ लेकर उस युग के महान धाचार्य मपने दादागुरू मार्य कालक की मगुमानी के लिये सम्मुख पहुंचा । मागन्तुक शिष्य समूह ने उनसे पूछा – "क्या यहां माचार्य माये हैं।" उन्होंने उत्तर दिया – "नहीं ! एक भन्य खत तो माये हुए हैं।"

उपाश्रय में पहुँच कर उज्जयिनी से झाये हुए साधु-समूह ने जब भावविभोर हो निस्सीम श्रद्धा के साथ भ्रपने आचार्य के चरएों में वन्दन किया, तब झायं सागर को ज्ञात हुमा कि ये खंत ही उसके दादागुरू झाचार्य मार्य कालक हैं। दह लज्जा से भूमि में गड सा गया । वह पश्चालाप भरे स्वर में बोला – "महो ! मैंने बहुत प्रलाप किया मौर क्षमाश्रमएा से वन्दन भी करवाया।" सदनन्तर आसातना की गुद्धि के लिये झार्य सागर ने भपराह्त में 'मिथ्यादुष्कृत' किया मौर झाचार्य के चरएों में मस्तक मुकाते हुए विनम्न स्वर में पूछा – "क्षमाश्रमएा ! मैं कैसा अनुयोग करता हूं ?"

मात्रार्य कालक ने कहा – "ग्रच्छा है, पर कभी भूल कर भी गर्व मत करना।" मार्य कालक ने मुट्ठी में घूलि ले उसे एक स्थान पर रक्षा। उसे पुनः उठा-उठा कर कमशः तीन स्थानों पर रखा भौर सागर को बताया कि जिस प्रकार यह घूलि की राशि एक स्थान पर डालने के पश्चात् वहां से दूसरे, तीसरे मादि स्थानों पर रखने ग्रौर उठाने से निरन्तर कम होती जाती है, इसी प्रकार मर्थ भी तीर्थंकरों से गएाधरों को, गएाधरों से हमारे पूर्ववर्ती मनेक झाचार्य-उपाघ्यायों को परम्परा से प्राप्त हुन्ना है। इस तरह एक स्थान से दूसरे स्थान में झाते-माते इस ग्रथं के कितने पर्याय निकल गये हैं, छूट गये हैं, विलीन हो गये हैं, इसकी कल्पना तक करना कठिन है। झतः ज्ञान के सम्बन्ध में कदापि गर्व करना उचित नहीं ।"

इस प्रकार ग्राचार्य कालक ने भपने प्रशिष्य ग्रार्य सागर को प्रतिबुद्ध किया ।

एक इस प्रकार की भी माग्यता हष्टिगोचर होती है कि इन्हीं द्वितीय कालकाचार्यं की परम्परा से षांडिल्य ग्रन्छ निकला ।

# म्रावार्य बृद्धवादी झौर सिदसेन

विकमीय प्रथम सताब्दी के ग्राचार्यों में वृद्धवादी का एक विशिष्ट स्थान है। माप सिद्धसेन के गुरू और बड़े ही प्रतिभाशाली एवं हढ़ संकल्पशील संत थे। गौड देश के कौशल ग्राम में इनका जन्म हुआ। आपका जन्मनाम मुकून्द या। विद्याधर वंग के ग्राचार्य स्कन्दिलसूरि के उपदेश से विरक्त हो मुकुन्द ने उनके पास श्रमण-दीक्षा ग्रहण की । प्रौढ़ वय में दीक्षित होने पर भी वे ज्ञानाम्यास के बडे रसिक थे। वे ज्ञान की पिपासा लिये दिन-रात बड़ी लगन के साथ विद्याभ्यास करते । उच्च स्वर से ग्रम्यास करते रहने के कारए। ग्रन्य साधुग्रों को विक्षेप होने लगा मौर उन्होंने उन्हें प्रातःकाल जल्दी उठ कर पढ़ने से मना किया। ग्रन्य साध्ग्रों द्वारा समय-समय पर उच्च स्वर से ग्रम्यास करने का निषेध किये जाने के उपरान्त भी ज्ञानप्राप्ति की तीव्र लगन के कारएा उनसे नहीं रहा गया। एक दिन किसी साधू ने उन्हें कह दिया – ''इतने उच्च स्वर से पढ़कर क्या तुम्हें ेमुसल के फूल लगाना है ?"

मुकून्द मूनि के मन में यह बात चुभी और उन्होंने गुरुकृपा से सरस्वती – मंत्र प्राप्त कर २१ दिन तक निरन्तर प्राचाम्ल व्रत के साथ उसकी साधना की 13 मंत्रसिद्धि के परिएगामस्वरूप सरस्वती प्रसन्न होकर बोली -- "सर्वविद्यासिद्धो भव।"

इस प्रकार दैवी प्रभाव से कवीन्द्र होकर मूनि मूकून्द गुरुचरणों में उपस्थित हुए ग्रीर उच्च स्वर से संघ के समक्ष बोले ~ "जो मेरा यह कह कर उपहास करते हैं कि क्या वृद्धावस्था में यह मूसल के फूल लगायेगा, वे सब देखें, ग्राज मैं वस्तूतः मसल को पुष्पित किये देता हं।"

यह कह कर मुकुन्द मुनि ने मैदान में खड़े हो प्रपनी विद्या के बल से सब के देखते-देखते प्रासूक जल से सींचकर मुसल को पुष्पित कर दिया<sup>3</sup> और यह

[वहत्कल्प, सभाष्य, १ भा., पृ. ७३-७४]

- \* मुहुर्तमिव तत्रास्थात्, दिनानामेकविंशतिम् । सत्वतृष्टा ततः साक्षाद् भूत्वा देवी तमबवीत् ।।
- मही, प० ४४. स्लोक ३१

[ম্নাৰক ৰ০, ৭০ ২২]

जहा एस धूली ठविज्जमाएी उक्सिप्पमाएी य सम्वत्य परिसडइ, एवं ग्रत्यो वि तित्यगरे-हिंतो गएहराएं, गएहरेहितो जाव अम्हं आयरिय उवज्भायाएं परंपराएए आगयं, को जाएाइ करस केइ पज्जाया गलिया ? ता मा गम्ब काहिसि ।

प्रमाणित कर दिया कि टढ़ संकल्प बाले मनुष्य के लिये कोई भी कार्म ग्रसाघ्य नहीं है।

वृद्ध मुनि मुकुन्द की भन्नतिम विद्वत्ता के कारएा कौई भी प्रतिवादी उनके समक्ष वाद में खड़ा नहीं रह पाता था, इसलिये वृद्धवादी के नाम से उनकी चारों ग्रोर प्रसिद्धि हो गई ।

सब प्रकार से योग्य समफ कर मार्य स्कन्दिल ने उन्हें स्राचार्य पद पर नियुक्त किया। एक समय विहारकम से घूमते हुए वृद्धवादी भृगुपुर की झोर जा रहे थे। उस समय सिद्धसेन नाम के एक विद्वान, जो झपने प्रज्ञाबल-बुद्धिबल के समक्ष संसार के श्रन्य विद्वानों को गुराबत् समफ रहे थे, शास्त्रार्थ की इच्छा से देश-देशान्तर में घूमते हुए भृगुपुर की झोर पहुँचे। वृद्धवादी की विद्वला की यशोगाथाएं सुन कर वे उनके पीछे चल पड़े। उस समय वृद्धवादी विहार में थे। सिद्धसेन भी उनके पीछे चल पड़े। उस समय वृद्धवादी विहार में थे। सिद्धसेन भी उनके पीछे परे झौर मार्ग में दोनों का मिलन हुआ। मिलते ही सिद्धसेन ने वृद्धवादी से कहा – "मैं झापके साथ शास्त्रार्थ करना चाहता हूँ।"

भाचार्य वृद्धवादी ने कहा –''ग्रच्छी बात है, पर यहां शास्त्रार्थ की मघ्यस्थता करने वाला कोई विद्वान सम्य नहीं है । ऐसी दशा में बिना सम्यों के वाद में जय-पराजय का निर्खय कौन करेगा ?''

वाद की तीव्र उत्कण्ठा का शमन करने में ग्रसमर्थ सिद्धसेन ने चरवाहों की भोर इंगित करते हुए कहा<del>- ''मे गोपाल ही</del> सम्य बनें ।''

वृढवादी ने सिढसेन का प्रस्ताव सहर्ष स्वीकार कर लिया । गोपालकों के समक्ष शास्त्रार्थ प्रारम्भ हुग्रा । सिढसेन ने वाद की पहल की । उन्होंने सम्य गोपालों को सम्बोधित कर बड़े लम्बे समय तक पदलालित्यपूर्ण संस्कृत भाषा में बोलते हुए ग्रपना पूर्वपक्ष प्रस्तुत किया । पर सिद्धसेन की एक भी बात उन गोपों के समभ में नहीं आई । जब सिद्धसेन ग्रपना पूर्वपक्ष रखने के पश्चात् चुप हुए तो प्रवसरज्ञ वृढवादी ने हढ़ कच्छा बांध कर संगीत की लय में बोलना प्रारम्भ किया, जिसका भावार्थ है – जो किसी जीव को नहीं मारता, चोरी नहीं करता, परदार-गमन का परित्याग करता और यथाशक्ति थोड़ा-थोड़ा दान करता है, वह घीरे-घीरे स्वर्गधाम प्राप्त कर लेता है । भ

वृद्धवादी की बात सुनकर गोप बड़े प्रसन्न हुए मौर बोले – "मो, हो ! बाबाजी महाराज ने कैसा श्रुतिसुखद, सुन्दर मौर सही मार्ग बतलाया है। ये सिद्धसेनजी तो क्या वोले, क्या नहीं बोले, यह भी ज्ञात नहीं हुम्रा। केवल जोर-जोर से बोल कर इन्होंने हमारे कानों में टीस पैदा कर दी।"

| ٦ | न वि | मारियइ | न वि चोरि | यइ, परव | तरह ग | ाम <mark>खु</mark> f | नेवारियइ । |              |
|---|------|--------|-----------|---------|-------|----------------------|------------|--------------|
|   | योवा | योवा   | दाइयइ,    | संगिग   | ናታ    | 33                   | আছয় ।।    | [प्रबन्धकोश] |

गोचों का यह निर्ख़य सुन कर सिद्धसेन ने अपनी पराजय स्वीकार की और कहा – ''भगवन् ! आप मुफ्ते दीक्षित कर अपना शिष्य बना लें, क्योंकि सम्यों ने आपकी विजय घोषित की है ।''

त्राचार्य वृद्धवादी ने कहा – "सिद्धसेन ! भृगुपुर में चल कर राजसभा में हम दोनों का शास्त्रार्थ हो, गोपालमण्डल के समक्ष किये गये वाद का क्या महत्त्व है ?"

पर सिद्धसेन अपने वचन पर हढ़ रहे और बोले – "महाराज ! आप कालज हैं। जो कालज होता है, वह सर्वज्ञ होता है अतः आप मुझे दीक्षित कीजिये। सिद्ध<u>सेन के इद</u>-निश्चय को देखकर माचार्य वृद्धवादी ने उन्हें दीक्षित कर लिया और दीक्षा के पश्मात् उनका नाम कुमुदचन्द्र रखा। कालान्तर में आचार्य पद पर प्रतिष्ठित कि ये जाने के पश्चात् कुमुदचन्द्र की आचार्य सिद्धसेन दिवाकर के नाम से प्रसिद्धि हुई । अपने सुयोग्य शिष्य सिद्धसेन को आचार्य पद पर नियुक्त करने के पश्चात् वृद्धवादी अन्यत्र विचरए करने लगे और सिद्धसेन अवन्ती की ओर पधारे।

श्रवग्ती के संघ ने श्राचार्य का बड़ा स्वागत किया श्रौर "सर्वज्ञ-पुत्र" सादि विरुद से उनकी जय बोलते हुए उन्हें नगरप्रवेश करवाया । संयोगवश उस समय महाराज विक्रमादित्य गजारूढ़ होकर सामने की श्रोर या रहे थे। "सर्वज्ञपुत्र" का विरुद सुनते ही उन्होंने परीक्षा के लिये हाथी पर बैठे-बैठे ही मन से सिद्धसेन को नमस्कार किया। इस पर सिद्धसेन ने हाथ उठाकर विक्रमादित्य द्वारा किये गये मानसिक वन्दन का उत्तर दिया। राजा ने ग्राचार्य से प्रश्न किया – "क्या श्रापका श्राणीर्वचन इतना सस्ता है कि वन्दन नहीं करने वाले व्यक्ति को बिना वन्दन किये ही वह दे दिया जाता है?" उत्तर में श्राचार्य सिद्धसेन ने कहा – "राजन् ! तुमने तन से नं सही पर मन से बन्दन किया है।"

इस पर प्रसन्न होकर महाराज विकमादित्य ने सर्वजन समक्ष हाथी से उतर कर उन्हें वन्दन किया ग्रौर उनके चररगों पर कोटि मुद्राग्रों की भेंट समर्पित की ।'

भन-धान्य म्रादि परिग्रह के सम्पूर्रण त्यांगी म्राचार्य ने विक्रमादित्य को समभाते हुए कहा – ''राजन् ! कंचन-कामिनी को ग्रहएा करना तो दूर, जैन मुनि इनका स्पर्श तक नहीं करते ।''

राजा ने भी यह सोचकर कि यह राशि मुनि के निमित्त की जा चुकी है, उसे पुनः स्वीकार नहीं किया स्रौर इस प्रकार उस राशि का जनहित के शुभ कार्यों में व्यय किया गया ।

| 4 | (क) | धर्मलाभ इति प्रोक्ते, दूरादुच्छितपास्तवे । | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|---|-----|--------------------------------------------|---------------------------------------|
|   | •   | सूरये सिद्धतेनाय, ददौँ कोटि नराधिषः ।।     | [प्रवन्धकोश, प्रबन्ध ६]               |
|   | (ख) | तस्य दक्षतया तुष्टः प्रीतिदाने ददौ नृषः ।  | -                                     |
|   |     | कोटि हाटक टंकानां, लेखकं पश्रकेऽलिखन् ॥    | [प्रभावक च., पृ. ४६, श्लो० ६३]        |

ग्राचार्य सिद्धसेन दिवाकर की बिद्धता श्रौर उनके चमत्कारों के सम्बन्ध में बहुत सी जनश्रुतियां प्रसिद्ध हैं। उनमें से एक में कहा गया है कि चित्रकूट के मानस्तम्भ से सिद्धसेन ने मंत्र-विद्या का एक पत्र प्राप्त किया, जिसमें कि दो विद्याएं थीं। प्रथम – हेमसिद्धि विद्या से यथेप्सित स्वर्ण तैयार किया जा सकता था श्रौर दूसरी "सर्सप-विद्या" से सरसों की तरह श्रगणित सैनिक उत्पन्न किये जा सकते थे। उपरोक्त दोनों विद्याएं लेकर ग्राचार्य सिद्धसेन कूर्मारपुर पहुंचे ग्रौर वहां के राजा देवपाल को श्रपने विद्याबल से विजयवर्मी के साथ युद्ध में विजयी बनाया। कृतज्ञतावधा राजा देवपाल सिद्धसेन का परम भक्त बन गया श्रौर उन्हें उच्चतम राजकीय सम्मान ग्रौर 'दिवाकर' पद से सम्मानित कर प्रतिदिन वन्दन करने जाता। राजमक्ति से प्रभावित हो ग्राचार्य सिद्धसेन भी पालकी में बैठकर राजा को दर्शन देने जाया करते।

यह नियम है कि रागातिरेक से मानवमन सहज ही प्रभावित हो जाता है। झाचार्य सिद्धसेन भी इसके प्रपवाद नहीं रहे। राजा और पुरमान्य भक्तजनों की भक्ति से वे संयम-साधना में कुछ शिथिल हो गये। खा-पीकर ग्राराम करने और सोने में उनका प्रधिकांश समय व्यतीत होने लगा। वे ग्रपने श्रमएा वर्ग को भी साधना की प्रेरएा। नहीं दे पाते। प्रबन्धकोशकार ने लिखा है – "जहां गुरु निश्चित होकर सोये रहते हो, वहां शिब्यवर्ग पीछे क्यों रहेगा। उनके शिब्य भी खा-पीकर प्रायः दिन-रात सोये रहते हैं और इस प्रकार शयन की स्पर्धा में मुनियों द्वारा मोक्ष पीछे की ग्रोर ठेल दिया जाता है।"

धर्मस्थान में शिथिलाचार के प्रवेश का चित्र सींचते हुए राजशेखरसूरि ने बेदपूर्वक कहा है :--

''सदोष जलपान, फूल, फल क्रौर ग्रृहस्य के सावद्म कर्मों का यतनारहित होकर वहां सेवन किया जाता था । अधिक क्या कहा जाय, वहां साघु वेष की विडम्बना हो रही थी।''<sup>२</sup>

वृद्धवादी ने जब सिद्धसेन की कीर्ति के साथ-साथ उपरोक्त शिथिलाचार के समाचार सुने, तो उन्हें खेद हुआ और वे सिद्धसेन को प्रतिबोध देने हेतु योग्य साधुओं को गच्छ की व्यवस्था सम्हला कर स्वयं एकाकी रूप से कूर्मारपुर की म्रोर चल पड़े। वहां पहुंच कर वे पालकी उठाने वालों में सम्मिलित हो गये और सिद्धसेन को पालकी में बिठा कर चलने लगे।

| ٩ | सुग्रइ गुरु निच्चितो, सीसा वि सुवंति तस्स भणुकमतो ।          |                         |
|---|--------------------------------------------------------------|-------------------------|
|   | मोसाहिण्यइ मुक्लो, हुइंडाहुइंड सुवतेहि ।।                    | [प्रबन्धकोश, ६।१२]      |
| 3 | दगपासं पुष्फफलं, असेससिफ्जं गिहत्यकज्जाइं ।                  |                         |
|   | भ्रजया पहिसेवंति, जद्दवेसविडंबगा तवरं ।।                     | [वही, १३]               |
|   | वर्तमान काल में भी शनैः-शनैः धर्मस्थानों में बिजली की रोशनी, | पंखे तथा नल के पानी     |
|   | का उपयोग होने लगा है। मुनिराज ग्रहस्यों का कार्य बताकर इन    | । कार्यों के लिए वस्तुत |

मौन स्वीकृति प्रदान कर रहे हैं।

–सम्पादक

मा० वृद्धवादी ग्रौर सिद्धसेन] दशपूर्वघर-कालः ग्रार्थं समुद

सिद्धसेन ने डगमगाती चाल देख कर वृद्ध पालकीवाहक से पूछा – "भूरिभारभराकान्तः, बाधति स्कन्ध एष ते ?"

वृढवादी ने उत्तर में कहा :-

"तथा न बाधते स्कन्धः, थया बाधति बाधते ।"

परिचित स्वर में उत्तर सुन कर सिद्धसेन चौंक उठे ग्रौर सोचने लगे ~"मेरी भूल बताने वाला यह कौन? ये कहीं मेरे गुरू वृद्धवादी तो नहीं हैं ?" उन्होंने तस्काल पालकी से नीचे उतर कर देखा ग्रौर वृद्धवादी को पहिचान कर लज्जित मन से क्षमायाचना की ।

प्रसंगवश सिद्धसेन को साधना में ग्रौर ग्रधिक स्थित करने के लिये वृद्धवादी ने निम्नलिखित ग,था पढ़ कर उनसे इसका ग्रर्थ पूछा :--

अरणफुल्लिंग फुल्ल म तोडइ, मां रोवा मोडहिं । मराकुसुमेहि ग्रच्चि निरंजरा, हिंडहि कांइ वर्णेरा वरा, ।।१४।।

[ प्रबन्धकोश ]

बहुत कुछ सोचने पर भी सिद्धसेन इस श्लोक का यथार्थ भाव नहीं समभ सके। तब वृढवादी ने स्पष्टीकरएा करते हुए कहा –

"ग्रएफुल्लिय फुल्ल म तोडद्" प्रयत्ि – सिद्धसेन ! योगरूपी वृक्ष के यश कीर्ति भौर प्रताप भ्रादि जो फूल हैं, उन्हें केवलज्ञानरूपी फल के पाये बिना ही भविकसित दशा में मत तोड़ ।

''मा रोवा मोडहिं''–ं अर्थात् – महावतों के रोपों (पौघों) को व्यर्थ ही मत मरोड़, मत रोंद ।

"मएाकुसुमेहि ग्रच्चि निरंजरणु" – ग्रयति सद्भावरूपी मन के कुसुमों – फूलों से निरंजन जिनेन्द्रदेव की पूजा कर । श्रयवा सिद्धि प्राप्त निरंजन प्रभु की मनकुसुमों से पूजा कर ।

"हिंडहि कांइ वर्ऐए। वर्गु'' अर्थात् – व्यर्थं ही वन से दन भटकने की तरह राजरंजन मादि निरर्यंक कार्यं क्यों करता है ? कितनी सुन्दर शिक्षा है ?

वृढवादी की जिसा को सुन कर सिद्धसेन ने मालोचनापूर्वक जुद्धि की । वे संयम-साघना में पूर्णरूपेण स्थिर हुए ग्रौर राजा को पूछ कर वृद्धवादी के साथ कठोर साथना करते हुए विचरएा करने लगे ।

जैनसास्त्रों की भाषा के प्रश्न को ले कर ब्राह्मएा विद्वान् प्रायः कहा करते वे कि जैन परम्परा के माचार्य संस्कृत के झाता नहीं थे। ग्रन्यथा सास्त्रों की रचना प्राकृत जैसी सरल भाषा में नहीं की जाती। इतना ही नहीं इनका महामन्त्र भी साथारएा जनों की आथा – प्राकृत में बोला जाता है। जातिगत संस्कार और

<sup>(</sup>क) प्रवायक चरित्र में पासकी उठाने का उल्लेख नहीं है। (व) या कुसुनैरचेंद निरंचन वीसरायम् ।

बाल्यकाल सें संस्कृत के म्रभ्यास के कारएा सिद्धसेन को उनका यह कयन बुरा लगा। नमोऽईत्सिद्धाचार्योपाध्यायसर्वसाधुम्यः – इस प्रकार नमस्कार मंत्र का उन्होंने संस्कृत में उच्चारएा कर विद्वत्समाज को सुनाया म्रौर उपाश्रय में म्राकर म्रपने गुरू के समक्ष नमस्कारमन्त्र का संस्कृत रूपान्तर सुनाते हुए जैन शास्त्रों को संस्कृत भाषा में रचने का विचार प्रस्तूत किया।

इस पर संघ ने कहा – "सिद्धसेन ! आपने वाएगे के दोष से पाप का उपाजन कर लिया है। तीर्थकर भगवान और गएाधर संस्कृत से ग्रनभिज्ञ नहीं थे। ऐसा करने से तीर्थकर-गएाधरों की अवहेलना होती है। आपने अनादि शाश्वत नसस्कार मंत्र का संस्कृत भाषा में अनुवाद कर घोर अपराध किया है। आप इसकी घुद्धि के लिये दशवें पारांचिक प्रायश्चित्त के भागी होते हैं।

यह सूनकर सिद्धसेन ने संघ ग्रोर गुरु को साक्षो से १२ वर्ष पर्यंग्त मोन के साथ मुखवस्त्रिका रजोहरए रूप साधुवेश को गुप्त रख कर शासन की सेवा करने का पाराक्तिक प्रायक्वित्त स्वीकार किया ।' वे गुप्त रूप से शासन की सेवा के कार्य में निरत हो गये ग्रौर अनेक राजाग्रों को प्रतिबोध देते हुए सातवें वर्ष के पश्चात् उज्जैन पहुंचे । कहा जाता है कि ग्रवधूत देष में वे महाकालेश्वर के मन्दिर में जा, शिवलिंग की स्रोर पैर फैलाकर लेट गये। प्रभाचन्द्र स्रौर राजक्षेखर ने शिवलिंग की स्रोर पैर करके लेटने का उल्लेख नहीं किया है। \* प्रातःकाल जब पुजारियों ने उन्हें शिवलिंग की ग्रोर पैर किये देखा तो उन्होंने सिद्धसेन को वहां से हट जाने के लिए बहुत कुछ कहा-सूना पर उनके सभी प्रयत्न निष्फल रहे । अन्त में उन्होंने राजा के पांस पुकार की । राजा ने ऋद हो अपने सेवकों को आदेश दिया कि वे तत्काल उस योगी को कोड़े मार कर वहां से भगा दें। राजपुरुषों ने महाकालेश्वर के मन्दिर में पहुँच कर उस योगी को बहुत कुछ समभाया, डराया, धमकाया ग्रोर इस पर भी उसके न हटने पर उसे कोड़ों से मारना प्रारम्भ किया। सब लोग यह देखकर विस्मित हो गये कि योगी के शरीर पर एक भी कोड़ा नहीं लगा । यह देस राजपूरुष ग्रवाक रह गये। उन्होंने राजा को सूचित् किया। इस ग्रद्भुत घटना से आश्वर्यचकित हो राजा विक्रमादित्य स्वयं तत्काल महाकाल के मन्दिर में गये ग्रीर योगी से कहने लगे - "महारमन् ! श्रापको इस प्रकार शिवलिंग की ग्रोर पैर करके सोना शोभा नहीं देता । ग्रापको तो विश्ववन्द्य शिव को प्रणाम करना चाहिये ।"

योगी ने कहा – "राजन् ! स्रापका यह देव-शिवलिंग मेरा नमस्कार सहन नहीं कर सकेगा ।" राजा द्वारा बार-बार स्राग्रह किये जाने पर सिद्धसेन ने महादेव

- (क) ततो विमृष्याभिदधेऽसौ संघोऽवधारयतु, ग्रहमाश्रितमौनो ढादशवार्षिकं पारात्विकं नाभ प्रायधिचत्तं गुप्तमुखवस्त्रिका–रजोहरएगादिलिङ्गः प्रकटितावध्रुतरूपप्रवरिष्या-म्युपयुक्तः ।
  - (स) प्रभावक चरित्र पू० ४८
- <sup>२</sup> यह घटना मार्य खपुट के जीवन परिचय में दी गई घटना से मेल खाती है। -- सम्पादक

के म्रज्वे स्वरूप की स्तुति प्रारम्भ की । कतिपय कथा ग्रन्थों में वताया गया है कि सिद्धसेन स्तुति के कुछ ही श्लोकों का उच्चारएा कर पाये थे कि व्रद्भुत तेज के साथ वहां भगवान् पार्श्वनाथ को प्रतिमा प्रकट हो गई ।

राजा विक्रमादित्य ग्रचिन्त्य आत्मशाक्त के अनेक चमत्कारों को देख कर सिद्धसेन के परम भक्त बन गये। इस प्रकार सिद्धसेन ने ७ वर्षों में १९ राजाओं को प्रतिबोध देकर जैन बनाया। कहा जाता है कि प्रायश्चित्तकाल के ४ वर्ष अवशिष्ट रह जाने पर भी श्रोसंघ ने सिद्धसेन के महाप्रभावक कार्यों से प्रसन्न हो कर उनके प्रायश्चित के शेष काल को क्षमा कर दिया। महाराज विक्रमादित्य और उनके धर्मकृत्यों पर आचार्य सिद्धसेन का गहरा प्रभाव माना जाता है। सिद्धसेन के प्रभाव से ही महाराज विक्रमादित्य ने जैनधर्मानुयायी वन कर अनेक परोपकार के कार्य किये थे। जैन साहित्य के विभिन्न ग्रन्थों में ज्ञाज भी विक्रमादित्य के युएा-गौरव का विश्वद वर्एान उपलब्ध होता है।

ग्राचार्य सिद्धसेन उद्भट विद्वान्, महाप्रभावक मधुर वक्ता, कुशल संघ-संचालक एवं उच्च कोटि के साहित्यकार थे। उनकी चतुर्मुखी प्रतिभा को प्रमाणित करने वाला उनका विशाल साहित्य ग्राज भी पर्याप्त मात्रा में उपलब्ध है। ग्राप न्यायावतार, सन्मतितर्क, बत्तीस द्वात्रिशिकाएं, नयावतार, कल्यार्गामन्दिर स्तोत्र, ग्रोर ग्राचारांग पर गन्धहस्ती के विवरणा की टीका ग्रादि प्रमुख ग्रन्थों के रचनुाकार माने गये हैं।

सिद्धसेन दिवाकर का काल विक्रम की पहलां शता माना जाता है। कुछ विद्वानों ने आपका काल विक्रम की चौथी-पांचवीं शताब्दी माना है। प्रभावक चरित्र, प्रबन्धकोश आदि के उल्लेखों से आपका काल विक्रम की पहली शताब्दी ही प्रमास्मित होता है। आपके पिता का नाम देवर्षि और माता का नाम देवश्री था। आप जाति से कात्यायन ब्राह्मरू थे। कहा जाता है कि दीक्षित होने से पहले वे पाण्डित्य के अभिमान में पेट पर लोहे का पट्टा, एक हाथ में कुदाली और दूसरे हाथ में निसैनी रख कर चला करते थे।

घटनाचक के चित्ररण पर निष्पक्षरूप सें विचार करने पर प्रतीत होता है कि ग्रंथकारों द्वारा मनेक स्वलों पर साहित्यिक मलंकार के रूप में म्रतिरंजन के साथ भो कतिपय घटनाम्रों का उल्लेख किया गया है।

#### सार्य सपुट

दितीय कालकाचार्य के पश्चात् प्रभावक श्राचार्यों में श्रार्य खपुट विशेष प्रभावशाली माने गये हैं। इनके जन्म, जन्मस्थान, माता-पिता श्रादि के सम्बन्ध में परिचय उपलब्ध नहीं होता। इनके जीवन की कलिपय प्रभावोत्पादक घटनाओं का उल्लेख जैन साहित्य में दृष्टिगोचर होता है। श्रार्य खपुट का युग सम्भवतः विशिष्ट विद्याओं का युग रहा है। त्रावश्यक चूर्रिंग, निशीथचूर्रिंग ग्रादि में इन्हें विद्यासिद्ध एवं विद्या-चकवर्ती जैसे विशेषणों से अभिहित किया गया है। ' इससे यह स्पष्टरूपेण प्रमाणित होता है कि वे अतिशय विद्याओं के विशिष्ट ज्ञाता थे।

इनके जीवन से सम्बन्धित कुछ विशिष्ट घटनाम्रों का परिचय इस प्रकार है :--

एक बार ग्रार्थ खपुट भृगुकच्छपुर पधारे । वहां उनका भगिनीपुत्र भुवन ग्रापके उपदेशों से प्रभावित होकर ग्रापके शिष्यरूप से श्रमएाधर्म में दीक्षित हो गया। बुद्धिशाली समक्त कर ग्रायं खपुट ने भुवन मुनि को कतिपय विद्याएं सिखाई । संयोगवश भृगुपुर में बौद्ध भिक्षुग्रों ने राजा बलमित्र के सम्मान से गवित होकर जैन श्रमर्गों के उपाश्रय में घास की पूलिया गिराकर उन्हें पशुतुत्व बताते हुए द्वेष प्रकट करना प्रारम्भ किया । इससे भुवन मुनि बड़ा कुद्व हुआ और श्रावक समुदाय को लेकर राजा बलमित्र की सभा में पहुँचा । वहाँ उसने उच्च स्वर में कहा – "हे राजन् ! तुम्हारे गुरु गेहेनर्दी बन कर जैन श्रमशों की निन्दा करते हैं। हम उनके साथ शास्त्रार्थ करने के लिए आ गये हैं। तुम उनको एक बार बुला कर मेरे साथ शास्त्रार्थ करवा दो । जिससे लोग भी वास्तविकता को जान सकें।" मुनि के ग्राह्वान पर राजा ने बौद्धभिक्षुग्रों को बुलाया ग्रौर मुनि भुवन के साथ शास्त्रार्थ करवाया । बौद्ध भिक्षु भुवन की अकाटच युक्तियों के समक्ष चर्चा में परास्त हो गये । भुवन मुनि की विजय से जैन-संघ में हर्ष की लहर फैल गई पर बौद्ध संघ को इस अपमान से गहरा दुःख हुआ । उन्होंने गुडशस्त्रपुर से बौढाचार्य वुड्ढकर को बुलाया ग्रौर भुवन मुनि को उसके साथ शास्त्रार्थ के लिए कहा गया । भुवन मुनि ने विद्याबल एवं तर्क-बल से उसे भी पराजित कर दिया । इस प्रपमान से दुःखित होकर वृद्धकर कुछ ही दिनों पश्चात् काल कर गुड सस्त्रपुर में यक्ष के रूप से उत्पन्न हुआ। पूर्व-जन्म के वैर के कारएंग वह जैन संघ और श्रमणों को डराने एवं विविध यातनाएं पहुंचा कर सताने लगा। संघ ने प्रार्थ सपूट को वहां की परिस्थिति से परिचित कर ग्रुडशस्त्रपुर पधारने की प्रायंना की ।

भार्य खपुट गच्छ के भन्य साधुम्रों के साथ भुवन मुनि को वहीं भृगुपुर में रख कर स्वयं गुडशस्त्रपुर पघारे । जाते समय भार्य खपुट ने एक कर्षाद (जन्ती-पट्ट) भुवन मुनि को देकर उसे सावघानी से रखने एवं कभी न खोलने का आदेश दिया । गुडशस्त्रपुर पहुंच कर आर्य खपुट ने यक्ष को अपने प्रभाव से भपना भक्त बना लिया भौर राजा सहित समस्त नागरिकजनों को भी प्रभावित किया ।

<sup>8</sup>; (क) विज्ञारणचक्कवट्टी विज्ञासिद्धो स जस्स वेगाऽवि । सिण्मेज्ज महाविज्ञा, विज्जासिद्धोऽज्जलउक्कोम्य ।।

[ग्रावश्यक मलय, पू. १४१]

(व) को विज्यावसेए जुत्तो बहा मन्य संउदो ।

[निज्ञीयचूलि, मा+३, पू+ १८]

ग्रायं खपुट गुडशस्त्रपुर में ही विराजित थे कि उनके पास भृगुपुर से दो साधु ग्राये ग्रौर उन्होंने निवेदन किया – "भगवन् ! ग्रापके इधर चले ग्राने पर भुवन मुनि ने ग्रापकी सम्हलाई हुई गोपनीय कपर्दी को खोल कर उसमें से एक पत्र प्राप्त किया, जिसमें उसे पाठ मात्र से सिद्ध होने वाली ग्रार्कारिगी विद्या प्राप्त हो गई है। वह उस विद्या के प्रभाव से प्रतिदिन उत्तमोत्तम भोजन मंगवा कर खाने लगा। इस पर स्थविरों ने जब उसे ऐसा करने से मना किया तो वह कुद्ध होकर सौगतों के विहार में चला गया है। विद्या के प्रभाव से पात्र ग्राकाशमार्ग से जाते ग्रौर मोज्य पदार्थों से भरे लौटते हैं। इस प्रकार के प्रभाव को देख कर श्रावक भी भुवन मुनि की ग्रोर ग्राकषित होने लगे हैं। ऐसी स्थिति में ग्रापको वहां पधार कर संघ की ग्राश्वस्त करना चाहिये।"

मुनि युगल की बात सुन कर आर्य खपुट कुछ विचारमग्न हुए भीर गुड-शस्त्रपुर से भृगुकच्छपुर की मोर चल पड़े। भृगुकच्छपुर पहुंच कर आर्य खपुट कहीं गुप्त रूप से ठहरे और भुवन मुनि द्वारा मार्कीषणी विद्या से मंगवाये गए मन्नपूर्ण पात्रों को झाकाशमार्ग में ही शिला द्वारा फोड़ कर गिराने लगे। पात्रों से मिष्टान्न म्रादि भोजन लोगों के सिर पर गिरने लगा। ग्रपने श्रम को विफल होता देखकर भुवन मुनि को यह समफने में देरी नहीं लगी कि आर्य खपुट वहां पधार चुके हैं। भयभीत होकर वह भृगुपुर से भाग निकला। आर्य खपुट मुनिमण्डल सहित बौद्ध-बिहार में पहुंचे भौर अपनी विद्या के प्रभाव से सबको प्रभावित कर उन्होंने म्रन्य क्षेत्र की भ्रोर बिहार किया।

विशिष्ट विद्यास्रों के माध्यम से चमत्कार प्रदर्शन के उस युग में आर्य सपुट ने जिन शासन की सेवाएं कीं। तपायच्छ पट्टावली के उल्लेखानुसार आर्य सपुटाचार्य का समय वीर नि० सं० ४१३ और प्रभावक चरित्र में वीर नि० सं० ४६४ बताया गया है। इन दोनों उल्लेखों को एक-दूसरे का पूरक, अर्थात् वीर नि० सं० ४१३ में उनके आचार्य काल का प्रारम्भ स्रोर वीर नि० सं० ४६४ में अवसान मान लिया जाय तो उपरोक्त दोनों प्रन्थकारों के उल्लेख संगत स्रोर आर्य सपुट के साचार्य काल के निर्णायक बन सकते हैं।

## म्रायं रेवतीमित्र (युगप्रधानावार्य)

न्नार्यं स्कन्दिलाचार्यं के पश्चात् न्नार्यं रेवतीमित्र युगप्रधानाचार्यं हुए । भाषके कुल, ज्ञन्म, जन्मस्थान ग्रादि का परिचय प्राप्त नहीं होता । युगप्रधान यंत्र

- \* (क) श्रीवीरात् त्रिपंचाशदधिकचतुःशतवर्षातिकमे ४५३ भृगुकच्छे मार्य खपृटाचार्य इति पट्टावल्याम् । प्रभावकचरित्रे तु चतुरशीत्यधिकचतुःशत ४५४ दर्षे मार्य खपुटाचार्यः । [तपागच्छ पट्टावली]
  - (स) श्रीवीर मुक्तितः शतचतुष्टये चतुरशीतिसंयुक्ते । वर्षांगां समजायत, श्रीमानाचार्यसपुटगुरुः ॥७६॥ [प्रभाषक चरित्र, (विजयसिंहसूरिचरिते) पृ० ४३]

X38

एवं मेरुतुंगाचार्य विरचित विचारश्रेणी में युगप्रधानाचार्यों के गृहस्थपर्याय, सामान्य यतिपर्याय, युगप्रधानपर्याय और पूर्ण आयु का विवरण प्रस्तुत करने वाली १ माथाओं के प्रनुसार रेवतीमित्र १४ वर्ष की आयु में दीक्षित हुए । ४ वर्ष तक ज्ञान, दर्शन, चारित्र की सम्यक्रूपेण उपासना करते हुए उन्होंने सामान्य साधुरूप से श्रमणाधर्म की परिपालना की । वीर नि० सं० ४१४ में आर्य स्कंदिल (षांडिल्य के स्वर्ग-गमेन के पश्चात् आप युगप्रधान पद पर आसीन हुए । तदनन्तर आपने ३६ वर्ष, १ मास और १ दिन तक युगप्रधान पद पर रहते हुए जिन-शासन की उल्लेखनीय सेवाएं की । वीर नि० सं० ४१० में १ वर्ष की आयु पूर्ण कर आपने स्वर्ग-रोहण किया ।

गणाचार्य - ऐसा प्रतीत होता है कि ग्रार्य समुद्र के समय में ग्रार्य सुहस्ती की परम्परा के गणाचार्य ग्रार्य दिन्न ही रहे ।

### मार्य समुद्र के समय के राजवंश

धार्य समुद्र के वाचनाचार्य काल में पाटलिपुत्र में मुंगों, उज्जयिनी में नभोवाहन तथा नभोवाहन के पश्चात् गर्दभिल्ल तथा प्रतिष्ठानपुर में सातवाहन राजवंस के संस्थापक शिशुक का राज्य रहा । इस समय में अधिकांशत: यज्ञ यागादि कर्मकाण्ड एवं वैदिक संस्कृति का भारत में ज्यापक प्रचार-प्रसार हुग्रा ।

# १६. आर्य मंगू-वाचनाचार्य

आचार्य समुद्र, जिनका परिचय ऊपर दिया जा चुका है, वे रसों में इतने अनासक्त थे कि सरस-नीरस जो भी आहार भिक्षा में प्राप्त होता, उसको बिना स्वाद की अपेक्षा किये एक साथ मिला कर प्रशान्त भाव से सेवन कर लिया करते थे। उन्हें सदा यह विचार रहता था कि रसों में आसक्ति के कारए। कहीं आत्मा कर्मपाश में ग्राबद्ध हो भारी न बन जाय।<sup>1</sup>

इनके इस प्रकार स्वाद-विजय और लाभ के प्रति चनासक्ति के कारए भाचार्य देवदि ने 'ग्रक्खुब्भिय समुद्रगंभीरुं' इस पद से ग्रापकी स्तुति की है । ज्रार्थ मंगू इन्हीं भार्य समुद्र के जिष्य ये ।

श्राचार्य समुद्र के स्वर्गगमन के पश्चात् उनके शिष्य भार्य मंगू वीर नि० सं० ४१४ में वाचनाचाय पद पर ग्रासीन हुए। श्राप बड़े ज्ञानी, घ्यानी भौर सम्यग्दर्शन के प्रवल प्रचारक थे। धाचार्य देववाचक ने नन्दी की स्थविरावली में मापके लिए 'भएगां करगं करगं' इन तीन विशेषरणों का एक साथ प्रयोग करसे हुए श्रभिव्यक्त किया है कि स्राप भक्तिपूर्वक सेवा करने वाले शिष्यों को कुशलता के साथ सूत्रार्थ प्रदान करते श्रौर सदर्भ की देशना द्वारा सहस्रों भव्य जनों को प्रतिबोध देकर जिनशासन की महत्वपूर्ण सेवा करते थे।

निशीय भाष्य और चूरिंग के धनुसार आयं मंगू बहुश्रुत और बहुशिष्य परिवार वाले होने पर भी उद्यतबिहारी थे। एक समय विहारकम से विचरण

<sup>•</sup> पडिपक्से झब समुद्दा, ते रसगिद्धीए भीता एक्कतो सम्ब मेलेज मुजंति । [निशीय वूणि]

दशपूर्वधर-काल : ग्रायं मंगू

करते हुए ग्राचार्य मंगू मधुरा पधारे भौर प्रपने मृदु, मनोहर एव वैराग्यपूर्ए वचनों से मधुरा के नागरिकों को उपदेश से प्रतिबुद्ध करने लगे। ग्राचार्य के ज्ञान, वैराग्यपूर्एा प्रवचन के प्रभाव से प्रभावित हो मथुरा के श्रद्धालु भक्तों ने वस्त्रादि से उनकी बड़ी भक्ति की। दूध, दही, घृत, गुड़ ग्रादि स्वादिष्ट पदार्थों से वे उन्हें प्रतिदिन प्रतिलाभित करते। ग्राचार्य का मोह भाव जायृत हुआ और उन्होंने साता- सुख में प्रतिबद्ध होकर वहीं स्थिरवास कर दिया। साथ के शेष मुनि वहां से विहार कर गये।

निमित्तों का भी बड़ा प्रभाव होता है । उपादान अर्थात् आरमसामर्थ्य में किक्कित्मात्र दुबंलता म्राते ही निमित्त को अपना प्रभाव जमाने में देरी नहीं लगती ।

स्थिरवास में रहने के कारएा ग्राचार्य के तप, संयम, साधना में शिथिलता भा गई। उनका चारित्राराधन मन्द हो गया और ऋदि, रस, साता-गौरव का प्राबल्य बढ़ गया। भक्तजनों द्वारा दिये गए सुस्वादु ग्राहार और प्रेमपूर्श सेवा से वे उग्रविहार को छोड़ कर वहीं पर प्रमादभाव में रहने लगे। भन्तिम समय में भप्ते सदोष भाचरएा की बिना ग्रालोचना किये और बिना प्रमाद त्यांगे ग्रायु पूर्ण कर वे चारित्र धर्म की विराधना के कारएा यक्ष योनि में उत्पन्न द्वुए। रे

ज्ञान के द्वारा जब अपने पूर्व भव का परिचय प्राप्त किया तो वे पश्चात्ताप करने लगे – ''अहो ! मैंने दुर्बुद्धि के कारए। पूर्ए। पुण्य से पाने योग्य महानिधान की तरह दुर्गतिहारी जिनमत पाकर भी अपना जीवन विफल कर दिया। ठीक ही कहा है – ''चतुर्दश पूर्व के ज्ञाता भी प्रमाद के कारए। अनन्तकाय में जाकर उत्पन्न होते हैं।''<sup>3</sup> इस प्रकार परमनिर्वेद भाव से वे अपने पूर्वकृत प्रमाद की निन्दा करते रहे।

एकदा उन्होंने स्थंडिल भूमि की धोर जाते हुए अपने पूर्वभव के शिष्यों को देखा तो उन्हें प्रतिबोध देने हेतु वे भपना विचित्र स्वरूप बना कर मुंह से लम्बी जिह्वा निकाल मार्ग में खड़े हो गये। यक्ष को देख कर एक सात्विक भावना

| (क) मचुरा मंगू झागम, बहुसुय वेरग्ग सङ्बपूया य<br>सातादि-सोम-लितिए, मरखे जीहाइ लिंबमेखे |                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| सोबि अंगालोइय पश्चिम्कंतो विराहिय सामण्ण                                               |                               |
|                                                                                        | र चूरिंग, भा० ३, पृ० १४२-१४३] |
| (स) कालं काऊएा भवएावासी उववण्एो, साहू परि                                              | बोहरएट्टा भागभो ।             |
| .,                                                                                     | [बही, भा० २. पृ० १२४]         |
| (ग). सो गाढपमायपिसाय - गहियहिययो, विमुक्क र                                            | त्वचरएो ।                     |
| ्गारवतिग-पडिबद्धो, सड्देसु ममल संजुत्ती ॥३                                             |                               |
| दढसिढिसयसायन्तो, निस्सामन्न' पमायमचइत्त                                                |                               |
| कालेख मरिय जाम्रो, जन्को तत्येव निद्धमले                                               | ।।४॥ [दर्शनशुद्ध संटीक]       |
| * चडदसपुरूषरावि, पमामधो जविनंतकायेसु ।                                                 |                               |
| एयंपि हुँ हा हा पाव, जीवनतए तया सरिय ॥१०॥                                              | [धार्य संगू कथा]              |

Jain Education International

वाले शिष्य ने कहा – ''देवानुप्रिय ! तुम देव, यक्ष अथवा जो भी हो प्रकट होकर बोलो । इस प्रकार तो हम लोग तुम्हारा ग्रभिप्राय किचित्मात्र भी नहीं समभ पा रहे हैं।'''

यक्ष ने खेदपूर्एं स्वर में कहा – "हे तपस्वियो ! मैं वही तुम्हारा गुरु झार्य मंगू हूँ ।"

साधुम्रों ने भी खिन्न मन से कहा – ''देव ! म्राप्रने इस प्रकार की दुर्गति किस प्रकार प्राप्त की ?''

यक्ष ने कहा – "प्रमाद के अधीन होकर चारित्र में शिथिलता लाने वालों की ऐसी ही गति होती है। हमारे जैसे ऋद्धि-रस-साता के गौरव वाले शिथिल-विहारियों की ऐसी गति हो, इसमें प्राक्ष्वर्य ही क्या है? तुम लोग यदि दुर्गति से बचना और सुगति की स्रोर बढ़ना चाहते हो तो प्रमादरहित होकर उद्यत-विहार से विचरते हुए निर्ममत्व भाव से तप-संयम की ग्राराधना करते रहना।"

साधुग्रों ने कहा – "ग्रो देवानुप्रिय ! तुमने हमें ठीक प्रतिबुद्ध किया है।" यह कह कर उन्होंने तत्परता के साथ संयम-धर्म का ग्राराधन प्रारम्भ किया श्रोर उद्यत-विहार से विचरने लगे।

नंदीसूत्र की स्थविरावली में झाचार्य देववाचक ने, भएगां इस पद से कालिक ग्रादि सूत्रों को पढ़ने वाले. करगं से सूत्रोक्त कियाकलाप को करने वाले और भरगं पद से धर्मध्यान ध्याने वाले झादि विशेषएों से झायें मंगू की स्तुति करते हुए उन्हें श्रुतसागर का पारगामी झाचार्य बताया है। उनके ढारा कहे गये - ''पभावगं नारगदसंएगगुरगाएं'' - इस पद से ऐसा प्रतीत होता है कि आर्थ मंगू ज्ञान धर्शन के प्रबल प्रभावक थे। आगे चल कर झाचार्य देववाचक ने यहां तक लिख दिया है - ''श्रुतसागर के पारगामी एवं घीर झार्य मंगू को बंदन हो।'' र

दिगम्बर परम्परा के मान्य शास्त्र ''कसाय-पाहुड'' की टीका जयधवला के मनुसार मार्थ मंक्षु और स्रार्थ नागहस्ती कसायपाहुड के चूर्णिकार म्राचार्य यतिवृषभ के विद्यागुरू माने गये हैं। जैसा कि जयघवलाकार ने लिखा है – माचार्य मंक्षु मौर ग्राबार्य नागहस्ती द्वारा म्राचार्य यतिवृषभ को दिव्यघ्वनिरूप किरसा प्राप्त हुई। <sup>3</sup>

| ٩ | दृष्ट्वा प्रासारयदीर्घा, जिह्वां बोधयितुं सुषी: ।                             |
|---|-------------------------------------------------------------------------------|
|   | तेष्वेकः साल्विकः साधुरूचे त्वं कोऽसि गुह्यकः ध⊻।। [प्राचारकस्प]              |
| 2 | भएगगं करगं भरगं, पभावगं सारगदंससागुरागासं ।                                   |
|   | वंदामि अज्जमंगुं, सुयसागरपारगं धीरं ।।३०।। [नंदीसूत्र स्थविरावली]             |
| 3 | "विउलगिरिमत्थयत्थ वङ्ढमारादिवायरादो विसिग्गमिय गोदम - लोहज्ज - जंबुसामि-      |
|   | यादि आइरियपरम्पराए मार्गतूरा गुराहराइरियं पाविय गाहासरूवेरा परिरामिय मजमंसु - |
|   | णागहत्वीहितो जइवसहायरियमुवरणमिय चुण्णिसुत्तायारेण परिएाददिब्वज्भुणि-किरएगदो   |
| • | सान्दद ।                                                                      |
|   | – [कसायपाहड (यदिवृषभाचार्यकृत चूरिंग एवं जयधवलाटीका सहित) प्रसुभागविभक्ती     |
|   | भाग ४, पूरु ३८८]                                                              |

X ३४

[१९. झार्य मंग्र

१६. झांवें गंगू]

यह पहले उल्लेख किया जा चुका है कि नन्दी स्थविरावली की ३१ वीं तथा ३२ वीं गाथाओं में वाचक परम्परा के आर्य मंगू के पश्चात् आर्य धर्म, आर्य भद्रगुप्त, आर्य वज्ज और आर्य रक्षित - इन चार युगप्रधान माचार्यों को वाचना-चार्य भी बताया गया है। चूर्णिकार जिनदासगणि महत्तर, वृत्तिकार आचार्य हरिभद्र और टीकाकार मलयगिरि ने इन दोनों गाथाओं का नदीसूत्र की चूर्णि, वृत्ति और टीका में निर्देश तक नहीं किया है। इससे स्पष्ट है कि उन्होंने इन गाथाओं को प्रक्षिप्त माना है।

इन चार युगप्रधान ग्राचार्यों में से ग्राय वज्ज स्पष्ट रूप से ग्राय सुहस्ती की परम्परा के ग्राचार्य हैं। शेष तीन ग्राचार्य ग्राय महागिरि की परम्परा के ग्राचार्य है ग्रथवा सुहस्ती की परम्परा के – इस सम्बन्ध में कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं मिलता।

ऐसा अनुमान किया जाता है कि ये तीनों युगप्रधानाचार्य किसी अन्य ही स्वतन्त्र परम्परा के अथवा आर्य महागिरि की परम्परा की किसी शाखा के आचार्य हों ग्रीर इनकी अप्रतिम प्रतिभा के कारएग इन्हें वाचनाचार्य माना हो। अनेक प्राचीन ग्रन्थों के उल्लेखों तथा युगप्रधानाचार्य पट्टावली से यह निर्विवाद रूपेगा प्रमाणित होता है कि ये चारों ही ग्राचार्य प्रपने समय के महान् प्रभावक युगपुरुष ग्रीर ग्रागमों के पारदृश्वा थे। इनकी विशिष्ट प्रतिभा के कारएग ही इन्हें युगप्रधान ग्राचार्य के साथ-साथ वाचनाचार्य भी माना गया है।

इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि ग्रार्य मंगू, ग्रार्य नन्दिल ग्रौर ग्रार्य नागहस्ती ये तीनों ही वाचनाचार्य सुदीर्घजीवी हुए हैं ग्रौर उनके वाचनाचार्य काल में ही उपरोक्त चारों युगप्रधानाचार्य वाचक वंश के न होते हुए भी भएनी विशिष्ट प्रतिभा एवं तलस्पर्शी ग्रागम-ज्ञान के कारएा वाचनाचार्य माने गये हैं।

इन सभी तथ्यों और मुख्य परम्परा को इष्टिगत रखते हुए इन चारों भाचायों का परिचय वाचनांचार्य परम्परा में न देकर युगप्रधानाचार्य परम्परा में दिया जा रहा है ।

### ग्नार्थं धर्म - युगप्रधानाचार्य

मार्थ रेवतीमित्र के पश्चात् वीर निर्वाण सं० ४५० में आर्य धर्म युगप्रधा-नाचार्य हुए । म्राप १८ वर्ष की वय में दीक्षित हुए । ४० वर्ष तक श्रमएा धर्म की साधना कर भ्राप युगप्रधान पद पर मासीन हुए । ४४ वर्ष तक युगप्रधान पद पर रहते हुए म्रापने वीरशासन की प्रभावशाली सेवा की । १०२ वर्ष, ४ मास, १ दिन की पूर्ण मायु भोग कर भ्राप वीर नि०सं० ४९४ में स्वर्गस्थ हुए । मेरुतुगीया 'विचारश्रेणी' के उल्लेखानुसार वृद्ध परम्परा में आर्य मंगू का ही अपर नाम धर्म माना गया है । यदि इसमें तथ्य होता तो नंदी स्थविरावली म्रौर जयधवला में भी भवश्य इस प्रकार का उल्लेख होता ।

# भार्य सिंहगिरि - गएगचार्य

मार्थ सुहस्ती की परम्परा में भार्य दिस के पश्चात् आर्य सिंहगिरि गणाचार्य हुए। आपके सम्बन्ध में केवल इतना ही परिचय उपलब्ध होता है कि आप विझिष्ट प्रतिभाशाली एवं जातिस्मरण ज्ञान सम्पन्न प्रभावशाली माचार्य थे। खुशाल पट्टावली के अनुसार वीर नि. सं० ४४७-४६ में अपना स्वर्गवास हुगा। वीर नि. सं. ४६६ में आर्य वज्ज का जन्म हुआ, उससे बहुत पहले आर्य समित सिंहगिरि के पास दीक्षित हो चुके थे इससे अनुमान किया जाता है कि आर्य सिंहगिरि वीर नि. सं. ४६० में आचार्य रहे हों। आपके सुविशाल शिष्यपरिवार में से केवल आर्य समित, आर्य धनगिरि, आर्य वच्च और आर्य आर्हद्त्त इन चार प्रमुख शिष्यों के ही नाम उपलब्ध होते हैं। उनका परिचय इस प्रकार है:--

#### मार्थ समित

आर्य समित का जन्म अतिसमृद अवन्ती प्रदेश के तुम्बवन नामक ग्राम में हुआ। आपके पिता का नाम घनपाल था जो कि बहुत बड़े व्यापारी थे। गौतम गोत्रीय वैश्य श्रेष्ठी घनपाल की उस समय के प्रमुख कोटघघीशों में गराना की जाती थी। आर्य समित के अतिरिक्त श्रेष्ठी घनपाल के एक पुत्री भी थी, जिसका नाम सुनन्दा था।

श्रेष्ठी धनपाल ने अपने होनहार पुत्र समित की शिक्षायोग्य वय में शिक्षा-दीक्षा की समुचित व्यवस्था की । आर्य समित बाल्यकाल से ही विरक्त की तरह रहते थे । ऐहिक सुस्तोपभोगों के प्रति उनके चित्त में किञ्चित्मात्र भी अभिरुचि नहीं थी ।

किशोरावस्था में प्रवेश करते ही उन्होंने म्रतुल घन-वैभव म्रौर सभी प्रकार को प्रचुर भोगसामग्री का परित्याग कर म्राचार्य सिंहगिरि के पास श्रमण-दीक्षा ग्रहण कर ली ।

उसी तुम्बवन ग्राम के निवासी श्रेष्ठी धन के पुत्र-धनगिरि की समित के साथ प्रगाढ़ मैत्री थी। श्रेष्ठी धनपाल ने ग्रपने पुत्र समित के प्रव्नजित हो जाने पर उसके मित्र धनगिरि के समक्ष ग्रपनी पुत्री सुनन्दा के साथ विवाह करने का प्रस्ताव रखा। यद्यपि धनगिरि ऐहिक भोगों के प्रति उदासीन था, तथापि ग्रपने मित्र के पिता द्वारा ग्रनन्य ग्राग्रह किये जाने पर उसने ग्रन्ततोगत्वा सुनन्दा के साथ विवाह किया। ग्रार्थ समित की बहिन सुनन्दा ने समय पर महान् प्रतापी एवं प्रभावक ग्राचार्य वज्र को जन्म दिया।

आर्य समित ने दीक्षित होने के पश्चात् गुरुसेवा में. रहते हुए विधिपूर्वक शास्त्रों का बड़ी ही लगन के साथ अध्ययन किया। वे मन्त्रविद्या के भी विझेषझ थे। उन दिनों अचलपुर के समीप कृष्णा और वेसाा नामक दो नदियों से घिरे हुए एक आश्रम में ४०० तापस निवास करते थे। उनके कुलपति का नाम देवक्षमें था। ! दो नदियों से घिरा हुआ होने के कारण वह आश्रम ब्रह्मद्वीपक के नाम से प्रसिद्ध था । संक्रान्ति झादि कतिपय पर्व दिनों के झवसर पर देवशर्म अपने मत की प्रभावना करने के उद्देश्य से पैरों पर एक विशिष्ट प्रकार का लेप लगाकर सभी तापसों के साथ कृष्णा नदी के जल पर चलता हुझा अचलपुर पहुंचता ! इस प्रकार का चमत्कारपूर्ण ग्रद्भुत दृश्य देख कर भोले-भाले भौर भावुक लोग बड़े प्रभावित होते और प्रशनपानादि से उन तापसों का बड़ा प्रादर-सत्कार करते । तापसों के भक्तगण बड़े गर्ब के साथ श्रावकों के समक्ष झपने गुरु की प्रशंसा करते हुए उनसे पूछते – "क्या तुम्हारे किसी गुरु में इस प्रकार की झद्भुत सामर्थ्य है?" श्रावकों को मौन देखकर वे लोग और प्रधिक उत्साह और गर्व भरे स्वर में कहते – "हमारे गुरु की तपस्या का जैसा अद्भुत एवं प्रत्यक्ष चमत्कार है, उस प्रकार का चमत्कार और ब्रत्शिय न तुम्हारे धर्म में है श्रौर न तुम्हारे गुरुझों में ही । वस्तुत: हमारे गुरु प्रत्यक्ष देव हैं, इन्हें नतमस्तक हो श्रद्धापूर्वक नमन करो ।"

तापसों के भक्तों के इस प्रकार के व्यंगभरे वचनों से श्रावकों के ग्रन्तर्मन को गहरा ग्राघात पहुंचता । उन्हीं दिनों ग्राय सिंहगिरि के शिष्य एवं ग्राय वज्य के मातुल ग्राय समितसूरि का ग्रचलपुर में पदार्पण हुमा । श्रावकगण ने ग्राय समित को वन्दन-नमन करने के पश्चात भूतल की तरह ही नदी के जल पर भी तापसों के चलने-फिरने की सारी घटना निवेदित की । ग्राय समित कुछ क्षणों तक मौन रहे । श्रावकों ने पुनः निवेदन किया – "देव ! जनमानस में जिनमत का प्रभाव कम होता जा रहा है । कृपा कर कोई न कोई ऐसा उपाय कीजिए जिससे कि जैन धर्म का प्रभाव बढ़े।"

ग्रार्थ समितसूरि ने सस्मित स्वर में कहा – "तापस जल पर चलते हैं, इसमें तपस्या का कोई प्रभाव नहीं, यह तो उनके द्वारा ग्रपने पैरों पर किये जाने वाले लेप का प्रभाव है। भोले-भाले लोगों को वृषा ही भ्रम में डाला जा रहा है।"

श्रावकों ने तापसों द्वारा फैलाये गये मायाजाल झौर अम को सर्वसाधारण पर प्रकट करने का टढ़ संकल्प लिए कुलपति सहित सभी तापसों को झपने यहां भोजनार्थ निमन्त्रित किया। जब दूसरे दिन सभी तापस मोजनार्थ श्रावकों के यहां ग्राये तो श्रावकों ने उष्ण जल से सभी तापसों के पैरों को घोना प्रारम्भ किया। कुलपति ने श्रावकों को रोकने का पूरा प्रयास किया। किन्तु श्रावकों ने उनकी एक भी बात नहीं सुनी। "म्राप जैसे महात्माभ्रों के चरएाकमलों को बिना धोये ही यदि हम ग्रापको भोजन करवा दें तो हम सब के सब महान् पाप के भागी हो जाएंगे" – यह कहते हुए श्रावकों ने बड़ी तत्परतापूर्वक उन सब तापसों के पैरों को खूब मल-मल कर घो डाला।

भोजनोपरान्त तापस अपने म्राश्रम की म्रोर प्रस्थित हुए । श्रावकों ने उन्हें ससम्मान विदा करने के बहाने हजारों नर-नारियों को वहां पहले ही एकत्रित कर लिया था । तापसों के पीछे विशाल जनसमूह जयघोष करता हुया चलने लगा ।

ैदेवशर्मनामा कुलपतिः परिवसति ।

[पिण्डनिर्युक्ति, पत्र १४४ (१)]

वेएा के तट पर पहुंचते ही कुलपति के साथ-साथ समस्त तापससमुदाय भिर्फ़का। उनके समक्ष अति विकट समस्या उपस्थित थी। एक ग्रोर नदी में डूबने का डर या तो दूसरी ग्रोर बड़ी कठिनाई से उपाजित कीर्ति के मिट्टी में मिलने का भय। लेप का योड़ा-बहुत प्रभाव तो श्रवश्य रहा होगा - यह विचार कर कुलपति वेएा के जल में उतरा। वेएा का प्रवाह तेज था श्रोर कुलपति के पैरों का लेप गरम पानी से पहले ही धुल चुका था। ग्रतः तापसों का कुलपति वेएा के ग्रगाध एव तीव्र प्रवाहपूर्ए जल में डूबने लगा।

उसी क्षण भार्य समितसूरि वेणा-तट पर पहुंचे और तापसों के कुलपति को वेणा में डूबता हुम्रा देखकर बोले -- "वेण्णे ! हमें उस ग्रोर जाने के लिए मार्ग चाहिये !" यह देख कर विशाल जनसमूह स्तब्ध रह गया कि तत्क्षण नदी का जल सिकुड़ गया भौर उस नदी के दोनों पाट पास-पास टब्टिगोचर होने लगे ! मार्य समित एक डग में ही वेणा के दूसरे तट पर पहुंच गये । भ्रार्य समितसूरि की म्रनुपम म्रात्मशक्ति से सभी तापस मौर उपस्थित नर-नारी बड़े प्रभावित हुए । मार्य समित ने उन सबको धर्म का सच्चा स्वरूप समभगते हुए स्व-पर का कल्याण करने के लिए प्रेरित किया । आर्य समित के ग्रन्तस्तलस्पर्शी उपदेश को सुनकर तापस कुलपति भ्रपने ४६६ शिष्यों सहित निर्ग्रन्थ-श्रमण-धर्म में दीक्षित हो गये । वे ४०० श्रमण पहले ब्रह्मद्वीप माश्रम में रहते थे म्रतः श्रमण धर्म में दीक्षित हो गये ।

ग्रार्यं समित ग्रपने समय के महान् प्रभावक ग्राचार्य थे । उन्होंने ग्रात्म-कल्या<mark>एा के साथ-साथ ग्रनेक भव्यों को साधना-पथ पर ग्रारूढ़ कर जिनशासन की -</mark> धनूपम सेवाएं की ।

#### मार्थ धनगिरि

भार्य सिंहगिरि के दूसरे प्रमुख शिष्य ग्रार्य घनगिरि ने युवास्था में बिपुल वैभव भौर भपनी पतिपरायगा। गुर्विग्री पत्नी के मोह को छोड़ कर जो उत्कट स्याग-वैराग्य का ग्रनुपम उदाहरण, रखा उस प्रकार का ग्रन्यत्र कहीं दृष्टिगोचर नहीं होता। भ्रापका परिचय ग्रार्य वज्त्र के परिचय के साथ दिया जा रहा है।

### धार्य प्रहंहत

मापका कोई परिचय उपलब्ध नहीं होता ।

### मार्य मंगू के समय के प्रमुख राजवंश

मार्य मंगू के वाचनाचार्यकाल में, वीर नि० सं० ४७० में तदनुसार ईसा से **४७ वर्ष पूर्व तथा शक संवत्** से १३४ वर्ष पूर्व ब्रवन्ती के राज्य-सिंहासन पर

ते व पंचतावससया समियायरियस्स समीवे पव्वतिता । ततो य बंभदीवा साहा संभुता । [तिशीयचूर्रिंग, भा० ३, गा० ४२७२, पू० ४२६] महाम् प्रतापी एवं परमप्रजावत्सल विक्रमादित्य नामक गएा-राजा झासीन हुग्रा । विक्रमादित्य जिस दिन उज्जयिनी के राज्यसिंहासन पर झासीन हुग्रा, उसी दिन से ग्रवन्ती राज्य में ग्रोर उसके १७ ग्रथवा १३ वर्ष पश्चात् सम्पूर्एं भारतवर्ष में उसके नाम से एक संवत् प्रचलित हुग्रा जो कमशः कृत संवत्, मालव संवत्, मालवेश संवत् ग्रौर विक्रम सम्वत् के नाम से व्यवहृत हुग्रा । ग्राज भारत के प्रायः सभी भागों में विक्रम संवत् प्रचलित है ग्रौर प्रतिदिन उस ऐतिहासिक दिवस का जन-जन को स्मरए कराता रहता है, जिस दिन शकारि विक्रमादित्य राज्य-सिंहासन पर बैठा । दो सहस्र से भी ग्रधिक वर्षों से विक्रम संवत् जैन कालगएजना को सुनिश्चित करने तथा भारतीय ऐतिहासिक तिथिक्रम को प्रामाशिक रूप से सुनियोजित-सुव्यवस्थित बनाये रखने में प्रमुख एवं सर्वसम्मत ग्राधार माना जाता रहा है ।

वीर विक्रमादित्य के शौर्य, दानशीलता, परोपकारपरायएगता, न्यायप्रियता एवं प्रजाबत्सलता ग्रादि गुर्एों से ग्रोतप्रोत यशोगाथाग्रों से भारतीय वाङ्मय भरा पड़ा है। ईसा की पहली-दूसरी शताब्दी के विद्वान् गुरएाढ्य की पैशाची भाषा की महान् कृति "वृहत्कया" के प्राधार पर सोमदेव भट्ट द्वारा रचित "कथासरित्सागर" में विक्रमादित्य को ग्रनायों का नाथ, बन्धुहीनों का बान्धव, पितृहीनों का पिता, निराश्रितों का ग्राश्रयदाता ग्रौर प्रजाजनों का प्रारा-त्रारए एवं सर्वस्व तक बताया गया है। विक्रम सम्बन्धी साहित्य के सम्यक् पर्यालोचन के पश्चात् यदि यह कहा जाय तो कोई ग्रतिश्रयोक्ति नहीं होगी कि मर्यादापुरुषोत्तम श्रीराम ग्रौर महान् कर्मयोगी श्रीकृष्एा के पश्चात् भारतीय साहित्य, साहित्यकारों ग्रौर जनमानस पर सबसे ग्रधिक गहरा प्रभाव विक्रमादित्य का रहा है। वस्तुतः विक्रमादित्य का नाम भारतीय जनमासन में रम गया है।

एक ग्रज्ञात प्राचीन कवि ने तो विक्रमादित्य के लिये यहां तक कह दिया है कि – विक्रमादित्य नृपति ने उन महान् कार्यों को किया, जिनको कि कभी कोई नहीं कर सका, इतने बड़े-बड़े दान दिये, जो कभी कोई नहीं दे सका स्रौर ऐसे-ऐसे स्रसाघ्य कार्यों को साघ्य बनाया, जिनको अन्य कोई साघ्य नहीं बना सका ।<sup>3</sup>

भारतीय विभिन्न भाषाम्रों में विक्रमादित्य के सम्बन्ध में बड़ी ही प्रचुर मात्रा में साहित्य निर्मित किया गया है। उस समग्र साहित्य की यदि सूची तैयार की जाय तो संभवतः वह एक बहुत बड़ी सूची होगी। विक्रमादित्य के जीवन से सम्बन्धित म्रनुमानतः ४० से ऊपर पुस्तकें तो जैन साहित्य में म्राज दिन तक उपलब्ध हैं। म्रनुमानतः इतनी ही विक्रम सम्बन्धी पुस्तकें जैनेतर वाङ्मय मे होनी चाहिये। इनके म्रतिरिक्त लोकभाषाम्रों में हजारों जनप्रिय लोककथाएं एव

- स पिता पितृहीनानामबंधूनां स बान्धवः ग्रनाथानां च नाथः सः, प्रजानां कः स नाभवत् ॥ १८।१।६२
- २. तत्कृतं यन्त केनापि तहत्तं यन्त केनचित् । तत्साधितमसाध्यं यद्विकमार्केसा भूभूजा ।।१२४६॥

[साङ्गंधरपढति]

χ¥0.

मस्यान प्रचलित हैं, जिनमें विकम की न्यायप्रियता, परोपकारिता मादि मनेक अद्भुत गुरगों का बड़ा ही रोचक वर्गन उपलब्ध होता है।

कुछ जैन प्रन्थों के ग्राधार पर विक्रमादित्य का संक्षिप्त परिचय इस प्रकार है :--

मालव प्रदेश की अवन्ती नगरी में गर्देशिल्ल नामक राजा न्यायपूर्वक शासन करता था । उसकी पहली रानी धीमती से भर्त्नु हरि श्रौर उसके पश्चात् दूसरी ख़नी श्रीमती से विकम का जन्म हुग्रा । '

ग्रश्विनीकुमारों के समान सुन्दर स्वरूप वाले वे दोनों कुमार क्रमशः किशोर वय में प्रविष्ट हुए । गर्दभिल्ल ने ग्रपने बड़े पुत्र का राजा भीम की राजकुमारी ग्रनंगसेना के साथ बड़ी घूमघाम-पूर्वक पासिग्रहसा संस्कार करवा दिया । तदनन्तर गर्दभिल्ल ने श्रनेक देशों को विजित कर उन पर ग्रपना ग्राघिपत्य स्थापित किया।

कालान्तर में शूल रोग से राजा गर्दभिल्ल की मुत्यु हो गई और मन्त्रियों ने भर्तृ हरि का अवन्ती के राज्यसिंहासन पर राज्याभिषेक कर दिया ।<sup>२</sup>

एक दिन ग्रपने ग्रग्रज भर्तृहरि द्वारा किसी तरह ग्रपमानित किये जाने के कारए। विक्रमादित्य ग्रमर्षवशात् खड्ग लेकर एकाकी ही ग्रवन्ती राज्य से निकल पड़ा ।<sup>3</sup>

इस प्रकार बड़ा भाई भर्तृहरि ब्रवन्ती राज्य पर शासन करने लगा और उसका ब्रनुज वित्रमादित्य देश-देशान्तरों में परिभ्रमएा करने लगा ।

| •                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| गर्दभिल्लः तृपो राज्यं चकार स्वगिनाथवत् ।।१६॥          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| धीमती श्रीमतीत्याह्वे द्वे पल्गौ तस्य सुन्दरे ।।२१।    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| देधाना धीमती गर्मं <del>सुन्दरस्वप्नसूचितम् ।</del>    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| शुभेऽह्नि सुपुवे पुत्रं, पूर्वेवार्कस्फुरद्युतिम् ॥२२॥ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| जन्मोत्सवं नृपः क्वत्वाकार्यं संज्जनबान्धवान् ।        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ददौ भर्तृ हरेत्याख्यां, पुत्रस्य मुदिताश्वयः ॥२३॥      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| सम्प्राप्त समये हारिवासरेऽर्कोदयक्षसे ।                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| श्रीमती सुषुवे पुत्रं निधानमित्रं मेदिनी ॥२६॥          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| गर्दभिल्ल क्षमापालः कृत्वा जन्मोत्सवं मुदा ।           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| विकमार्केतिनामादात्, सूनोरर्कविलोकनात् ॥३०॥            | [विकमचरितम्, सर्गं १]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| प्रन्येद्युः शूलरोगेरग् गर्दभिल्लमहीपतिः ।             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| मृत्वाकस्मान्मुरुद्धाम, जगाम धर्मतत्पर: ।।३८।।         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| मृत्युक्रत्यादिके कार्ये कृते मन्त्रीक्ष्वरादयः ।      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| मदुत्सवं व्यधुर्भत्रृंहरे राज्याभियेचनम् ।।४०।।        | [वही]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| भूपेन विक्रमादित्योऽप्रमानं गमितान्यदा ।               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| एकाकी खाङ्गमादाय ययौ देशांतरे क्वचित् ।।४२             | [वही]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                        | दधाना धीमती गर्मं सुन्दरस्वप्नसूचितम् ।<br>शुभेऽह्नि सुयुवे पुत्रं, पूर्वेवार्कस्फुरद्द्युतिम् ।।२२॥<br>जन्मोत्सवं नृपः क्वत्वाकार्यं सञ्जनवात्धवान् ।<br>ददौ भर्तृ हरेत्यास्यां, पुत्रस्य मुदिताश्वयः ॥२३॥<br>सम्प्राप्त समये हारिवासरेऽर्कोदयक्ष ऐ ।<br>श्रीमती सुयुवे पुत्रं निधानमित्रं मेदिनी ॥२६॥<br>गर्दभिल्ल क्षमापालः कृत्दा जन्मोत्सवं मुदा ।<br>विकमार्केतिनामादात्, सूनोरर्कविलोकनात् ॥३०॥<br>प्रन्येद्युः शूलरोगेए। गर्दभिल्लमहीपतिः ।<br>मृत्वाकस्मान्मरुद्धाम, जगाम धर्मतत्परः ॥३६॥<br>मृत्युकृत्यादिके कार्ये कृते मन्त्रीक्ष्वरादयः ।<br>मदुत्सवं व्यधुर्भर्तृ हरे राज्याभियेचनम् ॥४०॥<br>भूपेन विकमादित्योऽप्रमानं गमिनान्यदा । |

णुभशीलगणी ने विकमादित्य के माता-पिता, भाई झादि का उपरोक्त परिचय देने के पश्चात "यां चिन्तयामि सततं मयि सा विरक्ता" यह लोकविश्रुत श्लोक देते हुए अमरफल वाला वृत्तान्त दिया है, जिसमें एक ब्राह्मण द्वारा प्रमरफल प्राप्त करने, उसे भर्तृहरि राजा को देने, राजा द्वारा प्रपनी रानी को दिये जाने, रानी द्वारा कुबड़े प्रश्ववाहक को, घश्ववाहक द्वारा गणिका को घौर पणिका द्वारा पुनः राजा भर्तृहरि को उस फल के दिये जाने का उल्लेख है। इसमें बताया गया है कि वस्तुस्थिति से घवगत होते ही भर्तृहरि संन्यस्त हो वन में चला गया घौर उसके पश्चात् विक्रमादित्य उज्जयिनी के राज्य-सिंहासन पर झासीन हुवा।

श्रन्यान्य विद्रानों द्वारा रचित विकमचरित्रों में कतिपय अंशों में इससे मिलता-जुलता विकम का प्रारम्भिक परिचय दिया हुन्ना है । इनमें से किसी भी प्रंथ में विकमादित्य के वंश के सम्बन्ध में प्रकाश नहीं डाला गया है ।

### हिमवन्त स्वविरावलीकार झौर विक्रमादित्य

प्राकृत श्रौर संस्कृत भाषा को हस्तलिखित पुस्तक "हिमवन्तस्यविरावली" में विक्रमादित्य को मौर्यवंशी बताया गया है । हिमवन्त स्थविरावली का एत-द्विषयक उल्लेख निम्नलिखित रूप में है :--

' ग्रवन्ती नगरी में सम्प्रति के निष्पुत्र निधन के भनन्तर भगोक के पौत्र तथा तिष्यगुप्त के पुत्र बलमित्र एवं भानुमित्र नामक राजकुमार भवन्ती के राज्यसिंहासन पर ग्रारूढ़ हुए। वे दोनों भाई जैनधर्म के परमोपासक थे। उनके निधन के पश्चात बलमित्र का पुत्र नभोवाहन भवन्ती के राज्य का स्वामी बना। नमोवाहन भी जैनधर्म का भूतुयायी था। उसकी मृत्यु के पश्चात् उसका पुत्र गर्दभिल्ल राजा बना। गर्दभिल्ल ने कालकाचार्य द्वितीय की बहिन साध्वी सरस्वती का बलाद भपहरण करवा कर उसे भ्रपने मन्तः पुर में बन्द कर दिया। सब प्रकार से समभाने-बुभाने पर भी गर्दभिल्ल ने त्याय-पच की पथिका साध्वी सरस्वती को मुक्त नहीं किया। भन्ततोगत्वा कालकाचार्य ने भन्य भौर कोई चारा न देख भूगुकच्छ के भविपति भपने भागिनेय बलमित्र-सानुमित्र' एवं सिन्धुप्रदेश के शक राजाभों की सम्मिलित सेना द्वारा उज्जयिनी पर माकमण करवा दिया। भीषण युद्ध में गर्दमिल्ल मारा गया भौर शकों ने उज्जयिनी पर भविकार कर लिया। भार्य कालक ने भूवनो बहिन साध्वी सरस्वती को पुनः संयम धर्म में स्थापित किया भौर वे स्वयं भी समुचित प्रायश्वित्त कर संयमसाधना में निरत हुए।

मे दोनों बन्धु सार्य कालक के साथिनेव मुनुकव्य राज्य के प्रविपति बसमित्र मानुमित से निम्न हैं। इनका सत्ताकास बीर नि॰ सं॰ ३४३ से ४१३ तक का है जबकि मड़ींग के बनमित-मानुमित का समय बीर निर्वाल से ४४४ वर्ष परथात का है। [सम्पादक] विदेशी शकों के अत्याचारों से संत्रस्त प्रजा का नेतृत्व कर विक्रमादित्य ने शकों को परास्त किया स्रौर ४ वर्ष पक्ष्चात् ही पुनः अपने पैतृक राज्य पर अधिकार कर लिया।'''

मानार्य मेरुतु ग की 'विचारश्रेणी' तथा म्रनेक प्राचीन ग्रंथों में उल्लिखित राजवंशों के विवरणों के संदर्भ में विचार करने पर हिमवंत स्थविरावली में वणित उपरोक्त घटनाकम संगत मौर विश्वसनीय प्रतीत होता है। कहावली एवं परिशिष्ट पर्व में वीर निर्वाण के पश्चात् राजवंशों की कालगणना में पालक के राज्य के ६० वर्षों को सम्मिलित न किये जाने के कारण जो कालकम के म्रालेखन में द्रुटि रही है, तथा उसके परिणामस्वरूप कालगणनाविषयक एक तबीन मान्यता विगत मनेक शताब्दियों से प्रचलित रही है, उसका प्रभाव हिमवन्त स्थविरावली-कार पर भी पूरी तरह से पड़ा है। उपरिर्चाचत उद्धरण में हिमवन्त स्थविरावली-कार पर भी पूरी तरह से पड़ा है। उपरिर्चाचत उद्धरण में हिमवन्त स्थविरावली-कार ने जो ऐतिहासिक घटनाम्रों का तिथिक्रम दिया है, उन सभी तिथियों में यह ६० वर्ष का मन्तर स्पष्टतः परिलक्षित होता है। जैन कालगणना विषयक उस दूसरी मान्यता के प्रभाव में हिमवन्तस्थविरावलीकार ने ६० वर्ष पश्चात् घटित होने वाली घटनाम्रों का तिथिक्रम ६० वर्ष पहले का दे दिया है। नन्दवंश के मन्द प्यं मौर्य-शासन के प्रारम्भ होने के काल की चर्चा करते समय इस कालभेद के सम्बन्ध में पहले प्रमाण-पुरस्सर पूरा प्रकाश डाला जा चुका है। मतः यहां उसकी पुनरावृत्ति की प्रावश्यकता नहीं है।

सोमदेव रचित कथासरित्सागर में विक्रमादित्य के पिता का नाम महेन्द्रादित्य और माता का नाम सौम्यदर्शना दिया गया है। उसमें यह बताया गया है कि महेन्द्रादित्य ने पुत्र की कामना से शिव की उपासना की। शंकर के कृपाप्रासद से शंकर का माल्यवान नामक गर्ण सौम्यदर्शना के गर्भ से उत्पन्न हुआ और महेंद्रादित्य ने उसका नाम विक्रमादित्य रखा।

सिंहासन बत्तीसी म्रादि मनेक प्रयों में भर्तृहरि ग्रौर विक्रमादित्य के जन्म के सम्बन्ध में बड़ा ही ग्रद्भुत् उल्लेख उपलब्ध होता है । उससे सभी परिचित हैं ग्रतः उसे यहां देने की ग्रावश्यकता नहीं ।

• महानंती एयरस्मि संपद्ट एिवस्स एिपुत्तस्स सग्एयमरगंतरमसोगसिवपुत्ततिस्सगुत्तस्स बलमित्तभागुमित्तएगामधिज्जे दुवे पुत्ते वीराग्रो दो तय चउएावई वासेमु बिइक्हातेमु रच्जं पत्ते । ते एां दुन्नि वि भाया जिएाधस्माराहगे वीराग्रो चउवन्नाहियतिसयवासेमु विडक्हातेमु सग्गं पत्ते । तयएांतरं बलमित्तस्स पुत्तो एभोबाहएगे प्रवंती रज्जे ठिग्रो । से वि य एां जिरएधस्मारणुगो गीराग्रो तिसयचउएावइ वासेमु बिइक्हातेमु सग्गं पत्तो । तग्रो तस्स पुत्तो गइहीबिज्जोवेग्रो गट्हिल्लो एिवो भवंतीएयरे रज्ज पत्तो ।

तउ गद्दहिल्लसिवपुत्तो विक्कमसामधिज्जो तं सामंतसामघिज्जं सगरायमाकम्म बीराम्रो दसाहियचउसयवासेसु विद्दक्कतेसु मवती सायरे रज्जं पत्तो । से दिय सं विक्कमक्को सििबो मईव परक्कमजुमो जिसाघम्माराहगो परोपयारेगसिट्ठो मवतीए सपरे रज्जं कुरामास्पो लोग्गासम्पर्दव पिम्रो जाम्रो । [हिप्रवन्तस्यविरावली, मप्रकाशित] जहां एक ग्रोर विक्रमादित्य का संवत् ग्राज से २०३० वर्ष पहले से चला ग्रिंग रहा है, संस्कृत, प्राकृत एवं विभिन्न भारतीय भाषाग्रों में विक्रम का जीवन-परिचय देने वाले १०० से ऊपर ग्रंथ, हजारों ग्रास्थान और लोककथाएं भारतीय साहित्य में उपलब्ध हैं तथा विक्रम के ग्रस्तित्व को प्रमाणित करने वाले सैकड़ों शिलालेख, दानपत्र ग्रादि विद्यमान हैं, वहां दूसरी ग्रोर यह देखकर बड़ा ग्राश्चर्य ग्रीर दु:ख होता है कि भारतीय जनजीवन में शताब्दियों से पूर्णतः रमे हुए, भारतीयों के हृदयसम्राट् महान् प्रतापी राजा विक्रमादित्य के ग्रस्तित्व के विषय में भी कतिपय पाश्चात्य एवं भारतीय विद्वान् सन्देह प्रकट करते हैं।

'ईसा पूर्व प्रथम शताब्दी में इस प्रकार का महान् प्रतापी विक्रमादित्य नामक राजा हुआ अथवा नहीं।' अपनों इस शंका की पुष्टि में मुख्य रूप से उन विद्वानों द्वारा यही कहा जाता है कि ईसा से ४७ वर्ष पूर्व यदि विक्रमादित्य नाम का महान् प्रतापी पाजा हुआ होता और उसने अपने नाम से संवत् प्रचलित किया होता तो उसके नाम के सिक्के अवश्य उपलब्ध होते। इसके साथ ही साथ ईसा पूर्व प्रथम शताब्दी से ले कर ईसा की दवीं शताबदी के बीच के किसी समय के कम से कम एक दो शिलालेख तो विकम संवत् के उल्लेख के साथ मिलते। पर इस अवधि के बीच का एक भी शिलालेख इस प्रकार का नहीं मिलता जिस पर स्पष्ट शब्दों में विकम संवत् श्रंकिंग हो। विकम संवत् के उल्लेख से युक्त सबसे पहला शिलालेख चण्डमहासेन नामक चौहान राजा का घोलपुर से मिला है जिस पर विकम संवत् ६९ खुदा हुआ है। इस प्रकार यह लेख ई० सन् ६४१ का है। इससे पहले के जितने भी अभिलेख विक्रमादित्य के संवत् से सम्बन्धित बताये जाते हैं, उन पर विकम संवत् नहीं ग्रपितु निम्नलिखित पद खुदे हुए हैं :--

- (१) श्रीम्मलिवगएगम्नाते प्रशस्ते कृतसंज्ञिते ।
- (२) कृतेषु चतुषु वर्षं शतेष्वेकाशीत्युत्तरेष्वस्यां मालवपूर्व्वस्यां ।
  - ं (नगरी का लेख)
- (३) मालवानां गएास्थित्या याते शतचतुष्टये । त्रिनवत्यधिकेऽब्दानामृतौ सेव्यधनस्तने ।। (मन्दसोर का कुमारगुप्त (१) का शिलालेख)

जो विद्वान् इस प्रकार की शंका उठाते हैं, उन्हें सर्वप्रथम यह विचार करना होगा कि विक्रम पूर्व प्रथम शताब्दी श्रौर उसके परवात् की भी कतिपय शता-ब्दियों में देश की राजनैतिक स्थिति कितनी श्रस्थिर, डांवाडोल श्रौर विदेशी झाक्रमणों, गृह कलहों के कारण उथलपुथल से भरी होगी । इस प्रकार के संक्रान्तिकाल में यह बहुत कुछ संभव है कि वह ऐतिहासिक सामग्री बाद में ग्राये हुए शकों द्वारा नष्ट अध्ट कर दी गई हो ग्रथवा वह सामग्री इघर-उघर बिखर गई हो ।

वह कितना भीषण संक्रान्तिकाल था, इसका अनुमान मालव गएा ढारा अपनी जन्मभूमि भेलम के तट (पंजाब) का परित्याग किया जाकर प्रथमतः पूर्वी राजस्थान में और उसके पश्चात् अवन्तो राज्य में बसने से लगाया जा सकता है।

विकम ने ग्रवन्ती के राज्यसिंहासन पर ग्रासीन होते ही ग्रपने नाम का संवत् चलाने के स्थान पर कृत संवत् प्रथवा मालव संवत् क्यों चलाया ? इस प्रश्न का उत्तर खोजते समय विद्वानों ने प्राज तक एक बड़े महत्वपूर्ण तथ्य की ग्रोर किंचिरमात्र भी दृष्टिनिक्षेप नहीं किया है। उस तथ्य की स्रोर घ्यान देने से संभवतः इस प्रश्न का सहज ही समाधान हो जाता है। वह तथ्य यह है कि बलमित्र-मानूमित्र तथा शकों की सम्मिलित सेना द्वारा पराजित एवं राज्यच्यत होने के पश्चात् गर्दभिल्ल की मृत्यु हो गई । ऐसी स्थिति में युवा राजपुत्र विकमा-दित्य के पास न तो कोई संगठित सेना ही रही और न कोई छोटा-मोटा राज्य ही । प्रपने पैठुक राज्य पर ग्रघिकार करने के लिये निक्वित रूप से उसे विदेशी शकों के विरुद्ध प्रजा में विद्रोह भड़काने तथा किसी ग्रन्य शक्ति की सहायता लेने के मतिरिक्त अन्य कोई साधन नहीं था। ऐसी स्थिति में क्या यह अनुमान लगाना अनुचित होगा कि विक्रम ने उस समय की एक वीर ग्रौर योदा जाति के मालवों के साथ वैवाहिक अथवा अन्य किसी प्रकार के सम्बन्ध के माध्यम से मैत्री कर कार्यसिद्धि के लिये उनकी सहायता प्राप्त करने का पूरे मनोयोग से प्रयास किया होगा ? इस प्रयास में सफलता प्राप्त होते ही निश्चित रूपेए **विदेशी ग्रातताइयों के मत्याचारों से पीड़ित मवन्ती की प्रजा में विद्रोह की ग्राग** भड़का, मालवों की सहायता से विकमादित्य ने शकों को पराजित कर श्रवन्ती के <mark>श्रपने पै</mark>तृक राज्य पर श्रधिकार कर लिया होगा । फेलम के तटवर्ती पंजाब के उपजाऊ प्रदेश को परिस्थितिवंश छोड़ कर ग्राये हुए मालव लोगों ने भी ग्रवन्ती प्रदेश की उर्वरा भूमि पर स्थायी रूप से बस जाने की ग्राशा लिये शक राज्य के विनाश के लिये प्रारएपए। से विक्रमादित्य की सहायसा की होगी।

मालवों के इस ग्रसीम उपकार के प्रति ग्रपनी कृतज्ञता प्रकट करने के लिये विक्रमादिस्य ने ग्रवन्ती प्रदेश का नाम मालवं भौर मालवों के साथ हुई मैत्री को ग्रमर बनाने के लिये प्रारम्भ में मालव राज्य में भौर कालान्तर में समस्त भारत में कृत सम्वत् ग्रथवा मालव संवत् चलाया । लेखन ग्रादि में भले ही यह कृत संवत् मालव संवत् लिखा जाता रहा हो पर शकों को भारत की घरा से भगा देनेवाले मपने प्रतापी एवं परोपकारी सन्नाट के प्रति कृतज्ञता एवं श्रदा भ्रकट करते हुए जनता जनादन ने बोलचाल में इसे विक्रम सम्वत् के नाम से ही व्यवहार में लिया होगा । कोटि-कोटि कण्ठों पर चढा हुआ विक्रम संवत् ग्रन्ततो-गत्वा लेखन आदि में भी कृत संवत् – मालव संवत के स्वान पर व्यवहृत होने लगा ।

ईसा से ५७ वर्ष पूर्व विक्रमादित्य नामक एक महाप्रतापी राजा हुमा, इस तथ्य की पुष्टि केवल जनश्रुति ही डिण्डिमघोष के साथ नहीं करती प्रपितु ऐतिहासिरू मनुश्रुति भी इसकी पुष्टि करती है ो समी सब्धप्रतिष्ठ विद्वानों को

#### . विक्रमादित्य ]

विकम संवत् के ग्राधार पर, ईसा की पहली शताब्दी के ऐतिहासिक विद्वान् सालकर्णी राजा हाल की 'गाथासप्तशती' के उल्लेखों एवं उन्हीं के समकालीन विद्वान् गुुुुु एगढघ की वृहत्कथा के उल्लेखों के ग्राधार पर यह तो स्वीकार करना ही होगा कि ईसा पूर्व प्रथम शताब्दी में विक्रमादित्य नामक प्रतापी राजा हुग्रा है। प्रसिद्ध पाक्ष्चात्य विद्वान् डॉ० स्टेनकोनो ने भी विक्रमादित्य की ऐतिहासिकता के इस पहलू को स्वीकार किया है। <sup>1</sup>

जनग्रनुश्रुति ग्रौर ऐतिहासिक ग्रनुश्रुति के साथ-साथ साहित्यिक ग्रनुश्रुति से भी वित्रमादित्य की ऐतिहासिकता की पुष्टि होती है। यह पहले बताया जा चुका है कि जैन एवं जैनेतर साहित्य के १०० से ग्रधिक संस्कृत-प्राकृत एवं मन्य भारतीय भाषाग्रों के ग्रन्थ ग्रौर हजारों ग्राख्यान वित्रमादित्य की ऐतिहासिकता को प्रमाणित करते हैं। उनमें स्पष्टतः उल्लेख किया गया है कि भगवान महावीर के निर्वाण के ४७० वर्ष पश्चात् तदनुसार ईसा से ४७ वर्ष यूवं वित्रमादित्य नामक एक प्रतापी राजा हुमा । ग्रब यहां इस तथ्य की पुष्टि करने वाले कतिपय प्रमाण प्रस्तुत किये जा रहे हैं.--

१. ईसा से ४७ वर्ष पूर्व विक्रमादित्य के ग्रस्तित्त्व को सिद्ध करने वाले ग्रंगणित साधनों में विक्रम संवत् सबसे प्रमुख ग्रौर ग्रकाट्य प्रमाण है ।'हाथ कंगन को क्या ग्रारसी' – तथा 'प्रत्यक्षे कि प्रमाणम्' – इन सूक्तियों को सार्थक करते हुए विक्रम संवत् ने वस्तुतः विक्रमादित्य के ग्रस्तित्व को ग्रमर बना दिया है। जिस संवत् का विगत २०३० वर्षों से ग्रनवच्छिन्न -- ग्रजस्र गति से व्यवहार भारत में चला ग्रा रहा है, उसका प्रचलन विक्रम नामक एक महान् प्रतापी राजा ने किया था - इस तथ्य को किस ग्राधार पर ग्रस्वीकार किया जा सकता है ? भारत के सुविधाल भूभाग में प्रायः सर्वत्र विक्रम संवत् का व्यवहार किया जाता है। इतने सुविधाल भूभाग में विक्रम संवत् का पिछले २०३० वर्षों से उपयोग किया जाना – यह एक तथ्य ही इस बात का प्रचल एवं पर्याप्त प्रमाण है कि ग्राज से २०३० वर्ष पहले विक्रम का ग्रस्तित्व था, जिसने कि विक्रम संवत् का प्रचलन किया।

२. ईसा की प्रथम शताब्दी में हुए सातवाहनवंशी राजा हाल ने अपने 'गायासप्तशती' नाम " मंग्रीत ग्रन्थ में विक्रमादित्य की दानशीलता का उल्लेख करते हुए निम्नलिक्ति गाथा प्रस्तुत की है :--

संवाहणमुहरसतोसिएए, देन्तेरा तुहकरे लक्सं । चलरोएा विक्कमाइक्ष, चरिम्रमसुसिक्सिम्नं तिस्ता ॥४६४

भर्षात् – जिस प्रकार महादानी राजा विकमादित्य अपने सेवकों द्वारा की हुई चरएसंवाहनादि साधारए सैवाभों से भी संतुष्ट होकर उन्हें लाखों स्वर्ण मुद्रामों का दान कर देता था, उसी प्रकार विकमादित्य की उस दानझीलता का

Research Society, 1930.

a "Problems of Saka and Satavahana History" - Journal of the Bihar and Orissa

श्रनुकरए। करते हुए लाख के लाल रस से रंगे हुए प्रियतमा के चरणों ने प्रियतम द्वारा किये गए चरण-संवाहन से तुष्ट होकर प्रियतम के हाथों मे लाख (लाख स्वर्ग्यमुद्रान्नों के समान लाख का लाल रंग) दे डाला।

गाथा में वरिंगत श्रुं गाररस के ग्रद्भुत क्लेथ से यहां कोई प्रयोजन नहीं। यहां इस गाथा से यही बताना ग्रभिप्रेत है कि ईसा की प्रथम शताब्दी में हुए विद्वान राजा हाल ने विकम की लोकप्रसिद्ध दानशीलता का उल्लेख किया है। गाथा सप्तशती में हाल ने ग्रपने समय में प्रसिद्ध, चुनी हुई, चमत्कारपूर्ए गाथा मों का संग्रह किया था – इस तथ्य से यह प्रमारित होता है कि उपरोक्त गाथा – राजा हाल के समय से पूर्व की कोई प्रसिद्ध रचना है ग्रौर हाल से बहुत पहले ही विकमादित्य की दानशीलता की यशोगाथाएं लोक में गुंजरित हो चुकी थीं।

यहां यह भी उल्लेखनीय है कि 'गाथासप्तशती' के रचयिता महाराजा हाल के ही एक पूर्वज के हाथों विक्रमादित्य रएाक्षेत्र में ग्राहत हुए थे श्रौर उस शस्त्राधात के फलस्वरूप उज्जयिनी लौटने पर विक्रमादित्य की मृत्यु हुई थी।

३. सातवाहन वंशी राजा हाल के समकालीन विद्वान गुएगाड्य ने पैशाची माथा में "वृहत्कथा" नामक ग्रन्थ की रचना की थी। ग्राज वह मूल ग्रंथ कहीं उपलब्ध नहीं है। सोमदेव भट्ट ने 'वृहत्कथा' का संस्कृत भाषा में रूपान्तर कर कथासरित्सागर की रचना की, जो ग्राज उपलब्ध है। कयासरित्सागर के लम्बक ६, तरंग १ में विक्रमादित्य का विस्तार के साथ परिचय दिया हुन्ना है।

"कथांसरित्सागर" के लम्बक १०, तरंग १ के निम्नलिखित श्लोक में विक्रमादित्य की, महिमा का जिन शब्दों में गान किया गया है, उस प्रकार का सौभाष्य संभवतः श्री राम कृष्णा को छोड़ कर ग्रन्य किसी राजा को प्राप्त नहीं हुग्रा हीगा :-

> स पिता पितृहीनानामबंधूनां स बान्धवः । ग्रनाथानां च नाथः सः, प्रजानां कः स नाभवत् ।।

४. 'भविष्यपुराख' में भी विकमादित्य का ग्रधोलिखित रूप में उल्लेख उपलब्ध होता है:-

> शकानां च विनाशार्यमार्यधर्मविवृद्धये । जातः शिवाज्ञया सोऽपि, कैलाशात् मुह्यकालयात् ।। विक्रमादित्य नामानं, पिता इत्वा मुमोह ह । तस्मिन्काले द्विजः कश्चिजव्ययंतो नाम विश्रुतः ।। तत्फल तपसा प्राप्तः, सक्तश्च स्वगृहं ययौ । जयंतो भर्तृंहरये, लक्ष स्वर्णेन वर्णयन् ।। भुक्त्वा भर्तृंहरिस्तत्र योगारूढ़ो वनं गतः । विक्रमादित्य एवास्य, भुक्त्वा राज्यमकंटकम् ।। [भविष्य पुराण, सण्ड २, भघ्याय २३]

X X 9

४. स्कन्द पुराएा में भी विक्रमादित्य का उल्लेख उपलब्ध होता है. जिसमें बताया गया है कि कलियुग के ३००० वर्ष बीतने पर (ईसा से १०० वर्ष पूर्व) विक्रमादित्य का जन्म होगा।

६. गुरणाद्य की 'वृहत्कया' के ग्राधार पर क्षेमेन्द्र द्वारा रचित 'वृहत्कया मंजरी' में भी निम्नुलिखित रूप में विक्रमादित्य का उल्लेख किया गया है :-

> ततो विजित्य समरे कलिंग नृपति विभुः । राजा श्री विक्रमादित्यः स्त्रींप्रायः विजयश्रियम् ।। ग्रथ श्री विक्रमादित्यो, हेलया निजिताखिलः । म्लेच्छान् काम्बोज यवनान् चीनान् हूर्णान् सबर्बरान् ।। तुषारान् पारसीकांश्च, त्यक्ताचारान् विश्वः खलान् । हत्वा भ्रूमंगमात्रेण, भुवो भारमवारयत् ।। तं प्राह भगवान् विष्णुस्त्वं ममांशो महीपते । जातोऽसि विक्रमादित्य पुरा म्लेच्छ शकांतकः ।।

यह यहां उल्लेखनीय है कि कथासरित्सागर के विद्वान सम्पादक श्री दुर्गांत्रसाद शास्त्री ने गुएााक्य का समय ई० सन् ७८ के स्रासपास का माना है।

७: श्रीमद्भागवत् में भी गर्दभिन् राजाधों के होने का संक्षेप में उल्लेख है, जो इस प्रकार है :--

> सप्ताभीरा ग्रावभृत्या, दशगर्दभिनो नृपाः। कका षोडश भूपाला, भविष्यन्त्यति लोलुपाः ॥२६

[श्रीमद्भागवत, स्कंघ १२, ग्र० १]

म. पहली शताब्दी ई० पूर्व की कुछ मालव मुद्राएं मालव प्रान्त में प्राप्त हुई हैं, उनमें से कतिपय मुद्रान्नों पर एक ओर सूर्य का चिन्ह तथा दूसरी मोर 'मालवानां जय:' और 'मालवगएास्य जय:' की छाप लगी हुई है। ये मुद्राएं ईसा से ४७ वर्ष पूर्व विक्रमादित्य द्वारा शकों पर मालव जाति के योदाओं की सहायता से प्राप्त की गई बड़ी विजय की साक्षी देती हैं। इन मुद्रान्नों पर एक स्रोर संकित सूर्य का चिन्ह विक्रमादित्य शब्द के संक्षिप्त रूप ''स्रादित्य'' का द्योतक है।

सा रसवन्ता विहता, नवका विलसन्ति चरति नो कंकः । सरसीव कीर्ति शेषं, गतवति भूवि विकमादित्ये ।।

१०. विकम संवत् के प्रचलन से पहले चेटक, श्रेणिक, कूलिक, चण्ड प्रद्योत, नन्द, चन्द्रगुप्त, प्रशोक मादि महाप्रतापी राजाग्रों में से किसी ने विकमादित्य के विरुद को धारण नहीं किया। ईसा से ४७ वर्ष पूर्व विकम संवत् के प्रवर्तक विकमदित्य से लगभग दो तीन शताब्दी पश्चात् सात वाहन सम्राट् गौतमीपुत्र सातकणि ने भौर लगभग चार सौ - पांच सौ वर्ष पश्चात् गुप्त सम्राट् चन्द्रगुप्त ने 'विक्रमादित्य' का विरुद धारण किया। यह भी इस बात का पुष्ट प्रमाण है कि ईसा से ४७ वर्ष पूर्व विक्रमादित्य नामक राजा हुग्रा ग्रौर उसने विक्रम संवत् चलाया। उसे ग्रादर्श मान कर सातकॉिंग ग्रौर गुप्त सम्राट् चंद्रगुप्त ने भी ग्रपने ग्रपने नाम के साथ 'विक्रमादित्य' का विरुद लगाया।

११. विकमादित्य की राजसभा में ६ रत्न थे – इस प्रकार का उल्लेख अनेक ग्रन्थों में उपलब्ध होता है। 'ज्योतिर्विदाभरए।' ग्रन्थ में विकमादित्य की राज्यसभा के ६ रत्नों के नामों का उल्लेख है, जो इस प्रकार है:--

> धन्वन्तरिक्षपर्एाक्राऽमरसिंह शंकु,− वैतालभट्टघटखर्परकालिदासाः । ख्यातो वराहमिहिरो नृपते सभायां, रत्नानि वै वररुचिर्नव विकमस्य ।।

इन ६ रत्नों के समय को निर्धारित करने के सम्बन्ध में विद्वान प्रयत्नशील हैं। इनमें से कतिपय रत्नों का समय ईसा पूर्व पहली शताब्दी ही ठहरता है। इससे भी इस तथ्य की पुष्टि होती है कि ईसा से ४७ वर्ष पूर्व विक्रमादित्य राजा हुमा और उसने विक्रम संवत् चलाया।

१२. इन सब के अतिरिक्त विक्रमादित्य के अस्तित्व को सिद्ध करने वाला एक ऐसा प्रमारण है जो पूर्णतः निष्पक्ष और विदेशी साक्ष्य पर आधारित है । वह साक्षी है अरब देश के साहित्य की जो इस प्रकार है :--

"हजरत मोहम्मद साहब से १६५ वर्ष पूर्व 'जर्हम बिनतोई' नामक ग्ररब का एक कवि हो गया है, जो स्रोकाज -- मक्का में प्रतिवर्ष भरे जाने वाले ग्ररव के उस समय के सबसे बड़े मेले के कवि सम्मेलन में तीन वर्ष तक लगातार सर्वप्रथम माता रहा। मक्का के इस मेले में हजरत मोहम्मद साहब से लगभग २००० वर्ष पूर्व तक के कवि सम्मेलनों में प्रथम खाने वाले कवियों की कविताग्रों को सोने के पत्रों पर अंकित कर मक्का के विशाल मंदिर में टांगा जाता या रहा था। प्ररव के उस समय के महाकवि 'जर्हम बिनतोई' कौ, उन तीन कविताग्रों में से एक कविता इस प्रकार है :--

इत्रश्शफाई सनतुल बिकरमतुन, फहलमिन करीमुन यतंफीहा वयोवस्सरू । बिहिल्लाहायसमीमिन एला मोतकब्बेनरन,बिहिल्लाहा यूही केंद मिन होवा यफ़खरू । फज्जल-मासारि नहनो मोसारिम बेजेहलीन, युरोदुन बिमाबिन कजनबिनयखतरू । यह सबदुन्या कनातेफ़ नातेफी विजेहलीन, प्रतदरी बिलला मसीरतुन फ़खेफ़ तसबहू । कउन्नी एजा माजकरलहदा वलहदा, प्रशमीमान, बुरुकन कद तोलुहो बतस्तरू । बिहिह्नाहा यकजी बैनना वले कुह्ने प्रमरेना, फहेया जाऊना बिल ग्रमरे बिकरमतुन । सिम्रक्ल-प्रोकूल, प्र० ३१४]

वे लोग धन्य हैं, जो राजा विकम के राज्यकाल में उत्पन्न हुए, जो (राजा विकम) बड़ा दानी, धर्मात्मा घौर प्रजापालक था। परन्तु ऐसे समय हमारा वित्रमादित्य]

प्रदाई शवर को भूल कर भोग विलास में लिप्त था। छल-कपट को ही लोगों ने सब से बढ़ा गुएा मान रखा था। हमारे तमाम देश (अरब) में प्रविद्या ने अंधकार फैसा रक्खा था। जैसे बकरी का बच्चा भेड़िये के पंजे में फंस कर छटपटाता है, छूट नहीं सकता, ऐसे ही हमारी जाति मूर्खता के पंजे में फंसी हुई थी। संसार के व्यवहार को भविद्या के कारएा हम भूल चुके थे, सारे देश में अमावस्या की रात्रि की सरह अन्धकार फैला हुआ था परन्तु अब जो विद्या का प्रातःकालीन सुखदाई प्रकाश दिखाई देता है, वह कैसे हुआ ? यह उसी धर्मात्मा राजा विकम की रुपा है, जिसने हम विदेशियों को भी अपनी दया हष्टि से वंचित नहीं किया और पवित्र धर्म का सन्देश दे कर अपनी जाति के विद्वानों को यहां भेजा, जो हमारे देश में सूर्य की तरह चनकते थे। जिन महापुरुषों की कृपा से हमने भुलाए हुए ईश्वर और उसके पवित्र ज्ञान को जाना और सत्पर्थगामी हुए, वे लोग राजा विकम की

१३. शार्पेन्टियर<sup>1</sup>, रॅप्सन<sup>2</sup>, फ्रेंकलिन एजर्टन<sup>8</sup> झादि पाश्चात्य विद्वानों ने कालकाचार्य कया में उल्लिखित शकों ढारा गर्दभिल्ल की पराजय श्रीर तदनन्तर विक्रमादित्य ढारा शकों को परास्त कर उज्जयिनी पर श्रधिकार करने की घटनाझों को ऐतिहासिक मानते हुए विक्रमादित्य ढारा ईसा पूर्व ४०-४७ में विक्रम सम्बद् प्रचलित किये जाने की मान्यता श्रभिब्यक्त की है।

उपरिलिखित प्रमाणों से न केवल विकमादित्य का ग्रस्तित्व ही सिद्ध होता है मपितु यइ भी प्रमाणित होता है कि विकमादित्य वस्तुतः बड़ा साहसी, परोप-कारी ग्रौर ग्ररव जैसे सुदूर देशों में भी प्रसिद्धि-प्राप्त राजा था। उसने ग्रनेक वर्षों तक न्यायपूर्वक राज्य करते हुए केवल भारत ही नहीं मपितु भारत के पडौसी एवं सुदूरवर्ती राष्ट्रों से भी ग्रविद्या ग्रौर गरीबी को मिटाने तथा मानवसमाज को सुसम्य एवं सुखी बनाने के लिए ग्रनेक प्रयास किये। विकमादित्य का व्यक्तित्व वस्तुतः विराट था।

- विकय स्मृति ग्रन्थ (सिन्धिया ग्रोरिएन्टल इन्स्टीट्यूट, ग्वालियर) में प्रकाशित श्री महेश प्रसाद, मौखवी ग्रालिम फाजिल के लेख से उद्धत ।
- 1. Only one legend, the Kalkacharya-Kathanaka 'the story of the teacher Kalaka' tells us about some events which are supposed to have taken place in Ujiain and other parts of Western India during the first part of the first century B. C. or immediately before the foundation of the Vikrama era in 58 B. C. This legend is perhaps not totally devoid of all historical interest.

[Cambridge History of India, Vol. I. P. 167]

- 2. The memory of an episode in the history of Ujjain..., may possibly be preserved in the Jain story of Kalka......Both the tyrant Gardabhilla whose misdeeds were responsible for the introduction of these evengers, and his son Vikramaditya, who afterwards drove the Sakas of the realm, according to the story, may perhaps be historical characters. [T\$], pp. 532-33]
- 3. "It seems on the whole at least possible, and perhaps probable, that there really was a king named Vikramaditya who reigned in Malva and founded the era of 58-57 B.C. [Op. W. LXVI]

[किम्मादित्य

'विक्रम चरित' के अनुसार किसी सातवाहन वंशी राजा के साथ युद्ध में विक्रमादित्य के घातक प्रहार लगा और उज्जयिनी लौटने पर उसकी बढ़ा मृत्यु हो गई।

ई० सन् १०३० के आसपास हुए इतिहास के प्रसिद्ध विद्वान मलवेरूनी ने भी अरबी भाषा की अपनी पुस्तक 'किताबुलहिन्द' में शालिवाहन नामक एक जमींदार के साथ विक्रमादित्य के युद्ध का और उस युद्ध में विक्रमादित्य की मृत्यु होने का उल्लेख किया है।

प्रायः सभी जैन ग्रन्थों में विक्रमादित्य को जैन धर्मानुयायी बताया गया है।

# १७ (२१) ग्रार्य नन्दिल-वाचनाचार्यः

त्रार्य मंगू के पश्चात् वाचक-परम्परा में ग्रार्य नन्दिल वाचनाचार्य हुए । नन्दीसूत्र की स्थविरावली में ग्राचार्य देवद्धि ने ग्रार्य नन्दिल की स्तुति करते हुए लिखा है :-

"नार्एामि दंसर्एामि य, तवविरएए निक्चकालमुज्जत ।

भ्रज्जं नन्दिल खमएां, सिरसा वंदे पसन्नमएां।।

उपरोक्त गाथा में आयें देवदि ने नंदिल को झान, दर्शन, तप झौर विनय में सदा-काल तत्पर बतलाया है। उन्होंने नंदिल के जीवन का परिचय देते हुए "खमर्एा ग्रौर पसन्नमर्एा" – ये दो विशेषए। दिये हैं, इससे ज्ञात होता है कि झापका जीवन तपप्रधान था ग्रौर ग्राप कठिन से कठिन परिस्थितियों में भी सदा प्रसन्नमन रहते थे।

प्रभावकचरित्र के ब्रनुसार ब्राप वैरोट्या नामक देवी के प्रतिबोधक माने गये हैं । वैरोट्या के प्रतिबोध की घटना संक्षेप में इस प्रकार है :--

सार्थवाह वरदत्त की प्रियपुत्री वैरोट्या का पद्मिनी खण्ड के पद्मकुमार नामक सार्थवाह के साथ पासिग्रिहरा हुमा। सास की सेवाग्रुश्रुषा करते रहने पर भी वैरोट्या उसे संतुष्ट नहीं कर सकी। फलस्वरूप सास के मवज्ञापूर्ए कटु वचनों को सुन कर वैरोट्या चिन्ता से कृष रहने लगी। वह सदा यही सोचा करती "मेरे के सुन कर वैरोट्या चिन्ता से कृष रहने लगी। वह सदा यही सोचा करती "मेरे कृतकर्म का फल सुफे ही भोगना है। हंस कर भोगूंगी तो मुफे ही भोगना है मौर हाय-हाय करके भोगूंगी तो भी मुभे ही भोगना है।" इस प्रकार विचार कर वह सदा मन को शान्त करने का प्रयास करती पर शरीर दुःख से प्रभावित हुए बिना नहीं रहा। उसमें कृषता ग्रा गई।

एक दिन नागेन्द्र के शुभस्वप्न के साथ वैरोट्ट्या ने गर्भ धारण किया। सास अपने दुष्ट स्वभाववझ यद्वा-तद्वा बोला करती -- ''इस अभागिनी के भाग्य में पुत्र कहां, इसके तो पुत्री ही होगी।''

वैरोट्या साम के सब तानों को शान्त भाव से सुना करती ।- तीन महिने के गर्भकाल में वैरोट्या को दुग्धपाक (खीर) का दोहद उत्पन्न हम्रा । इसी बीच आयें नन्दिल का वहां पदापरं ए हुआ। वैरोद्रया ने वन्दन-नमन के पश्चात् प्राचार्य श्री को अपना सब दुःख कह सुनाया। माचार्य ने क्षमाघर्म की प्राराधना का उपदेश देते हुए उसे प्राखस्त किया भौर दूषपाक के दोहद की जानकारी देते हुए कहा "तुम्हारे दोहद को पूर्ति हो जायगी, चिन्ता मत करो।"

चैत्री पूरिंगमा के दिन वैरोट्या ने पुंडरीक तप का उपवास किया भौर उसकी सास ने दूसरे दिन सार्धामयों को भोजन कराने हेतु दुग्धपाक बनाया। उसमें से बची हुई कुछ खीर उसने वैरोट्या को भी दी। खीर का पात्र लेकर वैरोट्या तालाब पर गई और वस्त्र से प्राप्तृत्त क्षीरपात्र क्रो तट पर एक सघन वृक्ष के मूल के पास रख कर स्वयं पैर घोने लगी। सहसा उस समय नागराज की अग्रमहिषी ग्राई और उसने वह सब खीर पी ली। जब वैरोट्या ने लौट कर क्षीर पात्र को रिक्त देखा तो वह हर्षित मन से बोली – "जिसने भी खीर का ग्रास्वादन किया है उसके मनोरष पूर्ण हों।" सर्वभूतानुकम्पा रूप परोपकार की उस उस्कट भावना के फलस्वरूप नागराज की महिषी बड़ी प्रसन्न हुई। उससे वैरोट्या की उद्दात्त भावना जान कर नागराज ने भी दयाई हो उसकी सास को स्वप्न में वैरोट्या के दोहद की पूर्ति करने की प्रेरणा की। तदनन्तर वैरोट्या का दोहद पूर्ण हुआ और समय पर उसने एक पुण्यशाली पुत्र को जन्म दिया। बालक का नाम नागदत्त रखा गया।

कालान्तर में वैरोट्या ने अपने पति पद्मदत्त और पुत्र नागदत्त के साथ श्रमस्पधमं की दीक्षा प्रहरण की । संयम की समुचित रूपेस पासना करते हुए मन्त में पद्मदत्त तथा नागदत्त समाधिपूर्वक देहोत्सगं कर सौधमं देवलोक में देव रूप से उत्पन्न हुए और वैरोट्या नागेन्द्र के घ्यान से श्रायु पूर्स कर घरसोन्द्र की देवी के रूप में उत्पन्न हुई ।

ग्राचार्य नन्दिल ने वैरोट्या के प्रशान्त जीवन में झानोपदेश द्वारा शान्ति प्रदान की थी ग्रतः वैरोट्या धरगेन्द्र की महिषी के रूप में उत्पन्न होने के पश्चात् ग्राचार्य नन्दिल के प्रति भक्ति एवं बहुमान रखने लगी। भगवान् पार्श्वनाथ के चरगों में भक्ति रखने वाले भक्तों के कथ्टों का निवारण करने में वह समय-समय पर उनकी सहायता करने लगी।

कहा जाता है कि ग्राचार्य नन्दिल ने वैरोट्या के स्तुतिपरक ''नमिऊए जिएां पासं'' इस मंत्रगभित स्तोत्र की रचना कर वैरोट्या की स्मृति को चिर-स्थायी बना दिया ।

### सार्य भद्रगुप्त - युगप्रधानाचार्य

आर्य घर्म के स्वर्गगमन के पश्चात् वीर नि० सं० ४९४ में आर्य अद्रगुप्त युगप्रधानाचार्य पद पर अधिष्ठित हुए । दशपूर्वधर आर्य भद्रगुप्त आगमज्ञान के पारगामी और अप्रतिम विद्वान् थे । आपको वर्ष्यस्वामी जैसे महान् युगप्रधान त्राचार्य के शिक्षागुरू होने का सौभाग्य प्राप्त है। वज्रस्वामी ने झापसे १० पूर्वों का ज्ञान प्राप्त किया।

मार्य भद्रगुप्त का यत्किचित परिचय उपलब्ध होता है, वह इस प्रकार है-

ग्रापका जन्म वीर नि० सं० ४२⊏ में, श्रमएा-दीक्षा वीर नि० सं० ४४६ में इक्कीस वर्ष की अवस्या में, युगप्रघानचार्य पद वीर नि० सं० ४६४ में श्रौर स्वर्ग गमन वीर नि० सं० १३३ में हुग्रा । ग्रापने ४१ वर्ष तक सामान्य साधु पर्याय में श्रौर ३६ वर्ष तक युगप्रघानाचार्य पद पर रहते हुए भगवान् महावीर के शासन की महती सेवा की ।

इस प्रकार का उल्लेख उपलब्ध होता है कि ग्रार्य रक्षित सूरि ने ग्रापकी निर्यामरणां (ग्रन्तिम ग्राराधना) करवाई । ग्रापकी पूर्ण ग्रायु १०४ वर्ष, ४ मास ग्रीर ४ दिन की थी ।

गरणाचार्यं

आर्य नन्दिल के वाचनाचार्य काल में वीर नि० सं० ४४७--४८ में आर्य सुहस्ती की परम्परा के गएगाचार्य आर्य सिंह गिरि का स्वर्गवास हुया ।

# १८ (२२) म्रायं नागहस्ती-याचनाचार्य

आचार्य स्रार्थ नन्दिल के पश्चात् नागहस्ती वाचनाचार्य हुए । नन्दीसूत्र की स्थविरावली में आचार्य देवद्धिगएि क्षमाश्रमएा ने झापको कर्मप्रकृति के प्रधान झरता तथा जिज्ञासुस्रों की जिज्ञासाधों का समुचित एवं संतोषप्रद समाधान करने में कुशल बताया है । 'पूर्वज्ञान' के धारक होने के कारएा द्रव्यानुयोग स्रौर कर्मविषयक ज्ञान के स्राप मर्मज्ञ माने गये हैं । श्रमएासंघ-स्तोत्र स्रादि ग्रन्थों के सनुसार नागहस्ती (ग्रार्थ नाग) को युगप्रधान-स्राचार्य भी माना गया है पर इस सम्बन्ध में यह अन्वेषणीय है कि आर्य नागहस्ती स्रौर स्रार्थ नागेन्द्र एक ही स्राचार्य के नाम हैं मयवा दोनों प्रलग-स्रलग समय के झाचार्य हैं ।

हमारे विचार से आर्य नन्दिल के शिष्य वाचनाचार्य नागहस्ती और युग-प्रधानाचार्य नागेन्द्र, जिन्हें आर्य नाग तथा आर्य नागहस्ती के नाम में भी अभिहित किया जाता है, दोनों भिन्न-भिन्न काल के दो भिन्न माचार्य होने चाहिए । हमारे इस अनुमान में निम्न आधार विचारसीय हैं :--

१. नागहस्ती को प्रभावकचरित्रानुसार पादलिप्त का गुरू माना गया है और पादलिप्त का आर्य रक्षित से पहले होना प्रमासित है । कारसा कि आर्य रक्षित द्वारा संकलित अनुयोगढार सूत्र में 'तरंगवईकारे'' पद से आर्य पादलिप्त की स्मृति की गई है । इसके विपरीत आर्य नागेन्द्र को आर्य रक्षित के पश्चाढती आर्य वज्यसेन की शिष्य-परम्परा में माना गया है ।

गण्छे विद्याधराख्यस्यायं नागहस्तिमूरयः ॥१४॥ पुत्रमिच्छसि चेत्तेयां, यादगौच जलं पिवे ॥१६॥

१८. भार्य नागहस्ती] 🦳 🖉 दशपूर्वघर-काल : मार्य नागहस्ती

२. म्रार्य नागहस्ती वाचकवंश के प्रभावक म्राचार्य माने गये हैं, जिनके लिये देर्वद्धि क्षमाश्रमण ने स्वष्ट शब्दों में कहा है – "वड्ढउ वायगवंसो, जसवंसो धज्यनागहत्थीएां।"

ग्रथांत् - ग्रार्थं नागहस्ती का वाचकवंश यशोवंश की तरह वृद्धिगत हो । गाथा में नागहस्ती को वाचकवंश से सम्बद्ध बताया गया है, जब कि वज्रसेन संतानीय ग्रार्थ नाग नाइली शाखा, नागेन्द्र गच्छ ग्रौर नागेन्द्र कुल के प्रवर्त्तक माने गये हैं । ऐसी स्थिति में यदि वज्रसेन संतानीय नागेन्द्र ही वाचकवंशीय नागहस्ती होते तो उनके लिये 'वड्ढउ वायगवंसो' के स्थान पर 'वड्ढउ नाइलवंसो' इस प्रकार का पद प्रयुक्त किया जाता । क्योंकि ग्रार्थं नाग नाइल शाखा, नागेन्द्र कुल एवं नागेन्द्र गच्छ के प्रवर्त्तक माने गये हैं ।

श्वेताम्बर-परम्परा की तरह दिगम्बर परम्परा के प्रमुख ग्रंथों में भी मार्य मंगू ग्रौर नागहस्ती का परिचय उपलब्ध होता है। श्वेताम्बर साहित्य की तरह. यद्यपि दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में श्रार्य मंगू त्रौर ग्रार्य नागहस्ती का कोई खास परिचय प्राप्त नहीं होता फिर भी कसायपाहुड़ की जयधवला टीका में ग्राचार्य बीरसेन ने ग्रार्य मंगू ग्रौर ग्रार्य नागहस्ती को चूर्णिकार यतिवृषभ के गुरु होने का उल्लेख करते हुए निम्नलिखित रूप में इन दोनों की स्तुति की है:-

> गुसहरवयसविसिग्गय, गाहासत्थोऽवहारिश्रो सव्वो । जेसाज्जमंखुसा सो, सराागहत्थी वरं देऊ ।।७।। जो ग्रज्ज मंखु सीसो, ग्रंतेवासी वि सागहत्थिस्स । सो वित्तिसूत्तकत्ता जइवसहो मे वरं देऊ ।।५।।

इन गाथाओं में बताया गया है कि जिन आर्थ मंखु और नागहस्ती ने गुएा-धराचार्य के मुख-कमल से वितिर्गत गाथाओं के सम्पूर्ण अर्थ को सम्यक्रूपेएा ग्रवधारएा किया, वे आचार्य मुभे वर प्रदान करें। जो ग्राय मंखु के शिष्य और ग्राय नागहस्ती के भी ग्रंतेवासी हैं, वे वृत्तिसूत्र के कर्त्ता यतिवृषभ मुभे वर प्रदान करें।

नन्दीसूत्र की स्थविरावली के समान ही दिगम्बराचार्य वीरसेन ने 'जय-घवला' में इन दोनों ग्राचार्यों को कर्मसिद्धान्त के विशिष्ट जाता और मागम-ज्ञान के पारगामी के रूप में स्वीकार किया है। 'जय घवला' टीका में बताया गया है कि गुराघराचार्य द्वारा १८० गाथाओं में 'कसायपाहुड़' का उपसंहार कर लिये जाने पर वे सूत्र गाथाएं ग्राचार्य-परम्परा से आर्य मंक्षु और आर्य नागहस्ती को प्राप्त हुईं। तदनन्तर उन दोनों ग्राचार्यों के चरराकमलों में बैठकर भट्टारक यतिवृषभ ने उन १८० गाधाम्रों के अर्थ को भलीमांति समभा और प्रवचन-वारसल्य से प्रेरित हो उन पर चूरिंगसूत्र की रचना की। जैसा कि टीका में कहा है -

"पुर्णो ताग्रो चेव सुत्तगाहाग्रो आइरियंपरंपराए आगच्छमार्णीओ अञ्ज मंखुनागहत्थीर्एा पत्ताग्रो । पुर्णो तेसि दोण्हं पि पादमूले असीदिसदगाहार्एं गुसहरमुख-कमल-विसिग्गयासम्प्रं सम्मं सोऊस जयिवसहभडारएस पवयस-वच्छलेस चुण्सि सुत्तं कयं ।" '

उपरिलिखित उद्धरणों में यतिवृषभ को ग्रार्य मंखु (मंगु) का शिष्य एवं आर्य नागहस्ती का अंतेवासी बताया गया है। 'शिष्य' एवं 'अंतेवासी' शुब्दों की भाषा-विज्ञान की हष्टि से धरिभाषा की जाय तो समानार्थक होते हुए भी ये दोनों शब्द अपने ग्रापमें विशिष्टार्थं को लिये हुए होने के कारण ग्रपना-ग्रपना प्रयक् स्थान रखते हैं। 'शिष्य' शब्द का अर्थ है संयमसाधना अथवा विद्याघ्ययन हेत् गुरु का शिष्यत्व स्वीकार करने वाला । 'अंतेवासी' शब्द का प्रर्थ होता है – जीवन-पर्यंत ग्रथवा सुदीर्घ काल तक ज्ञानदाता के पास रहते हुए तथा उनकी सेवा-शूश्रुषा करते हुए ज्ञानार्जन करने वाला । इन शब्दों की इस प्रकार की व्युत्पत्ति स्वीकार करने पर यह संभव प्रतीत होता है कि ग्रार्थ मंगू के स्थिरवास काल से कुछ समय पूर्व यतिवृषभ ने उनके पास दीक्षा स्वीकार की हो और उनकी स्थिरवास में रसगृद्धि एवं शिथिलाचार की स्रोर प्रवृत्ति देखकर आर्य मंगू के अन्य श्रमण परिवार की तरह उनका साथ छोड़ आर्थ नागहस्ती की चरएा-शरएा ग्रहएा की हो। तदनन्तर नागहस्ती क अन्तकाल तक उनकी सेवा में निरत रहते हुए उन्होंने उनसे ज्ञानाजेंन किया हो। ऐसा प्रतीत होता है कि इस सम्पूर्ए घटनाकम की म्रोर संकेत करने के अभिशाय से ही जयधवलाकार ने यतिवृषभ के लिये ''आर्य मंखु के शिष्य'' ऋौर "ग्रार्य नागहस्ती के अन्तेवासी" - इन भिन्न पदों का प्रयोग किया है।

नंदी-स्थविरावली की ३१वीं एवं ३२वीं प्रक्षिप्त गाथाओं के ग्राधार पर आर्य मंगू और ग्रार्य नागहस्तों के बीच में ग्रार्य धर्म, ग्रार्य भद्रगुप्त, ग्रार्य वज्र तथा ग्रार्य रक्षित के नाम देखकर कतिपय विद्वानों ने यह ग्रभिमत व्यक्त किया है कि ग्रार्य मंगू और ग्रार्य नागहस्ती के बीच लगभग १४० वर्ष का ग्रन्तराल रहा ग्रतः यतिवृषभ को कसायपाहुड़ का ज्ञान देने वाले मंखु एवं ग्रार्य नागहस्ती श्वेताम्बर परम्परा द्वारा मान्य मंगु और नागहस्ती से भिन्न हैं।

वस्तुतः उन विद्वानों की इस प्रकार की मान्यता केवल आन्ति पर ग्राधा-रित होने के कारए। मान्य नहीं की जा सकती। जिन ४ ग्राचार्यों के नाम देखकर कुछ विद्वानों ने जो इस प्रकार की कल्पना की है, वस्तुतः आर्य धर्म से ग्रार्थ रक्षित तक के वे चारों भ्राचार्य वाचक परम्परा के मुख्य ग्रापार्थ नहीं थे। वे तो वास्तव में ग्रन्य परम्परा के तत्समयवर्ती वाचक ग्राचार्य रहे हैं। उन चारों का मुख्य स्थान युगप्रधान-परम्परा में माना गया है। यह एक ही तथ्य इस आन्ति का निराकरण करने के लिये पर्याप्त है।

इन सब तथ्यों के सन्दर्भ में विचार करने पर वाचक-परम्परा में स्रार्थ मंयू के पश्चात् स्रार्थ नन्दिल स्रौर नन्दिल के पश्चात् नागहस्ती – यह क्रम ही उचित प्रमासित होता है । इस कम की प्रामासिकता सिद्ध हो जाने पर झार्थ मंयू स्रौर

<sup>े</sup> जयधनला, भाग १, पृ. ५६

नागहस्ती का सत्ताकाल समसामयिक सिद्ध होने के साथ-साथ जय घवलाकार का वह कथन भी संगत संभव हो सकता है, जिसमें उन्होंने कहा है कि यतिवृषभ ने झार्य मंखु झौर नागहस्ती – इन दोनों के चरणों में बैठकर कसायपाहुड़ की गाथात्रों का अवधारण किया।

'तिलोयपण्एात्ती' भी यतिवृषभ की रचना है। तिलोयपण्एात्ती में वीर नि० सं० १००० तक के काल में हुए राजाओं का उल्लेख उपलब्ध होता है। इस उल्लेख को ग्राधार बनाकर कतिपय विद्वान् यतिवृषभ का समय वीर निर्वाएा से १००० वर्ष पश्चात् का मानते हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि कालगरणना की श्रृंखला की कड़ियों को जोड़ने के लिये उक्त गायाओं में से ग्रनक गायाएं कालान्तर में ग्रन्य विद्वानों द्वारा प्रक्षिप्त की गई हों। प्रायः सभी विद्वानों की यह मान्यता है कि तिलोयपण्एात्ती में प्रक्षिप्त गाथाओं का बाहुत्य है।

यद्यपि यतिवृषय ने आर्य मगू और नागहस्ती का अपनी चूरिए में कहीं नामोल्लेख नहीं किया है तथापि जयधवलाकार ने इन दोनों आचार्यों की स्तुति करते हुए स्पष्ट रूपेएा यह लिखा है कि यतिवृषभ ने आर्य मंक्षु और नागहस्ती से कसायभाहुड़ का ज्ञान प्राप्त किया। जयधवताकार के इस कथन को प्राभाषिक न मानने का कोई कारएा प्रतीत नहीं होता। ऐसी स्थिति में एक बड़ा प्रज्ञ उपस्थित होता है कि क्या आर्य यतिवृषभ विक्रमीय प्रथम शताब्दी के प्रथम चरएा में विद्यमान थे ? यह प्रश्न गहन शोध की अपेक्षा रखता है। आशा है इतिहास के विद्वान इस पर प्रकाश डालेंगे।

म्रापके शिष्यों में आर्य पादलिप्त बड़े ही प्रभावक आचार्य हुए हैं । संक्षेप में यहां उनका परिचय दिया जा रहा है :--

#### ग्रायं पादलिप्त

आयं खपुट की तरह आर्य पादलिप्त भी बड़े प्रतिभाशाली आचार्य माने गये हैं। कोशला नग़री के महाराज विजयवर्मी के राज्य में फुल्ल नाम का एक बुद्धिमान और दानवीर श्रेष्ठी रहता था। उसकी पत्नी का नाम प्रतिमाना था। बह रूप, शील और गुएा की आधारभूमि होकर भी पुत्र रहित थी। किसी ने उसे परामर्श दिया कि वैरोट्या देवी की आराधना की जाय तो पुत्रलाभ हो सकता है। इष्टसिद्धि के लिए उसने भी तप, नियम के साथ वैरोट्या का समाराधन कर उसे प्रसन्न किया। देवी ने प्रत्यक्ष होकर कहा – "बोलो ! मुफ्ने किस लिये याद किया है?"

श्रेण्ठिपत्नी बोली – ''पुत्र के लिए ।''

देवी ने कहा – "विद्याधर वंश में झार्य नागहस्ती नाम के झाचार्य हैं, जो इस समय यहां झाये हुए हैं। उनका चरएगोदक पिया जाय तो तुम्हें पुत्र की प्राप्ति हो सकती है।"

#### [मार्यं पादसिष्त

उसने वैसा ही किया। ग्राचार्य से १० हाथ दूर एक मुनि के हाथ के पात्र से उसने चरएगोदक लेकर पी लिया। फलस्वरूप उसको १० पुत्र होने का भविष्य बताया गया। श्रेष्ठिपत्नी प्रतिमाना ने घर पहुंच कर अपने पति को पूरी बात सुना कर कहा – "१० पुत्र होंगे तो उनमें से एक प्रथम पुत्र को गुरुदेव के चरएगों में भेंट कर देना है।"

कालान्तर में प्रतिमाना ने एक तेजस्वी पुत्र को जन्म दिया। उसका नाम नायेन्द्र रखा गया। प्रतिमाना ने उसे गुरु की निधि मान कर द वर्ष तक बड़े दुलार के साथ उसका लालन-पालन किया और फिर उसे गुरुचरएगों में भेंट कर दिया। द वर्ष का जान कर गुरु ने नागेन्द्र को दीक्षित किया और मण्डन नामक मुनि की देख-रेख में उसकी शिक्षा का प्रबन्ध कर दिया। प्रखर बुद्धि के कारएग बालक मुनि नागेन्द्र स्वल्पकाल में ही सर्वविद्याविशारद बन गया। एक बार गुरु ने उसे जल लाने हेतु भेजा और जब वह कांजी लेकर लौटा तो गुरु ने उससे पूछा – ''कहां से लाये हो ?''

उत्तर में मुनि नागेन्द्र ने काव्यमयी भाषा में कहा :--

अंबं तंबच्छीए अपुष्फियं पुष्फदंतपंतीए । नवसालिकंजियं नववहूइ कुडएरा मे दिन्नं ॥

पुष्प की तरह दन्तपंक्ति वाली किसी ताम्राक्षी नववध्नु ने मुफ्रे डांगर की तरोताजा कांजी करुए (मृत्पात्र) से बहराई है।

गुरु ने नागेन्द्र मुनि के श्वं गाररसगभित वत्तन सुनकर कहा -- "पलित्तोऽसि ।"

बालमुनि नागेन्द्र बोला – "भगवन् ! मात्रा बढ़ाकर प्रसाद कीजिए।" गुरु ने बाल मुनि की विचक्षराता देख उसे पादलेप की विद्या प्रदान की । इससे मुनि नागेन्द्र आकाशमार्ग से अमरा करने में समर्थ हो गया ।

पार्टलिपुत्र में मुरुण्ड के राज्य के समय की एक घटना है कि मुरुण्ड-राज के शिर में ६ मास से असह़ा वेदना हो रही थी। संयोगवश पादलिप्त भी आचार्य पद से संघ के दायित्व को सम्हालने के अनन्तर पाटलिपुत्र पहुंचे। उस समय तक राजा ने शिरोवेदना की शान्ति के लिए विविध मंत्र-तंत्र, औषध आदि के प्रयोगों के उपरान्त भी जब शान्ति प्राप्त नहीं की तव मंत्री को आचार्य पादलिप्त के पास भेज कर उनसे प्रार्थना की कि वे भूपाल की शिरोवेदना को दूर करने की कृपा करें।

त्राचार्य राजप्रासाद में गये और एक ओर बैठ कर ग्रपने घुटने पर ग्रंगुलि घुमाते हुए उन्होंने मंत्र शक्ति से राजा की शिरोवेदना पूर्णत: शान्त कर दी ।\*

- <sup>9</sup> प्रभाषक चरित्र, पादलिप्तसूरिचरितम्, पृ० २**६**
- (क) जह-जह पएसिएि जागुयम्मि पालित ग्रो भमाडेइ ।
  - तह-तह से सिरवेयरा परास्सइ मुरुण्डरायरस ।। [प्रभावक चरित्र, पृ० ३०] (स) सोसे वियरा, परासति मुरु ड रायस्स । ४४६० [नि० भा० चू०, भा० ३ पृ० ४२३]

शिरोवेदना दूर हो जाने से राजा परम प्रसन्न हुंग्रा । उसने ग्राचार्य पादलिप्त की ग्रौर भी अनेक प्रकार से परीक्षा की ग्रौर ग्रन्त में वह उनका परम भक्त बन गया ।

ग्रार्थ पादलिप्त की ग्रप्नतिम प्रतिभा के सम्बन्ध में अनेक ग्राख्यानों में से कुछ इस प्रकार हैं :--

(१) एक बार प्रतिष्ठानपुर में राजा सातवाहन के यहां विद्वानों की सभा में सहसा बात चली कि सर्व विद्या विशारद भाचार्य पादलिप्त वहां पहुंचने वाले हैं। विद्वानों ने म्रपनी प्रौढ़ता बताने के लिए अमे घृत से भरा एक कटोरा देकर एक ग्रादमी को ग्राचार्य श्री के पास भेजा। ग्राचार्य पादलिप्त ने घी में एक सूई डाल कर कटोरा पुनः लौटा दिया। राजा ने यह सब वृत्तान्त सुन कर पण्डितों से पूछा कि घी से भरा कटोरा ग्राचार्य श्री के पास भेजने में उन लोगों का क्या ग्रभिप्राय था?

पण्डितों ने उत्तर दिया – 'कटोरे में घी के समान नगर विद्वानों से भरा है इसलिए ग्राप सोच-समफ कर इस नगर में प्रवेश करें । इसके उत्तर में ग्राचार्य ने घी में सुई डाल कर कटोरा लौटाया है ।''

राजा ने कहा -- ''ग्राप लोगों के प्रश्न का क्राचार्य ने निर्भयता से यह उत्तर दिया है कि जिस प्रकार जमे हुए घी में तीक्ष्गा सुई समा गई, उसी प्रकार मैं भी विद्वानों से मण्डित इस नगर में प्रवेश कर संकूंगा ।''

ग्राचार्य के उत्तर से सब प्रभावित हुए और राजा तथा पण्डितों ने सम्मुख जाकर सम्मानपूर्वक ग्राचार्य श्री का नगर-प्रवेश करवाया ।

(२) ग्राचार्य पादलिप्त की प्रत्युत्पन्नमति का एक उदाहररण इस प्रकार है:--

एक बार वादियों के साथ विचारगोष्ठि में किसी ने कहा :--

पालित्तय ! कहसु फुडं, सयलं महिमंडलं भमंतेरां ।

दिठ्ठं मुयं च कत्थवि, चन्दएारससीयलो भ्रागी ।।

ग्रर्थात् – हे पादलिप्त ! भूमण्डल पर विचरएा करते समय तुमने कहीं चन्दनरस के समान शीतल ग्रग्नि को देखा ग्रथवा सुना हो तो स्पष्ट कहो ।

प्रत्युत्पन्नमति ग्राचार्य पादलिप्त ने तत्काल उत्तर दिया :--

अयसाभियोग संदूशियस्स, पुरिसस्स सुद्धहिययस्स ।

होइ वहंतस्स दुहं, चन्दगारससीयलो म्रागी॥

अर्थात् - ग्रकीर्ति के ग्रभियोग से संतप्त-पीड़ित शुद्ध हृदय वाले पुरुष को ग्रकीर्तिजन्य दुःख का वहन करते हुए अगि भी चन्दन के रस के समान शीतल प्रतीत होती है।

(३) 'तरगवती' जैसे विद्वत्तापूर्श काव्य को देखकर जब सब विद्वानों ने पादलिष्त की प्रणंसा की तब राजा ने ग्राचार्य से कहा – ''हम सब संतुष्ट हैं ग्रीर भापकी स्तुति करते हैं । कैवल यह विदुषी वेश्या गुराज्ञा होकर भी मापकी स्तुति नहीं करती । माप कोई ऐसा उपाय कीजिए जिससे यह भी मापकी स्तुति करे ।"

राजा की बात सुनकर आचार्य पादलिप्त प्रपने स्थान पर चले आये और रात्रि में गच्छ की सम्मति से प्रारा निरोध कर कपट मृत्यु से निष्प्रारा हो लेट गये। झाचार्य को अर्थी पर लिए जब लोग रुदन करते हुए उस गरिएका के द्वार पर पहुंचे तो वह भी द्वार पर माई और रुदन करती हुई बोली :-

सीसं कहवि न फुट्ट जमस्स पालित्तयं हरंतस्स । जस्स मुहनिज्कराम्रो तरंगलोला नई वूढा ।।

भर्षात् – मरे ! उन पादलिप्त का हरएा करते समय यमराज का शिर क्यों नहीं फूट गया, जिनके मुख रूपी निर्फेर से 'तरंगलोला' तरंगवती नदी प्रवाहित हुई है ?

म्राचार्य यह सुनकर तरकाल उठ बैठे। गरिएका ने कहा – ''श्राचार्यवर ! क्या भाष मर कर स्तुति करवाते हैं ?''

झाचार्य ने कहा – "क्या तुमने नहीं सुना – 'मृत्वापि पंचमो गेयः' – मर कर भी पंचम देद गाना चाहिये ।''।

किसना चमत्कारपूर्या उत्तर है ? प्रभावक चरित्र में गर्एिका के स्थान पर पांचाल नामक विद्वान् के नामोल्लेख के साथ यही कथानक दिया गया है। ब्राचार्य पादलिप्त ने मपने श्राचार्य काल में स्व-पर कल्याएा के साथ-साथ जिनशासन की बड़ी ही उल्लेखनीय सेवाएं कीं।"

भाचार्य पादलिप्त ने 'तरंगवती', 'निर्वाएकलिका' एवं 'प्रयन प्रकाश' झादि प्रन्थों की रचनाएं कीं। 'तरंगवती' प्राकृत कथा साहित्य का प्रन्थरत्न माना जाता है।

आचार्य पादलिप्त के जीवन से सम्बन्धित कतिपय घटनाओं के पर्यवेक्षण से उनका विहार-क्षेत्र बड़ा विस्तृत प्रतीत होता है। मान्यखेट का कृष्णराजा, मोंकारपुर का भीमराजा म्रादि प्रनेक राजा-महाराजा उनके म्रनुयायी थे। पाटलिपुत्र, भृगुकच्छपुर म्रादि में उन्होंने म्रपने प्रभाव का प्रयोग कर मन्य मतावलम्बियों द्वारा जैन धर्मावलंबियों के विरोध में उत्पन्न किये गये वातावरण को मान्त कर म्रनेक लोगों को जैन-धर्म का प्रनुयायी बनाया।

आचार्य पादलिप्त के सम्बन्ध में जैन साहित्य में अनेक कथानक प्रचलित हैं। उनमें बताया गया है कि वे क्रौषधियों के पादलेप द्वारा गगनमार्ग से विचरएा करते ये। इस विद्या से प्रभावित होकर ढंक गिरि का निवासी नागार्जुन नामक एक क्षत्रिय उनका अनन्य उपासक बन गया। नागार्जुन का परिचय पृथकतः यथास्थान दिया जायगा।

रागस्य पंत्रमो बेदः ।

प्रबन्ध कोश तथा प्रभावक चरित्र के अतिरिक्त सभाष्य निशीयचूर्गिए और वृहत्कल्प भाष्य में भी अनेक स्थलों पर आचार्य पादलिप्त के समय में हुए मुरुण्ड राजा के उल्लेख उपलब्ध होते हैं ।

मुरुण्डराज को बहिन द्वारा जैन अमसी धर्म की वीका

वृहत्कल्प भाष्य में मुरुण्डराज की बहिन के श्रमरणी धर्म में दीक्षित होने का उल्लेख उपलब्ध होता है, जो इस प्रकार है :--

एक बार मुरुण्डराज की विधवा बहिन ने उसके समक्ष प्रव्रजित होने की ग्रभिलाषा प्रकट की। किस धर्म की ग्रनुयायिनी साध्वी के पास उसे दीक्षित करवाया जाय ग्रौर कौन सा धर्म वस्तुतः वास्तविक ग्रात्मिक धर्म है - इस बात की परीक्षा लेने का मुरुण्ड ने निक्चय किया। उसने महावत को ग्रादेश दिया कि वह हाथी पर बैठ कर राजप्रासाद के पास वाले मार्ग पर इधर-उधर घूमे ग्रौर ज्यों ही किसी भी धर्म की साध्वी उसे दृष्टिगोचर हो, वह हाथी को उसकी ग्रोर यह कहते हुए बढ़ाए-"तुम्हारे तन पर जो भी वस्त्र हैं, उन्हें दूर फेंक दो ग्रन्थथा यह मदोन्मत्त हाथी तुम्हें कुचल डालेगा।"

हस्तिचालक ने मुरुण्डराज के श्रादेश का पालन किया। विभिन्न मतोंवाली साध्वियों की श्रोर उन्हें वस्त्र फेंक देने की चेतावनी देते हुए महावत जब-जब हाथी को बढ़ाता तो वे तत्काल सब वस्त्र दूर फेंक कर नग्न हो जातीं। मुरुण्डराज श्रपने प्रासाद के गवाक्ष से इस प्रकार के दृश्य देखता रहता। श्रंततोगत्वा एक दिन एक जैन साध्वी को उस पथ पर यतनापूर्वक जाती हुई देख कर महावत ने उसे सव वस्त्र फेंक देने की चेतावनी देते हुए उसकी झोर हाथी को वेग से बढ़ाया।

हाथी को तीव गति से भपनी आर बढ़ते हुए देख कर भी साघ्वी ने धैर्य नहीं छोड़ा। उसने सबसे पहले हाथी की ओर अपनी मुखवस्त्रिका गिरा दी।' हाथी थोड़ी देर रुका, उसने सूंड से मुखवस्त्रिका को पकड़ कर देखा और फिर उसे एक ओर फेंक वह साध्वी की ओर बढ़ा। साघ्वी ने उसी धैर्य के साथ ग्रब की बार अपना रजोहरएा हाथी की भोर डाला। हाथी रजोहरएा को सूंड से पकड़ कर थोड़ी देर तक हवा में फहराता रहा और पुनः साध्वी की ओर बढ़ा। ग्रार्था बड़े धैर्य के साथ ग्रपने अन्यान्य बाह्य उपकरएोों को एक-एक करके हाथी की ओर डालती रही। हाथी प्रत्येक बार रुक कर साध्वी द्वारा प्रपनी और डाले गये उपकरएगों को इधर-उधर कर देखता और साघ्वी की और बढ़ता। अंत में साघ्वी के पास. लज्जा ढांकने का केवल एक ही वस्त्र बचा रह गया। महावत बार-बार तीव्र स्वर में साघ्वी को वस्त्र फेंकने के लिए कहता रहा पर वह नटी की तरह कभी हाथी के इस ओर तो कभी उस भोर होकर अपना बचाव करने लगी। राजपथ पर दर्शकों की भारी भोड़ एकत्रित हो गई। साघ्वी के अपूर्व साहस और प्रत्युत्पन्नमति से

े तीए पढ़मं मुह्रपोत्तिया मुक्का, ततो निसिमा । [यहत्कल्प भा., भा० ४, पृ० ११२३]

जनता प्रभावित हुई । चारों ग्रोर से आकोशपूर्श तीव्र स्वर महावत पर गर्जन-तर्जन के साथ बरसने लगे – ''यह दुष्टता बन्द करो, मोड़ दो हाथी को, पूज्या ग्रार्था की ग्रोर एक डग भी बढ़ाया तो तुम्हारा ग्रक्षेम होगा।'' उद्वेलित सागर की तरह कुद्ध ग्रपार जनसमुद्र के ग्राकोशपूर्श कोलाहल से हाथी भी किंकत्तंव्य विमूढ़ हो गया ग्रौर साथ-साथ महावत भी। साध्वी धैर्य की प्रतिमूर्ति की तरह वस्त्र में लिपटी एक ग्रोर खड़ी थी।

मुरुण्डराज राजप्रासाद के गवाक्ष से यह सब दृश्य देख रहा था। उसने जैन श्रमणी को परीक्षा में पूर्णतः उत्तीर्ग पाकर महावत की स्रोर संकेत किया। हस्तिवाहक ने विचित्र शब्दों के उच्चारण के साथ स्रपना स्रंकुश गजराज के गण्डस्थल पर दे मारा। हाथी तत्काल स्रपनी सूंड, पूछ एवं बड़े-बड़े कान फटकारता हुस्रा मुड़ा और एक चिंघाड़ के साथ तीव्रगति से हस्तिशाला की स्रोर बढ़ गया।

मुरुण्डराज ने म्रपनी बहिन से कहा – "सहोदरे ! यही धर्म सर्वज्ञ-ट्रब्ट है।' तुम ग्रपनी भ्रात्मा का उद्धार करना चाहती हो तो इस जैन साघ्वी के पास दीक्षा ग्रहएा कर सकती हो।'' मुरुण्डराज की विधवा बहिन ने जैनश्रमणी दीक्षा ग्रहएा कर ली।'

#### मुरुण्डकाल में धार्मिक कटुता

मुरुण्ड राज के समय देश के कतिपय भागों में धार्मिक कटुता अथवा धार्मिक असहिष्णुता किस प्रकार घर किये हुए थी, इसका परिचय भी निम्न-लिखित छोटे से आख्यान से प्राप्त होता है।

पाटलिपुत्र के मुरुण्डराज की पुरुषपुर (पेशावर) के राजा के साथ प्रगढ़ मैत्री थी। एक बार मुरुण्ड ने अपना एक दूत पुरुषपुर के अधिपति के पास भेजा। वहां के विदेश मंत्री ने उस विशिष्ट दूत के लिए समुचित झातिथ्य एवं भावास आदि की व्यवस्था कर उसे दूसरे दिन पुरुषपुराधिप से मिलने के समय के सम्बंध में सूचित किया।

दूत दूसरे दिन राजा से मिलने हेतु ग्रतिथिभवन से प्रस्थित हुआ । उन दिनों पुरुषपुर बौद्धों का केन्द्रस्थल बना हुआ था। वह बौद्धभिक्षुभों से इतना संकुल या कि भवन से बाहर निकलते ही दूत की ट्रष्टि सर्वप्रथम एक बौद्ध भिक्षु पर पड़ी।

दूत ने इसे घोर मपशकुन समफा मौर उस दिन राजा से मिलने का विचार छोड़कर पुनः म्रतिथिभवन में लौट गया । लगातार तीन दिन तक जब-जब भी दूत राजा से मिलने हेतु म्रतिथिगृह से बाहर निकला, तो उसे प्रत्येक बार सर्व

१ एस धम्मो सवन्तु दिट्ठो । [युहरकल्प भाव, भाव ४, पृव ११२३] ३ साधूनां समीपे भगिनी प्रवज्या ग्रहणार्थं विसर्जिता । [यही, पृव ११२४] मुम्ण्डकाल में धार्मिक कटुना } दगपूर्वधर-काल : स्नार्य नागहस्ती

प्रथम बौद्ध भिक्षु ही हष्टिगोचर हुया ग्रौर वह उस तथाकथित अपजकुन से त्रस्त हो तत्काल अपने कक्ष की ग्रोर लौट पड़ा ।

तीन दिन बीतने पर भी जब दूत पुरुषपुर के राजा की सेवा में नहीं पहुँचा तो विदेशामात्य दूत के पास पहुँचा और उसने दूत से राजा की मेवा में नहीं पहुँचने का कारए पूछा । सरल हृदय दूत ने ग्रपने मन में जमे विश्वाम को प्रकट करते हुए उत्तर दिया – "बौद्ध भिक्षु के दर्शन से बढ़ कर और कोई ग्रन्य ग्रप-शकुन नहीं । मैं जब-जब भी राजा की सेवा में उपस्थित होने इस भवन से बाहर निकला तभी जिस व्यक्ति पर मेरी सबसे पहली दृष्टि पड़ी, वह बौद्ध भिक्षु था । अब ग्राप ही बताइये इस प्रकार के घोर ग्रपशकुन की ग्रवस्था में मैं राजदर्शन के लिए कैसे ग्राता ?"

मंत्री ने दूत को बार बार समभाया कि गली के झन्दर ग्रथवा बाहर बौद्ध भिक्षु दृष्टिगोचर हो तो उससे अपशकुन नहीं होता, पर अपशकुन का भय दूत के हृदय से पूर्श रूपेश नहीं निकला। मंत्री के ग्राग्रह पर वह डरता-डरता राजा की सेवा में पहुँँचा।

मत्स्य पुरास, वायु पुरास और श्रीमद्भागवत श्रादि में मुरुण्ड राजाओं का पुरुण्ड, परुण्ड स्रौर गरुण्ड नाम से उल्लेख उपलब्ध होता है ।

मुरुण्ड लोग अफगानिस्तान में काबुल के आस-पास के मुरण्ड प्रदेश के रहने वाले थे। प्राचीन काल में मुरण्ड प्रदेश को लम्बक के नाम से भी पहिचाना जाता था। ग्राजकल उस प्रदेश को लमघान कहते हैं।''<sup>२</sup>

युगप्रधानाचार्यः – ग्रार्यं नागहस्ती के वाचनाचार्यं काल में कमशः ग्रार्यं श्रीगुप्त ग्रीर वज्र ग्रीर रक्षित ये तीन युगप्रधानाचार्य हुए ।

### मार्य श्रीगुप्त - युग प्रधानाचार्य

आर्य भद्रगुप्त के स्वर्गगमनानन्तर आर्य श्रीगुप्त युगप्रधानाचार्य हुए। ग्रापका विशेष परिचय उपलब्ध नहीं होता । दुष्ष्माकाल श्रमरा-संघ-स्तव के ग्रन्त में जो युगप्रधान यन्त्र दिया हुआ है, उसके अनुसार आपके जीवन की प्रमुख घटनाओं का तिथित्रम इस प्रकार है:--

ग्रायें श्री गुप्त का जन्म वीर नि० सं० ४४५ में हुग्रा में ३५ वर्ष की युवावस्था में आपने वीर नि० सं० ४८३ में श्रमएा-धर्म की दीक्षा ग्रहण की । १० वर्ष तक सामाम्य साधु पर्याय में रहते हुए ग्रापने तप, संयम एवं विनय धर्म की

[श्रीमद्भागवत, स्कन्ध १२, ग्र० १]

बुरुण्ड-mutunds .. a king ... dynasty and a people [ मोम्बोर मोन्बोर डिक्सनरी ]

ततोऽष्ट्री यवना भाव्याध्वतुर्दश तुरुष्ककाः । भूयो दब गुरुण्डाध्व, मौना एकादर्शव तु ।।३०।।

<sup>?</sup> gree-muranda, m a country to the north-west of Hindustan(also called Lampaka and now Lamphan in Cabul).

म्राराधना के साथ साथ अंग शास्त्रों एवं दश पूर्वों का म्रध्ययन किया । म्रापने वीर नि॰ सं॰ ४३३ से ४४६ तदनुसार १४ वर्ष तक युगप्रधानाचार्य पद से जिन शासन की सेवा की म्रोर १०० वर्ष, ७ मास एवं ७ दिन की पूर्णायु का उपभोग कर वी० नि॰ सं॰ ४४६ में स्वर्गारोहरण किया ।

छठा निह्नव रोहगुप्त माप ही का शिष्य था।

### छठा निन्हव रोहगुप्त

वीर नि० सं० १४४ में रोहगुप्त से त्रैराशिक दृष्टि की उत्पत्ति बताई गई है। भगवद्वचन के एक देश का प्रपलाप करने के कारएए रोहगुप्त को निह्नव माना गया है। त्रैराशिक मंत की उत्पत्ति के सम्बन्ध में ग्रावश्यक वूरिए में निम्नलिखित उल्लेख किया गया है:--

प्रंतरंजिका नगरी के बाहर भूतगुहा नामक एक चैत्य था। एक समय वहां श्रीगुप्त नामक ग्राचार्य भ्रपने शिष्य समूह के साथ पघारे। उस समय प्रंतरंजिका में राजा बलश्री का राज्य था। भ्राचार्य श्रीगुप्त के म्रनेक शिष्यों में से रोहगुप्त नाम का एक बड़ा बुद्धिमान शिष्य था। वह ग्रामान्तर से भ्राचार्यश्री की सेवा में ग्रंतरंजिका पहुंचा। मार्ग में उसने एक परिव्राजक को देखा, जो ग्रपने पेट पर लोह का पट्टा बांधे ग्रीर हाथ में जामुन की टहनी लिये हुए था। लोगों से पूछने पर जात हुग्रा कि ज्ञानाघिक्य के कारएा पेट कहीं फट न जाय, इसलिये उस संन्यासी ने अपने पेट पर लोह का पट्टा बांघ रखा है। पेट पर लोहे का पट्टा रखने के कारएा उसकी पोट्टसाल के नाम से प्रसिद्धि हो गई। परिव्राजक ग्रपने हाथ में जम्बू (जामुन) की डाली को धारएा किये मानो इस बात की ग्रोर संकेत कर रहा था कि समस्त जम्बूद्धीप में उसके साथ वाद करने वाला कोई प्रतिवादी नहीं है। शास्त्रार्थ करने के लिये विद्वानों का ग्राह्वान करते हुए वह ढिढोरा पिटवा रहा था।

रोहगुप्त ने परिव्राजक द्वारा की गई घोषएा को सुना ग्रौर परिव्राजक के अतिशय गर्व को देख कर ढिंढोरा रोका । उसने कहा – "मैं परिव्राजक के साथ शास्त्रार्थ करू गा।"

परिव्राजक के ढिंढोरे को रोकने के पश्चात् रोहगुप्त गुरु की सेवा में पहुँचा भौर वम्दनभ्नमन के पश्चात् उसने स्राचार्य श्रीगुप्त की सेवा में निवेदन किया – "भगवन् ! मैंने पोट्टसाल परिव्राजक के साथ वाद करना स्वीकार किया है ।"

श्रीचार्य श्रीगुप्त ने कहा – ''परिवाजक के साथ वाद स्वीकार कर तुमने उचित नहीं किया । परिवाजक विद्याबली है । यदि वह वाद में पराजित हो भी गया तो भी वह विद्यामों के प्रयोग से तुम्हें परास्त करने का पूरा प्रयास करेगा ।''

<sup>९</sup> पंचसया चोयांसा, तइया सिद्धिगयस्स वीरस्स । पुरिमंतरंजियाए, तेरासिवदिट्ठ उप्पन्ना ॥२४४१॥

[विजेवावस्पक भाष्य]

रोहगुप्त बोला – ''म्रब तो वाद करना स्वीकार कर लिया है ब्रतः म्रब उसे कैसे परास्त किया जाय, यह बताने की ऋपा करें ।''

इस पर आचार्य श्रीगुप्त ने सिद्धमात्र विद्याएं देकर रोहगुप्त को अपना रजोहरएा भी दिया ग्रौर कहा – ''यदि विद्याग्रों के उपरान्त भी कोई उपद्रव खड़ा हो जाय तो रजोहरएा को धुमा देना । तुम्हें कोई नहीं जीत सकेगा ।''

रोहगुप्त गुरु द्वारा प्रदत्त विद्याएं श्रौर रजोहरए। लेकर राजसभा में पहुंचा श्रीर बोला – "परिव्राजक ! श्रपना पूर्वपक्ष उपस्थित करो ।"

परिव्राजक ने सोचा कि यह श्रमए। बड़े कुशल होते हैं अतः इन्हीं के सिद्धान्त को मैं अपनी ओर से पूर्वपक्ष के रूप में प्रस्तुत करूं। इस प्रकार सोच कर वह बोला - ''संसार में दो राशियां हैं - जीव राशि श्रीर श्रजीवराशि।''

रोहगुप्त ने प्रतिपक्ष में कहा – ''नहीं राशियां तीन होती हैं। जीव-म्रजीव ग्रौर नोजीव।'' जीव भ्रर्थात् चेतना वाले प्रास्ती, भ्रजीव घटपदादि जड़ पदार्थ ग्रौर नोजीव – छिपकली की कटी हुई पूंछ।''

संसार में भन्य भी तीन प्रकार के पदार्थ होते हैं। दंड के भी तीन भाग होते हैं – प्रादि मध्य भ्रौर भन्त। लोक भी उर्ध्वलोक, श्रधोलोक श्रौर मध्यलोक – इस प्रकार तीन होते हैं। इसलिये यह कहना ठीक नहीं है कि राशियां दो ही होती हैं।"

इस प्रकार थोड़ी ही देर के शास्त्रार्थ में रोहगुप्त के प्रबल तकों से निरुत्तर होकर परिव्राजक खिसिया गया और वह अपनी विद्यायों के बल से रोहगुप्त को जीतने का प्रयास करने लगा। परिव्राजक ने ऋमन्नः वृष्टिचकी, सर्पिकी, मूशिकी काकी एवं मृगी विद्यायों का रोहगुप्त पर प्रयोग किया। रोहगुप्त ने मयूरी, नकुली, मार्जारी, व्याघ्री भौर उलूकी विद्यायों के प्रयोग द्वारा परिव्राजक की उन सभी विद्यायों को प्रभावहीन बना दिया।

विद्याबल के प्रयोग में भी रोहगुप्त से पराजित हो जाने पर परिव्राजक बौलला उठा । उसने ग्रन्त में भपने भन्तिम ग्रस्त्र के रूप में सुरक्षित गर्दभी विद्या का रोहगुप्त पर प्रयोग किया । रोहगुप्त के पास उसे निरस्त करने वाली कोई विद्या नहीं थी ग्रतः उसने गुरु द्वारा प्रदत्त रजोहरएा के माध्यम से गर्दभी विद्या को प्रभावहीन बना परिव्राजक को पराजित कर दिया । राजा और सम्यों द्वारा रोहगुप्त को विजयी भौर परिव्राजक को पराजित घोषित किया गया ।

परिव्राजक को पराजित करने के पश्चात् रोहगुप्त अपने गुरु की सेवा में लौटा ग्रौर उसने भपनी विजय की सारी घटना उन्हें कह सुनाई ।

तीन राशियों की प्ररूपएग की बात सुनकर झाचार्य औगुप्त ने कहा --"वत्स ! उत्सूत्र प्ररूपएग कर विजय प्राप्त करना उचित नहीं । सभा से उठते ही तुम्हें यह स्पष्टीकरएग कर देना चाहिये था कि हमारे सिद्धान्त में तीन राशियां नहीं हैं । मैंने तो केवल वादी की बुद्धि को पराभूत करने के लिये ही तीन राशियों की प्ररूपसा की है । वस्तुतः राशियां दो ही हैं । जीवराशि श्रौर ग्रजीव राशि । ग्रब भी समय हैं, तुम तत्काल राजसभा में जाकर सत्यव्रत की रक्षा के लिये स्पष्टीकरसा के साथ वास्तविक स्थिति रख दो ।"

गुरु की आज्ञा को अनसुनी कर रोहगुप्त राजसभा में जाने के लिये उद्यत नहीं हुआ। वह मौन धारण किये अपने स्थान पर बैठा रहा। जब याचार्य श्रीगुप्त ने राजसभा में जाने के लिये उसे बार बार बल दिया तो वह उनसे वाद करने को उद्यत हो गया। उसने अपनी बात को सही प्रमाणित करने का प्रयास करते हुए कहा -- ''मैने तीन राशियों की बात कह दी तो इसमें मुभे कौनसा दोष लग गया ? राशियां तीन हैं ही।''

रोहगुप्त को अपने साथ वाद करते देख आचार्य श्रीगुप्त ने राजकुल में जाकर कहा – ''राजन् ! मेरे शिष्य रोहगुप्त ने जो आपकी राजसभा में तीन राशियों की प्ररूपसा की है, वह वास्तव में सिद्धान्तविरुद्ध है। सिद्धान्त में वस्तुत: दो ही राशियां मानी गई हैं। आप हम दोनों के बीच होने वाले वाद-प्रतिवाद को सुनकर सत्य का निर्साय करें।

राजा द्वारा स्वीकृति प्रदान किये जाने के पश्चात् गुरू शिष्य के बीच वाद-विवाद प्रारम्भ हुग्रा ग्रौर निरन्तर ६ मास तक चलता रहा। ग्रन्त में राजा बलश्री ने ग्राचार्यश्री से निवेदन किया – "भगवन् ! राज्यकार्य में बड़ा विक्षेप हो रहा है। ग्रतः वाद को ग्रव शोध्र समाप्त करने की कृपा करें।"

बलश्री को ग्राश्वस्त करते हुए ग्राचार्य श्रीगुप्त ने कहा - ''राजन् ! कल वाद-विवाद समाप्त हो जायगा ।''

दूसरे दिन आजार्य श्रीगुप्त ने ६ महिनों से चले झा रहे शास्त्रार्थ को निर्णायक स्थिति में लाने का उपक्रम करते हुए राजसभा के समक्ष राजा से कहा – ''राजन् ! कुत्रिकापण में संसार भर के सब द्रव्य (पदार्थ) उपलब्ध होते हैं। आप वहां से जीव, अजीव और नोजीव इन तीनों द्रव्यों को मंगवाइये।''

राजा द्वारा तत्काल राज्याधिकारियों को कुत्रिकाप<mark>एा पर भेजा गया।</mark> वहां जीव श्रौर श्रजीव की तो उपलब्धि हो गई पर नोजीव मांगने पर कोई वस्तु नहीं मिली ।

राजा ने अपना निर्णंय सुनाते हुए कहा — ''कुत्रिकापरा पर संसार के सभी द्रव्य सिल जाते हैं। वहां पर जीव भौर अजीव मिल गये, नोजीव नामक द्रव्य नहीं मिला। इससे यह प्रमासित होता है कि संसार में जीव और अजीव ये दो ही राशियां हैं. नोजीव नाम की तोसरी कोई राशि नहीं। ऐसी स्थिति में ग्राचार्य श्रीगुप्त को वाद में विजयी घोषित किया जाता है और उनके दुविनीत शिष्य रोहगुप्त को पराजित।'' राजा ने रोहगुप्त को अपने देश से निर्वासित भी कर दिया।

ै वाए पराजिम्रो सो, निव्विसन्नो कारिम्रो नरिदेश । घोसावियं च नयरे, जयइ जिग्गो बद्धमागोत्ति ।।२५०६

विशेषावश्यक माध्य

४३४

भाचार्यं श्रीगुप्त ने भी दुरायही समक्ष कर रोहगुप्त को श्रमणसंघ से बहिष्कृत कर दिया।

शास्त्रज्ञान तथा भनेक विद्यामों में निष्णात, ज्ञान भौर प्रतिभा दोनों ही का धनी रोहगुप्त मिथ्याभिनिवेश के वशीभूत होकर मिथ्यात्वी हो गया। इससे प्रमाखित हो जाता है कि मिथ्याभिनिवेश वस्तुतः महान् स्रनयौं का मूल है। मिथ्याभिनिवेश के दशीभूत व्यक्ति दर्षों से प्रजित ज्ञान, सम्यक्त्व, गुरुभक्ति भादि को तिलांजलि देकर मपनी प्रात्मा का घोर पतन कर बैठताँ है।

अैन साहित्य भोर इतिहास के मनुसार यही रोहगुप्त वैशेषिक दर्शन का प्रख्यनकर्त्ता माना गया है। रोहगुप्त का ग्रौलुक्य गोत्र होने के कारणा इसके द्वारा प्रणीत वैशेषिक दर्शन को ग्रौलुक्य दर्शन तथा छः द्वथ्यों का उपदेश करने के कारणा पडौलुक्य दर्शन के नाम से भी प्रभिहित किया जाता है।

कल्पसूत्र स्थविरावली में कौशिक गोत्रीय षडुलूक रोहगुप्त को झार्य महागिरि का शिष्य बताया गया है। भार्य महागिरि का झाचार्यकाल वीर नि० सं० २११ से २४१ तक माना गया है झौर रोहगुप्त द्वारा त्रैराशिक दर्शन का प्रवर्तन वीर नि० सं० १४४ में किया गया। ऐसी स्थिति में रोहगुप्त को झार्य महागिरि का साक्षात् शिष्य किसी भी दशा में स्वीकार नहीं किया जा सकता। क्योंकि वी. नि. सं. २४१ में स्वर्गस्थ हुए झार्य महागिरि के साक्षात् शिष्य का उनसे ३२६ वर्ष पश्चात् विद्यमान रहना संभव नहीं।

वस्तुतः रोहगुप्त युगप्रधानाचार्यं श्रीगुप्त के साक्षात् शिष्य थे। ग्रार्यं श्रीगुप्त वास्तव में ग्रार्थं महागिरि की परम्परा में हुए ग्रयवा किसी ग्रन्य परम्परा में – इस प्रकार का कोई उल्लेख उपलब्ध नहीं होता। कल्पसूत्र स्थविरावली के इस उल्लेख से कि रोहगुप्त महागिरि के शिष्य थे, इतना तो स्पष्ट हो जाता है कि युगप्रधानाचार्यं श्रीगुप्त ग्रार्थे महागिरि की मूल परम्परा से निकली किसी शास्ता में हुए हैं।

इन सब तथ्यों पर विचार करने के पश्चात् यही निष्कर्ष निकलता है कि रोहगुप्त श्रोगुप्त का साक्षात् शिष्य श्रौर श्रार्थ महागिरि की परम्परा के अन्तर्यत शिष्यानुशिष्य सन्तति का एक श्रमण था। कल्प स्थविरावली के एतद्विषयक पाठ का अभिप्राय भी यही होना चाहिए।

लिपिकार के दोष अथवा वास्तविक पाठ के विस्मृति के गर्भ में तिरोहित हो जाने के कारएा ही कल्पस्थविरावली में रोहगुप्त को झार्य महागिरि का शिष्य बताया गया है ।

| ै नामेख | रोहगुत्तो, गुत्तेए थ लप्प | ए स चोलूम्रो ।     |  |       |
|---------|---------------------------|--------------------|--|-------|
| दब्बाइ  | छप्पयत्थो - वएसएगा स्रो   | छनूग्रोत्ति ।।२४०० |  | [वही] |

श्वेरस्स एां भज्जमहागिरिस्स एलावच्चसगुत्तस्स इमे अट्ठ थेरा अतेवासी महावच्चा ममिण्एाया होत्या । तंजहा – थेरे उत्तरे ....... थेरे छलुए रोहगुत्ते कोसिय गुत्ते एां । थेरेहितो एां छलुएहितो एां रोहगुत्तेहितो तेरासिया साहा निग्गया ।

#### मार्यं वच्चस्वामी

भगवान महावीर के शासन में हुए प्रभावक ग्राचायों में गार्य वज्जस्वामी का बड़ा महत्वपूर्ण स्थान है। ग्रापके जीवन की सबसे बड़ी विशेषता यह रही है कि ग्रापको ग्राने जन्म के तत्काल पश्चात् ही जातिस्मरएा ज्ञान हो गया और ग्रपने जन्म के प्रथम दिन से ही ग्राप संसार से पूर्एारूपेएा विरक्त एवं वैराग्य भावनाओं से ग्रोत-प्रोत हो जीवनपर्यंत ग्रहनिश स्व-पर कल्याएा में निरत रहे।

आर्य वज्रस्वामी के पितामह श्रेष्ठी धन ग्रवन्ती प्रदेश के तुम्बवन नामक नगर के निवासी थे। उनकी गएना अवन्ती राज्य के ग्रतिसमृद्ध, प्रतिष्ठित इवं प्रमुख श्रेष्ठियों में की जाती थी। दानशीलता, दयालुता एवं उदारता झादि गुएों के कारए। श्रेष्ठी धन का यश उस समय ग्रार्यधरा में दूर-दूर तक फैला हुझा था।

श्रेष्ठी धन के धनगिरि नामक एक मात्र पुत्र था जो बड़ा तेजस्वी, सुकु-मार, सौम्य और सुन्दर था। श्रेष्ठिपुत्र धनगिरि बाल्यावस्था से ही ऐहिक गाकर्षणों के प्रति उदासीन और अपनी ग्रवस्था के ग्रननुरूप सदा धामिक विचारों में ही निमग्न रहता था। संभवतः ग्रार्य धनगिरि के युवा होने से पूर्व ही श्रेष्ठी धन का देहावसान हो चुका था।

उन दिनों तुम्बवन नगर में धनपाल नामक एक व्यापारी रहता था, जो विपुल वैभव तथा अतुल सम्पत्ति का स्वामी था। श्रेष्ठी धनपाल के समित नामक एक पुत्र और सुनन्दा नाम की एक सर्वगुरा-सम्पन्ना परम रूप-लावण्यवती पुत्री थी। श्रेष्ठिपुत्र समित ने आर्य सिंहगिरि के उपदेश से प्रबुद्ध हो पूर्रा तरुराावस्था में ही अपने पैठृक अमित वैभव का परित्याग कर उत्कृष्ट वैराग्य के साथ आयं सिंहगिरि के पास श्रमरा-धर्म की दीक्षा ग्रहरा कर ली।

उधर जव सुनन्दा किशोरावस्था के कगार पर पहुंची तो धनपाल को ग्रपनी कन्या के योग्य वर ढूंढने की चिन्ता हुई। ग्रपने समान कुल, शील एवं धनसम्पन्न श्रेष्ठी धन के पुत्र धनगिरि को ग्रपनी पुत्री के लिये योग्य समफ कर धनपाल ने उसके समक्ष सुनन्दा से पाएिग्रहएा करने का प्रस्ताव रखा। सांसारिक भोगों से निस्पृह धनगिरि ने ग्रति विनम्र शब्दों में एक प्रकार से धनपाल के प्रस्ताव को ग्रस्वीकार करते हुए प्रश्न किया – "क्या भवसागर की भयावहता से भलीभांति परिचित ग्राप जैसे स्वजनहितेषी महानुभावों द्वारा ग्रपने किसी प्रियजन को भव-पाश में ग्राबद्ध करना उचित कहा जा सकता है ?"

धनपाल ने ग्रतिशय स्नेहसिक्त स्वर में ग्रनेक युक्तियों एवं ह्ल्टान्तों से धनगिरि को समभाते हुए कहा – ''सौम्य ! भवार्णव से ग्रसंख्य भव्यों का समुद्धार करने वाले भगवान ऋषभदेव ने भी ऋएा चुकाने के समान भोगों का उपभोग करने के पश्चात् त्यागमार्ग को ग्रंगीकार कर स्व तथा पर का कल्यांएा किया था। ग्रतः तुम्हें भी मेरी बात को स्वीकार कर लेना चाहिये।'' भोगों के प्रति अनिच्छा होते हुए भी धनपाल के अत्यधिक प्रेमपूर्ण आग्रह के समक्ष धनगिरि को कुकना पड़ा । अन्ततोगत्वा एक दिन गुभ मुहूर्त में सुनन्दा के साथ धनगिरि का विवाह बड़ी धूमधाम और हर्षोल्लास के साथ सम्पन्न हो गया। नवदम्पति सहज-सुलभ सांसारिक भोगोपभोगों का भर्यादापूर्वक उपभोग करने लगे। कुछ ही दिनों परचात् सुनन्दा के गर्भ में एक भाग्यगाली जीव भवतरित हुआ।

गर्भसूचक शुभ-स्वप्न से धनगिरि झौर सुनन्दा को टढ़ विश्वास हो गया कि उन्हें झत्यन्त सौभाग्यशाली पुत्ररत्न की प्राप्ति होगी । गर्भ की झभिवृद्धि के साथ-साथ सुनन्दा के हर्ध की भी अभिवृद्धि होने लगी । आशा के झतिसुन्दर मान-सरोवर में उसका मनमराल हिलोरों के साथ झठखेलियां करने लगा । वह झहर्निश झनिर्वचनोय झानन्द का झनुभव करती हुई परमप्रमुदित मुद्रा में रहने लगी ।

"ज्ञाते तत्त्वे कः संसारः" – इस उक्ति के अनुसार ज्ञाततत्त्वा विरक्त घनगिरि के मन में सांसारिक भोगों के प्रति किसी प्रकार का प्राकर्षण मवशिष्ट नहीं रहा । वे घर परिवार, झौर वैभव ग्रादि को प्रगढ़ बन्धन एवं प्रपंचतुल्य समभते थे । उन्होंने ग्रात्मकल्याण के लिये उपयुक्त ग्रवसर समफ कर ग्रपनी पत्नी की प्रसन्न मुद्रा से लाभ उठाने का निक्चय किया ।

धनगिरि ने एक दिन सुनन्दा से कहा - "सरले ! तुम्हें यह विदित ही है कि मैं साधनापथ का पथिक बन कर आत्महित-साधन करना चाहता हूँ। सौभाग्य से तुम्हें प्रपना जीवन यापन करने के लिये शीघ्र ही पुत्र का अवलम्बन प्राप्त होने वाला है। ग्रब मैं प्रव्रजित हो आत्मकल्पाएा करना चाहता हूँ। तुम्हारे जैसी ग्रायं सन्नारियां ग्रपने दयित के प्रम्युत्थान-मार्ग में किसी प्रकार का बबरोध उपस्थित करना उचित नहीं समभतीं। वे ग्रपने प्रियतम के अभीष्ट पथ को प्रशस्त बनाने हेतु सहान् से महान त्याग करने के लिये सदा सहर्ष कटिबद्ध रहती है। मतः तुम मेरे प्रात्मसाधना के मार्ग में सहायक बन कर मुभे प्रव्रजित होने की ग्रनुमति प्रदान करो। यही मेरी हार्दिक इच्छा है।"

भार्यं धनगिरि के झन्तस्तलस्पर्धी उद्गारों से सुनन्दा का सुषुप्त प्राय-नारीत्व अपेने सनातन स्वरूप में सहसा जाधृत हो उठा। उसने शान्त, मन्द पर सुदृढ़ स्वर में कहा:---"प्राखाधार ! भाष सहषं प्रपना परमार्थ सिद्ध कीजिये। मैं ग्रापके द्वारा दिये हुए सम्बल के सहारे आर्यनारी के अनुरूप गौरवमय जीवन व्यतीत कर लूंगी।"

भाचार्यं प्रभावन्द्र ने प्रभावक चरित्र में उल्लेख किया है कि गोतमस्वामी ढारा मष्टापद पर्वत पर प्रतिबोधित सामानिक वैश्वमए। देव देवायु पूर्ए। होने पर सुनन्दा के गर्म में उत्पन्न हुग्रा । वही जन्म ग्रहए। करने के पश्चात् वप्यस्वामी के नाम से विख्यात हुग्रा । यथा:- स वैश्वमएएजातीयसामानिक सुरोऽन्यदा । ग्रष्टापदाद्रिम्टुंगे यः प्रत्यबोधीन्द्रभूतिना ।।४२।। सुनन्दाकुक्षिसारेआधतीर्था: स्वायुषः क्षये । [प्रभावक चरित्र]

250

सुनन्दा से अनुमति प्राप्त कर धनगिरि तत्काल घर से निकल पड़े। उस समय संयोगवश आर्थ सिंहगिरि तुम्बवन में पधारे हुए थे। धनगिरि ने आचार्य सिंहगिरि की सेवा में उपस्थित हो निग्रंथ-प्रव्रज्या ग्रहण की और गुरुचरणों में आगमों का ग्रध्ययन करने के साथ-साथ कठोर तपश्चरण एवं संयम-साधना करने लगे। आर्य धनगिरि वैराग्य के रंग में इतने गहरे रंग गये थे कि उन्होंने कभी क्षण भर के लिये भी अपनी पत्नी का स्मरण तक नहीं किया।

सुनन्दा ने गर्भकाल पूर्ण होने पर वीर निर्वास संवत् ४९६ में एक परम-तेजस्वी पुत्र को जन्म दिया । सुनन्दा द्वारा पुत्र को जन्म दिये जाने के समाचार जिस किसी ने सुने, उसने बड़ी प्रसन्नता प्रकट की । परिवार की स्त्रियों ग्रौर सुनन्दा की सखियों ने बड़े हर्षोल्लास से पुत्र का जन्मोत्सव मनाया । उस ग्रानन्द के अवसर पर किसी ने कहा -- "यदि इस बालक के पिता धनगिरि प्रव्रजित न हुए होते तो आज इसका जन्मोत्सव ग्रौर भी ग्रधिक हर्षोल्लास के साथ मनाया जाता ।"

उपरोक्त वाक्य के कर्एारन्ध्रों में पड़ते ही पूर्वजन्म के संस्कारों से बालक को जातिस्मरए। ज्ञान हो गया । नवजात शिशु ने मन ही मन विचार किया -"ब्रहो ! मेरे पिता बड़े पुण्यशाली हैं कि उन्होंने श्रमणत्व स्वीकार कर लिया । मुझे भी कालान्तर में यथाशीझ संयम ग्रहण करना है, क्योंकि संयम के परिपालन से ही, मेरा भवसागर से उद्धार हो सकता है। उसकी माता का उसके प्रति पुत्रस्नेह प्रगाढ़ न बने स्रौर उसके व्यवहार से पीड़ित हो माता उसका शीघ्र ही परित्याग कर दे, इसके लिये रुदन को ही शीघ्र फलदायी समफ कर बालक ने तत्काल रुदन करना प्रारम्भ किया। बालक को रुदन से उपरत कराने हेतु सुनन्दा ने, सुनन्दा की सखियों ने और सभी बड़ी, बूढ़ी, सयानी स्त्रियों ने सभी प्रकार के उपाय कर लिये किन्तु बालक का रुदन निरन्तर चलता रहा। अपने पुत्र के अनवरत कन्दन से सुनन्दा बड़ी दुखित रहने लगी। उसे न रात्रि में क्षएग्भर के लिये चैन था न दिन में। वह बार-बार दीर्घ निक्ष्वास छोड़ कर कहती - "पुत्र ! यों तो तू बड़ा नयनाभिराम है, तूफे देख-देख कर मेरी झाँखें श्राप्यायित हो जाती हैं पर तेरा यह ब्रहनिश ऋन्दन बड़ा क्लेशप्रद लगता है। यह मेरे हृदय में गूल की तरह चुभता है। इस प्रकार येन केन प्रकारेग सुनन्दा ने ६ मास छः वर्षों के समान व्यतीत किये । संयोगवश उस समय म्रार्य सिंहगिरि का तुम्बवन में पूनः पदार्पे हन्ना।

मधुकरी की वेला में जिस समय ग्रार्थ धनगिरि मधुकरी हेतु ग्रपने गुरु से ग्राज्ञा प्राप्त कर प्रस्थान करने लगे, उस समय किसी पक्षिविशेष के रव को सुन कर निमित्तज्ञ ग्रार्थ सिंहगिरि ने ग्रपने शिष्य धनगिरि को सावधान करते हुए कहा – "वरस ! ग्राज तुम्हें भिक्षा में सचित्त, ग्रचित्त ग्रथवा मिश्रित जो भी वस्तु मिले उसे बिना किसी प्रकार का विचार किये तुम ग्रहए। कर लेना।" "यथाज्ञापयति देव" कह कर झार्य धनगिरि झार्य समित के साथ भिक्षार्थ अमरा करते हुए सर्वप्रथम सुनन्दा के घर पहुँचे । झार्य धनगिरि झौर समित को सुनन्दा के घर में भिक्षार्थ प्रवेश करते देख कर सुनन्दा की झनेक सखियां तत्काल सुनन्दा के पास पहुँचीं झौर उससे कहने लगीं -- "सुनन्दे ! तुम झपना यह पुत्र धनगिरि को दे दो।"

सुनन्दा अपने पुत्र के कभी बन्द न होने वाले रुदन से दुखित तो थी ही। उसने अपनी सखियों की बात सुन कर तत्काल पुत्र को दोनों हाथों में उठा कर धनगिरि को वन्दन करते हुए कहा – "आपके इस पुत्र के प्रतिपल ऋदन से मैं तो बड़ी दुखित हो चुकी हूँ। ऋपया आप इसे ले लीजिये और अपने पास ही रखिये। यदि यह आपके पास रह कर सुखी रहता है तो उससे भी मुभे सुखानुभूति ही होगी।"

ग्रार्थं धनगिरि ने स्पष्ट शब्दों में कहा – "श्राविके ! मैं इस को लेने के लिये तैयार हूँ किन्तु स्त्रियों की बात का कोई विश्वास नहीं । पंगु व्यक्ति क़ी तरह उनकी बात आगे चलती नहीं । कालान्तर में किसी प्रकार का विवाद उपस्थित न हो जाय, इस दृष्टि से तुम ग्रनेक व्यक्तियों को साक्षी बनाते हुए उनके समक्ष यह प्रतिज्ञा करो कि भविष्य में तुम कभी भपने पुत्र के सम्बन्ध में किसी प्रकार की कोई बात नहीं कहोगी ।"

सुनन्दा ने ग्रतीव खिन्न स्वर में कहा – "एक तो ये आर्य समित (संसार पक्ष से सुनन्दा के सहोदर) मेरे साक्षी हैं और इनके अतिरिक्त मेरी ये सभी सहेलियां साक्षी हैं। इन सबको साक्षी बनाकर मैं स्वीकार करती हूँ कि इस झएा के पश्चात् मैं प्रपने इस पुत्र के सम्बन्ध में कभी कोई बात नहीं कहूंगी।"

तदनन्तर सुनग्दा ने अपने पुत्र को मुनि धनगिरी के पात्र में रख दिया। बालक ने तत्काल परम सन्तोष का अनुभव करते हुए रुदन बन्द कर दिया। मुनि धनगिरि ने भोली के वस्त्र में सुदृढ़ गाठें लगाईं और दक्षिए हस्त से दढ़तापूर्वक पात्रवग्ध को थामे हुए वे सुनन्दा के घर से उस स्थान की ओर प्रस्थित हुए जहां आर्थ सिंहगिरि विराजमान थे। सुनन्दा के गृहांगएा से निकल कर उपाश्रय पहुँचते पहुँचते मुनि की भुजा उस शिशु के भार से भग्न सी होने लगी। वे उस भार को उठाये किसी तरह अपने गुरु के समक्ष पहुँचे। भार से एक ओर अधिक भुके हुए धनगिरि को दूर से ही देख कर आर्थ सिंहगिरि अपने शिष्य के सम्मुख आये और धनगिरि को दूर से ही देख कर आर्थ सिंहगिरि अपने शिष्य के सम्मुख आये और धनगिरि के हाथ से उन्होंने वह भोलीबन्ध अपने हाथ में ले लिया। भोलीबन्ध को हाथ में लेते ही आर्थसिंह गिरि ने धनगिरि से आश्चर्य भरे स्वर में पूछा – "मुने ! तुम यह वज्ज के समान अत्यन्त भारयुक्त आज क्या ले आये हो ? यह तो मेरे हाथों की पकड़ से भी खिसका जा रहा है।" यह कहते हुए आयं सिंहगिरि ने अपने ग्रासन पर पात्र को रखा और भोली को खोलकर देखा। पात्र में चन्द्रमा के समान कान्तिमानू परमतेजस्वी बालक को देखकर आर्थ सिंहगिरि ने उस बालक LU.

[भार्य वज

का नाम वज्य रखा भौर कहा – "यह बासक प्रवचन का श्राधार होगा, इसका संरक्षण किया जाब।"

माचार्य सिंह्रगिरि ने साध्वियों के उपाश्रय में शय्यातरी की देखरेख में बालक वज्य को सम्हला दिया झौर स्वयं वहां से किसी झन्य क्षेत्र के लिए विहार कर गये।

शय्यातरी भाविका भपने वालकों को सम्हालने से पहले वालक वज्र के दुग्धपान, स्नानमईन भादि का पूरा घ्यान रखती भौर दिनभर उपाश्रय में रखकर रात्रि में भपने घर से माती। वालक भी मल-मूत्र की शंका होने पर मुखाकृति मथवा रुदन से शय्यातरी को सचेत कर देता और उन्हें कष्ट नहीं होने देता।

वालक की इस बदली हुई स्थिति भौर शय्यातरी श्राविका द्वारा बड़ी लगन के साथ की गई सेवागुश्रूथा के कारए। उसके हुष्ट-पुष्ट होने की वात सुनकर सुनन्दा भपने पुत्र को देखने के लिए एक दिन उपाश्रय में भा पहुँची। प्रपने सुन्दर एवं स्वस्थ पुत्र को भसन्न मुद्रा में देखकर सुनन्दा के हृदय में मातृत्नेह उद्वेलित सागर की तरह उमड़ पड़ा। उसने शय्यातरी से भपने पुत्र को लौटाने का भाग्रह किया किन्तु शय्यातरी ने देना स्वीकार नहीं किया। सुनन्दा स्नेहवश बालक वज्ज को यथासमय भाकर स्तनपान करा जाती। इस तरह बालक वज्ज ३ वर्ष का हो गया। वह जाति-स्मरएग ज्ञान के कारएग प्रस्तुत भाहार ही ग्रहए। करता भौर साघ्यियों के मुख से शास्त्रों के श्रवएग में बड़ी रुचि रखता।

कालान्सर में मार्य सिंहगिरि भनेक क्षेत्रों में विचरण करते हुए अपने शिष्यों सहित सुम्बवन में पधारे। सुनन्दा ने मार्य धनगिरि के पास पहुंच कर उनसे भपना पुत्र लौटाने की प्रार्थना की।

ग्नार्यं घनगिरि ने सुनन्दा को साध्याचार के सम्बन्ध में समभाते हुए कहा – "श्रायिके ! हम साधु लोग साधु – कल्प के प्रनुसार जिस प्रकार एक बार ग्रहण की हुई वस्त्र-पात्रादि वस्तु को लौटा नहीं सकते, ठीक उसी प्रकार एक बार ग्रहण किये हुए बालक वज्ज को भी तुम्हें नहीं लौटा सकते । तुम तो स्वयं धर्मज्ञा हो, ग्रतः एक बार स्वीकार की हुई बात से मुकरने जैसा ग्रनुचित कार्य तुम्हें शोभा नहीं देता । तुमने बार्य समित ग्रीर प्रपनी सखियों को साक्षी बना कर बालक वज्ज को हमें देते हुए कहा था – 'यह बालक मैं आपको देती हूं, ग्रब मैं कभी इस बालक के सम्बन्ध में किसी प्रकार की बात नहीं करू गी ।' ग्रतः ग्रब तुम्हें ग्रपनी उस प्रतिज्ञा का सम्यक् प्रकार से पालन करना चाहिये ।"

त्रार्यं धनगिरि द्वारा ग्रनेक प्रकार से समभाने – बुभाने पर भी सुनन्दा ने जब ग्रपना अविचारपूर्णं हठ नहीं छोड़ा तो संघ के प्रमुख सदस्यों ने भी उसे समभाने का प्रयास किया। किन्तु इस पर भी सुनन्दा ने हठाग्रह नहीं छोड़ा और उसने राजद्वार में उपस्थित हो राजा के समक्ष अपनी मांग रखते हुए न्याय की प्रार्थना की। न्यायाधिकारियों ने दोनों पक्षों से पूर्ण जानकारी की ग्रौर इस जटिल मामले को निर्णय के लिये राजा के समक्ष रखा। दोनों पक्षों के मुख से कमशः वालक को देने ग्रौर लेने की स्वीकारोक्ति सुन कर राजा सहित न्यायाधीश बढ़े ग्रसमंजस में पड़ गये कि एक ग्रोर तो माता ग्रपने पुत्र को प्राप्त करने की मांग कर रही है। दूसरी ग्रोर स्वयं सुनन्दा द्वारा स्वेच्छा से ग्रपना पुत्र उस मुनि को दिया जा चुका है, जो उस पुत्र का जनक ग्रौर सुनन्दा का पति रहा है। साधु को दिये जाने के कारएा वह बालक संघ का हो चुका। संघ वस्तुतः सर्वोपरि है क्योंकि तीर्थंकरों ने भी संघ को सम्मान दिया है। ग्रन्ततोगत्वा बहुत सोच--विचार के पश्चात् राजा ने यह निर्एय दिया कि यह बालक दोनों पक्षों में से जिस पक्ष के पास स्वेच्छा से चला जायगा, उस ही के पास रहेगा।

राजाज्ञा के अनुसार प्रथम अवसर माता को दिया गया । सुनन्दा ने बालकों को हठात् अपनी मोर आकर्षित कर लेने वाले अनेक प्रकार के सुन्दर एवं मनोहर खिलौने, बालकों को ग्रत्यन्त प्रिय मिष्टान्न आदि बालक वज्ञ की स्रोर प्रस्तुत करते हुए उसे अपने पास बुलाने के लिए अनेक बार मधुर सम्बोधनों एवं करतल-घ्वनि के साथ करयुगल प्रसारण आदि से उसका आह्वान किया । पर सब व्यर्थ । एक प्रबुद्धचेता योगी की तरह वह प्रलोभनों की स्रोर किचित्मात्र भी आकृष्ट नहीं हमा । वह अपने स्थान से ठस से मस तक नहीं हुआ ।

तदनन्तर राजा ने बालक के पिता मुनि धनगिरि को ग्रवसर दिया । ग्रार्थ घनगिरि ने भ्रपना रजोहरएा बालक वज्र की ग्रोर उठाते हुए कहा :-- ''वत्स ! यदि तुम तत्वज्ञ ग्रौर संयम ग्रहएा करने के इच्छुक हो, तो ग्रपनी कर्म-रज को फाड़ फैंकने के लिए यह रजोहरुएा ले लो ।'''

ग्रायं धनगिरि ग्रापना वाक्य पूरा भी नहीं कर पाये थे कि बालक वज्ज ग्रपने स्थान से उछल कर उनको गोद में ग्रा बैठा ग्रौर उनके हाथ से रजोहरए लेकर उसे चंवर की तरह ढुलाने लगा। समस्त परिषद् यह देखकर क्षण भर के लिए स्तब्ध रह गई। धर्म के जयधोधों से गगनचुम्बी राजप्रासाद गूंज उठा। "बालक वज्ज संध दे पास ही रहेगा" – यह राजाज्ञा सुनाते हुए राजा ने साधुग्रों एवं संघ के प्रति भावभरा सम्मान प्रकट किया। तदनन्तर सब ग्रपने-ग्रपने स्थान को लौट गये।

सुनन्दा मन ही मन विचार करने लगी – "मेरे सहोदर आर्य समित दीक्षित हो गये, मेरे पतिदेव भी दीक्षित हो गये और पुत्र भी दीक्षित के समान ही है। ऐसी दशा में मुफ्ने भी श्रमगी धर्म में दीक्षित हो जाना चाहिये।" पर्याप्त सोध-विचार के पश्चात् उसने दीक्षा ग्रहण करने का टढ़ निश्चय किया भौर

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> जह सि कुयव्यवसातो धम्मज्मय प्रूसियं इमं वहर । वेष्ट्र सहुं रयहरणं, कम्मरययमज्जरणं धीर ॥ [झावश्य मसयवृत्ति, उपोद्शात, पृ● ३०७]

साध्वियों की सेवा में पहुँच कर उसने श्रमगौ-घर्म की दीक्षा स्वीकार की । उस समय तक बालक वज्ञ ३ वर्ष के हो चुके थे।

ज्यों ही वालक वज्ज म्राठ वर्ष की ग्रायु का हुन्ना त्यों ही ग्रार्य सिंहगिरि ने साध्वियों के सान्निघ्य से हटाकर उसे श्रमएा-दीक्षा प्रदान की ग्रौर ग्रपने पास रखना प्रारम्भे कर दिया । ' उस समय तक बालक वज्ज ने साध्वियों के मुख से सुन-सुन कर एकादश म्राङ्ग प्रायः कण्ठस्थ कर लिए थे ।

प्रपने शिष्यपरिवार सहित ग्रनेक क्षेत्रों में विचरण करते हुए कालान्तर में आर्य सिंहगिरि एक दिन एक पर्वत के पास पहुँचे। मुनि वज्र की परीक्षा लेने के प्रभिप्राय से वहां उनके पूर्वभव के मित्र जूंभक देवों ने ग्रपनी वैक्रियशक्ति से घोर गर्जन करती हुई घनघोर मेघघटा की रचना की। वर्षा के ग्रासार देखकर ग्राय सिंहगिरि ने ग्रपने शिष्यों सहित उस पर्वत की एक गुफा में प्रवेश किया। उनके गुफा में पहुंचते-पहुंचते बादलों की गड़गडाहट कौर बिजली की चमक के साथ मूसलधार वर्षा होने लगी। थोड़ी ही देर में चारों ग्रोर जलबिम्ब ही जलबिम्ब दृष्टिगोचर होने लगा। वर्षा बन्द न होने के लक्षरण देखकर सब साधुग्रों ने उपवास का व्रत ग्रहरण कर लिया ग्रोर परम सन्तोध के साथ वे ग्रात्मचिंतन में निरत हो गये। सायंकाल होते-होते वर्षा बन्द हुई ग्रतः ग्रार्थ सिंहगिरि ने ग्रपने शिष्यों सहित रात्रि उसी गिरिकन्दरा में व्यतीत की।

दूसरे दिन मध्याह्नवेला में ग्रार्थ वज्र मुनि ग्रपने गुरु से ग्राज्ञा प्राप्त कर भिक्षार्थ वसति की ग्रोर प्रस्थित हुए। थोड़ी दूर जाने पर मुनि वज्र ने एक छोटी सी मुन्दर वसति देखी ग्रौर उन्होंने भिक्षार्थ एक घर में प्रवेश किया। उस गृह में प्रत्यन्त सौम्य ग्राकृति के कतिपय भद्र पुरुषों ने मुनि वज्र को नमस्कार किया ग्रौर वे उन्हें कुष्माण्डपाक भिक्षा में देने हेतु समुद्यत हुए। लघुवय होते हुए भी विचक्षरा वज्रमुनि ने द्रव्य, क्षेत्र, काल ग्रौर भाव की दृष्टि से विचार करते हुए मन ही मन सोचा कि द्रव्य-कुष्माण्डपाक, क्षेत्र-मालव प्रदेश, काल-ग्रीष्मकाल ग्रौर भाव की दृष्टि से ग्रम्लान-कुसुममालाधारी दिव्य दानकर्त्ता, जिनके पैर हलन-चलन ग्रादि किया करते समय पृथ्वीतल का स्पर्श तक नहीं करते – ऐसी दशा में निश्चितरूपेगा ये लोग मनुष्य नहीं ग्रपितु देव होने चाहिये। देवताग्रों द्वारा दिया गया दान साधु के लिए किसी भी दशा में कल्पनीय नहीं माना गया है।

```
ताहं ग्रहवासग्रो संजतिपडिस्सताग्रो निकालिग्रो ताहे उज्जेएि गतो ।
[ग्रावश्यक चूरिि, प्रथम भाग, पृ० ३६२]
(क) याचार्य प्रभावन्द्र ने ग्रपने ''प्रभावक चरित्र'' में लिखा है कि ग्रार्यसिंहगिरि ने
वच्चस्वामी को जब वे तीन वर्ष की ग्रायु के थे, उस ही समय दीक्षित्त कर लियान यथा :-
विवाधिकोऽपि न स्तस्यं, पपौ बच्चो व्रतेच्छ्या ।
दीक्षित्वा गुरुभिस्तेन तत्र मुक्तः समानृकः ।।६२।।
ग्रयाध्टदाधिकं वच्चं,कृष्ट्वा साध्वीप्रतिश्रयान् ।
श्री मिहगित्र्योऽन्यत्र, विजल्ल सपरिच्छदाः ।।६२।।
[प्रभावक चरित्र, प्र० ४]
```

इस प्रकार जब उन्हें यह निश्वय हो गया कि दी जाने वाली भिक्षा वस्तुतः सदोष है, तो मुनि वज्ज ने अस्वीकृतिसूचक सस्मित स्वर में उन मानववेषधारी देवों से कहा – "द्युसदो ! यह कूष्माण्डपाक देवपिण्ड होने के कारण श्रमणों के लिए प्रग्राह्य है।"

वज्रमुनि के विलक्षएा बुद्धिकौशल को देखकर वे जूंभकदेव बड़े चकित एवं प्रसन्न हुए । उन्होंने ग्रपने वास्तविक स्वरूप में प्रकट होकर वज्रमुनि को भक्ति-पूर्वक बन्दन किया ग्रौर उनके विशुद्ध श्रमएााचार के लिए उनकी भूरि-भूरि प्रशंसा करते हुए वे ग्रपने स्थान को लौट गये।

कालान्तर में उन्हीं जूंभक देवों ने एक बार पुनः वच्चमुनि की परीक्षा लेने की ठानी। एक दिन ग्रीष्मकालीन मध्याह्न की चिलचिलाती धूप में वज्जमुनि भिक्षाटन कर रहे थे। परीक्षा के लिए उपयुक्त ग्रवसर समफ कर जूंभक देवों ने भपनी वैंकियशक्ति से सद्गृहस्थों का रूप बना कर देवमाया द्वारा रचित ग्रपने घर से वर्ज्जमुनि को भिक्षा ग्रहएग करने की प्रार्थना की। वज्जमुनि ने भिक्षार्थ घर में प्रवेश किया। गृहस्थवेषधर जूंभकों ने मिष्टान्न (फैनियों) से भरा थाल मुनि के समक्ष प्रस्तुत करते हुए उन्हें ग्रहएग करने की ग्रभ्यर्थना की। शरत्काल में बनाये जाने वाले मिष्टान्न को मध्य-ग्रीष्मर्तु में देख कर वज्जमुनि ने दीयमान वस्तु तथा दाता ग्रादि के सम्बन्ध में बड़ी बारीकी से समीचीन रूपेएग पर्यंवेक्षरग किया ग्रौर उस भिक्षा को देवपिण्ड बताते हुए ग्रस्वीकार कर दिया। वज्जमुनि की विशुद्ध ग्राचारनिष्ठा एवं भिक्षान्न की पूर्ण गवेषरणा से प्रसन्न होकर उन्होंने वज्जमुनि को ग्राकाशगामिनी – विद्या प्रदान की। ग्रावश्यक निर्युक्ति में महापरीज्ञा ग्राध्ययन से भा ग्रार्य वज्ज द्वारा ग्राकाशगामिनी विद्या प्राप्त करना बताया गया है।

स्रार्थ वज्ज बाल्यकाल से ही बड़े ज्ञान रसिक स्रौर सेवावृत्ति वाले थे। वे अल्प समय में ही प्रपने शम, दम, विनय स्रौर गुरएग्राहकता स्रादि स्रंनुपम गुरएों के कारएा गुरुदेव स्रौर अन्य सभी श्रमएों के प्रेमपात्र बन गये। गुरुदेव के पास उन्होंने स्रङ्ग शास्त्र के ज्ञान को पूर्श कर उनके यूढ रहस्यों को हृदयंगम किया।

# म् ग्रायं बज्र की प्रतिमा भौर विनयशोलता

उपरिवर्णित घटना के दूसरे ही दिन जब आयें सिंहगिरि शौचनिवृत्त्यर्थ जंगल की ओर एवं ग्रन्य सभी साधु गोचरी ग्रथवा अन्य ग्रावश्यक कार्यों के लिए उपाश्रयस्थल से बाहर गये हुए थे, उस समय एकान्त पाकर वज्रमुनि के मन में बालसुलभ चापल्य प्रादुर्भू त हुग्रा। उन्होंने सभी साधुओं के विटनों (वस्त्रों) को मंडलाकार में रखा ग्रौर उनके मध्य भाग में बैठ कर कमशः ग्रंग ग्रौर पूर्वों की वाचना देने लगे। धाराप्रवाह घनरवगम्भीर स्वर में ग्रार्य वज्र द्वारा शास्त्रों की वाचना का कम चल रहा था, ठीक उसी समय ग्रार्य सिंहगिरि जंगल से लौटे। भार्य वज्र की ध्वनि को पहिचान कर आर्य सिंहगिरि द्वार के पास दीवार की ग्रोट, में खड़े रह गये। बालक मुनि के मुख से शास्त्र के एक-एक सूत्र का ग्रतीव स्पध्ट एवं सुन्दर विवेचन सुनकर आर्थसिंहगिरि हर्षविभोर हो गद्गद् हो उठे। परमानन्द की अनुभूति के साथ उनके हृदय में सहसा इस प्रकार के उद्गार उद्भूत हुए – "घन्य है भगवान महावीर का यह शासन, धन्य है यह गच्छ, जिसमें इस प्रकार का अलौकिक शिशुमूनि विद्यमान है।"

बालक-मुनि कहीं हतप्रभ अथवा लज्जित न हो जायं इस दृष्टि से ग्रार्थ सिंहगिरि ने उच्च स्वर से ग्रागमनसूचक "निस्सिही-निस्सिही" झब्द का उच्चारएा किया ।

अपने गुरु का स्वर पहिचानते ही वज्रमुनि को लज्जामिश्रित भय का अनुभव हुगा। उन्होंने शीद्यतापूर्वंक साधुश्रों के विटणों को यथास्थान रखा श्रौर वे अधोमुख किये हुए गुरु के सम्मुख पहुंचे। झार्थ वज्र ने सविनय वन्दन के पश्चात् अपने गुरु के पैरों का वस्त्र से प्रमार्जन कर साफ किया। अपने गुरु के स्नेहसुधा-सिक्त सस्मित हष्टिनिक्षेप से वज्रमुनि ने समफ लिया कि उनका प्रच्छन्न कार्य गुरु से छुपा नहीं रहा है।

आर्थ सिंहगिरि ने रात्रि में अपने शिष्य वज्र मुनि को अद्भुत प्रतिभा पर विचार करते हुए मन ही मन सोचा कि वय में लघु पर ज्ञान में वृद्ध इस बालक मुनि की अपने से दीक्षा में ज्येष्ठ मुनियों की सेवा शुश्रूषा करने में जो प्रवज्ञा हो रही है, उसे भविष्य में नहीं होने दिया जाना चाहिये । सोच-विचार कर उन्होंने इसके लिए एक उपाय खोज निकाला । प्रातःकाल सिंहगिरि ने अपने शिष्यसमूह को एकत्रित कर कहा – "मैं भ्राज यहां से विहार कर रहा हूँ। शिक्षार्थी सब श्रमण यहीं पर रहेंगे ।"

श्रंगशास्त्रों का म्राघ्ययन करने वाले श्रमणों ने त्रति विनीत एवं जिज्ञासा भरे स्वर में पूछा – "भगवन् ! हमें शास्त्रों की वाचना कौन देंगे ?"

त्रार्थ सिंहगिरि ने शान्त, गम्भीर एवं इढ़ स्वर में छोटा सा उत्तर दिया – "लघु मुनि वज्र ।"

यदि उस समय ग्राज के समान दूषित वातावरए होता तो निश्चित रूपेए शिष्यों द्वारा गगनभेदी ग्रट्टहास से गुरु की घज्जियां उड़ा दी जातीं पर वे विनयशील शिष्य गुरुवाक्य को ईश्वरवाक्य समभते थे।

सहज मुद्रा में "यथाज्ञापयति देव" कह कर सब श्रमणों ने गुरु के म्रादेश को शिरोघार्य किया। तदनन्तर भ्रार्यसिंहगिरि ने कुछ स्थविर साधुम्रों के साथ वहां से किसी अन्य स्थान के लिये विहार कर दिया। वाचना का समय होते ही साधुम्रों द्वारा एक पाट पर वज्रभुनि का म्रासन बिछाया जा कर उस पर वज्रमुनि को म्रासीन किया गया। सब साधु वज्रमुनि के प्रति उचित सम्मान प्रदर्शित कर म्रपने-अपने म्रासन पर बैठ गये। वज्रमुनि ने उन्हें शास्त्रों की वाचना देना प्रारम्भ किया। प्रत्येक सूत्र की, प्रत्येक गाथा की, समीचीन रूप से विस्तारपूर्वक व्याख्या करते हुए बज्रमूनि ने आगमों के निगूढ़ से निगूढ रहस्यों को इस प्रकार सरल रीति से समभाया कि प्रत्येक साधू के मस्तिष्क में उनका स्पष्ट ग्रर्थ ग्रमिट रूप से अंकित हो गया। प्रतिदिन शास्त्रों की वाचना का अम चलता रहा। वज्रमूनि से शास्त्रों की वाचना ग्रहए। करते समय प्रत्येक साधु ने अमृत तुल्य रसास्वादनं की मनुभूति की ।

कतिपय दिनों के पश्चात् स्रार्थ सिंहगिरि पुनः वहां लौट स्राये । सब श्रमणों ने गुरुचरणों में भक्तिसहित अपने मस्तक भुकाये । गुरु ने अपने शिष्यों से प्रश्न किया – ''कहो श्रमणो ! तुम्हारा ग्रागमों का ग्रघ्ययन कैसा चल रहा है ?"

सब साध्यों ने एक साथ ग्रानन्दातिरेक भरे सम्मिलित स्वर में उत्तर दिया - "गुरुदेव ! गुरुकृपा से बहुत सुन्दर, अतिसमीचीन । वाचना ग्रहरण करते समय हमें परमानन्द की अनुभूति होती है। भगवन् ! अब सदा के लिये आर्य वज्र ही हमारे वाचनाचार्य रहेँ।"

ग्रसीम संतोष का ग्रनूभव करते हुए ग्रार्थ सिंहगिरि ने कहा – ''प्रत्यक्षानुभव से मैंने यह सब कुछ जाने लिया था। इसी लिये इस बालकमुनि की अनुपम गुरएगरिमा से तुम लोगों को अवगत कराने के लिये ही मैंने जानवूफ कर यहां से विहार किया था।"

ग्रनेक प्रकार के तपक्ष्चरएा के साथ-साथ मुनि वज्र साधु-समूह को वाचना भी देते रहे और अपने गुरु के पास मध्ययन भी करते रहे। स्वल्प समय में ही ग्राय वज्र ने ग्रपने गुरु के पास जितना भागम-ज्ञान था वह सब ग्रहण कर लिया। े ग्रायं सिंहगिरि ने तदनन्तर ग्रायं वज्त्र को ग्रवशिष्ट श्रुतशास्त्र का भ्रध्ययन कराने के लिये किसी सुयोग्य विद्वान् मुनि की सेवा में भेजने का विचार किया । विहारकम से एक दिन वे दशपुर नामक नगर में पहुँचे । वहां से उन्होंने मार्य वज्य को मवन्ती (उज्जयिनी) में विराजित दशपूर्वघर मार्य भद्रगुप्त के पास ग्रम्ययनार्थ भेजा । गुरुप्राज्ञा को शिरोधार्थं कर झार्थं वज्ज मूनि उग्न विहार करते हुए अबन्ती नगर पहुँचे । संघ्याकाल हो जाने के कारएा मार्थ वज्य ने रात्रि नगर के बाहर ही एक स्थान में बिताई ।

प्रातः कालीन झावश्यक कार्यों को सम्पन्न करने के पश्चात् मुनि वज्य दशपूर्वंघर मार्यं भद्रगुप्त के स्थान की मोर प्रस्थित हुए । उस समय मार्य भद्रगुप्त ने मपने शिष्यों से कहा – "वत्सो ! मैंने रात्रि में एक स्वप्न देखा कि सीर से भरे हए मेरे पात्र को एक सिंह-सादक ने झाकर पी लिया एवं जिहवा से चाट लिया है।' इस स्वप्नदर्शन से ऐसा प्रतीत होता है कि दश पूर्वों का ज्ञान प्राप्त करने का इच्छुक कोई महान् बुद्धिवाली व्यक्ति आने ही वाला है।"

आर्य भद्रगुप्त ने अपनी बात समाप्त की ही थी कि मुनि वज्य ने उनके सम्मूख उपस्थित हो भक्ति सहित उन्हें वन्दन-नमन के पश्चात् अपने झागमन का

\* सो भागंतूच सीहपोयएएा पीतो लेहिमो य । [माबग्यक मलय, पत्र ३८१ (१)] प्रयोजन वताते हुए श्रुतशास्त्र का ग्रघ्यापन करने की प्रार्थना की। शरीर की चेष्टाग्रों ग्रौर लक्षणों से वज्र मुनि को श्रुतशास्त्र के ज्ञान का सुयोग्य पात्र समफ कर ग्रार्य भद्रगुप्त ने उन्हें पूर्वज्ञान की वाचनाएं देना प्रारम्भ किया। मुनि वज्र को दश पूर्वों का सार्थ सम्पूर्ण ग्रघ्यापन कराने के पश्चात् ग्रार्य भद्रशुप्त ने पुनः ग्रार्थ सिंहगिरि की सेवा में लौटने की ग्रनुज्ञा प्रदान की। वज्र मुनि ग्रपने गुरु ग्रार्थ सिंहगिरि की सेवा में जरस्थित हुए। ग्राचार्य ने प्रसन्न हो दशपुर में ग्राकर उन्हें वाचक पद से सुशोभित किया।

अपने प्रिय शिष्य वज्रमुनि को दशपूर्वघर के रूप में देख कर ग्रार्य सिंहगिरि ने परम संतोष का ग्रनुभव किया और प्रपनी ग्रायु का अस्तिम समय सन्निकट समऊ कर उन्होंने वो० नि० सं० १४५ में प्रपने शिष्य दशपूर्वधर ग्रार्य बज्ज को प्रपने उत्तराधिकारी के रूप में ग्राचार्य पद पर प्रतिष्ठापित किया। ग्राचार्य प्रभाचन्द्रसूरि की मान्यतानुसार वज्ज स्वामी के पूर्वभव के मित्र गुह्यकों ने ग्राचार्य सिंहगिरि द्वारा ग्रार्य वज्जस्वामी को ग्राचार्यपद दिये जाने के ग्रवसर पर बड़ा ग्रद्भुत महोत्सव किया। ' उस समय ग्राचार्य वज्ज १०० साधुग्रों के साथ विचर रहे थे। '

त्रार्य वज्रस्वामी ने भी अपने गुरु सिंहगिरि की अन्त समय तक बड़ी लगन के साथ सेवा-शुश्रूषा की । गुरुदेव के स्वर्गगमन के पश्चात् आचार्य वज्रस्वामी ने बड़ी योग्यता के साथ संघ का संचालन करते हुए जिनशासन की सेवा की । विभिन्न क्षेत्रों में धर्म का प्रचार करते हुए वे एक समय पाटलिपुत्र पधारे और नगर के बाहर एक उद्यान में ठहरे । आपके तात्विक उपदेशों से अपने मानस को और दर्शनों से नेत्रों को पवित्र करने के लिये हजारों की संख्या में नरनारीवृत्द उद्यान में उपस्थित हुए । आपकी अतीव रोचक एवं अद्भुत व्याख्यानशैली से प्रबुद्ध हो अनेक नरनारियों ने सम्यक्त्व, व्रत, नियमादि ग्रहण कर ग्रपना आत्म-कल्याण किया ।

पाटलिपुत्र नगर के निवासी धन नामक एक ग्रतुल सम्पत्तिशाली श्रेष्ठी की रुक्मिग्गी नाम की कन्या ने ग्रपनी यानशाला में विराजित साध्वियों से श्रार्थ वज्र के गुगों की प्रशंसा सुनी । उसने एक दिन ग्राचार्य वज्रस्वामी के दर्शन किये ग्रीर उनका व्याख्यान सुना । जब उसने श्रखण्ड ब्रह्मचर्य के श्रपूर्व तेज से प्रदीप्त ग्राय वज्र के सौम्य मुखमण्डल को देखा ग्रीर उपदेश देते समय उनकी सुधासिक्त मधुर वाग्गी को सुना तो श्रेष्ठिकन्या रुक्मिग्गी ग्राचार्य वज्र पर प्राग्गपण से मुग्ध हो

| <mark>े</mark> (क) | जस्स अगुन्नाए वायगत्तछो दसपुरस्मि नयरस्मि ।                                                                              | _ |
|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| . ,                | देवेहि कया महिमा, पयासुसारि नमंसामि ॥ ७६७ [ग्राव०]                                                                       |   |
| (ख)                | वज्रप्राग्जन्मसुहृदी ज्ञानाद् विज्ञाय ते सुराः ।<br>तस्याचार्यप्रतिष्ठायां चकुरूसवमद्भुतम् ।। १३२ [प्रभावकचरित्र, पृ० ६] |   |
| <sup>२</sup> वयरस् | तामि वि पंचहि ग्ररणगारसयेहि संपरिवुडो विहरइ । २<br>[ग्रावथ्यक मलय, ३०१(२)]                                               |   |

गई। उसने प्रसा किया ''यदि ऋार्य वज्र मेरे पति हों तो मुफेसंसार में रहना है क्रन्यथा भोगों का पूर्ण रूपेसा परित्याग कर देना है।''' कहा जाता है कि रुक्मिस्सी ने झपनी सखियों के माघ्यम से झपने पिता को कहलवाया कि उसने वज्रस्वामी को झपने पति के रूप में वरसा कर लिया है झतः यदि वज्रस्वामी के साथ उसका विवाह नहीं किया गया तो वह निश्चित रूप से श्रग्नि में प्रवेश कर झात्मदाह कर लेगी।

पिता अपनी पुत्री की टढप्रतिज्ञता एवं हठ से भलीभांति परिचित या ग्रतः वह पुत्री की सहेलियों के मुख से उसके टढ निश्चय की वात सुन कर बड़ा घबराया । बहुत सोच-विचार के पश्चात् अनेक बहुमूल्य रत्न और अपनी अनुपम रूपवती पुत्री को अपने साथ ले कर वह उस उद्यान में पहुँँचा जहाँ कि आचार्य बज्जस्वामी अपने शिष्यों सहित विराजमान थे। श्रेष्ठी घन ने वज्रस्वामी को नमस्कार करने के पश्चात् निवेदन किया – "आचार्यप्रवर ! मेरी यह परम रूप-गुएासम्पन्ना कन्या आपके गुएगों पर मुग्ध हो आपको अपने पति के रूप में वरएग करना चाहती है। मेरे पास एक अरब रौप्यक का धन है। अपनी कन्या के साथ मैं वह सब धन आपको समर्पित करना चाहता हूँ। उस धन से आप जीवन भर विविध भोगोपभोग, दान, उपकार आदि का आनन्द लूट सकते हैं। अप कुपा कर मेरी इस कन्या के साथ पारिएप्रहरण कर लीजिये।" क

आचार्य वज्ज ने सहज झान्त-सस्मित स्वर में कहा -- "भद्र ! तुम वस्तुतः अत्यन्त सरल प्रकृति के हो । तुम स्वयं तो सांसारिक बन्धनों में बन्धे हुए हो ही, दूसरों को भी उन बन्धनों में आवद्ध करना चाहते हो । तुम नहीं जानते कि संयम के मार्ग में कितना अद्भुत प्रलौकिक ग्रानन्द है । वह पथ कण्टकाकीएां भले ही हो पर इसका सच्चा पथिक संयम ग्रीर ज्ञान की मस्ती में जिस ग्रनिर्व-चनीय आनन्द का प्रनुभव करता है, उसके समक्ष यह क्षणिक पौद्गलिक सुख नितान्त नगण्य, तुच्छ ग्रीर सुखामास मात्र है । संयम से प्राप्त होने वाला ग्रनिर्व-चनीय आनन्द का प्रनुभव करता है, उसके समक्ष यह क्षणिक पौद्गलिक सुख नितान्त नगण्य, तुच्छ ग्रीर सुखामास मात्र है । संयम से प्राप्त होने वाला ग्रनिर्व-चनीय आध्यात्मिक ग्रानन्द ग्रमूल्य रत्नराशि से भी ग्रनन्तगुणित बहुमूल्य है । तुम कल्पवृक्षतुल्य संयम के सुख की तुच्छ तृण तुल्य इन्द्रिय-सुख से तुलना करना चाहते हो । सौम्य ! मैं तो निस्परिग्रही साधु हूँ । मुभे संसार की किसी प्रकार की सम्पदा ग्रथवा विषय-वासना की कामना नहीं है । यदि यह तुम्हारी कन्या वास्तव में मेरे प्रति ग्रनुराग रखती है, तो मेरे द्वारा स्वीकृत परम सुखकर संयम-मार्ग पर यह भी प्रवृत्त हो जाय ।"

त्राचार्यं बच्च की त्याग एवं तपोपूत विरक्तिपूर्ण सयुक्तिक वाणी सुन कर अष्ठिकन्या रुक्मिणी के अन्तमेन पर भाषा हुआ सज्ञान का काला पर्दा हट गया। उसके प्रन्तर्चक्षु उन्मीलित हो गये। उसने तत्काल संयम प्रहण कर लिया भीर

| ٦ | जइ सो मम पति होज्जा, ताःइं भोगे मु जिस्सं। इयरहा धलं मोगेहि                                       |
|---|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | [भावम्यक मलयगिरी, पत्र ३८९ (२)]                                                                   |
| - | जो कन्ताइ वर्णेण य निमंतियो जुन्वरास्मि गिहवइरणा ।<br>नयरस्मि कुसुमनामे, तं बदररिसि नमंसामि ॥७६८॥ |
|   | [धावस्थक मलय, पत्र ३१० (१)]                                                                       |

संयम का समीचीन रूप से पालन करती हुई वह आर्था रुविमणी भी साध्वियों के साथ विचरण करने लगी ।

यद्यपि म्रार्थ वज्रस्वामी के पूर्वभव के मित्र जूं भक देवों ने उन्हें प्रसन्त हो गगनगामिनी विद्या दी थी पर स्वयं उन्होंने अपने अथाह म्रागमज्ञान के सहारे ग्राचा-रांग सूत्र के महापरिज्ञा अध्ययन से म्राकाशगामिनी विद्या को ढूंढ तिकाला भौर भयंकर संक्रान्तिकाल में अनिवार्य म्रावश्यकता पड़ने पर भूतहितानुकम्वा से प्रेरित हो उस गगनगामिनी विद्या का प्रयोग कर म्रनेक मानवों के प्राणों की रक्षा की ।

इस प्रकार ग्रनेक विद्यासम्पन्न ग्राचार्य वज्र ग्रपने ग्राचार्यकाल में विचरते हुए भारत के पूर्वी भाग से उत्तर प्रदेश में पधारे। वहां भारत के समस्त उत्तरी भाग में घोर ग्रनावृष्टि के कारएा भीषएा दुष्काल पड़ा। खाद्य सामग्री के ग्राभव के कारएा ग्रभाव- ग्रभियोगों से संत्रस्त प्रजा में सर्वत्र हाहाकार व्याप्त हो गया। तृएा-फल-पुष्पादि के ग्रभाव में पशुपक्षिगएा ग्रौर ग्रन्न के ग्रभाव में ग्राबालवृद्ध सानव भूख से तड़प-तड़प कर कराल काल के ग्रतिथि बनने लगे। उस दैवी-प्रकोप से संत्रस्त संघ ग्राचार्य वज्रस्वामी की शरएा में ग्राया ग्रौर त्राहि-त्राहि की पुकार करने लगा।

आचार्य बजस्वामी ने संघ की करुए पुकार सुन कर दया से द्रवित हो विशाल जनसमूह की प्रारारक्षार्थ, समष्टि के हित के साथ-साथ धर्महित की हुव्टि से, साधुओं के लिए वर्जित होते हुए भी आकाशगामिनी विद्या के प्रयोग से संघ को माहेक्ष्वरीपुरी में पहुंचा दिया। वहां का राजा बौद्धधर्मानुयायी होने के काररए जैन उपासकों के साथ विरोध रखता था पर आर्य वज्ज के प्रभाव से वह भी आवक बना और इससे धर्म की बड़ी प्रभावना हुई।

दुष्कालों की परम्परा केवल भारत में ही नहीं, ग्रन्य अनेक देशों में भी प्राचीन काल से चली आ रही है। दुष्कालों ने मानवता को समय-समय पर बड़ी बुरी तरह से भकभोरा है। दुष्कालों के दुष्प्रभाव के कारएा मानव-संस्कृति, शताब्दियों के अथक परिश्रम और अनुभव से उपार्जित ग्राघ्यात्मिक ज्ञान तथा मानवतामूलक धर्म की पर्याप्त क्षति हुई है परन्तु इस प्रकार की संकट की घड़ियों में भी वज्रस्वामी जैसी महान आत्माओं ने अपने अपरिमेय आत्मिक बल से संयम और आघ्यात्मिक ज्ञान की ज्योति को प्रदीप्त रखा। इसी प्रकार के आध्यात्मिक नेताओं के कृपाप्रसाद से हमारा धर्म, आध्यात्मिक ज्ञान और संस्कृति आदि शताब्दियों से भीषए दुष्कालों, राज्यकान्तियों, धर्मविप्लवों की थपेड़ें खाने के उपरान्त भी आज तक जीवित रह कर मानवता को अनुप्रासित करते आ रहे हैं।

श्राचार्य वज्रस्वामी की यह आन्तरिक अभिलाषा थी कि श्रुतगंगा की पावन धारा ग्रवाघ एवं अविच्छिन्न रूप से प्रवाहित होती रहे किन्तु दब पूर्वों का ज्ञान ग्रहए। करने वाले किसी सुथोग्य पात्र के ग्रभाव में उन्हें ग्रपने जीवन के

[प्रभावक चरित्र]

**X** 🗟 न

महापरिज्ञाध्ययनादाचारांगान्तरस्थितात् । श्री वच्चे खोढुता विद्या, तदागगनगामिनी ॥

संध्याकाल में चिन्ता रहने लगी कि कहीं दश पूर्वों का ज्ञान उनके साथ ही विच्छिन्न न हो जाय । महान् विभूतियों की ग्राध्यात्मिक चिन्ता ग्रधिक दिनों तक नहीं रह सकती, इस पारम्परिक जनश्रुति के ग्रनुसार ग्रार्थ तोसलिपुत्र के ग्रादेश से युवा मुनि ग्रार्थ रक्षित ग्राचार्य वज्वस्वामी की सेवा में उपस्थित हुए । उन्होंने ग्रार्थ वज्रस्वामी से ९ पूर्वों का सम्पूर्ण ज्ञान प्राप्त किया पर दसवें पूर्व का दे ग्रार्थ वज्रस्वामी से ९ पूर्वों का सम्पूर्ण ज्ञान प्राप्त किया पर दसवें पूर्व का दे ग्राधा ही ज्ञान प्राप्त कर सके । एतद्विषयक पूरा विवरण ग्रार्थ रक्षित के इतिवृत्त में दिया जा रहा है ।

तत्पश्चात् अनेक क्षेत्रों में भगवान् महावीर के धर्म-शासन का उद्योत करते हुए वज्रस्वामी मार्यावर्त्त के दक्षिणी क्षेत्र में पधारे। वहां कफ की शान्ति के लिए उन्होंने अपने किसी शिष्य से सोंठ मंगवाई। उपयोग के पश्चात् अवशिष्ट सोंठ को वर्जस्वामी ने अपने कान के ऊपरी भाग पर रख लिया ग्रीर भूल गये। मध्याह्नोत्तर वेला में प्रतिलेखन के समय मुखवस्त्रिका को उतारने के साथ ही सोठ पृथ्वी पर गिर पड़ी । यह देखकर वज्रस्वामी ने मन ही मन विचार किया "मेरी ग्रायु का वस्तुतः भ्रन्तिम छोर ग्रा पहुंचा है और मैं प्रमादशील हो गया है इसी कारें ए कान पर सोठ को रखकर मैं भूल गया। प्रमाद में संयम कहां ? प्रतः मेरे लिए भक्त का प्रत्याख्यान कर लेना श्रेयस्कर है।" तत्काल उन्होंने ज्ञान के उपयोग से देखा कि शीघ्र ही एक और बड़ा भयावह द्वादशवार्षिक दुष्काल पड़ने ही बाला है, जो पहले के दुष्काल से भी मत्यन्त भीषरण होगा। उस भीषरण दुष्काल के कारए। कहीं ऐसा न हो कि एक भी साधु जीवित न रह सके । इस हष्टि से साधुवंश की रक्षा हेतु वज्वस्वामी ने अपने शिष्य वज्वसेन को कुछ साधुम्रों के साथ कुंकुरए (कोंकरए) प्रदेश की स्रोर विहार करने सौर सुभिक्ष न हो जाने तक उसी क्षेत्र में विचरए करने की ग्राज्ञा दी। उन्होंने ग्रार्थ वच्चसेन से यह भी कहा – "जिस दिन एक लाख भुद्रामों के मूल्य के आवलों के म्राहार में कहीं विष मिलाने की तैयारी की जा रहाँ हो, उस दिन तुम समफ लेना कि दुष्काल का मन्तिम दिन है। उसके दूसरे दिन ही सुभिक्ष (सुकाल) हो जायगा।"र गुरु के श्रादेश को शिरोधार्य कर स्रार्थ वज्वसेन ने कतिपय साधुम्रों के साथ कुंकुएा की स्रोर विहार कर दिमा ग्रौर धन-घान्य से परिपूर्एा उस क्षेत्र में विचरएा करने लगे ।

भार्य वर्ष्वस्वामी जिस क्षेत्र में विचरएा कर रहे थे, उस क्षेत्र में शनैः शनैः दुष्काल का दुष्प्रभाव भीषएा से भीषएातर होने लगा। कई दिनों तक भिक्षा प्राप्त न होने के कारएा भूख से पीड़ित साधुमों को वर्ज्वस्वामी ने प्रपने विद्या बल से प्रतिदिन समानीत पिण्ड देते हुए कहा – ''यह विद्या पिण्ड है श्रौर इस प्रकार

| 3 | तेसि उवभोगो जातो महो ! पमत्तो जातो, पमत्तस्स        | मे नत्यि संजमो, तं सेयं सलू मे भत्तं |
|---|-----------------------------------------------------|--------------------------------------|
| ` | पच्चन्खाइत्तए ।                                     | [मावम्यक मलय पत्र, ३९४ (२)]          |
| 4 | इत्याकर्ण्यं मुनिः प्राह, गुरुशिक्षाचमत्कृतः ।      |                                      |
|   | धमंशीले श्रुणु श्रीमद्वजस्वामिनिवेदितं ॥१६०॥        |                                      |
|   | स्थालीपाके किलैकत्र, लक्षमूल्ये समीक्षिते ।         |                                      |
|   | सुभिक्षं भावि सविषं, पाकं माँ कुरु तद्वृथा ।।११११।। | [प्रभावक चरित्र पृ० म]               |

१२ वर्षं व्यतीत करने हैं। यदि संयमगुएा की वृद्धि मालूम होती हो तो यह पिण्ड प्रहएा करो झौर यदि संयमगुएा में किसी प्रकार का लाभ नहीं दिखता हो तो हम लोगों को आजीवन अनझन (संपारा) कर लेना चाहिये। झाप लोग स्वेच्छापूर्वक इन दो मार्गों में से जिस मार्ग को श्रेयस्कर समभन्ते हों, उस ही मार्ग को श्रंगीकार कर सकते हैं।"

वर्जस्वामी की उपरिकथित बात सुनकर सब (४००) साधुम्रों ने एकमत हो ग्रामरए ग्रनभन करने का ग्रपना निश्चय उनके सामने ग्रभिव्यक्त किया। ग्रपने ४०० ही शिष्यों का एक ही इड निश्चय सुनकर ग्राचार्य वर्जस्वामी ने ग्रपने शिष्यसंघ सहित दक्षिए प्रदेश के मांगिया ' नामक एक पर्वत की ग्रोर प्रस्थान किया। उन्होंने ग्रपने नववय के एक साधु को ग्रनशन में सम्मिलित न होने के लिए समफाया पर वह नहीं माना। मार्ग में ग्राचार्य वर्जस्वामी ने उस नववय के साधु को किसी कार्य के ब्याज से एक गांव में भेज दिया ग्रौर वे ग्रपने श्रन्य सब साधुन्रों के साथ उस पर्वत पर जा पहुँचे। पर्वत पर पहुंचने के पश्चात् ग्राय वज्ज स्वामी तथा उनके सभी शिष्यों ने भूमि का प्रतिलेखन किया ग्रौर सबने यावज्जीव सभी प्रकार के अशन-पानादि का परित्याग कर भनशन ग्रहए कर लिया।

उघर वह युवा साधु गांव से पुनः उसी स्थान पर लौटा, जहां से उसके गुरु ने उसे गांव में भेजा था। ग्रन्य साधुग्रों सहित वज्वस्वामी को वहां न देख कर वह युवा साधु समफ गया कि गुरु ने जानबूफ कर उसे ग्रनशन के लिए साथ नहीं लिया है। उसने मन ही मन सोचा – "गुरुदेव मुफ़े सत्वहीन समफ कर पीछे छोड़ गये हैं। क्या मैं वस्तुत: निस्सत्व हूँ, निर्वीयें हूँ ? सम्भवत: मुफ़े ग्रनशन के ग्रयोग्य समफ कर ही गुरुदेव ने पीछे छोड़ दिया है। संयम की रक्षार्थ गुरुदेव ग्रन्य सब साधुणों के साथ ग्रनशन ग्रहरा कर रहे हैं, तो मुफ्ने भी उन्हीं के पदचिन्हों पर चलना चाहिये।"

यह विचार कर उस युवा साघु ने उत्कट वैराग्य के साथ पर्वंत की तलहटी में पड़ी हुई एक प्रतप्त पाषाएग शिला पर पादपोप यमन अनशन अहए। कर लिया। तप्तशिला और सूर्य की प्रखर किरएों मुनि को ग्राग की तरह जलाने लगीं। पर अनित्य भावना से आतः प्रोत मुनि ने अपने शरीर के साथ मन को भी पूर्शरूपेए। निश्चल रखा और अंतमुँ हूर्त काल में ही वे अपने विनाश शील शरीर का परित्याग कर स्वर्गवासी हुए । देवों ने दिव्य घोष के साथ मुनि के धैर्य, वीर्य एवं गाम्भीर्य का गुएगगन किया।

दक्षिए प्रदेश के जिस मांगिया नामक पर्वत पर माचार्य वज्रस्वामी भौर उनके साधु मनशनपूर्वक निश्चल श्रासन से मात्मचिन्तन में निरत थे, उस ही पर्वत के प्रधोभाग में देवतामों द्वारा मनाये जा रहे महोत्सव की दिव्यध्वनि सुन कर एक वृद्ध साधु ने वज्रस्वामी से उसका कारएा पूछा । झाचार्य वज्रस्वामी ने किशोर वय के मुनि द्वारा प्रतप्त शिला पर पादपोपगमन भ्रनशन ग्रहएा करने भौर उसके

<sup>े</sup> बीर वंशावली प्रयवा तपागच्छ वृद्ध पट्टावसी, जैन सांहित्य संजोधक, चंड १, पंक ३, पृ. ११

स्वर्गगमन स्रोदि का विवरण सुनाते हुए कहा कि उस मुनि के स्वर्गगमन के उपलक्ष में देवगए। महोत्सव मना रहे हैं ।

नितान्त नव-वय के उस मुनि के प्रद्भुत प्रात्मबल से प्रेरणा लेकर सभी मुनि उच्च प्रध्यवसायों के साथ प्रात्मचितन में तल्लीन – एकाय हो गये। उन मुनियों के समक्ष व्यन्तर देवी द्वारा ग्रनेक प्रकार के उपसर्ग उपस्थित किये गए पर वे सभी मुनि उन दैवी उपसर्गों से किचित्मात्र भी विचलित नहीं हुए। वज्रस्वामी ने प्रपने उन सभी मुनियों के साथ समीपस्थ दूसरे पर्वत के शिखर पर जाकर भूमि का प्रतिलेखन किया तथा वहां उन्होंने अपने-मपने ग्रासन जमाये। वहां भाष्यात्मिक चिन्तन (समाधि भाव) में तल्लीन उन सभी साधुम्रों ने ग्रपनी-भूपनी ग्रायु पूर्ण कर स्वर्गगमन किया।

स्रनशनस्थ अपने सब शिष्यों के देहावसान के पश्चात् मार्य वज्रस्वामी ने भी एकाग्र एवं निष्कम्प घ्यान में लीन हो प्रपने प्राणा विसजित किये। इस प्रकार जिनशासन की महान् विभूति स्रार्य वज्रस्वामी का वीर नि० सं० १८४ में स्वर्ग-बास हुआ। प्राचार्य वज्रस्वामी के स्वर्गयमन के साथ ही दशम पूर्व सौर चतुर्थ संहनन (सर्धनाराच संहनन) का विच्छेद हो गया। र

भाचार्य वज्रस्वामी का ज्ञान कितना प्रगाध था, इसका मापदण्ड ग्राज के युग में हमारे पास नहीं है। जिस पुण्यात्मा वज्र स्वामी ने जन्म के तत्काल पश्चात् जातिस्मरएा ज्ञान प्राप्त हो जाने के कारएा स्तनंधयी ग्रंशवावस्था में स्तनपान के स्थान पर साध्वियों के मुख से उच्चरित तीर्थों स्वर की वारणी का पान करते हुए एकादशांगी को कण्ठस्थ कर लिया हो ग्रौर जिन्होंने पौगण्डावस्था से ही संसार के समस्त प्रपंचों-अमेलों से सर्वथा दूर रहते हुए निरन्तर समर्थ गुरुग्रों के सान्निध्य में रह कर ग्रहनिंश ज्ञानाराधना की हो, उनके निस्सीम ज्ञान का थाह पाने में कल्पना भी ऊंची से ऊंची उडानें भरती हुई अन्ततोगत्वा थक कर निराश हो जायगी। ऐसी ही महान् विभूतियों के तपोपूत त्याग-विराग ग्रौर ज्ञान की ग्राभा से शताब्दियों के तिमिराच्छन्न भ्रतीत के उपरान्त भी साधक ग्राज ग्रालोक का लाभ कर रहे हैं।

आचार्य वज्रस्वामी ने ८० वर्ष तक विशुद्ध संयम का पालन करते हुए धर्म का प्रसार किया। वस्तुतः वे जन्मजात योगी थे। उनकी वक्तृत्वशैली हूत्तलस्पर्शी, प्रभावोत्पादक मौर अत्यन्त माकर्षक थी। उन महान् म्राचार्य की स्मृति को चिरस्थायी बनाने के लिए वीर नि० सं० ४८४ में उनके स्वर्गगमन के पश्चात् **यज्जीशास्ता** की स्थापना की गई।

वज्रस्वामी के शिष्यों द्वारा प्रचालित वज्जीशाखा के अतिरिक्त उनके प्रशिष्यों से जो शाखाएं प्रचलित हुईं, वे इस प्रकार हैं :--

- ै यामो व्यात्वेति ते जग्मुस्तदासन्नं नगान्तरम् ॥१७२॥ परि० पर्वं. 🗇
- र दुष्कर्मावनिभूढको, श्री वक्ते स्वर्गमीयुषि । विच्छिन्नं दशमं पूर्वं तुर्यं संहननं तदा ॥१७६॥

जैन धर्म का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग [आर्य वज्र की प्रतिभा

(१) वज्रसेन सूरि के शिष्य नागहस्ती से वोर नि० सं० ६०६ में नाइला आखा का प्रादुर्भाव हुग्रा। कालान्तर में इस नाइला शाखा से नाइल, चन्द, निव्वुई ग्रौर विज्जाहर नामक चार कुल प्रशाखा के रूप में उद्भूत हुए। इन चारों कुलों की गच्छ के रूप में प्रसिद्धि हुई।

(२) ग्राचार्यं पद्म श्री से पोमिली शाखा का उद्भव हुग्रा।

(३) ऋषि जयन्त से जयन्ती शाखा प्रचलित हुई।

(४) तापस नामक मुनि से तापसी शाखा प्रकट हुई । ये तापस श्री शान्ति श्रेसिक नामक महात्मा के शिष्य थे ।

ग्राय वज्रस्वामी के बहुमुखी अनुपम महान् व्यक्तित्व का एक कवि ने निम्नलिखित शब्दों में चित्रएा किया है :--

कि रूप किमुपांगसूत्रपठनं शिष्येषु कि वाचना ।

कि प्रज्ञा किमू निष्प्रहत्वमथ कि सौभाग्यभंग्यादिक ।।

कि वा संघ समुन्नतिः सुरनतिः कि तस्य कि वर्णनं ।

वज्तस्वामिविभोः प्रभावजलधेरेकैकमप्यद्भूतम् ॥

गरणाचार्य – ग्रार्य सुहस्ती की परम्परा के गरणाचार्य भी उपरोक्त ब्रवधि में ग्रार्य वज्र ही रहे ।

#### दिगम्बर परम्परा में वज्रमुनि

क्षेताम्वर परम्परा की तरह दिगम्बर परम्परा के 'उपासकाघ्ययन' और हरिषेएाकृत वृहत्कथाकोश में भी प्रभावना श्रंग का वर्एन करते हुए वज्रमुनि का उल्लेख किया गया है। दोनों परम्पराय्रों में वज्जमुनि को विविध विद्याय्रों का ज्ञाता ग्रौर धर्म का प्रभावक माना गया है। दोनों परम्पराय्रों में एतद्विषयक जो ग्रन्तर ग्रथवा समानता है वह संक्षेप में इस प्रकार है :--

श्वेताम्बर परम्परा में झार्य वज्ज के पिता का नाम धनगिरि झौर माता का नाम सुनन्दा बताया गया है जबकि दिगम्बर साहित्य में झार्य वज्ज को पुरोहित सोमदेव झौर यज्ञदत्ता का पुत्र बताया है ।° दिगम्बर परम्परा के उपरोक्त दोनों

- ै (क) यज्ञदत्ताभट्टिनीभर्ता सोमदत्तो नाम पुरोहितोऽभूत् ।
  - [उपासकाध्ययन (मारतीय ज्ञानपीठ), पृ० =४]
  - (ल) भूंजानाया रति तेन सोमदत्तेन भोगिना ।

बभूव सहसा गर्भो यज्ञिकायाः सुतेजसः ॥१६॥

[वृहत्कथाकोश, भारतीय विद्याभवनः, पृ० २३]

<sup>3</sup> ग्रज्ज नाइली शाखा एवं जयन्ती शाखा के प्रवर्तकों के सम्बन्ध में कल्प स्थविरावली की सक्षिप्त तथा वृहत्वाचनाग्रों में मत वैभिन्न्य दृष्टिगोचर होता है। जहां संक्षिप्त वाचना में ग्रायं नाइल से नाइली शाखा का तथा प्रायं जयन्त से जयन्ती शाखा का प्रादुर्भाव वताया हैं वहां विस्तृत वाचना में आयं वच्चसेन से नाइली शाखा का भीर भाषं रथ से जयन्ती शाखा का उद्गम बताया है। यह विचारशीय है। — सम्पादक

ग्रन्थों में उल्लेख है कि जिस समय ग्राय वज्य गर्भ में थे उस समय उनकी माता यज्ञदत्ता को आभ्र हल खाने का दोहद उत्पन्न हुन्ना। उस समय आम्रफल की ऋतु नहीं थी । दोहद की पूर्ति न हो सकने के कारण यज्ञदत्ता दिनप्रतिदिन दुर्बल होने लगी । सोमदेव को अपनी गुविसी पत्नी के कृषकाय होने का कारसा ज्ञात हुग्रा तो वह बड़े ग्रसमंजस में पड़ गया । ग्रन्ततोगत्वा वह ग्रपने कुछ छात्रों के साय प्राम्नफल की खोज में घर से निकला । वह प्रनेक आम्रनिकुंजों, वनों ग्रौर उद्यानों में घूमता फिरा किन्तु ग्रसमय में आन्नफल कहां से प्राप्त होता ? पर सोमदेव हताश नहीं हुन्ना, वह आगे बढ़ता ही गया। एक दिन वह एक विकट वन में पहुंचा । उस वन के मध्यभाग में उसने एक सघन ग्राम्रवृक्ष के नीचे बैठे हुए एक तपस्वी श्रमए। को देखा। यह देख कर उसके हर्ष का पारावार नहीं रहा कि वह ग्राम्नवृक्ष बड़े-बड़े एवं पक्व ग्राम्नफलों से लदा हुग्रा है। ग्राम्र की ऋतु नहीं होते हुए भी साम्रवृक्ष को साम्रफलों से लदा देख कर सोमदेव ने उसे मुनि के तेपरतेज का प्रभाव समफा और भक्तिविभोर होकर उसने मुनि के चरेणों पर ग्रपना मस्तक रख दिया । सोमदेव ने ग्रपने साथ ग्राये हुए छात्रों में से एक छात्र के साथ अपनी पत्नी के पास आराजफल भेज दिया स्रौर शेष छात्रों के साथ मुनि की सेवा में बैठ कर उपदेश-श्रवएा करने लगा । मुनि के त्याग वैराग्यपूर्ण उपदेश श्रीर उनसे ग्रपने पूर्वभव के वृत्तान्त को सुन कर सोमदेव को जातिस्मरए। ज्ञान हो गया । रे भीषए। भवाटवी के भयावह भवप्रपंच से मुक्त होने की एक तीव उत्कण्ठा उसके अन्तर में उद्भूत हुई स्रोर उसने तत्क्षस समस्त सांसारिक अंभटों को एक ही भटके में तोड़ कर उन अवधिज्ञानी अुमित्र मुनि के पास निर्ग्रंथ-श्रमएा-दीक्षा ग्रहएा करली । सोमदेव के साथ प्राये हुए छात्र अहिछत्र नगर को स्रोर लौट गये । एक छात्र के साथ स्राये स्राम्न से यज्ञदत्ता का दोहदपूर्ण हो गया । वाद में ग्राये छात्रों के मुख से ग्रपने पति के प्रव्रजित होने का समाचार सुन कर यज्ञदत्ता को बड़ा दुःख हुग्रा। गर्भकाल की समाप्ति पर यज्ञदत्ता ने तेजस्वी पुत्र को जन्म दिया ।

उन्हीं दिनों मुनि सोमदेव अपने गुरु सुमित्राचार्य के साथ विचरएा करते हुए सोपारक नगर आये । मुनि सोमदेव गुरु की आज्ञा ले पास ही के पर्वत पर पहुँचे और वहां एक शिला पर खड़े हो सूर्य की आतापना लेते हुए ध्यानमन् हो गये । यज्ञदत्ता को जब यह विदित हुआ कि मुनि सोमदेव निकटस्थ पर्वत पर सूर्य की आतापना ले रहे हैं तो वह नवजात शिभु को लेकर उस पर्वत पर मुनि के पास पहुँचो । उसने बड़ी ही अनुनय-विनयपूर्वक सोमदेव को एक बार अपने तेजस्वी पुत्र की ओर देखने तथा घर लौट कर अपने गार्हस्थ्य भार को बहन करने की प्रार्थना की । बड़ी देर तक अनुनय-विनय करने के पश्चात् भी

े माझांगि खादितुं नाय, दोहदं में मनःप्रियम् ।।२१।। [ब्रहत्कथाकोश]

अंध्य के पिता आयें धनगिर्द के गुरू को जानिस्मरएाज्ञान था, इस प्रकार के उल्लेख क्वेतास्त्रर परम्परा में उपलब्ध होते है। जब उसने देखा कि मुनि सोमदेव ने घर चलना तो दूर, झपने पुत्र की म्रोर मांख उठा कर भी नहीं देखा है तो उसने कुढ हो ग्राकोशपूर्ण स्वर में कहा – "ग्रो मेरे मन को जला डालने वाले पाषाएा हृदय मूर्ख वचक ! इस दिगम्बर वेष को स्वेच्छा से छोड़ कर मेरे साथ घर चलता हो तो चल, ग्रन्थया सम्हाल भ्रपने इस पुत्र को।" '

इतना कहने पर भी मुनि को निश्चल भाव से घ्यानमग्न देख कर यझदत्ता ने अपने उस कुसुमकोमल नवजात पुत्र को मुनि के चरणों पर लिटा दिया ग्रौर स्वयं अपने घर की ग्रोर लौट गई ।

सूर्य के प्रचण्ड ताप से शिला जल रही थी। पैरों पर से प्रतप्त शिला पर गिरने से बालक का कहीं प्रार्णान्त न हो जाय, इस करुएतपूर्ए। प्राशंका से मुनि सोमदेव अपने पैरों को विष्टर की तरह बनाये प्रचल मुद्रा में खड़े रहे। मुनि ने मन ही मन टढ़ संकल्प किया कि जब तक वह उपसर्ग समाप्त नहीं हो जायगा तब तक आहारादि ग्रहण करना तो दूर, शरीर को किचित्मात्र भी हिलाएंगे-डुलाएंगे तक नहीं। दुर्मुन इस प्रकार का ग्रभिग्रह कर पुनः घ्यानमग्न हो गये।

यज़दत्ता के लौटने के थोड़ी ही देर पश्चात् भास्करदेव नामक विद्याधरराज अपनी पत्नी के साथ मुनिदर्शन हेनु वहां पहुंचा । जब उसने सुन्दर, स्वस्थ झौर तेजस्वो शिशु को मुनि के पैरों पर लेटे हुए देखा तो मुनि वन्दन के पश्चात् उसने उसे उठा कर अपनी पत्नी की गोद में देते हुए कहा – "धर्मिष्ठे ! लो । मुनिदर्शन के तात्कालिक सुखद फल के रूप में हम सन्ततिविहीनों को यह पुत्र मिल गया है।" सूर्य की प्रखर रश्मियों की ज्वालामाला का उस शिशु पर कोई प्रभाव नहीं पड़ा था, इस कारए विद्याधरदम्पती ने बालक का नाम वज्य रखा । उन्होंने वज्ज को अपना पुत्र घोषित करते हुए बड़े दुलार के साथ उसका लालन-पालन किया । शिक्षायोग्य वय में वज्ज को समुचित शिक्षा दिलाने तथा चमत्कारपूर्एा विद्याए सिखाने की व्यवस्था की गई ।

दिगम्बर परम्परा में क्ष्वेताम्बर परम्परा की तरह झार्य वज्र का साधुसंघ में रहना नहीं माना गया है । वृहत्कथाकोश के च्रनुसार पवनवेगा नाम की एक विद्याधर कन्या के साथ और उपासकाध्ययन के च्रनुसार इन्दुमती और पवनवेगा नामक दो कन्याच्रों के साथ वज्जकुमार का विवाह होना माना गया है ।

उपरोक्त दोनों ग्रन्थों में बताया गया है कि क्रनेक वर्षों तक गाईस्थ्यजीवन का सुखोपभोग करने के पश्चात् एक दिन वज्रकुमार को क्रपने मित्रजनों से जब यह विदित हुग्रा कि भारकरदेव उसके पिता नहीं ग्रपितु पालक मात्र है । वस्तुतः

- े यदीमं दिगम्बर प्रतिच्छन्दमवच्छिद्य स्वच्छयच्छयागच्छसि तदागच्छ ! नो चेद्ग्रुहाणे-नमारमनो नन्दनम् । [उपासकाध्ययन]
- उपमर्गा महातेष यदि क्षेमेस् यास्यति । तथाहारणरीरादेः प्रवृत्तिर्मे भविष्यति ॥३१॥

[वृहस्कथाकोश, पृ० २३]

उसके पिता तो सोमदेव हैं, जो उसके जन्म से पहले ही मुनि बन चुके हैं। वस्तु-स्थिति से परिचित होते ही वज्जकुमार ने प्रतिज्ञा कर डाली कि वह प्रपने पिता के दर्शन किये बिना ग्रन्न-जल ग्रहएा नहीं करेगा। भास्करदेव तत्काल वज्जकुमार को साथ लेकर मुनि सोमदेव के दर्शनों के लिये प्रस्थित हुग्रा। दर्शन-वन्दन के पश्चात मुनि के त्याग-विरागपूर्एा उपदेश को सुन कर वज्जकुमार को संसार से विरक्ति हो गई ग्रौर उन्होंने उसी समय सोमदेव मुनि के पास निग्रंथ श्रमशा-दीक्षा ग्रहएा कर ली।

श्वेताम्बर एवं दिगम्बर दोनों ही परम्पराम्रों में आर्य वज्र को चारस-ऋद्धिसम्पन्न मुनि माना गया है और दोनों परम्पराम्रों के मध्ययुगीन कयासाहित्य में उनके द्वारा आकाशगामिनी विद्या के प्रद्भुत चमत्कारपूर्श्व कार्यों से जिनशासन की महती प्रभावना किये जाने के उल्लेख उपलब्ध होते हैं।

दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में आर्य वज्र के प्रगुरू का नाम सुमित्र और गुरु का नाम सोमदेव बताया गया है जब कि घ्वेताम्बर परम्परा इन्हें जाति-स्मरएाज्ञानधारी आर्य सिंहगिरि का शिष्य मानती है। नाम, स्थान ग्रादि विषयक कतिपय विभिन्नताओं के उपरान्त भी ग्रार्य वज्र के पिता द्वारा वज्ज के जन्म से अनुमानतः ६ मास पूर्व ही प्रव्रज्या ग्रहएा करने, माता द्वारा उन्हें उनके पिता को दे दिये जाने, आर्य वज्र के गगनविहारी होने, जैनों के साथ बौद्धों द्वारा की गई धार्मिक उत्सव विषयक प्रतिस्पर्धा में ग्रार्य वज्ज द्वारा जैन धर्मावलम्बियों के मनोरथों की पूर्ति के साथ जिन-शासन की महिमा बढ़ाने ग्रादि आर्य वज्ज के जीवन की घटनाओं एवं सम्पूर्ण कथावस्तु की मूल ग्रात्मा में दोनों परम्पराग्नों की पर्याप्त साम्यता है, जो यह मानने के लिये आधार प्रस्तुत करती है कि ग्रायं वज्ज के समय तक जैन संघ में पृथकतः क्ष्वेताम्बर तथा दिगम्बर – इस प्रकार का भेद उत्पन्न नहीं हुग्रा था।

दोनों परम्परायों के मान्य ये मुनि निश्चित रूप से वे ही वच्चमुनि हैं, जो वीर निर्वारण की छठी शताब्दी में हुए आर्थ रक्षित के विद्यागुरु थे। परम्परा भेद के प्रकट होने का इतिहास भी इसी बात को प्रमाणित करता है। कारण कि श्वेताम्वर परम्परा की मान्यतानुसार श्वेताम्बर-दिगम्बर परम्परा का स्पष्ट भेद आर्थ वज्ज के स्वर्गगमन के पश्चात् वीर नि० सं० ६०६ में और दिगम्बर परम्परा की मान्यतानुसार वीर नि० सं० ६०६ में माना गया है।

## दशपूर्वधर-विषयक दिगम्हर मान्यता

यह पहले बताया जा चुका है कि दिगम्बर परम्परा के मान्य ग्रन्थों में भगवान् महावीर के निर्वारा पश्चात् ६२ वर्ष का तथा कुछ ग्रन्थों में ६४ वर्ष का केवलिकाल माना गया है ।

इन्द्रभूति, सुधर्मा और जम्बूस्वामी – इन ३ <mark>अनुवद्ध केवलियों के पश्चात्</mark> दिगम्बर परम्परा में भी ४ श्रुतकेवली अर्थात् एकादशांगी और १४ पूर्वों <mark>के ज्ञाता</mark> जैन धर्म का मौलिक इतिहास-दितीय भाग [दश पूर्व. वि. दि. मान्यता

माने गये है। परन्तु दोनों परम्पराघों द्वारा माने गये श्रुतकेवलियों के नामों में तथा सत्ताकाल में थोड़ी भिन्नता है। केवल पांचवें श्रुतकेवली ब्राचार्य भद्रबाहु के नाम के सम्बन्ध में दोनों परम्पराघों का मतैक्य है।

श्वेताम्बर परम्परा में झार्य प्रसव, आर्य शय्यंभव, झार्य यशोभद्र, झार्य संभूत विजय और झार्य भद्रबाहु – इस प्रकार ४ श्रुतकेवली और इनका श्रुत-केवलीकाल १०६ वर्ष का माना गया है।

जबकि दिगम्बर परम्परा में विष्णु, नंदिमित्र, ग्रपराजित, गोवर्धन ग्रौर भद्रबाहु इन ४ श्रुतकेवलियों का १०० वर्ष का समय माना गया है।

ंग्वेताम्बर परम्परा द्वारा मान्य १० पूर्वधरों का परिचय दिया जा चुका है। ग्वेताम्बर परम्परा द्वारा ६४ वर्ष का केवलिकाल, १०६ वर्ष का श्रुतकेवलि-काल भौर ४१४ वर्ष का दशपूर्वधर-काल माना गया है। केवलिकाल के ६४ वर्ष, श्रुतकेवलिकाल के १०६ वर्ष और दशपूर्वधरकाल के ४१४ वर्ष - ये कुल मिला कर ४६४ वर्ष होते हैं। इस प्रकार श्वेताम्बर परम्परा की मान्यतानुसार वीर नि० सं० ४८४ तक १० पूर्वों का ज्ञान विद्यमान रहा।

किन्तु दिगम्बर परम्परा की मान्यतानुसार भगवान महावीर के निर्वास के ग्रनन्तर ६२ वर्ष तक केवलिकाल, तत्पश्चात् १०० वर्ष तक श्रुतकेवलिकाल भौर तदनन्तर १८३ वर्ष तक दशपूर्वघरों का काल रहा। इस प्रकार दिगम्बर मान्यतानुसार वीर नि० सं० ३४४ तक ही १० पूर्वों का ज्ञान विद्यमान रहा। दिगम्बर परम्परा द्वारा मान्य १० पूर्वधरों के नाम इस प्रकार हैं:--

१. विशाखाचार्य, २. प्रोष्ठिल, ३. क्षत्रिय, ४. जय. ४. नागसेन, ६. सिद्धार्थ, ७. घृतिषेएा, ८. विजय, ९. बुद्धिल, १०. गंगदेव और ११. धर्म-सेन । इन ग्यारहों त्राचार्यों को गुएाभद्राचार्य ने द्वादशांग के अर्थ में प्रवीएा तथा दश पूर्वेधर बताया है ।

#### झा. नागहस्ती एवं झा. वज्य के समय को राजनैतिक स्थिति

यह पहले बताया जा चुका है कि वीर नि० सं० ४७० से ५३० तक देश में विक्रमादित्य का शासन रहा.। विक्रमादित्य के शासनकाल में भारत राजनैतिक, सार्थिक सामाजिक, बौद्धिक एवं सैनिक शक्ति की ट्रष्टि से सबल, सुसमृद्ध एवं समुन्नत रहा। विक्रमादित्य के पश्चात् उसके पुत्र विक्रमसेन के शासनकाल में भी साधारएातया देश समृद्ध और सबल रहा। विक्रमसेन के शासन के प्रन्तिम दिनों में शकों के पुनः आक्रमरा होने प्रारम्भ हुए और विदेशी शकों ने भारत के पश्चिमोल्तर प्रदेश के कई क्षेत्रों पर ग्रपना ग्राधिपत्य जमा लिया। विक्रमसेन की मृत्यु के पश्चात् शकों के आक्रमराों का दबाव बढ़ता ही गया।

[उत्तर पुरास, पर्व ७६, श्लो. ५२३]

XEE

**<sup>े</sup> हादलांगाणं-कुगला, दशपूर्वधराश्च ते** ।

# सामान्य पूर्वधर-काल

(वीर नि. सं. ४५४ से १०००)

सामान्य पूर्वधर-काल के श्राचाय ११. ग्राचार्य रक्षित माचार्यकाल - वी. नि. सं. ४५४ से ४९७ २०. ग्राचार्य दुर्बलिका पुष्यमित्र माचार्यकाल - वी. नि. सं. ४९७ से ६१७ २१. झाचायं वजासेन धाचार्यकाल – वी. नि. सं. ६१७ से ६२० २२. ग्राचार्य नागहस्ती (नागेन्द्र) ग्राचार्यकाल - वी. नि. सं. ६२० से ६५६ २३. ग्राचार्य रेवतोमित्र म्राचार्यकाल - ६८१ से ७४८ २४. भाषार्य सिंह ग्राचार्यकाल – ७४द से ६२६ २४. ग्राचार्यं नागाज्रंन ग्राचार्यकाल - ५२६ से १०४ २६. ग्राचार्य भूतविन्न भाचार्यकाल - १०४ से १८=३ २७. झाचार्य कालकाचार्य (चतुर्थ) भाचार्यकाल - ६८३ से ११४ २८. ग्राचार्य सत्यमित्र ग्राचार्यकाल - ६९४ से १००१

## सामान्य पूर्वधर-काल

वीर नि० सं० १७० से ४८४ तक के दशपूर्वधरकाल के ग्राचायों का परिचय दिया जा चुका है। वीर नि० सं० ४८४ से वीर नि० सं० १००० तक सामान्य पूर्वधरकाल रहा। इस ग्रवधि में ग्रार्थ रक्षित सार्द्धनव पूर्वों के ज्ञाता ग्राचार्य हुए। ग्रार्य रक्षित के पश्चात् भी पूर्वज्ञान की कमशः परिहानि होती रही। ग्रार्य रक्षित के पश्चात् होने वाले ग्राचार्यों में कौन-कौन से ग्राचार्य कितने-कितने पूर्वों के ज्ञाता रहे, एतद्विषयक कोई उल्लेख उपलब्ध नहीं होता। ऐसी दशा में निश्चित रूप से तो यही कहा जा सकता है कि वीर नि० सं० १००० तक सम्पूर्ण रूपेग १ पूर्व का ग्रीर शेष पूर्वों का ग्रांशिक ज्ञान विद्यमान रहा।

## २३. रेवतीनक्षत्र-वाचनाचार्य २४. रेवतीमित्र - युगप्रधानाचार्य

ग्रायं नागहस्ती के पश्चात् ग्रायं रेवतीनक्षत्र वाचनाचार्य हुए । वाचनाचार्य रेवतीनक्षत्र ग्रौर युगप्रधानाचार्य रेवतीनक्षत्र एक ही प्राचार्य थे ग्रथवा भिन्न-भिन्न, इस प्रश्न का स्पष्टीकरए। करने वाला कोई प्रामाएिक उल्लेख उपलब्ध नहीं होता । इन दोनों ग्राचार्यों के नाम में पर्याप्त साम्य होने के कारए। प्रायः प्रत्येक व्यक्ति को यह आन्ति हो सकती है कि रेवतीनक्षत्र ग्रौर रेवतीमित्र एक ही ग्राचार्य के दो नाम हैं, जो वाचनाचार्य भी थे ग्रौर युगप्रधानाचार्य भी । किन्तु वाचनाचार्य ग्रौर युगप्रधानाचार्य इन दोनों परम्पराग्रों के ग्राचार्यों के काल के सम्बन्ध में गम्भीरतापूर्वक विचार करने पर स्पष्टतः यह ग्रनुमान होने लगता है कि वस्तुतः वाचनाचार्य रेवतीनक्षत्र ग्रौर युगप्रधानाचार्य रेवतीमित्र भिन्न-भिन्न समय में हुए दो भिन्न ग्राचार्य थे ।

जिस प्रकार पादलिप्त के गुरू एवं ग्रार्थ रक्षित के समकालीन वाचनाचार्य ग्रार्थ नागहस्ती ग्रीर ग्रार्थ वज्रसेन के शिष्य युगप्रधानाचार्य ग्रार्थ नागहस्ती (नागेन्द्र) के बीच काल का पर्याप्त व्यवधान होना सिद्ध किया जा चुका है, ठीक उसी प्रकार ब्रह्मद्वीपकसिंह के शिष्य ग्रार्थ रेवतीनक्षत्र से नागेन्द्र के शिष्य ग्रार्थ रेवतीमित्र भी पर्याप्त काल पश्चात् होने चाहिये।

आर्य वज्वसेन के समय के सासपास होने के कारएा वाचनाचार्य रेवतीनक्षत्र का स्वर्गगमन श्रघिक से श्रधिक वीर निर्वाएा सं० ६४०--६१० के श्रासपास होना चाहिये जबकि युगप्रधानाचार्य श्रार्थ रेवतीमित्र का स्वर्गगमन वीर नि० सं० ७४८ में माना गया है, जो झार्य रेवतीनक्षत्र के स्वर्गगमन से लगभग १०० वर्ष पश्चात् का ठहरता है ।

भाग रेवतीनक्षत्र की स्तुति करते हुए ग्राचार्य देववाचक ने भी कहा है : "रेबतीनक्षत्र का वाचकवंश वर्द्धमान् हो । ''' ग्राचार्य देववाचक ने ग्राय

<sup>भ</sup> बड्दउ वायगवंसो, रेवइनवखल नामाएां ।

[नंदी-स्थविरावसी]

रेवतीनक्षत्र के शरीर का वर्ग जातीय अंजन, पकी दाख अथवा नील कमल के समान श्याम बताया है।

ग्रार्थ रेवतीनक्षत्र के समय में वाचकवंश की उल्लेखनीय ग्रभिवृद्धि हुई थी । ऐसा प्रतीत होता है कि ग्रागम-वाचना में ग्राप विशिष्ट रूप से कुंशल थे । ग्रापके जन्म, दीक्षा ग्रादि काल का परिचय उपलब्द नहीं होता ।

#### श्रार्य रक्षित – युगप्रधानाचार्य

आर्य वज्त्रस्वामी के पश्चात् म्रार्य रक्षित एक विशिष्ट युगप्रधान म्राचार्य माने गये हैं। इनका ज़न्म वोरं नि० सं० १२२ में, दीक्षा २२ वर्ष की वय होने पर वीर नि० सं० १४४ में, युगप्रधानपद ४० वर्ष तक सामान्य श्रमएापर्याय पालन के पश्चात् वीर नि० सं० १८४ में भ्रौर ७१ वर्ष की पूर्एायु के पश्चात् वीर नि० सं० १९७ में स्वर्गवास माना गया है। कुछ ग्राचार्यों ने वीर नि० सं०.१८४ में प्रापका स्वर्गवास होना बताया है। म्रापके दीक्षागुरु ग्राचार्य तोषलिपुत्र और विद्यागुरु म्रार्य वज्ज माने गये हैं। म्रावक्ष्यक चूरिएा म्रादि प्राचीन ग्रंथों में म्रापका परिचय इस प्रकार उपलब्ध होता है:-

मालव प्रदेश के दशपुर (मन्दसोर) नामक नगर में सोमदेव नामक एक ब्राह्मएग पुरोहित रहते थे। उनकी धर्मपत्नी रुद्रसोमा जैनधर्म की उपासिका थी। सोमदेव के ज्येष्ठ पुत्र का नाम रक्षित ग्रोर दूसरे का फल्गुरक्षित था। सोमदेव ने अपने पुत्र रक्षित को दशपुर में शिक्षा दिलाने के पश्चात् उच्च शिक्षा के लिए पाटलीपुत्र भेजा। प्रतिभाशाली किशोर रक्षित ने पाटलीपुत्र में रह कर स्वल्प समय में ही वेद-वेदांगादि १४ विद्याग्रों में निष्णातता प्राप्त की ग्रौर अध्ययन समाप्त करने के पश्चात् दशपुर लौटे। उच्च शिक्षा प्राप्त करने के पश्चात् ग्रपने पुरोहित-पुत्र के लौटने का समाचार सुन कर दशपुर के राजा ने ग्रौर नागरिकों ने रक्षित का भव्य स्वाग्त किया। स्वागतार्थ उपस्थित लोगों में ग्रार्थ रक्षित को उनकी माता रुद्रसोमा कहीं हृष्टिगोचर नहीं हुई।

सब लोगों का अभिवादन स्वीकार करने के पश्चात् रक्षित ने घर माकर माता को प्रणाम किया। सामायिक में होने के कारण रुद्रसोभा ने अपने पुत्र की स्रोर मध्यस्थभाव से देखा और 'स्वागत' कह वह पुनः आत्मचिन्तन में लीन हो गई। माता की ग्रोर से अपेक्षित वात्सल्य और उल्लास का ग्रभाव और मध्यस्थ भाव देख कर रक्षित ने पूछा – "श्रम्ब ! मेरे विद्याध्ययन कर लौटने पर नगर में सबको प्रसन्नता है पर तुम्हारे मुख पर मुफे सन्तोष दृष्टिगत नहीं होता। इसका क्या कारण है ?"

माता रुद्रसोमा ने कहा – "पुत्र ! तुमने हिंसावर्ढंक ग्रन्थ पढ़े हैं, इससे तो जन्म-मरएा रूपी भवश्रमएा की ही वृद्धि हो सकती है। ऐसी दशा में मुभे सन्तोष किस प्रकार हो ? स्व-पर का कल्याएा करने वाले दृष्टिवाद को पढकर ग्राया होता तो मुभे सन्तोष होता।" रक्षित ने बड़ी जिज्ञासापूर्वक हष्टिवाद और उसके ज्ञाता म्रादि के सम्बन्ध में प्रपनी माता से ग्रनेक प्रश्न किये ग्रौर माता ने पुत्र की जिज्ञासा को शांत करते हुए कहा – ''पुत्र ! इक्षुवाटिका में ग्राचार्य तोषलिपुत्र विराजमान हैं, वे दृष्टिवाद के ज्ञाता हैं।''

''कल ही मैं उनके पास अध्ययनार्थं चलां जाऊंगा ।'' – यह कह कर रक्षित ने माता को ग्राश्वस्त किया और दूसरे दिन प्रातःकाल होते ही माता की माज्ञा ले वह दशपुर से इक्षुवाटिका की प्रोर प्रस्थित हुआ ।

नगर से बाहर निकलते ही रक्षित को सामने की म्रोर से म्राते हुए एक वृद्ध सज्जन मिले जो सोमदेव के बालसखा थे। यथोचित म्रभिवादनादि के पक्ष्चात् रक्षित का परिचय मिलते ही म्रागन्तुक वृद्ध ने हर्ष प्रकट करते हुए कहा – "पुत्र मैं तुम्हें देखने के लिए ही म्राया हूँ। लो, मैं तुम्हारे लिए यह सौगात लाया हूँ।"

यह कह कर वृद्ध ने ६ पूर्श और एक आधा इस तरह साढ़े नौ इक्षुदण्ड रक्षित की ग्रोर बढ़ाये ।

रक्षित ने विनम्र स्वर में वृद्ध से कहा – "तात ! मैं मध्ययनार्थ बाहर जा रहा हूँ । म्राप घर पधारें, ये इक्षुयष्टियां माता को ही दे दें भौर कह दें कि रक्षित मुक्रे मिल गया था ।"

इस प्रकार ग्रागन्तुक से थोड़ी देर तक बात करने के पश्चात् रक्षित ग्रपने गन्तव्य स्थान की ग्रोर ग्रागे बढ़ा।

इक्षुवाटिका पहुँचने के पश्चात् रक्षित यह सोचते हुए उपाश्रय के बाहर ही खड़ा हो गया कि स्राचार्य के पास किस प्रकार जाना ग्रौर अभिवादन करना चाहिये। रक्षित इस प्रकार सोच ही रहा था कि एक श्रावक उपाश्रय के मन्दर से स्राया श्रौर दैहिकचिन्ता से निवृत्त हो प्रुनः उपाश्रय में लौटने लगा। रक्षित ने भी तत्क्षएा उस श्रावक का अनुसरएा करते हुए उपाश्रय में प्रवेश कर आचार्य तोषलिपुत्र को विधिपूर्वक उसी तरह प्रएाम किया जिस प्रकार कि उस श्रावक ने किया।

ग्राचार्य ने नवागुन्तुक को यथाविधि बंदन करते हुए देखकर पूछा – ''वत्स तुमने यह धर्मंकिया का ज्ञान कहां से पाया ?''

आर्थ रक्षित ने उस आवक की स्रोर इंगित करते हुए कहा - "इनसे ।"

तदनुस्तर ग्राचार्य द्वारा ग्रागमन का कारएा पूछने पर रक्षित ने विनय-पूर्वक निवेदन किया – ''भगवन् ! मैं हष्टिवाद का अध्ययन करने के लिए झापकी सेवा में ग्राया है ।''

आचार्य द्वारा यह कहने पर कि दृष्टिवाद का ज्ञान तो दीक्षित होने पर हो दिया जा सकता है, रक्षित तत्काल दीक्षा प्रहेगा करने के लिए सहर्ष उच्चत हो गया। श्रमण-दीक्षा प्रहेगा करने के पश्चात् रक्षित मुनि ने अपने गुरु तोवलिपुत्र से निवेदन किया --- "भगवन् ! यहां के राजा का और सभी नागरिकों का मेरे प्रति मस्यधिक मनुराग है । मुफ्ते माशंका है कि वे लोग कहीं मुफ्ते बलात् घर लौटा कर न ले जाएं मतः मेरे लिए श्रेयस्कर यही है कि ग्रब शीध्र ही यहां से किसी

मन्य स्थान के लिए विहार कर दिया जाय।" नवदीक्षित मुनि रक्षित की प्रार्थना स्वीकार कर श्राचार्य तोषलिपुत्र ने भपने शिष्यसमूह सहित इक्षुवाटिका से विहार कर दिया। गुरु-सेवा में रह कर बड़ी लगन के साथ मध्ययन करते हुए मुनि रक्षित ने ग्रल्प समय में ही झाचारांग मादि एकादबा मंगों का पूर्ण मध्ययन ग्रौर दृष्टिवाद का जितना ज्ञान ग्राचार्य

माद एकादश भगा का पूर्ण भध्ययन ग्रार हाष्टवाद का जितना ज्ञान ग्राच तोषलिपुत्र के पास या, उसका मध्ययन कर लिया ।

तदनन्तर माचार्यं तोषलिपुत्र ने मुनि रक्षित को पूर्वों के अग्रेतन अघ्ययन के लिए दश पूर्वंघर माचार्यं वज्य स्वामी के पास भेजा। ग्रायं वज्य की सेवा में जाते समय मुनि रक्षित उज्जयिनी पहुँचे। वहां स्थविर भद्रगुप्त ने युवा मुनि रक्षित का स्वागत करते हुए कहा – 'वत्स ! तुम ठीक समय पर ग्रा गये। अव मेरा मन्तिम समय मा चुका है। मेरी संलेखना में यहां ग्रन्य कोई निर्यामक नहीं है मतः तुम निर्यामक बन कर मेरी संलेखना पूर्ण होने तक यहां मेरे पास ही रहो जिससे कि मेरी संलेखना पूर्ण समाधि के साथ सम्पन्न हो।"

तपोधन श्रमएाश्रेष्ठ स्थविर की श्रन्तिम सेवा के स्वर्णिम सुयोग को ग्रपना महोभाग्य समक कर मुनि रक्षित उज्जयिनी में स्थविर भद्रगुप्त के पास रहे ग्रीर उन्होंने बड़ी लगन के साथ उनकी सेवा की ।

भन्त में स्थविर भद्रगुप्त ने मुनि रक्षित से कहा - "धत्स ! तुम पूर्वों का ज्ञान प्राप्त करने के लिए श्राचार्य वज्य के पास जा रहे हो, यह तो ठीक है पर तुम उनसे भलग उपाश्रय में ठहर कर विज्ञान्यास करना । क्योंकि इस समय ग्रायं वज्य की जन्म कुण्डली में इस प्रकार का योग पड़ा हुग्रा है कि जो कोई भी उनके पास एक रात्रि के लिए भी ठहरेगा, उसका उन्हीं के साथ मरएा होना मुनिष्टिचत है।" मार्य रक्षित ने स्थविर भद्रगुप्त की ग्राज्ञा को शिरोधार्य किया ।

स्थविर भद्रगुप्त के समाधिपूर्वक स्वगंगमन के पश्चात् ग्रायं रक्षित ने ग्रायं वष्ठ की सेवा में उपस्थित होने के लिए उज्जयिनी से विहार किया। वे सीधे ग्रायं वष्ठ के उपाश्रय में न जाकर एक पृथक् स्थान में ठहरे। प्रातःकाल रक्षित मुनि माचार्य वष्ठ की सेवा में पहुँचे। धार्य रक्षित के उपाश्रय में पहुँचने से कुछ समय पहले माचार्य वष्ठ ने भपने शिष्यों से कहा – "मैंने ग्राज रात्रि के ग्रवसान समय में स्वप्न देशा कि एक ग्रायन्तुक हमारे यहां ग्राया ग्रीर मेरे पात्र में रखा हुग्रा धाधिकांश दूध उसने पी लिया, मल्प दुग्ध ही शेष रहा।"

जिस समय भाग बजा अपने शिष्यों से यह कह ही रहे थे, उसी समय आर्थ रक्षित ने उनकी सेवा में पहुँच कर सविधि भक्तिसहित वन्दन किया।

माचार्य वज्रस्वामी ने मागन्तुक से पूछा - ''कहां से म्राये हो।'' मुनि रक्षित ने कहा - ''म्रार्य तोषलिपुत्र की सन्निधि से।' आचार्य वज्ज ने पूछा – "क्या तुम आर्य रक्षित हो ?" विनयावनत हो आर्य रक्षित ने कहा – "हां, भगवन् ।"

ग्राचार्य वज्र ने "स्वागतम्" कह कर पूछा – ''क्या तुम यह नहीं जानते कि **पृ्**यक् स्थान में रहते हुए समीचीन रूप से ग्रध्ययन नहीं होता ?''

ग्रायं रक्षित ने जब ग्राचार्य भद्रगुप्त से प्राप्त निर्देश के अनुसार पृथक् ठहरने की बात कही तो ग्राचार्य वज्ज ने कहा – "ठीक है, स्वर्गस्थ ग्राचार्य ने किसी कारए। से ही ऐसा कहा होगा।"

तदनन्तर म्राचार्य वज्र ने म्रार्य रक्षित को पूर्वों की शिक्षा देना प्रारम्भ किया। महामेधावी म्रार्य रक्षित ने बड़ी लगन ग्रौर तत्परता से अध्ययन करते हुए म्रल्प समय में ही नव (१) पूर्वों की शिक्षा पूर्ए कर ली म्रौर दशवें पूर्व का ग्रध्ययन प्रारम्भ किया।

उधर ग्रार्थ रक्षित के माता-पिता पुत्रवियोग से चिन्तित हो सोचने लगे – "ग्रहो ! हमने सोचा था कि पुत्र उद्योत करेगा पर वह तो घर में ग्रंधेरा कर चला गया ।". उन्होंने ग्रार्थ रक्षित को बुला लाने के लिए ग्रंपने कनिष्ठ पुत्र फल्गुरक्षित को भेजा।

फल्गुरक्षित ने ग्रार्थ रक्षित के पास पहुँच कर कहा – ''माता ग्रापको ग्रहनिश स्मरएा करती रहती है। ग्राप ग्रगर एक बार दशपुर चलो तो माता-पिता ग्रादि सभी स्वजन प्रव्रज्या ग्रहुए कर लेंगे।''

ग्रार्य रक्षित पूर्णतः ग्रध्यात्मज्ञान में रम चुके थे । उन्होंने समफ लिया था – ''संसार के सभी सम्बन्ध नक्ष्वर हैं । तन, घन, परिजन ब्रादि कोई मेरा नहीं है । मैं शरीर से भिन्न शुद्ध चेतन हूँ । ज्ञान मेरा स्वभाव और विवेक ही मेरा मित्र है ।''

उन्होंने फल्गुरक्षित से कहा – ''वस्स ! यदि मेरे चलने पर माता-पिता ग्रादि प्रव्रज्या ग्रहण करने के लिए तत्पर हैं, तो पहले तुम तो प्रव्रज्या ग्रहण कर लो ।''

फल्गुरक्षित ने तत्काल प्रव्रज्या ग्रहरा कर ली स्रौर वे श्रमराघर्म का यथा-विधि पालन करते हुए सदा स्रायं रक्षित को दशपुर चलने की स्मृति कराते रहे ।

एक दिन आर्य रक्षित ने आचार्य वज्र से पूछा – ''भगवन् ! अब दशवां पूर्व कितना और पढ़ना शेप है ?''

ग्राचार्य वज्ज ने कहा -- ''वत्स अभी तो सिन्धु में से विन्दु जितना हुआ है और समुद्र जितना शेष है।''

आर्य रक्षित ने इतना विशाल ज्ञान अर्जन करना अपने सामर्थ्य से बाहर समफ कर आर्य वज्ज से दशपुर जाने की अनुमति चाही पर आर्य वज्ज ने उन्हें ग्राण्वस्त करते हुए कहा – ''वत्स ! धैर्य धारमा करो । ग्रभी और पढ़ो ।''.

 "यथाज्ञापयति देव !" कह कर ग्रार्य रक्षित ने पुनः ग्रागे पढ़ना प्रारम्भ किया, पर क्योंकि ग्रब उन्हें पहले के समान श्रात्मविश्वास नहीं रहा था कि वे ग्रवशिष्ट ग्रथाह ज्ञान को हृदयंगम कर सकेंगे ग्रतः वे पुनः पुनः ग्राचार्यं वज्र से दशपुर जाने के लिए भनुमति चाहने लगे। इस पर ग्राचार्यं वज्र के मन में विचार ग्राया कि क्या दशवां पूर्व उनके देहावसान के साथ ही विच्छिन्न हो जायगा ? उन्होंने ज्ञानोपयोग लगा कर देखा - "वस्तुतः ग्रब ग्रायं रक्षित दशपुर जाने के पश्चात् लौट कर नहीं ग्रायेगा।" न कोई ऐसा ग्रन्थ सुयोग्य पात्र ही इष्टिगोचर होता है, जो समस्त पूर्वज्ञान को ग्रहण कर सके ग्रौर न मेरा ग्रायुष्य ही श्रब इतना ग्रवशिष्ट है। ऐसी दशा में दशवां पूर्य मेरी ग्रायुसमाप्ति के साथ ही भरतक्षेत्र से नष्ट हो जायगा।"

इस प्रकार अपने ज्ञानोपयोग से अवश्यंभावी भवितव्य को देख कर ब्राचार्य वज्ज ने अन्ततोगत्वा आर्य्र रक्षित को दशपुर जाने की अनुमति प्रदान कर दी।

इस प्रकार आर्य रक्षित ६ पूर्वों का सम्पूर्ण और दशवें पूर्व का अपूर्ण-आधा ज्ञान ही प्राप्त कर सके । आचार्य वज्व की अनुमति प्राप्त होते ही वे अपने अनुज मुनि फल्पुरक्षित के साथ दशपुर की ओर प्रस्थित हुए । दशपुर पहुँचने के पश्चात् मार्य रक्षित ने अपने माता-पिता आदि परिजनों को उपदेश देकर प्रतिबुद्ध किया । इसके फलस्वरूप वे सब श्रमएधर्म में दीक्षित हो गये । रक्षित के पिता खंत (वृद्ध मुनि) सोमदेव भी पुत्रानुरागवंश उनके साथ विचरते रहे पर बाल्यकाल से चले आ रहे संस्कार और लज्जावंश वे निर्फ्रन्थ के लिए विहित लिंग-वेश घारए नहीं कर पाये । उन्हें आरम्भ में छत्र, उपानत्, यज्ञोपवीत आदि घारएा करने की छूट देकर फिर शनैः शनैः पूर्णरूपेण साधुमार्ग में स्थिर किया गया ।

नवदीक्षित साधुम्रों को लेकर मार्य रक्षित अपने गुरु मार्य तोषलिपुत्र की सेवा में पहुँचे। साढ़े नौ पूर्वों के ज्ञानधारी म्रपने शिष्य मार्य रक्षित को देख कर ग्राचार्य तोषलिपुत्र ने परम संतोष का मनुभव किया मौर उन्हें सर्वथा योग्य समभ कर म्रपना उत्तराधिकारी ग्राचार्य नियुक्त किया।

ग्राचार्य रक्षित ने विभिन्न क्षेत्रों में विहार कर अनेक भव्यजनों को प्रबोध दिया।

त्रावश्यक नियुक्ति में आर्य रक्षित को अनुयोगों का पृथकर्क्ता बताने के साथ-साथ उन्हें भक्रेन्द्र द्वारा वन्दित भी बताया गया है। "देविदवंदिएहि" इस विशेषरण की सार्थकता बताते हुए आवश्यक निर्युक्ति में बताया गया है कि सीमंधरस्वामी के मुखारविन्द से आर्य श्याम (प्रथम कालकाचार्य) की ही तरह आर्य रक्षित की निगोद व्याख्याता के रूप में प्रशंसा मुन, कर इन्द्र आर्य रक्षित की

- े सोऽथामंस्तेत्यतोयातो, नायमायास्यति पुनः ।
- <sup>२</sup> तथा दशमपूर्वं च, मय्यैव स्यास्यति ध्रुवम्

[परिशिष्ट पर्व, सर्ग १३] [प्रभावक च० पू० १२] परीका लेने झाया और उनके मुख से निगोद की सूक्ष्मतर व्याख्या सुनकर बड़ा प्रसन्न हुमा।

## अनुयोगों का पृथक्करए

मनुयोगों के पृथक्कर्त्ता के रूप में प्रार्थ रक्षित का नाम जैन इतिहास में सदा ममर रहेगा।

जैन शासन में प्रारम्भ से ही यह पद्धति रही है कि माचार्य अपने मेधावी शिष्यों को भागम के छोटे-बड़े सभी सूत्रों की वाचना देते समय चारों अनुयोगों का उन्हें बोध करा दिया करते थे। उनकी वाचना का वह सही रूप हमारे समक्ष नहीं है तथापि इतना कहा जा सकता है कि वे वाचना देते समय प्रत्येक सूत्र पर भाचारधर्म, उनके पालनकर्त्ता, उनके साधनक्षेत्र का विस्तार भौर नियम प्रहण की कोटि एवं भंग मादि का वर्णन कर सभी अनुयोगों का एक साथ बोध करा देते होंगे। इसी को भपृथक्त्वानुयोग वाचना कहा जाता है। भपृथक्त्वानुयोग की व्याख्या करते हुए मावश्यक मलयगिरि वृत्ति में कहा गया है – "जब चरणकरणानुयोग मादि चारों भनुयोगों का प्रत्येक सूत्र पर विचार किया जाय तो उसे अपृथक्त्वा-नुयोग कहते हैं। भपृथक्त्वानुयोग में विभिन्न नय-इष्टियों का अवतरण किया जाता है भौर उसके प्रत्येक सूत्र पर वित्तार के साथ चर्चा की जाती है। पर पृथक्त्वानुयोग की व्यवस्था में ऐसा करना प्रावश्यक नहीं होता।"

वाचना की यह अपृथकत्वानुयोगात्मक पद्धति प्रार्थ वज्य तक अक्षुण्एरूपेए बलती रही। जैसा कि कहा गया है :--

"मार्य वज्रस्वामी तक कालिक झागमों के प्रनुयोग (वाचना) में झनुयोगों का झप्रुयक्तव रूप रहा, उसके पश्चात् झार्य रक्षित से कालिक-श्रुत झौर दृष्टिवाद के पूथक झनूयोग की व्यवस्था की गई।""

भनुयोगों के पृथक्तरए। की वह घटना इस प्रकार है :- "श्रार्य रक्षित के वर्मझासन में झानी, घ्यानी, तपस्वी भौर वादी सभी प्रकार के साधु थे। झायें रक्षित के उन शिष्यों में पुष्यमित्र नाम के तीन शिष्य विशिष्ट गुरगसम्पन्न और महामेघावी थे। उनमें से एक को दुर्बलिकापुष्यमित्र दूसरे को घृतपुष्यमित्र और तीसरे को यस्त्रपुष्यमित्र के नाम से सम्बोधित किया जाता था। दूसरे और तीसरे पुष्यमित्र मुनि लब्धिसम्पन्न थे।

| र्देविदवंदिएहि नहासुत्रावेहि रक्तिय<br>जुगमासज विहत्ती, अंशुमोगो ता क     |                                        |
|---------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| 3                                                                         | [झावस्यक मलयगिरि वृत्ति, प॰ ३६१ (२)]   |
| * अपुद्रुत्तमेगभावो, सुत्ते सुत्ते सुविर<br>मन्नंतलुम्रोग, वरलंधम्मसंज्ञा | भारं जत्म ।<br>सादम्यार्स्स ।          |
| 3                                                                         | [ग्रावस्यक मलयगिरि वृत्ति पृ० ३८३ (२)] |
| <sup>3</sup> जागंति ग्रज्यवद्दरा श्र <u>प्</u> रहत्त कालिय                | <b>श्लुमोगे ग</b> ः                    |
| तेणारेण पुहुत्तं कालिबनुध विवि                                            | द्व्यावे म १११६३।। [वही]               |

## जैन धर्म का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग [मनुयोगों का पृथक्करए।

धृतपुष्यमित्र अपनी लब्धि के प्रभाव से साधुओं को जितने वृत की आवश्यकता होती उतना ही घृत और वस्त्र-पुष्यमित्र वस्त्रलब्धि के प्रताप से श्रमणों की आवश्यकतानुसार वस्त्र किसी गरीब से गरीब गृहस्थ के यहां से भी प्राप्त कर सकते थे । लब्धि के कारण उन दोनों को प्रत्येक गृहस्य कम्प्राः धृत और वस्त्र देने के लिए सहर्ष उद्यंत रहता था।

दुर्बलिकापुष्यभित्र स्याघ्याय के बड़े रसिक थे झतः झहर्निझ स्वाघ्याय में निरत रहते थे। निरन्तर स्वाघ्याय के कारए। वे बड़े दुर्बल हो गये थे। गुरु-चरएगों में रहकर सतत. प्रघ्ययन करते हुए उन्होंने ९ पूर्वों का झान प्राप्त कर लिया।

आर्य रक्षित के गए। में दुर्बलिकापुष्यमित्र, विन्दा, फल्मुरक्षित और गाब्ठा-माहिल ये चार सर्वाधिक प्रतिभा एवं योग्यतासम्पन्न मुनि माने जाते थे। उनका अन्य साधुओं पर भी बडा प्रभाव था। इनमें विन्दा मुनि अत्यन्त मेघावी और सूत्रार्थ की घारएगा में पूर्एतः समर्थ थे। झध्ययन के समय झन्य जिक्षार्थी साधुओं के साथ उन्हें जितना सूत्रपाठ ग्राचार्य श्री से प्राप्त होता था, उससे उनको संतोष नहीं होता था। मुनि विन्दा ने एक दिन ग्राचार्य की सेवा में निवेदन किया – "भगवन् ! मुभे पर्याप्त सूत्रपाठ नहीं मिल पाने के कारएग मेरा ग्रध्ययन समीचीन रूपेएा नहीं हो रहा है अतः कृपा कर मेरे लिए एक पृथक वाचनाचार्य की व्यवस्था करें।"

आचार्य रक्षित ने मुनि विद्य की प्रार्थना स्वीकार कर ग्रार्य दुर्बलिकापुष्यमित्र को आज्ञा दी कि वे विन्ध मुनि को वाचना दें। कतिएय दिनों तक विन्ध मुनि को वाचना देने के पश्चात् दुर्बलिकापुष्यमित्र ने आचार्य की सेवा में उपस्थित हो निवेदन किया – "गुरुदेव ! मुनि विन्द्य को वाचना देने में निरत रहने के कारएग मैं पठित ज्ञान का पूरा परावर्तन नहीं कर पाता अतः अनेक सूत्रपाठ मेरे स्मृति-पटल से तिरोहित हो रहे हैं। पहले पारिवारिक लोगों के यहां आने-जाने के कारएग भी परावर्तन नहीं हो पाया था। इस प्रकार मेरा नौवें यूर्व का ज्ञान नष्ट हो रहा है।"

अपने मेधावी शिष्य दुर्बलिकापुष्यमित्र के मुख से विस्मरएग की बात सुन कर आचार्य रक्षित ने सोचा - ''जब ऐसे परम मेवावी मुनि को भी पठितार्थ का स्मेरएग न करने के कारएग विस्मरएग हो रहा है तो ग्रन्य की क्या स्थिति होगी ?''

उपयोग-बल से आचार्य रक्षित ने भविष्यकालीन साधुक्रों (शिष्यों) की धारएगाशक्ति को मंद जान कर उन पर अनुग्रंह करते हुए, वे सुखपूर्वक ग्रहण क्रौर धारएग कर सकें इसके लिए प्रत्येक सूत्र के ग्रनुयोग पृथक् कर दिये। ग्रपरिएगमी घ्रौर अतिपरिएगमी शिष्य नयदृष्टि का मूल भाव नहीं समफ कर कहीं कभी एकान्त जान, कभी एकान्त किया या एकान्त निष्चय ग्रयवा एकान्त व्यवहार को ही उपादेय नहीं मान लें तथा सूक्ष्म विषय में मिथ्याभाव नहीं ब्रहण करें, एतदर्थ नयोंका विभाग नहीं किया ।

### मार्थ रब - गएाचार्य

मार्य वज्र के भार्य वज्रसेन, मार्य पद्म भौर मार्य रथ - ये तीन प्रमुख जिष्य ये । दार्य वज्यसेन को कालान्तर में आर्य रक्षित तया आर्य दुर्बलिका पुष्यमित्र के पश्चात् युगप्रधानाचार्य पद पर नियुक्त किया गया । भार्य पद्म से मार्य पद्मा शाखा तथा भार्य रथ से जयन्ती शाखा के प्रकट होने का उल्लेख उपलब्ध होता है ।

कल्प स्थविरावली में आर्य वज्य के स्वर्गगमन के पश्चात् स्थविर आर्य रथ को गएगचार्य नियुक्त किया जाना भौर उनसे प्रचलित हुई झाचार्य-परम्परा को प्रमुख परम्परा बताया गया है । कल्प स्थविरावली के एतद्विषयक पहले सूत्र

| _ | the second second second |                                                                                                                    |
|---|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١ | (क)                      | नाकण रक्सियज्जी, मइमेहाधारणासमग्गंपि ।                                                                             |
|   | • •                      | किच्छेएां घरमार्ग, सुपर्क्एवं पूसमित्तंपि ।।                                                                       |
|   |                          | भद्रसयकम्रोवम्रोगो. मइमेहाघारएगोइपरिहीरो ।                                                                         |
|   |                          | नाऊला मेस्सपुरिसे, खेर्त कालाखुरूवं च ।।                                                                           |
|   |                          | साखुग्गहोञ्गुभोगे, बीसुं कासी प्र सुयविभागेरा ।                                                                    |
|   |                          | सुहगहरणाइनिमित्त', नए य सुनिगूहिय बिभागे ॥                                                                         |
|   |                          | सविसयमसट्हता, नयाएा तम्मत्तयं च गेण्हता ।                                                                          |
|   |                          | मन्नता य विरोह, अपरिएामातिपरिएामा ॥                                                                                |
|   |                          | गच्छेज मा हु मिच्छं, परिएामा य सुहुमादि बहुभेए ।                                                                   |
|   |                          | होज्या सत्ते घेत्तुं, न कालिए तो नयविभागों ।।                                                                      |
|   |                          | े [आवश्यक मलब, पूल २६६ (१)]                                                                                        |
|   | (स)                      | <b>प्रावस्यक्रभू</b> सिंग                                                                                          |
|   | (11)                     | भुत्वेस्यचिन्तयत् सूरिरोहग्मेघानिधियंदि ।                                                                          |
|   | 1.1                      | बिस्मरत्वागमं तहि कोज्यस्तं घारयिष्यति ॥२४०                                                                        |
|   |                          | ततक्ष्वतुर्विधः कार्योऽनुयोगोऽतः परं सया ।                                                                         |
|   |                          | ततोऽज्ञोपाज्ञ मूलास्य ग्रंथच्छेदकृतागमः ॥२४१                                                                       |
|   |                          | मयं चरसकररणानुयोगः परिकीर्तितः ।                                                                                   |
|   |                          | उत्तराज्ययनांबस्तु, सम्यग्धर्मकथापरः ॥२४२                                                                          |
|   | -                        | सूर्यप्रज्ञप्तिमुस्यस्तु गणितस्य निगचते ।                                                                          |
|   | (4)                      | जूबमसा-संयुत्त्वरद्याः गार्थतत्व गणपताः<br>इम्बस्य इस्टिवादोऽनुयोगाश्चत्वार ईदृष्टाः ॥२४३ [प्रभावक चरित्र, पृ० १७] |
|   |                          |                                                                                                                    |
|   | (*)                      | नाऊए महराघारएहारिंग चउहा पिहीकभो जेरा।                                                                             |
|   |                          | धासुघोगो तं देविदवंदियं रक्तिसयं बन्दे ॥२१० [ऋषिमंडलस्तोत्र]                                                       |
|   | (¶)                      | विद्येवावम्यक भाष्य                                                                                                |
|   | वेरस                     | । सं मण्जवहरस्स गोयमसगुत्तस्य इमे तिन्नि मन्तेवासी होत्या । येरे मण्ज                                              |
|   |                          | रेणे, येरे अज्य पंडमे, येरे अज्य रहे ॥१४                                                                           |
|   |                          | [कल्प स्यविरावली]                                                                                                  |

में गौतम गोतीय आर्य वज्ज से वज्जी शाखा का प्रकट होना तथा ग्रगले सूत्र में मार्य रथ से जयन्ती शाखा के प्रकट होने का उल्लेख है। १

कल्प सूत्रस्य स्थविरावली में ग्रायं रथ से प्रचलित हुई ग्राचायं परम्परा के प्राचार्यों का ही गएााचायं परम्परा के रूप में नामोल्लेख किया गया है ग्रतः प्रस्तुत ग्रन्थ में भी कल्पसूत्रीया स्थविरावली का प्रनुसरएा करते हुए उसे प्रमुख मानकर गएा परम्परा के रूप में उस ही का उल्लेख किया गया है। दुर्भाग्य है कि प्रायं रथ से प्रचलित हुई इस गएााचायं परम्परा के थ्राचार्यों का नामोल्लेख के मतिरिक्त कोई परिचय माज उपलब्ध नहीं होता। दूसरी ग्रोर गुर्वावली, तपागच्छ पट्टावली ग्रीर वीरवंशावली ग्रादि में वज्यसेन के पत्रचात् ग्रायं चन्द्र से ग्राचार्यं परम्परा चलती है। ऐसी स्थिति में त्रायं रथ से चलने वाली ग्राचार्यं परम्परा के ग्राचार्यों का कोई परिचय उपलब्ध न होने के कारएा यहां उनके नाम मात्र वताये जा सकेंगे। ग्रीर ग्रायं चन्द्र से चलने वाली परम्परा के ग्राचार्यों का यर्तिकचित् जो परिचय प्राप्त होता है, उसे यहां संक्षेपतः दिया जायगा।

## सातवां निह्नव गोष्ठामाहिल

सातवां एवं म्रन्तिम निह्नव गोष्ठामाहिल वीर नि० सं० १९४ में हुम्रा। गोष्ठामाहिल ने भगवान महावीर के सिद्धान्तों के विपरीत भ्रपसिद्धान्त 'भवद्धिक-दर्भन' का प्ररूपए। एवं प्रवर्तन किया म्रतः वह निह्नव कहलाया। गोष्ठामाहिल म्रीर, उसके द्वारा प्ररूपित भवद्धिक दर्शन का परिचय यहां संक्षेप में दिया जा रहा है।

अपने जीवन के मन्तिम वर्ष में मार्य रक्षित उद्यत विहार से मनेक क्षेत्रों में विचरएा करते हुए एक दिन प्रपने क्षिष्य परिवार सहित दक्षपुर नगर के बहिरांचल में ग्रवस्थित इक्षुघर नामक स्थान में पधारे ।

उन दिनों मथुरा में अकियावादियों का वर्चस्व बढ़ रहा था। उन्होंने सभी धर्मावलम्बियों को शास्त्रार्थ के लिये चुनौती दी। अकियावादियों के साथ वाद करने का किसी विद्वान ने साहस तक नहीं किया। जैन धर्म की चिरअजित प्रतिष्ठा की रक्षार्थ संघ ने एकत्रित होकर विचार-विमर्श किया। अन्य किसी विद्वान को प्रक्रियावादियों के साथ शास्त्रार्थ करने में समर्थ न पाकर संघ ने झार्य रक्षित के पास दशपुर (मन्दसौर) सन्देश भेजकर उन्हें मथुरा में झाकर अकिया-वादियों को परास्त करने की प्रार्थना की। प्रव्रजित होने के प्रथम दिन से ही अपने कर्मसमूहों को तप-संयम की प्रचण्ड ज्वालाओं में भस्मावशेष कर डालने का टड़ संकल्प लिये आर्य रक्षित अपने शरीर को अस्थिपंजर मात्र, बना चुके थे। इसके उपरान्त वे बहुत वृद्ध हो चुके थे और उन्हें यह विदित था कि उनके जीवन

े थेरेहितो गां घजत वहरेहितो गोधमसमुत्तेहितो इत्य एां प्रज्ज बहरीसाहा शिगगया ।। १३।। धेरेहितो गां घज्ज रहेहितो इत्थ एां प्रज्ज जयंती साहा शिगगया ।। १४

[कल्प स्पविरावना]

#### सातवां निह्नव गोष्ठामाहित] सामान्य पूर्वधर-काल : आर्य रेक्ती नक्षत्र

का क्रन्तिम समय क्रब सन्निकट क्रा चुका है । ऐसी स्थिति में उन्होंने क्रपना जाना उचित न समफकर शास्त्रार्थ में कुशल एवं सुयोग्य अपने शिष्य गोष्ठामाहिल को मथुरा भेजा ।

अपने गुरु की आजा को शिरोधार्य कर गोष्ठामाहिल मथुरा पहुंचे। मनिया-वादियों के साथ गोष्ठामाहिल ने शास्त्रार्थ प्रारम्भ किया। गोष्ठामाहिल के प्रबल तर्को एवं सकाट्य युक्तियों के समक्ष मनियावादियों के पैर उसड़ गये। मध्यस्यों एवं सम्यों ने सर्वसम्मत समवेत स्वरों में मनियावादियों को पराजित और गोष्ठा-माहिल को विजयी घोषित किया। जिन्शासन की महती प्रभावना हुई और संघ में सर्वत्र हर्ष की हिलोरें लहरा उठीं। विजयी होकर गोष्ठामाहिल गुरुसेवा में दशपुर लौटे। उनके साथ मथुरा संघ के प्रतिष्ठित प्रतिनिधि भी थे। उन्होंने आर्य रक्षित से प्रार्थना की कि वे मुनि गोष्ठामाहिल को मथुरा नगरी में चातुर्मास करने की भाजा प्रदान करें। संघ की प्राग्रह एवं मनुनयविनयपूर्ण विनति को आर्य रक्षित ने स्वीकार किया और गोष्ठामाहिल ने पुनः मथुरा की स्रोर विहार किया।

चातुर्मासावधि में जब झार्य रक्षित दशपुर में झौर उनके शिष्य गोष्ठामाहिल मधुरा में थे, उस समय आर्य रक्षित ने अपने शरीर की स्थिति क्षीएा झौर झायु का मन्तिम समय समीप समक्षकर संघ के समक्ष झपने उत्तराधिकारी के विषय में विचार विमर्श किया । झार्य रक्षित के शिष्य-सयूह में घृतपुष्यमित्र, वस्त्रपुष्यमित्र, दुर्बलिका पुष्यमित्र, विन्ध, फल्गुरक्षित झौर गोष्ठामाहिल ये ६ शिष्य बड़े प्रतिभा-झाली थे । झार्य रक्षित के मुनिमण्डल में से कतिपय मुनि झार्य फल्गुरक्षित को झौर कुछ मुनि गोष्ठामाहिल को आचार्य पद का उत्तराधिकारी बनाने के पक्ष में थे । पर झार्य रक्षित केवल दुर्बलिकापुष्यमित्र को ही झपने उत्तराधिकारी झाचार्य पद के योग्य समक्षते थे ।

अपना उत्तराधिकारी नियुक्त करने के प्रश्न के सम्बन्ध में जब आर्य रक्षित ने प्रपने शिष्यसमूह में मतभेद देखा तो उन्होंने बड़ी ही सूभवूभ से काम लिया। सबको एकत्रित कर वे बोले - "कल्पना करो कुछ ईगितज्ञ आवकों ने यहां तीन घड़े प्रस्तुत किये। उनमें से एक घड़े में उड़द, दूसरे में तेल और तीसरे में घुत भरा और साधुसमूह एवं समस्त संघ के समक्ष उन तीनों घड़ों को दूसरे तीन घड़ों में कमशः उल्टा करवा दिया। उन तीनों रिक्त घड़ों में कितना कितना उड़द, तेस और घृत भवशिष्ट रहेगा ?"

मार्य रक्षित का प्रश्न सुनकर शिष्यों एवं श्रावकप्रमुखों ने उत्तर दिया – "मगवन् ! जो घट उड़द से भरा था, वह पूर्णतः रिक्त हो जायगा, तेल के घट में थोड़ा बहुत तेल भवशिष्ट रह जायगा पर घृत के घट में घृत इघर-उघर चारों भोर चिपके रहने के कारएा पर्याप्त मात्रा में अवशिष्ट रह जायगा।"

मार्य रक्षित ने प्रपने शिष्यसमूह भौर संघमुख्यों को सम्बोधित करते हुए निर्णायक स्वर में कहा -- "उड़द धान्य के घट की तरह मैं प्रपना समस्त ज्ञान दुर्बलिकापुष्यमित्र में उंडेल चुका हूं। जिस प्रकार पूरी तरह उंडेल दिये जाने पर भी तेल के घड़े तथा घी के घढ़े में थोड़ी मात्रा में तेल ग्रीर उससे ग्रधिक मात्रा में घृत ग्रवशिष्ट रह जाता है, उसी प्रकार शेष शिष्य मेरे सम्पूर्ण ज्ञान को ग्रहण नहीं कर सके हैं।''

आयं रक्षित के इस संक्षिप्त किन्तु सारगभित एवं युक्तियुक्त निर्एंय से उत्तराधिकार का प्रश्न तत्क्षए हल हो गया। शिष्यसमूह सहित समस्त संघ ने सर्वसम्मति से दुर्बेलिकापुष्यमित्र को आयंरक्षित का उत्तराधिकारी स्वीकार किया। आयं रक्षित ने नवनिवीचित आचार्य दुर्बलिकापुष्यमित्र और संघ को संघ-संचालन विषयक निर्देश दिये। तदनन्तर अध्यात्म-ध्यान में लीन हो आयं रक्षित ने समाधिपूर्वक स्वर्गारोहएग किया।

ग्रायं रक्षित के स्वर्गारोहएग के समाचार सुनकर गोष्ठामाहिल भी चातुमांस की समाप्ति के पश्चात् साधुसंघ के पास ग्राये ग्रीर ग्रायं दुर्बलिकापुष्यमित्र के गएगाचार्य पद पर नियुक्त किये जाने की बात सुनकर बड़े खिन्न हुए ।' श्रमएग्संघ एवं श्रावकसंघ द्वारा उन्हें समफाने का पूरा प्रयास किया गया पर गोष्ठामाहिल ने किसी की बात पर कोई घ्यान नहीं दिया ग्रीर वे सब साधुम्रों से पृथक् एक ग्रन्य ही उपाश्रय में ठहर कर सूत्र-पौरुषी के समय एकाकी स्वाध्याय करने लगे। प्रयं-पौरुषी के समय जब गएगाचार्य ग्रायं दुर्बलिकापुष्यमित्र साधुसमूह को ग्रागम-वाचना देते, उस समय भी गोष्ठामाहिल उपस्थित नहीं होते । वे मन ही मन गएगाचार्य के प्रति विद्वेष रखने लगे। गएगाचार्य द्वारा की जाने वाली वाचना के ग्रनन्तर मुनि विन्दा जब ग्रयंवाचना करते, तब गोष्ठामाहिल वहां उपस्थित होते भीर ग्राठवें पूर्व की व्याख्या सुनते ।

अपने अन्तर में उत्पन्न हुए गएाचार्य के प्रति विद्वेष भौर कांक्षामोह के उदय के कारए। वे झाठवें पूर्व के भावों को यथार्थरूपेए। ग्रहए। न कर उनका विपरीत अर्थ ही ग्रहए। करने लगे।

आठवें कर्मप्रदादपूर्व की वाचना के समय ग्रायं विन्छ ने कर्मबन्ध के स्वरूप का वर्एन करते हुए कहा :-- "ग्रात्मा के साथ कर्म का बन्घ तीन प्रकार का होता है -बढ़, स्पृष्ट ग्रौर निकाचित । जीव प्रदेशों के साथ कर्म-परमाखुग्रों के सम्बन्ध मात्र को बढ़ कहते हैं । जैसे कथायरहित जीव के ईर्यापथिक कर्म का बन्ध सूखी दीवार पर गिराई गई चूर्ण की मुष्टि के समान कालान्तर में बिना स्थिति पाये ही ग्रलग हो जाता है । दूसरा बढ़-स्पृष्ट - जो कर्म गीली दीवार पर गिराये गये स्नेहयुक्त चूर्ए की तरह कुछ काल तक ग्रात्मप्रदेशों के साथ मिला रहकर ग्रलग हो जाता है, उसे बढ़स्पृष्ट कहा गया है । तीसरा निकाचित कर्म - वही बढ़ - स्पृष्ट कर्म जय ग्रध्यवसायों ग्रौर रस की ग्रति तीव्रता के कारए न्यूनाधिक्य के रूप में

े एवं विहियपुढुत्तेहि रक्खियज्वेहि पूसमित्तम्मि । ठबिए गएम्मि किर गोट्ठमाहिलो पडिनिवेसेलं ॥२२१६॥ (विशेषायश्यक मध्य)

£00

परिवर्तन की स्थिति को पार कर जाता है तथा फलभोग के पश्चात् ही जिस कर्म से छुटकारा हो सकता है, उस कर्मबन्घ को निकाचित बन्ध कहा है।

बढ, बढ-स्पृष्ट और निकाचित कमें के बन्ध को सरलता से समभते के लिये सूचिका का हष्टान्त दिया जाता है । बढ़ कमें का आत्मा के साथ डोरे से लिपटी सुई की तरह सम्बन्ध बताया गया है । जिस प्रकार स्वल्पतर प्रयास मात्र से धागे से लिपटी हुई सुई को घागे से पृथक् किया जा सकता है, उसी प्रकार आत्मा को बढ़ कमें से सहज ही वियोजित किया जा सकता है । बढ़-स्पृष्ट कर्म को लोहे के पत्र से प्राबढ सुई की तरह बताया गया है । जिस प्रकार लोहपत्र से प्रबद सूचिका को पृथक् करने में विशेष प्रयास की ग्रावध्यकता रहती है, उसी प्रकार बढ़-स्पृष्ट कर्मों को मात्मप्रदेशों से वियोजित करने में थोड़े पौरष की श्रावध्यकता रहती है । तीसरे निकाचित कर्मबन्ध की, सूचिकाओं के उस समूह से तुलना की गई है, जिसे तपाकर धन-प्रहार से संपृक्त कर दिया गया हो । जिस प्रकार तपाकर घए। की चोट से परस्पर मिलाई गई सूचिकाओं को पुनः गलाकर सांचे में ढालने से ही पूर्व रूप में लाया जा सकता है उसी प्रकार निकाचित कर्म के फलभोग के ग्रनसर ही उसे ग्रात्मप्रदेशों से पृथक् किया जा सकता है ।"

विन्द्य मुनि द्वारा किये गये कर्मबन्ध विषयक उपरोक्त विवेचन को सुनकर गोष्ठामाहिल ने कहा – "मुने ! यदि कर्म की इस प्रकार की व्याख्या करोगे कि जीवप्रदेशों के साथ अन्योन्य अविभक्त रूप से कर्म का बन्ध होता है, तो उस दशा में प्रात्मा कभी कर्मबन्ध से मुक्त नहीं हो सकेगा। कचुकी और पुरुष के समान धात्मा के साथ कर्म का बन्ध होता है। कचुकी पुरुष को स्पृष्ट कर रहता है बद करके नहीं। ठीक उसी प्रकार कर्म भी घात्मा के साथ दूध पानी की तरह घुल-मिल कर बद्ध नहीं होते, केवल स्पृष्ट होकर ही रहते हैं।"

गोष्ठामाहिल की बात सुनकर विन्द्य ने कहा – "हमको गुरु ने इसी प्रकार बताया है।" गोष्ठामाहिल ने कहा – "वह स्वयं नहीं जानते तो क्या व्याख्यान करेंगे ?"

इस पर सरलमना विन्दा मुनि गंकित हुए और ग्राचार्य के चरणों में पहुंचकर कर्मबन्घ विषयक उपरोक्त विवेचन एवं गोष्ठामाहिल का ग्रभिमत सुनाते हुए उन्होंने स्पष्टीकरण चाहा कि वस्तुतः सूत्र का प्रयं क्या है ?

दुर्बलिकापुष्यमित्र ने कहा - "सौम्य ! जो तुम कहते हो वह ठीक है। एतद्विषयक गोष्ठामाहिल का कथन ठीक नहीं है। उसने, भ्रात्मा के साथ बढ, बढस्पुष्ट मौर निकाचित सम्बन्ध मानने पर जीव से कम के प्रथक् न होने की बात रसी, वह प्रत्यक्ष विरोधिनी है। मायुकर्म का मन्त भ्रथवा वियोजन मरएा के रूप में प्रस्वक्ष है। गोष्ठामाहिल का यह कथन भी ठीक नहीं है कि मन्योन्य मविभाग से रहे हुए का वियोग नहीं होता। एक रूप से मिले हुए दूध-पानी का उपाय विशेष से प्रथकरएा देखा जाता है। लोहगोलक भौर भाग्न का मविभक्त सम्बन्ध भी इसी प्रकार पृथक् होते देखा जाता है। जैसे प्रग्नि में तपाये गये लोहपिण्ड के कुएा कुएा में, प्रत्येक प्रदेश में प्रग्नि व्याप्त हो जाती है प्रौर शीतल जल झादि के प्रयोग से पुनः वह लोहगोलक शीतल -- श्रग्निरहित हो जाता है। इसी प्रकार जीव के ज्ञात्मप्रदेशों में धुलमिल कर रहा हुया भी कर्माएा सम्यग्ज्ञान एवं किया के योग से पृथक् किया जाता है और जीव कर्म रहित हो प्रपने "सत्यं शिवं सुन्दरम्"-स्वरूप को प्राप्त कर लेता है।"

विन्द्यमुनि ने गोष्ठामाहिल को वीतराग प्रभु द्वारा उपदिष्ट एतद्वियक स्रयं समभाने का प्रयास किया । पर गोष्ठामाहिल अपने एकान्त सभिमत पर अड़ा रहा । मुनि विन्द्य ने वस्तुस्थिति गए।।चार्य के समक्ष रखी । भाचार्य दुर्वलिकापुष्यमित्र ने भी शास्त्रीय प्रमाएगें स्रौर युक्तियों से गोष्ठामाहिल को समभाने का प्रयास किया पर सब व्यर्थ । फिर म्रार्य दुर्बलिकापुष्यमित्र ने झन्य-गच्छों के स्थविरों एवं शासनाधिष्ठात्री देवी के माध्यम से भी गोष्ठामाहिल को मात्मा के साथ कमं के बन्ध के विषय में समभाने का पूरा प्रयास किया पर उसने हठाग्रह नहीं छोड़ा । गोष्ठामाहिल द्वारा को जाने वाली उत्सूत्र प्ररूपए। से खिन्न हो धर्मसंघ ने उसे सप्तम निह्नव घोषित करते हुए संघ से बहिष्कृत कर दिया ।

सातवां निह्नव गोष्ठामाहिल किस समय हुन्ना, यह प्रश्न शताब्दियों से विद्वानों के समक्ष पहेली के रूप में उपस्थित रहा है। विशेषावश्यक भाष्य की --

> पंचसया चुलसीया, तइया सिद्धिं गयस्स वीरस्स । ग्राबद्धियाए। दिट्ठी दसपुर नयरे समुप्पन्ना ।।

इस गाथा से वीर लि० सं० १८४ में दशपुर नगर में अबदिक हष्टि की उत्पत्ति बताई गई है पर ऐतिहासिक अन्य ग्रन्थों में दुर्बलिकापुष्यमित्र के ऐतिहा-सिक काल के साथ आर्थ रक्षित के सम्बन्ध को देखते हुए १८४ का काल मेल नहीं खाता। यह आर्थरक्षित के स्वर्गगमन के पश्चात् की घटना है और यह एक सर्वसम्मत तथ्य है कि आर्थरक्षित वीर नि० सं० १९७ में स्वर्गस्थ हुए। इतिहास-विज्ञ इसके लिये विशेष गवेषणा का प्रयत्न करेंगे ऐसी आशा है।

## २०. झार्य दुर्बलिकायुष्यमित्र - युगप्रधानाचार्य

वीर नि० सं० ५९७ में माथ रक्षित के स्वर्गस्थ होने के पश्चात् झार्य दुर्बलिकापुष्यमित्र युगप्रधानाचार्यं बने । झापका जो थोड़ा बहुन परिचय उपलब्ध होता है, वह इस प्रकार है :--

"दुर्बलिकापुष्यमित्र का जन्म वीर नि० सं० ४४० में एक सुसम्पन्न बौद्ध परिवार में हुग्रा। वीर नि० सं० ४६७ में ग्रापने १७ वर्ष की ग्रवस्था में ग्रायं रक्षित के पास निग्रंथश्रमरा-दीक्षा ग्रहरा की। दीक्षित होने के परचात् वर्षों विनयपूर्वक गुरुसेवा करते हुए निरन्तर के पठन, मनन ग्रौर परावर्तन से ग्रापने एकादसांगी ग्रौर सार्द्धनव पूर्वों का ज्ञान ग्रजित किया। "जिस प्रकार सरसों से भरे घड़े को उंडेलने पर घड़े में एक भी सर्सपकरण ग्रवशिष्ट नहीं रह जाता, उसी प्रकार मैंने ग्रपना सम्पूर्ण ज्ञान ग्रायं दुर्बलिका-पुष्यभित्र को सिखा दिया है" - ग्रायं रक्षित द्वारा ग्रपने ग्रन्तिम समय में संघ के समक्ष प्रकट किये गये इन उद्गारों से यह निविवाद रूप से सिद्ध हो जाता है कि सार्द्धनव पूर्वधर ग्रायं रक्षित से ग्रायं दुर्बलिकालपुष्यमित्र ने साढ़े नव पूर्वों का पूर्ण ज्ञान प्राप्त किया।

आयं दुबंलिकापुष्यमित्र प्रबल आत्मबल के धनी होते हुए भी शारीरिक हष्टि से बड़े दुबंल रहते थे। वे श्रध्ययन, चिन्तन, मनन में इतने अधिक तल्लीन रहते थे कि ग्रहनिंश किये जाने वाले उस अत्यधिक परिश्रम के कारए स्निग्धतर और गरिष्ठ से गरिष्ठतम भोजन से भी उनके शरीर में आवश्यक रस का निर्माए नहीं होता था। इसी शारीरिक दुर्बलता के कारएा आप संघ में दुर्बलिका-पुष्यमित्र के नाम से प्रसिद्ध हुए।"

भारतीय इतिहास और जैन इतिहास – इन दोनों ही टब्टियों से माचार्य दुर्बंलिकापुष्यमित्र का म्राचार्यकाल बड़ा महत्वपूर्ण स्थान रखता है। म्रापके म्राचार्यकाल में ऐतिहासिक महत्व की निम्नलिखित दो घटनाएं घटित हुईं :-

१. ग्रापके ग्राचार्यकाल (वीर नि० सं० ६०४) में प्रतिष्ठानपुर के अधिपति गौतमीपुत्र सातवाहन ने आर्यधरा से शक-शासन का अन्त कर शालि-वाहन शाक-संवत्सर की स्थापना की, जो विगत १९ शताब्दियों से भाज तक भारत के प्रायः सभी भागों में प्रचलित है।

२. ग्रापके ग्राचार्यकाल (वीर नि० सं० ६०९) में जैन-संघ – क्वेताम्बर ग्रीर दिगम्बर – इन दो भागों में विभक्त हो गया ।

यह पहले बताया जा जुका है कि आर्य रक्षित ने आर्य दुर्बलिकापुष्यमित्र द्वारा परावर्तन के ग्रभाव में पठितार्थ के विस्मरएए की बात सुन कर कालप्रभाव से भावी क्रिष्यसन्तति की परिक्षीयमाएए स्मरएएशक्ति को लक्ष्य में रखते हुए प्रनुयोगों का पृथक्करएए किया। जैन इतिहास की दृष्टि से, अति महत्वपूर्ए, प्रनुयोगों के पृथक्करएए की घटना में भी ग्रार्य दुर्बलिकापुष्यमित्र ही निमित्त माने गये हैं।

३० वर्ष तक सामान्य द्रतपर्याय में रहने के मनन्तर वीर निर्वाएग सं० १९७ में माप युगप्रधानाचार्य बने । युग - प्रधानाचार्य पद से भगवान महावीर के धर्मशासन की २० वर्ष तक उल्लेखनीय सेवा भौर प्रभावना करने के पश्चात् वीर जि० सं० ६१७ में मापने स्वर्गारोहएा किया । आपकी पूर्ण आयु ६७ वर्ष, ७ मास भौर ७ दिन की मानी गई है । दुष्वमाकाल श्रीश्रमएएसंघस्तोत्र की तालिका में पक्षान्तर का उल्लेख करते हुए आपका युगप्रधानाचार्यकाल २० के स्थान पर १३ वर्ष भौर पूर्एायु ६७ वर्ष, ७ मास एवं ७ दिन के स्थान पर ६० वर्ष, ७ मास तथा ७ दिन बताई गई है ।

#### शालिवाहन शाक-संबस्तर

प्रतिष्ठाव राज्य के अधिपति सातवाहन वंशीय गौतमीपुत्र सातकर्सी ने शक्तिशाली शक-सासक नहपान को मार कर तथा भारत के दक्षिसी भाग, सौराष्ट्र एवं गुजरात से ज्ञक महाक्षत्रपों का समूलोन्मूलन कर शकारि विकमादित्य का विरुद धारस करने के साथ-साथ वीर निर्वास संवत् ६०४, तदनुसार विक्रम सं० १३४ तथा **६० सन्** ७६ में शाक-संवत्सर प्रचलित किया।

प्राचीन कयासाहित्य के भाषार पर सातवाहन वंश के सम्बन्ध में मनुमान किया जाता है कि संभवतः ग्रान्ध्र के किसी नागवंशीय शासक एवं महाराष्ट्रीय विषवा ब्राह्मणी के संयोग से सिमुक नामक बालक का जन्म हुग्रा, जो ग्रागे चल कर सातवाहनवंश का संस्थापक हुग्रा। "प्रबन्धकोश" के सातवाहन प्रबन्ध मौर भल्बरूनी द्वारा किमे गये उल्लेख से यह सिद्ध होता है कि सातवाहनवंश का मूल पुरुष सिमुक विक्रमादित्य का समकालीन था।

सातवाहन वंश में अनेक प्रतापी, शक्तिशाली प्रौर विद्वान राजा हुए हैं। सातवाहन राजवंश के राजाओं ने भारतभूमि पर शकों के शासन का मन्त करने में बड़ा महत्वपूर्ण योगदान किया। वायुपुराएा में सातवाहन वंश के १९ राजाओं का नामोल्लेख किया गया है, जो इस प्रकार है :---

१. शिश्रुक (सिमुक), २. कृष्ण, ३. सातकॉण, ४. पुलुमायी, ४. प्ररिष्टकर्ण, ६. हाल (गाथासप्तसती का रचयिता), ७. पत्तलक, ८. पुरीन्द्रसेन, ९. सुन्दर, १०. चकोर, ११. शिवस्वाति, १२. गौतमीपुत्र, १३. पुलुमायी (द्वितीय), १४. शिवश्री, १४. शिवस्कन्द, १६. यज्ञश्री, १७ विजय, १८. चन्द्रश्री भौर, १९. पुलुमायी (तृतीय)<sup>२</sup>

तथा सातवाहन हृतनया अग्नमवन्तीशितुर्बसम् । विक्रमनरपतिरपि पलाय्य ययाववन्तीम् । तवनु सातवाहनो राज्येऽभिषिक्तः प्रतिष्ठानं च निज-निज विभूति परिभूतवस्वीकसाराविधान् धवसग्रह देवद्यद्यहृष्ट्वेक्तिराजपंयश्रकारपरिसादिभिः सुनिविष्टमजनिष्ट पत्तनम् ।

[प्रबन्धकोश, सातवाहन प्रबन्ध, पृ० ६८] <sup>२</sup> (क). शिशुकोऽन्ध्रः सजातीयः प्राप्स्यतीमां वसुन्धराम् । त्रयोविंशस्तमाराजा शिशुकस्तु भविष्यति ॥ २ ॥ एकोनविंशसिद्धां ते प्रान्ध्रा भोक्यन्ति वै महीम् ॥१६॥ [मत्स्य पुराएा, कलौ भाविभुपान्वयवर्खनम्]

(स) सिन्धुको झन्ध्रवातीयः, प्राप्स्यतीमां वसुन्धराम् । त्रयोविकास्सवा राजा सिन्धुको भविता त्यय ॥ ३४६ ॥ मण्टौ भातस्त वर्षाणि तस्माइत्र भविष्यति (?) ॥ ३४६ ॥ श्री शातकणिर्मविता तस्य पुत्रस्तु वै महान् । पंचात्रतंसमाः घट् च झातर्काणर्मविष्यति ॥ ३१० ॥ ततः खबस्बरं पूर्णं हानो राजा भविष्यति ॥ ३१२ ॥ सातवाहनवंशीय उपरिलिखित १९ राजामों में से इस वंश का मादिपुरुष शिशुक-सिन्धुक मथवा सिमुक मवन्तीपति महाराज विकमादित्य के निधन के कुछ वर्ष पश्चात् युवावस्था में ही मृत्यु को प्राप्त हुमा मौर उसका छोटा भाई कृष्ण प्रतिष्ठान का राजा बना । कृष्ण की मृत्यु के पश्चात् उसका पुत्र सातर्काण बड़ा ही प्रतापी राजा हुमा । सातर्कीण ने प्रपने राज्य की सीमा में उल्लेखनीय प्रभि-वृद्धि की । महाराष्ट्र के किसी बड़े जागीरदार की पुत्री नायनिका के साथ इसका विवाह सम्पन्न हुमा इससे इसकी शक्ति में म्रभिवृद्धि हुई । सातर्काण ने पश्चिमी घाट एवं कोंकरण पर विजय प्राप्त की तथा वह पूरे महाराष्ट्र प्रौर कर्नाटक का म्रधिपति बन गया । सातर्काण की तेजस्विता भौर प्रताप के कारण इसके पश्चाद्वर्ती सातवाहनवंश के सभी राजाभों के नाम के साथ सातर्काण उपनाम भी जुड़ता रहा । कतिपय इतिहासविदों की मान्यता है कि सातवाहनवंश के संस्थापक सिमुक भौर कृष्ण बास्यकाल में भान्ध्र देश में रहे ये मतः इनकी भान्ध्र सातवाहन नाम से प्रसिद्धि हुई । हमारा भ्रभिमत है कि म्रान्ध्र के किसी नागवंशी राजा की संतति होने के कारण ही सातवाहनवंशी राजाभ्रों को भान्ध-सातवाहन कहा जाने लगा ।

यह पहले बताया जा चुका है कि ईसा से लगभग दो गताब्दी पूर्व शक लोग प्रपने मूल निवासस्थान को छोड़ ईरान की म्रोर बढ़े स्रौर उन्होंने सम्पूर्ण ईरान पर ग्राधिपत्य जमा लिया। शक लोग युद्धप्रिय मौर बर्बर थे। वे जब कभी

> राजा च गौतमीपुत्र एकविंशत्समा नृषु। एकोनविंशति राजा यज्ञश्रीः सातकर्ष्यया। ३४४ ॥ इत्येते वै नृपास्त्रिंशदन्द्रा भोध्यन्ति ये महीम् ॥ ३४७ ॥

[बायुपुरास, मनुवंगपाद, म० ११]

वायुपुराए के उपरोक्त ग्राध्याय में सातवाहनवं सीय पन्द्रह-सोलह राजाओं के ही नाम दिये गये हैं पर इनकी संख्या ३० बताई गई है। मत्स्यपुराएा के उपरि उद्धुत क्लोक में सातवाहनवंशी राजाओं की संख्या १६ बताई गई है। इहााण्ड पुराएा में भी इन राजाओं की संख्या १६ ही बताई गई है। ऐसा प्रतीत होता है कि सातवाहन वंश की दक्षिए। कोशल शाखा में हुए ११ राजाओं की भी इन १६ राजाओं के साथ गएाना कर के ३० की संख्या पूरी कर दी गई है। विभिन्न पुराएोों में दी गई सातवाहनवंशी राजाओं की नामावली को देखने से यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि इनके नाम भी उत्तराधिकार के प्रनुक्रम से नहीं दिये गये हैं।

[सम्पादक].

तत्र चैकदा द्रौ वैदेशिकद्विजौ समागत्य विधवया स्वस्ना सार्क कस्यचित्कुभकारस्य शालायां तस्यिवांसौ ।....म्रन्येखु: सा तयोविप्रयोः स्वसा अलाहरणाय गोदावरों गता । तस्याधव रूपमप्रतिरूप निरूप्य स्मरपरवशोन्तर्ह्न दवासी सेषो नाम नागराजो ह्न दान्निर्गस्य विहित-मनुष्यवपुस्तया सह बलादपि सम्भोगकेलिमकलयत् । भवितव्यतादिलसितेन तस्या सप्त-धातुरहितस्यापि तस्य दिव्यशक्त्या शुक्रपुद्गलसंचारात् गर्भाधानमभवत् । स्वनामधेयं प्रकाश्य व्यसनसंकटे मां स्मरेरिस्यन्त्रिया शुक्रपुद्गलसंचारात् गर्भाधानमभवत् । स्वनामधेयं प्रकाश्य व्यसनसंकटे मां स्मरेरिस्यन्त्रियाय च नागराजः पाताललोकमगमत् । सा च ग्रहं प्रस्यगण्खत् । किसी देख पर आक्रमए। करते तो टिड्डी दल की तरह तूफानी आक्रमए। करते थे। उनके स्वभाक में स्वेच्छाचारिता और आहं का आधिक्य होने के कारए। उनका शासन बड़ा ही कर्कश और उनके द्वारा विजित राष्ट्र पर किये जाने वाले आत्या-चार बड़े ही लोमहर्षक होते थे। ईरान की जनता शकों की दासता से मुक्त होने के लिये स्वल्पकाल में ही छटपटाने लगी। ईरान के प्राचीन राजवंश ने ईरान से शकों के शासन को समाप्त करने का बीड़ा उठाया और वहां के शाह ने एक लम्बे संघर्ष के पश्चात् शकों की शक्ति को छिन्न-भिन्न कर ईरान में एक सशक्त साम्राज्य की स्थापना की। ईरान में अपने प्रति भीषए। प्रसंतोष और प्रतिकार की भावना की तीन्न लहर देखकर शकों ने भारत के सिन्ध प्रदेश की ओर अपना सैनिक आभियान किया भौर उन्हें सिन्ध के कुछ भाग पर अधिकार करने में सफलता भी मिल गई।

उन्हीं दिनों भ्रपनी बहिन सरस्वती साघ्वी को गर्दभिल्ल के भ्रन्तःपुर से मुक्त करोने के प्रश्न को लेकर कालकाचार्य द्वितीय ने सिन्ध के शर्कों की सहायता प्राप्त की भौर कालकाचार्य के बुद्धिकौशल एवं भडौंच के शासक बलमित्र मानुमित्र की सहायता से शकों ने गर्दभिल्ल को परास्त कर ग्रवन्ती राज्य पर ग्रघिकार कर लिया। ग्रवन्ती राज्य पर शकों का शासन कठिनाई से चार वर्ष ही चल पाया था कि गर्दभिल्ल के पुत्र विक्रमादित्य ने शकों को पर्राजित कर भवन्ती राज्य पर पुनः भधिकार कर लिया।

यह भी पहले बताया जा चुका है कि वीर नि० सं० १३० में महाराज विकमादित्य की मृत्यु के भनन्तर शकों ने पुनः भारत पर प्रबल माक्रमएा प्रारम्भ किये ग्रौर उन्होंने भारत के पश्चिमोत्तर प्रदेशों के मनेक भागों पर मधिकार कर लिया । उन्हीं दिनों पार्थियन जाति के विदेशी म्राकान्ता भी ईरान होते हुए भारत में माये । पार्थियन राजा गोंडोफरनीज ने तक्षणिला पर म्रधिकार कर लिया । उसने मपने राज्य की सीमा में उल्लेखनीय म्रभिवृद्धि की भौर मनेक प्रदेशों में मपनी क्षत्रपियां स्थापित की ।

सातवाहनवंशी राजा पुलोमावि (प्रथम) के शासनकाल में पश्चिमी क्षत्रपों के बंस के संस्थापक चष्टन का प्राबल्य बढ़ा । उसने पुलोमावि के राज्य के कुछ प्रदेशों पर प्रधिकार कर उज्जयिनी पर भी प्रपना ग्राधिपत्य स्थापित कर लिया । चष्टन के पौत्र रुद्रदामा ने भपनी पुत्री का विवाह पुलुमावि के साथ किया । कुछ काल पश्चात् किसी कारएगवश श्वसुर जामाता के बीच युद्ध ठन गया । उस युद्ध में पुलुमावि का पराजय ने भौर रुद्रदामा का विजयश्री ने वरएग किया ।

सकों की बढ़ती हुई शक्ति को प्रतिष्ठान के सातवाहनवंशी शासकों ने समय समय पर क्षीए। करने का प्रयास किया ।

वीर नि॰ सं॰ ११२ के मासपास यूची जाति के विदेशी कुवासों ने भारत में बढ़ते हुए पार्थियन जाति के विदेशियों को पराजित कर अफगानिस्तान और

ÉeE

पंजाब के कतिपय क्षेत्रों पर ग्रधिकार कर लिया। शकों एवं पार्थियन लोगों की तरह कुषाएगों ने भी भारतीय संस्कृति और भारतीय धर्मों को ग्रपनाया। उन लोगों ने ग्रपने नाम तक भारतीय पद्धति के मनुरूप रखे ग्रौर उनमें से प्रायः सभी ने बौद्ध, हिन्दू, शैव, जैन ग्रौर भागवत धर्मों को ग्रपना लिया। शकराज रुद्रदामा भारतीय भाषाग्रों तथा व्याकरएा एवं तर्कशास्त्र का ग्रपने समय का एक माना हुग्रा विद्वान था। उसने चन्द्रगुप्त मौर्य द्वारा निर्मित सुदर्शन भील पर बहुत बड़ी धनराशि व्यय करके उसका जीर्एोद्वार करवाया।

वीर नि० सं० ४६५ से ६०४ तक नहपान नामक एक शक महाक्षत्रप का भारत के पश्चिमी एवं झनेक दक्षिणी भागों पर शासन रहा। नहपान ने भूगुकच्छ, सौराष्ट्र, गुजरात भ्रादि पर भ्रपना म्राधिपत्य स्थापित कर प्रतिष्ठान की भोर प्रयाण किया। उस समय प्रतिष्ठान पर गौतमीपुत्र सातर्कीण का शासन था। गौतमीपुत्र ने नहपान की बढ़ती हुई सेनाओं को रोका। दोनों सेनाओं के बीच बड़ा भीषणा युद्ध हुम्रा। कड़े संघर्ष के पश्चात् गौतमीपुत्र सातर्कीण ने राणस्वल में नहपान को मौत के घाट उतार दिया। गौतमीपुत्र सातर्कीण ने भारत से शकों के शासन का मन्त कर शकारि विक्रमादित्य की उपाधि धारण की मौर इस विजय के उपलक्ष में उसने वीर निर्वाण संवत् ६०४ में शाक-संवत्सर की स्थापना की।

सातवाहनवंशी राजाशों में से कुछ राजाशों ने अश्वमेध यज्ञ किये, इस प्रकार के शिलालेख उपलब्ध होते हैं। अनेक इतिहासविदों का अभिमत है कि सातवाहनवंशी राजाश्रों के समय में हिन्दू धर्म का उत्कर्ष हुझा। दूसरी झोर जैन यन्थों में बनेक स्थलों पर इस प्रकार के उल्लेख उपलब्ध होते हैं जिनसे यह सिद्ध होता है कि सातवाहनवंशी राजाशों में से कतिपय जैन थे। 3

शालिवाहन शाक-संवत्सर – इस पद में शाक शब्द को देखकर कतिषय साधारएग लोगों को सहज ही अन होना संभव है कि क्या यह संवरसर किसी विदेशी शक राजा के द्वारा चलाया हुम्रा संवत्सर है ? वस्तुतः यहां शाक शब्द शक्ति का द्योतक है। <sup>3</sup> शालिवाहन शाक-संवत्सर का शाब्दिक त्रर्थ है – शालिवाहन द्वारा चलाया गया शक्ति-संवत्सर । प्रायः सभी प्रामाएिक शब्दकोशों में "शाक"

| ٦ | (क) | सातवाहनोऽपि कमेएा दक्षिणापयमनुस्               | विधाय      | तापीतीरपर्यंन्तं | चोत्तरापर्य |
|---|-----|------------------------------------------------|------------|------------------|-------------|
|   | • • | साधयित्वा स्वकीय संवत्सरं प्रावीवृतत् ।        |            | [प्रबन्धकोऽ      | रापृ०६=]    |
|   | (स) | इत्यं य पराहिय खसएसु सागसंव उखरूपत्ती ।        | t <b>i</b> | [वि              | ।चारश्रेगी] |
|   | (ग) | श्रीवीरनिवृंतेर्वर्षं, षड्भिः पंचोत्तरं शतैः । |            |                  |             |
|   | • • | शाकसंवत्सरस्येषा, प्रवृत्तिमंरते ऽभवत् ॥       | वही ]      |                  |             |

- २ (क) जैनक्ष्व समजति । [प्रबन्धकोश, पृ० ६८] (क्ष) प्रस्तुत ग्रन्थ में कालकाचार्य (द्वितीय) का प्रकरण ।
- <sup>3</sup> япя m. power, might, help, aid. Samvatsara for any era [Sanskrit-English Dictionary-by Sir Monier Williams.]

शब्द का अर्थ शक्ति सामर्थ्य, ऊर्जा तथा वर्ष – विशेषतः शालिवाहन संवत्सर किया गया है।"

जैन कालगरगना में वीर निर्वारग संवत् के पश्चात् सर्वाधिक महत्व शालि-बाहन शाक-संवत्सर को दिया गया है।

### र्जन शासन में सम्प्रदाय मेद

ग्रार्थ सूधमसि लेकर ग्रार्थ वज्त्र स्वामी तक जैन शासन विना किसी सम्प्रदाय - भेद के चलता रहा। यद्यपि गएाभेद और शाखाभेद का प्रारम्भ ग्राचार्य यशोभद्र के समय से ही प्रारम्भ हो गया था और ग्रार्थ सुहस्ती के समय से तो गराभेद परम्पराभेद के रूप में भी परिसात हो गया था पर तब भी उसमें सम्प्रदाय भेद का स्थूल रूप दृष्टिगोचर नहीं हो पाया । समस्त जैनसंघ क्वेताम्बर-दिगम्बर ग्रादि बिना किसी भेद के "निग्रंथ" नाम से ही पहिचाना जाता रहा । ग्रावश्यक-तानुसार वस्त्र रखने वाले ग्रौर जिनकस्प की तुलना करने वाले – दोनों ही वीतराग भाव को साधना को लक्ष्य में रख कर परस्पर विना टकराये चलते रहे।

एक ग्रोर महागिरि जैसे ग्राचार्य जिनकल्प तुल्य साधना करने की भावना से एकान्तवास को ग्रपनाते तो दूसरी श्रोर ग्राय सुहस्ती भव्यजनों को प्रतिबोध देने एवं जिनशासन का प्रचार-प्रसार करने की भावना से प्रेरित हो ग्राम-नग़रादि में भव्य भक्तजनों के साथ सम्पर्क बनाये रख कर विचरएा करते । फिर भी उन दोनों का परस्पर प्रेम सम्बन्ध रहा । उस समय तक वस्तुतः वस्त्रधारी मुनि भौर वस्त्ररहित मुनि समान रूप से सम्माननीय, वन्दनीय भौर मुक्ति के श्रघिकारी माने जाते रहे। मूनित्व झौर मूक्तिपय के लिए न सवस्त्रता बाधक समभी जाती थी झौर न निर्वस्वता ही एकान्त मुक्ति-सहायिका । वस्त्रधारी मुनियों का यह ग्राग्रह न था कि बिना धर्मोपकारएएँ के मुक्ति नहीं ग्रीर न निर्वस्त्र मुनियों का ही यह ग्राग्रह था कि वस्त्र रखने वाला मुनि, मुनि नहीं । थोड़े से में कहा जाय तो उस समय तक सवस्त्रता और निर्वस्त्रता मूनि की महानता त्रथवा लघुता का मापदण्ड नहीं बन पाई थी । ज्ञान, दर्शन लारित्र की सम्यक् ग्राराधना ही वस्तुतः मुनिता का सही मापदण्ड माना गया है। 2

किन्तु वीर नि० सं० ६०१ में वह स्थिति समाप्त हो गई भौर क्वेताम्बर तथा दिगम्बर के नाम से जैन शासन में सम्प्रदायभेद स्पष्ट रूप से प्रकट हो गया। जिनभद्रगणी क्षमाश्रमण न कहा है - "वीर निर्धाण से ६०९ वर्ष बीतने पर रथवीरपुर में बोटिक मत (दिगम्बर मत) की उत्पत्ति हुई ।"<sup>3</sup>

- संस्कृत हिन्दीकोश, वामन शिवराम प्राप्टे । 🎙 पच्चयत्यं च लोगस्स, नामाविहविगष्पर्णः । जत्तरथं गहगात्यं च, लोगे लिंग पयोयणं ।।३२।। नाएं च दंसएं चेव, चरितं चेव निच्छए ।।३३।। [उत्तराध्ययन, म्र. २३]
  - <sup>3</sup> छ म्बास सयाई, तइया सिदि गयरस वीरस्स । तो बोडियास दिठ्ठी, रहवीरपुरे समुप्पण्सा ॥२४४०॥

[ৰি০ সাগ্য]

इस सम्प्रदायभेद के उत्पन्न होने की घटना का जो उल्लेख विशेषावश्यक भाष्य, आवश्यक चूरिए आदि ग्रंथों में उपलब्ध होता है, उसका सारांश इस प्रकार है :--

एक वार रथवीरपुर के दीप्र नामक उद्यान में झाचार्य कृष्ण का झागमन हुया। वहां शिवभूति नाम का एक राजपुरोहित रहता था। राजा का कृपापात्र होने के कारण वह नगर में विविध भोग-विलासों का उपभोग करता हुया यथेप्सित रूप से घूमता रहता और मध्यरात्रि के पश्चात् अपने घर पहुँचता था।

एक दिन शिवभूति की पत्नो ने अपना वह दुःख अपनी सास को सुनाते हुए कहा – "आपके पुत्र रात्रि में कभी समय पर नहीं आते, सदा अर्द्धरात्र के पश्चात् आते हैं, अतः मैं भूख और जागरएा के दुःख से बड़ी दुःखित हूँ।" सास ने वधू को आश्वस्त किया और दूसरे दिन वधू को सुला कर स्वयं वृद्धा ने जागरएा किया। मध्यरात्रि के पश्चात् जब शिवभूति ने आकर घर का द्वार खटखटाया तो उसकी वृद्धा माता ने कुद्ध स्वर में डांटते हुए कहा – "जहां इस समय द्वार खुले रहते हों, बहीं चले जाओ। यहां तेरे पीछे कोई मरने वाला नहीं है।"

इस प्रकार ग्रपनी बुढ़िया मां से फटकार सुन कर शिवभूति ग्रहंकारवश तत्क्षए लौट पड़ा। नगर में घूमंते हुए जब उसने उपाश्रय का द्वार खुला देखा तो उसमें चला गया ग्रोर दूसरे दिन ग्राचार्य कृष्ण के पास दीक्षित होकर उनके साथ विभिन्न क्षेत्रों में विचरण करने बंगा।

कालान्तर में ग्राचार्य कृष्ण ग्रपने शिष्यमण्डल सहित पुनः रथवीरपुर ग्राये। उस समय वहां के राजा ने पूर्वप्रीति के कारण शिवभूति मुनि को एक बहुमूल्य रत्नकम्बल भेंटस्वरूप प्रदान किया।

आचार्य को ज्ञात होने पर उन्होंने कहा - "साधु को इस प्रकार का मूल्यवान् वस्त्र रखना उचित नहीं।"

गुरू द्वारा बहुमूल्य वस्त्र ग्रपने पास न रखने का निर्देश प्राप्त होने के उपरान्त भी शिवभूति ने ममत्ववश उस वस्त्र का परित्याग नहीं किया श्रौर उसे सावधानी के साथ गठरी में बांधकर रख लिया।

एक दिन अवसर देख कर ग्राचार्य ने उस रत्नकम्बल के खण्ड-खण्ड कर उन्हें साधुओं में वितरित कर दिया। जब शिवभूति को यह विदित हुमा, तो उसे बड़ा दुःख हुमा। इस घटना के पश्चात् शिवभूति भपने अन्तर में भाचार्य के प्रति कलुषित भाव रखने लगा।

एक समय ग्राचार्य कृष्णा ग्रपने शिष्य-समूह के समक्ष जिनकल्पधारी साधुओं के ग्राचार का वर्णन कर रहे थे। उन्होंने कहा - "जिनकल्पिक २ प्रकार के होते हैं, पाणिपात्र ग्रौर पात्रधारी। उनमें से प्रत्येक के सवस्त्र ग्रौर निवस्त्र-ये दो भेद होते हैं। उपधि की अपेक्षा जिनकल्प में द विकल्प होते हैं। जिनकल्पी जैन भमें का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग जिन शासन में सं० भेद

कम से कम रजोहरए। धौर मुखवस्त्रिका - ये दो उपकरए। रखते हैं। इस तरह ३ से लेकर १२ उपघि तक के अन्य ७ विकल्प बताये गये हैं।

इस प्रकार जिनकल्प का वर्शन सुन कर शिवभूति ने कहा - ''यदि ऐसा है तो भाज भौषिक भौर भौपग्रहिक के नाम से इतने उपकरण क्यों रखे जाते हैं ?''

भाचार्य ने कहा – "जम्बूस्वामी के निर्वाणानन्तर संहनन की मन्दता से जिनकल्प परम्परा विच्छिन्न मानी गई है।"

शिवभूति मपने रत्नकम्बल के हरए। से खिन्न तो था ही, उसने कहा -"महाराज ! मेरे जीते जी जिनकल्प का विच्छेद नहीं होगा। परलोकार्थी को मय-मूर्छा भीर कषाय बढ़ाने वाले संपूर्ण परिग्रह से दूर ही रहना चाहिये।"

गुरू ने कहा - "वत्स! वस्त्र ग्रादि उपकरएए एकान्ततः कषायवृद्धि के कारएए नहीं हैं। शरीर की तरह ये वस्त्र ग्रादि उपकरएए धर्म में सहायक भी होते हैं। जिस प्रकार धर्म-साधन के लिए ममता-मूर्च्छा रहित होकर शरीर धारए किया जाता है, उसी प्रकार वस्त्र ग्रादि प्रावश्यक उपकरएए भी धर्म-साधन की भावना से रखना ग्रनुचित नहीं है। बिना किसी प्रकार को ममता-मूर्च्छा के इन्हें केवल साध्य की सिद्धि के लिए उपकरएए मात्र समफ कर रखना चाहिये।"

इस प्रकार ग्राचार्य ने उसे प्रमाएएपुरस्सर श्रनेक युक्तियों से समभाया पर जिवभूति प्रपने श्राग्रह पर डटा रहा और उसने वस्त्रादि सभी उपकरएों का परिस्याग कर नग्नत्व स्वीकार कर लिया। वह प्रपने गुरू और साधु परिवार से भवग नगर के बाहर एक उद्यान में रहुने लगा। शिवभूति की उत्तरा नाम की एक बहिन भी श्रपने शाई का श्रनुगमन कर दीक्षित हो गई। पर उसने फिर वस्त्र मारएए कर लिया।

**इस प्रकार शिवभूति, जिनको सहस्रमल्ल भी कहते हैं, उनसे ख्वेताम्बर** परम्परानुसार दिगम्बर मत की उत्पत्ति मानी गई है। शिवभूति के कोण्डिन्य **भीर कोट्टवीर नामक दो शि**ष्य हुए श्रीर इस प्रकार शिवभूति से वोटिक मत की परम्परा पसी।<sup>9</sup>

श्वेताम्बर परम्परा के सभी ग्रंथों में प्रायः ऐसा ही मिलता-जुलता उल्लेख है। श्वेताम्बर परम्परा में जिस प्रकार वीर नि० सं० ६०६ में दिगम्बर मत की उत्पत्ति बताई गई है, उसी प्रकार दिगम्बर परम्परा में वीर नि० सं० ६०६ में सेयबसंप-श्वेतपटु संघ (श्वेताम्बर संघ) की उत्पत्ति की बात कही गई है।

 (क) रहवीरपुरं नगरं, दीवगमुज्जासमज्जकष्हे य । सिवभूइस्सुवहिम्मि, पुच्छा येरग्सा कहसा य ।।२४४१।। बोडिय सिवभूईघो, बोडियलिंगस्स होइ उप्पत्ति । बोडिफ-कोट्टवीरा, परम्पराफासमुप्पन्ना ।।२४४१।। [विक्रेयावश्यक प्राप्ति-उपोद्यात निर्युक्ति, पु० ४२७-२८ भावसंग्रह के रचनाकार देवसेनसूरि ने लिखा है – ''विक्रमादित्य की मृत्यु के १३६ वर्ष पश्चात् सौराष्ट्र की वल्लभी नगरी में श्वेतपट-श्वेताम्बर संघ की उत्पत्ति हुई।'''

देवसेन सूरि ने इस सम्बन्ध में विशेष परिचय देते हुए लिखा है - "विकम की दूसरी शताब्दो में निमित्त ज्ञानी भद्रवाहु ने प्रपने श्रमएसंघ से कहा कि निकट समय में ही १२ वर्ष का दुभिक्ष होने वाला है ग्रतः ग्राप लोग ग्रपने संघ के साथ देशान्तर में चले जायं । सभी गएाधर भद्रवाहु के वचनानुसार अपने-अपने साधु-समुदाय को लेकर दक्षिएा की ग्रोर विहार कर गये पर शान्ति नाम के एक आचार्य ने प्रपने बहुत से शिष्यों के साथ सौराष्ट्र प्रदेश की वल्लभी नगरी की न्नोर प्रस्थान किया, जहां उन्हें भयंकर दुष्काल का सामना करना पड़ा। वल्लभी में घोर दुष्काल के कारएा ऐसी बीभत्स स्थिति उत्पन्न हो गई कि क्षधातुर रंक लोग दूसरों के पेट चीर-चीर कर उसमें से सद्यः भुक्त ग्रन्न निकाल कर ग्रपनी भूख की ज्वाला मिटाने लगे। तत्कालीन भयङ्कर स्थिति से विवश होकर ग्राचार्य शान्ति के साधु दण्ड, कम्बल, पात्र ग्रौर त्रावरएा हेतु वस्त्र घारएा करने लगे। वे वसतियों में इच्छा-नुसार जाकर ग्रौर वहां गृहस्थों के घर बैठ कर भोजन करने लगे।

जब दुष्काल समाप्त हुग्रा तो ग्राचार्य शान्ति ने संघ के सभी साधुओं को सम्बोधित कर कहा – ''श्रब सुभिक्ष हो गया है त्रातः इस हीन ग्राचार को छोड़ दो ग्रौर दुष्कर्म की ग्रालोचना कर सच्चे श्रमराधर्म को ग्रहरा करो ।''

इस पर उनके शिष्यों ने कहा -- "उस प्रकार के कठोर ग्राचार ग्राज कौन पाल सकता है ? इस समय हम लोगों ने जो मार्म ग्रहरा किया है, वस्तुतः यह सूखकर है ग्रतः इसको छोड़ना हमारे लिए सम्भव नहीं।"

जब ग्राचार्य शांति ने ग्रधिक कहा तो उनके मुख्य शिष्य ने उनके सिर पर डण्डे से भरपूर प्रहार किया । उससे ग्राचार्य मान्ति की तत्काल मृत्यु हो गई ग्रीर वे व्यन्तर रूप से उत्पन्न हए ।"\*

भावसंग्रह में ग्राचार्य देवसेन ने शान्त्याचार्य के शिष्य जिनचन्द्र से ही श्वेतपट्ट संघ की उत्पत्ति वताई है।

रत्ननन्दी के "भद्रबाहु चरित्र" में ग्रौर हरिषेएा के "वृहत्कथाकोष" में भी थोड़े-बहुत हेर फेर के साथ श्वेताम्बर सम्प्रदाय की उत्पत्ति का कुछ इसी प्रकार का उत्लेख मिलता है। वहां स्थूलाचार्यं ग्रौर स्थूलभद्र के साधु से श्वेताम्बर मत के प्रचलित होने की बात कही गई है।

वृहत्तकथाकोष में बताया गया है कि दुभिक्ष के समय अुतकेवली भद्रवाहु की ग्राआनूसार कुछ साधु विशाखाचार्य के साथ दक्षिश के पुन्नाट प्रदेश में चले गये

| ٦ | छत्तीसे | वरिससए,           | विरकम  | रायस्त | । मरएापत्तस्स ।   |  |
|---|---------|-------------------|--------|--------|-------------------|--|
|   | सोरठ्ठे | उप्पण्एो          | सेवडो  | संघो   | हु ं बलहीए १११२।। |  |
| 3 | भावसंग  | <b>न्ह, गा०</b> ५ | ३ से ६ | 5      |                   |  |

## [भावसंग्रह]

तथा रामिल्ल, स्थूलाचार्यं और स्थूलभद्र अपने-अपने साधुसंघ के साथ सिन्धु प्रदेश की म्रोर गये । रामिल्ल आदि को भयंकर दुष्काल का सामना करना पड़ा। वे श्रद्धालु श्रावकों के माग्रह से भिखारियों के संकट से बचने के लिए वहां रात्रि में भिक्षा लेने जाते मौर उसे दिन में खा लिया करते थे । श्रावकों की प्रार्थना से वे बायें स्कन्ध पर एक वस्त्र भी रखने लगे। दुष्काल के पश्चात् दोनों स्रोर के श्रमएासंघों का मध्यप्रदेश में पुनः मिलन हुमा। उस समय रामिल्ल, स्थूलाचार्य और स्थूलभद्र ने तो भवश्रमएा के भय से त्रस्त हो वस्त्र का त्याग कर निग्नंन्य रूप धारएा कर लिया। पर कुछ साधु जो कष्ट सहने से धबराते थे, उन्होंने जिनकल्प और स्थविरकल्प की कल्पना कर निर्ग्रन्थ परम्परा से विपरीत स्थविर कल्प को प्रचलित किया। इसमें यह नहीं बताया गया है कि स्थूलाचार्य मादि आचार्यों में से किस म्राचार्य के किस शिष्य से श्वेताम्बर मत की उत्पत्ति हुई।

रत्ननग्दी ने अपने "भद्रबाहु चरित्र" में अर्द्धफालक मत से श्वेताम्बर उत की उत्पत्ति बताई है। उनके अनुसार वल्लभीपुर के महाराज लोकपाल ने महारानी चन्द्रलेखा की प्रार्थना पर उज्जयिनी में विराजमान उसके गुरू जिनचन्द्र को वल्लभी बुलवाया। जिनचन्द्र के शरीर पर मात्र एक वस्त्र देख कर वल्लभी नरेश प्रसमंजस में पड़ गया श्रीर उन्हें बिना बन्दन-नमन किये ही अपने राज-प्रासाद की त्रोर लौट गया। तब रानी ने अपने पति के भावों को समफ कर जिनचन्द्र मुनि के पास वस्त्र भेज कर उन्हें वस्त्र घारए। करने की प्रार्थना की। साधुओं द्वारा वस्त्रधारए। की बात सुन कर राजा ने भक्तिसहित उनका पूजन किया। उसी दिन से श्वेत वस्त्र घारए। करने के कारए। अर्दफालक मत श्वेताम्बर मत के नाम से प्रसिद्ध हुया ग्रोर यह श्वेताम्बर मत बिक्रम नृपति की मृत्यु से १३६ वर्ष पश्चात् प्रचलित हुया।

| ٩ | रामिल्लः स्यबिरः स्यूलभद्राचार्यस्त्रयोऽप्यमी ।<br>महावैराग्य सम्पन्ना, विद्याखाचार्यमाययुः ॥६४॥<br>स्यक्त् वार्द्धकर्पटं सद्यः, संसारात्त्रस्तमानसाः ।                                                                   |
|---|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | नैग्रेन्थ्यं हि तपः कृत्वा मुनिरूपं दधुस्त्रयः ॥६६॥                                                                                                                                                                       |
|   | [ वृहत्कमाकोष, कथानक १३१, पृ० ३१८, ३११]                                                                                                                                                                                   |
| 2 | इष्टं न - यैर्गुरोवक्यिं, संसारतर्खवतारकम् ।<br>जिनस्थविरकल्पं च, विषाय द्विवियं भ्रुवि ।।६७।।<br>घर्ढ फालकसंयुक्तमज्ञातपरमार्थकैः ।<br>सैरिदं कल्पितं सीर्थं, कातरै झक्तिवजितैः ।।६=।। [वही]                             |
| 3 | भूतानि भ्वेतवासांसि, तद्दिनारसमजायत ।<br>स्वेतांवरमतं स्थातं, ततोऽद्धंफासकमतात् ।।६४॥<br>मृते विकम्भूपाले, षट्तिज्ञदषिके जते ।<br>गतेऽम्दानामभूस्सोके, मतं स्वेताम्बराज्ञियम् ।।६६॥<br>[भडवाह परिष, (राजयमीहरू) ४ १९९भेम) |

दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों भावसंग्रह, वृहत्कथाकोष ग्रौर रत्ननन्दी के भद्रबाहु चरित्र – इन तीनों में भिन्न-भिन्न प्रकार से खेताम्बर मत की उत्पत्ति का उल्लेख उपलब्ध होता है ।

क्वेताम्बर परम्परा में बोटिक मत (दिगम्बर मत) की उत्पत्ति के वर्णन में विशेषावक्ष्यक भाष्य, ब्रावक्ष्यक चूर्पिि श्रौर स्थानांग ग्रादि में मूल घटना की पूर्णरूपेण समानता ग्रौर वैषम्यरहित मनःस्थिति का परिचय मिलता है, जबकि दिगम्बर परम्परा के ग्रंथों में विविधरूपता व विषम मनस्थिति की प्रतिघ्वनि प्रकट होती है।

दोनों परम्पराग्रों के ग्रंयों के एतद्विषयक उल्लेखों से इतना तो स्पष्ट है कि वीर नि० सं० ६०६ ग्रयवा ६०१ के लगभग श्वेताम्बर-दिगम्बर का सम्प्रदाय-भेद प्रकट हुग्रा '

## दिगम्बर परम्परा में संघमेद

श्वेताम्बर परम्परा में चन्द्र, नागेन्द्र, निवृंत्ति ग्रौर विद्याघर – ये चार शाखाएं ग्रौर विविध कुल प्रकट हुए। इसी प्रकार दिगम्बर परम्परा में भी काष्ठा संघ, मूल संघ, माथुर संघ ग्रौर गोप्य संघ ग्रादि ग्रनेक संघ तथा नन्दीगए, बुलात्कार गए। एवं शाखाग्रों के उत्पन्न होने का उल्लेख मिलता है। उसका संक्षिप्त परिचय यहाँ दिया जा रहा है।

दिगम्बर परम्परा के साहित्यकारों का ऐसा मंतव्य है कि भगवान महावीर के निर्वाणानन्तर ग्राचार्य प्रहंदबलि तक मूलसंघ अविच्छिन्न रूप से चलता रहा । परन्तु वीर नि० सं० ४९३ में ' जब ग्राचार्य अर्हदबलि ने पंचवर्षीय युग प्रतिक्रमण के मवसर पर महिमा नगर में एकत्रित किये गये महाच यति – सम्मेलन में ग्राचार्यों एवं साधुग्रों में ग्रपने २ शिष्यों के प्रति कुछ पक्षपात देखा तो उन्होंने मूल संघ को ग्रनेक भागों में विभाजित कर दिया । तत्पत्रचात् मूलसंघ के वे सब भाग स्वतंत्र रूप से ग्रपना-ग्रपना पृथक् ग्रस्तित्व रखने लगे । उन्होंने उस समय जिन संघों का निर्माण किया, उनमें से कतिपय के नाम इस प्रकार हैं :-

| ۶. | नन्दिसंघ      | ઘ.  | भद्र संघ            |
|----|---------------|-----|---------------------|
| २. | वीर संघ       |     | गुरएघर संघ          |
| 3. | ग्रपराजित संघ |     | गुप्त संघ           |
| ٧. | पंचस्तूप संघ  |     | सिंह संघ            |
| X. | सेन संघ       | ٤٥. | चंद्र संघ इत्यादि र |
|    |               |     |                     |

- 🤊 बही समय भार्य रक्षित का भी है 🏭
- यह सम्मेलन मुख्य रूप से किस उद्देश्य को लेकर किया गया, इस सम्बन्ध में कोई उल्लेख उपलब्ध नहीं होता
- २ घवला, भाग १, प्र० १४

[सम्पादक]

दिगम्बर परम्परा के कतिपय मान्य ग्रन्थों में इस प्रकार के उल्लेख उपलब्ध होते हैं, जिनमें बताया गया है कि भिन्न-भिन्न समय में होने वाले ग्रनेक संघों में से कतिपय संघों में शिथिलाचार व्याप्त हो गया ग्रतः उन संघों की जैना-भासों में गराना की जाने लगी । श्राचार्य देवसेन ने इस प्रकार के पांच संघों की उत्पत्ति का उल्लेख किया है । उनके नाम इस प्रकार हैं :-

१. द्राविड़ संघ, २. यापनीय संघ, ३. काष्ठा संघ, ४, माथुर संघ और ४. भिल्लक संघ ।

म्राचार्यं नंदि ने त्रपने नीतिसार नामक ग्रन्थ में १. गोपुच्छक, २. श्वेताम्बर, ३. द्राबिड़, ४. यापनीय, ४. निष्पिच्छिक – ये ४ जैनाभास बताये हैं ।

इनमें गोपुच्छक अर्थात् काष्ठा संघी और निष्पिच्छिक-माथुर संघी ये, दोनों देवसेन के अनुसार जैनाभासी कहे गये हैं । परन्तु प्रेमीजी के अनुसार इनका मूल संघ से श्रधिक पार्थक्य नहीं है, जिससे कि उनको जैनाभासी कहा जा सके ।

सब संघों का परिचय दिया जाना कठिन होने के कारुएा यहाँ केवल उन्हीं संघों का उल्लेख किया जा रहा है, जिनकी कि शास्त्रीय उल्लेखों (दि. प. के ग्रन्थों) के ग्राधार पर खोज हो सकती है। जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश के ग्रनुसार उनके नाम इस प्रकार हैं:--

१. ग्रनन्तकीर्ति संघ, २. ग्रपराजित संघ, ३. काष्ठा संघ, ४. गुराधर संघ, ४. गुप्त संघ, ६. गोपुच्छ संघ, ७. गोप्य संघ, इ. चन्द्र संघ, ६. द्राविड़ संघ १०. नंदी संघ, ११. नंदीतट संघ, १२. निष्पिच्छिक संघ, १३. पंचस्तूप संघ, १४. पुन्नाट संघ, १४. बागड़ संघ, १६. भद्र संघ, १७. भिल्लक संघ, १८. माघ-नन्दि संघ, १६. माधुर संघ, २०. यापनीय संघ, २१. लाडबागड़ संघ, २२. वीर संघ, २३. सिंह संघ, ग्रीर २४. सेन संघ ।

दिगम्बर परम्परा के मनुसार मूल संघ में से ही उत्तरोत्तर म्रन्य सर्व संघों की उत्पत्ति मानी गई है। म्रतः मूल संघ को भिन्न न मान कर सामान्य दिगम्बर संघ का नाम ही बताया गया है। दिगम्बर परम्परा के मनुसार भगवान् वीर के पश्चात् ३८३ वर्ष की म्रागम-प्रसिद्ध म्राचार्य परम्परा बताई गई है।

वीर नि० सं० ३६३ के पश्चात् ४६४ तक के आचायों का उल्लेख नहीं मिलता। ३६३ के पश्चात् ४९४ में संघ-विभाजन किस प्रकार हुझा और आगे की झाचार्य परम्परा किस रूप में चली, इसे बताने के लिए एक काल्पनिक वृक्ष बना कर बताया गया है। उसमें सर्व प्रथम वीर नि० की छठी सातवीं शताब्दी के झाचार्य माघनग्दी, घरसेन और गुएाघर के नाम दिये गये हैं। इनका काल बीर नि० सं० ४६४ से ६७३ तक का माना गया है।

भाषाय भईद्बलि ने वीर नि० सं० ४६३ में मूल संघ से जिन संघों का विभाजन किया, उनके प्रतिरिक्त भी उत्तर काल में कई संघ प्रकट हुए भौर

<sup>1</sup> योपुच्छकः व्वेतवासा, द्रविडो, यापनीय निष्पिच्छश्वेति पंच जैनाभासाः । [नीतिसार]

श्वेताम्बर परम्परा की तरह दिगम्बर परम्परा में भी शाखाओं ग्रौर कुलों का काफी विस्तार फैला । श्वेताम्वर परम्परा की तरह दिगम्बर परम्परा के त्राचार्यों की कमिक पट्ट-परम्परा ग्रौर ग्रागमवाचना का स्पष्ट परिचय उपलब्ध नहीं होता । संभव है इस प्रकार का, कमिक पट्ट-परम्परा के लेखन का प्रयास ही नहीं हुआ हो ।

यापनीय संघ

वर्तमान समय में जैन समाज में श्वेताम्बर ग्रौर दिगम्बर - ये दो सम्प्रदाय ही मुख्य रूप से प्रसिद्ध हैं पर पूर्व काल में 'यापनीय संघ' नामक एक तीसरा सम्प्रदाय भी भारतवर्ष में एक बड़े संघ के रूप में विद्यमान था। इस तथ्य को सिद्ध करने वाले ग्रनेक पुष्ट प्रमाएा प्रचुर मात्रा में उपलब्ध होते हैं। यापनीय संघ किस समय ग्रस्तित्व में ग्राया, इस संघ का ग्रादि संस्थापक कौन-था तथा इसका ग्रस्तित्व किन परिस्थितियों में, किस समय उठ गया, इस विषय में पुष्ट प्रमाएों के ग्रभाव के कारए। निश्चित रूप से कुछ भी नहीं कहा जा सकता। फिर भी यापनीय संघ के सम्बन्ध में यत्र-तत्र जो उल्लेख उपलब्ध होते हैं, उनके ग्राधार पर इतना तो निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि वित्रम की दूसरी गताब्दी से चौदहवीं-पन्दहवीं ग्रताब्दी तक 'यापनीय संघ' जैन धर्म के एक सम्प्रदाय के रूप में ग्रार्यधरा पर विद्यमान रहा। यापनीय संघ के ग्रापुलीय संघ ग्रौर गोप्य संघ - इन दो ग्रौर नामों का भी उल्लेख मिलता है।

यापनीय संघ की उत्पत्ति के सम्बन्ध में जहां कतिपथ क्ष्वेताम्बर परम्परा के भाचार्यों ने यह अभिमत व्यक्त किया है कि दिगम्बर सम्प्रदाय से यापनीय संघ की उत्पत्ति हुई, वहां 'भद्रबाहु चरित्र' के रचनाकार आचार्थ रत्ननन्दी ने क्ष्वेताम्बर सम्प्रदाय से इसकी उत्पत्ति होना बताया है।

क्षेताम्बर परम्परा के माचार्य मलधारी राजशेखर ने म्रपने ग्रन्थ 'षड्दर्शन-समुच्चय' में गोप्य संघ म्रयति यापनीय संघ को दिगम्बर परम्परा का एक भेद बताते हुए स्पष्ट सब्दों में लिखा है :-

> दिगम्बराएां चत्वारो, भेदा नाग्ग्यव्रतस्पृशः । काष्ठासंघो मूलसंघः, संघौ माधुरगोप्यको ॥२१

श्राचार्य रत्ननंदी ने 'भद्रबाहु चरित्र' में उल्लेख किया है कि विक्रम संवत् १३६ (वीर नि. सं. ६०६) में सौराष्ट्र के वल्लभी नगर में श्वेताम्बरों की उत्पत्ति हुई' ग्रौर कालान्तर में श्वेताम्बरों से करहाटाक्ष नगर में यापनीय संघ की उत्पत्ति हुई। <sup>3</sup>

- मृते विक्रम भूपाले, षट्त्रिंशदधिके शते । गतेऽब्दानामभूल्लोके, मतं स्वेताम्बराभिधम् ।।५५।। [भद्रबाहुचरित्र, रत्ननंदी, ४ परिच्छेद]
- तदातिवेलं भूपार्थाः, पूजिता मानिताभ्र तैः । घृतं दिग्वाससां रूपमाचारः सितवाससाम् ॥१४३॥ गुरु शिक्षातियं लिगं, नटवद् भण्डिमास्पदम् । ततो यापनसंघोऽभूत्ते पां कापयवर्तिनाम् ॥१४४॥

[बही]

[यापनीय संघ

दिगम्बराचार्य देवसेन ने 'दर्शनसार' नाम की प्रपनी छोटी-सी पुस्तक में श्रीकलश नामक श्वेताम्बर ग्राचार्य से विक्रम सं० २०४ में यापनीय संघ की उत्पत्ति होने का उल्लेख इस प्रकार किया है :--

> कल्लासे वरस्पयरे, दुष्सिसर्पंच उत्तरे जादे । जावस्पिय संघ भावो, सिरिकलसादो हु सेवड़दो ।।२६।।

ऐसा प्रतीत होता है कि जिस समय जैन श्रमरासंघ क्वेताम्बर ग्रौर दिगम्बर रूप में विभक्त हुग्रा, लगभग उसी समय में यापनीय संघ का भी मध्यममार्गावलम्बी-समन्वयवादी परम्परा के रूप में प्रादुर्भाव हुग्रा हो । दिगम्बर परम्परा की मान्यतानुसार क्वेताम्बर दिगम्बर भेद के ६९ वर्ष पक्ष्वात् यापनीय संघ की उत्पत्ति मानी गई है । स्व० श्री नाथूराम 'प्रेमी' ने तीनों परम्पराग्रों की एक ही समय में उत्पत्ति होने की संभावना प्रकट करते हुए ग्रपने ग्रन्थ - 'जैन साहित्य ग्रौर इतिहास' में लिखा है - ''यदि मोटे तौर पर यह कहा जाय कि ये तीनों ही सम्प्रदाय लगभग एक ही समय के हैं, तो कुछ बड़ा दोष न होगा । विशेष कर इसलिए कि संप्रदायों की उत्पत्ति की जो तिथियां बताई जाती हैं, वे बहुत सही नहीं हुग्रा करतीं।'''

यापनीय शब्द के ग्रर्थ सम्बन्धी सभी पहलुग्रों पर गम्भीरतापूर्वक विचार करने पर भी इस प्रश्न का कोई संतोषप्रद संगत उत्तर नहीं मिलता कि इस संघ का नाम 'यापनीय संघ' किस ग्रभिप्राय से रखा गया। इस सम्बन्ध में पन्यास श्री कल्याग्राविजयजी का ग्रभिमत ही तर्कसंगत प्रतीत होता है। मुनिश्री ने प्रपने ग्रन्थ 'पट्टावली पराग संग्रह' में लिखा है कि जिस प्रकार मरुघरा के यति परस्पर मिलते एवं विछुड़ते समय 'मत्थएएा वंदामि' कहकर एक-दूसरे का ग्रभि-वादन करते थे, इस कारएा यतिसमूह का नाम ही जनसाघारएा द्वारा 'मत्थेएा' रख दिया गया तथा वर्ष में एक बार लुंचन करने वाले साधु समुदाय का – कूचिक की तरह उनकी बढ़ी हुई दाढ़ी-मूछ देखकर कूचिक नाम रख दिया गया, ठीक उसी प्रकार यापनीयों द्वारा गुरुवन्दन के समय 'जावगिज्जाए' शब्द का कुछ उच्च स्वर में प्रयोग किये जाने के फलस्वरूप संभवतः जनसाधारएा ने उस साधुसमूह का नाम यापनीय रख दिया हो।

यद्यपि म्राज भारतवर्ष में यापनीय संघ का कहीं अस्तित्व नहीं है और न इस संघ का कोई श्रनुयायी ही है, तथापि उपलब्ध म्रनेक उल्लेखों से यह सिद्ध होता है कि भारत में लगभग बारह सौ – तेरह सौ वर्षों तक एक प्रमुख धर्म-संघ के रूप में रहे हुए यापनीय संघ का सर्वांगपूर्ण साहित्य विद्यमान था। आचार्य हरिभद्र ने म्रपने ग्रन्थ 'ललित विस्तरा' में यापनीयतन्त्र का उल्लेख किया है, इससे भी इस तथ्य की पुष्टि होती है कि यापनीयों का म्रपना समृद्ध साहित्य किसी समय यहां विद्यमान था।

<sup>े</sup> जंन साहित्य और इतिहास, पृ० १६।

यापनीय आचार्य शाकटायन अपरनास 'पाल्यकीति' द्वारा रचित 'झमोध-वृत्ति', 'स्त्रीमुक्ति-प्रकरए।', 'केवलि-भुक्ति प्रकरए।', यापनीय आचार्य अपराजित द्वारा भगवती 'आराधना' पर लिखी गई विजयोदया टीका आदि ग्रन्थ श्राज भी उपलब्ध हैं। स्वर्गीय दिगम्बर विद्वान् श्री नायूराम प्रेमी ने भगवती 'आराधना' के रचयिता शिवार्य को यापनीय आचार्य और उनकी रचना भगवती 'आराधना' को प्रमाए पुरस्सर यापनीय संघ का धर्मग्रन्थ सिद्ध करते हुए लिखा है कि मूला-राधना की अनेक गाथाएं दिगम्बर मान्यता से मेल नहीं खातीं और उसमें उद्दत कल्पव्यवहार आदि श्रुतशास्त्र, अधिकांश गाथाएं एवं मेतार्य मुनि का आख्यान उसी रूप में दिये गये हैं, जिस रूप में कि श्वेताम्बर परम्परा में मान्य हैं।'

शाकटायन की ग्रमोघवृत्ति में दिये गये अनेक उदाहरणों से यह प्रमाणित होता है कि यापनीय संघ श्वेताम्बरों के आगमग्रन्थों, आवश्यक, छेदसूत्र, निर्युक्ति, दशवैकालिक आदि की अपने प्रामाणिक धर्मग्रन्थ मानता था। २

यापनीय बाचार्य अपराजित ने जिस प्रकार अपने यापनीय सम्प्रदाय के धर्मग्रन्थ भगवती 'ग्राराधना' पर 'विजयोदया' नाम की टीका की रचना की, उसी प्रकार उन्होंने 'दशवैकालिक' सूत्र पर भी 'विजयोदया' नाम की टीका की रचना की थी। इसका उल्लेख स्वयं अपराजित ने भगवती 'श्राराधना' की गाथा संख्या ११६७ की अपनी 'विजयोदया' टीका में निम्नलिखित शब्दों में किया है :--

'दशवैकालिक टीकायां श्री विजयोदयायां प्रपंचिता उद्गमादि दोषा इति नेह प्रतन्यते' -- ग्रर्थात् उद्गमादि दोषों का दशवैकालिक की टीका में वर्णन कर दिया गया है अतः यहां पिष्टपेषण नहीं किया जा रहा है। यापनीय ग्राचार्य प्रपराजित का ही दूसरा नाम विजयाचार्य था ग्रीर उन्होंने ही भगवती 'आराधना' तथा दशवैकालिक की 'विजयोदया' टीकाएं लिखीं, इस बात की पुष्टि पं० ग्राशा-धर द्वारा 'ग्रनगार प्राभृत टीका' के पृष्ठ ६७३ पर लिखे गये इस वाक्य से होती है :- 'एतच्च श्रीविजयाचार्यविरचितसंस्कृतमूलाराधनटीकायां सुस्थितसूत्रे विस्त-रतः समयितं हष्टव्यम्।''

इन सब उल्लेखों से सिद्ध होता है कि यापनीय संघ भी क्राचारांगादि उन सभी मागमों को म्रपने धर्मग्रन्थों के रूप में मानता था, जो श्वेताम्बर परम्परा में मान्य हैं ग्रौर जिन्हें दिगम्बर परम्परा विलुप्त हुग्रा मानती है। उपरोक्त तथ्यों से यह भी मनुमान किया जाता है कि यापनीय माचार्यों ने दशवैकालिक की तरह मन्य मागमों पर भी टीकाम्रों की रचनाएं की होंगी। ग्रपराजित ने स्थान स्थान

- (ग) कालिकसूत्रस्थानध्यायदेशकालाः पठिताः ।
- (म) मधो क्षमाश्रमसंस्तं ज्ञानं यीयते [यही १-२-२०१]

[बही ३-२-४७]

<sup>ै</sup> जैन साहित्य मौर इतिहास (श्री नाषूराम प्रेमी), पृ. ६८ से ७३

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup> (क) एतमावश्यकमध्यापय । इयमावश्यकमध्यापय । [ग्रमोषवृत्ति १-२-२०३-४]

<sup>(</sup>स) भवता सलु छेद-सूत्रं वोढव्यम् । निर्युक्तीरधीष्व नियुँक्तीरघीते । [वही ४-४-११३-४०]

पर अपने पक्ष की पुष्टि में ग्राचारांग, उत्तराघ्ययन श्रादि श्वेताम्बर परम्परा द्वारा मान्य आगमों के उद्धरण प्रमाण के रूप में दिये हैं<sup>9</sup>, इससे इस बात में किचित्-मात्र भी सन्देह नहीं रह जाता कि यापनीय संघ श्राचारांगादि ग्रागमों को ग्रपने प्रामाणिक घर्मग्रन्थ मानता था।

यापनीयों की मान्यताओं के सम्बन्ध में दर्शनप्राभृत की टीका में श्रुतसागर ने लिखा है -- "यापनीयास्तु वेसरा इव उभयं मन्यन्ते, रत्नत्रयं पूजयन्ति, कल्पं च वाचयन्ति, स्त्रीएां तद्भवे मोक्षं, केवलिजिनानां कवलाहारं परक्षासने संग्रन्थानां मोक्षं च कथयन्ति।"

षड्दर्शनसमुच्चय की टीका में गुएारत्न ने यापनीयों के सम्बन्ध में लिखा है - ''यापनीय संघ के मुनि नग्न रहते हैं, मोर की पिच्छी रखते हैं, पासितल भोजी हैं, नग्न मूर्तियों की पूजा करते हैं तया वन्दना करने पर श्रावकों को 'धर्मलाभ' कहते हैं।''

माचार्य हरिभद्र ने अपने ग्रन्थ ललिसविस्तरा में यापनीयतन्त्र का एक उद्धरएा दिया है। यद्यपि आज 'यापनीय-तन्त्र' कहीं उपलब्ध नहीं पर उस उद्धरएा से ऐसा प्रतीत होता है कि आगमों के अतिरिक्त यापनीय संघ का एक ऐसा ग्रन्थ भी पूर्वकाल में विद्यमान था, जिसमें यापनीय संघ की मुख्य-मुख्य मान्यताओं को सहजमुबोध प्राक्वत आषा में संकलित किया गया था। वह उद्धरएा इस प्रकार है:--

- <sup>1</sup> (क) अर्थवं मन्यसे पूर्वागमेषु वस्त्रपात्रादिग्रहरूगमुपदिष्ठं तत्कथं ?
  - (ख) प्राचार प्रसिधौ भसितं।
  - (ग) प्रतिलेखेत्पात्रकम्बलं भूवमिति प्रसत्सु पात्रादिषु कथं प्रतिलेखना भूवं क्रियते ?
  - (घ) म्राचारस्यापि द्वितीयाध्ययनो लोकविचयोनाम, तस्य पंचमे उद्देशे एवमुक्तम् --"पडिलेहएां पादपुंछएां उग्गहं कदासरां भ्रण्एादरं उवधि पावेज्ज ।
  - (ङ) वत्येसएगए वुत्तं तत्य एसे हिरिमणे सेगं वत्यं वा धारेज्ज, पडिलेहणं बिदियं। एत्य एसे जुग्गिदे देसे दुवे वत्थाणि धारेज्ज पडिलेहणं तिदिमं। एत्य एसे परिस्सहं अग्राधिहासस्स तगो वत्याणि धारेज्ज पडिलेहणं चउत्यं।
  - (च) पुनश्चोक्तं तर्वव -- "मालानुपत्तं वा दारुगपत्तं वा मट्टिगपत्तं वा भ्रव्पपाएां भ्रप्पबीज भप्पसरिदं तहा भप्पाकारं पात्रलाभे सति पडिग्गहिसामीति" वस्त्रपात्रे यदि न थाह्ये कथमेतानि सूत्राएि नीयन्ते ?
  - (छ) वरिसं चीवरधारी तेन परमचेलगो जिस्हो ।
  - (ज) एा कहेज्ज घम्मकहं वत्यपत्तादिहेदुमिदि ।
  - (भ) कसिएगइं वस्यकंबलाइं जो भिक्खु पडिग्गहिदि पज्जदि मासिगं सहुगं इदि ।
  - (ल) दितीयमपि सूत्रं कारणमपेक्ष्य वस्त्रमहरणमित्यस्य प्रसाधकं झाचारांगे विद्यते -- "झह पुरा एवं आरगेज्ज -- पातिकंते हेमंतेहिं सुपडिवण्णे से अथ पडिजुण्णमुर्वाध पदिट्ठा-वेजज ।"

[भगवती 'माराधना' की गाथा सं० ४२७ की भगराजित द्वारा रचित विजयोदया टीका] "स्त्रीमुक्ती यापनीयतन्त्रप्रमारणम् – यथोक्तं यापनीयतन्त्रे – "सो खलु इत्थी अजीवो, रण यावि अभव्वा, रण यावि दंसरणविरोहिस्पी, स्पो अमारणुसा, सो असारि(य) उप्पत्ती, स्पो ग्रसंखेज्जाउथा, स्पो ग्रइकूरमई, स्पो स उवसन्तमोहा, सो स सुद्धाचारा, स्पो ग्रसुद्धबोंदी, स्पो ववसायवज्जिया, स्पो अपुच्वकरम विरो-हिस्सी, स्पो सवगुराष्ट्रासरहिया, स्पो अजोग्गा लद्धीए, स्पो अकल्लास भायस ति कहं न उत्तमधम्मसाहिगत्ति । [ललित बिस्तरा, पू० ४०२]

यापनीय संघ का कर्नाटक श्रौर उसके ग्रड़ोस-पड़ोस के क्षेत्रों में बड़ा प्रभाव था । इस तथ्य की कदम्बवंश एवं श्रन्य राजवंशों के राजाझों द्वारा ई० सन् ४३१~ ४७**४ के मासपास या**पनीय संघ को दिये गये भूमिदान के दानपत्र साक्षी देते हैं ।

यापनीय संघ का जो योड़ा बहुत परिचय विभिन्न ग्रन्थों से उपलब्ध होता है, उससे यह प्रमाणित होता है कि यह संघ पूर्वकाल में एक प्रभावशाली संघ रहा है। कागवाड़ा जैनमंदिर के भौहरे में विद्यमान शक सं० १३१६ (वि० सं० १४४१) के शिलालेख में यापनीय ग्राचार्य नेमिचन्द्र को 'तुलुवराज्यस्थापनाचार्य' को पदवी से विभूषित बताया गया है। इससे यह सिद्ध होता है कि विक्रम की १४वीं शताब्दी तक यापनीय संघ राजमान्य सम्प्रदाय रहा है। ऐसी स्थिति में यदि प्रयास किया जाय तो यापनीय संघ ग्रोर उसके साहित्य के सम्बन्ध में विपुल सामग्री एकत्रित की जा सकती है। ग्राशा है शोधप्रिय इतिहासविद् इस दिशा में भवश्य प्रयास करेंगे।

## २१. भार्य बज्रसेन - युगप्रधानाचार्य

वीर नि० सं० ४९२ में आर्य वज्जसेन का जम्म हुआ। आपने ६ वर्ष की वय में वीर नि० सं० ४०१ में श्रमएा-दीक्षा ग्रहएा की। ११६ वर्ष तक सामान्य साधु पर्याय में रहते हुए आपने आगमों का तलस्पर्शी ज्ञान प्राप्त किया। वीर नि० सं० ६१७ में आर्य दुर्बलिका पुष्यमित्र के पश्चात् आप युगप्रधान पद पर अधिष्ठित किये गये।

आपके जन्मस्थान एवं कुल ग्रादि का कोई परिचय उपलब्ध नहीं होता फिर भी इतना असंदिग्ध रूप से कहा जा सकता है कि ग्रापने ग्रायं वज्ज से पूर्व अर्थ सिंहगिरि के पास दीक्षा ग्रहण की थी। विशिष्ट प्रतिभा ग्रौर विद्यातिशय सम्पन्न होने के कारण ग्रायं वज्ज को ग्रायं सिंह ने ग्रपनी विद्यमानता में ही भाचार्य पद का कार्यभार सम्हला दिया ग्रौर स्वर्गवास के समय उन्हें विधिवत् भाचार्यपद प्रदान किया।

सम्भव है म्रार्य वज्ज के ज्ञानातिशय के सम्मान हेतु वज्रसेन ने उनकी विद्यमानता में म्राचार्यपद स्वीकार नहीं किया हो ।

ग्रावश्यक चूरिंग ग्रादि के उल्लेख से इनका ग्राय वज्ज के साथ गुरु-शिष्य का सा सम्बन्ध प्रतीत होता है। जैसा कि ग्राय वज्ज द्वारा ४०० साधुग्रों के साथ

राण्डेकर की -- History of the Guptas, page 87-91

अनशन करने से पूर्व मावी दुभिक्ष की समाप्ति के पूर्वलक्षएा के रूप में सोपारक के श्रेष्ठी जिनदत्त के यहां बहुमूल्य झन्न में विष मिलाने की वज्वसेन को दी गई पूर्व-सूचना से प्रमाणित होता है ।

इस प्रकार दीक्षा – पर्याय से कनिष्ठ होने पर भी ज्ञानपर्याय की ज्येष्ठता एवं श्रेष्ठता की दृष्टि से मार्य वज्र ही दश पूर्वघर होने के कारए। माचार्य पद के लिए सर्वाधिक योग्य माने गये हों । वीर नि० सं० ४८४ में म्रार्य वज्रसेन गए।।चार्य घोषित किये गये मौर दस से कुछ कम पूर्व के ज्ञाता भार्य रक्षित वज्र के प्रस्वात् वाचनाचार्य श्रौर युगप्रधानाचार्य नियुक्त किये गये ।

ऐसा प्रतीत होता है कि आर्य वज्यसेन संघ ज्यवस्था के कार्यों में कुझल एवं प्रतिभाशाली होकर भी आर्य वज्य झादि के समान पूर्वज्ञान के विशेषज्ञ नहीं थे। इसी कारएा झार्य रक्षित के पश्चात् पूर्वज्ञानी दुर्बलिकापुष्ययित्र को युगप्रधानाचार्य पद पर नियुक्त करना उपयुक्त माना गया और उस समय तक वज्रसेन गएतत्रार्य पद का सुचारू रूप से संचालन करते रहे। १२ वर्ष के दुष्काल के भन्त में जब विहारकम से प्रनेक क्षेत्रों में वित्तरएा करते हुए आर्य वज्यसेन सोपारक नगर में पधारे तब वहां के श्रेष्ठी जिनदत्त और श्रेष्ठिपत्नी ईश्वरी ने अपने चारों पुत्रों के साथ वीर नि० सं० ४६२ में आर्य वज्यसेन के पास श्रमएादीक्का ग्रहण की।

जिनदत्त के चार पुत्रों में से नागेन्द्र से नागेन्द्रगच्छ, नाइली झाखा, चन्द्रमुनि से चन्द्रकुल, विद्याधर मुनि से विद्याधर कुल तया निर्वृत्ति मुनि से निर्वृति कुल – इस प्रकार ये चार मुख्य कुल प्रकट हुए ।

श्वेताम्बर परम्परा की मान्यतानुसार वज्रसेन के समय में ही बीर नि० सं० ६०१ में म्राचार्य कृष्ण के शिष्य शिवभूति से दिगम्बर मत का प्रादुर्माव हुग्रा। इसका विस्तृत परिचय "संप्रदायभेद" नामक शीर्षक के नीचे दिया जा चुका है।

वीर नि. सं० ६१७ में दुर्बलिका पुष्यमित्र के स्वर्गवासानन्तर, भामें वफासेन युगप्रधानाचार्य पद पर नियुक्त हुए । तीन वर्ष तक सुचारू रूप से युगप्रधानाचार्य पद से जिनसासन की सेवा कर ग्रापने वीर नि० सं० ६२० में १२द वर्ष की सुदीर्घायु पूर्ण कर स्वर्गारोहरा किया ।

### १४. मार्य चन्द्र - गरााचार्य

आर्य वज्ज के स्वर्गगमन के पश्चात् भारद्वाज गोत्रीय झार्य वज्जसेन एक वार विहारत्रम से सोपारक नगर पधारे । वहां पर सल्हड़ गोत्रीय श्रेष्ठो जिनदत्त अपनी पत्नी ईश्वरी एवं परिवार के साथ रहता था । संयोगवश मार्य वज्जसेन भिक्षार्थ अमरए करते हुए श्रेष्ठी जिनदत्त के घर रहुंचे । उस समय दुष्काल का प्रकोप अपनी चरम सीमा पर पहुँच चुका था । खाद्यान्नों का सर्वत्र पूर्ए झमाव था । अतुल सम्पत्ति के होते हुए भी धान्याभाव में भूख से तड़प-तड़प कर अपने कुटुम्ब के मरने की कल्पना से जिनदत्त सिहर उठा । अपनी पत्नी से परामर्श के पश्चात्, उसने भूख से छटपटाकर मरने के स्थान पर सकुटुम्ब विषमिश्रित भोजन कर एक साथ इहलीला समाप्त करने का निश्चय किया । विष मिलाने के लिये एक समय की भोजन-सामग्री जुटाना भी बड़ा कठिन कार्य था । श्रेष्ठी जिनदत्त ने एक लाख रुपये व्यय कर येन-केन-प्रकारेए। एक समय की भोजन-सामग्री जुटाई ।

जिस समय ग्रार्य वज्जसेन श्रेष्ठी जिनदत्त के घर में भिक्षार्थ पहुँचे, उस समय श्रेष्ठिपत्नी ईश्वरी भोजन में विष मिलाने का उपकम कर रही थो। लक्ष रौप्यक मूल्य के भोजन में ग्रुह-स्वामिनी को विष का मिश्ररण करते देख ग्रार्थ वज्ज सेन को उन्हें ग्रार्थ वज्ज द्वारा कहा गया भविष्य-कथन स्मरण हो ग्राया। उन्होंने शान्त एवं गम्भीर स्वर में ग्रुहस्वामिनी ईश्वरी से कहा – "सुभिक्षं भावि सविषं, याकं मा कुरु तद्वृथा'। श्राद्धे ! ग्रब दुष्काल का ग्रन्त सन्निकट है। तुम भोजन में विष मत मिलाग्रो। कल तक प्रचुर मात्रा में ग्रन्न उपलब्ध होने लगेगा।"

ंपरोपकारैकव्रती महापुरुषों के वचन अन्यथा नहीं होते ।' इस टढ़ विश्वास के साथ अष्ठिपत्नी ईश्वरी ने तत्काल प्रस्तुत भोजन मुनिराज को बहरा कर संतोषानुभव किया।

ग्रायं वज्रसेन के कथनानुसार दूसरे ही दिन धान्य से भरे पोत सोपारक नगर पहुँचे । २ भूख से पीड़ित दुष्कालग्रस्त निराध लोगों में जीवन की नवीन आधा का संचार हुग्रा । ग्रावश्यकतानुसार सबको ग्रन्न मिलने लगा । यह देखकर श्रेष्ठिपत्नी ईश्वरी बड़ी प्रसन्न हुई । उसने श्रेष्ठी जिनदत्त से कहा – "कल यदि मुनि ने हमें ग्राश्वस्त नहीं किया होता तो झाज हमारे परिवार का एक भी व्यक्ति संसार में दिखाई नहीं देता । हम सब के सब यमराज के ग्रतिथि बन चुके होते । श्रमणश्रेष्ठ ने हम सब को जीवन-दान दिया है । ऐसी स्थिति में क्यों न हम सभी जिनधर्म की शरण ग्रहण कर ग्रपने-ग्रपने जीवन को सफल कर लें ।"

श्रेष्ठिपत्नी ईश्वरी का परामर्श सब को रुचिकर लगा और श्रेष्ठिदम्पती ने ग्रपने चारों पुत्रों चन्द्र, नागेन्द्र, निर्वृत्ति श्रौर विद्याधर के साथ समस्त वैभव का त्याग कर निर्ग्रन्थ श्रमराधर्म की दीक्षा-ग्रहरा कर ली ।<sup>3</sup> चन्द्र, नागेन्द्र ग्रादि चारों मुनियों ने विनयपूर्वक कमशः ग्रंग शास्त्रों एवं पूर्वों का अध्ययन किया श्रौर वे चारों ग्राचार्य पद के योग्य बने ।

| ٩  | प्रभावक चरित्र, प्रथम प्र., झ्लो. १९१                                          |
|----|--------------------------------------------------------------------------------|
| \$ | एवं जाते च संघ्यायां, बहित्राएाि समाययुः ।                                     |
|    | प्रशब्य शब्यपूर्शानि, जलदेशान्तराध्वना । १९३॥ प्रभावक च., बज्रा ।।             |
| 3  | सुभिक्षं तत्क्षएां जज्ञे, ततः सा सपरिच्छदा ।                                   |
|    | -<br>म्रचिन्तयदही मृत्यु, भविष्यदरी तत: ।।                                     |
|    | जीवितव्यफलं किं न, गृहाते संयमग्रहात् ।                                        |
|    | वज्रसेनमुनेः पार्श्वत, जैनबीजस्य सङ्गुरोः ।।                                   |
|    | ष्यात्वेति सा सपुत्राहि, व्रतं अग्राह साग्रहं ।                                |
|    | [जैन साहित्य संशोधक, खंड २, मंक ४ में प्रकाशित दिचार श्रेणि, परिशिष्ट, पृ. १०] |

ऐसा प्रतीत होता है कि मार्य वज्रसेन ने मपनी विद्यमानता में ही मपने इन चारों शिष्यों को पृथक-पृथक् अमएा-समुदाय सम्हला कर माचार्य पद पर नियुक्त कर दिया था। म्रायं चन्द्र से चन्द्रकुल, म्रार्य नागेन्द्र से नाइली शाखा (नागेन्द्रकुल), म्रायं निर्वृत्ति से निर्वृत्ति कुल म्रोर मार्य विद्याघर से विद्याघर नामक ४ कुल प्रकट हुए। चन्द्रकुल ही म्रागे चल कर चन्द्र गच्छ के नाम से प्रसिद्ध हुम्रा।

कतिपय ग्राचार्यों ने ग्रार्य चन्द्र, नागेन्द्र, निर्वृत्ति ग्रोर विद्याधर–इन चारों को किंचिदून १० पूर्वों का ज्ञाता बताया है ।<sup>२</sup>

चन्द्रगच्छ से सम्बन्धित पट्टावली एवं टिप्पणों में इस प्रकार के उल्लेख हष्टिगोवर होते हैं कि चन्द्र, नागेन्द्र प्रादि चारों ग्राचार्यों में से प्रत्येक ने ग्रपने-ग्रपने सुविशाल शिष्य-समूह में से २१-२१ सुयोग्य श्रमणों को पृथक्-पृथक् रूप से ग्राचार्य पदों पर नियुक्त किया, जिन से वीर नि. स. ६११ में ४ गणों ग्रौर ५४ गच्छों की उत्पत्ति हुई ।<sup>3</sup>

गहराई से सोचने पर ऐसा प्रतील होता है कि ८४ गच्छों की उत्पत्ति विषयक इस प्रकार का उल्लेख केवल इन चारों गच्छों का महत्त्व बढ़ाने की हष्टि से किया गया है। इसमें यथार्थता होती तो उपाध्याय धर्मसागर 'तपागच्छ पट्टावली' में – "तस्माच्च ऋमेगानेक गगाहेतवोऽनेके सूरयो बभूवांसः" - इस प्रकार का श्रनिध्चित उल्लेख नहीं करते। इसके ग्रतिरिक्त यदि इन ४ गगों से ८४ गच्छ उत्पन्न हुए होते तो उनमें से थोड़े बहुत गच्छों का नामोल्लेख भी पट्टावली में ग्रवश्य किया जाता। यही नहीं, ग्रज्ञातकर्त्तू क कुछ श्लोकों में इन चारों गच्छों के सम्बन्ध में परिचय देते हुए ८४ गच्छों का कोई उल्लेख न कर –

'ग्रद्यापि गच्छास्तन्नाम्ना, जयिनोऽवनिमण्डले ।'\* - इस पद से केवल इतना ही उल्लेख किया गया है कि उनके नाम से गच्छ ग्राज भी विद्यमान हैं ।

| ۲ | नागेन्द्र, चन्द्र, निवृत्ति, विद्याधराख्यान् चतुरः सकुटुम्बान् इभ्यपुत्रान् प्रवाजितवान् । |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | तेम्यश्च स्व स्व नामांकितानि चरवारि कुलानि संजातानीति ।                                    |
|   | [तपागच्छ पट्टावली, भा. १, स्वोपज्रवृत्ति (प० कल्पाए। विजयजी) पृ. ७१]                       |
| ۶ | नागेन्द्रो निवृंत्तिश्चन्द्रः, श्रीमान् विद्याधरस्तया ॥                                    |
|   | अभूवंस्ते किंचिद्रमदशपूर्वविदस्ततः ।                                                       |
|   | चत्वारोऽपि जिनाधीशमतोद्धार धुरंधरा ।।                                                      |
|   | [जैन सा. संझोधक, खं. २, ग्रं. ४ में प्रकाशित विचार श्रेसि के साथ का परि. मृ. १०]           |
| 3 | भादी चत्वारो गरणा, एकस्मिन् एकस्मिन् गच्छे एकविंशति आचार्याः स्थापिताः । एवं कमेण          |
|   | श्री वीरात् ६११ वर्षे ५४ गच्छाः संजाताः । [वही]                                            |

- तथागच्छ पट्टावली, भा. १, (मुनि कल्याश विजयजी) पृ. ७१
- \* विचारश्रेणि के साथ संलग्न परिशिष्ट, जैन सा. सं. खं. २, ग्रंक ४ में प्रकाशित ।

ग्रांचलगच्छ, घर्मघोषगच्छ, ग्रादि ५४ गच्छों को वीर नि० सं० ६११ में हुए ५४ गच्छों से निश्चित रूप से पृथक् मानना होगा। क्योंकि इन ५४ गच्छों में से ग्रनेक गच्छ प्रशस्तियों एवं अन्य उल्लेखों के भ्राघार पर वीर नि० सं० ६११ से कई शताब्दियों पश्चात् उत्पन्न हुए सिद्ध होते हैं। इस प्रकार वीर निर्वाण सं० ६११ में ५४ गच्छों की उत्पत्ति की बात को सही मानने की दशा में गच्छों की संख्या ५४ के स्थान पर १६६ माननी होगी, जिसका कि श्रीचित्य किसी भी दशा में सिद्ध नहीं किया जा सकता। वीर नि० सं० ६११ में जो ५४ गच्छों की उत्पत्ति की बात कही जाती है, उसे इस ग्राघार पर भी विश्वसनीय नहीं माना जा सकता कि उन ५४ गच्छों में से किसी एक गच्छ का नाम भी कहीं उपसब्ध नहीं होता।

इन सब तथ्यों पर विचार करने से ऐसा प्रतीत होता है कि कालान्तर में उत्पन्न होने वाले ५४ गच्छों का स्रोत चन्द्रगच्छ को बता कर इसका महत्व बढाने की हष्टि से इस प्रकार का उल्लेख किया गया हो ।

तपागच्छ पट्टावली में ग्रापका जन्म वीर नि॰ सं० १७६ में, दीक्षा ६१३ में, ७ वर्ष गुरू की सेवा करने ग्रौर २३ वर्ष तक गएाचार्य पद से शासन की सेवा करने एवं वीर नि० सं० ६४३ में स्वर्गस्थ होने का उल्लेख किया गया है' पर तत्कालीन घटनाचक के पर्यवेक्षएा से एवं सोपारक में दुर्भिक्ष के ग्रन्त में ग्रार्थ वच्चसेन के पास ग्रापके दीक्षित होने के उल्लेख को देखते हुए वीर नि॰ सं० १६२ में ग्रापकी दीक्षा होना संगत प्रतीत होता है। इसी प्रकार तपागच्छ पट्टावली के उपरोक्त उल्ले-खानुसार ३७ वर्ष की ग्रवस्था में ग्रापके द्वारा दीक्षा ग्रहएा करना माना गया है, वह भी ठीक प्रतीत नहीं होता। "जैन परम्परा नो इतिहास" नामक ग्रन्थ में तिपुटी (मुनित्रय) ने ग्रापके वी० नि० सं० १६२ में दीक्षित होने ग्रौर ६१० में स्वर्गस्थ होने का उल्लेख किया है।

यदि गएगचार्य चन्द्र की पूर्णायु ६७ वर्ष और स्वर्गस्थ होने का समय वीर नि० सं० ६४३ सही मान लिया जाय तो उस दशा में उनके अन्म, दीक्षा, झाचार्य-पद ग्रादि का समय निम्नलिखित रूप से अनुमानित किया जाना पर्याप्तरूपेएा संगत और उचित होगा।

जन्म वीर नि० सं० १७६, दीक्षा १९३, गएगचार्य पद वीर नि० सं० ६२० में ग्रौर स्वर्गारोहएग वीर नि० सं० ६४३ में ।

# 🔪 🖉 चैत्यवास

म्रार्य सुधर्मा से सामंतभद्रसूरि के पहले के समय तक जैन मुनि म्रधिकांशत: वनों एवं उद्यानों में ही निवास करते रहे, जैसा कि निरयावलिका सूत्र में सुधर्मा स्वामी के गुएाशील उद्यान में अवग्रह लेकर विचरने का उल्लेख मिलता है।\*

<sup>२</sup> निरयावलिका, १<mark>, ३४० १, स</mark>ू० २

<sup>े</sup> तपागच्छ पट्टावली, स्वोपज्ञ वृत्ति सहित (प० कल्याराविजयजी), पृ० ७६

मपवाद रूप से भले ही कभी किसी ने वसतिवास किया हो पर उस समय तक साधुग्नों का प्रायः वन में ही निवास होता था। इतना होते हुए भी वे साधु वनवासी गच्छ के नाम से नहीं अपितु निग्रंथ गच्छ के नाम से ही पहिचाने जाते रहे। इसके पश्चात् सामन्तभद्र का समय ग्राता है। उस समय में सामन्तभद्र का साधुसमुदाय 'वनवासी गच्छ' – इस नये नाम से पुकारा जाने लगा इसके पीछे कोई खास कारण होना चाहिये। सामन्तभद्र ने कोई नवीन रूप से वनवास स्वीकार नहीं किया पर सम्भव है उनके समय में वसतिवास का प्रचार बढ़ चला हो ग्रीर वनवासी प्रत्यसंख्या में रहे हों। उस स्थिति में वसतिवास के बढ़ते प्रचार को रोकने के लिए सामन्तभद्र ने वनवास का प्रचार करना प्रारम्भ किया हो। जैसा कि तपागच्छ-पट्टावलीकार ने उल्लेख किया है:--

"पूर्वश्रुत के विशारद और वैराग्यनिधि सामन्तभद्र ने शरीर की सुख-सुविधा को छोड़ कर निर्ममत्व भाव से देवकुल ग्रौर वन-उद्यान ग्रादि में ठहरना स्वीकार किया इसलिए वे "वनवासी" नाम से पुकारे जाने लगे ।"'

सामन्तभद्र द्वारा की गई इस व्यवस्था के लिए कहना चाहिये कि यह एक प्रकार से त्यागी वर्ग में शिथिलता के प्रवेश को रोकने का एक शुभ प्रयत्न था। पर समय के प्रभाव भौर मनोबल की मन्दता से साधु-समुदाय में इस प्रकार की कड़ी व्यवस्था अधिक समय तक नहीं चल सकी।

प्रभावक चरित्र में मानदेवसूरि के प्रबन्ध में वृद्धदेवसूरि को चैत्यवासी बताया गया है। वे चैत्य की व्यवस्था करते थे पर सर्वदेवसूरि द्वारा प्रतिबोध पाकर उन्होंने चैत्य का वैभव छोड़ दिया। उपरोक्त घटना यदि सत्य हो तो इससे प्रमाशित होता है कि विकम की दूसरी शताब्दी में भी चैत्यवास प्रचलित था।

कुछ भी हो इतना तो निश्चित है कि सामन्तभद्र द्वारा पुनरुज्जीवित वनवास प्रधिक समय तक नहीं चल सका । ग्रल्प समय में ही वसतिवास में परि-वर्तन होते-होते वीर नि० सं० ८०० के श्रासपास उसने चैत्यवास का रूप धारएा कर लिया, जैसा कि घर्मदास गएगी ने तपागच्छ पट्टावली में उल्लेख किया है :-

"धीर नि॰ सं॰ ८८२ के पश्चात्" "चैत्यस्थितिः" अर्थात् चैत्यवास की स्थिति हुई । "

वस्तुतः तात्कालिक स्थिति का अध्ययन करने से ऐसा प्रतीत होता है कि इससे भी काफी पहले इसका प्रचलन विद्यमान था । मुनि कल्यारएविजयजी श्रादि इतिहासज्ञ विद्वानों का भी खयाल है कि इससे भी पहले चैत्यवास की जड़ जम गई यी ग्रौर वीर नि० सं० ७८२ तक तो इसकी सार्वत्रिक प्रवृत्ति हो गई थी ।

- श्री चन्द्रसूरिपट्टे षोडगः श्री सामन्तभद्रसूरिः । स च पूर्वगतश्रुतविशारदो वैराग्यनिधि-निर्ममतया देवकुलवनादिष्ववस्थानात् लोके बनवासीत्युक्तस्तस्माच्चतुर्यं नाम वनवासीति प्रादुर्भूतम् । [तपागच्छ पट्टावली, पृ० ७१]
- ३ इयशीरयधिकाष्टमत (८८२) वयतिकमे चैत्यस्पितिः । पट्टा० समु०, पू० ५०

वस्तुतः इतिहास इस बात का साक्षी है कि ज्यों ज्यों श्रमणों में राजनैतिक सम्मानों के प्रति श्राकर्षण बढ़ता गया, त्यों त्यों वैयक्तिक प्रभाव के माघ्यम से मुनिगण संयम-मार्ग से उत्तरोत्तर विचलित होते गये। स्वाघ्याय के प्रति उनकी उदासीनता बढ़ती गई श्रौर उनके लिये धर्म के मौलिक ग्राचरण केवल वाणी-विलास के साधनमात्र रह गये। यह एक तथ्य है कि जब सुस्रोपभोग की वृत्तियां जीवन में साकार होती हैं, तब संयमित जीवन की यथावत् प्रतिपालना समस्या का रूप घारण कर लेती है। इस प्रकार जीवन में सुस्रोपभोग की वृत्तियों होने के फलस्वरूप वनवास से वसतिवास, तदनन्तर वसतिवास से चैत्यवास भाया श्रौर विक्रम की १४वीं शताब्दी के पश्चात् यही चैत्यवास परिवर्तित होते होते यतिसमाज के मठवास-उपाश्रयवास के रूप में बदल गया।

तिपुटी मुनि द्वारा, 'जैन परम्परा नो इतिहास, प्रथम भाग' में किये गये उल्लेखानुसार चन्द्रकुल के ब्राचार्य सामन्तमद्र ने जिस समय बनवास प्रचलित किया, उस समय उनके साथ नागेन्द्र, चन्ट्र, निर्वृत्ति ग्रौर विद्याघर कुलों के ग्रन्थ श्रमएा भी वन में रहने लगे ग्रौर तब से "वनवासी गच्छ" नाम प्रारम्भ हुगा। परन्तु समय की विषमता के कारएा वन के निवास में बहुत सी बाघाएं खड़ी होने लगीं। राजाग्रों के एक-दूसरे के साथ भयंकर युद्ध, बारम्बार दीर्घकाल के दुष्काल, माहार-पानी की दुर्लभता, पठन-पाठन में ग्रन्तराय-विक्षेप, श्रुत का झास, शक्ति की क्षीएता, लोकों की ग्रग्नीति एवं संघ की भस्तव्यस्तता इत्यादि कारएों से श्रुतघरों ने गम्भीर विचारएा के पश्चात् श्रावकों की बस्ती में नहीं किन्तु मन्दिरों के पास उपाश्रय में उतरने की मर्यादा प्रचलित की। इसका प्रारम्भ वीर सं० ६६२ में हो गया। यद्यपि उस समय वन के बदले मुनि लोग वसति के चैत्य भौर उपाश्रय मात्र में उतरते थे किन्तु वहां वे स्थानपति होकर नहीं रहते थे। चैत्यवसति में उतरने पर भी वे सततबिहारी होने के कारएा विहरूक कहलाते थे।

पर समय के प्रभाव से इस मर्यादा में भी शिषिलता भाई भौर कितने ही मुनियों ने स्थायी रूप से चैत्यवास भपना लिया। वीर निर्वाण की बारहवीं, भर्थात् विकम की भाठवीं शती के भन्त में तो यह चैत्यवास विकृत होकर घरवास जैसा बन गया।

जैन श्रमएा अपनी निग्रंन्यता और वीतरागभाव की साधना के लिये सदा से यह परमावश्यक मानते रहे हैं कि जितना हो सके गृहीजनों के संसर्ग से बचा जाय, ताकि उनके मन में रागभाव की उत्पत्ति ही न हो सके। चिरकाल तक किसी एक स्थान पर रहने से रागवृद्धि के साथ निग्रंन्थता में विकृति धाना संभव है। इस टब्टि से उन्होंने अपना निवास भी गृहस्यों के संसर्ग से दूर और अस्थिर रखा। इसी भावना को लेकर भगवान महावीर के पश्चात् भी जैन श्रमएा जनसंसर्ग से दूर विविक्तवास और "गामे गामे एग रायं, नगरे नगरे पंच रायं" इस बचन के मनुसार अप्रतिबद्ध माथ से नवकस्पी विहार करते रहे। परन्तु जब चैत्यवास के रूप में गृहीजनों के निकट सम्पर्क में जैन श्रमणों का निवास प्रारम्भ हुम्रा तो यह सुनिश्चित था कि म्रासपास के भक्तजन प्रातः-सायं जितना भी ग्रधिक हो, सेवाभक्ति का लाभ लेने लगें । भावुक भक्तों के बारम्बार गमनागमन ग्रौर उनके द्वारा की गई उपासना से श्रमणवर्ग का मन भाव-विभोर हो उठा । परिएामतः मुनियों द्वारा ग्रपने मलमलीन देह ग्रौर घूलिघूसरित प्रावरणों की, भावुकजनों की प्रीति हेतु छुलाई-सफाई की जाने लगी । चैत्यवास-जन्य जनसंसर्ग ने केवल इन सब प्रवृत्तियों को ही जन्म नहीं दिया ग्रपितु इससे रागातिरेक के कारएा मुनियों में स्थिरवास की प्रवृत्ति भी बढ़ने लगी । रागातिरेक से किसी एक स्थान पर स्थिरवास कर लेने पर साधनामय जीवन में कितनी विकृति ग्रा सकती है, इसकी कल्पना तक नहीं की जा सकती । चैत्यवास के कृारएा यही सब कुछ हुम्रा ।

मा<u>चार्य हरिभद्र ने चैरयवासजन्य तारकालिक उन विकृतियों का अप</u>ने प्रन्थ संबोधप्रकरएा' में एक मामिक चित्र प्रस्तुत किया है। उससे चैरयवास के दुष्परि-एगमों को भलीभांति समफा जा सकता है। माचार्य हरिभद्र के वे विचार इस प्रकार है :--

'वे साधु लोच नहीं करते, प्रतिमा वहन करने में शर्माते, शरीर से मैल उतारते, पादुका-उपानत् झादि पहन कर घूमते और निष्कारण कटिवस्त्र धारण करते हैं।'' यहाँ लोच नहीं करने वाले को झाचार्य ने क्लीब – कायर कहा है।' उन्होंने आगे फिर लिखा है:--

"ये कुसाधु चैत्यों श्रौर मठों में रहते हैं। पूजा करने का आरम्भ एवं देवद्रव्य का उपभोग करते हैं। ये कुसाधु जिन-मन्दिर श्रौर शालाएं चुनवाते, रंग-बिरंगें, सुगन्धित एवं धूपवासित वस्त्र पहनते, बिना नाथ के बैलों की सरह स्त्रियों के श्रागे गाते, श्रायिकाध्रों द्वारा लाये गये पदार्थ खाते, तरह-तरह के उपकरएए रखते, जल, फूल, फल श्रादि सचित्त द्रव्यों का उपभोग करते, दो तीन बार भोजन करते श्रौर ताम्बूल लवंगादि भी खाते हैं।"

"ये लोग मुहूर्त निकालते, निमित्त बताते मौर भभूति भी देते हैं । जीमन-वार में मिष्टान्न ग्रहरा करते, ब्राहार के लिये खुशामद करते और पूछने पर भी सज्जा धर्म नहीं बताते हैं ।"

"ये लोग स्नान करते, तैल लगाते, श्रु गार करते ग्रौर इत्र-फुलेल का भी उपयोग करते हैं । स्वयं अष्ट होते हुए भी दूसरों की ग्रालोचना करते हैं ।"

इस प्रकार की विकृत स्थिति में भी जो लोग तीर्थंकरों का वेष समफ कर उन मुनियों को वन्दनादि करते हैं, उनके लिये भी म्राचार्य हरिभद्र ने बड़ी दर्दभरी भाषा में कहा है :--

\* कीबो न कुखद कोयं, लज्बइ पडिमाइ जल्तमुबरोइ । सोबाहुएो य हिण्डइ, बंधइ कडिपट्टयमकज्वे ।। [तम्बोध प्रकरल, या॰ १४]: "कुछ नासमफ लोग कहते हैं कि यह तीर्थंकरों का वेष है। इसे भी नमस्कार करना चाहिये। ब्रहो ! धिक्कार है उन्हें। मैं ब्रपने शिर:शूल की पुकार किसके ब्रागे करूँ?"

जिनवल्लभ ने अपने संघपट्टक की भूमिका में चैत्यवास का इतिहास प्रस्तुत करते हुए लिखा है:--''वीर नि० सं० ५४० के लगभग कुछ मुनियों ने उग्रविहार छोड़ कर मन्दिर में रहना प्रारम्भ कर दिया। इनकी संख्या धीरे-धीरे बढ़ती गई ग्रौर समयान्तर में वे बहुत प्रबल हो गये।''

"......उन्होंने यह प्रतिपादन करना प्रारम्भ कर दिया कि वर्तमान काल के मुनियों का चैत्यों में रहना उचित है । उन्हें पुस्तकादि के लिये यथावश्यक द्रव्य भी रखना चाहिये।"

यह भी कहा जाता है कि वि० सं० ६०२ में प्रएहिलपुर पाटए के राजा बनराज चावड़ा द्वारा उनके गुरु शीलगुएामूरि ने यह ग्राज्ञा प्रसारित करवा दी कि उनके नगर अरएहिलपुर पाटएा में चैत्यवासी साधुग्रों के अतिरिक्त ग्रन्य वनवासी आदि साधु प्रवेश तक नहीं कर सकेंगे। उस अनुचित आज्ञा को निरस्त करवाने के लिये विक्रम सं० १०७४ में जिनेक्वर और बुद्धिसागर नामक दो विधिमार्गी विद्वान साधुग्रों ने राजा दुर्लभदेव की सभा में चैत्यवासियों के साथ शास्त्रार्थ कर उन्हें पराजित किया और तव कहीं पाटरए में विधिमार्गियों का प्रवेश हो सका।

विभिन्न प्राचीन ग्रन्थों के अवलोकन से ज्ञात होता है कि अल्पसंख्यक सुवि-हित मुनियों की विद्यमानता में भी चिरकाल तक चैरयवासियों की प्रभुता बनी रही। फिर भी शासनप्रेमी सुविहित मुनियों ने शिथिलता का विरोध करते हुए सिद्धान्तानूगामी मार्ग पर अपने चरण जमाये रखे।

जिनवल्लभ के पश्चात् आचार्य जिनदत्त एवं जिनपति और सौराष्ट्र में मुनिचन्द्र एवं मुनिसुंदर त्रादि विधिमार्गी विद्वान् मुनि भी ग्रपनी रचनाओं एवं उपदेशों के माध्यम से चैत्यवासियों के साथ टक्कर लेते रहे और अन्त में उन्होंने चैत्यवासियों की हतप्रभ कर दिया। विक्रम की १४वीं शताब्दी के पश्चात् यही चैत्यवास परिवर्तित हो कर यतिसमाज के रूप में दृष्टिगोचर होने लगा।

क्षेताम्बर परम्परा की तरह दिगम्बर परम्परा में भी इसका प्रभाव स्पष्टतः दिखाई देता है । भट्टारकों की गादियां उस चैत्यवास श्रोर मठवास की ही प्रतिनिधि कही जा सकती हैं ।

माचार्य कुंदकुंद के ''लिंगपाहुड़'' से पता चलता है कि उस समय ऐसे भी जैन सांधु थे जो गृहस्थों के विवाह जुटाते ग्रौर कृषिकर्म, वागिज्य म्रादि हिंसा-कर्म करते थे । <sup>२</sup> चैत्यवास के समर्थक मुनि शिवकोटि ने मपनी रस्नमाला में जिला है

| ٩ | बाला वर्षति एवं, वेसो तित्यंकराण एसो वि ।                     |           |
|---|---------------------------------------------------------------|-----------|
|   | नमणिण्डो घिदि ग्रहो, सिरसूल कस्स पुक्करिको ॥                  |           |
|   | सिवोधप्रकरण, गा० ७६ (जैन ग्रन्थ प्रकाशक सभा यहमवाबाब झारा प्र | तिस्त) है |

<sup>२</sup> जो जोडेज्ज विवाह, किसिकम्मवासिज्जवीववार्द व ।

Jain Education International

[लिय पाइड]

[ चैत्यवास

कि उत्तम मुनियों को कलिकाल में वनवास नही करना चाहिये। जिनमस्दिरों श्रीर विशेष कर ग्रामादि में रहना ही उनके लिये उचित है।

त्रनुमान किया जाता है कि दिगम्बर मुनियों ने वि० सं० ४७२ में वनवास छोड़ कर "निसीहि" म्रादि में रहना प्रारम्भ किया हो एवं उसमें विकृति होने पर वि० सं० १२१६ के पश्चात् मठवास चालू हुम्रा हो म्रौर उनमें रहने वाले मठवासी भट्टारक कहे जाने लगे हों।

उपलब्ध साहित्य के ग्रवलोकन से ऐसा प्रतीत होता है कि विक्रम संवत् १२८४ से "चैत्यवास" सर्वथा बन्द हो गया श्रौर मुनियों ने उपाश्रय में उतरना प्रारम्भ कर दिया । यथास्थान इस विषय में विशेष प्रकाश डाला जायगा ।

## तस्कालीन राजनैतिक स्थिति

मार्य रेवतीनक्षत्र के समय की राजनैतिक स्थिति के सम्बन्ध में कुछ िखने से पूर्व उस समय से पहले की राजनैतिक स्थिति पर थोड़ा प्रकाश डालना मावश्यक है। यह पहले बताया जा चुका है कि पृष्यमित्र शुंग के राज्यकाल में बेक्ट्रिया के यूनानी राजा डिमिट्रियस ने एक प्रबल सेना लेकर भारत पर माक्रमण किया । मथुरा, साकेत झादि प्रदेशों को विजित करने के पश्चात् उसने पाटलिपुत्र पर भी ग्राकमरण किया । किन्तू उसी समय उसे उसके घर में गृहकलह होने तथा यूकेटाइडीज ढ़ारा उसके राज्य पर ग्रधिकार कर लिये जाने को सूचना मिली। त्रतः ,उसे तत्काल ग्रपने दलबल सहित बेक्ट्रिया की ग्रोर लौटना पड़ा । वहाँ ग्रह-कलह में उसकी मृत्यु हो गई। डिमिट्रियस की मृत्यु के पश्चात् उसके निकटतम सम्बग्धी मेनेण्डर ने भारत पर ग्राकमए। किया । उसके पास पर्याप्त धन ग्रीर शक्तिशाली विशाल सेना थी । मेनेण्डर ने पंजाब पर ग्रधिकार कर साकल अर्थात् स्यालकोट में अपनी राजधानी स्थापित की । पंजाब-विजय के समय मेनेण्डर का अनेक बौद्ध भिक्षुग्रों से साक्षात्कार हुग्रा । उसने एक बौद्ध ग्राचार्य से ग्रध्यात्म भौर दर्शन विषयक अनेक प्रश्न किये। बौद्धाचार्य से अपने प्रश्नों का संतोषप्रद उत्तर सुन कर वह बड़ा प्रभावित हुया ग्रौर उसने बौद्ध धर्म ग्रंगीकार कर लिया। इतिहासज्ञों का अनुमान है कि 'मिलिन्दपन्हो' नामक बौद्ध धर्मग्रन्थ मेनेण्डर के प्रस्तों और बौद्धाचार्य नागसेत द्वारा दिये गये उन प्रश्नों के उत्तर के साधार पर बना हुआ है। बौद्ध प्रन्थों में मेनेण्डर को मिलिन्द के नाम से अभिहित किया गया है। १ मिलिन्द ने बौद्धधर्म को राज्याश्रय देकर उसके प्रचार-प्रसार में पर्याप्त सहायता प्रदान की ।

पंजाब में अपनी स्विति सुदृढ़ करने के पश्चात् मिलिन्द (मेनेण्डर) ने सिन्ध की राह से भारत-विजय का अपना अभियान आरम्भ किया । काठियावाड़,

| • कलौ काले वने वासो, वर्ज्यते मुनिसत्तमैः ।         | <u> </u>   |
|-----------------------------------------------------|------------|
| स्थीयते च बिनागारे, प्रामादिषु विशेषतः ॥२२॥         | [रत्नमाला] |
| * 'The Gupta Empire, by Radhakumud Mookerji, page 3 |            |

#### तत्का० राजनै० स्थिति ] सामान्य पूर्वधर-काल : झार्य रेवती नक्षत्र

माध्यमिका (मज्भिमा) ग्रोर मथुरा को अपने ग्रधिकार में करता हुग्रा वह गागे बढ़ा। सिन्धु (संभवतः कालीसिन्ध) नदी के दक्षिए। तटवर्ती किसी स्थान पर पुष्यमित्र के पौत्र वसुमित्र ने मेनेण्डर को भयंकर युद्ध के पश्चात् बुरी तरह परास्त किया। इस करारी हार के पश्चात् यूनानियों का राज्य केवल पंजाब ग्रौर भारत के पश्चिमोत्तर सीमावर्ती कुछ प्रदेशों तक ही सीमित रहा। रे

इसी समय शकों ने भारत के पश्चिमोत्तर प्रदेशों पर आक्रमए कर वहाँ. से यूनानियों की सत्ता को समाप्त कर दिया। शकराज मोगा अपरनाम मोस प्रथम ने शैव धर्म अंगीकार किया और उसने कतिपय वर्षों तक गान्धार (अफ-गानिस्तान) तथा पंजाब पर राज्य किया। इसके पश्चात् शकों ने उत्तर प्रदेश, राजपूताना और कुछ दक्षिणी प्रदेशों तक अपने राज्य का विस्तार किया। शकों ने भारत के अनेक प्रदेशों में अपनी क्षत्रपियां स्थापित कीं। उनमें से मथुरा की क्षत्रपी का राजुल नामक शासक एक शक्तिशाली क्षत्रप हुआ, जिसके अनेक सिक्के उपलब्ध होते हैं।

वीर निर्वाण की छठी शताब्दी के प्रथम चरण की समाप्ति के मनन्तर, तदनुसार ईसा की प्रथम शताब्दी के प्रारम्भकाल में पार्थियनों ने ईरान के भनेक प्रदेशों पर ग्रधिका करने के पश्चात् भारत पर म्राक्रमण किया। इनका शकों के साथ संघर्ष हुन्रा। पार्थियनों ने शकों को परास्त कर भारत के पश्चिमोत्तर सीमावर्ती क्षेत्रों एवं पंजाब पर मधिकार कर लिया। इसके परिणामस्वरूप शकों का राज्य भारत के दक्षिण-पश्चिमी सौराष्ट्र ग्रादि प्रदेशों में ही रह गया। पार्थियनों ने पंजाब पर मधिकार कर लिया। इसके परिणामस्वरूप शकों का राज्य भारत के दक्षिण-पश्चिमी सौराष्ट्र ग्रादि प्रदेशों में ही रह गया। पार्थियनों ने पंजाब पर मधिकार करने के पश्चात् मपने राज्य का विस्तार करना प्रारम्भ किया। गोंडाफरनीज नामक पार्थियन शासक ने तक्षशिला, मधुरा उज्जयिनी म्रादि में ग्रपनी क्षत्रपियां स्थापित कीं। थोड़े समय पश्चात् ही मधि-कांश पार्थियन क्षत्रपों ने मपने भ्रापको स्वतन्त्र घोषित कर दिया। इसके परिणाम स्वरूप पार्थियनों के शक्ति विकेन्द्रित होने के कारणा शनैः शनैः की ए होती गई।

यह उल्लेखनीय है कि प्रायः सभी पार्थियन एवं शक शासकों ने भारतीय धर्म स्वीकार कर भारतीय संस्कृति को विकसित-पल्लवित करने के बड़े प्रयास किये । उन लोगों ने पूर्णतः भारतीय शासन-प्रणाली के मनुसार राज्य करते हुए भनेक जनहित के कार्य किये ।

ग्रद तक किये गये उल्लेखों से यह तो स्पष्ट ही है कि भारत पर जब उब भी विदेशी ग्राकान्ताओं ने भाकमए। किये, तब-तब भारत के गए। राज्यों, राजाओं ग्रीर जनता ने उन विदेशी शक्तियों के साथ बड़ी वीरता से युद्ध किया । यद्यपि भारत में सुहढ़ केन्द्रीय राज्यसत्ता के ग्रभाव ग्रीर विदेशियों की सुसंगठित

- <sup>1</sup> मासविकाग्निमित्र (कासीदास) ।
- . 3 The Gupta Empire by Shri Radhakumud Mookerji, page 3
  - <sup>3</sup> 'बडी, page 4

विशाल सेनाग्रों के कारए। विदेशियों को भारत के विभिन्न प्रदेशों पर ग्रपना ग्राघिपत्य स्थापित करने में सफलताएं मिलीं पर भारतीय राज्य शक्तियां उन विदेशियों के साथ प्रायः निरन्तर संघर्षरत रहीं । भारतीय जनता एवं राज्य शक्तियों द्वारा किये गये उन संघर्षों तथा विदेशी आकान्ताग्रों के परस्पर टकराने के फलस्वरूप ग्रन्ततोगत्वा वे विदेशी शक्तियां क्षीए। होते होते विलीन ही हो गईं। जिस प्रकार यूनानियों के शासन को प्रथमतः चन्द्रगुप्त मौर्य ग्रीर तदनन्तर शकों ने, शकों के शासन को वीर नि० सं० ४७० में विक्रमादित्य ने ग्रौर तदनन्तर वीर नि० सं० ६०५ में गौमतीपुत्र सातकर्एीी (शालिवांहन) ने समाप्त किया, उसी प्रकार भारत के विदेशी पाथियनों के शासन को विदेशी यू-ची जाति के कुषाएगों ने समाप्त किया ।

आर्थ रेवतीनक्षत्र के वाचनाचार्य-काल से पूर्व कुजुल कैडफाइसिस (प्रथम) नामक कुषाएा सरदार ने पाथियनों को पराजित कर गान्धार (ग्रफगानिस्तान) भौर पंजाब के कुछ प्रदेशों पर ग्रपना ग्राधिपत्य स्थापित किया । उसके पुत्र वेम कैडफाइसिस ने भारत में और ज्ञागे बढ़ना प्रारम्भ किया और आर्थ दुर्बलिका-पुष्यमित्र के युगप्रधानस्व काल में पूरे पंजाब तथा दुग्राबा पर ग्रपना ग्रधिकार करने के पश्चात् पूर्व में बाराएासी तक अपने राज्य की सोमा का विस्तार कर लिया ।

विदेशी आक्रमणों के कारण देश को सर्वतोमुखी हाति हुई। विदेशी आकान्ताओं के अत्याचारों से संत्रस्त जनमानस में असहिष्णुता, पारस्परिक जातीय, सामाजिक एवं धार्मिक विद्वेष ने बल पकड़ा। विदेशियों द्वारा देश एवं देशवासियों की जो दुर्दशा की जाती उसके लिए एक जाति दूसरी जाति को एक धर्मावलम्बी दूसरे धर्मावलम्बियों को, एक वर्ग दूसरे वर्ग को दोषी ठहराने लगा। देशवासियों के मन में उत्पन्न हुई इस प्रकार की घातक मनोवृत्ति से देश को जो हानि हुई, उसे आंका तक नहीं जा सकता क्योंकि वस्तुतः वह विदेशी माक्रमणों से हुई हानि से कई गुना मधिक यी। इतिहास साक्षी है कि इस प्रकार की विकृत मनोवृत्ति को निहित-स्वार्थ लोगों ने समय-समय पर उभाडा। इसका परिणाम यह हुमा कि सहलाब्दियों से साथ-साथ रहते माये वर्गो, धर्मावलम्बियों एवं जातियों ने परस्पर एक दूसरे को मिटाने के अनेक प्रयास किये। भारत से बौदधर्म की समाप्ति में मनेक कारणों के साथ-साथ इस प्रकार का घामिक विद्वेष भी प्रमुख कारण रहा है। पुष्यमित्र जुग द्वारा बौद्वों मौर बौद्धर्म के विरुद्व किया गया ग्रभियान इस तथ्य का साक्षी है।

भारत में विदेशी आक्रान्तामों की सफलतामों के परिसामस्वरूप उत्पन्न हुई उन विषम अरिस्थितियों में जैनघर्मावलम्वियों को भी बढ़े कठिन दौर से गुजरना पड़ा। मौर्य सम्राट् सम्प्रति के राज्यकाल में, जहां भारत भीर मारत के पड़ौसी राष्ट्रों में भी जैनघर्म का म्रभूतपूर्व प्रचार-प्रसार हुमा, वहां ईसा की पहली मनाब्दी के प्रथम चरस से भारत पर प्रारम्म होने वाले साक्रमलों के पहली मनाब्दी के प्रथम चरस से भारत पर प्रारम्म होने वाले साक्रमलों के पहली मनाब्दी के प्रथम चरस से भारत पर प्रारम्म होने वाले साक्रमलों के

# २० (२४) ब्रह्मद्वीपकसिंह-वाचनाचार्य

वाचनाचार्य म्रार्थ रेवतीनक्षत्र के पश्चात् आर्य ब्रह्मद्वीपकसिंह २०वें वाचना-चार्य हुए । चौबीसवें युगप्रधानाचार्य मार्य सिंह के साथ नाम साम्य होने के कारएा वाचनाचार्य म्राय ब्रह्मद्वीपकसिंह श्रीर युगप्रधानाचार्य सिंह को ग्रंधिकांश लेखकों द्वारा एक ही ग्राचार्य मान लिया गया है । वाचनाचार्य सिंह के नाम के पहले 'ब्रह्मद्वीपक' विशेषणा से यह म्रनुमान किया जाता है कि युग-प्रधानाचार्य सिंह से माप भिन्न मौर पूर्ववर्ती माचार्य है ।

२३वें युगप्रधानाचार्य रेवतीमित्र के फ्श्चात् होने वाले २४वें युगप्रधानाचार्यं आर्य सिंह २०वें वाचनाचार्यं ब्रह्मद्वीपकसिंह से भिन्न हैं अथवा नहीं, यह एक गवेषएगा का विषय है, क्योंकि दोनों भिन्न-भिन्न न होकर एक ही होते तो वाचनाचार्य सिंह ग्रीर युगप्रधानाचार्यं सिंह की भिन्नता बताने वाला 'ब्रह्मद्वीपक' विशेषएग वाचनावार्य सिंह के नाम के साथ नहीं जोड़ा जाता। स्राशा है विद्वान् गवेषक इस सम्बन्ध में शोध कर प्रकाश डालेंगे।

त्रार्थ ब्रह्मद्वीपकसिंह का परिचय ग्रागे आर्य सिंह के साथ प्रस्तुत किया जा रहा है।

# २२. झायं नागेन्द्र (नागहस्ती)-युगप्रधानाचार्य

भार्य वज्यसेन के पश्चात् युगप्रधान परम्परा में नागहस्ती का नाम आता है। नागेन्द्र सोपारकपुर के श्रेष्ठी जिनदत्त के दोक्षित चार पुत्रों में सबसे ज्येष्ठ थे। युगप्रधानों की नामावलि में भ्रार्य नागेन्द्र का म्रार्य नागेन्द्र नाम से उल्लेख न कर नामसाम्य-जन्य त्रुटि से नागहस्ती के नाम से उल्लेख किया गया है। वस्तुतः युगप्रधान नागेन्द्र वाचक ग्रार्य नागहस्ती से सर्वथा भिन्न प्रतीत होते हैं। दुष्यमाकाल श्रमएसंघस्तोत्र के मनुसार नागेन्द्र का दीक्षाकाल ४६२-६३ माना गया है। किचिन्न्यून १० पूर्वधर होने से भार्य नागेन्द्र ही वज्यसेन के पश्चात् युगप्रधा-नाचार्य नियुक्त किये गये। ६६ वर्ष जैसे सुदीर्घ काल तक भाषने युगप्रधा-नाचार्य पद से जिनशासन की सेवा की। वीर नि० सं०,६५६ में इनका स्वर्यवास माना गया है।

पहले यह बताया जा चुका है कि झायें नागहस्ती भौर नागेन्द्र - दोनों, दो भिन्न-भिन्न भाचार्य हैं। माचार्य नागहस्ती वाचकवंश परम्परा के झाचार्य हैं और उनके गुरू धार्य नन्दिल माने गये हैं जबकि नागेन्द्र युगप्रधान परम्परा के झाचार्य भौर बजासेन के शिष्य हैं। पहले बजासेन के पूर्ववर्ती श्राचार्य हैं तो दूसरे वजासेन के पश्चाइर्ती उनके उत्तराधिकारी। वाचक नागहस्ती और युगप्रधान नागेन्द्र की भिन्नता इस तथ्य से भी प्रमाणित होती है कि झार्य नागहस्ती का दिगम्बर परम्परा के साहित्य में भी यतिवृषभ के गुरु रूप से उल्लेख किया गया है पर मार्य नागेन्द्र को संश्वयमिध्याद्दष्टि, श्वेताम्बर मादि विश्वेषणों से धभिहित किया गया है। <sup>1</sup> इससे भी प्रतीत होता है कि चन्द्रमुनि के ज्येष्ठ गुरुवन्धु नागेन्द्र ही श्वेताम्बर श्वाचार्य के रूप से दिगम्बर परम्परा में चर्चित होते रहे हैं।

नागहस्ती परम्परा-भेद होने से पूर्व के म्राचार्य होने के कारए। दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में उन्हें कहीं पर भी श्वेताम्बर विशेषए। से स्रभिहित नहीं किया गया है ।

ऐतिहासिक हष्टि से विचार करने पर नागहस्ती और नागेन्द्र ये दोनों भिन्न-भिन्न काल के दो भिन्न ग्राचार्य प्रमाशित होते हैं। ग्रायं गंगू और ग्रायं नागहस्ती ये दोनों पर्याप्त ग्रंशों में समकालीन होने चाहिये। पर नागेन्द्र को नागहस्ती मान लेने पर किसी भी दशा में संगति नहीं बैठती। क्योंकि ग्रायं नागेन्द्र का जन्म वी. नि. सं. ४७३ में होने का उल्लेख उपलब्ध होता है जब कि ग्रायं मंगू का ग्राचार्यकाल ४७० माना गया है।

वाचनाचार्य झायं नागहस्ती झौर युगप्रधानाचार्य झायं नागहस्ती (नागेन्द्र) ये दोनों भिन्न-भिन्न काल में हुए दो भिन्न झाचार्य हैं। इस तथ्य को सिद्ध करने वाले सर्वाधिक सबल शास्त्रीय प्रमारण, झनुयोगद्वार सूत्र के पाठ का वाचनाचार्य झार्य नागहस्ती के प्रकरण में उल्लेख किया जा चुका है।<sup>२</sup>

## १६. ग्राचार्य सामन्तमह-गर्गाचार्य

वीर नि० सं० ६४३ में आर्थ चन्द्रसूरि के स्वर्गगमन के पश्चात् १६ वें गएाचार्य सामन्तभद्र हुए । आपके जन्म, कुल आदि का परिचय उपलब्ध नहीं होता । आपका जो कुछ परिचय उपलब्ध होता है, उससे यह विदित होता है कि आप पूर्वश्रुत के ग्रम्थासी होते हुए भी झस्खलित चारित्र को झाराधना करने वाले थे । निर्मोह भाव से विचरएा करते हुए ये संयमशुद्धि के लिये अधिकांशतः वनों, उद्यानों, बक्षायतनों, एवं शून्य देवालयों में ही ठहरा करते थे । इनके उत्कट वैराग्य भौर वनवास को देख कर लोग इन्हें वनवासी झौर इनके साधुसमुदाय को वनवासी-गच्छ कहने लगे । सौधर्मकाल के निग्रंथ गच्छ का यह चौथा नाम वनवासी गच्छ कहा जाता है । बनवासी शब्द सापेक्ष होने के कारएा वसतिवास की स्मृति दिलाता है । भगवान् महावीर और सुधर्मा के समय तक साधुझों का प्रायिक निवास वन-प्रदेशों में ही होता था फिर भी उस समय के श्रमएा वनवासी न कहला कर निग्रंथ नाम से ही पहिचाने जाते रहे । क्योंकि उनके सम्मुख वनवासी से भिन्न वसतिवासी नामक कोई भिन्न श्रमएावर्ग नहीं था ।

| (क) | इन्द्रचन्द्रनागेन्द्रवादी | मिष्याहष्टिः | । संशयवादी | किलेव     | मन्यते. | सेयंबरो  | र य ।  |      |
|-----|---------------------------|--------------|------------|-----------|---------|----------|--------|------|
|     |                           |              | [ बोध      | ग्राम्रत. | শাত গ   | ধ ৰ আগবন | सांगरी | टोका |

(स) इन्द्रचन्द्रनागेन्द्रगच्छोत्पन्नानां तंदुलकपायोदकादिसमाचारीसमाश्वयीरणां श्वेतपटानां [भावप्राभृत, गा० १३४, स्रृतसागरी]

- \* घस्तुत ग्रन्थ, पृ० ४४२
- <sup>3</sup> विपुटी के मनुसार वीर ति० सं० ६४० ।

जब निग्नंथ गच्छ, कौटिक गच्छ, और चन्द्रगच्छ के नामान्तरों से गुजरता हुग्रा साधु-समुदाय जनसम्पर्क में ग्रागे बढ़ा, तब श्रमणों का ग्रावास भी मुख्य रूप से वसतियों में होने लगा हो, यह स्वाभाविक है। संभव है ग्रायं रक्षित के पश्चात् साधु सम्प्रदाय में शिथिलता अधिक बढ़ी हुई देख कर संयमशुद्धि और उग्र साधना को बनाये रखने के लिये सामन्तभद्र ने शिथिलाचार के विरुद्ध वनवास स्वीकार किया हो।

ूदूसरा यह भी संभव है कि वोर नि० सं० ६०६ में हुए श्वेताम्बर-दिगम्बर सम्प्रदायभेद को पाट कर दोनों में समन्वय करने की दृष्टि से उग्र संनमाराधन का प्रयत्न प्रारम्भ किया गया हो। आचार्य सामन्तभद्र द्वारा किया गया यह उग्र आचार का स्रभियान शिथिलाचार के विरोध में कुछ समय तक अवश्य प्रभावोत्पा-दक रहा होगा। पर इसमें यथेप्सित स्थाई सफलता नहीं मिल पाई।

इसी अवधि में दिगम्बर परम्परा में भी समन्तभेई नामक एक ग्राचार्य के होने के उल्लेख उपलब्ध होते हैं। क्षुल्लक जिनेन्द्र वर्षी के अनुसार उनका समय ईसा की दूसरी शताब्दी में ग्राता है। हो सकता है सामन्तभद्र को ही समन्तभद्र समफ कर उनके उत्कट ग्राचार के कारए उन्हें सम्मानपूर्ण दृष्टि से देखा एवं ग्रपना लिया गया हो।

ग्रापके जन्म, दीक्षा, ग्राचार्यपद ग्रौर स्वर्गवास का समय उपलब्ध नहीं होता । तपागच्छ पट्टावली के त्रनुसार ग्रापका ग्रस्तित्वकाल वीर नि० सं० ६७० के ग्रासपास माना गया है ।

## १७. ग्राचार्य वृद्धदेव-गएगाचार्य

ग्राचार्य सामन्तभद्र के पश्चात् १७वें गएाचार्यं वृद्धदेव हुए। इनका केवल इतना ही परिचय मिलता है कि वृद्धावस्था में आचार्य पद प्राप्त करने के कारएा सभी उन्हें वृद्धदेवसूरि के नाम से संबोधित करने लगे। सामन्तभद्र की परम्परा के आचार्य होने के कारएा आपको भी उग्र किया का समर्थक माना गया है।

### १८. माचार्यं प्रसोतन-गरणाचार्य

ग्राचार्यं वृद्धदेव के पश्चात् भ्रार्यं प्रद्योतनसूरि गणाचार्य हुए । पट्टावलियों में इस प्रकार का उल्लेख उपलब्ध है कि ग्रजमेर ग्रौर स्वर्णमिरि में ग्रापने प्रतिष्ठा करवाई पर स्वर्गीय मुनि कान्तिसागरजी के ग्रनुसार इतिहास के प्रकाश में इस प्रकार के उल्लेखों की सच्चाई संदिग्ध मानी गई है ।<sup>२</sup>

.ग्रापका स्वर्गवास वीर नि० सं० ६९८ में होना बताया गया है ।

## १६. म्राचार्य मानदेव-गरणाचार्य

ब्राचार्य प्रद्योतनसूरि के पल्चात् १९वें पट्टधर गर्गाचार्य मानदेव हुए। ब्राचार्य मानदेव त्याग-तप की विशिष्ट साधना में इतने प्रसिद्ध थे कि जैन

1 जैनेन्द्रसिद्धान्तकोष, भा० १, पृ० ३३६

\* मृनि कान्तिसागरजी द्वारा लिखित जैन इतिहास की पाण्डुलिपि, पृ० १०६।

समाज में संभवतः विरला ही कोई ऐसा व्यक्ति होगा जो आपके प्रभाव से अपरिचित हो।

नाडौल निवासी प्रख्यात श्रेष्ठी धनेश्वर ग्रापके पिता ग्रौर धारिएाी माता थी। ग्रपना एकमात्र पुत्र होने के कारए माता-पिता ने ग्रापका नाम मानदेव रखा। एक वार ग्राचार्य प्रद्योतन विहार कम से नाडोल पधारे। भाग्यवश मान-देव ने भी ग्राचार्यश्री के उपदेशों को सुनने का सुग्रवसर पाया। भाचार्य प्रद्योतन-सूरि की वैराग्यपूर्ण वाणी सुनकर मानदेव को अपूर्व उल्लास हुभा ग्रौर उन्होंने गुरुचरएों में प्रव्रज्या ग्रहण करने की इच्छा व्यक्त की। बड़ी कठिनाई से मानदेव ने माता-पिता से ग्रनुमति प्राप्त की ग्रौर शुभ समय में श्रमएा-दीक्षा ग्रंगीकार कर वे विनयपूर्वक ज्ञानाराधन के साथ कठोर तप की साधना करने लगे। प्रखर प्रतिमा के कारण ग्रल्प समय में ही उन्होंने ११ ग्रंगश्वत, मूल, छेद ग्रौर उपांग श्रुतों का पूर्ण ग्रम्यास कर लिया।

गुरु ने मानदेव को योग्य समफ्तकर आचार्य पद से सुशोभित करना चाहा पर कहा जाता है कि लक्ष्मी (लावण्यश्री) श्रीर सरस्वती का ग्रापस में एकत्र अद्भुत सम्मिलन देखकर गुरुदेव इस बात के लिए चिन्तित हुए कि मुनि मानदेव से चारित्र का पालन किस प्रकार निभ सकेगा।

गुरू की चिन्ता से मानदेव चारित्र के प्रति ग्रौर ग्रधिक ग्रास्थावान् बन गये। गुरुदेव की प्रीति हेतु उन्होंने सम्पूर्ण रूप से विगइ-विकृति का परित्याग कर दिया ग्रौर भक्तजनों के यहां से ग्राहार लाना भी वन्द कर दिया। ग्रात्मसाधना के प्रति सजगता विश्व को सहज ही भुका देती है। इस नियमानुसार मानदेव के चरएों में भी कुछ देवी शक्ति का सामीप्य हो गया था, इस प्रकार के उल्लेख उपलब्ध होते हैं।

## श्रार्य नागेन्द्र के समय की राजनैतिक एवं धार्मिक स्थिति

इससे पहले के प्रकररण में बताया जा चुका है कि आर्य रेवतीनक्षत्र के वाचनाचार्य काल में कुषाखवंश के राजा देम कंडफाइसिस ने प्रपने पिता कुजुल कंडफाइसिस ढारा ईरान की सीमा से लेकर सिन्धु नदी तक संस्थापित राज्य की सीमा में विस्तार करना प्रारम्भ किया। देम ने पूरे पंजाब ग्रौर दोआवा को जीत कर पूर्व में वाराखसी तक ग्रपने राज्य का विस्तार किया। देम कंडफाइ-सिस की मृत्यु के पश्चात् उसका पुत्र कनिष्क वीर निर्वाधा की सातवीं शताब्दी के प्रथम चरए में तदनुसार शक सम्वत्सर के प्रचलित होने के पश्चात् राज्य सिहासन पर ग्रासीन हुग्रा। कनिष्क ने पुरुषपुर-पेशावर नामक एक नवोन नगर वसा कर वहाँ ग्रपनी राजधानी स्थापित की।

ै अंगैकादशकेःधीती, छेदमौलेपु निष्ठितः । उपांगेपु च निष्णातस्ततो जज्ञे बहुश्रुतः ॥२३॥ [प्रभावक चरित्र, प्रकरण्{३]

### धार्यं नां के समय की ] सामान्य श्रुवंधर-काल : झार्य अह्यद्वीपकसिंह

कनिष्क ने बौद्ध धर्म स्वीकार कर विजय का ग्रभियान प्रारम्भ किया। इसने पार्थियनों के शासन को भारत से मूलतः उखाड़ फेंका । काश्मीर-विजय के परपातु कनिष्क ने चीनी साम्राज्य के प्रदेशों - चीनी तुकिस्तान, काशगर, यारकन्द एवं सोतान पर ग्रंपना ग्राधिपत्य स्थापित कर एक विशाल साम्राज्य की स्थापना की । कनिष्क का साम्राज्य ईरान की सीमाओं से वाराएसी, चीनी, तुर्किस्तान से काश्मीर प्रौर दक्षिए में विन्ध्य-पर्वतश्रेएियों तक फैला हुमा था।' कनिष्क ने काश्मीर में ग्रपने नाम पर कनिष्कपुर नामक एक नगर वसाया। उसने जन्मजात भारतीय की तरह भारतीय संस्कृति को अपनाया। उसने विदेशी होते हुए भी मौर्यसम्राट् अशोक द्वारा अपनाई गई नीति का अनुसरए। करते हुए बौद्ध धर्म के प्रचार-प्रसार में बड़ा योगदान दिया । कनिष्क ने कांग्रसीर के कूण्डलवन नामक स्थान पर बौद्ध - संगीति (दौद्ध भिक्षुओं, विद्वानों एवं बौद्ध धर्मावलम्बियों के धर्म-सम्मेलन) का ग्रायोजन किया । उस संगीति में वौद्ध धर्म के प्रचार एवं उसमें नये सुघार से सम्बन्धित अनेक महत्वपूर्ण विषयों पर निर्णय लिये गये। इतिहासकारों का ऐसा अनुमान है कि कनिष्क द्वारा की गई उस बौद्ध-संसीति के पश्चात् बौद्धधर्म हीनयान ग्रीर महायान - इन दो संप्रदायों में विभक्त हो गया । बुद्ध के निराडम्बर, सहज-सरल धर्म एवं जीवन-दर्शन को मानने वालों की संख्या स्वल्प थी ग्रतः उन लोगों के संप्रदाय का नाम 'हीनयान' पड़ा । बूद को भगवान् का प्रवतार मान कर उनकी मुर्ति की पूजा करनेवालों की संख्या अधिक थी प्रतः उन जोगों का संप्रदाय महायान कहा जाने लगा। कनिष्क ने महायान संप्रदाय को प्रथय दिया। कुनिष्क के शासनकाल में बुद्ध को प्रतिमाओं की बड़े आडम्बर के साथ पूजा होने लगी और देश में मूर्तिकला का वड़ा विकास हुआ । कनिष्क बौद्ध धर्माबलम्बी था फिर भी उसने ग्रन्थ सभो धर्मावलम्बियों के साथ सौहार्दपूर्श व्यवहार रखा ।

कनिष्क के शासनकाल में संस्कृत साहित्य की उल्लेखनीय उन्नति हुई । उसके ढारा सम्मानित महाकवि श्रक्ष्वघोष ने 'वुद्धचरित्र', सौन्दरानन्दम्' एवं 'वज्रशूची' ' नामक उत्कृष्ट कोटि के संस्कृत-ग्रन्थों की रचनाएं की ।

कनिष्क ने म्रपने विशाल साम्राज्य के शासन को सुचारु रूप से संचालित करने के लिये भारत के विभिन्न प्रदेशों में क्षत्रपियां स्थापित की थीं। उनमें से मथुरा, वाराससी, गुजरात, काठियावाड़ एवं मालवा की क्षत्रपियों एवं उनके खरपल्लान वनस्फर धादि क्षत्रपों के उल्लेख उपलब्ध होते हैं।<sup>1</sup>

शक्तिशाली कुषारगवंशी महाराजा कनिष्क के देश-विदेशव्यापी विजय भ्रभियानों के संक्रान्तिकाल में भी कतिपय भारतीय राजाओं ने बड़े शौर्य त्रौर घैर्य के साथ अपना स्वतन्त्र अस्तित्व बनाये रखा । इसका ज्वलन्त उदाहरगा है

<sup>1.</sup> His Empire in India included Kapisa, Gandhara and Kasmira and extended in the sast up to Varanasi and beyond.

<sup>[</sup>The Gupta Empire, by Radhakumud Mookerji, p. 3] 1, "The Gupta Empire' by Radhakumud Mookerji, p. 4.

जैन धर्म का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग [रा० एवं धार्मिक स्विति

दक्षिएगापथ का सातबाहन राजवंश, जिसके, विक्रमादित्य के समय से बीर नि० सं० १९३ तक ग्रसुण्एा राज्य चलने के ग्रनेक उल्लेख जैन वाङ्मय में तया भ्रन्य इतिहास-ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं।

कतिपय सातवाहनवंशी राजाग्रों के जैन धर्मावलम्बी होने विषयक ग्रनेक उल्लेख जैन साहित्य में विद्यमान हैं।

महाराजा कनिष्क के समय में कुषाएगवंशी विदेशी राजसत्ता बौद्ध धर्माव-लम्बियों के साथ इतनी प्रधिक धुलमिल गई थी कि दोनों एक दूसरे के उत्कर्ष को प्रपना स्वयं का उत्कर्ष समफने लगे थे। इस घनिष्ठ सम्बन्ध के कारएा कुषाएा-साम्राज्य के उत्कर्ष में बौद्ध संघ का सर्वतोमुखी सहयोग ग्रौर बौद्ध संघ में कनिष्क का वर्चस्व बढ़ता ही गया। बौद्ध ग्रौर कुषाएगों की इस प्रकार की घनिष्ठता जहीं एक ग्रोर बौद्धधर्म के तात्कालिक उत्कर्ष में बड़ी ही सहायक हुई, वहाँ दूसरी ग्रीर वह बौद्धधर्म के तात्कालिक उत्कर्ष में बड़ी ही सहायक हुई, वहाँ दूसरी ग्रीर वह बौद्धधर्म के लिए महान् ग्रभिशाप सिद्ध हुई। विदेशी दासता से मुक्ति चाहने वाली समस्त भारतीय प्रजा के हृदय में कुषाएगों के प्रति जो घुएगा थी, वह कुषाएगों के शासन को मुहढ़ बनाये रखने में सहायता प्रदान करने वाले बौद्ध संघों, बौद-भिक्षुग्रों एवं बौद्ध धर्मावलम्बियों के प्रति गी उत्तरोत्तर बढ़ने लगी। भारत की स्वतन्त्रताप्रिय प्रजा बौद्ध संघ को राष्ट्रीयता के धरातल से च्युत, श्राध्यात्मिक स्वतन्त्रता से विहीन एवं ग्राततायी का प्राएप्रिय पोष्य-पुत्र समफने लगी। भारतीय जनमानस में उत्पन्न हुई इस प्रकार की भावना ग्रन्ततोगत्वा भारत में बौद्धधर्म के ग्रपकर्ष ही नहीं ग्रपित सर्वनाश का कारएग बनी।

### नाग मारशिव राजवंश का श्रम्युदय

बौद्धों के सर्वतोमुखी सहयोग के वल पर बढ़ते हुए विदेशी दासता के उस उत्पीड़न ने भारशिव नामक नाग-राजवंश को जन्म दिया। लकुलीश नामक एक परिव्राजक ने विदेशी दासता के जूड़े को उतार फेंकने के लिये लालायित भारतीय जनमानस में शिव के संहारक स्वरूप की उपासना के माध्यम से प्राएा फूंकने का ग्रभियान प्रारम्भ किया। भारशिव नागों ने लकुत्तीश को शिव का ग्रंशावतार मानकर उनके प्रत्येक ग्रादेश का ग्रक्षरशः पालन किया। कनिष्क की मृत्यु होते ही भारशिव नागवंश एक राजवंश के रूप में उदित हुग्रा। ग्रागे चलकर इन भारशिवों ने कुषाएा साम्राज्य का ग्रन्त कर विशाल भारतीय साम्राज्य की स्थापना की।

ऐतिहासिक तथ्यों के पर्यवेक्षए। से कनिष्क का गन्धार के सिंहासन पर ग्रासीन होने का समय वीर नि० सं० ६०४ (ई० सन् ७८) तथा मृत्यु का समय वीर नि० सं० ६३३ (ई० सन् १०६) ठहरता है। रतदनुसार भारशिव नागों के

Several Vakataka inscriptions mention Bhavanaga, sovereign of the dynasty known as the Bharaivas who were so powerful that they had to their credit the performance of as many as ten Asvamedha sacrifices following their conquests along the Bhagirathi (Ganges). [The Gupta Empire, by Radhakumud Mookerji, page 7].

R 'The Gupta Empire' by Radhakumud Mookerji, page 3-4.

प्रारम्भिक ग्रभ्युदय का समय वीर निर्वास सं० ६३३ के पक्ष्चात् का ग्रनुमानित किया जाता है ।

भारशिव नागवंशी मूलतः पद्मावती, कान्तिपुरी श्रीर विदिशा के निवासी थे । ब्रह्माण्ड पुरारण ग्रोर वायुपुरारण में नागों को वृष (शिव का नन्दी) नाम से सम्बोधित करते हुए इनके विशाल साम्राज्य का उल्लेख किया गया है। जिसमें मद्र (पूर्वी पंजाब), राजपूताना, मध्यप्रदेश, उत्तर प्रदेश, मालवा, बुन्देलसण्ड ग्रीर बिहार प्रादि प्रदेश सम्मिलित थे । शुंगकाल में शेष, भोगिन, रामचन्द्र, धर्मवर्मन ग्रीर बंगर इन पांच नागवंशी राजाग्रों का विदिशा में राज्य होने के प्रमाए मिलते हें । इसके ग्रतिरिक्त शुंगोत्तरकाल में भूतनन्दी, शिगुनन्दी, यशनन्दी, पुरुषदात, उसभदात, कामदात, भवदात तथा शिवनन्दी नामक आठ नागराजामों का विदिशा में राज्य होना कतिपय शिलालेखों एवं मुद्राओं से प्रमाशित होता है। कनिष्क द्वारा कुषासा राज्य के विस्तार के समय ईसा की प्रथम शताब्दी के मन्तिम चरएा में नागों को ग्रपने मूल निवास-स्थान विदिशा, पद्मावती और कान्तिपुरी को छोड़कर मध्यभारत की और सामूहिक निष्क्रमण करना पड़ा । ये लोग विन्ध्य के पार्श्ववर्ती प्रदेशों में निर्वासितों की तरह रहने लगे। बिदिशा, पद्मावती मौर कान्तिपुरी पर कुषार्गों ने प्रपना श्राधिपत्य स्थापित कर लिया। नाग लोगों को कूषाएगों की बढ़ती हुई प्रबल शक्ति के कारए। निष्क्रमएा करना पड़ा था पर समू-चित अवसर प्राप्त होते ही अपने परम्परागत राज्य पर पुनः भधिकार कर लेने की ग्रभिलाषा उनके अन्तर में बलवती बनी रही । गतः वे लोग अवसर की प्रतीक्षा में शक्ति संचय करते रहे । नागों ने प्रपने निर्वासनकाल में नागपुर, पुरिका, रीवां ब्रादि के शासकों के साथ धनिष्ठ सम्पर्क बनाये रखा ।

कनिष्क को मृत्यु के उपरान्त नागों ने ग्रपने मूल निवास-स्थान विदिशा श्रादि को कुषाशों की दासता से पुनः मुक्त कराने का दृढ़ संकल्प किया। भपने लक्ष्य की प्राप्ति के लिये वे सैनिक ग्रभियान हेतु सभी ग्रावश्यक सामग्री जुटाने में बड़ी तत्परता से जुट गये।

## २३ श्रायं रेवतीमित्र- युगप्रधानाचार्यं

(वीर नि० सं० ६८९-७४८)

आर्य नागेन्द्र के पश्चात् आर्य रेवतीमित्र युगप्रधानाचार्य हुए । आपका यर्तिकचित् परिचय वाचनाचार्य आर्य रेवतीनक्षत्र के साथ दे दिया गया है ।

## मारशिव भीर कुषाए महाराजा हुविष्क

प्रतापी महाराजा कनिष्क की मृत्यु के उपरान्त उसका पुत्र हुविष्क भनु-मानतः वीर नि० सं० ६३३ (ई० सन् १०६) में कुषाएवंश के विमाल साझाज्य का अधिपति बना। हुविष्क के शासनकाल में नाग जाति की भारशिव माला पुनः एक राज्यशक्ति के रूप में उदित हुई। भारशिवों ने विन्घ्य के निकटवर्ती प्रवेमों में अपनी शक्ति बढ़ाने के साथ-साथ कुषाएा साझाज्य पर माकमएा करने प्रारम्भ किये। उत्तरप्रदेश से चीनी तुर्किस्तान तक फैले कुपागों के विणाल साम्राज्य से लोहा लेना भारशिवों की नवोदित राज्य शक्ति के लिए कोई साधारण साहस का कार्य नहीं या। मध्यप्रदेश से बुन्देलखण्ड की राह भारशिवों ने कुषागों के विरुद्ध मपने सैनिक मभियान द्वारा कुषाग साम्राज्य के सीमावर्ती क्षेत्रों को ग्रपने ग्रधि-कार में करना प्रारम्भ किया। भारशिवों ने बड़े साहस ग्रौर रणचातुरी से काम किया।

इस प्रकार हुविष्क के शासनकाल में ही कुषाएा-साम्राज्य का शनै-शनै हास प्रारम्भ हो गया।

#### कुवारा महाराजा याशिष्क

वीर नि० सं० ६६४ में हुविष्क की मृत्यु के उपरान्त उसका पुत्र वाशिष्क कुषारावंग के ह्रासोन्मुख साम्राज्य का अधिकारी बना। वाशिष्क ने काश्मीर में भपने पिता के नाम पर हुविष्कपुर नामक एक नगर बसाया। वाशिष्क का मासनकाज वीर नि० सं० ६६४ से ६७६ तदनुसार ई० सन् १३८ से १४२ तक रहा।

### भारशिवों द्वारा कुवाल-साम्राज्य पर प्रहार

वाशिष्क के शासनकाल में नवनागे के नेतृत्व में भारशिव नागों ने अपने सोये हुए परम्परागत राज्य को पुनः हस्तगत करने के लिये कुषाएा साम्राज्य पर बड़ी वीरता के साथ प्रवल आक्रमएा किये। उत्तरप्रदेश के प्रनेक क्षेत्रों से कुषाएा सासन की समाप्ति के पश्चात् अन्ततोगत्वा वीर निर्श्त ६७४ तदनुसार ई० सन् १४७ के आसपास नवनाग ने कुषाएगों की दासता से कांतिपुरी के राज्य को मुक्त कर वहाँ अपना राज्य स्थापित किया।

नागवंशी प्रथम भारशिव राजा नवनाग ने कान्तिपुरी में म्रपना राज्य स्थापित करने के पश्चात् कुषाएा-साम्राज्य को समाप्त करने के उद्देश्य से मद्रकों, यौधेयों, मालवों एवं म्रन्य गएातन्त्रप्रिय संघों को म्रपना संरक्षरण प्रदान किया। भारशिवों से सामरिक सहायता प्राप्त कर वे गएातन्त्र पुनः सक्रिय हुए। नवनाग एवं मद्रक, मालव, यौढेय म्रादि गएा-जातियों के म्राकस्मिक म्राकमरणों से कुपाएा राज्य निरन्तर क्षीएा मौर म्राकार में छोटा होता गया।

#### कुषाए महाराजा वासुदेव

वीर नि० सं० ६६९ में वाशिष्क के देहावसान के पश्चात् उसका पुत्र वासुदेव कुषाएा राज्य का ग्रधिपति बना । कान्तिपुरी का राजा नवनाग भारशिव अपमे शेष जीवन काल में वामुदेव के साथ युद्धरत रहा । वीर नि० सं० ६९७ तदनुसार ई० सन् १७० के ग्रासपास नवनाग की मृत्यु के उत्तरान्त उसके पुत्र वोरसेन ने कांतिपुरी के राजसिहासन पर ग्रासीन होते ही बड़े प्रवल वेग मे कुणाएा साम्राज्य पर प्रहार करने प्रारम्भ किये । वीरसेन ने ग्रनेक युद्धों में छुपाएगें को पराजित किया । यौधेय, मदक, ग्रजू नायन, जिवि एवं मालव ग्रादि गएगराज्यों कुषाण म० वासुदेव ] सामान्य पूर्वधर-काल : ग्रायं ब्रह्मद्वीपकसिंह

ने भी भारशिवों द्वारा कुषाएा साम्राज्य की समाप्ति के लिये प्रारम्भ किये गये ग्रभियान में बड़ा उल्लेखनीय योगदान दिया ग्रौर ग्रन्ततोगत्वा भारशिव राजा वीरसेन ने ईसा की दूसरी शताब्दी के समाप्त होते हीते ग्रार्य घरा से सदा के लिये कुषाएगों के शासन को समाप्त कर दिया।

भारशिवों ने ग्रपनी विजयों के उपलक्ष में काशी में गंगा के किनारे पर १० ग्रश्वमेष यज्ञ किये ग्रीर इन यज्ञों की स्मृति को चिरस्थायी बनाये रखने के लिये उस स्थान पर दशाश्वमेघ घाट का निर्माए करवाया ।

यद्यपि भारशिवों ने कुषाए राजवंश के शासन को भारत भूमि से सदा के लिये समाप्त कर दिया पर भारत के अन्तिम कुषाएा राजा वासुदेव के पश्चात् भी कुषाएा वंश के कतिपय ग्रौर भी राजा हुए । उनका राज्य काचुल की घाटी और सीमान्त प्रदेश तक हो सीमित रहा । गुप्त राजवंश के चरमोत्कर्षकाल में काबुल की घाटी ग्रौर सीमान्त प्रदेश के बचे-खुचे कुषाएा राज्य भी समाप्त हो गये। समुद्रगुप्त के इलाहाबाद के स्तंभलेख में गान्धार ग्रौर काश्मीर के कुषाएा राजाग्रों द्वारा बहुमूल्य वस्तुग्रों की भेंट के साथ समुद्रगुप्त की ग्रधीनता स्वीकार किये जाने का उल्लेख है। किदार नामक एक कुषाएावंशी राजा के सिक्के भी प्राप्त हुए हैं। इन तथ्यों से ऐसा प्रकट होता है कि ईसा की पांचवीं शताब्दी तक गान्धार ग्रौर काश्मीर में कुषाएगों का राज्य रहा।

### भारशिव राजवंश की शाखाएं

विदेशी कुषाएगें के सासन का ग्रन्त करने के पश्चात् भारवाव वंशी नाग राजा वीर सेन ने त्रपने एक पुत्र हयनाम को कान्तिपुरी के राज्य का, दूसरे पुत्र भीमनस्ग को पद्मावती के राज्य का त्रौर तीसरे पुत्र को जिसका कि नाम प्रज्ञात है – मथुरा के राज्य का ग्रविकारी बनाया।

हयनाग के पश्चात् कान्तिपुरी के राज्य पर कमशः त्रयनाग, बहिन नाग, चरजनाग ग्रौर भवनाग ने शासन किया। भवनाग ने अन्त समय में अपने दौहित्र रुद्रसेन (वाकाटक सम्राट् प्रवरसेन के पोत्र) को पुरिका का राज्य दिया। इस प्रकार भारशिव राजवंश की एक शाखा का राज्य वाकाटक राज्य के रूप में परिवर्तित हो गया।

पद्मावती के राजसिंहासन पर भीमनाग के पश्चात् कर्मशः स्कन्दनाग, ब्रहस्पतिनाग, व्याघ्रनाग, देवनाग और गरापति नाग बैठे।

वाकाटकों ग्रौर गुप्तों के साथ भारशिवों के वैवाहिक सम्बन्ध स्थापित हुए । इस वैवाहिक गठबन्धन के परिग्णामस्वरूप इन तीनों राजवंशों ने भारत को एक लम्बे समय तक विदेशी ग्राकान्ताग्रों के भय से सर्वथा मुक्त रखा ।

Bharsivas who were so powerful that they had to their credit the performance of as many as ten Ashvamedha sacrifices following their conquests along the Bhagirathi (Ganges) [The Gupta Empire, by Radhakumud Mookerji, p. 7].
 [Th: page 4]

## जैन धर्म का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग (भारतियों की साखाएं)

भारशिववंश की तीन शाखाएं मानी गई हैं। उनके राजाओं के नाम इस प्रकार हैं :--

#### १. कान्तिपुरी की मुख्य शाला

## 🕻 नवनाग 🛛 ४. बहिननाग

- २. वीरसेन ६. चरजनाग
- ३. हयनाग ७. भवनाग
- ४. त्रयनाग

E¥0.

- वाकाटक राजा रुद्रसेन (भवनाग का दौहित्र) जिसको भवनाग ने पुरिका का राज्य दियाभा
- २. पद्मावती शाखाः
- १. भोमनाग २. स्कन्दनाग
- ४. व्याझनाग ४. देवनाग
- ३. बृहस्पतिनाग
- भएपतिनाग (इसके सिक्के बहुत बड़ी संख्या में मिले हैं)

गएपतिनाग के पश्चात् संभवतः पद्मावती शाखा में नागसेन नामक राजा हुमा जिसे कवि हरिषैएा के इलाहाबाद स्थित स्तम्भ लेख के अनुसार समुद्रगुप्त ने प्रपने पहले विजय मोभियान में ही पराजित एवं अपदस्य किया। महाकवि बाएा ने भी 'हर्षचरित्र' में नागसेन को पद्मावती का राजा बताते हुए उसकी मूर्खता का उल्लेख किया है।

#### ३. मथुरा शासा

मयुराशाखा के राजाझों के नाम उपलब्ध नहीं होते ।

### वाकाटक राजवंश का अम्युवय

गुप्त राजवंश के उत्कर्ष से पूर्व भारत के बहुत बड़े भूभाग पर बाकाटक राजवंश का विशाल साम्राज्य था। मर्जुनायन, माद्रक, यौधेय, मालव मादि गएा-राज्य तथा पंजाब, राजपूताना, मालवा, गुजरात मादि प्रान्तों के प्रायः सभी राजा वाकाटक साम्राज्य के करद एवं मधीनस्थ थे। पुरार्गों में बाकाटक राजवंश को विष्यक के नाम से ही मभिहित किया गया है। वाकाटक राजवंश के मनेक सिक्के, शिलालेख एवं ताम्रपत्र उपलब्ध होते हैं। मजन्ता के गुहाचित्रों एवं प्रभिलेखों से भी वाकाटक राजवंश के इतिहास पर पर्याप्त प्रकाश पड़ता है।

इतिहासज्ञों ने विन्घ्यशक्ति नामक नाग को वाकाटक राजवंत्र का संस्थापक माना है। पुराएों में कोलिकिल वृषों (भारशिवों) में से इस राजवंत्र के संस्थापक विष्यशक्ति का ग्रम्युदय बताया गया है।<sup>३</sup>

| <b>े विल्म्यका</b> नां कुलेऽतीते                   | 1139311  | [बायुपुरास, मण्याय ११] |
|----------------------------------------------------|----------|------------------------|
| <sup>र</sup> तण्डम्नेन च कालेन, ततः कोसिकिना वृषाः | 113551   |                        |
| ततः कोलिकिलेम्यस्य, विल्म्यनकिमैविष्यति            | 11135011 | ् [गही]                |

www.jainelibrary.org

"ततः कोलिकिलेम्यश्च, विन्ध्यशक्तिभैविष्यति।" इस श्लोकार्ध से यह प्रकट होता है कि भारशिव नागों के साथ विन्ध्यशक्ति का ग्रति सन्निकट का सम्बन्ध था। भारशिव भी नागवंशी थे ग्रौर विन्ध्यशक्ति भी नागवंश की किसी शाखा विशेष में उत्पन्न हुग्रा था। संभव है वह नागवंश की शाखा वाकाटक नाम से विख्यात किसी ग्राम, स्थान ग्रथवा प्रदेश विशेष की रहने वाली हो ग्रतः भार-शिव ग्रादि ग्रन्य नागवंशियों से ग्रपनी भिन्नता ग्रभिव्यक्त करने के लिये विन्ध्य-शक्ति एवं उसके वंशजों ने ग्रपनी शाखा का नाम वाकाटक रखा हो।

उपरिलिखित ग्लोकांश के ग्राधार पर ही मंभवतः कतिपय इतिहासज्ञ ग्रपनी यह मान्यता ग्रभिव्यक्त करते हैं कि विन्ध्यशक्ति बस्तुतः भारशिवों की सेना का सर्वोच्च ग्रधिकारी था ग्रोर उसने विन्ध्य प्रदेश में ग्रपनी पृथक् राजसत्ता स्थापित कर उसका विस्तार किया ग्रतः विन्ध्य से नवोदित शक्ति के रूप में वह विन्ध्यशक्ति के नाम से विख्यात हुग्रा। उपरोक्त श्लोकपद से यह तो निर्विवाद-रूपेएा सिद्ध होता है कि भारशिव नागवंश से ही वाकाटक राजवंश अदित हुग्रा।

जैसा कि ऊपर बतायों जा चुका है वाकाटक राजवंश के अनेक राजाओं के सिकके, शिलालेख आदि उपलब्ध होते हैं किन्तु इस राजवंश के संस्थापक विन्ध्य-शक्ति के न तो कोई सिक्के ही उपलब्ध हुए हैं और न अभिलेखादि ही। ऐसी स्थिति में विन्ध्यशक्ति के सत्ताकाल को सुनिश्चित करने के लिये अन्य प्रमाणों का सहारा लेना होगा।

भारशिव वंश के सातवें राजा भवनाग की पुत्री का विद्यांह वाकाटक सम्राट् प्रवरसेन (विन्ध्यशक्ति के पुत्र) के पुत्र गौतमी पुत्र के साथ तथा गुप्त सम्राट् चन्द्रगुप्त (द्वितीय) की पुत्री प्रभावती गुप्ता का पाणिग्रहण वाकाटक नृपति पृथ्वी-षेण (प्रथम) के पुत्र रुद्रसेन द्वितीय के साथ हुग्रा। इन तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में इन तीनों राजवंशों के सत्ताकाल पर विचार करने पर यह ग्रनुमान किया जाता है कि वाकाटक राजवंश का संस्थापक विन्ध्यशक्ति भारशिव राजवंश के चौथे राजा त्रयनाग तथा मुप्त राजवंश के संस्थापक राजा श्रीगुप्त का एमकालीन था। पुराणों में विन्ध्यशक्ति का शासनकाल जो ६६ वर्ष बताया गया है,' वह वस्तुतः वाकाटकों का साम्राज्यकाल है। उसमें ३६ वर्ष विन्ध्य शक्ति का ग्रीर ६० वर्ष प्रवीर ग्रर्थात् प्रवरसेन का राज्य, इस प्रकार ६६ दर्ष का वाकाटकों का साम्राज्यकाल बताया गया है। प्रवरसेन के पञ्चात् उसके पौत्र इद्रसेन प्रथम (भवनाग के दौहित्र) ग्रौर उसके पश्चात् पृथ्विधिए प्रथम - इन दो वाकाटक राजाग्रों का शासनकाल ज्ञात करना मवधिष्ट रह जाता है। पृथिवीषेएा प्रथम का पुत्र रुद्रसेन द्वितीय, गुप्त-सभाट् चन्द्रगुप्त द्वितीय का जामाता था। चन्द्रगुत्त द्वितीय ई० सन् ३७५ में

े ...समाःवम्लवति झात्वा, पृषिवीं च समेष्यति ॥३६७॥

[बायुपुरारग, भनुपंगपादतमाप्ति]

विस्त्यवस्तिमुतश्वापि, प्रवीरो नाम वीर्यवान् । मोवननित च समाः वॉच्ट पूरीं कांवनकां च वे ।।३७३॥।

[बही]

गुप्त साम्राज्य का अधिपति बना, यह प्रायः सभी इतिहासज्ञ स्वीकार करते हैं झौर मोटे सौर पर यही समय चन्द्रगृप्त द्वितीय के जामाता रुद्रसेन द्वितीय का भी होना चाहिए ।

कवि हरिषेएा द्वारा उट्ट कित करवाये गये इलाहाबाद स्थित कौशाम्बी के स्तम्भलेख से यह स्पष्ट है कि गुप्त सम्राट् समुद्रगुप्त ने रुद्रसेन प्रथम (वाकाटक महाराजा) को कौशाम्बी के युद्धक्षेत्र में पराजित किया। समुद्रगुप्त का समय ई० सन् ३३५ से ३७४ के मासपास का माना जाता है और रुद्रसेन प्रथम का समय ई० सन् ३४४ से ३४८ माना गया है।"

गुप्त सम्राट् चन्द्रगुप्त द्वितीय (विक्रमादित्य) के जामाता रुद्रसेन द्वितीय के सिंहासनासीन होने का समय ई० सन् ३७४ मान लिये जाने पर पृथ्वीषेश प्रयम का समय स्वतः ही ई० सन् ३४८ से ३७४ तक का सिद्ध हो जाता है। इन तथ्यों से वाकाटक राजवंश के संस्थापक विन्ध्यशक्ति का शासनकाल ३६ वर्ष उसके पुत्र प्रवरसेन का ६० वर्ष, रुद्रसेन प्रथम का ४ वर्ष और पृथ्वीषेण प्रथम का शासनकाल २७ वर्ष का तया इन चारों वाकाटन बंध के राजामों का कूल मिलाकर ई० सन् ३७४ तक १२७ वर्ष का शासनकाल सिद्ध होता है। इस प्रकार ३७४ में से १२७ घटाने पर वाकाटक राजवंश के संस्थापक विन्ध्यशक्ति के राज्यसिंहासनारूढ होने का समय ई० सन् २४८ प्रमाशित होता है। गुप्तवंश के संस्थापक श्री गुप्त का शासनकाल ई० सन् २४० से २८० तक का झौर भारांशिव राजवंश के चौथे राजा त्रयनाग का शासनकाल ई० सन् २४४ से २४० तक का अनुमानित किया जाता है। ऐसी स्थिति में विन्व्यशक्ति गुप्तवंश के प्रथम राजा श्रीगृप्त ग्रौर भाराशिव वंश के चौथे राजा त्रयनाग का समकालीन सिद्ध होता है। प्रसिद्ध इतिहासज्ञ राषा-कुमूद मुकर्जी ने भी विग्ध्यशक्ति का लगभग यही समय भनुमानित किया है । \*

विन्ध्यशक्ति ने कांचनका (बुंदेल खण्ड) में प्रपनी राजधानी स्थापित की मौर ई० सन् २४८ से २८४ तदनुसार वीर नि० सं० ७७५ से म११ तक के ३६ वर्षं के शासनकाल में प्रपने राज्य की सीमाओं का विस्तार किया। इसके शासन-काल का विशेष परिचय उपलब्ध नहीं होता।

## बाकाटक सम्राट प्रवरसेन (प्रवीर)

विन्ध्यक्षक्ति की मृत्यु के पत्रचात् वीर नि० सं० ५११ में प्रवरसेन कांचनका के राजसिंहासन पर बैठा । वीर नि० सं० ५११ से ५७१ तक के मपने ६० वर्ष

[The Gupts Empire, by Radhakumud Mooker]i, p. 23] Thus we may assume a period of 150 years at the least for the reigns of the four kings from. Vindhyashakti I to Vindhyashakti II and the data A. D. 250 for the foundation of Vakataka I dynasty by Vindhyashakti.

[The Gupta Empire, by Radbakumud Mookerji, p. 43]

६४२

<sup>1</sup> The first of these kings was Rudradeva who is identified with Rudrasena I Vakataka (A.D. 344-48) and who must have been deprived of the eastern part of his territory between jumna & Vidisa, i. c. Bundeikhand.

के शासनकाल में प्रवरसेन ने ग्रनेक विजय ग्रभियान किये भौर भारत के मुविशाल भू-भाग पर प्रपना ग्राधिपत्य स्थापित किया। ग्रपनी विजयों के उपलक्ष में उसने ४ ग्रस्वमेध किये<sup>1</sup> और ग्रपने ग्रापको सम्पूर्ण भारतवर्ष का सम्राट् धोषित किया। भारशिवों ने लम्बे समय तक कुषाणों के साथ युद्धरत रहकर भारत को विदेशी दासता से मुक्त किया। ग्रपनी उन महान् विजयों के उपलक्ष में भारशिवों ने जो दश ग्रस्वमेध किये, इससे यही प्रतीत होता है कि उन्होंने भारत से कुषाण शासन का पूर्णतः उन्मूलन कर दिया। ऐसी स्थिति में ग्रनुमान किया जाता है कि प्रवरसेन के समक्ष विदेशी शक्तियों के साथ संघर्ष करने का कोई ग्रवसर ही उपस्थित नहीं हुंगा और उसने भारशियों, ग्रन्थ राजाग्नों एवं गणराज्यों के साथ युद्धरत रहकर उन पर विजय प्राप्त को। प्रवरसेन के बड़े पुत्र गौतमीपुत्र का भारशिव वंशी राजा भवनाग की पुत्री से विवाह हुगा। पुराणों में प्रवरसेन के ४ पुत्र होने का उल्लेख है। देसा प्रतीत होता है कि प्रवरसेन का पहिल बड़े पुत्र गौतमीपुत्र का भारशिव वंशी पाजा भवनाग की पुत्री से विवाह हुगा। पुराणों में प्रवरसेन के ४ पुत्र होने का उल्लेख है। देसा प्रतीत होता है कि प्रवरसेन से पहले ही उसके बड़े पुत्र गौतमी पुत्र की मृत्यु हो गई, जिसके परिणामस्वरूप प्रवरसेन का पौत्र रुद्रसेन (प्रथम) गपने दादा के पश्चात् वाकाटक साम्राज्य का भाधिकारी बना। प्रवरसेन के शेष सीन पुत्र भी ग्रन्थ राज्यों के ग्रावकारी बने।

#### रुद्रसेन प्रथम

उपर बताया जा चुका है कि रुद्रसेन (प्रथम) का ई० सन् ३४४ से ३४८ तक केवल ४ वर्ष ही शासन रहा। रुद्रसेन को ग्रपने दादा से कांचनका का विभाल साम्राज्य ग्रौर मातामह भवनाग से पुरिका का राज्य मिला था। समुद्रगुप्त ने इसे युद्ध में परास्त किया<sup>3</sup> श्रौर इस प्रकार वाकाटक साम्राज्य के भग्नावग्नेषों पर गुप्त साम्राज्य का निर्माण हुग्ना। रुद्रसेन प्रथम के पश्चात् हुए वाकाटक वंश के भनेक राजा गुप्त साम्राज्य के करद रहे।

वाकाटक वंश के राजाओं का शासनकाल इस प्रकार है :-

| १.         | विन्ध्यशक्ति प्रथम                               | ई० | सन् | २४५ से | २६४      |
|------------|--------------------------------------------------|----|-----|--------|----------|
| <b>२</b> , | प्रवरसेन प्रथम (गौतमीपुत्र)                      |    |     | २५४ से |          |
| ₹.         | रुद्रसेन प्रयम (भारशिवराज भवनाग का दौहित्र)      |    |     | ३४४ से |          |
| 8          | पृष्वीषेरग प्रथम                                 | "  |     | ३४८ से | ZOX      |
| X.         | रुंद्रसेन द्वितीय (चंद्रगुप्त द्वितीय का जामाता) | ,, |     | ३७४ से | X3'E     |
| ६.         | दिवाकरसेन की मभिमाविका प्रभावती गुप्ता           | ,, | ,,  | ३९४ से | 808      |
| છ.         | दामोदरसेन की श्रभिभाविका प्रभावती गुप्ता         | л  | н   | ४०४ से | * 8 %    |
| ۲.         | प्रवरसेन द्वितीय                                 | 75 | ,,  | ४१४ से | ୪३୪      |
|            |                                                  |    |     |        | <u> </u> |

ै यव्यन्ति वाजपेयैश्च, समाप्तवरदक्षिर्णैः । · · · ।।३७४॥ [वायुपुरारा, भ्रघ्याय ११]

र ...तस्य पुत्रास्तु चत्वारो, अविष्यन्ति नराघिषाः ॥३७४॥ [बही]

अमुद्रगुप्त की विज्यों का हरियेण हारा तैवार करवाया गया इसाहाबाद स्थित स्तम्भसेख ।

#### [रुद्रसेन प्रथम

| ९. नरेन्द्रसेन         | ,, ,, ४३५ से ४७०  |
|------------------------|-------------------|
| १०. पृष्वीषेएा द्वितीय | ,, ,, ४७० से ४⊂४  |
| ११. देवसेन             | ्,, ,, ४⊏४ से ४€० |
| १२. हरिषेएा            | " " ४६० से १२०    |

वाकाटकों की वरसगुल्म शाखा :--

| १.         | विन्ध्यशक्ति                      | ४. प्रवरसेन द्वितीय           |
|------------|-----------------------------------|-------------------------------|
| <b>२</b> . | प्रवरसेन प्रथम                    | ६. (श्रज्ञात नामा)            |
| ₹.         | सर्वंसेन                          | ७. देवसेन                     |
| ¥.         | विन्ध्यसेन (विन्ध्यशक्ति द्वितीय) | <ul><li>व. हरिषेेग्</li></ul> |

## २० भावं ब्रह्मद्वीपिकसिंह - वाचनाचार्य २४. भावं सिंह - युगप्रधानाचार्य

आचार्य रेवतीनक्षत्र के स्वर्गगमन पश्चात् ग्रायं ब्रह्मद्वीपकसिंह वाचनाचार्यं हुए । ग्रापकी श्रमण-दीक्षा नन्दीसूत्र स्थविरावली के श्रनुसार ग्रचलपुर में हुई । श्राचार्य देवद्वि ने नन्दीसूत्र की स्थविरावली में 'बंभगदीवगसीहे' इस पद से भापको ब्रह्मद्वीप का सिंह एवं कालिक श्रुत की व्याख्या करने में ग्रस्यन्त निपुण, धीर ग्रौर उत्तम वाचक पद को प्राप्त करने वाला बताया है ।

प्रायं सिंह के नाम के साथ बहाद्वीपक विशेषएग से प्राचायं देवदि ने सिंह नाम के ग्रनेक मुनियों से ग्रायं सिंह को भिन्न बताने के लिए इन्हें 'ब्रह्मद्वीप का सिंह' इस नाम से ग्रमिहित किया है । ब्रह्मद्वीप शब्द को देख कर सहज ही ब्रह्मद्वीपिकी शाखा की स्मृति हो सकती हैं और ऐसा अनुमान होना भी स्वामाविक है कि आयं सिंह ब्रह्मद्वीपिका शाखा के मुनि होंगे । किन्तु ज्यों ही इनका रेवतीनसत्र के साथ गुरु-शिष्य का सम्बन्ध ग्रौर देवदि द्वारा कपित वाचकपदधरों का घ्यान आता है, तब विचार ग्राता हैं कि ये ग्रायं सिंह वाचकवंश के ही विशिष्ट ग्राचायं रोने चाहिये । क्योंकि युगप्रधान परम्परा में रेवतीमित्र के शिष्य ब्रह्मद्वीपकसिंह का नहीं भपितु सिंह का उल्लेख मिलता है । कल्प स्थविरावली में स्थविर ग्रायं धर्म के शिष्य आयं सिंह का नाम प्रवश्य उपलब्ध होता है । यदि उन्हें ब्रह्मद्वीपिकी शाखा के ग्राचार्य मान कर स्कन्दिलाचार्य का गुरु माना जाय तो समय का मेल बैठ सकता है । परन्तु नन्दीसूत्र की चूरिंग, वृत्ति ' ग्रादि में स्कॉदिल को स्पष्ट रूप से वाचक ग्रायं सिंह के शिष्य के रूप में मान्य किया है ।

सम्भव है ब्रह्मद्वीपकसिंह का वाचनाचार्यकाल भी वीर नि० की व वीं अलाब्दी का मन्तिम काल रहा हो । दुष्पमाकालश्रमणसंघस्तोत्र के ग्रनुसार युग-प्रधान माभार्य सिंह का काल इस प्रकार मान्य किया गया है :--

म्हनगरेषु निर्मेर्त-प्रसिद्ध यसी देवी ते बहुनगरनिर्गतयमतः तान् वन्वे सिक्कवावकतिम्यान् स्प्रेन्दिसावावनि । [गॅम्बी स्वविरावली, हारिमग्रीबावृत्ति, नाव ३३]

£X¥

वीर नि० सं० ७१० में जन्म, १८ वर्ष प्रचात् ७२८ में दीक्षा, २० वर्ष सामान्य साधु-पर्याय ग्रौर ७८ वर्ष युगप्रधानकाल पूर्ण कर वोर नि० सं० ८२६ में स्वर्गवास ।

वाचक आर्य सिंह को युगप्रधान सिंह से भिन्न मानने पर आर्य स्कंदिल का कार्यकाल २६ वर्ष प्रधिक होता है जबकि युगप्रधान आर्य सिंह को ही वाचक आर्य सिंह मानने से आर्य स्कन्दिल का कार्यकाल वीर नि० सं० ८२६ में आता है। इतिहास के विशेषज्ञ विद्वान् तथ्यों को ध्यान में लेकर निर्णय करें कि वाचक आर्य सिंह और युगप्रधान आर्य सिंह भिन्न आचार्य हैं प्रथवा एक।

#### २०: गर्णाचार्य मानतुंग

ग्रानायं मानदेव के पश्चात् आचार्यं मानतुंग बड़े ही प्रभावक आजाय हुए हैं। ये वाराएासी के ब्रह्मक्षत्रिय श्रेष्ठी धनदेव के पुत्र बताये गये हैं। उस समय वाराएासी में नग्न जैन मुनियों का आगमन हुन्ना। मानतुंग उनका उपदेश सुन कर भोगवासना से विरक्त हुए। मुनि चारुकीर्ति ने मानतुंग की इच्छा देख कर माता-पिता की अनुमति से उसे मुनिधर्म में दीक्षित किया और दीक्षानन्तर मानतुंग का नाम महाकीत्ति रखा। कहा जाता है कि मुनि महाकीर्त्ति को अपनी बहिन द्वारा कमण्डलु के जल में असावधानी से रहे हुए जलीय जन्तु दिखाये जाने पर प्रेरएगा हुई और उन्होंने ग्राचार्यं प्रजीतसिंह के पास स्वेताम्बरी दीक्षा स्वीकार की।

एक बार राजा हर्ष ने मयूर और बाएा की विद्वत्ता एवं चमत्कारपूर्ए भक्ति को देख कर आचार्य मानतुंग को सादर निमन्त्रित किया । मन्त्री के आग्नह पर शासन-प्रभावना का सुग्रवसर जान कर आचार्य मानतुंग राजभवन पंचारे । महाराज हर्ष ने भी ग्रम्युत्थानपूर्वक ग्रभिवादन कर कहा – "महारमन् ! भूमण्डल पर ब्राह्मएा कितने ग्रतिशयसम्पन्न हैं । एक ने सूर्य की ग्राराधना से ग्रथने अंग का कुष्ट रोग मिटा दिया जब कि दूसरे ने (बाएा ने) चण्डिका की उपासना से कटे हाथ पैर पुनः प्राप्त कर लिये । यदि ग्रापकी भी शक्ति हो तो कुछ चमत्कार बताइये।"

राजा की बात सुन कर आचार्य मानतुंग ने कहा – "भूपाल ! हम गृहस्थ नही हैं, जो धन, धान्य, पुत्र, कलत्र झादि के लिये राजरंजन झादि किया करें ! परन्तु झासन का उत्कर्ष ही हमारा कार्य है ।"

मुनि की बात सुन कर राजा ने कहा – ''इनको बेड़ियों से जकड़ कर प्रन्धेरे कोठों में बन्द कर दिया जाय ।''

राजपुरुषों ने ४४ लोहमय बन्धनों से माचार्य मानतुंग को जकड़ कर भन्धेरे कमरों में बन्द कर ताले लगा दिये। प्राचार्य मानतुंग ते बिना किसी प्रकार के क्षोभ के एकाग्र मन से भगवान श्री ऋषभदेव की स्तुति रूप भक्तामर स्तोत्र की रचना प्रारम्भ की। स्तोत्र के ४४ ब्लोक पूरे होते-होते ताले भौर £¥£

कमरों के द्वार स्वतः ही खुल गये और प्राचार्य मानतुंग के सभी बन्धन कट गये। बन्धन-मुक्त ग्राचार्य पूर्वाचल से उदीयमान भास्कर की तरह राजसभा में जा उपस्थित हुए। भ

इस प्रकार मानतुंगसूरि के त्याग-तप और प्रतिभा के चमत्कार से प्रभावित राजा हर्ष झापका परम भक्त बन गया। झाचार्य मानतुंग ने भी वीतराग-मार्ग का उपदेश सुना कर अपने स्थान की झोर प्रस्थान किया। उनके द्वारा निर्मित "भक्तामरस्तोत्र" आज भी जैन समाज में बड़ी ही श्रद्धा-भक्ति के साथ घर-घर में गाया जाता है।

''भयहरस्तोत्र'' भी ग्राचार्य मानतुंग की रचना मानी जाती है । चिरकाल तक जैनशासन का उद्योत कर म्रपने सुयोग्य शिष्य गुर्एााकर को ब्राचार्य पद पर नियुक्त कर संलेखनापूर्वक ब्राप वीर नि० सं० ७४६ में स्वर्गस्थ हुए ।

तपागच्छ पट्टावली में बताया गया है कि ग्राचार्य मानतुंग के पश्चात् कमशः (२१) श्री वीरसूरि, (२२) श्री जयदेवसूरि, ब्रौर (२३) देवानन्दसूरि गर्णाचार्य हुए ।

इन म्राचार्यों का विशेष परिचय उपलब्ध नहीं होने के कारण यहां इनकी नामावली मात्र प्रस्तुत की गई है ।

## ेयुगप्रधानाचार्यं ग्रायं सिंह के काल में गुप्त राजवंश का ग्रम्युदय

पुण्यभूमि भारत को विदेशी शासकों की दासता से उन्मुक्त करने का जो देशव्यापी अभियान भारशिवों ने प्रारम्भ किया था, उसमें उन्होंने उल्लेखनीय सफलता प्राप्त कर एक विशाल भारतीय साम्राज्य की स्थापना की । भारशिवों द्वारा प्रारम्भ किये गये स्वातन्त्र्य-संग्राम को वाकाटक राजवंश ने श्रौर प्रधिक व्यापक बनाया ग्रौर उनके पश्चात् गुप्त राजवंश ने उसे ग्रन्तिम रूप से सम्पन्न कर अफगानिस्तान, काश्मीर, नेपाल, ग्रासाम श्रौर बंगाल से लेकर समुद्रपर्यन्त समस्त दक्षिएा-पश्चिमी प्रदेशों तक भारत की चप्पा-चप्पा भूमि को एक सुदृढ़ शासनसूत्र में बांघकर सुविशाल गुप्त साम्राज्य की संस्थापना की ।

सभी इतिहासकारों एवं पाश्चात्य विद्वानों ने यह प्रभिमत व्यक्त किया है कि गुप्त साम्राज्य के समय में भारत ने चडुंमूखी प्रगति की । इतिहासकारों का

<sup>1</sup> स्वयमुद्घटिते ढारयन्त्रे संयससंयतः । सदानुच्छू खल : श्रीमानुच्छू खलयपुबंभी । १४१।। [प्रभावक चरित्र, पृ० ११६] कतिपय कथाकारों ढारा यह उल्लेख कियां गया है कि माचार्य मानतुंग को एक के मन्दर एक करके ४४ कोटरियों में भलग-मलग ४४ ताले लगा कर बन्द किया गया । माचार्य मानतुंग मादिन। थस्तोत्र के एक एक श्लोक की रचना करते गये भौर कोटरियों के ताले व ढार कमशा स्वतः ही खुलते गये । राजा हर्ष का समय वीर निर्वाण की १२वीं शताब्दी है । हर्ष की मृत्यु ई० सन् ६४८ में हुई । ऐसी स्थिति में घाचार्य मानतुंग हर्ष के सम-कालीन नहीं हो सकते । ऐसा प्रतीत होता है कि प्रभावक चरित्रकार ने यहां राजा का नाम उल्लेख करने में स्खलना की है । इस विषय में भी मतैश्य है कि गुप्त राजवंश का झादि संस्थापक श्रीगुप्त था। श्रीगुप्त के सत्ताकाल को निश्चित रूप से निर्णीत करने वाले मभिलेखादि प्रभी तक भारत में उपलब्ध नहीं हुए हैं। ई० सन् ६७२ में इ-स्तिंग नामक एक चीनी यात्री भारत में झाया। उसके भारत यात्रा के विवरण श्रीगुप्त के सत्ताकाल पर योड़ा प्रकाश डालते हैं। इ-स्तिंग ने प्रपने भारत-भ्रमण के विवरण में ई० सन् ६८० में लिखा है कि ५०० वर्ष पूर्व श्रीगुप्त ने चीनी तीर्थयात्रियों की सुविधा के लिये मृगशिखावन के समीप एक मन्दिर का निर्माण करवा उसके व्ययभार को वहन करने के लिये २४ गाँव प्रदान किये। इस्तिंग ने लिखा है कि मृगशिखावन नालन्दा से पूर्व में ५० स्टेग (मनुमानत: २५० मील) दूर, गंगा नदी के किनारे पर स्थित है। नालन्दा को इस्तिंग ने महाबोधि से उत्तर-पूर्व में ७ स्टेग (लगभग ३५ माइल) दूरी पर ग्रवस्थित बताया है-

इ-त्सिंग के उपरिलिखित उल्लेखानुसार मगधराज श्रीगुप्त का समय ई० सन् १९० के झासपास का और उसके राज्य की सीमा नालन्दा से आधुनिक मुशिदाबाद तक होना श्रनुमानित किया जाता है। श्रीगुप्त के सत्ताकाल के सम्बन्ध में प्रसिद्ध इतिहासकार राधाकुमुद मुकर्जी का झभिमत है कि गुप्त राजवंश के सम्पूर्ए शासनकाल पर गहराई से विचार करने पर श्रीगुप्त का सत्ताकाल ई० सन् १९० के स्थान पर ई० सन् २४० से २८० तक का श्रनुमानित किया जाता है। क्योंकि श्रीगुप्त के शासनकाल से ४०० वर्ष पश्चात् जनश्रुति के झाधार पर एक विदेशी द्वारा उल्लिखित समय में थोड़ा फरक झाना ग्रवध्यम्झावी है।

गुप्त महाराजा किस जाति प्रथवा वंश के थे - इस प्रश्न का समुचित समाधान गुप्त सम्राटों के किसी भी अभिलेख से नहीं होता। वाकाटक महाराजा रुद्रसेन द्वितीय की महारानी प्रभावती गुप्ता (चन्द्रगुप्त : द्वितीय : विक्रमादित्य की पुत्री) के पूना के ताम्रपत्रीय भगिलेख में गुप्त राजामों का 'घारएा' गोत्र बताया गया है। <sup>३</sup>

गुप्तवंश के भादि संस्थापक श्रीगुप्त की मृत्यु के पश्चात् उसका पुत्र अटोत्कच मगध के राज्य सिंहासन पर बैठा। इतिहासकों द्वारा इसका शासनकाल वीर नि॰ सं॰ ८०७ से ८४६ (ई॰ सन् २८०-३१९) भनुमानित किया जाता है पर इसके पुत्र चन्द्रगुप्त प्रयम द्वारा मनेक राज्यों पर विजय प्राप्त करने के पश्चात् वीर नि॰ सं॰ ८४६ में गुप्त संवत् प्रचलित किये जाने की ऐतिहासिक घटना को हष्टि में रखने पर ऐसा प्रतीत होता है कि वीर नि॰ सं॰ ८४६ से कुछ वर्ष पहले ही इसका देहावसान हो चुका था।

सम्राट् चन्द्रगुप्त (द्वितीय) के शासनकाल में श्री घटोत्कचगुप्त नामक वैज्ञाली का ज्ञासक (भुक्ति-प्रधिकारी) था। उसके नाम के मुद्रालेख प्राप्त हुए हैं।

<sup>\*</sup> The Gupta Empire, by Radhakumud Mookerji, p. 11

वाकाटक दूर्पति दिवाकरसेन और दायोदर-प्रवरसेन की माता एवं अभिभाविका का पूना का ताअपत्राभिलेख ।

६४८

श्री घटोस्कचगुप्त वस्तुतः महाराजा घटोत्कच का पश्चाद्वर्ती कुमारामात्य मात्र था न कि गुप्त राजाग्रों के वंशवृक्ष का महाराजा ।

गुप्त नृपति घटोत्कच के सम्बन्ध में उसके नामोल्लेख के ग्रतिरिक्त ग्रौर कोई परिचय उपलब्ध नहीं होता।

# २१ (२४) आर्यं स्कन्दिल-वाचनाचायं

वाचक वंश परम्परा में आर्य स्कन्दिल बड़े प्रभावक और प्रतिभाझाली आचार्य हो गये हैं। उन्होंने ग्रति विषम समय में श्रुतज्ञान की रक्षा कर जो शासन की सेवा की है, वह सदा जैन-इतिहास में स्वर्णिम ग्रक्षरों से लिखी जाती रहेगी। हिमवन्त स्थिविरावली के अनुसार ग्रार्थ स्कन्दिल का संक्षिप्त परिचय इस प्रकार है:--

''मथुरा के ब्राह्मएा मेघरथ और ब्राह्मएाी रूपसेना के यहां भ्रापका जन्म हुग्रा । गर्भकाल में माता ने चन्द्र का स्वप्न देखा ग्रतः पुत्र का नाम सोमरथ रखा गया । ग्रापके माता-पिता प्रारम्भ से ही जैन धर्मावलम्बी थे ।

एक बार ब्रह्मद्वीपक ग्राचार्य सिंह विहारकम से मथुरा पघारे। उनके धर्मोपदेश को सुनकर सोमरय ने वैराग्य भाव से श्रमएा-दीक्षा ग्रहएा की। गुरु ने दीक्षा के समय ग्रापका नाम स्कन्दिल रखा। मुनि स्कन्दिल ने ग्रपने गुरु मार्य ब्रह्मद्वीपकसिंह की सेवा में निरत रहते हुए एकादशांगी एवं पूर्वों का ज्ञान प्राप्त किया। ग्रार्य सिंह ने स्कन्दिल को सुयोग्य एवं प्रतिभाशाली समफ्रकर ग्रपना उत्तराधिकारी घोषित किया। तदनुसार ग्रार्य सिंह के स्वर्गगमन के पश्चात् मार्य स्कन्दिल को संघ द्वारा वाचनाचार्य पद पर नियुक्त किया गया।"

कल्प स्थविरावली में आर्य संडिल्ल को काश्यप गोत्रीय आर्य धर्म का शिष्य बताया गया है। संडिल्ल और स्कन्दिल को एक मानकर कुछ लेखकों ने स्कंदिला-चार्य को काश्यप गोत्रीय आर्य सिंह के शिष्य आर्य धर्म का शिष्य बताया है, जबकि नन्दीसूत्र-स्थविरावली में उल्लिखित वाचक आर्य स्कन्दिल रेवतीनक्षत्र के शिष्य आर्य ब्रह्मद्वीपिकसिंह के अन्तेवासी माने गये हैं।

हिमवन्त स्थविरावली में भी यही आर्य ब्रह्मद्वीपिक सिंह स्कन्दिलाचार्य के गुरु माने गये हैं। इन्हीं ब्रह्मद्वीपिकसिंह के मधुमित्र और आर्य स्कन्दिल नामक दो प्रमुख शिष्य थे। ग्राचार्य परम्पराओं को गहराई से देखने पर प्रतीत होता है कि आर्य सिंह नाम के ग्रनेक ग्राचार्य हुए हैं। पहले श्रायंवज्य के गुरु सिंह गिरी। दूसरे आर्य धर्म के गुरु काश्यपगोत्रीय आर्य सिंह। इनके गुरु का नाम भी आर्य धर्म बताया गया है। तीसरे रेवती नक्षत्र के शिष्य आर्य ब्रह्मद्वीपिक सिंह। समान नाम वाले इन तीन ग्राचार्यों में वस्तुत: दो ग्रार्य सिंह आर्य मुहस्ती की परम्परा के हैं, जबकि तीसरे ग्रायं ब्रह्मद्वीपिकसिंह रेवत्तीनक्षत्र के शिष्य भीर आर्य महागिर की

<sup>9</sup> The 'Gupta Empire', Rudhakumud Mookerji, p. 12.

परम्परा के ब्राचार्य माने गये हैं । हिमवन्त स्थावरावली भी डसी वात की पुष्टि करता है ।

सम्भव है ग्रार्थ समित द्वारा प्रवर्तित ब्रह्मद्वीपिक शाखा से भिन्न ये कोई तत्प्रदेशवर्ती साधु-समुदाय के प्रमुख साधु रहे हों। पट्टावली ग्रौर परम्परा लेखक स्वयं भी कितनी ही जगहों पर पूर्णतः स्पष्ट नहीं हो पाये इसलिये ग्रनेक स्थानों पर नामसाम्य के कारणा एक का परिचय उन्होंने दूसरे के साथ जोड़ दिया है, जिससे कतिपय स्थलों पर विपर्यास भी स्पष्टतः दृष्टिगोचर होता है।

स्कन्दिलाचार्यं का कार्यकाल वीर नि०सं० ५२३ से ५४० के ग्रास-पास का प्राय: सर्वसम्मत रूप से स्वीकार किया गया है। पर स्थविरावलीकार ने वि० सं० १४३ मे श्राचार्य स्कन्दिल द्वारा मथुरा में साधु-समुदाय को एकत्रित करने का उल्लेख किया है, जो स्थविरायली में उद्घृत गन्धहस्ती के विवरणकाल को बताने वाली माथान्नों से भी बाधित होता है । ब्राचार्य गन्धहस्ती ने स्कन्दिलाचार्य के प्रनुरोध से विक्रम सं० २०० में ग्राचारांग का विवरए पूर्ए किया, इस प्रकार का उल्लेख हिमवन्त स्थविरावली में उद्धृत गाथाझों में किया गया है । संभव है लिपिदोष म्रथवा दृष्टिदोष 'विक्रमार्कस्य त्रिशताधिक त्रिपंचाशत संवत्सरे' इस पद को -विक्रमार्कस्यैकणताधिक त्रिपंचाशत संवत्सरे-' समफ लिया गया हो । इस सम्बन्ध में प्राचीनतम प्रति से निर्एय किया जा सकता है । इस प्रकार ग्रार्थ स्कन्दिल का कार्यकाल वीर नि० सं० ६२३ के पश्चात् का मानने पर ही श्रागे के घटनाकम की निविरोध संगति बैठ सकती है । मेरुतु ग की विचारश्रेएी में भी म्रार्थ स्कन्दिल का समय वीर नि० सं० ५२३ ही दिया हुग्रा है । मेरुतुंग ने स्पष्ट लिखा है कि विक्रम से ११४ वर्ष पश्चात् आर्य वज्तस्वामी हुए और आर्य वजास्वामी से २३६ वर्ष पश्चातु ग्रायं स्कन्दिल हुए । े वीर निर्वास से ४७० वर्ष पश्चात् विकम संवत् चला ग्रीर उससे ३४३ वर्ष पश्चात् ग्रार्य स्कन्दिल हुए। इस प्रकार ग्रार्य स्कन्दिल का समय वीर नि० सं० =२३ ठीक बैठता है ।

यह समय बड़ा ही विषम समय था। एक म्रोर सौराष्ट्र में बौदों भौर जैनों के बीच संघर्ष चल रहा था तो दूसरी म्रोर मध्य भारत में हुएगें के साथ गुप्तों का भयंकर युद्ध चल रहा था। उसी विषम समय में १२ वर्ष का भीषएा दुष्काल पड़ा म्रौर उस दीर्घकालीन दुष्काल ने भयंकर संघर्षों से पूर्ण उस संकान्ति-काल की विभीषिका को म्रौर मधिक बढ़ा दिया। इस प्रकार के संकटपूर्ए समय में जैन मुनियों म्रौर विशेषतः श्रुतधरों की संख्या घटते घटते म्रति न्यून रह गई। फलतः म्रागम-विच्छेद की स्थिति म्रा चुकी थी। इस प्रकार के म्रांत विकट समय में सुभिक्ष होने पर वी० नि० सं० ६३० से ६४० के मध्यवर्ती किसी समय में स्कन्दिल सूरि ने उत्तर-भारत के मुनियों को मथुरा में एकत्रित कर म्रागम

<sup>ै</sup> यतः श्री विक्रमात् ११४ वर्षेवं व्यस्वामी, तदनु २३६ वर्षेः स्कन्दिलः.....ा [मेस्तुगीया विचारश्रेस्ती]

वाचना की । जैसा कि एक प्राचीन गाथा में कहा गया है:-- "दुर्भिक्ष के समाप्त होने पर धार्य स्कन्दिलसूरि ने श्रमरासंघ को मधुरा में एकत्रित कर मनूयोग प्रारम्भ किया।" '

ग्रार्य स्कन्दिल के तत्वावधान में ग्रागमों की वाचना हुई श्रौर ग्रनुयोग व्यवस्थित किया गया, जो ग्राज भी संघ में प्रचलित है। इस तथ्य की पुष्टि के लिए प्रबल प्रमाण के रूप में नन्दी-स्यविरावलो की निम्नलिखित गाथा पर्याप्त है:--

जेसिमिमो ग्ररणुत्रोगो पयरइ ग्रज्जावि ग्रड्ढभरहम्मि ।

बहुनयरनिग्गयजसे, ते वंदे खंदिलायरिए ॥२३॥

अर्थात् – जिनके द्वारा संगठित-सुव्यवस्थित अनुयोग (ग्रागमपाठ) झाज भी भरतक्षेत्र में प्रबलित है, उन महान् यश्वस्वी ग्रायं स्कन्दिल को प्रखाम करता है।

इस गाया की टीका करते हुए मलयगिरि ने लिखा है :-

"स्कन्दिलाचार्यं के समय में दुष्षमाकाल के प्रभाव से बारह वर्ष का दुर्भिक्ष पड़ा। उस भयंकर दुर्भिक्ष के समय में साधुग्रों को ग्राहार की प्राप्ति दुर्लभ हो गई। इससे मपूर्व सूत्रार्य-ग्रहए एवं पठित का परावर्तन प्रायः नष्ट हो चुका या। बहुत सा ग्रतिशययुद्ध श्रुत भी इस काल में विनष्ट हो गया तथा परावर्तन न हो सकने के कारएा भ्रान-उपांगगत श्रुत भी पूर्ण रूप में नहीं रहा।

जब बारह वर्ष का दुभिक्ष समाप्त होने पर सुभिक्ष हुया तो मथुरा में स्कन्दिलाचार्य की प्रमुखता में श्रमणसंघ ने एकत्र मिलकर ग्रागम-वाचना प्रारम्भ की । जिस-जिस स्थविर को जो-जो श्रुतपाठ स्मरण था, उसे सुन-सुन कर ग्रागमों के पाठ को स्कन्दिलाचार्य ने सर्वानुमति से सुनिश्चित किया । इस प्रकार कालिक-श्रुत ग्रीर पूर्वगत को सम्यग् ग्रनुसन्धान के पश्चात् सुव्यवस्थित किया गया ।

मथुरा में यह संघटना हुई इसलिए इसको माथुरी वाचना कहते हैं और यह उस समय के युगप्रधान स्कन्दिलाचार्य को मान्य थी एवं अर्थरूप से उन्होंने ही शिष्यों को उसका अनुयोग दिया था इसलिए वह स्कन्दिलाचार्य का अनुयोग कहलाता है।

दूसरे माचायों का कहना है कि दुभिक्ष से कुछ भी श्रुत नष्ट नहीं हुमा''' .....केवल म्रनुयोग करने वाले सभी प्रमुख म्राचार्य दुभिक्ष के समय में काल के ग्रास बन चुके थे। केवल एक स्कन्दिलाचार्य

| ٦ | दुन्भिक्सम्मि पणट्ठे, पुरारवि मिलित्त समरासंघामो । |
|---|----------------------------------------------------|
|   | मिहुराए ग्रस्तुग्रोगो, पर्वईयो खंदिलो सूरि ।।      |
|   | [पट्टावली समुच्चय, परिशिष्ट]                       |

**£**20

ही बचे रह गये वे ग्रतः उन्होंने दुर्भिक्ष के क्रन्त में मथुरा में पुनः क्रनुयोग (साधुक्रों को सूत्रार्थ का मघ्यापन) प्रारम्भ किया ।'

कहा जाता है कि १२ वर्षीय दुष्काल में भिक्षा न मिलने के कारए। कितने ही जैन मुनि वैभारपर्वत तथा कुमारगिरि पर अनशन कर स्वर्गवासी हो गये। दुष्काल के पश्चात् जब आर्थ स्कन्दिल ने मथुरा में जैन मुनियों की महती सभा प्रायोजित की तो उस समय स्थविर मधुमित्राचार्य और आर्य गन्धहस्ती प्रमुख १२५ निग्नैंच उसमें उपस्थित थे। उन निग्नैंचों के स्मृतिपटल पर संकित प्रवधिष्ट कच्ठस्थ पाठों को मिला कर आचार्य गन्धहस्ती आदि की सम्मति से आर्य स्कंदिल ने ११ अगों का संकलन किया। वे ही सूत्र माथुरी वाचना के नाम से प्रसिद्ध हुए। यह भी कहा जाता है कि मथुरा निवासी ओस वंशीय श्रावक पोलाक ने गन्धहस्ती के विवरण सहित उन सूत्रों को ताड़पत्रादि पर लिखा कर मुनियों को प्रदान किया। रे

जिस समय मयुरा में ग्राचार्य स्कन्दिल के तेतृत्व में ग्रागम-वाचना हुई, लगभग उसी समय में दक्षिए के श्रमएों को एकत्रित कर ग्राचार्य नागार्जुन ने भी वल्लभी में एक मागम-वाचना की । इस प्रकार के उल्लेख 'कहावली', 'योगगास्त्र प्रकाश' मौर 'ज्योतिषकरण्डक' ग्रादि में उपलब्ध होते हैं ।

दुभिक्ष की समाप्ति के पश्चात् मथुरा ग्रौर वल्लभी में हुई दोनों झागम-वाचनाओं का उल्लेख करते हुए भद्रेश्वरसूरि ने ग्रपने ग्रन्थ 'कहावली' में लिखा है कि मयुरा में विशाल ग्रागमज्ञान के धनी स्कन्दिल नाम के ग्राचार्य ग्रौर वल्लभी में नागार्जुं न नामक त्राचार्य थे। दुष्काल के समय में उन महान् विरक्त ग्राचार्यों ने साधुग्रों को दूर-दूर के देशों में भेज दिया। उस संकटकाल को किसी न किसी

प्रयायमनुयोगोऽदंभारते व्याप्रियमाणः कयं तेषां स्कन्दिलनामनामाचार्याणां सम्बन्धी ? जम्यते, इह स्कन्दिलाचार्यप्रतिपत्ती ........द्वादशवार्षिक दुर्भिक्षमुदपादि तत्र चैवं ये महति दुर्भिक्षे भिक्षालामस्यासंभवादवसीदतां साघूनामपूर्वार्यप्रहणपूर्वार्यानुस्मरणाश्रुत-परावर्षनानि मूलत एवापजग्मुः । श्रुतमपि चातिग्रायिप्रभूतमनेशत् । प्रगोपांगादिगतमपि भावतो विप्रण्हम् । तत्परावर्तनादेरभावात्, ततो द्वादशवर्षानन्तरमुत्पन्ने सुभिक्षे मधुरापुरि स्कन्दिलाचार्यप्रमुलश्रमणसंचेनैकत्र मिलित्वा यो यत् स्मरति स कथयतीरियेवं कालिकश्रुतं पूर्वभूतं च किचिदनुसंघाय धटितं, यत्रच्चैतन्मयुरापुरि संघटितं इयं वाचना "मायुरी"--रयभिषीयते, सा च तत्कालयुगप्रधानानां स्कन्दिलाचार्याणामभिमता तैरेव चार्यतः शिम्ध-वुद्धि प्राप्तिति तदनुयोगः तेषामाचार्याणां सम्बन्धीति व्यपदिश्यते । प्रपरे पुनरेवमाहुः व किमपि श्रुतं दुर्भिक्षवद्यादनेशत्, किन्तु तावदेव तत्काले श्रुतमनुवतंते स्म । केवलमम्ये प्रधाना येऽनुयोगधराः ते सर्वेऽपि दुर्भिक्षकालकवलीकृताः, एक एव स्कंदिलसूरयो विद्यन्ते स्म । सतस्तैर्दुर्भिक्षापगमे मघुरापुरि पुनरनुयोगः प्रवत्ति इति वाचना माघुरीति व्यन्त वस्थते, प्रनुयोगधराः ते सर्वेऽपि दुर्भिक्षकालकवलीकृताः, एक एव स्कंदिलसूरयो विद्यन्ते स्म । सतस्तैर्दुर्भिक्षापगमे मघुरापुरि पुनरनुयोगः प्रवत्ति इति वाचना माघुरीति व्यन् वस्थतते, प्रनुयोगधराः तेषामाचार्याणामिति ।'' [नन्दीसूत्र, मलयगिरि वृत्ति, पत्र ५१ (२) मघुरानिवासिना श्रमणोपासकवरेण प्रोसवंशविभूषण्गेन पोलाकाभिषेन तरत्तकलमपि प्रवन्त गण्डस्तिकृतबिवरणोपेतं तालपत्रादिषु लेखयित्वा भिन्नम्यः स्वाघ्यायार्थं समर्पतम् ।

[हिमवन्त स्थविरावसी]

प्रकार बिताकर सुकाल होने पर वे साधु पुनः मिले । स्वाघ्याय करते समय उन्होंने अनुभव किया कि जो कुछ उन्होंने पहले अध्ययन किया था, वह आगसझान आहेक स्थलों की विस्मृति के कारएा खंडित हो गया है । कहीं श्रुतज्ञान विनष्ट न हो जाय, इस विचार से उन दोनों आचार्यों ने आगमों का उद्धार करना प्रारम्भ किया । जो पूरी तरह स्मरएा था, उसको उसी प्रकार रख लिया गया और ओ-जो स्थल विस्मृति के कारएा नष्ट हो चुके थे, उनको पूर्वापर सम्बन्ध से सूत्रों के अर्थानुसार पुनः सुसंगठित किया गया ।

वाचनाभेद का कारएा बताते हुए कहावलीकार ने लिखा है कि - 'मचुरा और वल्लभी में पृथक्-पृथक् हुई ग्रागम-वाचनाग्रों में ग्रागमों का उद्धार करने के पश्चात् ग्रायं स्कन्दिल और आर्य नागार्जुन मिल नहीं सके । उनका स्वर्गवास हो गया । इसलिये उनके द्वारा उद्धरित सिद्धान्तों में समानता होने पर भी कहीं-कहीं पर जो वाचनाभेद रह गया था, वह वैसा ही बना रहा । पापभीरू पश्चाद्-वर्ती ग्राचार्यों ने उसे नहीं बदला । फलस्वरूप विवरएाकारों ने भी 'नागार्बु नीया: पुन: एवं कथयन्ति' इस प्रकार के उल्लेख से वाचनाभेद सूचित किया ।'

योगशास्त्र की वृत्ति में भी उपरोक्त दोनों वाचनाम्रों का उल्लेख करते हुए वृत्तिकार ने लिखा है कि नागार्जु न मौर स्कन्दिलाचार्य ने दुष्प्रमाकाल के प्रभाव से जिनवचन को नष्टप्राय समभकर पुस्तकों में लिखा । <sup>3</sup>

इसी प्रकार ज्योतिषकरण्डक की टीका में भी मथुरा झौर वल्क्सी में हुई वाचनाओं तथा उन दोनों वाचनाओं में परस्पर वाचना-भेद होने का उल्लेख करते हुए कहा गया है कि विस्मृत सूत्र एवं झर्थ को याद करके व्यवस्थित करने में वाचनाभेद हो जाना अवश्यम्भावी है।\*

- गद्यारेथ महुराउरीए सुपसमिद्धो, खन्दिलो नाम सूरि तह बलहीनयरीए नागउजुएगो नाम सूरि। तेहिं य जाए वरिसीए दुक्काले निक्वउ भावध्रो वि फुट्टिकाऊए पेसिया दिसोदिसि साहवो गमिउं च कहवि दुर्खं ते पुएगो मिलिया सुगाले, जाव सज्भायंति ताव संदुखुकडीहूमं पुब्बाहियं। तमो मा सूयबिच्छित्ती होइत्ति पारद्धो सूरीहि सिद्धन्तुद्धारो। तत्यवि जं न वीसरियं तं तहेव संठवियं पम्हुट्टट्ठाऐो उएग पुक्वावराउंत सुतत्याखुसारभो कया संघडएगा। [कहावली, २६० (भप्रकाशित)]
- <sup>3</sup> परोध्परासंपन्नमेलावा य तस्समयाम्रो खंडिलनागज्जुएगायरिया कालं काउं देवलोगं गया तेएा तुरुलयाए वि तदुद्धरियसिद्धंताएां जो संजाम्रो कथमवि वायएगभेम्रो सो य न चालिम्रो पच्छिमेहि । तभ्रो विवरएगकारेहि वि "नागज्जुएगीया उगा एवं पढंती" ति समुस्लिगिया तहेवायाराइसु ।
- <sup>3</sup> जिनवचनं च दुःषमाकालवशादुच्छिन्नप्रायमिति मत्वा भगवद्भिर्नागाजुं नस्कव्दिसाद्यार्य-प्रभृतिभिः पुस्तकेषु न्यस्तम् । [योगशास्त्र, प्रकाश ३, पत्र २०७]
- <sup>8</sup> इह हि स्कंदिलाचार्यप्रवृत्तौ दुष्पमानुभावतो दुभिक्षप्रवृत्या साधूनां पठनगुखनाविकं सर्वमप्यनेशत् । ततो दुभिक्षातिकमे सुभिक्षप्रवृत्तौ द्वयोः संघयोर्मेलापकोऽनवत् । तद्यगा एको वलम्यामेको मधुरायाम् । तत्र च सूत्रार्थसंघटने परस्परवाचनाभेदो जातः विस्मृत-योहि सूत्रार्थयोः स्मृत्वा संघटने भवत्यवर्थ्यं वाचनाभेदः न काचिदनुपपत्तिः ।"

[ज्योतिषकरण्डक टीका].

ग्रीगंगजान को नष्ट होने से बचाकर ग्राय स्कन्दिल ने जिन-शासन की ग्रमूल्य सेवा के साथ-साथ मुमुक्षुग्रों, तत्त्वजिज्ञासुग्रों एवं साधकों का जो ग्रसीम उपकार किया हैं, उसके लिये जिन-शासन में प्रगाढ़ श्रद्धा के साथ उनका स्मरए। किया जाता रहेगा।

ग्रागमवाचना की समाप्ति के पश्चात् कितने वर्ष तक आर्य स्कन्दिल ग्राचार्य पद पर रहे, यह सुनिश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता, केवल प्रनुमानित काल ही बतायां जा सकता है। सम्भव है प्राप वीर नि० सं० ८४० के प्रासपास किसी समय में स्वर्गाधिकारी हुए हों। आपने प्रन्तिम समय में अनशन एवं समाधिपूर्वक मेथुरा नगरी में प्राणीत्सर्ग किया।

श्राचार्यं स्कन्दिल और नागार्जुं न ग्रागमवाचनान्नों के पश्चात् परस्पर मिल नहीं सके, इसी कारण दोनों वाचनान्नों में रहे हुए पाठ-भेदों का निर्णय अथवा समन्वय नहीं हो संका ।

२२ (२६) दिमवग्त क्षमाश्रमरग-वाचनाचार्य

ग्रांयें स्कन्दिल के पश्चात् ग्रायं हिमवान् वाचनाचार्यं हुए । ग्रापके जन्म, दीक्षा ग्रादि का स्पष्ट काल-निर्देश उपलब्ध नहीं होता । केवल नंदीसूत्रस्थ स्थवि-रावली से ग्रापका थोड़ा सा परिचय प्राप्त होता है । नंदी-स्थविरावली में ग्राचार्य देवळि ने ग्रायं हिमवन्त की स्तुति करते हुए कहा है :--

> ततो हिमयंतमहन्तविक्कमे धिइपरक्कममर्एाते । सज्म्रायमर्एातधरे, हिमवन्ते वंदिमो सिरसा ॥३३॥ कालिब्रसुयन्नरपुन्नोगस्स, धारए धारए य पुव्वारए । हिमयंतसमासमर्थो, वंदे साागज्जूसायरिए ॥३४॥

स्यविरावलीकार ग्राय देववाचक ने ग्राय हिमवन्त के विक्रम की हिमालय पर्वत से तुलना की है। इसका ग्रभिप्राय स्पष्ट करते हुए चूर्णिकार ने बताया है :--''जिनका यह उत्तर में हिमवान पर्वत व शेष दिशाओं में समुद्र तक फैला हुमा है मौर जो विशिष्ट सामर्थ्ययुक्त, कुल, गएा एवं संघ के हित में प्रतिवादियों पर विजय प्राप्त करने एवं विशिष्ट लब्धिसम्पन्न होने के कारएा महान् पराक्रमज्ञासी तथा परीषह-उपसर्ग-सहन एवं तपविशेष में भी घृति-बल से महान् दे, उन महान् माधार्य हिमवंत को प्रएगम करता हूँ। जैसा कि कहा है :--

"महंत विक्कमो कहं – उच्यते सामर्थ्यतो महन्ते वि कुलगएा-संघ पश्चोयरणे तरति ति - परप्पवादिअयरण वा विशेषबललब्धिसंपन्नतएगतो वा महंत विक्कमो, बहवा परिसहोबसगो तवविसेसे वा घितिबलेरण परक्कमंतो महंतो । अरएंत गम पण्णवत्तरुगतो अर्ग्यतघरो तं महंत हिमवंत रणामं वंदे ।

<sup>े</sup> गंबीचूलि, पूरु १०, गाठ ३३

देवर्दि द्वारा प्रणीत उपरोक्त गाथाओं से यह स्पष्टतः प्रतीत होता है कि हिमवंत क्षमाश्रमण कई पूर्वों के ज्ञाता और समर्थ व्याख्याता-वाचनाचार्य थे। उन्होंने दूर-दूर के क्षेत्रों में विचरण कर जैन धर्म का उल्लेखनीय प्रचार एवं प्रसार किया था। प्रचारक्षेत्रों में ज्ञाने वाले कष्टों को भी उन्होंने बड़े धैर्य के साथ सहन किया।

नंदीसूत्र-स्थविरावली के अनुसार ग्राचार्य हिमवान् (हिमवन्त) स्कन्दि-लाचार्य के शिष्य माने गये हैं। ग्रापके जन्म, दीक्षा, ग्राचार्यकाल एवं स्वर्गगमन विषयक स्पष्ट उल्लेख के नहीं होते हुए भी इतना तो कहा जा सकता है कि ग्राप वीर की नौवीं शताब्दी के मध्यवर्ती काल के ग्राचार्य होने चाहिए।

## २३ (२७) ग्राचार्यं नागार्जुनः वाचनाचार्य

हिमवन्त क्षमाश्रमण के पश्चात् ग्रार्य नागार्जुन वाचनाचार्य हुए । कहा जाता है कि नागार्जुन ढंक नगर के क्षत्रिय संग्रामसिंह के पुत्र थे । उनकी माता का नाम सूब्रता था। नागार्जुन के गर्भ में आते ही माता ने स्वप्न में सहस्र फन वाला नाग देखा, इसलिये बालक का नाम नागार्जन रखा गया। कहा जाता है कि नागार्जन ने बाल्यावस्था में ही एक सिंह को मार गिराया ग्रौर प्रारम्भ से ही प्रबल सहिंसी होने के कारएा पर्वतों की गुफाओं एवं जंगलों में घूम-घूम कर वनवासी महात्माओं के संसर्ग से वनस्पतियों, जड़ियों और रसायनों द्वारा रस वनाना सीख लिया । उसने बचपन से ही पादलिप्तसूरि के अद्भूत चमत्कारों की बात सून रखी थी ग्रतः एक दिन ग्राचार्य पादलिप्तसूरि के पास उनके किसी शिष्य के माघ्यम से उसने एक रसकूपिका पहुंचाई । आचार्य ने रसकूपिका में भरेरस को एक पत्थर पर उंडेल दिया और उसमें ग्रपना प्रस्रवर्ए भर उसे नागार्जन के पास लौटा कर कहला भेजा कि वह अपनी रसकूपिका सम्हाल ले। नागार्जुन ने भी उस रसकृषिका को पत्थर पर दे मारा । कृषिका को पत्यर पर पछाडते ही पत्थर में ग्रग्नि प्रदीप्त हो उठी. ग्रौर वह पत्थर तत्काल स्वर्ण के रूप में परिवर्तित हो गया । यह देख कर नागार्जुन दंग रह गया ग्रौर पादलिप्तसूरि के पास जाकर उनके चरणों में गिर गया।

उसी दिन से नागार्जुन म्राचार्य पादलिप्त का परम भक्त बन कर उनके पास रहने लगा। नागार्जुन इतना प्रतिभावान् था कि वह पादलिप्तसूरि के पैरों के लेप को सूंघ-सूंघ कर १६० वनस्पतियों के गुएा-धर्म म्रादि से परिचित हो गया। लेप द्वारा वह स्वयं गगन-विचरएा की प्रक्रिया को मूर्त रूप देने लगा। पर एक वस्तु की म्रपूर्णता के कारएा वह कुछ दूर तक म्राकाश में गमन करने के पश्चात् पृथ्वी पर गिर पड़ता। यह जान कर म्राचार्य ने उसकी मूक्ष्म बौद्धिक प्रगल्भता से प्रसन्न हो कर कहा – "वत्स ! तुम्हारा म्रौपधविज्ञान निस्मंदेह गवेपगापूर्ण है पर इसमें कुछ गुरुगम्य ज्ञान की स्यूनना रह गई है।" माचार्य ने मार्ग-दर्शन करते हुए कहा – "इस ग्रौधधि को चावल के धोवन मौर कांजी में घिस कर लेप किया जाय तो गगन में सरलता से गमन किया जा सकता है।" तदनन्तर श्राचार्य ने उसे यह भी शिक्षा दी कि वह सदा भौतिक विभूतियों के प्रलोभनों से दूर रह कर ग्रन्तमेन से वीतराग मार्ग का भाराधन करता रहे, इसी में उसकी भ्रात्मा का सच्चा कल्याएा निहित है।

उपरोक्त उल्लेख में,नागार्जुन ने पादलिप्त से विद्या ग्रहण की, यह तो बताया गया है, पर उसने कब झौर किसके पास दीक्षा ग्रहण की यह नहीं बताया गया है। यहाँ यह विचारणीय है कि झा० पादलिप्त का समय वीर नि० सं० ११७ से पूर्व का है।

नंदीसूत्र की स्थविरावली में श्राचार्य हिमवन्त के पश्चात् नागार्जुन का उल्लेख किया गया है। तदनुसार चूरिंगकार जिनदास द्वारा नंदी चूरिंग में श्रौर हिमवन्त स्थविरावली के ग्रंत में स्पष्ट रूप से ग्रापको हिमवन्त का शिष्य बताया गया है। ग्राचार्य देवदि ने नन्दी स्थविरावली में निम्नलिखित शब्दों में ग्रापकी स्तूति की है:--

> मिउमद्दव संपन्ने, आरणुपुष्ठिववायगत्तरणं पत्ते । झोहसुयसमायारे, नागज्जूरणवायए (गं) वदे ॥३६॥

भर्षात् – जो सरलता भादि मनोज्ञ गुएगों से संपन्न हैं भौर जिन्होंने कमशः योग्यता का विकास करते हुए वाचक पद की प्राप्ति की, उन ओधश्रुत श्रर्थात् विधिमार्ग की समाचरएगा करने वाले वाचक नागार्जुन को वन्दन करता हूँ। गाथा में प्रयुक्त 'श्रारगुपुग्वि' पद वस्तुतः विशिष्ट रूप से विचारएगीय है, जो सनुकम से वाचक पद की प्राप्ति बताता है। यहां झनुकम शब्द से श्रुतग्रहएए का कम भौर लघुवृद्ध की भपेक्षा बताई गई है। चूरिएकार ने भो इसी श्रर्थ को मान्य किया है।

धानुपूर्वी से वाचक पद प्राप्त करने की बात का ग्रभिप्राय तत्कालीन ग्राचार्य परम्परा के कम को देखने से जाना जा सकता है। इतिहास के प्राप्त उल्लेखानुसार ध्रार्य स्कन्दिल, ध्रार्य हिमवान् ध्रौर ध्रार्य नागार्जुन समकालीन ग्रीर वाचनाचार्य माने गये हैं। नन्दी स्थविरावली में नागार्जुन को हिमवन्त क्षमाश्रमण का पश्चाद्धर्ती ध्राचार्य बताया गया है, जब कि युगप्रधान पट्टावली ग्रीर दुष्वमाकाल श्रमणसंधस्तोत्र में नागार्जुन को ध्रार्य सिंह के पश्चात् युगप्रधान माना गया है। निर्दिष्ट काल ध्रौर कम को ध्यान में रख कर विचारने से ऐसा प्रतीत होता है कि वीर नि॰ सं॰ ५२६ में युगप्रधान ग्रार्य सिंह के स्वर्गवास काल में भार्य स्कन्दिल को विशिष्ट प्रतिभा सम्पन्न ग्रौर बड़ा मान कर वाचक पद प्रदान किया गया ग्रौर उसी समय युवा मुनि नागार्जुन युगप्रधानाचार्य नियुक्त किये गये।

"झागुपुम्बि"-सामाइझादि सुतग्गहगोगं कालतो य पुरिम परियायत्तगोगं पुरिसागुपुब्वितो य दावगत्तगं पत्तो । [नंदी दूर्शि, (पुण्य विजयजी) पृ० १० गा० ३४] फिर वीर सं० ६४० के लगभग वाचनाचार्य ग्रायं स्कन्दिल के स्वर्गस्य होते ही ज्येष्ठ मुनि हिमवान को वाचनाचार्य नियुक्त किया ग्रौर हिमवान के स्वर्ग गमनानन्तर ग्रन्य वाचनाचार्य के ग्रभाव में नागार्जुन को ही युगप्रधानाचार्य के कार्यभार के साथ वाचनाचार्य का पद भी सम्हला दिया गया। ऐसा मानने पर ग्रार्य स्कन्दिल ग्रार्य हिमवान ग्रौर नागार्जुन के समकालीन ग्रौर वाचनाचार्य होने की समस्या सहज ही हल हो सकती है।

नन्दी सूत्र के चूर्णिकार जिनदास में भी भनुकम से वाचक पद प्राप्त करने का यही अर्थ – 'पुरिसाणुपुव्विग्रो' पद से माग्य किया है। जैसा कि उन्होंने कहा है – ''सामायिक ग्रादि श्रुतग्रहण से तथा काल की ग्रपेक्षा पूर्वकालीन दीक्षा-पर्याय ग्रीर पुरुषानुकम से नागार्जुन ने वाचक पद प्राप्त किया।''

चूरिएकार के इस विवेचन से हमारे अनुमान की स्पष्टतः पुष्टि हो जाती है। आर्य स्कंदिल के प्रकरएए में बताया गया है कि जब मथुरा में आर्य स्कंदिल ने आगम-वाचना की, उस समय नागार्जुन ने भी दक्षिएापथ के श्रमहा संघ को एकत्र कर वल्लभी में वाचना की। नागार्जुन द्वारा आनुपूर्वी से वाचकपद प्राप्त करने की बात को मानने पर इसकी संगति भी बराबर बैठ सकती है।

ुकुछ लेखकों ने नागार्जुन को योगरत्नावली, योगरत्नमाला स्रौर ग्रनेकाक्षरी सादि प्रन्थों का रचनाकार माना है । ये दोनों नागार्जुन एक हैं या भिन्न-भिन्न, यह कहना सरल नहीं । विशेषज्ञ इस पर ग्रनुसन्धान करें, यह स्रपेक्षित है ।

युगप्रधान-यन्त्र के म्रनुसार युगप्रधानाचार्य नागार्जुन के जीवन की प्रमुख घटनाम्रों का कालकम इस प्रकार है :--

"नागार्जुन का वीर नि० सं० ७९३ में जन्म, १४ वर्ष की भ्रवस्था भर्षात् वीर नि० सं० ५०७ में दीक्षा, १९ वर्ष तक सामान्य साधुपर्याय का वालन करने के पश्चात् वीर नि० सं० ५२६ में युगप्रधानपद और ७५ वर्ष तक ग्राचार्य पद से जिनशासन की सेवा करने के पश्चात् वीर नि० सं० ९०४ में १११ वर्ष की अवस्था में स्वर्गवास ।

# <mark>श्रार्य स्कन्दिल एवं नागार्जुन के समय के राजवंश</mark>

- ग्रीय नागार्जु न के युगप्रधानत्वकाल में गुप्तवंश के महाराजा घटोत्<mark>कच का</mark> वीर नि० सं० ६४६ तक शासन रहा । उसकी मृत्यु के पश्चात् उसके पुत्र चन्द्रगुप्त प्रथम ने गुप्त वंग के राज्य का विस्तार किया ।

#### चन्द्रगुप्त प्रथम

घटोरकच की मृत्यु के पश्चात् उसका पुत्र चन्द्रगुप्त (पथम) मगृध के राज्यसिंहासन पर ग्रासीन हुग्रा। इतिहासविदों का ग्रनुमान है कि चन्द्रगुप्त प्रथम का शासनकाल ई० सन् ३१६ से ३३४, तदनुसार वीर नि० सं० =४६ से =६२ तक रहा। इतिहास के लघ्धप्रतिष्ठ पाण्चात्य विद्वान फ्लीट ने चन्द्रगुप्त द्वारा प्रचलित किंगे गये गुप्त संवत्, नेपाल के लिच्छवी राजा जयदेव (प्रथम) के साथ जन्द्रगुप्त (प्रथम) के घनिष्ठ सम्बन्ध, वल्लभी संवत् तथा शक संवत् झादि के मन्दर्भ में गहन विचार करने के पश्चात् यह सिद्ध किया है कि ई० सन् ३१६ से ३२० में चन्द्रगुप्त (प्रथम) ने महाराजाधिराज का विरुद धारण कर गुप्त सम्वत् चलाया। ऐगी स्थिति में सहज ही यह अनुमान लगाया जा सकता है कि 'महाराजाधिराज' की पदवी धारण करने से पहले चन्द्रगुप्त को राजा बनने के पश्चात् महाराजाधिराज का पद धारण करने से पहले चन्द्रगुप्त को राजा बनने के पश्चात् महाराजाधिराज का पद धारण करने से लहले चन्द्रगुप्त को राजा बनने के पश्चात् महाराजाधिराज का पद धारण करने के लिये मगध के खड़ोस-पड़ोस के राज्यों पर अपना झाधिपत्य स्थापित करने में कम से कम चार-पांच वर्ष का समय तो अवश्य ही लगा होगा। एक राजा सिहासन पर झासीन होते ही तत्काल महाराजाधिराज का विरुद धारण करने योग्य विशाल भूभाग को कुछ ही मास में अपने क्रधिकार में कर ले – यह संभव प्रतीत नहीं होता। इन तथ्यों पर विचार करने के पश्चात् चन्द्रगुप्त के राज्यासीन होने का समय ई० सन् ३१६-२० से कुछ वर्ष पूर्व अनुमानित करना ही युक्तिसंगत होगा। यह एक ऐतिहासिक तथ्य है कि लिच्छवी राजकुमारी कुमार देवी के साथ विवाह के पश्चात् चन्द्रगुप्त प्रथम लिच्छवियों' की सहायता से महाराजाधिराज बना।

चन्द्रगुप्त प्रथम के पुत्र सम्राट् समुद्रगुप्त ने ग्रपने ग्रभिलेखों में गुप्तपुत्र के स्थान पर ग्रपने ग्रापको 'लिच्छवी दौहित्र' लिखा है। इतिहासकों ने समुद्रगुप्त के राज्यसिंहासनासीन होने का समय ई० सन् ३३४ ग्रनुमानित किया है। स्मृति-ग्रन्थों में २४ वर्ष की वय राजा बनने के योग्य वय मानी गयी है। ऐसी स्थिति में ग्रनुमान किया जा सकता है कि सन् ३०५ के ग्रासपास चन्द्रगुप्त प्रथम का लिच्छवी राजकुमारी कुमारदेवी के साथ पालिग्रिहएा ग्रौर ई० सन् ३१० भ के लगभग कुमारदेवी की कुक्षि से समुद्रगुप्त का जन्म हुन्ना होगा। इन सब घटनाग्रों पर विचार करने से यही निष्कर्ष निकलता है कि ई० सन् ३१० से ३१४ के मध्य- वर्ती किसी समय में चन्द्रगुप्त प्रथम का राज्याभिषेक हुग्रा ग्रायना उसने युवराज काल में ही ग्रपने पिता के राज्य का विस्तार करना प्रारम्भ कर दिया होगा।

भगवान् महावीर की विद्यमानता में मगध के आसपास लिच्छवियों के शक्तिशाली गणतन्त्रों के उल्लेख मिलते हैं। नेपाल के लिच्छवी राजा जयदेव द्वितीय के अभिलेख में भी उल्लेख किया गया है कि उसके पूर्वज सुपुष्प का जन्म (ईसा की पहली शताब्दी में) पाटलिपुत्र में हुम्रा था। ऐना प्रतीत होता है कि कुषाणों के साम्राज्यविस्तार के परिणामस्वरूप लिच्छवियों की शक्ति क्षीगा हो गई और इनका कोई छोटा-मोटा राज्य ही अवशिष्ट रह गया हो। लिच्छवी क्षत्रियों की राजकुमारी कुमारदेवी के साथ विवाह के पश्चात् चन्द्र-गुप्त प्रथम ने राज्य-विस्तार किया – इस ऐतिहासिक तथ्य से यह अनुमान किया जाता है कि मगध ग्रीर मगध के ग्रडोस-पड़ोस में चन्द्रगुप्त प्रथम के समय में भी लिच्छवी क्षत्रियों की घनी ग्रगबादी रही होगी। लिच्छवी क्षत्रियों के साथ वैवाहिक सम्बन्ध के पश्चात् लिच्छवियों की सहायता से चन्द्रगुप्त ने राज्य विस्तार किया । इस तप्य की पुष्टि ग्रयोध्या, बर्दमान् ग्रौर गया में मिले सम्राट् समुद्रगुप्त के उन सिक्कों से होती है, जिन पर दुल्हन को ग्रंगूठी भेंट करते हुए दूल्हे का चित्र, एक ग्रोर चन्द्रगुप्त, दूसरी ग्रोर 'लिच्छवय ' ग्रौर 'कुमार देवी' ग्रंकित है ।

चन्द्रगुप्त प्रथम ने किन-किन राजाग्रों एवं राज्यों को जीतकर उन पर अगना ग्राधिपत्य स्थापित किया, इस सम्बन्ध में कोई ग्रभिलेख प्रथवा ग्रन्थ प्रकार की कोई साक्षी उपलब्ध नहीं होती । पुराएों में समुच्चय रूप से गुप्तों के राज्य का उल्लेख उपलब्ध होता है । वायुपुराएा में गंगा के निकटवर्ती प्रदेशों, प्रयाग, साकेत ग्रौर मगध राज्य पर गुप्त राजाग्रों के ग्राधिपत्य का उल्लेख है । इससे ऐसा प्रतीत होता है कि चन्द्रगुप्त प्रथम का उपरोक्त राज्यों पर ग्रधिकार रहा ।

इतिहासज्ञों ने श्रीगुप्त को गुप्त राजवंश का और चन्द्रगुप्त प्रथम को गुप्त साम्राज्य का संस्थापक माना है। इलाहाबाद में एक स्तम्भ अभिलेख सुरक्षित है। इस स्तम्भ के ऊपरी भाग पर मौर्य सम्राट् ग्रशोक का श्रभिलेख और उसके नीचे समुद्रगुप्त का श्रभिलेख उट्ट कित है। समुद्रगुप्त के इस स्तम्भ-लेख में उट्ट कित कुछ पंक्तियों से ऐसा अनुमान किया जाता है कि चन्द्रगुप्त प्रथम ने श्रपने कनिष्ठ पुत्र समुद्रगुप्त को सर्वाधिक सुयोग्य समफ्रकर ग्रपनी राज्यसभा के समक्ष उसे ग्रपना उत्तराधिकारी घोषित करते हुए कहा – "ग्रब तुम इस पृथ्वी की प्रतिपालना करो।" इस स्तम्भ-ग्रभिलेख में इस बात का भी संकेत है कि चन्द्रगुप्त के शहयों (तुल्यकुलजा:) के मुख पीले पड़ गये। र स्तम्भलेख में खुदे – "घमण्ड पश्चात्ताप में पलट गया।" इस वाक्य से प्रतीत होता है कि समुद्रगुप्त को राज्य सिंहासन पर ग्रधिकार करने में युहकलह का भी सामना करना पड़ा। काच – (काचगुप्त) द्वारा प्रचलित घटिया सोने के सिक्कों से यह अनुमान लगाया जाता है कि समुद्र-गुप्त के बड़े भाई काच ने कुछ समय के लिये पाटलिपुत्र के सिंहासन पर ग्रधिकार कर लिया था जिसे थोड़े समय पश्चात् ही समुद्रगुप्त ने प्रपदस्थ कर दिया।

चन्द्रगुप्त प्रथम का इससे अधिक परिचय उपलब्ध नहीं होता ।

| ٦  | अनुगङ्गं प्रयागं च, साकेतं मगधांस्तया ।                                       |
|----|-------------------------------------------------------------------------------|
|    | एताञ्जनपदान् सर्वान्, भोक्ष्यन्ते गुप्तवंशाजा ।।३८३।।                         |
|    | [वायुपुराण, अनुषङ्गपाद, अ. ६९]                                                |
| \$ | मार्यो हीत्युपगुद्ध भावपिशुनैः रुत्करि्ातं रोमभिः,                            |
|    | सम्येयूच्छ्वसितेषु तुत्य कुलजम्लानाननोद्वीक्षितः ।                            |
|    | स्नेहव्याकुलितेन वाध्वगुरुएग तरंदेक्षिएग चक्षुषा,                             |
|    | यः पित्राभिहितो निरीक्ष्य निखिलां पाह्ये बमुर्वीमिति ।।४॥                     |
|    | कोशाम्बी का ग्रशोक एवं समुद्रगुप्त का स्तम्भलेख, जो इलाहाबाद में विद्यमान है। |

# श्रार्य नागार्जुन के समय के राजवंश गुप्त सम्राट् समुद्रगुप्त पराक्रमांक

यह पहले बताया जा चुका है कि परम भट्टारक महाराजाधिराज चन्द्रगुप्त (प्रथम) ने ग्रपने जीवन के संध्याकाल में ग्रपने कनिष्ठ पुत्र समुद्रगुप्त को सर्वतः सुयोग्य समफकर ग्रपना उत्तराधिकारी घोषित किया। 'चन्द्रगुप्त प्रथम की मृत्यु के पश्चात् गृहकलह का बड़े साहस के साथ दमन कर वीर नि॰ सं॰ ८६२ तदनु-सार ई॰ सन् ३३५ में समुद्रगुप्त मगध के राज्यसिंहासन पर ग्रासीन हुन्ना। वामन ने ग्रपने 'काव्यालंकार' नामक ग्रन्थ में चन्द्रगुप्त के पुत्र का नाम चन्द्रप्रकाश उल्लिखित किया है। इससे ग्रनुमान किया जाता है कि संभवतः समुद्रगुप्त का दूसरा नाम चन्द्रप्रकाश हो ग्रौर समुद्र तक ग्रपने राज्य का विस्तार करने के पश्चात् ग्रपने राज्य की सीमान्नों के समुद्र द्वारा मुरक्षित होने के ग्रर्थ को द्योतित करने के लिये उसने ग्रपना नाम 'समुद्रगुप्त' रखा हो।

इलाहाबाद के स्तम्भलेख में समुद्रगुप्त द्वारा दिग्विजय में विजित राजाभों, उनके राज्यों, गएाराज्यों एवं तत्कालीन अनेक घटनाभ्रों का उल्लेख है। कौशाम्बी में जिस स्तम्भ पर ग्रशोक ने अपना अभिलेख उत्कीर्एं करवाया, उसी स्तम्भ पर नीचे की ओर समुद्रगुप्त का यह अभिलेख उसके सांधिविग्रहिक कवि हरिषेएा ने सुन्दर गद्यपद्यमयी संस्कृत भाषा में अंकित करवाया। सांधिविग्रहिक पद के साथ साथ हरिषेएा कुमारामात्य और महादण्डनायक के पदों पर भी कार्य करता या।

ऐतिहासिक दृष्टि से इलाहाबाद का यह स्तम्भलेख बड़ा ही महत्त्वपूर्ण अभिलेख है। इससे भारत की तात्कालिक भौगोलिक एवं राजनैतिक स्थिति के साथ-साथ उस समय के राजाओं, राज्यों की सीमाओं, गएाराज्यों धादि का विशद परिचय मिलता है। इस स्तम्भलेख का ग्राज के शोधयुग की दृष्टि से सबसे बड़ा दोष यह है कि इसमें ग्रंकित घटनाचक की एक भी तिथि का उल्लेख नहीं किया गया है। यदि इसमें समुद्रगुप्त के विजयोत्लेखों के साथ साथ तिथियां भी उट्ट कित की जाती तो यह स्तम्भलेख ऐतिहासिक दृष्टि से सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण होता और इससे उलभी हुई ग्रनेक ऐतिहासिक गुत्थियों को सुलभाने में बड़ी सहायता मिलती। इस कमी के रहते हुए भी इस स्तम्भलेख का बहुत बड़ा ऐतिहासिक महत्त्व है।

- \* ऋद्धपुर के ज़िलालेख में उस्कीर्ग "तत्पादपरिग्रहीत" पद से भी इलाहाबाद के स्तुभलेख में उट्ट कित इस वात की पुष्टि होती है कि चन्द्रगुप्त प्रथम ने अपने बड़े पुत्रों से समुद्रगुप्त को प्रधिक सुयोग्य समफ्रकर उसे अपना उत्तराधिकारी घोषित किया। [सम्पादक]
- <sup>३</sup> एतच्च काव्यमेषामेव भट्टारक पदानां दासस्य ··· महादण्डनायकध्रुवभूतिपुत्रस्य सान्धि-विप्रहिककुमारामात्यमहादण्डनायक हरिषेणास्य सर्वभूतहितायास्तु ।

[ग्रगोक स्तम्भ के ग्रधोभाग पर मंकित समुद्रगुप्त का इलाहाबाद स्थित स्तम्भलेख] महादण्डनायक, कुमारामात्य और साधिविग्रहिक पदों को धारए। करने बाले ग्रमात्य कवि हरिषेए। द्वारा उट्ट कित करवाये गये इलाहाबाद स्थित कौशाम्बी के उपरोक्त स्तम्भलेख में समुद्रगुप्त के तीन विजयाभियानों का विवरए। दिया गया है। इस ग्रभिलेख में समुद्रगुप्त द्वारा किये गये ग्रश्वमेध यज्ञ का विवरए। नहीं दिया गया है अतः यह प्रमासित होता है कि अश्वमेध के ग्रायोजन से पूर्व ही यह स्तम्भ-लेख उत्कीर्ए करवाया गया।

प्रथम विजय ग्रभियान - समुद्रगुप्त द्वारा ग्रायविर्त में किये गये उसके सर्व-प्रथम विजय ग्रभियान का विवरएा देते हुए इस स्तम्भलेख में बताया गया है कि इस सैनिक ग्रभियान में समुद्रगुप्त ने कतिपय राज्यों को जड़ से उखाड़ फेंका। जिन राज्यों का समुद्रगुप्त द्वारा उन्मूलन किया गया, उनमें श्रहिच्छत्र के राजा श्रच्यूत ग्रीर पद्मावती के नागवंशी राजा नागसेन के राज्य प्रमुख थे।

द्वितीय विजय ग्रभियान - ग्रपने दूसरे विजय-ग्रभियान में समुद्रगुप्त ग्रपनी मुविशाल एवं सशक्त विजयवाहिनी के साथ दक्षिएापथ की विजय के लिये प्रस्थित हुग्रा । इस सैनिक ग्रभियान में समुद्रगुप्त ने कमशः निम्नलिखित राज्यों को जीत कर ग्रपने साम्राज्य के श्रधीनस्थ बनाया :--

कोशल, विन्ध्य के धने जंगलों से ग्राच्छादित दुर्गम एवं भयावह महा-कान्तार - जहां वाकाटकों का शक्तिशाली सामन्त व्याघ राज्य करता था, कौराल (कोलेर भील एवं मध्यप्रदेश के वर्तमान सोनपुर जिले के ग्रासपास का राज्य जहां मन्तराज का शासन था), पिध्टपुर (महेन्द्रगिरि का राज्य), कोट्टूरा (विजगापट्टम अथवा गंजम जिला), काञ्ची (जहां का राजा विध्गुगोप था), ग्रवमुक्त (जहां नीलराज का राज्य था), वेगी (हस्तिवर्मन का राज्य), पलक्क (संभवतः वर्तमान नेल्लोर जिला, जहां उग्रसेन का राज्य था), देवराष्ट्र (कलिंग प्रान्तवर्ती राज्य, जहां उस समय कुबेर नामक राजा का राज्य था) ग्रीर कुश्यलपुर (कुंशस्थली नदी का निकटवर्ती राज्य, जहां उस समय धनंजय नामक राजा का राज्य था)।

दक्षिए।।पथ के उपरोक्त विजय ग्रभियान का उल्लेख करते हुए हरिषेएा ने इलाहाबाद स्थित उपरिचींचत स्तम्भलेख में यह भी बताया है कि समुद्रगुप्त ने

उद्वेलोदितवाहुवीयंरभसादेकेन येन क्षरणा –
 दुन्मूल्याच्युतनागसेन<sup>111</sup>।

[इलाहाबाद स्तम्भलेख]

तस्य विविध समरणतःवतरणदक्षस्य स्वभुजबलपराक्रमैकवन्धो, पराक्रमांकस्य परणुणर-णंकुगक्तिप्रासासितोमरभिन्दिपालनाराच्वैतस्तिकाद्यनेकप्रहणविरूढा कुलवणभतांकणोभा-समुदयोपचितकान्ततरवर्ष्मणः कौणलक – महेन्द्र-महाकान्तारक व्याघराज – कैरल कमण्ट-राजपैष्टपुरकमहेन्द्रयिरिकोट्टरकस्वामिदत्तरण्डपद्धकद्यनकांचेयकविष्णुगोपावमुक्तकनीलराज-वैगेयकहस्तिवर्मपाल्लकोग्रसेनदेवराष्ट्रक कुत्रेरकौस्थलपुरक्षमंजय प्रभृति सर्वदक्षिणापथ-राजप्रहणमोक्षानुग्रहजनितप्रतायोन्मिश्रमहाभाग्यस्य ।

[इलाहाबाद स्थित ग्रशोक स्तम्भ के ग्रधोभाग पर ग्रंकित समुद्रगुप्त का लेख]

समुद्रगुप्त]

दक्षिएाापथ के ग्रभियान में ग्रनेक राजाओं को बन्दी बनाया, अनेक राजाओं को बन्दी बनाकर पुनः मुक्त कर दिया एवं ग्रनेक राजाओं पर कृपा कर उनका राज्य उन्हें लौटा दिया । दक्षिएा-विजय के फलस्वरूप समुद्रगुप्त के राज्य विस्तार के साथ-साथ उसके प्रताप और कोषबल की भी प्रपूर्व वृद्धि हुई ।

तृतीय विजय अभियान - भपने द्वितीय विजय अभियान द्वारा दक्षिएा-विजय के पश्चात् मगध में लौटने पर समुद्रगुप्त ने यह अनुभव किया कि उसका मगध राज्य वस्तुतः ऐसे राजाओं से घिरा हुया है, जिनके हृदय में उसकी श्री-अभिवृद्धि सदा शूल के समान चुभती रहती है। यदि वे सब संगठित हो जायं तो किसी भी समय उसके शासन के लिये संकट के बादल बन सकते हैं।

इस संभावित संकट को सदा के लिये समाप्त कर डालने का इढ़ संकल्प लिये उसने ग्रार्यावर्त में दूसरी बार सैनिक ग्रभियान किया। इस विजय ग्रभियान में भीषरा नरसंहार हुग्रा। लोमहर्षक युद्ध के पश्चात् समुद्रगुप्त का विजयश्री ने वरसा किया। रुद्रदेव, मतिल, नागदत्त, चन्द्रवर्मा, गरापति नाग, नागसेन, ग्रच्यु-तनन्दी, बलवर्मा ग्रादि ग्रार्यावर्त के राजाग्रों की पूर्रा पराजय हुई। भे

उपरोक्त तीन विजयाभियानों में समुद्रगुप्त ने पश्चिमी शकों के अतिरिक्त भारत के प्रायः सभी छोटे-बड़े दुर्दान्त राजाओं को युद्ध में परास्त कर एक सार्व-भौम सत्ता सम्पन्न सुविशाल गुप्त साम्राज्य की स्थापना की । उसके प्रचण्ड प्रताप से अभिभूत हो समतट (ताम्रलिप्ति से पूर्व का समुद्र-तटवर्ती प्रदेश समतात), डवाक (ग्रासाम का डबोक क्षेत्र), कामरूप (ग्रासाम का गोहाटी जिला), नेपाल, कर्त्तु पुर ग्रादि राज्यों के राजाओं एवं मालव, ग्रर्जुनायन, यौधेय, माद्रक, ग्राभीर, प्रार्जुन, सनकानीक, काक तथा खरपरिकादि गएाराज्यों ने करप्रदानादि से समुद्रगुप्त को संतुष्ट कर उसकी ग्रधीनता स्वीकार की ।<sup>3</sup>

कवि हरिषेएा ने उपरोक्त स्तम्भलेख में उट्ट कित करवाया है कि देवपुत्र शाहि, शाहानुशाहि, शक, मुरुण्ड, ग्रादि विदेशी राजा तथा सिंहल ग्रादि द्वीपों के शासक समुद्रगुप्त की सेवा में आत्मनिवेदन करते, अपनी कन्याएं भेंट में देते तथा अपने विषय एवं भुक्ति के लिये समुद्रगुप्त की गरुडांकित राजमुदा के चिन्ह से युक्त ग्राज्ञाएं मांगते रहते थे। <sup>3</sup>

• स्द्रदेवमतिलनागदत्तचन्द्रवर्मगरापतिनागनागसेनग्रच्युतनन्दिवलवमनिकार्यावतं राजप्रसभोद्धर-सोद्वत्तप्रभावमहतः, परिचारकीकृतसर्वाटविकराजस्य<sup>…</sup>

[इलाहाबाद स्थित हरिपेएा का स्तम्भलेख]

- <sup>3</sup> समतटडवाककामरूपनेपालकर्तृ पुरादिप्रस्यन्तनृपतिभिः मालवार्जु नायनयौधेयमाद्रकाभौर प्रार्जु नसनकानीककाकखरपरिकादिभिश्च सर्वकरदानाज्ञाकरएाप्रएगमागमनपरितोषित प्रचण्डणासनस्य.... । [वही]
- <sup>3</sup> देवपुत्रशाहिशाहानुशाहिशकमुरुण्डैः सैहलकादिभिश्च सर्वद्वीपवासिभिरात्मनिवेदनकम्योपाय-नदानगरुत्मदंकस्वविषयभुक्तिशासमयाचनाटाु्पायसेवाकृतबाहुवीयंप्रसरधरणिबन्धस्य...

[वही]

इलाहाबाद स्थित उपरिचर्चित स्तम्भलेख से यह प्रमासित होता है कि समुद्रगुप्त युद्धों में सबसे आगे रहकर युद्ध करने वाला महान् योद्धा, कवि , संगीतज्ञ, वयालू और लोकोत्तर गूसों से सम्पन्न था। भ

यद्यपि इलाहाबाद स्थित उपरोक्त स्तम्भलेख में इस प्रकार का कोई उल्लेख नहीं है कि समुद्रगुप्त ने कोई ग्राव्समेघ यज्ञ किया श्रथवा नहीं, तथापि प्रभावती गुप्ता के पूना - दानपत्र<sup>६</sup>, स्कन्दगुप्त के ग्रभिलेख<sup>9</sup> तथा समुद्रगुप्त के उन ग्रास्व-मेधिक सिक्कों से, जिन पर एक ग्रोर यूप के सम्मुख श्रस्व का चित्र, दूसरी ग्रोर महारानी का चित्र ऋमशः ''ग्रास्वमेध पराक्रमः'' ग्रोर ''राजाधिराजःपृथिवीमवित्वा दिवं जयति ग्राप्ततिवार्यवीर्यः'' - इन पदों के साथ ग्रंकित हैं, यह स्पष्टतः सिद्ध होता है कि समुद्रगुप्त ने ग्राह्वमेध यज्ञ किये थे।

समुद्रगुप्त ने सुदूरवर्ती एवं सीमावर्ती राज्यों को विजित करने के पश्चात् पुनः उन्हें पराजित राजाग्रों को लौटाकर उनके साथ जो उदारतापूर्ण व्यवहार किया, उससे उसका यश चारों ग्रोर फैल गया। शत्रुग्रों के प्रति इस प्रकार के सुन्दर व्यवहार से यह प्रमासित होता है कि वह बड़ा दूरदर्शी, स्यायी शान्ति का इच्छूक ग्रीर सबके साथ सच्चा सौहार्द रखने के लिये समुत्सुक था।

समुद्रगुप्त के कुल मिलाकर आठ प्रकार के सिक्के उपलब्ध होते हैं, जो सभी विशुद्ध स्वर्ण के हैं । इससे अनुमान लगाया जा सकता है कि समुद्रगुप्त के शासनकाल में भारत कितना समृद्धिशाली देश था ।

त्रनुमान किया जाता है कि समुद्रगुप्त ने वीर नि० सं० ५६२ से ६०२ तक शासन किया ।

<sup>•</sup> (क) संप्रामेषु स्वभुजविजिता नित्यमुच्चापकारी । (ख) ....परशुशरशंकुशक्तिप्रासासितोमरभिन्दिपालनाराचवैतस्तिकाद्यनेकप्रहरणविरूढाकुत - त्रए।गतांकशोभासमुदयोपचितकान्ततरवर्ष्मएाः....। [बही] <sup>२</sup> झध्येय: सूक्तमार्गः कविमतिविभवोस्सारणं चापि काव्यं । [वही] अनिशितविदग्धमतिगाम्धर्वललितैः द्रीडितत्रिदशपतिगुरुतुम्बुरुनारदादेः [बही] \* ....ग्रनेकभ्रब्टराज्योत्सन्नराजवंशप्रतिष्ठापनोद्भूतनिखिलभुवनविचरएाशान्तयशसः.. (वही) <sup>४</sup> सूचरितस्तोतव्यानेकाद्भुतोदारचरितस्य,… [बही] 🖇 ...तस्य सत्पुत्रो महाराज श्री चन्द्रगुप्तः तस्य सत्पुत्रोऽनेकाश्वमेधयाजी लिच्छिविदौहित्रो महादेव्यां कुमारदेव्यामुत्वन्नो महाराजाधिराज श्री समुद्रगुप्तः ..... [प्रभावती गुप्ता का पूना - दानपत्र] <sup>ॐ</sup>.....न्यायगतानेकगोहिरण्यकोटिप्रदस्य चिरोत्सन्नाश्वमेधाहर्तुः महाराजश्रीगुप्तप्रपौत्रस्य महाराज श्री घटोत्कचपौत्रस्य महाराजाधिराज श्री चन्द्रगुप्तपुत्रस्य लिच्छविदौहित्रस्य महादेव्यां कुमारदेव्यामृत्पन्नस्य महाराजाधिराज श्री समुद्रगृत्तस्य युवः....

[प्राचीन भारतीय ग्रभिलेखों का ग्रध्ययन खण्ड २] 🗉

## ( (२८) झार्य गोविन्व - वाचनाचार्य

आर्थ गोविन्द एक विशिष्ट अनुयोगघर और प्रसिद्ध वाचक हुए हैं। नदीसूत्र स्थविरावली की मूल गाथाधों में आर्थ गोविन्द का नाम नहीं मिलता किन्तु ग्राचार्य मेरुतुंग की विचारश्रेणी में नागार्जुन और भूतदिन्न के बीच भार्य गोविन्द का नाम ग्राता है। नदीसूत्र स्थविरावली की प्रक्षिप्त दो गाथाधों में भी भूतदिन्न से पूर्व ग्राय गोविन्द की स्तुति की गई है।

ग्रायें गोविन्द आयें महागिरि को परम्परा के मुख्य वाचक रहे ग्रयवा शाखान्तर के, इस सम्बन्ध में निश्चित एवं स्पष्ट उल्लेख न मिलने पर भी इतना तो ग्रसंदिग्धरूपेएा कहा जा सकता है कि श्रार्य गोविन्द भी तत्कालीन विशिष्ट वाचक ग्राचार्य थे।

निशीथ चूर्णि के ११वें उद्देशक में 'ज्ञानस्तेन' का वर्णन करते हुए चूर्णिकार ने बताया है :–

गोविन्दज्जो नासो, दंससो सुत्तट्ठ हेउ घट्ठावा 1

पावादिय उवचरगा, उदायिवधगादिगा चले ।।३६४६।।

ग्राय गोविन्द के ज्ञानस्तेन होने की घटना का चूर्णिकार ने निम्नलिखित रूप में उल्लेख किया है :--

"गोविन्द नामक एक बौद्ध भिक्षु ने किसी जैनाचार्य के साथ याद में १ बार पराजित हो चुकने पर सोचा – "जब तक इनके सिद्धान्त का स्वरूप नहीं जान लिया जायगा तब तक इनको नहीं जीता जा सकेगा।" यह विचार कर गोविन्द ने जैन सिद्धान्तों का अध्ययन करने की अपनी आन्तरिक इच्छापूर्ति मात्र के लिये एक जैनाचार्य के पास दीक्षा ग्रहरण कर ली। सामायिक आदि श्रुत का अभ्यास करते हुए उन्हें जब शुद्ध सम्यक्त्व को प्राप्ति हो गई तब उन्होंने गुरू को नमस्कार करते हुए निवेदन किया – "भगवन् ! मुझे व्रत ग्रहरण करवाइये।"

गुरू ने कहा - "वरस ! तुम्हें तो पंच महाव्रत ग्रहरण करवाये जा चुके हैं, भव तुम्हें भीर कौनसे व्रत दिये जायं ?"

इस पर गोविन्द ने गुरु के समक्ष प्रपनी व्याज-दीक्षा का वास्तविक बुत्तान्त कह सुनाया। भाचार्य ने भनुग्रह कर उन्हें पुनः व्रत ग्रहए। करवाये।

समय पा कर वही झायें गोविन्द आवार्य-पद के अधिकारी हुए। निष्तीय 'चूरिंगकार ने ''गोविन्द नियुँ किं'' का उल्लेख किया है। इससे झायें गोविन्द नियुँ-क्तिकार भी प्रमासित होते हैं। झाज न तो गोविन्द-नियुँ क्ति हो उपलब्ध है मौर न इस प्रकार का कोई उल्लेख ही कि वह नियुँ क्ति किस झागम पर थी। ऐसी स्विति में प्रमासाभाव के कारस यह नहीं कहा जा सकता कि झार्य गोविन्द ने

गोबिन्दाएां पि नमो, प्रसुप्रोगे विउमधाररिएदाएं । निज्यं संतिदयाएं, परूबसे दुर्स्सभिदाएं ।।

[नंदीस्थविरावली]

किस आगम पर नियुं कि की रचना की थी। ऐसा अनुमान किया जाता है कि भाग गोविन्द ने सम्भवतः आचारांग के शस्त्रपरिक्षा अध्ययन पर निर्यु कि की रचना की हो। शस्त्रपरिक्षा अध्ययन में ४ स्थावर और त्रसकाय का जीवत्व प्रमाशित किया गया है। चूर्शिकार ने भी – "तेश एगिदिय जीव साहरश, गोविदनिज्जुत्ती कया" – इस वाक्य द्वारा एकेन्द्रिय जीवों के अस्तित्व को स्पष्टतः प्रमाशित करने वाली नियुं कि का निर्माश करना बताया है। स्वर्गीय मुनि पुण्यविजयजी के अनुसार निर्यु कि का निर्माश करना बताया है। स्वर्गीय मुनि पुण्यविजयजी के अनुसार निर्यु कि के प्रऐता ग्राचार्य गोविन्द अन्य कोई नहीं पर जिनको नंदीसूत्र में अनुयोगघर के रूप में और युगप्रधानपट्टावली में २म्वें युग-प्रधान होने के साथ माथुरी वाचना के प्रवर्तक आर्य स्कन्दिल से चौथे युगप्रधान बताया गया है, वे ही होने चाहिये। मुनि पुण्यविजयजी ने आर्य गोविन्द का सत्ताकाल विक्रम की ५वीं शताब्दी का पूर्वार्थ बताया है।

श्राद्ध दिनकृत्य की गाथा सं० ६० में जिनशासन को मज्ञान, मोह मोर मिथ्यात्व की,व्याधि का विरेचन बताया है। इसी की टीका एवं बालबोध में क्रमशः आर्य शय्यंभव, जिलातीपुत्र और गोविन्द वाचक उदाहरण के रूप में प्रस्तुत किये गये हैं। र

इन सब तथ्यों से यह प्रमासित होता है कि श्रार्थ गोविन्द अपने समय के महान् प्रभावक वाचनाचार्य हुए हैं।

## २४ (२९) म्रार्य मूतदिन्नः वाचनाचार्य

आर्यं नागार्जुन के पश्चात वाचनाचार्यं मार्यं भूतदिन्न हुए । म्रापका विशेष परिचय उपलब्ध नहीं होता फिर भो नन्दो-स्थविरावली भ्रौर दुष्षमाकाल श्रमएासंघस्तोत्र के म्रनुसार म्रापका परिचय इस प्रकार है :--

नन्दी-स्थविरावली में ग्रार्थं भूतदिन्न को वाचक नागार्जुन का शिष्य वताया गया है। पर 'दुष्षमाकाल श्रीश्रमए।संघस्तोत्र' में इनको युगप्रधानाचार्य माना गया है। स्थविरावली में ग्राचार्यं देववाचक द्वारा निर्दिष्ट परिचय के श्रनुसार – "ग्राप मृदु-मनोहर उपदेश से भव्यजनों के वल्लभ ग्रौर ग्रप्रभत्त भाव से दयाधर्म के परिपालक एवं प्रचारक थे। श्राचारांग भादि ग्रंग ग्रौर ग्रंगवाह्य श्रुत के विशिष्ट ग्रम्यास के कारए। श्राप भारतवर्धीय तत्कालीन मुनियों में प्रमुख माने जाते थेथ संघ-संचालन की ग्रापकी कुशलता बताते हुए देववाचक ने कहा है कि जिन्होंने ग्रनेकों योग्य साधुग्रों को स्वाध्याय ग्रौर वैयाषृत्य ग्रादि कार्यों में नियुक्त किया, ऐसे. नागेन्द्र-कुल-वंश की प्रीति करने वाले ग्रोर उपदेश द्वारा मक्तों के

ै बृहरकल्पमाच्य की प्रस्तावना, भा० ६, पृ० १६--२०

έε¥.

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> श्राद्धदिनकृत्य और ग्रात्मनिन्दामावना, वालवोध, पू० १८

भवभय को दूर करने वाले म्राचार्य भूतदिन्न को वन्दन करता हूँ।'' म्रापके शरीर की कान्ति तपाये हुए कंचन के समान गौरवर्ण बताई गई है।'

नंदी स्थविरावली की प्रक्षिप्त मानी जाने वाली गाथा में ग्रापको तप-संयम में नित्य ग्रनिविन्न, पंडितजन सम्मान्य ग्रौर संयमविधिज्ञ कह कर वन्दन किया गया है। इससे भी ग्रापकी श्रुतज्ञान के साथ गंभीर संयमनिष्ठा प्रकट होती है।<sup>3</sup>

देववाचक द्वारा निर्दिष्ट इस प्रकार के विस्तृत परिचय से यह सहज ही प्रकट होता है कि माचार्य भूतदिन्न के प्रति देववाचक देवर्द्धिगणी के हृदय में मत्यन्त श्रद्धा भक्ति थी। संभव है ग्राचार्य भूतदिन्न देवर्द्धि की गुरु-परम्परा में हों मौर उनके साथ देवर्द्धि का साक्षात्कार भी हुया हो।

युगप्रधान यन्त्र के स्रनुसार यदि इन्हों भूतदिन्न को युगप्रधान भी माना आय तो उनका कार्यकाल इस प्रकार बताया गया है :--

वीर नि० सं० ६६४ में जन्म, ६९२ में दीक्षा । वीर नि० सं० ६०४ में युगप्रधान पद श्रौर ६९३ में स्वर्गगमन । इस प्रकार आप १९ वर्ष गृहवास, २२ वर्ष सामान्य साधुपर्याय श्रौर ७६ वर्ष युगप्रधान पद को भोग कर ११६ वर्ष की पूर्ए ग्रायु में समाधिपूर्वक स्वर्ग के प्रधिकारी हुए ।

## द्यार्य नागार्जुन एवं भूतदिन्न के समय का राजवंश चन्द्रगुप्त द्वितीय

### वीर नि॰ सं॰ १०२-१४१ (ई॰ सन् ३७४-४१४)

वीर नि० सं० ६०२ में समुद्रगुप्त की मृत्यु के पश्चात् उसका पुत्र चम्द्रगुप्त दितीय विशाल गुप्त साम्राज्य का स्वामी बना। एरएा की प्रशस्ति में गुप्त सम्राट् समुद्रगुप्त के प्रनेक पुत्रों एवं पौत्रों के होने का उल्लेख है।<sup>3</sup> जिस प्रकार समुद्रगुप्त के पिता (चन्द्रगुप्त प्रथम) ने अपने अनेक पुत्रों में से छोटे पुत्र समुद्रगुप्त को सर्वतः सुयोग्य समफकर अपना उत्तराधिकारी घोषित किया था उसी प्रकार समुद्रगुप्त

| • तवियवरकराग चंपग-विमउल कमलगब्भसरिवन्ने ।                |                        |
|----------------------------------------------------------|------------------------|
| भवियजराहियय दइए, दयागुराविसारए धीरे ॥ ४३ ॥               |                        |
| मङ्ढभरहष्पमासी, बहुविहसज्फाय सुमुसियपहासी ।              |                        |
| मरगुमोगियवरदसभे, नाइलकुलवसनदिकरे ॥ ४४ ॥                  |                        |
| भूयहियप्पगब्भे, वंदेहं भूयदिन्नमायरिए ।                  |                        |
| भवभयवुच्छेयकरे, सीसे नागण्जुरारिसीरां ॥ ४४ ॥             | [नंदीसूत्र स्थविरावली] |
| र तत्तो य भूयदिन्नं, निच्चं तवसंजमे अनिविण्एं ।          | •                      |
| पंडियजशासम्माशां, वदामो संजमविहिण्ग्युं ॥ ४२ ॥           | [नंदी स्थविरावली]      |
| 3(धीर) स्य पोरुषपराक्रमदत्तशुक्ला, हस्त्यस्वरत्नधनधान्यस | मुद्धियुक्ता ।         |
| (यस्य)ग्रहेषु मुदिता बहुपुत्र पौत्रसंकापणी कूलवधूः वृति  |                        |
|                                                          | [एरएा की प्रशस्ति]     |

ने भी अपने भ्रनेक पुत्रों में से चन्द्रगुप्त द्वितीय को सभी दृष्टियों से सुयोग्य समफ कर उसका अपने उत्तराधिकारी के रूप में चयन किया था। चन्द्रगुप्त द्वितीय के मथुरा स्थित ग्निलालेख तथा स्कन्दगुप्त के बिहार एवं भितरी के शिलालेखों में चन्द्रगुप्त द्वितीय के लिए कमशः 'तातपरिगृहीतेन' और तातपरिगृहीत' - पदों के प्रयोग को देखकर कुछ विद्वानों की इस धारएगा के लिये किचित्मात्र भी अवकाश नहीं रह जाता कि समुद्रगुप्त और चन्द्रगुप्त द्वितीय के शासन काल के बीच में दो-तीन वर्ष के थोड़े से समय के लिये रामगुप्त जैसे अकर्मण्य एवं क्लीब शासक का शिथिल शासन रहा था। उपरि चचित तीन शिलालेखों में से प्रथम में जो 'तातपरिगृहीतेन और शेष दो में 'तातपरिगृहीत' यद का प्रयोग चन्द्रगुप्त द्वितीय के लिये किया गया है, उससे निविवाद रूपेए यह प्रमाणित हो जाता है कि चन्द्रगुप्त द्वितीय को स्वयं उसके पिता ने गुप्त सान्नाज्य का स्वामी बनाया था।

गुप्तवंशी सम्राटों के सभी शिलालेखों एवं ग्रभिलेखों में तथा द्वितीय चन्द्र-गुप्त-विक्रमादित्य की पुत्री प्रभावती गुप्ता (वाकाटक नृपति रुद्रसेन द्वितीय की महारानी तथा वाकाटक नृपतियों दिवाकर सेन तथा दामोदर सेन की ई० सन् ३९५ से ४१५ तक ग्रभिभाविका) के पूना के दानपत्र में जो गुप्त राजवंशी राजाग्रों की वंशावली दी गई है, उनमें रामगुप्त का नामोल्लेख तक नहीं किया गया है। इन सभी ग्रभिलेखों में गुप्तसम्राट् समुद्रगुप्त के पश्चात् दितीय चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य को ही उसका उत्तराधिकारी गुप्त सम्राट् बताया गया है।

समुद्रगुप्त के पश्चात् यदि रामगुप्त नामक कोई गुप्त राजा गुप्त साम्राज्य के सिंहासन पर बैठा होता तो कोई कारएा नहीं था कि प्रभावती गुप्ता अपने पूना वाले दानपत्र में और स्कन्दगुप्त अपने भितरी के स्तम्भलेख में समुद्रगुप्त के पश्चात् तथा चन्द्रगुप्त (द्वितीय) से पहले रामगुप्त के नाम का उल्लेख नहीं करते। साहित्यिक उल्लेखों की अपेक्षा शिलालेख, स्तम्भलेख, ताम्रपत्राभिलेख अधिक

 (क) सिद्धम् 1 सर्वराजोच्छेत्तुः पृथिव्यामप्रतिरयस्य चतुरुदधिसलिलास्वादितयवासो धत-दवरुष्णेन्द्रान्तकसमस्य इतान्तपरशोः न्यायागतानेकगोहिरण्यकोटिप्रदस्य चिरोत्सन्ना-धवमेघाहर्तुः महाराज श्रीगुप्तप्रपौत्रस्य महाराज श्री घटोत्कचपौत्रस्य महाराजा-धिराज श्री चन्द्रगुप्तपुत्रस्य लिच्छिवीदौहितस्य महादेव्यां कुमार देव्यामुत्पन्तस्य महाराजाघिराज श्री समुद्रगुप्तस्य पुत्रः तत्परिग्रहीतो महादेव्यां दत्तदेव्यामुत्पन्तस्य महाराजाघिराज श्री समुद्रगुप्तस्य पुत्रः तत्परिग्रहीतो महादेव्यां दत्तदेव्यामुत्पन्तस्य महाराजाघिराज श्री समुद्रगुप्तस्य पुत्रः तत्परिग्रहीतो महादेव्यां दत्तदेव्यामुत्पन्नः तस्य चान्नतिरथः परम मागवतो महाराजाघिराज श्री चन्द्रगुप्तः तस्य पुत्रः तत्पादा-नुघ्यातो महादेव्यां ध्रुवदेव्यामुत्पन्नः परम भागवतो महाराजाधिराज श्री कुमारगुप्तः तस्य.... [त्कन्दगुप्त का भितरी (जिला गाजीपुर उत्तरप्रदेश) का स्तम्अलेख] (ख) ......श्री समुद्रगुप्तः तत्सत्युत्रतत्पादपरिग्रहीत पृथिव्यामप्रतिरथः सर्वराबोच्छेता चतुरुदधिसलिलास्वादितयशानेकगोहिरण्यकोटिसइस्रप्रद परम भागवतो महाराजा-धिराज श्री चन्द्रगुप्तः तस्य दुहिता धारण सगोत्रा नागकुलसंभूतायां श्री महाराजा-धिराज श्री चन्द्रगुप्तः तस्य दुहिता धारण सगोत्रा नाकाटकानां महाराजा कुवेरनागायामुत्पन्नोभयकुलमलंकारभूतात्यन्तभगवद्भक्ता वाकाटकानां महाराजा श्रीरुद्रसनस्याग्रमहिर्थी युवराज श्री दिवाकर सेन जननी श्री प्रभावति गुप्ता...।

[प्रमावती गुप्ता का पूना (महाराष्ट्र) का दानपत्र]

महत्त्वपूर्ण ग्रौर प्रामाशिक होते हैं, यह एक सर्वसम्मत निविवाद तथ्य है । शिला-लेखों में जहां किसी तथ्य का स्पष्ट उल्लेख हो, उसके समक्ष कम से कम किसी नाटक में किये गये उससे विपरीत उल्लेख का तो कोई महत्व नहीं। क्योंकि नाटकों में प्रायः ग्रधिकांश कथावस्तु एवं पात्र कल्पित होते हैं, उनमें चरित्र चित्रस भ्रतिरंजित, प्रतिशयोक्तिपूर्ए मौर कभी-कभी वास्तविकता से कोसों दूर रहता है । ऐसी स्थिति में केवल किसी नाटक में किये गये किसी उल्लेख के ग्राधार पर ऐतिहासिक तथ्यों के निर्एाय की प्रक्रिया को ग्रपनाया जाने लगे तो इतिहास की प्रामाणिकता ही समाप्त हो जायगी। उदाहरण के तौर पर यदि "कौमूदी महोत्सव" नामक नाटक में तत्कालीन जनमनरंजन के लिये किये गये उल्लेखों को ऐतिहासिक तथ्य के रूप में ग्रंगीकार कर लिया जाय तो लिच्छिवी जाति के विशुद्ध क्षत्रियों को म्लेच्छ, लिच्छिवी राजकुमारी के साथ विवाह करने वाले चण्डसेन (चन्द्रगुप्त) को पाटलीपुत्र के मीखरी राजा सुन्दर वर्मन का दत्तकपुत्र मौर गुप्तवंश के राजाओं को कारसकर (कृषक) मानना पड़ेगा। नाटक की हष्टि से 'कौमुदी महोत्सव' का महत्त्व हो सकता है पर ऐतिहासिक दृष्टि से नहीं, क्योंकि उसमें एक राजवंश से दूसरे राजवंश को नीचा दिखाने की भावना की गंघ स्पष्टतः प्रकट होती है ।

कुछ विद्वानों ढारा इसी प्रकार के 'देवीचन्द्रगुप्तम्' नामक एक नाटक के ब्राधार पर गुप्त सम्राटों को नामावली में समुद्रगुप्त और द्वितीय चन्द्रगुप्त के बीच में रामगुप्त का नाम जोड़ने का प्रयास किया गया है ।

'देवीचन्द्रगुप्तम्' नामक नाटक ईसा की छटी शताब्दी की कृति मनुमानित को जाती है। यह नाटक मूल रूप में तो उपलब्ध नहीं होता पर उसके कतिपय उढरण 'नाट्यदर्पण' नामक ग्रन्थ में उपलब्ध होते हैं। इसके कक्ती के विषय में भी विद्वान् ग्रभी तक भ्रपना कोई निश्चित भ्रभिमत नहीं बना पाये हैं। कुछ विद्वानों का मनुमान है कि संभवतः 'मुद्राराक्षस' नाटक का रचयिता विशाखदत्त ही इस नाटक का रचनाकार हो, पर इस मनुमान की भन्ध किसी प्रकार से पुष्टि नहीं होती। विशाखदत्त ने मनेक नाटकों की रचना को, इस प्रकार का उल्लेख 'मुद्राराक्षस' नाटक में विद्यमान है।' यदि भ्रधीन राजवंशोत्पन्न विशाखदत्त को 'देधीचन्द्रगुप्तम्' नाटक का रचनाकार मान लिया जाय तो इस सन्देह की पुष्टि होती है कि भारत के एक सुविख्यात एवं प्रतिष्ठित राजवंश को जनसाधारण की निगाहों में गिराने की भावना लिये किसी राजवंश का निहित स्वार्थ भरा हाथ इस नाटक की रचना के पीछे म्रहष्ट रूप से म्रवश्य रहा होगा।

'देवीचन्द्रगुप्तम्' नाटक के जो थोड़े बहुत उदारएा उपलब्ध हैं, उनसे केवल निम्नलिखित सूचना प्राप्त होती है –

- अपने प्रजाजनों के आश्वासन हेतु रामगुप्त ने अपनी महारानी भुवदेवी को शकराज की सेवा में समर्पित करना स्वीकार किया।
- े कर्त्ता वा नाटकानामिममनुभवति क्लेशमस्मद्विधो वा ।- मुद्राराक्षस ४।३

- २. कुमार चन्द्रगुप्त ने स्त्रीवेष में शकराज के पास जाने और उसे मारने की पूरी तैयारी की और इष्टसिद्धि हेतु प्रस्थान किया ।'
- ३. ध्रुवदेवी के कक्ष के समीप से जाते हुए चन्द्रगुप्त ने राहु ढारा प्रस्त चन्द्रकला के समान दुःख, करुएा। ग्रीर शोक से म्लान, अपने पति के नपुंसक तुल्य ग्राचरएा के कारएा श्रात्यन्तिक लज्जा, कोप, विषाद, भय एवं घ्रुएा। से प्रपीड़िता ध्रुवदेवी को देखा।<sup>२</sup>

ईसा की सातवों शताब्दी के कवि बाएा ने ग्रपने ग्रन्थ 'हर्षचरित्र' में सौराष्ट्र के पर-स्त्री-लम्पट सकराज (रुद्रसिंह तृतीय) को स्त्रीवेषधारी चन्द्रगुप्त द्वारा मार दिये जाने का उल्लेख निम्नलिखित एक वाक्य में किया है :---

"श्ररिपुरे च परकलत्रकामूकं कामिनीवेशगुष्तः चन्द्रगुष्तः शकपतिमशातगत् ।"

ईसा की नौवीं शताब्दी के शंकरार्थ नामक टीकाकार ने उपरोक्त वाक्य की टोका करते हुए लिखा है -- "शकानामाचार्यः शकाधिपतिः चन्द्रगुप्तभ्रातृजायां घुवदेवीं प्रार्थयमानः चन्द्रगुप्तेन धुवदेवीवेषधारिएाा स्त्रीवेषजनपरिवृतेन व्यापा-दितः ।" भ्रयति शक राजा ने चन्द्रगुप्त के भाई की महारानी घुवदेवी को भ्रपने पास पहुँचाने को मांग की । इस पर चन्द्रगुप्त ने धुवदेवी का वेष पहिन कर स्त्री वेषधर पुरुषों को साथ ले शक राजा को मार डाला ।

ईसा की दशवीं गताब्दी के कन्नोजाधिपति यशोवर्मा के राजकवि राजशेखर ने प्रपने ग्रन्थ काव्यमीमांसा में हिमाद्रि की पर्वतमालाझों पर किसी खस राजा के घेरे में माये हुए शर्मगुप्त नामक राजा द्वारा ग्रपनी महारानी ध्रुवस्वामिनी को उस खस राजा को अपित किये जाने और वहाँ से हतोत्साहित हो लौटने का उल्लेख किया है। राजशेखर ने उस राजा की क्लैब्यता पर व्यंग कसते हुए ग्रागे लिखा है कि षण्मुख कार्तिकेय के हिमाजयवर्ती उस नगर की कामिनियां हिमालय पर्वत की गुफाम्रों में वायु के संसर्ग से निकलती हुई विविध ध्वनियों की लय के साथ ओ शर्मगुप्त ! तेरे यश के गीत गा रही हैं।

| े प्रकृतीनामाध्वासनाय शकस्य ध्रुवदेवीसंप्रदाने ग्रम्युपगते राज्ञा रामगुप्तेन अरिवधनार्थ                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| यियासुः प्रतिपन्नध्रुवदेवी नेपथ्यः कुमारचन्द्रगुप्तो विज्ञपयन्नुच्यते ।                                      |
| ['देवीचन्द्रगुप्तें' का नाट्यदर्पे में उद्धरण]                                                               |
| <ul> <li>यथा 'देवीचन्द्रगुप्ते' चन्द्रगुप्तो ध्रुवदेत्री हण्ट्वा स्वगतमाह-इयमपि सा देवी तिष्ठति ।</li> </ul> |
| यैया - रम्पा चारतिकारिणीं च कहलाशोकेन नीतां दशाम्,                                                           |
| तत्कालोपगतेनराहुशिरसा गुप्तेव चान्द्रीकला ।                                                                  |
| पस्युःक्लीवजनोचितेन चरितेनानेन पुंसः सतः ।                                                                   |
| लज्जाकोपविषादभीत्यरतिभिः चेत्रीकृता ताम्पते । [वही]                                                          |
| <sup>3</sup> दरबा घढगतिः संसाधिपतये देवीं धुवस्वामिनीम्,                                                     |
| यस्मात् सण्डितसाहसो निववृते श्री गर्मगुप्तो नृपः ।                                                           |
| . तस्मिन्नेव हिमासये गुरुगुहाकोएरत्ववएास्किन्नरे,                                                            |
| गीयन्ते तब कार्तिकेयनगरस्त्रीणां गर्णः कीर्तयः ।. काव्य मीमांसा, राजशेखर                                     |

ुकुछ विद्वानों ने कवि की इस व्यंगोक्ति को भी ध्रुवस्थामिनी और शर्म के साथ गुप्त शब्द को देख कर तथाकथित रामगुप्त और ध्रुवस्वामिनी के कथानक के साथ जोड़ने का प्रयास किया है। हालांकि राजशेखर ने चन्द्रगुप्त द्वारा खसराज को मार कर ध्रुवस्वामिनी के लौटाने और अपनी महादेवी बनाये जाने का कोई उल्लेख नहीं किया है।

उपरिचर्चित उद्धरणों के ग्राधार पर रामगुप्त का कथानक इस प्रकार बनता है :--

"गुप्तसम्राट् चन्द्रगुप्त के पश्चात् कायर एवं बुद्धि विहीन रामगुप्त गुप्त साम्राज्य का स्वामी बना। उस पर शकराज ने आक्रमएा किया। डरपोक रामगुप्त पराजित हुन्ना। उसने शकराज के साथ सन्धिवार्ता को ग्रौर ग्रपनी सती साध्वी महारानी ध्रुवदेवी (ध्रुवस्वामिनी) को शकराज की सेवा में प्रस्तुत करना स्वोकार कर लिया। रामगुप्त का अनुज चन्द्रगुप्त (द्वितीय) स्त्रीवेष धारए कर ध्रुवदेवी का स्वांग बनाये शकराज के शिविर में पहुँचा। कामुक शकराज ध्रुवदेवी से मिलने की उत्कण्ठा लिये ज्यों ही एकान्त कक्ष में पहुँचा त्यों ही स्त्रीवेषधारी चन्द्रगुप्त ने सिंह की तरह अपट कर शकराज को मौत के घाट उतार दिया। तदनन्तर अवसर पाकर चन्द्रगुप्त ने ग्रपने बड़े भाई रामगुप्त की भी गुप्त रूप से हत्या करवा दी। ग्रपने पति की मृत्यु के पश्चात् ध्रुवदेवी ने चन्द्रगुप्त के साथ विवाह (विधवा विवाह) कर लिया। इस प्रकार चन्द्रगुप्त (द्वितीय) गुप्त-साम्राज्य का स्वामी बना।"

मुख्यतः लोकरंजन के लिये बनाये गये नाटक 'देवीचन्द्रगुप्तम्' में वरिएत रामगुप्त का उपरोक्त कल्पित कथानक ज्यों-ज्यों समय व्यतीत होता गया. त्यों-त्यों विक्वत होता गया। ईसा की १२वीं शताब्दी के ग्ररबी ग्रन्थ 'मुजमलुत् तवारीक्ष' में इस कथानक ने विक्वत होते-होते निम्नलिखित रूप धारएा कर लिया :-

"भारत में रव्वल नामक एक राजा था। उसके छोटे भाई वरकमारिस द्वारा स्वयंवर में प्राप्त एक राजकुमारी के रूप पर मुग्ध हो रब्बल ने उसके साथ विवाह कर लिया। इस घटना के पश्चात् बरकमारिस ग्रध्ययन में जुट गया ग्रीर वह एक उच्चकोटि का विद्वान बन गया। रव्वल के पिता के शत्रु ने ग्रात्रमरण कर रव्वल को पराजित किया। रव्वल ने ग्रपने परिवार एवं परिजनों के साथ पर्वत की चोटी पर बने एक दुर्ग में शरण ली ग्रीर शत्रु से सन्धि की प्रार्थना की। शत्रु द्वारा रखी गई सन्धि की शतं के अनुसार रव्वल ने ग्रपनी उस रानी ग्रीर सामन्तों की पुत्रियों को शत्रु के समर्पित करना स्वीकार किया। बरकमारिस ने राजा की प्राज्ञा से एक चाल चली। सामन्तपुत्रों सहित स्त्रीवेष घारण कर उमने स्वयं ने रानी का ग्रीर शेष युवकों ने सामन्तपुत्रियों का स्वांग बनाया। उन सबने ग्रपने मपने परिधानों में एक एक शस्त्र छुपा लिया। बरकमारिस ने भ्रपने स्त्रीवेषघारी सब साथियों को समभा दिया कि शत्रु राजा को मौत के घाट उतारने के पहचाय ज्यों ही वह बिगुल वजाये, त्यों ही सब युवक बिजली की तरह शत्रुग्रों पर टूट पड़ें। बरकमारिस और उसके साथियों को सफलता मिली। रव्वल विजयी हुम्रा पर मन्त्री द्वारा बरकमारिस के प्रति सन्देह उत्पन्न करा दिये जाने के कारएा दह पागल हो गया। वरकमारिस ने महल में पहुँच कर रव्वल को मार डाला। उसने रार्जीसहासन पर बैठ कर स्वयंवर में प्राप्त उस रानी से विवाह कर लिया। बरकमारिस ने सम्पूर्ग्य भारत पर प्रधिकार किया और उसका यश दूर-दूर तक फैल गया।"

ईसा से ४७ वर्ष पूर्व हुए विक्रम संवत् के प्रवर्तक वीर विक्रमादित्य के सम्बन्ध में बड़ी ही विचित्र ग्रनेक लोक कथाएं शताब्दियों से केवल भारत ही नहीं, विश्व के अनेक देशों में प्रचलित रही हैं। यह पहले बताया जा चुका है कि इस्लाम की उत्पत्ति से कतिपय शताब्दियों पूर्व वीर विक्रमादित्य से सम्बन्धित साहित्य ग्ररब में बड़ा लोकप्रिय रहा है। रे ऐसा प्रतीत हीता है कि ग्ररबी लेखक द्वारा लिखा गया भारत के बरकमारिस का उपरोक्त कथानकों में से किसी एक कथानक का विकृत स्वरूप है। ग्रपने बड़े भाई भर्तृ हरि द्वारा ग्रपमानित किये जाने पर विक्रमादित्य के घर से एकाकी निकलने ग्रौर ग्रनेक वर्षो तक देशविदेशों में धूमने का उल्लेख 'विक्रमचरित्र' नामक ग्रन्थ में उपलब्ध होता है।

संजन से प्राप्त राष्ट्रकूट राजा ग्रमोधवर्ष (प्रथम) के दानपत्र (ताम्रपत्र) में भी सुनी-सुनाई किंवदन्ती के ग्राधार पर लिखा है – "हमने सुना है कि गुप्तवंश के कलियुगी दानी एक राजा ने अपने भाई को मार कर उसके राज्य ग्रौर उसकी स्त्री पर ग्रधिकार कर लिया।"

इस प्रकार की सुनी-सुनाई, किवदन्तियों ग्रौर नाटकों पर ग्राधारित बातों को इतिहास का रूप देना वस्तुतः इतिहास के साथ ग्रन्याय करने के ग्रतिरिक्त कुछ नहीं कहा जा सकता । इतिहास के लब्ध-प्रतिष्ठ निष्पक्ष विद्वानों ने ऐतिहासिक तथ्यों के निर्णय में इस प्रकार के नाटकों को नितान्त ग्रविश्वसनीय माना है ।\*

उपरोक्त तथ्यों पर निष्पक्ष दृष्टि से गम्भीरतापूर्वक विचार करने, तथा गुप्त सम्राटों एवं वाकाटक राजमाता प्रभावती गुप्ता द्वारा स्रभिलेखों में दिये गये गुप्त राजास्रों के वंशवृक्ष में रामगुप्त के नाम का उल्लेख तक न होने से यही निष्कर्ष निकलता है कि 'गुप्त सम्राट् समुद्रगुप्त के पश्चात् द्वितीय चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य

- <sup>२</sup> प्रस्तुत ग्रन्थ, पृष्ठ १४८-४९
- <sup>3</sup> प्रस्तुत ग्रन्थ पृ० १४०
- \* As Sylvian Levi points out, these later historical dramas cannot be considered as trustworthy sources of the history they make for purposes of the drama. "Mudrarakshasa" is not considered as a reliable source of Maurya history.

<sup>ै</sup> अबुल हसन (१०२६ ई०) द्वारा ग्ररवी ग्रन्थ का पारसी ग्रनुवाद : देखिये - 'Elliot and Dawson, History of India, I, 110-111.'

ही गुप्त साम्राज्य के सिंहासन पर आसीन हुग्रा । इन दोनों सम्राटों के बीच में रामगुप्त नाम का कोई गुप्त राजा नहीं हुग्रा ।

चन्द्रगुप्त (द्वितीय) बड़ा पराकमी एवं प्रतापी राजा हुमा है। उसने ,मालवा, सौराष्ट्र ग्रौर गुजरात के शक महाक्षत्रपों को परास्त एवं शक महाक्षत्रप सत्यसिंह के पुत्र रुद्रसिंह (तृतीय) को मौत के घाट उतार कर वीर नि० सं० १२७ तदनुसार ई० सन् ४०० के ग्रासपास भारत से शकों के शासन का सदा के लिये ग्रन्त किया। शकों के राज्य का ग्रन्त करने के कारए प्रजाजनों ने उसे शकारि विकमादित्य के विरुद से विभूषित किया। वह बड़ा न्यायप्रिय, सच्चरित्र ग्रौर विद्वान् सम्राट्था। उसने सम्पूर्श भारत को एक सार्वभौम सत्तासम्पन्न शासनसूत्र में बांवा। चन्द्रगुप्त विकमादित्य के निम्नलिखित ७ ग्रभिलेख ग्रदावधि उपलब्ध हुए हैं:-

(१) मथुरा का गु० सं० ६१ (ई० सन् ३८०) का स्तम्भलेखा (२) उदयगिरि का गु० सं० ८२ का गुहा-लेखा (३) गढवा का गु० सं० ८८ का शिलालेखा (४) सांची का गु० सं० ६३ का वेष्टनी पर खुदा लेखा (४) उदयगिरि का बिना तिथि का गुहा (गुहा सं०७) लेखा (६) मथुरा का बिना तिथि का खण्डित शिलालेख, जिसमें चन्द्रगुप्त तक गुप्तवंशी राजाम्रों की वंशाव्रली उद्र कित है। (७) मेहरोली का बिना तिथि का लोह-स्तम्भलेखा

मेहरौली का लोहस्तम्भलेख सर्वाधिक महत्वपूर्ण माना गया है। इसमें चन्द्र नामक राजा द्वारा बंगाल में शत्रुग्रों की सामूहिक शक्ति को पराजित किए जाने, समुद्र के सात मुखों तुल्य सात नदियों वाले प्रदेश पंजाब को पार कर बाह्लिकों को जीतने एवं विष्णु की भक्ति से प्रेरित हो विष्णुपद पर्वत पर विष्णु की घ्वजा के ग्रारोपित किये जाने का उल्लेख हैं।

पस्योद्धतंयतः प्रतीधमुरसा धत्रुन् समेत्यागतान्, बंगेव्याहवर्वातनोऽभिलिखिता खंगेन कीर्तिभुजैः । तीर्त्वा सप्तमुखानि येन समरे सिन्घोण्विता बाङ्क्लिकाः, यस्याद्याप्यधिवासते जलनिधिः वीर्यानिर्लर्देक्षिण्तैः ।।१।। खिल्लस्येव विसृज्य गां नरपतेर्गामाश्रितस्येतरां, मूर्त्या कम्मं जितावनी गतवतः कीर्त्या स्थितस्य क्षितौ । शान्तस्येव वने हुतभुओ यस्य प्रतापो महा--झाद्याप्युत्सुवति प्रणाशितरिपोः यत्नस्य शेषः क्षितिम् ।।२।। प्राप्तेन स्वभुजाजितं च सुचिरं चैकाध्यराज्यं क्षितौ, बन्दाह्वे न समग्रवन्द्रसहशीं बक्तश्रियं विश्रता । तेनायं प्रणियाय भूमिपतिना भावेन विष्णोः मतिम्, प्रांशुविष्णुपदे गिरौ भगवतो विष्णोध्वंजः स्थापितः ।।३।। [चन्द्र का मेहरोसी का सोहस्तम्यनेक्स] मेहरौली का लोहस्तम्भलेख द्वितीय चन्द्रगुप्त विकमादित्य का है प्रथवा चन्द्र नामक किसी ग्रन्थ राजा का, यह इतिहास के विद्वानों के लिये ग्राज भी प्रश्न ही बना हुन्ना है। विद्वानों ने इस सम्बन्ध में विभिन्न मान्यताएं प्रकट करते हुए ग्रनेक ऊहापोहों के साथ ग्रपने-ग्रपने ग्रभिमत की पुष्टि में बहुत सो युक्तियां प्रस्तुत की हैं। उन सब ग्रभिमतों पर गहन विचार करने के पत्त्वात् भी द्वितीय चन्द्रगुप्त विकमादित्य के ग्रतिरिक्त ग्रन्य कोई ऐसा यशस्वी विष्णुभक्त, समस्त भारत ही नहीं ग्रपितु बाह्लीक देश तक ग्रपनी विजय का डंका बजाने वाला परम प्रतापी एकराट् चन्द्र भारतीय इतिहास के क्षितिज में खोजने पर भी दृष्टिगोचर नहीं होता। इसके विपरीत ग्रन्य किसी पुष्ट प्रमाण के ग्रभाव में यही कहना होगा कि मेहरौली का लोहस्तम्भ ग्रभिलेख गुप्त-सम्राट् द्वितीय चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य का ही है।

## म्रार्य भूतदिन्त के समय की राजनैतिक स्थिति

दितीय चन्द्रगुप्त-विक्रमादित्य की मृत्यु के उपरान्त उसका वड़ा पुत्र कुमार-गुप्त (प्रथम) विशाल गुप्तसाम्राज्य का स्वामी बना। उसकी माता का नाम घुवदेवी था। कुमार गुप्त के शासनकाल के अनेक शिलालेख और दानपत्र मिलते हैं, जिनसे इसके विशाल साम्राज्य, शौरं, शासन पद्धति, सुशासन एवं धामिक सहिष्रणुता ग्रादि के सम्बन्ध में बड़ी महत्त्वपूर्ण सूचनाएं प्राप्त होती हैं। इन अभिलेखों में गुप्त सं. ६६ (ई. सन् ४१४) से पूर्व का तथा गुप्त होती हैं। इन अभिलेखों में गुप्त सं. ६६ (ई. सन् ४१४) से पूर्व का तथा गुप्त सं. १३४ (ई. सन् ४४४) के पश्चात् का कोई अभिलेख नहीं है ग्रतः यह अनुमानित किया जाता है कि ई. सन् ४१४ से ४४४ तदनुसार वीर नि. सं. ६४१ से ६५२ तक कुमार गुप्त का शासन रहा। इसके चांदी के सिक्नों पर यंकित अन्तिम तिथि गुप्त सं. १३६ (वीर नि. सं. ६५२) है, इससे भी उपर्यु क्त अनुमान की पुष्टि होती है।

कुमार गुप्त प्रथम के विभिन्न सिक्कों पर लालित्यपूर्एा संस्कृत भाषा के छोटे-छोटे एवं सुन्दर भिन्न-भिन्न वाक्य स्रंकित हैं, जो इस प्रकार हैं :--

(१) विजितावनिरवनिपतिः (पृथ्वीविजयी पृथ्वीपति) (२) महितलं जयति (सम्पूर्र्ण पृथ्वी का विजेता) (३) क्षितिपतिरजितो विजयी महेन्द्रसिंहो दिवं जयति (पूरी पृथ्वी का स्वामी, ग्रविजितों का विजेता महेन्द्रसिंह स्वर्ग-विजय कर रहा है)। (४) साक्षादिव नरसिंहो सिंह--महेन्द्रो (साक्षात् नृसिंह तुल्य हैं सिंह--महेन्द्र) (४) युधि सिंहविकमः (युद्ध में सिंह के समान पराक्रमशाली),

- महाराजाधिराजश्रीचन्द्रगुप्तस्य महादेव्यां घ्रुवदेव्यामुत्पन्नस्य महाराजाधिराज कुमारगुप्तस्य। [भिलसद, जिला एटा का स्तम्भलेख – प्लीट का लेख सं. १०]
- <sup>३</sup> भिलसद का स्तम्भलेख [फ्लीट का लेख सं. १०]
- <sup>3</sup> मयुराके गुप्त संवत् ११३ एवं गुप्त सं. १३५ के जैन मभिलेख ।

[कारपस इन्स्कृपज्ञनं इंडिकेरम् भाग ३, सं. ६३]

कुमारगुप्त]

(६) व्याघ्रवल-पराकमः, (७) गुप्तकुल न्योमशक्षी ग्रौर (८) गुप्तकुलामलचन्द्रो (गुप्तवंश के निष्कलंक चन्द्र) । इन सिक्कों से स्पष्टतः विदित होता है कि कुमार-गुप्त वड़ा पराक्रमी प्रतापी ग्रौर लोकप्रिय सम्राट् था । यद्यपि समुद्रगुप्त ग्रौर चन्द्रगुप्त के समान कुमारगुप्त के विजयाभियानों एवं प्रश्वमेध का एक भी उल्लेख उपलब्ध नहीं होता तथापि उपरोक्त सिक्कों तथा इसके ग्रश्वमेधक सिक्के से ऐसा प्रतीत होता है कि इसने दिग्विजय करने के पश्चात् ग्रश्वमेध किया । ग्रश्वमेध के परिचायक सिक्के पर ग्रश्व का चित्र, ग्रश्व के पैरों के बीच में 'ग्रश्वमेध', यूप, महारानी के चित्र ग्रादि के साथ-साथ 'जयतादेव कुमार, जयति दिवं कुमारगुप्तो-ऽयमू' तथा 'ग्रश्वमेधमहेन्द्रः' ग्रंकित हैं ।

कुमारगुप्त के वीर ति० सं० ६४१ से ६८२ तक के ४१ वर्ष के शासनकाल में प्रतिम १ वर्षों को छोड़कर कोई विशेष राजनैतिक घटना के घटित होने का उल्लेख प्राप्त नहीं होता। वीर निर्घाएा सं० ६७७ के ग्रास-पास नर्मदा नदी के तटवर्ती दक्षिएी प्रदेश की पुष्यमित्र ' नामक जाति ने कुमारगुप्त के साम्राज्य को उलट देने के हढ संकल्प के साथ बड़ी शक्तिशाली विशाल सेना लेकर कुमार गुप्त पर ग्राक्रमएा किया। दोनों ग्रोर से भीषएा युद्ध हुग्रा। संभवतः इस संघर्ष की उत्पत्ति गुप्तों की दासता के जूहे को उतार फैंकने ग्रथवा महात्वाकांक्षा के लक्ष्य को लेकर हुई थी। इस सशस्त्र विद्रोह का प्रारम्भ पुष्यमित्रों ने पटुमित्रों, दुमित्रों ग्रौर नर्मदा घाटी के मेकल प्रदेशवासियों की सहायता से किया। इन सब जातियों का सम्मिलित कोषबल एवं सैन्यबल इतना प्रबल था कि पुष्यमित्रों को युद्ध में निरन्तर सफलताएं मिलती गईं। कुमारगुप्त की सेना के पैर उस्सड़ गये। पुष्यमित्रों को हढ़ विश्वास हो गया कि विजयश्री उनका बरएा करने ही वाली है। किन्तु जय-पराजय के उन निर्एायक क्षएोों में कुमारगुप्त (प्रथम) के बड़े पुत्र राजकुमार स्कन्दगुप्त ने मपूर्व धेयं ग्रीर शौरे शौरे के साथ स्थिति को सम्हाला। उसने नई कुमुक के साथ शत्रु सैन्य पर भीषए प्रत्याक्रमए कर पुष्यमित्रों को पराजित किया। इस प्रकार कुमारगुप्त के साम्राज्य की उसके पुत्र स्कन्दगुप्त न संकट के विकट क्षणों में रक्षा की। '

तत्कालीन ऐतिहासिक घटनाचक के पर्यालोचन से ऐसा प्रतीत होता है कि कुमारगुप्त के साथ हुए पुष्यमित्रों के युद्ध में वाकाटकों द्वारा पुष्यमित्रों की सहायता की गई होगी। इस अनुमान को वाकाटक नृपति पृथ्वीषेस (द्वितीय) के बालाघाट ताम्रपत्र से बल मिलता है। बालाघाट के ताम्रपत्र में पृथ्वीषेसा (द्वितीय) ते ग्रपने पिता नरेन्द्रसेन (ई० सन् ४३४ से ४७०) को महाराष्ट्र,

 पुष्यमित्रा भविष्यन्ति, पट्टमित्रास्त्रयोदन्न ।।३७३।। मेकलायां नृपाः सप्त, भविष्यन्ति च सत्तमा ।....३७४।। [बायुपुराण, ग्र. ११]
 विचलितकुललक्ष्मीस्तम्भनायोध्वतेन, क्षितितलत्तयनीये येन नीता त्रियामा । समुदितबलकोज्ञान् पुष्यमित्रांग्च जित्या, क्षितिपचरणपीठे स्वापितो वामपादः ।।४।। [स्कृष्यपुष्त का जितरी स्तम्भलेक] कोंकरण, कुन्तल, पश्चिमी मालवा, गुजरात, कोशल, मेकल, ग्रान्ध्र ग्रीर सम्पूर्श विन्ध्य की तलहटी का स्वामी बताया है। चन्द्रगुप्त विकमादित्य ने प्रपनी दिग्विजय में इन प्रदेशों पर ग्रधिकार कर लिया था। ऐसा प्रतीत होता है कि कुमार ग़ुप्त के शासन के ग्रन्तिम वर्षों में वाकाटकों, पुष्यमित्रों, पट्टमित्रों (पट्ट-मित्रों) एवं मेकलवासियों ने स्वातन्त्र्यप्राप्ति के लिये मुप्त साम्राज्य के विरुद्ध विद्रोह किया हो। उस सम्मिलित प्रयास को स्कन्दगुप्त द्वारा कुचल दिये जाने के ग्रनन्तर भी वाकाटक लोग ग्रपनी खोई हुई सत्ता को पुनः प्राप्त करने के लिये प्रयत्नशील एवं ग्रवसर की प्रतीक्षा में रहे। स्कन्दगुप्त की मृत्यु के पश्चात् वाका-टक नृपति पृथ्वीसेन (ई० सन् ४७० से ४८१) ने ग्रपने वंश की खोई हुई राज्य-लक्ष्मी को पुनः प्राप्त कर "कोशलमेकलमालवाधिपत्यर्भ्याचतशासनः" की उपाधि धारएा की।

कुमारगुप्त झौर पुष्यमित्रों के बीच हुए उस भीषएा गृहयुद्ध के कारएा भारत की शक्ति क्षीएा हुई । यदि यह गृहयुद्ध न हुया होता तो हूएों को भारत पर आकमएा करने का साहस ही नहीं होता ।

# २५ (३०) आर्य लोहित्य-वाचनाचार्य

ग्रायं भूतदिन्न के पश्चात् ग्रायं लोहित्य वाचनाचार्य हुए । नन्दीसूत्र की स्थविरावली में ग्रापके श्रुतज्ञान सम्बन्धी परिचय के ग्रतिरिक्त ग्रापका ग्रन्यत्र भौर कोई परिचय उप्लब्ध नहीं होता ।

नन्दी स्थविरावली में आचार्य देवदिकक्षमाश्रमरा ने इन्हें सूत्रार्थ के सम्यक् घारक और पदार्थों के नित्यानित्य स्वरूप का प्रतिपादन करने में अति कुशल बताया है । र

दिगम्बर परम्परा में भी आर्य लोहित्य से नाम साम्य रखने वाले लोहाचार्य झयवा लोहार्य नामक झष्टांगधारी झाचार्य की प्रमुख झाचार्यों में गएना की जाती है ।

# २६ (३१) म्रार्य दूष्यगरगी-वाचनाचार्य

श्रार्यं लोहित्य के पश्चात् झार्य दूष्यगर्गी वाचनाचार्य हुए । गुगप्रधान पट्टावली में इनका परिचय नहीं मिलता । नंदी सूत्र की स्थविरावली में इन्हें लोहित्य के पश्चात् वाचनाचार्यं माना गया है ।

माचार्य देवींद्वगर्णा जमाश्रमए ने नंदी स्थविरावली में तीन गाथाओं द्वारा जिन शब्दों से इनकी स्तुति जी है, उससे स्पष्टतः प्रतीत होता है कि दूष्यगर्णा उम समय के विशिष्ट वाचनाचार्य थे ग्रीर सैकड़ों ग्रन्य गच्छों के ज्ञानार्थी श्रमण

सुमुणियनिष्वानिष्व, सुमुणियसुतत्यधारयं वदे ।
 सम्मापुरुमावेखवा, तत्थं सोहिच्चगामारां ।।४६।।

[नन्दी स्थविरावली]

<sup>&#</sup>x27; पृथ्वीवेएा (डिलीय) का बांसघाट - ताझपत्र

उनकी सेवा में श्रतज्ञान का ग्रध्ययन करने ग्राया करते थे। श्रतज्ञान के व्याख्यान में दूर्ष्यगुणी इतने समर्थ वाचक थे कि उन्हें व्याख्यान करने में कभी मारीरिक एवं मानसिक थकान का ग्रनुभव नहीं होता था। देवर्दि क्षमाश्रमएा ने दुष्यगएगी को श्रतार्थ की खान, प्रकृति से ही मधुरभाषी, तप, नियम, सत्य-संयम स्रादि गुर्गो के विशिष्ट साधक एवं ग्रनुयोग में यूगप्रधान बताते हुए प्रसाम किया है ।\*

''प्रशस्त लक्षणों से संयुक्त सुकोमल तलवों वाले ग्रार्थ दूष्यगरणी के चरण युंगल में मैं प्रसाम करता हूँ"<sup>२</sup> इन शब्दों में स्थविरावलीकार देवद्धि क्षमाश्रमस ने जो उन्हें प्रसाम किया है, इससे स्पष्टरूपेस यह प्रमासित होता है कि वे (देवदि) आचार्य दूष्यगणी के शिष्य थे और उसी कारण वे उनके लक्षणयुक्त सूकोमल तलवों वाले चरुएों से भलीभांति परिचित थे ।

कल्पसूत्र की स्थविरावली में संडिल्ल के युरुभाई की परम्परा में झार्य देसी-गणी क्षमाश्रमण का नाम उपलब्ध होता है। संभव है दूष्यगणी स्रोर देसीगणी ये दोनों नाम एक ही श्राचार्य के हों ।

ग्रापका विशेष परिचय श्रौर काल का स्पष्ट निर्देश उपलब्ध नहीं होता। फिर भी इतना निश्चित है कि वीर निर्वास की दशवीं शताब्दी का मध्यभाग इनका सत्ताकाल रहा है ।

## २७ (३२) देवद्विक्षमाश्रमए-वाचनाचार्य एवं गएगचार्यः

भगवान महावीर के धर्म-शासन में हुए महान आवायों में वाचनाचार्य आर्य देवदि क्षमाश्रमण का बड़ा महत्वपूर्ण स्थान माना गया है। झाज से लगभग १४२० वर्ष पूर्व दूरदर्शी ग्राचार्य देवद्विगरगी क्षमाश्रमरग ने बल्लभी नगरी में श्रमु संघ का सम्मेलन आयोजित किया । उसमें उन्होंने न केवल आगमवाचना द्वारा द्वादशांगी के विस्मृत पाठों को सुव्यवस्थित-सुसंकलित ऐवं सुगठित ही किया त्रपितु भविष्य में सदा-सर्वदा बिना किसी प्रकार की परिहानि के झागम यथावत् बने रहें, इस ग्रभिप्राय से एकादशांगी सहित सभी सूत्रों को पुस्तकों के रूप में लिपिबद्ध करवा कर ग्रपूर्व दूरदर्शिता का परिचय दिया । आपके द्वारा किये गये इस ग्रनिर्वचनीय ग्रपूर्व उपकार के प्रति पंचम झारक की समाप्ति पर्यन्त झजस्र रूप से चलने वाला प्रभू महावीर का चतुर्विध संघ पूर्णतः ऋगी रहेगा ।

देर्वद्धिं जन्मतः काश्यप गोत्रीय क्षत्रिय थे। म्रापको देर्वद्धि क्षमाश्रमण ग्रौर देववाचक, इन दो नामों से सम्बोधित किया जाता है। ग्राप क्षान्ति, धीरता-

| 3  | ग्रत्यमहत्वसाणि, सुसमग्रवक्खाग्तकहृग्निव्वाणि । | · ·              |
|----|-------------------------------------------------|------------------|
|    | पयईए महुरबारिंग, पयमो पर्णमामि दूसगरिंग 11401   |                  |
|    | तवनियमसण्डसंडम, विरायज्जवसंतिमद्दबरयार्ए ।      |                  |
|    | सीलगुएगहियाणं, प्रसुम्रोगजुगप्पहाएगाएं ॥४८॥     | [नदी स्वविरावसी] |
| \$ | सुकुवालकोमसतले, तेति परएमावि लक्करएपसत्वे ।     |                  |
|    | पाएं पावयसीसं, पहिच्छ्यसयएहिं परिवद्दर् ॥४१॥    | [बही]            |

٩.

गम्भीरता ग्रादि गुणों के घारक, एक पूर्व के ज्ञाता एवं ग्राचारनिष्ठ समर्थ वाचनाचार्य थे। जैसा कि कल्प स्थविरावली के ग्रन्त की निम्नलिखित गाथा में कहा गया है :--

> मुत्तत्यरयर्णभरिए, खमदममद्दव गुर्ऐोहि संपन्ने । देवडि्ढखमासमर्ऐ, कासवगुत्ते पर्णिवयामि ।।१४।।

देवर्द्धि के सम्बन्ध में एक ब्राख्यान प्रचलित है । उसके ब्रनुसार ब्रापका संक्षिप्त परिचय इस प्रकार है :-

सौराष्ट्र प्रान्त के वैरावल पाटएा में ग्रापका जन्म हुग्रा। उस समय वहां के शासक महाराज ग्ररिदमन थे। उनके सामान्य अधिकारी काश्यप गोत्रीय कार्माद्ध क्षत्रिय की पत्नी कलावती की कुक्षि से देवद्धि का जन्म हुग्रा। आप पूर्वजन्म में हरिएएँगमेषी देव थे। माता की कुक्षि में जब ग्राप गर्भ रूप से उत्पन्न हुए तब गर्भ के प्रभाव से कलावती ने स्वप्न में ऋद्धिशाली देव को देखा ग्रतः नामकरएा के समय पुत्र का नाम देवद्धि रखा गया। माता-पिता ने बालक देवद्धि को समय पर योग्य शिक्षक के पास पढ़ाया और युवा होने पर दो कन्याओं के साथ उसका विवाह कर दिया।

युवक देवर्दि बचपन की कुसंगति के कारए। आसेट-क्रीड़ा का रसिक बन गया और समय-समय पर मित्रों के साथ जंगल में शिकार करने जाया करता था। नवोत्पन्न हरिएएँगमेषी देव देवर्दि को सन्मार्ग पर लाने हेतु विभिन्न उपायों से समभाने का प्रयास करने लगा। एक दिन जब देवर्दि मृगयार्थ वन में गया तो उस देव ने उसके सम्मुख भयंकर सिंह, पीछे को भोर गहरी खाई और दोनों और दो बड़े-बड़े दंतशूल वाले बलिष्ठ मूकर खड़े कर दिये। देवर्दि भयभीत हो कर प्राएा बचाने के लिये इधर-उधर बच निकलने का प्रयास करने लगे तो उन्होंने देखा कि उनके पैरों के नीचे की पृथ्वी कम्पायमान और ऊपर से बड़े वेग के साथ मूसलाधार वर्षा हो रही है। उस समय सहसा देवर्दि के कानों में ये शब्द पड़े – "ग्रब भी समफ जा, धन्यथा तेरी मृत्यू तेरे सम्मुख खड़ी है।"

भयविह्वल देवद्धि ने गिड़गिड़ा कर कहा -- ''जैसे भी हो सके मुफे बचाम्रो, तुम जैसा कहोगे वही मैं करने के लिये तैयार हूँ ।''

देव ने तत्काल उसे उठा कर ग्राचार्य लोहित्य सूरि के पास पहुंचा दिया ग्रीर देर्वाद्ध भी ग्राचार्य लोहित्य का उपदेश सुन कर उनके पास श्रमएाधर्म में दीक्षित हो गये। गुरू की सेवा में निरन्तर ज्ञानाराधन करते हुए ग्रापने एकादशांगी ग्रीर एक पूर्व का ज्ञान-प्राप्त कर कालान्तर में ग्राचार्य पद प्राप्त किया।

देवदिक्षमाश्रमण पहले गणाचार्यं पद पर प्रधिष्ठित किये गये और तदनन्तर दूष्यगणी के स्वर्गंगमन के पश्चात् प्रापको वाचनाचार्यं पद प्रदान किया गया ।

<sup>ै</sup> इस कथानक के ग्राधार पर ही संभवतः देवदि क्षमाश्रमण को आर्य सोहित्य का शिष्य समझने की मान्यता प्रचलित हुई प्रतीत होती है। [सम्पादक]

कुछ लेखक ग्रापको दूष्यगस्गी का शिष्य मान कर उनका उत्तराधिकारी वाचनाचार्य बताते हैं और कतिपय लेखक लोहित्य का शिष्य एवं उत्तराधिकारी । वास्तव में देवद्धिगस्गी किस परम्परा के ग्रौर किसके शिष्य थे, इस विषय में ग्रागे विचार किया जायगा ।

परम्परा से यह कहा जाता है कि देर्वांद्ध क्षमाश्रमण ने श्रमणसंघ की अनुमति से वीर नि. सं. ६८० में बल्लभी में एक वृहत् मुनिसम्मेलन किया और उसमें ग्रागमवाचना के माध्यम से, जिनको जैसा स्मरण था, उसे सुन कर उपलब्ध शास्त्रों के पाठों को व्यवस्थित कर ग्रागमों को पुस्तकारूढ किया। जैसा कि कहा गया है :-

> बलहिपुरम्मि नयरे, देवड्ढिपमुहसमरगसंघेरगं । पुत्थइ ग्रागम लिहिम्रो, नवसय ग्रसियाम्रो वीराम्रो ।।

श्रद्धालुम्रों द्वारा परम्परा से यह मान्यता ग्रभिव्यक्त की जा रही है कि ग्रापके तप-संयम की विशिष्ट साधना एवं ग्राराधना से कर्पाद यक्ष, चक्रेश्वरी देवी तथा गोमुख यक्ष सदा ग्रापकी सेवा में उपस्थित रहते थे।

### ग्रागमवाचना मध्यवा लेखन

मयुरा में झार्य स्कन्दिल द्वारा झौर वल्लभी में नागार्जुन द्वारा की गई द्रागमवाचना के पक्ष्चात् १४० वर्षं से भी ग्रधिक समय बीतने पर स्राचार्य देर्वाद्धगएगी ने वल्लभी में श्रमण संघ को एकत्र कर श्रुतरक्षा की विचारएग की । कहा जाता है कि समय की विषमता, मानसिक दुर्बलता ग्रीर मेधा की मन्दता म्रादि कारएगें से जब सूत्रार्थ का ग्रहएा, धारएा एवं परावर्तन कम हो गया, स्वयं देवर्दि भी कफ व्याधि की शान्ति के लिये श्रीपधरूप से लाई गई सौठ का सेवन करना भूल गये । प्रतिलेखन के समय सोंठ को नीचे गिरी हुई देख कर उन्हें स्मृति हुई तो स्राचार्य ने एक मुनि-परिषद की स्रायोजना कर संघ के समक्ष विचार रेखा कि भावी मन्द मेघावी श्रमणों में इस प्रकार श्रुतिपरम्परा से शास्त्रज्ञान किस तरह ग्रसुप्एा रह पायेगा ? ग्रतः कोई उपाय सोचना चाहिए जिससे कि श्रुतज्ञान का यथावत् रक्षए। हो सके । विचार-विमर्श के पश्चात् सब ने निर्णय किया कि विद्यमान शास्त्रों एवं ग्रन्थों को लिपिबद्ध कर लिया जाय । उस मुनि–परिषद का देर्वाद्ध क्षमाश्रमए। ने नेतृत्व किया । परिषद में ग्रागमवाचना की गई ग्रथवा शास्त्र लिपिबद्ध किये गये, इस विषय में इतिहास लेखक एकमत नहीं हैं। परम्परानुसार कई विद्वान् इसे झागमवाचना मानते हैं तो कतिपय तवीन शोधक इसे मात्र ग्रागम-लेखन ही । वास्तव में इसे वाचनापूर्वक ग्रागम-लेखन कहा जाय तो ग्रनुचित नहीं होगा । यह तो सुनिश्चित है कि वीर नि.सं. १८० में देवदि क्षमाश्रमें हा ग्रागमों को लिपिबद करने का निर्एय किया। उन्होंने प्रथमतः उपस्थित श्रम**एों से भागमों के पाठों को सुन एवं ध्यान** में लेकर उन्हें व्यवस्थित किया श्रोर जहां कुछ वाचनाजन्य भेद सामने ग्राया, वहां

नागार्जुनीया वाचना के जो महत्वपूर्ए पाठ थे, उन्हें भी यथावत् वाचनान्तर के रूप से सुरक्षित कर सब को पुस्तकारुढ करवाया ।

यहां यह विचार हो सकता है कि क्या देवर्दि क्षमाश्रमण से पूर्व गास्त्र लिपिबद नहीं हुए थे। यद्यपि पुष्ट प्रमाण के ग्रभाव में स्पष्ट रूप से इस विषय में निर्णय करना संभव नहीं है फिर भी जैन साहित्य में यत्र-तत्र कतिपय पूर्ववर्ती विद्वानों द्वारा किये गये उल्लेखों को देखते हुए यह संभव लगता है कि ग्रार्य रक्षित के समय में शास्त्रीय भागों का कुछ श्रभिलेखन प्रारम्भ हो गया हो। क्योंकि ग्रनुयोगद्वार सूत्र में द्रव्यश्रुत का नामोल्लेख करते हुए पुस्तक पर लिखित सूत्र का उल्लेख किया गया है। जैसा कि कहा है --

''पत्तयपूरथयलिहियं'' भ

निशीय चूरिंग में शिष्य के उपकारार्थ पुस्तक-पंचक के ग्रहएं। का भी उल्लेख किया गया है । यथा :-- 'सेहउग्गहघाररंगादि परिहारिंग जारिंगऊएं। कालिय-सुयट्ठा, कालियसुयनिज्जुत्तिनिमित्तं वा पुत्थगपरंगां घिष्पति । <sup>२</sup>

इतिहासज्ञ मुनि कल्याएा विजयजी देवद्विगरागे के पहले आगम-लेखन के पक्ष में निम्न विचार प्रस्तूत करते हैं :-

"देवद्विगएगे के पहले यदि ग्रागम लिखे हुए नहीं होते तो प्रनुयोगढ़ार सूत्र में द्रव्यश्रुत के वएंन में 'पुस्तकलिखितश्रुत' का उल्लेख नहीं होता। इससे यह बात तो निश्चित है कि देवद्विगएगे के समय से बहुत पहले जैन शास्त्र लिखने की प्रवृत्ति हो चली थी। छेद सूत्रों में साधुग्रों को कालिक श्रुत ग्रीर कालिक श्रुत-निर्युक्ति के लिये ४ प्रकार की पुस्तकें रखने का प्रधिकार दिया गया है।''<sup>3</sup>

फिर मथुरा ग्रौर वल्लभी की वाचनाग्रों में भी ग्रागमों का संकलन कर उन्हें लेखबढ़ किया गया इस प्रकार का उल्लेख मिलता है। जैसा कि हेमचन्द्राचार्य ने ग्रपने योगशास्त्र में कहा है :-

"जिनवचनं च दुष्षमाकालवशादुच्छिन्नप्रायमिति मत्वा भगवद्भि नागार्जुन-स्कन्दिलाचार्यप्रभृतिभिः पुस्तकेषु न्यस्तम्।"¥ इसके समर्थन में हिमवन्त स्थवि-रावली में उल्लेख मिलता है किं म**थु**रा निवासी प्रोसवंशीय श्रमणोपासक पोलाक ने गन्धहस्तिकृत विवरण के साथ सब शास्त्रों को तालपत्र ग्रादि पर लिखा कर साधूग्रों को ग्रपित किया। <sup>४</sup>

- <sup>1</sup> अनुयोगद्वार, द्रव्यश्रताधिकार सूत्र, ३४
- \* निगीय चूसि, उ. १२
- <sup>3</sup> वीर निर्वास ग्रीर जैन काल गराना, पृ १०६
- <sup>४</sup> योगशास्त्र, प्रकाश ३, पत्र २०७
- मयुरातिवासितः अमणो सस्तवरेणौणवर्णावभूषर्ऐतः पोलाकाभिर्धतः तत्सकलैमपि अवचनं मंधहस्तिकृतविवरुग्धोपेतः तालपत्रादिषु लेखयित्वाः भिक्षुम्यः स्वाध्यायार्थं समर्पितम् । [हमवन्त स्थविरावली, अप्रकाणित]

उपरोक्त उल्लेखों के आधार पर यह अनुमान होता है कि देवर्दियएगी के सूत्र-लेखन से पहले भी जैन शास्त्र लिखे जाते थें। लेखनारंभ के निश्चित समय के सम्बन्ध में तो कुछ नहीं कहा जा सकता पर इतना कह सकते हैं। कि आर्य रक्षित के समय से ही पूर्वों के ऋतिरिक्त शास्त्रीय भाग का अल्प प्रमाण में लेखन प्रारम्भ हो गया हो तो कोई आश्चर्य नहीं। परन्तु उन्होंने सम्पूर्ए झागमों का लेखन करवाया हो, ऐसा प्रतीत नहीं होता । आगम लेखन के लिये तो देवदि क्षमाश्रमण का काल ही सर्वसम्मत माना जाता है। संभव है पूर्ववर्ती आचार्यों के समय में शास्त्र के कूछ विशिष्ट स्थलों का ग्रालेखन किया गया हो । यदि देर्वाद्ध की तरह पहले ही सम्पूर्श शास्त्रों का किसी ने लेखन करवा लिया होता तो श्रुतरक्षरा हेतु उन्हें इस प्रकार चितित होने की ग्रावश्यकता ही नहीं पड़ती। स्कंदिल के समय में श्रमणोपासक पोलाक द्वारा सम्पूर्एं प्रवचन के लेखन का कथन भी किसी शास्त्र विशेष प्रथवा स्थल विशेष को लेकर ही संगत हो सकता है। देवर्दि ने प्रपने ग्रागम-लेखन कार्य में उन लिखित भागों को अपने अम्यस्त पाठों और नागार्जुन-परम्परा के पाठों के साथ मिलाकर उन्हें व्यवस्थित किया होगा । देर्वाद्वगर्गी को इस कार्य में आर्य कालक का पूर्ए सहयोग प्राप्त हुया और इस प्रकार दोनों वाचनाओं को एक संयुक्त रूप देने में आजार्य देवदि ने सफलता प्राप्त की ।

इस प्रकार ग्रागमलेखन को प्रमुख मानते हुए भी दोनों वाचनाग्रों के पाठों को ध्यान में रखा गया है। ग्रतः इसे 'वाचना के साथ ग्रागमलेखन' कहना ही उचित होगा।

दुष्षमाश्रमसासघस्तोत्र यंत्र की प्रति में एक गाथा उपलब्ध होती है -वालब्भसंघकज्जे, उज्जमियं जुगपहासातुल्लेहि । गंधव्ववाइवेयाल, संतिसूरीहि वलहीए ।।२।।

गाया में बताया गया है कि युगप्रधान तुल्य गन्धर्व-वादि वैताल शान्तिसूरि ने वालभ्य संघ के कार्य हेतु वल्लभी नगरी में उद्योग किया ।

गाथा में ग्राये हुए "वालब्भसंघकज्जे उज्जमिये" इस पद पर से कुछ विद्वान् यह गाशका भभिव्यक्त करते हैं कि दोनों वाचनाग्रों को संयुक्त कर एक रूप देने में दोनों वर्गों के बीच संघर्ष हुग्रा श्रौर उस समय वालभ्य संघ अर्थात् नागार्जुनीय परम्परा के श्रमणसंघ में प्रचलित वाचना को मनवाने के लिये शाल्तिसूरि ने ग्रपनी पूरी शक्ति लगाई । पर हमारे विचार से इस प्रकार की ग्राशंका करना उचित प्रतीत नहीं होता । कारण कि ग्रार्थ स्कंदिल ग्रौर ग्रायं नागार्जन की वाचनाएं जो दोनों के स्वर्गस्थ होने के कारण एक नहीं की जा सकीं, उनको एक रूप देने के लिये दोनों परम्पराग्रों के श्रमणों ने सद्भावपूर्वक ग्राचार्य देवद्धि के नेतृत्व में मुनि-परिषद की । ऐसी स्थिति में विवाद की ग्राशंका करना वस्तुतः उनकी सद्भावना को भुलाना होगा । वाचना को एक रूप देने की भावना ही उनके ग्रनाग्रह भाव को प्रकट करती है । फिर जिस परिषद् के नेता ग्रायं देवर्द्धि एव भाय कालक जैसे प्रमुख श्रमण हों, वहां शास्त्रीय पाठों को लेने न लेने जैसे महत्यपूर्ण प्रस्त पर दुराग्रह प्रथवा संघर्ष की संभावना ही किस प्रकार हो सकती है ? संभव है 'वालम्य संघ के लिये कार्य किया'--इसका अभिप्राय वल्लभी में मिले हुए दोनों परम्परामों के श्रमगासंघ का भागम लेखन कार्य ही इष्ट हो और शान्ति सूरि ने भागम लेखन मौर पाठ निर्धारण के कार्य में महत्त्वपूर्ण योगदान किया हो ।

## देवद्भि भीर देववाचक

देवदि क्षमाश्रमए। की गुरु परम्परा का निर्एय करने से पहले यह देख लेना प्रावश्यक है कि देवदि क्षमाश्रमए। ही देववाचक हैं प्रथवा दोनों भिन्न-भिन्न । यद्यपि यह सर्वविदित है कि देवदिगिए। क्षमाश्रमए। वल्लभी में हुई ग्रंतिम ग्रागम-वाचना के सूत्रघार ग्रौर नन्दीसूत्र के रचनाकार थे, पर नन्दीसूत्र की टीका में ग्राचार्य हरिभद्र एवं मलयगिरी ने तथा नन्दीसूत्र की चूर्णि में चूर्णिकार जिनदास ने नन्दीसूत्र के रचयिता के रूप में दूष्यगए। के शिष्य देववाचक का उल्लेस किया है ।' इससे देववाचक ग्रौर देवदिंगए। क्षमाश्रमए। के भिन्न-भिन्न होने की भ्रांति हो सकती है। किन्तु विभिन्न ग्रन्थकारों एवं इतिहासकारों के विचारों का ग्रध्ययन करने के पश्चात् हम इसी निष्कर्ष पर पहुंचते हैं कि देववाचक ग्रौर देवदिंगए। क्षमाश्रमए। दो नहीं भ्रपितु दो नाम के एक ही ग्राचार्य थे ।

पूर्वाचार्यों ने वादी, क्षमाश्रमएा, दिवाकर झौर याचक इन शब्दों को एकार्थ-वाचक बताया है । पूर्वगत श्रुत के जानकार के लिये इन शब्दों का प्रयोग किया जाता है । <sup>३</sup>

इस हष्टि से देवर्दिगणी क्षमाश्रमण ग्रौर देववाचक दोनों शब्द दो भिन्न व्यक्तिवाचक नहीं होते । यह तो एक निस्संदिग्ध तथ्य है कि देवर्दिगणी क्षमाश्रमण ग्रपने समय के एक लब्धप्रतिष्ठ महान् गणनायक होने के साथ-साथ एक समर्थ वाचनाचार्य भी थे । संभव है उनके वाचनाचार्य पद की ग्रभिव्यक्ति की दृष्टि से उनके नाम के प्रथम दो ग्रक्षरों – "देव" के साथ वाचक शब्द जोड़ कर "देवर्दिगणी वाचक" के स्थान पर इनका संक्षिप्त नाम देववाचक रख दिया गया हो । देव-वाचक नाम के साथ ही साथ गणधर के रूप में उनकी ग्रधिक प्रसिद्धि होने के

(क) क एवमाह - दूष्यगरिंग शिष्यो देववाचक इति गायार्थः ।

[नन्दी, हारिभद्रीया वृत्ति, पृ० २०]

- (ख) देववाचकोऽश्विकृताध्ययनविषयभूतस्य ज्ञानस्य प्ररूपणां कुर्वन्निदमाह्-
- [वही, पृ० २३] (ग) तत भाचार्योऽपि देववाचकनामा ज्ञानपंचक व्याचिख्यासुः\*\*\*\*\*तीर्थकृत्स्तुतिमभिषा-तुम।ह- [श्री मलयगिरीया नन्दीवृत्तिः पत्र २]
- (घ) दूष्यगणिगदोपसेवि पूर्वान्तगंतसूत्रार्थघारको देववाचको योग्यविनेयपरीक्षां कृत्वा सम्प्रत्यधिकृताध्ययनविषयस्य ज्ञानस्य प्ररूपणां विदघाति- [वही, पत्र ६४ (१)]

(ङ) दूसगएिसीसो देवबायगो साधुजएहियट्ठाए डएमाह- [नन्धे चूर्णि, पृ० १०]

<sup>९</sup> वा<mark>ई य स</mark>मासम**ऐ, दिवायरे वायगत्ति एगट्ठा ।** पुल्वगयम्मि सुले, एए सहा पउजति ।।

[पुरातन आचायं]

कारएा उनका दूसरा नाम देर्वद्विगएी क्षमाश्रमएा ग्रथवा देर्वाद्व क्षमाश्रमएा ही व्यवहार में बोला जाता रहा हो तो कोई श्राक्ष्चर्य नहीं।

वाचकवंश की परम्परा में ग्राचार्य दूष्यगएगी के पश्चात् जो २४वें ग्राचार्य देववाचक माने गये हैं, वे कोई अन्य नहीं, देवद्धि क्षमाश्रमएग ही हो सकते हैं। जैसा कि जयसिंह सूरिकृत धर्मोपदेश माला में गएाधर और वाचनाचार्यों में देवद्विगएगी को ही ग्रार्य जम्बू से २४वें ग्राचार्य होना बताया है।

यह कोई निरी कल्पना नहीं ग्रपितु इस तथ्य की पुष्टि करने वाले अनेक प्रमास हैं कि देवद्भिगसी क्षमाश्रमसा का ही दूसरा नाम देववाचक था। कर्मग्रन्थ की स्वोपज्ञ वृत्ति में देवेन्द्रसूरि ने अवधिज्ञान के भेद के विवेचन में नन्दीसूत्रगत पद का उल्लेख करते हुए कहा है:- "यदाह देवद्धि क्षमाश्रमसाः – "से कि तं ग्रसासगुगामियमित्यादि।" '-ग्रर्थात् --नन्दीसूत्र में देवद्धि क्षमाश्रमसा ने कहा है-"वह मनानुगामी क्या है ? इत्यादि। यदि देववाचक और देवद्धि दो भिन्न ग्राचार्य होते तो देवेन्द्रसूरि वस्तुतः देववाचक के स्थान पर देवद्धि क्षमाश्रमसा को नन्दीसूत्र का रचनाकार नहीं बताते।

फिर दूसरा प्रमाण यह है कि देववाचक यदि देवर्द्धि क्षमाश्रमण से भिन्न कोई दूसरे ही श्राचार्य होते तो स्कन्दिलाचार्य की वाचना का प्रतिनिधित्व भी देववाचक को ही मिलना चाहिये था न कि देवर्द्धि क्षमाश्रमण को । परन्तु स्थिति इससे सर्वथा विपरीत है । यह एक सर्वसम्मत तथ्य है कि वल्लभी वाचना में नागार्जुनीया वाचना के प्रतिनिधि आचार्य नागार्जुन की परम्परा के उत्तराधिकारी प्राचार्य कालक (चतुर्थ) ग्रौर स्कन्दिली (माथुरी) वाचना के प्रतिनिधि ग्रार्य स्कन्दिल की परम्परा के उत्तराधिकारी प्राचार्य देवर्द्धि क्षमाश्रमण माने गये हैं। इससे यही प्रमाणित होता है कि देवर्द्धि क्षमाश्रमण ही देववाचक हैं, भिन्न नहीं।

मेरुतुंग की स्थविरावली में भी यह उल्लेख है कि देवर्द्धिगए। ने सिद्धान्तों को विनाश से बचाने के लिये पुस्तकारूढ किया। दर्म्होंने अपनी स्थविरावली में भी पट्टकम का निर्देश करते हुए श्री भूतदिन्न, लोहित्य, दूष्यगए। और देवर्द्धिगए।– इस प्रकार दूष्यगए। के पश्चात् स्पष्टरूपेए। देवर्द्धिगए। का उल्लेख किया है।

## देवदि झमाथमए की गुरु-परम्परा

देर्वाद्ध क्षमाश्रमएा की गुरू-परम्परा के विषय में इतिहासज्ञ एकमत नहीं हैं। कुछ विद्वान कल्पसूत्र स्थविरावली के मनुसार देर्वाद्ध को सुहस्ती शाखा के

- (क) यदाह भगवान् देवर्दि क्षमाश्रमणः नार्णं पंचविहं पन्नत्तमित्यादिः यदाह देवद्विवाचकः – से किं तं मइनाणेत्यादिः।
  - (स) यदाहुनिर्दलिताझानसंभारप्रसरा देवींद्ववाचकवराः-तं समासम्रो चडविहं पन्नसमित्यादि । [ग्रा० देवेन्डसूरिकृत कर्मग्रन्थ-स्वोपज्ञवृत्ति]
- श्री बीरादनु सप्तविंशतमः पुरुषो देवदिंगणिः सिद्धान्तान् ग्रम्थवछेदाय पुस्तकाधिकढानकार्थीत् । [मेस्तुंगीया येरावसी, टीका, ४]

म्रायं पॉडिल्य के शिष्य बता रहे हैं भौर दूसरे नन्दीसूत्र की स्थविरावली, जिन-दास रचित चूरिए, हारिभद्रीया वृत्ति, मलयगिरीया टीका और मेरूलुंगीया विचार-श्रेसी के ग्राधार पर देवद्धि को दूष्यगसी का शिष्य बताते हैं। तीसरा पक्ष देवद्धि को म्रायं लौहित्य के शिष्य होने का भी उल्लेख करता है।

इन विभिन्न विचारों में से यह निर्गय करना है कि वास्तव में देवदि किस परम्परा के और किनके शिष्य थे। इतिहास के विशेषज्ञ मुनि श्री कल्यागाविजयजी आदि लेखकों ने इनको सुहस्ती-परम्परा के श्रार्य धांडिल्य का शिष्य मान्य किया है। उनका कहना है कि नन्दीसूत्र की स्थविरावली देवदि की गुर्बावली नहीं श्रपितु युग प्रधानावली है, देवदि की गुर्वावली तो कल्पसूत्रीया स्थविरावली है। ग्रपने इस मन्तव्य की पुष्टि में उन्होंने कहा है कि कल्पसूत्रस्थ स्थविरावली में पांडिल्य के पश्चात् कुछ गाथाएं देकर देवदि को वंदन किया गया है।

कल्प स्थविरावली के गद्य पाठ के अन्तिम सूत्र में आर्य धर्म के झन्तेवासी काश्यपगोत्रीय आर्य बांडिल्य बताये गये हैं। इसके पश्चात् १४ गाथाओं से कतिपय आचार्यों को वंदन किया गया है। उनमें फल्गुमित्र से काश्यपगोत्रीय धर्म तक तो पाठगत स्थविरों की ही वन्दना की गई है। तदनन्तर (१) स्थविर आर्य जम्बू, (२) ग्रार्थ नन्दियमपिय, (३) माढरगोत्रीय ग्रार्थ देसिगर्गा, (४) स्थिर-गुप्त क्षमाश्रमण, (४) स्थविर कुमार धर्म, स्रौर (६) देवद्विक्षमाश्रमण काश्यपगोत्रीय को प्रसाम किया गया है। बस यही कल्पमुत्रीय स्थविरावली को देवर्दि को युवर्विली मानने का ब्राधार माना है । स्थविरादली के अन्य ब्राचार्यों की तरह जम्बू झादि स्थविरों के लिये यह नहीं बताया गया है कि ये किनके प्रन्तेवासी थे । गाथाओं की गैली और उनमें फल्गुमित्र भादि कुछ ग्रानार्यों के नामों का पुनरावर्तन कर वन्दन करने से प्रतीत होता है कि पीछे के किसी लेखक ने भक्तिवश जम्बू बादि ब्राठ ब्राचार्यों को वन्दन कर ब्रन्तिम गाथा में देवद्धि क्षमाधमण का नाम भी जोड़ दिया है। स्थविरावली के मूलपाठ में तो इनका कहीं उल्लेख तक नहीं है । ऐसी स्थिति में केवल देवदि क्षमाश्रमण ने कल्पसूत्र का संकलन किया और उसकी स्थविरावली में ग्रार्थ धर्म के ग्रन्तेवासी सार्य पांडिल्य का ग्रन्तिम नाम है, यही एक पांडिल्य को देवदि के गुरु मानने का ग्राधार हो सकता है। ग्रन्यथा कल्पसूत्रीया स्थविरावली में ऐसा कोई उल्लेख इष्टिगोचर नहीं होता, जिस पर से कि देंबर्दि के गुरु का स्पष्टतः निर्साय किया जा सके ।

गाथाओं में निदिष्ट ग्राचार्यकम के ग्राधार से यदि देवदि को गुरु परम्परा मात्य की जाय तो स्थविर कुमार धर्म को देवदि का गुरू मानना होगा। क्योंकि कुमार धर्म की वन्दना के पश्चात् देवदि क्षमाधमएग को प्रसिपात किया गया है। बस्तुतः कल्प स्थविरावली की ग्रन्त की गाथाओं में देवदि क्षमाधमएग के आसपास कहीं पांडिल्य का नामोल्तेख भी नहीं है। हम नहीं समभ पाते कि ऐसी स्थिति में देवदि को आर्य पाण्डिल्य का शिष्य किस आधार पर बताया जाता है। भ्यविरावली को गहराई से देवने पर भी ग्रार्य पाण्डित्य को देवदि का गुरु मानने का कोई कारए। समभ में नहीं स्राता। आर्य थाण्डिल्य यदि देवर्दि के गुरु होते तो अवश्य उनके प्रति कुछ विशिष्ट शब्दों द्वारा वन्दन पूर्वक गुरु भाव व्यक्त किया जाता।

मुनिश्री की कल्पना के अनुसार यदि देवद्विगरणी आर्थ सुहस्ती की शाखा के ब्राचार्य होते तो नंदीसूत्रस्थ स्थविरावली के समान ही कल्पसूत्रस्थ स्थविरावली में भी प्रत्येक ग्राचार्य का विशेष स्तुतिपूर्वक परिचय दिया जाता । पर वस्तुतः कल्पसूत्रीया स्थविरावली में वैसा न कर, अमुक स्थविर का अन्तेवासी अमुक, केवल इतना ही परिचय दिया गया है। नन्दीसूत्रीया स्थविरावली में प्रत्येक म्राचार्य को वंदन मौर षांडिल्य के पश्चात् प्रधिकांश स्राचार्यों का स्तुतिपूर्वक स्मरएा किया गया है । इसके विपरीत कल्प की स्थविरावली में ग्रादि से ग्रंत तक इतना ही बताया गया है कि कोन किसका शिष्य था। ग्रन्तिम सूत्र में - ''थेरस्स णं ग्रज्ज धम्मस्स कासवगुत्तस्स ग्रज्ज संडिल्ले थेरे ग्रंते हुक्क - दिया है। इस वाक्य से केवल इतना ही ग्रभिव्यक्त हीता है कि स्थविर ग्रायं धर्म के ग्रंतेवासी ग्रार्य षाण्डिल्य थे । इसके ग्रागे १४ गायाओं द्वारा १७वें स्यविर फल्गुमित्र से ३२वें ग्रायें धर्म तक का स्मरए। किया गया है। अंत में जम्बू ग्रादि ६ आचार्यों का स्मरए। कर किसी अन्यकर्त्तृक गाथा से देवद्धि का स्मरएएपूर्वक वंदन किया गया है। कल्पसूत्रीया स्थविरावली गुरु-शिष्य कमवाली होने और षांडिल्य के पश्चात् ग्रन्यकर्त्तुक गाथा द्वारा देवर्दि को वन्दन करने मात्र से ही यह अनुमान कर लेना कि सूत्र के लेखक ग्राचार्य (देवद्धि) की भी यही गुरु-परम्परा है ग्रोर स्थविरावलो के ग्रन्तिम ग्राचार्य पाण्डिल्य उनके दीक्षा-गुरु हैं, उचित नहीं । ग्रार्य स्थविर षाण्डिल्य यदि देवर्दि के गुरु होते तो अवश्य हो कुछ विशिष्ट विशेषएगें से उनका दूष्यगसी के समान परिचय दिया जाता ।

ऐसी स्थिति में नन्दीमूत्र की स्थविरावली को माथुरी वाचनानुगत युग-प्रधान स्थविरावली ग्रथवा वाचकवंश पट्टावली कह कर उसे देर्वाद्ध की गुर्वावली न मानना न तो कोई सयौक्तिक ही है और न किसी प्रमारए द्वारा पुष्ट'ही ।

यह ठीक है कि नन्दीसूत्र की स्थविरावली में मुख्य रूप से वाचकवंश की परम्परा प्रस्तुत की गई है और इसलिये कहीं-कहीं गुरुभाई एवं गएगान्तर के ग्राचार्य का भी वहां वाचक रूप से उल्लेख हो गया है पर इसका यह ग्रर्थ नहीं कि उसमें गुरु-शिष्य का ऋम सर्वथा ही नहीं है। ग्राचार्य नन्दिल से ग्रागे के सभी नाम नन्दी की स्थविरावली में भी प्राय: गुरु-शिष्य ऋम से ही दिये गये हैं। ग्रायं मुधर्मा ग्रीर जम्बू जैसे शिवंगत ग्राचार्यों ग्रीर प्रन्य विशिष्ट श्रुतधरों का कल्प की तरह यहां भी नाममात्र से स्मरसा कर भूतदिन्न ग्रीर दूष्यगस्ती का तीन ग्रीर दो गाथाग्रों से ग्रभिवादन कर उनके चरसों में प्रसाम किया गया है। बिना विशिष्ट ग्रनुराग ग्रीर भक्ति के इस प्रकार गुरागानपूर्वक चरस्तवन्दन सभव नहीं होता। निश्चय ही इस प्रकार के ग्रभिवादन के पीछे ग्राचार्य का कोई विशिष्ट ग्रभिप्राय होना चाहिये ग्रीर वह विशिष्ट ग्रभिप्राय शिक्षा-दीक्षा ग्रादि उपकार- जन्य गुरुभक्ति के ग्रतिरिक्त ग्रन्य नहीं हो सकता । देवद्धि द्वारा नदी स्यविरावली की ४०वीं एवं ४१वीं गायाग्रों में ग्राचार्य दूष्यगर्गी के प्रशस्त लक्षरा युक्त कोमल-सुकुमार चरणों का जिस रूप में वर्णन करते हुए वंदन किया गया है, उस प्रकार का वर्णन किसी साक्षात् द्रष्टा श्रद्धालु द्वारा ही किया जा सकता है। यदि देवद्धि सुहस्ती की परम्परा के वाचक होते तो वे ग्रवश्य ही कल्पस्थ स्थविरावली में भी ऐसी स्तुति-परक गाथा द्वारा षांडिल्य के गुणों के उल्लेखपूर्वक उनका ग्रभिवादन करते। पर वहां ऐसा दृष्टिगोचर नहीं होता। कल्प स्थविरावली के ग्रन्त में जो देर्वाद्ध के लिये स्तुतिपरक गाथा दी गई है, वह भी ग्रन्यकर्त्तृक होने के कारण गुरुपरम्परा का निर्णय करने में प्रामाणिक नहीं मानी जा सकती।

इन सब तथ्यों पर तटस्थ गवेषक की दृष्टि से गम्भीरतापूर्वक विचार करने पर देर्वाद्ध को दूष्यगर्णी का शिष्य मानना ही उचित प्रतीत होता है। दूष्यगर्णी के साथ देवड्विगरणी का गरगीप्रदान्त नाम भी दोनों के बीच गुरु-शिष्य जैसा निकट सम्बन्ध सूचित करता है।

देर्वाद्ध क्षमाश्रमण को परम्परा से उग्रविहारी एवं दढाचारी माना जाता है। जैसा कि एक प्राचीन गाथा द्वारा प्रकट होता है –

> देवड्डिलमासमराजा, परं परं भावो वियागोमि । सिढिलायारे ठविया, दब्वेगा परंपरा बहुहा ।

मर्थात् – देवद्धि क्षमाश्रमण पर्यंत ग्राचार मार्ग की भाव-परम्परा चलती रही । उनके पश्चात् शिथिलाचार के कारण द्रव्य-परम्परा का बाहुल्य हो गया ।

उपरोक्त गाथा के निर्देशानुसार देवर्दि क्षमाश्रमण का भाषपरम्परानुगामी रुख भी उनका महागिरीया परम्परा के ब्राचार्य होना प्रमाणित करता है।

कुछ वर्ष पहले नन्दी सूत्र की प्रस्तावना में हमने देवदि के लिये सुहस्ती की परम्परा के प्राचार्य होने का उल्लेख किया था किन्तु वर्तमान के प्रनुसन्धान से प्राज इसी निर्णय पर पहुँचते हैं कि देवदि क्षमाश्रमण दोनों परम्पराग्रों में मान्य होने पर भी वाचक दूष्यगणी के ही शिष्य होने चाहिए। संभव है कि ग्रायं देवदि विशिष्ट श्रुतधर एवं सर्वप्रिय उदारमना ग्राचार्य होने के कारण दोनों ही परम्पराग्रों में समान रूप से सम्मान-प्राप्त माने गये हों। इसके उपरान्त भी नन्दी स्थविरावली को एकान्ततः महागिरी की ही परम्परा नहीं कहा जा सकता, इसमें सुहस्ती की शाखा के नागार्जुन जैसे ग्राचार्यों के नाम भी सम्मिलित हैं। इतना सब कुछ होते हुए भी इसमें महागिरि की वरम्परा के ग्राचार्यों की प्रधानता एवं बाहुल्य होने के कारण नन्दी स्थविरावली को लब्धप्रतिष्ठ ग्राचार्यों द्वारा टीका चूरिए ग्रादि में महागिर्यावलिका ही माना गया है। दूष्यगणी महागिरी की शाखा के ग्राचार्य हैं, ग्रतः देवदि क्षमाश्वमण को भी ग्राचार्य महागिरी की शाखा के ही ग्राचार्य मानना युक्तिसंगत प्रतीत होता है। जैसा कि टीकाकार मलयगिरि ने कहा है –

' मागम मष्टोत्तरी

ं'सुहस्ति से सुस्थित-सुप्रतिबुद्धादि कम से चलने वाली भ्रावलिका दशाश्रुत स्कन्ध के अनुसार ेखनी चाहिए । यहां (नन्दी सूत्र में) उसका म्रधिकार नहीं है । प्रस्तुत ग्रध्ययन के रचनाकार देवद्धि का उसमें (कल्प स्थविरावली में) भ्रभाव है इसलिये यहां महागिरी की ग्रावलिका से ही प्रयोजन है ।'''

इस प्रकार टीकाकार ग्राचार्य ने स्पष्ट कर दिया है कि कल्पस्थविरावली में देर्वाद्ध (देववाचक) का नाम नहीं है, ऐसी स्थिति में दूष्यगणी को देर्वाद्ध के दीक्षा-गुरु मानने में ग्रौर देर्वाद्धगणी को महागिरि की शाखा के वाचनाचार्य मानने में किसी प्रकार की वाधा उपस्थित नहीं होती । चूर्णिकार जिनदासगणी ने भी स्पष्ट लिखा है – "दूसगणि सीसो देववायगो गाधुगण हियट्ठाए इएामाह।" र

संभव है कल्पसूत्रीय स्थविरावली के ग्रंत में ग्राई हुई गाथाग्रों में निर्दिष्ट देसिगएगी पद दूष्यगएगी का ही बोधक हो । ग्राचार्य मेरुतुंग ने भी ग्रपनी स्थविरा-वली में वृद्ध संप्रदाय का उल्लेख करते हुए लिखा है :- "स्थूलभद्र" के दो शिष्य हुए, ग्रार्य महागिरि ग्रौर ग्रार्य मुहस्ती । उनमें से ग्रार्य महागिरि की शाखा मुख्य है । उ इससे ग्रागे ग्राचार्य मेरुतुंग ने ग्रौर भी स्पष्ट करते हुए दो गाथाग्रों द्वारा बलिस्सह ग्रादि कम से महागिरि परम्परा के ग्राचार्यों की नामावली प्रस्तुत की है । उसमें दूष्यगएगी के साथ देर्वाद्ध का नाम ग्रन्त में दिया गया है । वे गाथाएं इस प्रकार हैं :-

सूरि बलिस्सहसाई, सामज्जो संडिलो य जीयधरो । ग्रज्जसमुद्दो मंगू, नंदिल्लो नागहत्यी य ।। रेवइ-सिंहो खंदिल हिमवं नागज्जुसा गोविंदा । सिरि भूइदिन्न-लोहिच्च-दूसगसिसो य देवट्ठी ।।

यहां यह ग्रनुमान करना कि मेरुतुंग ग्रौर मलयगिरि के उल्लेखों का कोई ठोस ग्राधार नहीं है – ठीक नहीं । उनके पीछे महागिरि परम्परा के वाचकों का गुरु-शिष्य क्रम से उल्लेख करने वाली नन्दी-स्थविरावली की गाथाग्रों का पुष्ट एवं स्पष्ट प्रमाए विद्यमान है । ग्राचार्य मेरुतुंग ने ऐसा प्रानने का आधार जो वृद्ध सम्प्रदाय बताया है, उसका ग्रर्थ किवदन्ती रूप नहीं किन्तु मेरुतुंग के समक्ष पूर्वा-चार्यों की ऐसी परम्परा विद्यमान थी, ऐसा मानना चाहिए । बिना किसी पुष्ट प्रमाएा के केवल कल्पना के ग्राधार पर मलयगिरि ग्रोर मेरुतुंग की मान्यता को ग्रप्रामाएिक मानने का कोई कारएा दृष्टिगोचर नहीं होता ।

े यूलभद्दस्स ग्रंतेवासी इमं दो थेरा-महागिरि एलावच्चसगोत्ते सुहत्थीवासिट्ठसगोत्ते । सुहत्थिस्स सुट्ठितसुपडिबुद्धादयो भावलीते जहा दसासु (भ० ५ सूत्रं २१०) तहा भाणितम्बा, इहं तेहि ग्रहिगारो एत्थि, महागिरिस्स ग्रावलीए ग्रंधिकारो ।

[नदो चूरिंग, पुष्य विजयजी, पृ० ८]

- <sup>२</sup> नंदी चूरिंग, पृ० १०
- <sup>3</sup> ग्रंत चायं वृद्ध सम्प्रदायः स्थूलभद्रस्य शिष्यद्वयम् १ ग्रायं महागिरिः, २ ग्रायं सुहस्ती च । तत्र आर्थ महागिरेर्या शाखा सा मुख्या । [मेरतुंगीया विचारत्रे शिः]

भार्य महागिरि भ्रोर सुहस्ती की शाखाओं में बड़े होने के कारए। महागिरि की गाखा को 'वृद्धशाखा' कहा जाना उचित ही है। जैसा कि विधिपक्ष पट्टांवली में माचार्य देवदि की वन्दना करते हुए कहा गया है --

वीरस्स सत्तबीसे, पट्टे सुत्तत्यरयससिंगार ।

देवड्डिखमासमणं, पर्रामामि य बुद्धसाहाए ॥२१॥

### बल्लमी-परिषद् का ग्रागम-लेखन

श्वेताम्बर जैन सम्प्रदाय की यह परम्परागत एवं सर्वसम्मत मान्यता है कि बर्तमान में उपलब्ध आगम देवींद्धगएगी क्षमाश्रमण द्वारा लिपिबद करवाये गये थे। लेखनकला का प्रारम्भ भगवान ऋषभदेव के समय से मानते हुए भी यह माना जाता है कि ग्राचार्य देवींद्ध क्षमाश्रमण से पूर्व ग्रागमों का व्यवस्थित लेखन नहीं किया गया। पुरातन पराम्परा में शास्त्रवाणी को परमपवित्र मानने के कारएग उसकी पवित्रता को अक्षुण्ण बनाये रखने के लिये ग्रागमों को श्रुत-परम्परा से कण्ठाग्र रखने में ही श्रेय समभा जाता रहा। पूर्वकाल में इसीलिये शास्त्रों का पुस्तकों अथवा पन्नों पर आलेखन नहीं किया गया। यही कारण है कि तब तक श्रुत नाम से ही शास्त्रों का उल्लेख किया जाता रहा।

जैन परम्परा ही नहीं वैदिक परम्परा में भी यही धारएग प्रचलित रही गौर उसी के फलस्वरूप वेद वेदांगादि शास्त्रों को श्रुति के नाम से सम्बोधित किया जाता रहा । जैन श्रमणों की अनारम्भी मनोवृत्ति ने यह भी अनुभव किया कि शास्त्र-लेखन के पीछे बहुत सी खटपटें करनी होंगी । कागज. कलम, मसी ग्रीर मंसिपात्र ग्रादि लाने, रखने तथा सम्हालने में ग्रारम्भ एवं प्रमाद की वृद्धि होगी । ऐसा सोच कर ही वे लेखन की प्रवृत्ति से बचते रहे । पर जव देखा कि शिष्यवर्ग की धारणा-शक्ति उत्तरोत्तर क्षीण होती चली जा रही है, शास्त्रीय पाठों की स्मृति के ग्रभाव से शास्त्रों के पाठ-परावर्तन में भी ग्रालस्य तथा संक्रोच होता जा रहा है, बिना लिखे शास्त्रों को मुरक्षित नहीं रखा जा सकेगा ,शास्त्रों के न रहने से ज्ञान नहीं रहेगा ग्रीर ज्ञान के अभाव में ग्रधिकांश जीवन विषय, कषाय एवं प्रमाद में व्यर्थ ही चला जायगा, शास्त्र-लेखन के द्वारा पठन-पाठन के माघ्यम से जीवन में एकाग्रता वटाते हुए प्रमाद को घटाया जा सकेगा ग्रीर ज्ञान-परम्परा को भी शताब्दियों तक ग्रवाध रूप से मुरक्षित रखा जा सकेगा त्रा शास्त्रों का लेखन सम्पन्न किया गया ।

इस प्रकार संघ को ज्ञानहानि और प्रमाद से वचाने के लिये संतों ने शास्त्रों को लिपिबद्ध करने का निश्चय किया । जैन परम्परानुसार झार्य रक्षित एवं आर्य स्कन्दिल के समय में कुछ शास्त्रीय भागों का लेखन प्रारम्भ हुग्रा माना

ै भारतसागर की 'विधिषक्ष पहावली' ।

गया है। किन्तू ग्रागमों का सुव्यवस्थित सम्पूर्ण लेखन तो ग्राचार्य देवदि क्षमाश्रमस् द्वारा बल्लभी में ही सम्पन्न किया जाना माना जाता है।

देवद्धि के समय में कितने व कौन-कौन से भास्त्र लिपिबद्ध कर लिये यये एवं उनमें से माज कितने उसी रूप में विद्यमान हैं, प्रमाखाभाव में यह नहीं कहा जा सकता । "म्रागम पूरपय लिहिम्रो" इस परम्परागत म्रनुश्रुति में सामान्य रूप से आगम पुस्तक रूप में लिखे गये - इतना ही कहा गया है। संख्या का कहीं कोई उल्लेख तक भी उपलब्ध नहीं होता। प्रवीचीन पुस्तकों में ⊏४ ग्रागम ग्रौर ग्रनेक ग्रन्थों के पुस्तकारूढ करने का उल्लेख किया गया है। नंदीसूत्र में कालिक और उत्कालिक श्रुत का परिचय देते हुए कुछ नामावली प्रस्तुत की है । बहुत सम्भव है देवदि क्षमाश्रमण के समय में वे श्रुत विद्यमान हों ग्रौर उनमें से ग्रधिकांश सूत्रों का देर्वीद्ध गसी क्षमाश्रमसा ने लेखन करवा लिया हो । निन्दीसूत्रानुसार कालिक एवं उत्कालिक सूत्रों की संख्या निम्न प्रकार है :--

उल्कालिक सुय (श्रुत) १. दसवेयालियं १६. सूरपण्णती २. कष्पियाकष्पियं १७. पोरिसिमंडल ३. चुल्लकप्पसुयं १८. मंडलपवेस १९. विज्जाचरएाविस्गिच्छस्रो ४. महाकप्पमुर्य २०. गरिएविज्जा ४. उववाइय ६. रायपसेखइय २१. भाएविभत्ती ७. जीवाभिगम २२. मरएाविभत्ती पन्नवसा २३. ग्रायविसोही १. महापन्नवएा २४. वीयरागस्यं २४. संलेहग्गासुयं १०. पमायप्पमाय ११, नंदी २६. विहारकप्पो १२. त्रस्पुग्रोगदाराइं २७. चरगाविहि १३. देविन्दथव् २८. ग्राउरपच्चक्खाएा १४. तदुलवेयालिय २९. महापच्चक्खागा, स्रादि १४. चंदाविज्जय कालिक सुय (अुत) १२ मंग ७. उवासगदसाम्रो

- १. ग्रायारो
- २. सुयगडो
- ३. ठाएां
- ४. समवाग्रो
- ४. विवाहपण्एात्ती
- **६. नायाधम्मकहा**स्रो

- ६. अस्मृत्तरोववाइयदसाम्रो
  - १०. पण्हावागरएगाइं

५. ग्रंतगडदसाम्रो

- ११. विवाग सूथं
- १२. दिटिठवाओे (विच्छिन्न)

६८७

[कालिकश्रुत

- १. उत्तरज्भयगाइं
- २. दसाम्रो
- ३. कप्पो
- ४. ववहारो
- ४. निसीहं
- ६. महानिसीहं
- ७. इसिभासियाई
- जंबूदीवपण्णत्ती
- ९. दीवसागरपण्णत्ती
- १०. चंदपण्एती
- ११. खुड़ियाविमारणपविभत्ती
- १२. महल्लियाविमारएपविभत्ती
- १३. मंगचूलिया
- १४. विवाह चूलिया
- १४. अरुएगोववाए
- १६. वरुएोववाए
- १७. गरुलोवबाए
- १८. धरणोववाए

- १९. वेसवस्गोववाए
- २०. वेलंघरोववाए
- २१. देवेन्दोववाए
- २२. उट्ठारणसूयं
- २३. समुट्ठारासुयं
- २४. नागपरियावलियामो
- २४. निरयावलियाम्रो
- २६. कष्पिया
- २७. कप्पवडंसिया
- २८. पुष्फियाम्रो
- २१. पुष्फचूलियामो
- ३०. वण्हिदसाम्रो
- ३१. ग्रासीविसभावएगएां
- ३२. दिट्ठिविसभावसास
- ३३. सुमिएाभावसाएां
- ३४. महासुमिरएभावरणाएं
- ३४. तेयग्गिनिसग्गाएां

इस प्रकार कुल ७४ श्रुत बताये गये हैं ।

श्वेताम्बर मूर्तिपूजक परम्परा द्वारा वर्तमान में ४४ ग्रागम माने जाते हैं पर स्थानकवासी और तेरापन्य परम्परा में ११ ग्रंग, १२ उपांग, ४ मूल, ४ छेद और १ ग्रावश्यक इस प्रकार ३२ शास्त्रों को प्रामासिक मानते हैं। ४४ सूत्रों की संख्या इस प्रकार है:--

| १ | <u>श्राचारांग</u>    |
|---|----------------------|
| २ | सूत्रकृतांग          |
| Ę | स्यानांग             |
| ሄ | समवायांग             |
| X | भग बती               |
| Ę | ज्ञाताधर्मकथांग      |
|   |                      |
| १ | <b>ग्रौपपातिक</b>    |
| २ | राजप्रश्नीय          |
| ş | जीवाभिगम             |
| ጸ | <b>प्रज्ञा</b> पना   |
| X | जम्बूद्वीपप्रज्ञप्ति |
| c |                      |

६ चन्द्रप्रज्ञप्ति

- ११ झंगः--
  - ७ उपासकदशांग
  - अंतकृतदशांग
  - १ अनुत्तरोपपातिकदशांग
  - १० प्रइनव्याकरएा
  - ११ विपाक श्रुत

#### रे२ जपांग :--

- ७ सूरप्रज्ञप्ति
- \* कल्पिका
- १ कल्पावतंसिका
- १० पुष्पिका
- ११ पुष्पचूलिका
- १२ वृष्णिदशा

६८८

| १० प्रकीर्एक : |                      |               |                       |
|----------------|----------------------|---------------|-----------------------|
| ٤              | चतुक्शरसा प्रकीर्एक  | ह्            | चन्द्रविद्यक          |
| Ś              | म्रातुर प्रत्याख्यान | ৩             | देवेन्द्रस्तव         |
| Ŕ              | भक्त प्रत्याख्यान    | 4             | गणिविद्या             |
|                | संस्तार प्रकीर्सक    | 3             | महाप्रत्याख्यान       |
| X              | तंदुल वैचारिक        | १०            | मररणसमाधि             |
|                |                      | ६ छेदसूत्र ः⊸ |                       |
| 8              | निशीथ                |               | ∘व्यवहार              |
| २              | महानिशीथ             | X             | दशाश्रुतरकंध          |
| ş              | वृहत्कल्प            | ६             | जीतकल्प               |
|                |                      | ¥ मूससूत्र    |                       |
| १              | दशवैकालिकसूत्र       |               | <b>न्न</b> नुयोगद्वार |
|                | उत्तराध्ययन          |               | नन्दीसूत्र            |

### ২ খুলিকা

१ स्रोघनिर्युक्ति

२ पिण्डनिर्युक्ति

कुछ लेखक नन्दी ग्रीर ग्रनूयोगढ़ार सूत्र को चूलिका मानते हैं।

१. सावस्यक

#### १. ग्रावस्यक सूत्र

इनमें से १० प्रकीर्शक, ग्रंतिम २ छेदसूत्र ग्रोर २ चूलिकाम्रों के तिरिक्त ३२ सूत्रों को स्थानकदासी एवं तेरापंथ सम्प्रदाय मान्य करती हैं। श्वेताम्बर मूर्तिपूजक सम्प्रदाय ४५ को प्रामासिक स्वीकार करती है।

नन्दीसूत्र-गत कालिक उत्कालिक सूत्रों की तालिका में १० में से ४ प्रकीर्एक, २ खेदसूत्र एवं २ चूलिकाएं (भोर्घनिर्युक्ति, पिण्डनिर्युक्ति) नहीं हैं और ऋषिभाषित का नाम जो कि नंदी सूत्र की तालिका में है, वह वर्तमान ४५ ग्रागमों की संख्या में नहीं है। संभव है ४४-४५ मागम और ज्योतिषकरंडक ग्रादि वीर नि. सं० ९८० में हुई वल्लभी परिषद में लिखे गये हों। विद्वान इतिहासज्ञ पुरातन सामग्री के ग्राधार पर इस सम्बन्ध में गम्भीरतापूर्वक गवेषएग करें तो सही तथ्य प्रकट हो सकता है।

### स्पष्टीकरण

मूल सूत्रों की संख्या क्रौर कम के सम्बन्ध में विभिन्न मान्यताएं उपलब्ध होती हैं। कुछ विद्वानों ने ३ मूल सूत्र माने हैं तो कहीं ४ की संख्या उपलब्ध होती है। कम की दृष्टि से उत्तराध्ययन को पहला स्थान दे कर फिर क्रावश्यक क्रौर दशवैकालिक बताया गया है जब कि दूसरी क्रोर उत्तराध्ययन, दशवैकालिक क्रौर ब्रावश्यक इस प्रकार मूलसूत्रों की संख्या तीन की गई है। पिण्डनिर्युक्ति तथा, कहीं-कहीं धिण्डनिर्युक्ति ग्रौर ग्रोघनिर्युक्ति को संयुक्त मान कर चार की संख्या मानी गई है।

स्थानकवासी परम्परा के त्रनुसार आवश्यक और पिण्डनिर्युक्ति के स्थान पर नंदी और अनुयोगद्वार को मिला कर चार मूल सूत्र माने गये हैं। जब कि दूसरी परम्परा नन्दी और अनुयोगद्वार को चूलिका सूत्र के रूप्र में मान्य करती है।

## देवद्धि क्षमाश्रमण का स्वर्गगमन ग्रौर पूर्व-ज्ञान का विच्छेद

वाचनाचार्य ग्रायं देवर्दि क्षमाश्रमण के जन्म, श्रमण-दीक्षा, गणाचार्य एवं वाचनाचार्य-काल के सम्बन्ध में कोई प्रामाणिक उल्लेख ग्राज उपलब्ध नहीं है। इसी प्रकार ग्रापके स्वर्गारोहण-काल के सम्बन्ध में भी कोई स्पष्ट उल्लेख टब्टि-गोचर नहीं होता। परम्परागत मान्यतानुसार ग्रायं देवर्दि क्षमाश्रमण ग्रंतिम पूर्वधर माने गये हैं। जैसा कि पहले बताया जा चुका है भगवती-सूत्र के उल्ले-सानुसार भगवान महावीर के निर्वाण से १००० वर्ष पश्चात् पूर्वज्ञान का विच्छेद माना गया है। ऐसी स्थिति में एक प्रकार से यह सुनिश्चित हो जाता है कि श्रंतिम पूर्वधर ग्राचार्य देवर्दि क्षमाश्रमण वीर नि० सं० १००० में स्वर्गस्थ हुए। इसके उपरान्त भी कतिपय पट्टावलीकारों का ग्रभिमत है कि श्रंतिम पूर्वधर युग-प्रधानाचार्य सत्यमित्र थे तथा सत्यमित्र का बीर नि० सं० १००० में और देवर्दि क्षमाश्रमण का उनसे पहले वीर नि० सं० १६० ये स्वर्गगमन हुग्रा।

'तित्थोगालिय पइन्ना' को हस्तलिखित प्रति का प्रघ्ययन करते हुए हमें दो गाथाएं दृष्टिगोचर हुई, जिनमें स्पष्टतः उल्लेख है – ''भगवान महावीर के मोक्ष-गमनानन्तर १००० वर्ष व्यतीत हो जाने पर ग्रन्तिम वाचक वृषम (वाचनाचार्य) के साथ पूर्वज्ञान विलुप्त हो जायगा। वर्द्धमान भगवान् के निर्वाग के १००० वर्ष पूर्ण होते ही परिपाटी से जिसको जितना पूर्वज्ञान प्राप्त होगा, वह नष्ट हो जायगा।''

वे गाथाएं इस प्रकार हैं :-

वोलीरएम्मि सहस्से, वरिसारए वीरमोक्खगमरएाको । उत्तरवायग – वसभे, पुब्वगयस्स भवे छेदो ।। व्यक्ते वरिस सहस्से पुण्एो, तित्थोगालीए वड्ढमारएस्स । नासिहि पुब्वगतं, क्रम्पूपरिवाडीए जं जस्स ।। व्यक्त्या

इन गाथाओं में देवद्धि क्षमाश्रमण का नाम तो स्पष्टतः उल्लिखित नहीं है परन्तु प्रथम गाथा के - ''उत्तरवायगवसभे, पुव्वगयस्स भवे छेदो'' -- इन पदों में प्रयुक्त-'उत्तर-वाचक-वृयभ' पद ग्रंतिम वाचनाचार्य आर्य देवद्धिगणी क्षमाश्रमण का ही बोधक है। क्योंकि समस्त जैन वाङ्मय में देवद्धि को ही सर्व सम्मत रूपेण अन्तिम वाचनाचार्य स्वीकार किया गया है।

तित्थोगाली पइन्ना की एक गाथा में आर्य सत्यमित्र नामक एक मुनिपुगव को स्रंतिम दशपूर्वधर बताया गया है। ऐसा प्रतीत होता है कि तित्थोगाली पदन्ना की उस गाथा में अंतिम दशपूर्वधर आये सत्यमित्र के लिये अभिव्यक्त किये गये भावों को नाम साम्य के कारण २९व युगप्रधानाचाय सत्यमित्र के साथ जोड़ कर आन्तिवश पट्टावलीकारों द्वारा उन्ह अन्तिम पूर्वधर मान लिया गया है। तित्यो-गाली पद्दन्ना की पूर्वगत अत्वविधयक गाथाओं के समीचीनतया पयोलोचन से यह स्पण्टतः प्रकट हो जाता है कि सत्यमित्र को अंतिम दशपूर्वधर वताया गया है, न कि अंतिम एक पूर्वधर। वीर नि० स० ६६४ से १००१ तक युगप्रधान पद पर रहने वाले २९वें युगप्रधानाचार्य आये सत्यमित्र यदि अंतिम पूर्वधर होते तो तित्योगाली पद्दन्ना में अंतिम बाचक-वृषभ (देवद्विगणी) को अंतिम पूर्वधर न बता कर आर्य सत्यमित्र को बताया जाता।

पूर्व-ज्ञान के लुप्त होने विश्वयके तथा श्रमगोत्तम आर्य सत्यमित्र से सम्बन्धित तित्थोगाली पद्दा की वे गाथाए इस प्रकार हैं :--

नामेस सच्चमित्तो, समसो समसगुरानिउस विचतिम्रो । होही मपच्छिमो किर, दसपुब्वी घारम्रो वीरो ॥००२॥ एयस्स पुब्वसुयसारस्स, उदहिब्व छल्ल मपरिमेयस्स । सुरांसु जह ग्रथ काले, परिहासी दीसते पच्छा ॥००३॥ पुब्वसुयतेल्ल भारेए, विज्ञाए सब्चमित्त दीवम्मि । घम्मावायनिसिल्लो, होही लोगो सुयनिसिल्लो ॥००४॥

अर्थात् – श्रमएा-गुर्णों की परिपालना में पूर्णतः निपुरण सत्यमित्र नामक वीर श्रमण प्रत्तिम दशपूर्वधर होंगे । प्रगाध उदधि के समान छलाछल भरे सारभूत पूर्वश्रुत का कालान्तर में किस प्रकार ह्रास होगा, यह सुनिये । पूर्वश्रुत रूपी तैल से भरे स्रार्थ सत्यमित्र रूपो दीपक के बुफ जाने पर लोग (स्रधिकांशतः) धर्माचरए एवं श्रुताराधन से विरत हो जायेंगे ।"

ऐसा प्रतीत होता है कि उपरोक्त गाथा संख्या ००४ से किसी समय इस प्रकार की आग्ति का जन्म हुमा कि सत्यमित्र के स्वर्गगमन के साथ ही सम्पूर्ण पूर्वज्ञान विनष्ट हो गया और उसके फलस्वरूप लोग धर्मावरण एवं श्रुताराधन से विहीन हो गये। वस्तुतः इस गाया द्वारा मन्तिम दशपूर्वधर सत्यमित्र के स्वर्गगमन से हुई धर्म एव श्रुत की हानि का ही उल्लेख किया गया है, न कि पूरे पूर्वगत जान के विलुप्त होने का। जैसा कि ऊपर बताया जा चुका है झार्य देवदिंगसी कमाश्रमएा को ही तित्थोगाली पइन्ना में मन्तिम पूर्वधर बताते हुए स्पष्ट उल्लेख किया गया है कि उनके निधन के साथ ही पूर्वगतज्ञान विलुप्त हो जायगा।

इस प्रकार ऊपर बताये हुए सब तथ्यों पर विचार करने से सुनिश्चित रूपेए यह सिद्ध हो जाता है कि वीर नि० सं० ६८० से लेकर पंचम म्रारक की समाप्ति तक के २००२० वर्षों जैसे सुदीर्घ काल में होने वाले कोटि-कोटि श्रमएगों, श्रमसियों, श्रमसोपासकों, श्रमसोपासिकामों एवं साधकों पर मागमलेखन द्वारा मनन्त उपकार करने के पश्चात् मन्तिम वाचकवृषभ देवदि श्रमाश्रमएा बीर नि० सं० १००० के समाप्त होने पर स्वर्ग सिधारे।

## २७ कालकाचार्य (चतुर्थ) - युगप्रधानाचार्य

२६वें युगप्रधानाचार्यं आर्यं भूतदिन्न के पश्चात् झार्यं कालक २७वें युगप्रधान हुए । चतुर्थं कालकाचार्य ' के सम्बन्ध में निम्नलिखित रूप से परिचय उपलब्ध होता है :-

नागार्जुन की परम्परा में ग्रागे चल कर ग्रार्य कालक हुए । उनका जन्म बोर सं० ६११ में, दीक्षा ६२३ में, युगप्रधान पद ६८३ में ग्रौर स्वर्गवास वीर सं० ६६४ में माना जाता है । श्वेताम्बर परम्परा में यही ग्राचार्य कालक, चतुर्थ कालकाचार्य के रूप में विख्यात हैं ।

वल्लभी में हुई ग्रन्तिम आगम-वाचना में जिस प्रकार ग्राचार्य स्कंदिल की माद्युरी-वाचना के प्रतिनिधि ग्राचार्य देवींद्ध क्षमाश्रमएा थे, उसी प्रकार ग्राचार्य नागार्जुन की वल्लभी-ग्रागमवाचना के प्रतिनिधि कालक सूरि (चतुर्थ कालका-चार्य) थे। वल्लभी में वीर नि० सं० ६८० में हुई ग्रन्तिम ग्रागमवाचना में इन दोनों ग्राचार्यों ने मिल कर दोनों वाचनाग्रों के पाठों को मिलाने के पश्चात् जो एक पाठ निश्चित किया, उसी रूप में ग्राज ग्रागम विद्यमान है।

इस प्रकार के प्राचीन उल्लेख उपलब्ध हैं कि वीर नि० सं० ६६३ में वल्लभी के राजा ध्रुवसेन के राजकुमार की मृत्यु हो गई ग्रौर शोकसंतप्त राजपरिवार बड़नगर में निवास करने लगा। कालकाचार्य ने उस वर्ष वहाँ चातुर्मास कर राजकुटुम्ब के शोकनिवारएार्थ संघ के समक्ष कल्पसूत्र की वाचना प्रारम्भ की। राजा ने भी शोक का परित्याग कर, उपाश्रय में ग्रा कल्पसूत्र का श्रवएा किया। तभी से संघ के समक्ष कल्पसूत्र का प्रकट रूप से वाचन होने लगा, जो ग्राज तक भी ग्रचलित है।

प्रवम घौर द्वितीय कालकावायं का यथासम्भव पूर्ए परिचय यथास्थान दिया जा चुका है। प्रस्तुत ग्रन्थ के पृष्ठ ४७४ पर कल्पसूत्रीया स्यविरावली के भाषायों की नामावली में कम संख्या २५ पर भार्य सुहस्ती की परम्परा के २४वें गएगाचार्य आर्य कालक का नाम दिया गया है। भार्य सुहस्ती की परम्परा के १३वें भाषायं भार्यवज्य के पत्रवात करूप-सूत्रीया स्थविरावली में जिन भाषायों के नाम दिये गये हैं, उन भाषायों का परिषय उपलब्ध नहीं होता। यही कारए है कि प्रस्तुत ग्रन्य में उन गएगाबायों का नामोल्लेख के प्रतिरिक्त कोई परिचय नहीं दिया जा सका है। प्रथम, द्वितीय एवं चतुर्थ कालकाचार्य का परिचय प्राप्त करने के पत्रवात सहज ही प्रत्येक पाठक को तृतीय कालकाचार्य का परिचय प्राप्त करने के पत्रवात सहज ही प्रत्येक पाठक को तृतीय कालकाचार्य का परिचय प्राप्त करने की जिज्ञासा होना संभव है। पर वस्तुतः तृतीय कालकाचार्य का परिचय प्राप्त करने की जिज्ञासा होना संभव है। पर वस्तुतः तृतीय कालकाचार्य का वत्तना ही परिचय उपलब्ध है कि वे प्रार्य सुहस्ती की परम्परा के २४वें गएगाचार्य थे। भाप माउर गोत्रीय मार्य विष्णु के शिष्य एवं पट्टघर थे। मार्य कालक के प्रमुक्ष शिष्य का नाम संघपालित था, जो कल्प-स्थविरावली के प्रनुसार मापके स्वर्गारोहरा के परचात् मार्य सुहस्ती की परम्परा में २६वें भाषार्य बने। रत्नसंचय प्रकरए (पत्र ३२) के— सत्तसयवीस ग्रहिए, कालिगगुरू सबकसंधुरिएयो।।।४७।।

 इस प्रकार आचार्य कालक उस समय के प्रधान आचार्य माने गये हैं। दुष्षमाकाल श्रमएासंघ–स्तोत्र के अनुसार वज्रसेन (वीर नि० सं० ६२०) के पश्चात् ६६ वर्षं नागहस्ती, १६ वर्षं रेवतीमित्र, ७८ वर्षे ब्रह्मद्वीपकसिंह, ७८ वर्ष नागार्जुन, ७६ वर्षं भूतदिन्न और तदनन्तर ११ वर्षं कालकाचार्यं का आचार्यकाल रहा।<sup>1</sup> तदनुसार वीर नि० सं० ६९४ में कालकाचार्यं का स्वर्गवास माना गया है।

वीर नि० सं० १९३ में कालकाचार्य द्वारा चतुर्थी के दिन पर्यूपएा पर्व मनाने की जो बात कही जाती है, वह उल्लख वस्तुतः वीर नि० सं० ४४७ से ४६४ के बोच किसी समय द्वितीय कालकाचार्य द्वारा प्रचलित किये गये चतुर्थी-पर्वाराधन के स्थान पर मध्य काल में जो पंचमी के दिन पर्वाराधन का प्रचलन हो गया था, उसे निरस्त कर पुनः चतुर्थी - पर्वाराधन को स्थिर करने की दृष्टि से किया गया प्रतीत होता है ।<sup>3</sup>

## २८ आयं सत्यमित्र-युगप्रधानाचायं

दुष्षमाकाल श्रमएासंघस्तोत्र के अनुसार २५वें युगप्रधानाचार्य आर्य सस्य-मित्र का द्वितीयोदय के युगप्रधानाचार्यों में आठवां स्थान माना गया है। <sup>फ</sup> युग-प्रधान कालकाचार्य (चतुर्थ) के स्वर्गयमन के पश्चात् वीर नि० सं० १९४ में आर्य सस्यमित्र २८वें युगप्रधानाचार्य हुए।

आपका केवल यही परिचय उपलब्ध होता है कि वीर नि० सं० ६५३ में भाषुका जन्म हुआ। वीर नि० सं० ६६३ में आपने १० वर्ष की बाल्यावस्था में श्रमएा-दीक्षा ग्रहण की। तीस वर्ष तक सामान्य श्रमएा-पर्याय में रहने के अनन्तर वीर नि० सं० ६६३ में भाषुको युगप्रधानाचार्य पद पर अधिष्ठित किया गया। आपने ७ वर्ष तक युगप्रधानाचार्य के रूप में जिन-शासन की सेवा करने के पश्चात् ४७ वर्ष, ४ मास और १ दिवस को आयु समाधिपूर्वक पूर्ण कर वीर नि० सं० १००१ में स्वर्गारोहण कियां।

## देवदि कालीन राजनैतिक स्थिति

## गुप्त-सम्राट् स्कन्दगुप्त विश्रमाहित्य

(बीर नि॰ सं॰ हद२-हह४)

वीर नि० सं० ६८२ में कुमार गुप्त की मृत्यु के पृश्चात् उसका बड़ा पुत्र स्कन्दगुप्त सुविशाल गुप्त – साम्राज्य का स्वामी बना। इसका पहला ग्रभिलेख, जूनागढ़ का चट्टान-ग्रभिलेख गुप्त सम्वत् १३६का श्रौर ग्रन्तिम गढवा का शिलालेख गुप्त सं० १४८ का है। इन दोनों शिलालेखों के श्राधार पर यह विश्वास किया

[दुष्यमाकाल श्रमएासंघस्तोत्र, भवचूरि, पट्टा० समु० ६० १८] <sup>३</sup> देखें द्वितीय कालकाचार्य का प्रकरएा, पू० ५१७-२१

<sup>&</sup>lt;sup>क</sup> बगरसेएा ३, नागहस्ति ६९, रेक्तीमित्र ४९, बहादीवगसिंह ७८, नागार्जुन ७८, एवं वर्षाएि ६०४, भूतदिन्न ७१, कालकाचार्य ११

जाता है कि स्कन्दयुप्त का शासनकाल वीर नि० सं० १८२२ से ११४ (ई० सन् ४११-४६७) तक रहा। स्कन्दयुप्त बढ़ा ही शूरवीर ग्रौर प्रतापी सम्राट् य उसे जीवन भर संघर्षरत रहना पड़ा। यह पहले बताया जा चुका है कि स्कन्दयु ने ग्रथने पिता के शासनकाल में पुष्यमित्रों की बड़ी शाफ्तशाली विशाल सेना को परास्त कर गुप्त-साम्राज्य की रक्षा की थी। गुप्त-साम्राज्य की बागडार सम्हालते ही स्कन्दगुप्त ने मध्य एशिया से ग्राये हुए बर्बर हूरा प्राक्रान्ताग्रों से ग्रपनी माठु-भूमि भारत की रक्षार्थ बड़ी वीरता के साथ युद्ध किया। यूरोप ग्रौर एशिया के अनेक थू-आगों को भपने घोड़ों की टापों से पददलित करते हुए हूराों ने टिट्ठी दल की तरह भारत पर श्राक्रमण किया। एशिया की बर्ज़ा-बड़ी राजसत्ताकों की भू-लुण्ठित करने के पश्चात् हूरा जाति का सरदार ग्राटीला बड़े गर्व के साथ कहा करता था - "जिस भूमि पर मेरे घोड़े की टाप एक बार गिर जॉवगी, उस भूगि पर बारह वर्ष पर्यन्त घास तक नहीं उग सकेगी।"

हू एग सैनिक, संख्या में ग्रत्यधिक होने के साथ-साथ निपुएा श्रश्वारोहा थे। उन्होंने प्रलयकालीन आंधी की तरह भारत पर आजमण किया। स्कल्युप्त अपनी मानृभूमि की रक्षा के लिये एक सशक्त सेना नेकर राणागए में हू एगें की सेना से जा भिड़ा। बड़ा भीषएा युद्ध हुआ। हूएा सेनित भारतीयों के भीषएा प्रतिरोध से तिलमिला उठे क्योंकि अब तक प्रत्येक देश में अवण्डर की तरह बढती हुई उनकी दुर्दान्त श्रश्वारोही सेना को इस प्रकार ग्रन्थत्र कही नहीं राका गया था। हू एगें ने ग्रपने प्राणों की बाजी लगा कर पूरी शक्ति के साथ आग बढ़ने का प्रयास किया। षण्मुख कार्तिकेय के समान स्कन्दगुप्त ने भारतीय सेना का संचालन करते हुए भाततायी हूएा श्राकान्ताओं का संहार किया और उन्हें भागें नहीं बढ़ने दिया। लोमहर्षक तुमुलयुद्ध में जनधन की मपार क्षति उठाने के सनन्तर, बुरी तरह हारा हुमा हूएए सरदार अपनी बची खुवी सेना के साथ रएगांगएा से भाग खड़ा हुया। ऐसा अनुमान किया जाता है कि भारत पर हुए विदेशी मांकमणों में हू एगे दारा किया गया श्राकमरण सबसे मुधिक भीषण था। ' स्कन्दगुप्त ने महान संकट से रक्षा की।

यद्यपि इस युद्ध में हूएगें की शक्ति नष्टप्रायः हो चुकी थी तथापि प्रपनी पराजय का प्रतियोध लेने के सिये हुएगों ने भनेक बार भारत पर प्राक्रमए किये। हठी हूएए सरदार ने अन्द्रह-पन्द्रह, रुल्हि-सोलह वर्ष की आयु के हूएए किशोरों को युद्ध में फ्रींक िया पर हर बार स्तन्दयुप्त ने उरएक्षेत्र में हूस्रों को बुरी तरह पराजित किया।

अपने १२ वर्ष के शासनकाल में निरन्तर युद्धों में उसभे रहने के कारण स्कन्दयुप्त का कोवबल मत्यघिक कीण हो चुका या तथापि उसने मपने जीवन-काल में बर्बर हूल झातताइयों को भारत की घरती पर झागे नहीं बढ़ने दिया।

ै हुर्एंपंस्य समागतस्य समरे बोम्याँ भरा कम्पिता । [स्कन्दगुप्त का भितरी (जिला गाजीपुर, उत्तरप्रदेश) स्तम्भलेज] कतिपय इतिहासज्ञों का ग्रभिमत है कि गुप्त सम्राट् कुमार गुप्त के निध-नानन्तर पुरुगुप्त राज्य सिंहासन पर बैठा। पुरुगुप्त को ग्रपदस्थ करने एवं गुप्त साम्राज्य के सिंहासन पर ग्रपना ग्रधिकार करने के लिये स्कन्दगुप्त को गृहयुद्ध में उलभत्ना पड़ा। उस गृह-कलह में स्कन्दगुप्त ग्रन्ततोगत्वा विजयी हुग्रा ग्रौर पुरुगुप्त को राज्यच्युत कर उसने गुप्त साम्राज्य के राजसिंहासन पर ग्रधिकार कर लिया। ग्रपने इस ग्रभिमत की पुष्टि में उन विद्वानों द्वारा स्कन्दगुप्त के भितरी (उत्तरप्रदेश) स्तम्भलेख का निम्नलिखित श्लोक प्रस्तुत किया जाता है:-

> पितरि दिवमुपेते विष्लुतां वंशलक्ष्मीम्. भुजबलविजितारिय्यंः प्रतिष्ठाप्य भूयः । जितमिव परितोपान्मातरं साश्रुनेत्राम्, हतरिपुरिव कृष्णो देवकीमभ्युपेतः ।।६।।

इस क्लोक का भावार्थ यह है कि पिता के दिवंगत होने के पक्ष्वात् ग्रपने बाहुबल से शत्रुग्नों पर विजय प्राप्त कर स्कन्दगुप्त ने संकटों से घिरे गुप्त साम्राज्य की पुनः पूर्ववत् प्रतिष्ठा स्थापित की । जिस प्रकार कस ग्रादि शत्रुओं का सहार करने के पक्ष्वात् श्री कृष्ण् (ग्रपनी विजय का संदेश सुनाने) मां देवकी की सेवा में उपस्थित हुए, उसी प्रकार स्कन्दगुप्त ने भी शत्रुओं पर विजय प्राप्त कर ग्रपनी माता को ग्रपनी विजय का संदेश सुनाया । उसकी माता के नेत्रों में हर्ष के ग्रांसू भर ग्राये ।

कुमारगुप्त के पश्चात् पुरुगुप्त को गुप्तसम्राट् मानने वाले विद्वान् "विप्लुतां वंशलक्ष्मीम्" इस पद से यह अनुमान लगाते हैं कि दायादाधिकार के प्रश्न को लेकर स्कन्दगुप्त का अपने पुरुगुप्त भादि अन्य भाइयों से कगड़ा हुआ । उस गृह-कलह के फल स्वरूप वंशलक्ष्मी विप्लुत अर्थात् संकटाच्छन्न हो गई। स्कन्दगुप्त ने अपने भुजबल से उन शत्रुओं (न कि भाइयों) को जीत कर उस विप्लुत (पलायनोद्यत) वंशलक्ष्मी को पुनः स्थिर किया।

वस्तुतः इस प्रकार के प्रवल प्रमारण विद्यमान हैं, जिनसे यह स्पष्टतः सिद्ध होता है कि कुमार गुप्त की मृत्यु के पश्चात् गुप्तसाम्राज्य पर जो संकट के काले बादल छाये, वे हूएगों के प्रवल आक्रमरण के फलस्वरूप थे, न कि तथाकथित दायादाधिकार के प्रदन को लेकर परस्पर भाइयों में हुए किसी गृहकलह के कारण । इस तथ्य की पुष्टि में निम्नलिखित प्रमारण प्रस्तुत किये जा सकते हैं :--

१. कुमारगुप्त के समय का गुप्त सं० १३४ का मथुरा से प्राप्त जैन शिलालेवा।

२. कुमारगुप्त के बांदी के वे सिक्के, ज़िन पर गुप्त सं० १३६ झंकित है।

३. स्कन्दगुप्त का गुप्त संवत् १३६ का जूनागढ़ स्थित चट्टान मभिलेख । उपरि सिखित तीन प्रमाखों में से पहले दो प्रमाख इस बात की साक्षी देते हैं कि कुमारगुप्त का शासनकाल गुप्त संवत् १३६ (ई० सन् ४४४) तदनुसार वीर नि० सं० ६⊏२ में समाप्त हो गया ।

उपरोक्त प्रमागों में से अंतिम प्रमागा (जूनागढ़ का चट्टान-ग्रभिलेख) इस तथ्य को तो सिद्ध करता ही है कि गुप्त संवत् १३६ में कुमारगुप्त की मृत्यु होते ही स्कन्दगुप्त का शासनकाल प्रारम्भ हुन्ना।<sup>घ</sup> इस तथ्य के ग्रतिरिक्त निम्न-लिखित तथ्य भी जूनागढ़ के उपरोक्त चट्टान ग्रभिलेख से प्रकट होते हैं:--

१. गुप्त संवत् १३६ ( ई० सं० ४५५, वीर नि० सं० ६८२) में जिस समय कुमारगुप्त की मृत्यु हुई ग्रौर स्कन्दगुप्त विशाल गुप्तसाम्राज्य का स्वामी बना, उसी वर्ष में हूएों ने भारत पर बड़ा भयंकर ग्राक्रमण किया ।

२. उसी वर्ष में अर्थात् वीर नि० सं० ६८२ में स्कन्दगुप्त ने हूएों के साथ युद्ध किया और युद्ध में उनका भीषएा रूप से संहार कर उन्हें बुरी तरह पराजित किया । <sup>२</sup>

उपरिवर्णित तथ्यों से यह भलीभांति प्रमाणित हो जाता है कि गुप्त सं० १३६ (ई० सन् ४५५) में कुमारगुप्त की मृत्यु होने पर उसका उत्तराघिकारी स्कन्दगुप्त विशाल गुप्त-साम्राज्य के राज-सिंहासन पर श्रासीन हुग्रा। उसके राज्य-सिंहासन पर श्रारूढ़ होते ही ई० सन् ४५५ में हूणों ने भारत पर श्राक्रमण किया। उसी वर्ष स्कन्दगुप्त ने हूणों को पराजित कर जूनागढ़ का शिलालेख उट्ट किंत करवाया। ऐसी स्थिति में कुमारगुप्त (प्रथम) श्रौर स्कन्दगुप्त के बीच में पुरु-गुप्त के सम्राट् बनने का न कोई प्रश्न ही उत्पन्न होता है और न कोई श्रवकाश ही रह जाता है। वस्तुतः कुमारगुप्त (प्रथम) के पश्चात् स्कन्दगुप्त गुप्त-साम्राज्य का स्वामी बना यह एक निर्विवाद सत्य है।

हू एगें को पराजित करने के पश्चात् स्कन्दगुप्त ने ग्रपने साम्राज्य के सभी प्रान्तों में ग्रपने परम विश्वासपात्र श्रौर सुयोग्य शासकों को नियुक्त किया। जिससे कि देश के शत्रुश्रों को शिर उठाते ही कुचल दिया जा सके। उन दिनों सौराष्ट्र सुरक्षा की दृष्टि से ग्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण प्रदेश माना जाता था। डिमिट्रि-

\* कमेएा बुद्धा निपुरां प्रधार्यं, घ्यात्वा च क्ररस्नान् गुरादोषहेतून् । व्यपेत्य सर्वान्मनुजेन्द्रपुत्रान्, लक्ष्मीः स्वयं यं वरयाञ्चकार ।। [जू

अयपेत्य सर्वान्ममुजेन्द्रपुत्रान्, लक्ष्मी: स्वयं यं वरयाञ्चकार ॥ [जूनागढ़ का लेख]
प्रथयन्ति यशांसि यस्य, रिपवोऽप्यामूलभग्तदर्पा निर्वचना म्लेच्छ-देशेषु । [वही] "स्कन्दगुप्त ने जिन शत्रुग्नों की शक्ति को ग्रामूलचूल विनष्ट कर उनके घमण्ड को चकनाचूर कर डाला, वे शत्रु स्वयं द्वारा पूर्वतः विजित म्लेच्छ देशों (ईराक, ईरान ग्रादि) में भी भीगी बिल्ली की तरह चुपचाप रह कर स्कन्दगुप्त के यश का विस्तार कर रहे हैं" – यह तीखा कटाक्ष शतप्रतिशत हूएों पर ही थटित होता है। वस्तुतः स्कन्दगुप्त ने हूएों की, रोढ की हड्डी तोड दी थी। ई॰ सन् ४४४ के इस युद्ध में हूएों को जनधन की इतनी ग्रधिक शति हुई कि इस युद्ध के ४४ वर्ष पश्चात् कहीं हूएों का सरदार तोरमाएा भारत पर बड़ा श्राक्रमण करने का साहस कर सका ग्रार ई॰ सन् ५०२ में उमने मालबा पर प्रधिकार किया। – सम्पादक यस, मेनेण्डर ग्रादि विदेशी माक्रान्ताओं ने सौराष्ट्र को ही भारत का प्रवेश-द्वार बनाया था। शकों ने तो कुछ व्यवधानों को छोड़ कर शताब्दियों तक सौराष्ट्र को ग्रपनी सत्ता का गढ़ बनाये रखा था। स्कन्दगुप्त ने इस महत्त्वपूर्एा प्रदेश की सुरक्षा के लिये किसी सुयोग्य शासक का चयन करने के सम्बन्ध में बहुत दिनों तक सोच-विचार किया भौर त्रन्त में पर्णदत्त को ही सर्वाधिक सुयोग्य समफ कर उसे सौराष्ट्र का शासक नियुक्त कर परम संतोष का प्रनुभव किया।

स्कन्दगुप्त ने जनकल्याएा के झनेक कार्य किये । मौर्य सझाट् चन्द्रगुप्त के शासनकाल में वीर नि० सं० २२७ के ग्रास पास बनी सुदर्शन भौल का स्कन्दगुप्त ने विपूल घनराशि व्यय कर जोर्खोद्वार करवाया । <sup>३</sup>

स्कन्दगुप्त स्वयं विष्लुभक्त था पर अन्य सभी धर्मों के प्रति वह सद्भाव रसता था । उसके शासनकाल में शैंबों, जैनों एवं बौद्धों को प्रपने धर्म का प्रचार-प्रसार करने की पूर्ण स्वतन्त्रता थी ।

उत्तर प्रदेश में गोरखपुर जिले के कहौम नामक स्थान से प्राप्त शिलालेख में किसी मद्र नामक व्यक्ति द्वारा ग्रादिकर्त्ता ग्रहेंतों (श्री भगवानलाल इन्द्रजी के ग्रमिमतानुसार एक ही स्तम्भ में ग्रादिनाथ, शान्तिनाथ, ग्ररिष्टनेमि, पार्श्वनाथ तथा महावीर) की मूर्तियाँ बनवाई गईं।<sup>3</sup>

जूनागढ़ के शिलालेख तथा भितरी के स्तम्भलेख में स्कन्दगुप्त के शौर्य, मौदार्य, सच्चरित्रता, प्रजावत्सलता ग्रादि सम्राटोचित गुरगों का जो चित्रण किया गया है, उसके कतिपय ग्रंश पहले उद्धत किये जा चुके हैं। स्कन्दगुप्त के शासन-काल में भारतीय जनसाधारण भी भौतिक एवं प्राध्यात्मिक समृद्धि से बड़ा समृद्ध था। यथा राजा तथा प्रजा की कहावत को चरितार्थ करने वाले कुछ ग्रंश यहां प्रस्तुत किये जा रहे हैं।

स्कन्दगुप्त के विमल चरित्र का भितरी के स्तम्भलेख में निम्नलिखित रूप से उल्लेख किया गया है:--

> चरितममलकीर्तेः गीयते यस्य शुभ्रम्, दिशि दिशि परितुष्टेराकुमारं मनुष्पैः ॥४॥

मर्वेषु देक्षेपु विषाय गौप्तुन्, संचिन्तयामास बहुप्रकारम् । सर्वेषु मृत्येष्वपि संहतेषु, यो मे प्रशिष्यग्निखिलान्सुराष्ट्रान् । माम् झातमकः खलु पर्णदत्तो, भारस्य तस्योद्वहने समर्थः ।।

[स्कन्दगुप्त का, जूनागढ़ का शिलालेख]

- \* जूनागढ़ का शिलालेख
- <sup>3</sup> पुष्धस्कंघं स चके जगदिदमसिलं संसरदीक्ष्य भीतो, बेबोऽर्थं भूतभूत्थं पथि नियमवतामहंतामादिकत्तं न् । महस्तस्यात्मजोऽभूत् द्विजगुरुयतिषु प्रायशः प्रीतिमान्यः ।

[कहौम का स्तम्भलेख]

वाहुभ्यामवनि विजित्य हि जितेष्वार्तेषु कृत्वा दयाम् । नोत्सिक्तो न च विस्मितः प्रतिदिनं संवर्द्धमानद्युतिः गीतैश्च स्तुतिभिश्च वन्दकजनो यं प्रापयस्यार्यताम् ।।७।।

स्कन्दगुप्त की प्रजा किस प्रकार त्रादर्श मानवता से म्रोतप्रोत, धर्मनिष्ठ, सुखी म्रौर समृद्ध थी, इसका चित्रएा जूनागढ़ के शिलालेख में निम्नलिखित शब्दों में किया गया है :--

सरिमन्तृपे भासति तैव कश्चित्, धर्माद्व्यपेतो मनुजः प्रजासु । आर्ती दरिद्रो व्यसनी कदर्यो, दण्ड्यो न वा यो भूभपीडितःस्यात् ।।

राजा ग्रोर प्रजा में इस प्रकार के आदर्श गुरगों की समानता विश्व के इतिहास में बहुत कम दृष्टिगोचर होती है ।

वीर नि० सं० ६८२ से ६६४ तक के अपने १२ वर्ष के शासनकाल में स्कन्दगुप्त ने ग्रनेक युद्धों में शत्रुग्नों को पराजित कर विक्रमादित्य की उपाधि धारए। की । स्कन्दगुप्त के शासनकाल में जनकल्याए। के ग्रनेक कार्य किये गये ।

भारतीय इतिहास में स्कन्दगुप्त का नाम ग्रमर रहेगा । हूणों जैसी म्रात-तायी बर्बर जाति की मदभरी शक्ति को विचूर्णित कर स्कन्दगुप्त ने न केवल भारत अपितु सम्पूर्ण एशिया महाद्वीप के निवासियों का बड़ा उपकार किया । यदि स्कन्दगुप्त ने हूणों की उन्मत्त ग्रजेय शक्ति को नष्ट न किया होता तो हूणों के ग्रत्याचारों से संत्रस्त हो सम्पूर्ण एशिया त्राहि-त्राहि की पुकार के साथ बड़े लम्बे समय तक कराहता रहता ।

समुद्रगुप्त के शासनकाल से स्कन्दगुप्त के शासनकाल तक, ग्रर्थात् वीर०नि० सं००६२२ से १९४ तक गुप्त साम्राज्य का उत्कर्ष काल रहा। स्कन्दगुप्त के निधन के पश्चात् गुप्त साम्राज्य का अपकर्ष प्रारम्भ हो गया। स्कन्दगुप्त के कोई पुत्र नहीं था श्रतः उसकी मृत्यु के पश्चात् उसका भाई पुरुगुप्त गुप्त--साम्राज्य का अधिकारी बना।

संभवतः डेढ़ वर्ष तक ही पुरुगुप्त का राज्य रहा। वीर नि० सं० ६९६ में पुरुगुप्त की मृत्यु के पश्चात् उसका पुत्र नरसिंह गुप्त श्रयोध्या के सिंहासन पर बैठा। वीर नि० सं० १००० में नरसिंह गुप्त की भी मृत्यु हो गई श्रौर उसके पश्चात् कुमार गुप्त (द्वितीय) गुप्त-राज्य का स्वामी बना।

### बीर नि० सं० १००० तक हुए गुप्तराजवंत के राजाझों की तिषिकम सहित नामावसी

|    | नामः-             |
|----|-------------------|
| १. | श्री गुप्त        |
| २. | घटोत्कच           |
| ₹, | चन्द्रगुप्त प्रथम |

\_ \_ \_

| श्रनुमानित शासनकालः |      |     |                   |
|---------------------|------|-----|-------------------|
| वीर                 | নি৽  | सं० | ७६७ से ५०७        |
| ,,,                 | ;;   | p   | ००७ से २४६        |
| **                  | <br> | **  | <b>८४६ से ८६२</b> |

देवदि का॰ रा॰ स्पिति ] सामान्य पूर्वेषर-काल : देवदि क्षमाश्रमएां

| 8. | समूद्रगुप्त                        | वी० | नि० | सं० | ∽६२ से १०२  |
|----|------------------------------------|-----|-----|-----|-------------|
| X. | चन्द्रगुप्त (द्वितीय) विक्रमादित्य | ,,  | **  | ,,  | ६०२ से ६४१  |
| ६. | कुमारगुप्त (प्रथम) महेन्द्रादित्य  | 77  | "   | ,,  | १४१ से ६=२  |
| છ. | स्कन्दगुप्त विक्रमादित्य           | 11  | **  | ;7  | ६८२ से ६६४  |
| ٩, | पुरुगुप्त                          | ,,  | ;;  | );  | १९४ से १९१  |
| ٤. | नरसिंह गुप्त                       | 11  | 11  | 41  | हहू से १००० |

गुप्त वंश के त्वें राजा बुधगुप्त के नालन्दा से प्राप्त हुए एक मुदा अभि-लेख में श्रीगुप्त से बुधगुप्त तक गुप्तराजाओं की नामावली दी हुई है, जो इस प्रकार है:--

- (१) महाराजा श्रीगुप्त
- (२) पुत्र महाराजा श्री घटोत्कच
- (३) पुत्र महाराजाधिराज श्री चन्द्रगुप्त पथम महादेवी – कुमारदेवी
- (४) पुत्र लिच्छविदौहित्र महाराजाधिराज समुद्रगुप्त महादेवी - दत्तदेवी
- (१) ग्रप्रतिरथ परमभागवत महाराजाधिराज श्री चन्द्रगुप्त द्वितीय महादेवी - भ्रुवदेवी
- (६) पुत्र महाराजाधिराज श्री कुमारगुप्त प्रथम महादेवी - ग्रनन्तदेवी
- (७) पुत्रं महाराजाधिराज श्री पुरुगुप्त महादेवी – चन्द्रदेवी
- (८) पुत्र परमभागवत महाराजाधिराज श्री बुधगुप्त

इस ग्रभिलेख में कुमारगुप्त के पश्चात् स्कन्दगुप्त का ग्रौर पुरुगुप्त के पश्चात् कुमारगुप्त द्वितीय का नाम छोड़ दिया गया है ।

### सामाग्य पूर्वधर-काल सम्बन्धी दिगम्बर परम्परा की मान्यता

निर्वासानन्तर दश पूर्वधर-काल तक की श्रुतपरम्परा तथा माचार्य परम्परा के सम्वन्ध में श्वेताम्वर एवं दिगम्बर - दोनों ही परम्पराम्रों की मान्यताम्रों का इस ग्रन्थ में यथाप्रसंग जो विवरएा दिया गया है, उससे यह स्पष्टतः प्रकट होता है कि एक ही मूंग की दो फाड़ के समान प्रभु वीर की उपासक इन दोनों परम्पराम्रों की मान्यताम्रों में परस्पर पर्याप्त अन्तर है। पूर्वधरों के नाम, उनकी संख्या तथा पूर्व--ज्ञान के अस्तित्वकाल विषयक भेद के मनन्तर इन दोनों परम्पराम्रों का मान्यता-भेद उत्तरोत्तर बढ़ता ही गया है।

जहां प्रवेताम्बर परम्परा चतुर्देश पूर्वधरों की विद्यमानता वीर निव्यसंव ६४ से १७०, तदनुसार १०६ वर्ष मानती है, वहां दिगम्बर परम्परा में चौदह पूर्व- धारियों का समय वीर नि० सं० ६२ से १६२ तक १०० वर्ष का माना गया है। यद्यपि दोनों परम्पराएं चतुर्दश पूर्वधरों की संख्या समान रूप से ४ मानती हैं तथापि ग्रंतिम चनुर्दश पूर्वधर भद्रवाहु के ग्रतिरिक्त शेष चारों चतुर्दश पूर्वधरों के जो नाम दोनों परम्परायों के प्रामासि्गक गन्थों में दिये गये हैं, वे पूर्णतः भिन्न हैं।

इसी प्रकार दश पूर्वधरों का काल जहां श्वेताम्बर परम्परा में वीर नि० सं० १७० से ४८४ तक ४१४ वर्ष का माना गया है, वहां दिगम्बर परम्परा के सभी ग्रन्थों में इनका काल वीर नि० सं० १६२ से ३४४ तक, केवल १८३ वर्ष का ही बताया गया है। दश पूर्वधर ग्राचार्यों की संख्या दोनों परम्पराग्नों में समान रूप से ११ मानी गई है पर इन ग्यारहों ग्राचार्यों के जो नाम दोनों परम्पराग्नों के ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं, वे एक दूसरी परम्परा द्वारा दिये गये नामों से पूर्णतः भिन्न हैं।

दश पूर्वधरों के काल के अनन्तर श्वेताम्बर परम्परा में बीर नि० सं० १५४ से १००० तक ४१६ वर्ष का पूर्वधर--काल माना गया है। ' उस ४१६ वर्ष की अवधि में १० ग्राचार्यों को पूर्वज्ञान का धारक माना गया है, जिनमें ग्रायं रक्षित सार्द्धनव पूर्वों के जाता तथा देवद्धिक्षमाश्रमण एक पूर्व के अन्तिम जाता थे। मूलागम भगवतीसूत्र में वीर नि० सं० १००० तक पूर्वज्ञान के विद्यमान रहने का उल्लेख होने के कारण श्वेताम्बर परम्परा द्वारा अपनी इस मान्यता को निविवादरूपेण पूर्णतः प्रामाणिक माना जाता है।

इस प्रकार जहां श्वेताम्बर परम्परा की यह मान्यता है कि वीर नि० सं० १००० के पश्चात् पूर्वज्ञान का विच्छेद हुग्रा, वहां दियम्बर परम्परा के सभी ग्रन्थों में यह स्पष्टतः उल्लेख किया गया है कि ग्रंतिम दश पूर्वधर धर्मसेन के स्वर्गस्थ होते ही वीर नि० सं० ३४४ में पूर्वज्ञान का विच्छेद हो गया श्रौर तदनन्तर वह (पूर्वज्ञान) एक देश अर्थात् ग्रांशिक रूप में ही विद्यमान रहा। पूर्व-ज्ञान के ग्रस्तित्वकाल के सम्बन्ध में दोनों परम्पराग्रों की मान्यता में यह ६१४ वर्ष का ग्रन्तर वस्तुतः प्रत्येक विचारक के लिये केवल चिन्तन ही नहीं अपितु चिन्ता का विषय भी है।

पूर्वज्ञान जैसे ग्रत्यंत महत्वपूर्ण एवं त्रति विशाल ज्ञान का ऋमिक हास तो युक्तिसंगत एवं बुद्धिगम्य हो सकता है किन्तु विना किसी ग्रसाधारण परिस्थिति

| ٩ | (ক) | गीयमा ! जंबूदीवे सां दीवे भारहेवासे इमीसे ग्रोसप्पिसीए ममं एगं वाससहस्सं |
|---|-----|--------------------------------------------------------------------------|
|   |     | पुरुवगए प्रसुसजिजसइ ।                                                    |
|   |     | [भगवती सूत्र, अ० २०, उ० ५, सू० ६७७ (सुत्तागमे, पृ० ७०४)]                 |
|   | (ख) | वोलीएाम्मि सहस्से वरिसाए। वीरमोक्लगमरणान्नो ।                            |
|   | ``  | उत्तर वायगवसभे, पुब्वगयस्स भवे छेदो ।। ६०४।।                             |
|   |     | वरिस सहस्से पुण्गे, तित्योगालिए बङ्टमासास्स ।                            |
|   |     | नासीहि युव्वगतं, ग्रस्पुपरिवाडीए जं जस्म ।। ८०६॥                         |
|   |     | [तित्योगालियपड्ग्ना अप्रकाशित]                                           |

प्रयवा विप्लवकारी घटना के उल्लेख के, यह कहा जाय कि म्रंतिम दश पूर्वधर भाचार्य घर्मसेन के वीर नि० सं० ३४५ में स्वर्गस्य होते ही दशों पूर्वों का ज्ञान सहसा एक ही क्षरा में विलुप्त हो गया, दश में से एक भी पूर्व का ज्ञान अवशिप्ट नहीं रहा, यह बात किसी निष्पक्ष विचारक के गले नहीं उतर सकती।

पूर्वज्ञान विषयक दोनों परम्पराग्नों के इस गहन मान्यता – भेद की अपेक्षा एक ग्रौर ग्रत्यधिक गम्भीर मतभेद एकादशांगी की विच्छित्ति के सम्बन्ध में है। दिगम्बर परम्परा के सभी ग्रन्थों में स्पष्टतः एक स्वर से यह उल्लेख किया गया है कि वीर नि० सं० ६८३ में एकादशांगी का विच्छेद हो गया ग्रौर उसके पश्चात् उसका केवल एक देश ज्ञान ही प्रवशिष्ट रह गया।

जैसा कि पहले बताया जा जुका है, श्वेताम्बर परम्परा का मूर्तिपूजक सम्प्रदाय ४% ग्रागमों को ग्रौर स्थानकवासी तथा तेरापंथ ये दोनों सम्प्रदाय ३२ ग्रागमों को वर्तमान काल में विद्यमान मानते हैं। श्वेताम्बर परम्परा के इन तीनों सम्प्रदायों की स्पष्ट ग्रौर निश्चित मान्यता है कि काल – प्रभाव से भागमज्ञान ग्रंगोपांगादि उत्तरोत्तर क्षीएा, ग्रति क्षीएा ग्रौर क्षीएातर होते रहने पर भी दुष्षमाकाल की समाप्ति पर्यंत वीर नि० सं० के २१००३ वर्ष मास १४ दिन बीत जाने पर १४वें दिन प्रथम प्रहर तक ग्रपने ग्रुद स्वरूप में ग्रंगतः विद्यमान रहेगा।

यहां यह विचार गीय है कि दिगम्बर परम्परा के सभी मान्य प्रन्थों में अंगप्रविष्ट श्राचारांगादि (ढ़ादशांगी) के विच्छेद का तो उल्लेख है किन्तु अंगबाह्य ग्रादि शेष शागमों के विच्छिन्न होने का किसी भी ग्रन्थ में उल्लेख नहीं किया गया है। दिगम्बर परम्परा की प्रचलित मान्यता के अनुसार तो ढादशांगी की तरह मंगबाह्य आगम भी विच्छिन की कोटि में गिने जाते हैं पर यदि दिगम्बर परम्परा के उपलब्ध वाङ्मय का समीचीनतया मनुशीलन किया जाय तो उसमें कहीं इस बात का संकेत तक भी नहीं मिलेगा कि ग्रंगबाह्य ग्रागम विलुप्त हो गये।

यदि निष्पक्ष एवं सूक्ष्म दृष्टि से इन दोनों परम्पराम्रों के म्रागमों का तुलना-त्मक विवेचन किया जाय तो स्त्रीमुक्ति, केवलिभुक्ति (केवलि-कवलाहार) म्रादि छोटी बड़ी ५४ बातों के मान्यताभेद के म्रतिरिक्त शेष सभी सिद्धान्तों का प्रतिपादन,

- १ (क) षट्खण्डागम, वेदनाखण्ड, धवला टीका, भाग ६, पृ० १३०
  - (स) हरिवंग, पु॰, सर्ग ६६, ग्लोक २२ से २४
  - (ग) उत्तरपुराख, पर्व ७६, श्लोक ४१६ से ४२७
  - (म) महापुराएा पुष्पदन्त, सन्धि १००, पृ० २७४
  - (ङ) तिलोयपण्गती, मधि० ४, गा० १४६२
  - (च) श्रुतावतार (इन्द्रनन्दी), श्लोक ७५-५४
  - (छ) छ सयतिरासिय वामे एिव्वाण्गा प्रंगच्छित्ति कहिय जिसे १११८।

(नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली)

तत्वों का निरूपस आदि दोनों परम्पराग्रों में पर्याप्तरूपेस समान ही मिलेगा। यही नहीं, दिगम्बर परम्परा में षट्खण्डागम झौर कवायपाहड़ जैसे एकादशांगी के सर्वाधिक सन्निकट समझे जाने वाले आगमिक ग्रन्थों की कमनाः धवला ग्रीर जयधवला टीका में क्वेताम्बर परम्परा के माचारांगादि मागमों के उद्धरुए प्रचुर मात्रा में उपलब्ध होते हैं। विवेच्य वस्तुविषय की साम्यता के साय-साय दिगम्बर परम्परा के अनेक अन्यों में अधिकांगतः ऐसी गायाएं उपलब्ध होती हैं जो क्वेताम्बर परम्परा द्वारा मान्य ग्रांगमों, निर्युं क्तियों, भाष्यों भादि की गायाग्रों से ग्रक्षरशः मिलती-जूलती हैं। वस्तूतः दोनों परम्पराम्रों के कतिपय झागम ग्रन्थों का तुलनात्मक दृष्टि से अध्ययन करते समय ऐसा अनुभव होता है, मानो एक ही सुधासागर के प्रमृत को भिन्न-भिन्न पात्रों में भरकर नामभेद से रखा गया हो । दिगम्बर परम्परा के पूर्व एवं ग्रंगज्ञान के एक देशधर आचार्य ने षट्खण्डागम ग्रादि ग्रागमों में जो तात्विक तथा सैद्धान्तिक निरूपएा किया है, यह समग्ररूपेएा वही है जो श्वेताम्बर परम्परा द्वारा सम्मत एकादशांगी, अंगबाह्य आगमों, छेदसूत्रों, उपांगों, निर्युक्तियों एवं भाष्यों भादि में सूत्ररूपेएा भयवा विशद रूपेएा पहले से ही विद्यमान है । दोनों परम्पराग्नों के म्रागमों में विभेद नाम की यदि कोई वस्तु है तो केवल नाम, शैली ग्रौर कम की ही है। क्वेताम्बर परम्परा के जो अंगप्रविष्ट और अंगवाह्य आगम वर्तनान काल में विद्यमान हैं, उनका नामो-ल्लेख तो दिगम्बर परम्परा के ग्रागमों में ज्यों का त्यों विद्यमान है ही पर सार रूप में इन आगमों के विषय का जो परिचय दिगम्बर परम्परा के प्रन्थों में दिया गया है, वह भी श्वेताम्बर परम्परा के विद्यमान आगमों के विषय से ग्रधिकांशत: मिलता-जुलता ही है। यदि यह कह दिया जाय तो कोई ग्रतिशयोक्ति नहीं होगी कि दिगम्बर परम्परा द्वारा मान्य ग्रागम - प्रन्थों में मूलत: जिन विषयों का प्रति-पादन किया गया है, वे प्रर्थंतः वे ही हैं जो श्वेताम्बर परम्परा के झासमों एवं ग्रागम - ग्रन्थों में विशद रूपेएा वरिंगत हैं। उनकी टीकान्नों में भी उपर्युक्त दर्भ मान्यताभेदों के ग्रतिरिक्त नवीन कुछ नहीं है।

उदाहरए।स्वरूप षट्खण्डागम को ही ले लिया जाय। दिगम्बर परम्परा के ग्रागम-- ग्रन्थ के रूप में षट्खण्डागम का सर्वोप्ररि स्थान है। वीर नि० सं० ३३१ से ३७६ तक १३वें वाचक (वाचनाचार्य)पद पर और १२वें युगप्रधान पद पर रहे ग्रार्थ क्यामाचार्य द्वारा पूर्वज्ञान से उद्धृत उपांग-''पन्नवर्णा (प्रज्ञापना) सूत्र'' ग्रौर बीर नि० सं० ७६३ से ७९१ के बीच हुए ग्राचार्य ग्रईद्वलि के पक्ष्वाद्वर्ती ग्राचार्य

अतिम ग्राचारांगधर लोहार्य के पश्चात् हुए भाचार्य विनयंधर के भईदलि एवं ग्रईद्वलि से धरसेन तक के ग्राचार्यों के काल के सम्बन्ध में केवल एक अविश्वसनीय-नम्दीसंध की प्राकृत पट्टावली के ग्राधार पर दिगम्बर परम्परा के कतिपय उच्चकोटि के विद्वानों ने दिगम्बर परम्परा के ग्रागमों एवं प्राचीन ग्रन्थों से भिन्न मान्यता प्रचलित करने का प्रयास किया है, इस विषय पर इसी अध्याय में ग्रागे प्रकाश डाला जा रहा है । -सम्पादक

७०२

पूर्वंघर काल सं• दिन. मा.] सामाग्य पूर्वंघर-काल : देवदि क्षमाश्रमए।

धरसेन के शिष्य पुष्पदन्त और भूतबलि द्वारा रचित षट्खण्डागम के तुलनात्मक अध्ययन से यह आश्चर्यंजनक तथ्य प्रकट होता है कि शैलीभेद को छोड़कर पन्नवरणा सूत्र श्रीर षट्खण्डागम में पर्याप्त साम्य है। इन दोनों झागमों की समानता सिद्ध करने वाले कतिपय तथ्य संक्षेप में इस प्रकार हैं :--

(१) जीव तथा कर्म का सैद्धान्तिक विवेचन इन दोनों शास्त्रों का विषय है।

(२) दोनों का मूल स्रोत दृष्टिवाद है 12

(३) इन दोनों रचनाओं में निरूपण-साम्य के म्रतिरिक्त समान शब्दा-वलि एवं उक्तियों का प्रयोग भी म्रनेक स्थलों पर उपलब्ध होता है।

(४) इन दोनों की रचना सूत्र रूप में है।

(४) दोनों में ही सूत्र कहीं-कहीं गायात्मक भी हैं।

(६) प्रज्ञापनासूत्र और षट्खण्डागम की निम्नलिखित गाथाएं पर्याप्त रूपेएा समान हैं :-

### प्रकापना सूत्र -

समयं बक्कंतार्गं, समयं तेसि सरीर निव्वत्ती । समयं भ्रारणुग्गहरगं, समयं ऊसास-नीसासे ॥ १६ ॥ एक्कस्स उ जं गहरगं, बहूरा साहारणार्गं तं चेव । जं बहुयार्गं गहरगं, समासभो तं पि एगस्स ॥१००॥ साहाररणमाहारो, साहाररामाणुपार्गगहरगं च । साहारराजीवार्गं, साहाररालक्खरगं एयं ॥१०१॥

- १ हरिवंत्रपुराए में जिनसेन ढारा दी गई प्राचार्यों की पट्टावसी में उस्तिसित आधार्य घरसेन के अतिरिक्त प्रत्यत्र किसी पट्टावली में पुष्पदन्त तथा भूतवसि के गुरू आचार्य घरसेन का नाम इष्टिगोवर नहीं होता । हरिवंत्रपुराए में दी गई पट्टावसी के अनुसार बिनयंघर से १५वें आवार्य वरसेन को यदि पुष्पदन्त और भूतवसि का तिसानुरू मात लिया जाता है तो घरसेन का समय बीर नि॰ सं॰ १०१३ से १०४३ के बीच का ठह-रता है। पुन्नाटसंघीय आवार्य घरसेन से यदि चन्द्रगुहावासी धरसेन को मिन्न माना जाता है तो भी अहंढसी के पद्यवर्ट्या होने के कारएए इनका समय निश्चित रूप से बीर नि॰ सं० ७८३ के पश्चात् का ही ठहरता है।
  - १ (क) अउफपएामिएां चित्तं, सुयरयएां दिट्ठीवायसीसंदं । जह बण्लियं मगवया, धहमवि तह वण्एइस्सामि ।।३।। (पण्एवरुगस्तं, पृ० १)
    - (स) सग्नायसीयपूर्वस्थित पंत्रमबस्तुगत चतुर्पमहा-। कर्मप्राम्रतकडः सूरिधरसेन नामाभूत ॥१०४॥ कर्म प्राकृतिप्राभृतमुपसंहार्यंव वद्मिरिह सण्डेः ॥१३४॥ (भूतावतार-इन्द्रनम्दीकृत)
    - (ग) भूदबलि-भयवदा जिरावालिद पासे दिट्ठ विसदियुत्तेरा ग्रप्साउंघोति ग्रवगयविशः वालिदेरा महाकम्भपयडिपाहडस्स वोध्छेदो होहदि ति समुप्पणाबुढिशा पुरा दब्वपमासाराणुगममादि काऊँसा गंबरयसा कदा ।

(बट्सण्डागम, जीबट्ठाएा, भा+ १, ५+ ७१)

#### बट्लण्डागम, युस्तक १४, सूत्र १२२ से १२४ :--

साहारएामाहारो, साहारएामाएापाएगट्र न । साहारएाजीवाएं, साहारएालक्सएां भणिदं ॥ एयस्स मरगुग्गहरां, बहूएा साहारएाएाएमेयस्स । एयस्स जंबहूएां, समासदो तं पि होदि एयस्स ।। समगं वक्कंताएां, समगं तेसि सरीरणिप्पत्ती । समगं च प्रणुग्गहणं, समगं उस्सासणिस्सासो ।।

उपर्युक्त तीन गायामों का षट्खण्डागम में जो पाठ दिया गया है, उसकी भपेक्षा पत्रवर्णासूत्रान्तर्गत पाठ मधिक व्यवस्थित मौर विषुद्ध है ।

(७) पन्नबरण सूत्र में ऐसी मनेक गाथाएं हैं जो षट्खण्डागम में भी हैं। इसके मतिरिक्त षट्खण्डागम, पुस्तक सं० १३ के गाथा सूत्र ४ से ८, १२, १३, १४ मौर १६ मावश्यक निर्युक्ति (गावा सं० ३१ से) तथा विशेषावश्यक भाष्य (गा० ६०४ से) की गायामों से मिलती-जुलती हैं।

(म) इन दोनों में मल्प-बहुत्व प्रायः समान रूप से वर्णित हैं और उन्हें महादण्डक के नाम से ममिहित किया गया है।

(१) प्रज्ञापनासूत्र (सूत्र १४४४ से ६४) और षट्खण्डागम (पुस्तक ६, सूत्र ११६, २२० मादि), इन दोनों के गत्यागत्यादि प्रकरण में तीर्थकर, चत्रवर्ती, बलदेव, तथा वासुदेव के पदों की प्राप्ति के उल्लेख की समानता तो वस्तुतः माज्यर्यजनक है।

(१०) इन दोनों में भवगाहना, मन्तर मादि मनेक विषयों का समान रूप से प्रतिपादन किया गया है।

(११) औवों के अल्प-बहुत्व विषयक विचार के प्रसंग में प्रझापनासूत्र भौर वट्सव्यागम के मधोलिखित पाठों की प्रतिपादनज्ञैली मादि की समानता भी बस्तुत: विचारणीय है:-

(१२) प्रज्ञापनासूत्र में इसके ३६ पदों में से २३ वें से २७ वें झौर ३४ वें पद के ऋमशः कर्मप्रकृतिपद, कर्मबन्ध पद, कर्मबन्धवेद पद, कर्मबेदबन्ध पद, कर्म-

तत्य इमं साहारएा सक्सएां प्रणिदं । - इस सूत्र सं० १२१ के पाठ से बनुमान किया जाता है कि ये गायाएं कहीं से जबूत है। - सम्पादक वेदवेदक पद ग्रीर वेदनापद ये ६ नाम उल्लिखित हैं। धट्खण्डागम के टीकाकार ने घट्खण्डागम के ६ खण्डों के ऋषण्रः जीवस्थान, क्षुद्रकबन्ध, बन्धस्वामित्व, वेदना, वर्गगा ग्रीर महावन्ध – ये ६ नाम दिये हैं। वस्तुतः ये तुलना करने योग्य हैं। प्रज्ञापना में उपर्युक्त पदों के ग्रन्तर्गत जिन तथ्यों की चर्चा की गई है, उन्हीं की चर्चा पट्खण्डागम के तत्समान नाम वाले खण्डों में भी की गई है।

(१३) ग्राहारक एवं ग्रनाहारक जीवों का वर्गीकरण करते हुए इन दोनों ग्रागमों में सयोगिकेवली द्वारा ग्राहार ग्रहण किये जाने तथा ग्रयोगिकेवली एवं समुद्घातगत सयोगिकेवली द्वारा ग्राहार ग्रहण न किये जाने का समान रूप में उल्लेख किया ग्रम्श है, जो इस प्रकार है:--

## पण्छवरणा सूत्र --

"केवलि म्राहारए एां" भंते ! केवलि ग्राहारए ति कालतो केवचिरं होइ ? गोयमा ! जहण्गेएां म्रंतोमुहत्तं, उक्कोसेएां देसूण पुब्वकोडि ।।'' सूत्र १३६६ ।

"सजोगि भवत्वकेवलि म्रएगहारए एां भंते ! ० पुक्छा । गोयमा ! ग्रजहण्एामगुक्कोसेएां तिण्एिा समया ।" सूत्र १३७२ ।

"ग्रज्ञोगिभवत्थकेवलि म्रएाहारए एां ० पुच्छा । गोयमा ! जहण्ऐेएा वि उक्कोसेर्ए वि म्रंतोमुहुत्तं ।" सूत्र १३७३ ।

# पट्खण्डागम -

"ग्राहारारणुवादेस ग्रत्थ ग्राहारा ग्रसाहारा" ॥सूत्र १७४ ।

"ग्राहारा एयंदिय-प्पहुडि जाव सजोगिकेवलि ति ॥" -- जीवट्ठाएा संत-परूवएाा, सू० १७६ ।

ग्रर्थात् ग्राहारमार्गणा की दृष्टि से जीव माहारक ग्रौर श्रनाहारक दोनों ही प्रकार के होते हैं । १७४

ग्राहारक जीव एकेन्द्रिय से लेकर सयोगिकेवलि पर्यन्त होते हैं ।।१७६।।

"त्ररणाहारा चदुसु ट्ठाऐसु विग्गहगइ-समावण्णाएां केवलीएां वा संमुग्धा-इगदाएां ग्रजोगिकेवली सिद्धा चेदि ।।१७७।।

इन दोनों मूल आगमों के सूल पाठ में केवलि-भुक्ति का समान रूप से अमान भावद्योतक शब्दों में प्रतिपादन किया गया है।

(१४) प्रज्ञापनासूत्र और षट्खण्डागम - इन दोनों ही झागमों में गति प्रादि मार्गएगास्थानों की अपेक्षा से जीवों के अल्पबहुत्व पर विचार किया गया ! । प्रज्ञापनासूत्र में अल्प-बहुत्व की मार्गएगाओं में २६ द्वार हैं, जिनमें जीव-अजीव :न दोनों का ही विचार किया गया है । षट्खण्डागम में चौदह गुएएस्थानों से ""न्धित गत्यादि मार्गएगास्थानों को दृण्टिगत रखते हुए जीवों के अल्प-बहुत्व इचार किया गया है । यद्यपि प्रज्ञापनासूत्र में अल्प-बहुत्व की मार्गएगामों के द्वार २६ और षट्खण्डागम में १४ हैं तथापि दोनों के तुलनात्मक अध्ययन से सहज ही यह प्रकट हो जाता है कि षट्खण्डागम में वर्शित १४ मार्गशादार वस्तुतः प्रज्ञापना सूत्र में वर्शित २६ द्वारों में से १४ के साथ पूर्शतः मिलते-जुलते हैं, जैसा कि निम्नलिखित तालिका से स्पष्टतः प्रकट होता है :--

| प्रज्ञापनासूत्र            | पट्खण्डागम          | प्रज्ञापनासूत्र | षट्खण्डागम   |
|----------------------------|---------------------|-----------------|--------------|
|                            | (पुस्तक ७, पृ० ४२०) | १३. उपयोग       | `            |
| १. दिशा                    |                     | १४. आहार        | १४. झाहारक   |
| २. गति                     | १. गति              | १४. भाषक        | _            |
| ३. इन्द्रिय                | २. इन्द्रिय         | १६. परित्त      | <del></del>  |
|                            |                     | १७. पर्याप्त    |              |
| ४. काय                     | ३. काय.             | १५. सुक्ष्म     | — <u>—</u> . |
| ५. योग                     | ४. योग              | १९. संज्ञी      | १३. संज्ञी   |
| ६. वेद                     | ४. वेद              | २०. भव          | ११. भव्य     |
| ७. कपाय                    | ६. कषाय             | २१. मस्तिकाय    | <u>,,</u>    |
| <ul> <li>लेश्या</li> </ul> | १०. लेक्या          | २२. चरिम        | <u> </u>     |
| १. सम्यक्त् ब              | १२. सम्यक्त्व       | २३. जीव         | •            |
| १०. ज्ञान                  | ৬. রান              | २४. क्षेत्र     |              |
| ११. दर्शन                  | ९. दर्शन            | २४. बंध         |              |
| १२. संयत                   | <b>द. संयम</b>      | २६. पुद्गल'     |              |

१४ जिस प्रकार पन्नवरणसूत्र के बहुवक्तव्यता नामक तीसरे पद में गति आदि मार्गे एगास्थानों की अपेक्षा से २६ द्वारों द्वारा जीवों के अल्प - बहुत्व पर विचार करने के पश्चात् इस प्रकरण के अन्त में - "यह भंते ! सब्वजीवव्यबहुं महादंडयं वत्त इस्सामि" - इस वाक्य द्वारा महादण्डक प्रस्तुत किया गया है, ठीक उसी प्रकार षट्खण्डागम में भी १४ गुएा स्थानों में गति झादि १४ मार्गे एगास्थानों द्वारा जीवों के अल्पबहुत्व पर विचार करने के पश्चात् इस प्रकरएा के अन्त में महादण्डकों का उल्लेख किया गया है। 3

प्रज्ञापनासूत्र में जीव को केन्द्र मान कर जीवप्रधान निरूपएा किया गया है। षट्खण्डागम में ब्रद्यपि कर्म को केन्द्र बना कर कर्मप्रधान निरूपएा किया गया है तथापि ''खुद्दाबंघ'' नामक द्वितीय खण्ड में बन्धक – जीव का विचार १४ मार्गएा-

| ٦ | सूत्र २१२                                         |
|---|---------------------------------------------------|
|   | दिसि गति इंदिय काए जोगे वेदे कसाय लेस्सा य ।      |
|   | सम्मत सारण दंसरण संजय उवधीग झाहारे ॥१८० गाया।।    |
|   | भासग परिस पज्जत्त सुहुम सण्गी भवस्थिए चरिमे ।     |
|   | जीवे य छेत्त, बंधे पोग्गल महदंहए चेव ॥१८१ गाया॥   |
|   | [पन्नवर्णासुत्त, तद्दयं बहुवत्तव्वपयं, सूत्र २१२] |
| 3 | बट्सन्डागम, पुस्तक ७, पृ+ ७४५ ।                   |

स्थानों द्वारा किया गया है । इस प्रकरण में पन्नवए।।सूत्र की झैली को ऋपना लिया गया है ।

इन दोनो ग्रागमों के सूक्ष्म तथा निष्पक्ष ग्रध्ययन से इस प्रकार की ग्रौर भी कतिपय समानताग्रों को प्रकाश में लाया जा सकता है। उपरिलिखित समानताग्रों पर विचार करने के पश्चात् कम के कम यह तथ्य तो निर्विवाद रूप से सिद्ध हो जाता है कि इन दोनों का स्रोत एक है, इन दोनों का विषय एवं इन दोनों की प्रतिपाद्य वस्तु एक है। यदि इनमें भिन्नता नाम की कोई वस्तु है तो वह है ग्रन्थ ग्रीर ग्रन्थकार के नाम की ग्रीर निरूपएा-शैली की।

गति भादि मार्गे एगा स्थानों द्वारा जीव के अल्प -- बहुत्व पर विचार करने के तत्काल पश्चात् इन दोनों ग्रन्थों के एतद्विषयक प्रकरण में महादण्डक का निरूपण तथा घट्खण्डागम के "खुद्दाबंध" नामक द्वितीय खण्ड में पन्नवएगासूत्र के समान जीवप्रधान निरूपएा शैली को भ्रापनाना-ये दो तथ्य निष्पक्ष विचारकों के इस भनुमान को पुष्ट करते हैं कि इन दोनों ग्रन्थों में से किसी एक की रचना के समय उसके रचनाकार के समक्ष इनमें से कोई एक ग्रन्थ भ्रवध्य ही आधार रूप में विद्यमान रहा होगा।

पन्नवि ्यासूत्र ग्रौर षट्खण्डायम इन दोनों ग्रन्थों में अधिक प्राचीन कौनसा ग्रन्थ है, इसका निर्एय इन दोनों ग्रन्थों के प्रऐताग्रों के काल-निर्एय के अनन्तर स्वतः ही हो जाता है ।

श्वेताम्बर परम्परा की परम्परागत मान्यतानुमार पन्नवग्यामूल के प्रशोता दत्त पूर्वघर आर्थ श्यामाचार्य और दिगम्बर परम्परा की परम्परागत मान्यतानुसार षट्खण्डागम के प्रशायनकार हैं पूर्व तथा अंगजान के एक दल्लाज आदार्थ धरसेन के शिष्य पुष्पदन्त और भूतबलि।

दश पूर्वधर मार्य श्यामाचार्य ने पन्नवशासूत्र को रचना की - इस श्वेताम्बर परम्परा की परम्परागत मान्यता की पुष्टि में मुख्य रूप से निम्नलिखित प्रमास प्रस्तुत किये जाते हैं:--

१. पन्नवरणासूत्र के प्रारम्भ में ग्रन्थकार द्वारा तीन गाथाएं दी गई हैं। पहली गाथा में सिद्धों को नमस्कार करने के ग्रनन्तर त्रैलौक्य गुरू भगवान महा-बीर का बदन किया गया है। दूसरी ग्रौर तीसरी गाथा में ग्रन्थकार ने कहा है कि भव्य जीवों का उद्धार करने वाले भगवान् ने श्रुतरत्ननिघान स्वरूप सब भावों की प्रज्ञापना का उपदेश दिया। जिस प्रकार भगवान् ने वर्गान किया है, उसी प्रकार मैं भी हष्टिवाद से उद्घृत श्रुतरत्नस्वरूप इस ग्रति सुन्दर ग्रघ्ययन का बर्गन करू गा।

तीसरी गाथा के अन्तिम चरण में आये हुए -- ''अहमवि तह वण्णइस्सामि'' से ब्रन्थकार के नाम का बोध नहीं होता अतः प्राचीन काल में किसी स्राचार्य ने इस दृष्टि से कि भविष्य में कहीं ग्रन्थकार के सम्बन्ध में आन्ति न हो जाय, दूसरी ग्रौर तीसरी गाथा के वीच में निम्नलिखित दो गाथाएं रख दीं:--

वायगरवेसाम्रो तेबीसइमेख धोरपुरिसेख । टुढरधरेख मुखिखा, पुब्वमुयसमिद्धबुद्धील ।।१।। सुयसागरा विखेऊला जेख सुयरयखामुत्तमं दिण्खं । सीसगखस्स भगवत्रो तस्स नमो क्रज्जसामस्स ।।२।।

अर्थात् – वाचकश्रेष्ठों (वाचनाचार्यो) के वंश में हुए पूर्व – श्रुत – ज्ञान से समृद्ध बुद्धि वाले मुनियों में ग्रधिक गहन ज्ञान धारए। करने वाले जिन-तेवीसमें धीर मुनिवर ने अथाह श्रुतसागर से सूत्र – रत्न निकाल कर शिष्यगए। को दिया, उन आर्थ श्याम को नमस्कार है।

तीसरी गाथा में प्राये हुए "ग्रहमवि' की परिचायक ये दो ग्रन्थ-कर्तुक गाथाएं किसी ने बहुत सोच विचार के पश्चात् उजित स्थान पर ग्रन्थ के मूल भाग में रखी हैं। हरिभद्रसूरि ग्रौर मलयगिरि ने पन्नवस्था की स्वनिर्मित वृत्तियों में इन दोनों गाथाओं को स्थान देकर ग्रन्थकर्तृक ग्रथवा प्रक्षिप्त बताते हुए इनकी व्याख्या की है। ग्राचार्य हरिभद्र वस्तुतः धवलाकार ग्राचार्य वीरसेन से लगभग १२४ वर्ष पूर्व हुए हैं। इससे यह सिद्ध होता है कि ये गाथाएं विकम की द वीं शताब्दी से बहुत पूर्व की हैं। यह भी संभव है कि श्यामार्य के किसी शिष्य ने उनके जीवन-काल में ग्रथवा कुछ समय पश्चात् ही इन गाथाओं को पन्नवरणा के भाद्य मूल पाठ के साथ जोड़ दिया हो।

२. दूसरा प्रमाण हिमवन्त स्थविरावली का प्रस्तुत किया जाता है, जो इस प्रकार है :--

'समसासां' सिग्गंठासां' सिग्गंठीसां' य जिस्तपवयरासुलहबोहट्ठ' सां ग्रज्जसामेहि' थेरेहि य तत्य पण्सवसा परूविया ।'

ग्रर्थात् - श्रमएा निर्ग्रन्थों एवं निर्ग्रन्थनियों को जिन - प्रवचनों का सुगमता-पूर्वक वोध कराने के उद्देश्य से स्थविर ग्रायं श्याम ने .'पन्नवएा'' नामक सूत्र की प्ररूपएाा की ।

पट्खण्डागम का निर्माख पुष्पदंत और भूतबलि ने घरसेन से ज्ञान प्राप्त करने के पश्चात् किया, दिगम्बर परम्परा की इस परम्परागत मान्यता की पुष्टि में मुख्य रूप से धवला और इन्द्रनन्दीकृत श्रुतावतार के निम्नलिखित उद्धरख प्रस्तुत किये जाते हैं :-

१. तदो सब्वेसिमंगपुब्वासामेगदेसो आइरिय – परंपराए आगच्छमासो धरसेसायरियं संपत्तो । (षट्खण्डागम, जीवट्ठासा (धवला), भा० १, पृ० ६८) .....पुरागे तेहि धरसेसा भयवंतस्स जहावित्तेसा विसाएसा सािवेदिदे सुट्ठु

ेहिमवन्त स्यविरावली, हस्तलिखित ।

305

तुट्ठेे घरसे एा भडारए एा सोम्म-तिहि-एाक्खत्त-वारे गंथो पारढो । पुरागे कमे ए वक्सा एंते एा दे पा झासाढ-मास-मुक्क-पक्ख-एक्कारसीए पुब्वण्हे गंथो समाणिदो । विराए एा गंथो समाणिदो ति तुड्ठेहि भूदेहि तत्थेयस्स महदी पूजा पुष्क - वलि -संस - तूर - रवसंकुला कदा । तं दट्ठू एा तस्स 'भूदबलि' ति भडारए एा गामं कयं । भवरस्स वि भूदेहि पूजिदस्स झत्थ - वियत्थ - ट्ठिय - दंत - पंतिमोसारिय भूदेहि समीकय-दंतस्स 'पुष्कयंतो' ति गामं कयं । .....

..... तदो पुष्फयंताइरिएए जिएगवालिदस्स दिक्ल दाऊए विसदि सुत्ताएि कारिय पढ़ाविय पुराो सो भूदबलि – भयवंतस्स पासं पेसिदो । भूदबलिभयवदा जिएगवालिद – पासे दिट्ठ विसदि सुत्तेएा ग्रप्पाउग्रो ति ग्रवगय - जिएगवालि – देरा महाकम्मपयडिपाहुडस्स वोच्छेदो होहदि त्ति समुप्पण्ए। बुद्धिए। पुराो दध्व – पमाए। एगुगममादि काऊए। गंथरयए।। केदा । तदो एवं खंड सिद्धंतं पडुक्व भूदबलि - पुष्फयंताइरियावि कत्तारो उच्चति । '(वही, पू० ७१ - ७२)

इस प्रकार विक्रम सं० ६३० (वीर नि० सं० १३००) के आसपास हुए माचार्य वीरसेन ने घवला में षट्खण्डागम का रचनाकार पूर्व तथा श्रंग – शान के एक देशघर माचार्य घरसेन के शिष्य पुष्पदंत तथा भूतबलि को माना है ।

२. इसकी पुष्टि में दूसरे प्रमारा के रूप में इन्द्रनन्दीक्वत श्रुतावतार के निम्नलिखित क्लोक प्रस्तुत किये जाते हैं:--

देशे ततः सुराष्ट्रे, गिरिनगर पुरान्तिकोर्जयग्तगिरौ । चंदगुहाविनिवासी, महातपा परम मुनि – मुरूयः ।।१०३॥ मग्राय खीयपूर्वस्थितपंच मवस्तुगतचतुर्थमहा -कर्म – प्राभृतकज्ञः, – सूरिर्धरसेननामाभूत् ॥१०४॥ सोऽपि निजायुष्यान्तं, विज्ञायास्माभिरलमधीतमिदम् । शास्त्रं व्युच्छेदमवाप्स्यतीति संचिन्त्य निपुरएमतिः ॥१०४॥ देशेन्द्रदेशनामनि, देखाकतटीपुरे महामहिमा । समुदितमुनीन् प्रति, ब्रह्मचारिएगा प्रापयल्लेखम् ॥१०६॥ -ग्रभिवन्ध कार्यमेवं, निगदत्यस्माकमायुरवशिष्टम् । स्वल्पं तस्मादस्मच्चूतस्य शास्त्रस्य व्युच्छित्तिः ॥१०९॥ न स्याचथा तथा हो, यतीश्वरी प्रहरणधारु समयों। निशित – प्रज्ञौ यूयं, प्रस्थापयतेति लेखार्थम् ॥११०॥ सम्यगवधार्यं तैरपि तथाविधौ द्वौ मुनी समन्दिष्य । प्रहितो तावपि गत्वा, चापतुररमूर्जयन्तगिरिम् ।।१११।। -सोऽप्यति योग्याबिति सन्चिन्त्य ततः सुप्रशस्ततिथिवेला-नक्षत्रेषु तबोर्ब्यातुं, प्रारब्धवान् ग्रन्यम् ॥१२४॥ दिवसेष् कियरस्वपि गतेष्वचाषाढमासि सितपक्षे । एकादश्यां च तिथौ प्रन्थसमाप्तिः कृता विधिना ॥१२६॥

तःदन एवंकस्य द्विज-पंक्ति विषमितामपास्य सुरैः । कृत्वा कुन्दोपमितां नाम कृतं पुष्पदन्त इति ॥१२७॥ ग्रपरोऽपि तूर्यनादैर्जयषोधैर्गन्धमाल्यधूपाद्यैः । भूतपतिरेष इत्याहूतो भूतैर्महं कृत्वा ॥१२८॥ स्वासत्तमृति ज्ञात्वा मा भूत्संक्लेशमेतयोरस्मिन्। इति गुरुएग संचिन्त्य द्वितीय दिवसे ततस्तेन ॥१२६॥ प्रियहित वचनैरमुष्य तावुभावेव कुरीश्वरं प्रहितौ । .. ॥१३०॥ –ग्रथ पुष्पदन्त मुनिरप्यध्यापयितुं स्व भागिनेयं तम् । कर्म प्राक्वतिप्राभृतमुपसंहार्येव षड्भिरिह खण्डैः ॥१३४॥ गुरगजीवादिकविंशतिविधसूत्रसत्प्ररूपरगया । ৰান্তন यूक्त जीवस्थानाद्यधिकारं व्यरचयरसम्यक् ।।१३४।। सूत्रासि तानि शतमध्याप्य ततो भूतबलिगुरोः पार्श्वम् । त**द**भिप्रायं 👘 प्रस्थापयदगमदेशेऽपि ।।१३६।। ज्ञात् तेन ततः परिपठितां, भूतबलिः सत्प्ररूपणां श्रुत्वा । षट्खण्डागमरचनाभिप्रायं पुष्पदन्तगुरोः ।।१३७।। विज्ञायाल्पायुष्यानल्पमतीन्मानवान् प्रतीरय ततः । द्रव्यप्ररूपसाँद्यधिकारः खण्डपंचकस्यान्वक् ।।१३६।। सूत्रासिषट्सहस्रग्रन्थान्यथ पूर्वसूत्रसहितानि । प्रविरच्य महाबन्धाह्वयं ततः षष्टकं खण्डम् ॥१३९॥ त्रिंशत्सहस्रसूत्रग्रन्थं व्यरचयदसौ महात्मा । तेषां पञ्चानामपि खण्डानां श्रृणुत नामनि ॥१४०॥ ---एवं षट्खण्डागमरचनां प्रविधाय भूतबल्यार्यः । म्रारोप्यास**द्भावस्थापनया** पुस्तकेषु ततः ॥१४२॥

इन्द्रनन्दी के कथन का सारांश यह है कि वीर नि० सं० ६८३ में अंतिम आचारांगधर लोहार्य के स्वर्गगमन के साथ अंग ज्ञान का भी विच्छेद हो गया। उनके पश्चात् पूर्व और अंगज्ञान के एक-देश-धर क्रमशः (१) विनयघर, (२) श्रीदत्त, (३) शिवदत्त, (४) म्रहंदत्त, (४) ग्रहंद्वली भौर (६) माघनन्दी नामक ग्राचार्य हुए। माधनन्दी से ग्रनिश्चित काल पश्चात् घरसेन नामक महान् तपस्वी ग्राचार्य हुए। धरसेन के समय, इनकी गुरु परम्परा ग्रथवा शिष्य परम्परा ग्रादि से सम्बन्धित किसी प्रकार की सूचना देने में प्रपनी ग्रसमर्थता प्रकट करते हुए इन्द्रनन्दी ने लिखा है कि इस सम्बन्ध में न तो किसी मुनि को जानकारी है भौर न कहीं किसी पुस्तक में ही इस प्रकार का कोई उल्लेख उपलब्ध होता है। भ्राचार्य

ै गुएसधर धरसेनान्वय गुर्वोः पूर्वापरक्रमोऽस्माभिः । न ज्ञायते तदन्वयकथकागममुनिजनाभावात् ॥१४१॥ अनुतावा

[श्रुतावतार - इन्द्रनन्दीकृत]

धरसेन प्रप्रायसीय पूर्व की पंचम वस्तु के प्रन्तर्गत चतुर्थ महाकर्मप्राभृत के ज्ञाता थे। प्रपने जोवन के संघ्याकाल में घरसेन को चिन्ता हुई कि कहीं उनके निधन के साथ ही "महाकर्म प्रामृत" विलुप्त न हो जाय । उन्होंने महामहिमा नगरी में एकत्रित अमरण-समूह की सेवा में एक पत्र भेज कर दो मेघात्री मुनियों को प्रपने पास भेजने की प्रार्थना की, जिन्हें वे चतुर्थं महाकर्म प्राभृत का ज्ञान देकर उसे नष्ट होने से बचावें । वेगातट पर सम्मिलित श्रमगों ने भरसेन के निर्देशानूसार श्रमण-समूह में से दो मेघावी मुनियों को चुन कर उनके पास भेजा। अच्छी तरह परीक्षण के पश्चात झाचार्य घरसेन ने उने दोनों मेघावी मूलियों को चतुर्थ महाकर्मप्रामृत के ज्ञान के लिये सुयोग्य पात्र समफ कर शिक्षा देना प्रारम्भ किया। परम निष्ठा, परिश्रम ग्रौर विनय-पूर्वक ग्रघ्ययन करते हुए उन दोनों मुनियों ने उस सम्पूर्ण ग्रन्थ का ग्रध्ययन समुचित समय में सम्पन्न किया । सुरों ने बड़े उत्सव के साथ उन दोनों मुनियों में से एक का नाम पुष्पदन्त मौर दूसरे का भूतपति (भूतबलि) रखा। अध्ययन की समाप्ति के दूसरे दिन ही धरसेन ने अपना अन्त समय सन्निकट समक्र कर उन दोनों मुनियों को हितकर निर्देश देकर प्रपने यहाँ से कूरीस्वर नामक स्थान के लिये विंदा किया । १ दिनों में दे दोनों कुरीस्वर पत्तन प्रहुँचे । वहाँ,वर्षावास बिताने के पश्चात् दक्षिएं। की स्रोर विहार कर वे कर-हाट पहुँचे । वहां पुष्पदन्त मुनि के भानजे जिनपालित ने मपने मातुल मुनि के सान्निध्य में निग्रेन्थ श्रमण-धर्म की दीक्षा ग्रहण की। तदनन्तर पूष्पदन्त ने जिनपालित के साथ वनवास में और भूतजलि द्रविड़ देश के मधुरा नामक नगर में रहने लगे। ९ पुष्पदन्त झाचार्यं ने पूरा, जीव झादि बीस प्ररूपराा गणित सत्प्ररूपरण के सूत्र बना उन्हें जिनपालित को पढ़ाकर उसे भूतबलि के पास भेजा। जिनपालित के मुख से सत्प्ररूपरण को सुनकर भूतबलि ने समभ लिया कि म्रब पुष्पदन्त की मायुँ स्वल्प ही अवशिष्ट रहों है मौर उनकी यह आन्तरिक मभिलाषा है कि षट्खण्डागम की रचना की जाय । तदनूसार भूतबलि ने घट्खण्डागम की रचनाकी।

पन्नवएा सूत्र और षट्खण्डागम - इन दोनों ही झागमों के मूल पाठ में कहीं इस प्रकार का कोई उल्लेख नहीं है, जिससे इनके रचयिताओं का नाम ज्ञात हो सके । इन दोनों रचनाओं के रचनाकारों का नामोल्लेख दूसरे विद्वानों द्वारा किया गया है । अन्तर केवल इतना है कि जहां पन्नवएामूत्र के प्रऐता का

. रे बट्लम्डागम (पु॰ १, पृ० ७२) में - "म्रूतबलि अडारडो वि दमिल विसयं गदो !" इस प्रकार का उस्लेस है ।

दिसम्बर परम्परा में यह मान्यता प्रचलित है कि अईद्वली ने उन दोनों मुनियों को धरसेन के पास भेजा। पर इस मान्यता का कोई: प्राप्ता फिक प्राप्तार दिगम्बर परम्परा के सम्पूर्ण बाङ्मय में खोजने पर भो नहीं मिलता। हरिवंशपुराण और श्रुतायतार के मनुसार प्रहुंद्वलि का स्वर्गवास बीर नि॰ सं॰ ७८३ प्रथवा ७९१ में प्रनुप्तानित किया जाता है। इनके पश्चात् साधनम्दी २१ वर्ष तक प्राचार्य पर पर रहे तदनुसार वी॰ नि॰ सं॰ ८०४ प्रयवा ८१२ के पश्चात् का घरसेन का समय हो सकता है। --सम्पादक

जैन धर्म का मौलिक इतिहास-दितीय भाग प्रज्ञा० ग्रौर षट्खण्डागम

नामोल्लेख करने वाले दो प्रमुख विद्वानों में से एक ने पन्नवएगा सूत्र को मादि के मूल मंगलपाठ में हो ग्रपनी मोर से २ गायाएं देकर इस तथ्य को प्रकट किया है कि पन्नवरणा सूत्र की श्रुतसागर के मन्थन द्वारा तेवीसवें वाचक श्रेष्ठ भ्यामाचार्य ने रचना की वहां षट्खण्डागम के रचनाकार का नामोल्लेख करने वाली दोनों ही साक्षियां स्वयं मूल ग्रन्थ की न होकर इतर दो ग्रन्थों की हैं। ग्राज से १३०० वर्ष पूर्व भी ग्राचार्य भ्यामार्य का पन्नवएगा सूत्रकार के रूप में परिचय देने वाली उपरिलिखित दोनों गाथाएं मूल मंगल पाठ में निहित थीं इस तथ्य की साक्षी विक्रम की ग्राठवीं शताब्दी में हुए ग्राचार्य हरिभद्र सूरि ने पन्नवसासूत्र की स्वरचित वृति में इन गाथाम्रों को केवल स्थान देकर ही नहीं ग्रपितु इनकी व्याख्या करके दी है।

इसमें तो किसी की दो राय नहीं होंगी कि याकिनी महत्तरासूनु ग्राचार्य हरिभद्र ने पन्नवरणा सूत्र पर टौका की रचवा करते समय पन्नवरणासूत्र की उनके समय में उपलब्ध हो सकने वाली प्राचीन से प्राचीनतम प्रतियों को प्राप्त करने का प्रयास किया होगा। श्राज के युग में भी ग्राज से ६००-६०० वर्ष पुरानी ग्रागमों की हस्तलिखित प्रतियां उपलब्ध होती हैं। हरिभद्र सूरि को भी टीका को रचना करते समय ग्राठसौ-नवसौ वर्ष पुरानी न सही कम से कम २०० वर्ष पूर्व लिखी हुई ताड़पत्रीय प्रतियां तो ग्रवश्य मिली होंगी – यह मानने में तो किसी को किसी प्रकार की शंका नहीं हो सकती।

त्राचार्य हरिभद्र का समय पुरातत्वाचार्य पद्मश्री मुनि जिनविजयजी द्वारा म्रन्तिम रूप से विक्रम सं० ७४७-५२७ निर्खीत किया जा चुका है,३ जिसे सभी इतिहासज्ञों ने स्वीकार किया है ।

उद्योतनसूरि अपर नाम दाक्षिण्यचिन्ह ने प्राकृत भाषा के अपने उच्चकोटि के ग्रन्थ कुवलयमाला में ग्राचार्य हरिभद्रसूरि को इन शब्दों में नमन किया है:-

जो इच्छइ भवविरहं, भव विरहं<sup>३</sup> को ए। वंदए सुयरगो ।

समय-सय-सत्थ-गुरुगो, समरमियंका कहा जस्स ।।

[कुवलय माला, प्रारम्भ]

- <sup>3</sup> (क) जैन साहित्य संशोधक, भाग १, ग्रंक १, वीर नि० सं० २४४६, पृथ्ठ २१ से ४३, (ख) ''समदर्शी माचार्य हरिभद्र'' (पं० सुखलाल संधवी डी० लिट्) पृ० ८,
- <sup>3</sup> "विरह" संब्देन हरिभद्राचार्यकृतत्वं प्रकरणस्यावेदितम्, विरहांकत्वात् हरिभद्रसूरेरिति । [जनेश्वर मूरिकृत 'मध्टम प्रकरण' टीका]

सो सिद्धंतेएा गुरू, जुत्ती-सत्येहि जस्स हरिभद्दो । बहू- सत्य-गंथ-वित्यर-पत्यारिय-पयड-सव्वत्यो ।।

[कुवलयमाला प्रशस्ति]

इस प्रकार उद्योतनसूरि ने कुवलयमाला में हरिभद्र सूरि को अनेक ग्रन्थों की रचना द्वारा समस्त श्रुतशास्त्र का सच्चा ग्रर्थ प्रकट करने वाले तथा स्वयं को प्रमागा ग्रीर न्यायशास्त्र के सिखाने वाले गुरू के रूप में स्मरगा किया है ।

'कुवलय मालाकार' उद्योतन सूरि, ग्रपर नाम दाक्षिण्यचिन्ह ने ग्रपने इस ग्रन्थरत्न के ग्रन्त में इसके समापन के समय का उल्लेख इस प्रकार किया है:--

".....ग्रह चोद्सीए चित्तस्स, किण्हपवखम्मि । निम्मविया बोहकरी, भव्वाणं होउ सव्वार्एा ।।

सगकाले वोलीगो, वरिसाएा सएहिं सत्तहिं गएहिं । एग दिसो स्पूरोहिं, एस समत्ता वरण्हम्मि ।।

ग्रर्थात् – शक संवत् ७०० की समाप्ति से एक दिन पूर्व शुभ बेला में इस (कुवलयमाला) की रचना सम्पूर्एं की । चैत्र कृष्णा चतुर्देशी के दिन पूर्ण की गई यह (कुवलयमाला) सभी भव्यजनों के लिये बोधप्रद हो ।

'कुवलयमाला' जैसे ग्रद्भुत एवं उच्चकोटि के ग्रन्थ का प्रएायन करने योग्य पाण्डित्य प्राप्त करने में उद्योतन सूरि को कम से कम २४-३० वर्ष का समय ग्रवश्य लगा होगा। यह एक निर्विवाद सत्य है कि पाण्डित्य का प्रवेश द्वार प्रमाएा ग्रौर न्यायशास्त्र का ग्राह्ययन माना गया है। उद्योतन सूरि को दीक्षित करने के ग्रनन्तर उनके गुरू तत्तायरिय ने उनकी सुतीक्ष्एाबुद्धि ग्रौर विलक्षएा प्रतिमा देख कर उन्हें उस युग के लिये परमावश्यक प्रमाएा ग्रौर न्यायशास्त्र की शिक्षा दिखाने हेतु हरिभद्र सूरी की सेवा में रखा। उस समय तक हरिभद्र सूरि के प्रखर पाण्डित्य की कीतिपताका दिग्दिगन्त में फहरा रही होगी, यही प्रमुख कारएा हो सकता है कि तत्तायरिय ने हरिभद्र सूरि को ग्रपने मेघावी शिष्य के शिक्षक के रूप में चुना।

इससे यह मनुमान किया जाता है कि शक सं० ६७० के ग्रासपास उद्योतन सूरि न्याय शास्त्र की शिक्षा प्राप्त करने हेंतु हरिभद्र सूरि की सेवा में उपस्थित हुए होंगे। यह भी ग्रनुमान किया जा सकता है कि हरिभद्र को शक सं० ६७० तक इस प्रकार की सर्वतो व्यापिनी प्रसिद्धि कम से कम ३० वर्ष की अनवरत साहित्य सेवा एवं अपूर्व जिन शासन सेवा के पश्चात् ही प्राप्त हुई होगी। इस प्रकार सम्भवतः हरिभद्र सूरि ने शक सं० ६४० के ग्रास-पास साहित्य-सृजन का कार्य प्रारम्भ किया होगा एवं उस समय उनकी ग्रनुमानित वय ४० के लगभग और जन्मकान शक सं० ६०० होना चाहिए। हरिभद्र सूरि ने उपलब्ध सूची के प्रनुसार जैन धर्म का मौसिक इतिहास-दितीय भाग [प्रज्ञा+ ग्रीर पट्सण्डानम

छोटे बड़े मह ग्रन्थों की रचना की । उनका सुविशाल साहित्य ही इस बात का पुष्ट प्रमारग है कि वे अवश्यमेव शतजीवी रहे होंगे ।

इन सब तथ्यों पर विचार करने पर हरिभद्र सूरि का जन्मकाल शक सं० ६०० ग्रौर निधनकाल शक सं० ६१० से ७०० के ग्रासपास का भ्रनुमानित किया जा सकता है।

इस प्रकार 'कुवलयमाला' के उल्लेखानुसार निश्चित रूप से शक सं० ७०० से पहले और ज्रनुमानत: शक सं० ६०० से ७०० तदनुसार विकम सं० ७३४ से ५३४ के जीच हुए ग्राचार्य हरिभद्र के समक्ष पन्नवएगा की टीका लिखते समय उपरोक्त दो गाथाएं पन्नवएग के मूल पाठ में विद्यमान थीं, जिनमें ग्रार्य श्यामाचार्य को पन्नवएगसूत्र का प्रणेता बताया गया है। पन्नवएग पर टीका की रचना करते समय यदि हरिभद्र सूरी के समक्ष २०० वर्ष पुरानी पन्नवएग की प्रतियां भी रही हों तो इससे यही निष्कर्ष निकलता है कि विक्रम की छठी शताब्दी से पूर्व भी ये दो गाथाएं पन्नवएग के मूल पाठ में अन्यकर्त्तू क गाधाओं के रूप में विद्यमान थीं, जिनमें यह बताया गया है कि ग्राचार्य श्यामार्य ने पन्नवएग सूत्र को रचना की ।

इन तथ्यों से प्रमासित होता है कि मार्य क्यामाचार्य को पन्नवसा का रचनाकार सिद्ध करने वाली साक्षी हरिभद्र द्वारा किये गये उल्लेख की दृष्टि से विक्रम सं० ७६४ के ग्रासपास की ग्रीर उनके समक्ष पन्नवस्सा (मूल) की जो प्रति विद्यमान रही, उसकी दृष्टि से विक्रम सं० ४६४ की है ।

माचार्य पुष्पदन्त ग्रौर – भूतबलि ने षट्खण्डागम की रचना की, इस प्रकार का उल्लेख मुख्य रूप से ग्राचार्य वीर सेन ने षट्खण्डागम की ग्रपनी धवला नामक टीका में ग्रौर इन्द्रनन्दो ने ग्रपने श्रुतावतार में किया है। ये दोनों साक्षियां पन्नवस्गा सूत्र को ग्राय श्यामाचार्य की रचना बताने वाली उपरोक्त प्राचीन साक्षी की तुलना में ग्रवीचीन ग्रौर कम वजनदार हैं। डॉ० हीरालाल ने ग्राचार्य वीर सेन का समय शक सं० ७३० तदनुसार विक्रम सं० ८७३ निश्चित रूप से निस्पींत किया है। दन्द्रनन्दी का श्रुतावतार भी विक्रम की ११ वीं शताब्दी का रचना मानी गई है।

उपयुंक्त तथ्यों से यह निष्कर्प निकलता है कि झाचार्य श्यामाचार्य का पन्नवस्गाकार के रूप में परिचय देने वाली उपरिचर्चित २ गाधाएं झाज से १४५० से भी अधिक पूर्वकाल से पन्नवस्गा सूत्र के मूल पाठ के साथ चली झा रही हैं। धरसेन का पट्खण्डागमकार के रूप में परिचय देने वाला घवला का उल्लेख झाज से ११४६ वर्ष पहले का होने के कारस्ग पन्नवस्गा विषयक उल्लेख से लगभग ३०० वर्ष पीछे का है।

- ै षट्सण्डागम (जयधवला) प्रथम खण्ड, (द्वितीय संस्करण्) की प्रस्तावना, पृ० ३९
- <sup>३</sup> "जैन प्रस्थ और प्रस्थकार (फतेहचन्द बेलानी), प्र०११

¥\$0

#### **प्रज्ञा॰ झौर पट्लण्डागम**] सामान्य पूर्वधर-काल : देवदि क्षमाश्रमशा

इन उल्लेखों के प्रतिरिक्त पन्नवए।कार भार्य श्यामाचार्य और षट्खण्डा-गमकार माचार्य घरसेन के काल के सम्बन्ध में विचार किया जाय तो प्रार्यश्याम वस्तुत: दशपूर्वघर होने के कारए। अग पूर्वदेशघर प्राचार्य घरसेन से बहुत पूर्ववर्ती प्राचार्य सिद्ध होते हैं।

नंदी सूत्रान्तर्गत पट्टावली को गाथा सं० २० से २६ में लिन महापुरुषों का स्मरएा ग्रीर वन्दन किया गया है, उनमें आर्यश्यामाचार्य का २३वां स्थान है। दुष्षमाकाल श्रमएा-संघस्तोत्र की अवचूरि<sup>3</sup>, विचारश्रेणी<sup>3</sup>, तपागच्छ पट्टावली<sup>\*</sup> ग्रादि ग्रनेक ग्रन्थों में आपका युगप्रधानाचार्यकाल वीर नि० सं० ३३४ से ३७६ बताया गया है।

प्रथमोदय युगप्रधान यंत्र में आपका गृहस्थपर्याय २० वर्ष, व्रतपर्याय ३५ वर्ष, युगप्रधानाचार्यकाल ४१ वर्ष और पूर्ण आयु ६६ वर्ष, १ मास तथा १ दिन का बताया गया है। तपागच्छ पट्टावली के अतिरिक्त 'विचारश्रेगी' में भी आर्य श्यामाचार्य को 'प्रज्ञापनासूत्र' का रचनाकार वताते हुए लिखा है :-

यह पहले ही बताया जा चुका है कि पन्नवर्णा सूत्र की रचना का उपकम करते हुए पन्नवर्णा सूत्रकार ने इसकी आदि में जो तीन गायाएं दी हैं, उनमें दूसरी और तीसरी गाथा के बीच में आर्य क्यामाचार्य के पक्ष्वाद्वर्ती किसी आचार्य ने "वायगवरवंसाओ, तेवीसइमेण धीरपुरिसेण" – इन पदद्वय से प्रारम्भ -होने वाली दो गायाएं जोड़कर सदा के लिये स्पष्ट कर दिया है कि इस श्रतरत्न पन्नवरणा सूत्र की रचना आर्थ क्याम ने की है।

इन सभी उपर्यु क्त सुस्पष्ट, परस्पर पुष्ट एवं प्रबल प्रमार्ग्धों से यह निर्विवाद रूपेगा सिद्ध हो जाता है कि वीर निर्वागा सं० ३३४ से ३७६ तक युग प्रधान पद पर रहे तेवीसवें वाचक श्रेष्ठ ग्रायं ग्याम ने पन्नवर्ग्धा सूत्र की रचना की ।

| ٩ | महागिरि सुहस्ती च सूरिश्री गुएासुन्दरः ।             |
|---|------------------------------------------------------|
|   | श्यामार्यं स्कन्दिलाचार्यो, रेवतीमित्रं सूरिराट् ।।  |
|   | श्री धर्मों भद्रगुप्तरच, श्री गुप्तो वज्रसूरिराट् ।  |
|   | युगप्रधानप्रवरा, दशते दशपूर्विसाः ॥                  |
|   | विचारश्रेणि परिशिष्टम्, जैन साहित्य संशोधक खं० २, ४] |
|   | * * *                                                |

- <sup>९</sup> पट्टावली समुच्चय, भाग १, पृ० १७
- <sup>3</sup> गुएासुन्दर चउमाला, एवं तिसयापएातीसा ।। तसो इगचासीसं निगोयवक्खाय कालिगायरिमो । [जैन सा॰ संग्रोधक ग्रं० २, पृ० ४]
- \* बलिस्सहस्य शिष्यः स्वाति स्वार्त्ति स्वयंभाक् । स्वामाचार्यं प्रज्ञापनाकृत् । श्री धीरात् धट्सप्तस्यधिक शतत्रये (३७६) स्वयंभाक् । [पट्टावली समुच्चय, भा० १, पृष्ठ ४६]

दिगम्बर परम्परा के लब्ध प्रतिष्ठ विद्वान डॉ० हीरालाल जैन झौर भी मादिनाथ नेमिनाथ उपाध्ये ने षट्खण्डागम, प्रथम खण्ड के द्वितीय संस्करण के बपने सम्मिलित सम्पादकीय में – "ग्रायं क्याम ही पन्नवरणा सूत्र के रचनाकार हैं" – इस तथ्य को संदेहास्पद सिद्ध करने का प्रयास करते हुए लिखा है :--

डॉ॰ द्रय की प्रथम तीन और प्रंतिम, इन चार दलीलों में तो वस्तुतः कोई इब नहीं है। क्योंकि उपयुंक्त दो गाथाएं पन्नवरणा सूत्र की मूल गाथाओं के बीच में बोड़ी गई हैं तथा तीसरी गाथा के चतुर्थं चरण में प्रन्थकार द्वारा अपने लिये प्रयुक्त - "प्रहमवि तह वण्णइस्सामि" को पूर्णतः स्पष्ट करने वाली हैं कि यह "प्रहमवि" कहने वाले प्राचार्य श्याम ही हैं, प्रन्थ कोई नहीं। मूल गाथाग्रों के बीच में दी हुई इन गायाग्रों को पढ़ते ही साधारण से साधारण पुरुष को भी सहज ही यह ज्ञात हो जाता है कि निश्चित रूप से पन्नवरणा सूत्र को उद्दिष्ट कर ही ये गाथाएं यहां रखी गई हैं और आर्य श्याम ने इसी ग्रन्थरत्न पन्नवरणा सूत्र का प्रपनी शिष्य-प्रशिष्य सन्तति को दान दिया है। यदि ये दोनों गाथाएं पन्नवरणा सूत्र की मूल गाथाग्रों के बीच में न होकर ग्रन्थत्र कहीं फुटकर रूप में होती तो सम्यादक द्वय की इन दोनों दलीलों में बड़ा महत्वपूर्ण वजन होता।

तीसरी दलील का सीधा सा उत्तर इस प्रकार हो सकता है – हरिभद्राचार्य को पक्षवरण की टीका करते समय मूल पक्षवरणसूत्र की जो प्रतियाँ मिलीं वे उनके समय से कम-ग्रज-कम ४००-४०० वर्ष पुरानी तो सुनिश्चित रूपेण होंगी क्योंकि ग्राज भी कतिपय आगमों की ५००-८०० वर्ष पुरानी प्रतियां ग्रनेक बन्यागारों - ग्रन्थभण्डारों में विद्यमान हैं। जब आचार्य हरिभद्र को ग्रपने समय से ४००-४०० वर्ष पुरानी प्रतियों में उपरिलिखित २ गाथाएं मिलीं ग्रौर इन्हें

षट्लग्ढागम प्रयम लंड, द्वितीय संस्करण, सम्पादकीय, पृ० प

ग्रन्यकर्त्तृं क बताते हुए .उन्होंने इनकी व्याख्या की, तो इससे तो ये गायाएं झाज से १६००-१७०० वर्ष पुरानी सिद्ध होती हैं ।

जहां तक प्रक्षिप्त गाथाओं के प्रक्षेप के समय का भौर प्रक्षेपकर्ता के नाम का प्रश्न है, स्वयं डॉ॰ ए० एन० उपाध्ये इस तथ्य से भवीमांति परिचित्त हैं कि प्रक्षेपक का नाम और समय वताना शतप्रतिशत मामलों में न सही ६९ प्रतिवत में तो एक प्रकार से ग्रसंभव ही है। प्रवचनसार पर ईसा की १० वीं सताब्दी में भ्रमृतचन्द्र' ने टीका लिखी, उस समय स्त्री की उसी मब में मुक्ति का निषेम करने वाली "पेच्छदि एा हि इहलोग" भादि ११ गायाएं उसमें नहीं वीं मतः न तो ग्रमृतचन्द्र ने उन गाथाओं को ग्रथने टीका-ग्रन्म में स्वान ही दिवा भौर न उनकी व्याख्या ही की।

आवार्य अमृतचन्द्र से लगभग २०० वर्ष पश्चात् हुए जयसेनाझार्व ने<sup>द</sup> उन ११ गाथाग्रों को ग्रपनी टीका में स्थान देकर उनकी व्यास्था की है। उन्होंने स्पष्ट रूप से टीका में लिखा है:-

"तदनन्तरं स्त्रीनिर्वासनिराकरसप्रघानत्वेन 'पेच्छदि स हि इह लोगं' इत्याद्येकादश गाथा भवन्ति । ताश्चामृतचन्द्रटीकायां न सन्ति ।"<sup>3</sup>

इन ११ गाथाम्रों को किसने मौर कब प्रवचनसार में प्रक्रिप्त किया इसका सन्तोषप्रद उत्तर संभवतः किसी विदानु के पास नहीं होगा।

पन्नवरणा सूत्र की ग्रादि की दूसरी ग्रार तीसरी गायाओं के बीच में प्रक्षिप्त २ गायाग्रों में ग्रायंश्याम को वाचकवर-वंश का तेवीसवा पुरुष बताया गया है। इस सम्बन्ध में डॉक्टर द्वय ने ग्रपने सम्पादकीय में एक वड़ा महत्वपूर्ण मुद्दा उठाया है कि यह वाचकवंश कब प्रारम्भ हुन्ना ग्रीर उसकी तेवीसवीं पीढ़ी कब पड़ी -- इसका लेखा-जोखा कहां है ?

वस्तुतः यह प्रक्ष विचारणीय है । ग्राचार्य परम्परा से संबन्धित वाङ्मय में इसका हल विद्यमान है पर कतिपय विद्वानों का घ्यान उस ग्रोर नहीं गया है । पन्नवएाा सूत्रान्तर्यत्त उपर्यु द्वंत दो ग्रन्यकर्त्तुं क गाथाग्रों में से प्रथम गाया में भार्य प्रयाम को वाचक वंश का २३ वां पुरुष बताया गया है । वाचक शब्द की व्यास्या करते हुए टीकाकार हरिभद्र ने लिखा है – "वाचकाः पूर्व-विदः" प्रधात् वाचक शब्द का ग्रर्थ है पूर्वज्ञान के ज्ञाता । पूर्व-विदों को वाचक मान लिये जाने की स्थिति में भगवान महावीर के ग्यारहों गराघरों की वाचकवंश में गएाना करना ग्रावश्यक हो जाता है । ग्रार्थ सुधर्मा से वाचनाचार्यों की गएाना किये जाने पर ग्रार्य श्याम का नाम १३ वें स्थान पर ग्राता है । पर इन्द्रभूति भ्रादि ग्यारहों

1 Introduction-by A. N. Upadhye-on Pravachansara p. 101.

<sup>3</sup> प्रवचनसार (ए० एन० उपाध्ये द्वारा संपादित), पू० २१६

<sup>¥</sup> हारीभद्रीया प्रज्ञापना वृत्ति, पृ० ५

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Same—p. 104.

गएाधरों को वाचक मान लिये जाने पर आर्थ झ्याम निश्चित रूप से २३ वें वाचक ही ठहरते हैं। वस्तुत: सभी गएाधर वाचक क्रर्थात् आगमों की वाचना देने वाले होते ही हैं गतः उनकी वाचकों में गएाना करना उचित भी है। जैसा कि पहले बताया जा जुका है नन्दी सूत्रान्तर्गत पट्टावली की २० वीं मौर २१ वीं गाथा में ११ गएाधरों के नाम देने के पश्चात् गाथा सं० २३ से २६ में सुधर्मा से लेकर आर्य शाण्डल्य तक वाचताचार्यों को वंदन किया गया है, इनमें गौतम गएाधर से मार्य स्थाम तक नामों की गएना की जाय तो आर्य श्याम का नाम तेवीसवें स्थान पर ही भाता है।

इसी प्रकार विचारश्रेणी में भी गएाघरों की वाचकों में गएाना कर झायँ हयाम को २३वां बाचकवर बताते हुए लिखा है :--

"मयं च प्रज्ञापनोपांगकृत् सिद्धान्ते श्रीवीरादन्वेकादणगरूप्रिद्धः सह चयोविज्ञतितमः पुरुषः श्यामार्यं इति व्याख्यातः ।"

सिदान्त में प्रज्ञापना उपांग के रचनाकार ग्रायं श्याम को भगवान् महावीर के पश्चात्, ग्यारह गएाधरों को वाचकों की गएाना में सम्मिलित कर तेवीसवां पुरुष बताया गया है' – ग्राचार्य मेरुतुंग का यह कथन संभवतः नन्दीसूत्रान्तर्गत पट्टावसी की ग्रोर ही संकेत करता है।

नन्दीसूत्रान्तगंत पट्टावली वीर निर्वाण संवत् ६८० में ग्रागम-निष्णात एवं एक पूर्वधर ग्राचार्य देवद्विगणी क्षमाश्रमण द्वारा ग्रपने समय में उपलब्ध सभी प्राचीन तथ्यों पर विचार करने के पश्चात् निर्मित की गई; यह एक ऐतिहासिक तथ्य है। ग्रतः नन्दीसूत्रान्तगंत पट्टावली की प्रामाणिकता के सम्बन्ध में किसी प्रकार के संदेह का किचित्मात्र भी ग्रवकाश नहीं रह जाता। यह भी सूर्य के प्रकाश के समान सुस्पष्ट एक ऐतिहासिक तथ्य है कि वीर नि॰ सं॰ ६२३ के मासपास मार्थ स्कंदिल ग्रीर नागार्जुन के तत्वावधान में हुई स्कंदिलीया एवं नायार्जुनीया ग्रागमवाचनाओं में ग्रनेक ग्रागम निष्णात स्थविर श्रमणों ने विचार-विमर्श के पश्चात् जिन ग्रागमों के पाठों को सुस्थित एवं सुस्थिर किया, उन्हों मागमों को वीर नि॰ सं॰ ६८० में देवदिक्षमाश्रमणा ग्रीर कालकाचार्य चतुर्थ के तत्वावधान में वल्लभी में हुई ग्रंतिम ग्रागवाचना में स्कंदिली ग्रीर नागार्जुनी – इन दो भिन्न ग्रागम-वाचनाओं के पाठों का परस्पर मिलान करने के पश्चात् सर्व सम्मत रूप से एक पाठ निर्धारित कर ग्रागमों को पुरस्तकारूढ किया गया। वीर

२ (क) जेसि इमो झिणुझोगो,पगरइ अज्जादि झड्दभरहस्मि । बहुनगरनिग्गयजसे, ते वंदे खंदिलायरिए ।।३२।। [नंदी सूत्र पट्टावली] (ख) दुभिक्षान्ते च विक्रमार्कस्यंकशताधिक त्रिपंचाशत (६२३) संवत्सरे स्थविरेरायंस्क-दिलाबार्येक्ष्तरमथुरायां जैन भिक्षूणां संधो मेलितः ।

[हिमवंत स्थाविरावली]

<sup>ै</sup> जैन साहित्य संशोधक खंड २, ग्रंक ३ में प्रकाशित 'विचार श्रेणी' पृ० ४

#### प्रज्ञा० ग्रीर पट्खण्डागम] सामान्य पूर्वधर-काल**ः देवर्दि क्षमाश्रम**स

नि० सं० ६२६ में हुई झामम वाचनाओं के जिन पाठों के सम्बन्ध में दोनों वाचनाओं के प्रतिनिधि एक मत न हो सके, उन दोशों पाठों को यथावन् पुस्तकारुड करते हुए नागार्जु नीया वाचना के पाठों के सम्बन्ध में ''नागज्जुग्गीया पुग्र एवं भएगस्ति'' ग्रयवा ''ग्रण्णे पुग्र एवं भग्रस्ति'' – इस प्रकार का निर्देश कर दिया गया। नंदीसूत्र के मूल पाठ में पन्नवर्ग्या सूत्र का उल्लेख निम्न लिखित रूप में विद्यमान है:-

"⊏१ से कि तं उक्कालियं ? उक्कालियं ग्रर्णेगविहं पण्एत्त, तं जहा – दसवेयालियं १, कप्पियाकप्पियं २, चुल्लकप्पसुत्तं ३, महाकप्पसुत्तं ४, ग्रोवाइयं ४, रायपसेणियं ६, जीवाभिगमो ७, पण्एावरणा ८,....महाकप्पसुत्तं ४, ग्रोवाइयं ४, से तं उक्कालियं 15

यह एक निविवाद तथ्य है कि वीर नि० सं० ८८० में हुई ग्रागमवाचना में ग्रार्थ स्कंदिल ग्रोर रगर्थ नागार्जुन इन दोनों के तत्वावधान में वीर नि० सं० ६२३ में हुई ग्रागमवाचनाग्रों में जिन ग्रागमों का पाठ मुस्थित एवं मुस्थिर किया गया था, उन्हीं ग्रागमों के दोनों पाठों का एकीकररण करते हुए उसे पुस्तकारुड किया गया था। ऐसी स्थिति में यह तो मुनिश्चित रूप से सिद्ध हो जाता है कि वीर निर्वाण ६२३ के बहुत पहले से ही पन्नवर्णा सूत्र अमरण-ध्रमणी-समूह के स्मृतिपटल पर ग्रंकित हो उनका कण्ठाभरण बना हुग्रा था।

पन्नवए।सूत्र वस्तुतः वीर नि० सं० ३३४ से ३७६ तक युगप्रधानपद पर विराजमान २३ वें वालकवर आर्य श्यामाचार्य की ही कृति है - इस तथ्य के परस्पर एक दूसरे द्वाता परिपुष्ट जितने ग्रधिक प्रबल झौर प्राचीन प्रभाएा उपलब्ध हैं, उतने ग्रधिक संभवतः द्वादशांगी को छोड़कर शेष ग्रागमों में से बहुत कम के ही उपलब्ध हो सकेंगे।

उपरोक्त सभो प्रबल प्रमाणों के परिप्रेक्ष्य में निष्पक्ष दृष्टि से विचार करने पर यह पूर्णुतः सिद्ध हो जाता है कि पन्नवणा सूत्र ग्रार्यक्ष्याम द्वारा वीर नि० सं० ३३४ से ३७६ के बीच के किसी समय में दृष्टिवाद से उद्घृत उनकी कृति है ।

यद्यपि नन्दी सूत्रान्तर्गत वाचकवंश की पट्टावली ग्रौर मेरूतुंगीया विचार श्रेणी के उपर्यु क्त उल्लेखों से भली-भांति यह सिद्ध हो चुका है कि ग्राचार्य श्याम वाचकवंश के एक हब्टि से १३ वें ग्रौर दूसरी हब्टि से २३ वें पुरुष हैं तयापि हम शोर्धार्थियों के समक्ष शोध हेतु एक जटिल प्रश्न उपस्थित करना चाहते हैं। याकिनी महत्तरासूनु ग्राचार्य हरिभद्र ने पन्नवणा सूत्र की टीका में उपर्यु क्त दो ग्रन्यकर्त्तृ क गाथा ग्रो की टीका करते हुए ग्रार्थ श्याम को वाचकवंश का २३ वां पुरुष तो बताया है, पर उन्होंने उन्हें गौतन गराधर से २३ वां पुरुष न बता कर ग्रायं सुधर्मा से ही २३ वां पुरुष बताते हुए लिखा है :--

### े नदी सूत्र सन्नूरिंग (मुनि पुण्य वियजी द्वारा संपादित), १० १७

वर्तमान में जितनी भी ग्राचार्य परम्परा की पट्टावलियां उपतब्ध हैं, उन मब में आयं मुधर्मा से गएाना कर ग्रायंश्याम को १३ वा वाचनाचार्य ग्रीर १२ वां युगप्रधानाचार्य उताया गया है । सम्पूर्ए जैन वाङ्मय में ऐसी एक भी ग्राचार्य परम्परा की पट्टावली दृष्टिगोचर नहीं होती, जिसमें ग्रायं मुधर्मा से गएाना कर ग्रायं श्याम को २३ वां पुरुष बताया गया हो । ग्राचार्य हरिभद्र के – "तथा च मुधर्मादारम्य ग्रायं श्यामस्त्रयोविंशतितम एव" — इन शब्दों से तो स्पष्टतः यही प्रतिघ्वनित होता है कि उनकी दृष्टि में निश्चितरूपेएा ग्रायंश्याम ग्रायं मुधर्मा से २३ वें पुरुष ही थे । तभी उन्होंने साधिकारिक भाषा में लिखा है – "सुधर्मादारम्य ग्रायं श्यामस्त्रयोविंशतितम एव ।" तो क्या ग्राचार्य हरिभद्र के समक्ष कोई ऐसी पट्टावली विद्यमान थी, जिसमें ग्रायं श्याय को ग्रायं सुधर्मा से २३ वां पुरुष वताया गया था ? यह एक ऐसा जटिल प्रश्न है, जिसका उत्तर ग्राचार्य परम्परा की वर्तमान काल में उपलब्ध पट्टावलियों में खोजने पर भी कहीं नहीं मिलेगा । ग्राचार्य हरिभद्र जैसे उच्च कोटि के विद्वान् ग्राचार्य बिना किसी ठोस प्रमाण के इस प्रकार की ग्राधिकारिक भाषा में भयाम को ग्रायं सुधर्मा से २३ वां पुरुष कभी न लिखते ।

इस प्रश्न पर गहराई से विचार करने के पश्चात् हमें तो इसी निष्कर्ष पर पहुँचना पड़ता है कि ग्यारहों गएाघरों की वाचकों में गएाना करने पर ही झार्य श्याम २३ वें वाचक ठहरते हैं। हरिभद्रसूरि को भी सुनिश्चित रूपेएा ग्यारहों गए। घरों की वाचकों में गएाना करना ग्रभीष्ट था, इसी कारए। उन्होंने वाचक शब्द की व्याख्या करते हुए - "वाचकाः पूर्वविदः" प्रर्यात् पर्वज्ञान के वेत्ताम्रों को वाचक माना गया है - यह लिखा है। शास्त्रों की वाचना देने का सबसे पहला काम तो वस्तूतः गए।धरों का ही था ग्रतः वाचकों में न्यायतः सर्वप्रथम उनकी गसाना होनी ही चाहिए । हरिभद्र ने भी गरएघरों को वाचक मानकर झार्य श्याम को २३ वां वाचक लिखा है। ऐसा प्रतीत होता है कि उन्होंने "इन्द्रभूति गौतमा-दारम्य" लिखा होगा । किन्तु ग्रार्य सुधर्मा से प्रारम्भ हुई पट्टावलियों को घ्यान में रखते हुए किसी लिपिक ने "इन्द्रभूतिगौतमादारम्य" – इस पाठ को प्रचलित पट्टपरंपरा के विपरीत समभ, जानवूभ कर उसके स्थान पर - मूधर्मादारम्य'' -यह लिख दिया हो । अपनी समझ में लिपिक ने अपने प्रयास को त्रुटि-परिहार माना होगा पर ऐसा करते समय लिपिक ने इस ग्रोर कोई घ्यान नहीं दिया कि आर्य सुधर्मा से आर्य श्यामाचार्य २३वें नहीं अपित १३वें वाचक ही होते हैं। तथ्यों पर स्राधारित हमारे इस स्रनुमान का मूल्यांक चिन्तक इतिहासविदों पर

<sup>ै</sup> हरिभद्रीया प्रज्ञापनावृत्ति, पृ० ४

निर्भर करता है। म्रार्य मुधर्मा से म्रार्य श्यामाचार्य तक ३७६ वर्ष का समय म्रनेक प्रामाणिक उल्लेखों ढारा परिपुष्ट म्रौर तर्क की कसौटी पर भी खरा उतरता है। म्रत: नन्दी सूत्रान्तर्गत पट्टावलि में उल्लिखित म्राचार्यों के म्रतिरिक्त म्रौर भी कोई भ्रज्ञातनामा १० भ्राचार्य हुए हों, इस प्रकार की कल्पना तो किसी भी दशा में नहीं की जा सकती।

वस्तुतः – "मुधर्मादारम्य" किस दृष्टि से लिखा गया है, इस सम्बन्ध में कहीं कोई प्रामागिक उल्लेख उपलब्ध न होने के कारगं हम साधिकारिक रूप से कुछ भी कहने की स्थिति में नहीं हैं। इतिहास के विद्वान् इस सम्बन्ध में समुचित खोज कर विग्नेष प्रकाश डालेंगे तो प्रत्यूत्तम होगा।

"पन्नवरणासूत्र ग्रायं श्याम की कृति है" – इस तथ्य के प्रति शंका प्रकट करते हुए श्री ए. एन. उपाध्ये ग्रौर श्री हीरालालजी- इन डाक्टर्रद्वय ने षट्खण्डा-गम, प्रथम पुस्तक (द्वितीय संस्करण) के ग्रपने संपादकीय में लिखा है – " – ग्रन्थ की ग्रंगभूत गाथा में तो स्पष्ट कहा गया है कि पण्णवरणा का उपदेश भगवान् जिनवर ने भव्यजनों की निवृत्ति हेतु किया था, जब कि प्रक्षिप्त गाथान्नों में दुर्दर, धीर व समृद्धबुद्धि मुनि श्यामाचार्य द्वारा किया ग्रनिर्दिष्ट श्रुतरत्न का दान ग्रपने शिष्यगण को दिया गया । क्या प्रस्तुत ग्रन्थ कत्त्तं रव के विषय में मूल ग्रौर प्रक्षेप की मान्यता एक ही कही जा सकती है ?"

म्राज के जैन जगत के उच्च कोटि के इन दो विद्वानों द्वारा लिखी गई उपरोक्त पंक्तियों को पढ़कर संभवतः प्रत्येक प्रबुद्ध पाठक को वस्तुतः बड़ा म्राण्चर्य होगा। क्योंकि पन्नवरणा सूत्र की म्रंगभूत दूसरी म्रौर तीसरी गाथा का म्रर्थ इस प्रकार है:--

"भव्य जनों की निवृत्ति करने वाले जिनेक्वर ने श्रुतरत्न के अक्षय्य भण्डार स्वरूप सभी भावों की प्रज्ञापनाओं का उपदेश दिया ।।२।। जिस प्रकार भगवान ने (सब भावों की प्रज्ञापना का) वर्एन किया, उसी प्रकार मैं भी हष्टिवाद से उद्धृत ग्रद्भुत श्रुतरत्न स्वरूप इस ग्रध्ययन (पन्नविएा सूत्र) का निरूपएा-वर्णन करू गा ।।३।।

तोसरी गाथा के ग्रन्त में उल्लिखित वे "ग्रहमवि" कौन हैं, यह मुनिश्चित रूप से बताने के लिये ही मुख्यतः किसी ग्रज्ञातनामा ग्राचार्य ने दो गायाएं मूल के बीच में जोड़ी हैं, जिनमें सार रूप में यह बताया गया है कि जिस तेवीसवें वाचकोत्तम ग्रायं भ्याम ने श्रुतसागर से उद्धृत कर (यह) श्रुतरत्न शिष्य समूह को दिया, उन ग्रायं भ्याम को नमस्कार है।

मूल गाथात्रों के पश्चात् इन ग्रन्यकर्त्तृक प्रक्षिप्त गाथाओं को पढ़ने से ग्रनायास ही यह बोध हो जाता है कि मूल गाथात्रों में ग्रन्थकार ने प्रपना नाम न बताकर ग्रपने लिये जो केवल "ग्रहमवि" शब्द का प्रयोग किया है, उसे दो प्रक्षिप्त

<sup>े</sup> पञ्चवएा, गा. २ झौर ३

गायाग्रों ने पूरक गाथाग्रों का काम करते हुए स्पष्ट कर ग्रन्थकार का सार रूप में भावश्यक परिचय दे दिया है। समफ में नहीं ग्राता कि षट्खण्डागम के विद्वान सम्पादकों को यहां मूल ग्रौर प्रक्षेप की मान्यता में विभेद किस प्रकार दृष्टिगोचर हुमा। मूल गाथा में भगवान को मूलतंत्रकर्त्ता ग्रौर ग्रंपना 'ग्रहमवि' से परिचय देने वाले ग्राचार्य को वस्तुतः उपतन्त्रकर्त्ता – ग्रर्थात पण्एावएाकार बताया है। प्रक्षिप्त कही जाने वाली उन दो ग्रन्थकर्त्तु न गाथाधों में भी ग्रन्थकार के नामो-ल्लेख के साथ मूल गाथाग्रों की पुष्टि की गई है। ''पन्नवएा सूत्र की रचना भगवान महावीर ने की,'' यह निष्कर्ष विद्वान सम्पादकों ने किस प्रकार निकाला ? मूल ग्रौर प्रक्षिप्त – दोनों ही प्रकार की गाथाग्रों में पन्नवएाकार भगवान को न बता कर 'ग्रहमवि' के रूप में ग्रपना परिचय देने वाले ग्रार्थ भ्याम को पन्नवएा-कार बताया गया है।

त्रिपदी के उपदेश कर्त्ता के रूप में मूलतन्त्रतकर्त्ता तो प्रभु महावीर ही हैं। उस उपदेश के माधार पर द्वादशांगी की रचना करने वाले ग्यारहों गणावर मनुतन्त्रकर्त्ता मौर प्रनुतन्त्र दृष्टिवाद से मार्य श्याम ने 'पन्नवर्णा सूत्र' उद्धृत किया मतः मार्य श्याम उपतन्त्रकर्त्ता हैं। मूलतः तो पन्नवर्णा सूत्र भी भगवान् की ही बार्णी है।

जिस प्रकार पन्नवर्णा को झायें थ्याम की कृति माना गया है, उसी प्रकार पट्खण्डागम को पुष्पदन्त-भूतवलि की कृति माना गया है ।\*

भगवान् महावीर के उपदेशों को भाधार बनाकर पन्नवएगकार की तरह श्वेताम्बर भौर दिगम्बर, परम्परा के भ्रनेक विद्वान् माचार्यों ने भनेक ग्रन्थों की रचनाएं कीं, इस तब्य के प्रमारा जैन वाङ्मय में प्रचुर मात्रा में उपलब्ध होते हैं। वोधप्राभृत की निम्नलिखित गाथान्नों से यह प्रमाएित होता है कि पन्नवरणकार के पद-चिन्हों पर भनेक माचार्य चले हैं:--

रूवत्थं ग्रुढत्थं, जिएामग्गे जिएावरेहि जह भरिएयं। भव्यजएाबोहएारखं, छक्कायहियंकरं उत्तं ॥६०॥ सद्दवियारो हूम्रो भासासुत्तेसु जं जिऐो कहियं। सो तह कहियं एगाएां, सीसेरए मददाहुस्स ॥६१॥<sup>९</sup>

पन्नवरगाकार ने ग्रन्थ रचना का उपक्रम करते हुए प्रतिज्ञा की है कि श्री बीर प्रभु ने जिस तरह संसार के समस्त भावों की प्रज्ञापनाओं का उपदेश

े जं पुरा मण्ऐहि विसुढागमबुदिजुत्तेहि वेरेहि मप्पाठयार्गः मणुयार्गः भप्पबुदिसत्तीर्गः च दुग्गःहक-ति एाऊए तं चेव भाषाराद्द सुपएार्गः परंपरगतं भत्यती गंवतो य भतिवहु ति काऊल मणुभंगः रिगमित्तं दसवेतालियमादि यरूवियं तं घऐनमेदं झरा्गपविट्ठे ।

[मारम्यक पूरित, भा १, पू. 4]

तदो भूमततकत्ता वह्दमाए भडारभो, भगुततकत्ता गोदमसामी, उवतंतकत्तारा भूदवति पुष्फर्यतादयो । [वट्त्रण्डागम, भाग १, पृ. ७३] दिया, उसी तरह मैं भी प्रज्ञापनासूत्र नामक इस ग्रद्भुत श्रुतरत्न का वर्णन करू गा। ठीक उसी तरह ग्रपने ग्रन्थ का उपसंहार करते हुए वोधपाहुडकार ने भी कहा है कि भव्यजनों को बोध देने एवं षड्जीव निकाय के हितार्थ भगवान ने जो उपदेश दिया, वह शब्दों के रूप में ढाला जाकर भाषा सूत्रों के स्वरूप में प्रकट हुग्रा। जिनेन्द्र प्रभु के उस उपदेश की उसी रूप में भद्रबाहु के शिष्य ने कहा है।

इन सब तथ्यों पर गम्भीरतापूर्वक विचार करने से सहज ही यह सिद्ध हो जाता है कि पन्नवएाासूत्र तेवीसवें वाचक ग्रायं क्याम की ही कृति है। श्री ए० एन० उपाध्ये ग्रौर श्री हीरालालजी द्वारा प्रस्तुत शंकाग्रों के बारे में जो विचार ऊपर प्रस्तुत किये गये हैं, उनसे यह स्पष्टतः सिद्ध हो जाता है कि उनकी शंकाएं न न्याय संगत ही हैं ग्रौर न तर्कसंगत ही।

उपर्युल्लिखित विस्तृत विवेचन से यह भली भांति सिद हो जाता है कि पन्नवि ्यासूत्र की रचना ग्रायंग्याम ने वीर नि० सं० ३३४ से ३७६ के बीच किसी समय की । इसके विपरीत षट्खण्डागम के रचनाकार ग्राचार्य पुष्पदन्त और भूतबलि का निष्टिचत समय बताने वाले प्रामासिक उल्लेख दिगम्बर परम्परा के साहित्य में ग्राज कहीं उपलब्ध नहीं हैं। हरिवंश पुरासा में दी हुई ग्राचार्य-परम्परा की पट्टावली पर विचार करने के पछ्चात् ग्राहंद्बलि का समय वीर नि० सं० ७६३ से ७८३ ग्रथवा ७६१ तक का सिद्ध होता है। यद्यपि धरसेन और पुष्पदंत तथा भूतबलि की कोई प्रामासिक पट्टपरम्परा उपलब्ध नहीं होती, फिर भो धवलाकार तथा इन्द्रनन्दी के श्रुतावतार विषयक विवरस को पढ़ने से धरसेन, पुष्पदन्त ग्रोर भूतबलि का समय वीर नि० सं० ५०० ग्रीर उससे भी पश्चात् का ग्रनुमानित किया जाता है। ग्रागे ग्रभी इसी ग्रध्याय में इस प्रश्न पर विशेष प्रकाश डाला जा रहा है।

धट्खण्डागम के समान हो कपाय-पाहुड़ का भी दिगम्बर परम्परा के भागम ग्रन्थों में सर्वोपरि स्थान है। जयधवलाकार ने जयधवला में तथा इन्द्र-नन्दी ने श्रुतावतार में ग्राचार्य गुराधर को कषाय-पाहुड़ का कत्ता बताया है। दिगम्बर परम्परा की पट्टावलियों में कहीं ग्राचार्य गुराधर का उल्लेख उपलब्ध नहीं होता। इन्द्रनन्दी ने भी श्रुतावतार में लिखा है कि ग्राचार्य गुराधर ग्रोर धरसेन की गुरू-शिष्य परम्परा का पूर्वापर कम कहीं उपलब्ध नहीं होता। इतना सब कुछ होते हुए भी ग्रर्हद्बलि द्वारा किये गये संघ विभाजन का विवररण प्रस्तुत करते हुए इन्द्रनन्दी ने लिखा है:--

ये शाल्मलीमहादुममूलाद्यतयोऽम्युपागता तेषु । कश्चिद् गुराघर संज्ञान्काँश्चिद् गुप्ताह्वयानकरोत् ।।६४।।

त्रर्थात् -- शाल्मली महावृक्ष के मूल से जो साधु झाये थे, उनमें से कतिपय को झहंदुबलि ने गुएाधर संज्ञा श्रोर कतिपय को गुप्त संज्ञा प्रदान की ।

<sup>9</sup> प्राभृत संग्रह, पृ० ६६

इससे अनुमान लगाया जाता है कि गुराधर संघविभाजन से पर्याप्तरूपेरा पूर्ववर्ती ग्राचार्य रहे हैं और उनकी शिष्य प्रशिष्य संतति को ग्रर्हदूबलि ने गुराधर संघ के नाम से ग्रभिहित किया ।

कषाय-पाहुड़ के उद्धरएा, ग्राधार, साक्षी एवं निर्देश मादि श्वेताम्बर परम्परा के ग्रनेक ग्रन्थों 'शतकचूरिए' तथा 'सप्ततिकाचूरिए' ग्रादि में उप-लब्ध होते हैं। इससे यह ग्रनुमान किया जाता है कि पूर्ववर्ती समय में यह ग्रन्थ श्वेताम्बर परम्परा में भी उसी प्रकार मान्य था, जिस प्रकार कि दिगम्बर परम्परा में मान्य है।

कपाय-पाहुड़ की चूरिंग में "सव्वलिंगेसु च भज्जारिंग्" - अर्थात् चारित्रवेष धारएंग किये विना जीव अन्य तीर्थिकों के वेष में भी क्षपक हो सकता है - यह जो बात कही गई है, वह दिगम्बर परम्परा की मान्यता से विरुद्ध पड़ती है। इसके अतिरिक्त कषाय-पाहुड़ की चूरिंग में ऋजुसूत्र नय को द्रव्यायिक नय के रूप में बताया गया है। वस्तुत: यह दिगम्बर परम्परा की मान्यता के विपरीत है। दिगम्बर परम्परा में नेगम, संग्रह ग्रीर व्यवहार नय को द्रव्यायिक नय तया ऋजुसूत्रादि नयों को पर्यायाधिक नय माना गया है।

कपाय प्राभृत चूरिंग में 'देशोपशमना' का अधिकार श्वेताम्बर ग्रन्थ 'कम्मपयडि' में से जान लेने का निर्देश दिया गया है।'

जयधवला में कषाय-पाहुड़ के रचयिता ग्राचार्य गुराघर को तथा यतिवृषभ के गुरु ग्रायं मंक्षु एवं नागहस्ति को वाचक बताया है। वाचक परम्परा वस्तुतः श्वेताम्वर परम्परा की एक ऋमबद्ध एवं विश्रुत परम्परा मानी गई है। केवल यही नहीं गुराघर, मंक्षु श्रीर नागहस्ति ये तीनों स्राचार्य दिगम्बर परम्परा की किसी भी ऋमवद्ध ग्रथवा ग्रऋमबद्ध पट्टावली में दृष्टिगोचर नही होते।

इन कतिपय तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में झ्वेताम्बर परम्परा के म्रनेक विद्वानों ढ़ारा गुसाधर को झ्वेताम्बर त्राचार्य तथा उनकी कृति कसाय पाहुड़ को झ्वेताम्बर परम्परा का ग्रन्थ बताया जाता है। वस्तुत पट्- खण्डामम ग्रौर कषाय-पाहुड़ ये दोनों मूल ग्रन्थ दोनों परम्पराग्रों में समान रूप से मान्य होने योग्य हैं।

### कालनिर्णय के सम्बन्ध में गम्भीर आस्ति :-

हरिवंशपुरास, धवला, जयधवला, उत्तर पुरास, तिलोयपन्नत्ती, जंबूद्वीप पण्सती, इन्द्रतन्दीकृत श्रुतावतार, श्रौर नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली स्रादि दिगम्बर परम्परा के सभी मान्य प्रन्थों में वीर नि० संवत् ६०३ तक स्रंग ज्ञान की विद्यमानता का उल्लेख किया गया है । वीर नि: सं. ३४४ में स्रंतिम दश पूर्वधर

<sup>9</sup> जा सा करणोवसामला सा दुबिहा देसकरणोवसामलाए दुवे रगमालि देसकरणो-वसामला त्तिवि । अपसत्थ उवसामलात्ति वि । एसा कम्मपपडिसु ।

(कसाय-पाहड द्राँग, पू० ७०७)

माचार्यं धर्मसेन के स्वर्गस्थ होने के ग्रनन्तर पूर्वज्ञान के विच्छिन्न होने का इन सभी ग्रन्थों में उल्लेख है। यहां तक केवल केवलिकाल को छोड़कर दशपूर्वधरों तक की श्रुतपरम्परा की विद्यमानता के सम्बन्ध में उपरोक्त ग्रन्थों के रचयिताओं का मतैक्य है।

इसके पश्चात् एकादशांगधर ग्रौर ग्राचारांगधर आचार्यों के काल के सम्बन्ध में भी नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली के अतिरिक्त उपरोक्त सभी ग्रन्थों में यह सर्वसम्मत ग्रभिमत व्यक्त किया गया है कि वीर नि. सं ४६४ में ग्रंतिम एकादशांगधर कंसार्य के दिवंगत होने पर एकादशांगधरों की परम्परा समाप्त हो गई ग्रौर वीर निर्वाश सं. ६८३ में ग्रंतिम ग्राचारांगधर लोहार्य का स्वर्गवास होते ही ग्राचारांग भी विच्छिन्न हो गया। इन सभी ग्रन्थों में एक स्वर से यह माग्यता प्रकट की गई है कि एक ग्रंग (ग्राचारांग) धारियों में ग्रंतिम ग्राचार्य लोहार्य हुए ग्रौर उनके पश्चात् सभी ग्राचार्य पूर्वज्ञान तथा ग्रंगज्ञान के एक देश-धर ही हुए तथा पंचम ग्रारक की समाप्ति पर्यन्त सभी ग्राचार्य पूर्व एवं ग्रंगज्ञान के एक देशघर होंगे। दिगम्बर परम्परा की कतिपय पट्टावलियों में भी उपर्यु क्त ग्रन्थों के उपरिलिखित ग्रभिमत की पुष्टि की गई है।<sup>3</sup>

दिगम्बर परम्परा में शताब्दियों से सर्वसम्मत रूपे ए चली ग्रारही इस मान्यता एवं ग्रास्था को ई० सन् १९१३ के "जैन सिद्धान्त भास्कर", भाग १, किरए ४ में छपी नन्दी संघ की (तथाकथित) प्राकृत पट्टावली ने थोड़ा हिला दिया। ई० सन् १९३६ में प्रकाशित धवला, प्रथम भाग की प्रस्तावना में प्रसिद्ध विद्वान् डा. हीरालाल ने गौतम आदि ग्राचार्यों के समय पर विचार करते हुए धवला, जयधवला, हरिवंश पुराए, श्रुतावतार (इन्द्रनन्दीकृत) ग्रादि के एतद्विप्यक उल्लेखों को प्रस्तुत करने के पश्चात् नन्दीसंघ की तथाकथित पट्टावली को उद्धृत किया। इस पट्टावली में निर्वाएा पश्चात् के ३ केवलियों, ५ श्रुतकेवलियों ग्रौर ११ ग्रंगर्धरों का तो वही समय दिया गया है, जो हरिवंश पुराएा, तिलोय पण्एात्ती, धवला, जयधवला, उत्तर पुराएा, श्रुतावतार ग्रादि में उल्लिखित है। परन्तु ग्रंतिम १० पूर्वधर धर्मसेन के पश्चात् पांच एकादशांगधरों का समय जहां उपर्यु के प्राचीन ग्रन्थों में २२० वर्ष बताया गया है, बहां नन्दी संघ की कही जाने वाली इस पट्टा-वली में १२३ वर्ष ही दिया गया है।

जहां धवला म्रादि उपरिचर्चित सभी ग्रंथों में सुभद्र, यशोभद्र, भद्रबाहु म्रौर लोहाचार्य को एकांगधारी (ग्राचारांगधर) बताते हुए इन चारों का समय समुच्चय रूप से ११८ वर्ष उल्लिखित किया गया है, वहां नग्दी संघ की इस पट्टावली में

| <sup>1</sup> उत्तरपुरा <b>एा (पर्व ७६, पृ. ४३७) ग्रौर पुष्पदन्तकृ</b> त । | प्रपन्न श के महापुराए। में वीर नि. |
|---------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| सं० १ से ६४ तक केवलिकाल माना गया है।                                      | - सम्पादक                          |
| र सुभद्रोऽथ यगोभद्रो, भद्रबाहुर्गे साथ सी ।                               |                                    |
| लोहाचार्येति विख्याता, प्रथमांगाब्धिवारगाः ।।१०।।                         | [काध्ठा संघस्य गुर्वावली]          |

इन्हें दश, नव एवं म्राठ म्रंगधारी वताकर एकादशांगधारियों के काल में से काटे गये ६७ वर्षों को इनके साथ संलग्न करते हुए इन चारों का समय ६७ वर्ष बताया है। इस प्रकार दिगम्बर परम्परा के प्रामासिक माने जाने वाले सभी प्रयों में अग्तिम आचारांग- धर लोहार्य का समय जहां वीर निर्वाण संवत् ६=३ बताया गया है, उसे नन्दी संघ की इस प्राकृत पट्टावली में ११८ वर्ष पीछे की मोर ढकेल कर बीर नि. सं. ४६४ उल्लिखित किया गया है। तदनन्तर लोहार्य के पश्चात् हुए विनयधर ब्रादि ४ ब्राराती मुनियों का समय निर्देश तो दूर नामोल्लेख तक इस पट्टावली में नहीं किया गया है। केवल यही नहीं म्रपितु दिगम्बर परम्परा के समस्त वाङ्मय की मान्यता से पूर्णतः विपरीत एक प्रति विलक्षरण एवं ग्राश्चर्यजनक उल्लेख के साथ नन्दी संघ की तथाकथित पट्टावली में लोहार्य के पश्चात् ब्रहंढलि, माघनंदी, घरसेन, पुष्पदंत ब्रौर भूतवली, इन पांच <mark>म्राचार्यों को म्राचारांगधर बताने के साथ साथ इन</mark> पांचों का कुल समय ११<sub>५</sub> वर्ष वताया गया है। इस प्रकार प्रंग ज्ञान के विच्छिन्न होने का समय हरिवंश पुरासादि की मान्यतानुसार वीर नि. सं. ६८३ यथावत् रखते हुए पट्टावलीकार ने सुभद्र, यशोभद्र, भद्रवाहु, और लोहार्य को १०, ६ तथा अर्थ्टांगधर बनाकर वीर नि. सं० ६८३ में स्वर्गेस्थ हुए लोहार्य का ११८ वर्ष पूर्व, वीर नि. सं. ७८३ के लगभग स्वर्गस्थ हुए ग्राचार्य ग्रहेंद्वलि का वीर नि० सं० ४९३ में दिवंगत होना बताया है। धवला प्रथम भाग की म्रपनी प्रस्तावना में डॉ॰ हीरालालजी ने इस पट्टावली की विशेषताओं और दोषों का उल्लेख करने के पश्चात इसकी प्रामा-रिएकता और अप्रामासिकता के संबंध में प्रपना कोई निश्चित अभिमत व्यक्त नहीं करते हुए लिखा है - "समयाभाव के कारएा इस समय हम इसकी झौर प्रधिक जांच पड़ताल नहीं कर सकते । किन्तु साधक-बाधक प्रमाणों का संग्रह करके इसका निर्एय किये जाने की प्रावश्यकता है।"\*

धवला के उपयुक्त प्रथम भाग के द्वितीय संस्करएग के सम्पादकीय में डॉ० द्वय श्री होरालालजी ग्रौर ए. एन. उपाध्ये ने 'पन्नवएगा सूत्र ग्रौर पट्खण्डा-गम' में प्रतिपादित विषय तथा ग्रन्थ कतिपय साम्यताग्रों पर ग्रपने बहुमूल्य विचार प्रकट कर विशेष प्रकाश डाला है किन्तु नन्दी संघ की प्राकृत पट्टावली के प्रकाशन से निर्वाएगानन्तर हुए प्राचीन ग्राचार्यों के काल के सम्बन्ध में जो भ्रान्त एवं संदिग्ध धारएगा उत्पन्न हो गई है, उसके सम्बन्ध में कोई स्पष्टीकरएग प्रस्तुत नहीं किया है।

यद्यपि डॉ० हीरालालजी ने उक्त प्रस्तावनान्तर्गत ग्रपने निष्कर्ष में ''नन्दी संघ प्राक्तत पट्टावली' की प्रामासिकता ग्रयवा ग्र**प्रामेंग्र**सिएकता विषयक कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं किया है पर हरिवंश पुरासादि में दिये गये वीर नि. सं. १ से ६=३

<sup>२</sup> धवला, प्रथम भाग की प्रस्तावना, पृ. २४

<sup>ै</sup>नन्दी संघ की प्राकृत पट्टावसी में यह नहीं बताया गया है कि इन चारों ग्राचार्यों में से बगैन-कौन से ग्राचार्य कितने-कितने ग्रंगों के जाता थे। — सम्पादक

#### काल नि॰ ग॰ आन्ति] सामान्य पूर्वधर-काल : देवदि क्षमाश्रमणे

तक हुए गौतमादि लोहार्याग्त आचार्यों के समुच्चयकाल की तुलना में नन्दी संघ प्राकृत पट्टावलीकार द्वारा प्रत्येक आचार्य के पृथक् पृथक् दिये गये काल को कुछ अधिक विश्वसनीय बताया है। इसके साथ ही हरिवंश पुराएा, घवला, श्रुताव-तार आदि में उल्लिखित पांच एकादशांगधरों के समुच्चय २२० वर्ष के काल के स्थान पर नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली में दिये गये १२३ वर्ष के काल निर्देश का तथा आचारांगधर सुभद्र, यशोभद्र, भद्रबाहु और लोहार्य को दश, मब ब आठ अंगधारी बताते हुए शेष बचे ६७ वर्ष के समय को इन चारों में विभक्त किये जाने एवं इन चार आचारांगधरों के स्थान पर अहंद्वली, माधनन्दी, धरसेन, पुज्यदन्त और भूतबलि इन ग्रंगज्ञान के एक देशघरों का आचारांगधरों के रूप में उल्लेख कर शेष ११८ वर्ष का समय इनमें विभक्त किये जाने को एक प्रकार से बुद्धिगम्य अथवा तर्कसंगत बताते हुए डॉ० हीरालालजी ने लिखा है :-

"इस पट्टावली में जो ग्रंग विच्छेद का कम ग्रौर उसकी कालगएना पाई जाती है, वह ग्रन्थत्र की मान्यता के विरुद्ध जाती है। किन्तु उससे ग्रकस्मात् ग्रंगलोप सम्बन्धी कठिनाई कुछ कम हो जाती है ग्रौर जो पांच ग्राचार्यों का २२० वर्ष का काल ग्रसंभव नहीं तो दुःशक्य जंचता है। उसका समाधान हो जाता है। पर यदि यह ठीक हो तो कहना पड़ेगा कि श्रुत परम्परा के संबंध में हरिवंग पुराए के कर्त्ता से लगाकर श्रुतावतार के कर्त्ता इन्द्रनन्दी तक के सब ग्राचार्यों ने घोखा खाया है ग्रौर उन्हें वे प्रमाएा उपलब्ध नहीं थे जो इस पट्टावली के कर्त्ता को थे।"

यद्यपि डॉ० हीरालालजी ने अपनी उक्त प्रस्तावना में इस प्रश्न को अनिर्सीत ही छोड़ दिया है कि नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली विश्वसनीय एवं प्रामासिक है अथवा नहीं तथापि उनकी प्रस्तावना के उपरिलिखित दो उद्धरसों से नन्दी संघ की प्राकृत पट्टावली द्वारा प्रकाश में आये, नये एवं अति विलक्षसा अभिमत को बल मिला। पं० जुगलकिशोरजी द्वारा ग्राचार्य ग्रहंद्बलि का समय वीर नि॰ सं० ७१३ अनुमानित किया गया है<sup>2</sup> पर नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली के प्रभिमत को मान्य कर लिये जाने पर इनका समय इससे १२० वर्ष पूर्व अर्थात् वीर नि॰ सं० ४६३ ठहरता है।<sup>3</sup> परम श्रद्धेय ग्रहंद्बलि आदि ग्राचार्य नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली में उल्लिखित मान्यतानुसार ग्रधिक प्राचीन सिद्ध होते हैं, इस टष्टि से ग्रात्यन्तिक धर्मानुरायवशात् प्राकृत पट्टावली की मान्यता केवल

[धवला, भाग १ (द्वितीय संस्करण) की प्रस्तावना, पृ. २४]

- <sup>२</sup> समन्तभद्र, (गं० जुगलकिशोर मुख्त्यार) पृ**० ६१** ।
- <sup>३</sup> नंदीसंघ की प्राकृत पट्टावली गा० सं० १४ ग्रीर **१**६ ।

साधारए जन-मानस में ही नहीं मपितु चोटी के विद्वानों के हृदय में भी घर करने लगी । क्षुल्लक जिनेन्द्रवर्गी जैसे बहुश्रुत एवं प्रध्ययनशील विद्वान ने भी प्रति श्लाधनीय परिश्रम से निर्मित मपने जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश में डॉ० हीरालालजी के अपूर्ण अभिमत को – ४ माचार्य परम्परा - इस शीर्षक के नीचे – दृष्टि नं० २ (धवला, भाग १, प्रस्तावना २४/ नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली – इस पंक्ति द्वारा एक मान्यता के रूप में प्रतिष्ठापित कर दिया है।<sup>9</sup>

छद्मस्य द्वारा भूल संभव है, इस संदर्भ में तथ्यातथ्य की गहराई में उतरे बिना डॉ० हीरालालजी द्वारा प्रकट किये गये ग्रभिमत को, जिस पर स्वयं उन्होंने अपना निर्एय और अधिक तथ्यों की गवेषएा के पश्चात् ही देने का स्पष्टतः उल्लेख किया है, प्राचीन आचार्यों की मान्यता के समकक्ष ही नहीं ग्रपितु उससे भी सबल मान्यता के रूप में प्रतिष्ठापित करते हुए वर्णी जी ने निम्न नोट आधिकारिक भाषा में लिख दिया है --

"नोट -- पहली दृष्टि में लोहाचार्य तक ही ६८३ वर्ष पूरे कर दिये, परन्तु दूसरी दृष्टि में लोहाचार्य तक ४६४ वर्ष ही हुए हैं। शेष ११८ वर्षों में ग्रन्य ६ ग्राचार्यों का उल्लेख किया है, जो श्रागे बताया जाता है। इन दोनों में प्रथम (द्वितीय) रहष्टि ही युक्त है। इसके दो कारएा हैं, एक २२० वर्ष में ४ ग्राचार्यों का होना दुःशक्य है ग्रोर दूसरे ६८३ वर्षे पश्चात् षट्खण्डागम की रचना प्रसिद्ध है, उसकी संगति भी इसी मान्यता से बैठती है।"<sup>3</sup>

वर्णीजी ने जैनेन्द्र सिद्धान्त कोष - प्रथम भाग के पृष्ठ ३३१ पर जो ग्राचार्य-परम्परा की समयसारिएगी दी है, उसमें गौतम से लोहाचार्य का वीर नि० सं० १ से ६=३ तक के काल का विवरु देने के पश्चात् डॉ॰ हीरालालजो द्वारा ग्रद्ध-सर्मायत नन्दोसंघ की प्राकृत पट्टावली में लिखे गये गौतमादि लोहाचार्यान्त ग्राचार्यों के वीर नि॰ सं० १ से ४६४ तक के काल का उल्लेख किया है। किन्तु इस चार्ट के पश्चात् पृष्ठ ३३२ पर दी गई लोहाचार्य से भूतबली तक के काल की सारिएगी, पृष्ठ ३३४ से ३३९ पर - "४ समयानुकम से ग्राचार्यों की सूची" शोर्षक के नीचे दी गई सारिएगी, पृष्ठ ३४४ पर दी गई पुन्नाट संघ के ग्राचार्यों की काल निर्देश सहित सूची तथा पृष्ठ ३४५ पर दी गई पुन्नाट संघ के ग्राचार्यों की काल निर्देश सहित सूची तथा पृष्ठ ३४५ पर दी गई पुन्नाट संघ के ग्राचार्यों की काल निर्देश सहित सूची तथा पृष्ठ ३४५ से ३५४ पर - ६ ग्रायम परम्परा, समयानुकम से ग्रागम की सूची - नामक शीर्यक के नीचे दी गई सारिएगी में एक मात्र नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली को ही मान्यता प्रदान कर ग्रहेंदबली, माघनन्दी, घरसेन, पुष्पदन्त, भूतबलि का समय ४६४ से ६८३ के बीच का देते हुए इनसे पश्चाद्वर्ती ग्राचार्यों का भी उनके वास्तविक काल से लगभग १६० वर्ष पूर्व होने का उल्लेख किया है।

<sup>ो</sup> जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश, भाव १, पूठ ३३१ ।

२ यहां ''प्रथम दृष्टि'' यह संभवतः प्रेस की गलती से छप गया है। वग्गीजी का मभिप्राय नग्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली में उल्लिखित द्वितीय दृष्टि से है। - - - - सम्पादक

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश, भा० १, पृ० ३३१ ।

हरिवंश पुराए। में दी गई ग्राचार्य परम्परा के ग्रनुसार ग्रहंदबलि का समय बीर नि॰ सं॰ ७६३ से ७६३ ग्रथवा ७६१ के बीच का सिद्ध होता है किन्तु वर्शाजी ने ग्राज से ११६० वर्ष पूर्व के लिखित पुष्ट प्रमाएा की ग्रपेक्षा भी डॉ॰ हीरालालजी द्वारा केवल ज्रनुमान के ग्राधार पर ग्रद्धेसमथित नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली में उल्लिखित ग्रहंदुबलि के वीर नि॰ सं॰ १६१ से १९३ तक के काल को प्रश्नय देकर पूर्श प्रामाशिक ठहराने का प्रयास करते हुए जैनेन्द्र सिद्धान्त कोष में उस ही का उल्लेख किया है । हरिवंशपुराएा में ग्राचार्य जिनसेन ने लोहाचार्य को ग्रंतिम ग्राचारांगधर बताते हुए उनका ग्रंतिम समय ६६३ ग्रौर स्वयं द्वारा हरिवंश पुराएा की रचना का काल शक सं॰ ७०४ तदनुसार वीर नि॰ सं॰ १३१० उल्लिखित किया है । पर वर्शीजी ने पुन्नाट संघ की ग्राचार्य जिनसेन का तो वही समय (शक सं॰ ७०५) दिया है, जो हरिवंश में उल्लिखित है किन्तु लोहा-चार्य का समय हरिवंशपुराएा के उल्लेखानुसार वीर नि॰ सं॰ ६८३ न देकर नन्दी संघ की प्राकृत पट्टावली के ग्रनुसार वीर नि॰ सं॰ १९१ से १६१ दिया है ।

कतिपय ग्राचार्यों तथा उनकी कृतियों को, उनके वास्तविक समय से दो-ढाई सौ वर्य पूर्वकालीन सिद्ध करने के प्रयास का ही प्रतिफल है कि प्राचीन ग्रन्थों के उल्लेखों की प्रामाणिकता को संदेहास्पद बता नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली को सर्वाधिक प्रश्नय देकर उसे प्रामाणिकता का जामा पहनाने का ग्रसफल प्रयास किया जा रहा है। वस्तुतः इस प्रकार की प्रवृत्ति इतिहास की गरिमा के लिये बड़ी घातक सिद्ध हो सकती है। जैनेन्द्र सिद्धान्त कोष में नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली के उल्लेखों को एक मान्यता के रूप में स्थान दे दिया गया है। यह प्रवृत्ति ग्रागे न बढ़ने पाये ग्रीर यहीं समाप्त कर दी जाय इस दृष्टि से यहां इस प्रश्न पर विस्तारपूर्वक विशेष प्रकाश डाला जा रहा है। वास्तविक स्थिति को समफने के लिये सर्व प्रथम धवला तिलोयपण्एत्ती, उत्तर पुराए, हरिवंश पुराए, श्रुतावतार ग्रादि प्राचीन ग्रन्थों के उन उल्लेखों को यहां प्रस्तुत करना ग्रावश्यक है, जो कि परम्परागत मान्यता के मूल ग्रागर हैं।

ग्राचार्य वीरसेन (शक सं० ७३८) ने दिगम्वर परम्परा के परम मान्य षट्खण्डागम-वेदना खण्ड की टीका में वीर नि० सं० १ से ६८३ तक ग्राचार्यों के काल एवं क्रम का निम्नलिखित रूप में उल्लेख किया है:--

"भगवान् महावीर के मुक्त होने पर गएाधर गौतम केवलज्ञानी हुए । १२ वर्ष तक केवली रूप में विचरएा कर वे भी मुक्त हुए । उनके पश्चात् स्राचार्य सोहार्य केवलज्ञान के धारक हुए । वे भी १२ वर्ष तक केवली रूप में विहारकर निर्वाएा को प्राप्त हुए । ३६ वर्ष तक केवल विहार से विचरएा कर स्रार्थ जम्बू भी सिद्ध हुए । स्रार्थ जम्बू के मुक्त होने पर केवलज्ञान परम्परा का भरत क्षेत्र में

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> जैनेन्द्र सिद्धान्त कोष, भा० १, पृ० ३४५

#### जैन धर्म का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग [काल नि० ग० भ्रान्ति

क्युच्छेद हो गया। इस प्रकार वीर निर्वाए। के ६२ वर्ष पश्चात् भरत क्षेत्र से केवलज्ञान रूपी सूर्य ग्रस्त हो गया। ग्रार्य जम्बू के निर्वाए के पश्चात् सकल श्रुतज्ञान की परम्परा को धारए करने वाले (द्वादशांग एवं चतुर्देश पूर्व-घर) ग्राचार्य विष्णु हुए । उनके पश्चात् चतुर्दश पूर्वज्ञान की ग्रविच्छिन्न सन्तान परम्परा के रूप में कमशः नन्दि, अपराजित, गोवर्धन और भद्रबाहु ये सकल श्रुत (ढादशांगी) के घारक हुए । इन पांच श्रुतकेवलियों के काल का योग १०० वर्ष रहा । भद्रबाहु के स्वर्ग गमनानन्तर भरत क्षेत्र से अुतज्ञान रूपी चन्द्र पूर्णावस्था में नहीं रहा श्रीर भरत क्षेत्र अज्ञानान्धकार से परिपूर्ण हुग्रा । भद्रबाह के पक्ष्वात् ११ अंगों तथा विद्यानुवाद पर्यन्त हष्टिवाद अंग के घारक (एकादशांग तथा दश पूर्वघर) विशाखार्य हुए । विद्यानुवाद के म्रागे के ४ पूर्व, उनका एक देश श्रवशिष्ट रहने के कारएं अ्युच्छिन्न हो गये। इस विकलावस्था में श्रुतज्ञान विशाखाचार्यं से ऋमशः प्रोष्ठिल, क्षत्रिय, जय, नाग, सिद्धार्थ, घृतिषेए, विजय, बुदिल, गंगदेब और धर्मसेन-इन श्राचार्यों की परम्परा से १८३ वर्ष तक रह कर व्युच्छिन्न हो गया । धर्मसेन के स्वर्गस्य होने के साथ ही हष्टिवाद रूपी प्रकास के नष्ट हो जाने पर ११ ग्रंगों एवं हब्टिवाद के एक देश के धारक ग्राचार्य नक्षत्र हुए । वह एकादशांग रूप श्रुतज्ञान जयपाल, पाण्ड्र, ध्रुवसेन ग्रौर कंस - इन (४) <mark>श्राचार्यों की परम्परा से २</mark>२० दर्ष पर्यन्त रहकर व्युच्छिन्न हो गया । कंसाचार्य के स्वर्गस्य होने के अनन्तर ११ अंग रूप प्रकाश के व्युच्छिन्न हो जाने पर सुभद्रा-चार्य माचारांग के तथा शेष अंगों एवं पूर्वों के एक देश के धारक हुए । भ्राचारांग भी सुभद्राचार्य से कमशः यशोभद्र यशोबाहु और लोहाचार्य की परम्परा से ११= वर्ष रहकर व्युच्छिन्न हो गया । इस (गौतम से लेकर प्रतिम माचारांगधर लोहार्य तक) सब काल का योग (६२+१००+१८३+२२०+११८=६८३) छह सौ तेरासी वर्ष होता है। '

धवलाकार ने आगे चलकर स्पष्ट शब्दों में कहा है - "लोहाइरिये सग्म-लोगंगदे झायार दिवायरो अत्थमित्रो । एवं बारससु दिएायरेसु भरहस्रेतम्मि प्रत्यमिएसु सेसाइरिया सब्वेसिमंगपुब्वाएामेगदेसभूद पेज्जदोस-महाकम्मपडि-पाहुडादीएां घारया जादा ।"<sup>9</sup> अर्थात् लोहार्यं के स्वर्गस्य होने पर प्राचारांग रूपी सूर्यं मस्त हो गया । इस प्रकार भरत क्षेत्र से १२ सूर्यों के ब्रस्त हो जाने पर शेष धाषार्यं सब र्झवीं सया पूर्वों के एकदेशभूत 'पेज्जदोस' ग्रोर 'महाकम्मपयडिपाहुड' धादिकों के घारक हुए ।

(षट्सण्डागम, वेदनासण्ड, धवलाटीका युक्त, भाग १, पृ० १३०--१३१)

दिगम्बर परम्परा के प्रामासिगक माने जाने वाले ग्रन्थ तिलोय पण्साती में भी बीर नि० सं० १ से ६६३ तक हुए आचार्यों के तथा थुनपरम्परा के काल का जो विवरसा दिया गया है वह उपरिलिखित धवला के विवरसा से पर्याप्त रूपेसा मिलता है। तिलोय पण्सात्ती में भी लोहार्य को अंतिम आचारांगधर बताते हुए बीर नि० सं० ६६३ में उनका स्वर्गस्थ होना बताया गया है ग्रार यहां स्वष्ट उल्लेख किया गया है कि लोहार्य के पश्चान् भरत क्षेत्र में कोई ग्राचारांगधर नहीं होगा ।

इन्द्रनन्दी ने भी अपने ग्रन्थ श्रुतावतार में वीर् नि० सं० ६०३ में स्वर्गस्थ हुए ग्रेतिम आचारांगधर लोहार्य और उनके पश्चाद्वर्ती कतिपथ आचार्यों का नामोल्लेख करते हुए कुछ ऐतिहासिक घटनाओं पर निम्नलिखित रूप में प्रकाश डाला है :--

भगवान महावीर का निर्वाग होते ही तत्क्षण गौतम गंगाधर को केवल ज्ञान हुम्रा ग्रोर वे १२ वर्ष केवली रह कर मुक्त हुए। गौतम का निर्वाण होते ही मुघर्म मुनि ने केवलज्ञान प्राप्त किया। सुधर्म भी १२ वर्ष केवली के रूप में विचरण कर सिद्ध हुए। सुधर्म के निर्वाण के समय ही जम्बू को केवल ज्ञान की प्राप्ति हुई ग्रौर वे ३८ वर्ष तक केवली रूप से विचरण कर मुक्त हुए। ये तीनों ही श्रनुबद्ध केवली थे। जम्बू के मुक्त होते ही केवल्य सूर्य भरत क्षेत्र से ग्रस्त हो गया। (तीनों केवलियों के काल का योग १२+२२+३८=६२)

जंबू के पश्चात् विष्सु, नन्दि, श्रपराजित गोवर्द्धन और भेद्रवाहु ये ५ श्रुतकेवली हुए इन पांचों श्रुतकेवलियों का सम्मिलित काल १०० वर्ष रहा ।

श्रुतकेवलियों का १०० वर्ष का काल व्यतीत हो जाने पर कमशः विशाख-दत्त, प्रोष्ठिल, क्षत्रिय, जय, नागसेन, सिद्धार्थ, घृतिषेरग, विजयसेन, बुद्धिमान्,

े बासद्वी वासासि गोदमपहुदीए सारगवंतासं । धम्मपयट्र सकाले, परिमार्ख पिंडरूवेखं ।।१४७८।। एांदी य एांदिमित्तो विदिग्री ग्रवराजिदो तइज्जो य ा गोवद्धणो चउत्थो, पंचमग्रो भटवाहत्ति ॥१४०२॥ पंच इमे पुरिसवरा, च उदस पुल्वी जगस्मि विवखादा ।.....।१४८३।। पंचारए मेलिदारएं कालपमारएं हवेदि वाससदं 1..... ।। १४८४। .....दसपुब्वधरा इमे सुविक्खादा । पारंपरिम्रोवगदो, तेसीदिसदं च ताएा बासारिंग ।।१४८६।। —एक्कारसंगधारी, पंच इसे वीर तित्यस्मि ॥१४८८॥ दोण्णि सया वीसजुदा, वासाणं ताण पिण्ड परिमाणं 1.....।।१४८६॥ पढम्रो सुभद्र्णामो, जसभद्दो तह य होदि जसबाह । तुरिम्रो य लोहसामो, एते म्रायार मंगघरा ॥१४६०॥ सेसेक्करसंगाणं चोट्टसपूब्वारगमेक्कदेसघरा । एक्कसयं मट्ठारसवासजुदं ताएा परिमाएां ।।१४६१।। तेसु मदीदेसु तदा, माचारधरा एा होंति भरहम्मि गोदममुसिपदूदी एां, वासारगं (६८३) छस्सदासि तेसीदी ।।१४८२।। [तिलोयपण्एाती, ४ महाधिकार] जैन धर्म का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग (काल नि० ग० आस्ति

गंग स्रौर धर्म ये ११ मुनि दशपूर्वंधर हुए । इन ग्यारहों दशपूर्वंधरों के काल का योग १९३ वर्ष है ।

ग्रंतिम दशपूर्वधर धर्म मुनि के स्वर्गेगमन के पश्चात् ज्रनुकम से नक्षत्र, जयपाल, पाण्डु, द्रुमसेन ग्रीर कंस नामक ४ मुनि एकादश ग्रंगों के धारक हुए । इन पांच ११ ग्रंगघरों के काल का योग २२० वर्ष होता है ।

एकादशांगघारियों का २२० वर्ष का समय बीत जाने पर ऋमशः सुभद्र, अभयभद्र, जयवाहु मौर लोहार्य ये चार मुनि स्राचारांगघर (एक स्रंगघारी) कुल मिला कर ११⊏ वर्षों में हुए ।'

इस प्रकार भगवान् महावीर के . निर्वाएा के पश्चात् केवलज्ञानी गौतम से लेकर प्रंतिम श्राचारांगधर लोहार्यं तक वीर निर्वाएा सं० के ६८३ वर्ष व्यतीत हुए ।

इसी प्रकार उत्तरपुराख<sup>े</sup> तथा ब्रह्महेमचन्द्र कृत् श्रुत स्कन्ध में भी इन्द्र-भूति गौतम से अंतिम म्राचारांगधर लोहार्य तक ग्राचार्यों का उपरिचर्चित कम देने के पश्चात् लोहार्य के पश्चात् ग्राचारांग का विच्छेद बताया गया है । ब्रह्म

े भगवत्परिनिर्वांससएएवादाप केवलं गसामृत् । गौतमनामा सोऽपि, द्वादगभिवंरसरैमु कः ॥७२॥ निर्वासिस एवासावापत् केवलं सुधर्ममूनिः । ब्रादशवर्षाएा बिहृत्य सोऽपि मुक्ति परामाप ११७३।। जम्बूनामापिः ततस्तन्निवृंतिसमय एव कैवल्यम् । प्राप्यास्टनिशतमिह समा बिहृत्याप निर्वाएाम् ।।७४।। -जम्बूनामा मुक्ति प्राप यदासौ तथैव विष्त्युमूनिः । पूर्वांगभेदभिम्नाशेवश्रुतपारगो जातः ॥७६॥ एवमनुबद्धसकलश्रुतसागरपारगामिनोऽत्रासन् । नन्द्यपराजितगोवर्द्धनास्त्रया मद्रबाहुरच 110011 एषां पंचानामपि काले बर्षमतसम्मितेऽतीते । दशपूर्वविदोऽभूवंस्तत एकादेश महात्मानः ॥७०॥ तेषामाद्यो नाम्ना विशासदत्तस्ततः कमेखासन् । प्रोष्ठितनामा क्षत्रियसंज्ञो जयनागसेनसिद्धार्थाः ॥७१॥ धृतिषेस विजयसेनी च बुद्धिमान् गंग धर्मनामानी । एतेषां वर्षेश्वतं आत्रीतियुतमजनि युगसंख्या ॥ = ० !! -पाण्डुर्दु मसेनकंसनाभानौ । नक्षत्रो अवयालः एते. पंचापि तती बभूतुरेकादशांगघराः ॥<१।। विशत्यपिक वर्षज्ञतद्वयमेवां बभूव युगसंख्याः । ग्राचारांगधराश्वरवारस्तत उदभवन् कमगः ॥=२॥ प्रयमस्तेषु सुमद्रोऽभगमद्रोऽन्यापरोऽपि जवबाहु: । लोहार्योऽन्त्यर्श्वतेऽब्टादत्तवर्धंयुगसंस्थाः ।। ५३।। [श्रुतावतार – इम्द्रनम्दी] <sup>३</sup> उत्तर पुराए, पर्व ७६, ग्लो० ११६ से १२० तया ग्लो० ४१४ से ४२७

हेमचन्द्र ने इन्द्रनन्दीकृत श्रुतावतार के समान ही ग्रपने श्रुतस्कंध में इन्द्रभूति गौतम से लेकर ग्रंतिम ग्राचारांगधर लोहार्यं तक वीर निर्वाण के ६⊏३ वर्ष व्यतीत होने का उल्लेख किया है ।<sup>३</sup>

उपर्यु लिलखित पांचों पट्टावलियों में दिये गये तथ्यों की जम्बूद्वीप पण्एात्ती के ग्रन्तर्गत दी गई श्रुतधर पट्टावली द्वारा पूर्एत: पुष्टि की गई है। पाठकों को ग्रन्यत्र सोजना न पड़े इस दृष्टि से उसे यहाँ ग्रविकल रूप से दिया जा रहा है:-

#### अतघर-पट्टावलि

एमिऊए वड्ढमाएं, ससुरासुरवंदिदं विगयमोहं। वरसूदगुरुपरिवाडि, वोच्छामि जहारणुपुव्वीए ।। १ ।। विउलगिरित्ंगसिहरे, जिएिद इंदेख बड्ढमासेखा। गोदममुणिस्स कहिदं, पमाराणयसंजुदं अत्थं ॥ २ ॥ तेरा वि लोहज्जस्स य, लोहज्जेरा य सुधम्मरणामेरा । गरगहर सुधम्मरणा खलु, जंबू गामस्स गिहिट्ठां ।। ३ ।। चदुरमलबुद्धि सरिदे, तिण्गोदे गणाघरे गुएासमगगे ! केवलरणारणपईवे, सिद्धिपत्ते रामसामि ॥ ४ ॥ णंदी य णंदिमित्तो, ग्रवराजिद मूखििरो महातेेग्रो । गोवड्ढ एगे महप्पा, महागुरगो भद्बाहू य ।। ५ !! पंचेदे पुरिसवरा, चउदसपुब्वी हवंति एगियव्या । बारस ग्रंगधरा खलू, वीर जिल्लिदस्स लायव्वा ।। ६ ।। तह य विसाखायरिम्रो,पोट्टिलो खत्तिम्रोय जय रणामो । सागो सिद्धत्यो वि य, घिंदिसेसो विजय सामो य !! ७ !! बुदिल्ल गंगदेवो, धम्मसेगो य होइ पच्छिमग्रो। पारंपरेश एदे दसपुब्वधरा समक्खादा ॥ म ॥ एानखत्तो जसपालो पंडु धुवसेएा कंस आयरिम्रो। एयारसंगधारी, पंचजएगा होंति एिहिट्ठा ।। ९ ।। एामेरा सुभद्द जसभद्दो तह य होइ जसबाहू। ग्रायारघरा ऐया, ग्रपच्छिमो लोह एगमो य ।।१०।। म्राइरिय परंपरया सायर दीवाए तह य पण्एती। संसेवेएा समत्यं, वोच्छामि जहारणूपुव्वीए ॥११॥

इसी प्रकार काष्ठा संघ की गुर्वावली में भी इन्द्रभूति गौतम से लेकर लोहार्य तक यही ऋम देते हुए निम्नलिखित ग्लोक में लोहार्य को ग्रंतिम ग्राचारांग-घर बताया गया है :--

> सुभद्रोऽथ यशोभद्रो, भद्रबाहुर्गेएाग्रएीः । लोहाचार्येति विख्याता, प्रथमांगाब्धिपारगाः ।।१०।।

सहाहेमचन्द्र विरचित श्रुतस्कंघ, गाथा ६६, ६७, ७१ से ७१

पुन्नाट संध के आचार्य जिनसेन ने वीर नि० सं० १ से १३१० तक की माचार्य परम्परा को पट्टावली दो है । आचार्य परम्परा को इतनो लम्बी अवधि की कमबद एवं अविच्छिन्न पट्टावली दिगम्बर परम्परा में अन्यव देखने में नहीं माती । इस पट्टावली की सबसे बड़ी विशेषता यह है कि इन्द्रभूति गौतम से लेकर मंतिम आचारांगधर लोहार्य तक ६ वर्ष की आचार्य परम्परा का उल्लेख करने के पश्चात् लोहाचार्य के मनन्तर संघ विभाजन से पूर्व के आचार्यों के कमबद्ध नाम देकर तत्पश्चात् संघ विभाजन के अनन्तर हुए पुन्नाटसंघ के आचार्यों का अनुक्रमज्ञः नामोल्लेख किया है । इस पट्टावली के महत्त्व को अभी तक आंका नहीं गया है । यदि यह कहा जाय तो भी अनुचित नहीं होगा कि इस पट्टावली की आज दिन तक विद्वानों द्वारा उपेक्षा की जाती रही है ।

नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली के माध्यम से ग्राचार्यों के काल के सम्बन्ध में जो एक जटिल समस्या उत्पन्न कर दी गई है, उसका समुचित रूपेएा सदा के लिए समाधान करने में यह पट्टावली वड़ी सहायक सिद्ध होगी, ग्रतः इसे यहां यथावत् दिया जा रहा है:-

# हरिवंश पुरासान्तर्गत पट्टावली

त्रयः कमारकेवलिनो जिनात्परे, द्विषष्टिवर्षान्तरभाविनोऽभवन् । ततः परे पंच समस्तपूर्विरगस्तपोधना वर्षंशतान्तरे गताः ॥२२॥ त्र्यशीतिके वर्षशते तु रूपयुक्, दशैव गीता दशपूर्विरगः शते । द्वये च विंशेऽङ्गभृतोऽपि पंच ते, शते च साष्टादशके चतुर्मुनिः ॥२३॥ गुरूः सुभद्रो जयभद्रनामकः, परो यशोबाहुरनन्तरस्ततः । महाईलोहार्यगुरुष्टच ये दधुः, प्रसिद्धमाचारमहाङ्गमत्र ते ॥२४॥

इसी तरह अपभ्रंश भाषा के लब्धप्रतिष्ठ कवि पुष्पदन्त ने अपने महापुरास में वीर निर्वास के पश्चात् हुए केवलियों, श्रुतकेवलियों, दशपूर्वधरों, एकादशांगधरों तथा एकांगधरों का उपरिवस्तित काल बताते हुए लोहाचार्य को अंतिम आचारां-गधर बताया है। <sup>1</sup>

इस प्रकार घवला, तिलोयपण्एात्ती, इन्द्रनन्दीकृत श्रुतावतार, ब्रह्म हेमचन्द्र कृत श्रुतस्कन्ध, उत्तर पुराएा, जम्बूद्वीप पण्एात्ती के अन्तर्गत दी हुई श्रुतधर पट्टावली और हरिवंश पुराएा में वीर नि० सं० १ से ६०३ तक हुए इन्द्रभूति गौतम से लेकर ग्रंतिम आंचारांगधर लोहार्य तक आचार्यों का काल तथा कम सर्वसम्मत रूपेएा एक समान दिया गया है। गौतम से लोहार्य तक सभी आचार्यों के काल अथवा कम के सम्बन्ध में उपरिवर्णित सभी ग्रन्थकार एक मत हैं। कहीं किसी का किचित्मात्र भी मतभेद दृष्टिगोचर नहीं होता।

दिगम्बर परम्परा के उपरिलिखित प्राचीन एवं प्रामासिक माने जाने वाले ग्रन्थों के स्पष्ट उल्लेख के उपरान्त भी क्राचारांग्धर लोहाचार्य का काल वीर नि०

**े महापुरा**एा (पुष्पदन्त), सन्धि १००, पृ० २७४

सं० १६१ अनुमानित करने की मान्यता का एक मात्र ग्राधार नन्दि आम्नाय की प्राकृत पट्टावली है। इस पट्टावली के प्रारम्भ के क्लोंकों एवं पट्टावली की गाथाओं पर भाषा, शब्द, भाव आदि की दृष्टि से विचार करने पर स्वतः ही यह प्रकट हो जाता है कि न तो यह कोई उच्च कोटि के विद्वान की ही कृति है और न भति प्राचीन ही। इस पट्टावली के प्रथम क्लोक के तृतीय एवं चतुर्यं चरण तथा तृतीय श्राचीन ही। इस पट्टावली के प्रथम क्लोक के तृतीय एवं चतुर्यं चरण तथा तृतीय श्राचीन ही । इस पट्टावली के प्रथम क्लोक के तृतीय एवं चतुर्यं चरण तथा तृतीय श्राचीन ही । इस पट्टावली अति स्वल्प भाषाबोध वाले किसी साधारण रचनाकार की सामान्य कृति है। इतना सब कुछ होते हुए भी प्राचीन पुराणों एवं तिलोय पण्णत्ती जैसे माने हुए ग्रन्थ से भिन्न मान्यता की जननी होने के कारण इस पट्टावली का बहुत ही बड़ा महत्व है। इतिहास में अभिरुचि रखने वाले विज्ञों के विचारार्थ इस पट्टावली को यहां दिया जा रहा है:

## नन्दि झाम्नाय को पट्टावली

श्री त्रैलोक्याधिपं नत्वा, स्मृत्वा सद्गुरुभारतीम् । वक्ष्ये पट्टावलीं रम्यां मूल संघ गएाधिपाम् ।।१।। श्री मूलसंघ प्रवरे, नन्द्याम्नाये मनोहरे । बलात्कार गएगेत्तसे, गच्छे सारस्वतीयके ।।२।। कुन्दकुन्दान्वये श्रेष्ठमुत्तमं श्रीगरणाधिपं । तमेवात्र प्रवक्ष्यामि, श्रूयतां सज्जना जनाः ।।३।।

### पट्टावलोः

ग्रंतिम-जिरग-सिल्वासे, केवलसासी य गोयम मुसिदो । वारहवासे य गये सुधम्मसामी य संजादो ॥१॥ तह बारह वासे पुरा संजादो जंबुसामि मुरिएएगहो। ग्रठतीसवास रहियों, केवलरणाणी य उक्किट्ठो ॥२॥ वासट्ठी-केवलवासे तिण्हि मुर्एा गोयम सुधम्म जम्बू य । बारह वारह दो जएा, तिय दुगहीरएं च चालीसं ।।३।। सुयकेवलि पंच जएगा बासट्ठि वासे गये सुसंजादा । चउदहवासं विण्हुकुमारं मुर्ऐयव्वं ॥४॥ पढमं, नंदिमित्त वास सोलह तिय ग्रपराजिय वास बावीसं। इगहीए। वीसवासं, गोवढ़ए। भद्दबाहु गुरएतीसं ।। ४।। सदसुय केवलए।।ए।), पंच जए।। विण्हु नंदिमित्तो य । गोवद्धए। तह भद्दबाहु य संजादा।।६।। ग्रपराजिय सद वासट्ठि सुवासे गए सु-उप्पण्ण दह सुपुव्वहरा। सद-तिरासि वासारिए य एगादह मुस्लिंवरा जादा ।।७॥ ा त्रायरिय त्रिसाखपोट्ठल खत्तिय जयसेएा नागसेएा मुग्गी । सिद्धत्थ धित्ति विजयं बुहिलिंग देव ्रधमसेरएं ।। ५।।

# जैन धर्म का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग [काल नि० ग० भ्रान्ति

दह उगस्पीस य सत्तर, इकवीस ब्रट्टारह सत्तर। अट्ठारह तेरह वीस चउदह चोदय (सोडेस) कमेरीयं ॥१॥ अंतिम जिए एिग्वारो, तियसय-पग-चालवास जादेसु। एगादहंगधारिय पंचजसा मुस्सिवरा जादा ॥१०॥ नक्खत्तो जयपालग पंडव धुवसेन कंस म्रायरिया। त्रठारह वोस-वासं गुरगचालं चोद बत्तीसं ।।११।। सद तेवीस वासे, एगादह ग्रंगधरा जादा। वासं सत्तारगवदिय, दसंग नव ग्रंग ग्रद्घधरा ॥१२॥ सुभदं च जसोभदं, भद्दबाहु कमेरा च। लोहाचय्य मुणीसं च, कहियं च जिल्लागमे ।।१३।। छह मद्वारह वासे तेवीस वावरण (पर्णास) वास मुणि रणहं । दस राव ग्रहुंगधरा, वास दुसदवीस सधेसुं।।१४॥ पंचसये पर्णसठे, त्रंतिम-जिल्प्-समय जादेसु। उप्पराा पंचजराा, इयंगधारी मुर्ऐयव्वा ॥१४॥ ग्रहिवुल्लि माघनंदि य घरसेरएं पुष्फयंत भूदवली । ग्रडवीसं इगवीस उगसीसं, तीस वीस वास पुसो।।१६।। इगसय-ग्रठार-वासे, इवंगधारी य मस्तिवरा जादा। छ सय तिरासिय वासे गिल्वाएा ग्रंगछिँत्तिकहिय जिएएे ।।१७।। सत्तरि-चउ-सद युतो, जिरएकाला विक्कमो हवई जम्मो । ग्रठ वरस वाललीला सोडस वासेहि भम्मिए देसे ।।१८।। वासे रज्जं, कूणंति मिच्छोवदेससंयुत्तो । परारस चालीस बरस जिखबर-धम्मं पालीय सुरपयं लहियं।।१९।।

इस पट्टावली के ग्रनुसार वीर के पश्चात् की ग्राचार्य – कालगएना इस प्रकार ग्राती है:

### वीर निर्वाश के परचात्

| १. गौतम केवली       | १२                  | <ol> <li>दिशाखाचार्य दश पूर्व</li> </ol> | घर १० |
|---------------------|---------------------|------------------------------------------|-------|
| २. सुधर्म 🥠         | १२ १                | <ul> <li>प्रोष्ठिल ,,</li> </ul>         | 38    |
| ३. जम्बू स्वामी "   | ्रेन १              | १. क्षत्रिय "                            | १७    |
|                     | इर १                | २. जयसेन ,,                              | २१    |
| ४ विष्सु श्रुतकेवली | <i>6</i> 8 <i>6</i> | ३. नागसेन् ,,                            | १८    |
| ४. नन्दिमित्र "     | १६ १                | ४. सिद्धार्थ ,,                          | १७    |
| ६ अपराजित "         | २२ १                | ५. धृतिषेण "                             | १न    |
| ७. गोवर्धन "        | <b>9E</b> 9         | ६. विजय 🦷                                | १३    |
| < भद्रबाहु "        | ۶٤ ۶                | ७. बुद्धिलिंग "                          | 20    |
|                     |                     | <b>न. देव</b> ,,                         | 68    |

৬ইই -

कास नि• ग• आग्ति] सामाग्य पूर्वधर-कास : देवदि क्षमाश्रमएा

| १६. धर्मसेन दश पूर्वघर १४ ( १६ ) | २६. यशोभद्र १०,६व म               |
|----------------------------------|-----------------------------------|
| योग १८१ (१८३)                    | श्रंगधारी १⊏                      |
|                                  | २७. भद्रबाहु (२) ,, २३            |
| २०. नक्षत्र ११ ग्रंगधारी १८      | २८. लोहाचार्य ,, ४२ (४०)          |
| <b>२१. जय</b> पाल ,, २०          | योग                               |
| २२. पाण्ड्व ,, ३६                | २६. ग्रहेंद्वलि १ ग्रंगधर २० वर्ष |
| २३. घुवसेन "१४                   | ३०. माधनन्दि ,, २१                |
| र¥. कंस " ३२                     | ३१. घरसेन " १९                    |
| योग १२३                          | ३२. पुष्पदंत ,, ३०                |
| २४. सुमद्र १०,६,=                | ३३. भूतबलि ,, २०                  |
| - ग्रंगघारी ६                    | योग ११८                           |

पूर्ण योग ६२+१००+१=३+१२३+६७+११==६द३

हरिवंगपुराए, श्रुतावतार झौर नन्दी संघ की प्राकृत पट्टावली – इन तीन ग्रन्थों के प्रतिरिक्त ग्रन्थ सभी उपर्युक्त ग्रन्थों में ग्रन्थकारों ने आर्य लोहाचार्य तक समाप्त हुए वीर नि० के ६६३ वर्षों के पश्चात् न तो प्राचार्यों का नामनिर्देश ही किया है और न कालनिर्देश ही।

इन्द्रनन्दि द्वारा श्रुतावतार के श्लोक संख्या ७४, ७८, ७६, ८१ ग्रौर ८२ में 'तत:' शब्द का प्रयोग पूर्वापर अनुक्रम बताने के लिये. किया गया है। 'तत.' शब्द का स्वतः सिद्ध सीधा सा ग्रर्थ है – उसके पश्चात्। उपरिचर्चित श्लोकों म भी 'ततः' (तदनन्तरम्) शब्द का प्रयोग इसी ग्रयं में किया गया है कि पूर्ववर्णित माचार्य के पश्चात् प्रमुक-ममुक माचार्य हुए, पूर्वचर्चित श्रुतपरम्परा के जनन्तर अमुक श्रुतपरम्परा का ग्रस्तित्व रहा और इन इन ऐतिहासिक घटनाग्रों के घटिल होने के पश्चात् ये ऐतिहासिक घटनाएं घटित हुई ।

वीर निर्वाण सं० १ से ६८३ वर्षों के मुदीर्घकाल में हुए गौतमादि लोहार्यात माचार्यों केवली, श्रुतकेवली, चतुर्दशपूर्वी, दशपूर्वी मौर माचारांगधारी श्रुत-परम्पराः ापरिचय देने के पक्ष्चात् इन्द्रनन्दि ने ग्रपने श्रुतावतार में पुनः 'ततः' शब्द के के साथ ग्रंग-पूर्व के देशघर ग्राचार्यों का ग्रनुकम निर्म्तालखित रूप में दिया र

श्रीदत्तः, शिवदत्तोऽन्योऽर्हदृत्तनामैते । ग्रारातीया यतयस्ततोऽभवन्नगपूर्वदेशधराः ॥६४॥ वौगपूर्वदेशैकदेशवित्पूर्वदेशमध्यगते । श्रापुण्ड्रवर्धनपुरे मुनिरजनि ततोऽर्हद्बल्याख्यः ॥६४॥ ग्रर्थात् – ततः तदनन्तरं (अंतिम श्राचारांगघर लोहार्य के पश्चात्) विनथधर, श्रीदत्त, शिवदत्त और अर्हदृत्त नाम के चार (४) ग्रारातीय मुनि प्रंगपूर्व के एक देश के धारक हुए । ततः – ग्रर्हदत्त के पश्चात् पूर्वदेश के मध्यभाग में स्थित श्रीपृण्ड्वर्धनपुर में सब ग्रंगों एवं पूर्वों के देशधर ग्रर्हद्वलि नामक मुनि हुए ।

इन्द्रनन्दि ने इस स्थल पर एक श्लोक से अर्हद्वलि के गुएगों का वर्णन करते हुए कहा है – "वे अर्हद्वलि जिनवाएगी के धारएग और प्रसारएग के विशुद्ध झतिशय से युक्त एवं सत् – विमल किया (साघ्वाचार) के पालन में सदा उद्यत रहते थे। दे अब्टांग निमित्त के झाता तथा सन्धान, अनुग्रह और निग्रह करने में समर्थ थे।"

त्रहंद्वलि की महिमा का वर्णन करने के पश्चात् संघविभाजन का उल्लेख करते हुए श्रुतावतारकार ने लिखा है - "एक समय पांच वर्षों के पश्चात् किये जाने वाले युग-प्रतिक्रमण के अवसर पर सौ-सौ योजन से मुनिसमाज एकत्रित हुआ। युग-प्रतिक्रमण के अवसर पर आईद्वलि ने एकत्रित सकल श्रमण संघ को यह कहते हुए कि भविष्य में कालप्रभाव से गणपक्षपात का प्रावल्य रहेगा - श्रमण गंघ को नन्दीसंघ, वीर संघ, अपराजित संघ, देव संघ, सेन संघ, भद्रसंघ, युएाघर संघ, युप्त संघ, सिंह संघ और चन्द्र संघ - इन दश संघों में विभाजित किया।"

संघ-विभाजन का विवरण देते हुए इन्द्रनन्दि ने लिखा है कि उस युग प्रतिकमण के प्रवसर पर एकत्रित हुए समस्त मुनि गिरिगुहा, झशोकवाट, पंचस्तूप, शाल्मलीमहादुममूल ग्रौर खण्डकेसर नामक ४ स्थानों से ग्राये थे। प्रत्येक स्थान से ग्राये हुए मुनियों को दो दो भागों में विभक्त कर ग्रर्हद्वलि ने प्रनुक्रमशः उपरोक्त १० संघों की स्थापना की।

प्रपने इस ग्रभिमत का श्राधार प्रस्तुत करते हुए इन्द्रनन्दि ने एक श्रज्ञात-लेखक का निम्नलिखित प्राचीन श्लोक उद्धृत किया है :-

प्रायातौ नन्दिवीरौ प्रकटगिरिगुहावासतोऽशोकवाटा – ट्वाश्चान्योऽपरादिजित इति यतिपौ सेन भद्राह्वयौ च । पंचस्तूप्यात्सगुप्तौ गुरगधर – वृषभः शाल्मलीवृक्षभूला– न्निर्यातौ सिंहचन्द्रौ प्रथितगुरगगरौो केसरात्खण्डपूर्वात् ।।

एक अन्य मान्यता का उल्लेख करते हुए इन्द्रनन्दि ने लिखा है - "गिरिगुहा से झाये हुए मुनियों से नंदिसंघ, प्रशोक वन से झाये हुए मुनियों से देव संघ, पंच स्तूप से झाये हुए मुनियों से सेन संघ, शाल्मलीतरु के मूल में निवास करने वाले मुनियों से वीर संघ झौर ख़ण्डकेसर वृक्ष के मूल में रहने वाले मुनियों से भद्रसंघ इस प्रकार पांच संघ ही गठित किये गये। इस प्रकार मुनिसंघों के प्रवर्तक झहेंद्वलि के प्रति विनय प्रदर्शित करने वाले पांच प्रकार के कुलों के झाचार से पूजनीय (उपास्य) पांच झाचार्य थे।"

श्रर्हढलि के स्वर्गस्थ होने के पश्चात् माघनन्दि नामक स्राचार्य हुए । वे भी एक देश स्रगपूर्व की प्ररूपएा कर समाधिपूर्वक स्वर्गस्थ हुए । इन्द्रनन्दि ने माघनन्दि के स्वर्गस्थ होने के स्रनन्तर महातपा धरसेनाचार्य के होने का तो उल्लेख किया है किन्तु प्राचार्य धरसेन स्राचार्य माघनन्दि के स्वर्गस्थ होने के पश्चात् तत्काल

350

उनके उत्तराधिकारी बने अथवा अनिश्चित काल व्यतीत होने पर प्राचार्य बने, इस सम्बन्ध में कोई उल्लेख नहीं किया है। इन्द्रनन्दि द्वारा श्रुतावतार के श्लोक सं० १४१ में किये गये निर्देश से तो यही प्रकट होता है कि इन्द्रनन्दि के समय में धरसेन के काल, गुरुपरम्परा, शिष्यपरम्परा तथा गरा - गच्छ भादि के सम्बन्ध में न तो कहीं किसी प्रकार का कोई उल्लेख ही उपलब्ध था और न किसी को एतद्विषयक कोई जानकारी ही थी।

इन्द्रनन्दिकृत श्रुतावतार में उल्लिखित पट्ट-परम्परा को शोधपूर्ए सूक्ष्म हष्टि से देखने पर सहज ही यह तथ्य प्रकट हो जाता है कि वीर नि० सं० ६८३ में दिवंगत हुए ग्रंतिम ग्राचारांगधर ग्राचार्य लोहार्य के पश्चात् विनयंघर से लेकर महंदबलि तक प्रभु वीर के पट्टधरों का जो नामोल्लेख किया है, वह म्रनुक्रम्झः एक के पश्चात् हुए श्राचार्यों का ऋमबद्ध उल्लेख है। यदि किसी प्रकार का पूर्वाग्रह न हो तो श्रुतावतार के श्लोक संख्या ८४ का सीधा सा ग्रर्थ इस प्रकार होता है:- "ततः - तदनन्तर ग्रर्थात् वीर नि० सं० ६८३ में स्वर्गस्य हुए लोहार्य के पश्चात् क्रमशः विनयघर, श्रीदत्त, शिवदत्त मौर ग्रहेंद्त्त नाम के मंग एवं पूर्वज्ञान के एकदेशघर चार मारातीय मुनि हुए।"

इस ग्लोक की शब्दरचना से इस प्रकार का किचिन्मात्र भी आभास नहीं होता कि विनयघर ग्रादि वे चारों मुनि एक ही समय में अर्थात् समकालीन हुए होंगे, क्योंकि सम्पूर्ग श्रुतावतार को ध्यानपूर्वक पढ़ने पर उसके १८७ ग्लोकों में से एक भी ऐसा ग्लोक हष्टिगोचर नहीं होता, जिसमें एक ही समय में हुए दो ग्रथवा दो से ग्रधिक मुनियों का उल्लेख किया गया हो । ऐसी स्थिति में इन चारों ग्रारातीय मुनियों के एक ही समय में होने की कल्पना तक नहीं की जा सकती ।

इस प्रकार की स्पष्ट स्थिति के होते हुए भी विश्रुत विद्वान् पं. जुगलकिशोरजी मुस्तार ने एतद्विषयक उपलब्ध अन्य प्रामाशिक साक्ष्य की मोर घ्यान न देकर अपनी पुस्तक 'समन्तभद्र' के पृष्ठ १६१ पर केवल अपने अनुमान के आधार पर विनयधर आदि चारों म्रारातीय मुनियों को समकालीन मानकर इन चारों का समुच्चय रूप से २० वर्ष का समय अनुमानित किया है। जन जगत् के ख्याति प्राप्त विद्वान् डा० हीरालालजी ने भी मुस्तारजी की कल्पना को बल देते हुए लिखा है:-

"लोहायँ के पश्चात् चार प्रारातीय यतियों का जिस प्रकार इन्द्रनन्दि ने एक साथ उल्लेख किया है, उससे जान पड़ता है कि संभवतः वे सब एक ही काल में हुए थे। इसी से पं० जुगलकिशोरजी मुख्तार ने उन चारों का एकत्र समय २० वर्ष अनुमान किया है।"

श्री मुस्तार सा० ग्रौर ढॉ० हीरालालजी के उपर्युद्धृत ग्रनुमान का ग्रक्षरगः अनुकरएा करते हुए क्षु० श्री जिनेन्द्रवर्षीजी ने एक प्रकार से सुनिर्षीत तथ्य के संमान विनयघर ग्रादि चारों ग्रारातीय मुनियों को समकालीन बता कर इन चारों

<sup>ै</sup> चट्खण्डागम, भाग १, द्वितीय संस्करण की प्रस्तावना, पृ० २०

का समर्थिट रूप से २० वर्ष का समय अपने "जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश" में उल्लिखित कर दिया है । वस्तुतः कोश का बहुत बड़ा महत्व होता है । वह भावी पीढ़ियों के लिये सहस्राब्दियों तक एक प्रामाग्तिक थाती के रूप में प्रकाश स्तम्भ का काम करता है । उसमें उल्लिखित प्रत्येक तथ्य सभी दृष्टियों से पूर्वाग्रहों से परे और परम प्रामाग्तिक होना चाहिए । वर्ग्तीजी ने सैकड़ों ग्रन्थों के साथ-साथ हरिवंश परम प्रामाग्तिक होना चाहिए । वर्ग्तीजी ने सैकड़ों ग्रन्थों के साथ-साथ हरिवंश पुराण का भी आलोडन किया है । उन्होंने आज से १२०० वर्ष पूर्व की हरिवंश पुराण का भी आलोडन किया है । उन्होंने आज से १२०० वर्ष पूर्व की हरिवंश पुराण का भी आलोडन किया है । उन्होंने आज से १२०० वर्ष पूर्व की हरिवंश पुराण के साक्षी को दरगुजर कर पुन्नाट संघ की पट्टावली देते हुए आधुनिक विद्वानों के केवल अनुमान और कल्पना पर आधारित अभिमत को प्रश्वय दे कर लोहाचार्य आदि आचार्यों के काल को ११८ वर्ष पीछे की ओर ठेलने का प्रयास किया है । किन्तु पुन्नाट संघ के आचार्य शान्तिसेन, जयसेन और हरिवंश पुराणकार जिनसेन का समय उपलब्ध साहित्य में उल्लिखित है ग्रतः उन्हें उसे बिना हेर फेर किये यथावत् देनापड़ा है । इससे वास्तविक तथ्य स्वतः ही प्रकट हो जाता है । अ

वस्तुतः इन्द्रनन्दिकृत श्रुतावतार के श्लोक संख्या ५४ में प्रयुक्त 'ततः' शब्द का म्रघ्याहार विनयघर म्रादि चारों मुनियों के साथ कर लिया जाता मौर हरिवंश पुराएा में वीर नि० सं० ६५३ के पश्चात् की जो ग्राचार्य परम्परा दी गई है, उस मोर दृष्टिपात किया जाता तो वास्तविकता सूर्य के प्रकाश के समान सुस्पष्ट हो जाती मौर मुस्तार सा० म्रादि तीनों विद्वानों को कल्पना एवं म्रनुमान का सहारा लेने की किचित्मात्र भी म्रावश्यकता नहीं होती । हरिवंश पुराएा में वीर नि० सं० ६५३ के पश्चात् लोहाचार्य से उत्तरवर्ती म्राचार्य परम्परा इस म्रकार दी हुई है:-

महातपोभृद्विनयंधरः श्रुतामृषिश्रुति गुप्तपदादिकां दघत् । मुनोश्वरोऽन्यः शिवगुप्त संज्ञको गुर्गोः स्वमर्हद्बलिरप्यधात् पदम् ॥२४॥

अर्थात् वीर नि० सं० ६८३ में लोहार्य के स्वर्गस्थ होने पर कमशः महान् तपस्वी विनयंधर, गुप्तश्रुति, गुप्त ऋषि, मुनीश्वर शिवगुप्त और प्रहेंदुबलि आचार्य पद पर अधिष्ठित हुए ।

यह लोहाचार्य के पश्चात् की ग्रौर श्रहंदुबलि के समय में हुए संघ-विभाजन से पूर्व की ग्राचार्य परम्परा है। यहां स्पष्ट रूप से उल्लेख किया गया है कि लोहाचार्य के पश्चात् विनयंधर, उनके पश्चात् गुप्तश्रुति, फिर गुप्त ऋषि, तदनन्तर शिवगुप्त और उनके ग्रनन्तर ग्रहंदुबलि ग्राचार्य हुए। वस्तुतः विनयंधर ग्रादि ये पांचों ही ग्राचार्य मूल ग्राचार्य परम्परा के कमशः – एक के पश्चात् एक – हुए ग्राचार्य हैं, इस तथ्य को स्वीकार करने में तो किसी को कोई बाधा नहीं होनी चाहिये, क्योंकि दिगम्बर संघ में परम्परा से यह मान्यता चली ग्रा रही है कि

<sup>ै</sup> जैनेन्द्र सिद्धान्त कोंग, भाग १, पृ० ३३२ 🗉

२ हरिवंश पुराख, सर्ग ६६, श्लोक २२-३३

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश, भा० १ ५० ३४५

ग्रहेंदबलि ने भावी परिस्थितियों को घ्यान में रखते हुए पृषक् पृथक् संघों का निर्माण किया । इन्द्रनन्दि ने तो अपने श्रुतावतार में ग्रहेंदबलि द्वारा किये गये संघ-विभाजन का विशद् एवं सुस्पष्ट विवरण दिया है। इससे भी यही सिद्ध होता है कि विनयंधर से ग्रहेंदबलि तक जो पांच ग्राचार्यों के नाम हरिवंशपुराण ग्रौर श्रतावतार में दिये गये हैं, वे ग्रनुकमशः हुए मूल ग्राचार्य-परम्परा के ही ग्राचार्य हैं।

यहां एक बात जो विचारणीय हैं, वह यह है कि हरिवंश पुरासकार तथा श्रुतावतारकार-इन दोनों ने ही लोहार्य के पश्चात् तया संघविभाजन से पूर्व हए ब्रांचार्यों की संख्या समान रूप से यद्यपि ४ ही दी है तथापि उन ४ ब्राचार्यों में से २ ग्राचार्यों के नाम दोनों ने एक-दूसरे से पूर्एंतः भिन्न दिये हैं । इन दोनों ग्रन्थ-कारों ने लोहाचार्य के पश्चात् हुए प्रथम ग्राचार्य का नाम विनयंधर ग्रौर पांचवें <mark>आचार्य का नाम अर्हद्बलि दिया है ।</mark> इन्द्रनन्दि ने तीसरे आचार्य का नाम शिवदत्त श्रौर जिनसेन ने चौथे श्राचार्य का नाम शिवगुप्त दिया है । क्रम के ब्रतिरिक्त इस नाम में कोई विशेष ग्रन्तर नहीं है । दूसरे ग्रौर चौथे ग्राचार्यों के नाम इन्द्रनन्दि ने अपने श्रुतावतार में श्रीदत्त एवं ग्रर्हदत्त लिखे हैं पर जिनसेन ने अपने हरिवंश पुराए में दूसरे ग्राचार्य का नाम गुप्तश्रुति तथा चौथे ग्राचार्य का नाम गुप्त ऋषि उल्लिखित किया है । यह नाम वैषम्य ग्रवश्य ही कुछ खटकने वाला है पर पूर्वापर दोनों ब्राचार्यों के समान नाम, तीसरे ब्राचार्य का नगण्य ब्रन्तर के साथ नाम साम्य तथा दोनों ही ग्रन्थों में ग्राचार्यों की समान संख्या को देखते हुए इन उल्लेखों की प्रामासिकता में किसी प्रकार का ग्रन्तर नहीं ग्राता। उपरिलिखित विभिन्न ग्रन्थों में कतिपय श्राचार्यों के नामों की भिन्नता प्रायः यत्र तत्र हष्टिगोचर होती है । दिगम्बर परम्परा के कतिपंय ग्रन्थों में केवल ग्राचार्यों ही नहीं ग्रपितु गए। घरों के नामों में भी वैभिन्य पाया जाता है।

इसके अतिरिक्त सर्वाधिक महत्वपूर्ए तथ्य यह है कि हरिवंश पुराए में दी गई आचार्य परम्परा की पट्टावली अपने आपमें परिपूर्ए एवं सभी दृष्टियों से अन्य उपलब्ध पट्टावलियों की अपेक्षा अधिक प्रामारिएक है। वीर ति. सं. १ से ६०३ तक और दूसरे शब्दों में केवली गौतम से लेकर अन्तिम आचारांगधर लोहार्य तक की ६०३ वर्ष की अवधि में जिनसेन ने २० आचार्यों के नाम दिये हैं, जो धवला, तिलोयपण्एत्ती, श्रुतावतार आदि सभी प्रामासिक ग्रन्थों द्वारा समर्थित हैं। लोहाचार्य के पश्चात् वीर ति. सं. ६०३ से वीर ति. सं. १३१० (शक सं. ७०४) तक कुल मिलाकर ६२७ वर्षों में जिनसेन ने ३१ (स्वयं को मिलाकर

शाकेष्वब्दशतेषु सप्तसु दिशं पंचोत्तरेषुत्तरां पातीन्द्रायुधनाम्नि कृष्णनृपजे श्रीवल्लभे दक्षिणाम् । पूर्वा श्रीमदवन्तिभूभृति नृपे वत्सादिराजेऽपरां, सूर्याणाभधिमंडलं जय युते वीरे वराहेऽवति ॥१२॥ कल्यार्थाः परिवर्धमानविपुलश्री वर्धमाने पुरे, श्री पार्श्वालयनन्नराजवसतौ पर्याप्तशेषः पुरा । पश्चाद्योग्तटिका-प्रजाप्रजनितप्राज्याचनावर्षने, णान्तेः शाग्तयुहे जिनस्य रचितो वंशो हरीएाामयम् ॥४३॥ [हरिवंश पुराएा, सर्ग ६६] ३२) ग्राचायों का होना बताया है, जो सभी दृष्टियों से सुसंगत प्रतीत होता है। यद्यपि जिनसेन ने बिनयंधर से लेकर ग्राचार्य ग्रमितसेन तक ३१ ग्राचार्यों का पृथक् पृथक् ग्राचार्यकाल नहीं दिया है तथापि लोहाचार्य के पश्चात् वीर नि. सं. ६९३ से स्वयं द्वारा हरिवंश पुराएा की समाप्ति का समय शक सं. ७०४ तदनुसार वीर नि. सं. १३१० देकर यह स्पष्ट कर दिया है कि लोहार्य से लेकर उन स्वयं (जिनसेन) तक की ६२७ वर्षों की ग्रवधि में ३१ ग्राचार्य हुए। इस ६२७ वर्ष के समुच्चय काल को ३१ ग्राचार्यों में विभक्त किया जाय तो मोटे तौर पर एक एक ग्राचार्य का काल २० वर्ष के लगभग ग्रांका जा सकता है।

इस प्रकार हरिवंश पुराए की ग्राचार्य-परम्परा की पट्टावली में उल्लिखित तर्कसंगत एवं इन्द्रनन्दिकृत श्रुतावतार द्वारा समर्थित प्रामाएकि तथ्यों से विनयंधरादि ग्रह्द्वल्यान्त पांच ग्राचार्यों का, प्रत्येक ग्राचार्य के २० वर्ष के काल के हिसाब से, समुच्च्यकाल १०० वर्ष ग्रीर तदनुसार ग्रह्द्वलि का ग्राचार्यकाल वीर नि० सं० ७६३ से ७६३ तक का सिद्ध होता है, न कि नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली के ग्रनुसार वीर नि० सं० १६५ से ४६३ तक का। यह १६० वर्ष का गोलमाल वस्तुत: श्रुतावतार के श्लोक संख्या ६४ का पूर्वाग्रहानुसार ग्रर्थ लगाने एवं हरिवंश पुराएा में दी हुई पट्टावली की उपेक्षा करने के कारएा हुया है। यदि दिगम्बर परम्परा के ग्रग्रगण्य विद्वानों ने हरिवंश पुराएान्तर्गत ग्राचार्य परम्परा की पट्टावली पर गम्भीरतापूर्वक विचार किया होता तो न तो ग्राचार्यों के काल के विषय में इस प्रकार की गम्भीर आन्ति ही उत्पन्न होती ग्रीर न उसे कोश जैसे प्रामाएिक माने जाने वाले ग्रन्थ में स्थान ही दिया जाता। इन ऐतिहासिक तथ्यों के प्रकाश में ग्रर्ह्यबलि के पश्चाद्वर्ती माघनन्दि, धरसेन, पुष्पदन्त, भूतबलि जिनचन्द्र, कुन्दकुन्द ग्रादि ग्राचारों के काल के सम्बन्ध में भी पुर्नावचार करना परमावश्यक हो गया है।

उपरिलिखित सभी तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में तटस्थ होट से विचार करने पर सहज ही यह तथ्य प्रकाश में ग्रा जाता है कि ग्राचार्यों के काल के विषय में हुई इस मूल की मूल जननी वस्तुतः नन्दीसंघ की उपर्युद्धृत प्राकृत पट्टावली है, जिसकी कि हस्तलिखित मूल प्रति डॉ॰ हीरालालजी के कथनानुसार ग्राज कही उपलब्ध नहीं हैं। '

ऊपर उद्धृत की गई पट्टावलियों एवं सम्बद्ध उल्लेखों से यह तथ्य तो निर्विवाद रूपेएा प्रकट हो चुका है कि दिगम्बर परम्परा के सम्पूर्एा वाङ्मय में खोजने पर एक भी इस प्रकार की पंक्ति उपलब्ध नहीं होगी, जिससे कि नन्दी

[षट्खण्डागम, भा० १ (द्वितीय संस्करएा) की प्रस्तादना, पू० २४]

रेस पट्टावली की जांच करने के लिये हमने सिद्धान्त भवन, झारा को उसकी मूल हस्त-लिखित प्रति भेजने के लिये लिखा, किन्तु वहां से पं० भुजबली जी शास्त्री सूचित करते हैं कि बहुत खोज करने पर भी उस पट्टावली की मूल प्रति मिल नहीं रही है ऐसी भवस्या में हमें उसकी जांच मुद्रित पाठ पर से ही करनी पड़ती है।

संघ को प्राकृत पट्टावली में ग्राचार्यों एवं श्रुतपरम्परा की ग्रवस्थिति के सम्बन्ध में उल्लिखित 'तीन लोक से मथुरा न्यारी' इस लोकोक्ति को चरितार्थ करने वाले विचित्र ग्रभिमत की पुष्टि होती हो । प्राचीन, मध्ययुगीन ग्रौर ग्रवीचीन सभी दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में लोहार्य को ग्रंतिम ग्राचारांगधर बताते हुए एक स्वर से यह स्पष्ट उल्लेख किया गया है कि बीर नि० सं० ६८३ में लोहार्य के स्वरांस्थ होते ही द्वादशांगी में से ग्रवशिष्ट एक मात्र ग्राचारांग भी विच्छिन्न हो गया। लोहार्य के पश्चात् कोई ग्राचार्य किसी एक भी सम्पूर्ण ग्रंग का ज्ञाता नहीं हुग्रा। लोहार्य के पश्चाद्वर्ती सभी आचार्य ग्रंगज्ञान एवं पूर्व ज्ञान के एक देश-धर ही हुए ।

ऐसी स्थिति में नन्दी संघ की तथाकथित प्राकृत पट्टावली, जिसकी कि मूल प्रति ग्राज कहीं उपलब्ध नहीं, जिसके रचनाकार एवं रचनाकाल तक का कोई पता नहीं, उसे कहां तक प्रामाशिक ग्रथवा ग्रप्रामाशिक माना जा सकता है, इस सम्बन्ध में गम्भीरतापूर्वक विचार करना परमावश्यक हो जाता है।

इस पट्टावली में सर्व प्रथम ३ श्लोंक संस्कृत के ग्रौर १६ गाथाएं प्राकृत की हैं। डॉ॰ हीरालालजी ने इस पट्टावली के सम्बन्ध में लिखा है :- "यह पट्टावली प्राकृत में है ग्रौर संभवतः एक प्रति पर से बिना कुछ संशोधन के छपाई गई होने से उसमें ग्रनेक भाषादि दोष हैं। इस लिये उस पर से उसकी रचना के समय के सम्बन्ध में कुछ कहना ग्रगक्य है। पट्टावली के ऊपर जो तीन संस्कृत प्रलोक हैं, उनकी रचना बहुत शिथिल है। तीसरा श्लोक सदोष है। पट उन पर विचार करने से ऐसा प्रतीत होता है कि उनका रचयिता स्वयं पट्टावली की रचना नहीं कर रहा, किन्तु वह ग्रपनी उस प्रस्तावना के साथ एक प्राचीन पट्टावली को प्रस्तुत कर रहा है।" द

वस्तुस्थिति यह है कि इस पट्टावली के प्रारम्भ के तीन संस्कृत श्लोकों को यदि अन्यकर्त्तु क मान लिया जाता है अथवा इन्हें पट्टावली में से हटा दिया जाता है तो उस दशा में केवल गाथाओं को पढ़ने से किसी को किचित्मात्र भी इस प्रकार का श्राभास नहीं हो सकेगा कि यह किस संघ की पट्टावली है। ऐसी स्थिति में न तो इन तीन श्लोकों को इस पट्टावली से पृथक् ही किया जा सकता है और न इन्हें अन्यकर्त्तु क ही कहा जा सकता है। यदि इस पट्टावली को भाषा विज्ञान एवं गणित की कसौटी पर कसा जाय तो न केवल इसके आदि के तीन संस्कृत श्लोक ही, अपितु यह सम्पूर्ण पट्टावली ही दोषों से भरी हुई प्रतीत होगी।

- े वस्तुतः पहला श्लोक भो सदोष है । चतुर्थं चरएा में गसाधिपां के स्थान पर गराधिपानां होना चाहिए पर उस दशा में छन्दभंग होता है । -सम्पादक
- १ (क) डॉ० हीरालालजी ने यह किस ग्राधार पर लिखा है ? कुछ समफ नहीं पड़ता क्योंकि प्रथम क्लोक में ही स्पष्टतः कहा गया है – "वक्ष्ये पट्टावर्लि रम्यां, मूलसंध गएगाधिपाम्" ग्रयात् – सूलसंध के गएगाधिनायकों की पट्टावली कहूँगा। – सम्पादक (ख) पट्खण्डागम, प्रथम भाग, प्रस्तावना, पू० २४–२५
  - (ख) पट्खण्डागम, प्रयम माग, प्रस्तावना, पृष २०-

१६ गाथाओं की इस छोटी सी पट्टावली में काल – गएाना में गएित की हर्ष्टि से दो स्थानों पर इस प्रकार की त्रुटियां की गई हैं कि इतिहास के विशेषज्ञों को ११ दशपूर्वंघरों में से किसी एक महापुरुष की आयु को २ वर्ष बढ़ाने तथा दश-नवाष्टांगघरों में से किसी एक महामुनि की आयु को २ वर्ष घटाने का प्रयास करना पड़ रहा है, क्योंकि इन दोनों वर्गों के प्राचार्यों का जो प्रूयक्-प्रूयक् काल दिया गया है, वह पिण्ड रूप में दिये गये उनके काल से मेल नहीं खाता।

.इस पट्टावली की गायात्रों पर भाषा विज्ञान की दृष्टि से भी विचार किया जाय तो ये सदोष ही सिद्ध होंगी। इसकी गाया संख्या २ के तृतीय चरएा में प्रयुक्त 'रहियो' शब्द प्राकृत भाषा की शब्दावली में 'रहा' - इस प्रर्थ में कहीं देखने में नहीं ग्राया । प्राकृत भाषा में 'रहिग्रो' शब्द का प्रयोग पार्थक्य भ्रथवा घटाने के अर्थ में होता है । हाँ, डिंगल, राजस्थानी-गुजराती, अपभ्रंश एवं कतिपय देशज भाषाम्रों में 'रहियो' शब्द का प्रयोग 'रहा' के मर्थ में होता है । इसके त्रतिरिक्त गाथा संख्या १३ में चार बार 'च' शब्द का प्रयोग किया गया है जो खटकने के साथ-साथ इस बात का द्योतक है कि पट्टावलीकार का भाषा पर पूर्णाधिकार नहीं था। इस पट्टावली को घ्यानपूर्वक पढ़ने पर एक बात बड़ी श्राश्चर्यजनक प्रतीत होती है कि पट्टावलीकार को जहां परम्परागत मान्यता स्रौर प्राचीन ग्रन्थों से विपरीत बात कहनी थी, वहां उसने जिनागम मौर जिन-कथन की दुहाई दो है। सभी प्राचीन ग्रन्थों द्वारा समर्थित यह परम्परागत मान्यता रही है कि ६८३ में अंतिम आचारांगधर लोहार्य स्वर्गस्य हए । इसके विपरीत लोहार्य को ग्राठ ग्रंगों के धारक ग्रीर वीर नि० सं० ५६५ में स्वर्गस्थ हुए सिद्ध करने के लिये पट्टावलीकार ने गाया संख्या १३ में -- ''लोहाचय्य मुखीसं च, कहियं च जिएागमे'' इस गाथाई द्वारा ग्रपने ग्रभिमत पर जिनागम की छाप लगाने का प्रयास किया है। इसी प्रकार लोहाचार्य के पश्चात् झनुकमझः हुए विनयंधर प्रादि चार ग्राचार्यों को अपनी पट्टावली में स्थान न देकर ५० वर्ष के ग्राचार्यकाल को ऊपर ही ऊपर उड़ाने का प्रयास करते हुए जहां ग्रंग पूर्व के एक देशधर अहंद्वलि, माधनंदी, धरसेन, पुष्पदन्त और भूतबलि इन ४ ग्राचायों को याचारांगधर सिद्ध करने एवं भूतबलि का ६०३ में स्वर्गस्थ होना तथा उनके साथ ही प्रंग विच्छेद होने की बात सिद्ध करने का प्रयास किया है, वहां पर भी पट्टावलीकार ने लिख दिया है कि जिनेन्द्र भगवानू ने इस प्रकार कहा है :-

अहिवल्लि माधनंदि य घरसेगा पुष्फयंत भूदबली। अडवीसं इगवीस उगणीसं तीस वीस वास पुगो।।१६।। इगसय ग्रठारवासे दसंगधारी य मुणिवरा जादा। छ सय-तिरासिय- वासे णिव्वागा ग्रंगच्छिति कहिय जिगो।।१६।।

वस्तुतः वास्तविक स्थिति यह है कि किसी जिनागम में झयवा दिगम्बर परम्परा के किसी ग्रन्थ में एक पंक्ति तो क्या एक शब्द भी इस प्रकार का उपलब्ध

<sup>&#</sup>x27; देलिये प्रस्तुत प्रस्थ का पृष्ठ ७२७

#### कास नि॰ ग॰ आन्ति] सामान्य पूर्वधर-काल : देवदि क्षमाश्रमण

नहीं होता, जिससे नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली के रचनाकार के उपरिलिखित मभिमतों की किचिन्मात्र भी पुष्टि होती हो ।

एक बात और बड़ी विचारगीय है, वह यह है कि इस पट्टावली के मादि के प्रथम श्लोक में पट्टावलीकार ने त्रैलौक्येश्वर प्रभु को नमस्कार एवं सद्गुरु की वाग्गी का स्मरण करने के पश्चात मूलसंघ के गणनायकों (ग्राचार्यों) की सुन्दर पट्टावली की रचना करने की तथा दूसरे एवं तीसरे श्लोक में "श्रेष्ठ मूल संघ के नन्दी ग्राम्नायी बलात्कारगण के सरस्वती गच्छ में जितने कुन्दकुन्दान्वयी ग्राचार्य हुए हैं, उन सबका विवरण मैं यहां प्रस्तुत करूंगा ग्रतः सब सज्जन उसे सुनें ", इस प्रकार की प्रतिज्ञा की है।

पट्टावलीकार की उपरोक्त प्रतिज्ञा के सन्दर्भ में इस सम्पूर्ण पट्टावली को ध्यानपूर्वक पढ़ा जाय तो स्वतः ही यह तथ्य प्रकट हो जायगा कि यह पट्टावली वस्तुतः ग्रपने ग्राप में प्रपूर्ण है। क्योंकि पट्टावलीकार की उपर्युद्धृत प्रतिज्ञानुसार न इस पट्टावली में कहीं नन्दी स्राम्नाय का, न बलात्कार गए। का, न सरस्वती गच्छ का ग्रोर न स्राचार्य कुन्दकुन्द का ही कहीं उल्लेख दृष्टिगोर्चर होता है।

इस पट्टावली की गाथा संख्या १४ के चतुर्थं चरए -- "वास दुसद वीस सथेसु ॥" पर गम्भीरतापूर्वक विचार करने पर विचारकों के मस्तिष्क में यह झाशंका उत्पन्न होती है कि इस पट्टावली के रचनाकार ने प्राचीन, प्रचलित एवं प्रामाशिक पट्टावलियों में उल्लिखित तथ्यों को तोड़ मरोड़ कर इसमें प्रस्तुत किया है। सभी पट्टावलीकारों की वर्णन गैली का अनुसरएा करते हुए नन्दी संघ की प्राकृत पट्टावली के प्रएयनकार ने भी प्रत्येक श्रुतपरम्परा के ब्राचार्यों के काल का उल्लेख करते हुए -- "सदतेवीस वासे एगादह अंगधरा जादा" -- इस गाथाई से एकादशांग-धारियों का काल १२३ वर्ष तथा -- "वासं सत्ताएावदिय, दसंग नव अंग अट्टधरा" इस ग्राधी गाया द्वारा दश नव-अप्टांगधरों का काल १७ वर्ष वताया है। इस सारी पट्टावली को पढ़ने पर यह स्पष्टतः जात हो जाता है कि इसमें सर्वत्र पृथक्-पृथक् श्रुत परम्पराका पृथक्-पृथक् काल दिया है, दो श्रुत परम्पराग्रों का सम्मिलित काल नहीं। परन्तु न् यं एकादशांगधारियों के परम्परागत २२० वर्ष के काल का प्रश्न प्राया और उसे पट्टावलीकार ने विवादास्पद बनाया वहां -- "दस नव अठ्ठ गंघरा वास दुसदवीस संधेमु। । १४।।" इस गायाई द्वारा एकादशांगधारियों एव दश-नवाध्टांगधारियों का सम्मिलित समय २२० वर्ष वताने का प्रयास किया है। यहां पट्टाबलीकार द्वारा भयंकर त्रुटि हो गई है। पट्टावलीकार गाथा संख्या १२

इन तीन क्लोकों में पट्टावलीकार ने दो बार कहा है कि मूल संघ में हुए गएाचार्यों तथा मूल संघ के नन्दी ग्राम्नायी बलात्कार गएा के सरस्वती यच्छ में कुन्द कुन्दाल्वयी जितने भी ग्राचार्य हुए हैं उनके सम्बन्ध में मैं कथन करूंगा। ऐसी स्पष्ट दो उक्तियों के होते हुए भी डॉ॰ हीरालालजी ने इन क्लोकों का ग्रर्थ यह किस प्रकार लगाया है कि पट्टावलीकार किसी पुरालन पट्टावली को प्रस्तुन कर रहे हैं। पाठकगएा स्वयं इस पर निर्एय करें।

[सम्पादक]

में एकादशांगधारियों का १२३ वर्ष का काल श्रीर दश-नव-प्रब्टांगधारियों का ६७ वर्ष का काल बता चूकने के पश्चात् गाथा संख्या १४ द्वारा पुनः दश, नव तथा ग्राठ ग्रंगधारियों का काल ९७ वर्ष के स्थान पर २२० वर्ष बताते है । यहां पट्टावलीकार द्वारा वस्तुतः बड़ी भारी भूल हो गई है। गाथा की शब्दयोजना पर विचार करने की देशा में यह गाथा त्रुटिपूर्ण ग्रीर नितान्त अशुद्ध प्रतीत होती है। गाथा के पूर्वार्द्ध में दी हुई संख्या ६+१८+२३+५२ (५०) का योग ६९ और ९७ आता है पर गाथा के उत्तराई में दश, नव तथा आठ अंगधारियों का काल २२० वर्ष बीतने तक बताया गया है । पूर्वापर सम्बन्भ की खींच तान से तो इस गाथा का अर्थ येन केन प्रकारेए। यह लगाया जा सकता है कि २२० वर्षों में एका**दशांगघर** तथा देश-नव-अष्टांगघर हुए, पर गाथा की शब्द रचना से तो गाथा का सीधा सा ऋर्थ यही निकलता है कि इसमें दश-नव-अष्टांगधरों का काल २२० वर्ष बताया गया है। इस अप्रासंगिक, अनावश्यक एवं सदोय उल्लेख <mark>को देखते हुए ऐसा प्</mark>रतीत होता है कि इस पट्टावलीकार के समक्ष एकादशांगधरों का २२० वर्ष का काल बताने वाली ग्रनेक पट्टावलियां विद्यमान थीं। उनमें से हरिवंश पुराशान्तर्गत पट्टावली का - ''द्वये चे विशेऽङ्गभृतोऽपि पंच ते" तथा जय घवला का – ''तदो तमेक्कारसंगं सुदरणार्गं जयपाल-पांडु-धुवसे-रगकसोत्ति ग्राइरिय परम्पराए वीसुत्तर बेसद वासाइमागंतूरण वोच्छिण्णं।" यह पद एवं श्रुतावतार के निम्नलिखित पद पट्टावलीकार के कर्एरन्ध्रों में गुंजते रहे :-

एते पंचापि ततो वभूवुरेकादशांगधराः। विश्वत्यधिकं वर्षंग्रतद्वयमेषां बभूव युगसंख्या ।।<१।।

उन पदों की छाप जो नन्दीसंघ प्राकृत पट्टावलीकार के मस्तिष्क में थी, वह बनावश्यक एवं ग्रप्रासंगिक होते हुए भी इस पट्टावली की गाथा संख्या १४ में ''दस नव ब्रट्ट गधरा, वास दुसदवीस सधेसु'' के रूप में उतर ग्राई। ग्रन्यथा ''वास दुसदवीस सधेसु'' यह चरएा इस गाथा में किसी भी टप्टि में उपयुक्त नहीं जंचता। यह पद ही इस बात का साक्षी है कि यहां हेर फेर के रूप में कुछ गड़बड़ की गई है किन्तु वास्तविकता इस चतुर्थ चरएा के रूप में ब्रपना चिन्ह छोड़ गई है।

यही नहीं, अपितु इस नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली के प्रऐता ने भावी पीढ़ियों को एक बड़ी उलभन में भी डाल दिया है। गाथा सं० १२ के उत्तरार्द से १४ वीं गाथा तक सुभद्र प्रादि ४ प्राचार्यों को दश, नव, ग्राठ ग्रंगों का धारक तो वताया है, पर यह स्पष्ट नहीं लिया है कि वे चारों ही ग्राचार्य उपरोक्त तीनों ही ग्रंगों के घारक थे प्रथवा इननें में विभिन्न ग्रंगों के। यदि वे विभिन्न ग्रंगों के धारक थे तो कौन-कौन से ग्राचार्य किस-किस ग्रंग के घारक थे ? उपरिर्चाचत गाथान्नों में ग्राचार्यों की संख्या ४ ग्रांर ग्रंगों की संख्या तीन ही है ग्रतः चारों हो ग्राचार्यों को उपरोक्त तीनों ग्रंगो का समान रूप से घारक माना जाय, उस दशा में तो ठीक है किन्तू उन चारों ग्राचार्यों में से प्रत्येक को उपरोक्त तीनों ग्रंगों में से प्रथक्-प्रथक काल नि॰ ग॰ भ्रान्ति] सामान्य पूर्वधर-काल : देर्वीद्ध क्षमाश्रमण

ग्रंगों का झाता माने जाने की स्थिति में यह प्रश्न एक जटिल पहेली का रूप धारए। कर लेता है।"

इस प्रकार ग्राचार्यों के काल के सम्बन्ध में जो तथ्य ऊपर प्रस्तूत किये गये हैं, उन सब पर स्रौर विशेषतः हरिवंश पुराग एवं श्रुतावतार में लोहार्य से उत्तरवर्ती वीर निर्वाण सं० ६०३ के पश्चात् की आचार्य-परम्परा के जो उल्लेख ऊपर उद्धत किये गये हैं, उन पर निष्पक्ष एवं सूक्ष्म दृष्टि से गम्भीरतापूर्वक विचार करने पर यह भली भांति सिद्ध हो जाता है कि नग्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली भट्टारककालीन किसी प्रति साधारेण रचनाकार की नितान्त साधारेण, त्रुटिपूर्ण एवं म्रपूर्ण कृति होने के कारण वस्तुतः म्रविश्वसनीय ग्रौर ग्रप्रामाणिक है। एकादशांगघरों के काल के विषय में की गई काट-छांट, दश, व एवं आठ ग्रंगधरों की कल्पना के साथ उनके काल के सम्बन्ध में जोड-तोड, लाहाचार्य के पश्चात् हुए विनयंधर स्रादि चार स्राचार्यों को स्राचार्यों के ऋम में सम्मिलित तक न करना, ग्रंगपूर्वज्ञान के एक देशधर ग्राचार्य ग्रर्हद्वलि, माधनन्दि, धरसेन, पुष्पदन्त तथा भूतबलि को एक ग्रंगधारी मनवाने का प्रयास करना, ये सब बातें वस्तुतः पट्टावलोकार को स्वयं की ऐसी कल्पनाएं हैं, जिनके समर्थन में दिगम्बर परम्परा के सम्पूर्ण साहित्य का मंथन करने पर भी एक शब्द तक उपलब्ध नहीं होगा । ऐसी दशा में नंदीसंघ की प्राकृत पट्टावली की किसी भी तरह प्रामाणिकता की कोटि में गएना नहीं की जा सकती । ऐसा प्रतीत होता है कि कतिपय झाचार्यों को उनके वास्तविक काल से प्राचीन सिद्ध करने के उद्देश्य से भट्रारक काल में इस पट्टावली की रचना की गई है।

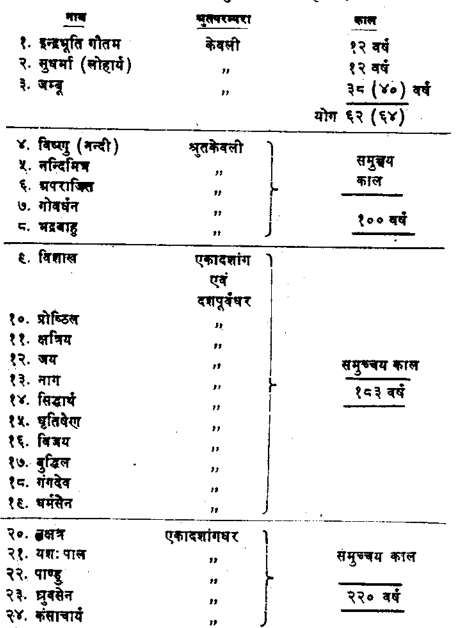
दिगम्बर परम्परा के सम्पूर्ण वाङ्मय से पूर्णतः विरुद्ध जो विचित्र मान्यताएं नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली में प्रस्तुत की गई हैं, उनके सम्बन्ध में स्व० डॉ॰ हीरालालजी ने लिखा है ''उससे अकस्मात् ग्रंग लोप सम्बन्धी कठिनाई कुछ कम हो जाती है।'' दिगम्बर परम्परा के सभी प्रामाणिक माने जाने वाले ग्रन्थों में जिस प्रकार वीर नि॰ सं॰ ३४५ में पूर्वज्ञान का ग्रौर ६८३ में ग्रंगज्ञान का विच्छिन्न होना बताया गया है; नन्दीसंघ की पट्टावली में भी इन दोनों प्रकार के ज्ञान का ठीक उसी समय में विच्छेद बताया गया है। ऐसी दशा में इससे काल की कठिनाई तो किचित्मात्र भी कम नहीं होती। केवल तीन ग्रंगों के लोप की कठिनाई काल की टब्टि से नहीं ग्रपितु कम की टब्टि से कुछ कम होती है पर शेष ६ ग्रंगों के अकस्मात् लोप की कठिनाई तो ज्यों की त्यों ही बनी रहती है। इसी प्रकार पूर्वज्ञान के लोप की कठिनाई में भी इस पट्टावली के उल्लेखों से किसी प्रकार की कमी नहीं ग्राती। कठनाई को कम करना तो दूर इस पट्टावली

इनके पश्चात झागे के जिन चार प्राचार्यों को ग्रन्थत्र एकांगधारी कह कर श्रुतज्ञान की परंपरा पूरी कर दी गई है उन्हें यहां कमशः दश,तव और झाठ ग्रंगों के धारक कहा है, पर यह स्पष्ट नहीं किया गया है कि कौन कितने ग्रंगों का ज्ञाता था। [षट्खण्डागम, भाग १, द्वि० सं०, प्र०, पृष्ठ २३] ने दिगम्बर परम्परा के परम प्रामाखिक माने जाने वाले धवला जैसे प्राचीन प्रत्यों के एतद्विषयक उल्लेखों के प्रति प्रगढ़ ग्रास्था को फरुफोर कर न सहो, पर थोड़ा हिलाकर भनेक नवीन उलफनें उत्पन्न कर दी हैं ग्रौर कतिपय विद्वानों द्वारा इसको प्रश्नय दिये जाने के कारएा ग्राचार्यों के काल के प्रश्न को लेकर एक बड़ी भजीब संशयात्मक स्थिति जनमानस में व्याप्त हो गई है। भाज के युग के उच्च कोटि के विद्वानों के एतद्विषयक ग्रक्षिमत को पढ़ कर प्रबुद्ध जनमानस ईहापोह करने लगा है कि माज से लगभग १२०० वर्ष पूर्व तपोपूत महात्माओं द्वारा प्राचीन ग्रन्थों में प्राचार्यों का जो कालक्रम लिखा गया है, उसे प्रामारिएक माना जाय ग्रयवा ग्राज के युग के कतिपय विद्वानों द्वारा प्रश्नय प्राप्त तथाक्रथित "नदीसंघ की प्राकृत पट्टावली" के उल्लेखों को, जिसके कि न तो लेखक का ही कोई पता है मौर न लेखनकाल ही का।

इस उलभन भरी जटिल ऐतिहासिक गुत्थी को प्रमारा पुरस्सर सुलभाने का प्रयास किया जाय, एक मात्र इसी सदुद्देश्य से प्रेरित होकर यहां इस प्रश्न पर विस्तारपूर्वक विचार किया गया है । इस सम्बन्ध में दिगम्बर परम्परा के ही ग्रनेक प्रामाणिक ग्रन्थों के उद्धरण इस दृष्टि से प्रस्तुत किये गये हैं कि पाठकों एवं शोधार्थियों को एक ही स्थान पर पूरी स्रावश्यक सामग्री उपलब्ध हो जाय स्रोर उन्हें विभिन्न सन्दर्भ ग्रन्थों को प्राप्त करने के प्रयास में समय एवं श्रम व्यर्थ ही व्यय न करना पड़े। ऊपर जो ऐतिहासिक सामग्री प्रस्तुत की गई है, उसमें ''हरिवंश-पुराख'' के उल्लेखों का एक बहुत बड़ा ऐतिहासिक महत्व है, क्योंकि उनमें वीर ति० सं० १ से १३१० तक की स्राचार्य परम्परा का स्रविच्छित्र रूप से उल्लेख है। इसमें उल्लिखित, वीर नि० सं० ६८३ में दिवंगत हुए लोहार्य तक की आचार्य परम्परा धवला, जयधवला, उत्तर पुरास, तिलोय पण्सती, जम्बूदीव पण्सती के ग्रादि में दी हुई श्रुतधर पट्टावली, इन्द्रनन्दीकृत श्रुतावतार तथा ग्रनेक पट्टावलियों एवं शिलालेखों द्वारा पूर्ण रूपेए समधित है। नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली को मनेक प्रमाणों एवं तक संगत तथ्यों द्वारा पूर्णतः प्रप्रामाणिक ग्रौर ग्रविश्वसनीय सिद्ध किया जा चुका है । इस पट्टावली के प्रतिरिक्त प्रन्यत्र कोई एक भी उल्लेख (लोहार्य के समय वीर नि० सं० ६०३ तक)हरिवंश पुराए के विपरीत उपलब्ध नहीं होता । ऐसी स्थिति में लोहार्य के प्रतिम ग्राचारांगधर होने तथा उनके समय वीर नि॰ सं० ६८३ की प्रामाशिकता के सम्बन्ध में किचित्मात्र भी संदेह के लिये स्थान नहीं रह जाता ।

लोहार्य के पश्चात् वीर नि॰ सं॰ ६८३ से अनुमानतः ७८३ तक, संघ विभाजन से पूर्व की आचार्य परम्परा का जो उल्लेख हरिवंश पुराएा में किया गया है, वह इन्द्रनन्दीकृत श्रुतावतार द्वारा (दो आचार्यों के नाम विभेद के साथ) समयित है। उपरिलिखित अन्य प्रामारिएक ग्रन्थों में लोहार्य के पश्चात् की आचार्य परम्परा का उल्लेख नहीं किया गया है। ऐसी स्थिति में हरिवंग पुराग में लोहार्य के पश्चात् अनुक्रमशः हुए विनयंधर, गुप्तश्रुति, गुप्तज्ञांग. गितगुप्त ग्रांर महेंद्वलि, इन पांच आवायों के नाम दिये हैं, उनके कमगत आवायत्व और भावार्य काल के सम्बन्ध में भी वस्तुत: किसी को किसी प्रकार का संदेह नहीं रहना वाहिए।

इस प्रकार विस्तार सहित प्रस्तुत किये गये उपरिलिखित तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में निर्वारण पश्चात् गौतम से लेकर महंद्वलि तक हुए दिगम्बर परम्परा के झाचायों का कम एवं काल निम्नलिखित रूप से सुनिश्चित सिद्ध होता है :--



Jain Education International

| २४. सुमद्र<br>२६. यशोभद्र<br>२७. यशोबाहु<br>२८. सोहार्य | माचारांगधर                                | }            | समुच्चय क  | ाल        |
|---------------------------------------------------------|-------------------------------------------|--------------|------------|-----------|
|                                                         |                                           |              | ११० वर्ष   |           |
|                                                         |                                           | -<br>यूर्ण य | ोग ६०३     | वर्ष      |
| २१. विनयंधर                                             | <mark>ग्रंग-पूर्व के</mark><br>एक देशधर ` |              | २० वर्ष (ग | ानुमानतः) |
| ३०. गुप्तऋषि                                            | 1                                         |              | २०         | **        |
| ३१. गुप्तश्रुति                                         | **                                        |              | २०         | ,,        |
| ३२. शिवगुप्त                                            | **                                        |              | २०         | 31        |
| ३३. ग्रहंदुबलि '                                        | ;;                                        |              | २०         | **        |
|                                                         |                                           | योग          | 200        |           |
|                                                         |                                           | पूर्ण योग    | <u>ن</u>   | <br>53    |

अहँद्बलि के पश्चात् हरिवंशपुराएं में वीर नि० सं० १३१० तक की अविच्छिन्न आचार्य परम्परा दी है, वह पुन्नाट संघ की प्राचार्य-परम्परा प्रतीत होती है। यह तथ्य विचारसीय है कि हरिवंश पुरासकार ने इस बात का कोई उल्लेख नहीं किया है कि पुन्नाट संघ के प्रवर्तक प्रथम ग्राचार्य कौन हुए। हरिवंश पुरास के ६६वें सर्ग के ३१वें श्लोक में पुरासकार ने ग्रमितसेन को पवित्र पुन्नाट गए। का प्रग्रसी ग्राचार्य बताया है। इसका मर्थ यही हो सकता है कि वे पुन्नाट संघ के एक विशिष्ट प्रतिभासम्पन्न ग्राचार्य थे, न कि मूल पुरुष । पुन्नाट संघ के प्रथम ग्राचार्य तो अनुमानतः मन्दरार्य ही होने चाहिए जो कि मूल संघ का विभाजन करने वाले ग्राईद्बलि के पश्चात् इस पट्टावली में बताये गये हैं।

यह पहले बताया जा चुका है कि ग्रहंदबलि (वीर नि० सं० ७६३-७८३) ने दिगम्बर संघ को १० संघों में विभाजित किया। उन संघों में से ग्रधिकांश के नाम तो आज केवल पत्रों पर ही ग्रवशिष्ट रह गये हैं। कालान्तर में उपरोक्त संघों के अतिरिक्त और भी कई संघ समय-समय पर उत्पन्न हुए तथा उनमें से भी अनेक संघ विलुप्ति के गहन गह्वर में विलीन हो गये। ऐसी स्थिति में महंद्दबलि के उत्तरवर्ती काल की मूल संघ की कोई एक सर्व-सम्मत आचार्यपरम्परा की पट्टावली प्रस्तुत करना संभव प्रतीत नहीं होता। क्योंकि इस प्रकार की कोई प्रासाणिक एवं अविच्छिन्न पट्टावली कहीं दृष्टिगोचर नहीं होती। इन्द्रनन्दि ने अपने श्रुतावतार में अहद्वलि के पश्चात् जिन ४ ग्राचार्यों के नाम दिये हैं, उन्हों के

৬ X ৩

<sup>े</sup> हरिवंश पुरास, सर्ग ६६, श्लोक २४

नाम नन्दी संघ की तथाकथित प्राकृत पट्टावली में भी दिये गये हैं। म्रहेंदुबलि द्वारा किये गये संघ विभाजन का विवरण देने के पश्चात् इन्द्रनन्दि के श्रुतावतार में लिखा है:--

> तस्यानन्तरमनगारपु गवो माघनन्दिनामाभूत् । सोऽप्यंगपूर्वदेशं प्राकाश्य समाघिना दिवं यातः । १०२

मर्थात् – महंद्बलि के पक्ष्चात् मुनिश्रेष्ठ माघनन्दि नामक माचार्य हुए । वे भी ग्रंग मौर पूर्वज्ञान के एक देश का उपदेश कर स्वर्गस्य हुए ।

इन्द्रनन्दि के इस कथन से ऐसा प्रतीत होता है कि ग्रहंद्बलि के पश्चात् माधनन्दि भाषायें पद पर ग्रधिष्ठित हुए । संघ-विभाजन के विवरण को हष्टिगत रसते हुए इस श्लोक का यह ग्रथं भी लगाया जा सकता है कि ग्रहंद्बलि ने मूल संघ को १० ग्रथवा ४ संघों में विभाजित किया, उन संघों में नन्दीसंघ का सर्व-प्रथम स्थान था भौर उस नन्दिसंघ के ग्राचार्य माघनन्दि हुए । इसी कारण इन्द्रनन्दि ने ग्रहंद्बलि के पश्चात् माधनन्दि का ग्राचार्य पद पर प्रधिष्ठित होना बताया है । ग्रहंद्बलि के पश्चात् जो ग्राचार्य-परम्परा इन्द्रनन्दि ने ग्रपने श्रुता-वतार में दी है, उसके साथ ग्रानुमानित रूप में यदि नन्दी संघ की प्राकृत पट्टावली में उल्लिसित उन ग्राचार्यों का काल जोड़ दिया जाय तो ग्रहंद्बलि के पश्चात् ग्राचार्यों का कम ग्रीर काल निम्नलिसित रूप में होगा :-

| ť      |  |  |
|--------|--|--|
|        |  |  |
| te "   |  |  |
| ₹e ",  |  |  |
|        |  |  |
|        |  |  |
| ३ वर्ष |  |  |
|        |  |  |

किन्तु भाचार्य अर्हद्बलि के पश्चात् ऊपर बताये हुए चार भाचार्यों के कम भौर काल को मानने में निम्नलिखित बाधाएँ उपस्थित होती हैं :--

इन्द्रनन्दि ने स्पष्ट रूप से स्वीकार किया है कि घरसेन की गुरु णिष्य-परम्परा के सम्बन्ध में उन्हें कुछ भी ज्ञात नहीं है। इस दशा में घरसेन को माध-नन्दि का उत्तराधिकारी ग्राचार्य नहीं माना जा सकता। इसी प्रकार इन्द्रनन्दि को घरसेन के समय के सम्बन्ध में भी विदित नही है। ग्रतः उनके उपरोक्त काल को भी प्रामाशिक नहीं माना जा सकता।

धवला तथा श्रुतावतार के उल्लेखानुसार पुष्पदन्त ग्रौर भूतबलि धरसेन की परम्परा से भिन्न किसी ग्रन्य परम्परा के मूनि थे । ऐसी स्थिति में एक कमबद्ध जैन धर्म का मौचिक इतिहास-हितीय भाग [काल ति+ त+ आस्ति.

माचार्य-परम्परा की प्रामाखिक पट्टावली में पुष्पदन्त को घरसेन की परम्परा का उत्तराधिकारी नहीं माना जा सकता। धरसेन पुष्पदन्त मौर भूतवलि किव संव की परम्परा के ब्राचार्य मथवा मुनि थे, इस प्रश्न का समाघान करने वाला एक भी ठोस प्रमाण दिगम्बर परम्परा के साहित्य में उपलब्ध नहीं है।

धरसेन नामक एक तपोधन माचार्य का उल्लेख पुषाट संघ की पट्टावली में अवश्य विद्यमान है' पर वे महंद्वलि के पश्चात् १३वें पट्टधर माचार्य बताये गये हैं। संयोगकी बात है कि इन्द्रनन्दि ने धरसेन को महातपा के विशेषण से भौर जिनसेन ने तपोधन के विशेषण से संबोधित किया है। किन्तु खुतावतार में वणित महातपा घरसेन को भौर हरिवंश पुराण में उल्लिखित तपोधन घरसेन को एक मानने में दिगम्बर परम्परा के प्रायः सभी विद्वानों को बहुत बढ़ी मापति होगी। क्योंकि हरिवंश पुराण में लोहाय के पश्चात् ६२७ वर्षों में हुए ३१ मावायों में मावाय घरसेन का स्थान १ द्वां है। ३१ मावायों में ६२७ वर्ष के समय को मोटे तौर पर विभाजित किया जाय तो प्रत्येक भावायों का मावाय-कास २० वर्ष फलित होता है। इस प्रकार वीर नि० सं० ६८३ में स्वर्गस्थ हुए लोहाय के पश्चात् १८वें माचार्य घरसेन का समय (१८ मावायों के ३६० वर्षों को ६८३ में जोडने पर) वीर नि० सं० १०४३ सिद्धहोता है। यट्झण्डागम के निर्माता पुष्पदन्त एवं भूतबलि के गुरु घरसेन का समय वीर नि० सं० १०२३ से १०४३ स्वीकार करने के लिये संभवतः दिगम्बर परम्परा का कोई विद्यान् तैयार नहीं होगा।

मूलतः धवला, जयधवला, तिलोयपण्एति भौर उत्तरपुराए तथा तदनन्तर हरिवंझ पुराए एवं श्रुतावतार के उल्लेखानुसार भ्रहंदलि का काल वीर नि० सं० ७६३ से ७८३ के लगभग निर्एति हो जाने पर प्राचार्य कुन्दकुन्द के काल के सम्बन्ध में प्रयेतर विचार करना परमावश्यक हो जायगा। क्योंकि लोहाबार्य से पश्चादवर्ती भाचार्य-परम्परा का पट्टावलियों, शिलालेखों भादि में जो उल्लेख किया गया है, वह प्रायः एक प्रकार से भपूर्एा भौर माचार्यों के कम की हष्टि से परस्पर विरोधी है। सिद्धर वसति के शक सं० १३२० के लेख संख्या १०४ में तथा मन्य अनेक शिलालेखों में लोहाचार्य के पश्चात् कुन्दकुन्दाचार्य की परम्परा उट्टंकित की हुई मिलती है। उनमें लोहाचार्य भौर कुन्दकुन्दाचार्य की मध्यवर्ती भाषायों का कोई उल्लेख नहीं है। केवल शक सं० १३२० के सिद्धर वसति के लेख सं० १०४ में लोहाचार्य के पश्चात् हुन्दकुन्दाचार्य तक नामावली भौर तदनन्तर कुन्दकुन्दाचार्य की शिष्य परम्परा में हुए भाषार्यों की नामावली दी गई है, जो इस प्रकार है :-

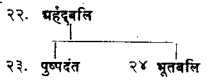
- ¹ "तपोषन : श्री थरसेन नामकः"–हरिवंद्य पु∙, सर्ग ६६, इसोक २०
- <sup>३</sup> श्रुतायतार (इन्द्रनन्दिकृत), स्तोक १०३

| कुन्दकुन्द की शिष्य-परम्परा के झान<br>(कून्दकुन्द) | वार्यः :                                              |
|----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| (३ २३ २)<br>१४. उमास्वाति (गृध्रपिच्छ)             | १८. देवनन्दी (म्रपरनाम<br>जिनेन्द्र बुद्धि, पूज्यपाद) |
| १५. बलाकपिच्छ                                      | १९ भट्टाकलक                                           |
| १६. समन्तभद्र                                      | २० जिनसेन                                             |
| १७. शिवकोटि                                        | २१. गुरगभद्र                                          |

गुराभद्र के पश्चात् ग्रहंद्वलि का नाम देते हुए उपरोक्त लेख में निम्नलिखित रूप से संघ-विभाजन का विवररण दिया गया है :--

यः पुष्पदन्तेन च भूतबल्याख्येनापि शिष्पद्वितयेन रेजे । फलप्रदानाय जगज्जनानां, प्राप्तोंऽकुराम्यामिव कल्पभूजः ॥२४॥ अर्हद्बलिस्संघ चतुर्विघं स, श्रीकोण्डकुन्दान्वय मूलसंघं । कालस्वभावादिह जायमान, – द्वेषेतराल्पीकरएााय चक्रे ॥२६॥ सिताम्बरादौ विपरीत रूपेऽखिले विसंघे वितनोतु भेदं । तत्सेन नन्दि–त्रिदिवेश-सिंह-संघेषु यस्तं मनुते कुट्टवसः ॥२७॥

भर्षात् – पुष्पदन्त भौर भूतबलि – इन दो शिष्य रूपी भ्रंकुरों से श्रंकुरित कल्पवृक्ष के समान जो संसारियों को भनोवांछित फल प्रदान करने के लिए प्रकट हुए, उन भ्रहेंद्बलि ने काल स्वभाव से प्रवर्द्धमान द्वेष को कम करने के लिये कौण्डकुन्दान्वय मूल संघ को (१) सेन, (२) नन्दी, (३) देव भौर (४) सिंह – इन चार संघों में विभक्त किया । जो व्यक्ति इन चारों संघों में भेद मानता है, वह कुदृष्टि-मिथ्यादृष्टि है ।



भूतबलि के पश्चात् उक्त शिलालेख सं० १०४ में निम्नलिखित आचार्यों के नाम उट्टंकित हैं :--

हरिवंश पुराएा और श्रुतावतार के उल्लेखों के माधार पर यह पहले सिद्ध किया जा चुका है कि वीर नि० सं० ६८३ में स्वर्गस्थ हुए अंतिम माचारांगधर लोहायें के पश्चात् और लगभग वीर नि० सं० ७६३ से ७८३ तक आचार्य पद पर रहे माचार्य अहंद्रलि से पूर्व ऋमशः विनयंधर प्रादि चार माचार्य हुए। इन्द्रनन्दीकृत श्रुतावतार तथा प्रज्ञातकर्त्तृक नन्दीसंघ की प्राकृत पट्टावली में ब्रहंद्रलि के पश्चात् कमशः माधनन्दी धरसेन, पुष्पदन्त और भूतवलि इन चार ब्राचायों के होने का उल्लेख है।

नन्दी संघ की पट्टावली में भी कुन्दकुन्दाचार्य की गुरुपरम्परा निम्न रूप में उल्लिखित है :--

> भद्रबाहु गुप्तिगुप्त ] माघनन्दि ] जिनचन्द्र ]

## कुन्दकुन्द

इन्द्रनन्दी ने श्रुतावतार में सुस्पष्ट रूप से लिखा है कि षट्सण्डागम भौर कथाय-प्राभृत का ज्ञान गुरु परिपाटी से पद्मनन्दी मुनि को कुण्डकुन्दपुर में प्राप्त हुमा ग्रौर उन्होंने षट्खण्डागम के म्राद्य तीन खण्डों पर १२,००० म्लोक परिमाए की परिकर्म नामक टीका की रचना की ।

इस प्रकार हरिवंश पुराएा, इन्द्रनन्दिकृत श्रुतावतार, नन्दी संघ की प्राकृत पट्टावली – इन तीनों ग्रन्थों के उल्लेखों से प्रहंद्रलि निश्चित रूपेएा कुन्दकुन्दाचार्य के प्रगुरु (दादागुरु) माघनन्दि से पूर्ववर्ती ग्राचार्य सिद्ध होते हैं।

नन्दी संघ की पट्टावली में सर्वप्रथम भद्रवाहु (द्वितीय) ग्रौर उनके पश्चात् गुष्ति गुप्त का नाम दिया है पर इस पट्टावली से विद्वान् यही निष्कर्ष निकालते हैं कि माघनन्दी ही वस्तुतः तन्दी संघ के प्रथम ग्राचार्य, उनके शिष्य जिनचन्द्र ग्रौर जिनचन्द्र के शिष्य कुन्दकुन्दाचार्य हुए ।

ऐसी स्थिति में सिद्धरवस्ती के उपरिलिखित स्तम्भलेख में कुन्दकुन्द के पश्चात् उनर्क' श्वीं पीढ़ी में प्रहूंढलि को, दशवीं पीढ़ी में पुष्पदन्त-भूतवलि को ग्रीर १२वीं पीढ़ी में माधनन्दी को बताया गया है, उसे किस प्रकार प्रामाणिक माना जा सकता है, यह इतिहास के विद्वानों के लिये विचारणीय है। वस्तुतः ये चारों माचार्य कुन्दकुन्दाचार्य के पूर्वज हैं। हरिवंश पुराण सिद्धरवस्ती के उपरिलिखित लेख संख्या १०४ से ६१४ वर्ष पूर्व लिखा गया था। इसी प्रकार इन्द्रनन्दि ने श्रुतावतार की रचना भी इस लेख से लगभग २४० वर्ष पूर्व की यी काल नि॰ ग॰ भ्रोन्ति] सामान्य पूर्वधर-काल : देवदि क्षमात्रमण

क्योंकि इन्द्रनन्दि इतिहासज्ञों द्वारा विक्रम की ११वीं शताब्दी के प्रारम्भ के स्राचार्य माने गये हैं।°

दिगम्बर परम्परा के गण्य-मान्य विद्वानों ने बड़े खेद के साथ इस प्रकार के उद्गार ग्रभिव्यक्त किये हैं कि ग्रंगधारियों के पश्चाद्वर्ती काल की दिगम्बर सम्प्रदाय के ग्राचार्यों को जितनी परम्पराएं उपलब्ध हैं, वे सब ग्रपूर्ण हैं ग्रौर उस समय संग्रह की गई हैं, जब मूल संघ ग्रादि भेद हो चुके थे ग्रौर विच्छिन्न परम्पराग्रों को जानने का कोई साधन नहीं रह गया था। रे

जिस प्रकार मथुरा के कंकाली टीले की तीन बार की गई खुदाई में कुषाएा सं० ४ से ६८ (ई० सन् ८३ से १७६) तक के ऐसे लेख मिले हैं, जिनमें उन ३ गएों, १२ कुलों ग्रौर १० शाखाओं के नाम उट्ट कित हैं, जो कि खेताम्बर परम्परा के ग्रागम - कल्पसूत्र में उल्लिखित हैं, तथा नन्दीसूत्रान्तर्गत वाचकवंश के ग्राचार्यों की पट्टावली के ग्रायं समुद्र, ग्रायं मंगु, ग्रायंनन्दिल, ग्रायं नागहस्ती तथा ग्रायं भूतदिन्न के नाम भी कंकाली टीले से प्राप्त लेखों में उट्ट कित मिले हैं, उसी प्रकार यदि दिगम्बर-परम्परा के ग्राचार्यों, गएों, गच्छों ग्रादि के उल्लेख भी उपलब्ध हुए होते तो दिगम्बर परम्परा के ग्राचार्यों के कम एवं काल को सुनिश्चित करने में बड़ी सहायता मिलती । पर कंकाली टीले से दिगम्बर परम्परा के ग्राचार्यों के सम्बन्ध में कोई ग्राभिलेख नहीं मिला ।

श्री माशिकचन्द्र - दिगम्बर जैन ग्रन्थमाला द्वारा प्रकाशित ''जैन शिला-लेख संग्रह के तीनों भागों के समीचीनतया पर्यालोचन से स्पष्ट प्रतीत होता है कि ग्रंगधारियों के पश्चात् की ग्राचार्य परम्परा की एक भी पूर्ण पट्टावली उपलब्ध नहीं है। डॉ० हीरालालजी एवं पं० नायूरामजी 'प्रेमी' के शब्दों में सब ग्रपूर्णहैं।

ऐसी स्थिति में जवकि ग्रंगधारियों के उत्तरवर्ती काल के दिगम्बर ग्राचार्यों की एक भी पूर्एा पट्टावली उपलब्ध नहीं होती; दिगम्बर परम्परा के कतिपय प्रामासिक ग्रन्थों एवं नन्दी संघ की पट्टावली में उपलब्ध तथ्यों से श्रवसबेल्गोल

[जैन शिलालेख संग्रह, भा० १, भूमिका (डॉ० हीरासाल), पृ० १२७-१२८] (ख) दिगम्बर सम्प्रदाय में भंगवारियों के बाद की जितनी परम्पराएं उपसब्ध हैं, वे सब मपूर्एं हैं भौर उस समय संग्रह की गई हैं जब मूल संघ आदि मेद हो चुके ये भौर विच्छिन्न परम्पराधों को जानने का कोई साधन न रह गया था। [स्व० श्री नाक्नूराम प्रेमी, भंगवती माराधना की प्रस्ताबना]

<sup>3</sup> जैन शिलालेख संग्रह, भाग ३, प्रस्तावना (डॉ॰ गुसावणम्ब चौबरी), पू॰ १६-१८

<sup>े (</sup>क) जैन ग्रन्थ ग्रीर ग्रन्थकार (फतेचन्द देलानी) पृ० ११

<sup>(</sup>स) जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश, भा० १, पू० ३३८, कम सं० २१४

के उपरिचर्चित शिलालेख के ग्राचार्यों के कम सम्बन्धी तथ्य ग्रप्रामाणिक सिद्ध होते हैं, तथा हरिवंश पुराण एवं इन्द्रनन्दिकृत श्रुतावतार में दी हुई पट्टावलियों के श्राधार पर श्रहंद्वलि का समय वीर नि० सं० ७६३ से ७८३ के बीच का एक तरह से मुनिश्चित हो जाता है, तो उस दशा में ग्रहंद्वनि से पर्याप्त रूपेण पश्चाद्वर्ती कुन्दकुन्दाचार्य के काल का प्रश्न एक जटिल समस्या के रूप में तिद्वानों के समक्ष उपस्थित होता है । यह देख कर तो ग्रीर भी बड़ा ग्राश्चर्य होता है कि पंचस्तू-पान्वयी ग्राचार्य वीर सेन ने धवला में, पुन्नाट संघीय जिनसेन ने हरिवंश पुराण में प्रौर वीर सेन के शिष्य जिनसेन (पंचस्तूपान्वयी) ने जय-धवला में दिगम्बर परम्परा के उद्भट विद्वान् कुन्दकुन्दाचार्य का कहीं नामोल्लेख तक नहीं किया है ।

कुन्दकुन्दाचार्य के समय के सम्बन्ध में निम्नलिखित एक अज्ञातकर्सूक श्लोक बड़ा प्रसिद्ध है :-

> वर्षे सप्तशते चैव, सप्तत्या च विस्मृतौ। उमास्वामिमुनिर्जातः, कुन्दकुन्दस्तथैव च ॥ौ

मर्थात् - ७७० वर्षं व्यतीत हो चुकने पर उमास्वामी ग्रौर (ग्राचार्य) कुन्दकुन्द हुए । क्लोक में इस प्रकार का कोई उल्लेख नहीं किया गया है कि यह ७७० सम्वत् वस्तुतः वीर नि० सं० है, विकम संवत् है, शक सं० है ग्रथवा ग्रन्थ कोई संवत् । यही नहीं, इसमें कुन्दकुन्द के पश्चाद्वर्ती ग्राचार्यं उमास्वामी के ग्रनन्तर ग्राचार्यं कुन्दकुन्द का नाम देते हुए इन दोनों को स्पष्टतः सनकालीन बताया गया है । इसके साय ही साथ यह क्लोक कहां का है, किसकी तथा किस समय की रचना है, ये सब तथ्य भी ग्रंथकार में छूपे हुए हैं । ग्रतः विद्वानों द्वारा इस क्लोक को कुन्दकुन्दाचार्यं के कालनिर्ग्य के सम्बन्ध में न तो विशेष प्रामाग्रिक ही समभा जा रहा है ग्रीर न कोई महत्व ही दिया जा रहा है।

कत्तिले बस्ती के एक स्तम्भ-लेख (लेख सं० ४४, लगभग शक सं० १०२२) में कुन्दकुन्द को ही निम्नलिखित श्लोक द्वारा मूल संघ का भ्रादि गसी बताया गया है:--

> श्रीमतो वर्ढमानस्य, वर्ढमानस्य शासने । श्री कोण्डकुम्दनामाभूत्, मूल संघाष्रणी गणी ॥३॥३

इसी प्रकार लेख सं० ४४ (शक सं० १०४०), ४० (शक सं० १०८४) और लेख सं० १०८ (शक सं० १३४४) में गौतम के उल्लेख के पश्चात् उनकी संतति में भद्रबाहु, चन्द्रगुप्त के ग्रनन्तर उन्हीं के ग्रन्वय में कुन्दकुन्द मुनि के होने का उल्लेख किया गया है। 3 ग्राचार्य परम्परा के सम्बन्ध में इन सब परस्पर

9X5-

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup> स्वामी समन्तभद्र, पं० जुगल किशोर, पृ० १४७

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> जैन शिलालेख संग्रह, भाग १, पृ० ११५

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> जैन शिलालेस संग्रह, भाव १

काल नि० ग० आन्ति] सामान्य पूर्वधर-काल : देवदि समाश्रमसा

विरोधो ग्रौर विखण्डित उल्लेखों को देख कर ही स्वर्गीय प्रेमीजो को दिगम्बर परम्परा की उपलब्ध पट्टावलियों के सम्बन्ध में कहना पड़ा कि वे ग्रपूर्ण हैं तथा ऐसे समय में संग्रुहीत की गई हैं, जब कि विच्छिन्न परम्पराग्रों को जानने का कोई साधन न रह गया था !

प्रवचनसार की अयसेनाचार्यकृत टीका के प्रारम्भ में शिवकुमार ग्रौर ग्राघ्यात्मी बालचन्द्रकृत कन्नड टीका में 'शिवकुमार महाराजम्' के उल्लेख को माधार बना कर कतिपय विद्वानों ने यह अनुमान लगाया कि ग्राचार्य कुन्दकुन्द ने महाराजा शिवकुमार को बोघ देने हेतु प्रवचनसार नामक प्रन्य की रचना की । कन्नड़ टीका में उल्लिखित शिवकुमार महाराज को शक सं० ४४० में हुए शिव मृगेश वर्म मान कर न्याय शास्त्री पं० श्री गजाघर लालजी जैन ने ग्राचार्य कुन्दकुन्द का समय शक सं०,४४० लिखा है:--

"श्री शिवकुमार-महाराज-प्रतिबोधनार्थं विलिलेख भगवान् कुन्दकुन्द स्वीयं ग्रन्थमिति, समाविर्मावितं च पंचास्तिकायस्य क्रमशः कार्णाटिक-संस्कृत-टीकाकारैः श्री बालचन्द्र-जयसेनाचार्येः ततो युक्त् यानयापि भगवत्कुन्दकुन्द समयः तस्य शिवमृगेशवर्मसमानकालीनत्वात् ४५० तम-शक-संबरसर एव सिद्ध्यति, स्वीकारे चास्मिन् क्षतिरपि नास्ति कापीति ।"

भर्थात्-श्री शिवकुमार महाराज को प्रतिबोध देने के उद्देश्य से ग्राचार्य भगवान् कुन्दकुन्द ने इस प्रन्थ की रचना की – यह कर्णाटिक टोकाकार बालचन्द्र भौर संस्कृत टीकाकार जयसेनाचार्य ने प्रकट किया है। इस युक्ति से भी ग्राचार्य कुन्दकुन्द का समय शिवमृगेशवर्म (कदम्ब राजवंशी) के समझालीन होने से ४४० वां शक संवरसर सिद्ध होता है भौर इसे स्वोकार करने में किसी प्रकार की बाधा भी उपस्थित नहीं होती।

प्रवचनसारादि की टीकामों में किये गये इस उल्लेख के झाधार पर कि माचार्य कुन्दकुन्द ने शिवकुमार प्रथवा शिवकुमार महाराज नामक झासन्न भव्य के प्रतिबोधार्थ प्रवचनसार का उपदेश दिया, डॉ॰ पाठक ने भी झाचार्य कुन्दकुन्द को कदम्बवंगी महाराजा शिवमृगेशवर्म का समकालीन बताते हुए उनका समय इक सं॰ ४४० माना है। <sup>3</sup>

इसी प्रकार प्रोफेसर चक्रवर्ती ने भी टीकाकारों द्वारा किये गये शिवकुमार के उल्लेख को झाधार बना यह झनुमान लगाया है कि पल्लववंशी महाराजा शिवस्कन्द – यूत्रा महाराजा के बोघार्य झाचार्य कुन्दकुन्द ने इस ग्रन्थ की रचना की ।

सर्वप्रथम तो यह बात विचारणीय है कि झाज जितने भी ग्रन्थ माचार्य कुल्बकुन्द की कृति माने जाते हैं उनमें से "बारस अखुवेक्सा" नामक ग्रन्थ को

<sup>े</sup> समय ब्रामूत (प्रयम संस्करण ई॰ १९१४ में प्रकाशित) की प्रस्तायना, पृ॰ दे

<sup>\*</sup> समय प्राभुतम् मौर षट् प्रामृत संग्रह (सानिकचन्द दिगम्बर दैन ग्रन्थसाला, वम्बई, पुष्प १७) की प्रस्तावना, प्र+ १६

छोड़ कर शेष किसी भी ग्रन्थ के मूल पाठ में इस प्रकार का कोई उल्लेख उपलब्ध नहीं होता, जिससे यह सिद्ध होता हो कि अमुक ग्रन्थ ग्राचार्य कुन्दकुन्द की रचना है। यही नहीं, ग्राचार्य कुन्दकुन्द की कृति माने जाने वाले किसी एक भी ग्रन्थ के मूल पाठ में कहीं किंचित्मात्र भी इस प्रकार का उल्लेख नहीं है कि त्रमुक ग्रन्थ की, किसी ग्रमुक व्यक्ति को, शिवकुमार को ग्रथवा शिवकुमार महाराज को प्रतिबोध देने के लिये रचना की गई।

ईसा की १० वीं शताब्दी के प्रथम चरए में हुए आचार्य अमृतचन्द्र ने प्रवचनसार की तात्पर्य वृत्ति में न तो प्रवचनसार के प्रएायनकार का ही कोई उल्लेख किया है और न यही लिखा है कि अभुक व्यक्ति को प्रतिबोध देने के लिये इस ग्रन्थ की रचना की गई। इससे यही सिद्ध होता है कि ईसा की १० वीं शताब्दी तक निश्चित रूपेएा किसो को यह ज्ञात नहीं था कि इस ग्रन्थ के कर्त्ता कौन हैं और इसकी रचना किसको बोध देने के लिये की गई है। ईशवन्दन एव ग्रनेकान्तवाद की जयकार के साथ प्रवचनसार की वृत्ति करने का ग्रपना उद्देश्य प्रकट करने के ग्रनन्तर ग्राचार्य अमृतचन्द्र ने लिखा है:--

"श्रथ खलु कश्चिदासन्न-संसारपारः समुन्मोलितसातिशयविवेकज्योति-रस्तमितसमस्तैकान्तवादविद्याभिनिवेशः परमेश्वरीमनेकान्तविद्यामुपगम्य मुक्त-समस्तपक्षपरिग्रहतयात्यन्तमघ्यस्थो भूत्वा पुरुषार्थसारतया नितान्तमात्मनो हिततमां भगवत्पंचपरमेष्ठिप्रसादोपजन्यां परमार्थसत्यां मोक्षलक्ष्मीमसयामुपादे-यत्वेन निश्चिन्वन् प्रवर्तमानतीर्थनायकपुरःसराष् भगवतः पंचपरमेष्ठिनः प्रणमन-वन्दनोपजनितनमस्करणेन संभाव्य सर्वारम्भेण मोक्षमार्गं संप्रतिपद्यमानः प्रतिजानीते।"

इसका सारांश यह है कि – निकट भविष्य में मुक्त होने वाला कोई भव्य प्रपने ग्रन्तर में विवेक की ज्योति के प्रकट होने तथा उसके फलस्वरूप एकान्त-वाद के समस्त मिथ्याभिनिवेशों की समाप्ति के साथ ही ग्रनेकान्त सिद्धान्त को स्वीकार एवं समस्त मिथ्या पक्षों का परित्याग कर मध्यस्थ हो परम सत्य मोक्ष सुख को ही उपादेय के रूप में चुन कर समस्त तर्थंकरों को वन्दनपूर्वक समस्त ग्रारम्भ समारम्भों से निवृत्त हो मुक्तिप्रदायी श्रमणत्व को स्वीकार करते हुए प्रतिज्ञा करता है।

उस ग्रासन्न भव्य की प्रतिशा ने ही प्रवचनसार ग्रन्थ का रूप धारए। कर लिया । ग्रमृतचन्द्र ने, जैसा कि ऊपर बताया जा चुका है, उस ग्रासान्न भव्य का कोई नामोल्लेख नहीं किया है ।

प्राचार्यं अमृतचन्द्र से लगभग २०० वर्षं पश्चात् (ईसा की १२ वीं शताब्दी में)<sup>3</sup> हुए अयसेन ने प्रवचनसार पर निर्मित अपनी तात्पर्यवृत्ति में ग्राचार्य

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Introduction on Pravachansar, by Dr. A. N. Upadhye, p. 101

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> प्रवचनसार, A. N. उपाध्ये द्वारा संपादित (रामचन्द्र जैन झास्त्र मासा), पृ॰ रे

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Introduction on Pravachansar by A. N. Upadhye, p. 104

अमृतचंद्र द्वारा उल्लिखित उस आसान्न भव्य का नाम बिना किसी विशेषएा के केवल शिवकुमार दिया है।<sup>१</sup>

यहां यह विचार गीय है कि ग्राचार्य ग्रमृतचन्द्र ने समय प्राभृत ग्रादि की टीकाओं में न ग्रन्थकार का नाम दिया है श्रौर न यही उल्लेख किया है कि वह ग्रन्थ किसके प्रतिबोधार्थ निर्मित किया गया। इसके विपरीत ग्राचार्य जयसेन ने 'पंचास्तिकाय प्राभृत' की ग्रपनी तात्पर्य वृत्ति में ग्रन्थकार का नाम ग्राचार्य कुन्दकुन्द बताते हुए उनके विदेह-गमन, वहां श्रीमंदरस्वामी की वाशी के श्रवशा ग्रादि का विवर ए प्रस्तुत करते हुए लिखा है कि विदेह क्षेत्र से लौटने के पश्चात् ग्राचार्य कुन्दकुन्द ने शिवकुमार महाराज आदि संक्षेपरुचि शिष्यों को प्रतिबोध देने के लिये पंचास्तिकाय प्राभृत की रचना की । <sup>र</sup>

जयसेन के पश्चात् ईसा की १३ वीं शताब्दी के प्रथम चरएा के लगभग हुए ग्राध्यात्मी बालचन्द्र ने प्रवचनसार की अपनी कन्नड़ टीका में, अमृतचन्द्र द्वारा ''ग्रासन्न संसारपारः'' के रूप में तथा जयसेन द्वारा ''कश्चिदासन्नभव्यः शिवकुमार नामा'' के रूप में उल्लिखित उस ग्रासन्न भव्य का अपनी श्रोर से विशेषएा लगा कर ''ग्रासन्नभव्यनं ग्रप्प शिवकुमार महाराजम्'' के रूप में परिचय दिया है।

उपयुंक्त तीनों टीकाकारों के इन उल्लेखों के सम्बन्ध में विचार करने पर यही सिद्ध होता है कि प्रवचनसार की रचना कुन्दकुन्द द्वारा ग्रौर वह भी शिवकुमार महाराज को प्रतिबोध देने के लिये की गई, यह ईसा की १२वीं शताब्दी के उत्तरार्द्ध में हुए टीकाकार जयसेन की अपनी स्वयं की कल्पना है। यदि ईसा की १०वीं शताब्दी तक इस प्रकार की मान्यता प्रचलित होती अथवा किसी प्रन्थ में इस प्रकार का उल्लेख होता कि कुन्दकुन्दाचार्य ने प्रवचनसार की रचना की ग्रौर शिवकुमार महाराज को प्रतिबोध देने के लिए की, तो ईसा की १०वीं शताब्दी के टीकाकार अमृतचन्द्र अपनी टीका में जयसेन की तरह अवश्य ही इस प्रकार का उल्लेख करते। स्त्री उसी भव में मोक्ष प्राप्त नहीं कर सकती – इस विषय का प्रतिपादन करने वाली ११ ग्राथाग्रों का अमृतचन्द्र द्वारा अपनी टीका में सम्मिलित न किया जाना भी प्रत्येक तटस्थ विचारक के मस्तिष्क में

<sup>9</sup> प्रवचनसार (ए. एन. उपाच्ये ड्रारा संपादित) पृ० १-२

(क) प्रथ कुमारनस्दि-सिद्धान्तदेवशिष्यः प्रसिद्धकथान्यायेन पूर्व-विदेह गरवा वीतराग सर्वत्र श्रीमदरस्वामी तीर्थंकरपरमदेवं दृष्ट्वा तन्मुखकमलविनिर्गतदिव्यवा सीश्रवला-वधारितपदार्थाच्छुद्धात्मतरवादिसारार्थं गृहीरवा पुनरप्यागतैः श्रीमत्कुण्डकुन्दाचार्य-देवैः पंधनन्द्याद्यपराभिधेयरत्तस्तत्त्वबहिस्तत्त्वगोसमुख्यप्रतिपत्त्यर्थं, प्रथवा शिवकुमार महारा-जादि संक्षेप्ररूपिशिष्यप्रतिबोधनार्थं विरचिते पञ्चास्तिकाय-प्रामृतज्ञास्त्रे, यथाक्रमेला-षिकारकुद्विपूर्वकं तात्पर्यांधैव्याक्यानं कथ्यते ।

[पंचास्तिकायप्राभूत, जयसेनाचार्यक्वततात्पर्यवृत्तिः] (स) सम प्राभृतग्रन्थे शिवकुमार महाराजो निमित्त ग्रन्थव द्वव्य संव्रहादी मोना श्रेच्ठ्यादि ज्ञातव्यम् । [वही, गावा एक की जयसेनाज्ञार्यक्वत वृत्ति] एक प्रकार का गहरा संदेह उत्पन्न कर देता है कि जिन-जिन प्रन्थों को झाचार्य कुन्दकुन्द की कृति बताया आ रहा है, उनमें से वस्तुतः कौन-कौन से प्रन्थ प्राचार्य कुन्दकुन्द द्वारा लिखे गये हैं।

पंचास्तिकाय प्राभृत की गाथा संख्या २ स्रोर १७३ को ध्यानपूर्वक ढ़प लेने के पश्चात् यह तथ्य स्वतः ही प्रकट हो जाता है कि श्री जयसेन एवं स्रघ्यात्मी बासचन्द्र द्वारा अपनी-अपनी टीकास्रों में किया गया शिवकुमार महाराज का उल्लेख पूर्णतः उनकी स्वयं की निराधार कल्पना मात्र है। उस कल्पना में कोई तथ्य नहीं।

. पंचास्तिकाय की दूसरी गाथा में प्रन्यकार ने निम्नलिखित प्रतिज्ञा की है:--

"श्रमएा (भगवान् महावीर) के मुख से प्रकट हुए, चारों गतियों का ब्रन्त करने वाले एवं मोक्षप्रदायी अर्थपूर्एा समस्त श्रुत को प्रएाम कर मैं इस (पंचास्ति-काय ग्रन्थ) का कथन कहूंगा, उसे सुनो ।"

भ्रपनी प्रतिज्ञानुसार पंचास्तिकाय संग्रह सूत्र का कथन समाप्त करने के पश्चात् ग्रन्त में ग्रन्थकार ने स्पष्ट शब्दों में कहा है :--

मग्गपभाव एट्र, यवयराभत्तिष्पचोदिदेरा मया ।

भरिएयं पवयरएसारं, पंचत्थियसंगहं सुत्तम् ।।१७३।।

म्रर्थात् – प्रवचन की भक्ति से प्रेरिस हो जिन-मार्ग की प्रभावना हेतु मैंने प्रवचन के सारभूत पंचास्तिकाय संग्रह सूत्र का कथन किया है।

ऐसा विचित्र उदाहरएग तो संमवतः साहित्य के इतिहास में ग्रन्थत्र खोजने पर भी नहीं मिलेगा । ग्रन्थकार जहां स्पष्ट शब्दों में कह रहे हैं कि प्रवचन के प्रति मपनी भक्ति से प्रेरित होकर उन्होंने जिनगासन की प्रभावनार्थ इस प्रन्थ का कथन किया है, वहां इसके विपरीत टीकाकार का यह कथन किसी भी दशा में प्रामाशिक नहीं माना जा सकता कि ज्ञिवकुमार महाराज को प्रतिबोध देने हेतु कुन्दकुन्दाचार्य ने इस ग्रन्थ की रचना की । जयसेन ने पंचास्तिकाय की टीका में आचार्य कुन्दकुन्द को कुमारनन्दि सिद्धान्तदेव का शिष्य बसाया है । ग्रन्थ किसी प्रग्राण से इसकी पुष्टि न होने तथा सिद्धान्तदेव की उपाधि के विशेष प्राचीन न होने के कारए दिगम्बर परम्परा के विद्वान, जयसेन द्वारा किये गये उल्लेस की, प्रामाशिकता की कोटि में गएाना नहीं करते ।

संस्कृत टीकाकार जयसेन एवं कन्नड़ टीकाकार बालचन्द्र द्वारा पंचास्तिकाय-प्राभृत की टीकाम्रों में किया गया 'शिवकुमार महाराज' का उल्लेस ही जब काल्पनिक भौर भ्रशामाणिक सिद्ध हो जाता है तो उस दशा में शिवमृगेशवर्म, पल्लवनरेश शिवस्कन्ध अथवा युवा महाराजा को कुन्दकुन्द का समकालीन मान

<sup>ै</sup> कुन्दकुन्द प्रामृतसंग्रह (जीवराज जैन ग्रन्थमाला १) की प्रस्तावना, (प॰ कैलाज्ञवन्द्र) पृष्ठ =

<sup>\*</sup> Introductory on Pravachansara, by, Dr. A. N. Upadhye, p. 10-14

कर स्राचार्य कुन्दकुन्द के समय का निर्एाय करना वस्तुतः स्राकाश कुसुम में सुगन्ध ढूँढने तुल्य निरर्थक प्रयास ही। होगा ।

रूपातनाम विद्वान् डॉ० ए० एन० उपाध्ये ने स्वसंपादित प्रवचनसार की प्रस्तावना में ग्राचार्य कुन्दकुन्द के काल के सम्बन्ध में विस्तृत विवेचन प्रस्तुत किया है। स्वर्गीय श्री नाधूराम प्रेमी, डॉ० पाठक, प्रोफेसर चक्रवर्ती ग्रौर पं० जुगलकिशोर मुस्तार के ग्रभिमतों को पस्तुत करते हुए उन्होंने केवल प्रोफेसर चक्रवर्ती के इस ग्रभिमत एवं संभावना को अपना थोड़ा समर्थन प्रदान किया है कि ग्राचार्य कुन्दकुन्द पल्लवनरेश शिवस्कन्द के समकालीन तथा तामिल भाषा के प्रसिद्ध ग्रन्थ कुरल के कर्त्ता थे।

डॉ० ए० एन० उपाध्ये ने विस्तृत विवेचन के पश्चात् ऊहाशोट के साथ जो म्रपना ग्रभिमत व्यक्त किया है, वह इप रूप में है :-

"कुन्दकुन्द के समय के रुम्बन्ध में की गई इस लम्बी चर्चा के प्रकाश में, जिसमें हमने उपलब्ध परम्पराग्रों की पूरी तरह से छान-बीन करने तथा विभिन्न दृष्टिकोे छों से समस्या का मूल्य ग्रांकने के पश्चात् केवल संभावनाग्रों को समफने का प्रयत्न किया है। हमने देखा है कि परम्परा उनका समय ईसा पूर्व प्रथम शताब्दी का उत्तरार्ढ ' ग्रोर ईस्वी सन् की प्रथम शताब्दी का पूर्वाढ बतलाती है। कुन्दकुन्द से पूर्व षट्खण्डागम की समाप्ति की सम्भावना उन्हें ईसा की दूसरी शताब्दी के मध्य के पश्चात् रखती है। मर्करा ताम्रपन्न से उनकी ग्रन्तिम कालावधि तीसरी शताब्दी का मध्य होना चाहिये। चर्चित मर्यादाग्रों के प्रकाश में, ये संभावनाएं कि कुन्दकुन्द पल्लववंशी राजा शिवस्कन्द के समकालीन थे ग्रीर यदि कुछ ग्रोर निश्चित ग्राधारों पर यह प्रमाणित हो जाये कि वही एलाचार्य थे तो उन्होंने कुरल को रचा या, सूचित करती है कि ऊपर बतलाये गये विस्तृत प्रमाछों के प्रकाश में कुन्दकुन्द के समय की मर्यादा ईसा की प्रथम दो शताब्दियां होनी चाहिए । उपलब्ध सामग्री के इस विस्तृत पर्यवेक्षण के पश्चात् मैं विश्वास करता हूँ कि कुन्दकुन्द का समय ईस्वी सन् का प्रारम्भ है (प्रवचनसार प्रस्तावना पृ० २२) र

डॉ॰ ए॰ एन॰ उपाध्ये ने प्रवचनसार पर लिखी गई झपनी प्रस्तावना में झाचार्य कुन्दकुन्द के समय के सम्बन्ध में विस्तार पूर्वक जो झपने विचार रखे हैं, उनमें संभावनाम्रों के मतिरिक्त ऐसा कोई ठोस प्रमाण दृष्टिगोचर नहीं होता, जिससे कि उनके द्वारा प्रकट किये गये म्रभिमत की पुष्टि होती हो एवं सुनिश्चित

भाषार्थ कुम्बकुन्द के सामान्यतः सभी ग्रन्थों से एवं विशेषतः सुत्तपाहुड से यह स्पष्टतः सिद्ध होता है कि कुन्दकुन्दाचार्य उस समय के माचार्य हैं, जिस समय क्वेताम्बर-दिगम्बर मतभेद घरम सीमा तक पहुँच कुका था। यह तो दोनों परम्पराधों ढारा सम्मत ऐतिहासिक तथ्य है कि बीर नि॰ सं॰ ६०६ मथवा ६०९ में निग्नेंच संघ इन दो संघों में विश्वक्ष हुया। ईसा पूर्व प्रथम वाताब्दी का उतराढ़ भी कुन्दकुन्द का समय हो सकता है, इस प्रकार की परम्परागत मान्यता तो कहीं देकने सुनने में नहीं ग्राई। - सम्पादक

ै कुल्बकुल्ब प्रासृत संग्रह की प्रस्तावना, पृक ३६

रूपेग इस निर्गय पर पहुँचा जा सके कि - ''कुन्दकुन्द का समय ईस्वी सन् का प्रारम्भ है।"<sup>९</sup> डॉ० उपाध्ये ने विविध संभावनाक्रों पर तो विस्तार पूर्वक चर्चा की है पर उनको प्रस्तावना के पढ़ने के पश्चात् यह बात खटकती है कि आचार्य कुन्दकुन्द के कालनिर्गय में सर्वाधिक सहायक दिगम्बर परम्परा के स्राज उपलब्ध प्रमाणों में सबसे अधिक प्राचीन लिखित प्रमाण की ग्रोर उनका घ्यान नहीं गया। जैसा कि पहले बताया जा चुका है - गौतम से लोहार्य (वीर नि० सं० ६-३) तक की ग्राचार्य-परम्परा का सभी प्रामासिक ग्रन्थों में समान उल्लेख है । वीर निर्वास सं० ६⊏३ में दिवंगत हुए लोहाचार्य के पक्ष्वात् को, संघविभाजन के समय तर्क को ग्राचार्य परम्परा पुन्नाट संघीय ग्राचार्य 'जिनसेन ने हरिवंश पुराए, सर्ग६६, क्लोक २४ में उल्लिखित की है। हरिवंश पुरारा का यह उल्लेख दिगम्बर परम्परा के उपलब्ध प्रमागों में सबसे ग्रधिक प्राचीन है, इस तथ्य को तो कोई विद्वान् अस्वीकार नहीं कर सकता। इन्द्रनन्दी ने अपने श्रुतावतार के श्लोक संख्या ५४ तथा कि आर्य लोहाचार्य के पश्चात् अनुकमशः पांच आचार्य हुए । जिनमें से प्रथम का नाम विनयधर श्रीर पांचवें का अहंँढँलि था। अहंँद्वलि के पश्चात् हरिवंश पुराएा में तो पुरनाट संघ के ग्राचायों की नामावलि दी गई है किन्तु इन्द्रनन्दी ने ग्रपने श्रुतावतार के श्लोक संब १०२ – १०४, १२७, १२८, १३२, १३३, १४६ द्वारा ग्रहेंद्बलि के पश्चात् हुए माधनन्दी, धरंसेन, पुष्पदन्त, भूतबलि, ग्रौर जिनपालित इन १ ग्राचार्यों के नामों का उल्लेख किया है। तदनन्तर श्लोक संख्या १६० तथा १६१ द्वारा इन्द्रनन्दी ने कुण्डकुन्दपुर में ग्राचार्य पद्मनन्दी (कुन्दकुन्दाचार्य) के होने तथा उनके द्वारा घट्खण्डागम के आदा ३ खण्डों पर १२,००० श्लोक परिमाए के परिकर्म नामक ग्रन्थ के लिखे जाने का उल्लेख किया है।

"षट्खण्डागम के ग्राद्य तीन खण्डों पर परिकर्म नामक एक ग्रन्थ लिखा गया था" – इन्द्रनस्दि के इस कथन की तो पुष्टि होती है, पर वह "कौण्डकुन्दपुर के पद्मनस्दि द्वारा लिखा गया था," इस कथन की पुष्टि करने वाला एक भी प्रमाएा ग्राज उपलब्ध नहीं है। धवलाकार ने धवला टीका में परिकर्म नामक ग्रन्थ का प्रचुर मात्रा में उल्लेख करने के साथ-साथ उसके ग्रनेक उद्धरएा भी दिये हैं। जीवट्ठाएा के द्रव्य प्रमाएानुगम ग्रनुयोगद्वार के सूत्र ४२ की धवला टीका को पढ़ने पर तो यह पूर्णतः प्रमाणित हो जाता है कि परिकर्म वस्तुतः षट्खण्डागम के पश्र्वादर्ती काल का ही नहीं ग्रपितु षट्खण्डागम का ही व्याख्या-ग्रन्थ है। उपरोक्त सूत्र में लब्धपर्याप्त मनुष्यों का प्रमाण क्षेत्र की अपेक्षा से जगतश्रेणी के ग्रसंख्यातवें भाग बताने के पश्चात् यह भी कहा गया है कि जगतश्रेणी के मसंख्यातवें भाग इप श्रेणी ग्रसंख्यात करोड़ योजन प्रमाण होती है। इस पर धवला में यह शंका उठाई गई है कि इसके कहने की क्या ग्रावश्यिकता थी? इस शंका

I am inclined to believe, after this long survey of the available material, that Kundkunda's age lies at the beginning of the Christian era. [Introduction on Pravachausara, by A. N. Upadhye, p. 22]

का समाधान करते हुए कहा गया है कि इस सूत्र से इस बात का ज्ञान नहीं हो सकता या कि जगतश्रेणी के असंख्यातवें भाग रूप श्रेणी का प्रमाण असंख्यात करोड़ योजन है। इस पर पुनः शंका की गई है कि इस बात का ज्ञान तो परिकर्म से ही हो जाता है, ऐसी दशा में सूत्र में इस कथन की क्या ग्रावश्यकता थी ? इस प्रश्न के उत्तर में कहा गया है कि इस सूत्र के बल अर्थात् ग्राधार से ही तो 'परिकर्म की प्रवृत्ति हुई है।

ग्राचार्यों से संबंधित इन्द्रनन्दि द्वारा श्रुतावतार में उल्लिखित विवरएा को पढ़ने के पश्चात् यह स्पष्ट आभास होता है कि माघनन्दी ग्रौर घरसेन के बीच तथा जिनपालित एवं कुन्दकुन्द के बीच में ग्रौर भी ग्रनेक ग्राचार्य हुए होंगे ग्रौर उनके सम्बन्ध में किसी प्रकार की सूचना उपलब्ध न हो सकने के कारएा इन्द्रनन्दि उन ग्राचार्यों के कम, नाम, संख्या ग्रादि का उल्लेख नहीं कर पाये।

वस्तुतः हरिवंग पुराएा में उल्लिखित और इन्द्रनन्दिकृत श्रुतावतार द्वारा समर्थित उपरिर्वाएत तथ्यों की और ध्यान न जाने के कारएा ही डॉ० ए० एन० उपाध्ये ने कुन्दकुन्द का समय ईस्वी सन् का प्रारम्भ माना है। ऐसा प्रतीत होता है कि जिस प्रकार प्रवचनसार पर प्रस्तावना लिखते समय धवला में विद्यमान परिकर्म के जिपुल उल्लेखों एवं उद्धरएों की म्रोर डॉ० उपाध्ये का ध्यान नहीं गया, उसी प्रकार हरिवंश पुराएा में उल्लिखित उपयुक्त तथ्यों की म्रोर भी ध्यान नहीं गया है। घवला के प्रकाशित होने के पश्चात् उन्होंने म्रपना मशिमत बदल दिया है।

पं० जुगलकिशोरजी मुख्तार एवं श्री नाथूरामजी प्रेमी ने ग्रा० कुन्दकुन्द के समय पर श्रपने विचार प्रस्तुत करते समय डॉ० ए० एन० उपाध्ये की तरह इन्द्रनन्दिकृत श्रुतावतार में उल्लिखित तथ्यों की उपेक्षा तो नहीं की है पर हरिवंश पुराए में उल्लिखित लोहाचार्य से संघविभाजन तक की ग्राचार्य परस्परा की ग्रोर संभवतः उनका घ्यान नहीं गया है, जिसके परिएाम स्वरूप, यद्यपि इन्द्रनन्दि ने ग्रपने सम्पूर्ण श्रुतावतार में एक ही काल में हुए एक से ग्रघिक ग्राचार्यों का कहीं एक साथ उल्लेख नहीं किया है, फिर भी श्लोक सं० ५४ की शब्द-रचना पर ऊहापोह करते हुए यह प्रनुमान लगाया कि विनयधर भादि चार ग्रारातीय मुनि सम-कालीन थे और उनका सम्मिलित काल २० वर्ष हो सकता है। यदि इन दोनों विद्वानों का घ्यान हरिवंश पुराएा, सर्ग ६६ के श्लोक संख्या २४ की श्रोर जाता तो वे बहुत संभव है इन चारों ग्राचार्यों को – एक के पश्चात् एक – प्रनुक्रमशः हुए ग्राचार्य मानकर इन चारों का काल २० के स्थान पर ५० वर्ष ग्रनुमानित करते गौर इस प्रकार इनके पश्चात् हुये ग्राचार्य ग्रहदुबलि का समय वीर नि० सं० ७६३ से ७६३ के बीच का श्रनुमानित करते ।

<sup>\*</sup> कुम्बकुन्द प्राभृत संग्रह, प्रस्तावना, पृ० ३३

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> की जिनेन्द्रवर्शी ने भी मुस्तार सा॰ के इस मनुमान के बाघार पर मपने जैनेन्द्र विद्यान्त कोत, प्रथम माग के पृष्ठ ३३२ पर इनको समकासीन मानते हुए इन चारों का सम्मित्तित काल २० वर्ष दिया है।

जैन धर्म का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग [काल नि० ग० आन्ति

आज से १११० वर्ष पूर्व के हरिवंश के उल्लेख और उपरिवर्णित तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर आचार्य प्रहेंद्वलि का ग्रंतिम समय वीर निर्ण संज ७५३ के भास-पास का सुनिश्चित किया जा सकता है। इस प्रकार ग्रहेंद्वलि का समय वीर निर्ण संज ७५३ सिद्ध हो जाने पर उनके परचात् हुए माधनन्दि का प्राचार्यकाल २० वर्ष, माधनन्दि और धरसेन के बीच हुए ग्राचार्यों के नाम और संस्था विषयक उल्लेख के ग्रभाव में उनके काल की गएाना न कर के घरसेन का काल २० वर्ष, (वीर्ण निर्धां ६२३) पुष्पदन्त का ३० वर्ष, जिनपालित का समय ३० वर्ष प्रनुमानित किया जाय तो जिनपालित का ग्रंतिम समय वीर निर् संज ६८३ के ग्रास-पास का ग्रनुमानित किया जा सकता है।

इससे आगे जिन पालित और कुन्दकुन्दाचार्य के बीच में कितने काल में कितने ग्राचार्य हुए, इस तथ्य को प्रकट करने वाले तथ्यों के ग्रभाव में इन्द्रनन्दि द्वारा पद्मनन्दि के सम्बन्ध में श्रुतावतार में उल्लिखित निम्नलिखित श्लोक के ग्राधार पर मनुमान का सहारा लेने के प्रतिरिक्त पद्मनन्दि (कुन्दकुन्दाचार्य) के काल के बारे में विचार करने का और कोई मार्ग ही प्रवशिष्ट नहीं रह जाता :--

> एवं द्विविघोद्रव्यभावपुस्तकगतः समागच्छन् । गुरुपरिपाट्या ज्ञातः सिद्धान्तः कुण्डकुन्दपुरे ।।१६०।। श्री पद्मनन्दि मुनिना सोऽपि द्वादशसहस्रपरिमार्गः । ग्रन्थ परिकर्मकर्त्ता षट्खण्डाद्यत्रिखण्डस्य ।।१६१।।

इस उल्लेख से यह स्पष्ट है कि जिनपालित और कुन्दकुन्द के बीच में मधिक न सही तीन-चार प्राचार्य प्रदश्य हुए होंगे । उन प्रज्ञातनाम ३-४ ग्राचार्यों का समुच्चय काल कम से कम ६० वर्ष भी मान लिया जाय तो ग्राचार्य पद्यनन्दि, प्रपर नाम कुन्दकुन्दाचार्य का समय वीर नि० सं० ६४३ के आस-पास का भौर माधनन्दी तथा धरसेन के बीच में तीन-चार आचार्यों का प्रस्तित्व मान लेने की दशा में वीर नि० सं० १००० के ग्रास-पास का ग्रनुमानित किया जा सकता है।

ईसा की १२वीं शताब्दी के टीकाकार जयसेन ने पंचास्तिकाय की टीका में ग्राचार्य कुन्दकुन्द को देवनन्दि सिद्धान्त देव का शिष्य बताया है, नन्दिसंघ की पट्टावली में इन्हें भद्रबाहु द्वितीय का परम्परा-शिष्य तथा जिनचन्द्र का शिष्य वताया गया है, बोध प्राभ्रुत की गाया संख्या ६१ तथा ६२ के ग्राधार पर कत्पिय विद्वान यहां तक कल्पना करते हैं कि ग्राचार्य कुन्दकुन्द वस्तुतः चतुर्दश पूर्वंघर ग्राचार्य भद्रबाहु के साक्षात् शिष्य थे। शक सं० १३२० के सिद्धरबस्ती के लेख सं० १०४ के श्लोक सं० १३ में कुन्दकुन्द का नाम ग्राचार्य वीर के पश्चात् दिया गया है। इससे यह झाशंका भी उत्पन्न होती है कि ग्राचार्य कुन्दकुन्द के ग्रुइ का नाम बीर था। इन सब उल्लेखों से ऐसा प्रतीत होता है कि ईसा की १२वीं शताब्दि

शिलालेख संबह, मा० १, पृ० १७ पर दिये गये इस लेख के श्लोक सं० १३ में उल्लिखित "इत्याखनेक सूरीष्वय सुपदमुपेतेषु" इस पद से प्रकट होता है कि सोहावार्य और के टीकाकार जयसेन के समय में हो नहीं प्रपितु उससे पहले ईसा की ११वों शताब्दी के म्रंत के श्रुतावतारकार इन्द्रनन्दि के समय में भी दिगम्बर परम्परा के साहित्य में ग्राचार्य कुन्दकुन्द के गुरु के नाम के सम्बन्ध में कोई सर्वसम्मत प्रामाणिक उल्लेख ग्रस्तित्व में नहीं था। यही कारएा है कि विभिन्न ग्रन्थों, शिलालेखों एवं पट्टावलियों में उनके गुरु के सम्बन्ध में भिन्न-भिन्न उल्लेख उपलब्ध होते हैं।

त्राचार्य परम्परा विषयक विभिन्न ग्रन्थों, शिलालेखों, पट्टावलियों क्रादि में उपलब्ध उल्लेखों का पूर्र्णतः तटस्थ हष्टि से पर्यवेक्षरण करने पर निम्नलिखित संभावनाएं ग्रनुमानित की जा सकती हैं ।

१. ब्राचार्यं कुन्टकुन्द नन्दिसंघ की परम्परा के परम प्रतिभाशाली महान् ब्राचार्य थे ।

२. जिस प्रकार भद्रबाहु द्वितीय और माघनन्दि के बीच ६ ग्राचार्यों के होते हुए भी नन्दि संघ की पट्टावली में उन्हें भद्रबाहु के शिष्य गुप्ति गुप्त का शिष्य बताया गया है, उसी प्रकार माघनन्दि और जिनचन्द्र के बीच में भी ग्रनेक ग्राचार्यों के होने के उपरान्त भी जिनचन्द्र को माघनन्दि का शिष्य बताया गया है। इसका कारएा संक्षेप में वर्शन करने की प्रणाली का अवलम्बन अथवा बीच के ग्राचार्यों के नामों की विस्मृति हो संकटा है।

३. कुन्दकुन्द को जिन माचार्य जिनचन्द्र का शिष्य बताया गया है वे जिनचन्द्र कहीं पुष्पदन्त के भागिनेय एवं शिष्य जिनपालित ही तो नहीं हैं । गृहस्थ काल का जिनपालित नाम आचार्यकाल में चन्द्र के समान धर्मोद्योत करने पर जिनचन्द्र के रूप में परिवर्तित हो जाना बुद्धिसंगत भी प्रतीत होता है ।

४. जिस प्रकार भद्रवाहु द्वितीय तथा माघनन्दि के बीच में ग्रौर माघनन्दि तथा जिनचन्द्र (जिनपालित) के बीच में ग्रनेक ग्राचार्यों के होने के उपरान्त भी उनका परस्पर साक्षात् गुरु-शिष्य का सम्बन्ध बना दिया गया, ठीक उसी तरह यह ग्री संभव है कि जिनपालित-जिनचन्द्र ग्रौर कुन्दकुन्दाचार्य के बीच में ग्रनेक ग्राचार्यों के होते हुए भी नन्दिसंघ की पट्टावली में इनका उल्लेख साक्षात् गुरु-शिष्य के रूप में कर दिया गया हो।

यदि उपरोक्त संभावनाएं इतिहास के विशेषझों द्वारा तथ्य की कसौटी पर कसी जाने के मनन्तर खरी उतरें तो माचार्य कुन्दकुन्द का समय, राष्ट्रकूटवंशी राजा गोबिन्द तृतीय के राज्यकाल के शक सं० ७१९ मौर ७२४ के दो ताम्रपत्रों के माधार पर डॉ० के० पी० पाठक द्वारा प्रकट किये गये उनके प्रभिमतानुसार शक सं० ४१०, तदनुसार वीर नि० सं० १०४१ तो नहीं पर जैसा कि ऊपर बताया जा चुका है, वीर नि०सं० १४० के मास-पास का म्रौर उनका स्वर्गारोहएा-काल बीर नि० सं० १००० के पश्चात् तक का हो सकता है:

कुन्दकुम्द के बीच में हुए जितने झाचायों के नाम लेख में दिये गये हैं, उनके झतिरिक्त और भी धाबार्य हुए थे।

जैन घर्म का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग [काल नि॰ ग० अग्नित

राष्ट्रकूटवंशी राजा गोविन्द तृतीय के वे दोनों ताम्रपत्राभिलेख विद्वानों में बड़े चर्ची के विषय रहे हैं ज्रतः पाठकों की सुविधार्थ उन्हें यहां यथावत् उद्घृत किया जा रहा है :-

# राष्ट्रकूटवंशीय महाराज गोबिन्ब तृतीय

#### का

## गक सं० ७१६ का ताम्रलेख

श्रासीद् (वै) तोरएगाचार्यः कोण्डकुन्दान्वयोद्भवः। स चैतद्विषये श्रीमान्, शाल्मलीग्राममाश्रितः॥ निराकृततमोऽराति, स्थापयन् सत्पथे जनान्। स्वतेजोद्योतित क्षौिएाक्चण्डाचिरिव यो बभौ॥ तस्याभूत् पुष्पनन्दी तु शिष्यो विद्वान् गएगाग्रएगीः। तच्छिष्यक्ष्च प्रभाचन्द्रस्तस्येयं वसतिः कृता॥

## गोबिन्द तृतीय का शक सं० ७२४

#### দা

#### दूसरा ताम्नलेख

कोण्डकोन्दान्वयोदारो, गरगोऽभूद् भुवनस्तुतः । तदैतद् विषय विख्यातं शालमली ग्राममावसम् (त्) ॥ मासीद् (व) तोरएगाचार्यस्तपः फलपरिग्रहः । तत्रोगशमसंभूतभावनापास्तकल्मशः ॥ पणिंद्रतः पुष्पनन्दीति, बभूव भुवि विश्रुतः । मन्तेवासी मुनेस्तस्य सकलश्चन्द्रमा इव ॥ प्रतिदिवस भवद्वृद्धिनिरस्तदोधो व्यपेत हृ्दयमलः । परिभृतचन्द्रबिम्बस्तच्छिष्योऽभूत प्रभाचन्द्रः ॥ १

उपर्युल्लिसित दोनों ताम्रपत्राभिलेखों का भावार्थ यह है कि कौण्डकुन्दान्वयी तोरएगाचार्य शाल्मली ग्राम में झाकर रहे । उन्होंने प्रज्ञानान्धकार को ध्वस्त कर लोगों को सत्पथ का पथिक बनाया । प्रपने तपस्तेज से पृथ्वी-मण्डल को प्रकाशित करते हुए वे मध्याह्न के सूर्य के समान सुशोमित हो रहे थे । उनके शिष्य पुष्पनन्दि हुए, जो बड़े विद्वान् एवं दूर-दूर तक विख्यात थे । उन पुष्पनन्दि के ग्रन्तेवासी शिष्य प्रभाचन्द्र नामक मुनि हुए, जो सब प्रकार के दोषों से रहित, विश्वद्ध हृदय एवं पूर्णिमा के चन्द्र के समान देदीप्यमान मुखमण्डल वाले थे ।

स्व॰ डॉ॰ के॰ बी॰ पाठक का कहना है कि पहले का लेख शक सं॰ ७१९ का है तो प्रयाचन्द्र के दादागुरु तोररणचार्य शक सं॰ ६०० के ग्रास-पास रहे होंगे, ऐसा ग्रनुमान किया जा सकता है । तोररणाचार्य जब कुन्दकुन्दान्वय में हुए हैं तो

' 'विषयक्यात' पाठ होना चाहिये प्रन्यवा खुन्दो-मंग की स्थिति होती है ।

\* जैन विसालेज संबद्द, भा॰ २, पृ॰ १२२, १२३ और १२६

काल नि० ग० भ्रान्ति ] सामान्य पूर्वेषर-काल : देवदि क्षमाश्रमए 👘 👘 ७६७

कुन्दकुन्द का समय उनसे १४० वर्ष पूर्व प्रर्थात् शक सं० ४४० के लगभग मानने में कोई हानि नहीं ।

यहां श्री पाठक ने तोरएगाचार्य और कुन्दकुन्दाचार्य के समय निर्धारए में जिस अनुमान अथवा कल्पना की प्रक्रिया का अवलमंबन किया है, उसे पढ़ कर प्रत्येक पाठक ग्रनुभव करेगा कि किसी भी तरह के ग्राधार के ग्रंकुश के ग्रभाव में इस प्रकार के काल्पनिक काल को तो कोई यथेच्छ घटा अथवा बढ़ा सकता है। ताच्रपत्र में उल्लेख है कि शक सं० ७१९ में प्रभाचन्द्र के नाम पर वसति का निर्माख कराया गया । वे प्रभाचन्द्र पुष्पनन्दि के शिष्य एवं तोरएगाचार्य के प्रशिष्य थे । इनमें से प्रत्येक ग्राचार्य का ४० दर्ष का ग्राचार्य काल गिनने पर ही श्री पाठक के कथनानुसार तोरएगाचार्य का माचार्य पद पर मासीन होने का काल शक सं० ६०० के ग्रास-पास हो सकता है। एक से ग्रधिक - ग्रनेक ग्राचार्यों के ग्रजात काल के सम्बन्ध में किसी संभावित निर्एय पर पहुँचना हो तो मोटे तौर पर प्रत्येक झाचार्य का काल २० वर्ष के लगभग प्रनुमान किया जाता है। इसी प्रकार कुन्दकुन्दाचार्य के काल निर्णय के प्रयास में श्रींपाठक ने झनुमान लगाया है कि तोरएगाचार्य से १४० वर्ष पूर्व अर्थात् शक सं० ४४० के लगभग कुन्दकुन्दाचार्य का समय मान लिया जाय तो कोई हानि नहीं है। एक विद्वान् कह सकता है कि कुन्दकुन्दाचार्य मीर तोरणाचार्य के बीच का ग्रन्तराल काल २०० वर्ष माना जाय । इसी प्रकार दूसरा ४० वर्ष और तीसरा विद्वान् १०० वर्ष का प्रन्तराल काल मानन्ने की **वात** कह सकता है ।

श्री पाठक ने म्रपने म्रनुमान को साधार बनाने हेतु पंचास्तिकाय की टीका में टीकाकार जयसेन मौर बालचन्द्र द्वारा निदिष्ट शिवकुमार महाराज के झिव-मृगेशवर्म होने को संमावना प्रकट करते हुए लिखा है - "शक सं० ५०० में कीर्ति नामक चालुक्य वंशी राजा ने बादामी में कदम्बवंश के राज्य का म्रन्त किया इससे यह निश्चित होता है कि शक सं० ४५० में शिवमृगेशवर्म राज्य करते ये । भाचार्य कुन्दकुन्द ने शिवकुमार महाराज को प्रतिबोध देने के लिये पंचास्तिकाय की रचना की, इस प्रकार का उल्लेख टीकाकार जयसेनाचार्य म्रौर बालचन्द्र ने किया है । वे शिवकुमार महाराज वस्तुतः शिवमृगेशवर्म ही जान पड़ते हैं । म्रतः कुन्दकुन्दाचार्य का समय भी उनके शिवमृगेशवर्म के समकालीन होने के कारण शक सं० ४५०, तदनूसार वि० सं० ५८५ सिद्ध होता है ।"

यह तो पहले सिद्ध किया जा चुका है कि जयसेनाचार्य से लगभग २०० वर्ष पहले हुए म्राचार्य म्रमृतचन्द्र द्वारा पंचास्तिकाय ग्रादि की मपनी टीका में शिवकुमार महाराज और प्राचार्य कुम्दकुन्द का किसी प्रकार का उल्लेख न किये जाने के फलस्वरूप जयसेनाचार्य तथा बालचन्द्र द्वारा किया गया उपर्युद्धृत उल्लेख प्रामाशिक नहीं माना जा सकता । ऐसी दक्ता में जयसेनाचार्य तथा बासचन्द्र द्वारा किये गये उक्त उल्लेख पर तो विश्वास नहीं किया जा सकता । हां, धन्य ऐतिहासिक तथ्यों के माधार पर श्री पाठक ने जिवम्गोज्जवर्म मौर माचार्य कुन्दकुन्द के सम- जैन वर्म का मौलिक इतिहास-दितीय भाग [काल नि० ग० भ्रास्ति

कालीन होने का अनुमान किया है, उस पर माघनन्दि, घरसेन जिनपालित (जिनचन्द्र) ग्रादि के सम्बन्ध में ऊपर प्रस्तुत किये गये तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर श्री पाठक का अनुमान तथ्य के थोड़ा निकट पहुँचता हुग्रा प्रतीत होता है।

यह यहले बताया जा चुका है कि म्राज से ६० वर्ष पूर्व पं० गजाघरजी जैन, न्यायशास्त्री ने भी कुन्दकुन्द का समय शक सं० ४१० तदनुसार वीर नि० सं० १०११ के स्रास-पास का मनुमानित किया था।<sup>१</sup>

प्राचार्य कुन्दकुन्द के समय पर विचार करते समय कोङ्गणि महाराजा अविनीत (कोङ्गणि द्वितीय) का मर्करा के खजाने से प्राप्त ताम्रपत्र (संस्कृत कन्नड़), जिस पर कि संवत्सर ३८८ (सोमवार स्वाति नक्षत्र) ग्रंकित है, विद्वानों में विगत ग्रनेक वर्षों से बड़ा चर्चा का विषय रहा है। इस ताम्रपत्र के-"श्रीमान् कोङ्गणि महाराज अविनीत नामधेय दत्तस्य देसिगगण कोण्डकुन्दान्वय गुणचन्द्र-मट्टार शिष्यस्य अभयणंदि" ग्रादि ग्रंश में 'देसिग गणं कोण्डकुन्दान्वय' के ६ आचार्यों का उल्लेख देख कर ए० एन० उपाध्ये आदि अनेक विद्वानों ने कुन्द-कुन्दाचार्य का समय ईसा की तीसरी शताब्दी ग्रनुमानित किया या। पर डॉ० गुलाबचन्द चौधरी ने गहन शोध के पश्चात प्रमाणपुरस्सर मर्करा के उक्त ताम्र-पत्र को बनावटी सिद्ध कर दिया है। इंग हीरालालजी ने भी श्री चौधरी के शोधपूर्ण अभिमत की पुष्टि करते हुए लिखा है:-

"(११) मर्करा के जिस ताम्रपत्र लेख के ग्राधार पर कोण्डकुन्दान्वय का अस्तित्व ४ वीं शती में माना जाता है, वह लेख परीक्षए। करने पर बनावटी सिद्ध होता है, तथा देशीय गुए। की जो परम्परा उस लेख में दी गई है, वह लेख नं० १४० (सन् ६३१) के बाद की मालूम होती है।

(१२) कोण्डकुन्दान्वय का स्वतन्त्र प्रयोग आठवीं नौवीं झती के लेख में देखा गया है तथा मूल संघ कोण्डकुन्दान्वय का एक साथ सर्वप्रथम प्रयोग लेख नं० १८० (लगभग १०४४ ई०) <sup>४</sup> में हुग्रा पाया जाता है।"<sup>4</sup>

उपरिलिखित तथ्यों और विस्तृत चर्चा से कुन्दकुन्दाचार्य का काल वीर नि॰ सं॰ १००० के ग्रास-पास का सुनिश्चित हो जाने के श्रनन्तर विद्वानों के लिये यह खोज करना भी परमाश्यक हो जाता है कि वस्तुतः माचार्य कुन्दकुन्द ने किन-किन ग्रन्थों का निर्माण किया।

- \* जैन किलालेख संग्रह, भाग ३, (मा० दिग० ग्रन्थमाला) प्रस्तावना, पृ० ४६-१०
- <sup>४</sup> जैन शिसालेख संग्रह, भ्राग २, पृ० २२० (मा० दिग० जैन ग्रं० मासा)
- \* जैन जिनालेख संग्रह, भाग ३, प्रायकथन, पृ० ३

<sup>े</sup> प्रस्तुत बन्ध पृ० ७४७

२ जैन शिलालेश संग्रह, भा० २, ५० ६३-६४

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Introduction on Pravachansar, (by A. N. Upadhye) p. 22

# केवली-काल से पूर्वधरकाल तक को

### साध्वी-परम्परा

जैनधर्म की ग्रनादिकाल से यह विशेषता रही है कि इसमें पुरुषों के समान ही स्तियों को भी साधनापथ पर भग्रसर होने की पूर्ण ग्रधिकारिएगी माना गया है। जिस प्रकार किसो भी वर्ण, वर्ग भगवा जाति का मुमुखु पुरुष भएने सामर्थ्या-नुसार मरणुवत भंगीकार कर श्रावक एवं पंच महावत थारण कर श्रमण बन सकता है, ठोक उसी प्रकार प्रत्येक वर्ग, वर्ण भगवा जाति की स्त्री भी भपनी मक्ति एवं इच्छा के अनुरूप श्रमएगेपासिका-धर्म प्रथवा जाति की स्त्री भी भपनी मक्ति एवं इच्छा के अनुरूप श्रमएगेपासिका-धर्म प्रथवा श्रमएगी-धर्म ग्रहण कर सकती है। "स्त्रीगूद्रौ नाधीयेताम्" – इस प्रकार के प्रतिबन्ध के लिये जैनधर्म में कभी कहीं किंधित्मात्र भी स्थान नहीं रखा गया है। इसका श्रकाट्य प्रमाण है मनादिकाल से तीर्थंकरों द्वारा भपने-मपने समय में साधु, साध्वी, श्रावक एवं श्राविका रूप चतुर्विध तीर्थ की स्थापना किया जाना। यदि स्त्रियों को इस भयि-कार से बंचित रखा जाता तो जैनधर्म में खतुर्विध तीर्थ के स्थान पर साधु भौर श्रावक वर्ग के रूप में द्विविध तीर्थ ही होता। वस्तुस्थिति यह है कि ग्रनादिकाल से तीर्थंकर तीर्थ-स्थापना के समय पुरुष धर्ग की तरह नारीवर्ग को भी साधना-क्षेत्र का सुयोग्य एवं सक्षम भधिकारी समफ्रकर चतुर्विध तीर्थ की स्थापना करते भाये है।

इतिहास साक्षी है कि सभी तैयँकरों द्वारा प्रदत्त इस अमूल्य अधिकार का स्थियों ने सहर्ष हार्दिक स्वागत किया। इस अधिकार का सदुपयोग करते हुए महिसाएं भी पुरुषों की तरह बड़े साहस के साथ साधनापथ पर अप्रसर हुई मौर उन्होंने धारमकल्याएं के साथ-साथ खनकल्याएं करते हुए जैनधर्म के प्रचार, प्रसार तथा अभ्युत्यान में परम्परा से बड़ा ही महत्वपूर्ए योगदान दिया।

वौबीसों तीर्वंकरों के साधु-साच्वी-आवक-आविकाओं की संस्था के तुलनात्मक ईसए। से तो वस्तुतः ऐसा प्रकट होता है कि साधनापथ में महिलाएं सदा पुरुषों से बहुत आगे रही हैं। स्वेताम्बर एवं दिगम्बर दोनों परम्पराओं के प्रामाएिक ग्रन्वों में भगवाज् महावीर के साधुओं की संख्या जहां १४,००० दी है, वहां साध्यियों की संख्या ३६,००० दी है, वो साधुओं की संख्या की तुलना में ढाईगुना से भी अधिक है। प्रभु महाबीर की आविकाओं की संख्या की तुलना में ढाईगुना से भी अधिक है। प्रभु महाबीर की आविकाओं की संख्या भी शावनों की अपेक्षा श्वेताम्बर परम्परा के ग्रन्थों में दुगुनी और दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों में तिगुनी बताई गई है। इसी प्रकार दोनों परम्पराओं के ग्रन्थों में शेष २३ तीर्यंकरों के साधुओं की अपेक्षा साध्यियों की तथा आवकों की प्रपेक्षा श्राविकाओं की संख्या सवागुनी से लेकर चतुर्गुएिएत तक अधिक बताई गई है।

दिगम्बर परम्परा में तो (यापनीय संघ को छोड़) स्त्री-मुक्ति नहीं मानी गई है। पर स्वेताम्बर परम्परा के बागम 'जम्बूद्वीप प्रज्ञप्ति' में भगवान् ऋषभदेव

[साब्दी-परम्परा

की ४००० साध्वियों के मोक्षगमन का उल्लेख है। मुक्त हुई इन साध्वियों की यह संख्या उनके मुक्त हुए साधुमों की संख्या से दुगुनी है। इसो प्रकार कल्पसूत्र में भगवान ग्ररिष्टनेमि, पार्श्वनाथ ग्रोर महावीर की ऋमशः ३ हजार, २ हजार एवं १४०० साध्वियों के सिद्ध-बुद्ध-मुक्त होने का उल्लेख है। इन तीनों तीर्थकरों के मुक्त हुए साधुम्रों की ग्रपेक्षा मुक्त हुई इनकी साध्वियों की संख्या भी दुगुनी है।

इन सब तथ्यों से निर्विवादरूपेएा यही सिद्ध होता है कि ग्रनादि-ग्रतीत में जितने भी तीर्थंकर हुए हैं ग्रौर महाविदेह क्षेत्र में जो तीर्थंकर विद्यमान हैं, उन सब ने पुरुषों ग्रौर स्त्रियों को समान रूप से साधना के क्षेत्र में ग्रग्रसर होने का ग्रवसर ग्रथवा अधिकार प्रदान किया है।

भगवान महावीर ने भी घमंतीथं की स्थापना के समय जिस प्रकार इन्द्र-भूति गौतम ग्रादि ११ गएधरों को उनकी शिष्य-मण्डसी सहित श्रमएा-धर्म में तथा ग्रन्य मुमुक्ष पुरुषों को श्रमएगोपासक घर्म में दीक्षित कर पुरुष वर्ग को साधना-पथ का ग्रधिकारी घोषित किया, उसी प्रकार चन्दनबाला ग्रादि महिलाग्रों को भी श्रमएगी- धर्म में तथा ग्रन्य मुमुक्षु महिलावर्ग को श्रमएगोपासिका धर्म में दीक्षित कर नारी वर्ग को भी पुरुषों के समान ही साधना द्वारा स्व-पर-कल्याएा करने का ग्रधिकारी घोषित किया।

सकल चराचर के शरण्य विश्वैकबन्धु प्रभु महावीर ने जिस समय चतुर्विध धर्मतीर्थ की स्थापना की, उस समय ग्रायवित में धार्मिक एवं सामाजिक स्थिति बड़ी विचित्र थी। ''स्त्रीशूद्रों नाधीयेताम्'' का नाद घर-घर में, सर्वत्र गुजरित हो रहा था। पुरुष भोक्ता है भौर नारी भोग्या-इस /प्रकार का 'ग्रहं' पुरुषवर्ग में जागृत हो चरम सीमा पर पहुंच चुका था। वह नारी को ग्रपने समकक्ष स्थान देने के लिए सहमत नहीं था। ग्रपनी ग्रांसों पर पड़े स्वायंपरता के ग्रावरण के कारएा पुरुषवर्ग ने नारी की हीनता का ग्रंकन करने में किसी प्रकार की कोर-कसर नहीं रखी थी। साधना के क्षेत्र में भी ग्रपना एकाधिपत्य बनाये रखने की ग्राकांक्षा लिये पुरुषवर्ग ने नारी को ग्रबला घोषित कर सन्यस्त जीवन के लिये ग्रनघिकारिएगी बतलाया। देश में सर्वत्र यही लोक-प्रवाह चल रहा था।

इस लोक-प्रवाह के विरुद्ध नारी को सन्यास-धर्म में दीक्षित करने का किसी धर्मप्रवर्तक को साहस नहीं हो रहा था। बौद्धधर्म के प्रवर्तक मगवान बुद्ध भी नारी को भिक्षुणी-धर्म में प्रव्रजित करने का सहसा साहस नहीं कर पाये, यह बौद्ध धर्मग्रन्थ 'चुल्लवग्ग' के निम्नलिखित ।वेवरण से स्पष्टतः प्रकट होता है :--

"बात उन दिनों की है जब भगवान बुद्ध कपिलवस्तु के न्यग्रोघाराम में विराजमान थे। महाप्रजापति गौतमी (भगवान बुद्ध की मौसी, जिसने नवजात बिशु बुद्ध की माता के देहावसान के पत्रवात् उन्हें प्रपना स्तनपान करा उनका

## <sup>3</sup> जून बर्म का मौलिक इतिहास, भाग १ (परिशिष्ट) पृष्ठ १=६-४६०

#### साच्वी-परम्परा] सामान्य पूर्वधर-काल : देवदि क्षमाश्रमए।

अपने पुत्र के समान लालन-पालन किया था), जहां भगवान् थे, माई, माकर भगवान् को प्रभिवादन किया । ग्रभिवादन कर एक ओर बैठ गई । वह भगवान् से बोली-भन्ते ? मैं नारी, ग्रगार धर्म से ग्रनगार धर्म में ग्राकर तथागत-प्रवेदित धर्म-विनय-दीक्षा पाना चाहती हूँ । भगवान् बुद्ध ने कहा - गौतमी ! तुम्हारी (नारी की) तथागत-प्रवेदित धर्म-विनय-भिक्षु धर्म में रुचि न हो, यही मच्छा है । महा-प्रजापति ने तीन बार ग्रावेदन किया ग्रौर भगवान् बुद्ध ने तीनों ही बार ग्रस्वीकार किया ।

भगवान् नारी को तथागत-प्रवेदित धर्म में दीक्षित नहीं करते हैं, यह देख गौतमी दुःखी दुर्मन ग्रौर ग्रश्नुमुखी होती हुई, रोती हुई भगवान् को ग्रमिवादन कर प्रदक्षिणा कर लौट गई ।

कपिल वस्तु से विहार करते हुए भगवान् वैशाली झाये, महावन स्थित कूटागार शाला में टिके। तब महाप्रजापति गौतमी केशच्छेदन कर, काषाय वस्त्र पहन, बहुत सी शाक्य महिलाओं के साथ वैशाली झाई। वह महावन में स्थित कूटागार-शाला की ग्रोर चली। उसके नंगे पैर धूल के करगों से भरे थे। दुःखी, दुर्मन, प्रश्नमुखी गौतमी बाहरी द्वार पर ठहरी। आयुष्मान् मानन्द ने महाप्रजापति गौतमी को इस स्थिति में देखा। देख कर पूछा – यह सब क्यों ? गौतमी बोली-भन्ते मानन्द ! भगवान् नारी को तथागत-प्रवेदित धर्म-विनय में आने की अनुज्ञा नहीं देते हैं। ग्रानन्द ने कहा - मुहर्त भर तुम यहीं ठहरो, मैं भगवान् से इस सम्बन्ध में याचना कर ग्राऊँ।

प्रायुष्मान् ग्रानन्द भगवान् के पास ग्राया, ग्रभिवादन कर एक ग्रोर बैठा, भगवान् से निवेदन किया – महाप्रजापति गौतमी, भगवान् नारी को दीक्षित नहीं करते, यह देख दुःखी, दुर्मन ग्रौर ग्रौसू गिराती हुई बाहरी द्वार पर बैठी है, उसके नंगे पैर धूल से भरे हैं। भगवन् ! श्रच्छा हो, नारी तथागत-प्रवेदित विनय-धर्म में दीक्षा पा सके । भगवान् ने कहा – नहीं ग्रानन्द ! नारी को तयागत-प्रवेदित धर्म-विनय में दीक्षित किया जाय, ऐसी रुचि तुम्हारी नहीं होनी चाहिए । ग्रानन्द ने दूसरी बार ग्रौर तीसरी बार भी निवेदन किया ग्रौर भगवान् ने निषेध ।

तब मानन्द ने देखा, यों तो भगवान् नारी को दीक्षित होने को मनुझा नहीं दे रहे हैं, दूसरी विधि से उनसे कहूं। तब म्रायुष्मान् म्रानन्द ने भगवान् से निवेदन किया – भगवन् ! क्या नारी म्रगार जीवन से म्रनगार जीवन में म्रा, तथा-'गत-प्रवेदित धर्म-विनय में प्रव्रजित हो, स्रोतापन्नफल, सरुदागारि-फल, भनागारि-फल भौर अर्हत्-फल का साक्षात्कार कर सकती है ? भगवान् ने कहा – ऐसा हो सकता है। तब म्रानन्द बोला – भगवन् ! यदि ऐसा है तो महाप्रजापति गौतमी, जिसका हम पर बहुत उपकार है, जो भगवान् की मौसी है, जिसने मगवान् का पोषए किया, दूध पिलाया, भगवान् की जननी के काल कर जाने पर भगवान् को स्तनपान कराया, म्रच्छा हो, तथागत-प्रवेदित धर्म-विनय में दीक्षा-लाभ कर सके।

[ताध्वी-परम्परा

्रमगवान् बोले-मानन्द ! यदि गौतमी ग्राठ गुरु घर्म स्वीकार करेतो उसकी उपसम्पदा (दीक्षा) हो सकती है । '

चुल्लवग्ग के भनुसार उनमें (म्राठ गुरु धर्मों में) से मुख्य-मुख्य ये हैं\* --

- सौ वर्ष पूर्व भी दीक्षित भिक्षुणी उसी दिन दीक्षित भिक्षु का भी ममि-बादन - प्रत्युत्थान व मंजलि-कमं करे।
- २. जिस गांव में भिक्षु न हो, वहां भिक्षुसी न रहे ।
- ३. हर पक्ष में उपोसस्य किस दिन है झौर धर्मोपदेश सुनने के लिये कब झाना है, ये दो बातें वह भिक्षु-संघ से पूछे।
- ४. चातुर्मास के पश्चात् भिक्षुणीं को भिक्षु-संघ भौर भिक्षुणी संघ से प्रवा-रणा – स्व-दोष-ज्ञापन की प्रार्थना करनी होगी।
- ४. किसी भी कारए से भिक्षुगी भिक्षु को डांटे-फटकारे नहीं और भिक्षु भिक्षुएियों को उपदेश दे।

तदनन्तर भगवान् बुद ने महाप्रवापति गौतमी को उपसम्पदा दी पर भन्ततः वे इससे तुष्ट नहीं थे। उन्होंने भानन्द से कहा कि धर्म-संघ सहस्रों वर्ष चलता पर क्योंकि नारी को इसमें स्वीकार कर लिया गया है अतः यह चिरकाल तक नहीं टिकेगा। अब यह सैकड़ों वर्ष ही टिकने वाला है।"

महाप्रवापति गौतमी के प्रत्रज्या-प्रसंग को पढ़ने से ज्ञात होता है कि महारमा बुद नारी-प्रत्रज्या के लिए प्रन्ततः सहमत नहीं थे। महाप्रवापति गौतमी द्वारा तीन बार निवदेन किया जाना, बुद्ध द्वारा तीनों बार निषेध किया जाना, भगवान के अनन्य प्रन्तेवासी प्रानन्द द्वारा भी तीन बार प्रनुरोध किया जाना, उस पर भी बुद्ध की प्रस्वीकृति – ये घटनाकम यह सिद्ध करते हैं कि प्रानम्द द्वारा दूसरे प्रकार से पुनः प्रार्थना किये जाने पर बुद्ध ने महाप्रजापति गौतमी की प्रतज्या की जो स्वीकृति दी, वह केवल ग्रानन्द का मन रखने के लिए थी। वे ऐसा कर प्रसन्न नहीं थे। संघ के उत्तरोत्तर उज्ज्वल भविष्य के सम्बन्ध में उनकी ग्रामा घूमिल हो गई, जो उनके ग्रन्तिम वाक्यों से प्रकट होता है।

इस सन्दर्भ में हम यदि भगवान महावीर के विचारों पर गहराई से ऊहा-पोह करें तो उनके चिन्तन में ऐसा मेद ही प्रतीत नहीं होता कि ममुक मुंमुझु पुरुष है या नारी । उनकी दृष्टि में केवल, यह साधनोन्मुक्त व्यक्ति है, इतना सा रहता है । जिस प्रकार जाति, वर्ग, वर्ग का भेद उनके मन पर कोई प्रसुर नहीं करता, उसी प्रकार लिंग-भेद भी उनके समक्ष समस्या बन कर नहीं ग्राता । इतिहास इस बात का साक्षी है कि भगवान महावीर ने बिना किसी संकोच के तीर्थ-स्थापना के ग्रवसर पर गौतमादि पुरुषों को श्रमण-धर्म में दीक्षित कर तत्काल चन्दनबाला मादि नारियों को भी श्रमणी-धर्म में दीक्षित किया ।

\* पुल्स बन्न १०, १. १ 📑 पुल्स बरग १०, २. २

महाप्रंजापति के उपयुक्त माख्यान और भगवान् महावीर द्वारा तीर्थ-स्यापना के दिवस की तात्कालिक देला में ही चन्दनवाला म्रादि नारियों को श्रमणी घर्म में दीक्षित किये जाने के विवरण से यह स्पष्टतः प्रकट होता है कि गौतम बुद्ध को व्यावहारिक भूमिका ने छू लिया या श्रौर तीर्थंकर महावीर को वह व्यावहारिक भूमिका किचिरमात्र भी छू नहीं सकी । तीर्थंकर मनुस्रोतगामी नहीं होते । वे तो सत्यविमुख रूढ़ परम्पराभ्रों, मंघश्रद्धाम्रों म्रोर निस्सार-योथी मान्यताम्रों का उत्मूलन कर एक नूतन कान्तिकारी म्राघ्यात्मिक संस्कृति की प्रति-ष्ठापना करते हैं । ऐसे महापुरुष भेला लोक-प्रवाह में कैसे बह सकते हैं ? सर्वज्ञ-सर्वदर्शी प्रभू महावीर ने स्व-पर-कल्याएक।री धर्माराधना-प्रध्यात्म साधना के क्षेत्र में तत्वतः पुरुष ग्रौर नारी जैसा कोई भेद न रख कर साधना की साथवाद (देशविरति) ग्रौर निरपवाद (सर्वविरति)-इन दोनों विधाग्रों ग्रर्थात् श्रावक-श्राविका धर्मे एवं साधु-साघ्वी धर्म के अनुसरएा-अनुपालन के लिये पुरुष तथा नारी वर्ग का समान रूप से आह्वान किया । यह वस्तुतः भगवान् महावीर की महा-वीरता थी। इसका परिसाम भी मतीव श्रेष्ठ ग्रीर परम सुखावह रहा। नारी वर्ग ने यह सिद्ध कर दिया कि झात्मा के झम्युत्यान के लिये भ्रध्यात्म-साधना-पथ का ग्रवलम्बन करने की नारी भी पुरुष के समान पूर्ए ग्रधिकारिएगी है, प्रबुद्ध पुरुष की तरह प्रबुद्धा नारी भी उत्कट संयमका पालन और सर्वोच्च त्याग करने में सर्वत: सक्षम है। अगवान् महावीर द्वारा तीर्थ-प्रवर्तन काल से लेकर माज तक का जैन धर्म का इतिहास इस बात का साक्षी है कि श्रमर्गी-धर्म में दीक्षित नारियों ने जिस बड़ी संख्या में, जिस प्रद्भुत ग्रात्मबल, प्रबल साहस ग्रीर उत्कट उत्साह के साथ संयम का निर्वहन तथा धर्म का प्रचार-प्रसार किया, एवं कर रही हैं, वह, संख्या ग्रादि कतिपय दृष्टियों से पूरुष-साधकों की अपेक्षा कुछ बढ़कर ही कहा जा सकता है।

भगवान महावीर की विद्यमानता में ३६,००० नारियों ने प्रभु के उपदेशों से प्रबुद्ध हो साध्वी-धर्म की दीक्षा ग्रंगीकार की । उनमें से ग्रनेक के साध्वी-जीवन का प्रेरएगाप्रदायी विशद विवरएा ग्रागम ग्रन्थों में उपलब्ध होता है । काली ग्रादि महासतियों के ग्रति कठोर तपश्चरएा का जो वर्णन ग्रागम में उल्लिखित है, उसे पढ़कर प्रबल मनोबल वाले पाठकों के भी रोंगटे खड़े हो जाते हैं ग्रीर उन उत्कट साधिकाग्रों के प्रति प्रगाढ़ श्रद्धा से मस्तक सहसा स्वतः ही फुक जाते हैं । बस्तुतः साध्वियों का जीवन भी साधक-साधिकाग्रों के लिये बड़ा प्रेरएगादायक ग्रीर दिशानिर्देशक है ।

वीर निर्वास सं० १ से १००० तक की ग्राचार्य परम्परा का जिस प्रकार विस्तृत परिचय प्रस्तुत करने का प्रयास किया गया है, उसी प्रकार उस काल की साध्वी-परम्परा का परिचय भी प्रस्तुत किया जाना ग्रपेक्षित है किन्तु वीर निर्वास पश्चात् की साध्वी-परम्परा का ऋमबद्ध इतिहास देना तो दूर एक बहुत बड़ी कालावधि में हुई साध्वियों के नाम तक ग्राज समस्त जैन साहित्य ना मालोड़न करने पर भी उपलब्ध नहीं होते।

#### जैन घर्म का मौलिक इतिहास-द्वितीय भाग

[साध्वी-परम्परा

भगवान् की प्रथम शिष्या चन्दनबाला भगवान् के निर्वाण से पूर्व ही मुक्त हुई ग्रथवा पश्चात् – इस सम्बन्ध में भी श्वेताम्बर तथा दिगम्बर – दोनों परम्पराग्नों के किसी ग्रन्थ में कोई उल्लेख दृष्टिगोचर नहीं होता। भगवान् के निर्वाण के पश्चात् भगवान् की ३६,००० साध्वियों में से बहुत-सी साध्वियां निर्वाण के पश्चात् भगवान् की ३६,००० साध्वियों में से बहुत-सी साध्वियां निर्वाण के पश्चात् भगवान् की ३६,००० साध्वियों में से बहुत-सी साध्वियां निर्वाण के पश्चात् भगवान् की ३६,००० साध्वियों में से बहुत-सी साध्वियां निर्वाणोत्तर काल के जैन बाङ्मय में उपलब्ध नहीं होता। न कहीं इस प्रकार का कोई एक भी उल्लेख दृष्टिगोचर होता है कि निर्वाण के तत्काल पश्चात् ग्रथवा चीर नि० सं० १ से १००० तक की सुदीर्घ कालावधि में साध्वी संघ की प्रवर्तिनियां कौन-कौन रहीं।

वीर नि० सं० १ में दीक्षित हुए झार्य जम्ब्रस्वामी की दीक्षा के प्रसंग में आचार्य हेमचन्द्र ने परिशिष्ट पर्व में उल्लेख किया है कि जम्बूकुमार की माता, पत्नियों ग्रौर सासुओं (सासों) को आर्य सुघर्मा ने श्रमशी धर्म की दीक्षा प्रदान कर उन्हें साध्वी सुव्रता की आज्ञानुवतिनी बनाया । साध्वी सुव्रता साध्वियों के किसी संघाटक की मुख्या थीं अर्थवा सम्पूर्एं श्रमणी संघ की प्रवर्तिनी, इस सम्बन्ध में परिशिष्ट पर्व में कोई संकेत नहीं किया गया है। परिशिष्ट पर्व में उपर्युक्त विवरण के पश्चात् उल्लेख किया गया है कि ४१० पुरुषों और १७ महिलाग्रों, कुल मिलाकर १२७ मुमुक्षुग्रों के साथ जम्बूकुमार को दीक्षित करने के पश्चात् झार्य सूधर्मा म्रपने शिष्यों को साथ लिये प्रभू महावीर की सेवा में पहुंचे ।, परिशिष्टपर्वकार द्वारा किया गया यह उल्लेख प्रामारिगक नहीं माना जा सकता वयोंकि क्ष्वेताम्बर तथा दिगम्बर दोनों ही परम्पराम्रों के सभी मान्य ग्रन्थों में वीर निर्वाएा के पश्चात् जम्बूकुमार के दीक्षित होने का उल्लेख है । परम्परा-गत मान्यता भी यही रही है कि जम्बूकुमार ने वीर निर्वाण के पश्चात् वीर नि० सं० १ में किसी समय दीक्षा ग्रहण की । परिशिष्ट-पर्वकार द्वारा किये गये इस वीर नि० विषयक उल्लेख के संशयास्पद सिद्ध होने की स्थिति में परिशिष्ट पर्व में किये गये उस उल्लेख पर भी पूरी तरह विश्वास नहीं किया जा सकता, जिसमें कि श्रमसी समूह की मूख्या साध्वी का नाम सुत्रता बताया गया है।

यह पहले बताया जा चुका है कि साधु समाज की तरह साध्वी समाज ने भी मानवता पर अनेक महान उपकार किये हैं। सहज करुणा-कोमल-हृदय सती-वर्ग के उद्दात्त चारित्र और हितप्रद मधुर उपदेशों से मानव समाज सदा साधना के सत्पथ पर अग्रसर होने की प्रेरणाएं लेता रहा है। आर्य महागिरि, आर्य मुहस्ती, आर्य वज्य एवं याकिनी महत्तरासूनु ग्राचार्य हरिभद्र आदि महान प्रभावक आचार्य जिस प्रकार जिन-शासन की उत्कट सेवा और जनकल्याण के महान कार्य करने में सफल हुए, वह सब मूलतः साध्वी-समाज की ही दैन रही है। इन सब वास्तविकताओं को दृष्टिगत रखते हुए निर्वाणोत्तर काल की\_ साध्वी-परम्परा की जितनी ग्रधिक महत्तराओं, प्रवर्तिनियों, स्थविराओं के जीवन का परिचय दिया जाय, वह केवल साधकों ही नहीं अपितु समस्त मानव-समाज के लिये उतना ही प्रधिक श्रेयस्कर, प्रेरक ग्रौर दिशावबोधक हो सकता है। निर्वागोत्तर काल को साध्वी परम्परा का संबंगिए परिचय प्रस्तुत करने हेतु ग्रनेक ग्रन्थों का अवलोकन किया गया, ग्रनेक विद्वान् इतिहासविदों, सन्तों एवं साध्वियों से मावस्यक जानकारी प्राप्त करने का प्रयास किया गया पर इन सब प्रयत्नों का कोई उत्साहप्रद परिएाम नहीं निकला । श्वेताम्बर परम्परा के ग्रनेक ग्रन्थों तथा दिगम्बर एवं श्वेताम्बर – दोनों परम्पराग्रों के शिलालेखों के उल्लेखों से यह तो पूरी तरह सिद्ध होता है कि तीर्थस्थापन के काल से लेकर वर्तमान काल तक जैन श्रमणीवर्ग की पुनीत एवं पावन परम्परा ग्रविच्छिन्न रूप से चली ग्रा रही है। परन्तु समय-समय पर जो प्रमुख साध्वियां हुई, उनका जीवन-परिचय मिलना तो दूर ग्रधिकांशतः नामोल्लेख तक द्रष्टिगोचर नहीं होता । बड़े विस्तीर्ए काल के व्यवधान के पश्चात् दो चार प्रमुख साध्वियों के नाम ग्रथवा नामोल्लेख के ग्रभाव में उनका केवल साध्वियों के रूप में उल्लेख मात्र मिलता है।

निर्वाण काल से पूर्व की चन्दन बाला, मृगावती म्रादि कतिपय श्रमणी मुख्याग्नों का परिचय प्रस्तुत ग्रन्थमाला के प्रथम भाग में दिया जा चुका है। ग्रव, निर्वाण पश्चात् १००० वर्ष की ग्रवधि में हुई श्रमणी-मुख्याग्नों में से जिन-जिन का जिस रूप में परिचय उपलब्ध होता है, उसे यहां संक्षेप में दिया जा रहा है :-

# १. ग्रायां चन्दनवाला

यार्थी चन्दनवाला का नाम जैन जगत् में इन्द्रभूति गौतम ग्रौर ग्रार्थ सुधर्मा के समान ही ग्रमर रहेगा। ग्राप श्रमणा भगवान् महावीर की प्रथम शिष्या ग्रौर प्रभु के सुविशाल श्रमणी-समुदाथ की प्रमुख एवं संवालिका थीं। ग्रापके कुशल संवालकरव काल में वीर प्रभु का श्रमणी समूह खूब फला-फूला ग्रौर उत्तरो-त्तर बढ़ता ही गया। चन्दनवाला चम्पानगरी के महाराजा दधिवाहन ग्रौर महा-राणी धारिणी की परम दुलारी पुत्री थीं। प्रभु महावीर ने छव्यस्थ काल में ग्रति कठोर ग्रभिग्रहपूर्ण बड़ी लम्बी तपस्या का पारणा चन्दनवाला के हाथों किया था, ग्रतः प्रवर्तमान ग्रवर्सपिणी काल की समस्त साध्वियों में ग्रापको सर्वाधिक पुण्यशा-लिनी कहा जाय तो ग्रतिशयोक्ति नहीं होगी। चम्पानगरी में हुए भयानक राज्य-विप्लव के परिणामस्वरूप बाल्यावस्था में ग्रापको जिन घोर कथ्टों को सहना पड़ा, उनको सुनने मात्र से ग्रच्छे-ग्रच्छे साहसी भी सिंहर उठते हैं। उस संकट काल में बालिका चन्दनवाला ने जिस साहस श्रौर धैर्य से दुखों को सहन किया, उसी से मनुमान लगाया जा सकता है कि प्रारम्भिक जीवन में भी उनका ग्रात्म-बल कितना प्रबल था।

ग्रामी चन्दनबाला के जीवन का संक्षिप्त परिचय प्रस्तुत ग्रन्थमाला के प्रथम खण्ड में दिया जा चुका है ।' बाल ब्रह्मचारिग्गी महासती चन्दनबाला ने राजकुमारियों, श्रेष्ठिकन्याग्रों, राजरानियों, इभ्यपत्नियों एवं सभी वर्गों की भुमुक्षु

<sup>ै</sup> जैन धर्म का मौलिक इतिहास, भाग १, पृ० ४७१-४८४

महिलाओं को हजारों की संस्था में अमसी-धर्म में दीक्षित कर कल्यास-मार्ग में उनका नेतृत्व किया । मापने स्वयं प्रभु द्वारा प्रदत्त श्रमणीसंघ-मुख्या (प्रवर्तिनी) पद पर रहते हुए ३६,००० साध्वियों के झति बिसाल साध्वी-संघ का बड़ी कुशलता के साथ संचालन किया। आपके तत्वावधान में आपका समस्त अमग्री समूह सम्यक् रूपेएा संयमप्रतिपालन, स्वाघ्याय, ज्ञानार्जन, तपश्चरएा आदि में निरत रह स्व-पर कल्याए में उत्तरोत्तर मग्रसर होता रहा । प्रवर्तिनी अन्दना बड़ी अनुशासनप्रिय थीं। आपके अनुशासन की यह विशेषता थी कि श्रमणी वर्ग की सभी साध्वियां सदा सजग रह कर स्वतः ही श्रमणी-माचार का समीचीन रूप से पालन करती रहतीं थीं। प्रवर्तिनी चन्दनबाला श्रमसाचार में सामारस से साधारण शैथित्य एवं छोटी से छोटी भूल को भी भविष्य के लिय भयंकर अनर्थ का मूल मान कर अनुशासन झोर साध्वी समाज के हित की दृष्टि से किसी भी साध्वी को, चाहे वह किंतनी ही बड़ी क्यों न हो, प्रेमपूर्वक सावधान करने में किंचित्मात्र भी संकोच नहीं करती थीं । आपने साघ्वी मृगावती जसी उच्चकोटि की साधिका को भी प्रभू के समवसरएा में ग्रसमय तक बैठे रहने पर उपालम्भ देने में संकोच नहीं किया । ग्रपनी गुरुगी द्वारा दिये गये उपालम्भ पर महासती मृंगावती ने भी अपनी भूल के लिये निश्छल भाव एवं विश्वद्ध अन्तःकरण से पश्चात्ताप किया मौर तत्वरण क्षपकश्रेणी पर मारूढ़ हो केवलज्ञान की अनुत्तर, अक्षय एवं ग्रनन्त परम ज्योति प्राप्त कर ली। एक लम्बे समय तक जिनशासन की सेवा एवं स्व-पर का कल्याएा करते हुए प्रवर्तिनी चन्दनबाला ने ४ घाती-कर्मों का क्षय कर केवलज्ञान और तदनन्तर अवशिष्ट चार अघाती-कर्मों का क्षय कर मन्त में मलण्ड-ग्रव्याबाध-मनन्त मानन्दस्वरूप मोक्ष प्राप्त किया।\* महासती चन्दनबाला का परम ग्लाधनीय एवं प्रेरणाप्रदायी संयमी-जीवन म्वेताम्बर मौर दिगम्बर दोनों ही परम्परामों में बड़ा सम्मानास्पद माना गया है। मापकी बाज्ञानुवर्तिनी प्रभु महावीर की ३६००० साध्वियों में से १४०० साध्वियों ने (चन्दनबाला सहित) समस्त कर्म समूह को ध्वस्त कर मोक्ष प्राप्त किया । २

महासती चन्दनबाला के प्रवर्तिनीकाल में समस्त श्रमणी-संघ ग्रविच्छिन्न ग्रीर एकता के सूत्र में बन्धा रहा। इनके समय में साध्वी सुदर्शना के अतिरिक्त श्रमणियों का कोई ग्रन्थ संघाटक श्रमणी-संघ से पृथक् ग्रथवा स्वेच्छाचारी हुआ हो, ऐसा कहीं कोई उल्लेख उपलब्ध नहीं होता। साध्वी सुदर्शना भी प्रभु महावीर के प्रथम निन्हव जमाली के प्रति स्नेहवंश कुछ समय के लिए विपरीत श्रदानुगामिनी बन गई थी किन्तु अल्पकाल पश्चात् ही ढंक प्रजापति की प्रेरणा से प्रतिबुद्ध हो एक हजार साध्वियों के साथ प्रायश्चित्तादि से ग्रात्मशुद्धि कर पुनः ग्रापके संघ में सम्मिलित हो गई।

मार्या चन्दनवाला के अनुपम उद्दात्त जीवन से मुमुक्षु साधक सदा प्रेरणा लेते रहेंगे। महासती चन्दनवाला ने भगवान् महावार से पूर्व निर्वाण प्राप्त किया भयवा पश्चात्, इस सम्बन्ध में कोई उल्लेख अभी तक प्रकाश में नहीं ग्राया है; मतः इस विषय में खोज की भावश्यकता है। भाषा है शोधप्रिय विद्वान् इस दिशा में प्रयास करेंगे।

# २. मार्था सुब्रता एवं भारिएरी मांवि

(बीर निर्वाश सं०)

प्रभु महावीर के प्रथम पट्टघर ग्रायं सुधर्मा के ग्राचार्यकाल में महासती सुदता का उल्लेख मिलता है पर उनका कोई विशेष परिचय उपलब्ध नहीं होता । भार्या सुव्रता प्रवर्तिनी चन्दनबाला की माजानुर्वतिनी स्थविरा थी अथवा ग्रायं सुधर्मा के अमसी-संघ की प्रवर्तिनी, यदि वे प्रवर्तिनी घी तो किस समय से किस समय तक प्रवर्तिनी रहीं – इस सम्बन्ध में कहीं कोई उल्लेख टब्टिगोचर नहीं होता ।

वीर नि० सं० १ में जब राजगृही में भार्य सुधर्मा के उपदेश से श्रेष्ठिकुमार अम्बू भवप्रपंच से विरक्त हो दीक्षित हुए उस समय १७ उच्चकुलीन महिलाभों ने भी मार्या सुव्रता की सेवा में श्रमर्णोधर्म की दीक्षा स्वीकार की । उनके नाम इस प्रकार हैं :--

१. मार्या धारिएगे (जम्बूकुमार की माता)

# जम्बू की सासें :--

| ६. कमलावती                 |
|----------------------------|
| ७. सुश्रेसा                |
| <ul> <li>वीरमती</li> </ul> |
| १. भजयसेना                 |
|                            |

# जम्बू की धर्मपुलियाँ :--

| १०. समुद्रश्री | १३. सेना     |
|----------------|--------------|
| ११. पर्यश्री   | १४. कनकश्री  |
| १२. प्रयसेना   | १६. कनकवती   |
| १३. कनकसेना    | १७. जयश्री ' |

परम वैरागी जम्बूकुमार के वैराग्योत्पादक एवं युक्तिसंगत हित-मित तथ्यपूर्ण वचनों से प्रभावित होकर उन १७ महिलाग्रों ने झार्या सुन्नता के पास दीक्षा ग्रहण कर जीवनपर्यन्त उल्कट भाव से विशुद्ध तप-संयम की आराधना की ।

विगम्बर परम्परा के अन्यों में जम्बूकुमार की चार परिनयों का ही उल्लेख है। -सम्पादक

समुद्रमी मादि जम्बूकुमार की ऐश्वयं में पत्नी मनुपम सुन्दरी माठों परितयों ने मोनयोग्या भरपूर यौदनभरी भवस्या में समस्त काम-जोनों, सुख-सुविभामों एवं भपार सम्पदा को ठुकरा कर एक बार मनसा वरता किये गये अपने पति जम्बूकुमार के साथ जिस प्रकार भपने मविवल प्रेम का मन्त तक निर्वहन पति जम्बूकुमार के साथ जिस प्रकार भपने मविवल प्रेम का मन्त तक निर्वहन किया, वह वस्तुतः मति महान, महितीय, मनुपम-मनूठा, मत्यद्भुत झौर मुजुजुमों के लिये प्रेरणा का मक्षय स्रोत रहा है भौर रहेगा । विश्व के साहित्य में इस प्रकार का भौर कोई उदाहरणा हष्टिगोचर नहीं होता ।

## परम प्रमाबिका यका झावि साध्वियां

(बीर नि दूसरी-तीसरी शती)

भार्य सुधर्मा भौर अम्बू के समय की कतिपय प्रमुख साध्यियों का यद्योप-लेक्ध थोड़ा-सा परिचय ऊपर दिया गया है। भार्य जम्बू के पश्चात भार्य प्रभव, मार्य शय्यंभव भौर भार्य यहोभद्र के भाचार्यकाल की साध्वियों का परिचय उपलब्ध नहीं होता। इन भाचार्यों के समय में भी साध्वी-परम्परा ग्रविछिन्न रूप से निरन्तर चलती रही पर उस समय की प्रमुख साध्वियों के नाम अभी तक उपलब्ध जन साहित्य में कहीं दृष्टिगोचर नहीं हुए हैं।

ग्रायं यशोभद्र के शिष्य ग्राचार्य संभूतिविजय के ग्राचार्यकाल में महामंत्री सकडाल की ७ पुत्रियों के दीक्षित होने का उल्लेख मिलता है। यक्षा ग्रादि सातों बहिनों की स्मरएाशक्ति बड़ी प्रखर ग्रोर प्रबल थी। कठिन से कठिन एवं कितने ही लम्बे गद्य मथवा पद्य को केवल एक बार सुन कर ही यक्षा उसे ग्रपने स्मृति-पटल पर मंकित कर तत्सएा यथावत् सुना देती थी। इसी प्रकार दूसरी, तीसरी यावत् सातवीं बहिन क्रमश: दो, तीन, चार, पाँच, छ भौर ७ बार सुन कर किसी भी गद्य-पद्य को यथावत् सुना देती थी। इन सातों बहिनों ने ग्रन्तिम नंद की राजसभा में वररुचि जैसे पण्डित को भपनी ग्रद्भुत स्मरएाशक्ति के चमत्कार से हतप्रभ कर किस प्रकार उसके 'ग्रहं' को विचूर्णित किया, यह ग्रायं स्यूलगद्व के प्रकरएा में बताया जा चुका है।

वररुचि द्वारा नियोजित षड्यन्त्र के परिएाम स्वरूप महामन्त्री ज्ञकडास द्वारा मृत्यु का वरएा किये जाने और महाराज नवम नन्द द्वारा दिये जा रहे महामात्यपद को ठुकरा कर स्थूलभद्र के प्रवजित हो जाने पर स्थूलभद्र की यक्षा आदि सातों विदुषी बहिनों ने भी भपने आता श्रीयक से मनुमति से उस समय की श्रमएाीमुख्या के पास पंच महावत रूप श्रामण्य की दीक्षा ग्रहएा की । इन सातों विदुषी साध्वियों ने एकादशांगी का गहन ग्रध्ययन कर ग्रनेक वर्षों तक जिन-ज्ञाखन को महती सेवा की । श्रद्भुत् स्मरएाशक्ति वाली उन सातों साष्ट्रियों ने कितना श्रयाह ज्ञान ग्रजित किया होगा, इसका ग्राज ग्रनुमान नहीं किया जा सकता ।

श्वेताम्बर परम्परा के भनेक ग्रन्थों में इस प्रकार का उल्लेख मिलता है कि कमशः मार्य महागिरि स्रौर भार्य सुहस्ती ने बाल्यकाल से ही उस समय की महान् विदुषी भार्या यक्षा के सान्निष्य में रह कर एकदशांगी का तलस्पर्शी झान भाष्त किया था। भार्थ महागिरि भौर भार्य सुहस्ती जैसे श्राचारनिष्ठ प्रतिभात्ताली एवं महान् प्रभावक श्रमएा-श्रेष्ठों में आरम्भ से ही उच्चकोटि के संस्कार ढालने वाली महासती यक्षा कैसी विदुषी, कितनी तेजस्विनी, भाचारनिष्ठा तथा संस्कार-निर्मार में कितनी कुशल होगी, इसका सहज ही भनुमान लगाया जा सकता है।

म्वेताम्बर परम्परा के ग्रन्थों में ग्रार्था यक्षा के विदेह-गमन का भी उल्लेख उपलब्ध होता है ! उसमें यह बताया गया है कि ग्रार्थ स्थूलभद्र ग्रौर तदनन्तर यक्षा भादि सातों बहिनों के प्रवजित हो जाने के कुछ समय पश्चात् स्थूलभद्र के कनिष्ठ सहोदर श्रीयक ने भी श्रमणाधर्म की दीक्षा ग्रहसा कर ली । श्रीयक मुनि भत्यन्त सुकोमल प्रकृति के थे ! वे भूख-प्यास को सहन करने में इतने ग्रांधक ग्रक्षम थे कि एक उपवास की तपस्या करना भी उनके लिये बढ़ा दुष्कर कार्य था । साघ्वी यक्षा ने ग्रपने छाता मुनि को तपस्या करने के लिये बढ़ा दुष्कर कार्य था । साघ्वी यक्षा ने ग्रपने छाता मुनि को तपस्या करने के लिये प्रोत्साहित करते हुए एक दिन कहा – "मुनिवर ! तपस्या की मग्नि से ही कर्मसमूह को ध्वस्त किया जा सकता है । यदि उपवास करना कठिन प्रतीत होता है तो ग्राज एकाशन ही कर लीजिये । घीरे-घीरे इस प्रकार तपस्या करने का अभ्यास हो जायगा ।"

- अपनी बड़ी बहिन की प्रेरणा से मुनि श्रीयक ने एकाशन व्रत करने का हढ़ संकल्प कर लिया। मध्यात्न तक का समय बड़े प्रानम्द के साथ व्यतीत हो गया। श्रीयक को भूख प्यास ने श्रधिक नहीं सताया। मध्यात्नोत्तर काल में साध्वी यक्षा ने श्रीयक मुनि के पास जा कर जब यह सुना कि उन्हें उस समय तक तो भूख प्यास विशेष प्रसद्द्य नहीं हो रही है, तो उन्होंने श्रीयक मुनि को उपवास कर लेने का परामर्श दिया। उत्साहवशात् श्रीयक मुनि ने उपवास का संकल्प कर लिया।

रात्रि में भूख एवं प्यास ने उग्र रूप धारएग कर लिया और उपोसित औयक मुनि का संभवतः कड़ी प्यास के कारएग प्राएगन्त हो गया। प्रातःकाल होते ही मुनि श्रीयक की मृत्यु के समाचार सुन कर साघ्वी यक्षा ने श्रीयक मुनि की मृत्यु में भ्रपने भ्रापको कारएग मान कर बड़े दुःख, पक्ष्यात्ताप और धात्मग्लानि का म्रनुभव किया। संघ ने बार-बार उन्हें समफाया कि वे निर्दोष हैं पर साघ्वी यक्षा ने कई दिनों सक मन्न-जल ग्रहएग नहीं किया। संघ द्वारा बार-बार विनती किये जाने पर साध्वी यक्षा ने कहा "यदि कोई म्रतिशयज्ञानी (केवलज्ञानी) यह कह दें कि यक्षा निर्दोष है, तभी मैं म्रन्न-जल ग्रहएग करूंगी, म्रन्यथा नहीं।"

अन्ततोगत्वा शासनाधिष्ठात्री देवी की संघ ने आराधना की ग्रौर दैवी सहायता से आर्या यक्षा महाविदेह क्षेत्र में श्रीमंदरस्वामी के समयशरण में पहुँची। घट-घट के ग्रन्तर्यामी तीर्थंकर श्रीमंदरस्वामी ने श्रीमुख से ग्रार्या यक्षा को निर्दोष बताया ग्रौर ४ ग्रघ्ययन प्रदान किये। विदेह क्षेत्र में श्रीमंदर प्रभु के दर्शनों से भपना जीवन सफल तथा उनकी वाणी से मपने ग्रापको निर्दोष मान कर गार्या यक्षा देवी सहायता से पुनः लौट ग्राईं। उन्होंने वे चारों ग्रघ्याय संघ जैन वर्म का मोलिक इतिहास-हितीय जान

[साम्ती-परम्परा

के समझ प्रस्तुत किये, जो झाज भी चूसिकाझों के रूप में विद्यमान हैं। तदनन्तर साब्वी यक्षा युनः पूर्ववत् भपनी बहिनों के साथ स्व-पर-कल्याएा एवं जिनज्ञासन की सेवा के कार्यों में निरत हो गईं।

इस प्रकार मार्य संभूति विजय के माचार्य-काल में दीझित होकर मार्य यक्षा, यक्षदिन्ना, भूता, भूतदिन्ना, सेएग, वेएग मौर रेएग ने साम्वीसंघ में मपना विशिष्ट स्थान प्राप्त किया । यक्षा मादि सातों साध्वियों का संयम-काल मार्य संभूति विजय, मार्य भद्रबाहु मौर मार्य स्थूलभद्ध के माचार्यस्वकाल में कितना कितना रहा तथा ये प्रवर्तिनी मादि पद पर रहीं भयवा नहीं, इस सम्बन्ध में प्रमाएगभाव के कारए। कुछ भी कहना वस्तुतः कल्पना की उडान के मतिरिक्त मौर कुछ न होगा । यक्षा मादि इन बालब्रह्मचारिएगी, महामेधाविनी एवं विशिष्ट श्रुतसम्पन्ना महासतियों से युगयुगान्तर तक साध्वीमंडल ही नहीं, समस्त जैन संघ गौरवानुभव मौर प्रेरएगा प्राप्त करता रहेगा ।

# मार्या वोइएगी

(मनुमानतः वी ) नि० सं० ३०० से ३३० के झास पास)

वाचनाचार्य आर्थ बलिस्सह के समय में साघ्वीमुख्या विदुषी महासती पोइएगी और ३०० प्रन्य निर्यन्थिनी साघ्वियों की विद्यमानता का उल्लेख हिमवन्त स्थविरावली में उपलब्ध होता है। कलिंग चक्रवर्ती महामेषवाहन खारवेल द्वारा वीर निर्वार की चतुर्थ ज्ञताब्दी के प्रथम चरएा में कुमारिगिरि पर आयोजित आगम-परिषद में वाचनाचार्य आर्य बलिस्सह एवं गुएगाचार्य आर्य सुस्थित सुप्रतिबद्ध की परम्पराओं के ४०० श्रमएगों के विद्याल मुनि-समूह के साथ आर्या पोइएगी आदि ३०० निर्यन्य श्रमणियों के उपस्थित होने का स्पष्ट उल्लेख दृष्टिगत होता है।

इस प्रकार के प्राचीन उल्लेखों से यह भलीमांति सिद्ध होता है कि श्रुत-रक्षा एवं संघहित हेतु मायोजित वाचनामों, विचारएगामों अथवा परिवदों में साधुसंघ के समान साघ्वीसंघ और यहां तक कि श्रावक-श्राविकामों के संघों का भी सर्वथा पूर्ण सहयोग प्राप्त किया जाता था।

\* ······रतेसं मिक्सुरायसिवेसं जिरापवयस संग्रहट्ठं जिराधम्म विस्थरट्ठं य संगर सिबुब्व समसासं सिग्गंठासं सिग्गंठीसं य एगा परिसा तस्य कुमारिपव्वय-तिस्थम्मि मेलिया । · · · · · · मज्जा पोइसीयाईसं भज्जासं सिग्गंठीसं तिन्नि सया समेया ।

[हिमवन्त स्थविरावली, मप्रकाशित]

प्रागम के पाठों को स्थिर प्रथवा सुनिष्टिवत करने में जिस साम्ती की सहायता ली गई हो, वह साध्वी कितनी बड़ी ज्ञान-स्थविरा, आगम-ममैझा, प्रतिभाज्ञालिनी और प्रकाण्ड विदुषी होगी, इसका मनुमान सहज ही लगाया जा सकता है। ज्ञान और प्रकाण्ड विदुषी होगी, इसका मनुमान सहज ही लगाया जा सकता है। ज्ञान और फिया की साक्षात प्रतिपूर्ति प्रार्था पोइस्सी जैसी विदुषी का कुल, वय, जिक्षा, दीक्षा एवं साधना संबन्धी परिचय यद्यपि भाज उपसब्ध नहीं है तथापि यह मनुमान किया जा सकता है कि प्रार्था यक्षा के परचात किसी निकट-वर्ती समय में ही प्रार्था पोइस्सी ने साध्वी संघ में प्रमुख स्थान प्राप्त किया भौर वह एक बहुश्रुता, संघ संचालन में कुझल एवं प्राचारनिष्ठा साध्वी थीं।

गायें महागिरि के माचायंकाल तक श्रमण संघ में एक माचायें को परम्परा रही, इस तथ्य को घ्यान में रखते हुए यह तो मुनिश्चित रूप से कहा जा सकता है कि मार्था यक्षा के समय तक सांघ्वी संघ एक हो प्रवर्तिनी मचवा साघ्वीसंघ-मुख्या के नेतृत्व में चलता रहा। विदुषी साघ्वी पोइणी के समय में साघु-संघ की तरह साघ्वी-संघ में मी पृथक् नेतृत्व का प्रचलन हो गया या प्रयवा नहीं, इस सम्बन्ध में किसी प्रकार का उल्लेख उपलब्ध न होने के कारण निश्चित रूप से कुछ भी नहीं कहा जा सकता। परन्तु मनुमान किया जाता है कि भार्य महागिरि के पश्चात् श्रमए-संघ में हुए पृथक् नेतृत्व के प्रादुर्भाव का साघ्वी-संघ पर भी सहज ही प्रभाव पड़ा होगा। इतना सब कुछ होते हुए भी यह तो सुनिश्चित रूप से कहा जा सकता है कि साधारण मतभेद होने के उपरान्त भी उस समय तक मन-भेद नहीं हुग्रा था। इस मनुमान की हिमवन्त स्थविराली के निम्नलिखित उल्लेख से भो पुष्टि होती है, जिसमें कुमारिगिरि पर मायोजित मागम परिषद में दोनों परम्पराग्नों के मुनिमण्डलों के एकत्रित होने का सण्डट उल्लेख है:-

भर्थात् -- महाराज भिक्खुराय द्वारा भायोजित निग्नन्थ श्रमण-श्रमणियों की परिषद् में ग्राचार की दृष्टि से जिनकल्पियों के समान व्यवहार करने वाले भायें बलिस्सह म्रादि २०० साधु श्रौर स्थविरकल्पी आर्य सुस्थित सुप्रतिबद्ध म्रादि ३०० साधु एकत्रित हुए । बाह्य वेष के साधारण भेद के उपरान्त भी उनके ग्रन्तर्मन एक थे, भेद रहित थे ग्रौर उन सब ने एक साथ बैठकर पारस्परिक सह-योग से विचारों के ग्रदान-प्रदान से ग्रागम-परिषद को सफल बनाया ।

साधु-समूह के समान साघ्वी-समूह के समक्ष जिनकल्प और स्थविरकल्प का प्रश्न न होने की हष्टि से यद्यपि साघ्वी-संघ में पृथक् नेतृत्व की भावना के

• हिमयन्त स्यविरायली (प्रप्रकाशित)

उत्पन्न होने का कोई कारए। नहीं था तथापि साब्वी-समुदाय परम्परा से श्रमशा-संघ का ग्रमिन्न श्रंग रहा है। प्रृथक् समुदायों के रूप में इन दोनों का ग्रस्तित्व रहने के उपरान्त भी नीति निर्देश, ज्ञानार्जन, मार्गदर्शन ग्रादि की हष्टि से साब्वी समूह सदा से श्रमए। संघ के तत्वावधान में कार्य करता रहा है ग्रत: यह सुनिश्चित सा प्रतोत होता है कि श्रमए। संघ का नेतृत्व ज्यों ही ग्रनेक ग्राचार्यों में विभक्त हुग्रा त्यों ही श्रमए। समूह का नेतृत्व भी उन प्रुवक् हुए श्राचार्यों की प्रमुख शिष्याभ्रों के तत्वावधान में विभक्त हो गया होगा।

चाहे झार्या पोइएगी तटस्य भाव से चपने साध्वी-समाज का नेतृत्व करती रही हों, चाहे वह मार्य बलिस्सह मयवा सुस्थित की परम्परा की साध्वियों के समुदाय की संचालिका रही हों पर कुमारी पर्वत पर हुई झागम-परिषद् में साध्वी पोइएगी के उपस्थित होने और एकादशांगी के पाठों के निर्धारए में उनके डारा सहयोग दिये जाने सम्बन्धी हिमवम्स स्थविरावली के उल्लेख से यही सिद होता है कि साधु-साध्वी-आवक-आविका रूप समस्त चतुर्विध संघ साध्वी पोइएगी की ज्ञान-गरिमा का बड़ा समादर करता था और संघ में उनका बड़ा महत्वपूर्ए स्थान था।

पोइएगी का संस्कृत रूपान्सर है 'पोसिनी' -- अर्थात् बहुत बड़ी जहाज। इस नाम से भी यही प्रकट होता है कि वे मपने समय की बड़ी ही प्रभाविका महासती हुई हैं, जिन्हें भव्यजन भव-सागर से पार लगाने वाली घर्मजहाज मानते थे।

कलिंग जैसे दूरस्थ प्रदेश के कुमारी पर्वंत के समान दुरूह एवं विकट स्थान पर ३०० श्रमशियों के एकत्रित होने सम्बन्धी हिमवन्त स्थविरावली के उल्लेख से ऐसा प्रतीत होता है कि वीर निर्वाण की चौथी शती में श्रमणी-समुदाय का स्वरूप सुविशाल था ग्रौर भारत के विभिन्न प्रान्तों में श्रमणों की तरह श्रमणियां भी ग्रप्रतिहत विहार करती हुई जन-जन के मन में ग्राध्यात्मिक चेतना उत्पन्न कर रही थीं।

#### साच्वी सरस्वती

(वीर निर्वाए की पांचवीं शताब्दी)

वीर की पांचवीं शती के पूर्वार्द्ध (म्रार्थ गुएगकर के समय) में द्वितीय कालकाचार्य के साथ उनकी भगिनी सरस्वती द्वारा पंच महाव्रत स्वरूप तिर्ग्रन्थ श्रमएग-दीक्षा ग्रहएग किये जाने का उल्लेख मिलता है।

दितीय कालकाचार्य के प्रकरण में साध्वी सरस्वती का पूरा परिचय दिया जा चुका है। ' साध्वी सरस्वती ने अपने ऊपर आये हुए संकट में बड़े साहस से काम लिया। गर्दभिल्ल के राजमहल में बन्दिनी की तरह बन्द किये जाने,

<sup>ै</sup> प्रस्तुत ग्रन्थ, पृ० ४१०-४१३

गर्दभिल्ल ढारा अनेक प्रकार की यातनाएं, भय एवं प्रलोभन दिये जाने के उपरान्त भी वे सत्पर्थ से विचलित नहीं हुई । गर्दभिल्ल के पास से मूक्त होने के पश्चात् मार्था सरस्वती ने मात्मझदि पूर्वेक जीवन पर्यन्त कठोर तप एवं संयम की साधना की ग्रीर ग्रन्त में समाधिपूर्वक देह त्याग कर सद्गति प्राप्त की ।

#### साध्वी सुनन्दा

#### (वीर की छठी शताब्दी का प्रारम्भ)

वीर की पांचवीं शताब्दी के द्वितीय एवं तृतीय चरए में हुई साध्वी सरस्वती के पश्चात् वीर नि० सं० ५०४ के ग्रासपास गाय वज्य की माता सुनन्दा द्वारा मार्य सिंह गिरि की माज्ञानूवर्तिनी स्थविरा साध्वी के पास अमसी-धर्म की दीक्षा ग्रहण करने का उल्लेख उपलव्ध होता है। धनगिरि जैसे भवविरक्त महान् त्यागी को पत्नी श्रीर भार्य वजा जैसे महान युगप्रधानाचार्य की माता सुनन्दा का गौरव-गरिमापूर्रा उल्लेख जैन इतिहास में सदा स्वर्णाक्षरों में किया जाता रहेगा । यौबन भरी प्रयम वय में सुनन्दा ने गुविगी होते हुए भी दीक्षित होने के लिये उत्कण्ठित अपने पति को प्रव्रजित होने की अनुमति देकर जो आदर्श भारतीय नारी का उदाहरए प्रस्तुत किया, वह प्रन्यत्र कहीं दृष्टिगोचर नहीं होगा ।

. उपलब्ध प्राचीन साहित्य में यद्यपि विगत की बीच-बीच की मनेक काला-वधियों में सध्वियों के नामोल्लेख नहीं मिलते तथापि कतिपय ऐसे प्रबल प्रमास साहित्य में मिलते हैं, जिनके ग्राधार पर सुनिश्चित रूप से यह कहा जा सकता है कि वीर निर्वास के पश्चात साध्वी-परम्परा कभी विच्छिन्न नहीं हई भ्रपित वह मक्षण्एा रूप से चलती रही है।

उन भनेक प्रबल प्रमासों में से एक प्रमास है आर्य वज्य का शैशवकाल । मार्य वज्ज का वीर नि० सं० ४६६ में जन्म हुमा । जन्म के बोड़ी देर पश्चात् ही अपनी माता की सहेलो के मुख से अपने पिता धनगिरि के दीशित होने की बात सुनकर शिशु वज्र को जातिस्मर ज्ञान हो गया। उनके प्रति माता को ममता न बढे ग्रौर उसके परिएगम स्वरूप उन्हें समय पर दीक्षित होने का सौभाग्य प्राप्त हो जाय – यह विचार कर बालक वज्र ने रुदन ठाना । वज्र का रुदन सभी बन्द हुग्रा जब कि उसकी माता सुनन्दा ने उसे सदा-सर्वदा के लिये श्रमसा-संघ को मपित करते हुए मार्य धनगिरी की फोली में रखा। मपने झिब्य धनगिरि को तुम्बवन, में मधुकरी के समय प्राप्त हुए शिशु बज्ज को आर्य सिंहगिरी ने समूचित समय तक पालनार्थ शय्यातरी श्रात्रिका को सम्हला दिया ।

जातिस्मर-ज्ञान-सम्पन्न बालक वज्य ने शय्यातरी के साथ दिन के समय निरन्तर ज्ञानस्यविरा श्रमसियों के मूख से सुन-सुनकर बाल्यकाल में ही सम्पूर्ए एकादशांगी को कण्ठस्य कर लिया ।

इस प्रकार ग्रार्थ वज्र द्वारा श्रमणियों के मुखारविन्द से सुन-सुनकर एका-दशांगी के कण्ठस्थ किये जाने का उल्लेख इस बात का प्रबल प्रमाए है कि बीच- बीच के मनेक मन्तरालों में साघ्वी-परम्परा की साघ्वियों के नाम सुरक्षित न रह पाने के कारएा उपलब्ध साहित्य में दृष्टिगोचर नहीं होते तथापि न केवल साघ्वी-परम्परा ही म्रपितु सम्पूर्ण एकादशांगी की पारंगत साघ्वी-परम्परा सदा प्रक्षुण्एा रूप में विद्यमान रही है। यदि ऐसा नहीं होता तो एकादशांगी के ज्ञान में निष्एात साघ्नियों से बालक वज्ज द्वारा ऐकादशांगी के कण्ठाग्र किये जाने का उल्लेख प्राचीन ग्रन्थों में नहीं किया जाता।

वस्तुतः भार्या सुनन्दा मौर वे प्रनुपलब्धनामा ज्ञानस्यविरा म्रायपिं, जिनसे बालक वज्य ने एकादशांगी कण्ठस्थ की भौर जिनके पास वज्र की महामहिमामयी माता सुनन्दा ने. श्रमख-धर्म ग्रंगीकार किया, उस ग्रक्षुण्णा साघ्वी-परम्परा की म्हंसला की प्रविच्छिन्न कडियां हैं, जो तीर्थस्थापन की वेला से ग्राज तक मन-वरत रूप से स्व-पर-कल्याण करती चली मा रही है।

त्रायां सुनन्दा का विस्तृत परिचय भार्य सिंहगिरि के प्रकरण में दिया जा चुका है।?

## बालबह्यचारिएरी साध्वी दक्षिएगी

(वीर निर्वाण की छठी शताब्दी का पूर्वाढे)

साधना पथ पर अग्रसरे होने वाले नरशादूँ लों के समान नाहरियों तुल्य पराकमशालिनी नारियों द्वारा किये गये त्याग के भी एक से एक बढ़ कर बड़े ही घद्भुत एवं ग्रनुपम उदाहरएा जैन वाङ्मय में उपलब्ध होते हैं। इस प्रकार के मत्युच्चकोटि के त्याग करने वाली महामहिमामयी महिलाश्रों में साधिका हक्मिणी का भी बहुत ऊंचा स्थान है। वस्तुतः साध्वी हक्मिणी का त्याग प्रपने भ्राप में सब से निराला-सबसे भनूठा है। एक क्षरण पहले मोह के मादक नशे के वशीभूत हुए मन ने जिसे भपने विलासितापूर्ण भोगमार्ग के म्राराध्य देव के रूप में वरएा कर लिया हो, दूसरे ही क्षरण, मोह का नशा उतार दिये जाने पर भोग-मार्ग के लिये चुने गये उसी म्राराध्य देव को योग-मार्ग का म्राराध्य देव बना कर समस्त भोगों को ठुकरा जीवन भर के लिये कण्टकाकीर्ण योग-पथ का पथिक बन जाना --यह कोटिपति श्रेष्ठि की इकलौती पुत्री हक्मिणी के जीवन की म्रप्रतिम एवं बड़ी ही प्रदभूत विशेषता है। वह मभूतपूर्व घटना इस प्रकार है:--

गणाचार्यं ग्रायं सिंहगिरि के स्वर्गंस्थ होने के पश्चात् ग्रायं वज्र विहार कम से पाटलीपुत्र पहुँचे। ग्रपने समय के महान् युगपुरुष के, ग्रपने नगर के बहिर्भाग में भ्रवस्थित उपवन में, शुभागमन का समाचार सुनते ही पाटलीपुत्र का अपार जनसमूह उद्वेलित सागर के समान ग्रायं वज्य के दर्शन एवं उपदेश श्रवएा की उत्कण्ठा लिये उस उपवन की ग्रोर उमड़ पड़ा। पाटलिपुत्र के घन नामक कोट्य-घीश श्रेष्ठी की इकलौती पुत्री कुमारी रुविमएगी भी ग्रपनी सखी-सहेलियों के साथ उस उपवन में पहुँची।

ी देखिये प्रस्तुत ग्रन्थ, पृ० ४६६-४७२

धकण्ड ब्रह्मवर्य के ग्रत्यद्भुत तेज से देदीप्पमान ग्रायं वजा के सौम्य, बान्त एवं नयनाभिराम मुखमण्डल को निनिमेश नयनों से निहारता हुमा जन-समुद्र ग्राप्यायित हो उठा। गुर्गावार्यं ग्रायं वजा के घनरव-गम्भीर निर्घोष से प्रवाहित सुधा-सुरसरी तुल्य श्रुतसरिता में निमज्जन-उन्मज्जन करते हुए उपस्थित ग्राबालवृद्ध ने एक ग्रलोकिक तथा ग्रनिर्वचनीय ग्रानन्द की मनुभूति की।

कुमारी रुक्मिशी की मोहविमुग्ध होट्ट ने मार्थ वर्ष को एक मौर ही रूप में देशा। मोह के प्राबल्य से वह सम्मोहित हो गई। उसने करा भर में ही मपने इहिक सुख के एक नवीन रंगीन-संसार की कल्पना कर ली। योग-मार्ग के महान् पथिक मार्थ वर्ष रुक्मिशी को मपने मोग-मार्ग के झाराघ्य देव प्रतीत हुए। उसने मन ही मन मार्थ वर्ष का मपने पति के रूप में वरस करते हुए हढ़ प्रतिज्ञा कर डासी कि वह मार्थ वर्ष का मपने पति के रूप में वरस करते हुए हढ़ प्रतिज्ञा कर डासी कि वह मार्थ वर्ष को छोड़ मन्य किसी के साथ प्रसाय-सूत्र में नहीं बंधेपी। मोह ने उसके मन, मस्तिष्क मौर रोम-रोम पर मधिकार कर लिया था मतः वह यह सोच ही नहीं सकी कि भपनी इस प्रतिज्ञा द्वारा वह ममृत के देवता को गरल-पान का निमन्त्रण देना, मनन्त माकाश को मुट्ठी में बन्द करना मौर समुद्र की मयाह जलरात्ति को मपनी मंजलि में समा देना चाहती है। मोह का मावरस पड़ने पर मन, मस्तिष्क मौर होट्ट की गति बड़ी विचित्र हो जाती है। इक्तिग्री उस समय भला इस प्रकार कैसे सोचती, जब कि उसके तन मन पर मोह छाया हुमा था।

भार्य वज्ज के दर्शन एवं उपदेश-श्रवएा के पश्चात् भावविभोर जनसमूह मुनि-परएगें में मस्तक भुका शनैः-शनैः पाटलीपुत्र की भोर उसी प्रकार लौट गया, मानो ज्वारभाटे की समाप्ति के भनस्तर पूरिएमा के चन्द्र की किरएगें से भाप्या-थित-पूप्त सागर पुनः भ्रपनी सीमा में सिमट गया हो।

कुमारी रुविमशी भी गहून विचारों में डूबती-उतराती, कल्पना के अनेक भनोहारी रंगीन चित्र चित्रित करती हुई, भारी मन लिये अपने घर लौटी 1 उसके हृदय में प्रबल वेग से उद्भूत हुई मार्थ वच्च की चररएचच्चरी बनने की तीय उत्कण्ठा ने एक एक क्षरा का विलम्ब भी उसके लिये एक एक युग के समान भारी बना डाला था। अन्तर की ज्वालाओं के शमन का और कोई उपाय न पा, साचार हो उसने लोकलाज को एक ग्रोर रख स्वयं भपने पिता के पास जाकर अपना यह हव संकल्प रखा – "मैं ग्राय वच्च को प्राएपएग से ग्रपना ग्राध्यदेव मुन मुकी हूँ। यदि उनके साथ मेरा प्रएगयसूत्र में गठबन्धन संभव नहीं हुआ तो मैं ग्राग्न में प्रवेश कर ग्रात्मदाह कर लूंगी।

श्रेष्ठि धन मपनी इकलौती पुत्री की कठोर प्रतिज्ञा सुनते ही क्षरण भर के लिये मवाक् रह गया। "वर्णिक् सभी वस्तुएं मपनी तराजू मौर बाटों से तोलता

रे बमारे जनकं स्वीयं, सत्यं मद्भावितं श्रुरगु । वीमद्वण्डायं मां यञ्छ, गरसां मेऽन्यणनलः ॥ १३८ ॥ [प्रमायक चरित्र, पृ० ६]

[साम्बी-परम्परा

है" - इस लोकोक्ति के अनुरूप उसने मन में सहसा अपनी अपार सम्पदा के साथ आयं बैंच से सौदा करने का निष्कय किया। वह सौ करोड़ (एक भरव) मुद्राएं और वस्त्राभूषएगादि से अलकृता अपनी पुत्री को साथ ले वच्च स्वामी के पास पहुंचा।' धन श्रेष्ठि ने सभिवादनपूर्वक वच्च स्वामी से निवेदन किया - "नाथ ! मेरी यह पुत्री अपने प्रारानाय के रूप में आपका वरएग कर चुकी है। अतः आप कृपा कर मेरी इस अनुपम रूप-लावण्य-यौबन संपन्ना पुत्री को अहएग कीजिये। इसके साथ ये एक अरव मुद्राएं भी अहएग कीजिये। जीवन पर्यन्त झाप स्वेच्छा पूर्वक सभी प्रकार के सांसारिक सुखोपमोगों का झानन्द लें, तो भी यह भनरात्रि समाप्त नहीं होगी।" यह कह कर श्रेष्ठि धन महर्षि वच्च के चरएग कमलों पर अपना मस्तक रख अभीष्ट उत्तर की आशा लिये उनके मुखकमस की झोर उत्कण्ठा पूर्वक देखने लगा।

भार्य वच्च ने सहज शान्त स्वर में कहा – "श्रेष्ठित ! तुम मस्यघिक सरस भौर बढ़े भोले हो, जो स्वयं संसार के बंधनों में बंधे रहने के कारएा, मव-प्रपंत्र से बहुत दूर जो लोग हैं, उन्हें भी बांधना चाहते हो । जिस प्रकार कोई मुधामुग्ध व्यक्ति धूलि के ढेर के बदले में रत्नों की राशि, तृएा के बदले में कल्पवृक्ष, कौए के बदले में हंस, भील की फौंपड़ी के बदले में देवविमान और क्षारयुक्त जल के बदले में ग्रमृत के ऋय करने का मूर्खतापूर्ण व्यर्थ प्रयास करता है, ठीक उसी प्रकार तुम भी श्रपने इस तुच्छ कुधन द्वारा मुभे गरलोपम विषयभोगों का रसास्वादन कराने के बदले में परमात्मपद-प्रदायी मेरा तप-संयम मुफ से छीनना चाहते हो । क्षाएक विषय-सुख घोर दुखानुबन्धी और ग्रनन्तकाल तक विकट भवाटवी में भटकाने वाले हैं । शाश्वत शिवसुख की तुलना में संसार का समस्त धन बालुकरण तुल्य है । यदि तुम्हारी यह पुत्री ग्रन्तमंन से बस्तुत: ग्रनुरक्त हो मेरे शरीर की छाया के समान मेरा ग्रनुसरएग करना चाहती है तो सम्यक्जान, सम्यक्दर्शन भौर सम्यक्चारित्र रूप मेरे द्वारा ग्रहण किये हुए महाव्रतों को ग्रंगीकार कर शाश्वत सुखप्रदायी श्रेयस्कर साधनापय पर ग्रग्रसर हो ग्रात्मकल्याण में निरत हो जाय ।"

जिस प्रकार गले से नीचे उतरते ही अमृतकएा घातक से घातक विष के प्रभाव को नष्ट कर देता है, ठीक उसी प्रकार शाश्वता सुख और सुखाभास का वास्तविक बोध कराने वाले आर्य वज्ज के हितकर वचनों को सुनते ही कुमारी रुक्मिस्पी के मन, मस्तिष्क और नेत्रों पर छाया हुआ मोह का नशा तत्क्षण उत्तर गया । उसने अनुभव किया कि उसके अन्तर में प्रकाश की एक किरएा प्रकट हुई है, जो शनै: शनै: तेज होती हुई उसके हृदय में व्याप्त निबिड़तम अन्धकार को उजाले के रूप में परिवर्तित कर रही है। उसे लगा, जैसे उसकी मांखों पर पड़ा आवरण दूर हो गया है और उसके परिएगामस्वरूप उसे समस्त टश्यमान जगत् बदला हुआ सा, परिवर्तित स्वरूप में टष्टिगोचर हो रहा है। उसे समस्त एहिक सुख-विषय-कषाय आदि विष तुल्य हेय प्रतीत होने लगे। कुछ ही क्षरणों पहले

ै प्रभावक चरित्र, ब्लोक संस्था १३६

**9**≍€

उसका जो मन आर्य वज्र को प्राप्त कर सांसारिक भोगोपभोगों के लिये झाकुल-व्याकुल हो रहा था, ग्रब वही मन आर्य वज्र को भपना योग-मार्ग का झाराध्यदेव बनाकर कण्टकाकीर्या साधनापथ पर तत्काल झग्रसर होने के लिये व्यग्न हो उठा ।

रुक्मिशी ने ग्रायं वज्य के समक्ष गिर मुका मंजलिबद्ध हो प्रार्थना की – "मेरे माराध्य गुरुदेव ! ग्रापने मेरे भन्तर के नेत्र उन्मीलित कर दिये हैं। मुझे मापने धर्ममार्ग पर प्रवृत्त कर नया जन्म दिया ग्रतः भाप मेरे धर्म-पिता है। भ्रपनी धर्म-पुत्री के गुरुतर सब ग्रपराघों को क्षमा कर ग्रपने संघ की शरेश में लीजिये। मैं प्रवर्जित होना चाहती है।"

इस प्रकार के ग्रश्नुत-पूर्व ग्रद्भुत् हृदय-परिवर्तन भौर ग्रपूर्व त्याग के समाचार विद्युरवेग से तत्क्षण समस्त पाटलीपुत्र में फैल गये । जिसने सुना, उसी का शिर रुक्ष्मिएगी के प्रति श्रदा से सहसा मुक गया । रुक्ष्मिएगी ने ग्राय वज्य की भाझानुवर्तिनी साध्वीमुख्या के पास श्रमएगी-धर्म की दीक्षा ग्रहएग कर जीवनपर्यंत विद्युद संयम का पालन कर मवाटवी में भटकाने वाले कर्मसार को हल्का किया । धार्या रुक्ष्मिएगी का अनुपम त्यागपूर्एं जीवन सावक-साधिकाओं के लिये बड़ा प्रेरएगादायक रहा है और मावी सहस्राब्दियों तक प्रेरएग का स्रोत बना रहेगा ।

## महासती धारिली ?

(वीर नि०सं० २४-६० के लगभग).

साघ्वी धारिएगी का जीवन चर्सित जैन इतिहास में वस्तुतः झादर्श नारी का प्रतीक माना जाकर सदा स्वर्णिम प्रक्षरों में लिखा जाता रहेगा। श्रमणी धर्म में दीक्षित होने से पूर्व प्रपने सतीत्व को रक्षा हेतु प्रतुल ऐश्वर्य झौर प्रपनी संतति तक का मोह त्याग कर तथा श्रमणी धर्म में दीक्षित होने के पश्चात् दी राज्यों के युद्ध में संभावित भीषएग नरसंहार को रोक कर महासती घरिएगी ने संसार के समक्ष जो दो उज्बकोटि के भादर्श प्रस्तुत किये, उनसे झार्य सन्नारियां भ्रपने प्रापको गौरवान्वित भनुभव करती हुई सदा प्रेरणाएं लेती रहेंगी।

धारिएगी ग्रवन्ती-राज्य के ग्रधीश्वर महाराजा पालक के छोटे पुत्र राष्ट्रवर्धन की पत्नी (चण्डप्रद्योत की पौत्रवधु) थी। ग्रवन्तीश पालक ने वीर नि० सं० २० में अपने बड़े पुत्र ग्रवन्तीवद्धन को ग्रवन्ती का राज्य ग्रौर छोटे पुत्र राष्ट्रवर्धन को युवराज पद दे कर ग्रायं सुधर्मा के पास श्रमएा-धर्म की दीक्षा ग्रहएा कर ली। यवन्तीवर्धन ग्रपने छोटे भाई युवराज राष्ट्रवर्द्धन के परामर्श से राज-काज का संचालन करने लगा। युवराज्ञी धारिएगी ने एक पुत्र को जन्म दिया। शिशु का नाम भवन्तीसेन रखा गया। धारिएगी ग्रपने पति के साथ ग्रवन्ती राज्य के ऐश्वर्य एवं विविध एहिक सुखों का उपभोग करती हुई ग्रपना समय व्यतीत कर रही थी।

<sup>२</sup> आवश्यक चूर्शि, भाग २, पू० १८९

एक दिन मवन्तीवर्द्धन ने राजप्रासाद के उद्यान में कीड़ा करती हुई घारिएगी को देखा। वह उस पर मासक्त हो गया। भपनी विषवस्ता दासी के माघ्यम से उसने ग्रपने भाई की पत्नी के पास ग्रपना निन्द्य प्रस्ताव पहुंचाया। घारिएगी ने भर्स्सना भरे झब्धों में भपने ज्येष्ठ के कामुकतापूर्एं। कुल्सित प्रस्ताव को ठुकराते हुए दासी के माध्यम से उसे कहलवाया कि उनके मनुज के मतिरिक्त संसार के समस्त पुष्ठषदर्ग को वह पिता, भाई एवं पुत्र तुल्य समभ्ती है।

भवन्तीवर्द्धन पर घारिएगी की फटकार का कोई प्रभाव नहीं अड़ा । वह धारिसी को पाने के लिये, जल से स्यल पर पटकी हुई मछली के समान छटपटाने लगा । धारिएगी को पाने का झौर कोई उपाय न देख उस कामान्ध अवन्तीवर्दन ने मपने सहोदर राष्ट्रवर्धन की बड़े रहस्यपूर्ण ढंग से हत्या करवा दी । गुविसी (गर्भिग्गी) धारिग्गी को काल की उस कराल करवट ने कुछ समय के लिये किंकर्त्तव्यविमूढ बना दिया । उसे अपने चारों झोर घोर प्रत्यकार ही अन्यकार प्रतीत होने लगा । भपने सतीत्व पर माने वाले संकट की कल्पना मात्र से वह सिंहर उठी। उसका पुत्र भवन्तीसेन उस समय एक मबोघ बालक था। उसे कहीं कोई सहारा हष्टिगोचर नहीं हो रहा था। उसे समस्त सांसारिक कार्यकलाप विडम्बना-पूर्ए प्रतीत होने लगे । उस मति विकट संकटापन्न स्थिति में भी, जबकि उसके चारों स्रोर घोर निराशा के बादल मंडरा रहे थे, धारिएाी ने घैर्य नहीं त्यागा। उसने अपने सतीस्व की रक्षा का हढ़ संकल्प किया। अपने श्रौर श्रपने पति के कतिप्रय बहुमूल्य माभूषगों को एक गठरी में लपेट कर राजप्रासाद का सदा के लिये परित्याग करने हेतु वह उदात हुई । प्रगाढ़ निदा में सोये हुएं अपने पुत्र मवन्तीसेन की झोर ममता भरी हुष्टि का निक्षेप कर उसने एक बार ऊपर मनन्त माकाश की मोर एक क्षस के लिये देखा भौर वह प्रखन्न वेष में राजप्रासाद से बाहर निकली । जिस मोर डग पड़े उसीं मोर बढ़ती हुई घारिएगे नगर के बाहर पहुँची। उसे स्वयं को भी पता नहीं था कि अन्ततोगत्वा उसे कहां पहुंचना है, वह दिग्विमूढ़ की तरह निरन्तर प्रांगे की मोर बढ़ती रही । उसने मुड़ कर देखा-मवन्ती, प्रवन्ती के गगनचुम्बी राजप्रासाद, भव्य भवन, ग्रट्टालिकाए-सब क्षितिज के उस छोर में छूप गये हैं। उसने संतोष की एक दीर्घ सांस ली और वह पुनः भपने लक्ष्य-विहीन पथ पर भग्रसर हुई। विकट वन्य प्रदेशों को पार करती हुई धारिएगी रात भर चलती रहो । सूर्योदय हो चुका था, वह थक कर चूर हो चुकी थी तथापि वह ग्रदम्य साहस की पुतली सी बनी, बिना एक क्षए भी विश्राम किये झागे की झोर बढ़ती रही । एक टेकरी को चढ़ाई को पूरा करने के पश्चात् डलान की म्रोर बढ़ते हुए उसने देखा कि एक सार्थ रात्रि के विश्राम के मनन्तर अपना पड़ाव उठा कर स्रागे बढ़ने को उद्यत हो रहा है। धारिएगी के अन्तर्मन में माशा भौर संतोष की एक लहर उठी । वह तीव गति से सार्थ की मोर बढ़ी मौर उसके साथ धारिएगी ने आगे की आरेर प्रस्थान किया। सार्य में सम्मिलित महिसामों के साथ वह घुलमिल गई। कतिपय दिनों की यात्रा के पश्चात् सार्य के साम-साम धारिएगी कौशाम्बी नगर पहुँची।

कौशाम्बी के महाराजा की यानशाला में ठहरी हुई स्थविरा श्रमणियों के दर्शन ग्रीर उपदेश-अवरेग से धारिस्गी को ग्रद्भुत् शान्ति की ग्रनुभूति हुई। सांसारिक प्रपंचों से दूर, केवल श्राघ्यात्मिक चिंतन में लीन उन जैन साध्वियों का शान्त-दान्त जीवन धारिएा। को बड़ा सुखकर लगा । राष्ट्रवर्द्धन की हत्या, कामान्ध मवन्तीवर्द्धन द्वारा संभावित संकट ग्रौर पुत्रवियोग के कारण धारिणी का हृदय भीषए भट्टो को तरह जल रहा था। उसको ज्वालाएं उसके तन, मन, रोम-रोम को भस्मसात किये जा रही थीं। साध्वियों के सान्निध्य में धारिणी को अनुभव होने लगा कि उसके अन्तर की आग शनै:-शनैः शीतल होती चली जा रही है, उसके तन-मन की जलन मिटती जा रही है। उसके ग्रंतर में माशा की नयी किरण उदित हई । उसके मन में विश्वास जमने लगा कि इन श्रमसियों की सेवा में रह कर वह सदा सर्वदा के लिये भवताप को भी समाप्त करने में सिद्धकाम हो सकती है। उसने श्रमणी-धर्म में प्रव्रजित होने का हढ़ निश्चय किया। उसने सोचा -"यदि संघाटक-मूख्या साध्वी को उसके गर्भिग्गी होने की बात विदित हो गई तो निश्चित रूप से वे उसे श्रमणी-धर्म की दीक्षा प्रदान नहीं करेंगी ।" अब उसका वैराग्य भपनी चरम सीमा पार कर चुका था, ग्रब उसे दीक्षित होने में एक-एक क्षए का विलम्ब भी मसहा हो रहा था। अतः धारिएगी ने इस रहस्य को प्रकट नहीं किया झौर श्रमणी-मूख्या के पास पंच महावत रूप श्रमणी-धर्म की दीक्षा ग्रहण कर ली। साध्वी घारिणी ग्रपने बीते दिनों की याद भुला कर ग्रहनिश साध्वियों की सेवा, ज्ञानाजन स्रीर सात्मचिन्तन में तल्लीन रहने लगी ।

कुछ समय पक्ष्चात् गर्भसूचक स्पष्ट चिन्हों को देख कर संघाटक-मुल्या स्थविरा ने घारिएगी से वस्तुस्थिति के बारे में पूछा। धारिएगी ने प्रपना पूरा परिषय देते हुए भपने साथ घटी माद्योपान्त सारी घटना ययातथ्य रूप से गुरुएगीजी को सुना दी।

केवलिकाल के, आर्य जम्बू के प्रकरण में प्रद्योत राजवंश का परिचय देते समय प्रस्तुत पुस्तक में यह बताया जा चुका है कि गर्भकाल पूर्ण होने पर धारिणी ने पुत्र को जन्म दिया और रात्रि में उसने नवजात शिशु को उसके पिता के आभूषणों के साथ कौशाम्बी नरेश के राजप्रासाद के प्रांगण में रख दिया । बालक ने रुदन किया । कौशाम्बी नरेश के राजप्रासाद के प्रांगण में रख दिया । बालक ने रुदन किया । कौशाम्बी नरेश स्वयं अपने शयनकक्ष से नीचे उतर कर आया और प्रांगण में रखे बालक और उसके पास पड़ी गठरी को उठा कर शयनकक्ष में लौट गया । झाड़ में खड़ी घारिणी ने जब देखा कि शिशु उपयुक्त स्थान पर पहुँच गया है तो वह उपाश्रय की ओर लौट गई । वह अपनी गुरूणीजी के निर्देशानुसार प्रायश्चित्त ले झात्मशुद्धि कर पुनः तप-संयम की साधना में तल्लीन हो गई । कौशाम्बी के महाराजा के कोई संतान नहीं थी झतः राजदम्पति ने उस बालक को अपना पुत्र घोषित कर उसका लालन-पालन एवं शिक्ष<mark>एा-दीक्ष</mark>एा किया । उन्होंने ग्रपने (दत्तक) पुत्र का नाम मरिएप्रभ रखा ।

भाई की हत्या करवाने पर भी जब ग्रवन्तीवर्द्धन को धारिसी नहीं मिली तो उसका सम्मोह दूर हुग्रा। प्रपने अति निकृष्ट दुष्कृत्य पर उसे झान्तरिक पश्चात्ताप हुग्रा। ग्रपने छोटे भाई राष्ट्रवर्धन के पुत्र झवन्तीसेन को राज्य-सिंहासन पर आसीन कर झनुमानतः वीर नि० सं० २४ में झवन्तीवर्द्धन ने श्रमस-धर्म की दीक्षा ग्रहसा कर ली।

कौशाम्बीपति अजितसेन की मृत्यु के पश्चात् मणिप्रभ कौशाम्बी के राज-सिंहासन पर बंठा । इस प्रकार राष्ट्रवर्धन और देवी धारिणी का बड़ा पुत्र अवन्तीसेन अवन्ती का और छोटा पुत्र मणिप्रभ कौशाम्बी का शासन करने लगा । कौशाम्बी और अवन्ती के राजवंश में चण्डप्रद्योत के समय से ही परस्पर शत्रुता चली आ रही थी । अवन्तीसेन ने भी किसी छोटे-बड़े कारण को लेकर कौशाम्बी पर प्राक्रमण कर दिया । दोनों ओर से युद्ध की पूरी तैयारियां हो चुकी थीं, भीषण नरसंहार प्रारम्भ होने ही वाला था, उस समय अहिंसा की प्रतिपूर्ति साघ्वी धारिणी ने मणिप्रभ और अवन्तीसेन के पास जाकर उन्हें बताया कि बे दोनों एक दूसरे के सहोदर हैं, मणिप्रभ छोटा और अवन्तीसेन बड़ा । वस्तुस्थिति का बोध होते ही दोनों भाई बड़े प्रेम से मिलकर एक दूसरे को आनन्दाश्रुओं से सिचित करने लगे । साघ्वी धारिणी द्वारा किये गये बीच-बचाव के फलस्वरूप भीषण नरमेध होते होते होते बच गया ।

## महत्तरा विजयवती भीर साध्वी विगतमया

(बीर नि॰ सं॰ ४४ के लगभग)

प्रावश्यक चूरिंग में महत्तरा विजयवती की शिष्या विगतभया का उल्लेख आता है। जिस समय ग्रवन्तीसेन ने कौशाम्बी पर ग्राक्रमएं किया, उससे थोड़े समय पहले साध्वी विगतभया द्वारा कौशाम्बी में ग्रनशन किये जाने का विवरएं आवश्यक चूर्णि में किया गया है। चूरिंग में यह भी बताया गया है कि साध्वी विगतभया द्वारा संलेषना पूर्वक ग्रनशन किये जाने के ग्रवसर पर कौशाम्बी के आवक-श्राविका संघ ने ग्रनेक दिनों तक महोत्सव का ग्रायोजन कर उनके प्रति भपूर्व संम्मान प्रकट किया। इस उल्लेख के ग्रतिरिक्त चूर्एंग में महत्तरा का भौर उनकी शिब्या का भौर कोई परिचय नहीं दिया है। पालक ने वीर नि० सं० २० में दीक्षा ली, उसके लगभग ४ वर्ष पश्चात् ग्रवन्तीवर्डन ग्रौर धारिएंगी ने दीक्षा ग्रहएंग की। इस प्रकार वीर नि० सं० २४-२५ में धारिएंगी ने मर्एाग्रभ को जन्म दिया। जिस समय ग्रवन्तीसेन ने मरिंगप्रभ के साथ युद्ध करने के लिये कौशाम्बी पर प्राक्रमएं किया, उस समय मरिंग्रिभ की दय कम से कम २० वर्ष तो भवश्य होनी चाहिये। इस हिसाब से अवन्तीसेन द्वारा कौशाम्बी पर ग्राक्रमएं किये

<sup>े</sup> बाबग्यक क्रूंगि, भाग २, पू० १६१

जाने की घटना का काल अनुमानतः वीर नि० सं० ४४-४५ के आसपास ठहरता है। इस ग्राकमरण से कुछ समय पूर्व साध्वी विगतभया द्वारा ग्रनशन किये जाने का उल्लेख आवश्यक चूरिंग में है । इससे यह सिद्ध होता है कि महत्तरा विजयवती वीर निर्वाण की प्रथम शताब्दी के प्रथम चरएा में साध्वियों के किसी छोटे ग्रथवां वड़े संघाटक की प्रमुखा थीं।

# ग्रज्ञातनामा साध्वी मुरुण्ड-राजकुमारी

(वीर की पांचवी छठी शती)

जिस प्रकार भगवान् महावीर के श्रीचरएों में कोटिवर्ष के---उस समय विदेशी समके जाने वाले—चिलातराज के श्रमण-धर्म में दीक्षित होने का उल्लेख उपलब्ध होता है,' उसी प्रकार निर्वाणोत्तर काल में भी एक विदेशी महिला के श्रमणीधर्म में दीक्षित होने का उल्लेख उपलब्ध होता है ।

विशेषावश्यक भाष्य एवं निशीथ चूर्एि के उल्लेखानुसार मुरुण्डराज (विदेशी शक शासक) के समक्ष उसकी विधवा बहिन ने प्रव्रजित होने की इच्छा प्रकट की । मुरुण्डराज ने श्रपनी बहिन को प्रव्रजित होने की म्रन्जा प्रदान करने से पूर्व यह परीक्षा करना चाहा कि कौनसा धर्म सर्वश्रेष्ठ है, जिसमें दीक्षित होकर उसकी बहिन सच्चे ग्रथों में ग्रापनी ग्रात्मा का उद्धार कर सके । बहुत सौंच-विचार के पश्चात् इस प्रकार की परीक्षा लेने का एक उपाय उसे सूफ्ता । उसने <mark>अपनी हस्तिशाला के एक कुशल हस्तिवाहक (महावत) को झादेश दिया कि वह</mark> हस्तिशाला के सबसे विशालकाय हाथी पर ग्रारूढ़ हो राजपद्य पर राजप्रासाद के समीपस्थ चतुष्पथ पर खड़ा हो जाय । जब भी जिस किसी धर्म की कोई साध्वी उस पथ पर उसे हष्टिगोचर हो तो उसकी म्रोर हाथी को तीव वेग से हांकते हुए बड़े कर्कश स्वर में कठोर चेतावनी दे कि वह सब वस्त्रों को तत्काल डालकर निर्वसना हो जाय, ग्रन्यथा मदोन्मत्त हाथी उसे ग्रपने पांवों से कूचल डालेगा ।

मुरुण्डराज ने राजप्रासाद के गवाक्ष से देखा कि हस्तिवाहक उसके आदेश का ग्रक्षरंगः पालन कर रहा है और उस पथ पर ग्राने-जाने वाली साध्वियां भीमकाय गजराज को श्रपनी स्रोर अतिवेग से बढ़ते देख, घबड़ा कर, हस्तिवाहक... की कड़ी चेतावनी के अनुसार अपने सभी वस्त्र एक स्रोर फेंक साशाम्बरा हो जाती हैं। यह देखकर मुरुण्डराज को बड़ी निराशा हुई ! वह चिन्तित हो सोचने लगा कि उसकी स्नेहमयी सहोदरा कृतसंकल्पा है प्रवर्जित होने के लिये पर इन काषाय, पीत, गेरुक, क्वेत ग्रादि विभिन्न रंग के परिवेश को धारएा करने वाली विभिन्न मतमतान्तरों की परिव्राजिकाओं में एक भी ऐसी समर्थ साध्वी प्रतीत नहीं होती, जिसके पास प्रव्रजित हो वह प्रपना इहलोक ग्रौर परलोक सुधार सके।

उपर्यु क्त विचारों में डूबे हुए मुरुण्डराज के कर्एारन्धों में पुनः हायी की चियाड़ के साथ हस्तिवाहक का कर्कश स्वर गूंज उठा । मुरुण्डराज ने कुछ उन्मने,

ैं जैन धर्म का मौलिक इतिहास, भाग १, पूरु ४४०-४४१

कुछ उत्सुकता भरे भाव से चतुष्पथ पर इष्टिपात किया । वह सहसा एक मटके के साथ उठ खड़ा हुआ। वह गवाक्ष में भुक कर सांस को जहां की तहां रोके बड़ी उत्सुकता के साथ चतुष्पध की मोर देखने लगा। यह देखकर उसके माश्चर्य का पारावार न रहा कि कालोपम हस्तिराज चिंघाड़ता हुया एक श्वेताम्बरा कृषकाय-साध्वी की झोर बड़े वेग से बढ़ा जा रहा है। हस्तिवाहक द्वारा विजली की कड़क के समान ग्रति कठोर स्वर में पुनः पुनः दुहराई गई चेतावनी समस्त वातावरएग को विभरस बनाती हुई गगन में गुंजरित हो रही है पर वह साम्वी शान्त मुखमुद्रा धारए किये सहजगति से प्रपने गन्तव्य को ग्रोर, जिस ग्रोर से कि हाथों उस पर भर्पटा मा रहा है, उसी म्रोर निडर हो बढ़ती जा रही है। उसकी म्रोर बढ़ता हुआ हाथी जब उससे थोड़ी ही दूर पर रह गया तो साघ्वी ने मपनी मुखवस्त्रिका हाथी की स्रोर डाली। हाथी सहसा रुका, मुखवस्त्रिका को संड में पंकड़ इघर-उघर करते हुए देखा और उसे एक ओर डालकर पुनः द्रुतगति से साब्बी की म्रोर बढ़ने का उपक्रम करने लगा। निरन्तर म्रति तीव्र स्वर में चीख-चीख कर चेतावनी देने के कारए अब हस्तिवाहक के कण्ठ से फटे बांस की फटकार के समान स्वर निकल रहे थे । हायी पुनः चिंघाड़ कर प्रागे बढ़ा । सहजशान्त-निर्भय मुदा में खड़ी साध्वी ने ग्रपना रजोहरए। हाथी की मोर गिराया ।' वह बढ़नें से पुन: रुका । उसने रजोहरएा की डंडी को प्रपनी सूंड में पकड़ कर कुछ क्षणों तक चामर की तरह इधर-उधर हवा में घुमाया-फेरा और फिर एक ग्रोर फैंक दिया । इसी प्रकार वह साध्वी एक-एक करके अपने पात्रादि अन्य घर्मोपकरणों को हाथी की ग्रोर डालती रही ग्रौर वह उन्हें थोड़ी-थोड़ी देर इघर-उधर करके देखता श्रीर ग्रन्त में एक ग्रोर फैंकता रहा । ग्रब साघ्वी के पास एक वस्त्र के ग्रतिरिक्त ग्रौर कुछ भी बचा न रहा । हाथी पुनः ग्रागे बढ़ा । एक वसन में लिपटी दुबली-पतली साध्वी द्रुतगति से कभी हाथी के इस मोर तो कभी उस ग्रोर होती हुई बड़े घँर्य के साथ स्वयं को बचाती रही । चतुष्पय पर एकत्रित विशास जनसमूह तपोपूता साघ्यी के अद्भुत बुद्धिकीशल और अनुपम धैर्य एवं साहस को देख कर स्तम्ध रह गया। उपस्थित जन-समूह के धैर्य का पात्र किनारे तक मर चुका था, सब का प्याला लबरेज हो चुका था । मब घैयं प्रतिकार के रूप में बह निकला । ऋद जन-समूह ने हस्तिवाहक को ललकारा । सहस्रों कण्ठों से कोध-माक्रोग भरा यह निर्घोष सहसा गूंज उठा - ''बन्द करो इस दुष्टता को । त्रव यदि हावी ने एक डग भी भागे बढ़ा दिया तो न तुम्हारी कुझल है, न हाथी की ही । कुद्ध भीड़ के कोलाहल से हाथी घोर महावत दोनों ही किंकर्राव्यविमूढ़ हो चुके वे । हस्तिवाहुक ने मूरुण्डराज की मोर हष्टि घुमाई, उसे कुछ संकेत मिला । मुरुण्डराज का संकेत पाते ही हस्तिवाहक ने एक विचित्र ध्वनि करते हुए हायी के स्कन्य भाग पर प्रंकुश का प्रहार किया । एक चिंघाड़ के साथ हाथी मुड़ा मौर मपनी लम्बी पूंछ, सूंड मौर कानों को फटकारता हुमा हस्तिशाला की भोर भाग **सड़ा हुमा** ।

<sup>े</sup> बहत्कल्प माध्य, मा. ४, पृ. ११२३

मुरुण्ड राज ने भपनी बहिन से कहा -- "सहोदरे ! इस अगाध धैर्य-शालिनी सर्वंसहा, समर्था साध्वी के पास तुम प्रव्नजित हो सकती हो । वस्तुतः इस साध्वी का धर्म श्रेष्ठ ग्रीर सर्वज्ञ-प्ररूपित धर्म है ।" 1

भ्रपने भाई की मनुमति प्राप्त होते ही मुरुण्ड-राजकुमारी ने उस तपोपूता, कृषकाया जैन-साब्वी के चरणों पर प्रपना मस्तक रखते हुए उनसे विधिवत् श्रमणी-धर्म की दीक्षा ग्रहण की । सहस्रों शिर उस अतुल ग्रात्मबलशालिनी तपोकृषा ग्रज्ञातनामा साब्वी ग्रौर उनकी सद्यः दीक्षिता शिष्या मुरुण्ड कुमारी के चरणों में भुरु गये । सहस्रों कण्ठों से उद्घोषित जयघोषों द्वारा सर्वसम्मानिता वे दोनों साब्वियां – गुरुणो ग्रौर शिष्या जन-जन के मन में श्रद्धा का ग्रजस स्रोत प्रस्फुटित करती हुई उपाश्रय में पहुँची ।

साहस, सहनशीलता, शाग्ति एवं साधना की प्रतिमूर्ति उन गुरुएगीजी श्रीर उनकी शिष्या साध्वी मुरुण्डराज कुमारी का नाम लम्बे प्रतीत की श्रनेक परतों के नीचे छुपा होने के कारएा ग्राज भले ही पुस्तकों, पन्नों, पत्रों एवं मभिलेखों में मंकित न हो पर उनके यर्टिकचित् इतिवृत्त को पढ़ते हो उनका ग्रति सौम्य-श्रति शान्त चित्र प्रत्येक श्रद्धालु साधक के हृदय में ग्रंकित हो, उसे साधनापय पर ग्रग्रसर होने की प्रेरएगा देता रहता है।

#### साच्यी रहसोमा

## (वीर की छठी शती)

यदि किसी परिवार में धर्म के प्रति ग्रान्तरिक एवं अनन्य निष्ठा रखने वाला एक भी सदस्य हो तो वह सम्पूर्ण कुटुम्ब का सही ग्रर्थ में उडार कर देता है – तिरा देता है। साघ्वी बनने से पूर्व का रुद्रसोमा का गाईस्थ्य जीवन इस तथ्य का एक मादर्श प्रतीक माना जाता है।

रुद्रसोमा दशपुर के वेदवित् विद्वान् सोमदेव की पत्नी थी। सोमदेव दशपुर के महाराजा के राजपुरोहित थे। उनका राजपरिवार, राजसभा, समाज भौर समस्त प्रजावर्ग में बड़ा सम्मान था। रुद्रसोमा जैन धर्म में प्रगाढ़ निष्ठा रखने वाली श्रदालु श्रादिका थी।

राजपुरोहित-पत्नी रुद्रसोमा ने वीर नि. सं. ५२२ में एक महान् भाग्यशाली पुत्र भार्य रक्षित को जन्म दिया। झागे चल कर आर्य रक्षित जैन धर्म का परमोद्योत करने वाले महान् प्रभावक युग-प्रधानाचार्य हुए। रुद्रसोमा के दूसरे पुत्र का नाम फल्गुरक्षित था।

राजपुरोहित सोमदेव ने शिक्षां योग्य वय में बालक रक्षित की शिक्षा की समुचित व्यवस्था की । प्रारम्भिक शिक्षा की समाप्ति पर सोमदेव ने झपने पुत्र रक्षित को उच्च शिक्षा दिलाने हेतु पाटलिपुत्र भेजा । पाटलिपुत्र में झनेक

"एस घम्मो सवन्तु दिट्ठो" - वृहत्कल्प भाष्य, भाग ४, पृ. ११२३

वर्षों तक विद्याभ्यास करते हुए कुशाग्र बुद्धि रक्षित ने छहों ग्रंगों सहित वेदों का ग्रघ्ययन किया। सभी विद्याग्रों में पारंगत होने के पश्चात् व्रीर नि. सं. १४४ में जब रक्षित पाटलिपुत्र से दशपुर पहुँचा तो राजा ग्रौर प्रजा ने भव्य समारोद के साथ नगर-प्रवेश करा उसे सम्मानित किया।

जिस समय हर्षोल्लास में भरा रक्षित अपनी मां के पदवन्दन हेतू घर में पहुँचा, उस समय रुद्रसोमा सामायिक ग्रहेगी किये ग्रात्म चिन्तन में तल्लीन थी। रक्षित अपनी मां के चरएगें में निढाल हो जाना चाहता था पर उसे सामायिक में देख उसने दूर से ही उसके चरएों में भावविभोर हो प्रेणाम किया। उसे झाशा थी कि उसकी मां उसे देखते ही हर्ष गद्गद् हो ग्रपनी गोद में समेट कर उसकी सहस्रों बलैयां लेगी। जिस प्रकार दशपुरपति, दशपुर की प्रजा, पिता स्रोर पारिवारिक जनों ने उस पर स्मित एवं हर्ष विभोर मूखमुद्रा तथा मधूर वचनों के माध्यम से भ्रयार स्नेह भीर सम्मान का सागर उस पर उडेल दिया, उसी प्रकार मां भी उसे देखते ही अवश्यमेव उससे बढ़कर संसार के समस्त मातुवात्सल्य को उस पर उंडेल कर उच्च ग्रध्ययन में किये गये ग्रथक श्रम की यकान को दूर कर देगी। पर<u>ुर</u>से <u>यह स</u>ब कुछ मां की ग्रोर से नहीं मिला। मां तो केवल एक बार स्नेहभरी दृष्टि डाल कर पुनः ग्रंपने नित्य-नियम में तल्लीन हो गई। वह मां के सम्मूख विचारमग्न मुदा में बैठ गया। उसके मन में प्रेंशन उठा – ''क्या मां रुष्ट हैं ?'' दूसरे ही क्षरण ग्रन्तर्मन ने उत्तर दिया – "नहीं। मां कभी रुष्ट नहीं होती। मां तो स्नेह ग्रौर ममता की प्रतिमूर्ति है जिसके नेत्रों से, रोम-रोम से स्नेह की सरिताएं निरन्तर बहती रहतीं हैं।"

रक्षित ने देखा कि उसकी मां ने सामायिक का पारए कर लिया है। वह ग्रागे बढ़ा ग्रौर मां के चरएों से लिपटते हुए उन पर ग्रपना मस्तक रख दिया। मां का स्नेहिल वरद हस्त रक्षित के मस्तक, भाल, कपोल, ग्रीवा ग्रौर पृष्ठ भाग को सहलाता रहा ग्रौर रक्षित मां के चरएों से ग्रपना मस्तक चिपकाये चुपचाप लेटा रहा। कई क्षएों तंक यही स्थिति रही। रक्षित ने मौन भंग करते हुए रु घे कण्ठ-स्वर में कहा – "मेरी मां! सफलतापूर्वक उच्च श्रद्ययन कर लौटे हुए तेरे लाड़ले लाल का ग्राज दशपुराधीश ग्रौर दशपुर की प्रजा ने भ्रपनी ग्रांसों की पलकें बिछा स्वागत-सम्मान किया। मां! ग्रपने पुत्र की इस सफलता ग्रीर ग्रपूर्व सम्मान पर जिस प्रकार की प्रसन्नता तुम्हें होनी चाहिये, वह में तुम्हारे मुख पर नहीं देख रहा हूँ। सच-सच कहो मां! यह कहीं मेरा दृष्टिदोष तो नहीं है?"

रुद्रसोमा ने शान्त स्वर में कहा – "वत्स ! भला संसार में ऐसी कौन भभागिन मां होगो जो अपने पुत्र की सफलता पर प्रसन्न न हो । तुम्हारी सफलता पर सब को प्रसन्नता है पर तुम जिस विद्या में निष्णात होकर ग्राये हो, उस विद्या का फल सांसारिक सुस्रोपभोग प्रदान करने ग्रीर ग्रपना स्वयं का तथा ग्रपने परिजनों का भरण-पोषण करने तक ही सीमित है । स्व-पर-कल्याण भयवा भाष्यात्मिक म्रभ्युत्यान में वह विद्या किचित्मात्र भी सहायक नहीं । पुत्र ! सच कहती हूँ, मुभे वास्तविक खुशी तो तब होती जबकि तुम म्रघ्यात्म-विद्या से म्रोतः प्रोत दृष्टिवाद का ग्रध्ययन कर माते । म्रपनी और भ्रपने म्राश्रितों की उदरपूर्ति तो पशुपक्षि तक भी कर लेते हैं । मेरे जीवन की एकमात्र यही साथ थी, म्रान्तरिक ग्रभिलाषा थी कि मेरा पुत्र दृष्टिवाद का म्रघ्ययन कर म्रध्यात्मविद्या में निष्णात हो म्रध्यात्म-मार्ग का सफल पथिक और कुशल पथ-प्रदर्शक बने ।"

"नगर के बाहर अपनी इक्षुवाटि<u>का में आचार्य तोपलिपुत्र विराजमान हैं,</u> उनकी सेवा में चले जाम्रो । सव व्यवस्था हो जायगी ।" माँ ने कहा ।

दिवस का अवसान होने ही वाला था अतः वह रात्रि तो रक्षित ने मन मसोस कर जिस किसी तरह घर पर बिताई। प्रातःकाल होते ही रक्षित मां की चरएारज भाल पर लगा दृष्टिवाद के अध्ययन की उमंग लिये अपनी इक्षुवाटिका में विराज़मान प्राचार्य तोषलिपुत्र की सेवा में पहुँचा।

"निर्ग्रन्थ श्रामण्य को <u>दीक्षा ग्रहण करने पर ही</u> दृष्टिवाद का ग्रध्ययन कराया जा सकता है, <u>अन्यथा नहीं''</u> - आचार्य तोषलिपुत्र से अपनी प्रार्थना का यह उत्तर सुनकर रक्षित ने तत्काल बिना किसी हिचक के आर्य तोषलिपुत्र के पास श्रमण-दोक्षा ग्रंगीकार कर ली।

भार्य रक्षित ने भाचार्य तोषलिपुत्र के पास एकादशांगी का गहन अध्ययन करने के पश्चात् किस प्रकार भार्य वच्च की सेवा में पहुँच कर सार्द्ध नव पूर्व का झान प्राप्त किया, किस प्रकार माता-पिता द्वारा स्वयं (ग्रायं रक्षित) को लिवा लें जाने के लिये आये हुए अपने अनुज फल्गुरक्षित को श्रमए। धर्म में प्रव्रजित किया, यह सब आर्य रक्षित के प्रकरण में बताया जा चुका है। आर्य रक्षित साढ़े नव पूर्व का ज्ञान प्राप्त कर पुनः अपने गुरु ग्राचार्य तोषलिपुत्र की सेवा में पहुँचे ! गुरू ने साद्ध नव पूर्व के ज्ञान से सम्पन्न अपने शिष्य को सर्वथा योग्य समक्ष कर उन्हें गएाचार्य पद प्रदान किया और तदनन्तर वे समाधि संलेषना पूर्वक स्वर्गस्थ हुए ।

भाचार्यं पद पर मधिष्ठित होने के पश्चात् मार्य रक्षित पूर्व में फल्गुरक्षित के माध्यम से किये गये माता रुद्र सोमा के अनुरोध और अनेक दीक्षायियों के हित को हष्टिगत रखते हुए दशपुर पहुँचे। रुद्रसोमा ने और रुद्रसोमा द्वारा निर्मित प्रेरसाप्रद भूमिका के फलस्वरूप राजपुरोहित सोमदेव तथा उनके परिवार के ग्रनेक मुमुक्षुओं ने ग्राचार्य रक्षित के पास पंचमहाव्रत स्वरूप ग्रसगार-धर्म की दीक्षा ग्रहस की ।

ग्रार्था रुद्रसोमा ने कठोर तपश्चरए। करते हुए ग्रनेक वर्षों तक विशुद्ध संयम की साधना की । ग्रायी रुद्रसोमा के दोनों ही जीवन, गाईंस्थ्य जीवन ग्रीर साघ्वी-जीवन, मानवमात्र के लिये बड़े प्रेरणादायक हैं । वंश-विस्तार और अपने वंश की प्ररम्परा को ग्रक्षुण्ए। बनाये रखने ग्रर्थात् वंश का नाम स्थायी रखने की लोकरूढ बात का स्व-पर-कल्याएा की तुलना में रुद्रसोमा के समक्ष कोई महत्व नहीं था। वह मानव-जीवन की सफलता, वंश-विस्तार में नहीं म्रपितु स्व-पर-कल्याएा में मानती थी । प्रारम्भिक जीवन से ही जैन धर्म में प्रगाढ़ झास्था रखने वाली हढ़ सम्यक्त्वधारिएगी रुद्रसोमा की यह सुनिश्चित धारएगा थी कि जो मानव अध्यात्म-विद्या का मध्ययन कर साधना-पथ पर स्वयं ग्रग्रसर होता हुन्ना ग्रीर <del>ग्र</del>न्य लोगों को साधनापथ पर <mark>ग्</mark>रग्रसर करता हुन्ना जन-जीवन में ग्रांध्यात्मिक चेतना के जागरएा से जितना ग्रधिक स्व तथा पर के कल्याएा में निरत रहता है, वस्तुतः वह उतना ही अधिक अपने मानव-जीवन को सफल बनाता है। कितने उच्चकोटि के विचार थे रुद्रसोमा के ? उसने प्रपने इन विचारों को ग्रपने जीवन में अक्षरशः ढाला । उसके वंश का नाम आगे चलेगा अथवा नहीं, इस बात की किंचिरमात्र भी चिन्ता न करते हुए उसने अपने दोनों पुत्रों में उच्चकोटि के संस्कार डाल कर उन्हें ग्राघ्यात्मिक साधनापथ के पथिक ग्रौर पथप्रदर्शक बनने तथा अपना एवं मौरों का कल्याए। करने की प्रेरणा दी। रुद्रसोमा की प्रेरणा का ही प्रतिफल था कि बालक रक्षित ग्रागे चलकर युगप्रधानाचार्य <mark>ग्रायं रक्षित</mark> बना। प्रार्थ रक्षित ने जन-जन के मन में ग्राध्यात्मिक चेतना उत्पन्न कर स्व-पर का कल्याएा एवं जिनशासन की सेवा करने में जो उल्लेखनीय सफलता प्राप्त की. उसका मूलतः श्रेय रुद्रसोमा को ही है।

यद्यपि सोमदेव ग्रौर रुद्रसोमा की संतति, वंश-परम्परा गार्य रक्षित एवं फल्गुरक्षित के दीक्षित हो जाने के कारण ग्रागे नहीं चली किन्तु जैन इतिहास में ग्रनुयोगों के पृथक्कर्त्ता के रूप में ग्रायं रक्षित के नाम के साथ-साथ पुरोहित सोमदेव ग्रौर मुख्यत: रुद्रसोमा का नाम ग्रमर हो गया। रुद्<u>सोमा के समय से</u> लेकर ग्राज तक एक तरह से ग्रसंख्य महिलाएं हुई हैं, जिनकी संतति-वंधपरम्परा चली। उनमें से ग्राज का मानव-समाज किसी का नाम नहीं जानता परन्तु लगभग दो हजार वर्ष व्यतीत हो जाने पर भी ग्राज तक श्रद्धालुग्रों एवं साधकों द्वारा बड़ी श्रदा के साथ रुद्रसोमा का नाम स्मरए किया जाता रहा है ग्रौर भविष्य में भी सहस्रों गताब्दियों तक भक्ति के साथ स्मरएा किया जाता रहेगा। प्रातः स्मरएगीया रुद्रसोमा के उदात्त एवं ग्रनुकरएगिय जीवन से घाज का मानवसमाज, मुख्यतः महिला-समाज यदि थोड़ी बहुत भी प्र`रणा ले तो भौतिकता की प्रचण्ड भट्टी में जलते हुए ग्राज के मानवसमाज को राहत देने वाली, ग्रान्ति पहुँचाने वाली

#### साध्वी-परम्परा ] सामान्य पूर्वधर-काल : देर्वीद्ध क्षमाश्रमण

महान् ग्रात्माएं समय-समय पर समाज में उभर कर मानवता को सच्चे सुख की ग्रोर ग्रग्नसर कर सकती हैं।

#### साध्वी ईश्वरी

(वीर की छठी गती का स्रंतिम दशक).

संसार वस्तुतः दुःखों का अधाह सागर है, जिसका कोई ग्रोर है न छोर । एक भी ऐसा मानव नहीं; जिसे जीवन में दुःखों ने नहीं घेरा हो, संकटों ने नहीं सताया हो । गर्भ-काल से लेकर मृत्यु पर्यन्त प्रत्येक मानव छोटे-बड़े किसी न किसी प्रकार के दुःखों से घिरा ही रहता है । दारुएा दुःख की घड़ियां बीत जाने पर मानव दुःख के दिनों को भूल कर पुनः मृगमरीचिका तुल्य सुख की खोज में दौड़ लगाता है, पुनः दुःख ग्रा घेरते हैं, कुछ समय पश्चात् फिर उन्हें भूल जाता है । प्रत्येक मानव के जीवन में यही कम प्रायः मृत्यु पर्यन्त चलता रहता है । लाखों में से विरला ही कोई मानव ऐसा होता है, जो ग्रपने ऊपर आये हुए दुःख से शिक्षा प्रहएा कर सदा-सर्वदा के लिये दुःख से छुटकारा पाने का सही ग्रोर सच्चा प्रयास करता है ।

साधिका ईश्वरी की गएाना उन विरलों की श्रेसी में शीर्ष स्थान पर की जा सकती है।

भीषण दुष्कालजन्य अन्नाभाव की बीभत्स संकटापन्न स्थिति में भूख से तड़प-तड़प कर मरने के स्थान पर सोपारक नगर के ईम्य (अनुल सम्पदाशाली) जिनदत्त और उसकी पत्नी ईस्वरी ने अपने चार पुत्रों और पूरे परिवार सहित विषमिश्रित भोजन कर स्वेच्छा-मृत्यु का वरण करने का निश्चय किया। एक लाख मुद्राएं व्यय करने पर भो जिनदत्त अपने परिवार के अन्तिम (विषमिश्रित) भोजन के लिये बड़ी कठिनाई से केवल दो अंजलिभर अन्न जुटा पाये। ईस्य-पत्नी ईश्वरी ने उस अन्न को पीसकर अपने परिवार के लिये भोजन बनाया। उस भोजन में विष मिलाने के लिये ज्योंही ईश्वरी ने सद्यः प्राण्हारी कालकूट की पुड़िया खोली, त्योंही युगप्रधानाचार्य वज्जसेन ने वहां पदार्पण किया। आसन्न-मृत्यु के विकट क्षणों में मुनिदर्शन को अपना परम पुण्योदय मान ईश्वरी ने हर्ष-गद्गद् हो मुनि को भक्ति सहित भावपूर्ण त्रिधा वन्दन किया।

श्रेष्ठिपत्नी के हाथ में कालकूट विष देख आर्य वज्रसेन ने कारएा पूछा। श्रेष्ठिपत्नी के मुख से वास्तविक स्थिति से प्रवगत होते ही झाचार्य वज्रसेन को ग्रपने गुरु द्वारा की गई उस भविष्यवाएगी का स्मरएा हो झाया, जिसमें झार्य वज्रसेन को बताया गया था कि जिस दिन तुम लक्षपाक अर्थात् १ लाख मुद्राओं के मूल्य के भोजन में गृहस्वामिनी को विष मिलाते हुए देखो उसी क्षएा समभ लेना कि दूसरे दिन दुष्कालजन्य अन्नाभाव की दुःखावह स्थिति सुनिश्चित रूप से समाप्त हो जायगी। ग्राचार्य वज्रसेन ने ईश्वरी से कहा -- "श्राविके ! भोजन में विध मिलाने की कोई ग्रावश्यकता नहीं । कल यहां प्रचुर मात्रा में ग्रन्न उपलब्ध हो जायगा ।"

मुनिवचनों की ग्रमोघता में ग्रनन्य ग्रास्थावती ईक्ष्वरी ने विष की पुड़िया समेट कर उसे विनष्ट करने हेतु एक ग्रोर रख दिया। ईक्ष्वरी ढारा ग्रति करुएा स्वर में बार-बार हार्दिक ग्रनुरोध किये जाने पर ग्रार्थ वज्रसेन ने दो कवल भोजन उस विश्रुढ ग्राहार में से ग्रहण किया।

भविष्यदर्शी सत्यवक्ता मुनियों के वचन कभी मोघ नहीं होते । उसी रात्रि में मन्न से लदे जहाज सोपारकपुर के बन्दर पर पहुँचे । सूर्योदय होते ही नागरिकों को यथेप्सित मात्रा में ग्रन्न उपलब्ध होने लगा । प्रारणहारी भीषएा संकट के टलते ही सबने सुख की सांस ली । सबका कार्यकलाप पूर्ववत् चलने लगा । जैसे उन पर कभी कोई संकट भ्राया हो न हो ।

सूर्य की प्रचण्ड किरएगें के संसर्ग से मरुभूमि की बालुराशि में उत्पन्न हुई दिगन्त व्यापिनी चमक में जलान्नय की आग्त कल्पना कर प्यासा मृग जिस तरह जल के लिये ग्रनवरत दौड़ लगाता रहता है, ठीक उसी प्रकार लोगों में सर्वत्र सुखाभास की स्रोर ताबड़तोड़ दौड़ में होड़ लग रही थी।

श्रोष्ठि जिनदत्त के घर पर भी मन्न पहुंचा। सबने भूख की ज्वाला को शान्त किया। श्रेष्ठिपत्नी ईश्वरी ने बीते प्राणापहारी संकट की विभीषिका पर विचार करते हुए ग्रपने पति श्रोर चारों पुत्रों को सम्बोधित कर कहा:-"यदि महामुनि वज्जसेन कुछ ही क्षण विलम्ब से ग्राते तो हम सब लोग भसंयतायस्था में, ग्रवतावस्था में ही ग्रकालमृत्यु द्वारा ग्रस्त हो मधोगति के मागी बनते । जोवन ग्रौर मृत्यु के सन्धिकाल के ग्रन्तिम क्षण में मुक्ति के देवता के रूप में मुनि उपस्थित हुए ग्रौर उन्होंने हम सबको कराल काल के गाल में जाने से बचा लिया। मुनिराज ने ही हमें जीवन-दान दिया है। विषय-कषाय के प्रचण्ड फोंकों से निरन्तर जाज्वल्यमान् इस जन्म, जरा, मृत्यु रूपी दुःखदावानल में बारम्बार जलने के स्थान पर तो हम सबके लिये यह परम श्रेयस्कर होगा कि हम लोग माचार्य वज्वसेन के पास श्रमणा-दीक्षा ग्रहण कर तप ग्रौर संयम की भगिन में ग्रपने कर्मेन्धन को जला सदा के लिये इस दारुण दुःख-दावानल से बचने का प्रयास करें।"

ईश्वरी के इस अति सुखद सुन्दर सुफाव की सराहना करते हुए जिनदत्त मादि सभी ने संसार से विरक्त हो प्रव्रजित होने का हढ़ निश्चय कर लिया।

ईम्य जिनदत्त, ईम्यपत्नी ईश्वरी तथा उनके नागेन्द्र, चन्द्र, निवृँति एवं विद्याधर-इन चारों पुत्रों ने अपार वैभव और समस्त सांसारिक भोगों को ठुकरा कर माचार्य वज्वसेन के पास सर्वविरति स्वरूप अर्एागार-धर्म की दीक्षा ग्रहए कर ली। ईश्वरी ने उस संकटकाल से शिक्षा ग्रहएए की और उसके चिन्तन की सही दिशा ने उस भीषए। संकट के अभिशाप को भी स्वयं के लिये तथा भपने परिवार के लिये वरदान के रूप में बदल दिया। किसी शायर की - "शमा महफिल देख ले, यह घर का घर परवाना है।" यह उक्ति ईश्वरी के परिवार पर ग्रक्षरशः घटित होती है। घर का घर प्रव्रजित हो जीवन भर झध्यात्म-ज्योति का परमोपासक बना रहा।

म्राज जो चन्द्र गच्छ, नागेन्द्र कुल, निर्वृत्ति कुल और विद्याधर कुल ये चार गच्छ म्रथवा कुल क्षेताम्बर परम्परा में प्रसिद्ध हैं, वे उन महामहिमामयी साषिका ईक्ष्वरी के महान् प्रभावक पुत्रों के नाम पर ही प्रचलित हुए थे।

साध्वी ईश्वरी का जीवन वस्तुतः साधक एवं साधिकाम्रों के लिये बड़ा ही-प्रेरएाप्रदायी है। वह मानव मात्र को निरन्तर यही प्रेरएा देता रहता है कि – म्रो मानव ! कुःस की थपेड़ सा कर सम्हल जा, उसी क्षएा से ऐसे प्रयास में जुट जा, जिससे तुभे फिर कभी दुःस का दिन देखना ही न पड़े।

महती प्रभाविका साध्वी ईश्वरी के पश्चात् देर्वाद्ध-क्षमाश्रम<mark>सा के काल</mark> तक साध्वियों का परिचय उपलब्ध न होने के कारसा यहां नहीं दिया जा रहा है 1

# उपसंहार

प्रस्तुत प्रन्थ में वीर निः सं १ से लेकर १००० तक का जैन धर्म का इतिहास दिया गया है जिसमें १००० वर्ष की मवधि में हुए माचायों, प्रमुख साधु-साध्वियों, महत्वपूर्ण ऐतिहासिक घटनाम्रों, राजवंशों, राज्य परिवर्तनों मादि का ययाशवय प्रामासिक विवरस देने का प्रयास किया गया है। बीर नि. सं. १००० के पण्चाद्वर्ती काल का इतिहास ग्रागे के भागों में दिया जायगा।

ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः

# परिशिष्ट

- १. शब्दानुक्रमणिका
- २. सन्दर्भ ग्रन्थों की सूची

# १. शब्दानुक्रमणिका

(क) तीर्यंकर, ग्राचार्य मूनि, राजा, श्रावकादि

(র) ग्रंगभूपमा -- ४२ ग्रंगारकारक – २१५ श्रंजुश्री - १६६ ग्रंतहंडी देवी - १७० ग्रंतिकिनी राजा → ४३६ ग्रतियोक राजा – ४३६ ग्रकपित - ६, २४, २७, ३२, ४८, १२७ म्रकलंक देव - ७१, १३१, १४४ ,ग्रग्निकुमार – १३४ ग्रग्निदत्त - ३५० ग्रग्निमूति - ७, १, १३, २४, २७, ४०, ¥3, X3, X=, 40, 22X, 224 ग्रग्निमित्र - १४१, ४६०, ४६२, ४६७, ¥85 ग्रचल - ७१२ ग्रचल आता - ६, २४, २७, ३२, ४८, १२७ ग्रचलराम – १२७ म्रच्यत - ६६० ग्रच्यूत नग्दी -- ६६१ ग्रजय सेना – ७७ ९ ग्रजात ग्रत् - २४६, २४०, २४४, २४४, **२७४, २७**४ म्रजितनाथ -- १२४, १२७ ग्रजितमेन -- २६१, २६२, ग्रजीतसिंह - ६४४ ग्रतिमुक्तकुमार – १४४ ग्रनंगसेना - १४० ग्रनंतदेवी - ६११ मनतनाथ - १२६ भनाधृतदेव - २०१, २०४, २०६, २२१, २२२, २२७,

ग्रन् – ¥≒≍ं <mark>ग्रनु</mark>रुद्ध – २७४, ग्रन्निका – २१७, २१९ ग्रज्ञिकापूत्र - २४७, २४८, २४६, २६०, २६१. २६२ <mark>ग्रपराजित – १</mark>०४, २६१, ३१४, ३२३, ३४८, ४८६, ६१७, ७३०, ७३१, 380 ,750 ग्रबूलहमन -- ६७० ग्रभंगसेन चोर - १६४ ग्रभयचन्द्रदेव -- ७४ ३ ग्रभयदेव सूरि - ७४, ६३, ६४, ६४, १०१. १०७, १२०, १२६, १३०, १३१, \$X2, \$X0, \$X=, \$00 ग्रभयभद्र – ७३२ ग्रभवसार माचार्य -- १९६ ग्रभिनव पंडित – ७१३ म्रभिनव श्रुतमूनि - ७१३ ग्रभोचिकुमार -- १३३ ग्रमित सेन – ७४२, ७४० ग्रमित्र चात – ४४८ ग्रमित्र चेटम – ४४६ ग्रमोध वर्ष - ६७० •ग्रमृतचन्द्र – ७१७, ७१८, ७१९, ७६७ ग्रम्बड परिव्राजक – १३३ ग्ररगक श्रावक - १४६ ग्ररनाथ - ४०६ ग्ररिदमन – ६७६ म्रस्टिकर्ग – ६०४ मरिष्टनेमि - १२४, ६६७, ७७० ग्नरिष्टोबूलम - ४२० ग्रज्नमाली - ११४

```
प्रज्नायन – ६३⊂, ६६१
पहेंटल - ४७७, ४३६, ७१०, ७३७, ७३८,
      9 3E. 9¥8
झहँदास ← ६७, २२७, २३४, २३६, २३⊂,
      २३९, २४२, २४३, २४६
म्रहेद्बलि - ६१३, ६१४, ७०२, ७०३,
      680, 988, 983, 984, 986,
      , =fo , efo , 370', =70 , 070
      638, 6X8, 6X8, 6X8, 6X6,
      61E, 620, 622, 622, 623,
      624, 624, 643, 644
चलबेहनी -- ५४०, ६०४
ग्रलिकसून्दर – ४४०
ग्रलेक्जेण्डर -- ४१९. ४३६, ४३७, ४४०
भ्रवस्ति सुकुमाल -- ४६०, ४६१, ¥६२,
       863
ग्रवन्तीवर्धन - २७६, २८०, २८१, ७८८,
      320
ग्रबन्ती सेन - २८+, २८१, २४२, २४२,
       244, 244, 244, 040, 044
ग्रबमूक्त - ६६०
चरिनीत – ७६८
बाहोक - २६४, ३४४, ४३१, ४४०, ४४८,
       ¥X+, ¥X2, ¥X2, ¥X3, ¥XX,
       ¥X9, ¥X=, ¥XE, ¥98, ¥=+,
      *= $, *= $, * E $, $+$, $+$,
       ****, ****, ***, **=, ***
धत्तोकवर्षन – ४८१
ग्राच्याचेय - ६३४
ग्रम्बसित्र - ४६४, ४६६, ४६७
ध्रस्वसेन - २४४, २१६
धस्विनीकुमार – १४+
भ्रस्रक्षमार – १३४
ग्रसोक्य केवली - १३३
ब्रहिल्वा – १६+
               ( प्रा)
ग्रांटीला – ६१४
म्रांभी – १∙२
ग्राजेग -- २७४
```

म्राह्य -- ४६३ म्रादिनाथ - ६६७ धादिनाथ नेमिनाथ उपाध्ये - २३२, ७१६, ७१७, ७२१, ७२३, ७२६, ७१८, 988, 987, 683, 984 मानन्द श्रावक - १४०, १४२, ७७१, ७७२ ग्रानस्टिल - ४७२ म्राजंथमूनि – १८०, १८८, १९१ बाईकुमार ११३ ग्राशाधर - ६१७ ग्रावाढाचार्य -- ४१४, ४१६ म्रासिल -- १११ इत्सिंग -- ६४७ इन्द्रमति – ५८४ इन्द्रदिन्न - ४७३, ४७७, ४०६ इन्ट्रनन्दी - ७०८, ७०६, ७१०, ७१४, 623. 628, 62X, 629, 634, . ७३२, ७३३, ७३७, ७३८, ७३६ 40, 4X8, 4X2, 4X4, 4X2, 6XX, 6XX, 6X4, 643 इन्द्रभूतिगीतम - ३, ४, ६, ७, म, ९, १०, ११, १२, १३, १४, १४, १६, १७, २१, २२, २३, २४, २६, २७, २न, २१, ३०, ३२, ३३, ३४, ३४, ३६, **30, 34, 38, X0, X8, X3, XX**, ¥٧, ४८, ४०, ४३, ६+, ६१, ६२, द३, ६४, ६८, ६६, ७≠, ११३, १२७, १२६, १३१, १७३, २२७, २२८, २३०, २३२, ३१४, ४६६, रूटर, ७३२, ७३३, ७३४, ७४६, 600 इला – ४८७ इसिभद्र पुत्र - १३३ (1) ईश्वरी - ६२०, ७१७, ७१८, ७१६ (र) उग्रसेन - १४४, ६६० उज्मितकुमार - १६४ उज्जूमई - ३२४

उत्तर – ४६३ उत्तरा -- ६१० उत्तानपाद -- ४८८ उत्पलकुमार - ३७१ उत्पला – १३३ उदधिकुगार – १३४ उदयगिरी - ६७१ उदयन - १३३, २६७, २७४, उदायी - २४०, २४४, २४६, २६३, २६४, २६४, २६६, २७३, २७४, २७६, २७७, २७९, ३७७, ३८३, ४०३, उदयवर्द्धन – ३८० उदयायत - २४०, २६४ उदायी हस्ती - १३४ उद्योतन मूरि - ७१२, ७१३ उपकोला - ३१४ उपनंदन भड़ - ३२४ उपरिचर बस् - ४८८ उमरदत्त – १६४ उमास्वाति - ४७४, ४६३, ४६४, ७४३ उमास्वामी – ७१६ उसभदात – ६३७ (**ड**) उहड़ – ३७९ (王) ऋषभ - १२¥ ऋषभदत्त - १३३, २००, २०१, २०२, २०३, २०४, २०५, २०६, २०७, २०६, २११, २१३, २१४, २१४, २१६, २२१, २२४, २३४, २८३ ऋषभदेव -- १, ४, ३०, १२६, १२७, १२=. 208, 202, 244, 482, 424, 370 ऋषभसेन -- ३०, ३१ ऋषिगुप्त – ४६४ ऋषिदत्त – ४७७

(ए) ए०के० मजूमदार – २४१ एसा - ३५६ एलाचार्य – ७६१ (रे) ऐटिगोनस - ४३६ ऐंटियोकस - ४३१, ४४५ ऐल – ४८७ (ब्रो) श्रोनेसिकिटस – ४२० (ग्री) ंग्रीतं - २४२ (\*) कचना - १६० कंस -- ६९४, ७३०, ७३२, ७३७ रुंसार्य – १९४ कंसाबाये - ७३०, ७४६ क्रजूल्ल नारद – १४७ कनकवती - २०६, ७७७ कनकश्री - २०६, २३६, ७७० कनकसेनः - २०६, ७७७ कनिष्क - ६३४, ६३४, ६३६, ६२७ কণ্যবিধন্ধ - ২৩৩ कपिल – १३६, २६० कपिल बाह्यए। – २६६ নমল্সাল – ৬৬৬ कमलमालां – २०६ कमलावती – २०६, ७७७ कलावती – ६७६ कल्प - ३६०, ७**५**१ कल्पक — ३८२ . कल्पाक - २६६, २७०, २७१, २७२, २७३ कल्याण विजय – २३१, ४९६, ६१६, ६२२, ६२३, ६२४, ६७८, ६८२ काग्तिसागर - ४२६, ५०७, ६९३, काकवर्ण -- २४४, २७६

कामदात - ६३७ क।चगुप्त ≁-६४⊂ कारवायन -- ५२९ कामदेव – १४० कामधिगसी – ४६४ कामलंता -- २४३, २४६ क।टियस -- ४३७ कार्तिक – १३४ कार्तिकेय - ६६८, ६९४ कालक – १७६, ४७४, ४१०, ४११, ४१२, પ્રરે, પ્રરેપ્ર, પ્રરેખ, પ્રરેન, પ્રરેર, **४२२, ४२३, ४४१, ६७९, ६८१,** ६९२, ६९३ कालकाचायं – १७६, ३६६, ३⊂१, ४७३, \*E\*, \*EX, \*EE, X90, X88, \*\*\*\*, \*\*\*\*, \*\*\*\*, \*\*\*\*, \*\*\*\*, \*\*\*\*, १२६, १४१, १४६, १८७, ६०६, £00, £87, £83, 085, 057 कालीदास – ६२६ काली रानी – १५४ किदार - ६३९ किन्नरी -- १६० क्रन्युनाथ - १२४, १२७, ४०६ कूजुल केडफाइसिस - ६२०, ६३४ क्र्गाल -- ३४४, ४४४, ४४८, ४८१, ४८२ कून्डकौलि़क – १४०, १४१ कुण्डरीक – १४८, १४६ कुंदकुंद – ६२७, ७४२, ७४४, ७४२, ७४३, 5X8, 5X8, 5X4, 5X6, 5X6, 5X4, ويدو, وجه, وجو, وجو, وجع, कुबेर - २०२, २९३, ६६० कुबेरदत्त – २०६, ३००, ३०१, ३०२, ३०३, ३०४ कुबेरदत्ता – ३००, ३०१, ३०२, ३०३, 308 कुवेरमित्र – ३४३,

कुवेरसेन - २०६ कुबेरसेना – ३००, ३०१, ३०३ कुमारगिरि – ६५१, ७८० कुमारगुप्त – ४४३, ६७२, ६७३, ६८३, ₹€४, ६६६, **६**८=, **६**88 कुमारदेवी -- ६४७, ६४८, ६१८ कुमारधमं – ६०२ कुमारनन्दि – ७६० कुमारपाल – ¥३६ कुमारभुक्ति – ४५१ कुमारामात्य -- ६४८, ६६० कूमूदचन्द – ५२४ क्रम्भ – ७१२ कुभघरयक्ष – १७० कुशाग्रपुर - २४६ कृषारग - ६०७, ६३० कूस्पिक -- १३३, १३५, २२२, २२४, २२४, २२७, २३०, २३७, २४**१, २४**७, २४४, २४४, २४६, २६४, २७४, 20X, 20E, X=₹, XX0 कृतिकाय – ३४,५ कृष्एा (राजा) - १४४, १४७, १४३, ४९७, ४००, ४३९, ४४८, ६०४, Eox, EoE, EEX के. पी. जायसवाल - ४४०, ४७६, ४६४, 846, 868, 863 के० पी० पाठक – ७६४, ७६६ केसी - १३३, २४६ केसरी – ¥३ कोट्रवीर – ६१० कोठिन्न – ११६, ४६३, ४६४, ६१० कोण्डकून्दान्वय -- ७६८ कोशा - ३८३, ३९३, ३९४, ३९८, ३९८, ¥00, ¥08, ¥08, ¥03, ¥08, ¥११, ४१२ केन्डल -- ४२६ क्लियोफिस – ४२२

क्षत्रिय - १८४, ४८६, ७३१, ७३६, ७४९ क्षत्रौजा – २४४, २४४ • क्षहयार्ये -- ५०१ क्षद्रक – ४१६ क्षेमकीति सूरी - ३६२ । क्षेमधर्मा – २७६ क्षेमराज -- ४४० क्षेमवर्मा – २४४, २४४ क्षेमेन्द्र -- ५४७ (स) खन्तमुनि – १९३, १९४, ४१४ खपुट – १२१, १३०, १३१, १११ ससराजा -- ६६८, ६६६ खारवेल - ४७८, ४७९ ४८३, ४८४, ४८६, ¥E0, 883, 050 सेमराजा – ४⊂१ **(ग**) गंग – ४६७, ४६८, ७३२ गंगदेव - १३४, ४६७, ४८६, ७३०, ७४९, गंगा - ६४८ गगनगति - २३७ गजसुकुमाल - १४३ गजाधर -- ৬४৬, ৬६৭ गखपति - ६६१, ६४० गन्धहस्ती – ६६१ गरुन्ड — १६१ गর্दসিন – ২४৬ गर्दभिल्ल – १११, ११२, ११३, ११४, र्रर, रर्७, द्रर, र४०, ४४१, ४४४, १४६, ६०६, ७८२, ७८३ गांगिला – ३०५ गांगेयभंग - १३३ गार्गी - ¥६६ गुराचन्द्रगरिंग - ३१ गुरगचन्द्रभट्टार - ७६८ गुगाता - २१० गुरएधराचार्य - ४४३, ७२४

गुखपाल – १६०, २०४, २१४, २२२, २२व, २३१ गुराभद्र – २२७, २३२, २३८, **४२६, ७४**३ गुरा सुन्दर - ३०१, ४६४, ४७३, ४७६, 883 गुरगाकर – ४६४, ४१४, ४११, ६४६ गुरगाद्य - १४७, गुप्तऋषि -- ७४०, ७४१, ७४८, ७४०. गुष्तिगुष्त – ३४७, ७४४ गुलाबचन्द - ७१४, ७६८ गैंथेर - ४३९ गोंडाफरनीज – ६२९, ६०६ गोदास - ११६, ३८०, ४४४ गोनाटस – ४३६ गोपाल – २७१, ४६४, ४७७ गोमतीपुत्र – ६३० गोमुखयक्ष - ६७७ गोवर्धन - १५४, २६१, ३१४, ३२४, ३४१, ३४७, ३४८, ३४६, ३४८, ४८६, 930, 938, 934, 9¥E गोविन्द - ३७४, ४७२, ६६३, ६६४, ७६४, કદ્દ गोशालक - ११३, १३१, १२२, १२४, 234, SX0, 2X2, 202 गोष्ठामाहिल - १६७ १६८, १८८, १००, 608. 602 गौतम – १८, १९, ३१, 🗦, १०८, १३०, **१३२, १३३,१४०, १४२,१**४२, **१४३, १७०, २३२, २३३,** २३४, २४१, २८०, ३२०, ३४८, ७२४, 670, 674, 678, 638, 638. 988, 988, 988, 988, 988 गौतमी – ६०४, ६०७, ६४३, ७७०, ७७१, 500 (घ) घटोत्कच – ६४६, ६९८, ६१८, ६४७, - ६४द

```
505
```

धनसुन्द रः--- ४६४ धासीलाज – ६१ चतपुच्यमित्र - ४९४, ४१९ घोग - ४६९ (च) चकोर – ६०४ चक्रवर्ती - ७६१ चकेश्वरी देवी - ६७७ चग्गकेश्वरी - ४२३ चसी − ¥२३ चण्डप्रद्योत – ४. २६४, २७१, २८०, २८१, 225, 270, 020, 020 चण्डमहासेन – १४३ चण्डमारि - २४७ चण्डसेन -- ६६७ चन्दनबाला - ७७०, ७७२, ७७४, ७७४, 680 ৰন্বনা – ৬৩६ चन्द्र (मृति) - ४६८, ६२०, ६२१, ६२२, £20. £32 चन्द्र (राजा) - ६७१, ६७२, ७६० चन्द्रगुषा - ३४२, अ१६, ४२१, ४२२, ¥2x, ¥28, ¥20, ¥25, ¥28, \*\$0, \*\$8, \*\$2, \*\$\$, \*\$\*, ` ¥3X, ¥34, ¥30, ¥34, ¥36, ४४०, ४४६, ४४७, ४४५, ४१०, - चोला -- १४६ XX5 XX5 XX3 Reo, X=8, -¥= 2, 203, 208, 280, 285, · E+6, E30, EXY, EXP, EX7, uxu, ₹x\$, \$x0, \$x=, \$x8, £ E Y. E E E, E E B, E E E, E E E, 100, 108, 107, 10X, 180, FEE, FEE, 9X4 चन्द्रगृष्ति – ३४४, ३४६, ३४७, ३४१, ૨૪૧, ૨૪૨, ૨૪૨, ૨૪૪, ૨૪૬, \*\*\* चन्द्रचूल – २३७

चन्द्रप्रकाश – ६१९ चन्द्रलेखा - ६१२ चन्द्रवर्मा – ६६१ चन्द्रविद्यक – ६८९ ৰদ্ৱশ্বী – ২০১ चन्द्रसूरी – ६३२ चरजनाग -- ६३९, ६४० चष्टन – ६०६ चारगब्ध - २४४, ४२२, ४२३, ४२४, ४२४, ४२६, ४२७, ४२८, ४२६, . ¥३१, ४३२, ४३३, ४३४, ४३%, ¥35, ¥38, ¥¥6, ¥¥5, ¥¥8, ¥=₹ ज्वामरी - ४१. ४३ चारएएम्नि – १३४ चारूकीति – ६४४, ७४३ चिलातराज – ७६१ चिलातीपुत्र – ६६४ चुलसािमतक - १४० चुलरगोविता श्राधक -- १४० च्रल्लवगा - ७७०, ७७२ चेटफ — १३८, २४०, २४३, २८६, ४८४, YEU, YEE, XYU चेलना – रेथ्र चेहिनी -- २२७ (电) सुज्जीवरिएकाय - १०४ खागलिक कसाई -- १६४ (₹) जंमूक देव -- ४७= जनसदिष्णा - ३२४ जक्साझिष्या -- ३२४ जन्मेजय - ११७

त्रमालि - ११६, १३३, ७७६

बस्टिन - ४२१, ४२१, ४३०, ४३७ बम्बू – ३, ४७, ६६, ६७, ७+, ७२, १३+, कासीकुमार – १६६ 200, 24¥, 240, 245, 200, जितसम् - १४६, २७४, ३३४, २०२, २०६, २०७, २०=, २०€, जिनकल्प -- ६०८, ६१२, ७५१ २१+, २११, २१२, २१३, २१४, **२१४, २१६, २१=, २१८, २२०,** जिनसन्द्र – ३३१, ३४०, ६११, ६१२, ७४२, 132¥ २२१, २२२, २२३, २२४, २२४, जिनदत्त – ६२०, ६२१, ६२७, ६३१, ७१७ २२६, १२२७, २२८, २२६, २३०, जिनदास – २०१, २४७, २७३, ३४१, ४४३, २३१, २३२, २३३, २३४, २३४, **४३४, ६४४, ६४६, ६**६०, ६≂२, २३६, २३७, २३८, २३६, २४०, 55X २४१, २४२, २४३, २४४, २४४, जिनदासी -- २३९ 284, 280, 260, 258, 282, ত্রিনথরি — ६२७ **₹€₹, ₹£¥, ₹£X, ₹£७, ₹£=,** जिनमासित - १४६, ७११, ७६२, ७६३, REE, 200, 208, 308, 208, 647, 64X, 644 २०७, ३१०, ३११, ३१२, ३१४, जिनभद्रगणी – ६०४ ३१४, ३१६, ३२४, ३४०, ३७०. जिनमती - ६७, २३४, २३६, २४२, २४३, X01, X02, X03, XCX, Eto. 2XX, 2XX, £57, £57, £53, 678, 630, जिन रक्षित – १४६ 440 , Yee , 3Ye , 3Fe , 15Fe जिन बस्लभ - ६२७ 370 .700 जिनविजय – ११, ११४, ७१२ **WE- 121, 314, 144, 130, 531,** जिन सुम्बर – ४०७ 340 जिन सेन-७०३, ७२९, ७२४, ७४०, जयदेव - ६४७ 6×8, 6×2, 6×2, 6×3, 6×4, जयदेव सूरि - ६४६ 570 জিনন্দ্রদুদ্ধি -- ৬খ ই जयन्त - १९२ जिनेन्द्र बसीं - ६३३, ७२८, ७३६, ७६३ जयन्ती -- १३३ जयपाल - १८४, ७३०, ७३२, ७३७ जिनेश्वर - ६२७, ७१२ जयबाह – ७३२ जीत – १०⊏. जय श्री - २०६, ४१८, ७७७ जीत कल्प – ६८६ ंजयसिंह – २४७, २४८, २४६, ६८१ जीवितस्वामी - ४४३, ४४४ जयसेन - ७१७, ७३६, ७४०, ७४७, ७१८, ৰিৱিম্ব – ४৬४ UXE, UEO, UEV, UEV, UEU जुगल किशोर मुस्तार - ७२७, ७३१, ७४६, जयसेना - २०६ 520 जहंम बिनतोई – १४८ ज्युस - २०१ जवाहरलाल - ११०, १७६ (**S**) जसमह - ३२४ 'दहि – ४२१ जसभद्र – ३२५ (\$) जसस्मित्र – २०३, २०४ डाइमैकस – ४४०

```
बिमोडोरस -- ४२७
डिमिट्रियस -- ४६४, ४१०, ४१७, ४१६,
       ¥EE, X86, 52=, 585
विमित - ४१+
हियोडोरस - ४२२
हेरियस -- ४०१
                (3)
ढंकगिरी – ४४०
ढंक प्रजापति – ७७६
                (त)
तत्तायरिय -- ७१३
तापसमूनि – १९२
तामली तापस – १३२
8171 - 1510
तिष्यमुप्त - ४६, ४४१
तीसमद्द – ३२४
तूरमय - ४३९
तोरएगचार्य - ७६६, ७६७
तोरमारा – ६१६
तोलेमाइयस – ४३६
तोससिपुत्र – ३६४, ४७६, ४६०, ४६१,
       XER, XEY, VEX
त्रयनाग - ६३१, ६४०, ६४१, ६४२
त्रिपुटी, महाराज - २०६, ६२४
त्रिपुष्ठ बासुदेव - ४०, १२७
त्रियाशहिसस - ४२०
त्रेराशिक – ४६३
त्रेलोक्यसिंह - ३७६
                (ष)
थावच्चापुत्र - १४४
थियोस - ४३६
                (T)
दक्ष - ४७४,
दत्तदेवी – ६९६
ৰযিৰাস্তৰ – ৬৩২
दर्शक – २४४, २६४, २७४
```

दत्तरम् -- ¥< १ ৰাধিম্য মিদ্ধ – ৩१২, ৩१২ दाच्छेकर – ६१६ दामोदर प्रवरसेन - ६४७ दामोदर सेन - ६४३. ६६६ दिस – ४७३, १+१, १३६ दिवाकरसेन - ६४३, ६६६ दिशाकुमार – १३४ **दीहमद् -** ३२४ दू:प्रसह -- १८०, १८२, १८३ दुर्गांत्रसावशास्त्री - ४४७ दुईसिका (पुष्यमित्र) - ३६४, ३७०, ४७३. 2=0, 282, 284, 286, 400 **६०१, ६०**२, ६०३, ६२०, ६३० दुर्मति पुरुष - १४१ 'दुर्लमदेव - ६२७. द्रव्यग्राी - ४७२, ६७४, ६७४, ६७६, 300, 200, 201, 202, 203 858,852 न्तवर्मा - १६०, १६६ देव -- १८४, ३४८, ४७४, ७३६ देवकी -- ६९४ देवकोट्र - ३४१ देवदत्त - २४७, २४-देवनन्दी - ७१, ७६४ देवनाग - ६४० देवपास - ४२६ देवभूति – ४६० देवद्धि – ११७, १३६, .१४०, १७९, १७६, 838. 832. 220, 222, 288, EX3, EUX, EUX, EUE, EUU, ६७८, ६७९, ६८०, ६८१, ६८२, ६८३, ६८४, ६८६, ६८७, ६९०, F37 देवर्षि - ४२६ देववर्मा – ४७६ देववाचक – ४०८, ४८९, ४५९, ६८०, 858

520'

देवशमं - ४३६, ४३७ देवसमा - ३६, ३७ देवसमा - ३६, ३७ देवसन - ३३७; ३४०, ३४१, ३४४, ६११, ६१४, ६१६, ६४४ देवानन्द - १३३, ६४६, देवीचन्द्रगुप्तम् - ६६७, ६६६, ६६६ देवेन्द्रसुरि - ६६१ देवेन्द्रसुरि - ६४८, ६६२, द्रमक - ४४६ द्रीपती - १४७, १६० द्वीपकतिह - ४७२, ४६६, ६३१, ६४४, ६४८, ६६३ द्वीपकुमार - १३४ द्वीपत्यन - १११

### (ष)

धनंजय -- ६६० धन (श्रेष्ठी) - १७६, १७७, ७५४ धनगिरि – ४७४, ४३६, ४६६, ४६७, ४६८, XEE, X00, X08 ধনগুল্ল – ४६७ धनद - २०२ बनदेव -- २७८, ४१४, ४१४, ६४४ मननन्द - ३७७, ३७८, ४१८, ४३१, ४३२, ¥३३, ¥३¥, ¥३¤ धनपतसिंह -- ६१, ६३, १७६,१७७, ४६४ धनपाल – १३६, १६६, १६७, ७१२ धनाह्य - ४६३ धनेश्वर - ६३४ A H - 488 चन्ना (सार्थवाह) - १४४, १४४ धम्मिल्ल - ४६, ५१, ५२ घरसेन -- ६१४, ७०२, ७०३, ७०७, ७०८, ७०६, ७१०, ७११, ७१४, ७२३, ७२६, ७२७, ७२८, ७३७, ७३८, 520, 0X2, 5X4, 5X6, 5X6, ७४२, ७४४, ७६२, ७६३, ७६८

धर्म - (म्राचार्य) - ३५१, ४७१, ४७२, 803, 808, 232, 228, 588 ६८२, ७३२ धर्मचोष -- २८२ धर्मचन्द्र - २८, २६, ४०, ४३ धर्मदासगणी -- ६२४ धर्मनाथ -- १२४ वर्मभद्र -- ३२८ धर्मयश -- २८२, २८४, २८६ धर्मवती - ६६, २४१ धर्मवर्मन -- ६३७ धर्मसागर - ३३६, ३६४, ४०७, ६२२ 'धर्मसेन - १८४, ४७४, ४८६, ७००, ७०१, 380,050,050, 480 धर्मा*दित्य —* ४१६ धारिणी - १४४, २०० ,२०२, २०३, २०४, २०४, २०७, २०९, २१४, २२१, 23¥, 2¥¥, 2=0, 2=8, 2=2. 253, 25X, 53X, 00X, 050, 030, 320, 220 षीमती – ४४० धवदेवी - ६६७, ६६८, ६७२, ६९१ 🕆 ध्रुवसेन – १८४, ४२०, ६६२, ७३७, ७४६ ध्रवस्वामिनी - ६६८, ६६९ धतिसेन - ६८४ मतिषेएा -- ३४८, ४८६, ७३०, ७३१, 380 ,380 (4) नंद – २४०, २६७, २६८, २७०, २७१, २७२, २७३, २७४, २७७, ३३३, 305, 308, 353, 35%, 36%, ३८७, ३१०, ३११, ३१३, ३१४, **36X**, 385, Xo3, X88, X86, ४१८, ४२४, ४२८, ४३२, ४३७, . ¥34, ¥38, ¥48, X40, 004 नंदनभद्र – ३२४ नंदमसिकार – १४६

≤१२.

नंदमती → १४४ नंबा – १४४, ११४ नंदि – ६१४, ७३०, ७३१ नंदिनीपिता - १४२ नंदि मित्र - १=४, २६१, ३१४, ३२२, 244. 934. 928 नन्दियमपिय — ६८२. नन्दिल -- १३१, ११०, १११, ११२, ११४, 538, 6=3, 9XX मन्दिवर्धन - २४०, २४४, २७३, २७४, 20X, 200, 20=, 20E, 200, Fox , 30F नन्दी -- १३६, १६६, १८४ नन्दीषेख – १६४ नक्षत्र (ग्राचार्य) - १८४, ४७४, ४७४, ७३२ नभरोना - २०६ नमोबाहन - ११६, १३२ नमिनाच - १२४, १२= नरसिष्ठ गुप्त - ६६८, ६९६ नरेग्द्रसेन -- ६४४. ६७३ नवनाग - ६३८, ६४० नहपान --- ६०४, ६०७ नाग – ३४८, ४६३, ४७४, ७३०, ७४६ नाग कुमार - १३४ नागदल - १८६, ३७३, ४४१, ६६१ नागमित्र – ४६३ नागसेन - १८४, ४१८, ४८६, ६२८, ६४०, EE0, EEP, U37, U3E नागहस्ती - ३१४, ४७२, ४७३, १३४, 232, 222, 223, 22¥, 22¥, 258,257,255,256,280,588, ६३२, ६६३, ७२४ नाग श्री - १४७ नागाज्न - १८२, ४७२, ४७३, ४४८, મુલ્લ, **દ્વર,** દ્વર, દ્વર, દ્વર, દ્વર, EXX. EXE. EXE. EE3. EEX EEX, EUU, EUE, EFF, EFY, 4£3, 0**t**¤, 0te

नागिला - १८१, १११, १६२, १६४ नागेन्द्र - ११०. १५२. ११६, १८१, ६२२ £38, £3¥, £30, 98¢ नायूराम - ६१६, ६१७, ७४४, ७६१ नायनिका - ६०५ नारदपुत्र – १३२ नाहडू – ५१६ निम्राकंस - ४२० निकानोर - ४१६ निवृत्ति (मूनि) – ६२०, ६२२, ७६= नीलराज – ६६० नेमियन्द्र - २३३, ६१९, ७४३ नेमिनाच - १४३, ३४१ नैड्म -- ४२१ (प) पंडितदेव - ७४३

पंडुभर - ३२४ पंधक मूनि - १४४, पतंजलि – ४५६. ४१० पत्तलक – ६०४ वय - १८२, १६७, पद्मकुमार -- ४४.∞ पद्मदत्तः -- ४४१ पदाघर -- ३४७, ३४८, ३४६ पंचनदी – ७१४, ७६२, ७६४ यद्मनाभ -- १४७ पदारथ – १९६, १९७, १९८, ३४१ पदाश्री -- २०६, २१६, २१८, २३६, २४३, 279, 000 पद्यसेना - २०६, ७७७ क्याबती – १४३, १६०, २०६, ६६०, ७७७ परश्रराम -- २७७ पहण्ड - ४६१ वर्श्यदत्त- ६२७ गर्यपासन – ३१७ Ague - R55' R33' R3R' R38' R36 বলৰক – ২২∗

**दवनवे**ना - ४८४ रांपास (स्टिम्) – ११८ राण्डर --- ७३७ diež - śzt, uże, użz, uyt **पाइली – ७६०, ७**६२ बाटनी बुझ- २६२, २६३ पाठक (बी॰) - ७४७, ७६१ पादनिप्तसुरि - ३६४, ४४२, ४४४, ४४७, 225, 228, 258, 422, 424 पानक - २, २७१, २८०, ४३१, ४७८, 275, 050 पार्श्वनाच – १२३, १२६, १४१, २४१, RX4, XRE, XX8, 480, 000 **বাল্যকী**য়ি -- **१**१৬ ি प्ंबब – ६१+ पंडरीक - ११२, १४८, १४६ युंब्र्स्स्य – ४४४ **पुष्पगह -** ३२४ पुष्परम – ४७१, ४८०, ४८१ पुष्व विजय – १०१, ४४४, ४७३, ६११ **44**¥, 44¥, 988 পুল্মমিৰৰ – ২৬২ पुरबुप्त - ६११, ६१८, ६११ दुरीम्द्रतेन — ६०४ পুৰুৰবাৰ -- ২্ইও पूर्शमित्रा - ४६४ पुनिन्दक – ४१६ पुलुमायी – ६०४ पुलोगावि – ६+६ पुण्डली – १३३ पुष्पयुस - २६०, २४१ **पुष्पषुता -** २६+, २६१ geren - 233, vet, vet, vet, vet, 474, 475, 43X, 4XZ, 4XX, 0X0, 0X2, 0X2, 0X3, 0XX, 800 , FJU -, **পুৰুদানলির** – ৬**६६, ৬**६७

पुष्पवती -- २४१ বুজানিহি -- ४७३ कुष्ट्रवित्र – १७६, ४७७, ४७५, ४७६, Aus' Aus' Aus' Aus' Als' YER, YER, YEE, YEU, YEE, ¥88. X00, X84, X8X, 47+, **ξ**₹=, **ξ**₹ξ, **ξ**υ₹, **ξ**υ¥, **ξ**=¥. पुण्मी – ७ पुष्वीचेरा - ६४१, ६४२, ६४३, EXX, EU3. 'पृष्वीसेन - ६७४ **वोइ**सी - ४७१, ४६४, ७६१ पोलली -१३३ योटिस −१२८, १४७ **गोट्टसास -- ५६२** वोम्मीदोमी - ४२९ गोरस -- ४१७ पोनाक - ६४१, ६७८, ६७६ **शौरब – ४१**६ ' प्रतिबुद्ध — २१६ = ः प्रतिमामा – १९६ प्रच मा - १४१ प्रयोतन - ६३३, ६३४, 「「田田一 光は、えいい、マロロ、マえ火、マえち、 २१९, २२२, २२३, २३०, २३४, 286. 286. 268. 268. 288. 282. २ह४, २६४, २१७, २१८, २१६, ३००, ३०४, ३०६, ३०७, ३१०, ३११, ३१२, ३१३, ३१४, ३१४, 325, 305 808, 807, 803, ४८६, ७७८ प्रमायन्त्र – ४२०, ४७२, ४७६, ७६६, ७६७ श्रमाबक -- ६२१ प्रभावती – ६४१, ६४३, ६४७, ६६२, **EEE, EUO** प्रभास - १, २४, २७, ३२, १८ प्रवचनादेवी - १७०

### ¢₹¥

प्रबरसेन - ६४१, ६४२, ६४३, ६४४ प्रसन्न मन्द्र - १८८, २००, २०२ प्रसेनजित – २४१, २४४, २४४, २७४ प्रस्नसेन -- ३४ प्युटाकं - ४३७, ४३द प्रार्जन – ६६१ प्रोटितल - १८४, ३४८, ४८६, ७३०, ७३६, 380.350 (45) फतेहचंद -- ৬१४, ৬২২ फल्गूमित्र - ४७३, ६८२ फल्गुरक्षित - ३६४, ४१० - ४९३, ४१६, XEE, 0E3, 0EX; 0E4 फाहियान – १०४ फिलाडेल्फोस + ¥३१ ·फिलिप – ¥१६, ४०१ ি फुल्ल — ४४४ फेंकसिनएजर्टन - ४४६ **(₹**) -बंगर – ६३७ बनराज – ६२७ बरकमारिस - ६६१, ६७० बहिननाग - ६३१, ६४० बसदेव - १४३, ७०४ बलभद्र - ४१६, ४१७ बलमित्र - ४११, ४१२, ४१३, ४१४, ४१६, X20, X2E, X20, X30, XX2, 288. 505 बसवर्भर – ६६१ बलश्री - १६२ बलाकविच्छ – ७४३ भनिम्मह – ४६३,४७१,४७२,४७४,४७४, X35, X39, X38, X22, X2X, XEP, XER, XE3, XEX, XE9, ERX, 350, 358, 352 ৰষ্টন – ১০১ सारग – १४७, ६४० ६६८

बाहंद्रेय - ४८८ ৰালৰদ্য – ৬২৬, ৬২০, ৬২৬ बाल्हीक – ४६ व बाहक - २४२, ४०० बिन्दुमार – २४६, २४०, २४१, २४४, 224, 234, 232, 3XX, XX0, XX9, XXC, XXE, XX+, XX2, XX4, X48, X50, X58, Y53 XoB 夏夏 - X, 308, XXX, XEG, 330, 337 बुद्धगुप्त - ६११ -. बुद्धिमान – ७३१ बुद्धिस - १६४, ३४६, ४६६, ७३०, ७४९ बुद्धिलिग -- ७३६ बुद्धिसागर - ६२७ बह्यगए। - ४६४ **(N)** মনবানলাল - ২৪৩ भददत्ता - ३८६ भहिला - ४६, ५१ মর – ४७४, ४६৭ भद्रग्रत – ३६४, ३⊂१, ४७१, ४७२, ४७३, પ્રવેપ, પ્રપ્રે, પ્રપ્રે, પ્રેપ્રે, પ્રદ્રે, X34, XER, XE3 भद्रनन्दि - १६४ भद्रबाह – ४७, ८३, ९४, १७७, १८२, १८४, १=४, २७=, २७६, २=६, ૨૬१, ૨૧૪, ૨૨૧, ૨૨૨, ૨૨૨, ३२४, ३२४, ३२६, ३२७, ३२८, 228, 320, 238, 332, 332, રૂક્ષ, રૂક્ષ, કરેદ, રૂક્ઝ, **રૂષ્ટ**, 385, 388, 388, 386, 386, 380, ર્કેષ્ઠ⊂, રેષ્ટ્ર રેપ્ર્યુ, રેપ્ર્ગ્, રેપ્ર્ગ્ર, ₹४४, ३४७, ३४८, ३४६, ३६०, ३६१, ३६२, ३६३, ३६४, ३६४, 346, 369, 364, 368, 390, ३७१, ३७२, ३७३, ३७४, ३७४,

३७६, ३७७, ३७८, ३८०, ३८३, Yoz, Yox, Yox, Yoz, You, ¥05, ¥0E, ¥83, ¥¥¥, ¥X2, XEE, XOR, XOR, XEE, ERR, 000, 023, 02X, 028, 020, 3¥0,050, 3\$\$0 ,550 ,550 628, 528, 648, 958, 900 o भट्रा - ४६०, ४६१, ४६२ भद्रेश्वर - ३०, ३१, ३६, ४०६, ६४१ भरत'- १२४ भरत खण्ड – २ भरतधकवर्ती -- ३०, १२७ भरतवकी - १२६ भरतसेन - ३४१ भत हरि - ४००, ४४०, ४४१, ४४२, ६७० भव (मूनि)-- ३१५ भवदत्त – ६६, ६७, १८९, १८१, १६४ भवदात -- ६३७ ( भगदेव - ६६, ६७, १८१, १८०, १६१, 18X, 184, RX1 भबनाग - ६३९, ६४०, ६४१, ६४३ भवसागर - ६८६ भाइल्ल - ११६ भागिनेय - १११ भानुमित्र – १११, - ११२, - ११३, - ११४, Xt=, Xte, X7+, X¥t भानुश्री – ११७ भारशिवराज – ६४३ भावदेव - २४१, २४२ भारकरदेव - ४८४ भिक्कूराजा – ४९६ . भिक्सूराय – ४७४, ४७७, ४७८, ४७६, R=5' .R=8' R=3' R==' R66' 820.058 भिक्षुराज -- ४८४ भीम – १४० भीमनाग - ६३९, ६४०

भीमराजा – ११८ भीमसेन – ३७९ भ्रमनमनि - १३०, १३१ मुतदिन्न -- ४७२, ४७३, ४८७, ६६३, ६६४, ६६४, ६७२, ६८१, ६८३, ६६२, ६९३, ७४४ भुतदिन्ना – ३२४, ३८४, ४०२, ७८० भूतनन्दी – ६३७ भूतपति – ७११ भूतदसि – ७०३, ७०७, ७०८, ७०९, ७११, ७२३, ७२६, ७२७, ७२८, 1 × 10, 10×2, 10×4, 10×10, 10×1, 6X2, 6X3, 6XX, 6E2 भूतबाद – १११ भूता – ३८४, ३८६, ४०२, ७८० भूवा - ३२४ 🕐 भगूकच्छ - १११, १४१ भोगिन – ६३७ (म) मंस - ३१४, ४३४, ७२४ मंख -- **પ્રર, પ્ર**¥, પ્ર¥, मंगू - ३६९, ४७१, ४१०, ४३२, ४३३, 532. 922 मक्हन - ११६ मंडलिक – १२४ मंहित – १, २४, २७, ४८, २७८, ३४८ म**क -- `¥**३१ मगस - ४३९ मजूमदार - २४२ मसाक - ३१६, ३१७, ३१८, ३१८, ३२०, ३२१ मसिग्रम -- २६१, २८२, २८३, २८४, २८४, 2= 4, 080 मशिभद्द – ३२४ मणिरत्न - ३७६ मशिलाल - ४१, ४२

={ŝ

नतिल -- ६६१ मळल ६६७) - 明子名 一 えまえ मधुमित - ६४८, ६११, मलयगिरी-६४, १०८, ४३४, ६४०, 1=0, E=X, 00=. मल्लिनाथ -- १२६, १४४ मल्लीभगवती - १४६ महाकोति -- ६४४ महागिरी - ३८१, ४४०, ४४१, ४४२, XX3, XX7, XXX, XXE, XX0, XXX, XXE, XX9, XX5, 860, ¥€3, ¥€X, ¥€3, ¥€6, ¥38, X00, X38, X38, X33, X3X, X0X, X0E, X00, X3X, XEX, 997, 995, 998, 950 4812036 - 30¥ बहानन्द - २१ • 1000 .महानन्दी -- २१४, २७६ महापद्म - ११७, १४८, २४१, २७७, २७८, **२७**ह महामेषवाहन - ४७६, ४७६ महावीर - १, २, ६, १, १०, ११, १३, रेथ, रेथ, रे६, २७, रेन, रेह, २१, २२, २३, २४, २४, २६, २७, २६, 30, 32, 33, 28, 34, 34, 34, 38, x0, x8, x3, xx, xx, x9, x2, ¥ε, ৼο, ৼ૨, ৼ३, ৼ४, ৼৼ, ৼ૬, 29, 25, 28, 50, 58, 53, 58, £X, £\$, \$9, \$=, \$8, 98, 80, **६१, १०४, १११, ११३, १**२३, । १२४, १२४, १२६, १२७, १२८, १३०, १३१, १३२, १३३, १३४, १३८, १४०, १४४, १४६, १४०, १४१, १४२, १४३, १७०, १७२, १७२, १७६, १८४, १८६, १८७,

१८५, २००, २०१, २०३, **१**+५, २०७, २२३, २२४, २२६, २२७, २२५, २२ँ९, २३०, ३३२, २३५, **૨૪**₹, ૨૪૬, ૨૪૦, ૨**૪**૪, ૨૩૬, **₹**≈०, ₹≈४, ₹<u>₹</u>२, ३१२, ३१३, इंग्रे, इंग्रे, उर्ग, उर्ग, इंग्रे, ३२४, ३२४, ३२६, ३४७, २४८, je\$' se=' xoe' xss' xsx' X35, XX0, XX8, XXX, X50, XEE, X39, X9X, X9E, X8X, X 8 X, X 8 E, XXX, XX 7, XGX, \* 38, \*\*\*, \*2=, \*03, \*\*2, ERX, ERR, EX3, E9X, EE0, 280, 000, 080, 085, 022, 570 , XXU , 5XU , 570 , 370 530 , eeve , Fee , Fee , ave महासतक - १५१ महामिलाकण्डक - १३२, १३८, १७२ महीचन्द्र – ४२ महीघर – ७१२ महेन्द्र - ४४१, ६६०, महेन्द्रसिंह - ६७२.-महेन्द्रादित्व - १४२ महेश्वप्रसाद - १४६ महेग्रारस्त - १६४, ३०७, ३०८, ३०६ माधनंदी - ६१४, ७१०, ७११, ७२६, 979, 975, 979, 975, 977, 977, 9XX, 9X3, 9X3, 9XX, 9X9, ઉદ્દે ગે હદ્દે દ્દે દે દે છે. હદ્દે સે, હદ્દે દે, मारगुकमूनि -- १०४ माखिकचल्द्र - ७४५ मातिल - ६६१. माद्रक - ६६१ मानतम - ६४५ ६४६ मानदेव - ६३३, ६२४, ७४४ मानदेवमुरि - ६२४ मिडिट्रियम - ४८०

मित्र ध्रौ – १६ मिलिन्द' – ४६ = मीनाण्डर - ४१८८, ५१७ मुंद – २७४ म्र्राट - ४२३, ४२४ मुनिसूबत - १२४ मुरुण्डराज - ४४६, ४४६, ४६०, ४६१, EEP. 003. 027. 027. 087. मर्गाक - २३४, ३३७, २३८, २४० म्बगापुत्र - १६४ मृगालोढा -- १६४ मुगावती – ७७४, ७७६ मेगस्थनीज – २६४, ४२०, ४३०, ४३७, X + X गेषकुमार -- १४३, १४४ मेचगणी -- ४६४, ४७६ मेघमुनि – १४४ मेघरघ – ६४० मेतायं --- ६, २४, २७, ३२, ४८, ६१७ मेनेग्हर - ६२८. ६२६. ६६७ मेरुतंग - ४७२, ४९६, ५१४, ५१९, ५३२, । ૨૪૨, ૬૪૧, ૬૬३, ૬૬૪, ७१૬ मेरुघीर - ७४२ मैकॉकडल - ४२१, ४२२ मैसा – ३८४ मोगा - ६२६ मोस - ६२९ मोहनसाल -- ११ मोहम्मद -- १४= भौनिभट्रारक -- ३४१ मौर्यपुत्र – ह, २४, २७, ४८, १२६, १२७, २७८, ३४८ (ब) यक्षदत्ता - ३८६ यक्षदिन्ना - ३.४, ३८६, ४०२, ७८० यक्षदेब -- ३८+

XIO XXI XXY, UUC, UUE, 626 यज्ञदत्त - ३५० यज्ञदत्ता -- १८२, १८३, १८४ यज्ञञी 🗕 ६०४ यति ब्वम - ३१४, ४३४, ४४३, ४४४, 222, 535, 637 ययाति – ४८७, ४८५ यजनन्दी – ६३७ 📑 यशपाल - ७४१ यत्तोधरा - १९४ यशोबाह - ७३०, ७४० यत्रीमंड- १८४, २८६, २६१, ३१६, ३२०, ३२१, ३२२, ३२३, ३२४, ३२४, 320, 326, 338, 328, 305, XEX. XEE, X08, X03, X03, 1246, 622, 626, 626, 630, 10 20, 0×0, 005, यज्ञोबर्मा - ६६८ यूकेटाइडीज -- ४६८, ५१७ योचेव - ६६१ (\*) र्रागका – ४१. ४३ रक्षित - ३६४, ३६४, ३६९, ३७०, ४६४, XU2. XU3. X3X, XX2, XXX, \*\*\*\* xet, xer, xet, xex, xex, xet, xe=, too, tot, tat, £23, £20, £33, £0E, 0E3, 930, X30, X30 रत्नकीति – ३४७ रलपूस -- २३४, २३७, २३८, २४० रत्ननन्दी -- ३४४, ३४७, ६१२, ६१४ रत्नध्रमसुरि - १६४, २०४, २२२, २६४, 302, 308, 308, 35+ रव (सार्व) - ४७३, १८२, १९७, १९२

यंक्षदेव सूरि - ३८.

रषमूसल – १३२, १३४, १७२ – रप्तन – १४६ रयमु - २७, ४३, ४०, ३४४, ३४६ रम्बल – ६६९ राजमल्ल - ६४, ६७, ६८, २३३, २३४, ₹₹X, ?¥0, ?¥8, ?¥2, ?¥0, 388 राजगेलर – ३२७, ३३४, ४२६, ४२८, **\$?X**. **\$\$E** राज्न – ६२९ राधाकुमुद मुकर्जी – ४४०, ६३४, ६३९, 438, 4¥9 रामकृष्ण – १४६ रामगुप्त - ६६६, ६६८, ६७०, ६७१ रामबन्द्र – ६३७ रामबलदेव - १२४ रामल्य -- ३४२, ३४३, ३४४, ३४६ रामिल्ल – ३४२, ३४३, ३४४, ३४६, ६१२ रावस – ४०७ राष्ट्रवर्षन - २७७, २८०, ७८७, ७८८, 030,370 रुक्मिरही - १४४, १६०, ४७६, ४७७, 205, 057, 052, 054, 050 बनमी - २४२ रुट्रदामा – ६०६ रुद्रदेव -- ६६१ रुर्द्रसिंह - ६६८, ६७१ रुद्रसेन – ६३९, ६४०, ६४१, ६४२, ६४३, **£¥9, £**€€ रुद्रसेना - ६४५ रुद्रसोमा - १९०, ७१३, ७९४, ७९६ रूपश्री - २३१ रेवती - १४१; १६१ रेवतीगाथापत्नी – ६४ रेवती नक्षत्र – ४७२, ४८२, ४६०, ६२८, 430, 438, 43¥, 430, 4¥¥, -€¥ε

रेवतीमित्र -- ३⊏१, ४७३ ४३१, ४३२ XAX, X=0, X=E, EAO, EXX, £33 रेसांशिष्या - ३२४, ३८४, ३८४, ३८६, ४०२, 950 रोडक – १३२ रोहगुप्त ११६, ४६३, ४६४, ४७४, ४६३, \* { X, X & ? रोहरा – ४६४ रोडिगी - १६० (स) सकुलीज - ६३६ ललिता – २६० लक्ष्मीदेवी -- ३८४, ३८४, ४०३ लेवगाचापति - ११३ लोकपाल --- ६१२ -लोकमूनि --- ₹४४ लोहाय - ६४, १८४, ३४८, ६७४, ७०२, ७१०, ७२४, ७२६, ७२७, ७२८, 926, 930, 932, 932, 933, 974, 1390, 1380, 1980, 1988 WYR, WYY, WYU, WYE, WXO, 644, 644, 642 लोहित्य - ४७२, ६७४, ६७६, ६८१, ६८२ (व) TUT-YU, 34X, 348, X4X, XUR, ¥03, X3X, X3E, X30, XX¥, \*\*\*\* X=V, XER, XER, XEX, XEU, -XEE, EZE, EXE, EEZ, UUX, 623, 624, 652, 655, 650, ¥30 वज्रकुमार – ३५४, ३५४ 👘 वजदत्त - १६१ वजदन्त ६६, २४१ बज्जमित्र -- ४१८-

.

वज्वप्रचि – ६३४ वज्वसेन - ४७३, ४४३, ४७६, ४८७, ४६७, 285, 588, 570, 578, 577, 477, 478, 487, veu, veu वज्रसेनसूरि – १०२ वज्जस्वामी – ८६, ३६४, ३६४, ३७१, 833, 228, 222, 244, 200, X 95, X 98, X 50, X 59, X 80, 405. 4YE वढराजा – ४८१ बरस - २४८ वनमाला - ११७ नयरसेरग -- ६१३ वरदत्त – ४४० वरहचि - ३८४, ३८६, ३८७, ३८८, ३८८, 200, 38X, 384, X07, 035 वराहमिहिर -- ३२१, ३३०, ३३१, ३३२, ३३३, ३३४, ३३४, ३३६, ३४⊂, 307, 308, 308, 300 वरुएगनाग - १३२ वर्ड मान कुमार - २४६ वर्द्धमान भगवान् - ६९० वस् - ४६, ६०, ४६७ बसुदेव - १४३, ७४२ वसुधारा -- १९७ बसुपालित – २०६ वसभूति – ७, ४४४, ४४६ वसुमित्र – ४६⊂, ६२६ वस्षेस -- २०६ वस्तूपुष्यमित्र - ४६४, ४९६, ४१९ वहसति मित्त - ४१२, वामन - ६४९ वायुक्सार - १३४ वायुभूति – ७, १, २४, २७, ४१, ४३, ४३, χs वारिसार – ४६१ बाद्विदत्त - २४२, २४३

वाशिष्क – ६३८ वासुकी – १८६ वासूदेव -- ६३८, ७०४ वासुपूज्य - १२६ विकम - ३३७, ४१४, ४१४, ५१६, ५१७, **५२५, ५२६, ५३९, ५४०, ५४१,** XX5, XX3, XXX, XXX, XX4, XX0. XX=, XXE, XX0. X=4, Eo¥, Eo¥, Eo€, Eo9, E??, £35, 5X9, 500, 593 विक्रमसेन - १९६ विगतभया - २८२, ७६+, ७११ विजय - १२६, १८४, ४८६, ६०४, ७३०, 380 , 350 विजयचोर - १४४ विजयवती - २८२, ७१० विजयवर्मा - ४२६, ४४४ विजयश्री - २०६, ७७७ विजयसेन - ७३१ বিত্তযা – ২৩০ बितादेवी - १४२. १७० विद्याघर - ६२०, ६२१, ६२२, ७१८ विद्यानन्द – ७१ विद्युत्कुमार – १२६, १३४ विद्युच्चोर - २२७, २३४, २३८, २३८, १४३, २४४, २४४, २४६, २४७, ३१४, বিহুর্সম - ২३১ विद्युतराज – २३६ विद्यन्मती – १६० बिद्यन्माली – १८८, १८६, २००, २०१, २०४, २०६, २२४, २४२ विनयधर - ७०२, ७०३, ७१०, ७२६, 1970, 970, 970, 970, 977, 977, 988, 984, 980, 988, 988, 988 विनय औ -- २३१ बिनीत – ७४२

**५२०** 

विन्ध्य – २९२, १९६, ११९, ६००, ६०१ 802, 830, 880 विन्ध्यक - ६४० विन्ध्यशक्ति – ६४०, ६४१, ६४३, ६४४ विन्व्यसेन – ६४४ विमलनाथ - १२६ विमलप्रसाद -- २३६ विमलमती - २३१ विमलसेन - ३३७, ३४४ बी० पी० जैन -- २३३ वीर – ६४, ६७, ६८, २३३, २३४, २३६, २३७, २३८, १४०, ७४२ वीरमती - २०६. ७७७ बीर बिरचितं --'२३३ वीरसूरि – ६४६ वीरसेन - २३३ ४४३, ६३८, ६४०, ७०८, 900, 380, 880, 300 विलासबती -- २३८ विशाख – ६८, १८४, ३४२, ३४३, .३४२, 322, 324, 264, 482, 030 ७३६, ७४१ বিয়াৰ্ধেৰে -- ২২৬, ৬২१ विशासमूनि - ३४७ विश्वाल गृप्त -- ६६४ विशालाक्षी - ४१, ४२ विश्वलोचन – ४१ विष्णु -- २३४, ३१४, ३१६, ३४८, ४७४, 1 244, 208, 262, 630, 638, 380 . विध्युकुमार – १६४ विष्णुगोप - ६६० विष्णुनन्दि – २११, ३१४, ३१६ विष्णुमुनि -- १८० विष्णु श्रुत केवली - ७३६ वुड्ढकर – ५३० ৰুদ্ধ – ४७४ वृद्धकर – १३०

बुद्धदेव -- ६२२ बृद्धदेव सूरि – ६२४ वृद्धवादी - १२३, १२४, १२१, १२६, १२७ aera - 800, 808, 800, 8co, 8ct, 8ct, ¥⊏٤, ४٤१ बहस्पतिनाग -- ६४. वेरग (शिष्या) - ३२४, ३८६, ४०२, ४३६, 500 वेम कैडफाइसिस – ६३०, ६२४ वैरसिंह - ११० वैरोट्यादेवी - १४२, १७०, ४४०, ४४१, XXX वैश्वमएा -- २०२ ब्धक्त - १, २४, २७, ४१, ४३, ४८, ६८ व्याघ्र - ६६० व्याझनाग - ६४० (स) जंकरायें – ६६≍ श्रंख - १३३ शकटार – ३५३, ३८४, ३९४, ३५६, ३८७, ३८८, ३८९, ३८०, ३९१, ३९२, ¥38, 838 गकडाल - ३३३, ३८३, ३८४, ३९४, X02, X11, X10, 005 गकराज ४१२, ६६१, ६६७, ६६८, ६६९ शकपर्स - २४३ ন্ববিরে – ४৫৩ शतधनूष – ४७१ शतधन्ता - ४८१ शतानीक -२८१ भतायुध - २६८ शयगव - १०४, २८९, २९१, ३१२, ३१४, ३१६, ३१७, ३१८, ३१८, ३२०, ३२१, ३२२, ३२८, ३७८, X08, X02, X03, EEX, 000 शब्याहर - ४२१, ४२२ शमंगुप्त - ६६८

गशि गुप्त ३०२ शांडिल्य – २७, ४२, ४३, ३८१, ४७१, ¥98, 91= शान्ति - १७०, ३३७: ३३८, ३३९, ३४०, 388, 367, 368, 366, 360, ३६८, ६११ शान्तिनाथ -- १२६,१२७, ५०६, ६९७ शाग्ति श्रेखिक - ४६४, ४८२ शान्ति सूरि - ३६१, ६७९, ६८० शान्ति सेन - ७४० शाकटायन -- ६१७ गः।पॅन्टियर – १४८ शालिवाहन – ४४०, ६०३, ६०४, ६३० शालिशुक – ४७१, ४⊂१ साहानुसाहि – ६६१ शिव – ६३६ शिवकुमार-६६, १९४, १९७, १९८, 122, 2X1, UXU, UXE, UE0, 949 शिवकोटि – ६२७, ७**४३** शिवगुप्त - ७४१, ७४८, ७४० शिवदत्त – ৩१০, ৩২৩, ৩২৪, ৩४१ शिवनन्दी - ६३७ -शिवमूति - ४७४, ६०९, ६१०, ६२० शिवमगेशवर्म - ७१७, ७६७ शिवराज -- १३३ য়িৰস্বী – ২০४ शिवस्कन्द – ६०४, ७४७, ७६१, ७६=, शिव स्वाति – ६०४ शिवायं --- ६१७ सिनुक -- १६२ शिशुनन्दी – ६३७ त्रिभुनाक - २१३, २१४ कित्नाय - २११, २१२, २१४ निमुपाल - २१२ श्रीतलनाच - १२६, १२७ त्तीसगुरासरि - ६२७

मीलौकाचार्य - ७४, ७६, ८२, ६२, १०७, १७४, १७६, ३६२ शीलाचार्य – ५२ স্থ্য -- १४४ शुकदेव -- १४४ श्रभशीलगएंगे -- ५४१ ंशेष -- ६३७ शोभनराय – २८६, ४८३, ४८४, ४८७, Yes भ्याम −३५१ श्यामाचार्य - ४६४, ४७१, ४७३, ४७४, YEY, YEY, YEE, YOT, 400, 005, 017, 017, 011, 011, 014, ७२२. ७२३ स्यामा - १६४ श्रमसादत्त - २०६ श्वीकलज्ञ – ६१६ श्रीगुप्त -- ३०१, ४६४, ४७३, ४६१, ४६२, પ્રદ્ર રૂ, પ્રદ્રપ્ર, દ્દપ્રશ્, દ્દપ્રર, દ્દપ્રબ, **₹**€≈, **₹**€€ श्रीदत्त – ७१०, ७३७, ७३६, ७४१ ধ্বীধাচক – ৬६৬ श्रीमंदर - ७४६, ७७६ श्रीमती — १४० श्रीराम -- ४३६ श्रीयक - ३८४, ३८०, ३८१, -३६२, ३६३, 384, 802, 880, 880, 605, 300 श्रीवेश - २४६ শ্বকীরি – ৬২২ श्रतदेवता -- १७० अत्तदेवी - १४२ थुतमुनि -- ७४३ बेसिक - ४१, १४४, १४४, १८८, १००, २०१, २०२, २०४, २२४, २२६, २२७, २३४, २३७, २३८, २४०, २४६, २४७, २४६, २४०, २४१, ્રેપ્રે, રેશ્રે, રેક્રે, રેક્રે, રેક્ટ્રે,

é ŶŶ

श्रेगांशनाथ - १२६, १२७ (च) षांडिल्य – १०८, १०९, ६८२, ६८४ (स) संगत – ४८१ संघवालित – ४७४ संघमित्रा -- ४४१ संडिल्ल – ६७४ संधीरण – २४६ संपलितभद्र -- ४७४ **संप्रति – ३४४, ४४१, ४४२, ४४३, ४४४**, ¥XX, ¥XE, ¥X0, ¥X4, ¥X6, ¥€0, 890, ¥98, ¥50, 858, X=2, XE2, X03, XX8 संमूतविजय – २८१, २११, ३२२, ३२३, ३२४, ३२४, ३२८, ३२९, ३२१, 305, 365, 360, 800, 802, X03, X0X, X82, X08, X03, १्द६ संभूतिविजय – ३९४, ४७२, ७७८, ७८० संभूतिश्रमण – १८० संवर -- २४६ सकलकीति -- २२ सगद -- १२६, २४२, २४३, ४०० सर्चिकादेवी – ३८० सत्यमित्र - १७१, ४८७, ६९१, ६१३ सत्यसिंह - ६७१ सद्दालपूत्त -- १४१ सनत्कुमार ६६ समन्तमद्र –७२७, ७३६, ७१३, ७४६ समित – १३६, १६६, १६८, १७१, ६४२ समितसूरि -- ३६४, ४३७, ४३५ समुद्र -- ३६६, ४७१, ४०६, ४१०, ४३२, 446, 9X2 समुद्रगुप्त – ६३९, ६४२, ६४३, ६१७-447, 44X-440, 400, 407, ६६८, ६६६

समुद्रदत्त – २०६, ३०७, समुद्र प्रिय - २०६, २९८ समुद्र विजय - १४४, १४३ समुद्रश्री – २०६, २१६, २१६, ७७७, ७७व सरस्वती - ४१०-४१४, ६०६, ७६२, ७६३ सर्वगृष्त - ७१२ सर्वदेवसुरि – ६२४ सर्व नन्दि – ४४ सर्व सेन – ६४४ सर्वार्थसिदि - ७१ सहस्रमल्ल - ६१० साइरीन – ४३६ सागर – १२१–१२३ सागरचन्द्र - ६६, २४१ सागरदत्त – १९४–१९७, २०२, २०६, २३६ सातकर्ए – ६०४ सातकर्णि -- ५४७, ५४८, ६०७ सातवाहन - ११८-१२०, १४७, ६०३ सामंतभद्र - ६२४, ६२४, ६३२, ६३३ सामंतभद्रसूरि - ६२३ सालिहीपिता - १४२ सावत्थी --- १३३ सिंह - ४७३, ४७४, ४८७, ६३१, ६४४-£¥€, £¥6, **£XX** सिंहगिरी - ३६४, ४७३, ४३६-४३८, ४६६, 25=. 207-205, 252, 582, £¥4, 943, 94¥ सिंहसेन – १६४ सिंहसूर्राच - ४४ सिंकम्बर - ४१६-४२२, ४३०, ४३७, ४३६, 200-203 सिबसेन -- ३२३-४२६ सिद्धान्तदेव – ७६+ सिदार्थ - १८४, ३४८, ४८६, ७३+, ७३१, 3¥0,38 सिमुक − ६०४, ६•३ सीता — १६•

सीमंघर स्वामी - ४१०, ४९४, ४९४ सीवंद – ४७४, ४६४ सीहा – ६१ सुन्दर - ३६२, ६०४, ६२७ सून्दरवर्मन – ६६७ सुकाली -- १६४ सुज्येच्ठा - २४०, २४१ सुदर्शन – १३३ सूदर्शना -- ७७६ स्थमंस्वामी - १२०, ७२१, ७२६ सुधर्मा – ३, ४, ८, १, २४, २७, २१, ३२, 33, XX, XX, X0-5X, 50-07, १०४, १२६-१३०, १७१, १७३, 200, 203, 208, 200, 200, २१४, २२३-२२६, २२५ -- २३० २३२--२३४, २३=, २४२, २४७, 286, 266, 240, 246, 268, ३१२, ३२३, ४४४, ४६८, ४७१– ¥93, ¥08, X4X, ¥88, X4X, tos, tre, ter, ter, utu-1720, 1946, 1997, 1990, 1970, 959 सुनन्दा – १३६, १६६-४७०, ४६२, ७६४, सुपार्श्वनाथ -- १२७ सुपूच्य - ६४७ सुप्रतिबद्धसूरि - ४६४, ४७१-४७७, ४९३, \*6\*, 205, 552, 058 सुन्नतिष्ठ – ६१–६८, २४१, २४२ सुप्रमा – २४७, ३४२ सुबन्धु – ४४५–४१०, १४७ -सुबाह - १६४ सुबुद्धि – १४६ सुमझा - ३७, १६०, ७२४-७२७, ७३०, 628, 580 o सुमाल्य - २७७ सुमिएाभइ - ३२४ मुमित्राचार्यं – १८३, १८१

'सुयशा – ४⊂१ सुरसुन्दरी – ११० सुरादेव -- ११० सुरूपा - १६० ् सुलोचना २८६, ४८४ सुवर्गगुलिका - १६० सुविधिनाथ – १२६, १२७ सुविशालगुप्त -- ६१३ सुन्रता – २२३, ६४४, ७७४, ७७७ सुश्रेसा - ७७७ सुषेरा। – २०६ सुस्थित (माबार्य) - १८६, १९०, ४६४, x03, x0x-x00, x=x, xe3, ४६४, इन्द्र, ७१न, ७न१, ७६२ सुहस्ती – ४७, ३६९, ३८१, ४४०-४४६, ¥X0, ¥X3-XX3, XE0, ¥E8, ¥{X, ¥{=-¥0}, ¥0X-800 ે ૪૯૨, ૪૦૬, ૪૦૯, ૪૨૨, ૪૨૪, \*\*\*\* \*\*\*\* £5, £87, 998, 995, 998 सेंड्रीकोट्टस -- ४२१, ४२९, ४३७, ४३५ सेऊकल-मोकूल - ४४८ सेखा – ३२४, ३=४, ४०२, ७=० सेनप्रश्न - ३४ सेना – ७७७ सेलक – १४४, ४७४, ४८४ सेल्यूकस – ४२१, ४२२, ४३८, ४४६, ४४८ सोमगर्गी -- ४६४ सोमदत्त – ३८० सोमदेब – ४३६, ४४२, ४४६, ४०२–४०४, 280, 282, 384 सोमरथ – ६४६ सोमशमां – ३४१, ३४७, ३४८, ४८१ सोम श्री - ३४१, ३४७, ३४८ सोमिल – १, १०, ३१, ४०, ४३, १३४ सौधर्मकुमार - ६६, ६७, २४१, २४२ सौधर्म मुनि - ६६

सौधर्मेन्द्र -- ४६४ हौम्य देशना - १४२ स्कण्टल -- १३२ स्कन्दगुप्त -- ६६२, ६६६, ६७३, ६७४, 337-537 स्कन्दनाग – ६४० स्कन्दिल - ११७, १८१, १८२, ४७२, ४७३, ¥२३, ४२४, <u>४</u>३१, ४३२, ६४४, -EXX, EXC,-EXE, EEX, E00, **६७६, ६८१, ६८६, ६८२, ७१८,** 390 स्कन्दिली बाचना - ६=१. ७१व स्टेनकोन -- ५४६ स्तनितकृमार - १३४ स्यंडिला – ४२, ४३ स्पूलभद्र – १७९, ३२४, ३२४, ३२५, 3x5-3xx' 3xe' 3x5-5xx' રૂપ્રદ, રદ્દર, રદ્દ૪, ૨૭૬, ૨૭૭, ३७८, ३८१, ३८३, ३८४, ३६३-388, X02, X0X, X00-XXX, ¥89, ¥38, ¥¥0-¥¥¥, ¥¥6, . XXX. XEE, X08-X03, E88. £82, EEX, 305-0=0 स्पूल बद्ध - ३४२-३४४ स्यूलात्रीयं – ३४२, ३४६, ३४७, ३४२- -328. 325, 320, 522, 529 स्वयं प्रभन्नरि - ३७१ स्वर्एकुमार - १३४ स्वाति – ४७१, ४१३, ४१४, ४१६

(8) हनुमान – १०७ हयनाग - ६३९, ६४० हरिएएँगमेषी - ६७६ हरिमद्र - २७३, ४०४, ४३४, ६१६, ६१८, ६२६, ६८०, ७०८, ७१२-७१४, 615 , 615, 620, 60X हरिवेल - १२७, १२८, ३४१, ३४४, १८२, £99, EX0, EX2-EXX, EXE-££2 हरमन जैकोबी - १६, १७, ३४१ हर्ष -- ६४१ हलघर - ७१२ हस्तितापस -- ११३ हस्ती – ४७४ हस्तीमल -- १६१ हस्तीवर्मन - ६६० हाल (राजा) - १४६ हिमबंत - ४७२, ६४३-६४४ हिमवान - ६४४, ६४६ हीराताल-७१४, ७१६, ७२१, ७२३, 62X,-626, 636, 6X3, 6XX, 570, 5XX, 54= . हुएनत्सोग -- १०४ हेमचन्द्र - २४, ३४, १०८, २२१, २२६, २४०, २४१, २६२, २७३, ३४=, रू. २६१, २७४, ४१२, ४२२, ¥24, ¥32, ¥34, ¥34, ¥¥8, ¥84, ¥€२, €७८, ७३३, ७३४, ७७¥

### (स) प्राम, नगर, प्राग्त, स्थानादि

(च) मंग – १२, २४६, ३०६ मंतरंजिका - ४६२ ग्रचलपुर - ४३६, ४३७, ६४४ শ্বজন্বা -- ૬४০ म्रजमेर – ६३३ **ध**एहिलपूर – ६२७ भगापा नगर - ६ ग्रफगानिस्तान – १६१, ६०६, ६२९, ६३०, **£**¥७ ग्रमरकंका - १४७ ग्रयोध्या - २४२, ४००, ६४८, ६९८ मरब -- ४४८, १४६, ६७० म्ररवेला – १०१ मर्जुनायन - ६४० मलवरभंडार - २०४, २०६ मवन्ती - ४, १२, ४१, ४२, २४८, २६७, 206. 240, 3X2, 3X6, 3X8, 223, 222, 30E, Y22, YWY, ¥X2, ¥=t, X2X, X34, X3=-\*\*\*, \*\*\*, \*\*\*, \*\*\*, \*\*\*, \*\*\*, 505, 550, 560 भवमुक्तप्रदेश - ६६० भ्रशोकवनिका – १५० अशोकोखान - ३९३ अशोकवाट - ७३= ग्रास्मिग्राम – १३३ महमदाबाद - १, ६२७ महिछत्रनगर - ४०३, ६६० (भा) मानन्दोधान – १०, १३ भानम - ४१७, ६०४, ६७४ म्राभीर – ६६१ भामकल्पानगरी – ४६ 🗉 मालंभिकानगरी – १३३ भासाम – ६६१, ६४६-

(द) इस्वर - १६८ इक्षुवाटिका - ४६१, ४६२, ७६४ इलाहाबाद – ६३९-६४१, ६४३, ६४=-६६२ (1) ईराक - ६१६ ईरान - ४३८, ४३१, ४००-४०३, ६०४, ६०६, ६२९, ३३४, ६३४ (उ) उज्जयिनी - २६४, २६७, २७९, २८०, २०१, २०३, २०४, २०६, ३३७, રે¥+, રે¥ર, રે¥દ, રે¥દ, રે¥ર, રેશ્વરે, પેશ્વરે, પેશ્વરે, પેશ્વ, પેર્વ. אטב-אהל, אלל-אלא' אלט' ર્શઽ, પ્રર્શ, પ્રરર, પ્રરક્, પ્∀ર, 284, 286, 220, 267, 205, 482, 42E उड़ीसा -- ४५३, १४१ उत्तरप्रदेश - ४७८, ६२७, ७३६, ६३८, 580 उत्तरमयुरा – २४७, २४८ उदयगिरि - ४=३, ६७१ उपकेशनगर - ३७९, ३८० उर्जयन्त (गिरनार) - ३४१ उल्गातीर नदी - ४६७ (ऋ) ऋजुकूला नदी – २म (ए) एपिरसनगर - ४४० एशिया – ६१८ (रे) ऐरवत क्षेत्र -- १२= (भो) स्रोंकारपुर – ११० ग्रोकाज-मनका − १४⊂

श्रोसियां - ३७९, ३५०

(क) कंकालीटीला – ७१४-कंघार – ४४६ कनकपुर – २५६ कनिष्कपुर – ६३४ कर्तुं पुर - ६६१ कर्नाटक – ६०४, ६१६ कलिंग - २४८, २८६, ३७६, ४४०, ४७८, ¥68, XER, XER, XER, RE. ७न२ कहौम -- ६६७ कांचनका -- ६४२, ६४३. कांची - ६६० काकदीनगर -- ४७६ काक (गएाराज्य) - ६६१ काकिएगी (राज्य) – ४४व कागवाड़ा -- ६१६ काठियावाड़ – ६२८, ६३४ कान्तिपुरी – ६३७--६३६ काबुल - ४१८, ४४६, १६१, ६३९ कामरूप - ६६१ कालीसिन्धु - ४९६, ६२६ काशगरप्रदेश -- ६३४ काशीदेश - ४१, २४६, २४४ काश्मीर -- ४१⊂, ६३४, ६३९, ६४६ कास्पियनसागर – ५०१ कुंकए (कोंकए) - ८७६ कुंड कुल्दपुर - ७४४, ७६२ कुडलवन - ६३१ कुन्तलप्रदेश - ६७४ कुमारगिरिपर्वत - ४७५-४७९, ४८३, ४८४ कूमारीपर्वत – ७९२ कुरीक्ष्वर - ७११ कुनस्पती नदी - ६६० -कुश्चलपुर - ६६० कुषां साम्राज्य - ६३६, ६३७ कूटागारशाला – ७७१

कूर्मारपुर – १२६ – कृष्णानदी -- ४३६, ४३७ केरल - २३७, २३६ कोंकए। – ६०४, ६७४ कोंगसिप्रदेश 👾 ७६० कोटिपुर -- ३४१ कोटि वर्ष नगर - ४४४ कोट्रपूर -- ३४७, ३४८ कोट्टूरा -- ६६० कोरंटानगर -- ३७६ कौलेरभील – ६६० कोल्लाग ग्राम – ४० कोल्लुमाग्राम - ४९ कोल्लागसन्निवेश - ५१, ४२, १५० कोशल -- ६६०, ६७४ कोशला नगरी - ४४४ कोसम-पभोसा - ४११ कौण्डकुन्द – ७४२, ७६२ ्कौशल राज्य – २४६, ६६० कोशल ग्राम -- ५२३ कौशाम्बी - २४८, २४१, २६७, २८०-રત્રદ્, રહદ, પ્રેપ્ર, પ્રેપ્ર, દ્વેર, £X5-\$\$0, 05E कौशिकी नदी -- ४९ क्षप्रा नदी - ३४२ क्विति प्रतिष्ठित नगर - २४६

### ()

खण्डकेसर – ७३५ खण्ड गिरी – ४५३ खरिपरिकादि गएाराज्य – ६६१ खोतान प्रदेश – ६३४

## (ग)

गंगा – ४९, २४७, २६१ २६३, ३<६-३९०, ६४८, ४३८ गंगा (तट) – २४१, गंगादिराई – ४३७

Jain Education International

गंजम -- ६६० गंडक – ४६ जर्मन - १७ गढ्वा – ६७१ गया -- ६१८ •गाजीपुर - ६६६, ६६४ गान्धार - ६२९, ६३०, ६३६, ६३६ गिरनार - ३४७ गिरिगुहा - ७३८ गिरिव्रज - २१३, २११ टर्की - २१३ गुत्ररात – ६०४, ६०७, ६३४, ६४०, ६७१, 598 .डबोक -- ६६१ गुडब्रह्त्रपूर - ४३०, ४३१ गूएाशील (चैरय) - ३१, ६८, २०७, २०८ डवाक - ६६१ गुराशील (उद्यान) - ४९, ६२३ **गूजंरा-**ज्ञिलालेख - ४४० ढंक -- ६५४ गोन्बरग्राम - ७ गोरसपुर - ६९७ गोल्लप्रदेश -- ४२३ गोविमठ – ४४० गोहाटी - ६६१ ग्वालियर – ४४६ तिलंग देश १२ (च) तुंगिया - १३२ चम्पानगरी - ३६, ३७, २२४-२२६, २३७, ૨૪૬, ૨૧૧, ૨૧૬, ૨૬૨, ૨૦૪, 380, 00% चएक नगर - २४६, ४२३ चित्रकूट - १२६ 330 चिनाव - ४१६ चीनी तूर्किस्तान – ६३४, ६३= चीनी साम्राज्य - ६३४ चेदि देश - ४८८ (ज) देवराष्ट्र – ६६० जम्बूढीप – १२१, १२३, १२८, २०१, २०४, २२१, २३१, ४६२ जम्भिका नगरी – ४२ धातको खण्डद्वीप - १२६ जंभक ग्राम – २०

जयपुर - २१४, २३४, २६२, २९४, ३१२ जूनागढ - ६९३, ६९४-६१८ जुनागढ का शिलालेख - ६१६ जैनग्रंथ प्रकाशक सभा – ६२७ (¥) फेलम - ४१९, ४३७, ४४४ (र) (\*) (ब) (त) तक्षशिला - ४१८, ४१९, ४२८, ४३०, ४४८ 202, 202, 228 तरंगवती नदी – ४४८ ताम्रलिप्त नगर - ३०७ त्बवन ग्राम – ४३६, ४६६, ४६८, ७८३ तुर्किस्तान -- २४२, ६३० (₹) दलपुर - ४७४, ४७६, ४६०, ४६१, ४६३ XEX, XE=, XEE, 407, 0E3 दशाश्वमेध घाट - ६३१ **বীণ उद्यान – ६०**६ द्गाबा -- ६३०, ६३४ देव कुरुक्षेत्र -- १२३ ( ম ) धनगिरि – ४ूद२, ४ूद३, ७ूद३

=२७

षांलपुर १४३ (\*) नर्मदा – ६७३ नागपुर -- ६३७ नाडोल – ६३४ नालन्दा - ६६, ३८४, ४२८, ४२९, ६४७, 988 नेपाल - ३२८, ३९४, ४०१, ४०४, ४०६, ' ૬¥૬, ૬૪૭, ૬૬१ नेल्लोर -- ६६० (प) पंचस्तूप - ७३८ -पंजाब - ४१८, ४४४, ४४३, ६०७, ६२८ E30, E34, E40, E02 पउलाषाढ (चैत्य) - ४११ पपावती (नगर) - ६३७ पलक्कप्रदेश – ६६० पांचाल – ४९० पाटल – ६२७ पाटन – ४६० पाटली – २४७ पाटलिकग्राम – Ұх पाटलीपुत्र - ६५, २४६, २४७, २६३ -२७०, ३२८, ३३३, ३७७, ३७८, 353, 355, 380, 808, 808-४०८, ४१४, ४१६, ४२४, ४२८, X38-X33, X33, X3X, X3E, 835-880, 888, 880, 883, ¥65-862, ¥56, 860, 868, ¥60, ¥68, X37, XX4, XX=, \* 20, \*\*\*, \*\*\*, \*\*\*, \*\*\*, \*\*\*, \$ \$ 90, 0=¥, 0=¥, 0=0, 083. 98¥ पाण्ड्य राष्ट्र - ४४ पावापुरी - ३९, ४३, २२७ पार्थ्वनाथ - १२४, १२८, १३८ 505

पिष्टयपुर – ६६० पुण्डरीकिसी - १४८, १२५ पुच्हुवर्घन राज्य - ३४१, ३४७ पुण्ड्वर्धनपुर – ७३० पुन्नाट – ३४२, ६११ पुरिका – ६३७, ६३१, ६४०, ६४३ पुरुषपुर - १६०, १६१, ६३४ पुष्कलाबती विजय - १९४, १९६ पुष्पभदा नगरी -- २४६, २६१ पूना – ६४७, ६६२, ६६६ पूर्णभद्र (चैत्य) – २२४ प्रतिष्ठानपुर - ३२४, ३३०, ३३२, ३३४, ३३४, ४१४, ४१८, ४२०, ४३२, XX0, 403, 40X, प्रयाग - ६६८ प्राय (चैत्य) - ४०९ प्रार्जुन (राज्य) - ६६१ प्रासाई देश – ४३७ (র) फारस देश – ५१२ (\*) बंग (देश) - १२, २४९, ६४६, ६७१ बडनगर - ६९२ बालाघाट - ६७३ बाह्लिक - ६७१, ६७२ बिहार – ४४४, ६३७ बुग्देलखण्ड – ६३७, ६३८, ६४२ बेबिलोन - ४१६, ४३६ बैक्ट्रिया - ४१०, ४१७-४११, ५२= बैलोख - ४३९ ब्रह्मगिरि - ४४० ब्रह्मद्वीपक - १३७ बाह्य एग नगर - ४२ (भ) भड़ींच - ५११, ५१३, ५१४, ४८७, ४१६, मरत क्षेत्र -- १, ४२, १२८, १८०, २००, २२४, २३१, ३४८, ४६४, ४६४, ६४०, ७३०, ७३१

भाइपद (स्थान) - ३४२

-22

भारतवर्ष - १, २, ४१, ११४, २२८, २४८, २४२, २६४, २८७, ३४७, ४१८, ४१९, ४२१, ४२२, ४२=, ४३०, ¥3€-¥35, ¥¥¥, ¥¥Ę-¥¥5 ¥X 8, XXE, XXE, XEO, XEO, ¥EE, X00, X02-X0¥, X2X, 282, 288, 200, 508, 508, E00, E1X, E1E, E75-E30, દ્રસ્, દ્રર્દ, દ્રસ્ટ, દ્રમ્સ, દ્ર¥દ, EXU, EXE, EEP, EER, EEE-EUZ, EUX, EEX, EEE, EEC ... भारतीय ज्ञान-पीठ - १८२ भारतीय विद्या-भवन - १८२ মিন্নদাল – ३৩৪ भिलसद - ६७२ भूवनेश्वर – ४८३ मूतगुहा -- ४६२ भृगुकच्छपुर – १३०, १३१, ११६ भगुषुर - ४२४, ४२४, ४३०, ४३१

(म)

गकदूनिया – ¥३६ मगच -- ७, ४२. ६६, १०६, २०२, २२२, २४१, २४६--२४१, २५३--२५४, २६३, २६४, २६८, २७२--२७४, २७७, ३७६, ३८४, ३६३, ३६४, ४१२, ४१८, ४२४, ४३१--४३३, ४३७, ४४८, ४२४, ४३१--४३३, ४६७, ४४८, ४२४, ४७७, ४७८, ४६७, ६४६-६४६, ४८६, ४७६, मगधपुर - २२८ मधुरा - १८१, २४७, २४०, २४७, ३००,

303, XEX, XEX, XEO, X33,

**५६८, ५**६९, ६२८, ६२९, ६३४,

EUR, EUS, EEX, UXX मद्र (पूर्व पंजाब) - ६३७, ६३० मधुरा – ७११ मध्यएसिया - ६९४ मध्यदेश - ४१०, ६१२, ६३७, ६३८, ६६० मध्यमयाबा - ५३, ६२, ६३ मध्यमानगरी - ३१ मन्दसौर – ४४३, ४१०, ४१८ मलबगिरि - ३६२ महाकाल - ४६२ महाकालेक्वर (मंदिर) - १२व महाबोचि - ६४७ महाराष्ट्र - ३२६, ६०४, ६७३ महाबिदेह - ६६, १४२, १९४, ४१०, ४९४ भहिमा नगर - ६१३, ७११ महेन्द्र गिरी (राज्य) - ६६० महोद्यान - २४७ मांगिया (पर्वत) - १८० माद्रक - ६४०, ६६१ माध्यमिका -- ६२६ मान्यसेट -- ४४८ मालवा - २६४, ३४१, ४१६, ४४०, ४४४, 207, 280, 532, 530, 534, द४०, ६६१, ६७१, ६७४, ६९६ माहेश्वरीपुरी - २७९ मिस्र - ४३१, ४०१, ४०३ मूर्गिदाबाद – ६४७ भुगशिखाबन - ६४७ मेकल प्रदेग – ६७३ मेढियाग्राम – ६४ मेरुपर्वत - १२८, ४१२ मेहरौली - ६७१, ६७२, ६७४ मैंसीडोनिया - ४०१ (य) यारकन्द प्रदेश - ६३४

युनान - ४२०, ४४८, ४००, १०१, १०३

Jain Education International

```
बोरप - ४६२, ६६४ -
वीषेय - ६३८, ६४०, ६६१
               (र)
रत्न नंदी -- ३४३
रत्नपुर – ११३
रषवीरपुर - ६०७, ६०१
राजगृह - ७, ३१, ४१, ४८, ४१, ६७, ६८, । वीतकोकानगरी - ११६, १२७
      u. १३४, १४६, १४२, १७१,
      १==,२००-२०३, २०६, २०७,
      २१३, २२१, २२४, २२४, २२९,
      २३७, २३८, २४२, २४४, २४६,
      २४६, २६३, ३१३, ३१८, ४१६,
      ¥१७, ¥६६, ४६४, ¥१+,
रावपूताना - ६२१, ६३७, ६४०
राजस्थान - १४४
राथी - १०२
रीवां – ६३७
               (स)
लंका – २७४, ४४१, ४०७
लवरण समुद्र - १२३, २२०, ३४२
लाट देश - १२
               (¶)
वरसका नदी - २०२, २०४, २०६
वद्धं मान (ग्राम) - ४४, ६६, २४१,
बल्लभी - १८२, ३३७,३३८,३४० ४२०,
      ६११, ६१२, ६१४, ६४१, ६४२,
      £XE, EUX, EUU-EEO, EEU,
      ६⊂६, ६९२,
वसन्तपुर – २६८
वारासासी - २४३ - २४६, ३३०, ६३४,
    ્ર દ્રસ્પ્ર, દ્૪પ્ર
वाल्हीक देग - २४१, ६७२
विजयगापट्रम -- ६६०
विदिशा नगरी - ४४४
बिदिज्ञा ६३७
विदेह प्रदेश - ४८, ४९, १४८, २४९, ७४९
      300
```

विन्ध्य (बिन्ध्यप्रदेश विन्ध्याचल) - २१५ -23X, 282, 28%, 43X, 440, ξυ¥ विपुलाचल - ४१, २२७, २३४, २३० वित्तास – ३४८ विज्ञासानगर --- १३४ विष्णुपद (पर्वत) - ६७१ वृषभपुर - २४१ वेगी - ६६० वेणानदी - १३५, ७११ वैभारगिरि – २०३, ३७६, ४१७, ६४१ बेराबल पाटरण - ६७६ बैसाली - ४९, २४९, २४२, २४३, २७९, २८६, ४८३, ६४७, ७७१ बैहाली गरगराज्य – २४०, ४९७

### (स)

शाल्मलीग्राम -- ७६६ शाल्मलीमहादुममूल - ७३८ ं क्रोरिपुर –३०१ श्यालकोट - ४५४ শ্বৱদুৰ – ६१९ श्रवए वेल्गोल - ७११ श्रावस्ती – ४१४ श्री प्रतिष्ठान नगर - ३२१ क्वेताम्बिका नगरी - ४१%

### (स)

संवाहनपुर - ६६, २४१ सनकानीक -- ६६१ सर्व-कामप्रदायीद्रह - २१७ सचि – २५६, ६७१ साकेत – ६२८, ६४८ सारनाथ – ४११ सिद्धरबस्ती – ७६४ सिन्धिया मोरिएण्टल इन्स्टीट्यूट - ४४९ सिन्धूनदी - ४१८ -४२०, ६३४

स्यालकोट - ६२५ सिन्ध्रप्रदेश – ३४२, ४१२, ४४१, ६०६, – स्वर्शगिरि -- ६३३ ६१२, ६२८, ६२१ सिंहपूर – ¥१० स्वर्णमुमि - १२२ सिंहल – ६६१ सुग्राम -- १००, १९१ सूदर्शन फील – ६१७ सेसदविया (उदवशाल) - ११३ सोन नदी -२६३ सोनपूर - ६६० सोपारक नगर – ४=३, ६२०, ६२३, ६३१, 730,030 सोरठप्रदेश - ३३७, ३४०, सौराब्ट् - ६०४ ६०७, ६११, ६१४, ६२७, 478, **44**4, 407, 404, 484

# (ह)

हंसद्वीप – २३७, १३म हर्षपुर – ४०७ हस्तिनापुर – २३४, २४६ हाविगुंफा ४६३, ४८६, ४८६, ४म्म, ४६१, ४६७ हाल – ६०४ हिन्दुक्कत – ४१६ हिमालय – ४६ हुविष्क – ६३७, ६३म

### (ग) सूत्र, ग्रन्थावि

(9) ग्रंगचूलिया (श्रुत) -- ६८८ ग्रंगपण्सत्ति - ७३, ६१, ६४, ११०, १४४-१४७, १८४, २३४, ३२६, ३४७, ¥ŧş ग्रंगसप्तिक प्रंथ – ४८४ धंगूत्तरनिकाय – १२० श्रतगडदसाए - ७० ग्रतयडदसा - ७३ भंतकृत्वधा - १४२, १४४, १४६, १७४, १७≂ ग्रंतकृत दर्शांग – ६८८ भंतगड सुत्र - १४३, ६८७ भग्नायणी पूर्व - २६ भ्रप्रायसीय पूर्व -- १६७, १७४ ग्रयवं वेद - ७, ४१ ग्रंधर्म द्वारं - १४ व ग्रधर्म-स्थान → १६० ग्रनगार-प्राभुत टीका -- ६१७ अनुत्तरोगपातिक दशांग – ६८८ धनुत्तरोपपातिक सुत्र - ७०, ७३, १४४, १४४, १७४, १७न

मनत्तरोववाइय दशा '0●, ₹X¥, मनुत्तरोववाध्य दशामी - 🕽 \$53 मनूयोग द्वार - ७३, १७८, ६८६, ७६२ भनुयोग द्वार सूत्र ) अगुयोग दाराई ) ४४२, ६३२, ६७८, 550 मनुषज्जपदि -- ६१८ भनेकाक्षरी - ११६ त्रपापावहत्कल्प − **१२०** मप्रयक्त्वानुयोग वाचना - १९१ ग्रभिषानचिन्तामरिए - १०६ ग्रभिधान राजेन्द्र - ५१३ ममोघवृत्ति - ६१७ भवप्रहेषरणा नामक भष्ययन - १० मनन्ष्यपूर्व - १६८, १७१ म्रवचूरि - ३७८ ग्रशोकावदान – २७४ ग्रष्टांगघर - ७२६ ग्रष्टांगनिमित्त – ७३० मस्तिनास्तिप्रवाद पूर्व - २६, १६७, १७४ ग्रहरोरा के जिसालेस - ४५०

### (भा)

सापारकल्य - १०, ३६०, १३४ माचार प्रकल्प – ६०, ६८, ६६–१०१ माचार प्रणिवान (मध्ययन) - ३२१ माचारम्त मध्ययन - ११३ भाषार मंगावि - २६, ११ माबारांगसूत्र - ७०, ७३-७४, ७७, ७६, =0, =२, =₹, =¥, =ξ, =ξ., =₹., =₹., = 202,-205, 208, 220, 223, १२४, १२७, १७०--१७२, १७४, 100, 1=0, 1=2-1=\*, 32\*, ३३३, ३७+, ४२९, ४७०, ४९२, fts, fix, fee, oot माबारांग-टीका - ५२ माबारांग पूछि - =६ EE, tot, toe माबार्यभाषित मध्ययन - ११७ माउर पञ्चक्लाग - ६८७ ग्रागम ग्रथ्टोत्तरी – ६८४ मातुर प्रत्यास्थान - ६८१ मारमनिन्दा भावना - ६६४ मारमप्रवादपूर्व - २६, १६७, १७४ मादान मध्ययन - ११२ मादि पुराख - १६४, १८४ ग्राप्तमीमांसा – २४ भावदिक दर्शन – ४१८ मायविसोहि (श्रुति) - ६८७ भागारो – ६६७ माराधना - ४४१ माराधनाकथाकोष - ४४१ म्राद्रंकुमार के म्राध्ययन – ११३ **मावर्यक कथा - २८०** मावस्यक चूसि - २३, २४, २६-३४, ४८, XE, 240, 203, 20X, 2=3, २८४, ३२७, ३२८, ३४८, ३७४, रेण्ड, ४०७, ४०८, ४२०, ४३१,

४६२, ४७२, ४९०, ६०८, ६१०, **413, 410, 416, 022, 060.** 130 ,030 भावश्यक निर्युक्ति - ७, ४०, ४३, ४८, ४६, 7६४, ३६४, ३६८, ३७०, ३७३, XeV. 30¥ मावश्यक मलय वृत्ति - ७, १४, १६, ३०, **38, 5%, X30, X08, X0X**-200, 208, 280 मावश्यकमलय गिरि वृत्ति -- ५९४ मावस्यंक वृत्ति - १११, २६७, २७३ मावस्यकबुहद् वृत्ति - १०० माबस्यक सुत्र - १७८, ३२४, ६८९ मावश्यक हारिमडीया - २४६, २६७, २७३ भावम्यक हारिमदीया टीका - ३७४ भावस्यक हारिभद्रीयावृत्ति -...२७४-३७७ भासीविसभावरण (श्रुत) -- ६८८ **झाहार** परिश्चा मध्ययन -- ११२

### (1)

इन्वेजन झाफ इंडिया बाई प्रलेक्जेंडर - ४२१, ४२२ इलियट एण्ड डॉसन हिस्ट्री झाफ इण्डिया - ६७० इसिज्ञासियाई (श्रुति) - ६म्म्म् इसावास्योपनिषद् - २०

### ·(ব)

उत्सालिक अत – ६८७ उत्पादपूर्व – २६, १६७, १७४ उत्तरपुराग – १८४, १८४, २२७, २३३, २३८, २४०, ३१४, ४८६, ७०१; ७२४, ७२४, ७२१, ७३२, ७३४, ७४८, ७४२, उत्तराज्ययन सूत्र – १७, ७०, १२४, ३२४, ३६१, ३६४, ३६६, ३६७, ४१०, २०८, ६१८, ६८६

उत्तरज्मवलाइं (श्रुत) - इदद उपकेशगच्छपट्टावसी - ३७९, ३८०,-उपदेशपद 🗕 ४०४ उपदेशमाला--दोधट्टी वृत्ति - १८४, २०६, ₹o₹ उपधान खुत - ७४, ८१ उपसगंहर स्तोत्र - ३२४ उपासक दसा सूत्र - ३४, ३६, ७३; १४९ ज्यसग्गहर स्तोत्र - ३३३, ३६२, ३७२, 208, 282, 208, 200, Eau, taa उबवाइय (ग्रागम) - १३६, ६८७ (च) ऋग्वेद - ७, ४९ ऋषिमाषित मध्ययन - १४७, ३२४ ऋषिमण्डल स्तोत्र -- ४१७ (ए) एपिटोम - ४२१, ४२१ एरए। की प्रशस्ति - ६६४ (भो) मोध-नियुक्ति - ३६१, ३६८, ६८६, ६८० मोध (सूत्र) - ३६१ (বী) भौषपातिक सूत्र - २४९, ६८८ (\*) कथासरित्सागर - १३६, ५४२, १४६, १४७ कप्पियाकप्पियं (श्रुत) ६८७ कष्पिया -- ६०० कप्पवडंसिया (श्रुत) ६८८ कम्मपयडि – ७२४ कर्मग्रन्थ – ६८१ कमंग्रन्य स्वोपज्ञ वृत्ति -- ६८१ कर्मप्रकृतिपद - ७०४ कमं प्रवादपूर्व - २६, १६७, १७४, ६०० कर्म विपाक - १२४ कर्मवेद बन्ध पद -- ७०४

कल्यासावाद पूर्व - १६८ कल्प किरसावली ४१६, ४२० কল্পস্থলি – ২৬৮, ४৮২, ४৮४ कल्पमाष्य - ३६६ कल्प व्यवहार -- ६१७ कल्प सुबोधिका - ८, ३३, १४, ३८, १०८ करूप सूत्र - ४, २७, ३२४, ३२४, ३७२, ¥to, ¥E3, Xte, Xto, EE7, 000 , FXU कल्पसूत्रस्यविरावली - ६१, ३२४, ४४२, ¥Ę₹, ¥Ę¥, ¥७३-¥७¥, ¥Ę¥, X=7, XEV, XE=, EXX, EXX, **٤४**4, **६७**४, **६७**६, **६२**,-६६४, £87 -कल्पान्तर्वाच्यानि - २०८ कल्पायतंसिका (उपांग) - ६८८ कल्पिका -- ६८८ कल्याराफलविमाक - ३४ कल्यारण मन्दिर स्तोत्र - ४२६ कषायपाहुड़ – ६४, ४३४, ४३३, ४१४, ७०२, ७२३, ७२४ कषाय-प्राम्त - ७१४ कहावली - ३०, ३६, ३७, ४०४, ४०६, \*\*\*, \*\*\*, 5\*\*, 5\*\* कारपंसइन्स्कृपशनं इन्डिकेरम् - ६७२ कालसप्तिका सूत्र -- ११६ कालिक सूत्र - १३४, ३६४, ३६९, ४९४ कालिक अतु -- ६४४, ६४०, ६७८, ६८८ कालिक उत्कालिक मुत्र - ६८६ काव्य मीमांसा - ६६= काय्यालंकार -- ६४.६ काष्ठासंधस्यगुर्वावली – ७२४, ७३३ किताबबुलहिन – ५१० कुन्दकुन्द प्राभूत संग्रह – ७६०, ७६१, ७६३ कुरल (ग्रंथ) - ७६१ कुबलयमाला - ७१२, ७१४ केवली-मुक्ति – ६४, ६१७

ε3¥°-

केम्बिज हिस्ट्री – ४११, ४४१ कोमलप्रश्न प्रध्ययन - १९७ कौमूदीमहोत्सव नाटक - ६६६ कियावितासपूर्व - २६, १६८, १७४ कियास्थान भ्रष्याय - १२२ क्षुल्लकाचार – ३२१ (च) खातोदक - मध्ययन - १४६ सारवेल का शिक्षालेख - ४८३ बुखियाविमाख पविभत्ती - ६== **बुशालपट्रावली – १३६** (ग) गण्डिकानूयोग - १६९ गन्ध हस्ती के विवरणा की टीका - १२१ गच्छाचार पडन्ना ३२७, ३२१, ३३३, ३६२ गराधरवाद को टीका - २० गएहर सत्तरी -- ६२ गरिएपिटक (सूत्र) – ६१, १२८, १४२, 190 গদিৰিজ্যা (ধুরি) - ১৯৬ गरिंगिवद्या - ६८१ गरूलोववाए - ६८८ गर्गसंहिता - २६४, २७४ गार्गी संहिता – ४९० गाचासप्तशती - १४१, १४६ गूर्वावली - ३६२, ४६८ गुरुपट्टावली - ३२३, ३३६ गोम्मटसार - ७३, ११, २३३ गोविद नियु कि - ६६३ गौतम चरित्र - २८, ४०, ४१ (¶) चन्द्र ग्राच्ययन --- १४६ चन्द्रं गच्छ - ७११ चन्द्र प्रज्ञति – ३३०, ६८८ चंदविज्जय – ६८७

चउपन्न महापुरिस थरियं – ११, १७, १८ चतुम्धारएाप्रकीर्एक – ६८९ चरएाबिहि – ६८७ चुल्लकप्पसुयं – ६८७

#### (छ)

छिन्नछेदनय – ६८७ छेदसूत्र + ३४८, ३४९, ६१७

#### (\*)

ंजम्बू चरित्र – २०४, २∙६, २१४, २२२, २२८, २३१, २३३, २३४, २३७, ₹₹८, २४०, २१४, ३०१, ३०९, 322 जम्बुद्वीपपण्एत्ती - ६८८, ७२४, ७३४, 9¥4, 948 जम्बू स्वामी चरितम् - ६४-६७, ११०, १९४, २३३, २३४, २३६, २४०, २४२, २४७, २४८ जरनल माफ दी बिहार एण्ड उडीसा रिसर्च सोसाइटी - २४० जय धवला - ७२, ६१, ११०, १३४, १३४, XX3, XXX, 002, 08X, 02X, 67X, 6X5, 6X7, 6X7 जीतमर्यादा – ४०५ जीवामिगम - १३९, ६८७, ६८८ जैन इतिहास की पांडुलिपि ६३३ जैन ग्रंथ भौर ग्रंथकार - ७१४ जैन धर्म का प्राचीन इतिहास --१६६ जैन धर्म का मौलिक इतिहास, प्रथम भाग -३४, ३७, १३६, २४४, २५०, 855, 330, 338 जैन धर्म नो प्राचीन संक्षिप्त इतिहास - ११ XR जैन परंपरा नो इतिहास - २६६, ६२३ जैन शिलालेख संग्रह भाग १ - ७४४, ७४६, 666, 665 जैन साहित्य और इतिहास - ६१६, ६१७

जैन सिद्धान्त भारकर-भाग - १ - ७२४ जैन साहित्य संशोधक - ५१, ५००, ६२१, 970, ३४७, ६३३, ७२<u>६</u> जैनेन्द्र सिद्धान्त कोष - ३४७, ६१४, ६२३, 674. 078. 080. 0XX. 053 ज्ञाता धर्म कथा – 🕴 १९, ७०, ७३, साया धम्म कहाझो - ( १४, १०४, १४३, 1××, 10×, 100, 228, 544 भान प्रवाद पूर्व -- २६, १६७, १७% ज्योतिष करण्डक - ६४१, ६८१, ६४२ (क्र) फ्रासविभत्ती - ६८७ (त्र) तंदूसदेवासिय - ६८७ तरवार्यक्तोकवातिक – ७१ तत्वार्थसत्र - २४, ४६३, ४६४ -तपागण्ध पट्टावसी - ११, २३१, ३२३, 235, 25¥, Xos, X28, ¥ou, \*\*\*\*, \*\*\*\*, \*\*\*\*, \*\*\*\*, Utz तपागच्छवूद पट्टावसी - ११, १८० तरंगवती (काम्य) - ११७ तात्पर्यंडुत्ति – ७४व तित्वोगासीपइम्रा - ४, १८, १७१, १८१-१८४, ३२७, ३२८, ३६०, ३६१, 302, 300, Xox-Xob, Xt2, ¥₹₹, ¥₹¥, ¥₹Ę, ¥₹₽, Ę€+, \$22,000 तिलोयपच्छली – १, ३१, ६४, १८४, tex, २३२, २३६, xto, xxx, 4+ 1, 07X, 372, 032, 03X, 520 . SY6. 540 . 150 तेतसीपुत्र ध्रम्ययन - १४७ ्त्रिपदी (सूत्र) – ७२२-त्रिसोकसार --- ३१७

त्रिवडिटंगलाका पुरुव-वरित्र - १, २४, २६, २१, **१**०८, २४०, ४३६ (\*) ददुर झध्ययन - १४६ दर्शन भूद्धि सटीक - ५३३ दर्शनसार - ३३७, ३४४, ६१६ दर्शनप्राभुत की टीका -- ६१म दशवैकासिक सूत्र - १, ७०, १०¥, १०६, tu=, 3te, 3to, 3tx, 5tu, \*\*\*\* दत्ताश्रुत स्कंध - १००, ३२४, ३२६, ३६०, 343, 348, 307, 304, 224, 220, 255, 256 दिट्ठिवाय - १६६, ६८७ दिम्बाबदान - ४६१, ४११ दी गुप्ता एम्पायर - ६३४, ६३६, ६४२, ξ¥u दी जरतल आफ दी प्रोरिसा बिहार रिसर्च सोसाबटी - २४१ दी हिन्दू हिस्ट्री आफ इण्डिया - २५१ सीप बंच (ग्रंथ) - ४४८ दीपालिका कल्प --- ४⊄+ दीर्घनिकाय – २७४ दीवसागर पण्एली - ६८८ <u>द्रःस विपाक - ७१, १६४</u> · तुष्ममा समस्य संव स्तोत्र - ३७८, ४४१ हष्टिबाब - ७०, ७३, १७, १०१, १६६, 158, 10X, 10X, 10=, XoE, XEU, XEE, XEX, U+7, U+0, 122, 'UZ+, UEX, देवीचन्द्र मुप्तम् (नाटक) – ६६७, ६६१ रेक्किया - ६८७, ६८१ रोषट्टीवृत्ति -- ३०१, ३२१ इर्बयुताविकार सुत्र - ६७८ इम्पम्त - ६७=

```
द्रम्बानुयांग - ¥६४, ४६४
```

(ष)

**-**...

धन्नासार्थवांह के प्रष्ययन - १४४ धरणोवबाए - ६८८ धर्म भाष्ययन - १११ धमं प्रकरल - १०१ धर्म संग्रह १२० बर्मोपदेश माला - ६०१ भवला - ७०, हर, हर, ११०, १४४, ११७. - 733, 583, bot, bor, bor, 402, 423, 425, 430, 438, 47, 5×4, 5×4, 5×4, 5×4, 5×4, 5×4, 624, 643 (म) नंदि म्राम्नाय की पट्टावली - ७३४ नंदि चूरिंग - ६३, १६७, १६६, १=१, ४४४, **4% 3, 5%%, 6=0, 6=%** नंदीकच झध्ययन - १४७ नंदी बालावबोध - १७६ नंदी मलयवत्ति - १०८, १४७ नंदी बुत्ति - १७४, ४७३ नेदी सम की प्राकृत पट्टावसी - ७०१, ७२६, u?=, u?¥, uX¥, uX¥, u€¥, હદ્ય नंदीसूत्र - ६१, ७२, ७४, ७६, १०-१२, EX, EU, EE, 202, 204-205, ११०, ११४, १२६, १४६, १४७, 194, 146, 107, 104, 100, 2=2, 30X, XXX, X6X, X3X, \*\*\*, \*\*\*, \*\*\*, \*\*\*, \*\*\*, £0¥, £=0, £=8, £6¥, £60, 5-5, 08-, 018, 071, 0XX नंदी स्थविरावसी - १८१, ३२२, ४७२, YE3, YEX-X0E, X9+, Xto, X32, X3X, X3X, XX3, X=e, 4¥¥, 420, 423, 42¥, 42X, 443-44X, 40X, 40X, 447ξς¥

नम्दी हारिभद्रीया वृत्ति -- २६, ६=० नकूली किंग्रा – १९३ नगर्दछ - १९६ नरक विमक्ति – १११ नलिनी गुल्म भघ्ययन - ४६०-४६२ नव बहाचर्य - ७१, १२, १३ ६४, १६, 803, 222 नागपरियावसियाक्सो - ६८८ नागार्जुनीयावाधना -- ६७८ नाट्यदर्पंश - ६६७, ६६५ नायाचम्म कष्ठरम्रो - ७१, १४३, २२१, २३०, ६८७ नालंदीय अध्ययन - ११३, ११४ निरयावलिका सूत्र - ६०, ६२३, ६८८ निर्वाण कलिका – ११८ निशीय - १०, १६-१०३, १०६, १०६, રેરેશ, રે૬૦, રેહર, રેહેશ પ્રેસ્ટ. XXX, XXX, XX0, X10, X12 X23, X2X, X20, X28, X30, ¥₹₹, X₹₹, X₹¤, X¥€, ĘĘ₹, **405, 455, 456, 988** निज्ञीय भाष्य – ४५६ निशीयमाध्य पूर्णि -- ४४४ नीतिशास्त्र - २१२ नीतिसार – ६१४ न्यायाबतार - १२६ (9) पंचकरूप चुर्णि -- ३६०, ४११ पंचकल्प माष्य - १०१ पंचकल्प भाष्य की पूर्णि - ३६० पंत्रकरूप महाभाष्य - ३६० पंचसिद्धान्तिका -- ३७२ पंचस्कन्धबाद - १११ पंचास्तिकाय की टीका - ७६४, ७६७ पंचास्तिकाय प्राभुत – ७११ पंचास्तिकाय संग्रह - ७६० पतंत्रसि व्याकरे मान्य - ४११ पतंत्रसि व्याकरण - ४८१

पट्टावसी समुख्यय - ४, ३२३, ३३६, ३७८ ४६३, ४२०, ४६=, ६१६, ६४६, . 4×0, 01×, पन्दावागरएां - १४६, ७६व पद्मिनी सण्ड ~ ११० पन्नवरहा - ११३६, पण्ताबला'- ४६४, ४६६, ६=७, ७०२-1390, 098, 094-490, 0980, 000 621-623, 675 पमायप्पमाय -- ६८७ परिकर्म - १६६, ७१४, ७६२ परिशिष्ट पर्व - २२१,-२२३, २२४, २२६, २३२, २४७, २६२, २६७, २६म, २६६, २७३, २७x, ३२२, ३xe, રૂઝ્સ, ૪૪૨, ૪૨૨, ૪૨૮, ૪૨%, YYR, YYX, YXE, YXX, YXO, ¥दर, X¥र, X=8, XE3, XE¥, **Yee** पालिनी स्थाकरण - ४१० पादसिम्तसूरि चरितम् - ४४६ पार्त्रवर्णा – २० पार्श्वनाच की परम्परा का इतिहास - ३८० गार्वनाय बस्ती का जिलालेख - ३४= पिण्डनियुंक्ति - ३६६, ४३७, ६८१, ६१ पिण्डपातं झध्ययन - १०४ पिम्बेथला - १०, ११, १३, ३२१ पीयरागसूयं - ६८७ पुग्गसपम्एती - १२० पुग्धरीक सम्बयन - १४व पुन्नाटसंब की पट्टाबसी -- ७४०, ७१२ पुष्पचुसिका - ६८८ पूर्वगत विभाग - १६७ पोरिसिमंडल - ६८७ দ্বৰীৰ্ত্তক সমন্দি ২২৬ प्रज्ञापना सत्र - ४९४, ६८८, ७०३-७०४, હશ્ય, હરવ प्रतिकमण प्रंगप्रयी - ११० प्रत्याक्यान पूर्व - २६, १८, ११३, १२¥

प्रत्याख्यानपद पूर्व - १६७, १७४ प्रबन्ध कोश - ३२७, ३३४, ४२४-४२६, \*\*\*\*, 40%, 40%, 40%, प्रभावक चरित्र – ४४, ५६, ४६४, ४०६, x २३, x २x, x २७-x २६, x ३१, \*\*\*\*, \*\*\*\*, \*\*\*\*, \*\*\*\*, \*\*\*\*, \* 40, \* 407, \* 404, \* 405, \* 408, XEX, XEO, 47X, 43X, 4X4, 952, 952 प्रभुवीर पट्टावली ४१, ४२ प्रवचनसार -- ७१७, ७४७-७४६, ७६१ प्रवचन सारोद्धार - ३१, १६६ प्रश्न व्याकरणसूत्र - १, ७३, ६४, १००, १०४, १०४, १४६-१४८, १६४, 208, 205, 225, 555 प्राकृत पट्टावली - ७०२, ७२४-७२९, ७३७, 6×2, 6×3, 6×2, 6×4-6×=, 5X8. 5X8 प्राणवाय पूर्व - २६ प्रासायु पूर्व – १६=, १७१ प्राभुत संग्रह - ७२३ प्रोबलेम झॉफ सका एण्ड सातवाहना हिस्ट्री -XXX (₹)

बत्तीसद्वात्रिसिकाएँ – १२६ बलास्कारगए। की पट्टावली – ३१७ बाहु प्रस्त सम्पयन – ११७ बुद्ध बरित्र – ६३१ बोध पाहुड़ – ६३२, ७२२, ७२३ बह्य श्रुतावतार – ७३२ बह्य देमचन्द्र कृत श्रुत स्कंघ – ७३२ बह्याण्ड पुराएा – ६३७

### (भ)

भक्त प्रत्यास्थान - ६८६ भक्तमर स्तोत्र - ६४४, ६४६ गणबती झाराधना - ६१७, ६१८, ७१४

नगवता – १६ भगवती व्याख्या – १४२, १७० भगवती शतक ~्र६ भगवती सूत्र - ३४, ३६, ४०, ४३, ६४, १३०, १३१, १४०, १४१, १७२, 255, 280, 300 भद्रबाह चरित्र – ३४३, ३४४, ६११–६१३, ६१४ भद्रबाहु संहिता – ३२४, ३७२-३७४ भद्रसार – ४४८ भयहर स्तोत्र – ६४६ भरतेम्बर बाहुबलि वृत्ति २७३ भविष्यपुराए – १४६ भागवत - २४२, २४४, २७४, २७७, ४८२, ¥66, ¥65, ¥68, ¥63, ¥65, 280, 228 भागवत पुराए - २६० २८४, २५६ रहे. **24 मीवना हॅ०, १**+४ भावप्राभूत -- ६३२ भाव संग्रह - ३३७, ३४४, ६११, ६१३ भाषेषसा – १०४ (म) मंगू कथा – १३३ मंडल प्रवेश (श्रुति) – ६७८ मत्स्य पुराएग - २४०, २४४-२४६ ४=२, ¥82, 282, 40¥ मधु बिन्दु का ग्रास्यान - २१४ मयूराण्ड अध्ययन - १४५ मरए। समाधि – ६= ६ मरएविभक्ती - ६०७ मलयगिरीया नन्दी वृत्ति -- ६८० मलयगिरि पिंडनिर्युक्ति टीका – ३२६ मल्लो बध्ययन - १४४ महल्लियाविभावपविभन्ती – ६८८ महाकप्पसुय - ६८७ महानिसीह — ६८८

महानिशीष – ६८४ महापच्चक्लाएा - ६८७ महापन्नावरणा - ६८७ महापरिज्ञा (ग्रघ्ययन) - ७४, ५२-५७, toz, tuu, xuz, xue भहापुरग्एा – १⊂४, २२७, २३३, २३⊂, 19 Z Y महाप्रत्यास्थान - ६८६ महाभारत - १२०, २४१, ४०० महावंश - २७४, ४४८, ४४७ महाबीर बरिब - २४, २७, २१, ३१, ३२, ¥0, X0, 3XX, 3XE महावीर भाषित प्रघ्ययन - १४७ मंहावीर वासी - १७०, १८६ महाब्युत्पत्ति - १२० महासुमिराभावस्तार्म - ६८५ मार्केन्दी प्रव्ययन - १.२ . माथुरी बाचना - ६६४ मालविकाग्निमित्र - ४९५, ६२६ बिल्दियहो - ४१८, ६२० **भुण्डकोपनिषद् – ६० मुजमलुत्तवारील – १**६९ मुद्राराक्षस – ६६७, ६७० ंमेरुतुं गीयास्पविरावली -- ४७१, ४७२ मेरुत् गीया स्थविरावली टीका – ६=१ मेरुत् गीयाविचार श्रेणी - ६६२, ६९४, 390 मोन्योर मोन्योर डिक्शनरी - ४६१ भौगे सांच्राज्य का इतिहास - ४६० (4) यजुर्बेद - ७, ४१ युग पुरा**ए। – ४**९९ युग पुरास प्रकरस - ४६० युग प्रधान पट्टावसी - ३२२; ३७४, ४४१, ¥62, X3X, EXX, EEX योग बिन्दुसार - ३० योगरलमाला ~ ६१६

वासंबदत्ता - १४६ विकमचरितम् – १४० विक्रम चरित - ११०, ६७० विकम समृति ग्रंथ - १४६ विचार श्रेगी परिशिष्टम् - ४९४, ४९६, 288, 284, 282, 288, 600, ६२२, ७१४, ७१८ विजयसिंह सुरिचरित - २३१ विजयोदया टीका --- ६१७, ६१० विज्जाचरण विणिज्समो - ६८७ विषिपक्ष पट्टावसी -- ६=६ विधानुप्रवादपूर्व - २६, १६७, १७४, ४७४ विनयसमाधि - ३२१ विपाक सूत्र - ७३, ६४, १६४, १७४, १७८, £59, 555 विमुक्ति - ११, ११, १०१, १०२ विमोक - ७४. ८७ विमोह -- =७ बिवाह चूलिया -- ६०० বিৰম্ভাযয়ন্তি – ৬২ विवाहपम्एसि - १३०, १४०, १७६, ६८७ बिहारकप्पो - ६०७ विरोवांबस्यक टीका -- ३६१ विहेवावस्यक भाष्य - २७, १८, ४६२, ६००, 407, 405-4te, 4t2, UeX, uet विशेषावस्यक भाष्य टीका - १ विष्णुपुराश -- ४४२ वीरवेज्ञपट्टावली - ६६ वीरवंशावली – ५८०, ६१व बीरस्तुति -- १११ बीय अञ्चयन - १११ बीबें प्रबाद पूर्व - २६, १६७ बीर बर्चमान परित - १२ न्द्रपट्रावसी -- १२ वृद्धवाविसूरि बरित - ११ बहर्त्रमा – १११, १४६, १४७

वहत्तवाकोश - ३४१, ३४४, ४८२--४८४, \$**११-**\$१३ दहत्कथामंजरी -- **६**४७ बहत्कल्प चूरिए - ४१४ बहत्कल्पपीठिका की टीका - ३६२ बहत्कल्प भाष्य - ४४८, ४१० ४४६, ४६०, EEX, 082, 083 बहरकल्प सूत्र - ३६९, ४२३, ६८६ बृहदारम्यकोपनिषद् -- १६ वेदनाखण्ड – ७०१, ७३० वेदवेदकपद -- ७०४ वेलघरोवनाए - ६८८ वेससोवबाए - ६८८ वैदिकसाहित्य -- ३०७ वैशेषिक दर्शन - १६४ व्यवहारकला - १०१ व्यवहारभाष्य - १८१ ब्यवहार सुत्र - ३२४, ३६०, ३७२, ६८६ व्याख्या प्रज्ञप्ति - ७०, ७३, १३०, १३१, १३८, १४३, १७०, **१७२**, २२६ (स) भतक <del>चू</del>र्णि – ७२४ शस्त्रपरिज्ञाभ्रच्ययन - ६६४ शीतोब्लीय – ७४, ७७ शोलांक कृत झाचारांग की टीका – ६२, ६६, 328 अमरासंधस्तोत्र - ३७८, ४७१, ४४२, ६०३, **٤३१, ६४४, ६६४, ६९३, ७१**४ श्राद्वदिनकृत्य – ६६४ श्रुतघर पट्टावली -- ७३३, ७३४, ७४६ श्र तरल ७२१ श्र ताबतार - १८४, ७०१, ७०३, ७१०, 988, 988, 988, 988, 988, 988, 580, 080, 038, 080; 082,

444, 424, 427, 424, 424,

### (**T**)

बट्लण्डागम - २३३, ७०१-७०७, ७०१, 076-030, 03E, 0X7, 0X3, 640, 642, 644, 642, 642 बहजीवनिकाय -- ३२१ बह दर्सन समुच्चय -- ६१४, ६१० (स) संग्रहगाया -- ७४ संग्रहणीपद – १¥१ संदेहविषौषमि – ४१२ संबोध प्रकरण – ६२६ संलेहणासूर्य – ६८७ संस्कृत इंग्लिस डिक्सनरी बायसर मोनियरविलियम्स -- ६०७ संस्तार प्रकीर्एक – ६०६ सत्यप्रवाद पूर्व - २६, १६७, १७५ सन्मतितर्फ – ४२६ सप्ततिका पूर्णि - ७२४ सप्तसप्तिका – दध समयभामृत - ७१७ समयप्राभृत (सुत्र) - २७, ३२, ३४, ६९, 00, 07, 03, 0X, 05, 67-E0, EE, 200-205, 220, 22X, १२०, १२१, १२२, १२४, १२४, 228, 230, 225, 220, 255, १६६, १७४, १७७, १७८, १**६०**, ३७४, ६८७, ६८८ समाधि -- ११२ समूद्धठारासूयं – ६८८ सवार्यसित्रि – ७१ सहसराम (जिलालेख) - ४४० सामबेद -- ७, ४१ सारसंग्रह ४३० सिंहासन बत्तीसी - ५४२ सिबसेन स्तुति - ४२९

```
सुस्रविपाक – ७१, १६४
```

530

स्मिथ्स अशोका - ४१६ सुत्तपाहर - ७६१ सुत्तागम - १७१, ७०० (ह) सुत्रकृतांग - ७३, ६४, ६६, १०२, ११४, हत्यिसुत्त – ४२८ ११X, १७४-१७७, १००, ३२X, हाथीगुंफा के शिलालेख -- ४८० 348, 300, 450, 455 हरिमद्रीया प्रज्ञापना वृत्ति-७१२,७१६,७२० सूरिमन्त्र – ४७६ हरिवंग पराण - ४९६, ४९७, ७०१, ७०३, utt, uzz-uzu, uzt, uzx, सूर्य प्रज्ञप्ति – ३२४, ३३०, ३७४, ६८७ 030, 080-082, 080, 08c, 255 છે રે, છે રે, છે રે, હે દ્ર, હે દ્ર सोन्दरानन्दम् -- ६३१ हरिषेस कथाकोष – ४४६ स्कन्दपूरारग - १४७ हर्ष चरित्र – ६४०, ६६८ स्कृदिलीय मनुयोग १८१ हिमबन्त स्थविरावली -- ६१, २८६, २८७, स्त्री मुक्ति प्रकरए ६१७, ७०१ ¥0X-¥00, ¥0E-¥=?, ¥=3, ¥=¥, ¥st-¥ss, ¥tt-¥tv, स्वानांग-- ६, ७, ७०, ७३, ७६, १००, १०२, १०४, १०४, ११६, १२०, ४००, ४४१, ४४२, ६४८, ६४६, १२१, १२६, १४४–१४७, १६६, 4X9, 4XX, 400, 402, 000, 985, 350-0522 208, 200, 200, 208, 20X, 30X, **\$\$\$**, **\$55**, हिस्ट्री माफ दी गुप्ताज - ६१६ (घ) मक्ष, सम्प्रबाय, बंश, गोत्रादि (च) मन्यक्तवादी - ४१४, ४१७ र्मगवंश – १२७ मरबायन (जाति) ४१८, ६२३ श्रकारकवाद – १११ (चा) मकियाबादी - ११०, ११२, ४६८, ५१६ मांचलगच्छ -- ६२३ धग्निवेश्यायनगोत्र - ४१. ६२ भ्रात्मचच्टवार – १११ **मचेत**क परम्परा -- १३१, ३१४ भारमद्वेतवाद - १११ **मज्यइ**सिपासिद्या – ¥६४ ग्रापुसीय संघ - ६१४ स्रज्यकूरोरा ⊷ ४६४ (1) स्रक्त जनम्ती -- ४६१ इंक्वाकूवंश – २४२, २४६ भज्जतावसी – ४६४ इन्द्रपुरग (कुस) -- ४६४ धण्मनाइसी – ४६४ इस्ताम -- ६७० सज्बयोमिशा – ४६४ (\$) <del>प्रज्यवेडय</del> – ४६५ ईसिनुत्तिम - ४६१ **भण्यसे**खिया - ४६१ ईसिर्वत्तिम - ४६१ मज्ञानवादी — ११०, ११२ (4) भगन्तकीतितंत्र - ६१¥ सम्तरिक्तिवा - ४६४ उच्चानागरी -- ४६४ भगरात्रित संग -- ६१३, ६१४, ७३८ उत्रादित – ४६४ भगिषवम्त (कुन) — ४६१ उत्तरवस्थिसह - १७१, ४६३, ४७४

चद्देहगए। - ४६४ उद्दंबरिजिंग्या - ¥६¥ उल्लगच्छ -- ४६४ (ए) एकारमवार - १११ एलापरम - ४४० (ð) ऐलवंश – ४८७, ४८६ (द्वो) बोसवंश - ६४, ६७८ (ची) गौलुक्यगोत्र – १६१ (¶) कण्हसह -- ४६४ कदम्बवंश --- ६११, ७१७ कर्तुं त्ववाद -- १११ कलिंग राजवंश -- २८७ कलिंग (शाखा) - ४८६. कश्यप गोत - २२६ काकन्दियः --- ४६४ कारयायन गोत्र -- १९२ कान्तिपुरी (शाखा) - ६४० कामडि्दय -- ४६४ काश्यम् – ३००, ४९७, ६७४, ६७६, ६४२ काष्ठावंश -- ६१३, ६१४ कासवज्जिया -- ४६४ कुशील - ११९ कुवाखबंस -- ६३४, ६३६, ६३८, ६३८ कूमं भ्रष्ययन - १४१ कृत संवत् -- १३१ कोटिकगण्छ - ६३३ कोटिकगरा -- ४६४ कोटिवर्षिका -- ४४४ कोडंबाखी -- ४६३, ४७% कोडीवरिसिया -- ३८० कोत्ताम्बिका — ४६३

कोसंबिया – ४७१ कौशिक गोत्र -- ४६३, ५०६, ५०६, १९५ क्रियावादी -- ११०--११२ ঞ্চন্টিকবাব – ४६६ (₹) खरतरगच्छ – ६२२ सेमिलज्जिया -- ४६४ (ग) गएाधरवंश - ४६१ गरिगया - ४६४ गवेध्या -- ४६१ गएाधर संघ - ६१३, ६१४, ७३८ गुप्त राजवंश - ६३९, ६४१, ६४२, ६४६, **ξ%0, ξχξ, ξχς, ξξξ, ξξ0**, 200 गुप्त संघ - ६१३, ६१४, ७३= गुप्तसेवत् - ६१७ गुप्तसाम्राज्य -- ६९४, ६९९ गोदासगरग – ३८०, ४४४ गोपुच्छक - ६१४ गोप्यसंघ – ६१३–६१४ गोयमज्जिया - ४६४ गौतम गौत - ७, ३४, १४०, - ३६४, ४३६, XES (¶) बन्दनागरी - ४६३, ४७४ भन्द्रकुल - ४६४, ६२०, ६२४ चन्द्रगच्छ – ४०१, ६२२, ६२३, ६२३ बन्द्र – ४्द२, ६२४ बन्द्र संघ - दुरे२, ६१४, ७२० बम्बर्यती - २१२, ४८७, ४८६ খন্দিব্যক্তিৰৰ – ¥६¥ बातुर्याम धर्म -- १४= चेटवंशीय - ४८३ चेदिराजवंश -- २४८, २८६, ४८६ चैत्यवासी -- ६२७, ६२८ (च) जयन्ती शाखा - १९२, ११९

(8)

तपागच्छ - ११न तापसीशाखा - ४९२ तामलित्तिया -- ३०+ ताम्रसिप्तिका – ४४४ तालजंध – २४२, ४०० र्तुंगिपावन - ३२२ तेरापंथ - ६८६, ७०१, त्रैराशिक - १११, ४६४ (1) वासी सम्बदिया --३८+ दिर्गबर परंपरा - २७, २८, ३४, ४०, ४३, £¥, £X, £0, 67, 63, 68, 6X, .220, 225, 224, 225-255, १६८, १७४, *१७*४, १५४, १५४, २२६, २२७, २३२, २३४-२३६, २४०, २६१, ३१४-३१६, ३२२, 32X-326, 338, 3X8, 3X8, 380, 380, 384, 343, 483, YYE, XEU, XEY, XXE, XER, X=X-X=E, Eot, Eo=, Eto, **६१३-६१६, ६२०, ६२७,** ६२५, £\$2~£\$\$, £¥=, £0¥, £88-102, 100, 105, 11t, 11t, 6 ?-67E, 67E, 63E, 68Y, 440-4XX, 4X4, 4X8, 4X8, 4X8, UX ?, UX X, UX U, UE ?, UE X, 046, 000, 904, 000 दी गुप्ता एम्पायर - ६३१ देवसंघ - ७३८, ७४३ देहात्मबाद --- १११ दाविड संघ -- ६१४ **ত্রিকিয়াৰার্বো --- ४६७, ४६**০° दिबन्दनिक गण्छ - ३८० (♥) धर्मचोष गच्छ - ६२३

(=)

नन्दवंश - २६७, ४२२, ४५२, ४३३, ४३४, ¥3€, ¥3€, ¥¥0, ¥¥3, ¥¤0, ¥१६, ¥¥२, ¥X२ নন্দিজ্য – ४६४ नन्दीसंच - ३४७, ६१४, ७०२, ७२४, ७२४-578, 530, 535, 5X2, 5X3, WYX-WYG, WXY, WXX, WXY, 582 नन्दीगर्ण - ६१३ नाइल्ल - ११६ नाइली जाला - ४४३, ४८२, ६२०, ६२२ नगरज्ञक – २१४ नागभूय - ४६४ नागवंशी -- २४९, ६०४, ६०४, ६३७, ६४१, 550 नागार्जनीया - ६८१, ७१८, ७१६ नामेन्द्रकूल -- ४६४, ४४३, ६१३, ६२०, EST, ESY, E37, EEY, UEE निग्रंग्यगच्छ -- ४७६, ६२४, ६३२, ६३३ निवृत्ति- ६१३, ६२०-६२१, ६२४, ७६१ निम्ब - १८२ निष्पिण्डक संच -- ६१४ नेउरिएया -- ४६४

### (¶)

पंत्रस्तूपसंघ - ६१३, ६१¥ पंडवद्धसिया - ३८० पंटुमित्र - ६७३ पट्टमित्र - ६७४ पच्हवाहज्ञय - ४६४ पद्यावती - ६४० परस्ववंशी - ७१७, ७६१ परिहासय - ४६४ पाखण्डमत ११०

पारिसकुल -- ४१२ पार्थियन - ६०६, ६०७, ६२९, ६३४ पार्श्वपरम्परा - ३७१ पास्त्रीपत्य -- १३२, १३= **पीद्दबम्मिब – ४**६१ पुण्डरीक तप – १११ ণুন্দৰৰ নিকা – ১৯১ पुष्पपतिका - ४६४ पुत्राट संग -- ३४१, ६१४, ७+३, ७२०, ७२६ 137, 570, 520, 520, 547, पुरुवंश -- ४८८ पूर्एमित्रा -- ४७१ দুরমিলিজ্য - শৃহখ पैदासपुत्र - ११२ पोमिसी - ४०२ प्पौरंब - २४५, २५६ प्रयोत - २४८, २७१, २८६ प्राचीनगोत्रीय - ३२४, ३२७, ३६०, ३७१ प्रियम्ब -- ४७७, ४०६--४०५

### (₹)

बड़गण्ड – ६२२ वम्प्रसिक्य – ४६४ वसारकारगए – ६१३, ७४४ वागड़संच – ६१४ वेसवाडियगंए – ४६४ वोटिकमत – ६००, ६१३ वोटिकमत – ६००, ६१३ वोदिसमं – ४७, ४६६, ४०४, ६३४ वौद्धार्समं – ४७, ४६६, ४०४, ६३४ दह७ बहाडीपिका – ३६४, ४६४, ६४४, ६४४ (भ) भहिज्जिया – ४६४ भद्रसंच – ६१३, ६१४, ७३० भारद्वाज – १८०, ६२० भारशिव – ६३६–६४१, ६४३, ६४६ भिल्लक संघ – ६१४

#### (म)

मइपत्तिमा – ४६४ मजिभग्निल्ला – ४६४ मथुराशाखा - ६४० महायान - ६३४ माधनन्दि – ६१४ माढरंगोत्र - १८०, ३२३, ६८२, ६९२ मायुर संघ - ६१३, ६१४ माथुरी वाचना - ६४०, ६४१, ६६४, ६८३, **£**É₹ मालव संबत् - १३९ मासिरुज -- ४६१ महागिरिया - ६५४, ६५४ मासपूरिया - ४६४ मूल संघ -- ६१३, ७४४, ७४३, ७४४ मेहिय - ४६४ मौर्यवंश - ४१६, ४२२, ४२३, ४३३, ४३६, XXE, XGE, XEO, XEE, XEX, 788, 225, 278

## (य)

यादव बंश – ४८७ वापनीयपरम्परा – ६४, ६१४ वापनीय संघ – ६१४–६१९, ७६९ युग प्रधान परम्परा – ४६९, ४९४, ६३१ यूबी जाति – ६०६, ६३० यूनानी – ४९७

# ं (र)

रज्जपालिया -- ४६४ राष्ट्रकूट बंध -- ७६६ (स) साढ बागड संध -- ६१४

সান্ৰর -- ২০৩

लिच्छवी - ४६, २४२, २४३, ६४७, ६४८, 555 . लींबड़ी संघ - ११ (व) बक्षस गोत्र - १११ वज्बनागरी – ४६४ बज्जी – २४३, ४८१ वज्वी - ४६४, ५६= ৰব্বেলিড্র - ४६४, ४६१ बरस -- ३१८ बत्सगुरुम - ६४४ बत्सगोत्र - ११, ३१६ धनवासी गच्छ - ६२४, ६२४, ६३२ बल्लभी संबत् - ६१७ **वाकाटक** — ६३१–६४४, ६४६, ६६०, ६६६, EUD, EUR, EUX वाचक बंस – १७१, ४६१, ४७१,४७२, ¥€¥-¥EĘ, X+E, XX+, XX3, XE0, 538, 5¥5, 558, 558, 915, 989, 92X बाणिज्य – ४६४ बासम्य संघ - ६७१. ६८० वाशिष्ठ गोत्र – ४४० वासिटिठया -- ४६४ ৰাচীৰুকুল - ২২१, ২২३, ২৬২ विक्रम संबत - १३१ ্ বিজ্ঞান্তৰ – খনৰ विद्याघर शाखा - ४६४, ६१३ विद्याबर वंश - ४२३, ४४४, ६२०, ६२४, 330 विधिमार्गी - ६२७ बिनयबादी - ११०, ११२ बीरसंच -- ६१३, ६१४, ७३= वृष्णिकुस - १४३ बुद्ध परंपरा – ११+ **बुब शाला – ६**५६ ्

वृद्धसंप्रदाय – ६५४ वोटिकमत – ६१० व्याद्यापत्य गोत्र - ४७६ (स) शंकरार्थ – ६६⊏ शकट मध्ययन -- १६४ शकराज - ६६८, ६६९ शक संवत् - ६४७, ६६१ शय्यंमव - ४८६, ६६४ शाक संवस्तर - ६०३ शिवि – ६३६ गित्तागराजवंश - २४८, २४०, २४१, -283-286, 260, 208-200, 268. 250. 300, 203 MT- YES, YES, 430 ग्रीय - ६०७, ६२१, ६१७ श्याम – १९४ श्लोकवातिक – ७२ म्वेतपट क्वेतांबर संघ - ६११ विताम्बर परम्परा - १७८, २२६, २२७, २३२--२३४. २६७, २६१. ३१४, ३१६, ३२६, ३२७, ३२८, ३३७, 380, 388, 388, 388, 388, 388, ३७१, ३७२, ४१३, ४४६, ४४३, \*\*\* 280-285, 270, 270, 231, 242, 242, 288, 900, 902, 1370 , XXU , V7V, V7V, 984, 900 338, 300 , 200 , YUU वांडिल्यमच्छ – ४०१, ४२३ संकासिया -- ४६५ सकदालकूत - १७६ सबेलक परंपरा - २१४ सनकानीक – ६६१ समुच्छेदबादी - ४६४ सरस्वतीगच्छ - ७४१

ε¥¥

#### **ĸ¥**ξ

सातवाहन वंश - १४४, ४४६, १४०, ६०४, सोरट्ठिया - ४६४ ६०४, ६३६ स्थानकवासी - ६० सामुच्छेदिक मत - ४६६ हत्यलिज्ज - ४६४ सावस्थिया - ४६४ हरिद्रायणगोत - ४ सिंह संघ - ६१४, ६१६, ७३० हरिवंश - ४६० सिंह संघ - ६१४, ६१६, ७३० हरिवंश - ४६० सीथियन - ४०१ हरित गोत - १८० सुहस्ती शाखा - ६८१, ६८२ हरित गोत - १८० सूर्यवंश - ४०० हारिय मालागारी -सेन संघ - ६१३, ६१४, ७३८, ७४३ हालिज्ज्ज--४६४ होतित्तिया - ४७४ हीनयान - ६३४ सोमभूय - ४६४ हरा हर्या - ६४१ - २

सोरट्ठिया – ४६५ स्थानकवासी – ६०२, ६८०, ७०१ हत्यलिज्ज – ४६४ हरिद्रायएगगेत्र – ४१ हरिदांग – ४६० हरितनायन जाति – ४१० हारित मोत्र – १८०, ४६५, ४२३ हारिय मालागारी – ४६५ हालिज्जज-४६५ होनियान – ६३५ हरए – ६६५ हेर्ट्यवंग – २४१–२५३, ४८७, ४८८, ३००

# २. संदर्भ प्रन्थों एवं घिछालेखावि की चुची

- प्रंग पम्णत्ती, नुभचन्द्र (विजय कीर्ति झिष्य) रचित, प्रकाजक∽मासिकचन्द्र दि० जैन प्रन्थ माला, बम्बई
- भनुयोगद्वार-वृत्तिकार हेमचन्द्रसूरि, प्रकाशक राय धनपतसिंह बहाद्रूर
- भगिषान चिन्तामरिए, माचार्य हेभचन्द्रकृत टीका विजयधर्म सूरि वीर संब २४४१
- भशिषान राजेन्द्र, भाग १-७, विजय राजेन्द्र सूरि रचित, प्रकाशक-श्वी जैन स्वेताम्बर समस्त संद, जैन प्रभाकर प्रिन्टिंग प्रेस, रतलाम सन् १९१३
- भयोषवृत्ति--शाकटायन व्याकरेख पर यापनीय धाचार्य द्वारा रचित स्वोपन्नवृत्ति
- प्रजोकावदान
- मागम मध्टोत्तरी, कस्तूरचन्द जबरंचन्द गादिया, बम्बई
- सामारकल्प
- भावारांग, मनुवाद भा० मात्मारामजी म., प्रकाशक बा० श्री भारमाराम जैन प्रकाशन समिति, लुषियाना
- माचारांग (निर्यु क्ति सहित) वृत्तिकार जीसांकाचार्व, प्रकाशक–राय घनपतसिंह
- माप्त मीमांसा, समन्तवद्वरचित
- **भार्य मंगू कथा**
- माराधना कथा कोश
- सावस्यक कथा
- भावस्थक चूरिंग, भा० जिनदास गरिंग महत्तर, रतलाम से सन् १९२४ में प्रकाणित
- भावभ्यक निर्युक्ति, भद्रबाहु (द्वि०) रचित, हारिभद्रीया दृत्ति, हेमचन्द्र सूरि टिप्पएकम्, सं० १९७६.

बाब्रयक नियु क्ति-भव रशि गावश्यक मलयगिरीया वृत्ति बावश्यक बृहद्वृत्ति मावस्यक हारिमदीया दृत्ति Introduction by A. N. Upadhye on Pravachansara. इन्वेजन धाफ इण्डिया बाहे प्रलेक्जेण्डर-দঁকক্ষিৰিলহাৰ उत्तरपुराए, गुराभद्राचार्यकृत, भारतीय ज्ञान पीठ, दुर्गाकुण्ड रोड वाराणसी, सं० पंत्रालांस जैन साहित्याचार्य, संबद्ध २०११ उत्तराज्ययन सूत्र, जीवराज घेलामाई, प्रहमदाबाद उत्तराष्ययन सूत्र-पाइय टीका-ज्ञान्तियुरिकृता उपदेश माला दोषट्टी वृत्ति, रत्नप्रमसुरि, धनजीमाई देवचन्द्र बौहरी, मिर्जा स्ट्रीट, ষদৰাই Epitome of Jainism. एरए। की प्रवस्ति बोषनियुं कि-द्रोणाचार्यकृता टीका, प्र• श्री विजयानन्द सूरी जैन ग्रन्थमाला, गोपीपुरा सुरत, सं० २०१४ धीपपातिक सूत्र टीका धनुबाद पासीसालजी महाराज, प्र० स० भारतीय स्वे० स्था. जैन बास्त्रोदार समिति, राजकोट, संब २०१४ कयासरित्सागर, सोमदेव भट्ट, बिहार राष्ट्र

ातारत्वान ८, तानदव नद्द, विहार राष्ट्र माचा परिषद पटना, ६. शक सं० १८८३

- कर्मग्रम्थ भा॰ १ देवेन्द्र सूरि, कन्ह्रैयासाल सालचन्द भटेवरा रतसाम,
  - वि० सं० २०३०

ৰমণ্বুত্তি

- करूप सूत्र देवेन्द्र मुनि द्वारा सम्पादित भनूदित,
- कल्प सूत्र' पुष्य विजयजी ढारा सम्पादित (गुजराती) "
- .कल्पान्तर्वाच्यानि (हस्तलिखित) झलवर शब्दार के सौजन्य से प्राप्त
- कॉलग चक्रवर्ती महानेषवाहन सारवेल के हिसालेस का विवरण, यी के०पी० जायसवाल, काशी नागरी प्रचारिएी सम्रा की म्रोर से-इष्टियन प्रेस लि० प्रयाग, सन् १९२५
- कसाय पाहुड भूणि सहित, भारतीय दि० जैन संग, भौरासी, मधुरा
- कहावती-अद्र स्वरसूरि (हस्तलिखित), रं• बससुक माई मालवखिया, संवालक, लाल भाई दलपत भाई, भारतीय संस्कृति विद्या मन्दिर, महमदाबाद के सौजन्म से कहीम का स्तम्भलेक
- कारपस इन्स्क्रिजनं इल्डिकेरम्, भाग ३ -
- कालकाचार्य कया, प्रकाशक-श्री सारामाई
- नवाब, श्रहमदाबाद काभ्य मीमांसा-राजशेखर
- काष्ठा संघस्य गुर्वावली, हस्तलिखित,
  - ः अं• दरवारीसालजी कोठिया, न्यायायायं त द्रमराव कोलोनी, वाराएसी से प्राप्त

कुन्दकुन्द प्रामृत संबह, सम्पादक-

- पं० कैसासपन्द्र, प्रकासक-जैन संस्कृति सरसक संव ग्रोलापुर, ११६० कुवसद वासा-उच्चोतन सूरि (दाक्षिण्य पिन्ह) सिंघी सिरीज किल्ली कुर्द्रिक प्रकरणम्-आकटायन, जैन
  - ताहित्य संशोधक, सं+ २ मंक ४

Cambridge History of India गच्छाचार पडण्णा, दान विजय गरती, प्र० दयाल विमलजी प्रन्यमाला, महमदाबाव गएाधरबाद, सं० मुनि रत्नप्रंभ विजयजी गगं संहिता गाथा सप्तज्ञती--हालरचित (কান্স দালা २१ में) निर्खयसागर प्रेस, बम्बई, सन् १९३३ गार्गी संहिता युग पुरास प्रकरए गुर्वावली – सुन्दरसूरिकृत गौतम भरित्र, भट्टारक धर्मचन्द्रकृत, पं० हीरालालजी ज्ञास्त्री, व्यावर नजियां से प्राप्त भउवन्न महापुरिसवरियं, सीलांकापायं, प्राकृतं टेक्स्ट सोसायटी. वाराएसी प्र चन्द्र का मेहरौसी का लोह स्तम्भ लेख चन्द्रगुप्त मौर्य ग्रौर उसका कास, राथा कुमुद मुकर्जी, राजकमस प्रकालन षुल्लवग्ग सान्दोग्योपनिषद् (शांकर भाष्य सहित) प्र० गीतांप्रेस गोरखपुर ज्योतिर्विदाभरख ज्योतिष्करण्डन टीका अम्बू चरियं, गुरूपाल, संब्झाव जिनविजयजी प्र० सिंघी जैन ज्ञास्त्र शिक्षापीठ, भारतीय বিশ্বা মৰন, ৰদৰই ও जम्बू स्वामि धरित्र, रत्नप्रम सूरि जम्बू स्वामि चरितम्। पं० राजमस्त रचित जम्ब सामि चरिउ, वीर रचित, सं० डाँ० विमलप्रसाद जैन अरनल ग्रॉफ दी बिहार एण्ड उड़ीसा रिप्तर्थ सोसायटी, दिसम्बर १९१९, वोस्यूम ४ भाग ¥

- जैन ग्रन्थ ग्रोर ग्रन्थकार, श्री फतेचन्द बेलानी, सन्मति प्रकाशन, जैन संस्कृति संभोधक मण्डल, बनारस हिन्दू यूनिवर्सिटी, बनारस, १९४० ई०
- जैन धर्म का मौलिक इतिहास ग्रा० हस्तीमलजो म. प्रकाशक—इतिहास समितिः लाल भवन, चौडा रास्ता जयपुर, ई० १९७१
- जैन परम्परानो इतिहास, भाग १,२-त्रिपुटी जैन शिलालेख संग्रह भाग १ श्री मार्एिकचन्द्र
- दि० जन ग्रन्थ माला समिति हीरा बाग, यो. गिरगांव, बम्बई
  - भाग २

۰,

- भाग ३
- ,, भाग ४ डॉ. गुलाबचन्द्र चौधरो की प्रस्तावना जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश, भाग १-४, श्री जिनेन्द्र वर्शी, भारतीय ज्ञात पीठ प्रकाशन

4 co, 40 col 4 with 415 Marian

त्रिषध्ठी शलाका पुरुष चरित्र, ग्राचार्य हेमचन्द्र

- तरबार्थ श्लोक वास्तिक, विद्यानन्द प्र० गांधी नाथारंग जैन अन्यमाला, बम्बई तत्त्वार्थ मूत्र, उमा स्वाति
- तत्त्वार्थाधिगम स्वोपज्ञ भाष्य उमा स्वाति
- तपागच्छ पट्टावली, धर्म सागर गरिए रचित स्वोपज्ञ वृत्ति सहित, पन्यास श्री कल्यास विजयजी द्वांरा सम्पादित
- तित्थोगालिय पइन्ना, हस्तलिखित, पं० दलसुज भाई मालवाि्िया, संचालक -लालभाई दलपत भाई, भारतीय संस्कृति विद्या मन्दिर ब्रहमदाबाद के सौजन्य से प्राप्त
- तिलोय पण्एत्ती भाग १० यतिवृषभ, जैन संस्कृति रक्षक संघ मोलापुर सम्पादक -ए. एन. उपाध्ये स्रौर प्रो० हीरालाल सं० २०१२

- दर्शनसार, देवसेनाचार्य विरचित, प्र० जैन प्रम्व रत्नाकर कार्यालय, हीराबाग, वम्बई
- दशवंकालिक चूणि-मगस्त्य सिंह रचिठ
- दशवैकालिक निर्यु क्रि-भद्रबाहु (द्वितीय) दशवैकालिक सं० श्री घेवर**वन्द वॉठिया**.
- साबुमार्गी जैन संस्कृति रक्षक संब सैलाना, संब २०१४
- दशवैकालिक हारिभद्रीया इत्ति

दशाश्रुत स्कन्ध-नियुं कि-भन्नबाहु (द्वितीय)

- दी गुप्ता एम्पायर**-वाई मार० के० मुकर्जी**
- The Journal of the Royal Asiatic Society, 1920

दिव्यावदान

दोपमालिका कल्प, जिनसुन्दरसूरि, सं० २००६

दुषमाकाल श्री श्रमए। संघ स्तोत्र भवचूरि (पट्टावली समुच्चय प्र॰ भाग) प्र॰ श्री चारित्र स्मारक प्रन्थमाला वीरमगांव (गुजरात)

नन्दीचूर्णि, जिनदास महत्तर, पुष्प विजयजी भः द्वारा सम्पादित, प्रकामक-प्राक्तत ग्रन्थ परिषद वाराणसी ४, ग्रहमदावाद १, १९६६ ई०

नम्दी मलय गिरीया वृत्ति, प्र० राय धनपतसिंह

- नन्धी संघ की प्राकृत पट्टावली भझात कर्रा क, थट्खण्डागम भाग १ की डा० हीरानाल जो को प्रस्तावना-श्वी दरबारीलालजी कोठिया से प्राप्त
- नन्दी सूत्र, ग्रा० श्री हस्तीमलजी में हारा अनूदित, प्रकाशक-राय ब० झी मोखीखाल मूथा, भवानी पेठ, सतादा सिटी
- नन्दी सूत्र-पू॰ धासीआसनी स.प्रकासक-ग्रखिल भा. स्वे. स्वा. जैन सास्तोदार समिति, राजकोट नन्दी सूत्र हारिभद्रीमा वृत्ति नाटयदर्पण

## दर्शनमुद्धि सटीक

RT.

- माबाबस्म कहाची, झागमोदय समिति द्वारत प्रकाशित, सन् १९१९
- निरमावलिया सूत्र आषा टीका, राग घनपत. सिंह, ईम ११४१
- निज्ञीय पूज्य वासीलालजी महाराज द्वारा मतूरित
- निकीथ सूत्र-भाष्य, विसाहगरिए, विक्षेप क्रूसि-जिनदास महत्तर, सं० कवि ग्रमरचन्दजी, मुनि कन्हैयालालजी कमल, सन्मति ज्ञानपीठ, प्रागरा

नीतिसार

- पंचकल्प पूर्णि-हस्तलिलितं
- मंत्रकरूप माञ्य-संघदास गरिए
- पंदास्तिकाय प्रामृत जयसेनाचायेकृत तात्पर्यं बृत्ति
- प्रज्ञापना सूत्र-हारिभद्रीया वृत्ति
- प्रबन्धकोध राजकेखर सूरि रचित, सं० जिनविजयजी, प्रकाशक-सिंधी जैन ज्ञान `पीठ, ज्ञान्ति निकेतन
- प्रभावक चरित्र, भाषार्थं प्रभावन्द्र, सिंघी जैन ग्रन्थमाला, सन् १९२७
- प्रजावसी गुप्त। का पूना का दानपत्र
- प्रवचनसार, ए. एन. उपाध्ये डारा सम्पादित सटीक
- Introductory by A. N. Upadhye on Pravachanasara
- प्रवचन सारोढार, नेमिवन्द्र सूरि रचित, प्रकाशक-देवचन्द लालभाई पुस्तकोढार समिति, बम्बई सन् १९२२, १९२६
- प्रस्त व्याकरण सूत्र-ग्रनु० पं० घेवरखन्द बाठिया, प्र० प्रगरचन्द भैरौँदान सेठिया, बीकानेर

प्रझ्न व्याकरण दृत्ति, बभयदेव सूरिकृता, प्र• राय बहादुर घनपतींसह प्राचीन भारतीय मभिलेखों का अध्ययन पट्टावली/सम्रुच्चप, मुनि दर्शन विजयजी, प्र. श्री चरित्र स्मारक ग्रन्थमाला, योद्रमधुर्वि (गुजरात)

- पन्नवस्ग-मुनि श्री पुष्यविजयत्री व
- र्थ. दलमुल् मालवरिएवा द्वारा सम्पादित पन्नवरुणा सूत्र दृत्ति, प्र. रायवहादुर धनपतसिंह
- Prof. Hultzsch. corp. Inser. Indic. Pt. 1. Pref. xxxiii
- Problems of Shaka & Satvahana History, Journal of the Bihar & Orissa Research Society, 1930

परिशिष्ट पर्व-द्याचार्य हेमचन्द्र रचित

बोध प्राभूत-जूत सागरी टीका

भगवती ग्राराधना की विजयोदया टीका, अपराजित (गापनीय) रचित, प्र देवेन्द्रकीति दि. जैन ग्रन्थमाला, कारंजा भगवदी ग्राराहणा-शिवार्य (यापनीय), प्र. देवेन्द्र. दि. जैन ग्रन्थमाला, कारंजा भगवती सूत्र-ग्र. टी.-पूज्य धासीलालजी म., प्रकाग्रक-भा. थ्वे. स्था. जैन मास्त्रोढार समिति राजकोट, १९६१ भगवती सूत्र-ग्र० श्री घेवरचन्दजी वाठिया, प्र०-जैन संस्कृति रक्षक संघ, सैलाना भगवान पार्श्वनाय की परम्परा का इतिहास, पूर्वार्ढ मुनि ज्ञान सुन्दरजी, प्र०-श्री रत्न प्रभाकर ज्ञान पुष्पमाला फलौदी

(मारवाड़) सन् १९४३

भद्रबाहु चरित्र-रत्ननन्दिकृत

भविष्य 'पुरास

- भाव प्राप्तन-श्रुतसागरी टीका
- भाव संग्रह-ग्रा. देवसेन (विमलसेन के) शिष्य), दर्शनसार के कर्ता से भिन्न

- मरस्य पुरास-प्र॰ नन्दलाल मोर, ४ क्लाइक रोड, कलकत्ता १, सन् १९१४

मनुस्मृति-सं० स्वामी दर्शनानन्द सरस्वती, पुस्तक मस्दिर, मथुरा, सं० २०१६ मलयगिरीया पिण्ड नियुं कि टीका महापुराख∽जिनसेन (धवलाकार)-अकाणकु– भारतीय ज्ञानपीठ, काशी, ई० १९५१ . महापूराण पूष्पदन्त रचित महाभारत कर्एं यबं, गीता प्रेस गौरखपुर महावीर चरित, गुराचन्द्रवणि महावीर चरित्-कवि रयधू (हस्त लिखित), पं हीरालालजी शास्त्री, ब्यावर नसियां के सौजन्य से प्राप्त महावंशो-बौढ भिक्षु घेनुसेन (लंका) रचित मालविकाग्ति मित्रम्-कालिदास मुण्डकोपनिषद् प्रव गीताप्रेस गोरखपूर मुद्राराक्षस-विभाखदत्त मूलाचार-बट्रकेर रचित<sup>्</sup> मेरुत गीया स्यविरावली, जैन साहित्य संशोधक खण्ड २ ग्रंक २ Monier Monier Dictionary, by Sir Villiam Monier मौर्य साम्राज्य का इतिहास, के. पी. जायसवाल द्वारा लिखित भूमिका योग बिन्दू सार योग शास्त्र-हेमचन्द्राचार्य स्वोपज्ञ टीका सहित रलमाला रत्न संचय प्रकरण राजवात्तिक-ग्रकलंक ऋषि मण्डल स्तोत्र लिंग पाहुड़-षट् प्राभृतादि संग्रह, प्रकाशक माणिकचन्द्र दि. जैन ग्रन्थमाला, वम्बई लोक विभाग (संस्कृत) सिंहमूर्रांष रचित वृहत्कमा कोश हरियेखकृत, भारतीय ৰিয়া মৰন

वृहत्कया मंजरी-सेमेन्द्रकृत

< वृहत्कल्प टीका-क्षेत्रकीतिकृता

बुहत्कल्पपीठिका-मलयगिरीया टीका वृद्धरकल्प सूत्र, पुण्य विजयजी भ. द्वारा संपादित, भाग १ अत्मानंद जैन सभा, भावनगर सन् १९३३-१९४२. षृहद् - मारण्यकोपनिषद्व बसुदेव हिण्डी, प्रथम अंश-संघदास गएगे, प्र. श्री जैन भात्मानन्द सभा सन् १९३० वायुपुरास, दूसरा खण्ड, सं. श्रीराम धर्मा, प्र, संस्कृति संस्थान, बरेनी<sup>-</sup> (उ.प्र.), りとちゅう. वासवदत्ता-भासरचित विकम चरित्रम्-ग्रुभ शील गरिए रचित, (हस्त लिखित), माचार्य श्री विनेय चन्द्र ज्ञान भण्डार जयपुर के सौजन्य से प्राप्त विकम स्मृति प्रन्थ, प्रकाशक-सिन्धिया श्रोरिएन्टल इन्स्टोट्यूट, म्बालियर विचार थे लि। (परिशिष्ट सहित), जैन साहित्य संशोधक, खं. २, घंक ४ वे प्रसाशित विधिपक्ष पट्टावली-भावद्वांहररनित विशेषावप्रयक भाष्य मलघारी हेमचन्द्र टीका विशेषावश्यक भाष्य स्वोपज्ञ टीका, जिनभद्र क्षमाश्रमण, लालभाई दलपत भाई भारतीय सं. वि. प्रहमदाबाद

- V. A. Smith's Ashoka, P. I. Cambridge History.
- वीर निर्वास और जैन कालगसना, मुनि कल्यास विजयजी प्रकाशक-क. वि. शास्त्र समिति, जालोर (मारवाड़) संवत् १९८७
- वीर वंशावली अध्यवा तपागच्छ वृद्ध पट्टावसी, जैन साहित्य संग्रोधक, खंड १, संक ३ मे प्रकाशित

थीर वढँमान वरित्र, भट्टारक श्री सकलकीति

श्राद दिनकृत्य

श्रुतस्कन्ध-बह्यहेमेचन्द्र विरचित, मासिक्य चन्द्र दि. जैन ग्रन्थमाला श्रुतावतार इन्द्रनन्दी इत श्रीमद्भागवत महा पुरास, गीता प्रेस गोरखपुर

ज्ञान्तिनाथ परित्र

- षट्खण्डागम-धवला टीका (पूर्रा), प्र.-जैन संस्कृति संरक्षक संघ, क्षोलापुर
- संबोध प्रकरण, ग्रा. हरिभद्र, प्रकाशक-जैन ग्रन्थ प्रकाशन सभा, अहमदाबाद स्कन्द पुरास स्कथ गुप्त का जूनागढ शिलालेख
- रमाव गुप्त का भूगांगढ शिलालल
- स्कंध गुप्त का भितरी का स्तम्भलेख
- स्थानॉंग सूत्र थासी लाल जी म. द्वारा संपादित, भा. घवे. स्था. जैन शास्त्रोद्वार समिति, राजकोट द्वारा प्रकाशित स्थानांग सूत्र-टीका ग्रभयदेव सूत्रि, प्रकाशक राय धनपत सिंह समंत मद्र-पंडित जुगल किशोर मुख्त्यार समदर्शी ग्राचार्य हरिभद्र- पं. सुखलाल संघवी डी. लिट्., प्रकाशक राजस्थान प्राच्य विद्या प्रतिष्ठान, जोधपुर १९३३ ई.
- समय प्राभृत कुन्दकुन्दाचार्य, प्रथम संस्करग्ग ई. १९१४
- समय प्रामृतम् और प्राभृत संग्रह, प्र. मारिएकचन्द्र दि अने ग्रन्थमाला, (पुष्म १७), बाम्बई
- संयवायांग संभय देवीया टीका

- समदायांग सूत्र-टोका अनुवाद, पू. घासीलासऔ म., प्र. भा∴श्वे. स्था. जॅन शास्त्रोढार समिति, राजकोट
- समयायांग, प्र. रायबहादुर घनपत सिंह सर्वार्थ सिद्धि-देवनन्दि पूज्यपाद (जिनेन्द्रबुद्धि) रचित, प्रकाशक-सखाराम नेमिचन्द्र जैन प्रन्यमाला सोलापुर
- साङ्ग धर पद्धति
- सुत्तपाहुड़ं-ग्रा. कुन्दकुन्द प्रसीत, षट् प्राभृतादि संग्रह, प्रकाशक-मासिकचन्द्र दि. जैन ग्रन्थमाला बम्बई
- सूत्रकृतांग, म्रा. जवाहर लाल जी म. द्वारा ग्रनूदित, प्रकाशक-गम्भूमल गंगाराम मूर्या, देंगसोर
- सुत्तागमे प्रथमो ग्रंसो सं. पुष्फभिक्सुं, प्र ागम प्रकाशक समिति, रेस्वे रोड, गुडगांव छावनी, १९४३ ई.
- Sacred Books of the East, Vol. 22 by Hermann Jacobi
- हरिवंश पुराग, ग्रा. जिनसेन (पुन्नाट संघीय) प्रग्गीत सं. पं. पन्नालाल जैन साहित्यावार्य प्र. भारतीय ज्ञानपीठ, काशी, सन् १९६२ हरिवंग पुराग्-कृष्णु द्वेपायन,
- हारवण पुरान्त-कृष्ण प्रवायन, हरियेस द्वारा कोश्राम्बी में उट्ट कित करवाया.
- हुम्रा समुद्र गुप्त का (इलाहाबाद स्थित) स्तम्भ लेख
- हिमवन्त स्थविरावली (हस्तलिखित), मुनिश्री कल्यागा विजयत्री से प्राप्त
- History of the Guptas, by Dandekar.
- विश्रेप-मूची में दिये गये ग्रन्थों के प्रतिरिक्त उपसब्ब सम्पूर्ण भागम साहित्य भीर भनेक ग्रन्थों से महायता ली गई है। उन सब की मूची देना मंभव नहीं।

