# जैन्धर्म क्रामेलिक इतिहास

चतुर्थ भाग गामान्य श्रुतधर खण्ड (२)



आचार्य श्री हस्तीमल जी

#### इतिहास समिति प्रकाशन ग्रंथ क्रमांक-७

# जैन धर्म का मौलिक इतिहास

(चतुर्थ भाग)

सामान्य श्रुतधर खण्ड (२)

प्रेरणा एवं निर्देशन आचार्य श्री हस्तीमलजी महाराज

आलेखन, सम्पादन
श्री गजिसह राठौड़ जैन न्यायतीर्थ, व्याकरण तीर्थ, श्री प्रेमराज बोगावत व्याकरण तीर्थ, न्याय-सिद्धान्त विशारद

> परामर्श श्री देवेन्द्रमुनि शास्त्री डॉ. नरेन्द्र भानावत

प्रकाशक जैन इतिहास समिति जयपुर (राजस्थान)

#### प्रकाशक **जैन इतिहास समिति**

आचार्यश्री विनयचन्द् ज्ञान भण्डार लाल भवन, चौड़ा रास्ता जयपुर—३०२००३

सर्वाधिकार सुरक्षित

प्रथम संस्करण : १९८७ हितीय संस्करण : १९९५

मूल्य रु. ५००/- मात्र

जैन इतिहास समिति, जयपुर के लिए दी डायमण्ड प्रिंटिंग प्रेस द्वारा पुनःमुद्रित

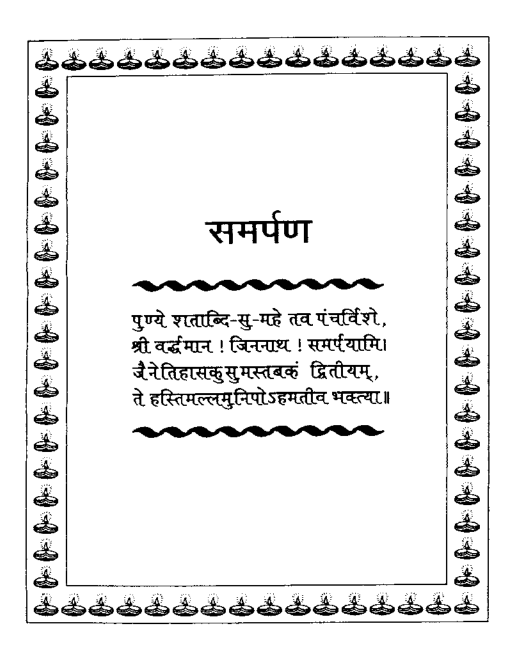
जैन्धर्म त्या मोलित्य इतिहास

(चतुर्थ भाग)

सामान्य श्रुतधर खण्ड (२)







# विषयानुक्रमणिका

|    | प्रकाशकीय                                                                                         | (xi)                |            |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|------------|
|    | सम्पादकीय                                                                                         | (xii)               |            |
| 9. | <b>पूर्वपीठिका</b><br>भूले-बिसरे ऐतिहासिक तथ्य                                                    | (9- <b>८</b> 0)<br> | 9<br>२9    |
|    | ः<br>धार्मिक क्रान्तियाँ और भारत पर मुस्लिम राज्य                                                 | ****                | ४३         |
|    | इस्लाम का अभ्युदय                                                                                 | ••••                | 46         |
| ₹. | सामान्य श्रुतधर काल का अग्रेतन इतिहास (<br>श्र. भ. महावीर के ४८वें पट्टधर आ. उमण ऋषि              | (29-232)<br>        | ८9<br>८३   |
|    | ४८वें पृष्टधर के समय की राजनैतिक स्थिति                                                           | ****                | ८४         |
|    | श्र.भ. महावीर के ४९वें पट्टधर आ. श्री जयसेन                                                       | ***-                | 24         |
|    | सैतीसवें युगप्रधानाचार्य फल्गुमित्र                                                               | ****                | ∠ξ         |
|    | युग प्रधान आ. फल्गुमित्र के आचार्यकाल<br>की राजनैतिक स्थिति<br>४९वें पद्मधर आ. जयसेन के आचार्यकाल | ····                | <b>८</b> ७ |
|    | करिय पष्ट्रयर जा. जयतग का जापायकाल<br>की राजनैतिक स्थिति                                          | ****                | , 66       |
|    | भारत पर गजनवी सुल्तान का आक्रमण                                                                   | 1444                | <i>८</i> ९ |
|    | श्र. भ. महावीर के ५०वें पट्टधर आ. श्री विजयऋषि                                                    | ****                | 99         |
|    | अइतीसवें युगप्रधानाचार्य श्री धर्मघोष<br>वीर नि. की १५वीं-१६वीं शती के जिनशासन                    | ••••                | ९२         |
|    | प्रभावक गंगवंशीय महाराजा एवं सेनापति                                                              | ••••                | ९३         |
|    | चैत्यवासी परम्परा के उन्मूलन का अभियान                                                            | • • • •             | 68         |
|    | धर्मक्रान्ति का शंखनाद                                                                            | ••••                | ९६         |
|    |                                                                                                   |                     |            |

(v)

| उद्योतनसूरि                                                                   |         | 902         |
|-------------------------------------------------------------------------------|---------|-------------|
| श्री चौर्यासी गच्छो नी स्थापना                                                | ****    | 9२२         |
| वर्द्धमानसूरि : चैत्यवासी परम्परा के हास का प्रारम्भ                          |         | 928         |
| प्रथम क्रियोद्धार                                                             | ••••    | 930         |
| जिनेश्वरसूरि                                                                  | ****    | 938         |
| जिनचन्द्रसूरि                                                                 |         | 9४६         |
| अभयदेवसूरि (नवांगी वृत्तिकार)                                                 | ••••    | 980         |
| द्रोणाचार्य (चैत्यवासी परम्परा)                                               | ••••    | 9८५         |
| भ. महावीर के ५०वें पट्टधर आ. श्री विजय ऋषि<br>के आचार्यकाल की राजनैतिक स्थिति | ••••    | 9९५         |
| जैन धर्म संघ पर दक्षिणापथ में पुनः संकट                                       |         |             |
| के घातक घने बादल                                                              | ****    | 299         |
| अल्पसंख्यकों को बुक्कराय द्वारा दिया गया संरक्षण                              | ****    | २१७         |
| श्र. भ. महावीर के ५१वें पट्टधर आ.<br>श्री देवऋषि (द्वितीय)                    | <i></i> | २३६         |
| जिनवल्लभसूरि (नवांगी वृत्तिकार<br>अभयदेवसूरि के शिष्य)                        | ****    | २३७         |
| आ.श्री जिनदत्तसूरि (दादा साहब)                                                | ••••    | २६२         |
| गच्छव्यामोहजन्य विद्वेष का ताण्डव                                             | ••••    | २७७         |
| श्री वादिदेवसूरि                                                              | ••••    | २८७         |
| महान् वृत्तिकार आ. मलयगिरि                                                    | ****    | <b>३</b> 99 |
| आ. मलयगिरि की अनुपलब्ध कृतियां                                                | ••••    | 392         |
| आ. अभयदेव मलधारी                                                              | ****    | 394         |
| मलधारी आ. हेमचन्द्रसूरि                                                       |         | 396         |
| पौर्णमीयक गच्छ                                                                | ••••    | <b>३</b> २२ |
| आ. श्री हेमचन्द्रसूरि                                                         | ****    | <i>३३</i> २ |

| आ. श्री हेमचन्द्रसूरी द्वारा रचित ग्रन्थ                                     | ****      | ३७२          |
|------------------------------------------------------------------------------|-----------|--------------|
| उनतालिसवें युगप्रधानाचार्य विनयमित्र                                         | ***       | ३७५          |
| श्र. भ. महावीर के ५२वें पष्टधर आ. श्री सूरसेन                                | ***       | ३७७          |
| श्र. भ. महावीर के ५१वें और ५२वें पट्टधरों के<br>आचार्यकाल की राजनैतिक स्थिति |           |              |
| गुर्जराधीश श्री सिद्धराज जयसिंह                                              | ****      | 302          |
| परमार्हत् महाराज कुमारपाल<br>भ्रष्ट मुनि को श्रमणश्रेष्ठ बनाने               | (368-885) | 368          |
| का आदर्श उदाहरण                                                              | ****      | ४३४          |
| दीर्घदर्शी कुमारपाल                                                          | ••••      | ४३७          |
| पापभीरु एवं सच्चा आत्मनिरीक्षक कुमारपाल                                      | ****      | ४३८          |
| दृढ्प्रतिज्ञ कुमारपाल                                                        | ••••      | 836          |
| अजयदेव                                                                       | (४४३-४५४) | ४४३          |
| अजयदेव द्वारा जैनाचार्य श्री रामचन्द्र की हत्या                              | ****      | ४४५          |
| खरतरगच्छ                                                                     | (844-408) | ४५५          |
| श्री जिनमहेन्द्रसूरि                                                         | ****      | <u> </u> ४७४ |
| वर्द्धमानसूरि की परम्परा : खरतरगच्छ                                          | •         |              |
| का सामूहिक विरोध                                                             | ••••      | ४७६          |
| खरतरगच्छ की शाखा                                                             | ••••      | ४८५          |
| खरतरगच्छ की प्रशाखाएं                                                        | ****      | ४८८          |
| खरतरगच्छ की पट्टावली                                                         | ****      | 400          |
| उपकेशगच्छ                                                                    | ****      | ५०५          |
| अंचलगच्छ के उद्भव की पृष्ठभूमि                                               | ••••      | 497          |
| आर्य रक्षित                                                                  | ****      | 422          |
| प्रतिष्ठाचार्य की योग्यता                                                    | ••••      | ५४५          |
| अंचलगच्छ का अपरनाम अचलगच्छ                                                   |           | ५५२          |

| आगमिकगच्छ                                                                           | ****   | <b>લ્લ્</b> લ્ |
|-------------------------------------------------------------------------------------|--------|----------------|
| श्र.भ. महावीर के ५३वें पट्टघर आ. श्री महासूरसेन                                     | ****   | ५७०            |
| श्र.भ. महावीर के ५४वें पट्टधर आ. श्री महासेन                                        | ••••   | ५७१            |
| चालीसवें युगप्रधानाचार्य श्री शीलमित्र                                              | . **** | ५७२            |
| तपागच्छ                                                                             | ****   | ५७३            |
| शाखाभेद                                                                             | ****   | ५७४            |
| नियमो                                                                               | ••••   | ५७६            |
| श्र.भ.महावीर के ५५वें पष्टधर आ. श्री जीवराजजी                                       | ••••   | ५८९            |
| श्र.भ. महावीर के ५६वें पट्टधर आ. श्री गजसेन                                         | ****   | ५९०            |
| इकतालीसवें युगप्रधानाचार्य रेवतीमित्र                                               | ****   | ५९१            |
| भ. महावीर के ५६वें पट्टधर के आचार्य काल का<br>महान् जिनशासन-प्रभावक श्रावक जगद्रशाह |        | <b>५</b> ९२    |
| बङ्गच्छ                                                                             | ****   | 488            |
| श्र.भ.महावीर के ५७वें पष्टधर आ. श्री मन्त्रसेन                                      | ****   | ६०३            |
| श्र.भ.महावीर के ५८ वें पट्टधर आ. श्री विजयसिंह                                      | ••••   | ६०४            |
| बयालीसवें युगप्रधानाचार्य श्री सुमिणमित्र                                           | ****   | ६०५            |
| श्र.भ.महावीर के ५९वें पष्टधर आ. श्री शिवराजजी                                       | ****   | ६०६            |
| तियालीसवें युगप्रधानाचार्य श्री हरिमित्र                                            | ••••   | ६०७            |
| भ. महावीर के ५८वें पट्टधर श्री विजयसिंह<br>के आचार्य-काल के अन्य गच्छीय             |        |                |
| आचार्य श्री जिनप्रभसूरि                                                             | **-*   | ६०८            |
| सोमसुन्दरसूरि                                                                       | ****   | ६०९            |
| चवालीसवें युगप्रधानाचार्य श्री विशाखगणि                                             | ****   | ξ90            |
| श्र.भ.महावीर के ६०वें पद्वधर<br>आ. श्री लालजी स्वामी                                |        | <b>ξ9</b> ∠    |
| श्र.भ.महावीर के ६१वें पट्टधर<br>आ. श्री ज्ञानऋषि जी                                 | ***    | ६१९            |

(viii)

| श्र.भ. महावीर के ६२वें पद्घधर<br>आ. श्री नानगजी स्वामी              | ••••            | ६२०         |
|---------------------------------------------------------------------|-----------------|-------------|
| श्र.भ. महावीर के ६३वें पट्टधर<br>आ. श्री रूपजी स्वामी               | ****            | ६२१         |
| लोंकाशाह से पूर्व जैन संघ की स्थिति                                 | ****            | ६२२         |
| लोंकाशाह                                                            | (६३५-८३४)       |             |
| धर्मोद्धारक सद्धर्ममार्तण्ड श्री लोंकाशाह<br>का आर्यधरा पर आविर्माव |                 | ६३५         |
| लुकामत प्रतिबोध कुलक                                                | ****            | ६४२         |
| लोंकाशाह नये मत के नहीं किन्तु<br>धर्मोद्धारक क्रान्ति के प्रवर्तक  |                 | ६ ४७        |
| लोंकाशाह के चौंतीस बोल                                              | ****            | ६४८         |
| श्री लोंकाशाह ना ५८ बोल                                             | ••••            | ६५५         |
| परम्परा                                                             | ••••            | ६९१         |
| लूँकाए पूछेल तेर (१३) प्रश्न अने तेना उत्तरो                        | ****            | ६९४         |
| अनागमिक मान्यताओं के प्रति आस्थाएँ हिल उ                            | <del>ਤਠੀਂ</del> | ६९६         |
| ढूँढक रास (असत् कल्पना)                                             | ****            | ६९७         |
| लोंकाशाह का जन्म व जन्म-स्थान आदि                                   | ••••            | ७०२         |
| लोंकाशाह के जन्म-काल के विषय में                                    |                 |             |
| विभिन्न मान्यताएँ                                                   | ****            | ७०२         |
| लोंकाशाह का जन्म-स्थान, कुल और जाति                                 | ****            | ७०३         |
| लोंकाशाह द्वारा शास्त्र लिखे जाने का समय                            | ••••            | ७०९         |
| लोंकाशाह द्वारा उपदेश दिये जाने का सम्वत्                           | ****            | <b>७</b> १२ |
| लोंकाशाह द्वारा शुद्ध साधुमार्ग<br>प्रवर्त्तन विषयक उल्लेख          | ****            | <b>৩</b> 9४ |
| लोंकाशाह के दीक्षित होने अथवा न होने<br>विषयक अभिमत                 | ****            | ৩৭৩         |

| लोंकाशाह के जीवन पर प्रकाश डालने वाले उल्लेख    | ७२२         |
|-------------------------------------------------|-------------|
| लोंकाशाह-परम्परा का मूल नाम जिनमती              | . ७२६       |
| एकपातरिया (पोतियाबन्ध) गच्छ की पट्टावली         | . ৩३৩       |
| लोंकाशाह के सम्बन्ध में दिगम्बराचार्य           |             |
| रलमन्दि के विचार                                | ৩४९         |
| अथ लोंकाशाह नुं जीवन                            | . ७५२       |
| लोंकाशाह के विरुद्ध विषैला भ्रान्तिपूर्ण प्रचार | ७५९         |
| लोंकाशाह का जीवन परिचय—आध्यात्मिक जीवन          | ७९०         |
| प्रतिष्ठाविधियों में क्रान्ति का प्रारम्भ       | <i>ح</i> 92 |
| पारिवारिक एवं वैयक्तिक जीवन परिचय               | ८२६         |
| एक पातरिया (पोतियाबन्ध) गच्छ पट्टावली में       |             |
| लोंकाशाह के पारिवारिक जीवन का परिचय             | <i>ڪ</i>    |
| वि.सं. १३५७ से १३८२ तक की अवधि की               |             |
| राजनैतिक स्थिति (८३७-८                          | :3८) ८३७    |
| परिशिष्ट (८४१-८                                 | :49)        |
| १. शब्दानुक्रमणिका                              |             |
| (क) तीर्थंकर, आचार्य, राजा, श्रावक आदि          | <b>८</b> ४9 |
| (ख) मत, सम्प्रदाय, गोत्र आदि                    | ८४९         |
| (ग) ग्राम, नगर, प्रांत, स्थान आदि               | ८५२         |
| २. सन्दर्भ ग्रन्थों की सूची                     | ८५६         |

₹.

## प्रकाशकीय

इतिहास वस्तुतः विश्व के धर्म, देश, संस्कृति, समाज अथवा जांति के प्राचीनतम अतीत के परोक्ष स्वरूप को प्रत्यक्ष की भांति देखने का दर्पण तुल्य एकमात्र वैज्ञानिक सांधन है। किसी भी धर्म, संस्कृति, राष्ट्र, समाज एवम् जाति के अभ्युदय, उत्थान, पतन, पुनरुत्थान, आध्यात्मिक उत्कर्ष एवम् अपकर्ष में निमित्त बनने वाले लोक नायकों के जीवनवृत्त आदि के क्रमबद्ध-श्रृंखलाबद्ध संकलन-आलेखन का नाम ही इतिहास है। अभ्युदय, उत्थान, पतन की पृष्ठभूमि का एवं उत्कर्ष तथा अपकर्ष की कारणभूत घटनाओं का निधान होने के कारण इतिहास मानवता के लिए भावी पीढ़ियों के लिए दिव्य प्रकाश-स्तम्भ के समान दिशाबोधक-मार्गदर्शक माना गया है। इसलिए सन् १९६५ में यशस्विनी रत्नवंशीय श्रमण परम्परा के आचार्य श्री हस्तीमलजी महाराज ने समुद्र मन्थन तुत्य श्रमसाध्य, समयसाध्य, इतिहास-निर्माण के इस अतीव दुष्कर कार्य को दृढ़-संकल्प के साथ अपने हाथ में लिया और वर्षों तक सतत् अनुसन्धान, विवेचन, लेखन, सम्पादन के पश्चात् इस प्रामाणिक इतिहास का प्रादुर्भाव हुआ।

जैन धर्म का मौलिक इतिहास (चार खण्ड) आध्यात्मिकता के गौरव शिखर आचार्य श्री हस्तीमल जी म.सा. की अद्वितीय और अपूर्व देन है। आचार्यश्री ने जैन संस्कृति के हस्तलिखित ग्रंथागारों और ज्ञान भण्डारों से विपुल ऐतिहासिक सामग्री का चयन कर इस महत् अनुष्ठान को पूरा कर जैन संस्कृति के विकास में एक कीर्तिमान स्थापित किया है। ऐतिहासिक सामग्री के संकलन, ऐतिहासिक कड़ियों को जोड़ने और प्रामाणिक आधार पर समाजशास्त्रीय पद्धति का अनुसरण करके आचार्यश्री ने जैनधर्म के मौलिक इतिहास का भव्य भवन निर्मित किया है।

इसके प्रथम भाग में प्रथम तीर्थंकर ऋषभदेव से अंतिम तीर्थंकर महावीर तक का इतिहास है। द्वितीय भाग में वीर निर्वाण संवत् १ से १००० वर्ष के काल का इतिहास प्रस्तुत किया गया। इसके पश्चात् वीर निर्वाण संवत् २००० तक का इतिहास तृतीय और चतुर्थ खण्ड में है।

इसके प्रथम व द्वितीय भाग के तीन-तीन एवं तृतीय भाग के दो संस्करण

प्रकाशित हो चुके हैं। चतुर्थ भाग के द्वितीय संस्करण को प्रस्तुत करते हुए हमें अत्यधिक प्रसन्नता की अनुभूति हो रही है।

इतिहास समिति के उद्भव और अभ्युत्थान का श्रेय सर्वश्री सोहनलालजी कोठारी, श्रीचन्दजी गोलेछा, पूनमचंद जी बडेर, नथमलजी हीरावत को है, जिनके अथक प्रयत्नों से इतिहास समिति ने अनेक ग्रंथों के प्रकाशन का दायित्व निभाया है।

अंत में हम आराध्य गुरुदेव आचार्यश्री हस्तीमल जी म.सा. जिनके द्वारा इस महत् अनुष्ठान की सम्पूर्ति हुई, के प्रति प्रगाढ़ निष्ठा व्यक्त करते हुए सम्पादक मण्डल के समस्त सदस्यों और उन सबके प्रति हार्दिक आभार व्यक्त करते हैं, जिन्होंने समय-समय पर इस वृहद् कार्य में सहयोग दिया है।

जैन इतिहास समिति

### सम्पादकीय

सर्वप्रथम मैं आचार्य देव श्री हस्तीमलजी म.सा. को सभक्ति वन्दन करता हूँ।

प्रस्तुत ग्रन्थ में प्रारम्भिक अध्याय "पूर्व पीठिका" में उन सब बातों का भी उल्लेख कर दिया गया है, जिनका उल्लेख किसी भी ग्रन्थ के सम्पादकीय में करना आवश्यक होता है। अतः मात्र "सम्पादकीय" की औपचारिकता के निर्वहन हेतु गिनी चुनी पंक्तियों में निवेदन कर देना चाहता हूँ कि प्रस्तुत इतिहास माला के किसी भी भाग के मूल कलेवर में मेरा अपना एक भी शब्द नहीं है। जो कुछ है वह सब पूर्वाचार्यों और विभिन्न समय में हुए विद्वानों का ही कथन है। मैंने तो, जिस प्रकार एक माली छोटे-बड़े विविध जाति और वर्णों के पुष्पों को चुन-चुन कर एक सुन्दर पुष्पस्तबक का निर्माण करता है, गुम्फन करता है ठीक उसी प्रकार सैकड़ों ग्रन्थों, शिलालेखों, हजारों प्राचीन हस्तिलिखित पत्रों में जो जैन इतिहास भारत के विभिन्न क्षेत्रों में बिखरा पड़ा था उसे काल-क्रम से चुन-चुन कर समुचित प्रसंग एवं स्थान पर रख कर ऐतिहासिक घटना क्रम को सुव्यवस्थित, सुपाठ्य एवं सुबोध्य करने का प्रयास मात्र किया है।

मैं यह भी स्पष्ट कर देना आवश्यक समझता हूँ कि मैंने तीर्थंकर काल से पूर्व के कुलकर काल से लेकर विक्रम की २० वीं शताब्दी तक के इतिहास का आलोडन और आगमों से लेकर साम्प्रत युगीन जैन-जैनेतर साहित्य का प्रस्तुत प्रन्थ माला के सम्पादन हेतु अध्ययन किया है। मैंने वेद व्यास द्वारा निर्मित अति विशाल पौराणिक साहित्य का पारायण करते समय वेदव्यास की इस चेतावनी को भी पढ़ा है कि जो व्यक्ति जान-बूझ कर किसी भी दूषित उद्देश्य से ऐतिहासिक तथ्यों को तोड़-मरोड़ कर लिखता है वह कल्पान्त काल तक दुस्सह्य दारुण नारकीय दु:खों का भागी बनता है।

इस प्रकार की स्थिति में यदि कोई व्यक्ति अपने मन में किंचित्मात्र भी इस प्रकार की शंका लाए कि इस इतिहास में किसी भी सम्प्रदाय अथवा मान्यता विशेष को श्रेष्ठ अथवा अन्य किसी सम्प्रदाय, संघ अथवा मान्यता विशेष को मध्यम सिद्ध करने के उद्देश्य से लिखा गया है, तो मैं यह निवेदन करूँगा

(xiii)

कि ऐसी शंका करने से पहले यह अवश्य सोच लें कि वे कहीं "चोर की दाढ़ी में तिनका" की लोकोक्ति को तो चरितार्थ करने नहीं जा रहे हैं।

आलोचकों से भी नम्र निवेदन करूँगा कि वे आलोचक बनकर सुसभ्य भाषा में आलोचना करें, निन्दक बन कर निन्द्य, अनार्योचित असभ्य भाषा में नहीं। आलोच्य तथ्य के विरुद्ध ठोस आर्ष प्रमाण प्रस्तुत कर आलोचना करें न कि विक्षिप्त रथ्या पुरुष के अनर्गल प्रलाप की भांति। जैसा कि इतिहास माला के तृतीय भाग के प्रकाशन से पूर्व किसी दूसरे के नाम से उससे भिन्न किसी दूसरे ने ही किया था।

इस इतिहास माला के पाठकों से मैं यह भी निवेदन कर देना चाहता हूँ कि जिस कालावधि के इतिहास का आलेखन प्रस्तुत भाग के किया गया है, वह काल जैन इतिहास का सर्वाधिक दुर्भाग्यपूर्ण काल है। उस काल के जैन साहित्य को पढ़ते समय मुझे ऐसा प्रतीत होने लगता था कि क्या श्रमण भगवान महावीर के अनुयायियों के सिर पर शैतान सवार हो गया है जो एक दूसरे को देखते ही परस्पर एक दूसरे की पिण्डुली को पकड़ने को दौड़ रहे हैं, एक दूसरे को नीचा विखाने के लिये एक दूसरे के विरुद्ध डािकनी सािकनी मुद्गल जैसे अशोभनीय शब्दों का प्रयोग कर महामच्छ के नासाग्र पर रहने वाले अति लघुकाय तंदुल मच्छ की भाित घोर मानसिक हिंसा का ताण्डव नृत्य कर रहे हैं। जहां तीर्थंकर कालीन इतिहास से लेकर देविद्ध क्षमा श्रमण के समय तक के इतिहास का सम्पादन करते समय मैं अपने आपको बड़ा पुण्यशाली, सौभाग्यशाली समझता था वहीं वीर निर्वाण पश्चांत् १५वीं शताब्दी से २०वीं शताब्दी की मध्याविध के इतिहास का सम्पादन आकलन करते समय मैं अपने आपको संसार का सबसे चोटी का दुर्भाग्यशाली अनुभव कर रहा था। अस्तु, जो बीती सो बीत चुकी, अब उसकी याद सताये क्यों?

मेरे इस आलेखन-सम्पादन कार्य से किसी को कष्ट हुआ हो तो, मैं विनम्रतापूर्वक क्षमा-याचना करता हूँ।

> गजसिंह राठौड़ न्याय व्याकरण तीर्थ

णमो अरिहंताणं णमो सिद्धाणं णमो आयरियाणं णमो उवज्झायाणं णमो लोए सव्व साहूणं

एसो पंच णमोक्कारो, सव्व पावप्पणासणो। मंगलाणं च सव्वेसिं, पढ़मं हवड़ मंगलं॥

### पूर्व पीठिका

ग्रगाध करुणासिन्धु जिनशासन-नायक विश्वबन्धु श्रमण भगवान् महावीर के ग्रचिन्त्य प्रताप का ही प्रतिफल है कि ग्रद्धयुगीन महान् ग्रघ्यात्म योगी जैनाचार्य श्री हस्तिमलजी महाराज के निर्देशन में जैनधर्म का, भोग युग एवं कर्म युग के संगमकाल से प्रारम्भ कर श्रमण भगवान् महावीर के निर्वाणोत्तर १४७५ वर्ष तक के ग्रति सुदीर्घ काल का, इतिहास प्रस्तुत प्रन्थमाला के तीन भागों में नाति विस्तृत—नाति संक्षिप्त शैली में प्रकाशित कर दिया गया है। ग्रब इस प्रस्तुत किये जा रहे चतुर्थ भाग में वीर निर्वाण सम्वत् १४७६ से वीर निर्वाण सम्वत् २००० तक के इतिहास का समावेश किया जा रहा है। इसमें भी ग्राचार्यश्री द्वारा प्रारम्भ से ही ग्रपनाई गई नयी विधा के ग्रनुरूप धर्म के इतिहास के साथ-साथ संक्षेपतः पूरी ग्रविध का सामाजिक एवं राजनैतिक इतिहास भी प्रस्तुत किया जा रहा है।

इस इतिहास ग्रन्थमाला के प्रथम भाग में विश्व के सकल चराचर प्राणियों के सच्चे सखा एवं एकमात्र शरण्य ऋषभादि महावीरान्त चौबीस तीर्थंकरों के काल का विशद् विवरण प्रस्तुत किया गया है। उस प्रथम भाग में चौबीस तीर्थंकरों के पावन जीवनवृत्त के साथ-साथ बारह चक्रवर्तियों, नव बलदेवों, नव वासुदेवों ग्रौर नव प्रतिवासुदेवों का भी जीवनवृत्त देने का प्रयत्न किया गया। उसी भाग में उस काल की राजनैतिक स्थिति का भी इतिहास यथाशक्य प्रस्तुत किया गया है, जिसमें राजनीति के ग्रादि प्रवर्त्तक ग्रादि राजा भगवान् ऋषभदेव के सुपुत्र चक्रवर्ती भरत से लेकर शिशुनागवंशी सम्राट् श्रेणिक, बिम्बसार ग्रौर उनके उत्तराधिकारी सम्राट् कुणिक के शासनकाल तक का विशद् इतिवृत्त भी सम्मिलत है।

साम्प्रतयुगीन पूर्व एवं पश्चिम के अनेक अग्रगण्य इतिहासज्ञ इस बात पर आश्चर्य प्रकट करते रहे हैं कि जहां एक ओर जैनागमों में श्रीकृष्ण वासुदेव, उनकी महीषियों, उनके पुत्रों-पौत्रों तथा अनेक परिजनों का परिचय उपलब्ध होता है, वहां दूसरी और वैदिक परम्परा के किसी भी अन्थ में श्रीकृष्ण के ताऊपुत्र (भाई) बावीसवें तीर्थंकर भगवान् अरिष्टनेमि का स्पष्टतः नामोल्लेख तक क्यों नहीं है। इतिहास के विद्वानों की इस प्रकार की आशंका ने इस कमी को दूर करने की एक उत्कट अभिलाधा हमारे अन्तर्मन में उत्पन्न की। एतदर्थ वैदिक परम्परा के प्राचीन प्रामािशक अन्थों और साहित्य का गहराई से अवलोकन किया गया तो वैदिक परम्परा के ही प्राचीन प्रामािशक अन्थ हरिवंश पुराण में न केवल भगवान् अरिष्टनेमि हो, अपितु उनको वंश परम्परा का पूर्ण वंश वृक्ष ही प्राप्त हो गया, जिसे भगवान् अरिष्टनेमि के प्रकरण में यथा-स्थान प्रस्तुत किया गया है। इससे

यह तथ्य इतिहास-प्रेमियों के समक्ष प्रकाश में ग्रा गया है कि श्रीकृष्ण वस्तुत: भगवान् ग्ररिष्टनेमि के चचेरे भाई थे।

साथ ही भारतीय इतिहास के विषय में गहन रुचि के साथ शोध करने वाले पाश्चात्य विद्वानों को इस बात की आशंका थी कि ईसा से सातवीं शताब्दी पूर्व जैन परम्परा के तेवीसवें तीर्थंकर भगवान् पार्श्वनाथ के तीर्थंकर काल में काशी (वाराण्सी) में इक्ष्वाकु वंश का राज्य नहीं, बिल्क शिशुनाग वंश के राजा काकवर्णी का शासन था; जबिक जैनागमों में इस प्रकार का स्पष्ट उल्लेख है कि भगवान् पार्श्वनाथ का जन्म काशी के इक्ष्वाकु वंशी महाराजा अश्वसेन की महाराणी वामादेवी की कुक्षि से हुआ था। इस विषय में भी गहन शोध के अनन्तर वैदिक परम्परा के पुराणों और अन्य ऐतिहासिक तथ्यों के आधार पर यह सिद्ध कर दिया गया है कि भगवान् पार्श्वनाथ के दीक्षित हो जाने के अनन्तर एवं उनके पिता काशी के इक्ष्वाकु वंशीय राजा अश्वसेन के स्वर्गारोहण् के अनन्तर काशी का राज सिहासन उनके किसी उत्तराधिकारी के अभाव में कितपय वर्षों के लिये रिक्त रहा। इस प्रकार की अराजकतापूर्ण स्थिति का अन्त करने के लिये काशी राज्य की प्रजा ने शिशुनाग नामक योद्धा को आमन्त्रित किया और उसे काशी के राज सिहासन पर आसीन कर दिया।

इस प्रकार इस ग्रन्थमाला के प्रथम पुष्प में प्रथम तीर्थंकर भगवान् ऋषभदेव से लेकर चरम तीर्थंकर श्रमण भगवान् महाबीर के निर्वाणकाल तक का जैनधर्म का श्रीर उसके साथ ही साथ भारत के तत्कालीन राजनैतिक एवं सामाजिक इतिवृत्त का संक्षेप में ब्यौरा प्रस्तुत किया गया है। उस अवधि के जैनधर्म के इतिहास को अथवा तीर्थंकर काल के इतिहास को जैनधर्म के स्विणिम काल के इतिहास की संज्ञा दी जाती है।

इस ग्रन्थमाला के द्वितीय भाग में श्रमण भगवान् महावीर के निर्वाण से उत्तरवर्त्ती काल का, वीर निर्वाण सम्वत् एक से वीर निर्वाण सम्वत् एक हजार तक का जैनधमें का इतिहास प्रस्तुत किया गया है। इसमें जैनधमें के इतिहास के साथ-साथ एक हजार वर्ष का भारत का राजनैतिक ग्रौर यथाश्रक्य सामाजिक इतिवृत्त भी कमबद्ध रूप से प्रस्तुत किया गया है। इस ग्रवधि के जैनधमें के इतिहास को केवली काल, चतुर्वश पूर्वधर काल, दश पूर्वधरकाल, ग्रौर सामान्य पूर्वधरकाल इन नार वर्गों में विभक्त किया गया है। उसमें केवली काल की ग्रवधि ६४ वर्ष की, चतुर्वश पूर्वधर काल की ग्रवधि वीर निर्वाण सम्वत् ६४ से १७० तक (१०६ वर्ष) को, दश पूर्वधरकाल की ग्रवधि वीर निर्वाण सम्वत् १७१ से वीर निर्वाण सम्वत्

१. जैन धर्मका मौलिक इतिहास भश्य १, पृष्ठ ४३१ –४३ ⊏

देखिये जैनधर्म का मौलिक इतिहास भाग २, पृष्ठ २५३-२५६

ſ

४-४ तक (४१३ वर्ष) की, ग्रौर वीर निर्वाण सम्वत् ४-४ से १००० वर्ष तक ४१६ वर्ष की ग्रविध सामान्य पूर्वधर काल की रही है।

इस प्रकार इस द्वितीय भाग में वीर निर्वाण सम्वत् १ में वीर प्रभु के पट्ट पर आसीन हुए उनके प्रथम पट्टघर आर्य सुघर्मा से लेकर वीर निर्वाण सम्वत् १००० में स्वर्गस्थ हुए अन्तिम पूर्वघर आर्य देविद्विगिण क्षमाश्रमण के आचार्य काल तक का एक हजार वर्ष के जैनधर्म के इतिहास के साथ-साथ तत्कालीन राजनैतिक और सामाजिक दशा का इतिहास प्रस्तुत किया गया है । वीर निर्वाण की तृतीय शती के चतुर्थ दशक के आस-पास आर्य महागिरि एवं आर्य सुहस्ती के समय की एक आध आपवादिक घटनाओं को और वीर निर्वाण सं० ६०६ के आस-पास भगवान् महावीर के संघ में दिगम्बर, यापनीय और तदनन्तर नियत-निवासी शिथलाचारोन्मुखी चैत्यवासी परम्पराओं के बीज वपन के उपरान्त भी श्रमण भगवान् महावीर का धर्मसंघ वस्तुतः एकता के सूत्र में आबद्ध रह अपनी विशुद्ध एवं मूल शास्त्रीय परम्परा के प्रचार-प्रसार के माध्यम से जन-जन का कल्याण करता हुआ एक महानदी के प्रवाह तुल्य गति से गतिशील रहा।

द्वितीय भाग के म्रालेखन के समय भी गहन शोध के ग्रनन्तर म्रनेक ऐति-हासिक तथ्यों पर प्रकाश डालने के साथ-साथ म्रनेक महत्वपूर्ण ऐतिहासिक उपलब्धियां म्रवाप्त की गई, जिनमें सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण निम्नलिखित रूप में उल्लेखनीय हैं:—

- श. म्रन्तिम चतुर्दश पूर्वंघर म्रथवा श्रुतकेवली भद्रबाहु उन निर्युक्तियों के रचनाकार नहीं थे, जो वर्तमान काल में उपलब्ध हैं। वस्तुतः इन निर्युक्तियों के निर्माता देविद्धिगिए। क्षमाश्रमण के स्वर्गस्थ होने के पश्चात् म्रपने संघ के साथ दक्षिण की म्रोर विहार कर वहीं विचरण करने वाले मौर श्रमण बेलगोल में स्वर्गस्थ होने वाले निमित्तज्ञ भद्र-बाहु (द्वितीय) थे।
- २. अन्तिम श्रुतकेवली भद्रबाहु (प्राचीन गोत्रीय) दुष्काल के समय दक्षिण की स्रोर नहीं, अपितु नेपाल की स्रोर गये थे।
- ३. अन्तिम चतुर्दश पूर्वघर आचार्य भद्रबाहु के पास मौर्य राजवंश के संस्थापक सम्राट् चन्द्रगुप्त दीक्षित नहीं हुए। वस्तुतः ऐतिहासिक तथ्य इस बात के साक्षी हैं कि वे दोनों समकालीन नहीं थे। अन्तिम श्रुतकेवली आचार्य भद्रबाहु का स्वगंवास दिगम्बर परम्परा की मान्यतानुसार वीर निर्वाण सम्वत् १६३ में हुआ, जबिक मौर्य चन्द्रगुप्त ने वीर निर्वाण सम्वत् २१४ के आसपास नन्दवंश के अन्तिम मगध सम्राट् नवम नन्द को युद्ध में परास्त कर मगध साम्राज्य के सिहासन पर आरूढ़ हो मौर्य साम्राज्य की स्थापना की।

४. यूनान घौर विश्व के इतिहास से यह निर्विवाद रूप से सिद्ध है कि सिकन्दर ने ईस्वी सन् पूर्व ३२७ (बीर निर्वाण सम्वत् २००) में भारत पर ध्राक्रमण किया। उस समय राजा पुरु ने सिकन्दर से सिंध होने के पश्चात् कहा था कि यदि तुम सम्पूर्ण भारतवर्ष पर प्रावकार करना चाहते हो तो मगध साम्राज्य पर ध्राक्रमण कर दो। मगध का राज्य एक बड़ा ही शक्तिशाली राज्य है। किन्तु उसके सम्राट् नवम नन्द को वहां की प्रजा नापितपुत्र मानती है थौर उससे घृणा करती है। इस कारण तुम एक कड़ी लड़ाई के पश्चात् मगध साम्राज्य पर ध्रपना थ्राधिपत्य स्थापित कर सकते हो। मगध के सिहासन पर ध्रधिकार कर लेने के पश्चात् तुम्हारी विजयिनी सेनाध्रों को रोकने वाली ग्रन्य कोई राज्य-शक्ति नहीं रहेगी।

चन्द्रगुप्त मौर्य, जो उस समय किशोरावस्था में ही था श्रीर भारत के एक विख्यात रणनीति विशारद गुरु के पास तक्षशिला में रणनीति की शिक्षा ग्रहण कर रहा था, भी यूनानी रणनीति के भेद से भवगत होने के लक्ष्य से सिकन्दर से मिला था। वह थोड़े समय के लिए सिकन्दर की सेना में भी रहा। उस समय चन्द्रगुप्त ने भी सिकन्दर को मगध पर श्राक्रमण करने का परामशें देते हुए वही बात कही जो कि राजा पुरु ने सिकन्दर से कही थी।

विश्व ग्रौर यूनान के इतिहास के इन दो उल्लेखों से यह स्पष्टतः प्रमाणित होता है कि वीर निर्वाण सं० २०० के व्यतीत हो जाने तक मगघ पर नवम नन्द का ही साम्राज्य था।

ईस्वी पूर्व ३२३ तद्नुसार वीर निर्वाण सम्वत् २०४ में सिकन्दर युद्ध में स्वयं श्राहत होने तथा अपनी सेनाओं की भारी क्षति के परि-णामस्वरूप सैनिकों में विद्रोह फैलने की आशंका से अपनी सेना के साथ अपने देश को लौट गया।

सिकन्दर के प्रधान सेना-नायकों के उल्लेखानुसार चन्द्रगुप्त मौर्य ने चोरों और लुटेरों की एक छोटी सी सेना जुटाकर सिकन्दर की सेनाओं से युद्ध भी किया था। उस युद्ध में चन्द्रगुप्त एक भ्रति विशालकाय जंगली हाथी पर ग्रारूढ़ हो अपनी तथाकथित चोर-लुटेरों की सेना में सबसे म्रागे रहकर यूनानियों से लड़ा था।

सिकन्दर के स्वदेश की श्रोर लौट जाने के पश्चात् उसके द्वारा विजित भारतीय क्षेत्रों में यूनानी शासन के विरुद्ध विद्रोह की श्राग भड़का कर श्रौर श्रपनी सैन्य शक्ति के बल पर यूनानियों की प्राय: सभी क्षत्रपियों को चन्द्रगुप्त ने नष्ट कर दिया था। इस प्रकार रणनीति में सिक्रिय सफलता प्राप्त करने के अनन्तर अपनी सैन्य शक्ति को बढ़ाकर अपने गुरु चाणक्य के तत्वावधान में सीधे मगध की राजधानी पाटलीपुत्र पर आक्रमण कर चन्द्रगुप्त ने मगध साम्राज्य के सिंहासन पर अधिकार करने का दु:साहस किया था।

सिकन्दर के सम्भावित प्राक्रमण की प्राशंका से नवम नन्द ने पहले से ही अपनी शक्तिशाली सेना को सभी भांति श्रीर अधिक शक्तिशाली बना लिया था। इस कारएा नवम नन्द भीर चन्द्रगृप्त की सेनाम्नों के बीच हुए उस युद्ध में चन्द्रगुप्त मौर्य की सेना पूर्ण-रूपेए। नष्ट-भ्रष्ट भ्रथवा भ्रस्त-व्यस्त हो गई। केवल चन्द्रगुप्त भ्रीर चाराक्य-ये दो गुरुशिष्य ही उस युद्ध में बचे झीर वे येन-केन-प्रकारेण लुकते-खिपते एवं भयंकर वनों तथा दुर्गम पर्वतों में भटकते-भटकते बड़ी कठिनाई से अपने प्राण बचाकर मगघ साम्राज्य की सुविशाल सीमाश्रों से बाहर निकलने में सफल हो सके। चाराव्य ने येन-केन-प्रकारेरा पुन: एक विशाल सेने। संगठित करके उस समय के एक ग्रन्य राज्य के ग्रिधिपति राजा पर्वतक की सेनाग्नों के साथ मिलकर दूसरी बार मगध पर भ्राक्रमण किया। इस बार मगध की सुदूरवर्ती सीमाध्यों पर पहले ग्रधिकार करते हुए शनै: शनै: क्रमशः मगध के सीमावर्ती बहुत बड़े भाग पर ग्रधिकार कर लेने के पश्चात् चन्द्रगुप्त ने पाटलीपुत्र पर श्राक्रमण किया। इससे उसे पूर्ण सफलता प्राप्त हुई ग्रौर नन्द राज्य का स्रंत कर वह मगध साम्राज्य के सिहासन पर बैठा। इस प्रकार वीर निर्वास की तीसरी शताब्दी के द्वितीय दशक में चन्द्रगुप्त ने मौर्य साम्राज्य की स्थापना की। एक राज सत्ता विहीन महत्वाकांकी सेनानी को एक शक्तिशाली सेना गठित करने श्रौर उस सेना के मूलत: नष्ट हो जाने पर एक विशाल एवं महाशक्तिशाली साम्राज्य पर म्रिवकार करने के लिए दूसरी शक्तिशाली सेना सुगठित करने में दस पन्द्रह वर्ष का समय लगना हर इष्टि से सहज स्वाभाविक लगता है ।

इन सब ऐतिहासिक तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर स्पष्ट रूप से यह तथ्य प्रकाश में ग्राता है कि मुख्यतः दिगम्बर परम्परा के साहित्य में ग्रीर साधारणतः श्वेताम्बर परम्परा की परवर्तीकाल की कृतियों में सम्राट् चन्द्रगुप्त मौर्य के सोलह स्वप्नों ग्रीर श्रुतकेवली भद्रबाहु के पास चन्द्रगुप्त के दीक्षित होने तथा दुभिक्ष की ग्रवस्था में दक्षिण की ग्रीर विहार करने के जो उल्लेख उपलब्ध होते हैं, उनमें तथ्य का कहीं कोई लवलेश भी दिष्टगोचर नहीं होता। नाम साम्य की भ्रान्ति श्रौर इतने बड़े सम्राट् द्वारा जैन श्रमण घर्म की दीक्षा ग्रहण की बात के माध्यम से श्रपने घर्म संघ की महानता तथा महिमा सिद्ध करने के उद्देश्य से विक्रम की छठी शताब्दी में हुए भद्र- बाहु नामक स्नाचार्य श्रौर उनके शिष्य चन्द्रगुष्ति की दक्षिण विहार की घटना को बीर निर्वाण की दूसरी शताब्दी के उत्तराद्धं के द्वितीय शतक में हो अर्थात् बीर निर्वाण सम्वत् १६३ अथवा दूसरी मान्यतानुसार बीर निर्वाण सम्वत् १७० में स्वर्गस्य हुए चतुर्दश पूर्वघर श्राचार्य भद्रबाहु के साथ जोड़ दिया गया है।

श्रम एखेलगोल में बाहुबली की विश्वविख्यात विशाल मूर्ति के पार्थ में अवस्थित चन्द्रगिरि नामक एक पहाड़ी पर पार्थ्वनाथ वसित का एक शिलालेख आज भी विद्यमान है, जिस का सारांश इस प्रकार है:—

"सूर्य के समान भगवान् महावीर के निर्वाण के पश्चात् उनके पट्ट पर गौतम लौहार्य (सुधर्मा), जम्बू, विष्णु, अपराजित, गोवर्द्धन, अन्तिम चतुर्देश पूर्वधर भद्रबाहु, विशाख, प्रोष्ठिल, कृतिकाय, जय, सिद्धार्थ, धृतिषेण, बुद्धिल आदि गुरु परम्परा के कम में महापुरुषों की शिष्य सन्तिति को प्रकाशित करने वाले अष्टांग महानिमित्त को जानने वाले भद्रबाहु नामक आचार्य ने उज्जियनी में मूत, भविष्य और वर्तमान की घटनाओं को बतला देने वाले निमित्त ज्ञान से बारह वर्ष के भावी दुष्काल को जानकर सब संघ को सूचित किया और संघ उनके साथ उत्तरापथ से दक्षिणापथ की ओर प्रस्थित हुआ। वे अपने संघ के साथ अञ्च-जन-धन-धान्य-वृक्ष-लता-गुल्मादि से सम्पन्न दक्षिण देश में आये। उन भद्रबाहु नामक आचार्य ने चन्द्रगिरि की इस गुफा में अनशन एवं समाधिपूर्वक स्वर्ग-गमन किया। """""

इस प्रकार इस ग्रन्थमाला के द्वितीय भाग में ठोस आधार पर यह सिद्ध कर दिया गया है कि एकादशांगी के विच्छेद के भ्रनन्तर हुए भद्रबाहु नामक श्राचार्य भीर उनके सुशिष्य चन्द्रगुप्ति के जीवन से सम्बन्धित घटना को वीर निर्वाण सम्बत् १६३ ग्रथवा १७० में

१. महाबीर सवितरि परिनिर्व ते भगवत्परमिषगौतमगराधरसाक्षाच्छिष्य लोहार्य जम्बु-विष्णुदेवापराजितगोवर्द्धनभद्रबाहुविशाखत्रोष्टिलकृतिकायजयनामसिद्धार्थेषृतिषेराबुद्धि-लादि गुरुपरम्परीगा वक (क)माम्यागतमहापुरुषसंतितसमवद्योतितान्वय-भद्रबाहु-स्वामिना उज्जयन्यामष्टांगमहानिमित्ततत्वज्ञेन त्रैकाल्यदर्शिना निमित्तेन द्वादशसंवत्सर-कालवैपम्यमुपालम्य कथिते सर्व्वसंघ उत्तरापथाद्क्षिगापथं प्रस्थितः ।

<sup>—</sup> पार्खनाथ वस्ति का शिलालेख ।

स्वर्गस्थ हुए श्रन्तिम श्रुतकेवली श्राचार्य भद्रबाहु के जीवन की घटनाश्रों के साथ भ्रांतिवश संपृक्त कर दिया गया है।

- ५. बीर निर्वाण सम्वत् २४५ में दशपूर्वधर स्रायं महागिरि के स्वर्गस्थ होने के पश्चात् जैन संघ में गणाचार्य तथा वाचनाचार्य इन दो स्राचार्य परम्परास्रों के प्रादुर्भाव स्नौर तत्पश्चात् कालान्तर में तीसरी स्नाचार्य परम्परा, युग प्रधानाचार्य परम्परा के उद्भव के कारण शताब्दियों तक युग प्रधानाचार्य, वाचनाचार्य स्नौर गणाचार्य इन तीनों स्नाचार्य परम्परास्रों के सम सामियक काल में प्रचलित रहने का युक्तिसंगत ऐतिहासिक तथ्यों से पूर्णतः परिपुष्ट स्नौर जन-जन के मन का समाधान करने वाले ऐसे ऐतिहासिक तथ्यों पर पूर्ण प्रकाश डालकर स्रसाधारण से स्रसाधारण मेधा-सम्पन्न विज्ञ को भी उलभन भरे ऊहापोह में डालने वाली जटिल समस्या का सही हल निकाल लिया गया है।
- ६. द्वितीय भाग में जो एक हजार वर्ष का इतिहास लिखा गया है उसके लेखन में निन्द स्थिविरावली और कल्पस्त्रीया स्थिविराविल इन दो स्थिविराविलयों को मूल भ्राधार माना गया है। मथुरा के कंकाली टीले की खुदाई में जो वहां के अति प्राचीन जैन स्तूप से निकले अठारह सौ से उन्नीस सौ वर्ष पुराने शिलालेख, श्रायागपट्ट, मूर्तिलेख ग्रादि मिले हैं उनमें कल्प सूत्रीया स्थिविराविल के छः गर्गों में से तीन गर्गों, चार गर्गों के बारह कुलों तथा दस शाखाओं के एवं नन्दीसूत्रीया स्थिविराविल के पन्द्रहवें वाचनाचार्य ग्रार्य समुद्र, सोलहवें ग्रार्य मंगू, इक्कीसवें ग्रार्य निन्दिल, बावीसवें ग्रार्य नागहस्ति ग्रीर चौबीसवें वाचनाचार्य भूतिदन्न के नाम उट्ट कित हैं। ग्राज से लगभग दो सहस्राब्दि पूर्व के इन शिलालेखों ने ग्रार्य सुधर्मा से प्रारम्भ हुई जैन श्रमण संघ की इन दोनों स्थिविराविलयों को संसार के समक्ष पूर्णत: प्रामारिंगक ग्रीर परम विश्वसनीय सिद्ध कर दिया है।

इस प्रकार नन्दी स्थविराविल श्रौर कल्पसूत्रीया स्थविराविल के ब्राधार पर लिखा गया यह इतिहास १८००-१६०० वर्ष पूर्व के ऐतिहासिक ग्रभिलेखों से पूर्णतः परिपुष्ट होने के कारण परम प्रामाणिक सिद्ध हुग्रा है।

७. दूसरे भाग के लेखन हेतु शोधकार्य करते समय मथुरा के पुरातात्विक संग्रहालय में उपलब्ध जैन इतिहास से सम्बन्धित मथुरा के कंकाली

<sup>&</sup>lt;mark>१. जैनधर्म का म</mark>ौलिक इतिहास भाग २ पृष्ठ ४६≒−७१

टीले की खुदाई से प्राप्त हुई ऐतिहासिक सामग्री के भ्राघार पर यह तथ्य भी प्रकाश में लाया जा सका है कि कनिष्क के राज्य के चौथे वर्ष, तद्नुसार वीर निर्वाण सम्वत् ६०६ से पूर्व की कोई जैन मूर्ति मथुरा के राजकीय संग्रहालय में नहीं है। वीर निर्वारा सम्बत ६०६ की यह मूर्ति भी मथुरा के झति प्राचीन स्तूप के झवशेषों में मिली है। स्तूप वस्तुतः किन्हीं तीर्थंकर भगवान् अथवा महापुरुष की स्मृति में उस स्थान पर बनाये जाते थे, जिस स्थान पर कि उनके पार्थिव शरीर की म्रन्रयेष्टि किया की जाती थी। ऐसी स्थिति में स्तूप में जो मूर्ति रखी जाती थी वह पूजा ग्रर्चा के लक्ष्य से नहीं श्रापतु स्मृति के एक प्रतीक के रूप में होती थी। इस प्रकार के ऐतिहासिक प्रमार्गों के भाधार पर यह तथ्य प्रकाश में लाया गया कि वीर निर्वाण सम्वत् ६०६ से पहले मधुरा के उस प्राचीन स्तूप में कोई जिनमूर्ति कभी नहीं रखी गई थी। इस प्रकार के ठोस ऐतिहासिक तथ्यों के झाधार पर द्वितीय भाग के झालेखन के समय यह तथ्य प्रकाश में लाया गया कि बोर निर्वाश सम्वत् ६०६ तद्नुसार शक सम्वत् ४ से पूर्व साधारणतः सर्वत्र धौर मुख्यतः स्तूपों में मूर्तियां नहीं रक्खी जाती थीं। दूसरे शब्दों में यह कहा जाय तो अतिशयोक्ति नहीं होगी कि वीर निर्वास सम्वत् ६०६ से पूर्व मथुरा जैसे जैनधर्म के सुदृढ़ केन्द्र स्थल में मूर्ति पूजा का प्रचलन नहीं था । हमारे द्वारा प्रतिपादित किये गये इस. ऐतिहासिक तथ्य की पुष्टि धान्ध्रप्रदेश के गुन्टूर जिले के वडुमानु ग्राम में डा. टी. वी. जी. शास्त्री, संचालक, विरला पुरातत्व एवं सांस्कृतिक शोध प्रतिष्ठान (डायरेक्टर, बिरला भाचियोलोजिकल एण्ड इन्स्टीट्यूट) के तत्वावधान में मिले हुए अनुमानत: २२०० वर्ष पूर्व के स्तूप के अवशेषों से होती है। इस खुदाई में ऐतिहासिक तथ्यों पर ाकाश डालने वाले शिलालेख तो उपलब्ध हुए हैं पर पूरी खुदाई में एंक भी मृति प्रथवा उसका कोई प्रंश उपलब्ध नहीं हुआ है। 2 इससे यही श्रसन्दिग्ध रूप से सिद्ध होता है कि जैनधर्म में प्राचीन काल में मूर्तिपूजा के लिये भाडम्बर का कोई स्थान नहीं था।

हमें इस बात का सन्तोष है कि इस प्रन्थमाला में जैनधर्म का जो निर्वाखोत्तर १००० वर्ष का इतिहास प्रस्तुत किया गया है, उसकी प्राज से दो सहस्राब्दि घौर उससे भी पूर्व उट्ट कित किये गये विभिन्न काल के शिला लेखों से भी पुष्टि हो रही है।

रे. जैन शिलालेख संग्रह, भाग २, लेख संस्था १६, पृष्ठ संस्था १६. ·

२. वैनिक हिन्दू समाचार-पत्र, मद्रास २५/२६/७/०५

श्रालेख्यमान ग्रन्थमाला के द्वितीय भाग के श्रालेखनानन्तर इसके प्रकाशन के साथ ही तृतीय भाग के ग्रालेखन का कार्य हाथ में लेने का उपक्रम किया गया। क्यों कि बीर निर्वाण सम्बत् १ से १००० वर्ष तक के जैन धर्म के इतिहास का म्रालेखन वाचनाचार्य परम्परा की नन्दी स्थविरावली को प्रमुख भ्राधार मानकर किया गया था, ग्रत: सबसे पहले देवद्धि क्षमाश्रमण के उत्तरवर्ती काल की वाचनाचार्य परम्परा की पट्टावली की खोज की गई। युग प्रधानाचार्य प्रादि अनेक परम्पराग्नों की पट्टावलियों के साहित्य का पुनः पुनः ग्रालोडन विलोडन कर लेने के पश्चात् भी जब वाचनाचार्य परम्परा की देविद्धि क्षमाश्रमण के श्रागे की पट्टावली कहीं द्ष्टिगोचर नहीं हुई तो एक बड़ी भारी निराशा के साथ-साथ एक बड़ी ग्रसमजसपूर्ण उलभन हृदयं को कचोटने लगी कि दो सहस्राब्दियों पूर्व उट्टांकित किये गये शिलालेखों से परिपुष्ट नन्दी स्थविरावली में वीर निर्वाण सम्वत् १ से १००० तक उल्लिखित की गई वाचनाचार्य परम्परा की श्रग्रेतन पट्टावली के श्रभाव में प्रामाशिक इतिहास-लेखन कार्य यथातथ्य रूपेए। किस प्रकार ग्रागे बढ़ाया जा सकेगा। ऐसे निराशा के क्षराों में एक नवीन स्राशा सन्तर्मन में उद्भूत हुई कि भारत के प्रमुख ग्रन्थागारों, प्राचीन हस्तलिखित ज्ञान भण्डारों का सूक्ष्मे दृष्टि से यदि भवलोकन किया जाय तो सम्भव है कि वाचनाचार्य परम्परा की पट्टावली का कहीं कोई थोड़ा बहुत स्रोत मिल जाय । इस स्राशा की अनुपूर्ति हेतु अनेक प्राचीन ग्रन्थागारों एवं हस्तलिखित ग्रन्थों के ज्ञान भण्डारों में खोज प्रारम्भ की गई। इस खोज के साथ-साथ वीर निर्वाण सम्वत् १००१ से २००० ग्रीर उससे ग्रागे के इतिहास के ग्रालेखन के लिये ग्रावश्यक सामग्री का श्रालेखन संकलन भी प्रारम्भ रखा गया। इस लम्बे समय के प्रयास में जैन वाङ्गमय के भ्रालोडन में भ्रनेक प्रकार की द्रव्य परम्पराश्रों की पट्टावलियां भीर उन द्रव्य परम्पराधों के सम्बन्ध में ऐतिहासिक सामग्री तो विपुल मात्रा में प्राप्त हुई किन्तु ग्रहर्निश ग्रथक् प्रयास के उपरान्त भी वाचनाचार्य परम्परा की देविद्ध क्षमाश्रमण के स्वर्गारोहण के पश्चात की कोई पट्टावली उपलब्ध नहीं हुई।

'वाचको पूर्व विद्' अथवा 'पूर्वविद् वाचक:' अर्थात् जो पूर्वज्ञान से सम्पन्न हो उसी को वाचक या वाचनाचार्य कहा जा सकता है। कम से कम एक पूर्व का ज्ञान वाचनाचार्य के लिए होना अनिवार्य रूपेण आवश्यक है। जिसे एक पूर्व का ज्ञान नहीं है वह वाचनाचार्य की अभिधा से अभिहित नहीं किया जा सकता। वित्तरों और प्राचीन जैन वांग्मय में वाचक अथवा वाचनाचार्य की इस व्याख्या को पढ़कर मस्तिष्क में एक विचार आया कि अन्तिम पूर्वधर वाचनाचार्य आयं देविद्यगिण क्षमाश्रमण के स्वगंस्थ हो जाने के अनन्तर पूर्व ज्ञान हमारी आयं घरा से लुप्त हो गया। पूर्व ज्ञान के लुप्त होने के साथ ही वाचक संज्ञा से अभिहित किये जाने योग्य किसी भी वाचनाचार्य के विद्यमान न रहने के कारण वीर निर्वाण सम्वत् १००१ में वाचनाचार्य परम्परा भी समाप्त हो गई। वाचनाचार्य परम्परा

का अन्त हो जाने की स्थिति में उसी परम्परा की अग्रेतन पट्टावली का अस्तित्व भी कैसे रह सकता है। इस विचार से मन में वाचनाचार्य परम्परा की देविद्धि से श्रागे की वाचनाचार्य परम्परा की पट्टावली न मिलने से जो एक कसक, चुभन अथवा टीस अनुभव की जा रही थी, वह कुछ सीमा तक शान्त हुई। किन्तु हठात् एक-दूसरे ऐतिहासिक महत्त्व के प्रश्न ने अन्तर्मन में एक दूसरी ही टीस उत्पन्न कर दी कि देविद्ध गिए। क्षमाश्रमण का वह शिष्य कौन था जो देविद्ध के स्वर्गगमन के पश्चात् उनके पद पर ग्रासीन हुग्रा । लम्बे समय तक ग्रथक् प्रयास के साथ उपलब्ध जैन वांग्मय का आलोडन, विलोडन, निदिध्यासन करने के उपरान्त भी देवद्धि गरिए क्षमाश्रमए के किसी एक भी शिष्य का नाम उनके उत्तराधिकारी के रूप में तत्कालीन जैन साहित्य धौर उसके उत्तरवर्ती समय के साहित्य में उपलब्ध नहीं हुआ । "देवद्विगरिए क्षमाश्रमरा जैसे महान् प्रभावक ग्रौर पूर्वधर दाचनाचार्य, जिन्होंने न केवल एकादशांगी को ही स्रपित उपांग छेदसूत्र स्नादि सम्पूर्ण स्नागमों को लिपिबद्ध ग्रथवा पुस्तकारूढ़ कर सुविशाल शिष्योपशिष्य सन्तित की सहायता से ही पूर्ण किये जाने योग्य अतीव श्रम एवं समय साध्य गुरुतर कार्य को अपने भागीरथ प्रयास से सम्पन्न किया, वे शिष्य सन्तिति विहीन होंगे स्रौर उनके स्वर्गारोहरा के ग्रनन्तर उनके पट्ट को श्रलकृत करने वाला कोई भी सूयोग्य शिष्य श्रवशिष्ट न रहा होगा" यह बात किसी भी विचारक के गले नहीं उतर सकती। वीर निर्वाण की एक सहस्राब्दि के अवसान के साथ ही तत्काल श्रमण भगवान महावीर की विशुद्ध मूल श्रमण परम्परा, वाचनाचार्य-परम्परा एक ही क्षरा में तिरोहित हो गई होगी रें प्रकार की कल्पना नहीं की जा सकती । दुषमाकाल के ग्रवसान के ग्रन्तिम दिन में स्वर्ग सिघारने वाले दु:प्रसह ग्राचार्य की विद्यमानता तक श्रमण भगवान् महावीर के जिनशासन का प्रवाह कभी तीव्र तो कभी मन्द गति से चलेगा पर चलता अवश्य रहेगा । किसी भी समय विच्छिन्न नहीं होगा । इस ग्रवितथ ग्रागम वचन के ग्रनुसार यह तो किसी भी दशा में विश्वास नहीं किया जा सकता कि देवर्द्धगरिए क्षमाश्रमण के स्वर्गारोहरा के पश्चात् श्रमरा भगवान् महाबीर का शासन कुछ समय के लिए विलुप्त अथवा तिरोहित हो गया होगा। देवद्भिगिए के पश्चात् भी जिनशासन का प्रवाह किसी न किसी रूप में अवश्यमेव चलता रहा, इस अटूट आस्था एवं अडिंग विश्वास के साथ जब देविद्धगिए। क्षमाश्रमए। के स्वर्गारोहए। के उत्तरवर्त्ती काल के जैनवांग्मय का पुनः पुनः परिमन्थन किया गया तो चारों स्रोर जैन वांग्मय में श्रमण भगवान् महावीर की अध्यातमपरक मूल विशुद्ध भाव परम्परा के स्थान पर द्रव्य परम्पराग्नों का ही इतस्ततः वर्चस्व दृष्टिगोचर हुग्ना ग्रीर वीर निर्वाण सम्बत् १००० से वीर नि० सं० १५५० (विक्रम सम्वत् १०५०) तक के जैन वांग्मय में विशुद्ध मूल परम्परा के कमबद्ध पट्टकम का कहीं नामोल्लेख तक दिष्टगोचर नहीं हमा।

इस प्रकार जैन वांग्मय के पुनः पुनः ग्रालोडन-विलोडन के पश्चात् देविह-गिए के स्वर्गारोहण के ग्रनन्तर वोर निर्वाण सम्वत् १००० से वीर निर्वाण सम्वत् १५५० तदनुसार विक्रम सम्वत् १०६० तक के जैन जगत् में चारों घोर चैत्यवासी, यापनीय, भट्टारक, श्रीपूज्य, यित एवं शिथिलाचार में धापाद कण्ठ निमम्न सुविहित नामधारी परम्पराग्नों के वर्चस्व को देखकर हमारी यह निष्टिचत घारणा बन गई कि श्रमण भगवान् महावीर की विशुद्ध मूल श्रमण परम्परा, जो, प्रायं महागिरि के स्वर्गारोहण (वीर निर्वाण सम्वत् २४५) के ग्रनन्तर वाचनाचार्य ग्रणाचार्य ग्रौर युग प्रधानाचार्य इन तीनों परम्पराग्नों के नाम से समानान्तर रूप से वीर निर्वाण सम्वत् १००० तक चली ग्रा रही थी, वह, १००१ के पष्टचात् इन देशव्यापी द्रव्य परम्पराग्नों के प्रसार, प्रचार एवं वर्चस्व के परिणामस्वरूप नितान्त गौण रूप में अविष्ठिट रह गई। विशुद्ध मूल परम्परा की ये तीनों ग्राचार्य परम्पराएँ उस संक्रान्ति काल में विलुप्त तो नहीं हुई, किन्तु महातोया महानदी के श्रन्तप्रवाह के रूप में इस परम्परा का क्षीण प्रवाह ग्रबाध गित से निरन्तर चलता ही रहा। नितान्त गौण ग्रवस्था में पहुंची हुई विशुद्ध मूल परम्परा के ग्राचार्यों की पट्टाविलयां कहीं उपासकों के ग्रभाव में, तो कहीं सम्भवतः द्रव्य परम्पराग्नों के वर्चस्व, एकाधिपत्य ग्रथवा कुचक के प्रभाव से निरवशेष ग्रथवा विलुप्त ही हो गई ग्रथवा नष्ट कर दी गई।

 हमारी इस प्रकार की घारएगा की सम्पुष्टि न केवल निर्वाशोत्तर जैन वांग्मय से ही श्रपितु श्रागमिक उल्लेखों से भी होती है।

ग्रागिक उल्लेख के ग्रनुसार ग्रन्त उत्सिषिणी व प्रवसिषणी कालचकों के व्यतीत हो जाने के ग्रन्तर पांच भरत तथा पांच एरवत-इन दस क्षेत्रों में समान रूप से एक हुण्डावसिषणी काल ग्राता है। हुण्ड का ग्रथं है-होन, बुरा ग्रथवा विषम ग्रौर ग्रवसिषणी काल का ग्रथं है-उत्तरोत्तर हीयमान काल, जिसमें पुद्गलों के वर्ण, गंघ एवं रस, स्पर्श ग्रादि गुणों का श्रनुक्रम से ग्रपकर्ष ग्रथवा हास होता रहता है। इसी प्रकार के हुण्डावसिषणी काल में समय-समय पर भनेक बार घर्म की ग्लानि-हानि एवं ग्रधमें का श्रम्युत्थान होते रहने के साथ-साथ श्रघटनीय घटनाग्रों के घटित होते रहने के रूप में दस प्रकार के श्राष्चर्यों का प्रादुर्भाव होता है, जैसािक ग्रनन्त ग्रवसिषणियों में ग्रौर किसी एक भी उत्सिषणीकाल में कभी नहीं होता।

जिस श्रवसर्पिएगी काल में हम उत्पन्न हुए हैं उस प्रवर्त्तमान श्रवसर्पिएगी काल को शास्त्रों में, श्वेताम्बर एवं दिगम्बर दोनों ही परम्पराश्रों के साहित्य में हुंडावस्पिएगी काल की संज्ञा से श्रभिहित किया गया है। प्रवर्त्तमान हुंडावस्पिएगी काल में धर्म के विच्छेद-ह्रास के साथ साथ कब कब श्रधमं का श्रम्युत्थान हुग्रा श्रौर दस प्रकार की कौन-कौन सी श्राश्चर्यकारी घटनाएं कब-कब घटित हुई, इस सम्बन्ध में यहां चर्चा करना श्रभीष्ट नहीं है, क्योंकि जैन वांग्मय में एतद् विषयक विशद विवरण उपलब्ध है।

१. जैन बर्म का मौलिक इतिहास भाग १, (प्रथम संस्करण) पृ० ३४४-४६

यहां केवल यही बताना अभीष्ट है कि वीर निर्वाण सम्वत् १००० में एक पूर्वघर अन्तिम आचार्य देवद्धिंगिए। के स्वर्गस्थ हो जाने के पश्चात् हुंडावसिंपिसी काल के तथा भगवान् महावीर के निर्वाणकाल में भस्म ग्रह के योग के प्रभाव के परिगामस्वरूप श्रमगा भगवान् महावीर के चतुर्विध धर्मतीर्थं के श्राचार-विचार व्यवहार भ्रादि में भ्रनेक प्रकार की विकृतियां उत्पन्न होने लगीं भ्रीर श्रमण वर्ग में शिथिलाचार बड़े प्रबल वेग से पनपने लगा । अपने शिथिलाचार को लोकदिष्ट में संगत सिद्ध करने के अभिप्राय से उन शिथिलाचारपरायगा कतिपय श्रमगों ने चैत्यवासी नाम की एक नई परम्परा को जन्म दिया । उन्होंने, जिन विधि-विधानों एवं मान्यताओं का मूल जैनागमों में कहीं कोई नाम मात्र तक के लिये भी उल्लेख नहीं है, ऐसे भ्रनेक प्रकार के नये-नये धार्मिक श्रभिनव क्रिया-काण्डों एवं अनुष्ठानों के सुत्रपात के साथ-साथ एकादशांगी स्नादि जैन वांग्मय से नितान्त प्रतिकूल प्रति-ष्ठा-कल्पों एवं लगभग ३६ निगमोपनिषदों स्रादि नृतन धर्मग्रन्थों की रचना कर उन्हें जैन धर्मावलिम्बयों में परम प्रामाशिक एवं लोकप्रिय बनाने का प्रबल प्रयास किया। चैत्यवासी परम्परा के स्राचार्यों तथा विद्वानों को उस प्रयास में स्राणातीत सफलता प्राप्त हुई श्रीर इस प्रकार वीर निर्वाण की ग्यारहवीं शताब्दी के प्रथमाई में ही चैत्यवासी परम्परा एक शक्तिशाली सुसंगठित धार्मिक संगठन के रूप में उभरी, विस्तीर्ण भूखण्ड में प्रमृत हुई स्रोर चारों स्रोर उसका वर्चस्व स्थापित हो गया। कालान्तर में चैत्यवासी परम्परा के एक प्रभावशाली आचार्य श्री शीलगुरा सूरि के उपकारों से उपकृत वनराज चावड़ा ने विशाल गुर्जर राज्य की स्थापना के साथ ही शीलगुरा सूरि को राजगुरु के पद से अलंकृत कर उनके निर्देशानुसार अपने विशाल राज्य में राजाज्ञा प्रसारित करवा दी कि चैत्यवासी परम्परा के ग्राचार्य की अनुमति के बिना चैत्यवासी परम्परा से भिन्न किसी भी अन्य जैन परम्परा का श्रमण श्रमणी वर्ग गुर्जर राज्य में न केवल विचरण ही श्रपितु प्रवेश तक भी नहीं कर सकता ≀ वनराज चावड़ा के राज्यारोहरा काल विक्रम सम्वत् ८०२ से लेकर चालुक्यराज गुर्जरेश्वर दुर्लभराज के शासनकाल विक्रम सम्वत् १०७६/८० पर्यन्त लगभग पौने तीन शताब्दी तक इस राजाज्ञा का कड़ाई से पालन किया जाता रहा। चैत्यवासी परम्परा के इस प्रकार के द्रुतगामी प्रचार-प्रसार, वर्चस्व, एकाधिकार एवं राज्यानुग्रह के परिस्तामस्वरूप श्रमसा-श्रमसी वर्ग में शिथिलाचार, एवं श्रावक-श्राविका वर्ग में भावार्चन अथवा आध्यात्मिकता के स्थान पर भौतिक कर्म-काण्डों एवं बाह्याडम्बरों के रूप में द्रव्यार्चन का बोलबाला हो गया। चैत्यवासियों के इस प्रकार के स्पृहरणीय उत्कर्ष से आकषित हो भारत के अन्यान्य प्रदेशों में भी अनेक प्रकार की द्रव्य परम्पराद्यों का अद्भुत प्रचार-प्रसार ग्रौर वर्चस्व स्थापित हुन्ना। इस प्रकार सम्पूर्ण त्रार्यधरा पर चैत्यवासी, भट्टारक, श्रीपूज्य, यति एवं यापनीय म्रादि द्रव्य परम्पराम्रों का वर्चस्व स्थापित हो गया। इन द्रव्य परम्पराम्रों के श्राडम्बरपूर्ण, श्राकर्षक भौतिक श्रायोजनों से न केवल जैनों का ही, श्रपित स्रजैनों तक का जनमत इन द्रव्य परम्पराग्नों की म्रोर माकपित होता गया। इस सब का

नितान्त श्रध्यात्मपरक जिनशासन की विशुद्ध मूल परम्परा पर बड़ा ही घातक कुप्रभाव पड़ा । विशुद्ध श्रमगाचार का पालन करने वाले श्रमगा-श्रमगी वर्ग की संख्या में उत्तरोत्तर बड़ा ही श्राश्चर्यकारी ह्नास होता गया । विक्रम की नवमीं शताब्दी के श्रासपास तो स्थित यहां तक पहुंच गई कि श्रागमानुसारी विशुद्ध श्रमगा घर्म का पालन करने वाले विरले साधु भारत के केवल उत्तरी भाग में ही श्रवशिष्ट रह गये । विशुद्ध श्रमगाचार का पालन करने श्रीर श्रागमानुसारी विशुद्ध धर्ममार्ग का उपदेश करने वाले सच्चे त्यागी-विरागी श्रमगों का सम्पर्क-संसर्ग न मिल पाने के कारगा श्रावक-श्राविका वर्ग भी जैन धर्म के विशुद्ध स्वरूप से उत्तरोत्तर श्रनभिज्ञ होता चला गया । भारत के श्रधिकांश भागों में शिथिलाचार-परायग चैत्यवासी, मठवासी, भट्टारक एवं यापनीय श्रमगा-श्रमगियों श्रीर उनके श्रावक श्राविकाश्रों का एक प्रकार से एकाधिपत्य हो गया ।

इन द्रव्य परम्पराश्रों के श्रमण-श्रमणियों के नितान्त दोषपूण श्रीर शास्त्रों से पूर्णतः प्रतिकूल श्राचार-विचार को ही तत्कालीन प्रबल बहुसंख्यक समुदाय प्रभु महावीर द्वारा प्ररूपित-प्रदिशत विशुद्ध श्रमणाचार समभने लगा। चारों श्रोर शिथिलाचार का श्रीर धर्म में विकृतियों का बोलबाला हो गया।

शिथिलाचार के भीषए। घटाटोप में विशुद्ध श्रमए। चार के साथ धर्म का स्वच्छ, विशुद्ध मूल-स्वरूप ठीक उसी प्रकार प्रच्छन्न हो गया, जिस प्रकार की काली काली सघन घन-घटाओं की स्रोट में प्रचण्ड मार्तण्ड छिप जाता है। चैत्यवासी परम्पराम्रों एवं उसका म्रन्धानुकरण करने वाली द्रव्य परम्पराम्रों ने न केवल श्रमगाचार में ही ग्रपितु ग्रहिसा एवं ग्रध्यात्म प्रधान विश्व कल्याग्रकारी जैनधर्म के विशुद्ध मूल स्वरूप में भी ग्रामूलचूल ग्रनेक प्रकार की विकृतिया उत्पन्न कर उसे स्रागमों में प्रतिपादित स्वरूप से नितान्त भिन्न (विपरीत) स्वरूप प्रदान कर डाला । शास्त्रों में प्रतिपादित मूल विशुद्ध धर्म का उपदेश करने ग्रौर "विहंगमा व पुष्फेसु दाराभत्तेसणे रया" इस धागम, वचन के अनुसार विशुद्ध श्रमरााचार का पालन करने वाले त्यागी, तपस्वी ग्रौर निष्परिग्रही स्वल्पातिस्वल्प संख्यक सच्चे साधुत्रों की एवं उनके सच्चे उपासकों की संख्या भी नगण्य सी रह गई। सर्वत्र विपुल परिग्रह के स्वामी ग्रहर्निश ग्रारम्भ समारम्भ के नानाविध सावद्य कार्यों में पूर्णतः निरत-लिप्त स्रौर श्रीमन्त गृहस्थों से भी स्रत्यधिक स्राडम्बरपूर्ण ठाट, बाट, वैभव, छत्र, चामर, सुखासन, स्वर्ण-सिंहासन ग्रादि एक दूसरे से बढ़कर परिग्रह के भनी साधु नामधारी ब्राचार्यों, मठाधीशों, भट रकों ब्रादि द्रव्य परम्पराख्रों के कर्णधारों का वर्चस्व छा गया।

द्रव्य परम्पराश्रों द्वारा जैन धर्म की श्रागम प्रतिपादित विशुद्ध मूल धारा में चतुर्विध संघ के श्राचार-विचार व्यवहार में उत्पन्न की गई विकृतियों श्रौर

जैन घर्म का मौलिक इतिहास भाग ३ पृष्ठ ५६ से ६४

श्रागम विरुद्ध मान्यताश्रों के देशव्यापी प्रचार-प्रसार एवं प्रवल वहुसंख्यक जैन धर्मावलिम्बयों में उन मान्यताश्रों, विधि-विधानों श्रादि के व्यापक रूप से रूढ़ हो जाने के प्रारम्भ से लेकर श्रद्धाविध पर्यन्त के इतिवृत्त पर श्रति सूक्ष्म दृष्टि डालने के बाद हमारी वह धारणा विश्वास के रूप में परिणत हो गई कि देविद्ध गिरण क्षमाश्रमण के स्वर्गस्थ होने के श्रनन्तर उनकी शिष्य परम्परा श्रर्थात् श्रमण भगवान् महावीर की मूल परम्परा की पट्टाविलयां एवं उस परम्परा का कमबद्ध इतिहास उस समय की वर्चस्वशाली इन द्रव्य परम्परा के श्राचार्यों, विद्वानों एवं श्रनुयायियों द्वारा चुन-चुन कर नष्ट कर दिया गया। यही कारण है कि देविद्ध गिरण क्षमाश्रमण जैसे महाप्रतापी, प्रबल प्रभावक एवं विशाल शिष्य सन्तित वाले महान् वाचनाचार्य के बाद उनकी पट्ट परम्परा के श्राचार्यों का, उनके जन्म, गृहवास, दीक्षा तिथि. श्राचार्य काल एवं स्वर्गरीहणकाल के श्रतिरिक्त कोई विशेष परिचय जैन वाग्मय में कहीं उपलब्ध नहीं होता।

देविद्ध के स्वर्गारोहरण के साथ ही पूर्व ज्ञान विच्छिन्न हो गया था अर्थात् पूर्व ज्ञान का धारक कोई आचार्य अथवा श्रमरण नहीं रहा, इसी कारण देविद्धगिण से उत्तरवर्ती काल की उनके पट्टघरों की नामाविल के आचार्यों के नाम के पहले वाचक अथवा वाचनाचार्य शब्द का प्रयोग नहीं किया गया है। वस्तुतः "वाचको पूर्वधरः" इस वाचक शब्द की व्याख्या के अनुसार आर्य देविद्धगिण के स्वर्गस्थ होने के पश्चात् हमारी इस आर्यघरा पर किसी पूर्वधर के अवशिष्ट नहीं रहने के कारण पूर्वधर परम्परा का अस्तित्व नहीं रहा। कित्यय परम्पराओं की पट्टाविलयों में आर्य देविद्ध श्रमाश्रमण के स्वर्गस्थ हो जाने के अनन्तर एक दो शताब्दी बीत जाने के पश्चात् कितपय आचार्यों, कियों एवं व्याख्याता साधुओं के नाम से पूर्व वाचक विरुद्ध का उपयोग किया गया है किन्तु वाचक शब्द की उपरिलिखित व्याख्या के अनुसार पूर्वज्ञान के विच्छिन्न हो जाने के कारण किसी भी अवान्तर कालवर्ती आचार्य अथवा श्रमण के नाम के पूर्व वाचक अथवा वाचनाचार्य शब्द का प्रयोग पूर्णतः परम्परा से अमान्य एवं अनुचित है।

देविद्धिगिशा क्षमाश्रमण के पट्टघरों अर्थात् उनके पट्टघर श्राचार्यों की पट्टावली हमें, जैसा कि तृतीय भाग में बताया जा चुका है, जैतारण के भंडार से प्राप्त हुई है, जिसके सम्बन्ध में अनेक जगह इस प्रकार का उल्लेख है कि देविद्धिगिए। क्षमाश्रमण के उत्तराधिकारी आचार्यों की जो मूल पट्टावली जैसलमेर के भण्डार से उपलब्ध हुई, उसी की यह प्रतिलिपि है। गहन शोध के उपरान्त भी इस पट्टावली के अतिरक्त देविद्धगिए। के उत्तराधिकारियों की पट्टावली नहीं मिली। अतः हमने तृतीय भाग में इसी पट्टावली को प्रामाणिक मानकर इसी के मूल आधार पर ठीक उसी प्रकार आलेखन किया है, जिस प्रकार कि द्वितीय भाग का आलेखन वाचनाचार्य परम्परा की पट्टावली को परम प्रामाणिक मानकर किया गया है। हमारी यह मान्यता है कि जिस प्रकार नन्दी सूत्रीया वाचनाचार्य पट्टावली कंकाली टीले की

पूर्व पीठिका

खुदाई से प्राप्त हुए शिलालेखों से भलोभांति परिपुष्ट हुई है, उसी प्रकार जैसलमेर के भंडार से मूल रूप में और जैतारण भंडार से उसकी प्रति के रूप में उपलब्ध हुई ग्राचार्य देवद्विगिण क्षमाश्रमण के पट्टधरों की पट्टावली भी निकट भविष्य में एक न एक दिन शिलालेखों से परिपुष्ट हो सकेगी।

जहां तक तीसरे भाग का प्रश्न है, इसमें दिगम्बर संघ की भट्टारक परम्परा के उद्भवकाल, उसके उद्भव की रोमांचक कहानी एवं इस परम्परा के विकास पर प्रकार डालते हुए जैन जगत् के समक्ष उन महत्त्वपूर्ण तथ्यों को रखा गया है, जिनसे जैन समाज के साम्प्रत्कालीन सभी संघ और उन संघों के विद्वान् एवं शोधकार तक नितान्त अनिभन्न थे। मद्रास विश्वविद्यालय के परिसर में अवस्थित गवर्नमेन्ट ओरियन्टल मैन्युस्क्रिप्ट लाइब्रेरी से प्राप्त "जैनाचार्य परम्परा महिमा" नामक एक अति प्राचीन ग्रन्थ में भट्टारक परम्परा के वर्तमानकालीन रूप के उद्भव और विकास के सांगोपांग प्रामाणिक इतिवृत्त के साथ-साथ अनेक ऐसे महत्त्वपूर्ण ऐतिहासिक तथ्यों पर प्रकाश डाला गया है, जो तत्कालीन शिलालेखों से पूर्णतः परिपुष्ट हैं। इस ग्रन्थ में भट्टारक परम्परा को जन्म देने वाले आचार्य माघनन्दि, कोल्हापुर के शिलाहार वंशीय राजाधिराज गण्डरादित्य और उसके सेनापित निम्बदेव के सम्बन्ध में जो परिचय दिया गया है उसकी पुष्टि कोल्हापुर सम्भाग से प्राप्त पांच शिलालेखों से होती है। भ

इस भाग में भट्टारक परम्परा के संस्थापक ग्राचार्य माघनन्दि की उस दूरदिशतापूर्ण, ग्रद्भुत सूभ-बूभ पर विशेष प्रकाश डाला गया है, जिससे उन्होंने जैन श्रमणों एवं प्रचारकों के ग्रभाव में क्षीरणतर होती गई जैन परम्परा के ग्रभ्युदय, उत्थान हेतु विशाल भारत के विभिन्न प्रान्तों के मध्य भाग में शंकराचार्य की धर्म प्रचार की शैली के ग्रनुरूप भट्टारक परम्परा के २५ पीठ स्थापित कर जैन जगत् में पुनः ग्रभिनव जागररा, उत्साह एवं चेतना का संचार किया।

भट्टारक परम्परा की ही भाँति श्रमणा भगवान महावीर के वर्म संघ की उस यापनीय परम्परा पर भी श्रभिनव प्रकाण डाला गया है, जो श्राल के युग में तो भारत भू पर दृष्टिगोचर नहीं होती, किन्तु वीर निर्वाण की सातवीं शताब्दी के प्रथम दशक से लेकर वीर निर्वाण को बीसवीं शताब्दी के प्रथम चरण तक जैन धर्म का प्रचार-प्रसार करने में तत्पर रही। उस यापनीय परम्परा ने पूर्वकाल में दिक्षणा में कन्याकुमारी तक जैनधर्म का प्रचार-प्रसार किया। इस परम्परा के श्राचार्यों ने श्रजैन परम्पराश्रों द्वारा न केवल श्रन्यान्य जैनेतर धर्मों के श्रपितु जैनधर्म के श्रनुयायियों को भी श्रपनी श्रोर श्राक्षित करने के लिये जो विधि विधान, जो श्रायोजन श्रादि श्राविष्कृत किये थे, उन्हें निरस्त करने के लिये समय

रै. देखिये-जैन धर्म का मौलिक इतिहास भाग ३ के पृष्ठ १६०, १७० और १७१ के टिप्पएा

की मांग को देखते हुए उन जैनेतर परम्पराग्नों द्वारा प्रचलित किये गये नवीनतम विधि विधानों से भी भीर अधिक आकर्षक विधि-विधान जैन संघ में प्रचलित किये। जैनधर्म के प्रचार-प्रसार के लिये यापनीय आचार्यों ने न केवल कर्नाटक में ही अपितु तिमलनाडु में कन्याकुमारी तक बड़े-बड़े विध्वविद्यालयों, विद्यापीठों एवं मठों आदि की स्थापनाएं कीं। इस परम्परा के कर्णधारों ने "स्त्रीएगं तद्भवे मोक्षः" का घोष देकर दक्षिएग में अभूतपूर्व सफलता प्राप्त की। इस घोषएग से प्रभावित होकर कर्णाटक प्रदेश की महिलाओं ने जैन धर्म के अभ्युदय और उत्कर्ष के लिये जो-जो कार्य किये, उनके उल्लेखों से उट्टंकित शिलालेखों का अम्बार सा कर्णाटक के विभिन्न स्थानों पर दृष्टिगोचर होता है।

यापनीय संघ के आचार्य सिंहनन्दी ने गंग नामक एक राजवंश की कोल्हापुर में स्थापना कर शताब्यों तक के लिये जैन-धर्म के प्रचार-प्रसार का मार्ग प्रशस्त कर दिया। गंग राजवंश ने लगभग नौ शैताब्दियों तक जैन धर्म को राज्याश्रय देकर इसके प्रचार-प्रसार में सिक्तय योगदान किया। यापनीय परम्परा के आचार्य द्वारा संस्थापित गंग राजवंश की यह सबसे बड़ी विशेषता रही है कि इस राजवंश के आदि पुरुष दिख्ग और माधव से लेकर अद्वाईसवें अन्तिम राजा गंग-रस सत्यवाक्य तक के प्राय: सभी राजा जैन धर्मावलम्बी हुए।

साउथ इण्डियन इन्स्क्रिप्शन्स, वाल्यूम संख्या ४.१ के लेख संख्या ३२४ झौर ३२६ से एक बड़ा ही ग्राश्चर्यकारी तथ्य प्रकाश में ग्राता है कि तिरुच्चारएात् कुरित्तगल (साध्वी प्रमुखा) ने वरगुरा नामक पांड्य राजवंश के पुरुष को अपने शिष्य के रूप में दीक्षित किया था। इसी वाल्यूम के लेख संख्या ३७० से यह तथ्य प्रकाश में स्राता है कि तिरुमल्ले कुरित नामक एक साध्वीगरा की स्राचार्या के पास एक पुरुष श्रमण धर्म में दीक्षित हुन्ना था। अनुमान किया जाता है कि यह साध्वी-गराों की सर्वेसर्वा आचार्याएं यापनीय संघ की ही हों क्योंकि क्वेताम्बर श्रीर दिगम्बर परम्परा के तो प्रारम्भ से लेकर ग्राज तक के इतिहास में साध्वी को स्वतन्त्र रूप से श्राचार्य पद पर श्रधीष्ठित किये जाने की एक भी घटना दृष्टिगोचर नहीं होती । इसके अतिरिक्त चोलवंशीय महाराजा आदित्य प्रथम के शासनकाल में बेदाल से उपलब्ध ईसा की नवमीं शताब्दी के एक लेख से यह तथ्य प्रकाश में स्नाता है कि ईस्वी सन् ८५० के भ्रासपास ६०० साध्वियां भ्रकेले वेदाल में विद्यमान थीं ग्रौर उसमें से ५०० साध्वियों की ग्रधिनायिका ग्राचार्या कुरुत्तियार (साध्वी प्रमुखा) कनकवीरा थी । वह भट्टारक गुराकीत्ति की अनुयायिनी और शिष्या थी । कोत्ति शब्द और नन्दि शब्द का प्रयोग प्रायः यापनीय संघ के आचार्यो एवं साधुत्रों के नाम के अन्त में प्रयुक्त होता आया है। इससे यह अनुमान किया जाता है कि तमिलभाषी प्रदेश में एक ही स्थान पर इतनी बड़ी संख्या में जो साध्वी समूह थे, वे सम्भवतः यापनीय संघ के ही हों। इस प्रकार यापनीय संघ के सम्बन्ध में अनेक अज्ञात ऐतिहासिक तथ्यों पर इस ग्रन्थ माला के तृतीय भाग में विशद प्रकाश

डाला गया है। इस भाग में दिया गया राजवंशों का परिचय इस तथ्य को संसार के समक्ष रखता है कि प्राचीन काल में चोल, चेर, पांड्य, गंग, होय्सल, राष्ट्रकूट, चालुक्य, ग्रादि ग्रनेक राजवंशों ने न केवल जैनधर्म को राज्याश्रय ही दिया, प्रापतु ग्रनेक राजाग्रों ने तो जैन धर्म के सिद्धान्तों को ग्रपने जीवन में ढाला एवं कतिपय ऐसे राजाग्रों ने, जिनके शरीर रएक्षेत्र में लगे शस्त्राघातों के चिह्नों से नख शिख तक मण्डित थे, ग्रपने जीवन के ग्रन्त में एक-एक मास की संलेखना संथारा करके स्वेच्छ्या पंडित-मरएा का वरएा किया। ग्रधिकांश राजाग्रों को जिनशासन की ग्रोर ग्राक्षित करने में यापनीय परम्परा के साधु-साध्वयों एवं ग्राचार्यों का एक श्लाघनीय योगदान रहा है।

इस ग्रन्थ में जैन धर्म के ह्रास के प्रमुख कारगों पर सार रूप में स्पष्ट प्रकाण डाला गया है, जिससे जैनसंघ की ग्रद्ययुगीन ग्रौर भावी पीढ़ियां समुचित मार्ग-दर्शन एवं प्रेरगा प्राप्त कर भविष्य में कभी उन ह्रास के कारगों की पुनरावृत्ति न होने देने का दृढ़ संकत्प कर श्रमगा भगवान् महावीर के धर्म संघ की सर्वतोमुखी प्रगति के लिये कटिबद्ध हो सकें।

इस भाग की सबसे बड़ी विशेषता यह है कि जैन इतिहास के शोधकों, लेखकों एवं विद्वान मनीपियों ने केवल ये दो पंक्तियां ही लिखकर कि इस काल का इतिहास तिमिराच्छन्न है, विस्मृति के गहरे गह्वर में विलीन हो चुका है, जैन धर्म के वीर निर्वाण सम्वत् १००० तक के ७०० वर्ष के इतिहास के विवरण प्रस्तुत करने में अपनी असमर्थता प्रकट की थी। पर सौभाग्य से हमें इसे उपलब्ध करने-कराने में सफलता मिली। परिणामस्वरूप उस ७०० वर्ष के तिमिराच्छन्न जैन इतिहास के समय में से केवल ४७४ वर्ष के इतिहास के आलेखन में हमें १ हजार पृष्ठ भी कम पड़ गये। अतः शेष २२४ वर्ष के जैन धर्म के इतिहास को हमें चौथे भाग में स्थान देने का निर्णय लेना पड़ा।

तीसरे भाग में उन सब ऐतिहासिक तथ्यों को खोज-खोज कर प्रस्तुत किया गया है, जिससे यह पूर्णतः स्पष्ट हो जाता है कि काल प्रभाव से श्रमण भगवान महावीर के धर्मसंघ पर किस प्रकार संक्रान्ति के बादल मंडराये, इस धर्मसंघ में कब-कब, किस-किस प्रकार ग्रौर किस तरह की विकृतियां उत्पन्न हुई, किस प्रकार वे विकृतियां एकादशांगी के यथावत् विद्यमान होते हुए भी धर्म संघ में रूढ़ हो गई, किस प्रकार प्रबल वेग से द्रव्य परम्पराग्रों का प्रचार-प्रसार एवं सर्वतीव्यापी वर्चस्व उत्तरोत्तर बढ़ता गया ग्रौर किस प्रकार श्रमण भगवान् महावीर की विश्व कल्याणकारिणी शास्त्रीय विशुद्ध मूल परम्परा का ह्रास होते होते वह विलुप्त प्रायः दशा को प्राप्त हुई। इस तृतीय भाग में प्रस्तुत किये गये एतद् विषयक सभी तथ्य जैन धर्मसंघ के भावी कर्णधारों एवं भविष्य में ग्राने वाली पीढ़ियों के लिए प्रकाशस्तमभवत् सत्त्थ प्रदिशत करने का कार्य करते रहेंगे, ऐसी हमारी धारणा है।

यह हम तृतीय भाग में पहले ही स्पष्ट कर चुके हैं कि द्रव्य परम्पराश्रों द्वारा समय-समय पर जो अनेक प्रकार के परिवर्तन, परिवर्द्धन, संशोधन, संघ की रीति-नीतियों के सम्बन्ध में किये गये, उनमें से बहुत से वस्तुत: तत्कालीन परि-स्थितियों के सन्दर्भ में इसी पुनीत भावना के साथ किये गये थे कि उस प्रकार की संकान्तिकालीन घड़ियों में जैन घर्म संघ येन केन प्रकारेग ग्रपने ग्रस्तित्व को बनाये रख सके और इतर संघों की जनमनाकर्षक प्रवृत्तियां एवं रीति-नीतियां जैन धर्मानुयायियों को आत्मसात् करने के अपने दृढ़ संकल्प में सफलकाम न हो सकें। उन श्रेशास्त्रीय मान्यताश्रों, जैन धर्म की मूल ग्रात्मा, मूल भावना एवं मूलभूत सिद्धान्त के विपरीत विधि-विधानों एवं मान्यतास्रों के समय-समय पर प्रचलित किये जाने का जो विस्तृत व्यौरा इस भाग में प्रस्तुत किया गया है, उसके पीछे हमारी भावना किसी परम्परा के दोष बताने, उसको लोकदृष्टि में नीचा दिखाने ग्रयवा इसके लिये उसकी भर्त्सना करने की किचित्मात्र भी नहीं रही है। हमारी मूल भावना तो केवल यही रही है कि उस प्रकार के संक्रान्तिकाल में तात्कालिक परिस्थितियों को दृष्टिगत रखते हुए जिन शास्त्रीय विधानों को किसी समुदाय अथवा सम्प्रदाय विशेष ने धार्मिक कर्त्तव्य अथवा विधेय के रूप में प्रचलित किया, उस ग्रापवादिक हेर-फेर को धर्म के विशुद्ध स्वरूप के रूप में सम्मिलित नहीं कर लिया जाना चाहिये। यदि कोई विषैला जन्तु किसी व्यक्ति को इस जाय तो उस विष के निवाररा के लिये समुचित औषिध देना ग्रथवा विषापहारक मन्त्र का जाप करना परमावश्यक हो जाता है किन्तु विष का प्रभाव दूर हो जाने के पश्चात् भी यदि विषापहारक उपचार सदा सर्वदा के लिये प्रचलित रखने का आग्रह किया जाय तो उसे हठाग्रह के अतिरिक्त अन्य कोई संज्ञा नहीं दी जा सकती। बस, यही स्थिति संकान्तिकाल में स्रापवादिक रूप से संघ में प्रचलित की गई मान्यतास्रों के विषय में भी होनी चाहिये।

तृतीय भाग में तिरुश्रप्पर और तिरुज्ञान सम्बन्धर द्वारा प्रचलित किये गये शव श्रभियान के समय जैनों पर जो भीषए। श्रत्याचार किये गये, एक-एक ही दिन में श्राठ-श्राठ हजार, पांच-पांच हजार, जैन साधुश्रों को मौत के घाट उतार दिये जाने के जो विस्तृत विवरए। प्रस्तुत किये गये हैं, उनका एकमात्र पवित्र उद्देश्य यही है कि श्राज का जैन समाज श्रौर जंन संघ की भावी पीढ़ियां इस प्रकार के विवरए। से शिक्षा लें कि किसी भी विषम परिस्थिति में यदि जैन समाज पर किसी प्रकार के श्रत्याचारों का उपक्रम किया जाय तो उस प्रकार के प्रयास को निरस्त कर देने के लिये सम्पूर्ण जैन समाज को, प्रत्येक जैन संघ के सदस्य को सुसंगठित होकर दृढ़ संकल्प के साथ दीवार बनकर श्राततायी के सम्मुख खड़े हो जाना चाहिये। बिच्छू द्वारा डंक मारे जाने पर जिस प्रकार हमारे श्रंग-श्रंग में, रोम-रोम में नख से लेकर शिख तक एक तीव्र वेदना होती है, पूरा शरीर तड़प उठता है श्रौर उस वेदना से छुटकारा पाने के लिये उस व्यक्ति के हाथ, पैर, मन, मस्तिप्क, जिल्ला श्रौर रोमावलि

पूर्व पीठिका ] [ १६

तक व्यग्र हो उठती है, ठीक इसी प्रकार जिस समय तिमलनाडु में जैन श्रमगों का संहार किया गया, जैनों का बलात् धर्मपिरवर्तन किया गया, उस समय यदि समग्र देश का, समग्र प्रान्तों का जैन समाज, जैन धर्म का प्रत्येक श्रनुयायी इस प्रकार के श्रमानुषिक श्रत्याचार के विरोध में या उसके प्रतिकार के लिये सुगठित होकर खड़ा हो जाता तो न तो इतना नर-संहार होता, न धर्म एरिवर्तन, श्रौर न तिमलनाडु में जैन धर्मीनुयायी नगण्य संख्या में हो जाते।

किसी व्यक्ति के पैर में पीड़ा हो स्रौर उसके दूसरे ग्रंग — हाथ, पैर, मिस्तब्क, वाणी, मन, मस्तक श्रादि यही सोचते रहें कि पीड़ित है तो पैर है, हमें तो किसी प्रकार की पीड़ा नहीं है इसलिये हम पैर की चिन्ता क्यों करें, तो उस प्रकार की स्थित में पैर की पीड़ा उत्तरोत्तर बढ़ती जायेगी स्रौर उस पैर के निर्बल स्थवा स्रशक्त हो जाने पर सम्पूर्ण शरीर को, शरीर के संग-प्रत्यंग को स्रमेक दुःख उठाने होंगे, कठिनाइयों की एक लम्बी कतार शरीर के संग-प्रत्यंग के समक्ष खड़ी हो जायेगी। ठीक इसी प्रकार तिमलनाडु में पूर्व काल में प्रचण्ड रूप से प्रज्ज्वित हुई धार्मिक विद्धेधानि में जलते हुए जैनों की चिन्ता स्नान्ध्र, कर्नाटक स्नादि भारत के सभी प्रान्तों के जैनों ने नहीं की तो शंकराचार्य के धार्मिक स्नियान, रामामुजाचार्य के वैष्णव स्नियान सौर लिंगायतों के जैन विरोधी स्नियानों का तांता सालग गया, जिससे जैन संघ को भयंकर हानि उठानी पड़ी। जैनों की संख्या बड़े प्रबल वेग से क्षीण होते-होते पूर्वापेक्षया स्वल्पात् स्वल्पात् ही स्रविध्ट रह गई।

समाज के एक अंग पर होने वाले आघात का शेष अंगों द्वारा प्रतिरोध न किये जाने का कटुतम प्रतिफल आज भारत के सम्पूर्ण जैन समाज को भोगना पड़ रहा है।

सामूहिक सशक्त प्रतिरोध के अथवा सामूहिक आत्मरक्षा के प्रयास का प्रतिफल अवश्यमेव मुखद एवं प्रभावी होता है। इस तथ्य पर भी इस ग्रन्थमाला के द्वितीय भाग में प्रकाश डाला गया है कि जिस समय अन्तिम मौर्य राजा वृहद्रथ की धोखे से हत्या कर उसका सेनापित पुष्यमित्र सुँग पाटिलपुत्र के राज सिहासन पर आरूढ़ हो जैन धर्मावलिम्बयों पर अत्याचार करने लगा उस समय किलगपित महामेधवाहन खारवेल भिक्खु राय ने पाटिलपुत्र पर अपनी प्रबल सेना के साथ आक्रमण कर दिया। किलगपित ने पुष्यमित्र सुँग को पराजित कर भविष्य में जैन संघ के साथ अच्छा व्यवहार करने की शिक्षा दी।

भूतकाल में हुई इन दोनों प्रकार की घटनाओं से जैन संघ भविष्य में कुछ प्रेरणा ले, मार्ग-दर्शन ले इसी भावना से प्रस्तुत इतिहासमाला में अतीत की इन घटनाओं का यथातथ्यरूपेण वर्णन किया गया है।

इस इतिहासमाला के प्रथम भाग के सम्पादकीय में यह स्पष्ट-रूपेगा प्रकट कर दिया गया था कि जहां तक पुरातात्विक अवशेषों, शिला-लेखों पट्टाविलयों, हस्तिलिखित ग्रन्थों एवं प्रचीन साहित्य का प्रश्न है, जैन धर्मावलम्बी वस्तुतः अन्यान्य सभी धर्मावलिम्बयों की अपेक्षा अत्यधिक सम्पन्न – अत्यधिक समृद्ध है। किसी भी शोधिप्रय विद्वान् से यह तथ्य छिपा नहीं कि विभिन्न प्रान्तों की एपि-ग्राफिकाओं, एपीग्राफिका इंडिका के विशाल ग्रन्थों, एशियाटिक रिसर्च सोसायटी आदि शोधपरक संस्थाओं के जरनलों एवं पुरातात्विक शोधग्रन्थों में प्रस्तुत की गई सम्पूर्ण प्राचीन ऐतिहासिक सामग्री में लगभग सत्तर से ग्रस्सी प्रतिशत तक सामग्री जैनधर्म से सम्बन्धित है।

सन् १६३२ में अजमेर नगर में हुए बृहत् साधु सम्मेलन के जैन इतिहास निर्माण विषयक निर्णय के अनन्तर आचार्यश्री ने जैन इतिहास से सम्बन्धित सामग्री की खोज एवं उसके संकलन का कार्य बड़ी तत्परता से प्रारम्भ कर दिया। सन् १६६५ में बालोतरा चातुर्मासावासावधि में जैन इतिहास के निर्माण के निश्चय के साथ-साथ इतिहास समिति के निर्माण के अनन्तर तो आचार्य श्री ने बालोतरा से गुजरात की और विहार कर अहमदाबाद के अति विशाल ज्ञान भंडारों से, पाटण के विश्व विख्यात भंडार से, बड़ौदा के ज्ञान भंडार, बड़ौदा विश्वविद्यालय के पुरातत्व संग्रहालय से, गुजरात, काठियावाड़, सौराष्ट्र और कच्छ की खाड़ी तक के अनेक क्षेत्रों में अवस्थित ज्ञान भंडारों में अथक परिश्रम पूर्वक शोध करने के साथ-साथ उनमें से जैन इतिहास से सम्बन्धित सामग्री का संकलन किया।

तदनन्तर बालू के टीलों, एवं रेतीले घोरों की घरा मरुधरा से लेकर दक्षिण सागर के तटवर्ती नगर मद्रास तक अप्रतिहत विहार कर आचार्य श्री ने अपनेर, मेरवाड़ा, टोंक, मेवाड़, मध्यप्रदेश, महाराष्ट्र, कर्णाटक, आन्ध्र एवं तमिलनाडु प्रदेशों में गहन खोज के पश्चात जैन इतिहास से सम्बन्धित सामग्री का संकलन किया।

श्रामरु सागरान्ता श्रायंधरा के विशाल भू-भाग में ऐतिहासिक सामग्री की शोध के लिये किये गये इस भग्नीरथ प्रयास तुल्य श्रीमयान में श्राचार्य श्री को ऐतिहासिक महत्व की विपुल सामग्री उपलब्ध हुई। उस महत्वपूर्ण सामग्री का उप-योग प्रस्तुत इतिहासमाला के गुम्फन, श्रालेखन में किया गया। तथापि यह शोध श्रीभयान की इतिश्री नहीं है श्रीर न होगी।

इस भगीरथ प्रयास के उपरान्त भी ग्रभी तक जैन इतिहास से सम्बन्धित विपुलतम महत्वपूर्ण सामग्री यत्र-तत्र बिखरी एवं छिपी पड़ी है, जिसमें हमारे ग्रतीत के ग्रनमोल ऐतिहासिक तथ्य छिपे पड़े हैं। उदाहरग्रस्वरूप तृतीय भाग में दिये गये इतिहास की कालावधि के एक बड़े ही ऐतिहासिक महत्त्वपूर्ण तथ्य पर प्रकाश डालने वाली एक ऐतिहासिक हस्तिलिखित प्रति ग्राचार्यश्री द्वारा खोज निकाली गई है। उस ऐतिहासिक तथ्य को यहां "भूले बिसरे ऐतिहासिक तथ्य" शीर्षक के नीचे दिया जा रहा है:—

## भूले बिसरे ऐतिहासिक तथ्य

सागर के गहन तल में जिस प्रकार कई अनमोल मोती, बहुमूल्य रत्न और भान-भानि की निधियां छिपी होती हैं, ठीक उसी प्रकार जैन इतिहास के आत्य-न्तिक महत्त्व के ऐतिहासिक तथ्य विस्मृति के गर्भ में छुपे पड़े हैं। जिस प्रकार साहसी गोनाखार गहरी डुबिकयां लगाकर अथाह समुद्र के तल से समय-समय पर उन अमूल्य निधियों को खोज निकालते हैं, ठीक उसी प्रकार विस्मृति के गहन गर्भ रूपी समुद्र में छिपे इतिहास के अलभ्य ऐतिहासिक तथ्यों को कोई बिरले ही शोध-प्रिय विद्वान प्रकाण में लाने में सफलकाम होते हैं।

इस युग के महान् अध्यात्मयोगी जैनाचार्य श्री हस्तिमलजी महाराज ने सदियों से विलुप्त माने जाते रहे जैन इतिहास को गहन शोध के अनन्तर जैन जगत् के समक्ष रक्खा है। ईस्वी सन् १६८५ तद्नुसार वीर निर्वाण सम्वत् २५११-१२ के भोपालगढ़ चातुर्मासावास काल में स्राचार्यश्री ने एक ऐसी ऐतिहासिक कृति को खोज निकाला है जो दियम्बर परम्परा के महान् श्राचार्य कुन्दकुन्द स्वामी के समय के सम्बन्ध में अद्याविध चली था रही विवादास्पद गुत्थी की सुलभाने में सम्भवतः पर्याप्त मार्गर्दाशका वन सकती है। याचार्य श्री कुन्दकुन्द के समय के सम्बन्ध में विद्वानों के विभिन्न ग्रभिमत हैं, जो प्रायः सभी एकमात्र ग्रनुमानों पर ही ग्राघारित हैं। ग्राचार्य श्री कुन्दकुन्द के सुनिश्चित समय को बताने वाला ग्रद्यावधि एक भी प्रामाशाक उल्लेख अथवा कोई ठोस आधार उपलब्ध नहीं है। शोधरुचि आचार्यश्री ने प्राचीन हस्तलिखित पत्रों के पुलिन्दे में से "प्रथ प्रतेष्ठा पाठ लिख्यते" शीर्षकवाली जो एक प्रति खोज निकाली है, उसमें दिगम्बर परम्परा के अनेक भट्टारकों एवं म्राचार्यों के समय के सम्बन्ध में प्रकाश डालने के साथ दिगम्बर परम्परा के महान् ग्राचार्यं कृन्दकृन्द स्वामी के जीवनवृत्त पर निम्नलिखित रूप में विस्तृत विवरण उपलब्ध हुम्रा, जो इतिहास में स्रभिरुचि रखने वाले विज्ञों के लिये यहां स्रक्षरशः उद्घृत किया जा रहा है ।

" सम्बन् ७७० के साल वारानगर में श्री कुन्दकुन्दाचार्य मुनिराज भये तिनका व्याख्यान करजे छे। कुन्द सेठ कुन्दलता सेठाशी के पांचवां स्वर्ग को देव चय करि गर्भ में श्राये ति दिन सु सेठ का नांव प्रसिद्ध हुआ। काहै ते पुष्पादिक की वर्षा का कारण से नव महिना पीछे पुत्र का जन्म भया ता समय में खेताम्बरन की आम्नाय विसेस होय रही, दिगम्बर सम्प्रदाय उठ गई। एक जिनचन्द मुनि रामगिर पर्वत में रहै ताका दर्शन सेठजी करवो करें सोभाग्ये पुत्र आठ वर्ष का हुआ अर उठीने श्री आचार्य का आयुकर्म नजीके आया वे। कुमार नित्य आवे छा सो

पूर्वला काररा तै कुन्दकुन्द कुमार दीक्षा लेता भया । स्राचार्य तो देवलोक पधारे श्रर कुन्दकुन्द मुनिराज का मार्ग विशेष जान्या नहीं सो श्रप्ने गुरु स्थापना के निकट ही ध्यान करता भया सोयन का ध्यान के प्रभाव तै सिंह व्याघादिक सांत भाव कूं प्राप्त भया श्री स्वामी ऐसा ध्यान प्रगट भया तीन ज्ञान ग्रंगोचर श्री सीमंदर स्वामी पूर्वले विदेह क्षेत्र का राजा तिन का ध्यान स्वामी ने सरू कर्या। स्रादि समवसरएा की रचना विधिपूर्वक चित्त रूपी महल में बनाया वा के बीच गंध कुटी रच दीनी ग्रर वारा सभा सहित रचना बनाय सिंहासन उपर च्यार ग्रंगुल श्रन्तरीक श्री महाराजि श्री सीमंदर स्वामी कू विराजमान देख करि तत्काल श्री कुन्दकुन्द यति-राज नमस्कार करता भया । बस ही समय में विदेह क्षेत्र में श्री भगवान मुनिराज कू धर्मवृद्धि दीनी तदि चक्रवर्त्यादिक महत पुरुषा कै बड़ो विस्मय उत्पन्न हुन्नो भ्रवार कोई इन्द्रदेव मनुष्य में कोई भी भ्राया नहीं भ्रर स्वामी धर्मवृद्धि दीनी ता का कारण कह्या ।। तदि महापद्म चक्रधर श्रादि सब ही राजा उठ करि स्वामी कू नमस्कार करि पूछते भये भो सर्वज्ञ देव ! या धर्मवृद्धि ग्राप कुगा कू दीनी ये वचन सुरिए करि स्वामी दिव्य ध्वनि से व्याख्यान किया है महापद्म ! भरते क्षेत्र का स्रार्थ खंड में रामगिर पर्वत के उपरि कुन्दकुन्द मुनिराज तिष्ठे हैं। उनमें श्रचावार मन वचन काया की सुधता करि र नमस्कार कीयो तदि धर्मवृद्धि दीनी है। ऐसा स्वामी का वचन सुरा करि सभी सभा के लोगन के उर में आक्र्चर्य उपज्यो । भो भगवन् ! म्रापकी दिव्य ध्वनि पहली भले प्रकार हम सुनी हती ज्यो भरतादिक दश क्षेत्र में धर्म का मार्ग नाहीं ग्रर पाखंडी बहुत है। जिन धर्म का नाम मात्र जानेगा नाहीं। अघ वीपरीत मार्ग में चालेगा, पांबंडी लोगों की मान्यता बहुत होयगी। गुरुद्रोही लोक हो जायगा । स्व-स्व कल्पित ग्रन्थ बांचेंगे । ग्रनेक पाखंड रचेंगे । जिनराज का धर्म स्राज्ञा समान कूं कहुं दीखेगा । पाखंडी का मठ जागि-जागि धावेगे । व्यन्तर श्रादिक कुदेव का चमत्कार प्रतिभासेगा स्व-स्व धर्म छोड़िकरि सब ही लोक उत्मार्ग में धसेंगे। अब आपके मुख ऐसा ऋद्धि धारक मुनिराज का नाम सुन्या सो हमारे बड़ा आश्चर्य है। तदि केवलि वर्णन करते भये ऐसा मुनिराज बिरले होय है। श्राग्या का चिमत्कार समान श्रार्य खण्ड में चिमत्कार होयवो करेंगे, वे सुर्गवासी देव का जीव है। इहां सभा में रिव प्रभ सूर्यप्रभ देव हैं। तिनका वे स्नागले भव के भाई हैं। ऐसा शब्द होते दोय देव श्री भगवान् के निकटि स्राये नमस्कार करि सकल व्याख्यान पूछ्या ग्रर मुनिराज का दर्शगा करणे वास्ते रामगिर उपर ग्रावते भये । जिस वखत देव आये तो समे में रात्रि थी तदि मुनिराज कूं नमस्कार करि र बैठ्या । मुनिराज बोल्या नहीं । श्रब उनका शिष्य विना ध्याने तिष्ठे छै तिनका दर्शन भया। उन से ही बतलावएा। होत भई। अर देर देव ने कही श्रीमंदर स्वामी तुमकुं धर्मवृद्धि दीनी तदि मैं अठै आया। अबे स्वामी बोलते नहीं सो हम भगवान् के समोसरण में ही पाछा जावां छां । या कहीर देव भगवान् के समोसरण में गये। अब प्रभातिक का समय हुआ। तदि प्रभाति का नमस्कार सब ही शिष्य करते भये श्रर रात्रि का समाचार<sup>ँ</sup>श्रीमंदर स्वामी सम्बन्धी सर्व विधिपूर्वके मालुम करया ।

ग्रर फरे कही देव दोय ग्रापके दशेन करए। कूं ग्राया सो ग्रापका दर्शन करि र वे देव भगवंत की सभा में ही गये। ये समाचार सुिंग कर श्री कुन्दकुन्द मुनिराज विशेष म्रानन्द कूप्राप्त भये, भ्रर चौडे ऐसा शब्द का प्रकाश करते भये। म्रब श्रीमंदर स्वामी का दर्शन करेंगे तदि ग्राहारादिक लेंगे। या कहि करि स्वामी फिर मौनि धार करि ध्यान में मगन भये। ऐसा ध्यान आवे तदि वेसा कारण होय। अविदो च्यार दिन में चित्त की थिरता ते वैसा ही ध्यान प्रकट भया। अर समव-सरमा वसाया ग्रर साक्षात्कार श्रीमंदर स्वामी कू नमस्कार करता भया, वैसा समय धर्मवृद्धि फैरि भगवंत की हुई। अर प्रस्त भया अर भगवान् कही ज्यो देव गये थे सो पाछ स्राये स्रब उनके ऐसा नियम हुन्ना के ज्यो दर्शमा विन सर्व त्याग है। तदि देवां कही भो स्वामिन् ! वे ग्राये नहीं तदि भगवंत ग्राज्ञा करी तुम बेसमय गये तब देव पूछते भये समय कौनसा तदि भगवत कहि। यहां रात्रि होती वहां दिन है। वहां दिन है यहां रात्रि है। सूर्य का गमन ऐसा है सो तुम दिन में वां जास्रो तो वन का ग्रागमन हो जायगा। ऐसा वचन सुनि करि वे दोन्यू देव ध्यान (दिन) समय में भ्राये मुनिराज का दर्शन हुआ अर परस्पर वचनालाप हुआ। देव हाथ जोडि नमस्कार विनती करी आप विमान में विराज अर श्रीमंदर स्वामी का दर्शए। करो या बात सुरिगकरि प्रसन होय श्राप विमारा में विराजे ऋर विमारा श्राकाश मार्ग चाल्यों सो अनुक्रम से क्षेत्र भोग भूमि का देश के उपरि विमारा चल्या जाय छां, सो स्वामो के सामायक का समय श्रा गया सो सामायिक करती बखत पीछी हाथन से गिर पड़ी ग्रर पवन का वेग श्रत्यन्त लाग्या ही तदि स्वामी कही श्रब हमारा गमन अगारी नहीं काहे, ते मुनिराज का बाना विना मुनिराज की पिछानी नाहीं तदि देव पोछी हेरए। कूं बड़ा यतन किया तदि पीछी पाई नहीं, अर गृध्र पक्षी जाति के जिनावर की पांखडी हुती सो वै अति कोमल तिनकूं भैली करि उनकी पीछी ग्राकार बनाय श्री मुनिराज कूं सौंपी तदि ग्राप कोमल जा**गा ग्रर** धर्म का कारण करणे के निमित्त अंगीकार करि करि र ग्रगाडी गमन करता भया। इस कारण से दूसरा नाम गुध्र पिछाचार्य प्रकट भया। स्रब विदेह क्षेत्र में जाय पहुंचे। श्रीमंदर स्वामी का समोसरएा मानस्थंभादि विभूति युक्ति देखकरि प्रसन्न भये, श्राप ग्रन्तरंग की सूधता धारी विमारा से उतरि भगवान का समवसररा में प्रवेश किया ग्रर सोमंदर स्वामी के तीन प्रदक्षिए। दे करि नमस्कार किया श्र**र स्तु**ति करि श्रहो सर्वज्ञ तुम्हारी महिमा अगम्य है, अगोचर है, आप सकल वस्तु कौ सदी वही देखो हौर ग्राप जगत के गुरु हो ग्राप परमेसुर हो, ग्रापके नाम से ग्रनेक जन्म के पाप प्रलय होय हैं ग्रापका केवलज्ञान सर्व प्रति भासी है। ग्राप पूज्याधिक हो ग्राप ब्रह्म रूप हो, चतुर्मु ख हो गए। घरादिक देव भी तुम्हारे गुए। गए। कथन करते थाक गये, हमारि कहाँ गति आजि हमारा शरीर सफल भया आजि हमारी मोक्ष भई मानूं ऐसा मैं स्रानन्द मानूं या कह करि भगवान की गंध कुटी की कटनि उपरि देव बैठावते भये, काहे तेवा का शरीर पांच से घनुष का अर ये ६ हाथ काय सकारण, वैसे ही समय में चकधर ग्रायो गंध कुटी के उपर नजरि गई तदि हात भैले करि

विचार करता भया ।। यह कौएा सा म्राकार है छ खण्ड में यह म्राकार कहूं देख्या नहीं। ऐसा म्राकार कौन का है। ति चक्रधर भगवान कूं पूछता भया हे जिनेन्द्र ! ये मनुष्यों का म्राकार कौनसा जीव है। ति भगवान की दिव्य ध्विन हुई। यह भरत के मुनिराज है। तुम पहली धम्बृद्धि का कारएा पूछता था सो म्रब ये दर्शएा करने निमित्त म्राये हैं। ऐसा शब्द सुशाकिर प्रसन्न होय चक्रधर मुनिराय कूं कटनी उपरि विराजमान करि र नमस्कार करता भया ति मुनिराज का नाम एलाचार्य प्रकट होता भया। ग्रर भगवान की ग्राज्ञा हुई। इन कूं सकल संदेह का निवारण करावणे वाला सिद्धान्त सिखाम्रो। ग्रर ग्रंथ लिखाय द्यो, सो यो धर्म का उद्योतक होयगा। ग्रव ग्रापके जैसा संदेह छा सो सब भगवान सूं पूछ करि निसंदेह भया, एक दिन चक्रघर विनती करी ग्राप ग्राहार कूं उत्तरो ति ग्राप कि जोग्यता नाहीं काहे ते इहा दिन हमारा क्षेत्र में रात्रि हम बाहा के उपजे याशे ग्राहार कैसे ग्रंगी-कार करे सो स्वामी दिन सात (७) ताई निराहार रहे। भगवान की दिव्य ध्विन निरूपी ग्रमृत के पीवते क्षुधा बाधा ने देती भई, च्यार शास्त्र लिखाये।

मतान्तर निर्णय चौरासी हजार, सर्व सिद्धान्त मन बियासी हजार, कम प्रकाश बहुतरि हजार, न्याय प्रकाश बासिठ हजार । ऐसे ग्रंथ च्यार लेकरि भगवान् सूं आज्ञा मांगी देव विमास में बैठ करि रामगिरि उपरि श्राय विराजे देव अपने स्थानक गए अब सर्व ही स्वामी की आग्या में चालते भये। श्वेताम्बर धर्म छुड़ाय दिगम्बर धर्म का मार्ग बताया ग्रर धन वाले कूं धन बताया, पुत्रवान् कूं पुत्र दिया, राज्य वाला कूं राज्य दीनो । केवल धर्म का मार्ग बघावा के निमित्त हजार आवक वती हो गये। कुँद सेठ सबन का मालिक भया। ५६४ मुनिराज हुआ। ४०० म्राजिका हुई। ग्रेब म्राप सकल संघ सहित श्री गिरनारजी की यात्रा वास्ते जालता भया ग्रर खेताम्बरीन का संघ भी जावा चाल्या, तिनकी संख्या श्रीपूज्य तो ५४ गच्छ के अर यति १२००० अर बन के श्रावक श्रावकगी दोय लाख बावन हजार श्ररु चाकर पयादे बहुत सो ये दोउ संघ गिरनारजी के नीचे श्रप्णी श्रपणी हद में मुकाम करते भये। तदि श्री कुन्दकुन्दाचार्य जी का संघ ऊपर चढ़ने लगा तदि श्वेताम्बरीन का हलकारा अगाडी नहीं करणे दीना । अर कही पहली यात्रा हमारी होयगी पीछे यात्रा तुम्हारी होयगी। यह समाचार सुिण करि सब ही पाछा आय गया। ग्रर ग्राचार्य सूं विनती करी हे नाथ ! यह श्वेताम्बरी तो बहोता। ग्रपना संघ थोड़ा सो यात्रा कैसे होवेगी तदि स्राचार्य स्राज्ञा करी तुम वांसु कहो तुमारे हमारे कछु वैर तो है नहीं ग्रर जो तुम ग्रपने मत का ग्राडम्बर राख्या चावो छो तो ग्रह याहां श्रावो जो जीतेंगे सो ही पहली यात्रा करेगा। श्रवे यात्रा तुम भी नहीं करोगे ऐसा वचन होता थका दौन्यू संघ का ही वाद ठहर्या ज्यो जीते सो यात्रा पहली करेगा । दिगम्बर के स्वामी श्री कुन्दकुन्दाचार्य श्रर खेताम्बर के मालिकः श्रुताचार्यं जा के चौइस महाकाल पक्ष का साधन सो इनकै केतेक दिन तलक वाद भया । जदि येक दिन श्रुकाचार्य कुन्द-कुन्द स्वामी का कमंडल में छाकरि दीनी ग्रर

समस्या सै कोई कहीये काहे का मृनि है यन का ग्राचरएा घीवर का है । ऐसी बात सुिंग करि कोई श्रावक कही स्वामी कमंडल में काई छै। स्वामी कही कमंडल के जल में फल है। स्वामी दिखायो। तदि कमंडल उंधो करयो। सो कमंडल में सूं फूल के ढेर हो गया। अर स्वामी का नाम चौथा पद्मनिन्द स्वामी प्रकट भया। श्रक्ताचार्य पोछी कमंडल दोनुं उडाय दीनां। तदि स्वामी सब यतीन की चादर बैठना उडाय दीना । श्रुक्ताचार्य कूं नग्न करि दीना । पीछे तो उपर चांद स्या नीचे इस तरे से चादरि चादरि परि पीछी होय गई, कूंठ ने लगी यति वाहर मेलने लाग्या ऐसा स्वामी चिमत्कार बताया। अब आप बोल्या ऐसी धूर्त विद्या से वाद नहीं होता है। स्रब मैं कहता हूं या सरस्वती की प्रतिमा पाषागमयी छे इनै बुलावो ज्यो कहै सो इ पहली यात्रा करेगा । तदि श्रुक्ताचार्य अनेक पक्ष की स्थापना करी बुलाई तो भी नहीं बोली ।। तदि स्वामी स्राप कमंडल पीछी हाथ में ले करि श्री सीमंदर स्वामी कुं नमस्कार करि पीछी सरस्वती का शिर उपर धरि करि ग्राप प्रकट बौलते भये । हे देवी ! स्रब तू सत्य वचन का प्रकाश करहु तदि देवी गर्जना रूप तीन बोल प्रकट वोली स्रादि दिगम्बर, स्रादि दिगम्बर, स्रादि दिगम्बर, गर्भ का बालक है चिह्न जामे तदि दिगम्बर सम्प्रदाय सत्य रूपी होय गई। खेता-म्बरी भी देवी कूं बुलावना : सत्य वचन का प्रकाश करह तदि देवी गर्जना रूप तीन बोल प्रकट बोली म्रादि दि.: सरु करयात देवी कही तुम बारा बरस तलक भगडा करो हमने एक सत्यार्थ था सो ई कह्या। तदि क्वेताम्बरी के सैकरूं शिष्य श्री कुन्दकुन्दाचार्य के शिष्य भये । ग्रर प्रथम यात्रा श्री कुन्दकुन्दाचार्य जी का संघ का लोग करता भया । अर श्री नेमिनाथ भगवान की प्रतिष्ठा करी । अर सकलगिर प्रतिष्ठित भया।

तदि मूलसंघ सरस्वती गच्छ बलात्कारगए। श्री कुन्दकुन्दाचार्य का वंश बड़े निन्द मुनिराज कूं ग्राचार्य पद दीना सो उनकी ग्रामनाय सकल संख्या गायत्री कर्म ग्रंग न्यासादिक कर्म, प्रतिष्ठा, कलशाभिषेक, पूजा, दान, यात्रा, इत्यादि छहूं कर्मन की स्थापना करी सम्यय्दर्शन ज्ञान चारित्र रूप तीन वलय का सूत्र की यज्ञोपवीत श्रावक लोग कूं दीनी। ग्रंग जिनमार्ग का प्रकाश करि र ग्राप वापनारा नाम नगर के वन में ग्राये सब श्रावकन कूँ शिष्या (शिक्षा) दे करि ग्राप सन्यास धारि करि पांचवे स्वर्ग गये। विशेष श्रधिकार बड़े ग्रन्थन से जागा लेगा यहां ग्रधिकार मात्र वर्णन किया है।"

"प्रतिष्ठा पाठ" शीर्षक वाली इस लघु पुस्तिका के उपरि लिखित उद्धरण से निम्नलिखित चार तथ्य प्रकाश में स्राते हैं:

- दिगम्बर परम्परा के महान् प्रभावक आचार्य श्री कुन्दकुन्द विक्रम सम्बत् ७७० में विद्यमान थे।
- २. उनके गुरु का नाम स्राचार्य श्री जिनचन्द्र था।

- ग्राचार्य जिनचन्द्र रामगिरि पर्वत पर रहते थे।
- ४. श्रमण भगवान महावीर के घर्म संघ के एक ग्रंग दिगम्बर सम्प्रदाय में ब्राह्मणों ही के समान श्रावकों के लिये त्रिकाल सन्ध्या, (गायत्री कर्म ग्रंगन्यासादि कर्म), कलशाभिषेक, प्रतिष्ठा, पूजा, दान ग्रौर यात्रा ये छ कर्म ग्रौर सम्यग्ज्ञान सम्यग्दर्शन ग्रौर सम्यग्चारित्र के प्रतीक रूपी तीन वलय के सूत्र की यज्ञोपवीत धारण करने की ग्रनिवार्य रूपेण परमावश्यक प्रधा श्राचार्य कुन्दकुन्द के द्वारा प्रचलित की गई।

श्राचार्य श्री कुन्दकुन्द श्राचार्य श्री जिनचन्द्र के शिष्य थे इस बात की पुष्टि इंडियन एन्टीक्यूरी के श्राधार पर विद्वानों द्वारा निर्गीत की गई नन्दी संघ की पट्टावली से भी होती है। उक्त पट्टावली में चौथे श्राचार्य का नाम जिनचन्द्र श्रौर पांचवें श्राचार्य का नाम कुन्दकुन्दाचार्य उल्लिखित है। १

इस लघु पुस्तिकां में श्राचार्य श्री कुन्दकुन्द के समय के सम्बन्ध में एक सुनिश्चित सम्बत् का उल्लेख किया गया है कि वे विक्रम सम्बत् ७७० में (तद्नुसार ईस्वी सन् ७१३ एवं वीर निर्वास सम्बत् १२४०) में हुए। इस प्रकार का निश्चित सम्बत् का उल्लेख श्राचार्य कुन्दकुन्द के सम्बन्ध में जैन वांग्मय में, श्वेताम्बर श्रथवा दिगम्बर परम्परा की पट्टावलियों श्रादि में कहीं भी उपलब्ध नहीं होता।

इसी प्रकार जैन श्रावक के लिये तीन सूत्र की यज्ञोपवीत घारण करना, त्रिकाल सन्ध्या, गायत्री कर्म, ग्रंगन्यासादि कर्म, प्रतिष्ठा, कलषाभिषेक, ग्रादि जिनका कि खेताम्बर एवं दिगम्बर परम्परा के ग्रागमों ग्रथवा ग्रागमिक ग्रन्थों में कहीं भी उल्लेख उपलब्ध नहीं होता, उन सब कर्मकांडों का ब्राह्मण ग्रन्थों के ग्रातिरक्त ग्रन्यत्र कहीं भी उल्लेख उपलब्ध नहीं होता, उन सब ब्राह्मिशक कर्मकांडों का प्रचलन ग्राचार्य श्री कुन्दकुन्द ने ही दिगम्बर परम्परा में प्रारम्भ किया, इस बात का उल्लेख भी स्पष्ट रूप से इस लघु पुस्तिका में है। इस दृष्टि से भी इस प्रतिष्ठा पाठ नामक हस्तिलिखत पुस्तिका का एक बड़ा ही महत्वपूर्ण ऐतिहासिक स्थान है। दिगम्बर एवं खेताम्बर पौरािशक ग्रन्थों में इस बात का उल्लेख है कि ग्रहिंग्श धर्माराधन में निरत रहने वाले माहरावर्ग की पहिचान के लिये भरत चकवर्त्ती ने रत्न विशेष से यज्ञोपवीत की भांति की तीन रेखाएं प्रत्येक माहरा के दिक्षा स्कन्ध से वाम वक्षस्थल ग्रौर वाम पृष्ठभाग तक ग्रंकित कर दी थी। यज्ञोपवीत जैसा यह चिह्न भरत चकवर्त्ती ने इस उद्देश्य से किया था कि जो माहरा वस्तुतः धर्माराधन में, ग्रध्ययन ग्रध्यापन में ही निरत रहते थे ग्रौर भरत चकवर्त्ती वस्तुतः धर्माराधन में, ग्रध्ययन ग्रध्यापन में ही निरत रहते थे ग्रौर भरत चकवर्त्ती

१. (क) जैन धर्म का मौलिक इतिहास, भाग ३, पृष्ठ १३६ व १३७

<sup>(</sup>ख) नन्दिसंघ की पट्टावली, जैन धर्म का मौलिक इतिहास भाग २ पृष्ठ ७५४

ऐतिहासिक तथ्य ] [ २७

द्वारा इस प्रकार के नितान्त धर्मनिष्ठ माहराों के लिये प्रदान की गई अशन, पान, आवास, परिधान आदि की सुविधाओं का उपभोग दूसरे छद्म व्यक्ति न कर सकें। माहराों के लिये इस प्रकार की व्यवस्था भरत चक्रवर्ती द्वारा की गई थी, न कि किसी भी तीर्थंकर महाप्रभु अथवा किसी धर्माचार्य द्वारा। चतुर्विध तीर्थं की स्थापना तीर्थंकर प्रभु द्वारा की गई थी। उसमें श्रावक वर्ग भी सम्मिलत था। चतुर्विध तीर्थं की स्थापना के समय ऋषभादि महावीरान्त चौबीसों तीर्थंकरों में से किसी भी तीर्थंकर महाप्रभु ने श्रावक वर्ग के लिये त्रिकाल सन्ध्या, कलशाभिषेक, प्रतिष्ठा, तीर्थं यात्रा अथवा यज्ञोपवीत का विधान किया हो, इस प्रकार का एक भी उल्लेख सम्पूर्ण आगमिक वांग्मय में कहीं नाम मात्र के लिये भी दिष्टिगोचर नहीं होता। श्रमण भगवान् महावीर के समय में भी श्रावकों ने यज्ञोपवीत धारण किया हो, इस प्रकार का एक भी उल्लेख कहीं उपलब्ध नहीं होता। इस प्रकार की स्थिति में इस लघु पुस्तिका के एतद् विषयक उपरि विशात उल्लेख से यह आत्यन्तिक महत्वपूर्ण ऐतिहासिक तथ्य प्रकाश में आता है कि आचार्य श्री कुन्दकुन्द ने ही दिगम्बर परम्परा में यज्ञोपवीत एवं उपर्यु का छहों कमों का विधान किया।

इस प्रकार आचार्य श्री हस्तिमलजी महाराज द्वारा खोज निकाली गई इस लघु पुस्तिका से इन ऐतिहासिक तथ्यों पर प्रकाश पड़ता है कि आचार्य कुन्दकुन्द ईस्वी सन् ७१३ में विद्यमान थे। वे भट्टारक श्री जिनचन्द्र के शिष्य थे, उन्होंने रामगिरि पर्वत पर बाल्यावस्था में भट्टारक जिनचन्द्र के पास पंच महाव्रतों की दीक्षा ग्रहण की थी और कालान्तर में इन्हीं आचार्य श्री कुन्दकुन्द ने दिगम्बर परम्परा में श्रावकों के लिये यज्ञोपवीत के साथ-साथ् षट्कमीं का प्रचलन प्रारम्भ किया।

"प्रतिष्ठा पाठ" नामक इस पुस्तिका का आलेखन आज से लगभग १०३ वर्ष पूर्व विक्रम सम्वत् १६४० में पंडित महिपाल द्वारा गणेश नामक ब्राह्मण से करवाया गया। इस प्रति का लेखन किस प्राचीन प्रति के आधार पर करवाया गया, इस सम्बन्ध में केवल इतना ही उल्लेख है "ई मरजाद प्रतिष्ठा हुई, सो आगम के अनुसार लिखी है।"

इस उल्लेख से यही प्रक्ट होता है कि प्रतिष्ठा सम्बन्धी प्राचीन पत्रों के ग्राधार पर ही सम्भवतः इस पुस्तिका का ग्रालेखन करवाया गया होगा। यह "प्रतिष्ठा पाठ" नाम की लघु पुस्तिका स्थान-स्थान पर ग्रतिशयोक्तियों से ग्रोत-प्रोत है, किसी एक प्रतिष्ठा पर ३८ करोड़ रुपया, किसी दूसरी पर २४ करोड़ रुपया, तो किसी पर १६ करोड़ रुपया, किसी पर ३६ करोड़ रुपया, किसी पर ३५ करोड़ रुपया ग्रादि व्यय किये जाने का उल्लेख है। सब मिलाकर बीस प्रतिष्ठाग्रों पर लगभग साढे चार ग्ररब रुपये खर्च किये जाने का इस लघु पुस्तिका में उल्लेख है। ग्राचार्य श्री कुन्द-कुन्द द्वारा करवाई गई प्रतिष्ठाग्रों ग्रौर उनके तत्वाववान में

तीर्थयात्रा के लिये निकाले गये सुविशाल संघ पर जो घन व्यय हुन्ना वह इस राशि में सम्मिलित नहीं है।

इतना सब कुछ होते हुए भी इसमें उल्लिखित अनेक भट्टारकों के नाम और उनका काल ऐतिहासिक दिष्ट से प्रामाणिक प्रतीत होता है। इनके नाम एवं काल की पुष्टि इंडियन एंटीक्यूरी के आधार पर तैयार की गई नन्दी संघ की पट्टाबली एवं कितप्य शिलालेखों से भी होती है। इसी कारण यह लघु पुस्तिका इतिहास-विदों से गहन शोध की अपेक्षा करती है। आशा है शोधप्रिय इतिहासज्ञ इस सम्बन्ध में अग्रेतन शोध के माध्यम से आचार्य कुन्द-कुन्द के समय एवं उनके द्वारा आवकों के लिये प्रारम्भ किये गये यज्ञोपवीत आदि विधानों पर प्रकाश डालने का प्रयास करेंगे।

इस प्रकार के अनेक महत्त्वपूर्ण ऐतिहासिक तथ्य विस्मृति के गर्भ में अब भी छिपे पड़े हैं। अस्तु।

चौथे भाग में भी इसी पुनीत उद्देश्य से विभिन्न गच्छों के पारस्परिक कलह, विद्वेष एवं लिंगायतों द्वारा जैन घर्मावलिम्बियों के विरुद्ध चलाये गये भीषण धार्मिक अभियानों का विशद विवरण प्रस्तुत कियां जा रहा है।

तीसरे भाग में देविद्ध क्षमाश्रमण के स्वर्गारोहण से उत्तरवर्ती ४७५ वर्ष का जैनधर्म का इतिहास प्रस्तृत किया जा चुका है। तीसरे भाग के ग्रालेखन हेत् किये गये शोध कार्य से पूर्व हमारी यह घारणा थी कि हम तीसरे भाग में वीर निर्वास सम्वत् १००१ से २००० तक का जैन धर्म का इतिहास, जिनशासन के ग्रन्यायियों एवं जैन इतिहास-प्रेमियों के समक्ष प्रस्तृत कर देंगे। परन्तू हम उसमें एंक हजार वर्ष के स्थान पर केवल ४७५ वर्षों का ही इतिहास, सामग्री बाहल्य के कारण, प्रस्तुत कर पाये हैं। शताब्दियों से जैन इतिहास के आलेखन के सम्बन्ध में प्रयास करने वाले मनीषियों ने समय-समय पर भ्रनेक बार अथक प्रयास करने के उपरान्त प्रपना यह प्रभिमत प्रभिव्यक्त कर दिया था कि देवदि गीए। क्षमाश्रमण के स्वर्गस्थ होने के पश्चात् का लगभग ५००, ७०० वर्ष का इतिहास विस्मृति के गहरे गह्नर में विलीन हो चुका है। उन मनीषियों की इसी मान्यता को ध्यान में रखते हुए हमारा यह अनुमान था कि हम तीसरे भाग में वीर निर्वाण सम्वत् १००१ से २००० हजार तक का जैन धर्म का एक हजार वर्ध का इतिहास जैन जगत् के सम्मुख प्रस्तुत कर सकेंगे। पर तीसरे भाग के स्रालेखन के उपक्रम में जब ऐतिहासिक तथ्य एकत्रित करने हेतु शोध कार्य प्रारम्भ किया गया तो हमें तमिलनाडु और कर्णाटक प्रदेश में जैन इतिहास सम्बन्धी इतने अधिक तथ्य उप-लब्ध हो गये कि वीर निर्वाग सम्वत् १००१ से १४७५ तक का चार सौ पिचहत्तर वर्ष का इतिहास लिखने में ही पुस्तक का कलेवर लगभग एक हजार पृष्ठ तक पहुंच

गया। इस पर इतिहासप्रेमी विज्ञों का यह अभिमत रहा कि एक हजार पृष्ठों से अधिक एक पुस्तक का कलेवर बढ़ाना सभी दिष्टियों से असुविधाजनक रहेगा। विज्ञों के इस परामर्शानुसार वीर निर्वाण सम्वत् २००० हजार तक के इतिहास को तृतीय भाग में सम्मिलित कर लेने के हमारे पूर्व संकल्प को हमें बदलना पड़ा और वीर निर्वाण सम्वत् १४७५ तक की ऐतिहासिक घटनाओं के आलेखन के साथ ही हमें तृतीय भाग की परिसमाप्ति कर देने के लिये बाध्य होना पड़ा।

श्रब इस इतिहासग्रन्थमाला के चतुथे भाग में हम वीर निर्वाण सम्बत् १४७६ से २००० वर्ष तक का ५२५ वर्ष का जैन घर्म का इतिहास प्रस्तुत करने का प्रयास करेंगे।

इस ग्रविध में भी जैन धर्मावलिम्बयों पर ग्रनेक प्रकार के घोर संकट ग्राये।

दक्षिरा में मुख्यतः कर्णाटक में रामानुज्ञाचार्य तथा आन्ध्र प्रदेश व कर्णाटक में लिगायत सम्प्रदाय के अभ्युदय, उत्कर्ष और आकामक कान्तिकारी प्रचार-प्रसार के परिणामस्वरूप जैन धर्म को अभूतपूर्व क्षति उठानी पड़ी। आन्ध्र प्रदेश में तो लिगायतों का जैन धर्म और जैन धर्मावलम्बियों के विरुद्ध यह प्रवल अभियान वस्तुतः अप्पर और ज्ञान सम्बन्धर द्वारा तिमलनाडु में किये गये जैनों के सामूहिक सहार से भी अत्यधिक भीषणा था।

तिमलनाडु में तो तिरु अप्पर और तिरु ज्ञान सम्बन्धर द्वारा प्रचालित संहारक प्रचार अभियान के उपरान्त भी शताब्दियों पूर्व जैनों की बहुसंख्यक आबादी वाले तिमलनाडु प्रदेश में कितिपय सहस्र तिमलभाषा भाषी लोग जैन धर्म के अनु-यायी के रूप में अविशब्द रह गये थे। किन्तु आन्ध्र प्रदेश में जहां जैनों की संख्या अन्य सभी धर्मावलम्बियों से अत्यधिक मानी जाती थी, वहां लिंगायतों के द्वारा प्रारम्भ किये गये सामूहिक संहारकारी अभियान में तो समूचे आन्ध्रप्रदेश में वहां के एक भी मूल निवासी को जैन नहीं रहने दिया गया।

इन सब ऐतिहासिक तथ्यों के ग्राधार पर निर्विवाद रूप से सभी को यह स्वीकार करना होगा कि ग्रप्पर ज्ञान सम्बन्धर रामानुजावार्य ग्रौर लिंगायत सम्प्रदाय के प्रचार-प्रसार ग्रौर उसके उत्कर्ष के परिगाम स्वरूप दक्षिण में जैनों की संख्या करोड़ों से घटकर कितपय सहस्रों की संख्या में ही ग्रविशिष्ट रह गई। इस प्रकार उपरि विगित ५२५ वर्ष की ग्रविध में जैन संघ को, ग्रन्य सम्प्रदायों द्वारा प्रारम्भ किये गये ग्राजामक ग्रिमियानों के साथ-साथ पारस्परिक कलह ग्रौर ग्रान्तिरक वैर-विरोध ग्रौर प्रायः प्रत्येक गच्छ के ग्रनुयायियों द्वारा ग्रपने से भिन्न सभी गच्छों को एवं उनके ग्राचार्यों को न केवल ग्रपने से हीन ही ग्रिपतु जमालिवत् निह्नव बताने की प्रवृत्ति के कारगा भी ग्रत्यधिक क्षति उठानी पड़ी। इस ग्रविध में जैनधमें के स्वरूप ग्रौर चतुर्विध संघ के ग्र चार-विचार में ग्रनेक प्रकार

की विकृतियां उत्पन्न करने वाली द्रव्य परम्पराग्नों का भी पूर्ण वर्चस्व रहा, जिनका कि श्रमण भगवान् महावीर की विशुद्ध मूल परम्परा को क्षीण, गौण ग्रौर ग्रन्त- प्रवाहिनी बनाने में बहुत बड़ा हाथ रहा। इतिहास साक्षी है कि गुजरात के चालुक्य- वंशी राजा भीमदेव के राज्यकाल में द्रव्य परम्पराग्नों की जनमी चैत्यवासी परम्परा का प्रबल वर्चस्व था। प्रभावक चरित्र के उल्लेखानुसार चालुक्यवंशी गुर्जरेश्वर भीमदेव के समकालीन चैत्यवासी ग्रांचार्य गोविन्द सूरि का जैन समाज पर एका- धिकार था। श्री गोविन्दसूरि के चैत्यालय में नर्तिकयों के नाच श्रायोजित किये जाते थे। चैत्यालयों में श्रायोजित किये जाने वाले नर्तिकयों के विविध वाद्य वृन्दोपेत नाच को देखने के लिए न केवल राजमान्य उच्चाधिकारीगण, श्रेष्ठिवर्ग गौर प्रमुख प्रजाजन ही ग्रपितु ग्रपने ग्रापको सुविहित परम्परा का ग्रनुयायी बताने वाले श्रमण भी भाग लेते रहते थे। जैसा कि प्रभावक चरित्र के ग्रन्तर्गत "श्री सुराचार्य चरितम्" में स्पष्ट उल्लेख है:—

"गोविन्द सूरि के चैत्य में किसी पर्व के ग्रवसर पर ग्रायोजित उस समय की एक विख्यात नर्तकों के नृत्य को देखने के लिये महाराज भीमदेव के राज्याधिकारियों के साथ-साथ सूराचार्य भी गये। नर्तकी ने जिनचैत्य में श्रायोजित उस नृत्य में श्रपनी उच्च कोटि की नृत्यकला का प्रदर्शन किया। उस नृत्य को देखकर सभी दर्शक चित्रलिखितवत् स्तब्ध रह गये। अपनी विशिष्ट कला का प्रदर्शन करने के अनन्तर सुरबालोपमा सुन्दर नर्तंकी अपनी थकान मिटाने और पवन के भोंकों से अपने मूख-मण्डल । एवं देहयब्टि के श्रमकर्गों की सुखाने के लिये नृत्यकक्ष के द्वार के पास के एक संगमरमर पत्थर के स्तम्भ का सहारा लेकर खड़ी हो गई। चमचमाते उस प्रस्तर स्तम्भ को ग्रपने बाहुयुगल से ग्रालिंगन कर खड़ी स्वेदिखिन्ना नर्तकी की वह मुद्रा दर्शकों को अत्यधिक मनोहर प्रतीत हुई। प्रमुख दर्शकों ने जिनचैत्य के स्वामी चैत्यवासी परम्परा के ग्राचार्य श्री गोविन्द सूरि से निवेदन किया कि इस नयनाभिराम मनमोहक मुद्रा का किसी कविद्वारा वर्णन करवाया जाय । चैत्यवासी स्राचार्य श्री गोविन्द सूरि ने उस नृत्य समारोह में उपस्थित विद्वत्मण्डली में उपस्थित प्रत्येक विद्वान् की ग्रोर ग्रपनी दिष्ट दौड़ाई। ग्रन्ततोगत्वा उनकी दिष्ट सूराचार्य के प्रशान्त सौम्य मुख मण्डल पर जा अटकी । उन्होंने सूराचार्य को आदेश दिया कि वे उस मनोहारिएरी मुद्रा का रसभरी काव्यमयी भाषा में चित्रएर करें। ग्राश्कवि उद्भट विद्वान् सुराचार्य ने तत्क्षरा निम्नलिखित श्लोक द्वारा उस म्राश्चर्य प्रदायिनी म्राह्लाद कारिगाी मुद्रा का हृदयहारिगा शैली में वर्णन किया:

> यत् कंकस्याभरसकोमलबाहुवल्लि, संगात् कुरंगकदशोनवयौवनायाः।

## न खिद्यसि प्रचलसि प्रविकम्पसे त्वम्, तत्सत्यमेव दशदा ननु निमितोऽसि ।।

अर्थात्—कंक ए। भरए। से अलंकृत हरिए। के समान नेत्रों वाली अनुपम रूप लावण्य और नवयौवनसम्पन्ना सुन्दरी के अति सुकोमल सुवाहुओं के पाश में आबद्ध होने के उपरान्त भी हे स्तम्भ! न तो तुक्ते पसीना ही आया है, न प्रएायभरे बाहुपाश का उत्तर देने के लिये तूं किन्चितमात्र भी चलायमान हुआ है और न तेरे अन्दर किसी प्रकार का कामावेश जन्य कम्पन ही हिंदगोचर हो रहा है। यह वस्तुतः बड़े आश्चर्य की बात है, तूं पत्थरहिंदग है। आखीरकार वास्तव में तूं पत्थर से ही तो बना हुआ है।"

प्रभावक चरित्र में उपलब्ध इस विवरण पर विचार करने के श्रनन्तर तो असिन्दिग्ध रूप से यह निश्चित हो जाता है कि विक्रम संवत् १०८० से ११३० तक चैत्यवासियों का भारत के उत्तर पश्चिमी भू-भाग में जैनधर्म संघ पर एक प्रकार से एकाधिपत्य था श्रौर विशुद्ध श्रमण परम्परा जैनधर्म संघ में स्वल्प जन सम्मत एवं गौण बनी हुई थी।

इन सब तथ्यों पर भी "जैन वर्म का मौलिक इतिहास" नामक इस ग्रन्थमाला के प्रस्तुत किये जा रहे इस चतुर्थ भाग में विशद् रूप से प्रकाश डाला जायगा।

उपरिवर्गित इसी अविध में रामानुज सम्प्रदाय के अनुयायियों एवं शैवों द्वारा जैन धर्मावलिम्बियों और उनके धार्मिक स्थानों पर कर्णाटक प्रदेश में भीषण प्रहार व अत्याचार किये जा रहे थे। उस संकट की महा विनाशकारी घड़ी में बादामी के चालुक्यराज बुक्कराय ने सच्चे राजधर्म का पालन करते हुए जैन धर्मा-वलिम्बियों पर किये जा रहे प्रहारों से जैन संघ की रक्षा कर जैनों के साथ वैष्णवों एवं शैवों का सम्मानास्पद समभौता करवाया। चालुक्यराज की यह धर्मिनरपेक्ष न्यायप्रियता, जो संसार के इतिहास में विरल ही उपलब्ध होती है, इतिहास के पन्नों पर सदा सुवर्णाक्षरों में लिखी जाती रहेगी। इस तथ्य पर भी आलेख्यमान प्रन्थ में यथास्थान यथाशक्य समुचित प्रकाश डाला जायगा।

एक अन्य दृष्टि से भी विक्रम सम्वत् १०८० से विक्रम सम्वत् १५३० तक का जैन इतिहास बड़ा हो महत्त्वपूर्ण इतिहास है क्योंकि इस अविध में क्रियोद्धार की परम्परा का बारम्बार पुनरावर्तन हुआ। इन सब ऐतिहासिक तथ्यों के अतिरिक्त उपरिवर्णित अविध में आगमानुसार सांगोपांग समग्र कियोद्धार के अभाव अथवा

प्रभावक चरित्र, पृष्ठ १५२ झ्लोक १६ से २६

ग्रपूर्ण एवं ग्रधूरे कियोद्धारों के कियान्वयन के पारणामस्वरूप जैन धर्म संघ में जो अगिशात मान्यताभेद, गच्छभेद उत्पन्न हुए और उनके पारस्परिक क्लेष खण्डन-मण्डन एक दूसरे के प्रति कटु प्रहार, श्रशोभनीय व्यवहार श्रादि के कारए। जैनसंघ की प्रतिष्ठा, शक्ति एवं वर्चस्व में उत्तरोत्तर न्यूनता का ऋम चला, उन सब दुखद प्रसंगों पर भी यथाशक्य संक्षेप में सारभूत प्रकाश डाला जायगा । जैनसंघ के दुखद ह्रास के मूल कारए। इन ऐतिहासिक कटु तथ्यों पर प्रकाश डालने के पीछे हमारी लवलेशमात्र भी यह भावना नहीं है कि किसी भी गच्छ विशेष को लोकदृष्टि में नीचा दिखाया जाय। हमारी एक मात्र पुनीत भावना यही है कि जिनशासन प्रेमी प्रत्येक जैन को जिनशासन के हास के मूल कारगों से सुस्पष्ट एवं सुचार रूपेगा अवगत करा दिया जाय । इस प्रसंग में हम स्पष्ट रूप से यह अभिव्यक्त कर देना चाहते हैं कि अपने-अपने समय में प्रत्येक गच्छ ने देशकाल और तत्कालीन विभिन्न परिस्थितियों को दिष्टिगत रखते हुए जैनसंघ को एक जीवित संघ के रूप में शक्ति-शाली बनाने के लिए ग्रथक् प्रयास किये हैं। तृतीय भाग के ग्रालेखन के समय स्पष्ट रूप से यह प्रतिपादित कर दिया गया है कि जैन संघ के वर्चस्व को, प्रचार-प्रसार को, व्यापक रूप प्रदान करने के सदुद्देश्य से मुनिचन्द्र नामक एक आचार्य ने एक राज्य की सेनाओं की बागडोर अपने हाथ में लेकर सैन्य संचालन तक किया, यापनीय परम्परा के महान् आचार्यों ने जैन संघ की प्रतिष्ठा की स्रभिवृद्धि करने के लक्ष्य से गंग वंश जैसी एक शक्तिशाली राज्यसत्ता तक को जन्म दिया। जैन धर्म की पोषक उस राज्य सत्ता को सशक्त एवं चिरस्थायी बनाने के लिये उन्होंने शास्त्र में साधु के लिये वर्जित उपदेशों एवं साम, दाम, दण्ड, भेदपूर्ण राजनैतिक निर्देशों तक का सहारा लिया। श्राचार्य माधनन्दी के उपदेशानुसार कोल्हापुर नृपति गण्डरादित्य एवं उनके जिनशासन प्रेमी सामन्त निम्बदेव ने हृदयद्रावक कूटनीति का सहारा लेकर ७७७ राजपुत्रों, सामन्तपुत्रों, श्रेष्ठिपुत्रों, एवं गण्यमान्य श्रीमन्त गृहस्थों के किशोरों को साधु धर्म में दीक्षित करवाकर भट्टारक परम्परा की स्थापना में माधनन्दी आचार्य को इतिहास में भ्रमर उल्लेख योग्य सहायता प्रदान की। यापनीय परम्परा के आचार्यों ने जन-जन को जिन शासन की और आकर्षित करने के सदुद्देश्य से सर्वधर्म-समन्वयवादी नीति का एवं श्रशास्त्रीय विधि विधानों, अनु-ष्ठानों, धार्मिक स्रायोजनों का सहारा लेकर भ्रनेक प्रकार के कल्पों, मन्त्र-तन्त्र-यन्त्रों का ग्राविष्कार करने के साथ-साथ सुविशाल चैत्यों, ज्वालामालिनी, पद्मावती ग्रादि देवियों के मन्दिरों, विशाल विद्यापीठों, मठों तथा श्रमण-श्रमणियों की सुविधा हेतु विशाल ग्रावासों का निर्माए। करवाया । यापनीय, चैत्यवासी, भट्टारक प्रादि परम्परास्रों द्वारा किये गये उपरि विशास प्रकार के विविध कार्यकलाप यद्यपि श्रवरा-श्रमराो वर्ग के लिये शास्त्रों में वर्जित हैं तथापि उनके समय की देश काल की परिस्थितियों को देखते हुए उनकी इन ग्रणास्त्रीय गति-विधियों ने जैन संघ को जीवित रखने में बहुत बड़ी महत्त्वपूर्ण भूमिका का निर्वहन किया है।

जिस प्रकार यापनीय संघ, भट्टारक परम्परा, चैत्यवासी परम्परा आदि के नाम से पूर्व काल में विख्यात संघों ने जिन शासन के अभ्युदय, उत्थान के लिये भ्रनेक प्रकार के ऐसे कार्य किये जो शास्त्रों में पंच महाव्रतधारी श्रमण-श्रमणी वर्ग के लिये करगीय नहीं बताये गये हैं, ठीक इसी प्रकार विकम की ग्यारहवीं शताब्दी के अन्तिम दो दशक पूर्व प्रारम्भ हुई आशिक अपूर्ण अथवा असमग्र कियोद्धार की परम्परा के परिगामस्वरूप समय-समय पर जैनधर्म संघ में जितने भी गच्छ म्रस्तित्व में श्राये म्रथवा उत्पन्न हुए, उन सब में भी जिनशासन के उत्कर्ष के लक्ष्य एवं चतुर्विध संघ के ग्राचार-विचार में यथाशक्य शास्त्रानुकूल सुधार लाने के लिये ही प्रयास किये गये। उन विभिन्न गच्छों के समय की विभिन्न परिस्थितियों के सन्दर्भ में यदि सूक्ष्म इष्टि से विचार किया जाय तो यही तथ्य प्रकाश में श्रावेगा कि प्रायः उन सभी गच्छों ने जिनशासन के गौरव की स्रभिवृद्धि हेतु कतिपय उल्लेखनीय कार्य किये। यदि उन गच्छों में अपने-अपने गच्छ के प्रति मिथ्या अहं-भाव, साम्प्रदायिक व्यामोह, एक दूसरे को भ्रपने से हीन, नीचा एवं मिथ्यात्वी बताने की और केवल अपने आपको ही सर्वश्रेष्ठ सिद्ध करने की प्रवृत्ति नहीं होती तो जैनधर्म संघ की गराना साम्प्रतकालीन संघों में एक शक्तिशाली धर्मसंघ के रूप में की जाती। किन्तु दुर्भाग्यवशात् स्थिति इससे पूर्णतः विपरीत रही, जिसका दुष्परिगाम भ्राज हमें स्पष्टतः देष्टिगोचर हो रहा है कि जो जैनसंघ उत्तर में हिमालय से लेकर दक्षिए। में सागर के तट पर्यन्त के प्रदेशों में ग्रीर पूर्व में स्वर्ण भूमि से लेकर पश्चिम में ग्ररब सागर के तटवर्ती क्षेत्रों में ग्रपने पूर्ण वर्चेस्व के साथ फैला हुम्रा था, वह सिमटते-सिकुड़ते सीमित क्षेत्रों में एक ग्रत्यल्प संख्यक घर्मसंघ के रूप में अविशिष्ट रह गया है। इस तथ्य से तो कोई भी निष्पक्ष मनीषी असहमत नहीं होगा कि छोटी-छोटी अनेक इकाइयों में विभक्त हो जाने और उन छोटी-छोटी इका-इयों में भी पारस्परिक विद्वेष, कलह, एक दूसरे को नीचा दिखाने की प्रवृत्ति के घर कर जाने के कारए। ही जैनधर्म की बड़ी भयंकर क्षति हुई। किसी समय भारत में बहु संख्यक के रूप में रहे जैन स्राज के युग में स्रत्यल्प संख्या में स्रवशिष्ट रह गये।

इतिहास वस्तुतः किसी भी देश, घर्म, राष्ट्र, समाज, जाति एवं व्यक्ति के लिये उनके अपने अपने अतीत को प्रत्यक्ष की भांति दिखाने वाला एक अद्भुत दर्पए। है। इस इतिहास-दर्पए। में देश, जाति, घर्म और समाज के कर्णधार अपने-अपने अतीत को भली-भांति देख सकते हैं। इतिहास-दर्पए। में अपने अतीत के पर्यवेक्षए। से प्रत्येक व्यक्ति को सहज ही सुस्पष्ट रूप से प्रत्यक्ष की भांति बोध हो जाता है कि उसने कहां-कहां किस-किस प्रकार की अटियाँ की हैं, उन श्रुटियों के कारए। अति दुर्भाग्यपूर्ण भयंकर क्षति उठाई है और कहां-कहां अपनी श्रुटियों को सुघार कर उसने प्रगति की ओर चरए। बढ़ाये हैं।

प्रस्तुत किये जा रहे इस चतुर्थ भाग में जैनधर्म के विभिन्न प्रमुख गच्छों का एकमात्र इसी दिष्ट से इतिवृत्त दिया जा रहा है कि प्रत्येक जैन धर्मावलम्बी अपने अतीत के इतिहास को प्रत्यक्ष की भांति इस इतिहास दर्पण में देखकर पूर्ण रूप से सजग और सिक्रय हो जाय। जिन भूतकाल की भूलों के कारण संघ में बिखराव की प्रक्रिया प्रारंभ हुई, संघ विघटित होते होते एक सीमित क्षेत्र में संकुचित हो गया, उन सब भूलों को मूलतः विनष्ट करने के लिये वह सच्चे मन से कटिंबद्ध हो जाय। मतीत में धर्म संघ के अम्युदय और उत्कर्ष हेतु पूर्वजो द्वारा जो जो कान्तिकारी कदम उठाये गये उनसे अत्येक जैन भलीभांति स्रवगत हो, प्रगति की स्रोर बढ़े, उन पूर्वजों के पद-चिन्हों पर सामूहिक रूप से प्रयाग करने का इढ संकल्प कर ले। भ्रतीत में जिनेश्वर की शास्त्रों में प्रतिपादित ग्राज्ञा के विपरीत जिन जिन अशास्त्रीय मान्यताओं, विधि-विधानों, धार्मिक ग्रायोजनों एवं ग्रनुष्ठानों को चतु-विध संघ के लिये करएीय रूप में, धार्मिक कृत्यों के रूप में ग्रंगीकार कर उन्हें अपनी भावश्यक दैनिक चर्या में कियान्वित किया गया और जिनके कारण श्रमण भगवान् महावीर का प्रबल मक्तिमाली सुद्ध संघ विभिन्न इकाइयों में विभक्त होकर विघटित एवं छोटे-छोटे टुकडों में छिन्न-भिन्न होकर बिखर गया, अतीव अशक्त तथा सीरा बन गया, उन सब अशास्त्रीय मान्यताओं को एक ही भटके में उखाड़कर फैंकने के लिये प्रत्येक जैन, चतुर्विध संघ का प्रत्येक सदस्य इंढ संकल्प के साथ कटि-बद्ध हो जाय । इन सब अतीत की भूलों एवं गच्छों में पराकाष्ठा तक पहुँचे पारस्प-रिक कलहों, विवादों, विद्वेषों स्नादि पर यथातथ्य रूपेए। प्रकाश डालने के पीछे भी हमारी यही एकमात्र पुनीत भावना है कि अतीत में हुई उन भूलों का भविष्य में कदापि किसी भी रूप में पुनरावर्तन न हो। भूतकाल की उन भूलों के परिगाम-स्वरूप जो विघटनकारी बुराइयां हमारे घर्मसंघ में प्रविष्ट हो गहराई तक घर कर चुकी हैं, उन बुराइयों से समाज को, धर्मसंघ को सदा के लिये मुक्ति दिलाने हेतु सभी प्रकार के साम्प्रदायिक व्यामोहों को जलांजलि दे सभी भांति के कदाग्रहपूर्ण पूर्वाभिनिवेशों से पूर्णतः विमुक्त हो, उन सब बुराइयों को दढ़ संकल्प के साथ दूर करना होगा।

भूतकाल की भूलों से अवगत हो जाने के अनन्तर भी यदि उस प्रकार की भूलें भविष्य में न हों, इस प्रकार का दृढ़ संकल्प न किया जाय और जिन भूलों अथवा बुराइयों के कारण घमसंघ, समाज अथवा किसी देश को जो हानियां उठानी पड़ी हैं, उनसे बचने के लिये यदि उन बुराइयों को दूर न किया जाय तो यह इतिहास-दर्पण का दोष नहीं, उसमें अपने मुखड़े को देखने वाले संघनायकों एवं राष्ट्रनायकों का ही दोष माना जायगा।

इसी ग्रन्थमाला के तृतीय पुष्प में भारत के दो शक्तिशाली राजाओं के योथे अहं और उनके अहमक मन्त्रियों की अदूरदिशतापूर्ण भूल के कारण भारत जैसे महान् राष्ट्र को जो अपूरणीय क्षित उठानी पड़ी, उस पर प्रकाश डाला गया है। इस्वी सन् ६३७ के आसपास कन्नौज के महाराजा हर्षवर्द्धन की मृत्यु के ५३ वर्ष पश्चात् कन्नौज के राजिसहासन पर आसीन होने वाले महाराजा यशोवर्मन

F

(राज्यकाल ईस्वी सन् ७०० से ७४०) ग्रीर काश्मीर के महाराजा ललितादित्य (राज्यकाल ईस्वी सन् लगभग ७२४ से ७६०) अपने समय के दो महान् शक्ति-े शाली राजा थे। यशोवर्मन ने दक्षिगी समुद्र से लेकर उत्तर में काश्मीर राज्य की दक्षिगी सीमात्रों तक त्रपने राज्य का विस्तार किया । उधर काश्मीर का महाराजा ललितादित्य भी बड़ा शौर्यशाली स्रौर साहसी राजा था। ईस्वी सन् ७२१ के म्रासपास जब भरब लोग विशाल भारत देश को इस्लामी राज्य बनाने के उद्देश्य से सर्वप्रथम सिन्घ की घोर घुौर तदनन्तर काश्मीर की घोर बढ़ने लगे, उस समय कन्नौज के राजा यशोवर्मन ने सिन्ध में बढ़ती हुई अरब सेनाग्रों पर स्राक्रमण कर उन्हें परास्त किया। तदनन्तर काश्मीर की ग्रीर बढ़ती हुई ग्ररबों की विशाल सेना को काश्मीरराज ललितादित्य ने यागे बढ़ने से रोका ग्रौर यशोवर्मन की सहायता से ऋरबों को पीछे की स्रोर घकेल दिया। महाराजा यशोवर्मन स्रौर लिलतादित्य, इन दोनों ने ईस्वी सन् ७२१ के ग्रासपास ही सम्भवतः श्ररबों के **ब्राकमरण के कुछ समय पूर्व चीन के सम्राट् को ब्र**पने दूत भेजकर निवेदन किया कि अरबों के दबाव को रोकने के लिये सम्रोट् उनकी सैनिक सहायता करे। चीन के सम्राट्की श्रोर से किसी प्रकार की सहायता उपलब्ध न होने पर भी इन दोनों शक्तिशाली राजाओं ने भारत की स्रोर बढ़ती हुई सरबों की सेनासों को युद्ध में परास्त कर पीछे की स्रोर लौटने के लिये बाध्य कर दिया। काश्मीर के प्रसिद्ध इतिहासज्ञ राजकवि कल्ह्गा ने अपने ऐतिहासिक महत्त्व के अन्थ राजतरंगिगी में लिखा है कि इन दोनों राजाओं के बीच परस्पर मनोमालिन्य बढ़ते-बढ़ते संघर्ष का रूप धारए। कर गया । संघर्ष को उग्र होते देख दोनों राजाभ्रों ने सन्धि करने का निश्चय किया। तदनुसार सन्धि-पत्र का आलेखन भी कर लिया गया। परन्तु "यशोवर्मन ग्रीर ललितादित्य के बीच शान्ति सन्धि"—सन्धिपत्र के इस शीर्षक को देखकर काश्मीरराज ललितादित्य के सांघिविग्रहिक मन्त्री ने ग्रयने स्वामी से पूर्व यशोवर्मन के नाम के लिखे जाने पर आपत्ति की। दोनों पक्षों में से कोई भी पक्ष अपने स्वामी का नाम दूसरे स्थान पर रखने के लिये सहमत नहीं हुआ। परिग्णाम-स्वरूप न केवल सन्धि ही होते होते रुक गई भ्रपितु दो राज्यों के मन्त्रियों की श्रहमकता ग्रौर दो राजाओं के अदूरदर्शितापूर्ण थोथे अहं के परिगामस्वरूप उन दोनों राजाओं में भयंकर युद्ध हुन्ना। जो शक्ति ऋरव आतताइयों को सदा के लिये परास्त करने में लगनी चाहिये थी वह शक्ति एक दूसरे को समाप्त करने में ही नष्ट-भ्रष्ट हो गई। १

इस इतिहास ग्रन्थमाला के तृतीय पुष्प में इस दुर्भाग्यपूर्ण घटना के सन्दर्भ में लिखा गया है:

> "इस प्रकार भारत को एक अजेय शक्तिशाली राष्ट्र बनाने का स्वप्त असमय में ही टूट गया। यह भारत के लिये बड़ी दुर्भाग्यपूर्ण घटना थी कि

रे. जैनधर्म का मौलिक इतिहास भाग ३ पृष्ठ ६२३/६२४

दो राजाओं के थोथे अहं और उन राजाओं के अहमक मन्त्रियों की अदूर-दिशिता के कारण भारत की जो सेनाएं आने वाले दुर्दिनों में देश की रक्षा के लिये काम में आतीं, वह परस्पर ही लड़-भिड़कर नष्ट अथवा अशक्त हो गईं।"

इस प्रकार तृतीय भाग में दो राजाओं की भूल और उनके अहमक मन्त्रियों को अदूरदिशता पर जो प्रकाश डाला गया है, वह किसी शासक को नीचा दिखाने के उद्देश्य से नहीं, किन्तु भारत के भावी कर्णधार भूत की इस भूल से भविष्य में सदा शिक्षा लेते रहें, इसी उद्देश्य से इस घटना का उल्लेख किया गया है।

राजनैतिक क्षेत्र में दो अदूरदर्शी राजाओं द्वारा की गई अदूरदिशतापूर्ण भूल अथवा त्रुटि के समान ही धार्मिक क्षेत्र में धर्मसंघ के अग्रिए यों द्वारा जो जो भूलें की गईं, उनका दिग्दर्शन तृतीय भाग में इसी उद्देश्य से किया गया है कि अतीत में चतुर्विध संघ के कर्णधारों, नायकों अथवा सदस्यों ने जिस प्रकार की भूलें की हैं, शास्त्राज्ञा की अवहेलना कर अशास्त्रीय मान्यताओं को प्रश्रय देकर धर्मसंघ को विघटन की ओर ढकेलने की भूल की हैं, उस प्रकार की भूत में हुई भूलों की भविष्य में पुनः कभी पुनरावृत्ति न हो।

जिस अवधि का इतिहास आलेख्यमान चतुर्थ भाग में दिया जा रहा है, उस श्रविध में भी दुष्यमा दोषवशात् धर्मसंघ के अग्रस्थियों, कर्णधारों, नायकों एवं उनके स्रनुयायियों स्रथवा उपासकों द्वारा विघटन, पतन की स्रोर धकेलने वाली ज्ञात श्रज्ञात श्रवस्था में भूलें हुई हैं, उनका दिग्दर्शन प्रस्तुत भाग में पूर्ण संयम के साथ, म्रति विनम्न भौली में किया जायेगा । उपरि लिखित मविध में भूलें हुई हैं इस तथ्य को कोई भी विज्ञ अस्वीकार नहीं कर सकता। शास्त्रीय विशुद्ध परम्परा की तीर्थ प्रवर्त्तन काल से चली ग्रा रही पूर्ण ग्रध्यातमपरक मान्यतात्रों के स्थान पर अनेक द्रव्य परम्पराश्रों द्वारा भौतिकता-प्रधान ऐसी मान्यताएं भी जैनधर्म संघ में प्रचालित एवं प्ररूढ़ की गई हैं, जो जिनाजा से विपरीत ग्रीर श्रागम-प्रतिपादित संस्कृति को मिटाने वाली हैं, इस तथ्य से कोई इन्कार नहीं कर सकता। क्योंकि उन आगम विरुद्ध मान्यतास्त्रों एवं विघटनकारी भूलों की साक्षी देने वाली सेंकड़ों परस्पर विरोधी मान्यतात्रों, सैंकडों गच्छों, मतों, परम्परात्रों, छोटी बड़ी सेंकड़ों इकाइयों के उल्लेखों से उक्त ग्रवधि का जैन वाग्मय भरा पड़ा है। गच्छों द्वारा परस्पर एक दूसरे का कटूतर ही नहीं बल्कि कटुतम शब्दों में खण्डन-मण्डन करने वाले एवं ग्रपने प्रतिपक्षी को ग्रशोभनीय ग्रशिष्ट भाषा में ग्रभिहित करने वाले विभिन्न गच्छों के मुद्रित एवं श्रमुद्रित ग्रन्थ आज भी बहुत बड़ी संख्या में उपलब्ध होते हैं। भगवान महावीर के परम पवित्र एवं विश्व कल्याराकारी धर्म संघ को इस प्रकार की छिन्न-भिन्न, बिखरी हुई, परस्पर विरोधी, विघटित ग्रवस्था में पहुंचाने वाले वे विभिन्न गच्छ, संघ एवं सम्प्रदाय ही हैं, जिन्होंने ग्रागमों के स्थान पर देविद्धिगिए। ऐतिहासिक तथ्य ]

क्षमाश्रमसा के स्वर्गारोहसा के पश्चात् अर्थात् पूर्व-ज्ञान के विसुप्त हो जाने के अनन्तर ब्राचार्यो एवं विद्वानों द्वारा निर्मित ग्रन्थों, निर्यु क्तियों, भाष्यों, चूर्रिएयों श्रीर वृत्तियों को स्रागमों के समकक्ष श्रीर अनेक प्रसंगों पर तो आगमों से भी अधिक प्रामाणिक सिद्ध करने का प्रयास किया है। एक सबसे बड़ी आक्चर्य की बात यह है कि विभिन्न गच्छों के उद्भव, विभिन्न मान्यतास्रों के प्रचलन स्रीर उन गच्छों एवं परम्पराओं में उत्तरोत्तर बढ़ते हुए पारस्परिक विद्वेष के काल में विभिन्न गच्छों के विद्वानों द्वारा निर्मित खण्डन-मण्डनात्मक ग्रन्थों में ग्रपने-ग्रपने गच्छ को अपनी-अपनी परम्परा व अपनी-अपनी मान्यता को ही सर्वधा सत्य, सबसे श्रेष्ठ एवं अन्य सब गच्छों, परम्पराओं स्नादि की मान्यताओं को असत्य, मिथ्या, स्नतीर्थ, तीर्थ-बाह्य और निकृष्ट बताने का प्रयास किया है। अपने-अपने पक्ष को सर्वश्रेष्ठ सिद्ध करने के प्रयास में प्रायः उन सभी विद्वानों ने ग्रागमों के नहीं, ग्रापित ग्रागमेतर ग्रन्थों के उद्धरए। एवं प्रमारगादि प्रस्तुत किये हैं। इन गच्छों में से प्रत्येक गच्छ के प्रायः प्रत्येक विद्वात् ने केवल अपने पक्ष को ही सत्य स्रौर दूसरे पक्षों को मिथ्या एव कदाग्रहपूर्ण सिद्ध करने में किसी प्रकार की कोर-कसर नहीं रक्खी है। इस प्रकार के तथ्यातथ्य का निर्णय करने में वीतराग, सर्वज्ञ-सर्वदर्शी जिनेश्वर महाबीर द्वारा उपदिष्ट एवं गराधरों द्वारा ग्रथित आगमों से इतर श्रन्य कोई सक्षम नहीं हो सकता, इस तथ्य की स्रोर उन विद्वानों ने कोई ध्यान नहीं दिया। विद्वानों द्वारा इस प्रकार की स्थिति उत्पन्न कर दिये जाने का दुष्परिसाम यह हुम्रा कि म्राज श्रमसा भगवान् महावीर का धर्मसंघ विभिन्न इकाइयों में विभक्त होकर विघटित खिन्न-भिन्न एवं म्रगक्तावस्था में पहुंच गया है।

उपरि विश्वित इन सब तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर हस्तामलकवत् स्पष्टतः यही प्रतिभासित होता है कि आर्य देविद्धगिशा क्षमाश्रमशा के स्वर्गारोह्गा के पण्चात् जितनी भी द्रव्य परम्पराओं का जन्म हुआ, उनकी नींव न केवल अना-गिमक ही अपितु नितान्त आगम विरोधी मान्यताओं की आधारशिला पर रखी गई थी। चैत्यवासी, भट्टारक, श्री पूज्य आदि जितनी भी द्रव्य परम्पराएं अस्तित्व में आईं, उन सबका उद्भव, प्रचार, प्रसार, उत्कर्ष यह सब कुछ सर्वज्ञ प्रश्तित आगमों के आधार पर नहीं अपितु उन द्रव्यपरम्पराओं के सूत्रधारों द्वारा परिस्थितवश लोकप्रवाह के आधार पर निर्मित प्रतिष्ठा-विधि, जिन-प्रतिमाधिकार जैसे ग्रन्थों एवं निर्यु क्तियों, चूरिंगयों, अवचूर्शियों, वृत्तियों अथवा भाष्यों आदि के अनागमिक उल्लेखों के आधार पर हुआ।

जैन साहित्य में विकारों का बीजारोपर देविद्विगिर क्षमाश्रमण के उत्तर-वर्त्ती काल में इस प्रकार के ग्रन्थों की ग्रनागिक मान्यताश्रों के प्रबल प्रचार-प्रसार के परिणामस्वरूप एवं चतुर्विध संघ के बहुसंख्यक सदस्यों में उन मान्यताश्रों के रूढ़ हो जाने के फलस्वरूप ही हुआ। देविद्विगिरा क्षमाश्रमण की विद्यमानता

अर्थात् वीर निर्वाण सम्वत् १००० तक केवल आगमों का ही जिनशासन में सर्वो-परि स्थान था किन्तु वीर निर्वाग की सहस्राब्दि के उत्तरवर्ती काल में भ्रागमों के समान ही निर्यु क्ति, चूरिंग, वृत्ति और भाष्य को भी परम प्रामाग्गिक माने जाने का कम चला। ज्यों-ज्यों यह कम बढ़ा, त्यों-त्यों मान्यता भेद, मताग्रह ग्रौर विभिन्न इकाइयों के रूप में गच्छभेद भी वृद्धिगत होने लगा। ग्रपने-ग्रपने गच्छ की पृथक् पहिचान अथवा पृथक् अस्तित्व के आैचित्य की जन-मानस पर छाप अंकित करने के अभिप्राय से उष्णोदक, प्रासुक (निर्दोष) शीतोदक, मलधारण, साधु द्वारा सचित्त जल, पुष्प आदि से जिनप्रतिमा का पूजन, प्रतिमा की केवल साध द्वारा ही प्रतिष्ठा श्रथवा केवल श्रावक द्वारा ही प्रतिमा की प्रतिष्ठा किये जाने, प्रतिष्ठा पद्धति में मताग्रह, मत वैभिन्य, हठाग्रह भ्रादि भ्रनेक छोटे बड़े प्रश्नों को लेकर गच्छों में पारस्परिक कटुता, विद्वेष, विवाद एवं कलह का प्रसार प्रबल वेग से उग्र रूप धाररा करने लगा। प्रायशः प्रत्येक गच्छ के अनुयायी अपने से भिन्न गच्छ वालों की---'जमाल्यन्वय' 'निन्हव' 'अतीथिक' 'तीर्थबाह्य' 'मिथ्या दिष्ट' स्रादि कटुतम सम्बो-धनों से आलोचना-निन्दा करने लगे। एक दूसरे गच्छ को लोकडिंड से गिराने हेतु खण्डनात्मक ग्रन्थों की रचना की गई, परस्पर खण्डनात्मक इन ग्रन्थों को देखने से प्रत्येक विज्ञ सहज ही अनुमान लगा सकता है कि विभिन्न गच्छों के अनुयायियों ने जब लेखनी द्वारा परस्पर एक दूसरे के प्रति इस प्रकार विष वमन किया है तो मौिखक रूप से तो गरल वमन की पराकाष्ठा को पार करने में किसी भी प्रकार की कोर-कसर नहीं रखी होगी।

इस प्रकार समभाव, सह-ग्रस्तित्व ग्रौर विश्व बन्धुत्व के सिद्धान्तों का न केवल प्रवल पक्षपाती, श्रिपितु जन्मदाता जैन संघ ग्रिभिनिवेशपूर्ण मताग्रह के परि-गामस्वरूप ईर्ष्या, द्वेष, ग्रसहिष्गुता ग्रौर कलह का केन्द्रस्थल बन गया। सम्भवतः इसी प्रकार की दुर्लक्ष्यपूर्ण दुःखद स्थिति से प्रपीड़ित एक मनीषी महापुरुष के ग्रन्तह द से ये शोकोद्गार सहज ही सहसा उद्गत हो उठे:—

""" आगारवितिषु यतिष्विप हन्त खेदस्तेनाश्वभूदिहतमां गर्णगच्छभेदः ।।१८।।
तस्मात्स्वपक्ष-परिरक्षरावर्धनायाऽ
हंकारितापि जगतां हृदयेऽभ्युपायात् ।
ग्रन्थत्र तेन विचिकित्सनमप्यकारि
सत्यादपेत परताशनकैरधारि ।।१९।।
तस्माद्दुराग्रहवतीर्षग्रशीलतापि,
ग्रन्थोन्यतः कलहकारितया सदापि
एवं मिथो हतितया वलहानितो नः
क्षेत्रे बभूव दुरितस्य हि सम्भवो हा ।।२०।।

धर्मः समस्तजनताहितकारि वस्तु यद्बाह्यडम्बरमतीत्य सदन्तरस्तु । तस्मादनेकविधरूपमदायि लोकै-र्यंस्मिन्विलिप्यत उपेत्य सतां मनोऽकैः ॥२१॥ बिम्बार्चनं च गृहिगोऽपि निषेधयन्ति, केचित्परे तु यतयेऽपि विशेषयन्ति । तस्मै सदन्द्रवसनाद्यपि केचनाहुः, नान्योऽभिषेचनविधावपि लब्धबाहुः ॥२२॥ यः क्षत्रियेश्वरवरः परिधारसीयः सार्वत्वमावहति यश्च किलानगीयः । सैवागतोऽस्ति वशिजामहहाद्य हस्ते, वैश्यत्वमेव हृदयेन सरन्त्यदस्ते ॥२६॥ येषां विभिन्नविपश्चित्वमनन्यकर्म, स्वस्योपयोग परतोद्धरसाय मर्म । नो चेत्प्नस्तु निखिलात्मस् तुल्यमेव, धर्म जगाद न वधं जिनराजदेव: 119

श्रर्थात्—"श्रत्यन्त दुःख की बात है कि गृहस्थों श्रौर मुनियों में भी गरागच्छ के भेद ने स्थान प्राप्त किया श्रौर एक जैनधर्म श्रनेक गरागच्छ के भेदों में विभक्त हो गया।

गए। गच्छ भेद की उत्पत्ति के परिए।। मस्वरूप अपने-अपने पक्ष की मान्यताओं के परिरक्षए। एवं परिवर्द्धन का अहंभाव अथवा व्यामोह प्रत्येक पक्ष में प्रकट हुआ। इस व्यामोह के वशीभूत प्रत्येक पक्ष अपनी मान्यताओं को सर्वश्रेष्ठ और अन्य सभी पक्षों की मान्यताओं को हीन मानकर पर पक्ष से ग्लानि-धृए।। करने लगा। इस प्रकार लोग शनै: शनै: सत्य से दूर होते गये।

गरागच्छभेद के फलस्वरूप जैनधर्मानुयायियों में दुराग्रहपूर्ण ईष्य ह्यौर पारस्परिक कलहकारिता का प्राबल्य बढ़ गया। इस ग्रन्तर्कलह के परिरामस्वरूप जैनसंघ की शक्ति क्षीरा हो गई ग्रौर इस बलहानि के काररा हमारे यहां भ्रनेक प्रकार की बुराइयां उत्पन्न हो गई।

जो जैन धर्म विश्व के प्रास्पिमात्र का परम हितकारी मित्र, सभी प्रकार के बाह्याडम्बरों से रहित विशुद्ध ग्राध्यात्मिक वस्तु है, ग्रात्मधर्म है, उस पतित पावन परम पुनीत जैनधर्म को भी लोगों ने अनेक प्रकार के ग्राडम्बरपूर्ण बाह्यरूप प्रदान कर दिये, जिनके चक्र में पड़कर ग्रथवा फंसकर सत्पुरुषों का मन भी विभिन्न प्रकार के संकल्प-विकल्पों में विलिप्त रहने लगा।

वीरोदय काव्य—दि. मुनि श्री ज्ञान सागर जी म.

कितने ही लोग गृहस्थों के लिए भी प्रतिमापूजन का निषेध करते हैं तो कितपय लोग मुनियों के लिए भी प्रतिमापूजन की आवश्यकता बतलाते हैं। कितने ही लोग वीतराग प्रभु की मूर्ति को भी वस्त्राभूषणादि पहनाना आवश्यक मानते हैं तो कितने ही लोग मूर्ति का अभिषेक आदि करना अनावश्यक बताकर मूर्तिपूजा का निषेध करते हैं।

जो जैनधर्म भरतादि उत्तम क्षत्रिय राजराजेश्वरों के द्वारा धारण करने योग्य था और जो अपनी विश्वकल्याणकारिणी निर्दोष प्रवृत्ति के परिणामस्वरूप सार्वभौम विश्वधर्म था, वही जैनधर्म आज व्यापार करने वाले उन वैश्यों के हाथ में आ गया है, जो धर्म के विषय में भी अन्तर्मन से विणिक वृत्ति का अनुसरण कर रहे हैं, अर्थात् अपनी वस्तु को खरी और दूसरों की वस्तु को खोटी बताने की अपनी विणिक् वृत्ति को धर्म के सम्बन्ध में भी अक्षरण: चरितार्थ कर रहे हैं।

श्रपनी-अपनी श्रलग-थलग दूकान लगाना ही जिनका एक मात्र कार्य है श्रीर श्रन्यों की तुलना में श्रपना निराला श्रेष्ठत्व प्रकट कर श्रपनी उपयोगिता सिद्ध करना ही जिनका धर्म है, ऐसे वैश्यों के हाथों में श्राकर यदि यह विश्वधर्म आज अनेक गएगच्छ ग्रादि के भेदों में विभक्त हो रहा है, तो इसमें श्राष्ट्य ही क्या है। श्री जिनराज देव ने तो समस्त जीवों में समान भाव से जीवरक्षा को ही धर्म कहा है, जीवधात को नहीं।"

इस प्रकार की दुर्भाग्यपूर्ण दयनीय स्थिति के पादुर्भाव, प्रसार एवं प्राबल्य के पीछे सबसे बड़ा प्रमुख कारए। यही रहा है कि ग्रन्तिम पूर्वधर श्रार्थ देवर्द्धिगरिए क्षमाश्रमण के स्वर्गस्थ होने के पश्चात श्रमणाचार में शिथिलाचार का सुत्रपात करने वाले जिन शिथिलाचारी श्रमएों एवं श्रमिएयों ने न केवल स्वयं ही शिथिला-चार का आश्रय लिया अपितु दुष्यम आरक कथवा कलिकाल की दुहाई देकर समस्त श्रमण व श्रमणी वर्ग के लिए शिथिलाचार को समयोचित एवं निर्दोष बताकर खल्लमखल्ला कियाशैथिल्य को प्रश्रय दे, उसका प्रबल प्रचार-प्रसार किया। उन श्रमरा-श्रमरायों को भी केवल उनके वेष का लिहाज कर, उनके मात्र वेष को महत्त्व देकर प्रारम्भ में स्वल्प संख्यक और ग्रागे चलकर बहुसंख्यक जैन संघ ने अपना पूज्य माना, साधु के गुर्गों का नितान्त अभाव होने पर भी उन्हें साधु के समान समादर दिया। देविद्धि से उत्तरकालीन जैन वांग्मय के अध्ययन से ऐसा श्राभास होता है कि जैन संघ का बहुत बड़ा भाग शिथिलाचार के प्रवर्तकों द्वारा मानो मंत्रमुग्ध कि वा ग्रहग्रस्त की भांति व्यामोहित कर दिया गया था। दूरगामी भयावह दुष्पिरिएगामों की भ्रोर लवलेश मात्र भी ध्यान न देकर तत्कालीन बहु-संख्यक जैनसंघ ने उन शिथिलाचारग्रस्त चैत्यवासियों के प्रत्येक शिरोधार्य कर उनके द्वारा ग्राविष्कृत एवं प्रचालित ग्रगिएत श्रनग्रागमिक मान्यताश्रों को मान्य कर लिया। उन श्रागमविरुद्ध मान्यताश्रों को समुचित एवं

तीर्थप्रवर्तन काल से ही परम्परागत सिद्ध करने के लक्ष्य से उन चैत्यवासियों के घर्मसंघ में विकृतियों के जनक शिथिलाचारपरायण विद्वान् श्रमणों द्वारा रचित ग्रन्थों को भी उनके श्रादेश से बहुसंख्यक जैनसंघ ने ग्रागम तुल्य ही मान्य कर लिया। इस सबका ऐसा दुर्भाग्यपूर्ण भयावह दुष्परिणाम हुश्रा कि देविद्धगिण क्षमाश्रमण को विद्यमानता तक ग्रपने मूल ग्राध्यात्मिक स्वरूप में चला श्रा रहा भगवान् महाबीर का परम पुनीत, पिततपावन घर्मसंघ श्रगणित विकृतियों का, ग्रागम विरुद्ध मान्यताश्रों का, एवं बाह्याडम्बरपूर्ण शिथिलाचारपरायण द्रव्य परम्पराश्रों का सुदृढ़ गढ़ बन गया। एक मात्र ग्रागम को ही सर्वोपरि परम प्रामाणिक मानने के स्थान पर पूर्वधर काल से उत्तरवर्ती काल के श्राचार्यों द्वारा निर्मित निर्मु कियों, चूिणयों, भाष्यों, टीकाश्रों के साथ-साथ ग्रागमसम्मत सिद्धान्त से नितान्त प्रतिकृत द्रव्य परम्पराश्रों, ग्राडम्बरपूर्ण विधि-विधानों के परिपोषक प्रतिष्ठा पद्धित जैसे ग्रन्थों को येन-केन प्रकारेण स्पष्टतः ग्रागमों से भी ग्रधिक प्रामाणिक मान लेने के परिणामस्वरूप उत्पन्न हुए मान्यता-भेद, गच्छ-भेद, पारस्परिक कलह ग्रादि कारणों से भगवान् महावीर का सुदढ़ शक्तिशाली धर्मसंघ ग्रगणित इकाइयों में विभक्त हो छिन्न-भिन्न हो गया।

इस प्रकार की दयनीय स्थिति के दलदल से संघरथ का उद्धार करने के पुनीत लक्ष्य से समय-समय पर अनेक अध्यात्मनिष्ठ महापुरुषों ने कियोद्धार कर ग्रनेक बार धर्म-क्रान्ति का शंखनाद पूरा। किन्तु भगवान् महावीर का चतुर्विध घर्म-संघ सर्वसम्मति से इस निर्णय पर नहीं पहुँच सका कि धर्मसंघ के प्रत्येक सदस्य के लिये एक मात्र आगम ही सर्वोपरि, सर्वमान्य एवं परम प्रामाखिक हैं, न कि निर्युक्ति, चूरिंग, भाष्य, टीका एवं पूर्वधर काल से उत्तरवर्ती समय के श्राचार्यों, विद्वानों द्वारा निर्मित ग्रन्थ। इसका यह ग्रर्थ कदापि न लगाया जाय कि पूर्वधरों से उत्तरवर्ती काल के ग्राचार्यों द्वारा निर्मित ग्रन्थों को सर्वथा ग्रमान्य समभा जाय । उन ग्रन्थों में ग्रागमों की मान्यतात्रों के अनुसार, जैन धर्म के मूलभूत सिद्धान्तों के अनुरूप जिन तथ्यों का प्रतिपादन किया गया है, वे तो वस्तुत: ग्रागम के ही ग्रंग प्रथवा ग्रंश हैं। वे तो ग्रागमवत् जैन मात्र के लिए प्रामासिक एवं मान्य हैं ही, किन्तु उन ग्रन्थों में जहां कहीं भी आगमों से भिन्न श्रथवा श्रागमों से नितान्त विपरीत मान्यताओं का यदि कहीं प्रतिपादन अथवा विश्लेषएा किया गया है तो उनका ग्रागम प्रतिपादित तथ्यों के साथ तुलनात्मक-विवेचनात्मक दृष्टि से विश्लेषणा कर यदि उनमें किचित् मात्र भी श्रागमों से विपरीत अथवा आगमिक भावना से भिन्न मान्यता का प्रतिपादन किया गया है तो बिना किसी अभिनिवेश के, बिना किसी प्रकार के साम्प्रदायिक व्यामोह के उन ग्रन्थों में प्रतिपादित ग्रागम विरुद्ध तथ्यों को एकान्ततः ग्रमान्य एवं ग्रप्रामास्मिक घोषित कर दिया जाना चाहिये। जिन विधि-विधानों, मान्यताश्रों का श्रागमों में इंगित मात्र भी नहीं है, वे सब विधि-विधान, वे सभी मान्यताएं भविष्य में चतुर्विध संघ के लिए, चतुर्विध संघ के प्रत्येक सदस्य के लिए सर्वथा श्रमान्य होंगी, चाहे उनका प्रतिपादन करने वाला आचार्य कितना ही बड़ा प्रभावक आचार्य क्यों न हो।

भगवान् महावीर के धर्मसंघ को एकता के सुदृढ सूत्र में सुचाह रूपेएा आबद्ध-रखने वाला वस्तुतः यही एकमात्र ग्रमोघ सूत्र है कि संघ में एकमात्र ग्रागमिक मान्यताएं ही सर्वमान्य और शेष सभी ग्रनागमिक मान्यताएं एकान्ततः ग्रमान्य घोषित कर दी जायं। इससे बढ़कर ग्रन्य कोई सूत्र संसार में नहीं हो सकता, जो चतुर्विध संघ को एकता के सूत्र में ग्राबद्ध रखने में सदा के लिये सक्षम हो, स्थायी रूप से सक्षम हो। ग्रनेक बार किये गये कियोद्धारों के उपरान्त भी इस प्रकार के निविरोध ठोस निर्णय के ग्रभाव में जिनेश्वर प्रभु के धर्मसंघ की स्थिति विगत् १५०० वर्षों से ग्रद्धाविध उत्तरोत्तर क्षीए। से क्षीएतर एवं सोचनीय ही होती चली ग्रा रही है।

छोटी से छोटी मान्यता से लेकर बड़ी से बड़ी मान्यता के सम्बन्ध में उठने वाले विवाद प्रथवा किसी प्रकार के समस्यात्मक प्रश्न के समाधान में एकमात्र प्रागम को ही ग्रन्तिम रूप से निर्णायक मानने के स्थान पर चौदहों पूर्वों के विच्छेद से उत्तरवर्ती काल के ग्राचार्यों द्वारा निर्मित भाष्यों, प्रतिष्ठा-विधियों, चैत्य-परिपाटियों ग्रादि ग्रादि ग्रन्थों को धर्मसंघ के एक बड़े वर्ग द्वारा न केवल ग्रागमों के तुल्य ही ग्रपितु चैत्यवासियों द्वारा ग्राविष्कृत एवं कालान्तर में संघ के बहुत बड़े भाग में रूढ़ हुई ग्रनेक प्रकार की ग्रनागिमक मान्यताग्रों के समर्थन में तो ग्रागमों से भी ग्रधिक प्रामािशक मान लेने के परिशामस्वरूप भगवान् महावीर के महान् धर्मसंघ के संगठन, श्रमगाचार, श्रावकाचार एवं विश्वकल्याग्रकारी जैनधर्म के मूलभूत विशुद्ध ग्राध्यात्मिक स्वरूप में जो दुर्लक्ष्यपूर्ण स्थित हुई है, वह किसी तटस्थ विचारक से छिपी नहीं है।

सबसे महत्त्वपूर्ण आवश्यकता आज इस बात की है कि सभी प्रकार के पूर्वाभिनिवेशों को हृदय से निकालकर संघ को साम्प्रतकालीन दयनीय स्थिति में पहुँचाने वाली भूतकालीन भूलों पर विचार कर उनका बीज तक संघ में अविशिष्ट न रहने दिया जाय। तटस्थ दृष्टि से विचार करने पर साधारण से साधारण व्यक्ति को भी स्पष्टतः विदित हो जायगा कि इन विगत की भूलों को जन्म देने वाली सबसे बड़ी भूल यह हुई कि एकादशांगी में प्रतिपादित जैनधर्म की मूल मान्यताओं और आगमिक सिद्धान्तों की अवहेलना कर आगमेतर प्रन्थों को आगमों के समकक्ष मानने की प्रवृत्ति श्रमण भगवान महावीर के धर्मसंघ में आज से लगभग १। हजार वर्ष पूर्व प्रचलित हो गई। इस मूल की भूल ने छोटी-बड़ी भूलों की एक बहुत बड़ी परम्परा को जन्म दिया। उन भूलों के कारण ही संघभेद, गच्छभेद, मान्यता भेद, पारस्परिक विद्वेष, स्वयं के गच्छ, स्वयं की मान्यता, स्वयं के गुरु,

I

स्वयं की झाम्नाय, स्वयं की सम्प्रदाय और स्वयं के संघ को छोड़कर शेष सबको हीन, असत्य, मिथ्यात्वी आदि सिद्ध करने की प्रवृत्ति ने बल पकड़ा और शताब्दियों से एकता के सूत्र में आबद्ध जैनसंघ में गच्छों आदि की उत्तरोत्तर बढ़ती ही जाने वाली शुङ्खला की निर्माण प्रक्रिया का प्रादुर्भाव हो गया।

उस विघटनकारिशा मूलभूत संबसे बड़ी भूल और उसकी सन्तित छोटी-बड़ी भूलों के परिशामस्वरूप उत्पन्न हुए मान्यताभेदों, गच्छों और गच्छों में घर किये हुए विद्वेष, कलह ग्रादि का यथातथ्य रूप से इस दर्पश तुल्य इतिहास में निष्पक्ष, बास्तविक विवरश देने का यही उद्देश्य है कि हमारी भावी पीढ़ी इन ग्रात्मघाती भूतकालीन भूलों के साथ इन सब भूलों की जननी एक मात्र ग्रागम को ही प्रामाश्मिक नहीं मानने की सबसे बड़ी भूल को सुधारने का प्रयास करे। अगर यह सुधार की भावना प्रत्येक जैन घर्मावलम्बी के श्रन्तर्मन में तरंगित हो उठे और एकमात्र ग्रागमों तथा ग्रागमानुकूल ग्रन्थों को ही प्रामाश्मिक मानकर श्रमश् भगवान महावीर के घर्मसंघ को पुनः उसके पुरातन प्रतिष्ठित पद पर ग्रांघष्ठित करने की ग्रोर एकता के समवेत घोष के साथ सामूहिक रूप से जैन जगत् के चरश चल पड़ें तो हम ग्रपने प्रयास को शत-प्रतिशत सफल व सार्थक समभेंगे।

हमें आशा ही नहीं अपितु दढ़ विश्वास है कि विगत सुदीर्घ अतीत में उत्कर्ष अथवा अपकर्ष की ओर बढ़े जैन संघ के चरण-चिह्नों को इस इतिहास-दर्पण में प्रत्यक्षवत् देखकर जैन-दर्शन के महान् आधारस्तम्भ भूत "मित्ती में सन्व भूएसुं" के सिद्धान्त में आस्था रखने वाला प्रत्येक जैन धर्मावलम्बी अपने ही आत्मीय स्वधर्मी बन्धुओं के साथ की गई "अमित्ती निय बन्धुसुं" जैसी भयंकर भूल को सुधारने के लिये दढ़ संकल्प के साथ किटबद्ध हो विश्व बन्धु अमण भगवान् महावीर के विश्व-कल्याणकारी परम पुनीत धर्मसंघ को सर्वाधिक शक्ति सम्पन्न बनाकर विश्व-शान्ति की स्थापना में सहभागी होगा।

## धार्मिक क्रान्तियां और भारत पर सुस्छिम राज्य:

भारत पर मुसलमान आततायियों के जिहाद (इस्लाम के प्रसारार्थ युद्ध)-परक आक्रमणों से व्याप्त विभीषिका, जनसंहार, लूटमार एवं बलात् सामूहिक धर्म-पर्वितंन आदि का सभी भारतीय धर्मों की भांति जैन धर्म और जैनधर्माव-लम्बियों पर भी बड़ा घातक प्रभाव पड़ा। इस प्रकार के आक्रमणों के परिणाम-स्वरूप शताब्दियों तक न केवल भारतीय धर्मों की प्रगति ही अवरुद्ध रही अपितु उनमें से अनेक धर्मों के अस्तित्व तक पर अनेक बार घोर संकट आये। अति पुरातन काल से भारत के अभिन्न अंग के रूप में रहे सिंध प्रदेश पर अरबों के आक्रमण एवं मुस्लिम राज्य की संस्थापना के अनन्तर तो वहां जैनधर्म का नाम लेने वाला तक कोई अविशिष्ट नहीं रहा। सर्वज्ञप्रगीत एवं गण्धरों द्वारा प्रथित जैनागमों के उल्लेखानुसार श्रमण भगवान् महाबीर की विद्यमानता में सिन्ध प्रदेश जैन धर्म का एक सुदृढ़ गढ़ था। सिन्धु-सौवीर के नाम से तीर्थप्रवर्तनकाल में विख्यात विशाल एवं शक्तिशाली सिन्ध महाराज्य का राजा उद्युत भ० महावीर का अनन्य श्रद्धानिष्ठ भक्त था। श्रमण भ० महावीर श्रपने विशाल शिष्य-परिवार के साथ सिन्धु-सौवीर की राजधानी वीतभया नगरी में स्वयं पधारे थे। महाराजा उदायन ने भ० महावीर के अमोध उपदेशों से प्रभावित हो सिन्धु-सौवीर का राजसिंहासन छोड़ अपने श्राराध्य प्रभु महावीर के पास श्रमण-धर्म की दीक्षा अगीकार की थी। घोर तपश्चरण एवं दुस्सह्य दारुण उपसर्ग सहन कर श्रमणोत्तम उदायन ने वीतभया नगरी में ही केवलज्ञान-केवलदर्शन की अवाप्ति के साथ ही जन्म-जरामृत्यु के भवपाश को काट कर "यद्गत्वा न निवर्तन्ते"—अर्थात् जहां जाने के पश्चात् पुनः कभी लौटना नहीं पड़ता, उस मोक्षधाम को प्राप्त किया था।

इस प्रकार सहस्राब्दियों तक जैनधर्म के सुदृढ़ एवं प्रख्यात गढ़ के रूप में रहे सिन्ध प्रदेश में, अरबों के आक्रमण एवं शासन के पश्चात् जैनधर्म का अस्तित्व तिरोहित हो गया। इस कारण इस्लाम के अभ्युदय, तलवार के बल पर इस्लाम के प्रसारार्थ विभिन्न काल में भारत पर मुसलमानों द्वारा किये गये आक्रमणों और भारतीयों द्वारा किये गये मुस्लिम आततायियों के प्रतिरोध का अति संक्षिप्त विवरण यहां प्रस्तुत किया जा रहा है।

विश्व-इतिहास के सिंहावलोकन एवं पर्यवेक्षण से यही प्रतिफलित होता है कि ब्रज्ञात सुदीर्घ ब्रतीत में ही न केवल भारत ब्रपित विश्व के ब्रनेक भागों में धर्म के नाम पर मतमतान्तरजन्य मतभेद, सामाजिक भेदभाव, जातिभेद, ऊँच-नीच, विशिष्ट-ग्रविशिष्ट, वर्गभेद ग्रादि के रूप में विश्वजनीन मानव समाज में वर्ग-संघर्ष एवं धार्मिक विद्वेष के बीज श्रंकुरित हो चुके थे। ईसा की छठी शताब्दी का अवसान होते-होते इस प्रकार के विभेद ने उप होते-होते वर्ग-विद्वेष, जाति-विद्वेष धार्मिक असहिष्गुता एवं पारस्परिक कलह का रूप घार**ग** कर लिया । वर्ण-विद्वेष, जाति-पाति, ऊँच-नीच के ग्रहं, बाह्याडम्बरपूर्ण भौतिक कर्मकाण्ड, छोटी-बड़ी जातियों, छोटे-बड़े प्रायः सभी राज्यों में सत्ता हथियाने की लिप्सा से उत्पन्न देश-व्यापी युद्धोन्माद स्रादि के परिशामस्वरूप भारत का बहुत बड़ा भाग गृह कलह की रंगस्थली-सा बन गया । बहुसंख्यक निम्न वर्ण के लोगों को सवर्गी द्वारा न केवल उनके धार्मिक एवं सामाजिक अधिकारों से वंचित किया जाने लगा अपितु उनके साथ ग्राये दिन सवर्गों का श्रमानवीय व्यवहार उत्तरोत्तर श्रभिवृद्ध होने लगा। ईश्वर, देवी-देव, तीर्थस्थल, धर्मस्थान, वेद-वेदांग मादि म्रार्थ ग्रन्थों का मध्ययन, धार्मिक कार्यकलाप-कर्मकाण्ड आदि को सदर्गों द्वारा भ्रपनी ही बपौती बना लिया गया। निम्न-वर्ण ग्रथवा वर्ग के लोगों को इन सब कार्य-कलापों से नितान्त दूर रखा जाने लगा । वस्तुतः मानव समाज के ही साधिकारिक एवं सम्पन्न कहे जाने

वाले वर्ग द्वारा निम्न कहे जाने वाले विपन्न ग्रथवा ग्रभाव-ग्रभियोगग्रस्त मानव समाज के ग्रमानवीय उत्पीड़न ने ग्रन्तर्द्वन्द्व, संघर्ष एवं ग्रन्तःकलह को जन्म दे ग्रार्थधरा के जनजीवन को विक्षुब्ध कर ग्रमान्त बना दिया। गांव-गांव, नगर-नगर ग्रौर प्रायः सभी राज्यों तथा प्रान्तों में गृहकलह तुल्य दयनीय स्थित उत्पन्न हो गई। सुदृढ़ संघशक्ति द्रुत गति से क्षीरा होने लगी। भारत एवं भारतवासियों को इस प्रकार की दयनीय दुर्दशा से, वर्ण-वर्गसंघर्ष, गृहकलह एवं ग्रमानवीय उत्पीड़न से मुक्ति दिलाने का बीड़ा तिरु ज्ञानसम्बन्धर ग्रौर तिरु ग्रप्पर नामक दो शैव सन्तों ने उठाया।

तिरु ज्ञानसम्बन्धर श्रोर तिरु श्रप्पर ने लगभग ई० सन् ६१० से ६३० के बीच की श्रविध में भारत के दक्षिगापथस्थ तामिलनाडु प्रदेश के जन-जन के समक्ष एकेश्वरवाद का सन्देश प्रस्तुत करते हुए कहा :—

"ईश्वर एक है, वह प्रािणमात्र के लिये शिव अर्थात् कल्याएकारी है। वही परमेश्वर शिव मानवमात्र का एक मात्र आराध्य देव और पिता है। हम सभी मानव उसी परमेश्वर शिव के पुत्र हैं। विश्वेकबन्धु विश्वेश्वर शिव की सन्तिति होने के कारण सभी मानव समान हैं। मानव मानव में ऊँच-नीच, छोटे-बड़े का कोई भेद, कोई अन्तर न होने के कारण सभी को सभी प्रकार के मानवीय अधिकार समान रूप से प्राप्त होने चाहिये।"

तिरु ग्रप्पर ग्रीर ज्ञानसम्बन्धर इन दोनों "समकालीन ग्रैंव सन्तों ने वर्ण-विहीन, जातिविहीन एक ऐसे एकेश्वरवादी समाज के निर्माण के लिये जन-जन का म्राह्मान किया, जिसमें प्रत्येक मानव को एक ही पिता के पुत्रों की भांति सामाजिक, धार्मिक, नागरिक, ग्रैंक्षिणिक ग्रादि सभी प्रकार के मानवीय ग्रधिकार एक रूपता लिये हुए समान रूप से प्राप्त हों। मानव-मानव के बीच इन मानवीय ग्रधिकारों की दिष्ट से किसी भी प्रकार के अन्तर, भेदभाव ग्रथवा न्यूनाधिक्य के लिये कहीं कोई किसी भी प्रकार का नाम मात्र का भी ग्रवकाश उस एकेश्वरवाद के उपासक मानव समाज में न रहे।

शैव सन्तों का यह विभेदिवहीन एकेश्वरवादी शैव अभियान अपने उद्भव के साथ ही सम्पूर्ण तामिलनाडु प्रदेश में लोकप्रिय हो गया। सवर्गों द्वारा जिन लोगों को निम्न वर्ण, निम्न वर्ग अथवा निम्न जाति की सजा से अभिहित किया जाने लगा था, उनकी संख्या सवर्गों की अपेक्षा पर्याप्तरूपेगा अधिक थी। उन्होंने ऊँच-नीच के भेदभाव को समाप्त कर उन सब को समान अधिकार, समान प्यवहार, समान समादर प्रदान करवाने वाले उस वर्गभेदिवहीन मानव समाज की संरचना करने वाले एकेश्वरवादी शैव अभियान को अपने लिये ईश्वरीय वरदान समक्ष कर उस अभियान को अपना शत-प्रतिशत समर्थन प्रदान करने के साथ-साथ इसके प्रचार-प्रसार में सामूहिक रूपेण अपनी पूरी शक्ति लगा कर पूर्ण मन, वचन, काय योग से प्रबल सहयोग प्रदान किया।

प्रबल जनमत के सिक्रय सबल सहयोग के परिगामस्वरूप शैव सन्त तिरु क्षान सम्बन्धर ग्रीर जैन सन्त से शैव सन्त बने तिरु ग्रप्पर को ग्रपने एकेश्वरवादी विभेदिवहीन शैव धर्म के प्रचार-प्रसार में, स्वल्पतर समय में ही ग्राशातीत सफलता प्राप्त हुई ग्रीर उनके इस शैव ग्रभियान ने राज्याश्रय प्राप्त होते ही धार्मिक कान्ति का रूप धारण कर लिया। तिरू ज्ञानसम्बन्धर के चमत्कारों से प्रमावित हो जैन धर्म के अनुयायी एवं प्रबल पोषक मदुरापित पाण्ड्यराज सुन्दर पाण्ड्य ग्रपर नाम कुन् पाण्ड्य—मारवर्मन ग्रथवा कुन्ज पाण्ड्य ने जैन धर्म का परित्याग कर शैव धर्म ग्रंगीकार कर लिया। ठीक इसी समय में तिरू ग्रप्पर नामक एक शैव महासन्त (जो ईसा की पांचवी शताब्दी के ग्रन्तिम दो दशकों में धर्मसेन नामक ग्रपने समय का एक महान् प्रभावक जैनाचार्य था ग्रीर बड़े-बड़े शैव सन्तों के ग्रथक प्रयासों से जिसने जैन धर्म का परित्याग कर शैव धर्म ग्रंगीकार कर लिया था शे की वृहस्पति तुल्य वागीशता एवं प्रेरगाप्रदायी उपदेशों से प्रभावित हो कांचिपति पल्लवराज महेन्द्रवर्मन प्रथम (ई० सन् ६००-६३०) ने भी जैन धर्म का परित्याग कर शैव धर्म ग्रंगीकार कर लिया।

ग्रपने समय के दो महाशक्तिशाली राजाग्रों (जो उस समय तामिलनाडु प्रदेश में जैनधर्म के सशक्त समर्थक एवं जैनसंघ के सबल स्तम्भ माने जाते थे) द्वारा जैनधर्म के परित्याग के साथ-साथ शैवधर्म स्वीकार कर लिये जाने से शैवों के उत्साह ने अपनी पराकाष्ठा को पार कर धर्मोन्माद का रूप घारए। कर लिया। मदुरा (दक्षिए। मथुरा) में पाण्ड्यराज कुन्पाण्ड्य ग्रीर कान्ची में पल्लवराज महेन्द्र वर्मन के पृष्ठबल से प्रोत्साहित शैवों द्वारा ई० सन् ६१० से ६३० के बीच की अवधि के किसी एक ही समय में मदुरा तथा कान्ची दोनों नगरों में अनेक सहस्र जैन श्रमणों ग्रौर बहुत बड़ी संख्या में जैन घर्मावलम्बियों का, सामूहिक संहार के साथ-साथ बल पूर्वक सामूहिक धर्म परिवर्तन किया गया। जिन कट्टर जैनों अथवा सवर्गों वा एकेश्वरवादी मैव धर्म से भिन्न किसी भी अन्य धर्म के अनुयायियों ने वर्ण-वर्ग ग्रादि के भेदविहीन शैव धर्म के सिद्धान्तों को स्वीकार करने की श्रनिच्छा व्यक्त की, उन्हें तत्काल सामूहिक रूप से मौत के घाट उतार दिया गया श्रीर मृत्यु के भय से भयभीत लोगों को सम्पूर्ण तामिलनाड प्रदेश में बलात धर्म-परिवर्तन के लिये बाध्य किया जाने लगा । राज्याश्रय प्राप्त हो जाने ग्रीर प्रथम प्रयास में ही इस प्रकार की अप्रत्याशित सफलताओं के प्राप्त हो जाने के परिस्ताम-स्वरूप शैवों का घर्मोन्माद इस सीमा तक बढ़ गया कि उन्होंने तामिलनाड़ प्रदेश के गांव-गांव और नगर-नगर में उस समय प्रचूर मात्रा में विद्यमान जैनों के मन्दिरों,

विस्तार के लिये देखिये "जैन वर्म का मौलिक इतिहास, भाग ३, पृष्ठ ४८६-४६६।

मठों, वसदियों एवं घामिक केन्द्रों को घूलिसात् करने के साथ-साथ जैनों तथा अन्य धर्मावलिम्बयों पर नाना मांति के अत्याचार करने प्रारम्भ कर दिये। 'तामिलनाडु प्रदेश का प्रत्येक नागरिक एकेश्वर शिव में प्रगाढ़ आस्था रखने वाला केवल शेव धर्म का ही अनुयायी हो, सम्पूर्ण तामिलनाडु प्रदेश में एकेश्वरवादी शेवधर्म के अतिरिक्त अन्य किसी भी धर्म का अस्तित्व तक अवशिष्ट न रहे, इस प्रकार के दढ़ संकल्प के साथ शेवों ने अपने धार्मिक अभियान को और अधिक तीव्र गति प्रदान की। मानवता को अमानवीय उत्पीड़नों से मुक्ति दिलाने के पवित्र लक्ष्य से विभेदिवहीन अभिनव समाज की संरचना का जो अभियान प्रारम्भ किया गया था, वह अभियान एकेश्वर में आस्था रखने वाले एवं सिद्धान्त रूप में वर्ग-वर्ण-विहीन समाज में युगादि से ही दढ़ विश्वास रखने वाले जैनों के लिये सम्पूर्ण तामिलनाडु प्रदेश में विनाश की विभीषकापूर्ण ताण्डव लीला प्रस्तुत करने वाला बीभत्स कराल काल तुल्य सिद्ध हुआ।

शैवों द्वारा जैनों पर किये गये उन रोमांचक ग्रत्याचारों की साक्षी देने वाले पेरियपुराए के उल्लेख एवं उत्तरी ग्राकीट जिले के तिरुवत्तूर ग्रौर मदुरा के मीनाक्षी मन्दिर की शित्तियों पर चित्रित भित्तिचित्र पाठकों तथा दर्शकों के मन एवं मस्तिष्क को ग्राज भी हठात् भक्तभोर डालते हैं।

यहां यह विचारणीय है कि शैव अभियान के प्रमुख लक्ष्य-जाति, वर्ण, वर्ग आदि विभेदविहीन समाज की संरचना का जहां तक प्रश्न था, शैवों को जैनों एवं बौद्धों के साथ संघर्ष में उतरने की कोई आवश्यकता ही नहीं थी। जहां तक सिद्धान्तों का प्रश्न है शैवों को जैनों एवं बौद्धों के साथ संघर्ष में उतरने के लिये कहीं कोई अवकाश ही नहीं था। क्योंकि जैन धर्म और बौद्ध धर्म के सिद्धान्तों में मूलत: इनके प्रारम्भिक काल से ही बिना किसी प्रकार के जाति-पांति अथवा उचनिच के भेदभाव के, मानवमात्र को समान धार्मिक अधिकार प्रदत्त हैं। इस प्रकार की स्थित के रहते हुए भी शैवों द्वारा जैन धर्मानुयायियों एवं बौद्धों के विरुद्ध विप्लवकारी संघर्ष छेड़े जाने और श्रमणों तथा बौद्ध भिक्षुओं के प्रति जनमानस को घृणा से ओतप्रोत करने के निम्नलिखित तीन ऐसे प्रवल कारण थे; जिनके परिणामस्वरूप उन्हें अपने अभिनव अभियान के हित को दृष्टिगत रखते हुए इन दोनों धर्मों एवं धर्मावलिस्बयों के विरुद्ध संघर्ष छेड़ना न केवल परमावश्यक ही अपितु अनिवार्य सा प्रतीत हुआ:—

१. ईसा की छठी शताब्दी के अन्त अथवा सातवीं शताब्दी के प्रथम-द्वितीय दशक तक जैनों एवं बौद्धों के धर्मसंघ दक्षिएा भारत के सर्वाधिक शक्तिशाली धर्मसंघ गिने-माने जाते थे। उस समय तक मुख्यतः जैन धर्म दक्षिए।।पथ का राजमान्य एवं बहुजनसम्मत धर्म माना जाता था।

<sup>🐫</sup> जैनधर्मका मौलिक इतिहास, भाग ३ पृष्ठ ४७८-४८१।

२. 'पेरियपुरागा', 'श्रमग्रासंहारचरितम्' श्रादि शैव ग्रन्थों के उल्लेखानुसार दिक्षिग्रापथ के राजा, मन्त्री, बड़े-बड़े राज्याधिकारी, ज्यापारी, गण्य-मान्य जनाग्रग्री तथा ग्रधिकांश प्रजाजन जैन धर्म के अनुयायी थे। कारकल की पहाड़ी पर अवस्थित बाहुबली की मूर्ति पर उट्टंकित शिलालेख पर अपने शोधपूर्ण लेख में लब्धप्रतिष्ठ पुरातत्त्ववेत्ता विद्वान् ए. सी. बरनेल (एम. सी. एस. एस. आर. ए. एस.) ने दक्षिगा- पथ में जैनों की विपुल संख्या के विषय में प्रकाश डालते हुए लिखा है:—

"There is every reason to believe that the Jains were for long the most numerous and most influential sect in the Madras Presidency,"1

श्रथात्—"इस बात का विश्वास करने के सभी प्रकार के पुष्ट कारण हैं कि सम्पूर्ण मद्रास प्रदेश में पुरातन काल से ही जैन धर्मावलम्बियों का समग्र मद्रास आहाते (प्रदेश) पर अत्यधिक प्रभावपूर्ण वर्चस्व था।"

तामिलनाडु प्रदेश (मद्रास प्रेसिडेन्सी) में जैन धर्म तथा जैनधर्मावलिम्बयों का ग्रस्तित्व तक मिटा देने के संकल्प के साथ शैवों द्वारा प्रारम्भ किये गये रक्तपात-पूर्ण बीभत्स ग्रमियान के सम्पन्न हो जाने के लगभग ५०० वर्ष पश्चात् लिगायतों द्वारा ग्रान्ध्र एवं कर्नाटक प्रदेशों में जैनों का चिह्न तक मिटा डालने के लक्ष्य से प्रारम्भ किया गया ग्रमियान वस्तुतः ईसा की सातवीं शती के प्रथम चरण में तामिलनाड के शैवों द्वारा किये गये शैव ग्रमियान की ग्रपेक्षा ग्रत्यधिक व्यापक तथा भयानक खूनी ग्रमियान था। लिगायतों के उस ग्रमियान से पूर्व दक्षिण में जैनधर्मावलिम्बयों की संख्या के सम्बन्ध में प्रकाश डालते हुए ग्रपने समय के मूर्धन्य इतिहासविद् श्री ए. एस. ग्रत्तेकर (एम. ए. एल-एल. बी., डी लिट्) ने लिगायती साहित्य के ग्राधार पर ग्रपना ग्रभिमत निम्नलिखित रूप में ग्रमिव्यक्त किया है:—

" किन्तु दक्षिण भारत में जैन धर्म को राजाओं का व्यापक प्रभावकारी संरक्षण प्राप्त होता रहा। जैन धर्म के दक्षिणापथ के इतिहास में वह समय जैनधर्म के पल्लवन का वस्तुतः बड़ा ही उज्ज्वल समय था। उस समय जैनधर्म का दक्षिण में कोई प्रवल प्रतिपक्षी नहीं था। ग्रतः उस कालावधि में राजा ग्रौर प्रजा दोनों के ही सहयोग सहाय्य से जैनधर्म मध्याह्न के सूर्य के समान चमकता रहा। उस समय दिक्षण भारत में जैनों की संख्या वहां की सम्पूर्ण जन-संख्या का लगभग एक तिहाई भाग थी। "

<sup>1.</sup> The Indian Antiquery, Vol. II, page 353-54

Ristory and Culture of the Indian People, Vol. IV. The age of Imperial Kannauj, page 288. published by Bhartiya Vidya Bhawan, Bombay.

इससे यही प्रतिफलित होता है कि तामिलनाड़ प्रदेश में एक लम्बे समय तक चले सामूहिक संहार, बलात् धर्मपरिवर्तन आदि के रूप में संकटपूर्ण दौर के उपरान्त भी दक्षिए। में जैनों की संख्या वहां की आबादी का एक तिहाई भाग थी।

३. जैन एवं बौद्ध दोनों ही धर्मी में वर्ण, जाति प्रथवा ऊँच-नीच जैसा कोई भेदभाव सिद्धान्ततः नहीं था। मानव मात्र के लिए साध्, साध्वी, श्रावक श्रीर श्राविका रूपी चतुर्विधतीर्थ प्रथमा संघ के द्वार प्रनादि काल से ही खुले रखे गये थे। परम पवित्र जैन आगमों में इस प्रकार के स्रनेक उल्लेख स्रद्यावधि उपलब्ध हैं कि सुदीर्घ अतीत से लेकर श्रमण भगवान महावीर की विद्यमानता तक चाण्डाल आदि जातियों के लोगों ने श्रमराधर्म श्रंगीकार कर नर, नरेन्द्र, देव, देवेन्द्रों द्वारा वन्दनीय एवं पूजनीय सर्वोच्च सम्मानाई पद प्राप्त किया । मथुरा के भ्रत्यन्त महत्वपूर्ण ऐतिहोसिक स्थल ''कंकाली टीलें'' की खुदाई से प्राप्त हुए प्राचीन पुरातातिक अवशेषों से यह तथ्य प्रकाश में आता है कि गिसकाएं तक जैन धर्म की उपासिकाएँ थीं और उन्होंने कुषारण वंशीय विदेशी राजाश्रों के शासनकाल में मथुरा के स्रति प्राचीन बोद्धस्तूप में तीर्थंकरों की मूर्तियां तक स्थापित कीं। दक्षिणापथ के कर्गाटिक म्रादि प्रान्तों में उपलब्ध मनेक शिलालेखों से भी स्पष्टतः यही तथ्य प्रकाश में त्राता है कि वहां प्राचीनकाल में न केवल राजा, महाराजा, बाह्मरा, क्षत्रिय, वैश्य ग्रादि सवर्गों को ही ग्रपितु ग्राज के युग में निम्न माने जाने वाले प्रायः सभी वर्गों के प्रजाजनों को भी जैनधर्म की ग्राराधना ग्रथवा उपासना का आज के युग में सवर्ण कहे जाने वाले वर्गों के समान ही बिना किसी भेदभाव के पूर्ण श्रधिकार था।

जैनधर्म की भांति बौद्ध धर्म में भी जाति-पांति, वर्ण ग्रादि के भेदभाव के लिए कोई स्थान नहीं था ! बौद्ध धर्म के प्रवर्तक भ० बुद्ध ने ग्रपने भिक्षुग्रों एवं उपासकों को सम्बोधित करते हुए स्पष्ट शब्दों में कहा था :—

"हे भिक्षुग्रों ग्रौर उपासकों! जिस प्रकार भिन्न-भिन्न निद्यां विभिन्न स्थानों से बहती हुई समुद्र में जा मिलती हैं। जब तक समुद्र में नहीं समा जातीं तभी तक उनका गंगा, यमुना ग्रादि नाम से पृथक रूप में ग्रस्तित्व रहता है। समुद्र में मिल जाने के पश्चात् उनका कोई पृथक् ग्रस्तित्व ग्रविशिष्ट नहीं रह जाता। ठीक उसी प्रकार तुम लोग भी भिन्न-भिन्न स्थानों, भिन्न-भिन्न कुलों, वंशों, जातियों ग्रादि से ग्राकर बौद्ध संघ में सम्मिलत हुए हो। समुद्र में समाई हुई निदयों के समान ग्रव तुम्हारा जाति, वर्ण, वंश, प्रान्त ग्रादि के रूप में कोई पृथक् ग्रस्तित्व नहीं, तुम्हारी ग्रव कोई पृथक् पहिचान नहीं, ग्रव तुम सब बुद्धपुत्र हो।"

इस प्रकार जैन और बौद्ध दोनों ही धर्मों में जाति-पाति, ऊँच-नीच, वर्ण आदि का किसी प्रकार का विभेद न होने के उपरान्त भी ऐसा प्रतीत होता है कि तामिलनाड़ में ''ई० सन् ६१० से ६३० के बीच अथवा आस-पास की अविध में प्रारम्भ हुए शैक श्रिभयान के युँग में निम्न जाति श्रथवा वर्ण के नाम से श्रिभहित किये जाने वाले बहुसंख्यक प्रजाजन संभवतः अपने प्रति जैनों तथा बौद्धों के उपेक्षा-पूर्ण श्रथवा उदासीनतापूर्ण व्यवहार के परिगामस्वरूप शनैः शनैः जैन एवं बौद्ध संघ से उदासीन हो गये हों श्रौर अपनी इस उदासीन वृत्ति के परिगामस्वरूप निम्न वर्ण श्रथवा जातियों के लोगों ने शैव अभियान के समय विभेदविहीन एकेश्वरवादी अभिनव समाज की संरचना में शैवों को सिक्रय सबल सहयोग देते हुए जैन धर्म एवं बौद्ध धर्म के विरुद्ध शैव संघर्ष में तन-मन से पूरा सहयोग दिया हो, सामूहिक रूप से एक जुट हो तामिलनाडु प्रदेश से जैन श्रौर बौद्ध दोनों ही धर्मों का श्रस्तित्व तक मिटाने का प्रयास किया हो।

ये तीन प्रमुख कारण थे, जिनके परिणामस्वरूप जैन श्रमणों के विरुद्ध घृणा का प्रचार करने श्रीर तामिलनाडु प्रदेश से जैन धर्म का श्रस्तित्व तक मिटा देने के संकल्प के साथ जैनधर्मावलिम्बयों के विरुद्ध संघर्ष के लिए कटिबद्ध होना शैवों के लिये श्रनिवार्य हो गया था। राजा, प्रजा, राजतन्त्र श्रीर श्रथंतन्त्र पर उस समय अपना पूर्ण वर्चस्व रखने वाले दक्षिण के उस कालावधि के सर्वाधिक शक्तिशाली जैन संघ को, उसके सर्वव्यापी वर्चस्व को बिना समाप्त किये, बिना क्षीण अथवा निर्वल-निष्प्रभाव किये शैवों के लिये किसी भी दशा में श्रपने एकेश्वरवादी, विभेदविहीन श्रभिनव सुदृढ़ एवं चिरस्थायी शैव समाज की सम्पूर्ण तामिलनाडु प्रदेश में स्थापना, प्रचार तथा प्रसार के कार्य में सफलता का प्राप्त होना वस्तुतः संभव ही नहीं था।

उपरिवर्णित तीन कारणों से तिरु झानसम्बन्धर, तिरु श्रप्पर श्रादि प्रमुख शैव सन्तों ने उस समय के महान् प्रभावशाली एवं त्यागी तपस्वी जैनाचार्यों के विरुद्ध जनमानस में घृणा उत्पन्न करने के साहित्यिक श्रमियान के साथ-साथ जैन श्रमणों के सामूहिक सहार का श्रमियान प्रारम्भ किया।

प्रारम्भ में ही अनपेक्षित आशातीत सफलता ने शैवों के उत्साह को शतगुणित कर उसे धर्मोन्माद में परिवर्तित कर दिया। उस धर्मोन्माद ने ऐसा भीषण
एवं व्यापक रूप धारण किया कि सम्पूर्ण तामिलनाडु प्रदेश के ग्राम-ग्राम, नगरनगर एवं डगर-डगर में जैन धर्मावलिम्बयों को बलप्रयोगपूर्वक शैव बनने के लिये
बाध्य किया गया। जिन जैनों ने धर्म-परिवर्तन की अपेक्षा प्राण-त्याग को श्रेष्ठ
समक्ता, उन धर्म के प्रति प्रगाइ ग्रास्थावान् जैनों को तत्काल मौत के घाट उतार
दिया गया। उनके घरों को लूट लिया गया। चारों ग्रोर लूटमार ग्रौर नरसहार
का ताण्डव नृत्य होने लगा। तिमलनाडु की सीमा पर बसने वाले ग्रिधकांश जन
अपना घरबार, सर्वस्व वहीं छोड़ अपने धर्म ग्रौर प्राणों की रक्षा के लिये चुपचाप

१. जैन धर्म का मौलिक इतिहास भाग, ३, पृष्ठ ४८७८८६

पड़ौसी प्रदेशों की ग्रोर भाग निकले। परिस्थितिवशात् जो जैन तामिलनाडु को छोड़ने के इच्छुक नहीं थे, ग्रथवा जो भागने में सक्षम नहीं थे, उनमें से ग्रधिकांश को मौत के घाट उतार दिया गया। जिन जैनों ने शिव की विभूति (राख) ग्रपने भाल पर लगाते हुए ग्रपना धर्म त्याग कर शैव धर्म ग्रंगीकार कर लिया, केवल वे ही जीवित रह पाये।

तामिलनाडु में शैव अभियानकालीन परिस्थितियों के पर्यवेक्षण से यही प्रतीत होता है कि राजसत्ता के सहयोग और उस समय निम्न कहे जाने वाले बह-संस्थक लोगों के सामूहिक सिकय सहयोग के ग्रतिरिक्त तामिलनाडु के जैनों की आततायियों के अत्याचारों का समुचित प्रतिकार न करने की वृत्ति ही शैवों को उनके धार्मिक अभियान में सफलता प्राप्त करवाने में सर्वाधिक प्रमुख काररा रही। यह तो एक निविवाद तथ्य है कि स्नाततायी के छोटे बड़े किसी भी प्रकार के अत्याचार को क्लैब्यभाव से चुपचाप सहन कर लेना वस्तुतः भीषग्रतम अत्याचारों की ग्रोर छोरविहीन सेना को ग्रामन्त्रित करने के समान है। विश्व का इतिहास साक्षी है कि जिस किसी देश, जाति प्रथवा धर्म प्रथित् धर्म के अनुयायियों ने श्राततायियों का, श्राततायियों के श्रत्याचारों का सतत सजग रह कर प्रागा-परा से अटूट प्रबल साहस के साथ प्रतिरोध किया, उन्हीं का संसार में समूचत ग्रवस्था में म्रस्तित्व रहा, उन्हीं का प्रतिष्ठा के साथ पल्लवन हुग्रा। इसके विपरीत जिन जातियों, देशों, संस्कृतियों ग्रथवा धर्म के ग्रनुयायियों ने भेड़ों की भाति क्लैब्यभाव से अत्याचारियों के अत्याचारों को चुपचाप सहन किया, उनका संसार के मानचित्र में अस्तित्व तो दरिकनार, नाम और चिन्ह तक अवशिष्ट न रहा। यदि येन-केन प्रकारेण पददलितावस्था में उनका ग्रस्तित्व बना भी रहा तो, संसार ने उन्हें मृत की संज्ञा से ही ग्रभिहित किया, जीवित की संज्ञा से कदापि नहीं।

जैन धर्म सनातन काल से ही धूरवीरों का धर्म रहा है। जैन सिद्धान्तों में ग्रत्याचार-सहन को कायरता श्रौर कायरता को महापाप एवं श्रात्महनन माना गया है। सम्पूर्ण जैन वांग्मय में एक भी ऐसा उदाहरण गहन खोज के श्रनवरत प्रयासों के उपरान्त भी उपलब्ध नहीं होता, जहां कायरता को, श्रात्महनन तुल्य क्लैक्य भाव से श्रत्याचार-सहन को श्राचरणीय बताने का इंगित तक किया गया हो। इसके विपरीत श्रत्याचारों के उन्मूलन एवं मानवमात्र के मूल मानवीय श्रधिकारों की रक्षा हेतु भीषण संग्रामों में विजयश्री का वरण करने वाले साहसपुंज शूरवीरों को ख्लाध्य पुरुष, पुरुषोत्तम श्रादि प्रशस्त विशेषणों से श्रिभहित एवं श्रत्वेदों को ख्लाध्य पुरुष, पुरुषोत्तम श्रादि प्रशस्त विशेषणों से श्रिभहित एवं श्रत्वेद्यों को ख्लाध्य पुरुष, पुरुषोत्तम श्रादि प्रशस्त विशेषणों से श्रिभहित एवं श्रत्वेद्यों को ख्लाध्य पुरुष, पुरुषोत्तम श्रादि प्रशस्त विशेषणों से श्रिभहित एवं श्रत्वेद्य गया है इतिहास साक्षी है कि मगध के सिहासन पर श्रासीन होने के श्रनन्तर पुष्यिमत्र श्रुण ने जैन धर्मावलिम्बयों पर श्रत्याचार करने प्रारम्भ किये तो किलगराज महामेघवाहन भिक्षुराय खारवेल ने जैन धर्मावलिम्बयों की रक्षा के लिए पुष्यिमत्र पर श्रात्मगण कर उसे परास्त किया श्रौर जैन इतिहास में श्रमर नाम प्राप्त कर लिया। दक्षिण के होयसल (पोयसल), गंग, राष्ट्रकूट श्रादि राजन

वंशों के राजाओं ने भी समय-समय पर जैनों के अधिकारों एवं जैनधर्म के वर्चस्व की रक्षा के लिए सैनिक अभियान किये और उत्पीडित जैन धर्मावलिम्बियों की रक्षा के लिए कलभ्र के नाम से सहसा उदित एवं कितपय वर्षों पश्चात् ही अवनितल से तिरोहित हुई राजसत्ता ने तो शताब्दियों से चले आ रहे चोल, चेर एवं पाण्ड्य जैसे शिक्तशाली शासनों का एक बार अन्त ही कर डाला था। इससे यही सिद्ध होता है कि पंच महावतधारी श्रमण्-श्रमणीवर्ग के लिए तो अविचल शान्त भाव से अत्याचार सहन एवं उपसर्ग सहनभूषण है, किन्तुगृहस्थ वर्ग के लिये कायरतापूर्वक अत्याचार सहना वस्तुतः निकृष्टतम दूषण् माना गया है।

तिषष्टि शलाका पुरुषों के गृहस्थाविष के जीवनवृत्तों, महामेघवाहन मिक्खुराय खारवेल तथा कलभ्र, गंग, होय्सल, राष्ट्रकूट ग्रादि राजवंशों के जैनधर्म की रक्षा से सम्बन्धित विस्तृत विवरणों से यह निविवादरूपेण सिद्ध हो जाता है कि जैनधर्म के अनुयायियों ने प्राचीनकाल में अबलाओं, असहाय निर्वलों की आततायियों के अत्याचारों से रक्षा करने में तथा अपने ग्रिधकारों की रक्षा हेतु कभी किवित्मात्र भी कार्पण्य अथवा क्लेंब्यभाव प्रकट नहीं किया। इस प्रकार की परम्परागत स्थित के रहते हुए भी ईसा की सातवीं शताब्दी के प्रारम्भ काल से लेकर ईसा की १५वीं शताब्दी तक जैन धर्मावलम्बी दक्षिणापथ में शैवों द्वारा किये गये अत्याचारों का बिना किसी प्रकार का प्रतिरोध किये मुख्यतः आन्धप्रदेश में पूर्णतः तथा तामिलनाडु एवं कर्णाटक में ग्रिधकांशतः भेड-बकरी की भांति नष्ट क्यों हो गये? इससे पूर्व में न केवल जैन इतिहास में ही अपितु सम्पूर्ण जैन वाङ्गय में इस प्रकार की सामूहिक क्लेंब्यभाव भरी अकर्मण्यता, किसी भी काल में कहीं किव्चित्मात्रभी पढ़ने-सुनने में नहीं आई। जैन धर्म के अनुआयियों की मनोवृत्ति में हठात् इस प्रकार का आत्मधाती परिवर्तन क्यों? यह आश्चर्यकारी प्रक्र एक जटिल पहेली की भांति प्रत्येक विज्ञ विचारक के समक्ष सहज ही उपस्थित हो जाता है।

ईसा की सातवीं शताब्दी के प्रथम चरण में अपने ऊपर हुए भीषण अत्याचारों के प्रतिकार की दिशा में दक्षिण के जैनों की प्रकर्मण्यता के दो प्रमुख कारण अनुमानित किये जा सकते हैं। प्रथम तो यह कि मदुरा के महाराजा पाण्ड्य-राज कुन् पाण्ड्य और कांचीपित चोलराज महेन्द्रवर्मन के द्वारा जैनधर्म के परित्याग के साथ श्रेव धर्म अंगीकार कर लिये जाने के नारण दक्षिण का जैन सघ शताब्दियों से प्राप्त राज्याश्रम से पूर्णतः वंचित हो गया। दूसरा कारण यह हो सकता है कि वि० सं० ४२६ तद्नुसार ई० सन् ४६३ में मदुरा में जैनों की परम्परागत मान्य-ताओं से अधिकांशतः विपरीत एवं भिन्न अभिनव मान्यताओं को जन्म देने वाले द्रविड संघ की उत्पत्ति से जैन धर्मावलम्बियों की एकता छिन्न-भिन्न हो गई। इसके परिएगामस्वरूप पारस्परिक कलह की अत्यधिक अभिवृद्धि के कारण दक्षिण में,

मुख्यतः तामिलभाषी विशाल प्रदेश में जैनों की संघशक्ति उत्तरोत्तर क्षीएा से क्षीएतम होती गई। १

इन दो प्रमुख कारएगों के अतिरिक्त सबसे बड़ा कारए। यह प्रतीत होता है कि भ्रहिसा, सत्य, ग्रस्तेय, ब्रह्मचर्य ग्रौर ग्रपरिग्रह - इन जैन धर्म के मूल ग्राधारभूत पांच सिद्धांतों में से श्रमरावर्ग ने प्रपने उपासक गृहस्थवर्ग ग्रथीत् श्रावक-श्राविका वर्ग को उपदेश देते समय अहिंसा को सर्वाधिक महत्त्व देकर श्रावक-श्राविका वर्ग को भी परीषह सहन ऋथवा उत्पीड़न सहन में सर्वस्वत्यागी श्रमण-श्रमणीवर्ग के समकक्ष ग्रहिसक बने रहने की प्रेरणा प्रदान कर एक प्रकार से ग्रति की पराकाष्टा पार कर दी हो। भावकतावश ग्रथवा भावावेश में सम्भवतः वे न तो इस तथ्य को ही स्मरण रख सके हो कि जैनागमों में श्रावक-श्राविका वर्ग के लिये अनुकूल अथवा प्रतिकूल सभी प्रकार की परिस्थितियों में श्रमरा-श्रमराीवर्ग की भांति पूर्णतः श्रहिसक बने रहना श्रनिवार्य नहीं बताया गया है श्रीर न उन्होंने इस सार्वभीम शाश्वत सत्य-तथ्य को ही ग्रपने स्मृतिपटल पर ग्रंकित रखा कि धर्म के ग्रस्तित्व पर, अबलाओं की अस्मत पर, अपने स्वयं के सर्वस्व, सम्मान अथवा जीवन पर श्रीर श्रसहाय निर्वलों के प्राणों पर श्राये संकट ग्रथवा ग्राततायियों के ग्रत्याचारों के संक्रामक काल में चुपचाप हाथ पर हाथ धरे ग्रकर्मण्य बने बैठे रहना ग्रहिसा नहीं अपितु अहिंसा भगवती के न केवल भाल अथवा मुख पर अपितु आनख-शिख स्वरूप पर कलंक-कालिमा पोतने तुत्य महापाप है ।

द्यात्मरक्षा, ग्रपने देश, जाति, समाज, धर्म, श्राश्वितों, ग्रबलाग्नों की प्रारा-परा के साथ रक्षा करना प्रत्येक मानव का सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण प्राथमिक कर्त्तव्य है जो । व्यामोहवशात् ग्रथवा मृत्यु के भय से ग्रपने इस कर्त्तव्य के निर्वहन में किचित्मात्र भी कोर-कसर रखता है, कोताइ करता है, वह वस्तुतः क्लीब है, उसे पुरुष कहलाने का ग्रधिकार नहीं । मृत्यु के भय से भयभीत हो कायरता प्रकट करने वाला पौरुष विहोन व्यक्ति स्वयं तो सर्वप्रथम ग्रपने ग्राश्वितों के साथ कीट-पत्तग की मौत मरता ही है, साथ ही ग्रपने पौरुषपुंज पूर्वपुरुषों के प्रताप, यश, गौरव को धूलिसात् कर ग्रपने देश, जाति एवं धर्म को भी रसातल में ढकेल देता है ।

—दर्णनसार [दिगम्बराचार्य श्रः दवसेन]

१. बीएसु एात्थि जीवो, उक्ससणं एात्थि फासुगं एात्थि। सावज्जं ए हु मण्एइ, एा गणइ गिहिकप्पियं अट्ठं ।।२६।। कच्छं खेत्तं वसिंह, वािएज्जं कािरऊएा जीवंतो । ण्हंतो सीयल एारि, पावं पउरं स संजेदि ।।२७।। पंचसए छुव्धीसे, विक्कमरायस्स मरए।पत्तस्स । दिक्खरामहुरा जादो, दिवडसंघो महामोहो ।।२८।।

दक्षिरापथ के तामिलनाडु प्रदेश में ईसा की सातवीं शताब्दी के प्रथम दशक में शैवों द्वारा प्रारम्भ किये गये रक्तपातपूर्ण शैव श्रभियान में जैनों पर सामूहिक संहार, बलात धर्मपरिवर्तन, सर्वस्वापहरण ग्रादि के रूप में जो श्रत्याचार किये गये, दक्षिरगापथ से जनधर्म के ग्रस्तित्व तक को समाप्त कर देने के जो प्रबल प्रयास किये गये, उन प्रयासों के सफल होने की पृष्ठभूमि में दक्षिए। के उस समय के जैनों की इस प्रकार की भी हता, क्लैंक्यता, आततायियों के अत्याचार, अनाचार को मुक भेड़ बकरी तुल्य विलबिलाते हुए सहन कर लेने, दैन्य, पलायनपरक वृत्ति वस्तुतः सबसे बड़ा कारएा रही, यह एक कट्तम सत्य है । इसके विपरीत कर्णाटक प्रदेश के कोल्हार राज्य में उस समय शक्तिशाली गंगवंशी राजाश्रों का राज्य था। वह राजवंश जैन धर्मावलम्बी था। उस समय तक कर्णाटक प्रदेश के जैन धर्मावलम्बियों के हृदय पर गंग राजवंश के संस्थापक कारणूर गरा (ग्रामरणीय संघ) के ग्राचार्य सिंहनन्दी की सात शिक्षाओं का पर्याप्त प्रभाव था। उन सात शिक्षाओं में से छठो शिक्षा इस प्रकार थी—"यदि तुम लोग ग्रथवा तुम्हारे वंशज रगाांगए। में पीठ दिखा कर पलायन कर देंगे तो तुम्हारा राज्य नष्ट हो जायेगा।" इस शिक्षा का सीधा सा अर्थ यही है कि आततायियों को मूलत: नष्ट करने के लिए रणांगए। में डटे रहो, मर मिटो पर अत्याचारी के समक्ष मत भुको। जैनों के इसी शौर्यशाली संकल्प के कारण शैव श्रभियान तामिलनाडु से कर्णाटक की श्रोर नहीं बढ़ सका। ई० सन् ६४० से ६७० के बीच की अवधि में गंग राजवंश के ग्यारहवें राजा भूविकम-श्रीवल्लभ भूरिविकम ने कांची के पल्लवराज पर ग्राक्रमरा किया ग्रौर उसे युद्ध में परास्त कर उसके सम्पूर्ण कांची राज्य पर अधिकार भी कर लिया। ऐसा प्रतीत होता है कि पल्लवराज का पृष्ठबल पाकर जब भैवों ने जैनों पर जब ग्रीर स्रिषक घोर स्रत्याचार प्रारम्भ कर दिये, उस समय सम्भवतः जैन धर्मावलम्बियों की रक्षा के लिए ही गंगराज भूविक्रम ने श्रत्याचारी पत्लवराज को परास्त कर कांची के राजसिंहासन पर श्रधिकार किया होगा।

इस प्रकार की स्थिति में स्पष्ट प्रमाणाभाव के परिणामस्वरूप यह तो सुनिश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता कि न केवल अपने अस्तित्वमात्र को ही अपितु अति प्राचीनतम सब संस्कृतियों की शिरमौर जैन संस्कृति के अस्तित्व तक को आर्थधरा के अंचल से, जगती-तल के मानचित्र से मिटा देने वाला, विलुप्त कर देने वाला अहिंसा का पौरुषविहीन स्वरूप जैन धर्मावलम्बियों के अन्तःस्तल में कब उद्भूत हुआ। इसके उपरान्त भी शैव अभियानकाल में तामिलनाडु प्रदेश में तत्कालीन प्रचुर संस्थक जैनों के प्रतिकारविहीन सामूहिक भीषण संहार एवं सर्वस्वापहार की चुनौती के बल पर सार्वित्रक सामूहिक धर्म परिवर्तन एवं व्यापक लूटपाट के सम्बन्ध में इतिहासज्ञों द्वारा सम्मत तथ्यों के आधार पर यह तो आधि-

<sup>🐫</sup> र्जनधर्म का मौलिक इतिहास, भाग ३, पृष्ठ २६६

कारिक रूप से कहा जा सकता है कि ईसा की सातवीं शताब्दी के प्रारम्भिक काल में तामिलनाडु के जैनधर्मावलम्बियों के मन, मस्तिष्क एवं हृदय-पटल पर ऋहिसा के नाम पर कलंक का टीका लगाने वाला श्रहिसा का पौरुषविहीन स्वरूप बड़ी गहराई में घर कर चुका था, जो कालान्तर में शनैः शनैः श्रान्ध्र, कर्गाटक स्रादि ग्रन्य प्रदेशों में भी व्याप्त हो गया। ग्राज तो स्पष्ट रूप से परिलक्षित हो रहा है कि ग्रहिसा का वह ग्रात्मघाती स्वरूप जैनमात्र के स्वभाव का ग्रभिन्न ग्रंग बन गया है। ग्रहिसा के नाम पर इस प्रकार की ग्रात्मघाती डरपोक वृत्ति के लिए जैन आगमों में कहीं कोई लवलेश मात्र भी स्थान नहीं है। इसके उपरान्त भी यह बड़े ग्राक्चर्य की बात है कि ग्रहिंसा का इस प्रकार को पौरुपविहीन स्वरूप जैन धर्माव-लम्बियों के रक्त में उत्तरोत्तर व्यापक रूप से क्यों घूलता-मिलता गया। ऋहिसा के इस स्नात्मघाती स्वरूप ने जैनों के पुरातन गढ़ स्रथवा केन्द्रतुल्य तामिलनाडु प्रदेश से विकम की सातवीं शताब्दी में ही जैनों का ग्रस्तित्व समाप्तप्रायः हो गया। तदनन्तर ईसा की बारहवीं शताब्दी के समाप्त होते-होते जैन धर्मावलम्बियों के एक सुदृढ़ गढ़ ग्रान्ध्र प्रदेश में लिंगायतों द्वारा किये गये जैनों के सामूहिक संहार एवं बलात्धर्मपरिवर्तन के परिसामस्वरूप वहां जैनधर्म का श्रस्तित्व पूर्सतः समाप्त हो गया और कर्णाटक प्रदेश में जहां जैनों का शताब्दियों से सर्वाधिक वर्चस्व था, वहां भी लिगायतों एवं रामानुजाचार्य के ग्रनुयायी वैष्एावों द्वारा जैनों के विरुद्ध अथवा अपने सम्प्रदाय के अचार-प्रसार हेतु आरम्भ किये गये अभियानों के फल-स्वरूप जैन धर्म के अनुयाया अतीव स्वत्प संख्या में अवशिष्ट रह गये। कर्णाटक में भी धार्मिक विद्वेष की ग्रम्नि ऐसा प्रचण्ड स्वरूप धारए। कर गई थी कि यदि बादामी के चालुक्यराज बुक्कराय ने वैष्णाव होते हुए भी अपनी उत्कृष्ट एवं निष्पक्ष न्यायप्रियता का परिचय देकर जैनधर्मावलम्बियों को संरक्षण प्रदान नहीं किया होता तो सम्भवतः कर्गाटक प्रदेश में भी जैनधर्मावलम्बियों के साथ-साथ जैनधर्म का ग्रस्तित्व पूर्णतः समाप्त हो जाता । जैनधर्मावलम्बियों के पुरातनकालीन सुदृढ गढ़ कर्णाटक में भी जैनधर्मावलिम्बयों की संख्या में जो दु:खद न्यूनता ग्राई. वह भी तत्कालीन जैनों के हृदय में घर किये गये पौरुपविहीन ग्रहिंसा के दुस्वरूप को परिस्पाम है । वहां जो थोड़ी बहुत संख्या में जैन अविशष्ट रह पाये हैं, उसका श्रेय बादामी के चालुक्य नरेश बुक्कराय की न्यायप्रियता को ही दिया जा सकता है, न कि अहिंसा के विकृत स्वरूप पौरुषविहीन अहिंसा के उपासक वहां के तत्कालीन जैनों को ।

इन उपरिवर्णित ऐतिहासिक तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर यही निष्कर्ष निकलता है कि सम्भवतः एकमात्र राज्याश्रय के विश्वास पर, ईसा की छठी-सातवीं शताब्दी में तामिलनाडु प्रदेश के जैन, जहां तक स्नात्मरक्षा का, अपने संघ, समाज, संस्कृति की रक्षा का, अपना अस्तित्व, अपने धर्म का अस्तित्व वनाये रखने का प्रकृत है, परमुखापेक्षी ही वने रहे। इस विषय में वे राज्याश्रय पर ही

नितान्ततः निर्भर रहे। उन्होंने सम्भवतः इस ग्रोर उस ग्रविध में कभी ध्यान ही नहीं दिया कि द्रुतगित से परिवर्तनशील कालचक में संक्रान्तिकाल के उपस्थित हो जाने पर, वर्गविद्धेष, वर्णविद्धेष, धार्मिक ग्रसहिष्युता के व्यापक प्रचार की दशा में अपने संघ, समाज, धर्म, संस्कृति ग्रौर ग्रस्तित्व की रक्षा के लिये ग्रात्मिनर्भर रहना ग्रनिवार्यरूपेशा सदा श्रावश्यक है। इस तथ्य को भुला देने के कारण ही जैनों को उनके धर्म ग्रौर उनकी संस्कृति को दक्षिण में ग्रपूरशीय ग्रपूर्व क्षति उठानी पड़ी। गीता के निम्नलिखित निष्कर्ष इस प्रकार की स्थिति में श्रक्षरशः चरितार्थ होते हैं:—

भयाद्रणादुपरतं, मंस्यन्ते त्वां महारथाः। येषां च त्वं बहुमतो, भूत्वा यास्यसि लाघवम्।। अवाच्यवादांश्च बहून्, वदिष्यन्ति तवाहिताः। निन्दन्तस्तव सामर्थ्यं, ततो दुःखतरं नु किम्।।

एकेश्वरवाद के अभ्युदय का विवरण प्रस्तुत करते समय प्रसंगवशात् इस सम्बन्ध में कटू सत्य पर केवल इसी लक्ष्य से विस्तारपूर्वक प्रकाश डाला गया है कि जैनधर्मानुयायी इन सब तथ्यों पर गम्भीरतापूर्वक विचार कर किसी ऐसे प्रशस्त मार्ग का ग्रनुसरण करें, जिससे भविष्य में जैनधर्म एवं जैनधर्मावलम्बियों को ग्रतीत की भांति सर्वहारा हानि न उठानी पड़े। जहां तक तीन करएा, तीन योग से सभी प्रकार के सावद्य कार्यों का यावज्जीवन त्याग करने वाले पंचमहाव्रतधारी सन्त-सतीवर्ग का प्रश्न है, भले ही वे विधान के रूप में यह नहीं कह सकें कि ग्रत्याचारी के ग्रत्याचारों का पूरी शक्ति के साथ प्रागपण से प्रतिरोध करना शूरवीरता है ग्रौर मृत्यु के भय से भयभीत हो बिना किसी प्रकार के समुचित प्रतिरोध के आततायी के ग्रत्याचारों को चुपचाप सहन कर लेना कायरता है, किन्तु ⊏ वर्ष की बाल्य वय में साथी बालकों के साथ बालकीड़ा में रत महावीर की संकुलीकीड़ा में अवरोध उत्पन्न करने हेत् भयंकर विषधर का रूप धारण कर ग्राये हुए मायावी देव को हाथ से पकड़ कर एक ग्रोर डाल देना तथा तदनन्तर उनके तिन्दूसक खेल में **अवरोध** उत्पन्न करने एवं सब बालकों को भयभीत करने के लक्ष्य से बालक का रूप धारएा कर बालकों में सम्मिलित हुए श्रौर महावीर से उस कीड़ा में पराजित हो जाने के परिस्णामस्वरूप भ्रपनी पीठ पर भ्रारूढ़ महावीर को डराने एवं उनका अपहररा करने के लक्ष्य से सात ताल (ताड़) तुल्य भीषरा रूप धाररा किये मायावी की पीठ पर मुख्टिप्रहारपूर्वक महावीर द्वारा उस मायावी देव का गर्वावहार? यही शिक्षा देता है कि म्राततायी के मत्याचार का मृह-तोड़ उत्तर देना प्रत्येक मानव का, प्रत्येक गृहस्थ जैन का जन्म-सिद्ध ग्रधिकार है--प्राथमिक परमावश्यक कर्त्तव्य है।

जैन धर्म का मौलिक इतिहास, भाग १, पृष्ठ ३५५-५६।

कर्मयुग का प्रवर्तन करते समय प्रथम धर्म तीर्थंकर भ० ऋषभदेव ने श्रामण्य स्वीकार करने से पूर्व कर्मविधि एवं कलाग्रों से नितान्त अनिभन्न मानव समाज को एक सशक्त, सुसंगठित एवं ग्रात्मिनर्भर कर्मठ समाज की संरचना के लिए ग्रसि (तलवार ग्रादि शस्त्र), मिस, (पठन-पाठन-लेखन, व्यापार) ग्रौर कृषि (पशुपालन, ग्रन्नोत्पादन) ग्रादि की शिक्षा दे उसे सब कलाग्रों में निष्णात किया। इन तीन कर्मों में ग्रसि ग्रर्थात् शस्त्र का नाम सर्वप्रथम ग्राया है, यह भी कोई सयोग की बात नहीं। तदनन्तर ग्रादि राजा ऋषभदेव ने राजनीति के ग्राविभाव ग्रथवा ग्राविष्कार के साथ ही दण्ड-नीति का विधान किया।

शान्तिनाथ, कुन्थुनाथ एवं ग्ररनाथ ने भी धर्मतीर्थं के प्रवर्तन से पूर्वं धरा पर सुसभ्य, सुसंस्कृत, शान्तिप्रिय, न्यायनीति परायएा, कर्त्तव्यनिष्ठ सुखी समाज के लिए ग्रन्तियाँ रूपेएा परमावश्यक सुशासन की स्थापना के लक्ष्य से दिग्विजय के रूप में षट्खण्डों की साधना की। सुशासन के लिए कण्टक तुल्य शक्तियों को पर-पीड़न-कार्य से विरत, न्यायप्रिय एवं अनुशासित बनाने के लक्ष्य से उन तीनों तीर्थं-करों ने ग्रपने-ग्रपने शासनकाल में ग्रनेकों युद्ध भी किये। ये सब ग्रागमिक तथ्य इस बात के साक्षी हैं कि ग्रहिसा का सिद्धांत किसी भी धर्मनिष्ठ एवं शान्तिप्रिय गृहस्थ को ग्राततायी के लवलेश मात्र भी ग्रत्याचार को चुपचाप सहन करने की नहीं ग्रपितु वस्तुतः उसके समूलोन्मूलन की शिक्षा देता है। ग्राशा है मनीषी इस विषय में मननपूर्वक विचारमन्थन कर जिनशासन के उज्ज्वल भविष्य के लिये जैन धर्मावलिन्वयों को समुचित मार्ग-दर्शन करेंगे।

उपरिवर्शित तथ्यों से यह स्पष्टतः प्रकट होता है कि ईसा की छठी-सातवीं शताब्दी में न केवल दक्षिणापथ ही अपितु भारत के अन्यान्य प्रदेशों में भी धार्मिक असिहष्णुता, छोटे बड़े अनेक मत-मतान्तर, वर्णविद्धेष, वर्गविद्धेष, ऊंच-नीच-छुआ-छूत के भेदभाव आदि के व्यापक प्रभाव के परिणामस्वरूप चारों और पारस्परिक कलह का ताण्डव नृत्य पराकाष्टा को पार कर चुकां था। इस प्रकार की अशान्त स्थिति से छुटकारा पाने के लिए जन-जन का मन मचल उठा था। अन्तंतोगत्वा सबको समान मानवीय अधिकार, समान स्तर, समान आदर प्रदान करने वाले, वर्ग, वर्ण, जाति, धर्म आदि के विभेदविहीन अभिनव समाज की रचना के लिए एकेश्वरवाद के सिद्धांत की घोषणा करते हुए ई० सन् ६०० के आसपास शैव सन्तों ने तामिलनाडु प्रदेश में शैव नाम से एक धार्मिक अभियान प्रारम्भ किया। उस समय समाज में दलित, उपेक्षित एवं निम्न कहे जाने वाले वर्गों के शत-प्रतिशत सहयोग एवं अदम्य उत्साह के परिगामस्वरूप वह शैव अभियान शनैः शनैः लोक-प्रिय होता चला गया और ई० सन् ६१० के आसपास तो कांची एवं मदुरा के राजाओं के सिक्रय एवं सशक्त सहयोग से शैव अभियान ने एक व्यापक धार्मिक कान्ति का रूप धारण कर लिया।

तामिलनाडु के उस एकेश्वरवाद का शंखनाद कालान्तर में न केवल भारत के ग्रन्यान्य प्रान्तों में ही श्रपितु संसार के ग्रन्य देशों में भी गुजरित-प्रतिघ्वनित हो उठा।

#### इस्लाम का श्रभ्युदय

ग्ररब देश में भी उस समय (ईसा की छठी-सातवीं शताब्दी में) छोटे-बड़े ऊंच-नीच, कबीलों के विभेद, धर्मभेद, मत-मतान्तर, मूर्तिपूजा के प्राचुर्य ग्रादि कारणों से भारत के समान ही पारस्परिक कलहपूर्ण स्थिति उत्तरोत्तर बढ़ती जा रही थी। भिन्न-भिन्न कबीलों ने जातियों का रूप धारण कर लिया था। प्रत्येक जाति ग्रपना सर्वाधिक वर्चस्व स्थापित करने की स्पर्धा में उतर चुकी थी। इस स्पर्धा में प्रत्येक जाति के लोग ग्रपने-ग्रपने देवताग्रों की मूर्तियां ग्ररब देश के प्रमुख तीर्थ-स्थल मक्का में ऐसे महत्त्वपूर्ण स्थान पर स्थापित करने के लिए कटिबद्ध रहते, जिससे कि मक्काशरीफ तीर्थ-स्थल उसी जाति ग्रथवा कबीले का तीर्थ-स्थल प्रतीत हो। इस प्रकार की स्पर्धा ईसा की छठी-सातवीं शताब्दी में संघर्ष, विवाद एवं पारस्परिक कलह का रूप धारण कर चुकी थी। यद्यपि ग्ररब देश में उस समय भी मूलतः यही मान्यता प्रचलित थी कि एकमात्र ग्रल्लाह ही सर्वशक्तिमान् ईश्वर है तथापि भिन्न-भिन्न जातियों द्वारा ग्रपने-ग्रपने पृथक्-पृथक् देवता को ही सबसे बड़ा मानने के हठाग्रह के परिणामस्वरूप विभिन्न जातियों में उत्पन्न हुई प्रतिस्पर्धा ने सर्वशक्तिमान ग्रल्लाह की मान्यता को लोगों में गौण बना दिया था। व

लब्धप्रतिष्ठ इतिहासज्ञ राय बहादुर पण्डित गौरीशंकर हीराचन्द स्रोभा के स्रमुसार धर्मभेद, जातिभेद एवं भिन्न-भिन्न देवतास्रों की मूर्तियों की पूजा के प्रश्न को लेकर उत्पन्न हुई संधर्षपूर्ण स्थिति के स्रतिरिक्त उस समय स्ररब देश में छोटे-बड़े राजास्रों एवं सरदारों का भी बाहुल्य था, जिनमें परस्पर छोटी-बड़ी लड़ाइयां प्रायः चलती ही रहती थीं। छोटे-बड़े भगड़े तो उनमें निरन्तर चलते ही रहते थे। वहां की साधारण जनता प्रायः स्रमभ्य स्नौर स्रशिक्षत थी। इस प्रकार की देश-व्यापी पारस्परिक कलहपूर्ण परिस्थितियों में वि० सं० ६२८ तद्नुसार ई० सन् ५७१ में कुरेश जाति में मुहम्मद नामक एक महापुरुष का जन्म हुस्रा।

मुहम्मद साहब के पूर्वपूरुष कुरेश रेगिस्तान से ब्राकर मक्का में रहने लग गये थे। यद्यपि मुहम्मद साहब का जन्म मक्का नगर में हुआ था तथापि रेगिस्तानी जीवन के अनुभव के लिये बाल्यकाल में उन्हें समय-समय पर रेगिस्तान के पैत्रिक ग्राम में भेजा जाता रहा। इस प्रकार मुहम्मद साहब का अधिकांश बाल्यकाल

एन्साइक्लोपीडिया ऑफ रिलीजन्स ग्रॉफ दी वर्ल्ड

२. राजपूताने का इतिहास, खण्ड १, ५० ४, ५० २४७

उनके चचा अबू तालिब के पास गांव में व्यतीत हुआ। इससे उन्हें बाल्यकाल में ही नागरिक जीवन के साथ-साथ रेगिस्तान के कठिनाई भरे ग्राम्य जीवन का, वहां की समस्याओं और ग्रामों में बसे अरबों की वास्तविक परिस्थितियों का भी प्रत्यक्ष अनुभव हो गया।

ऐसा प्रतीत होता है कि मुहम्मद साहब की बाल्यावस्था में ही उनके माता-पिता का देहावसान हो गया था। मुहम्मद साहब के पिता का नाम ऋब्दुल्ला उल्लिखित उपलब्ध होता है, इस सम्बन्ध में इक्न इशाक के हवाले से एन्साइक्लो-पीडिया आफ रिलीजन एण्ड एथिक्स में निम्न रूप में प्रकाश डाला गया है:—

"It is not possible to throw any serious doubt on the location of Muhammad as a member of a numerous Mecean family, though the name of his father excites suspecion, since Abdullah. (The equivalent of some one) is used at a later period as a substitute for an unknown name, perhaps it is in this case a substitute for the name of which the second element was that of a pagan diety."

वयस्क हो जाने पर मुहम्मद साहब ने खादिजा नाम की एक धनी विधवा के कारवां (ऊंटों के काफिले) की देखभाल एवं व्यवस्था का कार्यभार सम्भाला। कारवां के साथ-साथ विभिन्न स्थानों के पर्यटन के परिगामस्वरूप मुहम्मद साहब अरब देश के विभिन्न स्थानों के निवासियों की वास्तविक दशा एवं आन्तरिक स्थिति से भी भली-भांति अवगत हो गये। जिस समय मुहम्मद साहब २५ वर्ष की वय के हुए उस समय, उम्र में उनसे कई वर्ष बड़ी उस गृहस्वामिनी खादिजा ने उनसे शादी की, जिसके कि कारवां का कारोबार वे करते थे। मुहम्मद साहब से शादी कर लेने के पश्चात् खादिजा ने समय पर एक या एक से अधिक पुत्रों और चार पुत्रियों को अनुक्रमशः जन्म दिया। किन्तु मुहम्मद साहब के वे पुत्र शैशवावस्था में ही फौत हो गये।

मुहम्मद साहब बाल्यकाल से ही चिन्तनशील तो थे ही अतः वय की वृद्धि के साथ-साथ अपने देश की स्थिति के सम्बन्ध में ज्यों-ज्यों उनका अनुभव बढ़ने लगा त्यों-त्यों वे उत्तरोत्तर अधिकाधिक चिन्तनशील होते गये। वयस्क हो जाने पर जब मुहम्मद साहब ने अनुभव किया कि स्वभाव से ही वीर प्रकृति के धनी होने के उपरान्त भी अरब निवासी अन्धविष्वासों के दलदल में फंसे होने के कारण मूर्ति पूजा, मत-मतान्तरों, विभिन्न धार्मिक मान्यताओं, जातिपांति-कबीलों, ऊंच-

<sup>1.</sup> Encyclopaedia of Religion and Ethics, Vol. VIII, page 873

२. एन्साइन्लोपीड़िया ग्रॉफ रिलिजन एण्ड एथिक्स, जिल्द व्वी. पृष्ठ ८७३ (हेस्टिग्स द्वारा लिखित)

नीच के विवादों एवं विभिन्न जातियों द्वारा ग्रपनी-ग्रपनी सत्ता स्थापित करने के प्रयासों के परिएगामस्वरूप परस्पर लड़-भगड़ कर देश को बड़ी तीव गित से श्रधः पतन की ग्रोर ढकेलते हुए स्वयं भी रसातल की ग्रोर ग्रग्रसर हो रहे हैं। पारस्परिक फूट, कलह तथा लड़ाई-भगड़ों में उलभे हुए ग्ररववासी ग्रपने देश को बर्बाद कर रहे हैं, उसे ग्रशक्त बना रहे हैं। ग्रपने देश ग्रीर देशवासियों की इस प्रकार की दुःखद दशा पर ग्रनवरत चिन्तन के ग्रनन्तर मुहम्मद साहब ने ग्रनुभव किया कि उनके देशवासी संसार की एकमात्र सर्वोपरि शक्ति-सर्वशक्तिमान् परमिता ग्रल्लाह को भूल कर विभिन्न देवताग्रों को मानने लगे हैं, ग्रन्थविश्वासों के वशीभूत बने वे लोग पृथक्-पृथक् विभिन्न देवताग्रों की मानने लगे हैं, ग्रन्थविश्वासों के वशीभूत बने वे लोग पृथक्-पृथक् विभिन्न देवताग्रों की मूर्तियां बना ग्रपने-ग्रपने देवताग्रों को हो सबसे बड़ा शक्तिमान् बता उनकी मूर्तियों की पूजा के प्रश्न को लेकर उसे ही ग्रपना सबसे बड़ा धर्म, सर्वश्रेष्ठ मत बताते हुये परस्पर लड़-भगड़ रहे हैं।

फिरिश्ता लिखता है—"इस्लाम के उद्भव काल से पूर्व मिस्र और अरब देश में हिन्दू देव-देवियों की मूर्तियां थीं। उन दिनों भी सरदीप (लंका) के व्यापारियों के जहाज अफीका और लाल समुद्र के तट पर तथा फारस (ईरान) की खाड़ी में माल ले जाया करते थे। उन जहाजों में हिन्दू यात्री भी मिस्र एवं मक्का में अपने देवताओं के दर्शन एवं उन स्थलों की यात्रार्थ जाया करते थे।" फिरिश्ता के इस उल्लेख से यह आभास होता है कि अरब में उस समय उस देश के देव-देवियों के अतिरिक्त हिन्दू देव-देवियों की मूर्तियां थीं और उनकी वहां पूजा होती थी। इस प्रकार वहां मत-मतान्तरों एवं देव-देवियों की मूर्तियों का प्राचुर्य थाँ और इन भिन्न-भिन्न प्रकार की मान्यताओं एवं मत-मतान्तरों के परिणामस्वरूप वहां आये दिन लड़ाई-भगड़े होते ही रहते थे।

श्रपने देश एवं देशवासियों के लिये घातक इस प्रकार की दु:खद स्थिति पर गहन चिन्तन के अनन्तर मुहम्मद साहब को दृढ़ विश्वास हो गया कि वास्तव में एकमात्र अल्लाह ही संसार के सर्वोच्च शक्तिशाली ईश्वर एवं मानव मात्र के लिये समान रूप से सर्वोपरि ग्राराध्य देवाधिदेव हैं। इस प्रकार का विचारमन्थन उनके अन्तर्मन में अनेक दिनों तक चलता रहा। अन्ततोगत्वा अनवरत चिन्तनमनन के अनन्तर उन्होंने दढ़ संकल्प किया कि वे एकेश्वरवाद की दढ़ ग्राधारशिला रख कर अपने देश से पारस्परिक कलह के मूल कारण धर्म भेद, मत-मतान्तर, जाति-पांति, ऊंच-नीच, छोटे-बड़े के भेदभाव, छोटी-बड़ी राजसत्ताओं ग्रादि के अस्तित्व को मूलतः नष्ट कर मानवमात्र के लिये एकेश्वरवादी एक ही मानव धर्म की प्रतिष्ठापना करेंगे। विभिन्न देवी-देवताओं की मूर्तियों की स्थापना एवं उनकी पूजा के प्रश्न को लेकर मुख्यतः मक्का में और साधारणतः सम्पूर्ण अरब देश में आये दिन विवाद, संघर्ष श्रौर लड़ाई-भगड़े होते रहते थे अतः इन सब भगड़ों की

१. ब्रिग, फिरियता, जिल्द ४, पृष्ठ ४०२

Ĺ

मुख्य मूल जड़ मूर्तियों को सर्वप्रथम खण्ड-खण्ड कर नष्ट करने का मुहम्मद साहब ने सुदृढ़ संकल्प किया। इस प्रकार के दृढ़ संकल्प के ग्रनन्तर उन्होंने तीन वर्ष तक ग्रपने पारिवारिकजनों एवं मित्रों के बीच ग्रपने विचारों का प्रचार किया। उन्होंने मक्का की निकटवर्ती पहाड़ी पर एकान्त में ध्यान साधना भी की।

घ्यान, गहन चिन्तन-मनन के अनन्तर किये गये इन सुदृढ़ संकल्पों को कार्य-रूप में परिएात करने हेतु मुहम्मद साहब ने वि० सं० ६६७ तद्नुसार ई० सन् ६१० में अपने आपको मक्का में संसार के समक्ष अल्लाह अर्थात् सर्वशक्तिमान् ईश्वर— द्वारा प्रेरित पैंगम्बर के रूप में प्रकट किया। सर्वशक्तिमान ईश्वर-अल्लाह अथवा सुदा का घ्यान करने पर उसकी कृपा से अहलाम के रूप में प्राप्त हुये पवित्र धर्म-ग्रन्थ कुरान को उन्होंने अल्लाह की आज्ञा बतलाते हुये बिना किसी उन्व-नीच, छोटे-बड़े, धनी-निर्धन, रक-राजा आदि के भेदभाव के, मानवमात्र को एक ही ईश्वर अल्लाह की आराधना-प्रार्थना अथवा इबादत करने और अल्लाह की इबादत करने वाले प्रत्येक व्यक्ति को अपना भाई समभने का उपदेश देना प्रारम्भ किया।

भारत के तामिलनाडु प्रदेश में, ईसा की छठी एवं सातवीं शताब्दी के सन्धिकाल में प्रारम्भ किये गये, मानव-मानव में भेदविहीन एकेश्वरवादी शैव म्रभियान का वहां के सवर्ण समाज द्वारा उपेक्षित पिछड़े वर्गों के लोगों ने जिस प्रकार हार्दिक स्वागत करते हुए अपना पूर्ण सहयोग दिया, ठीक उसी प्रकार अरब देश में मुहम्मद साहब द्वारा जन-जन के समक्ष प्रकाश में लाये गये अल्लाह के उपासकों में परिस्परिक भाई-चारें के प्रतीक एकेंश्वरवादी एक ही धर्म के सिद्धान्त का साधाररातः सम्पूर्ण प्ररब के ग्रौर विशेषतः मक्का के सम्पन्न, सशक्त समाज द्वारा उपेक्षित दलित वर्गों के लोगों ने हार्दिक स्वागत के साथ अपना पूर्ण सहयोग प्रदान किया । मुहम्मद साहब के एकेश्वरवादी एक ही धर्म को मानने के उपदेशों से प्रभावित हो लोग उन्हें श्रल्लाह का पैगम्बर (दूत) मानने लगे। उन्होंने एकेश्वरवादी धर्म का नाम रखा "इस्लाम", जिसका शाब्दिक प्रर्थ है-एकेश्वर-अल्लाह को अटूट आस्था के साथ सर्वात्मना-सर्वभावेन सम्पूर्णतः आत्म-समर्पण । एकेश्वरवादी धर्म-इस्लाम को कबूल ग्रथवा श्रंगीकार करने वालों को मुस्लिम अथवा मुसलमान की संज्ञा दी गई, जिसका शाब्दिक अर्थ है-अल्लाह की आजा रूप कुरान में निहित निर्देशों, उसूलों स्रर्थात् "तौहीद" पर स्रटूट स्नास्था के साथ स्टढ़ रहना।

एकेश्वरवादी एक ही धर्म को मानने वाले विभेद-विहीन सुदृढ़ मानव-समाज का संरचना विषयक मुहस्मद सा० के उपदेशों से प्रभावित हो बड़ी संख्या में जन-साधारण ने इस्लाम को ग्रंगीकार करना प्रारम्भ किया और एक ग्रंभिनव जागरण की लहर-सी ग्ररब देश के इस छोर से उस छोर तक तरंगित हो उठी। इस देश-व्यापी ग्रंभिनव जागरण के परिणामस्वरूप एक लम्बे समय से विशिष्ट स्विधाओं, सम्मान एवं अधिकारों का उपभोग करते आ रहे अपने आपको जन-साधारण की अपेक्षा विशिष्ट अधिकार सम्पन्न समभने वाले वर्गों के स्वार्थी पर भांच भाने लगी । उन निहितस्वार्थ लोगों ने ग्रपने स्वार्थों की रक्षा के लिए संगठित हो अपने पक्षधरों, अपने आश्रितों एवं अन्धविश्वास में अस्त लोगों को मुहम्मद सा० द्वारा प्रारम्भ किये गये एक ही ईश्वर श्रीर एक ही धर्म को मानने तथा एकेश्वर-वादी प्रत्येक मानव को बिना किसी भेदभाव के समान अधिकार दिलाने वाले म्रामूल-चूल कान्तिकारी म्रभियान के विरुद्ध उकसाया-भड़काया। उन स्वार्थी लोगों ने महम्मद सा० और उनके अनुयायियों को भांति-भांति के कष्ट देने में त्रपनी श्रोर से किसी प्रकार की कोर-कसर नहीं रखी। यह सब कुछ होते हुए भी मूहम्मद सा० १२ वर्ष तक मक्का से एकेश्वरवाद के पैगाम को अरबों में प्रसारित करते रहे । स्वार्थियों द्वारा प्रारम्भ किये गये विरोध ने उग्र रूप धारए। कर लिया ग्रीर स्वार्थी वर्गी के बढ़ते हुए उस वैरभाव के परिगामस्वरूप मुहम्मद सा० ग्रीर उनके कट्टर अनुयायियों का मक्का में सुरक्षित रूप से रहना तक दूभर हो गया। मुहम्मद सा० के प्रमुख अनुयायियों के एक बड़े समूह को मक्का छोड़िने और ईसाई बहुल एबीसीनियां में शर्गा लेने को बाध्य होना पड़ा। इस प्रकार की कठिन परिस्थितियों के दौर-वातावरण में यात्रिब (मदीना) में गृहकलह ने गृहयुद्ध का रूप धाररा कर लिया। मदीना के निवासियों ने गृहयुद्ध की आग को शान्त करने के लिये मुहम्मद सा० को मदीना आने की प्रार्थना की । मुहम्मद सा० ने भदीना-वासियों की प्रार्थना स्वीकार कर ली। मक्का से मदीना के लिये प्रस्थान करने से पूर्व दूरदर्शी मुहम्मैद सा० ने बड़ी ही बुद्धिमता से काम लिया। सर्वप्रथम उन्होंने पूर्णत: प्रच्छन्न रूप से अपने परम विश्वासपात्र अंगरक्षकों को मक्का से मदीना भेजा और पर्याप्त संख्या में अपने अंगरक्षकों के मदीना पहुँच जाने पर ई० सन् ६२२ (वि० सं० ६७६) में वे भी चुपचाप मक्का को छोड़कर मदीना की ग्रोर प्रस्थित हुए। यह बड़ा ही जोखिम भरा कार्य था। इसी दिन से हिजरी सन् प्रारम्भ हुन्ना। इस कार्य में उन्हें श्रनेक कठिनाइयों का सामना करना पड़ा, पर सब कठिनाइयों को पार कर वे सकुशल मदीना पहुँच गये। मदीना पहुँच कर मुहम्मद सा० ने वहाँ गृहकलह को शान्त किया। ग्ररब-निवासियों के ग्रनेक कबीले वालीं ग्रर्थात् जातियों ने उन्हें ग्रपना पूर्ण सिकय सहयोग दिया। ग्ररबवासियों के ग्रनेक कबीलों (जातियों) का हार्दिक सिक्रय सहयोग प्राप्त हो जाने पर मुहम्मद सा० ने ग्रपने श्रन्यायियों की सेना का गठन प्रारम्भ किया ग्रौर मक्कावासियों के, विभिन्न स्थानों एवं प्रदेशों से व्यापार हेतु जो कारवां जाते-ग्राते उन पर ग्राक्रमण कर उन्हें लुटना एवं उन पर भ्रपना भ्रधिकार करना प्रारम्भ किया। भ्रपनी सैनिक शक्ति बढ़ा लेने के अनन्तर मुहम्मद सा० ने अपने पूर्व के साथी नागरिक मक्का-निवासियों से अनेक बार युद्ध किये और अन्ततोगत्वा हिजरी सन् द में उन्होंने अपनी शक्तिशाली सेना के साथ आक्रमण कर मक्का पर अधिकार कर लिया।

इस सम्बन्ध में धर्मों एवं मत-मतान्तरों पर विशाल कोष की रचना करने वाले यशस्वी लेखक हेस्टिग्स ने लिखा है :—

"For fourty years he lived as a pagan of Macca (which come into history with his enterprise, not having been mentioned previously). At the age of twenty five he married a woman much older than himself, who bore him one or more sons (who died in infancy) and four daughters. fortieth year he became the reciplent of revelations, where in the office of prophet was conferred upon him. (2) For three years he carried on private propaganda, winning some adherents in his own family, among his private friends and among the humbler classes in the town. (3) For the years he carried on his mission publicity in Macca, for the greater part of the time under the protection of his uncle Abu Talib, who was not a believer, after his death the mission had for a time to be transferred to Taif, until other protector could be found among the Maccan magnates. Meanwhile a temporary refuge had been obtained for the prophet's persecuted followers in christian Abyssenia. Towards the end of this period the continuance of civil war at yatrib (Madina) suggested to some of the inhabitants the desirability of accuring a prophet to settle their disputes. Muhammad was invited to undertake this task and accepted, but he wisely sent his followers before him to yatrib to serve as a bodyguard when he arrived, he himself escaped with difficulty from Mecca, where danger was antcipated from this move. (4) Once in Madina, he proceeded to organize his followers as an army, ruthlessly suppressed internal opposition, secured the alliance of various Arabian tribes and started raiding the Maccan Carvans. Involved in war with his former fellow citizens, he inflicted on them a series of defeats, culmunating in the capture of the city in the eighth year of his migration. By the end of his life he had imposed his doctrine on the whole of Arabia, exterminating the Jewish Communities, with few exceptions rendering the Christian Communities tributary, and abolishing paganism.

-Encyclopaedia of religion & Ethics, Vol. VIII page 873.

स्वार्थी वर्गों द्वारा प्रकट किये गये प्रबल विरोध एवं उनके द्वारा उपस्थित की गई विभिन्न प्रकार की कठिनाइयों के उपरान्त भी मूहम्मद साहब अपने सिद्धांतों पर, इस्लाम के उसूलों पर घटल ग्रंडिंग रूप से डटे रह कर ग्रंपने उपदेशों के माध्यम से एकेश्वरवादी धर्म का प्रचार करते रहे। अन्ततोगत्वा विजयश्री ने उनका वररा किया। वि० सं० ६६७ में मुहम्मद साहब द्वारा प्रारम्भ किये गये उपदेशों का प्रभाव स्वार्थी वर्गी के विरोध, ग्रवरोध, प्रतिरोध के उपरान्त भी उत्तरोत्तर बढ़ता ही गया। उनके अनुयायियों की संख्या बढ़ते-बढ़ते अरब के बहुत बड़े भाग में फैल गई। मुहम्मद साहब द्वारा चलाये जाने के कारएा लोग इस्लाम को मुहम्मदी धर्म के नाम से भी अभिहित करने लगे। एक ही ईश्वर तथा एक ही धर्म को मानने और इस्लाम को ग्रंगीकार करने वाले प्रत्येक व्यक्ति को बराबर के भाई का दर्जा दे दिये जाने के परिशामस्वरूप वे मुहम्मद साहब के अनुयायी एकता के सुदृढ़ सूत्र में स्राबद्ध हो गये। "प्रत्येक सहधर्मी बन्धु को स्रपना भाई समभ कर उसे भाई के समान ही सब प्रकार के प्रेम, ग्रधिकार ग्रौर बराबरी का दर्जा दो"— मुहम्मद साहब के इन उपदेशों ने समस्त अरबवासियों के अन्तर्मन में विद्युत् वेग से एक स्रभिनव संजीवनी शक्ति का संचार कर दिया । मुहम्मद साहब के नेतृत्व में अरबवासी सर्वप्रथम एक अजेय सुदृढ़ सामाजिक शक्ति के रूप में उभर कर प्रकट हुए ग्रौर वे एकता के सुदृढ़ सुत्र में ग्राबद्ध हो सामूहिक रूप से एकजुट हो सर्वत्र एकेश्वरवादी इस्लाम धर्म का प्रचार-प्रसार करने लगे। अपने अनुयायियों की इस अद्भुत् एवं अपूर्व एकता तथा उनका इंगित पाते ही धर्म के नाम पर बड़ी से बड़ी कुर्बानी, बड़े से बड़ा बलिदान कर देने की उत्कट भावना ने सर्वतोमुखी प्रतिभा सम्पन्न मुहम्मद साहब को सम्पूर्ण अरब के न केवल एक धार्मिक नेता के सर्वोच्च पद पर ही अपित एक महाप्रतापी राजनैतिक नेता के पद पर भी अधिष्ठित कर दिया । इस प्रकार सामाजिक, धार्मिक एवं राजनैतिक क्षेत्रों में उपलब्ध त्रिकोरगात्मक शक्ति का बल पा मुहम्मद साहब ने डंके की चोट के साथ तलवार के बल पर इस्लाम के प्रचार-प्रसार का अभियान चलाया। जिस प्रकार ईसा की सातवीं शताब्दी के द्वितीय दशक में तामिलनाडु प्रदेश में शक्ति की छाया में प्रारम्भ किया गया शैव अभियान द्रुततम गति से स्वल्प काल में ही सम्पूर्ण तामिलनाडु प्रदेश पर छा गया, ठीक उसी प्रकार मूहम्मद साहब द्वारा ईसा की सातवीं शताब्दी के तृतीय दशक में तलवार के बल पर प्रारम्भ किया गया इस्लाम के प्रचार-प्रसार का अभियान अरब देश के बहुत बड़े भाग में सफल रहा। धार्मिक सफलता के साथ-साथ मुहम्मद साहब को महती राजनैतिक सफलता भी प्राप्त हुई ग्रौर वे ईसा की सातवीं शताब्दी के तृतीय शतक के समाप्त होते-होते तो अपने देश के बहुत बड़े भाग के शक्तिशाली शासक, एकेश्वरवादी इस्लाम के सर्वसत्तासम्पन्न सर्वेसर्वा ग्रौर ग्रल्लाह (ईश्वर) के पैगम्बर के रूप में दूर-दूर तक विख्यात हो गये । ब्रिपने इस क्रान्तिकारी धार्मिक, सामाजिक एवं राजनैतिक **ग्रभियान को स**फल बनाने के लिए मुहम्मद साहब को म्रनेक कठिनाइयों से जूभने के साथ-साथ देश

तथा धर्म की एकता के पथ में अवरोध उत्पन्न करने वाले अपने देशवासी बन्धुओं से भी अनेक बार लड़ाइयां लड़नी पड़ी।

मुहम्मद साहब द्वारा ग्रपने देश, देशवासियों ग्रीर पद-दलित मानवता के उद्घार, ग्रम्युदय, उत्थान एवं उत्कर्ष तथा समानता की ग्राघार-शिला पर जिस नव्य-भव्य समाज की संरचना के उद्देश्य से जो कान्तिकारी स्रभियान प्रारम्भ किया गया था, उस ग्रभियान को ग्रसफल करने के लिये स्वार्थी तत्वों ने जो भांति-भांति के ग्रवरोध-विरोध उपस्थित किये, उन विरोधावरोधों का ग्रन्त करने के लिए उन्हें "भय बिन प्रीत न होय" इस नीति-वाक्य को ग्रमल में लाना पड़ा। प्रबल जनमत मुहम्मद साहब के साथ था । उनके सुसंगठित एवं ग्रनुशासित ग्रनुयायी उनके प्रत्येक स्रादेश को ईश्वरीय स्राज्ञा समक्त कर उसकी स्रनुपालना के लिये प्रारा-परा रो कटि-बद्ध थे। ग्रतः मूहम्मद साहब ने तलवार के बल पर इस्लाम का प्रचार-प्रसार करना प्रारम्भ किया । विरोधी प्राण-भय से भयभीत हो उठे। तलवार की तीक्ष्ण धार ने विरोध को तिरोहित कर दिया। चारों ग्रोर सामुहिक धर्म परिवर्तन का दौर प्रारम्भ हुआ और मुहम्मद साहब के जीवन काल में ही ग्ररब देश के बहुत बड़े भाग में इस्लाम का एकच्छत्र वर्चस्व स्थापित हो गया श्रीर वे विपुल धन-सम्पदा एवं ऐश्वर्य के स्वामी बन गये। सम्पूर्ण देश का, समग्र श्ररबवासियों का एक ही ईश्वर और एक ही घर्म हो, अपने इस महान संकल्प को चरितार्थ कर सम्पूर्ण देश को धार्मिक, सामाजिक एवं राजनैतिक एकता के सुद्द सूत्र में श्राबद्ध करने के अपने लक्ष्य में आशातीत सफलता प्राप्त कर लेने के अनन्तर वि० सं० ६८९ तद्नुसार हिजरी सन् ११ (ई० सन् ६३२) में ६२ वर्ष की अवस्था में मुहम्मद साहब अल्लाह के प्यारे अर्थात् स्वर्गवासी हए।

इस प्रकार वि० सं० ६६७ से वि० सं० ६८६ तक, २२ वर्ष पर्यन्त मुहम्मद साहब ने इस्लाम का अरब में प्रचार-प्रसार किया। प्रथमतः वि० सं० ६६७ से ६७६ पर्यन्त १२ वर्षों तक एक विभेद-विहीन समाज की स्थापना हेतु उपदेशों के माध्यम अर्थात् शान्तिपूर्ण रीति से उन्होंने इस्लाम का प्रचार-प्रसार किया। तदनन्तर लगभग १० वर्षों तक वे सैन्य-बल के माध्यम से, तलवार के बल से इस्लाम के प्रचार-प्रसार के साथ इस्लामी राज्य की स्थापना के कार्य में निरत रहे और कुल मिला कर २२ वर्ष के कठिन परिश्रम से उन्होंने अपने लक्ष्य की प्राप्ति में आशातीत अपूर्व सफलता प्राप्त की।

पैगम्बर मुहम्मद साहब के बहिस्तगमन के पश्चात् स्रायशा नाम की उनकी पत्नी का पिता स्रबूबक सिद्दीकी हिजरी सन् ११ में पैगम्बर साहब का पहला उत्तराधिकारी स्रथवा पहला खलीफा हुन्ना। पैगम्बर साहब के पश्चात् स्रनुक्रमशः

रनजपूताने का इतिहास, भाग १, पृष्ठ २४८, (गौरीशंकर हीराचन्द स्रोक्ता)

उनके जितने भी उत्तरमञ्जारो हुए वे सभी खलीका के नाम से स्रभिहित किये जाने लगे। स्रबूबक सिद्दीकी हि० सन् ११ से १३ तक लगभग दो वर्ष तक खलीका रहा। स्रबूबक के पश्चात् दूसरा खलीका खत्ताब का पुत्र उमर हुस्रा जो हि० सन् १३ से २३ तक १० वर्ष पर्यन्त खलीका रहा।

उमर बिन खत्ताब नामक दूसरे खलीफा ने सत्ता में त्राते ही सीरिया, फिलिस्तीन, मिस्र श्रौर ईरान ग्रादि देशों में भी सैनिक बल के माध्यम से इस्लाम का प्रसार करना प्रारम्भ किया । इस्लाम के ऋनुयायी प्रत्येक सैनिक एवं जन-जन के मन में इस प्रकार की भावना ठूंस-ठूंस कर भर दी गई थी कि जितने ग्रधिक विधिमियों को इस्लाम कुबूल करवाया जाय और इस्लाम को कबूल न करने वाले काफिरों अर्थात् विधर्मियों को जितनी अधिक संख्या में मौत के घोट उतारा जाय, उतना ही अधिक सबाब अर्थात् पुण्य प्राप्त होता है। इस प्रकार की भावना से स्रभिभूत-स्रोतप्रोत खलीफा उमर की सेनास्रों ने बड़ी द्रुत गति से तलवार के बल पर सीरिया आदि देशों में इस्लाम का प्रसार करना प्रारम्भ किया। इस्लाम की सेनाएं जिस देश पर आक्रमएा करतीं, वहां के आबालवृद्ध निवासियों को सामूहिक रूप से तलवार के बल पर बलात् मुसलमान बनातीं ग्रौर जो लोग अपना धर्म छोड़ना स्वीकार नहीं करते, उन्हें सामूहिक रूप से मौत के घाट उतार देतीं। मृत्यू के भय से भयभीत हो आकान्त देशों के निवासी तत्काल सामूहिक रूप से इस्लाम को कुबूल कर लेते । इस प्रकार द्वितीय खलीफा उमर बिन खत्ताब के खलीफा पद पर आरूढ़ होने के सातवें वर्ष अर्थात् पैगम्बर मुहम्मद सा० के बहिश्तगमन के २०वें वर्ष के समाप्त होते-होते सीरिया, फिलिस्तीन, मिस्र ग्रौर ईरान ये चारों देश समग्र रूप से इस्लाम के अनुयायी इस्लामी देश हो गये। ईरान की स्रोर बढ़ती इस्लामी सेनाओं के आक्रमण की बात सुनते ही तत्कालीन जरस्थ्स धर्म के अनुयायी ईरान के अनेक कुट्रम्बों ने अपने धर्म की रक्षा हेत् समुद्री मार्ग से भारत की ब्रोर पलायन किया। उन्होंने भारत की शरए ले ग्रपने धर्म की रक्षा की। उनके बंशज पारसी कहलाये, जो सब धर्मों को समान ग्रधिकार देने वाले भारत में ग्राज भी सम्पन्न, सुखी, सुरक्षित, अपने जरस्थुस धर्म को मानने वाले भारतीय नागरिक हैं।

खलीफा उमर बिन खताब के आदेश से उसके सेनापितयों ने अपनी सेनाओं के साथ जिन-जिन देशों पर आक्रमण किये उन-उन देशों की प्राचीन संस्कृतियों का विशेषतः संसार की अति प्राचीन एवं सुसम्पन्न मिस्र-संस्कृति का कोई अवशेष तक अवशिष्ट नहीं रखा। उन्होंने उन देशों के निवासियों का न केवल बलात् धर्मपरिवर्तन ही किया अपितु वहां के धर्म-स्थानों, मन्दिरों, मूर्तियों, महलों एवं समृद्ध साहित्यक निधियों-विशालतम पुस्तक भण्डारों को भी धूलिसात् एवं भस्मीभूत कर डाला। खलीफा उमर के सेनापित—अस्र-इन्न-जल-आस ने हि० सन् १६ तद्नुसार वि० सं० ६६७, ई० सन् ६४० में मिस्र पर विजय प्राप्त कर मिस्र के प्रसिद्ध नगर अलेग्जेन्ड्रिया के सुविशाल पुस्तक भण्डार को, जिसमें शताब्दियों से

कमागत मिस्र के राजाश्रों द्वारा पीढ़ी-प्रपीढ़ियों से चुन-चुन कर एकत्रित की गई लाखों अलभ्य पुस्तकों का सुविशाल संग्रह था, जला देने का निश्चय किया। "नासिखुत्तवारिख" के उल्लेखानुसार अलेग्जेन्ड्रिया के अपने समय के उच्च कोटि के बिद्वान् याहिया ने विजेता सेनापित अम्र को प्रार्थना की कि वह उस अलभ्य अनमोल पुस्तकालय को यथावत् सुरक्षित रहने दे। याहिया की प्रार्थना पर आकांता सेनाश्रों के सेनापित अम्र-इब्न-उल-आस ने खलीफा उसर को इस विषय में आदेश भेजने के लिये लिखा। खलीफा उमर ने उत्तर में अपने सेनापित को लिखा कि यदि उन सब पुस्तकों में जो कुछ लिखा है, वह कुरआन के अनुसार ही है तो अनेक भाषाश्रों की इन अगस्तित पुस्तकों की हमें कोई आवश्यकता नहीं। उस दशा में हमारे लिये केवल एकमात्र कुरआन ही पर्याप्त है। इसके विपरीत यदि इन पुस्तकों का आशय कुरआन के विपरीत है, तो यह तो एक बहुत ही बरी बात है। अतः इन सब पुस्तकों को जलाकर खाख कर दो। '

खलीफा की इस प्रकार की आज्ञा के प्राप्त होते ही सेनापित अस ने लाखों पुस्तकों के सुविशाल भण्डार अलेग्जेन्ड्रिया के उस पुस्तकालय की सब पुस्तकें वहां के अपने सैनिक शिविरों के हम्मामों में पानी गरम करने के लिये ईंघन के रूप में जलाने का आदेश दिया। उन पुस्तकों को लगातार ६ महीनों तक ईंघन की जगह जला-जला कर अरब सेनाओं के शिविरों के हम्मामों में पानी गरम किया जाता रहा, इससे अनुमान लगाया जा सकता है कि अलेग्जेन्ड्रिया का वह पुस्तक भण्डार कितना विशाल था। इस प्रकार मिस्र के प्राचीन एवं महत्त्वपूर्ण साहित्य के विपुल भण्डार को भस्मीभूत कर मिस्र की प्राचीन संस्कृति को संसार के प्रांगरण से सदा के लिए समाप्त कर दिया गया।

सीरिया, फिलिस्तीन, मिस्र और ईरान में अरब सेनाओं की उत्साहबर्द्धक आशातीत सफलताओं के परिसामस्वरूप अरबवासियों की लिप्सापूर्ण दिष्ट, खलीफा उमर के जीवनकाल (हिजरी सन् १३ से २३ के बीच के समय) में ही भारत की ओर उठ चुकी थी किन्तु खलीफाओं ने हिजरी सन् ६३ से पहले अपने सेनापितयों को भारत पर आक्रमस्य करने की आजा प्रदान नहीं की।

खलीफा उमर-बिन-खत्ताब के सत्ताकाल में अरब सेना समुद्री मार्ग से बम्बई के पास थाने तक पहुंच गई थी। वह सेना उमान के हाकिम उस्मान-बिन-आशी ने खलीफा की आज्ञा प्राप्त किये बिना ही भेजी थी अतः खलीफा उमर ने उसे तत्काल वापिस बुला लिया और उस्मान को आदेश लिख भेजा कि हिन्दुस्तानियों के साथ युद्ध में जितने अरब सैनिक मारे जायेंगे, उतने ही तेरी कौम

१. राजपूताने का इतिहास, पहला खण्ड, पं० गौरीशंकर हीराचन्द श्रोका, पृष्ठ २४६।

रे. — वही — पृष्ठ २४६ ।

के ब्राविमियों को मैं मौत के घाट उतार दूंगा। खलीफा के इस ब्रादेश के प्राप्त होते ही उस्मान ने ब्ररब सेना को तत्काल उमान वापिस बुला लिया।

उसी स्रविध में उस्मान के भाई ने भड़ोंच पर स्राक्रमण करने के लिये अरब सेना भेजी किन्तु चचनामें के उल्लेखानुसार सिन्ध प्रदेश के राजा चच (सिन्ध के इतिहास-प्रसिद्ध राजा दाहिर के पिता) ने देवल के पास अरबों की सेना को युद्ध में परास्त कर अरब सेना के सेनापित मुगैरा-अबुल-आशी को मार डाला।

खलीफा उमर ने बसरा (ईराक) के हािकम अबू-मूसा-अशाकी को सिन्ध की राजनैतिक एवं सैनिक स्थिति का विवरण लिख भेजने का आदेश दिया। अपने एक अफसर को मकरान एवं किरमान भेज कर सिन्ध की स्थिति के सम्बन्ध में जानकारी कर लेने के पश्चात् बसरा के हािकम ने खलीफा को लिखा कि सिन्ध का राजा शक्तिशाली धर्मनिष्ठ और मन का मैला है। यह पढ़कर खलीफा ने अबू-मूसा को आदेश भेजा कि सिन्ध के राजा के साथ जिहाद (धर्मयुद्ध) नहीं करना चाहिये। हि० सन् २२ में अब्दुल्ला-बिन-आमर ने किरमान और सिजिस्तान पर विजय प्राप्त करने के पश्चात् सिन्ध में भी सेना भेजना चाहा किन्तु खलीफा उमर ने अनुमति प्रदान नहीं की।

हिजरी सन् २३ में खलीफा उमर-बिन-खत्ताब का देहावसान हो जाने पर हसर खलीफा हुग्रा। वह केवल ६ मास तक ही खलीफा पद पर रह सका। उस्मान के सेनापित मुग्नाविया ने उससे खलीफा की गद्दी छीन ली ग्रीर वह स्वयं खलीफा बन बैठा। इस प्रकार मुहम्मद सा० के बहिस्तगमन के २३ वर्ष पश्चात् ही खिला-फत की गद्दी के लिये परस्पर लड़ाई-फगड़े श्रारम्भ हो गये। मजहबी जुनून का स्थान सांसारिक ऐश्वर्य ने ले लिया ग्रीर पद, प्रतिष्ठा एवं सत्ता हथियाने की लालसा इस्लाम के सुदृढ़ संगठन में उत्तरोत्तर बढ़ने लगी। खलीफा मुग्नाविया उम्मियाद वंश का था ग्रतः वह ग्रीर उसके उत्तराधिकारी ग्रथवा उत्तरवर्ती १३ खलीफे उम्मियादवंशी कहलाये। उम्मियादवंशी खलीफाग्रों की राजधानी दिमश्क रही।

खलीफों की मूल शाखा में हसन के पश्चात् हि॰ सन् २४ में उस्मान खलीफा बना, जो हि॰ सन् ३५ पर्यन्त ११ वर्ष तक खलीफा रहा। उस्मान के पश्चात् हि॰ सन् ३५ से ४० तक अली खलीफा पद पर रहा। खिलाफत के तख्त पर ज्योंही अली बैठा, त्योंही लोग उसकी यह कहकर मुखालफत करने लगे कि वह खिलाफत की गद्दी का असली हकदार नहीं है। इस पारस्परिक कलह ने उग्र होते-होते लड़ाई का

इलियट, हिस्ट्री ऑफ इण्डिया, जिल्द १ पृष्ठ ४१५-१६

२. ,, ,, वही ,, पृष्ठ ४१६

इलियट, हिस्ट्री ग्राफ इण्डिया, जि० १, पृ० ४१७

४. राजपूताने का इतिहास, पहला खण्ड, स्रोक्ता, पृष्ठ २४६ का टिप्परा

रूप धारण कर लिया। खारिजिन लोगों के साथ अली का युद्ध हुआ और उसमें वह पराजित हुआ। अन्ततोगत्वा हि० सन् ४०-ई० सन् ६६१ में अली मारा गया। उसकी मृत्यु के अनन्तर बहुत से मुसलमानों ने अली के मत को अंगीकार किया और वे शिया मुसलमान के नाम से प्रसिद्ध हुए। ईरान के मुसलमान और भारत के दाऊदी बोहरे अली के शिया मत के अनुयायी हैं।

खलीफा उमर के जीवनकाल में अरब के सेनापित मुगैरा के नेतृत्व में भड़ौंच पर आक्रमण करने के लक्ष्य से बढ़ती हुई अरब सेना को सिन्ध के राजा चच द्वारा देवल के पास हुए युद्ध में जो मुँह की खानी पड़ी थी और उस युद्ध में अरब सेना का सेनापित मुगैरा सिन्ध के राजा चच के सैनिकों के हाथों मार दिया गया था, उसी के कारण अरब सेनाओं ने हिजरी सन् ६२ तक अर्थात् मुहम्मद सा० को स्वर्गस्थ हुए ६१ वर्ष व्यतीत हो जाने तक भारत पर आक्रमण करने का साहस नहीं किया। इस प्रकार भारत हिजरी सन् ६२ तक अरबों के आक्रमण से एक प्रकार से एकदम अछूता सा रहा।

हिजरी सन् ६६ में खलोफा वलीद खिलाफत की गद्दी पर श्रासीन हुन्ना श्रौर हिजरी सन् ६६ तक वह सत्ता में रहा। वलीद ने खलीफा बनते ही श्रपने सेनापित हारू को मकरान पर श्राक्रमण करने का श्रादेश दिया। सेनापित हारू ने मकरान पर हि० सन् ६७ में विजय प्राप्त कर बहुत से बिलोचों को मुसलमान बनाया श्रौर इस प्रकार वि० सं० ७६३ में मुसलमान भारत के नितान्त निकट न्ना पहुंचे।

खलीफा वलीद के गद्दी पर आसीन होने के लगभग तीन-चार वर्ष पश्चात् अनुमानतः हि० सन् ६० के आस-पास एक ऐसी घटना घटित हुई, जिससे भारत के साथ अरब के संघर्ष का सूत्रपात हुआ। जैसा कि पहले बताया जा चुका है सरंद्वीप (सिंहल अथवा लंका) के व्यापारी पूर्वकाल में अफीका के लाल सागर (Red Sea) के तट पर तथा ईरान की घाटी के तक्वर्ती प्रदेशों में समुद्री मार्ग से अपने जहाजों द्वारा माल लाया ले जाया करते थे। मुहम्मद साहब द्वारा इस्लाम प्रचार प्रारम्भ किये जाने के पश्चात् लंका के व्यापारी जब अरब के मुसलमानों के सम्पर्क में आये तो लंका के उन व्यापारियों में से बहुत से व्यापारी इस्लाम के अनुयायी हो गये और इस प्रकार उनका अरब आना जाना एवं वहां के लोगों (मुसलमानों) के साथ उन व्यापारियों का संपर्क बढ़ता ही गया। एक बार सरंद्वीप के राजा ने अपने देश की बहुमूल्य वस्तुओं से लदा एक जहाज खलीफा वलीद को मेंट स्वरूप सरंद्वीप से बगदाद की ओर भेजा। माल से भरे उस जहाज के साथ और भी अन्य ७ जहाज

१. राज्यूताने का इतिहास, पहला खण्ड, श्रोभा, पृष्ठ २५०

थे, जिनमें कितपय मुसलमान परिवार कर्बला की यात्रार्थ जा रहे थे। तत्कालीन सिन्ध राज्य में अवस्थित देवल नामक स्थान में पहुंचने पर वहां (ठट्टे) के राजा (सामन्त) की आज्ञा से उस माल से भरे लंका के जहाज को लूट लिया गया और सात जहाजों में सवार मुस्लिम यात्रियों को हिरासत में ले लिया गया। उन कैदियों में से कितपय यात्री येन-केन-प्रकारेगा कैद से निकल कर अरब एवं ईरान के प्रशासक हज्जाज के पास फरियाद ले गये। हज्जाज अपने समय का एक बड़ा ही वहादुर सेनापित था, जिसे उम्मियाद वंश के पांचवें खलीका अब्दुल मिलक ने अरब और ईरान का शासक नियुक्त किया था। हज्जाज के लिये कहा जाता है कि वह एक ऐसा निर्देयी प्रकृति का शासक था कि उसने अपने जीवनकाल में १,२०,००० आदिमियों को मौत के घाट उतरवा दिया और उसकी मृत्यु के समय ५०,००० आदिमी उसकी हिरासत में थे। प

जहाज के लूट लिये जाने एवं कर्बला के यात्रियों को कैंद कर लिये जाने के समाचार सुन कर हज्जाज ने जो कार्यवाही की इस पर राय बहादुर गौरीशंकर हीराचन्द श्रोभा ने इलियट, फिरिश्ता श्रादि लब्धप्रतिष्ठ इतिहासविदों के ग्रन्थों के निदिध्यासन एवं पुरातात्विक ऐतिहासिक महत्व के ग्रवशेषों के श्राधार पर गहन शोध के ग्रनन्तर ग्रपनी ऐतिहासिक कृति "राजपूताने का इतिहास (पहला खण्ड)" में विशद प्रकाश डाला है, जिसका सारांश इस प्रकार है:—

"हज्जाज ने सिंघ के महाराजा चच के पुत्र दाहिर को पत्र लिखकर निवेदन किया कि उनके विश्ववर्ती ठट्टे के राजा ने खलीफा को मेंट की जाने वाली वस्तुओं से भरे जहाज को लूटा है और कर्बला के यात्रियों से भरे सात जहाजों को अपने अधिकार में लिया है, वे सातों जहाज पूरे माल-असबाब और यात्रियों सिहत हमें भेजने के लिए अपने सामन्त को आप मजबूर करें। हज्जाज ने वह पत्र मकरान के हाकिम हारूं के माध्यम से दाहिर के पास पहुंचाया। अपने पत्र का दाहिर की ओर से जो उत्तर हज्जाज को प्राप्त हुआ उससे उसे संतोष नहीं हुआ। उसने माल, जहाज तथा यात्रियों को ठट्टे के राजा से प्राप्त करने और भारत में इस्लाम के प्रचार हेतु खलीफा वलीद से भारत पर आक्रमण करने की आज्ञा प्राप्त कर बुदमीन नामक एक सेनानी को ३०० घुड़सवारों के साथ ठट्टे की ओर तत्काल प्रस्थित होने का आदेश दिया। इस आदेश के साथ ही हज्जाज ने मकरान के हाकिम हारूं को भी लिखा कि वह देवल पर आक्रमण हेतु बुदमीन की सहायता के लिये एक सहस्र अश्वारोहियों की सेना देवल की ओर भेज। बुदमीन ने १३०० घुड़सवारों की सेना के साथ देवल की ओर प्रयाण किया किन्तु ठट्टे के राजा की सेना ने उसे देवल की ओर बढ़ने से रोक दिया। दोनों सेनाओं के बीच भयंकर युढ़

राजपूताने का इतिहास, खं० १ स्रोका, पृष्ठ २५१

२. ब्रिग, फिरिश्ता, जिल्द ४, पृष्ठ ४०३

हुआ उस युद्ध के प्रारम्भ होते ही अरब सेना का सेनानायक बुदमीन अपने बहुत से सैनिकों के साथ रएगांगए में मार डाला गया। इस प्रकार जो अरब सेना अपने तूफानी आक्रमएगों से सीरिया, फिलिस्तीन, मिस्न, ईरान, समरकन्द, फरगाना, तास-कन्द, खोकन्द आदि पर अपनी विजय वैजयन्ती फहराती हुई पूर्वी तुर्किस्तान में तूफान और चीन तक एक प्रचण्ड आंधी की भांति आनन-फानन में ही बढ़ चुकी थी, उसी अरब सेना के एक अग को आर्यधरा पर दूसरी बार (पहली बार हि० सन् २१-२२ में और दूसरी बार हि० सन् २१-२२ में और दूसरी बार हि० सन् ८१ में) पराजय का मुख देखना पड़ा। दे

तदनन्तर हज्जाज ने हि० सन् ६३, तद्नुसार वि० स० ७६८ एवं ई० सन् ७११ में प्रपने चचेरे भाई एवं दामाद इमामुद्दीन मोहम्मद-बिन-कासिम को ६००० ग्रसीरियन प्रश्वारोहियों की सशक्त सेना, श्राधुनिक "नैपाम बम" की किस्म के ग्रग्नि प्रज्ज्वलित कर देने वाले नफ्ते<sup>उ</sup> ग्रादि के विशाल जखीरे के साथ, देकर ब्राह्मणों के नगर देवल (सिंध) पर स्नाक्रमण करने का स्नादेश दिया। इमामुद्दीन मोहम्मद-बिन-कासिम के सेनापतित्व में अरब सेना ने नगर पर घेरा डालने के उदेश्य से देवल की स्रोर कूच किया। मार्ग में नगर से पहले एक स्रति विशाल मन्दिर था, जिसके चारों स्रोर स्रति सुदृढ़ एवं दुर्भेद्य दीवार का परकोटा बना हुस्रा था । मन्दिर के गगनचुम्बी शिखर पर ऋत्युच्च घ्वजदण्ड से लगी हुई ध्वजा नील गगन में लहर-लहर लहराती हुई मानो, भव्य भक्तों को मन्दिर की ग्रोर ग्रामन्त्रित कर रही थी। देवल के ब्राह्मराों की यह दढ़ श्रास्था थी कि उस ध्वजदण्ड में ग्रद्भुत चमत्कारपूर्ण दैवी शक्ति है। ग्ररब सेना के सेनापति कासिम ने मर्कटी यन्त्र सन्नद्ध करवा यन्त्र-चालकों को उस ध्वजदण्ड पर भारी भरकम प्रस्तर खण्डों से प्रहार करने का ब्रादेश दिया । शिलोपम विशाल पाषागा-खण्डों के दी सधे प्रहारों के उपरान्त भी उस ध्वजदण्ड पर लगी पताका पूर्ववत् नभोमण्डल में फहराती ही रही। किन्तु तीसरी बार के प्रस्तूर प्रहार से वह ध्वजदण्ड टूटकर ध्वजा के साथ भूलुं ठित हो गया । यह देखकर वहां के निवासियों के ग्रन्धविश्वास के साथ ही उनकी जीवन आशा भी तिरोहित हो गई। अरबों की प्रबल सैन्य शक्ति के समक्ष अपनी सैन्य शक्ति को अपर्याप्त समभ कर मन्दिर एवं नगर की रक्षार्थ नियत सिन्ध के राजा दाहिर का छोटा पुत्र फौजी ब्राह्मरणाबाद की स्रोर श्रपनी सेना के साथ भाग गया । प्राचीर और मन्दिर को भूमिसात् कर कासिम ने अपनी सेना को कत्लेआम (सामूहिक संहार) श्रौर लूट के आदेश दिये। १७ वर्ष से ऊपर की श्रायु के सभी

१. राजपूताने का इतिहास, खण्ड १, (ग्रोभा), पृष्ठ २५०

२. — वही, — पृष्ठ २५० पर सेनापित मुगैरा और पृष्ठ २५१ ग्ररब सेनापित बुदमीन की सिन्धी सेना के हाथों पराजय ग्रौर मृत्यु का विवररा।

निष्या तैयार करने का प्रज्ज्वलनशील द्रव पदार्थ, उस समय केवल श्ररब में ही उपलब्ध था। इसका प्रयोग सम्भवतः तब तक केवल श्ररबों तक ही सीमित था।

ब्राह्मणों को मौत के घाट उतार दिया गया। वृद्धामों को छोड़ शेष बालक-बालि-काम्रों एवं श्रवलाम्रों को बन्दी बना लिया गया। मन्दिर की लूट से जो प्रचुर मात्रा में घन उपलब्ध हुमा, उसका ५वां भाग, ७५ बन्दी नवोढ़ाम्रों के साथ हज्जाज को भेज दिया गया और शेष सब ग्ररब सैनिकों में बांट दिया गया।

तदनन्तर सेंहबान आदि स्थानों को नष्ट करता हुआ कासिम अपनी सेना के साथ सिन्ध के महाराजा दाहिर की ओर बढ़ा। दाहिर का बड़ा राजकुमार हिराय एक सशक्त सेना के साथ, बढ़ती हुई अरब सेना का मार्ग रोक कर सम्मुख आ डटा। अरब सैनिक हताश हो चुके थे और उनके पास युद्ध का सामान भी समाप्तप्रायः होने आया था, अतः कासिम ने हज्जाज को नई सेना एवं शस्त्रास्त्रों की नई खेप शीघ्र ही भेजने का सन्देश भेजा और अपनी सेना को मोर्चे बनाकर उनमें डटे रहने का आदेश दिया। "नई सेना के साथ शस्त्रास्त्रों की खेप भी शीघ्र ही आने वाली है"—पुनः पुनः अपने इस आश्वासन भरे वाक्य को दोहराते हुए कासिम ने अपने सैनिकों के मनोबल को शियिल नहीं होने दिया। अरब सेना की नई कुमुक की प्रतीक्षा में कासिम अपनी सेना को सुदढ़ मोर्चों में ही सन्नद्ध रख कर अपने सैनिकों के उत्साह को बढ़ाने के साथ-साथ युद्ध को टालता रहा।

राजकुमार हरिराय यदि अरब सेना की इस प्रकार की आन्तरिक कमजोरी का पता लगा तत्काल आक्रमण कर देता तो संभवतः स्थित कुछ और ही होती, युद्ध का पासा ही पलट गया होता। परन्तु हरिराय को अनुसेना के सेनापित कासिम ने अपनी इस प्रकार की आन्तरिक कमजोरी का आभास तक नहीं होने दिया और हरिराय की ओर से अरब सेना पर विलम्ब हो जाना अरबों के लिए वरदान और भारत के लिये अभिशाप सिद्ध हुआ। हरिराय की ओर से आक्रमण न होने के कारण अरबों ने मोर्चों को इढ़ किया। इस अविध में कासिम को १००० अश्वारोही सेना की नई कुमुक अस्त्रास्त्रों के विपुल भण्डार के साथ प्राप्त हो गई। शस्त्रास्त्रों के सुविशाल जखीरे के साथ नई कुमुक के आ जाने पर अरब सेना के उत्साह का पारावार न रहा। दोनों सेनाओं के सैनिक अपने-अपने मोर्चों से आगे बढ़ कर अनुओं पर टूट पड़े। अनेक दिनों तक दोनों सेनाओं के बीच जम कर भीषण युद्ध हुए। दोनों ओर के सैनिकों ने अपने-अपने उत्कट शौर्य एवं रस्-कौशल का परिचय दिया किन्तु विजयश्री ने किसी का वररा नहीं किया।

निर्णायक युद्ध के लिये कटिबद्ध हो सिन्ध का महाराजा दाहिर भी अब अपने ज्येष्ठ राजकुमार हरिराय की सेना से जा मिला। दाहिर की सेना में अरबेतर देशों के मुस्लिम योद्धा भी थे जिन्होंने दाहिर की शरण प्रहरण कर ली थी। हिजरी सन् ६३ तद्नुसार ई० सन् ७१५ की तारीख १०, रमजान के दिन सैन्य संचालन की बागडोर अपने हाथों में लिये दाहिर ने अरबों पर भीषण आक्रमण किया। अरब अश्वारोहियों का सहार करता हुआ दाहिर शत्रु-सेना के मध्य-भाग तक जा

पहुँचा। कराल काल की भांति अपनी स्रोर बढ़ते हुए दाहिर स्रौर उसके योद्धास्रों पर चारों स्रोर से स्ररबों की घनुर्घर सेना स्रपने घनुषों की प्रत्यंचास्रों पर जलते हुए नफ्थों (ज्वलनशील द्रव पदार्थ) से निर्मित ग्रग्निवर्षक गोलों से सज्जित तीरों की वर्षा करने लगी। प्राणों को हथेली में रखे दाहिर शत्रु सेना का संहार करता हुआ अद्भुत् शौर्य के साथ निरन्तर ग्रागे की ग्रोर बढ़ता ही चला जा रहा था। ऐसा प्रतीत हो रहा था कि विजयश्री दाहिर का वरण करने ही वाली है। इस प्रकार की निर्णायक घड़ियों में ग्ररब तीरंदाज के तीर से जुड़ा जलता हुग्रा नफ्या सिन्धुराज दाहिर के क्वेतवर्ण हाथी के मुख पर तीर के साथ गहराई तक आ घुसा। ग्रनिगोलक-नम्थे की ज्वालाग्रों के दाह से दाहिर का हाथी तिलमिला उठा ग्रौर पानी में डुबकी लगाने हेतु द्रुत गति से नदी की ग्रोर भागा। राजा के हाथी को सहसा रए।। गरा छोड़ भागते देख सिन्धराज के अधिकांश सैनिकों ने समभा कि उनका स्वामी ब्राहत हो रगा-भूमि से पलायन कर रहा है। अतः वे भी शत्रु को पीठ दिखा पलायन करने लगे। दाहिर का युद्धोन्मत्त गजराज नदी में डुबॅकियां लगा श्रग्निगोलक की ज्वालाश्रों का शमन कर शत्रुसैन्य को कुचलता हुआ पुनः रएाांगए। में आ डटा। दाहिर ने अपने सैनिकों को शत्रुम्रों का संहार करने के लिये ललकारा । ग्रपने राजाधिराज को शत्रुग्नों पर टूटते देख सिन्धराज के सैनिक भी पुन: सुगठित हो अरब सेना पर टूट पड़ें। दोनों भ्रोर की सेनाएँ प्रारापरा से जूभने लगीं। युद्ध घोषों के गगनभेदी घोषों के बीच युद्ध पुनः प्रचण्डता की पराकाष्टा को पार करने लगा । सहसा एक तीर सिन्ध के महाराजा दाहिर के वक्ष-स्थल में लगा ग्रीर गहराई तक घुस गया। इस मर्मभेदी प्रहार से ग्राहत हो दाहिर पृथ्वी पर गिर पड़ा। यद्यपि घाव बड़ा घातक था तथापि अपनी मातृभूमि की अपने म्रन्तिम श्वास तक रक्षा के दढ-संकल्प के साथ महाराजा दाहिर तत्काल उठ खड़ा हुआ और अभ्य पर आरूढ़ हो दांतों से घोड़े की लगाम थामे विकराल भैरव की भांति दोनों हाथों से अपने सम्मुख एवं अपने दोनों पार्श्वों की ओर जूभ रहे शत्रु-सैन्य पर खड्ग-प्रहार करने लगा । दाहिर द्वारा दोनों हाथों से किये तीक्ष्ण तलवारों की तेज धारों का तीखा पानी पी कर सैकड़ों शत्रु रुण्ड-मुण्डविहीन हो रएगांगए। की शय्या पर सदा-सर्वदा के लिए, कभी न टूटने वाली प्रगाढ़ निद्रा में घराशायी होने लगे । प्रलयकाल की काली-काली सघन घनघटाओं में दमकती हुई विद्युल्ल-्र ताभ्रों की भांति दाहिर के दोनों हाथों की तलवारें <u>रहाांगर</u>ा में चारों श्रोर शत्रु-समूह की ग्रीवाग्रों पर कौंधने लगीं। रगाांगगा मुण्डविहीन ग्रश्वों एवं ग्रश्वारोहियों की लहुलुहान लोथों से पट-सा गया। हताहत सुभटों एवं प्रश्वों के ग्रंग-प्रत्यंग से प्रवाहित लाल-लाल लहू की धाराओं से रक्त वर्ण बना रणांगए। मच्छ-कच्छ संकुल लालसागर-सा प्रतीत होने लगा। अगिएत शत्रुद्यों को मृत्यु की गोद में सुला देने के अनन्तर अन्ततोगत्वा वीरवर दाहिर भी आततायियों से मातृ-भूमि की रक्षा हेतु अपने प्रलम्ब भुजदण्डों में कस कर पकड़ी हुई तेगों के तीव्र प्रहारों द्वारा शतुत्रों का

अपने अन्तिम श्वास तक संहार करता हुआ वीरगित को प्राप्त हुआ। दाहक अग्निगोलक नपथे जैसे अभिनव एवं विशिष्ट अस्त्र-शस्त्रों से सुसज्जित शत्रु सेना को भीषरा क्षति के उपरान्त भी अन्ततोगत्वा विजयश्री और इस प्रकार के दूर मारक शस्त्रास्त्रों के अभाव-स्वरूप सिन्धुराज दाहिर की सेना को पराजय प्राप्त हुई।

दाहिर की सेना को परास्त कर कासिम ने अपनी सेना के साथ अजदर अर्थात् ऊच की स्रोर प्रयागा किया। सिन्धराज की सेना की पराजय स्रौर स्ररब सेना के अपनी स्रोर प्रयासा के समाचार सुनते ही दाहिर का पुत्र ऊच के गढ़ को रिक्त कर भ्रपनी सेना के साथ ब्राह्मएगाबाद की स्रोर पलायन कर गया। अपने पुत्र को क्लीब की भांति क्षात्रधर्म से विमुख हुआ सुन दाहिर की महारानी ने अपने पित का अनुसरएा करते हुए सैन्य संचालन का कार्य अपने कंघों पर लिया और १५,००० सैनिकों को साथ ले वह शत्रुओं का संहार करने के दढ़ संकल्प के साथ रएगंगए। की खोर बढ़ी। वीरगति प्राप्त अपने पतिदेव का प्रतिशोध लेने के लिये वह रिाांगरा में श्राततायियों के सम्मुख जा डटी। सती धर्म को सही श्रर्थों में चरि-तार्थं करते हुए उसने स्वर्गस्थ पति का तत्काल अनुगमन करने के लिए अग्नि-स्नान के स्थान पर शत्रुओं का संहार करते हुए ग्रसिधारा से प्रवाहित श्राततायियों के रक्त से स्नान करते हुए रसागरा में ग्रात्मयज्ञ करने का मार्ग चुना । रराचण्डी का रूप धाररा किये महारानी भूखी सिंहिनी की भांति शत्रु-सैन्य पर टूट पड़ी ग्रौर बड़ी तीव गति से शत्रुग्रों का संहार करने लगी । उस क्षत्रागी के अदब्दपूर्व शौर्य एवं युद्ध-कौशल को देख शत्रुसेना हत-प्रभ हो गई। अन्ततोगत्वा भरबी धनुर्धरों द्वारा की गई ग्रग्निगोलक नफ्यों से संयुत तीरों की धुं ग्रांधार वर्षा से रराांगरा ने ग्रन्नि-ज्वालाश्रों से धुकधुकाती-लपलपाती एक श्रति विशाल भीषरा भट्टी का रूप घारए। कर लिया। नप्थों की ग्राग में जलते-भुलसते ग्रपने सैनिकों को इस प्रकार की श्रवशावस्था से उबारने का ग्रन्य कोई उपाय न देख उस क्षत्राणी ने अपनी सेना को नगर के सुदढ़ गढ़ में मोर्चे सम्हाल कर शश्रुओं के संहार का श्रादेश दिया । भीषरा युद्ध के ग्रनन्तर श्रपनी ग्रवशिष्ट सेना के साथ उस वीरांगना ने गढ़ में प्रवेश कर अपने सैनिकों को मोर्चे सम्हाल कर शत्रुओं पर शस्त्रास्त्रों की वर्षा करने का आदेश दिया । सभी मोर्ची पर ग्रंपने योद्धाओं का उत्साह बढ़ाती हुई सिन्धराज्य की राजेश्वरी ने सधे सरों की वर्षा एवं विभिन्न प्रकार के शस्त्रास्त्रों के प्रहारों से शत्रुसेना का संहार करना प्रारम्भ किया । ऋनेक मास तक कासिम ने गढ़ को चारों क्रोर से घेरे रखा। उसने गढ़ को तोड़ने के संकल्प के साथ क्रनेक बार गढ़ में प्रविष्ट होने के प्रयास किये किन्तू प्रत्येक बार उसे गढ़विजय के स्थान पर सैनिक क्षति का ही मुख देखना पड़ा । अन्ततीयत्वा गढ़ में संचित अन्न एवं युद्ध-सामग्री के समाप्तप्रायः हो जाने पर उस क्षत्राखी ने स्रवलायों को जाहर की अनुमति प्रदान कर गढ़ के द्वार खुलवाये और केसरिया परिधान पहने अपनी

<sup>&</sup>lt;mark>१. ब्रिग, फिरिस्ता,</mark> जि० ४, पृ० ४०८ ।

स्रविशष्ट राजपूत सेना को साथ लिये शत्रुश्रों की सेना पर खड्ग प्रहार करती हुई टूट पड़ी। स्रनेक स्राततायियों को यमधाम पहुँचाने के स्रनन्तर क्षात्रधर्म का स्रक्षरशः पालन करते हुए स्रानखिश स्रसिधारास्रों के प्रहारों से क्षतविक्षत हुई उस शौर्य-शालिनी क्षत्राणी ने रणांगण में ही सही स्रथों में सतीधर्म की स्रनुपालनापूर्वक पितलोंक को प्रयाण किया। स्राततायियों से मातृभूमि की रक्षा हेतु रणांगण में बिलदान होने वाली उस शूरमा क्षत्राणी की उत्कट शौर्य से स्रोतप्रोत गौरवगाथाएं इतिहास के पृष्ठों पर सदा-सदा स्वर्णाक्षरों में लिखी जाती रहेंगी।

मातृभूमि की रक्षा हेतु ग्रांततायी ग्ररबों को मौत के घाट उतारते हुए सिन्धुराज दाहिर, उसकी महारानी श्रौर शत्रुसंहारक सहस्रों शूरमाझों के वीर गति को प्राप्त हो जाने के अनन्तर अरब सेना ने गढ़ में प्रवेश किया । दुर्गरक्षक ६००० राजपूत योद्धान्त्रों ने अपने अन्तिम स्वास तक पग-पग पर प्रतिरोधपुरस्सर शत्रुश्चों का संहार करते हुए मातृभूमि की बलिवेदी पर अपने प्रास्तों की ब्राहित दी। फिरिश्ता ने कहीं इस तथ्य का उल्लेख नहीं किया है कि भारत पर किये गये इस श्राक्रमण में श्ररव सेना के कितने सैनिक मारे गये। किन्तु कासिम द्वारा देवल पर स्राकमरण किये जाने स्रौर उस पर विजय के स्रनम्तर जब दाहिर का बड़ा पुत्र हरिराय एक सशक्त सेना लिए युद्ध हेतु उसके समक्ष उपस्थित हुन्ना, उस समय युद्ध की सामग्री के समाप्त हो जाने और अपने सैनिकों के हताश हो जाने के कारएा अरब सेनापित कासिम अपनी सेना को सुदृढ़ मोर्चे बनाने और उनमें ही डटे रहने का आदेश दे कर युद्ध को टालने का प्रयास करता रहा। शस्त्रास्त्रों की विपुल खेप भौर अश्वारोहियों की नई कुमुक के प्राप्त हो जाने पर ही उसने अपने सैनिकों को मोर्चों से बाहर निकल कर हरिराय की सेना के साथ युद्ध करने का आदेश दिया। उसे अनेक दिनों तक हरिराय के साथ अनेक बार भीषएा युद्ध करने पड़े। तदनन्तर सिन्धुराज दाहिर ने एक विशाल सेना लिये अपने पुत्र हरिराय की सहायतार्थ रणां-गरा में उपस्थित हो अपनी दोनों सेनाओं का नेतृत्व करते हुए अरबों की सेना के साथ भीषए। संहारकारी युद्ध किये। इन सब ऐतिहासिक तथ्यों के उल्लेखों से निर्विवादरूपेरा यह सिद्ध हो जाता है कि अरब सेना को विपुल मात्रा में रसद एवं सैनिक कुमुकें निरन्तर प्राप्त होती रहीं ग्रीर सिन्ध की सेनाग्रों के साथ हए इस युद्ध में अरब सेना को अपूरशोय क्षति उठानी पड़ी। इस प्रकार की अपूरशीय सैनिक क्षति के परिस्मामस्वरूप ही लगभग दो दशकों तक ग्ररब सेना ने सिन्ध से आगे राजपूताना अथवा गुजरात की घरा पर आगे बढ़ना तो दूर, पैर तक रखने का साहस नहीं किया। सिन्ध के राजवंश ग्रौर शूरवीर सैनिकों ने प्राणों की बलि दे कर भी बड़ी वीरता के साथ आततायियों से मातृभूमि की रक्षा के प्रवल प्रयास में किसी प्रकार की कोर कसर नहीं रखी किन्तु जन-धन की भीषरा क्षति उठाने के उपरान्त भी नक्ष्ये की संज्ञा से प्रभिहित किये जाने वाले दाहक ग्रग्निगोल्कों के

क्रिंग फिरिश्ता, जि० ४, पृ० ४०६ ।

सहारे अरब सेना ने सिन्ध राज्य पर विजय प्राप्त की । इस प्रकार इस्लाम के उद्भिन के लगभग १०८ वर्ष पश्चात् हिजरी सन् ६६ में लगातार तीन वर्ष तक भीषए। युद्धों में निरत रहने के पश्चात् भारत के पश्चिम पार्श्वस्थ सिन्ध पर मुसलमानों के आधिपत्य की आधार-शिला स्थापित हो गई और हिजरी सन् ११० के आस-पास सिन्ध में जुनैद की हाकिम के पद पर नियुक्ति के साथ ही सिन्ध प्रदेश दिमिश्क के खलीफाओं द्वारा संचालित मुस्लिम राज्य बन गया।

दाहिर के गढ़ और राजमहल की लूट के समय कासिम ने दाहिर की अनुपम रूपसी दो राजकन्याम्रों—स्वरूप देवी एवं परिमल देवी को बन्दी बना हज्जाज के माध्यम से खलीफा वलीद के पास भेंट स्वरूप भेजा । उन दोनों राज-कुमारियों ने भी अपनी वीरांगना माता के पदचिन्हों पर चलते हुए जौहर की ज्वालाओं में जलने की अपेक्षा शत्रु से इन्तकाम (बदला) लेने का मन ही मन इढ़-संकल्प कर लिया था। फिरिश्ता के उल्लेखानुसार हिर्जरी सन् ६६, तदनुसार ई० सन् ७१५ तथा वि० सं० ७७२ में जब वे दोनों राजकुमारियां उम्मियादवंशी खलीफों की राजधानी दिमक्क में खलीफा के समक्ष उपस्थित की गई तो वह उनके अद्दुर्व अनुपम अलौकिक सौन्दर्य पर विमुग्ध एवं काम-विह्नल हो उनसे कामिक्सा की याचना करने लगा। अपनी कनकलता सी देहयष्टियों को लज्जातिरेक से समेटते-सकुचाते एवं लम्बे-लम्बे दीर्घ निःश्वास छोड़ते हुए ग्रपने कृत्रिम ग्रान्तरिक उद्गारों को अकृत्रिम सहज मुद्रा में अभिव्यक्त करते हुए उन दोनों सिन्धराज-दुलारियों ने शिकवा-शिकायत भरे रुग्रांसे स्वर में खलीफा वलीद से प्रार्थना की--''श्रय! खुदाबन्द के नुमायन्दे नेकवक्त खलीफा! हम दोनों को ग्रापकी पाक सेज पर कदम रखने के लायक नहीं रखा गया है। आपके सेनापति कासिम ने हमारे कौमार्य को नष्ट-भ्रष्ट एवं कलुषित कर दिया है।"

उन दोनों सहोदरा राजकन्याओं की बात सुनते ही खलीफा कोधातिरेक में तिलिमिला उठा। प्रकुप्त-प्रकृद्ध मुद्रा-में अपने करतलों को परस्पर रगड़ते एवं दांतों को पीसते हुए खलीफा वलीद ने आज्ञापत्र लिखवाया कि इस आदेश को पढ़ते ही तत्काल मुहम्मद कासिम को जीवित दशा में ही बैल के ताजा गीले चमड़े में सिलवाकर शीधातिशीध्र हमारे (खलीफा वलीद के) समक्ष पहुंचाया जाय। खलीफा के उक्त आदेश के पहुंचते ही उसकी तत्काल अक्षरशः अनुपालना की गई और यथाशीध्र बैल के चमड़े में सिले मुहम्मद कासिम को खलीफा के समक्ष प्रस्तुत किया गया। गीले चमड़े के शनै:-शनै: सूखने सिकुड़ने के परिगामस्वरूप निरन्तर तीन दिनों तक दुस्सह्य, दारुग नारकीय वेदना से छटपटाते हुए कासिम के प्राग पखेरू मार्ग में ही देहिपज़रे से उड़ चुके थे। खलीफा ने सिन्धुराज की परमसुन्दर उन दोनों राजकन्याओं को अपने पास बुलाकर उनके समक्ष ही बैल के चमड़े में

१. इलियट, हिस्ट्री भ्राफ इण्डिया, जि० १, पृष्ठ ४४१

सिले कासिम के मृत शरीर को बाहर निकलवाया और वड़े राव भरे स्वर में बोला "खुदा के खलीफा की अवज्ञा करने वालों को हम इस प्रकार का कड़े से कड़ा कठोर दण्ड देते हैं।"

अपनी मातृभूमि आर्यघरा के अंगस्वरूप सिन्धु प्रदेश की स्वतन्त्रता का अपहरण करने वाले आततायी मुहम्मद कासिम के निष्प्राण शरीर को देखते ही निस्सीम संतोष एवं अनिर्वचनीय प्रसन्नता से उन दोनों राजकुमारियों के मुखकमल पारावारविहीन परम सन्तोष से प्रमुदित, प्रदीप्त एवं प्रफुल्लित हो उठें। ग्रपने अन्तस्तल में धुकधुकाती प्रतिशोध की अग्नि के स्वयं द्वारा आविष्कृत चमत्कारपूर्ण चतुराई की चाल से अपनी शत-प्रतिशत आशानुरूप पूर्णतः शान्त कर लिये जाने पर उन दोनों सिन्धुराज राजदूलारियों ने ऋपने ऋपको कृतकृत्य समका। ऋब उन्हें अपने जीवन से रंचमात्र भी मोह नहीं रहा। जीवित ही अग्नि-ज्वालाओं में जला दिये जाने की भ्रपनी आन्तरिक ललक की पृष्ठभूमि का निर्माग करती हुई, श्रविली नवकलियों सी सुकोमल सुकुमार राजकुमारियों ने खलीका वलीद को ईसत् स्मित मुद्रा में सम्बोधित कर कहां—"ग्रो खलीफा ! हमारा कौमार्य, हमारी अस्मत, हमारा सतीत्व पूर्णतः सुरक्षित एवं श्रक्षत है । कासिम ने हमें सदा सहोदरा हमशीराश्रों की भांति समभा। उसके इस अनुपम बेमिसाल गुरा की जितनी प्रशंसा की जाय, उतनी ही थोड़ी है, किन्तु उसने ग्रापके ग्रादेश से हमारे माता-पिता, भ्राता एवं देश के नौनिहालों को मौत के घाट उतार कर हमारी प्राशाधिक प्रिया स्वर्गादिप गरीयसी मातृभूमि सिन्ध प्रदेश की स्वाधीनता को नष्ट किया है। उसके भौर श्रापके इस कभी न भुलाये जाने वाले वैर का बदला लेने की उत्कट स्रभिलाषा से ही हमने अन्य क्षत्रिय रमगीरत्नों, एवं कुमारियों की भांति अपने आपको जौहर की ज्वालाश्रों में न जला कर ग्राप तक पहुंचने का उपक्रम किया है। कासिम को उसके महत्वाकांक्षी जीवन से ग्रीर ग्रापको तथा ग्रापके देश को एक मेघावी रहाशोंडीर सेनापित से वंचित कर हमने ब्राततायियों के ब्रक्षम्य ब्रपराधपूर्ण वैर का प्रतिशोध ले अपने रोम-रोम को जलाने वाली इन्तकाम की आग को शान्त कर लिया है। अब हम मृत्यु का आलिंगन करने के लिये सहर्ष समुद्यत हैं। हमें संतोष है कि बैल के गीले चमड़े में सिले जा कर कासिम ने दुस्सह्य दारुए। दुःखभरी मारएगन्तिकी पीड़ाओं से निरन्तर तीन दिन तक तड़प-तड़प कर बैल की मौत मर आतंक भरी अत्याचारपूर्ण कर्गी का कट्तम फल पा लिया और कामान्ध हो आपने जो बिना किसी प्रकार की छानकीन, के अपने सर्वाधिक सुयोग्य एवं सच्चे स्वामिभक्त सेना-पित को बेरहमी से मरवा डाला है, उसके लिये ग्राप जीवन भर पश्चाताप की आग में जलते रहेंगे।"

उन राजकुमारियों की बात सुन कर खलीफा ग्रपनी भूल के लिये पश्चा-त्ताप के सागर में गोते लगाता रहा। कर्ण परम्परा से इस प्रकार की किंवदन्ती चली त्रा रही है कि खलीफा ने उन दोनों राजकुमारियों को तत्काल ग्रपनी इष्टि से दूर हटा ग्रग्नि-ज्वालाश्रों में भोंक देने का श्रादेश दिया। सिंह की गुफा में प्रविष्ट हो सिंह के मुख में हाथ डालने तुल्य उन राजकुमारियों जैसा स्तुत्य साहस ग्रार्यधरा भारत की सन्नारियों के श्रतिरिक्त विश्व के इतिहास में अन्यत्र कहीं उपलब्ध नहीं होता।

हि० सन् १३ से १६ तक निरन्तर तीन वर्ष पर्यन्त सिन्धुराज दाहिर की सैन्य शक्ति से जुभते रहने के पश्चात् मोहम्मद कासिम ने सिन्ध में भारतीय राजा के राज्य को समाप्त कर दिया और तलवार के बल पर सिन्ध्वासियों को सामूहिक रूप से इस्लाम कबूल करवाया। इस सामृहिक धर्म-परिवर्तन के समय जेसा नामक सिन्धुराज दाहिर के एक पुत्र ने भी इस्लाम धर्म स्वीकार किया और शनैः शनैः उसने सिन्ध प्रदेश में अपना राज्य स्थापित कर लिया । लगभग १० वर्ष तक उसने सिन्घ के कुछ भू-भाग पर शासन किया। हि० सन् १०५ में हशाम खलीफा बना ग्रौर वह हि॰ सन् १२४ तक (ई॰ सन् ७२४ से ७४३ पर्यन्त) खलीफा पद पर रहा । उसने हि० सन् ११० के श्रासपास श्रपने एक जूनैद नामक सेनापति को सिन्ध का हाकिम बना कर पर्याप्त संख्या में अभ्वारोही सेना दे सिन्ध में भेजा। जुनैद के सिन्धु नदी पर पहुंचते ही दाहिर के पुत्र जेसा के साथ एक भील में नौका युद्ध हुआ। जेसा जिस नौका में सवार हो अरब से आये नवागन्तुक हाकिम जुनेद से युद्ध कर रहा था, उस समय उसकी नौका डूब गई। जुनैद ने जेसा को बन्दी दना कुछ ही समय पश्चात् मार डाला। अपनी राह के कण्टक जेसा को मार कर जुनैदा ने सिन्ध में अरबों के शासन को सुदढ़ एवं सुगिठत बनाने का अभियान प्रास्मम किया और थोड़े ही समय में उसने अपने कार्य में सफलता प्राप्त कर ली। इससे उत्साहित हो जुनैद ने ई० सन् ७३४ में शस्त्रास्त्रों से लैस एक शक्तिशाली सेना ले भारत के दक्षिंगापथ पर अरबों की विजय-वैजयन्ती फहराने की महत्वाकांक्षा के साथ कच्छ की राह से ग्रागे बढ़ना प्रारम्भ किया। कच्छ, सौराष्ट्र, चापोत्कट, मौर्य श्रादि छोटे-छोटे राज्यों को नष्ट कर जूनैद ने नवसारी गुजरात पर श्राक्रमए। किया । भ

जैसा कि पहले बताया जा चुका है, चालुक्यराज विक्रमादित्य द्वितीय के प्रतिनिधि गुजरात के राज्यपाल पुलकेशिन ने राष्ट्रकूट वंशीय राजा दिन्तदुर्ग की सहायता से अरब सेना का भीषणा सहार कर उसे युद्ध में बुरी तरह पराजित किया। इस युद्ध में हुई अपनी सैन्य शक्ति और जन-धन की अपूरणीय क्षति से हतोत्साहित हो सिन्ध का हाकिम जुनैद अपनी अविशिष्ट सेना के साथ रणांगण छोड़ बड़ी द्वतगित से पलायन करता हुआ पुनः अपने राज्य सिन्ध में जा धुसा। अपने प्रतिनिधि गुजरात के राज्यपाल पुलकेशिन द्वारा प्रदिशत उत्कट साहस-

१. लाट के सोलंकी सामन्त पुलकेशिन का कल्चूरी सं० ४६०, ई० सन् ७४० का दान-पत्र ।

२. जैन धर्म का मौलिक इतिहास, भाग ३, १० ६२३

पूर्ण रराकौशल से हर्षिविभोर हो चालुक्यराज विक्रमादित्य द्वितीय ने उसे "दक्षिराा-पथ साधार", "चालुक्य कुलालंकार", "पृथ्वीवल्लभ और अनिवर्तकनिवर्तयितृ" (पीछे की ग्रोर नहीं लौटने वाले दुर्जेंय शत्रुग्नों को भगा देने वाला)—इन चार सर्वोच्च सम्मानास्पद उपाधियों अथवा विरुदों से विभूषित किया। पुलकेशिन् और राष्ट्रकूट वंशी राजा दन्तिदुर्ग के शौर्य की अरबों पर ऐसी धाक जम गई कि अपनी इस घोर पराजय के पश्चात् ईसा की दशवीं शताब्दी के ग्रन्तिम चरण तक उन्होंने भारत पर बड़े पैमाने के ग्राक्रमण का साहस ही नहीं किया।

रघुवंशी प्रतिहार राजा नागावलोक की प्रशंसा में प्रतिहार राजा भोजदेव की ग्वालियर प्रशस्ति में निम्नलिखित उट्टंकित हैं<sup>२</sup>:

तद्वंशे प्रतिहारकेतनभृति त्रैलोक्य रक्षास्पदे,
देवो नागभटः पुरातनमुनेर्मृतिरभूवादभुतम्।
येनासौ सुकृतप्रमाथिबलुचम्लेच्छाधिपाक्षौहिएगी,
क्षुन्दानस्फुरदुग्रहेति रुचिरैदोर्भिश्चतुर्भिर्वभौ।।४।।

इससे भी यही सिद्ध होता है कि प्रतिहारवंशी राजा नागावलोक ने जुनद के सेनापितत्व में मध्यप्रदेश एवं दक्षिणापथ की ग्रोर बढ़ती हुई विशाल श्ररब सेना के साथ युद्ध किया। ग्ररब सेना को अपूरणीय क्षित पहुंचा बुरी तरह पराजित करने ग्रीर उसे पुनः सिन्ध की ग्रोर पलायन करने के लिये बाध्य करने में पुलकेशिन ग्रीर राष्ट्रकूट वंशीय राजा दन्तिदुर्ग की भांति कन्नोजपित रघुवंशी प्रतिहार राजा नागावलोक का भी श्रत्यधिक महत्वपूर्ण सिक्रय योगदान रहा। कन्नोजपित नागावलोक ग्रपर नाम श्रामराज, जैनधमिवलम्बी था। इसका परिचय इस ग्रन्थमाला के तृतीय पुष्प में दिया जा चुका है। 3

इस प्रकार पुलकेशिन्, दिन्तिदुर्ग और नागावलोक जैसे प्रबल पराक्रमी देशभक्त राजाओं ने भारत पर आक्रमरा करने वाली अरब सेनाओं की बढ़ती हुई शक्ति को कुचल कर उनके मनोबल को ऐसा क्षीरा कर दिया कि इस पराजय के पश्चात् लगभग ढाई शताब्दियों तक लन्द्रोंने भारत की ओर आंख तक उठाने का साहस नहीं किया।

इस्लाम के श्रम्युदय से लेकर उसके प्रसार श्रौर भारत पर श्राक्रमणों का बड़े विस्तार के साथ विवरण इस दृष्टि से प्रस्तुत किया गया है कि मुसलमानों

१. (अ) राजपूताने का इतिहास, पहला खण्ड, पृ० २५६

<sup>(</sup>ब) नागरीप्रचारिस्ही पत्रिका भाग १, पृष्ठ २१०-११

२. आर्कियालोजिकल सर्वे आफ इण्डिया, ई० सम् १६०३-४ की रिपोर्ट, पृष्ठ २८०

विस्तार के लिये देखिये, जैन धर्म का मौलिक इतिहास, भाग ३, पृष्ठ ६५६-६१

द्वारा भारत पर किये गये स्राक्रमराों, लूट, सामूहिक संहार, बलात्सामूहिक धर्म-परिवर्तनों, भारत के तत्कालीन श्रभिन्न ग्रंग सिन्ध प्रदेश पर इस्लामी हुकूमत की संस्थापना ग्रादि घटनाग्रों का वैष्णाव, शैव, बौद्ध ग्रादि विभिन्न भारतीय धर्मों की भांति जैन धर्म एवं जैन धर्मावलम्बियों पर भी घातक प्रभाव पड़ा । न केवल ग्राग-मिक आधारों पर ही अपितु प्राचीन पुरातात्विक अवशेषों से भी यह निविवाद रूप से सिद्ध हो जाता है कि मुसलमानों के आक्रमणों से पूर्व अनेकों सहस्राब्दियों तक सिन्ध प्रदेश जैन धर्म स्रौर जैन धर्मावलम्बियों का सुदृढ़ गढ़ रह चुका है । चौबीसवें तीर्थंकर भगवान् महावीर के परम श्रद्धानिष्ठ भक्त सिन्ध-सौबीर के महाराजा उदायन ने प्रभु के पास भागवती श्रमएा दीक्षा ग्रंगीकार कर मोक्षपद प्राप्त किया था । उदायन के शासनकाल में स्वयं श्रमण भ० महावीर सिन्धु-सौवीर राज्य की राजधानी वीतभया में पघारे थे। सर्वज्ञ-सर्वदर्शी प्रभु महावीर के स्रमोघ उपदेशों को सुन कर सिन्ध प्रदेश ग्रौर सौवीर के निवासी कितनी बड़ी संख्या में जैनधर्म के श्रद्धानिष्ठ श्रनुयायी बने होंगे, इसका श्राज श्रनुमान तक नहीं किया जा सकता। किन्तु सिन्ध पर अरब सेनाओं के आक्रमण काल में जो सामूहिक संहार, सामूहिक बलात् घर्म-परिवर्तन हुए, सामूहिक रूप से सिन्घ के निवासियों को तलवार की तीक्ष्मा घार के बल पर मुसलमान बनाया गया । जिसने ग्रपना धर्म छोड़ना स्वीकार नहीं किया उसे मौत के घाट उतार दिया गया । उस सबका परिगाम यह हुन्रा कि सिन्ध में जैन धर्म अथवा जैन धर्म के अनुयायी की बात तो दूर, वहां जैन धर्म का नाम तक लेने वाला अवशिष्ट नहीं रहा।

इस सब हृदयद्रावी घटना-चक्र से प्रत्येक पाठक पूरी तरह परिचित हो जागरूक बन जाय और अपनी भावी पीढ़ियों को सदा जागरूक रहने का संदेश देता रहे, इसी सदुद्देश्य से विस्तारपूर्वक इस सब घटना-चक्र का विवरण यहां प्रस्तुत किया गया है।

# जैन्धर्म म्। में।लिस् इतिहास

(चतुर्थ भाग) सामान्य श्रुतधर खण्ड (२)

# सामान्य श्रुतधर काल का अग्रेतन इतिहास

(वीर नि. सं. १४७६ से वीर नि. सं. २००० तक)

### श्रमण भगवान् महावीर के ४८वें प्रदृष्टर आचार्य श्री ऊमण ऋषि

| जन्म                | वीर नि० सं० १४०७              |
|---------------------|-------------------------------|
| दीक्षा              | वीर नि० सं० १४४६              |
| ग्राचार्यपद         | वीर नि० सं० १४७४              |
| स्वर्गारोहरा        | वीर नि० सं० १४६४              |
| गृहवास पर्याय       | ४२ वर्ष                       |
| सामान्य साधु पर्याय | २४ वर्ष                       |
| म्राचार्य पर्याय    | २० वर्ष                       |
| पूर्ण संयम पर्याय   | ४५ वर्ष                       |
| पूर्ण ग्रायु        | <b>দ</b> ও বর্ <mark>ষ</mark> |
|                     |                               |

वीर नि० सं० १४७४ में ग्राचार्य श्री कल अप्रभ के स्वर्गस्थ हो जाने पर चतुविंघ संघ ने मुनिश्रेष्ठ श्री ऊमए। ऋषि को प्रभु महावीर के ४८वें पट्टघर ग्राचार्य पद पर ग्रिघिठत किया। ग्रपनी २४ वर्ष की साधु पर्याय एवं २० वर्ष की ग्राचार्य-पर्याय में श्रमए। भ० महावीर के चतुविंघ धर्मसंघ की ग्रापने ४४ वर्ष तक महती सेवा की। ग्रपने ग्राचार्यकाल में चारों ग्रोर चैत्यवासी, मठवासी, श्वेताम्बर भट्टारक, दिगम्बर भट्टारक ग्रादि द्रव्य परम्पराग्नों के वर्चस्व काल में भी ग्रापने ग्रागमानुसारी विशुद्ध श्रमए। चार का पालन करते हुए मूल विशुद्ध परम्परा के प्रवाह को ग्रक्षुण्ए। बनाये रखा।

वीर नि० सं० १४६४ में श्रापने संलेखना-संथारापूर्वक समाधिमरसा के माध्यम से स्वर्गारोहरा किया।

### श्रमण भगवान् महावीर के ४८वें प्रहुधर उमण ऋषि के समय की राजनैतिक घटनाएँ

श्रमण भगवान् महाबीर के ४=वें पट्टघर श्री उमण ऋषि के स्राचार्यकाल (वीर निर्वाण सम्वत् १४७४ से १४६४) में कन्नर स्रकालवर्ष एवं निरुपम उपाधियों स्रथवा उपनामों से विभूषित कृष्ण नामक राष्ट्रकूट राजवंश के १६वें राजा ने जैन धर्मावलम्बियों पर स्रत्याचार करने वाले चील राजवंश के महाराज राजादित्य चील एवं कलचुरी राजा वल्लाल को पराजित कर जैनधर्म की, उस पर स्राये घोर संकटों से रक्षा की।

जब शैवपक्षपाती चोलराजा राजादित्य द्वारा जैनों पर किये जाने वाले अत्याचार अत्यधिक बढ़ने लगे तो सदा से जैनधर्म के प्रबल पक्षपाती रहे राष्ट्रकूट राजवंश के इस १६वें शिक्तशाली महाराजा कृष्ण ने अपनी चतुरंगिणी विशाल सेना का स्वयं नेतृत्व करते हुए जैन विरोधी चीलराज राजादित्य को दण्ड देने के लक्ष्य से उसके राज्य पर भयंकर आक्रमण किया। चोलों और राष्ट्रकूटों के बीच भीषण युद्ध में राष्ट्रकूटराज कृष्ण ने चोलराज राजादित्य को पराजित कर जैनों पर आये भीषण संकट से जैनधर्म की रक्षा की और जैन धर्म के इतिहास में, अतीत में पुष्यमित्र सुंग के अत्याचारों से जैनधर्म की रक्षा करने वाले कलिगपित महामेधवाहन भिक्खुराय खारवेल के समान ही श्लाधनीय स्थान प्राप्त किया।

इसी प्रकार जब कलचुरी राजा वल्लाल ने शैवधर्म स्रंगीकार कर जैनों पर स्रत्याचार करने प्रारम्भ किये तो इसी राष्ट्रकूट वंशी महाराजा कृष्ण ने स्रपने साले गंगवंशी युवराज मारसिंह को स्रपनी शक्तिशाली सेना देकर वल्लाल पर स्राक्रमण करवा वल्लाल को युद्ध में पराजित कर जैनों को कलचुरी राज्य के स्रत्याचारों से मुक्ति दिलवाई।

### श्रमण भ० महावीर के ४९ वें प्रह्थर आचार्य श्री जयसेन

| जन्म                | वीर नि० सं० १४२० |
|---------------------|------------------|
| दीक्षा              | वीर नि० सं० १४६५ |
| श्राचार्यपद         | वीर नि० सं० १४६४ |
| स्वर्गारोहरा        | वीर नि० सं० १५२४ |
| गृहवास पर्याय       | ४५ वर्ष          |
| सामान्य साधु पर्याय | २६ वर्ष          |
| स्राचार्य पर्याय    | ३० वर्ष          |
| पूर्ण संयम पर्याय   | ५६ वर्ष          |
| ूर्ण श्रायु         | १०४ वर्ष         |

वीर नि० सं० १४६४ में ग्राचार्य श्री ऊमरा ऋषि के स्वर्गारोहरा के ग्रनन्तर चतुर्विध संघ ने श्रागम-मर्मज्ञ, श्रमराोत्तम श्री जयषेरा ऋषि को भगवान् महाबीर के ४६वें पट्टघर श्राचार्य पद पर श्रभिषिक्त किया।

ग्रापने भी ग्रपनी ३० वर्ष की ग्राचार्य-पर्याय में चतुर्विध संघ की उल्लेखनीय सेवाएं की ग्रौर द्रव्य-परम्पराग्रों के सार्वित्रक प्रचार-प्रसार के उपरान्त भी ग्रापने श्रमण भ० महावीर द्वारा तीर्थप्रवर्तन काल में स्थापित की गई चतुर्विध संघ की मूल मर्यादाग्रों को ग्रक्षुण्ण बनाये रख कर प्रभु महावीर की मूल परम्परा के प्रवाह को श्रवरुद्ध नहीं होने दिया।

# सैंतीसवें (३७) युग्राधानाचार्य फल्गुम्त्रि

#### युगप्रधानाचार्य

वीर निर्वांग सम्वत् १४४४ जन्म दीक्षा वीर निर्वाण सम्वत् १४५८ वीर निर्वाग सम्वत् १४५८ से १४७१ सामान्य साध्रपर्याय युगप्रधानाचार्य काल वीर निर्वाण सम्वत् १४७१ से १५२० " A 161. गृहस्थ पर्याय १४ वर्ष सामान्य साधु पर्याय १३ वर्ष युगप्रधानाचार्य पर्याय ४६ वर्ष स्वर्ग वीर निर्वाग सम्वत् १५२० ७६ वर्ष, सात मास, सात दिन सर्वाय्

सैंतीसवें युगप्रधानाचार्यं फल्गुमित्र का युग प्रधान काल 'युग प्रधान पट्टावली' तथा 'द्वितीयोदय युग प्रधान यन्त्रम्' में वीर निर्वाण सम्वत् १४७१ से १४२० तर्क का और तदनुसार श्रापका स्वर्गारोहण काल वीर निर्वाण सम्वत् १४२० माना गया है। 'तित्थोगाली पइण्णाय' में स्पष्ट उल्लेख है कि वीर निर्वाण सम्वत् १५०० में ये श्राचार्यं स्वर्गस्थ हो गये। तित्थोगालि पइन्नय की एतद्विषयक गाथा इस प्रकार है:—

भिग्वि दसारा छेदो, पनरस सएहि होइ वरिसारां। समराम्मि फगुमिसे, गोयम गोत्ते महासत्ते।।=१८॥

त्रर्थात् वीर निर्वाण के १४०० वर्ष पश्चात् गौतम गोत्रीय महासत्वशाली श्रमण फल्गुमित्र के दिवंगत होने पर दशाश्रुत स्कन्ध का ह्रास (विच्छेद) कहा गया है।

एक ही कार्य के लिये इस गाथा के प्रथम चरण में 'भिष्मिदो' श्रौर द्वितीय चरण में 'होइ' इन दो कियावाचक शब्दों को देखते ही प्रत्येक भाषा विशेषज्ञ को यह तत्काल विदित हो जायगा कि द्वितीय चरण की शब्द योजना मौलिक नहीं, श्रुटिपूर्ण है। सम्भव है इस गाथा का पूर्वार्द्ध प्रारम्भ में इस प्रकार रहा हो:—

भिएादो दसारा छेदो, पनरस सएहि वीस ग्रहिएहि।

श्रीर कालान्तर में लिपिकों के दोष से 'पनरस सएहिं होइ दिसाएंं' यह रूप धारण कर गया हो। इस प्रकार के प्राचीन ऐतिहासिक घटनाचक के सम्बन्ध में पन्द्रह बीस वर्ष का अन्तर उस दशा में श्रीर भी सहज सम्भव हो जाता है, जबिक वह परम्परा क्षीण होते-होते शताब्दियों पूर्व ही विलुप्तप्रायः हो चुकी हो। जिस रूप में श्राज यह गाथा उपलब्ध है, उसी रूप में यदि इसे स्वीकार कर लिया जाय तो भी इस गाथा से यह प्रमाणित होता है कि युग प्रधानाचार्य परम्परा प्राचीन-काल में सर्वोच्च सत्तासम्पन्न, सर्वाधिक वर्चस्व शालिनी सर्वजन सम्मत प्रामाणिक परम्परा थी। इसके साथ ही साथ इस गाथा से युगप्रधानाचार्य पट्टावली श्रीर अवचृति एवं प्रथमोदय द्वितीयोदय युगप्रधान यन्त्रों सहित दुष्णमा श्रमण संघ स्तोत्र की भी प्रामाणिकता सिद्ध होती है।

### युग प्रधानाचार्य फल्गुमित्र के भ्राचार्यकाल की विशिष्ट घटनाएँ

- (१) शक सम्वत् ६१५ (वीर निर्वा<mark>श सम्वत् १५२०) में स्राहवमल्ल</mark> तैलप चालुक्य चक्रवर्त्ती के राज्यकाल में उसके सेनापति तैलप के स्राश्रित कवि रन्न ने "स्रजित तीर्थंकर पुराश तिलकम्" की रचना की ।
- (२) वीर निर्वाण सम्वत् १५२० के ग्रासपास ही महाराजा श्राह्यमल्ल के सेनापित तैलप की माता ग्रितमब्बे ने शान्तिपुराण की एक हजार प्रितयां तैयार करवा कर देश के विभिन्न भागों में दान कीं। इसी ग्रादर्श श्राविका ग्रितमब्बे ने देश के विभिन्न भागों में डेढ़ हजार वसदियों का निर्माण करवाया। श्रितमब्बे द्वारा की गई उल्लेखनीय सेवाग्रों के परिणामस्वरूप चतुर्विध संघ ने उसे घटान्तकी देवी का विरुद प्रदान किया।

—: o :—

## ४९वें पड्डघर आचार्य जयसेन के आचार्यककाल की राजनैतिक स्थिति

वीर नि॰ सं० १४६४ से १४२४

श्रमण भगवान् महावीर के ४६वें पट्टघर ग्राचार्य जयसेन के वीर निर्वाण सम्वत् १४६४ से १५२४ तक के ग्राचार्यकाल में राष्ट्रकूट वंश के बीसवें एवं ग्रन्तिम राजा कवक-कर्क द्वितीय नरेन्द्र नृप तुँग के वीर निर्वाण सम्वत् १४८३ से १४६६ तक के शासनकाल में धारानगरी के परमारवंशी महाराजा मालवपित हर्षसियाक ने वीर निर्वाण सम्वत् १४६६ तद्नुसार ईस्वी सन् ६७२ ग्रथवा विक्रम सम्वत् १०२६ में राष्ट्रकूट राज्य की राजधानी मान्यसेट पर, ग्रपनी शक्तिशाली सेना का नेतृत्व करते हुए श्राक्रमण किया। भीषण युद्ध के पश्चात् राष्ट्रकूट वंश के राजा कर्क नरेन्द्र नृपतुँग की पराजय हुई। हर्ष ने समृद्ध मान्यसेट को खूब लूटा ग्रौर नष्ट-भ्रष्ट कर दिया। इस प्रकार वीर निर्वाण सम्वत् १४६६ में लगभग २५० वर्ष तक न्याय नीति पूर्वक शासन करने वाला जैनों का प्रबल संरक्षक शक्तिशाली राष्ट्रकूट साम्राज्य समाप्त हो गया। निम्नलिखित ऐतिहासिक गाथाएं एवं श्लोक राष्ट्रकूट वंशी साम्राज्य सूर्य के श्रस्तंगत होने के साक्षी हैं:

ं किव धनपाल ने अपनी कृति 'पाइयलच्छी नाममाला' की प्रशस्ति में लिखी है:—

विक्कमकालस्स गए, अउएात्तीसुत्तरे सहस्संमि ।
मालवनरिद धाडीए लूडिए मन्नखेडिम्म ।।
धारानयरीए परिठिएगा, मग्गे ठियाए अगावज्जे ।
कज्जे किंग्ट्ठ बहिग्गीए, सुन्दरी नाम विज्जाए ।
कइ्गो अंधज्या कि वा कुसलित पयाग्रमंतिया वण्गा ।
नामंमि जस्स कमसो, तेणेसा विरद्या देसी ।।

महाकवि पुष्पदन्त ने मान्यक्षेट के पतन पर निम्नलिखित क्लोक में ग्रपने शोकोद्गार ग्रभिव्यक्त किये हैं :—

> दीनानाथधनं सदा बहुजनं प्रोत्फुल्लवल्लीवनं, मान्याखेटपुरं पुरन्दरपुरीलीलाहरं सुन्दरम् । धारानाथ नरेन्द्र कोपशिखिना, दग्धं विदग्धप्रियम् । क्वेदानीं वसति करिष्यति पुनः श्री पुष्पदन्तः कविः ॥

#### भारत पर गजनवी सुल्तान का श्राक्रमए।

ईसा की ग्राठवीं शताब्दी के चतुर्थ दशक में खलीफा हशाम द्वारा नियुक्त सिन्ध प्रदेश के हाकिम (प्रशासक) जुनैद की नवसारी के पास गुजरात के तत्कालीन राज्यपाल पुलकेशिन, राष्ट्रकूट वंशीय महाराजा दन्तिदुर्ग ग्रौर कन्नोजपित प्रतिहार नागावलोक (जैन धर्मावलम्बी ग्रामराज) के हाथों भीषरा पराजय ग्रौर ग्ररब सेना की ग्रपूरसीय क्षति के पश्चात् लगभग २४३ वर्ष तक भारत पर मुसलमानों का कोई उल्लेखनीय ग्राक्रमसा नहीं हुन्ना।

ई. सन् ६७७ तदनुसार वीर नि. सं. १५०४ में गजनी के सुल्तान स्बुक्तगीन ने पंजाब पर ग्राक्रमण किया । उस समय सरहिद से लमगान तक ग्रौर मुल्तान से काश्मीर तक सीमावाले लाहोर राज्य पर जयपाल (भीम ऋथवा भीमपाल का पुत्र) का शासन था और वह भटिंडा के दुर्ग में रहता था। लाहोर के राजा जयपाल ने आततायी सेना पर भीषए। आक्रमण किया । घोर युद्ध के पश्चात् जब जयपाल ने देखा कि उसकी सेना को बहुत क्षति पहुंच रही है तो उसने सोना, हाथी ग्रौर खिराज ग्रादि देना स्वीकार कर सुबुक्तगीन के साथ संधि करली। उसने तत्काल ५० हाथी और बहुतसी स्वर्णमुद्राएं देकर सुबुक्तगीन से कहा कि शेष घन लाहोर जांकर उसके आदिमयों को दे देगा। सुबुक्तगीन गजनवी का पुत्र महमूद भी उस सैनिक ग्रायोजन में ग्रपने पिता के साथ था। महमूद ने अपने पिता से कहा कि संधि न की जाय किन्तु विपुल सम्पत्ति के लालच स्रौर युद्ध के परिएाम की अनिश्चितता की स्राशंका से उसने संधि करली। राजा ने बन्धक के रूप में ग्रपने ग्रादमी सुल्तान के पास रखे ग्रौर गौरी के सुल्तान के स्रादिमयों स्रोर प्रपनी सेना के साथ वह लाहोर लौट स्राया । महाराजा जयपाल ने मन्त्रराा के लिये राज्यसभा की श्रापद्कालीन बैठक श्रामन्त्रित कर सभा के समक्ष वस्तु स्थिति रखी । राजसिंहासन के दक्षिएा प्रार्श्वस्थ ब्राह्मए। अधिकारियों ने सुल्तान के स्रादिमियों को बन्दी बना लेने स्रौर शत्रु को कानी कौड़ी तक न देने का पुरजोर शब्दों में परामर्श दिया । राजा के वाम पार्श्वस्थ क्षत्रिय सामन्तों ने वचन पालन का परामर्श देते हए कहा कि यदि वचन भंग किया गया तो सुबक्तगीन सुनिश्चित रूपेरा बदले की भावना से भीर भी श्रधिक भीषरा वेग से आक्रमरा करेगा। जयपाल ने ब्राह्मएा ग्रधिकारियों के परामर्शानुसार सुल्तान के श्रादिमयों को बन्दी बना लिया ।

सुबुक्तगीन के पास जब ये समाचार पहुँचे कि जयपाल ने उसके साथ धोखा किया है, तो वह एक शक्तिशाली सेना के साथ गजनी से प्रयाग कर लाहोर की ग्रोर बढ़ा। जयपाल भी दिल्ली, कालंजर ग्रौर कन्नोज के राजाग्रों के साथ बड़ी सेना ले रगांगगा में उपस्थित हुग्रा। सुबुक्तगीन की नई राजनीति ग्रौर नवीन शस्त्रास्त्रों के परिगामस्वरूप जयपाल की सेना युद्धभूमि से भाग उठी। गजनी के

फिरिश्ता में हितपाल नाम उपलब्ध होता है । ब्रिग, फिरिश्ता, जि. १, पृष्ठ १५

सुल्तान की सेनाओं ने सिन्धु नदी तक जयपाल का पीछा किया। सिन्ध के पश्चिमी प्रदेशों पर अपना अधिकार स्थापित कर लूट में प्राप्त विपुल सम्पदा के साथ गजनी की और लौट गया। सिन्धु व पश्चिमी प्रदेशों पर अपना शासन सुदृढ़ एवं सुस्थिर बनाये रखने के लिये सुबुक्तगीन ने पेशावर में १०,००० सैनिकों के साथ अपना हाकिम रखा।

इस प्रकार भारत के पश्चिमी प्रदेश सिन्ध प्रदेश के पश्चात् भारत की उत्तरी सीमा के प्रदेशों पर भी इस्लामी हुकूमत की स्थापना हो गई।

सुबुक्तगीन कौन था और किस प्रकार गजनी का सुल्तान बना इस सम्बन्ध में फिरिश्ता ग्रादि इतिहास लेखकों के ग्राधार पर रायबहादुर पं० गौरीशंकर हीराचन्द ग्रोभा ने लिखा है:—

"ईसा की नौवीं शताब्दी से, जबिक बगदाद के अब्बासिया वंश के खलीफों का बल घटने लगा, उनके कई सूबे स्वतन्त्र बन गये। समरकंद, बुखारा आदि में एक स्वतन्त्र मुसलमान राज्य स्थापित हो चुका था। वहां के अमीर अबुक मिलक ने तुर्क अलप्तगीन को ई० सन् ६७२ (वि० सं० १०२६) में खुरासान का शासक नियत किया, परन्तु अबुक मिलक के मरने पर अलप्तगीन गजनी का स्वतन्त्र सुलतान बन बैठा। अलप्तगीन के पीछे उसका बेटा अबू इसहाक गजनी का स्वामी हुआ और अलप्तगीन का तुर्की गुलाम सुबुक्तगीन उसका नायब बनाया गया। इसहाक की मृत्यु के पीछे ई० सन् ६७७ (वि० सं० १०३४) में सुबुक्तगीन ही गजनी का सुलतान बना।"

ब्रिय, फिरिश्ता, जि. १, पृष्ठ १२–१३ । देखिये राजपूताने का इतिहास, पहली जिल्दा पृष्ठ २५७ ।

## श्रमण भ0 महावीर के ५०वें पट्टधर आचार्य श्री विजय ऋषि

| जन्म                | वीर नि० सं० १४८७ |
|---------------------|------------------|
| दीक्षा              | वीर नि० सं० १५०३ |
| श्राचार्य पद        | वीर नि० सं० १५२४ |
| स्वर्गारोहरा        | वीर नि० सं० १५८६ |
| गृहवास पर्याय       | १६ वर्ष          |
| सामान्य साधु पर्याय | २१ वर्ष          |
| <b>आचार्यपर्याय</b> | .६५ वर्ष         |
| पूर्ण संयम पर्याय   | <b>८६ वर्ष</b>   |
| पूर्ण त्रायु        | १०२ वर्ष         |
|                     |                  |

वीर निर्वाण सं० १५२४ में भ्राचार्य श्री जयषेण के समाधिपूर्वक स्वर्गस्थ होने पर साधु, साघ्वी, श्रावक, श्राविका रूपी चतुर्विष संघ ने मुनिश्रेष्ठ श्री विजय ऋषि को भ्राचार्यपद के सर्वथा सुयोग्य समभ कर भ० महावीर के ५०वें पट्ट घर आचार्यपद पर विधिवत् श्रिधिष्ठत किया।

श्रापके श्राचार्यकाल में भी श्रायंधरा पर चारों श्रोर चैत्यवासी परम्परा, दिगम्बर भट्टारक परम्परा, श्वेताम्बर भट्टारक परम्परा श्रथीत् श्वेताम्बर श्रीपूज्य परम्परा श्रादि द्रव्य परम्पराश्रों का जनमानस पर प्रभुत्व था। इस प्रकार की विपरीत परिस्थितियों में भी श्रापने श्रमण भ० महावीर के विशुद्ध मूल धर्मसंघ की मर्यादाश्रों की रक्षा करते हुए जीवन भर जैन धर्मसंघ की सेवा की। ६५ वर्ष तक श्राचार्य पद के कार्यभार का समीचीन रूप से निर्वहन करते हुए श्रापने वीर नि० सं० १५ ६ में समाधिपूर्वक स्वर्णारोहण किया।

# अड़तीसवें युग प्रधानाचार्य धर्मघोष (३८)

जन्म वीर निर्वाण सम्वत् १४६६

दीक्षा वीर निर्वाण सम्वत् १५०४

सामान्य साधु पर्याय वीर निर्वाण सम्वत् १५०४ से १५२० युग प्रधानाचार्य काल वीर निर्वाण सम्वत् १५२० से १५६७

गृहस्थ पर्याय ५ वर्ष

सामान्य साधु पर्याय १५ वर्ष (पन्द्रह वर्ष)

युगप्रधानाचार्यं पर्याय ७८ वर्ष

स्वर्ग वीर निर्वास सम्वत् १५६७

सर्वायु १०१ वर्ष, ७ मास ग्रौर सात दिन

उपरिवर्गित तथ्यों के म्रतिरिक्त भ्रापका जीवन परिचय उपलब्ध नहीं होता।

आपके पश्चात् विभिन्न गच्छों एवं समय में धर्मघोष नाम के अनेक आचार्य हुए हैं। नाम साम्य के कारण आन्तिवश एक दो इतिहासविदों ने इन्हें राजगच्छ के आचार्य शीलभद्र सूरि का तृतीय पट्टघर बताया है किन्तु ऐतिहासिक तथ्यों पर विचार करने के पश्चात् उनकी यह मान्यता नितान्त निराधार सिद्ध होती है। शीलभद्र सूरि के तृतीय पट्टघर धर्मघोष की विक्रम सम्वत् ११८६ तद्नुसार वीर निर्वाण सम्वत् १६५६ की रचना "धर्म कल्पद्रम" उपलब्ध है, जबकि ३८वें युग प्रधानाचार्य धर्मघोष का वीर निर्वाण सम्वत् १५६७ अर्थात् इस रचना से ५६ वर्ष पूर्व हो स्वर्गवास हो चुका था। राजगच्छ के ये आचार्य धर्मघोष वस्तुतः ३६वें युग-प्रधानाचार्य श्री विनयमित्र के युग प्रधानाचार्य काल में हुए हैं। युग प्रधानाचार्य श्री विनयमित्र के प्रकरण में इन राज गच्छीय आचार्य धर्मघोष का परिचय दिया जायेगा।

--: 0 :--

## वीर निर्वाण की पन्द्रहवीं सोलहवीं शताब्दी के जिनशासन-प्रभावक गंगवंशीय महाराजा एवं सेनापति

श्रमण भगवान् महावीर के ४६वें पट्टघर श्राचार्य श्री जयसिंह के श्राचार्यकाल में गंग वंश के चौबीसवें राजा महाराजा मारसिंह गंग कन्दर्प-सत्यवाक्य- नवलम्ब कुलान्तक देव (वीर निर्वाण सम्बत् १४६० से १५०१) बड़ा ही प्रतापी एवं
जिनशासन-भक्त, परम श्रद्धालु श्रौर जिनशासन-प्रभावक राजा हुश्रा । इसने श्रपने
ग्यारह वर्ष के शासनकाल में जिन शासन के प्रचार-प्रसार, श्रम्युदय एवं सर्वतोमुखी श्रम्युत्थान के श्रनेक महत्वपूर्ण कार्य किये । जैसा कि इसी इतिहास ग्रन्थमाला
के तृतीय भाग में बताया जा चुका है, गंग वंश के इस महाप्रतापी राजा ने श्रपनी
श्रायु के सन्ध्याकाल में बंकापुर के भट्टारक श्रजितसेन की सिन्निधि में शक सम्वत्
६६६ तदनुसार बीर निर्वाण सम्वत् १५०१ में संलेखना-संथारापूर्वक पण्डित
मरण का वरण किया । यह महाराजा वस्तुतः चालुक्य राजकुमार राजादित्य
के लिये कराल काल के समान भयोत्पादक था । इतिहास-प्रसिद्ध जिनशासन
प्रभावक सेनापित चामुण्डराय इस चौबीसवें गंगराज के शासनकाल में एवं इसके
पुत्र महाराजा राचमल्ल, राजमल्ल चतुर्थ, सत्यवाक्य (ईस्वी सन् ६७४ से ६-४
तदनुसार वीर निर्वाण सम्वत् १५०१ से १५११) का भी सेनापित श्रौर मन्त्री
रहा ।

गंगवंश के मन्त्री एवं सेनापित चामुण्डराय ने वीर निर्वाण सम्वत् १४४४ तदनुसार ईस्वी सन् १०२८ की तेईस मार्च के दिन श्रवण बेलगोल पर्वतराज के उच्चतम शृङ्क को कटवा छंटवा कर एक ही ठोस पाषारापुंज की उच्चकोटि की कला की प्रतीक गोम्मटेश्वर (बाहुबिल) की विश्व भर के लिये ग्राश्चर्यस्वरूपा साढ़े छप्पन फुट ऊंची एक विशाल मूर्ति का निर्माण करवाया था।

# चैत्यवासी परम्परा के उन्मूलन का अभियान

प्रस्तुत ग्रन्थमाला के इससे पूर्व के तृतीय भाग में प्रबल ऐतिहासिक तथ्यों के ग्राघार पर बड़े विस्तार के साथ प्रमाण पुरस्सर यह बताया जा चुका है कि वीर निर्वाण की ग्यारहवीं शताब्दी के पदार्पण के साथ ही श्रमण भगवान महावीर के धर्म संघ में एक ग्रभूतपूर्व परिवर्तनकारी ऐसा प्रबल मोड़ ग्राया, जिसने लगभग एक हजार वर्ष से एकता के सूत्र में ग्राबद्ध चले ग्रा रहे न केवल जैन धर्मसंघ को ही भकभोर कर रख दिया, ग्रापितु जैनधर्म की प्राणभूता परम्परागत ग्रामिक मान्यताग्रों में भी ग्रामूलचूल परिवर्तन कर जैनधर्म एवं श्रमण धर्म के मूल स्वरूप को ही बदल दिया। उस परिवर्तनकारी मोड़ के परिणामस्वरूप जैन धर्मसंघ में ग्रनेक द्रव्य परम्पराएं प्रादुर्भृत हुई, पनपीं, पृष्पित ग्रौर पल्लवित हुई। बड़ी ही द्रुतगित से उनका वर्चस्व जैन संघ पर ग्रौर जन-जन के मानस पर ऐसा छाया कि जिस प्रकार सघन घन-घटाग्रों के घटाटोप में सूर्य छिप जाता है, प्रायः उसी प्रकार परम्परागत श्रध्यात्मपरक मूल परम्परा गौण होते-होते नितान्त नगण्य-लुप्तप्राय सी हो गई।

वीर निर्वाण की ग्यारहवीं शताब्दी से प्राबल्य में आई उन द्रव्य परम्पराओं में सर्वाधिक सिक्य और सशक्त परम्परा, चैत्यवासी परम्परा सामान्यतः लगभग सम्पूर्ण उत्तर भारत पर अपना एकाधिपत्य और साधारणतः कर्णाटक, आन्ध्र आदि दक्षिणी प्रान्तों के कतिपय क्षेत्रों पर लिगायतों के अभ्युदय से पर्याप्त पूर्व काल में अपना प्रभाव जमा चुकी थी।

चैत्यवासी परम्परा ने अपने नवीनतम आडम्बरपूर्ण अत्याकर्षक घार्मिक उत्सवों, आयोजनों एवं चमत्कार प्रदर्शन आदि के माध्यम से जन-मानस को अपनी ओर आकर्षित करने में आक्वर्यजनक सफलता प्राप्त की। वीर निर्वाण की ग्यारहवीं शताब्दी के उत्तराई तक तो उपरिवर्णित विशाल भू-भाग के जैन घर्माव-लिम्बयों पर चैत्यवासी परम्परा छा गई। गुजरात, राजस्थान, मालवा, मत्स्य और उत्तर प्रदेश के जैन संघों पर चैत्यवासी परम्परा का एक प्रकार से एकाघिपत्य सा छा गया। इसके बढ़ते हुए वर्चस्व के परिणामस्वरूप न केवल श्रावक-श्राविका वर्ग ही अपितु मूल परम्परा के श्रमण-श्रमणी वर्ग भी सामूहिक रूप से चैत्यवासी परम्परा के अनुयायी बनने लगे।

मूल परम्परा के प्रचारक-प्रसारक एवं प्राराभूत श्रमरा-श्रमराी वर्ग की उत्तरोत्तर विघटित होती हुई स्थिति ग्रौर श्रमराोपासक-श्रमराोपासिका वर्ग की स्वल्प से स्वल्पतर एवं स्वल्पतम होती जा रही संख्या के फलस्वरूप मूल परम्परा

Ī

के ग्रस्तित्व तक पर संकट के काले बादल मण्डराने लगे। धर्म के मूल विशुद्ध स्वरूप ग्रौर सर्वज्ञ प्रसीत ग्रागमानुसारी श्रमसाचार की रक्षा के लिए मूल परम्परा के गच्छों ने मिलकर "सुविहित परम्परा" को जन्म दिया।

सुविहित परम्परा के स्राचार्यों, श्रमणों, श्रमणियों तथा उनके उपासक उपासिका वर्ग के सामूहिक प्रयास, चैत्यवासी परम्परा के एकाधिपत्यात्मक वर्चस्व के संक्रान्तिकाल में जैनधर्म के मूल स्वरूप ग्रौर ग्रागमानुसारी विशुद्ध श्रमणाचार की, मूल श्रमण परम्परा की रक्षा करने में कतिपय ग्रंशों में सफल भी हुए, किन्तु राज्याश्रयप्राप्त चैत्यवासी परम्परा अपने सुदृढ़ संगठन, विपुल भौतिक साधनों, जनमन-रंजनकारी चित्ताकर्षक ग्राडम्बर पूर्ण धार्मिक ग्रायोजनों, श्रनुष्ठानों, उत्सवों, महोत्सवों, संघयात्राग्रों ग्रौर प्रभावनाग्रों के बल पर उत्तरोत्तर श्रधिकाधिक बहुजन सम्मत एवं लोकप्रिय होती गई। इस प्रकार सुविहित परम्परा के प्रचारप्रसार एवं शक्ति संचय के पथ में चैत्यवासी परम्परा एक प्रबल बाधक (रोडा) ही बनी। समय-समय पर सुविहित परम्परा के कर्णधार ग्राचार्यों द्वारा जैन समाज के समक्ष ग्रागमानुसारी धर्म एवं श्रमणाचार का विशुद्ध स्वरूप रक्षा गया ग्रौर मूल परम्परा को पुरातन प्रतिष्ठित पर पर पुनः प्रतिष्ठापित करने के प्रयास भी किये गये किन्तु उन्हें चैत्यवासी परम्परा के दुर्भेद्य सुदृढ़ गढ़ तुल्य प्रदेशों में प्रवेश तक प्राप्त नहीं हो सका।

हरिभद्र सूरि, ग्रभयदेव सूरि, जिनवल्लभ सूरि ग्रादिं पूर्वाचार्यों के श्रति-रिक्त जैन इतिहास में ग्रभिक्चि रखने वाले प्रायः सभी मनीषियों ने भी वीर निर्वाण सं० १००० के पश्चात् चैत्यवासी परम्परा के लोकप्रिय वर्चस्व एवं व्यापक प्रचार-प्रसार के परिणामस्वरूप जैन धर्म के विशुद्ध मूल स्वरूप में उत्पन्न हुई विकृतियों, मूल परम्परा के श्रत्यन्तिक ह्रास, विधटन श्रादि पर गहरा दुःख प्रकट किया है। देखें संघपट्टक की प्रस्तावना में क्या लिखा गया है:—

"सदरहु देवद्धिगिंश, भगवान थी १००० वर्षे स्वर्गवासी थया अने ते साथे खरू जिन शासन गुम थई तेना स्थाने चैत्यवासियोए पोता नो दोर अने जोर चलाववा मांड्यो।"

·····ग्या चैत्यवास रूप कुमार्ग जैन धर्म ना नामे चौमेर फैलाव मांड्यो ।····

१. जैन वांग्मय के आलोडन से यह सिद्ध होता है कि वीर नि० सं० २१३० के समय तक भी चैत्यवासियों का कही-कहीं अस्तित्व था। यथा: "सं० (वि० सं०) १६६० में शाह श्री रत्नपाल (कडवा गच्छ के पट्टथर) ने राजनगर में चातुर्मास किया। ""श्री संघ सिरोही आया, वहां चैत्यवासी के साथ चर्चा शाह श्री रत्नपाल तथा संघ के ब्रादेश से शाह जिनदास ने की।"
— कडवा मत पट्टावली, पट्टावली परागसंग्रह (जालोर) पृष्ठ ५०६, ५०७

इन सब तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में तटस्थ भाव से विचार करने पर प्रत्येक विचार कर इसी निष्कर्ष पर पहुंचेगा कि वैत्यवासी परम्परा के व्यापक वर्चस्व एवं प्रचार-प्रसार के परिगामस्वरूप जिनशासन का वीर निर्वाग सम्वत् १००१ से २००० तक की अविध के वीच दुखद विघटन हुआ, जैनधर्म की विशुद्ध मूल परम्परा नितान्त गौग, स्वल्पजन-सम्मत एवं अतीव क्षीगा अवस्था में अविशष्ट रह गई थी। यदि संक्षेप में यह कहा जाय तो कोई अतिशयोक्ति नहीं होगी कि सूर्य के समान प्रकाशमान जिनशासन का विशुद्ध मूल स्वरूप विकृतियों की काली घटाओं से आच्छन्न अथवा तमसावृत्त हो गया था।

द्रव्य परम्पराभ्रों की जननी चैत्यवासी परम्परा का वर्चस्व वीर निर्वाण की ग्यारहवीं भताब्दी से वीर निर्वाण की सोलहवीं भताब्दी के प्रथमार्द्ध तक जिस द्रुत गित से उत्तरोतर बढ़ता ही गया, वह यदि उसी गित से चार पांच भताब्दी तक भीर बढ़ता जाता तो भ्राज भ्रायंधरा पर सर्वज्ञ प्रणीत भ्रागमानुसारी जैनधमं के मूल विशुद्ध स्वरूप के भीर जिस संख्या में पंच महाव्रतधारी विहरूक त्यागी श्रमण श्रमणियों के दर्शन सुलभ हो रहे हैं, सम्भवतः वे इस रूप में दर्शन नितान्त दुर्लभ हो जाते। किन्तु इसे मुमुक्षुम्रों का सद्भाग्य ही कहा जावेगा कि उस संक्रान्ति काल में भी बीज रूप में विद्यमान रही विशुद्ध श्रमण परम्परा के भ्रागम मर्मज्ञ विद्वान वनवासी भ्राचार्य उद्योतनसूरि के पास विशुद्ध श्रमण धर्म में दीक्षित हो भ्रागमों के भ्रध्ययन के भ्रनन्तर एक निर्मीक एवं मेधावी श्रमणवर ने भ्रभिनव धर्म-क्रान्ति का मूश्रपात कर चैत्यवासियों के इंगित पर लगभग पांच सौ साढ़े पांच सौ वर्षों से भ्रन्धकार की भ्रोर भ्रमसर होते भ्रा रहे जैनसंघ को भ्रन्धकार से भ्रकाश की भ्रोर मोड़ दिया-उन्मुख किया।

#### धर्मक्रान्ति का शंखनाद

जिस समय चैत्यवासी परम्परा चरमोत्कर्ष पर थी, उस समय विक्रम की ग्याहरवीं शताब्दी के मध्य भाग (विक्रम सम्वत् लगभग ११६० से ११८० के बीच की ग्रविध) में, जैन संघ में एक ऐसी ग्रिभिनव क्रान्तिकारिणी परम्परा का ग्रम्युदय हुग्रा, जिसने भगवान् महावीर की विशुद्ध मूल श्रमण परम्परा का ह्रास करने वाली, शिथिलाचार, बाह्याडम्बर, भौतिक विधि विधान, श्रनुष्ठान, चैत्यों में नियतिनवास, मठाधिपत्य, परिग्रह संचय, विहार-परित्याग ग्रादि ग्रशास्त्रीय एवं श्रमणाचार से नितान्त प्रतिकूल कार्यकलापों के माध्यम से जैनधर्म के सर्वज्ञ प्रणीत विशुद्ध स्वरूप तथा मूल, विशुद्ध श्रमणाचार में ग्रामूलचूल परिवर्तन कर ग्रनेक प्रकार की विकृतियों को जन्म देने वाली द्रव्य परम्परा, चैत्यवासी परम्परा के वर्चस्व को समाप्त करने एवं जैनधर्म तथा श्रमणाचार के विशुद्ध स्वरूप को पुनः प्रतिष्ठापित करने का बीड़ा उठाया। इस परम्परा के संस्थापक थे वर्द्धमान सूरि।

इस परम्परा के प्रथम संस्थापक ग्राचार्य वर्द्धमानसूरि से लेकर सातवें ग्राचार्य श्री जिनपतिसूरि तक ग्रर्थात् सात पीढ़ी तक विक्रम की ग्यारहवीं शताब्दी से लेकर विक्रम की तेरहवीं शताब्दी के ग्रन्त पर्यन्त चैत्यवासी परम्परा के साथ इस परम्परा का संघर्ष चलता रहा।

वर्द्धमानसूरि प्रारम्भ में चैत्यवासी परम्परा में दीक्षित हुए थे। खरतरगच्छ वृहद् गुर्वाविल के उल्लेखानुसार इनके चैत्यवासी गुरु का नाम स्नाचार्य जिनचन्द्र था, जो कि चौरासी स्थावलकों चैत्यों के स्निधनायक थे। स्नागमों की वाचना
ग्रहण करते समय ५४ ग्राशातनान्नों का पाठ स्नाने पर उस पर मनन करते हुए
चैत्यवासी मुनि के मन में ऊहापोह उत्पन्न हुन्ना। स्नागमों में प्रतिपादित श्रमणाचार
से चैत्यवासी साधुन्नों का नितान्त विपरीत स्नाचार-व्यवहार देखकर उन्होंने स्नपने
गुरु ग्राचार्य जिनचन्द्र से निवेदन किया: "गुरुदेव! यदि इन ग्राशातनान्नों से
बचकर विशुद्ध श्रमणधर्म का पालन किया जाय, तभी स्नात्मा का कत्याण हो
सकता है।"

प्रपत्ने शिष्य की बात सुनकर चैत्यवासी ग्राचार्य जिनचन्द्र स्तब्ध रह गये। उनके मन में शका उत्पन्न हुई कि यह मेधावी साधु चैत्यवासी परम्परा के विरुद्ध कहीं विद्रोह न कर बैठे। ग्राचार्य जिनचन्द्र ने अपने शिष्य को चैत्यवासी परम्परा में ही बनाये रखने के उपायों पर विचार कर उसे प्रलोभन देने का निश्चय किया। उन्होंने शीघ्र ही मुनि वर्द्धमान को ग्राचार्यपद प्रदान कर दिया। ग्राचार्य जिनचन्द्र को ग्राशा थी कि इस प्रलोभन के ग्रनन्तर उनके शिष्य के मन-मस्तिष्क में उठी विचारकान्ति ठण्डी पड़ जायगी। किन्तु चैत्यवासी ग्राचार्य की वह श्राशा नितान्त निराशा में परिगत हो गई। ग्राचार्य पद का प्रलोभन उन्हें सत्पथ पर ग्रग्रसर होने से नहीं रोक सका। सत्य की उस भलक मात्र से ही वर्द्धमान मुनि का मन चैत्यवास से उचट गया। सत्य का साक्षात्कार करने की उनके ग्रन्तमंन में ग्रामट उत्कट ग्रामिलाषा उत्पन्न हुई। उन्होंने स्पष्ट शब्दों में ग्रपने गुरु से कहा कि ग्रात्म-कत्याग के उद्देश्य से वे घरबार छोड़कर निकले हैं। ग्रतः ग्रब वे ग्रपने लक्ष्य की प्राप्ति के लिये प्रभु महावीर द्वारा प्रदिश्तत साधना के ग्रागमानुसारी प्रशस्त पथ पर ग्रग्रसर होंगे।

श्रपने चैत्यवासी गुरु जिनचन्द्राचार्य को इस प्रकार सविनय निवेदन कर मुनि वर्द्धमान श्रपने कित्पर्य चैत्यवासी साथी मुनियों के साथ चैत्यवासी परम्परा का त्याग कर आगमानुसारी विशुद्ध श्रमणा धर्म की दीक्षा अंगीकार करने के लिये निरितिचार विशुद्ध श्रमणाचार का पालन करने वाले आगमों के मर्मज्ञ, ज्ञान और किया रूपी गंगा-यमुना के संगमभूत श्रमणोत्तम गुरु की खोज में इधर-उधर विचरने लगे। अनेक मुदूरवर्त्ती क्षेत्रों में विचरण करने के अनन्तर उन्हें उद्योतनसूरि नामक अरण्यचारी (वनवासी) परम्परा के आचार्य के सम्बन्ध में सूचना मिली कि वे

बड़े ही कियानिष्ठ एवं ग्रागम-निष्णात ग्राचार्य हैं श्रीर दिल्ली के ग्रासपास के क्षेत्र में विचरण कर रहे हैं।

मुनि वर्द्धमान अपने साथियों सहित अप्रतिहत विहार कर दिल्ली क्षेत्र के आसपास विचरण करते हुए उद्योतनसूरि की सेवा में पहुंचे। वर्द्धमान मुनि को उद्योतनसूरि के दर्शन और उनके साथ बातचीत से तत्काल विश्वास हो गया कि जिस प्रकार के कियापात्र और समर्थ गुरु की खोज में थे, वे उसी प्रकार के गुरु की सेवा में पहुँच गये हैं।

वर्द्धमान मुनि ने ग्रपने विषय में ग्रथ से इति तक पूरा विवरण उद्योतन-सूरि के समक्ष निवेदित करने के भ्रनन्तर उनसे प्रार्थना की :—

"आचार्यदेव! मैं विश्वबन्धु भगवान् महावीर द्वारा प्रदिशत विशुद्ध वर्म-मार्ग पर आरूढ़ हो कर आत्म-कल्याण का आकांक्षी हूं। दया सिन्धो! पंच महा-वर्तों की श्रमण दीक्षा देकर आप मुक्ते अपने चरणों की शरण में ले आगमों का ज्ञान प्रदान की जिये।"

उद्योतनसूरि ने भवभी रु एवं सुयोग्य पात्र समक्ष चैत्यवासी परम्परा का परित्याग कर आये हुए मुमुक्षु वर्द्धमान और उनके साथियों को जीवन पर्यन्त सभी प्रकार के सावद्य योगों का त्रिविध योग एवं त्रिविध करण से त्याग करवाते हुए श्रमण-धर्म की दीक्षा प्रदान की।

उपसम्पदा ग्रह्ण करने के अनन्तर वर्द्धमान मुनि ने बड़ी निष्ठा और पूर्ण विनयपूर्वक अपने गुरु उद्योतन सूरि से एकादशांगी प्रमुख आगमों का अध्ययन किया। आगमों का तलस्पर्शी ज्ञान प्रदान करने के पश्चात् उद्योतनसूरि ने ही सम्भवतः कालान्तर में वर्द्धमानसूरि को सूरि मन्त्र प्रदान किया। इस प्रकार विशुद्ध मूल श्रमणाचार के पालक सूरि प्रदीप से दूसरा श्रमण दीप प्रदीप्त हुआ।

सूरि मन्त्र की साधना के अनन्तर वर्द्धमानसूरि ने चैत्यवासियों द्वारा विकृत - किये गये धर्म के मूल स्वरूप और विशुद्ध श्रमणाचार को प्रकाश में लाने, जन-जन के समक्ष प्रकट करने का भगीरथ प्रयास प्रारम्भ किया।

खरतरगच्छ बृहद् गुर्वावली श्रौर वृद्धाचार्य प्रबन्धाविल में वर्द्धमानसूरि एवं इनके उत्तरवर्ती पट्टघरों के सम्बन्ध में कितपय परस्पर विरोधी, श्रितशयोक्ति-पूर्ण तथा सुविहित श्रमणाचार से मेल न खाने वाली बातों का उल्लेख किया गया है। अप उल्लेखों के सम्बन्ध में स्वर्गीय पंन्यास श्री कल्याणविजयजी महाराज

१. वृद्धाचार्यं प्रबन्धाविल में """" अरण्यचारी गच्छनायगा सिरि उज्जोयण सूरि पट्टघारिएों" में इस प्रकार का उल्लेख है किन्तु खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली में अरण्य-चारी का उल्लेख न कर केवल "तत्रैवोद्योतनाचार्यं ग्रासीत्" यही उल्लेख है।

<sup>--</sup>खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली, पृष्ठ ८६ ग्रौर १।

(तपागच्छीय) ने त्रपनी "पट्टावली पराग संग्रह" नामक कृति में पृष्ठ २५६ से ४८२ तक लगभग १२७ पृष्ठों में विशद् प्रकाश डाला है। लब्धप्रतिष्ठ इतिहासश स्व० पंन्यास श्री द्वारा प्रस्तुत किये गये एतद्विषयक विवरण के कतिपय महत्त्वपूर्ण विचारणीय ग्रंश इतिहास-प्रेमियों के लाभार्थ यहां उद्धृत किये जा रहे हैं:—

"वर्तमान काल में खरतरगच्छ तथा स्रंचलगच्छ की जितनी भी पट्टावलियाँ हैं, उनमें से ग्रधिकांश पर कुलगुरुग्रों की बहियों का प्रभाव हैं। विक्रम की दशवीं शती तक जैने श्रमणों में शिथिलाचारी साधुन्नों की संख्या इतनी बढ गई थी कि उनके मुकाबले में सुविहित साधु बहुत ही कम रह गये थे। शिथिलाचारियों ने अपने अड्डे एक ही स्थान पर नहीं जमाये थे, उनके बडेरे जहां-जहां फिरे थे, जहां-जहां के गृहस्थों को अपना भाविक बनाया था उन सभी स्थानों में शिथिलाचारियों के अड्डे जमे हुए थे, जहां उनकी पौषध शालाएं नहीं थीं, वहां अपने अड्डों से अपने गुरुओं के भाविकों को सम्हालने के लिये जाया करते थे, जिससे कि उनके पूर्वजों के भक्तों के साथ उनका परिचय बना रहे, गृहस्थ भी इससे खुश रहते थे कि हमारे कुलगुरु हमारी सम्हाल लेते हैं। उनके यहां कोई भी घार्मिक कार्य-प्रतिष्ठा, तीर्थयात्रा, संघ म्रादि का प्रसंग होता, तब वे म्रपने कुल गुरुग्रों को ग्रामन्त्रित करते ग्रीर धार्मिक विधान उन्हीं के हाथों से करवाते। धीरे-धीरे वे कुलगुरु परिग्रहधारी हुए, वस्त्र-पात्र के ग्रतिरिक्त द्रव्य की भेंट भी स्वीकार करने लगे। तब से (उस युग में यदि) कोई गृहस्थ अपने कुलगुरु को न बुलाकर दूसरे गच्छ के आचार्य को बुला लेता ग्रीर प्रतिष्ठा म्रादि कार्य करवा लेता तो उनका कुलगुरु बना हुमा म्राचार्य कार्य करने वाले अन्य गच्छीय आचार्य से भगडा करना। इस परिस्थिति को रोकने के लिये कूलगुरुग्नों ने विकम की बारहवीं शताब्दी से अपने-अपने श्रावकों के लेखे (बहियां) अपने पास रखने शुरु किये, किस गांव में कौन-कौन गृहस्थ ग्रपना ग्रथवा ग्रपने पूर्वजों का मानने वाला है, उनकी सूचियां बनाकर ग्रपने पास रखने लगे श्रीर श्रमुक-श्रमुक समय के बाद उन सभी श्रावकों के पास जाकर उनके पूर्वजों की नामावलियाँ सुनाते श्रौर उनकी कारकीर्दियों की प्रशंसा करते, तुम्हारे बडेरों को हमारे पूर्वज अमुक आचार्य महाराज ने जैन बनाया था, उन्होंने प्रमुक-ग्रमुक धार्मिक कार्य किये थे-इत्यादि बातों से उन गृहस्थों को राजी करके दक्षिए। प्राप्त करते । यह पद्धति प्रारम्भ होने के बाद वे शिथिल साध्र धीरे-धीरे साध्र मार्ग से पतित हो गये ग्रौर "कुलगुरु" तथा "बही वंचों" के नाम से पहिचाने जाने लगे । श्राज पर्यन्त ये कुलगुरु जैन जातियों में बने रहे हैं, परन्तु विक्रम की बीसवीं सदी से वे लगभग सभी गृहस्थ बन गये हैं, फिर भी कतिपय वर्षों के बाद अपने पूर्वज प्रतिबोधित श्रावकों को वन्दाने के लिये जाते हैं, बहियां सुनाते Ţ

हैं ग्रौर भेंट-पूजा लेकर ग्राते हैं, इस प्रकार के कुलगुरुग्रों की ग्रनेक बहियां हमने देखी और पढ़ी हैं। उनमें बारहवीं शती वें पूर्व की जितनी भी बातें लिखी गई हैं, वे लगभग सभी दन्तकथा मात्र हैं। इतिहास से उनका कोई सम्बन्ध नहीं, गोत्रों श्रौर कुलों की बहियां लिखी जाने के बाद की हकीकतों में आंशिक तथ्य अवश्य देखा गया है, परन्तु अमुक हमारे पूर्वज आचार्य ने तुम्हारे अमूक पूर्वजों को जैन बनाया था और उसका अमूक गौत्र स्थापित किया था, इन बातों में कोई तथ्य नहीं होता, गोत्र किसी के बनाने से नहीं बनते आजकल के गोत्र उनके बड़ेरों के धन्धों रोजगारों के ऊपर से प्रचलित हुए हैं, जिन्हें हम ''ग्रटक'' कह सकते हैं । खरतरगच्छ की पट्टावलियों में अनेक ग्राचार्यों के वर्णन में लिखा मिलता है कि ग्रमुक को ग्रापने जैन बनाया और उसका यह गोत्र कायम किया, श्रमूक श्राचार्य ने इतने लाख श्रीर इतने हजार ग्रजैनों को जैन बनाया, इस कथन का सार मात्र इतना ही होता है कि उन्होंने अपने उपदेश से अमुक गच्छ में से अपने सम्प्रदाय में इतने मनुष्य सम्मिलित किये। इसके श्रतिरिक्त इस प्रकार की बातों में कोई सत्यता नहीं होती, लगभग आठवीं-नौवीं शताब्दी से भारत में जाति-वाद का किला बन जाने से जैन समाज की संख्या बढ़ने के बदले घटती ही गई है। इक्का-दुक्का कोई मनुष्य जैन होगा तो जातियों की जातियाँ जैन समाज से निकल कर अन्य धार्मिक सम्प्रदायों में चली गई हैं, इसी से तो करोड़ों से घटकर जैन समाज की संख्या भ्राज लाखों में भ्रा पहुंची है। ऐतिहासिक परिस्थिति उक्त प्रकार की होने पर भी बहुतेरे पट्टावलि लेखक अपने अन्य श्राचार्यों की महिमा बढ़ाने के लिये हजारों श्रौर लाखों मनुष्यों को नये जैन बनाने का जो ढिढोरा पीटते जाते हैं, इसका कोई प्रभाव नहीं पड़ सकता, इसलिये ऐतिहासिक लेखों, प्रबन्धों ग्रीर पट्टावलियों में इस प्रकार की स्रतिशयोक्तियों स्रौर कल्पित कहानियों को स्थान नहीं देना चाहिये।"३

खरतरगच्छ की विभिन्न पट्टाविलयों में उल्लिखित परस्पर एक दूसरी से भिन्न तथ्यों, खरतर गच्छ वृहद् गुर्वावली में उल्लिखित स्रतिशयोक्तिपूर्ण विवरणों, जिनेश्वर सूरी के उत्तरवर्ती काल में अश्वारोही सैनिकों के दलबल के मध्य राज-कीय छत्र से अलंकृत आचार्यों के, विविध वाद्ययन्त्रों के तुमुल धोष के बीच बड़े आडम्बर एवं राजसी ठाट-बाट के साथ नगर प्रवेश आदि के लालित्यपूर्ण उल्लेखों

इससे बहुत पूर्व राजा ग्राम के शासन काल में, विक्रम सम्वत् ७७४ में ही कुल गुरुग्रों ने सर्वेसम्मत नियम बनाकर अपनी-ग्रपनी बाडेबन्दी प्रारम्भ कर दी थी।

<sup>-</sup>देखिये जैन धर्म का मौलिक इतिहास, भाग ३, पृष्ठ ४२८ से ५३१।

२. पट्टावली पराग संग्रह, पृष्ठ ३८० से ३८२

तथा पट्टावली पराग संग्रह के ऊपर उद्धत तथ्यों ग्रादि के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर यहीं निष्कर्ष निकलता है कि वर्द्धमान सूरी ने चैत्यवासियों द्वारा विकृत किये गये धर्म तथा श्रमसाचार के स्वरूप को पूनः पूर्वधरकालीन विशुद्ध रूप प्रदान करने का जिस दृढ़ संकल्प, निष्ठा एवं उत्साह के साथ बीड़ा उठाया था, उनकी दो तीन पीढ़ी पक्चात ही उनके उत्तरवर्त्ती भाचार्यों में वह उत्साह शनै: शनै: शिथिल अथवा मन्द पड़ता गया। धार्मिक कार्य-कलापों एवं अनुष्ठानों में प्रविष्ट बाह्याडम्बर को निर्मूल करने एवं जैन समाज पर छाये हुए चैत्यवासियों के वर्चस्व को समाप्त करने के उद्देश्य से वर्द्धमानसूरि ने चैत्यवासी परम्परा का परित्याग किया था। विश्व कल्या एकारी जैन धर्म के विशुद्ध श्राध्यात्मिक मूल स्वरूप एवं श्रम ए। परम्परा के प्रारा-स्वरूप दुश्चर श्रमणाचार की छाप जन-जन की मनोभूमि पर श्रंकित करने के लिए वर्द्धमानसूरि ने जीवन भर प्रयास किया । उनके पश्चात् अनुक्रमशः उनके पट्ट पर म्रासीन होने वाले म्राचार्यों ने म्रपने पूर्वाचार्य वर्द्धमानसूरि द्वारा म्रागमा-नुसारी जिनधर्म के स्वरूप को पुनः प्रतिष्ठित करने के उद्देश्य से प्रारम्भ किये गये चैत्यवास-विरोधी ग्रभियान को उत्तरोत्तर ग्रागे की ग्रोर बढ़ाया । वर्द्धमानसूरि के पट्ट पर अनुक्रमशः आसीन हुए उनके शिष्य, प्रशिष्य, प्रप्रशिष्य आचार्यों ने गुजरात, राजस्थान, मालवप्रदेश ग्रादि प्रदेशों में ग्रप्रतिहत विहार कर जन-जन के समक्ष धर्म और श्रमणाचार के ग्रागमिक स्वरूप को प्रस्तुत कर चैत्यवासी परम्परा के न केवल वर्चस्व को ही समाप्त किया अपित उसके अस्तित्व तक को भी घोर संकट में डाल दिया।

वनवासी श्राचार्य उद्योतनसूरि से विशुद्ध श्रमण दीक्षा (उप-सम्पदा) एवं शास्त्रज्ञान प्राप्त कर वर्द्धमानसूरि ने शिथिलाचार एवं द्रव्य परम्पराश्रों के दल-दल में धंसे धर्मरथ का बड़े साहस के साथ उद्घार कर धर्म के विशुद्ध स्वरूप को पून: प्रतिष्ठापित किया, वसतिवास को पून: प्रारम्भ किया । उसके लिये प्रत्येक जैन सहस्राब्दियों तक उनका ऋगी रहेगा।

वर्द्धमान सूरि की यह यशस्विनी परम्परा आग चलकर "खरतरगच्छ" के नाम से विख्यात हुई । इस परम्परा के प्रमुख ग्राचार्यों के जीवन ग्रीर महत्त्वपूर्ण कार्य-कलापों पर कमशः यथाशक्य यथास्थान प्रकाश डालने का प्रयास किया जायगा ।

ततः प्रभृते संजज्ञे, वसतीनां परम्परा । ٤. महद्भिः स्थापितं वृद्धिमञ्जूते नात्र संशयः ॥५६॥

<sup>—-</sup>प्रभावक चरित्र, पृष्ठ **१६३**।

### उद्योतनसूरि

द्रव्य परम्पराश्रों के उत्कर्ष काल में बाह्याडम्बरों एवं चमत्कारों की चका-चौंघ के कारण बहुसंस्यक जैन धर्मावलिम्बयों द्वारा उपेक्षित, श्रितिगौण एवं क्षीिणा-वस्था को प्राप्त विशुद्ध मूल श्रमण परम्परा एवं जैन धर्म के श्रागमिक स्वरूप को जनिष्ठय बनाने वाले वर्द्धमानसूरि ने वनवासी उद्योतनसूरि से उसम्पदा-श्रागमा-नुसारी विशुद्ध श्रमण धर्म की दीक्षा ग्रहण की । वर्द्धमानसूरि ने श्रपने गुरुवर उद्यो-तनसूरि की सेवा में रह कर श्रागमों का गहन श्रध्ययन किया । उद्योतनसूरि ने श्रागम निष्णात श्रपने शिष्य वर्द्धमानसूरि को सुयोग्य सुपात्र समक्ष कर सूरिमंत्र भी दिया ।

उद्योतनसूरि से आगमों का तलस्पर्शी ज्ञान प्राप्त करने के परिणामस्वरूप ही वर्द्धमान सूरि ने विश्वकल्याणकारी जैन धर्म के सच्चे स्वरूप एवं विशुद्ध श्रमण्धमं को पहिचाना । धर्म और श्रमणाचार के विशुद्ध स्वरूप को भली-भांति पहिचान लेने के पश्चात् वर्द्धमानसूरि ने द्वव्य परम्पराग्नों की चकाचौंध में जन-जन को उनके द्वारा उपेक्षित धर्म के स्वरूप को समभाने का एक क्रान्तिकारी ग्रभियान प्रारम्भ किया । उस गुरुतर महान् श्रभियान की पहली और सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण सफलता वर्द्धमान सूरि के जीवनकाल में ही उपलब्ध हो गई थी, यह तथ्य वर्द्धमान सूरि द्वारा पाटणपति चालुक्यनरेश दुर्लभराज की राज्यसभा में कहे गये—"एष पण्डित जिनेश्वर उत्तर-प्रत्युत्तरं यद्भिणिष्यति तदस्माकं सम्मतमेव" इस वाक्य से प्रकाश में आता है कि वर्द्धमानसूरि के शिष्य जिनेश्वरसूरि ने दुर्लभराज की सभा में— "महाराज! ग्रस्माकं मतेऽि यद्गणाधरेश्चतुर्दशपूर्वधरेश्च यो दिश्वतो मार्गःस एव प्रमाणीकर्तुं युज्यते, नान्यः" — यह कह कर राजसभा के समक्ष इस शाश्वत सत्य को रखा कि जैन धर्म का विशुद्ध स्वरूप वही है, जो गणधरों ग्रथवा चतुर्दश पूर्वधरो द्वारा ग्रागम शास्त्रों में प्रविश्वत किया गया है ।

यह पहले बताया जा चुका है और प्रबुद्ध पाठक भी अनुभव करते होंगे कि यदि आगमिक विशुद्ध मूल धर्म और श्रमणाचार की पुनर्प्रतिष्ठा के लिये वर्द्धमान-सूरि द्वारा चैत्यवासी परम्परा के वर्चस्व को समाप्त करने का अभियान प्रारम्भ नहीं किया जाता तो आगमों में प्रतिपादित जैन धर्म तथा श्रमणाचार का स्वरूप उत्तरोत्तर उपेक्षित, गौग से गौगतर और गौगतम होता जाता और आज के युग

स्वरतरगच्छ वृहद् गुर्वाविति, सिंधी जैन शास्त्र विद्यापीठ, भारतीय विद्याभवन बम्बई,
 पृष्ठ-३

२. "" वही ""

में उस स्वरूप के दर्शन भी विरल अथवा दुर्लभ हो जाते। पर वर्द्धमानसूरि ने उस प्रकार की दुर्भाग्यपूर्ण स्थिति नहीं आने दी।

धर्मोद्योत का एक क्रान्तिकारी अभियान प्रारम्भ कर वर्द्धमानसूरि ने उस संक्रान्तिकाल में सच्चे धर्म को और अधिक उपेक्षित अथवा क्षीए। होने से उबारा। वर्द्धमानसूरि को यह प्रकाश उद्योतनसूरि से प्राप्त हुआ। इस प्रकार की स्थिति में वर्द्धमानसूरि के साथ-साथ उद्योतनसूरि का भी जैन इतिहास में सदा श्रद्धा के साथ स्मरण किया जाता रहेगा।

इस स्थित में प्रत्येक विचारक के मन में इस प्रकार की जिज्ञासा का उत्पन्न होना स्वाभाविक ही है कि चैत्यवासी जैसी सशक्त परम्परा के एकछत्र वर्चस्वकाल में ग्रागममर्मज्ञ, धर्म के विशुद्ध मूल स्वरूप एवं श्रमणाचार को ग्रपने जीवन में ढालने वाले ये उद्योतनसूरि कौन थे? ग्रीर किस क्षेत्र में वे विचरण करते थे? किन्तु हमें बड़े खेद के साथ कहना पड़ रहा है कि विक्रम की दशवीं ग्यारहवीं शताब्दी के जैन वाङ्मय के सम्यरूष्पण ग्रालोडन के उपरान्त भी उद्योतनसूरि का प्रामाणिक एवं पूर्ण जीवन वृत्त ग्रद्याविध उपलब्ध नहीं हुग्रा। वर्द्धमानसूरि के गृह ग्राचार्य उद्योतनसूरि के सम्बन्ध में ग्रब तक उपलब्ध जैन वाङ्मय में जो उल्लेख उपलब्ध होते हैं, वे निम्नलिखित रूप में हैं:—

१. खरतरगच्छ वृहद् गुर्वाविल में उद्योतनसूरि के सम्बन्ध में केवल इतना ही उल्लेख है कि वर्द्धमान सूरि ने अभोहर देशस्थ "चैत्यवासी परम्परा के आचार्य अपने गुरु जिनचन्द्र से अनुमित प्राप्त कर कितपय अपने साथियों के साथ चैत्यवासी परम्परा का परित्याग किया। विभिन्न प्रदेशों में विशुद्ध मूलश्रमण परम्परा के चारित्रिनिष्ठ आगम मर्मज गुरु की खोज हेतु विचरण करते हुए वे दिल्ली (ढिल्ली अथवा दली) प्रदेश में पहुंचे। उन दिनों वहां सूरिवर श्री उद्योतनाचार्य विचरण कर रहे थे। उन उद्योतनसूरि से आगमों के मर्म का भली-भाति बोध पा चैत्यवासी परम्परा में पूर्वदीक्षित वर्द्धमान ने उनसे विशुद्ध श्रमण धर्म की दीक्षा ग्रहण की। " तदनन्तर वर्द्धमानसूरि को यह चिन्ता हुई कि इस सूरिमंत्र का ग्रिधष्ठाता कौन है।"

सरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली में इस बात पर कोई स्पष्ट प्रकाश नहीं डाला गया है कि वर्द्धमान सूरि को सूरिमंत्र उद्योतनसूरि से प्राप्त हुआ अथवा स्वतः या अन्य किसी से।

स्तरगच्छ दृहद् गुर्वावली, पृष्ठ १

१. ततो गुरोःसम्मत्या निर्गत्य कितिचिन्मुनिसमेतो दिल्ली वा दली प्रभृति देशेषु समायातः । तिस्मन् प्रस्तावे, तत्रैवोद्योतनाचार्यं सूरिवर ग्रासीत् । तस्य पाश्वे सम्यगागमतत्वं बुद्वा, उपसंपदं गृहीतवान् । तद्नन्तरं श्री वद्यंमानसूरेरियं चिन्ताजाता—"ग्रस्य सूरिमंत्रस्य को श्रीषष्ठाता !

खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली में इससे आगे यद्यपि वि. सं. १३६३ तक के इस संघ के आचार्यों के काल की घटनाओं का विस्तृत विवरण प्रस्तुत किया है, किन्तु उद्योतनसूरि के सम्बन्ध में उपर्यु लिलखित के अतिरिक्त किसी प्रकार का उल्लेख नहीं किया है कि वे किस परम्परा के, किस गुरु के शिष्य थे, अथवा वर्द्धमान-सूरि से पूर्व उनके शिष्य-शिष्या परिवार में कितने साधु थे, कितनी साध्वया थीं, उनमें प्रमुख के नाम क्या थे आदि।

२. "वृद्धाचार्य प्रबंधावित" के वर्द्धमान सूरि प्रबन्ध में उद्योतनसूरि के नाममात्र के उल्लेख के साथ कहा गया है—"तदनन्तर किसी समय उद्योतनसूरि के पट्टधर ग्ररण्यचारी (वनवासी) गच्छ के नायक ग्राचार्य श्री वर्द्धमानसूरि ग्रप्रित्त विहारकम से एक ग्राम से दूसरे ग्राम में विचरण करते हुए ग्राबू पर्वतराज की तलहटी में बसे कासद्रह ग्राम में ग्राये" इसमें वर्द्धमानसूरि के नाम के साथ "ग्ररण्याचारीगच्छनायगा" विशेषण के प्रयोग द्वारा प्रकारान्तर ग्रथवा परोक्ष रूप में उद्योतनसूरि को ही वनवासीगच्छ का ग्राचार्य बताया गया है। क्योंकि वर्द्धमानसूरि तो चैत्यवासी परम्परा से निकल ग्राये थे ग्रौर उद्योतनसूरि के शिष्य एवं पट्टधर होने के कारण ही वे वनवासीगच्छ के ग्राचार्य के रूप में ग्रिभिहित किये जाने लगे।

इस प्रकार नामोल्लेख के ग्रा. क्त उपरिलिखित प्रबन्ध में भी उद्योतनरू विकास परम्परा, शिष्यपरिवार एवं उन स्वयं के जीवन का कोई परिचय नहीं दिया गया है।

३ बीकानेर के श्रीपूज्य श्री दानसागर जैन ज्ञान भण्डार में उपलब्ध, तीर्थ प्रवर्तन काल से सं० १८६२ तक की एक हस्त-लिखित गुर्वावली में, पो० सं० १० ग्रं० रं० १५२ में वर्द्धमानसूरि के गुरु इन उद्योतनसूरि का परिचय, भगवान महावीर के प्रथम पट्टघर श्रीसुधर्मा स्वामी के उत्तरवर्ती ग्राचार्यों का क्रम सं० के ग्रातिरक्त ग्राधिकांशतः श्री मुनि सुन्दरसूरि की गुर्वावली पट्ट परम्परा तथा महो-पाघ्याय श्री धर्मसागरगिए। द्वारा रिचत तपागच्छ पट्टावली सूत्र (स्वोपज्ञया वृत्या समलकृत) से मिलता जुलता ग्रौर कितपय ग्रंशों में नितरां भिन्न तथा ग्रनेक स्थलों पर प्रकाशित पट्टाविलयों के ग्रम्यस्त इतिहास रुचि पाठकों को नितान्त ग्रसंगत प्रतीत होने वाले विवरण के ग्रनन्तर निम्नलिखित रूप में दिया गया है—

अहन्तया कयाई सिरिवद्धमाणसूरि अरम्नचारिगच्छनायमा सिरि उज्जोयण-सूरिपट्टधारिको गामाणुगाम दुइज्जमाणा..........खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली ...पृष्ठ ८६.

३२. ततः श्री रविप्रभसूरिः, ३३. ततः श्री यशोभद्रसूरिः, तस्थ्र (स्य) च सुविहित मार्गाचरणात् सुविहितपक्ष इति प्रसिद्धिर्जाताः १

३६. तत्पट्टे श्री नेमिचन्द्रसूरि, ३७. तत्पट्टे श्री उद्योतनसूरि: ग्रस्माच्च-तुरशीति गच्छस्थापना जाता, तत्स्वरूपं यथा—एकदा श्री उद्योतनसूरि महाविद्वांसं शुद्ध कियापात्रं च विज्ञाय अपरेषां त्र्यशीति संख्यानां स्थविराएगां त्र्यशीतिशिष्याः पठनार्थं समागतास्तान् श्रीगुरूःसद्रीत्या पाठयति तस्मिन्नवसरे स्रभोहरदेशे स्थविर मण्डल्यां वृद्धस्य जिनचन्द्राचार्यस्य चैत्यवासिनः शिष्यो वर्द्वमाननामा सिद्धांतमवगा-हमानश्चतुरशीत्याशातनाधिकारे श्रागते सति गुरुं प्रत्येवमुक्तवान् भो स्वामिन् ! चैत्ये निवसतामस्माकमाशातना न टलति ततोऽयं व्यवहारो मे न रोचते इत्युक्तिं श्रुत्वा गुरुगा यथातथा निप्रतारितोऽपि ग्रयं स्वश्रद्धातो न परिभ्रष्टस्ततः श्रीउद्योतनसूरिं शुद्धिकयावतं श्रुत्वा तत्पार्श्वे समागत्य तस्यैव शिष्यो जातस्तदुपसंपदं च गृहीतवान् । ततः श्री गुरुभियोगादिकं वाहयित्वा सर्वे सिद्धान्ताः पाठिता : । क्रमेगा योग्यं ज्ञात्वान चार्य-पदं दत्वा गच्छनृद्ध्यादि लाभं विज्ञाय उत्तराखण्डे विहारार्थमाज्ञा दत्ता। ततो वर्द्धमानाचार्योऽपि गुर्वादेशम् स्वीकृत्य तत्र गतः । श्रथ श्री उद्योतनसूरिः *स्त्र्यशीतिशिष्यः* परिवृतो मालवकदेशात् संघेन सार्द्धं शत्रु जये गत्वा ऋषभेश्वरमभि-वन्द्य पश्चाद्वलमानो रात्रौ सिद्धवटस्याघोभागे स्थितस्तत्र मध्यरात्रिसमये त्राकाशे रोहिस्गीशकट मध्येवृहस्पति प्रवेशं विलोक्य एवमुक्तवान् साम्प्रतमीदशी वेला विद्यते यतो यस्य मस्तके हस्तः कियते स प्रसिद्धिमान् भवतीति। ग्रथैतत् श्रुत्वा त्र्यशीत्यपि शिष्यैरुक्तं –स्वामिन् ! वयं भवतांशिष्याः स्मः यूयमस्माकं विद्यागुर-वस्ततोऽस्मदुपरि कृपां कृत्वा हस्तः कियताम् । ततो गुरुभिरुक्तः वासचूर्णमानीयतां । तदा तै: शिष्यै: काष्ठछगरणादिचूर्णं कृत्वा गुरुभ्य ग्रानीय दत्तम् । गुरुभिरपि तच्चूर्णं ृत्र्यशीतेः शिष्याएां मस्तके विक्षिप्तम् । ततःप्रभाते श्री गुरुभिः स्वस्याल्पायुर्ज्ञात्वा तत्रैवानशनं कृत्वा स्वर्गतिः प्राप्ता । ग्रथ ते त्र्यशीतिरपि शिष्या म्राचार्य-पर्दे प्राप्य पृथक् पृथक् विहारं चकुः । म्रथैकः स्विशिस्यो वर्द्धमानसूरिः त्र्यशीतिष्यः इमे ऋन्यदीयाः शिष्या एवं चतुरशीति गच्छाः संजाता इति वृद्धवादः ।"

३८ उद्योतनसूरिपट्टे श्री वर्द्धमानसूरिः स च षण्मासान् यावत् ग्राचाम्लतपः कृत्वा घरणेन्द्रं समाराध्य श्री सीमंघरस्वामिपार्थ्वे संप्रेष्य सूरिमत्रं शुद्धं कारितवान् । तथा पुनरेकदा विहारं कुर्वन् सरसाख्ये समाययौ।" (ग्रश्रुतपूर्वं ग्रास्चर्य)

१ "पण्हावागरण सूत्र" में श्रमणों के साथ "सुविहित" विशेषणा का प्रयोग अनेक स्थानों पर किया गया है यथा—"जंपि य समणस्स सुविहियस्स उ रोगायंके बहु एगार- मिससमुपण्णे. "......"जंपि य समणस्स सुविहियस्स तु पडिन्गहधारिस्स भवति भायणभंडोवही उपकरणं पडिन्गहो पात्तबंधणां......।"

"तिस्मन्तवसरे च सोमब्राह्मणस्य द्वौ पुत्रौ शिवदासबुद्धिसागर नामानौ एका च कल्याणवतीनाम्नी पुत्री-एवं त्रयोऽप्येते सोमेश्वरमहादेवस्य यात्रार्थं गच्छन्तः सरसाभिधाने पत्तने समाजग्मुस्तत्र सरस्वत्यां नद्यां स्नात्वा रात्रौ तत्रैव सुप्ताः। ततोऽर्द्धरात्रिवेलायां सोमेश्वरः (महादेवः) प्रादुर्भूय तेभ्य इत्युवाच-भो! प्रसन्नोऽहं मार्गयत मनोवाछितं वरं। ततस्तैर्वेकुण्ठं याचितम्। स प्राह-भो! ममापि वैकुण्ठं नास्ति ततो भवद्भ्यः कुतो ददामि? परं यदि वैकुण्ठं भवतां इच्छास्ति तर्हि श्री वर्द्धमानसूरेश्चरण-सेवा कार्या स एवैको वैकुण्ठदाताऽस्ति = इत्युक्त् वा देवोऽदृश्यो बभूव। ततः प्रातः काले ते त्रयोऽपि जना नद्यां स्नात्वा उपाश्रयमागत्य च गुरुभ्यो वैकुण्ठममार्गयन्। ततो गुरुभिरिष एकस्य भ्रातुर्मस्तकशिखायां स्थितां मत्सी दर्शयत्वा दयामयं श्री जैनधर्मं द्योतियत्वा तान् प्रतिबोध्य दीक्षा दत्ता, योगादिकं वाहियत्वा सर्वसिद्धान्तपारगाःकृताः। शिवदासस्य जिनेश्वरेति नाम दत्तम्।"

शोधार्थियों एवं इतिहास में अभिरुचि रखने वाले विज्ञजनों के लिये उपर्युं द्वृत गुर्वाविल-गद्यांश में उत्लिखित प्रत्येक बात बड़ी गंभीरता के साथ मननीय है। इस गद्यांश से विभिन्न गच्छों की पट्टाविलयों के ऐतिहासिक दृष्टि से मूल्यांकन में तथा उनकी प्रामाणिकता प्रथवा ग्रप्रामाणिकता के निर्धारण में बड़ी सहायता मिलती है। तपागच्छ पट्टावली के उल्लेखों से पूर्णतः भिन्न प्रतिकूल अथवा विरुद्ध जिन घटनात्रों का उल्लेख इस गुर्वावली में किया गया है, वे इस प्रकार हैं:—

१. तपागच्छ गुर्वावली में उद्योतनसूरि को विनयचन्द्रसूरि का पट्टघर और भगवान् महावीर की श्राचार्य परम्परा का ३५वां और मुनि सुन्दर रचित गुर्वावली परम्परा में ३६वां श्राचार्य बताया गया है ।²

इसके विपरीत खरतरगच्छ की उपर्यु िल्लिखत दानसागर जैन ज्ञान भण्डार, बीकानेर में विद्यमान जैन गुर्वावली में उद्योतनसूरि को स्नाचार्य नेमिचन्द्रसूरि का पट्टघर २७वां स्नाचार्य बताया गया है। तपागच्छ पट्टावली में इन्हीं स्नाचार्य नेमिचन्द्र को ३६वें स्नाचार्य के रूप में यशोभद्रसूरि के साथ बताया गया है। इसके विपरीत तपागच्छ पट्टावली में ३६वें उद्योतनसूरि के उत्तरवर्ती कालीन पट्टघर यशोभद्रसूरि को खरतरगच्छ की इस गुर्वावली में उद्योतनसूरि से ४ पट्ट पूर्व के ३४वें स्नाचार्य के रूप में उल्लिखित किया गया है।

गुर्वावली (१८६२) तक पो. १०. ग्रं. १४२, श्रीदानसागर जैन ज्ञान भण्डार बीकानेर । पत्र ४ ३० पृथ्ठों वाली इस गुर्वावली की फोटोस्टेट प्रति झा. विनय चन्द्रज्ञान भण्डार में है ।

२. गुर्वावली (१८६२) तक पो. १० ग्रं. १५२ श्री दानसागर जैन ज्ञान भण्डार, बीकानेर पत्र ५. (८३ पृष्ठों वाली इस गुर्वावली की फोटोस्टेट प्रति स्नावार्य श्री विनयचन्द्र ज्ञानभण्डार में है)।

३. पट्टावली समुच्चय प्रथम भाग पृष्ठ २४, ४३, ४४ और (खरतरगच्छ) गुर्वावली दानसागर जेन ज्ञान भण्डार, बीकानेर पो. १०, ग्रं. १४२, पृष्ठ ह ।

इस प्रकार दोनों पट्टाविलयों में आचार्यों के पूर्वापर कम में परस्पर विरोधी बड़ा ही हेरफेर होने के कारण गहन शोध के बिना यह कहना एक प्रकार से असंभव सा हो गया है कि इन दोनों पट्टाविलयों में से कौनसी प्रामाणिक है और कौनसी अप्रामाणिक।

२. खरतरगच्छ की इस गुर्वावली के ऊपर उद्घृत पाठांश में इस बात का स्पष्ट उल्लेख है कि उद्योतनसूरि को महान् विद्वान्, विशुद्ध श्रमगाचार का पालक (शुद्ध कियापात्र) समभ कर श्रमण समूहों के नायक ६३ स्थिवरों ने ग्रपना-ग्रपना एक मेघानी शिष्य शास्त्रों के अध्ययन के लिये उद्योतनसूरि की सेवा में भेजा। उद्योतनसूरि ने उन ५३ स्थविरों के ५३ शिष्यों को शास्त्र का ऋध्ययन ऋौर विशुद्ध श्रमगाचार का बोध करवाया । उस ग्रवसर पर ग्रबोहर प्रदेश की स्थविर मण्डली के चैत्यवासी श्राचार्य जिनचन्द्राचार्य के वर्द्धमान नामक शिष्य को सिद्धान्तों का अवगाहन करते समय ८४ आशातना अधिकार को पढ़ कर बड़ा आश्चर्य हुआ। • उसने ग्रपने चैत्यवासी गुरु जिनचन्द्राचार्य से निवेदन किया-स्वामिन्! चैत्य में हमारे निवास के कारएा हम इन आशातनाओं से बच नहीं सकते, इसलिये मुभे तो चैंत्य में निवास किचित्मात्रभी रुचिकर प्रतीत नहीं होता।" इस पर चैत्यवासी श्राचार्य जिनचन्द्रसूरि ने अपने शिष्य वर्द्धमान को श्राक्रोशपूर्ण स्वर में विप्रताडित किया-भला-बुरा कहा। गुरु द्वारा भला-बुरा कहे जाने पर भी चैत्यवासी गुरु के शिष्य वर्द्धमान के मन में विशुद्ध श्रमणाचार के प्रति जो श्रद्धा उत्पन्न हो गई थी, उसमें किसी प्रकार की कमी नहीं म्राई। उसने चैत्यवास का परित्याग कर दिया ग्रौर विशुद्ध श्रमणाचार का पालन करने वाले उद्योतनसूरि की ख्याति सुन वह उनकी सेवा में उपस्थित हुमा म्रीर उनसे विश्द्ध श्रमण धर्म की उपसम्पदा प्रथवा दीक्षा ग्रहण कर उनका (उद्योतनसूरि का) शिष्य बन गया।

उद्योतनसूरि ने नवदीक्षित शिष्य वर्द्धमानसूरि को क्रमशः सभी सिद्धान्तों-आगमों का अध्ययन कराया। अपने मेधावी शिष्य वर्द्धमानसूरि मुनि को आगम-निष्णात एवं सुयोग्य समभ कर उद्योतनसूरि ने उन्हें आचार्य पद प्रदान किया। "मेरे इस मेघावी एवं प्रतिभाशाली शिष्य वर्द्धमान मुनि से मेरे गच्छ की अभिवृद्धि आदि अनेक काम होंगे"—यह कह कर उद्योतबसूरि ने उन्हें उत्तराखण्ड में विचरणा करने की आज्ञा प्रदान की। गुरु आज्ञा को शिरोधार्य कर वर्द्धमानसूरि विहारकम से उत्तराखण्ड में पहुँचे और वहाँ विभिन्न ग्राम. नगर आदि में धर्मोपदेश देने लगे।

अपने शिष्य वर्द्धमानसूरि को उत्तराखण्ड की ओर विहार करने की आजा प्रदान करने के अनन्तर ६३ श्रमण समूहों के स्थिविरों द्वारा आगमों के अध्ययन हेतु अपने पास भेजे गये ६३ शिक्षार्थी श्रमण शिष्यों से परिवृत श्री उद्योतनसूरि ने संघ के साथ मालव प्रदेश से शत्रुन्जय पर्वतराज पर ऋषभदेव को बंदन किया। शत्रुन्जय से लौटते समय मार्ग में उन्होंने सिद्धवट (बड़वृक्ष) के नीचे रात्रि-विश्राम किया। वहां ग्राधी रात के समय उन्होंने गगनमण्डल में देखा कि रोहिगी शकट में वृहस्पति प्रवेश कर रहा है। यह देख कर उद्योतनसूरि ने कहा—इस समय ऐसी लाभदायक शुभ वेला चल रही है कि मैं जिस किसी के शिर पर हाथ कर (रख) दूँ तो वहीं सर्वत्र प्रसिद्ध हो जाय।"

यह सुन कर उन सभी ६३ शिष्य श्रमणों ने उद्योतनसूरि से प्रार्थना की— "स्वामिन्! ग्राप हमारे विद्या गुरु हैं ग्रौर हम ग्रापके शिष्य हैं, श्रतः ग्राप कृपा कर हमारे शिर पर ग्रपना कर कमलकर दीजिये।"

उद्योतनसूरि ने कहा-- "वासचूर्ण लाग्रो।"

इस पर उन ६३ श्रमगों ने काष्ट एवं कण्डे एकत्र कर उनका चूर्ण बनाया श्रीर उद्योतन सूरि को समर्पित किया । उद्योतनसूरि ने उस वासचूर्ण को ग्रभिमंत्रित कर क्रमशः ६३ साधुश्रों के मस्तकों पर वासक्षेप किया ।

प्रातःकाल उद्योतनसूरि ने प्रपनी ग्रायु स्वल्प जानकर श्रनशन श्रंगीकार किया ग्रौर वहीं समाधिपूर्वक स्वर्गस्थ हुए ।

अन्य (अपनी परम्परा से भिन्न परम्परा वाले) स्थिविरों के उन ६३ सभी शिष्यों ने (अपने-अपने श्रमण समूह में पहुँच कर) ब्राचार्यपद प्राप्त किये। उन्होंने पृथक्-पृथक् क्षेत्रों में विहार किया और उनके ६३ गच्छ प्रकट हुए। उद्योतनसूरि ने अपने स्वयं के शिष्य वर्द्धमान मुनि को ब्राचार्यपद पहले ही प्रदान कर दिया था, उनका गच्छ चौरासी गच्छ की प्रसिद्धि को प्राप्त हुआ। इस प्रकार चौरासी गच्छों की उत्पत्ति हुई।"

खरतरगच्छ गुर्वावली के इस उल्लेख से यही निष्कर्ष निकलता है कि चैत्यवासी परम्परा के उस वर्चस्वकाल में उद्योतनसूरि विशुद्ध श्रमणाचार का पालन करने वाले उद्भट विद्वान् ग्राचार्य थे। उनके पास जिन ६४ श्रमणों ने शास्त्रों का ग्रध्ययन किया, उनमें से ६३ तो ग्रन्यान्य परकीय स्थविरों के शिष्य थे ग्रीर केवल एक वर्द्धमानसूरि ही उनके द्वारा दीक्षित उनके शिष्य थे। यदि वर्द्धमानसूरि से पूर्व दीक्षित शिष्यों का परिवार उद्योतनसूरि का होता तो वे उन पूर्वदीक्षित शिष्यों में से किसी को सूरीश्वर ग्रथवा ग्राचार्य का पद ग्रवश्यमेव प्रदान करते। संभवतः उनके पास वर्द्धमानसूरि से पूर्व दीक्षित शिष्य परिवार नहीं था, इसी कारण चैत्यवासी परम्परा से निकले हुए वर्द्धमान मुनि को उन्होंने ग्राचार्यपद प्रदान किया। इन बातों पर विचार करने पर श्रनुभव किया जाता है कि वर्द्धमानसूरि के गुरु उद्योतनसूरि कहीं श्रमण भगवान् की उस विशुद्ध मूल श्रमण परम्परा के शिष्य परिवार विहीन ग्राचार्य तो नहीं थे, जिसके सम्बन्ध में ग्रभयदेव-सूरि से लेकर ग्राज तक के सभी विद्वानों ने चैत्यवासी परम्परा के एकाधिपत्य

ग्रथवा वर्चस्व के कारणा श्रिति क्षीएा, श्रितिगौरा रूप में श्रविशिष्ट रह जाने का सर्व सम्मत रूप में उल्लेख किया है।

इस प्रकार के अनुमान के पीछे प्रमाणों का बाहुल्य न हो ऐसी बात भी नहीं है। तपागच्छ पट्टावली आदि तपागच्छीय ऐतिहासिक साहित्य में एक नहीं अनेक उल्लेख इस प्रकार के हैं, जिनसे यह आभास होता है कि तपागच्छीय पट्टावली के अनुसार भगवान् महावीर की आचार्य परम्परा के ३५वें आचार्य श्री विमलचन्द्रसूरि के पट्टघर शिष्य एवं ३६वें आचार्य श्री सर्वदेवसूरि के गुरु वृहद्गच्छ के संस्थापक ३५वें आचार्यश्री उद्योतनसूरि और वर्द्धमानसूरि के गुरु खरतरगच्छ के आदि आचार्य श्री उद्योतनसूरि सुनिश्चित रूप से भिन्न-भिन्न समय में हुए समान नामा दो भिन्न आचार्य थे। इस सन्दर्भ में निम्नलिखित तथ्य विचारणीय हैं:-

१. वि० सं० १४६६ में श्री गुस्तरत्तसूरि द्वारा रचित—"श्री गुरु पर्वक्रम-वर्णनम्" नामक श्राचीन छोटे से ग्रन्थ में इन उद्योतनसूरि द्वारा वृहद्गच्छ की स्थापना का समय ग्रौर ग्रपने दिशिष्यों को ग्राचार्य पद प्रदान करने का निम्न-लिखित उल्लेख है :—

युगांकनन्द ६६४ प्रमिते गतेऽब्दे,
श्री विक्रमार्कात्सह संघलोकै:।
पूर्वविनीतो विहरन्धराया—
मुद्योतनःसूरिरथार्बुदाधः।।
प्रागत्य टेलीपुरसीम संस्थ—
पद्यासमासन्नवृहद्वटाधः।
शुभे मुहूर्ते स्वपदेऽष्टसूरी—
नितष्ठपत्सीवकुलोदयाय।।६।।

श्रशीत् विक्रम संवत ६६४ तदनुसार वीर नि० १४६४ में संघ के साथ पूर्वीय भारत से विहार करते हुये उद्योतनसूरि श्राबूपर्वत की तलहटी में अवस्थित टेलीपुर की सीमा के वन में दिन ढलते ढलते पहुँचे श्रीर एक विशाल वटवृक्ष के नीचे ठहरे। वहां रात्रि में शुभ मुहूर्त देखकर उन्होंने जिनशासन के श्रम्युदय के उद्देश्य से श्रपने द शिष्यों की ग्राचार्यपद प्रदान किया।

२. वि. सं. १६४६ की चैत्र शुक्ला ६ शुक्रवार के दिन ५६वें पटधर हीरविजयसूरि के निर्देशानुसार उपाध्याय श्री विमलहर्षगिए। स्नादि चार गीतार्थों द्वारा स्रनेक प्राचीन पट्टाविलयों के स्नाधार पर संशोधित महोपाध्याय श्री धर्मसागर गिए। की स्वोपज्ञवृति सहित "श्री तपागच्छ पट्टावली सूत्रम्" में एतद्विषयक उल्लेख निम्निलिखित रूप में है:—

१. पट्टावली समुच्चय प्रथम भाग, पण्ट २७

"परातीसोत्ति श्री विमलचन्द्रसूरि पट्टे पंचित्रशत्तमः श्रीउद्योतनसूरिः । सचार्बु दाचलयात्रार्थं पूर्वावितः समागतः टेलिग्रामस्य सीम्नि पृथोर्वटस्य छायाया-मुपविष्टो निज पट्टोदय हेतुं भव्य मुहूर्तमवगम्य श्री वीरात् चतुष्षष्ठ्यधिक चतुर्दशशत १४६४ वर्षे, विक्रमात् चर्तु नवत्यधिकनवशत ६६४ वर्षे निजपट्टे श्री सर्वदेव सूरिप्रभृतीनष्टौ सूरीन् स्थापितवान् । केचित्तु सर्वदेवसूरीमेकमेवेति वदंति । वटस्याधः सूरिपदकररणात् वटगच्छ इति पंचमनाम लोकप्रसिद्धं । प्रधान शिष्य संतत्या ज्ञानादिगुणैः प्रधान चरित्रश्च बृहत्वाद् बृहद्गच्छ इत्यपि । भ

३. सीहविमलगरिंग शिष्य श्री देवविमलगरिंग (वि. सं. १६३६ से १६७१) विरचित हीर सौभाग्य नामक काव्य में "श्रीमन्महावीरदेवपट्टपरम्परा" में उद्योतनसूरि के संबंध में लिखा है:—

> रेजेऽस्य पट्टे स्मररूपघेयः, सूरीन्द्रख्योतननामघेयः। दिग्वारणेन्द्रा इव सूरिचन्द्राः, संजज्ञिरे यत्पदधारिस्गोऽष्टौ ॥ १४॥

मुहूर्तमद्वैतमवेत्य टेली, ग्रामस्य यः सीम्नि वृहद्वटाघः । ग्रस्थापयच्वैत्यतरोस्तलेऽष्टौ, पाश्वौ गगीन्द्रानिव काशिकुं जे ॥ ६४ ॥६

उपरिलिखित तीनों पट्टाविलयों के उद्धरिंगों का सारांश यह है :—
"भगवान् महावीर के चौतीसवें ग्रौर दूसरी मान्यतानुसार पेंतीसवें पट्टघर
श्री विमल चन्द्रसूरि के पट्टघर शिष्य (प्रभु महावीर के ३५वें ग्रथवां ३६वें
पट्टघर श्री उद्योतन सूरि ने वि. सं. ६६४ तद्नुसार वीर सं. १४६४ ग्राबू पर्वतराज
की तलहटी के टेलीग्राम की सीमा में विशाल वटवृक्ष के नीचे रात्रि में शुभ मुहूर्त
देख कर सर्वदेव सूरि ग्रादि ग्रपने ग्राठ शिष्यों को ग्राचार्यपद प्रदान किये।
महोपाध्याय की स्वोपज्ञवृति सहित "श्री तपागच्छ पट्टावली सूत्रम्" नामक पट्टावली. में कतिपय पूर्वाचार्यों ग्रथवा पट्टवलीकारों की इस मान्यता का
भी उल्लेख किया है कि वट वृक्ष के नीचे उद्योतनसूरि ने ग्रपने ग्राठ शिष्यों को
नहीं ग्रिपतु सर्वदेव नामक केवल एक शिष्य को ही ग्रपने पट्टघर के रूप में
ग्राचार्यपद प्रदान किया।"

१. पट्टावली समुच्चय भाग १ पृष्ठ ५३

रे. ,, ,, ,, पुष्ठ **१**२६

तपागच्छ की खब तक उपलब्ध अन्य सभी पट्टावलियों में भी लगभग इसी बात का उल्लेख है कि वीर निर्वाण वर्ष ६६४ में उद्योतनसूरि ने सर्वदेव को अथवा सर्वदेव ग्रादि ग्रपने ग्राठ शिष्यों को टेलिग्राम की सीमा में स्थित विशाल वटवृक्ष के नीचे स्राचार्य पद प्रदान किया। १

तपागच्छ की उपरिवर्णित पट्टावलिया म से किसी एक भी पट्टावली -में इन उद्योतनसूरि का, खरतरगच्छ के श्रादि पुरुष होने के रूप में कहीं कोई उल्लेख नहीं है। केवल इतना ही नहीं अपित उस समय की सर्वाधिक शक्तिमती चैत्यवासी परम्परा का तृरावत् त्याग कर कियोद्धार करने वाले वर्द्धमानसूरि के इन उद्योतन सूरि के पास आने, उनसे उपसम्पदा ग्रहण करने, शिष्यत्व अंगीकार कर श्रागम शास्त्रों का तलस्पर्शी ज्ञान प्राप्त करने श्रादि का कहीं कोई नाम मात्र भी उल्लेख नहीं है। चैत्यवासी परम्परा के वर्चस्व ग्रौर विशुद्ध श्रमण-परम्परा के घोर संक्रान्तिकाल में एक ऐतिहासिक धर्म क्रान्ति का सूत्रपात करने वाले वर्द्धमानसूरि यदि इन उद्योतनसूरि के पास उपसम्पदा एवं शास्त्रों का ज्ञान ग्रहरा करते तो तपा-गच्छ के पट्टावलीकार उद्योतनसूरि के यशस्वी जीवन में चार चाँद लगा देने वाली इस ऐतिहासिक दृष्टि से म्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण घटना के उल्लेख के लोभ का संवर्ग किसी भी दशा में नहीं कर पाते । गुरु की गौरव-गरिमा में आशातीत उल्लेखनीय श्रभिवृद्धि करने वाली इस प्रकार की महत्त्वपूर्ण घटना का तपागच्छीय पट्टावली-कारों ने ग्रपने गुरु उद्योतनसूरि के जीवनवृत्ते में कहीं कि चित्मात्र भी उल्लेख नहीं किया है, इससे यही तथ्य प्रकट होता है कि तपागच्छ पट्टावली में बड़गच्छ के संस्थापक उन उद्योतनसूरि से ये वर्द्धमानसूरि के गुरु वनवासी उद्योतनसूरि समान नाम वाले भिन्न ग्राचार्य थे।

बड़ (वृहद्) गच्छ की संस्थापना ग्रौर दुर्लभराज सोलकी की राजसभा में, वर्द्धमानसूरि की विद्यमानता में चैत्यवासी स्राचार्यों के साथ हुए जिनेश्वरसूरि के शास्त्रार्थं के संबंध में काल की दृष्टि से विचार करने पर यही निष्कर्ष निकलता है कि समान नाम वाले ये दोनों श्राचार्य एक दूसरे से भिन्न समय में हुए थे।

न केवल तपागच्छ की पट्टावलियों में ही भ्रपित अन्यान्य गच्छों की पट्टा-विलयों में भी इस बात पर मत्तेक्य है कि बड़गच्छ की संस्थापना उद्योतनसूरि द्वारा त्राबूपर्वत की तलहटी में विक्रम सं. ६६४ (वीर नि० सं. १४६४) में हई ।

इसके विपरीत खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली में उद्योतनसूरि के संबंध में जो उल्लेख है, उसका सारांश यह है कि चौरासी मठों के नायक चैत्यवासी परम्परा के भ्राचार्य जिनचन्द्र स्रभोहर प्रदेश में थे। उनके पास वर्द्धमान नामक एक किशोर ने चैत्यवासी परम्परा की साध्दीक्षा ग्रहरा की । मुनि वर्द्धमान को विद्याभ्यास कराया

पट्टावली समुच्चय, भाग १ पृष्ठ १४५, १५२, और १६८

नया। उन्होंने सैद्धान्तिक ग्रन्थों का ग्रध्ययन किया। चैत्यवासी परम्परा के साधुग्रों, ग्राचारों ग्रादि का सिद्धान्त शास्त्रों से विपरीत ग्राचार-विचार-व्यवहार देख कर उन्होंने सच्चे श्रम्याधर्म को ग्रंगीकार करने का दृढ़ संकल्प किया। ग्रुरु द्वारा ग्रनेक भांति समभाये जाने ग्रौर प्रलोभन दिये जाने के उपरान्त भी वर्द्धमान मुनि चैत्य-वासी परम्परा का परित्याग कर सच्चे कियानिष्ठ श्रम्याश्रेष्ठ गुरु की खोज में निकल पड़े। सुदूरस्थ प्रदेशों के विभिन्न नगरों में विचरण करने के पश्चात् वर्द्धमान दिल्ली के समीपवर्ती क्षेत्र में पहुँचे। वहां उनकी उद्योतनसूरि से भेंट हुई। "वृद्धा-चार्य प्रवंधावली" के वर्द्धमान सूरिप्रबंध के ग्रनुसार वे उद्योतनसूरि ग्ररण्यचारीगच्छ के नायक थे। सच्चे गुरु की खोज में घूमते हुए वर्द्धमान मुनि को उद्योतनसूरि के दर्शनों से पूर्ण संतोष हुग्रा कि सच्चे श्रमणा धर्म का पालन करने वाले जिन ग्रागम निष्णात गुरु की खोज में वे विभिन्न क्षेत्रों में घूमे, उनका वह परिश्रम सफल हुग्रा।

मुनि वर्द्धमान ने उद्योतनस्रि के पास शास्त्रोक्त सच्चे श्रमग्राधर्म की दीक्षा ग्रहराकी और उनकी सेवा में रहकर सभी शास्त्रों का ग्रध्ययन किया। ग्रपने मेधावी शिष्य वर्द्धमानसूरि को सभी भांति सुयोग्य समभ कर उद्योतनसूरि ने उन्हें स्राचार्यपद प्रदान किया । "उपसम्पदं गृहीतवान् । तद्नन्तरं श्रीवर्द्धमान सूरेरियं चिन्ताजाता-श्रस्य सूरिमन्त्रस्य को ग्रधिष्ठाता । तस्य ज्ञानायोपवासत्रयमकारि ।" इन वाक्यों से यही अनुमान लगाया जाता है कि उद्योतनसूरि अपने शिष्य वर्द्धमान को म्राचार्यपद एवं उसके साथ साथ सूरिमन्त्र भी प्रदान किया । सूरिमंत्र प्रदान करने के पश्चात् उद्योतनसूरि ने अपने शिष्य वर्द्धमानसूरि को अन्यत्र विहार करने की आज्ञा प्रदान की अथवा स्वर्गारोहण किया, इस संबंध में प्रमाणाभाव के कारए। कुछ भी नहीं कहा जा सकता किन्तु इससे यह तो सिद्ध होता है कि सूरिमंत्र देने के पक्ष्चात् गुरु श्रथवा शिष्य ने एक दूसरे से भिन्न दिशा में विहार कर दिया । अन्यथा "सूरि मंत्र का अधिष्ठाता कौन है", अपने अंतर्मन में इस प्रकार की जिज्ञासा उत्पन्न होने ही वर्द्धमान सूरि तत्काल ग्रपने गुरु से पूछ कर अपने अन्तर्मन में उठे प्रक्त का तत्काल ही समाधान कर लेते और उन्हें इसके लिये तीन उपवास की तपस्यापूर्वक घरणेन्द्र की ग्रारम्भना करने की ग्रावश्यकता नहीं रहती ।

उद्योतनसूरि के साथ-साथ वर्द्धमानसूरि का जो विवरण ऊपर दिया गया है, इससे यह सिद्ध होता है कि चैत्यवासी परम्परा में दीक्षित वर्द्धमानसूरि को अगम समभने योग्य अध्ययन करने में १०-१५ वर्ष का समय अवश्य लगा होगा। आगमों में प्रतिपादित धर्म एवं श्रमणाचार के स्वरूप की तुलना में चैत्यवासी परम्परा के अनागमिक आचार-विचार के साथ साथ उनकी शास्त्र विरुद्ध धार्मिक मान्यताओं के सबध में क्षीर नीर विवेकपूर्ण दिन्द से विचार कर चैत्यवासी परम्परा का त्याग करने की परिपक्व बुद्धिभी वर्द्धमान मुनि में कम से कम तीस पेतीस वर्ष जैसी वय की अवस्था में ही आई होगी। इस प्रकार ३०-३५ वर्ष की

**ग्रवस्था में चैह्यवास का परित्याग कर उपेक्षित एवं क्षीरा बनी हुई विशुद्ध श्रमरा** परम्परा के कियानिष्ठ श्रमण श्रेष्ठ उद्योतनसूरि जैसे समर्थ सच्चे गुरु को खोजने में भी थोडा-बहत समय लगा होगा। तद्परान्त उद्योतनसूरि के पास उपसंपदा ग्रहण करने के अनन्तर अगाध सागर तुल्य आगमों के अध्ययन करने और उनमें निष्णात होने में भी कम से कम १२ वर्ष का समय उन्हें अवश्य लगा होगा। इन सब तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में वर्द्धमानसूरि ने लगभग ५० वर्ष की अपनी आयु हो चुकने के पश्चात् उद्योतनसूरि से आचार्यपद प्राप्त किया होगा । इन सब तथ्यों के पॅरिप्रेक्ष्य में विचार करने पर जिस समय वर्द्धमानसूरि ने उद्योतनसूरि की सेवा में रहते हुए ग्रागम ज्ञान में निष्णातता के साथ-साथ ग्राचार्य पद प्राप्त किया उस समय उनकी वय ५० के लगभग होनी चाहिये।

खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली के उल्लेखानुसार दुर्लभराज की सभा में वर्द्धमान-सूरि की विद्यमानता में उनकी अनुमति से उनके शिष्य जिनेश्वरसूरि ने सूराचार्य म्रोदि चैत्यवासी भ्राचार्यों से शास्त्रार्थ कर उन पर विजय प्राप्त की । दुर्लेभराज का राज्य काल वि. सं. १०६७ से१०७६-५०तक ई. स. १०१० से १०२२ तक का इतिहास सिद्ध है। तपागच्छपट्टावली के उल्लेखानुसार विमलचन्द्र सुरि के शिष्य उद्योतन- सूरि ने वि. सं. ६६४ में बड़गच्छ की स्थापना कर ग्राचार्यपद के कर्त्तव्यों ग्रथवा कार्यभार से निवृत्ति ली।

इस प्रकार की स्थिति में वर्द्धमानसूरि तपागच्छ की पट्टावली के ३५वें पट्टघर ग्राचार्य के शिष्य किसी भी दशा में नहीं हो सकते। क्योंकि वि. सं. ६६४ में ४० वर्ष की ग्रवस्था को प्राप्त वर्द्धमानसूरि की ग्रायु विकम संवत १०८० में चालुक्यराज की राज सभा में उपस्थित होने की दशा में १३६ वर्ष (५० प्लस =६=१३६) तक पहुँचती है।

इन सब तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर यही सिद्ध होता है कि तपागच्छ पट्टावली के ३४वें पट्टधर उद्योतनसूरि से सुनिश्चितरूपेगा वर्द्धमान-सूरि के गुरु ग्ररण्यचारीसूरि वस्तुतः कोई भिन्न एवं पश्चाद्वर्ती तथा उस समय ग्रतिक्षीरा प्रवस्था में भ्रवशिष्ट रही, उपेक्षित एवं नितान्त गौरा बनी मुल विशुद्ध श्रमण परम्परा के शिष्य सन्तति-विहीन श्राचार्य थे। जहां तक वर्द्धमानसूरि के गुरु की कमबद्ध गुरु परम्परा का प्रश्न है, मूल परम्परा के क्षीरा अथवा उपेक्षित हो जाने के परिसाम स्वरूप वह (गुरु परम्परा) विस्मृति के गर्त में विलीन हो गई प्रतीत होती है। इस प्रकार की स्थिति प्राचीन इतिहास के

खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली पृष्ठ-३

गुरुभिः (बद्धंमानसूरिभिः) भिगतम्-"एष पंडित जिनेश्वर उत्तर प्रत्युत्तर यद् भशिष्यति तदस्माकम् सम्मतमेव।"

विहंगमावलोकन से भी प्रकाश में ग्राती है कि सुदीर्घ ग्रतीत में तत्वार्थ सूत्र जैसे अत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ के रचनाकार उमास्वाति ग्रीर दिगम्बर परम्परा में ग्रागम तुल्य विपुल ग्रन्थों के निर्माता कुन्द कुन्द की कमबद्ध गुरु परम्परा विस्मृति के गर्त में विलीन हो जाने के कारण ग्राज कहीं उपलब्ध नहीं होती।

एक अनुमान यह भी किया जा सकता है कि मुनि वर्द्धमान ने चैत्यवासी परम्परा का परित्याग कर आगमानुसार विश्रुद्ध निरितचार संयम का पालन करनेवाले, जिन आचार्य के पास उपसंपदा और आगमों का तलस्पर्शी ज्ञान प्राप्त किया, उनका नाम कहीं लिपिबद्ध न होने अथवा अन्य किन्हीं कारणों से उतरवर्ती-काल में लेखकों की स्मृति से तिरोहित हो गया हो। इस अनुमान की पृष्टि करने वाले दो तथ्य वस्तुतः मननीय हैं। प्रथम तो यह कि प्रभावक चरित्रकार प्रभाचनद्र सूरि ने प्रभावक चरित्र में श्री जिनेश्वर और बुद्धिसागर की दीक्षा के प्रसंग में उनके गुरु वर्द्धमानसूरि का परिचय देते हुए लिखा है:—

इतः सपादलक्षेऽस्ति नाम्ना कूर्चपुरं पुरम् ॥३॥ तत्रासीत् प्रशमश्रीभिर्वर्द्धमान गुरगोदिधः। श्री वर्द्धमान इत्याख्य सूरिः संसारपारभूः ॥३३॥ चतुर्भिरिधकाशीतिश्चैत्यानां येन तत्यजे। । सिद्धान्ताम्यासतः सत्य-तत्त्वं विज्ञाय संसृतेः ॥३४॥१

ग्रथित् पूर्वकालीन सांभर राज्य के ग्रन्तर्गत कूर्चपुर (कुचेरा) नगर में निरन्तर बढ़ते हुए गुर्गों के सागर वर्द्धमान नामक ग्राचार्य रहते थे, जो कि वस्तुतः सच्चे मुमुक्षु थे। ग्रागमों के ग्रम्यास से उन वर्द्धमानसूरि ने संसार के वास्तविक स्वरूप-तत्त्वज्ञान को समक्ष कर चौरासी चैत्यों के माठपत्य एवं चैत्यवास का त्याग कर दिया।

विक्रम की १४वीं शताब्दी के लब्ध प्रतिष्ठ इतिहासकार प्रभावनद्रसूरि ने ग्रपनी वि. सं. १३३४ की महत्त्वपूर्ण ऐतिहासिक कृति "प्रभावक चरित्र" की ऊपर उद्धृत पंक्तियों में न तो उद्योतनसूरि का नामोल्लेख तक किया है और न ही वर्द्धमानसूरि का परिचय देते हुए इस बात का कोई संकेत तक दिया है कि चैत्यनासी परम्परा का परित्याग करने के ग्रनन्तर वर्द्धमानसूरि ने विशुद्ध श्रमस्थाचार का प्रतिपालन करने वाले किन विद्वान् श्राचार्य का शिष्यत्व ग्रंगीकार कर ग्रयाह श्रामादेषि का ग्रध्ययन एवं श्रवगाहन किया।

प्रभाचन्द्रसूरि जैसे तटस्थ राजगच्छ के झाचार्य द्वारा वर्द्धमानसूरि एवं अभयदेवसूरि के परिचय में उद्योतनसूरि के नाम तक का उल्लेख न किया जाना

प्रभावक चरित्र अभयदेवसूरि चरितम्, पृष्ठ १६२

वस्तुतः एक विचारसोय विषय है। प्रभाचन्द्रसूरि द्वारा वर्द्धमानसूरि के गुरु उद्योतनसूरि के नामोल्लेख तक न किये जाने का एक ही कारए। अनुमानित किया जा सकता है कि तपागच्छ पट्टावली में उल्लिखित ३५वें पट्टघर उद्योतनसूरि से कतिपय वर्षों पश्चात् हुए उपेक्षित मूल श्रमण परम्परा के शिष्य संतति विहीन, महान् कियानिष्ठ एवं विद्वान् उन उद्योतनसूरि के नाम, उनकी गुरु परम्परा आदि के सम्बन्ध में तत्कालीन जैन संघ में किसी प्रकार का कोई विवाद रहा हो।

प्रत्येक विज्ञ को चौंका देने वाली अद्भुत् आश्चर्यकारी बात तो यह है कि वर्द्धमानसूरि के जीवनकाल में जिनेश्वरसूरि द्वारा दीक्षित और वर्द्धमानसूरि के ब्रादेश-निर्देश से ही ब्राचार्यपद पर ब्रधिष्ठित किये गये नवांगीवृतिकार जैन-जगत् के प्रकाशपुँज नक्षत्र स्रभयदेवसूरि ने भी नवांगीवृत्तियों की प्रशस्तियों में स्रपने दादागुरु वर्द्धमानसूरि का तो प्रगाढ़ श्रद्धाभक्ति से स्रोत-प्रोत स्रमेय सम्मानपूर्ण शब्दों में स्मरण किया है किन्तु अपने दादागुरु वर्द्धमानसूरि के गुरु अर्थात् अपने परदादागुरु उद्योतनसूरि का कहीं कोई नामोल्लेख तक नहीं किया है। नवांगीवृति-कार ने ग्रपने पूर्वाचार्यों का स्मरण निम्नलिखित रूप में किया है :-

*''*·····त्रचन्द्रकुलीनप्रवचनप्रगीताप्रतिबद्धविहारहारिचरितश्री वर्द्धमानाभिधानमुनिपतिपादोपसेविनः प्रमारगादिव्युत्पादनप्रवराप्रकरराप्रबंधप्ररा-यिनः प्रबुद्धप्रतिबन्धप्रवक्तप्रवीरगाप्रतिहतप्रवचनार्थप्रधानवाक्ष्रसरस्य सुविहितमुनि जनमुख्यस्य श्री जिनेश्वराचार्यस्य तदनुजस्य च व्याकरणादि शास्त्रकर्तुः श्रीबृद्धि-सागराचार्यस्य चरणचंचरीककल्पेन श्रीमदभयदेवसूरिनाम्ना मया महावीरजिनराज-सन्तानवर्तिना महाराजवंशजन्मनेव संविग्नमुनिवर्ग श्रीमदजितसिहाचार्यान्तेवासि यशोदेवगरिए नामधेयसाधोरूतरसाघकस्येव विद्या-किया-प्रघानस्य साहाय्येन समर्थितम् ।"१

श्रौपपातिकवृत्ति के अन्त में भी अभयदेवसूरि ने अपने गुरु श्रौर प्रगुरु का स्मरए। इसी रूप में किया है। यथा :---

> चन्द्रकुलविपुलभूतलयुगप्रवरवर्षमानकल्पतरोः । कुसुमोपमस्य सूरेः गुरासौरभभरितभवनस्य ॥ १ ॥ निस्संबंधविहारस्य सर्वदा श्री जिनेश्वराह्यस्य । शिष्येगाभयदेवास्यसूरिणेयं कृता वृत्तिः ॥ २ ॥ त्रराहिलपाटकनगरे श्रीम**द्द्रो**गास्यसूरिमुस्येन । पण्डितगुणेन गुरावित्रयेरा संशोधिता चैयम् ॥ ३ ॥

अभयदेव सूरि ने न केवल अपने दादागुरु वर्द्धमानसूरि तथा अपने गुरु जिनेश्वरसूरि और उनके लघुसहोदरलघु गुरुभ्राता बुद्धिसागरसूरि की प्रशंसा में ही

स्थानांगवृत्ति रचनाकाल वि. सं. ११२०।

प्रगाढ़ विनय-भक्तिपूर्ण शब्दों का प्रयोग किया है अपितु चैत्यवासी परम्परा के निर्वृतककुलीन ग्राचार्य द्रोगा की भी भूरि-भूरि प्रशंसा करते हुए "ज्ञाताधर्म कथांग" की वृति में लिखा है:—

निर्वृतककुलनभस्तलचन्द्रद्रोगास्यसूरिमुख्येन । पण्डितगुणेन गुगावित्रयेगा संशोधिता चेयम् ।। १० ।।

इस प्रकार अपने गुरु, गुरु के भ्राता, प्रगुरु और चैत्यवासी परम्परा के विद्वान् आचार्य द्वोरा की तो अभयदेव सूरि ने भूरि-भूरि प्रशंसा की किन्तु अपने प्रगुरु को विशुद्ध श्रमरा धर्म की उपसंपदा अथवा दीक्षा तथा आगमों का तलस्पर्शी ज्ञान प्रदान करने वाले उद्योतनसूरि का कहीं कोई कि चित्मात्र भी उल्लेख नहीं किया है। यह देखकर प्रत्येक विज्ञ के अन्तर्मन में आश्चर्य के साथ-साथ भांति-भांति के ऊहापोहों का उत्पन्न होना स्वाभाविक ही है।

श्रभयदेवसूरि द्वारा श्रपने पूर्वाचार्यों का स्मरण किये जाने के समय अपनी परम्परा के ग्रादि ग्राचार्य श्री उद्योतनसूरि के नाम का उल्लेख नहीं किये जाने से इतिहास में ग्रभिरुचि रखनेवाले प्रत्येक प्रबुद्ध पाठक के मन में यह विचार उत्पन्न होना स्वाभाविक ही है कि वर्द्धमानसूरि ने चैत्यवास का परित्याग करने के ग्रनन्तर मूल-अमरा परम्परा अथवा सुविहित अमरा परम्परा के किन आचार्य के पास चारित्रिक उपसंपदा ग्रंगीकार करने के साथ-साथ ग्रागमों का ग्रध्ययन किया। खरतरगच्छ पट्टावली में उद्योतनसूरि के पास उपसंपदा और ग्रागमों का ज्ञान ग्रहरा का स्पष्ट उल्लेख है तो उन उद्योतनसूरि के तृतीय पट्टघर ग्रभय देवसूरि जैसे विद्वान् म्राचार्य ने म्रपने म्रादि म्राचार्य के रूप में उनका नामील्लेख तक किस कारएा नहीं किया ? चैत्यवास का परित्याग करने के पश्चात् वर्द्धमानसूरि ने विशुद्ध मूल श्रमरा परम्परा में उद्योतनसूरि अथवा अन्य किसी आचार्य के पास उपसंपदा अवश्यमेव ग्रहरा की । यदि उद्योतनसूरि के पास उपसंपदा ग्रहरा की तो वे उद्योतनसूरि किस मूल ग्रथवा किस परम्परा के ग्राचार्य थे। तपागच्छ पट्टावली में जिन उद्योतनसुरि को श्रमरा भगवान् महावीर का ३५वां पट्टघर बताया गया है, वे उद्योतनसूरि तो, जैसाकि बताया जा चुका है, वर्द्धमानसूरि के गुरु हो नहीं सकैते क्योंकि वि० सं० ११४ में उन उद्योतनसूरि ने जिन मुनियों को बटवृक्ष के नीचे श्राचार्य पद प्रदान किया, उन मुनियों में वर्द्धमानसूरि का कहीं कोई नामोल्लेख तक उपलब्ध नहीं होता । यदि मान भी लिया जाय कि स्राठ शिष्यों को ग्राचार्य पद प्रदान किया, उनमें सम्भवतः वर्द्धमान-सूरि भी सम्मिलत हो तो उस दशा में भी वि० सं० ६६४ में ब्राचार्य पद पर ब्रासीन किये गये वर्द्धमानसूरि वि० सं० १०८० में ग्रथित प्रौढ़ावस्था में ग्राचार्य पद पर म्रारूढ़ होने के ६६ वर्ष पश्चात् तक दुर्लभराज की सभा में चैत्यवासियों के साथ हुए शास्त्रार्थ में उपस्थित रह सके हों, यह संभव प्रतीत नहीं होता। जैसाकि खरतरगच्छ के श्रीपुज्यों की पूरक पट्टावलियों में उद्योतनसूरि नाम के शिष्य संतति-

विहीत ग्राचार्य द्वारा ८३ ग्रन्यान्यगच्छों के स्थविरों के ८३ शिष्यों को शास्त्रों का गहन ज्ञान प्रदान किये जाने के अनन्तर वटवृक्ष के नीचे कण्डे काष्ठ आदि के चूर्ण का उन शिष्यों के ऊपर वासक्षेप किया-गया और वे सभी ६३ मूनि यशस्वी श्राचार्य बने । इस घटना से पर्याप्त समय पूर्व चैत्यवासी परम्परा का परित्याग कर अपनी शररा में भ्राये हुए ज्ञान पिपासु शिष्य वर्द्धमानसूरि को उद्योतनसूरि द्वारा श्राचार्य पद प्रदान किये जाने का भी खरतरगच्छ की पूरक पट्टावलियों में उल्लेख है, उसके श्राधार पर यदि वर्द्धमानसूरि को तपागच्छ पट्टावलियों अथवा गुर्वावली में भगवान् महावीर के ३५वें पट्टधर के रूप में उल्लिखित विशाल संतति वाले उद्योतनसूरि को ही वर्द्धमानसूरि का गुरु मान लिया जाय तो उस दशा में जिस समय वर्द्धमानसूरि दुर्लभराज की सभा में चैत्यवासियों के साथ हुए शास्त्रार्थ में उपस्थित हुए, उस समय उनकी श्रायु १४०-१५० के लगभग होनी चाहिए। बड़गच्छ के संस्थापक उद्योतनसूरि से वर्द्धमानसूरि का गुरु-शिष्य सम्बन्ध जोड़ने के लिये खरतरगच्छ वहद् गूर्वावली के पृष्ठ १० पर जिनेश्वरसूरि प्रबन्ध में चैत्यवासियों के साथ हुए श्री जिनेश्वरसूरि के शास्त्रार्थ का समय ५६ वर्ष पूर्व ले जाते हुए वि० सं० १०८० के स्थान पर वि० सं० १०२४ लिख दिया गया है, यथा :---

"""त्रो जिनेश्वरसूरिगच्छनायगो विहरमाराो वसूहं ग्र**गहि**ल्लपूर-पट्टणे गम्रो । तत्थ चुलसी गच्छवासिस्गो भट्टारगा, दव्वलिगिणों मदवइस्गो चेइयवा-सिराो पासइ । पासित्ता जिरासासणुन्नइकए सिरिदुल्लहरायसभाए वायं कयं । दससय चडवीसे (१) वच्छरए ते म्रायरिया मच्छरिएो हारिया जिणेसर सुरिएा जियं।"

वस्तुतः वि० सं० १०२४ में न तो जिनेश्वरसूरि का ही ऋस्तित्व था और न दूर्लभराज का ही । इस बिना सिर पैर के अप्रमारिएक उल्लेख के पीछे प्रबन्धकार की यही भावना प्रतीत होती है कि वह जिनेश्वरसूरि के गुरु वर्द्धमानसूरि को वि० सं० ६६४ में बड़गच्छ की स्थापना के अनन्तर स्वर्गस्थ हुए उद्योतनसूरि का शिष्य सिद्धं करना चाहता था। इस प्रकार की स्थिति के उपरान्त भी ग्रेभिधान राजेन्द्र कोष में तपागच्छीय पट्टावली से भिन्न उल्लेख द्वारा भगवान् महावीर के ३७वें पट्टधर उद्योतनसूरि<sup>२</sup> को वर्द्धमानसूरि का गुरु बताते हुए लिखा है :--

"उज्जोयरासुरि-उद्योतनसुरि-पुं० देवसूरि-शिष्य नेमिचन्द्र शिष्ये वर्द्धमान-सूरि गुरौ वट गच्छस्य प्रथमाचार्य :—

ग्रभिधान राजेन्द्र भाग २ पृष्ठ ७४५ ₹.

दानसागर जैन ज्ञानभण्डार बीकानेर से उपलब्ध गुर्वावली (पो. १० ग्रं. (स) १५२ सं. १८३० में क्षमाकत्याए उपाध्याय द्वारा रिचत पृष्ठ ६ देखें। (इसकी फोटो स्टेट प्रति श्री विनयचन्द्रज्ञान भण्डार में विद्यमान है)

तस्माञ्च विमलचन्द्रः स हेमसिद्धिबंभूव सूरिवरः । उद्योतनश्च सूरिः, शोषित दुरितांकुरन्यूहः ।। अथ युगनवनन्द (१६२) मिते, वर्षे विकमादितकान्ते । पूर्वावनितो विहरन्, सोऽर्बु दसुगिरेः सविधमागात् ।। तत्र च टेलीखेटक-सीमावनिसंस्थो वरवटाघः । सुमुहूर्ते सूपदेष्टान् सूरीन् संस्थापयामास ।।

स्यातस्तो गर्गाऽयं वटगच्छवहोऽपि वृद्ध गच्छ इति । ग० । पं० बं० । ६६४ मालवदेशात् शत्रुं जयं गच्छन् मार्ग एव देवलोकं गतः । जै. इ. ।।

अर्थात् उद्योतनसूरि बङ्गच्छ के प्रथम आचार्य थे। वे देवसूरि के प्रशिष्य आचार्य नेमिचन्द्र के शिष्य और आचार्य वर्द्धमानसूरि के गुरु थे। पूर्वी भारत से विहार कर उद्योतनसूरि वि० सं० ६६२ में आबू पर्वत की तलहटी के टेलि खेटक नामक ग्राम की सीमा में अवस्थित विशाल वटवृक्ष के नीचे पहुँचे। वहाँ (रात्रि में) शुभ मुहूर्त देखकर उद्योतनसूरि ने अपने विद्वान् शिष्यों को ग्राचार्य पद प्रदान किये। उन उद्योतनसूरि का वि० सं० ६६४ में मालवा प्रदेश से शत्रुं जय तीर्थ की ग्रोर जाते हुए मार्ग में ही स्वर्गवास हो गया। "

तपागच्छ की पट्टाविलयों, गुर्वाविलयों श्रौर खरतरगच्छ की गुर्वाविली में उद्योतनसूरि के पूर्वाचार्यों तथा उत्तराधिकारियों के कमनाम श्रादि के सम्बन्ध में किस प्रकार का श्राकाश पाताल जैसा अन्तर है, इसका विज्ञ पाठक इन दोनों पट्टाविलयों के निम्नलिखित उल्लेखों से सहज ही श्रनुमान लगा सकते हैं :—

#### महोपाध्याय श्री धर्मसागर गर्गि द्वारा रचित

श्री तपागच्छपट्टावली सूत्रं स्वोपज्ञवृति सहित :-

३०. श्री रविप्रभसूरि

३१. श्री यशोदेवसूरि

३२. श्री प्रद्युम्नसूरि

३३. श्री मान देवसूरि

३४. श्री विमलचन्द्रसूरि

३५. श्री उद्योतनसूरि

३६. श्री सर्वदेवसूरि

३७. श्री देवसूरि

#### क्षमाकल्यारा उपाध्याय द्वारा रचित

खरतरगच्छ गुर्वावली (१८३०) दान-सागर जैन ज्ञान-भण्डार, बीकानेर :--

२६. श्री मानदेवसूरि

३०. श्री बिबुधप्रभसूरि

३१. श्री जयनन्दसूरि

३२. श्री रविप्रभसूरि

३३. श्री यशोभद्रसूरि

३४. श्री विमलचन्द्रसूरि

३४. श्री देवसूरि (सुविहित ग्राद्याचार्य)

३६. श्री नेमिचन्द्रसूरि

 <sup>(</sup>क) गच्छाचार पइण्लाय वृत्ति (ख) पंचवस्तुक टीका.

३८. श्री सर्वदेवसूरि ३६. श्री यशोभद्रसूरि ग्रौर ४०. श्री नेमिचन्द्रसूरि ३७. श्री उद्योतनसूरि ३८. श्री वद्धंमानसूरि ३६. श्री जिनेश्वरसुरि

इन दोनों पट्टाविलयों में परस्पर बड़ा वैभिन्य एवं विरोध स्पष्टतः दृष्टिगोचर हो रहा है। तपागच्छ पट्टावली में पट्टघर कम संख्या ३१ और ३२ पर
उल्लिखित ग्राचार्यों के नाम खरतरगच्छ पट्टावली में कहीं दृष्टिगोचर नहीं होते।
३३वें पट्टघर मानदेवसूरि को तपागच्छ पट्टावली में प्रद्युम्नसूरि का शिष्य तथा
विमलचन्द्रसूरि का गुरु बताया गया है। इसके विपरीत खरतरगच्छ पट्टावली में इन्हें
२६वां पट्टघर, श्री समुद्रसूरि का शिष्य ग्रीर विबुधप्रभसूरि का गुरु बताया गया है।
इस प्रकार इन दोनों पट्टाविलयों में इस भांति का घोर ग्रन्तर है कि इन दोनों के
तुलनात्मक ग्रध्ययन से ऐतिहासिक तथ्यों की खोज का प्रयास ग्रन्ततोगत्वा बालुका
से तेल निकालने तुल्य निरर्थंक ही सिद्ध होगा।

वि० सं० १०५० में सम्भवतः दुर्लभराज की सभा में चैत्यवासियों के साथ हुए शास्त्रार्थ के पश्चात् श्री जिनेश्वरसूरि तथा बुद्धिसागरसूरि ने जाबालिपुर (जालोर) नगर में चातुर्मास किया। उस चातुर्मासावधि में जिनेश्वरसूरि ने हिरभद्राष्टक टीका श्रौर बुद्धिसागरसूरि ने "बुद्धिसागर व्याकरए।" की रचना की। इन ग्रन्थों की प्रशस्तियों में भी उन ग्राचार्य द्वय ने वर्द्धमानसूरि के गुरु के रूप में न तो उद्योतनसूरि का नामोल्लेख किया है ग्रौर न किसी ग्रन्य ग्राचार्य का ग्रथवा खरतरगच्छ का ही।

इस प्रकार नवांगीवृत्तिकार ग्रभयदेवसूरि द्वारा, भारत के विशाल प्रदेश पर शताब्दियों से श्रपना एकाधिपत्य स्थापित किये बैठी चैत्यवासी परम्परा के वर्चस्व को सदा-सदा के लिए समाप्त कर जिनधर्म एवं श्रमणाचार के विशुद्ध स्वरूप को प्रकाश में लाने वाली एक महान् ऋन्ति के सूत्रधार अपने प्रगुरु के गुरु उद्योतनसूरि का नामोल्लेख तक न किये जाने ग्रादि उपरिविण्ति तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में क्षीर-नीर विवेकपूर्ण दृष्टि से विचार करने पर यही तथ्य प्रकाश में श्राता है कि वर्द्धमानसूरि के गुरु वे उद्योतनसूरि नहीं थे जिन्होंने कि बड़गच्छ की स्थापना की। वस्तुतः वर्द्धमानसूरि ने विक्रम की ग्यारहवीं शताब्दी के उषःकाल में किन्हीं अज्ञात नामा ऐसे ग्राचार्य के पास चारित्रिक एवं ग्रागमिक श्रद्धयम की उपसम्पदा ग्रह्ण की जो चैत्यवासी परम्परा ग्रथवा द्रव्य परम्पराग्रों के वर्चस्वकाल में नितान्त उपेक्षित ग्रत्यधिक गौण रूप में श्रविशब्द रही, मूल विशुद्ध श्रमण परम्परा के शिष्य सन्तिति विहीन ग्राचार्य थे। इन सबल ठोस तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर यही श्रनुमान किया जा सकता है कि ग्रानंद विमलसूरि ग्रादि की भांति वर्द्धमानसूरि ने भो किसी ग्राचार्य के पास उपसम्पदा ग्रहण किये बिना ही कियोद्धार किया हो।

"वर्डमानसूरि को चैत्यवासी परम्परा में सिद्धान्त शास्त्रों का ग्रध्ययन करते समय जब यह दह विश्वास हो गया कि भगवान महावीर द्वारा प्रदिशित किये गये विशुद्ध श्रमणाचार का चैत्यवासी साधु किंचित्मात्र भी पालन नहीं कर रहे हैं, तो उन्होंने चैत्यवासी परम्परा से निकल कर बिना किसी ग्रन्य ग्राचार्य का शिष्यत्व ग्रंगीकार किये ही कियोद्धार किया" हमारे इस ग्रनुमान की पुष्टि ऊपर उल्लिखित ग्रभयदेवसूरि श्रादि द्वारा प्रकट किये गये तथ्यों के श्रतिरिक्त उनके (ग्रभयदेव के) गुरुश्राता उपाध्याय सुमतिगणा के शिष्य गुणचन्द्रगणा द्वारा श्रपनी "महावीर चरियं" नामक कृति के निम्नलिखित उल्लेख से भी होती है :—

अइसयगुरारयरानिही, मिच्छत्ततमंधलोयदिरानाहो। दूरुच्छारियवइरो, वहरसामी समूप्पन्नो ॥४७॥ साहाइ तस्स चंदे कुलम्मि, निष्पडिमपसमकुलभवणं । श्रासि सिरी वद्धमाराो, मुिएनाहो संजमनिहिन्व ॥४८॥ बहलकलिकालतमपसरपुरियासेसविसमसमभागो । दीवेण व मुर्गीण पयासिम्रो जेरा मुत्तिपहो ॥४६॥ मुर्गिवइगो तस्स हरग्रद्रहाससियजसपसाहियासस्स । मासि दुवे वर सीसा, जयपयडा सूरसिंसगोब्व ॥५०॥ भवजलहिवीइसंभत,भविय संताग्ततारग्रसमत्थो । बोहित्थोव्य महत्थो, सिरि सूरि जिणेसरो पढमो ॥५१॥ गुरुसारात्रो घवलाउ सुविहिया (निम्मला पु०) साहसंतईजाया । हिमवंतास्रो गंगव्व निगाया सयलजरापूज्जा ॥५२॥ श्रन्नो य पुन्निमायंद,सुन्दरो बुद्धिसागरोसूरी । निम्मवियपवरवागरण-छंदसत्थो पसत्थमई ॥४३॥ एगंत-वायविलसिरपरवाइक्रंगभंगसीहाणं। तेसि सीसो जिराचंदसूरिनामो समुप्पन्नो ॥५४॥ संवेगरंगसाला न केवलं कव्वविरयसा जेरा। भव्वजराविम्हयकरी विहिया संजमपवित्तीवि ।।५५॥ ससमयपर-समयन्तू विसुद्धसिद्धंतदेसर्गाकुसलो । सयलमहिवलयवित्तो अन्नोऽभयदेवसूरिति ॥५६॥ जेगालंकारघरा सलक्खगा, वरपया पसन्ना य । नव्वंग (सिद्धंत पु०) वितिरयणेगा भारई कामिगाव्य कया ॥५७॥ तेसि अत्थि विरोग्नो, समत्थसत्थत्थबोहकुसलमई। सूरी पसन्नचंदो, चंदो इव जरामसााणंदो ।। १८।।

तब्बयणेणं सिरिसुमइवायगाणं विणेयलेसेरा । गरिएसा गुरा चंदेणं रइयं सिरीवीरचरियमिमं ॥५६॥ नंदसिहिरुद्संसे (११३६) वोक्कते विक्कमात्रो कालम्मि । जेट्ठस्ससुद्धतइयातिहिमि सोमे समत्तमिमं ॥५३॥ १

अपनी उत्कृष्ट कोटि की काव्यकृति "महावीरचरियं" के अन्त में दी हुई
प्रशस्ति में गुराचन्द्रगरिंग ने आर्यविष्ठ के शिष्य विष्ठसेन की शिष्य संतित से उत्पन्न
हुए चार कुलों में प्रथम चंद्रकुल के आचार्य श्री वर्द्धमानसूरि का प्रगाढ़ श्रद्धा-निष्ठाभक्तिपूर्वक स्मरण किया है। गिरागुराचन्द्र ने वर्द्धमानसूरि की स्तुति में कहा है—
जिस समय आर्यधराः पर सर्वत्र घोर किलकाल के प्रभाव से निबिड़ अज्ञानान्धकार
व्याप्त हो गया था, उस समय चन्द्र कुल के आचार्य विश्वद्ध संयम के अक्षय-भण्डार
श्री वर्द्धमानसूरि ने आगम ज्ञान के प्रदीप्त प्रदीप का प्रकाश कर मुमुक्षु मुनियों के
लिये मुक्ति का पथ प्रशस्त किया।

उन वर्द्धमानसूरि के साक्षात् सूर्य और चन्द्र की भांति सर्वविदित दो शिष्य-रत्न थे। उनमें से प्रथम शिष्य थे श्री जिनेश्वरसूरि जो भवसागर की उत्ताल तरंगों की थपेड़ों से प्रपीड़ित भव्य प्राणियों को भवसागर से उदार कर शाश्वत शिवसुखधाम-मुक्ति में पहुँचाने वाले महान् जलपोत के तुत्य थे। जिस भांति शैलाधिराज हिमालय पर्वत से महानदी गंगा प्रकट होती है, उसी प्रकार इन जिनेश्वरसूरि से साधु संतित पुनः निर्मल अथवा सुविहित रूप में प्रविति-प्रवाहित हुई।

जिनेश्वरसूरि के पश्चात् महावीर चरियं के रचनाकार गुगाचन्द्रगिश ने कमशः बुद्धिसागरसूरि, "संवेगरंग शाला" नामक ग्रन्थ रत्न के निर्माता जिनचन्द्रसूरि, नवांगीवृतिकार ग्रमयदेवसूरि, उनके विद्याशिष्य प्रसन्नचन्द्रसूरि, सुमितगिश (गुगाचन्द्रगिश के गुरु) का सादर स्मरण करते हुए लिखा है कि सुमितवाचक (उपाध्याय) के शिष्य गुगाचन्द्र ने प्रसन्नचन्द्रसूरि के ग्राग्रहपूर्ण निर्देश से विकम संवत् ११३६ (ग्रमयदेवसूरि के स्वगंवास होने के संवत्) में महावीर चरियं का प्रगायन पूर्ण किया।

ऊपर उद्धृतप्रशस्ति गाथाग्रों में ग्रायंवक एवं चन्द्रकुल के स्मरण के तत्काल पश्चात् महावीरचरियम् के रचनाकार ने भी श्रपनी श्रमण परम्परा के ग्रादि श्राचार्य के रूप में वर्द्धमानसूरि का ग्रीर उनके पट्ट ग्रीर प्रपट्टधरों-जिनेश्वर, बुद्धिसागर, जिन-दत्त, ग्रभयदेव, प्रसन्नचन्द्रसूरि ग्रीर उपाध्याय सुमतिगणि (ग्रपने गुरु) का तो उनके गुणगानपूर्वक स्मरण किया है किन्तु उन्होंने भी ग्रभयदेवसूरि की भांति वर्द्ध-

१. महावीर चरियं गुराचन्द्रगरिंग पत्र, ३३६, ३४०, ३४१।

२. ग्रमयदेवसूरि का स्वर्गवास एक मान्यतानुसार वि. सं. ११३५ ग्रीर दूसरी मान्यतानुसार वि. सं. ११३६ उपलब्ध होता है।

मानसूरि के गुरु के रूप में न कहीं उद्योतनसूरि ग्रथवा ग्रन्य ग्राचार्य का ग्रथवा ग्रपनी परम्परा का नाम खरतरगच्छ होने का ही उल्लेख किया है।

इन सब तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर यही निष्कर्ष निकलता है कि साम्प्रदायिक व्यामोह वशात् जैन संघ में व्याप्त दुर्भाग्यपूर्ण पारस्परिक कटुता के युग में अपने विरोधियों के कटु आक्षोपों से बचने के लिये वर्द्धमानसूरि की परम्परा में पट्टावलीकारों ने उद्योतनसूरि का नाम वर्द्धमानसूरि के रूप में उल्लिखित कर दिया। इतिहास इस बात का साक्षी है कि जब परस्पर एक दूसरे गच्छ की आलो-चनाएं की जाने लगीं कि कहां है तुम्हारे गच्छ की श्रविच्छिन्न परम्परा, कौन था तुम्हारे पूर्वाचार्यों का गुरु ? कोई नहीं, तो बिना गुरु के तुम्हारे पूर्वाचार्य द्वारा प्रचलित की गई परम्पराएं कपोलकल्पित ही समभी जानी चाहिये ! उस दुर्भाग्यपूर्ण पारस्परिक वैमनस्य के संक्रान्ति काल में एक प्रकार से यह परिपाटी प्रचलित हो गई कि शिथिलाचारी परम्परा तथा गुरु से पृथक् हो क्रियोद्धार करने वाले साहसी श्रमणोत्तमों ने अपने गुरु के रूप में उन्हीं आचार्यों का नामोल्लेख किया, जिनके आगम विरुद्ध श्रमणाचार से असंतुष्ट हो उनका गच्छ छोड़कर उन्होंने कियोद्धार का शंखनाद पूरा था।

अभयदेवसूरि और गुराचन्द्रादि इसी परम्परा के विद्वान् आचार्यों द्वारा वर्द्धमानसूरि के गुरु के रूप से उद्योतनसूरि अथवा किसी अन्य आचार्य का नामोल्लेख नहीं किये जाने से यही तथ्य प्रकाश में आता है कि वर्द्धमानसूरि द्वारा प्रचलित की गई क्रान्तिकारी श्रमण परम्परा के आदि आचार्य के रूप में शिष्य संतित विहीन उद्योतनसूरि का नाम गुराचन्द्रगिए के उत्तरवर्ती लेखकों-पट्टावलीकारों ने "खरतर-गच्छ" नाम की भांति ही पीछे से जोड़ा है।

एक प्राचीन पत्र में उद्योतनसूरि के उन ८४ शिष्यों की नामावली उल्लिखित है, जिनको उद्योतनसूरि ने आचार्य पद प्रदान किये थे। उन ८४ ग्राचार्यों में वर्द्धमानसूरि का नामोल्लेख नहीं है। इतिहास प्रेमियों के चिन्तन मनन हेतु कतिपय महत्त्वपूर्ण ऐतिहासिक तथ्यों पर ऊहापोह योग्य सामग्री से संयुक्त उस प्राचीन पत्र की प्रतिलिपि ग्रविकल रूप से यहां प्रस्तुत की जा रही है:—

#### श्री चौर्यासी गच्छोनी स्थापना

श्री महावीर प्रभु पछी ११६३ ना वर्ष मां ग्रने विक्रम सं० ७२३ मां (मतान्तरे १४६४-६६४) श्री उद्योतनसूरिजी ना नीचे मुजब चोर्यासी शिष्यो थया

१. अभयदेवसूरि का स्वर्गवास, एक मान्यतानुसार वि. सं. ११३५ श्रोर दूसरी मान्यतानुसार वि. सं. ११३६ उपलब्ध होता है।

मथुरा जाकोर ग्रादि से उपलब्ध ऐतिहासिक सामग्री का बड़ा राजिस्टर सं. १ ग्राचार्य श्री विनयचन्द्र ज्ञान भण्डार चौड़ा रास्ता, जयपुर ।

तथा तेश्रो सघला महाविद्वान हता. श्रने ते श्रो सर्वेसूरि पद ने लायक हता, गुरुए तेमने पूछवाथी तेश्रोए कह्यूं के श्रमो सर्वे ने सूरिपद मेलववानी इच्छा छै। पछी गुरु महाराज ते सर्व शिष्यो साथे विहार करता भिन्नमाल नगर नी पासे वट गाम नामना गाम मां श्राव्या, ते गामनी उत्तरदिशा मां एक महान् बड़नू वृक्ष हतु, ते नीचे विश्वाम माटे गुरुमहाराज शिष्यो सहित बैठा, त्यारे शासनदेवता तरफ थी एवी श्राकाशवाणी थई के जो श्रहीं सूरि पदनी स्थापना थशे तो तेश्रोनो विस्तार सैकडों गमे शाखाश्रो थी वृद्धि पामशे ते सांभली गुरुमहाराजे पोताना ते चोर्यासी शिष्यो ने सूरिपद श्राप्या। ते चोर्यासी श्राचार्योना नामो नीचे मुजब हतां :—

| (१) सर्वदेवसूरि    | (२) प्रभाचंदसूरि        | (३) हरियानंदसूरि     |
|--------------------|-------------------------|----------------------|
| (४) शिवदेवसूरि     | (४) जिनेन्द्रसूरि       | (६) दयाणंदसूरि       |
| (७) गजे            | (८) श्राणंदसूरि         | (१) धर्माणंदसूरि     |
| (१०) राजाणंदसूरि   | (११)सोभाग्य चन्द्र सुरि | (१२) देवेन्द्रसूरि   |
| (१३) सिर           | (१४) प्रज्ञानंदसूरि     | (१५) सर्वाणंदसूरि    |
| (१६) संघाणंदसूरि   | (१७) सोमाणंदसूरि        | (१८) यक्षायरासूरि    |
| (१६)मूरि           | (२०) सामंतसूरि          | (२१) शिवप्रभसूरि     |
| (२२) उदयराजसूरि    | (२३) देवराजसूरि         | (२४) गांगेयसूरि      |
| (२४) प्रभसूरि      | (२६) धर्मसिहसूरि        | (२७) संघसेनसूरि      |
| (२८) सेनतिलकसूरि   | (२६) चारित्रसूरि        | (३०) भानु            |
| (३१) नृसिंहसूरि    | (३२) विनयसूरि           | (३३) विजयाणंदसूरि    |
| (३४) वल्लभसूरि     | (३४) पानदेवसूरि         | (३६) मान             |
| (३७) राजदेवसूरि    | (३८) जोगाणंदसूरि        | (३६) भीमराजसूरि      |
| (४०) सोमप्रभसूरि   | (४१) कृष्णप्रभसूरि      | (४२)न सूरि           |
| (४३) पद्माणंदसूरि  | (४४) नारायसमूरि         | (४५) कर्मचन्द्रसूरि  |
| (४६) भावदेवसूरि    | (४७) देवस·····          | (४८) इल्लसूरि        |
| (४६) नागराजसूरि    | (४०) पांडुसूरि          | (५१) पुष्कलसूरि      |
| (४२) डोडसूरि       | (५३) खीमसूरि            | (५४) य               |
| (४४) सोवीरसूरि     | (४६) मथुरासूरि          | (५७) मंगलसूरि        |
| (४८) जिनसिंहसूरि   | (५६) वीरसूरि            | (६०) वृध····         |
| (६१) शीलदेवसूरि    | (६२) शाम्बसूरि          | (६३) प्रियांगसूरि    |
| (६४) आशाणंदसूरि    | (६५) रामसूरि            | (६६) रवि             |
| (६७) प्रभासेन सूरि | (६८) स्राणंदराजसूरि     | (६६) प्रज्ञाप्रभसूरि |
| (७०) ब्रह्मसूरि    | (७१) रत्नराजसूरि        | (७२)भसूरि            |
| (७३) कर्ष्यंसूरि   | (७४) मेघारांदसूरि       | (७५) भोजराजसूरि      |
| (७६) सारिंगसूरि    | (७७) रंगप्रभसूरि        | (७८) **** ले सूरि    |
| (७६) गोकर्णसूरि    | (८०) सहदेवसूरि          | (८१) भूतसंघसूरि      |
| (६२) बाहटसूरि      | (८३) लाडरणसूरि          | (८४)राजसूरि          |
|                    |                         |                      |

ए रीते चोर्यासी आचार्यों ने बडना वृक्ष नीचे सूरिपद आपवा थी तेश्रोनु बड़गच्छ नाम पड्युं। हवे त्यां थी विहार करी तेश्रो मांना जे आचार्ये प्रथमनुं चातुर्मास जे गाम मां कर्युं ते गाम ना नाम थी तेश्रोनो गच्छ शुरु थयो। तेश्रो मांना पहेला आचार्य श्री सर्व (देवसूरि) विहारकरता थका गुजरात नां बडियार देश मां आवेलां शंखेश्वर गाम मां आवी चातुर्मास रह्या अने तेमना गच्छनू शंखेश्वर गच्छनाम पड्युं ते गाम मां सोलंकी वंशनो सांख्यकुमार नामे क्षत्रिय तेमनो शिष्य थयो तथा केटलेक काले ते विद्वान् थवां थी आचार्य श्रीए वि. सं. ७४५ (मतान्तर वि. सं. १०१६) मांहि सूरिपद शंखेश्वर गाम मांज श्रिणिने आप्युं तेनूं बीजूं नाम पद्मदेवसूरि राख्युं। तेनी मांहे विक्रम सं. ७७२ (मतान्तर वि. सं. १०४३) उभयप्रभसूरि थया।

स्व. पं. श्री कल्याएा विजय जी की डायरी से प्राप्त इस सामग्री से श्री पूज्यजी म. के बीकानेर नगरस्थ ''श्री दान सागर जैन ज्ञान भण्डार'' में उपलब्ध (खरतरगच्छीय) गुर्वावली के इस उल्लेख की पुष्टि होती है कि विक्रम की १०वीं शताब्दी के उद्योतनसूरि नामक ग्राचार्य ने ग्रपने पास ग्रध्ययनार्थ ग्राए हुए ६४ शिक्षार्थी साधुत्रों को त्रागमों का तलस्पर्शी ज्ञान देने के पश्चात् उन सभी को कमशः पृथक्-पृथक् स्राचार्य पद प्रदान किये। दान सागर जैन ज्ञान भण्डार, बीकानेर की गुर्वावली के उल्लेखानुसार उद्योतनसूरि श्रागमों के पारदर्शी विद्वान, विशुद्ध श्रमस्पाचार के परिपालक, परम कियानिष्ठ किन्तु शिष्य संततिविहीन श्रमण श्रेष्ठ थे। जिन ८४ साधुत्रों को उन्होंने ग्राचार्य पद प्रदान किये, उनमें से ८३ साधु तो विभिन्न ६३ श्रमणसमूहों के साधु थे, जिन्हें उनके स्थविरों ने उद्योतनसूरि के पास विशुद्ध श्रमणाचार का समीचीन बोध एवं श्रागमों का गहन ज्ञान प्राप्त करने के उद्देश्य से भेजा था। पंश्री कल्यारा विजय जी म. के भण्डार से प्राप्त उक्त पत्र को इष्टिगत रखते हुए ऊपर उद्घृत श्री दानसागर जैन ज्ञान भण्डार, बीकानेर की उक्त पट्टावली के उद्योतनसूरि विषयक उल्लेख पर विचार करने से ऐसा अनुमान किया जाता है कि वि. सं. ६६४ में सर्वदेवसूरि को वटवृक्ष के नीचे भ्राचार्य पद प्रदान करने वाले उद्योतनसूरि भ्रौर वर्द्धमानसूरि को तथा ६३ श्रमसा समुदायों के ८३ स्थिविरों के ८३ शिष्यों को स्नाचार्य पद प्रदान करने वाले उद्योतनसूरि समान नाम वाले दो भिन्न-भिन्न ग्राचार्य थे। इस ग्रनुमान की पुष्टि पं. कल्यारा विजय जी म. सा. की डायरी के श्री उद्योतनसूरि संबंधी उल्लेख से होती है, जिसमें कि उद्योतनसूरि का सत्ताकाल वि. सं. ७२३ श्रौर वि. सं. ६६४ दो प्रकार का दिया गया है । भिन्न-भिन्न समय में हुए समान नाम वाले दो म्राचार्यों का सत्ताकाल एक दूसरे से भिन्न होते हुए भी वस्तुत: उद्योतनसूरि नामक एक ही

१. प्रसिद्ध जैन इतिहास वेत्ता स्व. पं. श्री कल्यागा विजय जी म. सा. के जालोर झान भण्डार में विद्यमान उनकी डायरी सं. ११ के पृष्ठ १६४.......की प्रतिलिपि ।

द्याचार्य मानने की भ्रान्ति संभवतः विगत कतिपय शताब्दियों से ही चली भ्रा रही है।

श्री दान सागर ग्रंथ भण्डार से उपलब्घ गुर्वावली में जो उल्लेख किया गया है कि = ३ विभिन्न साधु समुदायों के स्थविरों ने अपने-अपने समुदाय से एक-एक मेधावी मुनि को उद्योतनसूरि नामक चरित्रनिष्ठ श्रमणश्रेष्ठ के पास शास्त्रों के अध्ययन हेतु भेजा और अध्ययन के पूर्ण होने पर उन ६३ विद्वान साधुस्रों को उद्योतनसूरि ने ब्राचार्य पद पर ब्राधिष्ठित किया, यह उल्लेख वस्तुतः सभी दिष्ट-कोगों से विचार करने पर बुद्धिगम्य अथवा युक्तिसंगत प्रतीत होता है। वीर निर्वाण से लेकर वर्तमान काल तक के जैन इतिहास पर गंभीरतापूर्वक दिष्टिनिपात करने पर सूर्य के समान यह तथ्य प्रकट होता है कि विगत ढाई हजार वर्ष जैसी सूदीर्घावधि में एक ही गच्छ में एक समय में ६४ श्राचार्य बनाने की इसके श्रतिरिक्त यन्य किसी घटना का उल्लेख उपलब्ध नहीं होता, एक स्रोर तो तत्कालीन जैन वाङ्मय में स्थान-स्थान पर इस प्रकार के उल्लेख भरे पड़े हैं कि वीर निर्वाग ् १००० वर्ष से उत्तरवर्ती काल में विशेषतः वीर निर्वासा सं. १५५० तक स्रौर सामान्यतः वीरनिर्वाए। की २०वीं शताब्दी तक भारतवर्ष के अनेक विशाल प्रदेशों में चैत्यवासी परम्परा ग्रौर इसी प्रकार की द्रव्य परम्पराग्रों का (शिथिलाचारी परम्पराग्रों का ) प्रभुत्व अथवा वर्चस्व रहने के कारएा आगमानुसारिएगी निर्प्रथ स्विहित श्रमण परम्परा विरलप्राया ही स्रविशब्द रह गई थी। सर्वज्ञ सर्वदर्शी तीर्थंकर प्रभु महावीर द्वारा प्रसीत एवं गराधरों द्वारा प्रथित निर्प्रन्थ प्रवचनों को अन्धकारपूर्ण गहरे गह वरों में बंद कर उन पर ताले लगा दिये गये थे। इसके विपरीत दूसरी श्रोर इस प्रकार का उल्लेख किया जाता है कि उद्योतनसूरि ने वि. सं. ६६४ (वी. नि. सं. १४६४)में अपने गच्छ में एक नहीं दो नहीं ८४ ग्राचार्य पदों का निर्माए। कर अपने ५४ शिष्यों को आचार्य पद पर प्रतिष्ठित किया, इस पर कोई भी विज्ञ विचारक ग्रांखें मुँद कर ग्रंधविश्वास नहीं कर सकता । एक ही गच्छ में ५३ ग्रथवा दश ग्राचार्यों की स्थापना उसी दशा में की जानी न्याय-संगत ग्रथवा उचित मानी जा सकती है, जबिक उस गच्छ में साध-साध्वियों की संख्या ८४,००० या ८,४०० हो। चैत्यवासियों का वर्चस्वकाल वस्तुतः सुविहित श्रमरा परम्परा के लिए घोर संकटकाल था और संक्रान्ति काल में सुविहित श्रमरा परम्परा के साधुस्रों की संख्या विरल, नगण्य प्रथवा प्रंगुलियों के पौरों पर गिनने योग्य भी नहीं रह गई थी, इस प्रकार का उद्घोष तत्कालीन जैन साहित्य डिण्डिम घोष के साथ कर रहा है।

इस प्रकार की स्थिति में इन सभी तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में निष्पक्ष दिष्ट से विचार करने पर बीकानेर के दानसागर ज्ञान भण्डार की गुर्वावली के ऊपर उद्धृत किये गये गद्यांश में सत्य की थोड़ी सी भलक दिष्टगोचर होती है कि निर्प्रनथ प्रवचन (गिरापिटक) के घ्रपने समय के ग्रप्रतिम विद्वान सुविहित श्रमण परम्परा के किया-पात्र किन्तु शिष्य सन्तित विहीन श्रमण श्रेष्ठ उद्योतनसूरि नामक ग्राचार्य के पास

कियोद्धारक वर्द्धमानसूरि और अन्यान्य ६३ साधु समूहों के स्थिविरों द्वारा आगमों के अध्ययन एवं आगमानुसारी श्रमणाचार के वास्तिवक स्वरूप का बोध प्राप्त करने के लिए भेजे गये ६३ मेधावी शिष्यों ने उन शिष्य संतित विहीन उद्योतनसूरि के पास आगमिक श्रमणाचार और आगमों का ज्ञान प्राप्त किया। रात्रि में ग्रह नक्षत्रों की गित को देख कर उद्योतनसूरि ने उन ६३ शिक्षार्थी शिष्यों को उस समय के अतीव शुभ मुहूर्त एवं उनके फल पर प्रकाश डालते हुए बताया कि यदि इस शुभ वेला में किसी के मस्तक पर हाथ रख कर यदि उसे आचार्य पद प्रदान कर दिया जाय तो वह भविष्य में विपुल प्रसिद्धि प्राप्त करने वाला होता है। विभिन्न ६३ श्रमण समूहों के स्थिवरों के शिष्यों की प्रार्थना पर उद्योतनसूरि ने अपने उन ६३ शिक्षार्थी शिष्यों के सिर पर कमशः अपना हाथ रखते हुए औपचारिक रूप से उन्हें आचार्य पद प्रदान कर दिये।

प्रमाणाभाव में सुनिश्चित रूप से तो कुछ भी नहीं कहा जा सकता किन्तु इस उल्लेख पर गम्भीरता से विचार करने पर यह अनुमान अवश्य किया जा सकता है कि इस गुर्वावली में ''अशीतिश्च इमे अन्यदीया'' इस पद में विणित उन देश शिष्यों में से कित्पय द्रव्य परम्पराओं के, कित्पय चैत्यवासी परम्परा के गच्छों और सम्भवतः एक दो और नाममात्राविशिष्ट सुविहित परम्परा के साधु थे।

हमारे इस अनुमान की पुष्टि बड़गच्छ के संस्थापक उद्योतनसूरि के पट्ट-घरों से प्रारम्भ हुई परम्पराओं की पट्टाविलयों से भी होती है। उद्योतनसूरि के अन्य सात पट्टघरों से जो सात परम्पराएं जैन संघ में प्रचलित हुईं, वे इस प्रकार हैं:—

### पहली परम्परा

| የ. | उद्योतनसू <b>रि</b>    | वि० सं० | 8330 |
|----|------------------------|---------|------|
| ₹. | श्राचार्य सर्वदेवसूरि  | "       | १०२० |
| ₹. | ग्राचार्य देवसूरि      | ,,      | १११० |
| ሄ. | ग्राचार्य सर्व देवसूरि | ,,      | ११२६ |
| ሂ. | ग्राचार्य नेमिचन्द्र   | "       | ३६११ |
| ₹. | ग्राचार्य मुनिचन्द्र   | "       | ११७८ |
| ড. | ग्राचार्यं ग्रजितदेव   | 11      |      |
| ҕ. | म्राचार्य वादिदेव      | **      | १२२६ |

### दूसरी परम्ध

- १. ग्राचार्य उद्योतनसूरि
- २. ग्राचार्यं सर्वदेवसूरि

- ३. म्राचार्य जिनचन्द्रसूरि
- ४. स्राचार्य साम्रदेव
- ५. श्राचार्यं नेभिचन्द्र
- ६. स्राचार्य यशोदेव

### तोसरी परम्परा

- १. म्राचार्य उद्योतनसूरि
- २. म्राचार्य प्रद्युम्नसूरि
- अाचार्य अजितदेवसूरि (अभयदेवसूरि ने स्थानांगसूत्र वृत्ति की प्रशस्ति में आपका नाम अजितसिंहसूरि लिखा है।)
- ४. आचार्य यशोदेवगरिए (२४ अंगों की वृत्तियों के निर्माए में आपने अभयदेव सूरि को सहयोग दिया।)

#### चौथी परम्परा

- १. श्राचार्य उद्योतनसूरि
- २. ग्राचार्य मानदेवसूरि
- ३. श्राचार्यं जिनदेवगरिए
- ४. ग्राचार्यं हरिभद्रसूरि (ग्रापने वि० सं० ११७२ से ११८५ तक क्रमशः बन्ध स्वामित्व षडशीतिकर्मं ग्रन्थ वृत्ति, मुनिपति चरित्र (प्राकृत), श्रेयांस चरित्र, उमास्वाति के प्रशमरित नामक ग्रन्थ की वृत्ति ग्रीर क्षेत्र समास की वृत्ति की रचना की।

### पांचवीं परम्परा

- १ स्राचार्य उद्योतनसूरि
- २. मुनि चन्द्रसूरि
- ३. श्राचार्ये श्रजितदेवसूरि श्रादि।
- १. वनवासी उद्योतनसूरी के सम्बन्ध में "दानसागर जैन ज्ञान भण्डार की गुर्वावली में उल्लेख हैं कि अपने ६४ शिक्षार्थी शिष्यों को विभिन्न ६४ गच्छों के आचार्य पदों पर आसीन करने के पश्चात् तत्काल ही आलोचना संलेखनापूर्वक अनशन किया और वे कितपय ही दिनों के संथारे के साथ स्वगंस्थ हुए किन्तु इस पट्टावली से ऐसा आभास होता है कि वि सं. ६६४ से कितपय वर्षों पश्चात् वि. सं. १०२० तक उद्योतनसूरि विद्यमान रहे और वि. सं. १०२० से १११० तक ६० वर्ष तक उनके शिष्य सर्वदेव-सूरि और प्रशिष्यदेवसूरि का आचार्यकाल रहा । ---सम्पादक

### छठी परम्परा

- १. श्राचार्यं उद्योतनसूरि
- २. श्राचार्य प्रदोतनसूरि
- ३. श्राचार्यं इन्द्रदेवसूरि स्रादि

#### सातवीं परम्परा

- १. ग्राचार्यं उद्योतनसूरि
- २. ग्राचार्य सर्वदेवसूरि
- ३. श्राचार्य देवसूरि
- ४. माचार्यं सर्वदेवसूरि
- ५. स्राचार्य जयसिंहसूरि
- ६. स्राचार्यं चन्द्रप्रभसूरि
- ७. स्राचार्य धर्मघोषसूरि
- म्राचार्य शीलगुरासूरि
- ६. स्राचार्य मानत् गसूरि
- १०. स्राचार्य मलयप्रभ, स्रादि

श्राचार्य उद्योतनसूरि के शिष्य प्रशिष्यों द्वारा प्रारम्भ की गई इन सात परम्पराश्चों की पट्टाविलयों श्रीर बीकानेर के दानसागर जैन ज्ञान भण्डार की उपरि-चित गुर्वावली में उल्लेखित उद्योतनसूरि सम्बन्धी तथ्यों के तुलनात्मक श्रध्ययन से भी यही सिद्ध होता है कि यशस्वी खरतरगच्छ के पूर्व पुरुष वर्द्धमानसूरि के गुरु वनवासी उद्योतनसूरि वस्तुत: बड़गच्छ के संस्थापक उद्योतनसूरि से भिन्न श्राचार्य थे।



# वर्द्धमानसूरि

### (चैत्यवासी परम्परा के ह्यास का प्रारम्भ)

वीर निर्वाग की ग्यारहवीं शताब्दी के प्रथम चरण ग्रंथीत् हारिलसूरि के युग प्रधानाचार्य पद पर ग्रासीन होने के अनुमानतः ढाई दशक व्यतीत हो जाने के पश्चात् से लेकर वीर निर्वाण की १६वीं शताब्दी के लगभग ग्राठवें ग्रंथवा नवमें दशक के ग्रन्त तक के काल को जैन धर्म के इतिहास में मोटे रूप से चैत्यवासी परम्परा के चरमोत्कर्ष काल की संज्ञा दी जा सकती है।

ग्ररण्यचारी उद्योतनसूरि के सम्बन्ध में जो भी यर्दिकचित् सामग्री जैन वाङ्मय में उपलब्ध होती है, उससे सहज ही श्रनुमान लगाया जा सकता है कि उत्तरी भारत में सम्पूर्ण गुर्जर प्रान्त से लेकर इसके चारों श्रोर के दूरवर्ती प्रदेशों तक चैत्यवासी परम्परा का वर्चस्व विद्यमान था।

सुविहित परम्परा के साधु ग्रित स्वल्प संख्या में अविशिष्ट रह गए थे, ग्रोर जो भी थे वे सुदूरस्थ प्रदेशों में संभवतः लोक दृष्टि में एक प्रकार से उपिक्षत दशा में विचरण कर रहे थे। यही कारण था कि ग्रभोहर के चैत्यवासी ग्राचार्य जिनचन्द्र के शिष्य वर्द्धमानसूरि ने चैत्यवास का परित्याग कर सदाचार सम्पन्न सुविहित परम्परा के किसी विद्वान् ग्राचार्य प्रथवा साधु के पास ग्रध्ययनार्थ उप सम्पदा ग्रहण करने का विचार किया तो उन्हें चारों ग्रोर दृष्टि दौड़ाने पर भी ग्रास-पास में सुविहित परम्परा का ऐसा विद्वान् श्रमण दृष्टिगोचर नहीं हुग्ना। खोज करने पर उन्हें दिल्ली क्षेत्र के ग्रास-पास विचरण करते हुए ग्ररण्यचारी उद्योतनसूरि के सम्बन्ध में समाचार मिले। वर्द्धमानसूरि को उनके गुरु ने सुरि पद प्रदान कर चैत्यवासी परम्परा में ही रहने के लिये प्रलोभन भी दिया किन्तु वर्द्धमान ग्राचार्य के ग्रन्तचंक्षु उन्मीलित हो चुके थे ग्रतः उन्होंने दिल्ली के ग्रास-पास के क्षेत्रों में विचरण कर रहे वनवासी ग्राचार्य उद्योतनसूरि के पास उप

१. खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली (पृष्ठ १) में ''श्रभोहर देशे जिनचन्द्राचार्या स्थासन् । तेषां वर्द्धमान नामा शिष्यः।'' इस प्रकार के उल्लेख से इन्हें अभोहर देश का बताया है। प्रभावक चरित्र में वर्द्धमानसूरि को सपादलक्ष प्रदेश के कूर्चपुर के म्४ चैत्यों के माठपत्य का त्यागी बताया है। - देखो प्रभावक चरित्र पृष्ठ १६२, श्लोक संख्या ३१-३४

सम्पदा ग्रहरा कर शास्त्रों के ग्रध्ययन से सुविहित संविग्न परम्परा के प्रसार का प्रयास प्रारम्भ किया।

### प्रथम क्रियोद्धार

ग्रग्गहिल्लपुरपत्तन में, खरतरगच्छ बृहद् गुर्वावली के उल्लेखानुसार कर्मयं वर्द्धमान सूरि ने जिनेक्वर प्रभृति ग्रपने १७ शिष्यों सहित दुर्लभ राज की सभा में जाकर सूराचार्य ग्रादि चौरासी चैत्यवासी ग्राचार्यों को पराजित किया ग्रौर "वृद्धाचार्य प्रबन्धावली" के जिनेक्वर सूरि प्रबन्ध के उल्लेखानुसार वर्द्धमानसूरि के स्वर्गस्थ होने के उपरान्त ग्रपने गुरु की ग्रन्तिम इच्छानुसार ग्रग्गहिल्लपुर के महाराजा दुर्लभराय की सभा में वि. सं. १०२४ (दूसरी मान्यता १०८०) में चैत्यवासियों के द्रश् गच्छों के भट्टारकों (ग्राचार्यों) को ग्रास्त्रार्थ में पराजित कर चैत्यवासियों के शताब्दियों से केन्द्र के रूप में चले ग्रा रहे सुदृढ़ गढ़ को तोड़ दिया।

सुविहित श्रमण परम्परा में संविग्न ग्राम्नाय के ग्राचार्य वर्द्धमानसूरि ग्रथवा उनके शिष्य जिनेश्वर सूरि की चैत्यवासियों पर इस विजय के ग्रनन्तर शनै: शनै: चैत्यवासी परम्परा का निरन्तर ह्रास होता ही गया।

वर्द्धमानसूरि ने किस प्रकार कियोद्धार कर चैत्यवासियों को पराजित किया और इनके शिष्य प्रशिष्य किस प्रकार चैत्यवासी परम्परा के उन्मूलन एवं सुविहित परम्परा के प्रचार-प्रसार के लिये प्रयास करते रहे, इस पर पिछले प्रकरणों में विस्तारपूर्वक प्रकाश डाला जा चुका है, ग्रतः यहां उसके पुनरुल्लेखन ग्रथवा पिष्टपेषणा की ग्रावश्यकता नहीं।

गुरुभि (वर्द्धमान सूरिभिः) भरिएतम्—
 "एवं पण्डित जिनेश्वर उत्तर प्रत्युत्तरं यद्भिएष्यित तदस्माकं सम्मतमेव ।"

<sup>—</sup>खरतरगच्छ बृहद् गुर्वावली, पृष्ठ ३

२. गुरुणा जुग्गं जाणिऊण नियपट्टे ठिविश्रो । जिणेसर सूरि इइ नामं कथं । पच्छा बद्धमाण सूरि श्रणसणं काऊण देव लोगं पत्तो । तथो जिणोसरसूरि गच्छ—नायगो विहरमाणो वसुहं असाहिल्लपुरपट्टणे गथ्रो । तत्थ चुलसी गच्छवासिगोभट्टारगा दव्विलिगिणो मढवइणो चेइयवासिगो पासइ । पासित्ता जिए सासणुन्नदकए सिरि दुल्लहराय सभाए वायं कथं । दस सय चउवीसे वच्छरे ते आयरिया मच्छरिणो हारिया । जिणेसर सूरिणा जियं

<sup>---</sup>वही, पृ. ६०

वर्द्धमानसूरि द्वारा किये गये इस कियोद्धार का एक बहुत बड़ा ऐतिहासिक महत्त्व है। इस कियोद्धार की ऐतिहासिक घटना के उत्तरकालीन जैन इतिहास के विहंगमावलोकन से स्पष्टतः यह तथ्य प्रकाश में आता है कि न केवल साधु-साध्वी वर्ग में ही अपितु जनमानस में भी जैन धर्म के शुद्ध स्वरूप को समभने की प्रबल जिज्ञासा तरंगित हो उठी थी। वर्द्धमानसूरि द्वारा किये गये कियोद्धार का सुखद परिगाम यह हुआ कि जब-जब भी जैन संघ में धर्म के नाम पर बाह्याडम्बर का प्रभाव बढ़ा तब-तब आत्मार्थी सन्तों ने उसे सही राह पर लाने का प्रयत्न किया।

जनमानस में धर्म के शुद्ध स्वरूप के प्रति श्रनुराग उत्पन्न हुस्रा उसी का यह परिणाम था कि वीर निर्वाण की सोलहवीं शताब्दी के पूर्वार्द्ध में वर्द्धमानसूरि हारा किये गये कियोद्धार के पश्चात् कियोद्धारों की एक प्रकार से श्रृंखला सी बन गई।

वीर निर्वास की ग्यारहवीं शताब्दी से लेकर पच्चीसवीं शताब्दी तक हुए अधिकांश गच्छों की उत्पत्ति के पीछे किसी न किसी रूप में कियोद्धार का ही इतिहास छिपा हुआ है। बड़े से लेकर छोटे से छोटे मतभेद को आधार बनाकर अनेक गच्छों की उत्पत्ति हुई है, किन्तु ध्यान से देखा जाय तो वह मतभेद भी किसी न किसी किया विशेष या मान्यता को लेकर ही हुआ, ऐसा प्रतीत होगा।

एक मनोवैज्ञानिक तथ्य इन कियोद्धारों में यह देखने में आया कि जिन साहसी महापुरुषों ने अनेक कष्ट उठाकर जो कियोद्धार किये, कालान्तर में उन्हीं के शिष्य-प्रशिष्य पुनः शिथिलाचारी बन गये। जैसे इन्हीं वर्द्धमानसूरि की परम्परा कालान्तर में यितयों जैसी बन गई। यितयों में और इनमें कोई अन्तर नहीं रह गया। इस सम्बन्ध में विक्रम की १६वीं शताब्दी में संस्कृत भाषा में बनाई गई खरतरगच्छ पट्टावली का निम्नलिखित गद्य इस गच्छ के आचार्य और अन्य गच्छों के श्रमणों के श्रमण जीवन की स्थित का दिग्दर्शन कराता है:—

फाल्गुन सुदि २ दिने सर्व तपागच्छीयादि स्राचार्य साघूनुपत्य-कायां संरोध्य श्री जिन महेन्द्र सूरयः सर्व संघपतिभिः साई श्री मूलनायक जिनगृहाग्रतो गत्वा विधिना सर्वेषां कण्ठेषु संघमालाः स्थापिताः, ग्रन्य गच्छीयाचार्याएगं कौशिकानामिव मनोभिलाषं मनस्येव स्थितं, खरतर-गच्छीयत्यन्यतेज प्रकरत्वात्तदनुत्तीर्यं गीतगान तुर्येवाद्यमानगजाश्व-शिविकेन्द्रध्वजादिमहर्घ्या पादलिप्त पुरे जिनगृहे दर्शनं विधाय तपागच्छा-चार्यस्थितोपाश्रयाग्रतो भूत्वा संघवातेऽयासिषु, भूयोऽपि तत्रस्थ चतुरशी-तिगच्छीय द्वादशशतसाधुवर्गेभ्यो महावस्त्र-रूप्यमुद्रायुग्मं प्रत्येकं प्रदत्तानि, तदवसरे श्रीमत् पूज्यैबंहुद्रव्यव्ययं कृतम्, तत् सम्बन्धः पूर्ववत् पुनः ।१

१. पट्टावली पराग संग्रह (पंन्यास श्री कल्यामा विजय जी) पृष्ठ ३७४-३७६

ग्रर्थात् सारांश यह है कि तपा ग्रादि सभी गच्छों के ग्राचार्यों तथा साधुआं को मन्दिर से नीचे ही रोक कर श्री जिनमहेन्द्रसूरि ने सब संघ-पतियों के साथ मूलनायक के मन्दिर के समक्ष जाकर विधिपूर्वक उन संघ-पतियों के कण्ठों में मालाएं पहनाईं। भ्रन्य संघों के ग्राचार्यों के मन की अभिलाषाएं ठीक उसी भांति मन में ही रह गई, जिस प्रकार कि सूर्य को कभी उदित न होने देने की उल्लू की मनोकामना स्रनादि काल से उसके मन में ही रहती आई है। यह खरतरगच्छ के सूर्य तुल्य जिन महेन्द्रसूरि के उदय तेज का ही प्रताप था कि अन्य सब गच्छों के आचार्यों भीर साधुस्रों तथा उनके स्रनुयायिस्रों के विरोध के उपरान्त भी खरतर-गच्छ के आचार्य जिन महेन्द्रसूरि ने दादाजी की मूर्ति के समक्ष ही संघ-पतियों को अपने स्वयं के हाथ से ही मालाए पहना दीं। संघपति ने अपने गुरु श्री जिन महेन्द्रसूरि को उनके समग्र साधु समूह के साथ अपने घर पर बुलाकर स्वर्गा मुद्रास्त्रों से उनकी नवांग पूजा की स्रौर उन्हें (स्रपने गुरु श्री जिन महेन्द्रसूरि को १०,०००/- रुपया ग्रौर एक सुन्दर पालकी समस्त संघ के समक्ष भेंट की । संघाध्यक्ष ने सभी गच्छों के साधुस्रों, वाचकों एवं पाठकों को रौप्य मुद्राएं, स्वर्ण मुद्राएं स्रौर सभी वस्त्र भेंट किये ।

स्वयं श्री जिन महेन्द्रसूरि (खरतरगच्छ के ग्राचार्य) ने भी चौरासी गच्छों के ग्राचार्यों ग्रौर बारह सौ साधुग्रों को दो-दो चांदी के सिक्के ग्रौर महावस्त्र भेंट किये। इस ग्रवसर पर गुरु श्री जिन महेन्द्र-सूरि ने बहुत बड़ी धनराशि खर्च की।"

इससे स्पष्टरूपेरा प्रकट होता है कि १६वीं शताब्दी के ग्राचार्यों ग्रौर साधु जीवन का क्या रूप था। कितना अन्तर श्रा गया था महान् क्रियोद्धारक वर्द्धमानसूरि द्वारा पुनः प्रतिष्ठित किये गयेश्रमण जीवन में ग्रौर उनके उत्तरवर्ती पट्टधर श्राचार्यों के श्रमण जीवन में ?

किन्तु इस प्रकार की स्थिति सदा नहीं रही। शुद्ध श्रमण जीवन का जो पथ वर्द्धमानसूरि ने जैन जगत् को दिखा दिया था, न केवल खरतरगच्छ के ही ग्रिपतु श्रनेक गच्छों के श्रात्मार्थी श्राचार्यों श्रौर मोक्ष मार्ग के सच्चे पथिक श्रमणों ने उसे नहीं भूलने-भुलाने दिया। वे समय-समय पर सबको सावघान करते ही रहे। श्रमणों ने ही नहीं, विल्क कई गृहस्थ श्रमणोपासकों ने भी लोगों को समय-समय पर सावधान किया, इस बात का इतिहास साक्षी है।

प्रत्येक विज्ञ के अन्तर्मन में इस प्रकार की जिज्ञासा का उत्पन्न होना सहज स्वाभाविक ही है कि महापुरुषों द्वारा क्रियोद्धार या घर्म जागरणा के माध्यम से सर्वज्ञ प्रणीत आगमों के उल्लेखानुसार धार्मिक क्रियाओं का प्रशस्त पथ प्रदिश्चित कर दिये जाने के उपरान्त भी पुनः पुनः कियोद्धारों की, श्रावश्यकता क्यों हुई ? इस प्रश्न का सीधा सा उत्तर है कि ग्राध्यात्म-साधना कष्ट साध्य है ग्रीर द्रव्य साधना सुसाध्य है। ग्रध्यात्म साधना अन्तः करण में अलौकिक प्रकाश प्रकट करने वाली है ग्रीर द्रव्य साध्य भौतिक साधना तत्काल सम्मान, प्रतिष्ठा, यश ग्रादि लोकेष-णाश्रों की पूरक होने के कारण सद्यः फल प्रदायिनी। श्रध्यात्म साधना का पथ विकट, बीहड़ श्रीर नीरस है, जबिक भौतिक साधना का पथ धूम घड़ाके से मुखरित, लोक-संकुल एवं कलरव कल्लोल कुतूहल से परिपूर्ण है। यही प्रमुख कारण था कि लोक-प्रवाह, द्रव्य साधना की सूत्रधार द्रव्य परम्पराश्रों की श्रोर उमड़ पड़ता।

वर्द्धमानसूरि से पूर्व भी समय-समय पर किया निर्धारण के माध्यम से चतुर्विध संघ को शास्त्र सम्मतिवशुद्ध धर्म पथ पर आरूढ़ करने के प्रयास महापुरुषों द्वारा किये गये थे, इनके उल्लेख जैन वाङ्मय में उपलब्ध होते हैं। किन्तु वर्द्धमान-सूरि द्वारा प्रारम्भ किया गया क्रियोद्धार का अभियान बड़े ऐतिहासिक महत्व का था। वर्द्धमानसूरि और उनके जिनेश्वरसूरि आदि शिष्यों के द्वारा केवल आगमों को ही प्रामाणिक मान्य किये जाने का खरतरगच्छ वृहद् गुर्वाक्ली में बड़े ही सुन्दर ढंग से विवरण दिया गया है। राजपिण्ड को नितान्त अग्राह्म मान कर उन्होंने अण्हिल्लपत्तन में मधुकरी के माध्यम से ४२ दोष टाल कर एषणीय आहार ग्रहण किया। वे निर्दोष वसित में रहे। पट्टावली के उल्लेखानुसार उनके श्रमण जीवन में आडम्बर अथवा परिग्रह के लिए अवकाश तक नहीं था। किन्तु इनके उत्तरवर्ती काल में इन्हों के पट्टावरों की श्रमण चर्या शुद्ध, निर्दोष एवं उनकी श्रमण चर्या के अनुरूप नहीं रही।

जैन इतिहास के लब्ध प्रतिष्ठ विद्वान् स्व. पंन्यास श्री कल्याण विजय जी महाराज ने—"खरतरगच्छीया हस्तिलिखित पट्टावली" में "दुर्लभराज द्वारा जिनेश्वरसूरि को खरतर विरुद दिया गया"—इस उल्लेख का खण्डन करते हुए ताम्न-पत्रों ग्रीर शिलालेखों के ग्राधार पर तैयार की गई ग्राणहिल्लपुरपत्तन के सोलंकी (चालुक्य) राजाग्रों की काल निर्देश के साथ-साथ एक वंशावली दी है, जो इस प्रकार है:—

(१) मूलराज, ई. १४२-१६७, वि० सं० १६६-१०४४ (२) चामुण्ड ई. १६७-१०१० (३) वल्लभसेन ई. १०१०-१० (४) दुर्लभसेन ई. १०१०-१०२२ वि० सं० १०६७-१०७६ (४) भीमदेव (प्रथम) १०२२-१०७२, वि० सं० १०७६-११२६ (६) करणा ई. १०७२-१०६४, ११२६-११४१ (७) सिद्धराज ई. १०६४-११४३ (६) कुमार पाल ई. ११४३-११७४ (६) ग्रजयपाल ई. ११७४-११७७ (१०) मूलराज (द्वितीय) ई. ११७७-११७६ (११) भीमदेव (द्वितीय) ई. ११७६-१२४१ (१२) त्रिभुवनपाल ई. १२४१-१२४१.

स्व. श्री कत्याग विजयजी महाराज ने पाटगा में वर्द्धमानसूरि अथवा जिनेक्वर सूरि से पाटगा की राज सभा में चैत्यवासियों की पराजित होने की घटना को ऐतिहासिक घटना स्वीकार करते हुए भी पट्टावली कार द्वारा वि० सं० १०६० में इस घटना के घटित होने के उल्लेख को अविक्वसनीय ठहराते हुए लिखा है कि दुर्लभसेन का काल उपरिलिखित चालुक्य राजाओं की वंशावली के उल्लेखानुसार ई. सं. १०१०-१०२२ तदनुसार वि० सं० १०६७ से वि० सं० १०७६ तक ही रहा। तदनुसार वि० सं० १०६० में दुर्लभसेन की सभा में जिनेक्वर सूरि का चैत्यवासियों के साथ शास्त्रार्थ कैसे सम्भव हो सकता है।

वास्तविकता यह है कि संवत् के उल्लेख में त्रुटि हुई है । जिनेश्वर सूरि प्रबन्ध में उल्लिखित दससय चउवीसे (१) वच्छरे ते आयरिया मच्छरिए। हारिया। जिणेसर सूरिए। जियं इन वाक्यों से स्पष्टतः प्रकट होता है कि संवत् के सम्बन्ध में इस प्रबन्ध के रचनाकार और पट्टावली कारों के मन में शंका रही है।

स्वयं पं. श्री कत्यारा विजय जी म. के ध्यान में यह बात थी। उन्होंने पट्टावली पराग संग्रह के पृष्ठ १६८ ग्राँर १६९ पर दो बार वि.सं. १०२४ का "वर्द्धमान सूरि प्रबन्ध" के ग्राधार पर उल्लेख किया। इसी ग्रन्थ के पृष्ठ ३४७ पर ग्रापने "खरगच्छीया हस्तलिखित पट्टावली" की इस मान्यता का भी उल्लेख किया है कि वि.सं. १०८० में दुर्लभ राज की सभा में जिनेश्वर सूरि ने चैत्यवासियों को पराजित किया।

इन सब उल्लेखों पर विचार करने से यही प्रतीत होता है कि इस ऐतिहासिक महत्व की घटना के उल्लेख में कहीं कोई त्रृटि रह सकती है । किन्तु वह त्रुटि नगण्य है। विक्रम संवत् को ई. संवत् में बदलने पर ग्रधिक मास ग्रादि की गणना के कारण वि.सं. १०६० का ई. सन् १०२२-२३ होना चाहिए। संभव है वि.सं. १०७६ के ग्रवसान काल में दुर्लभसेन की सभा में शास्त्रार्थ हुग्रा हो ग्रौर पट्टावली लेखक ने १०७६ के स्थान पर १०६० लिख दिया हो। वस्तुतः देखा जाय तो यह कोई ऐसी बड़ी त्रुटि नहीं है कि जिसके ग्राधार पर ऐतिहासिक घटना को ही विवादास्पद मान लिया जाय। शिलालेखों ग्रौर ताम्रपत्रों के ग्राधार पर काल कम निर्धारित करने में तो प्रायः वर्ष दो वर्ष का ग्रन्तर रह जाना संभव है। ग्रग्गहिल्लपुर पट्टाग में दुर्लभराज की राज्य सभा में जिनेश्वरसूरि ने चैत्य-वासियों को शास्त्रार्थ में पराजित कर गुजरात में पुनः वसतिवास की स्थापना की—इस घटना की ऐतिहासिकता ग्रौर प्रामागिकता सिद्ध करने वाला सर्वाधिक प्रवल प्रमाग है जिनेश्वर सूरि के पट्ट शिष्य जिनचन्द्र सूरि द्वारा इस घटना के कुछ ही समय पश्चात् प्रगीत गगाधर सार्द्धशतक काएतिद्धषयक उल्लेख।

श्राचार्य जिनचन्द्र सूरि ने "गराधर सार्द्धशतक" नामक कृति में चैत्य-वासियों के पराजय की घटना का इस प्रकार वर्णन किया है:—

> त्रग्गहिल्लवाडए नाडइव्व दंसिय सुपत्तसंदोहे । पउरपए वहुकविदूसगेये नायगाणुगए ॥६४॥ सड्ढिय दुल्लह राये, सरस्सइ श्रंकोवसोहिए सुहए । मज्भे रायसह, पविसिउग्ग लोयागमाणुमयं ॥६६॥ नामायरिएहिं समं, करिय वियारं वियाररहिएहिं । वसहि निवासो साहुणं ठाविश्रो ठाविश्रो श्रणा ॥६७॥

श्री वर्द्धमानसूरि विकम सं. १०५० तद्नुसार वीर नि. सं. ५४४० के ग्रास-पास क्राबू पर्वत पर समाधि पूर्वक स्वर्गस्थ हुए ।

वर्द्धमानसूरि ने अपने जीवनकाल में ही अपने पट्ट शिष्य जिनेश्वरसूरि को अपना पट्टधर घोषित कर आचार्य पद प्रदान कर जिनेश्वरसूरि के लघुआता मुनि बुद्धि सागर को भी आचार्य पद प्रदान कर दिया।

# जिनेश्वरसूरि

वर्द्धमानसूरि के पश्चात् संविग्न परम्परा के श्राचार्य जिनेश्वरसूरि हुए। वर्द्धमानसूरि ने इन्हें श्रपने जीवन काल में ही श्राचार्य पद प्रदान कर श्रपना पट्टघर बना दिया था। इनके भ्राता बुद्धि सागर को भी वर्द्धमानसूरि ने श्राचार्य पद प्रदान किया। इन भ्रातृद्वय श्राचार्यों का जीवन परिचय 'प्रभावक चरित्र' के अनुसार इस प्रकार है:—

घारा नगरी में लक्ष्मी पति नामक यथा नाम तथा गुरा सम्पन्न अति समृद्ध श्रेष्ठी रहता था। श्रेष्ठी लक्ष्मीपति बड़ा ही घर्मनिष्ठ एवं उदारमना था। वह स्वभाव से ही परोपकार परायरा था।

उस समय मध्य-प्रदेश के किसी ग्राम में रहने वाले कृष्ण नामक एक ब्राह्मण के श्रीपति और श्रीधर नामक दो पुत्र वेद-वेदांग एवं ग्रनेक विद्याश्रों में पारी गता प्राप्त करने के पश्चात् देश-दर्शन हेतु अपने घर से प्रस्थित हुए। ग्रनेक स्थानों पर घूमते हुए वे दोनों भाई घारा नगरी पहुंचे।

श्रेष्ठिवर लक्ष्मीपित की दानशीलता एवं परोपकारपरायराता की स्याति सुनकर वे भिक्षार्थ उसके घर गये। श्रेष्ठि ने उन्हें बड़े प्रेम से भिक्षा ग्रीर यथेप्सित वस्त्र-पात्रादि प्रदान किये। उन दोनों ब्राह्मरण कुमारों ने कुछ दिन धारा नगरी में ठहरने का विचार किया। वे प्रतिदिन लक्ष्मीपित के घर भिक्षार्थ ग्राते ग्रीर उन्हें लक्ष्मीपित प्रचुर मात्रा में यथेप्सित भिक्षा प्रदान करता।

लक्ष्मीपित के घर में बैठक के पास ही एक ग्रतिविशाल प्राचीन शिलालेख उट्टंकित था। वह शिलालेख बड़ा ही महत्त्वपूर्ण था। उसमें धर्म, श्रेष्ठि के पूर्वजों, उनके द्वारा किये गये उल्लेखनीय कार्यों ग्रादि के सम्बन्ध में तिथि, वार, वर्ष ग्रादि उल्लेखों के साथ बड़े ही महत्त्व के विवरण उट्टंकित थे। श्रीपित ग्रीर श्रीधर दोनों भाइयों की दृष्टि उस शिलालेख पर पड़ी। उन दीनों भाइयों ने उस शिलालेख को ग्रन्त तक पढ़ा। वह ग्रभिलेख उन्हें बड़ा ही महत्त्वपूर्ण ग्रीर रुचिकर लगा। वे दोनों भाई प्रतिदिन भिक्षार्थ जब श्रेष्ठी के घर ग्राते तो एकाग्रचित्त हो बड़ी लगन के साथ उस शिलालेख को पढ़ते। इस प्रकार उन दोनों भाइयों ने उस ग्रभिलेख का ग्रवगाहन करते हुए उसे ग्रनेक बार पढ़ा।

एक दिन श्रेष्ठी लक्ष्मीपति के घर में आग लग गई और उसकी विपुल सम्पत्ति के साथ वह प्राचीन शिलालेख भी अग्नि की प्रचण्ड ज्वालाओं से प्रतप्त

ट्ट-फूट कर पूर्णतः नष्ट हो गया । शिलालेख को नष्ट हुआ देखकर लक्ष्मीपति बड़ा दु:खित हुग्रा ।

दूसरे दिन श्रेष्ठी जिस समय चिन्तासागर में निमग्न बैठा था, उस समय श्रीपति ग्रौर श्रीधर उसके घर पर ग्राये । उन्हें भी ग्रग्नि के ताण्डव से हुए विनाश को देखकर बड़ा दृ:ख हुआ । श्रीपति ने उस उदारमना श्रेष्ठि के दु:ख में भागी होते हुए सान्त्वनापूर्ण शब्दों में कहा- "श्रेष्ठिवर ! इस आकस्मिक अग्निप्रकोप से जो ग्रापकी सम्पत्ति की हानि हुई है, उससे हमें भी बड़ा दुःख हुग्रा है। संसार में सूख-दू:ख, हानि-लाभ ग्रौर जीवन-मरएा का क्रम घूप ग्रौर छाया के समान अपरिहार्य अनवरत कम की भांति अटल है। आप जैसे विज्ञ एवं धैर्यशाली मनस्वी को इस प्रकार ग्रधीर नहीं होना चाहिये। भीषएा से भीषएातम संकटापन्न स्थिति में भी धैर्य से विचलित नहीं होना-यही तो धीर मनस्वियों का प्रथम लक्षरा है। साहस के सम्बल को सम्हालिये । प्रापके जिस साहस एवं सूभ-बूभ भरे बुद्धिवल ने स्नापको वन कुबेरोपम वैभव का स्वामी बनाया है, वही स्नापको स्रव भी पुन: पूर्ववत् बनायेगा ।

गहरी दीर्घनिश्वास के साथ श्रेष्ठी लक्ष्मीपति के कण्ठरव से ये उद्गार उद्भृत हुए- "ब्रह्मकुमारो ! मुभे ग्रन्न वस्त्र, भाण्डोपकरणादि सम्पत्ति के नष्ट हो जाने का कोई विशेष दु:ख नहीं है, मुभे सबसे बड़ा दु:ख तो इस प्राचीन शिलालेख के पूर्णतः ध्वस्त हो जाने का है। सम्पत्ति तो पुनः उपाजित कर ली जायेगी परन्तु यह महत्त्वपूर्ण प्राचीन शिलालेख तो श्रब पुनः किसी भी तरह तैयार नहीं किया जा सकेगा।"

श्रेष्ठी लक्ष्मीपति की बात सुनते ही दोनों भाइयों के मुखमण्डल ग्राशा एवं उमंगों से ग्रोत-प्रोत उत्साह के तेज से उद्दीप्त हो उठे। दोनों भाइयों ने श्रेष्ठि को भ्राक्वस्त करते हुए सोत्साह एक साथ कहा—"श्रेष्ठिवर! यदि ग्राप इसी चिन्ता से चिन्तित हैं, तो इसी क्षरा निश्चिन्त हो जाइये । हम दोनों भाइयों ने उस ग्रभि-लेख को पढ़ा तो हमें वह धार्मिक, सामाजिक ग्रौर वंश परम्परानुगत कौटुम्बिक श्रादि सभी दिष्टियों से बड़ा ही महत्त्वपूर्ण एवं मननीय प्रतीत हुन्ना। इसी कारण हम दोनों भाइयों ने उसे उत्कण्ठापूर्वक पुनः पुनः पढ़ा है ग्रौर वह सम्पूर्ण शिला-लेख हमें ग्रक्षरशः कण्ठस्थ हो गया है। जिस रूप में वह ग्रभिलेख था, उसी रूप में उसका पुनरालेखन कर हम ग्रापको दे देंगे।"

अपूर्व अश्चर्य से अवाक् बना श्रेष्ठी कतिपय क्षराों तक तो उन दोनों ब्रह्मकुमारों की स्रोर अपलक देखता ही रह गया। तदनन्तर आश्वस्त हो स्रगाध शान्ति के सागर में सुस्नात सस्मित स्वर से समस्त वातावरण में सुधा सी घोलते हुए श्रेष्ठी ने कहा—"घन्य हैं स्नाप! इस प्रकार की स्थिति में तो मेरा कुछ भी नष्ट नहीं हम्रा, सब कूछ सूरक्षित ही है।"

[ १३७

श्रीपति श्रीर श्रीघर ने ग्रथ से इति तक, तिथिवार, वर्ष, नक्षत्र ग्रादि सहित उस सम्पूर्ण शिलालेख को पत्रों पर लिख कर श्रेष्ठी को समर्पित कर दिया। श्रेष्ठी ने उसे पढ़ा तो उसके नयन युगल से हर्षाश्रु छलक उठे। उसने उन पत्रों को अपने उन्नत भाल से लगा विशाल वक्षस्थल से, हृदय से चिपका लिया। उसके अन्तर्मन में एक पुनीत विचार घारा उद्भूत हुई—"यदि इस प्रकार के ग्रद्भुत मेधा-शक्ति सम्पन्न किशोर मेरे गुरुवर श्राराध्य ग्राचार्य देव को मिल जायें तो निश्चित है कि जिन — शासन एक बार पुन: ग्रायंधरा के क्षितिज में सूर्य के समान देवीप्य-मान हो जगती तल को ग्रध्यात्म ज्ञान की ग्रलीकिक ग्राभा से ग्रोत-प्रोत एवं श्रालोकित कर दे। ग्रपूर्व सयोग की बात थी कि श्रेष्ठि के ग्रन्तर्मन में ग्रकुरित हुई भव्य भावना-वल्लरी शीघ ही फलवती भी हो गई।

श्रेष्ठी लक्ष्मीपित ने उन दोनों द्विज किशोरों को बड़े सम्मान के साथ ग्रपने घर पर ही रख लिया ग्रौर उनके भोजन-पान-वस्त्र ग्रादि की व्यवस्था का समुचित प्रबन्ध कर दिया। श्रीपित ग्रौर श्रीधर भी श्रेष्ठी के घर में ग्रानन्दपूर्वक रहने लगे।

उन दोनों ब्राह्मण किकोरों को श्रेष्ठी के घर रहते हुए थोड़े ही दिन बीते होंगे कि महान् कियोद्धारक श्राचार्य वर्द्धमानसूरि का घारा नगरी में पदापंण हुआ। श्रेष्ठी लक्ष्मीपित दोनों द्विज कुमारों के साथ श्राचार्य श्री के दर्शन, नमन एवं प्रवचन-श्रवण के लिए धर्मस्थान में पहुंचा। श्रेष्ठी ने श्रद्धा भक्ति पूर्वक श्राचार्य श्री को वन्दन-नमन किया और वह उनके समक्ष बैठ गया। श्रीपित और श्रीघर ने भी अपने श्रंजलिपुटों को भाल से लगा वर्द्धमानसूरि को प्रणाम किया और दोनों भाई उनके समक्ष हाथ जोड़ कर बैठ गये। पूर्व जन्म के संस्कारों का ही प्रभाव था कि उन दोनों द्विज कुमारों का अन्तर्ह द श्राह्लाद से श्रापूरित हो गया। वे दोनों निर्निषेष दृष्टि से सूरिवर के शान्तसौम्य मुखारिवन्द की ग्रोर देखते हुए ऐसे प्रतीत हो रहे थे मानो दो मधु लोलुप अमर दिव्य पारिजात पृष्प पा ग्रपनी सुध-बुघ भुला एकमात्र उसका मधुपान करने में निमग्न हों।

उन दोनों द्विज किशोरों की मुखाकृति आंखों की चमक, श्रौर सामुद्रिक लक्षराों से युक्त भव्य व्यक्तित्व को देखकर वर्द्धमानसूरि ने श्रनुभव किया कि ये दोनों किशोर आत्म-विजय के साथ-साथ पर-विजय करने में भी सर्वथा समक्ष होंगे।

वर्द्धमानसूरि का उपदेश सुन कर श्रीपित ग्रौर श्रीधर दोनों ही बन्धुग्रों को दृश्यमान जगत् की क्षरा भंगुरता, भौतिक भोगोपभोगों की निस्सारता ग्रौर श्रध्यात्म साधना की दृष्टि से मानव जन्म की महत्त्वपूर्ण महनीयता के बोध के साथ-साथ संसार से, संसार के समस्त कार्य-कलापों से, नाते-रिश्तों से विरक्ति हो गई। उन्होंने वर्द्धमानसूरि से प्रार्थना की कि वे उन दोनों भाइयों को श्रमस्य-धर्म में दीक्षित कर सदा के लिए अपने चरसों की शर्सा प्रदान करें।

वर्द्धमानस्रि ने, प्रभावक चरित्र के अनुसार शेष्ठी लक्ष्मीपति की अनुज्ञा-प्रार्थना पर श्रीपति ग्रौर श्रीधर नामक उन दोनों द्विज किशोरों को श्रमण धर्म में दीक्षित किया । कालान्तर में इन बन्धू द्वय की भगिनी कल्याग्रमती ने वर्द्धमानसूरि की छत्र-छाया में श्रमणी धर्म की दीक्षा ग्रहण की - इससे ग्रनुमान लगाया जाता है कि श्रीपति ग्रौर श्रीधर की श्रमसा दीक्षा के समय भी सम्भवतः उनके माता-पिता श्रथवा किसी पारिवारिक जन ने इन्हें दीक्षा प्रदान करने सम्बन्धी श्रनुज्ञा प्रदान की हो। दीक्षा के पश्चात् इन दोनों भ्राताओं का नाम् क्रमणः जिनेश्वर भीर बुद्धिसागरं रखा गया।

श्रीपति ग्रौर श्रीघर ने श्रमण धर्म में दीक्षित होने के ग्रनन्तर ग्रपने गुरु वर्द्धमानसूरि की सेवा में रह कर शास्त्रों का अध्ययन किया। पहले से ही वेद-वेदांग एवं भ्रनेक विद्यास्रों में पारंगत श्रीपति भ्रौर श्रीघर ने स्वल्प समय में ही जैन सिद्धान्तों का भी तलस्पर्शी ज्ञान प्राप्त कर लिया।

पाटरा में चालुक्य राज दुर्लभसेन की राज सभा में जिनेश्वरस्रि ने चौरासी गच्छों के चैत्यवासी ग्रांचार्यों को शास्त्रार्थ में पराजित कर सुविहित परम्परा की जिस प्रकार पुनः प्रतिष्ठा स्थापित की, इस सम्बन्ध में वर्द्धमानसूरि के परिचय में विस्तारपूर्वक प्रकाश डाला जा चुका है ।

इन दोनों आताओं को सुयोग्य समभ कर वर्द्धमानसूरि ने जिनेश्वरसूरि को आचार्य पद प्रदान कर अपना पट्टधर नियुक्त किया। बुद्धि सागर सूरि को भी उन्होंने द्वितीय श्राचार्य के पद पर श्रीघष्ठित किया। इन दोनों भाइयों की सहोदरा साध्वीजी कल्यारामति जी को वर्द्धमानसूरि ने महत्तरा पद प्रदान किया ।

बुद्धिसागर सूरि ने अपने ही समान नाम वाले सात हजार श्लोक प्रमागा "बुद्धिसागर व्याकरराँ" नामक व्याकररा ग्रन्थ की रचना की। यह ग्रन्थ ग्राज ग्रनुपलब्ध है।

श्री जिनेश्वरसूरि ने जिनचन्द्रसूरि ग्रीर श्रभयदेवसूरि को ग्राचार्य पद प्रदान किया । प्रभावक चरित्र के निम्नलिखित श्लोक के ग्रेनुसार श्री जिनेश्वर सूरि ने अपने गुरु वर्द्धमानसूरि के स्रादेश से ही स्रभयदेवसूरि को स्राचार्य पद प्रदान किया था:-

> श्रीवर्द्ध मान सूरीसामादेशात् सूरितां ददौ । श्री जिनेश्वर सूरिश्च, ततस्तस्य गुर्गोदधेः । १/६८ । । श्रीमानभयदेवास्यः सूरिः पूरित-विष्टपः ।....। १६६ । ।

श्री जिनेश्वरसूरि की ग्रद्भुत् रचना शक्ति ग्रीर संस्कृत भाषा पर पूर्ण अधिकार का परिचय कराने वाली एक घटना जैन वांग्मय में उपलब्ध होती है, वह इस प्रकार है :--

एक समय जिनेश्वरसूरि ने डियागा नामक नगर में चातुर्मासावास किया। प्रतिदिन के व्याख्यान के प्रवसर पर ग्रागमिक उपदेश के साथ-साथ शिक्षाप्रद कथानकों के माध्यम से श्रोताश्रों को ग्रागम के गहन विषय सुचारू रूपेग ह्दयंगम कराने के ग्रिमप्राय से जिनेश्वरसूरि ने चैत्यवासी ग्राचार्यों से ग्रावश्यक पुस्तकें मंगवाई । चैत्यवासी ग्राचार्य ग्रपनी चैत्यवासी परम्परा का पाटगा में पराभव करने वाले जिनेश्वरसूरि को ग्रपना कोई भी ग्रन्थ देने को सहमत नहीं हुए। जिनेश्वरसूरि ने तत्काल कथानक कोश नामक विशाल ग्रन्थ की रचना प्रारम्भ कर दी। प्रतिदिन ग्रपराह्म में दो प्रहर तक वे कथानक कोश की रचना करते ग्रौर दूसरे दिन प्रातः व्याख्यान में उन कथानकों के माध्यम से श्रोताश्रों को विमुग्ध कर देते । इस प्रकार चार मास में उन्होंने विशाल कथानक कोश की रचना सम्पन्न कर दी। विशास कर दी। विशास कर दी। विशास कर दी। विशास कर दिन प्रातः व्याख्यान से उन कथानकों के माध्यम से श्रोताश्रों को विमुग्ध कर देते । इस प्रकार चार मास में उन्होंने विशास कथानक कोश की रचना सम्पन्न कर दी। विशास कर दी। विशा

चैत्यवासियों को पराजित करने के अनन्तर श्री जिनेश्वरसूरि एवं श्री बुद्धि-सागरसूरि अपने सन्त वृन्द के साथ जाबालिपुर आये। यहां श्री जिनेश्वरसूरि ने विकम सम्वत् १०८० में प्रमालक्ष्म आदि कतिपय ग्रन्थों और बुद्धिसागरसूरि ने सात हजार श्लोक परिमारा के 'बुद्धिसागर व्याकररा' नामक व्याकररा ग्रन्थ की रचना पूर्ण की, जैसा कि बुद्धिसागर द्वारा रचित व्याकररा ग्रन्थ के अन्त में उल्लिखित निम्न श्लोक से प्रकट होता है:—

> श्री विक्रमादित्य नरेन्द्रकालात्, साशीतिके याति समासहस्र । (वि. सं. १०५०)

सश्रीक जाबालिपुरे तदाद्यं, दृन्धं मया सप्त सहस्रकल्पम् ।।११॥

वृद्धाचार्य प्रबन्धाविल में श्रौर खरतरगच्छ को बीकानेर नगरस्थ श्रीपूज्य ''दान सागर जैन ज्ञान भंडार'' के उपाश्रय की श्री क्षमा कल्याए द्वारा सं. १८३० में रचित गुर्वावली में श्री जिनेश्वरसूरि का गृहस्थ जीवन का परिचय उपरिवर्शित परिचय से भिन्न प्रकार का ही दिया हुश्रा है।

'वृद्धाचार्य प्रबन्धावलि'' के जिनेश्वरसूरि प्रबन्ध में श्री जिनेश्वरसूरि का परिचय निम्नलिखित रूप में दिया गया है:—

"वर्द्धमानसूरि विभिन्न क्षेत्रों में विचरण करते हुए सिद्धपुर नगर में पधारे । दूसरे दिन प्रात:काल श्री वर्द्धमानसूरि जिस समय जंगल से नगर की स्रोर लौट

**१. खर**तरगच्छ **वृ**हद् गुर्वावली ।

रहे थे, उस समय वेद-वेदांग का पारगामी जग्गा नामक पुष्करणा ब्राह्मण सरस्वती नदी में स्नान कर अपने घर की अरेर जा रहा था। उस पुष्करणा ब्राह्मण जग्गा ने वर्द्धमानसूरि को देखते ही जैन धर्म की निन्दा करते हुए कहा:-- "ये जैन साधू शूद्र वेद बाह्य ग्रौर ग्रपवित्र हैं।"

उस पुष्करएग ब्राह्मए की बात सुनकर वर्द्धमानसूरि ने शान्त एवं गम्भीर स्वर में कहा:-- "हे विद्वान् बाह्मरण ! बाह्म स्नान से वस्तृत: शुद्धि नहीं होती। तुम्हारे मस्तक पर मृत मछली पड़ी हुई है। इस दशा में तुम स्वयं अनुभव करोगे कि तुम्हारे शरीर की शुद्धि नहीं हुई है।

मृत मत्स्य की अपने मस्तक पर विद्यमानता की बात सुनकर पुष्करणा पंडित जग्गा ने इसे ऋपने सम्मान का प्रश्न बनाते हुए कहा :—''यदि मेरे मस्तक पर मृत मछली मिल जाय तो मैं तुम्हारा शिष्य बन जाऊंगा ग्रन्यथा मेरे मस्तक पर मृत मत्स्य के न मिलने की अवस्था में तुम्हें मेरा शिष्य बनना होगा।"

सस्मित शान्त स्वर में वर्द्धमानसूरि ने इस परा प्रथवा प्ररा पर अपनी स्वीकृति देते हुए कहा :—"ठीक है। ऐसा ही हो।"

म्रावेशाभिभूत पंडित जग्गा ने ज्योंही म्रपने शिर से शिरोवेष्टन (साफा) उठाया त्यों ही एक मृत मत्स्य जग्गा ब्राह्माए। के मस्तक पर से पृथ्वी तल पर गिर पड़ा और परा के अनुसार उसने तत्काल वर्द्धमानसूरि का शिष्यत्व ग्रंगीकार कर लिया ।"

वृद्धाचार्य प्रबन्धावलि के उपरिवर्शित जिनेश्वरसूरि प्रबन्ध में जिनेश्वर-सूरि के लघुभ्राता बुद्धिसागर का नामोल्लेख तक नहीं किया गया है, यह वस्तुत: विचारसीय है।

"श्री दान सागर जैन ज्ञान भंडार" बीकानेर की गुर्वावली में श्री जिनेक्वर-सूरि का परिचय निम्नलिखित रूप में दिया गया है :---

सुविहित पक्ष में संस्थापक श्री देवसूरि के प्रशिष्य तथा श्री नेमिचन्द्रसूरि के शिष्य श्री<sup>ं</sup> उद्योतनसूरि को विशुद्ध श्रमेगाचार के प्रतिपालक क्रियापात्र एवं उच्च कोटि के श्रागम मर्मज्ञ विद्वान् समभकर दूसरे विभिन्न ६३ श्रमण समूहों के स्थविरों के ८३ शिष्य उनके (उद्योतनसूरि के) पास पढ़ने के लिये ग्राये। उसी समय स्थावर मंडली में सर्वाधिक वृद्ध अबोहर प्रदेश के चैत्यवासी आचार्य जिनचन्द्र के शिष्य श्री वर्द्ध मान नामक चैत्यवासी साधु चैत्यवास का परित्याग कर उद्योतन-सूरि की सेवा में पहुंचे ग्रौर उन्हें सुविहित श्रमण श्रेष्ठ एवं विद्वान् जानकर वे उद्योतनसूरि के शिष्य बन गये ।

इस प्रकार ५४ शिक्षार्थी श्रमणों को उद्योतनसूरि ने समीचीनतया श्रागमों का ग्रध्ययन करवाया। ग्रध्ययन के सम्पन्न हो जाने पर एक रात्रि में सुविहित श्रमण परम्परा के ग्रभ्युदय सूचक श्रुभ मुहूर्त को देखकर उद्योतनः सूरि ने श्रपने शिष्यों से कहा कि देखो श्राकाश में वृहस्पति रोहिणी शकट में प्रवेश करने जा रहा है। इस प्रकार के श्रुभ मुहूर्त में यदि कोई ग्रुक ग्रपने शिष्य के सिर पर हाथ रखकर उन्हें श्राचार्य पद प्रदान कर दे तो उन ग्राचार्यों की दिशा विदिशाग्रों में दूर-दूर तक यशोकीर्ति प्रमृत होती है।

५३ उन विभिन्न स्थिविरों के शिष्यों की प्रार्थना पर उद्योतनसूरि ने कंडे काष्ठ के ग्रभिमन्त्रित चूर्णमय वासक्षेप के साथ क्रमशः उनके शिर पर ग्रपना हाथ रखते हुए उन्हें ग्राचार्य पद प्रदान कर दिये ।

ग्रपने शिष्य वर्द्धमान मुनि को, जो कि चैत्यवासी परम्परा का परित्याग कर उनके पास पंच महावृत रूप श्रमणा धर्म की दीक्षा ग्रहणा कर शिष्य बने थे, उद्योतनसूरि ने इन ५३ श्रमणों को ग्राचार्य पद प्रदान करने से कुछ समय पूर्व ही ग्रपना पट्टधर नियुक्त कर सूरि मन्त्र प्रदान कर दिया था। वर्द्धमानसूरि को ग्राचार्य पद प्रदान करते समय उद्योतनसूरि ने गच्छ वृद्धि के लाभ को देखते हुए उन्हें उत्तराखंड में विहार करने का ग्रादेश दिया। उत्तराखंड ग्रीर ग्रनेक क्षेत्रों में धर्म का प्रचार करने के श्रनन्तर वर्द्धमानसूरि सरसा नामक पत्तन 'नगर' में पधारे।

उन्हीं दिनों सोम नामक ब्राह्मण के दो पुत्र शिवदास तथा बुद्धि सागर श्रीर कल्याणवती नाम की पुत्री—ये तीनों भाई-बहिन सोमेश्वर महादेव के दर्शनार्थ तीर्थ यात्रा करते हुए उस समय के प्रसिद्ध नगर सरसा में पहुंचे। तीनों बहन भाइयों ने सरस्वती नदी में स्नान किया श्रीर सोमनाथ महादेव का श्रन्तर्मन में ध्यान करते हुए वे वहीं सो गये। मध्य रात्रि में उनके समक्ष सोमनाथ महादेव ने प्रकट होकर कहा:—"वत्सो ! मैं तुम पर प्रसन्न हूं। तुम मुक्तसे मनोवां छित वर मांगो।"

उन तीनों ने सांजलि शीष भुका कर वर की याचना करते हुए शंकर से प्रार्थना की:—''प्रभो। ग्राप हम पर प्रसन्न हैं तो हम तीनों को वैकुण्ठवास प्रदान की जिये।''

सोमनाथ ने कहा :— "वत्सो । वैकुंठ तो मुक्ते भी उपलब्ध नहीं है, ऐसी स्थिति में मैं तुम्हें वैकुंठवास किस भांति प्रदान कर सकता हूं। यदि वस्तुतः वैकुंठवास ही तुम्हारा एकमात्र लक्ष्य है तो श्री वर्द्धमानसूरि के चरणों की सेवा करो । वर्तमान काल में एक मात्र वे ही वैकुंठवास प्रदान करने में सक्षम हैं, समर्थ हैं । यह कहकर सोमनाथ महादेव ग्रद्ध्य हो गये।

१ दान मागर जैन ज्ञान भण्डार, बीकानेर पो० १० ग्रं० १५२ गुर्वावली, पृ० ६

दूसरे दिन प्रातःकाल उन तीनों बहन भाइयों ने नदी में स्नान किया ग्रौर तत्पश्चात् वे उपाश्रय में विराजमान श्री वर्द्धमानसूरि की सेवा में उपस्थित हुए । बन्दन नमन के ग्रनन्तर उन्होंने वर्द्धमानसूरि से प्रार्थना की :— "महात्मन् ! ग्राप हमें वैकुंठ वास प्रदान करें।"

वर्द्धमानसूरि ने अन्तस्तलवेधी दृष्टि से उनकी ग्रीर देखा। उनमें से एक वड़े भाई शिवदास (के मस्तक के केशजाल में एक छोटी सी मछली उलकी हुई थी। जलप्राणा मछली जल से बाहर निकाल दिये जाने के कारण जलाभाव में मर चुकी थी। वर्द्धमानसूरि ने मरी हुई उस मछली की ग्रीर इंगित किया ग्रीर जैन धर्म की ग्राधार शिला स्वरूपा दया भगवती पर प्रकाश डालते हुए वैकु ठ प्रदायी श्रमणाचार का स्वरूप उन्हें समभाया। वर्द्धमानसूरि के मुखारिवन्द से वैकु ठवास (मोक्ष) प्राप्ति के सच्चे मार्ग को सुनकर उन तीनों बहिन-भाइयों के अन्तः करण-मन-मस्तिष्क में मोक्ष मार्ग पर ग्रग्रसर होने की उत्कट ग्राकांक्षा उत्पन्न हुई। उन तीनों मुमुक्ष भव्यात्माग्रों ने वर्द्धमानसूरि से जीवन-पर्यन्त सर्व सावद्य-विरित स्वरूप पच महान्नतों की दीक्षा ग्रहण की। गुरु ने दीक्षा प्रदान करते समय शिवदास का नाम जिनेश्वर रखा। मुनि जिनेश्वर ग्रीर बुद्धि सागर ने पूर्ण निष्ठा एवं प्रगाढ़ श्रद्धापूर्वक ग्रपने गुरु वर्द्धमानसूरि से ग्रागमों का ग्रध्ययन किया। उत्कृष्ट लगन ग्रीर कठोर परिश्रम के परिणाम-स्वरूप उन बन्धुद्वय मुनियों ने सभी सैद्धान्तिक शास्त्रों में निष्णातता प्राप्त की।

वर्द्धमानसूरि से एक दिन जिनेश्वर मुनि ने निवेदन किया कि यदि गुर्जर प्रदेश में विचरण कर धर्म का प्रचार किया जाए तो जिनशासन की बड़ी उन्नति हो सकती है। वर्द्धमानसूरि ने कहा:— "वहां चैत्यवासियों का एकाधिपत्य परक प्रबल प्रभाव है अतः पग-पग पर उनकी छोर से छनेक प्रकार के उपसर्ग-उपद्रव उपस्थित किए जाने की छाशंका है।"

जिनेश्वरसूरि ने अपने गुरु से निवेदन किया :— ''आचार्यदेव! यूकाओं (जूंओं) के भय से वस्त्र का परित्याग तो नहीं किया जा सकता। मुभे और बुद्धि सागर को गुजरात में धर्म प्रचार की खाज्ञा प्रदान की जिये। हम दोनों वहां सभी प्रकार की प्रतिकूल परिस्थितियों का साहस के साथ सामना करते हुए प्रभु महावीर के विश्वकल्याएाकारी जैन धर्म का प्रचार-प्रसार करेंगे।''

अपने शिष्यों के साहस एवं क्षमता से सन्तुष्ट एवं आश्वस्त हो वर्द्धमानसूरि ने उन्हें गुजरात में धर्म प्रचार की अनुज्ञा प्रदान करते हुए उन दोनों मुनियों को आचार्य पद और साध्वी कल्याणवती को महत्तरा पद प्रदान किया। गुरुआज्ञा प्राप्त कर जिनेश्वरसूरि और आचार्य बुद्धि सागर ने गुजरात की श्रोर विहार किया। वे दोनों बन्धु असाहिल्लपुर पट्टमा में पहुंचे और राजपुरोहित के घर में ठहरे। राजपुरोहित द्वारा उनसे उनके नाम, वंश, स्थान आदि के सम्बन्ध में प्रशन किये जाने पर जिनेश्वरसूरि ने कहा:—"हम दोनों भाई वाराणसी नगरी के निवासी श्री सोम ब्राह्मण के पुत्र हैं।"

ग्रान्तरिक श्राह्णाद प्रकट करते हुए राजपुरोहित ने कहा :—"ग्रहो ! ग्राप दोनों मेरे भागिनेय (भान्जे) हो ।" राजपुरोहित ने उन दोनों बन्धुग्रों को बड़े सम्मान के साथ ग्रपने घर पर रक्खा ।

गुर्जरेश दुर्लभराज की राज सभा में जिनेश्वरसूरि ने चैत्यवासियों को वाद में पराजित कर अग्राहिल्लपुर पट्टगा में वसतिवास की स्थापना की।

इस प्रकार "प्रभावक चरित्र", वृद्धाचार्य प्रबन्धाविल ग्रौर दानसागर जैन ज्ञान भंडार, बीकानेर की गुर्वावली में श्री जिनेश्वरसूरि का दीक्षित होने से पूर्व का परिचय दिया गया है, वह परस्पर समान नहीं है । प्रभावक चरित्रकार ने जिनेश्वरसूरि ग्रौर बुद्धि सागरसूरि को मध्यप्रदेश निवासी कृष्ण नामक ब्राह्मण के श्रीघर ग्रौर श्रीपति नामक पुत्र बताते हुए घारानगरी के श्रेष्ठि लक्ष्मीपति के माध्यम से घारानगरी में उनके दीक्षित होने का उल्लेख किया है। इसके विपरीत वृद्धाचार्य प्रबन्धावली में जिनेश्वरसूरि को गृहस्थावस्था में जग्गा नामक पुष्करणा ब्राह्मण बताया गया है। इसमें जिनेश्वरसूरि का दीक्षास्थल सिद्धपुर ग्रौर दीक्षा का कारण शुद्धि ग्रशुद्धि के पण में पराजित होना बताया गया है।

दान सागर जैन ज्ञान भंडार बीकानेर की छपरिवर्णित (खरतरगच्छ)
गुर्वावली में जिनेश्वरसूरि और बुद्धिसागरसूरि का वाराणसी के सोम नामक
ब्राह्मण के पुत्र के रूप में परिचय दिया गया है। इसके साथ ही सरसा नगर में
सोमनाथ महादेव के निर्देश से वर्द्धमानसूरि के सम्पर्क में ग्राने और वहीं सरसा
नामक नगर में ही वर्द्धमानसूरि के पास उनके दीक्षित होने का उल्लेख है।

परस्पर भिन्न इस प्रकार के विवरणों में से वस्तुतः कौनसा विवरण प्रामाणिक है, इस सम्बन्ध में प्रमाणाभाव के कारण सुनिष्चित रूप से कुछ भी नहीं कहा जा सकता। केवल प्रनुमान ही किया जा सकता है कि प्रभावक चरित्रकार ने जिनेश्वरसूरि के गृहस्थ जीवन का जो परिचय दिया है, वह संभवतः वास्तविकता के ग्रधिक सन्निकट हो। वृद्धाचार्य प्रबन्धाविल ग्रीर बीकानेर के दान सागर जैन ज्ञान भंडार की गुर्वावली के एतद विषयक विवरणों को प्रामाणिक मानने में एक बहुत बड़ी बाधा यह ग्राती है कि दुर्लभराज की ग्रणहिल्लपुर पट्टण की राज सभा में जिनेश्वरसूरि द्वारा चैत्यवासियों को पराजित करने से पूर्व सम्पूर्ण गुजरात, सौराष्ट्र ग्रादि दक्षिणी पश्चिमी प्रदेशों में सुविहित परम्परा के श्रमणों का विचरण

तदा तेन ज्ञातं एतौ मम भागिनेयौ । ततक्च बहुमानपुरस्सरं स्वगृहे रक्षितौ । गुर्वावली ः १८६२ तकः पो. १०, ग्रं. १४२, पृष्ठ ११ दान सामर जैन ज्ञान मंडार, बीकानेर ।

नहीं के बराबर था, यह खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली स्रादि जैनवाडं मय के उल्लेखों से स्पष्टतः विदित होता है। इस प्रकार की स्थिति में चैत्यवासियों को पाटरा में पराजित करने से पूर्व वर्द्धमानसूरि का गुजरात में विचरण श्रौर जग्गा ब्राह्मण अथवा शिवदास बुद्धिसागर ग्रौर कल्यारावती का सरसा नगर में वर्द्धमानसूरि के पास दीक्षित होना सम्भव ही नहीं हो सकता।

उपरिलिखित तीनों प्रकार के उल्लेखों से यह तो स्पष्टत: सिद्ध होता है कि श्री जिनेश्वरसूरि ब्राह्मएा कुल के नर-रत्न थे ग्रौर उन्होंने चैत्यवासी परम्परा की आगम विरुद्ध मान्यताओं की काली सघन घन-घटाओं से पूर्णतः आच्छा-दित जैन धर्म के विशुद्ध स्वरूप को संसार के समक्ष पुनः प्रकाशित कर जिन शासन की महती सेवा की । वस्तुतः जिनेश्वरसूरि ने चैत्यवासी परम्परा द्वारा चारों श्रोर प्रसारित बाह्याङम्बर, शास्त्र विरुद्ध श्रमणाचार श्रौर श्रागम विरुद्ध मान्य-ताओं को निरस्त-समाप्तप्रायः कर द्रव्य परम्परात्रों द्वारा उत्तरोत्तर मन्द की जा रही जिन शासन की ज्योति को पून: प्रज्वलित किया।

यदि महाप्रतापी जिनेश्वरसूरि ने चैत्यवासी परम्परा की जडों को न भकभोरा होता तो भ्राज भाव-परम्परों के, जैन धर्म के विशुद्ध स्वरूप के, सुविहित श्रमण-परम्परा के स्रोर स्नागमानुसार विशुद्ध श्रमणाचार के दर्शन सम्भवतः बहु श्रमसाध्य ही नहीं अपित दूर्लभ हो जाते ।

ब्रापश्री द्वारा की गई जिनशासन की उल्लेखनीय सेवा जैन इतिहास में सर्वदा स्वर्णाक्षरों में लिखी जाती रहेगी।

-: o :---

## जिनचन्द्रसूरि

जिनेश्वरसूरि के पश्चात् जिनचन्द्रसूरि संविग्न परम्परा के श्राचार्य हुए। इन्हें श्रीर श्रभयदेवसूरि को जिनेश्वरसूरि ने श्रपने गुरु वर्द्धमानसूरि के जीवन काल में उनके श्रादेश से ही श्राचार्य पद प्रदान कर दिया था।

खरतरगच्छ की अनेक पट्टाविलयों में संविग्न परम्परा के आचार्यों, श्रमण, श्रमिण्यों तथा श्रावक-श्राविकाओं को खरतरगच्छ की परम्परा का बताया गया है। इस सम्बन्ध में उन पट्टाविलयों में लिखा गया है कि अणहिलपुर पाटण के महाराजा दुर्लभराज सोलकी की राजसभा में ५४ गच्छों के चैत्यवासी साधुओं को जिनेश्वरसूरि ने शास्त्रार्थ में पराजित किया। उस उपलक्ष में दुर्लभराज ने जिनेश्वरसूरि को खरतर विरुद्द से विभूषित किया। पट्टाविलोकारों के इस कथन की स्व० पं. श्री कल्याण विजयजी महाराज जैसे लब्धप्रतिष्ठ इतिहासकारों ने प्रामाणिकता की कोटि में गणना नहीं की है।

वास्तविकता यह है कि "खरतरगच्छ वृहद्गुर्वावली" में पाटगा के महाराजा दुर्लभराज की सभा में वर्द्धमानसूरि की विद्यमानता में उनके शिष्य जिनेश्वरसूरि द्वारा चैत्यवासियों को शास्त्रार्थ में पराजित किये जाने का तो उल्लेख है किन्तु "खरतर विरुद" द्विये जाने का किंचित्मात्रभी उल्लेख नहीं है। श्रभयदेवसूरि ने भी अपनी जाता धर्मकथांग वृत्ति में अपनी परम्परा को चन्द्र कुलीन संविग्न परम्परा बताया है।

इसी प्रकार जिनदत्तसूरि (वि० सं० १२०४-१२११) ने भी अपनी कृति गराधर सार्द्ध शतक'' में चैत्यवासियों को पराजित किये जाने का तो उल्लेख किया है, किन्तु खरतर विरुद्ध दिये जाने का कहीं उल्लेख नहीं किया है।

श्री जिनचन्द्रसूरि ने १८ हजार श्लोक प्रमाण 'संवेग-रंगशाला' नामक एक ग्रन्थ की रचना की जो प्रत्येक मुमुक्षु के लिये पठनीय, मननीय एवं ऋघ्यातम के प्रशस्त पथ पर अग्रसर होने के इच्छुक साधकों के लिए प्रकाशस्तम्भ तुल्य है। जिनचन्द्रसूरि की कृति का "संवेग रंगशाला" नाम से भी यही निष्कर्ष निकलता है कि वर्द्धमानसूरि द्वारा कियोद्धार के पश्चात् प्रारम्भ की गई परम्परा उनके समय तक संविग्न परम्परा के नाम से ही ग्राभिहित की जाती थी।

<sup>🐫</sup> ज्ञाना धर्म कथांग दृत्ति, प्रशस्ति, श्लोक सं. 🖙

## श्रभयदेवसूरि

### (नवांगी वृत्तिकार)

श्री अभयदेवसूरि वीर निर्वाश की सोलहवीं सत्रहवीं शताब्दी के आगम मर्मज, महान् टीकाकार एवं प्रभावक आचार्य हुए हैं।

ग्राप जैन इतिहास में नवांगी वृत्तिकार के विरुद्द से विभूषित एवं विख्यात रहे हैं। ग्रापने ग्राचारांग ग्रौर सूत्रकृतांग को छोड़कर शेष नौ ग्रंगों पर वृत्तियों की रचना करके जो जिनशासन की-जिनवागी की नितरां श्लाघनीय सेवा की है, उसके लिये जैन जगत् ग्रापका सदा सर्वेदा कृतज्ञ रहेगा।

श्री स्रभयदेवसूरि का जन्म विक्रम सम्वत् १०७२ में मालव प्रदेश की इतिहास प्रसिद्ध घारा-नगरी में हुन्ना। प्रभावक चरित्र के उल्लेखानुसार स्नाप महान् कियोद्धारक एवं संविग्न परम्परा के सूत्रघार स्नाचार्य वर्द्धमानसूरि के प्रशिष्य स्नौर जिनेश्वरसूरि के शिष्य थे। ।

प्रभावक चरित्र के अतिरिक्त "खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली" में भी श्री अभयदेवसूरि को जिनेश्वरसूरि का ही शिष्य बताया गया है। खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली का एतद्विषयक वह उल्लेख निम्नलिखित रूप में है:—

"पश्चाच्छी जिनेश्वर सूरिगा विहारक्रमं कुरुता जिनचन्द्र, ग्रभयदेव, धनेश्वर, हरिभद्र प्रसन्नचन्द्र, धर्मदेव, सहदेव, सुमति प्रभृतयोऽ-नेके शिष्याः कृताः ।.....। पश्चाच्छी जिनेश्वर सूरिभिः श्री जिनचन्द्रा-भयदेवौ गुरुगातं ज्ञात्वा सूरिपदे निवेषितौ कमेरा युगप्रधानौ जातौ।"

प्रभावक चरित्र के उल्लेखानुसार ग्रभयदेवसूरि का जन्म धारानगरी के महा समृद्धिशाली श्रेष्टि महीधर की पतिपरायगा धर्मपत्नी धनदेवी की कुक्षि से हुग्रा।

म्रन्यदा विहरन्तश्च, श्री जिनेश्वरसूरयः।

| पुनर्वारापुरी प्रापुः, सपुष्यप्राप्यदर्शनाः ।।६१।। |
|----------------------------------------------------|
| श्रेष्ठी महीघरस्तत्र, पुरुषार्थत्रयोन्नतः ।।६२॥    |
| तस्याभयकुमाराख्यो, धनदेव्यंगभूरभूत । ।।६३।।        |
| अथाभयकुमारोऽसौ, वैराग्येस्। तर्रागतः ।ा१८५।।       |
| त्रनुमत्या ततस्तस्य, गुरुभिः स च दीक्षितः ।।।६६।।  |
| —प्रभावक चरित्र, पृष्ठ १६३-१६४                     |

₹.

इनके जन्म ग्रौर ग्राचार्यपद पर ग्रासीन होने के सम्बन्ध में प्रभावक चरित्रकार ने प्रकाश डालते हुए उल्लेख किया है कि महीधर श्रेष्ठि ग्रौर धनदेवी के पुत्र अभयकुमार ने बाल्यावस्था में एवं वर्द्धमानसूरि की विद्यमानता में ही श्रमण्धर्म की दीक्षा ग्रहरण कर ली थीं। श्रमराधर्म की दीक्षा प्रदान किये जाने पर गुरु द्वारा श्रभयकुमार का नाम अभयदेव रखा गया । इनकी दीक्षा के सम्बन्ध में प्रभाचन्द्र-सूरि ने लिखा है कि एक समय जिनेश्वरसूरि विहार कम से धारानगरी में पधारे! उनके उपदेश को सुनने के लिये विशाल जनसमूह उमड़ पड़ा। ग्रतुल धन सम्पदा के स्वामी महीधर नामक श्रेष्ठि अपनी पत्नी धनदेवी और अपने बालक अभयकुमार के साथ ग्राचार्य श्री के धर्मीपदेश को सुनने के लिये ग्राया । उनके उपदेश को सुनकर बालक अभयकुमार को संसार की असारता एवं क्षराभंगुरता का पहली बार भली-भाति बोध हुआ और वह वैराग्य के गहरे रंग में रंग गया। अभयक्मार ने तत्काल माता-पिता से प्रार्थना की कि उसे वे जिनेश्वरसूरि के चरगों की शीतल छाया में श्रमण-धर्म की दीक्षा ग्रहण करने की ग्रमुज्ञा प्रदान करें। ग्रपने प्राणिप्रय पुत्र की इस प्रकार की बात सुनकर महीधर ग्रौर धनदेवी स्तब्ध हो शोक सागर में निमन्न हो गये । उन्होंने श्रमराजीवन की कठिनाइयों से ग्रपने पुत्र को ग्रवगत कराते हुए उसे समभाने का यथाशक्य पूरा-पूरा प्रयास किया कि अभी उसकी बालवय है प्रतः स्रर्थकरी विद्या के स्रर्जन में ही निरंत रहे स्रौर युवावस्था में नाना प्रकार के सांसारिक भोगोपभोगों का सुखोपभोग करने के अनन्तर ढलती वय में श्रमण-धर्म में दीक्षित हो जाय । होनहार बालक अभय कुमार को पूर्वजन्मों के संस्कारों के प्रताप से अनमोल मानव जीवन के महत्व और सांसारिक जीवन के ऐहिक भोगोप-भोगों की क्षरा-भंगुरता का श्राभास हो गया था त्रतः उसने दीक्षित हो जाने का अपना दृढ़ संकल्प प्रकट करते हुए कहा कि उसे क्षराभंगुर संसार के निस्सार कार्य-कलापों एवं सुखोपभोगों में कोई सार प्रतीत नहीं होता। ग्रब उसे संसार का कोई प्रलोभन अपनी अरेर आकर्षित नहीं कर सकता। उसने मन ही मन सब भांति सोच विचार कर श्रमण धर्म में दीक्षित हो जाने का ग्रटल निश्चय कर लिया है।

अपने पुत्र के स्वभाव से महीधर और धन देवी, दोनों ही, भली-भांति परिचित थे कि अभय कुमार ने एक बार जो निश्चय कर लिया है, उससे उसे कोई डिगा नहीं सकता। अतः उन्होंने अन्ततोगत्वा अश्रुपूरित नयनों से अपने प्राराप्रिय पुत्र की ओर निहारते हुए संधे स्वर में उसे दीक्षित होने की अनुज्ञा प्रदान कर दी।

माता-पिता की अनुज्ञा प्राप्त होते ही अभयकुमार के हर्ष का पारावार नहीं रहा। दीक्षित होने के पश्चात् मुनि अभयदेव ने गुरु-चरएों की सेवा में रहते हुए बड़ी निष्ठा के साथ संस्कृत प्राकृत आदि भाषाओं का अध्ययन प्रारम्भ कर दिया। कुणाग्र बुद्धि के घनी मुनि अभयदेव ने अथक् प्रयास करते हुए सभी भाषाओं का आधिकारिक ज्ञान प्राप्त कर विद्वद् समाज को आध्चर्याभिभूत कर दिया। उन्होंने

श्रमराधर्म की समीचीनतया परिपालना के साथ-साथ ग्रपने गुरु जिनेश्वरसूरि से ग्रागमों का ग्रध्ययन कर उनका तलस्पर्शी ज्ञान प्राप्त किया।

इस प्रकार विनय, वैयावृत्य एवं निरितचार श्रमण धर्म की परिपालना के साथ मुनि ग्रभयदेवसूरि ग्रनुपम ग्रध्यवसाय, निष्ठा तथा ग्रथक् श्रमपूर्वक व्या-करण न्याय, छन्द-शास्त्र तथा स्व-पर दर्शन के उद्भट विद्वान् एवं जैनागमों के तल-स्पर्शी ज्ञाता बन गये। सभी विद्याश्रों में निष्णातता ग्रौर ग्रागमों के गूढ़तम ज्ञान के तल-स्पर्शी ज्ञाता बन जाने के कारण मुनिश्री ग्रभयदेव की कीर्ति दिग्दिगन्त में व्याप्त हो गई। उनकी गणना उस समय के ग्रग्रगण्य उद्भट विद्वानों में की जाने लगी।

अपने प्रत्युत्पन्न-मित आगम मर्मज्ञ उद्भट विद्वान् प्रशिष्य अभयदेवसूरि के आर्जव-मार्दव-विनय आदि गुणों और यशोगाथाओं पर मुग्ध हो प्रथम महान् कियो-द्वारक वर्द्धमानसूरि ने अपने परम आज्ञाकारी एवं प्रभावक शिष्य जिनेश्वरसूरि को आदेश दिया कि वे होनहार षोडश वर्षायुष्क किशोर मुनि अभयदेव को आचार्य पद पर अधिष्ठित कर दें। अपने अनन्य उपकारी परम प्रभावक गुरु की आज्ञा को शिरोधार्य कर जिनेश्वरसूरि ने वि० सं० १०८८ में अपने असाधारण प्रतिभा के धनी मेधावी शिष्य श्री अभयदेव को सूरि पद (आचार्य पद) पर प्रतिष्ठित किया।

सूरि पद पर प्रतिष्ठित किये जाने के ग्रनन्तर भी ग्रभयदेवसूरि ग्रपने गुरु के साथ विभिन्न क्षेत्रों में ग्रप्रतिहत विहार-कम से जिन शासन के ग्रम्युदयोत्कर्ष- कारी कार्यों में निरत रह जैन धर्म का प्रचार-प्रसार करते रहे।

श्रभयदेवसूरि को सूरिपद प्रदान करने के कुछ समय पश्चात् विभिन्न क्षेत्रों में जिन धर्म का प्रचार-प्रसार करते हुए श्राचार्य श्री वर्द्धमानसूरि पल्यपद्रपुर नामक नगर में पधारे। वहां श्रपने जीवन का श्रन्त समय जान कर श्रालोचनापूर्वक श्रशन-पान का यावज्जीवन परित्याग कर संथारा श्रहण किया। श्रीर वहीं वे स्वर्गस्थ

ततः प्रज्ञातिश्रयात् षोडशवर्षजन्मपर्यायः कुमारावस्थ एव वर्द्धमानसूरिस्याभ्यनुज्ञातो विक-मीय १०८८ मिते वर्षे श्राचार्यपदमभ्यतिष्ठत् !

<sup>---</sup> ग्रिभिधान राजेन्द्र, प्रथम भाग, पृष्ठ ७०६-७०७

स चावगाढ-सिद्धान्तः, तत्त्वप्रेक्षानुमानतः ।
 बभौ महाक्रियानिष्ठः, श्री संघामभोजभाष्करः ।।६७।।
 श्री वर्द्धमानसूरीएगमादेशात् सूरितां ददौ ।
 श्री जिनेश्वरसूरिण्च, ततस्तस्य गुएगोदधेः ।।६८।।

<sup>---</sup>प्रभावक चरित्र, पृष्ठ १६४

हुए। शिथिलाचारपरायग् चैत्यवासी परम्परा के वर्चस्व को सशक्त चुनौती देने वाले और श्रमण् भगवान् महावीर के घर्मसंघ की विशुद्ध मूल परम्परा को पुनः प्रकाश में लाने वाले श्री वर्द्धमानसूरि के स्वर्गस्थ होने के ग्रनन्तर श्री ग्रभयदेव-सूरि ग्रपने गुरु के निर्देशानुसार विभिन्न क्षेत्रों में शुद्ध-मूल परम्परा का प्रचार-प्रसार करते हुए विचरण् करने लगे। ग्रपने शिष्यों को ग्रागमों की वाचना देते समय उन्होंने श्रनुभव किया कि एकादशांगी के प्रथम दो ग्रंग ग्राचारांग और सूत्र-कृतांग—इन दो ग्रंगों पर श्राचार्य शीलाङ्क द्वारा रचित टीकाग्रों के उपलब्ध होने के कारण् इन दोनों सूत्रों के गूढार्थ को हृदयंगम करने में ग्रागमों के शिक्षाधियों को ग्राधिक कठिनाई का ग्रनुभव नहीं होता। किन्तु शेष स्थानांग ग्रादि नौ ग्रंगों पर शीलाङ्काचार्य द्वारा निर्मित टीकाग्रों के विलुप्त हो जाने के कारण् उन ग्रंगों के ग्रध्येताग्रों को ग्रागमों के ग्रर्थ को समभने ग्रौर गूढार्थ भरे ग्रनेकार्थक सूत्रों को श्रध्येताग्रों को ग्रागमों के ग्रध्येताग्रों की सुविधा के लिये इस कठिनाई को दूर करना परमावश्यक है, ग्रतः उन्होंने इस गुरुतर कार्य को सम्पन्न करने का मन ही मन संकल्प किया।

प्रभावक चरित्रकार प्रभाचन्द्राचार्य के उल्लेखानुसार उपाश्रय में रात्रि के समय जिनशासन की श्रिष्ठितात्री देवी ने श्रभयदेवसूरि के समक्ष उपस्थित हो नमनानन्तर निवेदन किया—"पूर्वकाल में कोट्याचार्य के नाम से प्रख्यात शीलाङ्काचार्य ने ग्यारहों ग्रंगों की वृत्तियों की रचना की थी, उनमें से श्राचारांग ग्रौर सूत्रकृताङ्ग इन दो सूत्रों की ही वृत्तियां साम्प्रतकाल में उपलब्ध हैं। शेष ६ ग्रंगों की टीकाएं कालप्रभाव से विलुप्त हो गई हैं। जैन संघ पर कृपा कर ग्राप स्थानां-गादि शेष नौ ग्रंगों पर वृत्तियों की रचना करने का प्रयास करें।"

शासनाधिष्ठात्री देवी की बात सुनकर अभयदेव ने उत्तर देते हुए कहा :— सर्वज्ञ सर्वदर्शी श्रमण भगवान् महाबीर द्वारा उपदिष्ट और मित, श्रुति, अविध एवं मनः पर्यव इस प्रकार चार विशिष्ट ज्ञान के धनी आर्य सुधर्मा द्वारा अथित गूढार्थ भरे आगमों के रहस्यभरे अनेकार्थपूर्ण शब्दों की व्याख्या करने में मेरे जैसा अल्पज्ञ क्या सफल हो सकेगा ? आपके आदेश की अवहेलना तो मैं नहीं कर सकता किन्तु मुभे एक ही भय है कि अपनी अल्प मित के कारण यदि मेरे द्वारा गूढार्थ भरे एक भी शब्द की सर्वज्ञप्रणीत आगम की मूल भावना के विपरीत व्याख्या हो गई तो मैं अनन्तकाल तक भयावहा भवाटवी में भटकने का अधिकारी एवं अनन्त दुःसहा दारुण दुःखों का भागी बन जाऊंगा।"

इस पर शासनदेवी ने स्रभयदेवसूरि को स्राश्वस्त करते हुए कहा—''महा-मनीषित् ! स्रागमों की टीका करने में सुयोग्य समभ्र कर ही तो मैंने नवांगों पर वृत्ति निर्माख की स्रापसे प्रार्थना की है। वृत्तियों की रचना करते समय कहीं पर भी किसी प्रकार का कोई संशय किसी आगमिक शब्द के विषय में हो जाय, तो आप तत्काल मेरा स्मरण कर लेना। मैं तत्काल आपके समक्ष उपस्थित हो जाऊंगी और आपके संशय से भली-भांति अवगत हो सीमन्धर स्वामी की सेवा में महाविदेह क्षेत्र में जाकर उनसे आपकी शंकाओं का पूर्ण समाधान प्राप्त कर आपको समुचित अर्थ से अवगत करा दूंगी। अतः आप सब प्रकार के ऊहापोह का परित्याग कर स्थानांगादि नौ अंगों पर वृत्तियों की रचना करने का कार्य प्रारम्भ कर दीजिये।"

शासन देवी के कथन को स्वीकार कर अभयदेवसूरि ने नवांगी वृत्ति की रचना का कार्य प्रारम्भ किया।

प्रभाचन्द्राचार्य द्वारा प्रस्तुत किये गये इस विवरण से कुछ भिन्त रूप में "खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली" के रचनाकार ने नवांगी वृत्ति की रचना के सम्बन्ध में निम्नलिखित रूप में विचार प्रस्तुत किया है :-

"तदनन्तर (जिनेश्वरसूरि के पश्चात्) नवांगी वृत्तियों के रचनाकार श्री स्रभयदेवसूरि युगप्रधानाचार्य हुए। वे नौ स्रंगों की वृत्तियों के रचनाकार कैसे हुए इस सम्बन्ध में कहा जाता है कि सम्भाणा नामक ग्राम में स्रभयदेव सूरि व्याधिग्रस्त हो गये। ज्यों ज्यों उपचार किया गया त्यों त्यों रोंग बढ़ता ही गया। रोंग की स्रसाध्य स्थिति से प्रपनी शारीरिक स्रशक्तावस्था को देखकर स्रपने दोषों की स्रालो-चना प्रत्यालोचना के लक्ष्य से स्रभयदेव सूरि ने चारों स्रोर चार चार योजन दूर तक के श्रावकों को बुलवाया। तेरस के दिन की रात्रि के स्रवसान काल में दो प्रहर रात्रि के स्रवशिष्ट रहने पर जिनशासन की स्रधिष्ठात्री देवी उनके पास उपस्थित हुई ग्रौर उसने स्रभयदेवसूरि से पूछा—"सो रहे हो या जाग रहे हो?"

रुग्गा श्रभयदेवसूरि ने श्रतीव मन्द स्वर में उत्तर दिया-"जाग रहा हूं।"

देवी ने कहा:-"शीध्र उठो श्रौर सूत्र की इन नौ घुण्डियों को सुलभास्रो।" अभयदेव सूरि ने उत्तर दिया--"मैं उठ नहीं सकता।"

देवी ने कहा :- "कैसे नहीं उठ सकते ? श्रभी तो तुम बहुत वर्षों तक जीश्रोगे ग्रौर नो श्रंगों पर वृत्तियों की रचना करोगे।"

१. यत्र संदिद्धते चेतः, पृष्टब्योऽत्र मया सदा । श्रीमान् सीमन्धरः स्वामी, तत्र गत्वा छुति कुठ ॥ ११० ॥ आरभस्व ततोह् येतत्, मात्र संशय्यतां त्वया स्मृतमात्रा समायास्ये, इहार्थे त्वत्पदो शपे ॥ १११ ॥ श्रुत्वेत्यंगीचकाराथ, कार्यं दुष्करमप्यदः...... ॥ ११२ ॥

"इस प्रकार की विशोर्ण शारीरिक स्थिति में वृत्तियों की रचना कैसे कर सकूंगा?"

इस पर देवी ने उपदेश की मुद्रा में कहा—''स्तम्भनकपुर नामक नगर के समीप सेढिका नामक नदी के तट के सिन्नकट खंखरा पलाश नामक वृक्षों के बीच में पार्श्वनाथ भगवान् की प्राकृतिक (स्वयंभू) प्रतिमा विद्यमान है। उस प्रतिमा के समक्ष देवों का वन्दन करो। तुम पूर्ण स्वस्थ हो जाग्रोगे।''

यह कहकर देवी तिरोहित हो गई।

प्रातःकाल चारों स्रोर के म्रड़ोस-पड़ोस के गांवों से म्राये हुए श्रावकों का समूह स्रभयदेवसूरि के समक्ष उपस्थित हुम्रा। सबने सादर सूरिजी को वन्दन-नमन किया।

श्रभयदेवसूरि ने उनसे कहा—"स्तम्भनकपुर में पार्श्वनाथ भगवान् को वन्दन करने जाना है।"

श्रावकों ने इसे स्रपने पूज्य स्राचार्य का उपदेश समक्षा स्रौर वे बोले-"हम इसका प्रबन्घ करके स्रभी स्रापकी सेवा में उपस्थित होते हैं।"

उन्होंने ग्रभयदेवसूरि के लिये वाहन की व्यवस्था की ग्रौर स्तम्भनकपुर की ग्रोर प्रस्थित हुए। ग्रभयदेव सूरि की भूख वस्तुतः उस समय तक पूर्णतः नष्ट हो चुकी थी। किन्तु कुछ ही दूरी की यात्रा के पश्चात् उन्हें भूख लग गई ग्रौर उनकी कुछ पेय लेने की इच्छा हुई। यात्रा कम से धवलक नामक ग्राम तक पहुंचते पहुंचते ग्रभयदेवसूरि का ग्ररीर निरोग हो गया। स्वस्थ हो जाने पर उन्होंने स्तम्भनकपुर तक चरण विहार किया। वहां पहुंचते ही श्रावकों ने इधर-उधर भगवान् पार्श्वनाथ की प्रतिमा को ढूंढना प्रारम्भ किया। किन्तु जब मूर्ति कहीं भी दृष्टिगोचर नहीं हुई तो उन्होंने गुरु से पूछा कि वह मूर्ति कहां है।

अभयदेवसूरि ने उन्हें बताया—''खंखरा पलाश वृक्षों के मध्य भागों में देखो।''

उन वृक्षों के पास ढूंढ़ने पर श्रावकों को दैदी प्यमान वह मूर्ति दिण्योचर हुई। उन्हें लोगों से यह भी विदित हुआ कि प्रतिदिन एक गाय यहां आकर इस मूर्ति पर अपने स्तनों से दूध की धाराएं वर्षा कर इस मूर्ति को दूध से स्नान कराती है। श्रावक बड़े सन्तुष्ट हुए और उन्होंने अभयदेवसूरि के समक्ष उपस्थित होकर कहा—"भगवन्! आपके द्वारा बताई गई मूर्ति को हमने ढूंढ़ लिया है।"

इस पर अभयदेवसूरि भगवान् को वन्दन करने के लिये भक्ति-विभोर हो उस श्रोर चल पड़े। उन्होंने उस स्थान पर मूर्ति को देखा और उसकी भक्ति-भाव

से वन्दना की । उन्होंने उसी समय खड़े ही खड़े (प्रभु के प्रभाव से) तत्काल ''जय तिहुयगा" नामक नमस्कार द्वात्रिशिका की रचना करते हुए प्रभु की स्तुति की। स्तूर्ति के प्रभाव से ग्रनेक देवगरा वहां उपस्थित हुए ग्रौर उन्होंने ग्रभयदेवसूरि से निवेदन किया—"ग्रन्तिम दो नमस्कारों को, प्रर्थातु ग्रन्तिम दो गाथाश्रों को न्नाप इस स्तोत्र से निकाल दीजिये क्योंकि उन दो गाथात्रों के स्रमोध प्रभाव के कारए। जहां कहीं भी, जिस किसी के द्वारा इन दोनों गाथाओं का उच्चारएा किये जाने पर हम सबको तत्काल स्मररा करने वाले के समक्ष उपस्थित होना पड़ेगा स्रौर इस प्रकार जब कभी, जिस किसी के समक्ष तत्काल उपस्थित होना हमारे लिये कष्टकर ही सिद्ध होगा। वस्तुतः हम तीस गाथात्रीं द्वारा प्रभुको नमस्कार करने पर भी उसका सब प्रकार से भला कर देंगे।

अभयदेवसूरि ने उन देवों के कथनानुसार उन अन्तिम दोनों गाथाओं को 'जय तिहयरा' स्तोत्र से भ्रलग कर दिया।

तदनन्तर उपस्थित श्रावक समूह के साथ देव वन्दन किया।श्रावक समुदाय ने पार्श्व प्रभु की प्रतिमा का स्नान विलेपन, आभरण विभूषा आदि से पूजन किया। वहीं पर पार्श्वनाथ प्रभुंकी प्रतिमा की स्थापना कर दी गई ग्रौर मन्दिर का भी निर्माण करा दिया गया । सब लोगों की मनोवांछित स्रिभलाषात्रों की पूर्ति कर देने के कारण उस मन्दिर की "ग्रभयदेवसूरि द्वारा स्थापित पार्श्वनाथ तीर्थ" नाम से दिग्दिगन्त में ख्याति फैल गई।

उस नवनिर्मित-पार्श्वनाथ तीर्थ से अभयदेवसूरि पाटन में पधारे और वहां "करडिहट्टी" नामक वस्ती में विराजे । वहां रहते हुए ग्रभयदेवसूरि ने स्थानांग प्रभृति नौ ग्रंग शास्त्रों पर नौ वृत्तियों की रचना की । वृत्तियों की रचना करते समय उन्हें ग्रागमसूत्रों के अर्थ एवं व्याख्या के सम्बन्ध में जहां कहीं शंका उत्पन्न होती, वहां उनके द्वारा स्मरएा मात्र से ही जया, विजया, जयन्ती नामक देवियां महा-विदेह क्षेत्र में तीर्थंकर की सेवा में उपस्थित हो उन सभी शंकाग्रों का उनसे समाधान प्राप्त कर ग्रभयदेयसूरि के सन्देहों का निवारएा कर देतीं।"

प्रभावक चरित्रकार प्रभाचन्द्रसूरि स्रोर खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली द्वारा नवांगी वृत्ति की रचना के सम्बन्ध में प्रस्तुत किये गये विवरगों में सबसे बड़ा भ्रन्तर यह है कि खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावलीकार ने कुष्ठ रोग की उत्पत्ति के पश्चात् शासन देवता के उनके समक्ष उपस्थित होने, शासन देवी द्वारा नौ ग्रंगों पर वृत्तियों के निर्माण की प्रार्थना, कुष्ठ रोग के निवारण का शासन देवी द्वारा उपाय बताने ग्रौर देवी के निर्देशानुसार स्तम्भनकपुर के पास पार्श्वनाथ की प्रतिमा के वन्दन,

खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली, पृ. ६-७।

नमन, और "जय तिहुयगा" नामक नमस्कार द्वात्रिशिका की रचना करने तथा उससे कुष्ठ रोग से मुक्ति पाने के अनन्तर पाटन स्थित 'करिडहट्टी' नामक वसित में नौ अंगों पर वृत्तियों की रचना करने का उल्लेख किया गया है। जबकि प्रभावक चरित्रकार ने स्थानांग आदि नौ आगमों पर वृत्तियों की रचना करने की प्रार्थना के साथ-साथ आचामल वत पूर्वक बड़े लम्बे समय तक अहर्निश वृत्तियों की रचना के गुरुतर कार्यं की निष्पत्ति के लिये अथक् परिश्रम करते रहने के कारण नौ ही अंगों की वृत्तियों की परिसमाप्ति के पश्चात् कुष्ठ रोग की उत्पत्ति का उल्लेख किया है।

इन दोनों ग्रन्थकारों के एतद्विषयक उल्लेख में दूसरा श्रन्तर यह है कि खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावलीकार 'शम्भाणा' नामक ग्राम में कुष्ठ रोग से ग्रभयदेव-सूरि के ग्रस्त होने का, श्रौर धौलकपुर में पहुंचते ही उनके कुष्ठ-रोग से मुक्त हो जाने का उल्लेख किया है; इसके विपरीत प्रभावक चरित्र में उल्लेख है कि नौ श्रंगों पर वृत्तियों की रचना कर देने के पश्चात् जब श्रभयदेवसूरि धवलकपुर में पहुंचे तो लम्बे समय तक श्राचाम्ल व्रत करने, कठोर परिश्रम करने श्रौर रात्रियों में बड़े लम्बे समय तक जागते रहने के कारण उनके शरीर में रक्तदोष उत्पन्न हो गया।

उपरिलिखित दोनों ग्रन्थों के उल्लेख में तीसरा बड़ा अन्तर यह है कि प्रभावक चरित्रकार के उल्लेखानुसार कठोर परिश्रम, रात्रि जागरण स्रौर लम्बे समय तक स्राचाम्ल वृत के परिगामस्वरूप स्रभयदेव सूरि रक्त दोष से ग्रस्त हो गये । उनसे द्वेप और ईर्ष्या रखने वाले लोगों ने चारों ग्रोर इस प्रकार का प्रचार करना प्रारम्भ कर दिया कि ग्रभयदेव सूरि ने नवांगों की वृत्तियों में सर्वज्ञ-प्ररूपित वचन से विपरीत अर्थ में सूत्रों की व्याख्या की अतः उनकी इस उत्सूत्र-प्ररूपगा के ग्रपराध से कुपित होकर जिनशासन के ग्रधिष्ठाता देवों ने उनके श्रंग प्रत्यंग में कुष्ठ रोग उत्पन्न कर दिया । इस प्रकार के लोकापवाद से चितित हो म्लानमना अभय देव सूरि ने रात्रि के समय धरणेन्द्र नामक सर्पराज का स्मरण किया । उसी रात में निद्रावस्था में ग्रभयदेव सूरि ने स्वप्न में देखा कि एक भीषण काला नाग ग्रपनी लपलपाती जिह्वा से उनके ग्रंग प्रत्यंगों को, पूरे शरीर को चाट रहा है । जागृत होने पर जब उन्होंने स्वप्न पर चिन्तन किया तो उन्हें ग्राभास हुन्ना कि काले. विप-घर नाग ने स्रपनी लपलपानी लाल लाल जिह्वा से उनके गरीर को चाटा है, इससे यही प्रतीत होता है कि अब उनकी ग्रायुष्य का अन्तिम समय ग्रा चुका है। इस प्रकार की स्थिति में भ्रालोचना पूर्वक संलेखना संथारा ग्रंगीकार कर लेना चाहिये । इस प्रकार उन्होंने शीघ्र ही श्राजीवन चतुर्विध श्राहार का परित्याग कर देने का मन ही मन विचार कर लिया । किन्तु द्वितीय रात्रि के समय उन्होंने स्वप्न में देखा कि स्वयं धरणेन्द्र उनके सन्मुख उपस्थित होकर कह रहा है:- मैं धरणेन्द्र हूं। मैंने श्रापके इस रोग को श्रपनी जिल्ला से चाट कर नष्ट कर दिया है, अबे श्राप पूर्णतः स्वस्थ हैं।"

घरणेन्द्र की बात सुनकर ग्रभयदेव सूरि ने कहा:— न तो मुभे मृत्यु से कोई भय है, ग्रौर न घोरातिघोर रोग से ही। लोगों ने जो यह भूठा ग्रपवाद फैला दिया है कि वृत्तियों की रचना करते समय मैंने सूत्रों की जिनवागी से विपरीत उत्सूत्र व्याख्या की, इसलिये जिन शासनाधिष्ठायक देवों ने कुद्ध हो मेरे शरीर में कुष्ठ रोग उत्पन्न कर दिया है, इस प्रकार के भूठे ग्रपवाद के कारण मुभे केवल इसी बात का भय है कि यदि मेरा रोग से प्रपीड़ित ग्रवस्था में देहावसान हो गया तो लोक में जिनशासन की प्रतिष्ठा एवं प्रभावना को धवका लगेगा।"

इस पर धरणेन्द्र ने कहा—"तुम्हें इस प्रकार ग्रधीर नहीं होना चाहिये। मैं बताता हूं उस भांति जिनिबम्ब का उद्धार कर जिनशासन की महती प्रभावना करो। स्तम्भन ग्राम के पास सेटिका नाम की नदी के तट पर जाल वृक्ष के समूह के बीच में पार्श्वनाथ की प्रतिमा रक्खी हुई है। उस प्रतिमा को तुम प्रकट कर दो। वहां एक महान् तीर्थ की स्थापना हो जायगी। उस तीर्थ की स्थापना से धरातल पर तुम्हारी पुण्यशालिनी कीर्ति युग-युगान्तर तक स्थायी हो जायगी।" उसने फिर कहा— "वृद्धा स्त्री का रूप धारण किये एक देवी तुम्हारा मार्गदर्शन करेगी। उसे तुम्हारे ग्रतिरिक्त कोई ग्रन्य व्यक्ति नहीं देख सकेगा। उसके ग्रागे श्रागे श्रवेत स्वरूप में कि वा श्रवेत कुत्ते के रूप में क्षेत्रपाल चलता रहेगा।" यह कह कर धरणेन्द्र तत्काल तिरोहित हो गया।

इस प्रकार प्रभावक चरित्रकार ने पार्श्वनाथ की मूर्ति के सम्बन्ध में श्रभय-देवसूरि को घरणेन्द्र द्वारा सूचना दिये जाने का उल्लेख किया है। पर खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली में शासनदेवी द्वारा इस विषयक सूचना दिये जाने का उल्लेख है।

श्रस्तु ! इन दोनों प्रकार के उल्लेखों के तथ्यातथ्य की गहराई में जाना हमें श्रभीष्ट नहीं है। यहां हमें यही बताना श्रभीष्ट है कि स्थानांगादि नौ श्रंग शास्त्रों की वृत्तियों का निर्माण कर श्रभयदेवसूरि ने चतुर्विध संघ की जो सेवा की है, वह युग युगान्तर तक जैन इतिहास में स्वर्णाक्षरों में लिखी जाती रहेगी।

ग्राचार्य ग्रभयदेवसूरि ने स्थानांग ग्रादि ६ ग्रंगों पर वृत्तियों की रचनाएं कब कब कीं, इस सम्बन्ध में ग्रागे यथास्थान इसी प्रकरण में प्रकाण डालने का प्रयास किया जायगा। इससे पूर्व यहाँ प्रत्येक विज्ञ के ग्रन्तर्मन में एक जिज्ञासा उत्पन्न हो सकती है, उस पर विचार करना परमावश्यक है। "प्रभावक चरित्र" ग्रीर "खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली"— इन दोनों ग्रन्थों में समान रूप से उल्लेख किया

यत्र सन्दिह्मते चेतः, प्रष्टन्योऽत्र मया सदा ।
 श्रीमान् सीमन्धर स्वामी, तत्र गत्वा घृति कुरु ॥११०

<sup>—</sup> प्रभावक चरित्र, पृष्ठ १६५

२. सरतरगच्छ दृहद् गुर्वावली, पृष्ठ ६।

गया है कि जिनशासन की ग्रधिष्ठात्री देवी ने ग्रभयदेवसूरि के समक्ष उपस्थित होकर उन्हें भाचारांग भौर सूत्रकृतांग को छोड़ स्थानांग स्रादि शेष ६ स्रंग शास्त्रों पर वृत्तियों का निर्माण करने की प्रार्थना की। उक्त दोनों ग्रन्थों में उल्लेख है कि शासनाधिष्ठात्री देवी के समक्ष अभयदेवसूरि ने इस प्रकार की स्नाशका प्रकट की कि गूढार्थ भरे एकादशांगी के इन नौ म्रंग शास्त्रों के सूत्रों, शब्दों म्रादि की व्याख्या करने में उनके जैसा अल्पज्ञ कैसे सक्षम हो सकता है ? गूढार्थ भरे संशयास्पद शब्दों या स्थलों की व्याख्या करते समय यदि उनके द्वारा स्रज्ञानवश शास्त्र की मूल भावना के विपरीत व्याख्या कर दी गई तो उस उत्सूत्र प्ररूपरा। के प्रपराध से उन्हें अनन्त अनन्त काल तक संसार की नरक, तिर्यंच निगोद स्रादि योनियों में भटकना पड़ सकता है। इन दोनों ग्रन्थों के उल्लेख के अनुसार शासनदेवी ने अभयदेव को ग्राक्वस्त करते हुए कहा—"जहां कहीं तुम्हें शंका हो, मेरा स्मरएा कर लेना । मैं तुम्हारी सब शंकास्रों को सुनकर महाविदेह क्षेत्र में विराजित तीर्थंकर प्रभु सीमन्धर स्वामी के समक्ष उपस्थित हो, उनसे शंकाग्रों का पूर्ण रूपेण निराकरण प्राप्त कर तुम्हें उन से भली-भांति अवगत करा दुंगी।'' शासन देवी द्वारा प्रदत्त इस आश्वासन से अभयदेवसूरि सन्तुष्ट हुए और उन्होंने नवांगी की वृत्तियों की रचना प्रारम्भ कर दी। उक्त दोनों ग्रन्थों में यह भी स्पष्ट उल्लेख है कि नवांगी की रचना करते समय अभयदेवसूरि को जिन जिन स्थलों पर शंका उत्पन्न हुई, किंचिन्मात्र भी सन्देह हुन्रा, उन्होंने तत्काल शासनदेवता का समरण किया और उसने सीमन्धर स्वामी से उन शंकान्त्रों का समाधान प्राप्त कर उन समाधानों से श्री अभयदेवसूरि को सदा अवगत कर अपनी प्रतिज्ञा का पूरी तरह से पालन किया । भ

यहां प्रत्येक विज्ञ के मन में सहज ही यह जिज्ञासा उत्पन्न हो सकती है कि खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली ग्रौर प्रभावक चरित्र के उल्लेखानुसार जिन शासन-ग्रिधष्ठात्री देवी ने ग्रभयदेवसूरि की शंकाग्रों को सीमन्धर स्वामी के समक्ष उपस्थित कर प्रभु से उन शंकाग्रों का समाधान या, ग्रभयदेवसूरि की वृत्तियों के लेखन के समय सहायता की होती तो ग्रभयदेवसूरि सुनिश्चित रूप से इस प्रकार के चमत्कारिक तथ्य का सभी वृत्तियों ग्रथवा किसी एक वृत्ति के ग्रादि में नहीं तो कम से कम ग्रन्त में दी गई प्रशास्ति में तो ग्रवश्यमेव उल्लेख करते । स्थानांगादि

१. (क) ......िनरवाह्यत देव्याच, प्रतिज्ञाया कृता पुरा ।।११३।।

<sup>—</sup>प्रभावकचरित्र पृष्ठ १६४

<sup>(</sup>ख) तत्स्थानात् पत्तने समायाताः । करिडहट्टी वसतौ स्थिताः । तत्र स्थितंर्नवांगानां स्थानांग प्रभृतीनां वृत्तय, कृताः । यत्र सन्देह उत्पद्यते स्मरण प्रस्तावे, जया-विजया-जयन्ति-श्रपराजिता-देवताः स्मृताः सत्यस्तीर्थंकर पार्श्वे महाविदेहेगत्वा तान् पृष्ट्वा निस्सन्देहं तत्स्थानम् कुर्वेन्ति ।

<sup>----</sup>खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली पृष्ठ ७ ।

नौ अंगों की प्रभावना की दृष्टि से ग्रौर इन पर लिखी गई वृत्तियों की परम प्रमािशकता प्रकट करने के लिये ग्रभयदेवसूरि द्वारा इस प्रकार का उल्लेख किया जाना तो वस्तुतः अनिवार्य रूप से आवश्यक हो जाता । यदि शासन देवी ने इन दोनों ग्रन्थकारों के उल्लेखानुसार ग्रभयदेवसूरि के समक्ष इस प्रकार की प्रतिज्ञा की होती कि स्मरणमात्र से ही सब शंकात्रों का समाधान सीमन्धर स्वामी से प्राप्त करवा देंगी, भ्रौर इस प्रकार की प्रतिज्ञा का वस्तुतः शासनामरी ने निर्वहन किया होता भौर देवी द्वारा समस्त जिनशासन पर भौर स्वयं भ्रभयदेवसूरि पर किये गये इस उपकार से उऋगा होने के साथ २ इन वृत्तियों के महत्व को परम प्रामास्मिक एवं सर्वमान्य सिद्ध करने के लिये भी ग्रभयदेवसूरि द्वारा इस देवी-सहायता का उल्लेख किया जाना न केवल न्यायसंगत ग्रपित ग्रभयदेवसूरि का परम पुनीत परमावश्यक कर्त्तंव्य था । यदि श्रभयदेवसूरि द्वारा यह उल्लेख किया जाता तो स्राज सम्पूर्ण जैन जगत् के मानस पर इस बात की ग्रमिट छाप स्रंकित हो जाती कि ये ६ ही वृत्तियां सर्वज्ञ सर्वदर्शी विहरमान तीर्थंकर सीमन्धर स्वामी द्वारा समर्थित होने के कारण संसार में परम प्रामाणिक हैं। शासन-सुरी द्वारा सीमन्धर स्वामी के समक्ष अभयदेवसूरि की कतिपय शंकाओं के समाधानार्थ रक्ले जाने की दशा में उन शंकाओं के अतिरिक्त छोटी-बड़ी अन्यान्य सभी प्रकार की शंकाएं त्रिकालदर्शी तीर्थंकर से छिपी नहीं रह सकती थीं। ऐसी स्थिति में अभयदेवसूरि द्वारा शासन देवी के माध्यम से रक्खी गई शंकाओं के साथ-साथ भ्रभयदेवसूरि के म्रन्तर में जुठी हुई सभी छोटी बड़ी शंकाम्रों का समाधान घट घट के अन्तर्यामी सीमन्धर स्वामी अवश्यमेव कर देते।

इस प्रकार की स्थिति में सीमन्धर स्वामी द्वारा समर्थित होने के कारए। न केवल ६ अगों की वृतियाँ ही अपितु नवों अंगसूत्रों का प्रत्येक ग्रक्षर परम प्रामा-िएकता की पराकाष्ठा को भी पार कर जाता और इन सब पर परम प्रामािएकता की दोहरी छाप अंकित हो जाती।

नौ अंगों की वृत्तियों के निर्माश जैसे गुरुतर कार्य के निष्पादन में उन्हें सहायता प्रदान करने वाले निवृत्ति कुल के ब्रजित सिंह नामक ब्राचार्य के शिष्य यशोदेव गिए। का अभयदेव ने नामोल्लेख किया है। यही नहीं, अभयदेवसूरि ने स्थानांग वृत्ति की प्रशस्ति में "द्रोगाचार्यादिभिः प्राज्ञैरनेकैराद्रितं यतः ॥६॥" इस क्लोकार्द्ध से इस वृत्ति का संशोधन कर इसका समादर करने वाले द्रोगाचार्य का भी और उनके साथ अन्य आचार्यों का बिना नामोल्लेख के स्मर्गा किया है।

ज्ञाताधर्मकथांग सूत्रवृत्ति की प्रशस्ति में भी ग्रभयदेवसूरि ने निर्वृत्तक कुल रूपी गगन के चन्द्र तुल्य सूरि-मुख्य द्रोगाचार्य का सादर स्मरण करते हुए इस वृत्ति

--स्थानांगवृत्ति प्रशस्ति ।

<sup>.....</sup>संविग्न मुनिवर्ग श्रीमदजितसिंहाचार्यान्तेवासि यशोदेवगरिंग नामधेय साधोहत्तर-साधकस्यैव विद्याक्रियाप्रधानस्य साहाय्येन समर्थितम् ।

के संशोधक के रूप में साभार स्मरण किया है। इसी प्रकार विपाक सूत्र वृत्ति की प्रशस्ति में भी स्रभयदेवसूरि ने द्रोणाचार्य का इस वृत्ति के संशोधक के रूप में बड़े स्नादर के साथ स्मरण किया है। अ

यह जानकर न केवल सुविहित परम्परा के अनुयायियों अथवा उपासकों को ही, अपितु प्रत्येक जैन धर्मावलम्बी को सम्भवतः आक्चर्याभिभूत होना पड़ेगा कि जिन द्रोगाचार्य का अभयदेयसूरि ने अपनी कतिपय वृत्तियों के संशोधक के रूप में स्मरण किया है, वे द्रोगाचार्य चैत्यवासी परम्परा के आचार्य-थे। इस तथ्य को प्रकट करते हुए खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावलीकार ने लिखा है:

"११-तिसम् प्रस्तावे देवगृहिनवास्याचार्यमुख्यो द्रोगाचार्योऽस्ति । तेनाऽपि सिद्धान्तो व्याख्यातुं समारब्धः । सर्वेऽप्याचार्याः कपिलकां गृहीत्वा श्रोतुं समागच्छिन्ति । तथाऽभयदेवसूरिरिप गच्छिति । स चाचार्यं स्रात्मसमीपे निषद्यां दापयति । यत्र तत्र व्याख्यानं कुर्वतस्तस्य सन्देह उत्पद्यते, तदा नीचैः स्वरेगा तथा कथयति यथाऽन्ये न शृण्वन्ति । स्रन्यस्मिन् दिने यद् व्याख्यायते सिद्धान्तस्थानं तद्वृत्तिरानीता । एता चिन्तयित्वा व्याख्यायन्तु भवन्तः । यस्ता पश्यति सार्थकां, तस्याऽऽपचर्यं भवतिः विशेषेगा व्याख्यातुराचार्यस्य । स चिन्तयति—िकं साक्षाद्गगाधरैः कृताऽथवाऽनेनाऽपि, तस्मिन् विषयेऽतीवादरो मनसि विहितः । द्वितीय दिने सम्मुखन्मुत्थातु प्रवृत्तः ।

द्रोगाचार्येगाऽभागि श्रीमदभयदेवसूरीगामग्रे—'या वृत्तीः सिद्धान्ते करिष्यसि ताः सर्वा मया शोधनीया लेखनीयाश्च ।'3

इससे स्पष्ट रूप से यह प्रकट होता है कि द्रोगाचार्य जो न केवल उस समय तक महावर्चस्वणालिनी चैत्यवासी परम्परा के सर्वाधिकार सम्पन्न प्रमुख आचार्य ही थे, अपितु वे अगाहिलपुर पट्टगानगर के महान् जैन संघ के प्रमुख थे, उन्होंने अभयदेवसूरि द्वारा रचित नौ अंगों की वृत्तियों में से कितपय वृत्तियों का संशोधन किया।

१. निर्वृत्तक कुल नभस्तलचन्द्रद्वोगास्यसूरिमुख्येन । पंडितमुणेन गुणविद्ययेग संशोधिता चेयम् ॥१०॥

<sup>-</sup> जाता धर्मकथांग वृत्ति प्रमस्ति ।

प्रसाहिलपाटकनगरे श्रीमद्द्रोसाख्यसूरिमुख्येन । पंडितगुणेन गुराविद्ययेसा संशोधिता चेयम् ।।३।।

<sup>—</sup>विपाकसूत्र वृत्ति प्रशस्ति ।

सरतरगच्छ बृहद् गुर्वावली पृष्ठ ७

प्रभावक चरित्र के रचनाकार इतिहासमनीषि स्नाचार्य प्रभाचन्द्र ने भी ग्रपनी इस ऐतिहासिक कृति में यद्यपि द्रोगाचार्य का तो शोधकर्त्ता के रूप में नाम स्मरण नहीं किया है किन्तू :---

> महाश्रुतधरैः शोधितासु तासु चिरन्तनैः । ऊरीचके तदा श्राद्धैः पुस्तकानां च लेखनम् ॥११४॥<sup>३</sup>

इस क्लोक के माध्यम से स्पष्ट रूपेगा यह प्रकट किया है कि ज्ञानवयोवृद्ध श्रुतघर ब्राचार्यों ने ब्रभयदेवसूरि द्वारा रचित नवांगी वत्तियों का संशोधन किया।

इन सब उल्लेखों पर चिन्तन-मनन करने के अनन्तर दो प्रश्न प्रत्येक विज्ञ के अन्तर्मन में उत्पन्न होते हैं। पहला यह कि यदि अभयदेवसूरि ने इन नौ श्रंगों की वृत्तियों की रचना करते समय अपने सब संशयों का सीमन्धर स्वामी से शासन देवता को संशय निवारण का माध्यम बना ऋपने सब संशयों के समाधान प्राप्त कर लेने के पश्चात् इन नौ स्रंगों की वृत्तियों की रचना की होती तो श्री सीमन्धर स्वामी द्वारा किये गये स्पष्टीकरण के अनन्तर इन वृत्तियों का चैत्यवासी परम्परा के आचार्य श्री द्रोरासूरि से अथवा अन्य किसी श्रुतधर प्राचार्य से संशोधन करवाने की किसी भी सूरत में आवश्यकता क्यों हुई ? सर्वज्ञ सर्वदर्शी प्रभु सीमन्धर स्वामी द्वारा सभी प्रकार के संशयों का निवारमा एवं स्पष्टीकरमा कर दिये जाने के अनन्तर किसी भी आचार्य के द्वारा चाहे वह गराधर ही क्यों न हो, उन वृत्तियों के संशोधित करवाने का श्रौचित्य किसी जड़मित की समक्ष में भी किचित्मात्र भी युक्तिसंगत प्रतीत नहीं हो सकता ।

इसी प्रकार दूसरा एक बड़ा प्रश्न उपस्थित होता है कि शासन देवी ने अभयदेव के समक्ष उनके सभी संगयों का निवारण श्री सीमन्धर स्वामी से प्राप्त करवाने की प्रतिज्ञा की ख़ौर उसने अपनी उस प्रतिज्ञा का पूर्ण रूपेगा निष्ठापूर्वक निर्वहन किया। महाविदेह में विहरमान जगदैकबन्धु सीमन्धर स्वामी ने दया कर नव ग्रंगों विषयक ग्रभयदेवसूरि के सभी संशयों निवाररा कर हमारी इस आर्य धरा के सम्पूर्ण जैन संघ को चिरकाल तक के लिये उपकृत किया। ऐसी दशा में श्रभयदेवसूरि ने इन दोनों के प्रति कृतज्ञता-पूर्वक ग्राभार प्रकट क्यों नहीं किया ? साधारण सहायता करने वाले यशोदेवसूरि श्रीर चैत्यवासी श्राचार्य द्रोगाचार्य के प्रति श्रभयदेवसूरि द्वारा प्रकट किये गये भ्राभार-पूर्ण उल्लेख को देखकर तो सीमन्धर स्वामी भ्रौर शासनदेवी के प्रति श्रभगदेवसूरि द्वारा कृतज्ञता प्रकट करने का ग्रभाव ग्रन्तर्मन में त्रिशूल की तरह खटकता है, चूभता है।

प्रभावक चरित्र, ग्रभयदेवसूरि चरितम् श्लोक सं. ११४ पृष्ठ १६४

इन दोनों वड़े प्रश्नों को लेकर एक प्रकार की उहापोहात्मक स्थिति प्रत्येक व्यक्ति के अन्तर्मन में सहज ही उद्भूत हो सकती है कि शासन देवी के माध्यम से श्री अभयदेवसूरि ने अपने संशयों का निवारण सीमन्घर स्वामी से प्राप्त किया अथवा नहीं। साधारण से साधारण सहायक का अपनी प्रशस्तियों में स्मरण करने वाले कृतज्ञशिरोमणि अभयदेवसूरि सीमन्धर स्वामी और शासन देवता के प्रति आभार प्रकट करना कदापि नहीं भूल सकते। पर उन्होंने ऐसा नहीं किया, इससे कहीं ऐसा तो नहीं है कि शासनाधिष्ठायिका देवी द्वारा सीमन्धर स्वामी से अभयदेवसूरि की शंकाओं के निवारण के विवरणों की उपर्यु लिलखित अन्थों के रचनाकारों की वर्णन शैली में अतिरंजना का पुट हो।

इस प्रकार की ऊहापोहात्मक प्रश्न भरी संशयपूर्ण स्थिति का युक्तिसंगत समाधान या तो विज्ञ विचारक ही कर सकते हैं या कोई विशिष्ट तत्त्वज्ञानी ही।

जिनशासन के प्रति श्रद्धा भक्ति रखने वाले प्रत्येक स्वच्छ सरलमना व्यक्ति के मानस में उक्त दोनों ग्रन्थों के एतद्विषयक उल्लेखों को देखकर सहज ही यह प्रश्न तरंगित हो सकता है कि यदि इस प्रकार वीर निर्वाण की सोलहवीं-सत्रहवीं शता-ब्दी के ग्राचार्य ग्रभयदेवसूरि द्वारा जिनशासन-श्रिष्ठिशियका देवी के माध्यम से महाविदेह में विहरमान सीमन्धर स्वामी से श्रपने संशयों का निवारण किया जा सकता है तो वीर निर्वाण की दूसरी शताब्दी में हुए अनुपम कामजयी ग्राचार्य स्थूलिभद्र, वीर निर्वाण की छठी शताब्दी में हुए ग्रार्य रक्षित, ग्रौर वीर निर्वाण की तेरहवीं शताब्दी (१२२७ से १२६७ के बीच की ग्रविष्ठ) में हुए ग्राचार्य हरिभद्र कमशः केवल दस पूर्वधर, ग्राठ पूर्वधर एवं दीमकों द्वारा खा ली गई महानिशीथ की प्रति के ग्रपूर्णोद्धारक नहीं रह जाते।

ग्राचार्य प्रभाचन्द्रसूरि ने प्रभावक चरित्र में यह उल्लेख किया है कि शासन देवी की सहायता से ग्रभयदेवसूरि ने नवांगों के पाठों के सम्बन्ध में ग्रपनी सब शंकाग्रों का सीमन्धर स्वामी से समाधान प्राप्त कर नवांगों पर वृत्तियों की रचना की। देवी की सहायता से ग्रपनी शंकाग्रों का समाधान प्राप्त करने वाले ग्रभयदेव-सूरि से केवल २०० वर्ष पश्चात् प्रभावक चरित्र की रचना करने वाले ग्रभचार्य प्रभाचन्द्र भी इतिहास सम्बन्धी ग्रपनी उलभनों को देवी की सहायता से सुलभा सकते थे किन्तु ग्राचार्य हेमचन्द्रसूरि के परिशिष्ट पर्व में उल्लिखित ग्राचार्यों के चरित्र से ग्रागे विक्रम सम्वत् ४३४ तक का जैनाचार्यों का कमबद्ध इतिहास लिखने के ग्रपने संकल्प में वे सफल हो सके। वे केवल २३ ग्राचार्यों का ही जीवनवृत्त लिख सके, जिनमें कतिपय ग्राचार्य चैत्यवासी परम्परा के भी सम्मिलित हैं।स्वयं से २०० वर्ष पूर्व हुए ग्रभयदेवसूरि की भांति वे भी यदि शासन देवता की सहायता प्राप्त कर लेते तो उन्हें:—

श्रीवज्ञादनुप्रवृतप्रकट मुनिपतिपृष्ठवृत्तानि तत्तद्
ग्रन्थेभ्यः कानिचिच्च श्रुतधरमुखतः कानिचित् संकलय्य ।

दुष्प्रापत्वादमीषां विशकलिततयैकत्र चित्रावदातं जिज्ञासैकाग्रहारगामधिगतविधयेऽभ्युच्चयं स प्रतेने ॥१७॥

इस श्लोक के माध्यम से यह प्रकट करने की आवश्यकता ही नहीं होती कि आर्य वज्र के पश्चाद्वर्ती कितिपय आचार्यों के ऐतिहा को उन्होंने प्राचीन ग्रन्थों से, कितपय के जीवन-वृत्त को श्रुतघरों के मुखारिवन्द से संकलित किया है। वस्तुतः पूर्वाचार्यों का इतिवृत्त ग्राज बड़ा दुष्प्राप्य, खण्डित-विखण्डित हो गया है ग्रतः उसे एकत्र-संकलित कर लिखा है।

इस सबके स्रतिरिक्त एक स्राक्चर्यकारी तथ्य यह है कि प्रभावक चरित्र में समयदेवसूरि के जीवन चरित्र के सम्बन्ध में उिल्लिखित विवरण को यदि तथ्य की कसौटी पर कसा जाय तो साम्प्रदायिक व्यामोह-विमुग्ध एवं पूर्वाग्रह-ग्रस्त अनेक लोगों को बड़ी निराशा होगी। उदाहरण के रूप में जैसा कि सभी-अभी बताया जा चुका है स्राचार्य स्रभयदेवसूरि ने नवांगी वृत्तियों की रचना स्रनहिल्लपुर पट्टण में की। इस प्रकार का उल्लेख स्वयं स्रभयदेवसूरि ने स्रपनी कितपय वृत्तियों की प्रशस्तियों में किया है। इसके विपरीत प्रभावक चरित्रकार ने पल्यपद्रपुर में इन वृत्तियों की स्रभयदेवसूरि द्वारा रचना किये जाने का उल्लेख किया है। 'स्रभयदेवसूरि-चरितम्' के श्लोक संख्या ६६ के स्रन्तिम श्लोकार्द्ध ''स्रशामिविहरन्त्राप पल्यपद्रपुरं शनेः'' स्रौर श्लोक संख्या ११६ का स्रन्तिम श्लोकार्द्ध ''स्रशामन्तश्च तन्सूत्यं श्रावका पत्तन ययुः'' स्पष्टतः इस बात को प्रकट करता है कि स्रभयदेवसूरि ने नवांगी वृत्तियों की रचना श्रगिहिल्लपुर पट्टण में नहीं स्रपितु पल्यपद्रपुर में की। प्रभाचन्द्र-सूरि की इस भूल से इस सनुमान को बल मिलता है कि शासनदेवी विषयक उनके द्वारा प्रस्तुत किया गया विवरण भी नवांगी वृत्तियों के रचनास्थल के समान स्रविश्वसनीय हो सकता है।

सीमन्थर स्वामी से अपनी शंकाओं का निवारण करने में अभयदेवसूरि ने शासनदेवी की सहायता विषयक कोई उल्लेख अपनी वृत्तियों में नहीं किया है, इससे किसी भी विज्ञ द्वारा यही अनुमान किया जा सकता है कि अपनी शंकाओं के निवारण में देवी की सहायता नहीं प्राप्त हुई। इस अनुमान की पुष्टि अभयदेवसूरि द्वारा अपनी वृत्तियों की प्रशस्तियों में दिये गये निम्न लिखित पद्यों अथवा पद्यांशों से होती है:—

देखिये समवायांग, व्याख्या प्रज्ञप्ति, ज्ञाताधर्म कथांग और विपाक सूत्रों के ग्रन्त में दी
 हुई प्रशस्तियां।

"क्षूगानि सम्भवन्तीह, केवलं सुविवेकिभिः। सिद्धान्तानुगतो योऽथंः, सोऽस्माद् ग्राह्यो न चेतरः।।३॥ शोध्यं चैतज्जिने भक्तैमिमविद्यर्दयापरैः। संसार कारगाद् घोरादपसिद्धान्तदेशनात्।।४॥"

सार रूप में कहा जाय तो श्रनन्तकाल तक भयावहा भवाटवी में भटकाने वाले उत्सूत्र व्याख्यान श्रथवा प्ररूपण के भय से भीरु बने श्रभयदेवसूरि ने श्रति विनम्न शब्दों में स्वयं द्वारा श्रनेक प्रकार की त्रुटियां होने की सम्भावना व्यक्त करते हुए क्षमायाचनापूर्वक जिनभक्त विद्वज्जनों से उन त्रुटियों को शुद्ध कर लेने की प्रार्थना की है।

> दु:सम्प्रदायादसदूहनाद्वा, भिण्ष्यिते यद्वितथं मयेह । तद्वीधनैमीमनुकम्पयद्भिः, शोध्यं मतार्थक्षतिरस्तु मैव ॥२॥

ग्रर्थात् परम्परागत ग्रर्थं के ग्रभाव ग्रथवा ग्रज्ञान के कारए। इस समवायांग वृत्ति में मेरे द्वारा सम्भावित विपरीत प्ररूपए। को विद्वज्जन शोधने की कृपा करें। के "शास्त्रार्थे मे वचनमनधं दुर्लभिमह।।३।।" तथा "ततः सिद्धान्त तत्वज्ञैः स्वयमुद्धाः प्रयत्नतः न पुनरस्मदाख्यात एव ग्राह्मो नियोगतः।।४।।" 3

स्रथीत् मेरे द्वारा सिद्धान्तों से विपरीत इस वृत्ति में लिख दिया गया हो तो उसको विद्वज्जन शुद्ध कर लें। केवल मेरे द्वारा लिखित विवरण को ही नियोग-वशात् ग्रहण न करें। मेरे द्वारा बताया गया स्रथं ही सत्य स्रौर निर्दोष हो, यह तो यहां कहना सम्भव नहीं है।

इसी प्रकार अन्तकृद्शांग वृत्ति के अन्त में अभयदेवसूरि ने लिखा है:—

शब्दाः केचन नार्थतोऽत्र विदिताः केचित्तु पर्यायतः, सूत्रार्थानुगतेः समूह्य भसातो यज्जातमागः पदम् । वृत्तावत्र तकत् जिनेश्वरवचोभाषाविधौ कोविदैः, संशोध्यं विहितादरैजिनमतोपेक्षा यतोः न क्षमा ॥

ग्रर्थात् कतिपय शब्दों के ग्रर्थ एवं कतिपय शब्दों के पर्याय-पर्यायवाची शब्दों का ज्ञान न होने के कारण इस ग्रन्तकृद्शा वृत्ति में तृटियों का रहना स्वाभाविक है। जिनेश्वर की वाणी में निष्णात ग्रादरणीय विद्वज्जन मेरी उन त्रुटियों का

१. स्थानांग वृत्ति की प्रशस्ति अभयदेवकृत

२. समवायांग वृत्ति का प्रारम्भिक भाग अभयदेवकृत

इ. ज्ञाताधर्म कथांग वृत्ति प्रशस्ति स्रभयदेवकृत

संशोधन कर लें क्योंकि जिनेश्वर द्वारा प्ररूपित मत की उपेक्षा करना कभी क्षम्य नहीं है।

विपाकवृत्ति की प्रशस्ति में भी ग्रन्य वृत्तियों की भांति वृत्तिगत त्रुटियों को शुद्ध करने की निम्नलिखित क्लोक द्वारा प्रार्थना की है :—

इहानुयोगे यदयुक्तमुक्तं, तद् घीधना द्राक् परिशोधयन्तु । नोपेक्षणं युक्तिमदत्र येन जिनागमे भक्तिपरायगानाम् ॥

प्रभावक चरित्रकार और खरतरगच्छ वृहद् गुर्वाविलकार के उल्लेखानुसार यदि ये वृत्तियां देवी की सहायता के माध्यम से सीमन्धर स्वामी से अभयदेवसूरि के संशयों के निवारण होने के पश्चात् लिखी जातीं तो न तो वृत्तिकार को उत्सूत्र भाषण की, सिद्धान्तों से विपरीत व्याख्या करने की आशंका ही शेष रहती और न उन्हें विद्वज्जनों से इस प्रकार बार-बार क्षमा-याचना करने की ही आव-श्यकता होती। जैनेतर अथवा पाश्चात्य विद्वान् इस सन्दर्भ में अपना कोई अभिमत व्यक्त करें, उससे पूर्व ही सम्भावित सभी तथ्यों को यहां प्रस्तुत किया जा रहा है। जिससे कि प्रत्येक जैन धर्मावलम्बी इस विषय पर तटस्थ भाव से विचार कर सके।

स्रभयदेवसूरि के दादा गुरु वर्द्धमानसूरि द्वारा कियोद्धार करने, श्रमण्जीवन में शिथिलाचार के विरुद्ध जन-जन के मन में नवचेतना जागृत करने तथा इनके गुरु जिनेश्वरसूरि द्वारा अए।हिल्लपुर पट्टगा में चैत्यवासी परम्पराश्रों से भिन्न जैन परम्पराश्रों के साधु साध्वी वर्ग पर प्रवेश विषयक लगी राजकीय निषेधाज्ञा को निरस्त करवाने के समय से ही स्राचार्य वर्द्धमानसूरि की, कालान्तर में खरतर-गच्छ के नाम से विख्यात हुई परम्परा के साधुस्रों के साथ चैत्यवासी परम्परा के साधुस्रों का व्यवहार प्रायः कटुतापूर्ण चला स्ना रहा था, किन्तु स्रभयदेवसूरि की विनम्नता स्नौर उनके स्नागम विषयक तलस्पर्शी गहन ज्ञान के कारण चैत्यवासी परम्परा के प्रधानाचार्य भी उनका बड़ा सम्मान करते थे। इस सम्बन्ध में खरतर-गच्छ वृहद गुर्वावली का उल्लेख द्रष्टव्य है, जिसका सारांश इस प्रकार है:—

"श्रभयदेवसूरि जिस समय अर्णिहल्लपुर पट्टर्ण करिडहट्टी नामक वसित में विराज रहे थे, उस समय उस नगर में चैत्यवासी परम्परा के प्रमुख श्राचार्य द्रोगाचार्य ने श्रंग शास्त्रों पर विवेचनात्मक व्याख्यान देना प्रारम्भ किया। पाटन में विद्यमान सभी श्राचार्य कपलिकाएं (सम्भवतः लकड़ी की तख्ती जिस पर पत्र रख कर व्याख्या के समय स्मरगीय श्रावश्यक श्रंश लिखे जाते हैं) लेकर श्रंगों की व्याख्या सुनने के लिये उपस्थित होते थे।

१ अन्तकृद्शावृत्ति प्रशस्ति ।

श्रभयदेवसूरि भी वहां जाते थे। द्रोगााचार्य सदा श्रभयदेवसूरि को श्रपने पास में ही एक ग्रासन पर विठाते थे। सूत्रों की व्याख्या करते समय जिस किसी स्थल पर उन्हें ग्रर्थ विषयक सन्देह उत्पन्न हो जाता वहां वे ऐसे मन्द स्वर से वोलते कि जिससे दूसरों को कुछ भी सुनाई न दे। द्रोस्एाचायं को दूसरे दिन जिन-जिन सूत्रों की व्याख्या करनी थी, ग्रभयदेवसूरि दूसरे दिन उन पर स्वयं द्वारा रचित वृत्ति लेकर व्याख्यान स्थल पर पहुंचे ग्रौर उन्होंने द्रोगाचार्य से निवेदन किया कि इस वृत्ति को देखकर, इस पर मनन करके आप आज के सूत्रों की व्याख्या की जिये। उस वृति के कुछ अंशों को पढ़ते ही सभी चैत्यवासी ग्राचार्य चमत्कृत हो गये, द्रोगाचार्य के श्राश्चर्य का तो पारावार ही नहीं रहा । उस वृत्ति को पढ़ते हुए द्रोसाचार्य विचार करने लगे :-- "क्या इस वृत्ति का निर्मास साक्षात् गराधरों ने किया है प्रथवा यह इन ग्रभयदेवसूरि द्वारा ही रचित है । द्रोगा-चार्य के मानस में अभयदेव के प्रति प्रगाढ़ आदर भाव जागृत हुआ। दूसरे दिन अभयदेवसूरि को व्याख्यान स्थल पर आते देखकर उनकी अगवानी के लिये द्रोगाचार्य ग्रपने ग्रासन से उठ खड़े हो गये । सुविहित परम्परा के एक ग्राचार्य के प्रति श्रपनी चैत्यवासी परम्परा के सबसे वडे ग्राचार्य, द्रोगाचार्य का इस प्रकार का आदर-भाव देखकर वे सभी चैत्यवासी श्राचार्य रुप्ट हो, उठ खड़े हुए ग्रौर ग्रपनी-ग्रपनी वसति की ग्रोर लौट गये । अपने-अपने मठ में जाकर उन्होंने द्रोगाचार्य से कहलवाया "इसमें (स्रभयदेवसूरि में) हमसे स्रधिक ऐसी क्या विशेषता है, ऐसा क्या गूरा है कि जिसके कारए। हमारे प्रमुख स्राचार्य उनके प्रति इस प्रकार का स्रादर-भाव प्रकट करते हैं ? ग्रन्य परम्परा के ग्राचार्य के प्रति इस प्रकार का ग्रादर-भाव प्रकट किया जायगा तो हमारी क्या स्थिति होगी ?" रुष्ट चैत्यवासी आचार्यों की इस प्रकार की पारस्परिक मन्त्रणा से ग्रवगत होते ही गूण-ग्राही विद्वान् द्रोएगचार्यं ने एक श्लोक की रचना की ग्रौर उसकी ग्रनेक प्रतियां लिखवाकर सभी चैत्यवासी ग्राचार्यों के पास ग्रनेक मठों में भिजवा दीं । वह श्लोक इस प्रकार है :—

श्राचार्याः प्रतिसद्म सन्ति महिमा येषामपि प्राकृतै-मीतुंनाऽघ्यवसीयते सुचरितैस्तेषां पवित्रं जगत् । एकेनाऽपि गुरोन किन्तु जगति प्रज्ञाधनाः साम्प्रतं, यो धत्तेऽभयदेवसूरिसमतां सोऽस्माकमावेद्यताम् ॥

श्रथीत् यो तो सभी मठौं, उपाश्रयों, आदि धर्मस्थानों में बहुत से ऐसे आचार्य हैं, जिनके निर्मल चरित्र से यह जगती-तल पिवत्र बन गया है, जिनकी महिमा का कोई असाधारण व्यक्ति भी अनुमान नहीं लगा सकता, किन्तु क्या आज के युग में कोई एक भी ऐसा विद्वान् आचार्य है, जो किसी एक गुरण में भी ग्रभयदेवसूरि के समक्ष ठहर सकता हो ? यदि कोई ऐसा हो तो वह हमें बतलावें ।

इस श्लोक को पढ़ते ही सभी चैत्यवासी आचार्य हतप्रभ हो पूर्णतः शान्त हो गये श्रीर श्रभयदेव सूरि द्वारा रचित वृत्तियों के आधार पर चैत्यवासी प्रमुख भाचार्य द्वोसाचार्य ग्रंग शास्त्रों की व्याख्या पहले की भांति करने लगे।

यह सब ग्राचार्य ग्रभयदेवसूरि की उच्चकोटि की विद्वता एवं विनम्नता का ही चमत्कार था कि सुविहित परम्परा की नितान्त विरोधिनी चैत्यवासी परम्परा के प्रमुख श्राचार्य भी अन्तर्मन से उनका श्रादर करने लगे।

अभयदेवसूरि की गुराज्ञता का एक इसी उदाहरए। से भलीभांति अनुमान लगाया जा सकता है कि उन्होंने चैत्यवासी परम्परा के विद्वान प्रमुख प्राचार्य द्रोगाचार्य से ग्रपनी वृत्तियों का संशोधन करवाकर न केवल उनकी विद्वत्ता को सम्मानित ही किया श्रपित उससे पूर्णरूपेएा लाभ भी उठाया ।

इन सब गुर्गों के अतिरिक्त प्रतिभा की परख और सत्पात्र के चयन गुरा में भी वे अप्रतिम थे। इस सम्बन्ध में जिनवल्लभसूरि का उदाहरण उल्लेखनीय है। कूर्चपुरीय चैत्यवासी श्राचार्य जिनेश्वरसूरि ने अपने जिनवल्लभ नामक एक मेधावी शिष्य को ग्रभयदेवसूरि के पास अंग शास्त्रों के अध्ययन के लिये भेजा। शिक्षार्थी पर प्रथम दिष्ट निक्षेप से ही उन्होंने ग्रनुभव कर लिया कि यह शिक्षार्थी श्रागे चलकर एक उच्च कोटि का विद्वान् श्रीर शासन प्रभावक होगा । उन्होंने बड़े स्नेह से शिक्षार्थी जिनवल्लभ को सिद्धान्तों के शिक्षरा के साथ-साथ सभी विद्याश्रों का तलस्पर्शी ग्रध्ययन करवाया श्रौर उसे विद्वानों में श्रग्रग्गी बना दिया । श्रभयदेव-सूरि के पास सिद्धान्तों एवं विभिन्न विद्याश्रों का अध्ययन करने के अनन्तर अपने चैत्यवासी गुरु के पास जा उन्हें स्पष्ट रूप से कह दिया---"मैं स्व-पर-कल्याएा की कामना से चैत्यवास का परित्याग कर सुविहित परम्परा के ब्राचार्य श्रभयदेव का शिष्यत्व स्वीकार करूँगा।"

गुरु द्वारा पुनः पुनः अनुरोध किये जाने के उपरान्त भी जिनवल्लभसूरि ने चैत्यवास का परित्याग कर दिया और जीवन भर सुविहित परम्परा के प्रचार-प्रसार एवं उत्कर्ष के लिए समर्पित रहे।

खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली के उल्लेखानुसार भ्राचार्य स्रभयदेवसूरि महान् उच्च कोटि के निमित्र अथवा भविष्य कथन में अद्वितीय थे। इस उल्लेखानुसार ग्राचार्य श्रभयदेवसूरि विहार कम से पाल्हउदा (प्रभावक चरित्र में उल्लिखित पाल्यपद्रपुर) नामक ग्राम में पहुँचे । इस ग्राम के रहने वाले श्रावक म्रभयदेवसूरि के परम भक्त थे। उन श्रावकों का विदेशों में दूर-दूर समुद्र पार तक

व्यापार चलता था। जिस समय अभयदेवसूरि उस नगर में पधारे उससे पहले ही उन श्रावकों के जहाज व्यापारार्थ समुद्र पार के देशों के लिये भेज दिये गये थे। वे जहाज विदेशों से माल लेकर भारत की स्रोर लौट रहे थे, उस समय यह बात चारों स्रोर फैल गई कि वे जहाज समुद्र में डूब गये हैं। इस प्रकार की बात सुनकर उन श्रावकों को बड़ा दु:ख हुआ। शोक सागर में निमम्न रहने के कारण वे लोग पर्याप्त विलम्ब के पश्चात् ग्राचार्यश्री की सेवा में वन्दनार्थ उपस्थित हुए। देरी का कारए। पूछने पर उन श्रावकों ने जहाज डूबने विषयक ग्रपुष्ट समाचारों की बात माचार्यश्री से निवेदित की स्रौर कहा कि हम लोग इस चिन्ता के कारएा विलम्ब से श्रा सके हैं। श्रावकों की बात सुनकर कुछ क्षए। तक घ्यानस्थ रहने के पश्चात् अभयदेवसूरि ने कहा-"इस विषय में तुम्हें किसी प्रकार की चिन्ता करने की आवश्यकता नहीं है। तुम्हारे जहाज सुरक्षित हैं और शीध ही यहां आने वाले हैं।" दूसरे ही दिन उन व्यापारियों के सेवक ने ग्राकर सूचित किया कि जहाज सुरक्षित अवस्था में आ गये हैं और उनसे समस्त कया एक उतार लिया गया है। यह सुनते ही उन श्रावकों के हर्ष का पारावार नहीं रहा। सभी ने परस्पर मन्त्रगा कर समवेत स्वरों में अभयदेवसूरि के समक्ष उपस्थित हो अपना अटल निश्चय सुनाया-- "ग्राचार्यदेव! हमारे इन जहाजों द्वारा लाये गये क्रयागुक से हम सबको जितना लाभ होगा, उसका श्राधा भाग हम श्राप द्वारा निर्मित सिद्धान्तों, वृत्तियों भ्रौर साहित्य के लिखवाने में व्यय करेंगे।"

श्रभयदेव सूरि ने कहा—"यह तो तुम्हारे लिये मुक्ति-गमन में सहायक होगा। तुम्हारे परिगाम बड़े सुन्दर हैं। श्रच्छे कार्य करने में तो सदा तत्पर रहना चाहिये।" कतिपय दिनों तक 'पाल्ह उद्रा' नगर में रहने के श्रनस्तर श्राचार्य श्रभयदेव सूरि पुनः श्रगाहिल्लपुर पट्टगा लौट श्राये।

खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली के उल्लेखानुसार श्रभयदेवसूरि द्वारा प्रतिबोधित दो श्रावकों ने श्रावक के १२ वर्तों के पालन और समाधि-पूर्वक मरण के कारण स्वगंगित प्राप्त की। कहा जाता है कि दोनों देवों ने सीमन्धर श्रौर युगमन्धर स्वामी को वन्दन करने के पश्चात् उनसे प्रश्न किया कि उनके गुरु श्रभयदेवसूरि कौनसे भव में मुक्ति प्राप्त करेंगे। "तीसरे भव में श्रभयदेवसूरि सिद्ध-बुद्ध-मुक्त हो जाएंगे।"

प्रभु के मुख से यह उत्तर सुनकर देव बड़े प्रसन्न हुए और उन्होंने अभयदेव-सूरि के समक्ष उपस्थित हो उन्हें भी यह सुसवाद सुनाया। पुनः देव-लोक की भ्रोर लौटते हुए उन दोनों ने हर्षातिरेकवशात् एक गाथा का उच्चारण किया जो युर्वावली में इस प्रकार उद्धृत है:—

> भिरायं तित्थयरेहि, महाविदेहे भवंमि तद्यंमि । तुम्हारण चेव गुरवो, मुत्ति सिग्घं गमिस्संति ।।

स्वाघ्याय करती हुई एक साघ्वी ने देवों के मुख से उस गाथा को सुना। परम्परा से समागत इस गाथा को गुर्वाविलकार ने गुर्वाविली में निबद्ध किया।

इन सब उल्लेखों से यह प्रकट होता है कि स्रभयदेवसूरि स्रति मृदु मंजुल एवं जनमनाकर्षक प्रकृति के स्रपने युग के ध्रप्रतिम उद्भट विद्वान् स्रौर जन-जन को प्रभावित करने वाले लोकप्रिय स्नाचार्य थे।

श्री ग्रभयदेवसूरि ने नवश्रंगों पर वृत्तियों की एवं परमोपयोगी साहित्यग्रन्थों की रचना कर जिनशासन की जो महती सेवा की है, वह जैन इतिहास में
सदा स्वर्गाक्षरों में लिखी जायेगी, श्रागमों के तल-स्पर्शी ज्ञान का अर्जन करने के
ग्रभिलषुक भव्य प्राराियों द्वारा निःसीम श्रद्धा के साथ स्मरण की जाती रहेगी।
ग्रभयदेवसूरि द्वारा जो विपुल साहित्य का निर्माण किया गया, उसका सार रूप में
परिचय यहां दिया जा रहा है:—

- १. स्थानांग वृत्ति एकादशांगी के तृतीय ग्रंग स्थानांग पर ग्रापने १४२४० श्लोक प्रमाण वृत्ति का विक्रम सं ११२० में निर्माण किया। इस कार्य में संविग्न पक्ष के ग्राचार्य ग्राजितसिंह के शिष्य यशोदेवगिए। ने ग्रापकी सहायता की । इस वृत्ति को ग्राचोपान्त देखकर द्रोणाचार्य ग्रादि ग्रनेक विद्वानों ने सराहना की । ग्रभयदेव-सूरि ने स्थानांग वृत्ति के निर्माणस्थल का उल्लेख नहीं किया है ।
- २. समवायांग वृत्ति—चौथे ग्रंग समवायांग पर ग्रापने ६५७५ श्लोक प्रमारा वृत्ति का विक्रम सं० ११२० में ग्रराहिल्लपुर पट्टरा में निर्माग किया।
- ३. व्याख्या प्रज्ञाप्ति वृत्ति एकादशांगी के पंचम अंग व्याख्या प्रज्ञाप्ति (वियाह पर्गाति—भगवतीसूत्र) पर आपने १८६१६ क्लोक प्रमारग वृत्ति की विक्रम सं. १०२८ में अग्राहिल्लपुर पट्टगा नगर में रचना सम्पन्न की।
- ४. ज्ञाताधर्मकथांगवृत्ति एकादशांगी के छठे श्रंग ज्ञाताधर्म कथा पर श्रापने ३८०० श्लोक प्रमास वृत्ति की रचना विक्रम सं. ११२० की विजयादशमी के दिन श्रसाहिल्लपुर पट्टसा नगर में सम्पन्न की । इस वृत्ति का निर्वृतक कुल के श्राचार्य द्रोससूरि ने संशोधन किया।
- ५. उपासकदशांग वृत्ति एकादशांगी के सातवें ग्रंग उपासक दशांग पर ग्रापने १६१२ क्लोक प्रमाण वृत्ति की रचना सम्पन्न की। इसके निर्माण स्थल व सम्वत् का भी वृत्तिकार ने कोई उल्लेख नहीं किया है।

- ६. ग्रन्तकृद्शांग वृत्ति एकादशांगी के आठवें श्रंग अन्तकृत्दशा पर आपने ८१६ क्लोक परिमाण वृत्ति का निर्माण किया। वृत्ति के निर्माण काल व स्थान का इसमें उल्लेख नहीं है।
- ७. ग्रनुत्तरोपपातिकदशांग वृत्ति—एकादशांगी के नवमें ग्रंग ग्रनुत्तरौ-पपातिक दशा वृत्ति की रचना की। इस वृत्ति में भी रचनाकाल एवं रचनास्थल का उल्लेख नहीं किया गया है।
- प्रश्नव्याकरण वृत्ति एकादशांगी के दसवें अंग शास्त्र प्रश्नव्याकरण की १६३० श्लोक प्रमाण वृत्ति की रचना की। रचनाकाल एवं स्थल का उल्लेख इसमें भी नहीं मिलता।
- ६. विपाक वृत्ति एकादशांगी के ग्यारहवें ग्रंग विपाक सूत्र पर ग्रापने ३१२५ श्लोक प्रमाग वृत्ति की ग्रगाहिल्लपुर पट्टगा नगर में रचना सम्पन्न की । इस वृत्ति को भी ग्राचार्य द्रोगाचार्य ने संशोधित किया । इस वृत्ति के ग्रन्त में इसके रचनाकाल ग्रौर रचना सम्वत् का उल्लेख नहीं किया गया है ।

यह पहलें ही स्पष्ट कर दिया गया है कि एकादशांगी के प्रथम अंग आचारांग एवं द्वितीय अंग सूत्रकृतांग पर आचार्य शीलांक द्वारा रचित टीकाएं उपलब्ध हैं, इसी कारण अभयदेवसूरि ने इन दोनों सूत्रों पर वृत्तियों का निर्माण नहीं किया।

ह श्रंगों पर उपरिवर्शित ह वृत्तियों की रचना के स्रतिरिक्त सभयदेवसूरि ने स्रोपपातिक नामक उपांग पर भी ३१२५ श्लोक परिमाण वृत्ति की रचना की।

उपरिवर्णित ६ अंगों और १ उपांग पर कुल १० वृत्तियों की रचना के अतिरिक्त ग्राचार्य ग्रभयदेवसूरि ने प्रज्ञापना तृतीय पद-संग्रहणी, पंचाशक वृत्ति, जयितहुयण स्तोत्र, पंचित्रग्रंन्थी और षष्ठ कर्मग्रन्थ-सप्तितकाभाष्य की भी रचना की।

आ० अभयदेवसूरि द्वारा ६ अंगों पर रिचत ये वृत्तियां इन (नवों ही) अंगों के गूढार्थपूर्ण सूत्रों और शब्दों पर स्पष्ट प्रकाश डालने वाली हैं। न तो ये अति संक्षिप्त हैं और न ही अति विस्तारपूर्ण। सूत्रार्थ स्पिश्रनी एवं शब्दार्थ विवेचन प्रधान शैली को अपना कर भी अभयदेवसूरि ने इन वृत्तियों में जहां-जहां उन्हें आवश्यकता प्रतीत हुई, शब्दों और सूत्र के अर्थ का सुबोध शैली में ऐसा सुन्दर ढंग से विवेचन किया है कि आगमों के अध्ययन में रुचि रखने वाला जिज्ञास सूत्रों एवं शब्दों के गहन-गूढ़ रहस्य को भली-भांति हृदयंगम करने में सक्षम हो सकता है। अपनी विवेचनशैली को सूत्र तथा शब्दों के अर्थ तक ही सीमित न रख कर

वृत्तिकार ने न केवल संद्धान्तिक तत्त्वों ग्रीर दार्शनिक तथ्यों पर ही प्रकाश डाला है ग्रुपित यत्र-तत्र मानव जीवन से चोली-दामन का सा सम्बन्ध रखने वाले सामा-जिक एवं राजनैतिक विषयों पर प्रकाश डालने में भी वे सजग रहे हैं। ग्रतः इन वृत्तियों के अध्ययन, निदिध्यासन से अध्येता को सहज ही यह अनुभव होने लगता हैं कि ग्रभयदेवसूरि ने इन ६ वृत्तियों के रूप में वस्तुत: उसे ग्रागमों के निगृढ़ रहस्य को उद्घाटित कर देने वाली ६ कृष्टिजयां ही प्रदान कर दी हैं।

वृत्तियों की रचना के गुरुतर कार्य को हाथ में लेते ही अभयदेवसूरि के समक्ष उपस्थित हुई कठिनाइयों पर स्वयं ने प्रकाश डाला है। उनके द्वारा सत्सम्प्रदायहीनता इस क्लोक के माध्यम से उनके वास्तविक सूत्रार्थ का यथातथ्य रूपेए। बोघ कराने वाली गूरु-परम्परा का ग्रभाव ग्रादि जो बड़ी-बड़ी ६ कठिनाइयां प्रकट की गई हैं, उन कठिनाइयों के उपरान्त भी अभयदेवसूरि ने जिस स्गम्य-सुबोध सरल एवं सुन्दर शैली में इस गुरुतर कार्य के निष्पादन में जो प्रथम प्रयास किया है, उस प्रयास को यदि भगीरथ प्रयास की संज्ञा से श्रभिहित किया जाय तो भी कोई ग्रतिशयोक्ति नहीं होगी।

नौ ग्रंगों की नवों दुत्तियों की प्रतिलिपियाँ लिखवाने के सम्बन्ध में प्रभावक चरित्रकार और खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावलीकार ने एक दूसरे से भिन्न दो प्रकार के उल्लेख किये हैं। प्रभाचन्द्रसूरि द्वारा प्रभावक चरित्र में निबद्ध एतद्विषयक विवरण का सार इस प्रकार है:--

"स्थानाङ्ग ग्रादि ६ ग्रंगों पर ग्रभयदेवसूरि द्वारा प्रारम्भ किये गये कार्य के सम्पन्न हो जाने स्रौर महान् श्रुतधरों द्वारा उन वृत्तियों में स्रावश्यक संशोधन कर दिये जाने पर शावकों ने उन वृत्तियों की प्रतिलिपियाँ तैयार प्रथति वृत्तियाँ लिखवाने का कार्य हाथ में लिया। उस समय शासन देवी अभयदेवसूरि के समक्ष एकान्त में उपस्थित हुई ग्रौर उसने सूरिवर से निवेदन किया- "प्रभो! इन नवों वृत्तियों की प्रथम प्रतियाँ मेरे द्रव्य से लिखवाई जायँ।" यह कहकर शासनाधिनायिका ने श्रपना एक स्वर्ण निर्मित दिव्य स्नाभूषरा उपाश्रय के मुख्य द्वार के ऊपर रख दिया श्रीर देवी तत्काल श्रदश्य हो गई।

ं भिक्षाचरी कर लौटे साधु सूर्य के समान देदीप्यमान उस ग्रद्भुत् ग्राभूषरा को देखकर चमत्कृत् एवं ग्राश्चर्याभिभूत हो उठे। उन्होंने ग्रभयदेवसूरि से उस विषय में जब जिज्ञासा की तो उन्होंने वास्तविक वृतान्त अपने शिष्यों को सूनाकर उन्हें प्रमुख श्रावकों को बुलवाने का निर्देश दिया। श्रावक उपाश्रय में ग्राचार्य श्री के समक्ष उपस्थित हुए। उन्होंने उस देवी ग्राभूषएा को ग्रच्छी तरह देखा पर उस अनमोल आभूषरा के मूल्य के सम्बन्ध में नितान्त अनभिज्ञ श्रावक उस मुद्रिका श्रथवा श्राभूषरा को लेकर स्रनहिलपुर पत्तन गये। पत्तन के प्रमुख जौहरी स्रीर श्रेष्ठिवर भी जब उस अमूल्य आभूषण के मूल्य का निर्णय न कर सके, तो उन्होंने परस्पर मन्त्रणा कर यह निर्णय किया कि गुर्जरेश्वर महाराजा भीम के समक्ष इस दिव्य ग्राभूषण को प्रस्तुत कर दिया जाय ग्रौर वे इसका जो भी मूल्य दें, वही ले लिया जाय, क्योंकि इसका मूल्य निर्घारित करने में कोई श्रेष्ठिवर सक्षम नहीं है। इस प्रकार मन्त्रणा कर पाटण के प्रमुख श्रेष्ठियों का समूह महाराजा भीम के समक्ष उपस्थित हुग्रा ग्रौर वह अद्भुत् ग्राभूषण उसने राजा को दिखाया। पल्यपद्र पुर के श्रावकों से उस ग्राष्ट्रचर्यकारी ग्राभूषण के सम्बन्ध में पूरे वृतान्त को सुनकर राजा भीम बड़ा ही प्रमुदित एवं सन्तुष्ट हुग्रा। वह बोला—"तपस्वी महात्माग्रों को समर्पित की गई वस्तु बिना मूल्य के मैं ग्रहण नहीं करू गा।"

श्रेष्ठि समूह ने राजा भीम को निवेदन किया कि उस आभूषण का जो भी मूल्य बतायेंगे, वही सब के लिये स्वीकार्य एवं सर्वमान्य होगा। इस पर महाराजा भीम ने उस देवी आभूषण का मूल्य तीन लाख द्रम्म मुद्रा श्रेष्ठि प्रमुखों को राजकोष से दिलवाकर उसे क्य कर लिया। उन श्रेष्ठियों ने देवी आभूषण के मूल्य के रूप में राजा भीम से प्राप्त हुई तीन लाख द्रम्म की द्रव्य राशि से उन नवों ही अंगों की प्रतिलिपियाँ तैयार करवा कर अभयदेवसूरि को समर्पित कर दीं।

इसके अनन्तर पाटण, ताम्रलिप्ति, आशापल्ली और धवल्लक नगर के द्वर चतुर श्रावकों ने उन प्रतियों से और भी अनेक प्रतिलिपियाँ प्रचुर मात्रा में लिखवा कर अभयदेवसूरि को समर्पित कीं।'' १

प्रभावक चरित्रकार द्वारा उल्लिखित इस उदन्त के विपरीत 'खरतरगच्छ वृहद गुर्वावली' के रचनाकार ने प्रपनी कृति में नवाङ्गी वृत्तियों की पुस्तकें लिख-वाने के विषय में एक ग्रौर ही प्रकार का कथानक प्रस्तुत किया है। गुर्वाविलकार के ग्रनुसार, जैसा कि पहले ग्रभयदेवसूरि के जीवन वृत्त के सन्दर्भ में लिखा जा चुका है कि जिस समय ग्रभयदेवसूरि नवाङ्गीवृत्तियों के निर्माण के पश्चात् पाटण से विहार कर पाल्हउदा नामक ग्राम में पद्यारे, उस सयय वहाँ समुद्र-मार्ग से विदेशों के साथ व्यापार करने वाले भक्त श्रावकों को जनश्रुति के रूप में एक सूचना मिली कि उनके क्रयाणक से भरे जहाज समुद्र में डूब गये हैं।

वे श्रावक ग्रभयदेवसूरि के परम भक्त थे। वे प्रतिदिन नियमित समय पर ग्रपने ग्राचार्यदेव के दर्शनार्थ उनके उपाश्रय में जाते थे। उस दिन ग्रपने जहाजों के समुद्र में डूब जाने का उदन्त सुनकर वे शोक सागर में निमग्न हो गये। इसी कारण वे नियत समय से बड़ी देर पश्चात् तक भी गुरु दर्शन हेतु उपाश्रय में नहीं पहुँचे। इस ग्रप्रत्याशित ग्रसाधारण विलम्ब को देखकर ग्रभयदेवसूरी को ग्राभास हो गया कि नित्य प्रति नियमित रूप से नियत समय पर ग्राने वाले श्रावकों के ग्राने में विलम्ब का कोई विशेष कारण होना चाहिये। उन्होंने सन्देश भेजकर उन्हें उपाश्रय

प्रभावक चरित्र, अभयदेवसूरि चरितम्, श्लोक ११४ से १२४।

में साने का इंगित किया। स्रपने स्नाराध्य स्नाचार्य देव का इंगित पाते ही वे श्रावक तत्काल सभयदेवसूरि की सेवा में उपस्थित हुए और समय पर अपने न स्ना सकने के लिये भोक प्रकट करते हुए बोले — "गुरुदेव! स्नाज हमें स्नतीव शोकप्रद समाचार मिले हैं कि बहुमूल्य क्रयाणक से लदे हमारे जहाज संभवतः समुद्र में डूव गये हैं। इसी स्रप्तयाशित स्रपूरणीय क्षति के समाचार से सागर में निमग्न हमारे जलपोतों की भांति हमारे मन-मस्तिष्क भी ससन्तुलित एवं स्रस्त-ध्यस्त हो शोक सागर में निमग्न हो गये हैं। यही कारण है कि खाने-पीने के साथ ही हम लोग स्रपने ईश्वर तुल्य स्नाराध्य देव के दर्शन करना भी भूल गये थे। सब स्नपने स्नाशा केन्द्र स्नाप श्री के प्रधान्त सुधासागरोपय शान्तिप्रदायक तपोपूत मुखारविन्द के दर्शन कर शोकसागर से उबर प्रशान्त सुधासागर में निमग्न हो गये हैं। हे क्षमासागर देव! स्नपने इन सज दासों के स्नपराध को क्षमा प्रदान कर दीजिये।" यह कहते हुए वे श्रद्धालु श्लावक स्नभयदेवसूरि के चरणों पर लोट-पोट हो गये।

अपने पुण्डरीक पुष्पोपम लोचन युगल को निमीलित कर आचार्यक्षी अभयदेवसूरि क्षरा भर ध्यानमुद्रा में चिन्तन करने के अनन्तर अपने कमल दलायत विस्फारित नेत्र युगल से सुधावृष्टि करते हुए बोले :—-"इस विषय में तो आप लोगों को किञ्चितमात्र भी चिन्तित होने की आवश्यकता नहीं है।"

त्रपने ग्रगम ज्ञानी श्राराध्य ग्राचार्यदेव ग्रभयदेवसूरि के ग्राध्यात्मिक तपोपूत ग्रन्तस्तल से उद्गत ग्रमृतोपम उद्गारों को सुनकर श्रद्धालु श्रावकों के मन मयूर धनगर्जन से मत्त बने मयूरों की भांति ग्रानन्दिवभोर हो नाच उठे। वे सब पूर्णतः श्राध्वस्त हो गये। दूसरे दिन ही उनके सब जलपोत सकुशल ग्रा गये। "हर्षविभोर कृतज्ञ श्रावक गुरु-सेवा में उपस्थित हुए। "सौ सयाने एक मता" की सूक्ति को चरितार्थं करते हुए वे सब श्रावक समवेत स्वरों में बोले—"भविष्यज्ञ भगवन्! जलपोतों में लदापद भरे क्याएाकों से हम लोगों को जितना लाभ होगा, उसके ग्रद्धांश से हम नवांगी वृत्तियों की प्रतिलिपियों का ग्रालेखन करवायों।"

अभयदेवसूरि ने अपने श्रद्धालु श्रावकों के संकल्प का समादर करते हुए कहा — "श्रावको चित् सत्कार्य करने की आपकी शुभभावना अन्ततोगत्वा आपके लिये मुक्ति का साधन बनेगी। शुभ कार्य तो अवश्यमेव करना ही चाहिये।"

खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली में स्पष्ट शब्दों में यह तो नहीं लिखा है कि उन श्रावकों ने नवांगी वृत्तियों का श्रालेखन करवाया किन्तु उक्त विवरण से यह निष्कर्ष निकलता है कि पाल्हउदा (संभवतः प्रभावक चरित्रकार द्वारा उल्लिखित पल्यपद्रपुर) ग्राम अथवा नगर के श्रावकों ने अपने उन जलपोतों में आये हुए क्रयाणकों से अजित लाभ के अद्धांश से नवाङ्गी वृत्तियों की प्रतिलिपियों का आलेखन करवाया, जिन जलपोतों के सागर में इंद्रने के समाचार के अनन्तर अभय-

देवसूरि ने ग्रपने उन श्रावकों को ग्राश्वस्त किया था कि उनके जलपोत सकुशल ग्रा जायेंगे।

प्रभावक चिरतान्तर्गत 'ग्रभयदेवसूरि चरितम्' के श्लोक संख्या १२५ के तृतीय एवं चतुर्थ चरण में यह तो स्पष्टतः लिखा गया है कि पल्यपद्रपुर के श्रावकों ने नवाङ्गी की प्रतियां लिखवाकर श्रभयदेवसूरि को समिपित की किन्तु श्लोक संख्या १२४ के श्रन्तिम चरण "ततः श्री भीमभूपितः" श्रीर १२५ वें श्लोक के प्रथमार्द्ध "द्रम्मलक्षत्रयं कोशाध्यक्षाद् दापयित स्म सः" इससे स्पष्टतः यही प्रकट होता है कि दैवी श्राभूषण के मूल्य के रूप में महाराजा भीम ने पल्यपद्रपुर के श्रावकों को ३ लाख द्रम्भ (मुद्रा विशेष) दिलवाये श्रीर उस घनराशि से उन श्रावकों ने नवों श्रंगों की वृत्तियों का श्रालेखन करवा कर श्रभयदेवसूरि को वे प्रतियां दीं।

दो महान् ग्रन्थकारों द्वारा इस विषय में किये गये एक दूसरे से नितान्त भिन्न उल्लेखों को देखकर प्रत्येक सुज्ञ पाठक के ग्रन्तर्मन में इस प्रकार की जिज्ञासा का उठना सहज ही सम्भव है कि उक्त दोनों उल्लेखों में से किसको प्रामािएक माना जाय। श्रभयदेवसूरि ने नौ श्रंगों की वृत्तियों में से चार श्रंगों की वृत्तियों के ग्रन्त में दी गई प्रशस्तियों में स्वयमेव स्पष्ट ग्रन्दों में लिखा है कि इन वृत्तियों की रचना उन्होंने पाटन में सम्पन्न की। खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली में भी स्पष्ट उल्लेख है कि नवाङ्गी वृत्तिकार ने पाटन स्थित करडिहट्टी (तृषरहित जौग्रों का बाजार) वस्ती में विराज कर नव ग्रंगों पर वृत्तियों की रचना की । इसके विपरीत प्रभाचन्द्रसूरि ने अपनी कृति प्रभावक चरित्र में लिखा है कि नवाङ्गी वृत्तिकार ने वृत्तियों की रचना पल्यपद्रपुर में की। इस कारए प्रभावक चरित्र के उल्लेख को तो ग्रांखें मूंद कर ही प्रामारिएक माना जा सकता है, ग्रन्यथा नहीं। लब्ध प्रतिष्ठ साहित्य गर्वेषक स्व. विद्वान् भ्रगरचन्द नाहटा के स्रभिमतानुसार 'खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली' में वि. सं. १२११ ("सं. १२११ ब्राषाढ वदी ११, जिनदत्तसूरयो दिवं-गताः") तक का वृत्तान्त तो सं. १२६५ में सुमितगिए द्वारा रचित "गए।धरसार्द्ध-शतक-वृहद् वृत्ति' के अनुसार ही प्राचीन शैली का है। इसके अतिरिक्त खरतरगच्छ वृहद् गुर्विवली में यह स्पष्ट उल्लेख है कि इसमें वि. सं. १३०४ तक का वृत्तान्त जिनपतिसूरि के शिष्य जिनपालोपाध्याय ने प्रभावक चरित्र की रचना से २<sup>९</sup> वर्ष पूर्व लिखा है। <sup>२</sup> इन सब तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने से खरतरगच्छ वृहद्

१. पुस्तकान् लेखयित्वाच, सूरिभ्यो ददिरेऽय तैः ।। १२४।।

<sup>—</sup>प्रभावक चरित्र, ग्रभयदेवसूरि चरितम्, पृष्ठ १६४

दिल्ली वास्तव्य साधु, सद्धुलिसुत सा. हेमाभ्यर्थनया ।
 जिनपालोपाध्यायैरित्थं प्रथिताः स्वगुरुवार्ता ।। ७५ ।।

<sup>---</sup>खरतरगच्छ बृहद् गुर्वावली, पृष्ठ ५०

गुर्वावली के एतद्विषयक उल्लेख का पलड़ा प्रभावक चरित्र के उल्लेख की अपेक्षा भारी पड़ता प्रतीत हो रहा है। ग्रस्तु, नवाङ्गी वृत्तियों की सहस्रों प्रतिलिपियाँ लिखवाई गई होंगी। शुभारम्भ करने वालों के पश्चात् तो ग्रनेक नगरों के श्रीमन्तों के सहयोग से ही इस प्रकार का गुरुतर कार्य सम्पन्न हो सका होगा।

अभयदेवसूरि की कृतियों का अन्तर्वेधी दिष्ट से अध्ययन करने पर उनका एक ऐसा गुरा प्रकट होता है, जिसकी स्रोर सद्यावधि स्रधिकांश विद्वानों का ध्यान विशिष्ट रूप में स्राकिषत नहीं हुस्रा है। जैन जगत् के विद्वद्वृन्द का ध्यान स्रा० श्री अभयदेवसूरि के उस अनुपम महान् गुरा की छोर आकर्षित करने हेतु उनकी वृत्तियों के २ उद्धरए। यहां प्रस्तृत किये जा रहे हैं।

स्थानाङ्ग स्रादि ६ स्रंगों पर वृत्तियों की रचना करते समय उनके समक्ष जो कठिनाइयाँ उपस्थित हुईं, उन्हें तत्कालीन जिनोपासकों एवं उनकी भावी पीढ़ी-प्रपीढ़ियों के समक्ष प्रस्तुत करते हुए उन्होंने स्थानाङ्ग वृत्ति में जिन ७ बड़ी कठि-नाइयों का उल्लेख किया है, उनमें से पहली कठिनाई—''सत्सम्प्रदायहीनत्वात्'' पर न केवल प्रत्येक विद्वान को ही अपितु प्रत्येक धर्म प्रेमी विज्ञ को गहराई से विचार करने की ग्रावश्यकता है। प्रशस्ति के प्रथम श्लोक के उक्त प्रथम चरएा में अभयदेवसूरि ने बिना किसी प्रकार के साम्प्रदायिक व्यामोह के बड़ी निर्भीकता के साथ इस तथ्य को जैन जगत् के समक्ष सुस्पष्ट रूपेगा प्रकट किया है कि आज (वृत्तिकार के युग में) सत्सम्प्रदाय प्रथित् ग्रागमीं के गूढार्थ भरे शब्दों एवं सूत्रों रेर्ट्वास्तविक अर्थ का बोध कराने वाली सत्-ग्रच्छी-सच्ची-सम्यक् गुरु-परम्परा का ग्रभाव है। भ्रपने वृत्ति-निर्मारा काल से लगभग ५६० वर्ष पूर्व प्रारम्भ हुए. आगमिक विशुद्ध मूल परम्परा के ह्रास ने वीर निर्वाण सं० १५५० के ग्राते-ग्राते जो पूर्ण ह्रास का तो नहीं परन्तु भात्यन्तिक ह्रास का रूप धारए। कर लिया भौर उससे सत्सम्प्रदाय अर्थात् श्रमण् भगवान् महावीर की मूल विशुद्ध परम्परा की जो दु:खद दुरवस्था हुई, उस स्थिति का अभयदेवसूरि ने वास्तविक चित्र प्रकट करते हुए बिना किसी मताग्रह के, बिना किसी साम्प्रदायिक व्यामोह के स्पष्ट रूप से स्वीकार किया है—"श्राज सत्सम्प्रदाय का एक प्रकार से श्रभाव है।" यह सत्य के प्रति अभयदेवसूरि के परम प्रगाढ़ प्रेम-गुरा को प्रकट करने वाला प्रबलतम प्रमाग् है।

अभयदेवसूरि के इसी प्रकार के परम गुरा को इससे भी स्रौर स्रधिक स्पष्ट रूप से द्योतित करने वाला दूसरा प्रबलतम प्रमाण है उनके द्वारा रचित 'ग्रागम ग्रष्टोत्तरी की अधोलिखित ऐतिहासिक गाथा, जिस पर इस इतिहास ग्रन्थ माला के तृतीय पुष्प में यथाशक्य पूरा प्रकाश डाला जा चुका है। वह स्रागम भृष्टोत्तरी की गाथा इस प्रकार है :—

देविड्ढिलमासम<mark>रा जा, परंपरं भावग्रो वियाणेमि ।</mark> सिढिलायारे ठविया, दव्वश्रो परंपरा बहुहा ॥

ग्रभयदेव सूरि ने ग्रपनी स्थानाङ्ग वृत्ति में "सत्सम्प्रदायहीनत्वात्" इस उपरिलिखित पद के माध्यम से ग्रपने समय के जिस तथ्य को प्रकट किया है, उसी तथ्य पर ग्रौर ग्रधिक सुस्पष्ट प्रकाश डालते हुए इस गाथा में लिखा है:—"यह तो में भलीभांति मानता हूँ कि ग्रायं देविद्धगिए। क्षमा-श्रमए। की विद्यमानता (वीर नि. सं. १०००) तक हमारी ग्रायंधरा पर श्रमए। भ० महावीर के धर्मसंघ में भ० महावीर की विशुद्ध मूल ग्रध्यात्मपरक भाव परम्परा ग्रपने जिस वास्तविक रूप में तीर्थ प्रवंतन काल से निर्मल-प्रवल प्रवाह के साथ चली ग्रा रही थी, उसी वास्तविक भाव परम्परा के रूप में चलती रही, ग्रथवा प्रवाहित रही। किन्तु देविद्धगिए। के स्वर्गस्थ होने के ग्रनन्तर तो विशुद्ध मूल परम्परा के पक्षघर शिथिलाचार-परायए। हो गये ग्रौर प्रभु के धर्मसंघ में ग्रनेकानेक प्रकार की द्रव्य-परम्पराएँ प्रचलित हो गईं।"

अपने समय में प्रचलित शिथिलाचारोन्मुखी एवं ग्रागम प्रतिपादित ग्राचार-विचार से प्रतिकूल श्राचार-विचार वाली श्रनेक परम्पराश्रों, गच्छ श्रादि के रूप में प्रचलित सम्प्रदायों, उन गच्छों के दिग्गज श्राचार्यों, विद्वानों, उपासकों श्रादि की किञ्चित्मात्र भी चिन्ता न करते हुए निष्पक्ष भाव से निर्भीक हो स्रभयदेवसूरि ने जो तथ्य प्रकट किया है, उससे उनका यह अनुपम महान् गुरा प्रकाश में आता है कि वे सत्य के ऐसे महान् एवं ग्रादर्श परमोपासक थे, जिनकी तुलना करने वाला देविद्धिगरिंग क्षमा-श्रमएा की उत्तरवर्ती एक सहस्राब्दि की अवधि में एक भी ग्रन्थकार तत्कालीन समग्र जैन वाङ्मय के पुनः पुनः ग्रालोडन-विलोडन के उपरान्त भी कहीं दिष्टपथ में नहीं त्राता । त्रभयदेवसूरि ने "स्थानाङ्ग वृत्ति" ग्रौर "ग्रागम-ग्रब्टोत्तरी" में एक ऐसे कटुंसत्य को उद्घाटित किया है, जो शताब्दियों से साम्प्रदायिक व्यामोहाभिभूत पूर्वीभिनिवेशपरायण विद्वानों के अन्तर्मन को ग्रान्दोलित करता ग्रा रहा है, भक-भोरता रहा है कि अभयदेवसूरि द्वारा प्रकट किया गया यह तथ्य कहीं उनके उन सहस्रों-सहस्रों उपासकों की मनोभूमि में उनकी मान्यतात्रों के प्रति लहलहाती श्रास्थात्रों को उखाड़ न फेंके। यही कारएा हैं कि पूर्वाभिनिवेश परस्त कतिपय विद्वानों द्वारा यह कह कर—यह लिख कर इस कटु सत्य पर गहरा आवरण डालने का प्रयास किया जा रहा है कि "आगम अष्टोत्तरी" अभयदेव की कृति नहीं है। यह किसी अन्य अज्ञातनामा विद्वान् द्वारा निर्मित कृति है और किसी निहित स्वार्थ से यशस्वी ग्रागम-मर्मज्ञ नवाङ्गीवृत्तिकार ग्रभयदेवसूरि के नाम पर चढ़ा दी गई है । वस्तुतः स्रभयदेवसूरि द्वारा उद्घाटित इस तथ्यपूर्ण रहस्य पर पर्दा डालने का प्रयास करते समय इस गाथा में प्रकट किये गये तथ्य की प्रबल पुष्टि करने बाले स्वयं अभयदेवसूरि द्वारा स्थानाङ्गवृत्ति में उल्लिखित "सत्संप्रदायहीनत्वात"

ſ

इस पद की श्रीर से अपने मन, मस्तिष्क श्रीर नेत्र युगल को पता नहीं क्यों मोड़ लेते हैं। 'श्रागम ग्रष्टोत्तरी' को ग्रन्यकर्तृ क ग्रन्थ सिद्ध करने का मोघ प्रयास करने वाले विद्वान क्या ग्रभयदेवसूरि द्वारा निर्मित स्थानाङ्गवृत्ति को भी किसी अन्य स्रज्ञातनामा विद्वान की कृति सिद्धं करने का साहस कर सकते हैं?

इस प्रकार सत्य के अनन्य उपासक आचार्यश्री अभयदेवसूरि ने उपरि-लिखित तथ्य को प्रकाश में लाकर इतिहासिवदों, लेखकों, सत्य की खोज में संलग्न शोधकों स्रौर जिनशासन के सम्युदयोत्कषिक्षी मनीषियों की गहन चिन्तन-मनन एवं शोध की दिशा में नया मार्गदर्शन किया है।

इन तथ्यों से यह भलीभांति सिद्ध होता है कि अपने समय के अप्रतिम प्रतिभाशाली नवाङ्गीवृत्तिकार ग्रभयदेवसूरि उच्च कोटि के ग्रागम-मर्मज्ञ, सागर को गागर में समा देने की अद्भुत् क्षमता के धनी तत्त्व-विवेचक एवं सत्य के परमोपासक, विरोधियों को विनयावनत बना देने की चमत्कारिएी शक्ति से सम्पन्न एवं दुस्साध्य को साध्य सिद्ध करने में सक्षम साहसी महापुरुष थे। उनका समग्र जीवन जिनशासन के उत्कर्षकारी कार्यों के लिये समर्पित रहा । विक्रम सं० १०८८ में १६ वर्ष की किशोर वय में उन्हें ग्राचार्यपद पर ग्रधिष्ठित किया गया, इसी से अनुमान लगाया जा सकता है कि वे कैसी असाधारए। प्रतिभा के धनी थे। ५१ वर्ष तक ग्राचार्यपद पर रहकर उन्होंने विशाल वृत्तिसाहित्य के ग्रतिरिक्त विविध विषयों पर विपुल ग्रन्थों की रचना की । विक्रम सं० ११३६ में जिस समय वे कपड़गंज (गूर्जर प्रदेश) में विराजमान थे, उस समय एक दिन उन्होंने अपनी ग्रायुका ग्रवसानकाल समीप देख ग्रालोचनापूर्वक ग्रनशन किया ग्रौर वे समाधि म्रवस्था में ६७ वर्ष की म्रायु पूर्ण कर स्वर्गस्थ हुए। खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली-कार ने स्वर्गस्थ होने का कॉल निर्देश न कर केवल यही लिखा है कि वे (पाटरा में) समाधिपूर्वक चतुर्थ देवलोक में गये।

स्रभयदेवसूरि के स्वर्गारोहरण काल के सम्बन्ध में दो प्रकार की मान्यताएँ जैन वाङ्मय में उपलब्ध होती हैं । खरतरगच्छीया कतिपय पट्टावलियों में स्रभयदेव-सूरि का स्वर्गारोहरण काल वि. सं. ११३५ उल्लिखित है तथा दूसरी मान्यतानुसार उनका स्वर्गवास वि. सं. ११३६ में कपड़गंज में होने का भी उल्लेख है। प्रभावक-चरित्रकार ने प्रभावक चरित्र में श्रभयदेवसूरि के स्वर्गगमन काल का उल्लेख न कर केवल यही लिखा है कि अभयदेवसूरि पाटसा नगर में पाटसााधीश कर्णराज के राज्यकाल में स्वर्गस्थ हुए । गुर्जरेश चालुक्यराज कर्गा का शासनकाल प्राचीन

नवाङ्गवृत्त्या भव्यजीवान् सुलिनः कृत्वा कालक्रमेरा सिद्धान्तविधिना समाधानेन चतुर्थ-₹. देवलोकं प्राप्ता सभयदेव सूरयः । खर. ग. गू. पृष्ठ ६ ।

प्रभावक चरित्र. स्रभयदेवसूरि चरितम् श्लोक १७२-१७३, पृष्ठ १६६ ।

शिलालेखों एवं ताम्रपत्रों के स्राधार पर वि. सं. ११२६ से ११५१ तक निश्चित किया गया है। पांचवें संग व्याख्या प्रज्ञप्ति (भगवती सूत्र) की वृत्ति की रचना स्रभयदेवसूरि ने की, इस वृत्ति के अन्त में दी गई प्रशस्ति के अनुसार उन्होंने विक्रम सं. ११२६ में इसे सम्पन्न की। इसके पश्चात् कितपय अंगों की वृत्तियों का निर्माण करने के अनन्तर स्वरचित अति विशाल अथवा विपुल साहित्य में से बहुत से साहित्य का निर्माण किया होगा और इतने सुविशाल साहित्य की रचना करने में उन्हें दस अथवा ग्यारह वर्ष तो अवश्यमेव लगे होंगे।

इस सम्बन्ध में विचार के पश्चात् अभयदेव सूरि का स्वर्गारोहण काल वि. सं. ११३४ की बजाय वि. सं. ११३६ ही अनुमानित करना संगत प्रतीत होता है।

विक्रम की ११वीं-१२वीं शताब्दी के आगम मर्मज्ञ, वृत्तिकार, विपुल साहित्य के सक्टा आचार्य अभयदेव जैन जगत् में नवाङ्गी वृत्तिकार के रूप में विख्यात हैं। आगमों के गहन-गूढार्थ का सुगम सरल शैली में बोध करा देने वाली आपकी नवाङ्गी वृत्तियां विगत ६ शताब्दियों से आगमों के अध्येताओं को मार्ग-दर्शन करती आ रहीं हैं और भविष्य में भी सहस्राब्दियों तक मुक्ति पथ के पथिकों को दुरूह मुक्तिपथ के परम-प्रमुख पायेय आगमिक ज्ञान के अर्जन में सहायता प्रदान करती रहेंगीं। इसी कारण आचार्य अभयदेवसूरि का प्रातः स्मरणीय पवित्र नाम जैन जगत् के इतिहास में सदा-सदा स्वर्णाक्षरों में लिखा जाता रहेगा।

यदि अभयदेवसूरि के, अथ से इति तक के जीवन वृत्त की गहराइयों में पैठने का प्रयास किया जाय तो सत्यान्वेषी शोधार्थियों को शोध के लिए नितान्त नूतन सामग्री उपलब्ध हो सकती है। इस बात में तो किसी का कोई मतभेद नहीं कि श्रभयदेवसूरि श्रागमों के तलस्पर्शी मर्मज्ञ विद्वान् थे। विश्व के प्राशामात्र के हितेच्छु-सुखेप्स-ग्रनन्य बन्ध-सच्चे सखा-सही ग्रर्थ में सच्चे माता-पिता त्रिकालदर्शी-वीतराँग-सर्वज्ञ-सर्वहितंकर तीर्थंकर प्रभु-महाबीर ने स्नागमों में बाह्याडम्बर-विहीन एवं नितान्त अध्यात्मपरक आत्मधर्म-विश्वधर्म-जैन धर्म का, साधू धर्म का, श्राद्ध धर्म का, किस प्रकार का स्वरूप संसार के समक्ष रखा है, इस तथ्य से ग्रागममर्मज्ञ ग्रभयदेवसूरि भली-भांति ग्रवगत थे। उनसे यह भी छूपा नहीं रहा कि ग्रागमों में प्रतिपादित श्रमणाचार एवं श्रावकाचार से उनके युग के श्रमणाचार एवं श्रावका-चार में वस्तुतः कैसा श्राकाश-पाताल तुल्य श्रन्तर श्रा चुका है । श्रागम-प्रतिपादित अध्यात्मपरक जैन धर्म के विशुद्ध मूल स्वरूप में पंचांगी के नाम पर तीर्थ प्रवंतन-काल से ११-१२ ही नहीं १३ शताब्दियों के पश्चात् पूर्वज्ञानविहीन स्राचार्यों द्वारा निर्मित भाष्य ग्रादि श्रागमेतर ग्रन्थों का पुट लगा कर उसकी तीर्थ-प्रवतन-काल से चली आ रही मूल विशुद्ध भाव परम्परा को देविद्धिगरिंग क्षमाश्रमण के स्वर्गारोहरा के ऋनन्तर द्रव्य परम्परा के रूप में परिवर्तित कर दिया गया है, इस तथ्य से भी स्नाचार्य स्रभयदेवसूरि सुनिश्चित रूपेरा भली-भांति स्रवगत थे। इस

बात की अकाट्य परम प्रामाशिक साक्षी है, स्वयं अभयदेवसूरि द्वारा रचित 'ग्रागम ग्रष्टोत्तरी' की वह गाथा, जिसका प्रथमाई है—''देवड़िंढ खमासम**रा जा** परम्परं भावस्रो वियाणेमि" जिस पर यथास्थान स्पष्ट रूप से प्रकाश डाला जा चुका है। यह तथ्य भी अभयदेवसूरि से छुपा तो नहीं रह सका होगा कि उनके दादा गुरु वर्द्धमानसूरि ने कियोद्धार करते समय कोई ग्रांशिक धर्मकान्ति नहीं ग्रपितु सर्वांगपूर्ण समग्र धर्मकान्ति की थी। चालुक्यराज पाटरापित महाराज दुर्लभराज की राजसभा में स्रभयदेवसूरि के गुरु जिनेश्वरसूरि द्वारा कहे गये ये शब्द--- "महाराज ! अस्माकं मतेऽपि यद्गराधरैश्चतुर्दशपूर्वधरैश्च यो दिशतो मार्गः स एव प्रमाणीकर्नु युज्यते नान्यः" - इस ऐतिहासिक तथ्य के अमर साक्षी, इस बात के अकाट्य प्रबल प्रमारा हैं कि वर्द्धमानसूरि ने पूरी पंचाङ्गी—(आगम, नियुं कि, चूरिंग, भाष्य और वृत्ति ) प्रमाराभूत ने मानते हुए केवल ग्रागमों को ही सर्वोपरि एवं परम प्रामािएक मानकर पूर्ण कियोद्धार किया था । जिनेश्वरसूरि के उपर्यु क्त कथन का दूसरे स्पष्ट शब्दों में यही अर्थ निकलता है कि नियु किया, चूरिएयां, भाष्य और वृत्तियां तथा चैत्यवासियों द्वारा रचित निगमोपनिषद् किसी गराघर स्रथवा चतुर्दशपूर्वघर द्वारा निर्मित नहीं हैं, स्रतः वे स्रागमों के सर्थ की समभने में सहायक तो हो सकती हैं किन्तु आगमों की भांति अक्षरणः किसी भी दशा में प्रामारिएक नहीं मानी जा सकतीं। उपरिलिखित कथन के माध्यम से जिनेश्वरसूरि ने अपने गुरु वर्द्धमानसूरि द्वारा किये गये सर्वांगपूर्ण क्रियोद्धार में आगमेतर किसी भी अन्थ के नाम पर, चाहे वह निर्युक्ति, चूरिंग, वृक्ति अथवा भाष्य हो क्यों न हो, अनागमिक मान्यता के विपरीत किसी भी मान्यता, विधि-विधान, कर्म-काण्ड, अनुष्ठान आदि अथवा किसी भी प्रकार की विकृति के प्रवेश का कहीं कोई किंचिन्मात्र भी अवकाश न रखकर पूर्ण कियोद्धार को अपूर्ण अथवा ग्रांशिक क्रियोद्धार का रूप देने के सभी प्रकार के प्रयासों का सदा-सदा के लिए द्वार हो बन्द कर दिया था।

इस प्रकार की सुस्पष्ट स्थिति के उपरान्त भी सर्वाङ्गपूर्ण कियोद्धार के माध्यम से एक सशक्त एवं पूर्ण धर्मकांति का सूत्रपात कर शिथिलाचार तथा प्रनागिमक मान्यताओं की जननी चैत्यवासी परम्परा का सार्वभौम वर्चस्व, एकच्छत्र आधिपत्य समाप्त करने वाले महान् क्रियोद्धारक वर्द्धमानसूरि के उत्तराधिकारियों में एकमात्र आगमों के स्थान पर पूरी पंचांगी को प्रामाणिक मानने की प्रक्रिया कब प्रारम्भ हुई? "सुहागिन स्त्रियाँ आगम निष्णात, वाग्मी, एवं आचार्य के सभी गुर्गों से सम्पन्न प्रतिष्ठाचार्य के शरीर पर तैल मर्दन, गन्ध विलेपन आदि करें! तदनन्तर प्रतिष्ठाचार्य को बहुमूल्य एवं अतीव सुन्दर वस्त्र पहनाये जायें। तत्पश्चात् प्रतिष्ठाचार्य को हाथ की एक अगुली में स्वर्ण मुद्रिका और एक कर में स्वर्णकंकरण

१. खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावलि, पृष्ठ ३

धारण करवाया जाय। प्रतिष्ठा कराने वाले भाचार्यप्रवर प्रतिष्ठाचार्य को इस प्रकार नितरां प्रतीव सुन्दर वस्त्र पहनाने श्रौर स्वर्णाभूषएों से विभूषित करने के पश्चात प्रतिष्ठा कराने हेतू प्रतिष्ठाचार्य की ग्रासन पर विराजित किया जाय"-इस प्रकार के आगम विरोधी एवं श्रम्सा जीवन का सर्वनाश करने वाले 'प्रतिष्ठा पद्धति' विधान, जो चैत्यवासी परम्परा के स्राचार्यों, पादलिप्तसूरि स्रादि ने चैत्य-वासी परम्परा के वर्चस्वकाल में जैन संघ में प्रचलित किये थे, वे एकमात्र आगमों को ही सर्वोपरि तथा परम प्राम। गिक मानने एवं ग्रपने ग्राप में परिपूर्ण कही जाने वाली सर्वांगपूर्णं धर्मकांति का सूत्रपात करने वाले महान् कियोद्धारक आचार्य वर्द्धमानसूरि की परभ्परा में तथा अपने आपकी सुविहित परम्परा के नाम से पहिचान करवाने वाली अन्यान्य सुविहित परम्पराओं में कब और कैसे प्रविष्ट हो गये ? जिन सुविहित कही जाने वाली परम्पराग्रों ने शिथिलाचार, बाह्याडम्बर एवं श्रागम विरोधी मान्यताश्रों की जननी चैत्यवासी परम्परा के चंगुल से भगवान् महावीर के धर्म संघ को छुड़ाने के लिए दीर्घकाल तक ग्रथक् प्रयास किये, उन्हीं स्विहित परम्पराश्रों ने श्रन्ततोगत्वा चैत्यवासी परम्परा के चरण-चिह्नों का अनु-सरगा कर उस द्रव्यपरम्परा-चैत्यवासी परम्परा द्वारा प्रचलित बाह्याडम्बरपूर्ण श्रनागमिक विधि-विधानों, शास्त्र विरुद्ध मान्यताश्रों को श्रपना कर कब, कैसे श्रीर क्यों आत्मसात कर लिया?

प्रत्येक विज्ञ जिनशासन प्रेमी के हृदय को यदा-कदा ही नहीं अपितु सदा-सर्वदा प्रतिपल कचोटते रहने वाले इन प्रश्नों का सन्तोषप्रद समाधान अभयदेवसूरि के समय की परिस्थितियों के पर्यालोचन के साथ-साथ अभयदेवसूरि के जीवनवृत्त की कतिपय घटनाओं के अन्तः निरीक्षण से सम्भव है कि नहीं, इस दिशा में विद्वानों को क्षीर-नीर विवेकपूर्ण वृत्ति से प्रयास करने की आवश्यकता है।

जैन वाङ्मय में उपलब्ध स्रनेकानेक उल्लेखों से परिपुष्ट यह तो एक ऐतिहासिक तथ्य है कि वर्द्धमानसूरि द्वारा किये गये क्रियोद्धार एवं धर्म क्रान्ति के सूत्रपात के परिगामस्वरूप शताब्दियों से सशक्त एवं सुरद होती चली स्रा रही चैत्यवासी
परम्परा की स्राधारशिला स्रथवा स्राधार भिक्ति विकम की ११वीं शताब्दी के
स्रान्तम चरण में सहसा हिल उठी। स्रनहिलपत्तनाधीश दुर्लभराज की राज्यसभा
में वि० सं० १०७६ – ६० में चैत्यवासी परम्परा के कर्णधारों के साथ स्रायोजित
शास्त्रार्थ में "जैन कहलाने वाले प्रत्येक जैन धर्मावलम्बी के लिये एकमात्र स्रागम
शास्त्र ही सर्वोपरि, सर्वमान्य एवं परम प्रामागिक हैं"—इस सिंहनाद के साथ
जिनेश्वरसूरि ने चैत्यवासियों को परास्त कर शिथलाचार एवं स्रनागिमक स्राचारविचार की धात्री चैत्यवासी परम्परा को एक प्रकार से भक्तभोर ही डाला। श्रमग
भगवान महावीर द्वारा उद्घाटित स्रथवा प्रदिशत मुक्ति के मूल पथ से चैत्यवासियों
द्वारा भटका दिये गये भव्य नर-नारी वृन्द विश्व कल्यागकारी जैन धर्म के विशुद्ध
स्वरूप से स्रवगत स्राश्वस्त हो पुन: मुक्ति के मूल सत्पथ पर स्रारूढ होने लगे।

इस भ्रप्रत्याशित पराजय के कारण परिवर्तित परिस्थितियों के परिस्णाम-स्वरूप चैत्यवासी परम्परा की प्रतिष्ठा को घातक तो नहीं पर गहरा स्राघात लगा । पीढ़ियों-प्रपीढ़ियों पुराने भ्रपने ही अभेद्य गढ़ पाटन में पराजित होने के दुस्सह्य दुःख से प्रपीड़ित चैत्यवासी परम्परा ने प्रारम्भ में तो ग्रभिनव रूप से लोकप्रियता प्राप्त करने वाली वसतिवासी परम्परा को श्रपनी चैत्यवासी परम्परा का श्रस्तित्व तक मिटानेवाली परम्परा मानकर उसके साथ विरोधात्मक व्यवहार ही किया होगा । किन्तु जब चैत्यवासी परम्परा के कर्णधार विद्वान्, प्रतिभाशाली एवं दूरदर्शी ग्राचार्यों ने यह ग्रनुभव किया होगा कि वसतिवासी परम्परा के <mark>ग्रागमिक उपदेशों</mark> से प्रभावित हो जनमानस उसकी स्रोर स्राकर्षित हो उनकी चैत्यवासी परम्परा से उन्मुख होता चला जा रहा ैं, तो ग्रपने ग्रस्तित्व को बनाये रखने के लिये सुनिश्चित रूप से अपने आचार-विचारों, कार्यकलापों एवं अपनी रीति-नीति में शनैः शनैः कुछ ऐसे परिवर्तन किये होंगे, जिनके कारएा उनकी परम्परा से विमुख होता जा रहा जन-मानस पुन: उनकी स्रोर स्राकषित हो सके। स्रनुमान किया जाता है कि संभवतः ग्रपने इस प्रकार के परिवर्तनकारी प्रयासों से प्राप्त हुई थोड़ी बहुत सफलता से प्रभावित हो चैत्यवासी परम्परा के प्रमुख श्राचार्यों ने समन्वयवाद का श्रवलम्बन ले वसतिवासी श्रमगों के साथ मेल-जोल बढ़ाने का रुख भी श्रपनाया होगा।

न केवल वसतिवासी परम्परा के साहित्य में श्रभयदेवसूरि के जीवन वृत्त सम्बन्धी उल्लेखों से ही ऋषितु स्वयं स्रभयदेवसूरि द्वारा ऋपनी क्रुतियों में किये गये उल्लेखों से भी इन उपरिलिखित अनुमानों की निस्संशय रूप से पुष्टि होती है कि महान् कियोद्धारक वर्द्धमानसूरि एवं चैत्यवासियों को चालुक्य राजसभा में परास्त करने वाले जिनेश्वरसूरि के स्वर्गस्थ हो जाने के पश्चात् ग्रभयदेवसूरि के श्राचार्य-काल में चैत्यवासी परम्परा के कर्णधार स्राचार्य द्रोगासूरि के दूरदर्शिता पूर्ण निर्देशन में उस परम्परा के श्राचार्यों ने वसतिवासी परम्परा के प्रतिभाशाली श्राचार्य के समक्ष सुनिश्चित-रूपेए। समन्वयपरक नीति का ग्रवलम्बन ले मेल-जील का हाथ बढ़ा उस मेल-जोल को सम्मानपूर्ण पारस्परिक सौहार्दभाव का रूप प्रदान किया। चैत्यवासी परम्परा के चौरासी गच्छों के ग्राचार्यों के भी युग प्राणतुल्य श्राचार्य एवं पाटरा के शक्तिशाली जैन संघ के सर्वोच्च अधिकारसम्पन्न प्रमुख अथवा अध्यक्ष पद से अलंकृत होने पर भी द्रोगाचार्य ने अपनी विरोधी परम्परा के आचार्य अभय-देवसूरि को अपनी भ्रोर भ्राते देखकर अभ्युत्थानपूर्वक ग्रर्थात् खड़े होकर उन्हें भ्रपनी परम्परा के क्राचार्यों के सुविशाल समूह के समक्ष जो अप्रत्याशित सम्मान दिया, वह इस बात का किसी भी युक्ति से अन्यथा सिद्ध न होने वाला बड़ा ही ठोस प्रमाण है कि चैत्यवासी परम्परा के कर्णधारों ने समन्वयवादी नीति का श्राश्रय ले वसतिवासी सुविहित परम्परा के स्राचार्य के साथ सम्मानास्पद सौहार्दपूर्ण मेल-जोल बढ़ाया। सर्वोच्च सत्ता सम्पन्न परम पूज्य पद पर ग्रधिष्ठित ग्रपने ग्राचार्य देव द्वारा वस्तुतः अपनी चैत्यवासी परम्परा की जड़ों को भीषएा अन्धड़ की **भां**ति आ**मूल चू**ल

भक्तभोर कर खोखली कर देने वाली, उनके केन्द्रीय सुदृढ़ गढ़ में नवोदित वसितवासी परम्परा के श्राचार्य अभयदेवसूरि के प्रति इतना बड़ा सम्मान प्रकट करना, वहाँ उस समय श्रागमवाचनार्थ उपस्थित लगभग ५४ चैत्यवासी श्राचार्यों के रोम-रोम में विषबुभी सहस्रों सहस्र शूलों की भाति चुभा। मर्माहत श्रवस्था में रूष्ट हो बिना कुछ बोले वे सब के सब सहसा उठकर मुख्य मठ से निकल श्रपने-श्रपने मठों की श्रोर चल पड़े। उन्होंने परस्पर मन्त्रगा की—हमारे सब से बड़े श्राचार्य शिशु तुल्या नगण्य प्रतिपक्षी परम्परा के समक्ष इस प्रकार भुकने लगे तो हमारी श्रौर इस देश-व्यापिनी चैत्यवासी परम्परा की क्या दुर्दशा होगी ?

जैसा कि पहले बताया जा चुका है और अभी खरतरगच्छीया वृहद् गुर्वावली के मूल उद्धरण के साथ बताया जा रहा है, पाटण सघाध्यक्ष एवं चैत्यवासी परम्परा के प्रमुख आचार्य द्रोणसूरि ने तत्काल एक श्लोक की रचना कर चौरासी चैत्यवासी आचार्यों के पास उस श्लोक की प्रतियाँ भेजीं, जिसके माध्यम से शताधिक गुर्गों के निधान अभयदेवसूरि के किसी एक भी गुर्ग की तुलना करने वाले आचार्य को सम्मुख होने के लिये ललकारा था। उस एक ही श्लोक में की गई अभयदेव-सूरि की प्रशंसा से अभिभूत सभी चैत्यवासी आचार्य द्रोगाचार्य के प्रमुख मठ में लौट आये और पूर्ववत् उनसे आगम वाचना लेने लगे।

खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली का वह मूल पाठ विज्ञ शोधकों एवं पाठकों की सुविधा के लिये यहां प्रस्तुत किया जा रहा है, जिसे इस सन्दर्भ में पढ़ते ही, तत्काल उन्हें सहज ही इस अत्यधिक महत्त्वपूर्ण ऐतिहासिक तथ्य पर निस्संदिग्ध रूप से विश्वास हो जायगा कि चैत्यवासी परम्परा के सर्वाधिक प्रभावशाली आचार्य द्रोस्पूरि ने और उन द्रोस्पूर्त के परामर्श पर चैत्यवासी परम्परा के सभी आचार्यों ने सामूहिक रूप से सुविहित परम्परा के आगम-मर्मज्ञ विद्वान आचार्य श्री अभयदेवसूरि के साथ सौहार्दपूर्ण-सम्मानास्पद मेल-जोल बढ़ा कर समन्वयात्मक नीति का अवलम्बन किया:—

"११ तिसम् प्रस्तावे देवगृह्गिवास्याचार्यमुख्यो द्रोगाचार्योऽस्ति। तेनापि सिद्धान्तो व्याख्यातुं समारब्धः। सर्वेऽप्याचार्याः कपिलका गृहीत्वा श्रोतुं समान्यच्छिति। तथा श्रभयदेवसूरिरिप गच्छिति। स चाचार्य श्रात्मसमीपे निषद्यां दापयति। यत्र-यत्र व्याख्यानं कुर्वतस्तस्य सन्देह उत्पद्यते, तदा नीचैः स्वरेगा तथा कथयति ययान्ये न शृण्वन्ति। श्रन्यस्मिन् दिने यद् व्याख्यायते सिद्धान्तस्थानं तद्वृत्तिरानीता। एतां चिन्तयित्वा व्याख्यानयन्तु भवन्तः। यस्तां पश्यति सार्थकां, तस्याश्चर्यं भवति, विशेषेगा व्याख्यातुराचार्यस्य। स चिन्तयति—िकं साक्षाद्ग-ग्याधरैः कृताऽथवाऽनेनाऽपि, तिस्मिन्वषयेऽतीवादरो मनसि विहितः। द्वितीय दिने सम्मुखमुत्थातुं प्रवृत्तः। ततस्तादृशं सुविहिताचार्यविषयमादरं दृष्ट्वा, रुष्टा व्युत्थिताः सन्तो वसतौ गता भगान्ति देवगृहनिवास्याचार्यः—'केन गुगोनेषोऽधिकः

येनाऽस्माकं मुख्योऽप्येवंविधमादरं दर्शयति, पश्चात् के वयं भविष्यामः ?' द्रोसा-चार्योऽपि वृहत्तरः सदर्थो विशेषज्ञो गुरापक्षपाती सन् नूतनं वृत्तं कृत्वा सर्वेषु देवगृहनिवास्याचार्यमठेषु प्रेषितम्—

> म्राचार्याः प्रतिसद्य सन्ति महिमा येषामिष प्राकृतै-मीतुं नाऽध्यवसीयते सुचरितैस्तेषां पवित्रं जगत् । एकेनाऽपि गुरगेन किन्तु जगति प्राज्ञाधनाः साम्प्रतं, यो धत्तेऽभयदेवसूरि समतां सोऽस्माकमावेद्यताम् ॥१०॥

तत उपशान्ताः सर्वे । द्रोगाचार्येणाभागि श्रीमदभयदेव सूरीगामग्रे—"या वृत्तीः सिद्धान्ते करिष्यसि ताः सर्वा मया शोधनीया लेखनीयाश्च ।"१

खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली के उल्लेख से इस ऐतिहासिक तथ्य में कहीं कि चित्रमात्र भी सन्देह के लिये अवकाश नहीं रह जाता कि चैत्यवासी परम्परा के युग प्रधानाचार्य तुल्य सर्वमान्य प्रमुख आचार्यप्रवर द्रोग्गसूरि ने और उनके अधी-नस्थ चैत्यवासी परम्परा के सभी ५४ गच्छों के आचार्यों ने सुविहिताचार्य अभय-देवसूरि के साथ समन्वयकारी रीति-नीति का अवलम्बन ले सौहार्दपूर्ण मेल-जोल का हाथ बढ़ाया।

इस ऐतिहासिक तथ्य की निर्विवाद रूप से वास्तिविकता सिद्ध हो जाने के साथ-साथ वृहद् गुर्वावली का उपर्यु क्त गद्यांश इस बात की ग्रोर भी संकेत करता है कि दोनों परम्पराओं में कितिपय मान्यताग्रों एवं कितिपय समन्वयकारिएा रीति-नीतियों पर भी "कुछ हम भुकते हैं, थोड़ा तुम भी भुको—क्योंकि ग्रब सहनौ वीर्य करवावहै का युग ग्रा गया है, 'संघे शक्ति कलौयुगे का समय ग्रा गया है, हठाग्रह दोनों पक्षों के लिये समान रूप से ही ग्रहितकर होगा" ग्रनुमानतः कुछ इस प्रकार के पारस्परिक विचार-विमर्श के पश्चात् कितपय रीति-नीतियों के सम्बन्ध में मतैक्य पर पहुंचने का प्रयास भी हुग्रा था। दोनों पक्षों के एतिहयषक विचार-विमर्श में किन-किन रीति-नीतियों पर दोनों परम्पराग्रों का मतैक्य हुग्रा, इस सम्बन्ध में प्रमाणाभाव के कारण सुनिश्चित रूप से ग्रभी कुछ नहीं कहा जा सकता किन्तु वृहद् गुर्वावली के उपरिलिखित उद्धरण ग्रीर नवाङ्गी वृत्तिकार स्वयं ग्रभय-देवसूरि द्वारा स्थानांग वृत्ति , ज्ञाताधर्मकथांगवृत्ति ग्रीर ग्रीपपातिक वृत्ति की प्रश-स्तयों में किये गये उल्लेखों से निर्विवाद रूपेण ग्रन्तिम रूप से यह सिद्ध हो जाता है कि नवाङ्गी वृत्तियों को चैत्यवासी ग्रीर सुविहित दोनों ही परम्पराग्रों में साधकों के

रै. खरतरगच्छ बृहद् गुर्वावली, पृष्ठ ७, श्राचार्य श्री जिन विजय मुनि द्वारा सम्पादित एवं 'सिही जैन मास्त्र शिक्षापीठ भारतीय विद्धा भवन, बम्बई द्वारा प्रकाशित ।

२. द्रोगाचार्यादिभि: प्राज्ञैरनेकैरादृतं यतः ॥६॥ स्थानांग वृत्ति प्रशस्ति !

लिये समान रूप से ग्राह्म-उपभोग्य बनाने के लक्ष्य से अभयदेवसूरीया नवाङ्गी वृत्तियों को चैत्यवासी परम्परा के प्रमुख आचार्य श्री द्रोणसूरि द्वारा संशोधित करवाने ग्रीर परस्पर सहयोग करते रहने की रीति-नीति पर दोनों पक्षों में मतैक्यपूर्ण निश्चय हुआ ग्रथवा सम्मानास्पद समभौता हुआ था।

खरतर गच्छ वृहद् गुर्वावलीकार के शब्दों में चैत्यवासी परम्परा के मुख्य आचार्य द्रोगसूरि द्वारा अभयदेवसूरि के समक्ष इस प्रस्ताव का रखा जाना कि उनके द्वारा जितनो वृत्तियों का निर्माण किया जायगा, उन सब श्रङ्गवृत्तियों का संशोधन और श्रालेखन तक वे (द्रोगाचार्य) स्वयं करेंगे। श्रौर तदनन्तर उपरिलिखित तीनस्थानांग, ज्ञाताधर्मकथाङ्ग तथा श्रौपपातिक की वृत्तियों की प्रशस्तियों में स्वयं अभयदेवसूरि द्वारा इस प्रकार के स्पष्ट उल्लेख का किया जाना कि पाण्डित्य गुण से समन्वित, गुण के समान प्रिय, निर्वृत कुल रूपी गगनमण्डल के पूर्णचन्द्र द्रोग नामक प्रमुख श्राचार्य ने इस वृत्ति का संशोधन किया —ये दोनों श्रोर से एक दूसरे की बात की पुष्टि करने वाले प्रमाण इस ऐतिहासिक तथ्य के प्रबल समर्थक हैं कि दोनों परम्पराश्रों में विकम की १२वीं शताब्दी के प्रथम दशक में पारस्परिक सह-योग, मेल-मिलाप श्रथवा मेल-जोल का समभौता हुन्ना। उक्त समभौते का दोनों पक्षों की श्रोर से भलो-भाति पालन किया गया। दोनों परम्पराश्रों के बीच हुए इस प्रकार के समभौते का पालन श्रभयदेवसूरि के स्वर्गस्थ होने के पश्चात् भी एक दो दशक तक चलता रहा।

ग्रब सहज ही किसी भी विज्ञ के मन में यह जिज्ञासा उत्पन्न हो सकती है कि उत्तरोत्तर लोकप्रिय होती जा रही वसितवासी परम्परा के ग्राचार्य ग्रभयदेव-सूरि को चैत्यवासी परम्परा के प्रमुख ग्राचार्य से पारस्परिक मेल-जोल बढ़ाने को, पारस्परिक सहयोग के ग्रादान-प्रदान की, समन्वयात्मक नीति का श्रवलम्बन ले किसी भी रीति-नीति के विषय में समभौता करने की ग्रावश्यकता क्यों प्रतीत हुई। इस सम्बन्ध में तात्कालिक परिस्थितियों के विषय में जो उत्लेख जैन वाङ्मय में उपलब्ध होते, हैं उनके पर्यवेक्षण से प्रत्येक विज्ञ विचारक को स्वस्थरूपेण परिलक्षित हो जायेगा कि श्रमयदेवसूरि के समय तक ही नहीं ग्रपितु उनके स्वर्गारोहण के लगभग बीस वर्ष पश्चात् तक चैत्यवासी परम्परा का पाटण में ही नहीं ग्रपितु पूरे गुर्जर प्रदेश में बड़ा ही शक्तिशाली संगठन रहा। राज्याधिकारी श्रोष्ठि वर्ग श्रौर श्रन्यान्य वर्गों के बहुसंख्यक लोग विक्रम संवत् ११५६ में एक व्यापक

निवृंतककुलनभस्तलचन्द्र द्रोएगख्यसूरिमुख्येन ।
 पण्डितगुणन गुएगवरिप्रयेगा संशोधिता चेयम् ।।१०।। ज्ञाता धर्मकथांग वृत्ति प्रशस्ति ।

अस्पहिल पाटक नगरे, श्रीमद् द्रोसाख्यसूरिमुख्येन ।
 पण्डितगुणेन गुराविद्ययेस संशोधिता चेयम् ।।३।। औपपातिक वृत्ति प्रशस्ति

िक्रयोद्धार करने वाले पूर्शिमागच्छ-संस्थापक भ्राचार्य चन्द्रप्रभसूरि के समय तक पाटण का सम्पूर्ण जैन संघ चैत्यवासी परम्परा के ही प्रभुत्व में रहा था।

इस प्रकार की परिस्थिति में एक शक्तिशाली प्रतिपक्षी परम्परा के साथ संघर्षात्मक स्थिति को टाल कर समन्वयात्मक रीति-नीति को अपनाना ही श्रेयस्कर था। विशेष कर उस स्थिति में जबिक चैत्यवासी परम्परा के कर्णधारों ने नवांगी-वृत्तिकार अभयदेवसूरि के समक्ष मेल-जोल का हाथ बढ़ाया हो। नवांगीवृत्तिकार आचार्य अभयदेवसूरि के जीवन-वृत्त की घटनाओं के सूक्ष्म अन्तर्निरीक्षरा से भी यही प्रकट होता है कि उन्होंने जीवन भर सृजनात्मक कार्य में ही अपनी अद्भुत् प्रतिभा का उपयोग किया, संघर्षात्मक अथवा विघटनकारी प्रवृतियों में नहीं।

अभयदेवसूरि के स्वर्गस्थ हो जाने के पश्चात् उनके शिष्य जिन वल्लभसूरि सस्तुतः चैत्यवासी परम्परा के आवार्यों एवं अनुयायियों के साथ इस प्रकार का मधुर सम्बन्ध नहीं निभा सके। उन्होंने संघपट्टक नामक लघु ग्रन्थ की रचना कर चैत्य-वासियों का डटकर न केवल विरोध ही अपितु उग्र रूप से खण्डन किया। जिनवल्लभसूरि के इस प्रकार के संघर्षात्मक व्यवहार के कारण ही उन्हें पाटन के शक्तिआली जैन संघ में चैत्यवासियों का प्रबल प्रभुत्व देखते हुए पाटन छोड़ कर चित्तौड़ की ओर विहार करने के लिये बाध्य होना पड़ा। अभयदेवसूरि के स्वर्णारोहण के उत्तरवर्ती काल की इन घटनाओं पर विचार करने से यह स्पष्टतः प्रकट हो जाता है कि विक्रम की बारहवीं शताब्दी के उत्तराई के प्रथम दशक तक चैत्यवासियों का प्रबल बहुमत और प्रभुत्व था।

इस प्रकार की अपने प्रतिपक्षी की सशक्त स्थित को देखते हुए आचाय अभयदेवसूरि ने अपनी सुविहित परम्परा के हित को दृष्टि में रखते हुए चैत्यवासी परम्परा के साथ सौहार्दपूर्ण मेल-जोल एवं एक दूसरे के सहयोग का आदान-प्रदानात्मक जो समभौता किया, वह तत्कालीन परिस्थितियों में समुचित ही कहा जा सकता है।

विकम सं० १०७६-६० में पाटन पित चालुक्य नरेश दुर्लभ राज की राज्य सभा में चैत्यवासी परम्परा की करारी हार के उपरान्त भी विकम सं० ११४६ तक पाटन के जैन संघ पर अधिकार तो वस्तुतः चैत्यवासी परम्परा का ही रहा था। पाटगा जैन संघ के छिन्न-भिन्न होने के काल के सम्बन्ध में लब्ध प्रतिष्ठ इतिहासज्ञ पं० श्री कल्यागाविजयजी ने निम्नलिखित रूप में प्रकाश डाला है:—

"श्राचार्य चन्द्रप्रभ ने प्राथमिक रूप में साधु द्वारा जिनबिम्बों की प्रतिष्ठा करने का विरोध किया और घीरे-धीरे उनके अनुयायियों ने पूर्णिमा का पाक्षिक प्रतिक्रमण और भाद्रपद शुक्ल पंचमी को सांवत्सरिक प्रतिक्रमण करना प्रारम्भ किया। महानिषीथ सूत्र के भ्राधार पर पहले जो उपधान करवाया जाता था, उस प्रवृत्ति का भी त्याग किया। श्राय रक्षित सूरि, जो श्रंचलगच्छ के प्रवर्तक माने जाते हैं; उन्होंने तो चन्द्रप्रभ से भी दो कदम श्रागे रखे, प्रचलित धार्मिक क्रिया-काण्ड जो किसी न किसी सूत्र श्रथवा उसकी पञ्चाङ्गी का श्राधार रखता था, उसे खोड़कर शेष सभी परम्परागत प्रवृत्तियों का त्याग कर दिया, ...........इस विरोध तथा नये गच्छों की उत्पत्ति का परिणाम यह हुश्रा कि पाटण का संध-बंधारण जो सैकड़ों बर्षों से धक्षण्ण चला श्रा रहा था, छिन्न-भिन्न हो गया। "

इससे भी स्पष्टतः यही परिलक्षित होता है कि स्रभयदेवसूरि के समय तक भी पाटण का चैत्यवासी संघ अपनी पराजय के उपरान्त भी पर्याप्त रूपेण सशक्त मौर सुद्ध था। पाटण के जैन संघ में उसका श्रप्नी पराजय से पूर्व की भांति शत-प्रतिशत तो बहुमत नहीं परन्तु पाटण के जैन संघ को येन केन प्रकारेण श्रपने प्रभुत्व में रखने योग्य बहुमत पूर्णिमागच्छ के संस्थापक चन्द्रप्रभसूरि के कियोद्धार काल तक बना रहा।

चैत्यवासी परम्परा की इस प्रकार की सुदृढ़ एवं सशक्त स्थिति को देखते हुए चैत्यवासियों की पहल पर अभयदेवसूरि ने पारस्परिक सौहार्द, सहयोग एवं समस्तीते के लिए हाथ बढ़ाया। बहुत सम्भव है, इसी प्रकार की समन्वयात्मक रीति-नीति का दोनों पक्षों द्वारा अवलम्बन लिये जाने के समय में वे सभी अनागमिक विधि-विधान, मान्यताएँ, आडम्बरपूर्ण आयोजन आदि-आदि कार्य कलाप वर्द्धमान सूरि की एकमात्र आगम को ही सर्वोच्च एवं परम प्रामाणिक मानने वाली परम्परा में भीर उसके साथ-साथ शनैः शनैः सुविहित नाम से पहिचानी जाने वाली अन्य परम्पराओं, अन्य गच्छों, आम्नायों, सम्प्रदायों आदि में भी प्रविष्ट हो कालान्तर में कृढ़ हो गये हों।

इन सब तथ्यों को लक्ष्य में रखकर नवागीवृत्तिकार ग्रभयदेवसूरि के जीवन की घटनाभ्रों के आधार पर यदि श्रागे की शोध की जाय तो जैन संघ में प्रविष्ट हुई श्रागम विरुद्ध मान्यताश्रों के सम्बन्ध में पर्याप्त प्रकाश पड़ सकता है। हमें आशा ही नहीं पूर्ण विश्वास है कि इतिहास के विद्वान् शोधार्थी इस दिशा में सूक्ष्म शोधपरक दृष्टि से खोज करने का प्रयास करेंगे।

१ः पट्टावली पराग संग्रह, पं० कल्यासा विजयगिसा, पृथ्ठ ३५१।

## **द्रोगाचार्य** (चैत्यवासी परम्परा)

वीर निर्वाण की सोलहवीं-सत्रहवीं, तदनुसार विक्रम की ११वीं १२वीं और ईसा की ग्यारहवीं शताब्दी के जैनाचार्यों में चैत्यवासी परम्परा के युगप्रधान तुत्य प्राचार्य श्री द्रोणाचार्य का जीवनवृत्त वस्तुतः तत्कालीन जैन इतिहास की दृष्टि से बड़ा ही महत्त्वपूर्ण है। जैन वाङ्मय में इन्हें द्रोणासूरि एवं ग्राचार्य द्रोण की संज्ञा से भी श्रमिहित किया गया है। ग्राचार्य द्रोण नवाङ्गी वृत्तिकार श्राचार्य ग्रमयदेव-सूरि के समकालीन और ग्रमयदेवसूरि से संभवतः वयोवृद्ध थे। तथापि ग्राचार्य द्रोण सदा ग्रमयदेवसूरि को इस प्रकार ग्रत्यधिक सम्मान देते थे, जिस प्रकार कि ग्रपने से बड़ों को दिया जाता है। इससे उनके वैयक्तिक जीवन की एक बहुत बड़ी विशेषता प्रकट होती है कि वे बड़े ही गुएाज एवं गुणों की पूजा करने वाले थे।

चैत्यवासी परम्परा का श्रस्तित्व, विक्रम की १७वीं शताब्दी के उत्तराई में ही श्रायंघरा से तिरोहित हो चुका था। इसी कारण श्राज न तो चैत्यवासी परम्परा से सम्बन्धित कोई खास साहित्य ही उपलब्ध है श्रोर न उस परम्परा की कमबद्ध पट्टपरम्परा श्रथवा उस परम्परा के प्रतापी श्राचार्यों का प्रामाणिक जीवनवृत्त ही।

इसमें तो किसी का मतभेद नहीं कि चैत्यवासी परम्परा ने आदर्श त्यागतप-संयमपूर्ण निष्परिग्रही, (निरासक्त-निस्संग) श्रमण जीवन में शिथिलाचार
के बीजारोपण के साथ २मूलतः नितान्त ग्रध्यात्मपरक निर्ग्रन्थ जैन धर्म के स्वरूप में
ग्रनेक प्रकार की विकृतियों, विधि विधानों एवं ग्रनागमिक मान्यताग्रों को प्रविष्ट
करा कर तीथं प्रवर्तनकाल से बीर निर्वाण सं. १००० तक ग्रबाध रूप से चली
ग्रा रही जैन धर्म की भाव परम्परा को बाह्याडम्बर बहुल द्रव्य परम्परा के रूप में
परिवर्तित कर दिया। इतना सब कुछ होते हुए भी विक्रम की १२वीं शती के
कितपय विद्वानों ने केवल खण्डनात्मक नीति को प्रश्रय दे समष्टि रूप से सम्पूर्ण
चैत्यवासी परम्परा का ग्रपनी कृतियों में जिस प्रकार का किंत्र प्रस्तुत किया है,

१. वि • सं० १६६० में कड़वा मत के पट्टघर शाह श्री रत्नपाल सघ के साथ सिरोही श्राये । "वहाँ चैत्यवासी के साथ चर्चा शाह श्री रत्नपाल तथा संघ के श्रादेश से शाह जिनदास ने की ।"

वस्तुतः शत-प्रतिशत वस्तुस्थिति उस प्रकार की नहीं थी। यह तथ्य द्रोगाचार्य के जीवनवृत्त से प्रकाश में स्राता है।

यह पहले बताया जा चुका है कि जिस प्रकार लुप्त चैत्यवासी परम्परा के आचार्यों का इतिवृत्त आज जैन वाङ्मय में उपलब्ध नहीं, ठीक उसी प्रकार द्रोगा-चार्य का जीवनवृत्त भी उपलब्ध नहीं हैं। उनके जीवन से सम्बन्धित जो दो चार स्फुट तथ्य खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली और अभयदेवसूरि द्वारा रचित तीन अग-वृत्तियों की प्रशस्तियों में उपलब्ध होते हैं, उनसे न केवल द्रोगाचार्य की संघ-संचालन कुशलता, प्रकाण्ड पाण्डित्य और आगमममंज्ञता का ही पता चलता है, अपितु चैत्यवासी परम्परा के सुविशाल संघ की ठोस व्यवस्था-प्रगाली का भी पता चलता है।

जिस समय अभयदेवसूरि के गुरु जिनेश्वर सूरि का पाटणाघीश महाराजा दुर्लभसेन (दुर्लभराज) की विद्यमानता में चैत्यवासी परम्परा के ब्राचार्यों के साथ शास्त्रार्थ हुआ, उस समय चैत्यवासी परम्परा का संघ अतीव सुदृढ़, विशाल एवं बड़ा ही शक्तिशाली था । यह तथ्य खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली के निम्नलिखित उल्लेख से प्रकाश में आता है:—

"ततश्चिन्तिते दिने तस्मिन्नेव देवगृहे सूराचार्य प्रभृति चतुरशीतिराचार्याः स्विवभूत्यनुसारेगोपविष्टाः । ...... तेऽप्याचार्याः पूजितास्ताम्बूल-दानेन राज्ञा ।''१ इस उल्लेख से निर्विवाद रूपेगा यह सिद्ध होता है कि विक्रम सं. १०५० तक चैत्यवासी परम्परा का संघ श्रति विशाल श्रीर बड़ा ही शक्तिशाली था । उसमें प्राय: चौरासी गच्छ ग्रौर चौरासी श्राचार्य थे। उन चौरासी गच्छों के चौरासी त्राचार्यों में सूराचार्य सर्वोपरि प्रमुख भ्रथवा प्रधान श्रा<mark>चार्य माने जाते थे । चौ</mark>रासी गच्छों में से प्रत्येक गच्छ की व्यवस्था का संचालन उस गच्छ का माचार्य करता था भौर उन चौरासी ग्राचार्यों में से जिसे संघ द्वारा प्रधानाचार्य पद पर ग्रंघिष्ठित कर दिया जाता था, उसकी स्राज्ञा को सभी शेष स्राचार्य शिरोधार्य कर सम्पूर्ण संघ के हित के कार्यों को सम्पन्न करने में निरत रहते थे। जिनशासन के प्रचार-प्रसार के लिये प्रत्येक गच्छ की गतिविधियों को समीचीन रूप से संचालित करते रहने का उत्तरदायित्व ५४ गच्छों के प्रत्येक गच्छ के ग्राचार्य पर ग्रौर सब संघों को एकसूत्र में बांघे रखकर सभी गच्छों के लिये एक ही प्रकार की नीति निर्घारित कर सभी श्राचार्यों से उस विशिष्ट नीति का सभी गच्छों द्वारा परिपालन करवाने के लिये सभी माचार्यों को निर्देश देने का कार्य प्रधान माचार्य के स्रधीन था। किसी भी गच्छ की कार्यप्रणाली में गुरगदोष देखने तथा उसके दोषनिवारण प्रथवा गुरग अभिवर्द्धन हेतु सम्बन्धित ग्राचार्य को समुचित निर्देश देने का कार्य प्रधानाचार्य के

सरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली, पृष्ठ ३

अधिकारों में समाहित था। "ततः ग्राशीदुर्गे श्रीमत्कूर्चपुरीय देवगृहिनवासिजिनेश्वरसूरिरासीत् । तत्र ये श्रावकपुत्रास्ते सर्वेऽिष तस्य मठे पठिन्त ।" इस
उल्लेख से चैत्यवासी परम्परा की २ बड़ी विशेषताएं प्रकाश में ग्राती हैं। पहली
तो यह कि चैत्यवासी परम्परा की, उसके गच्छों की पाटगा से सुदूरस्थ प्रदेश कूर्चपुर
(संभवतः साम्प्रतकालीन कुचेरा) में शाखा ग्रीर ग्राशीदुर्ग उपखण्ड में उपशाखा की
भांति देश के विभिन्न भागों में शाखाओं एवं उपशाखाओं का जाल बिछा हुआ था।
दूसरी विशेषता यह कि प्रत्येक प्रदेश के प्रत्येक खण्ड की शाखा में ग्रीर उपखण्डों
की उपशाखाओं में स्थानीय एवं ग्रड़ोस-पड़ोस के क्षेत्रों को समुचित शिक्षणा देने की
व्यवस्था थी। सभी खण्डों एवं उपखण्डों के मठों में पौगण्ड पौघ को चैत्यवासी
परम्परा के संस्कारों में ढालने के साथ साथ व्याकरण, काव्य, न्याय ग्रादि विषयों
ग्रीर ग्रागमों का उच्च प्रशिक्षणा देकर भावी-पीढ़ियों के नेतृत्व के लिये चैत्यवासी
पम्रपरा के भावी कर्णघारों को तैयार किया जाता था।

"तेनापि सिद्धान्तो व्याख्यातुं समारब्धः । सर्वेऽप्याचार्याः कपिलकां गृहीत्वां श्रोतुं समागच्छिन्ति ।" इस उल्लेख से यह तथ्य भली-भांति प्रकाश में श्राता है कि चैत्यवासी परम्परा के प्रधानाचार्य श्रागमों के तलस्पर्शी ज्ञाता थे श्रौर वे श्रपने प्रधीनस्थ श्रथवा श्राज्ञानुवर्ती सभी श्राचार्यों को श्रागमों का श्रध्ययन नियमित रूप से करवाते थे । इस उल्लेख से चैत्यवासी परम्परा में शास्त्रज्ञान के प्रति श्रिभिक्षचि एवं जागरूकता का श्राभास होने के साथ ही श्रनुमान किया जा सकता है कि देश के विभिन्न भागों में श्रवस्थित सभी मठों में चैत्यवासी परम्परा के श्रनुयायियों की सन्ति को समुचित शिक्षण देकर इस परम्परा के भावी कर्णधार, सद्गृहस्थ, समाजसेवी, योग्य कार्यकर्ताश्रों के निर्माण की श्रौर श्रमण-श्रमणी वर्ग को श्रागमों का श्रध्ययन करवाने की व्यवस्था थी ।

इसी प्रकार "ग्रभोहरदेशे जिनचन्द्राचार्य देवगृह-निवासिनश्चतुरशीतिस्था-वलकनायका ग्रासन्।" एवम् "मालव देशे उज्जैंगी नयरीए कच्चोलायरिग्रो चेइयवासी परिवसई।" तथा " नीसरिऊगा ग्रगाहिलपुरपट्टणे गग्रो। तत्थ चुलसीइ पोसहसाला, चुलसीइ गच्छवासिगो भट्टारगा वसंति।" इन उल्लेखों से यह भली-भांति सिद्ध हो जाता है कि चैत्यवासी परम्परा वस्तुतः विक्रम की बारहवीं शताब्दी में न केवल गुर्जर प्रदेश की ही ग्रपितु देश के विभिन्न भागों की बहुजन-सम्मत एक बड़ी ही शक्तिशाली परम्परा थी। यद्यपि इस परम्परा में चौरासी

१. खरतरगच्छ वृहद्गुर्वावली, पृष्ठ ७

२. वही -- पृष्ठ ७

३. खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली पृष्ठ १

४. श्री वृद्धाचार्य प्रबंधाविलः जिनवल्लभसूरि प्रबंधः खरतरगच्छ वृहद् पट्टावली—पृष्ठ ६०

५. वही <del>---</del> पृष्ठ ६०

गच्छ थे और उन सभी गच्छों के पृथक्-पृथक् चौरासी म्राचार्य थे तथापि विक्रम की १२वीं शताब्दी में वे सभी गच्छ एक सूत्र में बंधे हुए थे। द्रोगाचार्य उन सब म्राचार्यों में प्रधानाचार्य थे। उनका भ्रादेश न केवल प्रत्येक गच्छ के भ्राचार्य के लिये ही श्रिपतु चैत्यवासी परम्परा के प्रत्येक सदस्य के लिये भ्रानिवार्य रूपेग शिरोधार्य होता था।

इन सब तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर यही अनुमान किया जाता है कि द्रोगाचार्य विक्रम की ११वीं-१२वीं शताब्दी के चैत्यवासी परम्परा के एक सर्वशक्ति-सम्पन्न महान् आचार्य थे। किन्तु बड़े दु:ल के साथ कहना पड़ता है कि आचार्य द्रोगा गृहस्थावस्था में किस प्रदेश के किस ग्राम अथवा नगर के रहने वाले, किस जाति के थे, उनके माता-पिता का नाम क्या था, कब वे श्रमणा धर्म में दीक्षित हुए, उनके गृरु का नाम क्या था, उन्हें कब ग्राचार्य पद पर अधिष्ठित किया गया, कितने वर्षों तक वे ग्राचार्य पद पर रहे तथा उनका स्वगंवास कब हुआ, इन सब बातों के सम्बन्ध में जैन साहित्य में कहीं कोई उल्लेख उपलब्ध नहीं होता।

खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली में इनके सम्बन्ध में जो प्रासंगिक उल्लेख प्राप्त होता है उससे इनके जीवनवृत्त के संबंध में केवल इतना ही परिचय प्राप्त होता है कि वे चैत्यवासी परम्परा के प्रमुख ब्राचार्य ग्रीर ब्रागमज्ञान के मर्मज्ञ थे। वे ब्रपने अघीनस्थ याचार्यों के विशाल समूह को ग्रागमों की वाचना भी देते थे। नवाङ्गी-वृत्तिकार आचार्य अभयदेवसूरि जिस समय नौ अंगों पर वृत्तियाँ निर्मित करने के दृढ़ संकल्प के साथ पट्टगा नगर की करिड़-हट्टी बस्ती में श्राये श्रौर वहां उन्होंने वृत्तियों का निर्माए। प्रारम्भ किया, उस समय जब उन्हें ज्ञात हुम्रा कि चैत्यवासी परम्परा के द्रोगाचार्य अपने अधीनस्थ आचार्यों को आगमों की वाचना प्रदान कर रहे हैं तो अभयदेवसूरि भी उनके पास आगमों की वाचना सुनने के लिये जाने लगे । द्रोंगाचार्यं ने उन्हें सम्मानपूर्वं अपने ग्रासन के समीप श्रासन दिया । अभयदेवसूरि ने वाचना सुनते समय जब यह देखा कि द्वोगाचार्य संदेहास्पद स्थलों पर अतिमन्द स्वर में बोलते हैं और इस प्रकार उस पर किसी प्रकार की व्याख्या किये बिना ही स्रागे बढ़ जाते हैं, तो दूसरे दिन ग्रपने साथ उस ग्रंग शास्त्र की वित्त के उन अंशों को द्रोगा के पास लेकर आये जिन पर आचार्य द्रोगा को उस दिन वाचना देनी थी। वृत्ति के उन अंशों को ग्राचार्य द्रोगा के समक्ष उपस्थित करते हुए अति विनम्र शब्दों में निवेदन किया :—''ग्रंग सूत्रों पर व्याख्यान से पूर्व ग्राप इन पत्रों को पढ़ लीजिये। इनमें उन सूत्रों पर विवरेश लिखा हुन्ना है। इससे त्रापको व्याख्यान में सहायता मिलेगी।" श्रेगवृत्ति के इन पत्रों को वहाँ उपस्थित चैत्यवासी श्राचार्यों ने देखा और पढ़ा भी। वे सब ग्राश्चर्याभिभूत हो उठे। द्रोगाचार्य ने भी उन वृत्तिपत्रों को पढ़ा। श्रागम के गूढ़ार्थ को इतनी सहज सुबोधगम्य भाषा में विशात देखकर द्रोगाचार्य के आष्चर्य का पारावार नहीं रहा । वे स्रभयदेवसूरि से

बड़े प्रभावित हुए । उन्होंने श्रभयदेवसूरि को दूसरे दिन श्रम्युत्थान पूर्वक बड़ा ही सम्मान दिया और उन्होंने अभयदेवसूरि से कहा- "आप जितनी भी वृत्तियों का निर्मास करेंगे उन सब वृत्तियों का मैं संशोधन करूँगा ।"

खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली के उपरिवर्शित उल्लेख के ग्रन्तिम ग्रंश की पुष्टि स्वयं ग्राचार्य ग्रभयदेवसूरि ने स्थानाङ्गवृत्ति, ज्ञाताधर्म कथाङ्गवृत्ति जीर श्रीपपातिक सूत्रवृत्ति की प्रशस्तियों में की है। उन्होंने स्पष्ट शब्दों में लिखा है कि निर्वृति कुल के प्रमुख आचार्य द्रोए।सूरि ने मेरी इन वृत्तियों का संशोधन किया। नवाङ्गी वृत्तिकार द्वारा किये गये इस प्रकार के उल्लेख से खरतरगच्छ की गुर्वावली के उपरिलिखित विवरण की भी पुष्टि होती है। किसी प्रकार की शंका को अवकाश नहीं रह जाता।

द्रोगाचार्य जैसे अपने समय के एक आगमज्ञ आचार्य के केवल उपरिवर्गित परिचय से किसी भी शोधप्रिय विज्ञ को संतोष नहीं हो सकता । इसी बात को ध्यान में रखते हुए इनके विशेष परिचय को खोज निकालने के प्रयास में श्राचार्य प्रभाचन्द्रसूरि द्वारा रचित प्रभावक चरित्र में द्रोगाचार्य के सम्बन्ध में एक उल्लेख द्दियोचर हुआ, जिसमें यह बताया गया है कि असाहिल्लपुरपट्टरा में गुर्जरेश्वर भीम नामक राजां था । उसके राजगुरु का नाम द्रोगाचार्य था । उन ग्राचार्य द्रोगा का जन्म क्षत्रिय कुल में हुआ और वे राजा भीम के मामा (मातुल) थे। द्रोगाचार्य ने बाल्यावस्था में ही श्रमण धर्म की दीक्षा ग्रहण करली ग्रीर वे ग्राचार्य-पद पर प्रतिष्ठित हए।

प्रभावक चरित्र में उपलब्ध इस उल्लेख से यह अनुमान किया जाता है कि चैत्यवासी परम्परा के ग्राचार्य द्रोग जिनका यत्किचित परिचय ऊपर दिया जा चुका है, वे ही प्रभावक चरित्र में वर्षित क्षत्रिय कुलोत्पन्न द्रोगाचार्य हो सकते हैं। चालुक्यराज महाराजा भीम के समय में ही नहीं ग्रपितु भीम से शताब्दियों पूर्व ग्रौर शताब्दियों पश्चात् भी द्रोगााचार्य नामक किसी ग्रन्य प्राचार्य का जैन साहित्य में नामोल्लेख तक उपलब्ध नहीं होता । एक सबसे बड़ी कठिनाई, प्रभावक चरित्र-कार द्वारा वरिंगत द्रोगाचार्य भौर खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली एव स्रभयदेवसूरि द्वारा उल्लिखित द्रोणाचार्य के एक होने में, यह उपस्थित होती है कि प्रभावक चरित्रकार ने सुराचार्य नामक एक प्रभावक ब्राचार्य को द्रोणाचार्य का पश्चाद्वर्ती और उनका अपना शिष्य आचार्य बताया है। इसके विपरीत खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली में सूराचार्य को द्रोणाचार्य का पूर्ववर्ती स्राचार्य बताया है । उक्त पट्टावली में उल्लिखित सूराचार्य ग्रौर द्रोगाचार्य के नाम को देख कर पाठक को सहज ही यह स्राभास होने लगता है कि द्रोगााचार्य इनसे पूर्व में विश्वित सूराचार्य के शिष्य थे।

सूराचार्य और द्रोगाचार्य इन दोनों का एक साथ जुड़ा हुन्ना उल्लेख प्रभावक चरित्र ग्रौर खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली के ग्रतिरिक्त जैन साहित्य में अन्यत्र कहीं पर उपलब्ध नहीं होता । अब प्रश्न यह उपस्थित होता है कि उक्त गुर्वावली में सूराचार्य को पूर्ववर्ती तथा द्रोगाचार्य को उत्तरवर्ती आचार्य बताया है और प्रभावक चरित्र में सूराचार्य को द्रोगाचार्य का शिष्य बताया गया है, इस प्रकार की स्थिति में इन दोनों उल्लेखों में से किसे प्रामाग्यिक माना जाये।

इस सम्बन्ध में सूराचार्य श्रीर द्रोगाचार्य के समय के ऐतिहासिक तथ्यों, तिथिकमों पर विचार करने से ही सर्वसम्मत निर्णय पर पहुँचा जा सकता है। खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली के उल्लेखानुसार गुर्जर नरेश दुर्लभराज की विद्यमानता में पाटरा नगर में चैत्यवासी सभी ग्राचार्यों का वसतिवासी ग्राचार्य वर्द्धमानसूरि एवं उनके शिष्य जिनेश्वरसूरि के साथ शास्त्रार्थ हुन्ना। उन चैत्यवासी आचार्यों में प्रधान आचार्य का नाम सूराचार्य था। सूराचार्य को और उनके साथ श्राये हुए सभी चैत्यवासी आचार्यों को जिनेश्वरसूरि ने शास्त्रार्थ में पराजित किया और इस प्रकार गूर्जर प्रदेश की राजधानी ग्रनहिलपुर पट्टरा में वसतिवास की स्थापना हुई। यह ऐतिहासिक घटना अनहिलपुरपत्तन के चालुक्यवंशी राजा दुर्लभसेन के राज्यकाल की है। दुर्लभसेन का राज्य शिलालेखों एवं ताम्रपत्रों के ग्राधार पर इतिहासज्ञों द्वारा ईस्वी सन् १०१० से १०२२–२३ तदनुसार वि. सं. १०६७ से १०७६-८० तक निश्चित किया गया है। दोनों परम्पराग्रों के ग्राचार्यों का यह शास्त्रार्थ दूर्लभराज के साम्निध्य में हुआ था। महाराजा दूर्लभराज ने बाद में विजयी हुए वर्द्धमानसूरि, जिनेश्वरसूरि स्रादि वसितवासियों को पाटणा नगर में रहने स्रीर धर्म का प्रचार करने की स्रमूज्ञा के साथ-साथ रहने के लिये करडिहट्री नामक वसति भी प्रदान की ।

इस ऐतिहासिक काल गएाना के अनुसार सूराचार्य का समय अथवा उनका अस्तित्व विकम सं. १००० तक का निस्सशय रूप से निश्चित हो जाता है। सूराचार्य के समय के सम्बन्ध में इस प्रकार के सुनिश्चित निर्णय के अनन्तर द्रोएगाचार्य के समय पर विचार करना परमावश्यक हो जाता है। अभयदेवसूरि और द्रोएगाचार्य दोनों समकालीन और एक दूसरे के प्रति पूर्ण सौहार्दभाव रखने वाले आचार्य थे। अभयदेवसूरि ने स्थानाङ्गवृत्ति का निर्माण वि. सं. ११२० में किया। उस वृत्ति का संशोधन द्रोएगाचार्य ने किया। इस सभी भाति परिपुष्ट ऐतिहासिक तथ्य से द्रोएगाचार्य की सत्ता वि सं. ११२० की सिद्ध होती है। इससे यही निष्कर्ष निकलता है कि वि. सं. १००० में सूराचार्य चैत्यवासी परम्परा के प्रधानाचार्य पद पर द्रोएगाचार्य विद्यमान थे। इससे सहज ही यह सिद्ध हो जाता है कि सूराचार्य द्रोएगाचार्य से पूर्ववर्ती आचार्य थे और सम्भवतः द्रोएगाचार्य के गुरु भी। सूराचार्य पाटएग में वर्द्धमानसूरि और जिनेश्वरसूरि के समय में विद्यमान थे

I

श्रौर उनके ४० वर्ष पश्चात् उनके प्रधानाचार्य पद पर विद्यमान श्राचार्य द्रोगः। वस्तुतः वर्द्धमानसूरि के प्रशिष्य श्रभयदेवसूरि के समय में विद्यमान थे।

इन उपरिलिखित ऐतिहासिक तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर प्रभावक चरित्रकार द्वारा सूराचार्य को जो द्रोगा का शिष्य अथवा द्रोगा को सूराचार्य का गुरु बताया गया है, उसकी ऐतिहासिक तथ्यों से पुष्टि नहीं होती और इतिहास में अभिरुचि रखने वाले विज्ञों को आचार्य द्रोगा के सम्बन्ध में यह मानने में कोई आपत्ति नहीं होगी कि वे क्षत्रियकुल में उत्पन्न हुये थे और गुर्जरेश्वर महाराजा भीम (प्रथम) के मामा

श्राचार्य प्रभाचन्द्र ने श्रपनी कृति प्रभावक चित्र की प्रशस्ति में इन शब्दों में स्वीकार किया है:—"श्रायं वज्र के पश्चाद्वर्ती जिन-जिन श्राचार्यों के जीवन चित्र प्रस्तुत किये हैं, उनमें से कित्पय श्राचार्यों के जीवन चित्र प्राचीन ग्रन्थों से, कितपय श्राचार्यों के जीवन चित्र वयोवृद्ध, ज्ञानवृद्ध स्थिविरों, श्रुतधरों के मुख से सुनकर श्रीर कितपय श्राचार्यों के जीवनवृत्त इघर-उघर से संकिति-एकत्रित कर लिखे हैं, क्योंकि वर्तमान युग में पूर्वाचार्यों के जीवन चित्रित्र वस्तुतः दुष्प्राप्य हैं। लिखित ग्रथवा कर्ण-परम्परा से जो कुछ उपलब्ध हो सका है, उन सब को मिला कर उन जीवन चित्रित्रों को लिखा है, जो खण्ड विखण्ड में इधर-उघर बिखरे हुए थे।" इस प्रकार ग्राचार्य प्रभाचन्द्रसूरि ने स्वीकार किया है कि उन्होंने कितिपय श्राचार्यों के जीवन चित्रित्र कर्णपरम्परा से सुनकर लिखे हैं। संभव है सूराचार्य का जीवनवृत्त लिखते समय कर्णपरम्परा से चले ग्रा रहे इस कथानक को किसी वयोवृद्ध से सुना हो ग्रीर उस ग्राघार से सूर ग्राचार्य को द्रोगाचार्य का शिष्य लिख दिया हो। कर्णपरम्परा से चली ग्रा रही सुनी-सुनाई बात में इस प्रकार की त्रृटि का हो जाना, पहले का नाम बाद में ग्रीर पिछे का नाम पहले ग्रा जाना ग्रसभव नहीं है। ग्रस्तु।

इस प्रकार की स्थिति में द्रोगाचार्य के सम्बन्ध में क्षत्रियकुलोत्पन्न होने का जो उल्लेख है, वह वस्तुत: इन्हीं द्रोगाचार्य के लिए समका जाना चाहिये।

इस सम्बन्ध में एक कथानक स्मरण हो स्राता है वह इस प्रकार है—''राजा भोज की राज्य सभा में चार विदुषियां उपस्थित हुईं। उन्होंने स्रपनी काव्य प्रतिभा

—प्रभावक चरित्र, प्रशस्ति पृष्ठ २१५

१. श्री वज्रानुप्रवृत्तप्रकट मुनिपतिपृष्ठवृत्तानि तत्तद्
ग्रन्थेभ्यः कानिचिन्च श्रुतधरमुखतः कानिचित् सङ्कलय्य ।
दुष्प्रापत्वादमीयां विशकलिततयँकत्रचित्रावदातं
जिज्ञासँकामहाग्गामधिगतविधयेऽम्युच्चयं स प्रतेने ॥६७॥
—प्रभावक चरित्र

से राजा भोज एवं उसकी दिग्दिगन्त में प्रसिद्ध विद्वद् मण्डली और भोज की राज सभा को चमत्कृत कर दिया। जब उन चारों कवियित्रियों से उनका वंश परिचय पूछा गया तो उन्होंने स्पष्ट शब्दों में उत्तर दिया, "राजा भोज की विद्वद् मण्डली की अनूठी कल्पना शक्ति एवं अज्ञात तथ्य की वास्तविकता प्रकट करने के कौशल की बड़ी प्रशंसा सुनी है। तो क्या हमारी जाति के सम्बन्ध में वास्तविकता ज्ञात करना यहां के कवियों के लिये कोई कठिन कार्य है?"

पर्याप्त विचार-विमर्श के अनन्तर भी उन चारों विदुषी महिलाओं की जाति जात कर लेने का किसी विद्वान् ने साहस नहीं किया, तो अन्ततोगत्वा महा-कवि कालिदास ने इस कार्य को पूरा करने का बीड़ा उठाया।

कालिदास ने उन चारों विदुषी महिलाओं के कक्ष के पास वाले ऐसे कक्ष में अपना पलंग बिछवाया, जहां उन चारों महिलाओं की बात-चीत स्पष्टतः सुनाई दे सकती थी। उन विदुषी महिलाओं के निद्राधीन हो जाने के अनन्तर कालिदास भी अपने लिये नियत कक्ष में जाकर सो गए। कालिदास सदा ब्रह्ममुहूर्त में उठने वाले धर्म-निष्ठ विद्वान् थे। वे ब्रह्ममुहूर्त में उठे और अपने पास के कक्ष की ओर कान लगा कर बैठ गये। घटिका पर्यन्त प्रतीक्षा करने के अनन्तर उनके कर्णरन्धों में उन चारों विदुषी महिलाओं में से एक विदुषी की, तदनन्तर दूसरी की, तत्पश्चात् तीसरी की और अन्त में चौथी विदुषी की वीएगामकृतितुल्य सुमधुर कण्ठ-ध्विन गुञ्जरित हुई:—

"परं प्राची पिङ्गा रसपितिरिव प्राष्य कनकम्, परिम्लानश्चन्द्रो बुधजन इव ग्राम्य सदिस । परिक्षीरणस्ताराः नृपतय इवानुद्यमपरा, न राजन्ते दीपाः द्रविसा रहितानामिव गुर्साः ॥"

चारों विदुषियों की कण्ठध्वित से तो कालिदास राज्यसभा में ही परिचित हो चुके थे, इन चारों पदों को सुनकर उन चारों महिलाओं के वंश का परिचय भी प्राप्त कर लिया और वे तत्काल अपने भवन की ओर लौट कर नित्यकर्म से निवृत्त होने में प्रवृत्त हो गये।

राजा भोज ने राज सभा में उपस्थित हो जब महा कि की श्रोर इंगित किया तो कालिदास ने अपनी अलंकारपूर्ण भाषा में उन चारों विदुषियों की श्रोर क्रमशः संकेत करते हुए कहा :— "श्राप स्वर्णकारवंश की शोभा में चार चांद लगाने वाली, ये ब्रह्मकुल की कीर्तिपताका, वे रए। में श्रीर काव्यगोष्ठी में समान रूप से उत्कृष्ट यश प्राप्त करने वाले विद्वद्वन हृदय सम्राट राज राजेश्वर महाराज भोज के समान क्षत्रिय कुल को सुशोभित करने वाली महिला रत्न हैं, श्रीर ये जो चौथी विदुषी हैं वे श्रोष्ठ कुल की श्रुंगार-रसिका महिला रत्न हैं।"

चारों विदुषियां स्तब्ध हो कालिदास की ग्रोर देखती रह गई । उन चारों ने राजा भोज को प्रसाति मुद्रा में स्रिभिहित करते हुए निवेदन किया—"राजन् ! स्राप थन्य हैं, जिन्हें महाकवि कालिदास जैसे सरस्वतीपुत्र सखा के रूप में प्राप्त हुए हैं। हमने कोई ऐसा कार्य नहीं किया, जिससे किसी को हमारी जाति का आभास तक हो सके । हमें आश्चर्य है कि हमारे द्वारा अनिभव्यक्त तथ्य को महाकवि ने पूर्णतः यथा तथ्य रूप में प्रकट कर दिया। यह कैसे हुआ, बस यही जानने की हमारे श्रन्तर्मन में उत्कण्ठा है।'' कालिदास ने उन चारों द्वारा चार पदों में श्रमिव्यक्त किये गये प्रात:काल के वर्एन के श्लोक को सुनाते हुए कहा—"ग्रापके ग्रन्तर्ह् द से उद्गत हुई प्राकृतिक काव्य धारा ते स्नापके वंश का परिचय दे दिया है।" कमणः 'रसंपतिः,' 'बुधजन,' 'नृपतय,' ग्रौर 'द्रविरारहितानाम्' की स्रोर महाकवि ने उन चारों महिलाओं का ध्यान दिलाया। सभ्यों सहित वे चारों विदुषियां आश्चर्या-भिभूत हो निनिमेष दिष्ट से महाकवि की ग्रोर ग्रपलक देखती ही रह गईं।

यह कथानक इतिहास की गुत्थियों को सुलभाने वाले श्रम से परिश्रान्तमना पाठकों के केवल मनोरंजनार्थ ही नहीं ग्रपितु - "चैत्यवासी परम्परा के महान् ग्राचार्य द्वोरासूरि क्षत्रिय कुल के प्रदीप थे''—इस ऐतिहासिक तथ्य की पुष्टि के लिये भी प्रस्तुत किया गया है । द्रोगाचार्य ने ग्रपनी एकमात्र कृति—''ग्रोघनियुँ क्ति-वृत्ति के श्राद्य मङ्गलाचरण की प्रथम पंक्ति में संभवतः श्रपने वंश को ही प्रकट करते हए लिखा है :--

''म्रहंद्भ्यस्त्रिभुवनराजपूजितेभ्यः'' म्रर्थात्—ित्रिलोकी के राजाम्रों द्वारा पूजित अहंद भगवान को मैं प्रशाम करता हूँ। उपर्युक्त श्लोक की भांति यह पद भी द्रोग्रसूरि की क्षत्रिय जाति का द्योतक होना चाहिये।

इतिहास की एक अनबुभी पहेली को हल करने के श्रम से पाठकों के परिश्रान्त मन एवं मस्तिष्क को काव्य की रसधारा से गतवलम करने के अनन्तर अब पूनः विज्ञ विचारकों का ध्यान चैत्यवासी परम्परा के प्रधानाचार्य श्री द्रोणाचार्य कें जीवन वृत्त के एक ऐसे पहलू की भ्रोर भ्राकिषत किया जारहा है, जो ऐतिहासिक दृष्टि से सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण है ।

यह तो इस इतिहास माला के तृतीय भाग में ग्रौर प्रस्तुत किये जा रहे चतुर्थ भाग में भी बताया जा चुका है कि महान् क्रियोद्धारक श्राचार्य वर्द्धमानसूरि के शिष्य जिनेश्वरसूरि द्वारा विक्रम सम्बत् १०८० के श्रास-पास पत्तनाधीश दुर्लभराज की राज्य सभा में चैत्यवासी परम्परा के ग्राचार्यों को, जिनमें द्रोसाचार्य के पूर्ववर्ती चैत्यवासी प्रधानाचार्य सूराचार्य भी सम्मिलित थे, शास्त्रार्थ में पराजित कर दिये जाने के पश्चात् चैत्यवासी परम्परा की साख जनमानस से उठ चुकी थी। ऐसा प्रतीत हो रहा था कि चैत्यवासी परम्परा का स्रभेद्य कहा जाने वाला गढ़ स्रति

सिन्नकटापन्न समय में ही ढह कर धूलिसात् होने वाला है। ऐसे संक्रान्तिकाल में द्रोगाचार्य ने चैत्यवासी परम्परा की बागडोर सम्भाली। उन्होंने ग्रपनी परम्परा के श्रस्तित्व को बनाये रखने के लिये सर्वप्रथम अपनी परम्परा के ग्रपने ग्रधीनस्थ विद्या विद्यान्नों में निष्णात विद्वान् ग्राचार्यों को ग्रागमों का तलस्पर्णी ज्ञान देना प्रारम्भ किया, जिससे कि वे प्रतिपक्षी परम्परा द्वारा ग्रागमिक ग्राधार पर किये जा रहे प्रचार के प्रमुख पहलुओं से भली-भांति ग्रवगत हो ग्रपनी परम्परा में भी ग्रपरिहार्य परिस्थितियों में परमावश्यक सुधार की भूमिका तैयार कर सकें।

इसके साथ ही बदलती हुई परिस्थितियों में किन-किन पहलुश्रों, रीति-नीतियों और मान्यताओं पर पाटए। में लोकप्रिय होती जा रही नवोदिता वसति-वासी अथवा सुविहित परम्परा के साथ उनकी अपनी चैत्यवासी परम्परा का मतैक्य संभव हो सकता है, इस पहलू पर भी द्रोगााचार्य ने गहन चिन्तन-मनन के पश्चात् इस दिशा में बड़ी ही सूभ-बूभ के साथ काम लिया। इसके लिये उन्होंने श्रभयदेवसूरि के साथ मेलजोल बढ़ा, समन्वयपरक नीति का भ्रवलम्बन लिया। चैत्यवासी परम्परा के चौरासी गच्छों के प्रधानाचार्य ग्रौर पाटएा के महान् संघ के प्रमुख पद के धारक होते हुए भी उन्होंने समन्वयवादी नीति का ग्रवलम्बन लेकर नवोदिता सुविहित परम्परा के श्राचार्य श्रभयदेवसूरि के प्रति श्रत्यधिक सम्मान प्रकट करना शुरू किया। स्राचार्य द्रोगा वाचना में सम्मिलित होने के लिये स्राते हुए अभयदेवसूरि को देखकर तत्काल खड़े होते और उनके प्रति इस प्रकार का उत्कृष्ट सम्मान प्रकट करते, जिस प्रकार का कि कोई छोटे पद वाला व्यक्ति भ्रपने से बड़े पद वाले पुज्य के प्रति प्रकट करता है। ऋपने दो बड़े पदों की गरिमा के विपरीत अपनी सुविशाल एवं सुदढ़ परम्परा की तुलना में एक छोटी-सी नगण्य परम्परा के ब्राचार्य के प्रति इस प्रकार का उत्कृष्ट सम्मान अपने महान् प्रधानाचार्य द्वारा प्रकट किया जाना चैत्यवासी परम्परा के ग्रन्य ८३ ग्राचार्यों को पहले पहल बड़ा खटका । वे अपने प्रधानाचार्य से रुष्ट होकर बिना कुछ कहे चुपचाप अपने-अपने मठों की स्रोर बिना वाचना लिये ही लौट गये। स्रभयदेवसूरि के साथ उत्तरोत्तर सहयोग बढ़ाकर येनकेन प्रकारेगा अपनी मान्यता की गिरती हुई प्रतिष्ठा को बनाये रखना है, इस लक्ष्य से द्रोगाचार्य ने अपने अधीनस्थ आचार्यों को समभाया कि जिन आचार्य के प्रति वे अप्रत्याशित बहुमान प्रकट कर रहे हैं, वे श्रभयदेवसूरि कोई सामान्य आचार्य नहीं हैं। वे ग्रागमों के तलस्पर्शी मर्मज्ञ ग्रौर ब्राचार्य के योग्य सभी गुर्गों के निधान हैं। उनके प्रति जितना सम्मान प्रकट किया जाय, थोडा है।

इस प्रकार अपने अधीनस्थ आचार्यों को अथवा अपने अनुयायियों को भली-भांति समभा बुभाकर द्रोसाचार्य ने अभयदेवसूरि के प्रति पूर्ववत् पूर्ण सम्मान प्रकट करते हुए उनके साथ सम्पर्क को उत्तरोत्तर बढ़ाये रक्खा। द्रोसाचार्य की इस दूरदिशता का परिसाम यह निकला कि अभयदेवसूरि ने स्वयं द्वारा रिचत अङ्गवृत्तियों का द्रोगाचार्यं से संशोधन करवा कर उन वृत्तियों को सवभोज्ञा बनाया।
ये वृत्तियां अभयदेवसूरि द्वारा निर्मित हैं, इस दृष्टि से सुविहित परम्परा के साधु,
साध्वी,श्रावक और श्राविका वर्ग उन्हें प्रामाणिक मानने लगे तो दूसरी ओर ये वृत्तियाँ
हमारे महान् प्रधानाचार्य द्वोगाचार्य द्वारा संशोधित की गई हैं, इस दृष्टि से चैत्यवासी
परम्परा के सब अनुयायी भी उन वृत्तियों को सुविहित परम्परा की भांति ही परम
प्रामाणिक मान कर आगमों का गहन ज्ञान प्राप्त करने के लिये उन वृत्तियों का
उपयोग भी करने लगे। उन वृत्तियों की सहायता से अपने शास्त्रज्ञान को उत्तरोत्तर
अभिवृद्ध करने लगे।

जहाँ इस प्रकार का सहयोग आगम की प्रामाणिकता के संबंध में संभव हो जाता है तो सहज ही यह विश्वास किया जा सकता है कि छोटी-मोटी अन्यान्य मान्यताओं रीति-रिवाजों, विधि-विधानों आदि के संबंध में भी द्रोणाचार्य की उस दूरदिशता के फलस्वरूप आदान-प्रदान, मानना-मनवाना, हठाग्रह छोड़ कर परस्पर एक-दूसरे की छोटी-बड़ी सभी प्रकार की मान्यताओं को अपने-अपने संघ में सम्मिलित करना आदि बातों पर दोनों परम्पराओं के कर्णधार अवश्यमेव मतैक्य पर पहुँचे होंगे।

ग्राज सुविहित परम्परा में जितनी भी ग्रनागिमक मान्यताएँ जितने भी ग्रागम प्रतिपंथी रीति-रिवाज, किया-कलाप, श्रमुष्ठान, श्रायोजन ग्रादि प्रचलित हैं, "एक मात्र गए।घरों एवं चतुर्वशपूर्वघरों द्वारा ग्रथित श्रागम ही हमारे लिये प्रामािशक हैं, ग्रागमों के ग्रतिरिक्त इतर कुछ भी प्रामािशक नहीं"—इस प्रकार का उद्घोष विक्रम सं. १०८० में ग्रनिहलपुरपत्तन की राज्य सभा में करने वाली वस्तिवासी परम्परा में निर्यु क्ति, भाष्य, चूिश ग्रौर बृत्ति साहित्य ग्रागम के तुल्य ही मान्य दिष्टगोचर हो रहा है, वह सब ग्राचार्य द्रोश की ग्रनोखी सूभ-बूभ एवं श्रद्भुत दूरदिशता का ही प्रतिफल है। यह स्पष्ट प्रतीत होता है।

इस प्रकार चैत्यवासी परम्परा के प्रधानाचार्य द्रोरासूरि ने अपनी परम्परा की गिरती हुई प्रतिष्ठा को पुनः प्रतिष्ठित किया, अपनी परम्परा के ढहते हुए गढ़ को धूलिसात् होने से बचा कर अपनी प्रतिपक्षी वसतिवासी परम्परा के साथ सम्पर्क बढ़ा पाटण को पुनः अपनी परम्परा के एक सुदृढ़ें गढ़ का स्वरूप प्रदान किया। द्रोगाचार्य की इस दूरदिशता का चैत्यवासी परम्परा के लिए तो सबसे बड़ा सुखद परिगाम यह हुआ कि जो चैत्यवासी परम्परा विकम की ग्यारहवी शताब्दी के समाप्त होने के साथ-साथ ही इस आर्यधरा से समाप्त होने वाली थी, वह पुनरु-ज्जीवित हो उठी और विकम की १७वीं शताब्दी के अन्तिम चरण तक येन-केन प्रकारेण अपने अस्तित्व को बनाये रखने में सफल हो सकी। अन्ततोगत्वा विकम की १७वीं शती में चैत्यवासी परम्परा समाप्त तो हो गई पर द्रोगाचार्य की सूक्त-बूक और दूरदिशता के परिगामस्वरूप चैत्यवासी परम्परा द्वारा आविष्कृत अनेक

प्रकार की अनागिमक मान्यताएं, अनेक प्रकार के आगम विरुद्ध विधि-विधान अनुष्ठान, बाह्याडम्बर आदि कतिषय तो अपने मूल स्वरूप में और कतिषय परि-वितित स्वरूप में आज भी सुविहित कहलाई जाने वाली परम्पराओं में उनके प्रमुख धार्मिक कृत्यों के रूप में विद्यमान हैं।

दूसरी स्रोर द्रोगाचार्य की इस सद्भुत् सुभक्ष्म श्रौर स्रचिन्त्य दूरदिशता का दुःखद दुष्पिरिगाम सुविहित परम्परा स्रथवा वसितवासी परम्परा के लिए यह हुस्रा कि धमं के विशुद्ध मूल स्वरूप में चैत्यवासियों द्वारा प्रविष्ट की गई अनेक प्रकार की विकृतियों सौर चैत्यवासी परम्परा द्वारा विशुद्ध श्रमगाचार में सामूल-चूल प्रविष्ट किये गये शिथिलाचार को मूलतः नष्ट कर इन दोनों के विशुद्ध मूल स्वरूप को पुनः प्रतिष्ठापित करने के जिस लक्ष्य से वसतिवासी परम्परा की चैत्य-वासी परम्परा के गढ़ पाटगा में प्रतिष्ठापना की गई थी, उस लक्ष्य की प्राप्ति वीर निर्वाण की २०वीं शताब्दी तक सुचार-रूपेगा प्राप्त नहीं हो सकी। द्रोगाचार्य की दूरदिशतापूर्ण समन्वयवादी नीति ने, उनके मेल-जोल, सम्पर्क-सहयोग ने धमं का विशुद्ध मूल स्वरूप प्रकट करने के लिए कटिबद्ध हुई वसतिवासी परम्परा की धमं कानित को एक लम्बे समय तक के लिये ठण्डा कर दिया। एक मात्र श्रागम के श्राधार पर सब प्रकार की विकृतियों को दूर कर धमं के विशुद्ध स्वरूप श्रौर विशुद्ध श्रमगाचार की पुनः प्रतिष्ठापना का वर्द्धमानसूरि का स्वप्न द्रोगाचार्य की श्रनूठी सूभवृक्ष के परिगामस्वरूप साकार नहीं हो सका।

द्रोगाचार्यं के जीवन का यह एक ऐसा महत्त्वपूर्ण ऐतिहासिक पहलू है जिसकी श्रोर तथ्यान्वेषी शोधप्रिय विद्वानों को अग्रेतर शोध करने की स्नावश्यकता है। श्राशा है वे इस दिशा में गहन खोज कर द्रोगाचार्यं के जीवन की घटनास्रों पर विशेष प्रकाश डालने का प्रयास स्रवश्यमेव करेंगे।

इस वास्तविकता को तो प्रत्येक जैन स्वीकार करेगा कि द्रोगाचार्य की दूरदिशता ने उन्हें सुविहित परम्परा में भी ग्रमर बना दिया। जब तक ग्रभयदेव-सूरि द्वारा निर्मित नवाङ्गी वृत्तियां प्रचलित रहेंगी तब तक ग्रभयदेवसूरि के साथ साथ द्रोगाचार्य का नाम भी साधकों द्वारा स्मरण किया जाता रहेगा।

अभयदेवसूरि के प्रति समन्वयपरक पारस्परिक सहयोग का हाथ बढ़ा उनके प्रति असीम सम्मान प्रविशत कर द्रोणाचार्य ने उनके (अभयदेवसूरि) द्वारा निर्मित वृत्तियों को संशोधित करने की उनसे स्वीकृति प्राप्त कर उन वृत्तियों को शोधित भी किया इससे प्रत्येक विज्ञ सहज ही अनुमान लगा सकता है कि सम्भवतः द्रोणाचार्य ने वृत्तियों का संशोधन करते समय अपनी चैत्यवासी परम्परा की कित-पय मान्यताओं को भी इन वृत्तियों में समाविष्ट करने का प्रयास किया हो। अभयदेवसूरि के प्रति आश्चर्यकारी सम्मान प्रकट कर उनका प्रगाढ़ विश्वास प्राप्त करने के पश्चात् उन्होंने इसका लाभ इस रूप में उठाया हो तो कोई ग्राश्चर्य की बात नहीं है। "ग्रकाररामनुद्दिश्य न मन्दोऽपि प्रवर्तते"—इस तथ्यपरक सूक्ति को ध्यान में रखते हुए यदि ग्रागम-मर्गंश विद्वान् क्षीर-नीर विवेकपूर्ण सूक्ष्म दिख्ट से शोध करें तो सम्भव है कुछ ग्राश्चर्यकारी तथ्य प्रकास में ग्रायें। सम्भव है इस स्वित्तिम ग्रवसर से लाभ उठा वे ग्रपनी परम्परा की स्वल्पाधिक मान्यताओं को वृत्तियों में समाविष्ट करने के लोभ का संवर्ण न कर सके हों।

इन सब तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर चैत्यवासी परम्परा के प्रधानाचार्य द्रोगासूरि का जीवनवृत्त जैन इतिहास में बड़ा ही महत्त्वपूर्ण सिद्ध होगा। श्राशा है श्रागम मर्मेश श्राचार्य, सत्य के प्रबल पक्षपाती सन्त, प्रबुद्ध पाठक एवं शोधप्रिय विद्वान् इस दिशा में प्रयास कर शोधपूर्ण प्रकाश डालने की कृपा करेंगे।

## भ० महावीर के ५०वें पट्टधर ग्रा० श्री विजयऋषि के ग्राचार्यकाल की राजनैतिक स्थिति

श्रमण भ० महावीर के ४०वें पट्टघर ग्रा० श्री विजयऋषि के ग्राचार्यकाल (वीर नि० सं० १५२४-१५८६) में महमूद गजनवी ने वि० सं० १०५८ से १०८७ के बीच की २६ वर्ष की ग्रवधि में भारत पर १७ बार श्राक्रमण कर भारत के ग्रनेक भागों के जनजीवन को ग्रस्तव्यस्त एवं भयत्रस्त कर दिया। ग्रपने पहले सैनिक ग्रिभयान में ही महमूद गजनवी को रत्नजिटत ग्रनमोल ग्राभरणों, स्वर्ण, हाथी ग्रादि के रूप में ग्रपार धन-सम्पदा प्राप्त हुई। ग्रतः भारत को सोने के चिड़िया समक्ष कर भारत के घन से ग्रपने देश को समृद्ध एवं सम्पन्न (मालामाल) बनाने के लिये उसने कुल मिला कर १७ बार भारत के विभिन्न भागों पर ग्राक्रमण किये ग्रीर खुलकर जी भर लूट-खसोट की। भारत पर किये गये उन ग्रपने सैनिक ग्रिभयानों में महमूद गजनवी ने न केवल भारत की सम्पत्ति लूटकर ग्रपने देश को समृद्ध ही किया ग्रपितु भारत के ग्रनेक पित्रत्र तीर्थस्थानों—मन्दिरों को भूमिसात् करने के साथ-साथ सहस्रों मूर्तियों को तोड़ा ग्रीर भीषण जनसहार कर ग्रनेक नगरों एवं ग्रामों के निवासियों को बलात् धर्मपरिवर्तन के लिये बाध्य भी किया।

महमूद के पिता सुबुक्तगीन की मृत्यु के पश्चात् लाहोर के राजा जयपाल ने वि० सं० १०३४ में स्वीकार की गई गजनी की ग्रधीनता से मुकर एवं श्रपने ग्रापको स्वतन्त्र घोषित कर गजनी की हुकूमत को खिराज ग्रादि देना बन्द कर दिया। इससे रुष्ट हो महमूद ने वि० सं० १०४८ में एक बड़ी सेना ले लाहोर की स्रोर प्रयारण किया। लाहोर के राजा जयपाल ने भी एक शक्तिशाली सेना के साथ, जिसमें ३०० हाथियों की सेना भी सम्मिलित थी, पेशावर के पास महमूद गजनवी की सेना का मार्ग रोका। दोनों सेनाश्रों के बीच भयंकर युद्ध हुआ। श्रग्निवर्षक नफ्थों के प्रहारों से राजा जयपाल के ४००० योद्धा वीरगति को प्राप्त हुए। घोर संग्राम के पश्चात् महमूद ने राजा जयपाल को उसके भाई पुत्र ग्रादि १५ ग्रात्मीय जनों के साथ बंधुश्रा बना लिया । महमूद गजनवी को इस लूट में, ग्रत्यधिक विपूल मात्रा में सम्पदा मिली, जिसमें १६ रत्नजटित बहुमूल्य केण्ठे भी थे। महमूद ने रत्नपारखी जौहरियों को बुला कर, उन कण्ठों के मूल्य के सम्बन्ध में उनसे पूछा। जौहरियों ने सभी भाति परीक्षराों के ग्रनन्तर उन सोलह कण्ठों में से एक कण्ठे का मूल्य एक लाख ५० हजार स्वर्ण दीनार के बराबर आंका । "द्वात्रिशद्रत्तिकापरिमितं कांचनं इति भरतः'' इस उल्लेखपूर्वक शब्दकल्पद्रुम में एक दीनार का भार ३२ रत्ती माना गया है । लूट में प्राप्त हुई इस सम्पत्ति के स्रतिरिक्त महमूद ने बन्दी बनाये

हुए राजा जयपाल को तीन महीने बन्दी रखने के पश्चात् मुक्त करते समय उससे दण्ड के रूप में यथेच्छ घन भी प्राप्त किया ।

महमूद की कैद से मुक्त होने पर राजा जयपाल ने अपने पुत्र को अपना राज्य संभला कर उस समय तक क्षत्रिय राजाओं में प्रचलित पारम्परिक रींति-नीति का अनुसरण करते हुए दो बार युद्ध में पराजित हो जाने के कारण अग्नि में प्रवेश कर अपना प्राणान्त किया।

इस घटना के कित्पय वर्ष पश्चात् मुल्तान के अबुल फतह दाऊद नामक शासक ने अपने आपको स्वतन्त्र घोषित कर महमूद को खिरांज देना बन्द कर दिया। महमूद जिस समय दाऊद पर आक्रमण करने आया, उस समय आनन्दपाल ने महमूद से प्रतिशोध लेने के लिये दाऊद की सहायता की। इससे कुद्ध हो महमूद ने वि० सं० १०६६ में आनन्दपाल के विरुद्ध सैनिक अभियान किया।

उस समय तक भारत के अनेक राजाओं के मानस में इस प्रकार की उत्कट भावना जागृत हो चुकी थी कि मुसलमानों के राज्य को येन केन प्रकारेगा भारत से उखाड़ फेंकने के लिये एक जुट हो युद्ध किया जाय । ग्रानन्दपाल ने भारत के विभिन्न राजाओं के पास अपने दूत भेज कर महमूद के सैनिक अभियान को विफल एवं उसकी सैनिक शक्ति को नष्ट करने हेतु उनसे सैनिक सहायता मांगी। मुस्लिम त्राततायी को सदा के लिये भारत से खदेड़ देने की एक लहर सी भारतीयों के मानस में तरगित हो उठी थी। तदनुसार भारत के विभिन्न भागों से महिलाओं ने भी अपने अपने जेवर बेच कर धनराशि एकत्रित की और महमूद के सैनिक अभियान के विरुद्ध युद्ध हेतु वह राशि स्रानन्दपाल के पास सहायता के रूप में भेजी। तीस हजार गक्खर योद्धा भी महभूद को रहाांगरा में परास्त करने के दृढ़ संकल्प के साथ ग्रानन्दपाल को सहायता के लिये, उसकी सेना के साथ घा मिले। उज्जैन, ग्वालियर, कालिजर, कन्नोज, दिल्ली और अजमेर के शासक भी अपनी सेनाओं के साथ ग्रानन्दपाल की सहायतार्थ महमूद से युद्ध करने के लिये ग्रा उपस्थित हुए। भारतीय सेनाओं ने लगभग ४० दिन तक पेशावर के पास शिविर डाले रखे। लम्बी प्रतीक्षा के पश्चात् महमूद की सेना भारतीय सेना के सम्मुख आई और महमूद ने ग्रपने धनुर्घारियों को ग्राज्ञा दी कि जाज्वल्यमान नफ्थों से संयुत तीरों की वर्षा से वे भारतीय सेना में भगदड़ उत्पन्न कर दें। ३० हजार गवखर योद्धाओं ने बड़ी वीरता से निरन्तर ग्रागे बढ़ते रह कर महमूद के धनुर्धारियों को परास्त कर पीछे की ग्रोर खदेड़ दिया ग्रौर महमूद की सेना के मध्यभाग तक पहुंच कर शत्रुसेना का संहार करने लगे । उस भीवरा संग्राम में शौर्यशाली गन्खर योद्धाओं ने थोड़े से ही समय में महमूद की सेना के ५००० योद्धाश्रों को मौत के घाट उतार दिया । विजयश्री भारतीयों के हाथ लगने ही वाली थी कि सहसा, महमूद के इस आक्रमरा से २६७ वर्ष पूर्व वि० सं० ७६६ में सिन्ध के राजा दाहिर और अरब सेनापति कासिम के बीच

सिन्ध युद्ध में घटित हुई एक अत्यन्त दुर्भाग्यपूर्ण घटना की पुनरावृत्ति हो गई। जलते हुए नफ्थे से संयुक्त एक तीर राजा आनन्दपाल के हाथी के कपोल में गहराई तक आ घुसा। तीर के गहरे घाव के साथ ही साथ नफ्थे की दुस्सह्य दाहक ज्वालाओं से संत्रस्त हो आनन्दपाल का हाथी कर्णवेघी चिघाड़ करता हुआ रणां-गण से भाग निकला। इस अप्रत्याणित घटना से हड़बड़ा कर राजा के हाथी के आगे, पीछे और दोनों पाश्वों में लड़ रहे भारतीय सैनिक भी युद्ध भूमि से भाग खड़े हुए। भारतीय सेनाओं ने समक्ति राजा आनन्दपाल रण में पीठ दिखा कर भाग गया है। इस आशंका से अभिभृत हो उपर्यु लिलखित छहों राजाओं की सेनाएं भी रणाभूमि से पलायन करने लगीं और इस प्रकार कुछ हो क्षणों के अनन्तर प्राप्त होने वाली विजयशी के स्थान पर भारत की सेनाओं को प्रवल सैन्य शक्ति के होते हुए भी पराजय प्राप्त हुई। महमूद को अतुल घन-सम्पदा के साथ ही प्रचुर मात्रा में हाथी आदि सैनिक साज—बाज और युद्ध सामग्री प्राप्त हुई।

वि० सं० १०७५ में महमूद गजनवी ने कन्नोज पर आक्रमण कर वहां के राजा राज्यपाल को अपने अधीन किया, जिससे उसे प्रचुर मात्रा में घन-सम्पत्ति प्राप्त हुई। तदनन्तर उसने यमुनातट पर बसे महावन पर आक्रमण किया। वहां के राजा कुलचन्द्र ने शत्रु से युद्ध करने के लिये सेना के साथ प्रयाण तो किया किन्तु शत्रु की सैन्य शक्ति के समक्ष अपनी सैन्य शक्ति को अपर्याप्त समक्त पराजय के कलक से बचने के लिये अपने परिवार को मार कर शत्रु से युद्ध करने से पूर्व ही आत्मधात कर लिया। महावन की लूट में महमूद को ५० हाथी और विपुल धनराशि मिली।

महावन को लूटने के पश्चात् महमूद ने मथुरा पर आक्रमण किया। उस समय मथुरा पर वारण (बुलन्द शहर) के डोडिया जाति के हरदत्त नामक राजा का शासन था। थोड़े से सैनिकों के अतिरिक्त महार्घ्य मूर्तियों एवं अद्भुत कलाकृतियों के केन्द्र अथवा प्रतीक स्वरूप मथुरा जैसे नगर की सुरक्षा का कोई समुचित प्रबन्ध नहीं था। अतः नाम मात्र की छोटी सी लड़ाई के अनन्तर ही महमूद गजनवी ने मथुरा पर सहज ही अधिकार कर लिया। महमूद ने बिना किसी उल्लेखनीय प्रतिरोध के, सोने और चांदी की मूर्तियों को तोड़ा। उन मूर्तियों में जड़े हुए अनमोल लाल, पन्ने, हीरे आदि रत्नों को महमूद ने अपने अधिकार में लिया। मथुरा के सभो मन्दिरों की मूर्तियों को गलवा कर उसने मणों सोना और चांदी की शिलाएं हस्तगत की।

इस प्रकार लूट में प्राप्त हुई भ्रपार वन-सम्पदा साथ लिये वह गजनी की मोर लौटा भ्रोर मार्ग में जितने भी मंदिर मिले उन्हें एवं उनकी मूर्तियों को तोड़ा !

यहां यह उल्लेखनीय है कि मथुरा में महमूद ने मूर्तियां तो इतनी तोड़ीं कि उनके गलाने पर सोने और चांदी के विशाल देर लग गये किन्तु उसने मथुरा के

मन्दिरों को नहीं तोड़ा। इसका कारण बताते हुए उसने (महमूद ने) अपने गजनी के हाकिम को लिखा था:

"यहां (मथुरा में) असंख्य मन्दिरों के अतिरिक्त १००० प्रासाद मुसलमानों के ईमान के समान दृढ़ हैं। उनमें से कई तो संगमरमर के बने हुए हैं, जिनके बनाने में करोड़ों दीनार खर्च हुए होंगे। ऐसी इमारतें यदि २०० वर्ष लगें तो भी नहीं बन सकतीं। "

महमूद गजनवी ने वि० सं० १०६२ में सोमनाथ मन्दिर की अपार धन-राणि को लूटने और वहां की उस समय की सर्वाधिक चमत्कारिक मानी जाने बाली सोमनाथ की मूर्ति को तोड़ने के लक्ष्य से सोमनाथ पर मुलतान और उससे आगे के जनशून्य रेगिस्तान के मार्ग से आक्रमण किया। उसके साथ की विशाल सेना में ३० हजार चुने हुए धुड़सवार थे। रेगिस्तानी मार्ग में अन्न-जल के दर्शन तक दुर्लभ थे अतः उसने ३० हजार ऊंटों पर विपुल मात्रा में अन्न एवं जल का संग्रह कर सोमनाथ की ओर प्रयाण किया। वह पौष मास के शुक्ल पक्ष में गुरुवार के दिन सोमनाथ पहुंचा।

फिरिश्ता के उल्लेखानुसार विशाल गुर्जर राज्य का महाराजा भीमदेव प्रथम (वि० सं० १०७६-११२६) सोमनाथ के मन्दिर की रक्षा के लिये अपनी सेना के साथ सोमनाथ पहुंचा। दूसरे दिन शुक्रवार को महमूद ने समुद्र तट पर ग्रवस्थित सुदृढ़ किले पर ग्राकमेंग किया । बड़ी भयंकर लड़ाई हुई। इस युद्ध में सोमनाथ की रक्षार्थ एकत्रित हुए योद्धार्थ ने महमूद की सेना पर शस्त्रास्त्रों के भीषरा प्रहार किये। ग्रपनी ग्रत्यधिक सैनिक क्षति होती देख महमूद के सैनिक सीढ़ियां लगाकर किले पर चढ़ गए। फिरिश्ता के उल्लेखानुसार सोमनाथ की रक्षार्थ ग्राए हुए ग्रनहिलवाड़े के महाराजा भीमदेव ने ३००० मुसलमान सैनिकों को मौत के बाट उतार दिया। इस किले पर विजय प्राप्त करने के लिए मुसलमानों ने दीन की पुकार कर ग्रपनी पूरी ताकत बताई तो भी महमूद के इतने सैनिक मारे गए कि युद्ध का परिस्माम संदेहास्पद प्रतीत होने लगा । रात्र हो जाने के कारगा उस दिन की लड़ाई बन्द कर दी गई ग्रीर दूसरे दिन सूर्योदय के साथ ही पुनः धमासान युद्ध प्रारम्भ हुग्रा। इस युद्ध में भीषणं नरसंहार हुग्रा। मन्दिर की रक्षा के लिए एकत्रित हुए योद्धा बड़े-बड़े भुण्डों में मन्दिर में जाकर रो-रो कर प्रार्थना करने लगे ग्रौर प्रार्थना के पश्चात् ग्रन्तिम श्वास तक मन्दिर की रक्षा के लिए लड़ते रहे । ग्रन्ततोगत्वा भीषए। नरसंहार के पश्चात् महमूद सोमनाथ के मन्दिर में प्रविष्ट हुन्ना । मन्दिर में सीसे से मढ़े सागवान के ५६ स्तम्भ थे। सोमनाथ की

१. ब्रिग, फिरिश्ता, जि०१, पृ० ४५-४६

२. बही

मूर्ति ठोस पत्थर की थी, जो पांच हाथ ऊंची, दो हाथ पृथ्वी में गड़ी हुई थी। उसकी परिधि ३ हाथ थी। वह मूर्ति एक अन्धरे कमरे में थी, जिसमें रत्नजटित दीपकों का प्रकाश रहता था। मूर्ति के निकट २०० मन तोल की सोने की प्रृंखला थी जिसमें घण्टे लटकते थे, जिन्हें एक-एक प्रहर के अन्तर से स्वर्णप्रृंखला को हिला-हिला कर बजाया जाता था। मूर्ति के कमरे के पास ही भण्डार था, जिसमें सोने तथा चांदी की बहुत सी मूर्तियां और बहुमूल्य रत्नों से जटित वस्त्र थे। महमूद ने गुर्ज से मूर्ति को तोड़ा। उसका एक हिस्सा उसने वहीं जलवा दिया और दूसरा हिस्सा वह लूट में सोमनाथ के मन्दिर से प्राप्त हुए सोना, चांदी, रत्नराशि आदि बहुमूल्य वस्तुओं के साथ गजनी ले गया और सोमनाथ की मूर्ति के उस टुकड़े से वहां की जामे मस्जिद के दरवाजे की एक सीढ़ी बनवाई।

सोमनाथ पर महमूद गजनवी द्वारा किए गए इस भीषरातम जनसहारकारी ग्राकमरा में कुल मिलाकर ४० हजार से भी अधिक भारतवासियों को प्रपने प्रारों की बिल देनी पड़ी ग्रौर २० लाख दीनार से भी अधिक मूल्य का माल महमूद गजनवी के हाथ लगा। जिसे वह ग्रपने साथ गजनी ले गया।

इस प्रकार भारत को जन-धन की अपूरिए।य महती क्षिति किन कारिए। से उठानी पड़ी? अपने ही देश में, विपुल जन-धन शक्ति का सद्भाव होते हुए भी भारतवर्ष के निवासी बाहर से आये हुए आततायियों के हाथों भेड़-बकरी की भांति मौत के घाट किन कारिए। से उतार दिये गए? महमूद गजनवी के आक्रमए। के पश्चात् शहाबुद्दीन गौरी द्वारा भी भारत पर आक्रमए। किए गए। शहाबुद्दीन गौरी के आक्रमए। के पश्चात् तो भारत पर मुसलमानों के आक्रमए। का तांता सा लग गया। मुसलमानों द्वारा भारत पर किये गए उन आक्रमए। में भारतवासियों को बारम्बार कत्लेआम—सामूहिक जनसंहार, सामूहिक बलात्धर्म—परिवर्तन आदि का शिकार क्यों होना पड़ा, यह प्रश्न प्रत्येक भारतीय के हृदय को शताब्दियों से कचोटता हुआ उसके अन्तर में कभी शान्त न होने वाली टीस उत्पन्न करता चला आ रहा है। साधारए। से साधारए। व्यक्ति भी यह सोचता है कि जो भारत, आध्यात्मिक, सांस्कृतिक, शैक्षिए। के, राजनैतिक और विश्व-कल्याए। कारिए। रीतिनीतियों अथवा गतिविधियों के क्षेत्र में सहस्राब्दियों पर्यन्त विश्व का नायक रहा, उसका विक्रम की दशवीं—ग्यारहवीं शताब्दी का प्रादुर्भाव होते ही इस प्रकार की विपरीत एवं दयुनीय दशा के रूप में कायापलट किन कारए। से और क्यों हो गया।

भारतीय इतिहास की श्रतीत में घटित हुई ग्रात्यन्तिक ऐतिहासिक महत्त्व की घटनाश्रों के परिश्रेक्ष्य में तटस्थ दृष्टि से गहन चिन्तन के ग्रनन्तर भारत ग्रौर भारतीयों को इस प्रकार की ग्रसमंजसपूर्ण दयनीय दुर्दशा में पहुंचाने वाला निम्नलिखित केवल

<sup>🕻</sup> राजपूताने का इतिहास, पहली जिल्द, पृष्ठ २६३

एक ही प्रमुख कारण निष्कर्ष के रूप में उभर कर हमारे समक्ष श्राता है। अलबेरूनी, ग्रार. सी. मजूमदार ग्रादि ग्रनेकानेक लब्धप्रतिष्ठ इतिहासविदों द्वारा प्रस्तुत किये गये ग्रन्यान्य सभी कारणों का जनक यही एकमात्र मूल कारण है कि—

नरशार्दूल के समान सम्मानपूर्ण जीवन जीने के लिये ग्रनिवार्यरूपेश ग्रावश्यक "सह नाववतु, सह नौ भुनक्तु, सहनौ वीर्यं करवावहैं, तेजस्व नावधीतमस्तु मा विद्विषावहै"—ग्रथात्, हम मिलकर साथ-साथ उठें-बैठें, साथ-साथ समान रूप से खायें-पीवें, भोगोपभोगों का उपभोग करें, हम मिलकर एक साथ पौरुषपूर्ण परिश्रम करें, हमारा सर्वांगीए ग्रध्ययन तेजस्वितापूर्ण ग्रर्थात् उत्कृष्ट कोटि का हो ग्रौर हम परस्पर एक दूसरे से कभी द्वेष न करें, इस मूल मन्त्र को हमने, हम भारतीयों ने शनैः शनैः भुलाना प्रारम्भ कर दिया। प्रगतिपथ पर ग्रग्रसर करने वाले इस मूलमन्त्र के विस्मरण के परिणामस्वरूप भारतीयों ने समय-समय पर ग्रनेक बार भटके सहे, ग्रनेक बार ग्रधः पतन की ग्रोर उन्मुख हुए। भटकों से सम्भल कर जब इस मूल मन्त्र का स्मरण किया, ग्रपने जीवन में इसे ढालना प्रारम्भ किया तो पुनः प्रगतिपथ पर ग्रारूढ़ हुए। इस प्रकार की ग्रपकर्षोत्कर्षात्मक प्रक्रिया के चलते- चलते विक्रम की दशवीं शताब्दी के ग्राविभाव के ग्रासपास प्रगति के इस मूलमन्त्र को भारतीय ग्रपनी कथनी ग्रौर करणी—दोनों में ही भूल बैठे।

"सह नाववतु"—हम एक ही दृढ़ संकल्प के साथ एक जुट हो प्रशस्त सुपथ पर साथ-साथ चलें—इस सकल कार्य-सिद्धिप्रदायी महामन्त्र को विस्मृत कर दिये जाने का भयंकर दुष्परिणाम यह निकला कि सब ग्रपनी-ग्रपनी इच्छानुसार केवल स्वयं के ही स्वाथों की पूर्ति के उद्देश्य से एक दूसरे का साथ छोड़, एक दूसरे से विपरीत पथ पर बढ़ने लगे। कोई पूर्व दिशा की ग्रोर द्रुतगित से दौड़ने लगा तो दूसरा पश्चिम की ग्रोर, तीसरा दक्षिण ग्रौर चौथा उत्तर दिशा की ग्रोर। इससे सम्पूर्ण भारत की गित दिशाविहीन हो गई। संघशक्ति का चिन्ह तक ग्रविशब्द न रहा।

"सह नौ भुनक्तु" हमें हमारे सामूहिक-सम्मिलित प्रयास-परिश्रम से जो भी भोगोपभोग की सामग्री उपलब्ध हो, उसका समान रूप से बंटवारा कर हम सभी समान रूप से साथ-साथ उपभोग करें—इस ग्रात्मीयता से ग्रोत-प्रोत भाई-चारे के महामन्त्र को भुला बैठने के कारण इने-गिने लोगों को विशिष्ट प्रकार की भोग्य सामग्री उपलब्ध कराने के प्रयास से वर्णाविद्वेष एवं पारस्परिक कलह की उत्तरोत्तर ग्रभिवृद्धि होती गई। वर्णाविशेष, वर्णाविशेष ग्रथवा जातिविशेष ने भोगोपभोग की ग्रधिकाधिक सामग्री ग्रपने लिये ही सुरक्षित ग्रथवा निर्धारित रखने की ग्रभिलाषा से सत्ता हथियाने के प्रयास प्रारम्भ किये। सत्ता हथियाने के लिये पारस्परिक कलह ग्रौर लड़ाई-भगड़ों का दौर "दिन दूना-रात चौगुना" बढ़ने लगा।

"सह नौ वीर्यं करवावहै"—हम मिल कर एक जुट हो सर्वागीएा ग्रम्यु-दयोत्कर्ष एवं समष्टि के कल्याएा के लिए पौरुष प्रकट करें—इस, स्व-पर तथा समिष्ट के लिये कल्याराकारी महामन्त्र को भूल कर भारतीय स्वार्थ के वशीभूत हो केवल ग्रपनी सुख-सुविधा एवं समृद्धि के लिये ही प्रयत्नशील रहने लगे। सामुहिक शक्ति छिन्न-भिन्न हो गई। सबल सम्पन्न वर्ण एवं वर्ग ग्रपने से निर्बल वर्गा ग्रयवा वर्गों से, सबल जातियां निर्बल जातियों से श्रीर शक्ति-सम्पन्न राजा लोग अपने आपको और अधिक सशक्त बनाने के प्रयास में परस्पर लड़ने लगे। जो शक्ति अपने देश एवं देशवासियों के सर्वांगीए। विकास, ग्रम्यूदय-उत्कर्ष में पूरातन काल से लगती चली आ रही थी, वह सम्पूर्ण शक्ति स्वार्थाभिभूत भारतीयों द्वारा परस्पर एक-दूसरे को दबाये रखने, क्षीरण बनाने, अशक्त बनाने और यहां तक कि मार डालने अथवा नष्ट करने में व्यर्थ ही व्यय होने लगी। राष्ट्रीय भावना एक प्रकार से पूर्णत: विलुप्त हो गई। अल्पसंस्थक वर्गों, वर्गों अथवा जातियों का वर्चस्व पृथक्-पृथक् क्षेत्रों में खण्डित-विखण्डित रूप में छा गया। साधन-सम्पन्न ग्रल्पसंख्यक जातियों ने ग्रपने श्रापको सर्वर्ण एवं सभी प्रकार की सुख-सुविधात्रों का सर्वोच्च ग्रधिकारी घोषित कर बहुसंख्यक साधनविहीन ग्रथवा विपन्न जातियों को ग्रछूत, शूद्र ग्रादि संज्ञा से ग्रभिहित कर उन्हें न केवल राजनैतिक, सामाजिक एवं शैक्षेंसिक ग्रधिकारों से ही अपित उनके जन्मसिद्ध मानवीय अधिकारों तक से वंचित कर दिया।

इस सबका घोर दुष्परिएाम यह हुन्ना कि भारत की कूल जनसंख्या का एक बहुत बड़ा भाग देश की राजनीति से एकदम उदासीन हो गया। राष्ट्रीय भावना के विलुप्त हो जाने भ्रौर शासकों के परस्पर लड़ते-भगड़ते रहने के कारए। राष्ट्रव्यापी प्रभुसत्ता का ग्रस्तित्व तक ग्रविशष्ट नहीं रहा । इस सबके परिसाम-स्वरूप देश की सुरक्षा की ग्रोर घ्यान देने वाली किसी सर्वोच्च शक्ति ग्रथवा राज-सत्ता का भारत में विक्रम की दशवीं शताब्दी के पूर्वार्द्ध के पश्चात् कोई चिह्न तक नहीं रहा । देश में एक सार्वभौम सत्ता के ग्रभाव के परिगामस्त्ररूप देश की सुरक्षा के लिये साधन जुटाने, धन लगाने आदि की दिशा में किसी का ध्यान नाममात्र के लिये भी त्राकर्षित नहीं हुन्ना। भारत में उस समय घन सम्पदा का किचित्मात्र भी अभाव नहीं था। सम्पूर्ण देश बड़ा सम्पन्न एवं समृद्ध था, इसी कारण विदे<sup>लिल</sup>ें ने भारत को सोने की चिड़िया की संज्ञा दी। सार्वभौम प्रभुसत्ता के ग्रभाव में सुरक्षा के लिये जो धन लगाया जा सकता था उसका व्यय कलाकृतियों के . ोक विशाल भवनों, मन्दिरों श्रौर सोने की रत्नजटित भारी भरकम मूर्तियों के निर्माण में होने लगा । ग्रपार सम्पदा के निधान तुल्य उन भवनों एवं मन्दिरों की सुरक्षा का भी समुचित प्रबन्ध न होने के कारएा वे वस्तुतः विदेशियों को भारत पर ग्राक्रमण करने हेतु निमन्त्रण देने वाले ग्राकर्षण केन्द्र एवं उन्हें पुनः पुनः भारत की भ्रोर भ्रामन्त्रित करने वाले अग्रदूत ही सिद्ध हुए । यदि भारत में उस समय सार्व-भीम शक्तिशाली प्रभुसत्ता होती तो उस दशा में न तो इतनी अतूल-अमित सम्पदा

आततायी आक्रान्ताओं के हाथ ही लगती और न इतनी बड़ी संख्या में भारतवासियों का जनसंहार ही होता।

"तेजस्वी नावधीतमस्तु" श्रर्थात् हमारा सर्वांगीरा श्रध्ययन तेजस्वितापूण हो, जिससे कि हमारी तेजस्विता उत्तरोत्तर बढ़ती ही रहे—इस महामन्त्र को मुला देना भी भारतवासियों के लिये बड़ा भयंकर ग्रभिशाप सिद्ध हुआ। अभ्युदय, उत्कर्ष, सर्वांगीरण विकास ग्रौर विज्ञान की दौड़ में विश्व के ग्रन्यान्य देश कितने आगे बढ़ सये हैं, संसार के अन्य देशों में कहां-कहां क्या-क्या हो रहा है, इस दिशा में विकम की सातवीं-श्राठवीं शताब्दी के श्रागमन के साथ ही संभवतः भारत-वासियों का ग्रध्ययन वस्तुतः शून्यवत् रहा। दरियापार के देशों की यात्रा न की जाय, भारत के पश्चिमी प्रदेश की अटक आदि महानदियों को भी दरिया की संज्ञा दी जाकर उनको पार करने पर ब्राह्मशों द्वारा सामाजिक प्रतिबन्ध लगा दिया गया । इस प्रतिबन्ध के उपरान्त भी यदि किसी ने दरिया पार के देशों की यात्रा का दुस्साहस किया तो उसे समाज से बहिष्कृत कर उसे म्लेच्छ की संज्ञा से अभिहित किया जाने लगा। इसका दुष्परिसाम यह हुआ कि भारतीय जनता संसार के अन्यान्य देशों, मुख्यतः पड़ौसी देशों की प्रगतिशील गतिविधियों, युद्ध में विजय प्राप्त करने के उद्देश्य से उन देशों के द्वारा किये गये श्रिमनव श्राविष्कारों म्यादि से पूर्णतः ग्रनभिन्न बनी रही । विक्रम की ग्राठवीं शताब्दी (विक्रम सं. ७६८) में सिन्ध प्रदेश पर अरबों द्वारा किये गये झाकमरा के समय सिन्ध के राजा दाहिर भौर भरव सेनापति कासिम की सेनाओं के युद्ध में ग्ररबों द्वारा आविष्कृत अभिनव ग्रस्य ग्रन्तिपुञ्ज नक्षे ने युद्ध की निर्णायक घड़ियों में दाहिर की विजय को घोर पराजय में परिवर्तित कर दिया, यह वस्तुतः भारतीयों के तेजस्वितावर्द्धक अध्ययन के निवान्त अभाव का ही कारए। था।

विक्रम की ग्राठवीं शताब्दी में भरबों के हाथों हुई उस पराजय के उपरांत भी भारतीयों ने वि. सं. १०६६ तक रएक श्रेशल विषयक विदेशियों के इस विज्ञान का "तेजस्वी नावधीतमस्तु" इस महामन्त्र से मुख मोड़ कर अध्ययन नहीं किया । उसका दुर्भाग्यपूर्ण परिशाम यह हुआ कि सुबुक्तगीन (महमूद गजनवी के पिता) के साथ हुए संग्राम में जबकि विजयश्री भारतीय योद्धाओं का वरण करने वाली थी, एक नपथा लाहोर के राजा आनंदपाल के हाथी के कपोल में लगा और राजा को लिये हुए हाथी के भागते ही भारतीय सेना रशांगण से भाग खड़ी हुई और भारतीयों को अयंकर अपमानजनक पराजय का मुंह देखना पड़ा।

तत्कालीन, भारतीयों की संकीर्णतापूर्ण ग्रनभिज्ञता के सम्बन्ध में महमूद गजनवी के समय में ग्रनेक वर्षों तक भारत में रहे प्रसिद्ध ज्योतिर्विद एवं इतिहासकार ग्रल्बेरूनी ने अपनी ऐतिहासिक कृति "तहकीके हिन्द" में प्रत्यक्षदर्शो के रूप में जो लिखा है उसका ग्रांग्ल भाषा में रूपान्तर पाठकों की जानकारी के लिए यहां प्रस्तुत किया जा रहा है :—

"The Hindus", Says he, "believe that there is no country but their's, no king like their's, no science like theirs.......... If they travelled and mixed with other nations they would have soon changed their mind."

Al-Beruni also remarks that "their ancestors were not so narrow-minded as the present generation."

इस प्रकार ग्रपने पूर्वजों से विरासत के रूप में प्राप्त "तेजस्वी नावधीत-मस्तु" इस दढ़ संकल्प स्वरूप हितप्रद मन्त्र के विस्मरण का कटुतम फल भारतीयों को भोगना पड़ा।

"मा विद्विषावहै"—हम एक दूसरे को अपना सहोदर समक्त कर परस्पर कभी द्वेष न करें—इस महामन्त्र के ६ अक्षरों में से प्रथमाक्षर 'मा' को तो भारतीयों ने पूर्ण रूप से ही भूला दिया और अन्तिम पांच अक्षरों "विद्विषावहै" (हम परस्पर एक दूसरे से द्वेष करें) को अपने वैयक्तिक, सामाजिक, राजनैतिक, धार्मिक एवं सांस्कृतिक क्षेत्र में, अपने जीवन के हर क्षरा, हर लहमें, हर पल में मन, बचन एवं कर्म से कियान्वित करना प्रारम्भ कर दिया। इसका घोर दुर्भाग्यपूर्ण दयनीय दुष्परिसाम यह हुआ कि भारत का राजनैतिक, सामाजिक, शैक्षरिएक, घार्मिक एवं वैयक्तिक संतुलन पारस्परिक विद्वेष की प्रचण्ड आंधी में अर्क-तुल (आक की रूई) की भांति पूर्णतः छिन्न-भिन्न हो गया। भारत की संघशक्ति इतनी बुरी तरह बिखर गई कि भारत पर विदेशी आततायियों के आक्रमरा का तांता सा लग गया। राष्ट्र-व्यापी सार्वभौम सत्तासम्पन्न सशक्त शासन अथवा प्रभुसत्ता के अभाव में परस्पर लड़ कर पहले से ही अशक्त बने हुए राज्यों के शासक विदेशी आक्रमराों के समक्ष न टिक पाने के काररा, एक-एक करके सभी राज्य बड़ी तीव्र गित से बालू के महल की भांति ढहते ही चले गये।

देशव्यापी जनमानस में व्याप्त वर्ण-विद्वेष, उच्च वर्गा उच्च जाति, उच्च कुल के थोथे दम्म, धार्मिक असहिष्गुता, कूठे मताग्रह और जन-जन के मन में घर किये हुए अपनी-अपनी ही श्रेष्ठता के अहं ने खुलकर ताण्डव नृत्य किया, जिसका सर्वनाशी दुष्परिगाम यह हुआ कि सम्पूर्ण भारत के किसी भी प्रदेश, नगर अथवा

<sup>1.</sup> The History and Culture of Indian people Vol. V. The struggle for Empire, page 127

By R. C. Majumdar

ग्राम का वातावरण पारस्परिक कलह-क्लेश से ग्रछूता नहीं रहा ग्रीर सामूहिक सद्भाव, सामूहिक सत्प्रयास के दर्शन तक भारत में दुर्लभ हो गये। इस प्रकार की कलहपूर्ण-विद्वेषजन्य सार्वित्रक स्थिति के फलस्वरूप महती महनीया ग्रार्यधरा के ग्रम्युदयोत्थान के द्वार एक प्रकार से ग्रवरुद्ध ग्रीर ग्रघ:पतन के द्वार दशों दिशाग्रों में खुले हो गये।

भारतवासियों एवं भारतीय राजाओं के ग्रधःपतन के उपरिवर्शित कारगों पर प्रकाश डालते हुए साम्प्रतयुगीन लब्धप्रतिष्ठ इतिहासकार आर. सी. मजूमदार ने The History and Culture of the Indian People—The Struggle for Empire (Part V) के Cause of Collepses of Hindu Rule—शीर्षक के अन्तर्गत लिखा है:—

Subject to these natural limitations we may refer to some of the causes of the downfall of the Hindus that appear probable in the light of the available data. The foremost among these seem to be the iniquitous system of caste and absence of contact with the outside world. The first resulted in a fragmentation of Indian society into mutually exclusive classes, among whom the privileged minority preserved theirvested interests by depriving the masses of many civic rights, specially of education and of free intercourse and association on equal terms with their fellowmen, and further, by imposing on them the most irritating disabilities on the one hand, and a tremendous weight of innumerable duties and obligations towards the privileged classes on the other. And this evil led to another. It bred among the leaders of the Indian people a vain pride in isolationism and insularity and that attitude of arrogance which has been noticed by Al-Biruni. "The Hindus", says he, "believe that there is no country but theirs, no king like theirs, no science like theirs...... If they travelled and mixed with other nations they would have soon changed their mind."

Al-Biruni also remarks that "their ancestors were not so narrow-minded as the present generation." This spirit of exclusive superiority was created and maintained by a process of intellectual fraud, in as much as almost the entire literature of the period was utilised for this purpose and the masses were asked to follow it blindly in the name of the Holy Writ, to question whose authority was an unpardonable sin. It became thus a part of the Hindu Dharma not to cross the seas or even the territorial limits of certain hallowed areas. This insularity contributed largely to the supineness of the Indian Chiefs, and their utter lack of appreciation of the higher values of patriotism and national freedom in the context of India as a whole, apart from the narrow geographical regions in which they lived. Consequently they were unable to comprehend the far-reaching importance of, and the proper measures for, frontier defence, in view of the great political changes and evolution in military tactics which were taking place in the world outside.

The degraded level to which the majority of people was pushed down made them indifferent to country-wide dangers and kindred problems. This alone made possible the woeful situation that while the invaders swept across the country, the masses mostly remained inert. The people of the land, with a few exceptions, were indifferent to what was happening around them. Their voice had been hushed in silence by a religio-social tyranny. No public upheaval greets the foreigners, nor are any organised efforts made to stop their progress. Like a paralysed body, the Indian people helplessly look on, while the conqueror marches on their corpse. They look staggered, for a moment, only to sink back into a pitiable acquiescence to the inevitable to which they have been taught to submit.

Then again the false ideals of Kshatriya chivalry, taught them by their mentors, made the Rajput princes paralyse one another by perpetual internecine conflicts, and what was more fatal, made them oblivious of a broad national vision and patriotic sentiment.

This alone can explain why, or how, at a time when the country was threatened with a grave peril, the rulers of

Г

the land devoted the best part of their energies in mutual fighting. The enormous wealth of the country was spent in building and enriching the temples which they proved unable to protect; whereas the most appropriate use for these resources should have been to organise a common defence against the invaders, backed by a national effort. On the contrary it was the very fabulous wealth of these defenceless temples and sacred towns which invited the foreigners and contributed greatly to the consequent disaster.

History had no meaning for the Hindu Kings, who presided over the destinies of this woe-striken land. The repeated warnings of the past went unheeded. The onslaught began with the Arab conquest of Sindh in the eighth century when the Hindus got a fore taste of what might happen in the future. But it assumed formidable proportions under the lead of Mahmud at the end of the tenth and beginning of the eleventh century. The next century and a half witnessed a cessation of this onslaught, barring a few comparatively minor and irregular raids. But when the offensive was resumed by another Turk, even though he was far inferior to Mahmud, he found the victim as ready for slaughter as it was two centuries earlier.

महमूद गजनवी द्वारा भारत पर किये गये संहारक सत्रह स्राक्रमणों के समय भारत में अनेक वर्षों तक रहकर भारत की तत्कालीन दयनीय स्रस्तव्यस्त दशा के प्रत्यक्ष द्रष्टा मुसलमान इतिहासकार स्रबुरिहां स्रल्बेरूनी ने और साम्प्रतयुगीन लब्धप्रतिष्ठ इतिहासविद् विद्वान् स्रार. सी. मजूमदार ने विदेशी स्राक्रान्ताओं के हाथों भारत की पुनः पुनः पराजय पर पराजय श्रौर भारतीय राजाओं के अधःपतन एवं विनाश के कारणों पर उपरिवर्णित रूप में जो प्रकाश डाला है, उससे स्पष्टतः यही प्रकट होता है कि विक्रम की स्राठवीं-नौवीं शताब्दी से ही भारतवासियों ने सामूहिक रूप से "सह नाववतु, सह नौ भुनक्तु, सह नौ वीर्यं करवावहै, तेजस्वीनावधीतमस्तु मा विद्विषावहै"—इस सर्वसिद्धिप्रदायी महामन्त्र को भुलाना प्रारम्भ कर दिया था। इस महामन्त्र के विस्मरण के परिणामस्वरूप स्राततायियों द्वारा भारतीयों का स्रनेकों बार भीषण सहार किया गया, भारत की स्रतुल-स्रपरिमेय धन-सम्पदा को लूटा गया, भारतीयों को बलात् धर्मपरिवर्तन के लिये बाध्य किया गया स्रौर स्राधिक, राजनैतिक एवं मनोवैज्ञानिक स्रादि सभी दृष्टियों से भारतवासियों को ऐसी स्रपूरणीय क्षति पहुंचाई गई कि १००० वर्ष व्यतीत हो जाने के उपरान्त इस

बीसवीं शती में भी भारतीय सदाविध अपनी पूर्व स्थित के अनुरूप पूर्णतः अपने पैरों पर खड़े नहीं हो पाये हैं।

विकम की आठवीं शती से प्रारम्भ हुए एवं अनेक शताब्दियों तक चलते रहे विदेशी आततायियों के आक्रमणों से भारत के शासक वर्ग की, कुबेरोपम सम्पत्ति के स्वामी व्यापारी वर्ग की और कुल मिला कर भारतीय नागरिकों के प्रत्येक वर्ग की जो जन, घन एवं मनोबल की अपूरणीय क्षति हुई, उसके स्मरणमात्र से ही प्रत्येक सहृदय सिहर उठता है।

भारत पर अपने १७ बार के ब्राक्रमगों के दौरान की गई लूट से अपने देश को मालामाल ग्रौर श्रपनी गजनी की हुकूमत को एक बहुत बड़ी शक्तिशाली हुकूमत का स्वरूप देने के पश्चात् वि० सं० १०८७ (वीर नि० सं० १५५७) में महमूद गजनवी ने भ्रपनी इहलीला समाप्त की । महमूद की मृत्यु के पश्चात् उसके पुत्र अपार दौलत और सत्ता के लिये परस्पर लड़ने लगे। महमूद के छोटे पुत्र मसूद ने अपने बड़े भाई सुलतान मुहम्मद को गजनी के तख्त से हटा उसे अन्धा बना दिया द्वीर स्वयं गजनी राज्य का स्वामी बन गया । थोड़े ही समय पश्चात् गजनी की सेना ने मसूद को पदच्युत कर, उसके द्वारा ग्रपदस्थ एवं ग्रन्ध किये गये उसके बड़े भाई महसूद को पुनः गजनी का सुलतान बना दिया । कुछ ही समय पश्चात् मुहम्मद के पुत्र ग्रहमद ने वीर नि० सं० १५६६ में मसूद को मौत के घाट उतार दिया। उसों वर्ष मसूद के पुत्र मौदूद ने मुहम्मद को मार कर गजनी के तख्त पर अधिकार कर लिया । इस प्रकार महसूद गजनवी के उत्तराधिकारी पुत्र-पौत्र आदि परस्पर ही लड़-भिड़ कर कट मरे श्रीर महमूद गजनवी द्वारा संस्थापित एवं भारत से लूट में प्राप्त अपार दौलत के बल पर सुंदढ़ की गई गजनी की सल्तनत पर अन्ततोगत्वा वि० सं० १२०६ तदनुसार वीर निं॰ सं० १६७६ के ग्रासपास सैफुद्दीन गौरी के भाई अल्लाउद्दीन हुसैन गौरी ने अधिकार कर गजनी के तुर्क राज्य का अन्त कर दिया।

उपर्युक्त ग्रविध के बीच महमूद गजनवी की मृत्यु के लगभग १४ वर्ष पश्चात् वीर नि० सं० १५७१ में दिल्ली के हिन्दू राजा ने हांसी, थाणेश्वर, सिन्ध ग्रौर नगरकोट पर ग्रधिकार कर वहां से मुसलमानों को भगा दिया। वहां मन्दिरों में मूर्तियों की प्रतिष्ठा-पूजा एवं मन्दिरों के नविनर्भाग ग्रादि के कार्य पुनः प्रारम्भ हुए। उसी अविध के ग्रास-पास पंजाब के छोटे-बड़े राजाश्रों ने मिल कर लाहौर पर भी आक्रमण किया किन्तु ७ मास के कड़े संघर्ष के ग्रनन्तर पंजाब के हिन्दू राजाश्रों की युद्ध में पराजय हो गई ग्रौर इस प्रकार लाहौर का राज्य गजनवी के सुलतानों के ग्रधीन ही रहा।

इस प्रकार वीर निर्वाण की सोलहवीं शताब्दी का अधिकांश समय भारतीय इतिहास की दृष्टि से बड़ा ही दुर्भाग्यपूर्ण एवं भारतवासियों के लिये वस्तुतः बड़ा त्रासकारी रहा।

000000

## जैन धर्म संघ पर दक्षिरापथ में पुनः संकट के घातक घने काले बादल

प्रस्तुत ग्रन्थमाला के तृतीय पुष्प में विस्तार के साथ प्रामाणिक शिलालेखों भीर ऐतिहासिक घटनाओं के ग्राधार पर यह बताया जा चुका है कि गंग, कदम्ब, राष्ट्रकूट भीर होय्सल राजवंशों के शासन काल में दक्षिण में जैनधर्म की, जैन सघ की, उल्लेखनीय श्रिभवृद्धि हुई। उनके राज्यकाल में जैनधर्म की गणना दक्षिण के धर्मों में एक प्रमुख धर्म के रूप में की जाने लगी थी। ईसा की दूसरी शताब्दी से ईसा की सातवीं शताब्दी तक दक्षिण में जैनधर्म बहुजन सम्मत सर्वाधिक वर्चस्वशाली एवं शक्तिसम्पन्न धर्म माना जाता रहा। वीर निर्वाण सम्वत् १५०१ तदनुसार ईस्वी सम्वत् १७४ में राष्ट्रकूट वंशीय राजा इन्द्र चतुर्थ के संलेखनापूर्वक देहावसान हो जाने पर पश्चिमी चालुक्यों का शासन काल ग्राया।

पश्चिमी चालूक्यों के शासन काल में जैनधर्म की प्रगति एक प्रकार से अवरुद्ध सी हो गई। राज्याश्रय के कारएा जैनधर्म एक सर्वाधिक वर्चस्वशाली धर्म माना जाता था वह पश्चिमी चालुक्यों के शासनकाल में राज्याश्रय न मिलने से शनै: शनै: गौरा होता चला गया । जैन वसितयों में से जैनों के ग्राराध्यदेवों की मृतियां ग्रनेक क्षेत्रों में उखाड़ कर फैंक दी गईं। जैन प्रतिमात्रों के स्थान पर पौरागिक शैव अथवा वैष्एाव मृतियां प्रतिष्ठापित कर दी गईं। किन्तु इस प्रकार की स्थिति अधिक समय तक नहीं चली । ईस्वी सन् ११२६ में कल्चुरी राजा विज्जल ने चालुक्य राज के सिहासन पर अधिकार कर अपने आपको स/वैभीम महाराजा घोषित किया। विज्जल के प्रारम्भिक शासनकाल में जैनधर्म की पुनः चौमुखी प्रगति प्रारम्भ हुई। विज्जल स्वयं जैन था स्रौर उसने स्रपने स्रापको चक्रवर्ती घोषित किया था। समय जैन संघ ने अपनी खोई हुई शक्ति को पुनः सुगठित किया और पूनः शक्तिशाली धर्मसंघ का रूप घारेगा करने लगा। किन्तु जैनधर्म का यह वर्चस्व वस्तुतः ग्रस्त होते हए दीपक की टिमटिमाहट के समान ही था। महाराजा विज्जल का बसवा नामक एक मन्त्री गुप्त रूप से लिंगायत धर्म का प्रचार करने लगा और अपने इस धर्म के प्रचार के लिये वह कल्यासी के राज्यकोष को अपनी इच्छानूसार व्यय करने लगा । ग्रन्ततोगत्वा जब विज्जल को यह ज्ञात हुन्ना कि उसका राजद्रोही मन्त्री बसवा ग्रपने राज्यकोष से बहुत बड़ी धनराशि लिंगायत धर्म के

१. ( म्र ) श्रवणवेलगोल शिलालेख संख्या ५७

<sup>(</sup>মা) Shravan belgo! Inscriptions, by. B Lewis Pice M. R. A. S., Appendix B. page 71

प्रसार पर व्यय कर रहा है तो उसने राज्यकोष की देख-रेख का कार्य ग्रपने हाथ में ले लिया।

इस पर मन्त्री बसवा ने महाराजा विज्जल को घोले से जहर दिलवाकर मरवा डाला । विज्जल के राजकुमारों ने बसवा को मार डालने के लिये उसके घर पर स्राक्रमण किया किन्तु अपराधी बसवा वहां से पहले ही भाग निकला था। राजकुमारों ने अपनी सेना के साथ बसवा का पीछा किया। धारवाड़ के पास बसवा ने जब यह देखा कि विज्जल के राजकुमार ग्रपनी सेना के साथ उसका पीछा कर रहे हैं तो उसने श्रपने बचाव का श्रीर कोई उपाय न देख कर एक कुएं में छलाँग लगा ली । बसवा का प्रास्मान्त हो गया । किन्तु उसकी गराना धर्म पर प्रासा न्यौछावर करने वाले महावीर के रूप में की जाने लगीं। लिंगायतों ने चारों स्रोर राजद्रोह का भंडा उठा कर जैन धर्मावलम्बियों का सामूहिक संहार करना प्रारम्भ कर दिया । लिंगायत साधुत्रों द्वारा बनाये गये कान्तिगीत जन-जन की जिव्हा पर गुँजरित होने लगे । उन क्रान्तिगीतों का जन-जन के मन पर ऐसा प्रभाव पड़ा कि विशाल कलचुरी राज्य की सीमार्थ्यों में जैनों पर स्रनेक प्रकार के भीषएा स्रत्याचार किये जाने लगे । विशाजग जाति, जो शताब्दियों से जैन धर्म की अनुयायिनी और कर्गाटक की सर्वाधिक सम्पत्तिशालिनी जाति गिनी जाती थी, लिगायतों ने उस जाति का बलात् सामूहिक घर्म परिवर्तन करवाकर पूरी की पूरी वरिंगजक जाति को जैन से लिंगायत धर्म की ग्रनुयायिनी जाति बना दिया। जब तक विशाजक लोग जैन धर्म के अनुयायी रहे वे शताब्दियों से न केवल अपने प्रदेश में ही अपितु दूर-दूर के प्रदेशों एवं क्षेत्रों में भी जैन धर्म के प्रचार प्रसार के लिये प्रचुर मात्रा में धन व्यय करते रहे। विशाजक जाति के बलात् जैन से लिगायत बना दिये जाने पर जैन धर्म पर एक स्रोर तो जैनधर्म के स्रमुयायियों की संख्या में कमी होने का भयंकर स्राघात पहुंचा श्रौर दूसरी श्रोर उस धनाढ्य जाति से जैन धर्म के प्रचार-प्रसार के लिये प्राप्त होने वाली विपुल घनराशि के नितान्त अवरुद्ध हो जाने के कारण जैनधर्म के प्रचार प्रसार कार्य पर बड़ा ही प्रतिकूल प्रभाव पड़ा।

लिंगायतों के मनोबल को उत्तरोत्तर बढ़ाते रहने वाली और जैन धर्मानुया-यियों के मनोबल को पूर्णतः कुंठित कर देने वाली अनेक जन कथाएं लिंगायत सम्प्रदाय के कर्णधारों द्वारा कर्णाटक एवं ब्रान्ध्र प्रदेश में प्रसारित की गई। इन जन गीतों एवं जन कथानकों ने एक प्रकार से ब्रान्ध्र प्रदेश में तो जैनों का अस्तित्व तक सदा के लिये समाप्त कर दिया।

इस प्रकार की एक जनकथा सर रामकृष्या भण्डारकर द्वारा प्रकाश में लाई गई है। उस कथानक का नाम "महामण्डलेश्वर कामदेव" है। इस पर काल का कोई उल्लेख तो नहीं है किन्तु अनुमान किया जाता है कि यह ईस्वी सन् ११८१ से १२०३ के बीच की है। उसमें जो कथानक है वह इस प्रकार है:—

"भगवान् संकर और माता पार्वती एक समय कैलाश पर्वत पर एक शिवभक्त महात्मा की कुटिया में श्रतिथि के रूप में विराजमान थे। उस समय नारद—'नारायए। नारायए।' का सस्वर जाप करते हुए भगवान् शंकर के समक्ष उपस्थित हुए। नारद ने भगवान् शंकर से निवेदन किया—'श्रायंधरा पर जैनों और बौद्धों की शक्ति प्रवल रूप से बढ़ गई है।"

इस पर भगवान् शंकर ने अपने गरा वीरभद्र की श्राज्ञा प्रदान करते हुए कहा— "वीरभद्र! तुम धरती पर मानव के रूप में जन्म ग्रहरा करो और जैनों तथा बौद्धों की शक्ति को अवरुद्ध कर उन पर श्रपना अधिकार स्थापित करो।"

भगवान् शिव की श्राज्ञा प्राप्त होते ही वीरभद्र ने पुरुषोत्तम पट्ट (भट्ट) नामक एक ब्राह्मरण को स्वप्न में सूचित किया—"द्विजोत्तम! तुम्हें शीघ्र ही एक पुत्ररत्न की प्राप्ति होगी।" पुरुषोत्तम भट्ट का स्वप्न साकार हुश्रा श्रीर उसकी पत्नी ने समय पर एक तेजस्वी बालक को जन्म दिया। माता-पिता ने उस बालक का नाम राम रक्खा। बालक राम शैशवकाल से ही शिव का भक्त था श्रीर ज्यों-ज्यों वह बालक बड़ा होता गया त्यों-त्यों उसका श्रिषकांश समय भगवान् शंकर की श्राराधना में व्यतीत होने लगा। "इस कारण वह बालक एकान्तद रमेया के नाम से विख्यात हुश्रा।"

इस कथानक में आगे बताया गया है कि यही एकान्तद रमैया के नाम से विख्यात बालक राम आगे चलकर अपने देश में जैन धर्म के वर्चस्व को समाप्त करने में सफलकाम हुआ। इस लोक कथानक में आगे यह बताया गया है कि जब शिव का परम भक्त रमैया भगवान् शंकर की पूजा करता था तो उस समय जैनों ने उसे लकारा कि यदि तुम्हारे आराध्य देव में शक्ति है तो उसका चमत्कार दिखाओ। एकान्तद रमैया ने प्रमुख जैन धर्मानुयायियों की इस ललकार को सुनकर भगवान् शंकर की शक्ति का चमत्कार बताने के उद्देश्य से अपने हाथ से ही अपना सिर काटकर घड़ से अलग कर दिया। अपना सिर काटने से पहले एकान्तद रमैया ने जैनों से यह प्रतिज्ञा करवा ली थी कि यदि वह भगवान् शंकर की शक्ति का चमत्कार बताने में सफल हो गया तो जैनों को अपनी वस्तियां छोड़कर उस प्रदेश से बाहर चले जाना होगा। जैनों ने ही उसे कहा था कि तुम अपने हाथ से अपना सिर काटकर अपने घड़ से अलग कर दो। यदि तुम्हारे आराध्य देव की शक्ति से तुम्हें अपना सिर पुनः प्राप्त हो जायगा—यदि तुम पुनः जीवित हो जाओगे तो हम अपनी प्रतिज्ञा का निर्वहन करेंगे। इस प्रतिज्ञा के पश्चात् एकान्तद रमैया ने अपना सिर अपने हाथ से काट डाला।

लेकिन बड़े आफ्चर्य की बात हुई कि दूसरे ही दिन एकान्तद रमैया पूर्ववत सिंगर व सशरीर जैनों के समक्ष उपस्थित हुआ और उनसे अपनी प्रतिज्ञा पूर्ण करने

का स्राग्रह करने लगा। जैनों ने स्रपनी प्रतिज्ञा को भंग किया स्रोर वे स्रपनी वसितयों में ही बने रहे। प्रतिज्ञा विमुख जैनों पर एकान्तद रमैया बड़ा कुद्ध हुम्रा ग्रीर उसने उसी समय जैनों के स्राराधना स्थलों को नष्ट करना प्रारम्भ कर दिया। जैनों ने महाराज विज्जल के समक्ष उपस्थित होकर एकान्तद रमैया के विरुद्ध स्रपना स्रिभयोग रक्खा। एकान्तद रमैया भी विज्जल के समक्ष उपस्थित हुम्रा स्रीर उसने जैनों तथा स्रपने बीच हुई प्रतिज्ञा को दोहराते हुए कहा:—"मैं पुनः स्रापके समक्ष स्रपने सिर को काटकर भौर भगवान् शंकर के कृपाप्रसाद से पुनः उसे प्राप्त करने का चमत्कार दिखाने को कटिबद्ध हूं।" यह कहते हुए एकान्तद रमैया ने स्रपना सिर पुनः स्रपने हाथ से ही काटकर तत्काल स्थावत् रूप में फिर प्राप्त कर लिया। इस चमत्कार को देखकर महाराजा विज्जल को शैव धर्म पर पूर्ण प्रतिति हो गई स्रीर उसने जैनों को स्रपने राज प्रासाद से तत्काल बाहर चले जाने का स्रादेश देते हुए कहा:—"स्रब तुम सब लोग शैवों के साथ में पूर्णतः शान्तिपूर्ण व्यवहार रखो।"

यह है कलचुरी राज्य के विशाल साम्राज्य में पराजय के साथ जैनों के हास की कहानी । इस कथानक में आगे यह भी बताया गया है कि जैनों ने अपनी प्रतिष्ठा को बनाये रखने के लिये अनेक बार प्रयास किये किन्तु उन्हें एक बार भी सफलता प्राप्त नहीं हुई।

इसके अतिरिक्त जैनों के ह्रास के सम्बन्ध में अनेक प्रकार के लोक कथानक प्रचित्त हुए। एक कथानक में कहा गया है कि होय्सल राजवंश अपने उदय के साथ ही जैनधर्म का प्रबल समर्थक रहा किन्तु इस वंश के बिट्टी देव नामक एक बड़े शक्तिशाली राजा ने, जिसका कि शासनकाल ईस्वी सन् ११११ से ईस्वी सन् ११४१ तक रहा, अपने शासन के उत्तराई काल में रामानुजा वार्य के प्रभाव में आकर वैष्णवधर्म स्वीकार कर लिया और अपना नाम विष्णुव ईन रक्खा। इससे भी जैनधर्म का उत्तरोत्तर हास ही होता चला गया।

जहां तक विट्टीदेव विष्णुवर्द्धन के धर्म परिवर्तन का प्राश्न है, इसी इतिहास-माला के तृतीय भाग में प्रमाण पुरस्सर यह प्रतिपादित किया गया है कि विष्णुवर्द्धन ने चोलों के षड्यन्त्र से येन केन प्रकारेण बच कर अपने यहाँ आये हुए रामानुजाचार्य को अपने राज प्रासाद में आश्रय दिया और पर्याप्त समय तक उन्हें अपने यहां रखा भी किन्तु उसने धर्म परिवर्तन नहीं किया। वह अन्त तक जैनधर्म का अनुयायी ही बना रहा। उसकी महारानी शान्तल देखी भी जैन धर्म की प्रवल पक्षपातिनी थी। वह भी अन्त समय तक आचार्य प्रभावन्द्र की परम भक्त आविका बनी रही।

विट्टीदेव विष्णुवर्द्धन के आश्रय में रामानुजाचार्य के पर्याप्त समय तक रहने के परिणामस्वरूप लोगों में सम्भव है इस प्रकार की बात फैल गई हो कि विष्णु-वर्द्धन ने वैष्णावधर्म स्वीकार कर लिया है। धर्म परिवर्तन न किये जाने के उपरान्त भी एक ग्रच्छी ग्रविध तक वैष्णाव धर्म के पुनरुद्धारक ग्रथवा संस्थापक रामानुजाचार्य के पर्याप्त समय तक विष्णावर्द्धन के राजप्रासाद में रहने से इस प्रकार की
बात ग्रथवा ग्रफवाह लोक में प्रचलित हो जाना सहज स्वाभाविक ही है कि उसने
जैनधर्म का परित्याग कर वैष्णावधर्म स्वीकार कर लिया है। इस प्रकार की ग्रफवाह
ग्रथवा जन श्रुति के यत्र तत्र लोक में प्रचलित हो जाने के परिणामस्वरूप भी जैनों
के मनोबल का ह्रास होना तथा वैष्णाव एवं लिगायत सम्प्रदायों के मनोबल का
ग्रिभवृद्ध हो जाना स्वाभाविक ही था। वस्तुतः यह तो एक ऐतिहासिक तथ्य है कि
भारत में प्राचीन समय में जिस धर्म को राजवंश का ग्राश्रय ग्रथवा प्रश्रय जितना
ग्रिधिक प्राप्त हुग्रा उतनी ही ग्रधिक उस धर्म ने प्रगति की ग्रौर राजवंशों का प्रश्रय
न पा सकने की दशा में उस धर्म का सुनिश्चित रूप से हास हुग्रा।

इस प्रकार शक्तिशाली चोल राजाओं की जैनघम के प्रति शत्रुतापूर्ण वृत्ति एवं लिगायतों द्वारा जैनधमविलम्बियों के सामूहिक संहार के परिगामस्वरूप और सम्भवतः होय्सल राज विष्णुवर्द्धन की तटस्थवृत्ति के कारण भी जैनों को प्रवल प्राचात सहने पड़े। होय्सल महाराजा विष्णुगोप के मन्त्री गंगराय ने तथा होय्सलराज नरसिंहदेव के मन्त्री हल ने जैनधम को उसके पूर्व के प्रतिष्ठित पद पर ग्रिचिठित करने के ग्रिनेक प्रयास किये। किन्तु रामानुज सम्प्रदाय के योजनाबद्ध विरोध एवं ग्रन्ततोगत्वा लिगायतों के सर्व संहारकारी घातक ग्राक्रमणों के परिगामस्वरूप जैन धर्म का दक्षिण में उत्तरोत्तर हास होता ही चला गया।

इन सब विकट परिस्थितियों के उपरान्त भी जैनधर्म कर्णाटक प्रदेश में पूर्णतः नष्ट नहीं हुन्ना। श्रपने वर्चस्व के इस ह्रासोन्मुख संक्रान्तिकाल में भी श्रच्छी संख्या में जैन कर्णाटक प्रदेश में विद्यमान रहे। मैसूर के उत्तरवर्त्ती राजवंश द्वारा जैन वर्मावलिम्बयों को समय-समय पर सहायता भी प्राप्त होती रही। विदेशी शासकों की भी जैनों के साथ यितकचित् उदारतापूर्ण वृत्ति ही रही। उदाहरणस्वरूप हैदर नाइक ने जैन मन्दिरों को ग्रामदान भी किये।

ईस्वी सन् १३२६ के श्रासपास मुस्लिम आकान्ताओं ने होय्सल राज्य को उखाड़ फैंका। मुसलमानों के आक्रमणों से जो अराजकता उत्पन्न हुई उस अराजकता के परिणामस्वरूप विजयनगर में एक शक्तिशाली हिन्दू राज का अम्युदय हुआ। विजयनगर के चालुक्यवंशी राजा प्राय: वैष्णाव धर्मावलम्बी रहे और उनके मन्त्री भी अधिकांशत: ब्राह्मण ही रहे। इस कारण जैन धर्मावलम्बियों को अपनी शक्ति के संजय का तो कोई अवसर नहीं मिला, किन्तु विजयनगर के शासकों ने वैष्णाव-धर्मावलम्बियों द्वारा जैन धर्मावलम्बियों के शिष्णाव-धर्मावलम्बियों द्वारा जैन धर्मावलम्बियों के विषद्ध किये गये अभियानों से जैनधर्मावलम्बियों की रक्षा अवश्य की। विजय नगर के किसी भी राजा ने किसी जैन को

महीं सताया। वस्तुतः विजयनगर के राजाओं ने जैनों को संकट की घड़ियों में सब प्रकार से संरक्षण प्रदान किया।

उदाहरण के रूप में ईस्वी सन् १३५३ से ईस्वी सन् १३७७ तक के विजय-नगर राज्य पर चालुक्यराज बुक्कराय के शासनकाल में जो जैनों और वैष्णावों के बीच में एक ऐतिहासिक सन्धि करवा कर जैन धर्मावलम्बियों की बुरे वक्त में बड़ी सहायता की गई, वह संसार में अन्यत्र दुर्लभ एवं अतीव श्लाधनीय आदर्श है। डॉ० पी० बी० देसाई ने बुक्कराय के इस अनुशासन के सम्बन्ध में अपनी ऐतिहा-सिक कृति "ए हिस्ट्री आफ कर्णाटक" में लिखा है:—

Minorities Protected: One event of Bukka's reign which has assumed national importance on account of its magnitude in the socio-religious plain was the Jaina-Ramanuja conciliation. The dispute between the Jainas and the Shrivaishnavas (The followers of Ramanuja), over the rights and privileges in respect of the religious performances assumed serious proportions at this time. The Jainas, who were in a state of minority, were harassed by the Shrivaishnavas, who formed a majority. The Jainas, therefore, appealed to Vijayanagara Sovereign for justice. In the presence of the representatives of the two communities and the general public, who had assembled in his court, Bukka gave his verdict which may be styled the Jaina-Ramanuja award. According to the terms of the award, the majority community was held responsible for safe-guarding the rights, privileges and interests of the minority. In other words, it was the proclaimation of a royal charter of rights granted in favour of the minorities in the State.

Instances are rare in history of such an equitable decision in religions disputes. This exemplary award stands testimony to the wisdom of the great monarch, who conferred it. It proved effective as it helped to establish goodwill among the various communities, classes and sections within his empire. This catholic out look outlined the general policy of all Vijayanagara Kings, who, following Bukka, transcended the narrow barriers and conferred equal rights and benefits to

their subjects belonging to different religions and faiths, be they Hindus of different sects."<sup>1</sup>

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है :---

## ग्रल्पसंस्यकों को बुक्कराय द्वारा दिया गया संरक्षरा

विजयनगर के महाद्राजा बुक्कराय के शासनकाल की एक राष्ट्रीय स्तर की महत्त्वपूर्ण घटना से महाराजा बुक्कराय की सामाजिक एवं धार्मिक न्याय सम्बन्धी श्रत्यन्त उदारतापूर्ण वृत्ति प्रकाश में श्राती है। वह घटना है जैन, रामानुज संघर्ष की समस्या का समाधान करने वाला बुक्कराय का अनुशासन । बुक्कराय के शासनकाल में जैनों स्रौर रामानुजाचार्य के सनुयायी श्री वैष्णावों के बीच सपने-अपने अधिकारों, सुविधाओं और धार्मिक अनुष्ठानों के प्रश्न को लेकर बड़ा संघर्ष उत्पन्न हुन्ना। जैन घर्मावलम्बी, जो कि उस समय अल्पसंख्यक हो चुके थे, श्री वैष्णावों द्वारा जो कि उस समय जैनों से बहुत बड़ी संख्या में हो गये थे, सताये जाने लगे । इस पर पीडित जैनों ने विजयनगर के सार्वभौम सत्ता सम्पन्न महाराजा बुक्कराय के समक्ष न्याय की याचना के साथ ग्रपना पक्ष रखा। महाराजा बुक्क-राय ने दोनों ही धर्मावलम्बियों के प्रमुख प्रतिनिधियों को अपनी न्याय सभा में बुलाया। महाराजा बुक्कराय के न्याय को सूनने के लिये सभी वर्गों के प्रजाजन भी बहुत बड़ी संख्या में बुक्कराय की न्याय सभा में उपस्थित हुए । दोनों पक्षों को बड़े ध्यानपूर्वक सुनने के पश्चात् महाराजा बुक्कराय ने अपना निर्णय सुनाया, जिसमें सबसे बड़ी महत्त्वपूर्ण बात यह थी कि बहुसंख्यक समुदाय के लोगों का यह सबसे बड़ा प्राथमिक कर्त्तव्य स्थापित किया गया कि वे ग्रहपसंख्यक वर्गों के लोगों के ग्रधिकारों. उनकी सुविधाओं और उनके हितों की रक्षा करे। दूसरे शब्दों में यदि कहा जाय तो अल्पसंस्यकों के अधिकारों की रक्षा करने वाली वह एक राजकीय घोषसा थी।

संसार के इतिहास में इस प्रकार के उदाहरण अन्यत्र अलभ्य हैं जिसमें कि विभिन्न धर्मावलिम्बियों के संघर्ष को, कलह को शान्त करने वाला इस प्रकार का सबको समान न्याय देने वाला निर्णय दिया गया हो। सार्वभौम सत्ता सम्पन्न महाराजा बुक्कराय द्वारा दिया गया यह निर्णय उनके महान् उदारतापूर्ण बुद्धि-कौशल का एक अतीव आदर्श एवं प्रत्येक के लिये अनुकरणीय उदाहरण है।

महाराजा बुक्कराय का यह ऐतिहासिक निर्णय बड़ा ही प्रभावपूर्ण सिद्ध हुग्रा। इससे विजयनगर साम्राज्य की विशाल सीमाग्रों में रहने वाले प्रजाजनों में विभिन्न जातियों, वर्गों एवं धर्मावलम्बियों में परस्पर धार्मिक सहिष्णुता, पारस्परिक सौहार्द्रपूर्ण प्रीति का पुनः प्राबल्य के साथ प्रादुर्भाव हुआ। महाराजा

<sup>1.</sup> A History of Karnataka, by Dr. P. B. Desai, page 342.

बुक्कराय के इस आदर्श मानवीय दिष्टकोरा का उनका भावी पीढ़ियों के उत्तरा-धिकारियों पर भी बड़ा चमत्कारिक एवं दूरगामी प्रभाव पड़ा और महाराजा बुक्कराय के इस पवित्र मानवीय दिष्टकोरा को सदा श्रपने ध्यान में रखते हुए उनके उत्तराधिकारियों ने संकुचित मनोवृत्ति का परित्याग कर विशाल हृदयता एवं उदारता प्रकट करते हुए श्रपनी प्रजा के सभी वर्गों को चाहे वे हिन्दू हों श्रथवा श्रन्य किसी वर्ग के, सबको समान न्याय प्रदान किया।

महाराजा बुक्कराय का शासन ईस्बी सन् १३५३ से १३७७ तक का ऐतिहा-सिक प्रमाणों से इतिहासिवदों द्वारा मान्य किया गया है। जैन वैष्णाव संघर्ष की यह घटना शक सम्वत् १२६० तदनुसार ईस्वी सन् १३६८ में बुक्कराय के शासन के पन्द्रहवें वर्ष की घटना है। जैनों और वैष्णावों के प्रतिनिधियों को प्रपना निर्णय सुनाते हुए बुक्कराय ने जैन प्रतिनिधियों के हाथ वैष्णाव प्रतिनिधियों के हाथों में थमा कर कहा—"ग्राज से ग्राप लोग एक दूसरे के मित्र हुए। ग्राप दोनों का परम कर्तव्य होगा कि एक दूसरे को ग्रपने धार्मिक कृत्य करने में किसी की ग्रोर से किसी भी प्रकार की कोई बाधा नहीं पहुंचाई जाय। सब ग्रपने-ग्रपने धार्मिक ग्रनुष्ठान, धार्मिक किया-कलाप पूर्ण स्वतन्त्रता के साथ करते रहें।" तदनन्तर महाराजा बुक्कराय ने वैष्णावों को ग्राज्ञा दी कि वे सम्पूर्ण विजयनगर राज्य की सीमाग्रों में वर्तमान ग्रपने-ग्रपने मन्दिरों में इस ग्रनुशासन को ग्रक्षरशः उट्ट कित करवा कर सच्चे मन से इस ग्रनुशासन का पूर्ण रूपेण परिपालन करते रहें।

जैनों और वैष्णावों में सौहाद्रपूर्ण सन्धि करवाने वाला महाराज बुक्कराय का वह अनुशासन स्थान-स्थान पर मन्दिरों में प्रस्तरिशलाओं एवं प्रस्तर स्तम्भों पर उट्टंकित करवाया गया। जैनों के धर्मस्थान श्रमण वेलगोल की पहाड़ी पर मन्दिर के समक्ष एक प्रस्तर खण्ड पर भी इस अनुशासन को उट्टंकित करवाया गया, जो श्रवण वेलगोल नगर में प्रदाविध विद्यमान है।

महाराज बुक्कराय के उस अनुशासन का आंग्लभाषा में रूपान्तर ईस्वी सन् १८०६ में एशियाटिक रिसर्चेज बाल्यूम ६ में पृष्ठ २७० पर छप चुका है। उसकी प्रतिलिपि यथावत् यहां प्रस्तुत की जा रही है। जो इस प्रकार है:

(Shilanushashan of Maharaja Bukka Rai of Vijayanagar No. 136 Date A. D. 1368 size 3 ft. 4 inch × 2 ft. 2 inch mentioned in the Book "Shrawan Belgol Inscriptions" written by Shri Lewis Rice MRAS, at page 179).

Be it well. Possessed of every honour, the great fire of the mare-faced to the ocean of herities, the original slave at the lotus feet of Shri Ranga Raja (or the King of Shri Ranga) donor of a path to the jewelled temple of the world of holy Vishnu, Ramanuja triumphs, the king of royal Yatis.

In the Saka Year 1290, the year Kilaka, the 1st of the bright fortnight of Bhadrapada, Thursday, at the time when, be it well. The auspicious Mahamandaleshwara, the victor over hostile kings, the punisher of Kings, who break their word, the auspicious Vira Bukka Raya was conducting the government of world mutual strife having arisen between the Jainas and the Bhaktas (or faithful), the blessed people (i.e. the Jainas) of all the districts including within Anegondi, Hisapattana. Penagonde and Kallehadapattana, having made petition to that Bukka Raya of the injustice done by the Bhaktas, the Maharaya, under the hand of the Shri Vaishnavas of the eighteen districts, especially of Kovil Terumale, Perumal Kovil and Terunarayanpuram, including all the acharis, all the Samayas, all the respectable men, those living on alms, the (temple) servants of the holy tredent-mark, of the holy feet, and the drawers of water, the four (thrones) and the eight tatas, the instructors of the true faith, the Tirukula and Jambawakula, declaring that between the Vaishnava Darshana and their Jaina darshana, there was no difference whatever, the king, taking the hand of the Jainas and placing it in the hand of the Vaishnavas, (decreed as follows):—

In this Jaina darshana, according to former custom, the five big drums and the Kalsas (or vasa) will (continue to) be used. If to the Jaina darshana any injury on the part of the Bhaktas should arise, it will be protected (in the same manner) as if injury to the Vaishnavas had arisen.

In (the matter of) this custom, the Shri Vaishnavas will set up the decree in all the Bastis through the Kingdom. As long as sun and moon endure, the Vaishnava Samaj will continue to protect the Jaina Darshana. The Vaishnavas cannot (be allowed to) look upon the Jainas as in a single respect different.

The tatas of holy Tirumale, by consent of the blessed people of the whole kingdom, the Jainas throughout the whole kingdom having given according to them doors house by house one fanam a year (to provide) for the personal protection of the God at the tirtha of Balu-gula will with the gold so raised appoint month by month twenty servants for the personal protection (or as a body-guard) of the God, and with the remainder of the gold will cleanse and purify the ruined Jinalayas, and as long as sun and moon endure, allowing no failure in this custom, and giving (the money) year by year, will acquire fame and merit.

This rule now made who so transgrasses is a traitor to the King, a traitor to the assembly (Sangha) and to the congregation (Samudaya). Be he devotee, or he be village headman, that destroy this work of merit, they incur the guilt of killing a cow or a Brahaman on the banks of Ganges. Who takes away hand given by himself or by another is born a worm in ordure for sixty thousand years.

Subsequent addition at the top-Dvi Satti of Kallsha and Husuri Setti having made application to Bukkaraya, the tatas of Terumal came and had the, repaired. And both parties uniting bestowed on Husuri Setti the title of Sangha Nayaka.<sup>1</sup>

उपरिलिखित बुक्कराथ के शिलानुशासन का हिन्दी रूपान्तर इस प्रकार है :--

शुभ हो । प्रत्येक सम्मान के सुयोग्य सुपात्र शाही यतियों के राज राजेश्वर, पवित्र विष्णु रामानुज सम्प्रदाय के रित्नम मन्दिरों के मुख्य आश्रयदाता (दान-दाता) रंगराज (श्री रंगा के राजा) के चरण-कमलों में दास का प्रणाम।

<sup>1.</sup> This inscription is commonly known as Ramanuj chari's Shashana. An erroneous version of it, made for Colonel Mackenzee, was published in 1809 in Asiatic Researches Vol. IX Page 270. The situation of the inscription is there said to be "On a stone upon the Hill of Belgola, in front of the Image". If this was correct, the stone must have been since removed to its present position, which is in the town and not on the Hill.

शक सम्वत् १२६० किलक वर्ष के भाइपद शुक्ला की एकम गुरुवार का यह समय शुभ हो।

परम श्रद्धेय महामण्डलेश्वर, देशी राजाश्रों के विजेता श्रपने वचन (प्रतिज्ञा) तोड़ने वाले राजाओं को दण्ड देने वाले श्रद्धेय वीर बुक्कराय विश्व की सरकार का संचालन कर रहे थे। जैनों ग्रीर भक्तों-(रामानुज के भक्तों) के मध्य आपसी संघर्ष पैदा हुआ । समस्त जिले मय अनेगोण्डी, हिसापट्टन, पेनागोण्डे और कल्लेहदपट्टन के सम्माननीय व्यक्तियों (जैनों) ने राजा बुक्कराय के पास भक्तों द्वारा किये गये अन्याय के विरोध में आवेदन प्रस्तृत किया। महाराजा ने अपनी सभा में इन सभी (ग्रठारह प्रान्त-विशेषकर कोविल, तेरुमल, पेरुमल-कोविल अौर तेरुनारायरापुरम् के वैष्णाव, जिनमें सभी आचार्य व समया, प्रतिष्ठित पुरुष, भिक्षाजीवी, मन्दिर के सेवक, श्रीचरणों के पवित्र चिह्न से ग्रंकित, पानी लाने वाले, चार सिहासन के स्रौर साठ त्राता, सच्चे धर्म के शिक्षक स्रथीत् धर्मीपदेशक, तिरुकुल श्रौर जम्बवकूल श्रादि भी सम्मिलित थे) की उपस्थिति में घोषगा की कि वैष्णव दर्शन श्रीर जैन दर्शन में कोई मतभेद नहीं है। तदनन्तर महाराजा बुक्कराय ने जैनों के हाथ वैष्णवों के हाथों में थमाते हुए इस प्रकार का निर्णय दिया—"इस जैन दर्शन में परम्परागत रिवाज के अनुसार पांच बड़े ढोल और कलशों का प्रयोग यंथावत् जारी रहेगा । यदि जैन दर्शन पर भक्तों की श्रोर से कोई किसी प्रकार की श्रांच-ग्रापत्ति श्रावेगी तो उसे वैष्एवों पर ग्राई हुई ग्रापत्ति समक्ष कर ही सुलक्षाया जायगा और जैनों की पूरी तरह से रक्षा की जायगी।"

इस सम्बन्ध में जो यह निर्णय दिया गया है उसका सम्पूर्ण राज्य के सभी वसितयों, ग्रामों एवं नगरों में वैष्णवों द्वारा पूर्ण रूप से पालन किया जाय, इस प्रकार की समुचित व्यवस्था वैष्णवों को करनी होगी। जब तक पृथ्वी पर सूर्य चन्द्र विद्यमान हैं तब तक वैष्णव समाज जैन दर्शन का रक्षण करता रहेगा। वैष्णव जैनियों को किसी भी ग्रवस्था में ग्रपने से पृथक् नहीं देखेंगे।

पितृत तिरुमलें के ताता, सम्पूर्ण राज्य के प्रतिष्ठित व्यक्तियों की स्वीकृति से सम्पूर्ण राज्य के जैनों को अधिकार दिया गया कि प्रत्येक घर से एक फैनम् वार्षिक बेलगोल तीर्थ के भगवान के रख-रखाव रक्षरण ग्रादि के लिये लेंगे। इस प्रकार एकत्रित किये गये स्वर्ण से प्रति मास बीस सेवक भगवान के व्यक्तिगत रक्षरण (ग्रागरक्षक) के लिये रहेंगे ग्रौर शेष बचा सोना जिनालयों की सफाई, शुद्धि एवं जीर्गोद्धार के कार्यों में व्यय किया जायगा। जब तक सूर्य ग्रौर चन्द्रमा विद्यमान हैं इस नियम में किसी भी प्रकार की स्खलना (श्रुटि) नहीं ग्राने देंगे। इस प्रकार प्रतिवर्ष ग्रर्थदान से यश ग्रौर पुण्य का ग्रर्जन करते रहेंगे।

यह जो नियम स्रभी बनाया गया है, इस नियम का जो कोई भी व्यक्ति उल्लंघन करेगा, वह राजा का, संघ का स्रौर समुदाय का द्रोही होगा। चाहे वह पुजारी हो अथवा ग्राम प्रमुख, जो भी इस श्रेष्ठ कार्य को किचिन्मात्र भी ठेस पहुंचायेगा वह गौघातक अथवा गंगातट पर ब्राह्मारा की हत्या करने वाला पाणी समका जावेगा। जो अपने दिये हुए वचन का उल्लंघन करेगा, वह साठ हजार वर्ष तक कीड़े की योनि में जन्म लेता रहेगा।

इसके उपरि भाग में बाद में जोड़ा गया—कलश के द्वि शेट्टी ग्रौर हुजूरी शेट्टी ने बुक्कराय के समक्ष आवेदन प्रस्तुत किया, तेरुमल के ताता आये और जीसोंद्धार किया श्रौर दोनों पक्षों ने मिल कर हुजूरी शेट्टी को संघनायक की उपाधि से सम्मानित किया।

महाराजा बुक्कराय के इस न्यायपूर्ण शिलानुशासन का कैसा प्रभाव पड़ा इसके कितपय उदाहरण इतिहास में उपलब्ध होते हैं। बुक्कराय के इस सर्वधर्म समन्वयात्मक उदार दिष्टिकोण से एक ग्रोर जैनों को संरक्षण मिला, वे ग्रपने धार्मिक अनुष्ठानों को, धर्म के प्रचार-प्रसार को पुनः पूर्ण स्वतन्त्रता के साथ प्रारम्भ करने के लिए प्रोत्साहित हुए; तो दूसरी ग्रोर ग्रनेक ग्रजैनों ने भी जैनधर्म स्वीकार किया। ईस्वी सन् १३०७ से ईस्वी सन् १४०४ तक के महाराज हरिहर द्वितीय के शासनकाल में उनके एक सेनापित के पुत्र ने ग्रोर महाराजकुमार उग्गा ने शैवधर्म का परित्याग कर जैनधर्म स्वीकार किया। इसी प्रकार ईस्वी सन् १४१६ से ईसवी सन् १४४६ तक के महाराज देवराय द्वितीय के शासनकाल में स्वयं महाराज देवराय ने ग्रहंद भगवान् पार्श्वनाथ के एक विशाल मन्दिर का शिलाखण्डों से ग्रपने निवास विजयनगर के पान-सुपारी बाजार में निर्माण करवाया। इन उदाहरणों से यह स्पष्टतः प्रकट होता है कि महाराज बुक्कराय के उत्तराधिकारियों ने उनकी सर्वधर्म समभाव परक उदारवृत्ति से न केवल जैनों को संरक्षण ही दिया, ग्रपितु उन्होंने सिक्रय रूप से जैनधर्म के उत्कर्ष के लिए उल्लेखनीय सहयोग भी प्रदान किया।

जैन घर्मावलिम्बयों पर आये भीषण संकटकाल में महाराज बुक्कराय ने उनको संरक्षण प्रदान कर—

क्षतात् किल त्रायत इत्युदग्रः, क्षत्रस्य गब्दो भुवनेषु रूढः।

१. यह शिलालेख सामान्यतया रामानुजाचारी शासन के रूप में जाना जाता है। इसका भाषान्तर कर्नल मैंकेन्जी के लिये किया गया श्रीर एशियाटिक रिसर्चेंज जिल्द ६ पृष्ठ २७० पर ईस्बी सन् १८०६ में प्रकाशित हुआ। इस शिलालेख का स्थान मूर्ति के समक्ष बेलगोल पर्वत के ऊपर एक पत्थर पर उट्टंकित किया, ऐसा बताया गया है। यदि यह सही है तो उस पत्थर को वहां से हटाकर वर्तमान स्थान पर लाकर रखा गया है जो कि श्रब पर्वत पर न होकर नगर में विद्यमान है।

महाकवि कालिदास द्वारा प्रस्तुत की गई क्षत्रिय शब्द की इस व्याख्या की ग्रक्षरशः चरितार्थं करते हुए सत्युग के महाराजाश्रों की भांति क्षात्रधर्म का निर्वहन किया। महाराज बुक्कराय के इस घामिक एवं सामाजिक न्याय के प्रति जैन धर्मावलम्बी चिरकाल तक कृतज्ञ रहेंगे।

ईसा की सातवीं शताब्दी के प्रथम चरण में तमिलनाडु प्रदेश में जो धर्मों-न्माद की भवंकर श्रांची जैनों के विरुद्ध उठी, वह शनै: शनै: कर्नाटक श्रीर श्रान्ध-प्रदेश में भी फैली और ईसा की पन्द्रहवीं सोलहवीं शताब्दी के प्रारम्भकाल तक जैनधर्मावलम्बियों को कहीं प्रलय तो कहीं खण्ड प्रलय के दृश्य कभी अधिक तो कभी न्यून मात्रा में दिखाती ही रही।

सूदीर्घ ग्रतीत से समय-समय पर सागर में उठते आ रहे भीषरा समुद्री तूफानों की विनाशलीला के ताण्डव-नृत्यों के लोमहर्षक-हृदयद्रावी वृत्तान्त, पीडी प्रपीढ़ी कम से मानव सुनता आ रहा है। पौराशिक युग में महाराज मनु के शासन काल में आये जलविष्लद के विवर्श प्राचीन ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं. संगमकाल के अनन्तर एक अति भीषरा समुद्री तूफान उठा, हिन्द महासागर, अरव सागर और बंगाल की खाडी के नाम से अभिहित किये जाने वाले तीनों सागरों ने अपनी वेलाओं का उल्लंघन कर कन्याकुमारी प्रदेश में एक प्रवल खण्ड-प्रलय का महा-संहारकारी दृश्य उपस्थित कर, जहां पूर्वकाल में विद्वानों के दो संगम हो तुके थे, उस विशाल भू-भाग को सागर ने सदा के लिए अपने कोड़ में छुपा लिया। अगिगत मानवीं, भिन्न-भिन्न जातियों के पशु-पक्षियों एवं समस्त भूतसँघ के माथ-साथ उस बड़े भू-भाग को सागर ने छीन लिया-निगलकर उदरसात् कर लिया। साम्प्रत काल में भी प्रायः प्रतिवर्ष सागर में उठने वाले तूफानों की विनाश लीला को हम समाचार-पत्रों में पढ़ते हैं, दूरदर्शन के माध्यम से देखते हैं ग्रौर हम में से अनेक तो अपनी आंखों से उस विनाश लीला को देखते भी हैं। इन समुद्री तुफानी की विनाश लीला तो एक सीमित अवधि तक ही परिसीमित रहती है। अनेक बार तो प्राय: कुछ घड़ियों, कुछ घण्टों और कभी-कभी एक दो दिनों अथवा कतिषय दिनों के पश्चात् सागर अपनी प्रलयकारिगी लीला को समेटकर पुनः पूर्ववत् शान्त हो जाता है। थोड़े से समय की सीमित अविध के इन समुद्री तूफानों के परिशामस्वरूप कितने प्राशियों का संहार हो जाता है, इसका श्रनुमान लगाना आज के सर्वसाधन सम्पन्न वैज्ञानिक युग में भी बड़ा कठिन हो जाता है।

जब जड़ समभे जाने चाले समुद्र तक के भावना-शून्य तूफानों से इस प्रकार की प्रलयोपम विनाश लीला ताण्डव नृत्य करती है तो सृष्टि के सर्वाधिक बुद्धिशाली मानव के ग्रहनिश भावनाओं से श्रोतश्रोत मानस में उठे तूफान के कितने भयंकर परिसाम हो सकते हैं इस सम्बन्ध में प्रत्येक विचारशील विज्ञ कल्पनाओं की उड़ान कर सकता है। ईसा की छठी सातवीं शताब्दी के सन्धिकाल में तमिलनाडु प्रदेश के एक वर्ग विशेष के मानव मन मस्तिष्क में जैन धर्मावलिम्बयों के विरुद्ध धर्मीन्माद का तूफान प्रबल वेग से उठा। प्रदेश में यत्र-तत्र-सर्वत्र सामूहिक संहार का दुष्वक एक लम्बे समय तक चला। जैन धर्मावलिम्बयों के धर्मस्थानों को नष्ट-भ्रष्ट किया गया। अगरिएत लोगों को धर्म परिवर्तन के लिए बल प्रयोग द्वारा विवश किया गया। जिन लोगों ने धर्मीन्माद में उन्मत्त उन लोगों के धर्म परिवर्तन के प्रस्ताव को स्वीकार नहीं किया, उन्हें तत्काल मौत के घाट उतार दिया गया। विशाल तिमलनाडु प्रदेश में उठे धर्मीन्माद के प्रलयकर तूफान की चपेट से केवल वे ही लोग बच पाये जो या तो तिमलनाडु की सीमायों से बाहर चुपचाप छिपकर पलायन कर गये, अथवा जिन्होंने उन उन्मत्त लोगों के प्रस्ताव को स्वीकार कर श्रव धर्म को अंगीकार कर लिया।

जैसा कि पेरीयपुराएं में उल्लिखित विवरएों के श्राघार पर इस ग्रन्थमाला के तृतीय भाग में बताया जा चुका है कि शैवों के इस धर्मोन्माद से पूर्व सम्पूर्ण तिमलनाडु प्रदेश में जैनों का वर्षस्व था। राजा, मन्त्री, राज्याधिकारी, बड़े-बड़े व्यवसायी, श्रेष्ठिवर्ग श्रौर सत्ता के प्रमुख पदों पर जैन धर्मावलम्बियों का एक प्रकार से एकाधिपत्य था। जैन सहार चरितम् के उल्लेखानुसार शिव के मन्दिरों पर ताले पड़ चुके थे। शंकर की पूजा-श्रचंना तक बन्द हो गई थी। किन्तु धर्मोन्माद के इस प्रबल तूफान के फलस्वरूप जैन-बहुल तिमलनाडु प्रदेश में जैनों का एक प्रकार से श्रभाव-सा हो गया।

संकामक रोग के कीटारामध्यों की भांति तमिलनाडु के जन मानस में उठे धर्मोन्माद के मानव संहारकारी महारोग के कीटा ए पड़ौसी प्रदेशों के वर्ग विशेष के मानस में भी प्रविष्ट हुए। जैन धर्म के प्रबल समर्थक राष्ट्रकूट राजवंश एवं गंग राजवंश की सत्ता के समाप्त होते ही कर्गाटक प्रदेश में भी इस धर्मोन्माद ने अपना रंग जमाना प्रारम्भ किया। जैसा कि इसी ग्रध्याय में बताया जा चुका है—चोलों के जैन विरोधी मनोभावों से प्रेरित हो वैष्णावों एवं शैवों ने जैनों के घार्मिक अनु-ष्ठानों में, धार्मिक स्वतन्त्रता में यहां तक कि नगाडे बजाने के प्रश्न तक को लेकर ग्रवरोध उत्पन्न करने प्रारम्भ किये। स्थान-स्थान पर जैन धर्मावलम्बियों के मन्दिरों से जैनों के ग्राराध्यदेवों की मूर्तियों को बाहर फैंककर, नष्ट-भ्रष्ट कर, उनके स्थान पर गैव एवं वैष्एाव धर्म के पौरािएाक देवताओं की मूर्तियों को स्थापित किया जाने लगा। धर्मोन्माद का यह कम बड़े लम्बे समय तक कभी छूटपुट रूप में, तो कभी कुछ बड़े रूप में चलता ही रहा। अन्ततोगत्वा ईसा की ग्यारहवीं शताब्दी के अन्त एवं बारहवीं शताब्दी के प्रथम चररा में मानव मानस में उठे इस धर्मीन्माद के तूफान ने उग्र रूप घारए। किया । एकान्तद रमेया ग्रीर कल्च्री राज्य के विश्वास धातक मन्त्री बसवा ने लिगायत सम्प्रदाय को सूसंगठित किया, लिगायतों के मानस में जैनों के विरुद्ध धर्मोन्माद को कूट-कूट कर भरा श्रौर इसी धर्मोन्माद के परिसाम-स्वरूप लिंगायतों के अगुआ कल्चुरी राज्य के शक्तिसम्पन्न मन्त्री बसवा ने अपने

स्वामी कलचुरी महाराजा बिज्जल की गुप्त रूपेरा विष प्रयोग द्वारा हत्या करवा दी । इस जघन्य कृत्य के पश्चात् अपने प्राग्तों को बचाने के लिए बसवा भाग खड़ा हुआ। बिज्जल के पुत्रों ने उसका पीछा किया। पीछा करते हुए कल्चुरी राजकुमारों श्रीर उनकी सेनाश्रों से बचने का श्रीर कोई उपाय न देख लिगायत सम्प्रदाय के अग्रस्मी नेता बसवा ने धारवाड़ के पास एक कुएं में अन्पापात कर अपना प्रास्मांत कर लिया। बसवा की आत्महत्या ने उसे धर्म के नाम पर बलिदान होने वाले महावीरों की श्रेगी में स्थान दिया। बसवा की मृत्यु ने लिंगायत सम्प्रदाय के अनुयायियों के मानस में धर्मोन्माद को भयंकर रूप से उद्वेलित कर दिया। स्थान-स्थान, ग्राम-ग्राम श्रौर नगर-नगर में जैनों का सामूहिक रूप से संहार प्रारम्भ हुआ। जैनों के धर्मस्थानों का नामोनिशान तक मिटाया जाने लगा। जैनों का बलात् धर्म परिवर्तन करवा कर उन्हें लिगायत सम्प्रदाय का श्रनुयायी बना दिया गया। यह कम ईसा की सोलहवीं शताब्दी के पूर्वीर्द्ध तक चलता रहा। उग्र रूप घारण किये हुए लिंगायतों के प्रान्तव्यापी जैनविरोधी योजनाबद्ध प्रचार श्रीर उनके द्वारा सामूहिक रूप से किये गये जैनों के सामूहिक संहार के परिगामस्वरूप शता-ब्दियों से ग्राम्ध्रप्रदेश में बहुसंस्यक रूप में चले ग्रा रहे जैन धर्मावलम्बी नाममात्र के लिये भी वहां अस्तित्व में नहीं रहे।

जैसा कि ऊपर बताया जा चुका है, समय-समय पर सीमित अविध तक अस्तित्व में रहे समुद्री तूफानों के परिगामस्वरूप कितनी जन-धन की हानि हुई इसका अनुमान सर्व साधन सम्पन्न आज के नैज्ञानिक युग में भी नहीं लगाया जा सकता, तो ईसा की छठी शताब्दी के अन्त से ईसा की पन्द्रहवीं शताब्दी के अन्त तक लगभग ६०० (नौ सौ) वर्षों तक जन मानस में उद्वेलित होते रहे धार्मिक उन्माद रूपी तूफान से जैनों का कितना भीषण रूप से सहार हुआ होगा, इसका अनुमान तो कल्पना की ऊची उड़ानों से भी लगाना सम्भव प्रतीत नहीं होता।

धर्मोन्माद में अन्धे बने मानवों ने जैन धर्मावलम्बी अपने ही बान्धवों का किस प्रकार निर्दयतापूर्वक भीषण संहार किया इसका अनुमान श्रीशैलम् पर अवस्थित मल्लिकार्जुन मन्दिर के मुख्य मण्डप के दक्षिण एवं वाम पार्श्व पर अवस्थित पाषाण स्तम्भों पर विक्रम सम्वत् १४३३ में उट्टंकित किये गये एक शिलालेख से सहज ही लगाया जा सकता है।

संस्कृत भाषा में उट्टंकित इस शिलालेख में लिगायतों के लिगा नामक (शान्त के पुत्र) एक अग्रगी नायक द्वारा मन्दिर को की गई भेंट के विवरण के साथ उसकी प्रशंसा करते हुए यह लिखा गया है कि लिगायतों के प्रमुख नेता लिगा ने अपनी तलवार से खेताम्बर जैन साधुओं के सिर काटे।

इससे यह स्पष्टतः प्रकाश में आ जाता है कि धर्मोन्माद से अन्धे बने लिंगा-यतों ने कितनी निर्दयता और कूरता के साथ विक्रम की पन्द्रहवीं शताब्दी के पूर्वार्द्ध में जैनों का सामूहिक रूप से संहार किया । लिंगायत सम्प्रदाय के अनुयायियों द्वारा आन्ध्र प्रदेश और कर्णाटक में किये गये भयंकर संहार से पूर्व जैन किस प्रकार बहुसंख्या में विद्यमान थे किस प्रकार का उनका वर्चस्व था और संहार के पश्चात् जैनों की किस प्रकार की स्थित रही इस पर प्रकाश डालते हुए लब्ध प्रतिष्ठ इतिहासज्ञ एम. एस. रामास्वामी आयंगर तथा बी. शेष गिरि राव ने अपनी संयुक्त कृति "स्टडीज इन साउथ इण्डियन जैनिजम" के एपीआफिया जैनिका नामक द्वितीय अध्ययन में प्रकाश डालते हुए लिखा है:—

"Progress in the discovery of Andhra—Karnatake Jaina Epigraphs-Bearing of the progress of epigraphy on the materials of the last chapter—places at which Jaina epigraphs have been found-Main indication-Difference between the Andhra and the Andhra—Karnata epigraphs—more numerous in the Andhra Karnata than in the Andhra districts—scope for further enquiries—Regions in the Andhra Desa awaiting exploration—Difference between the Hindu Revival in the Andhra and the Andhra 'Karnata districts in its bearing on the fortunes of Jainism—Tabulation (classified) of Andhra—Karnata Jaina epigraphs and a few points of further interest brought out—Jainism and its antiquity in the Andhra Kalinga country.

Epigraphic Research in the South Indian Presidency is still in a state of continuous progress. Yet, so far as it has succeeded in interpreting the memorial epigraphs of the past, it has proved in a considerable measure the validity of the traditions of the local Records relied upon as the chief materials for the foregoing survey, in outline, of the meaning and message of the social tradition of the Jainas in the Andhra and Karnata mandalas. The District Manuals and Gazetteers largely trusted to the guidance of these local traditions in the conduct of further enquiries and their light never proved illusory. In and about the centres of Jainism mentioned in these records, the officers of the Epigraphist department have discovered traces of Jaina epigraphs taking us back to the times when Jainism played a predominent and significant part in South India. These epigraphs still await publication. Find spots of Jaina Antiquities. At Penokonda, Tadpatri, Kottasivaram, Patasivaram, Amarapuram, Tammadahalli, Agali and

Kotipi in the Anantapur District; at Nandaperur, Chippigiri, Kogali, Sogi, Bagali, Vijayanagar, Rayadurg, in the Bellary District; at Danavulapadu in Cuddappa District; at Amaravati in the Guntur District; at Masulipattam and Kalachumbarru in the Krishna District; at Srisailam in Kurnool District; in the Madras Central Museum; at Kanupartipadu, in the Nellore District; at Vallimalai in the North Arcot District; at Basrur. Koteswara; Mulki, Mudabidri, Venur, Karkala, Kadaba, in the South Kanara District; at Bhoja-puram, Lakkumavarapukota and Ramatirtham in the Vizaga pattanam District, have been discovered Jaina epigraphs.

These, for one thing, indicate the large vogue that Jainism once had in the Andhra and Karnata mandalas. The epigraph from Srisailam is interesting in that it shows the kind of persecution to which Jainism in these lands had finally to succumb, (Extermination or toleration). The epigraph in question is indeed a Shaiva one. It records in Sanskrit, "On the right and left pillars of the eastern porch of the Mukhamandapa of the Mallikarjuna Temple, in S. 1433, Prajotpatti, Magha, badi 14, Monday, a lengthy account of the gifts made to the temple of Shreesailam by a certain Chief Linga, the son of Santa, who was evidently a Tirasaiva, one of his pious acts being the beheading of the Svetambara Jamas." This record is important in two ways. It shows how the Shaivite opposition gathering force in the Andhra Desa against Jainism about the first quarter of the eleventh century A. D. developed into an exterminating persecution "by the first quarter of the sixteenth century A. D. and how the Svetambaras" also are represented in South Indian Jainism as a class deserving the expurgatory attention of the Shaiva fanatics"

सारांश यह है कि म्रान्ध्र-कर्णाटक में जो पुरातात्विक खोज की गई उसमें जैनों के वर्चस्व के सूचक ग्रनेक पुरातात्विक प्रमारा उपलब्ध हुए हैं। ग्रान्ध्र कर्णाटक में पुरातात्विक खोज का कार्य अभी चल रहा है। इस अभियान में आन्ध्र कर्णाटक संभाग में स्रान्ध्र की स्रपेक्षा बहुत बड़ी संख्या में जैनों के पुरातात्विक महत्त्वपूर्ण अवशेष मिले हैं; जब कि आन्ध्र प्रदेश का पुरातात्त्रिक खोज कार्य अभी होना बाकी है। म्रान्ध्र कलिंग में भी जैनों के मनेक महत्त्वपूर्ण पुरातात्विक भवशेष उपलब्ध हुए हैं।

साधारए। रूप में दक्षिए। भारत के अनेक स्थानों पर शोध कार्य प्रद्यावधि प्रगति पथ पर है। तथापि अद्यावधि तक जो भी सफलताएं प्राचीन पूरातात्विक सामग्री को खोज निकालने में प्राप्त हुई है उस सबका श्रेय मूलत: यहाँ के विभिन्न सम्भागीय मुख्यालयों में उपलब्ध प्राचीन जिला मैन्युग्रलों ग्रीर गजेटियरों को जाता है । वस्तुतः इन मैन्युअलों में जो विवररा उपलब्ध हैं उनसे पुरातात्विक खोज में बड़ा ही महत्त्वपूर्ण मार्ग-दर्शन मिला है। इनमें उल्लिखित सूचनाए पूर्णतः विश्वस-नीय सिद्ध हुई हैं। इनके आधार पर जहां भी शोधकार्य किया गया वहां किसी भी स्थान पर खोज व्यर्थ नहीं गई। इन मैन्युग्रलों में जैन धर्म के केन्द्रों का जिन-जिन स्थानों में उल्लेख किया गया है उन सभी स्थानों पर पुरातात्विक शोध विभाग के अधिकारियों को जैनों के उस समय के प्राचीन महत्त्वपूर्ण पुरातात्विक अवशेष (मूर्तियां, शिलालेख ग्रादि ग्रादि) प्रचुर मात्रा में उपलब्ध हुए हैं, जहां कि एक समय जैनों का बड़ा ही शानदार ग्रीर सार्वभौम वर्चस्व था। इन प्रातात्विक अवशेषों के सम्बन्ध में अभी प्रकाशन होना अवशेष है। पैनोकोण्डा, ताड़पत्री, कोट्टशिवेरम्, पटसीवरम्, ग्रमरपुरम्, तम्मदहल्ली, ग्रागली, कोटपी, इन ग्रनन्तपुर जिले के नगरों में, नन्दपेरूर, चिप्पीगिरि, कोगली, सोगी, बागली, विजयनगर, रायदुर्ग, इन बैलारी जिले के नगरों में, दानावुल्लापाडु नामक कुडुप्पह जिले के स्थान में, गुन्तूर जिले के ग्रमरावती नगर में, कृष्णा जिले के मछलीपट्टम् एवं कलचुम्बर्क नगरों में, कुरनूल जिले के श्री शैलम् नामक स्थान पर मद्रास के केन्द्रीय श्रजायबघर में, नेलोर जिले के कनुपरतीपाडु नामक स्थान में उत्तरी आरकाट जिले के वल्लीमलइ नामक स्थान में, दक्षिएा कन्नड़ जिले के वेसरूर, कोटेश्वर, मुल्की, मूडविद्री, वेनूर, कारकल, एवं कडब नामक स्थानों पर श्रौर विजगापट्टम जिले के भोजपुर, लक्कुमवर पुकोट और रामतीर्थ नामक स्थानों पर जैन धर्म की पुरातात्विक सामग्री खोज निकाली गई है।

इन पुरातात्विक अवशेषों से यह तथ्य प्रकाश में आता है कि आन्ध्र एवं कर्णाटक मण्डल में एक समय जैनों का सर्वाधिक वर्चस्व एवं प्रबल प्रभुत्व था। श्री शैंलम् से उपलब्ध पुरातात्विक अभिलेख बड़ा ही सनसनीखेज है। उसमें से यह एक भयोत्पादक तथ्य प्रकाश में आता है कि उस प्रदेश में जैनों का चिह्न तक मिटा डालने के लिये किस क्रता के साथ जैनों का संहार किया गया है। यह पुरातात्विक अभिलेख वस्तुतः एक शैव अभिलेख है। श्री शैलम् पर अवस्थित मल्लिकार्जुन मन्दिर के पूर्वीय संभाग में दक्षिरा और वाम पार्श्व के स्तम्भों पर वि० सं० १४३३ का यह अभिलेख संस्कृत भाषा में उट्टंकित है। इस पर विक्रम सम्वत् १४३३, वर्ष प्रजोत्पत्ति, माघ कृष्णा चतुर्दशी सोमवार, यह दिनांक ग्रंकित है। इस शिला-

लेख में भान्त के पुत्र लिंगा नामक एक लिंगायतों के सरदार तिरशैव की प्रशंसा करते हुए उसके द्वारा किये गये एक पवित्र कार्य का उल्लेख किया गया है कि उसने श्वेताम्बर जैनों के सिर काटे। यह शिलालेख दो दिष्टियों से महत्त्वपूर्ण है। एक तो इस दिष्ट से कि श्वें के सहारक समूहों ने ग्रान्ध्र प्रदेश में ईसा की ग्यारहवीं शताब्दी के प्रथम चरण में जो जैनों का सहार प्रारम्भ किया था वह ईसा की सोलहवीं शताब्दी के प्रथम चरण तक कितना प्रलयंकर रूप धारण कर गया था। दूसरा इस दिष्ट से कि दक्षिण भारत में श्वेताम्बर जैनों का भी उस समय ऐसा प्राबल्य था कि उन्हें समाप्त करने की दिशा में भी धर्मोन्माद में उन्मत्त श्वें का ध्यान गया।

इस प्रकार जैसा कि पहले बताया जा चुका है जैनों पर अनेक बार देशच्यापी संकट आये। उनमें से पहला संकट था ईसा की सातवीं अताब्दी के प्रारम्भ
काल में पल्लवराज कांचिपित महेन्द्रवर्मन एवं मदुरा के पांड्यराज सुन्दरपांड्य के
शासनकाल में तिरु ज्ञान सम्बन्धर और तिरु अप्पर द्वारा शैवधर्म के उद्धार के रूप
में जैनों के विरोध का अभियान। जैनों पर दूसरा संकट आया ईसा की सातवींआठवीं शताब्दी में प्रथमतः कुमारिल्ल भट्ट एवं तदनन्तर शंकराचार्य की दिग्वजयों
के रूप में। यद्यपि प्रथम संकट सर्वाधिक धातक था। उसने थोड़े से समय में ही
तिमलनाडु में शताब्दियों से सर्वाधिक शक्तिशालों धर्म संघ के रूप में रहे हुये जैनसंघ
को थोड़े से समय में ही लुप्तप्रायः सा कर दिया। दूसरा जो संकट आया वह
वस्तुतः शीतयुद्ध के रूप में लम्बे समय तक देशच्यापी अभियान रहा। इस दूसरे
संकट में जैनों के संहार का एक भी पुष्ट प्रमारा उपलब्ध नहीं होता तथापि
शंकराचार्य द्वारा भारत के सुदूरवर्ती विभिन्न दिशाओं और भागों में स्थापित किये
गये पीठों के माध्यम से योजनाबद्ध रूप से ब्रह्माद्वैत सिद्धान्त का देशव्यापी प्रचारप्रसार अनवरत रूप से चलता रहा। इसके परिगामस्वरूप जैनों की प्रचार-प्रसारारमक प्रगति अवरद्ध होने के साथ-साथ शनैः शनैः जैन धर्मावलम्बयों की संख्या भी
क्षीरा होती चली गई।

जैनों पर तीसरा संकट रामानुजाचाय द्वारा ईस्वी सन् १११० के आसपास प्रारम्भ किये गये रामानुज वैष्ण्व सम्प्रदाय के ग्रैम्युदय-उत्थान परक ग्रिमयान के रूप में श्राया। ईस्वी सन् ११३०-३४ के आसपास लिंगायतों के उग्र रूप धारण कर लेने के परिणामस्वरूप जैनों पर श्राये हुये इस तीसरे संकट ने बड़ा ही भीषण रूप धारण कर लिया। जैनों के विरुद्ध प्रारम्भ किया गया लिंगायत सम्प्रदाय के अनुयायियों का यह श्रीभयान वस्तुतः तिरु श्राप्य श्रीर तिरु ज्ञान सम्बन्धर द्वारा तिमलनाडु में प्रारम्भ किए गए शैव श्रीभयान के समान ही जैनों के लिए वड़ा घातक था। लिंगायतों का यह श्रीभयान ईसा की पन्द्रहवीं, सोलहवीं शताब्दी तक के एक लम्बे समय तक अनेक चरणों में चलता रहा। श्रीन्तम चरण

तक लियायतों के घर्मोन्माद ने जिस भीषण रूप से जैनों का संहार किया उसकी भलक उपरि विणित श्री शैलम पर ग्रवस्थित श्री मल्लिकार्जुन मन्दिर के स्तम्भों पर उट्टंकित लियायत प्रधान लिया के ग्रभिलेख से प्रकट है।

जहां तक वैष्ण्व सम्प्रदाय के जैन विरोधी भ्रमियान का प्रश्न है वह भी रामानुजाचार्य के जीवनकाल तक शान्तिपूर्ण रहा । उसमें जैनों का न तो संहार ही किया गया और न बलात् धर्म परिवर्तन ही । रामानुजाचार्य के हाथ से लिखे हुए एक ताड़पत्रीय धार्मिक अनुशासन से यह स्पष्टतः सिद्ध हो जाता है कि उन्होंने प्रपने अनुयायियों को जैनों के साथ सौहार्दपूर्ण व्यवहार करने के निर्देश दिये और जैन मन्दिरों को भी वैष्ण्व मन्दिरों के समान ही संरक्षण देने के आदेश दिये । श्री रामानुजाचार्य पर्याप्त समय तक तिरुनारायरापुर ग्राम में, जो साम्प्रतकाल में मेलकोट के नाम से विख्यात है, रहे । वहां से सन् ११२५ में रंगपुर के लिए प्रस्थान करते समय उन्होंने अपने अनुयायियों को जो आदेश दिये वे स्वयं उनके हाथों द्वारा एक ताड़पत्र पर लिखे गये थे । वह समस्त वैष्ण्व धर्मावलम्बियों के लिये एक आदेशात्मक अनुशासन था । उसकी प्रतिलिपि यहां यथावत् रूप में दी जारही है और उसी का सरल संस्कृत भाषा में सारपरक रूपान्तर भी नीचे प्रस्तुत किया जा रहा है :—

श्री बी. वी. नरसिंहाचार्य स्वामिन्, सुपुत्र श्री बी. वी. राघवाचार्य स्वामी, श्री वेंगिपुरम् नम्बीमुत्र (तिरुम्मलिहइ) तिरुनारायरापुरम् मेलकोटे, पाण्ड्यपुर ताल्लुक, मण्ड्या जिला के घर में विद्यमान स्वयं श्री रामानुजाचार्य द्वारा लिखित नाड़पत्र की यह प्रतिलिपि है।

"वर्द्धताम् शासनं विष्णोः, शासनं लोकशासनम् । पिगल सम्वत्सरे मकर शुक्ल पुनर्वसु नन्नाल तिरु नारायणा पुरत्ति लुल्ल मुदलि हलक्क नाम तिरुवरंगम् पौंहु पोंदु शैय्युम् विनेत्राल तिरुनारायणपुरत्तिन् समीपमुल्लि शैवालयत्त्रेयुम् अदिन रह्ये उल्ल पल घटत्ति लील्ल जैनालयत्त्रेयुम् अवरक्कलुडैय सद्धर्मत्तेयुम् आर् कलंकं वरामल्लु परस्पर सहक्कासुड़ने पाराद्विकोण्डु परस्परं भावयन्तः, श्रेयः परम-वाप्स्यथ । रन्नुमाष्पोल्ले इरुक्कवुम्, नमो नमो यामुनाय, यामुनाय नमोनमः ।

> इरामानुशन्" (रामानुजाचार्यः)

स्वयं रामानुजाचार्यं के हस्ताक्षरों से लिखित इस ताड़पत्र के ग्रालेख का, इसके घारक श्री बी. वी. नरसिंहाचार्य स्वामिन् ने ग्रपने हाथों से संस्कृत भाषा में निम्नलिखत रूप में सारांश लिखा:— "पिंगलवत्सरे मकर शुक्ल पुनर्वसु सुदिने वयं यदा इदानीं श्री रंगं प्रति प्रस्थिताः तदानीं ग्रस्मत् वैष्णाव प्रमुखान् प्रति ग्राज्ञप्तम्, किमिति चेत् ग्रस्या यदुणिर्याः समीपस्थ शैवालयं तत्समीपस्थं जैनालयं तेषां धर्मं च परस्पर सौहार्देन पालयितव्यम् । यदुक्तम् परस्परं भावयन्त श्रेयः परम-वाप्स्यथ । इति भवद्भिर्वतितव्यम् । नमो नमो याम्नाय, याम्नाय नमो नमः ।

> इरामानुशन्" (रामानुजाचार्य)

लिंगायतों द्वारा जैन धर्मावलिम्बयों के विरुद्ध जो संहारक ग्रिभियान कलचुरी महाराज बिज्जल के राज्यकाल में ईस्वी सन् ११३०-३५ के ग्रासपास प्रारम्भ किया गया वह ईसा की पन्द्रहवीं, सोलहवीं जताब्दी तक कई चरणों में चलता रहा। यद्यपि कलचुरी महाराजा बिज्जल की जहर प्रयोग द्वारा हत्या श्रीर लिंगायत श्रीभयान के प्रमुख नेता श्री बसवा की मृत्यु के पश्चात् लिंगायत सम्प्रदाय के ग्रीभयान ने एक भयंकर धर्मेकान्ति का रूप घारण कर लिया था तथापि तमिलनाडु की भांति ग्रान्ध्र में वह धर्मकान्ति ग्रपने प्रथम चरण में जैनों के श्रस्तित्व को नहीं मिटा सकी। इस बात की पुष्टि निम्नलिखित तथ्यों से होती है:—

कारकल (दक्षिए। कन्नड़) की पहाड़ी पर ४१ फीट १ इंच ऊंचाई की और द० टन (६०० क्विण्टल ग्रथीत् २००० मन से भी ग्रधिक) भार की भारी भरकम मूर्ति का निर्माए। विद्यानगर (इक्केरी घाट के पास) के सामन्त राजा बीर पाण्ड्य ने ग्रपने जैन गुरु लिलतकीर्ति के परामर्शानुसार शक सम्वत् १३५३ (विक्रम सम्वत् १४६६) में करवाया। बीर पाण्ड्य वस्तुतः बड़ा कट्टर जैन धर्मावलम्बी था। किन्तु वीर पाण्ड्य की मृत्यु के पश्चास् उसके उत्तराधिकारी जैन धर्म का परित्याग कर लिंगायत सम्प्रदाय के श्रनुयायी बन गये और उन्होंने दक्षिए। कर्नाटक में जैनधर्म का ग्रस्तित्व तक मिटाने के बड़े प्रबल प्रयास किये।

इस सम्बन्ध में ए.सी. बरनेल एम.सी.एस.एस. ग्रार.ए.एस. ने लिखा है :--

"There is every reason to believe that the Jains were for long the most numerous and most influential sect in the Madras Presidency, but there are now few traces of them except in the Mysore and Kanara country; and in the South Kanara district, though still numerous, they are fast becoming extinct. Their shrines are still kept up in South Kanara, and the priesthood, members of which are distinguished by the title 'Indra' are numerous, if not well informed.

The remains of the Shloka which commenced the inscription show that this statue was properly consecrated by advice of Vir Pandya's guru, by name Lalit Keerti. Its date—1432 A.D. Vir Pandya seems to have been a Jain feudatory of Vidyanagar, at Ikkiri above the Ghats but his successors seem to have been bigoted Lingaits, and to have much contributed to the decay of the Jains in South Kanara."

इससे यह तथ्य प्रकाश में म्नाता है कि वि. सं. १४८८ तक दक्षिण कर्नाटक में जैन बड़ी भारी संख्या में विद्यमान रहे श्रीर उनका न केवल शासक वर्ग पर ही अपितु जन मानस पर भी सर्वाधिक प्रभाव रहा। विक्रम की पन्द्रहवीं शताब्दी के अन्तिम दशक में दक्षिणी कर्णाटक में विद्यानगर के कट्टर जैन धर्मावलम्बी सामन्त-राज वीर पाण्ड्य के उत्तराधिकारियों ने लिगायत सम्प्रदाय के अनुयायी बनकर धर्मोन्माद के वशीभूत हो दक्षिण कर्णाटक से जैन धर्म को निरवशिष्ट करने के लिगायतों के श्रभियान का नेतृत्व किया।

इस प्रकार ईसा की बारहवीं शताब्दी के तृतीय अथवा चतुर्थ दशक में जैन धर्मावलिम्बयों के विरुद्ध जो धर्मोन्माद का ताण्डव नृत्य आन्ध्रप्रदेश और कर्नाटक में प्रारम्भ हुआ उसका अन्तिम चरण ईसा की पन्द्रहवीं शताब्दी के अन्त में जाकर समाप्त हुआ। जैनों के अस्तित्व को मिटाने के लिए लिंगायतों द्वारा प्रारम्भ किया गया यह हिसात्मक अभियान लगभग चार सौ वर्ष तक चलता रहा और अन्ततोगत्वा चार सौ वर्ष के हिसक वातावरण के परिणामस्वरूप आन्ध्रप्रदेश में जैनों का अस्तित्व पूर्णतः समाप्त हो गया।

इन उपरिवर्गित ऐतिहासिक तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर एक स्पष्ट चित्र यह प्रकाश में श्राता है कि ईसा की छठी-सातवीं शताब्दी से लेकर ईसा की पन्द्रहवीं शताब्दी के अन्त तक दक्षिएा भारत में जैनधर्म पर एक के पश्चात् उत्तरोत्तर अनेक बार भीषएा प्रहार किये गये। लगातार लगभग नौ सौ वर्षों के जैन विरोधी अभियानों के परिएामस्वरूप तमिलनाडु में मात्र एक उत्तरीय आरकाट सम्भाग को छोड़कर शेष पूर्ण तमिलनाडु प्रदेश में एक भी जैनधर्म का उपासक अवशिष्ट नहीं रहा, आन्ध्रप्रदेश में तो जैनधर्म का नाम तक लेने वाला कोई व्यक्ति बचा नहीं रहा और कर्नाटक प्रदेश में, जहां जैन बहुसंख्यक थे वे एक प्रकार से नगण्य अल्पमत में अवशिष्ट रहे।

The Indian Antiquery. Vol. II, on the colossal Jain Statue at Karkala in the South Kanara district by A. C. Bornell, Esq., M.C.S., M.R.A.S. Page 353-4.

निरन्तर नौ सौ वर्षों के जैन विरोधी हिंसात्मक ग्रथवा घृगात्मक मियान के उपरान्त भी जैनधर्म का ग्रस्तित्व तमिलनाडु प्रदेश के एक संविभाग प्रथित् उत्तरी आरकाट में अवशिष्ट रह ही गया तथा कर्नाटक में इतने भीषण हिंसात्मक श्रीभयान के उपरान्त भी जैनधर्म कर्नाटक के प्रायः सभी संविभागों में स्वर्ल संख्या में भ्रद्याविध ग्रविशष्ट है। इससे यही अनुमान किया जाता है कि दक्षिए। में जैन-षर्मावलम्बी पूर्वकाल में श्रत्यधिक प्रचुर संख्या में तथा दक्षिण के कतिपय प्रदेशों में बहुसंख्यक के रूप में विद्यमान थे। पेरीय पुरासा के—"उन कल भ्रों ने तमिल प्रदेश की घरती में श्राते ही जैन धर्म श्रंगीकार कर लिया। उस समय तमिल देश में जैनों की संख्या ग्रगिएत (ग्रपरिगएनीय) थी। जैनों के प्रभाव में ग्राकर उन कलभ्रों ने भैव सन्तों का संहार करना प्रारम्भ कर दिया।" इस उल्लेख से एवं जैन संहार चरितम् के- "पूर्वकाल में पृथ्वी भर में श्रमण लोगों की संख्या अधिक मात्रा में थी। राजा और प्रजा सभी इस धर्म-जैनधर्म-में ऐक्यत्व को प्राप्त हो गये थे। जैनधर्म में लोगों की ग्रास्था ग्रधिक होने के कारए। ग्रन्य धर्म की बातें उन्हें रुचिकर नहीं लगती थी। सब जगह अरिहन्त भगवान की उपासना की जाती थी........ सम्पूर्ण जन मानस में यही एकमात्र घटल ग्रास्था थी कि पहले लौकिक सुख देकर श्रन्ते में मुक्ति प्रदान करने वाले श्ररिहन्त भगवान् ही सर्वोपरि सर्वस्व श्रर्थात् सब कुछ हैं। ..... इस प्रकार जब श्रमण धर्म ग्रति उन्नत ग्रवस्था में था तब चील मण्डल नामक प्रदेश के .....गांव में ब्राह्माए। कूल में सुन्दर मूर्ति का जन्म हन्ना।" इस विस्तृत विवरण से तथा लिगायतों के-"महामण्डलेश्वर कामदेव नामक प्राचीन कथानक के--"भगवान शंकर भ्रौर माता पार्वती एक समय कैलाश पर्वत पर एक शिवभक्त महात्मा की कृटिया में अतिथि के रूप में विराजमान थे। उस समय नारद शंकर के समक्ष उपस्थित हुए श्रीर उन्होंने शंकर से निवेदन किया---"भगवन् ! त्रार्यधरा पर जैनों सौर बौद्धों की शक्ति प्रबल रूप से बढ़ गई है।" भगवान शंकर ने अपने गए। वीर्भद्र को आज्ञा दी-"वीर्भद्र ! तूम घरती पर मानव के रूप में जन्म ग्रहरा करो ग्रीर जैनों तथा बौद्धों की शक्ति को ग्रवरुद्ध कर उन पर अपना अधिकार स्थापित करो।" इस उल्लेख से यही सिद्ध होता है कि दक्षिए में शैवों द्वारा अथवा लिंगायतों द्वारा जैनों के सहार से पूर्व जैन धर्माव-लम्बियों की संख्या सम्पूर्ण दक्षिणापथ में पेरीय पुराण ग्रांदि शैव ग्रन्थों के शब्दों से ही ग्रगिएत थी। उत्तरकालीन इतिहासविदों का भी ग्रभिमत है कि शैव अभियानों के आरम्भ होने से पूर्व दक्षिए। में जैन धर्मावलम्बियों की संख्या बडी प्रचर मात्रा में थी । पटना विश्वविद्यालय के प्राचीन भारतीय इतिहास एवं संस्कृति के विभागाध्यक्ष साम्प्रतयुगीन लब्ब प्रतिष्ठ इतिहासज्ञ श्री ए.एस. ग्रस्तेकर, एम.ए. एल एल बी., डी लिट् ने भी कतिपय यंशों में शैव पुराशों में उल्लिखित एतद्विषयक तथ्य की पुष्टि करते हुए लिखा है :---

"As in the preceding period, Jainism lacked royal support in northern India, but this was compensated by the

popularity of the religion among the trading classes in the north, and the extensive royal patronage it enjoyed in South.

This is the most flourishing period in the history of Jainism in the Deccan. There was no serious rival for it, and it was basking in the sunshine of popular and royal support. Dr. Altekar surmises that probably one third of the population of the Deccan was following the gospal of Mahavira during the period under review. Jainism received a serious set back shortly afterwards owing to rapid spread of the Lingayata sect."

श्री अल्तेकर के इस कथन का सारांश यह है कि विक्रम की दसवी शताब्दी में चावड़ा राजवंश की समाप्ति के अनन्तर उत्तर भारत में यद्यपि जैन धर्म को राज्याश्रय का अवलम्बन नहीं के समान रह गया था तथापि व्यवसायी वर्ग में इसके प्रति प्रगाढ़ आस्था रहने के कारण इसकी लोकप्रियता में कोई विशेष अन्तर नहीं आया था। किन्तु दक्षिण भारत में जैनधर्म को पर्याप्त समय तक राज्याश्रय की सुविधाएँ प्राप्त होती रहीं। वह समय वस्तुतः जैनधर्म के लिये दक्षिणापथ के इतिहास में बड़ा ही उज्ज्वल समय था। उस समय दक्षिण में जैनधर्म का कोई प्रबल प्रतिपक्षी नहीं था। अतः जैनधर्म उस अवधि में सर्व साधारण प्रजा एवं राजवंशों की सहायता से मध्याह्म के सूर्य के समान चमकता रहा। डा० अल्तेकर का अभिमत है कि उस समय जैनों की संख्या दक्षिण भारत में लगभग सम्पूर्ण जनसंख्या की एक तिहाई थी। किन्तु कुछ समय पश्चात् बिगायत सम्प्रदाय के बड़ी तीव्र गति से प्रचार प्रसार के परिणामस्वरूप जैनधर्म को बड़ा भयंकर आधात पहुँचा।

इन सब ऐतिहासिक तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में जैन धर्मावलिम्बयों की शैन धर्मावलिम्बयों के जैन विरोधी अभियान से पूर्व की जैन धर्मावलिम्बयों की संख्या और शैनों के अभियान के अन्तिम दौर के पश्चात् की जैन धर्मावलिम्बयों की संख्या का तुलनात्मक दृष्टि से लेखा जोखा करने पर सहज ही प्रत्येक विज्ञ को विदित हो जाता है कि लगभग नौ सौ वर्ष के जैन विरोधी अभियानों में कितनी बड़ी संख्या में जैन धर्मावलिम्बयों का संहार, प्रागापहार, एवं बलात् धर्मपरिवर्तन किया गया।

History and Culture of the Indian People Volume IV—The age of Imperial Kannauj, published by Bhartiya Vidya Bhawan, Bombay second Edition, 1964 page 288.

"जैनवर्म संघ पर दक्षिणापथ में पुन: म्रापत्ति के घातक घने काले बादल"-शीर्षंक ग्रध्याय में विशद् रूप से प्रस्तृत किये गये प्रमारा पुरस्तर ऐतिहासिक विवरणों से निष्कर्ष के रूप में निम्नलिखित तीन तथ्य प्रकाश में ग्राते हैं—

- (१) जैन धर्मावलम्बियों के विरुद्ध प्रारम्भ किये गये संहारपरक भैव ग्रभियानों से पूर्व दक्षिगापथ में जैनों की संख्या एक तिहाई प्रथवा इससे भी पर्याप्त रूप से ग्राधिक थी। जैनधर्म उस समय राजवंशों का परम प्रिय राजधर्म होने के साथ-साथ प्रजा के प्रायः सभी वर्गों का भी लोकप्रिय धर्म था। जब तक जैनधर्म का वर्चस्व रहा राजन्य वर्ग एवं प्रजा के सभी वर्गों द्वारा जन कल्यासा के अगस्मित कार्य किये जाते रहे, देश सभी भांति सूखी एवं समृद्धिशाली रहा।
- (२) संहारात्मक शैव ग्रभियानों के परिस्णामस्वरूपईसा की सातवीं शताब्दी से लेकर पन्द्रहवीं सोलहवीं शताब्दी तक की लगभग ६०० वर्षों की श्रविध में जैनों का जिस भांति सामृहिक रूप से संहार एवं धर्म परिवर्तन किया गया इसका अनुमान लगाने में कल्पना की उड़ानें भी थक जाती हैं।
- (३) यदि विजयनगर के महाराजा बुक्कराय ने ईस्वी सन् १३६८ में जैनधर्मावलम्बियों को न्यायपूर्ण संरक्षरा प्रदान नहीं किया होता तो सम्भवतः कर्णाटक में साम्प्रतकाल में जो जैनों की थोड़ी बहुत संख्या दुष्टिगोचर होती है, वह भी उपलब्ध नहीं होती।

## श्रमरा भ० महावीर के ५१वें पट्टधर ब्राचार्य श्री देव ऋषि (द्वितीय)

| जन्म               | वीर नि० सं० | <b>१</b> ५५४ |
|--------------------|-------------|--------------|
| दीक्षा             | 17 11 12    | १५६४         |
| म्राचार्यं पद      | 77 75 37    | १५५६         |
| स्वर्गारोहरा       | 77 75 75    | १६४४         |
| गृहवास पर्याय      | .१०         | वर्ष         |
| सामान्य साधुपर्याय | २४          | वर्ष         |
| श्राचार्य पर्याय   | ХX          | वर्ष         |
| पूर्ण संयम पर्याय  | 50          | वर्ष         |
| पूर्ण आयु          | 03          | वर्ष         |

प्रभु महावीर की विशुद्ध मूल परम्परा के ४० व पट्टघर ग्राचार्य श्री विजय ऋषि के स्वर्गारोहरा के अनन्तर चतुविध संघ ने वीर नि० सं० १५८६ में मुनिश्रेष्ठ श्री देव ऋषि (द्वितीय) को प्रभु महावीर के ५१ वें पट्टघर ग्राचार्य पद पर ग्रिक्षिठत किया।

श्रापने श्रपनी ४५ वर्ष की श्राचार्य पर्याय से स्वयं विशुद्ध श्रमगाचार का पालन करते हुए श्रपने साधु साध्वियों के द्वारा भी विशुद्ध श्रमगाचार का पालन करवाया। इसके साथ ही साथ श्रावक-श्राविका वर्ग को भी ग्रागमिक उपदेशों के द्वारा श्रध्यात्ममूलक भाव परम्परा पर सुदृढ़ बनाये रखा। इस प्रकार श्रमगा भगवान् महावीर के घमसंघ का ४५ वर्ष तक नेतृत्व करते हुए ग्रापने वीर नि० सं० १६४४ में समाधिपूर्वक ६० वर्ष की श्रायु पूर्ण कर स्वर्गारोहगा किया।

## जिनवल्लभसूरि (नवांगी वृत्तिकार ग्रभयदेवसूरि के शिष्य)

महान् िकयोद्धारक ग्राचार्यश्री वर्द्धमानसूरि की खरतरगच्छ नाम से कालान्तर में प्रसिद्ध परम्परा में जिनवल्लभसूरि नामक एक महान् प्रभावक ग्राचार्य हुए हैं। ग्राप उच्च कोटि के ग्रागम मर्में का, वादी, निमित्त शास्त्रक्त ग्रीर कान्ति के दूत तुल्य मुनि पुँगव थे। ग्रापका सम्पूर्ण जीवन संघर्षपूर्ण परिस्थितियों में व्यतीत हुग्रा। ग्रापको न केवल ग्रपने प्रतिपक्षी चैत्यवासी परम्परा के ग्राचार्यों से ही संघर्ष करना पड़ा, ग्रिपतु सुविहित नाम से श्रिमहित की जाने वाली कितपय परम्पराग्रों के विद्वानों के संघर्ष का भी सामना करना पड़ा। चैत्यवासी परम्परा के साथ तो ग्रापका संघर्ष जीवन भर चलता रहा। चैत्यवासी परम्परा के वर्चस्व को समाप्त करने में महान् कियोद्धारक वर्द्धमानसूरि एवं महान् वादी जिनेश्वरसूरि के पश्चात् ग्राप ही का सर्वाधिक योगदान रहा।

खरतरगच्छ वृहद् गूर्वावली में जो भ्रापका जीवन परिचय उपलब्ध है उसके अनुसार श्रापका जन्म स्थान आशीद्र्ग था। शैशवकाल में ही श्रापके पिता का देहावसान हो गया था। ग्रतः ग्रापकी विघवा माता ने बड़े परिश्रम के साथ ग्रापका लालन पालन किया । भ्राशीदुर्ग में चैत्यवासी परम्परा के कूर्चपुरीय चैत्य के प्रधि-ष्ठाता ग्राचार्य जिनेश्वरसूरि नामक चैत्यवासी ग्राचार्य थे। इनके मठ में श्राशीदुर्ग के निवासी श्रावकों के पुत्र ग्रध्ययनार्थ ग्राते थे। बालक जिनवल्लभ की माता ने भी अपने पुत्र को अध्ययन योग्य आयु में अध्ययनार्थ मठ में भेजना प्रारम्भ किया। शैशव काल से ही जिनवल्लभ की बुद्धि बड़ी कुशाग्र थी। उसने निष्ठा के साथ ग्रध्ययन प्रारम्भ किया भीर स्वल्प<sup>े</sup>समय में ही उसकी गराना मठ के सर्वश्रेष्ठ छात्र के रूप में की जाने लगी। मेघावी जिनवस्लभ ने अपनी कुशाग्र बुद्धि के बल पर अनेक विद्याओं में पारी एता प्राप्त की । एक दिन बालक जिनवल्लेभ को एक प्राचीन टिप्पएक मिला। उसमें सर्पाकर्षणी श्रीर सर्पमोक्षणी ये दो विद्याएं उल्लिखित थीं। बालक जिनवल्लभ ने ज्योंही सर्पाकर्षगी विद्या को पढ़ा तो उसके प्रभाव से सभी दिशाश्रों से सर्प द्रुत गति से उसकी श्रोर श्राने लगे। सब श्रोर से सर्पी को त्राते हुए देखकर बालक जिनवल्लभ के मन में रच मात्र भी भय उत्पन्न नहीं हन्ना। उसने तत्कारा समभ लिया कि यह सब इस विद्या का ही प्रभाव है। ने तत्काल उस टिप्पराक में नीचे की श्रोर लिखी सर्पमोक्षरा नामक विद्या को पढ़ना प्रारम्भ किया। उस विद्या के पढते ही सभी सर्प जिस ग्रोर से ग्राये थे उसी भ्रोर लौट गये। बालक जिनवल्लभ भी उस टिप्पराक को साथ लिये मठ में भ्रपने स्थान पर जा बैठा ।

चैत्यवासी श्राचार्य जिनेश्वरसूरि को जब उक्त घटना का विवर्ण ज्ञात हुशा तो उन्होंने मन ही मन विचार किया कि यह बालक वस्तुतः बड़ा ही होनहार और गुरासम्पन्न है। इसे शिष्य अवश्य बनाना चाहिये। वस्तुतः यह आगे चलकर बड़ा प्रभावक श्राचार्य सिद्ध होगा। इस प्रकार विचार कर जिनेश्वरसूरि ने जिनवल्लभ की माता को मधुर वचनों से प्रसन्न किया और उसे सभी भांति समभा बुभा कर उस बालक को अपना शिष्य बना लिया। अपनी परम्परा में जिनवल्लभ को दीक्षित कर जिनेश्वरसूरि ने उसे अनेक प्रकार की निमित्त ज्ञान आदि की विचाओं का अध्ययन कराया। इस प्रकार कमशः चैत्यवासी मुनि जिनवल्लभ अनेक विचाओं में निष्णात हो गया।

एक दिन जिनेश्वरसूरि को किसी आवश्यक कार्यवशात् प्रामान्तर को जाने की आवश्यकता हुई। उन्होंने अपने मठ का कार्यभार पंडित जिनवल्लभ को समभाते हुए कहा: "मैं एक आवश्यक कार्य से ग्रामान्तर को जा रहा हूं शीध्र ही काम निष्पन्न कर मैं लौट आऊंगा। जब तक मैं बाहर रहूं, मठ की सब प्रकार की गति-विधियों एवं कार्य कलापों की तुम देखरेख करते रहना।"

जिनवल्लभ ने अपने गुरु को ग्राश्वस्त करते हुए कहा:—"ग्राप निश्चिन्त रहिये, मैं सब कार्यों को यथाशक्ति भली-भांति देखता रहंगा। पर ग्राप से यही निवेदन है कि ग्राप कार्य को शीधातिशीध निष्पन्न कर अविलम्ब लौटने की कृप करें।"

जिनेश्वरसूरि के ग्रामान्तर की ग्रोर चले जाने के ग्रनन्तर दूसरे दिन जिन-वल्लभ ने विचार किया:—"इस विशाल भंडार में ग्रनेक मंजूषाएं पुस्तकों से भरी पड़ी हैं। इन पुस्तकों में क्या होगा? निश्चित रूप से इनमें ज्ञान भरा पड़ा होगा।" इस प्रकार विचार कर एक मंजूषा में से पुस्तकों का एक गंडलक खोला ग्रौर उसमें से एक सिद्धान्त पुस्तक-ग्रागम ग्रन्थ निकाल कर पढ़ना प्रारम्भ किया। उस ग्रागम ग्रन्थ में लिखा था:—

> "यतिना द्विचत्वारिशद्दोष विविजितः पिंडो गृहस्थ– गृहेभ्यो मधुकरवृत्या गृहीत्वा संयमहेतु देहधारणा कर्त्तव्या।"

इस आर्ष वचन को पढ़कर जिनवल्लभ के मन में हलचल-सी उत्पन्न हो गई। उसके मुंह से हठात् निकल पड़ा— "आज हम यति लोगों का आचरण आगम वचनों से नितान्त विपरीत चल रहा है। हमारा इस प्रकार का आगम विरोधी आचार-विचार हमें श्रेयस की ओर नहीं अपितु रसातल की ओर ले जाने वाला है।" उसने मन ही मन कुछ अस्फुट संकल्प किया और उस पुस्तक तथा गंडलक को पुन: यथास्थान रखकर अपने स्थान पर विचारमग्न मुद्रा में बैठ गया। उसी समय आचार्य जिनेश्वर-सूरि भी प्रामान्तर से अपने मठ में लौट आये। मठ की व्यवस्था में किसी प्रकार की

कमी न देखकर मन ही मन विचार किया-- "मठ की व्यवस्था सुचारू रूप से पूर्ववत् चल रही है। यह किशोर, जैसा मैंने विचार किया था उसी प्रकार का योग्य होगा। मुफे चाहिए कि मैं इसे भ्राचार्य पद पर भ्रासीन कर मठ की व्यवस्था की तरफ से निश्चिन्त हो जाऊं। इस किशोर ने सभी प्रकार की अन्यान्य विद्याओं में तो निष्णातता प्राप्त कर ली है किन्तु अभी तक इसने सिद्धान्तों का ज्ञान प्राप्त नहीं किया है। स्रागमों का ज्ञान प्रदान करने में इन दिनों स्रभयदेवसूरि ही प्रख्यात हैं। इसलिये जिनवल्लभ को अभयदेवसूरि के पास भेजकर आगमों का मर्मज्ञ विद्वान् बनाना परमावश्यक है। जब यह ग्रभयदेवसूरि के पास ग्रागमों का ग्रध्ययन कर लौटेगा तब इसे मैं ग्राचार्य पद पर ग्रिधिष्ठित कर दूंगा।" इस प्रकार का संकल्प कर जिनेश्वरसूरि ने ग्रपने शिष्य जिनवल्लभ को वाचनाचार्य पद पर श्रिधिठत किया भीर भ्रपने जिनशेखर नामक एक शिष्य को उसकी वैयावृत्य भादि के लिए साथ कर ५०० स्वर्ण मुद्रास्रों के साथ उसे स्रभयदेवसूरि के पास स्रागमों के अध्ययन के लिये अग़हिल्लपुर पट्टगा की स्रोर प्रस्थित किया। जिनवल्लभ अपने साथी जिनशेखर के साथ प्रस्थित हो मार्ग में ग्रवस्थित मरुकोट्ट नामक नगर में रात्रि में मारा श्रावक के देवगृह में रुका । वहां से दूसरे दिन प्रस्थान कर वह क्रमणः ऋणहिल्लपुर पट्टरा में पहुंचा और अभयदेवसूरि के उपाश्रय को पूछता हुआ उनकी सेवा में उपस्थित हुआ। वहां विराजमान अभयदेवसूरि को जिनवल्लभ ने बड़ी भक्ति के साथ वन्दन किया। ग्रभयदेवसूरि ने उसको देखते ही उसके प्रशस्त लक्षराों से भव्य व्यक्तित्व एवं चूड़ामिए। ज्ञान के द्वारा समभ लिया कि यह कोई सुयोग्य भव्य प्राणी है। भ्रभयदेवसूरि द्वारा भ्रागमन का प्रयोजन पूछे जाने पर जिनवल्लम ने श्रति विनम्न स्वर में ग्रेभयदेवसूरि से निवेदन किया—"पूज्य ग्राचार्यदेव! मेरे गुरुवर श्री जिनेश्वरसूरि ने मुक्ते श्रापके चरराों की शररा में श्रागमों के श्रध्ययन के लिये भेजा है।"

नख से शिख तक अन्तर्वेधिनी दृष्टि से जिनवल्लभ की ओर देखते हुए अभयदेवसूरि ने मन ही मन विचार किया—"यद्यपि यह चैत्यवासी परम्परा के आचार्य का शिष्य है तथापि है सुयोग्य। आगम में स्पष्ट विधान है कि किसी भी आगमज्ञ को भले ही अपनी विद्या के साथ ही समय आने पर मरना क्यों न पड़े पर अपात्र को किसी भी दशा में आगमों का ज्ञान नहीं देना चाहिये परन्तु यदि आगम ज्ञान के लिये सुपात्र उपलब्ध हो जाय तो उसकी अवमानना और उपेक्षा नहीं करनी चाहिए।" क्षरा भर मन ही मन इस प्रकार का विचार कर अभयदेवसूरि ने धनरव गम्भीर स्वर में जिनवल्लभ से कहा—"अच्छा ही किया कि आगमों की वाचना के लिये यहां आ गये।" शुभ मुहूर्स देखकर अभयदेवसूरि ने नवागन्तुक शिष्य जिनवल्लभ को आगमों की वाचना देना प्रारम्भ कर दिया। वाचना के समय जिनवल्लभ एका चित्त हो अभयदेवसूरि के मुखारविन्द से प्रकट हुए एक-एक अक्षर, प्रत्येक शब्द और वाक्य को अमृत तुल्य समभ कर पीने लगा—हदयंगम

करने लगा। ज्यों-ज्यों आगम वाचना का कम उत्तरोत्तर आगे की ओर बढ़ता गया त्यों-त्यों जिनवल्लभ के अन्तर्चक्षु उन्मीलित होते गये। इस प्रकार के अध्यवसायी, मेधावी, मनस्वी और एकाम चित्तवृत्ति वाले शिष्य को प्राप्त कर अभयदेवसूरि को भी असीम आनन्द की अनुभूति हुई। वे जब भी समय मिलता रात दिन जिनवल्लभ को आगमों की वाचनाएं देने लगे और इस प्रकार थोड़े ही समय में अभयदेवसूरि ने जिनवल्लभ को सभी आगमों की पूर्ण वाचनाएं प्रदान कर दीं।

पूर्व में किसी एक ज्योतिष विद्या के विद्वान् ने अभयदेवसूरि से निवेदन किया था कि यदि उनका कोई अतिशय मेघावी सुयोग्य शिष्य हो तो उसे उसके पास ज्योतिष विद्या की शिक्षा के लिये भेजें। तदनुसार अभयदेवसूरि ने जिनवल्लभ को आगमों की वाचना देने के अनस्तर उस ज्योतिषी के पास ज्योतिष विद्या का भी अध्ययन करने के लिये भेजा। उस ज्योतिषिद् ने स्वल्प समय में ही जिनवल्लभ को ज्योतिष विद्या का निष्णात विद्वान् बना दिया। इस प्रकार ज्योतिष विद्या में भी निष्णातता प्राप्त करने के अनस्तर जिनवल्लभ पुनः अभयदेवसूरि की सेवा में रहने लगा। एक दिन अभयदेवसूरि ने जिनवल्लभ से कहा—"पुत्र! तुम्हें आगमों का अध्ययन करवा दिया गया है। आगमों का ज्ञान प्राप्त कर लेने के पश्चात् अब तुम जो उचित समभो वही करो।"

जिनवल्लभ ने साजिल शोष भुका "यथाऽज्ञापयित देव !" कहते हुए सुदढ़ स्वर में कहा—"भगवन्! मैं यथा शक्ति ग्राप से प्राप्त ग्रागम ज्ञान के श्रनुसार ही ग्राचरण करू गा।"

एक दिन शुभ घड़ी में अभयदेवसूरि की ग्राज्ञा पाप्त कर जिनवल्लभ अपने चैत्यवासी ग्राचार्य से मिलने के लिये उसी मार्ग से प्रस्थित हुन्ना जिस मार्ग से कि वह पाटरा में श्राया था। मार्ग में ग्रवस्थित मरुकोट्ट नगर में वह उसी श्रावक के चैत्य में ठहरा। उसने उस देवगृह में इस प्रकार की विधि लिखी जिससे अविधि चैत्य भी विधि चैत्य वन जाता है। वह विधि इस प्रकार है—

- (१) यहां आगम विरुद्ध कोई बात नहीं की जायगी।
- (२) रात्रि में यहां कभी स्नात्र कार्य नहीं किया जायगा।
- (३) यहां कोई साधु ममलापूर्वक अपना आश्रय बनाकर नहीं रह सकेगा।
- (४) यहां रात्रि में किसी भी स्त्री का प्रवेश नहीं होगा।
- (५) यहां जाति वंश कुल ग्रादि का कोई भेद ग्रथवा कदाग्रह नहीं होगा।
- (६) यहां श्रावकजन ने तो ताम्बूल चर्वरा कर सकेंगे ग्रौर न नाम्बूल मुख में डाले यहां प्रवेश ही कर सकेंगे।

तदनन्तर श्रपने गुरु से मिलने के लिये जिनवल्लभ मरुकोट से प्रस्थित हुए। श्राणिदुर्ग से तीन कोस पूर्व ही माईयड नामक ग्राम में जिनवल्लभ ठहर गये। स्वयं अपने गुरु के पास न जाकर उन्होंने एक पत्रवाहक को अपने गुरु के पास यह लिख-कर भेजा कि आपके कृपा प्रसाद से सुगुरु श्री अभयदेवसूरि के पास सम्पूर्ण आगमों की वाचनाएं ग्रहएा कर मैं यहां माईयड़ ग्राम में ग्रा गया हूं। कृपा कर पूज्य गुरुदेव यहीं पधार कर मिलें।

पत्र पढ़कर चैत्यवासी आचार्य जिनेश्वरसूरि को बड़ा आश्चर्य हुआ। वे मन ही मन सोचने लगे—"अरे ! जिनवल्लभ स्वयं यहां क्यों नहीं श्राया, उसने इस प्रकार का निर्देशात्मक पत्र क्यों लिखा है ?"

इतना सब कुछ होते हुए भी उनका शिष्य श्रागमों की वाचना लेकर श्राया है, इस समाचार से उनके हर्ष का पारावार नहीं रहा । दूसरे दिन जिनेश्दरसूरि अनेक विद्वानों, प्रतिष्ठित नागरिकों एवं अपने अनुयायियों के विशाल समूह के साथ माईयड ग्राम में जिनवल्लभ के पास श्राये। जिनवल्लभ भी गुरु के सम्मुख गया श्रौर उन्हें वन्दन किया। पारस्परिक क्शलक्षेम के वार्तालाप के श्रनन्तर ब्राह्मए। विद्वानों की जिज्ञासा को शान्त करने के लिये जिनवल्लभ ने ग्रपने ज्योतिष ज्ञान के अनेक चमत्कार बताये। अपने ज्योतिष बल से कुछ ही क्षणों पश्चात् होने वाली घटनात्रों की जिनवल्लभ ने भविष्यवासी भी की । उनकी भविष्यवासी की तत्काल सफल सत्य हुई देख चैत्यवासी आचार्य जिनेश्वरसूरि भी आश्चर्यविभोर हो उठे।

अन्ततोगत्वा जिनेश्वरसूरि ने अपने शिष्य जिनवल्लभ को एकान्त में पूछा-"वत्स! क्या कारण है कि तुम आशीद्र्य न आकर बीच के इस ग्राम में ही रुक गये ?"

जिनवल्लभसूरि ने अपने गुरु के प्रश्न के उत्तर में कहा-"भगवन्! सच्चे गुरु के मुख से जिनेश्वर प्रभु के वचनामृत का पान करने के अनन्तर स्रब मैं विष तुल्य चैत्यवास को कैसे अंगीकार कर सकता हं।"

जिनेक्वरसूरि ने समकाने का प्रयास करते हुए उसके समक्ष प्रलोभन भरे स्वर में कहा—"वत्स ! मैंने यह सोच रक्खा था कि तुम्हें स्राचार्य पद पर स्रासीन कर ग्रपने गच्छ ग्रौर देवगृह तथा श्रावक श्राविकावर्ग की व्यवस्था तुम्हें सम्भलाकर मैं श्रभयदेवसूरि के पास वसति निवास को ग्रहरा कर लुंगा।"

जिनवल्लभ ने उत्तर दिया—"भगवन् ! यदि ग्रापने इस प्रकार का निश्चय कर रखा है तो वसित वास को ग्रंगीकार करने में ग्रव विलम्ब क्यों कर रहे हैं? विवेकशील व्यक्ति को तो तत्काल ही अनुचित मार्ग का त्याग भौर उचित मार्ग का अनुसरसा (ग्रंगीकरसा) कर लेना चाहिये ।''

चैत्यवासी स्राचार्य ने कहा—''भेरे स्रन्तर्मन में स्रभी तक इस प्रकार की निस्पृहता उत्पन्न नहीं हुई है कि मैं किसी समर्थ एवं सुयोग्य व्यक्ति को स्रपने गच्छ स्रोर देवमन्दिर का भार सौंपे बिना ही वसतिवास को स्वीकार कर लूं। हां, स्रब तुम वसतिवास सहर्ष स्वीकार कर सकते हो।''

प्रपने दीक्षा गुरु चैत्यवासी ग्राचार्य जिनेश्वरसूरि की इस प्रकार सम्मति प्राप्त हो जाने पर जिनवल्लभ ने उन्हें वन्दन कर पत्तन की ग्रोर प्रस्थान किया। विहार कम से वे ग्रनहिल्लपुर पट्टण में ग्रभयदेवसूरि की सेवा में उपस्थित हुए ग्रौर उन्हें बड़ी भक्तिपूर्वक वन्दन किया। ग्रभयदेवसूरि को ग्रतीव सन्तोष हुग्रा। मन ही मन उन्होंने सोचा—"जैसा भव्य समभा था उसी प्रकार का यह सिद्ध हुग्रा है। वस्तुतः मेरे पद के योग्य है यह, किन्तु यह चैत्यवासी परम्परा के ग्राचार्य का शिष्य है इस कारण इस समय इसे ग्राचार्य पद पर ग्रासीन करना मेरे गच्छ के साधु-साध्वी श्रावक श्राविकावर्ग को रुचिकर प्रतीत नहीं होगा। इस प्रकार विचार कर ग्रभयदेवसूरि ने ग्रपने वर्द्धमान नामक शिष्य को ग्रपने गच्छ के धुरीण ग्राचार्यपद पर ग्रिष्ठित कर दिया ग्रौर जिनवल्लभ गिण को उन्होंने ग्रपनी उपसम्पदा प्रदान करते हुए कहा—"वत्स! हमारी ग्राज्ञा से तुम जहां चाहो वहीं विचरण कर सकते हो।"

तदनन्तर एकान्त देखकर ग्रभयदेवसूरि ने ग्रपने विश्वासपात्र प्रसन्नचन्द्रा-चार्य को कहा—''मेरे पट्ट पर कोई शुभ मुहूर्त्त,देखकर तुम जिनवल्लभ गरिंग को ग्राचार्यपद प्रदान कर देना।''

इस प्रकार निर्देश देने के कुछ ही समय पश्चात् स्रभयदेवसूरि ने विक्रम सम्वत् ११३५ तथा दूसरी मान्यता के स्रनुसार विक्रम सम्वत् ११३६ के स्रासपास कपड़गंज नामक स्थान में स्वर्गारोहण किया।

प्रसन्नचन्द्राचार्य भी अभयदेवसूरि के निर्देशानुसार जिनवल्लभ को उनके पट्टघर पद पर आसीन करने हेतु समुचित अवसर की प्रतीक्षा में ही रह गये, और करपटक वास्पिज्य नामक स्थान में अपना अवसान काल अति सन्निकट देख उन्होंने देवभद्राचार्य को अभयदेवसूरि की अन्तिम इच्छा सुनाते हुए कहा—"मैं तो गुरुवर्य की आज्ञा का पालन नहीं कर सका और अब परलोक की ओर प्रयास करने ही वाला हूं। आप जिनवल्लभ को अभयदेवसूरि के पट्ट पर आसीन कर उनकी अन्तिम इच्छा की पूर्ति करना।"

श्रभयदेवसूरि के स्वर्गस्थ होने के श्रनन्तर जिनवल्लभ गरिंग कुछ समय तक श्रनहिल्लपुर पट्टगा ग्रौर उसके ग्रास-पास के क्षेत्रों में विचरण करते रहे। पर उन्होंने श्रनुभव किया कि वहां रहते हुए उनके द्वारा कोई ऐसा कार्य सम्पन्न नहीं किया जा रहा है जिससे कि उनके श्रन्तर्मन में श्राह्लाद हो तथा जिन शासन की

अभ्युन्नति हो। अतः उन्होंने अपने दो स्रौर साधुस्रों के साथ शुभ मुहूर्त में पट्टगा से विहार कर जिनेन्द्र प्रभु द्वारा प्रदर्शित विधि धर्म के प्रचार-प्रसार के लक्ष्य से चित्र-कूट ग्रादि विभिन्न नगरों एवं प्रदेशों में विचरएा किया । विहार क्रम से जिनवल्लभ-सूरि जिन-जिन ग्रामों, नगरों ग्रथवा प्रदेशों में गये वहां उस समय तक चैत्यवासियों का पूर्ण वर्चस्व था। प्रायः वहां के सभी निवासियों के मन, मस्तिष्क ग्रीर हृदय तक में चैत्यवासी परम्परा ऋपनी गहराई से जड़ जमाए हुए थी। इस प्रकार के क्षेत्रों में विधि मार्ग का प्रचार-प्रसार करते हुए जिनवल्लभसूरि चित्रकूट नगर में पधारे । चित्रकूट में वस्तुतः तब तक चैत्यवासियों का पूर्ण वर्चस्य था । स्रतः उन्हें प्रयास करने के उपरान्त भी कोई समुचित स्थान ठहरने के लिये नहीं मिला। वहां के चैत्यवासी श्रावकों ने नगर के बाहर निर्जन एकान्त स्थान में स्रवस्थित चण्डिका मठ की स्रोर इंगित करते हुए कहा कि उस चण्डिका मठ में तो स्राप ठहर सकते हैं। जिनवल्लभ गिए। तत्काल ताड गये कि ये लोग इन्हें किसी दैवी संकट में डालने के अभिप्राय से मठ में ठहरने का कह रहे हैं । किन्तु इस प्रकार की प्रतिकृत परि-स्थिति में निर्जन चण्डिका मठ में ठहरने के प्रतिरिक्त ग्रौर कर ही क्या सकते थे। उन्होंने मन ही मन यह विचार कर कि उस निर्जन चंडिका सठ में ठहरने पर भी देवाधिदेव जिनेश्वरदेव एवं गुरुवर के कृपा प्रसाद से सभी प्रकार कल्याएा ही होगा, उन लोगों से कहा—"यदि श्रापकी यही इच्छा है तो हम उस चंडिका मठ में ही ठहर जायेंगे।" तदनन्तर देव ग्रौर गुरु का स्मरण कर तथा शासन देवी को अनुज्ञापित कर जिनवल्लभसूरि उस चंडिका मठ में जा ठहरे। जिनवल्लभसूरि के ज्ञान ध्यान एवं सदनुष्ठान से प्रसन्न हो शासन देवी उनकी सब प्रकार के अशुभ ग्रनिष्टों से रक्षा करने लगी।

जिनवल्लभ सूरि के सम्बन्ध में चित्तौड़ के नागरिकों में यह बात विद्युत् वेग से फैल गई कि वे न केवल जैन दर्शन ही ग्रिपतु सभी भारतीय दर्शनों के पारवृश्वा विद्वान, न्याय शास्त्र, तर्कशास्त्र, पािंगिनी की ग्रष्टाघ्यायी, व्याकरण, प्रश्नार के नाटक शास्त्र, ज्योतिष शास्त्र (सर्वोत्कृष्ट पंच महाकाव्य, जयदेव कि का शब्द सौष्ठव सम्पन्न भक्ति एवं प्रृंगार रस से ग्रोत-प्रोत गीतिकाग्रों) ग्रौर छन्द शास्त्र के तलस्पर्शी प्रकाण्ड पण्डित हैं। इस प्रकार की प्रशंसापूर्ण प्रसिद्धि के प्रमृत होते ही सभी दर्शनों के विद्वान् ग्रौर वेद वेदांगों के पारगामी बाह्मण विद्वान् उनके पास चण्डिका के मठ में ग्राने लगे। जिस-जिस विद्वान् को जिस-जिस ग्रपने प्रिय शास्त्र के विषय में जो-जो भी संशय थे उन संशयों को उन विद्वानों ने जिनवल्लभसूरि के समक्ष रखा। ग्रपने समय के उच्च कोटि के उद्भट विद्वान् जिनवल्लभसूरि ने प्रमाण पुरस्सर युक्ति-संगत उत्तर से उन सभी विद्वानों के संशयों का परम सन्तोषकारी समाधान किया। सभी विद्वान् परम सन्तुष्ट हुए ग्रौर उनके माध्यम से जिनवल्लभसूरि की यश-पताका पूरे नगर में लहराने लगी कि वस्तुतः वे सभी दर्शनों, सभी शास्त्रों ग्रौर विद्वाग्रों के प्रकाण्ड पण्डित हैं एवं ऐसे विद्वान् वे सभी दर्शनों, सभी शास्त्रों ग्रौर विद्वाग्रों के प्रकाण्ड पण्डित हैं एवं ऐसे विद्वान्

महापुरुष का चित्तौड़ निवासियों के भाग्य से ही चित्तौड़ में पदार्पएा हुन्ना है। नगर में प्रमृत जिनवल्लभ की कीर्ति से ग्राकषित होकर कतिपय श्रावक भी जिनवल्लभसूरि की सेवा में उपस्थित हुए। उन्होंने जिनवल्लभसूरि के प्रवचनों में ब्रात्मोद्धार के सम्बन्ध में ब्रागमिक उपदेश सुनकर ब्रिनिवचनीय ब्रानन्द का ब्रनुभव किया। आगम वचन के अनुसार ही जिनवल्लभसूरि के श्रमणाचार को देखकर श्रावक साधारएा, श्रावक सङ्ढक ग्रादि ग्रनेक श्रावकों ने वाचनाचार्य जिनवल्लभ-गिए। को अपने गुरु के रूप में स्वीकार किया। अपने गुरु के तलस्पर्शी आगमज्ञान श्रौर उनकी ज्योतिषशास्त्र में निष्णातता को देखकर वे सभी श्रावक जिनवल्लभ-सूरि के परम त्राज्ञाकारी श्रावक हो गये। एक दिन श्रावक साधारण ने जिनवल्लभसूरि से प्रार्थना की कि वे कृपा कर उसे बीस हजार की धनराशि का परिग्रह परिमारा करवाएँ। जिनवल्लभसूरि ने साधाररा श्रावक को बार-बार समभाकर बीस हजार द्रम्म के स्थान पर लाख द्रम्म का परिग्रह परिमाएा करवाया । परिग्रह परिमारा का नियम करने के पश्चात् श्रावक साधाररा की सम्पत्ति दिन दूनी रात चौगुनी बढ़ने लगी और उसकी गराना लक्षाधिपति श्रेष्ठियों में की जाने लगी। इस ग्रद्बट ग्रद्भुत चमत्कार से न केवल श्रावक साधारण ही अपितु सभी श्रावक बड़े चमस्कृत और प्रभावित हुए। वे सब गुरु के छोटे-बड़े सभी प्रकार के श्रादेशों का पालन करने के लिए तत्पर रहने लगे। इस प्रकार जिनवल्लभ सूरिका प्रभाव चित्तौड़ दुर्ग ग्रौर उसके ग्रासपास के जैन धर्मावलम्बियों पर उत्तरोत्तर बढ़ता ही चला गया।

श्रासोज कृष्णा त्रयोदशी के दिन जिनवल्लभ गिंगा ने श्रपने श्रावकों के समक्ष यह बात रखी कि यदि आज भगवान महावीर के देवगृह में भगवान को वन्दन किया जाय तो पंघ का बड़ा कल्याण होगा क्यों कि श्राज श्रमण भगवान महावीर का गर्भापहार नामक छठा कल्याणक है। क्यों कि इस समय चित्तौड़नगर में एक भी विधि चैत्य नहीं है इसिलये चैत्यवासी परम्परा के किसी भी मन्दिर में जाकर भगवान के प्ष्ठ कल्याणक के उपलक्ष्य में उनको वन्दना करनी चाहिये। श्रावक वर्ग ने अपने गुरु के श्रादेश को शिरोधार्य करते हुए कहा—"भगवन्! जो श्रापको अभीष्ट है वही हम करेंगे।" तदनन्तर सभी श्रावक नहा घोकर निर्मल वस्त्र पहने श्रपने हाथों में पूजा की पवित्र सामग्री लिये श्रपने गुरु के साथ भगवान के मन्दिर में जाने के लिए उद्यत हुए। जिन चैत्य में बैठी हुई चैत्यवासी परम्परा की एक साध्वी ने जब जिनवल्लभसूरि को श्रपने श्रमणोपासक समुदाय के साथ मन्दिर की श्रोर श्राते देखा तो उसने श्रागे बढ़कर श्रावकों से पूछा—"क्या श्राज कोई विशिष्ट श्रायोजन है ? कोई पर्व विशेष है ?"

जिनवल्लभसूरि के एक श्रावक ने उसके उत्तर में कहा—"हां, श्राज वीर गर्भापहार नामक भगवान महावीर का छठा कल्याएक है इसलिए हम लोग भगवान के वन्दन पूजन के लिए यहां श्राये हैं।"

उस स्रायों ने क्षरा भर मन ही मन विचार किया कि स्राज तक पहले किसी ने भगवान महावीर का छठा कल्या एक नहीं मनाया, इस प्रकार की स्थिति में यदि ये ग्राज गर्भापहार नामक छठा कल्यासाक मनायेंगे तो यह बडा ही ग्रनुचित होगा ।

इस प्रकार विचार कर वह साध्वी मन्दिर के द्वार पर लेट गई श्रौर ज्योंही वे श्रावक जिनवल्लभसूरि के साथ मन्दिर के द्वार की ग्रोर बढ़ने लगे तो उसने कहा-- ''तुम लोग मेरे मरने पर ही मन्दिर में प्रवेश कर सकोगे, मेरी जीवित श्रवस्था में कदापि नहीं।"

कट्ता के बढ़ने की ग्राशंका से जिनवल्लभसूरि के साथ सभी श्रावक वहां से लौट ग्रायें। श्रावकों ने जिनवल्लभसूरि से निवेदन किया—"भगवन्! हम लोगों में से अनेक के पास बड़े ही विशाल भवन हैं उनमें से किसी एक भवन के उपरितन कक्ष में चौबीस तीर्थंकरों का जिनेपट्टक घर कर प्रभु वन्दन ग्रादि सभी धार्मिक कृत्य सम्पन्न किए जाएँ।"

जिनवल्लभसूरि ने श्रावकों के प्रस्ताव को स्वीकार करते हुए एक भवन में सविधि वष्ठ कल्यां एक का महोत्सव मनाया। इससे सभी बड़े सन्तुष्ट हुए श्रौर जन्होंने परस्पर मन्त्रगा पर जिनवल्लभसूरि से निवेदन किया—"भगवन् ! ग्रविधि में प्रवृत्त इन चैत्यवासियों के मन्दिर में कभी किसी भी दशा में जिनोक्त विधि से प्रभुवन्दन पूजन का अवसर मिलना बड़ा कठिन है। अतः यदि आपको यह उचित प्रतीत हो तो हम लोग एक-दूसरे के नीचे ऊपर दो जिन मन्दिरों का निर्माण करवा लें।" जिनवल्लभसूरि ने धनरव गम्भीर स्वर में निम्नलिखित गाथा का गान किया:---

> जिनभवनं जिनबिम्बं, जिनपूजां जिनमतं च यः कुर्यात् । तस्य नरामरशिवसुख फलानि करपल्लवस्थानि ।।

ग्रर्थात् जो कोई व्यक्ति जिनेश्वर भगवान् का मन्दिर, जिनेश्वर प्रभु का बिम्ब बनवाता है, जिनेश्वर की पूजा करता है, जिन प्ररूपित धर्म का प्रचार प्रसार करता है उसके करतल में मानव भव, देव भव ग्रौर मोक्ष के सुख फल के रूप में श्रनायास ही उपलब्ध हो जाते हैं।

इस गाथा को सुनकर श्रावकों को यह विश्वास हो गया कि दो तलों के एक भवन में दो जिन मन्दिरों का निर्माण करवाना जिनवल्लभ गरिए की इब्टि में महान् पुण्यफलप्रदायी कार्य है। यह विचार कर उन श्रावकों ने दो तलों के रूप में दो जिन मन्दिर बनवाने का निश्चय किया । यह संवाद चैत्यवासियों तक पहुंचा । चैत्यवासी परम्परा के प्रमुख श्रावक लक्षाधीश प्रह्लादन ग्रौर बहुदाक ने कहा :-- "देखो तो सही, यह दिरद्री द्रमुक देवमन्दिरों का निर्माण करवाएंगे और राजमान्य हो जाएंगे।" चैत्यवासी श्रावकों की यह बात जिनवल्लभ गिएंग के कानों तक पहुंची। शौच निवृत्ति हेतु बहिर् भूमि की श्रोर जाते समय जिनवल्लभ गिएंग को श्रेष्ठि प्रह्लादन मिला। जिनवल्लभ गिएंग ने उससे कहा—"देखों भद्र! तुम्हें इस प्रकार की गर्वोक्ति नहीं कहनी चाहिये। इन नये उपासक श्रावकों में से भी कोई न कोई श्रावक राजमान्य श्रेष्ठि होगा और वह तुम्हें राजपुरुषों के बन्धन से छुटकारा दिलवाएगा।"

कालान्तर में जिनवल्लभ गिए। की यह भविष्यवारणी फलीभूत हो गई। प्रह्लादन श्रावक को किसी अपराध में दण्डनायक ने पकड़ कर उसके हाथों में हथ-कड़ियां डाल दीं। जब जिनवल्लभ गिए। के प्रमुख श्रावक साधारण को यह बात ज्ञात हुई तो उसने अपने प्रभाव से प्रह्लादन को बन्धनों से मुक्त करवाया।

अपने निश्चय के अनुसार जिनवल्लभ गिंग के श्रावकों ने एक विशाल भवन का निर्माण करवाया और उसकी दोनों मंजिलों में दो जिन मन्दिर बनवाये। बड़े ठाठ-बाठ से उन श्रावकों ने उन दोनों मन्दिरों में मूर्तियों की जिनवल्लभ गिंग के हाथों प्रतिष्ठा करवाई। इससे जिनवल्लभ गिंग की कीर्ति दिग्दिंगन्त में फैल गई कि वस्तुत: गुरु हों तो ऐसे हों।

खरतरगच्छ् वृहद् गुर्वावलीकार ने जिनवल्लभ गिए। के जीवनवृत्त में उनके ज्योतिष विज्ञान के प्रकांड पांडित्य पर प्रकाश डालते हुए उनके एतिद्वषयक चमत्कारों का भी वर्णन किया है ।

वृहद् गुर्वावली में उल्लेख है कि एक समय मुनिचन्द्राचार्य ने ग्रपने दो शिष्यों को ग्रागमों की वाचना ग्रह्ण करने के लिये जिनवल्लभ गिण के पास मेजा। जिनवल्लभ गिण ने उनको ग्रागमों की वाचना देना प्रारम्भ किया। वे दोनों ग्रागम शिक्षार्थी भी जिनवल्लभ गिण के श्रावकों को ग्रपने पक्ष में करने के लक्ष्य से उनका ग्रनेक प्रकार से मनोरंजन करने लगे। एक दिन मुनि चन्द्र के उन दोनों शिष्यों ने ग्रपने गुरु के नाम एक पत्र लिखा। उस पत्र को वाचना ग्रह्ण करने के बसते में डालकर वे दोनों विद्यार्थी मुनि जिनवल्लभ गिण की वसित में गये। वे दोनों जिनवल्लभ गिण को वन्दन करने के पश्चात् उनके समक्ष बैठ गये। वाचना ग्रह्ण करने के लिये ज्यों ही उन्होंने बसते को खोला तो उनका वह पत्र बाहर गिर गया। ग्रामिनव लेखन को देखकर जिनवल्लभ गिणा ने उस पत्र को उठाकर पढ़ना प्रारम्भ कर दिया। वे दोनों विद्यार्थी मुनि ग्रवाक एवं ग्रवश हो देखते ही रह गये। जिनवल्लभ गिण के हाथ में से उस पत्र को छीन लेने का तो उनमें साहस नहीं था। जिनवल्लभ गिण ने उनके उस पत्र को पढ़ा जिसमें लिखा हुग्रा था:—"जिनवल्लभ गिण के कितपय श्रावकों को हमने ग्रपने वश में कर लिया है। शनै: शनै: इनके सभी श्रावकों को हम वश में कर सकेंगे ऐसी हमारी धारणा है।"

पत्र को पढ़ लेने के पश्चात् जिनवल्लभ गरिए ने सस्वर निम्नलिखित आर्या का उच्चारए किया:—

> स्रासीज्जनः कृतघ्नः क्रियमाराष्ट्रनस्तु साम्प्रतं जातः । इति मे मनसि वितर्को भविता लोकः कथं भविता ॥

अर्थात् अपने - ऊपर किये गये उपकार के बदले अपकार करने वाले कृतष्त लोग तो समय-समय पर युगादि से ही होते चले आ रहे थे। किन्तु आज के इस युग में तो अपने ऊपर किये जा रहे उपकार के बदले अपकार करने वाले कियमाराष्ट्र लोग हो गये हैं यह देखकर मेरे मन में एक दुखभरी आशंका उत्पन्न हो रही है कि अब आगे लोग किस-किस प्रकार के होंगे और इस संसार की कैसी दयनीय दशा बन जायेगी।

इस ग्रार्या का उच्चारण करने के पश्चात् जिनवल्ल भ गिण ने उन दोनों कियमाणध्न शिक्षार्थी कुशिष्यों को सम्बोधित करते हुए कहा:—"बस ग्रव बहुत हो गई वाचना ग्राप लोगों को इस प्रकार की विषबुक्ती भावना को देखकर।"

वे दोनों मुनि तत्काल ग्रपने-ग्रपने बसते वस्त्र पात्र श्रादि समेट कर द्रुतगिति से ग्रपने गुरु मुनिचन्द्राचार्य के पास लौट गये।

इस घटना के पश्चात् उन्हें कभी किसी ने चित्तौड़गढ़ में नहीं देखा ।

जिनवल्लभ गिए के अन्तर्भरेगाप्रदायिनी उपदेश शैली का एक उदाहरण प्रस्तुत करते हुए खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावलीकार ने लिखा है:—"बागड प्रान्त का रहने वाला गणदेव नामक एक श्रावक यह जानकर कि जिनवल्लभगिए के पास स्वर्णसिद्धि की विधि है, विपुल स्वर्ण प्राप्ति की इच्छा से चित्तौड़गढ़ में उनकी सेवा में आया और उनकी अहिनश उपासना करने लगा। जिनवल्लभ गिए। ने उस श्रावक के मनोभावों को किसी प्रकार जान लिया। उन्होंने अनुभव किया कि यह व्यक्ति वस्तुत: बड़ा ही सुयोग्य है। यदि इसे धर्म की शिक्षा देकर धर्म के प्रचार-प्रसार के कार्य में लगा दिया जाय तो लोगों का बड़ा उपकार हो सकता है। यह विचार कर वे उसे धार्मिक ज्ञान के साथ-साथ इस प्रकार के उपदेश देने लगे जिनसे कि उसके अन्तर्मन में अनासक्ति परक संविग्न भाव, वैराग्य भाव उत्पन्न हो जाय। जिनवल्लभ गिए की अमोध एवं अद्भुत उपदेश शैली का ऐसा प्रभाव पड़ा कि वह गणदेव श्रावक स्वर्णसिद्धि के प्रति उदासीन हो सांसारिक कार्यकलापों से विरक्त एवं अनासक्त हो गया। गए।देव श्रावक के उत्कट अनासक्ति और संविग्नभाव को देख कर एक दिन जिनवल्लभगिए। ने उससे कहा:—"सौम्य। क्या मैं तुम्हें स्वर्णसिद्धि वताऊं?" गए।देव श्रावक ने कहा:—"भगवन्! मुक्ते स्वर्णसिद्धि अथवा स्वर्ण से वताऊं?" गए।देव श्रावक ने कहा:—"भगवन्! मुक्ते स्वर्णसिद्धि अथवा स्वर्ण से

सब कोई प्रयोजन नहीं है। मैं तो आपके मुखारिवन्द से यह नियम ग्रहण करना चाहता हूं कि बीस द्रम्म से मैं व्यापार कर अपना जीवन निर्वाह करूंगा और अधिकाधिक समय तक श्रावक धर्म के कर्त्तव्यों का निर्वहन करता रहंगा।"

कुछ समय तक जिनवल्लभ गिंशा की सेवा में उसने धार्मिक ज्ञान के साथ-साथ धर्म का प्रचार करने की कला भी अपने गुरु से सीख ली। इस प्रकार उसे धार्मिक ज्ञान का प्रशिक्षण दे जिनवल्लभगिंग ने धर्म के प्रचार-प्रसार हेतु बागड़ देश में भेज दिया। धर्मोपदेश देने की कला में गणदेव श्रावक निष्णात हो गया था। बागड देश के गांव-गांव, नगर-नगर और डगर-डगर में घूम-घूम कर उसने लोगों में धर्म का प्रचार-प्रसार करना प्रारम्भ किया और थोड़े ही समय में बागड देश के निवासियों को बड़ी संख्या में जिनवल्लभगिंग का उपासक बना दिया।

उनके काव्य-रचना कौशल का दिग्दर्शन कराते हुए गुर्वावलीकार ने लिखा है कि जिनवल्लभग्रिंग का व्याख्यान सुनने के लिये प्रायः प्रतिदिन अनेक विद्वान्, विचक्षरा पुरुष श्रौर विशेषतः ब्राह्मरा पंडित श्रपने-श्रपने मन की शंकाश्रो को मिटाने के उद्देश्य से आया करते थे। एक दिन व्याख्यान देते समय प्रसंगवशात् उन्होंने 'धिज्जाईसा माहणं' (धिम्जातीया ब्राह्मसा) इस गाथा का विवेचन किया। 'धिग्जातीया ब्राह्मणाः' यह सुनते ही सब ब्राह्मण रुष्ट होकर व्याख्यान-स्थल से उठकर बाहर चले गये। वे सब एक स्थान पर एकत्रित हुए, जिनबल्लभगरिए के विपक्षी लोग भी उन बाह्मएों में जाकर सम्मिलित हो गये। वे सब के सब कोधा-भिभूत हो कहने लगे: -- "हम जिनवल्लभ के साथ बास्त्रार्थ कर उसे पराजित एवं लिजत करेंगे।" जिनवल्लभगिए। को जब यह सब वृत्तान्त ज्ञात हुआ तो उन्होंने एक पत्र पर निम्नलिखित क्लोक लिखकर अपने एक विक्वस्त विवेकी श्रावक के साथ यह कहकर उन ब्राह्मएों के पास भेजा कि उन ब्राह्मएों में जो सबसे ग्रधिक प्रभावशाली वृद्ध ब्राह्मरण हो उसके हाथ में यह पत्र दे देना। उस उपासक ने उन ब्राह्मणों के समूह में जाकर एक प्रतिभाशाली वयोवृद्ध ब्राह्मण पंडित के हाथ में वह पत्र दे दिया। उस श्लोक को वयोवृद्ध ब्राह्मए। ने बड़े ध्यान से पढ़ा ग्रौर ग्रन्य सब विद्वानों को वह क्लोक सुनाते हुए उन्हें परामर्श दिया :—"हमें यहां विवेक से काम लेना चाहिए । हम सब लोग वस्तुतः एक-एक विद्या के ही विज्ञ हैं लेकिन यह जैन महामुनि जिनवल्लभ तो सब प्रकार की विद्याश्रों में निष्णात हैं। ऐसी दशा में हम सब मिलकर भी उनके साथ शास्त्रार्थ में विजय प्राप्त करना तो दूर, शास्त्रार्थ में क्षरा भर के लिये भी उनके समक्ष टिक नहीं सकेंगे। ग्रतः उनके साथ संघर्ष में न उतर कर उनके गुर्गों से, उनके ग्रगाध ज्ञान से लाभ उठाना ही हम सबके लिए श्रेयस्कर है।'' अपने वयोवृद्ध विद्वान् के इस सत्परामर्श से उन सब ब्राह्मए। विद्वानों का कोध शांत हुआ और वे सब अपने-ग्रपने स्थान की ग्रोर चले गये। जिनवल्लभसूरि द्वारा बनाया हुआ वह श्लोक इस प्रकार है:-

मयदिः भंगभीतेरमृतमयतया धैर्यगांभीर्ययोगान्
न क्षुभ्यन्त्येव तावन्नियमितसलिलाः सर्वदैते समुद्राः ।

ग्रहो क्षोभं वर्जेयुः क्वचिदपि समये दैवयोगात्तदानीं न क्षोगाी नाद्रिचकं न च रविशशिनौ सर्वमेकार्णवं स्यात् ।।

अर्थात् कहीं हमारी मर्यादा का भंग न हो जाय इस भय से, अपने असाध उदर में श्रमृत होने के कारएा तथा ग्रथाह धैर्य एवं गाम्भीर्य के धनी होने के कारएा श्रगाध प्रपार पानी के प्रक्षय निधान होते हुए भी वे समुद्र कभी क्षुब्ध नहीं होते। यदि कदाचित् अकिसी समय किसी काररावश दैव योग से यह समुद्र क्षुड्य हो जायं तो न तो कहीं इस धरती का अता-पता रहे, न उत्तुङ्ग गगनचुम्बी पर्वतों की मालाएं ग्रौर न सूर्य-चन्द्र ही दिष्टगोचर हों। निखिल ब्रह्मांड केवल एकार्णव स्वरूप अर्थात जल ही जल के रूप में परिरात हो जाय।

इस उदन्त से जिनवल्लभगिए। के अक्षोभ्य गाम्भीर्य, अतुल साहस एवं ग्रटल श्रात्म-विश्वास की एक भलक दिष्टगोचर होती है।

खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली के उल्लेखानुसार जिनवल्लभमूरि ने घारानगरी के राजाधिराज नर वर्मा की राज्य सभा के सम्मान की रक्षा की । बाहर के कोई दो विद्वान् एकदिन नरवर्मा की राज्यसभा में उपस्थित हुए ग्रौर उन्होंने राजा की विद्वद् मंडली के समक्ष ''कंठे कुठारः कमठे ठकारः'' इस एक पद की समस्या पूर्ति का प्रस्ताव रक्खा। राज्य सभा के सभी विद्वानों ने ग्रपनी-ग्रपनी प्रज्ञा के ग्रनुसार उस समस्या की पूर्ति की किन्तु उन दोनों विद्वानों कों किसी से संतोष नहीं हुआ। राज सभा की प्रतिष्ठा का प्रश्न था। राजा बड़ा चिन्तित हुआ। भ्रपनी राजसँभा के किसी एक विवेकशील पुरुष के परामर्श से एक चररा की उस समस्या को पत्र में लिखकर एक द्रुतगामी अश्वारोही दूत के साथ जिनवल्लभसूरि के पास चित्तौड़ भेजा। जिनवल्लभसूरि ने तत्काल शेष तीन चरसों की पूर्ति कर पूरा श्लोक एक पत्र में लिखकर घाराधीश नरवर्मा के पास तत्काल भेज दिया। सूर्योदय होते-होते वह दूत जिनवल्लभगिए। का पत्र लेकर राजा की सेवा में उपस्थित हमा। राजसभा में उस समस्यापूर्ति को निम्नलिखित रूप में सूनाया गया:-

> "रे रे नृषाः! श्री नरवरभूपप्रसादनाय क्रियतां नतांग्री। कंठे कुठारः कमठे ठकारश्चके यदश्वीऽग्रख्राग्रधातै: ॥"

प्रथात् ग्ररे ग्रो ! छोटे-बड़े राज्यों के राजाग्रों ! राजाधिराज श्री नरवर्मा को प्रसन्न करने के लिये उन्हें साष्टांग प्रसाम करके श्रपने कंठ पर कुल्हाड़ा रख लो क्योंकि उसके घोड़ों ने भ्रपने खुरों के स्राघात से बड़े-बड़े राजास्रों को भूल ठित कर दिया है।

इस समस्यापूर्ति को सुनते ही वे दोनों ही विद्वान् समस्या-पूर्ति करने वाले अज्ञात विद्वान् की मुक्तकंठ से प्रशंसा करते हुए परम प्रमुदित हुए। अपनी राज्य

सभा की प्रतिष्ठा बचाने वाले जिनवल्भसूरि के प्रति राजा नरवर्म ने मन ही मन हार्दिक कृतज्ञता प्रकट की ग्रौर उसने उन दोनों विद्वानों को वस्त्राभूषरा पुरस्कार ग्रादि प्रदान कर विदा किया।

कालान्तर में जब जिनवल्लभसूरि धारानगरी गये तो राजा नरवर्म ने बड़ी श्रद्धा श्रीर भक्ति से उनका सम्मान करते हुए तीन लाख पारुस्थ (मुद्रा विशेष) श्रीर तीन गांव भेंट स्वरूप स्वीकार करने की प्रार्थना की। जिनवल्लभगिए ने राजा की प्रार्थना के उत्तर में कहा:—"राजन्! हम पंच महाव्रतधारी साधु हैं। धनराशि श्रीर ग्रामादि को भेंट रूप में स्वीकार करना तो दूर, हम तो धन के नाम पर, परिग्रह के नाम पर किसी भी मुद्रा का स्पर्श तक नहीं कर सकते। यदि यह धनराशि श्रीर तोनों ग्रामों की श्राय किसी सत्कार्य में ही लगाना चाहते हैं तो चित्तौड़ में श्रावकों ने कुछ ही समय पूर्व जो दो जिन मन्दिर बनवाये हैं, उनकी व्यवस्था के लिये यह दान कर दीजिये।

राजा इस प्रकार जिनवल्लभगिएा की निस्पृहता देखकर बड़ा ही चमत्कृत एवं सन्तुष्ट हुन्ना श्रौर उसने चित्रकूट के दोनों जिन मन्दिरों के लिए प्रतिदिन दो पारुस्थ के हिसाब से शाश्वत दान की राजाज्ञा प्रसारित की ।

इस पट्टावली में यह भी उल्लेख है कि जिनवल्लभगिशा की प्रसिद्धि चारों स्रोर प्रमुत हो गई और नागौर, नढ़वर, महकोट्ट, विकमपुर स्रादि नगरों के श्रावकों ने चैत्यवासी परम्परा का परित्याग कर स्रापको स्रपना गुरु बनाया। मरुकोट्टनगर के श्रावकों की प्रार्थना पर स्रापने एक समय उपदेशमाला पर व्याख्यान देना प्रारम्भ किया और 'सम्बच्छरमुसभिजिशो' इस एक गाथा पर श्रापने छः मास पर्यन्त व्याख्यान दिया। ग्रापके व्याख्यानों से श्रावक बड़े सन्तुष्ट हुए। एक दिन व्याख्यान भवन में व्याख्यान देने के पश्चात् जब वे स्रपनी वसित में स्रपने श्रावक समूह के साथ लौटे तो उसी समय उन्होंने देखा कि एक दूलहा घोड़े पर ग्रारूढ़ हो विवाह के लिए जा रहा है शौर उसके पीछे स्त्रियों का समूह मधुर कण्ठ स्वर से गीत गाता हुग्रा जा रहा है। जिनवल्लभसूरि के मुख से हठात् दीर्घ निश्वास निकल पड़ी। श्रावकों द्वारा काररण पूछे जाने पर जिनवल्लभसूरि ने कहा—विचित्र है कर्म की गित। ये जो स्त्रियां इस समय गाती हुई जा रही हैं, कुछ ही क्षराों के पश्चात् करुग कन्दनपूर्वक रुदन करती हुई लौटेंगी।

कुछ ही क्षराों पश्चात् अपने गुरु की भविष्यवाशी को सत्य हुआ देख श्रावकों के आश्चर्य का पारावार नहीं रहा। कुछ ही क्षराों पूर्व जो स्त्रियां गाती हुई जा रही थीं वे सब रोती हुई लौट रही थीं। स्त्रियों के रोने का काररा यह था कि जिस समय दूत्हा सीढ़ियों पर चढ़ रहा था उसका पैर फिसल गया और वह घरट्ट के ऊपर गिर पड़ा। तत्काल उसका पैट पूरी तरह फट गया और उसका प्रारान्त हो गया।

मरुकोट से विहार कर जिनवल्लभसूरि नागपुर-नागौर पधारे ग्रौर श्रनेक स्थानों पर विचरण करते हुए देवभद्राचार्य ग्राएहिल्लपुर पट्टा पधारे। वहां उन्होंने विचार किया कि प्रसन्नचन्द्राचार्य ने स्वर्गारोहरण से पूर्व मूफे यह कहा था कि जिनवल्लभगरिए को अभयदेव सूरि के पट्ट पर म्रासीन कर देना। इसके लिए अब उपयुक्त समय है। उन्होंने तत्काल नागपुर-नागौर में स्थित जिनवल्लभगिए। के पास एक पत्र भेजा कि वे शीघ्र ही अपने समुदाय के साथ चित्रकृट पहुँच जाएं। वे भी शीघ्र ही वहां स्नाकर स्रपना स्रभीप्सित कार्य करेंगे।

तदनुसार दोनों - जिनवल्लभगिए। ग्रौर देवभद्राचार्य ग्रपने-ग्रपने समुदाय के साथ चित्तौड़ पहुँच गये। पं० सोमचन्द्र को भी उस समय बुलाया गया था किन्तु वे चित्तौड़ नहीं पहुँच सके । शुभ मुहूर्त देखकर देवभद्रसूरि ने विक्रम सम्वत् ११६७ की आषाढ़ शुक्ला छठ के दिन चित्तौंड़ स्थित बीर विधि चैत्य में जिनवल्लभसूरि को नवांगी वृत्तिकार अभयदेवसूरि के पट्ट पर आचार्य पद प्रदान किया।

इस प्रकार जिनवल्लभसूरि को भ्रभयदेवसूरि का पट्टधर नियुक्त कर देवभद्राचार्यं अपने शिष्य परिवार सहित विभिन्न क्षेत्रों में विचरग करने लगे ।

म्राचार्य पद पर प्रतिष्ठित होने के पश्चात् जिनवल्लभसूरि विधि मार्ग के प्रचार-प्रसार के लिए निरन्तर प्रयास करते रहे, पर सहसा वे हग्एा हो गये। उन्होंने व्याधि के स्राकस्मिक स्राक्रमण को देखकर निमित्त ज्ञान के बल से यह ज्ञात कर लिया कि अब उनका अन्तिम समय आ पहुँचा है। उन्होंने विक्रम सम्बत् ११६७ की कार्तिक वदि दशम के दिन अपने सभी दुष्कृतों की आलोचना कर संथारा किया ग्रौर नमस्कार मंत्र का निरन्तर जाप करते हुए विक्रम सम्वत् ११६७ की कार्तिक कृष्णा द्वादशी के दिन रात्रि के अन्तिम प्रहर में तीन दिन के अनणन के पश्चात् वे चतुर्थ देवलोक के ग्रघिकारी हए ।

जिनवल्लभसूरि के जीवन वृत्त का यह एक पक्ष है, जिसे यशस्विनी खरतरगच्छ परम्परा की पट्टावली (वृहद् गुर्वावली) के स्राधार पर संक्षेपतः ऊपर प्रस्तृत किया गया है।

खरतरगच्छ से इतर प्रायः सभी परम्पराग्रों के विद्वान् लेखकों ने, मुख्यतः तपागच्छ के उपाध्याय श्री धर्मसागर गरिए ने जिनवल्लभसूरि के जीवन वृत्त का,उपरि-विशास पक्ष से नितान्त विपरीत पक्ष प्रस्तुत किया है। धर्म सागर ने जिनवल्लभ की कटुतम ब्रालोचना करते हुए, उनके द्वारा की गई भगवान् महावीर के छ: कल्यागाकों की प्ररूपसा के प्रश्न को लेकर उन्हें उत्सूत्र-प्ररूपक की संज्ञा तक से स्रभिहित कर दिया है । तपागच्छीय महोपाध्याय श्री धर्मसागर गिए ने स्रपती "श्रीतपागच्छपट्टा-वली सूत्रम् स्वीपज्ञ वृत्ति संवेतम्" में श्री जिनवल्लभसूरि को स्रभयदेवसूरि के शिष्य के रूप में स्वीकार न कर उनके जीवन के अन्तिम क्षराों तक चैत्यवासी परम्परा का अनुयायी श्रमण एवं चैत्यवासी परम्परा के आचार्य श्री जिनेश्वरसूरि का ही शिष्य बताते हुए लिखा है:

> "तथा कूर्च्पुरगच्छीय चैत्यवासी जिनेश्वरसूरि शिष्यो जिन-वल्लभश्चित्रकूटे षट्कल्याएाक प्ररूपराया निजमतं प्ररूपितवान् ।" १

अर्थात् कूर्चपुर (कुचेरा) गच्छीय चैत्यवासी आचार्य जिनेश्वरसूरि के शिष्य जिनवल्लभ ने चित्तौड़ में भगवान् महावीर के छट्टे कल्यागाक की प्ररूपगा कर अपने स्वयं के नये मत को प्रकट किया।

इसी प्रकार स्रज्ञात कर्तृ क "श्री गुरु पट्टावली" में भी जिनवल्लभसूरि के लिये इसी प्रकार का उल्लेख किया गया है जो इस प्रकार है :— "तत्समये कूच्चंपुरगच्छीय चैत्यवासी श्री जिनेश्वरसूरि शिष्यो जिनवल्लभ नामा चित्रकूटे षष्टकल्यासक प्ररूपसाया अविधि संघम् स्थापितवान्, तत्सम्प्रदायः खरतर इति व्यवह्रीयते विक्रमात् १२०४ वर्षे जातः।" 2

श्रथांत् उस समय कूर्च्पुर गच्छ के चैत्यवासी श्राचार्य श्री जिनेश्वरसूरि के शिष्य जिनवल्लभ ने चित्रकूट में छः कल्यागकों की प्ररूपगा कर श्रविधि संघ की, (श्रथांत् विधि विहीन, अनागिमक श्रथवा मूल परम्परा से विपरीत संघ की) स्थापना की। श्री जिनवल्लभसूरि का वह सम्प्रदाय विक्रम सम्वत् १२०४ में खरतर नाम से पहिचाना जाने लगा।

तपागच्छ के उपाध्याय श्री धर्मसागर गिएं ने अपने खण्डन मण्डनात्मक विशाल ग्रन्थ "प्रवचन परीक्षा" में न केवल जिनवल्लभ को ही ग्रिपितु सबसे पहले कियोद्धार का शुभारम्भ करने वाले महान् कियोद्धारक वर्द्धमानसूरि तक को ग्रौर उनके द्वारा संस्थापित संविग्न परम्परा ग्रथवा सुविहित परम्परा के ग्रभिन्न प्रमुख ग्रंग खरतरगच्छ तक को मूलतः चैत्यवासी परम्परा के ग्रनुयायी बताते हुए लिखा है:—

"श्री वर्द्धमानाचार्यस्तु चैत्यवासं परित्यज्य श्री उद्योतनसूरि पाश्वें चारित्रं गृहीत्वा विषमभोगिकः सन्नेव योगानुष्ठानपूर्वकं सूत्रवाचनां गृहीतवान्, परं विहारस्तदाज्ञामात्रेणेति—अतः एव श्री वर्द्धमानसूरि संतानीयं श्री अभयदेवसूरि, श्री वर्द्धमानसूरि (द्वितीय) प्रभृतिभिस्तथा तदनपत्य जिनवल्लभेनापि श्री वर्द्धमानसूरिमविषक्रत्य स्वकृत ग्रन्थ प्रशस्त्यादौ श्री वर्द्धमानसूरि पट्ट परम्परा लिखिता, न पुनस्ततः प्रागपि सूरिमविषक्रत्येति।"

१. पट्टावली समुच्चय (सम्पादक मुनि श्री दर्शनविजयजी) पृष्ठ ५४

२. वही, पृष्ठ १६६

प्रवचन परीक्षा, भाग १, पृष्ठ ३०६ (उपाच्याय श्री धर्म सागर द्वारा रचित)

श्रर्थात् श्री वर्द्धमानसूरि ने चैत्यवासी परम्परा का परित्याग कर श्री उद्योतनसूरि के पास चारित्र ग्रहण किया ग्रथीत ग्रभिनव रूप से पंच महावृत की दीक्षा ग्रहण की। तद्परान्त भी वे विषम भोगिक ही रहे, उनके साथ उद्योतनसूरि ने श्रमए। परम्परा में प्रचलित बारह प्रकार के सम्भोग एवं पारस्परिक व्यवहार नहीं रखा। इस प्रकार विषम भोगी रहते हुए ही वर्द्धमानाचार्य ने उद्योतनसूरि से आगमों की वाचनाएं ग्रहरा कीं। इस प्रकार विषमभोगी रहते हुए भी वर्द्धमानसूरि श्रपने शिक्षागुरु उद्योतनसूरि की ब्राज्ञा से विचरण करते रहे। इस भांति न तो उद्योतन-सूरि ने वर्द्धमानसूरि को अपनी परम्परा के शिष्य के रूप में ग्रौर न वर्द्धमानसूरि ने ही उद्योतनसूरि को अपना पूर्वाचार्य विधिवत् स्वीकार किया । यही कारएा है कि वर्द्धमानसूरि के सन्तानीय प्रथवा शिष्य प्रशिष्य ग्रभयदेवसूरि ग्रौर वर्द्धमानसूरि (द्वितीय) ग्रादि ग्राचार्यों ने तथा उनकी शिष्य सन्तति में नहीं ग्राने वाले जिन-वल्लभ ने भी स्रपनी-स्रपनी कृतियों की प्रशस्तियों में श्री वर्द्धमानसूरि से ही परम्परा के उद्भव का उल्लेख किया हैं। वर्द्धमानसूरि से पूर्व के ग्राचार्यों का उन्होंने कोई उल्लेख नहीं किया। इसका कारएा यह है कि इनके पूर्वाचार्य तो चैत्यवासी थे श्रौर उद्योतनसूरि को ये सब विद्वान् लेखक उद्योतनसूरि की परम्परा से विसम्भो-गिक होने के कारण उन्हें (उद्योतनसूरि को) अपना पूर्वाचार्य नहीं लिख सकते थे।

इन पंक्तियों के माध्यम से महोपाध्याय श्री धर्मसागर ने महान् कियोद्धारक वर्द्धमानसूरि की उस महती महनीया परम्परा को, जो आगे चलकर खरतरगच्छ के नाम से लोकविख्यात हुई और जिसने चैत्यवासी परम्परा के प्रचार प्रसार एवं वर्चस्व के कारणा नितान्त गौणा बनी हुई श्रमण भगवान् महावीर की मूल विशुद्ध परम्परा को पुनः वर्चस्व प्रदान करने में भगीरथ प्रयास तुल्य महान् योगदान किया, मूलतः ही नगण्य एवं विक्रम सम्वत् १०८० के आस-पास अभिनव रूप से संस्थापित परम्परा सिद्ध करने का श्रपनी ग्रोर से ग्रथक किन्तु वस्तुतः निरर्थक प्रयास किया है।

खरतरगच्छ परम्परा की श्रालोचना करने में श्रालोचना की सीमा को लांधकर उपाध्याय श्री धर्मसागर ने लिखा है:—

> "सब्वेहि कुवक्षेहि म्र निब्भन्तो खरयरो सहावेणं । जिब्भादोसदुगेणं, भासराभक्खरासरूवेणं ॥६४॥

> उस्सुत्तं भासित्ता, दिज्जा ग्रलिग्नंपि सम्मइं मूढो । पज्जूसिग्र विदलाइ, भक्खंतो भएाइ मुरिएमप्पं ॥६४॥ १

१. प्रवचन परीक्षा, पृष्ठ ३१६, भाग १

तीए पमारा कररो, अपमाणं सासरां समग्गं पि। कायव्वं विवरीया, जेणं दोण्णंपि दो पंथा ॥७०॥१ जिरावल्लहो स्र सीसो, तेरा कस्रो दविसा दाणेसा।

खरतरोप्यनंत संसार्येव, तन्मध्ये पतितो जिनप्रभोऽपि म्लेच्छाधिपति-प्रति बोधकोऽपि प्रवचनोपधात्येक, उत्सूत्र भाषिणां प्रवचनोपधातित्वात्.......' 3

श्रयात् जितने भी कुपक्ष हैं, उनमें खरतर पक्ष वस्तुतः स्वभाव से ही ढीठ है। भाषण श्रौर भक्षण की दिष्ट से जो सबसे बड़े दो दोष होते हैं, उन दोषों से खरतरगच्छ युक्त है। उत्सूत्र अर्थात् सूत्र विरुद्ध प्ररूपणा करके यह मूढ भूठी ही सम्मित देता है। यानि बासी द्विदल श्रादि को खाकर भी यह श्रपने श्राप को मुनि कहता है।

यदि खरतरगच्छ को प्रामािग्ति मान लिया जाय तो समग्र जिनशासन ही अप्रामािग्ति सिद्ध हो जाता है, क्योंकि जिनशासन ग्रौर खरतरगच्छ ये दोनों एक-दूसरे से विपरीत दिशा की श्रोर ले जाने वाले भिन्न-भिन्न ग्रौर परस्पर विरोधी दो मार्ग हैं।

कूच्चेपुर गच्छीय चैत्यवासी श्राचार्य जिनेश्यरसूरि ने धन देकर जिनवल्लभ को खरीदा और उस कय किये हुए बालक को श्रपना शिष्य बनाया।

ये खरतरगच्छ वाले भी अनन्त-भ्रनन्त काल तक संसार में भटकने वाले हैं और इनके बीच में पतित यह जिनप्रभ भी म्लेच्छराज तुगलक मोहम्मद शाह का प्रतिबोधक होते हुए भी निर्भ्रन्थ प्रवचन का उड्डाह अथवा उपधात करने वाला ही है, क्योंकि उत्सूत्रभाषी वस्तुतः निर्भ्रन्थ प्रवचन का उपधात करने वाले ही होते हैं।

इस प्रकार विरोध की पराकाष्ठा को पारकर धर्म सागर ने जिनशासन को शिथिलाचारियों के बाहुपाश से उन्मुक्त कराने में सर्वाधिक योगदान करने वाले जिनवल्लभसूरि को अविधि मार्ग का संस्थापक, उत्सूत्रभाषी, कयकीत साधु, चैत्यवासी आदि कुत्सित सम्बोधनों से अभिहित कर वर्द्धमानसूरि और खरतरगच्छ को जिनशासन से नितान्त विपरीत पथ का अनुगामी बताया है। इसके कारणों पर विचार करने से पहले उपाध्याय धर्मसागर के सम्बन्ध में पट्टावली समुच्चय के एक टिप्परा की ओर ध्यान दिलाना परमावश्यक है। उस टिप्परा में धर्मसागर

१ प्रवचन परीक्षा, भाग १, विश्वाम ४, पृष्ठ ३०६

२. प्रवचन परीक्षा, भाग १, पृष्ठ २३१

३. वही पृष्ठ ३१६

४. पट्टावली समुच्चय, पृष्ठ १७३, टिप्परा

के सम्बन्ध में लिखा है—"तथा तित्शिष्यो विजयदान सूरिः कियोद्धार सहायकृत् तस्य शिष्यः, पूर्वं खरतरगच्छः पश्चात् तपोगच्छाचरगः, देवगिरौ श्री हीरविजय-सूरीएगं सहाध्यायी, गीर्वागभाषाजल्पदेक्षः, तीव्र बुद्धिः, प्रखर वादी, चर्नुविध वाद निष्णातः, श्री जम्बूद्वीप प्रज्ञप्ति (विक्रम सं० १६३६) कल्प किरणावली (विक्रम सम्वत् १६२८ दीपावल्यां राजधन्यपुरे) —कुमति कुद्दालः — प्रवचन परीक्षा — तपागच्छ पट्टावलिषु—तद्वृत्ति नयचक्र—ईर्यापथिका षट्त्रिंशिका वृत्तिः—ग्रौष्ट्रिक मतोत्सूत्रदीपिका (विक्रम सम्वत् १६१७) प्रमुख ग्रन्थानां प्रणेता उपाध्याय श्री धर्मसागरः।"

इस टिप्परा में स्पष्ट रूप से यह बताया गया है कि श्री धर्मसागर पहले खरतरगच्छ का साधु था ग्रौर कालान्तर में तपागच्छ का ग्रनुयायी हो गया। यद्यपि इस टिप्परा के मतिरिक्त प्रदावधि मन्यत्र कहीं इस प्रकार का उल्लेख उपलब्ध नहीं हुश्रा है, जिससे यह सिद्ध हो कि उपाध्याय धर्मसागर प्रथमतः खरतरगच्छ का साधु था ग्रौर कालान्तर में उसने खरतरगच्छ को छोड़कर तपागच्छ परम्परा को ग्रपनाया हो । ऐसी स्थिति में यदि इस टिप्परा को नितान्त निराधार न माना जाय तो यह अनुमान किया जाता है कि खरतरगच्छ के किसी आचार्य अथवा विद्वान साध् से मतभेद हो जाने के कारण उपाध्याय धर्मसागर ने तपागच्छ को स्वीकार किया हो ग्रौर उसी पारस्परिक मनोमालिन्य के काररा धर्मसागर ने खरतरगच्छ के विरुद्ध इस प्रकार विषवमन किया हो । इस पारस्परिक विद्वेष ने बहुत उग्र रूप घारण किया, इसकी पुष्टि ग्राचार्यश्री विनयचन्द ज्ञान भण्डार, जयपूर में उपलब्ध एक प्राचीन पत्र की प्रतिलिपि से होती है, जिसमें लिखा है :--

> "श्री खरतरगच्छीय सुविहित साधुवर्ग के ऊपर द्वेषवुद्धि घरते थके तपगच्छी श्री विजयदानसूरि शिष्यधर्मसागर उपाध्याये तीस बोल सूत्र सू विरुद्ध प्ररूप्या ग्रौर पिरा श्री श्रभयदेवसूरि परम्परादिक नी मन कल्पित प्ररूपरा। कीधी जे एहवा भ्राचार्य खरतरगच्छ में न थाय इत्यादि श्रसम्बद्ध वचन भारूया । ते वारे सम्वत् १६२७ कात्तिक सुदी सातम दिने शुक्रवासरे श्री पाटण नगर में श्री खरतरगच्छ नायक परम संवेगी परम वैरागी युग प्रधान गुरु श्री जिनचन्द्रसूरि समस्त दर्शनीए एकट्टा करी शास्त्र पढाव्यो । ते बारे सर्वगच्छीय गीतार्थ मिलि घरणा ग्रन्थ जोई, जोइयां पछे धर्मसागर ने तिडाव्यो । पछे छिपि रह्यो । न म्रावे तिवारे कार्त्तिक सुदि १३ सर्व-दर्शन मिली चर्चा ए खोटी जाएगी ने निन्हव थाप्यो, जिनदर्शन थी बाहर की घो । शुद्ध मार्गी तपागच्छीय गीतार्थे पिरा निन्हव जाराी तेहनी वचन प्रमारा न कीनो । हिवडा कितराइक कदाग्रही मन्दमति शास्त्रज्ञान हीन तपागच्छी पिरा ते उत्सूत्रवादी निन्हव ना वचन प्रमारा करे छे अने जिन

> उपरिलिखित सब विवरणों को देखने से यह अनुमान किया जाता है कि

गच्छभेद के कारणा जो कलहाग्नि जिनशासन में भड़क उठी थी, उसी के परिणाम-स्वरूप परस्पर एक-दूसरे को नीचा दिखाने के प्रयास प्रतिपक्षी गच्छों के विद्वानों द्वारा किये गये।

वस्तुतः तटस्थ दृष्टि से यदि जिनवल्लभसूरि के जीवनवृत्त पर विचार किया जाय तो यही तथ्य प्रकाश में आयेगा कि वे एक महान् क्रान्तिकारी विद्वान् थे। श्री वर्द्धमानसूरि ने विक्रम् सम्वत् १०८० में कियोद्धार कर शिथिलाचार और चैत्यवासियों द्वारा जैनधर्म संघ में रूढ़ कर दिये गये विकारों के विरुद्ध जो अभियान प्रारम्भ किया था, उसे वस्तुतः जिनवल्लभसूरि ने बल दिया। विभिन्न क्षेत्रों में घूम- घूम कर उन्होंने चैत्यवासियों के गढ़ों को धूलिधूसरित किया। संघ पट्टक जैसी क्रान्तिकारी कृति का निर्माण कर उन्होंने जन-जन के मन में शिथिलाचार के विरुद्ध विद्रोह की आग भड़का दी।

ऐसा प्रतीत होता है कि वर्द्धमानसूरि के शिष्य जिनेश्वरसूरि के स्वर्गस्थ हो जाने के अनन्तर भी चैत्यवासियों का अनहिल्लपुर पट्टगा में प्रबल बहुमत था। वसतिवास परम्परा को जिनेश्वरसूरि के प्रयासों से पट्टगा में धर्म प्रचार की स्वतन्त्रता मिल चुकी थी तथापि गुर्जर राज्य के उच्च पदों पर, व्यावसायिक प्रतिष्ठानों पर एवं सामाजिक संगठनों पर चैत्यवासी परम्परा के अनुयायियों का बड़ा गहरा प्रभाव था। इसी कारए। पाटए। के संघ पर चैत्यवासी परम्परा के स्राचार्यों का प्रभृत्व बना रहा । जैसा कि स्रभयदेवसूरि के प्रकरण में बताया जा चुका है-कोई भी चाहे कैसी ही शक्तिशाली परम्परा क्यों न हो-चैत्यवासी परम्परा के साथ मिलजुलकर रहने की दशा में ही वह न केवल अगाहिल्लपुर पट्टगा में ही, अपितु समस्त गुर्जर राज्य में भ्रपना भ्रस्तित्व बनाये रख सकती थी। यही कारेगा था कि स्रभयदेवसूरि ने चैत्यवासी स्राचार्य द्रोगाचार्य की पहल पर उनके साथ समन्वयात्मक सहयोग का हाथ बढ़ाया । अनुमानतः अभयदेवसूरि के जीवनकाल तक चैत्यवासी परम्परा के साथ सुविहित परम्परा का, मुख्यतः वर्द्धमानसूरि की परम्परा का पूर्णतः सौहार्दपूर्ण एवं पारस्परिक सहयोगपूर्ण मधुर व्यवहार रहा । हमारे इस ग्रनुमान की पुष्टि इन दो तथ्यों से होती है कि द्रोगाचार्य द्वारा जो चैत्यवासी परम्परा के ८३ स्राचार्यों को स्रागमों की वाचनाएं प्रतिदिन दी जाती थीं उनमें म्राचार्य सभयदेवसूरि प्रायः नित्य प्रति उपस्थित हुम्रा करते थे भौर नवांगी वृत्ति-कार अभयदेवसूरि ने जिन नौ अंगों पर वृत्तियों की रचनाएं कीं, उनका संशोधन चैत्यवासी परम्परा के प्रधान म्राचार्य द्रोगाचार्य ने किया। म्रभयदेवसूरि के जीवनकाल में उनकी परम्परा का चैत्यवासी परम्परा के साथ किसी भी प्रकार के संघर्ष के होने का उल्लेख भी उपलब्ध जैनवांग्मय में ग्रद्याविध कहीं दिष्टगोचर नहीं होता। इससे यही प्रतिफलित होता है कि स्रभयदेवसूरि के जीवन काल पर्यन्त चैत्यवासी परम्परा श्रौर सुविहित परम्परा के नाम से श्रभिहित की जाने वाली वैत्यवासी परम्परा के बीच सौहार्दपूर्ण वातावरण रहा । जिस समय जिनवल्लभसूरि

**टिप्पर्**शी आ शु. = भ.

पाटरा छोड़कर विहार कम से चित्तौड़ पहुँचे, उस समय चित्तौड़ में भी चैत्यवासियों का ही प्रभुत्व एवं प्रावल्य था। यही कारण था कि जिनवल्लभसूरि को रहने के लिये प्रारम्भ में कोई अनुकूल स्थान न मिलने के कारएा उन्हें देवी आपदाओं के स्थान चामुण्डा के मठ में निवास करना पड़ा। खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली के एतद् विषयक उल्लेख से स्पष्टतः यही प्रकट होता है कि अभयदेवसूरि के स्वर्गस्थ होने के लगभग एक दो दशक पर्यन्त न केवल गुजरात अपितु मेदपाट आदि अनेक स्थानों पर चैत्यवासियों का पूर्ण वर्चस्व, प्रभुत्व व प्राबल्य था ।

ग्रभयदेवसूरि के स्वर्गस्थ होने के कुछ ही वर्षी पश्चात् दोनों परम्पराग्नों के सम्बन्धों में तनाव उत्पन्न हो जाने के संकेत जैन वांग्मय में दिष्टिगोचर होते हैं। इसका प्रमुख कारगा यही रहा कि जिनवल्लभसूरि ऋान्तिकारी विचारधारा के विद्वान् उपाध्याय थे । वे शोध्रातिशीघ्र चैत्यवासी परम्परा के शिथिलाचार और चैत्यवासियों द्वारा जिन शासन में प्रविष्ट की गई विकृतियों के समूलोन्मूलन के लिए ब्यग्र हो उठे थे । उन्होंने ग्रनहिल्लपुर पट्टगा में भी विधि चैत्य के नाम से भ्रनेक चैत्यालयों का निर्माण करवाया । किन्तु राज्याश्रय प्राप्त चैत्यवासी परम्परा ने उन विधि चैत्यों पर ग्रपना प्रभुत्व स्थापित कर सुविहित परम्परा के शब्दों में उन्हें म्रविधि चैत्य के रूप में परिवर्तित कर दिया। श्री जिनवल्लभसूरि के इस प्रकार के क्रान्तिकारी प्रयासों ने न केवल चैत्यवासी परम्परा को ही ग्रपितु सुविहित परम्परा के जितने भी कर्णधार ग्राचार्य, उपाध्याय ग्रथवा विद्वान् श्रमण जो ग्रनहिल्लपुर पट्टग्र में उस समय विद्यमान थे, उन सब को भी रुष्ट कर दिया । जिन-वल्लभसूरि के इन सुधारवादी प्रयासों से चैत्यवासी परम्परा के आचार्यों, श्रमणों, श्रावक एवं श्राविका वर्ग का रुष्ट हो जाना तो सहज स्वाभाविक ही था किन्तु सुविहित परम्परा के जो स्राचार्य, उपाध्याय, गिएा, विद्वान् श्रमण स्रादि जिनवल्लभ गिंशा के इन कार्यों से रुष्ट हुए, उसके पीछे यही एक कारण था कि सुविहित परम्परा के साधु-साध्वी, श्रावक-श्राविका रूप चतुर्विध संघ की यह दढ़ धारगा थी कि चैत्यवासी परम्परा के साथ सम्बन्धों को बिगाड़कर वे कम से कम विशाल गुर्जर प्रदेश में ग्रपना ग्रस्तित्व सुदृढ़ नहीं रख सकते। इसी काररा चैत्यवासी परम्परा के रुष्ट होते ही सुविहित परम्परा के कर्णधार भी जिनवल्लभसूरि से रुष्ट हुए। क्योंकि वे चैत्यवासी परम्परा के साथ मधुर व्यवहार रखने में ही अपना भला समभते थे। इस प्रकार अपने प्रतिपक्षियों और पक्ष वाले समुदाय के रुष्ट हो जाने के परिग्णामस्वरूप जिनवल्लभसूरि को अनहिल्लपुर पट्टगा छोड़ने के लिए विवश होना पड़ा श्रौर उन्होंने गुर्जर प्रदेश से मेदपाट की स्रोर विहार किया। खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली के निम्नलिखित उल्लेख से इस तथ्य की पूर्णतः पुष्टि होती है:--

> "ततो वाचनाचार्यो जिनवल्लभगिए कतिचित् दिनानि पत्तराभूमौ विहृत्य न तादशो विशेषेगा बोघो विघात कस्यापि शक्यते, येन सुखमुत्पद्यते

मनसि । ततश्चात्मतृतीय आगम विधिना सुशकुनेन भव्यजनमनिस भगवद्भिएत विधि धर्मौत्पादनाय चित्रकूट देशादिसु विहृतः । ते च देशा सर्वेऽपि प्रायेण देवगृहनिवासीमुनीन्द्रैव्यिप्ताः । सर्वोऽपि तद्वासितो लोकः, किं बहुना । नानाग्रामेषु विहारं विदधंश्चित्रकूटे प्राप्तः । यद्यपि तत्राशुभै-भीविता लोकास्तथाप्ययुक्तं कर्तुं न शक्नुवन्ति, पत्तने गुरूणां प्रसिद्धि श्रवणात् । १

ग्रर्थात ग्रभयदेवसूरि के स्वर्गस्थ हो जाने के ग्रनन्तर कुछ समय तक ग्रनहिल्लपुर पट्टेंगा में तथा उसके ग्रासपास के क्षेत्रों में विचरण करने के ग्रनन्तर जिनवल्लभ गरिए ने यह अनुभव किया कि वहां उनके उपदेशों से कोई विशेष लाभ होता दृष्टिगोचर नहीं हो रहा है, न किसी को श्रपनी विचारधारा के अनुरूप मोड़ देकर भ्रन्तर्मन को स्राह्मादित कर देने वाला कार्य ही किया जाना सम्भव है। इस प्रकार का इढ़ विश्वास होते ही उन्होंने प्रभु महावीर द्वारा प्ररूपित विधि मार्ग के स्रभ्युदयोत्थान के उद्देश्य से शुभ मुहूर्त में शुभ शकुन होने पर चित्रकुट स्रादि प्रदेशों की स्रोर दो स्रौर साधुस्रों के साथ विहार किया। वे सभी प्रदेश प्रायः चैत्यवासी परम्परा के स्राचार्यों के सुदृढ़ प्रभाव में थे । वहां के निवासियों के मानस में चैत्यवासी परम्परा की विचारधारा कूट-कूट कर भरी हुई थी । अनेक ग्रामों में विचरण करते हुए वे चित्तौड़ पहुँचे । यद्यपि वहां के निवासियों के अन्त-मैन में जिनवंत्लभसूरि के प्रति अशुभ भावनाएं भरी हुई थीं तथापि वे लोग उनका किसी भी प्रकार का ग्रनिष्ट करने में सक्षम नहीं हो सके। क्योंकि अराहिल्लपुर पट्टरा में जो उनकी प्रसिद्धि हुई थी उसकी सुवास उस समय तक सुदूरस्थ प्रदेशों में व्याप्त हो चुकी थी। उन्होंने विश्राम के लिए वहां के श्रावकों से ग्रावास की याचना की, किन्तू उन श्रावकों ने वसति से दूर निर्जन एकान्त में श्रवस्थित चामुण्डा मठ की स्रोर इंगित करते हुए कहा—"वह चामुण्डा का मठ स्रापको निवास के लिए मिल सकता है ग्रौर कोई स्थान ग्रापके लिए नहीं है।" जिनवल्लभसूरि तत्काल ताड गये कि उन श्रावकों के मन में उनके प्रति दुर्भावना है। वहां किसी प्रकार के देवी उपद्रव उपस्थित होने का इनको विश्वास है। इसी कारण उन्होंने वह निर्जन एकान्त स्थान हमें रहने के लिए बताया है । देवगुरु प्रसाद से सब कुछ भला ही होगा, मन ही मन यह विचार कर उन्होंने प्रकट में कहा—"ठीक है, हम वहीं रह जायेंगे। साधना के लिए तो निर्जन एकान्त स्थान ही सर्वोत्तम होता है।"

उन्होंने तत्काल परमेष्ठी-मन्त्र का ध्यान कर चामुण्डा मठ की ग्रोर प्रयास किया ग्रौर वहां जाकर देवी की ग्रनुज्ञा ले विश्वाम किया ।

खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली के उपर्यु ल्लिखित उद्धरण से भी यही तथ्य प्रकाश में त्राता है कि समस्त मेदपाट तक में विकम की बारहवीं शताब्दी के

१. खरतरगच्छ दृहद् गुर्वावली पृष्ठ १०

उत्तरार्द्ध के लगभग डेढ शतक तक चैत्यवासियों का ही वर्चस्व एवं पूर्ण प्रभुत्व था। इस तथ्य की पुष्टि जिनवल्लभसूरि के जीवन की इस घटना से ही भली-भांति हो जाती है कि जब उन्होंने भगवान महावीर के गर्भापहार का छठा कल्याएक किसी जिनमन्दिर में मनाने का निश्चय किया तो चित्तौड़ के किसी भी जिनमन्दिर में उन्हें प्रवेश तक नहीं करने दिया गया। इसी कारण उन्हें चौबीस जिनेश्वरों के चित्रपट को एक गृहस्थ के घर में रखकर छठे कल्याराक का उत्सव मनाना पड़ा । तदनन्तर जब उन्होंने यह देखा कि उन्हें वन्दन-नमन ग्रीर उनके उपासकों को पूजा श्रर्चन के लिये चित्तौड़ में कोई जिनमन्दिर उपलब्ध नहीं होने वाला है, क्योंकि सभी जिनालयों पर चैत्यवासी परम्परा का स्वामित्व है तो उन्होंने उपासना के लिए ग्रभिनव जिनमन्दिर के निर्माण करवाने के ग्रपने श्रावक श्राविकाग्रों के प्रस्ताव का मनुमोदन किया और शीघातिशोध जैसा कि पहले ऊपर बताया जा चुका है, दो तल्ले भवन का निर्माण करवा उसे दो जिनमन्दिरों का रूप प्रदान किया गया।

ये सब ऐतिहासिक तथ्य इस बात के द्योतक हैं कि ग्रभयदेवसूरि के जीवनकाल तक चैत्यवासी परम्परा के साथ सुविहित परम्परा का जो सद्भावपूर्ण व्यवहार रहा वह जिनवल्लभसूरि के सुधारवादी ग्रथवा कान्तिकारी कार्यकलापों के परिएाामस्वरूप संघर्ष में बदल गया । ऐसा प्रतीत होता है कि नवांगी वृत्तिकार श्रभयदेवसूरि के पास श्रांगमों का ग्रध्ययन कर लेने के पश्चात् जिनवल्लभसूरि ने दृढ संकल्प कर लिया था कि वे चैत्यवासी परम्परा द्वारा चारों स्रोर फैलाये गये शिथिलाचार के दलदल से संघ का उद्धार करके ही विश्वाम ग्रहगा करेंगे। ग्रपने इस दृढ़ संकल्प के अनुसार उन्होंने चैत्यवासी परम्परा के समूलोनमूलन का अभियान प्रारम्भ किया और उसके परिस्<del>गामस्वरूप उन्हें चै</del>त्यवासी परम्परा श्रौर सुविहित दोनों ही परम्पराश्रों के अनुयायियों का कोपभाजन बनना पड़ा। "श्रदौव वा मरगा-मस्तु, युगान्तरे वा । न्यायात् पथः प्रविचलन्ति पदं न घीराः।'' इस सुक्ति को चरितार्थ करते हुए उन्होंने साहस नहीं छोड़ा । गुर्जर प्रदेश में ग्रौर मुख्यतः ग्रनहिलपुर पत्तन में वे अपने संकल्प का कियान्वयन नहीं कर सकेंगे, यह विचार कर जिनवल्लभ गिं ने गुर्जर प्रदेश को छोड़ अन्य क्षेत्रों को अपना कार्यक्षेत्र बनाया । वे जीवन-भर चैत्यवासी परम्परा से जूक्षते रहे ग्रौर चैत्यवासी परम्परा के उन्मूलन ग्रौर विधि मार्ग के ग्रम्युत्थान के लिये उन्होंने संघपट्टक जैसी क्रान्तिकारी कृति की संरचना की । संघपट्टक का घोष दिग्दिगन्त में गुंज उठा । संघपट्टक द्वारा प्रकट किये गये युक्तिसंगत तथ्यों से जन-मानस जिनवल्लभ की ग्रोर ग्राकवित हमा। बड़ी संख्या में लोग उनके उपासक बनने लगे। सर्वप्रथम चित्तीड़ नगर में भ्रीर तदनन्तर देश के विभिन्न नगरों में जिनवल्लभसूरि की प्रेरणा से विधि चैत्यों के निर्माण प्रारम्भ होने लगे । उन विधि चैत्यों में चैत्यवासी परम्परा के विधि-विधान, स्राचार-विचार, व्यवहार म्रादि से नितान्त विपरीत निम्नलिखित म्राज्ञाएं उट्टंकित करवा दी गई:--

- १. यहां श्रागम के विरुद्ध कोई कार्य नहीं किया जायेगा।
- २. रात्रि में इन विधि चैत्यों में स्नात्र का स्रायोजन नहीं किया जायेगा।
- इन विघि चैत्यों पर किसी भी साधु का किसी प्रकार का स्वामित्व नहीं रहेगा ।
- ४. इन विधि चैत्यों में रात्रि के समय कोई स्त्री प्रवेश नहीं कर सकेगी। रात्रि में स्त्रियों का प्रवेश पूर्णतः निषिद्ध रहेगा।
- ४. इन विधि चैत्यों में जाति, वंश, कुल ग्रादि का किसी प्रकार का कदाग्रह नहीं रहेगा।
- ६. इन विधि चैत्यों में उपासक वर्ग ताम्बूल चर्वएा कभी नहीं कर सकेगा।

जिनवल्लभसूरि के इस प्रकार के सुधारवादी एवं क्रान्तिकारी विचारों का जनमानस पर बड़ा ही चमत्कारपूर्ण प्रभाव हुन्ना। देश के कोने-कोने में जनमानस जिनवल्लभ गिंग की भ्रोर न्नाकृष्ट हुन्ना और लोग चैत्यवासी परम्परा का परित्याग कर महानदी के वेग की भांति विधि मार्ग के अनुयायी बनने लगे।

इस प्रकार जिस चैत्यवासी परम्परा के सुविशाल, सुगठित एवं शक्तिशाली संगठन को महान् कियोद्धारक वर्द्धमानसूरि के शिष्य श्री जिनेश्वरसूरि ने विक्रम सम्वत् १०८० में भक्तभोर डाला था, उसे विक्रम सम्वत् ११६५ के स्नागमन से पूर्व ही जिनवल्लभसूरि ने छिन्न-भिन्न, स्रशक्त स्नौर निष्प्रभावी बना डाला । चैत्यवासी परम्परा के निर्वल स्नौर निष्प्रभावी हो जाने से सुविहित परम्परा का स्रभ्युदय, उत्तरोत्तर प्रगति की स्नोर स्रमसर होने लगा।

सुविहित परम्परा के अन्दर आमूलचूल परिवर्तनकारी सर्वांगपूर्ण कियोद्धार के अभाव में अथवा सद्भाव के उपरान्त भी उसके सम्यग् रूप से कियान्वयन न होने के कारण श्रमण भगवान् महावीर के धर्मसंघ में जो गच्छभेद उत्पन्न हुए, उन गच्छभेदों की कालान्तर में एक प्रकार की बाढ़ सी आ गई। उन सब गच्छों के तत्कालीन पारस्परिक विद्वेष, कलह, वैमनस्य पूर्ण कार्य-कलाएों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर ऐसा प्रतीत होता है कि यदि एकमात्र आगमों को ही आधार एवं सर्वोपरि मानकर पूर्ण कियोद्धार किया जाता और उस कियोद्धार का आगमों के निर्देश के अनुसार अक्षरणः अनुपालन किया जाता तो जिनवल्लभसूरि के प्रयास सम्पूर्ण जैनसंघ को एकता के सूत्र में आबद्ध करने में सम्भवतः सफलकाम हो जाते। पर दुर्भाग्य की बात यह रही कि जिनवल्लभ की सुविहित परम्परा के विद्वानों ने ही कटु से कटुतम आलोचना की और उनके द्वारा षष्ठ कल्याएक की प्ररूपणा ने तो सुविहित परम्परा के श्रन्य गच्छों को इतना अधिक उत्तेजित किया कि उन इतर गच्छों ने जिनवल्लभसूरि को अविधि मार्ग श्रर्थात् आगमिक विधि से विपरीत मार्ग पर चलने वाले मत का संस्थापक तक घोषित कर दिया।

श्रस्त, जो बीत गया उसके लिये तो-"श्रवश्य भाविनो भावा भवन्ति महतामिप" प्रथवा "सुनो भरत! भावी प्रबल, विलखि कहे रघुनाथ। हानि-लाभ जीवन-मरएा, यश-ग्रपयश विधि हाथ" इन सूक्तियों को सम्बल बना सन्तोष करने के ग्रतिरिक्त ग्रौर कोई उपाय ही नहीं है।

इन सब तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर निष्कर्ष यही निकलता है कि जिनवल्लभसूरि ग्रपने समय के एक महान् साहसी, उद्भट विद्वान् ग्रौर कान्ति-कारी विचारधारों के धनी थे। उन्होंने संधरथ को गहन पंकिल शिथिलाचार के दलदल से बाहर निकालने का भ्रद्भुत् साहसपूर्ण प्रयास किया । घर भौर बाहर के दोनों स्रोर के विरोध के उपरान्त भी वे चैत्यवासी परम्परा के बाह्य वर्चस्व को सदा-सदा के लिए समाप्त करने में सफलकाम हुए।

साहसी धर्मप्रचारक होने के साथ-साथ जिनवल्लभसूरि एक सफल एवं श्रेष्ठ साहित्यसर्जंक भी थे। उनकी निम्नलिखित १७ कृतियां ग्राज भी जैन साहित्य की श्रीवृद्धि कर रही हैं :---

- १. ग्रागमिक वस्तु विचार सार
- ३. प्रश्न षष्ठि शतक
- ५. गराधर सार्द्ध शतक
- ७. संघ पट्टक
- ६. धर्मोपदेश मय द्वादशमुलक रूप प्रकरण
- ११. स्वप्नाष्टक विचार
- १३. ग्रजित शान्ति स्तवन
- १५. जिन कल्यासक स्तोत्र
- १७. महावीर चरित्र मय वीरस्तव

- २. श्रुगार शतक
- ४. पिंड विशुद्धि प्रकरएा
- ६. पौषध विविध प्रकररा
- द. धर्म शिक्षा
- १०. प्रश्नोत्तर शतक
- १२. चित्र काव्य
- १४. भवारि-वारण स्तोत्र
- .१६. जिनचरित्र मय जिन स्तोत्र

अन्त में जैसा कि ऊपर बताया जा चुका है विकम सम्वत् **११६७ तदनुसार** ंश निर्वास सम्वत् १६३७ की कार्तिक कृष्णा द्वादशी के दिन तीन दिन के अनशन ो इन महापुरुष ने समाध्यपूर्वक स्वर्गलोक की स्रोर प्रयाण किया ।

जिनवल्लभसूरि के क्रान्तिकारी विचारों की उनके पट्टभर जिनदत्तसूरि पर ऐसी अमिट छाप स्रोंकित हुई कि वे जीवन भर अपने पूर्वीचार्य के पदिचन्हों पर चलते हुए जिनसासन की प्रभावना के कार्य में निरत रहे। जैसा कि जिनदत्तसूरि के जीवन वृत्त से स्पष्टतः प्रकट हो जायेगा कि जिनवल्लभ सूरि से भी स्रति कठोर संघर्ष का उन्हें सामना करना पड़ा, किन्तु वे तिल मात्र भी ग्रपने निर्धारित लक्ष्य से विचलित नहीं हए।

## श्राचार्यं श्री जिनदत्तसूरि (दादा साहब)

श्राचार्यं जिनदत्तसूरि विक्रम की बारहवीं शताब्दी के ऐसे महान् प्रभावक श्राचार्यं हुए हैं, जिनकी कीर्ति श्राज भी भारत के ग्रनेक प्रान्तों में सुदूर तक व्याप्त है। वे बड़े ही निर्भीक, प्रत्युत्पन्नमित ग्रीर स्पष्टवादी थे। उनके उपदेश बड़े ही मार्मिक, ग्रन्तस्तलस्पर्शी होते थे। ग्रापने भारत के कोने-कोने में ग्रप्रतिहत विहार कर न केवल जैन धर्मावलम्बियों के मनोबल के साथ-साथ नैतिक एवं सामाजिक धरातल को ही समुन्नत बनाया ग्रपितु सहस्रों सहस्र ग्रजैनों को श्रमण भगवान् महावीर के विश्वकल्याणकारी उपदेश सुना कर उन्हें जैन धर्मावलम्बी भी बनाया। ग्रापश्री के ग्रन्त:करण में जैन धर्म के ग्रम्युदय ग्रीर उत्थान की बलवती उत्कट भावनाएँ श्रहिनश उत्ताल तरंगों की भांति ग्रान्दोलित होती रहती थीं। इस प्रकार की विश्वकल्याणकारिणी उत्कट भावनाग्रों के परिणामस्वरूप ग्रापकी प्रत्येक इच्छा विराट प्रकृति के लिये ग्रादेश तुल्य बन गई थी, ग्रापके मुखारविन्द से प्रकट हुग्रा प्रत्येक शब्द सुरत्तरु के समान तत्काल फलप्रदायी सिद्ध होने लगा। इन सबके परिणामस्वरूप ग्रापके प्रत्येक कार्य-कलाप को, ग्रापकी वाणी को जन-जन में ग्रद्भित चमत्कार की संज्ञा दी जाने लगी।

## माता, पिता, जाति श्रीर जन्म

जिनदत्तसूरि के पिता का नाम वाच्छिग था। वाच्छिग गुजरात के प्रतिष्ठित एवं राजमान्य हुम्मड़ कुलोत्पन्न श्रेष्ठिवर थे। ग्रापका मूल निवास स्थान गुजरात का ऐतिहासिक नगर घवलकपुर (घोलका) था। वाच्छिग तत्कालीन गुजरात राज्य के ग्रमात्य (मंत्री) थे। वाच्छिग की धर्म पत्नी का नाम था बाहड़देवी। बाहड़देवी बडी धर्मनिष्ठा एवं पतिपरायगा सन्नारीरत्न थी।

वि० सं० ११३२ में मंत्री वाच्छिग की पत्नी बाहड़देवी ने धवलकपुर में एक पुत्र-रत्न को जन्म दिया । यही हुम्मड़ कुल प्रदीप शिशु कालान्तर में जिन-शासन प्रभावक जिनदत्तसूरि (दादा साहब) के नाम से विख्यात हुन्ना ।

शिक्षा योग्य वय में बालक का सुयोग्य शिक्षक के पास ग्रध्ययन प्रारम्भ करवाया गया। हुम्मड़ कुल प्रदीप कुशाग्रबुद्धि बालक निष्ठापूर्वक ग्रध्ययन करने लगा।

जिनेश्वरसूरि के शिष्य धर्मदेव उपाध्याय की त्राज्ञानुवर्तिनी कतिपय विदुषी साध्वियों ने वि० सं० ११४१ का वर्षावास धवलकपुर में किया। श्रपने पुत्र के साथ धर्मनिष्ठा बाहड़देवी उन साध्वियों के दर्शन, उपदेश श्रवसा, सत्संग व धर्म चर्चा के लिये प्रतिदिन नियमित रूप से म्राती थी । उन साध्वियों ने बाहड़देवी के बालक को पहली बार देखते ही समभ लिया कि आगे चल कर यह बालक बड़ा ही होनहार होगा। अपने सामूद्रिक एवं ज्योतिष ज्ञान के आधार पर उन साध्वयों की जब यह धारगा बन गई कि यह बालक भविष्य में जिनशासन की महती प्रभावना करेगा तो उन्होंने बड़े स्नेह से बाहड़देवी को समभाना प्रारम्भ किया कि यदि उनके होनहार पुत्र को श्रमस्पधर्म की दीक्षा दिला दी जाय तो यह जिनशासन की बहुमुखी उन्नति करने वाला महान् प्रभावक ग्राचार्य सिद्ध होगा । प्रतिदिन के प्रयास से जब उन साध्वयों को विश्वास हो गया कि अन्ततोगत्वा बाहड्देवी अपने पुत्र को दीक्षा दिलाने के लिये सहमत हो जायेगी, तो उन्होंने धर्मदेव उपाध्याय की सेवा में यह संदेश भेजा—"यहाँ एक सुयोग्य पात्र प्राप्त हुआ है, हमारा अनुमान है कि इस सुपात्र को देख कर ग्रापको भी प्रमोद होगा।"

चातुर्मास की अवधि परिसमाप्त हो चुकी थी। अतः इस समाचार के पहुंचते ही शुभ शकुन में धवलकपुर की स्रोर प्रस्थित हो स्रप्रतिहत विहार कम से श्री धर्मदेव उपाध्याय वहां पहुँचे । उन्होंने धवलकपूर में बाहड़देवी के उस प्रतिभाशाली पुत्र को देखा। अपनी आशाओं के शत-प्रतिशत अनुरूप उस ओजस्वी बालक को र्देख कर धर्मदेव उपाध्याय पूर्णतः तुष्ट हुए । वि० सं० ११४१ में शुभ ल**ग्न देख कर** धर्मदेव उपाध्याय ने ६ वर्ष की वय के उस बालक को श्रमण्धर्म की दीक्षा प्रदान की श्रीर उन नवदीक्षित मुनि का नाम मुनि सोमचन्द्र रखा । धर्मदेव उपाध्याय ने सर्वदेवगरिए को नवदीक्षित मुनि का अभिभावक बनाते हुए उन्हें आदेश दिया कि वे नवदीक्षित मूनि की दिनचर्या, धर्मचर्या आदि के सभी कार्य नियमित रूप से समय पर करवाते रहें।

दीक्षा ग्रहण करने के दिन ही मध्याह्नोत्तर काल में सर्वदेवगिए। सोमचन्द्र मुनि को अपने साथ बहिर्भूमि ले गये। शौचनिवृत्यर्थ मुनि सोमचन्द्र को जीव-जन्तु विहीन स्थान की श्रोर इंगित कर सर्वदेवगिए। श्रागे की श्रोर बढ़ गये ।

बालसुलभ चांचत्य वशात् एवं जीव-म्रजीव म्रादि का बोध न होने के कारण सोमचन्द्रमूनि ने पास ही के खेत से चने के कतिपय पौधे जड़ सहित उखाड़ लिये । शौच निवृत्ति के पश्चात् सोमचन्द्र के पास लौट कर सर्वदेवगरिए ने उन मुनि के पास चने के जड़ से उखाड़े गये पौधे देखे तो नवदीक्षित मूनि को शिक्षा देने के ग्रभिप्राय से बालक मुनि की मुख वस्त्रिका ग्रौर रजोहरण लेते हुए कहा—''चला जा अपने घर, मूनि बनने के अनन्तर भी क्या कोई खेतों के पौधे उखाड़ता है? कभी नहीं।"

बालक सोमचन्द्रमुनि ने तत्क्षरण अपना अपराध स्वीकार करते हुए कहा-"मेरी मुखवस्त्रिका ग्रौर रजोहरए। मुक्तसे मेरे ग्रपराध के दण्ड स्वरूप ग्रापने ले लिये, यह तो श्रापने उचित ही किया, किन्तु मेरे मस्तक पर जो चोटी थी उसे मेरे मस्तक पर उसी रूप में यथावत् उगाकर मुफ्ते प्रदान कीजिये, जिससे कि मैं श्रपने घर लौट सकूँ।"

मुनि सोमचन्द्र की इस बात को सुनकर सर्वदेवगिंशा के आक्चर्य का पाराबार न रहा। उन्होंने मन ही मन यह कहते हुए कि इसकी इस बात का कोई उत्तर किसी के पास नहीं है, सोमचन्द्रमुनि को उनके दोनों धर्मोपकरण तत्काल लौटा दिये और वे दोनों उपाश्रय में लौट आये। सर्वदेवगिंशा ने धर्मदेव उपाध्याय को इस घटना का उपर्यु क्त विवरण सुनाया। धर्मदेव उपाध्याय को विश्वास ह्ये गया कि यह बालक भविष्य में जिनशासन का सक्षम प्रभावक सिद्ध होगा।

घवलकपुर से मुनि सोमचन्द्र प्रपने श्रभिभावक गुरु श्री सर्वदेवगिए। के साथ विचरए। करते हुए पाटए। श्राये। वहां उनके श्रध्ययन की व्यवस्था की गई। वे भावडाचार्य के पास श्रध्ययन करने लगे। एक दिन श्रध्ययनार्थ भावडाचार्य की धर्मशाला की श्रोर जाते हुए मुनि सोमचन्द्र से एक उद्धत किशोर ने पूछा—"श्रो श्वेतपट! हाथ में यह कपलिका किस लिये रखी है?" प्रत्युत्पश्रमित सोमचन्द्र मुनि ने तत्काल उस उद्धत को उसी की मुद्रा में उत्तर देते हुए कहा—"तुम्हारे मुख को विचूिणत करने श्रौर श्रपने मुख की शोभा बढ़ाने के लिये।" प्रश्नकर्ता हतप्रभ हो श्रवाक की भांति देखता ही रह गया।

भावड़ाचार्यं के पास प्रगाढ़ निष्ठापूर्वक ग्रध्ययन करते हुए मुनि सोमचन्द्र ने लक्षरण पंजिका ग्रादि अनेक विषयों के ग्रन्थों में पारीरणता प्राप्त की। भावड़ाचार्य मुनि सोमचन्द्र की कुशाग्र प्रत्युत्पन्नमित एवं प्रतिभा से पूर्णतः प्रभावित थे। वे मुनि सोमचन्द्र को अपने पास श्राने वाले सभी शिक्षार्थी शिष्यों में सर्वश्रेष्ठ मानते और उन्हें कस्तूरी की उपमा से उपमित किया करते थे। वच्याकरण, छन्द शास्त्र, न्याय, नीति आदि विषयों में श्राधिकारिक प्रकाण्ड पाण्डित्य प्राप्त कर श्रागमों का अध्ययन प्रारम्भ किया। श्री हरिसिहाचार्यं ने मुनि सोमचन्द्र को यथा क्रम से सभी श्रागमों का अध्ययन करवाया। प्रगाढ़ श्रद्धाभक्ति एवं निष्ठापूर्वक श्रागमों का तल-स्पर्शी ज्ञान प्राप्त कर लेने के पश्चात् पण्डितमुनि सोमचन्द्र विभिन्न क्षेत्रों में अप्रतिहत विहार कर श्रनेक भव्य प्रारायों को प्रतिबोध देते हुए जिनशासन के

१. शिक्षानिमित्तं रजोहरणं मुखवस्त्रिका च गृहीता—"स्वगृहे गच्छ ।" " " युक्तं गिर्मा कृतं परं सा मम मस्तके चोटिकासीत् तां तु दापय । " " गुरुभिश्चिन्तितं भविष्यति योग्य एषः । खरतरगच्छ वृ० गुर्वावली पृष्ठ-१४

२. खरतरगच्छ दृहद् गुर्वावली पृष्ठ १४-१५

<sup>₹.</sup> वही ,, १५

४. वही ,, १५

स्रभ्युदय, स्रभ्युत्थानकारी एवं स्व-पर कल्या एकारी कार्यों में लीन हो गये। जैनधरं के विशुद्ध स्वरूप के साथ-साथ सुविहित परम्परा को प्रकाश में लाने के दृढ़ संकल्प वे साथ श्री वर्द्धमानसूरि, श्री जिनेश्वरसूरि स्रादि इस परम्परा के यशस्वी स्राचार्यों ने चैत्यवासियों के वर्चस्व का समूलोन्मूलन करने वाली धर्म क्रान्ति का सूत्रपात किया था। उस धर्म कान्ति के पथ पर मुनि सोमचन्द्र भी स्रम्रसर होते रहे। स्वल्प समय में ही मुनि सोमचन्द्र के गुएगों की सौरभ दूर-दूर तक फैलने लगी। इससे श्री देव भद्राचार्य का सोमचन्द्र मुनि पर धर्म स्नेह उत्तरोत्तर बढ़ता ही गया।

दैव दुविपाकवशात् वि० सं० ११६७ की कार्तिक कृष्णा द्वादशी को रात्रि के ग्रांतिम प्रहर में ग्रभयदेवसूरि के पट्टधर, इस प्रतापी गच्छ के ग्रपने समय के महान् प्रभावक श्राचार्य श्री जिनवल्लभसूरि ने तीन दिन की संलेखना से समाधिपूर्वक स्वर्गारोहण किया। इस ग्रनभ्र वष्त्रपात से चतुर्विध संघ के हृदय को गहरा ग्राधात पहुँचा। देवभद्राचार्य को श्री जिनवल्लभसूरि के ग्राकस्मिक स्वर्गवास से मानसिक संताप ने ग्रा घेरा। वे विचारने लगे कि ग्रभयदेवसूरि के पट्ट को वस्तुतः जिनवल्लभसूरि समीचीन रूप से समुद्योतित कर रहे थे। पर कराल काल की कुद्दष्टि ने उन्हें जैन संघ से छीन लिया। उन्होंने मन ही मन निश्चय किया कि जिनवल्लभसूरि के पट्ट पर किसी ऐसे सुयोग्य पात्र को प्रतिष्ठित किया जाये जो जिनशासन को जिनवल्लभसूरि के समान उद्योतित कर सके।

हमारे गच्छ में ऐसा सुयोग्य एवं प्रतिभाशाली विद्वान् साधु कौन है, जो जिनवल्लभसूरि के पट्ट की श्रीवृद्धि के साथ-साथ जिन शासेंन के वर्चस्व की ग्राभि-वृद्धि करने में सक्षम हो—इस विषय में चिन्तन करते-करते देवभद्राचार्य के मस्तिष्क में पंडित मुनि सोमचन्द्र का नाम उभर श्राया। मुनि सोमचन्द्र की प्राथमिकता पर मन ही मन विहंगमावलोकनपूर्वक समीक्षा करते हुए श्री देवभद्राचार्य ने श्रनुभव किया कि मुनि सोमचन्द्र वस्तुतः उन सभी गुएों से सम्पन्न हैं जो कि एक प्रभावक श्राचार्य में होने चाहिये। वह वाग्मी हैं, विद्वान् हैं, नितान्त निर्भीक हैं श्रौर हैं स्पष्टवादी। श्रनुकूल हो अथवा प्रतिकूल—सभी प्रकार की परिस्थितियों में संघ को श्रागे बढ़ाने की मुनि सोमचन्द्र में श्रद्भुत् क्षमता है। वह भव्य व्यक्तित्व का धनी श्रोजस्वी, गहन गम्भीर श्रौर प्रतिभाशाली है। उसका हृदय नवनीतवत् सुस्निग्ध मुकोमल श्रौर मनोबल वक्ष से भी कठोरतम है। वह जिनवल्लभसूरि के पट्टधर पद के लिये सभी दिष्टयों से सर्वथा योग्य है।

देवभद्राचार्य ने चतुर्विध संघ से मंत्रणा के पश्चात् पं० सोमचन्द्र को संदेश भेजा कि वे सीधे चित्तौड़ पहुँच जायें जिससे कि उन्हें जिनवल्लभसूरि के पट्ट पर ग्रासीन किया जाये। वस्तुतः जिनवल्लभसूरि की भी यही इच्छा थी।

समय पर शिष्य परिवार सहित देवभद्राचार्य एवं वर्द्धमानसूरि के गच्छ के श्रनेक साधु ग्रौर श्रावक ग्रादि चित्तौड़ पहुँचे । चतुर्विध संघ में कर्ण परम्परा से यह बात फैल गई थी कि किसी सुयोग्य साधु को श्री जिनवल्लभसूरि का पट्टघर नियुक्त किया जायेगा, ग्रतः पट्टाभिषेक के ग्रवसर पर की जाने योग्य सभी प्रकार की समुचित व्यवस्था की गई।

एक दिन देवभद्राचार्यं ने पण्डित सोमचन्द्र मुनि से एकान्त में कहा— ''अमुक दिन श्रापको जिनवल्लभसूरि के पट्ट पर ब्रासीन किया जायेगा।''

पण्डित सोमचन्द्र मुनि ने उत्तर दिया—"श्रापने जो विचार किया है, ठीक ही है। किन्तु इस मुहूर्त पर यदि मुभे जिनवल्लभसूरि के पट्ट पर बैठाया जायेगा तो मैं चिरंजीवी नहीं हो सकूँगा, इस मुहूर्त्त के छः दिन बाद शनिवार को बड़ा ही शुभ मुहूर्त्त श्राता है। उस मूहूर्त्त में यदि पट्टधर पद प्रदान किया जाय तो चारों दिशाश्रों में मेरे विचरण करने से भू-मण्डल में दूर-दूर तक हमारे गच्छ के साधु-साध्वी, श्रावक-श्राविकाश्रों की संख्या में श्रभूतपूर्व वृद्धि होगी। हमारा चतुर्विध संघ बड़ा शक्तिशाली और सुविशाल हो जायेगा।"

श्री देवभद्रसूरि ने कहा—"ठीक है, वह मुहूर्त्त भी कोई दूर नहीं, केवल छः दिन पश्चात् ही तो है। तो यह निश्चित रहा कि शनिश्चरवार के शुभ मुहूर्त्त में ही पट्टाभिषेक किया जायेगा।"

मुहूर्त्त सम्बन्धी निर्णय के अनन्तर वि. सं. ११६६ की वैशाख शुक्ला १ शिनिश्चरवार के दिन शुभ मुहूर्त्त में बड़े ही ठाट-बाटपूर्ण महोत्सव के साथ मुनि सोमचन्द्र को श्री जिनदत्तसूरि द्वारा चित्तौड़ नगर में प्रतिष्ठित महावीर चैत्य में श्री जिनवल्लभसूरि के पद पर प्रतिष्ठित किया गया। सूरि पद पर अधिष्ठित करने के अवसर पर पण्डित मुनि सोमचन्द्र का नाम श्री 'जिनदत्तसूरि' रखा गया। पट्टाभिषेक के पश्चात् श्री जिनदत्तसूरि से प्रवचन देने के लिये निवेदन किया गया। देवभद्राचार्य की अभ्यर्थना का समादर करते हुए जिनदत्तसूरि ने भावपूर्ण देशना दी। अपने आचार्य के मुखारविन्द से प्रेरणास्पद भावपूर्ण देशना मुनकर श्रोतागण मंत्रमुख की भांति घड़ी भर के लिए आध्यात्मक आलोक में विचरण करने लगे। प्रवचन श्रवण के पश्चात् सभी श्रोताग्रों ने अपने-अपने आन्तरिक उद्गार अभिव्यक्त करते हुए कहा—''धन्य हैं देवभद्राचार्य, जिन्होंने महान् प्रभावक जिनवल्लभसूरि की इच्छानुसार उनके पट्ट पर जिनदत्तसूरि जैसे सर्वथा सुयोग्य सुपात्र को अधिष्ठित किया है। जिनवल्लभगिण ने यही कहा था कि मेरे पट्ट पर मुनि सोमचन्द्र को बिठाना। ग्राज आपने उनकी इच्छा को साकार कर दिया।''

एक दिन चित्तौड़ नगर में ही जिनशेखर की मुनिवृत सम्बन्धिनी किसी स्खलना के अपराध को देखकर देवभद्राचार्य ने उन्हें गच्छ से निष्कासित कर दिया। जिनशेखर नगर के बाहर एक ऐसे स्थान पर जाकर बैठ गये जहां से जिनदत्तसूरि शौचादि से निवृत्ति के लिये जंगल की भ्रोर जाते थे। जिनदत्तसूरि

ज्योंही उस स्थान पर पहुंचे त्योंही जिनशेखर उनके चरणों पर गिर पड़ा ग्रौर निवेदन करने लगा— "सुरिवर ! मेरे इस ग्रपराध को क्षमा कर दें, भविष्य में मैं इस प्रकार के ग्रपराध की पुनरावृत्ति कभी न होने दुंगा।"

क्षमा सागर जिनदत्तसूरि ने जिनशेखर को क्षमा प्रदान कर संघ में सम्मिलित कर लिया। जब देवभद्राचार्य को सम्भवतः जिनदत्तसूरि के मुख से ही यह विदित हुम्रा तो उन्होंने जिनदत्तसूरि से कहा—"यह जिनशेखर म्रापके लिये सुखप्रद सिद्ध नहीं होगा।"

जिनदत्तसूरि ने कहा-- "सूरिवर ! मैं यह जानता हूं । किन्तु यह जिनशेखर स्राचार्य श्री जिनवल्लभसूरि का छाया की भांति स्रनुसरएा करता हुन्ना चैत्यवास का परित्याग कर स्राया था । स्रतः जितने दिन स्रपने साथ चलता है, उतने दिनों तक साथ निभायें।"

तदनन्तर देव भद्राचार्य श्री जिनदत्तसूरि को यह परामर्श देकर प्रपने उपाश्रय की ग्रोर प्रस्थित हुए कि कुछ समय तक वे अनहिल्लपुर पट्टरा के श्रतिरिक्त अन्य स्थानों पर यथेच्छ विचरगा करें।

विहार किस स्रोर किया जाय ?--- अपने अन्तर्मन में उठे इस प्रश्न के समाधान के लिये श्री जिनदत्तसूरि ने तीन उपवास की तपस्या के साथ ग्रपने शिक्षा गुरु श्री हरिसिहसूरि का स्मरण किया । स्वर्गस्थ श्राचार्य ने तेले की तपस्या की म्रन्तिम रात्रि में प्रकट होकर पूछा—"कैसे स्मरण किया है मुफ्ते ?" जिनदत्तसूरि ने कहा---''मैं कहां विचरसा करू<sup>ं</sup>?''

उत्तर मिला—"मरुस्थली प्रभृतिषु देशेषु विहर" अर्थात् मरुस्थल ग्रादि प्रदेशों में विचरस करों।"

तदनन्तर जिनदत्तसूरि ने चित्तौड़ से मरुधरा की स्रोर विहार किया। विहार-कम में जहां-जहां जिनदत्तसूरि ने पदार्पण किया वहाँ-वहाँ उनके दर्शन श्रौर प्रवचन श्रवएा से श्रावक-श्राविका वर्ग को परमाह्लाद की श्रनुभूति हुई। उन लोगों ने ग्रपने-ग्रपने परिवार के सभी सदस्यों के साथ जिनदत्तसूरि को विधिवत ग्रपना गुरु बना यथाशक्ति वत प्रत्याख्यानादि ग्रहण कर श्रावक-श्राविका के रूप में उनका शिष्यत्व स्रंगीकार किया।

इस प्रकार स्थान-स्थान पर जिनशासन का प्रचार करते हुए जिनदत्तसूरि नागौर पहुंचे । यहां एक ऐसी घटना हुई जिससे सहज ही अनुमान लगाया जा सकता है कि वस्तुतः जिनदत्तसूरि अपरिमित आत्मबल के धनी, साहस एवं शौर्य के पुंज ग्रौर परमुखानपेक्षी-स्पष्टवादी थे। नागौर में प्रभावशाली समाजाग्रगी धनदेव नामक एक श्रावक ने जिनदत्तसूरि के सम्मुख उपस्थित हो कहा—"महाराज, यदि आप मेरे कहने के अनुसार कार्य करेंगे तो सम्पूर्ण जैन समाज में पूजनीय बन जायेंगे .....।"

श्रेष्ठि धनदेव ग्रपना ग्रगला वाक्य प्रारम्भ करे, इससे पूर्व ही जिनदत्तसूरि घनरव गम्भीर स्वर में बोले—"हे धनदेव! यह क्या कह रहे हो? ग्रागमों में तो प्रभु ने स्पष्ट कहा है कि श्रावक को गुरु के कहे ग्रनुसार करना चाहिये। यह तो किसी भी णास्त्र में उल्लेख नहीं है कि श्रावक जिस प्रकार कहे, उसके कथनानुसार गुरु को कार्य करना चाहिये। इसके साथ ही श्रेष्ठिवर! ग्राप कभी यह न समभें कि केवल शिष्य-प्रशिष्यों, उपासकों ग्रथवा ग्रनुयायियों के विशाल परिवार के बल पर ही कोई व्यक्ति पूज्य ग्रथवा लोकमान्य बनता है, त्रयोंकि ग्राज साधारणतः यह प्रत्यक्ष ही दिष्टगोचर होता है कि—"सहैव दशिभः पुत्रेः भार वहित गर्दभीः" ग्रथित् दश पुत्रों की जननी होते हुए भी गधी उनके साथ भार ढोये फिरती है तथा "येन घनतनय युक्तापि, शूकरी गूथमश्नाति।" श्री जिनदत्तसूरि की ग्रदूट ग्रात्मविश्वास से ग्रोत-प्रोत इस स्पष्टोक्ति को सुनकर श्रेष्ठिमुख्य धनदेव ग्रवाक् हो देखता ही रह गया।

तदनन्तर श्री जिनदत्तसूरि ने नागौर से श्रजमेर की श्रोर विहार किया। श्रजमेर के समीप पहुंचने पर वहां के श्रावकाग्रस्मी श्रासघर, रासल ग्रादि ने श्रावक समूह के साथ श्राचार्यश्री की श्रगवानी की श्रौर उन्हें वसित में ठहराया। शाह श्रासघर, रासल ग्रादि श्रावकों का शिष्ट-मण्डल महाराजा श्रस्मीराज के समक्ष उपस्थित हुग्रा। उन्होंने श्रस्मीराज से निवेदन किया कि उनके गुरु श्री जिनदत्त-सूरि श्रजमेर नगर में पधारे हैं। प्रसन्न मुद्रा में राजा ने कहा—"यह तो बड़ा कल्याएाकारी गुभ संवाद है। यदि कोई कार्य हो तो कहो। श्रपने गुरु महाराज के दर्णन हमें भी श्रवक्य कराना।" श्रासल श्रादि श्रावकों ने निवेदन किया— "स्वामिन्! हमें एक ऐसे विणाल भूखण्ड की श्रावक्यकता है, जहां हम लोग मन्दिर, श्रन्य धर्मस्थान श्रीर पास ही चारों श्रोर श्रपने कुटुम्बीजनों के निवास के लिए भवनों का निर्माण करा सकें।"

अर्गोराज ने कहा — "नगर के दक्षिण दिग्विभाग में जो पर्वत हैं, उसके ऊपर, नीचे तलहटी में बहुत विस्तृत एवं आपके लिए हर दृष्टि से उपयुक्त भूखण्ड है, वह ले लो।" महाराज अर्गोराज के प्रति इसके लिये आन्तरिक आभार प्रकट करने के बाद श्रावक समूह जिनदत्तसूरि की सेवा में उपस्थित हुए और उन्हें अर्गो-राज से हुई सारी बातों का विवरण सुनाया।

सब बातें सुनने के बाद जिनदत सूरि ने श्रावकों से कहा—''महाराज ग्रर्गोराज जब स्वयं यहां ग्राने के लिए उत्सुक हैं तो उन्हें भी इस ग्रवसर पर ग्रवश्य ग्रामित्रत करना चाहिये। उनके यहां ग्राने में सभी भांति लाभ ही की सम्भावना है।''

अर्गोराज के समक्ष उपस्थित हो स्रासधर, रासल स्रादि श्रावकों ने गुरु-दर्शनार्थं वसति में ग्राने का उन्हें निमन्त्रमा दिया। निश्चित समय पर ग्रम्पोराज श्री जिनदत्तसूरि की सेवा में उपस्थित हुए। तपस्तेज से दैदीप्यमान बालब्रह्मचारी सूरिवर के फ्रोजस्वी मुखमण्डल को देखते ही ग्रर्गोराज बड़े प्रभावित हुए । नरेश्वर ने मुनीक्वर को श्रद्धापूर्वक नमस्कार किया। जिनदत्तसूरि ने राजा को ग्राशीवदि पूर्व ग्रानन्द की श्रनुभूति की। उसने जिनदत्तसूरि से प्रार्थना की--"महाराज! श्राप सदा के लिए यहीं विराजमान रहें।"

जिनदत्तसूरि ने सस्मितमुद्रा में कहा-"राजन्! हमारे श्रमणा जीवन के विधि-विधान में नियत-निवास के लिए कोई स्थान नहीं। "स्वान्तः सुखाय समष्टि-हिताय च" श्रमणों को बहते निर्भर की भाति 'सर्वत्र विचरण करते हुए सभी की ज्ञान पिपासा को शान्त करने का जीवनभर प्रयास करते रहना चाहिये। विहार-क्रम से महीमण्डल पर विचर्ग करते हुए हम समय-समय पर ग्रापके यहां भी ग्राने का प्रयास करेंगे।"

जिनदत्तसूरि के ग्राध्यात्मिक ग्रोज से ग्रोत-प्रोत भव्य व्यक्तित्व ग्रौर ऋजू, पटु, मृदु वाग्वैभव से ग्रर्गोराज बड़ा संतुष्ट हुआ और ग्रन्त में उन्हें नमस्कार कर राजप्रासाद की स्रोर लौट गया। स्रर्गोराज ने स्रजयमेरु नगर के जैन समाज को जिन मन्दिर ग्रादि धर्म स्थान ग्रौर ग्रावास के लिए जो विस्तीर्ग भूखण्ड प्रदान किया, वह ग्राज भी लाखन कोटड़ी के नाम से जिनदत्तसूरि व ग्रर्गोराज की स्मृति जन-जन को दिला रहा है।

तदनन्तर जिनदत्तसूरि ने अजमेर से बागड़ प्रदेश की ओर विहार किया। यह संवाद बागड़ प्रदेश में विद्युत् वेग से फैल गया कि जिनवल्लभसूरि के परम प्रभावक पट्टधर जिनदत्तसूरि जन-जन को जिनवासी का स्रमृतपान कराने स्ना रहे हैं। स्थान-स्थान पर श्रद्धालु भक्त-जनों के विशाल जन-समूह भ्रपने श्राराध्य ग्राचार्यदेव की ग्रगवानी के लिए एकत्र हुए मिलते। बागड़ में जिनदत्तसूरि के उपदेशों का ऐसा अद्भुत एवं अमिट प्रभाव पड़ा कि उनके उपदेशों से प्रभावित हो ग्रगिता लोगों ने सम्यक्त्व ग्रहण किया, ग्रनेकों ने श्रावक धर्म के १२ वर्त श्रंगीकार किये। व्रत-प्रत्याख्यान करने वालों की तो गराना करना ही कठिन हो गया था। कारण कि जिस किसी ने भी जिनदत्तसूरि के प्रवचनों को सूना उसने कोई न कोई वृत ग्रथवा प्रत्याख्यान ग्रहण किया ही ।

बागड़ विहार के प्रथम चरएा में ही जिनदत्तसूरि के उपदेशों को सूनकर भ्रनेक भव्यात्माग्रों को इस संसार से विरक्ति हो गई। अनेक पुरुषों ने जिनदत्तसूरि के पास पंच महाव्रत रूप श्रमण धर्म की दीक्षा ग्रहण की । खरतरगच्छ गुर्वावली के उल्लेखानुसार उस अवसर पर ५२ महिलाएँ श्रमेगी धर्म में दीक्षित हुई। यहां जिनदत्तसूरि ने जिनशेखर को उपाघ्याय पद प्रदान कर अपने विशाल शिष्य परिवार में से कितपय मुनियों के साथ उन्हें रुद्रपल्ली जाने की ग्राज्ञा प्रदान की। सबसे बड़ी महत्त्वपूर्ण उपलब्धि बागड़-विहार में जिनदत्तसूरि को यह हुई कि जयदेवाचार्य, जिनप्रभाचार्य, विमलचन्द्रगिण, गुरणचन्द्रगिण, रामचन्द्रगिण ग्रीर ब्रह्मचन्द्रगिण नामक छः महाप्रभावशाली लोकप्रिय नैत्यवासी ग्राचार्यों ने प्रपने विशाल शिष्य परिवार के साथ जिनदत्तसूरि के उपदेशों से प्रबुद्ध हो उनके पास उपसम्पदा ग्रंगीकार कर सुविहित परम्परा के धर्म की दीक्षा ग्रहण की। चैत्यवासी रामचन्द्र गणी के पुत्र साधु जीवानन्द ने भी ग्रपने पिता के साथ जिनदत्तसूरि की परम्परा में श्रमण धर्म की दीक्षा ग्रंगीकार की। जयदत्त नामक एक प्रसिद्ध मंत्रवादी चैत्यवासी साधु ने भी जिनदत्तसूरि के पास पंचमहात्रतों की भागवती दीक्षा ग्रहण की। ग्रपने लोक विदित प्रभावशाली ग्राचार्यों ग्रौर साधु-साध्वियों को जिनदत्तसूरि के पास बड़ों संख्या में दीक्षित हुए देख चैत्यवासी परम्परा के ग्रधिकांश श्रावक-श्राविका समूह जिनदत्तसूरि के उपासक बन गये। उसी ग्रवसर पर जिन रक्षित एवं शीलभद्र नामक दो भ्राताग्रों ने ग्रपनी माता के साथ तथा स्थिरचन्द्र एवं वरदत्त नामक दो भाइयों ने भी जिनदत्तसूरि के पास भागवती दीक्षा ग्रंगीकार की।

इस प्रकार बागड़ प्रदेश में जिनदत्तसूरि के विहार एवं उनके प्रभावकारी उपदेशों तथा चमत्कारों का परिएगम यह हुन्ना कि चैत्यवासी ग्राचार्यों एवं बहुत वड़ी संख्या में चैत्यवासी श्रावक-श्राविकान्नों द्वारा जिनदत्तसूरि को ग्रपना गुरु बना लेने तथा भव्यात्मा युवक-युवितयों के श्रमण्-श्रमण् धर्म में दीक्षित हो जाने से जिनदत्तसूरि का खरतरगच्छ एक शक्तिशाली गच्छ के रूप में उभर कर जन-जन के लिए ग्राकर्षण केन्द्र का बिन्दु बन गया।

श्रपने विशाल नवदीक्षित श्रमण-श्रमणी परिवार में से विशिष्ट प्रतिभा-शाली शिक्षार्थी जिनरक्षित, स्थिरचन्द्र श्रादि अनेक श्रमणों और श्रीमती, जिनमती एवं पूर्णश्री प्रभृति अनेक साध्वियों को जिनदत्तसूरि ने आगम आदि विद्याओं के अध्ययन हेतु धारा नगरी भेजा और स्वयं ने अपने विशाल सन्त सती परिवार के साथ रुद्रपल्ली की ओर विहार किया। मार्ग के एक गांव में व्यंतरबाधा से पीड़ित एक श्रावक को उस बाधा से मुक्त करने एवं धर्मनिष्ठ भक्तों के कल्याणार्थ जिनदत्तसूरि ने "गणधर सत्तरी" नामक मन्त्र गिभत ग्रन्थ की रचना की। उस ग्रंथ को हाथ में रखने से उस श्रावक की व्यन्तरबाधा सदा के लिए दूर हो गई। इस चमत्कार से जिनदत्तसूरि की कीर्ति दूर-दूर तक फैल गई।

रुद्रपल्ली के निकट पहुंचने पर श्रावकों के विशाल परिवार के साथ जिनशेखर उपाध्याय ने श्री जिनदत्तसूरि की ग्रगवानी की श्रौर उन्हें बड़े हर्षोल्लास के साथ नगर प्रवेश करवाया। जिनदत्तसूरि के उपदेशों से रुद्रपल्ली में १२० ग्रजैन परिवारों ने जैन धर्म अंगीकार कर खरतरगच्छ की श्रीवृद्धि की। यहाँ देवपाल स्रादि श्रावकों ने जिनदत्तसूरि के पास श्रमसाधर्म की दीक्षा ग्रहसा की ।

तदनन्तर विहारक्रम से जिनदत्तसूरि व्याध्रपुर में ग्राये। वहां जयदेवाचार्य को, जिन्होंने अपने शिष्य परिवार सहित चैत्यवास का परित्याग कर जिनदत्तसूरि के पास उपसम्पदा ग्रहरा की थी, रुद्रपल्ली और उसके पास-पड़ौस के क्षेत्र में ही विचरण करते रहने श्रौर जिनशासन का प्रचार-प्रसार करने का स्रादेश दिया।

व्याघ्रपुर में कतिपय दिनों तक रहकर जिनदत्तसूरि ने श्री जिनवल्लभसूरि द्वारा प्ररूपित चैत्यगृह-विधि पर "चच्चरी" (चर्चरी) नामक ग्रन्थ की रचना कर एक टिप्पराक पर लिखवाया और वह चच्चरी टिप्पराक उन्होंने श्रासल प्रमुख श्रावकों को चैत्यगृह विधि सम्बन्धी खरतरगच्छ की मान्यतास्रों का परिज्ञान कराने के लिए भेजा । जिस समय जिनदत्तसूरि के प्रमुख श्रावक पौषधशाला में एकत्रित हो चच्चरी टिप्पएाक को बस्ते में से बाहर निकाल रहे थे, उस समय देवधर नामक एक उद्धत युवक ने भापटकर वह टिप्पएक श्रावकों से छीन लिया और यह कहते हुए कि यह चच्चरी टिप्पएक नहीं, कच्चरी टिप्पएक है, उस चच्चरी टिप्पराक को फाड़ दिया। श्रावकों ने देवधर के पिता को उसकी उद्दण्डता की बात सुनाई। उसने क्षमायाचना करते हुए कहा कि देवधर वस्तुतः बड़ा ही उद्धत, उद्दण्ड ग्रौर मदोन्मत्त है। तथापि मैं उसे समभाऊंगा कि वह भविष्य में इस प्रकार की उच्छं खलता न दिखाये।

श्रावकों ने जिनदत्तसूरि की सेवा में सूचना भेजी कि "चच्चरी टिप्पगाक" हमारेपास पहुँच गया था, पर उसको हम पढें, इससे पहले हो देवघर ने उसे फाड डाला ।

जिनदत्तसूरिने "चच्चरी टिप्पग्रक" की दूसरी प्रति तैयार करवा कर ग्रासल म्रादि श्रावकों के पास मिजवाई म्रौर उन्हें निर्देश दिया कि देवघर को भला बुरा कुछ भी न कहा जाय। उसे भी घ्र ही सत्पथ की प्रतीति हो जायेगी और वह गच्छ की उन्नति में सहायक सिद्ध होगा।

"चच्चरी टिप्पराक" की दूसरी प्रति पहुँचते ही उन्होंने उसे पढ़ा। इससे श्रावकों की अनेक शंकाओं का समाधान हुआ। देवधर को जब यह ज्ञात हुआ कि "चच्चरी टिप्पएाक" की एक प्रति उसने फाइ दी थी परन्तु अब उसकी दूसरी प्रति ग्राई है, तो उसे यह अनुभव हुम्रा कि "चच्चरी टिप्पएाक" वस्तुत: कोई महत्त्वपूर्ण कृति है। अतः उसे अवश्यमेव पढना चाहिये।

इस प्रकार निश्चय कर देवधर अपने घर की छत से पौषध शाला में प्रविष्ट हुआ और उसने चच्चरी टिप्पराक को बड़ी उत्सुकता के साथ पढ़ना प्रारम्भ किया।

उसे वह ग्रंथ बड़ा ही महत्त्वपूर्ण व रोचक लगा। ज्यों-ज्यों वह चच्चरी टिप्पएाक को पढ़ता गया त्यों-त्यों उसकी शंकाग्रों का समाधान होता गया। आद्योपान्त पढ़ लेने के पश्चात् उसके मन में केवल दो शंकाएँ ही अवशिष्ट रह गईं, पहली तो अनायतन बिम्ब सम्बन्धी ग्रौर दूसरी स्त्री द्वारा जिन पूजा न करने सम्बन्धी।

बागड़ प्रदेश में विहार करते समय श्री जिनदत्तसूरि ने उन साधु-साध्वियों को अपने पास बुला लिया, जिन्हें कि उज्जैन अध्ययनार्थ भेजा था। उन सबको भीर अपने अन्य साधु साध्वियों को श्री जिनदत्तसूरि ने शास्त्रों की वाचनाएँ प्रदान कीं। इस समय तक खरतरगच्छ का श्रमएा-श्रमएी समूह पर्याप्तरूपेए विशाल हो गया था। अनुशासन, अध्ययन, अध्यापन, विभिन्न क्षेत्रों में धर्म प्रचार, ज्ञान, दर्शन, चारित्र की समीचीन रूप से आराधना—परिपालना आदि सभी तथ्यों को दिष्टिगत रखते हुए जिनदत्तसूरि ने अपने हस्त-दीक्षित शिष्य जीवदेव को आचार्य पद प्रदान किया। अपने शिक्षा गुरु हरिसिंहाचार्य एवं मुनिचन्द्र उपाध्याय के जयसिंह नामक शिष्य को भी आचार्य पद प्रदान कर उन्हें चित्तीड़ क्षेत्र में विचरए। एवं धर्मप्रचार करते रहने का आदेश दिया। जयसिंहाचार्य के शिष्य जयचन्द्र को भी आपने आचार्यपद प्रदान कर पत्तन में धर्म प्रचार के लिए नियत किया।

इस प्रकार तीन विद्वान् मुनियों को सूरिपद प्रदान करने के साथ-साथ जिनचन्द्रगरिंग, शीलभद्रगरिंग ग्रादि १० विद्वान् शिष्यों को ग्रापने वाचनाचार्य पद, श्रीमती, जिनमती, पूर्णश्री, जिनश्री श्रीर ज्ञानश्री, इन पांच विदुषी साध्वियों को महत्तरा पद एवं जीवानंद नामक भ्रपने विद्वान् शिष्य को उपाध्याय पद प्रदान किया। ग्रपने इन सब पदाधिकारियों को उनके कर्तव्यों भ्रौर विहार क्षेत्रों के सम्बन्ध में ग्रावश्यक निर्देश देकर उन्हें उन निर्दिष्ट क्षेत्रों की ग्रोर विहार करने का ग्रादेश दे स्वयं जिनदत्तसूरि ने ग्रजमेर की ग्रोर प्रस्थान किया। श्रजमेर पहुंचने पर श्रावकों ने बड़े ठाट ग्रौर उत्सव के साथ ग्रापका नगर प्रवेश करवाया। जिनदत्तसूरि के पहली बार अजमेर नगर में श्रागमनके श्रवसर परमहाराजा अर्गोराज ने अजमेर के दक्षिए। दिग्विभाग में पर्वत की तलहटी से लेकर पर्वत की चोटी तक जो विशाल भू-भाग जैन समाज को प्रदान किया था, वहां श्रावक वर्ग ने जिन मन्दिरों, ग्रम्बिका के स्थान ग्रादि का निर्माण जिनदत्तसूरि के पुनः पदार्पण से पूर्व ही सम्पन्न करवा लिया था । जिनदत्तसूरि ने शुभ मुहूर्त में उन मन्दिरों के मूल निवेश में वासक्षेप किया । ग्रजमेर के समाजाग्रसी प्रमुख श्रावक ग्रासल ने जैन संघ के भावी अभ्युदय हेतु अपना ७ वर्ष का अल्पवयस्क पुत्र श्री जिनदत्तसूरि की समर्पित किया। वि० सं० १२०३ की फाल्गुन शुक्ला ६ के दिन श्री जिनदत्तसूरि ने स्रासल के पुत्र को स्रजमेर में श्रमराधर्म की दीक्षा दी भ्रौर उसका नाम जिनचन्द्र रखा। वि० सं० १२०५ की वैशाख शुक्ला६ के दिन विक्रमपुर में जिनदत्त-सूरिने ६ वर्ष की वय में ही होनहार जानकर ग्रपने शिष्य जिनचन्द्र को

श्राचार्यपद प्रदान कर ग्रपना उत्तराधिकारी घोषित किया। वही श्राचार्य मूनि जिनचन्द्र श्रागे चलकर मिएाधारी श्राचार्य जिनचन्द्रसूरि के नाम से विख्यात हुए।

उन दिनों जिनमन्दिरों के ग्रायतन (विधि चैत्य) ग्रथवा ग्रनायतन (म्रविधि चैत्य) का विवाद यत्र तत्र सर्वत्र बड़े उम्र रूप से चल रहा था। जिनदत्त-्रेस्रि के ''चच्चरी टिप्पराक'' के पुनःपुनः ग्रध्ययन-चिन्तन-मनन से शाह सण्हिया के पुत्र देवधर ने श्रायतन श्रनायतन के सम्बन्ध में पर्याप्त परिज्ञान प्राप्त कर लिया था। देवधर था तो चैत्यवासी परम्परा का उपासक किन्तु जिनदत्तसूरि के "चच्चरी-टिप्पराक" का उसके मानस पर बड़ा प्रभाव पड़ा श्रौर उसका भुकाव खरतरगच्छ की ग्रोर बढ़ने लगा। अपने ग्रन्तर्मन में उठी ग्रायतन-ग्रनायतन विषयक हलचल को सदा के लिये समाप्त कर देने का उसने दढ़ संकल्प किया और वह उस समय के अति प्रभावशाली अपने गुरु चैत्यवासी आचार्य देवाचार्य के पास अपने नगर के गण्यमान्य श्रावकों के साथ विक्रमपूर से प्रस्थित हो नागौर पहुंचा ।

दशाब्दियों से जैन समाज पर एकाधिपत्य जमाये चली आ रही चैत्यवासी परम्परा के वर्चस्व का समूलोन्मूलन करने के ग्रिभियान में श्री बर्द्धमानसूरि की परम्परा के आचार्यों ने अपनी कृतियों के माध्यम से किस-किस प्रकार की सीधी-सादी सरल और सर्वजन प्राह्म अकाट्य युक्तियों का आविष्कार किया, किस-किस प्रकार की प्रगार्लियाँ प्रचलित कीं, सर्वेसाधारण में किस प्रकार के वातावरग का निर्माण किया, इन सब तथ्यों पर चैत्यवासो म्राचार्य देवाचार्य म्रोर उनके सजग श्रावक देवधर के बीच हुआ संवाद विशद प्रकाश डालता है। अत: सहृदय पाठकों के लाभ के लिये उस छोटे से परमोपयोगी प्रश्नोत्तरात्मक संवाद को यहां यथावत् रूप में प्रस्तृत किया जा रहा है :--

"दिग्दिगन्त से रूपाति प्राप्त देवाचार्य नागौर नगरस्थ प्रपने चैत्य में निवास करते थे। प्रसिद्ध श्रावक देवधर भी कतिपय श्रावकों के साथ वहां पहुंचा। उस समय व्याख्यान का समय हो गया था अतः चैत्यवासी आचार्य देवाचार्य व्याख्यान देने के लिए अपने चैत्य के व्याख्यान स्थल में पट्ट पर आसीन हुए। देवधर भी अपने साथी श्रावकों के साथ हाथ-पैर धोकर मण्डूप से मुखशुद्धि कर चैत्य में प्रविष्ट हुआ। देवधर ने देवाचार्य को वंदन किया। देवाचार्य ने उसके कुशल मंगल की पृच्छाकी।

देवधर ने बिना कोई भूमिका बाँघे देवाचार्य से सीधा यही प्रश्न किया:— "भगवन्! जिनप्रभु के मन्दिर में रात्रि के समय स्त्रियों का स्रावागमन चलता रहता है, उसे किस प्रकार चैत्य कहा जाता है ?"

इस प्रश्न के सुनते ही देवाचार्य समभ गये कि निश्चय ही इसके श्रवरापुटों में जिनदत्ताचार्य का गुरु मंत्र प्रविष्ट हो चुका है। इसी कारए। यह जिनदत्तसूरि से पूर्णतः प्रभावित दृष्टिगोचर हो रहा है। इस प्रकार विचार कर देवाचार्य ने देवधर के प्रश्न के उत्तर में कहा:—"श्रावक! वस्तुतः रात्रि के समय चैत्यों में स्त्रियों का स्राना जाना, नृत्य-गान भ्रादि उचित नहीं है।"

देवघर ने पुनः प्रश्न किया—"यदि वास्तविकता यह है तो रात्रि के समय चैत्यों में स्त्रियों के गमनागमन श्रादि को रोका क्यों नहीं जाता ?"

देवाचार्य ने अवशता प्रकट करते हुए उत्तर दिया—''आगन्तुक लाखों की संख्या में हैं, किस-किस को रोका जाय।''

इस पर श्रावक देवधर ने आश्चर्य एवं आक्रोश मिश्रित मुद्रा में कहा— "भगवन्! आप यह निर्णायक रूप में स्पष्ट बताइये कि जिस जिन-चेत्य में जिनेन्द्र प्रभु की आक्रा नहीं चलती और जहां लोग जिनेश्वर की आज्ञा की अवहेलना करते हुए निरंकुश व्यवहार करते हैं, उसे जिनगृह कहा जाय अथवा जनगृह कहा जाय ? देवाचार्य ने प्रश्नगित मुद्रा में उत्तर दिया—"जहां साक्षात् जिनेश्वर भगवान् विराजमान दिष्टगोचर होते हैं, उसे जिन मन्दिर कैसे नहीं कहा जाय ?"

देवधर ने दृढ़ स्वर में कहा—"भगवन्! हम किसी की दृष्टि में भले ही मूर्ख हों पर इतना तो हम भी जानते हैं कि जिस घर में जिसकी आज्ञा नहीं चलती, वह घर उसका नहीं कहा जा सकता है। आश्चर्य की बात तो यह है कि आप यह सब जानते हुए भी इस जिनाज्ञा-विरुद्ध प्रवाह को रोक नहीं रहे हैं। रोकना तो दूर, उल्टे प्रकारांतर से आप इस प्रकार के असंगत एवं अनुचित प्रवाह की, इसके प्रचलन की पुष्टि कर रहे हैं। इसीलिये मैं आपको वंदनपूर्वक यह सूचित कर देता हूं कि जहां तीर्यंकर भगवान् की आज्ञा चलती हो—अर्थात् जहां शास्त्र सम्मत प्रचलन हो, वही मार्ग मुक्ते अपनाना चाहिये।" यह कहकर देवघर अपने साथी श्रावकों के साथ उठा और अपने साथ विक्रमपुर से आये हुए श्रावकों के साथ श्री जिनदत्तसूरि के पास श्रजमेर की ओर प्रस्थित हुआ।

कितने संक्षेप में सरल और सुयौक्तिक रीति से आयतन एवं अनायतन का विवेचन किया गया है। इस प्रकार के उपदेशों, इस प्रकार की सरल एवं जनमानस को आन्दोलित कर देने वाली अपनी कृतियों के माध्यम से खरतरगच्छ के आचार्यों ने जैन संघ को सजग किया। परिशाम स्वरूप चैत्यवासी परम्परा के उपासक बहुत बड़ी संख्या में चैत्यवासी परम्परा का परित्याग कर सुविहित परम्परा के उपासक बनने लगे। इस प्रकार चैत्यवासी परम्परा के वर्चस्व को समाप्त करने में चैत्यवासी आचार्यों, साधुओं और उपासक-उपासिका के बहुत बड़े वर्ग को अपना अनुयायी एवं अनन्य उपासक बना कर चैत्यवास को कमशः क्षीरा से क्षीरातर और निर्वल बनाने में जिनदत्तसूरि का अत्यधिक महत्त्वपूर्ण योगदान रहा।

यह ऊपर बताया जा चुका है कि जिनदत्तसूरि का समय तथा उनके पूर्व का समय चर्चा का युग था। श्रायतन-श्रनायतन विषयक चर्चाश्रों के श्रवसर पर प्रायः पारस्परिक कटुता उग्र रूप धारण कर लेती थी। दूरदर्शी श्री जिनदत्तसूरि ने इस विषय में श्री जिनवल्लभसूरि के चरण चिह्नों का श्रनुसरण किया। उन्होंने चैत्यवासियों के साथ प्रत्यक्षतः इस प्रकार की चर्चाश्रों में उलभने की श्रपेक्षा जन-जन को एतद्विपयक वास्तविक ज्ञान कराने वाले बोधप्रद लघु ग्रन्थों की रचना करना सभी भांति श्रेयस्कर समभा। उपरिलिखित देवधर ग्रौर चैत्यवासी देवाचार्य के सम्भापण से स्पष्ट है कि जिनदत्तसूरि का इस प्रकार का वाङ्मय चैत्यवासी परम्परा के उन्मूलन ग्रौर सुविहित परम्परा के पुनः प्रतिष्ठापन में बड़ा ही कारगर-लाभप्रद एवं तत्काल फलप्रदायी सिद्ध हुग्रा।

चैत्यवासी परम्परा की ग्राधारशिला को फकफोर कर ग्रपनी जिन रचनाश्रों के माध्यम से जिनदत्तसूरि ने सुविहित परम्परा की चिर स्थायी सेवा की वे कतिपय रचनाएं इस प्रकार हैं :—

## श्रौपदेशिक एवं ग्राचार विषयक रचनाएं

| १. संदेह दोहावली                    | प्राकृत            | गद्य | १५० |
|-------------------------------------|--------------------|------|-----|
| २. चच्चरी                           | ग्रपभ्रंश          | ,,   | , , |
| ३. उत्सूत्र पदोपघाटन कुलक           | प्राकृत            | **   | ३०  |
| ४. चैत्यवदन कुलक                    | ) 3                | 77   | २ेन |
| ४. उपदेश धर्म रसायन                 | श्रप भ्रं श        | 1)   | 50  |
| ६. उपदेश कुलक                       | प्राकृत -          | ,,   | ३४  |
| <ol> <li>काल स्वरूप कुलक</li> </ol> | श्रप <b>भ्र</b> ंश | **   | ३२  |
|                                     |                    |      |     |

#### स्तुतिपरक रचनाएं

| ҕ.          | गराधर सार्द्ध शतक             | श्राकृत | गद्य | १५० |
|-------------|-------------------------------|---------|------|-----|
| ٤.          | गरगहर सप्ततिका                | **      | ,,,  | २६  |
| <b>ξο</b> , | सर्वाधिष्ठायी स्तोत्र         | 11      | 71   | २६  |
|             | गुरु पारतन्त्र्य स्तोत्र      | , ,     | ,,,  | २ १ |
| १२.         | विष्न विनाशी स्तोत्र          | "       | 32   | १४  |
|             | श्रुतस्तव                     | "       | "    | २७  |
|             | ग्रजित शान्ति स्तोत्र         | "       | 11   | १५  |
| १५.         | पार्श्वनाथ मन्त्रगभित स्तोत्र | "       | 1)   | ३७  |
| १६.         | महाप्रभावक स्तोत्र            | ,,,     |      | 3   |

| २७ | Ę  | 1 |
|----|----|---|
| 40 | प् |   |

#### ्रजैन धर्म का मौलिक इतिहास—भाग ४

| १७. चकेश्वरी स्तोत्र       | संस्कृत | <b>ध्लोक</b> | १० |
|----------------------------|---------|--------------|----|
| १८. सर्व जिन स्तुति        | 11      | "            | ४  |
| १६. वीर <del>स्</del> तुति | "       | ,,           | ४  |
| २०. योगिनी स्तोत्र         |         |              |    |

#### प्रकीर्णक रचनाएं

२१. ग्रवस्था कुलक

२२. विशिका

२३. पद व्यवस्था

२४. शान्तिपर्व विधि

२५. वाडी कुलक

२६. ग्रारात्रिक वृत्तानि

२७. ग्रध्यात्म गीतानि १

जिनदत्तसूरि की रचनाभ्रों से जैन समाज में एक श्रभिनव जागरण को श्रमिट लहर तरंगित हो उठी, जिसका दूरगामी एवं चिरस्थायी परिग्णाम यह हुम्रा कि शताब्दियों से चैत्यवासी परम्परा की ग्रोर वह रहे लोक प्रवाह ने सहसा सुविहित परम्परा की ग्रोर मोड़ ले लिया।

जिनदत्तसूरि का संस्कृत, प्राकृत श्रौर ग्रपश्चंश श्रादि भाषाश्रों पर पूर्ण ग्रिधकार एवं ग्रद्भुत श्रीभव्यंजना शक्ति होने के साथ-साथ इन सभी भाषाश्रों में इनकी श्रीभव्यंजना शक्ति एवं शैली बड़ी ही चमत्कारपूर्ण थी। उपिर विश्वत श्रपनी रचनाश्रों में श्रापके द्वारा प्रयुक्त एक-एक शब्द ग्रपने ग्राप में श्रथाह भावों के ग्रथं सागर को समेटे हुए गागर के समान है। श्रपश्चंश भाषा में श्रापके द्वारा की गई रचनाएं न केवल विषय की दिष्ट से श्रीपतु तत्कालीन साहित्य एवं भाषा विज्ञान के इतिहास की दिष्ट से भी वस्तुतः महत्त्वपूर्ण हैं। श्रपश्चंश भाषा की श्रापकी रचनाश्रों में हिन्दी भाषा के उद्भव के किमक विकास एवं भाषा विज्ञान से सम्बन्धित श्रध्ययनीय प्रचुर सामग्री भरी पड़ी है। श्रावश्यकता है, इस दिशा में गहन शोध की।

चमत्कारिक महापुरुष खरतरगच्छ के उन्नायक दादा जिनदत्तसूरि के जीवन का बहुत बड़ा भाग चमत्कारों से परिपूर्ण है। उनके चमत्कारों के आश्चर्यकारी आख्यान आज भी देश के विभिन्न भागों में जन-जन में लोकप्रिय हैं। कर्ण-वेध से पूर्व की बाल्य वय में आपने अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह इन पच-महाब्रतों की दीक्षा ग्रह्मा की। जीवन-पर्यन्त इसी उत्कट भावना के साथ जैन धर्म

१. खरतरगच्छ गुर्वावली, पृष्ठ १६, पैरा ३७

के प्रचार-प्रसार में अर्हानश संलग्न रहे—''मैं संसार के प्रत्येक प्राग्री को जिन-शासन के प्रति प्रगाढ़ रुचि रखने वाला, रस लेने वाला बना दूं।" इस प्रकार की उच्च भावना, त्याग, तप, संयम एवं ग्रखण्ड ब्रह्मचर्य के प्रताप से जिनदत्तसूरि को दुस्साध्य से दुस्साध्य ग्रसाध्य कहे जाने वाले कार्यों को सुसाध्य बना देने की अद्भुत इच्छाशक्ति व स्रात्मशक्ति प्राप्त हो गई थी सौर लोक में इसे चमत्कार की संज्ञा दी जाने लगी । सुविहित परम्परा के प्रति प्रगाढ़ शत्रुता रखने वाली चैत्यवासी परम्परा के महा प्रभावशाली म्राचार्य म्रपने शिष्य परिवार सहित जिनदत्तसूरि की सेवा में उपस्थित हो यह कहते हुए- "हमें गुरु मिले तो भव भवान्तरों में जिनदत्त-सूरि ही मिलें' जिनदत्तसूरि के शिष्य बन गये--यह कोई मन्त्र का चमत्कार नहीं, जिनदत्तसूरि की "सभी जीव करुं जिनशासन रसी" इस उत्कट भावना का चमत्कार था।

जिनदत्तसूरि के महान् कार्यों ने उनकी कीर्ति को ग्रमर बना दिया। ग्राज देश के विभिन्न प्रान्तों के नगर-नगर में दादावाडियां, दादावाडियों के मन्दिरों में उनकी चररापादुकाएं प्रत्येक श्रृद्धालु जैन अथवा अजैन को मूक प्रेरसा दे रही हैं कि तुम भी त्याग तप और अहर्निश उत्कट विशुद्ध भावना से जिनशासन की सेवा कर पूजनीय बन सकते हो।

### गच्छ व्यामोहजन्य विद्वेष का ताण्डव :

यह पहले बताया जा चुका है कि ग्राडम्बर प्रधान द्रव्यार्चना (द्रव्य पूजा) ग्रीर ग्रपनी शिथिलाचारोन्मुखी समाचारी, ग्राचार सम्बन्धी रीति-नीतियों, विधियों, विधानों के माध्यम से चैत्यवासियों द्वारा विकृत किये गये, आमूल-चूल परिवर्तित किये गये जैन धर्म के मूल विशुद्ध ग्रागमिक स्वरूप की पुन: प्रतिष्ठापना की दिशा में वर्द्धमानसूरि की परम्परा के जिनेश्वरसूरि, जिनचन्द्रसूरि, ग्रभयदेवसूरि, जिनवल्लभ-सूरि और जिनदत्तसूरि ग्रादि ग्राचार्यों ने जो भगीरथ प्रयास किये, वे जैन इतिहास में सदा-सर्वदा के लिए बड़े सम्मान के साथ स्वर्णाक्षरों में लिखे जाते रहेंगे। यह तो एक निविधाद सत्य तथ्य है कि वर्द्धमानसूरि, उनके शिष्य जिनेश्वरसूरि, बृद्धि-सागरसूरि आदि ने जैन धर्म के आगमानुसारी विशुद्ध स्वरूप को जैन जगत् के समक्ष उजागर करने के एकमात्र उद्देश्य से जन-जन के मन ग्रौर मस्तिष्क पर छाई हई चैत्यवासी परम्परा के विरुद्ध अभियान प्रारम्भ कर उसके वर्चस्व को समाप्त न किया होता तो आज के युग में जैन धर्म के आगमिक स्वरूप के दर्शन तक दुर्लभ हो जाते। आज आर्यधरा के विभिन्न प्रदेशों, क्षेत्रों, ग्रामों और नगरों में शास्त्रसम्मत श्रमसाचार का पालन करते हुए, जैन धर्म के ग्रागम प्रसीत ग्राध्यात्मिक स्वरूप का प्रचार-प्रसार करने वाले साधु साध्वियों के जो संघाटक विचरण कर रहे हैं, यह वस्तुतः मुख्य रूपेरा वर्द्धमानसूरि की परम्परा के जिनेश्वरसूरि ग्रादि ग्राचार्यों द्वारा जैन जगत् पर किये गये त्रसीम उपकार का ही प्रतिफल है।

इस प्रकार की वस्तुस्थित के होते हुए भी साम्प्रदायिक विद्रेष के वशीभूत हो कित्य मध्ययुगीन विद्वान् श्रमणों ने अपने गच्छ को ही सत्य और सब अन्य गच्छों को, उनकी रीति-नीतियों को असत्य सिद्ध करने के प्रयास में परस्पर एक दूसरे गच्छ पर, उसके आचार्यों पर न केवल कीचड़ उछालना ही प्रारम्भ किया अपितु दिगम्बर पौणिमीयक, खरतर, आंचिलिक सार्द्धपौणिमीयक, आगमिक (त्रिस्तुतिक), लोंका, कडुआमती, बीजामती और पाशचन्द्र गच्छ—इन दशों ही आम्नायों, सम्प्रदायों अथवा गच्छों को कुपाक्षिक, उत्सूत्रभाषी, कुत्सित, तीर्थनिन्द्य, अभिनिवेश मिथ्यात्वो, अतीर्थकरमूलक, तीर्थाभास, उल्लू, औष्ट्रिक (जिनदनः) अनन्तसंसारी और तीर्थबाह्य आदि आदि कुत्सित सम्बोधनों से संबोधित किया।

उपाध्याय पद को सुशोभित करने वाले एक विद्वान् मृनि ने तो अशोभनीयता की पराकाष्ठा को पार करते हुए श्री जिनदत्तसूरि एवं सम्पूर्ण खरतरगच्छ के लिये लिख दिया—"अतिशयेन खर: खरतर-इति व्युत्पत्या महान् गर्दभः, उग्रतरो वा भाष्यते।" अर्थात् खरतर शब्द का अर्थ है सबसे यहा गधा अथवा अत्यन्त उग्र स्वभाव वाला।

दूसरों के मुख पर कालिख पोतने के प्रयास में इस प्रकार की ग्रसाधु योग्य ग्रपशब्द भरी ग्रसभ्य भाषा के प्रयोगों को देख कर ऐसा प्रतीत होता है कि—-"सच्चे हैं तो केवल हम ही, शेष जगत् सब भूठा।"

इस व्यामोह में विमुग्ध बने अपने समय के उच्च कोटि के विद्वान् माने गये मुनियों की लेखिनी भी उन्मत्त हो बिना नकेल के ऊंट की भांति ऊवड़-खायड़ में उछल फांद करती हुई यथेच्छ दौड़ी है, खूब खुलकर उच्छं खल गति से चली है।

यह प्रकृति का ग्रटल नियम है कि प्रत्येक भले-बुरे काम की भली बुरी प्रक्रिया ग्रनिवार्य-रूपेसा होती है। किसी भी गगनचुम्बी गिरिराज की उपत्यका ग्रथवा गुफा के पास जाकर कोई पुकारे—"ग्राप महान् हो।" प्रतिक्रिया स्वरूप उस तरह पुकारने वाले के कर्णरन्धों में गुफा से वैसी ही प्रतिध्विन गुंजरित हो उठेगी— "ग्राप महान् हो।" यदि कोई व्यक्ति गुफा द्वार पर खड़ा हो पुकारता है—"नू उल्लू है—गंधा भी।" तो गिरि गुहा से उस व्यक्ति के कर्णरन्धों में वही अब्द गूंज उठेंगे— "तू उल्लू है, गधा भी।" ठीक इसी प्रकार गच्छ-व्यामोहाभिभूत जिस गच्छ के विद्वान् ने दूसरे गच्छों पर श्रपशब्दों की वर्षा की, उनमें से किसी भी गच्छ के विद्वान् ने दूसरे गच्छों पर श्रपशब्दों की वर्षा की, उनमें से किसी भी प्रकार की कार-कसर नहीं छोड़ी। एतद्विषयक श्रप्रलिखित श्लोकों से स्पष्टतः उस समय के साम्प्र-दायिक व्यामोहपूर्ण विद्वेष का ताण्डव प्रत्यक्षवत् दिष्ट-गोचर हो जाता है :—

१. प्रवचन परीक्षा, भाग १, पृष्ठ ४, ६, १६, ५६ ग्रादि ।

१. प्रवचन परीक्षा, भाग १, पृष्ठ २८६

बाह्य किया दर्शनेन, मोहयन्तो जगज्जनम् । तपोभूता अटन्तीति, तपोटाः परिकीर्तिताः ॥१॥ तपोटानां मतं चैव मुद्गलानां मतं तथा । शाकिनीनां मतं चैव, प्रायस्तुल्यानि वक्ष्यते ।।२।। संक्लिष्टपरिसामित्वात् तुल्यमेतन्मतत्रयम् । तस्माद् दूरतरं त्याज्यं, भावशुद्धिमभीष्सता ।।३।। अयुक्तमुक्तमथवा, मिथ्यादुष्कृतमस्तु नः । शाकिनी मुद्गलेभ्योऽपि, यत्तपोटा दुराशया: ॥४॥ शाकिनी मुद्गलात्तानां, दश्यतेऽद्याप्यूपकमः । तपोटेनादितानां तु, चिकित्सास्याद्दरा भृशम् ॥५॥ हिनस्ति जन्मन्येकत्र, शाकिनी-मृद्गलग्रह:। तपोट कुग्रहस्त्वेष, प्रशिहन्ति भवे-भवे ॥६॥ विपर्यस्तिधियः कूराः, परिद्धिमसहिष्णवः। ग्रु लाघव विज्ञानवन्ध्याः शासननिन्दिनः ॥७॥ ज्ञानमुष्रापयः पानं, दर्शनं मुखमुद्रराम्। चारित्रं तर्कयाम्येषां, केवलं मलधारराम् ॥६॥ वर्गान्तरादि प्राप्तं सत् प्राशुकं च श्रुते स्मृतम् । न्यवारि शिशिरंवारि, तदपि नेति गेहिनाम् ॥६॥ श्रष्कायमात्रहिंसोत्थं, निरस्य प्राशुकोदकम् । प्रारूपि गृहिस्मामुष्णं, वाः षट्कायापमर्दद्जम् ॥२॥१

ग्रर्थात् तप के साक्षात् प्रवतार का स्वांग बनाये केवल बाह्य (दिखावटी) साधु ग्राचार से लोगों को सम्मोहित करते हुए इधर-उधर विचरण करने वाले तपोट मर्थात् तपागच्छीय कहे गये हैं।

इन तपागच्छीयों का मत, म्लेच्छों का मत, ग्रौर शाकिनियों (डाकिनी की भाति हीन जाति की पिशाचिनी) का मत-ये तीनों मत प्रायः एक दूसरे से मिलते-ज्लते ही कहे गये हैं।

दुर्भावनाओं से ओत-प्रोत बुरे परिसामों के कारसा ये तीनों मत परस्पर मिलते-जुलते ही हैं। इसलिये भावशृद्धि के इच्छुक प्रत्येक व्यक्ति को चाहिये कि वह तपागच्छ से सदा दूर ही रहे।

तपागरादूषरा शतक ''तपोमत कुट्टरा'' (तुगलक मोहम्मदशाह प्रतिबोधक, विधिमार्ग 1. प्रपा, विविधतीर्थं कल्प ग्रादि ग्रन्थों के वि० सं० १३६३, वि० सं० १३८६ में रचयिता विकम की १४वीं शताब्दी के श्री जिनप्रमुसूरि द्वारा विरचित)।

यदि हमारे कथन में किचित्मात्र भी ग्रतिशयोक्ति ग्रथवा ग्रनौचित्य हो तो हम पहले ही मिच्छा मे दुक्कड़ं (मिथ्या भवतु दुष्कृतम्) कह देते हैं कि वस्तुतः शाकिनियों ग्रौर मुद्गलों की ग्रपेक्षा तपोटा (तपागच्छ वाले) ग्रधिक दुष्ट हैं क्योंकि शाकिनियों एवं मुद्गलों द्वारा खाये हुए लोगों का उपचार हो सकता है परन्तु जिन लोगों को तपागच्छ वालों ने खा लिया उनका तो उपचार सुनिश्चित रूपेएा श्रसंभव ही है।

शाकिनियां एवं मुद्गल तो एक प्राणी की एक भव में ही मारते हैं किन्तु तपागच्छ एक ऐसा कूर ग्रह है जो ग्रनन्त काल तक भव-भवान्तरों में भी प्राणियों के जीवन को नष्ट करता रहता है।

ये तपागच्छ वाले उल्टी खोपड़ी, उल्टी बुद्धि वाले, कूर, दूसरों की समृद्धि, अभ्युक्तिको देखकर जलने वाले छोटे बड़े की पहचान के ज्ञान से नितान्त शून्य और जिनेक्वर प्रभु के धर्मशासन के निन्दक हैं।

मुभे तो इन तपागि छियों का ज्ञान केवल गर्म पानी पीने तक, दर्शन केवल मुख फुलाये रहने तक ग्रीर चरित्र श्रपने शरीर (एवं वस्त्रों) फर मल (मैल) धारण किये रहने तक ही सीमित प्रतीत होता है।

शास्त्रों में वर्णान्तर ग्रादि को प्राप्त जिस शीतल जल की मुनियों तक के लिये प्राश्वक ग्रथीत् ग्राह्म एवं पीने योग्य बताया गया है, उसका इन तपागच्छियों ने न केवल साधु-साध्वियों के लिये ही ग्रपितु श्रावक-श्राविकाग्रों तक के लिये भी पीने का वर्जन किया है।

एकमात्र अप्काय (जलगत) जीवों की हिंसा से तैयार हुए प्राशुक (निर्दोष) शीतल जल के उपयोग का निषेध कर इन तपागच्छियों ने छहों जीव-निकायों की हिंसा से तैयार किये जाने वाले उष्ण जल के उपयोग का उपदेश गृहस्थों को दिया।

इस प्रकार के साम्प्रदायिक व्यामोहजन्य पारस्परिक विद्वेष के युग में जिन विद्वान् मुनियों की लेखिनियां अपने से इतर गच्छ वालों को लोक दिष्ट में नीचा और अपने गच्छ को सर्वश्रेष्ठ दिखाने के उद्देश्य से चलीं, उन विद्वान् मुनियों का नामोल्लेख करना न तो श्रेयस्कर ही है और न गरानातीत होने के काररा संभव ही। परस्पर एक-दूसरे पर कीचड़ उछाल कर जैन संघ, जिनशासन की छवि को उज्ज्वल करने के नाम पर विकृत विड्लप करने वाले मुनियों की हजारों पृष्ठों की कतिपय मुद्रित और अनेकों हस्तिलिखित प्रतियां आज भी विभिन्न यन्थागारों-ज्ञान भण्डारों में उपलब्ध हैं।

इस प्रकार के विपुल मात्रा में उपलब्ध खण्डन-मण्डनात्मक ग्रन्थों के निष्पक्ष इष्टि से ग्रध्ययन, निदिध्यासन, पर्यालोचन से ऐसा प्रतीत होता है कि ग्रपने गच्छ के व्यामोह के वशीभूत हो प्रायः सभी गच्छों के साधुस्रों ने केवल अपने-अपने गच्छ की मान्यताओं को ही सर्वश्रेष्ठ एवं ग्रागमानुसारी तथा ग्रन्य गच्छों की मान्यताओं को उनकी कपोल-कल्पित एवं सर्वज्ञ प्रगीत त्रागमों से विरुद्ध सिद्ध करने के प्रयास में ही भ्रपने मुनि जीवन का एक बहुत बड़ा भाग व्यर्थ ही व्यतीत कर दिया हो । इससे सहज ही यह अनुमान लगाया जो सकता है कि उस साम्प्रदायिक विद्वेष के युग में साधु-साध्वी, श्रावक-श्राविका रूपी चतुर्विष जैन संघ परस्पर एक-दूसरे गच्छ को अनागमिक, धर्म के वास्तविक स्वरूप के विपरीत पथ का पथिक सिद्ध करने वाली इन चर्चाग्रों का केन्द्र बन चुका था। चतुर्विध संध के प्रत्येक सदस्य को इस प्रकार की चर्चांग्रों में कुशल एवं वाक्पटु बनाने के लिये इस प्रकार के खण्डन-मण्डनात्मक ग्रन्थों का निर्मार्ग विभिन्न गच्छों के विद्वान मूनियों ने किया।

इस सब का घातक परिगाम यह हुन्ना कि विश्वकल्यागाकारी जगत्गुरु जिनेश्वर भगवान् महावीर का धर्मसंघ ऐसे विभिन्न गच्छों की बाड़ेबन्दी में विभक्त हो गया, जिन गच्छों में प्रत्येक गच्छ अपने से भिन्न गच्छ को अपना प्रतिद्वन्दी, प्रतिस्पर्धी प्रथवा शत्रु तक समभने लगा। इस प्रकार की पारस्परिक शत्रुतापूर्ण प्रतिस्पर्धा का ही प्रतिफल था कि गच्छ विशेष के ग्राचार्य प्रथवा विद्वान मुनि द्वारा तपागच्छियों को शाकिमी-डाकिनी से भी कूर एवं भव-भवान्तरों को नष्ट करने वाला बताकर उनसे कोसों दूर रहने का परामर्श स्रथवा उपदेश दिया गया श्रौर तपागच्छीय विशिष्ट प्रतिभा के धनी विद्वान् द्वारा भ्रन्य सभी गच्छों, सम्प्रदायों को उत्सूत्र प्ररूपक,संघवाह्य,तीर्थाभास स्रादि स्रशोभनीय-स्रप्रीतिकर उपाधियों से लांछित किया गया । पारस्परिक विद्वेष के उस यूग में गच्छों की बाड़ेबन्दी के परिसामस्वरूप पारस्परिक विद्वेष वस्तुतः इस पराकाष्ठा तक पहुंच चुका था कि चाहे कोई कितना ही महान् से महत्तर प्रभावक ग्राचार्य क्यों न हो, यदि वह ग्रपने गच्छ से भिन्न किसी भी गच्छ का ग्राचार्य हो ग्रौर लोकप्रिय हो रहा हो, तो उसे सहज ही दो म्रोध्ठ हिलाकर प्रथवा लेखिनी से सात ग्रक्षर लिखकर ग्रपने गच्छ की श्रोर से उत्सूत्रप्ररूपक की उपाधि का ग्रमर पट्टा प्रदान किया जा सकता था । दादा जिनदत्त-सूरि, उनके गुरु जिनवल्लभसूरि, म्लेच्छ प्रतिबोधक जिनशासन प्रभावक जिनप्रभसूरि, तिलकाचार्य ग्रादि ग्रनेक क्रियोद्धारक ग्राचार्यों के नाम उदाहरसास्वरूप प्रस्तुत किये जा सकते हैं, जिनको उनके विरोधी गच्छ के विद्वानों ने उनकी अनुपम अमर सेवाग्रों की नितान्त उपेक्षा कर उन्हें उत्सूत्र प्ररूपक, तीर्थबाह्य, जमालीतुल्य उत्सूत्र प्ररूपक, ग्रीष्टिक ग्रादि ग्रशोभनीय उपाधियों से, उपमाग्रों से ग्रलकृत किया।

कालान्तर में खरतरगच्छ के नाम से विख्यात वर्द्धमानसूरि, जिनेश्वरसूरि की यशश्विनी परम्परा के जिन श्राचायों ने जिनशासन की जो महती सेवा की थी, उन भाचार्यों में दादा जिनदत्तसूरि जी का नाम बड़े सम्मान के साथ स्मरण किया जाता रहा है, किया जा रहा है ग्रीर यावच्चन्द्र दिवाकरी सदा सम्मान के साथ स्मरण किया जाता रहेगा । किन्तू गच्छविशेष के ग्रन्थकार मुनि ने उनकी किस प्रकार से

असम्मानजनक कटु शब्दों में आलोचना की, इसका एक उदाहरसा यहां प्रस्तुत किया जा रहा है:—

तपागच्छ के ४७वें पट्टघर विजयदानसूरि के शिष्य उपाध्याय धर्मसागर ने, जोकि तपागच्छ के ४८वें पट्टघर जिनशासन प्रभावक श्री हीरविजयसूरि का सहपाठी था, भ्रपने ग्रन्थ प्रवचन परीक्षा भाग १ में दादा श्री जिनदत्तसूरि की ग्रसम्मान-जनक भाषा में कटुतर ह्यालोचना करते हुए लिखा है:—

"यद्यपि जिनवल्लभ से विधिसंघ प्रकट हुम्रा तथापि उस विधिसंघ में साध्वियों के नितान्त म्रभाव के कारण वह संघ पंगु म्रर्थात् चतुविध संघ न रह कर साधु-श्रावक-श्राविका रूपी त्रिविध संघ ही था। कुछ समय पश्चात् जिनदत्त ने महिलाग्रों को साध्वी वेष प्रदान कर उस त्रिविध विधिसंघ को चतुविध संघ का रूप प्रदान किया। उस समय से लेकर ग्राज तक वह विधिसंघ ग्रविच्छन्न ग्रवस्था में विद्यमान है। इस कारण सर्वागपूर्ण चतुविध विधिसंघ का संस्थापक ग्रथवा प्रथम ग्राचार्य, ग्राच ग्राचार्य जिनदत्त ही है। इस प्रकार विधिसंघ के प्रथम दो उत्सूत्र प्ररूपक मूल ग्राचार्य जिनवल्लभसूरि ग्रीर जिनदत्त थे। उस विधिसंघ के चामुण्डिक, ग्राँष्ट्रिक ग्रौर खरतर ये तीन नाम जिनदत्त से ही प्रचलित हुए। वि. सं. १२०१ में जिनदत्त ने ग्रपने मत की वृद्धि के उद्देश्य से मिथ्याद्य देवता चामुण्डा (ग्रपरनाम चण्डिका) की ग्राराधना की। जिनदत्त ने चित्तौड़ नगरस्थ चामुण्डा के मन्दिर में चातुर्मासावास करते हुए चामुण्डा की ग्राराधना की। ग्रतः लोगों ने जिनदत्त के विधिसंघ का प्रमुख प्रथम नाम चामुण्डा गच्छ रखा।

कालान्तर में अर्गाहिल्लपुर पाटरा नगर में रहते हुए जिनदत्त ने जिनेश्वर प्रभु के मन्दिर (निज मन्दिर) में रुधिर के छीटे देखे। जब जिनदत्त को ज्ञात हुआ कि निज मन्दिर में पड़े वे रुधिर के घब्बे जिनेन्द्र भगवान् की पूजा के लिये आई हुई किसी रजस्वला महिला के मासिक रक्तस्राव के छीटे हैं, तो उनके क्रोध

१. तथा तिच्छिष्यो विजयदानसूरिः क्रियोद्धारसहायकृत् । तस्य शिष्यः पूर्व खरतरगच्छः पश्चात्तपोगच्छाचरणः, देविगरौ श्रीहीरिवजयसूरीगां सहाध्यायी, गिर्वाग्णभाषाजल्पदक्षः, तिब्रबृद्धः, प्रखरवादी, चतुर्विधवादनिष्णातः, श्रीजम्बूहीपप्रज्ञिष्तवृत्ति (वि. सं. १६३६), कल्प किरगावली (वि. सं. १६२५) कुमितकुद्दाल:-प्रवचनपरीक्षा, तपागच्छ पट्टावली-सूत्र तद्वित्त-नयचकः अधिष्ट्रकोत्सूत्रदीषिका (वि. सं. १६१७) पर्युष्णाशतक प्रकरगा-तद्विति-गुरुतत्वदीषिका (क्लो. १०००) प्रमुख ग्रन्थानां प्रणेता धर्मसागरः । —पट्टावली समुच्चय, भाग १, पृष्ठ ७३ (टिप्पग्र)—सं. मुनिदर्शन विजयः श्री चारित्र

<sup>─-</sup>पट्टावली समुच्चय, भाग १, पृष्ठ ७३ (टिप्पएा)—-सं मुनिदर्शन विजयः श्री चारित्र - स्मारक ग्रन्थमाला, बीरमग्राम (गुजरात) ।

२. प्रवचन परीक्षा, भाग —१. विधास ४, पृष्ठ २६६, गाथा ३२

३. — वही-- गाथा सं० ३३, ३४, पृष्ठ २६६, २६७

का पारावार न रहा। एक रजस्थला महिला के इस अपराध का दण्ड अथवा प्रायश्चित्त सम्पूर्ण नारी समाज को दिया । जिनदत्त ने एक नियम बनाकर समग्र स्त्री जाति के लिये जिनेन्द्र की पूजा का निषेध करते हुए जिनमन्दिरों में इस प्रकार की स्राज्ञा प्रसारित कर दी कि कोई भी स्त्री—जिनेश्वर भगवान की मूर्ति की और मुख्यतः मूल प्रतिमा की पुजा नहीं कर सकती।

संघ के समक्ष जब यह समस्त विवरंग प्रस्तुत किया गया तो संघ ने विचार-विनिमय के पश्चात् निर्श्य किया-- "प्रवचनों का उपघात-उड्डाह करने वाले इस प्रकार के उपदेश से जिनदत्त ने इस प्रकार की प्रायश्चित विधि, इस प्रकार के कल्पित दण्ड का विधान कहां से खोज निकाला है। प्रात:काल जिनदत्त को संघ के समक्ष उपस्थित किया जाय ग्रौर उससे इस सम्बन्ध में पूछा जाय । समभाने पर भी यदि वह ग्रपना कदाग्रह नहीं छोडे तो उसे समृचित शिक्षा दी जाय।"

संघ द्वारा किये गये इस प्रकार के निर्णय की सूचना जब जिनदत्त को मिली तो वह बड़ा भयभीत हुआ। संघ से त्राएा का और कोई उपाय न देख जिनदत्तसूरि रात्रि में ही द्रुत गति वाले एक उष्ट्रपर ग्रारूढ़ हो तत्काल पाटगा से जालोर की श्रोर प्रस्थित हुए । सूर्योदय होते-होते जिनदत्तसूरि जालोर पहुंच गये । नगर के बाहर ही ऊंट पर से उतरकर जिनदत्तसूरि ने उष्ट्र वाहक को वहीं से पाटगा की ग्रोर विदा किया ग्रौर वे उपाश्रय में पहुँचे । उन्हें देख श्रावक-श्राविका वर्ग को बड़ा ग्राश्चर्य हुग्रा कि पद विहारी जैनाचार्य <mark>सूर्योदय होते-होते ही कहां से किस प्रकार</mark> जालोर पहुंच गये ? अपने इस कौतुहल को शान्त करने हेतू श्राद्धवर्ग ने जिनदत्तसूरि से पूछा—पाटरा से ग्राप कब प्रस्थित हुए, रात्रि में कहां ठहरे ग्रौर सूर्य की प्रथम किररा के साथ ही स्रापने नगर में प्रवेश किस प्रकार किया ?

जिनदत्तसूरि ने श्रावकवर्ग की जिज्ञासा को शान्त करने का प्रयास करते हुए उत्तर दिया-"पाटरा में वेशमात्र से साधु कहलाने वाले लोगों की स्रोर से भयं-कर उपद्रव उपस्थित किये जाने की आशंका उत्पन्न हो गई थी स्रतः मैं रात्रि में ही श्रौष्ट्रिकी विद्या की साधना कर उसकी सहायता से यहां सूर्योदय होने तक पहंचा हं।"

यह सुनकर लोग बड़े चमत्कृत हुए। कर्णपरम्परा से इस घटना का समाचार दूर-दूर तक फैल गया श्रौर लोक में जिनदत्तसूरि की श्रौष्टिक श्रौर उनके गच्छ की श्रीष्ट्रिक गच्छ के नाम से प्रसिद्धि हो गई। १

जन-जन के मुख से स्वयं अपने लिये और अपने गच्छ के लिये औष्टिक विशेषरा को सूनकर जिनदत्त कोधातिरेक से तमतमा उठते, लोगों की भर्त्सना

प्रवचन परीक्षा, भाग १, विश्वाम ४, गाथा ३५, ३६, पृष्ठ २६० ₹.

करते तथा बुरा-भला कहते। जिनदत्त के इस प्रकार के रूक्ष एवं कठोर स्वभाव को देख कर लोगों ने यह कहना प्रारम्भ कर दिया कि—"श्ररे! जिनदत्तसूरि की प्रकृति वड़ी ही खरतर है।" इस प्रकार जिनदत्तसूरि के गच्छ की खरतरगच्छ के नाम से लोक में प्रसिद्धि हो गयी। "

उपाध्याय धर्मसागर ने खरतरगच्छ की कटुतर आलोचना करते हुए पुनः लिखा है :--

"जितने भी कुपाक्षिक हैं, उनमें खरतरगच्छानुयायी ग्रपने जन्म जात स्वभाव के कारण सर्वाधिक निश्शूल हैं, सर्वाधिक निर्करण ग्रथवा निकृष्ट हैं। खरतरगच्छानुयायियों के भाषण ग्रौर भक्षण दोनों में ही दोष है। वे ग्रागम विरुद्ध प्ररूपणा करके उसकी पुष्टि हेतु ग्रपनी भूठी सम्मति देते ग्रौर श्रावकों द्वारा भी त्याज्य पर्युषित (वांसी) द्विदल पोलिका ग्रादि का भक्षण करते हैं।"

खरतर शब्द का अर्थ अभिव्यक्त करते हुए उ० धर्मसागर ने लिखा है:— "अधोभावादि शब्दै व्याकरण्—निष्पन्नमेव गृह्यते तहाँ तिशयेन खरः खरतरः इति व्युत्पत्त्या महान् गर्दभः उग्रतरो वा भण्यते । ……।" अर्थात् खर का अर्थ हुआ गधा और खरतर का अर्थ होता है वड़ा गधा अथवा अतीव उग्र । पर ऐसा प्रतीत होता है कि स्वर्णगिरि (जालोर) में लोगों के मुख से अपने लिये प्रयुक्त 'औष्ट्रिक' विशेषण को सुनकर जिनदत्त कोधाविष्ट हो लोगों की आकोपपूर्ण कटु एवं कठोर शब्दों में भर्त्सना करगे लगे और लोगों ने उन्हें—ये, बड़े उग्र अर्थात् खरतर हैं—यह कहना प्रारम्भ कर दिया। व

उपाध्याय धर्मसागर ने जिनदत्तसूरि ग्रौर खरतरगच्छ को ''ग्रौष्ट्रिक'' की उपाधि से संबोधित किये जाने के विषय में ग्रौर भी स्पष्ट शब्दों में लिखा है:—

"जिनपूजा विघ्नकरो महापातकी, प्रवचनोपघाती चः किलाल-सर्वज्ञ श्री हेमचन्द्राचार्ये प्रभृतिभिरनेकैबंहुश्रुतैरनेकशो निवारितोऽपि स्वाभिनिवेश-मत्यजन् संघभोत्या उष्ट्रमारूह्य जावालिपुरं गतः यदुक्तम् :—

> जिनदत्ति क्रियाको शच्छेदोऽयं यत्कृतस्ततः । संघोक्तिभी तिस्तेऽ-भूदारू ह्योष्ट्रं पलायनम् ॥

......स्त्रीजिन पूजा व्यवस्थापका ग्रस्माकीना वादि श्री देवसूरि श्री हेमचन्द्राचार्य प्रभृतयो भूयांसो येषां भयेनोष्ट्रमारूह्य पलायनं जिनदत्तस्य स्त्री-जिनपूजा निषेध हेतुकं सम्पन्नम्।"

१. प्रवचन परीक्षा, भाग १, विश्राम ४, गाथा ३७, ३८ पृष्ठ २६७-२६६

२. -- वहीं -- पृष्ठ संख्या ३१६

३. — वही — पृष्ठसं€या२=६

ग्रथित जिनेक्वर भगवान की पूजा में जिन-प्रवचनों का प्रलोप करने वाला व्यक्ति महापापी ग्रौर जिन-प्रवचनों का प्रलोप करने वाला उपघाती है। उसे (श्री जिनदत्तसूरि को) किलकाल सर्वज्ञ श्री हेमचन्द्राचार्य, वादी श्री देवसूरि ग्रादि ने ग्रनेक भांति समभाया कि स्त्रियों द्वारा जिनेन्द्र प्रभु की पूजा किये जाने का निषेध न करें किन्तु जिनदत्त ने ग्रपने कदाग्रह को नहीं छोड़ा ग्रौर संघ से भयभीत हो ऊंट पर ग्रारूढ़ हो पाटगा से जालोर की ग्रोर पलायन कर गया। जिनदत्तसूरि का यह पलायन स्त्रियों द्वारा जिनेन्द्र भगवान की (मूर्ति की) पूजा करने के निषेध के प्रश्न को लेकर हुआ।"

साम्प्रदायिक पूर्वाभिनिवेश, गच्छव्यामोह, धार्मिक असहिष्णुता और अहं जन्य पारस्परिक विद्वेष के उस युग में अपने से भिन्न गच्छ ग्रथवा सम्प्रदायों के बड़े से बड़े प्रभावक ग्राचार्यों को भी लोकइष्टि में नीचे गिराने के उद्देश्य से किस-किस प्रकार के कुत्सित प्रयास विभिन्न गच्छों के विद्वानों द्वारा व्यापक रूप में किये गये, इस सम्बन्ध में इतिहास के प्रति ग्रभिरुचि रखने वाले जिज्ञास पाठकों को तत्कालीन स्थिति की थोडी सी भलक दिखाने के लिये ये कुछ उदाहरण यहां प्रस्तुत किये गये हैं। यहां महान् प्रभावक एवं श्रद्याविध सर्वाधिक लोकप्रिय श्राचार्य जिनदत्तसूरि के जीवन परिचय का प्रसंग होने के कारएा केवल उनके विरुद्ध किये गये कुरिसत प्रचार के उदाहरण प्रस्तुत किये गये हैं। वस्तुस्थिति यह है कि उस युग में किसी भी गच्छ के महान् प्रभावक स्राचार्य को अथवा स्रम्युदय की स्रोर स्रग्नसर होने वाले किसी भी कियोद्धारक गच्छ को लोकदिष्ट में नीचा दिखाने के प्रयास में किसी भी प्रकार की कोर कसर नहीं रखी गई। खरतरगच्छ के अन्य आचार्यों तथा अन्यान्य गच्छों एवं उनके बड़े-बड़े प्रभावक स्राचार्यों को लोक दिष्ट में गिराने के स्रभिप्राय से उस पारस्परिक विद्वेष के युग में विभिन्न गच्छों के विद्वान् लेखकों द्वारा जो प्रचार-प्रसार किया गया, वह जैन संघ के लिये घातक सिद्ध हुआ। जिनशासन की अभ्यु-न्नति के लिये जिस सामूहिक सम्मिलित शक्ति का उपयोग किया जाना चाहिये था, उस शक्ति को परस्पर एक-दूसरे की जड़ें खोखली करने की दिशा में व्यर्थ ही व्यय किया जाता रहा। उस सब पर विभिन्न गच्छों स्रौर विभिन्न गच्छों के प्रभावक स्राचार्यों के परिचय में यथा प्रसंग सार रूप में पूर्ण प्रकाश डालने का प्रयास किया जायेगा।

उस पारस्परिक विद्वेष एवं वैमनस्य के युग में युगादि से महान् रहते श्राये जैन संघ को जो अपूरणीय क्षति हुई, उसका अनुमान केवल एक इसी तथ्य से श्राका जा सकता है कि प्राचीन काल में जो जैन संघ न केवल "श्रा सिन्धोसिन्धु पर्यन्तं" भारतवर्ष में ही नहीं श्रपितु अड़ौस-पड़ौस के द्वीप समूहों में भी फैला हुग्रा था एवं सभी धर्म संघों में मूर्धन्य माना जाता रहा था, वह पारस्परिक वैमनस्य-विद्वेष के कारण विपन्न से विपन्नतर अवस्था को प्राप्त होता हुग्रा भारत के इने गिने प्रदेशों में सिमटता-सिकुड़ता एक क्षीण, श्रशक्त, अल्पसंख्यक संघ के रूप में अवशिष्ट रह गया।

सबसे बड़े आश्चर्य की बात तो यह है कि परस्पर एक-दूसरे गच्छ पर कीचड़ उछालने वाले विद्वान् ग्रन्थकार मुनियों को उनके समय के महान् प्रभावक श्राचार्यों तक का प्रश्रय प्राप्त होता रहा श्रीर इस प्रकार के पारस्परिक वैमनस्य का प्रचार-प्रसार करने वाले ग्रंथकार विद्वान् मुनियों के सिर पर उन प्रभावक महान् ग्राचार्यों का पूर्ण वरद हस्त रहा। इस कटु सत्य के साक्ष्य के रूप में उपाध्याय धर्म सागर द्वारा रचित ''कुपक्ष कौशिक सहस्र किरएा'' नामक ग्रन्थ आदि से अन्त तक पठनीय एवं मननीय है। ७७० पृष्ठों के पूर्व एवं उत्तर इन दो भागों में दब्ध इस विशाल ग्रन्थ में दिगम्बर १, पौर्सिमीयक २, ग्रौष्ट्रिक (खरतर-गच्छ) ३, पाशचन्द्रगच्छ ४, स्तनिक (ग्रंचलगच्छ) ४, सार्द्ध पौर्सिमीयक ६, आगमिक ७, कटुक ८, लुम्पाक (लोकागच्छ) १ और बीजामती १०-इन दशों ही श्राम्नायों-गच्छों की कटुतर एवं श्रशोभनीय भाषा में कटु श्रालोचना की गई है। इस ग्रन्थ में एक मात्र अपने गच्छ को ही सर्वश्रेष्ठ सिद्ध करने के प्रयास के साथ-साथ उपरिनामांकित शेष दशों हो ग्राम्नायों को उत्सूत्र प्ररूपक एवं तीर्थ-बाह्य बताया गया है। इस ग्रन्थ की रचना से सम्पूर्ण जैन संघ में विक्रम की १७वीं शताब्दी के द्वितीय दशक में बड़ा ही भीषरा विद्वेष फैला। उस विद्वेपपूर्ण वाता-वरण को गान्त करने के लिए उ० धर्मसागर के गुरु ग्राचार्य श्री विजयदानसूरि ने उस ग्रन्थ को जल में प्रवाहित कर दिया ग्रर्थात् उपाध्याय श्री धर्मसागर के उस ग्रन्थ को जल में डुबो दिया और धर्म सागर को चतुर्विध धर्म संघ से अपनी उक्त रचना के लिए क्षमा याचना करनी पड़ी । उपाध्याय घर्मसागर के इसी ग्रन्थ को विजय-दानसूरि के स्वर्गस्थ होने के ७ वर्ष पश्चात् वि. सं. १६२६ में विजयदानसूरि के पट्टघर, श्रक्बर प्रतिबोधक महान् प्रभावक श्राचार्यं हीरविजयसुरि ने पून: प्रकट करवाकर ग्रपनी ग्रोर से इस ग्रन्थ का ग्रपर नाम "प्रवचन परीक्षा" रखा ।

दादा श्री जिनदतसूरी क्वर ने अपने श्राचार्य काल में जिनशासन की कितनी महती प्रभावना की होगी, इसका अनुमान इस तथ्य से सहज ही लगाया जा सकता है कि भारत के सुदूरस्थ प्रदेशों में आपके चरण चिन्हां कित मन्दिरों से सुशोभित दादाबा ड़ियां आज भी सहस्रों की संख्या में विद्यमान हैं और विरोधी गच्छों के विद्वानों द्वारा आपश्री के विरुद्ध किया गया धुआंधार प्रचार भी आपकी लोक-प्रियता एवं लोकपूज्यता में लवलेश मात्र भी अन्तर लाने में पूर्णतः निष्फल रहा।

 <sup>(</sup>क) ग्रय के मुख पृष्ठ पर ग्रन्थ का नाम—
 ''श्री प्रवचन परीक्षा (श्री हीरविजयसूरीयाभिधा), कुपक्षकौशिक-सहस्रकिरएा,
 (ग्रन्थकृत्कृताभिधा)''

<sup>(</sup>ख) इस ग्रन्थ के सभी ग्यारहों विश्वामों के ग्रन्त में निम्नलिखित पंक्तियां उल्लिखित हैं—''इतिश्रीमत्तपागणनभोमिए श्रीहीरविजयसूरीश्वर शिष्योपाध्याय श्री धर्मसागरगणि विरचित स्वोपज्ञ कुपक्षकौणिक सहस्रकिरणे श्री हीरविजयसूरिदत्त प्रवचन परीक्षा नाम्नि प्रकरणे'''विश्वामो व्याख्यात: !''

# श्री वादिदेवसूरि

विक्रम की बारहवीं-तेरहवीं शताब्दी में श्री वादिदेवसूरि श्रीर कलिकाल सर्वज्ञ के विरुद्ध से श्रीमहित श्री हेमचन्द्राचार्य नामक दो महान् ग्रन्थाकार, उद्भट विद्वान् श्रीर जिन शासन के बहुत बड़े प्रभावक श्राचार्य हुए हैं। वादिदेवसूरि का जन्म श्री हेमचन्द्रसूरि से दो वर्ष पूर्व, दीक्षा दो वर्ष पश्चात् श्राचार्यपद श्राठ वर्ष पश्चात् श्रीर स्वर्गारोहरण तीन वर्ष पूर्व हुग्रा था। इस प्रकार ये दोनों ग्राचार्य समकालीन श्रीर परस्पर एक-दूसरे से केवल पूर्णतः परिचित ही नहीं, ग्रिपतु पूरी तरह घुले-मिले हुए भी थे। वादिदेवसूरि ने ग्रपने समय के उच्च कोटि के वाद-विद्यानिष्णात दिगम्बर ग्राचार्य श्री कुमुदचन्द्र को ग्रगिहिल्लपुर पट्टरण के महान् प्रतापी राजाधिराज चालुक्य वंशी सिद्धराज जयसिंह की राज्यसभा में, शास्त्रार्थ में पराजित कर न केवल गुजरात प्रदेश में ही ग्रिपतु समस्त भारतवर्ष में श्वेताम्बर परम्परा की प्रतिष्ठा को उच्चतम ग्रासन पर प्रतिष्ठित किया।

दूसरी श्रोर कलिकाल सर्वज्ञ के विरुद्ध से विभूषित श्राचार्य हेमचन्द्र ने सिद्धराज जयसिंह के हृदय पर अपने त्याग, विराग श्रौर पाण्डित्य की छाप श्रंकित कर, उनके पश्चात् विशाल गुर्जर राज्य के सिहासन पर श्रासीन होने वाले चालुक्य-राज कुमारपाल को प्रतिबोधानन्तर जिनशासन का श्रग्रणी उपासक बनाकर तथा उच्च कोटि के विपुल साहित्य का निर्माण कर जिन शासन की गौरव-गरिमा को स्रतिशय रूप से श्रभवृद्ध किया।

गुजरात प्रदेश के उस समय अठ्ठारह सौ (१८००) के नाम से प्रसिद्ध मण्डल के मड्ड़ाहृत (महाहत) नामक नगर में नाग नामक एक प्राग्वाटवंशीय क्यापारी रहता था। उसकी पत्नी का नाम जिनदेवी था। पति परायराा जिनदेवी ने रात्रि में एक स्वप्न देखा कि पूर्णचन्द्र उसके मुख में प्रविष्ट हो रहा है। उन दिनों आचार्य मुनिचन्द्रसूरि महाहत नगर में आये हुए थे। जिनदेवी प्रातःकाल अपने गुरु के दर्शन वन्दन के लिए गयी और उसने वन्दन के पश्चात् उन्हें अपने स्वप्न का वृत्तान्त सुनाते हुए जिज्ञासा प्रकट की कि "भगवन् ! इस स्वप्न का क्या फल है ?"

मुनिचन्द्रसूरि ने जिनदेवी की जिज्ञासा को शान्त करते हुए कहा—"वत्से! चन्द्रमा के समान कान्ति वाला कोई जीव तुम्हारे उदर में अवतरित हुआ है। तुम्हें पुत्र रत्न की प्राप्ति होगी और तुम्हारा वह पुत्र आगे चलकर जन-जन के मन को आनन्दित करने वाला होगा।" श्रपने श्राराध्य गुरुदेव के मुख से श्रपने स्वप्न का फल सुनकर जिनदेवी के श्रानन्द का पारावार न रहा। वह श्रपने घर लौटी श्रौर बड़ी सावधानीपूर्वक श्रपने गर्भस्थ श्रभंक का पालन करने लगी। गर्भकाल पूर्ण होने पर विक्रम सम्वत् ११४३ (ग्यारह सौ तथालीस) में जिनदेवी ने एक सुन्दर पुत्ररत्न को जन्म दिया। वीर नाग श्रौर जिनदेवी बड़े दुलार के साथ श्रपने पुत्र का लालन-पालन करने लगे श्रौर चन्द्र के स्वप्न दर्शन को ध्यान में रखते हुए उन्होंने उस बालक का नाम पूर्णचन्द्र रखा। पूर्णचन्द्र के गैशव काल में ही मदाहत नगर में महामारी का प्रकोप हुआ श्रौर उसके परिगामस्वरूप वीरनाग श्रौर जिनदेवी श्रपने पुत्र पूर्णचन्द्र को साथ ले लाट प्रदेश के भृगुकच्छपुर (भड़ौंच) नगर में जा बसे।

इन संकट के दिनों में आठ वर्षीय बालक पूर्णचन्द्र ने जीविकोपार्जन में अपने पिता का हाथ बटाने का निश्चय किया। तदनुसार वह अनेक प्रकार के सुस्वादु व्यञ्जन घर पर बनाकर श्रीमन्तों के घर विकयार्थ ले जाने लगा। पुण्यवान् बालक पूर्णचन्द्र को अपने इस छोटे से व्यवसाय से पर्याप्त आय होने लगी। एक दिन वह अनेक प्रकार के व्यञ्जन लेकर एक श्रीमन्त के घर पहुंचा। उसने देखा कि गृहस्वामी एक घड़े में से बड़े आकार की स्वर्णमुद्राएं चिमटे से पकड़-पकड़ कर चौक में फैंक रहा है। बालक पूर्णचन्द्र को बड़ा विस्मय हुआ। उसने तत्काल उस श्रेष्ठि को सम्बोधित करते हुए कहा—"श्रेष्ठिवर! आप मानव जीवन के लिए संजीवन स्वरूप इस महार्घ्य द्रव्य स्वर्ण मुद्राओं को विषैले कीटों की भाँति चिमटे से पकड़-पकड़ कर बाहर क्यों फैंक रहे हैं?"

यह सुनते ही गृहस्वामी के श्राक्ष्यमं का पारावार नहीं रहा। उसने बालक के सौम्य मुख की श्रोर श्रपलक देखते हुए मन ही मन विचार किया—''ये विषेते बिच्छू स्वर्ण मुद्राश्रों के रूप में इस बालक को दिष्टिगोचर हो रहे हैं। श्रवश्यमेव यह कोई महा पुण्यवान् प्राणी है।''

उसने स्नेहिंसिक्त स्वर में पूर्णचन्द्र को सम्बोधित करते हुए कहा—"वत्स! यह एक बांस की टोकरी लो ग्रौर इस महार्घ्य द्रव्य को इसमें डाल-डालकर मुक्ते दो।"

बालक ने तत्काल उन सब स्वर्ण मुद्राश्नों को, जो श्रोष्ठ को बिच्छुश्नों के रूप में दिष्टिगोचर हो रही थीं, चुन-चुनकर उस टोकरी में रखा श्रीर वह टोकरी उस श्रीष्ठ को समिपत करने लगा। गृहस्वामी को यह देखकर ग्रपार हर्ष मिश्रित ग्रचिन्त्य ग्राक्चर्य हुग्रा कि उस बालक के हाथ लगाते ही बे सब बड़े-बड़े बिच्छू स्वर्णमुद्राश्चों के रूप में परिवर्तित हो गये हैं। ग्रब तो उसने टोकरी में भरी उन स्वर्णमुद्राश्चों को ग्रपने कोषागार में रखना प्रारम्भ किया। बालक उन विशाल घटों से स्वर्ण-मुद्राश्चों को निकाल-निकालकर टोकरी में भर-भर कर गृहस्वामी को देता

गया श्रीर गृहस्वामी उन टोकरियों में रखी स्वर्णमुद्राश्रों को अपने कोषागार में रखता गया। देखते ही देखते उसका पूरा कोषागार स्वर्णमुद्राश्रों से ठसाठस भर गया। उस श्रेष्ठी ने बालक पूर्णचन्द्र से विकय हेतु लाये गये भिष्टान्न की खरीदकर उसके मूल्य के रूप में उसे कुछ स्वर्ण मुद्राएं प्रदान कर दीं। प्रमुदित हो बालक श्रपने पिता के पास पहुँचा और वह धन अपने पिता को समर्पित करते हुए उन्हें उसने पूरा वृत्तान्त सुना दिया। इस घटना से वीरनाग को भी वड़ा श्राश्वर्य हुआ और उसने अपने धर्म गुरु मुनिचन्द्रसूरि को उस घटना का विवरण सुना दिया।

इस वृत्तान्त को सुनकर मुनिचन्द्रसूरि ने मन हो मन विचार किया—
"वस्तुतः यह बालक कोई भावी महान् पुरुषोत्तम है। कुछ समय तक बालक के
सम्बन्ध में मच ही मन चिन्तन करने के अनन्तर मुनि चन्द्रसूरि ने वीरनाग से उस
होनहार बालक पूर्णचन्द्र की याचना की। वीरनाग ने अति विनम्र स्वर में अपने
गुरु के समक्ष अपने मनोभाव प्रकट करते हुए कहा—"भगवन्! हम तो वंशपरम्परा से आप ही के चरण सेवक हैं। किन्तु यह मेरा एक मात्र पुत्र है और
हमारा यही एक मात्र जीवन का सहारा है। अब न तो मैं ही किसी प्रकार के
व्यवसाय के माध्यम से जीविकोपार्जन में सक्षम हूं और न पूर्णचन्द्र की माता ही।
इसके उपरान्त भी यदि गुरुदेव इस बालक को अपनी चरण शरण में लेना ही
चाहते हैं तो मैं आपकी आजा को सहर्ष शिरोधार्य करता हूं। आप इसे ले
लीजिये।"

वीरनाग की इस प्रकार की अपूर्व त्यागपूर्ण उदारता से द्रवित हो मुनि चन्द्रसूरि ने कहा— "श्रावकोत्तम! मेरे जो ये पांच सौ शिष्य हैं, वे सब आज से तुम्हारे ही पुत्र हैं। इसके साथ ही साथ जितने भी मेरे उपासक तुम्हारे ये सधर्मी बन्धु हैं वे सब तुम्हारी जीवनपर्यन्त अन्तर्मन से सेवा सुश्रूषा करेंगे। अब तुम तो सब प्रकार की चिन्ता छोड़कर परलोक के पाथेय एक मात्र धर्माराधन का अवलम्बन लो।"

इसी प्रकार ग्राचार्य मुनिचन्द्र ने पूर्णचन्द्र की माता जिनदेवी को भी सहमत कर लिया ग्रीर उन्होंने विक्रम सम्वत् ११४२ (ग्यारह सौ बावन) में पूर्णचन्द्र को श्रमण धर्म की दीक्षा प्रदान कर ग्रपना शिष्य बना लिया। दीक्षा प्रदान करते समय ग्राचार्यश्री ने पूर्णचन्द्र का नाम रामचन्द्र रखा।

दीक्षित होने के अनन्तर मुनि रामचन्द्र ने तर्क शास्त्र, लक्ष्या शास्त्र, व्याकरण, साहित्य, न्याय, दर्शन एवं आगम शास्त्रों में क्रमशः पारी गता प्राप्त की। जैन-दर्शन के अतिरिक्त बौद्ध, बैशेषिक, सांख्य आदि सभी दर्शनों का भी तलस्पर्शी अध्ययन कर रामचन्द्र अपने समय के वादियों में विशिष्ट प्रतिभा सम्पन्न वादी के रूप में प्रसिद्ध हुए। महावादी भ मुनि रामचन्द्र ने घोलका नगर में धन्ध नामक शिद्धा-

्द्वेतवादी को, सत्यपुर में कश्मीरी महावादी सागर को, नागपुर में दिगम्बरवादी गुराचन्द्र को, चित्रकृट में शिवभूति नामक भागवत मतावलम्बी को, गोपगिरि में गंगाघर नामक वादी को, धारानगरी में घरणीधर नामक वादी को, पुष्करिणी में बाह्यण विद्वान् पद्माकर को और भृगुकच्छ में कृष्ण नामक महावादी ब्राह्मण को शास्त्रायं में पराजित कर वादजयी के रूप में प्रसिद्धि प्राप्त की। विमलचन्द्र, हरिचन्द्र, सोमचंद्र, पाश्वंचंद्र, प्रज्ञाधनी शान्ति और अशोकचन्द्र आदि अनेक उद्भट विद्वान् मुनि रामचन्द्र के अभिन्न मित्र बन गये। इस प्रकार मुनि रामचन्द्र की यशोपताका दिग्दिगन्त में लहराने लगी।

अपने महायशस्वी विद्वान् मुनि रामचन्द्र को सभी भांति सुयोग्य समभकर आचार्य मुनिचन्द्रसूरि ने उन्हें विक्रम सम्वत् ११७४ (ग्यारह सौ चौहत्तर) में आचार्यपद प्रदान किया और आचार्यपद प्रदान करते समय उन्होंने पूर्णचन्द्र का नाम देवसूरि रखा। आचार्यपद प्रदान के प्रसंग पर श्री मुनिचन्द्रसूरि ने पूर्णचन्द्र के पिता श्री वीरनाग को पंच महाव्रतों की भागवती दीक्षा प्रदान की और पूर्व में ही दीक्षता श्री पूर्णचन्द्र की मातेश्वरी साध्वीश्रेष्ठा जिनदेवी को महत्तरा पद प्रदान कर उनका नाम चन्दनबाला रखा।

ग्राचार्यपद पर ग्रिभिषिक्त किये जाने के ग्रनन्तर ग्रपने ग्राराध्य गुरुदेव की ग्राज्ञा से श्री देवसूरि ने घोलका ग्रादि ग्रनेक क्षेत्रों में विचरण कर जिन-प्रतिमाग्रों की प्रतिष्ठा ग्रादि के साथ-साथ उपदेशामृत से ग्रनेक भव्यों को ग्राप्यायित करते हुए जिनशासन का उल्लेखनीय प्रचार-प्रसार किया। तपश्चरण के साथ-साथ ग्रहानिश ग्रात्मिचन्तन में लीन रहने के परिणामस्वरूप ग्राचार्य श्री देवसूरि को ग्रनेक प्रकार की सिद्धियां स्वतः एवं ग्रनायास ही उपलब्ध हो गईं ग्रौर उनकी कीर्ति दिग्दिगन्त में व्याप्त हो गईं।

एक समय जब वे अर्जु दाचल पर आरोहरण कर रहे थे, तब उनके साथ भन्त्री अम्बाप्रसाद भी था। पर्वत पर चढ़ते समय मन्त्री को एक विषधर ने इस लिया। साथ के स्वधर्मी बन्धुओं ने तत्काल देवसूरि के चरणोदक से मन्त्री के उस पर के उस भाग को घो डाला, जिस भाग को सर्प ने इसा था। यह देखकर लोगों के आश्चर्य का पारावार नहीं रहा कि मन्त्री अम्बाप्रसाद के पैर पर सर्पदंश स्थल को श्री देवसूरि के चरणोदक से घोते ही भयंकर विषधर के विष का प्रभाव तत्काल पूर्णतः विलुष्त हो गया और मन्त्रीश्वर पूर्णतः स्वस्थ हो पहले की भांति अर्बु दाचल पर आरोहरण करने लगे।

श्री देवसूरि ने कुछ समय तक ग्राबू पर्वत पर रहकर सपादलक्ष (साम्भर) की श्रोर विहार करने का विचार किया। किन्तु उन्हें श्रदृष्ट शक्ति से प्रेरणा मिली कि वे सांभर की श्रोर विहार न कर यथाशक्य शीध्र ही ग्ररणहिलपुरपत्तन पहुंच जायें, क्यों कि उनके गुरु श्री मुनिचन्द्रसूरि का आयुष्य केवल ६ मास का ही अविशिष्ट रह गया है। इस प्रकार के भावी का बोध होते ही देवसूरि ने आबू से अनिहलपुर पत्तन की ओर विहार किया और अप्रतिहत विहारक्रम से वे पत्तन पहुंचकर गुरु की सेवा में रत हो गये।

जिस समय देवसूरि घोलका और अर्बु दाचल आदि क्षेत्रों में विचरण कर रहे थे, उन दिनों देवबोध नामक एक महावादी पत्तन में आया। बड़े-बड़े लब्धप्रतिष्ठ प्रतिवादियों को शास्त्रार्थ में पराजित कर देने के कारण देवबोध के अन्तर्मन में अहंकार घर कर गया था कि उसके समक्ष न तो कोई वादनिष्णात प्रतिवादी ही खड़ा रह सकता है और न कोई उच्चकोटि का उद्भट विद्वद्शिरोमिण ही। उसने पत्तनगर के विद्वानों के पाण्डित्य को ललकारते हुए निम्नलिखित अति जटिल एक ख्लोक पत्र पर लिख कर पत्तनाधीश चालुक्यराज सिद्धराज जयसिंह के राजद्वार पर चिपका दिया:—

एकद्वित्रिचतुः पंचषण्मेनकमने न काः । देवबोधे गयि ऋद्धे षण् मेनकमनेनकाः ।।

एक दूसरे से उच्च कोटि के अनेक दिग्गज विद्वानों ने उस श्लोक को पढ़ा और उसका शब्दार्थ करने का प्रयास किया। किन्तु एक जटिल समस्या के समान रहस्यपूर्ण उस श्लोक का अर्थ करने में कोई विद्वान् सफल नहीं हुआ। यह पाटन के प्रभुत्व की प्रतिष्ठा का प्रश्न था। महाराज सिद्धराज जयसिंह ने जब यह देखा कि लगभग ६ मास व्यतीत हो जाने पर भी देवबोध द्वारा राजद्वार पर चिपकाये गये इस गूढ़ रहस्यपूर्ण समस्यात्मक श्लोक का उनके राज्य के विद्वानों में से कोई भी समुचित अर्थ करने में सफल नहीं हो सका है तो उन्हें बड़ी चिन्ता हुई। अपने स्वामी की चिन्ता को देख कर महामात्य अम्बाप्रसाद ने उन्हें निवेदन किया—"स्वामिन्! जैनाचार्य श्री देवसूरि वर्तमान युग के महामेधावी विद्वद्वरेण्य हैं। मेरा दृढ़ विश्वास है कि यदि उन्हें निवेदन किया जाय तो वे इस गूढ़ श्लोक की सुस्पष्ट रूप से व्याख्या कर देंगे।

महाराज सिद्धराज जयसिंह ने देवसूरि से प्रार्थना की कि वे देवबोध द्वारा राजदार पर चिपकाये गये उस क्लोक की समुचित व्याख्या करने की कृपा करें। देवसूरि ने तत्काल उस क्लोक को पढ़ कर सिद्धराज जयसिंह के समक्ष उस क्लोक की निम्नलिखित रूप से व्याख्या करते हुए कहा:—"महाराज! इस क्लोक के माध्यम से विद्वान् देवबोध विद्वन्मण्डली को ललकारते हुए गर्वपूर्वक अपने पाण्डित्य का प्रदर्शन इस प्रकार कर रहा है:—

"एकमात्र प्रत्यक्ष को ही प्रमाण मानने वाले एक प्रमाणवादी चार्वाक, प्रत्यक्ष और अनुमान इन दो प्रमाणों को मानने वाले द्विमा अर्थात् बोद्ध और वैशेषिक, प्रत्यक्ष, श्रनुमान और श्रागम इन तीन प्रमाणों को मानने वाले तिमा प्रथित् सांख्य, प्रत्यक्ष, श्रनुमान, श्रागम श्रीर उपमान इन चार प्रमाणों को मानने वाले चतुर्मा श्रथीत् नैयायिक, प्रत्यक्ष, श्रनुमान, श्रागम, उपमान और श्रथीपत्ति इन पांच प्रमाणों को मानने वाले प्रभाकरमतावलम्बी और प्रत्यक्ष, श्रनुमान, श्रागम, उपमान, श्रयीपत्ति श्रीर श्रभाव इन ६ प्रकार के प्रमाणों को मानने वाले षण्मा श्रथीत् मीमांसक—इन छहों मतावलम्बियों के दर्शनों में निष्णात "एकद्वित्रचतुः पंचषण्मेनकमने मयि" मुक्त देवबोध के श्रुद्ध हो जाने पर "न काः" मेरे समक्ष वादी के रूप में नहीं ठहर सकते। साथ ही "मेनकमनेना" श्रथीत् मा-लक्ष्मी उसका इन श्रयीत् स्वामी मेन-विष्णु, कमनः ब्रह्मा और इन् श्रयीत् स् श्रादित्य (सूर्य) ये तीनों सबसे बड़े देव भी देवों को बोध-ज्ञान देने वाले मुक्त देवबोध के समक्ष नहीं टिक सकते। क्योंकि देवबोध नाम होने के कारणा मैं देवों का बोधक गुरु हूं और ये देव मेरे शिष्य। इस प्रकार मेरे समक्ष किसी मानव की तो गणना ही क्या देवों के स्वामी विष्णु, ब्रह्मा श्रीर सूर्य तक नहीं ठहर सकते।

पण्डित देवबोध को विश्वास था कि उसके इस श्लोक का कोई भी विद्वान् अर्थ नहीं बता सकेगा। देवसूरि द्वारा अपने अन्तर्मन की भावना के अनुरूप किये गये इस श्लोक के अर्थ को पढ़कर विद्वान् देवबोध बड़ा ही चमत्कृत हुआ। उसका गर्व गल गया और उसने देवसूरि को तत्काल अपने पूज्य के रूप में स्वीकार कर उन्हें प्रणाम किया। राजाधिराज सिद्धराज जयसिंह के हर्ष का तो पारावार न रहा। वह देवसूरि के प्रगल्भ प्रकाण्ड पाण्डित्य से इतना अधिक प्रभावित हुआ कि जीवन भर वह उनके प्रति गहरा सम्मान प्रकट करता रहा। इस प्रकार देवसूरि की मूर्यन्य विद्वानों में गणना की जाने लगी।

देवसूरि लगभग पांच मास तक अपने गुरु की सेवा में रहे और उन्होंने उनकी बड़ी ही श्रद्धा-भक्ति एवं निष्ठापूर्वक सेवा की। श्री मुनिचन्द्रसूरि ने अपना अन्तिम समय सन्निकट समक्ष कर संलेखना-संथारा-अनशन कर विक्रम संवत् ११७८ में समाधिपूर्वक स्वर्गारोहरा किया।

स्रपने गुरु के स्वर्गस्थ होने के स्रनन्तर भी देवसूरि को लगभग ६ मास तक पाटगा में ही रुकना पड़ा, क्योंकि उनकी प्रेरणा से अतुल धन के धनी धर्मनिष्ठ श्रेष्ठि थाहड़ द्वारा प्रारम्भ किया गया भगवान् महाबीर के मन्दिर के निर्माण का कार्य तब तक निर्माणाधीन था। निर्माण कार्य पूर्ण हो जाने पर श्रेष्ठिवर थाहड़ ने उस मन्दिर की प्रतिष्ठा देवसूरि के करकमलों से करवाई। इस प्रकार कुल मिलाकर एक वर्ष तक पाटणा में रहने के अनन्तर देवसूरि ने नागपुर की स्रोर विहार किया।

नागपुर पहुंचने पर महाराजा श्राह्लादन ने देवसूरि के समक्ष उपस्थित हो उनकी श्रगवानी करते हुए उन्हें वन्दन नमन किया। उस समय भागवत विद्वान् देवबोध भी महाराजा आ्राह्मादन के साथ था। अपने धर्मगुरु के दर्शनार्थ वहां उपस्थित हुए विशाल जनसमूह के समक्ष विद्वान् देवबोध ने देवसूरि की मुक्तकण्ठ से प्रशंसा करते हुए निम्नलिखित आर्या का सस्वर पाठ किया:—

> यो वादिनो द्विजिह्वान्, साटोपं विषममानमुद्गिरतः। शमयति स देवसूरिनरेन्द्रबन्दः कथं न स्यात् ॥७६॥

स्थित - फुत्कार के साथ फर्ग उठा कर विष का वमन करने वाले दो जिह्ना वाले विषधर सपों के समान बड़े स्राडम्बर के साथ प्रगाढ़ स्रभिमान प्रकट करने वाले वाक्शूर वादियों के विष तुल्य दुखदायी गर्व का शमन कर देने वाले ये देवसूरि नरेश्वरों द्वारा वन्दनीय क्यों नहीं होंगे ? स्रवश्यमेव वन्दनीय होंगे।

महाराजा आ्राह्मादन ने प्रगाढ़ भक्ति प्रकट करते हुए स्नाचार्य श्री देवसूरि का बड़े ठाट-बाट से नगर-प्रवेश करवाया। तत्वदर्शी स्नाचार्य देवसूरि भव्य जनों को उपदेश देकर स्व तथा पर का कत्यागा करने वाले धर्म के पथ पर उन्हें आह्राढ़ श्रौर उत्तरोत्तर अग्रसर करने लगे।

जिस समय देवसूरि नागपुर नगर में विराजमान थे, उसी समय पत्तनाधीश सिद्धराज जयसिंह ने अपनी विशाल चतुरंगिगी सेना ले नगर को चारों ओर से घेर लिया किन्तु ज्योंही सिद्धराज जयसिंह को ज्ञात हुआ कि आचार्य श्री देवसूरि नागपुर नगर में विद्यमान हैं, तो उसने तत्काल नगर का घेरा उठा अपनी विशाल वाहिनी के साथ पुन: अपनी राजधानी पत्तन की ओर प्रयाग कर दिया। अपने सम्मानास्पद मित्र श्री देवसूरि जब तक नागपुर नगर में रहे, तब तक बलपूर्वक उस दुर्ग पर आक्रमण नहीं किया जा सकता, इस प्रकार विचार कर महाराजा जयसिंह ने अपने विश्वस्त पौर जनों को देवसूरि की सेवा में भेज बड़ी भक्तिभरी प्रार्थना कर उन्हें पुन: अनहिलपुरपत्तन में बुला लिया और उन्हें चातुर्मासावास भी वहीं करवाया। जिस समय देवसूरि पत्तन में वर्षावास व्यतीत कर रहे थे, उस समय आधिवन मास में सिद्धराज जयसिंह ने अपनी सेना के साथ नागपुर पर आक्रमण किया और स्वल्प समय में ही दुर्ग पर अपनी सेना के साथ नागपुर पर आक्रमण किया और स्वल्प समय में ही दुर्ग पर अपना अधिकार कर लिया।

इस घटना से सहज ही अनुमान लगाया जा सकता है कि जैनाचार्य श्री देवसूरि के प्रति चालुक्यराज सिद्धराज जयसिंह के अन्तर्मन में कितनी प्रगाढ़ श्रद्धा भक्ति थी कि एक बड़े ही महत्त्वपूर्ण सैनिक अभियान में विपुल अर्थ और समय का व्यय कर नागपुर के चारों और घेरा डालने के उपरान्त भी जब सिद्धराज जयसिंह को यह विदित हुआ कि देवसूरि नगर में ही विराजमान हैं तो वह तत्काल घेरा हटा अपने नगर को लौट गया। जब तक देवसूरि नागपुर में रहे, उसने नागपुर पर आक्रमण नहीं किया और अन्ततोगत्वा उन्हें पत्तन में चातुर्मासावास करवाने के अनन्तर ही नागपुर पर आक्रमण और अधिकार किया।

श्राचार्यं श्री देवसूरि का अनिहलपुरपत्तन का चातुर्मासावास पूर्ण हो जाने के अनन्तर कुछ समय पश्चात् कर्णावती नगरी का संघ श्री देवसूरि की सेवा में उपस्थित हुशा और उसने श्राचार्यश्री से अनुनय-विनयपूर्ण भावभरी विनती की कि अगला वर्षावास वे कृपा कर कर्णावती नगरी में करें। देवसूरि ने श्रद्धालु संघ की प्रार्थना स्वीकार कर अनिहलपुरपत्तन से विहार किया और अनेक क्षेत्रों में जन्म-जरा-मृत्यु से सदा-सदा के लिये मुक्ति दिलाने वाले सर्वज्ञप्रणीत जैन धर्म का प्रचार-प्रसार करते हुए वे विहारकम से समय पर कर्णावती नगरी पधारे और वहां चातु-मिसावासाथं एक उपाश्रय में विराजमान हुए। वहां पर भगवान् अरिष्टनेमि के मन्दिर में प्रतिदिन प्रवचनामृत की वर्षा कर भव्य जनों को आप्यायित कर धर्म-मार्ग पर अग्रसर करने लगे। अन्तर्चक्षुश्रों को उन्मीलित कर देने वाले श्री देवसूरि के अध्यात्मपरक उपदेशों को सुनने के लिये न केवल कर्णावती के नर-नारी वृन्द ही अपितु दूर-दूर के मुमुक्षु तीव उत्कण्ठा के साथ बड़ी संख्या में उपस्थित होने लगे। आचार्यश्री के प्रवचनपाटव की कीर्ति चारों ओर दूर-दूर तक प्रसृत हो गई।

माचार्य श्री देवसूरि के कर्णावती चातुर्मासावास के समय पत्तनपति सिद्धराज जयसिंह के नाना कर्णाटकाधीश जयकेशिदेव के धर्मगुरु दिगम्बराचार्य श्री कुमुदचन्द्र भी कर्णावती नगरी में भगवान वासुपूज्य के मन्दिर में वर्णावासार्थ विराजमान थे। कर्णावती एवं सुदूरस्थ प्रदेशों के विशाल जनसमूह को केवल देवसूरि के दर्शनों और प्रवचनश्रवरण के लिये उद्वेलित सागर की तरह उमड़ते, उनकी कीर्तिपताका को चारों थ्रोर लहराते थ्रौर जनमानस में अपनी थ्रोर उपेक्षा भाव देखकर महावादी दिगम्बराचार्य की मनोभूमि में देवसूरि के प्रति अमर्श एवं ईर्ष्या के बीज अंकुरित हो उठे। प्रभावकचरित्र के उल्लेखानुसार दिगम्बर महावादी कुमुदचन्द्र ने अपने उपासकों के माध्यम से काव्यकलाकोविद वन्दीजनों को दान-सम्मानादि प्रलोभनों से ग्रपने वश में कर देवसूरि को उत्तेजित करने का प्रयास किया। वन्दीगर्ण व्याख्यान-स्थल में जाकर सम्पूर्ण श्वेताम्बर ग्राम्नाय को और विशेषतः देवसूरि को लोगों की दृष्टि में उपहासास्पद एवं तिरस्कृत करने के अभिप्राय से अनेक प्रकार के गद्यगीत सुनाने लगे। एक वन्दी ने एक दिन व्याख्यानस्थल में उपस्थित विशाल जनसमूह के समक्ष निम्नलिखित श्लोक उच्च स्वर से सुनाया:—

हंहो श्वेतपटाः किमेष विकटाटोपोक्तिसण्टंकितैः, संसारावटकोटरेऽतिविषमे मुग्धो जनः पात्यते । तत्वातत्वविचारणासु यदि वो हेवाकलेशस्तदा, सत्यं कौमुदचन्द्रमंह्रियुगलं रात्रिदिवं घ्यायत ॥६२॥

भ्रथित्—हे श्वेतास्वरों ! अपनी इन शब्दाडम्बरपूर्ण कूटोक्तियों से संसार के भोले मुग्धजनों को रसातल में क्यों गिरा रहे हो । यदि तत्वातत्व के निर्णय में तुम्हारी लेशमात्र भी रुचि है तो हम तुम्हें यह सच्ची बात बता रहे हैं कि महावादी दिगम्बराचार्य के चरणकमलों की सेवा में निरत रह रात-दिन उनका ध्यान करो !

देवसूरि के प्रमुख शिष्य आशुकवि मागिक्यमुनि इस तिरस्कारपूर्ण गर्वोक्ति को सहन नहीं कर सके और उन्होंने तत्काल उस श्लोक के उत्तर में निम्नलिखित श्लोक घनरव गम्भीर स्वर में सुनाया :—

कः कण्ठीरवकण्ठकेसरसटाभासं स्पृशत्यंह्रिसा,

कः कुन्तेन शितेन नेत्रकुहरे कण्डूयनं कांक्षति ।

कः सन्नह्यति पन्नगेश्वरशिरोरत्नावतंशिश्रिये,

यः श्वेताम्बरदर्शनस्य कुरुते वन्द्यस्य निन्दामिमाम् ॥१४॥

अर्थात्—जो मूर्खं वनराज केसरीसिंह की ग्रीवा पर सुशोभित अयाल अर्थात् केसरसिंक्षम केसराशि को पैर से छूने का दुस्साहस कर सकता है, जो मूढ़ तीक्ष्ण भाले से अपने नेत्रयुगल को खुजलाने की मूर्खता कर सकता है, ब्रौर जो मुग्धमना विमूढ़ शेषनाग के शिर की मिए को हस्तगत करने के लिये नागराज के फर्ण की श्रोर अपना हाथ बढ़ाने को समुद्यत होता है, वही मूर्ख वन्दनीय श्वेताम्बर दर्शन अर्थात् धर्म की इस प्रकार निन्दा करता है।

देवसूरि ने अपने शिष्य मारिगक्य मुनि को शांत करते हुए कहा—"दुर्वचन बोलने वाले दुर्जनों पर कभी कोप नहीं करना चाहिए क्योंकि उनका तो स्वभाव ही इस प्रकार के वचन बोलने का है।"

यह सुनकर आचार्य कुमुदचन्द्र द्वारा भेजे गये उस विन्दराज ने कहा :—
"हमारे महावादी आचार्य कुमुदचन्द्र श्वेताम्बर रूपी चने को बड़ी रुचि के साथ
चर जाने वाले अश्वराज हैं, श्वेताम्बर सम्प्रदाय रूप अन्धकार को विनष्ट करने
वाले सूर्य, श्वेताम्बर रूपी मच्छर भगा देने वाले धूम्रपुंज और श्वेताम्बरों को
जगज्जनों का हास्यपात्र बनाने वाले प्रहसन के सूत्रधार हैं अतः इस प्रकार के
वचनाडम्बर से कोई कार्य सिद्ध होने वाला नहीं है। सार रूप में आप उन्हें क्या
कहलवाना चाहते हो, वही मुभे बता दो।

देवसूरि ने उस वन्दी को कहा—तुम तो मेरे भाई उस कुमुदचन्द्र को मेरी श्रोर से यही कहना—"है दिगम्बर शिरोमिशा! गुर्गों से विमुख मत बनो, मद का परित्याग कर अपने गुर्गों को शांति और संयम के रंग में रंजित करो क्योंकि वस्तुतः इन्द्रिय दमन—कषाय मर्दन ही मुनियों का भूषण है और वह भूषण मद के परि-त्याग के अनन्तर ही प्राप्त किया जा सकता है।"

जब विन्दराज ने देवसूरि का उपर्युक्त सन्देश दिगम्बराचार्य कुमुदचन्द्र को सुनाया तो उन्होंने वन्दी से कहा—''मूर्ख साधु का उत्तर शम श्रर्थात् शान्ति के अतिरिक्त ग्रौर हो ही क्या सकता है।''

"किसी न किसी प्रकार देवसूरि को उत्तेजित कर, उसको ग्रधिकाधिक मानसिक पीड़ा पहुंचा कर उसे विक्षुब्ध कर दिया जाय जिससे कि हमें यह भली-भांति विदित हो जाय कि वह कितने गहरे पानी में है, उसमें कितना बल ग्रौर सामर्थ्य है ?"—इस प्रकार विचार कर दिगम्बर ग्राचार्य कुमुदचन्द्र ने ग्रपने उपासकों को ग्रादेश दिया कि गली कूचों में, राजमार्ग पर इने श्वेताम्बर साधुग्रों को देखते ही उनके साथ इस प्रकार का व्यवहार किया ग्रौर कराया जाय कि उनका ग्रपने स्थान से बाहर निकलना दूसर हो जाय। इस प्रकार ग्रपने उपासकों को ग्रादेश देकर श्रपने नगन स्वरूप के ग्रनुरूप ही नगन ग्रथीत् हीन चेष्टाएं प्रारम्भ कर दीं। एक दिन देवसूरि के श्रमणी संघ की एक वयोवृद्धा को मधुकरी हेतु ग्रपने चैत्य के ग्राने से जाती हुई देखकर कुमुदचन्द्र के उपासकों ने उसे ग्रनेक प्रकार के उपसर्ग पहुंचाने प्रारम्भ किये। कुमुदचन्द्र के इंगित पर उसके लोगों ने उस वृद्धा साध्वी को ऊपर उठाकर एक कुण्ड में फैंक दिया। उसे नृत्य करने के लिये बाध्य कर दिया। इस प्रकार एक वयोवृद्धा साध्वी के साथ किये गये ग्रभद्र ग्रौर निद्ध व्यवहार को देखकर समस्त नागरिक कुमुदचन्द्र की बुराई करते हुए उसे कोसने लगे। नगर भर में पलक भपकते ही उसकी ग्रपकी त्ति फैल गई। कितपय प्रमुख नागरिकों ने वृद्धा ग्रार्था की दयनीय दशा से द्रवित होकर उन दुष्टों के पंजे से उसे येन-केन-प्रकारेण छुड़ाया।

अपमानिता वृद्धा आर्या वहां से तत्काल देवसूरि के उपाश्रय में गई और उनके समक्ष दिगम्बर आचार्य द्वारा करवाये गये अति हीन अभद्र व्यवहार की व्यथा-कथा अवरुद्ध कठ से सुनाने लगी। सूरि ने उससे पूछा:—"आपका इस प्रकार का अपमान किसने और किस कारग से किया?"

जरा जर्जरिता आर्या ने आवेशवशात् प्रकम्पित आकोशपूर्ण स्वर में देवसूरि के समक्ष कहना प्रारम्भ किया :— 'मेरे गुरुदेव ने तुम्हें वड़ा किया, पढ़ाया और सूरि पद पर भी आपको अधिष्ठित किया। क्या उन्होंने यह सब कुछ हमारी इस प्रकार की विडम्बना करवाने के लिये किया था? उस वीभत्स स्वरूप वाले नग्नाट ने मुक्ते राजमार्ग पर जाती देखकर अपने शिष्यवृन्द के द्वारा बलात् पकड़वा कर मुक्ते इस प्रकार प्रपीड़ित और अपमानित करवाया है। तुम्हारी यह विद्वत्ता किस काम की, जो अपने आश्रितों की रक्षा नहीं कर सके, हाथ में धारण किये हुए उस शस्त्र से क्या प्रयोजन जो शत्रु का संहार न कर सके। शम भाव की ठण्डी बेल के फल पराभव और अपमान के अतिरिक्त और कुछ नहीं हो सकते। शीतलता का पुंज चन्द्र राहु द्वारा उसकी इच्छा के अनुसार पुनः पुनः प्रसा ही जाता आया है। सूरि! कान खोलकर सुन लो कि यह तुम्हारे पराक्रम और पांडित्य का परीक्षा काल है। यदि इस समय तुमने अपनी विद्वत्ता और शक्ति का प्रदर्शन नहीं किया तो वे सब निष्फल—निर्थंक सिद्ध होंगे। धन-धान्य के शुष्क हो जाने पर जिस प्रकार वर्षा

निरर्थक होती है, उसी प्रकार बड़े परिश्रम से ग्रजित किया गया यह तुम्हारा आध्या-त्मिक विक्रम ग्रौर पांडित्य निरर्थक सिद्ध होगा।"

कोधवशात् कुढ़ा नागिन की भांति फूत्कार करती हुई उस वयोवृद्धा साध्वी के इस प्रकार के कथन को सुनकर देवसूरि ने कहा:—"हे आर्ये! तुम विषाद मत करो। उस दुर्विनीत का अवश्यमेव पतन होगा।"

वयोवृद्धा साध्वी ने कहा:—"उस दुविनीत का पतन तो होगा अथवा नहीं, किन्तु यह सुनिध्चित है कि तुम्हारे जैसे दुर्बल सूरि के संरक्षण में रखे हुए हमारे संघ का अवश्यमेव पतन होगा।"

इस पर देवसूरि ने साध्वी को सम्बोधित करते हुए कहा:—"ग्राप स्थिर-चित्त होकर विचार करेंगी तो ग्रापको भलीभांति विदित हो जायगा कि मोतियों का वेधन जिस प्रकार युक्ति से ही किया जाता है, ठीक उसी प्रकार इस दुर्विनीत का पराभव भी युक्तिपूर्वक ही किया जायगा।"

तदनन्तर ग्रपने शिष्य मास्मिक्य मुनि की ग्रोर ग्रिभमुख हो देवसूरि ने उन्हें ग्रादेश दिया :—''मुने । तुम इसी समय ग्रनहिल्लपुर पत्तन के संघ को विनयपूर्ण गब्दों में मेरी ग्रोर से निम्नलिखित रूप में एक विज्ञप्ति लिखकर भेजो :

> "कर्णावितपुरी से देवसूरि वीर जिनेश्वर को नमन करने के श्रनन्तर श्रगाहिल्लपुर पट्टगा के संघ को स्वस्तिवाद के साथ भक्तिपूर्वक यह विज्ञापित करते हैं कि विवादोन्मुख दिगम्बराचार्य कुमुदचन्द्र के साथ शास्त्रार्थ करने के दृढ़ संकल्प के साथ वे शोध्र ही अग्राहिल्लपुर पट्टगा पहुंच रहे हैं।"

इस प्रकार का विक्रिष्ति पत्र एक द्रुतगामी दूत के माध्यम से तत्काल स्रग्गहिल्लपुर पट्टगा के संघ के पास भेजा गया। वह चर तीन प्रहर की यात्रा में ही पट्टगा पहुंच गया स्त्रीर संघप्रमुख को स्नाचार्य देवसूरि द्वारा प्रेषित विक्रिष्तिपत्र समिपित किया। संघ ने दूत को समुचित रूप से सम्मानित कर उसके साथ संघ का स्नादेशपत्र देवसूरि की सेवा में भेजा। दूत ने द्रुतगित से कर्गाविती लौटकर वह संघादेश देवसूरि की सेवा में समिपित किया, जिसमें लिखा था:—

"तीर्थंक्वर को नमन करने के ग्रनन्तर पट्टगा का संघ दिगम्बराचार्य के साथ भास्त्रार्थ करने के लिये कृत संकल्प कर्गावती में विराजमान देव-सूरि को ब्रादेश करता है कि वे वादि पुंगव परवादि-मद-गंजन शीध्र ही अग्राहिल्लपुर पट्टगा नगर में पधार जावें। वादि वेताल शान्तिसूरि के पास रह कर समस्त दर्शनों का तलस्पर्शी अध्ययन करने वाले श्री मृनिचन्द्रसूरि के ग्राप शिष्य शिरोमिंग हैं। ग्राज हमारे संघ का

अभ्युदयोत्कर्ष आप ही के पांडित्यपूर्ण पौरुष पर निर्भर करता है। हमने महाराज सिद्धराज जयसिंह को सब कुछ निवेदन कर दिया है। हम आपकी विजय को अपनी विजय समभते हुए आपके आगमन की प्रतीक्षा कर रहे हैं। तीन सौ श्रावकों और सात सौ श्राविकाओं ने आपकी विजय की कामना के साथ आचामल वृत करना प्रारम्भ कर दिया है ताकि इस तपश्चरिंग के प्रभाव से शासनदेवी आपको अपने प्रतिपक्षियों का पराभव करने के लिये बल प्रदान करे।"

इस संघादेश के प्राप्त होते ही महावादी देवाचार्य ने उस दूत को निर्देश दिया कि वह दिगम्बराचार्य कुमुदचन्द्र के पास जाकर उन्हें उनका यह सन्देश सुनावे— "मैं महाराज सिद्धराज जयसिंह की सभा में श्रापके साथ शास्त्रार्थ करने के लिये जा रहा हूं। वे हम दोनों द्वारा अपने-अपने पक्ष की पुष्टि के लिये प्रस्तुत किये गये प्रमागों पर निर्णय कर जयाजय की न्यायपूर्ण घोषणा करेंगे।"

दूत ने तत्काल दिगम्बराचार्य कुमुदचन्द्र के पास जाकर उनका सन्देश सुनाया । देवसूरि के सन्देश को कुमुदचन्द्र ने सावधानीपूर्वक सुना और उसके उत्तर में दूत से कहा :—"मैं भी असाहिल्लपुर पट्टसा शीघ्र ही पहुंचूंगा ।"

इस प्रकार का उत्तर देते ही दिगम्बराचार्य को छींक हुई। दूत ने इसे दिगम्बराचार्य के लिये अपशकुन समका और देवसूरि के पास आकर दूत ने समस्त विवरण सुना दिया।

तदनन्तर शुभ घड़ी शुभ मुहूर्त्त में देवसूरि ने अग्राहिल्लपुर पट्टग्रा की ब्रोर विहार किया। विहार करते ही उन्हें तत्काल अनेक प्रकार के श्रेष्ठतम शुभ शकुन हुए। उनका दाहिना नेत्र फरकने लगा। इसी प्रकार के अनेक शुभ शकुनों के बीच कर्गावितीपुरी से प्रस्थान कर आचार्य देवसूरि विहार कम से अग्राहिल्लपुर पट्टग्र पहुंचे। पाटग्र के संघ ने बड़े ही हर्षोल्लास के साथ देवसूरि के नगर-प्रवेश का महोत्सव किया। कुछ समय पश्चात् दिगम्बराचार्य कुमुदचन्द्र भी अनहिलपुरपत्तन पहुंच गये। तदनन्तर एक दिन देवसूरि महाराजा सिद्धराज जयसिंह से मिले और दिगम्बराचार्य कुमुदचन्द्र के सम्बन्ध में उपरिवर्गित पूर्ण विवरग्र संक्षेपतः उन्हें सुनाया। पत्तन-पति जयसिंह से बात कर लेने के पश्चात् देवसूरि ने मागधमुख्य (दूत) को दिगम्बराचार्य श्री कुमुदचन्द्र के पास जाकर उन्हें अपना यह संदेश सुनाने को कहा:—

"देवसूरि ने आपको यह सन्देश कहलवाया है कि आप मद का परित्याग कर श्रमणोचित शमभाव को घारण करें। मद वस्तुतः मानवमात्र के लिये घोर दुःख का कारण है। जिस रावण की त्रेसठ शलाका पुरुषों में गणना की जाती है, उसकी भी मद के कारण कैसी दुर्दशा हुई, यह तो सर्वविदित ही है।"

संदेशवाहक मागधमुख्य के मुख से देवसूरि का संदेश सुन कर दिगम्बराचार्य ने उससे कहा: -- "कथाजीवी ये प्वेताम्बर कथाएं कहने में निष्णात हैं। यह सब कुछ होते हुए भी देवसूरि ने यह एक पते की बात कही है कि महाराज सिद्धराज जयसिंह की सभा में हम दोनों के बीच शास्त्रार्थ हो। वस्तुतः शास्त्रार्थ से ही तथ्यातथ्य पक्ष का ग्रन्तिम रूप से निर्णय हो सकता है। तुम जाग्रो ग्रौर देवसूरि से कह दो कि वाद के लिये राज्य सभा में उपस्थित हो जाय। मैं भी इसी समय वहां पहुंच रहा हं।"

म्राचार्य कुमुदचन्द्र ने तत्काल सुखासन (पालकी) पर म्रारूढ़ हो दूत के देखते ही देखते राज्य सभा की स्रोर प्रस्थान कर दिया। पालकी पर बैठते ही श्राचार्य कुमुदचन्द्र के समक्ष भ्राते हुए व्यक्ति को छींक हुई। उस भ्रपशकुन की श्रवमानना करते हुए कुमुदचन्द्र ने कहा:—"यह तो श्लेष्म के विकार का परिसाम है। हमारे जैसे साहसिक इसकी ग्रोर कोई ध्यान नहीं देते।" यह कहकर सुखासन वाहकों को उन्होंने आदेश दिया कि वे शीध आगे की ओर बढ़ें। पालकी के आगे बढ़ते ही वाम पार्थ्व से एक काला विषघर नाग निकला। इस घोर अपशकुन को देखकर कुमुदचन्द्र के ग्रनुयायियों ने कहा :— "ग्राचार्य! ग्राज का दिन ग्रापके लिये अमंगलकारी प्रतीत हो रहा है। अतः आप मठ में लौट जाइये।"

ग्राचार्यं कुमुदचन्द्र ने उन सब लोगों के ग्राग्रह की उपेक्षा करते हुए सस्मित स्वर में कहा: - "यह अपशकुन नहीं है अपितु बड़ा ही श्रेष्ठ शुभ शकुन है। भगवान् पार्श्वनाथ के तीर्थाधिष्ठायक धरणेन्द्र ने मुक्ते दर्शन देकर यह इंगित किया है कि वे मेरे सहायक हैं और श्रवश्यमेव मेरी विजय होगी।"

देवसूरि ने भी तत्काल राजसभा की ग्रोर प्रस्थान किया। उस समय थाहड़ ग्रौर नागदेव नामक दो संघाग्रगी श्रीमन्त श्रावक उनकी सेवा में उपस्थित हुए श्रौर उन्हें वन्दन नमन के ग्रनन्तरं निवेदन करने लगे :-- "श्राचार्यदेव! गांगिल म्रादि उच्च राज्याधिकारियों को विपुल धनराणि देकर दिगम्बराचार्य के श्रावकों ने अपने वश में कर लिया है। अब यदि आप आदेश दें तो हम लोग भी उच्च न्याया-धिकारियों को धनराशि देकर अपने पक्षधर बना लें। हमें डर है कि यदि ऐसा नहीं किया गया तो दिगम्बराचार्य घूस के बल पर कही विजयी घोषित न कर दिये जाय ।"

देवसूरि ने उन्हें इस प्रकार की कोई कार्यवाही न करने का निर्देश करते हुए कहा: -- "ग्रापको इस प्रकार व्यर्थ ही द्रव्य का अपव्यय नहीं करना चाहिये। घूस के बल पर प्राप्त की गई विजय वस्तुत: विजय नहीं, पराजय ही है। देव, गुरु हमारे सहायक हैं। राजा न्यायवादी है। ग्रतः सुनिश्चित रूप से हमारी विजय होगी।"

राज्य सभा में शास्त्रार्थ के लिये भली-भांति व्यवस्था हो जाने के अनन्तर दोनों श्राचार्यों को महाराज सिद्धराज जयसिंह ने राजसभा में बुलाया । दोनों वादी- प्रतिवादी चालुक्यराज जयिंसह की राज्यसभा में उपस्थित हुए, जहां महाराजा ने घोषणा की कि दोनों पक्षों में से जो पक्ष शास्त्रार्थ में पराजित हो जायेगा, उस पक्ष को सदा के लिये अनिहलपुरपत्तन के विशाल गुर्जर राज्य की सीमाओं से बाहरा चला जाना होगा। जो पक्ष विजयी होगा वही गुर्जर राज्य की सीमाओं में रहा सकेगा, इस पण के साथ दोनों पक्षों के बीच विक्रम संवत् ११८१ की वैशाख शुक्ला पूर्णिमा के दिन पाटन में चालुक्यराज सिद्धराज जयसिंह की राजसभा में शास्त्रार्थ प्रारम्भ हुआ। स्त्री मुक्ति के प्रसंग को लेकर इन दोनों महान् तार्किकों में परस्पर वाद हुआ। दिगम्बराचार्य श्री कुमुदचन्द्र ने अपने पक्ष को रखते हुए गम्भीर स्वर में कहा:—"किसी भी प्राणी की स्त्री भव में मुक्ति नहीं हो सकती। स्त्री वस्तुतः तुच्छ सत्त्वा अर्थात् निर्वल होती है। संसार में जितने भो तुच्छ सत्त्व वाले प्राणी हैं, उनकी मुक्ति नहीं हो सकती। इसका साक्षात् उदाहरण है बालक, निस्सत्व युवा पुरुष और अबला नारी। इन सब तथ्यों के आधार पर मैं अपना पक्ष रखता हूं कि तुच्छ सत्त्वा अथवा अबला होने के कारण स्त्री की उसी भव में मुक्ति कदापि नहीं हो सकती।"

दिगम्बराचार्यं श्री कुमुदचन्द्र द्वारा इस प्रकार अपने पक्ष के प्रस्तुत किय जाने पर क्ष्वेताम्बराचार्य देवसूरि ने इसके विपरीत ग्रपना पक्ष रखते हुए घनरव-गम्भीर स्वर में कहा: -- "पौरुषपुंज पुरुषों के समान ही स्त्री भी महासत्त्वा होतो है भीर महासत्त्वा होने के कारण स्त्री भी उसी भव में मुक्त हो सकती है। इसका प्रमारा शास्त्रों में उपलब्ध है कि भगवान् ऋषभदेव की माता मरुदेवी ने ग्रपने स्त्री भव में ही मुक्ति प्राप्त की । प्रवर्त्तमान प्रवस्पिगी काल में सर्वप्रथम मूक्त होने वाली स्त्री माता मरुदेवी ही है, यह सर्वज्ञ प्रसीत शास्त्रों में स्पष्ट रूप से लिखा है। मेरे मित्र दिगम्बराचार्य श्री कुमुदचन्द्र ने जो यह हेतु रखा है कि स्त्री तुच्छ सत्त्वा प्राग्गी होती है इसलिये मुक्ति में नहीं जा सकती क्योंकि तुच्छ सत्त्व वाले जितने भी प्रार्गो हैं वे उसी भव में मोक्ष नहीं जा सकते जिस प्रकार कि बालक ग्रौर स्त्री। दिगम्बराचार्य द्वारा प्रस्तुत किया गया यह तर्क नितान्त निराधार ग्रौर तथ्यविहीन है। प्रत्यक्ष देखते हैं कि स्त्रियां महासत्त्वशालिनी होती हैं। इसका साक्षात् प्रमारा है विशाल गुर्जर राज्य की राजमाता महादेवी मयगुल्लमा । महासती सीता, माता कुन्ती, सुभदा, ग्रादि महासत्त्वशालिनी नारी रत्नों के ग्रतुल साहस ग्रीर ग्रनुपम शौर्य के आख्यान न केवल हमारे धर्मशास्त्रों में ही, अपित् अन्यान्य धर्मों के प्रामा-स्पिक रूप से प्रसिद्ध आर्षप्रन्थों में भी पड़े हैं । क्या हमारी इस न्यायवादिनी राज्य-सभा में कोई एक भी ऐसा व्यक्ति है जो सीता, कुन्ती ख्रादि महासतियों और गुर्जर राज्य की राज्यमाता मयगाल्लमा को तुच्छसत्त्वा सिद्ध करने की घृष्टता करने को उद्यत हो । मैं समभता हूं कि मेरे माननीय मित्र श्री कुमुदचन्द्र भी इस प्रकार का दुस्साहस नहीं कर सकते। जहां तक स्त्री मुक्ति का प्रश्न है—मरुदेवी माता की मुक्ति का श्रादर्श उदाहरएा हमारे धर्मशास्त्रों में स्पष्ट रूप से उसी प्रकार देखा जा सकता

है जिस प्रकार से दर्पण में अपना मुख । जहां तक बालक की मुक्ति का प्रश्न है बालक अतिमुक्तक साधु ने श्रमण भगवान् महावीर का शिष्पत्व स्वीकार कर मुक्ति प्राप्त की । यह हमारे धर्मशास्त्रों में सुस्पष्ट रूप से प्रतिपादित किया गया है । इसके साथ ही यह देखा गया है कि अनेक स्त्रियां तो पुरुषों की अपेक्षा भी अत्यधिक महासत्त्वशालिनी होती हैं । महासत्त्वशालिनी होने के कारण ही अनन्त-अनन्त स्त्रियां अतीत में मुक्ति को प्राप्त कर चुकी हैं । वर्तमान में भी पंचमहाविदेह क्षेत्रों में मुक्त होती हैं और अनन्त भविष्यत् काल में भी अनन्त-अनन्त स्त्रियां स्त्री भव में ही मोक्ष को प्राप्त करती रहेंगी । मेरा यह पक्ष न केवल सबल युक्तियों से ही अपितु शास्त्रों द्वारा भी सम्यग् रूप से सुस्पष्टतः परिपुष्ट है।"

दिगम्बराचार्यं कुमुदचन्द्र ने अपने प्रतिपक्षी देवसूरि द्वारा रखे गये पक्ष की वितथ सिद्ध करने की कोई सबल युक्ति न देख राज सभा के समक्ष प्रश्न किया :— ''क्या कहा ? क्या कहा ?''

महावादी देवसूरि ने दूसरी बार पुनः ग्रपने पक्ष को उसी रूप में रखा। इस पर भी दिगम्बराचार्य ने फिर कहा:— "क्या कहा? क्या कहा?"

इस पर देवसूरि ने सिंह गर्जन के समान घनरवगम्भीर उच्च स्वर में अपने पक्ष को तीसरी बार पुनः राज्य सभा के समक्ष प्रस्तुत किया।

तीसरी बार देवसूरि द्वारा ग्रपने पक्ष के प्रस्तुत किये जाने के उपरान्त भी उसका कोई समीचीन उत्तर मस्तिष्क में न ग्राने पर किंकर्त्तंव्यविमूढ़ की भांति कुमुदचन्द्र ने कहा:—"मेरे प्रतिवादी के इस कथन को कटित्र (पट्ट ग्रथवा पट्टी) में लिख दिया जाय।"

प्रमुख निर्णायक, राजसभा के सभासद महर्षि उत्साह ने महाराज सिद्धराज जयसिंह के ग्रिभवादनपूर्वक सभासदों को सम्बोधित करते हुए निर्णायक स्वर में कहा:—"दिगम्बराचार्य श्री कुमुदचन्द्र की वार्णी वस्तुतः मुद्रित ग्रर्थात् गूंगी हो गई प्रतीत हो रही है। श्वेताम्बराचार्य श्री देवसूरी ने दिगम्बराचार्य श्री कुमुदचन्द्र पर शास्त्रार्थ में विजय प्राप्त कर ली है।"

महाराज सिद्धराज जयसिंह ने महिष उत्साह के कथन और सभी सभासदों की मुखमुद्रा से ग्रिभिव्यक्त ग्रिभिमत का ग्रनुमोदन करते हुए तत्काल देवसूरि को विजयी घोषित किया ग्रौर श्री केशव को जयपत्र लिखने का ग्रादेश दिया।

चालुक्यराज के आदेश का तत्काल पालन किया गया और महाराजाधिराज सिद्धराज जयसिंह ने स्वयं अपने हाथ से वह जयपत्र देवसूरि को समिपत किया।

जयपत्र लेते हुए संसार के सभी प्रास्पियों पर समभाव रखने वाले देवसूरि ने चालुक्यराज से निवेदन किया :— "महाराज! शास्त्रार्थ में वादी की पराजय ही उसके लिये सबसे बड़ा अपमान है। इसलिये अब दिगम्बराचार्य कुमुद्वचन्द्र का किसी की ओर से किचित्मात्र भी तिरस्कार नहीं किया जाय।"

सिद्धराज जयसिंह ने कहा :— "महर्षिन् ! ग्रापके उदार ग्रादेश के श्रनुसार ही सब कुछ किया जायगा।"

देवसूरि की अद्भुत वादशक्ति, उनके तर्क कौशल और प्रकाण्ड पांडित्य पर अपार हर्ष प्रकट करते हुए सिद्धराज जयसिंह ने एक लाख स्वर्णमुद्राओं का तुष्टि-दान देवसूरि को प्रदान करना चाहा किन्तु देवसूरि ने विपुल द्रव्यदान को अस्वीकार करते हुए कहा:—"राजन्! हम निर्प्रन्थ निस्पृह साधुओं के लिये द्रव्य का स्पर्श करना तक निषिद्ध है।"

तदनन्तर देवसूरि राजा एवं राजसभा से विदा ले ग्रपने ग्रनुयायियों के विशाल जन-समूह के बीच ग्रपने उपाश्रय की ग्रोर प्रस्थित हुए। चालुक्यराज के ग्रादेश से राजकीय ठाट-बाट के साथ विविध वाद्य-यन्त्रों के घोष के बीच राज्यसभा के सभासद जयघोष करते हुए महोत्सवपूर्वक देवसूरि को उनके उपाश्रय तक पहुंचाने गये।

दो महान् ग्राचार्यों के बीच हुए इस शास्त्रार्थ के समय कलिकाल सर्वज्ञ के विरुद्ध से विभूषित श्री हेमचन्द्राचार्य भी उपस्थित ये। उन्होंने देवसूरि की इस विजय के उपलक्ष्य में निम्नलिखित रूप में श्रपने उद्गार ग्रमिव्यक्त किये:—

यदि नाम कुमुदचन्द्रं नाजेष्यद् देवसूरिरहिमरुचि:। कटिपरिधानमघास्यत् कतमः श्वेताम्बरो जगति ।।२५१।।

अर्थात् यदि महाप्रतापी देवसूरि कुमुदचन्द्र को पराजित नहीं करते तो इस स्रार्थिषरा पर क्या कोई क्वेताम्बर अपनी कटि पर वस्त्र धारण कर सकता था ?

इस विजय के उपलक्ष में श्री उदयप्रभसूरि ने भी भ्रपने निम्नलिखित उद्गार स्रभिव्यक्त किये:—

> भेजेऽवकीरिंगतां नग्नः कीर्तिकन्थामुपार्जयन् । तां देवसूरिराच्छिद्य तं निर्ग्रन्थं पुनर्व्यधात् ॥

स्रथीत् कीत्ति रूपी कन्था को उपाजित कर नग्न स्राचार्य कुमुदचन्द्र ने स्रपनी नग्नता को ढंक लिया किन्तु देवसूरि ने उस कीत्ति कन्था की घज्जियां उड़ाकर पुनः उसे पूर्णतः नग्न बना दिया।

१. प्रबन्ध चिन्तामिण १०५-१०६

मेरुतुङ्गसूरि ग्रादि ग्रनेक ग्रन्थकारों ने देवसूरि की इस विजय पर ग्रपने हर्षोद्गार ग्रभिव्यक्त कर इस घटना को एक ऐतिहासिक घटना का रूप प्रदान किया है।

प्रबन्घ चिन्तामिए। के उल्लेखानुसार स्वयं राजा जयसिंह शास्त्रार्थ में विजयी देवसूरि को अपनी राज्यसभा से उनके उपाश्रय तक पहुंचाने पूरे राजकीय ठाट-बाट के साथ गया था।

अंचलगच्छीय पुरातन आचार्य श्री मेरुतुङ्ग द्वारा विक्रम सं० १३६१ में रचित 'प्रबन्धचिन्तामिए।' के उल्लेखानुसार भ्रमहिलपुर पत्तन की राजसभा में महाराजा सिद्धराज जयसिंह की विद्यमानता में हुए शास्त्रार्थ में देवसूरि द्वारा दिगम्बराचार्य जब पराजित कर दिया गया तो चालुक्यराज ने पराजित हुए दिगम्बराचार्यं कुमुदचन्द्र को प्रासाद के ग्रपद्वार (कूकरा बारी) से ब्राहर निकलवा दिया और इस घोर अपमान एवं पराजय के दु:ख के परिसामस्वरूप उसका हृदय फट गया । श्रीर वह तत्काल इहलीला समाप्त कर परलोक को प्रयासा कर गया । प्रवन्धचिन्तामिं का एतद्विषयक वह उल्लेख इस प्रकार है :---

"ग्रथ प्रथममेव 'वाचस्ततो मुद्रिता' इति स्वयं पठितमिति स्वयमपशब्द-प्रभावात्तदा तु प्रादुर्भू तमुखमुद्रः । श्री देवाचार्येगः निजितोऽहमिति स्वयमुच्चरन् श्री सिद्धराजेन पराजितव्यवहारादपद्वारेगापसार्यमागः संभवत्पराभवाविभावादह-द्विस्फोटं प्राप्य विपेदे ।"2

म्राचार्य मेरुतुङ्ग द्वारा रचित प्रबन्ध चिन्तामिए। से २७ वर्ष पूर्व स्व्य किये गये प्रभावकचरित्र में उल्लेख है कि देवसूरि के निवेदन पर सिद्धराज जयसिंह ने उनके निर्देश को शिरोधार्य करते हुए स्पष्ट शब्दों में कहा कि पराजित हुए कुमुदंचन्द्र के साथ किसी भी प्रकार का ग्रपमानजनक ग्रथवा ग्रभद्र व्यवहार नहीं किया जायेगा। इसके पूर्व ही प्रभावकचरित्र में यह स्पष्ट उल्लेख कर दिया गया है कि दिगम्बराचार्य कुमुदचन्द्र वस्तुतः महाराज जयसिंह के भातामह श्रर्थातु राजमाता मयरालदेवी के पिता कर्साटकेश्वर जयकेशी के गुरु थे। इसी काररा राजमाता मयरालदेवी का भुकाव भी शास्त्रार्थ से पूर्व कुमुदचन्द्र की ग्रोर ही था। 3 इस प्रकार की स्थिति में ग्रीर विशेषतः राजमाता मयगालदेवी की विद्यमानता में तथा देवसूरि के समक्ष पत्तनाधीश द्वारा यह स्वीकार कर लिये जाने पर कि पराजित कुमुदचन्द्र के साथ किसी भी प्रकार का अपमानजनक व्यवहार नहीं किया जायगा, मेरुतुंग श्राचार्य द्वारा किये गये 'सिद्ध नरेश्वर ने कुमुदचन्द्र को श्रपद्वार से निकलवाया ।'

प्रबन्ध चिन्तामिएा, पृष्ठ १११ ₹.

प्रबन्ध चिन्तामिए, पृ० १११ ₹.

वही, पृष्ठ १०८ ₹.

इस उल्लेख की प्रामाशिकता वस्तुतः विचारशीय हो जाती है। प्रबन्ध चिन्तामिश से पूर्व की रचना प्रभावक चित्र में यह भी उल्लेख है कि राज्यसभा में हुए शास्त्रार्थ में देवसूरि से पराजित हो जाने के उपरान्त भी कुमुद चन्द्राचार्य ने देवसूरि से अपनी पराजय का प्रतिशोध लेने में किसी भी प्रकार की कोर कसर नहीं रखी। उसने मन्त्र-तन्त्र बल का सहारा ले देवसूरि के उपाश्रय में रात्रि के समय चूहों की एक सेना-सी उत्पन्न कर उनके शिष्यों तथा स्वयं उनके वस्त्रों तथा खोधा आदि धर्मीप-करणों की केवल कुतरन मात्र अवशिष्ट रखी। प्रातःकाल चूहों की इस लीला को देखकर श्रमणों ने देवसूरि को चूहों द्वारा की गई ध्वंस लीला दिखाई। एक क्षरा मौन रह कर देवसूरि ने कहा—"श्रच्छा! वह दिगम्बराचार्य हम सबको भी स्वयं की भांति नग्न करना चाहता है।"

उन्होंने अपने शिष्य को आदेश देकर लवरा से भरा एक घड़ा मंगवाया और एक कपड़े से उस घट का मुख अच्छी तरह बांध दिया। उस घड़े को अभिमिन्त्रत कर उपाश्रय के एकान्त स्थान में एक ओर रखवा दिया। तदनन्तर देवसूरि ने अपने श्रमरासमूह को आश्वस्त करते हुए कहा—"आप लोग किसी प्रकार की चिन्ता न करें। कुछ ही घटिकाओं के अन्दर एक बड़ा कौतुक होने वाला है। उन्हें शीध्र ही ज्ञात हो जायगा कि उनके द्वारा किये गये अपकार का कितना कड़वा फल उन्हें मिल रहा है।"

नमक से पूर्ण घट को श्रभिमन्त्रित कर एक श्रोर रखे पौन प्रहर भी व्यतीत नहीं हुश्रा था कि दिगम्बराचार्य कुमुदचन्द्र के श्रावक सांजलि शीष भुकाये देवसूरि के समक्ष उपस्थित हुए श्रौर करुगा स्वर में प्रार्थना करने लगे:—"भगवन्! कृपा कर हमारे गुरु को भीषण बाधा से मुक्त कर दो।"

देवसूरि ने दिगम्बराचार्य के उपासकों से प्रश्न किया—"मेरे उन बन्धु को क्या बाधा हो गई है, किस प्रकार का कष्ट हो गया है। मुफ्ते बताग्रो।" इस प्रकार स्थिति से नितान्त ग्रनिभज्ञ होने का ग्रभिनय-सा करते हुए देवसूरि ने स्पष्ट रूप से उन उपासकों को कह दिया कि कुमुदचन्द्र ग्राचार्य की बाधा के विषय में उन्हें कुछ ज्ञात नहीं है। हताश हो दिगम्बराचार्य के उपासक मठ की ग्रोर लौट गये। डेढ़ प्रहर बीतते-बीतते ग्राचार्य कुमुदचन्द्र स्वयं ग्रपने शिष्य समूह के साथ देवसूरि के समक्ष उपस्थित हुए। देवसूरि ने उन्हें बाहुपाश में ग्राबद्ध कर ग्रपने ग्रद्धांसन पर बिठाया ग्रौर बड़े मृदु स्वर में उनसे पूछा—"मेरे भाई! तुम्हें किस प्रकार की पीड़ा है? मुफ्ते ज्ञात कराग्रो।"

कुमुदचन्द्र स्राचार्य ने स्रनुत्य भरे विनम्न स्वर में कहा: "स्राप मुक्त पर इतना प्रगाढ़ कोध मत करो । मुक्ते पीड़ा से मुक्त करो । मुक्ते निरोध की पीड़ा से विमुक्त करो स्रन्यथा वायु स्रौर मूत्र के निरोध के कारण सुनिश्चित है कि मेरी कुछ ही क्षणों में मृत्यु हो जायगी ।"

कुमुदचन्द्र के इस प्रकार के दीन वचन सुनकर देवसूरि ने कहा :— "श्राप ग्रपने शिष्य परिवार सहित शीघ्र ही मेरे उपाश्रय के बाहर जाकर ठहरिये। मैं कुछ उपाय करता हूं।"

देवसूरि का इस प्रकार का स्रादेश प्राप्त होते ही स्राचार्य श्री कुमुदचन्द्र अपने उपासक परिवार सहित उपाश्रय के बाहर जाकर ठहर गये। उन सब के उदर वायु से स्रोत-प्रोत मशक की तरह फूले हुए थे। उन सबके बाहर जाते ही देवसूरि ने अपने एक शिष्य को आदेश देकर नमक से भरा हुआ घट मंगवाया और उसमें बांघे हुए वस्त्रखण्ड को दूर हटा उसके मुख को खुला कर दिया। तत्काल दिगम्बराचार्य और उनके शिष्य वर्ग का निरोध दूर हो गया। और प्रचुर मात्रा में प्रवाहित हुए उनके मूत्र प्रवाह को देखकर सभी उपस्थित दर्शक आक्रेचर्याभिभूत हो उठे।

निरोध के दूर होते ही कुमुदचन्द्र और उनके शिष्य वर्ग को असीम शान्ति का अनुभव हुआ। किन्तु कुमुदचन्द्र अपने पराभव के शोक से सन्तप्त होकर पाटन से उसी प्रकार श्रदृश्य हो गये जिस प्रकार कि ग्रमावस्या की रात्रि में चन्द्र।

देवसूरि की विजय स्रौर विद्वत्ता से प्रसन्न हो सिद्धराज जयसिंह, जो उन्हें एक लाख स्वर्ण मुद्राएं तुष्टिदान के रूप में देना चाहते थे, उस राशि के देवसूरि द्वारा अस्वीकार किये जाने के अनन्तर अपने मन्त्रियों के परामर्श से उन्होंने भगवान् ऋषभदेव का एक विशाल मन्दिर उस धन-राशि के व्यय से बनवाया। विकम सम्वत् ११६३ में देवसूरि ने अन्य तीन आचार्यों के साथ उस मन्दिर में भगवान् आदिनाथ की मूर्ति की प्रतिष्ठा की।

देवसूरि के श्रद्भुत श्रतिशय ग्रौर प्रताप का उल्लेख करते हुए प्रभावक चरित्रकार ने लिखा है कि एक समय देवसूरि अपने संघ के साथ पिप्पलवाटक नामक विकट वन में विहारचर्या करते हुए जा रहे थे। उस समय एक भूखा केशरी सिंह घोर गर्जना के साथ छलांग भरता हुग्रा संघ की स्रोर बढ़ा । देवसूरि ने तत्काल ग्रागे बढ़कर पृथ्वी पर एक रेखा खींच दी ग्रौर सिंह तत्काल जिस ग्रोर से ग्राया था उसी भ्रोर लीट गया, स्रीर संघ ने स्रागे की स्रोर विहार किया।

हिंस प्रारिएयों से संकुल उस भीषरण निर्जन वन में लम्बे विहार के काररण बालक एवं वृद्ध वय के जो अनेक संत संघ में साथ थे, वे भूख ग्रौर प्यास से पीड़ित एवं क्लिष्ट हो उठे। उस निर्जन वन में न तो उनकी भूख ग्रौर प्यास को ज्ञान्त करने का ही कोई उपाय था ग्रीर न वे क्षुधा तृषातुर बाल-वृद्ध सन्त ग्रागे की ग्रोर बढ़ने में ही सक्षम रह गये थे। इस प्रकार की संकटापन्न स्थिति में अपने आश्रितों की पीड़ा से द्रवित हो देवसूरि ने एकाग्र मन से शासनेश का स्मरए। किया । यह देखकर सभी के आश्चर्य का पारावार न रहा कि पीछे की स्रोर से एक विशाल

सार्थ उनकी ओर म्रा रहा है। सूरिराट् भ्रौर सन्त वृन्द के दर्शन करते ही सार्थवाह ने शकटों, अश्वों, ऊष्ट्रों, गजों भौर रथादि विविध वाहनों को रोक कर बहीं पड़ाव डाला भौर एषग्गिय भ्रशन पानादि से सन्त वृन्द को प्रतिलाभित कर प्रभूत पुण्य का उपार्जन किया।

इस प्रकार प्रभावक चरित्र के उल्लेखानुसार देवसूरि के ग्रतिशय से संघ पर ग्राया हुग्रा एक प्राणापहारी परीषह तत्क्षरण दूर हो गया।

श्राचार्य श्री देवसूरि ने प्रमाण नयतत्वालोक की रत्नाकरावतारिका नाम की टीका के ग्रन्थ रत्न की रचना कर जिनशासन के न्याय शास्त्र के भण्डार की उल्लेखनीय श्रीवृद्धि की ।

इस प्रकार श्रपने पांडित्य, तर्क बल ग्रौर ग्रात्म बल से जिनशासन की महती प्रभावना कर श्राचार्य देवसूरि ने विक्रम सम्वत् १२२६ के श्रावण कृष्णा सप्तमी गुरुवार के दिन अपराह्न में भद्रेश्वर सूरि को ग्रपना उत्तराधिकारी ग्राचार्य नियुक्त कर अपनी ८३ वर्ष की ग्रायु पूर्ण कर संलेखना संथारापूर्वक समाधि मरण का वरण कर स्वर्गारोहण किया। ८३ वर्ष की ग्रपनी पूर्ण ग्रायु में से ग्राप ६ वर्ष तक गृहवास में, २२ वर्ष तक साधारण श्रमण पर्याय में ग्रौर ४२ वर्ष तक ग्राचार्य पद पर रहे।

देवसूरि को जैन वाङ्मय में सर्वत्र वादी विरुद्ध से विभूषित किया गया है। उनको वादी का विरुद्ध किसने प्रदान किया इस सम्बन्ध में प्रभावक चरित्र के निम्नलिखित दो क्लोकों से स्पष्टतः यही प्रकट होता है कि महाराज सिद्धराण जयसिंह की सभा में देवसूरि से पराजय स्वीकार करते हुए स्वयं प्रतिवादी दिगम्बराचार्यं कुमुदचन्द्र ने राज सभा के समक्ष देवसूरि को महान् वादी के विरुद्ध से विभूषित किया था। वे क्लोक इस प्रकार हैं:

श्रशक्तुविज्ञिति प्रत्युत्तरे देवगुरोस्ततः । सर्वेलक्ष्यमथाहस्मानुत्तरः स दिगंबरः ॥२३६॥ महाराज ! महान् वादी देवाचार्यः किमुच्यते । राजाह वद निस्तन्द्रः कथयिष्यामि विस्मृतम् ॥२३७॥

देवसूरि और दिगम्बराचार्य कुमुदचन्द्र के बीच शास्त्रार्थ कितने दिन चला, इस सम्बन्ध में प्रभावक चरित्रकार ने कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं किया है। एतद्वियक प्रभावक चरित्र के उल्लेख को देखने से पाठक को यही प्रतीत होता है कि सम्भवतः शास्त्रार्थ केवल एक दिन ही चला और वह भी कुछ ही घटिका पर्यन्त। इसके विपरीत आचार्य मेरुतुंगसूरि ने विक्रम सम्वत् १३६१ की अपनी ऐतिहासिक कृति प्रबन्ध चिन्तामिए। में लिखा है:—

" सिद्धराजसम्येषु निषेधपरेष्विप ग्रप्रमेयप्रमेयलहरीभिस्तं प्रमा-ग्णाम्भोषो मज्जयितुं प्रारब्धे थोड्शे दिने ग्राकस्मिके देवाचार्यस्य कण्ठावग्रहे मान्त्रिकैः श्री यशोभद्रसूरिभिरतुल्यकुरुकुल्लादेवी प्रसादलब्धवरैस्तत्कण्ठपी-ठात्क्षगात्क्षपग्ककृतकार्मगानुभावात् केशचण्डुकः पातयांचके । तिच्चन-निरीक्षग्णाच्चतुरैः श्री यशोभद्रसूरिः श्लाष्ट्यमानः, कुगुदचन्द्रश्चामन्दं निन्धमानः प्रमोदिवषादौ दधाते । ......

" प्रथमित वाचस्ततो मुद्रिता इति स्वयं पठितमिति स्वयम-पश्चदप्रभावात्तदा तु प्रादुर्भूतमुखमुदः श्रीदेवाचार्येश निजितोऽहमिति स्वयमुच्चरन् श्री सिद्धराजेन पराजितव्यवहारादपद्वारेशापसार्यमाशः संभवत्पराभवाविभीवादुद्विस्फोटं प्राप्य विषेदे ।। १

'प्रबन्ध चिन्तामिशा' के उक्त उल्लेख में "प्रारब्धे घोडशे दिने" इस पद के प्रयोग से यह भली-भांति सिद्ध हो जाता है कि ग्रपने समय के उन दो महान् श्राचार्यों के बीच पाटन की राज्य सभा में जो शास्त्रार्थ हुआ, वह सोलह दिन चला।

इन दोनों श्राचार्यों के बीच हुए शास्त्रार्थ के समय कलिकाल सर्वज्ञ विरुद विभूषित श्री हेमचन्द्र सूरि भी राजसभा में उपस्थित थे, यह तथ्य भी प्रबन्ध चिन्तामिए। में स्पष्ट शब्दों में प्रतिपादित किया गया है। जो इस प्रकार है:—

"युवयोः को वादीति पृच्छन्, श्री देवसूरिभिस्तिन्नराकरणायायं भवतः प्रतिवादीत्यभिहिते कुमुदचन्द्रः प्राह । मम वृद्धस्यानेन शिशुना सह को वाद इति तदुक्तिमाकर्ण्याहमेव ज्यायान् भवानेव शिशुः यो प्रद्यापि कटीदवरकमपि नादत्से निर्वसनं च । इत्थं राज्ञा तयोवितण्डायां निषद्धायामित्थं प्रावन्धो मिथः समजनि प्राजितैः श्वेताम्बरैदिगम्बरत्व-मंगीकार्यम्।"

प्रथात् देवसूरि और हेमचन्द्राचार्य को एक ग्रासन पर राज्यसभा में बैठे देखकर दिगम्बराचार्य कुमुदचन्द्र ने प्रथन किया:—"तुम दोनों में से वादी कौन है? "देवसूरि ने ग्राचार्य हेमचन्द्र की ग्रोर इंगित करते हुए कहा:—"ग्रापके प्रतिवादी ये ग्राचार्य हेमचन्द्र हैं। "इस पर ग्राचार्य कुमुदचन्द्र ने व्यंग-हास्यपूर्वक कहा:— "इस शिशु के साथ मुभ जैसे वयोवृद्ध का शास्त्रार्थ वस्तुतः एक ग्रद्भुत् प्रसंग ही है।"

प्रत्युत्पन्नमित ग्राचार्य हेमचन्द्र ने ग्राचार्य कुमुदचन्द्र की बात सुनते ही तत्काल कहा :— "महानुभाव! ग्रापसे तो मैं बड़ा ही हूं। मेरे समक्ष तो ग्रामी

१. प्रबन्ध चिन्तामिंगः पृष्ठ ११० व १११

वस्तुतः ग्राप ही शिशु हैं क्यों कि ग्रापने तो ग्रभी तक कटिपट तो दूर किट्सूत्र (कराकती ग्रथवा कन्दोरा) तक भी धारण नहीं किया है, शिशुवत् नितान्त नग्न ही हैं।" ग्राचार्य हेमचन्द्र के प्रसंगोपात्त इस उत्तर से राज्य सभा में ग्रट्टहास गूँज उठा। महाराज जयसिंह ने तत्काल सभ्यों को शान्त करते हुए दोनों पक्षों से इस बात का परा करवाया कि यदि श्वेताम्बर शास्त्रार्थ में पराजित हो जाएं तो दिगम्बरत्व स्वीकार कर लें ग्रौर यदि दिगम्बर पराजित हो जाएं तो वे पट्टगा राज्य की सीमा से बाहर देश त्याग कर चले जाएं।"

श्राचार्य कुमुदचन्द्र श्रौर देवसूरि के बीच हुए इस शास्त्रार्थ की ऐतिहासिकता को दिगम्बर परम्परा के विद्वानों ने भी स्वीकार किया है। 'जैन धर्म का प्राचीन इतिहास' द्वितीय भाग में इसके लेखक श्री परमानन्द शास्त्री ने इस सम्बन्ध में लिखा है:—

"प्रस्तुत कुमुदचन्द्र वे हैं, जिनका गुजरात के जयसिंह सिद्धराज की सभा में विक्रम सम्वत् ११८१ में श्वेताम्बरीय विद्वान् वादिसूरि देव (वादिदेवसूरि) के साथ वाद हुस्रा था।"

वादिदेवसूरि के जीवन वृत्त को "प्रभावक चरित्र" ग्रौर "प्रबन्ध चिन्ता-मिर्गा" के ग्राधार पर यथातथ्य रूप से प्रस्तुत करने के पीछे हमारा एकमात्र लक्ष्य यही है कि जिनशासन के प्रति प्रगाढ़ प्रीति ग्रौर निष्ठा रखने वाले प्रत्येक पाठक को पुरातन काल की जैन संघों की स्थिति का भली-भांति परिचय प्राप्त हो जाय कि उस समय समाज में विषाक्त वातावरण एवं पारस्परिक विद्वेष किस प्रकार ग्रपनी पराकाष्ठा को पार कर चुका था। इसी प्रकार के विद्वेषपूर्ण वातावरण के कारण जिनशासन की जो घातक क्षति हुई है, भविष्य में उसकी पुनरावृत्ति न हो।

इनके श्राचार्यकाल में विक्रम सम्वत् १२०४ में खरतरगच्छ, विक्रम सम्वत् १२१३ में श्रचल गच्छ, विक्रम सम्वत् १२२६ में सार्द्धपौर्णमीयक गच्छ उत्पन्न हुए। इनके स्वर्गस्थ होने के श्रनन्तर विक्रम सम्वत् २१५० में श्रागमिक गच्छ उत्पन्न हुआ।

श्री बादिदेवसूरि वड़ गच्छ (वृहद् गच्छ) के महान् प्रभावक आचार्य थे। आपके गुरु श्री मुनिचन्द्रसूरि महान् तपस्वी थे। तपागच्छ पट्टावली में मुनिचन्द्र-सूरि को श्रमण भगवान् महावीर का चालीसवां पट्टघर बताया गया है। इस पट्टावली में श्रापके बड़े गुरु श्राता श्राजित देवसूरि को इसी पट्टावली में प्रभु महावीर का इकतालीसवां पट्टघर बताया गया है। श्रापके गुरु मुनिचन्द्रसूरि के गुरु श्राता चन्द्रप्रसूरि ने विक्रम सम्वत् ११४६ में पौर्णमीयक गच्छ की स्थापना की।

उपाध्याय श्री धर्मसागर गरिए द्वारा रचित स्वीपज्ञ वृत्ति समलंकृत 'तपागच्छ पट्टावली सूत्रम्' में ग्रापके सम्बन्ध में निम्नलिखित उल्लेख उपलब्ध होता है :---

तथा श्री मुनिचंद्रस्रिशिष्याः श्री ग्रजितदेवसूरि वादिश्री देवसूरि प्रभृतयः ।। तत्र वादि श्री देवसूरिभिः श्रीमदराहिल्लपुरपत्तने जयसिंह देवराजस्याऽनेकविद्वज्जनकलितायां सभायां चतुरशीतिवादलब्धजययशसं दिगंबरचक्रवर्तिनं वादलिप्सुं कुमुदचंद्राचार्यं वादे निजित्य श्रीपत्तने दिगंबर-प्रवेशो निवारितोऽद्यापि प्रतीतः ।। तथा वि० चतुरधिकद्वादशशत १२०४ वर्षे फलविधग्रामे चैत्य बिबयोः प्रतिष्ठा कृता। तत्तीर्थे तू संप्रत्यिप प्रसिद्धं ।। तथा त्रारासणे च श्री नेमिनाथप्रतिष्ठा कृताः चतुरशीतिसहस्र ८४००० प्रमासाः स्याद्वादरत्नाकरनामा प्रमासाग्रन्थः कृतः ॥ येभ्यश्च यन्नामनैव ख्यातिमत् चतुर्विशतिसूरिशाखं बभूव ।। एषां च वि० चतुस्त्रिंशदिधके एकादशशत ११३४ वर्षे जन्म, द्विपंचाशदिधके ११५२ दीक्षा, चतुः सप्तत्यधिके ११७४ सूरिपदं, षड्विशत्यधिकद्वादशशत १२२६ वर्षे श्रावश वदि सप्तम्यां ७ गूरौ स्वर्गः ॥ १

उपाध्याय श्री रविवर्द्धनगिए। द्वारा रचित 'पट्टावली सारोद्धार' में भी श्री देवसूरि ग्रौर उनके गुरु श्री मुनिचन्द्रसूरि के सम्बन्ध में इसी से मिलता-जूलता निम्नलिखित उल्लेख है :--

> "(४०) श्री यशोभद्रसुरि श्री नेमिचन्द्रसुरिपट्टे चत्वारिंशत्तमः श्री मुनिचन्द्रसूरिः ।। स च यावज्जीवं सौवीरपायी प्रत्याख्यातसर्वविकृतिकः ग्रनेकांतजयपताकापंजिकोपदेशपदवृत्यादिकर्ता, तार्किकशिरोमिएाः । ११७८ वर्षे स्वर्गभाग ।

> अत्र च संवत् ११५६ वर्षे पौर्णमियकमतोत्पत्तिः तत्प्रतिबोधाय च श्री मुनिचन्द्रस्रिभः पाक्षिकसप्ततिः कृता ।

> तथा श्री मुनिचन्द्रस्रिशिष्यः श्री वादिदेवस्रिस्तैः श्रीमदर्गहिल्लपुर-पत्तने श्री सिद्धराज जयसिंहसभायां वादे कुमुदचन्द्राचार्यं निजित्य श्री पत्तननगरे दिगंबरप्रवेशो निवारितः तथा सं० १२०४ वर्षे फलवद्धिग्रामे चैत्यबिबयोः प्रतिष्ठा कृताः तथा ग्रारासणे च श्री नेमिनाथप्रतिष्ठाकृता, तथा ५४००० प्रमाराः स्याद्वादरत्नाकर नामा प्रमाराग्रंथः कृतः, स च वादिदेवसूरिः संवत् १२१६ वर्ष स्वर्गभाग् ।

> तस्मिन् समये श्री देवचन्द्रसूरिशिष्यः त्रिकोटिग्रन्थकर्ता श्री हेमचन्द्र-सूरि: तस्य च संवत् ११४५ वर्षे जन्म सं० ११५० वर्षे व्रतं सं० ११६६ वर्षे सूरिपदं सं० १२२६ वर्षे स्वर्गगतिः ॥४०॥

पट्टावली समुच्चयः पृष्ठ ५५

(४१) श्रीमुनि चन्द्र सूरिपट्टे एकचत्वारिशत्तमः "श्री अजितदेव सूरिः" ॥४१॥

(पट्टावली समुच्चयः पृष्ठ १५३ व १५४)

'वृहद्गच्छ गुर्वावली' में वादिदेवसूरि को इकतालीसवां पट्टघर ग्रीर ग्रापके गुरु श्री मुनिचन्द्रसूरि को चालीसवां पट्टघर बताया गया है। तपागच्छ पट्टावली के उपर्यु लिलखित उद्धरण में देवसूरि के नाम से चौबीस शाखाएं प्रसिद्ध होने का उल्लेख है। उस उल्लेख से ग्रीर वृहद् गच्छ गुर्वावली में मुनिचन्द्रसूरि के पश्चात् उनके पट्टघर वादिदेवसूरि का नामोल्लेख होने तथा तपागच्छ पट्टावली में मुनिचन्द्रसूरि के पश्चात् उनके पट्टघर के रूप में ग्राजितदेवसूरि का उल्लेख होने से स्पष्टतः यह प्रमाणित होता है कि मुनिचन्द्रसूरि के पश्चात् उनके बड़े शिष्य श्री श्राजितदेवसूरि ग्रीर उनके दूसरे शिष्य वादिदेवसूरि से दो भिन्न-भिन्न शाखाएं प्रचलित हुईं। वृहद्गच्छ गुर्वावली में इस गच्छ के इकतालीसवें पट्टघर वादिदेवसूरि के पश्चात् बयालीसवें पट्टघर से लेकर ग्रडसठवें पट्टघर तक जो पट्टघरों के नाम दिये गये हैं, वे उपाध्याय धर्मसागर गिण द्वारा रचित 'तपागच्छ पट्टावली में उल्लिखत इक्रतालीसवें पट्टघर से लेकर ग्रहावनवें पट्टघर तक के नामों से नितान्त भिन्न हैं। इससे भी यही तथ्य प्रकाश में ग्राता है कि मुनिचन्द्र के शिष्यों से दो भिन्न-भिन्न शाखाएं प्रचलित हुईं।

पट्टावली पराग संग्रह (पं० श्री कल्याशाविजयजी महाराज कृत) पृष्ठ १३१ व २३२।

२. वही, पृष्ठ १४४ से १५५

### महान् वृत्तिकार ग्राचार्य मलयगिरि

श्राचार्य मलयगिरि वीर निर्वारा की सत्रहवीं तदनुसार विक्रम की बारहवीं शताब्दी के एक महान् वृत्तिकार श्राचार्य हुए हैं। श्रपनी लगभग एक लाख ६६ हजार ६०० से भी श्रधिक ख्लोक प्रमारा की वृत्तियों में श्रापने श्रपना कोई परिचय नहीं दिया है। श्रपनी कृतियों के श्रन्त में—

"यदवापि मलयगिरिएा।, सिद्धि तेनाश्नृतां लोक: ।"

"यदवापि मलयगिरिएा, साधुजनस्तेन भवतु कृती।"

''जीवाजीवाभिगमं विवृण्वता वापि मलयगिरिगोह । कुशलं तेन लभन्तां, मुनयः सिद्धान्त सद्बोधम् ।''

इस परिचय के अतिरिक्त मलयगिरि ने और कोई परिचय नहीं दिया है।

श्री मलयगिरि द्वारा निर्मित श्रागम ग्रन्थों पर निम्नलिखित वृत्तियां वर्तमान में उपलब्ध हैं :--

|            | नाम ग्रन्थ                        | श्लोक प्रमाण |
|------------|-----------------------------------|--------------|
| ۶.         | भगवती सूत्र द्वितीय शतक वृत्ति    | ३७४०         |
| ₹.         | राजप्रश्नीयोपांग टीका             | ३७००         |
| ₹.         | जीवाभिगमोपांग टीका                | १६०००        |
| 8          | प्रज्ञापनोपांग टीका               | १६०००        |
| χ.         | चन्द्रप्रज्ञप्त्युपांग टीका       | 8200         |
|            | सूर्यप्रज्ञप्त्युपांग टीका        | 0023         |
| <b>v</b> . | नन्दीसूत्र टीका                   | ७७३२         |
|            | व्यवहारसूत्रवृत्ति <u>ः</u>       | ३४०००        |
| ć.         | बृहत्कल्पपीठिका बृत्ति (ग्रपूर्ण) | ४६००         |
|            | ग्रावश्यकवृत्ति (ग्रपूर्ग)        | १८०००        |
|            | पिंडनियुँ क्ति टीका               | ६७००         |
|            | ज्योतिष्करंड टीका                 | ४०००         |
|            | धर्मसंग्रहराी वृत्ति              | 80000        |
| १४.        | कर्मप्रकृतिवृत्ति                 | 5000         |
| ₹₹.        | पंचसंग्रहवृत्ति                   | १८८४०        |

| १६. पडणीतिवृत्ति            | २०००  |
|-----------------------------|-------|
| १७. सप्ततिका वृत्ति         | ३७८०  |
| १८. वृहत्संग्रहराी वृत्ति   | 7000  |
| १६. बृहत्क्षेत्रसमास वृत्ति | 00,43 |
| २०. मलयगिरिशब्दानुशासन      | 2000  |

इन उपलब्ध वृत्तियों के ग्रतिरिक्त ग्राचार्य मलयगिरि द्वारा ग्रपनी जिन कृतियों का नामोल्लेख तो ग्रपनी कृतियों में किया गया है किन्तु वर्तमान में वे ग्रन्थ ग्रनुपलब्ध हैं, उनके नाम इस प्रकार हैं :—

#### ग्राचार्य मलयगिरि की श्रमुपलब्ध कृतियां

- १. जम्बुद्धीप प्रज्ञप्ति टीका
- २. ग्रोघनियुं क्ति टीका
- ३. विशेषावश्यक टीका
- ४. तत्वार्थाधिगम सूत्र टीका
- ५. धर्मसारप्रकरण टीका
- ६. देवेन्द्र नरेन्द्र प्रकरण टीका

ग्राचार्य मलयगिरि किस गरा गच्छ ग्रथवा कुल के श्रमगोत्तम थे, इस सम्बन्ध में, प्रमागाभाव में कुछ भी नहीं कहा जा सकता। ग्रापने ग्रपनी कृति मलयगिरिशब्दानुशासन के प्रारम्भ में—

> "एवं कृतमंगलरक्षाविधानः परिपूर्णमल्पग्रन्थ लघुपायः ग्राचार्य मलयगिरिः शब्दानुशासनमारभते।"

इस प्रकार लिखकर यह स्पष्ट कर दिया है कि वे एक श्रमरा परम्परा के ग्राचार्य पद पर ग्रधिष्ठित थे।

यद्यपि इन्होंने स्रपनी एक भी कृति में स्रपने समय का उल्लेख नहीं किया है तथापि स्रापकी एक कृति स्रावश्यकवृत्ति में स्रापने यह लिखकर—

"तथा चाहुःस्तुतिषु गुरवः—

भ्रन्योन्यपक्षप्रतिपक्षभावाद्, यथा परे मत्सरिराः प्रवादाः । नयानशेषानविशेषमिच्छन्, न पक्षपाती समयस्तथा ते ।।

ग्रपने समय के सम्बन्ध में स्पष्ट-रूपेगा प्रकाश डाल दिया है।

यह कारिका ब्राचार्य हेमचन्द्र की "ब्रन्ययोगन्यवच्छेदद्वात्रिणिका" की है । ब्राचार्य हेमचन्द्रसूरि के प्रति ''गुरवः'' इस ब्रति सम्मानपूर्ण शब्द के प्रयोग से यह स्पष्टत: प्रेकट करे दिया है कि कलिकाल सर्वज्ञ के विरुद्द से विभूषित ग्राचार्य हेमचन्द्रसूरि के वे समकालीन ग्राचार्य थे, हेमचन्द्रसूरि के प्रकांड पांडित्य का उन पर गहरा प्रभाव श्वा श्रीर वे उनका गुरु के समान श्रादर करते थे। श्राचार्य मलयगिरि द्वारा त्रागम ग्रन्थों पर निर्मित इन श्रति महत्त्वपूर्ण टीकाश्रों से प्रत्येक विज्ञ के मन मस्तिष्क पर उनके अति गहन तलस्पर्शी प्रकांड पांडित्य की छाप स्पष्ट-रूपेगा ग्रंकित हो जाती है। उनकी शैली में प्रौढ़ता प्रांजलता ग्रीर प्रासा-दिकता प्रस्फूटित-सी होती प्रतीत होती है।

म्राचार्य मलयगिरि की उपलब्ध एवं अनुपलब्ध लगभग दो-ढाई लाख क्लोक परिमारा कृतियों से प्रभावित हो विकम की पन्द्रहवीं शताब्दी के ग्रन्थकार श्री जिन मंडनगणी ने अपनी कृति "कुमारपाल प्रबन्ध" में श्राचार्य मलयगिरि के सम्बन्ध में एक चमत्कारिक घटना का उल्लेख किया है। उसमें यह बताया गया है कि ग्राचार्य हेमचन्द्रसूरि ने ग्रपने मुनि जीवनकाल में गुरु की ग्राज्ञा प्राप्त कर ग्रपने से भिन्न गच्छीय देवेन्द्रसूरि एवं मलयगिरि के साथ विद्यास्रों में निष्णातता प्राप्त करने के उद्देश्य से गौड प्रदेश की स्रोर विचरएा किया । स्रपने लक्ष्य-स्थल की स्रोर वढ़ते हुए इन तीनों ने "खिल्लूर" नामक ग्राम में एक रुग्एा साधु को देखा । उन तीनों मुनियों ने उस रोग-ग्रस्त साधु की भली-भांति सेवा सुश्रुषा की । एक दिन उस व्याधिग्रस्त साधुने रैवतक तीर्थ (गिरनार) की यात्रा करने की उन तीनों मुनियों के समक्ष अपनी उत्कट अभिलाषा व्यक्त की। रुग्एा साधु की इच्छापूर्ति हेतु हेमचन्द्र, देवेन्द्र ग्रौर मलयगिरि इन तीनों साधुग्रों ने ग्रामवासियों को समभा-बुभाकर डोली की व्यवस्था की । तदनन्तर वे तीनों स्रावश्यक कार्यों से निवृत्त हो रात्रि के समय यथा-समय सो गये। प्रात:काल जब उन तीनों मुनियों की निद्रा भंग हुई तो यह देखकर उनके ग्राश्चर्य का पारावार नहीं रहा कि वे गिरनार पर्वत पर बैठे हुए हैं। उसी समय शासनाधिष्ठात्री देवी ने उनके समक्ष उपस्थित होकर कहा : - "प्राप तीनों मुनियों की परोपकार वृत्ति श्लाधनीय है। ग्राप तीनों के ग्रभीप्सित कार्य यहीं निष्पन्न हो जाएंगे। अब आपको अन्यत्र कहीं जाने की आवश्यकता नहीं है।" तदनन्तर उन तीनों मुनियों को अनेक मन्त्र श्रौषधियां श्रादि प्रदान कर शासननायिका देवी तिरोहित हो गई। तदनन्तर उन तीनों को गुरु ने सिद्धचक्र मन्त्र दिया। उन्होंने उस मन्त्र की ग्राराधना-साधना की। उनकी ग्राराधना से प्रसन्न हो मन्त्र के ग्रधिष्ठाता विमलेश्वर देव ने उन तीनों को इच्छानुसार वर मांगने को कहा । हेमचन्द्रसूरि ने राजा को प्रतिबोध देने का, देवेन्द्रसूरि ने एक ही रात्रि के अन्दर कोन्तिनगरी से मन्दिर उठाकर सेरिसक ग्राम में प्रतिष्ठापित करने का और मलयगिरि ने जैन सिद्धान्तों की वृत्तियां निर्माए करने का वर मांगा। विमलेश्वरदेव उन्हें यथेप्सित वरदान देकर अन्तर्धान हो गया।

देव के वरदान से शास्त्रों का पारगामी विद्वान् बनने और उन पर टीकाओं का निर्माण करने की क्षमता प्राप्त हो सकती है अथवा नहीं यह तो स्वयं विज्ञों के विचार का विषय है। अद्भुत प्रतिभा के धनी मेधावी मनस्वीजन कठिन से कठिन-तर कार्य को सम्पन्न करने में सफलकाम होते हैं तो जन साधारण द्वारा इस प्रकार की कल्पना का किया जाना प्रायः सहज ही हो जाता है कि उस महापुरुष की पीठ पर किसी देवी शक्ति का वरद हस्त था।

महामनस्वी ग्राचार्य मलयगिरि ने ग्रागम साहित्य पर वीस वृत्तियों का निर्माण कर मुमुक्षुग्रों के साधनापथ को वस्तुतः प्रणस्त किया है। उनके इस महान् कार्य के लिये जैन जगत् उनका चिरकाल तक कृतज्ञ रहेगा।

-: • :-

### श्राचार्य श्रभयदेव मलधारी

श्राचार्य मलधारी 'श्रभयदेव' विक्रम की वारहवीं शताब्दी के पूर्वार्द्ध से लेकर पश्चिमार्द्ध के प्रथम दशक तक की बीच की श्रविध के एक महान् प्रभावक श्राचार्य हुए हैं। श्राप कौटिक गएा के प्रश्नवाहन कुल की मध्यम शाखा के हर्षपुरीय नामक गच्छ के यशस्वी श्राचार्य थे। उत्तरवर्त्ती काल के कित्पय श्रपुष्ट उल्लेखों के श्रनुसार श्रापका विहार-क्षेत्र श्रित विशाल था।

श्रापके जन्मकाल, जन्म स्थान, माता-पिता, कुल एवं दीक्षाकाल के सम्बन्ध में प्रकाश डालने वाली श्रद्याविध कोई सामग्री उपलब्ध न होने के कारएा कुछ भी नहीं कहा जा सकता। आप हर्षपुरीय गच्छ के आचार्य जयसिहसूरि के शिष्य थे। भापके प्रशिष्य श्री श्रीचन्द्रसूरि द्वारा रचित मुनि सुवत चरित्र की प्रशस्ति के उल्लेखानुसार गुर्जरेश्वर सिद्धराज ग्रापके त्याग ग्रीर तप से ग्रत्यन्त प्रभावित होकर श्रापके प्रति प्रगाढ श्रद्धा भक्ति रखताथा। श्रापका त्याग उच्च कोटि काथा। श्रपने समय के श्रमण वर्ग में व्याप्त शिथिलाचार के उन्मूलन श्रीर स्व पर के कल्यारा के उद्देश्य से श्रापने विशुद्ध श्रमशाचार का पालन करने का रह निश्चय कर अपने वस्त्रों की सफाई की और शरीर तक की भी सफाई का ध्यान देना छोड दिया । फलतः त्रापका शरीर और श्रापके वस्त्र मल अर्थात् मैल से विवर्ण हो गये । आप की इस प्रकार की निस्पृहता, आपकी अपने शरीर ग्रीर वस्त्रों के प्रति इस प्रकार की निर्ममत्व भावना से प्रभावित होकर गुर्जराधिपति सिद्धराज जयसिंह ने श्रापको मलधारी की उपाधि से विभूषित किया। कुछ विद्वानों का श्रिभमत है कि श्रापको मलधारी की उपाधि गुर्जरेश्वर सिद्धराज ने नहीं, श्रपितु उनके पूर्ववर्त्ती राजा कर्ण ने दी थी । इतिहासिवदों ने परिपुष्ट ऐतिहासिक आधारों पर गुर्जरेण्वर कर्ण का शासनकाल विक्रम सम्वत् ११२६ से ११५१ तक का ग्रीर सिद्धराज का राज्यकाल विक्रम सम्वत् ११५१ से १२०० तक का माना है। मलधारी स्राचार्य अभयदेवसूरि का आचार्य काल विक्रम सम्वत् ११३४ से ११६० के लगभग तक का श्रनुमानित किया जाता है। इस रिष्ट से यदि स्रभयदेवसूरि ने स्राचार्य पद पर श्रविष्ठित होते ही विकम सम्वत् ११३५ के श्रासपास स्नान, वस्त्र-प्रक्षालन श्रादि की उस समय के भट्टारक चैत्यवासी स्नादि परम्पराग्नों के साधु वर्ग में प्रचलित शिथिला-चार पूर्ण प्रवृत्ति का परित्याग कर विशुद्ध श्रमणाचार का पालन प्रारम्भ कर दिया हो तो बहुत सम्भव है कि गुर्जरेश्वर महाराज कर्ण ने उनकी इस त्याग वृत्ति से प्रभावित हो उनकी मैल मलाकीर्ण देहयब्टि को देखकर उन्हें मलधारी का विरुद प्रदान कर दिया हो । यदि उन्होंने विक्रम सम्वत् ११५१ के पश्चात् ग्रपनी देहयिष्ट

श्रौर वस्त्रों की श्रोर से अपना ध्यान हटाकर श्राध्यात्म रस में लीन हो शास्त्रोक्त विधि से विशुद्ध श्रमणाचार का पालन करना प्रारम्भ किया हो तो महाराजा सिद्धराज द्वारा भी इस उपाधि के दिये जाने की कल्पना की जा सकती है। श्रस्तु। मलधारी की उपाधि चाहे महाराजा कर्ण ने दी हो श्रथवा महाराजा सिद्धराज ने पर यह तो सुनिश्चित है कि उनके समय के गुर्जरेश्वर ने उनके श्रपूर्व त्याग से प्रभावित होकर भक्तिवश इस प्रकार की पदवी प्रदान की।

स्रापके प्रशिष्य मूर्नि श्रीचन्द्र द्वारा रचित मुनि सुव्रत चरित्र प्रशस्ति के श्रनुसार महाराजा सिद्धराज श्रापके प्रति श्रौर श्रापके शिष्य मलधारी हेमचन्द्र म्राचार्य के प्रति प्रगाढ़ श्रद्धा रखता था। उक्त प्रशस्ति के उल्लेखानुसार मलघारी अभयदेवसूरि ने संलेखनापूर्वक ४७ दिन का अनशन किया। आपके अनशन के समाचार सुनकर महाराजा सिद्धराज स्नापके दर्शनार्थ स्रजमेर में उपस्थित हुये थे। "श्री जैन धर्म विद्या प्रसारक वर्ग पालीताना" की स्रोर से प्रकाशित जैन इतिहास नामक पुस्तक के उल्लेखानुसार ग्रापने ग्रनेक राजाओं को प्रतिबोध दिया। ४१ दिन का अनुशन पूर्ण होने पर अापके भौतिक शरीर की श्मशानयात्रा में अजमेर नगर का निवासी प्रत्येक आबाल वृद्ध उमङ् पड़ा। शव यात्रा सूर्योदय के समय प्रारम्भ हुई किन्तु स्थान-स्थान पर उमड़ती भीड़ के कारएा दिन के पिछले प्रहर में शव-यात्रा श्मशान में पहुंची । अग्नि संस्कार के अनन्तर उनके भौतिक शरीर की अव-शिष्ट भस्म को लेने के लिए ग्रजमेर ग्रौर उसके ग्रासपास के नागरिक उमड़ पड़े। लोगों के मन में इस प्रकार की धारएगा घर कर गई थी कि इन महान् त्यागी योगीश्वर की भस्मी से सभी प्रकार के रोग शान्त हो जावेंगे। फलतः भस्मी के समाप्त हो जाने पर लोगों ने उनके दाह संस्कार स्थल की मिट्टी तक को खोद-खोद-कर ले जाना प्रारम्भ कर दिया श्रीर वहां एक गहरा गड्ढा तक बन गया।

"मलघारी श्रभयदेवसूरि के पाथिव शरीर की न केवल भस्म ही श्रिपतु उनके दाह संस्कार स्थल की मिट्टी तक लोग खोद-खोद कर ले गये श्रौर उस स्थान पर एक गहरा गड्ढा हो गया।" जैन वाग्मय के इस उल्लेख से यही प्रतिभासित होता है कि जन-जन के मानस में उनके प्रति प्रगाढ़ श्रास्था एवं श्रटूट श्रद्धा भक्ति थी। उस समय के जैन-श्रजैन सभी लोग समान रूप से उन्हें श्रपने युग की महान् विभूति, महान् योगी श्रौर महापुरुष समभते थे। इससे यही प्रकट होता है कि उन्होंने श्रपने त्याग श्रौर तप से जन-जन के मन पर श्रपने पिवत्र जीवन की श्रमिट छाप श्रकित कर दी थी। उनके मलधारी विरुद से स्पष्टतः यही प्रकट होता है कि उनकी प्रवृत्तियां पूर्णतः श्रन्तर्मुं खी हो गई थीं। श्रपने वस्त्र ग्रौर शरीर तक की उपेक्षा कर उन्होंने श्रपने श्रात्म देव को सत्यं शिवं सुन्दरं का स्वरूप प्रदान करने की श्रटल प्रतिज्ञा कर ली थी। श्रपने समय के श्रमण वर्ग की बिहर्मु खी, लोकंषणा परक वृत्तियों का पूर्णतः परित्याग कर एक मात्र श्रध्यात्म परक विशुद्ध श्रमणाचार को श्रपने जीवन में श्रापने साकार रूप से ढाल लिया था।

उनके इस त्याग-तपोपूत अन्तर्मुखी जीवन का उनके शिष्यवृन्द पर श्रीर उपासक तथा उपासिकावृन्द पर प्रगाढ़ प्रभाव पड़ा। यही कारण था कि उनके स्वर्गस्थ हो जाने के अनन्तर भी उनके विरुद के नाम वाली मलधारी परम्परा शताब्दियों तक स्वपर के कल्याण में निरत और लोकप्रिय रही।

इस प्रकार के अपने युग के महान् अध्यात्म योगी मलधारी अभयदेवसूरि के जीवन की अनेक महत्त्वपूर्ण घटनाओं के सम्बन्ध में अभी गहन शोध की परमावश्य-कता है। आशा है शोधप्रिय विद्वद्वृत्द इस दिशा में अवश्यमेव प्रयास करेंगे।

-: o :-

# मलधारी म्राचार्य हेमचन्द्रसूरि

स्राचार्यं मलधारी हेमचन्द्रसूरि विक्रम की बारहवीं शताब्दी के उत्तराई के एक महान् प्रभावक, राजमान्य, महापुरुष सौर महान् ग्रन्थकार ग्राचार्य हुए हैं। उन्होंने स्वहस्त लिखित जीव समास वृत्ति के अन्त में ग्रपना थोड़ा-सा परिचय निम्नलिखित रूप में दिया है:—

"ग्रन्थाग्र ६६२७। सम्वत् ११६४ चैत्र शुदि ४ सोमेऽद्येह श्रीमदर्गः हिलपाटके समस्तराजावित्विराजित महाराजाधिराज परमेश्वर श्रीमज्जयसिंह देवकत्यागाविजयराज्ये एवं काले प्रवर्तमाने यमनियम-स्वाध्यायध्यानानुष्ठानरतपरम नैष्ठिकपडित श्वेताम्बराचार्यं भट्टारकश्री हेमचन्द्राचार्येग पुस्तिका लि० श्री०।"

त्रयात्—स्राज सम्वत् ११६४ की चैत्र शुक्ला ४ सोमवार के दिन यहां स्रग्रहिल्लपुर पट्टणा नगर में स्रपने समस्त सामन्तों से सेवित महाराजाधिराज- परमेश्वर-श्रीमान् जयसिंहदेव के कल्याणकारी, विजयश्री सम्पन्न राज्य काल में यम-नियम-स्वाध्याय, ध्यान, अनुष्ठान में निरत परम नैष्ठिक पंडित श्वेताम्बर साचार्य भट्टारक श्री हेमचन्द्राचार्य ने यह पुस्तिका लिखी।

प्रशस्ति के इस उल्लेख से यह एक नवीन तथ्य प्रकाश में स्राता है कि दिगम्बर स्राम्नाय की भट्टारक परम्परा की भांति श्वेताम्बर स्राम्नाय में भी भट्टारक विरुद का प्रयोग साचायों के नाम के पूर्व में किया जाता था। यही कारण है कि दिगम्बर परम्परा के भट्टारकों से स्रपने स्रापको भिन्न बताने के उद्देश्य से हेमचन्द्राचार्य ने स्रपने नाम से पूर्व श्वेताम्बराचार्य-भट्टारक शब्दों का प्रयोग किया है।

ग्राचार्य मलघारी हेमचन्द्र वस्तुतः प्रश्नवाहन कुल की मध्यम शासा के हर्षपुरीय गच्छ के ग्राचार्यश्री मलघारी ग्रभयदेवसूरि के प्रमुख शिष्य एवं पट्ट थे। ग्राचार्य ग्रभयदेवसूरि महान् तपस्वी एवं परम क्रियावादी सम्यग् ग्राचार सम्पन्न श्रमण श्रेष्ठ थे। उनके शरीर पर ग्रीर वस्त्रों पर गैल देखकर ग्रणहिल्लपुर पट्टणा-धीश महाराज जयसिंह ने उन्हें मलधारी विरुद्ध से विश्वित किया। 'यथा गुरुस्तथा शिष्यः' इस सूक्ति के ग्रनुसार ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने भी ग्रपने शरीर ग्रीर वस्त्र के प्रक्षालन की ग्रीर कभी कोई ध्यान नहीं दिया। इसी कारण ग्रपने गुरु की भांति वे भी जीवन भर मलधारी विरुद्ध से ग्रभिहित किये जाते रहे।

मलधारी आचार्य हेमचन्द्रसूरि के तीन प्रमुख शिष्य थे, विजयसिंह, श्रीचन्द्र ग्रौर विबुधचन्द्र । उनमें से श्रीचन्द्र उनके पट्टधर ग्राचार्य हुए । ग्राचार्य श्रीचन्द्र ने श्रपनी क्रुंति "मुनि सुव्रत चरित्र" की प्रशस्ति में श्रपने गुरु मलधारी हेम<del>चन्द्रसूरि</del> का और अपने दादा गुरु मलधारी अभयदेवसूरि का परिचय देते हुए लिखा है :— "अपने सौम्य, स्रोजस्वी एवं तेजस्वी स्वभाव से श्रेष्ठ पुरुषों के हृदय की सानन्दित करने वाले कौस्तुभ मिए। के समान श्री हेमचन्द्रसूरि मलधारी स्रोचार्य स्रभयदेवसूरि के पश्चात् हुए । हेमचन्द्रसूरि अपने समय के एक समर्थं प्रवचन पारगामी व्याख्याता थे । ''वियाह पण्एात्ति'' (भगवती शतक) जैसा विशालकाय ग्रागम तो उन्हें ग्रपने नाम की भाति कण्ठस्थ था। उन्होंने अपने अध्ययन काल में मुल आगमों, भाष्यों एवं श्रागमिक ग्रन्थों के साथ-साथ व्याकरएा, न्याय, साहित्य ध्रादि श्रनेक विषयों का तलस्पर्शी अध्ययन किया था। उनका राजास्रों, स्रमात्यों एवं प्रजा के सभी वर्गी पर बड़ा प्रभाव था। वे जिन शासन की प्रभावना के कार्यों में गहरी रुचि लेते थे। उनके अन्तस्तल में संसार के प्राशािमात्र के लिये करुशा का सागर तरंगित रहता था। घनरव गम्भीर स्वर में जिस समय वे प्रवचनामृत की वर्षा करते थे, उस समय जिन भवन के बाहर खड़े रहकर भी लोग उनके उस उपदेशामृत का रसास्वादन करते रहते थे। वे व्याख्यानलब्धि सम्पन्न थे। स्रतः उनके शास्त्रीय व्याख्यान को सुनकर मन्द्र मित वाले लोग भी सहज ही बोध प्राप्त कर लेते थे। उपिमिति भव प्रपंच कथा जैसे दुरूह ग्रन्थ पर ग्रपने श्रद्धालु भक्तों की प्रार्थना पर ग्रापने लगातार तीन वर्ष तक प्रवचन दिये । स्रापकी सरस सुगम व्याख्यान शैली से उपमिति भव प्रपंच कथा आपके समय में बड़ी लोकप्रिय हों गई। आपने अनेक ग्रन्थों की रचना की । अन्त में अपना अन्तिम समय निकट समभ कर मलघारी हेमचन्द्रसूरि ने ग्रपने स्वर्गस्थ गुरु ग्रभयदेवसूरि की ही भांति ग्रालोचनापूर्वक संलेखना संयारा स्वीकार किया। ग्रापके गुरु ग्रभयदेवसूरि ने ४७ दिन का ग्रनशन किया था ग्रीर श्रापने ७ दिन का । राजा सिद्धराज स्वयं श्रापकी शवयात्रा में सम्मिलित हुन्ना था, जबिक श्रापके गुरु श्रभयदेव की शवयात्रा का दृश्य राजा सिद्धराज ने श्रपने महलों से ही देख लिया था 🗥

मलघारी हेमचन्द्रसूरि के जीवन से सम्बन्धित जो थोड़े बहुत उपिर विख्ति तथ्य उपलब्ध होते हैं, उनमें संभवतः शोधार्थियों के लिये, इतिहास-गवेषकों के लिये बड़ी महत्त्वपूर्ण सामग्री छुपी पड़ी प्रतीत होती है। गुर्जरेश सिद्धराज जयसिंह ने मलघारी हेमचन्द्रसूरि के गुरु ग्राचार्य ग्रभयदेवसूरि को मलघारी की उपाधि दी। इससे प्रत्येक विज्ञ के ग्रन्तमंन में सहज ही यह जिज्ञासा उत्पन्न होती है कि उनके समय में बड़ी संख्या में जो श्रमण विद्यमान थे, उनमें से केवल ग्रभयदेवसूरि को ही मलघारी की उपाधि से सिद्धराज जयसिंह ने क्यों विभूषित किया? क्या ग्रभयदेव-सूरि को छोड़ शेष सब श्रमण ग्रपने शरीर को ग्रीर ग्रपने वस्त्रों को पूर्णतः स्वच्छ एवं निर्मल ग्रथवा मल विहीन रखते थे? यदि विभिन्न श्रमण परम्परान्नों के सभी

श्रमण ग्रपने शरीर ग्रौर वस्त्रों को मैल से ग्राच्छन्न रखते थे तो गुर्जरेश ने केवल ग्रभयदेवसूरि को ही ''मलधारी'' के विरुद से क्यों विभूषित किया ?

हेमचन्द्रसूरि द्वारा रचित "जीव समास की वृत्ति" के अन्त में " एवं काले प्रवर्तमाने यमनियमस्वाध्यायध्यानानुष्ठानरतपरमनैष्ठिक पंडित- श्वेता- म्बराचार्य-भट्टारक श्री हेमचन्द्राचार्येण पुस्तिका लिखिता श्री०" इस वाक्यांश को पढ़क्र प्रत्येक सत्यान्वेषी के अन्तर्मन में यह जिज्ञासा उत्पन्न होती है कि हेमचन्द्र- सूरि ने इसमें अपना परिचय देते हुए-श्वेताम्बराचार्य-भट्टारक श्री हेमचन्द्राचार्येण इस पद द्वारा अपने आपको जो श्वेताम्बर भट्टारक बताया है, इसके पीछे क्या कोई रहस्य तो नहीं छुपा हुआ है ? इस प्रन्थ माला के तृतीय पुष्प में ऐतिहासिक तथ्यों के आधार पर यह स्पष्ट कर दिया गया है कि देवद्विगिण क्षमाश्रमण के पश्चात् चत्यवासी परम्परा, दिगम्बर भट्टारक परम्परा, श्वेताम्बर भट्टारक परम्परा, जिसका अवशेष श्रीपूज्य के रूप में ग्रद्धावधि विद्यमान है, आदि अनेक द्रव्य परम्पराएं ग्रस्तित्व में आई और उनका वर्चस्व उत्तरोत्तर बढ़ता ही गया।

इस प्रकार की स्थिति में इन उपरिलिखित तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर ऐसी ग्राशंका उत्पन्न होती है कि मलधारी ग्राचार्य ग्रभयदेवसूरि कहीं भट्टारक परम्परा के ही ग्राचार्य न रहे हों। वर्द्धमानसूरि द्वारा किये गये क्रियोद्धार एवं एक प्रकार की धर्मकान्ति के सूत्रपात के ग्रनन्तर जो देशब्यापी धर्म जागरण की लहर तरिगत हो उठी थी ग्रौर ग्रनेक ग्रात्मार्थी श्रमणों ने द्रब्य परम्पराग्रों का परित्याग कर विशुद्ध श्रमणाचार का पालन करना प्रारम्भ कर दिया था, उसी प्रकार कहीं भट्टारक ग्रभयदेवसूरि ने भी भट्टारक परम्परा के ग्राचार-विचार का परित्याग कर दशवैकालिक सूत्र में विश्वित विश्वद्ध श्रमणाचार का पालन करना प्रारम्भ नहीं कर दिया था? दशवैकालिक में श्रमणचर्या का एतद्विषयक उल्लेख इस प्रकार है:

> उद्देसियं कीयगडं नियागमभिहडािए। य । राइभत्ते सिगाणे य गंघ मल्ले य वीयणे ।। २ ।। सिन्नही गिहीमत्ते य रायिषडे किमिच्छए । संवाहसा दंत पहोयसा य संपुच्छसा देह पलोयसा य ।। ३ ।।

इन गाथाओं को पढ़कर कहीं अभयदेवसूरि ने भी भट्टारक परम्परा में प्रचलित स्नान वस्त्र प्रक्षालन आदि का परित्याग कर अपने शरीर और वस्त्रों को धोना बन्द न कर दिया हो। अपने शरीर और वस्त्रों की सुध-बुध भुला विशुद्ध श्रमगाचार के पालन में निरत अभयदेवसूरि के शरीर पर, वस्त्रों पर मैल का जमना स्वाभाविक ही था। अभयदेवसूरि के धूलि धूसरित मैल भरे गात्र और वस्त्रों को देख कर ही सिद्धराज जयसिंह ने उन्हें मलधारी के विरुद्ध से अभिहित करना प्रारम्भ कर दिया हो।

इन तथ्यों को प्रस्तुत करने के पीछे हमारा यह किचित्मात्र भी कहने का उद्देश्य नहीं है कि ग्राचार्य ग्रभयदेवसूरि (मलधारी) ग्रौर उनके शिष्य ग्राचार्य हेमचन्द्रसूरि द्रव्य परम्परा कही जाने वाली भट्टारक परम्परा के स्राचार्य थे। इन सब तथ्यों को रखने के पीछे हमारा यही उद्देश्य है कि ग्राचार्य ग्रभयदेवसूरि मूलतः भट्टारक परम्परा में दीक्षित हुए थे किन्तु कियोद्धार के माध्यम से उत्पन्न हुई धर्म जागृति की लहर ने उनके अन्तर्भन में विश्द्ध श्रमणाचार की परिपालना की ललक उद्भूत की ग्रौर उन्होंने द्रव्य परम्परा कही जाने वाली भट्टारक परम्परा में रहते हुए ही कियोद्धार किया और भट्टारक परम्परा में बने रहकर उसके द्रव्य परम्परा स्वरूप को भाव परम्परा के रूप में परिवर्तित कर दिया हो ।

प्रमागाभाव में इस विषय में सुनिश्चित रूप से तो कुछ कहने की स्थिति श्राज नहीं है। इस विषय में गहन शोध की स्रावश्यकता है। गहन शोध के स्रनन्तर इस अनुमान की पुष्टि अथवा विरोध में तथ्यों की उपलब्धि होने पर ही सुनिश्चित श्रिभिमत श्रिभव्यक्त किया जा सकता है। श्राणा है कि शोधप्रिय इतिहासवैत्ता इस विषय में शोध कर वास्तविक तथ्य को समाज के समक्ष प्रस्तृत करने का प्रयास करेंगे।

श्रशीत् पूरिंगमा पक्ष रूपी कमिलनी को अपने उपदेश रूपी शीतल किरगों से प्रफुल्लित कर देने वाले एवं समस्त शास्त्रों के तलस्पर्शी ज्ञाता श्री चन्द्र गच्छ रूपी सागर को अपनी शुभ्र छटा से उद्वेलित कर देने वाले चन्द्रप्रभसूरि सदा जयवन्त रहें।

त्रागिमक गच्छीय पट्टावली के नाम से जो यह पूरिंगमा गच्छ की पट्टावली दी गई है, इसमें पूरिंगमा गच्छ का श्रमण भगवान महावीर की विशुद्ध मूल परम्परा से सम्बन्ध बताया गया है। इसमें श्रमण भगवान महावीर के प्रथम पट्टधर सुधर्मा स्वामी से लेकर चन्द्रसूरि तक के पट्टघरों के नामोल्लेख के पश्चात् यह बताया गया है कि चन्द्रसूरि से चन्द्रगच्छ का प्रादुर्भाव हुग्रा। चन्द्रगच्छ में ग्रनेक प्रभावक श्राचार्य हुए। कालान्तर में चन्द्रगच्छ वृहद्गच्छ के रूप में प्रसिद्ध हुग्रा। उस वृहद्गच्छ में जयसिहसूरि हुए। जयसिहसूरि ने चन्द्रप्रभसूरि को ग्राचार्यपद प्रदान किया। इन्हीं चन्द्रप्रभसूरि ने ग्रागमानुसारी विधिमार्ग का उद्धार किया। ग्रापने पूरिंगमा के स्थान पर जो चतुर्दशी को पाक्षिक प्रतिक्रमण करने की प्रथा परम्परा से चली ग्रा रही थी, उसके स्थान पर पूर्णिमा को पाक्षिक प्रतिक्रमण करने वाले पूर्णिमा गच्छ की स्थापना की। इस सम्बन्ध में उपर्यु क्त पट्टावली में निम्नलिखित श्लोकों द्वारा चन्द्रप्रभसूरि की मुख्य मान्यताग्रों का संक्षेप में उल्लेख किया गया है:—

बंधः पुण्येषु नैवोपधिषु सुविधिषु स्थापनं नो जिनेषु,
श्राद्धस्वान्तेषु नित्यस्थिति सचितपुरग्रामगोष्ठेषु नैव ।
तृष्णा ज्ञानामृतेषु प्रणातजन पुरस्कार सौख्येषु नैव,
सर्वज्ञोक्तेष्वपेक्षा न च धनिषु मुनिस्वामिना येन चक्रे ॥२८॥
कैलाशं दशकण्ठवत् गिरिवरं गोवर्द्धनं विष्णुवत्,
श्लोशिमादिवराहवद्गुरुधुरंधौरेय वृद्धोक्षवत् ।
योऽन्येर्दुर्द्धरमुद्द्धार विधिवत् पक्षं विधेधीरधीः,
श्लीचन्द्रप्रभ सूरिरद्ध भवता भद्राय भूयात् प्रभुः ॥२६॥

श्रथीत् पुण्य का बन्ध उपिधयों में नहीं, जिन बिम्ब की स्थापना में नहीं सुविधि में—श्रथीत् श्रागमोक्ता विधि के श्रनुसार किया करने में है। श्रपनी इन्द्रियों को श्रन्तमुं खी करना ही श्रावक का लक्षरा है, बिहमुं खी करना नहीं। तृष्णा का शमन ज्ञानामृत से ही सकता है। लोगों के नमस्कार से उत्पन्न होने वाले सुख से नहीं। प्रत्येक मोक्षार्थी को सर्वज्ञ वीतराग प्रभु के वचन की ही श्रपेक्षा रखनी चाहिये, न कि धनियों की। इस प्रकार की घोषणा चंद्रप्रभसूरि ने की।

जिस प्रकार कैलास को रावरण ने, गोवर्द्धन को कृष्ण ने, पृथ्वी को आदि-वराह ने एक धुरा धौरेय वृषभ की भांति अपने ऊपर घारण कर लिया, उसी प्रकार चन्द्रप्रभसूरि ने विधि मार्ग का भार वहन कर उसका उद्धार कर दिया। जो कि किसी ग्रन्थ के वश का कार्य नहीं था। ऐसे वे चन्द्रप्रभसूरि सब का कल्याए। करें।

पूर्णिमा पक्ष के संस्थापक तदनुसार पूर्णिमा पक्ष के प्रथम ग्राचार्य चन्द्रप्रभ-सूरि ने चतुर्दशी को पाक्षिक प्रतिक्रमण की मान्यता वाले ग्रनेक श्राचार्यों को शास्त्रार्थ में पराजित किया। उनमें से पांच ग्राचार्यों को ग्रपने मत में दीक्षित किया।

चन्द्रप्रभसूरि के ब्राचार्यपद पर ब्रासीन होने से पूर्व जैन धर्मसंघ में मूर्तियों की प्रतिष्ठा कुछ ग्रपवादों को छोड़कर प्रायः नियमित रूप से साधुन्नों द्वारा ही की जाती थीं। उस समय तक सुविहित परम्परा के विभिन्न गच्छों में भी अनुमानतः चैत्यवासी परम्परा द्वारा प्रचलित को गई प्रतिष्ठाविधियों का ही प्रचलन था। म्राचार्यं श्री पादलिप्तसूरि द्वारा निर्मित प्रतिष्ठाविधि में प्रतिष्ठाचार्यं को सधवा स्त्रियों के हाथों अभ्यंग ग्रादि करवाने के अनन्तर बहुमूल्य सुन्दर वस्त्र पहनाने तथा कर में स्वर्ण कंकरा श्रौर स्वर्ण की श्रंगूठी पहनाने का विधान है। श्रतः सुविहित परम्परा में भी प्रतिष्ठाचार्य को सुन्दर बस्त्र, कर में स्वर्ण कंकरण ग्रंगुलि में स्वर्ण की मुद्रिका पहनाने का प्रचलन रहा। चन्द्रप्रभसूरि ने इसे श्रमणाचार से नितान्त विरुद्ध एवं ग्रनागमिक सिद्ध करते हुए एक नवीन कान्ति का सूत्रपात किया कि जिनबिम्ब की प्रतिष्ठा साधु के द्वारा नहीं, ग्रपितु श्रावक के द्वारा ही करवाई जानी चाहिये। इसे लेकर चन्द्रप्रभसूरि का चारों ग्रोर से घोर विरोध हुग्रा। चतुर्दशी को पाक्षिक प्रतिक्रमण करने वालों की, चौथ को सांवत्सरिक प्रतिक्रमण करने की परम्परा को मानने वालों की संख्या भी अत्यधिक थी। इस कारण चन्द्रप्रभसूरि का घर और बाहर स्रर्थात् सुविहित परम्परा के विविध गच्छों के स्राचार्यो एवं चैत्यवासी परम्परा के स्राचार्यों के द्वारा भी घोर विरोध हुस्रा। इस प्रकार के प्रबल विरोध का साहसपूर्वक सामना करते हुए चन्द्रप्रभसूरि ने पौर्ण-मीयक गच्छ का प्रचार प्रसार और विस्तार किया।

श्राचार्य श्री चन्द्रप्रभसूरि द्वारा पौर्णमीयक गच्छ की स्थापना किये जाने के समय तक अर्णहिल्लपुर पट्ट्रा के सघ पर चैत्यवासी परम्परा का ही वर्चस्व था। उस समय तक चैत्यवासी परम्परा पर्याप्त रूप से सशक्त थी तथा उसे राज्याश्रय भी प्राप्त था इस कारण भी चन्द्रप्रभसूरि को बहुत समय तक अपनी मान्यताओं के प्रचार के लिये चैत्यवासियों एवं सुविहित परम्परा के अनेक सुगठित एवं सशक्त गच्छों की ओर से कड़े विरोध का सामना करना पड़ा।

ग्राचार्यश्री श्रीचन्दसूरि, श्री जिनप्रभसूरि ग्रौर वर्द्धमानसूरि ने भी चैत्य-वासी परम्परा की प्रतिष्ठाविधि में उल्लिखित-''वासुकिनिर्मोकल धुनी प्रत्यग्रवाससी दधानः करांगुली विन्यस्तकाञ्चनमुद्रिकः, प्रकोष्ठदेशनियोजित कनककंकराः, उपरिलिखित तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर यही प्रतीत होता है कि पौर्णमीयक गच्छ की उत्पत्ति के पीछे भी बहुत बड़ा कारण कियोद्धार का ही रहा है। सर्वज्ञप्रणीत जिनागमों में प्रगाढ़ ग्रास्था रखने वाले श्रमणोत्तमों ने चैत्यवासियों के चरमोत्कर्ष काल में श्रमणाचार में प्रविष्ट हुए शिथिलाचार को दूर करने के लिये समय-समय पर श्रनेक बार कियोद्धार किये। उसी कियोद्धार की प्रक्रिया में पौर्णमीयक मत की उत्पत्ति हुई।

विक्रम सम्वत् ११४६ में बड़गच्छ की पट्टावलो के अनुसार श्रमण भगवान् महावीर के ४०वें पट्टघर (मुनि सुन्दरसूरि द्वारा रचित गुर्वावली पट्ट परम्परा 'सूरिनामानि'—के अनुसार ४१वें पट्टघर) मुनिचन्द्रसूरि के गुरुश्चाता चन्द्रप्रमसूरि ने श्राचार्यों अथवा मुनियों द्वारा जिन-प्रतिमा की प्रतिष्ठा किये जाने का विरोध करते हुए घोषणा की कि प्रतिष्ठा करवाना वस्तुत: मुनियों का कार्य नहीं है, श्रावकों का कर्ताव्य है। श्राचार्य चन्द्रप्रभ की इस मान्यता का बड़गच्छ के श्राचार्य एवं अनु-यायियों ने कड़ा विरोध किया। इस विरोध के परिणामस्वरूप श्राचार्य चन्द्रप्रभ ने बड़गच्छ का परित्याग कर स्थान-स्थान पर अपनी मान्यता का प्रचार-प्रसार करना प्रारम्भ किया। चन्द्रप्रभ श्राचार्य भी अपने समय के एक उद्भट विद्वान् श्रौर यशस्वी ग्रन्थकार थे। जैन संघ में साधुश्चों द्वारा की जाने वाली प्रतिमा प्रतिष्ठा की प्रक्रिया श्रथवा परिणाटी का विरोध करते हुए ग्राचार्य चन्द्रप्रभ ने कहा:—''प्रतिष्ठा करवाना साधुश्चों का कार्य नहीं है क्योंकि प्रतिष्ठा करवाना वस्तुत: द्रव्यस्तव है, इसमें पुष्पों, सचित्त जल ग्रादि से प्रतिष्ठा करवाई जाती है, जो साधु के पंच महान्वतों में से प्रथम ग्रहिसा महाव्रत के नितान्त प्रतिकूल है।''

स्वल्प समय में ही स्राचार्य चन्द्रप्रभ के अनुयायियों की संख्या में आणातीत स्रिभवृद्धि हुई स्रौर विकम सम्वत् ११५६ में उन्होंने पूर्णिमा को ही पाक्षिक प्रतिकमस् करने, पंचमी को सांवत्सरिक पर्व मनाने एवं मूर्त्ति की प्रतिष्ठा मुनि न करे, श्रावक करे, इन मान्यतास्रों के साथ पौर्णमीयक गच्छ की स्थापना की।

इन तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर यह प्रकट होता है कि स्राचार्य चन्द्रप्रभ ने कियोद्धार तो विक्रम सम्वत् ११४६ में किया, किन्तु विधिवत् स्रपने पृथक् गच्छ "पौर्णमीयक . गच्छ" की स्थापना उन्होंने कियोद्धार के दस वर्ष पश्चात् विक्रम सम्वत् ११४६ में की ।

पौर्णमीयक गच्छ की स्थापना के सम्बन्ध में तपागच्छीय पट्टाविलयों में निम्नलिखित स्राशय का विवरण उपलब्ध होता है :—

"श्रमण भगवान् महाबीर के चालीसर्वे पट्टधर श्री यशोभद्रसूरि झौर श्री नेमिचन्द्रसुरि नामक दो विद्वान् स्राचार्य हुए । नेमिचन्द्रसुरि ने अपने

पट्टावली समुच्चय, पृष्ठ ३४, मुनि दर्शन विजयजी

गुरु भ्राता उपाध्याय विनयचन्द्र के शिष्य मुनिचन्द्र को स्राचार्य पद के सर्वथा सुयोग्य समभकर अपना उत्तराधिकारी पट्टधर घोषित किया। मुनिचन्द्रसूरि ने वादि वैताल शान्तिसूरि के पास प्रमाण-शास्त्र का अध्ययन किया। शान्तिसूरि अपने ३२ शिष्यों को न्याय (प्रमाण) शास्त्र का अध्ययन करवा रहे थे, उस समय मुनिचन्द्रसूरि ने भी बड़े ध्यान के साथ शान्तिसूरि द्वारा दी गई वाचनाम्रों को सुना। शान्तिसूरि द्वारा उन वाचनाम्रों के स्रनन्तर पूछे गये प्रश्नों का जब उनका कोई शिष्य उत्तर न दे सका, तब मुनिचन्द्रसूरि ने शान्तिसूरि की स्रनुज्ञा से उन प्रश्नों का बड़े ही संतोषप्रद ढंग से उत्तर दिया। एक ही बार सुनी हुई वाचना के स्राधार पर मुनिचन्द्रसूरि द्वारा दिये गये जटिल न्याय विषय के स्रति सुन्दर उत्तर सुनकर शान्तिसूरि बड़े प्रभावित व प्रसन्न हुए स्रौर उन्होंने बड़ी रुचि के साथ मुनिचन्द्रसूरि को न्यायशास्त्र का स्रध्ययन करवाया।"

"चालुक्यराज कर्ण के शासनकाल में श्री चन्द्रप्रभसूरि, मुनिचन्द्रसूरि, देवसूरि श्रौर शान्तिसूरि नामक चार साधु एक ही गुरु (उपाध्याय विनयचन्द्र) के शिष्य थे। एक समय श्रीधर नामक एक समृद्धिशाली श्रावक ने जिनेन्द्रप्रभु की प्रतिमा की प्रतिष्ठापना करने का निश्चय किया। ग्राचार्य चन्द्रप्रभ इन चारों में बड़े थे इसलिए वह श्रावक उनकी सेवा में गया ग्रौर निवेदन किया—"भगवन्! मैं जिनेन्द्रप्रभु की मूर्त्ति की प्रतिष्ठापना करना चाहना हूं। श्रतः ग्राप कृपा कर मुनिचन्द्रसूरि को प्रतिष्ठा करने की ग्राज्ञा प्रदान करें।"

यह मुनकर श्राचार्य चन्द्रप्रभ के मन में मुनिचन्द्रसूरि के प्रति बड़े प्रवल वेग से ईप्या जागृत हुई। उन्होंने मन ही मन सोचा—''मैं दीक्षा श्रादि की इष्टि से मुनिचन्द्र की अपेक्षा बड़ा हूं। तथापि मेरी अवमानना कर मुनिचन्द्रसूरि से प्रतिष्ठा करवाने का उपक्रम किया जा रहा है।'' प्रकट में चन्द्रप्रभाचार्य ने उत्तर दिया—"विज्ञ श्रावक ! विधिपूर्वक प्रतिष्ठा करवाग्रो। ग्रागमों में कहीं भी साधु द्वारा प्रतिष्ठा किये जाने का उल्लेख नहीं है। वस्तुतः प्रतिष्ठा-कार्य द्रव्यस्तव की कोटि में ग्राता है। ग्रतः प्रतिष्ठा करवाना श्रावक का ही युक्तिसंगत कर्त्तंच्य है। साधु का कदापि नहीं।''

इस प्रकार विक्रम सम्वत् ११४६ में चन्द्रप्रभाचार्य ने इस भाति की प्ररूपणा की कि मूर्ति की प्रतिष्ठा श्रावक द्वारा ही की जाय, न कि मुनि द्वारा।

संघ ने चन्द्रप्रभाचार्य की उपेक्षापूर्वक अवमानना की ग्रौर प्रतिष्ठा कार्य मुनि चन्द्रसूरि से ही करवाया ।

## म्राचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि

विक्रम की बारहवीं-तेरहवीं शताब्दी में हुए प्रभावक प्रत्थकार एवं लोकप्रिय जैनाचार्यों में कलिकाल सर्वज्ञ के विरुद से विभूषित ग्राचार्य श्री हेमचन्द्र सर्वाधिक लोकप्रिय, राजमान्य, सर्वोत्तम ग्रन्थकार एवं जिन शासन के महान् प्रभावक,
ग्राचार्य हुए हैं। ग्रपने त्याग, तप एवं प्रगत्भ प्रकाण्ड पाण्डित्य से प्रभावित ग्रपने
समय के दो प्रतापी राजाधिराजाग्रों को समयोचित सत्परामर्थ एवं लोक कल्याग्यकारी मार्गदर्शन देकर स्व तथा जन-जन के इहलोक ग्रीर परलोक उभय लोकों को
सुधारने-संवारने वाले, समष्टि के लिये श्रम्युदयकारी नैतिक, सामाजिक, चारित्रक
एवं धार्मिक धरातल को ग्रभ्युन्नत करने वाले सत्कार्यों की प्रेरगा दे जन-जन के
जीवन में सच्ची मानवीयता के संस्कार ढालकर हेमचन्द्रसूरि ने जिनशासन की
चिरस्थायिनी महती प्रभावना एवं उल्लेखनीय सेवा की।

स्राचार्य श्री हेमचन्द्र के जन्म स्थान, जन्म दिवस, माता-पिता स्रादि के सम्बन्ध में राजगच्छीय स्राचार्य श्री प्रभाचन्द्रसूरि ने, स्रपनी विक्रम सं० १३३४ की कृति 'प्रभावक चरित्र' में स्रौर संचलगच्छीय स्राचार्य श्री मेस्तुङ्गसूरि ने विक्रम सम्वत् १३६१ की कृति 'प्रवन्ध चिन्तामिर्गा' में पर्याप्त प्रकाण डाला है।

'प्रभावक चरित्र' के उल्लेखानुसार समृद्ध गुर्जर प्रदेश में चालुक्यराज कर्ण के शासनकाल में, धुन्धुका (धन्धूक) नामक सुन्दर नगर में चाचिग (चाचोशाह) नामक मोढ जाति का श्रेष्ठि रहता था। श्रेष्ठि चाचिग की धर्मपत्नी का नाम पाहिनो था। श्रेष्ठिपत्नी पाहिनो बड़ी ही धर्मनिष्ठा, पतिपरायणा एवं रूप-लावण्य-गुरा-सम्पन्ना रमगीरत्न थी।

एक समय रात्रि के अन्तिम प्रहर में सुषुप्ताबस्था में श्रेष्ठिपत्नी पाहिनी ने सवप्त में देखा कि एक दैदीप्यमान दिव्य चिन्तामिशा रत्न उसे प्राप्त हुआ है और वह उस तेजोपुंज अनमोल चिन्तामिशा रत्न को अपने आराध्य धर्मगुरु के कर-कमलों में समिपत कर रही है। स्वप्त दर्शन के तत्काल पश्चात् पाहिनी की निद्धा भग हुई तो उसने अनुभव किया कि उसका रोम-रोम पुलकित हो रहा है। उसके अन्तह द में अनिवंचनीय आनन्द का अथाह सागर उत्ताल तरेगों से तरेगित एवं उद्देखित हो रहा है। हर्षविभोर पाहिनी ने शय्या का परित्याग कर लोचन युगल को निमीखित करते हुए पंच परमेष्ठि नमस्कार मन्त्र का ध्यान आरम्भ किया। उसकी आंखें बन्द थीं पर स्वप्त में दिखे चिन्तामिशा रत्न की अलौकिक नयनाभिराम सम्मोहक छवि उसके लोचन युगल में, मन में, मस्तिष्क में बस चुकी थी अतः उसे चारों और अलौकिक आलोक ही आलोक प्रमृत हुआ प्रतीत हो रहा था। घन घटा के आगमन

को प्रथम सूचना के साथ ही जिस प्रकार मथूर हर्षोन्मत्त हो स्रनायास ही नाच उठता है, ठीक उसी प्रकार उसका मुदित मन थिरकने को मानो व्यग्न हो उठा है ? मन ही मन इसके कारएा के विषय में विचार करने पर उसे यही लगा कि यह सब कुछ उस स्वप्न का ही प्रभाव है। स्वप्न तो वस्तुतः स्रतीव शेष्ठ है इसीलिये उसका ग्रन्तर्मन ग्रानन्द से ग्रोतप्रोत हो रहा है। श्रेष्ठ स्वप्न का फल भी श्रेष्ठ ही होना चाहिये पर किस रूप में होगा यह तो ज्ञानी ही जाने। इस प्रकार के मृद् मंजूल विचारों के हिंडोलों पर भूलती-भूमती पाहिनी को उषा कालीन मन्द-मन्द मलयानिल के भोंकों ने जैसे कुछ स्मरण दिलाया हो, वह उठी और सदा की भांति दैनिक कार्यों में ब्यस्त हो गई। गृहकार्यों को समेटते-समेटते उसे स्मरण हो भ्राया कि उसके धर्मगुरु ग्राचार्यदेव धन्धुका नगर में पधारे हुए हैं, तो वह उन्हें श्रपना स्वप्न सुनाकर इसका फल पूछेगी।

उन दिनों चन्द्रगच्छीय विद्वान् स्राचार्य श्री प्रद्युम्नसूरि के शिष्य देवचन्द्रसूरि धुरुधुका नगर के 'मोढ वसही' नामक स्थान में विराजमान थे। प्रातःकालीन ग्रावश्यक कृत्यों से निवृत्त हो पाहिनी 'मोढ वसही' की ग्रोर चली। प्राचार्य श्री देवचन्द्रसूरि के दर्शन वन्दन के ग्रनन्तर पाहिनी ने उन्हें ग्रपने स्वप्न दर्शन की बात सुनाते हुए निवेदन किया :—"ग्राचार्यदेव ! रात्रि के श्रवसान काल में मैने एक बड़ा ही सुन्दर स्वप्न देखा है। उस स्वप्न में मैंने एक ग्रलौकिक कान्तिमान चिन्तामरिंग रत्न स्रापको भेंट किया । भगवन् ! कृपा कर बताइये कि इस स्वप्न का क्या फल होगा।"

अनेक विद्याओं एवं ग्रागमों के पारदृश्वा श्राचार्य श्री देवचन्द्रसूरि अन्तर्वेधिनी इष्टि से पाहिनी के भाल की स्रोर एक क्षरण देखकर विचारमग्न हो गये। कतिपय क्षराों तक पृथ्वी पर दृष्टि गड़ाए सोचने के ग्रनन्तर उन्होंने पाहिनो से कहा :— "धर्मनिष्ठे ! तुम कौस्तुभ मिए। के समान एक पुत्र रत्न को जन्म दोगी, तुम ग्रपना वह पुत्र रत्न मुक्ते प्रदान करोगी और वह जिनेशासन की महती प्रभावना कर उसकी शोभा बढाएगा।

गर्भकाल पूर्ण होने पर पाहिनी ने विकम सम्वत् ११४५ की कास्तिक शुक्ला पूर्शिमा के दिन प्राची में रोहरागिरि पर श्रारूढ़ उदीयमान ध्वान्तान्तकारी बाल म्रादित्य के समान ग्ररुण वर्ण वाले मनोहारी नयनाभिराम पुत्र रतन को जन्म

प्रबन्ध चिन्तामिं एकार आचार्य श्री मेरुतुङ्गसूरि ने पाहिनी के स्वप्न ग्रौर देवचन्द्रसूरि ₹. के आगमन ग्रादि का कोई उल्लेख न करते हुए केवल यही लिखा है :— "अर्घाष्टमना-मिन देशे घुन्धुनक नगरे श्रीमन् मोढवंशे चाचिग नामा व्यवहारी "तत्सधर्मचारिस्सी" पाहिसी नाम्नी "तयोः पुत्रश्चांगदेवोऽभूत्।

<sup>---</sup>प्रबन्ध चिन्तामिए, पृष्ठ १३५

भिषेकं चकार ।। सम्बत् ११५० वर्षे पौप वद ३ शनौ श्रवसा नक्षत्रे वृप-लग्ने श्री सिद्धराजस्य पट्टाभिषेकः ।

७. स्वयं तु स्राशापल्ली निवासिनमाशाभिधानं भिल्लमभिषेरायन् .....। कराविती पूरं निवेश्य स्वयं तत्र राज्यं चके।"

श्रथित्—चालुक्य राज कर्ण ने अपने पुत्र का नाम जयसिंह रक्खा। जब कुमार जयसिंह ३ वर्ष का हुआ उस समय अपने समवयस्क वालकों के साथ खेलता हुआ विशाल गुर्जर राज्य के सिंहासन पर इस प्रकार की प्रशस्त मुद्रा में जा बैठा मानो कोई अनुभवी सम्भाट् अपने राज सिंहासन पर बैठा हो। समीप ही बैठे हुए महाराजा कर्ण एवं उनके मन्त्रिगण को तीन वर्ष जैसी स्वल्प वय के बालक राज-कुमार को कुशल सम्भाट् की मुद्रा में सिंहासन पर बैठे देख हर्ष मिश्रित आश्चर्य हुआ। पास ही में बैठे निमित्तज्ञ राज पुरोहित ने कहा:

"महाराज ! इस समय स्रतीव श्रेष्ठ मुहूर्त है। इसी समय राजकुमार का राज्याभिषेक कर दिया जाय तो स्रागे जाकर ये शक्तिशाली गुर्जर साम्राज्य की स्थापना कर निष्कटक राज्य करेंगे।"

सवके परामर्शानुसार महाराज कर्ग ने तत्काल तीन वर्ष के स्रल्पायुष्क राजकुमार जयसिंह का गुर्जर राज्य के राज सिंहासन पर विक्रम सम्वत् ११५० की पौष वदि तृतीया शनिवार के दिन विधिवत् राज्याभिषेक कर दिया।

स्रपने पुत्र को गुजरात के राज सिंहासन पर स्रासीन कर देने के पश्चात् महाराज कर्ण ने स्राभापल्ली के स्राभा नामक भिल्लराज को युद्ध में परास्त कर वहां कर्गावती नगरी बसाई भ्रौर वहां रहकर वह स्रपने नव संस्थापित राज्य का भासन करने लगा।

'प्रभावक चित्तत्र' और 'प्रबन्ध चिन्तामिए।' इन दोनों—विक्रम की चौदहवीं शताब्दी के ग्रन्थों के उपरिलिखित उल्लेखों से यह स्पष्ट हो जाता है कि विक्रम सम्वत् ११५० में पांच वर्ष की वय का बालक चंगदेव देवचन्द्रसूरि के ग्रासन पर ग्रीर तीन वर्ष का ग्रत्थायुष्क राजकुमार जयसिंह ग्रपने पिता चालुक्यराज के राज सिंहासन पर वालकीड़ा करते-करते ही बैठ गये। यह ग्रद्भुत संयोग की ही बात है कि एक ही समय में दो भिन्न-भिन्न क्षेत्रों के उच्च पीठ पर ग्रासीन होने वाले ये दोनों बालक ग्रपने-ग्रपने क्षेत्र में ग्रपने समय के शीर्षस्थ ग्रुगपुरुष सिद्ध हुए। कालान्तर में किलकाल सर्वज्ञ हेमचन्द्रसूरि के नाम से विख्यात बालक चंगदेव ने दो राजाग्रों को जनकल्याए। के मार्ग पर ग्रारूढ़ कर जन-जन के जीवन में सुसंस्कार डालकर सुदीर्घ काल के लिये विस्तृत भू भाग में ग्रमारि की घोषए।एं करवाने के माध्यम से गए।नातोत पशु पक्षियों को ग्रभयदान प्रदान कर ग्रीर बड़ी संख्या में

स्राध्यात्मिक ग्रन्थरत्नों के सर्जन के माध्यम से जिनशासन के साहित्य की श्रीवृद्धि कर, दिग्दिगन्त में जैनधर्म की यशोपनाका फहरा कर जिन शासन की चिरस्थायिनी महती प्रभावना की।

दूसरी ग्रोर दूसरे बालक राजकुमार जयसिंह ने श्रागे चलकर सिद्धराज के विरुद से विख्यात हो गुर्जर राज्य की सीमाएं दूर-दूर के प्रदेशों तक बढ़ाकर एक शक्तिशाली गुर्जर माम्राज्य की स्थापना की । अस्तु ।

स्राचार्य श्री देवचन्द्रसूरि ने प्रशाम करती हुई पाहिनी की स्रोर वर**द मुद्रा** में अपना करतल ऊपर उठाते हुए कहा :-- "पुण्यशालिनी धर्मनिष्ठे! तुम्हें अपने उस श्रेष्ठ स्वप्न का स्मर्गा होगा ही। ग्राज तुम स्वयं प्रत्यक्ष देख लो। उस महा स्वप्न के माध्यम से अपने आगमन की पूर्व सूचना देने वाला यह तुम्हारा तेजस्वी बालक तुम्हारे उस नितरां अतीव सुन्दर श्रेष्ठतम स्वप्न को साकार रूप देने की भूमिका का शुभारम्भ कर रहा है। जिनशासन के ग्राचार्य के इस उच्च ग्रासन पीठ पर बैठा हुँगा यह बालक न केवल तुम्हें ग्रौर मुभे ही ऋषितु संसार को ग्रपनी चेष्टा से बता रहा है कि वह इस ग्रासन के लिये, इस पद ग्रथवा पट्ट के लिये ही उत्पन्न हुग्रा है । श्राविके ! तुमने उस श्रेष्ठ स्वप्न में जिस चिन्तामिए का दान मुभ्ते किया था वस्तृतः वह चिन्तामिए। रत्न यह तुम्हारा पुत्र ही है । आओ ! इस चिन्तामिए। को भुभे देकर अपने स्वप्न को साकार करो।"

माता पाहिनी ने देवेन्द्रसूरि की बात सुनकर कहा—"भगवन् ! इस बालक के पिता से ही ग्राप इसको मांगिये, यही उचित होगा। वे इस समय यहां हैं नहीं, कार्यवश अन्यत्र गये हए हैं।"

"इस बालक के पिता श्रेष्ठि चाचिय, मांगने पर भी ग्रपने पुत्र को नहीं देंगे।'' इस श्राशंका से देवचन्द्रसूरि श्रसमंजसावस्था में मौन रहे।

लगभग ६ वर्ष पूर्व देखे गये स्वप्न पर विचार करते हुए पाहिनी ने मन ही मन सोचा :- "स्वप्न के प्रनुसार तो यह बालक मैं ग्राचार्यश्री को समर्पित कर चुकी हूं। अदृष्ट का तो सांकेतिक यादेश यही है कि बिना मांगे ही अपने इस प्रास्पिय पूत्र को स्राचार्यश्री के चरगों में सदा के लिये भेंट कर दूं। एकमात्र शासनिहत की दृष्टि से ग्रब तो ये स्वयं इसे मांग रहे हैं। ग्राध्यात्मिक दृष्टि से भी विचार किया जाय तो धर्माचार्य का ग्रभ्यर्थनापूर्ण ग्रादेश धर्मनिष्ठ उपासक-उपासिका वृन्द के लिये अनुल्लंघनीय होता है। इस प्रकार की स्थिति में तो मेरे एवं इस बालक के लिये वस्तुतः यही श्रेयस्कर है कि मैं अपने स्वप्न, अपने कर्तव्य एवं शासनहित को दृष्टिगत रखती हुई अपने इस प्राणिप्रिय पुत्र का मोह त्यागकर जिनशासन की सेवा हेतु इसे स्राचार्यश्री को सदा के लिये समेपित कर दूं। देश-विदेश में व्यापार के माध्यम से वित्तोपार्जन द्वारा घर, परिवार श्रौर राष्ट्र की समृद्धि एवं सांसारिक

सुखोपभोगों के लिये भी तो गुर्जर प्रदेश की घीर वीर साहसी रमिए।यां अपने प्राणा-घार पित-पुत्रों को समुद्री यात्रा हेतु सदा से ही सहर्ष विदा करती आई हैं, अगाध अपार सागर के कोड में समिपत करती आई हैं। श्रव मेरे पूज्य धर्माचार्य तो जिन-शासन की सेवा के लिये, परमार्थ के लिये, धर्माभ्युदय के लिये मेरे पुत्र की याचना कर रहे हैं। इहलोक एवं परलोक को सुधारने-संवारने वाले इस पारमाधिक पुनीत कार्य के लिये अपने पुत्र को समिपित करने में तो मुभे किसी प्रकार का व्यामोह श्रौर किसी प्रकार की हिचिकचाहट नहीं होनी चाहिये।" इस प्रकार विचार कर पाहिनी ने अपने श्रन्तर में उद्देलित होते हुए पुत्र-वियोग के दु:ख को श्लाघनीय उत्कट साहस से दबाकर अपने होनहार पुत्र चंगदेव को श्रपने धर्मगुरु देवचन्द्रसूरि के चरगों में सदा के लिये समिपत कर दिया।

श्री देवचन्द्रसूरि ने दुलार भरे स्वर में बालक चंगदेव से प्रश्न किया :— "बोलो सौम्य ! क्या तुम मेरे शिष्य बनोगे ?" बालक ने मधुर मुस्कान से वाता-वरण में मधु सा घोलते हुए उत्तर दिया :—"हां महाराज !" 2

बालक चंगदेव को अपने साथ लेकर देवचन्द्रसूरि ने माघ शुक्ला चतुर्दशी (विक्रम सम्वत् ११५०) के दिन शुभ मुहूर्त्त में धुन्धुका नगर से स्तम्भ तीर्थ की अगेर विहार किया। विहारकम से स्तम्भ तीर्थ पहुंचने पर आचार्य श्री पाश्वनाथ के मन्दिर में ठहरें। बालक चंगदेव मन्त्रीश्वर एवं सामन्त उदयन के भवन पर रह समवयस्क बालकों के साथ पढ़ने लगा।

श्री देवचन्द्रसूरि के साथ बालक चंगदेव के धुन्धुका से चले जाने के कितपय दिनों पश्चात् श्रेष्ठि चाचिगदेव अन्य नगरों में अपने व्यावसायिक कार्य से निवृत्त हो धुन्धुका लौटा । अपने घर स्राते ही अपने पुत्र को घर में इघर-उघर कहीं नहीं देखकर चाचिग ने व्यग्न स्वर में अपनी पत्नी से पूछा :—"चंग कहां है ?"

पाहिनी ने मधुर स्वर में सब वृत्तान्त सुनाते हुए अपने पित से कहा कि शासनहित स्रोर स्वप्न के स्रदृष्ट संकेत को दिष्टिगत रखते हुए उसने उस होनहार पुत्र को स्राचार्य श्री देवचन्द्रसूरि के कर-कमलों में समिपत कर दिया है।

अपने प्राग्गप्रिय एकमात्र पुत्र को सदा के लिए आचार्यश्री के समर्पित किये जाने की बात सुनकर श्रेष्ठि चाचिग बड़ा रुष्ट हुआ। पुत्र-विछोह में उसे घर-बार संसार शून्य-सा प्रतीत होने लगा। उसने दढ़ स्वर में—"मैं जब तक अपने लाडले लाल को देख नहीं लूंगा, तब तक अन्न ग्रहरा नहीं करूंगा।" यह कह कर स्तम्भतीर्थ की स्रोर तत्काल प्रस्थान कर दिया। मार्ग में बिना क्ष्या भर भी विश्राम किये वह

१. प्रभावक चरित्र, क्लोक संख्या ३१, पृष्ठ १८४

२. प्रबन्ध चिन्तामिएा, पृष्ठ १३५

स्तम्भ तीर्थं पहुंचा। मार्ग में श्रम से थककर चूर हुग्रा धूलि-धूसरित चाचिग सीधा देवसूरि के पास उपाश्रय में गया। कोधातिरेक से उसका मुखमण्डल तमतमा रहा था। भावावेशवशात् श्वासोच्छ्वास की गति तीव्र हो जाने के कारण उसके नथुने फूल उठे थे। इस प्रकार कोधाभिभूत क्लान्त चाचिग ने केवल कुलागत संस्कार-वशात् ग्रीवा को थोड़ा-सा भुका ग्राचार्यश्री को नमन किया। प्रथम दिष्ट-निपात में ही देवेन्द्रसूरि ने मुखाकृति से चाचिग को पहचान कर सुधासिक्त शान्त वचनों से उसके कोध का शमन कर दिया। खम्भात (स्तम्भ तीर्थ) का सामन्त मन्त्री उदयन भी उस समय ग्राचार्यश्री की सेवा में बैठा हुग्रा था। चाचिग के साथ ग्राचार्यश्री के सम्भाषण के प्रथम वाक्य से ही उदयन ने ताड़ लिया कि नवागन्तुक होनहार बालक चंगदेव का जनक श्रेष्ठि चाचिग ही है।

अवसरज्ञ मन्त्रीक्ष्वर उदयन ने आचार्यश्री के चरणों पर अपना मस्तक रख उठने का उपक्रम करते हुए आचार्यश्री से निवेदन किया—"आचार्यदेव ! मुफ्ते आपकी सेवा में उपस्थित हुए पर्याप्त समय हो गया है। मन तो चाहता है कि अहर्निश इन चरणों की सेवा में हो रहूं किन्तु बालक चंगदेव बड़ी उत्कण्ठा से मेरी प्रतीक्षा कर रहा होगा। ये धर्मबन्धु भी बड़ी दूर से आये हुए श्रान्त से प्रतीत होते हैं। ये भी मेरे साथ चलकर अशन-पानादि के अनन्तर अपनी थकान दूर कर लेंगे।

श्राचार्यंश्री की श्राशीर्वाद मुद्रा में मौन सम्मति देखकर मन्त्रिवर उदयन ने घूलि-घूसरित परिश्रान्त एवं क्लान्त मुख चाचिग श्रेष्ठि को सम्बोधित करते हुए कहा :—"सम्माननीय धर्मबन्धु ! श्राइये, श्रपने स्वधर्मी बन्धु की भौपड़ी को भी प्रवित्र कर दीजिये।"

श्रेष्ठि चाचिंग ने एक बार देवचन्द्रसूरि के मुख मण्डल की ग्रोर ग्रौर तदनन्तर उदयन की ग्रोर इष्टि निक्षेप कर ग्रनुभव किया कि ग्राचार्यश्री के मुख-मण्डल पर ग्रथाह ग्रसीम शांति का साम्राज्य भलक रहा है ग्रौर उदयन की प्रभाव-पूर्ण मुखमुद्रा से ग्रान्तरिक ग्राग्रहभरी मनुहार। श्रेष्ठि चाचिंग उठा ग्रौर श्रव की बार पूर्ण श्रद्धा से नत मस्तक हो ग्राचार्यश्री को प्रसाम करने के ग्रनन्तर मन्त्री उदयन के साथ उपाश्रय से प्रस्थित हुआ।

उपाश्रय के बाहर पैर रखते ही यह देखकर श्रेष्ठि चाचिग के स्राश्चर्य का पारावार नहीं रहा कि बड़े-बड़े राज्याधिकारी अपना-अपना वाम कर स्रपने वक्ष-स्थल पर रखे ब्राजानुशीय भुका कर दक्षिण कर से पृथ्वी तल का स्पर्श करते हुए उसके ब्रागे-आगे चलते हुए भद्र पुरुष को अति विनम्न मुद्रा में प्रणाम कर रहे हैं। विस्फारित नयन युगल से चाचिग यह देख ही रहा था कि सहसा श्वेतवर्ण के हुष्ट-पुष्ट जातीय प्रश्वों से वाहित एक बड़ी ही सुन्दर बग्घी उसके समक्ष उपस्थित हुई। जामुनी रंग की मखमल में जरी के काम का आनख-शिख परिघान पहने बग्घी-

वाहक ने विद्युत्वेग से नीचे उतर उसी विनयावनत मुद्रा में उस भद्र पुरुष का श्रभिवादन करते हुए बग्घी का द्वार खोला। सहसा भद्र पुरुष ने पीछे की स्रोर मुड़कर श्रेष्ठि चाचिग का करावलम्बन कर उसे बग्धी में एक उच्चासन पर श्रासीन किया श्रीर स्वयं भी चाचिग के वाम पार्श्व में उसी उच्चासन पर श्रारूढ हो गया। द्वार बन्द कर रथी ने घोड़ों की रास सम्भाली ग्रीर उसके एक ही इंगित पर बग्धी को लिये आठों अथव पवन को भी पीछे ढकेलते हुए राजपथ पर सरपट दौड़ने लगे। चाचिग ने देखा-राजपथ के दोनों पार्श्व की श्रापिशकाओं में बैठे कय-विकय में च्यस्त ग्राहक ग्रौर व्यवसायी घोड़ों के पोड़ों की घ्वनि कर्रारन्ध्रों में पड़ते ही विद्युत् वेग से खड़े हो उस भद्र पुरुष को सांजलि शीष भुका ग्रभिवादन करने लगे ग्रौर गगनचुम्बी भवनों के गवाक्षों एवं अद्वालिकाओं पर खड़ी सुहागिनें बग्धी की ओर अबीर और पुष्प की वर्षा करने लगीं। आक्चर्याभिभूत चाचिंग इस प्रभावोत्पादक नयनाभिराम दश्य को देख देखकर मन ही मन यह सोच ही रहा था कि उसके वाम पार्श्व में बैठा हुन्ना यह भद्र पुरुष वस्तुत: है कौन, जिस पर नगर के नर नारी वृन्द पस-पग पर सम्मानपूर्ण असीम आन्तरिक अनुराग उडेल रहे हैं, कि वह बन्धी एक राज प्रासादोपम गगनचूम्बी भव्य भवन के विशाल द्वार में प्रविष्ट हो मूख्य भवन के सौपान प्रकोष्ठ में रुकी। रथी ने पूर्व की ही भांति त्वरित गति से नीचे उतर कर बग्धी का द्वार खोला स्रौर विनत मुद्रा में द्वार थामे खडा हो गया ।

मन्त्रिवर उदयन ने रथ से नीचे उतर कर श्रेष्ठि चाचिग को करावलम्बन दे सम्मानपूर्वक बग्धी से नीचे उतारा ग्रौर उन्हें साथ लिये ग्रपने मन्त्रणाकक्ष में प्रवेश किया। उसी समय बालक चंगदेव दौड़ा-दौड़ा ग्राया ग्रौर उदयन के धुटनों को ग्रपने छोटे-से बाहुपाश में ग्राबद्ध कर मचलते हुए प्रश्न किया:—"मन्त्री प्रवर! ग्रापने इतना विलम्ब कहां कर दिया?"

बालक चंगदेव के दोनों कपोलों को अपने करतल युगल से दुलारपूर्वक सहलाते हुए मन्त्रिवर ने कहा:—"देखो चतुर चंगे चंग! हमारे यहां ये कौन आये हैं?" यह कहकर उदयन ने अपने सेवकों को आदेश दिया कि वे चाचिग के स्नानादि की व्यवस्था करें।

बालक चंगदेव ने इघर मन्त्री के इंगित की ग्रोर देखा ग्रौर "बप्पा! ग्राप कब ग्राये?" कहते हुए ग्रपने पिता के चरगों में प्रगाम किया। चाचिंग ने भी चंगदेव को ग्रपने वक्षस्थल से चिपका कर बार-बार उसके मस्तक को मुँघा।

"बप्पा! मैंने पढ़ना-लिखना सीख लिया है। स्वयं मन्त्रीश्वर भी मुभे पढ़ाते हैं। बड़े श्रच्छे हैं ये। बप्पा! जानते हो? ये मन्त्रीश्वर बप्पा उदयन हैं।"

उदयन ने बालक को दुलार से उलाहने के स्वर में कहा:—"चंगे! चंग! अपने बप्पा को कुछ खिलायेगा-पिलायेगा भी कि केवल बातों से ही इनका पेट भर देगा?" उसी समय सेवक ने स्नानगृह की ग्रोर संकेत करते हुए चाचिग से विनम्र स्वर में निवेदन किया:—"मान्यवर! स्नानादि के लिये क्रपया पद्यारिये।"

श्रेष्ठी चाचिग के स्नानादि से निवृत्त होते ही मन्त्रीश्वर उदयन ने उन्हें अपने साथ बिठाकर भोजन कराया। मन्त्रिवर उदयन के इस प्रकार के उदारतापूर्ण वात्सल्य भाव का चाचिग श्रेष्ठि के अन्तर्मन पर गहरा प्रभाव पड़ा। कुबेरोपम समृद्धि के स्वामी, राजसभा सदस्य, शूर शिरोमिण, सामन्त के अन्तर्मन में भी इस प्रकार की निरिभमानिता और स्वधर्मीवात्सल्य की भावना हो सकती है, यह श्रेष्ठिवर चाचिग को अपने जीवन में पहली बार अनुभव हुआ।

ग्रशन-पानादि से निवृत्त होने के ग्रनन्तर उदयन ने श्रेष्ठि चाचिंग से कहा :—"ग्रब ग्राप विश्राम की जिये । ग्राप इसे ग्रपना ही घर समिभये । भोजनो-परांत वामकुक्षि विश्राम स्वास्थ्य की इष्टि से परमावश्यक है।" तत्पश्चात् विश्रान्तिकक्ष में मन्त्री उदयन ग्रौर चाचिंग ने घड़ी भर विश्राम किया। श्रेष्ठि चाचिंग की थकान दूर हुई।

वाचिग को पूर्ण रूपेण श्राश्वस्त देखकर उदयन ने सम्भाषण का कम श्रारम्भ करते हुए कहा :— "श्रेष्ठिवर! श्रापका यह पुत्र चगदेव वस्तुत: श्रदृष्ट पूर्व उत्कृष्ट मेधा एवं चमत्कारपूर्ण प्रतिभा का धनी है। इसने स्वल्प समय में ही पढ़ने लिखने श्रौर सुसंस्कारों को ग्रपने जीवन में ढालने में श्रपनी ग्रसाधारण मेधा-शक्ति का परिचय देकर हम सब लोगों के मन को जीत लिया है। मेरी यह सुनिश्चित, सुदृढ़ धारणा बन गई है कि यह बालक श्रागे चलकर न केवल गुजर भूमि के गौरव की श्रपितु हमारी सम्पूर्ण श्रायंधरा की गरिमा की कीति-पताका दिग्दिगन्त में लहराएगा। देवचन्द्रसूरि जैसे महान् श्राध्यात्मिक शिल्पी महापुष्य के श्रहिनश सान्निध्य में तो यह बालक श्रागे चलकर धर्म-धुरा-धौरेय श्रौर जन-जन के हृदय का सन्नाट् युगपुष्ठष सिद्ध होगा। श्राप तो इसके जन्म काल से ही इसकी चेष्टाश्रों को, इसके ग्रलौकिक गुगों को देखते श्रा रहे हैं। स्रतः श्राप तो इसकी श्रसाधारण प्रतिभाश्रों से भली भांति परिचित ही हैं।"

चाचिग ने अपने अन्तर्मन की अवशता को, प्रकट करने की मुद्रा में, निवेदन करते हुए कहा—"उदारमना मन्त्रिवर! आपकी लोकप्रसिद्ध पैनी पारखी दृष्टि की यशोगाथाएं मैंने सुनी हैं। आपके निष्कर्ष वस्तुत: अन्तिम रूप से निर्णायक होते हैं। जटिल से जटिलतम किसी भी विषय में आपके अपने बुद्धिकौशल से तथ्यातथ्य के सम्बन्ध में विचार करने के उपरान्त जिस निष्कर्ष पर आप पहुंचते हैं, उस निर्णय के सम्बन्ध में फिर किसी के लिये किसी भी प्रकार की शंका करने का किन्चिन्मात्र भी अवकाश नहीं रह जाता। ठीक इसी प्रकार इस अल्पवयस्क बालक के उज्ज्वल भविष्य के सम्बन्ध में इसके लक्षराों, गुरावगुराों को परख कर उन सबके निष्कर्ष के रूप में आप जिस निर्णय पर पहुंचे हैं, उस निर्णय से मैं पूर्ण रूपेस सहमत हूं। होनहार

बिरवान के होत चीकने पात' इस तथ्यपूर्ण सूक्ति के अनुसार इस बालक के लक्षणों, चेष्टाओं, इसका उठना बैठना, इसके कार्य कलापों एवं प्रतिदिन की प्रवृत्तियों को देखकर उसके उज्ज्वल भविष्य के सम्बन्ध में आप जिस निष्कर्ष पर पहुंचे हैं, मैं भी वस्तुत: यही सोचता हूं कि आगे चलकर यह बालक असाधारण कार्यों को निष्पादित करने वाला कोई असाधारण पुरुष होगा। पर मन्त्रीश्वर! बस्तुस्थिति यह है कि मेरे बुढ़ापे का सहारा, मेरे अन्धेरे घर का दीपक यही एकमात्र पुत्र है। मन्त्री प्रवर! मेरे घर में इसके अतिरिक्त भले ही साधारण से साधारण प्रतिभा वाला एक भी और पुत्र यदि होता तो में सहर्ष इस बालक को जिनशासन की सेवा में हमारे धर्मसंघ को हमारे ज्ञानपु ज तपोधन आचार्यदेव को सम्पित कर देता। पर यदि इस इकलौते पुत्र को भी धर्माचार्य की भेंट कर दिया जाय तो हमारा शेष समग्र जीवन, घोर अन्धकारपूर्ण हो जायगा। हमारे पश्चात् हमारे घर के द्वार सदा के लिये बन्द हो जायेंगे। बस यही एक बहुत बड़ी दुविधा मेरे समक्ष है। अन्यथा अपने प्राया-प्रिय पुत्र के उज्ज्वल भविष्य में बाधक बनने जैसी मूर्खता मैं कदापि नहीं करता।"

मन्त्री उदयन ने बड़े एकाग्र चित्त से श्रेष्ठी चाचिग की बात सुनने के पश्चात् कहाः—''धर्मबन्धु श्रेष्ठिवर! साधारगातः लौकिक दृष्टि से ग्रापका कथन शत-प्रति शत समुचित है। किन्तु जहां तक इस बालक की ग्रसाधारए। पुण्यशालिनी प्रतिभा के सदुपयोग का प्रश्न है, आपको, हमें लौकिक दृष्टि की अपेक्षा समष्टि के हित में लोकोत्तर दृष्टि को, ग्राध्यात्मिक दृष्टि को सर्वाधिक महत्त्व देना होगा । इस तथ्य से तो ग्राप भली भांति ग्रवगत ही हैं कि ग्रसाधारएा ग्रलौकिक ग्रात्मशक्ति सम्पन्न युग परिवर्तनकारिएो विभूतियां इस घरातल पर ग्रनेकों शताब्दियों ही नहीं ग्रपित् कतिपय सहस्राब्दियों के अन्तराल के अनन्तर कभी-कभी समष्टि के पुण्योदय से ही अवतीर्ण होती हैं। श्रापका यह बालक चंगदेव सहस्राब्द्रियों से जन-जन के प्रबल पुण्योदय के फलस्वरूप अवनीतल पर प्रवतीर्ग होने वाली महान् विभूतियों में से एक महा महिमामयी महार्घ्य विभूति है। यो तो संसार में जन्म-मरेगा का क्रम अनादि काल से अनवरत रूपेएा चला आ रहा है। लाखों करोड़ों मानवों में से प्रायः अधिकांश लघु श्रेगी के, उनसे कम मध्यम श्रेगी के ही होते हैं। उन करोड़ों लोगों में से असाधारण उच्च कोटि के शिल्पी, विद्वान् योद्धा, व्यवसायी अथवा प्रशासक भी इने गिने-इनके दुक्के हो ही जाते हैं। किन्तू जन-जन को विश्व बन्धूत्व का पाठ पढ़ाकर इह तथा पर-उभय लोकों में परम कल्या एका रिस्ती सच्ची मान-वता के सांचे में ढालने वाले, नर को नारायणा अथवा सत्यं शिवं सुन्दरं स्वरूप प्रदान करने वाले समष्टि के सच्चे मित्र युग प्रवर्त्तक महापुरुष तो युग युगान्तरों में सहस्रों वर्षों के अन्तराल से कभी-कदास ही होते हैं। जो काम आप नहीं कर सकते, मैं नहीं कर सकता, हमारे जैसे करोड़ों व्यक्ति भी मिल कर नहीं कर सकते हैं, उस कार्य को विलक्षरा प्रतिभा सम्पन्न वह महान् विभूति सहज ही सम्पन्न-सिद्ध कर देतं है। इस युग के महान् योगी भविष्य द्रष्टा देवचन्द्रसूरि ने ग्रापके इस ग्रसा-

धाररा प्रतिभाशाली पुत्र चंगदेव में उसी प्रकार की विराट् विभूति का श्रंकुर देखकर ही जिनशासन के अभ्युदय-उत्कर्ष के साथ-साथ जन-जर्न के अन्तर्मन में सच्ची मानवता के विकास के उद्देश्य से ही इस विलक्षण विभूति का चयन किया है।

घर, द्वार, परिवार, विषय, कषाय, ऐहिक सुखोपभोग एवं समस्त सांसा-रिक प्रपचों को तृगावत् त्याग कर, विषवत् वमन कर स्वयं के कल्यागा के साथ-साथ समष्टि के कत्याँग के लिये इन्होंने स्रागार रहित स्रहिसा, सत्य, अस्तेय ब्रह्मचर्य भौर भ्रपरिग्रह-इन पांच महाबतों की प्रव्रज्या श्रंगीकार की है। सकल चराचर प्रास्पिवर्ग के हितैषी विश्वबंधु हमारे घर्मगुरु स्नाचार्यदेव को किसी प्रकार का किचित्मात्र भी ऐहिक लोभ हो, इस प्रकार की तो कल्पना ही नहीं की जा सकती। इनके ग्रन्तर्मन में यदि किसी प्रकार का लोभ, यदि किसी प्रकार की ग्राकांक्षा है तो केवल यही कि जिनशासन का ग्रम्युदय-उत्कर्ष, प्रचार-प्रसार हो भौर सभी भांति समुन्नत जिनशासन के माध्यम से जन-जन के मन में मानवीय गुर्गों का विकास हो, सम्बिट का कल्याण हो, एक मात्र इसी उद्देश्य से दूरदर्शी स्राचार्यश्री ने स्रापके पूत्र का चयन किया है कि ग्रागम ज्ञान का, ग्राध्यादिमक ज्ञान का सुपात्र यह बालक सभी विद्यास्रों में निष्णात हो, जन-जन का पथ प्रदर्शक बने, समष्टि को सत्पथ पर आरूढ़ कर जिनशासन की महिमा को दिग्दिगन्त में व्याप्त कर दे।"

श्रेष्ठि चाचिग ने व्यग्र स्वर में कहा—"िकन्तु मन्त्रीश्वर! मेरे तो एकमात्र पुत्र है। इसे यदि जिनशासन को समर्पित कर दूंगा तो संसार में मेरा और मेरे पूर्वजों का नाम ही मिट जायगा। इस एक मात्र पुत्र, कुल-दीपक को दे देने पर तो न केवल मेरे घर में ही ऋषितु मेरे अभ्यन्तर में, मेरी आंखों के समक्ष सदा के लिये निविडतम घनान्घकार छा जायगा।"

उदयन ने श्रेष्ठि चाचिग की म्राकोशपूर्ण व्यग्रता को शान्त करते हुए कहा :—"बन्धुवर ! जिनशासन के इस भावी कर्एाधार एवं महान् प्रभावक पुत्र-रत को जिनशासन की सेवा के लिये, श्रमण भगवान महावीर के धर्मसंघ के उत्कर्ष के लिये समर्पित कर देने पर स्रापका नाम मिटेगा नहीं स्रपितु इस बालक के साथ-साथ ग्रापका, ग्रापकी रत्नगर्भा घर्मपत्नी का, मोढ जाति का, ग्रापके धुन्धुका ग्राम का श्रौर समस्त गुर्जर प्रदेश का नाम सदा सर्वदा के लिये, जब तक सूर्य श्रौर चन्द्र प्रकाशमान रहेंगे, तब तक के लिये ग्रमर हो जायगा। ग्रापके जीवन में घनान्धकार नहीं जिनशासन के इस उदीयमान दिव्य नक्षत्र की यशक्विन्द्रका से न केवल आपके घर, ग्रांगन भौर ग्रन्तर्मन में ही ग्रपितु समस्त पृथ्वीतल पर ग्रनिवंचनीय भानन्द प्रदायक श्रलौकिक श्रालोक जगमगा उठेगा।"

"यूग प्रवर्त्तक महापुरुषों की श्रेग्णि को सुशोभित करने वाले इस भावी महा-पुरुष को क्या ग्राप घिधुका की घूलि में ही घूलि-घूसरित ग्रवस्था में देखना चाहते हैं?

श्रेष्ठिवर! संसार में घन वैभव ही सब कुछ नहीं है। जन्म उसी का सफल है जो भूले-भटके लोगों को सन्मार्ग पर ग्रारूढ करे। समर्ष्ट के कल्याएा के लिये जीवन अपित कर दे। आप अपने इस होनहार पुत्र को घर ले जाकर प्रारम्भ में लिखाएंगें पढाएंगें और फिर व्यवसाय में भौंक देंगे। व्यवसाय में भाग्यवशात् लाखों की सम्पत्ति एकत्रित भी कर ली तो उससे क्या होने वाला है ? आज गुर्जर प्रदेश में एक से एक बढ़कर कुबेरोपम समृद्धि के स्वामी साहस्रों श्रीमन्त श्लेष्ठी हैं। श्रधिक से अधिक यही होगा कि उन सहस्रों श्रीमन्तों की संख्या में आपका पुत्र भी एक अंक श्रौर बढ़ा दे।,मानव जीवन की सार्थकता की इतिश्री इसी में नहीं हो जाती कि लाखों करोड़ों की सम्पत्ति का स्वामी बने। मुभ्ने ही देख लीजिये मेरे प्रारम्भिक जीवन में मेरी आर्थिक स्थिति बड़ी दयनीय थी। धनोपार्जन के लिये घरबार छोड़कर मैं पाटन में भ्राया । मुभ्रे सिर छिपाने के लिये एक विधवा छींपी (मालव-िएया) के घर के कोने में एक जगह मिली। भाग्य में परिवर्तन आया। मैं करोड़ों की सम्पत्ति का स्वामी हो गया। गुर्जर राज्य के मन्त्री पद पर भी मुक्ते आसीन किया गया । ग्राज मैं गुर्जर जैसे विशाल ग्रौर शक्तिशाली राज्य का मन्त्री होने के साथ-साथ गुर्जर राज्य के समृद्धिशाली एक प्रान्त-संविभाग स्तम्भतीर्थ (खम्भात) का राज्यपाल हूं। विपुल वैभव श्रौर सत्ता का स्वामी होते हुए भी मुक्ते शान्ति कहां है ? शान्ति की खोज में मैं प्रतिदिन त्यागी विरागी निष्परिग्रही अमगोत्तमों की सेवा में उपस्थित होता हूं। यदि सत्ता और समृद्धि में ही सुख और शान्ति का निवास होता तो मुभ्ने कहीं जाने की ग्रावश्यकता नहीं थी। लोभ वस्तुत: ग्रलोकाकाश के समान अनन्त-असीम है। धन की इच्छा सन्तोष के बिना कभी किसी की पूरी हुई हैं ने होगी ही। यह भी कोई निश्चित रूप से नहीं कह सकता कि अपने व्यक्ति लक्ष्मीपति होगा हो। लाखों व्यवसायी भ्रहानिश वित्तोपार्जन का प्रयास करते हैं लेकिन हम प्रत्यक्ष देखते हैं कि ग्रनेकों से लक्ष्मी जीवन भर रूठी ही रहती है। दूसरी श्रोर जन्म मरएा के चक्र से सदा सर्वदा के लिये मुक्ति दिलाकर ग्रनन्त सुख अञ्यावाध आनन्द प्रदान करने वाला प्रशस्त आध्यात्मिक पथ है, जिसके लिये ज्ञानपुंज ग्राचार्यश्री देवचन्द्र ने इस बालक की चयन किया है। इस बालक के लक्षरणों को देखने से भी यही प्रतीत होता है कि ग्राध्यात्मिक पथ पर ग्रारूढ़ हो जन्म-जरा-मृत्यु-व्याघि ग्रादि घोरातिघोर दारुए। दुखों से ग्रोतप्रोत इस संसार में सन्त्रस्त भव्य प्रास्पियों को शाक्ष्वत सुख के पथ पर ग्रारूढ़ करने के लिये ही इस बालक का जन्म हुआ है। चिन्तामिए। रत्न तुल्य इस होनहार बालक को यदि आप केवल घन के लिये ही मुक्तिपथ से विमुख करना चाहते हैं तो मेरे पास स्वर्शराशि की कोई कमी नहीं है,लाखों, करोड़ों, जितनी भी स्वर्ण मुद्राएं आपको चाहिये. आप सहर्ष ले लीजिये।"

श्रेष्ठी वार्षिणं का आत्म सम्मान मन्त्रिवर उदयन के अन्तिम वाक्य को सुनते ही सहसा तिलिमलाकर जाग उठा । उसने कहा—"मन्त्रिवर! यद्यपि आपके

इस कथन के पीछे ग्रापकी भावना प्रशस्त है, ग्राप मुक्ते महिनिद्रा से जागृत कर देने के लिये ही यह सब कुछ कह रहे हैं तथापि मैं ग्राप से यह निवेदन कर देना चाहता हूं कि ग्रापके स्वयं के कथनानुसार मेरा यह पुत्र चांगदेव श्रनर्घ्य है। संसार की समस्त सम्पदा को मैं इसके नाम पर ठुकराता हूं। क्योंकि वस्तुतः इसका कोई मोल है ही नहीं। जिनशासन के प्रति प्रगाढ प्रेम भरे, समष्टि के कल्याएा के प्रति आपके प्रगाध प्रास्थापूर्ण प्रान्तरिक उद्गारों को सुनकर ग्रब मेरी मोहनिद्रा पूर्णतः भंग हो गई है। यदि मैंने अपने पुत्र को अपने पास ही रक्खा, तो इसे मदारी के बन्दर के समान जन-जन को नमस्कार करना होगा और यदि मैंने इसे गुरुचरणों में समर्पित कर दिया तो यह विश्वन्द्य हो जायगा । राजा, महाराजा, श्रीमन्त, सेनापति, योद्धा श्रीर सभी प्रजाजन इसे वन्दन-नमन करेंगे। अतः मैं श्रपने प्रागाप्रिय पुत्र को सहर्ष जिनशासन की सेवार्थ स्नाचार्यश्री की सेवा में समर्पित करने के लिये समूद्यत हूं।"

श्रेष्ठी चाचिग ने दढ निश्चयपूर्ण स्वर में मन्त्रिवर उदयन से कहा:— "बालक चंगदेव को लेकर चलिये। मैं इसी समय इसे आचार्य श्री देवचन्द्रजी के चरगों में जिनशासन की सेवार्थ समर्पित करता हूं।"

मन्त्री उदयन, चाचिग श्रेष्ठि श्रीर बालक चंगदेव एक द्वतगामी वाहन पर बैठ देवेन्द्रसूरि की सेवा में पहुंचे । वन्दन-नमन के ग्रनन्तर श्रेष्ठिवर चाचिग ने साजलि शीष भुका त्राचार्यश्री से निवेदन किया: -- "भगवन्! मेरे इस प्राराप्रिय पुत्र चंगदेव को मेरी घर्मिष्ठा सहधर्मिग्री पहले ही ग्रापको समर्पित कर चुकी है। ग्रब मैं भी इसे सहर्ष श्रापकी सेवा में सदा के लिये समर्पित करता हूं। श्रब इसके माता, पिता, श्राराध्यदेव एवं भगवान् सब कुछ श्राप ही हैं।"

यह सुनते ही होनहार बालक चंगदेव के हर्ष का पारावार न रहा। उसने ग्राचार्यश्री के चरणों पर ग्रपना मस्तक रखते हुए उनके चरणों को ग्रपने दोनों क़ोमल हाथों से कस कर पकड़ लिया। संघ में हर्ष की लहर दौड़ गई। दीक्षा का मुहूर्त निकाला गया श्रौर विक्रम सम्वत् ११५० की माघ शुक्ला चतुर्दशी शनिवार के दिन म्रति श्रेष्ठ मृहर्त्त में म्राचार्यश्री देवचन्द्र ने बालक चंगदेव को स्तम्भतीर्थ में स्थित भगवान् पार्श्वनाथ के मन्दिर के प्रांग्एा में पंच महाव्रत रूप श्रमराघर्म की दीक्षा प्रदान कर दी। दीक्षा के समय चंगदेव का नाम सोमचन्द्र रक्खा गया। मन्त्रिवर उदयन ने स्वयं ग्रभूतपूर्व समारोह के ग्रायोजन के साथ दीक्षा-महोत्सव की समुचित रूप से देख-रेख एवं व्यवस्था की। प्रभावक चरित्र के उल्लेखानुसार दीक्षा के समय बालक चंगदेव की वय ५ वर्ष ३ मास की थी । प्रबन्ध चिन्तामिं के उल्लेखानुसार दीक्षित होने के समय बालक चंगदेव की मायुलगभग माठ वर्ष की थी। प्रभावक चरित्र विक्रम सम्बत् १३३४ को मौर

<sup>.................</sup>तयोः पुत्रश्चांगदेवोऽभूत् । स चाष्टवर्षदेश्यः श्री देवचन्द्राचार्येषु श्री पत्त-नात्तीर्थं यात्रा प्रस्थितेषु धुन्धुक्के श्री मोडवसहिकायां देवनमस्करणाय प्राप्तेषु सिहासन-स्थित तदीय निषद्याया उपरि सवयोभिः समं रममाणः शिश्भिः सहसा निषसाद । -प्रबन्ध चिन्तामिंग, पृष्ठ १३५

प्रबन्ध चिन्तामिं विक्रम सम्वत् १३६१ की कृति है। इस प्रकार प्रभावक चरित्र प्रबन्ध चिन्तामिं से २७ वर्ष पूर्व की रचना है। तथापि हेमचन्द्रसूरि की दीक्षा के सम्बन्ध में अन्य कोई प्रामािं के लेख के अभाव में निष्चित रूप से यह नहीं कहा जा सकता कि इन दोनों उल्लेखों में कौनसा उल्लेख वस्तुतः ठीक है। इतना होते हुए भी प्रभावक चरित्र में उल्लिखित दीक्षाकाल ही अन्यत्र कितपय प्रन्थों में उपलब्ध होता है। इस कारण जब तक कि अन्य कोई पुष्ट प्रमाण उपलब्ध न हो जाय तब तक प्रभावक चरित्र के उल्लेख को ही प्रामािं कि मानने के अतिरिक्त और कोई उपाय नहीं है। प्रबन्ध-चिन्तामिं कार ने कुमारपाल प्रबन्ध में:— तदनु सुतस्य प्रवज्याकरणोत्सवश्चाचिगेन चक्रे। इस उल्लेख से यह स्पष्ट किया है कि हेमचन्द्र सूरि की दीक्षा के महोत्सव में उनके पिता चाचिंग ने ही व्ययमार वहन किया।

नवदीक्षित मुनि सोमचन्द्र अपने गुरु की सेवा में रहकर बड़ी निष्ठा के साथ अध्ययन करने लगे। अतिशय मेधावी मुनि सोमचन्द्र ने अनुकमशः संस्कृत, प्राकृत, अपभ्रं श, आदि भाषाओं का बोध प्राप्त करने के अनन्तर साहित्य, व्या-करण, तर्कशास्त्र, छन्दशास्त्र, ज्योतिषशास्त्र आदि अनेक विद्याओं का निष्ठापूर्वक अध्ययन करते हुए उन सब विषयों में पारीणता प्राप्त की। गुरु के चरणों की सेवा करते हुए उन्होंने जैनागमों एवं आगमिक साहित्य का भी तलस्पर्शी ज्ञान प्राप्त किया। मुनि सोमचन्द्र की स्मरण शक्ति इतनी तीव थी कि किसी भी विषय के ग्रन्थ को दो तीन बार पढ़ने मात्र से ही वह ग्रन्थ कण्ठस्थ हो जाता था। किशोर वय में ही वे स्व पर दर्शन के अपने समय के अप्रतिम विद्वान् बन गये और उनके पांडित्य की ख्याति चारों ओर प्रमृत हो गई।

प्रभावक चरित्र के उल्लेखानुसार सभी विद्याओं में निष्णातता प्राप्त करने के अनन्तर भी मुनि सोमचन्द्र को आतम-सन्तोष नहीं हुआ। वे मन ही मन सोचने लगे—"पूर्वकाल में आर्य वज्र आदि ऐसे प्रतिभाशाली पदानुसारिणी विद्या के घनी विद्वान् हुए हैं, जो एक पद को देखते ही एक लाख पदों का ज्ञान प्राप्त कर लेते थे, उस प्रकार की विलक्षण प्रतिभा अथवा लब्ध प्राप्त हो तभी अथाह ज्ञान उपाजित करके जिनशासन के उत्कर्ष, प्रचार एवं प्रसार के लिये परमोपयोगी उत्तम साहित्य का निर्माण किया जा सकता है। अन्यथा इस प्रकार एक-एक विषय के तलस्पर्शी ज्ञान को प्राप्त करने के लिये विभिन्न विषयों के अनेकानेक बड़े-बड़े प्रन्थों को पढ़ने में ही पूरी आयु व्यतीत हो जायगी और जिनशासन की सेवा के लिये, प्रभावना के लिए मैं कुछ भी नहीं कर सकूंगा। घक्कार है मुभे; जो मैंने इस प्रकार की स्थूलबुद्धि प्राप्त की है। ऐसी स्थिति में मुभे सरस्वती की उपासना करनी पड़ेगी।" पर्याप्त सोच-विचार के अनन्तर मुनि सोमचन्द्र ने सरस्वती की उपासना करनी पड़ेगी।" पर्याप्त सोच-विचार के अनन्तर मुनि सोमचन्द्र ने सरस्वती की उपासना करनी का दढ़ संकल्प किया और एक दिन प्रातःकाल अपने गुरु श्री देवचन्द्रसूरि के चरणों पर अपना मस्तक रखते हुए उन्होंने निवेदन किया:—"भगवन् ! मैं विद्यासिद्ध के

लिये देवी सरस्वती की उपासना करना चाहता हूं। मुक्ते ग्राज्ञा दीजिये। मैं यथा-शक्य शीघ्र ही लौटने का प्रयास करू<sup>ं</sup>गा।"<sup>१</sup>

इस प्रकार की साधना से किशोर मुनि को अवश्यमेव ही लाभ होगा, यह विचार कर देवचन्द्रसूरि ने सोमचन्द्र मुनि के मस्तक पर ग्रपना वरद हस्त रखते हुए कहा :—''वत्स ! तुम पर सरस्वती बिना किसी प्रकार की उपासना के ही प्रसन्न है। यही कारण है कि तुम्हारी तुलना करने वाला कोई विद्वान् श्राज कहीं दिष्टिगोचर नहीं होता। ग्रल्प वय को देखते हुए तुमने जो ग्रध्ययन किया है, वह स्तुत्य है । उसमें परिपक्वता तो शनैः शनैः ग्रायु ग्रीर ग्रनुभव इन दोनों की वृद्धि से ही प्राप्त होगी । किन्तु तुम्हारी मुखमुद्रा से मुक्ते यह स्पष्टतः अनुभव हो रहा है कि तुम श्रुत देवता सरस्वती की उपासना के लिए कृत संकल्प हो । मैं तुम्हें अनुमति देता हूं कि अपने श्रटल निश्चय के अनुसार तुम विद्या देवी की उपासना करो भौर ग्रपने लक्ष्य की प्राप्ति के पश्चात् शीघ्र ही लौटो। मेरी ग्रौर संघ की शुभ कामनाएं तुम्हारे साथ हैं।"

ग्रपने गुरु की ग्रनुज्ञा प्राप्त कर कितपय गीतार्थ मुनियों के साथ विद्या के केन्द्र ब्राह्मी देश की ग्रोर मुनि सोमचन्द्र ने प्रस्थान किया। विहारकम से रैवताचल को पार कर मुनि सोमचन्द्र नेमिनाथ तीर्थ में ग्राये ग्रौर एकान्त स्थान में ठहरे। रात्रि में ग्रपने नासाग्र पर दिष्ट जमाये मुनि सोमचन्द्र ब्राह्मी की ग्राराधना में निरत हो गये। सभी चित्तवृत्तियों के निरोधपूर्वक एकाग्र मन से विद्या की देवी ब्राह्मी की उपासना के परिशामस्वरूप लगभग भ्रद्ध रात्रि के समय बाह्यी देवी उनके समक्ष प्रकट हुई ग्रौर ग्रपना वरद हस्त ऊपर उठा मुनि सोमचन्द्र को सम्बोधित करते हुए कहा :-- 'है विशुद्धमना वत्स ! अब ग्रापको देशान्तर जाने की कोई ग्रावश्यकता नहीं है। मैं सुम्हारी निष्ठापूर्ण अनन्य भक्ति से तुम पर प्रसन्न हूं। तुम्हारा अभीष्सित कार्य यहीं सिद्ध हो जायगा।"

ब्राह्मीदेवी इस प्रकार मुनि सोमचन्द्र को वरदान देकर ग्रदश्य हो गई। देवी के अन्तर्हितं हो जाने के अनन्तर भी मुनि सोमचन्द्र ने शेष रात्रि वांगी की अधिष्ठात्री देवी ब्राह्मी की उपासना में ही व्यतीत की । इस प्रकार बिना किसी विशेष कष्ट के मुनि सोमचन्द्र सिद्ध सारस्वत कवि एवं विद्वद् शिरोमिशा बन गये श्रीर श्रपने गुरु की सेवा में लौट गये।

प्रबन्ध चिन्तामिए। को एक बी डी के चिह्न से ग्रंकित प्रति में हेमचन्द्रसूरि पर सरस्वती के प्रसन्न होने का विवरण निम्नलिखित रूप में उपलब्ध होता है :--

> "केश लुंचन के तत्काल पश्चात् हेमचन्द्र नामक एक शिष्य प्राशुक जल लाने के लिये किसी सद्गृहस्थ के घर की ग्रोर जा रहे थे। मार्ग में सामने

प्रभावक चरित्र, हेमचन्द्रसूरि का प्रकरण।

ग्राते हए हाथी से बचने के लिये वे एक भवन की दीवार से सट कर खड़े हो गये। ऋरोखे में बैठे हुए भ्रालिग पुरोहित ने उन्हें इस प्रकार खड़े रहने के लिये भला-बूरा कहा । हेमचन्द्र मूनि ने जाकर अपने गुरु से इस सम्बन्ध में निवेदन किया। गुरु ने हेमचन्द्र को कहा कि तुम इसके लिये मिथ्या दुष्कृत दो अर्थात् प्रायश्चित करो । इससे मुनि हेमचन्द्र को बड़ा दुःस हुआ और वह अपने गुरु के उपाश्रय से बाहर निकल कर अन्यगच्छीय देवचन्द्र ग्रौर पद्माकर नामक दो मुनियों के साथ काश्मीर की ग्रोर प्रस्थित हुआ। उन तीनों ने सरस्वती को प्रसन्न करने के लिये उपवास प्रारम्भ कर दिये । वे तीनों तपक्ष्चरएा करते हुए नडोला नामक ग्राम में पहुंचे । उस दिन उनके उपवास का सातवां दिन था। उनके सात उपवासों से सरस्वती प्रसन्न हुई ग्रौर उसने हेमचन्द्र को दर्शन दिये। हेमचन्द्र ने ग्रपने दोनों साथी मुनियों को देवी के दर्शन की बात कही। अपने दोनों मित्रों की कार्यसिद्धि के लिये मुनि हेमचन्द्र ने सत्तर श्लोकों की रचना कर नडोला ग्राम की महिमा का वर्एन किया और वे तीनों वहां से प्रस्थित हुए। स्तम्भ तीर्थ में प्रवेश करते-करते किसी एक देशान्तरीय व्यक्ति ने उन्हें बुलाकर एक विद्या प्रदान की ग्रौर कहा :—"मेरा मरुए समय सन्निकट हैं। मेरे मर जाने पर मेरे शव को श्मशान में ले जा मेरी नाभि पर तुम तीनों इस मन्त्र का जाप करना । मेरा शव तुम्हें यथेप्सित वरदान देगा ।" उस पथिक के कथनानुसार उसकी थोड़ी देर में मृत्यु हो गई ग्रौर ग्रर्द्ध रात्रि के समय उस शव की नाभि पर एमशान में उन तीनों ने उस मन्त्र का जाप किया। शव तत्काल उठ खड़ा हुन्ना भीर बोला :-- "वर मांगो ।" मुनि हेमचन्द्र ने शव से यह वरदान मांगा :—"किसी राजा को बोध देने में मुक्ते सफलता प्राप्त हो।" देवचन्द्र ने स्राकिष्णी विद्या का वरदान मांगा स्रौर पद्माकर ने प्रकाण्ड पांडित्य का । उन तीनों मुनियों को उनके मुहमांगे वरदान देकर शव श्मशान में पून: गिर पड़ा !

इस प्रकार वरप्राप्ति के अनन्तर मुनि हेमचन्द्र अपने गुरु की सेवा में उपस्थित होने के लिये लौट पड़े। मार्ग में काल भैरवी चण्डी के मन्दिर में मुनि हेमचन्द्र विश्राम के लिये ठहरे। उसी समय लघु भैरवानन्द अपने पाँच सौ शिष्यों के साथ चण्डी के मन्दिर में आया। उसने देवी को सम्बोधित करते हुए कहा:—"अहो प्रचण्ड चण्डे चण्डिके! मुभे लड्डू दे।" इस प्रकार कह कर लघु भैरवानन्द ने अपना स्वर्णमय खप्पर देवी की प्रतिमा के आगे कर दिया और देवी ने तत्काल उस सोने के खप्पर को लड्डुओं से भर दिया। लघु भैरवानन्द ने वहां उपस्थित सभी लोगों को लड्डू दिये। उसने मुनि हेमचन्द्र की ओर भी खप्पर को आगे सरकाते हुए कहा:—"मेरे शिष्य! तू भी लड्ड ले।" हेमचन्द्र ने उसके दोनों हाथों

को स्तम्भित कर दिया और उससे कहा :— "है लघु भैरवानन्द ! यदि तुम में शक्ति है तो तुम्हीं खा लो ।" लघु भैरवानन्द ने अपने दोनों हाथों को हिलाने-डुलाने का पूरी शक्ति लगाकर प्रयास किया लेकिन उसके दोनों हाथ किचिन्मात्र भी नहीं हिले। वह तत्काल मुनि हेमचन्द्र के पैरों पर गिरकर क्षमा मांगने लगा।

मुनि हेमचन्द्र के चमत्कार की यह बात विद्युत्वेग से चारों श्रोर के ग्राम-ग्रामन्तरों में प्रमुत हो गई। मुनि हेमचन्द्र ज्योंही पत्तन के समीप पहुंचे कि पत्तन निवासी उद्वेलित सागर की तरंगों की भांति हेमचन्द्रसूरि के स्वागत के लिये उमड़ पड़े। पत्तनपति महाराज जयसिंह देव भी मुनि हेमचन्द्र की ग्रगवानी के लिये उनके सम्मुख श्राये। उन्होंने मुनि हेमचन्द्र को ग्रपने पट्ट हस्ति पर बिठाकर कुछ ही दिन पूर्व ग्रपने पुरोहित द्वारा तिरस्कृत हेमचन्द्रसूरि का नगर प्रवेश करवाया। तदनन्तर महाराज जयसिंह ने ग्राचार्य देवचन्द्रसूरि को निवेदन कर हेमचन्द्र को ग्राचार्य पद पर श्रधि- विठत करवाया। सिद्धराज जयसिंह की प्रार्थना पर हेमचन्द्रसूरि श्रष्टमी ग्रीर चतुर्दशी को राजभवन में जाकर पौषधागार (उपासनागार) में श्री स्थूलि भद्र के चरित्र का वाचन करने लगे।"

मुनि हेमचन्द्र को हाथी पर ब्रारूढ़ करने के सम्बन्ध में, इसमें लिखा है :—

ततः पत्तने श्रायातं श्री जयसिंहदेवः सन्मुखमेत्य समानीय हेमचन्द्रं गजाधि-रूढं प्रवेश्य च......''

---प्रबन्ध चिन्तामिएा, पृष्ठ-९६

मुनि सोमचन्द्र के अप्रतिम पांडित्य की प्रसिद्धि दूर-दूर तक प्रमृत हो गई। जन-जन के मुख पर यही बात प्रकट होने लगी कि मुनि सोमचन्द्र के कण्ठों में साक्षात् सरस्वती विराजमान है, जटिल समस्याओं की वे तत्क्षण पूर्ति कर देते हैं एवं चौदह विद्याओं के निघान मुनि सोमचन्द्र के समक्ष कोई विद्वान् क्षण भर भी टिक नहीं सकता। अपने सुयोग्य शिष्य सोमचन्द्र की जन-जन के मुख से इस प्रकार की ख्याति सुनकर देवचन्द्रसूरि ने उन्हें आचार्य पद पर आसीन करने का दृढ़ संकल्प किया। उन्होंने संघ के सदस्यों को आमन्त्रित कर उनके समक्ष अपना प्रस्ताव रखते हुए कहा:—"मुनि सोमचन्द्र जैनागमों के साथ-साथ सभी दर्शनों के पारदृश्वा विद्वान् बन गये हैं। उनमें आचार्य के योग्य सभी गुण प्रशस्त रूप से विद्यमान हैं। मैं अपना कार्यभार मुनि सोमचन्द्र के सबल कन्धों पर रखकर एकमात्र आत्म-कल्याण की साधना में निरत रहना चाहता हूं। हमारे पूर्वाचार्यों ने भी परम्परा से समय-समय पर अपने हाथों से ही अपने सुयोग्य शिष्यों को आचार्य पद प्रदान कर अपने जीवन का संध्याकाल आत्मसाधना में ही व्यतीत किया है।"

स्राचार्यश्री देवचन्द्र के इस समयोचित प्रस्ताव का संघ के प्रत्येक सदस्य ने हार्दिक स्वागत किया । तत्काल प्रमुख ज्योतिर्विदों को बुलवाकर पट्ट महोत्सव का मुहूर्त्त निकलवाया गया । ज्योतिर्विदों ने ज्योतिष शास्त्र के आधार पर परस्पर विचार विनिमय के ग्रनन्तर वैशाख शुक्ला तृतीया के दिन मध्यान्ह वेला में मुनि सोमचन्द्र को ग्राचार्यपद पर ग्रधिष्ठित करने का मृहर्स सर्वसम्मत रूप से निश्चित किया। इस मूहर्त्त के सम्बन्ध में साधिकार रूप से कहा कि यह ऐसा सर्वश्रेष्ठ मुहूर्त्त है, जिसमें किसी भी पुरुष की अथवा देव की प्रतिष्ठा की जाय तो वह संसार में राज-मान्य जगत्पुज्य होता है। ब्राचार्यपद मोहत्सव की तैयारियां पर्याप्त समय पूर्व ही प्रारम्भ कर दी गई। अग्राहिल्लपूर पट्टगा के नागरिकों ने बड़े उत्साह के साथ इस महोत्सव को ग्रपूर्व बनाने में पूर्ण सहयोग दिया। गुर्जरेश्वर महाराज सिद्धराज जयसिंह स्वयं प्रपने राजसी वैभव के साथ इस महोत्सव में सम्मिलित हुए। निर्द्धा-रित मुहूर्त में वैशाख शुक्ला तृतीया की मध्यान्ह वेला में महाराज सिद्धराज जयसिंह, समस्त संघ भौर नागरिकों के समक्ष विविध वाद्ययन्त्रों की ध्वनि के बीच मुनि सोमचन्द्र को भ्राचार्य पट्ट पर भ्रधिष्ठित किया गया। तदनन्तर एक ही इंगित से सर्वत्र निस्तब्धता छा गई। ग्राचार्य देवचन्द्र ने ग्रगरु, कपूर श्रौर चन्दन के लेप से चर्चित मुनि श्री सोमचन्द्र के कान में सूरि मंत्र का <u>उच्चारण</u> किया। इस प्रकार मुनि सोमचंद्र को सूरि पद पर अधिष्ठित करते समय उनके गुरु श्री देवचन्द्रसूरि ने उनका नाम हेमचन्द्रसूरि रखा।

इसी मंगल मुहूर्त में स्नाचार्यश्री हेमचन्द्र की माता पाहिनी ने श्राचार्यश्री देवचन्द्र के मुखारविन्द से पंचमहाव्रतों की दीक्षा प्रहएा की। उसी समय श्राचार्य पद पर सद्यः झासीन हेमचन्द्रसूरि ने अपने गुरु देवचन्द्रसूरि को प्रार्थना कर अपनी माता पाहिनी को प्रवर्त्तिनी पद प्रदान करवा उनके लिये पट्ट पर बैठने का प्रावधान करवाया।

ग्राचार्यपद पर ग्रासीन किये जाने के ग्रनन्तर हेमचन्द्रसूरि विभिन्न क्षेत्रों में जिनशासन का प्रचार-प्रसार करते हुए एक समय विहारकम से ग्रग्हिल्लपुर पट्टंग में पधारे।

दूसरे दिन अपने राजसी ठाट-बाट के साथ पट्टहस्ती पर आरूढ़ महाराजा जयसिंह राजमार्ग पर जा रहे थे। उन्होंने पास ही के उपाश्रय में श्री हेमचन्द्रसूरि को बैठे हुए देखकर महावत के माध्यम से गजराज के कपील में अंकुश लगवा कर

१ प्रवर्तिनीप्रतिष्ठां च दाययामास नम्रगीः तदैवाभिनवाचार्यौ गुरुम्यः सम्यसाक्षिकम् ।१६२॥ सिहासनासनं तस्य ग्रन्वमानयदेष च । कटपे जननीभक्तिरुत्तमानां कषौपलः ।१६३॥ प्रभावक चरित्र पृष्ठ १८५॥

हाथी को बढ़ने से रोक दिया। इस प्रकार हाथी को रुकवा कर महाराज सिद्धराज जयसिंह कुछ क्षरा तक हेमचन्द्रसूरि के समक्ष जिज्ञासापूर्ण मुद्रा में खड़ रहे ग्रीर बोले---"कुछ कहिये।"

सिद्ध-सारस्वत श्री हेमचन्द्रसूरि ने तत्क्षण निम्नलिखित श्लोक पढ़ा :--

"कारय प्रसरं सिद्ध!, हस्तिराजमशंकितम्। त्रस्यन्त् दिग्गजाः कि तैर्भस्त्वयैवोद्धृता यतः ॥६६॥

श्रर्थात् –हे सिद्धराज जयसिंह ! ग्राप श्रपने गजराज को निश्शंक होकर आगे बढ़ाओं। दिग्गज भले ही आपसे तस्त होकर दशों दिशाओं में इधर-उधर भागें, दिगाजों के दांतों पर अवस्थित यह वसुंघरा तिलमात्र भी अपने स्थान से विचलित नहीं होगी । क्योंकि ग्रापने इस घरित्री को ग्रपने सशक्त वृषस्कन्धों पर घारसा कर रखा है।"

हेमचन्द्रसूरि के सम्बन्ध में जो जो सुन रखा था, उसे अक्षरशः सत्य पा कर सिद्धराज जयसिंह को पूर्ण संतोष हुआ और हेमचन्द्रसूरि के प्रति प्रगाढ़ श्रद्धाभिक्त प्रकट करता हुन्ना बोला :-- "वस्तुतः ग्राप सिद्ध-सारस्वत हैं, साक्षात् मां सरस्वती ग्रापके कण्ठों में सदा विराजमान रहती है। ग्राप कृपा कर मध्याह्नकाल में प्रतिदिन मेरे यहां पघारा करें, मुक्ते असीम आनन्द की अनुभूति होगी।"

उसी क्षरण से सिद्धराज ग्रौर सिद्ध-सारस्वत में प्रगाढ़ मैत्री हो गई। इन दोनों का प्रायः प्रतिदिन ही मिलन होता रहा। गुर्जरेश सिद्धराज जयसिंह ग्रौर श्रप्रतिम पाण्डित्य के घनी सिद्ध सारस्वत की यह मैत्री उत्तरोत्तर प्रगाढ़ से प्रगाढ़तर होती गई ग्रौर उसी के परिसामस्वरूप गुर्जर भूमि के सुसंस्कारित नवनिर्मास का शुभारमभ हुमा । मालव विजय के पश्चात् जैसा कि सिद्धराज जयसिंह के जीवन परिचय में उल्लेख किया जा चुका है, अन्यान्य दर्शनों के धर्माचार्यों ही की भाति ब्राचार्यश्री हेमचन्द्र भी सिद्धराज जयसिंह को ब्राशीर्वाद के रूप में ब्रिभिवादन करने गुर्जरेश के प्रासाद में सबसे अन्त में गये । उस समय आचार्य हेमचन्द्र ने जिन शब्दों में सिद्धराज का ग्रभिवादन किया उसको सुनकर तो सिद्धराज सदा के लिये हेमचन्द्र सुरि का परम श्रद्धानिष्ठ प्रशंसक बन गया। जैसा कि पहले बताया जा चुका है, श्राचार्यश्री हेमचन्द्र ने सिद्धराज जयसिंह को मालव-विजय के उपलक्ष में श्रीभ-वादन करते हुए कहा :—"हे कामधेनु ! तुम अपने पवित्र गोबर से समस्त पृथ्वीतल को लीप-पोतकर मुन्दर बना दो । ग्ररे रत्नाकरों ! तुम इस लिपे-पुते घरातल पर अपने महार्घ्य से महार्घ्य मुक्ताफल्लों से स्वास्तिक की रचना कर दो। स्रो पूर्णचन्द्र ! तुम इस मुक्ताफलों से निर्मित स्वस्तिक के समीप कुम्भकलश के रूप में विराजमान हो जास्रो । स्रौर हे दिग्गजो ! तुम स्रपनी सूंडों में घारण किये हुए प्रदेश द्वार पर विशाल तोरए। वन्दनवार का निर्माए। कर दो । तुम सब शी घ्रतापूर्वक अपना-अपना

**ि ३५**१

कार्य करो । देख नहीं रहे ! महाराज सिद्धराज जयसिंह जगतीतल पर अपनी विजय वैजयन्ती फहराकर आ रहे हैं।"

इस प्रकार के चमत्कारकारी अभिनव विधा के अलंकारपूर्ण अभिवादन को सुनकर सिद्धराज की राजसभा के सदस्य भावुकता के भावावेश में भूम उठे। सिद्धराज तो उस श्लोक को सुनकर हेमचन्द्रसूरि की सिद्ध सारस्वतता पर ऐसा अनुरक्त हुआ कि प्रति दिन, दिन में अनेक बार हेमचन्द्रसूरि का सत्संग करने लगा।

एक दिन पत्तन की राजसभा की विद्वन्मण्डली स्रवन्ति से स्राये हुए ग्रन्थ-रत्न सिद्धराज जयसिंह को दिखा रही थी। सिद्धराज जयसिंह ने एक ग्रन्थ पर 'भोज व्याकरएा' लिखा हुन्ना देखकर विद्वानों से पूछा:— "यह क्या है?"

एक वयोवृद्ध विद्वान् ने कहा: -- "राजन्! यह मालवराज भोज द्वारा निर्मित व्याकरण है।"

महाराज भोज स्वयं विद्वद्शिरोमिं थे। उन्होंने अलंकार, ज्योतिष, अर्थ-शास्त्र, आयुर्वेद, राजनीति, वास्तुकला, अंकगिंगत, शकुनशास्त्र, स्वप्नशास्त्र, सामुद्रिक शास्त्र एवं आध्यात्मिक विषय पर अनेक अन्थों की रचनाएं की थीं।

सिद्धराज जयसिंह ने विषादिमिश्रित जिज्ञासापूर्ण स्वर में प्रश्न किया :—
"क्या हमारे गुर्जर राज्य के ग्रन्थागार में इस प्रकार के ग्रन्थ रत्न नहीं हैं ? क्या
हमारे विशाल समृद्ध गुर्जर प्रदेश में इन सब विषयों के विशेषज्ञ उच्चकोटि के
विद्वानों का ग्रभाव है ?"

इस प्रश्न को सुनकर किकर्ताव्यविमूढावस्था में मौन घारण किये सभी विद्वान् अपलक दृष्टि से विद्वद्वरेण्य आचार्यश्री हेमचन्द्र की ओर देखने लगे। सिद्ध-राज जयसिंह ने अपनी विद्वन्मण्डली के मौन से वास्तविकता को भांप लिया और तत्काल बड़ी भिक्तपूर्वक आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि के प्रति सम्मान प्रकट करते हुए उनसे प्रार्थना की:— "महिष्न्! आप भी एक उत्कृष्ट कोटि के व्याकरण शास्त्र का निर्माण कर मेरे मनोरथ को पूर्ण करने की कृपा कीजिये। मुभे दृढ़ विश्वास है कि आपके अतिरिक्त इस गुर्जर भूमि में अन्य कोई विद्वान् हमारे राज्य की इस खटकने वाली कमी को दूर करने में सक्षम नहीं है। आप ऐसे व्याकरण शास्त्र का निर्माण कीजिये जो व्याकरण के सभी श्रेष्ठ लक्षणों से सम्पन्न होने के साथ-साथ सरल, सुबोध और न केवल विद्वज्जनोपभोग्य ही अपितु जन-जन के लिये परमोप्-योगी सिद्ध हो। इस प्रकार के व्याकरण के निर्माण से घरातल पर आपके साथ-साथ मेरी भी यशोगाथाए अमर हो जाएंगी और आप महान् पुण्य के भागी होंगे। मैं आपसे पुन: साग्रह अनुरोधपूर्वक प्रार्थना करता हूं कि आप एक अत्युक्तम नये व्याकरण की रचना कर मानवता की वर्तमान एवं भावी पीढ़ियों को उपकृत करें।"

सिद्धराज जयसिंह के अनुनयपूर्ण निवेदन को सुनकर हेमचन्द्रसूरि ने कहा :—
"राजन् जिस कार्य को निष्पन्न करने के लिये मैं अन्तर्भन से कृतसंकल्प हूं, आपने
मुफ्ते उस कार्य का स्मरण दिलाया है परन्तु इस कार्य में जो सबसे बड़ी कठिनाई है
वह यह है कि ग्राठ प्रकार के लोक विश्वुत व्याकरण हैं। व्याकरण विषयक ग्रन्थों के
भण्डार काश्मीर प्रदेश में ग्रवस्थित सरस्वती देवी के ग्रन्थागर में है। वहाँ से उन
ग्रन्थों को यहां मंगवाये जाने पर उन सबके समीचीनतया पर्यालोचन के ग्रनन्तर
ही सर्वांगपूर्ण व्याकरण की रचना की जा सकती है।"

सिद्धराज जयसिंह ने तत्काल अपने प्रधान पुरुषों को आदेश दिया कि वे काश्मीर में जाकर सरस्वती ग्रन्थागार से आचार्यश्री की इच्छानुसार सभी ग्रन्थों को लेकर लौटें। सिद्धराज जयसिंह की आज्ञा को शिरोधार्य कर प्रधान पुरुषों के समूह ने द्रुतगामी बाहनों से काश्मीर प्रदेश की ओर प्रस्थान किया। द्रुतगामी बाहनों से करते हुए अन्ततोगत्वा वे प्रवरपुर पहुंचे। वहां उन्होंने देवी भारती की स्तुति की। भारती प्रसन्न हुई और उसने अपने अधिष्ठायकों को निर्देष देते हुए कहा:— "मेरे द्वारा वरप्राप्त श्वेताम्बर श्री हेमचन्द्र मेरे ही हैं और मेरे ही दूसरे स्वरूप हैं, उनकी इष्ट-सिद्धि के लिये उनके द्वारा अभीष्सित सभी ग्रन्थ रत्न इन लोगों को दे दो।"

मां भारती की इस प्रकार की प्रसादपूर्ण वाणी सुनकर उसके सचिवों ते प्रथवा ग्रिधिष्ठायकों ने ग्राचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि द्वारा श्रभीष्सित सभी ग्रन्थ सिद्ध-राज जयसिंह द्वारा भेजे गये राजपुरुषों को दिये श्रौर उनका बड़ा श्रादर सत्कार किया। भारती के सचिवों द्वारा प्रदत्त ग्रन्थरत्नों को लेकर वे पाटनेश्वर के प्रधान पुरुष श्रणाहिल्लपुर पट्टण लौटे। उन्होंने सिद्धराज जयसिंह को वे सभी ग्रन्थरत्न समर्पित करते हुए भारती मन्दिर का पूर्ण वृत्तान्त सुनाया कि देवी भारती स्वयं ग्राचार्यश्री हेमचन्द्र पर परम प्रसन्न है श्रौर इन्हें देहान्तरधारी ग्रपना स्वरूप ही समभती है। महाराज जयसिंह हेमचन्द्रसूरि पर देवी की श्रनन्य कृपा की बात सुनकर बड़े चमत्कृत हुए श्रौर उन्होंने ग्रपनी राज सभा के सदस्यों के समक्ष श्रपना श्रान्तरिक ग्राह्णाद प्रकट करते हुए कहा:—"धन्य है मेरा यह देश, जहां इस प्रकार के समर्थ महापुरुष हैं।"

ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने भारती के ग्रन्थागार से ग्राये ग्रन्थ-रत्नों को पूर्ण एकाग्रता ग्रीर निष्ठा के साथ पढ़कर एवं उन पर चिन्तन मनन कर 'सिद्ध हेम व्याकरए।' नामक व्याकरए। के एक नवीन ग्रन्थ रत्न की रचना की। सूत्र वृत्ति तथा ग्रनेकार्थ बोधिका नाममाला सहित इस ग्रन्थ रत्न को देख कर सभी विद्वानों ने हेमचन्द्रसूरि की मुक्तकण्ठ से भूरि-भूरी प्रशंसा की ग्रीर सबने उस ग्रन्थ-रत्न का पूर्ण-रूपेए। समादर किया। क्योंकि इससे पूर्ववर्ती सभी व्याकरए। ग्रन्थों में ग्रनेक स्थल संकीर्ण, ग्रधिकांश स्थल दुर्बोध एवं कित्तपय स्थान दोषों से परिपूर्ण होने के

साथ-साथ प्रति विस्तीर्ण हैं ग्रीर जीवन भर उन्हें पढ़ते रहने पर भी व्याकरण के गूढ़ रहस्यों का अधिकांश लोगों को बोध नहीं होता। इसीलिये विद्वद् समाज ने सर्व सम्मति से सिद्धहेम व्याकरण को परम प्रामाणिक रूप में मान्य किया । स्वयं सिद्ध-राज जयसिंह ने विद्वानों के साथ सिद्धहेम व्याकरण का सार्थ वाचन किया । इसके वाचन से महाराज सिद्धराज को अननुभूत आनन्द की अनुभूति हुई । उन्होंने तत्काल घोपसा की कि प्रतिवर्ध तीन लाख मुद्राएं (रौप्य मुद्राएं) सिद्ध हेम व्याकरसा की प्रतियां लिखवाने के लिये राज्यकोष से व्यय की जाएं। सिद्ध हेम व्याकरण की प्रतियां लिखवाने के लिये विभिन्न नगरों एवं ग्रामों से तीन सौ प्रख्यात लेखकों (लिपिकों) को पाटन में बुलवा कर लेखनकार्य प्रारम्भ करवाया । सिद्धहेम व्याकरण की विपूल मात्रा में प्रतियां एक साथ तैयार हो जाने पर सर्वप्रथम सभी दर्शनों के धर्म गुरुष्रों को और तदनन्तर विद्यालयों के ग्रध्यापकों को वे प्रतियां वितरित की गई। तदनन्तर सिद्धहेम व्याकरण की उपनिबन्ध सहित बीस प्रतियां महाराज जयसिंह ने काश्मीर भारती के मन्दिर में बड़े सम्मान के साथ भेंट की, जिन्हें भारती के ग्रन्थागार में रखा गया । तदनन्तर विशाल गुर्जर राज्य के सभी नगरों एवं ग्रामों में सिद्धहेम व्याकरण की प्रतियां विद्वानों एवं छात्रों को ग्रध्ययनार्थ वितरित की गई, सिढहेम व्याकरण की प्रतियां जिन-जिन प्रदेशों, राज्यों एवं स्थानों को भेजी गई, उनके सम्वन्ध में प्रभावक चरित्रकार ने निम्नलिखित रूप में विवर्ण प्रस्तुत किया है:---

ग्रंग वंग कलिगेषु, लाट कर्गाट कुँकणे ।
महाराष्ट्रसुराष्ट्रासु वत्से कच्छे च मालवे ।। ।।१०६॥
सिधू सौवीर नेपाले पारसीक मुरंडयोः।
गंगापारे हरिद्वारे काणि चेदि गयासु च ।। ।।१०७॥
कुरुक्षेत्रे कान्यकुञ्जे गौड श्रीकामरूपयोः।
सपादलक्षवज्जालंघरे च खसमध्यतः॥ ।।१०८॥
सिहलेऽथ महाबोधे चौड़े मालव कैणिके।
इत्यादिविश्वदेशेषु शास्त्रं व्यस्तार्यंत स्फुटम्॥ ।।१०६॥

उन्हीं दिनों अग्राहिल्लपुर पट्टण में कायस्थ कुलोत्पन्न काकल नाम का एक विद्वान् रहता था। उसने आठों प्रकार के व्याकरणों का पारदर्शी अध्ययन किया था। व्याकरण णास्त्र में उसकी गति ऐसी तीव थी कि एक बार पढ़ने मात्र से ही उसके गूढ़तम रहस्यों से अवगत हो जाता। आचार्यथी हेमचन्द्रसूरि के परामर्श से सिद्धराज जयसिंह ने काकल को सिद्धहेम व्याकरण के अध्यापनार्थ प्राध्यापक के रूप में नियुक्त किया। उसके पास अध्ययन के लिये स्थान-स्थान से बड़ी संख्या में व्याकरण के शिक्षार्थी आने लगे। प्रवन्ध चिन्तामिण के उल्लेखानुसार महाराजा जयसिंह ने स्वणासित गुर्जर, मालव आदि अठारह प्रदेशों में इस प्रकार की राजाजा

प्रसारित करवा दी कि उसके राज्य में कहीं 'सिद्ध हेम व्याकरण' के अतिरिक्त ग्रन्थ किसी भी व्याकरण ग्रन्थ का ग्रध्ययन-ग्रध्यापन न किया जाय ।

सिद्धहेम व्याकरण के अध्ययन-अध्यापन को पूर्ण प्रोत्साहन प्रदान करने हेतु प्रत्येक वर्ष की ज्ञान पंचमी के दिन अखिल राज्यस्तर पर सिद्धहेम व्याकरण की परीक्षा का आयोजन राज्य की ओर से किया गया। जो शिक्षार्थी इस परीक्षा में उच्चकोटि के अंकों से उत्तीर्ण होते उन्हें स्वयं महाराज सिद्धराज जयसिंह द्वारा महाध्ये, दुशालों एवं स्वर्णाभूषण के पारितोषिकों से तथा स्वर्णपदक प्रदान आदि से सम्मानित किया जाता। सर्वश्रेष्ठ शिक्षकों को भी सुखासन आदि से स्वयं राजा द्वारा सम्मानित किया जाता। इस प्रकार के पारितोषिकों एवं प्रोत्साहनों के परि-गामस्वरूप सिद्धहेम व्याकरण के अध्ययनार्थियों की संख्या प्रतिवर्ष उत्तरोत्तर बढ़ती ही गई। राज्य द्वारा दिये जाने वाले इस प्रकार के प्रोत्साहनों का ऐसा चमत्कारिक प्रभाव हुआ कि भारत के विशाल भू-भाग में 'सिद्ध हेम व्याकरण' का पठन-पाठन बड़ा ही लोकप्रिय हो गया। अन्य व्याकरणों को अनेक राज्यों के लोग प्रायः भूल से गये।

ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि के ग्राशु कवि एवं प्रमुख शिष्य <mark>मुनि</mark> श्री रामचन्द्र की चक्षुपीड़ा से दक्षिण नेत्र की दृष्टि विलुप्त हो जाने के कारण श्राचार्यश्री को पाटन में ही चातुर्मासावास करना पड़ा। चातुर्मासाविध में श्री हेमचन्द्रसूरि ने बावीसवें तीर्थंकर श्री नेमिनाथ के चरित्र पर विस्तारपूर्वक व्याख्यान देना प्रारम्भ किया । एक स्रोर तो स्रपूर्व त्याग स्रोज स्रौर प्रेरएएसी से स्रोत-प्रोत भगवान् नेमि-नाथ का पावन जीवन चरित्र, ग्रौर दूसरी ग्रोर उस पर व्याख्यान करने वाले सिद्ध सारस्वत साक्षात् सरस्वती पुत्र श्री हेमचन्द्रसूरि, इस मिए कांचन तुल्य श्रद्भुत संयोग का लाभ उठाने के लिये ग्रागहिल्लपुर पट्टाग के आबाल वृद्ध नर-नारीवृन्द चतुर्मु ख जिनालय के त्रति विशाल व्यास्यान भवन की स्रोर उत्तरोत्तर स्रधिकार्धिक संख्या में उमड़ने लगे । भगवान् नेमिनाथ के पावन जीवन चरित्र पर जिस समय ग्राचार्यथी का प्रवचन प्रारम्भ होता, श्रोताग्रों को ग्रनुभव होता कि चारों श्रोर ग्रमृत वर्षा हो रही है । व्याख्यान के प्रारम्भ काल से लेकर ग्रवसान काल तक सभी श्रोता चकोर की भाति अपनी दृष्टि आचार्यश्री के मुखचन्द्र पर केन्द्रित किये ग्रपूर्व उत्कण्ठा से उनकी सुधासिक्त वासी में वस्तित भगवान् ोमिनाथ के पवित्र चरित्रामृत का पान करते रहते । जिनेश्वर नेमिनाथ के जीवन चरित्र श्रौर श्राचार्य-श्री हेमचन्द्रसूरि की सरम अद्भुत व्याख्यान गैली की श्रोताओं के मुख से महिमा सुनकर सभी वर्मी के अनुयायी-सभी दर्शनों के लोग भी व्याख्यान में एकत्रित होने लगे । व्याख्यान का श्रवसा करते-करते श्रोतागसा स्रनेक बार भाव-विभोर हो भूम उठते । कथानक के करुगा प्रसंग पर आवालवृद्ध नर-नारियों के नेत्र युगल से गंगा यमुना प्रवाहित हो उठतीं । वहीं वीर रस के प्रसंग में बालकों एवं महिलास्रों तक की भजाग फडक उठतीं । सभी श्रोतागरा व्याख्यान के श्रवसान पर व्याख्यान शैली की, पवित्र जीवन चरित्र की मुक्त कण्ठ से प्रशंसा करते हुए परस्पर यही कहते हुए घर पहुंचते कि ऐसे श्रनिर्वचनीय श्रानन्द का श्रनुभव तो जीवन में इसी बार हुश्रा है।

भगवान् नेमिनाथ के चरित्र के श्रन्तर्गत पांडवों के चरित्र चित्रए। का भी प्रसंग श्राया। युधिष्ठिर की सत्यवादिता, भीम के श्रतुल बल श्रौर 'श्रर्जुनस्य प्रतिज्ञे है, न दैन्यं न पलायनम्' इन दो महान् प्रतिज्ञावाले महान् धनुर्धर श्रर्जुन के शौर्यं का वृत्तान्त सुनकर श्रोतागरा श्रपने श्रापको भूलकर कल्पनालोक में उड़ाने भरने लगते।

एक दिन पांडवों के जीवन वृत्त का उपसंहार करते हुए श्राचार्यश्री हेमचन्द्र ने जब यह कहा कि पांचों पाण्डवों ने एवं द्रौपदी ने पांच महावतों की प्रवृज्या ग्रह्ण कर ली तथा कठोर श्रमण धर्म का पालन कर पांचों पाण्डव ग्रन्त समय में संलेखना संथारा कर सिद्ध बुद्ध मुक्त हुए श्रौर द्रौपदी देवलोक में गई, तो कतिपय धर्मान्ध व्यक्ति मात्सर्याभिभूत हो ऋद्ध हो उठे। श्रौर उन्होंने सिद्धराज जयसिंह के समक्ष उपस्थित होकर न्याय की प्रार्थना करते हुए निवेदन किया:—

"महाराज ! हमारे पूर्वेषि वेदव्यास कृष्ण द्वैपायन ने महाभारत में स्पष्ट रूप से लिखा है कि अन्त समय में पांडुपुत्र युधिष्ठिर, भीम, अर्जुन, नकुल और सहदेव हिमालय पर्वत पर गये । उन्होंने हिमालय पर्वत पर केदार नामक स्थान में अवस्थित भगवान् शंकर की स्नान करा उनकी भावपूर्वक पूजा अर्चना की ग्रीर भगवान शंकर की आराधना करते हुए उन्होंने अपने प्राशों का विसर्जन किया था। इसके विपरीत क्वेताम्बराचार्य श्री हेमचन्द्र अपने सार्वजनिक व्याख्यानों में जैन-अजैन सभी धर्मावलिम्बयों के समक्ष यह कहते हैं कि पांचों पाण्डवों ने जैन श्रमराधर्म की दीक्षा ली और गिरनार पर्वत पर अनशन कर मोक्ष प्राप्त किया। हमारे ब्रह्मजानी पूर्विष कृष्ण द्वैपायन वेदव्यास के कथन के विपरीत इस प्रकार की विना शिर पैर की बातें विशाल जनसमूह के समक्ष कह कर ये शुद्र क्वेताम्बर हमारी धार्मिक भावनात्रों पर ग्राघात करते हैं। महाराज ग्राप जैसे न्याय-प्रिय नरेश्वर से हम प्रार्थना करते हैं कि ग्राप न्याय कर इन क्वेता-म्बरों को श्रादेश दें कि वे भविष्य में हमारी धार्मिक भावनाश्रों पर इस प्रकार के साधात न करें।"

उन लोगों की बात ध्यानपूर्वक सुनकर महाराज सिद्धराज जयसिंह ने उन्हें श्राश्वस्त करते हुए कहा--"हमारे राजवंश के राजाश्रों की यह परम्परा रही है कि वे किसी भी बात के सब पहलुश्रों पर विचार किये विना निर्णय नहीं देते । किसी भी धर्मावलम्बी की धार्मिक भावना को किसी भी प्रकार की ठेस न पहुंचे, इस प्रकार की व्यवस्था करना हमारा परम पुनीत कर्त्तव्य है। सभी प्रकार के पूर्वाभिनिवेषों से मुक्त हृदय, अपरिग्रही, पक्षपात विहीन हेमचन्द्राचार्य कोई भी तथ्यविहीन अप्रामास्मिक बात कहें, इस पर हठात् विश्वास नहीं होता । स्रतः उन्हें स्नाप लोगों के समक्ष ही बुला कर इस बात का निर्णय कर लिया जाय कि उन्होंने पाण्डवों के सम्बन्ध में क्या कहा है और जो कुछ भी कहा है वह किस आधार पर कहा है। उनकी बात सुनने के पश्चात् ही न्यायपूर्ण निस्पक्ष निर्माय किया जाय तो सभी द्ष्टि से समूचित होगा।"

महाराज जयसिंह के इस प्रस्ताव से सभी श्रभियोगी सहमत हो गये। न्याय-प्रिय सिद्धराज जयसिंह ने श्राचार्यश्री हेमचन्द्र को श्रपनी राजसभा में श्रामन्त्रित किया और अभियोगियों की सब बात उनके समक्ष रखने के अनन्तर उनसे पूछा-महर्षिन् ! श्रापने वेदव्यास के कथन के विपरीत पांडवों के सम्बन्ध में श्रिभियोगियों के कथनानुसार त्र्याख्यान में जो यह कहा है कि पांचों पाण्डवों ने ग्राईती श्रमएादीक्षा ग्रहरा कर अनशनपूर्वक गिरनार पर्वत पर मुक्ति प्राप्त की, इस सम्बन्ध में आप प्रमारापुरस्सर यह बताने की कृपा कीजिये कि वास्तविकता क्या है ? महामहिम युधिष्ठिरादि पांचों पाण्डवों ने हिमगिरि का आरोहरण कर केदार में भगवान शंकर को जल चढ़ा उनकी पूजा अर्चा करते हुए शिवलोक को महाप्रयागा किया अथवा भाईती श्रमणदीक्षा ग्रहण कर गिरनार से निर्वाण को प्राप्त किया ?"

श्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने राजसभा की न्यायप्रिषद् के समक्ष पाण्डवों की मुक्ति के विषय में स्पष्टीकरण प्रस्तुत करते हुए घनरव गम्भीर स्वर में कहना प्रारम्भ किया :-- "महाराज! कृष्णा द्वैपायन वेदव्यास ने जिन पाण्डवों के सम्बन्ध में अपने महाभारत पुरारा में आख्यान प्रस्तुत किया है, वह हमारे शास्त्रों में जिन पाण्डवों के जीवन चरित्र का वर्णन है, उन्हीं पाण्डवों के सम्बन्ध में ग्राख्यान प्रस्तुत किया है अथवा अन्य किन्हीं पाण्डवों के सम्बन्ध में ? यह मैं तो नहीं बता सकता। यदि मेरे ये बन्ध् जानते हों तो बताएं।"

अाचार्यश्री हेमचन्द्र की बात सुनकर न केवल अभियोगी ही, अपितु न्याय-परिषद् के सभी सदस्य स्तब्ध हो ग्राचार्यश्री की ग्रोर ग्रवाक् देखते ही रह गये। निस्तब्धता को भंग करते हुए महाराज जयसिंह ने श्री हेमचन्द्रसूरि से प्रश्न किया— "क्यों महर्षिन् ! क्या पाण्डव भी भिन्न-भिन्न समय में बहत से हो गये हैं ?"

म्राचार्यथी हेमचन्द्रसूरि ने उपस्थित जनों की जिज्ञासा को शान्त करने का प्रयास करते हुए कहा :-- "राजन्! सुनिये। महाभारत में वेदव्यास ने अपने ब्राख्यान में स्पष्ट कहा है कि रहाांगरा में प्रवेश करते समय भीष्म पितामह ने ब्रपने सभी वंशजों को सम्बोधित करते हुए कहा :-- "युद्ध में वीर गति प्राप्त कर लेने के अनन्तर मेरे शव का दाह किसी ऐसे स्थान में किया जाय जहां पूर्व में कभी किसी भी व्यक्ति का दाह संस्कार नहीं किया गया हो ।''

शर-शय्या पर ग्रपने प्रांगों का विसर्जन करने से पूर्व उन्होंने पाण्डवों ग्रौर कौरवों, सभी को ग्रौर मुख्यतः ग्रर्जन को पुनः ग्रन्तिम इच्छा प्रकट करते हुए कहा:—"मेरी इस बात को स्मरण रक्खा जाय कि मेरे शव का दाह उसी स्थान पर किया जाय जहां पूर्व काल में किसी भी शव का दाह न किया गया हो।" यह कहते हुए भीष्म पितामह ने सूर्य के उत्तरायण में ग्राने पर ग्रपने प्रांगों का विसर्जन किया।

कौरव और पाण्डव सभी भीष्म पितामह के पार्थिव शरीर का अन्तिम संस्कार करने के लिये एक दुर्लंध्य गगनचुम्बी गिरिराज के शिखर पर पहुंचे। वहां यह सोचकर कि ऐसे दुरारोह गिरिशिखर पर तो पूर्व में किसी ने किसी भी शव के दाह संस्कार करने का साहस नहीं किया होगा, उस स्थान पर वे भीष्म के शव के अन्तिम संस्कार का उपक्रम करने लगे। उसी समय दिव्य आकाशवासी इस रूप में प्रकट हुई:—

> ''स्रत्र भीष्मशतं दग्धं, पाण्डवानां शत त्रयम् । द्रोसाचार्यं सहस्रं तु, कर्स् संस्या न विद्यते ॥१६२॥''

श्रशीत् इस स्थान पर पूर्व में सौ भीष्मों का, तीन सौ पांडव पंचकों का श्रौर एक हजार द्रोएाचार्य नामक मृतात्माश्रों के शवों का दाह संस्कार हो चुका है, श्रौर कर्एा नाम के इतने लोगों के शवों का दाह संस्कार हुश्रा है कि जिनकी संख्या किसी को विदित ही नहीं है।

यह स्वयं वेदव्यास का कथन है। इतनी बड़ी संख्या में जो पूर्वकाल में पाण्डव हुए हैं, उनमें से जो पाण्डव जिनेक्वर भगवान के अनुयायी थे उन्हीं का कथन हमारे आगमों में है और उसी आधार पर मैंने पांडवों का चरित्र, उनकी दीक्षा और अनक्षनपूर्वक गिरिनार पर्वत पर उनके सिद्ध बुद्ध और मुक्त होने की बात अपने व्याख्यान में कही है। अतुञ्जय पर्वत पर उन पांचों पाण्डवों की मूर्तियां आज भी विद्यमान हैं। इसी प्रकार नासिक्यपुर के थी चन्द्रप्रभ जिनालय में भी पांचों पाण्डवों की मूर्तियां हैं। केदार महातीर्थ में मेरे इन बन्धुओं के धर्मग्रन्थों के उन्लेखानुसार तीन सौ की संख्या वाले व्यास द्वारा विग्तत पांडवों में मे कोई पांडव होंगे, उनके सम्बन्ध में हमें कुछ भी ज्ञात नहीं है। जिस प्रकार गंगा किसी की पैतृक सम्पत्ति नहीं, उसी प्रकार ज्ञान भी किसी की पैतृक सम्पत्ति नहीं है। यह वेद निष्णात स्मृतियों के पारगामी विद्वान ही बताएं कि व्यास ने जिन पाण्डवों का हिमाद्रि पर ग्रवसान होने का वर्णन किया है, वे इन उपरिलिखित तीन सौ, पांच-पांडवों में से कौनसे पांडव थे?"

ग्राचार्य थी हेमचन्द्र के महाभारत पुरागोल्लिखित युक्तिसंगत उत्तर को युनकर महाराज सिद्धराज जयसिंह ने ग्रपना निर्णय देते हुए कहा :—''जैनाचार्य महर्षि हेमचन्द्र ने जो कुछ कहा है वह वस्तुतः सत्य है। हे द्विजोत्तमो ! अब इनके कथन के उत्तर में ग्रापके पास कोई तथ्यपूर्ण प्रमास हो तो उन्हें प्रस्तुत करिये। मैं सब दर्शनों का समान रूप से सम्मान करता हूं। इसके प्रमाए। हैं मेरे द्वारा निर्मापित सभी धर्मावलम्बियों के देवस्थान । आप लोगों को भी इसी प्रकार सभी धर्मों के प्रति, सभी धर्मावलम्बियों के प्रति समान सम्मानभाव रखकर अपनी थामिक सहिष्गुता का परिचय देना चाहिये।"

सभी अभियोग प्रस्तुतकर्ताओं को नितान्त मौन एवं निरुत्तर देखकर महाराज जयसिंह ने ग्राचार्यथी हेमचन्द्र का सत्कार करते हुए कहा :---

"महर्पिन् ! ग्राप ग्रपने ग्रागमों के ग्रनुसार निःसंकोच व्याख्यान कीजिये, इसमें अस्पात्र भी दूषरा नहीं है।"

यह कहकर पत्तनाधिपति ने सबको सम्मानपूर्वक विदा किया।

पत्तन निवासी सभी वर्गों एवं सभी धर्मों के लोग स्नाचार्यशी हेमचन्द्र की मुक्तकण्ठ से प्रशंसा करते हुए कहने लगे :— "सिद्ध सारस्वत आचार्यश्री हेमचन्द्र न केवल जैन यागमों यौर जैन दर्शनों के ही यपितु सभी दर्शनों के, सिद्धान्त शास्त्रों एवं धर्मग्रन्थों के पारदश्वा विद्वान् हैं।"

इस घटना से यत्र-तत्र-सर्वत्र जिनशासन की श्रपूर्व महिमा एवं प्रभावना हुई । जैन क्षितिज में हेमचन्द्रसूरि मध्याह्न के सूर्य के समान दैदीप्यमान हो जन-जन के ग्रन्तर्मन को ग्राध्यात्मिक ग्रालोक से ग्रालोकित करने लगे।

श्राचार्यथी हेमचन्द्रसूरि ने जैनधर्म के प्रचार-प्रसार ग्रौर जिनशासन की प्रभावना के साथ-साथ उस समय के लोगों के अन्तर्मन में घर किये हुए धार्मिक श्रमहिष्मुता के संस्कारों को निर्मूल करने के लिये भी श्रनेक प्रकार के उल्लेखनीय कार्य किये। वे सभी धर्मी का पूर्ण रूप से सम्मान करते थे। इसी प्रकार वे अन्य दर्शनों के विद्वानों का भी समादर करने के साथ-साथ उनके प्रति बड़ी उदारता प्रकट करते रहते थे । अपनी इस प्रकार की समन्वयवादी नीति के माध्यम से गुर्जर प्रदेश में क्यामिक श्रसहिष्स्पृता के उन्मूलन की दिशा में श्रथक् प्रयास किये । उनकी इस प्रकार की समन्वयवादों नीति का एक बड़ा ही रोचक उदाहरए। प्रभावक चरित्र में उपलब्ध होता है।

एक बार भागवत धर्मानुयायी देवबोध नामक एक प्रकाण्ड पण्डित मुनि महाराज जयसिंह की सभा में उपस्थित हुआ। वह उच्च कोटि का आशु कवि था। समस्यापत्ति के क्षेत्र में तो उसका एकछत्रात्मक अधिकार था। उसने पाटन की

राज्यसभा में श्रपनी कवित्व शक्ति से अनेक उच्च कोटि के किवयों को हतप्रभ कर दिया। पाटन की राज्य सभा में उस देवबोध ने गुर्जर राज्य के लोकप्रिय श्राशुकि को निम्नलिखित इलोक के पाठ के साथ सबके समक्ष हंसी का पात्र बना दिया। वह श्लोक इस प्रकार है:—

शुकः कवित्वमापन्नः, एकाक्षी विकलोऽपि सन्। चक्षुर्द्वयविहीनस्य, युक्ता ते कविराजता ॥२०८॥

स्रथीत् एक स्रांख से विकल होते हुए भी शुकाचार्य कविताएं करता है। यह तो किसी प्रकार क्षम्य है किन्तु दोनों नेत्रों से जन्मान्घ होते हुए भी स्रो कि शिरोमिंग ! श्रीपाल ! तुम जो कवितास्रों की रचना करते हो क्या तुम्हारे लिये कविराजता उचित है ?

पाटन का राज्यसभा भवन सभ्यों के ग्रट्टांस से गुंजरित हो उठा। श्रीपाल को उत्साहित करते हुए महाराज जयसिंह ने उन्हें श्रादेश दिया कि वे कठिन से कठिन विकट समस्याएं भागवत किव के समक्ष प्रस्तुत करें। श्रीपाल किव ने गुर्जरेम्बर की श्राज्ञा को शिरोधार्य कर श्रनेक प्रकार की जटिल से जटिल समस्याएं देवबोध के समक्ष रक्खों। श्राशु किव देवबोध ने तत्काल उन सभी समस्याश्रों की पूर्ति कर महाराज सिद्धराज सिह्त सभी सभ्यों को चमत्कृत एवं श्राश्चर्याभिभूत कर दिया। प्रत्येक सभासद ने देवबोध की काव्य प्रतिभा की मुक्तकण्ठ में प्रशंसा की। श्रपनी इस विजय के उन्माद में देवबोध ने महाराज सिद्धराज से निवेदन किया:—राजन्! एक नितान्त निरक्षर भट्टाचार्य को राज्य सभा में उपस्थित करवाया जाय। फिर देखिये मां भारती का चमत्कार!"

कुछ ही क्षणों में राजपुरुषों ने एक नितान्त मूढ़ एवं ग्रनपढ़ व्यक्ति को सभा के समक्ष देवबोध के पास उपस्थित किया, जो कि भैंसों का चरवाहा था।

भागवत विद्वान् देवबोध ने कुछ ग्रस्फुट उच्चारण कर ग्रयना हाथ भैंसों के चरवाहे उस व्यक्ति के सिर पर रख दिया ग्राँर कहा :—"सुनाग्रो कोई ग्रद्भुत् कविता!"

भैंसों के चरवाहे ने तत्काल निम्नलिखित क्लोक का एक उद्भट विद्वान् की भांति शुद्ध एवं स्पष्ट रूप से उच्चारएा कर सम्पूर्ण राज्यसभा को चमत्कृत एवं आक्चर्य के अथाह सागर में निमग्न कर दिया :—

> तं नौमि यत्करस्पर्शात् व्यामोहमलिने हृदि। सद्यः सम्पद्यते गद्यपद्यवन्धविदग्धता ॥२३४॥

अर्थात्—मैं उस अलौकिक काव्य प्रतिभा के धनी को नमस्कार करता हूं जिसके करतल के स्पर्ण मात्र से ग्रथाह ग्रज्ञानान्धकार के त्रागार मेरे हृदय में भी सहसा काव्य रचना की विलक्षण प्रतिभा उद्भूत हो उठी है।

राज्य सभा के समस्त सदस्यों की म्राक्चर्य विभोर विस्फारित इष्टि भारती देवी लब्ध प्रसाद महाकिव देवबोध के मुख मण्डल पर केन्द्रित हो गई । सिद्धराज जयसिंह की प्रसन्नता का पारावार नहीं रहा। उन्होंने तत्काल एक लाख मुद्राएं देवबोध को पारितोधिक के रूप में प्रदान कीं।

कवि समृह में सदा उच्च कोटि का सम्मान प्राप्त करने वाला प्रज्ञाचक्षु श्रीपाल कवि उस भागवत् कवि की काव्य प्रतिभा से प्रभावित तो हुम्रा किन्तु उसके द्वारा राज्य सभा के समक्ष किया गया अपमान उसके हृदय में शल्य की तरह चुभने लगा । उसने अपने विश्वस्त अनुचरों को उस अहंकारी किव देवबोध के छिद्रान्वेषरा के लिये नियुक्त किया। श्रीपाल को अपने कार्य में पूर्ण सफलता मिली। श्रीपाल के अनुचरों ने उसे सूचित किया कि रात्रि के समय पण्डित देवबोध मद्य पीकर उन्मत्त हो नदीतट पर मदोन्मत्तों की भांति प्रलाप करता हुआ अनेक प्रकार की हीन लीलाएं करता है। पूर्ण रूपेरण स्राक्ष्यस्त हो जाने के पश्चात् श्रीपाल ने सिद्धराज जयसिंह के समक्ष देवबोध के मद्यपी होने की बात रखकर और छद्मवेष में रात्रि के समय उन्हें नदी के तट पर ले जाकर चालुक्यराज को प्रत्यक्ष दिखा दिया कि देवबोध किस प्रकार प्रचुर मात्रा में मद्यपान कर उन्मत्त हो अपने अनुचरों के साथ अनुमेल प्रलाप करता हुआ अशोभनीय मुद्रा में नाच रहा है। सिद्धराज जयसिंह ने कंटीली भाड़ियों में छिपकर यह देखा। तो यह देखकर महाराज जयसिंह को उससे बडी घर्णा हुई। वे मन ही मन सोचने लगे कि संसार कैसा विचित्र है कि इस प्रकार के विद्वान् ग्रौर धर्म के कर्णधार भी ग्रंपनी मर्यादा को लांघकर इस प्रकार के निद्य कर्म करते हैं। यदि इस समय मैं प्रकट होकर इसे कुछ भी नहीं कहता हूं तो प्रातःकाल यह अपने इस दुराचरएा को कभी स्वीकार नहीं करेगा। जिस समय राजा इस प्रकार विचार कर रहा था उस समय रात्रि के घनान्धकार को दूर करता हुग्रा ग्राकाश में चन्द्र प्रकट हुग्रा । प्रकाश के प्रकट होते ही देवबोध की उन्मत्तता मीर बढ़ी। उसने मद्यपात्र से पानपात्र में ग्रौर मदिरा उंडेली ग्रौर ग्रपने ग्रनुचरों से कहने लगा— "लो एक-एक प्याला ग्रौर पीग्रो ।" यह कहते हुए उसने एक-एक पानपात्र सबको पिलाया और एक प्याला भरकर स्वयं ने भी पिया। तदनन्तर उसने ग्रपने साथियों से कहा :---''ग्रच्छा, ग्रब ग्रौर पीवें या ग्रपने स्थान पर चलें।'' यह सूनकर अपने प्रकट होने का समृचित अवसर देख सिद्धराज भाड़ियों से निकला और देवबोध के समक्ष उपस्थित हो बोला :---"ऐसी स्वादिष्ट वस्तु से कौन मर्ख क्रपना मूं ह मोड़ेगा ? लाइये हमें भी हमारा भाग दीजिये।"

क्षरा भर विचार करते ही जैसे उसकी प्रराष्ट प्रतिभा लौट ग्राई हो देवबोध ने कहा :—''ग्रहो ! हमारा सौभाग्य है कि ग्रापका यहां पदार्पएा हुग्रा।

हम ग्रापका हार्षिक वृद्धीपन करते हैं।" इस प्रकार वर्द्धापन के ग्रनन्तर स्वर्णपात्र भरकर देवबोध ने राजा के हाथ में समिष्ति किया। यह देखकर सिद्धराज जयसिंह के ग्राप्चर्य का पारावार नहीं रहा कि वह स्वर्णपात्र मिदरा से नहीं दूध से भरा है। राजा ने उस पात्र को ग्रोब्टों से छूत्रा ग्रीर उसे ग्रमृत तुल्य मीठा स्वादयुक्त पाकर पी लिया। ग्रद्ध शक्ति से परावर्तित उस पेय को पी लेने के ग्रनन्तर भी राजा यह निश्चय नहीं कर सका कि वह दूध था ग्रथवा मद्य। राजा ने मन ही मन विचार किया कि यदि इसने वस्तुतः मिदरा को दूध के रूप में परिवर्तित कर दिया है तो यह भी एक इसकी ग्रद्भत् शक्ति ही है। तदनन्तर महाराज सिद्धराज जयसिंह ग्रपने राजप्रासाद की ग्रीर ग्रीर देवबोध ग्रपने निवासस्थान की ग्रीर प्रस्थित हुए।

प्रातःकाल राजसभा में उपस्थित होकर किव देवबोध ने महाराज जयसिंह से निवेदन किया:—"महाराज! मैं तीर्थयात्रा करना चाहता हूं इसिलये ग्रापसे पूछने ग्राया हूं।" महाराज जयसिंह को देवबोध से घृगा हो गई थी। इस तथ्य से देवबोध भी पूर्णतः परिचित हो गया था। दोनों के वीच परस्पर रहस्यपूर्ण ढंग से वार्तालाप हुग्रा। यद्यपि सिद्धराज नहीं चाहते थे कि इस प्रकार का भ्रष्ट चरित्र किव उनके वहां रहे तथापि सभा के समक्ष कृत्रिम भक्ति प्रकट करते हुए उन्होंने कहा:—"राजा लोग तो निर्मल चारित्र वाले मुनियों के कृपा प्रसाद से ही पृथ्वी का पालन करते हैं इसिलये हे मुनीक्वर! मेरी ग्रापसे यही प्रार्थना है कि ग्राप मेरे देश के अन्दर ही रहें। महात्मा ग्रपने श्रद्धालु भक्तों की प्रार्थना को कभी नहीं ठुकराते। ग्राप मेरी प्रार्थना को स्वीकार करें। मेरे राज्य के ग्रन्दर ही रहे।"

महाराज सिद्धराज जयसिह की इस प्रकार अनुनय विनयपूर्ण प्रार्थना को सुनकर मुनि देवबोध बड़ा प्रसन्न हुआ और अपने आश्रम में ही रहने लगा। वस्तुतः सिद्धराज जयसिह को देवबोध से पूरी तरह घृणा हो गई थी अतः देवबोध को पहले जो भेंट राजकोध से मिलती थी वह वन्द कर दी गई। राजकोध से आने वाली आय के अभाव में मुक्तहस्त हो अत्यधिक ब्यय करने वाले देवबोध की आधिक स्थित उत्तरोत्तर विगड़ती ही गई और जनै-जनै वह ऋगा के भार ये दब गया और स्वयं के तथा अनुचरों के उदरपोपणा के लिये उसे भिक्षावृत्ति का सहारा लेना पड़ा।

यपने चरों के माध्यम मे प्रज्ञाचक्षु किव श्रीपाल को भागवत् मुनि देवबोध की दुरवस्था के समाचार प्रतिदिन जातं होते रहते । एक दिन किव श्रीपाल ने आचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि की सेवा में उपस्थित होकर निवेदन किया :— "भगवन् ! इस समय उस दुष्चरित्र श्रहम्मानी भागवत् मुनि देवबोध की आर्थिक स्थिति ऋत्यन्त दयनीय हो चुकी है । उसे भिक्षावृत्ति में मिले रूखे सूखे श्रन्न से उदरपोषण् करना पड़ता है । मेरा मुनिश्चित श्रनुमान है कि श्रव वह श्रापके पास आवेगा और श्रापके माध्यम से राजकाय से अपनी श्रावश्यकतानुसार द्रव्य प्राप्त करने और श्रपने ऋण् के भार से मुक्त होने का प्रयास करेगा । मेरी श्रापसे यही प्रार्थना है कि इस प्रकार

के दुष्चरित्र एवं ग्रभिमान के मूर्त्तं स्वरूप पतित मुनि की, दुःखपूर्ण दुरवस्था से द्रवित हो जाने वाले श्राप, किसी भी प्रकार की सहायता न करें। महाराज सिद्धराज जयसिंह को भूमि पर बिठाकर स्रौर स्वयं उच्च स्रासन पर बैठकर उपदेश करने वाले उस अभिमानी को उसके दुराचार का फल मिल रहा है । मुभ्रे अपने चरों से विदित हुआ है कि अब एकमात्र आप ही उसके आशा केन्द्र रहे हैं। अपने अनुचरों से वह यह कहता सुना गया है कि ग्रब तो राजमान्य हेमचन्द्रसूरि के ग्रतिरिक्त मुक्ते ऋर्ण से मुक्त कराँदेने वाला ग्रौर कोई दृष्टिगोचर नहीं होता। मैं तो यही समु-चित समभता हूं कि इस प्रकार के धूर्त एवं छद्म मुनि की किसी भी प्रकार की सहायता नहीं की जानी चाहिये। क्योंकि ऐसे पतित का कोई भी विज्ञ मुंह तक भी देखना नहीं चाहता।"

कवि श्रीपाल के मुख से भागवत् मुनि देवबोध के सम्बन्ध में सब बातें ध्यानपूर्वक सुनने के ग्रनन्तर ग्राचार्यश्री हेमचन्द्र ने कहा :-- "कविराज! श्रापने जो कुछ कहा है वस्तुत: वह ठीक ही कहा है। पर वास्तविकता यह है कि स्राज देवबोध के समान सरस्वती का वरप्राप्त विद्वान् अन्यत्र कोई दृष्टि-गोचर नहीं होता । हम तो उसके एक इसी गुरा पर मुग्ध होने के काररा उसका सम्मान करते हैं। यदि वह विषविहीन सर्प की भाति म्लान मुख हो हमारे पास आता है और अपने अभीष्ट की पूर्ति में असफल रहता है तो अन्य किस स्थान से उसे सहायता प्राप्त हो सकती हैं? क्योंकि उसकी अपकीर्त्त सर्वत्र व्याप्त हो चुकी है।"

कविराज श्रीपाल ने प्रत्युत्तर में निवेदन किया :-- "महर्षिन् ! मैंने तो ग्रपने ग्रन्तर्मन की बात श्रापके सन्मुख रख दी। श्राप सब के पूज्य श्रीर ज्ञान के निघान हैं । स्राप स्रपनी गरिमा के स्रमुसार फिर जैसा उचित समे भें वही करें ।"

दूसरे ही दिन मध्याह्नकाल में क्षुधातुर भागवत् मुनि देवबोध हेमचन्द्र-सूरि के उपाश्रय के द्वार पर उपस्थित हुआ। प्रतिहार ने ज्यों ही स्राकर स्राचार्यश्री हेमचन्द्र को देवबोध के ग्राने की सूचना दी, वे ग्रपने ग्रासन से उठ खड़े हुए ग्रीर सुधासिक्त मृदु स्वर में बोले :—''स्वागतम् ! ग्राइये ग्राइये सरस्वती लब्ध वर प्रसाद! विद्वद्वरेण्य! मेरे इस ग्रद्धांसन पर वैठिये।" 9

भ्रपने युग के एक महान् भ्राचार्य द्वारा प्रकट किये गये सम्मान से भागवत् मुनि देवबोध गर्-गर् हो उठा । उसने मन ही मन यह विचार किया-"निश्चित रूप से मेरे मर्म की बातों से ये भली-भांति अवगत हैं। या तो किसी ने मेरे विषय में इन्हें सब कुछ बता दिया है ग्रथवा ये ग्रपने प्रज्ञातिशय से स्वयमेव जान गये हैं। कुछ भी हो। यह अपने समय के उच्च कोटि के विद्वान् हैं। आज के युग में ऐसा कौन है

प्रभावक चरित्र, हेमचन्द्रसूरि का प्रकरणः

जो पुण्य स्रौर विद्या दोनों ही की दृष्टि से इनकी तुलना में ठहर सकता हो।" इस प्रकार ऊहापोह में मग्न देवबोध को सम्बोधित करते हुए आचार्य हेमचन्द्र ने स्रपने स्रासन पर बैठने का स्राग्रह भरा इंगित करते हुए कहा:—"स्राज का दिन कितना पुण्यशाली दिन है कि स्राप जैसे कलानिधि ने घर बैठे मुफे दर्शन दिये हैं। यह कहते हुए स्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने देवबोध का करावलम्बन करते हुए स्रपने स्रासन पर बिठाया।

उस समय भागवत् मुनि देवबोध को ऐसा प्रतीत हुम्रा भानी साक्षात् सरस्वती मनुष्य का रूप धारण किये हुए स्राचार्यश्री हेमचन्द्र के रूप में उसके पास में विराजमान है। देवबोध ने हेमचन्द्रसूरि के प्रति हार्दिक कृतज्ञता स्रभिब्यक्त करते हुए श्रद्धा सुमन के रूप में निम्नलिखित क्लोक का सस्वर उच्चारण किया:—

> पातु वो हेम गोपालः, कम्बलं दण्डमुद्धहन् । षड्दर्शन पशुप्रामम्, चारयन्जैनगोचरे ॥३०४॥

स्रथीत् कन्धे पर कम्बल स्रौर हाथ में दण्ड धारणं किये हुए, छहों दर्शनों के पशुस्रों के समूहों को (छहों दर्शनों के स्रनुयायियों को) जैनधर्म रूपी गोचर भूमि में चराता हुस्रा यह हेम गोपाल संसार के सब प्राणियों की रक्षा करे।

इस क्लोक को सुनते ही ग्राचार्यश्री हेमचन्द्र की सेवा में बैठे हुए सन्तवृन्द के साथ ही साथ उपासकों का विशाल समूह हर्पातिरेक से भूम उठा। देवबोध के इस कथन की काव्यमयी कल्पना श्रीर काव्य प्रतिभा पर उपस्थित जन-समूह के कण्ठ स्वरों से 'साधु साधु' स्वर हठात् ही गुंजरित हो उठा । पारस्परिक कुशलक्षेम की पृच्छा के अनन्तर हेमचंद्रसूरि ने कविराज श्रीपाल को बुलाकर देव-बोध ग्रौर श्रीपाल के बीच कतिपय दिनों से चल रहे पारस्परिक मनोमालिन्य को दूर किया । तदनन्तर कविराज श्रीपाल को महाराज सिद्धराज जयसिंह के पास भेज-कर राज्यकोष से देववोध को एक लाख मुद्राएं प्रदान करवाई । ग्रन्य दर्शन एवं उसके विद्वान् के प्रति आचार्यश्री हेमचन्द्र के स्तुनि, सम्मान एवं अनुपम औदार्यभाव को देखकर देवबोध का एक प्रकार से कायापलट ही हो गया। उसने मन ही मन तत्क्षरा मानव मात्र को रसातल की ग्रोर ले जाने वाली मद्यपी वृत्ति को सदा सर्वदा के लिये जलांजिल दे दी । श्राचार्यथी हेमचन्द्र के प्रति श्रपने हाव-भाव एवं रोम-रोम से हार्दिक कृतज्ञता प्रकट करता हुक्या देवबोध राजकोष से प्राप्त हुई प्रचुर धनराशिको साथ ले अपने आश्रम की ग्रीर लौट गया। उसने सब ऋर्ग-दातास्रों का ऋगा चुका कर पूर्वाचरित सभी प्रकार के निन्द्य श्राचार का जीवन भर के लिये पूर्ण रूपेए। परित्याग कर दिया । प्रभु की साक्षी से विणुद्ध मुनि श्राचार की श्रंगीकार कर गंगा के तंट पर चला गया श्रौर वहां श्राध्यात्मिक साधना में निरत हो गया । यह त्राचार्यश्री हेमचंद्र को समन्वयवादी नीति श्रौर उत्कट उदारता का ही चमत्कार था कि एक पतित व्यक्ति पून: पूज्य वन गया ।

Ī

सभी धर्मों के प्रति सम्मानजनक व्यवहार और भागवत् धर्म के मुनि देव-बोध के प्रति आचार्यश्री हेमचन्द्र द्वारा प्रकट की गई अनुपम उदारता से चारों श्रोर हेमचन्द्रसूरि की अधिकाधिक यशोगाथाएं गाई जाने लगीं और जिनशासन की महती प्रभावना हुई।

म्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि की सर्वधर्मसमभाव नीति का एक ग्रौर उदाहरण प्रभावक चरित्र में उपलब्ध होता है। भागवत् मुनि देवबोध को एक लाख मुद्राश्चों का दान करने के अनन्तर महाराज सिद्धराज जयसिंह ने तीर्थयात्रा के लिये प्रस्थान किया । अपने इस निश्चय के पूर्व ही महाराज जयसिंह ने हेमचन्द्रसूरि से प्रार्थना की कि तीर्थाटन में वे भी साथ-साथ पधारें। तीर्थयात्रार्थ प्रस्थान करते समय महा-राज जयसिंह ने स्राचार्य हेमचन्द्र को प्रगाढ़ स्राग्रह के साथ स्रनुरोध किया कि वे एक पालकी में बैठकर तीर्थयात्रा में उनका साथ दें। किन्तु हेमचन्द्रसूरि ने मुनि के स्राचार के विरुद्ध चालुक्यराज द्वारा किये गये स्नाग्रहपूर्ण स्रमुरोध को सस्वीकार करते हुए पदचार से ही विशाल भू-भाग की यात्रा की। पुत्राभाव के दुःख से प्रपीड़ित सिद्धराज जयसिंह ने स्राचार्यश्री हेमचन्द्र के साथ शत्रुञ्जय, रैवतकाचल, उज्जयन्त महातीर्थं स्रादि स्रनेक तीर्थों की यात्रा की । इन तीर्थों में महाराज जयसिंह ने सिहासन–ग्रासन ग्रादि का कभी उपयोग नहीं किया, उसने इन जैन तीर्थों की यात्रा की अवधि में पृथ्वीतल को ही सदा अपना सिहासन समभा। इन तीर्थों में चालुक्य-राज जयसिंह ने पूण्यार्जन के लिये जिनमंदिरों को ग्रामदान, द्रव्यदान ग्रादि ग्रनेक प्रकार के विपूल दान दिये। उज्जयन्त तीर्थ पर भगवान् नेमिनाथ के बिम्ब को भक्ति-पूर्वक वन्दन नमन करने के अनन्तर गुर्जरेश ने सदा के लिये वहां ये मर्यादाएं निर्धारित कर दीं कि इस तीर्थ में कदापि कोई व्यक्ति मंच-पलंग स्रादि पर नहीं सीयेगा। स्त्रीसंग, सूतककर्म श्रौर दही का विलोडन वहां सदा के लिये निषिद्ध कर दिया गया। 'प्रभावक चरित्र' के उल्लेखानुसार इसके रचनाकार स्राचार्य प्रभाचन्द्र के समय तक सिद्धराज जयसिंह द्वारा स्थापित की गई इन मर्यादाश्रों का इस तीर्थ में पूर्ण रूप से पालन किया जाता रहा। उपरिलिखित जैन तीर्थों की यात्रा करने के न्नुनन्तर सिद्धराज जयसिंह श्री हेमचन्द्रसूरि के साथ सोमेश्वर तीर्थ में **भगवान्** सोमेश्वर के मंदिर में गया । वहां हेमचन्द्रसूरि को परमात्मस्वरूप से परम संतोष हुआ। किसी का विरोध नहीं करना अर्थात् सर्वधर्मसमन्वय की नीति को अपनाना ही मुक्ति का परम साधन है,¹ इस प्रकार विचार करते हुए ग्राचार्य श्री हेमचन्द्र ने निम्नलिखित श्लोक के सस्वर पाठ के साथ भगवान सोमेश्वर के लिंग को नमस्कार किया:----

> यत्र तत्र समये यथा तथा, योऽसि सोऽस्यभिधया यया तया। वीतदोषकलुषः स चेद् भवानेक एव भगवन्नमोऽस्तु ते ।।३४७।।

सूरिश्च तुष्टुवे तत्र परमात्मवस्रूपतः ।
 ननाम चाबिरोघो हि, मुक्तेः परम कारराम् ।।३४६।।

प्रभावक चरित्र के इस उत्लेख से स्पष्टतः यही सिद्ध होता है कि श्राचार्यथी हेमचन्द्र सब धर्मों के प्रति, सब धर्मों के ग्राराध्य देवों के प्रति सम्मान प्रकट करने वाले ग्रीर समन्वयवाद के प्रबल पक्षधर थे।

सोमेश्वर तीर्थे में भगवान् सोमेश्वर की पूजा अर्चा एवं वहां अनेक प्रकार के महादान प्रदान करने के अनन्तर महाराज सिद्धराज जयसिंह आचार्य श्री हेमचन्द्र के साथ कोटिनगर में अवस्थित अम्बका के मंदिर में पहुंचे। अम्बका के मंदिर में गुर्जराधिप जयसिंह ने अपनी सन्तितिविहीनावस्था से प्रपीड़ित हो अम्बका की अनेक दिनों तक विधिवत् उपासना की। आचार्यश्री हेमचन्द्र ने भी तीन दिन तक उपोसित रहते हुए ध्यानमग्न हो शासनाधिष्ठात्री अम्बकादेवी का आह्वान करते हुए आराधन किया। तीसरे दिन के उपवास की रात्रि के अवसानकाल में अम्बकादेवी हेमचन्द्रसूरि के समक्ष प्रकट हुई और उसने हेमचन्द्राचार्य को सम्बोधित करते हुए कहा—"सुनो मुने! नराधिप जयसिंह के और इसके चचेरे भाई कुमारपाल के संतान का योग नहीं है। इस समय ऐसा कोई पुण्यशाली प्राणी भी नहीं है जो इनमें से किसी के पुत्र के रूप में उत्पन्न हो। राजा जयसिंह के पश्चात् इसका आतृज कुमारपाल गुर्जर राज्य का राजा होगा। वह विपुल पुण्य और यशोकीति अजित करने वाला प्रताणी राजा होगा। वह राजा कुमारपाल विजयाभियानों में अन्य कितप्य राज्यों को प्राप्त कर उनका उपभोग करेगा।" यह कर अम्बकादेवी अदृश्य हो गई।

जब सिद्धराज जयसिंह को हेमचन्द्रसूरि के मुख से श्रम्बिका द्वारा कही हुई यह बात विदित हुई कि उसके संतान का कोई योग नहीं है तो वह बड़ा दु:खी हुआ भौर भारी मन लिये वह आचार्यश्री के साथ असाहिल्लपुर पट्टेंसा लौट आया। अपनी राजधानी में पहुंचने के पश्चात् पुत्र की आशा के भंग हो जाने के काररा उद्विग्नमना सिद्धराज ने ज्योतिष शास्त्र में निष्णात अनेक ज्योतिषियों को अपने प्रासाद में बुलाया श्रौर उनसे भी पूछा कि उसके संतान होने का योग है अथवा नहीं । उन ज्योतिर्विदों ने सभा प्रकार के ज्योतिष शास्त्रों, प्रश्न चूड़ामिएा, सामुद्रिक शास्त्र, पासा केवलि आदि अनेक विधियों से चिन्तन मनन के अनन्तर सर्व सम्मत निर्णय पर पहुँच कर महाराज जयसिंह से यही कहा कि आपके संतान का योग नहीं है। स्वर्गीय चालुक्य नरेश्वर कर्ण महाराज के पुत्र देवप्रसाद तथा देवप्रसाद के पुत्र त्रिभुवनपाल का पुत्र कुमारपाल, जो कि आपके चचेरे भाई का पुत्र है वही आपके पश्चात् विशाल गुर्जर राज्य के राज सिहासन पर श्रासीन होगा । समस्त नैमित्तिक शास्त्रों से यही तथ्य प्रकाश में स्नाता है जो अचल, स्रटल स्नौर स्वक्यम्भावी है। भावी राजा कुमारपाल अनेक राजाओं को युद्ध में पराजित कर उनके राज्यों को गुर्जर राज्य में सम्मिलित करेगा। निमित्तशास्त्रों के परिज्ञान से यही प्रतिफलित होता है कि कुमारपाल एक महाप्रतापी राजा होगा ग्रौर उसकी मृत्यु के पश्चात् प्रतापी चालुक्यवंश का राज्य नष्टप्रायः हो जायगा । सभी प्रमुख निमित्तज्ञों के इस

प्रकार के निर्माय को सुनकर सिद्धराज जयसिंह बड़ा खिन्न हुआ। इस बात को भली-भांति जानते हुए भी कि 'अवश्यम्भाविनो भावा भवन्ति महतामिप' सिद्धराज जयसिंह द्वेषाभिभूत हो कुमारपाल के प्रागापहार के लिये व्यग्न हो उठा। इससे पहले कि सिद्धराज उसकी हत्या के लिये कोई पड़यन्त्र की रचना करे, कुमारपाल को किसी भांति संदेह हो गया और वह अग्राहिल्लपुर से चुपचाप पलायन कर शैव दर्शन में जटाजूट तापस का वेष बनाकर रहने लगा। सिद्धराज जयसिंह ने कुमारपाल को खोज निकालने के लिये अपने विश्वस्त चरों को अनेक दिशाओं में भेज दिया। कुछ समय पश्चात् राजा जयसिंह को उसके गुप्तचर ने सूचना दी कि अग्राहिल्लपुर पट्टगा में ३०० जटाधारी तापसों की एक जमात आई हुई है। उस जमात में कुमारपाल भी जटाजूटधारी तापस के भेष में विद्यमान है।

सिद्धराज जयसिंह ने कुमारपाल को खोज निकालने और यम का अतिथि बनाने के लक्ष्य से उन तीन सौ तापसों को भोजन के लिए अपने राजप्रासाद में निमन्त्रित किया । महाराज जयसिंह को यह विदित था कि कुमारपाल के पदतल में पद्म एवं विशाल ऊर्ध्व रेखा के चिह्न ग्रंकित हैं। उस चिह्न को देख कर सहज ही कूमारपाल को पहिचाना जा सकता है। इस प्रकार मन ही मन विचार कर राजा स्वयं समागत भ्रतिथि तापसों के पैरों का प्रक्षालन करने लगा। स्रनेक तापसों के राजा द्वारा पाद प्रक्षालन किये जाने के अनन्तर जब तापस के छद्मवेषधर कुमारपाल की बारी श्राई स्रौर राजा उसके पैरों का प्रक्षालन करने लगा तो उपरिलिखित दोनों चिह्नों का ग्रंगुली स्पर्श से बोध होते ही सिद्धराज जयसिंह सशंक हो उठा। वह ग्रपने ग्रनुमान की पुष्टि के लिये सावधानीपूर्वक पद्म ग्रीर ऊर्ध्वरेखा के चिह्नों की अपनी अंगुलियों से टटोलने लगा। कुमारपाल को तत्काल श्राशंका हो गई कि श्रब श्रतिशीध ही उस पर प्रासायहारी संकट श्राने वाला है। दूसरे तापस के चरण धोने से पूर्व अपने अनुचरों को महाराज जयसिंह संकेत करें इससे पूर्व ही कुमारपाल तापसों की म्रोट में छिपता हुम्रा त्वरित गति से ग्रिपने पूर्व परिचित राजप्रासाद के किसी गुप्त द्वार में प्रविष्ट हो वह राजप्रासाद से बाहर निकल भागा । ग्रपनी प्रागारक्षा के लिये हेमचन्द्रसूरि के उपाश्रय के ग्रतिरिक्त ग्रन्य कोई सर्वाधिक सुरक्षित स्थान नहीं हो सकता। इस प्रकार विचार कर कुमारपाल हेमचन्द्रसूरि की वसति में प्रविष्ट हो हाथ जोड़कर उनसे निवेदन करने लगा :— "महाराज ! चालुक्यराज जयसिंह मुक्ते मारना चाहते हैं । मेरी उनसे रक्षा करें ।" हेमचन्द्रसूरि ने तत्काल कुमारपाल को ताड़पत्रों से भरी एक कोठरी में ताड़पत्रों के नीचे छिपा दिया।

कुमारपाल की खोज में सभी स्रोर दौड़ते हुए जयसिंह के सैनिकों ने स्राचार्यश्री हेमचन्द्र के उपाश्रय में प्रविष्ट हो उनसे पूछा स्रौर उपाश्रय में चारों स्रोर देखने पर भी कुमारपाल को न पा वे वहां से लौट गये। रात्रि में घनान्यकार व्याप्त होने तक कुमारपाल उन ताड़पत्रों के नीचे छिपा रहा। रात्रि में चारों ग्रोर निस्तब्धता देख श्राचार्यश्री ने कुमारपाल को कोठरी से बाहर निकाला श्रौर कहा:—"श्रब तुम निर्जन बनों में होते हुए यथाशी घ्र गुर्जर राज्य की सीमा से बाहर चले जाग्रो।"

लता गुल्मों भीर वृक्षों के समूह से श्राच्छन्न विकट बनों एवं पर्वतों को पार करता हुन्ना कुमारपाल वामदेव के तपोवन में स्नाया । वहां तीर्थ में स्नान कर उसने पुन: जटाधर तापस का वेष धारण किया और निर्भय हो आगे बढ़ा। ज्योंही वह म्रालिग नामक एक कुम्भकार के घर के पास पहुँचा उसने घोड़ों के पौड़ की ध्वनि सुनी। यह सोचकर कि उसका काल उसका पीछा कर रहा है, कुमारपाल उस कुलाल के घर में घुस गया और उससे कहा:—"मुक्ते कहीं छिपाकर मेरे प्राणों की रक्षा करो।'' क्रम्भकार ने तत्काल उसे मिट्टी के बरतन पकाने के नीवाह के एक कोने में कच्चे भाण्डों के बीच छिपा दिया और ऊपर कण्टक, काष्ठ, कण्डे और घास-फूस म्रादि डाल दिये। कुम्हार ने बड़ी चतुराई से उस नीवाह के एक कोने में म्राग भी लगा दी। उसी समय राजपुरुष दौड़ते हुए उस कुम्भकार के घर में घुसे अौर कुम्भकार से पूछा: — "क्या यहां एक युवक आया था?" कुम्हार ने तपाक् से उत्तर दिया: — "नहीं, महाराज! यहां तो कोई नहीं आया। आप अच्छी तरह से घर और बाड़े को और देख लीजिये।" सैनिकों ने बड़ी सावधानी के साथ घर के बाहर-ग्रन्दर चारों ग्रोर घूम-धूम कर देखा। नीवाह में ग्रग्नि की ज्वालाएं उठ रही थीं इसलिए उस ब्रोर कोई सैनिक नहीं गया । कुम्हार के घर में कुमारपाल को कहीं न पा सैनिक ग्रामे की भ्रोर बढ़ गये। सैनिकों के बहुत दूर निकल जाने पर कूम्हार ने जलते हुए नीवाह की स्रोर तेजी से बढ़कर देखा कि स्रभी स्राग की लपटें, जिस स्थान पर ऋागन्तुक छिपा है, उससे पर्याप्त दूरी पर है। उसने सन्तोष की सांस ली ग्रौर कुमारपाल को नीवाह से बाहर निकाल कर एक ग्रोर घास-फूस के ढेर की स्रोट में छिपा दिया। बड़ी सांवधानी से चारों स्रोर देखकर कुम्हार ने कुमारपाल को भोजन करवाया।

रात्रि के समय में कुमारपाल कुम्भकार के प्रति हार्दिक कृतज्ञता प्रकट कर विकट वन की स्रोर बढ़ गया। इस प्रकार घूमते-घूमते पर्याप्त समय व्यतीत हो गया। एक दिन वह स्तम्भ तीर्थ में गया। वहां स्नाचार्यश्री हेमचन्द्र चातुर्मासा-वासार्थ विराजमान थे। नगर में इधर-उधर घूमता हुस्रा कुमारपाल संयोगवशात हेमचन्द्रसूरि के उपाश्रय में पहुँचा स्नौर सूरीश्वर का व्याख्यान सुनने बैठ गया। स्नाचार्यश्री ने छद्मवेष में होते हुए भी लक्षगादि से कुमारपाल को पहिचान लिया। व्याख्यान समान्त होने के स्नान्तर उन्होंने कुमारपाल को एकान्त स्थान में ले जाकर कहा:—"राजपुत्र! सभी कुछ समय के लिये स्नौर धैर्य घारण करो। स्नाज से सातवें वर्ष में तुम विशाल गुर्जर राज्य के स्वामी बन जान्नोगे।"

कुमारपाल ने "यदि ऐसा हुन्रा, तो उस राज्य के स्वामी वस्तुतः भ्राप ही होंगे किन्तु मेरा निवेदन है कि सात वर्ष जैसी लम्बी ग्रवधि मैं कैसे पार कर सकूँगा क्योंकि ग्राज ही मेरे पास निर्वाह के लिए कुछ भी नहीं है।"

ग्राचार्यश्री ने तत्काल ग्रपने एक श्रावक को कहकर कुमारपाल को ३२ : द्रम्म (एक प्रकार की मुद्रा) दिलवाये श्रीर कहा-"मेरी एक बात सावधानीपूर्वक सुनो । आज से तुम्हें दरिद्रता का दुःख कभी नहीं देखना पड़ेगा । तुम्हें मेरे इन व्यवसायी श्रावकों से भोजन, वस्त्र ग्रादि की यथासमय प्राप्ति होती रहेगी।"

तदनन्तर कुमारपाल ग्राचार्यश्री के प्रति कृतज्ञता प्रकट कर उन्हें वन्दन करता हुम्रा म्रज्ञात लक्ष्य की म्रोर प्रस्थित हुम्रा। कभी उसने कापालिक का भेष घारए। कियातो कभी कौल कातो कभी शैव का। इस प्रकार श्रनेक वैष बदलता हुश्रा कुमारपाल विभिन्न प्रदेशों के भिन्न-भिन्न ग्रामों एवं नगरों में भ्रमए करता रहा भौर उसने बिना किसी कठिनाई के सात वर्ष की अवधि व्यतीत कर दी।

भविष्यवासी के अनुसार राजसिंहासन पर आरूढ़ होने का समय सिन्निकट ब्राने पर कुमारपाल ब्रग्गहिल्लपुर पट्टन पहुँचा । ब्राचार्यश्री हेमचन्द्र के उपाश्रय में प्रविष्ट हो वह ग्राचार्यथी के रिक्त पट्ट पर उनके दर्शनों की प्रतीक्षा में बैठ गया। उसी समय स्राचार्यश्री हेमचन्द्र उपाश्रय में प्रविष्ट हुए स्रौर कुमारपाल को स्रपने पटु पर बैठा देखकर निश्चयात्मक स्वर में बोले- "कुमार! अब तो निश्चित रूप से त्राप राजिंसहासन पर बैठोंगे । मेरे पट्ट पर तुम्हारा इस प्रकार बैठना इसी भावी की सूचना देता है।"

तदनन्तर कुमारपाल राजप्रासाद की स्रोर बढ़ा । राजप्रासाद के बाहर उसे गुर्जर राज्य के मन्त्रियों ने देखा स्रौर वे उसे स्रादरपूर्वक राजप्रासाद में ले गये। वे सभी मन्त्रिगरा ब्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि द्वारा पूर्व में की गई भविष्यवाराी से भवगत थे। मन्त्री कृष्णदेव ने कुमारपाल से कहा—"महाराज! सिद्धराज जयसिंह का देहावसान हो गया है। दो राजकुमार राजसिंहासन के प्रत्याशी के रूप में अन्दर बैठे हए हैं। ग्राप भी ग्राइये।"

मन्त्रिवर कृष्णदेव ने एक प्रत्याशी राजकुमार को उसकी योग्यता की परीक्षा हेतु पट्ट पर बिठाया । पर वह पट्ट पर बैठते समय श्रपने वस्त्रों को भी समेट नहीं सका । उसका उत्तरीय नीचे गिर पड़ा । सभी मन्त्रियों ने उसे अयोग्य घोषित करते हुए दूसरे प्रत्याणी को पट्ट पर बिठाया। उसने भी पट्ट पर बैठते ही उपस्थित मन्त्री समूह को हाथ जोड़ कर ग्रपना मस्तक भुकाया । एक वयोवृद्ध मन्त्री ने कहा-"यह तो इस विशाल गुजर राज्य की चप्पा-चप्पा भूमि शत्रु-राजाओं को समर्पित कर देगा।" उसे भी एक स्वर से सभी ने स्रयोग्य घोषित कर कुमारपाल को इस कारएा सिहासन पर बैठने का निवेदन किया कि स्राचार्यश्री

हेमचन्द्र एवं निमित्तज्ञों ने पूर्व में ही भविष्यवागी कर दी थी कि सिद्धराज जयसिंह के पश्चात् कुमारपाल विशाल गुर्जर राज्य के सिहासन पर ग्रासीन हो गुर्जर राज्य को ग्रीर भी ग्रधिक शक्तिशाली राज्य का रूप देगा। मन्त्रियों का इंगित पाते ही कुमारपाल धीर गम्भीर मुद्रा में शार्द्ल के समान पराक्रम प्रकट करता हुग्रा ग्रागे बढ़ा। ग्रपने वस्त्रों को समुचित रीति से समेट कर सुदीर्घावधि से ग्रम्यस्त सम्राट की भांति सिंहासन पर ग्रासीन हो गया।

राज सिंहासन पर बैंठते ही अपनी तलवार की मूठ को अपनी मुट्ठी में कस कर पकड़कर अपने कोड में भनै: शनै: इलाने लगा। सभी सामन्तों ने समवेत स्वर में कहा—"हमारे गुर्जर राज्य के यही महाशक्तिशाली राजा होंगे।" ये अपने भुजबल से शत्रुओं का सहार कर गुर्जर राज्य की सीमाओं, प्रताप और कीर्त्ति को विग्वनन्त में प्रमृत करेंगे। तत्काल बड़े हर्षोल्लास और समारोह के साथ कुमारपाल का विशाल गुर्जर राज्य के राज सिंहासन पर राज्याभिषेक कर दिया गया।

गुर्जर राज्य की बागडोर श्रपने हाथों में सम्भालते ही कुमारपाल ने आन्तरिक एवं बाह्य दोनों ही प्रकार के शत्रुश्रों का निग्रह किया श्रौर स्वल्प समय में ही उसने गुर्जर राज्य की सीमाएं चारों दिशाश्रों में दूर-दूर तक श्रभिवृद्ध कर दीं।

राज सिंहासन पर ग्रारूढ़ होने से पहले उस पर ग्राये प्राण संकट की घड़ियों में ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने जिस प्रकार उसके प्राणों की रक्षा की, जिस प्रकार उसकी सहायता की ग्रौर जिस प्रकार उसके उत्साह को बढ़ाया, उन सबके प्रति कुमारपाल जीवन भर श्राचार्यश्री हेमचन्द्र का ग्राभारी एवं परमभक्त रहा। वह भली भाँति जानता था कि यदि उसे ग्राचार्यश्री हेमचन्द्र अपने उपाश्रय में ताड़पत्रों के ढेर के नीचे कोठरी में नहीं छिपाते, तीन दिन के भूखे को यदि ग्रपने श्रद्धालु श्रेष्ठि से पाथेय के रूप में द्रव्य नहीं दिलाते तो राज सिंहासन पर ग्रारूढ़ होना तो दूर, प्राणों का घारण करना तक भी उसके लिये ग्रसम्भव हो जाता। प

हेमचन्द्राचार्य के इस उपकार से उऋगा होने के लिये वह सदा उनकी सेवा में उपस्थित होता। उनके प्रत्येक ग्रादेश को शिरोधार्य कर उसकी परिपालना में ग्रपना ग्रहोभाग्य समभता।

१. तथा श्वेताम्बराचार्यो हेमसूरिमंया तदा, प्रदोषसमयेऽदिश कल्पद्रुमसम: श्रिया ।।४६१।। पाथेयं कृपया कि च न दद्यात् यद्यसौ प्रभुः । राज्यं क: प्राप्त्यदानन्दि भवत्संगमसुन्दरम् ।।४६२।।

<sup>--</sup>प्रभावक चरित्र, पृष्ठ १**१**६

सम्प्रति महाराज को बोध देकर जैनधर्म का सुदूरस्थ प्रदेशों में प्रचार करवाने वाले ग्राचार्य सुहस्ति एवं वीर विक्रमादित्य को प्रतिबोध देकर जिनशासन की प्रभावना करने वाले ग्राचार्य सिद्धसेन के पश्चात् ग्रांचार्यश्री हेमचन्द्र ही विगत ढाई हजार वर्षों में ऐसे महान् जिनशासन प्रभावक ग्राचार्य हुए हैं, जिन्होंने सिद्धराज जयसिंह को जिनशासन का हितंषी ग्रीर कुमारपाल चालुक्यराज को (वि० सं० १२१६) सच्चा जैन धर्मानुयायी, धर्मनिष्ठ, बारह व्रतधारी श्रावक बनाकर जिनशासन की महती प्रभावना की । यह हेमचन्द्रसूरि के उपदेशों का ही प्रभाव था कि कुमारपाल ने ग्रपने विशाल राज्य के विस्तृत भू-भाग में चौदह वर्ष तक निरन्तर ग्रमारि की घोषणा करवाकर कोटि-कोटि मूक पशुग्रों को ग्रभयदान प्रदान कर जैन धर्म की प्रतिष्ठा को बढ़ाया।

श्राचार्य श्री हेमचन्द्र के प्रभावशाली उपदेशों, प्रकाण्ड पांडित्य श्रीर समिष्टि के कल्याएं के लिये दी गई प्रेरएएश्रों का ही फल था कि विशाल गुर्जर राज्य के दो महाराजाश्रों—सिद्धराज जयसिंह ग्रीर परमार्हत कुमारपाल—के राज्यकाल में गुर्जर प्रदेश को एक सुगठित, मानवीय श्रादर्शों से प्रेरित सुसंस्कृत, समृद्ध ग्रीर समुन्नत राज्य के रूप में उभरने का भवसर मिला।

ग्राचार्य श्री हेमचन्द्र ने साहित्य मृजन के क्षेत्र में तो क्रान्ति लाकर एक प्रकार से नया कीर्तिमान स्थापित किया। ग्रापकी प्रेरणा से सिद्धराज जयसिंह ग्रीर परमार्हत कुमारपाल ने सुदूरस्थ प्रान्तों से प्रचुर मात्रा में प्राचीन ग्रन्थरत्नों को, उपयोगी ग्रिभलेखों को एवं दुर्लभ साहित्य को पाटन में मंगवाकर न केवल गुजरात के ज्ञान भण्डारों को ही समृद्ध किया ग्रापितु क्याकरण, न्याय, साहित्य, योग ग्रादि ग्रनेक विषयों के ग्रीभनव ग्रन्थरत्नों के निर्माण में ग्रपना ग्रामूल्य योगदान दिया। गुर्जर राज्य के निवासियों में राष्ट्र, साहित्य, सदाचार, नैतिकता, पुरातन भारतीय संस्कृति, साहिसकता, कर्त्तव्य-निष्ठा, कला ग्रादि के प्रति जो विशिष्ट प्रेम ग्राज भी दिष्टगोचर होता है, उसके पीछे वस्तुतः निविवाद रूप से ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि की प्रेरणाग्रों, ग्रमोघ उपदेशों ग्रीर उनके द्वारा सिद्धराज जयसिंह एवं महाराज कुमारपाल को समय-समय पर दी गई सत्प्रेरणाग्रों ग्रीर सत्परामर्शों का वहुत बड़ा योगदान रहा है। इस तथ्य को स्वीकार करने में सम्भवतः किसी भी विज्ञ को किचिन्मात्र भी ग्रापित्त नहीं होगी।

उपरिवरिंगत तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर भली-भांति यह सिद्ध हो जाता है कि श्राचार्य हेमचन्द्रसूरि विकम की बारहवीं-तेरहवीं शताब्दी के जिन-शासन के महान् प्रभावक श्राचार्य थे। उन्होंने न केवल जिनशासन के उत्कर्ष एवं प्रचार-प्रसार के लिये ही कार्य किया श्रिपतु समष्टि के कल्याएं। के लिये भी उन्होंने

 <sup>&</sup>quot;नेमिनाह चरिउ"—(श्री चन्द्र के शिष्य श्री हरिभद्र द्वारा रचित) की प्रशस्ति ।

ग्रनेक महत्त्वपूर्ण कार्य किये। उपदेशक होने के साथ-साथ वे ग्रपने समय के एक महान साहित्य सर्जक थे। उन्होंने विविध विषयों पर ग्रन्थ रत्नों की रचनाएं कर सरस्वती के भण्डार की श्रीवृद्धि की । वस्तृत: ग्राचार्यश्री हेमचन्द्र ग्रलौकिक प्रतिभा के घनी विद्वद्वरेण्य थे। सम्भवतः ऐसा लगता है कि उनकी इस अप्रतिम अनूठी प्रतिभा से प्रभावित होकर ही पश्चाद्वर्ती साहित्यकारों ने उन्हें कलिकाल सर्वज्ञ के विरुद से विभूषित कर उनके सम्बन्ध में देवी वरदान जैसे कथानकों की रचना की हो। उन्होंने विपूल मात्रा में ग्रन्थरत्नों की रचना कर साहित्य जगत में जो एक नया कीर्तिमान स्थापित किया, उसमें महाराज सिद्धराज जयसिंह ग्रीर उनके उत्तराधिकारी कुमारपाल का भी बड़ा ही महत्त्वपूर्ण एवं उल्लेखनीय योगदान रहा । यदि स्राचार्यश्री हेमचन्द्र को चालुक्यराज सिद्धराज जयसिंह श्रौर कुमारपाल का, उन दोनों के शासन का योगदान न मिला होता तो वे इस प्रकार के उच्च कोटि के विपूल साहित्य का निर्माण करने में सम्भवतः इतने अधिक सफल नहीं होते। श्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि चालुक्यराज सिद्धराज जयसिंह ग्रीर परमाईत महाराजा कुमारपाल इन तीनों ही युग पुरुषों के जीवन वस्तृतः एक-दूसरे के पूरक रहे। इन तीनों में से किसी भी एक के जीवन की महत्त्वपूर्ण घटनाओं का मौखिक अथवा लिखित रूप में वर्णन किया जाय तो अनिवार्य रूप से शेप दो के नाम भी स्वतः ही उस विवर्ण में सम्मिलित हो जायेंगे।

## ब्राचार्यथी हेमचन्द्र द्वारा रचित ग्रन्थ

यह तो ऊपर बताया जा चुका है कि आचार्य हेमचन्द्र अपने समय के सशक्त एवं महान् ग्रन्थकार थे। उन्होंने साहित्य निर्माण के क्षेत्र में एक अभिनव कीर्त्तिमान स्थापित किया। जैन वांग्मय में आचार्यश्री की रचनाओं के सम्वन्ध में इस प्रकार के कितप्य उल्लेख उपलब्ध होते हैं कि उन्होंने साढ़े तीन करोड़ (३,४०,००,०००) श्लोक परिमाण ग्रन्थों की रचना की। किन्तु वर्तमान में उनके द्वारा रचित जो ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं उनकी श्लोक परिमाण सहित सूची निम्न प्रकार है :—

| नाम ग्रन्थ                          | श्लोक परिमाग  |
|-------------------------------------|---------------|
| १. सिद्ध हेम लघु वृत्ति             | €,०००         |
| २. सिद्ध हेम वृहद् वृत्ति           | १८,०००        |
| ३. सिद्ध हेम वृहन्न्यास             | 58,000        |
| ४. सि <b>द्ध हेम</b> प्राकृत वृत्ति | 7,700         |
| ५. लिगानुशासन                       | ३,६८४         |
| ६. उर्गादिगरा विवर्ग                | <b>३,२</b> ४० |

| ७. घातु पारायसा विवरसा                           | ४,६००   |
|--------------------------------------------------|---------|
| द्र. भ्रभिधान चिन्तामिए।                         | १०,०००  |
| <ul><li>ध्रिभधान चिन्तामिश् परिक्षिष्ट</li></ul> | २०४     |
| १०. ग्रनेकार्थ कोष                               | १,द२६   |
| ११. निघंटु कोष                                   | ३६६     |
| १२. देशी नाम भाला                                | ००४,६   |
| १३. काव्यानुशासन                                 | ६,८००   |
| १४. छन्दोनुशासन                                  | ् ३,००० |
| १५. संस्कृत द्याश्रय                             | २,६२६   |
| १६. प्राकृत इ्याश्रय                             | १,५००   |
| १७. प्रमासा मीमांसा (श्रपूर्स)                   | 7,200   |
| १८. वेदांकुश                                     | 8,000   |
| १६. त्रिषष्टिशलाकापुरुष चरित्र महाकाव्य, १० पर्व | 37,000  |
| २०. परिशिष्ट <del>प</del> र्व                    | ३,४००   |
| २१. योगशास्त्र                                   | ०४७,५९  |
| २२. बीतराग स्तोत्र                               | १८८     |
| २३. म्रन्य योग व्यवच्छेद द्वात्रिशिका (काव्य)    | ३२      |
| २४. ग्रयोग व्यवच्छेद द्वात्रिशिका काव्य          | ३२      |
| २५. महादेव स्तोत्र                               | ጸጸ      |

श्राचार्यश्री हेमचन्द्र की इन कृतियों से ही श्रनुमान लगाया जा सकता है कि वे कितने महान् ग्रन्थकार थे। इस प्रकार लगभग ६३ वर्ष जैसे सुदीर्घ कालावधि के श्रपने श्राचार्य काल में हेमचन्द्रसूरि ने निरन्तर सरस्वती की उपासना करते हुए जन-जन के श्रन्तमंन पर जैन धर्म के सिद्धान्तों की श्रमिट छाप श्रकित कर जिनशासन की प्रतिष्ठा को बढ़ाया। गुर्जर प्रदेश के श्रपने समय के दो महा प्रतापी राजाश्रों को प्रेरणा देकर जन कल्याण के श्रनेक महत्त्वपूर्ण कार्य सम्पादित करवा जन-जन के नैतिक, धार्मिक, श्रैक्षणिक श्रीर सामाजिक धरातल को समुञ्जत कर जनशक्ति को सूसंस्कृत किया।

अन्त में अपना अन्तिम समय सन्निकट देख अपने युग के महान् योगी हेमचन्द्रसूरि ने परमार्हत महाराज कुमारपाल, अपने शिष्यों एवं संघ-प्रमुखों को आमन्त्रित कर उन्हें जिनशासन की सेवा में उत्तरोत्तर अधिकाधिक निरत रहने का उद्बोधन दे ग्रपने दोषों की ग्रालोचना कर संलेखनापूर्वक संथारा किया। उन्होंने :---

"सामेमि सब्वे जीवा सब्वे जीवा खमन्तु मे । मित्ति मे सब्व भूएसु वेरं मज्भं न केएाइ ।।

इस गाथा का उच्चारण करते हुए संसार के प्राणिमात्र से क्षमायाचनापूर्वक उन्हें समा किया श्रोर संसार के प्राणिमात्र के प्रति श्रपना मैत्री भाव प्रकट करते हुए श्रात्म-चिन्तन में लीन हो गये। श्रन्त में श्रात्म रमण में लीन श्राचार्यश्री हेमचन्द्र ने विक्रम सम्वत् १२२६ में ८४ वर्ष की श्रायु पूर्णकर समाधिपूर्वक स्वर्गीरोहण किया।

## उनचालीसवें (३६) युग प्रधानाचार्य विनयमित्र

जन्म वीर निर्वाण सम्वत् १५६८ दीक्षा वीर निर्वाण सम्वत् १५७८

सामान्य साधु पर्याय वीर निर्वाण सम्वत् १५७= से १५६७

युग प्रधानाचार्य काल वीर निर्वाण सम्वत् १५६७ से १६८३

गृहस्थ पर्याय दस (१०) वर्ष ।

सामान्य साधु पर्याय १६ वर्ष युग प्रधानाचार्य पर्याय ६६ वर्ष

स्वर्ग वीर निर्वाण सम्बत् १६८३

सर्वायु ११५ वर्ष, सात मास, सात दिन

श्रद्धतीसवें युगप्रधानाचार्य धर्मधोष के स्वर्गस्थ हो जाने पर चतुर्विध संघ ने श्रमगोत्तम श्री विनयमित्र को युग प्रधानाचार्य परम्परा के ३६वें पट्ट पर युग-प्रधानाचार्य के रूप में ग्रिधिष्ठित किया। इन ३६वें युगप्रधानाचार्य श्री विनयमित्र ने वीर नि. सं. १५६७ से वीर नि. सं. १६८३ तक कुल मिलाकर ६६ वर्ष जैसी सुदीर्घाविध तक जिनशासन की महती सेवा की।

अद्याविध उपलब्ध जैन वाङ्गमय में स्रापका (युगप्रधानाचार्य श्री विनयमित्र का) इससे विशेष परिचय दृष्टिगोचर नहीं होता।

श्रापके युगप्रधानाचार्य काल में पौर्णमीयक गच्छ के प्रवर्त्तक श्री चन्द्रप्रभ-सूरि के शिष्य श्री धर्मधोष श्राचार्य ने वीर निर्वाण सम्वत् १६३२ के श्रासपास 'शब्द सिद्धि' (व्याकरण) श्रौर 'ऋषिमण्डल स्तोत्र' की रचना की।

वीर निर्वाण सम्वत् १६५६ में राजगच्छीय श्री शीलभद्रस्रि के चौथे पट्ट-घर घमंघोष नामक बड़े ही प्रभावक ग्राचार्य हुए। उनकी स्मरण- शक्ति ग्रमुपम थी। वे उच्चकोटि के विद्वान्, ग्रद्भुत व्याख्याता ग्रौर ग्रपने समय के अप्रतिम शास्त्रार्थजयी श्राचार्य थे। वीर निर्वाण सम्वत् १६७० के ग्रासपास ग्रापने शाकंभरी के राजा ग्रणोराज की सभा में दिगम्बराचार्य गुणचन्द्र को शास्त्रार्थ में पराजित किया। ग्रापके उपदेश बड़े ही ग्रान्तस्तलस्पर्शी होते थे। उस समय के ग्रनेक राजा- महाराजा भ्रपनी-श्रपनी राजसभाश्रों में बड़ी ही श्रद्धाभिक्तपूर्वक श्रापके व्याख्यानों का श्रायोजन किया करते थे।

इन राजगच्छीय धर्मधोष आचार्य ने विकम सम्वत् ११८६ (तदनुसार वीर निर्वाण सम्वत् १६४६) में 'धम्मकप्पद्मो' और उसी वर्ष की मार्गशोर्ष शुक्ला पंचमी के दिन 'गृहिधर्म परिग्रह प्रमाण' नामक ग्रन्थों की रचना की। आपके नाम पर राजगच्छ की 'धर्मघोष शाखा' का प्रादुर्भाव हुआ जो कालान्तर में 'धर्मघोष गच्छ' के नाम से विख्यात हुआ। अपनी शाखा अथवा अपने गच्छ में किसी प्रकार का आचार शैथिल्य न पनपने पाए, इस दृष्टि से दूरदर्शी आचार्य धर्मघोष ने १६ भावकों को एक समिति का गठन किया। आबू पर्वत पर बनी विमल वसति की प्रशस्त में आचार्य धर्मघोष के सम्बन्ध में निम्नलिखित श्लोक उट्टंकित है:

वादिचन्द्र गुराचन्द्र विजेता, भूपतित्रय विबोधविधाता। धर्मसूरिरिति नाम पुरासीत्, विश्व विश्वविदितो मुनिराजः ॥३६॥

राजवंश परमाईत महाराजो कुमारपाल के राजसिंहासन पर ग्रारूढ़ होते ही शाकंभरी के महाराजा ग्रर्गोराज ने चाहड ग्रादि गुर्जर सामन्तों के भड़काने पर गुजरात राज्य पर ग्राक्रमण कर दिया था। उस युद्ध में श्रर्गोराज पराजित हुग्रा।

श्रगोराज की सुधवा नाम की एक रानी की कुक्षि से उत्पन्न हुए श्रगोराज के ज्येष्ठ राजकुमार जगदेव ने राज्य के लालच में श्राकर विक्रम सम्वत् १२०७ तदनुसार वीर निर्वाण सम्वत् १६७७ में श्रपने पिता श्रगोराज की हत्या कर दी। श्रगोराज की रानी सुधवा मरुकोट्ट (मारोठ) के जोहिया राजा की बहिन थी।

## श्रमरा भगवान् म० के ५२वें पट्टधर थ्रा. श्री सूरसेन

| जन्म                | वी. | नि.        | सं. | १६०१     |
|---------------------|-----|------------|-----|----------|
| दीक्षा              |     | 7 <b>5</b> | 2.5 | १६२३     |
| याचार्य पद          | 7.2 | 1:         | , , | १६४४     |
| स्वर्गारोहरा        | 42  | -,         | 77  | 2005     |
| गृहवास पर्याय       |     |            | •   | २२ वष    |
| सामान्य साधु पर्याय |     |            | -   | २१ वर्ष  |
| ग्राचार्य पर्याय    |     |            | 4   | ६४ वर्ष  |
| पूर्ण संयम पर्याय   |     |            | à   | = ५ वर्ष |
| पूर्ण श्रायु        |     |            | ₹•  | ०७ वर्ष  |

श्रमण भगवान् महावीर की विशुद्ध मूल परम्परा के ५१वें पट्टधर श्राचार्यं श्री देवऋषि के समाधिपूर्वक स्वर्गारोहण पर चतुर्विध संघ ने बी. नि. सं. १६४४ में श्रागम-निष्णात मुनिवर श्री सूरसेन को भ. म. के ५२वें पट्टधर ग्राचार्य पद पर अधिष्ठित किया।

त्रापने अपनी ६४ वर्ष की आचार्य-पर्याय में साधु-साध्वी, श्रावक तथा श्राविका वर्ग को आगमानुसारी अध्यात्म मूलक भाव-परम्परा पर इढ़ बनाये रक्खा। इस प्रकार ६५ वर्ष की विशुद्ध श्रमगा-पर्याय में स्व-पर का कत्याग करने के अनन्तर आपने वी. नि. सं. १७०६ में १०७ वर्ष की आयु पूर्ण कर संलेखना संथारा-पूर्वक समाधि मरगा द्वारा स्वर्गारोहण किया।

## श्रमण भगवान् महावीर के ५१वें पट्टधर ब्राचार्यश्री देवऋषि (द्वितीय) ब्रौर ५२वें पट्टधर ब्राचार्यश्री सूरसेन के ब्राचार्य काल की राजनैतिक स्थिति

## गूर्जराधीश श्री सिद्धराज जयसिंह

श्रमण भगवान् महावीर के इक्कावनवें पट्ट श्राचार्यश्री देवऋषि वीर निर्वाण सम्वत् १४८६ में जब श्राचार्यपद पर श्रासीन हुए उस समय विशाल गुर्जर राज्य के राजिसहासन पर चालुक्यराज भीम श्रासीन थे। श्राचार्यश्री देवऋषि के श्राचार्यपद पर श्रारोहण के दूसरे वर्ष वीर निर्वाण सम्वत् १४६० में महाराजा भीम का वीर निर्वाण सम्वत् १४४८ से १४६० तक विशाल गुर्जर राज्य का ४२ वर्ष तक शासन करने के श्रानन्तर देहावसान हो गया। तदनन्तर वीर निर्वाण सम्वत् १४६० में महाराजा भीम के पश्चात् महाराजा कर्ण चालुक्य राज्य के राज सिहासन पर श्रारूढ़ हुए।

महाराजा कणं ने बीर निर्वाण सम्वत् १४६० से १६२० की पौष कृष्णा दूज पर्यन्त २६ वर्ष, द मास ग्रीर २१ दिन तक गुर्जर राज्य पर शासन करने के अनन्तर अपने तीन वर्ष की वय के पुत्र सिद्धराज जयसिंह को विक्रम सम्वत् ११५० की पौष कृष्णा तृतीया शनिवार के दिन श्रवण नक्षत्र तथा वृष लग्न में गुजरात राज्य के राज सिहासन पर ग्रिभिषक्त कर दिया।

अपने अल्प वयस्क राजकुमार जयसिंह को पट्टगा के राज्य सिंहासन पर आसीन करने के अनन्तर महाराजा कर्ण ने आशापल्ली के दुर्बन्त भिल्लराज आशापर आक्रमण कर उसे युद्ध में परास्त किया। आशापल्ली पर अपना आधिपत्य स्थापित कर कर्ण ने वहां अपने नाम पर कर्णावतीपुर नामक नगर बसाया और स्वयं वहां राज्य करने लगे। अपने नवीन राज्य का सुचारू रूप से संचालन करते हुए महाराज अपने पुत्र जयसिंह के विशाल पट्टगा राज्य का भी उनके वयस्क होने तक संरक्षण करते रहे। उन्होंने कर्णावती पुरी के पास कर्णेश्वर देव का विशाल मन्दिर और उसके पास ही कर्ण सागर नामक एक विशाल तालाब का निर्माण करवाया।

महाराजा कर्ण के परलोक गमन के अनन्तर आशापल्ली कर्णावती का सशक्त समृद्ध राज्य भी महाराजा जयसिंह के विशाल गुर्जर राज्य में सम्मिलत

कर लिया गया ग्रौर इस प्रकार एक विशाल गुर्जर राज्य के शासन की बागडोर महाराजा जयसिंह के हाथ में उसके बाल्यकाल में ही ग्रा गई ग्रौर महाराजा कर्ण की उदयमती नाम की राए। के सहोदर मदनपाल को जयसिंह का संरक्षक नियुक्त किया गया। मदनपाल बड़ा ही विचित्र प्रकृति का व्यक्ति था। एक विशाल राज्य के संरक्षक ग्रीर विशाल गुर्जर राज्य के महाराजा जयसिंह के ग्रिभावक का पद प्राप्त कर लेने के अनन्तर उसकी स्वेच्छाचारिता बढ़ गई। उन दिनों लीला नामक राज्यवैद्य श्रग्राहिल्लपुर पट्टगा में रहता था। वह श्रपने समय का एक सर्वोत्कृष्ट नाड़ी वैद्य ग्रौर ग्रायुर्वेद का पारंगत विद्वान् था। जो कोई भी रोगी उसके पास आता वहं इस निष्णात वैद्य की चिकित्सा से पूर्ण-रूपेग रोग मुक्त हो जाता । उसकी कीर्त्ति दिग्दिगन्त में व्याप्त हो गई ग्रौर न केवल गुर्ज़र राज्य के ही ग्रापितु सुदूरस्थ देशों के लोग भी उसके पास चिकित्सा करवाने के लिये ग्राने लगे। उस राजवैद्य की चमत्कारपूर्ण चिकित्सा पद्धति के प्रभाव से हजारों लोग उसे प्रसन्न हो सम्मानपूर्वक स्वर्ण मुद्राएं प्रदान करने लगे । राजवैद्य के घर में लोगों द्वारा की गई इस प्रकार की स्वर्ण वृष्टि को देखकर मदनपाल ने बिना किसी रोग के ही रुग्ग जैसा ब्याज ग्रथवा छल करते हुए उस राजवैद्य को ग्रपने यहां बुलवाया । नाड़ी देखने पर उस राजवैद्य ने मदनपाल से कहा :— "ग्रापका स्वास्थ्य पूर्णत: उत्तम है, श्रापको किसी प्रकार की व्याधि नहीं है।" राजवैद्य की बात सुनते ही श्राक्रोशभरे स्वर में मदनपाल ने कहा :—"मैंने तुम्हें किसी रोग को दूर करने के लिए नहीं ग्रपितु ग्रपनी स्वर्ण की भूख को मिटाने के लिये कांचन मुद्राग्रों का पथ्य मुभे प्रदान करने के लिये बुलाया है। स्नतः तत्काल बत्तीस हजार स्वर्णे मुद्राएं मुक्ते प्रदान करो अन्यथा तुम्हें बन्दी कर लिया जायगा।" राजवैद्य से किसी उत्तर की बिना अपेक्षा किये ही मदनपाल ने तत्काल उस राजवैद्य को बन्दी बना लिया। राजवैद्य ने साक्ष्चर्य शोकाभिभूत हो अपनी मुक्ति के लिए तत्काल ३२ हजार स्वर्ण मुद्राएं लाकर मदनपाल को समर्पित की ग्रौर उससे ग्रपना पीछा छूड़ाया ।

मदनपाल के इसी प्रकार के भ्रत्याचारों से अग्राहिल्लपुर पट्टगा की प्रजा संवस्त हो उठी । महाराजा जयसिंह उस समय अपनी किशोर वय को पाकर यौवन के द्वार पर पदनिक्षेप करने ही वाले थे। जब जयसिंह ने मदनपाल के अत्याचारों की बात सुनी तो उन्होंने अपने मन्त्री सान्तू से एकान्त में मन्त्रगा कर उसे आदेश दिया कि समस्त गुर्जर राज्य पर छाये हुए मदनपाल से येन-केन प्रकारेण राज्य की प्रजा को शान्ति दिलवाएं। इस प्रकार की मन्त्रसा के पश्चात् सान्तू मन्त्री द्वारा बताये गये उपाय से जयसिंह ने गुष्त रूप से अपने अंगरक्षकों द्वारा मदनपाल को मरवा डाला । श्रीर मन्त्री सान्तु को श्रपने प्रधानमन्त्री पद पर नियुक्त किया ।

महाराजा जयसिंह के जन्म के सम्बन्ध में प्रवन्ध चिन्तामिएकार मेरुतूंगा-चार्य ने एक बड़ी रहस्यपूर्ण एवं ग्राश्चर्यजनक घटना का उल्लेख करते हुए प्रबन्ध चिन्तामिं में लिखा है।

कर्गाटक के महाराजा जयकेशी की राजरानी ने एक कन्या को जन्म दिया। उस कन्या का नाम मयगालल देवी रखा गया। एक बार राजकुमारी मयगालल देवी ने णिवभक्तों के मुख से मोमेश्वर का स्तुति पाठ मुना। सोमेश्वर का नाम मुनते ही राजकुमारी को जाति-स्मरगा ज्ञान हो गया कि वह पूर्व जन्म में बाह्मणी थी। एक-एक मास के बारह मासोपवास करने के पश्चात उस ब्राह्मणी ने बारह प्रकार की वस्तुएं उस नप के 'उद्यापन में दान कर सोमेश्वर देव के दर्शन करने के लिये सोमेश्वर तीर्थ की श्रोर प्रयागा किया। श्रपनी यात्रा के श्रन्तिम चरगा में जब वह बाहुलोड नगर में साई तो उससे राज्याधिकारियों ने सोमेश्वर तीर्थ के यात्रियों से वसूल किये जाने वाले बाहुलोडकर देने की बात कही। उस ब्राह्मणी के पास उस कर को चुकाने के लिये कुछ भी नहीं था। इस कारण राज्य द्वारा नियुक्त कराधिकारियों ने उसे सोमेश्वर देव के दर्शन करने की श्रमुमित प्रदान नहीं की। सोमेश्वर देव के दर्शन न कर पाने के कारण वह ब्राह्मणी ग्रत्यन्त दुखित हुई श्रीर मृत्यु से पूर्व उसने यह निदान किया कि वह सोमेश्वर के यात्रियों पर लगाये जाने वाले उस बाहुलोड कर को ग्रागामी जन्म में बन्द करवाने वाली हो।

इस प्रकार का निदान कर उसने श्रामरण श्रनशन किया श्रौर वह सोमेश्वर तीर्थ के नगर में निधन को प्राप्त हो महाराजा जयकेशी की राजपुत्री के रूप में उत्पन्न हुई।

इस प्रकार का जाति स्मरंग ज्ञान हो जाने के अनन्तर राजकुमारी मयगल्ल देवी ने प्रगा किया कि सोमेश्वर के यात्रियों को बाहुलोड कर से मुक्ति दिलाने के लिये वह गुजरात के महाराजा के साथ ही विवाह करेगी। अन्य किसी के साथ नहीं।

कर्गाट राज जयकेशी को जब अपनी पुत्री के प्रगा की बात ज्ञात हुई तो उन्होंने अपने मन्त्रियों को भेजकर कर्गा से प्रार्थना की कि वे उसकी पुत्री का पारिग्रहिंगा कर उसे अपनी रानी के रूप में स्वीकार करें। कर्गा ने पहले से ही मयगाल्लदेवी के कुरूपा होने की बात सुन रखी थी। अतः उसने जयकेशी की प्रार्थना पर कोई घ्यान नहीं दिया। अपने मन्त्रियों से गुर्जरेश कर्गा की इस प्रकार की उदा-सीनता के समाचार सुनकर जयकेशी ने और कोई उपाय न देख कर्गा को ही अपना पति बनाने के लिये कृतसंकल्पा राजकुमारी मयगाल्लदेवी को अपने विश्वस्त राज्याधिकारियों एवं दास दासियों के साथ स्वयम्बरा के रूप में अग्राहिल्लपुर पट्टगा भेज दिया।

स्वयम्बरा राजकुमारी मयसाल्लदेवी के श्रसाहिल्लपुर पट्टसा पहुंचने की बात सुनकर महाराजा कर्सों ने प्रच्छन्न वेथ में, गुप्त रीति से उस राजकुमारी को देखा भ्रौर वस्तुत: उसे एकदम कुरूप देखकर उसने उसके साथ विवाह करने की बात को पूरी तरह ठुकरा दिया। इस प्रकार ठुकराये जाने से हताश हो राजकुमारी मयगाल्ल देवी ने अपनी ग्राठ सहचरियों के साथ सहर्ष मृत्यु वरण का निश्चय किया। कर्ए की माता उदयमती ने जब इस प्रकार की बात सुनी तो वह द्रवित हो उठी और उसने स्वयं ने भी उसी प्रकार मरने का संकल्प कर लिया। अपनी माता के स्वेच्छा मररा वररा की बात सुनकर मातृभक्त कर्ण ने माता के प्राराों की रक्षा करने के लिये मयरात्लदेवी के साथ विवाह कर लिया। विवाह कर लेने के उपरान्त भी कर्ए ने मयराहलदेवी के अन्तः पुर में जाने की बात तो दूर, उसकी अोर कभी दुष्टि निपात तक नहीं किया।

इस प्रकार कतिपय मास व्यतीत हो जाने के ग्रनन्तर एक दिन मन्त्री मुंजाल को राजा के विश्वासपात्र कंचुकी से ज्ञात हुआ कि महाराजा कर्ग्य एक नीच जाति की नवौढा पर मुग्ध है और उससे समायम करने के लिये आतुर है। मुंजाल ने मयसाल्लदेवी को उस नीच जाति को रमसी के समान परिधान पहनाकर एकान्त स्थान में भेज दिया। अपनी कंचुकी से अपनी अभी प्सित नीच जाति की नारी के एकान्त स्थान में आगमन की बात सुनकर राजा कर्गा उस एकान्त कक्ष में गया। श्रीर वहां उस श्रंधकार पूर्ण कक्ष में मयराल्ल देवी को ही अपनी हीनकुलीना प्रेयसी समभते हुए उसका उपभोग किया। मयगाल्लदेवी उसी रात गर्भवती हो गई ग्रौर उसने राजा से विदा होते समय राजा की ग्रगूंठी स्मरणिचह्न के रूप में मांग ली। कर्ण ग्रपनी ग्रगूठी देकर धपने कक्ष में चला गया ग्रौर मयसाल्लदेवी अपने महल में।

दूसरे दिन प्रातःकाल राजा कर्ण को रात्रि में किये गये ग्रपने दुष्कृत्य पर भयंकर पश्चात्ताप हुम्रा । उसने तत्काल मनुस्मृति म्रादि मान्य स्मृतियों के निष्णात **बाह्मरा विद्वानों को बुलवाया और उनसे ग्रॅग**म्या नीच कुल की नारी के साथ समागम का प्रायश्चित पूछा । उन स्मार्तो ने प्रमारा पुरस्सर बताया कि ग्राग्निकुण्ड में प्रतप्त की गई ताम्न की पुतली का ग्रालिंगन करना ही इस प्रकार के जघन्य अपराध को प्रायक्ष्यित है। तदनुसार राजा कर्ण ने तांबे की पुतली मंगवाकर उसे अमिन में तपाने का अपने अनुचरों को आदेश दिया। राजा को मरने के लिये कृत-संकल्प देखकर मन्त्री मुंजाल ने रात्रि के रहस्य का उद्घाटन करते हुए बता दिया कि जिस स्त्री के साथ उसने समागम किया है, वह कोई नीच कुल की कन्या नहीं, श्रिपितु कर्साटक के महाराजा जयकेशी की कुलीना राजपुत्री श्रौर महाराजा कर्स की परिशीता महारानी मयगालल देवी थी। इस रहस्य के उद्घाटन से कर्ण को ऐसा ग्र<mark>नुभव हुग्रा मानो वह नर्क कुण्ड से निकल कर</mark> पुनः मृत्युलोक में ग्रा गया है। ग्रपनी मुद्रिका एवं महारानी मयगाल्लदेवी को देखकर उसे पूर्णतः विश्वास हो गया कि उसने कोई जघन्य दुष्कृत्य नहीं किया है।

इस घटना के पश्चात् महाराजा कर्ण मयराल्ल देवी के साथ समुचित सद्य्यवहार करने लगा। गर्भ-काल पूर्ण होने पर मयराल्लदेवी ने पुत्र को जन्म दिया । पुत्र जन्म से महाराजा कर्गा के हर्ष का पारावार नहीं रहां ग्रौर उसने ग्रपने राजकुमार का नाम जयसिंह रखा । राजोचित वैभव से राजकुमार का लालन-पालन किया जाने लगा और वह राजकुमार ग्रपने समवयस्कों के साथ खेलने लगा। इस प्रकार राजकुमार क्रमश: तीन वर्ष का हो गया । समान वय के बालकों के साथ खेलता हुआ राजकुमार एक दिन राज सिहासन पर ग्रारूढ़ हो उस पर बैठ गया। राजा कर्रा ने देखा कि उसका पुत्र राज सिहासन पर उसी मुद्रा और ठाट से बैठा है, जैसे कि एक अनुभवी राजा बैठता है। राजा कर्ग ग्रीर उसके पास बैठे हुए मन्त्री, नैमित्तिक आदि आक्वर्यविभोर हो सिहासन पर आसीन जयसिह की और एकटक देखने लगे । नैमित्तिकों ने श्रति विनम्र स्वर में राजा से निवेदन किया :—"राज-राजेश्वर ! राज्याभिषेक का इस समय सर्वश्रेष्ठ मृहत्तं है । इस ग्रतीव श्रेष्ठ एवं शुभ मुहूर्त्त में यदि राजकुमार का राज्याभिषेक कर दिया जाय तो आगे चलकर विशाल गुर्जर राज्य वर्तमान की ग्रपेक्षा कई गुना बड़ा विशाल साम्राज्य बन जायगा।" महाराजा कर्गा ने तत्काल राज्याभिषेक की तैयारी का आदेश दिया श्रौर तत्काल उसी शुभ मुहूर्त्त में जैसा कि पहले बताया गया है विक्रम सम्वत् ११५० की पौष कृष्णा तृतीया, शनिवार, श्रवरा नक्षत्र, वृष लग्न में अपने राजकुमार जय-सिंह का राज्याभिषेक कर दिया।

तदनन्तर ग्रनेक विद्याग्रों एवं राजनीति में निष्णात हो महाराजा जयसिंह ने गुर्जर राज्य की ग्रामूलचूल श्रतीय समीचीन रूप से बड़ी सुन्दर राज्य व्यवस्था की। एक दिन मयरात्ल देवी ने ग्रपने पुत्र सिद्धराज का ग्रपने जातिस्मररा ज्ञान से जात हुए पूर्व भव का वृत्तान्त सुनाया और कहा कि उसे णान्ति तभी मिलेगी जब कि सोमनाथ की यात्रा पर लगा हुआ कर पूरी तरह से उठा लिया जायगा। सिद्धराज ने श्रयनी माता की श्रान्तरिक श्रमिलाया की पूर्ति हेतु माता के साथ सोमनाथ की यात्रा करने का निश्चय किया । मयस्एल्लदेवी ने सर्वा करोड़ मुल्य की स्वर्णमयी पूजा सामग्री लेकर ग्रपने पूत्र के साथ सोमनाथ की यात्रा प्रारम्भ की। जब मयसाल्ल देवी बाहुलोड नगर पहुँची तब उसने देखा कि श्रनेक यात्रियों को कर विभाग के ग्रधिकारी यात्रा का कर देने के लिये बाध्य कर रहे हैं ग्रीर वे यात्री श्रपनी निर्धनावस्था के कारएा कर देने में श्रपनी श्रसमर्थता प्रकट कर रहे हैं। यात्रियों की इस प्रकार की दयनीय दणा को देखकर मयगुल्ल देवी बड़ी खिन्न हुई। उसने देखा कि यात्रियों के समूह कर न चकाये जाने एवं राज्याधिकारियों द्वारा सोमनाथ के दर्णनों की ग्रनुमित न मिलने के काररए हताण एवं खिन्न हो ग्रांखों से ग्रश्र्धारा प्रवाहित करते हुए पुनः श्रपने-ग्रपने ग्राम और नगरों की ग्रोर लौट रहे हैं। यह देखकर तो मयगाल्ल देवी की श्रांखें श्रश्नुश्रों से डबडबा उठी *श्र*ौर उसने ग्रपने परिजनों एवं परिचारकों को पूनः पाटन की ग्रोर लॉट जाने की ग्राजा ंदी। ग्रपनी माता को पाटन की ग्रोर लौटने के लिये उद्यत देख कर जयसिंह ने माता के समक्ष उपस्थित हो निवेदन किया :-- "ग्रम्ब! सोमनाथ के इतना पास आकर आप बिना सोमनाथ की पूजा किये ही क्यों लौटना चाहती हैं?"

मयराल्ल देवी ने कहा:-- "पुत्र! इस कर को सदा सर्वदा के लिये समाप्त कर देने पर ही मैं सोमेश्वर की पूजा करूंगी और तभी मैं अन्न ग्रहण करूंगी, श्रन्यथा नहीं।"

श्रपनी माता की इस प्रकार की प्रतिज्ञा सुनकर जयसिंह ने उसी समय वहां के उच्चाधिकारियों को बूलवाया ग्रौर उनसे उस कर के माध्यम से होने वाली श्राय के पत्रक को लेकर देखा। उस पत्र में ७२ लाख के ग्राय के ग्रंक को देखकर महा-राजा जयसिंह ने तत्काल उस पत्र को फाड़कर ग्रपनी माता के कल्याए। के लिये हाथ में जल लेकर सोमनाथ की यात्रा पर लगने वाले बाहुलोड कर को सदा के लिये समाप्त करते हुए अपनी अंजलि का जल संकल्पपूर्वक पृथ्वी पर डाल दिया ।

चालुक्यराज जयसिंह द्वारा की गई करमू िक की घोषणा से मयगालदेवी को प्रपार हर्षे हम्रा । उसने सोमेश्वर के मन्दिर में जाकर सवा करोड़ मूल्य के स्वर्ण से सोमनाथ को पूजा की । पूजा के अवसर पर तुला पुरुषदान, गजदान स्रादि अनेक प्रकार के बड़े-बड़े दान दिये।

इस प्रकार के महार्घ्य दान देने से मयगाल देवी के अन्तर मन में इस प्रकार का श्रभिमान उत्पन्न हुआ कि मेरे जैसा महादान न तो कभी किसी ने पहले दिया है श्रौर न भविष्य में ही कोई इतना बड़ा दोन देने वाला पृथ्वी पर होगा ही । इस प्रकार के गर्व से उन्मत्त हो वह प्रगाढ़ निद्रा में सो गई। मयराल देवी के इस गर्व को देखकर भगवान सोमनाथ "तपस्वी का भेष धाररा कर उसके समक्ष स्वय्न में उपस्थित हए ग्रीर उन्होंने उससे कहा":-

> "यहीं इस मन्दिर की परिधि में एक दीन-हीन भिखारिन यात्रा के लिये म्राई हुई है। तुम प्रात:काल उससे उसके द्वारा किये हुए सुकृत की, पूण्य की याचना करना।"

यह कह कर तपस्वी वेषघारी भगवान् सोमनाथ श्रदृश्य हो गये। यह स्वप्न देखकर मयरालदेवी की निद्रा भंग हो गई भ्रौर उसने तस्काल राजपुरुषों को श्राज्ञा दी कि वे उस भिखारिन को खोज कर लाएं। राजपूरुषों ने थोड़ी ही देर में उस भिखारिन को राजमाता के समक्ष उपस्थित किया। मयग्लिदेवी ने उस भिखारिन से उसके पुण्य की याचना की। भिखारिन ने राजमाता की बात सुनकर विनीत स्वर में कहा:-

"राज मातेश्वरी! मैं स्वयं नहीं जानती कि मैंने क्या पुण्य किया है। ऋँर यदि किया भी है तो मैं यह नहीं जानती कि उसे आपको किस प्रकार प्रदान किया जाय।"

मयराल देवी ने इस प्रकार की श्रसमंजसपूर्ण स्थिति को देखकर उस भिखारिन से पूछा: "तुम ने इस यात्रा में सब कुछ मिलाकर कितना द्रव्य खर्च किया है ?"

उस भिखारिन ने हाथ जोड़कर उत्तर दिया: — "राजमाता! मैं तो भीख मांग-मांग कर सौ योजन की पदयात्रा के अनन्तर यहां आई हूं। कल मैंने तीर्थ पर आकर उपवास किया और उपवास के पारणे के दिन किसी पुण्यात्मा से पिण्याक (भोज्य) प्राप्त कर उसी के एक अंश से भगवान् सोमेश्वर की पूजा कर उसका एक अंश अतिथि को देशेष अंश से मैंने पारणा किया था। आप महा-पुण्यशालिनी हैं। आपके पिता, भाता, पित और पुत्र राजा हैं। आपने बाहुलोड कर को सदा के लिये समाप्त करवा दिया है। सवा करोड़ मूल्य की पूजा से आपने भगवान् सोमेश्वर की पूजा की है और विपुल दान दिया है। इतना सब कुछ करने के उपरान्त भी आपको मेरा पुण्य प्राप्त करने की इच्छा क्यों हुई है?"

मयराल देवी को भौन एवं असमंजसावस्था में देखकर उस भिखारिन ने कहा :— "राजमाता ! यदि आप बुरा न मानें तो एक बात कहूं।"

मयरालदेवी की मौन स्वीकृति मिलने पर उसने कहा :— "वस्तृतः देखा जाय तो ग्रापके पुण्य से इस महीतल पर मेरा पुण्य महान् है क्यों कि विपुल सम्पत्ति के होते हुए भी, सर्व शक्तिसम्पन्न होते हुए भी सहन शक्ति (सहिष्णुता), यौवना-वस्था में ब्रह्मचर्य का व्रत श्रौर दरिदावस्था में दान यदि थोड़ा-सा भी किया जाय तो उसका लाभ महान् से महत्तम श्रौर वृहत् से वृहत्तम होता है।"

उस भिखारिन की बात सुनकर राजमाता मयगालदेवी का गर्व तत्काल कपूर की तरह उड़ गया।

जिस समय महाराज जयसिंह अपनी माता मयरालदेवी को सोमेश्वर की यात्रा करवा रहे थे, उस समय मालवराज यशोवर्मा ने एक विशाल राज्य को हस्तगत करने का सुअवसर देखकर गुर्जर राज्य पर आक्रमरा कर दिया। चरों से शत्रु के आक्रमरा की बात सुनकर महामन्त्री शान्तु तत्काल यशोवर्मा के पास पहुंचा और उससे पूछा:—"मालवेश्वर! आप ही बताइये क्या कोई ऐसा कार्य है, जिसके, हमारे द्वारा किये जाने से आप पुन: मालव की ओर लौट सकते हों।"

इस पर मालवराज यशोवर्मा ने कहा:—"हां, एक उपाय है। यदि तुम अपने स्वामी द्वारा की गई सोमेश्वर देव की यात्रा के फल को मुक्ते दे देते हो तो मैं इसी समय अपनी राजधानी को लौट सकता हूं।"

l

प्रधानामात्य शान्तु ने तत्काल मालवराज यशोवर्मा के पैरों को जल से प्रक्षालित किया । तदनन्तर श्रपने दक्षिए। कर की ग्रंजलि में जल लिया ग्रौर महाराजा जयसिंह द्वारा उपाजित किये गये सोमेश्वर देव की यात्रा के पुण्य को संकल्पपूर्वक मालवेश्वर यशोवर्मा को प्रदान करते हुए भ्रंजलि का जल छोड़ दिया । इससे संतुष्ट हो यशोवर्मा भ्रपनी विशाल वाहिनी के साथ तत्काल मालव राज्य की भ्रोर लौट गया ।

अपनी माता को सोमेश्वर की यात्रा करवा देने के अनन्तर पत्तन लौटने पर जब सिद्धराज को यह विदित हुआ कि उनके महामन्त्री शान्तु ने उनके द्वारा की गई सोमेश्वर की यात्रा का पुण्य मालवराज को समर्पित कर दिया है तो वह बड़ा कुद्ध हुआ और उसने शान्तु को बुलाकर उसे इसका कारए। पूछा । महामात्य शान्तु ने अतीव विनम्न, शान्त एवं गम्भीर स्वर में उत्तर देते हुए कहा :— "पृथ्वीनाथ ! मेरे द्वारा दान कर देने मात्र से यदि श्रापका पुण्य किसी और के पास चला जाता हो तो न केवल यशोवर्मा के पुण्य को ही अपितु विश्व भर के पुण्यशाली पुरुषों का सम्पूर्ण सुकृत मैं ग्रापको इसी समय संकल्प पूर्वक समर्पित करने के लिये समुद्यत हूं। अथवा यह समभ लीजिये कि मैंने संसार का समस्त पु<mark>ण्य आपको प्रदान कर</mark> दिया । राज राजेश्वर ! ग्रपने शत्रु को येन केन उपायेन यथाशी घ्र ग्रपने देश की भूमि में प्रविष्ट न होने देना, यही राजनीति का सबसे पहला गुरुमन्त्र है।"

अपने महामात्य के उत्तर से महाराजा जयसिंह का कोघ शांत हो गया। किन्तु "मालवराज ने उस समय गुर्जर राज्य पर श्राक्रमण किया जिस समय मैं अपनी माता के साथ भगवान सोमेश्वर की यात्रा के लिये गया हुआ था" इस विचार से वह यशोवर्मा पर बड़ा कुढ़ हुआ ग्रौर उसने उसके इस दुस्साहस का प्रतिशोध लेने की ठानी। युद्ध की पूरी तैयारी कर लेने के अनन्तर एक दिन महाराज जयसिह ने एक शक्तिशाली विशाल चतुरंगिसी सेना के साथ मालवराज की राजधानी घारानगरी की ग्रोर प्रस्थान किया। जयसिंह की शक्तिशाली सेना मालव सेना को पराजित करती हुई धारानगरी की भ्रोर द्रुतगति से बढ़ती ही गई। यशोवर्मा ने शत्रु की प्रबल सैन्य शक्ति को दुर्दान्त एवं अजेय समभ रगस्थली से पलायन कर अपनी सेना के साथ अपनी राजधानी घारानगरी में प्रवेश किया और नगर के परकोटे के लोह कपाटों को बन्द कर नगर के प्राकार की प्रतोलियों एवं प्राचीरों पर अपनी पूरी सैनिक शक्ति को शत्रु से लोहा लेने के लिये आदेश दिया। गुर्जराधीश ने नगर को चारों ग्रोर से घेर कर नगर में प्रवेश का प्राग्णपत्मा से प्रयास किया किन्तू नगर के परकोटे की प्रतोलियों पर सन्नद्ध यशोवर्मा के सैनिकों ने गुर्जर सेना को भीषरा शस्त्रास्त्रों की वर्षा कर प्राकार के पास तक नहीं फटकने दिया। 'प्रबन्ध चिन्तामिए।' के रचनाकार के अनुसार लगभग बारह वर्ष तक सिद्धराज जयसिंह की सेनाओं ने नगर को घेरे रक्खा और अगिएत बार नगर के प्रकोष्ठ को तोड़ कर नगर में प्रवेश करने के अथक प्रयास किये किन्तु नगर के दुर्भेद्य प्राकार एवं मालव

सेना की शस्त्रास्त्र वर्षा के कारए। गुर्जर सेना को किचित्मात्र भी सफलता नहीं मिली। इस लम्बे युद्ध से ऋुद्ध हो एक दिन महाराजा जयसिंह ने अपनी विशाल सेना के सामने यह घोषगा की :-- "जब तक धारानगरी पर ग्रधिकार नहीं कर लिया जायगा तब तक मैं स्रन्न ग्रहरा नहीं करूं गा।" अपने राज राजेश्वर की इस प्रतिज्ञा को सुनकर गुर्जर राज की सेना ने 'कार्यं वा साधयामि देहं वा पातयामि' जैसे इढ़ संकल्प के साथ नगर पर भीषए। म्नाक्रमए। किया । सूर्यास्त होने तक लगभग पांच सौ परमार सेनानी रएाचण्डी की वलिवेदी पर जुभते-जुभते भ्रपने शीश चढ़ा चुके किन्तु महाराजा जयसिंह की प्रतिज्ञा श्रपूर्ण ही रही। इस प्रकार की भीषण स्थिति में गुर्जर सेना के कतिपय सेनानियों ने मन्त्रणा की कि कृत्रिम धारानगरी का निर्माण कर उसे ध्वस्त कर दिया जाय किन्तु इट प्रतिज्ञ जयसिंह ने जब यह सुना तो उनकी आंखें कोपानल उगलने लगीं और उन्होंने घनरव गम्भीर इढ़ स्वर में कहा: -- "मैं धारानगरी पर ग्रधिकार करने के श्रनन्तर ही श्रन्न ग्रहरा करूँगा।" प्रधानामात्य शान्तु ने अपने बुद्धि कौशल एवं कुशल चरों के माध्यम से गुप्त रूप से धारानगरी के ही एक वयोवृद्ध निवासी से यह ज्ञात कर लिया कि यदि पूरी शक्ति लगाकर नगर के दक्षिएी भाग की प्रतोली पर प्रचण्ड वेग के साथ स्राक्रमए। किया जाय तो दुर्ग भंग हो सकता है अन्यथा किसी भी भांति सम्भव नहीं है। इस गुप्त भेव के ज्ञात होते ही जयसिंह ने अपने रखवांकुरे तूफानी सैनिक टुकड़ी के योद्धाग्रों का नेतृत्व करते हुए उस दुर्भ पर भीषरा श्राक्रमरा कर दिया । जयसिंह ने अपने यश:पटह नाम के गजराज पर चढ़कर श्यामल नामक महावत को आज्ञा दी कि वह हाथी को उस त्रिपोली के लोह कपाटों पर भौंक दे। उस पट्ट हस्ति ने पूरी शक्ति लगाकर उन लोह कपाटों पर अपने मस्तक से भीषए। प्रहार किया। हाथी के शक्तिशाली ग्राक्रमण से लोह कपाटों की ग्रर्गला टूट गई ग्रौर हाथी द्वार के ग्रन्दर प्रविष्ट होने लगा । लोह कपाटों के गिरने से पट्टेहस्ति का कपाल फट गया । यह देखकर महावत ने विद्युत् वेग से लपक कर महाराज जयसिंह को पृष्ठ भाग की म्रोर से उतार कर ज्योंही वह स्वयं उतरने लगा कि वह हाथी पृथ्वी पर गिर पड़ा। जयसिंह अपनी मालव सेना के साथ नगर में प्रविष्ट हुआ और उसने मालवराज यशोवर्मा को बन्दी बना लिया। तदनन्तर विजयी जयसिंह ने मालव राज्य को भ्रपने अधिकार में कर सर्वत्र अपनी आज्ञा प्रसारित कर दी। मालव राज्य पर अपना ग्रिधिकार करने और वहां पर शासन के लिए समुचित रूपेगा व्यवस्था करने के स्रनन्तर गुर्जराघीश जयसिंह पट्टा को लौट गया। स्थान-स्थान पर ग्रामों स्रौर नगरों में प्रजा ने अपने विजयी महाराजा का जयघोषों के साथ वर्धापन किया। पत्तन पहुंचने पर गूर्जरेश ने शुभ मुहूर्त्त में नगर में प्रवेश करने के स्रभिप्राय से नगर के बाहर ही अपनी सेना का पड़ाव ड़ाला। उस समय पत्तन में विद्यमान सभी धर्माध्यक्षों ने नियत समय पर गुर्जरेश के पास जाकर अपनी-अपनी अभिनव काव्य रचनात्रों से उनका ग्रभिवादन किया। एक दिन जैनाचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि ने भी महाराजा जयसिंह को आशीर्वाद देते हुए निम्नलिखित श्लोक पढ़ा :--

भूमि कामगवि स्वगोमयरसैरासिच रत्नाकरा मुक्तास्वस्तिकमातनुष्वमुड्प त्वं पूर्णकुम्भी भव । धृत्वा कल्पतरोर्दलानि सरलैदिग्वारगास्तोरगा-न्यायत्त स्वकरैविजित्य जगतीं नन्वेति सिद्धाधिप: ।।

अर्थात् मनोभिलसित सर्व कामनात्रों को तत्काल पूर्ण करने वाली हे मातकामधेनु ! तुम ग्रपने पवित्र गोबर से समस्त पृथ्वी को लीप-पोत कर स्वच्छ-ग्रच्छ कर दो। उत्तमोत्तम रत्नराशियों के निधान हे सागरों ! कामधेनु के गोबर से लिपि-पुती इस पृथ्वी पर ग्राप सब मिल कर ग्रपने श्रेष्ठतम महार्घ्य मुक्ताफलों से अति विशाल अतिसुन्दर स्वस्तिक का निर्माण कर चौक को पूर दो, हेँ अमृतवर्षी चन्द्रदेव ! श्राप इस लिपि-पुती धरा पर स्वस्तिक के पास पूर्ण कुम्भ-कलश बन कर विराजमान हो जास्रो धौर हे दन्ताल दिग्गजो ! स्राप स्राठों ही रजताभ श्वेतवर्शा वाले दिग्गज अपनी सूडों से कल्पवृक्ष के कोमल-सुकोमल पत्रों से तोरणों का-वन्दनवारों का निर्माण कर उन्हें प्रपनी सूडों में थामें इस धरातल को तोरसों से मंडित कर दो, देखिये "महाराज सिद्धराज जयसिंह समस्त पृथ्वीमण्डल पर भ्रपनी विजय वैजयन्ती फहरा कर यहां अलका तुल्या धनहिल्लपुरपत्तन नाम्नी नगरी में पधार रहे हैं, उनके स्वागत की शुभ वेला स्ना गई है।"

म्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि द्वारा सुनाये गये इस श्लोक के शब्दसौष्ठव, कवि की कल्पना की ऊंची उड़ान भीर चमत्कारपूर्ण वचन चातुरी को सुनकर वहां उपस्थित सभी सरस्वती उपासक, सभी सामन्त, सभी सभ्यवन्द एवं श्रोतागरा मन्त्रमुग्ध की भांति हर्षविभार हो उठे। स्वयं सिद्धराज जयसिंह के कण्ठ से हर्षात-रेकवशात् हठात् साधुवाद के 'साधु-साधु-साधु' स्वरों के रूप में स्रान्तरिक उद्गार प्रस्फृटित हो उठे।

म्राचार्यश्री हेमचन्द्र की इस महिमा को सह न सकने के कारण ईर्ष्याभि-भूत एक दो सभासद बोल उठे--- "महाराज इन जैनाचार्य ने हमारे व्याकरराशास्त्र के बल पर ही तो इस प्रकार की विद्वत्ता प्राप्त की है। कहां है जैनों के पास व्याकरण ?''

सिद्धराज जयसिंह की जिज्ञासा भरी दृष्टि को ग्रपनी ग्रोर मुड़ी देख जैना-चार्य श्री हेमचन्द्र ने कहा-- "राजन् ! श्रमण भगवान् महावीर ने ग्रपनी शैशवा-वस्था में इन्द्र के समक्ष जिस व्याकरण को प्रकट कर उसकी व्याख्या की थी. उस व्याकरण को हम लोग पढ़ते हैं।"

इस पर उन ईर्ष्यालु विद्वानों ने कहा—''राजराजेश्वर! विद्वान् स्राचार्य-श्री यह तो पौरािएक श्राख्यान की बात कह रहे हैं। इस पौरािएक कथा के श्रति-रिक्त अन्य किसी ने व्याकरण बनाया हो तो उसका नाम बताया जाय।"

ग्राचार्यश्री हेमचन्द्र ने दृढ़ ग्रात्मिवश्वास से ग्रोत-प्रोत घनरव गम्भीर स्वर में कहा—"यदि महाराज सिद्धराज जयसिंह की सहायता प्राप्त हो जाय तो मैं स्वल्प समय में ही इस प्रकार की सर्वांग पूर्ण व्याकरण की रचना कर विद्या- प्रेमियों के हितार्थ विद्वद्वर्ग के समक्ष प्रस्तुत कर सकता हूं।"

सिद्धराज जयसिंह ने विद्वन्मण्डली के समक्ष स्राचार्य श्री से कहा:— "पूज्यवर! मैं इस कार्य में, मेरी स्रोर से जितनी सहायता स्रपेक्षिस की जा सकती है, उसे पूरा करने का पूरी तरह प्रयास करू गा।" तदनन्तर महाराज जयसिंह ने श्री हेमचन्द्रसूरि को ससम्मान विदा किया।

नगर प्रवेश का शुभ मुहूर्त्त आने पर शुभ दिन शुभ घड़ी में महाराज जय-सिंह के ठाट-बाट पूर्वक नगर प्रवेश के लिये गज, रथ, अध्व आदि वाहन सुसज्जित कर प्रस्तुत किये गये।

गुर्जर राज्य की चतुरंगिशी विशाल सेना भी सुसन्नद्ध हो गुर्जरेश के आगे पीछे और दोनों पार्श्व में रह कर प्रयास के लिये समुद्यत हुई। उसी समय सिद्धराज जयसिंह ने अपने मन्त्रियों के समक्ष ही मालवराज यशोवर्मा के हाथ में अपनी नग्न कटार (दो धार वाली छुरी) देते हुए घोषसा की कि एक ही हाथी पर मैं आगे बैठूंगा और मेरे पृष्ठ भाग पर हाथ में नंगी छुरी लिये मालवराज यशोवर्मा बैठेंगे। इसी मुद्रा में मैं नगर प्रवेश करू गा। यह सुनते ही मुंजाल मन्त्री ने दीर्घ निश्वास छोड़ते हुए कहा:—

"मास्म संघि विजानन्तु, मास्म जानन्तु विग्रहम् । श्राख्यातं यदि श्रृण्वन्ति, भूपास्तेनैव पंडिता ॥"

ग्रर्थात् भूपतिंग्गा सन्धि और विग्रह की नीति को जान लें ग्रथवा न जान लें, किन्तु पुरातन ग्राख्यानों को, राजनैतिक ग्राख्यानों को यदि घ्यान से सुन लें तो वे राजनीति के पारदृश्वा पण्डित हो जाते हैं।

राजन् ! नीति शास्त्र में निष्णात होते हुए भी श्रापने श्रपनी ही मित के श्रमुसार जो यह निर्णय किया है वह वस्तुतः न श्रापके हित में है श्रीर न प्रजाहित में ही।"

इस पर महाराज जयसिंह ने कहा :— "मन्त्रिवर? मैं कहे हुए अपने वचन से पीछे हटने की अपेक्षा प्रास्तों के परित्याग को श्रेष्ठ समभता हूं।"

अपने स्वामी की इस बात को सुनकर प्रत्युत्पन्न मित महामन्त्री मुजाल ने काष्ठ से बनी और श्वेत रंग से रंगी हुई म्यान रहित छुरी महाराज जयसिंह द्वारा दी गई छुरी के स्थान पर मालवराज यशोवर्मा के हाथ में दे दी।

I

तदनन्तर हाथ में दारुमयी कटार लिये यशोवर्मा के आगे हाथी पर बैठकर सिद्ध-राज जयसिंह ने अतीव मनोहारी आडम्बरपूर्ण ठाट-बाट के साथ जयघोशों के बीच नगर प्रवेश महोत्सव से जन-जन के मन को रंजित करते हुए अस्पहिल्लपुर पट्टसा नगर में प्रवेश किया।

प्रवेशोत्सव के सम्पन्न हो जाने के ग्रनन्तर महाराज जयसिंह को ग्राचार्यश्री हमचन्द्रसूरि की व्याकरण निर्माण विषयक बात का स्मरण हुग्रा ग्रौर उन्होंने सुदूरस्य विद्याकेन्द्रों एवं विभिन्न नगरों से उद्भट वैयाकरणों के साथ-साथ उस समय में उपलब्ध सभी प्रकार के व्याकरण ग्रन्थों को मंगवाया ग्रौर उन्हें हेमचन्द्रा-चार्य को समिपत किया। स्राचार्य हेमचन्द्र ने उन सभी व्याकरण स्रन्थों का स्रवगा-हन कर सवा लाख क्लोक परिमाण सिद्धहेम व्याकरण नामक पंचांगपूर्ण स्रतीव सुन्दर एवं सुगम्य व्याकरएा ग्रन्थ का निर्माए। किया । इस व्याकरए। के निर्माए। में महा-राज जयसिंह के नगर प्रवेश महोत्सव के पश्चात एक वर्ष का समय लगा। सिद्धहेम व्याकरण को हाथी के होदे पर रखकर उस पर राजसी छत्र और चामरों को ढोरते हुए बड़े महोत्सर्व के साथ महाराज जयसिंह के राजमन्दिर में लाया गया ग्रौर बड़े हर्षोल्लास के साथ उसकी पूजा ग्रर्चा के पश्चात् उसे राज्य कोषागार में रखा गया। महाराजा जयसिंह ने सिद्ध हेम ब्याकरण का भलीभांति परीक्षण करने के पश्चात् राजाज्ञा प्रसारित करवा दी कि उनके राज्य की सीमाश्रों में एकमात्र सिद्धहेम व्याकरण का ही अध्ययन-अध्यापन किया जाय, त कि किसी अन्य व्याकरण का। स्वल्प काल में ही दिग्दिगन्त में सिद्ध हेम व्याकरण की कीर्ति प्रसृत हो गई। इस व्याकरण के नामकरण में प्रयुक्त सिद्ध और हेम शब्दों से महाराज सिद्धराज जयसिंह भीर कलिकाल सर्वज्ञ आचार्यश्री हेमचन्द्र का नाम अमर हो गया। सिद्धराज ग्राचार्यश्री हेमचन्द्र के त्याग, तप श्रौर प्रकाण्ड पांडित्य से इतना भ्रधिक प्रभावित हुन्ना कि वह जीवन भर उनका सर्वाधिक सम्मान करता रहा।

न्यायनीतिपूर्वक गुर्जर राज्य का शासन करते हुए एक दिन सिद्धराज जयसिंह के मन में यह विचार उत्पन्न हुम्रा कि संसार सागर को पार किये बिना शाश्वत सुख की प्राप्ति नहीं हो सकती । संसार सागर को तैर कर पार करने के लिये सभी दर्शनों में मार्ग दर्शन किया गया है। ऐसी स्थित में कौनसा दर्शन पूर्णतः सच्चा और सर्वश्रेष्ठ है। इसका निर्णय किया जाना सर्वप्रथम परमावश्यक है। इस प्रकार के निर्णय के मनन्तर जो सर्वश्रेष्ठ ग्रीर परम सत्य दर्शन हो उसी के निर्देशों का पालन करते हुए संसार सागर को पार किया जाय। इस प्रकार विचार कर गुर्जराधीश ने विभिन्न दर्शनों के धर्माध्यक्षों को राजसभा में ग्रामन्त्रित कर सच्चे धर्म की खोज करना प्रारम्भ किया। प्रत्येक धर्माध्यक्ष से राजा ने यही प्रश्न किया कि सर्वश्रेष्ठ ग्रीर सच्चा दर्शन कौनसा है?

राजा के प्रश्न के उत्तर में प्रत्येक धर्माध्यक्ष ने श्रपने धर्मशास्त्रों के प्रमारण प्रस्तुत करते हुए एकमात्र श्रपने दर्शन को ही सच्चा और सर्वश्रेष्ठ बताया।

उन विभिन्न दर्शनों के धर्माचार्यों के निजस्तुति एवं परिनन्दापरक उत्तरों से सिद्धराज जयसिंह का किसी निर्णय पर पहुँचना तो दूर, इसके विपरीत उन धर्माध्यक्षों की एक-दूसरे के विपरीत तकों एवं युक्तियों को सुन-सुन कर उसका मन अनेक प्रकार के सन्देहों के भूलों पर भूलता-भूलता भक्तभोरित हो उठा । अन्ततो-गत्वा सिद्धराज जयसिंह ने जनाचार्य हेमचन्द्रसूरि को आमन्त्रित किया और उनके समक्ष भी अपना वही प्रश्न रखते हुए कहा— "महात्मन् ! मैं संसार सागर को पार करना चाहता हूं । इसीलिए मैं यह जानना चाहता हूं कि संसार सागर में डूबते हुए प्रािग्यों को संसारसागर से पार उतारने का दावा करने वाले आज के युग के धर्म दर्शनों में से वस्तुतः कौनसा दर्शन—कौनसा धर्म सच्चा है, जिसका अवलम्बन ले संसार सागर को तैर कर पार करने का प्रयास किया जाय ?"

राजा के प्रश्न को सुन कर स्राचार्य हेमचन्द्र ने मन ही मन विचार किया कि विभिन्न मान्यतास्रों वाले विभिन्न धर्मों के धर्माचार्यों एवं विद्वानों ने स्वदर्शन-मण्डन भौर परदर्शन-खण्डन के अथक प्रयास में अनेक प्रकार की युक्तियों एवं तर्कों को प्रस्तुत कर राजा को असमंजसपूर्ण संशयास्पद स्थिति में डाल दिया है अत: इसके समक्ष दार्शनिक तर्क एवं युक्तियों के रखने से कोई लाभ नहीं होने वाला है। विभिन्न दर्शनों के धर्माध्यक्षों ने अपने-अपने तर्कों एवं युक्तियों से राजा के मन-मस्तिष्क में तर्कजाल निर्मित कर दिया है, मेरी सद्धान्तिक युक्तियों से केवल इतना ही होगा कि उस पहले से बने हुए तर्क जाल में तर्कों का एक ताना-बाना और जुड़ जायेगा। यह विचार कर ग्रांचार्य हेमचन्द्र ने रूपक के रूप में एक पौराशिक श्राख्यान प्रस्तुत करते हुए कहा—"राजन्! एक पौरािएक श्राख्यान है कि एक व्यापारी ने अपनी पूर्व पत्नी से रुष्ट होकर अपनी सम्पूर्ण सम्पत्ति पर अपना अधिकार कर लिया। पत्नी के पास कुछ भी नहीं रक्खा। इस आकस्मिक परिवर्तन से दुःखित हो वह विराक् पत्नी अपने पित को पुनः वश में करने के लिये अनेक तान्त्रिकों एवं मान्त्रिकों से इस प्रकार का कोई कार्य करने की प्रार्थना करने लगी जिससे कि उसका पति पूर्णारूपेएा पुनः उसके वश में हो जाय। संयोग वशात् उसे एक गौडदेशीय कार्मसाक (टोना करने वाले) ने एक ग्रौषिध देते हुए कहा :-"यह तुम अपने पति को किसी तरह खिला देना। इसके खाते ही तुम्हारा पति डोर से बन्धे ढोर के समान तुम्हारे वश में हो जायगा।" वह ग्रौषधि देकर वह तान्त्रिक चला गया।

एक दिन रात्रि के समय उस विशाक पत्नी ने वह श्रौषिध भोजन में मिला-कर श्रपने पित को खिला दी। उस श्रचिन्त्य शक्ति वाली दिव्य श्रौषिध के खाते ही तत्काल उसका पित बैल के रूप में परिवर्तित हो गया। यह देखकर वह विशाक पत्नी श्रत्यन्त दुःखित हुई। उसे श्रपने दुष्कृत्य पर बड़ा पश्चात्ताप हुश्रा। किन्तु उस श्रौषिध का उसे कोई प्रतिकार ज्ञात नहीं था। इस कारण वह विवश हो पड़ौसियों के कटु कटाक्षों, जन-जन के तानों को सुनती हुई उस बैल की सेवा करने लगी। वह हरे-भरे मैदानों में उस बैल को ले जाकर चराती, सरोवरों का स्वच्छ नीर पिलाती ग्रौर रात-दिन पश्चात्ताप की ग्रग्नि में जलती रहती। एक दिन मध्याह्न की चिलचिलाती धूप में वह उस बैल को गोचर भूमि में घास चराते-चराते सूर्य की प्रचण्ड किरुगों से प्रतप्त हो एक वृक्ष की छायाँ में बैठकर विलाप करने लगी । म्रकस्मात उसने गगन में किसी के वार्तालाप का शब्द सुना। उसने ज्योंही सिर ऊपर उठाया तो देखा कि विमान में भगवान शंकर भवानी के साथ बैठे हुए हैं। भवानी उसके कहरण विलाप का काररण पूछ रही है। शिव ने पार्वती को बीती हुई घटना का वृत्तान्त सुनाते हुए कहा:—"यदि यह स्त्री इसी वृक्ष की छाया में इस बैल को चराये तो यहां एक ऐसी वन्यौषिध है कि जिसके खाते ही यह बैल पुनः पुरुष के रूप में प्रकट हो जायगा।"

तदनन्तर तत्काल शिव ग्रौर पार्वती विमान सहित तिरोहित हो गये। गौरीशंकर के इस संवाद को सुनकर वह वििंक पत्नी उठी ग्रौर एक काष्ठ खंड लेकर जहां-जहां उस वृक्ष की छाया उस समय थी उस भू-भाग पर उस डंडे से पृथ्वी पर रेखा खींच दी । इसके बाद उस रेखांकित भू-भाग में से वनस्पति घास, जड़ी-बूँटी म्रादि उखाड़-उखाड़ कर उस बैल को खिलाने लगी। इस प्रकार बैल को घास खिलाते-खिलाते कोई ऐसी वनस्पति ग्रौषिध उस बैल के मुख में चली गई कि जिसे उसके मुख में रखते ही वह बैल पून: पुरुष बन गया।"

ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने सिद्धराज जयसिंह को सम्बोधित करते हुए कहा: - "राजन्! जिस प्रकार उस ग्रज्ञात ग्रौषधि ने ग्रभीसिप्त कार्य की सिद्धि कर दी उसी प्रकार कलियुग में व्यामीह के कारण जो पात्रता का परिज्ञान नष्ट हो गया है, वस्तुत: सभी दर्शनों की भक्तिपूर्वक आराधना करने से वह अज्ञात पात्र परिज्ञान शिवसुख प्रदायी हो सकता है। ग्रतः हे राजन् ! ग्राप जैसे न्यायप्रिय राजा के लिये सभी दर्शनों के प्रति सम्मान प्रकट करना ही श्रेष्ठ है।" श्राचार्यश्री हेमचन्द्र के इस उत्तर से सिद्धराज जयसिंह बड़ा सन्तुष्ट हुआ और उसी दिन से उसने सम-भाव से सभी दर्शनों के प्रति सम्मानपूर्ण व्यवहार करना प्रारम्भ कर दिया।

इस प्रकार सिद्धराज जयसिंह ने ग्रपने राज्यकाल में स्वयं शैव धर्मावलम्बी होते हुए भी सभी धर्मावलम्बियों के साथ समान रूप से सम्मानास्पद व्यवहार किया। इसके राज्यकाल में गुर्जर राज्य की समृद्धि उत्तरोत्तर बढ़ती ही गई। मालव जैसे समृद्ध भ्रौर सम्पन्न राज्य को गुर्जर सत्ता के स्रधीन कर उसने न्याय नीतिपूर्वक प्रजा का पालन किया। वह ग्रंपने सभी सैनिक ग्रंभियानों में सदैव सफल रहा। इस कारएा अथवा तीन वर्ष की वय में ही बाललीला करते समय स्वयमेव राजसिहासन पर सहज भाव से ग्रारूढ़ हो गया, इसी कारणा गुर्जरेश्वर महाराजा जयसिंह को लोक द्वारा सिद्धराज के विरुद से विभूषित किया गया। इसी कारए। ग्राज भी इतिहास के पृष्ठों में गुर्जरेश जयसिंह को सिद्धराज जयसिंह के नाम से अभिहित किया जाता है।

सिद्धराज जयसिंह के विशाल साम्राज्य को उसके पीछे सम्भालने वाला कोई पुत्र नहीं हुआ। इस कारण उसका अन्तिम समय बड़ा शोकपूर्ण रहा। उसे नैमित्तिकों से यह ज्ञात हो गया था कि उसकी मृत्यु के पश्चात् कुमारपाल विशाल गूर्जर राज्य का ग्रिधिपति होगा । इस कारण भी वह अपनी आयु के अन्तिम दिनों में चिन्तामग्न रहा। वस्तुतः वह यह नहीं चाहता था कि विशुद्ध चालुक्य राजवंश के राज सिंहासन पर हीनकूल का व्यक्ति उसका उत्तराधिकारी बन कर बैठे। सिद्धराज जयसिंह के दादा महाराज भीम ने अपने अगाहिल्लपूर पट्टण में चौला देवी नाम की एक वारांगना की यशोगाथाएं सूनीं कि वह अनेक दिक्य गुर्गों एवं अनुपम रूप लावण्य से सम्पन्न होते हुए भी ऐसी मर्यादा का पालन करती है कि ऊंचे से ऊंचे कुल की कुलवधुएं भी उसके गुर्गो की प्रशंसा करते नहीं अधाती। महाराजा भीम ने अपने विश्वस्त अनुचर के माध्यम से अपनी सवा लाख मूल्य की कटारी उसके पास अग्रिम राशि के रूप में परीक्षा हेतु भेजी। वह कटारी पण्यांगना चौला देवी के पास पहुँचाने के ग्रनन्तर महाराजा भीम तत्काल ही मालवप्रदेश में विजयाभियान हेतु चला गया और दो वर्ष तक मालव प्रदेश में ही रुका रहा । चौला देवी ने वे दो वर्ष विशुद्ध शीलव्रत का पालन करते हुए ही विताये। क्योंकि उसने सवा लाख मूल्य की महाराजा भीम की कटारी ग्रग्निम राशि के रूप में स्वीकार कर ली थी इसलिये उसने किसी पुरुष का मुँह तक नहीं देखा। मालव प्रदेश के सैनिक अभियान से लौटने के पश्चात् महाराजा भीम ने चौला देवी के शीलव्रत पालन की यशोगाथाएं श्रपने चरों के मुख से सुनी । वह उसके इस गूरा पर मुग्ध हो गया और उसने तत्काल चौला देवी को राजकीय सम्मान के साथ बुलवा कर अपने अन्तःपुर में रख लिया। महाराजा भीम को अपनी रक्षिता (रखैल) चौला देवी से हरिपाल नाम का एक पुत्र उत्पन्न हुन्ना। कालान्तर में चौला देवी के पुत्र उस हरिपाल से त्रिभुवनपाल का जन्म हुआ और उस त्रिभुवनपाल से कुभारपाल का। यही कारए। था कि सिद्धराज जयसिंह इस भय से कि कहीं उसके मरशोपरान्त कुमारपाल चालुक्यवंश के पवित्र राज सिंहासन पर न बैठ जाय, कुमारपाल का प्रार्गान्त कर देने के लिये व्यग्न हो उठा।

सिद्धराज जयसिंह के जीवन की यही एक ऐसी घटना थी कि जिसने उसके अन्तिम जीवन को विक्षुब्ध कर दिया था। शेष उसका जीवन बड़ा ही सम्मानास्पद एवं ग्रादर्श रहा।

सिद्धराज जयसिंह के ४६ वर्ष के शासनकाल में गुर्जर राज्य ने अभूतपूर्व वृद्धि एवं समृद्धि प्राप्त की । विक्रम सम्वत् ११६६ में विक्रम की बारहवीं शताब्दी के महान शक्तिशाली गुर्जर नरेश ने इस लोक से परलोक के लिये प्रयाग किया।

विशाल गूर्जर राज्य के अधिपति सिद्धराज जयसिंह के शासनकाल में आचार्यश्री देवसूरि, कलिकाल सर्वज्ञ के विरुद्ध से विभूषित आचार्यश्री

हेमचन्द्रसूरि ग्रौर जिनवल्लभसूरि के पट्टधर दादा जिनदत्तसूरि ये तीन महान् जिनशासन प्रभावक युगपुरुष हुए। महाराज सिद्धराज जयसिंह की राजसभा में उनके (जयसिंह के) नाना कराटिक नरेश जयकेशी के राजगुरु दिगम्बराचार्य-वादी चकवर्ती कुमुदचन्द्र के साथ देवसूरि का शास्त्रार्थ हुग्रा। सिद्धराज जयसिह की न्यायप्रियता का यह एक ग्रादशं एवं ऐतिहासिक उदाहरए। था कि उन्होंने ग्रपने नाना के राजगुरु ग्राचार्य कुमुदचन्द्र के साथ हुए शास्त्रार्थ में श्वेताम्बराचार्य देवसूरि को विजयी घोषित करते हुए उन्हें बड़े समारोह के साथ जयपत्र प्रदान किया।

## परमार्हत महाराजा कुमारपाल

विक्रम की बारहवीं शताब्दी के अन्तिम दशक के समाप्त होने के केवल एक वर्ष पूर्व से लेकर विक्रम की तेरहवीं शताब्दी के प्रथम तीन दशकों तक कुल मिलाकर ३१ वर्ष तक विशाल गुर्जर राज्य के राज सिहासन पर महाराजा कुमारपाल ग्रासीन रहकर न्याय नीतिपूर्वक श्रपनी प्रजा का पालन करते हुए जिनशासन के ग्रम्युदय ग्रौर उत्कर्ष के ग्रनेक कार्यों में निरत रहे।

अपने शासन काल में गुर्जराधीश महाराजा कुमारपाल द्वारा किये गये जिन-शासन के अभ्युदयोत्थानकारी महत्त्वपूर्ण कार्यों को दिष्टगत रखते हुए जैन जगत् में उन्हें परमाईत के विरुद से अभिहित किया जाता रहा है और भविष्य में भी शता-ब्दियों तक इसी विरुद के साथ जैन इतिहास में उनका नाम स्वर्णाक्षरों में लिखा जाता रहेगा।

कुमारपाल का राज्यारोहरा से पूर्वकाल का जीवन बड़ा ही दुख:पूर्ण एवं संघर्षमय रहा । उसको अपने प्रारों की रक्षा के लिये प्रच्छन्न वेष में दर-दर की ठोकरें खानी पड़ीं। अनेक बार उसके समक्ष घोर प्रारासंकट उपस्थित हुए और उसे अपने प्राराों की रक्षा के लिये पलायन कर अनेक वर्षों तक सन्यासी के वेष में सुदूरस्थ प्रदेशों में भटकना पड़ा। "न भवित महिमा विना विपत्तेः", यह उक्ति परमाईत महाराजा कुमारपाल पर अक्षरणः चरितार्थ होती है। कुमारपाल के इस प्रकार के संघर्षमय एवं संकटपूर्ण जीवन के पीछे एक बहुत बड़ा कौटुम्बिक काररा रहा है।

यों तो कुमारपाल की धमनियों में यशस्वी चालुक्य राजवंश का ही रक्त प्रवाहित हो रहा था, किन्तु उसके जन्म की एक विचित्र कथा के कारण इसके पूर्ववर्ती चालुक्यराज सिद्धराज जयसिंह ने यह एक प्रकार से दृढ़ संकल्प कर लिया था कि पिवत्र चालुक्यराजवंश के राज सिहासन पर उसके पश्चाए चालुक्य वंश का ऐसा उत्तराधिकारी ग्रासीन हो, जिसके मातृ-पक्ष एवं पितृ पक्ष पूर्णतः विशुद्ध एवं निष्कलंक हों। किन्तु सिद्धराज जयसिंह की मान्यतानुसार कुमारपाल के मातृपक्ष में इस प्रकार की विशुद्धता एवं निष्कलंकता नहीं थी।

श्रंचलगच्छीय पुरातन इतिहासविद् श्राचार्यश्री मेरुतुं गसूरि ने श्रपनी विक्रम सम्वत् १३६१ की ऐतिहासिक कृति ''प्रबन्ध चिन्तामिशा' में परमाईत महाराजा कुमारपाल के मातृ पितृ पक्ष के सम्बन्ध में निम्नलिखित प्रकार का विवरेग प्रस्तुत किया है:—

"चालुक्य महाराज जयसिंह के पितामह एवं परमाईत महाराज कुमारपाल के प्रपितामह पट्टनाधीश महाराज भीम के शासनकाल (विक्रम सम्वत् १०३६ से विक्रम सम्वत् १०७८ तक) में ऋगाहिल्लपुर पट्टगा नगर में एक वैश्या रहती थी। उसने चौलादेवी नाम की एक बाला को अपने पास रखकर उसका पालन-पोषसा किया। जब चौला देवी ने किशोर वय को पार कर यौवन की देहली पर प्रथम चरण रखा तो उसकी ग्रभिभाविका वैश्या ने उसे वारवधु का कार्य प्रारम्भ करने के लिये बाध्य किया। बाला चौला देवी वस्तुतः रूप लावण्य सम्पन्ना अनुपम मुन्दरी थी । वह न केवल परम सुन्दरी ही थी अपितु कुलीन कन्यात्रों के अनेक गुर्गों से सम्पन्न थी। सूर बालाच्चों के सौन्दर्य को भी तिरस्कृत कर देने वाले उसके अनिन्द सौन्दर्य एवं कुलवधुत्रों द्वारा प्रशंसनीय उसके गुराों की ख्याति दिग्दिगन्त में प्रमृत हो चुकी थी। ग्रनेक श्रीमन्त चौलादेवी के सौन्दर्य ग्रौर गुर्गो पर मुग्घ हो उसके रूप लावण्य का रसपान करने हेतु उसकी ग्रभिभाविका को विपुल धनराशि भेंट करने का प्रस्ताव कर चुके थे किन्तु चौला देवी ने अपनी अभिभाविका के समक्ष एक ऐसा प्ररा (शर्त) रक्खा कि वह जब तक कोई प्रशस्त कुल का शौर्यशाली एवं रूपगुरा सम्पन्न पुरुष जीवन भर के लिये उसकी ग्रपनी ग्रभिभाविका ग्रौर उसके स्वयं के निर्वाह योग्य धनराशि देने का उसके समक्ष प्रस्ताव न रक्खे, तब तक वह इस प्रकार के निन्दा कार्य को नहीं करेगी। उसकी अभिभाविक ने अनेक बार उसे इस प्ररा से डिगाने का भरसक प्रयास किया किन्तु चौला देवी अपने प्रसा पर भ्रटल रही। चालुक्यराज भीमदेव ने जब चौला देवी की यशोगाथा सुनी तो उसने म्रपने एक मृति विश्वासपात्र एवं प्रभावशाली बालसखा के साथ चौलादेवी की प्रसापूर्ति के भ्राश्वासन के रूप में भ्रपनी एक सवा लाख मुद्रा के मूल्य की कटारी उसके पास बन्धक के रूप में भेजी। चौलादेवी, ऐसा प्रतीत होता है, पहले से ही महाराज भीम पर मुग्ध थी, सम्भवतः इसी काररण उस बन्धक स्वरूपा भीम को कटारी को उसने सहर्ष स्वीकार कर लिया।

जिस दिन चौला देवी ने महाराज भीम द्वारा उसके पास भेजी गई कटारी को ग्रहण किया, संयोग से उसी दिन एक लम्बे सैनिक श्रीभयान के लिये महाराज भीम को श्रपनी चतुरंगिणी सेना के साथ मालव प्रदेश की श्रोर प्रस्थान करना पड़ा। मालव प्रदेश में वे ऐसे विग्रहग्रस्त हुए कि दो वर्ष तक वे श्रणहिल्लपुर पट्टण नहीं लौट सके। श्रपने सैनिक श्रीभयान के सफलतापूर्वक सम्पन्न होने के पश्चात् जब वे श्रपनी राजधानी लौटे तो उन्हें उनके गुप्तचरों द्वारा यह विदित हुन्ना कि चौला देवी ने किसी पुरुष का श्रद्धावधि मुंह तक नहीं देखा है। इस प्रकार का संवाद सुनने श्रीर इस विषय में सभी भांति श्राश्वस्त हो जाने के श्रनन्तर पत्तना-धीश चालुक्यराज भीम ने पूर्ण राजकीय सम्मान के साथ चौला देवी को श्रपने

ग्रन्त:पुर में बुला लिया श्रौर विधिपूर्वक उसे श्रपनी रानी <mark>बनाकर उसके साथ</mark> दाम्पत्यसुख का उपभोग करने लगे। कालान्तर में रानी चौला देवी गर्भवती हुई श्रौर समय पर उसने एक सुन्दर पुत्र को जन्म दिया । महाराज भीम ने श्रपने उस पुत्र का नाम हरिपाल रक्खा ग्रौर राजकुमारों की भांति उसका लालन-पालन किया। युवा होने पर हरिपाल का विवाह एक राजकन्या के साथ किया गया। कालान्तर में हरिपाल को भी एक पुत्र-रत्न की प्राप्ति हुई ग्रौर इसने ग्रपने पुत्र का नाम भुवनपाल रक्खा । भुवनपाल का भी लालन-पालन संवर्द्धन, शिक्षरा ग्रौर दीक्षरा राजपुत्रों की भांति किया गया। विवाह योग्य युवावय में भुवनपाल का विवाह भी क्षत्रिय राजकन्या के साथ कर दिया गया । राजसी वैभव एवं ठाट बाट के साथ दाम्पत्य सुख का उपभोग करते हुए भुवनपाल को भी एक पुत्र-रत्न की प्राप्ति हुई श्रीर उसका नाम कुमारपाल रक्खा गया । कुमारपाल बड़ा ही होनहार भ्रौर दयांलु प्रकृति का मिलनसार एवं प्रतिभाशाली व्यक्तित्व का धनी था। उसका बाल्यकाल श्रौर किशोर काल राजकुमारों को ही भांति ऐश्वर्यपूर्ण सुखावस्था में व्यतीत हुम्रा । सभी लोग उससे बड़े प्रभावित थे ग्रौर उसके ग्रतिशालीन मृदु मंजुल स्वभाव के कारए। राजप्रासाद के सभी लोग उससे सम्मान पूर्ण प्रेम करते थे। हठात् उसके सौभाग्य ने उल्टो करवट ली, जिसने उसे अति दुर्भाग्यपूर्ण दारुण दु:ख के सागर में ढकेल दिया ।

एक दिन सामुद्रिक शास्त्र का एक लब्ध प्रतिष्ठ विशेषज्ञ सिद्धराज जयसिंह की सेवा में उपस्थित हुआ। उसने चालुक्य राजवंश के कित्यय कुमारों के ललाट, हस्त एवं पदतलों के सामुद्रिक चिन्ह देखे। कमशः कुमारपाल की देहयष्टि पर अत्युत्तम सामुद्रिक चिन्हों को देखकर वह आश्चर्याभिभूत हो उठा। सिद्धराज जयसिंह को अपने मुख की और जिज्ञासापूर्ण दृष्टि से निहारते देख उस सामुद्रिक शास्त्रविद् ने कहा—"महाराज! इस किशोर के सामुद्रिक लक्षरण ऐसे श्रेष्ठ हैं कि जिनके कारण आपके पश्चात् यही विशाल गुर्जर राज्य का अधिपति होगा।" उसने कुमारपाल के पादतल पर अकित अनवच्छित्र एवं सुस्पष्ट ऊर्ध्व रेखा की और इंगित करते हुए पुनः कहा—"मेरी यह सुनिश्चित मान्यता है कि यह रेखा कभी विफल नहीं हो सकती।"

सामुद्रिक शास्त्र के विशेषज्ञ विद्वान् की बात सुनकर महाराज जयसिंह मन ही मन बड़े खिन्न हुए और उन्होंने उसी समय मन में यह दढ़ संकल्प कर खिया कि परम्परागत पवित्र चालुक्य राजवंश को किसी भी दशा में वे अपवाद का भागी नहीं बनने देंगे। बस, उसी दिन से कुमारपाल के दुदिन प्रारम्भ हो गये।

महाराज सिद्धराज जयसिंह ने मन ही मन यह विचार किया कि यदि यह कुमारपाल जीवित रहा तो अवश्यमेव इसकी भाग्य रेखा एक न एक दिन फलवती हो सकती है, ऐसी स्थिति में 'नष्टे मूले कुतः शाखा' अथवा 'न रहेगा बांस न बजेगी बांसुरी' की उक्तियों के अनुसार इसको येन केन उपायेन यमधाम को पहुंचा दिया जाय तो पवित्र चालुक्य राजवंश के भाल पर कालिमा की क्षीरगतम रेखा भी नहीं उभर पावेगी । यह विचार कर महाराज जयसिंह कुमारपाल को मारने के ग्रवसर की खोज में रहने लगे। अपनी सहजन्मा प्रत्युत्पन्नमति एवं दूरदिशिता के कारएा कुमारपाल को महाराज सिद्धराज जयसिंह के मनोभावों की थोड़ी सी भलक पड़ गई ग्रीर वह सदा उनसे दूर रहने का प्रयास करने लगा। एक दिन जब उसे यह पूरी तरह से विश्वास हो गया कि महाराज सिद्धराज जयसिंह उसके प्राएों के प्यासे हैं तो कुमारपाल गुप्त रूप से एक तापस का वेष धारए। कर पाटए। से निकल पड़ा भ्रीर सुदूरस्य देश देशान्तरों में इघर-उधर घूमता रहा। इस प्रकार प्रच्छन्न वेष में कतिपय वर्षों तक विशाल भारत के विभिन्न स्थानों में भ्रमण करने के अनन्तर तापस वेष में ही वह पुनः पत्तन लौटा और एक मठ में अन्य संन्यासियों के साथ रहने लगा। श्राद्ध के दिनों में ग्रपने स्वर्गीय पिता महाराज कर्ण के श्राद्ध के दिन सिद्धरार्जं जयसिंह ने पाटगा के बाह्मगों, साधुत्रों, सन्यासियों ग्रादि को श्राद्ध भोजन के लिए निमन्त्रित किया। उन्हें यह शंका हो गई थी कि कुमारपाल सन्यासी के वेष में उन दिनों ग्रसहिल्लपुर पट्टरा में ही ग्राया हुग्रा है, ग्रतः सिद्धराज जयसिंह ने श्राद्ध के दिन अपने यहां समागत सभी सन्यासियों के चरणों को अपने हाथ से घोना प्रारम्भ किया। साधु वेष में ग्राये हुए कुमारपाल के पैरों का ग्रपने दोनों हाथों की ग्रंगुलियों से प्रक्षालन करते समय जब सिद्धराज जयसिंह को यह ज्ञात हुआ कि इस तपस्वी के पदतल में भ्रतीव सुस्पष्ट लम्बी ऊर्ध्व रेखा है तो उन्होंने बड़े ध्यान से दिष्ट गडाकर उस तपस्वी की ऊर्घ्व रेखा को देखा और उन्हें विश्वास हो गया कि यही कुमारपाल है। कुमारपाल पहले से ही सशंक तो था ही, जब उसने सिद्धराज जय-सिंह की इस प्रकार की चेष्टाओं को देखा तो उसे ग्रौर विश्वास हो गया कि गुर्ज-रेण्यर ने उसे पहिचान लिया है ग्रीर वह इस बार उसके प्राणों का ग्रपहरण करके ही दम लेगा तो वह बड़ी चतुराई से सन्यासियों के पीछे ग्रपने ग्रापको छिपाता हुआ भ्रपना वेष बदल कर तत्काल राज प्रासाद के पूर्व परिचित किसी गुप्त द्वार से निकल भागा। जब कुछ ही क्षरा में सिद्धराज की प्रांखें उस साधु वेषधारी कुमारपाल को खोजने के लिये चारों स्रोर उठीं तो उस साधु को वहां कहीं न देख उसने तत्काल अपनी ग्रंग-रक्षक सेना के नायक को ग्रादेश दिया कि सभी दिशाओं में भ्रपने सुभटों को भेजकर उस साधु को पकड़ कर उनके समक्ष उपस्थित करो । कुमारपाल नगर में त्वरित गति से ग्रागे की ग्रोर बढ़ता हुन्ना ग्रालिंग नाम के एक कुम्हार के घर में घुसा ग्रौर वहां मिट्टी के भांडों को पकाने के लिये श्राव में कुम्हार के द्वारा रखे जा रहे भांडों के नीचे छिप गया। राजा के सुभट कुमारपाल का ब्रनुसरण करते हुए कुम्हार के घर में घुसे । उन्होंने कुम्हार के घर आंगन आदि को घूम-घूम कर बड़े घ्यान से देखा किन्तु कहीं कुमारपाल की न देखकर उन्होंने कुम्हार से पूछा:--"एक युवक राजमहलों से भाग निकला है, क्या तुमने उसे देखा है?" दयालु कुम्हार ने बड़ी चतुराई से स्रज्ञात की भांति अपनी मुखमुद्रा बनाते हुए

हाथ जोड़कर कहा :-- "नहीं महाराज! इधर तो कोई नहीं स्राया।" राजा के सैनिक तत्काल किसी और दिशा की घोर कुमार की खोज में चल पड़े। कुछ क्षराों तक वहीं छिपे रहकर कुमार सावधानीपूर्वक आव से बाहर निकला और नगर के बाहर वन की क्रोर द्रुतगति से भाड-भंखाडों ग्रौर वृक्षों की ग्रोट में छिपता हुग्रा एक किसान के खेत में पहुंचा। वहां बहुत से किसान ग्रपने खेतों की रक्षा के लिये बाड निर्माण हेतु कटीले वृक्षों की लम्बी-लम्बी टहनियों की एक विशाल राशि तैयार कर रहे थे, कुमार चुपचाप उस कंटकराणि के नीचे छिप गया । उसका शरीर कंटकों से बिंघ गया किन्तु उसने साहसपूर्वक उस कष्ट को सहन किया। राजा के सुभट जो सब क्रोर कुमारपाल की खोज में घूम रहे थे, उनमें से कतिपय सुभट उस किसान के पास भी आये। खेत में चारों स्रोर उन्होंने वृक्षों स्रादि में सावधानी-पूर्वक कुमारपाल की खोज की। कटीली भाड़ियों के उस बड़े ढेर को भी उन्होंने अपने तीक्ष्मा भाले ढेर में घुसेड़-घुसेड़ कर देखा पर कुमारपाल क्वांस रोके चुपचाप उस कांटे के ढेर के नीचे छिपा रहा। राजा के सैनिक हताश होकर वहां से भी लौट गये। सैनिकों के चले जाने के पश्चात् उन किसानों ने रात्रि के स्रन्धकार में कुमार-पाल को उस कंटक राशि से बाहर निकाल कर ग्रशन पानादि से तृप्त कर वहां से विदा किया । वृक्षों स्रौर लतागुल्मों की स्रोट में छिपता हुस्रा कुमारपाल दो दिन श्रौर दो रात तक निरन्तर चलता रहा श्रौर तीसरे दिन ग्रग्णहिल्लपुर पट्टगा से बहुत दूर एक घने जंगल में पहुंचा । सूर्य की प्रखर किरुएों से सन्तप्त ग्रौर इतनी लम्बी दौड़ भाग के परिश्रम से क्लान्त कुमारपाल एक वृक्ष की छाया में बैठ गया। वहां उसने देखा कि एक चूहा अपने मुंह में एक रौप्य मुद्रा लिये अपने बिल से बाहर निकला भीर उस रौप्य मुद्रा को एक भ्रोर रख कर पुनः बिल में प्रविष्ट हो गया । थोड़ी ही देर के पक्ष्चात् वह पुनः दूसरी रौप्य मुद्रा लिये बिल से बाहर निकला स्रौर उसे भी पहली मुद्रों के पास रख कर पुनः बिल में प्रविष्ट हो गया। इस प्रकार वह चूहा २१ बार एक-एक रौप्य मुद्रा अपने मुंह में लिये बिल से बाहर आता रहा और उन सब मुद्राओं को कमशः एक-दूसरी मुद्रा के पास रखता रहा। अन्त में वह पहली मुद्रा को मुख से पकड़ कर बिल में प्रविष्ट हो गया। कुमारपाल यह देख कर ग्रपने स्थान से उठा ग्रौर उन ग्रविशष्ट बीसों ही मुद्राग्रों को उठा कर एक वृक्ष की श्रोट में बैठ उस बिल की श्रीर देखने लगा। उसने देखा कि कुछ ही क्षाएों में वह चूहा पुनः अपने बिल से बाहर लौटा ग्रौर जिस स्थान पर उसने रौप्य मुद्राएं रखी थी, उस स्थान पर उन मुद्राभ्रों को न देख कर इतस्ततः उन मुद्राभ्रों की बड़ी ही व्यग्रतापूर्वक खोज करने लगा। अन्ततोगत्वा जब उसे वे मुद्राएँ नहीं मिलीं तो वह इधर-उधर लौट-पोट हो छटपटा कर मर गया । इस प्रकार चूहे को मरा हुन्ना देखकर कुमारपाल बड़ा दु:खित हुआ और मन ही मन सोचने लगा कि अपने स्वायत्त द्रव्य के प्रति एक स्रबोध वन्य जन्तु को भी कितना प्रगाढ़ मोह होता है। उसे स्वयं को भी अपना घर-द्वार ही नहीं सर्वस्व तक छोड़ कर वन-वन की, दर-दर की ठोकरें खाने के लिये बाध्य होना पड़ा है। इस प्रकार भारी मन लिये वह उस

वन में ग्रागे की भ्रोर बढ़ा। तीन दिन से उसे खाने को कुछ भी नहीं मिला था। भूख के कारण उसे एक डग भी आगे बढना दूभर हो गया था।

उसी समय ससुराल से अपने पीहर की श्रोर पालकी में जा रही किसी अपार समृद्धिशाली श्रेष्ठिकुल की महिला की दिष्ट पूर्णरूपेएा परिश्रान्त-क्लान्त एव म्लानमुख कुमारपाल पर पड़ी। प्रथम दिष्टिनिपात से ही उस युवती ने ताड लिया कि वह कोई सम्भ्रान्त कुल का प्रदीप है ग्रीर दूर्दिनों की चपेट में ग्रा भुखा-प्यासा वन में भटक रहा है। उसने अपनी पालकी रोक कर कूमारपाल से पूछा:-"बन्ध् ! तूम कौत हो ?"

ग्रदीन घनरव गम्भीर स्वर में ईषत्स्मित के साथ क्मारपाल ने उत्तर दिया :--- 'बहिन ! इस समय तो मैं इससे ग्रधिक कुछ भी कहने की स्थिति में नहीं हं कि मैं एक लक्ष्यविहोन पथिक हं।"

रमग्री ने सहमे स्वर में प्रश्न किया : "बन्धुवर ! ऐसा कौन-सा वृक्ष है, जिसे शीत, उष्ण ग्रादि सब प्रकार के ग्रनुकूल ग्रथवा प्रतिकूल पवन के भौकों ने नहीं मकभोरा हो ? पहले के दिन न रहे, तो ये दिन भी सदा रहने वाले नहीं हैं। क्या ग्राप यथेच्छ समय तक हमारे यहां मुखपूर्वक प्रच्छन्न एकान्त ग्रज्ञातवास करने की स्थिति में हैं?"

कुमारपाल ने कृतज्ञतापूर्ण दढ़ स्वर में कहा:-- "बहिन! तुम्हारे इस वात्सल्यपूर्ण उच्चकुलोचित सौहार्दभाव के लिए घन्यवाद ! किन्तु मैं किसी को ग्रपने दुर्दिनों का साभी नहीं बनाऊंगा, विशेष कर तुम्हारे जैसे सुखी समृद्ध परिवार की। यह कह कर कुमारपाल ने स्नागे की स्रोर डग बढाया।"

ईम्य कुल की उस महिला ने कुमारपाल को रोकते हुए कहा :— "ठहरो भाई! तुम्हारे स्वावलम्बनपरक साहस से तुम्हें शीध्र ही ग्रभीप्सित कार्य की सिद्धि प्राप्त होगी, किन्तु थोड़ा भोजन कर लो। देखो! बहिन के ग्राग्रह को टालना मत। "यह कहते हुए उस ईभ्य महिला ने ग्रपने पाथेय में से करम्ब का स्वादिष्ट पाथेय विपुल मात्रा में उस पथिक की स्रोर बढ़ाया। कुमारपाल उसके श्राग्रह को टाल न सका ग्रौर उसने वह पाथेय रख लिया।

कुमारपाल ने एक सघन वृक्ष की श्रोर डग बढ़ाये श्रौर उस इम्य पत्नी ने अपनी पालकी को अपने लक्ष्य की ओर बढाने का अपने परिचारकों को आदेश दिया ।

जैसे कोई भूली-बिसरी बात स्मृति-पटल पर ग्रा उभरी हो। कुमारपाल सहसा उस महिला की पालकी के पास ब्राया ब्रौर उससे पूछा :--- 'ब्राप किस श्रीमन्त की पुत्री ग्रौर किस ईम्य की कूलवधू हैं ?"

उस श्रेष्ठिकुल की महिला से उसके श्वसुर ग्रौर पिता का नाम-धाम मालूम कर कुमारपाल बीस रजत मुद्राएं उस श्रेष्ठि कुलवधु के हाथ में रखकर बोला:— "बहिन! ग्रपने भाई की यह श्रक्तिंचन भेंट ठुकराना मत।" तदनन्तर कुमारपाल त्वरित गित से उस सघन वृक्ष की ग्रोर बढ़ गया। कुमारपाल ने वृक्ष की छाया में बैठकर तीन दिन से प्रज्वलित हो रही ग्रपनी पेट की ज्वाला को शान्त किया। पास ही बहती हुई नदी से जल पीकर वह दक्षिण दिशा की ग्रोर बढ़ चला। इस प्रकार ग्रनेक प्रान्तों में परिश्रमण करता हुग्रा कुमारपाल स्तम्भ तीर्थ में सामन्त उदयन के पास पहुंचा, उस समय सामन्त उदयन पौषध्शाला में ग्राचार्यश्री हेमचन्द्राचार्य के पास बठा हुग्रा था। कुमारपाल ने पौषधशाला में जाकर ग्राचार्यश्री हेमचन्द्र को नमस्कार करने के ग्रनन्तर उदयन का ग्रभिवादन किया। उदयन कुमारपाल को देखते ही हर्ष-विभोर हो उठा ग्रौर उसे ग्रपने वक्षस्थल से लगा ग्रपने पास दिठाया। तदनन्तर ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि को कुमारपाल का परिचय कराते हुए उदयन ने ग्राचार्यश्री से प्रक्न किया:—"भगवन् ! इस शौर्यपुँज क्षत्रियकुमार की इस दुर्भाग्य-पूर्ण दशा का ग्रन्त कब होगा?"

त्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने कुमारपाल के भाल एवं अन्य अगों पर अंकित प्रशस्त लक्षणों को देखकर घनरव गम्भीर सुदृढ़ स्वर में कहा :—"सामन्तराज! यह युवक शीघ्र ही सार्वभीम राज राजेश्वर होने वाला है। यह सुनिश्चित है। इसकी प्रशस्त भाग्यरेखाओं को अब तो विधाता भी नहीं मिटा सकता।" दारिद्य की दुर्दशा में आकण्ठ मग्न कुमारपाल के साथ ही सामन्त उदयन को भी आचार्यश्री के इस भविष्य कथन पर एक बार तो विश्वास नहीं हुआ। दोनों को संदिग्धावस्था में देखकर हेमचन्द्रसूरि ने यह कहते हुए कि क्षत्रियकुमार के लिये यह कोई असम्भव बात नहीं है, दढ़ स्वर में कहा:—"विक्रम सम्वत् ११६६ की कार्तिक कृष्णा द्वितीया, रिववार के दिन हस्त नक्षत्र में यदि कुमारपाल का राज्याभिषेक न हो जाय तो मैं उस दिन के पश्चात् इस निमित्त ज्ञान से सदा सर्वदा के लिये सन्यास ग्रहण कर लूँगा।"

तदनन्तर श्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने श्रपने इस भविष्य कथन को श्रपने हाथ से दो पत्रों पर लिखा । एक पत्र उन्होंने मन्त्री उदयन के हाथ में श्रौर दूसरा पत्र कुमारपाल के हाथ में रख दिया ।

इस चमत्कारपूर्ण भविष्य कथन को इस प्रकार के सुदृढ़ श्रात्म-विश्वास के साथ प्रकट करने के श्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि के श्रद्भुत् कला-कौशल को देखकर आश्चर्याभिभूत कुमारपाल ने निर्णयात्मक स्वर में कहा:—"भगवन्! यदि श्रापका यह भविष्य कथन सत्य सिद्ध हुआ तो उसी दिन से उस समस्त राज्य के श्राप ही स्वामी होंगे। मैं तो श्रापके श्राज्ञाकारी श्रनुचर के रूप में सदा श्रापके श्रादेशों की श्रनुपालना को ही श्राजीवन श्रपना सौभाग्य समभता रहूंगा।"

कुमारपाल की इस प्रकार की प्रतिज्ञा को सुनकर ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने कहा:— "क्षत्रियकुमार! अन्ततोगत्वा नरक में गिराने वाले राज्य से हमारे जैसे विरक्त साधु-सन्यासियों को क्या प्रयोजन है? हां, ग्राप श्रपनी इस बात को सदा याद रखना ग्रौर यथाणक्ति श्रमण भगवान् महावीर के शासन की सतत सेवा में निरत रहते हुए ग्रपनो कृतज्ञता प्रकट करते रहना।"

कुमारपाल ने ग्राचार्यश्री के इस निर्देश को ग्रटल ग्राज्ञा समभकर शिरोधार्य किया और उन्हें नमस्कार करने के ग्रनन्तर मन्त्री प्रवर उदयन के साथ उसके प्रासाद की ग्रोर प्रस्थित हुग्रा। मन्त्रीश्वर उदयन ने स्नान, पान, ग्रशनादि से कुमारपाल का बहुमानपूर्वक सम्मान-सत्कार किया और उसे उसकी लक्ष्यविहीन यात्रा के लिये पर्याप्त पाथेय प्रदान कर विदा किया। उदयन से विदा ही कुमारपाल कमिक पद-यात्रा करता हुग्रा मालव प्रदेश में पहुंचा। वहां उसने कुडंगेश्वर के भव्य प्रासाद में शिला पर उद्देकित प्राचीन प्रशस्ति की निम्नलिखित गाथा को पढ़ा:—

पुन्ने वाससहस्से, सयम्मि वरिसारा नवनवइग्रहिए। होही कुमारनरिन्दो तुह विक्कमराय सारिच्छो।।

ग्रथित् हे विक्रम महाराज ! श्रापके स्वर्गारोहरण के श्रनन्तर एक हजार एक सौ निन्यानवे वर्ष व्यतीत हो जाने पर श्रापके समान ही प्रतापी कुमारपाल नाम का एक राजा होगा ।

इस गाथा को पढ़कर कुमारपाल के आश्चर्य का पारावार नहीं रहा। विक्रम सम्वत् ११६६ का अवसान होने में एक मास से भी कम समय अवशिष्ट रह गया है। इस वर्ष के अवसान के साथ ही साथ मेरे राज्यारोहण काल विषयक इन दो भविष्यवािण्यों को देखते हुए महाराज सिद्धराज जयसिंह का अवसान काल भी सिक्तकट ही प्रतीत हो रहा है, यह विचार कर कुमारपाल ने कुडंगेश्वर से अगािहिल्लपुर पट्टण की ओर प्रस्थान करने का दढ़ निश्चय किया। अपनी मातृ पितृ भू गूर्जर भूमि की ओर दुतगित से प्रयाण कर पथ को पार करता हुआ कुमारपाल एक दिन रात्रि के समय अगाहिल्लपुर पट्टण पहुंचा और अपने बहनोई (भिगिनीपित) कान्हडदेव के भवन में पहुंचा। कान्हडदेव उस समय राजप्रासाद में थे। बहिन ने अपने भाई का बड़े दुलार से स्वागत किया और कहा— "महाराज सिद्धराज जयसिंह असाध्य रोगअस्त हो अचेतनावस्था में रुग्ण शय्या पर हैं। तुम्हारे जीजाजी को यहां लौटने में सम्भवतः विलम्ब हो सकता है। अतः तुम हाथ मुंह घोकर भोजन कर लो।"

कुमारपाल ने कहा-- "नहीं, मैं उनके स्राने पर ही भोजन करू गा।"

उन्हें ग्रधिक समय तक प्रतीक्षा नहीं करनी पड़ी । कान्हडदेव राज प्रासाद से लौट ग्राये । उन्होंने कुमारपाल को बड़े प्रेम के साथ भोजन कराया ग्रौर कहा—

"अभी थोड़ी ही देर पहले महाराज सिद्धराज जयसिंह ने परलोक के लिये प्रयाण कर दिया है। अभी तक इस सूचना को गुप्त रखा गया है। तुम इस समय शान्ति से सो जाओ। प्रातःकाल महाराज के अन्तिम संस्कार से पूर्व ही चालुक्य राजवंश के परम्परागत नियम के अनुसार राज्याभिषेक के महत्त्वपूर्ण कार्य का निष्पादन करना है।" यह कहकर कान्हडदेव अपने शयनकक्ष में चले गये। कुमारपाल भी एक कक्ष में शय्या पर लेट गया। कुछ क्षणों तक उसके अन्तर्मन में अनेक प्रकार के विचार आते रहे किन्तु उसे उपरिवर्णित दो भविष्यवाणियों पर और गूर्जर शासन तन्त्र के प्रभावशाली सामन्त अपने बहनोई कान्हडदेव पर तथा अपने पौरुष पर अटल आस्था थी। अतः वह शीझ ही प्रगाढ़ निद्धा में मन्त हो गया।

प्रात:काल सूर्योदय से पूर्व ही कान्हडदेव ने ग्रपनी सुसे जिजत सेना सहित कुमारपाल को साथ लेकर राजभवन में प्रवेश किया। राजभवन में पहुंचने के पश्चात् कान्हडदेव ने राज्य के महामात्य, श्रन्य श्रमात्यगरा, सामन्तगरा एवं प्रमुख राजमान्य नागरिकों के समक्ष राज्याभिषेक की पूरी तैयारी करवाई। कान्हडदेव ने उपस्थित सामन्त, मन्त्री एवं मान्य नागरिकवृन्द को सम्बोधित करते हुए कहा--- "इस अतिविशाल एवं महान् शक्तिशाली गुर्जर साम्राज्य के भार को वहन करने में कौन सक्षम है ? इसकी परीक्षा कर ली जाय ?" वहां उपस्थित सभी प्रमुख पुरुषों ने मौन इंगित से कान्हडदेव के कथन के प्रति ग्रपनी सहमति प्रकट की। राज सिहासन पर आरूढ़ होने के प्रत्याशी एक कुमार को पट्ट पर बैठने का कान्हडदेव ने संकेत किया। पट्ट पर बैठते समय उस कुमार का न केवल उत्तरीय म्रिपितु सभी वस्त्र ग्रस्त-व्यस्त हुए देख कान्हडदेव ने उसे हाथ पकड़ कर उठाया ग्रौर एक ग्रोर बैठने का संकेत किया। तदनन्तर दूसरे प्रत्याशी कुमार को कान्हड-देव ने पट्ट पर बैठने का निर्देश दिया। उस कुमार ने पट्ट पर बैठकर अपने दोनों हाथ जोड़कर सिर को भुका दिया। हठात् वहां उपस्थित सामन्तादि प्रमुख पुरुषों के कण्ठों से ये स्वर फूट पड़ि—"यह यशस्वी गुर्जर राज्य वंश के उन्नत भाल को नीचा कर देगा।" कान्हडदेव ने हाथ पकड़ कर उस दूसरे प्रत्याशी को भी पट्ट से उठा दिया और कुमारपाल को सिंहासन पर श्रासीन होने का निर्देश दिया। कुमारपाल तत्काल गरुड की भांति वेग से सिहासन पर सभी भांति सुसयत हो अपने उत्तमांग को राज राजेश्वर की भांति ऊपर उठाये हुए बैठ गया और अपनी तलवार की मूठ को अपने दक्षिए। करके वज्जपाश में आबद्ध कर उसे शनैः शनैः दोलित करने लगा। वहां उपस्थित सभी प्रमुखजनों ने सिर भुकाकर उसका राज्याभिषेक करने की सहर्षपूर्ण सम्मति प्रदान की। राज पुरोहित ने तत्काल मंगल पाठ के साथ कुमार-पाल का गुर्जर साम्राज्य के राज सिंहासन पर राज्याभिषेक किया श्रीर साथ ही साथ विविध वाद्य ध्वनियों से समस्त वायु मण्डल गुंजरित हो उठाः। 'महामहिम गुर्जरेश्वर महाराज कुमारपाल की जय हों आदि जयघोषों से समस्त गगनमण्डल प्रकम्पित हो उठा । कान्हडदेव श्रादि सभी सामन्तों श्रौर उपस्थित जनसमूह ने

त्रपने उत्तमांगों से पृथ्वी का स्पर्ण करते हुए कुमारपाल को नमस्कार किया । राज्य में सर्वत्र कुमारपाल की राजाज्ञा प्रसारित करवा दी गई ।

कुमारपाल के राज्याभिषेक के अनन्तर महाराज सिद्धराज जयसिंह की राजकीय सम्मान के साथ सभी प्रकार की श्रीष्वंदैहिक कियाएं सम्पन्न की गईं। पुरोहितों, ब्राह्मगों और भिक्षुकों को विपुल दान दिया गया। अनेक प्रकार के पुण्य कार्य किये गये।

महाराजा कुमारपाल राज्यारोहरा से पूर्व भारत के विभिन्न भागों में एवं अनेक राज्यों में परिभ्रमण कर चुका था, अनेक प्रकार के कटु अनुभव भी उसे हो चुके थे, विभिन्न राज्यों की प्रजा के अभाव अभियोगों आदि की दशा को उसने प्रत्यक्ष रूप से देखा था, इस प्रकार की ग्रनुभूतियों से मेधावी कुमारपाल की मेथा शक्ति और भी अधिक निखर चुकी थी। उसने शासन सूत्र सम्भालते ही राज्य के सब कार्यों को स्वयं अपनी सीधी देखरेख में करना प्रारम्भ किया। शासन सूत्र के संचालन की सभी गतिविधियों पर कुमारपाल की दूरदर्शी कड़ी दृष्टि के कारए। राज्य के प्राय: सभी प्रमुख ग्रधिकारी गए। थोड़े ही दिनों में उससे मन ही मन रुष्ट हो उसकी हत्या करने के प्रपंच रचने लगे। कुमारपाल के पुण्य-प्रताप से किसी स्वामिभक्त वयोवृद्ध अधिकारी ने कुमारपाल के समक्ष उसकी हत्या के षडयन्त्र की जानकारी रख दी । कुमारपाल ने तत्काल उन सब षडयन्त्रकारियों को चुन-चुन कर एक ही रात में यमधाम पहुंचा दिया । कुमारपाल के इस प्रकार के कठोर अनुशासन का यह परिसाम निकला कि सभी अधिकारी, सभी प्रकार की षडयन्त्रकारी प्रवृत्तियों से कोसों दूर रहकर प्रगाढ़ स्वामिभक्ति ग्रौर ग्रटूट देशभक्ति के साथ शासन और शासित प्रजा की सेवा में अत्यन्त संवेदनशीलता के साथ निरत रहने लगे। महाराज कुमारपाल ने सिंहासनारूढ़ होते ही मन्त्रीश्वर उदयन के पुत्र वाग्भट्टदेव को अपने महामात्य पद पर नियुक्त किया और श्रालिंग नामक कुम्हार को चित्रकूट के पास सात सौ गांवों का अधिपति बना दिया। उसके पारिवारिक जनों को क्षत्रियों के समकक्ष सम्मान प्रदान कर प्रपने वंश के 'प्रधान' पद पर नियत किया। इस प्रकार की "प्रधान" जातिया ग्राज भी राजस्थान के विभिन्न भागों के क्षत्रियों में उपलब्ध होती हैं। जिन किसानों ने कटीले वृक्षों की कटीली शाखाओं के ढेर के नीचे कुमारपाल को छिपाकर रखा था, उन किसानों को कृतज्ञ शिरोमिए। क्रमारपाल ने अपने अंगरक्षकों के पद पर प्रतिष्ठित किया ।

इस प्रकार विशाल गुर्जर साम्राज्य के शासनसूत्र को ग्रपने हाथ में सम्भालने के स्वल्प काल पश्चात् ही कुमारपाल ने ग्रपने राज्य को निष्कंटक बना लिया।

उदयन देव के 'वाहड' नामक पुत्र को महाराज जयसिंह ने अपने जीवन के संघ्याकाल में एक प्रकार से अपना पुत्र मान लिया था। वाहड कुमार का राज्य के

प्रमुख ग्रधिकारियों, कर्मचारियों, राज भवन के परिचारकों एवं राज्य के विभिन्न गण्यमान्य प्रमुख नागरिकों पर पर्याप्त प्रभाव था । इसके साथ ही साथ वाहडकुमार महाराज सिद्धराज जयसिंह का कृपापात्र वरद पुत्र होने के काररा गुर्जर राज्य के भ्रमेक रहस्यों से भी भ्रवगत था। उसे कुमारपाल का गुर्जर राज्य के सिहासन पर आरूढ होना सह्य नहीं हुआ। अतः उसने मन ही मन निश्चय किया कि वह येन-केन-प्रकारेगा कुमारपाल को भीषगा युद्ध में उलभाकर उसे राज्यच्युत करे। इस प्रकार विचार करने के अनन्तर वह सपादलक्ष (वर्तमान सांभर) राज्य के नरेश का सेनापति बन गया। सपादलक्ष के राज्य की सेना को स्रभिवृद्ध, सुगठित, युद्ध कला कौशल में निष्णात, शस्त्रास्त्रों से सुसज्जित एवं शक्तिशाली बनाकर उसने कुमारपाल से युद्ध प्रारम्भ करने से पहले गुर्जर राज्य के प्रायः सभी सामन्तों, ग्रनेक सेना-नायकों भादि को बड़ी-बड़ी धनराशियां घूस के रूप में प्रदान कर गुप्त रूप से ग्रपने पक्ष में कर लिया। इस प्रकार की व्यवस्था करने के श्रनन्तर "हमारी जीत सुनिश्चित है", "हम कुमारपाल को अवश्यमेव पराजित कर उसे बन्दी बना सकेंगे" इस प्रकार का दढ़ विश्वास लिये उसने सपादलक्ष राज्य के नरेश भौर उसकी विशाल चतुरिंगिएगी सेना को साथ लेकर गुर्जर राज्य की सीमास्रों पर पड़ाव डाला। चरों के मुख से यह सुन कर कि सपादलक्ष नरेश ग्रौर उसकी सेनाग्रों के साथ वाहडकुमार गुर्जर राज्य की ग्रोर बढ़ रहा है, कुमारपाल ने भी ग्रपनी चतुरंगिएी विशाल सेना को युद्ध हेतु सुसज्जित कर श्रयनी सीमा पर पड़ाव डाला । दोनों स्रोर की सेनास्रों ने युद्ध के लिये सुसज्जित हो व्यूह रचना की । शत्रु की सेना गुर्जर राज्य की सीमा में प्रवेश करे, इससे पहले ही ३६ प्रकार के श्रायुधों के विपुल संचय से युक्त कलह पंचानन नामक हस्ति की पीठ पर कुमारपाल का राजसिंहासन प्रतिष्ठापित कर हस्ति संचालन कला में लब्ध प्रतिष्ठ शामल नामक हस्तिप (महावत) ने कुमारपाल के समक्ष उस हस्तिरत्न को प्रस्तुत किया । महाराज कुमारपाल तत्काल उस हस्ति पर आरूढ होकर सिहासन पर बैठ गया । अपने सेनानायकों एवं सामन्तों की स्रोर दिष्टिनियात करते ही उनकी भावभंगियों एवं युद्ध के लिये ग्रनुत्सुकता के भावों से उसने समक लिया कि शत्रु ने उनको देशद्रोही बनाकर अपने पक्ष में कर लिया है। उसने तत्काल सामल हस्तिप को आज्ञा दी कि वह स्वयं ही सबसे आगे रहकर शत्रु के साथ युद्ध करेगा, इसलिए वह कलहपंचानन हाथी को सपादलक्ष राज के हाथी की श्रीर बढ़ाये। सामल ने कलहपंचानन को गुर्जर सेना के शीर्षस्थ स्थान पर लाकर ज्योंही शत्रु राजा के हाथी की ग्रोर बढ़ने की प्रेरणा दी कि हाथी पीछे की ग्रोर सरकने लगा । हस्तिप ने भ्रनेक बार भ्रंकुश मारे । हाथी को भ्रागे बढ़ाने के लिये सभी प्रकार के सम्भव प्रयत्न किये किन्तु हाथी ने ग्रागे की ग्रोर एक डग तक भी नहीं रक्खा । कुमारपाल ने कुद्ध हो सामल को सम्बोधित करते हुए कहा :—''क्यों सामल ! तू भी इन मातृभूमिद्रोही गुर्जर सेना के सेनानियों की माति शत्रु पक्ष में जा मिला है ?" शामल ने हाथी को आगे की खोर बढ़ाने का एक बार और प्रबल प्रयास करते हुए कुमारपाल से कहा :---''पृथ्वीनाथ ! जब तक यह पृथ्वी ग्रौर

यह सूर्य स्रौर चन्द्र विद्यमान रहेंगे, तब तक कलहपंचानन नामक हस्ती स्रौर इसका संचालक सामल कभी राजद्रोह के पाप का कलंक कालिमापूर्ण काला टीका अपने भाल पर नहीं लगने देंगे । पर वास्तविकता यह है कि शत्रुग्नों की हस्तिसेना के एक हाथी के होदे में वाहडकुमार एक वाद्य यन्त्र के तार से इस प्रकार की ध्वनि प्रकट कर रहा है, जिसे सुनकर हाथी रहाांगरा से भाग खड़े होते हैं।" यह कहते हुए सामल ने ग्रपने उत्तरीय के दोनों पल्लों से कलह पंचानन हाथी के दोनों कर्ण-रन्ध्रों को भली-भांति बन्द कर उसे शत्रु राजा के हाथी से भिड़ा दिया। दोनों हाधियों के भिड जाने तक बाहडकुमार को यही विश्वास था कि चौलिंग नामक हस्ती का हस्तिप जिसे मैंने लंबादानपूर्वक अपने पक्ष में कर लिया है, वही राजा के हाथी को लेकर मेरे हाथी के पास ब्राया है। इस प्रकार विचार कर वाहड ने नंगी तलवार हाथ में लिये गुर्जरेश कुमारपाल के सिर को धड़ से पृथक् कर देने के उद्देश्य से अपने हाथी के हौदे से कलह पंचानन हाथी के हौदे पर ग्रंपना एक पैर रख दिया। वह दूसरा पैर उठाये इससे पहले ही सामल ने विद्युत् वेग से कलह पंचानन हस्ती को पीखे की स्रोर गतिमान कर दिया स्रौर दोनों सेनास्रों के देखते ही देखते वाहडकुमार रहाा-गरा में पृथ्वी पर त्रा गिरा । कुमारपाल के स्रंगरक्षक पदाति सैनिकों ने वाहडकुमार को तत्काल पकड़कर बन्दी बना लिया । तदनन्तर कुमारपाल ने सपादलक्ष-राज को रए। के लिये ललकारा। कुमारपाल को लक्ष्य कर अपने धनुष की प्रत्यंचा से सांभर नरेश 'ग्रानक' बारा को छोड़ना ही चाहता था कि कुमारपाल ने ग्रपने शर प्रहार से उसे खंड-विखंडित कर दिया और सिंह की भांति छलांग मार कर शत्रु राजा 'म्रानक' को उसके हाथी के हौदे से म्रपने हाथी के हौदे पर ला पटका। तत्काल सपादलक्ष नरेश को बन्दी बना "जीत लिया, जीत लिया" इस प्रकार का सिंहनाद करते हए कुमारपाल ने अपने स्वामी भक्त सैनिकों और अंगरक्षकों की टुकडियों के साथ शत्रु सेना पर भयंकर आक्रमण किया। अपने राजा के बन्दी बना लिये जाने के कारण सपादलक्ष की सेना का मनोबल टूट चुका था। इस अप्रत्याशित भीषसा आक्रमसा से उसमें तत्काल भगदड़ मच गई। कुमारपाल ने तत्काल शत्रु के कोषागार, शस्त्रागार, ग्रनेक हस्तियों ग्रौर बहुत बड़ी संख्या में घोड़ों को ग्रपने ग्रधिकार में कर लिया । इससे गुर्जर सेना का उत्साह बढ़ा । विद्रोही सेना-नायकों ने भी ग्रपने विद्रोह-भाव को भुलाकर भागती हुई शत्रु सेना का पीछा कर शत्रु के ग्रस्त्र, शस्त्र और अश्वों को अपने अधिकार में कर लिया।

युद्ध में विजय प्राप्त कर लेने के पश्चात् कुमारपाल ने विद्रोही सामन्तीं ग्रौर सेना-नायकों को कड़ा दंड दे उनके स्थान पर सच्चे देशभक्त एवं स्वामि भक्तीं को नियुक्त किया।

एक दिन महाराज कुमारपाल की राज्य सभा में कोंकरा नरेश मिल्लकार्जु न के 'मागध' (बन्दी) ने अपने स्वामी की प्रशंसा में उसे 'राज पितामह' के विरुद से अभिहित किया। महाराज कुमारपाल उसके इस विरुद को सहन न कर सके और

वे इष्टि उठाकर राजसभा में उपस्थित ग्रपने सामन्तों की ग्रोर देखने लगे । 'ग्रम्बड़' नामक मन्त्री ने अपनी स्रोर गुर्जरराज के इष्टि-निक्षेप के होते ही अपने दोनों हाथ श्रंजलिबद्ध कर ऊपर की श्रोर उठा दिये। यह देखकर कुमारपाल को बड़ा श्राश्चर्य हुआ और सभा के विसर्जित होते ही श्रम्बड़ मन्त्री को एकान्त में श्रपने पास बूलाकर सभा में उस प्रकार श्रंजलिबद्ध हाथ ऊपर उठाने का कारण पूछा। श्रंबड मन्त्री ने उत्तर में निवेदन किया :-- "राज राजेश्वर! कोंकरा के मागध के मुख से मल्लिकार्जुन के लिये प्रयुक्त 'राज-पितामह' शब्द को स्नते ही ग्रापके नेत्रों में लाली-सी दौड़ गई। आपने सामर्थ अपने सामन्त समूह की स्रोर दिष्टिनिपात किया। उस समय ग्रापके दिष्टिनिक्षेप का मैंने यही ग्रर्थ समभा कि ग्राप यही जानना चाहते थे कि श्रापकी राज सभा में क्या कोई ऐसा सुभट विद्यमान है, जो मिथ्याभिमानी मल्लिकार्जुन का सिर काटकर मेरे सम्मुख उपस्थित करे। मैंने ग्रापके उस मौन म्रादेश को स्वीकार एवं शिरोधार्य कर म्रापके म्रान्तरिक स्रभिप्राय की पूर्ति के लिये अपने अंजलिबद्ध दोनों हाथ ऊपर उठाये ।'' कुमारपाल ग्रपने इंगितज्ञ मन्त्री अम्बड़ के उत्तर से बड़ा प्रसन्न हुम्रा । उसने मन्त्री भ्रम्बड़ को म्रपनी एक विशाल चतुरगिएी सेना के साथ कोंक्सा राज्य पर स्राक्रमसा करने के लिये विदा किया । मन्त्री स्रम्बड़ ने प्रयास पर प्रयास करते हुए अपनी सेना के साथ कल्विसी नदी को पार कर उसके दूसरे तट पर अपनी सेना का पड़ाव डाला । गुर्जर सेना के अपनी सीमा में प्रवेश का समाचार सुनते ही मल्लिकार्जुन ने अपनी सशक्त सेना के साथ गुर्जर राज्य की सेना पर स्नाक्रमण कर दिया। दोनों सेनास्रों के बीच भीषण संग्राम हुआ किन्तु शीघ्र ही गुर्जर सेना में भगदड़ मच गई ख्रौर खम्बड मन्त्री मिल्लकार्जुन से परास्त हो गुर्जर राज्य की भ्रोर लौट पड़ा । उसने श्रपनी पराजित सेना को साथ लिये अरगहिल्लपुर पट्टरा से थोड़ी दूर अपनी सेना का एक नदी के किनारे पडाव डाला । उसने काले कपड़े एवं काला ही छत्र धारएा किया स्रौर कृष्एा मुख किये वहीं रहने लगा। कुमारपाल ने अम्बड़ की सेना के सिन्नवेश में उसे इस वेष में देखकर पूछा कि यहां सेना का पड़ाय क्यों डाला है ? अपना कृष्ण मुख किये कृष्ण वेष में मन्त्री अम्बड़ ने सांजलि शीश भुका उत्तर दिया :—"पृथ्वीनार्थ ! कोंकरा से पराजित हो लौटने के कारएा स्रापका यह सेनापति लज्जित हो यहीं पड़ा है ।'' कुमारपाल उसके उत्तर से प्रसन्न हो कहने लगे :—''शौर्यशाली सेनापति के लिये इस प्रकार की लज्जा भी बहुत बड़ा श्राभूषरा है।" कुमारपाल ने स्रनेक रससौंडीर सामन्तों और एक बड़ी शक्तिशाली सेना को ग्रम्बड़ के सेनापितत्व में देकर उसे पुनः कोंकरा-विजय का श्रादेश दिया । इस बार सेनापति ग्रम्बड ने कोंकरा राज्य की सीमा में विद्युत वेग से आगे बढ़कर कोंकरा की सेना पर बड़ा भीषरा आक्रमरा किया। अपने पट्ट-हस्ति-रत्न पर श्रारूढ मल्लिकार्जुन ग्रपनी सेना का नेतृत्व कर रहा था । ग्रम्बड ने उसे देखते ही अपने अपन को एड लगाकर मिल्लकार्जुन के हाथी की ओर वायू वेग से बढ़ाया। मिल्लकार्जुन के हाथी के पास पहुंचते ही सेनापित अम्बड़ ने अपने घोड़े की पीठ से छलांग लगाकर कोंकराराज के हाथी के दांतों पर पैर रख हाथी

के हौदे पर बैठे हुए मल्लिकार्जुन को ललकारते हुए कहा:--''पहले तुम मुफ पर प्रहार करो और ग्रपने इष्टदेव का स्मरण कर परलोक प्रयाण के लिए तैयार हो जाम्रो।" मिल्लिकार्जुन ने जैसे ही उस पर भ्रपनी गदा का प्रहार करने को गदा उठाई, ग्रम्बड़ ने घ्रपनी तीक्ष्ण तलवार की घार के प्रहार से उसके सिर को पृथ्वी पर गिरा दिया। मल्लिकार्जुन के मस्तक को भूलु ठित होते देख कोंकरण की सेना के पैर उखड़ गये। वह रर्गांगरा से पलायन करने लगी। गुर्जर सेना के योद्धाश्रों ने ग्रपने भीषरा प्रहारों से शत्रु सेना को नष्ट-भ्रष्ट एवं छिन्न-भिन्न कर दिया । कींकरा की सेना को पराजित करने के पश्चात् सेनापित ग्रम्बड ने कोंकरगराज की राजधानी में प्रवेश किया ग्रौर पूरे कोंकरा राज्य में महाराज कुमारपाल की श्राज्ञा प्रसारित कर कोंकरा के राज्य कोष पर ग्रिथिकार कर लिया । सेनापित श्रम्बङ ने मिल्लकार्जुन के मस्तक को स्वर्गा के पत्तों से वेष्टित कर कोंकरा की बहुमूल्य अपार धनराशि को साथ ले अगाहिल्लपुर पट्टगा की अगेर प्रस्थान किया। कतिपय प्रयागों के ग्रनन्तर वह ग्रगहिल्लपुर पहुंचा ग्रौर राजसभा में उपस्थित हुन्ना। त्रपने ७२ सामन्तों द्वारा सेवित महाराज कुमारपाल के सिहासन के सम्मुख उपस्थित हो श्रम्बड़ ने मल्लिकार्जुन का सिर उनके चरगों पर रखते हुए श्रपना सिर मुकाया। कोंकरा देश से लाई हुई ग्रपार धनराशि भी सेनापति ग्रम्बंड ने ग्रपने स्वामी को भेंट की, जिसमें सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण अलभ्य अनमोल निम्नलिखित वस्तूएं थीं :--

(१) श्रृङ्गारकोटि नामक साड़ी, (२) माशिक्य नामक दुशाला, (३) पापक्षयकर नामक हार, (४) संयोगसिद्धि नामक विषापहारिस्मी मुक्ताशुक्ति, (मोती सहित सीप), (४) बत्तीस स्वर्णं कलश, (६) मोतियों से भरे कुम्भ, (৬) एक चार दांतों वाला हाथी, (६) १२० स्वर्णपात्र, (६) १४ करोड़ स्वर्ण मुद्राएं ग्रौर श्रपार द्रव्य ।

ग्रम्बड़ ने इन सब महार्घ्य वस्तुओं ग्रीर मिललकार्जुन के सिर से ग्रपने स्वामी कुमारपाल के चरएों की पूजा की।

चालुक्यराज कुमारपाल ग्रम्बड़ के शौर्य से बड़े प्रसन्न हुए ग्रौर उन्होंने उसे अनेक गांवों की जागीर प्रदान कर सम्मानित किया ।

एक समय जबकि महाराज कुमारपाल उज्जयिनी के अपने राजप्रासाद में रहते हुए, कुछ समय तक वहाँ रहने के ग्रनन्तर ग्रपने ग्रधीनस्थ मालव राज्य की व्यवस्था को दढ़तर एवं ग्रधिकाधिक लोककल्यां एकारी बनाने हेतु मालव राज्य के विभिन्न क्षेत्रों में अपने सैनिक स्कन्धावार आयोजित कर प्रजा के अभाव-अभियोगों की सुनवाई कर रहे थे, उस समय अनहिल्लपुर पत्तन में आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि की माता साघ्वीमुख्या महत्तरा पाहिनी ने अपनी आयु का अवसान काल देख आलोचना-

संलेखनापूर्वक संथारा किया। उस अवसर पर आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने एक करोड़ नमस्कार मन्त्र का जाप किया। महत्तरा पाहिनी ने पूर्ण समाधिपूर्वक स्वर्गारोहण किया। पत्तन के श्रावक वर्ग और प्रजाजनों ने महत्तरा पाहिनी के पार्थिव शरीर की अन्त्येष्टि किया का बड़े ठाट-बाट के साथ महोत्सव किया। जिस समय उनके शव को लिये वैकुण्ठी अमशान भूमि के पास पहुंची तो वहां के कितपय ईर्ष्यां जुतापसों ने शववाहिनी उस वैकुण्ठी को तोड़ने का विफल प्रयास किया। अन्त्येष्टि के समय उपस्थित विशाल जनसमुद्र के समक्ष उन तापसों का बस नहीं चला और निर्विचन रूप से महत्तरा पाहिनी के पार्थिव शरीर का अन्तिम संस्कार समीचीन रूप से हो गया।

इस प्रकार के प्रसंग पर तापसों के ईर्ष्यापूर्ण व्यवहार से हेमचन्द्रसूरि के हृदय को ठेस पहुंची और उन्होंने पत्तन से मालवभूमि की भ्रोर विहार कर दिया। विहार क्रम से वे मार्ग में ग्राये हुए ग्रामों एवं नगरों में वीतराग प्रभु महावीर का विश्वकत्याराकारी संदेश भव्यों को सुनाते हुए, अनेक भव्यों को सत्पर्थ पर आरूढ भौर अनेक श्रद्धालुओं को ग्रध्यात्मपर्थ पर अग्रसर करते हुए गुर्जरेश्वर महाराज कुमारपाल के स्कन्धावार में पहुंचे । मन्त्रीक्ष्यर उदयन से आचार्यश्री के शुभागमन की सूचना प्राप्त होते ही कुमारपाल उनकी सेवा में उपस्थित हुन्ना । उसने बड़ी कृतज्ञता प्रकट करते हुए ग्राचार्यंश्री को वन्दन-नमन करने के ग्रनन्तर बहुमान-सम्मानपूर्वक स्कन्धावारस्थ उदयन के कक्ष से उन्हें वह ग्रपने निजी कक्ष में ले गया। राज्या-रोहएा के तत्काल पश्चात् ही कुमारपाल ग्रनेक प्रकार के ग्रान्तरिक कूचकों एवं युद्धों में उलका हुआ रहा था, इसी कारण कुमारपाल अन्यत्र विहार कर रहे आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि की सेवा में उपस्थित नहीं हो सका था। गुर्जर राज्य के राज सिहासन पर ग्रारूढ़ होने के पश्चात् कुमारपाल के लिये ग्राचार्यश्री के दर्शनों का यह प्रथमावसर ही था। उसने कृतज्ञता और हर्षातिरेक से अवरुद्ध अपने कण्ठस्वर में म्राचार्यश्री को उनकी भविष्यवासी का स्मरस दिलाते हर निवेदन किया :— "भगवन् ! मैं जीवन भर श्रापका ऋगी रहुंगा । श्राप सदा इस दास पर कृपा कर ईश स्मरण की वेला में मेरे पास अवश्य आया करें। आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने कुमारपाल से कहा :-- "राजन् !हम त्याग-विरागपूर्ण ग्रध्यात्म पथ के पथिक भिक्षान्न से अपना निर्वाह कर ग्रौर जीर्ण वस्त्र से ग्रयने तन को ढक भूमि पर सोते हैं। इस प्रकार की स्थिति में हमें राजाग्रों के सम्पर्क से क्या प्रयोजन ?" कूमारपाल ने अति विनम्र स्वर में अभ्यर्थनापूर्वक आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि से निवेदन किया :— "महाराज मैं अपने परलोक को सुधारने के लिये आप जैसे महापुरुषों के सत्संग का ग्रभिलाषी हूं। ग्राप किसी भी समय मेरे यहां पधार सकते हैं।" कुमारपाल ने तत्काल ग्रपने ग्रंगरक्षकों ग्रौर प्रहरियों को ग्रादेश दिया—"ग्राचार्यश्री कृपा कर जब कभी किसी भी समय मेरे कक्ष में पधारने का कष्ट करें तो उन्हें बड़े सम्मान के साथ मेरे कक्ष में बिना किसी प्रकार की रोक-टोक के तत्काल लाया जाय।"

इस प्रकार प्राय: प्रतिदिन ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि का सैनिक स्कन्धावार में कुमारपाल के कक्ष में धर्मोपदेश हेतु एवं धर्म-चर्चा के निमित्त ग्रावागमन होता रहा । एक दिन कुमारपाल भक्ति के प्रवाह में श्रद्धातिरेकवशात् श्राचार्यश्री के त्याग, तप एवं ज्ञान, विराग की मूक्त कण्ठ से प्रशंसा करने लगा। यह प्रशंसा राज पुरोहित को ग्राचार्यश्री के प्रति ईर्ष्या के वश सहन नहीं हुई ग्रौर उसने कहा :-- "राजन् ! जीवन भर केवल पानी और पत्तों से जीवन का निर्वाह करने वाले विश्वामित्र और पाराशर जैसे तपोपूत महर्षि भी स्त्री के मुख कमल को देखते ही मोहपाश में आबद्ध हो गए। तो जो साधु अर्थवा व्यक्ति घृत, दूध, दही जैसे गरिष्ठ पदार्थों के साथ शाल्यन्न आदि का सरस भोजन करते हैं, उन लोगों के ब्रह्मचारी रहने की बात तो समुद्र में किसी पर्वत के तैरने के समान ही असम्भव बात है।"

कुमारपाल ने जिज्ञासापूर्ण दिष्ट से ग्राचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि की ग्रोर देखा। श्राचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि ने पुरोहित की व्यंगभरी उपरिलिखित बात के उत्तर में कहा— ''शक्तिशाली केशरी सिंह मदोन्मत्त हाथियों के कपोलों को चीर कर उनके लहपान के साथ उनके मांस का और वन शुकरों के शक्तिप्रदायी रक्त-मांस का भोजन करता है। किन्तु वह वर्ष भर में केवल एक बार ही काम वासना का सेवन करता है। इसके विपरीत कंकर, ढेले ग्रादि से ग्रपने पेट को भरने वाला कबूतर दिन में अनेक बार प्रति दिन अपनी कामाग्नि के शमन हेतु विषय पंक में लिप्त रहता है। इससे यही सिद्ध होता है कि ब्रह्मचर्य केवल भोजन पर नहीं, किन्तू ग्रात्मबल पर ही निर्भर करता है।"

श्री हेमचन्द्राचार्य के इस युक्तिसंगत उत्तर को सुनकर राज पुरोहित निरुत्तर हो किंकर्त्तव्यविमूढ़ की भांति अवाक् अपनी कुक्षियों की ओर भांकता ही रह गया।

उसी समय जिन शासन के प्रति ईर्ष्या रखने वाले एक अन्य पंडितमानी ने कूमारपाल को सांजलि शीश भुकाते हुए कहा—''क्षमा करें नरदेव! यह श्वेता-म्बर मतावलम्बी सूर्य को भी नहीं मानते।"

हेमचन्द्राचार्य ने कुमारपाल को सम्बोधित करते हुए कहा—"राजन् ! हम तो सूर्य के ग्रस्त हो जाने पर ग्रन्न की बात तो दूर, जल की एक बूद तक भी अपने मुंह में नहीं डालते । इसके विपरीत मेरे मित्र, जो इस प्रकार की बात ग्रापके समक्ष कह रहे हैं, वे सूर्य के श्रस्त हो जाने पर रात्रि में सरस अशन-पानादि का नितप्रति रसास्वादन करते ही रहते हैं। न्यायप्रिय नरेश्वर! आप ही न्यायपूर्ण निर्णय दीजिये कि सूर्य के अस्त हो जाने पर उसके संकटकाल में अशन-पानादि का पूर्णतः परिहार करने वाले हम लोग ही वस्तुतः सूर्यं का समादर करने वाले हैं, न कि ये लोग, यह ग्रकाट्य प्रत्यक्ष प्रमाण से स्वतः सिद्ध है।"

एक दिन आचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि चालुक्य चूड़ामिए। महाराज कुमारपाल के कक्ष में श्राये। उस समय उनके शिष्य यशश्चन्द्रगिए। ने उनके श्रासन पर कम्बल रखने से पूर्व उसे ग्रपने रजोहरए। से परिमार्जित किया। जीवदया सम्बन्धी गहन तत्त्व से श्रनभिज्ञ कुमारपाल ने श्राचार्यश्री की ग्रोर देखते हुए पूछा—"भगवन्! यह क्या है? यदि यहां पर किसी प्रकार का कोई जीव जन्तु, कीटाए। दिष्टगत होता तो उस दशा में तो श्राप जैसे जगत् के प्रािणमात्र के बन्धु महात्माग्रों द्वारा पट्ट का परिमार्जित किया जाना परमावश्यक था, किन्तु इस समय तो किसी प्रकार का कोई जीव-जन्तु दिष्टगोचर नहीं हो रहा है, उस दशा में श्रद्धेय श्रमणवर का परिमार्जन-प्रयास क्या निरर्थक प्रयत्न की कोटि में नहीं श्राता ?"

"जब कोई जीव जन्तु दिष्टिगोचर हो तभी इस प्रकार का प्रयास किया जाना चाहिये, अन्यथा इस प्रकार का प्रयास वृथा ही सिद्ध होगा।" इस प्रकार की युक्तिपूर्ण राजा कुमारपाल की बात को सुनकर हेमचन्द्रसूरि ने अपने ईषत् हास्य से वातावरण में मधु सा घोलते हुए कहा—"राजन् ! एक चतुर राजा उसके शक्ति- भाली शत्रु के आक्रमण करने पर ही क्या हाथी, घोड़े, रथ आदि की चतुरंगिणी सेना का गठन करता है, अथवा उससे पूर्व हो ? इसका सीधा सा उत्तर है—उससे पूर्व हो । तो जिस प्रकार यह राजनीति है कि किसी राज्य के अधीश्वर को अपनी चतुरंगिणी सेना को सुगठित, सुसज्जित और किसी भी शत्रु के आक्रमण को निरस्त करने योग्य सदा सुसज्जित रखना चाहिये, ठीक उसी प्रकार राज्य व्यवहार ही की भांति हमारा धर्म व्यवहार भी है कि छोटे से छोटे अदृश्य जोव तक की रक्षा के लिए हम लोग परिमार्जन आदि सभी प्रकार की कियाएं करने में, प्राणियों की यतना करने में सदा तत्पर रहें।"

त्राचार्यश्री की अद्भुत प्रत्युत्पन्नमित के द्योतक इस युक्ति संगत उत्तर से कुमारपाल इतना प्रसन्न हुआ कि वह उसी समय सांजिल शीश भुकाते हुए प्रार्थना करने लगा—"आचार्य देव! राज्यारोहए। से पूर्व आपके समक्ष की गई अपनी प्रतिज्ञा की पूर्ति के लिए मैं यह विशाल गुर्जर राज्य आपको सादर समर्पित करता हूं। कुपा कर आप इसे ग्रहण कीजिये।"

इस प्रकार कुमारपाल द्वारा पूर्व में की गई राज-प्रदान की बात को पुन: सुनकर हेमचन्द्राचार्य ने कहा—"राजन्! मैंने उसी समय कहा था कि सर्वस्व त्यागी हमारे जैसे अध्यातम पथ के पथिकों को राज्य की बात तो दूर, धर्मोपकरण के अतिरिक्त किसी भी प्रकार के परिग्रह से कोई प्रयोजन नहीं है, क्योंकि किसी भी प्रकार का परिग्रह और विशेषत: राज्य तो ग्रन्ततोगत्वा नरक में ही ढकेलने वाला है। पुराणों में भी राज्य को घोर दुखदायी ही बताया है। यथा—

> राजप्रतिग्रहदग्धानां, ब्राह्मणानां युधिष्ठिरः । दग्धानां इव बीजानां, पुनर्जन्म न विद्यते ॥

त्रथीत् जिस प्रकार जला हुन्ना बीज पुनः संकुरित नहीं होता ठीक उसी प्रकार छोटे-बड़े किसी भी प्रकार के राज्य की बागडोर सम्भालने वाले ब्राह्मए। कल्पान्त-काल तक कभी न तो फूलते हैं ब्रौर न फलते ही हैं। इसी प्रकार जिनेश्वर प्रभु ने भी राज्य को, राजपिड को ब्रनन्त-अनन्त काल तक भवाटवी में भटकाने वाला बताया है।"

श्री हेमचन्द्रसूरि के श्रद्भुत त्याग श्रीर उत्कृष्ट श्रनासिक से श्रोतप्रोत वचन को सुनकर महाराज कुमारपाल के श्रन्तर्मन में उनके प्रति पूर्विपक्षया शत-गुिशत श्रद्धा उत्पन्न हो गई।

कित्य दिनों तक मालव प्रदेश में रहने के ग्रनन्तर कुमारपाल ने ग्रपनी सेना के साथ ग्रग्णहिल्लपुर पट्टगा की ग्रोर प्रस्थान किया ग्रौर उसकी प्रार्थना पर ग्राचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि ने भी पट्टगा की ग्रोर विहार किया। कितपय दिनों के प्रयागा ग्रौर विहार कम के ग्रनन्तर कुमारपाल ग्रपनी सेना के साथ ग्रौर ग्राचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि ग्रपने शिष्य वृन्द के साथ ग्रग्णहिल्लपुर पट्टगा पहुंचे।

ग्रब तो कुमारपाल प्रति दिन ग्राचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि के दर्शन एवं प्रवचन-श्रवशा का लाभ लेने लगा। उसने ग्राचार्य श्री की प्रेरशा से कुछ काल के लिये मद्य-मांस के सेवन नहीं करने का व्रत लिया। महाराज कुमारपाल के ग्रन्तर्मन में हेमचन्द्रसूरि के प्रति श्रद्धा उत्तरोत्तर बढ़ती ही गई। ग्रीर वह उन्हें ही ग्रपना महाँष, पिता, गुरु, ग्रीर इष्टदेव मानने लगा।

एक दिन कुमारपाल ने श्राचार्यश्री के समक्ष ग्रपनी ग्रान्तरिक इच्छा व्यक्त करते हुए प्रश्न किया :— "महात्मन् ! क्या किसी उपाय से मेरी कीर्त्ति भी युग युगान्तरों तक स्थायी हो सकती है ?"

"श्रभी महाराजा कुमारपांल के मन में अपने वंश परम्परागत धर्म कार्यों के प्रति प्रगाढ़ निष्ठा है।" यह विचार कर श्री हेमचन्द्रसूरि ने कहा—"हां राजन्! इसके तो श्रनेक उपाय हैं। विक्रमादित्य के समय सम्पूर्ण पृथ्वी को ऋरणमुक्त बनाकर जो सोमनाथ का मन्दिर बनाया गया था, कालान्तर में समुद्र की लोल तरंगों से श्रहनिण उठते हुए जलकर्गों से सोमनाथ का वह काष्ठमय मन्दिर क्षीरणप्राय हो चुका है, उसका उद्घार कर उसे एक चिरस्थायी मन्दिर का रूप प्रदान कर तुम वियुल कीर्त्ति श्रजित कर सकते हो।"

श्राचार्य हेमचन्द्रसूरि की इस बात को सुनकर उसने सोमेश्वर के मन्दिर का पुनरुद्धार प्रारम्भ करवाया ।

ग्राचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि के प्रति महाराजा कुमारपाल की उत्तरोत्तर प्रगाढ़ से प्रगाढ़तर होती जा रही श्रद्धा भक्ति को देखकर कतिपय ईर्ध्यालु स्वभाव के व्यक्ति यह सोचने लगे कि राजा को हेमचन्द्रसूरि से किस प्रकार रुष्ट किया जाय। एक दिन पृष्ठमांसभोजी मच्छर की भांति पीठ पर ही निन्दा करने वाले एक चाटुकार ने महाराजा कुमारपाल से कहा:— "महाराज! यह श्वेताम्बराचार्य हेमचन्द्रसूरि केवल आपको प्रसन्न रखने के लिये ही आपके मन को भाने वाली बातें किया करते हैं। वस्तुतः इनकी सोमेश्वर के प्रति किचित्मात्र भी श्रद्धा-भक्ति नहीं है। और न ये भगवान् शंकर को कभी नमस्कार ही करते हैं। आप उन्हें सोमेश्वर की यात्रा के लिये कहकर देख लीजिये। आपको तत्काल हमारी बात पर विश्वास हो जायगा।"

चाटुकारों की बातों में ग्राकर कुमारपाल ने दूसरे दिन ग्राचार्यश्री से ग्रपने साथ सोमेश्वर की यात्रा का प्रस्ताव रखते हुए उन्हें निवेदन किया—"ग्राप भी तीर्थ यात्रा के लिये पधारिये।"

श्राचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि को वस्तुस्थिति पहचानने में क्षरा मात्र भी विलम्ब नहीं हुआ। उन्होंने कहा:—"राजन्! भूखे को भोजन के लिये निमन्त्ररा देते समय श्राग्रह की श्रावश्यकता नहीं रहती। तपस्वी तो तीर्थों के श्रिधकारी होते ही हैं। हम श्रवश्य चलेंगे।"

कुमारपाल ने कहा :— "मैं श्रापके लिये सुखासन श्रादि की सम्पूर्ण सुखद व्यवस्था करवा दूँ?"

स्राचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि ने कहा :—"नहीं राजन्! इसकी कोई स्राव-श्यकता नहीं! हम तो पदयात्रा करते हुए ही इस पुण्य का उपार्जन करेंगे।"

सोमदेव की यात्रा पर निकले राजा ने सोमनाथ के मन्दिर में प्रवेश करते ही भगवान शिव के लिंग को साष्टांग प्रशाम कर बार-बार उनके समक्ष मस्तक भुकाया। राजा कुमारपाल के मन में चाटुकार चुगलखोरों द्वारा यह बात अच्छी तरह से जमा दी गई थी कि ये श्वेताम्बर साधु जिनेन्द्र भगवान् के अतिरिक्त और किसी को नमस्कार नहीं करते। इस बात की परीक्षा के लिये उसने हेमचन्द्रसूरि से निवेदन किया:—"महात्मन्! भगवान् सोमनाथ की पूजा के लिये यह विपुल सामग्री जो मेरे साथ आई है, उससे आप ही पूजा की जिये।"

"ऐसा ही होगा।" कहते हुए श्री हेमचन्द्राचार्य सोमेश्वर के लिंग के पास पहुंचे। नेत्रों को विस्फारित कर दसों दिशाओं में दृष्टि प्रसार करते हुए उन्होंने कहा—"ग्रहों! यहां तो इस मन्दिर में कैलाशपित महादेव साक्षात् विराजमान हैं। ग्रतः जो पूजा सामग्री यहां प्रस्तुत की गई है, उससे दुगुनी कर दी जाय।"

श्री हेमचन्द्राचार्यं ने अपनी अत्यन्त भावविभोर ऐसी मुद्रा में अपने ये आन्त-रिक उद्गार अभिव्यक्त किये कि उनका रोम-रोम पुलकित हो उठा । तत्काल और सामग्री प्रस्तुत की गई श्रौर श्राचार्य श्री ने शिव पुराए में निर्दिष्ट विधि के श्रनुसार आह्वाना, कवगुण्ठन, मुद्रा, मन्त्र ग्रादि का उच्चारए। करते हुए परिपूर्ण विधि के साथ उस सामग्री से शिव का श्रचन किया ग्रौर श्रन्त में निम्नलिखित दो श्लोकों का तारस्वर से घनरव गम्भीर, मृदु मंजुल, सम्मोहक वाणी में उच्चारण करते हुए श्रपार जन समूह के समक्ष साष्टांग प्रणाम किया:—

"यत्र तत्र समये यथा तथा
योऽसि सोऽस्यभिषया यया तया।
वीतदोषकलुष स चेद्भवा—
नेक एव भगवन्नमोऽस्तु ते ॥१॥
भवबीजांकुरजनना रागाद्याः क्षयमुपागता यस्य।
ब्रह्मा वा विष्णुर्वा महेश्वरो (हरो जिनो) वा नमस्तस्मै ॥२॥

श्रथीत् हे भगवन् ! विभिन्न दर्शनों द्वारा विभिन्न समय में आपको चाहे किन्हीं विभिन्न नामों से अभिहित किया गया हो पर यदि आप समस्त दोषों और कर्मकलुष से पूर्णतः विनिर्मु क्त हैं तो आप वे ही विश्ववन्द्य भगवान् हैं। मैं आपको नमस्कार करता हूं। जन्म मरएा के अंकुर स्वरूप रागद्वेषादि दोष जिनके मूलतः नष्ट हो चुके हैं, उन भगवान् को मैं भक्तिसहित नमन करता हूं, चाहे उन का नाम ब्रह्मा हो, विष्णु हो, सोमेश्वर हो अथवा जिनेश्वर।"

ं ग्राचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि द्वारा शिव की पूजा के पश्चात् महाराज कूमार-पाल ने बृहस्पति द्वारा बताई हुई विधि के अनुसार सोमेश्वर की पूजा की स्रौर तत्काल राजा ने धर्मशिला पर तुला पुरुष, गजदान स्रादि स्रनेक प्रकार के महादान दिये । तत्पश्चात् कपूर से शंकर की म्रारती उतार कर कुमारपाल ने वहां उपस्थित राज्याधिकारियों एवं ग्रन्य सभी लोगों को थोड़े समय के लिये बाहर रहने का निर्देश दिया। सभी लोगों के यहां तक कि पुजारियों तक के बाहर चले जाने के अनन्तर कुमारपाल ने भ्राचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि के साथ मन्दिर के गर्भगृह में प्रवेश किया। वहां बैठकर अतीव विनम्र स्वर में निवेदन करना प्रारम्भ किया---"हे ग्राचार्य देव ! संसार में महादेव के समान ग्रीर कोई देव नहीं है। न कोई मेरे समान राजा है। श्रौर न श्रापके समान कोई महर्षि । पूर्वोपार्जित पुण्य के प्रताप से ही यहां इस प्रकार तीनों का संयोग मिला है। सभी दर्शन अपने-अपने आराध्यदेव का एक दूसरे से भिन्न अपनी-अपनी मान्यता के अनुसार स्वरूप बताते हैं। इसलिये वस्तुत: इन सब दर्शनों ने मिलकर परमेश्वर के स्वरूप को संदिग्ध कर दिया है। इसीलिए इस तीर्थ स्थान में मैं अपने ग्रान्तरिक उद्गार श्रापके समक्ष प्रकट करते हुए ग्रापसे प्रार्थना करता हूं कि स्राप उस सत्य देवाघिदेव भगवान का स्रौर उस धर्म का स्वरूप मुभे बताइये जो वस्तुत: मुक्ति देने वाला है।"

श्राचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि ने कुछ क्षणा राजा की मुख मुद्रा पर दिष्ट जमाये विचार कर कहा—"राजन्! पुराणों श्रीर विभिन्न दर्शनों की कोई बात न कहकर मैं सोमेश्वर को ही तुम्हें प्रत्यक्ष में दिखाता हूं, जिससे कि तुम स्वयं उनके मुख से ही मुक्ति के मार्ग को सुन श्रीर समभ सको।"

"क्या सोमेश्वर देव के साक्षात् दर्शन भी सम्भव हैं?" इस प्रकार के विस्मय सागर में निमन्न कुमारपाल को हेमचन्द्रसूरि ने कहा—"राजन्! हम दोनों का देव यहां ग्रद्ध्य रूप में विद्यमान है। यदि हम दोनों निश्चल, निष्छल मुद्रा में एकाग्र मन से उसकी ग्राराधना करें तो हमें सहज ही देव के दर्शन हो सकते हैं। मैं घ्यान मग्न हो उस देव का ग्राह्मान करता हूं। ग्राप काले ग्रगुरु का धूप की जिये। ग्राप काले ग्रगर का तब तक धूप देते रहना जब तक कि सोमेश्वर स्वयं यहां प्रकट होकर तुम्हें धूप देने का निषेध न करें।"

तदनन्तर श्राचार्य ने पद्मासन लगा चित्त को एकाग्र कर ध्यान लगाया श्रीर कुमारपाल ने काले अगर का अग्नि पर धूप देना प्रारम्भ किया। राजा द्वारा इस प्रकार निरन्तर धूप दिये जाने पर गर्भ गृह काले अगर के धूम्र के घटाटोप से आच्छन हो गया और समस्त दीपशिखाएं बुक्त गई। गर्भ गृह में घनान्धकार का एक दम साम्राज्य व्याप्त हो गया। इस प्रकार के घनान्धकार में राजा को प्रकाश प्रकट होता हुआ दिखाई दिया। राजा ने तत्काल धूम्र से पूरित अपनी आखों को करतल युगल से मसलकर ज्योंही आखें खोलीं तो सोमेश्वर के लिंग पर गिरती हुई जलधारा पर विशुद्ध जाम्बुनद जाति के स्वर्ण की कान्ति वाला, चर्म चक्षुओं से दुरवलोकनीय अप्रतिम अनुपम मनोहारी स्वरूप वाला एक तपस्वी उसे दिष्टगोचर हुआ। कुमारपाल ने उसे पर से लेकर जटाजूट तक स्पर्श किया और जब उसे यह विश्वास हो गया कि यहां देवाधिदेव प्रकट हुए हैं तो उसने साष्टांग प्रणाम करते हुए निवेदन किया—"हे जगदीश्वर! आपके दर्शनों से मेरी दोनों आखें पवित्र हो गई। अब आप मुक्ते आदेश देकर मेरे कर्ण युगल को भी कृतार्थ कर दीजिये।

तत्काल उस दिव्य तपस्वी के मुख से दिव्य ध्विन प्रकट हुई—"राजन्! यह महिष सब देवताश्रों का श्रवतार है। भूत, भविष्य ग्रौर वर्तमान तीनों काल के भाव को हथेली पर रक्खे हुए मोती की भाति देखने जानने वाला ब्रह्मज्ञानी है। यह जो तुम्हें बताये वही ग्रसंदिग्ध एवं सच्चा मुक्ति-मार्ग है।

इस प्रकार कहकर शंकर के अदृश्य हो जाने पर कुमारपाल उनमना हो गया। उसी समय प्राग्णायाम द्वारा निरुद्ध पवन को निश्वास के रूप में छोड़ते हुए आसनबन्ध को शिथिल करते हुए आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने कुमारपाल को 'राजन्!' इस सम्बोधन से सम्बोधित किया। कुमारपाल को अपने इष्टदेव के मुख से आचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि का वास्तविक स्वरूप ज्ञात हो गया था। अतः उसने ग्रपने राज राजेश्वरत्व के ग्रभिमान को जलांजलि दे हेमचन्द्रसूरि के चरणों में <mark>ग्रपना मस्तक रखते हुए ग्र</mark>ति विनम्न स्वर में कहा—''ग्राज्ञा कीजिये भगवन् !''

कूमारपाल ने उसी समय जीवन भर के लिये मांस ग्रौर मदिरा का त्याग कर दिया। तदनन्तर म्राचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि भ्रौर कुमारपाल दोनों ही गर्भगृह से निकल कर सोमेश्वर के मन्दिर से बाहर आये और उन्होंने पत्तन की स्रोर प्रयास कर दिया।

#### कुमारपाल को सम्यक्त्व प्राप्ति

सोमेश्वर से असाहिल्लपुर पट्टमा आने के पश्चात् कुमारपाल नित्य नियमित रूप से ब्राचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि के प्रवचनों को सुनने लगा। स्वल्प काल में ही उसे जिनवासी के श्रवसा से जैन धर्म पर प्रगाढ़ श्रद्धा हो गई। सर्वप्रथम महाराज कुमारपाल ने भ्रपने सम्पूर्ण राज्य में भ्रमारि की घोषगा करवा दी।

कालान्तर में उसने श्रावक के बारह वृत ग्रंगीकार किये। एक समय अदत्तादान विरमण नामक तृतीय वृत के विवेचन को आचार्य श्री के मुख से सुनते ही कुमारपाल ने तत्काल अपुत्रक मृति कराधिकारी (अपुत्रावस्था में मृत नागरिक की सम्पत्ति को मृति कर के रूप में राज्यकोषायत करने वाले कराधिकारी) को बुलाया श्रौर इस प्रकार के कर को निरस्त करने की स्राज्ञा प्रदान करते हुए महा-राज कुमारपाल ने इस प्रकार के कर की ग्रानुमानित वसूली के ७२ लाख रजत-मुद्राध्नों की राशि के पत्रों को तत्काल नष्ट कर दिया।

इस कर के निरस्त किये जाने पर कुमारपाल की यशोगाथाएं दिग्दिगन्त में निम्नलिखित श्लोक के रूप में गुंजरित हो उठीं:

> अपुत्राराां धनं गृह् राग्न, पुत्रो भवति पार्थिवः । त्वं तू सन्तोषतो मू चन्, सत्यं राजपितामह ॥

अर्थात् पुत्र विहीन लोगों के मरने पर उनके धन को ग्रहण करने वाला राजा उस मृतक का पुत्र हो जाता है। किन्तु हे कुमारपाल! तुमने सन्तोष घारए। कर इस प्रकार के धन को ठूकरा दिया है। ग्रतः तुम सही ग्रथों में राज-पितामह हो।

पुत्र विहीन नागरिक की मृत्यु हो जाने के ग्रनन्तर उसके घन को मृतिकर के रूप में राज्य द्वारा ले लिये जाने विषयक गुर्जर राज्य के विधान की महाराज कुमारपाल ने किस कारएा निरस्त किया, इस सम्बन्ध में स्नाचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि द्वारा रचित "द्वयाश्रय काव्य" प्रकाश डालता है, जो इस प्रकार है :--

"एक समय महाराज कुमारपाल अपने शयनकक्ष में निद्राधीन थे। मध्यरात्रि में उनके कर्णरन्ध्रों में किसी के करुए। कन्दन की हृदय विदारक घ्वनि गूंज उठी । कुमारपाल चौंक कर उठा ग्रौर उसने ग्रनुभव किया कि दूर से किसी स्त्री के करुए कन्दन की ध्वनि आ रही है। तत्क्षरा उसके मन में विचार ग्राया कि प्रजा के सुख-दु:ख का वस्तुत: "राजा कालस्य कारणम्" इस नीति वाक्य के अनुसार ध्यान रखना राजा का परम कर्त्तव्य है, ऐसा कीन दु:खी प्राग्री है जो ऋर्द्ध-रात्रि के समय इस प्रकार करुग कन्दन कर रहा है। वह तत्काल अपनी शय्या से उठा । एक साधारएा जन जैसे वस्त्र पहने ग्रीर चुपचाप दबे पांव उस ग्रीर बढ़ गया जिस ग्रीर से कि उस करुए कन्दन की घ्वनि ग्रा रही थी। ग्रर्द्ध-रात्रि की निस्तब्धता में उनींदे प्रहरियों की दिष्ट बचाता हुआ राजा नगर के बाहर निकला और कन्दन की ध्वनि को लक्ष्य कर ग्रागे बढ़ता गया । तीव गति से पर्याप्त पथ पार करने के अनन्तर कुमारपाल ने निर्जन दन में देखा कि एक नारी एक वृक्ष के नीचे बैठी हुई करुए। ऋन्दन कर रही है। उसके हाथों में स्वर्ण कंकरा हैं किन्तू शोक श्रीर रुदन के कारए। उसका मुख मिलन हो गया है। उसके समीप जाकर राजा ने सम्वेदना भरे नम्र स्वर में पूछा :-- "बहिन ! तुम इस निर्जन वन में इस समय किस कारण करुण ऋन्दन कर रही हो? क्या किसी ने तुम्हारे साथ घोखा कर तुम्हें इस भयावह वन में एकाकिनी छोड़ दिया है अथवा क्या किसी ने तुम पर किसी प्रकार का अत्याचार किया है ? जो भी बात हो मुभे स्पष्ट कहो।"

उस स्त्री ने क्षरा भर के लिये उसकी ग्रोर इष्टिपात किया ग्रौर ग्रपने प्रति सहानुभूति प्रकट करने वाले उस भद्र पुरुष से कहा :— "बन्धु! मैं थी तब तो सब कुछ थी, किन्तु ग्राज मैं कुछ भी नहीं हूं। मैं ग्रबला ग्रपने जीवन से ऊब चुकी हूँ। मेरी व्यथाभरी कहानी सुनकर तुम क्या करोगे?"

कुमारपाल ने फिर कहा:—"बहिन! धूप और छाया की भांति मुख और दुःख प्रािणमात्र के पीछे लगे हुए हैं। ग्रतः साहस से काम लो। हताश होने से कोई भी समस्या हल नहीं होती है ग्रौर ग्रधिक उलभती है। मुक्ते स्पष्ट शब्दों में बताग्रो कि तुम कौन हो ग्रौर तुम्हें क्या दुःख है? यथा शक्ति मैं तुम्हारे दुःख को दूर करने का प्रयास करूंगा।"

उस महिला ने कुमारपाल के दयामिश्रित सान्त्वनाभरे शब्दों को सुनकर कहना प्रारम्भ किया:—"भाई! मेरा पित इस गुर्जरदेश का प्रमुख व्यापारी था। समुद्री मार्ग से अनेक देशों में व्यापार कर उसने विपुल धन संचय किया। हमारे एक पुत्र भी हुआ। उसे पढ़ा लिखाकर अपने पैतृक व्यवसाय में भी लगाया और एक कुलीना रूपसी कन्या के साथ उसका

ं विवाह भी कर दिया। जिस समय मेरे पुत्र की ग्रायु बीस वर्ष की हुई, उस समय मेरे पति का सहसा अवसान हो गया । हमारे छोटे से परिवार पर विपत्ति के बादल छ। गये। मेरा पुत्र इस अनभ्र वज्जपात के आघात को नहीं सह सका और वह भी मुभ अबला को अवलम्बविहीन छोड़कर इस संसार से चल बसा । यह राज्य का नियम है कि पुत्रविहीन व्यक्ति की सब सम्पत्ति पर राज्य द्वारा ब्रधिकार कर लिया जाता है। मेरा पति नहीं रहा तथा मेरा प्राराप्रिय पुत्र भी चला गया और अब मेरा विपूल घन भी राज्य द्वारा अधिकार में कर लिया जायगा । अतः मुक्ते इस संसार के अति कोई ब्राकर्षण नहीं रहा। मेरे शोक के ब्रश्नुक्रों से भीगा हुन्ना यह धन राज्यकोष में चला जायगा। इसी दु:ख के कारएा मैं रो रही हूं। मुक्ते खब अपने जीवन से किसी प्रकार का मोह नहीं है। तुम अपने रास्ते जाओ भीर मैं अपने संकल्प के अनुसार अपना कार्य करती हूं। यह कहते हुए वह महिला द्रुतवेग से उठी और उस वृक्ष पर लटकाये हुए फांसी के फन्दे को अपने गलें में डालने का चिन्तापूर्वक उपक्रम करने लगी। कुमारपाल विद्युत वेग से उस फन्दे की स्रोर बढ़ा श्रीर उसने स्रपनी तलवार के बार से उसे काट डाला। वह अबला अवाक खड़ी उसके मुख की ओर देखती ही . रह गई। कुमारपाल का हृदय द्रवित हो उठा। वह मन ही मन स्वयं की धिक्कारता हुग्रा सोचने लगा—पति-पुत्र विहीना निस्सहाया विधवा का जीवनाधार एकमात्र अर्थ ही तो होता है। इस प्रकार की अनाथ अबलाओं के प्राणों के एकमात्र सम्बल घन को लेने वाले 'राजा' शब्द को कलंकित करने वाले मेरे जैसे राजा को धिक्कार है। उसने सान्त्वनाभरे शब्दों से उस महिला को ग्राश्वस्त करते हुए कहा :- "बहिन ! तुम सब प्रकार के शोक को त्याग कर अपने घर जामो। अब तुम्हारे जीवन सर्वस्व घन पर कोई हाथ नहीं डालेगा।"

उस महिला ने उपेक्षापूर्ण मुद्रा में कहा:—"बन्धु! ऐसा प्रतीत होता है कि तुम पाटन के रहने वाले नहीं हो। किसी दूसरे देश से आये हुए पथिक हो। यहां के राज्य का जो नियम है, वह तुम्हें विदित नहीं है। मेरा घन तो अब राज-भण्डार में ही शोभा देगा। आंसुओं से भीगे इस घन के लिये राजकोष के अतिरिक्त अन्य कोई स्थान नहीं है। इस नियम को टालने वाला कोई नहीं है। बन्धु, तुम अपनी राह पकड़ो।" कुमारपाल ने पुन: उसे आश्वस्त करते हुए कहा:—"बहिन! मैं ही वह कुमारपाल हूं। तुम आश्वस्त हो अपने घर को लौट जाओ। अब तुम्हारे घन को कोई छूएगा भी नहीं।"

१८ देशों में स्रमारि की घोषणा कर करोड़ों स्रनगिनत मूक पशुस्रों को स्रभयदान देने वाले दयालु राजा कुमारपाल को स्रपने समक्ष खड़े देखकर उस विधवा अबला के आश्चर्य का पारावार नहीं रहा। उसने पृथ्वी पर अपना मस्तक रखते हुए कुमारपाल को प्रगाम किया।

अर्द्ध-रात्रि के अन्धकार में एक अबला के समक्ष प्रकट किये गये कुमारपाल के ये उद्गार सूर्योदय होते-होते उस अबला के माध्यम से अग्गहित्लपुर पट्टगा के आबाल वृद्ध प्रजाजनों के कण्ठहार बन गये।

गुजरात उन दिनों देश-विदेश से व्यापार का केन्द्र होने के कारण श्रतीव समृद्धिशाली प्रदेश था। इसमें कुबेरोपम श्रपार सम्पत्ति के स्वामी समृद्धिशाली श्रेष्ठियों की संख्या गणनातीत थी। इस प्रकार के समृद्धिशाली राज्य में मृतिकर से राज्य को विपुल धनराशि का लाभ होता था। किन्तु इस घटना ने कुमारपाल के अन्तर्मन को आन्दोलित कर दिया। सम्भव है उसके सम्बन्धित मन्त्रियों ने राज्य को इस स्रोत से होने वाली आय का स्मरण भी दिलाया होगा किन्तु कुमारपाल ने यह दृढ़ निश्चय कर लिया था कि चाहे लाखों ही नहीं करोड़ों की हानि भी राज्य को क्यों न हो जाय, वह इस प्रकार के प्रजापीडक कर को निरस्त करके ही रहेगा।

जैसा कि ऊपर बताया जा चुका है कुमारपाल ने श्रदत्तादान विरमण व्रत को ग्रपने गुरु ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि से ग्रहण करते समय इस कर को पूर्ण, रूप से सदा के लिये निरस्त कर दिया।

जिनशासन के ग्रम्युत्थान, उत्कर्ष, प्रचार ग्रौर प्रसार की तीव ग्रिमलाषा लिये कुमारपाल ने हेमचन्द्रसूरि से प्रार्थना की कि वे उत्कृष्ट कोटि के साहित्य का निर्माण कर जिनशासन के साहित्य भण्डार की शोभा बढ़ावें। कुमारपाल की प्रार्थना को स्वीकार कर हेमचन्द्रसूरि ने उत्कृष्ट कोटि के जैन साहित्य का निर्माण करना प्रारम्भ किया। राजा ने विशाल भारत के विभिन्न राज्यों से प्राचीन ग्रन्थों को मंगवा कर उन्हें ग्राचार्यश्री को समिपत किया ताकि उनको साहित्य के निर्माण में सहायता मिले। प्राचीन साहित्य के संकलन हेतु कुमारपाल ने काश्मीर राज्य तक से प्राचीन ग्रन्थों का विशाल साहित्य भण्डार ग्रपने हाथियों पर लदवा कर मंगवाया।

साहित्य निर्माण के लिये प्रमावश्यक प्रामाणिक एवं प्राचीन सामग्री के उपलब्ध हो जाने पर हेमचन्द्रसूरि ने 'त्रिषष्ठि शलाका पुरुष चरित्र' नामक ग्रति विशाल महाकाव्य की रचना की जिसमें ऋषभादि महावीरान्त चौबीसों तीर्थंकरों, उनके गणधरों, बारह चक्रवित्यों, नौ वासुदेवों, नौ बलदेवों ग्रौर नौ प्रतिवासुदेवों के जीवन चरित्र विस्तारपूर्वक ग्रति सुगम एवं रोचक शैली में दिये गये हैं। ग्राचार्य हेमचन्द्रसूरि ने मानव मात्र के लिये परमोपयोगी लोक शास्त्र की रचना की। हेमचन्द्रसूरि द्वारा रचित साहित्य ग्रतिविशाल था। उनके द्वारा रचित जो ग्रन्थ वर्तमान में उपलब्ध हैं, उनके नाम ग्राचार्यश्री के जीवन वृत्त में उत्लिखित किये जा चुके हैं।

परमाईत् महाराजा कुमारपाल ने श्रपने ग्रधीनस्य ग्रहारह देशों में चौदह वर्ष के लिये ग्रमारि की घोषणा कर जैनधर्म के ग्राघारभूत सिद्धान्त ग्रिहिसा के प्रति जन-जन के मन में ग्रनुराग उत्पन्न किया। इस प्रकार का प्राणी मात्र के प्रति करुणा एवं मैत्रीभाव का उदाहरण ग्रनेक शताब्दियों के भारत के इतिहास में ग्रन्यत्र कहीं दृष्टिगोचर नहीं होता। उन १८ देशों में कुल मिलाकर चौदह सौ चालीस ग्रति भव्य विहारों का निर्माण भी कुमारपाल ने करवाया। उन १८ देशों के नाम इस प्रकार हैं:—

> कर्णाटि, गुर्जरे, लाटे, सौराष्ट्रे, कच्छ, सैन्घवे । उच्चायां, चैव भम्भेर्यां, मारवे, मालवे, तथा ॥१॥ कौंकणे च, महाराष्ट्रे, कीरे, जालन्घरे पुन: । सपादलक्षे, मेवाड़े, दीपाभीराख्ययोरिष ॥२॥

चालुक्य चूड़ामिए महाराजा कुमारपाल द्वारा अपने अधीनस्थ १८ देशों में की गई अमारि की घोषए। ऐसी सुन्दर ठोस एवं अनुल्लंघनीया थी और उस अमारि की परिपालना के लिये उसने अपने शासित विशाल भू-भाग पर इस प्रकार की सुद्ध एवं पूर्ण संवेदनशील व्यवस्था की थी कि छोटे से छोटे जीव-जन्तु तक को उस अमारि की घोषए। के पश्चात् जान-बूभ कर मारने पर अपराधी को तुरन्त दण्डित कर दिया जाता था। छोटे से छोटा अपराधी भी दण्ड से बच नहीं सकता था। इसका एक बड़ा ही रोचक एवं ऐतिहासिक तथ्य के रूप में परिपुष्ट अमारा विकास सं० १३६१ की, एक लब्धप्रतिष्ठ आचार्य मेरुतुंगसूरि की कृति, प्रवन्ध चिन्तामिए। में आज भी उपलब्ध है।

श्रपने श्रधीनस्थ १८ देशों में कुमारपाल द्वारा उपर्यु ल्लिखित समारि की घोषणा किये जाने के कुछ ही समय पश्चात् की घटना है कि सपादलक्ष देश के एक घनी-मानी श्रेष्ठि ने केशसम्मार्जन के समय अपनी पत्नी द्वारा उसके हाथ में रखी गई यूका (जूं) को यह कहते हुए मसल कर मार डाला कि इसने मेरी प्रिया को बड़ी पीड़ा पहुंचाई है। उस यूका के मारने की बात स्थानीय पंचकुल (पंचायत) के प्रधान एवं सदस्यों को बालकों श्रथवा और किसी के माध्यम से तुरन्त ज्ञात हो गई। पंचों ने तत्काल उस श्रेष्ठि से पूछा कि क्या उसने यूका को जान-बूक कर मारा है? श्रेष्ठि द्वारा अपना दोष स्वीकार किये जाने पर पंचकुल उस श्रेष्ठि को अपने साथ ले अनहिलपुर पत्तन पहुंचा और उसने उसे महाराज कुमारपाल के समक्ष उपस्थित किया।

कुमारपाल ने श्रेष्ठि से प्रश्न किया :— "क्या यह सच है कि अमारि की घोषणा के उपरान्त भी जान-बूभ कर तुमने एक छोटे से निरीह, मूक प्रार्णी की हिंसा की है?"

श्रेष्ठि ने अपना दोष स्वीकार करते हुए कहा—"हां, महाराज ! मैंने विवाद पूर्ण मुद्रा में अपनी प्राणेश्वरी को प्रसन्न करने के लिये उस छोटे से प्राणी की

मसल कर मार डांला था। इस बात का मुक्ते पश्चात्ताप हो रहा है और मैं अपने इस दोष का प्रायश्चित्त करने के लिये व्यग्र हूं। मैंने जैन कुल में जन्म लिया है, जैन संस्कारों में मेरा पालन-पोषणा एवं संवर्द्धन हुआ है। यदि अमारि की घोषणा नहीं होती तो भी मुक्ते एक जैन होने के नाते किसी भी प्राणी की हिंसा नहीं करनी चाहिये थी। अमारि की घोषणा के अनन्तर तो मैंने हास्यास्पद भावावेश में इस अकार की साधारण जीवहिंसा कर वस्तुतः राजाज्ञा के उल्लंघन का अपराध किया है। मैं दण्ड का भागी हूं।"

महाराज कुमारपाल ने कहा--- "पाप का प्रायश्चित्त पुण्यार्जन से होता है। तुम्हारे द्वारा उपाजित द्रव्य से एक विहार का निर्माण करवा दिया जाय, यही तुम्हें राजाज्ञा के उल्लंघन का दण्ड है। उस विहार में चिरकाल तक धर्माराघन होता रहेगा और उससे तुम्हें पुण्य का लाभ होगा।"

सपादलक्ष देश के उस श्रेष्ठी ने राजादेश को सहर्ष स्वीकार करते हुए विहार-निर्माण हेतु विपुल घनराशि दण्ड के रूप में राज्य के निर्माण प्राधिकरण को समिपत की और उस घनराशि से पत्तन में एक विशाल एवं भव्य विहार का निर्माण करवाया गया। उस विहार का नाम "यूका-विहार" रखा गया। इससे कुमारपाल को अहिंसा के प्रति प्रगाढ़ प्रीतिपूर्ण आस्था के साथ-साथ उसकी सुन्दर ठोस एवं प्रभावपूर्ण शासन व्यवस्था प्रणाली का भी परिचय प्राप्त होता है।

कुमारपाल ने स्वयं द्वारा अज्ञातावस्था में हुई जीव हिंसा के लिये भी इसी प्रकार का प्रायश्चित्त करते हुए अपनी राजसभा में कहा—"वन में भटकते समय मैंने एक मूषक द्वारा अपने बिल के बाहर रखी गई उसकी २० रजत मुद्राओं को उठा लिया था। अपने धन के अपहरएा से उस मूषक के हृदय पर ऐसा गहरा आधात हुआ कि वह तत्काल छटपटा कर मर गया। मेरे कारएा उस मूषक की मृत्यु हुई अतः अपने उस पाप के प्रायश्चित्तस्वरूप मेरे अपने द्रव्य से एक विशाल विहार का निर्माएा करवाया जाय और उस विहार का नाम "मूषक-विहार" रखा जाय। "अपने इस संकल्प के अनुसार महाराज कुमारपाल ने अनहिलपुर पत्तन में अपने निजी कोष से एक भव्य 'मूषक-विहार' का निर्माए। करवाया।

कुमारपाल की कृतज्ञता के अनेक उदाहरण ऊपर बताये जा चुके हैं। साधारण से साधारण उपकार करने वाले के प्रति भी उसने कृतज्ञता प्रकट की इसका ज्वलन्त प्रमाण है कुमारपाल द्वारा बनवाया गया "करम्ब-विहार"। अपने प्राणों की रक्षा के लिये कुमारपाल जिस समय वन-वन में भटक रहा था, उस समय तीन दिन तक उसे कहीं भोजन नहीं मिला था। उस समय श्वसुर गृह से अपने पितृगृह को पालकी में बैठकर जा रही एक ईम्य कुल की महिला ने तीन दिन के भूसे कुमारपाल को अति स्वादिष्ट करम्ब आदि पक्वान का भोजन करवाया था।

विशाल गुर्जरराज्य के राजसिंहासन पर आसीन होने के उपरान्त भी कुमारपाल उस महिला द्वारा खिलाये गये करम्ब को नहीं भूला और उस घटना की स्मृति में उसने अनहिलपुर पत्तन में करम्ब विहार का निर्माण करवाया।

एक समय चरों ने कुमारपाल के समक्ष उपस्थित होकर निवेदन किया कि सौराष्ट्र के 'सूंवर' नामक सामन्तराज ने विद्रोह प्रारम्भ कर दिया है। महाराज कुमारपाल ने अपने मन्त्रीश्वर उदयन को एक सेना देकर 'सुंवर' को दण्ड देने के लिये भेजा। उदयन अपनी सेना के साथ सौराष्ट्र की अोर त्वरित वेग से बढ़ा। वर्द्धमानपुर में प्राकर उसने भगवान् ऋषभदेव को वन्दन करने की इच्छा से विमल-गिरि की स्रोर प्रयास किया। वहां जिन मन्दिर में वन्दन करते समय उसने देखा कि एक चूहा दीपक की जलती हुई बाती को मुख में लिये उस काष्ठ निर्मित जिनालय के एक बिल में प्रवेश करने जा रहा है ग्रौर एक पुजारी ने दौड़कर चूहे के मुख से जलती हुई उस बत्ती को बाहर गिरा दिया है। यह देखकर मन्त्रिवर उदयन के मन में बड़ी चिन्ता उत्पन्न हुई कि यह काष्ठ निर्मित जिनालय इस प्रकार के ग्रनिन प्रकोप से किसी भी समय भस्मीभूत हो सकता है। उसने उसी क्षण निश्चय किया कि वह शत्रुं जय के उस देव मन्दिर का और शकुनिका विहार का पुनरुद्धार करवाएगा। इस प्रकार के संकल्प के साथ अपने सैनिक शिविर में लौटकर अपने शत्रु से संग्राम करने हेतु आगे की ओर प्रयास किया। सूबर ने अपनी शक्तिशाली सेना के साथ ग्रकस्मात् ही ग्राक्रमरा कर पाटन की सेना को परास्त कर दिया। ग्रपनी सेना की दुर्दशा देख उदयन सूवर की ग्रोर बढ़ा ग्रौर वहां उन दोनों के बीच जमकर युद्ध हुआ। अपने सेनापित को शत्रु से जूभते हुए देखकर पत्तन की सेना में नवीन उत्साह की लहर जागृत हो उठी और उसने शत्रु सेना पर अति भीषण वेग से प्रत्याकमरण किया । सूंवर की सेना नष्ट-भ्रष्ट एवं छिन्न-भिन्न हो गई स्त्रौर सुंवर रएगंगए। से भाग खड़ा हुआ। उदयन को विजयश्री तो प्राप्त हुई किन्त्र शस्त्रों के प्रहारों से उसका सम्पूर्ण शरीर गम्भीर रूप से आहत हो गया था। प्राथमिक चिकित्सा के पश्चात् गम्भीर रूपेए। ब्राहत मन्त्रीश्वर उदयन को उसके घर पहुंचाया गया । उदयन ने अपने आत्मीयजनों के समक्ष करुए। ऋन्दन करते हुए विलाप करना प्रारम्भ किया। इससे सबको बड़ा आश्चर्य हुआ कि अनेक युद्धों में विजय प्राप्त करने वाला शूर शिरोमिए। मन्त्रिराज आज विलाप किस कारए। से कर रहा है।

स्वजनों द्वारा पूछे जाने पर उदयन ने कहा :— "रणांग्ण में जूभने से पहले आदिदेव के दर्शन करते समय मैंने यह इढ़ प्रतिज्ञा कर ली थी कि मैं शत्रुञ्जय के काष्ठ निर्मित जिनालय और शकुनिका विहार का जीएगेंद्वार करू गा। किन्तु अब मुभे स्पष्ट रूप से दिखाई दे रहा है कि मेरी ये अन्तिम अभिलाषाएं अपूर्ण अवस्था में मेरे साथ ही परलोक की ओर प्रयाण करने वाली हैं। इसी कारण मैं विलाप कर रहा हूं। उदयन के आत्मीयजनों ने उसे आश्वस्त करते हुए कहा :— "हम आपके इस कार्यभार को अपने कन्धों पर लेते हैं। वाग्भट्ट और आस्रभट्ट—आपके ये

दोनों पुत्र भापके संकल्प को निश्चित रूप से पूर्ण करेंगे। हम साक्षी हैं। ग्राप किसी प्रकार की चिन्ता न करें।"

अपने आत्मीयों के मुख से इस प्रकार का निश्चित आश्वासन पाकर उदयन के अंग-प्रत्यंग पुलिकत हो उठे। उसने निश्चिन्त हो अन्तिम आराधना कराने के लिए किसी श्रमण को बुलाने का अपने आत्मीयजनों से आग्रह किया। किसी श्रमण की खोज में उदयन के अनेक परिजन नगर और आसपास की पौषधशालाओं एवं उपाश्रयों की ओर दौड़े किन्तु उन्हें कहीं कोई श्रमण दृष्टिगोचर नहीं हुआ। उदयन की अन्तिम इच्छा का सम्मान करते हुए एक बंठ (रथ्या पुरुष) को साधु का वेष पहना कर उदयन के समक्ष उपस्थित किया गया। उदयन ने तत्काल उस मुनि वेषघर के चरणों में मस्तक रखते हुए उसके समक्ष शान्त चित्त हो बड़ी ही तन्मयता के साथ आलोचना-प्रत्यालोचनापूर्वक दस प्रकार की आराधना की। आराधना करते ही उदयन ने समाधिपूर्वक परलोक की ओर प्रयाण किया। जिस प्रकार चन्दन के वृक्ष के पार्थ्व में उगे हुए कंटकाकीण वृक्ष में भी चन्दन की सौरभ-सुहास आने लगती है ठीक उसी प्रकार उस महा आराधक उदयन के कुछ ही क्षणों के संसर्ग से उस साधारण रथ्या पुरुष (बंठ) के अन्तर्मन में इस प्रकार का उत्कट वैराग्य उत्पन्न हुआ कि उसने कठोर संयम का पालन कर अन्त समय में संथारा संलेखना करके समाधिपूर्वक पण्डित मरण प्राप्त किया।

मन्त्रिवर उदयन के देहावसानानंतर उसके पुत्र वाग्भट्ट ग्रीर ग्राम्रभट्ट ने शत्रुञ्जय के काष्ठ प्रासाद ग्रीर भृगुपुर के शकुनिका विहार का पूर्णतः ग्रीभनव रूप से जीर्गोद्धार करवा कर ग्रापने पिता की ग्रान्तिम इच्छा को पूर्ण किया।

महाराज कुमारपाल ने बोधिरत्न प्रदान करने वाले ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि के प्रति ग्रपनी कृतज्ञता को चिरस्थायी बनाने हेतु स्तम्भतीर्थ के सालिगवसिंह प्रासाद का, जिसमें कि हेमचन्द्रसूरि ने श्रमण धर्म की दीक्षा ग्रहण की थी, विपुल धनराणि व्यय कर जीर्णोद्धार करवाया ग्रौर वहां रत्नमय जिन बिम्ब की प्रतिष्ठापना की।

अठारह देशों में अमारि घोषणा एवं १४४० विहारों का निर्माण करवाकर दिग्दिगन्तव्यापिनी विपुल कीत्ति अजित कर लेने के उपरान्त भी महाराजा कुमारपाल के अन्तर्मन और मस्तिष्क में यही उत्कट अभिलाषा उद्वेलित होती रही कि वह भी पृथ्वीमण्डल को अन्ण कर सम्वत्सर प्रवर्त्तक वीर विक्रमादित्य की भांति अक्षय कीत्ति उपाणित करे। उसके मन में यह बात घर कर गई थी कि स्वणं सिद्धि की प्राप्ति होने पर ही वह विक्रमादित्य की तरह पृथ्वी को अनृण करने का लोकोत्तर कार्य कर सकता है। उसने अपने परमाराध्य समर्थ गुरु आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि से इस प्रकार की सिद्धि आप्त करने की अनेक बार प्रार्थनाएं कीं।

कुमारपाल द्वारा ग्रनवरत रूप से ग्रनुरोध के परिगामस्वरूप हेमचन्द्रसूरि ने अपने गुरु देवचन्द्रसूरि की सेवा में महाराजा कुमारपाल एवं पत्तन संघ के माध्यम से विनय पत्रिका भिजवाकर प्रार्थना की कि संघ के एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण कार्य के निष्पादन के लिये वे एक बार ग्राहिल्लपुर पट्टाए पधारने की कृपा करें। श्री देवचन्द्रसूरि उन दिनों कठोर तपक्चरण कर रहे थे तथापि पत्रिका प्राप्त होने पर कुमारपाल और संघ की ओर के आग्रह को देखते हुए उन्होंने यही समका कि संघ का कोई बहुत बड़ा महत्त्वपूर्ण कार्य होगा। ग्रतः उन्होंने पत्तन की ग्रोर विहार किया और विहार कम से कुछ ही दिनों में पत्तन पहुंचे ग्रौर सीघे श्रपनी पौषधशाला में प्रविष्ट हुए । देवचन्द्रसूरि के स्रागमन का संवाद सुनते ही कुमारपाल देवचन्द्रसूरि की सेवा में पहुंचा । संघमुख्य सहित श्राविका-श्रावक वृन्द भी पौषघशाला की ग्रोर उद्देलित सागर की भांति उमड़ पड़ा। राजा श्रादि समस्त श्रावक वर्ग ने सामूहिक गुरु वन्दन के ग्रनन्तर उनके उपदेशामृत का पान किया । व्याख्यान की समाप्ति पर माचार्यश्री देवचन्द्रसूरि ने महाराज कुमारपाल ग्रौर ग्रपने शिष्य हेमचन्द्रसूरि से पूछा कि संघ का क्या कार्य है। उपस्थित साधक एवं श्राद्धवृन्द को विसर्जित कर एकान्त स्थान में श्री हेमचन्द्रसूरि ग्रीर चालुक्यराज कुमारपाल देवचन्द्रसूरि के चरगों पर ग्रपने भाल रखकर उनसे निवेदन करने लगे :-- "भगवन् ! जिन-शासन की प्रभावना के लिए भ्राप स्वर्ण सिद्धि का रहस्य बताने की कृपा कीजिये।" हेमचन्द्रसूरि ने अपने गुरु को अपने बाल्यकाल की बात का स्मरए। कराते हुए निवेदन किया :-- "भगवन् ! जब मैं अपने बात्यकाल में विरक्तावस्था में आपकी -सेवा में था, उस समय ग्रापके ग्रादेश से एक कठियारी से एक वेलि मांग कर उसके रस में ताम्बे के टुकड़े को मैंने बार-बार भिगोकर बार-बार ग्रन्नि में तपाया। तपाने से थोड़ी ही देर में वह ताम्रखण्ड विशुद्ध स्वर्ण खण्ड के रूप में परिवर्तित हो गया था। कृपा कर उस बल्लरी के नाम के साथ-साथ उसकी पहिचान भी बताने की क्रपा करें।"

श्रपने शिष्य हेमचन्द्रसूरि की स्वर्णसिद्धि विषयक की गई प्रार्थना को सुनते ही शान्त-दान्त आचार्य देवचन्द्रसूरि बड़े प्रकुपित हुए ग्रौर हेमचन्द्रसूरि को अपने से दूर एक ग्रोर ढकेलते हुए बोले :—"तू इस सिद्धि के नितान्त ग्रयोग्य है। पहले मैंने तुभे लड्डू के छोटे से कर्एा के तुल्य विद्या प्रदान की थी, उसी से तुभे ग्रजीर्ण हो गया। ग्रब तुभ जैसे मन्दाग्नि वाले ग्रयोग्य व्यक्ति को पूर्ण मोदक तुल्या विद्या कैसे दी जा सकती है ? तुभे यह विद्या किसी भी दशा में नहीं मिल सकती।" तदनन्तर महाराजा कुमारपाल की श्रोर उन्मुख होते हुए देवचन्द्रसूरि ने कहा:—"राजन् ग्रापका ऐसा प्रबल भाग्य नहीं है कि स्वर्ण सिद्धि जैसी विद्या ग्रापको सिद्ध हो जाय। ग्रापने ग्रठारह देशों में ग्रमारि की घोषएा। द्वारा ग्रौर पृथ्वी को जिनमन्दिरों से मण्डित करवाकर विपुल पुण्य ग्रजित करते हुए इहलोक एवं परलोक—उभय लोकों को सुधार लिया है। ग्रब इससे ग्रौर ग्रधिक ग्रापको क्या चाहिए?"

अपने शिष्य आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि और चालुक्यराज कुमारपाल को इस प्रकार उत्तर दे श्राचार्यश्री देवचन्द्रसूरि ने अग्गहिल्लपुर पट्टगा से विहार कर दिया, और विहार कम से जहां से श्राये थे वहीं लौट गये।

महाराज कुमारपाल के जीवन के सम्बन्ध में उपरि वर्शित विवरणों से निम्नलिखित तथ्य प्रकाश में आते हैं:—

- (१) श्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि के उपदेशों से महाराज कुमारपाल को बोधि प्राप्त हुई श्रौर उन्होंने श्रावक के बारह व्रत धारण किये।
- (२) परम जिनभक्त महाराज सम्प्रति के पश्चाद्वर्ती काल में हुए जिन-भक्त राजाओं से म्रहिसा की उपासना में ऋत्यधिक म्रागे बढ़कर महाराज कुमारपाल ने म्रपने म्रधीनस्थ १८ देशों में म्रमारि की घोषगा के साथ-साथ जिन-शासन का प्रचार-प्रसार किया।
- (३) अपने अधीनस्थ १८ देशों के सुविशाल भूखण्ड में उसके द्वारा घोषित अमारि का अक्षरशः पालन होता है कि नहीं इस बात की देखरेख के लिये उसके द्वारा की गई व्यवस्था ऐसी सर्वांगपूर्ण और सुदृढ़ थी कि साधारण से साधारण निरीह प्राणी की हिंसा तक की सूचना स्वयं महाराज कुमारपाल तक पहुंच जाती थी।
- (४) जिन शासन के अभ्युदय, उत्कर्ष, प्रचार-प्रसार एवं समस्त भूमण्डल पर विस्तार की कुमारपाल के मन में इस प्रकार की अत्युत्कट उत्कण्ठापूर्ण अभिलाषा थी कि यदि उसके पास स्वर्ण के सुमेरु होते तो जगज्जीवों को सुखी करने, जिनधर्म-रिसक बनाने एवं जैनधर्म के प्रमुख सिद्धान्त अहिंसा, सत्य, अस्तेय, विश्वबन्धुत्व ग्रादि को जन-जन के जीवन में ढालने हेतु उन स्वर्ण-सुमेरुओं को भी वह सहर्ष न्यौछावर कर देता। स्वर्ण सिद्धि की ग्राकांक्षा का जो कथानक ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ग्रीर कुमारपाल के सम्बन्ध में जैन साहित्य में शताब्दियों से चला ग्रा

१. इय असाहिल्लपुरिम्म य जयसिंह निर्दि पट्टलंकारो । सिरि कुमरपाल राम्रो जाजो भूपाल मउडमसी ॥१०६।। सिरि हेमसूरि मुख्सा पिडबोहिय वयसा सुरस दाणेणं । जिसाभित जुत्तिरत्तो, जाम्रो सुसावभ्रो परमो ॥१०७॥

२. भट्ठारदेसमण्मे, ध्रमरि उम्बोसणं पवट्टेइ। सो जीवदयातप्पर, परिपालइ देसविरइ च ॥१०८॥

<sup>—</sup>श्री वीरवंश पट्टावली अपर नाम विधिपक्षगच्छ पट्टावली भावसागर सूरि विरचिता।

रहा है, यह वस्तुत: कुमारपाल की जैन धर्म को जन-जन का धर्म अथवा विश्वधर्म बनाने की उत्कट अभिलाषा का ही रूपकतुल्य प्रतीक प्रतीत होता है।

(५) कुमारपाल की सबसे बड़ी पांचवीं विशेषता यह थी कि वह सम्पूर्ण जिन-शासन को एकता के सूत्र में बाबद्ध देखना चाहता था। अपने समय में विभिन्न गच्छों के अनुयायियों एवं गराधरों में पारस्परिक मतभेद, वैमनस्य, छोटी-छोटी बात को लेकर कलह, श्रमरा समाचारियों में एकरूपता का नितान्त ग्रभाव, पाक्षिक प्रतिक्रमरा की तिथि के प्रश्न को लेकर परस्पर संघर्ष एवं विद्वेषपूर्ण ग्रतीव कटु वातावररा से महाराज कुमारपाल के श्रन्तमंन को दुःख होता था। उन्होंने इस प्रकार के कलहों को मिटाने के श्रनेक बार प्रयास भी किये। श्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि द्वारा सोमेश्वर वन्दन ग्रादि उनके जीवनवृत्त की ग्रनेक घटनाग्रों पर विचार करने से स्पष्टतः यही प्रतीत होता है कि वे पारस्परिक समन्वय के पक्षघर एवं पोषक थे। हेमचन्द्रसूरि के इस समन्वयकारी व्यवहार का, विचारों का कुमारपाल पर पूरा प्रभाव था श्रतः उसने ग्रामिक मान्यताग्रों के स्थान पर परम्परा को, परम्परागत मान्यताश्रों को प्रमुख स्थान दिया। ये तथ्य कुमारपाल के जीवनवृत्त की निम्नलिखित एक दो घटनाग्रों से पूर्णतः प्रकाश में श्राते हैं।

एक बार अए। हिल्लपुर प्रदृशा में विद्यमान अनेक गच्छों के आचार्यों और उनके उपासकों में पाक्षिक प्रतिक्रमशा के प्रश्न को लेकर बड़ा विवाद उत्पन्न हुआ और वह उग्र रूप घारण कर गया। कित्तपय गच्छों के आचार्यों का कथन था कि पाक्षिक प्रतिक्रमशा पूर्शिंगमा को ही होना चाहिए क्योंकि आगमों में पूर्शिंगमा के दिन प्रतिक्रमशा करने का विघान है। आगम सर्वोपिर हैं, इस कारशा सभी गच्छों के आचार्यों एवं अनुयायियों को आगम का समादर करते हुए पूर्शिंगमा को ही प्रतिक्रमशा करना चाहिए।

इसके विपरीत अनेक गच्छों ने अपना यह मन्तव्य रक्खा कि पाक्षिक प्रति-क्रमण पूर्णिमा को नहीं, चतुर्दशी को ही रखना चाहिये क्योंकि आर्यकालक सूरि ने विक्रम सम्वत्सर के प्रादुर्भाव से पूर्व ही चतुर्दशी के दिन प्रतिक्रमण करने की परम्परा प्रचलित कर दी थी और वही परम्परा शताब्दियों से जैन संघ में सर्व-सम्मत रूप से चली आ रही है।

इस प्रकार के विवाद ने जब उग्र रूप घारण किया और दोनों पक्षों में से एक भी पक्ष अपनी बात से किचिन्मात्र भी इधर-उघर होने को उद्यत नहीं हुन्ना तो विवाद पत्तनेश कुमारपाल के पास पहुंचा। दोनों पक्षों की पूरी बात सुनने के पश्चात् घमें संघ में प्रचलित परम्परा को ही महत्त्व देते हुए "चतुर्दशी के दिन ही सब गच्छों के अनुयायियों द्वारा प्रतिक्रमण किया जाय," इस प्रकार का निर्णय कुमारपाल ने दिया। इस निर्णय के उपरान्त भी पूरिणमा के पक्षघरों ने इस निर्णय

नो स्वीकार नहीं किया तो कुमारपाल ने स्पष्ट शब्दों में राजाज्ञा प्रसारित करवा विकि जो चतुर्देशों के स्थान पर पूर्णिमा के दिन प्रतिक्रमण करना चाहते हैं, वे अणिहिल्लपुर पट्टेण छोड़कर चले जायं। उस समय पूर्णिमा पक्ष के स्राचार्य सम्भवतः श्री देवभद्रसूरि ने अपने पक्ष पर स्रिडिंग रहते हुए स्रपने स्नान्तरिक उद्गार स्रपने सनुयायियों के समक्ष इस रूप में रक्से:—

रूसउ कुमर नरिदो, ब्रहवा रूसंतु लिगिगाो सब्बे। पुलिम सुद्ध पयट्ठा, न हु चत्ता सम्मत्त सूरीहि ॥३३॥१

उपाध्याय धर्म सागर ने प्रवचन परीक्षा में उपर्युक्त गाथा को इस रूप में रखा है:

> रूसउ कुमर तरिंदो, ग्रहवा रूसउ हेम सूरिंदो । रूसउ य वीर जिसिंदो, तहा वि मे पुण्सिमापक्सो ।।

श्रथीत् चाहे महाराजा कुमारपाल रुष्ट हो जायं, चाहे हेमचन्द्र सूरीक्वर रुष्ट हो जाएं, केवल यहीं तक नहीं, श्रपितु स्वयं भगवान् वीर जिनेक्वर भी रुष्ट हो जायं तो भी मैं पूरिंगमा को ही पाक्षिक प्रतिक्रमण करू गा।

"रूसउ य वीर जििएदो" ऐसा तो कोई भी जैन किसी भी दशा में नहीं कह सकता। अपने विरोधी पूर्शिमा गच्छ को लोगों की दिष्ट में नीचे गिराने के लक्ष्य से ही धर्मसागर गिए ने सम्भवतः ऐसा लिख दिया है।

महाराजा कुमारपाल के पास जब पूर्शिमा पक्ष के ब्राचार्य के इस प्रकार के हठाग्रह की बात पहुंची तो वह बड़े प्रकुपित हुए ग्रौर पूर्शिमा पक्ष के इस ग्राचार्य को कड़ा दण्ड देने के लिए उद्यत हुए। ग्राचार्य हेमचन्द्रसूरि ने निम्नलिखित उल्लेख के श्रनुसार कि—

"ततः श्री (हेम) सूरिएा प्रवचनोड्डाहं चेतस्यवघृत्य रोषादुपशामितेन राज्ञा (कुमारपालेन) निज राज्याद म्रष्टादश देशेम्यो निष्काशितः पूर्णमीयकः । प्रवचन परीक्षा, विश्राम ६ ।"

श्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने मन में यह विचार कर कि यदि राजा ने पौर्णमीयक गच्छ के आचार्य और उनके श्रमण समूह को किसी प्रकार का कठोर दण्ड दिया तो प्रवचन का उड्डाह होगा, जैन धर्म संघ की प्रतिष्ठा लोक दृष्टि में घटेगी, कुमारपाल को शांत किया। आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि के समझाने पर

भागमिक गच्छ पट्टावली (पूरिएमा गच्छ पट्ठावली का अपर नाम)

महाराजा कुमारपाल ने भ्रौर कोई कठोर दण्ड न देकर पौर्शामीयक गच्छ के श्राचार्य एवं उनके श्रमण श्रमणी समूह को श्रपने १८ देशों में विस्तृत राज्य की सीमा से बाहर निष्कासित कर दिया।

कतिपय गच्छों के भ्राचार्य एवं साधु, जो पूर्शिमा के दिन प्रतिक्रमण करने के भ्रपने निश्चय पर भ्रटल रहे, वे सब बिना किसी को कुछ कहे सुने स्वतः ही पाटन से बाहर चले गये।

स्रागमिक मान्यता के स्थान पर परम्परा को ही कुमारपाल द्वारा प्रश्नय दिये जाने का एक स्थौर उदाहरए। स्राचार्यश्री मेरुतुंगसूरि द्वारा रचित 'मेरुतुंगीया संचलगच्छ पट्टावली' (संस्कृत) में भी उपलब्ध होता है, जिसका सारांश निम्न प्रकार है:—

"एक बार अग्राहिल्लपुर पट्टण में विभिन्न गच्छों में इस प्रकार का विवाद उत्पन्न हुआ कि संवत्सरी पर्व चौथ को मनाया जाय या पंचमी को। यह विवाद पारस्परिक विद्वेष के कारण उग्र रूप घारण कर गया। यह पर्व चौथ के दिन ही मनाया जाय, न कि पंचमी को। इस पक्ष के समर्थक कितप्य गच्छों के श्रावकों ने राजा कुमारपाल के समक्ष उपस्थित होकर अपने प्रतिपक्षी गच्छों के प्रति ईर्ष्यावशात् इस प्रकार का अभियोग प्रस्तुत किया:—"राजन् ग्राप स्वयं ग्रौर हम सब सदा से ही चौथ के दिन ही सांवत्सरिक महापर्व मनाते ग्राये हैं। इसके विपरीत कितप्य गच्छों के हठाग्रही ऐसे श्रमण ग्रौर साधु भी पत्तन में विद्यमान हैं, जो पंचमी के दिन सांवत्सरिक पर्व मनाने पर तुले हुए हैं। पर्वाधिराज संवत्सरी पर्व ग्राने ही बाला है। ग्रापं जैसे धर्मनिष्ठ परमाईत राजाधिराज के राज्य में सांवत्सरिक पर्व के सम्बन्ध में इस प्रकार का धार्मिक मान्यता भेद वस्तुतः महान् जैनधर्म संघ के लिये विघटनकारी सिद्ध होगा। इस प्रकार की स्थित को देखते हुए इस प्रकार की विघटनकारी प्रवृत्ति को रोकना संघहित में परमावश्यक है। ग्रतः ग्राप जैसा उचित समर्भे ग्रादेश फरमावें।"

जैसा कि ऊपर बताया जा चुका है कुमारपाल श्रदूट श्रास्थावान जैन धर्मा-वलम्बी राजाधिराज था। वह जैनधमं के चरमोत्कर्ष के लिये श्रह्निश चिन्तनशील रहता था। उसे पर्वाधिराज के सम्बन्ध में इस प्रकार का उग्र विवाद एवं मतभेद बड़ा ही श्रप्रीतिकर और श्रनुचित प्रतीत हुश्रा। दोनों पक्षों की युक्ति-प्रयुक्तियों पर भली-भांति सोच-विचार कर लेने के पश्चात् उसने तत्काल इस प्रकार की राजाज्ञा प्रसारित की:—पंचमी के दिन सांवत्सरिक पर्व का श्राराधन करने के लिये कृत-संकल्प श्रमण उसके राज्य के पट्टनगर पाटन में किसी भी दशा में पंचमी के दिन पर्वाराधन नहीं कर सकेंगे श्रतः उन्हें पर्वाराधन से पूर्व ही श्रन्यत्र चले जाना चाहिये।" इस प्रकार की राजाज्ञा के प्रसारित होते ही कितपय उन गच्छों के आचार्य अपने श्रमण श्रमणी समूह के साथ पाटण से विहार कर अन्यत्र चले गये जो कि पंचमी के दिन पर्वाधिराज के आराधन के पक्षघर थे, किन्तु विधि पक्ष अर्थात् श्रंचल गच्छ के महान् प्रभावक आचार्य जयसिंहसूरि, जो उस समय पाटन में ही विद्यमान थे, उन्होंने पाटन में ही रहकर पंचमी के दिन ही पर्वाराधन करने के उद्देश्य से बड़ी ही सूक्ष-बूक से काम लिया। उन्होंने अपने एक अतीव वाक्पटु श्रमणोपासक को चालुक्यराज कुमारपाल के पास भेज कर अपना यह सन्देश पहुंचाया:—

"राज राजेश्वर! हमारे गुरु विधिपक्ष के आचार्यश्री जयसिहसूरि पंचमी के दिन ही सांवरसरी-पंच का आराधन करने वाले हैं। कुछ दिन पूर्व उन्हें इस प्रकार की आजा के प्रसारित किये जाने का विश्वास नहीं था कि पंचमी को पर्वाराधन करने वाले पाटन छोड़ कर अन्यत्र चले जायं। इसी कारण उन्होंने कितपय दिन पूर्व नमस्कार मन्त्र का अनुष्ठान प्रारम्भ कर व्याख्यान में नमस्कार मन्त्र पर विवेचन-विवरण प्रारम्भ कर दिया है। हमारे आचार्यश्री ने आप से पुछवाया है कि वे महामन्त्र नमस्कार मन्त्र के अनुष्ठान को बीच में अधूरा छोड़कर ही पाटन से बाहर चले जायं अथवा उस अनुष्ठान को पूर्ण करने के पश्चात पाटन से बाहर जावें। पर्वाधिराज आने ही वाले हैं। पर्वाराधन तो गुरुदेव पंचमी को ही करेंगे और नमस्कार मंत्र का अनुष्ठान अभी लम्बी अवधि तक चलेगा। हमारे आचार्य देव ने पुछवाया है कि इस सम्बन्ध में आपका क्या आदेश है?"

त्रंचलगच्छ के श्राचार्य जयसिंह सूरि के सन्देश को सुनते ही महाराज कुमारपाल एक बार तो बड़े कुद्ध हुए किन्तु उसी क्षरा उन्होंने यह अनुभव किया कि एक ग्रोर तो श्रनुल्लंघनीय राजाज्ञा की परिपालना का प्रश्न है श्रीर दूसरी श्रोर चौदहपूतों के सार महामन्त्र नमस्कार के श्रनुष्ठानपरक विवेचन-विवरण में भग का धर्म-संकट। महाराज कुमारपाल तत्काल श्रपने श्राराध्य गुरुदेव हेमचन्द्रसूरि की सेवा में उपस्थित हुए श्रीर उनके समक्ष श्रपनी दुविधा प्रस्तुत करते हुए उनसे इसके समाधान की प्रार्थना की। कुछ क्षणा विचार कर हेमचन्द्रसूरि ने कहा:—"राजन्! बड़े-बड़े दिग्गज दिगम्बरवादियों को शास्त्रार्थ में पराजित करने वाले ये विधि पक्ष के ग्राचार्य जयसिंहसूरि बड़े जिनशासन प्रभावक, मन्त्र, तन्त्र, ज्योतिष ग्रादि श्रनेक विद्याश्रों के पारंगत विद्वान् हैं। उनके कोप का भाजन बनना किसी के लिये भी श्रेयस्कर नहीं है।"

कुमारपाल हेमचन्द्रसूरि के परामर्शानुसार तत्काल जयसिंह सूरि की सेवा में उपस्थित हुआ और वन्दन-नमन के अनन्तर उनसे निवेदन करने लगा— "महात्मन् ! मेरी यह आन्तरिक इच्छा है कि जैनधर्म संघ में किसी प्रकार का विघटन न हो ग्रीर वह एकता के सूत्र में माबद्ध सौहार्दपूर्ण वातावरएा में उत्कर्ष की ग्रोर ग्रग्नसर होता रहे। इसी पवित्र उद्देश्य से मैंने इस प्रकार की ग्राज्ञा प्रसारित की थी। मुक्ते यह ज्ञात नहीं था कि आपने महामन्त्र नमस्कार मन्त्र का अनुष्ठान एवं विवेचन प्रारम्भ कर दिया है। इससे ग्रापको जो कष्ट हुन्ना है, उसके लिए मैं क्षमाप्रार्थी हं।"

जयसिंहसूरि ने कहा---"राजन्! श्रमण का सबसे बड़ा धन समभाव ही है। ऐसी दशा में आप पर ऋद्ध होने का तो प्रश्न ही नहीं है। किन्तु एक बात मैं ग्रापसे ग्रवश्य कहुंगा कि घर्म की ग्रागमिक मूल मान्यताश्रों के सम्बन्ध में श्रापके मन्तर्मन में जो विचार-विपर्यास का उद्भव हुआ है, उससे ऐसा प्रतीत होता है कि श्रब सुनिश्चित रूपेगा श्रापकी श्रायु स्वल्प ही अवशिष्ट रह गई है। इस प्रकार की स्थिति में ग्रब धर्म कार्यों के निष्पादन में ग्रहर्निश संलग्न हो जाना ही ग्रापके लिए श्रेयस्कर सिद्ध होगा।"

जयसिंहसूरि के इस प्रकार के उत्तर को सुनकर विचारद्वन्द उत्पन्न हुम्रा कि राजाज्ञा के प्रति ब्राकोश प्रकट करने मात्र के लिए ही सूरिवर ऐसा कह रहे हैं ग्रथवा ज्योतिष शास्त्र के बल से ज्ञात हुई वास्तविकता को ही प्रकट कर रहे हैं। इस प्रकार के विचार द्वन्द्व द्वारा ग्रान्दोलितमना कुमारपाल जयसिंहसूरि को वन्दन कर हेमचन्द्रसूरि के पास लौटा ग्रौर जयसिहसूरि के साथ हुई बातचीत का निष्कर्ष **अपने गुरु को सुनाया । आचार्य हेमचन्द्रसूरि ने जयसिंहसूरि के भविष्य कथन पर** अपने निमित्त ज्ञान के बल पर विचार किया श्रौर उसे ग्रक्षरशः सत्य पाकर कुमार-पाल से कहा—"राजन् ! ग्रंचलगच्छीय ग्राचार्यश्री जयसिंहसूरि वस्तुतः निमित्त-शास्त्र के पारगामी निष्णात विद्वान् हैं। उन्होंने तुम्हारी आयु के अवसान काल के सम्बन्ध में जो तुम्हें सावधान किया है, उनकी वह भविष्यवाणी तुम्हारे ग्रह गोचरों के ध्यानपूर्वक पर्यवेक्षरण से सत्य होती प्रतीत हो रही है। इस प्रकार की स्थिति को देखते हुए ग्रापको यथाशक्य ग्रपना ग्रधिकाधिक समय ग्रात्मकल्यारा की साधना े में ही लगाना चाहिये।"

पट्टावलीकार ने श्रामे लिखा है—'जयसिंहसूरि द्वारा अपनी आयु के सम्बन्ध में की गई भविष्यवासी की ग्राचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि द्वारा भी पुष्टि हो जाने के भ्रनन्तर अपने आराध्य गुरुदेव में अटूट-अटल आस्था रखने वाले महाराज कुमारपाल को ग्रपनी भ्रायु के ग्रांसन्न ग्रवसानकाल के सम्बन्ध में पूरा विश्वास हो गया और उसने अपना पूरा का पूरा समय आत्मसाधना में लगा दिया। इस प्रकार महर्निश धर्माराधन में संलग्न परमाईत् महाराज कुमारपाल ने सातवें दिन समाधि-पूर्वक इहलीला समाप्त कर परलोक के लिये प्रयास कर दिया।"

"उपरि लिखित राज्यादेश के परिगामस्वरूप पंचमी के दिन सांवत्सरिक पर्वाराघन करने वाले सभी गच्छों के ग्राचार्य एवं साध साध्वी समूह पाटन से विहार कर अन्यत्र चले गये और उन्होंने पाटन से बाहर विभिन्न स्थानों में पंचमी के दिन संवत्सरी पर्व का आराधन किया। केवल विधि पक्ष—अंचल गच्छ के आचार्यश्री जयसिंहसूरि और उनके शिष्य शिष्या वर्ग ने आचार्यश्री जयसिंहसूरि की अद्भुत सूभव्भ के बल पर पाटन में ही राजाज्ञा के विपरीत पंचमी के दिन ही महापर्वोधिराज पर्यूषणा पर्व का आराधन किया। विधिपक्ष के आचार्य अवसिंह-सूरि और उनके गच्छ के अनुयायियों ने अचल रहकर पाटन में ही पर्वाराधन किया, इस कारण उनके गच्छ का दूसरा नाम 'अचल ग्रच्छ' भी लोक में प्रचलित हो गया।

मेस्तुंगीया विधि पक्ष प्रथवा ग्रंचलगच्छ पट्टावली के उपरिलिखित उल्लेख को इतिहास की कसौटी पर कसा जाय तो यह उल्लेख खरा सिद्ध नहीं होता क्योंकि यह एक ऐतिहासिक तथ्य है कि ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि का स्वगंवास विक्रम सम्वत् १२२६ में ग्रौर परमाईत महाराज कुमारपाल का देहावसान ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि के दिवंगत होने के छः भास पश्चात् विक्रम सम्वत् १२३० में हुग्रा। इस सम्बन्ध में विस्तारपूर्वक प्रकाश ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि के जीवनवृत्त में डाला जा चुका है। यहां इस स्थान पर तो यही बताना ग्रभीष्ट है कि महाराज कुमारपाल परमाईत थे। वे सम्पूर्ण जैन संघ को एकता के सूत्र में श्राबद्ध करना चाहते थे ग्रौर ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि की समन्वय वादी नीति का ग्रनुसरण करते हुए परम्परागत मान्यता का ही पक्ष लेते थे। परमाईत महाराज कुमारपाल द्वारा परम्परागत मान्यता को सर्वाधिक महत्त्व दिये जाने का एक ग्रौर निम्नलिखित उदाहरण जैन वांड्मय में उपलब्ध होता है जो वस्तुतः एक प्रबल रूपेण परिपुष्ट ऐतिहासिक उदाहरण है।

विक्रम सम्वत् १२१३ में किसी समय एक दिन परमाहंत महाराज कुमार-पाल ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि को वन्दन करने गये, उसी समय विधि पक्ष का कविंड नामक श्रावक भी ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि को वन्दन करने के लिए उपस्थित हुगा। महाराज कुमारपाल ने श्रष्टपुटी मुख वस्त्रिका से ग्राचार्यश्री को वन्दन किया गौर कविंड श्रावक ने उत्तरासंग से वन्दन किया। महाराज कुमारपाल को यह देखकर बड़ा ग्राष्ट्यय हुगा कि कविंड श्रावक मुंहपित के स्थान पर उत्तरासंग के ग्रंचल से ही ग्राचार्यश्री को वन्दन कर रहा है। राजा ने तत्काल ग्राचार्यश्री से पूछा— "भगवन्! यह नमस्कार करने की कौनसी विधि है? जो यह श्रमगोपासक उत्तरासंग के श्रंचल से वन्दन कर रहा है।" ग्राचार्यश्री ने कहा—"राजन्! ग्राप जो मुखवस्त्रिका के साथ वन्दन कर रहे हो, यह परम्परागत परम्परा है ग्रीर यह श्रावक जिस प्रकार वन्दन कर रहा है, वह जिनेश्वर भगवान् के वचनानुसार है। इस

देखिये प्रस्तुत ग्रन्थ का ही "अंचल यच्छ" प्रकरण—

पर महाराज कुमारपाल ने कहा—ग्राचार्य देव ! परम्परागत मार्ग तो वस्तुतः ग्रपना एक पृथक् ही (महत्वपूर्ण) स्थान रखता है।"

इस पर ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने (विधि पक्ष-गच्छ पट्टावली के उल्लेखा-नुसार) विजयचन्द्रसूरि की प्रशंसा करते हुए कहा—"राजन् ! सीमन्घर स्वामी ने त्रपने समवसरएा में विजयचन्द्रसूरि की शुद्ध किया-निष्ठा की प्रशंसा की थी। चक्रेश्वरी देवी के माघ्यम से विहरमान तीर्थं कर महाप्रभु सीमन्घर स्वामी से प्राप्त निर्देशों के स्रनुसार ही विजयचन्द्रसूरि ने विधि-मार्ग को प्रकाशित किया है।"

श्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि के मुखारविन्द से इस प्रकार की बात सुनने के उपरान्त भी महाराज कुमारपाल ने विधि-पक्ष को ग्रंचलगच्छ नाम दिया । एत-द्विषयक विधि पक्ष-गच्छ पट्टावली की गाथाएं इस प्रकार हैं:

> भ्रह भ्रन्नया नरेसो मुहपत्तीए करेइ किइ कम्मं । विहिपनिखकविडसावय उत्तरसंगेरा तं वियरइ।।१०६।। एवं किमिइ निवेगा य, पुट्टो सिरि हेमसूरि वच्चेइ । जिरावयणेसा मुद्दा, परम्परा एस तुम्हारां ।।११०।। तत्तो भएाइ राया, परम्परा मग्गन्नो य एगत्यं । कीरइ सूरी वच्चइ, महिमा सिरि बिजयचंदस्स ।।१११।। सीमंघर वयसाम्रो, चक्केसरी कहरा सुद्धकिरियाए । सिद्धंत सुत्तरत्तो, विहिमग्गं सो पगासेइ ।।११२।। पच्छा निवेगा तस्स वि, श्रंचलगगा नाम सिरिपहेगा कयं। 11883113

उपर्युं ल्लिखित विवरण से यह निविवाद रूप से सिद्ध हो जाता है कि महाराज कुमारपाल जैनधर्म के अटूट आस्थावान् श्रावक वरिण्य थे। वे जैनधर्म संघ में एकरूपता देखने के उत्कट धिभलषुक थे श्रीर परम्परागत मान्यताओं के प्रदल पक्षघर थे। जैनागमों में यत्र-तत्र नरेन्द्र देवेन्द्र एवं श्रावक श्राविकादि का जहां भी प्रभुवन्दन का प्रासंगिक उल्लेख प्राता है वहाँ प्रायः उत्तरासंग से प्रभुवन्दन का उल्लेख उपलब्ध होता है। यद्यपि विधिपक्ष गच्छ की, उत्तरासंग से वन्दन करने विषयक प्रमुख मान्यता के पक्ष में, ग्रागमिक वचन का उल्लेख ग्रंचल-गच्छीय साहित्य में कहीं भी इष्टिगोचर नहीं होता तथापि यही अनुमान किया जाता है कि शास्त्रों में स्थान-स्थान पर उत्तरासंग से ही श्रावकों द्वारा प्रभु वन्दन किये जाने के जो उल्लेख हैं, उन्हीं को दिष्टगत रखते हए सम्भवतः विधिपक्ष गच्छ

विधि पक्ष अपर माम अंचलगच्छ एवं श्री वीरवंश पट्टावली, अप्रकाशित हस्तलिखित प्रति प्राचार्यभी विनयचन्द ज्ञान भण्डार, जयपुर में उपलब्ध ।

तथा

के जन्मदाताओं ने श्रावक-श्राविका वर्ग के लिए उत्तरासंग ग्रथवा ग्रंचल से वन्दन करने का विधान किया हो। विधिपक्ष गच्छ की उपर्यु लिलिखत गाथा संख्या ११० में ग्राचार्य श्री हेमचन्द्रसूरि के मुख से—"जिनवयरोसा मुद्दा परम्परा एस तुम्हाण" यह जो कहलवाया गया है, इसके पीछे यही भावना है कि जिन वचन से ही ग्रथीत् जिनेन्द्र प्रभु के कथन के ग्रनुसार ही ये लोग मुखवस्त्रिका के स्थान पर ग्रंचल रख-कर मुनि-वन्दन करते हैं। विधिपक्ष गच्छ पट्टावली में—

भह उत्तरसंगेण य छन्विहमावस्सयं कुणतो सो ।
..............................।।१८८।।
भह उत्तरसंगेणं दुम्रालसावत्तवंदणं सङ्ढो ।
................।।६८।।

इन दो गाथाद्धों में श्रावक के लिये स्पष्टतः यही विधान किया गया है कि वह उत्तरासंग से ही वंदन करे किन्तु इसके पीछे, कोई शास्त्रीय प्रमारा नहीं दिया गया है।

इससे भी यही विदित होता है कि शास्त्रों में नरेन्द्र-देवेन्द्रों द्वारा उत्तरासंग से प्रभु वन्दन के उल्लेखों को दिष्टिगत रखते हुए ही सम्भवतः विधि पक्ष गच्छ में उत्तरासंग से ही वन्दन करने का श्रावकों के लिए विधान रखा गया है।

श्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने कविंड श्रावक द्वारा उन्हें ग्रंचल से वन्दन करने के सम्बन्ध में कुमारपाल के समक्ष विधि पक्ष पट्टावलीकार के श्रनुसार इस प्रकार स्पष्टीकरण किया:—

> "सीमन्धर वयणात्रो, चक्केसरी कहण सुद्ध किरियाए। सिद्धंत सुत्तरत्तो विहिमग्गं, सो पयासेई ।।११२।।

सीमन्धर स्वामी के मुखारिवन्द से विजयचन्द्र साधु की (ग्राचार्य की) प्रशंसा सुनकर चक्रेश्वरी देवी ने ग्राचार्य श्री विजयचन्द्रसूरि से शुद्ध किया को पुनः प्रकाश में लाने की प्रार्थना की। तदनुसार ग्रागमों के प्रति निष्ठा रखते हुए विजयचन्द्रसूरि ने विधि मार्ग को प्रकाशित किया।"

इसके उपरान्त भी महाराजा कुमारपाल के गले परम्परागत मान्यता के विरुद्ध वह बात नहीं उतरी और उसने विधिपक्ष गच्छ का नाम अंचलगच्छ रख ही दिया। परमाईत महाराजा कुमारपाल अष्टपुटी मुखवस्त्रिका से गुरुवन्दन करने की परम्परा का प्रवल पक्षधर था। वह स्वयं मुखवस्त्रिका से ही गुरुवन्दन करता और दूसरों से भी अष्टपुटी मुखवस्त्रिका के द्वारा ही वन्दन करवाता था। अंचलगच्छ के प्रादुर्भाव के अनन्तर तो, जैन वाङ्मय में कितपय उल्लेखों को देखते हुए यह अनुमान

किया जाता है कि उसने श्रावकों के विशाल समूहों को मुखवस्त्रिका के साथ सामू-हिक रूप से ग्रपने संग गुरुवन्दन करवाया ।<sup>९</sup>

इन सब उल्लेखों से यह सुनिश्चित रूप से सिद्ध हो जाता है कि जैनधर्म के प्रति प्रगाढ ग्रास्था रखने वाला श्रावक शिरोमिए। परमाईत महाराजा कुमारपाल परम्परागत पुरातन मान्यताओं का प्रबल पक्षघर था और वह जैन संघ को उसी सर्वोच्च प्रतिब्ठित पद पर ग्रासीन करना चाहता था जिस पर कि यह (जैनवर्म संघ) महाराज सम्प्रति के समय में स्रासीन था । जिन शासन के प्रति महाराज कुमारपाल की इस प्रकार की अटूट आस्था, प्रगाढ़ श्रद्धा और "सब जग करू जिन शासन रिस" की भावना के परिगामस्वरूप प्रत्येक जैन धर्मावलम्बी के लिये परम श्रद्धा का पात्र बन गया। सोऽहम्म कुलरत्न पट्टावली–रासकार ने तो कुमारपाल को श्रागामी चौवीसी के प्रथम तीर्थंकर भगवान पद्मनाभ का गराधर होने तक का उल्लेख करते हुए निम्नलिखित रूप में उसकी यशोगाथात्रों का गान किया है—

> पारगा दिन गुरुराज ने रे दीधो शुद्ध आहार। ते उग्र पुण्य थी तूं हुम्रो रे, कुमारपाल नृप सार रे ।।राजन्० १४।। पूरबभव सुगी थरथयों रे, कुमर नृपति मन माहे । फरी पूछे गुरुराज ने रे म्रागल गति कुरा होय रे ।।राजन्० १८॥ सूरि तब मन चिन्तनी रे, देवी फेर बोलाय। सीमन्धर को मोकली रे, प्रभुजी सकल सुराय ।।राजन्० १६।। देवीइ श्री सूरिराज ने रे, सकल कह्यो स्रधिकार । तेथी गुरु कहे भूप ने रे, सांभल नृप सुविचार रे ।।राजन् २०।। ब्रावती चौवीसी माहे रे, पद्मनाभ जिनराय। तेहनो गराधर तुं थई रे, लेस्यो शिवसुख दाय रे ।।राजन्० २१।। मुफ भव संख्याता कह्या रे, सीमंघर भगवान्। केवलज्ञानी भाखियो रे. घन-धन केवलज्ञान ।।राजन्० २२॥<sup>३</sup>

इन पदों का सारांश यह है कि आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि को महाराजा कुमारपाल ने प्रार्थना की कि वे उसे कृपा कर बतायें कि पूर्व भव में उसने ऐसा क्या पुण्य कार्य किया था, जिसके प्रताप से वह राजा बना है और स्रब स्रगले जन्म में उसका उद्धार कब होगा । श्राचार्यश्रीने सूरिमन्त्र की ग्रधिष्ठात्री देवी की ग्राराधना की ग्रौर उसके उपस्थित होने पर सीमंधर स्वामी से कुमारपाल ग्रौर स्वयं के पूर्वभव एवं भावीकाल में मुक्त होने के सम्बन्ध में ज्ञात कर उन्हें (हेमचन्द्रसूरि को) अवगत करने का निवेदन किया। सुरिमन्त्र की अधिष्ठात्री देवी ने विहरमान तीर्थंकर

<sup>₹.</sup> ग्रा. श्री हस्तीमलजी म. सा. का संग्रह !

पट्टावली समुच्चय, भाग २, पृष्ठ -५०-५१ (मुनि श्री दर्शनविजयजी)

भगवान् सीमंघर स्वामी की सेवा में महाविदेह क्षेत्र में उपस्थित हो कुमारपाल ग्रौर हेमचन्द्रसूरि के पूर्वभव ग्रौर ग्रागे के भवों का विवरण पूछा। सीमंघर प्रभु से ग्रभी-प्सित पूरा विवरण ज्ञात कर देवी ग्रा० श्री हेमचन्द्रसूरि की सेवा में उपस्थित हुई ग्रौर कहा—"विहरमान तीर्थंकर भगवान् सीमंघर स्वामी ने फरमाया है कि कुमारपाल ग्रपनी ग्रायु पूर्ण कर भवनपति देव होगा ग्रौर देवायु के पूर्ण होने पर जम्बूदीप के भरतक्षेत्र की ग्रागामी उत्सिपिणी काल की चौवीसी के प्रथम तीर्थंकर पद्मनाभ जिनेष्वर का गणघर बनेगा। गणघर—पद में केवल ज्ञान प्राप्त करने के पश्चात् कुमारपाल का जीव ग्रपनी ग्रायु पूर्ण होने पर सिद्ध बुद्ध मुक्त होगा। हेमचन्द्रसूरि संख्यात भव कर ग्रन्त में निर्वाण को प्राप्त करेगा।"

अपने गुरु आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि के प्रति कुमारपाल के मन में इतनी प्रगाढ़ आस्था थी कि पाटण से संकड़ों कोस की दूरी पर रहने वाला कोई व्यक्ति आचार्यश्री की अकारण ही निन्दा करता और उसकी इस प्रकार की धृष्टता से कुमारपाल अवगत हो जाता तो यह उसे दण्ड दिये बिना शान्ति अनुभव नहीं करता था। इस प्रकार का एक उदाहरण सोहम कुलरत्नपट्टावली—रास में निम्नलिखित रूप में उपलब्ध होता है:—

गुर्जरपित कुमारपाल की बहिन बाघ नरेश्वर को व्याही गई थी। वह प्रति-दिन ग्रपनी रानी के साथ चौपड़ खेलते समय जब भी रानी उसकी सारी को मारती तो यही कहता "हेम मोडे को मार' ग्रथित हेमचन्द्रसूरि को मार। रानी ने ग्रपने पित को बहुत समकाया कि वह महापुरुष के लिये इस प्रकार के ग्रपशब्दों का प्रयोग न करे। किन्तु उसका तो कम इसी प्रकार चलता रहा। दुःखी होकर रानी ने ग्रपने भाई चालुक्यराज कुमारपाल को इस सम्बन्ध में लिखा। ग्रपने गुरु के लिये इस प्रकार ग्रपमानजनक भाषा के प्रयोग से कुमारपाल बड़ा कुद्ध हुग्ना। उसने ग्रपने बहनोई पर विशाल सेना लेकर ग्राकमण किया ग्रौर उसे पकड़कर ग्रपने साथ ले ग्राया। कुमारपाल ने बाघ नृपति को पर्याप्त समय तक ग्रपने पास रखा ग्रौर साम-दाम-दण्ड से उसे निष्ठावान् जैन धर्मावलम्बी बनाकर ससम्मान उसे उसके राज्य में पहुंचा दिया।

# भ्रष्ट मुनि को श्रमणश्रेष्ठ बनाने का स्नावर्श उवाहरण

महाराजा कुमारपाल ने श्रावक के बारह वर्त श्रंगीकार कर लेने के पश्चात् एक प्रकार से यह पक्का नियम बना लिया था कि वह प्रत्येक साधु को, चाहे वह शिथिलाचारी हो श्रथवा उत्कृष्ट कियानिष्ठ, सबको समान रूप से वन्दन नमन करेगा। एक दिन वह श्रपनी चतुरंगिएगी सेना के मध्य भाग में गजराज पर ग्रारूढ़ हो राजमार्ग पर जा रहा था। मार्ग में उसने देखा कि एक मुडित श्वेत वस्त्रधारी जैन मुनि एक वैश्या को उसके द्वार के सम्मुख अपनी दक्षिए। बाहु के पार्श्व में आबद्ध किये और हाथ में ताम्बूल लिये खड़ा उससे मधुरालाप कर रहा है। मुनि को इस प्रकार की अवस्था में देखकर हाथी के कपोल द्वय के मध्यभाग में अपना मस्तक टिकाते हुए राजा ने उस मुनि को अद्धापूर्वक वहीं से वन्दन किया। राजा को इस प्रकार वन्दन करते देखकर राजा के सेनापितयों, सैनिकों, सामन्तों और स्वयं उस साधु तक को बड़ा आश्चर्य हुआ। महाराज कुमारपाल के पृष्ठभाग में बैठे नाडोल के नृपित ने सिस्मित मुद्रा में एक मीठी चुटकी ली। मन्त्री वाग्भट्ट ने आचार्यश्री हेमचन्द्र-स्रि की सेवा में उपस्थित हो चालुक्यराज द्वारा एक पितत मुनि को वन्दन करने विषयक वृतान्त सुनाया। जब परमाईत महाराज कुमारपाल आचार्यश्री की सेवा में वन्दन-नमन हेतु उपस्थित हुआ तो उसके पास आते ही आचार्यश्री ने निम्नलिखित गाथा का उच्चारए। किया:—

पासत्थाइ वंदमारास्य, नेव कित्ती न निज्जरा होइ। कायकिलेसं एमेव, कुराइ तह कम्मबंध वा।।७८१।। —प्रभावक चरित्र, पृष्ठ २०६

अर्थात् जो व्यक्ति शिथिलाचार-मग्न चरित्रहोन व्यक्ति को वन्दन नमन करता है, न तो उसके कर्मों की निर्जरा होती है और न उसे यशप्राप्ति ही। ऐसे चरित्रहोन साध्वेषधर को वन्दन करने से वह व्यक्ति वृथा ही कायाक्लेश करता है और इसके साथ-साथ कर्म बन्ध भी करता है।

कुमारपाल तत्काल समक्त गया कि किसी ने स्राचार्यदेव को उसके द्वारा उस मुनि को वन्दन करने की घटना की जानकारी दे दी है, जो मुनि वैश्या को स्रपनी भुजपाश में समेटे खड़ा था। कुमारपाल ने प्रगाढ़ श्रद्धापूर्वक स्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि को वन्दन करने के पश्चात् निवेदन किया:—

"भगवन् ! मैंने उस साधु को शिक्षा देने श्रीर पुनः सुधारने के उद्देश्य से ही ऐसा किया था।"

उधर वह साधु परमाईत कुमारपाल के नमस्कार से हतप्रम एवं चमत्कृत हो उठा। उसके अन्तर्भन में विचारों का प्रवाह आन्दोलित हो उठा। उसने मन ही मन सोचा—कुमारपाल जैसे परमाईत एवं परम जिनशासन भक्त ने मेरे साधुवेष को देखकर मुभे नमस्कार किया है। मैं कितना पितत हूं कि भगवान् तीर्थंकर के वेष को लिजत कर रहा हूं। वीतराग की आज्ञा का मैंने उल्लंघन किया है। जिन भोगों को मैंने त्याग दिया, उन वमन किये हुए भोगों को मैं पुनः भोग रहा हूं। मुभ जैसे अष्टप्रतिज्ञ को घिक्कार है। इस प्रकार मन में विचार आते ही उसने तत्काल उस वारांगना की किट में डाले हुए अपने भुजदण्ड को अपनी और खींच लिया—हटा लिया। व्रत के लिये कंटक स्वरूप उस ताम्बूल को उसने

फैंक दिया। अपने चरण युगल में पहने हुए उपानहों को उसने तत्काल एक स्रोर डाल दिया । वह तत्काल बिना किसी की ग्रोर देखे ग्रपने उप य की ग्रोर चल दिया । अपने गुरु के पास उसने अपने पापों की विशुद्ध मन से भ्रालोचना कर उनके पास उसने पुनः पंच महावतों को अंगीकार किया। उसका रोम-रोम, अन्तर्मन, वैराग्य के प्रगाढ़ रंग में रंग गया । उसने कठोर तपश्चर्याएं करना प्रारम्भ किया । वह घोर तपस्वी म्रहर्निश स्वाध्याय, ध्यान ग्रौर गुरु की सुश्रूषा में संलग्न रहने लगा। उस श्रमसा के त्याग, विराग भ्रौर कठोर तपश्चरसा की दिग्दिगन्त में कीर्त्त व्याप्त हो गई। उसकी गराना उस समय के श्रम शोत्तमों में की जाने लगी। परमाईत कुमार-पाल ने जब उस तपस्वी श्रमण की यशो-गाथा सुनी तो वह स्वयं उस तपोपूत महात्मा के दर्शन वन्दन एवं चरण-स्पर्श के लिये अन्तःपुर के साथ उस तपस्वी के उपाश्रय में गया। उस तपस्वी के मुख पर प्रथम दृष्टिनिपात से ही राजा को भली-माति स्मरए। हो आया कि यह वही साधु है, जिसे उसने एक वारांगना के द्वार पर चरित्र-भ्रष्ट देखते हुए भी वन्दन-नमन किया था। महाराज कुमारपाल उस मुनि के गुरु को और ग्रन्य मुनियों को वन्दन करने के पश्चात् उसके चरगों पर ग्रपना भाल रखने के लिये भूका। उस तपोधन मुनि ने कुमारपाल का हाथ पकड़ कर उसे नमन करने से रोका ग्रौर त्रतीव कृतज्ञतापूर्ण स्वर में बोला-"राजन् ! इस संसार सागर में डूबते हुए मेरे जैसे अधम को तारने वाले ग्राप मेरे गुरु है । वस्तुत: ग्राप विश्ववंद्य हैं। श्रापका प्रसाम मेरे लिये ग्रजीर्स एवं दुष्पाच्य ही होगा। नर्क के ग्रन्धकूप में जान बूक्तकर क्रम्पापात करने वाले मेरे जैसे जिनाज्ञा विराधक ग्रौर भ्रष्ट चरित्र वन्दनीय स्नाराधक कैसे हो सकते हैं ? इहलोक स्नौर परलोक में दु:खदायी पाप मार्ग से मुभ जैसे अधम को उबारने वाले आप जैसे पितातुल्य उपकारी संसार में विरले ही हैं। नमस्कार के लिये नितान्त ग्रयोग्य मेरे जैसे दुष्चरित्र पातकी को नमस्कार कर आपने मेरे अन्तर्ह्य द में सम, संवेग और निर्वेद की त्रिवेगी प्रवाहित कर दी है ।"

कुमारपाल ने श्रद्धासिकत श्रति विनम्न स्वर में उन तपोनिष्ठ मुनि से निवेदन किया—"मुनिवर! श्रापके समान वन्दनीय श्रीर कौन होगा, जिन्होंने एक छोटे से निमित्त को पाकर तत्क्षरण श्रपने श्रापको सब प्रकार की श्रासित्त, सब प्रकार के दोषों श्रीर श्रनन्त काल तक भव भ्रमण कराने वाले व्यामोह को प्रत्येक बुद्ध की भाँति एक क्षरण भर में ही विषवत् त्याग दिया—तृण तुल्य ठुकरा दिया। भगवान् तीर्थंकर द्वारा बताये गये साधु स्वरूप को मेरा प्ररणाम करना सहज स्वाभाविक ही था। उस छोटी सी बात को मेरा उपकार समभकर श्राप श्रपने कृतज्ञ शिरोमिण स्वभाव को ही प्रदिश्ति कर रहे हैं।" इस प्रकार कहते हुए महाराज कुमारपाल ने इससे पहले कि मुनि उन्हें रोकें श्रपना भाल मुनि के चरणों पर रख दिया। उस तपोधन मुनि के श्रंतःकरण से हठात् ये उद्गार प्रस्फुटित हो उठे—"धन्य है वह देश, पुण्यशालिनी है वह प्रजा, जहां दर्शन मात्र की श्रमृतवृष्टि से समस्त पापपंक को धो डालने वाले श्राप जैसे राजा हैं।

महाराज कुमारपाल के जीवन की यह घटना साधु, साध्वी, श्रावक ग्रीर श्राविका चारों ही वर्कें-के लिये सदा सर्वदा प्रदीप स्तम्भ की तरह मार्ग प्रदर्शन करती हुई जन-जन के अर्म्तगत में अभिनव चेतना का संचार करती रहेगी।

# दीघंदर्शी कुमारपाल

महाराजा कुमारपाल ने अपने एक निकट सम्बन्धी आनाक की सेवाओं से सन्तुष्ट हो उसे सामन्त पद प्रदान कर दिया । सामन्त होने के उपरान्त भी आनाक प्रायः कुमारपाल की सेवा में ही रहा करता था। एक दिन मध्याह्न देला में कुमारपाल ग्रपनी चन्द्रशाला में सुखासन पर विश्राम मुद्रा में बैठा सामन्त स्नानाक से बातचीत कर रहा था, उस समय सामन्त का सेवक चन्द्रशाला में प्रविष्ट हुग्रा। उसे देखते ही कुमारपाल ने सामन्त ग्रानाक से प्रश्न किया:—"यह कौन है?"

·"सम्भवतः किसी स्रावश्यक कार्यवशात् घर से परिचारक स्राया है,'' यह कहता हुआ सामन्त अपने सेवक को साथ ले कुमारपाल के विश्वान्तिकक्ष से बाहर गया ग्रौर ग्रपने सेवक से प्रश्न किया :—"घर पर सब कुशल-मंगल तो है ?"

हर्षावरुद्ध कण्ठ स्वर में ग्रपने स्वामी का अभिवादन करते हुए सेवक ने कहा :—"बधाई है महाराज ! ग्रापको पुत्ररत्न की प्राप्ति हुई है।"

पुत्ररत्न के जन्म का सुखद सम्वाद सुनते ही सामन्त का श्रंग-प्रत्यंग पुलकित हो उठा, मुख पर हर्ष की लहर लालिमा बरसाने लगी श्रीर वह पुनः महाराजा के समक्ष ग्रपने ग्रासन पर बैठ गया। सामन्त ग्रानाक की हर्षोत्फुल्ल मुखमुद्रा को देखकर महाराजा कुमारपाल ने प्रश्न किया :—"घर से क्या सुखद सन्देश ग्राया है सामन्त ?"

"घर पर पुत्र का जन्म हुम्रा है महाराज !" सामन्त के इस उत्तर को सुनकर कुमारपाल कुछ क्षरण चिन्तन की मुद्रा में मन ही मन विचार कर बोला :—"सामन्त ! तुम्हारा यह पुत्र-रत्न महाप्रतापी होगा । इसके जन्म की सूचना देने वाला व्यक्ति इस नवजात शिशु के पुण्य के प्रताप से बिना किसी प्रकार की रोक-टोक एवं बाधा के राजप्रासाद में हमारे कक्ष में ग्रा गया। किसी भी प्रहरी ने तुम्हारे सेवक को टोका तक नहीं। इस प्रकार प्रबल पुण्य को लेकर आया हुग्रा यह बालक ग्रामे जाकर विशाल गुर्जर प्रदेश का श्रविपति होगा। किन्तु इस शिशु के जन्म की शुभ सूचना देने वाले ने तुम्हें इस स्थान से उठाकर दी ग्रत: वह ग्रस्पहिल्लपुर पट्टस्म में ग्रीर धवलगृह में ग्रपनी राजधानी न रखकर किसी ग्रन्य स्थान में ही रखेगा।"

्इस प्रकार एक भविष्यद्रष्टा के रूप में कुमारपाल ने शकुन देखकर जो भविष्यवासी की वह ग्रक्षरशः चरितार्थ हुई। यही शिशु लवसप्रसाद कालान्तर में प्रथम तो विशाल गुर्जर राज्य का ग्रभिभावक ग्रौर तत्पश्चात् प्रतापी राजा हुग्रा । लवराप्रसाद ने अपनी राजधानी अनहिल्ल पट्टएा अथवा व्याध्रपण्ली में न रख कर घोलका में रखी।

#### पापभीर एवं सच्चा आत्मनिरीक्षक

#### कुमारपाल

एक दिन कुमारपाल ने अपने राजप्रासाद में अपने पास बैठे हुए अपने प्रमुख परामर्शदाता ग्रालिंग नामक वयोवृद्ध पुरोहित से प्रश्न किया—"पुरोहितजी महाराज ! गुणों की दृष्टि से मैं महाराज सिद्धराज जयसिंह से कम हूं, अथवा समान वा ऋधिक ? यह बताने की कूपा की जिये।"

राज पुरोहित ग्रालिंग ने एक क्षरण सोचकर कहा-"राजराजेश्वर! आपने पूछा है तो मैं आपके समक्ष यथातथ्य रूप से तथ्य बात ही निवेदन करू गा। अपराध क्षमा हो। महाराज सिद्धराज जयसिंह में ६६ गूए। ग्रीर २ दोष थे, इसके विपरीत आप में २ गूरा और ६६ दोष हैं।"

राज पुरोहित ग्रालिग गूर्जर राज्य में उस समय सत्यवादी के रूप में विख्यात थे। कुमारपाल भी इस बात को जानता था कि श्रालिग किसी के समक्ष सच बात कहने में कभी हिचकिचाहट अनुभव नहीं करता। पूरोहित के मुख से अपने ६६ दुएँ लों की बात सुनकर कुमारपाल को अपने आप से बड़ी घुए। हुई । उसने अपनी कटार को म्यान से बाहर निकाल कर अपने दोनों नेत्र फोर्डने का उपकम किया। बृद्ध राजपुरोहित ने विद्युत् वेग से लपक कर महाराज कुमारपाल का दक्षिए। हाथ ग्रपने वृद्ध किन्तू सशक्त पंजे से कसकर पकड़ लिया और कहने लगा-"महाराज ! भापने मेरी आगे की बात नहीं सुनी । सिद्धराज जयसिंह में ६६ गुरा थे लेकिन रिसांगरा में उद्भट पौरुष का ग्रमाव ग्रीर स्त्री लम्पटता ये दो महान् दोष उन ६६ मुगों पर पानी फर देने वाले थे; इसके विपरीत ग्राप में कृपणता ग्रादि १६ दोष हैं किन्तू ग्रापके रहा शौण्डीर्य ग्रौर 'मातृवत् पर दारेषु'—ग्रपनी स्त्री के ग्रतिरिक्त संसार की समस्त रमिंगयों को अपनी माता और सहोदरा के तृल्य समभने के जो महान् गुरा हैं, उन दो गुराों से भ्रापके वे १६ दोष पूरी तरह ढक जाते हैं।"

श्रीमद्भीमदेव राज्य चिन्ताकारी व्याध्रपत्ली सङ्क्रोत प्रसिद्धः श्रीमदानाक नन्दनः ₹. श्री सवएासाहप्रसादश्चिरं राज्यं चकार ।

<sup>(</sup>प्रबन्ध चिन्तामिंग पृष्ठ १६०, १६८८ का नवीन संस्करसा)

Arnorajas' son Lavanprasad then took charge of the administration on behalf of the chalakye king. He fixed his headquarters at Dholka. -Struggle for Empire Vol. 5 Page 50.

अपने वृद्ध राज पुरोहित के इस कथन को सुनकर कुमारपाल को सन्तोष हुग्रा ग्रौर उसने ग्रपनी कटार म्यान में रख ली।

इस छोटी सी घटना से कुमारपाल के दो भ्रादर्श एवं अनुकरणीय गुर्णों के साथ-साथ यह स्पष्टतः प्रकट हो जाता है कि वह वस्तुतः पापभीर, परम स्रास्तिक ग्रीर ग्रपने दोषों के लिये प्रायश्चित करने में तत्पर था।

### दुढ़ प्रतिज्ञ कुमारपाल

"कुमारपालकारितामारि-प्रबन्ध" (मुनि जिनुविजय द्वारा सम्पादित पुरातन प्रबन्ध संग्रह) के अनुसार महाराज कुमारपाल के परम श्रद्धानिष्ठ अहिंसा भक्त बनने ग्रौर अपने विशाल साम्राज्य में ग्रमारि की घोषगा से कतिपय वर्गों के लोगों को बड़ी ईर्ष्या हुई स्रौर उन्होंने सामूहिक रूप से राजा के समक्ष उपस्थित हो निवेदन किया—"कन्टेश्वरी देवी को चिरकाल से बलि दी जाती रही है। ग्रमारि की घोषगा के पश्चात कन्टेश्वरी देवी को दी जाने वाली बलि भी बन्द कर दी गई है। प्रब यदि कन्टेश्वरी देवी को पशुग्रों की बलि नहीं दी गई तो कन्टेश्वरी देवी कुद्ध हो जायगी। उसके प्रकोप से गूर्जर राज्य श्रीर उसकी प्रजा का महान श्रनर्थ हो सकता है। महाराज ! इसी कारण प्रजा में चारों ग्रोर घोर ग्रनर्थ की ग्राशंका का भय व्याप्त हो गया है।"

ग्रहिंसा का पुजारी कुमारपाल ग्रपने निर्णय पर ग्रटल था। तथापि उसने श्राचार्यश्री हेमचन्द्र की सेवा में उपस्थित हो उन्हें कुछ स्वार्थी लोगों द्वारा उत्पन्न की गई परिस्थिति से अवगत किया।

उन्होंने कुमारपाल से कहा-- "राजन्! इस प्रकार से भयभीत वर्ग को आश्वस्त करने के लिये अच्छे मोटे ताजे पशुओं को देवी के मन्दिर के परकोटे में स्वयं भ्रपने सामने बन्द करवा दो।"

कुमारपाल तत्काल बाचार्यश्री के मनोगत विचारों को ताड़ गया ब्रौर उसने प्रजा वर्ग को सान्त्वना देते हुए कहा—"सबके घार्मिक श्रधिकारों की रक्षा की जायगी और यथेष्ट व्यवस्था कर दी जायगी।"

महाराज कुमारपाल ने अपने अधिकारियों को देवी की बिल के लिये मोटे ताजे पशु देवी के मन्दिर में पहुंचाने का ग्रादेश दिया ग्रीर उन्हें ग्रपने समक्ष देवी के मन्दिर के ग्रहाते में पानी व चारे की व्यवस्था कर बन्द करवा दिया। परकोटे के द्वार पर ताला लगाकर कुमारपाल ने चाबी अपने पास रक्खी। और द्वार पर निगरानी के लिये अपने सैनिकों को नियुक्त कर दिया।

दूसरे दिन प्रातःकाल कुमारपाल अपने अधिकारियों और प्रमुख प्रजाजनों के साथ कन्टेश्वरी के मन्दिर में पहुंचा। देवी के मन्दिर के द्वार राजा ने अपने समक्ष खुलवाये। सब लोगों ने देखा कि रात में बन्द किये गये सभी पशु निर्भय हो मन्दिर के बाहर प्रांगरण में बैठे हैं।

महाराजा कुमारपाल ने उपस्थित प्रजाजनों को सम्बोधित करते हुए गम्भीर स्वर में कहा:—"देवी की बिल के लिये कल सायंकाल इन पशुग्रों को यहां बन्द कर दिया गया था। ये सब पूर्ण प्रसन्न मुद्रा में यहां बैठे हुए हैं। यदि देवी को पशुग्रों का मांस प्रिय होता तो यह महाशक्तिशालिनी देवी कंटेश्वरी इन पशुग्रों का भक्षण किये बिना नहीं रहती। जितने पशु यहां बन्द किये गये थे उनमें से एक भी कम नहीं हुग्रा है। इससे यही सिद्ध होता है कि देवी कंटेश्वरी को मांस किंचित्-मात्र भी रुचिकर नहीं लगता है। उसे पशुग्रों के मांस की कोई लालसा नहीं है। मांस भक्षण तो वस्तुतः केवल जिह्वालोलुप रसगृद्ध लोगों को ही रुचिकर लगता है। देव देवियों को नहीं। इसलिये मेरे द्वारा की गई ग्रमारि की घोषणा ग्रटल है, अनुल्लंघ्य है ग्रीर है पूर्णतः उचित । इसका पूर्णतः पालन किया जाय ग्रीर देवी को अतीव स्वादिष्ट महार्घ्य षट्रस भोजन—ग्रन्न निर्मित नैवेद्य समर्पित किया जाय।"

इस प्रकार इड़ प्रतिज्ञ महाराजा कुमारपाल ने अपनी प्रतिज्ञा पर इड़ रहते हुए प्रजावर्ग को भी अपने बुद्धिकौशल से सन्तुष्ट कर दिया।

इस प्रकार परमार्हत महाराजा कुमारपाल ने अपने लगभग तीस वर्ष के शासनकाल में जिनशासन की जो अत्यन्त महत्वपूर्ण सेवाएं की, वे जैन इतिहास में ही नहीं अपितु भारत के गौरवशाली इतिहास में भी और विशेषतः गुजरात प्रदेश के इतिहास में स्वर्णाक्षरों से लिखी जाकर शताब्दियों तक स्मरण की जाती रहेंगी। भारत के इतिहास में सम्प्रति के पश्चात् यद्यपि वीर विक्रमादित्य, गंग राजवंश के प्रायः सभी राजा महाराजा, होइसल राजवंश और राष्ट्रकूट राजवंश के राजाओं ने अपने-अपने समय में जिनशासन की उल्लेखनीय सेवाएं कर जिनशासन के सर्वतोमुखी अभ्युदय एवं उत्कर्ष के लिये उल्लेखनीय प्रयास किये, किन्तु जहां तक अपने सम्पूर्ण राज्य में निरन्तर चौदह वर्ष तक अमारि की घोषणा का पूर्णतः प्रभावपूर्ण ढंग से पाल के से कवल लाखों करोडों ही अपितु अगिरात सूक पशुओं को अभयदान प्रदान किया। इस दृष्टि से तो महाराज कुमारपाल का नाम, श्रमण भगवान महावीर के निर्वाण के पश्चात् हुए जिनशासन-भक्त राजाओं में सम्प्रति के समकक्ष ही स्मरण किया जाता रहेगा।

कलिकाल सर्वज्ञ के विरुद से विभूषित आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने विपुल साहित्य का निर्माण कर जो जिनशासन के ज्ञान भण्डार की उउल्लेखनीय वृद्धिः की, उसमें भी प्रमुख योगदान कुमारपाल का ही था। भारत के सुदूरस्थ प्रान्तों, राज्यों एवं विभिन्न ज्ञान भण्डारों से प्राचीन साहित्य को विपुल मात्रा में यदि कुमारपाल म्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि को उपलब्ध नहीं करवाते, लेखकों के एक बहुत बड़े समूह को ब्राचार्यश्री की सेवा में प्रस्तुत एवं समुद्यत नहीं करते तो सुनिश्चित ही था कि वे इस प्रकार जिनशासन के साहित्य की श्रीवृद्धि करने में इतने श्रधिक सफलकाम नहीं हो पाते।

परमार्हत महाराजा कुमारपाल का गुर्जर राज्य के सिंहासन पर आसीन होने से पहले का जीवन बड़ा ही संघर्षमय और संकटों से स्रोतप्रोत रहा। गुर्जर राज्य का महान् शक्तिशाली राजा सिद्धराज जयसिंह कुमारपाल के प्रार्गों का प्यासाबन गया था ग्रतः कुमारपाल को ग्रपने प्रार्गों की रक्षा के लिये देश के विभिन्न भागों में, वनों में वर्षों तक दर-दर की ठोकरें खानी पड़ीं। निरन्तर कई दिनों तक भूखे पेट रह कर उसे लम्बी-लम्बी पदयात्राएँ करनी पड़ीं। सन्यासी के वेष में वर्षों तक इधर-उधर भटकना पड़ा। स्रनेक बार प्राण संकट की घड़ियां उपस्थित हो जाने पर भी उसने साहस को नहीं छोड़ा, अपने बुद्धि-कौशल से वह सिद्धराज जयसिंह के चंगुल से बचकर निकल भागा। महान् गुर्जर राज्य के राज सिहासन पर उसे गृह कलह, ग्रान्तरिक विद्रोह ग्रौर बाहरी शत्रुग्रों से लोहा लेना पड़ा। इस प्रकार की विकट परिस्थितियों में भी कुमारपाल ने साहस ग्रीर शौर्य का सम्बल ले अपने शत्रुम्रों को समाप्त कर अपने शासन को निष्कंटक बनाया। कुमारपाल ने इस प्रकार की सभी भांति प्रतिकूल परिस्थितियों के उपरान्त भी ग्रद्भूत् शौर्य-प्रदर्शन कर ग्रपने राज्य की सीमाएं उत्तर में बाड़मेर मालानी पाली, चित्तौड़, उदयपुर, पूर्व में भेलसा, पश्चिम में काठियाबाड़ और दक्षिएा में कौंकरण तक स्थापित कर गुर्जर राज्य को एक विशाल साम्राज्य का स्वरूप प्रदान किया ।

गुर्जर प्रदेश में आज भी कर्त्तव्यनिष्ठा, धर्म के प्रति श्रद्धा, गुशिजनों के प्रति सम्मान, विनय, मृदुभाषिता, दया ग्रादि मानवीय संस्कार दिष्टगोचर होते हैं। इन संस्कारों का बीजवपन वस्तूत: श्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि श्रौर परमार्हत महाराजा कुमारपाल के चोली-दामन तुल्य सहकार से ही सम्भव हुआ है।

संकटकाल में परम सहायक, अपने जीवन को अहिंसा, सत्य, अस्तेय, स्व-दारसन्तोष रूप ब्रह्मचर्य, के साँचे में ढालने वाले, रत्नत्रयी का बोधिबीज वपन करने वाले ग्रौर जिनशासन के विक्त-बन्धुत्व के महान् सिद्धान्तों पर ग्रारूढ एवं ग्रग्नसर कराने वाले अपने महान् उपकारी गुरु आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि को संलेखना संथारा-पूर्वक स्वर्गारोहरा के लिए समुद्यत देख परमाईत कुमारपाल विचलित हो उठा। ग्रनेक भीष्ए संग्रामों में ग्रपनी चतुरंगिएगी विशाल सेना की त्रग्रिम पंक्ति पर दुर्दमनीय शत्रुम्रों से साहसपूर्वक लोहा लेने वाला शूरवीर कुमारपाल अपने गुरु की श्रासन्न महाप्रयाण श्रवस्था को देखकर शोकसागर में निमन्न हो गया। उसके फुल्लारिवन्दायत लोचन अश्रुश्रों के पूर से डबडबा उठे। परमाईत कुमारपाल को इस प्रकार चिन्तातुर देख आचार्यश्रो हेमचन्द्रसूरि ने आश्वस्त करते हुए कहा—"राजन्! संयोग का अन्तिम स्वरूप वियोग एवं जन्म का अन्तिम स्वरूप मरण है। ये दोनों अपरिहार्य एवं ध्रुव हैं। अतः अवश्यम्भावी भाव के लिये चिन्तित होना व्यर्थ है। तुमने अमारि की घोषणा और जिनशासन की श्रद्धापूर्वक अपूर्व सेवा से अपना इहलोक और परलोक सुधारा है। तुम भी थोड़े ही समय में मेरा अनुसरण करने वाले हो इसलिये चिन्ता का पूर्णतः परित्यान कर अपने अवशिष्ट रहे स्वल्प जीवन में जिनशासन की सेवा के कार्यों में निरत हो जाओ। इस प्रकार महाराज कुमारपाल को, अपने शिष्य वर्ग एवं उपासकवृन्द को धर्म में तत्पर रहने का उपदेश दे आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने विक्रम सम्वत् १२२६ में समाधिपूर्वक स्वर्गारोहण किया।

कुमारपाल ने राजकीय सम्मान के साथ आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि के पार्थिव शरीर का अन्तिम संस्कार किया और उनकी चिता की भस्म लेकर अपने भाल पर अद्धापूर्वक उससे तिलक किया। राजा का अनुकरण करते हुए सामन्तों ने, मंत्रियों ने भीर अन्तिम किया में उपस्थित हुए हजारों नागरिकों ने भी चिता ठंडी हो जाने पर तीसरे चौथे दिन से ही चिता की भस्म का अपने भाल पर तिलक करना प्रारम्भ किया। परिणामस्वरूप चितास्थल पर गहरा गड्ढा हो गया और उस गड्ढे को अणहिल्लपुर पट्टण के निवासियों ने हेमखण्ड नाम दिया।

स्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि के वियोग में स्रपने लोचन-युगल से स्रश्रुधाराएं प्रवाहित करते हुए कुमारपाल को शोक सन्तप्त दशा में देखकर सामन्तों एवं सचिवों ने स्रपने सान्तवनापूर्ण वचनों से समभाया। कुमारपाल ने शोकावरुद्ध कण्ठ से कहा—"मुभे चिन्ता केवल इसी बात की है कि राजपिण्ड का सदा परिहार करने वाले मेरे गुरुदेव को सन्न तो दूर मेरे यहां के पानी की एक बूद्ध तक भी मैं समर्पित नहीं कर सका।"

इस प्रकार अपने परमोपकारी गुरुवर आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि का स्मरण करता हुआ कुमारपाल उनके बताये हुए पथ पर अहर्निश जिनशासन की सेवा में निरत रहने लगा। अन्त में विक्रम सम्वत् १२३० में परमाईत कुमारपाल ने समाधिपूर्वक अपने सब पापों की आलोचना कर परलोक की ओर प्रयाण किया।

## ग्रजयदेव

गुर्जर नरेश परमार्हत महाराजा कुमारपाल के पश्चात् विक्रम संवत् १२३० तदनुसार वीर सम्वत् १७०० में अजयदेव विशाल गुर्जर राज्य के राज सिंहासन पर आसीन हुआ। इसका तीन वर्ष जैसी अल्पाविष का राज्य भी साधारणतः गुर्जर राज्य की सम्पूर्ण प्रजा के लिये और विशेषतः जैन धर्मानुयायियों के लिए बड़ा ही उत्पीड़क सिद्ध हुआ।

ग्रजयदेव ने शासन की बागडोर सम्हालते ही ग्रंपने पूर्वजों द्वारा निर्मापित देव मन्दिरों को गिरवाना प्रारम्भ कर दिया। उसके इन धर्म विरोधी विध्वंसक कुकृत्यों को रुकवाने के लिये प्रमुख प्रजाजनों द्वारा किये गये ग्रनेक उपायों के निष्फल हो जाने पर प्रजाजनों के न्याग्रह पर ग्रभिनय कला में निष्णात सीलगा नामक राजमान्य नाटककार ने राजा को ठीक मार्ग पर लाने का बीड़ा उठाया। उसने राज प्रासाद में महाराजा ग्रजयपाल के समक्ष ग्रपनी ग्राश्चर्यकारिगी नाट्यकला का प्रदर्शन करते हुए एक ग्रद्भुत नाटक का मन्चन किया। उस नाटक में नाट्यकार सीलगा ने इन्द्रजाल जैसी माया के माध्यम से ग्रतीव सुन्दर पांच देव मन्दिरों का निर्माण किया ग्रौर उन्हें ग्रपने पुत्रों को सम्हलाते हुए कहा—"मेरे प्रागाप्रिय ग्राजाकारी पुत्रों! मेरी मृत्यु के ग्रनन्तर भी तुम लोग इन मन्दिरों की ग्रच्छी तरह देखभाल करते रहना, इनकी सुरक्षा का सावधानीपूर्वक ध्यान रखना।"

तत्पश्चात् सीलए रुग्ए। की भांति इस प्रकार पलंग पर लेट गया मानो वह परलोक की ग्रोर प्रयाण करने वाला ही है। उसी समय सीलए। के कनिष्ठ पुत्र ने उन कृतिम देव मन्दिरों को तोड़-फोड़ कर घराशायी कर दिया। ग्रंपने पुत्र द्वारा देव मन्दिरों के नष्ट किये जाने की बात सुनते ही सीलए। तत्काल घूलिसात हुई देव कुलिकाओं की ग्रोर दौड़ा ग्रौर उसने ग्रंपने पुत्र की भत्सेना करते हुए कहा:—"ग्ररे ग्रो कुपुत्र! महाराजा ग्रजयदेव ने तो ग्रंपने पिता (पूर्वज राजा कुमारपाल) के परलोक की ग्रोर प्रयाण कर चुकने के ग्रनन्तर उनके द्वारा बनवाये गये मन्दिरों को तुड़वाया, पर तू तो सबसे बड़ा ऐसा कुपूत निकला कि मेरी जीवितावस्था में ही तूने मेरे द्वारा बनवाये गये मन्दिरों को तोड़-फोड़ कर घूलिसात् कर ग्रंपने ग्रापको ग्रंपमाधम सिद्ध कर दिया है।"

नाटक में इस प्रकार के सवाद को सुनकर भ्रजयदेव बड़ा लज्जित हुन्ना और उसने भ्रधर्मपूर्ण उस विघ्वंसक कार्य को त्याग दिया। देव मन्दिरों को भूलु ठित करने के कार्य से शील ए। द्वारा बड़ी बुद्धिमत्तापूर्वक विरत किये जाने के अनन्तर गुर्जर पित अजयदेव ने दिवंगत महाराजा कुमारपाल और स्वर्गस्थ हेमचन्द्रसूरि के श्रीतिपात्रों को यमधाम पहुंचाने का कार्य अपने हाथ में लिया।

अजयदेव ने परमाईत कुमारपाल के परम विश्वासपात्र एवं स्वर्गीय आचार्य-श्री हेमचन्द्र के परम प्रीतिपात्र लब्धप्रतिष्ठ विद्वान् कर्पाद नामक मन्त्री को सर्व प्रथम छलछद्मपूर्वक यम का अतिथि बनाने के उद्देश्य से पडयन्त्र रचा। उसने कपर्दि मन्त्री को ग्रपने पास बुलवा कर उसे महामात्यपद ग्रहण करने के लिये अाग्रहपूर्ण अनुरोध किया । कर्पाद ने दूसरे दिन शकुन लेने के पश्चात् उत्तर देने का समय मांगा। दूसरे दिन प्रातःकाल कर्पार्ट मन्त्री शकून लेने के लिए घर से निकला। दो चार डग ग्रांगे बढ़ते ही कपदि ने देखा कि एक हुष्ट-पुष्ट वृषभ हुकार करता हुआ (नर्दन करता हुआ) अपने अग्रिम क्षुरायों से पृथ्वी का उत्खनन कर रहा है। इस शकुन को अपने अनुकूल समभकर मन्त्रो कर्पाद बड़ा प्रसन्न हुआ । मरुवृद्ध नामक शकुनशास्त्री को बड़े उत्साह के साथ अपना शकुन सुनाते हुए कर्पाद मन्त्री ने कहा:—"देखिये, इससे बढ़कर श्रेष्ठ शकुन क्या हो सकता है?" शकुनशास्त्री ने कहा:-- "मन्त्रिवर! यह शुभ शकुन नहीं। स्रापके काल का सूचक बड़ा ही स्रशुभ शकुन है। इसका आशय यह है कि वृषभे यह बता रहा है कि इस मन्त्री कर्पाद के भरमीभूत शव की भरम अपने अंग-प्रत्यंग में रमा मेरे स्वामी भगवान शंकर शीघ ही अपने शरीर की शोभा बढ़ायेंगे, यही सोचकर हर्षोन्मत्त हो वह वृषभ हर्षनाद कर रहा थाः"

"मरुवृद्ध ! स्राज ऐसा प्रतीत होता है कि तुम्हारी बुद्धि कहीं घास चरने चली गई है।" इस प्रकार मरुवृद्ध के कथन की श्रवमानना करता हुआ कपर्दि मन्त्री महाराजा अजयदेव के समक्ष उपस्थित हो निवेदन करने लगा:—

"महाराज! ग्रापका यह सेवक ग्रापके ग्रादेश को सहर्ष शिरोधार्य करने के लिये समुद्यत है।"

महाराजा अजयदेव ने तत्काल कर्पाद मन्त्री को विशाल गुर्जर राज्य के महामात्य पद पर नियुक्त करते हुए उसे महामात्य पद की मुद्रा प्रदान कर दी। महामात्यपद के कार्य-भार को सम्हाल कर घटिका पर्यन्त महामात्य कर्पाद अजयदेव से मन्त्रणा कर अपने घर लौट गया। वर्द्धापन देने वालों का महामात्य कर्पाद के घर तांता-सा लग गया। दिन बड़े ही आमोद-प्रमोद एवं हर्षोल्लास के साथ व्यतीत हुआ। रात्रि में गुर्जरेश ने अपने महामात्य को मन्त्रणा के व्याज से बुलवा कर बन्दी बना लिया और आग पर खोलते हुए प्रतप्त तेल के कड़ाह के पास उसे खड़ा कर अपने अनुचरों से उसे अपमानित एवं प्रपीड़ित करवाने लगा।

अनेक भीषण युद्धों में अद्भुत् शौर्य प्रदर्शित करते हुए सदा विजयश्री का वरण करने वाले महामात्य कर्पाद की मनोदशा उस समय ठीक उसी प्रकार की हो रही थी, जिस प्रकार कि मदोन्मत्त हाथियों के गंडस्थलों पर पार्षिणप्रहारपूर्वक गजमुक्ताओं को सदा विदलित विकीरिणत करते आ रहे शार्दूल की रुग्णावस्था
के कारण शृगालों द्वारा यथेच्छ भक्षण किये जाने पर होती है। श्रृङ्खलाओं से
आबद्ध महामात्य कर्पाद ने अदीन भाव से घैर्य धारण किये अत्याचारी अजयदेव के
समक्ष अपने आन्तरिक उद्गार अभिव्यक्त करते हुए घनरव गम्भीर स्वर में कहा:—
"राजन्! गरीबों एवं अम्यिथयों को मैंने यथेच्छ कोटि-कोटि कांचन मुद्राओं का
दान किया है। शास्त्रार्थों में अनेक प्रतिवादियों के मान का मर्दन भी किया है और
जिस प्रकार शतरंज के खेल में प्यादियों की उखाड़-पछाड़ की जाती है, ठीक उसी
प्रकार मैंने अनेकों राजाओं को सिहासन-च्युत और अनेकों को सिहासनासीन भी
किया है, अब यदि दुर्भाग्य मेरा अन्त इसी प्रकार करना चाहता है तो उसके लिये
भी मैं सहर्ष समुद्यत हूं।"

महामात्य कर्पाद की इस गर्वोक्ति को मुनते ही अजयदेव बड़ा कुद्ध हुआ और उसने अपने अनुचरों को भूभंग के निक्षेप से इंगित किया। अपने स्वामी का इंगित पाते ही अनुचरों ने महामात्य कर्पाद को आग पर खौलते हुए तेल के कड़ाह में डाल दिया। इस प्रकार आर्यधरा के एक महान् सेनानी का प्राराान्त कर दिया गया।

## श्रजयदेव द्वारा जैनाचार्य श्री रामचन्द्र की हत्या

गुर्जराधिपति अजयदेव के सिर पर हत्या आरूढ हो रही थी। महामात्य कर्पाद के प्राणों की लेकर भी उसकी मानव हत्या की भूख भानत नहीं हुई। उसने आचार्यश्री हेमचन्द्र के पट्टघर, एक सौ प्रबन्धों की रचना करने वाले महान् ग्रन्थकार -एवं विद्वान् आचार्य रामचन्द्रसूरि को बुलवाया और उन्हें खैर के जगमगाते हुए अंगारों पर प्रतप्त की जा रही ताम्रपट्टिका पर ढकेल कर उनका प्राणान्त करने की घृिएत अभिसन्धि करते हुए उनसे कहा: — "मुने! इस ताम्रपट्टिका पर खड़े हो जाओ।"

स्राचार्यश्री रामचन्द्र ने प्रचण्ड स्रग्नि के ताप से लाल हुई तांबे की विशाल चहर को देखते ही विचार किया :—

"सूर्य का रथ प्राची से उदीचि तक पृथ्वी की परिक्रमा करने के अनन्तर भी पृथ्वी का स्पर्श नहीं करता। यह युगादि का नियम चला आ रहा है। मैंने पंच महावृत धारण किये हैं। मैंने षड्जीवनिकाय के प्राणियों की सूक्ष्म से सूक्ष्म हिंसा से जीवन-पर्यन्त विरत रहने का वृत ग्रहण किया है। जब सूर्य का रथ अपने वृत (नियम) की रक्षा के लिये अस्त होना अंगीकार कर लेता है किन्तु पृथ्वी का स्पर्श नहीं करता तो फिर मैं पंचमहावृत्तधारी होकर अपने प्राणों के रहते इन अग्निकाय के जीवों की विराधना—हिंसा क्यों करूं?"

एक ही क्षरा में इस प्रकार विचार कर उन्होंने अपने वाम हस्त से अपनी जिल्ला को पकड़ कर बाहर खींचा और दक्षिए। कर के करतल से अपनी ठुड़ी पर पूरी शक्ति से प्रहार किया। उनकी जिल्ला कट गई। वे पृथ्वी पर गिर पड़े और समाधिपूर्वक उन्होंने स्वर्गारोहरा किया।

इस मुनि-हत्या के जघन्य कुकृत्य के उपरान्त भी उस नृपाधम अजयदेव की क्षुधा शान्त नहीं हुई और वह महान् गुजरात का निर्माण करने वाले दिवंगत महामात्य उदयन के महादानी, महामेधावी और महान् शौर्यशाली योद्धा पुत्र आग्राभट को यमधाम पहुंचाने के अवसर की टोह में रहने लगा।

## गुर्जराधीश ग्रजयदेव द्वारा ग्राम्नभट्ट की हत्या का उपक्रम

गुजरात के महा यशस्वी महामात्य उदयन का पुत्र आग्रभट्ट अपने समय का एक अप्रतिम योद्धा एवं सेनापित था। गुजरात के महादानियों में उसकी सर्वोपित गएना की जाती थी। परमाहंत महाराजा कुमारपाल का वह विश्वासपात्र सेनानी था। उसने अनेक युद्धों में विजय प्राप्त कर गुर्जर राज्य की श्रीवृद्धि एवं सीमावृद्धि की। जिनशासन के प्रति उसकी श्रद्धा प्रगाढ एवं स्तुत्य थी। आज्ञार्यश्री हेमचन्द्र एवं कुमारपाल का वह प्रगाढ प्रीतिपात्र था। इसी कारण महाराजा अजयदेव उससे सदा असन्तुष्ट रहता था। एक दिन अजयदेव के चाटुकारों ने अजयदेव से कहां:—"महाराजं! आपके ही अन्न से पलने वाला आग्रभट्ट आपको कभी प्रणाम नहीं करता।" संयोग की बात थी कि कार्यवशात् सेनापित आग्रभट्ट राजसभा में महाराजा अजयदेव के समक्ष उपस्थित हुआ। चार्टुकार मन्त्रियों ने सेनापित आग्रभट्ट से कहां:—"सेनापते! आपके समक्ष गुर्जरेश्वर राजसिंहासन पर विराजमान हैं। इन्हें प्रणाम करो।"

स्वाभिमानी आम्रभट्ट ने तत्काल गम्भीर स्वर में उत्तर दिया:—"यह आम्रभट्ट देव बुद्धि से वीतराग भगवान् को, गुरु के रूप में महिष हेमचन्द्राचार्य को और स्वामिभाव से महाराज कुमारपाल को ही इस जन्म में नमस्कार करेगा। अन्य किसी को नहीं।"

त्राम्रभट्ट की इस साहसपूर्ण स्पष्टोक्ति को सुनते ही ऋजयदेव के कोध का पारावार न रहा। उसने उत्तेजित स्वर में कहा:—"तो फिर हो जाश्रो युद्ध के लिये तैयार।"

श्राम्रभट्ट तत्काल विद्युद्वेग से अपने श्रावास की श्रोर लौट पड़ा। जिनेश्वरदेव की प्रतिमा को नमन करने के श्रनन्तर उसने श्राजीवन श्रनशन वृत श्रंगीकार किया एवं श्रपने मुट्टीभर सैनिकों के साथ सन्नद्ध हो राजप्रासाद की श्रोर लौटा श्रौर महाराजा श्रजयदेव के श्रंगरक्षकों पर टूट पड़ा। क्षण भर में ही राज-

प्रासाद रेंगांगरा वन गया । अनेक योद्धाओं का संहार कर आस्रभट्ट अपनी आन की रक्षा करता हुआ अन्त में अपने हाथों ही मृत्यु का वरसा कर परलोकवासी हो गया ।

# गुर्जराधीश स्रजयदेव की हत्या

इस प्रकार अजयदेव के अत्याचारों से गुर्जर राज्य की प्रजा वस्त हो उठी लोक में निम्नलिखित नीतिसुक्ति बड़ी लोकप्रिय है :--

त्रिभिर्वर्षेस्त्रिभमसिस्त्रिभः पक्षेस्त्रिभिर्दिनैः। अत्युग्रपुण्यपापानामिहैव फलमञ्जूते ।। ३४ ॥

ग्रर्थात् इस मर्त्यंलोक में ग्रत्युत्कट भाव से किये गये महान् पुण्य एवं घोर पाप का फल उस प्राण्ति को तीन वर्ष, तीन मास, तीन पक्ष ग्रथवा तीन दिनों की ग्रविध में ही यहां इस घरती पर ही मिल जाता है।

इस नीति सूक्ति के अनुरूप अत्याचारी महाराजा अजयदेव के द्वारा किये गये घोर दुष्कृत्यों का फल तीन वर्ष के अन्दर-अन्दर ही उसे मिल गया। अजयदेव के एक वैजलदेव नामक प्रतिहार अथवा अंगरक्षक ने अजयदेव के उदर में छुरा भौंक कर उसका प्राराान्त कर दिया। इस प्रकार अपने तीन वर्ष के अत्याचारी शासन-काल में ही अजयदेव को अपने पापों का फल प्राप्त हो गया।

अपने तीन वर्ष के अत्याचारपूर्ण शासन के समाप्त होते-होते गुर्जराधिपति अजयदेव की हत्या कर दिये जाने के अनस्तर उसके अल्पवयस्क बद्धे पुत्र मूलराज (द्वितीय) को अनिहलपुर पत्तन के राजिसहासन पर आसीन किया गया। अजयदेव की विधवा महारानी राजमाता नायकीदेवी ने विशाल गुर्जर राज्य की संरक्षिका के रूप में शासन की बागडोर अपने हाथों में सम्हाली। नायकीदेवी गोआ के कदम्बवंशी महाराजा परमिंदन की पुत्री थीं। उसने गुर्जर राज्य की प्रजा को सुशासन देने के साथ-साथ गुर्जर राज्य को एक शक्तिशाली राज्य बनाने के भी प्रयास किये।

वि० सं० १२२४ तदनुसार वीर नि० सं० १७०४ तथा ई० ११७६ में गौर के सुलतान मोहम्मद गौरी ने गुजरात पर आक्रमण किया। गुजरात की राजमाता नाइकीदेवी ने अपने बालवय के पुत्र मूलराज (द्वितीय) को अपनी गोद में बिठा गुजर राज्य की सेना का नेतृत्व करते हुए मोहम्मद गौरी के सम्मुख बढ़कर उस पर भीषण आक्रमण किया। आबू पर्वत के अंचल में अवस्थित गाडरारघट्ट नामक घाटे में दोनों सेनाओं के बीच तुमुल युद्ध हुआ। राजमाता नायकीदेवी ने रणांगण की अग्रिम पंक्ति पर शत्रुसेना का संहार करते हुए अद्भुत् साहस और शौर्य के साथ गुजर राज्य की सेना का कुशलतापूर्वक संचालन किया। प्रकृति ने भी मुक्तहस्त हो

राजमाता की सहायता की । मूसलाधार वर्षा में युद्ध की अनभ्यस्त शत्रुसेना के रगांगमा से पैर उखड़ गये । राजमाता नायकीदेवी ने अपने योद्धाओं का उत्साह बढ़ाते हुए शत्रुसेना पर प्रलयंकर प्रहार किये । गौरी की सेना प्राग्ण बचा उल्टेपांबों भाग खड़ी हुई । शहाबुद्दीन गौरी भी गुर्जर सेना के शस्त्राघातों से घायल हो अपनी बची सेना के साथ गौर की ओर लौट गया । १

यहां यह इतिहासरुचि प्रत्येक विज्ञ के लिये विचारणीय है कि जैनधर्म के प्रित शताब्दियों से प्रगाढ़ निष्ठा रखने वाले कदम्ब राजवंश की राजकुमारी और "परमाईत्" विरुद्ध से विभूषित एवं ग्रहिंसा के सिक्तिय परमोपासक गुजरिश्वर कुमार-पाल की पुत्रवधु नायकीदेवी ने मुहम्मद गौरी जैसे दुर्दान्त विदेशी ग्राततायी को अपने साहस, शौर्य एवं रणकौशल से युद्ध में परास्त तथा धायल कर श्रहिंसा के गौरवशाली समुन्नत भाल पर कायरता की कलक-कालिमा की छाया तक न पड़ने दी।

युद्ध में गुजरराज्यकी जय श्रौर मुहम्मद गौरी की पराजय के कुछ ही समय पश्चात् गुजरात के बालक महाराजा मूलराज की उसी वर्ष वि० सं० १२३५ में प्राकृतिक मृत्यु के श्रनन्तर उसके छोटे भाई भीम (द्वितीय) को गुजर राज्य के राजिसहासन पर श्रासीन किया गया। राज्यारोहरा के समय महाराजा भीम की शंशवावस्था थी। मालवराज सुभटवर्मन ने इसे गुजरात विजय का स्वर्रिंग श्रवसर समभक्तर एक शक्तिशाली सेना ले गुजरात की श्रोर प्रयाग किया। चरों के माध्यम से सुभटवर्मन के गुजरात की श्रोर बढ़ने के समाचार सुनकर महाराज भीम का प्रधानामात्य उसके सम्मुख जा गुजरात की सीमा पर उससे मिला श्रौर मेरुत गसूरि द्वारा श्रपनी ऐतिहासिक कृति प्रबन्धचिन्तामिए। में किये गये उल्लेख के श्रनुसार उसने मालवपित सुभटवर्मन से कहा:—

१. (क) सं० १२३३ पूर्ववर्ष १ बालमूलराजेन राज्यं कृतमस्य मात्रा नाइिकदेव्या परम-दिभूपसुतयोत्संगे शिशु निधाय गाडरारधट्टनामिन घाटे संग्रामं कुर्वत्या म्लेच्छराजा तत्सच्वादकालागतजलदपटलसाहाय्येन विजिग्ये ।

<sup>—</sup>प्रबन्धचिन्तामिश, पृष्ठ १५६.—(मेस्तंगसूरिरचित)

<sup>(</sup>ख) राजपूताने का इतिहास, खण्ड १ (ग्रोभ्रा), पृष्ठ १७६ ग्रौर २७१

<sup>(</sup>ग) इलियट, हिस्ट्री स्राफ इंडिया, बोल्यूम २, पृष्ठ २२६-३०

<sup>(</sup>घ) In A.D. 1178 Mu'izzudin Muhammad Ghuri attacked the Kingdom of Gujarat. Naikidevi, "taking her son (Mularaja) in her lap" led the chalukya army against the muslims and defeated them at Gadaraghatta near the foot of Mt. Abu.

<sup>—</sup>The History & Culture of the Indian People. The Struggle for Empire. (Vol. V.) By R.C. Majumdar. Page 78.

प्रतापो राजमार्तण्ड, पूर्वस्यामेव राजते। स एव विलयं याति, पश्चिमाशावलम्बिनः॥

श्रथित्—हे पूर्व दिशा के स्वामिन् सुभटवर्मन ! सूर्य जब तक पूर्व दिशा में रहता है, उसका प्रचण्ड प्रकाश उत्तरोत्तर बढ़ता जाता है किन्तु मध्यान्ह वेला के अनन्तर जब वह पश्चिम दिशा की ग्रोर उन्मुख होता है तो उसका तेज कमशः घटता ही जाता है और अन्ततोगत्वा धरातल ही नहीं अपितु गगन-मण्डल से भी तिरोहित हो जाता है। पूर्व के स्वामी की पश्चिम विजय की श्राशा वस्तुतः उसके विनाश का कारए। बनेगी।

गुर्जर राज्य के प्रधानामात्य की इस व्याजोक्ति से सुभटवर्मन के मन में अनेक प्रकार के विचार उत्पन्न हुए ग्रीर सम्भवतः गुजरात की सशक्त सेना के साथ विग्रह में लाभ की अपेक्षा हानि की ग्रिधिक आशंका से सुभटवर्मन बिना युद्ध किये ही ग्रिपने राज्य की ग्रीर लौट गया। इस सम्बन्ध में प्रबन्ध चिन्तामिए। का निम्न-लिखित उल्लेख द्रष्टव्य है:—

"स० १२३५ पूर्ववर्ष ६३ श्री भीमदेवेन राज्यं कृतमस्मिन् राज्ञि राज्यं कुर्वाणे श्री सोहडनामा (सुभट का विकृत स्वरूप) मालवभूपतिर्गुर्जरदेशविध्वंसनाय सीमान्तमागतस्तत्प्रधानेन सम्मुखं गत्वेत्यवादि ………

इति विरुद्धां तद्गिरमाकर्ण्यं स पश्चान्निववृते । .........."

इसके विपरीत लब्धप्रतिष्ठ इतिहासज्ञ आर. सी. मजूमदार का श्रभिमत है कि सुभटवर्मन परमार ने अजयपाल के बाद गुजरात पर आक्रमण किया। उसने बहुत बड़ी संख्या में जैन मन्दिरों को लूटा, जिनमें प्रमुख थे दमोई और खम्भात के जैन मन्दिर। सुभटवर्मन अपनी सेना के साथ सोमनाथ भी पहुंचा। पर उसे गुजरात के राजा भीम के सामन्त श्रीघर ने आगे बढ़ने से रोका। अन्त में गुर्जरपति भीम का सामन्त (अनहिलपत्तन से १० मील दूर व्याध्रपत्ली का स्वामी) और प्रधानमन्त्री लवण प्रसाद युद्ध में सुभटवर्मन के समक्ष आ इटा और भीषण तुमुल युद्ध के अनन्तर लवण प्रसाद ने सुभटवर्मन को गुजरात से बाहर खदेड़ मालवा की ओर भगा दिया।

वि० सं० १२३५ से वि० सं० १२६८ तक के अपने ६३ वर्षों के शासनकाल में गुर्जरेश्वर भीम को परमाईत् महाराजा कुमारपाल के मौसेरे भाई सामन्त आनाक भूप<sup>9</sup> के पुत्र लवराप्रसाद और उसके (लवराप्रसाद के) के पुत्र वीर घवल से, छोटी

ग्रथवा बड़ी सभी प्रकार की संकट की घड़ियों में बड़ी ही उल्लेखनीय सहायताएं प्राप्त होती रहीं। बाहरी ग्राक्रमएों से इन दोनों पिता-पुत्र ने गुजरात की रक्षा की। लवए। प्रसाद भीम के शासन के ग्रन्तिम दस वर्षों को छोड़ वि० सं० १२८६ तक लगभग ५३ वर्ष पर्यन्त चालुक्यराज के प्रशासन का प्रधान बना रहा। वि० सं० १२८६ में उसके सेवा निवृत्त होने पर वीर धवल सम्पूर्ण गुर्जर राज्य का एक प्रकार से राजा तुल्य सर्वोपरि शासक बन गया।

श्रमण भ० महावीर के ५० वें पट्टघर श्राचार्यश्री विजयऋषि के श्राचार्य-काल की राजनैतिक स्थिति का संक्षेप में दिग्दर्शन कराते हुए यह बताया जा चुका है कि महमूद गजनवी के देहावसान के श्रमन्तर उसके पुत्र-पौत्र श्रादि गजनी की सत्ता हथियाने के प्रयास में परस्पर लड़-भिड़ कर निर्बंल बन गये श्रौर वि० सं० १०३४ में सुबुक्तगीन गजनवी द्वारा स्थापित गजनी का राज्य विकम की १२वीं भताब्दी का श्रन्त होने से पूर्व ही समाप्त हो गया।

महमूद की मृत्यु के पश्चात् गजनी की लड़खड़ाती सल्तनत की इस कमजोरी का लाभ उठा कर गजनी राज्य के अनेक सामन्त स्वतन्त्र हो गये और उत्तरी भारत के अनेक राजाओं ने सम्मिलित प्रयास के संकल्प के साथ मुसलमानों के शासन को सिन्ध और पंजाब से समाप्त कर देने का निश्चय किया। जैसा कि पहले बताया जा चुका है दिल्ली के तत्कालीन तोमरवंशी राजा ने भारत के पश्चिमी प्रदेश सिन्ध से कुछ समय के लिये इस्लामी हुकूमत को समाप्त भी कर दिया।

उस अवधि में अजमेर बसाने वाले अजयदेव ने मुसलमानों को युद्ध में परास्त किया। तदनन्तर अजयदेव के पुत्र अर्णोराज के शासनकाल में मुसलमानों ने एक सशक्त एवं विशाल सेना ले अजमेर पर आक्रमण किया। पुष्कर को नष्ट करने के पश्चात् पुष्कर की घाटी को लांघ कर मुसलमानों की वह सेना अजमेर के एकदम समीप उस स्थान पर आ पहुंची, जहां इस समय आनासागर विद्यमान है। अर्णोराज ने मुसलमानों की सेना का भीषण रूप से संहार कर उसको बड़ी करारी हार दी। उस ऐतिहासिक युद्ध में विजय प्राप्त करने के पश्चात् अर्णोराज ने यह निश्चय किया कि जिस जिस स्थान पर मुसलमानों का रक्त गिरा है, वह सब भूमि अपवित्र हो गई है। अतः इस अपवित्र हुई भूमि को पवित्र करने के लिये इसकी जल से शुद्धि की जाय। इस प्रकार निश्चय कर अर्णोराज ने उस युद्ध-भूमि में एक विशाल एवं गहरा तालाब खुदवा कर उस पर चूने और पत्थर की सुदृढ़ पाज (पाल) बनवा कर उसे एक ऐसा चिरस्थायी बनवा दिया कि उस भूमि में सदा

<sup>2.</sup> Shortly after A. D. 1231 Lvavanprasad retired and Vir Dhavala became the De facto ruler of Gajarat.

<sup>-</sup>Struggle for Empire, p. 80 By, R. C. Majumdar

अथाह जल भरा रहे। तालाब के निर्माण के पश्चात् अर्गोराज ने अपने नाम पर उस विशाल सरोवर का नाम ग्रानासागर रखा, जो ग्राठ-नौ शताब्दियों के व्यतीत हो जाने पर भी ग्रद्याविध ग्रजमेर में विद्यमान है।

ग्रगोराज (ग्राना) के पुत्र बीसलदेव (विग्रहराज चतुर्थ) ने भी ग्रायंधरा को विदेशी शासन से मुक्त कराने का ग्रभियान प्रारम्भ रखा। दिल्ली में ग्रवस्थित ग्रशोक के शिलालेख शिवालिक स्तम्भ पर उट्टंकित बीसलदेव के वि० सं० १२२० के निम्नलिखित पद्यों से यह तथ्य प्रकाश में ग्राता है कि उसे (बीसलदेव को) ग्रपने इस ग्रभियान में उल्लेखनीय सफलता प्राप्त हुई। वे पद्य इस प्रकार हैं:—

> स्राविध्यादाहिमाद्रेव्विरचित विजयस्तीर्थयात्राप्रसंगा— दुद्ग्रीवेषु प्रहर्ता नृपतिषु विनमस्कन्धरेषु प्रसन्नः। स्रायावर्तं यथार्थं पुनरिष कृतवान्म्लेच्छ्विच्छेदनाभि— देवः शाकंभरीन्द्रो जगति विजयते वीसलक्षोिरिणपालः।। स्रूते संप्रति चाहमानतिलकः शाकंभरीभूपतिः श्रीमद्विग्रहराज एष विजयी संतानजानात्मनः।।

ग्रथीत्-जिसने विन्ध्य पर्वत से लेकर हिमालय पर्वतराज पर्यन्त के भू-भाग पर अपनी दिग्वजय यात्रा करते हुए यत्र-तत्र सर्वत्र अपनी विजय वैजयन्ती फहरा कर उद्ण्डों की ग्रीवाभ्रों पर प्रहार ग्रौर विनम्रभाव से उसके शासन-अनुशासन को स्वीकार करने वालों पर ग्रपने कृपाप्रसाद के रूप में सुख-सम्पादाभ्रों की वर्षा कर ग्रार्थधरा को म्लेच्छविहीन बना सम्पूर्ण ग्रार्यावर्त को पुनः यथार्थ रूप में ग्रार्यावर्त ग्रथीत् श्रार्यों की भूमि बना दिया, वह शाकंभरीश्वर, पृथ्वीपाल बीसलदेव सदा-सदा जयवन्त रहें।

चौहान-कुल-तिलक, शाकंभरी के राजाधिराज, विजय श्री विग्रहराज अपने ग्रात्मीय ग्रार्थों को कह रहे हैं। ..........

इन विग्रहराज (बीसलदेव चतुर्थ) के राजकिव सोमदेव द्वारा रिचत लिलत विग्रहराज नाटक में भी उपरिलिखित पद्यों के तथ्यों की पुष्टि की गई है। इस नाटक के कितपय ग्रंश विशाल शिलाग्रों पर उट्टंकित हैं, जो अजमेर के राजपूताना म्यूजियम में ग्रद्याविध सुरक्षित एवं उपलब्ध हैं। लिलितविग्रहराज नाटक में स्पष्ट उल्लेख है कि बीसलदेव के शासनकाल में मुसलमानों की सेनाएं बब्बेरा—वर्तमान रूपनगर (किशनगढ़ क्षेत्रान्तर्गत) तक पहुंच गई थीं। बीसलदेव ने उन्हें युद्ध में परास्त कर मुसलमानों को भारत से बाहर निकालने के लक्ष्य से ग्रपनी विजयिनी सेनाग्रों के साथ उत्तर की ग्रोर प्रयाग किया। इस सैनिक ग्रभियान में बीसलदेव ने दिल्ली ग्रौर हांसी के इलाके ग्रपने राज्य में सम्मिलित किये ग्रौर ग्रायिवर्त के एक बड़े भाग से मुसलमानों को निकाल दिया। इस प्रकार भारत के राजाओं में कुछ समय के लिये थोड़ी बहुत राजनैतिक चेतना आई किन्तु विदेशी आतताइयों के हाथों हुई भारतीय राजाओं एवं भारतीय प्रजा की दयनीय दुर्दशा के उपरान्त भी सार्वभौम सत्ता सम्पन्न राष्ट्रव्यापी सुदढ़ केन्द्रीय शासन की स्थापना में भारतवासी पूर्णतः असफल ही रहे। सशक्त केन्द्रीय प्रभु सत्ता के अभाव का दुष्परिणाम यह हुआ कि भारत के विभिन्न प्रदेशों के छोटे- बड़े राजा परस्पर लड़-भिड़ कर कमजोर होते गये।

दूसरी स्रोर स्रापस में लड़-भिड़ कर स्रशक्त बनी गजनी की हुकूमत महमूद गजनवी के अन्तिम उत्तराधिकारी बहरामशाह के शासनकाल में जिस समय लड़खड़ा रही थी, उस समय गौर के सुलतान सेंफुद्दीन गौरी के भाई स्रल्लाउद्दीन हुसैन गौरी ने गजनी पर स्राक्रमण कर उसे स्रपने स्रधिकार में ले लिया। बहराम गजनी से भाग कर लाहौर में स्रा रहा। वि० सं १२०६ में बहराम की मृत्यु के पश्चात् उसका पुत्र खुसरोशाह लाहोर के राजसिंहासन पर बैठा। खुसरोशाह की मृत्यु के पश्चात् उसका पुत्र खुसरो मिलक लाहोर का स्वामी बना और वि० सं० १२३७ में शहा- बुद्दीन मुहम्मद गौरी ने खुसरोमिलक को युद्ध में परास्त कर लाहोर पर भी स्रधिकार कर लिया। इस प्रकार महमूद गजनवी द्वारा संस्थापित गजनवी राज्य का धरातल से नामोनिशान तक उठ गया।

सँफुद्दीन के मरने पर उसका चचेरा भाई गयासुद्दीन मुहम्मद गौरी गोर की सल्तनत का स्वामी बना। उसने अपने छोटे भाई शहाबुद्दीन गौरी को गजनी का प्रशासक नियुक्त किया। गजनी का हाकिम बनते ही शहाबुद्दीन गौरी ने कमशः मुलतान और भटिंड पर आक्रमण कर उन दोनों को अपने अधिकार में ले लिया।

स्रार्यघरा पर बढ़ते हुए शहाबुद्दीन गौरी को भारत से बाहर निकालने के लक्ष्य से पृथ्वीराज चौहान ने एक बड़ी सेना और स्रनेक भारतीय राजाओं के साथ सजमेर से प्रयाण कर थाणेश्वर के निकट तराइन में शहाबुद्दीन गौरी की सेनाओं पर वि० सं० १२४६ में भीषण स्राक्रमण किया। तराइन के युद्ध में पृथ्वीराज चौहान ने शहाबुद्दीन गौरी को बुरी तरह पराजित किया। शहाबुद्दीन गौरी गम्भीर रूप से घायल हो स्रपनी बची-खुची सेना के साथ रए।भूमि छोड़ भाग निकला। लाहौर में स्रपने घावों की चिकित्सा कराने के पश्चात् शहाबुद्दीन गजनी चला गया।

पृथ्वीराज चौहान ने वि० सं० १२४६ में तबरहिंद—भटिंड के किले पर आक्रमण कर उसे घेर लिया। भटिंड के हाकिम जियाउद्दीन ने अपनी सेना के साथ किले में रहते हुए लगभग १३ मास तक किले की रक्षा की किन्तु अन्त में उसे व चुपचाप किला खाली कर भाग जाना पड़ा।

वि० सं० १२५० में शहाबुद्दीन गौरी एक विशाल सशक्त सेना ले दूसरी बार भारत पर चढ़ आया। थागेंश्वर के पास पृथ्वीराज चौहान और शहाबुद्दीन गौरी की सेनाओं के बीच घमासान युद्ध हुआ। इस युद्ध में शहाबुद्दीन गौरी ने पृथ्वीराज चौहान को बन्दी बना लिया और कुछ ही मास पश्चात् उसे मौत के घाट उतार दिया। शहाबुद्दीन गौरी ने पृथ्वीराज के पुत्र गोविन्दराज को अपनी अधीनता स्वीकार करवा अजमेर के राजसिंहासन पर बिठाया। पृथ्वीराज के भाई हरिराज ने विदेशी आसतायी की अधीनता स्वीकार करने वाले अपने आतृज गोविन्दराज से अजमेर का राज्य छीन लिया और स्वयं अजमेर के सिंहासन पर आसीन हुआ। गोविन्दराज रगाथमभौर में जा रहा और वहां राज्य करने लगा।

वि० सं० १२५० (वीर नि० सं० १७२०) में शहाबुद्दीन गौरी के तुर्कं जाति के गुलाम कुतुबुद्दीन ऐबक ने अजमेर राज्य के अधीनस्थ भाग—दिल्ली पर अधिकार कर लिया। उसी समय से दिल्ली एक प्रकार से अनौपचारिकरूपेण भारत में मुस्लिम राज्य की राजधानी बन गई। अजमेर के राजा हरिराज ने अपने सेना-पित चतरराय को एक बड़ी सेना देकर कुतुबुद्दीन को दिल्ली से भगा देने का आदेश दिया। ऐबक के साथ हुए युद्ध में हरिराज की सेना पराजित हुई और चतरराय अपनी बचो शेष सेना के साथ निराश हो अजमेर लौट आया। वि० सं० १२५२ में कुतुबुद्दीन ऐबक ने अजमेर पर आक्रमण कर हरिराज को युद्ध में पराजित कर अजमेर पर अधिकार कर लिया और वहां अपने विश्वासपात्र मुस्लिम अधिकारी को अजमेर का हाकिम नियुक्त कर वह दिल्ली लौट गया। इस प्रकार प्रतापी चौहान राजवंश के राज्य की समाप्ति के साथ ही उस समय उसके अधीनस्थ मेवाड़ राज्य के मांडलगढ़ से पूर्व के पूरे भाग पर मुसलमानों का अधिकार हो गया। इससे पूर्व ही शहाबुद्दीन गौरी ने गहरवार राजा जयचन्द से कन्नौज और बनारस का राज्य छीन कर उस पर अपना अधिकार कर लिया था।

स्रजमेर पर अधिकार कर लेने के अनन्तर मुस्लिम राज्य के विस्तार के लिए कुतुबुद्दीन ने वि० सं० १२५२ में गुजरात पर चढ़ाई कर वहां लूट मार करना प्रारम्भ किया। उस समय गुजरात राज्य की स्नाततायियों से रक्षा करने के लिये गुजरराज भीम (द्वितीय) के शक्तिशाली सामन्त एवं प्रधानामात्य बाघेला बीर धवल ने अपनी दूरदाँशतापूर्ण स्रद्भुत् राजनैतिक सूभ-बूभ से काम लिया। बीर धवल ने मेरों को विषु तानक सहायता के साथ-साथ बड़ी धनराशि देकर उनके साथ कुतुबुद्दीन पर खाँर उसके राज्य के अनेक भागों पर स्नाक्रमण किया। इस स्रप्रत्याशित चहुंमुखी स्नाक्रमण ने कुतुबुद्दीन को स्नागे बढ़ने के स्थान पर पीछे की स्नोर हटने एवं स्रजमेर के गढ़ में शरण लेने के लिये बाध्य कर दिया। मेरों ने उसके स्रजमेर के गढ़ को भी घेर लिया, जिसके परिणामस्वरूप कुतुबुद्दीन को कई मास तक गढ़ में घरे रहना पड़ा। सन्ततोगत्वा शहाबुद्दीन गौरी ने गजनी से नई सेना भेज कर घेरा उठवाया।

वि० सं० १२६३ में शहाबुद्दीन गौरी लाहौर से गजनी की स्रोर लौटते समय घमेक के पास गक्खरों के हाथ से मारा गया स्रौर उसका भतीजा गयासुद्दीन महमूद गोर का सुलतान बना। उसी वर्ष विकम सम्वत् १२६३ में कुतुबुद्दीन ऐबक ने गोर के नये सुलतान गयासुद्दीन से सभी प्रकार के राजिचन्ह प्राप्त कर लिये और विधिवत् दिल्ली के राजिसहासन पर बैठकर अपने आपको हिन्दुस्तान का पहला मुसलमान सुलतान घोषित किया। वि० सं० १२६७ में घोड़े से गिर जाने के कारगा कुतुबुद्दीन ऐबक लाहाँ र में मर गया और उसका पुत्र आरामणाह दिल्ली के तस्त पर बैठा। कुछ समय पश्चात् उसी वर्ष में कुतुबुद्दीन के गुलाम शमणुद्दीन अल्तमस ने आरामणाह को दिल्ली के तस्त से च्युत कर दिया और वह स्वयं दिल्ली का सुलतान बन गया।

शमशुद्दीन अल्तमस ने दिल्ली के तस्त पर आसीन होने के अनन्तर अनेक राज्यों पर आक्रमण किये। उसने रणथमभार, सांभर, सवालक, मण्डार और जालौर पर चढ़ाइयां कीं और युद्ध में विजय प्राप्त कर इन राज्यों के राजाओं को अपना वशवर्ती राजा बनाया। उसने मेवाड़ राज्य पर भी आक्रमण किया किन्तु ज्योंही उसने नागदा नगर को व्वस्त किया, त्योंही मेवाड़ के तत्कालीन राजा जैत्र-सिंह ने उस पर भीषण प्रत्याक्रमण कर उसे युद्ध में बुरी तरह परास्त कर दिया। अपने जन-धन की भीषण क्षति एवं पराजय से प्रपीड़ित हो शमशुद्दीन अल्तमस अपनी बची-खुची सेना के साथ मेवाड़ से भाग खड़ा हुआ। जैत्रसिंह से पराजित होने के पश्चात् शमशुद्दीन अल्तमस ने अपने जीवनकाल में राजपूताने की ओर मुंह तक नहीं किया।

### खरतरगच्छ

# [वेदाभ्रारुए (१२०४) काल औष्ट्रिक मतो........] (वीर निर्वाएा सम्वत् १५५० एवं १६७४)

जैन संघ में पुरातनकाल से लेकर वर्तमान युग तक समय-समय पर कितने गराों, गच्छों, सम्प्रदायों, छोटे-बड़े संघों, ग्राम्नायों, परम्पराग्रों ग्रादि के रूप में पृथक्-पृथक् इकाइयों प्रथवा विभेदों का प्रादुर्भाव हुग्रा, उन सबका परिचय देने की बात तो दूर, उनकी गराना करना भी वस्तुत: एक ग्रति दुष्कर कार्य है। इस प्रकार की विषम स्थित को दिष्टगत रखते हुए वर्तमान काल में जितने गच्छ गतिशील हैं, केवल उनका ही यथाशक्य विश्द रूप से परिचय देकर हमें सन्तोष करना होगा।

श्वेताम्बर परम्परा में श्राज जितने गच्छ विद्यमान हैं, उनमें सबसे प्राचीन गच्छ कौन-सा है तथा किस गच्छ ने जिनशासन के अभ्युदय-उत्थान में सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण योगदान दिया, यह वस्तुतः एक गहन शोध का विषय है। इस विषय में नितान्त निष्पक्ष दृष्टि से उपलब्ध ऐतिहासिक सामग्री के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर यह तथ्य प्रकाश में श्राता है कि वर्तमान में श्वेताम्बर परम्परा के जितने गच्छ गतिशील हैं, उनमें वर्द्धमानसूरि एवं उनके यशस्वी शिष्य जिनेश्वर-सूरि के अद्भुत साहस के परिगामस्वरूप विक्रम की ग्यारहवीं शताब्दी के उत्तरार्द्ध में प्रकट हुशा श्रीर कालान्तर में 'खरतरगच्छ' के नाम से विख्यात हुशा 'खरा' गच्छ सर्वाधिक प्राचीन गच्छ है। सर्वाधिक प्राचीन होने के साथ-साथ 'खरा गच्छ' ने जिनशासन के श्रभ्युदय-उत्थान के लिये श्रीर बाह्याडम्बरों के घटाटोप से श्राच्छन्न जैन धर्म के वास्तविक श्रागमिक स्वरूप को कतिपय श्रंशों में पुनः प्रकाश में लाने की दिशा में भी ऐसा सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण, उल्लेखनीय एवं ऐतिहासिक योगदान दिया, जो जैनधर्म के इतिहास में सदा सर्वदा स्वर्गाक्षरों में लिखा जाता रहेगा।

तपागच्छ पट्टावली और उपाध्याय धर्मसागर गिरा द्वारा रचित 'प्रवचन परीक्षा' नामक ग्रन्थ में विक्रम सम्वत् १२०४ में खरतरगच्छ, की उत्पत्ति के उल्लेख हैं। किन्तु इन उल्लेखों में साम्प्रदायिक पूर्वाभिनिवेश के पुट के साथ गच्छ-व्यामोह की गन्ध का सुस्पष्टरूपेरा श्राभास होता है।

१. (क) 'ंंंभाशी स्रजितदेवसूरिः तत्समये विक्रम सम्वत् १२०४ खरतरोत्पत्तिः । पट्टा-वली समुच्चय, भाग १, पृष्ठ ४६ स्रौर १४४ ।

 <sup>(</sup>ख) जिनवल्लभ नामा चित्रकूटे षट्कल्यासाक प्ररूपसाया श्रविधिसंघं स्थापितवान्, तत्सम्प्रदायः खरतर व्यवह्रीयते विक्रमात् १२०४ वर्षे जातः । यही पृष्ठ १६६ ।

<sup>(</sup>ग) वेदाभागरा (१२०४) काल औष्ट्रिक भवो "। प्रवचन परीक्षा भाग १, पृष्ठ ३२३।

<sup>(</sup>घ) विकम सम्वत् १२०४ वर्ष पत्तने पौषधशालि वनवासिनोविवादे .....देखो पटटावली समुच्चय पृष्ठ ४६ का टिप्पए।

साम्प्रतकालीन सिक्तिय सभी प्रमुख गच्छों में खरतरगच्छ के सर्वाधिक प्राचीन होने के कारण क्या हैं और खरतरगच्छ ने जिनशासन की किस रूप में उल्लेखनीय एवं सर्वाधिक महत्वपूर्ण सेवा की इन दो तथ्यों ग्रथवा पक्षों पर सर्व-प्रथम प्रकाश डालने का यहां प्रयास किया जा रहा है।

यशस्वी खरतरगच्छ के विरुद्ध विष वमन करने वाले उल्लेखों में भले ही इसे "श्रौष्ट्रिक गच्छ", "चामुंडिक गच्छ" श्रीर "खरतर गच्छ" श्रितशयेन खर (खरतर) इति व्युत्पत्या महान् गर्दभः उग्रतरो वा भण्यते श्रादि श्रशोभनीय उपमाश्रों स्थवा संज्ञाश्रों से श्रभिहित करते हुए कहा हो कि द्रव्य साधु जिनदत्त (दादा जिनदत्तसूरि) से ही विक्रम सम्वत् १२०४ में खरतरगच्छ प्रचलित हुश्रा श्रौर श्रौष्टिक गच्छ, चामुंडिक गच्छ एवं खरतरगच्छ ये तीनों नाम जिनदत्तसूरि के समय से ही प्रचलित हुए, किन्तु पुष्ट प्रमाणों से परिपुष्ट वास्तविकता यह है कि विक्रम सम्वत् १०६० में जब पाटरणपित चालुक्यराज दुर्लभसेन की राज्य सभा में चैत्यवासियों के साथ वर्द्धमानसूरि के शिष्य जिनेश्वरसूरि का शास्त्रार्थ हुग्रा था, उस समय जिनेश्वरसूरि की श्रामानुरूप युक्तियों श्रौर श्रागम सम्मत विचारों को सुनकर एवं उनके द्वारा चैत्यवासियों को शास्त्रार्थ में पराजित कर दिये जाने से प्रभावित होकर चालुक्यराज दुर्लभसेन ने वर्द्धमानसूरि, जिनेश्वरसूरि श्रादि की भूरि-भूरि प्रशंसा करते हुए कहा था "ये खरे हैं" तभी से—

यद्यदाचरति श्रेष्ठस्तत्तदेवेतरो जनः । स यत्प्रमाणं कुरुते, लोकस्तदनुवर्तते ।।

श्रीमद्भागवद्गीता की इस सूक्ति के अनुसार राजा का अनुकरण करते हुए लोगों ने भी वर्द्धमानसूरि के शिष्य-परिवार साधु, साघ्वी समूह के लिये 'ये खरे हैं' 'ये खरे हैं' कहना प्रारम्भ कर दिया। इस प्रकार इस साधु-साघ्वी समुदाय को लोग प्रारम्भ में खरा शुद्ध, सच्चा, कसौटी पर खरे उतरे सोने के समान खरा विशेषण के साथ सम्बोधित करने लग गये थे। यह कोई विरुद अथवा उपाधिपरक शब्द नहीं अपितु क्लाघात्मक शब्द था। इसी कारण बुद्धिसागरसूरि, जिनचन्द्रसूरि, अभयदेवसूरि, महावीर चरियं के रचनाकार गुणचन्द्र गिए। आदि पूर्ववर्ती ग्रन्थ-कारों ने अपने ग्रन्थों की प्रशस्तियों में वर्द्धमानसूरि के समय में प्रादुर्भूत अथवा प्रचलित साधु साघ्वी संगठन (समूह) के लिये कहीं खरा अथवा खरतर विशेषण का प्रयोग नहीं किया है।

प्रवचन परीक्षा, भाग १, पृष्ठ २६८,

२. (वही) पृष्ठ २६७

३. (वही) पृष्ठ २८६

कालान्तर में चालुक्यराज दुर्लभराज द्वारा पूरी तरह परीक्षरा के अनन्तर वर्द्धमानसूरि के पट्टधर शिष्य जिनेश्वरसूरि एवं उनके साधु समूह के लिये प्रशंसा के रूप में प्रयुक्त किया गया "खरा ऋति खरा" यह शब्द वर्द्धमानसूरि द्वारा प्रारम्भ किये गये गच्छ के लिये "खरतर्गच्छ" के रूप में लोक में रूढ हो गया।

वर्द्धमानसूरि द्वारा प्रकट किये गये सुविहित श्रमरा परम्परा के गच्छ के लिये उत्तरकालवर्ती जिन-जिन प्रमुख ग्रन्थकारों ग्रथवा लेखकों द्वारा जो खरा श्रति खरा ग्रथवा खरतर विशेषरा ग्रथवा विरुद्ध का प्रयोग किया गया है, उसका विवरण इतिहास में विशिष्ट ग्रभिरुचि रखने वाले पाठकों के लाभार्थ यहां प्रस्तुत किया जा रहा है:

 वृद्धाचार्य प्रबन्धाविल के जिनेश्वरसूरि प्रबन्ध में एतिद्विषयक उस्लेख इस प्रकार है:

"तन्नो जिणेसरसूरि, गच्छ नायगो विहरमाणो वसुहं श्रणहिल्लपुर पट्टणे गन्नो । तत्थचलसीगच्छवासिणो भट्टारगा दव्यलिगिणो मढवइणो चेइयवासिणो पासइ । पासित्ता जिएा सासगुन्नइंकए सिरि दुल्लहराय सभाए वायं कयं । दस सय चडवीसे (१०८०) वच्छरे ते श्रायरिया मच्छरिणो हारिया । जिणेसरसूरिणा जियं । रन्ना तुट्ठेण खरतर इति विरुदं दिन्नं । तन्नो परं खरतर गच्छो जान्नो ।" १

२. भ्राचारांगदीपिका की प्रशस्ति में खरतरगच्छ के मूल स्राचार्य वर्द्धमानसूरि के गुरु भ्ररण्यचारी श्री उद्योतनसूरि का भी खरतरगच्छ के पूर्वाचार्य के रूप में स्मरण करते हुए लिखा है:

गच्छः खरतरस्तेषु, समस्ति स्वस्तिभाजनम् । यत्राभूवन्गुराजुषो, गुरवो गतकल्मषाः ॥१॥ श्रीमानुद्योतनः सूरिवर्द्धमानो जिनेश्वरः । जिनचन्द्रोऽभयदेवो, नवांगवृत्तिकारकः ॥२॥

३. उपदेश सप्तितिका में श्री रत्नशेखरसूरि के श्राचार्यकाल में सोमसुन्दरसूरि के प्रशिष्य तथा उपाघ्याय चारित्र रत्न के शिष्य पं० सोमधर्म गिए। ने खरतरगच्छ की प्रशंसा करते हुए लिखा है:

पुरा श्री पत्तने राज्यं, कुर्वाणे भीम भूपती । स्मभूवन् भूतलख्याताः, श्री जिनेश्वर सूरयः ॥ श्रीमदभयदेवाख्यास्तेषां पट्टे दिदीपिरे । येश्यः प्रतिष्ठामापन्नो, गच्छः खरतराभिधः ॥

**१. खर**तरगच्छ वहद् गुर्वावली, पृष्ठ ६०

- ४. स्रात्म प्रबोध (१४१) में लिखा है: "वैक्रम सम्वत् १०८० श्री पत्तने वादिनो जित्वा "खरतरेत्याख्यं विरुदं प्राप्ते जिनेक्वरसूरिगा। प्रवितते गच्छे।"
- ५. श्री यशो विजयजी द्वारा रिचत अष्टक (३२) में जिनेश्वरसूरि को चैत्यवासियों पर शास्त्रार्थ में विजयश्री प्राप्त कर लेने के उपलक्ष में पत्तनपित चालुक्यराज द्वारा ''खरतर'' विरुद प्रदान किये जाने का उल्लेख इस रूप में किया गया है:

स्रासीत्तत्पादपंकजैकमधुकृत्, श्री वर्द्धमानाभिधः, सूरिस्तस्य जिनेश्वराख्यगराभृ— ज्जातो विनेयोत्तमः। यः प्रापत् शिवसिद्धिपंक्ति (सं० १०५०) शरिद, श्री पत्तने वादिनो, जिस्वा सद्विरुदं कृती खरतरे— त्याख्यां नृपादेर्मु खात्।।

६. उपाध्याय श्री क्षमा कल्यागा द्वारा विक्रम सम्बत् १८३० में रचित गुर्वावली में श्री दान सागर जैन ज्ञान भण्डार, बीकानेर श्री पूज्यजी का उपासरा, पो० १०, ग्रन्थ १५२, पत्र २० में खरतरगच्छ की स्थापना के सम्बन्ध में निम्नलिखित रूप में उल्लेख उपलब्ध है:

".....ततः शास्त्राविरुद्धाचारदर्शनेन जिनेश्वरसूरिमुद्दिश्य "श्रति खरा एते" इति राज्ञा प्रोक्तम् । तत एवं खरतर विरुदं लब्धं । तथा चैत्यवासिनो हि पराजयप्रापराात् कुंवला इति नामधेयं प्राप्ताः । एवं च सुविहित पक्षधारकाः श्री जिनेश्वर सूरयो विक्रमतः १०८० वर्षे खरतर विरुद्धारकाः जाताः ।" १

सुविहित नाम से पूर्व काल में सुविख्यात श्रमण परम्परा के श्राचार-विचार की परिपोषिका श्री वर्द्धमानसूरि से प्रचलित श्रमण-श्रमणी परम्परा को ग्रण-हिल्लपुर पाटण पित महाराजा दुर्लभराज ने खरतर, ग्रतीव खरा, दोष विहीन विरुद्ध से प्रतिपादित करने वाले उपरिवर्णित सभी छहों उल्लेख न केवल जिनेश्वरसूरि के ही उत्तरवर्ती काल के हैं ग्रपितु वस्तुतः उनके पर प्रशिष्य जिनदत्तसूरि दादा साहब से भी पश्चादवर्त्ती काल के हैं। इस तथ्य को प्रबल युक्ति संगत प्रमाण के रूप में प्रस्तुत करते हुए विक्रम की सत्रहवीं शती के तपागच्छीय विद्वान् ग्रन्थकार उपा-

गुर्वावली क्षमाकल्यारा द्वारा रचित (फोटोस्टेट प्रति म्राचार्यश्री विनयचन्द्र ज्ञान भंडार, चौड़ा रास्ता, जयपुर में विद्यमान) पृष्ठ १२

ध्याय श्री धर्मसागरगिए। ने यह सिद्ध करने का पूरा प्रयास किया है कि चालुक्य-राज दुर्लभराज ने जिनेश्वरसूरि अथवा उनके साधु-साध्वी समूह को खरतर विरुद्ध प्रदान नहीं किया। इसके विपरीत जिनदत्तसूरि के अत्युग्न स्वभाव एवं अतिपरुष (कटु-कठोर) संभाषणा के परिणामस्वरूप लोगों ने उन्हें "खरतर" सम्बोधन से अभिहित करना प्रारम्भ किया और इस प्रकार कालान्तर में जिनदत्तसूरि का गच्छ "खरतरगच्छ" के नाम से लोगों में रूढ अथवा प्रख्यात हो गया।

श्रपनी इस मान्यता की पुष्टि में उपाध्याय श्री धर्मसागरणींग ने प्रमुख युक्ति यह दी है कि यदि चालुक्यराज की सभा में जिनेश्वरसूरि को "खरतर" विश्व प्रदान किया गया होता तो प्रभाचन्द्रसूरि ने अपनी ऐतिहासिक कृति प्रभावक चित्र में एवं जिनचन्द्रसूरि, अभयदेवसूरि, गुराचन्द्रसूरि, जिनवल्लभसूरि और जिनदत्तसूरि ने अपनी-अपनी कृतियों में एतद्विषयक प्रसंग पर अथवा प्रशस्तियों में खरतर विश्व प्रदान का अवश्यमेव उल्लेख किया होता। किन्तु उन्होंने ऐसा नहीं किया। इससे यही सिद्ध होता है कि दुर्लभराज ने जिनेश्वरसूरि को किसी प्रकार का कोई विश्व प्रदान नहीं किया।

उपरिवर्गित पक्ष और विपक्ष के परस्पर विरोधी दो प्रकार के उल्लेखों के आधार पर कोई सर्वसम्मत निर्णय नहीं किया जा सकता। सर्वसम्मत समाधान के लिए तो हमें इस प्रश्न की पृष्ठभूमि में गहराई तक उतरकर निष्पक्ष इष्टिकोग्ग से विचार करना होगा।

यह तो एक ऐतिहासिक तथ्य है कि विकम की ग्यारहवीं शताब्दी में वर्द्धमानसूरि ने अपने चैत्यवासी गुरु जिनचन्द्राचार्य से पृथक् हो उनकी चैत्यवासी परम्परा का परित्याग कर एक ऐसी सुविहित श्रमण परम्परा को जन्म दिया जिसने जैन संघ में महान् धर्मकान्ति के सूत्रपात के माध्यम से चैत्यवासी परम्परा के वर्चस्व को समाप्त कर कितपय ग्रंशों में जैनधर्म के मूल स्वरूप की ग्रौर विशुद्ध श्रमणाचार की रक्षा की। उन्होंने चैत्यवासियों के सर्वेच्च शक्तिशाली एवं दुमंच सुदृढ़ गढ़ श्रणहिल्लपुरपट्टण में प्रवेश किया, जहां चैत्यवासियों ने शताब्दियों पूर्व शीलगुणसूरि की चैत्यवासी परम्परा द्वारा सम्मत साधु-साध्वयों के ग्रितिरक्त श्रन्य सभी श्रमण परम्पराग्रों के साधु-साध्वयों के प्रवेश पर राजाजा के माध्यम से प्रतिबन्ध लगवा दिया गया था। प्राचीन जैन वांग्मय में इस वांत की साधी विद्यमान है कि चैत्यवासियों ने राजाजा के विरुद्ध वर्द्धमानसूरि के श्रणहिल्लपुर पट्टण में प्रवेश का डटकर विरोध किया। इस प्रकार का विरोध सहज स्वाभाविक भी था।

पाटरा के चालुक्य नरेश दुर्लभराज के राजमान्य राजगुरोहित द्वारा वर्द्धमानसूरि का पक्ष लिये जाने पर चैत्यवासियों ने दुर्लभराज के समक्ष न्याय के लिए प्रार्थना प्रस्तुत करते हुए निवेदन किया :— "शत्रुत्रों द्वारा पंचाध्य राज्य के

नरेश को युद्ध में मार दिये जाने और राज्य पर श्रिष्ठकार कर लिये जाने के अनन्तर पंचाश्रय के शिशु राजकुमार वनराज का चैत्यवासी आचार्य शीलगुरासूरि और उनके पट्ट शिष्य देवचन्द्रसूरि ने पालन किया। वनराज को उन्होंने समुचित शिक्षा देकर सुयोग्य बनाया। वनराज ने अपने पैत्रिक राज्य पर श्रिष्ठकार कर लेने के पश्चात् अपने परमोपकारी चैत्यवासी आचार्य शीलगुरासूरि एवं देवचन्द्रसूरि के प्रति जीवन भर कृतज्ञ रहते हुए चैत्यवासी परम्परा के उत्कर्ष के लिए अनेक कार्य किये। वनराज ने अपने उपकारी गुरु की चैत्यवासी परम्परा के सम्मान को सुदीर्घकाल तक अक्षुण्या बनाये रखने के लिए इस प्रकार की एक राजाजा प्रसारित की कि अग्रिहल्लपुर पट्टगा राज्य की सीमा में केवल शीलगुरासूरि की चैत्यवासी परम्परा के तथा उनके द्वारा सम्मत साधु-साध्वी ही विचरण कर सकेंगे। जैन संघ की शेष सभी परम्पराओं के साधु-साध्वी पाटगा राज्य की सीमा में प्रवेश तक नहीं कर सकेंगे। एक राजा द्वारा प्रसारित की गई राजाजा का पश्चाद्वर्ती सभी नरेशों द्वारा सम्मान किया जाता है। इस प्रकार की स्थित में हमारे न्याय प्रिय नरेश्वर से हमारी यही प्रार्थना है कि प्राचीन काल में महाराज वनराज द्वारा प्रसारित की गई राजाजा का प्रक्षरणः पालन करवाया जाय।"

दुर्लभराज ने ध्यानपूर्वक चैत्यवासियों की बात सुनने के पश्चात् कहा— "हम अपने पूर्व के शासकों द्वारा निर्धारित मर्यादाओं का सम्मान करते हैं। किन्तु इसका यह अर्थ न लगाया जाय कि हम गुर्गी महापुरुषों के गुर्गों की पूजा से विमुख रहें, उनके गुर्गों की पूजा न करें। वस्तुत: सुशासन तो सभी महापुरुषों से आशीर्वाद प्राप्त करने का अभिलाषी रहता है।"

जैन वांग्मय के ग्रध्ययन-पर्यालोचन से यह तथ्य प्रकाश में ग्राता है कि एतद्विषयक जितने भी प्राचीन उल्लेख वर्तमान में उपलब्ध हैं, उनमें ऊपर लिखे गये विवरण में तो सामान्यतः मतैक्य है। इससे ग्रागे के घटनाचक का जो वर्णन दिया गया है, उसमें थोड़ा ग्रन्तर दियागया है। उस ग्रन्तर के पीछे भी एक ऐसा बहुत बड़ा कारण छिपा हुग्रा प्रतीत होता है, जिस पर प्रकाश डालने का ग्रागे प्रयास किया जायगा।

इस विषय में सर्वाधिक लोक विदित उल्लेख है खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली का। वह सार रूप में इस प्रकार है:

> "नैत्यवासी परम्परा के चौरासी मतों के अधिष्ठाता आचार्य जिनचन्द्र के शिष्य वर्द्धमान को शास्त्रों (दशवैकालिक आदि) का अध्ययन करते समय जब आगम प्रतिपादित विशुद्ध श्रमणाचार के सम्बन्ध में थोड़ा बोध हुआ तो वे गुरु को निवेदन कर कतिपय साथी चैत्यवासी साधुओं के साथ चैत्यवासी परम्परा का परित्याग कर विशुद्ध श्रमणाचार का पालन करने

वाले आगम मर्मज्ञ त्यागी तपस्वी सच्चे गुरु की खोज में निकल पड़े। अनेक स्थानों में भ्रमण करने के उपरान्त ढिली अथवा दली (सम्भवतः साम्प्रत-कालीन दिल्ली) के आसपास वनवासी अरण्यचारी परम्परा के उद्योतन-सूरि नामक एक कियापात्र त्यागी तपस्वी एवं आगम निष्णात आचार्य मिले।"

श्रपनी ग्रान्तरिक इच्छा के अनुरूप त्रिवेगी संगम तुल्य ज्ञान किया एवं तपोनिष्ठ श्रमगाश्रेष्ठ को पा वर्द्धमानसूरि ने उनका शिष्यत्व स्वीकार करते हुए उनसे उपसम्पदा (विशुद्ध श्रमण धर्म की दीक्षा) ग्रहण की। उद्योतनसूरि से शास्त्रों का तलस्पर्शी ज्ञान ग्रौर श्राचार्य पद प्राप्त करने के अनन्तर वर्द्धमानसूरि ने जिनेश्वर, बुद्धि सागर ग्रादि १७ शिष्यों के साथ जैनधर्म का प्रचार करने के दृढ़ संकत्प के साथ गुजरात की ग्रोर विहार किया, जहां नियत-निवासी चैत्यवासी परंपरा के एकाधिपत्यपरक वर्चस्व के कारण ग्रागमसम्मत धर्म का विशुद्ध स्वरूप लुप्त-प्रायः हो चुका था। जहां चैत्यवासी परम्परा के ग्रातिरिक्त ग्रन्य सच्चे श्रमण-श्रमणियों के न केवल विहार ग्रिपतु प्रवेश तक को चैत्यवासियों ने राजाज्ञा द्वारा निषिद्ध करवा दिये जाने के परिणामस्वरूप वहां के निवासी सर्वज्ञ-प्रणीत धर्म के सच्चे स्वरूप के साथ-साथ विहरूक कियानिष्ठ सच्चे श्रमण के ग्राचार-विचार एवं वेष ग्रथवा स्वरूप तक को भूल गये थे।

पाटगा में पहुंचने पर चैत्यवासियों के प्रबल प्रभाव के कारगा वर्द्धमानसूरि श्रीर उनके शिष्यों को वहां ठहरने तक के लिये कहीं स्थान नहीं मिला। प्रयास करने पर उनके त्याग, तप एवं सर्वतोमुखी प्रकांड पांडित्य से प्रभावित हो वहां के राजपुरोहित ने अपने भव्य भवन के एक भाग में उन्हें ठहराया। चैत्यवासियों को जब ज्ञात हुआ कि नवागन्तुक साधु राज पुरोहित के यहां ठहरे हैं, तो उन्होंने बर्द्धमानसूरि श्रीर राज पुरोहित दोनों के विरुद्ध षड्यन्त्र रचा। सम्पूर्ण पाटगा नगर श्रीर राजप्रासाद तक में इस प्रकार का सनसनी उत्पन्न कर देने वाला समाचार प्रसारित कर दिया कि दुर्लभराज के राज्य के गुष्त भेद प्राप्त करने के लिये किसी शत्रु राजा के गुष्तचर साधुवेष में पाटगा में श्राये हैं श्रीर राजमान्य पुरोहित के घर वे ठहरे हुए हैं।

यह सुनकर एक बार तो राजा बड़ा कुद्ध हुन्ना किन्तु उसे अपने राज पुरोहित से पूछने पर वास्तविकता का पता चल गया कि वस्तुतः स्नागन्तुक महा-पुरुषों के विरुद्ध विरोधियों द्वारा रचा गया षड्यन्त्र मात्र है।

१. इन उद्योतनसूरि नामक वनवासी जैनाचार्य को 'श्री दानसागर जैन ज्ञान भण्डार'' में उपलब्ध उपाच्याय श्री क्षमाकत्याए। द्वारा रचित गुर्वाविल में शिष्य सन्तितिविहीन बताने के पश्चात् यह उत्लेख किया गया है कि उन्होंने वर्द्धमानसूरि को अपने पट्टधर शिष्य के रूप में आचार्यपद प्रदान किया।

ग्रपने इस पड्यन्त्र को निष्फल हुग्रा देखकर चैत्यवासियों ने नवागन्तुकं साधुग्रों को गास्त्रार्थ में पराजित कर राज्य से बाहर निकलवा देने का निष्ण्य किया। निष्चित समय और स्थान पर पाटगाधीश दुर्लभराज के समक्ष गास्त्रार्थं प्रारम्भ हुग्रा।

"जो चैत्य में न रहकर वसित में रहते हैं, वे साधु नहीं हैं", इस प्रकार के अपने पक्ष की पुष्टि में चैत्यवासियों ने तीर्थंकर प्रभु के उपदेशों के आधार पर रचित द्वादशांगी एवं द्वादशांगी के आधार पर चतुर्दश पूर्वधरों द्वारा दृब्ध आगमों के स्थान पर चैत्यवासी परम्परा के पूर्वाचार्यों द्वारा अपनी कपोल कल्पना से बनाये गये "निगमों" के पाठों एवं उद्धरएों को प्रस्तुत करने का उपक्रम प्रारम्भ किया।

"व्याधि को उग्र रूप धारण करने से पूर्व ही नध्ट कर दिया जाय" इस सार्वभौम सिद्धान्त का अनुसरण करते हुए शास्त्रार्थ हेतु वर्द्धमानसूरि से अधिकार प्राप्त जिनेश्वरसूरि ने दुर्लभराज से दूरदिशतापूर्ण प्रश्न किया:—"राजन्! जिस राजनीति से आप सुचारु-रूपेण शासन चलाते हैं, वह राजनीति आपके द्वारा नव-निर्मित है अथवा आपके पूर्व पुरुषों द्वारा निर्मित एवं निर्धारित?"

दुर्लभराज ने प्रश्न के उत्तर में सहज गुरु गम्भीर स्वर में कहा :— "महाराज ! महात्मन् ! राजनीति हमारी बनाई हुई नहीं है। यह तो युगादि से महिषयों, राजिपयों एवं हमारे न्यायिष्ठय पूर्वजों द्वारा निमित एवं निर्धारित है।"

तब जिनेश्वरसूरि ने कहा:— "महाराज! ठीक कहते हैं आप। जिस प्रकार आपकी राजनीति में है, उसी प्रकार धर्मनीति में भी हम तीर्थंकर भगवान के उपदेशों के आधार पर गणधरों द्वारा ग्रथित द्वादशांगी और उस द्वादशांगी के आधार पर चतुर्वश पूर्वधरों द्वारा निर्यूढ ग्रागमों को ही किसी भी तथ्यातथ्य, खरेखोटे के निर्णय के लिए प्रामािशक मानते हैं, न कि इनसे भिन्न किसी अन्य आचार्य द्वारा रचित ग्रन्थों को। हमारे प्रतिपक्षी चैत्यवासी आचार्य द्वारा जो ग्रन्थ अपने पक्ष की पुष्टि में प्रस्तुत किये जा रहे हैं, वे गएधरों ग्रथवा चतुर्दश पूर्वधरों द्वारा बनाये हुए नहीं है। ग्रत: ये प्रामािशकता की कोटि में न ग्राने के कारण किसी भी सत्पथ के पिथक के लिए मान्य नहीं हैं।"

जिनेश्वरसूरि के वे ऐतिहासिक दिष्ट से श्रतीव महत्त्वपूर्ण शब्द ग्राज भी खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली में निम्नलिखित रूप में विद्यमान हैं:—

> "महाराज! श्रस्माकं मतेऽपि यद्गराधरैश्चतुर्दशपूर्वधरैश्च यो दिशतो मार्गः स एव प्रमाराीकतुँ युज्यते नान्यः।"१

खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली, पृष्ठ ३.

राजा दुर्लभराज ने जिनेश्वरसूरि के इस कथन को सर्वथा युक्तिसंगत ठहराते हुए चैत्यवासी ग्राचार्यों की ग्रोर ग्रिभमुख हो कहा :— "इनका यह कथन पूर्णतः न्यायसंगत एवं युक्तिसंगत है।"

न्यायप्रिय राजा ने तथ्यातथ्य का निर्णय करने के लिये तत्काल सभ्यों को चैत्यवासियों के मठ में भेजकर वहां से धागमों का गट्टर मंगवाया । ध्रागमों के बस्ते को खोलते ही सर्व प्रथम जो शास्त्र उसमें से निकला, वह प्रभु महावीर के चतुर्थ पट्टघर चतुर्दश पूर्वधर ध्राचार्य सय्यंभव द्वारा श्रमशाचार के सम्बन्ध में द्वादशांगी में से सार रूप में संग्रहीत-ग्रथित दशवैकालिक शास्त्र था।

श्रमण जीवन के प्रत्येक पहलू पर मधुकरी, जीवनपर्यन्त सभी प्रकार के सावद्य कार्यों -- हिंसा, भूठ, चोरी, ग्रब्रह्म ग्रथांत् मेथुन ग्रौर परिग्रह का त्रिकरण, त्रियोग से पूर्णह्पेण परित्याग, वायु की भांति ग्रप्रतिहत विहार, परीषह सहन ग्रादि पर सूर्य के समान पूर्ण प्रकाश डालने वाले दशवैकालिक शास्त्र में एक भी ग्रक्षर ऐसा नहीं जो चैत्यवासियों के किसी भी पक्ष का पोपक हो, उनकी किसी भी जीवनचर्या-चैत्य में नियत निवास, रुपया, पैसा, चैत्य, मठ ग्रादि परिग्रह का स्वामित्व, गादी, तिकये, मसनद, पालकी, ग्रादि का उपभोग, ताम्बूल चर्वण ग्रादि को साधु के लिए विषवत् त्याज्य ग्रनाचार की कोटि का सिद्ध न करता हो। दशवैकालिक शास्त्र की

श्रन्नट्ठं पगडं लेणं, भइज्ज सयसाससां । उच्चार भूमि संपन्नं, इत्थी पसुविवज्जियं ।।५२।। श्र. ⊏ ।।°

इस गाथा ने तो चैत्यवासियों के पूत्र पक्ष को धुन कर स्राक की रूई की भांति ससीम स्राकाश में उड़ा कर निरस्त एवं निरविशष्ट कर दिया।

राजसभा के विद्वान् निर्णायकों सहित राजा दुर्लभराज ने इस शास्त्रार्थ में चैत्यवासियों को पराजित और जिनेश्वरसूरि को विजयी घोषित किया।

शास्त्रार्थ में जिनेश्वरसूरि से पराजित हो जाने के उपरान्त भी चैत्यवासियों ने वर्द्धमानसूरि एवं उनके साधु समूह को अनिहल्लपुर पट्टगा से निष्कासित करवा देने के उद्देश्य से षड्यन्त्र किये किन्तु राजा दुर्लभराज पूर्णतः आश्वस्त हो गया था कि वर्द्धमानसूरि आदि वसतिवासी साधु शास्त्रों की कसौटी पर खरे उतरे हैं और चैत्यवासी कंवले ढीले (खोटे), इसलिये चैत्यवासियों द्वारा वर्द्धमानसूरि और उनके शिष्यमंडल के विरुद्ध रचे गये सभी षड्यन्त्र पूर्ण रूपेगा असफल रहे। दुर्लभराज ने अपने राज पुरोहित को वसतिवासी साधुओं के निवास के लिये एक भवन भी बता दिया।

इस प्रकार वर्द्धमानसूरि ने चैत्यवासियों के दुर्भेद्य गढ़ पाटएा नगर के चैत्य-वासियों पर विजय प्राप्त कर गुजरात के पट्टनगर पाटएा में अनेक शताब्दियों से तिरोहित, वसतिवास का शुभारम्भ किया।

उपरिवर्णित वृत्तान्त श्री जिनपतिसूरि के शिष्य, विक्रम की तेरहवीं चौदहवीं शती के विद्वान् श्री जिनपालोपाध्याय द्वारा विक्रम की १४वीं शताब्दी के प्रथम दशक में लिखा हुन्ना होने के कारण पर्याप्त रूपेण प्राचीन उल्लेख है।

"राजन्! हमारी भी यह निश्चित मान्यता है कि गराधरों एवं चतुर्दश पूर्वधरों द्वारा ग्रथित, रब्ध ग्रागम श्रौर उनके द्वारा दिखाया गया मार्ग ही प्रामास्मिक है, ग्रन्य नहीं'' जिनेश्वरसूरि द्वारा दुर्लभराज को कहे गये इस वाक्य का ऐतिहासिक दृष्टि से बहुत बड़ा महत्व है क्योंकि इस वाक्य से वर्द्धमानसूरि द्वारा की गई महान् धर्मकान्ति में निहित मूल भावना पर, तत्कालीन उनकी सर्वाधिक महत्वपूर्ण मूलभूत मान्यता पर पूर्ण प्रकाश पड़ता है। जिनेश्वरसूरि ने चैत्यवासियों द्वारा निगमों की रचना के माध्यम से जैनधर्म के विशुद्ध मूल स्वरूप पर डाले गये सघन धनधोर घटा तुल्य बाह्याडम्बर के पर्दों को छिन्न-भिन्न करने के उद्देश्य से जिस समय एक ऐतिहासिक धर्मकान्ति का सूत्रपात किया, उस समय उन्होंने स्पष्ट रूप से उद्घोष किया था कि प्रत्येक जैन के लिये गराधरों द्वारा प्रथित तथा चतुर्दश पूर्वधरों द्वारा दृब्ध निर्यु इ प्रागम ही प्रामािएक हैं, ग्रन्य ग्रथति निर्यु क्ति, भाष्य, टीका ग्रीर चूरिंग प्रामाशिक नहीं। कालान्तर में सम्भवतः लोक में रूढ चैत्यवासी परम्परा द्वारा प्रचलित की गई कतिपय मान्यताओं को जैनधर्म के प्रचार-प्रसार की दृष्टि से सुविहित परम्परा के अन्यान्य गच्छों द्वारा मान्य कर लिये जाने के अनन्तर खरतरगच्छ ने भी अपनी उक्त मान्यता में परिवर्तन कर गराधरों, चतुर्दश पूर्वधरों एवं दशपूर्वधरों द्वारा दृब्ध, केवल आगमों के स्थान पर निर्यु क्तियों, टीकाओं, भाष्यों और चूरिएयों—इस . सम्पूर्ण पंचांगी को ही मानना प्रारम्भ कर दिया हो ।

इन सब महत्वपूर्ण तथ्यों के सन्दर्भ में विचार करने पर यही अनुमान किया जाता है कि जिनेश्वरसूरि द्वारा दुर्लभराज के समक्ष प्रकट किये गये आगम मात्र की प्रामाणिकता विषयक उल्लेख खरतरगच्छ द्वारा पंचांगी को मान्य करने से बहुत पहले का है और सम्भवतः जिनेश्वरसूरि के समय का ही हो, जो लिखित रूप में अथवा श्रुत परम्परा से जिनपालोपाध्याय को प्राप्त हुआ हो और उन्होंने यथावत् गुर्वावली में लिख दिया हो।

"वास्तविकता ग्रयने पीछे वस्तुतः कोई न कोई चिह्न छोड़ ही जाती है।" यह उक्ति वास्तव में इस गुर्वावली में समय-समय पर लगी परिवर्तनों की ग्रनेकानेक थपेड़ों के उपरान्त भी ग्रक्षरशः चरितार्थ हो ही गई है।

कालान्तर में जब मान्यतास्रों ने मोड़ बदले तो उन बदलती हुई मान्यतास्रों के मोड़ के साथ-साथ उक्त घटनाचक के विवरण को भी मोड़ दिया गया। यही कारण है कि दुर्लभराज के समक्ष चैत्यवासियों के साथ हुए जिनेश्वरसूरि के शास्त्रार्थ का विवरण अन्यान्य विभिन्न लेखकों ने एक-दूसरे से भिन्न रूप में दिया है। इस तथ्य का जीता जागता एक बड़ा ही रोचक उदाहरण है प्रभावक चरित्र का एतद्विषयक उल्लेख।

प्रभावन्द्रसूरि ने ग्रपनी ऐतिहासिक कृति 'प्रभावक चरित्र' में एतद्विषयक घटनाक्रम के वर्णन में संक्षेप शैली का ग्राश्रय लिया है। वर्द्धमानसूरि ने चैत्यवास का परित्याग करने के ग्रनन्तर कहां पर ग्रौर कौनसे कियापात्र ग्रागम मर्मज्ञ श्रमण श्रेष्ठ के पास सच्चे श्रमण धर्म की उपसम्पदा प्राप्त कर ग्रागमों का तलस्पर्शी ज्ञान प्राप्त किया ग्रादि ग्रनेक महत्वपूर्ण तथ्यों पर प्रभाचन्द्राचार्य ने नाममात्र के लिये भी प्रकाश नहीं डाला है। पाटण में वस्तिवास की स्थापना विषयक इस ऐतिहासिक घटना का प्रभावक चरित्र में निम्न रूप में चित्रण किया गया है:

"सवालख (सपादलक्ष) राज्य की राजधानी कूर्चपुर (वर्तमान कुर्चरा) में महारागा ग्रन्ल के पौत्र भुवनपाल नामक नृपति के राज्यकाल में वर्द्धमान नामक वंत्यवासी परम्परा के विद्वान् श्रमगाग्रगी ने जैनधर्म के मर्म रूप वास्तविक स्वरूप का बोध हो जाने पर ५४ चैत्यों की मठाधीशता को ठुकरा कर चैत्यवासी परम्परा का परित्याग कर दिया। उन्होंने अपने शिष्यसमूह में से दो महा मेधावी शिष्य जिनेश्वर ग्रौर बुद्धिसागर को श्रुतसागर का तलस्पर्शी ग्रध्यापन कराने के पश्चात् ग्राचार्यपद प्रदान किया।"

एक दिन वर्द्धमानसूरि ने ग्रपने उन दोनों सूरि शिष्यों से कहा— "चैत्यवासी परम्परा का पाटण राज्य में एकछत्र वर्चस्व है। वहां चैत्य-वासी ग्राचार्यों ने राजाज्ञा द्वारा ग्रन्य परम्पराग्रों के साधु-साध्वयों के प्रवेश पर प्रतिबन्ध लगवा रक्खा है। इस कारण सुविहित परम्परा के श्रमणों को पाटण राज्य में प्रविष्ट होने पर उनके समक्ष चैत्यवासियों द्वारा ग्रनेक प्रकार की विध्न-बाधाए उपस्थित की जा सकती हैं। वर्तमान काल में तुम्हारे समान ग्रद्भुत मेधाशक्ति-सम्पन्न बुद्धिमान् ग्रन्य कोई कहीं दिष्टगोचर नहीं होता। तुम दोनों इस प्रकार के राजकीय प्रतिबन्धा-त्मक ग्रादेश को निरस्त करवाने में सक्षम हो। मेरी ग्रान्तरिक इच्छा है कि तुम दोनों ग्रपने बुद्धि-बल ग्रौर कौशल से उस निषेधाज्ञा को निरस्त करवाकर सुविहित परम्परा के श्रमण-श्रमणी वर्ग के लिये पाटण राज्य में विचरण एवं धर्म प्रचार का मार्ग खोल दो।"

"जिनेक्वरसूरि और बुद्धिसागरसूरि ने अपने गुरु के आदेश को शिरोधार्य कर पाटरा की ओर प्रस्थान किया। पाटरा में उन्हें चैत्यवासियों

१. प्रभावक चरित्र, ग्रभयदेवसूरि चरित्र ।

के प्रचंड प्रभाव के परिशामस्वरूप ठहरने तक का स्थान नहीं मिला। ग्रपने प्रगल्भ पांडित्य से राज पुरोहित सोमेश्वर को प्रभावित कर उसके भवन में उन सूरि द्वय ने अन्ततोगत्वा स्थान प्राप्त किया। बन्धु द्वय के प्रकांड पांडित्य की ख्याति पल भर में ही पाटशा में प्रमृत हो गई। श्रुति स्मृति के पारदृष्वा विद्वान्, याज्ञिक, अग्निहोत्री कर्मकांडी ग्रादि सोमेश्वर के भवन की ग्रोर उमड़ पड़े ग्रीर सूरि द्वय के साथ ज्ञान गोष्ठी करने लगे।"

"चैत्यवासियों को जब यह सब कुछ विदित हुम्रा तो उन्होंने म्रपने कर्मचारियों को भ्रादेश दिया कि वे उन नवागन्तुक वसितवासियों को प्राटण से बाहर निकालें। चैत्यवासियों के उन वेतन भोगियों ने राज पुरोहित के म्रावास पर म्राकर जिनेश्वरसूरि भ्रौर बुद्धिसागरसूरि से कहा—"महात्मन्! न्नाप शीझातिशीझ नगर से बाहर चले जाइये क्योंकि गूर्जरेश की राजाज्ञानुसार चैत्यवासी परम्परा से भिन्न ग्रन्य किसी भी श्रमण परम्परा के श्रमण श्रमणियों के लिये यहां ठहरने का निषेघ है। "

"राज पुरोहित सोमेश्वर ने श्रादेशात्मक गम्भीर स्वर में चैत्यवासियों के उन सेवकों की श्रोर श्रभिमुख होकर कहा—'ये श्रमणश्रेष्ठ इस नगर में रहें श्रथवा नगर से बाहर जायें, इस बात का निर्णय गुर्जरेश्वर की राज्यसभा में ही होगा।"

"चैत्यवासियों के अनुचर निरुत्तर हो तत्काल राज पुरोहित के आवास से बाहर आ चैत्यवासी आचार्य के मठ की ओर लौट गये और राज पुरोहित ने जो कुछ कहा था, वह उन्होंने चैत्यवासी मुख्याचार्य की सेवा में निवेदित कर दिया।"

दूसरे दिन प्रातःकाल चैत्यवासी ख्राचार्य अपने गण्यमान्य प्रमुख प्रति-निधियों एवं उपासकों के साथ महाराज दुर्लभराज के समक्ष राज-सभा में उपस्थित हुए। उसी समय राज पुरोहित सोमेण्वर भी राजसभा में उपस्थित हुआ और उसने महाराजाधिराज का समुचित अभिवादन करने के अनन्तर निवेदन किया—"महाराज! दो जैन मुनि बाहर से

१. ऊचुश्च ते क्रांटित्येव, गम्यतां नगराद् बहि: । ग्रस्मिक्न लभ्यते स्थातुं, चैत्य बाह्य सिताम्बरै: ॥६४॥ प्रभावक चरित्र, अभयदेवसूरि चरितम्, पृष्ठ १६३ ।

विचरण करते हुए आपके इस प्रख्यात पट्टनगर पत्तनपुर में आये हैं। इनके अपने पक्ष बाले जैन धर्मावलिम्बियों से जब इन्हें ठहराने के लिये कोई स्थान प्राप्त नहीं हुआ तो वे दोनों जैन मुनि मेरे घर आये। महाराज ! वस्तुत: वे गुणों के आकर और सशरीरी धर्म के समान समदर्शी हैं। इसलिये मैंने गुणायाहकता के बशीभूत हो उन दोनों श्रमणोत्तमों को अपने आवास का एक भाग उन्हें रहने के लिये देकर वहां ठहराया है। इन चैत्यवासियों ने मेरे घर पर अपने भटों को भेजा। महाराज ! इसमें यदि मेरा कहीं कि चिन्मात्र भी अपराध हो तो उसके लिये आप जो भी उचित समभें मुक्ते अपनी इच्छानुसार दण्ड प्रदान करें।"

राज पुरोहित की बात सुनकर महाराज दुर्लभराज ने सिस्मत मुद्रा में प्रश्न किया—"हमारे नगर में दूसरे राज्यों, प्रान्तों अथवा प्रदेशों से आने वाले गुणीजनों को रहने से कौन रोकता है। गुणवन्त महापुरुषों के हमारे यहां इस नगर में आने और बसने में किसी को क्या दोष दृष्टिगोचर होता है?"

इस पर चैत्यवासी श्राचार्य ने कहा— "महाराज! प्राचीन काल में शिक्तिशाली गुर्जर राज्य के संस्थापक चापोत्कट वनराज का शैशवावस्था में नागेन्द्र गच्छीय पंचाश्रय नामक स्थान के चैत्यवासी श्राचार्य देवचन्द्र ने पालन, पोषएा, शिक्षा, दीक्षा श्रादि का प्रबन्ध करवाया। चैत्यवासी श्राचार्य देवचन्द्र ने यहाँ इस श्रशहिल्लपुर पट्टगा नगर को बसाकर वनराज को उसका राज्य दिया। इसी उपकार के प्रति कृतज्ञता प्रकट करने के लिये वनराज ने साम्प्रदायिक व्यामोह श्रथवा विद्वेष के कारण उसके गुरु के गच्छ की कभी किसी प्रकार की हल्की न लगे, कटु श्रालोचना न हो, इस दृष्टि को सामने रखकर महाराजा वनराज ने राजाज्ञा प्रसारित कर सदा के लिये इस प्रकार की व्यवस्था कर दी कि केवल चैत्यवासियों द्वारा सम्मत श्रमण ही पाटण में रहें। चैत्यवासियों द्वारा श्रममत श्रमण ही पाटण में रहें। चैत्यवासियों द्वारा श्रममत श्रन्य किसी भी परम्परा का साधु यहां नगर में नहीं रह सकेगा। राजन्! वही व्यवस्था श्राज दिन तक चली श्रा रही है। पूर्ववर्ती राजाशों की व्यवस्था श्राज दिन तक चली श्रा रही है। पूर्ववर्ती राजाशों की व्यवस्था श्राज दिन तक चली श्रा रही है। पूर्ववर्ती राजाशों की व्यवस्था श्राज पालन पश्चाद्वर्ती राजाशों द्वारा किया जाना चाहिये। वास्तविक स्थिति तो यही है। श्रब श्राप जिस प्रकार का श्रादेश दें, वैसा ही किया जाय।"

लगभग अपने समसामयिक जिनपालोपाध्याय द्वारा खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली में किये गये, चैत्यवासी आचार्यों के साथ जिनेश्वरसूरि के शास्त्रार्थ के उल्लेख के स्थान पर आचार्य प्रभाचन्द्र ने निम्न रूप में अपने ग्रन्थ प्रभावक चरित्र में लिखा है—

"राजा प्राह समाचारं, प्राग्भूपानां वयं दृढम् । पालयामः गुरावतां, पूजां तूल्लंघयेम न ॥७८॥ भवादशां सदाचारनिष्ठानां स्राशिषः नृपाः । एघन्ते युष्मदीयं तद्, राज्यं नात्रास्ति संशयः ॥७६॥ उपरोधेन नो यूयममीषां वसनं पुरे । स्रमुमन्यध्वमेवं च श्रुत्वा तेऽत्र तदा दधुः ॥८०॥

ग्रथित् राजा दुर्लभराज ने चैत्यवासी ग्राचार्यों से कहा:—"हम ग्रपने से पूर्ववर्ती राजाग्रों द्वारा स्थापित की गई, मर्यादाग्रों-व्यवस्थाग्रों का दृढ़तापूर्वक पालन करते हैं। किन्तु इसके साथ ही साथ गुणी महापुरुषों की पूजा के ग्रपने मानवीय प्राथमिक कर्त्तव्य से विमुख हो ग्रपने उस महत्वपूर्ण प्रमुख कर्त्तव्य की अवहेलना ग्रथवा उल्लंघन भी नहीं कर सकते। राजन्यवर्ग तो सदा से ग्राप जैसे सदाचारनिष्ठ महापुरुषों से ग्राभीविद प्राप्त करते रहने का ग्रभिलाषी रहा है। ग्रतः निस्संदिग्ध रूप से यह राज्य ग्रापका निज का ही है। हम पर ग्रनुग्रह कर ग्राप कृपया बाहर से ग्राये हुए इन गुणी महापुरुषों को इस ग्रणाहित्लपुर पट्टगा नगर में रहने की ग्रनुमित प्रदान कर दीजिये।"

"महाराजा दुर्लभराज द्वारा किये गये विनम्न निवेदन को सुनकर चैत्यवासी आचार्यों ने जिनेश्वरसूरि भ्रौर बुद्धिसागरसूरि को तत्काल अर्गहिल्लपुर पट्टगा में रहने की स्वीकृति प्रदान कर दी।"

"चैत्यवासियों से इस प्रकार की अनुमित प्राप्त हो जाने के पश्चात् राज पुरोहित सोमेश्वर ने राजाधिराज दुर्लभराज से निवेदन किया—"इन महापुरुषों के रहने के लिये यहां नगर में कोई स्थान नहीं है। अतः कृपा कर आप इस प्रकार के महात्माओं के लिये कोई स्थान प्रदान कर लाभान्वित हों। महाराजा दुर्लभराज ने कहा—"यह तो परमावश्यक है।"

उसी समय शैव धर्म गुरु ज्ञानदेव का राजसभा में श्रागमन हुग्राः दुर्लभ-राज ने श्रम्युत्थान-वन्दन-श्रर्चन के श्रनन्तर शैवाचार्य को उच्च श्रासन पर बिठा कर शैवाचार्य से निवेदन किया: "भगवन्। ये जैन महर्षि बाहर से यहां पधारे हैं। श्रतः जैन महर्षियों के रहने के लिये कोई स्थान (उपाश्रय) प्रदान की जिये।"

"शैव धर्मगुरु ने तत्काल जैन उपाश्रय हेतु सभी दृष्टियों से सुखद भूखंड राज पुरोहित को दिया। राज पुरोहित सोमेश्वर ने स्वल्प समय में उस स्थान पर एक भव्य उपाश्रय का निर्माण सम्पन्न करवा दिया।"

प्रभावक चरित्र, पृष्ठ १६३

प्रभावक चरित्र के उल्लेखानुसार उसी समय विक्रम सम्वत् १०८० से गुजरात के पट्टनगर ग्रग्गहिल्लपुर पट्टगा में वसतिवास की परम्परा प्रचलित हो गई। १

इस प्रकार ग्राचार्य प्रभाचन्द्र ने चैत्यवासियों के साथ हुए श्री जिनेश्वरसूरि के धार्मिक संघर्ष की ऐतिहासिक घटना के एक की छोड़ सभी प्रमुख तथ्यों को ऐतिहासिक तथ्यों के रूप में स्वीकार किया है। प्रभावक चरित्र के एतद्विषयक विवरण से खरतरगच्छ की पट्टाविलयों में उल्लिखित निम्न तथ्यों की पुष्टि होती है:

- १. विक्रम सम्वत् ८०२ में पाटण नगर के निर्माण के साथ ही चैत्यवासी ग्राचार्य के प्रति ग्रपनी कृतज्ञता प्रकट करते हुए वनराज चावड़ा ने राजाज्ञा प्रसारित कर चैत्यवासी परम्परा के श्रमण-श्रमणियों ग्रौर उनके द्वारा सम्मत साधु-साध्वियों को छोड़कर शेष सभी प्रकार की जैन-धर्म की परम्पराग्रों के साधु-साध्वियों के पाटण नगर ग्रथवा पाटण राज्य में प्रवेश पर प्रतिबन्ध लगा दिया था।
- २. वह निषेधांज्ञा विक्रम सम्बत् ८०२ से विक्रम सम्वत् १०७६ तक प्रभावी रही और १०८० में उसे येन केन प्रकारेगा निष्प्रभावी बना दिया गया।
- ३. जिनेश्वरसूरि और बुद्धिसागरसूरि के पाटए पहुंचने पर चैत्य-वासियों ने उनके पाटएा-प्रवेश का विरोध किया और भटों को भेजकर उन्हें तत्काल पाटएा से बाहर चले जाने को कहा।
- ४. चैत्यवासियों द्वारा भेजे गये भट्टपुत्रों के कथन के उपरान्त भी जब जिनेश्वरसूरि ग्रौर बुद्धिसागरसूरि के पाटण से बाहर न जाने ग्रौर राज पुरोहित के "इन महात्माग्रों के पाटण से चले जाने ग्रथवा पाटण में ही रहने के सम्बन्ध में राजाधिराज द्वारा राजसभा में ही निर्णय किया जायगा", यह कहने पर चैत्यवासी ग्राचार्य महाराज दुर्लभराज की राजसभा में पहुंचे ग्रौर उन्होंने राजा से प्रार्थना की कि २७ वर्ष से चली ग्रा रही राजमर्यादा का सम्मान रखते हुए वसतिवासी साधुग्रों को पाटण में न रहने दिया जाय।

१. ततः प्रभृति संजज्ञे, वसतीनां परम्परा । महद्भिः स्थापितं वृद्धिमश्नुते नात्र संशयः ॥५१॥ प्रभावक चरित्र, पृष्ठ १६३

ये चारों प्रमुख तथ्य जिस रूप में खरतर गच्छीया पट्टावित्यों एवं गुर्वाव-लियों में उिल्लिखित हैं, ग्रिधकांशतः उसी रूप में प्रभावक चरित्र में भी उल्लिखित हैं। केवल श्रन्तिम निर्णायक तथ्य के सम्बन्ध में प्रभावक चरित्रकार श्रीर खरतर गच्छीया गुर्वावली के उल्लेख एक दूसरे से भिन्न प्रकार के हैं।

गुर्वावलीकार के श्रभिमतानुसार चैत्यवासियों ने वसितवासी श्राचार्य वर्द्धमानसूरि श्रौर उनके शिष्यों को वाद में पराजित कर पाटण से बाहर निकलवाने का निश्चय किया। शास्त्रार्थ करने का प्रस्ताव भी चैत्यवासियों की श्रोर से रखा गया। श्रन्ततोगत्वा शास्त्रार्थ में जिनेश्वरसूरि ने श्रागम के श्राधार पर नियतनिवास-वैत्यवास को शास्त्रविरुद्ध श्रौर वसितवास को शास्त्रसम्मत सिद्ध कर चैत्यवासियों को पराजित किया। उस शास्त्रार्थ में जिनेश्वरसूरि ने जन-जन के मन मस्तिष्क श्रौर हृदय पर यथार्थता की, तथ्यातथ्य की छाप श्रंकित कर देने वाली श्रकाट्य युक्तियों से श्रपना पक्ष रखा तो चैत्यवासी परम्परा की नींव हिल उठी।

जिनेश्वरसूरि ने अनूठी सूभ बूभ और दूरदिशता से ओत प्रोत एक प्रश्न चालुक्येश्वर दुर्लभराज से किया: "राजन्! आप जिस राजनीति के बल पर न्याय नीतिपूर्ण सुशासित ढंग से अपने राज्य का संचालन करते हैं, वह राजनीति आप स्वयं द्वारा बनाई हुई है अथवा आपके पूर्वजों द्वारा निर्द्धारित-निर्मित?"

जब दुर्लभराज ने जिनेश्वरसूरि के प्रश्न के उत्तर में यह कहा कि वे भ्रपने पूर्व पुरुषों राजिषयों महिषयों द्वारा निर्द्धारित निर्मित न्यायपूर्ण राजनीति से ही शासन का संचालन करते हैं, तो जिनेश्वरसूरि ने म्रानादि सिद्ध म्रवितथ ऐतिहासिक तथ्य सभ्यों के माध्यम से संसार के समक्ष रखते हुए कहा :— "महाराज! जिस प्रकार ग्राप ग्रपने पूर्वजों द्वारा निद्धीरित न्यायपूर्ण राजनीति के ग्रनुसार शासन चलाते हैं, ठीक उसी प्रकार हम लोग भी तीर्थंकर भगवान् महाबीर के उपदेशों के ग्राधार पर गराधरों द्वारा रचित द्वादशांगी तथा चौदह पूर्वधरों द्वारा द्वादशांगी से नियुंढ़ श्रागमों को ही प्रामािएक मानते हैं, उन श्रागमों से भिन्न ग्रन्य किसी भी ग्रन्थ विशेष को नहीं। जिनेश्वरसूरि का यह कथन सभी दुष्टियों से कसौटी पर खरा उतरता है क्योंकि वस्तृतः जैनधर्म सर्वेज्ञ सर्वेदर्शी वीतराग तीर्थंकर पद धारक जिनेश्वरों द्वारा प्ररूपित प्रदर्शित ग्रनादि शाश्वत धर्म है, न कि किसी भ्राचार्य विशेष ग्रथवा छद्मस्थ द्वारा प्ररूपित अथवा प्रदिशत धर्म। इस प्रकार की स्थिति में प्रत्येक जैन का प्राथमिक कर्त्तव्य हो जाता है कि वह सब प्रकार के ग्रभिनिवेशों एवं पूर्वाग्रहों से ऊपर उठकर सर्वज्ञ सर्वदर्शी वीतराग तीर्थेश्वर द्वारा उपदिष्ट ग्राधरों द्वारा म्रथवा चतुर्दश पूर्वधरों द्वारा ग्रथित स्नागमों को ही सर्वोपरि एवं परम प्रामािशक माने । प्रत्येक जैन वस्तुतः जिनेश्वर का ही श्रनुयायी है । किसी श्राचार्य विशेष का नहीं । वीतराग सर्वज्ञ जिनेश्वर की वार्गी के समक्ष किसी छद्मस्थ ग्राचार्य की वागी का कोई महत्व नहीं। कोई मूल्य नहीं। अगर वह जिनेश्वर देव की वागी पर आधारित न हो।

जिनेश्वरसूरि की इस अकाट्य युक्ति से चैत्यवासी निरुत्तर हो गये। उनके निगम उनके बस्तों में घरे ही रह गये क्योंकि जिनेश्वरसूरि के इस कथन के अनन्तर सभा, सभ्यों और न्यायवादी राजा दुर्लभराज के समक्ष चैत्यवासी आचार्यों द्वारा रचित निगमों का कोई मूल्य एवं कोई महत्व अविशिष्ट नहीं रह गया था।

यही कारण था कि ग्रागमों को ही परम प्रामाणिक मान कर दशवैकालिक के ग्राधार पर दुर्लभराज की उपस्थिति ग्रथवा ग्रघ्यक्षता में शास्त्रार्थ हुन्ना। चैत्यवासियों के पक्ष के खण्डन ग्रीर ग्रपने पक्ष के मंडन में जिनेश्वरसूरि ने दशवै-कालिक नामक ग्रागम का प्रमाण प्रस्तुत करने के साथ जब यह कहा—"एवं विधायां वसतौ वसन्ति साधवो न देवगृहे" तो गुर्वावलीकार के "राज्ञा भावितं युक्तमुक्तम्" इस उल्लेख के ग्रनुसार दुर्लभराज ने भाव-विभोर होकर पूर्णतः युक्ति-संगत सत्य बात कही है।

गुर्वावलीकार का यह उल्लेख प्रभावक चिरत्रान्तर्गत ऊपर उद्धृत किये गये प्रभाचन्द्रसूरि से २६ वर्ष पूर्व का उल्लेख है। जिनपालोपाध्याय विक्रम की तेरहवीं शती के एक समर्थ ग्रन्थकार और लब्धप्रतिष्ठ वादी थे। उन्होंने चर्चरी, उपदेश रसायन रास एवं काल स्वरूप कुलक की टीकाओं की रचना की। वि० सं० १२२५ में उन्होंने श्रमण धर्म की दीक्षा ग्रहण की। वि० सं० १२६६ में उन्हें वाचनाचार्य पद प्रदान किया गया। वि० सं० १३०५ में, जबिक उनका व्रत पर्याय द० वर्ष का हो चुका था, उस समय उन्होंने गुर्वावली की रचना की। इस प्रकार के दीर्घ दीक्षा-पर्याय वाले वयोवृद्ध विद्वान् द्वारा खरतरगच्छ की गुर्वावली लिखी गयी। उस समय उनके समक्ष परम्परा से लिखित ग्रथवा कर्ण परम्परा से समागत कोई न कोई प्राचीन पुष्ट प्रमाण रहा ही होगा, ऐसी ग्राशा की जाती है। इस प्रकार की स्थित में विज्ञजन स्वयं ही निर्णय कर सकते हैं कि जिनपालोपाध्याय द्वारा लिखा गया ग्रपनी परम्परा का ऐतिहासिक विवरण दूसरे किसी विद्वान् द्वारा लिखे गये विवरण की तुलना में कितना प्रामाणिक, कितना विश्वसनीय हो सकता है।

पाटगा में वसतिवास प्रचलित करने की घटना का विवरण प्रस्तुत करते हुए प्रभावक चरित्रकार प्रभाचन्द्रसूरि ने जिनपालोपाध्याय के विवरण से भिन्न प्रकार का विवरण दिया है, जिसको पढ़ने से स्पष्टतः प्रकट होता है कि दुर्लभराज की सभा में चैत्यवासियों के साथ जिनेश्वरसूरि का किसी प्रकार का शास्त्रार्थ ग्रथवा वाद-विवाद नहीं हुन्ना।

श्राचार्य प्रभाचन्द्रसूरि ने वि० सं० १३३४ में श्रर्थात् जिनपालोपाध्याय द्वारा लिखित गुर्वावली से २६ वर्ष पश्चात् प्रभावक चरित्र की रचना की ।°

प्रभावक चरित्र प्रशस्ति, पृष्ठ २१६

वेदानलशिखिशशधर (१३३४) वर्षे चैत्रस्य धवल सप्तम्याम् । शुक्रे पुनर्वसुदिने, सम्पूर्ण पूर्वऋषिचरितम् ॥२२॥

ग्राचार्य प्रभाचन्द्र ने अपनी इस कृति की प्रशस्ति के "दुष्प्रापत्वादमीषां विश-किलितत्यं कत्र चित्रावदातं" इस पद में स्पष्ट रूप से स्वीकार किया है कि पूर्वाचारों के चरित्र प्रायः दुष्प्राप्य हैं। जो थोड़े बहुत मिलते भी हैं तो वे भी टुकड़ों-टुकड़ों में बिखरे हुए बड़े परिश्रम से खोजपूर्ण प्रयास के बाद मिलते हैं, जिन्हें संकलित करने में भी अनेक कठिनाइयों का सामना करना पड़ता है। अनेक श्रुतघरों के पास जाकर उनसे उन पूर्वाचार्यों के जीवनवृत्त के सम्बन्ध में पूछना एवं श्रवण करना पड़ता है। तदनन्तर श्राचार्य प्रभाचन्द्र ने इस लेखन के

> "ग्रत्र क्षूणं हि यत्किचित्, सम्प्रदायविभेदतः । मयि प्रसादमाधाय, तच्छोधयत कोविदाः ॥१८॥

माध्यम से स्पष्ट रूप से स्वीकार किया है कि जिन पूर्वाचार्यों के इतिवृत्त प्रस्तुत ग्रन्थ में लिखे गये हैं, उनमें से अनेक ग्राचार्य विभिन्न सम्प्रदायों के थे। इस साम्प्रदायक विभेद के कारण या परिणामस्वरूप ग्रन्यान्य सभी सम्प्रदायों के सम्बन्ध में अनिवार्यरूपेण अपेक्षित जानकारी न होने के कारण मेरे लेखन में कित्यय त्रुटियां अवश्य रही होंगी। अतः विज्ञ विद्वान् मेरे ऊपर अनुग्रह कर उन त्रुटियों का समुचित शोधन-मार्जन कर लें।

इस प्रकार की स्थिति में कोई भी विज्ञ यह मानने के लिये कदापि उद्यत नहीं होगा कि जिनेश्वरसूरि द्वारा अग्राहिल्लपुर पट्टगा में प्रचलित किये गये वसति-वास के सम्बन्ध में जो कुछ प्रभावक चरित्रकार ने लिखा है, वही अन्तिम रूप से प्रामाणिक है। प्रभावक चरित्रकार ने चैत्यवासी आचार्यों का जिनेश्वरसूरि के साथ शास्त्रार्थ न होने का और महाराजा दुर्लभराज द्वारा ही अपने व्यक्तिगत प्रभाव से वसतिवासी साधुओं को अग्राहिल्लपुर पट्टगा में निवास करने हेतु चैत्यवासियों को समुद्यत कर लेने का जो उल्लेख किया है, इसका खोजने पर भी कोई आधार जैन वाङ्मयों कहीं उपलब्ध नहीं होता। इसके विपरीत प्रभावक चरित्रकार से २६ वर्ष पूर्व गुर्वावली (खरतरगच्छ) का आलेखन करने वाले जिन पालोपाध्याय के अतिरिक्त जिनदत्तसूरि ने गग्राधर सार्द्ध शतक में स्पष्ट उल्लेख किया है कि दुर्लभराज की सभा में चैत्यवासी आचार्यों के साथ जिनेश्वरसूरि ने विचार विमर्श अथवा शास्त्रार्थ कर गुजरात प्रदेश में वसतिवास की स्थापना की। गग्राधर सार्द्ध शतक का वह उल्लेख इस प्रकार है:—

"अर्गहिल्लवाडए नाडइब्व दंसियसुपत्त संदोहे। पउरपए बहुकविदूसगे य सन्नायगागुगए ॥६४॥ सङ्ढियदुल्लहराए सरसइ अंकोवसोहिए सुहए। मज्भे रायसहं पविसिऊर्ग लोयागमागुमयं॥६६॥ नामायरिएहिं समं करिय वियारं वियाररहिएहिं। वसइहिं निवासो साहूगां ठिवस्रो ठाविस्रो स्रप्या ॥६७॥ परिहरिय गुरुकमागय वर वत्ताए वि गुज्जरत्ताए । वसिह निवासो जेहि फुडीकस्रो गुज्जरत्ताए ।।६८।।

ग्रथीत् सरस्वती नदी के तटवर्ती ग्रग्गहिल्लपुर पट्टगा नगर की महाराज, दुर्लभराज की राजसभा में जिनेश्वरसूरि ने विचारविहीन नामधारी चैत्यवासी ग्राचार्यों के साथ विचार ग्रथीत् वाद-विवाद करके वहां वसतिवास की स्थापना की, जहां कि ग्रनेक पीढ़ियों से वसतिवासियों का प्रवेश तक निषिद्ध था।

गगाधर सार्द्ध शतक की रचना, जिनदत्तसूरि ने विकम सम्वत् ११६६ में आचार्य पद पर आसीन होने के समय से लेकर विकम सम्वत् १२११ में स्वर्गस्थ होने के बीच के किसी समय में की।

इस प्रकार त्राचार्य प्रभाचन्द्र द्वारा प्रभावक चरित्र की रचना से लगभग १६४ वर्ष पूर्ववर्त्ती वादिदेवसूरि एवं हेमचन्द्राचार्य के समकालीन वयोवृद्ध जिनदत्त ने गगाधर सार्द्ध शतक की रचना करते समय चैत्यवासियों के साथ हुए जिनेश्वरसूरि के शास्त्रार्थ वाद-विवाद अथवा विचार का उल्लेख किया है।

ग्राचार्य प्रभावन्द्र ने प्रभावक चरित्र की रचना करते समय ग्रपने से २६ वर्ष पूर्व के जिनपालोपाध्याय द्वारा भौर ग्रपने से १६४ वर्ष पूर्व जिनदत्तसूरि द्वारा किये गये उक्त शास्त्रार्थ विषयक उल्लेख की उपेक्षा किस कारए। से की यह भी तटस्थ इष्टि से विचार करने का विषय है।

जिनदत्तसूरि के गए। घर सार्द्ध शतक ग्रौर जिनपालोपाध्याय की गुर्वावली जैसे लोक प्रसिद्ध ग्रन्थों को प्रभाचन्द्रसूरि ने देखा ही न हो, यह सम्भव प्रतीत नहीं होता । एक-एक स्थविर एक-एक बहुश्रुत ग्राचार्य से मिलकर श्रौर ग्रनेक प्राचीन ग्रन्थों का ग्रालोडन कर प्रभावक चरित्र जैसी महत्त्वपूर्ण कृति की रचना करने वाले प्रभाचन्द्रसूरि ने अपने से पूर्ववर्ती इन दोनों आचार्यों की कृतियों को सुनिश्चित रूपेगा देखा, पढा और उन पर विचार-मन्थन भी किया होगा। इस प्रकार की स्थिति में भ्रपने से पूर्ववर्त्ती लेखकों के उल्लेखों की उपेक्षा करना एवं नवीन ढंग से ही घटनाचक का निरूपण करना वस्तुतः विचारणीय है । ऐसा करने के पीछे एक ही कारण समक्र में ब्रा सकता है ब्रीर वह यह है कि गराधरों एवं चतुर्दश पूर्वधरों द्वारा ग्रथित ग्रागमों को ही प्रामािगक मानने वाले जिनेश्वरसूरि की परम्परा से भिन्न गच्छों के म्राचार्यों एवं साधु-साध्वियों में उस समय तक चैत्यवासियों के संसर्ग स्रथवा प्रभाव से निगम, निर्यु क्ति, भाष्य, वृत्ति स्रौर चूरिंग रूप पंचांगी को प्रामा-िएक मानने की घारणा बलवती हो गई हो। ऐसी स्थिति में यदि श्राचार्य प्रभाचन्द्र चैत्यवासियों के साथ हुए जिनेश्वरसूरि के शास्त्रार्थ का प्रभावक चरित्र में उल्लेख करते तो उन्हें दुर्लभराज के समक्ष जिनेश्वरसूरि द्वारा कही गई उस महत्त्वपूर्ण बात का उल्लेख भी अवश्य करना पड़ता, जिसमें श्रागमों को ही केवल प्रामारिएक मानने की मान्यता को प्रतिपादित किया गया था और पंचांगी को किसी भी दशा में आगमों के समकक्ष मानने से स्पष्ट इन्कार किया गया था। इस प्रकार के उल्लेख का उस समय के सुविहित परम्परा के उन विभिन्न गच्छों या अनुयायियों पर, जिनमें कि केवल आगमों के स्थान पर सम्पूर्ण पंचांगी को प्रामागिक मानने की मान्यता इड़ होती चली जा रही थी, कितना घातक प्रभाव होता, इराका प्रत्येक निष्पक्ष विज्ञ सहज ही अनुमान लगा सकता है।

उपर्युं ल्लिखित तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में तटस्थ दिष्ट से विचार करने पर यही प्रतिफिलित होता है कि जिनेश्वरसूरि ने चैत्यवासियों को दुर्लभराज की राज सभा में शास्त्रार्थ में पराजित कर अग्राहिल्लपुर पट्टगा में शताब्दियों से प्रतिबन्धित वसितवास की परम्परा को प्रतिष्ठापित किया। जिनेश्वरसूरि की शास्त्रार्थ में जो विजय हुई वह केवल एक इसी मान्यता के बल पर हुई कि वे केवल गग्राधरों और चतुर्देश पूर्वधरों द्वारा ग्रथित आगमों को ही प्रामाग्यिक मानते थे। आगमों के अति-रिक्त भाष्यों, टीकाओं, चूर्गियों, वृत्तियों आदि पंचांगी के अंगों को प्रामाग्यिक नहीं मानते थे।

इसके अतिरिक्त उपर्युं ल्लिखित तथ्यों से यह भी प्रकट होता है कि वर्द्धमानसूरि की परम्परा, जो कालान्तर में खरतरगच्छ के नाम से लोक में प्रसिद्ध हुई,
भी प्रारम्भ में केवल आगमों को ही प्रामािशक मानती थी। ज्यों-ज्यों समय व्यतीत
होता गया, चैत्यवािसयों के संसर्ग अथवा प्रभाव से सुविहित कहे जाने वाले गच्छों
में निर्युं क्तियों, भाष्यों, वृत्तियों और चूिंगयों को भी आगमों के समान ही प्रामािशक
मानने की प्रवृत्ति घर करती चली गई। शनैः शनैः उसका प्रभाव समग्र धर्म कान्ति
के रूप में कियोद्धार करने वाले वर्द्धमानसूरि की परम्परा पर भी बढ़ता गया और
इस परम्परा के उत्तरकालवर्ती आचार्यों ने भी चैत्यवािसयों के समान आगमः
विरोधी आचार अंगीकार कर लिया। वे भी इस आगम विरोधी विचारधारा में
बह गये।

अन्य गच्छों के आचार्यों की भांति खरतरगच्छ के आचार्यों में भी आगमों से विपरीत मान्यताएं बद्धमूल होती गई और उनका आचार-विचार व्यवहार भी किस प्रकार चैत्यवासियों के ही अनुरूप होता गया, इसके अनेकों उदाहरण समय-समय के जैन वांग्मय में उपलब्ध होते हैं। उदाहरण के रूप में खरतरगच्छ के सत्तरवें पट्टधर आचार्य श्री जिन महेन्द्रसूरि के जीवन से सम्बन्धित एक उद्धरण लब्ध प्रतिष्ठ जैन इतिहासज्ञ पंश्रीकल्यास्मिवजयजी म० के ग्रन्थ 'पट्टावली पराग संग्रह' में से यहां अविकल रूपेण प्रस्तुत किया जा रहा है:—

# (७०) श्री जिनमहेन्द्रसूरि

"विक्रम सम्वत् १८६७ में जन्म, १८८४ में दीक्षा, सम्वत् १८६२ में जोधपुर महाराजा मानसिंहजी के राज्यकाल में क्राचार्य पद। श्री पाद लिप्तपुर में तपागच्छीय उपाश्रय के स्नागे होकर वार्जित्र बजाते हुए जिन-मन्दिर में दर्शनार्थ गये।

श्रीसंघाधिप ने सपरिवार गुरु को श्रपने निवास स्थान पर बुलाकर स्वर्णमुद्राग्रों से नवांगपूजा की श्रीर दस हजार रुपया श्रीर पालकी संघ के समक्ष भेंट की। वाचक, पाठक साधुवर्ग को सुवर्ण रुप्य मुद्राएं तथा महा-वस्त्रादि ज्ञानोपकरण भेंट किये।

श्री गुरु ने भी ५४ गच्छीय समस्त ग्राचार्य तथा सहस्र साधुग्रों को महावस्त्र ग्रौर प्रत्येक को दो-दो रूप्य मुद्राएं ग्रर्पेश की ।......."

"फाल्गुन शुदि दूज दिने सर्वतपागच्छीयादि आचार्य साधूनुपत्यकायां संरोध्य श्री जिनमहेन्द्रसूरयः सर्व संघपतिभिः सार्छ श्री मूलनायक जिनगृहाग्रतो गत्वा विधिना सर्वेषां कंठेषु संघमाला स्थापिता । अन्य गच्छीयाचार्याणां कौशिकानामिव मनोभिलाषं मनस्येव स्थितं । खरतर गच्छेश्वर सूर्योदय-तेज-प्रकरत्वात्तदनुत्तीर्य गीतगमतुर्यवाद्यमानगजाश्वशिविकेन्द्र-ध्वजादि महध्या पादलिप्तपुरे जिनगृहे दर्शनं विधाय तपागच्छीयाचार्य स्थितोपाश्रयाग्रतो भूत्वा संघावासे अयासिषुः भूयोऽपि तत्रस्य चतुरशीतिगच्छीय द्वादशशतसाधुवर्गेभ्यो महावस्त्र रूप्यमुद्रायुग्मं प्रत्येकं प्रदत्तानि, तदवसरे श्रीमद् पूज्येबंहुतर द्रव्यव्ययं कृतं, तत्सम्बन्धः पूर्ववत् पुनः श्रीभदादिजनकोशकुं चिकायुग्मं श्री खरतरगण्श्राद्धेश्तया श्रद्धालुभ्यःसकाशात् गृहीतं, कुं चिकायुग्मं तत्पार्थ्वे रक्षितं ।"

पट्टावली का ऊपर जो पाठ दिया है, इससे अनेक गुप्त बातें घ्वनित होती हैं। फाल्गुन सुदि २ के दिन जिनमहेन्द्रसूरिजी पादलिप्तपुर में उपस्थित संवपितयों को माला पहनाने वाले थे, परन्तु दादा की टूंक में मूल नायकजी के सामने माला पहिनाने के विषय में तपागच्छीय तथा अन्य गच्छीय सभी आचार्य विरुद्ध थे, जिसके परिगामस्वरूप जिनमहेन्द्रसूरिजी ने राजकीय बल द्वारा अन्य सभी गच्छों के आचार्यों तथा साधुओं को ऊपर जाने से रुकवा दिया था, फिर आपने निर्भयता से दादा के सामने संघपितयों को मालाएं पहिनाने का पुरुषार्थ किया था। पट्टावली के कथनानुसार यह घटना खरतरगच्छ के सूर्योदय के तेज का प्रकाश था, जिसके सामने अन्यगच्छीय आचार्य रूप उल्लुओं के नेत्र चौंघिया गये थे। ऊपर से उतर कर नगर के मन्दिर में दर्शनार्थ जाने के प्रसंग में तपागच्छ के उपाश्रय के सामने होकर गीतवादित्रों के साथ जाने का उल्लेख किया गया है। इससे ज्ञात होता है कि बिशिष्ट प्रसंगों के सिवाय तपागच्छ के उपाश्रय के आगे होकर गीतवादित्रों के साथ निकलना खतरगच्छीय आचार्यों के लिये बन्द होगा। अन्यथा यहां पर उक्त उल्लेख करने की कोई आवश्यकता नहीं थी।

पट्टावली सख्या २३२६ में उल्लिखित इस प्रकार के विवरण से तो स्पष्टतः यही प्रमाणित होता है कि विक्रम की १६वीं शताब्दी के ग्रन्तिम चरण में इस यशस्विनी परम्परा खरतरगच्छ के ग्राचार्यों में शैथिल्य इस सीमा तक बढ़ गया था कि चैत्यवासियों ग्रौर इस सुविहित कही जाने वाली परम्परा के ग्राचार्यों के ग्राचार-विचार में कोई विशेष ग्रन्तर नहीं रह गया था।

श्रागमों में प्रतिपादित जैन श्रमण की चर्या की तुलना में जिनमहेन्द्रसूरि जैसे श्राचार्यों के श्राचार-विचार व्यवहार पर विचार करने से तो ऐसा प्रतीत होता है कि शास्त्रों में प्रतिपादित जिनाज्ञा से उस समय के साधुश्रों का कोई किंचिन्मात्र भी सम्बन्ध नहीं रह गया था।

# बद्धमानसूरि की परम्परा स्वरतरगच्छ का सामूहिक विरोध

वर्द्धमानसूरि की परम्परा के स्राचार्यों द्वारा जैनधर्म स्रौर जैन श्रमणाचार के स्रागमिक स्वरूप की पुनः प्रतिष्ठा के लिये जब तक प्रयास किये जाते रहे, तब तक चैत्यवासी परम्परा के सनुयायियों द्वारा इस परम्परा का पग-पग पर विरोध किया जाता रहा।

पट्टावली पराग संग्रह, पृष्ठ ३७४ से ३७६, पं.श्री कल्यास्यविजयजी महाराज कृत,
 जालौर, ईस्वी सन् १६६६ में मुद्रित ।

त्रणाहल्लपुर पट्टण में वसतिवास की स्थापना के अनन्तर यह नगर चेत्य-वासियों और वसतिवासी परम्परा के सभी गच्छों का एक प्रमुख कार्यक्षेत्र बन गया। वर्द्धमानसूरि की परम्परा के आचार्यों और चैत्यवासी परम्परा के आचार्यों में परस्पर प्रमुख प्रतिस्पद्धी थी । वर्द्धमानसूरि ने चैत्यवासियों की अनागमिक मान्यताओं और अशास्त्रीय आचार-विचार एवं आडम्बरपूर्ण धामिक कर्मकांडों, उनके आयोजनों आदि के उन्मूलन के लिये ही एक नवीन धर्मकांति का सूत्रपात्र किया। इस कारण चैत्यवासी परम्परा के अनुयायियों का वर्द्धमानसूरि की परम्परा के विरुद्ध होना वस्तुतः स्वाभाविक ही था। किन्तु चैत्यवासी परम्परा की जिन जन-प्रिय, जन मनोरंजनकारी एवं चित्ताकर्षक मान्यताओं को सुविहित परम्परा के अन्यान्य गच्छों के विभिन्न आचार्यों ने जिनशासन प्रभावना के नाम पर अपना लिया था, वे गच्छ भी वर्द्धमानसूरि द्वारा प्रचलित की गई क्रान्तिकारी परम्परा के विरोधी बन गये। जिनवल्लभसूरि और जिनदत्तसूरि के जीवन काल में इस प्रकार के विरोधों की भलक जैन वांङ्मय से इष्टिगोचर होती है।

खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली में "ततो वाचनाचार्या जिनवल्लभ ग्राी कतिचिद्दिनानि पत्तनभूमौ विहृत्य न तादशो विशेषेगा बोघो विधातुं कस्यापि शक्यते येन सुखमुत्पद्यते मनसि । ततश्च...... भगवद् भिगत विधिधमौत्पादनाय चित्रकूटदेशादिसु विहृत:।"

इस उल्लेख से यही श्राभास होता है कि श्रग्राहिल्लपुर पट्टग्र में चैत्यवासियों के साथ-साथ सुविहित परम्परा के अन्य गच्छों के अनुयायी भी जिनवल्लभसूरि के विरोधी बन गये थे। इस विरोध के परिग्रामस्वरूप ही सम्भवतः जिनवल्लभसूरि को पाटग्र छोड़कर चित्तौड़ की श्रोर विहार करना पड़ा। इस घटना के पश्चात् अपने जीवनकाल में वे कभी पट्टग्र की ग्रोर लौटकर नहीं ग्राये। अन्य क्षेत्रों में ही विचरग्र करते रहे। इसी प्रकार जिनवल्लभसूरि के पट्टघर ग्राचार्य जिनदत्तसूरि के जीवन वृत्त से भी यही तथ्य प्रकाश में ग्राता है कि चैत्यवासी परम्परा के ग्राचार्यों के साथ-साथ अन्यान्य तेरह गच्छों के ग्राचार्य भी जिनदत्तसूरि का बड़े उग्र रूप से विरोध करते रहे।

विक्रम की सतरवीं शताब्दी में जिनराजसूरि तक के श्राचार्यों के जीवनवृत्त पर प्रकाश डालने वाली खरतरगच्छ की एक श्रन्य पट्टावली में इस प्रकार के विरोध के स्पष्ट रूपेसा दर्शन होते हैं। वे उल्लेख इस प्रकार हैं:

> "विसाइ दिनी बाहरी गया छै, श्री जिनदत्तसूरि, तिवारइ, जिनशेखर आवी पगै लागऊ, कहाउ मारु......"

> "माहि घातस्रो, गुरु साथै लेइ स्राव्या, स्रने रे स्राचार्ये कयऊ ए काढयउ हुंतस्रो तुम्हे स्ररापूछि किम माहि स्राण्यो, तिवारइ जिनदत्तसूरि

कह्यो म्हारइ दाइ ग्राएइ मइ घाल्यो, श्री जिनवल्लभसूरि न ग्रो एगु-राही जिनशेखर, समस्त संघ १४ ग्राचार्य मिली कह्यग्रो ए बारउ काढग्रो निहतर थे ही विहार करग्रो, जिनदत्तसूरि विहार कीघग्रो, उपवास तीन करि स्मरयो, मूंनहि किसहि ग्ररिथ स्मरग्रो तू हे, कह्यग्रो मुहूर्त तीन बीजइ मुहूर्ति म्हूं निहं पाट हुग्रो, गच्छ सूं विरोध ह्यग्रों, किसी-किसी दिसि विहार करग्रो, मास्वाडि मस्स्थिल दिशि विहार करि जे थी तुम्हें स्मरस्यो ते थी हूं जुदऊं।

"खरूतरगच्छीया वृहद् गुर्वावली" में भी इस प्रकार के विरोध की भलक दिखाई देती है जैसे कि :

> "विज्ञप्तं च देवभद्राचार्येः-"कितचिद्दिनानि पत्तनादन्यत्र विहर्तव्यम् ।" जिनदत्तसूरि—"एवं करिष्यामः ।"

"ग्रन्यदा जिनशेखरेगा व्रत विषये ग्रयुक्तं कृतं किचित्, ततो देवभद्रा-चार्येगा निस्सारितः.....यदा श्री जिनदत्तसूरयो बहिर्भूमौ गतास्तदा पादयो पतितो भिगतवान्—"मदीयो ग्रन्याय क्षन्तव्यो वारमेकम्, न पुनः करिष्यामि।"

कृपोद्रधयः श्री जिनदत्तसूरयः । प्रवेशितः । पश्चात् ग्राचार्यैः भिगतिम्—''न सुखावहो भवता भविष्यति ।'

ग्रर्थात् देवभद्राचार्यं ने जिनदत्तसूरि को जिनवल्लभसूरि के पट्ट पर ग्रासीन करने के ग्रनन्तर कहा—"ग्रब ग्राप कतिपय दिनों तक ग्रगाहिल्लपुर पट्टगा से बाहर ग्रन्यत्र ही कहीं विहार करते रहें।"

जिनदत्तसूरि ने कहा---"ऐसा ही करूंगा।"

एक दिन जिनशेखर ने व्रत पालन में किसी प्रकार का अपराध कर दिया। देवभद्राचार्य ने उसे संघ से बहिष्कृत कर दिया। जिनशेखर ने जिनदत्तसूरि के चरणों में गिरकर अपने अपराध के लिए क्षमा चाहते हुए प्रार्थना की कि वे उसे पुन: संघ में सम्मिलित कर लें। करुणानिधि जिनदत्तसूरि ने पुन: उसे संघ में सम्मिलत कर लिया।

इस पर देवभद्राचार्य ने कहा—''यह श्रापके लिए कदापि सुखावह नहीं होगा।''

समयसुन्दर उपाघ्याय ने भी इस विरोध पर पूर्ण रूपेए। स्पष्ट प्रकाश डालते हुए लिखा है—"श्री जिनवल्लभसूरि निष्कासित साधु मध्यग्रहणेन त्रयो- दशाचार्यं श्री जिनदत्तसूरि गच्छात् बहिष्कृतः ततः पद स्थापना कारकं श्रावकं पृष्ट्वा वर्ष त्रयाविध कृत्वा निर्गतः।"

अर्थात् जिनवल्लभसूरि द्वारा संघ से निष्कासित साधु (जिनशेखर) को पुन: अपने गच्छ में ले लेने के अपराध में गच्छ के १३ आचार्यों ने श्री जिनदत्तसूरि को गच्छ से बहिष्कृत कर दिया। तब पदस्थापना कारक श्रावक को पूछ कर श्री जिनदत्तसूरि अन्यत्र विहार कर गये।

श्रंचलगच्छ की शतपदी नामक समाचारी में भी इस प्रकार का उल्लेख है यथा:

> जिनदत्तित्रयाकोशच्छेदोऽयं यत्कृतस्ततः । संघोक्तभीतितस्तेऽभूदारुह्योष्ट्रं पलायनम् ॥ (प्रवचन परीक्षा, ४ विश्वाम, पृ० ३६८)

अर्थात् हे जिनदत्त ! तुमने स्त्रियों द्वारा जिनेन्द्र की मूर्ति की पूजा किये जाने का विरोध करके किया के कोषागार पर प्रहार किया है। इसी अपराध में संघ के भय से भयभीत हो तुम्हें ऊंट पर आरूढ़ होकर अर्णहिल्लपुर पट्टगा से पलायन करना पड़ा है।

चैत्यवासियों तथा सुविहित परम्परा के कितपय गच्छों द्वारा किये गये खरतरगच्छ के विरोध ने अन्ततोगत्वा सम्भवतः बड़ा उग्र रूप घारएा कर लिया होगा। इसका अनुमान हमें जिनदत्तसूरि द्वारा रचित अपभ्रंश भाषा के "उपदेश रसायन रास" नामक ग्रन्थ से भी होता है। यथाः

"विहिचेईहरि अविहिकरेवइ, करिह उवाय बहुत्ति ति लेवइ। जइ विहि जिगाहरि अविहि कयट्टइ। ता थिउ सत्तुयमिष्म पलुट्टइ।।२३।। जइ किर नरवइ कि वि दूसमवस ताहि वि अप्पहि विहिचेइय दस। तह वि न धिम्मय विहि विणु भगडिह जइ ते सिव्व वि उद्गहि लगुडिहि।।२४।।

यदि किल केऽपि नृपतयः केचन निर्विवेकिनो लुब्धा दुःख (ष) मावशाद् दुष्टकालमाहात्म्याल्लोभाभिभूतास्तेषामप्यविधिकारिस्सामप्ययन्ति पूजनाय विधि चैत्यानि "दशेति यमकानुरोषेन तेन त्रीस्सि चत्वारि वेति द्रष्टव्यम्।" तथापि विधि चैत्यापहारेऽपि धार्मिका विधि विना मुक्तिमन्तरेस्स न तैः सह कलहायन्ते। यदि ते विपक्षा सर्वेऽप्युक्तिष्ठन्ते लगुडैः प्रहर्तुं मित्यर्थः।।२४॥

विम्मि वम्मुकज्जु साहंतज परु मारइ कीवइ जुज्भतंत । तु वि तसु घम्मु श्रित्थि न हु नासइ परमपइ निवसइ सो सासइ ॥२६॥

धार्मिको धर्मकार्यं विधिचैत्यग्रहणादिकं साध्यन् सन् कदाचित् परं विपक्षं तदुपवाताय प्रवृत्तं कथमपि मर्मप्रहारादिना व्यापादयित युध्यमानस्तेन सह तथापि तस्य निश्चयनयेन धर्मोऽस्त्येव केवलं विधिप्रवर्तनाय विधिचैत्यग्रहणप्रवृत्तेः। न तु नैव तद्व्यापादनेन धर्मो नश्यति। तथा च कमेण परमपदे मोक्षे निवसित स शाश्वते। ग्रयमर्थः भावार्थः धार्मिक केवलविधिविधान लालसः सन् ग्रविधि सर्वथा असहमानो ग्रविधि कारकान् "जिणपवयणस्स श्रहियं सव्वत्थामेण वारेइ" ति सिद्धान्तवचनानुस्मरणेन यथा तथा निवारयन् कदाचित् परं हन्यादिष तथाप्यत्यन्त शुद्धमनस्कत्वात् शुद्धचारित्रपरिपालनप्रवृत्तसहसाकारनिपातितद्वीन्द्रियादि महानुनिविश्वष्याप एव। तथा चोच्यते

उच्चालियम्मि पाए इरियासमियस्स संकमट्ठाए। वाविष्णण्ण कुलिंगी मरिज्ज तं योगमासज्ज ।। न य तस्स तिक्षमित्तो, बंघो सुहुमो वि देसिग्रो समए। ग्रस्थवज्जोहपग्रोगेरा, सन्वभावेसा सो जम्हा ।। इत्यर्थः ।।२६।।

श्रर्थात् यदि विधि द्वारा स्थापित विधि चैत्यगृह में कोई व्यक्ति या समूह अविधि चैत्य जैसी प्रवृत्तियां करता है और उस विधि चैत्य को प्रपंच रचकर अपने अधिकार में कर वहां सभी प्रकार की अविधि चैत्य की गतिविधियों को प्रचलित करता है तो यह भी एक प्रकार से सत्तू में घृत डालने के तुल्य ही है।

इस पद्य की टीका में लिखा है कि यदि कोई राजा ग्रथवा कोई ग्रविवेकी लोभवश ग्रथवा दुःषमा काल के प्रभाव से उन विधि चैत्यों को ग्रविधि कारियों को पूजा के लिये सौंप देता है तो भी धार्मिक लोग ग्रपने विधि चैत्यों के छिन जाने पर भी कलह नहीं करते। ग्रथीत् विपक्षी लोग एकत्रित हो डंडों का प्रहार करें तो भी उनके साथ कलह करने को उद्यत नहीं होते।

इससे आगे के पद्य में जिनदत्तसूरि कहते हैं कि यदि कोई धार्मिक व्यक्ति अपने विधि चैत्य में घार्मिक कार्य कर रहा हो अथवा दूसरों के द्वारा ग्रहण किये गये अपने विधि चैत्य को अपने अधिकार में लेने का प्रयास कर रहा हो और उस अवस्था में विपक्षी लोग उसको मारने के लिए प्रवृत्त होते हों, उस दशा में यदि वह विधि चैत्य का उपासक उन अविधिकारियों के साथ युद्ध करता हुआ किसी अविधिकारी पर मर्म प्रहार कर उसका हनन भी कर देता है तो उस अविधिकारी के हनन से उस विधिचैत्यानुयायी घार्मिक व्यक्ति का धर्म नष्ट नहीं होता।

वह तो अन्ततोगत्वा परम पद मोक्ष में ही निवास करता है। टीकाकार ने इसको ग्रौर स्पष्ट करते हुए लिखा है कि विधि विधान के अनुसार विधिचैत्य में विधि सहित उपासना अर्ची करने की लालसा लिये यथवा अपने विधिचैत्य में अविधि कार्यों की प्रवृत्तियों को सहन न कर सकने के कारण "जिन प्रवचन के ग्रहित करने वाले कार्य" को पूरी शक्ति के साथ रोकने का प्रयास करता है।" इस सिद्धान्त वचन के अनुसार यदि वह धार्मिक व्यक्ति जिन प्रवचन का ग्रहित करने वाले लोगों में से किसी को मार भी डालता है तो भी वह शुद्ध ग्रध्यवसाय के कारण विशुद्ध चारित्र की परिपालना में प्रवृत्त उस महा मुनि के समान निष्पाप ही होगा, जिससे विशुद्ध चारित्र के निर्वहनार्थ पूर्ण यतना के साथ गमनागमन करते समय द्वीन्द्रिय आदि किसी प्राणी की सहसा अनजान में हत्या हो गई हो।

उपदेश रसायन रास के इन उल्लेखों पर गम्भीरतापूर्वक विचार करने पर खरतरगच्छ के विरोध में उग्र रूप धारए। की हुई तत्कालीन स्थिति का स्पष्टत: आभास होता है। इन पद्यों से यही व्वनि प्रकट होती है कि जिनवल्लभसूरि ने असाहिल्लपुर पट्टसा में अनेक विधि चैत्यों की स्थापना की । चैत्यवासी परम्परा के वर्चस्वकाल में चैत्यनिर्मारा श्रादि के माध्यम से जैन धर्म संघ में प्रविष्ट हुई विकृ-तियों को दूर करने के उद्देश्य से खरतरगच्छ द्वारा प्रारम्भ किया गया विधि चैत्य निर्माण का ग्रभियान भी वस्तृत: एक प्रकार की धर्म क्रान्ति ग्रथवा कियोद्धार का ही रूप था।

जिनवल्लभसूरि के उपदेशों से निर्मापित विधि चैत्यों पर विरोधियों ने संगठित हो अधिकार कर लिया। खरतरगच्छ के अनुयायियों द्वारा जब अपने विधि चैत्यों पर पुनः ग्रपना ग्रधिकार किये जाने का प्रयास किया गया तो सम्भवतः महाराजा सिद्धराज जयसिंह के राज्यकाल में उन अन्यान्य गच्छानुयायी विरोधियों ने राजाज्ञा द्वारा उन विधि चैत्यों पर अधिकार करने में सफलता प्राप्त की । अपने एक विधिचैत्य पर अविधि चैत्य के उपासकों द्वारा राजाज्ञा के माध्यम से अधिकार कर लिये जाने पर जिनवल्लभसूरि ने उपदेश देकर दूसरे विधि चैत्य का निर्माण करवाया । उस पर भी विरोधियों ने ऋधिकार कर लिया । इस प्रकार ऋपने चार पांच अथवा आठ दस विधि चैत्यों पर विरोधियों द्वारा अधिकार कर लिये जाने पर जिनवल्लभसूरि ने इस प्रकार की स्थिति का ग्रौर साथ ही साथ चैत्यवासी परम्परा का विरोध प्रारम्भ किया । उस समय तक चैत्यवासी परम्परा ने अवसरानुकूल समन्वयवादी नीति का अवलम्बन लेकर पाटरा संघ पर अपना वर्चस्व बनाये रखा था । जिनवल्लभसूरि की इस प्रकार की बहुमत विरोधी गतिविधियों से रुष्ट होकर पाटरा संघ ने उन्हें संघ से बहिष्कृत कर दिया ।

इस प्रकार की विद्वेषपूर्ण स्थिति में ग्रंपने लिये ग्रंपनी मान्यता के प्रचार-प्रसार के स्रोतों को ग्रवरुद्ध समभकर जिनवल्लभसूरि को पाटगा से विहार करना पड़ा और वे जीवन भर पाटरा राज्य की सीमाओं से बाहर चित्तौड़ ग्रादि स्थानों में विधि चैत्यों की स्थापना के माध्यम से ग्रपनी परम्परा का प्रचार-प्रसार करने में संलग्न रहे।

ज़िनवल्लभसूरि के पाटरा से चले जाने के ग्रनन्तर जिनदत्तसूरि ने ग्रपने असुयायियों की ग्रपने विधि चैत्यों पर पुनः ग्रधिकार करने का इस प्रकार का उपदेश दिया कि जिसकी भलक ऊपर लिखित पद्यों में सुस्पष्ट रूप से दिष्टिगोचर होती है।

जिनदत्तसूरि के इस प्रकार के उपदेशों को उत्तेजक और शान्ति भंग करने वाले बताकर विरोधियों ने, जिनमें सुनिश्चित रूप से चैत्यवासी और सुविहित परम्परा के अन्यान्य कितपय गच्छ भी सम्मिलित थे, राजाज्ञा द्वारा जिनदत्तसूरि को पाटन राज्य से निष्कासित करवा दिया। यही कारण था कि जिनवल्लभसूरि के समान उनके पट्टघर आचार्य जिनदत्तसूरि भी अपने जीवनकाल में पुनः कभी पाटन में लौटकर नहीं आये। जैन वांड्मय इस प्रकार की साक्षी उपलब्ध होती है कि चालुक्यराज द्वितीय भीमदेव (विक्रम सम्वत् १२३६ से १२६८) के शासनकाल तक पौर्णमिक, खरतरगच्छ आदि कितप्य गच्छों के आचार्यों, साधुओं आदि का पाटन में आना-जाना बन्द था।

जिनवल्लभसूरि और जिनदत्तसूरि के जीवन-काल में विधिचैत्य ग्रीर अविधि चैत्य का विवाद देश के विभिन्न भागों में फैला। जिस प्रकार ग्रायतन अनायतन का विवाद चैत्यवासियों के ह्रासोन्मुख काल में जैन धर्मानुयायियों के लिये प्रमुख प्रश्न बना हुआ था, उसी प्रकार विधि ग्रविधि चैत्य का विवाद जिनवल्लभसूरि के समय में जैन संघ में उत्पन्न हुग्रा। इस विवाद ने जिनदत्तसूरि के ग्राचार्यकाल में बड़ा उग्र रूप धारण किया। इस प्रश्न को लेकर विभिन्न गच्छों के ग्राचार्यों में ग्रनेक बार शास्त्रार्थ भी हुए।

विधि चैत्य के सम्बन्ध में यदि विचार किया जाय तो यह तथ्य प्रकाश में आएगा कि विधि चैत्य भी वस्तुतः कियोद्धार का ही एक ग्रंग था। चैत्यवासियों के अभ्युदय उस्कर्ष एवं अपकर्ष काल में चैत्यवासी साधु चैत्यों में ही नियत निवास करते थे। वे लोग उन चैत्यों में अशम, पान, शयन, स्नान, नर-नारियों के सामूहिक कीर्त्तन, रात्रि जागरए। व नर्त्तिक्यों के नृत्य-संगीत एवं ताम्बूल चर्वरा आदि सभी कार्य-कलाप करते रहते थे। सुविहित परम्परा के अभ्युदय के अनन्तर चैत्यवासियों की इन सब प्रवृत्तियों का प्रारम्भ में घोर विरोध किया गया और सुविहित परम्परा के अनुया-यियों द्वारा निर्मापित चैत्यगृहों में साधु साध्वियों का नियत निवास, रात्रि में स्त्रियों का प्रवेश, ताम्बूल चर्वरा आदि अनेक कार्य निषद्ध थे। कालान्तर में शनैः शनैः सुविहित परम्परा के अनुयायियों द्वारा बनवाये गये मन्दिरों में भी रात्रि में स्त्री-

पुरुषों के सामूहिक भजन की र्त्तन रात्रि जागरए। ग्रादि प्रारम्भ हो गये। जिनवल्लभ-मूरि ने जिन चैत्यों की स्थापना-प्रतिष्ठा की, उनमें उन्होंने इस प्रकार की व्यवस्था की कि उन चैत्यों में उत्सूत्र, सूत्रों-ग्रागमों से विपरीत प्ररूपगा न हो, रात्रि में स्नान ग्रादि कार्य कलाप कदापि न किये जायं, इन मन्दिरों पर किसी भी साधु का स्वामित्व न रहेगा, ग्रौर न इनके प्रति साधुग्रों के मन में ममत्व भाव। रात्रि में कोई भी स्त्री इन मन्दिरों में प्रवेश नहीं कर सकेगी, यहां वर्ण, जाति स्नादि का किसी प्रकार का भेदभाव, कदाग्रह नहीं रखा जायगा ग्रौर श्रावक श्राविका वर्ग द्वारा इन मन्दिरों में ताम्बूल चर्वरा कभी नहीं किया जायगा।

इस प्रकार के नियमों अथवा विधि-विधानों के परिस्णामस्वरूप जिनवल्लभ-सूरि ने अपने अनुयायियों द्वारा बनवाये गये अथवा बनवाये जाने वाले चैत्यों को विधि चैत्य की संज्ञा दी।

खरतरगच्छ के विरोधियों द्वारा उत्पन्न की गई इस प्रकार की स्थिति के कारण ही जिनवल्लभसूरि, उनके शिष्य जिनदत्तसूरि द्वारा पाटण छोड़ने के पश्चात् जिनदत्तसूरि के शिष्य जिनचन्द्रसूरि स्रौर उनके शिष्य जिनपतिसूरि स्रपने जीवन काल में कभी पाटरा में नहीं स्राये।

इस प्रकार का साम्प्रदायिक वैमनस्य, पारस्परिक विरोध उत्तरोत्तर बढ़ता ही गया। विक्रम की सोलहवीं शताब्दी के उत्तराई स्रौर विक्रम की सत्रहवीं शताब्दी के प्रथम तीन दशकों में तो यह वैमनस्य चरम सीमा तक पहुंच गया ।

ग्रपने समय के महान् जिनशासन प्रभावक तपागच्छीय स्राचार्यश्री हीर-विजयसूरि का प्रश्रय प्राप्त कर उपाध्याय धर्मसागर ने ग्रपने गच्छ तपागच्छ को छोड़ शेष सभी गच्छों का खंडन करते हुए एक विशालकाय "कुपथ कौशिक सहस्र किररा" "श्री प्रवचन परीक्षा" नामक ग्रन्थ ग्रौर ग्रन्य छोटे मोर्ट ग्रनेक ग्रन्थों की रचनाएं कीं। इन ग्रन्थों में मुख्यतः प्रवचन परीक्षा में उपाध्याय धर्मसागर ने खरतरगच्छ की बड़ी ही सर्वाधिक कटु ग्रौर तीखी ग्रालोचना की है। उपाध्याय धर्मसागर ने वर्द्धमानसूरि द्वारा प्रारम्भ की गई परम्परा के ब्राचार्य जिनवल्लभ-सूरि को उनके जीवन के ग्रन्तकाल तक चैत्यवासी परम्परा का ही श्रमण बताया

(चित्रकूट गढ़ की तलहटी में जिनवल्लभसूरि द्वारा बनवाये गये विधि चैत्य के स्तम्भ पर उत्कीणं एवं उट्टंकित प्रशस्ति का श्लोक)

श्रत्रोत्सूत्र जनक्रमो न चन चस्तात्रं रजन्यां सदा। ₹. साधूनां ममताश्रयो न च न च स्त्रीगाः प्रवेशो निश्च । जाति ज्ञाति कदाग्रहो न च न च श्राद्धेषु ताम्बूलिम-त्याज्ञात्रेयमनिश्चिते विधिकृते श्री जैन चैत्यालये ॥

है। इसी प्रकार उपाध्याय धर्मसाग्दर ने जिनदत्तसूरि के लिए ग्रशोभनीय भाषा का प्रयोग करते हुए उन्हें "श्रौष्ट्रिक श्रौर उनके गच्छ को श्रौष्ट्रिक गच्छ चामुंडागच्छ खरतर महान् गर्दभगच्छ तक की संज्ञा दे डाली है, जिन पर कि जिनदत्तसूरि के जीवनवृत्त में पर्याप्त प्रकाश डाला गया है। भ

इस साम्प्रदायिक विद्वेष के कारण विरोधियों ने न केवल जिनवल्लभ श्रौर जिनदत्तसूरि की ही श्रालोचना की, श्रिपतु जिन वर्द्धमानसूरि ने महान् धर्म कान्ति का सूत्रपात कर जैन धर्म श्रौर श्रमणाचार के भूले-बिसरे विशुद्ध स्वरूप को जन-जन के समक्ष प्रकट कर जिनशासन को पुनरुद्योतित किया, उन महान् श्राचार्य वर्द्धमानसूरि की कटु श्रालोचना करने में भी किसी प्रकार की कोर-कसर नहीं रखी।

इस सम्बन्ध में उपाध्याय धर्मसागर द्वारा रचित कुपक्ष कौशिक सहस्र किरएां (प्रवचन परीक्षा) नामक कृति की निम्नलिखित गाथा पठनीय है :

> न नु वड्ढमारासूरी जह तह जिरावल्लहो वि संजास्रो । सेसं जिरावद्दमुत्तरामिय चे श्रद्दमुन्दरं वयरां ।।

नतु भो ! यथा श्री वर्द्धमानसूरिश्चैत्यवासं परित्यज्य श्री उद्योतनसूरि-मुपसम्पद्य विसंभोगिकः सन्ने व सूरेराज्ञया विजहार तथा जिनवल्लभोऽपि चैत्यवासं परित्यज्य श्री श्रभयदेव सूरिमेवोपसम्पद्य विसंभोगिक एव सूरेराज्ञया चैत्यवासिनां समुदायं प्रतिबोधयन् विजहार ।

इस गाथा और इसकी टीका के माध्यम से उपाध्याय धर्मसागर ने यह सिद्ध करने का प्रयास किया है कि वर्द्धमानसूरि ने चैत्यवास का परित्याग किया। उन्होंने उद्योतनसूरि के पास आकर उपसम्पदा भी ग्रहण की किन्तु उद्योतनसूरि ने उन्हें अपने धर्म संघ में, संभोग आदि श्रमण परिपाटी के माध्यम से सम्मिलित नहीं किया। वर्द्धमानसूरि जीवन भर उद्योतनसूरि की ग्राज्ञा से पृथक् ही विचरण करते रहे।

ठीक इसी प्रकार (वर्द्धमानसूरि की भांति ही) जिनवल्लभ भी चैत्यवास का परित्याग कर नवांगी वृत्तिकार श्री अभयदेवसूरि की सेवा में उपस्थित हुए और उनसे उन्होंने ज्ञानोपसम्पदा ग्रहण की । किन्तु अभयदेवसूरि ने जिनवल्लभसूरि को भी सदा विसंभोगिक ही रखते हुए संभोग श्रादि प्रक्रिया के माध्यम से उन्हें कभी अपने संघ में सम्मिलित नहीं किया । अभयदेवसूरि की आज्ञा से जिनवल्लभसूरि जीवन भर चैत्यवासी परम्परा के अनुयायियों को प्रतिबोध देते हुए ही विचरण करते रहे ।

<sup>🐫</sup> प्रवचन परीक्षा पृष्ठ ३०६, गाथा संख्या ७० व ७१

इस प्रकार उपाध्याय धर्मसागर ने न केवल श्री वर्द्धमानसूरि को ही अपितु उनके द्वारा प्रचलित की गई श्रमण परम्परा को भूलतः सुविहित परम्परा से भिन्न अलग-थलग परम्परा ही सिद्ध करने का प्रयास किया है।

निम्नलिखित गाथा में तो उपाध्याय धर्मसागर ने खरतरगच्छ की श्रालोचना करने में पराकाष्ठा ही पार कर दी है। वह गाथा इस प्रकार है:---

तीए पमारणकररो, श्रपमारां सासरां समग्गं पि । कायब्वं विवरीया, जेरां दोण्णं वि दो पंथा ।।

टीका:-खरतरमतमर्यादायाः प्रमाणकरणे समग्रमपि जिनशासनमप्रमाणं कर्त्तव्यमापद्येतेतिगम्यं, येन कारणेन खरतरमर्यादाजेनप्रवचनयोर्द्वयोविपरीतौ पंथानौस्त, न हि पूर्वाभिमुखमुद्वजन् पश्चिमाभिमुखमुद्वजन्तं मिलति, न वा तौ समभिलषितमेकं नगरं प्राप्तुतः इति,..........."

त्रर्थात् खरतरगच्छ की मर्यादाश्रों को प्रामािएक मान लेने पर समग्र जिनशासन को ही अप्रामािएक मानने जैसी स्थित उत्पन्न हो जायेगी क्योंकि खरतरगच्छ की मर्यादा और जिन-प्रवचन ये दोनों परस्पर एक-दूसरे से भिन्न और विपरीत दिशाओं में ले जाने वाले हैं। जिस प्रकार एक व्यक्ति पूर्व की ओर मुंह करके चल रहा है और दूसरा पिश्चम की ओर अभिमुख हो तो वे दोनों कभी आपस में नहीं मिल सकते और न ही दोनों एक ही नगर में पहुंच सकते हैं; ठीक इसी प्रकार खरतरगच्छ की मर्यादाएं भी जिन-प्रवचनों से भिन्न और विपरीत दिशा में ले जाने वाली हैं। भी

#### खरतरगच्छ की शाखा

वर्द्धमानसूरि से लेकर उनके सातवें पट्टधर जिनपतिसूरि तक कालान्तर में खरतरगच्छ नाम से प्रसिद्ध रही श्री वर्द्धमानसूरि की परम्परा सुगठित एक इकाई के रूप में जिनशासन का प्रचार-प्रसार करती रही।

जिनपतिसूरि के शिष्य द्वितीय जिनेश्वरसूरि के समय में, विक्रम सम्वत् १२८० में खरतरगच्छ को दो पृथक् आचार्यों के नेतृत्व में दो विभागों में विभक्त कर दिया गया। खरतरगच्छ में दो शाखाओं के प्रादुर्भाव के सम्बन्ध में निम्नलिखित विवरण उपलब्ध होता है:—

"जिनपतिसूरि के पट्टघर द्वितीय जिनेश्वरसूरि एक समय पल्लूपुर नामक नगर की अपनी पौषधशाला में बैठे हुए थे। सहसा उनके कर्णरन्ध्रों में 'तड्-

प्रवचन परीक्षा पूर्व भाग, पृष्ठ ३०६, ३१० रतलाम से सन् १६३७ में प्रकाशित ।

तड्-तट्' की घ्वनि सुनाई दी। कारण की खोज करने पर उन्हें ज्ञात हुआ कि एक स्रोर रक्खा उनका दंड स्वतः ही टूटकर दो टुकड़े हो गया है। उन्होंने विचार कर अपने शिष्यों से कहा:— "श्रव ऐसा प्रतीत होता है कि हमारा यह यशस्वी खरतरगच्छ दो भागों में विभक्त हो जायगा। ऐसी स्थिति में मैं अपने हाथ से ही इसे दो भागों में विभक्त कर दूं तो अति उत्तम रहेगा।"

जिनेश्वरसूरि (द्वितीय) के दो प्रमुख शिष्य थे। एक का नाम था जिनसिंह-सूरि जो कि जन्मना श्रीमाल जाति के थे। उनके दूसरे शिष्य का नाम जिनप्रबोध-सूरि था, जो कि ग्रोसवाल वंग में उत्पन्न हुए थे। ग्रपने इत दोनों शिष्यों को ग्राचार्य पद देकर अपने संघ को दो भागों में विभक्त करने का जिस समय जिनेश्वरसूरि विचार कर रहे थे, उसी समय श्रीमाल संघ ग्रपने प्रदेश में विचरण करने के लिये किसी विद्वान् श्रमण को भेजने की प्रार्थना लेकर जिनेश्वरसूरि के समक्ष उपस्थित हुआ। विभिन्न नगरों एवं ग्रामों से ग्राये हुए श्रीमाल जाति के प्रतिनिध्यों ने जिनेश्वरसूरि को वन्दन-नमन के पश्चात् निवेदन किया—"स्वामन् ! हमारे प्रदेश में धर्म गुरुश्रों का ग्रागमन नहीं होता। धर्म गुरुश्रों, साधु-साध्वयों का हमारे क्षेत्र में विचरण न होने के कारण हम लोगों का धर्माराघन नियमित रूप से भली-भांति नहीं होता। साधुग्रों के ग्रभाव की स्थिति में हम लोग क्या करें ? ग्रतः ग्रापसे प्रार्थना है कि ग्राप कोई ऐसी व्यवस्था करें कि जिससे हमारे क्षेत्र में भी साधु-साध्वयों का विचरण नियमित रूप से होता रहे ग्रौर हम लोग धर्माराधन कर ग्रपने जीवन को सार्थक कर सकें।"

श्रीमाल संघ की प्रार्थना सुनकर आचार्यश्री जिनेश्वरसूरि द्वितीय ने उन्हें अपने शिष्य जिनसिंहसूरि की ओर इंगित करते हुए कहा—"श्राज से श्राप लोगों के गुरु ये जिनसिंह हैं।" उन्होंने श्रीमाल वंशोत्पन्न जिनसिंहसूरि को ग्रपने पट्ट पर अपने पट्टघर आचार्य के रूप में प्रतिष्ठित किया और उनका नाम जयसिंहसूरि रक्खा। जिनेश्वरसूरि ने ग्रपने शिष्य जयसिंहसूरि से कहा—"वत्स! ये समग्र श्रावक-श्राविका समूह तुम्हें सौंपता हूं। तुम ग्रपने श्रमण-श्रमणी संघ के साथ इनके क्षेत्र में विचरण करते हुए जिनशासन का प्रचार-प्रसार करो।"

श्री जिनसिंहसूरि ने गुरु श्राज्ञा को शिरोधार्य कर अपने उन प्रमुख श्रावकों के साथ संघ सहित श्रीमाल क्षेत्र की ग्रोर विहार किया। जिनसिंहसूरि के श्रीमाल क्षेत्र में पहुंचते ही ग्राम-ग्राम ग्रोर नगर-नगर से श्रीमाल जैनों के विशाल समूह ग्रपने धर्मगुरु के दर्शनों के लिये उपस्थित होने लगे। विभिन्न नगरों एवं ग्रामों से श्राये हुए उन श्रीमाल संघों ने जिनसिंहसूरि के प्रति प्रगाढ़ श्रद्धा-भक्ति प्रकट करते हुए समवेत स्वरों में यह घोषणा की—"ग्राज से ये श्रद्धेय जिनसिंहसूरि हमारे धर्माचार्य हैं।"

जिनेश्वरसूरि ने अपने दूसरे शिष्य जिन-प्रबोध को भी अपना पट्टघर एवं स्राचार्य पद प्रदान किया।

इस प्रकार विक्रम सम्वत् १२६० में खरतरगच्छ में दो शाखाओं का प्रादु-मिव हुन्ना ग्रीर दोनों ही शाखाएं ग्रपने-ग्रपने ग्राचार्य के नियन्त्रण में रहती हुई स्व-पर-कल्याण में निरत रहीं।

श्री जिनसिंहसूरि की परम्परा में विक्रम की चौदहवीं शताब्दी में श्री जिनप्रभसूरि नामक एक महान् जिनशासन प्रभावक एवं यशस्वी ग्रन्थकार ग्राचार्यं हुए। उन्होंने बादशाह तुगलक मोहम्मदशाह को प्रतिबोध देकर ग्रनेक ग्रमारियां घोषित करवाईं। तुगलक मोहम्मदशाह ने इन्हें ग्रपने दरबार में विशिष्ट सम्मान प्रदान किया। जिस प्रकार विक्रम की सौलहवीं सत्रहवीं शताब्दी में बादशाह श्रकबर हीर विजयसूरि का सम्मान करते थे, उसी प्रकार विक्रम की चौदहवीं शती में तुगलक मोहम्मद शाह श्री जिनप्रभसूरि का सम्मान करते थे।

श्री जिनप्रभसूरि विक्रम की चौदहवीं शताब्दी के न केवल जिनशासन प्रभावक ही श्रपितु महान् ग्रन्थकार श्राचार्य हुए हैं। उन्होंने विक्रम सम्वत् १३४२ में साहित्य मृजन का कार्य प्रारम्भ किया जो विक्रम सम्वत् १३६० के पश्चात् तक अनवरत रूप से चलता रहा। श्रापने २७ ग्रन्थों ग्रौर ७३ स्तोत्रों की रचना की।

श्री जिनप्रभसूरि ने विकम सम्वत् १३६३ में अयोध्या नगरी में 'विधि प्रपा' नामक एक विशाल ग्रन्थ की ग्रीर विकम सम्वत् १३६० में 'विविध तीर्थंकल्प' नामक वहें ही महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ की रचना की, जो आज भी जैन समाज के बहुसंख्यक वर्ग में इतिहास ग्रीर धर्म दोनों ही दिष्टियों से बहुमान्य ग्रन्थरत्न हैं। इस ग्रन्थ के निविध्यासन से प्रत्येक पाठक के हृदय पर श्री जिनप्रभसूरि द्वारा किये गये अथक् प्रयास की छाप ग्रंकित हो जाती है। वस्तुतः श्री जिनप्रभसूरि ने भारत के इस तट से उस तट तक ग्रौर इस छोर से उस छोर तक वर्षों तक भ्रमण कर ग्रनेक ऐति-हासिक स्थलों के प्रत्यक्ष दर्शन करने के पश्चात् इस ग्रन्थरत्न की रचना की है।

श्री जिनप्रभसूरि की लेखनी में बड़ा चमत्कार एवं ग्रद्भुत् ग्रोज था। साम्प्रदायिक विद्वेष के युग में जिस समय तपागच्छ के विद्वान् लेखकों द्वारा अन्य गच्छों की ग्रौर मुख्यतः खरतरगच्छ की कटुतर ग्रालोचना की जा रही थी, उस समय श्री जिनप्रभसूरि ने 'तपोटमत-कुट्टन' नामक ग्रन्थ निर्मित किया। उन्होंने उस ग्रन्थ में—

''हिनस्ति जन्मन्येकत्र, शाकिनी मुद्गलग्रहः। तपोटकुग्रहस्वेष, प्रस्मिहन्ति भवे-भवे।।''

इस प्रकार के श्लोकों की रचना कर ग्रापने-ग्रपने विरोधियों के मुख बन्द कर दिये।

श्री जिनप्रभस्ति द्वारा इस प्रकार की ग्रांति कटु भाषा में की गई ग्रालोचना से यह तथ्य स्पष्टतः प्रकाश में ग्राता है कि विक्रम सम्वत् १६२६ में ग्रपनी प्रवचन परीक्षा ग्रादि खंडनात्मक कृतियों के माध्यम से जैन संघ में पारस्परिक विद्वेषागिन को ग्राति प्रचंड रूप में उद्दीप्त करने वाले तपागच्छीय उपाध्याय धर्मसागरजी से लगभग २५० वर्ष पूर्व विक्रम सम्वत् १३६३ में विवि प्रपा के रचनाकार ग्राचार्यश्री जिनप्रभस्ति के समय में भी जैन धर्म संघ पारस्परिक कलह ग्रथीत् साम्प्रदायिक विद्वेष की ग्रान्न में विद्या हो रहा था।

# खरतरगच्छ की प्रशाखाएं

खरतरगच्छ में समय-समय पर जो शाखा-प्रशाखाएं उत्पन्न हुईं, संक्षेप में उनका विवरण इस प्रकार है—

- विक्रम सम्वत् १२०४ में श्री जिनशेखराचार्य से रुद्रपल्लीय खरतर शाखा का प्रादुर्भाव हुन्छा ।
- २. वि० सं० १२०५ में श्री जिनदत्तसूरि के जीवन के सन्ध्या-काल में मधुकर खरतर शाखा का उद्भव हुया।
- ३. वि० सं० १२२२ में जिनेश्वरसूरि के समय बेगड खरतर शाखा का उद्गम हन्ना।
- ४. वि० सं० १२८० में जिनेश्वरसूरि 'द्वितीय' ने जिन प्रबोध श्रौर जिनसिंह नामक स्नपने दो प्रमुख शिष्यों को स्नपने दो उत्तराधिकारी स्नाचार्यों के रूप में पट्टघर नियुक्त कर स्नपने खरतरगच्छ में वृहत् खरतरगण श्रौर लघु खरतरगण नामक दो शाखाओं की स्थापना की।
- ५. वि० सं० १४६१ में श्री वर्द्धमानसूरि ने पिप्पलिया खरतरगच्छ की स्थापना की । समय सुन्दर कृत पट्टावली में वि० सं० १४६१ में श्री जिनवर्द्धनसूरि से पिप्पलिया खरतरगच्छ के उत्पन्न होने का उल्लेख है।
- ६. वि० सं० १४६० में श्री शान्तिसागर ग्राचार्य ने 'ग्राचार्या' नामक खरतरगच्छ की नई शाखा का प्रचलन किया।
- ७. वि० सं० १६१२ में भावहर्ष गिएा ने खरतरगच्छ में अपने नाम पर भाव हर्षीया शास्त्रा को जन्म दिया।
- वि० सं० १६७५ में श्री रंगविजयसूरि ने खरतरगच्छ में ग्रपने नाम
   पर रंगविजया शाखा की स्थापना की ।

- ह. वि० सं० १६७५ में ही खरतरगच्छ में श्री सारजी से श्री सारगच्छ नामक शाखा की उत्पत्ति हुई।
- १०. वि० सं० १६८७ में श्री जिनसागरसूरि ने लघु ग्राचार्या नामक एक नवीन शाखा का खरतरगच्छ में प्रचलन किया।

उपरिवर्गित सभी विवरगों के सन्दर्भ में तटस्थ इष्टिकोग से विचार करने पर निम्नलिखित तथ्य स्पष्ट रूप से प्रकाश में ग्राते हैं —

विक्रम की ग्यारहवीं शताब्दी के उत्तरार्द्ध में श्री वर्द्धमानसूरि नामक चैत्य-वासी विद्वान् श्रमण ने प्रारम्भिक ग्रागमिक ग्रध्ययन से प्रबुद्ध हो तत्कालीन जैन संघ में ग्रामूलचूल समग्र कान्ति करने का दढ़-संकल्प किया। श्रपने चैत्यवासी गुरु द्वारा दिये गये सभी प्रकार के प्रलोभनों को ठुकराकर उन्होंने समान विचार वाले ग्रपने कतिपय चैत्यवासी श्रमणों के साथ ग्रपने गुरु से ग्रन्तिम विदा ले चैत्यवास का परित्याग किया।

चैत्यवासी परम्परा के शताब्दियों से चले आ रहे अखंड एवं सार्वभौम वर्चस्व के कारण उस समय सर्वज्ञ प्रणीत विशुद्ध जैन धर्म के स्वरूप को अपने श्रमण जीवन में ढालकर उसका यथातथ्य रूप से उपदेश करने वाले और आगमों में निर्दिष्ट विशुद्ध श्रमण चर्या का निर्दोष रूप से पालन करने वाले श्रमणों की संख्या नितान्त स्वल्पातिस्वल्प मात्रा में अविशष्ट रह गई थी। वर्द्धमानसूरि ने जैन धर्मसंघ में सम्पूर्ण कान्ति का सूत्रपात करने से पूर्व आगमों का तलस्पर्शी ज्ञान प्राप्त करना अनिवार्यरूपेण आवश्यक समभा क्योंकि आगमों के गहन अध्ययन के बिना प्रभु महावीर द्वारा तीर्थ प्रवर्तन के समय संसार के समक्ष रखे गये जैन धर्म के अध्यात्म प्रधान विशुद्ध स्वरूप का और विशुद्ध श्रमण चर्या का बोध होना नितान्त दुष्कर था। अपने उद्देश्य की पूर्ति के लिये वे आगमों में निर्दिष्ट आध्यान तिसक पथ पर निरन्तर अग्रसर होने वाले आगम मर्मज्ञ गुरु की खोज में एक क्षेत्र से दूसरे क्षेत्र में अप्रतिहत विहार करने लगे।

पर्याप्त प्रयास के पश्चात् दिल्ली के ग्रासपास ग्रपनी कल्पना के ग्रनुरूप सच्चे गुरु के होने की सूचना उन्हें मिली । वर्द्धमानसूरि खोज करते हुए उनकी सेवा में उपस्थित हुए । वे श्रमण श्रेष्ठ वनवासी (ग्ररण्यचारी) परम्परा के विरल सन्त थे । उनका नाम था उद्योतनसूरि । शिष्य परम्परा के नाम पर उनके पास एक भी शिष्य श्रवशिष्ट नहीं रह गया था ।

वर्द्धमानसूरि ने उन श्रमणोत्तम उद्योतनसूरि को वन्दन नमन के पश्चात् ग्रपना परिचय दिया । जब उद्योतनसूरि को यह विदित हुश्रा कि यह साहसी श्रमण विशुद्ध जैन धर्म ग्रौर श्रमणाचार के विशुद्ध स्वरूप पर शिथिलाचारी आडम्बर प्रधान चैत्यवासी नामक द्रव्य परम्परा द्वारा छा दी गई भौतिकता प्रधान आडम्बर पूर्ण काली घटाओं को छिन्न-भिन्न कर संसार के भव्य प्राणियों के समक्ष, जन-जन के समक्ष विशुद्ध जैन धर्म और स्नागिक विशुद्ध श्रमणाचार के स्वरूप को उद्भासित करना चाहता है, तो उन्हें निस्सीम प्रसन्नता का स्रनुभव हुस्रा।

वर्द्धमानसूरि को उद्योतनसूरि के कुछ ही क्षरोों के सहवास से यह इद विश्वास हो गया कि जिन भागम मर्मज्ञ विशुद्ध श्रमणाचार के प्रतिपालक गुरु की खोज में वे थे, उनकी स्राशा के पूर्णतः स्रनुरूप गुरु उन्हें मिल गये हैं। वर्द्धमानसूरि ने तत्काल उद्योतनसूरि को अपना धर्मगुरु स्वीकार करते हुए उनके पास उपसम्पदा अर्थात् आगम विधि के अनुसार अभिनव रूप से निर्प्रन्थ श्रमगाधर्म की दीक्षा ग्रहगा की । उद्योतनसूरि ने अपने परम जिज्ञासु नये शिष्य वर्द्धमानसूरि को अनुपम उदारता श्रीर तत्परता के साथ श्रागमों का तलस्पर्शी ज्ञान देना प्रोरम्भ किया। क्रमशः उद्योतनसूरि ने अपना तलस्पर्शी स्रागमों का ज्ञान वर्द्धमानसूरि के स्रन्तर्ह्न दे में उडेल दिया । उत्कट स्रध्यवसाय, प्रगाढ़ श्रास्था, स्रटूट श्रद्धा स्रौर विनय के साथ स्रहर्निश श्रभ्यास में निरत रहते हुए कुशाग्र बुद्धि वर्द्धमानसूरि ने कुछ ही समय में श्रागमों का तलस्पर्शी ज्ञान प्राप्त कर लिया । उद्योतनसूरि ने सर्वज्ञ प्रसीत विशुद्ध जैन धर्म के प्रचार-प्रसार की दिशा में वर्द्धमानसूरि को समीचीन रूप से मार्ग-दर्शन करते हुए यही मूलमन्त्र दिया कि चरम तीर्थंकर प्रभु महावीर द्वारा तीर्थ प्रवर्तन के समय दिये गये उपदेशों के ऋाधार पर गराधरों द्वारा ग्रंथित द्वादशांगी और द्वादशांगी के स्नाधार पर चतुर्दश पूर्वधरों द्वारा निर्यूढ़ (सार रूप में संकलित) केवल स्रागमों में निर्दिष्ट पथ ही प्रत्येक मुमुक्षु के लिये अनुकरणीय व श्रेयस्कर तथा अन्तिम रूप से मान्य है।

अपनी श्रायु का अन्तिम समय समीप ग्राया जानकर वनवासी उद्योतनसूरि ने अपने शिष्य वर्द्धमान मुनि को सभी भांति सुयोग्य समक्ष कर श्रपना पट्टधर नियुक्त किया ग्रौर ग्रालोचना संलेखनापूर्वक पूर्ण समाधि के साथ स्वर्गारोहण किया।

श्रपने गुरु के स्वर्गारोहरा के अनन्तर वर्द्धमानसूरि देश के विभिन्न भागों में विचररा करते हुए विशुद्ध श्रमरागचार का श्रौर धर्म के वास्तविक स्वरूप का बोध जन-जन को कराने लगे।

उज्जियिनी की स्रोर विहार काल में वर्द्धमानसूरि को स्रतीव कुशाम्र बुद्धि स्रोर वेद-वेदांगों के उद्भट विद्वान् जिनेश्वर स्रौर बुद्धिसागर नामक दो शिष्य-रत्न प्राप्त हुए। सुयोग्य शिष्यों को पाकर वर्द्धमानसूरि ने उन्हें जैन स्रागमों का सध्ययन करवाया स्रौर स्वल्प काल में ही वे दोनों सहोदर मुनि जैनागमों के प्रकांड विद्वान् बन गये।

धर्म के विशुद्ध स्वरूप को जन-जन के समक्ष प्रकट करने हेतु समग्र धर्म कान्ति करने के अपने गुरु के चिरिभलिषत लक्ष्य से पूर्ण रूपेगा अवगत होने के ग्रनन्तर जिनेश्वरसूरि एवं बुद्धिसागरसूरि ने अपने गुरु वर्द्धमानसूरि से निवेदन किया— "भगवन् ! गुजरात प्रदेश में चैत्यवासी परम्परा का पूर्ण वर्चस्व है और पाटन उन चैत्यवासियों का एक सुदृढ़ गढ़ है। विशुद्ध ग्रागमिक धर्म के प्रचार-प्रसार के लिये हमें चैत्यवासियों के प्रमुख गढ़ ग्रग्शहिल्लपुर पट्टगा में ही सर्वप्रथम धर्म कान्ति का शंखनाद पूरना चाहिये। ऐसा करने से धर्म क्रान्ति बड़ी तीव्र गति से समग्र देश में व्याप्त हो जायेगी ग्रौर अगिगति भव्यों को धर्म के विशुद्ध स्वरूप का ज्ञान प्राप्त होगा। इससे ग्रापके चिर ग्रभिलित लक्ष्य की पूर्ति में ग्रपेक्षित सफलता प्राप्त होगी।"

वर्द्धमानसूरि ने अपने शिष्यों से कहा—"वत्सों! तुम्हारा विचार तो बिल्कुल ठीक है। किन्तु वहां चैत्यवासियों का ऐसा प्रबल प्रभाव है कि हमारे मार्ग में पग-पग पर उनके द्वारा अनेक बाधाएं उपस्थित की जाएंगी और हमारे समक्ष अनेक प्रकार के घोर उपसर्ग प्रस्तुत किये जाएंगे।"

जिनेश्वर ग्रौर बुद्धिसागर दोनों ने सिवनय निवेदन किया—"भगवन् ! यूकाग्रों के डर से वस्त्रों को फैंका नहीं जा सकता। जिनशासन की सेवा हेतु हम धोरातिघोर उपसर्ग भी सहन करने के लिये सहर्ष किटबद्ध हैं। ग्रापकी कृपा से विरोधियों द्वारा हमारे समक्ष उपस्थित की गई सभी प्रकार की वाधाएं स्वतः ही शान्त हो जावेंगीं।"

वर्द्धमानसूरि ने अपने शिष्यों की यह अभ्यर्थना स्वीकार कर अणहिल्लपुर पट्टण की ओर विहार किया।

त्रग्गहिल्लपुर पट्टग्ग में अपने शिष्यों के साथ पहुंच कर वर्द्धमानसूरि ने वहां कुछ समय तक निवास के लिये स्थान प्राप्त करने का प्रयास किया। किन्तु चैत्य-वासियों के प्रवल प्रभाव के कारग्ग उन्हें रहने के लिये कोई स्थान प्राप्त नहीं हुआ। ग्रन्ततोगत्वा जिनेश्वरसूरि ग्रीर बुद्धिसागरसूरि ने गुरु ग्राज्ञा लेकर राजमान्य राज पुरोहित के भवन की ग्रोर प्रयाग किया। उन दोनों बन्धुग्रों ने ग्रपने ग्रगाध ज्ञान के बल पर राज पुरोहित को प्रभावित किया। राज पुरोहित सोमेश्वर ने अपने भवन में ही उन्हें रहने के लिये एक ग्रोर का स्थान दिया।

चैत्यवासियों को जब यह विदित हुआ कि चैत्यवासी परम्परा से भिन्न किसी श्रमण परम्परा के साधु पट्टण में ग्राये हैं ग्रौर/राज पुरीहित ने उन्हें ग्रपने भवन के एक कक्ष में रहने के लिये स्थान दिया है, तो वे बड़े रुष्ट हुए। चैत्यवासियों ने राजाज्ञा से ग्रपनी सेवा में रहने वाले भटों (राज कर्मचारियों) को यह निर्देश देकर राज पुरोहित के भवन की ग्रोर भेजा कि वे नवागन्तुक खेताम्बर साधुग्नों को ग्रणहिल्ल-पुर पट्टण छोड़कर बाहर जाने के लिये बाध्य करें।

भटों ने चैत्यवासी मुख्याचार्य के निर्देशानुसार सोमेश्वर राज पुरोहित के घर पहुंच कर वर्द्धमानसूरि ग्रौर उनके शिष्यों से कहा कि वे तत्काल ग्रग्गहिल्लपुर पट्टगा से बाहर चले जायं।

राज पुरोहित सोमेश्वर ने चैत्यवासियों द्वारा प्रेषित भटों को बीच में ही टोकते हुए कहा:—"ये महापुरुष पट्ट्या में ही रहें श्रथवा पट्ट्या छोड़ कर अन्यत्र विहार कर जायं, इस बात का निर्णय राज राजेश्वर महाराज दुर्लभराज के द्वारा उनकी राज सभा में ही होगा।"

भटों ने चैत्यवासी मुख्याचार्य को राज पुरोहित की बात सु ..., .जसे सुन-कर चैत्यवासी आचार्य स्तब्ध रह गये। उन्होंने चैत्यवासी अन्य आचार्यों और प्रमुख चैत्यवासी उपासकों के साथ विचार-विमर्श कर निश्चय किया कि इस व्याधि को शीध्र ही मूलतः नष्ट कर दिया जाय। येन-केन प्रकारेण इन वसतिवासियों को शीध्रातिशीध्र पट्टण राज्य की सीमाओं से बाहर निकालने का उपाय किया जाय। चैत्यवासियों ने वर्द्धमानसूरि आदि के विरुद्ध एक षड्यन्त्र की रचना की। अपने विश्वासपात्र अनुयायियों के माध्यम से उन्होंने सम्पूर्ण पट्टण नगर में यह अफवाह फैला दी कि चालुक्यराज दुर्लभराज के राज्य को हड़पने के लिये किसी शत्रु राजा ने पट्टण नगर में अपने गुप्तचर भेजे हैं और वे गुप्तचर राज पुरोहित सोमेश्वर के घर पर ठहरे हुए हैं।

राजा के कानों तक भी यह श्रफवाह पहुंची किन्तु तत्काल ही सोमेश्वर ने राजा के समक्ष उपस्थित होकर उन्हें वास्तिवक स्थिति से श्रवगत करा दिया—राजन्! मेरे घर में जो ठहरे हुए हैं, वे किसी शत्रुराजा के गुष्तचर नहीं, श्रपितु वेद-वेदांगादि सभी धर्म शास्त्रों के पारगामी महापुरुष हैं। वे जैनाचार्य हैं एवं उनके साथ उनके विद्वान् शिष्य हैं। वे जन-जन के कल्यागा के लिये, जन-जन को सच्चे धर्म का बोध कराने के लिये श्रापके राज्य के पट्ट नगर श्रगाहिल्लपुर पट्टगा में श्राये हैं।"

इस प्रकार चैत्यवासियों द्वारा रचा गया घोर षड्यन्त्र विफल हो गया। किन्तु उन चैत्यवासियों ने दुर्लभराज से निवेदन किया—"महाराज! प्राचीन काल में वनराज चावड़ा का, उसकी असहाय शैशवावस्था में हमारे पूर्वाचार्य शीलगुए-सूरि ग्रौर उनके शिष्य देवचन्द्रसूरि ने लालन-पालन एवं शिक्षण्-दीक्षण् किया। वनराज को सुयोग्य बनाया ग्रौर अन्ततोगत्वा शीलगुणसूरि के कृपा प्रसाद से ही वे विशाल राज्य के स्वामी बने। हमारे पूर्वाचार्य शीलगुणसूरि की सहायता से ही उन्होंने इस अग्राहिल्लपुर पट्टण् नगर को बसाया। अपने गुरु के महान् उपकारों से उऋगा होने के लिए कृतंत्र वनराज चावड़ा ने इस प्रकार की राजाज्ञा प्रसारित की कि अग्राहिल्लपुर पट्टण् राज्य में चैत्यवासी परम्परा के ग्रौर चैत्यवासी परम्परा द्वारा सम्मत साधु-साध्वी ही विचरण् कर सकेंगे। जैन धर्म की शेष किसी भी परम्परा के साधु-साध्वी पट्टण् राज्य में विचरण् नहीं कर सकेंगे।

चैत्यवासियों ने दुर्लभराज से निवेदन किया—"राजन्! शताब्दियों से इसी प्रकार की व्यवस्था पट्टगा राज्य में चली आ रही है। अपने पूर्ववर्त्ती राजाओं द्वारा निर्धारित की गई मर्यादा का शासक सदा से सम्मान करते आये हैं।"

दुर्लभराज ने कहा—"अपने पूर्ववर्ती राजाओं द्वारा प्रचलित की गई मर्था-दाओं का हम भी सम्मान करते हैं किन्तु गुर्गी महापुरुषों की पूजा करना भी हमारा परम कर्त्तव्य है। अपने इस कर्त्तव्य से भी हम किसी प्रकार विमुख नहीं रह सकते।"

अपने लक्ष्य की प्राप्ति में अपने आपको असफल होते देख चैत्यवासी आचार्य ने कहा—"राजन् ! ये लोग नामधारी जैन श्रमण् हैं। वस्तुतः देखा जाय तो ये जैन संघ बाह्य ही नहीं, अपितु षड्दर्शन बाह्य भी हैं।"

दुर्लभराज ने पूछा-- "इसका निर्माय कैसे किया जाय ?"

चैत्यवासी श्राचार्य ने कहा—"शास्त्रार्थ से। राजन्! शास्त्रार्थ से हम यह सिद्ध कर देंगे कि वस्तुतः हम लोग चैत्यवासी परम्परा के श्रमण ही सच्चे जैन श्रमण हैं। न कि ये सित्पट वसतिवासी।"

विचार-विमर्श के अनन्तर शास्त्रार्थ के लिये दिन व समय निश्चित किया गया। निश्चित समय पर शास्त्रार्थ प्रारम्भ हुआ । वर्द्धमानसूरि ने अपने विद्वान् शिष्य जिनेश्वरसूरि को अपनी श्रोर से शास्त्रार्थ करने का अधिकार दिया।

शास्त्रार्थ के प्रारम्भ में चैत्यवासियों के मुख्याचार्य सूराचार्य ने अपना पूर्व पक्ष रखा कि श्वेतपटधारी वसतिवासी साधु वस्तुतः जैन श्रमण नहीं हैं। वे खड्दर्शन बाह्य हैं। अपने इस पक्ष की पुष्टि हेतु आगमिक प्रमाण प्रस्तुत करने के लिये सूराचार्य ने अपनी परम्परा के पूर्वाचार्यों द्वारा रचित निगम कहे जाने वाले ग्रन्थों में से एक ग्रन्थ उठाया और उसका कोई उद्धरण प्रस्तुत करने का उपक्रम किया।

दूरदर्शी जिनेश्वरसूरि ने जिज्ञासापूर्ण मुद्रा में दुर्लभराज से प्रश्न किया— "महाराज! श्रापका यह सुशासन श्रापके द्वारा निर्मित राजनीति के श्राधार पर चलाया जाता है, ग्रथवा ग्रापके पूर्वपुरुषों द्वारा निर्मित राजनीति के ग्राधार पर?"

दुर्लभराज ने तत्काल उत्तर दिया—"महात्मन्! हम अपने पूर्व-पुरुषों, राज-पियों ग्रौर ब्रह्मिषयों द्वारा निर्घारित राजनीति के ग्राधार पर ही शासन-प्रशासन तन्त्र को चलाते हैं, न कि स्वयं द्वारा नवनिर्मित किसी राजनीति के ग्राधार पर ।"

जिनेश्वरसूरि ने अपने विरोधियों को किंकर्त्तव्यविमूढ़ता की स्थिति में डालते हुए कहा—"महाराज! हम लोग भी भगवान महावीर के उपदेशों के आधार पर गराधरों द्वारा रचित और चतुर्दश पूर्वधरों द्वारा सार रूप में संकलित आगमों को ही सर्वथा प्रामारिएक मानते हैं। हमारी धर्मनीति भी आपकी राजनीति की भांति ही उन महापुरुषों द्वारा निर्मित आगमों के आधार पर ही चलती है।"

महाराज दुर्लभराज ने जिनेक्ष्वरसूरि की बात पर ग्रपनी पूर्ण सहमति प्रकट करते हुए कहा—"यह तो सर्वथा उचित ही है।"

जिनेश्वरसूरि ने कहा—"महाराज! हम मुदूरस्थ प्रदेश से विचरण करते हुए यहाँ आये हैं। इस कारण हमारे पास यहां आगम नहीं हैं। इन चैत्यवासी आचार्यों के मठों में हैं। वहाँ से जैनागमों का बस्ता मंगवा लिया जाय। उनसे सहज ही सिद्ध हो जायगा कि कौन खरा है और कौन खोटा।"

दुर्लभराज ने अपने अधिकारियों को मठ में भेजकर वहां से आगमों का बंडल मंगवा लिया।

उस बंडल में से जिनेश्वरसूरि ने चतुर्दश पूर्वधर ग्राचार्य शय्यभवसूरि द्वारा द्वादशांगी में से सार रूप में संकलित ग्रंथित ग्रागम ग्रन्थ दशवैकालिक सूत्र छांट कर निकाला ग्रौर उसके ग्राधार पर सच्चे साधु के स्वरूप को बड़ी कुशलतापूर्वक सभा के समक्ष रखा, जिससे प्रत्येक सभासद को भली-भांति विश्वास हो गया कि चैत्यवासी श्रमणों का ग्राचार-विचार शास्त्रों से पूर्णतः प्रतिकूल ग्रौर वसतिवासियों का ग्राचार-विचार-व्यवहार शास्त्रों में बताये गये श्रमणों के स्वरूप के पूर्णतः ग्राचुरूप है। जिनेश्वरसूरि द्वारा शास्त्रार्थ के समय राजसभा में रखे गये शास्त्रीय उद्धरणों से प्रत्येक सभय ने यह अनुभव किया कि चैत्यों में नियत निवास सर्वज्ञ प्रणीत ग्रागमों में प्रदिशत श्रमण जीवन के लिये सर्वथा निषिद्ध है। मधुकरी, श्रप्रतिहत विहार, स्व-पर-कल्याण हेतु ग्रागमों का ग्रध्ययन-ग्रध्यापन, ग्रहिसा, सत्य, ग्रस्तेय, ब्रह्मचर्य ग्रौर ग्रपरिग्रह इन पांच महावतों का जीवन पर्यन्त त्रिकरण त्रियोग से निर्दोष रूप से परिपालन ही ग्रागमों के उल्लेखों के ग्रनुसार एक सच्चे श्रमण की विशुद्ध श्रमणचर्या है।

महाराजा दुर्लभराज शास्त्रार्थं में जिनेश्वरसूरि द्वारा ग्रागमिक प्रमार्गों के साथ रखी गई युक्तियों से बड़े प्रभावित हुए। उनके मुख से सहसा यह उद्गार प्रकट हुए—''ये खरे हैं'' प्रथित् श्रागम की कसौटी पर सौ टंच सोने की भांति ये खरे उतरे हैं।

अन्ततोगत्वा शास्त्रार्थ में जिनेश्वरसूरि को विजयी घोषित किया गया और अगाहिल्लपुर पट्टगा में वसतिवास की परम्परा ने जैन धर्म के सच्चे स्वरूप का प्रचार-प्रसार करना प्रारम्भ किया ।

"ये खरे हैं।" राजा के मुख से निकले हुए ये उद्गार जन-जन के मुख से प्रतिघ्वनित होने लगे। वस्तुतः यह कोई उपाधि या विरुद के रूप में राजा की

ग्रोर से दिया गया पद नहीं था। यह तो वास्तविक सत्य-तथ्य से प्रभावित न्याय-निष्ठ राजा के ग्रन्त:करण से प्रकट हुए प्रशंसात्मक उद्गार थे। यही कारण है कि ग्रभयदेवसूरि ग्रादि इस परम्परा के ग्राचार्यों ने ग्रपनी कृतियों की प्रशस्तियों में खरा ग्रथवा खरतर इन शब्दों का ग्रपनी परम्परा के विरुद के रूप में प्रयोग नहीं किया।

दुर्लभराज द्वारा खरे के रूप में प्रशंसित परम्परा कालान्तर में खरतरगच्छ (न केवल खरे ही ग्रापितु खरे से भी उच्चतर कोटि के खरे) के नाम से लोक में प्रसिद्ध हुई।

वर्द्धमानसूरि द्वारा प्रचलित की गई परम्परा, चाहे उसे खरागच्छ स्रथवा खरतरगच्छ के नाम से स्रभिहित किया जाय, वस्तुतः जिन प्ररूपित धर्म स्रौर विशुद्ध श्रमण धर्म के खरे स्वरूप को जन-जन के समक्ष प्रकट करने में सफल सिद्ध हुई।

ग्राज भारत के विभिन्न प्रदेशों में जैन धर्म ग्रौर श्रमणाचार का विशुद्ध स्वरूप कहीं ग्रधिक कहीं कम दिष्टगोचर हो रहा है वस्तुतः वह वर्द्धमानसूरि जैसे ग्राचार्यों की ही देन है। यदि वर्द्धमानसूरि ने चैत्यवासी परम्परा के विरुद्ध समग्र धार्मिक कान्ति का शंखनाद नहीं पूरा होता तो ग्राज ग्रागमों के, जैनधर्म के सच्चे स्वरूप के ग्रौर सच्चे श्रमणों के दर्शन तक दुर्लभ हो जाते।

वर्द्धमानसूरि ने ग्रामूलचूल कियोद्धार ग्रथवा महान् धर्म क्रान्ति का सूत्रपात करते समय प्रत्येक जैन धर्मावलम्बी को एक यही ग्राधारभूत मूलमन्त्र दिया कि प्रत्येक जैन के लिये जिनेश्वर प्रभु द्वारा प्रशीत केवल ग्रागम ही सर्वोच्च सर्वमान्य ग्रौर सर्वोपरि प्रामाशिक हैं, न कि किसी ग्राचार्य के द्वारा बनाये गये कोई ग्रन्थ । क्योंकि जैन धर्म जिनेश्वर द्वारा संस्थापित है, न कि किसी ग्राचार्य के द्वारा । प्रत्येक जैन के लिये किसी भी ग्राचार्य का केवल वही निर्देश मान्य हो सकता है जो शत प्रतिशत ग्रागम वचन के ग्रनुरूप ग्रथीत ग्रागम पर ग्राधारित हो ।

कालान्तर में इस महान् कान्तिकारिणी श्रमण परम्परा पर भी काल प्रभाव से चैत्यवासियों तथा लोकेषणा से स्रभिभूत गच्छों ग्रथवा धर्मसंघों के सम्पर्क-संसर्ग का प्रभाव पड़ा ग्रौर यह परम्परा भी केवल ग्रागमों के स्थान पर पंचांगी ग्रथात् ग्रागम, निर्मु क्ति, वृक्ति, भाष्य ग्रौर चूिण को प्रामाणिक मानने लगी। वस्तुतः यही जैन धर्मसंघ में विचारभेद, मान्यताभेद, मतभेद, साम्प्रदायिक विभेद, विद्वेष, वैमनस्य ग्रादि का मूल कारण है। ग्राज यदि प्रत्येक जैन धर्मानुयायी पंचांगी के ऊहापोह में न पड़कर केवल ग्रागमों को ही ग्रन्तिम रूप से परम प्रामाणिक मानने लग जाय तो जैन धर्मसंघ में सभी प्रकार के मतभेद सम्प्रदायभेद गच्छभेद सदा-सर्वदा के लिए स्वतः ही समाप्त हो जायें। कालान्तर में एकमात्र जिनवासी श्रर्थात् झागमों को ही प्रामास्मिक मानने के स्थान पर निर्यु क्तियों, वृक्तियों, भाष्यों और चूस्सियों को भी झागम तुल्य ही परम प्रामासिक मानने की प्रवृक्ति के परिसामस्वरूप इस महान् कान्तिकारी खरतरगच्छ में भी शनै: शनै: चैत्यवासियों द्वारा धर्मसघ में झाविष्कृत-प्रविष्ट एवं जैन समाज के बहुसस्यक विशाल जन-समूह में शताब्दियों से रूढ़ की गई विकृतियां पनपने पल्लवित एवं पुष्पित होने लगीं। शनै: शनै: प्रारम्भ में भट्टारक और कालान्तर में श्री पूज्य के विषद से विभूषित खरतरगच्छ के झाचार्यों ने भी छत्र, चामर, छड़ी झादि राजा-धिराजाओं के राजचिह्नों को धारस करना, विपुल परिग्रह रखना और पालकियों में बैठकर आवासमन करना प्रारम्भ कर दिया।

जिस महान् कान्तिकारी परम्परा के प्रवर्त्तक वर्द्धमानसूरि ने घोषणा की थी कि वे गण्धरों द्वारा ग्रथित और चतुर्दश पूर्वधरों द्वारा निर्मूढ ग्रागमों के ग्रितिरिक्त ग्रीर किसी भी धर्मग्रन्थ को प्रामाणिक नहीं मानते, कालान्तर में उन्हीं के पट्टधरों ने चैत्यवासी परम्परा द्वारा स्वनिर्मित निगमों के ग्राधार पर प्रचलित की गई परिपाटियों पर चलना प्रारम्भ कर दिया। न केवल खरतरगच्छ ही ग्रपितु सुविहित कही जाने वाली ग्रनेक परम्पराग्रों की पट्टाविलयां इस प्रकार के उदाहरणों से भरी पड़ी हैं। नमूने के रूप में खरतरगच्छ बृहद् गुर्वावली में वर्णित ग्राचार्य जिनचन्द्रसूरि की जीवनचर्या से सम्बन्धित गद्य के कुछ सारांश यहां प्रस्तुत किये जा रहे हैं। यथा:

विकम सम्वत् १३७५, माघ शुक्ला बारस के दिन नागपुर (नागौर) में महोत्सव करवाया। उसमें कित्यय साधु-साध्वयों की दीक्षाएं हुई। तदनन्तर श्रावक समुदाय के साथ श्री जिनचन्द्रसूरि (द्वितीय) ने फलौदी जाकर श्री पार्श्वनाथ की तीसरी बार यात्रा की। इस श्रवसर पर भगवान् पार्श्वनाथ के भांडागार में तीस हजार जैथल की श्राय हुई। तत्पश्चात् श्री पूज्यजी संघ के साथ पुनः नागौर लाँटे। विकम सम्वत् १३७५ की वैषाख कृष्णा ग्राठम के दिन ठक्कर श्रचल सुश्रावक ने सुल्तान कुतुबुद्दीन से श्राज्ञा निकलवा कर श्रनेक नगरों के विशाल जन-समुदाय के साथ हस्तिनापुर मथुरा, श्रादि महातीथों की यात्रा के लिये संघ निकलवाया। श्री पूज्य जिनचन्द्रसूरि (द्वितीय) ग्रपने जयवल्लभगिरण श्रादि श्राठ साधु श्रौर जर्योद्ध महत्तरा श्रादि श्रनेक साध्वयों एवं विशाल संघ के साथ

१. खरतरगच्छ वृहद् गुर्वावली पृष्ट ६५ व ६६ ।

"""ततः विक्रम सम्वत् १३७५ माघ शुक्ल द्वादश्या

"""कार्यमारोषु महाप्रेक्षणीयेषु, नृत्यमानेषु युवति

जनेषु दीयमानेषु तालारासेषु""" श्री पूज्यै """

श्री वृतग्रहणमालारोपणादि नन्दिमहामहोत्सवश्वके """

59 । ततः सम्वत १३७५ """

नागौर से यात्रार्थ प्रस्थित हुए। क्रमशः श्री नर भट में पार्थ्वनाथ की तीर्थ यात्रा कर संघ कन्यानयन नामक तीर्थ नगर पहुंचा। वहां ख्राठ दिन तक उत्सव करने के पश्चात् ४०० घोड़ों, ४०० शक्टों, ७०० बैलों, और यात्रियों के विशाल संघ के साथ यमुना महानदी को नावों से पार किया और वे हस्तिनापुर पहुंचे।

श्री पूज्य जिनचन्द्रसूरि (द्वितीय) ने संघ के साथ शान्तिनाथ, श्ररनाथ, कुंथुनाथ देवों की यात्रा की। संघ ने इन्द्र पदादि के चढावे बोल कर अपने द्रव्य का सदुपयोग किया। ठक्कर देवसिंह श्रावक ने बीस हजार जैथल बोलकर इन्द्र पद ग्रह्म किया। वहां देव भण्डार में चढावों से एक लाख पचास हजार जैथल की श्राय हुई।

तत्पश्चात् संघ मथुरा तीर्थं की यात्रा करता हुआ दिल्ली के निकट पहुंचा। वर्षाकाल लग चुका था, अतः श्री पूज्यजी ने संघ को विस्तित किया और अचलादि श्रावकों के साथ खंड सराय में चातुर्मासावास के लिये ठहरे। सुलतान के कहने और संघ के आग्रह से "रायाभिओगेगां गणाभिओगेगां" आदि आगम वचनों का अनुसरण करते हुए श्री पूज्यजी चातुर्मासावास काल में ही बागड़देश के श्रावक समुदाय के साथ मथुरा गये और उन्होंने सुपार्श्वनाथ तथा महावीर तीर्थंकरों के मन्दिरों की यात्रा की। यात्रा के पश्चात् चातुर्मासाविध में ही वे पुनः दिल्ली लौटे और शेष चातुर्मास काल खंड सराय में व्यतीत किया।

उन्होंने उस चातुर्मास काल में दो बार स्व० जिनचन्द्रसूरि (प्रथम) के स्तूप की विशाल जनमेदिनी के साथ यात्रा की।

चातुर्मासाविध में ही विहार व तीर्थयात्राएं करने के ग्रौचित्य के सम्बन्ध में स्वर्गीय पंन्यास श्री कल्याग्रविजयजी महाराज ने ग्रपने विचार इस रूप में प्रकट किये—

"ग्राचार्य जिनचन्द्रसूरि के द्वारा दूसरी बार जिनाज्ञा भंग करने का यह प्रसंग है। पहले ग्रापने प्रश्नु जय गिरनार के संघ के साथ वापस भीम-पल्ली ग्राते हुए वायड महास्थान में ग्राषाढ़ी चौदस की ग्रौर बाद में वहां से श्रावण वदी में भीमपल्ली ग्राकर चातुर्मास्य पूरा किया था। इस प्रसंग पर तो लगभग तीथों में जाने ग्राने में ही खासा चातुर्मास्य व्यतीत किया। पट्टावली लेखक कहता है सुरत्राण के उपरोध से ग्रौर संघ के ग्रत्याग्रह से ग्राप मथुरा के लिये निकले थे, जो सरासर भूठा बचाव है। सुरत्राण को तो कोई मतलब ही नहीं था ग्रौर संघ का भी इन्होंने विसर्जन कर दिया था, कितपय बागड़ के श्रावकों के साथ ग्राप खंडसराय चातुर्मास्य व्यतीत करने के लिये ठहरे थे। फिर मथुरा जाने का तात्कालिक क्या कारण उपस्थित हुग्रा कि जिससे बाध्य होकर ग्रापको मथुरा जाना-ग्राना पड़ा।

हमारी राय में दोनों स्थानों पर जिनचन्द्रसूरि ने गफलत की है। प्रथम तो इस प्रकार साध्यों को तीर्थ यात्रा के निमित्त भ्रमण करना निष्कारण भ्रमण बताया है ग्रीर निष्कारण भ्रमण करने पर शास्त्रकार ने प्रायश्चित विधान किया है। तब चात्मिस्य में दिल्ली से मथ्रा जाकर चौमासे में ही वापस दिल्ली भ्राना कितना बुरा दृष्टान्त है, इसका जिनचन्द्रसूरिजी ने कतई विचार नहीं किया। साध्य्यों के लिये संयम यात्रा ही मूख्य यात्रा है। तीर्थ यात्रा दर्शन शुद्धि का कार्सा होने से श्रावकों के लिये खास उपयोगी है । साधुत्रों के लिये नहीं । चारित्र में विराधना लगाकर तीर्थ यात्रा के लिये श्रपने भक्तों का समुदाय इकट्टा करके इधर-उधर घूमते रहना यह खरतर-गच्छ के आचार्यों का प्रचार-मात्र है। जिनेश्वरसूरि, अभयदेवसूरि, जिन-वल्लभसूरि श्रादि को तीर्थ यात्रा निकाल कर तीर्थों में ले जाने वाला कोई नहीं मिला था क्या? खरी बात तो यह है कि वे साधु का कर्त्तव्य-ग्रकर्तव्य समभते थे। चन्द्रावती में जिनपतिसुरि के साथ वार्तालाप करते हुए पौर्णमिक गच्छीय ग्राचार्यश्री ग्रकलंकदेवसूरि ने संघ के साथ साधु को जाने के लिये जो आपत्तियां उठाई हैं और जिनपतिसुरि ने उनका जो समाधान किया है, उसके पढ़ने से पाठक-गए। ग्रच्छी तरह समक सकते हैं कि जिनचन्द्रसूरि की उक्त गफलत ही नहीं किन्तू निष्कारण अपवाद का सेवन है।"

श्री जिनचन्द्रसूरि के ही समान उनके शिष्य श्री जिनकुशलसूरिजी द्वारा भी चातुर्मासाविध में यात्रार्थ भ्रमण करने ग्रादि के सम्बन्ध में भी स्व० पंन्यास श्री कल्याणविजयजी महाराज ने टिप्पणी करते हुए ग्रागे लिखा है:—

"जिनचन्द्रसूरि ने यात्रा निमित्त दो बार चातुर्मास में भ्रमए। करने के जो अपवाद सेवन किये थे, उन पर टिप्पए। करते हुए हम लिख आये हैं कि चातुर्मास्य में इधर-उधर होने की अनागिमक रीति योग्य नहीं है, हमारे उस कथन के अनुसार ही परिए। म श्राया, जिनचन्द्रसूरि दो बार इधर-उधर हुए थे तब उनके पट्टधर श्री जिनकुशलसूरि ने भी चातुर्मास्य में दो बार यात्रार्थ भ्रमए। किया । प्रथम योगिनीपुर निवासी सा. रयपित के संघ के साथ सौराष्ट्र तीर्थ की यात्रा के लिये जाकर वापस भाद्रपद विद ११ को पाटन पहुंचे थे और चातुर्मास्य वहां पर पूरा किया था।

दूसरी बार भीमपिल्ल निवासी सा. वीरदेव के संघ के साथ उन्हीं तीर्थों की यात्रा करने गये श्रीर श्रावरण शुक्ला ११ को वापस भीमपिल्ल में प्रवेश किया था।"

**१. पट्टाव**लि पराग संग्रह, पृष्ठ ३३१–३३२

"इसी प्रकार खरतरगच्छ के ग्राचार्यों ने नाममात्र का निमित्त पाकर चौमासे में इधर-उधर जाने में पाप नहीं समक्ता ग्रीर खूबी यह है कि इनके पिछले युर्वावलीकार लेखक रायाभिद्योगे<mark>सं इस स्रागार को स्रागे कर</mark> इस अनुचित प्रवृत्ति का वचाव करते हैं। उनको समभ लेना चाहिये कि इन बातों में राजाभियोग, गर्गाभियोग लागू ही नहीं होता। राजा साधुक्रों को वर्षाकाल में इधर-इधर होने की ब्राज्ञा क्यों देगा राजनीति तो साधु नट नर्तक स्रादि घुमक्कड़ जातियों को वर्षाकाल में एक स्थान पर रहने की आजा देती हैं, तब खरतरगच्छ के आचार्या को वह वर्षाकाल में घूमने की स्राज्ञा क्यों देगी ? युग प्रधान श्री जिनचन्द्र-सुरिजी वर्षाकाल में बादणाह स्रकबर के पास जाने को रवाना हुए स्रीर जालौर तक पहुंचने के बाद उनको बादशाह की तरफ से समाचार पहुंचे कि वर्षा काल में चलते हुए श्राने की कोई श्रावश्यकता नहीं है, तब श्रापने शेष वर्षाकाल जालौर में बिताया । जहां तक हम समक्र पाये हैं बह यह है कि श्री जिनदत्तसूरि से ही खरतरगच्छ के अनुयायियों को गुरु पारतन्त्रय का उपदेश मिलना प्रारम्भ हो गया था, उसके ही परि**गामस्वरूप खरतरग**च्छ में यह बात एक सिद्धान्त बन गयी है कि स्नागम **से स्नाचार्य परम्परा स्नधिक** बलवती है। किसी प्रसंग पर श्राचरेगा के विपरीत श्रागम की बात होगी तो आगमिक नियम को छोड़कर आचरणा की बात की प्रमाण माना जावेगा, शास्त्र विरुद्ध यात्रार्थ भ्रमण ग्रीर वर्षाकाल तक की उपेक्षा करना उसका कारए। एक ही है कि इस प्रकार की प्रवृत्तियों के विरुद्ध कुछ भी कह नहीं सकते थे, ठीक है, गुरु पारतन्त्र्य में रहना चाहिये परन्तु पारतन्त्र्य का अर्थ यह तो नहीं होना चाहिये कि शास्त्र विरुद्ध अथवा लोक प्रवृत्तियों के सम्बन्ध में भी गुरुग्रों को कुछ नहीं कहा जाय, ग्रांखें मूंदकर गुरुग्रों की प्रवृत्तियों को निभाने का परिसाम यह होगा कि धीरे-धीरे गुरु और मच्छ द्निया से विदा हो जाएंगे।"

उपरिवर्णित तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर यह स्थिति स्पष्ट हो जाती है कि यदि वर्द्धमानसूरि एवं जिनेश्वरसूरि द्वारा चालुक्यराज और उनकी राजसभा के समक्ष की गई घोषणा के अनुसार उनकी परम्परा के पट्टूधर पंचांगी में से एकमात्र आगमों को ही सर्वोपरि और परम प्रामाशिक मानते रहकर पंचांगी के शेष भाग निर्यु क्ति, भाष्य, वृत्ति और चूर्णियों को आगमों की कोटि में अर्थात् आगमों के समान ही निर्णायक अथवा परम मान्य नहीं मानते तो भगवान महावीर के घमसंघ में न शिथिलाचार ही पनपता, न विकृतियां ही उत्पन्न होतीं, और न समय-समय पर महापुरुषों को कियोद्धार के रूप में धर्म-कान्तियां ही करनी पड़तीं।

ग्रागमों के गहन अर्थ को समभने-समभाने में निर्यु क्तियां, वृक्तियां, भाष्य ग्रौर चूिंगयां बड़ी सहायक हैं, इसमें कोई दो मत नहीं, किन्तु कोई भी एक सैद्धान्तिक बात का मूलागम में कोई उल्लेख नहीं, कोई इंगित तक नहीं, वह बात निर्यु क्ति, भाष्य ,वृत्ति श्रौर चूरिंग में विस्तार से उल्लिखित हो श्रौर जैनधर्म के श्राधारभूत सिद्धान्तों श्रिहिसा, सत्य, श्रस्तेय, ब्रह्मचर्य, श्रपरिग्रह के विपरीत हो, श्रागमों की भावना के प्रतिकूल हो तो उस स्थिति में श्रागमों की उपेक्षा कर निर्यु क्तियों श्रादि को सर्वोपरि श्रामाशिक मान लेना सम्यक्तान, सम्यक्षिन, सम्यग्वारित्र की परिभाषा में नहीं श्रा सकता। जैसाकि ऊपर बताया जा चुका है संघ भेद, सम्प्रदाय भेद, मान्यता भेद श्रादि सभी भेदों, बिखरावों का मूल उद्गम स्थल श्रथवा मूल कारश पंचांगी को श्रागमों के समान ही श्रामाशिक मानने, न मानने की भावना ही रही है।

# खरतरगच्छ को पट्टावली

खरतरगच्छ की विभिन्न समय में लिखी गई अनेकों पट्टाविलया उपलब्ध होती हैं। उनमें कित्यय पट्टधरों के कम और नामों के सम्बन्ध में विभिन्नता दिष्टगोचर होती है। उन सब पट्टाविलयों को यहां उद्धृत करना और उनमें उल्लिखित पट्टधरों के नामों एवं नाम कम सम्बन्धी विभेदों के औचित्यानौचित्य पर विचार करना सम्भव नहीं। क्योंकि इसमें अनावश्यक रूपेण ग्रन्थ का कलेवर बड़ा हो जायगा और प्रत्येक विभेद के सम्बन्ध में ठोस प्रमाणों के श्रभाव के कारण सत्यान्वेषी पाठकों को कोई विशेष लाभ भी नहीं मिलेगा।

इस प्रकार की स्थित में खरतरगच्छ के सित्तरवें ग्राचार्य जिनमहेन्द्रसूरि के ग्राचार्य काल में विक्रम की १६वीं बीसवीं शताब्दी के संधिकाल में बनाई गई पट्टावली के केवल पट्टकम को ही शोधािथयों के लिये उपयोगी कतिपय उल्लेखों के साथ यहां प्रस्तुत करना पर्याप्त समका जा रहा है। यह पट्टावली खरतरगच्छ की ग्रन्यान्य ग्रिधकांश पट्टावलियों के साथ पर्याप्त ग्रंशों में मिलती-जुलती है, इससे विश्वास किया जाता है कि इस पट्टावली के रचनाकार ने ग्रंपने से पूर्व के ग्रनेक पट्टावलीकारों को ग्रंपने सम्मुख रखते हुए इस पट्टावली की रचना की होगी। इस बात को ध्यान में रखते हुए भी ग्राचार्यश्री जिनमहेन्द्रसूरि के समय में निर्मित इस पट्टावली को यहां उद्धत करना पर्याप्त समक्ता गया है। २६ पत्रों की यह पट्टावली संस्कृत भाषा में लिखी गई है। लेखक ने प्रारम्भिक शीर्षक में इसका नाम पट्टावली के स्थान पर गुर्वावली लिखा है। इसमें उल्लिखित निर्वाण सम्वत् १ से लेकर विक्रम सम्वत् १ ८६२ में इस परम्परा के ७०वें पट्टपर ग्रासीन श्री जिनमहेन्द्रसूरि तक भगवान् महावीर के पट्टघरों का पट्टकम दिया है, जो इस प्रकार है:—

- १. सुधर्मा स्वामी
- २. जम्बू स्वामी

- ३. प्रभव स्वामी
- ४. शय्यंभवसूरि
- ५. यशोभद्रसूरि
- ६. संभूत विजय
- ७. भद्रबाहु स्वामी
- स्थूलभद्र
- ६. आर्य महागिरि
- १०. ऋार्य सुहस्ती
- ११. सुस्थितसूरि : इनसे कोटिकगच्छ निकला ।
- १२. इन्द्रदिन्नसूरि
- १३. दिन्नसूरि
- १४. सिंहगिरि
- १५. वज्य स्वामी
- १६. त्रज सेनाचार्य (नागेन्द्र, चन्द्र, निर्वृत्ति स्रौर विद्याघर इन चार शिष्यों से चार कुलों की उत्पत्ति ।)
- १७. चन्द्रसूरि
- १८. समन्तभद्रसूरि (वनवासी)
- १६. वृद्धदेवसूरि
- २०. प्रद्योतनसूरि
- २१. मानदेवसूरि
- २२. मानतुंगसूरि (भक्तामर स्तोत्र कर्ता)
- .२३. वीरसूरि (इसी अविध में देविद्धिगिए क्षमाश्रमए। ने वल्लभी में वीर निर्वाण सम्बत् ६८० से आगमों का लेखन प्रारम्भ करवाया । वीर निर्वाण सम्वत् ६६३ में भाद्रपद शुक्ला पंचमी के स्थान पर चौथ को पर्यू षए। पर्व मनाया ।)
- २४. जयदेवसूरि
- २५. देवानन्दसूरि
- २६. विक्रमसूरि
- २७. नरसिंहसूरि
- २८. समुद्रसूरि
- २६. मानदेवसूरि
- ३०. विबुधप्रभसूरि
- ३१. जयानन्दसूरि
- ३२. रविप्रभमूरि
- ३३. यशोप्रभमूरि
- ३४. विमलचन्द्रसूरि

- ३४. श्री देवसूरि (इनके सुविहित मार्गाचरण में सुविधि गच्छ के नाम से भी खरतरगच्छ की प्रसिद्धि हई।)
- ३६ श्री नेमिचन्द्रसूरि
- ३७. श्री उद्योतनसूरि (इनसे ८४ गच्छों की उत्पत्ति हुई।)
- ३८ वर्द्धमानसूरि
- ३६. जिनेश्वरसूरि बुद्धिसागरसूरि "जिनेश्वरसूरिमुद्दिश्य खरा एते इति राज्ञा प्रोक्तं । ततः एव खरतर विरुदं लब्धं, तथा चैत्यवासिनां हि पराजय प्रापणात् कंवला इति नामधेयं प्राप्ता । एवं च सुविहित पक्ष-धारका जिनेश्वर सूरयो विक्रमतः १०८० वर्षेः खरतर विरुद्ध धारका जाताः ।"
- ४०. जिनचन्द्रसूरि
- ४१. अभयदेवसूरि
- ४२. जिनवल्लभसूरि
- ४३. जिनदत्तमूरि (इनके समय में जिनशेखराचार्य से रुद्रपल्लीय शाखा निकली। जिनदत्तसूरि से सम्बन्धित उल्लेखों के ग्रनन्तर ग्रनुष्टुप् छन्द में निम्नलिखित ६ चरण लिखे हुए हैं:

श्री जिनदत्तसूरीसां, गुरुसां गुरावर्णनम् । मया क्षमादिकत्यासा, मुनिना लेशतः कृतम् ।। सुविस्तरेसा तत्कर्तुं, सुराचार्योऽपि न क्षमः ।।१।।

इस डेड श्लोक के उल्लेख से प्रारम्भ में किये गये हमारे इस ग्रमुमान की पुष्टि होती है कि इस पट्टावली के रचनाकार ने ग्रन्य पट्टावलियों को ग्रपने समक्ष रखकर इस पट्टावली की रचना की होगी।)

- ४४. श्री जिनचन्द्रसूरि
- ४५. श्री जिनपतिसूरि
- ४६. जिनेश्वरसूरि (द्वितीय)
- ४७. जिनप्रबोधसूरि
- ४८. जिनचन्द्रसूरि (इनके समय में खरतरगच्छ की राजगच्छ के नाम से भी प्रसिद्धि हुई ।)
- ४६. जिनकुगलसूरि
- ४०. जिनपद्मसूरि
- ४१. जिनलब्बिसूरि
- ५२. श्री जिनचन्द्रसूरि
- ५३. जिनोदयस्रि (इनके समय में विकम सम्वत १४२२ में वेगड खरतर णाखा निकली।)

- ५४ जिनराजसूरि
- ४५. जिनभद्रसूरि (इसी गच्छ के सागर चन्द्राचार्य ने विकम सम्वत् १४६१ में जिनवर्द्धनसूरि को श्रिविष्ठित किया था। जिनवर्द्धनसूरि पर चौथे वृत (ब्रह्मचर्य वृत) के भग का दोप लगाया गया श्रौर उनके स्थान पर जिनभद्रसूरि को पट्टधर बनाया गया। इन्हीं के समय में जिनवर्द्धनसूरि से खरतरगच्छ में एक नई पिष्पलक शाखा का उद्भव हुआ)।
- ४६. जिनचन्द्रसूरि (इन्होंने अनेक विद्वान् मुनियों को आचार्यपद पर अधिष्ठित किया। इनके समय में विक्रम सम्वत् १४०८ में अहमदा-बाद में लौंका नामक लेखक ने प्रतिमा पूजा का विरोध किया और वि० सं० १४२४ में लौंका के नाम से मत प्रचलित हुआ।)
- ५७. जिनसमुद्रसूरि
- ४६. जिनहंससूरि (इनके समय में आचार्य शान्ति सागर ने खरतरगच्छ में आचार्यिया शाखा का प्रचलन किया ।)
- ५६. जिन माशिक्यसूरि (इनके समय में खरतरगच्छ में शिथिलाचार का प्राबल्य बढ़ा। इन्होंने कियोद्धार का इढ़ संकल्प कर ग्रजमेर की ग्रोर विहार करने का निश्चय किया किन्तु देराउल से जैसलमेर लौटते समय वि० सं० १६१२ ग्राषाढ़ शुक्ला पंचमी को ग्रापका स्वर्गवास हो गया ग्रौर इस प्रकार ग्रापका कियोद्धार करने का स्वप्न ग्रधूरा ही रह गया।)
- ६०. जिनचन्द्रसूरि (इन्होंने विक्रम सम्वत् १६१२ में क्रियोद्धार किया। वि० सं० १६२१ में श्रापके आचार्य काल में भाव हर्षोपाध्याय ने भाव हर्षीया खरतर शाखा को जन्म दिया। ग्रापने अनेक चमत्कारिक कार्य किये और वि० सं० १६७० में श्रापका स्वर्भवास हो गया।)
- ६१. जिनसिंहसूरि
- ६२. जिनराजसूरि (म्रापके समय में म्रापके शिष्य जिनसागरसूरि ने वि० सं० १६८६ में लघ्वाचार्य खरतर शाखा को जन्म दिया। म्रापने नैषघ काव्य पर जैनराजीय नाम की एक टीका की रचना की। वि० सं० १६९६ में म्रापके स्वर्गवास के कुछ ही समय पश्चात् वि० सं० १७०० में रंग विजय गिए। ने रंग विजया शाखा को जन्म दिया और कुछ ही समय पश्चात् श्री सार उपाध्याय ने खरतरगच्छ में श्री सारीय शाखा प्रचलित की।)
- ६३. जिनरत्नसूरि
- ६४. जिनचन्द्रसूरि
- ६५. जिनमुखसुरि
- ६६. जिनभक्तिसूरि

- ६७. जिनलाभसूरि
- ६८. जिनचन्द्रसूरि
- ६१. जिनहर्षसूरि
- ७०. जिनमहेन्द्रसूरि (आपके समय में शिथिलाचार और साम्प्रदायिक विद्वेष अपनी पराकाष्ठा पर पहुंच गया था। इस सम्बन्ध में इसी गकरण में पहले पर्याप्त प्रकाश डाला जा चुका है। आपका जन्म विक्रम सम्वत् १८६७ में और आचार्यपद वि० सं० १८६२ में जोधपुर नगर में मरुधर नरेश महाराजा मानसिंह जी के राज्य काल में हुआ।)

-: o :--

# उपकेशगच्छ

उपकेशगच्छ के सम्बन्ध में "उपकेशगच्छ पट्टावली" ग्रौर "भगवान पार्श्वनाथ की परम्परा का इतिहास" (भाग १ ग्रौर २) नामक वृहदाकार ग्रन्थों में विस्तार-पूर्वक इस गच्छ के प्रथम ग्राचार्य से लेकर द्धवें ग्राचार्य देव गुप्तसूरि के समय ग्रर्थात् विक्रम की बीसवीं शताब्दी के ग्रन्त तक का इतिहास उपलब्ध होता है।

यद्यपि भगवती सूत्र में स्पष्ट उल्लेख है कि श्रमण भगवान् महावीर द्वारा धर्मतीर्थं की स्थापना के ग्रनन्तर पार्श्वनाथ सन्तानीय ग्राचार्य केशि श्रमण ग्रादि सभी श्रमणों ने चातुर्याम धर्म का परित्याग कर प्रभु महावीर द्वारा प्रदक्षित पंच महावत स्वरूप श्रमण धर्म को ग्रंगीकार किया तथापि पट्टावलीकार ने उपकेशगच्छ को २३वें तीर्थंकर पुरुषादानीय भगवान् पार्श्वनाथ की ग्रविच्छिन्न परम्परा का मूल ग्रंग बताते हुए इसे श्रमण भगवान् महावीर के धर्म संघ से पृथक् स्वतन्त्र धर्म संघ बताने का प्रयास किया है। यह वस्तुतः एक ऐसा ग्राश्चर्यकारी प्रयास है, जिस पर गहन चिन्तन-मनन के उपरान्त भी विश्वास नहीं किया जा सकता।

उत्तरवर्त्ती तीर्थंकर के धर्म शासन के साथ-साथ किसी पूर्ववर्त्ती तीर्थंकर का भी धर्म शासन चला हो इस प्रकार का एक भी उदाहरए। शास्त्रों में उपलब्ध नहीं होता। पारस्परिक प्रतिस्पद्धी के परिगामस्वरूप विभिन्न गच्छों में उत्पन्न हुए कलह, विद्वेष एवं ग्रहंभाव के वातावरण में किसी समय उपकेशगच्छ को सर्वाधिक प्राचीन, यहां तक कि भगवान् महावीर से भी पूर्व का गच्छ सिद्ध करने के व्यामोहा-भिभूत किसी उपकेशगच्छीय ग्राचार्य के मस्तिष्क की यह वस्तुतः कपोल कल्पना मात्र ही सिद्ध होती है। तथापि किसी गच्छ विशेष की स्वतन्त्र भावना को ठेस न पहुँचे इसी दिष्ट से उपकेशगच्छ का पूर्ण परिचय इस ग्रन्थमाला में दिया जा रहा है।

१. उपकेशगच्छ के ५५वें ब्राचार्य देवगुष्तसूरि द्वारा निर्मित भगवान् पार्श्वनाथ की परम्परा का इतिहास । देवगुष्तसूरि ने विक्रम सम्बत् १९६३ की फाल्गुन कृष्णा छठ के दिन स्थानकवासी ब्राचार्य श्री श्रीलालजी महाराज के पास दीक्षा ली । कुछ वर्ष पर्स्तात् ही वे गृहस्थ बन गये और विक्रम सम्बत् १९७२ में उन्होंने रत्नविजयजी के पास संवेगी दीक्षा ग्रहण कर ली और कुछ समय पश्चात् श्रापको उपकेशगच्छ के श्राचार्य पद पर ग्रीधिष्ठत किया गया । मारवाड़ के वीसलपुर नामक ग्राम में श्रीष्ठिवर श्री नवलमलजी की धर्म परायणा धर्मपत्नी रूपादेवी की कुश्ली से श्रापका विक्रम सम्बत् १९३८ की अपित्रन श्रुक्ता दशमी को जन्म हुन्ना । श्रापका जन्मनाम घेवरचन्द रखा गया ।

भगवान् पार्श्वनाथ के निर्वाण के अनन्तर कमशः हुए उनके चार पट्टघरों-प्रथम पट्टघर गणधर शुभदत्त, द्वितीय आचार्य हिरदत्त, तृतीय आचार्य समुद्रसूरि और चतुर्थ पट्टघर आचार्य केशी श्रमण का यित्कचित् जीवन परिचय प्रस्तुत ग्रन्थ-माला के प्रथम भाग में श्रीर छठे आचार्य रत्नप्रभसूरि का परिचय द्वितीय भाग में यथास्थान दिया जा चुका है।

अब यहां उपकेशगच्छ के पांचवें आचार्य स्वयंप्रभ और सातवें आचार्य से ७२वें आचार्य तक का इस गच्छ की पट्टावली में यथोपलब्ध कमिक परिचय यहां दिया जा रहा है:—

- ५. स्राचार्य स्वयंप्रभसूरि—स्रापका जन्म विद्याधर वंश में हुन्ना था। स्राचार्य केशिकुमार के पास स्रापने श्रमण धर्म की दीक्षा ग्रहण की। स्रपने स्नाचार्य काल में देश के सुदूरस्थ प्रदेशों में विहार कर स्रापने स्रनेकों स्रजैनों को जैन धर्माद-लम्बी बनाया। भगवाम् महावीर के प्रथम पट्टधर सुधर्मा स्वामी स्नौर द्वितीय पट्टधर जम्बू स्वामी के समय में स्नापका स्रस्तित्व माना जाता है। स्नाचार्य स्वयंप्रभ उपकेश गच्छीया पट्टावली के स्रमुसार वीर निर्वाण सम्वत् ४२ में स्वर्गवासी हुए।
- ६. आचार्य रत्नप्रभसूरि—आपका परिचय जैन धर्म का मौलिक इतिहास भाग २ में, पृष्ठ ३७६-३८० पर दिया जा चुका है।

पूर्वोल्लेखानुसार ग्रापने ग्रोसियां के मृत प्रायः जामाता का विषापहार कर उसे पूर्ण स्वस्थ किया ग्रौर उससे प्रभावित हो ग्रोसियां निवासी सवा लाख क्षत्रियों ने जैन धर्म स्वीकार किया। उसी चमत्कार पूर्ण घटना की स्मृतिस्वरूप पार्श्वनाथ परम्परा का नाम उपकेशनगर (ग्रोसियां) के नाम पर उपकेशगच्छ के नाम से लोक में प्रसिद्ध होना श्रनुमानित किया जाता है। ग्रापने ग्रपने एक शिष्य कनकप्रभ को कोरंटक में श्राचार्य पद देकर कोरंटकगच्छ की भी स्थापना की।

- ७. श्राचार्य यक्षदेवसूरि— उपकेशगच्छ के छठे महान् प्रभावक श्राचार्य रत्नप्रभं के पश्चात् उनके पट्ट पर सातवें श्राचार्य यक्षदेवसूरि वीर निर्वाण सम्वत् ५४ में श्राचार्य पद पर श्रासीन हुए।
  - ८. कक्कसूरि।
  - ६. भ्राचार्य देवगुप्त।
  - १०. सिद्धसूरि ।
  - ११. स्राचार्य रत्नप्रभ (द्वितीय)
  - १२. म्राचार्य रत्नप्रभ (तृतीय)
- १. जैन धर्म का मौलिक इतिहास भाग १, प्रथम संस्कररा, पृष्ठ ३२७-३२८
- २. जैत धर्म का मौलिक इतिहास भाग २, प्रथम संस्कररा, पृष्ठ ३७६-५०

- १३. यक्षदेवसूरि (द्वितीय)
- १४. देवगुप्तसूरि (द्वितीय)
- १५. ग्राचार्यसिद्ध (द्वितीय)
- १६. म्राचार्य रत्न प्रभ (चतुर्थ)
- १७. म्राचार्य यक्षदेव (तृतीय)

इस ब्राचार्य को पांच सौ साधुग्रों ग्रौर ग्रनेकों श्रावकों के साथ म्लेच्छों द्वारा महुग्रा की लूट के समय बन्दी बना लिया गया था । एक म्लेच्छ बने हुए श्रावक ने इन ग्राचार्य को किसी तरह बचा कर निकाला। श्रमणों के ग्रभाव में कहीं गच्छ का उच्छेद नहीं हो जाय इस ग्रागंका से श्रावकों ने ग्रपने ११ पुत्र इनके चरणों में साधु बनाने के लिये प्रस्तुत किये, जिन्हें श्रापने दीक्षित किया ग्रौर ग्राहड़ नगर में पहुंचे। यह घटना विक्रम सम्वत् १०० के पण्चात् की बताई जाती है।

इन्होंने नागेन्द्र, चन्द्र, निर्वृत्ति स्रौर विद्याधर नाम के चार गच्छ स्थापित किये।

- १=. कर्कसूरि (तृतीय)
- १६. ग्राचार्यं देवगुप्त (तृतीय)
- २०. सिद्धसूरि (तृतीय)

इन्होंने अपने शिष्यों में से किसी को आचार्य पद न देकर केक्सी "महत्तर" की पदवी दी।

- २१. महत्तर रत्नप्रभसूरि (पचम)
- २२. महत्तर यक्षदेवसूरि (चतुर्थ)

इन्होंने समन्तभद्र सन्तानीय नाना मुनि को कोरंटक गच्छ का श्राचार्य बनाया। नन्नाचार्य के बाद उनके एक मुनि यक्षदेवसूरि ने कृष्णाचार्य को श्रनेक श्राचार्य परम्परा वाले सूरिपद हीन इस गच्छ का सूरि बना कर श्रपना उत्तराधिकारी घोषित किया।

२३. श्राचार्य कक्क (चतुर्थ) । बही कृष्ण ऋषि श्राचार्य कक्क (चतुर्थ) के नाम से विख्यात हुए ।

- २४. श्राचार्य देवगुप्त (चतुर्थ) ।
- २५. ग्राचार्य जयसिंह।
- २६. ग्राचार्य वीरदेव।

इन्होंने अपने जीवन काल में ही सत्तावीसवें आचार्य को बनाया। पर आज्ञा-वर्त्ती न रहने के कारण उन्हें हटाकर कक्कसूरि (पंचम) को आचार्य बनाया। पर ये भी गुरु स्राज्ञा में स्रिधिक दिन नहीं रहे अतः २ दवें पट्ट पर कक्क सूरि (षष्टम) को स्राचार्य पद पर नियुक्त किया।

- २१. देवगुप्तसूरि (पंचम)
- ३०. सिद्धसूरि (पंचम)
- ३१. रत्नप्रभ सूरि (सप्तम) । इनके एक शिष्य उदयवर्द्धन से 'द्विवन्दनीक गच्छ' श्रीर तपागच्छ के साथ इसके सम्मेलन से तपारत्न शाखा निकली ।
  - ३२. श्राचार्यं यक्षदेव (षष्टम)
- ३३. कक्कसूरि (षष्टम) ये बड़े ही समर्थं ग्राचार्य हुए। इन्होंने ग्रपने गच्छ की नवीन व्यवस्थाएं कीं। इन्होंने यह निर्णय किया कि ग्राचार्य रत्नप्रभ ग्रीर ग्राचार्य यक्षदेव जैसे ग्राचार्य ग्रब ग्रामे के समय में नहीं होंगे। ग्रत: ग्रब भविष्य में किसी ग्राचार्य का नाम रत्नप्रभ या यक्षदेव नहीं रखा जाकर केवल कक्कसूरि, देवगुप्तसूरि ग्रीर सिद्धसूरि इन तीन ही नामों में से कोई एक नाम रखा जाय।

इन्होंने नागेन्द्र श्रौर चन्द्रगच्छ के सम्तन्ध में भी सुधार किया। इनके समय में पार्श्वनाथ सन्तानीय सन्त समुदाय चन्द्रगच्छ में सम्मिलित हुश्रा। श्राचार्य उदय-वर्द्धन का समुदाय भगवान् पार्श्वनाथ श्रौर भगवान् महावीर दोनों ही की श्रमण परम्पराश्रों को मानने लगा श्रौर "द्विवन्दनीक गच्छ" के नाम से प्रसिद्ध हुश्रा श्रौर श्रन्त में तपागच्छ के साथ मिल गया। तपागच्छ श्रौर द्विवन्दनीक गच्छ का सम्मिलित स्वरूप तपारत्नगच्छ के नाम से प्रचलित हुश्रा।

श्रापने उपकेश गच्छ की सुन्दर, प्रभ, कनक, मेरु, सार, चन्द्र, सागर, हंस, तिलक ग्रादि २२ शाखाएं स्थापित की ।

- ३४. स्राचार्यं देवगुप्त (षष्टम)
- ३५. स्राचार्य सिद्ध (षष्टम)
- ३६. श्राचार्यं कक्क (सप्तम)
- ३७. भ्राचार्य देवगुप्त
- ३८. सिद्धसूरि (सप्तम)
- ३६. ग्राचार्यं कक्क (ग्रष्टम)
- ४०. स्राचार्यं देवगुप्त (स्रष्टम) । स्रापका जन्म विक्रम सम्वत् १६५ में क्षित्रिय कुल में हुआ । इनको वीगा। बजाने का बड़ा रस था। ये किसी तरह वीगा। बजाना नहीं छोड़ सके। अतः संघ के दबाव से दूसरे मुनि को स्राचार्य पद दे वे लाट प्रदेश में चले गये। स्रापकी इस किया शिथिलता के कारण संघ ने यह निर्णय किया कि भविष्य में उपकेश गच्छ में विशुद्ध जैन मातृकुल एवं पितृकुल वाले मुनि को ही संघ का स्रिधनायक बनाया जाय।
  - ४१. ग्राचार्य सिद्ध (ग्रष्टम)

- ४२. स्राचार्य कक्क (नवम)
- ४३. देवगुप्तसूरि (नवम)
- ४४. सिद्धसूरि (नवम)
- ४५. कवकसूरि (दशम)
- ४६. देवगुप्तसूरि (दशम)
- ४७. सिद्धसूरि (दशम) : ग्रापके शिष्य जम्बूनाग ने लोद्रवा के राजा तनु का वर्षेफल निकाल कर यह भविष्यवासी की कि यवन मुमुचि (मुहम्मद गजनवी) द्वारा श्राकमसा किया जायगा श्रौर वह हार जायगा।

आपके आचार्यकाल में कोरंट गच्छ के आचार्य नन्न द्वारा अनेक वंशों को जैन वंश में सम्मिलित किया गया।

- ४८. कक्कसूरि (एकादशम)
- ४६. देवगुप्तसूरि (एकादशम)
- ५०. सिद्धसूरि (एकादशम)
- ५१- आचार्यं कक्क : ये आचार्यं घोर तपस्वी माने गये हैं। विक्रम सम्वत् ११५५ में ये आचार्य पद पर आसीन हुए और जीवन भर एकान्तर उपवास और पारणे के दिन आयम्बिल करते रहे। इनका आचार्य हेमचन्द्र बड़ा सम्मान करते थे। इन्होंने शिथिलाचार को मिटाने के लिये अनेक साधु-साध्वियों को त्याग कर कियोद्धार किया और तब से यह गच्छ ककुदाचार्य गच्छ के नाम से प्रसिद्धि को प्राप्त हुआ। आप ५७ वर्ष तक आचार्य पद पर रहे और विक्रम सम्वत् १२१२ में आपका स्वर्गवास हुआ।
- ४२. देवगुप्तसूरि (बारहवें): उपकेशगच्छ के ४१वें ग्राचार्य कक्कसूरि द्वारा कियोद्धार और ककुदाचार्य गच्छ की स्थापना के पश्चात् देवगुप्तसूरि ग्राचार्य पद पर श्रासीन हुए और लगभग ६७ वर्ष तक ग्राचार्य पद पर रहे। ग्रापका समय लगभग ११६४ से १२३२ का बताया जाता है।
- ४३. सिद्धसूरि : स्रापके समय में स्त्रशाहिल्लपुर पट्ट्या में यशोदेव धनदेव ने है। हजार ग्रन्थाग्रन्थ प्रमारा नवपद टीका की रचना की ।
  - ५४. ग्राचार्य कक्क।
- ४५. देवगुप्तसूरि: श्रापका समय विक्रम सम्वत १२५२ का बताया गया है।
  - ५६. सिद्धसूरि ।
  - ५७. कक्कसूरि।
  - ४८. देवगुप्तसूरि।
- ४६. सिद्धसूरि : ग्रापके समय में विक्रम सम्वत् १२४२ में शाहबुद्दीन गौरी द्वारा ग्रोसियां पर ग्राक्रमण हुग्रा ।

६० आचार्यकका

६१. ग्राचार्य देवगुप्त : ये बड़े विद्वान् ग्राचार्य थे।

६२. ग्राचार्य सिद्ध ।

६३. ग्राचार्यकका।

६४. देवगुप्तसूरि ।

६५. सिद्धसूरि: म्रापका समय विक्रमीय १३३० का बताया जाता है।

६६. कक्कसूरि: सम्वत् १३७१ में शाह शहजागर ने भ्रापका पद महोत्सव किया।

६७. स्राचार्य देवगुप्त ।

६८. श्री सिद्धसूरि।

६६. ग्राचार्य कक्क।

७०. स्राचार्य देवगुप्त ।

७१. आचार्य सिद्धः सम्वत् १५६५ में मन्त्री लोलागर ने मेड्ता में आपका पद महोत्सव किया। आपके देव कल्लोल नामक उपाध्याय ने 'कालिकाचार्य कथा' की सम्वत् १५६६ में रचना की।

७२. आचार्य कक्क : श्रापको विक्रम सम्वत् १५६६ में जोधपुर में श्राचार्य पद पर आसीन किया गया । ग्रापके समय में कोरटगच्छ श्रौर तपागच्छा एक-दूसरे में मिल गये श्रौर "कोरटा तपागच्छ" का जन्म हुआ।

—: o :—

-सम्पादक

१. प्रस्तुत इतिहास ग्रन्थमाला के इस चतुर्थं भाग में वीर निर्वाण सम्वत् २००० तक के आसपास का ही इतिहास दिया जा रहा है । अतः उपकेश गच्छ पट्टावली में उल्लिखित आचार्यों का भी इसी काल तक का विवरण प्रस्तुत किया गया है ।

# भ्रं चलगच्छ

हुण्डावसर्पिणी काल के प्रभाव से उदित हुई द्रव्य परम्पराश्चों द्वारा विकृत एवं धूमिल कर दिये गये जैनधर्म के स्वरूप को लोक में, जन-जन में पुन: श्रागमान्तुसारी विशुद्ध मूल रूप में संस्थापित श्रथवा प्रतिष्ठापित करने की दिशा में समयसमय पर जिन यशस्वी गच्छों के श्राचार्यों ने उत्कट त्याग एवं तपश्चर्या के माध्यम से शासन हितकारी प्रशस्त एवं प्रबल प्रयास किये, उनमें श्रंचलगच्छ का नाम भी जैन इतिहास में सदा श्रग्रणी एवं उल्लेखनीय रहेगा।

श्रंचलगच्छ की संस्थापना से लेकर श्राज तक उसकी सब से बड़ी विशेषता यह रही है कि इस गच्छ के श्राचार्यों तथा श्रमगों ने पारस्परिक वैमनस्योत्पादक खण्डन-मण्डनात्मक प्रपंचों से कोसों दूर रह कर एक मात्र अपने लक्ष्य की श्रोर अग्रसर होते रहने की सृजनात्मक नीति को ही श्रपनाये रखा।

मध्ययुगीन जैन वांग्मय के अध्ययन से यह तथ्य प्रकाश में आता है कि अपने गच्छ के अतिरिक्त शेष सभी गच्छों को हीन से हीनतर शब्दों अथवा सम्बोधनों से सम्बोधित करने वाले गच्छित्रिशेष के प्रतिष्ठित पद पर आसीन आलोचक श्रमणों ने अंचलगच्छ के आचायों, साधु-साध्वियों एवं अनुयायियों को "स्तिनिक" (स्तनों को ढंकने वाली साड़ी, लूगड़ी अथवा ओढ़नी के अंचल-पल्ले का उपयोग करने वाले) जैसे हल्के शब्द से सम्बोधित किया, जैनाभास, उत्सूत्रप्ररूपक, जमाली (प्रथम निह्नव) के वंशज अथवा अनुयायी तक लिख डाला, किन्तु अंचल-गच्छीय किसी श्रमण, उपाध्याय अथवा आचार्य ने उफ तक नहीं किया। सब ने बड़े संयम के साथ समभाव रखते हुए उस गरल का अमृतवत् पान कर लिया। केवल

 <sup>(</sup>क) शतपदीवचनात्-महेन्द्रसूरिकृत शतपदीनाम्नः स्तनिकमत समाचारी ग्रन्थात पूर्वं आंचलिकमतप्रवृत्तिकाले ।
 —प्रवचनपरीक्षा, पूर्वभाग, वि० ५ पु० ४३६

<sup>(</sup>ल) येन कारणेन तीर्थात् बहिर्भवने स्तिनिकस्य महत् चिह्नं तेन कारणेनेह मुखबस्त्रिका-स्थापनप्रकरणां पूर्णिमापक्षस्थितोऽपि च श्री वर्द्धमानाचार्यं स्रकार्षीत्.... —वही—पृ० ४५०

<sup>(</sup>ग) तीर्थबाह्यो राकारक्तोऽपि निजसमुदायात् बहिभूतस्तिनिक प्रतिबोधाय मुखवस्त्रिका-व्यवस्थापकं प्रकरणं कृतवान् ।

<sup>—</sup>वही—पृ० ४५०

अपने गच्छ को ही दूध का धुला स्वच्छ-अच्छ-निर्मल एवं सच्चा सिद्ध करते के प्रयास में अन्य गच्छ के अनुयायियों के लिये कठोर, कटु एवं हल्के विशेषणों का प्रयोग करने वाले तपागच्छ के विद्वान् लेखकों को खरतरगच्छीय लघु शाखा के आचार्य जिनप्रभ ने उसी सिक्के में उत्तर दे कर इस प्रकार के लेखकों का मुंह बन्द कर दिया। किन्तु अंचलगच्छ के विद्वान् लेखकों ने अपने संघ पर कीचड़ उछालने वाले लेखकों के और उनके गच्छ के विरुद्ध कभी कहीं एक शब्द तक नहीं लिखा।

खरतरगच्छ के समान अंचलगच्छ की उत्पत्ति भी वस्तुतः शिथिलाचार के गहन दलदल में धंसे जिनशासन-संघरथ के उद्धार हेतु किये गये कियोद्धार के परिस्तामस्वरूप ही हुई। अन्तर केवल इतना है कि खरतरगच्छ के मूल पुरुष वर्द्धमानसूरि ने चैत्यवासी परम्परा का परित्याग करके आमूलचूल कियोद्धार अथवा समग्र धर्मकान्ति का सूत्रपात किया था और अंचलगच्छ के पूर्व पुरुष विजयचन्द्रसूरि ने चैत्यवासी परम्परा जैसी किसी भिन्न परम्परा से नहीं वरन् शिथिलाचार में निमग्न सुविहित परम्परा से ही निकल कर कियोद्धार का शंखनाद बजाया था। विजयचन्द्रसूरि ने जिस समय अपने गुरु और अपनी सुविहित परम्परा से पृथक् होकर कियौद्धार किया, उस समय चतुर्विध संघ में चारों और व्याप्त शिथिलाचार के परिस्तामस्वरूप निर्दोष एषस्तिय अशन-पान का मिलना भी एक प्रकार से असंभव सा हो गया था। इस कारस कियोद्धार के अपने लक्ष्य की पूर्ति हेतु विजयचन्द्रसूरि ने अपने तीन साथी साधुओं के साथ अपने प्रास्ते की भी बाजी लगा दी।

# श्रंचलगच्छ के उद्भव की पृष्ठभूमि

विक्रम की सोलहवीं शताब्दी के उत्तरार्द्ध में अंचलगच्छ के आचार्य भाव-सागरसूरि द्वारा रचित—"श्री वीरवंशपट्टाविल" श्रपर नाम "विधिपक्ष-गच्छ पट्टा-विल" में श्री विजयचन्द्रसूरि द्वारा किये गये महान् क्रियोद्धार का जो विवरण उल्लिखित है, उसका श्रतिसंक्षिप्त सारांश इस प्रकार है :—

> "देर्वाद्धगरिंग क्षमाश्रमरंग के स्वर्गस्य होने के अनन्तर दुस्सह्य दुःषम काल के प्रभाव से एक सहस्र वर्ष तक एकता के सूत्र में आबद्ध चला आ रहा जैनधर्मसंघ शाखाप्रशाखाओं, कुलों, गर्गों, गच्छों आदि में विभक्त हो गया। विद्या और किया का जहां तक प्रश्न है श्रमग्ग-श्रमग्गी समूह विद्या और किया—दोनों ही दृष्टियों से वस्तुतः दुर्वल हो गया था। इस प्रकार भ. महावीर का विश्वकल्याग्यकारी यशस्वी धर्म शासन वास्तव में सूत्र रहित

शाकिनीमुद्गलात्तानां, दृश्यतेऽद्याप्युपकमः ।
 तपोटेनादितानां तु, चिकित्सास्याद्दरा भृशम् ।।
 —-तपोटमतकुट्टन (जिनप्रभसूरि)

ग्रर्थात् तीर्थं संचालन की प्रक्रिया में एकता के सूत्र से विहीन ग्रथवा धर्मपथ का मार्गदर्शन करने वाले सर्वज्ञ-प्रशीत सूत्रों से रहित हो गया था।

म्रार्यरक्षितसूरि द्वारा किये गये क्रियोद्धार के समय संघ में व्याप्त घोर शिथिलाचार के और धर्मसंघ की दयनीय स्थिति के सम्बन्ध में जो विवरण स्राचार्य भावसागरसूरि ने श्री वीरवंश पट्टावलि में प्रस्तुत किया है, उसकी पृष्टि करने वाले स्रनेकानेक उल्लेख जैन वाग्मय में प्रचुर मात्रा में उपलब्ध होते है। मेरुत् गसुरि की प्रसिद्ध रचना मेरुत् गीया पट्टावलि में चारों स्रोर व्याप्त शिथिलाचार के सम्बन्ध में जो मार्मिक बातों का उल्लेख किया गया है, वह वस्तुत: ऐतिहासिक दृष्टि से बड़ा ही महत्त्वपूर्ण है । मेरुतुंगीया पट्टावलि में भ्रार्य रक्षितसूरि के वंश, माता, पिता, जाति म्रादि का परिचय देते हुए लिखा गया है — "म्राबू पर्वत के पास देशागी नामक एक ग्राम में पोरवाड़ जाति के द्रोएा नामक एक प्रतिष्ठित व्यापारी रहते थे। उनकी धर्मपत्नी का नाम देढ़ी था। वह दम्पति बड़ा धर्मनिष्ठ एवं उच्च कोटि के विचारों वाला था। द्रोगा और देढ़ी दोनों का ही यौवन ढलने लगा तब तक उनको कोई सन्तान नहीं हुई। इसलिये देढ़ी विशेष रूप से चिन्तित रहती थी । एक समय जयसिंह नामक आचार्य सुखपाल (पालकी) में बैठ कर बड़े ही ग्राडम्बर के साथ विचरण करते हुए दंत्राणी ग्राम में प्राये । उनके इस प्रकार के शिथिलाचार को देखकर श्रेष्ठि द्रोगा ग्रौर उनकी पत्नी देढी दोनों ही उनको वन्दन-नमन करने के लिये उपाश्रय में नहीं गये। यह बात ग्राचार्य जयसिंहसूरि के मन में घर कर गई। रात्रि में इसी चिन्ता में निमग्न श्राचार्य को बड़ी देर तक नींद नहीं श्राई। रात्रि के ग्रन्तिम प्रहर में उन्होंने एक स्वप्न देखा। स्वप्न में शासनदेवी ने उनसे कहा कि स्राज से सातवें दिन एक पुण्यशाली जीव स्वर्ग से चल कर श्रेष्ठि-पत्नी देढ़ी के गर्भ में आवेगा। वह बाल्यावस्था में ही दीक्षित होगा और विशुद्ध विधिमार्ग की स्थापना कर जिनशासन की महती प्रभावना करेगा। तुम देढ़ी को यह भविष्यवासी सुना कर उससे उस के उस पुत्र की याचना करलेना।

जयसिहसूरि को बड़ी प्रसन्नता हुई। दूसरे दिन प्रातःकाल उन्होंने श्रेष्ठि दम्पित द्रोगा और देढ़ी को अपने पास उपाश्रय में बुलवाया। उन दोनों ने लोकब्यवहार का निर्वहन करते हुए उपाश्रय में जाकर जयसिहसूरि को वन्दन नमन किया। तदनन्तर ग्राचार्य जयसिहसूरि ने द्रोगा से प्रश्न किया—"तुम दोनों धर्मनिष्ठ होते हुए भी मुभे वन्दन करने के लिये कल किस कारगा से नहीं ग्राये?"

श्रेष्ठि द्रोगा तो मौन रहा, किन्तु स्पष्टवादिनी देढ़ी ने निर्भीकतापूर्वक उत्तर दिया—"श्राचार्य देव! वर्तमान में ग्राप जिनशासन के नायक हैं। श्राप शास्त्रों के मर्भज्ञ भी हैं। यह सब कुछ होते हुए भी स्नाप स्नाडम्बरपूर्ण छत्र, चामर स्नादि परिग्रह रखते हुए सुखपाल में बैठ कर विचरण क्यों करते हैं? श्रमण भगवान महाबीर ने निर्म्रन्थ श्रमण-श्रमिणयों के लिये जिस कठोर श्रमण धर्म का उपदेश दिया है, उससे विमुख हो स्नाप शिथिलाचार के दलदल में क्यों डूबे जा रहे हैं?"

देदी के मुख से कटु किन्तु आगम सम्मत शाश्वत सत्य को सुनकर लज्जानुभूति के साथ गहन विचार में निमन्न हो आचार्य जयसिंह ने शान्त स्वर में कहा—
"भद्रे! तुमने जो उपालम्भ दिया है, वह वास्तव में अक्षरशः उपयुक्त एवं पूर्णतः
समुचित ही है। पंचमकाल के कुप्रभाव से हम लोगों की इस प्रकार की वृत्ति बन
गई है, जिसके लिये वस्तुतः हम स्वयं भी अन्तर्मन में खेद एवं लज्जा का अनुभव
करते हैं। हमारी अन्तरिक कामना यही है कि कोई क्रान्तिकारी महापुष्ठष साहस
के साथ आगे आये और शिथिलाचार के दलदल में धंसे संघरथ का इस दुरवस्था
से उद्धार कर इसे आगमानुसारी विशुद्ध प्रशस्त पथ पर अग्रसर करे।"

तत्पश्चात् विजयसिंहसूरि ने श्रेष्ठिदम्पति को ग्राश्वस्त करते हुए कहा— "संघरथं का शिथिलाचार के दलदल से उद्धार करने वाले इसी प्रकार के एक भावी महापुरुष के सम्बन्ध में शुभ सूचना देने हेतु मैंने तुम दोनों को यहां बुलाया है। हे श्राविकोत्तमें! ग्राज से सातयें दिन एक महान् प्रतापी जीव तुम्हारी कुक्षि में श्रायेगा। वह कालान्तर में जिनशासन का महान् प्रभावक ग्राचार्य ग्रौर विधिमार्ग श्रयीत् श्रागमानुसारी मार्ग का संस्थापक होगा। जिनशासन के हित को दिल्ट में रखते हुए मैं ग्रभी से तुम्हारे उस भावी पुत्र की, तुम दोनों से याचना करता हूं।"

श्रेष्ठि-दम्पति ने हर्षविभोर हो उत्तर दिया—"भगवन्! यदि हमारे पुत्र के हाथों जिनशासन की महती प्रभावना होने वाली है, तो यह हमारे लिये सबसे बड़े सौभाग्य की बात है। हम सहर्ष यह वचन देते हैं कि जब भी ग्राप कहेंगे हम अपने उस भावी पुत्र को ग्रापके चरगों में तत्काल ही समर्पित कर देंगे।"

इस प्रकार की प्रतिज्ञा कर द्रोगा श्रेष्ठि और उसकी पत्नी देढ़ी ब्राचार्यश्री को वन्दन करने के अनन्तर अपने आवास की ओर लौट गये। उसी रात्रि में देढ़ी ने भी स्वप्न देखा कि जिनशासनसेविका देवी उसे कह रही है— "कल्यागा ! तुम्हारा प्रथम पुत्र जिस समय ५ वर्ष का हो, उस समय उसे गुरुचरगों में समर्पित कर देना। उस पुत्र के पश्चात् समय पर तुम अपने दूसरे पुत्र को जन्म दोगी, जिससे कि तुम्हारे वंश की वृद्धि होगी।"

देवी द्वारा की गई भविष्यवासी के अनुसार श्लेष्ठि पत्नी देढ़ी ने सातवें दिन रात्रि के समय स्वप्न में गाय का दूघ पीया और उसके गर्भ में एक महान् पुण्यशाली स्रात्मा स्रवतिरत हुई। स्रपना स्रधिकांश समय धर्माराधन में व्यतीत करती हुई देढ़ी पूर्ण संयम श्रीर सावधानीपूर्वक स्रपने गर्भस्थ शिशु का संवर्द्धन करने लगी। गर्भकाल पूर्ण होने पर श्रेष्ठिपत्नी देढ़ी ने एक तेजस्वी पुत्ररत्न को जन्म दिया। गर्भाधानकाल में देढ़ी ने गोदुन्धपान का स्वप्न देखा था इस कारण माता-पिता ने पुत्र का नाम गोदुहकुमार रखा।

मेरतुं गीया पट्टावली के इस उल्लेख से दो तथ्य स्पष्ट रूप से प्रकाश में आते हैं। पहला तो यह कि देविद्धिगिए क्षमाश्रमए के स्वर्गारोहए के पश्चात् श्रमए। भगवान् महावीर के चतुिंवध धर्मसंघ में शिथिलाचार का प्रसार प्रारम्भ हुआ और ज्यों-ज्यों काल बीतता गया, त्यों-त्यों वह उत्तरोत्तर बढ़ता गया। दूसरा तथ्य यह प्रकाश में श्राता है कि चतुिंवध धर्मसंघ में व्याप्त शिथिलाचार के चरम सीमा पर पहुंच जाने के समय भी श्रागमानुसार विशुद्ध धर्म के मर्मज और उसके श्रनुरूप श्राचरण करने वाले भव्य प्राएगी न केवल श्रमएा-श्रमएगी समूह में ही श्रपितु श्रावक-श्राविका वर्ग में भी विद्यमान रहे। सद्धर्म का श्राचरण करने वाले श्रीर श्रागमानुसारी सद्धर्म के प्रति प्रगाद श्रद्धा-विश्वास और श्रास्था रखने वालों का नितान्त श्रभाव प्रारम्भ से लेकर श्रद्धाविध कभी नहीं रहा।

भावसागरसूरि ने देविद्धिगिं क्षमाश्रमण के पश्चात् हुए ग्राचार्यों के नाम एवं कम देते हुए उद्योतनसूरि द्वारा बड़गच्छ की स्थापना का उल्लेख िकया है। तदनन्तर उद्योतनसूरि के पट्टधर सर्वदेवसूरि ग्रौर सर्वदेवसूरि के पश्चात् कमशः पद्मदेवसूरि, उदयप्रभसूरि, प्रभानन्दसूरि, धर्मचन्दसूरि, सुविनयचन्द्रसूरि, विजयप्रभ-सूरि, नरचन्द्रसूरि, वीरचन्द्रसूरि ग्रौर जयसिंहसूरि तक बड़गच्छ के ग्राचार्यों के नाम दिये हैं। तदनन्तर जयसिंहसूरि के पट्टिशिष्य विजयचन्द्र का परिचय देते हुए लिखा हैं:—

"श्राबू पर्वत के पास दन्तार्गी नामक ग्राम में प्राग्वाट्वंशाभरण द्रोण नामक मंत्री रहता था। उस द्रोण मंत्री की देही नाम की धर्मपत्नी की कुक्षि से विजयचन्द्र का जन्म हुआ। विजयचन्द्र ने संसार से विरक्त हो बड़े हर्षोल्लास के साथ संयम ग्रहण किया। श्रतीव तीक्ष्ण बुद्धि साधु विजयचन्द्र ने अपने गुरु के पास बड़ी निष्ठा एवं लगन से श्रागमों का अध्ययन प्रारम्भ किया और स्वल्पकाल में ही श्रागम मर्मज्ञ विद्वान् बन गये। श्रागमों के अध्ययनकाल में श्रागमवचनों पर चिन्तन मनन करते समय साधु विजयचन्द्र ने स्पष्ट देखा कि श्रागमों में धर्म का श्रीर श्रमणों के श्राचार का जिस प्रकार का स्वरूप निर्दिष्ट किया गया है, उस प्रकार का श्रमणाचार ग्राज कहीं दिष्टगोचर नहीं हो रहा है एवं दुःषमकाल के प्रभाव से श्रनेषणीय श्रशन-पान ग्रहण करने वाले श्रीर सावद्य कार्यों में मन, वचन एवं कर्म से प्रवृत्ति करने वाले श्रमण-श्रमणीवर्ग की कियाएं वस्तुतः ग्रागमों से विपरीत एवं श्रति शिथिल हो गई हैं।" इन सब बातों पर विचार कर साधु विजयचन्द्र ने अपने गुरु जयसिंहसूरि से निवेदन किया—"भगवन्! आज का श्रमण श्रमणीवर्ग आगमों में उल्लिखित सर्वज्ञ वाणी से विपरीत आचरण कर उन्मार्गगामी क्यों हो रहा है?"

जयसिंहसूरि ने उत्तर दिया — "वत्स! ग्राज के लोगों में प्रमाद का बाहत्य हो गया है। इसके लिये किया ही क्या जा सकता है? ग्रपने गच्छ में सदा स्थिर बनाये रखने के लिये जयसिंहसूरि ने अपने शिष्य विजयचन्द्र को उपाध्याय पद प्रदान कर दिया । किन्तू पापभीरु ब्रात्मार्थी विजयचन्त्र को उस प्रकार के शिथिला-चार वाले गच्छ में रहना किचिनमात्र भी रुचिकर नहीं लगा । वह ग्रपने तीन साथी साधुत्रों के साथ कियोद्धार करने का दढ़ संकल्प लिये बड़गच्छ ग्रौर ग्रपने गुरु से पृथक् हो कर वहां से किसी म्रन्य स्थान के लिये विहार कर गया। पांच समिति, तीन गुप्ति के साथ अप्रमत्त भाव से त्रिकरण, त्रियोग से विशुद्ध किया का पालन करता हुन्ना साधु विजयचन्द्र विहारकम से लाट देश में पहुंचा। मध्याह्नवेला में वे साधु मधुकरी के लिये गृहस्थों के घरों की ग्रोर बढ़े। ग्रनेक गृहस्थों के घरों में भिक्षार्थ भ्रमए। करने के ब्रनन्तर भी उन साधुय्रों को कहीं किसी भी गृहस्थ के यहां से किचिन्मात्र भी निर्दोष ग्राहारपानीय प्राप्त नहीं हुग्रा । वे साधु बिना किसी प्रकार की निराशा अथवा उद्वेग के समभावपूर्वक पावागिरि के शिखर की श्रोर बढ़े। शिखर पर बने जिनमन्दिर में उन्होंने जिनेन्द्र प्रभु को वन्दन-नमन के पश्चात् संलेखना की आकांक्षा से एक मास के निर्जल-निराहार तप का प्रत्याख्यान कर लिया इस प्रकार घोर तपश्चरण के साथ ग्रात्मचिन्तन में लीन रहते हुए विजयचन्द्रमुनि श्रीर उनके साथी साध्यों को लगभग एक मास का समय व्यतीत होने श्राया ।

पट्टावलीकार ने ग्रागे लिखा है — उधर विदेह क्षेत्र के पुष्कलावती विजय में श्री सीमंधर स्वामी ग्रामानुग्राम विचरण कर रहे थे। सीमा नगरी में देवों ने समवसरण की रचना की। समवसरण में एकत्रित चतुर्विध धर्मसंघ एवं श्रद्धालु ससुरासुर-नरेन्द्रादि की सुविशाल धर्म परिषद् के समक्ष श्री सीमंधरस्वामी ने साधु विजयचन्द्र की कठोर निरतिचार श्रमणचर्या, कियापात्रता ग्रीर धर्म के प्रति प्रगाढ़ निष्ठा ग्रादि उनके गुणों की प्रशंसा करते हुए फरमाया: — "ग्राज जम्बूद्धीपस्थ

दुःसह कालवसेएा य. अणेसिएाज्जेरा ग्रसस्प्रपासेस् । सावज्जकुणंताणं, साहणं कुट्बरा किरिया ॥४०॥ तं दट्ठुं सोऽप्पभसाइ, समिहज्जंतीवि सुत्तमायारं । भयवं ! कि विवरीयं, दीसइ उम्मरग करसाम्रो ॥४१॥

<sup>—</sup>श्री वीरवंशपट्टाविल अपर नाम विधिपक्ष गच्छ पट्टावली—(हस्त-लिखित प्रति आचार्यश्री विनयचन्द्र ज्ञान भण्डार जयपुर में इतिहास सामग्री की जिल्द सं० १ में विद्यमान है।)

भरत क्षेत्र के श्रायविर्त में मुनि विजयचन्द्र ने कियोद्धार किया है।" प्रभु के मुखार-विन्द से यह सुन कर चक्रेश्वरी देवी हर्षविभोर हो उठी। प्रभु की देशना के पश्चात् प्रभुको वन्दन-नमन कर वह साधु विजयचन्द्र की सेवा में पावागिरी के शिखर पर उपस्थित हुई। उसने साध्र विजयचन्द्र को भक्तिसहित वन्दन कर कहा - "भगवन्! इतना बड़ा साहस मत कीजिये। स्रभी संलेखना-स्रामरए। स्रनशन करने की स्राव-श्यकता नहीं है। भालिज्यनगर से यशोधन नामक एक श्रेष्ठी संघ के साथ कल प्रातःकाल यहां भगवान् महावीर के मन्दिर की यात्रा के लिये आ रहा है। विश्द धर्म के स्वरूप पर प्रकाश डालने वाले आपके उपदेश से प्रबृद्ध हो वह आप लोगों को निर्दोष प्रशनपान से मास-तप का पार्गा करवायेगा।" इस प्रकार प्रार्थना करने के प्रनन्तर चक्रेश्वरी देवी भ्रन्तर्धान हो गई।

दूसरे दिन प्रात:काल देवी द्वारा की गई भविष्यवासी के अनुसार संघपति यशोधन विशाल संघ के साथ पावागिरि के शिखर पर यात्रार्थ पहुंचा । घोर तपस्वी मुनि विजयचन्द्र को देख कर संघपति ने अपने संघ के साथ बड़ी श्रद्धा-भि से उन्हें और उनके साथी साधुओं को वन्दन नमन किया। संघपति और राज जी प्रार्थना स्वोकार कर मुनि विजयचन्द्र ने उन्हें वीतराग वासी का रसास्यादन करवाते हुए धर्म के वास्तविक स्वरूप पर हृदयस्पर्शी प्रकाश डाला । जन्म-जरा-मृत्यु के घोरातिघोर दारुए। दु:खों से सदा-सर्वदा के लिये मुक्ति दिलाने वाले वीत-राग सर्वज्ञ-प्रसीत धर्म के स्वरूप को सुन कर संघपति और संघ के अनेक सदस्यों ने सम्यक्तव की प्राप्ति की । धर्मीपदेश श्रवसा के पश्चात प्रवृद्ध संघपति यशोधन ने मुनि श्री विजयचन्द्र श्रीर उनके साधुश्रों को ग्रशन-पान ग्रहेगा करने की प्रार्थना की। संघपति ग्रीर संघ के सदस्यों के विश्वामस्थलों (खेमों) में ४२ दोष-रहित एषराीय ब्राहार-पानीय हेतु मधुकरी करते समय भिक्षा में उन मुनियों को जो विशुद्ध अशन-पान प्राप्त हुन्रो उससे महामुनि विजयचन्द्र ग्रौर उनके साथी साधुन्रों ने एक मास की निर्जल-निराहार कठोर तपश्चर्या का समभावपूर्वक पारएा किया ।

संघ के सभी सदस्यों के भोजनादि से निवृत्त हो जाने के पश्चात् श्रेष्ठि यशोकन ग्रपने संघ के सदस्यों के साथ मूनिश्री विजयचन्द्र की सेवा में उपस्थित हुआ और उनसे निवेदन किया—"भगवन् ! सर्वज्ञ-प्रशीत जिनागमों के स्राधार पर जैनधर्म के विश्वकल्याराकारी, यथेप्सित फलप्रदायी स्वरूप पर सार रूप में प्रकाश डाल कर भ्रापने हमें कृत-कृत्य किया । भ्रव कृपा कर श्रावक-श्राविकाधर्म एवं श्रावक श्राविका वर्ग के कर्त्तव्यों पर विशद प्रकाश डालते हुए हमें ऐसा मार्ग-दर्शन कीजिये, जिससे कि आरम्भ-समारमभपूर्ण गृहस्थ जीवन में रहते हुए भी हम लोग अपने मानव-जन्म को सफल कर सकें। करुए। सागर महात्मन् ! हमारा समृचित मार्गदर्शन कर इस स्रोर-छोरविहीन भवसागर में डूबते हुए हम जैसे लोगों का भवसागर से उद्धार की जिये।"

संघपित एवं संघ की प्रार्थना स्वीकार कर मुनिश्री विजयचन्द्र ने सर्वज्ञ-प्रगीत श्रावक धर्म पर हृदयस्पर्शी एवं श्रन्तर्चक्षुश्रों को उन्मीलित कर देने वाला प्रकाश डालते हुए श्रावक के श्रथ से लेकर इति तक के समस्त कर्त्तव्यों का विस्तार-पूर्वक वर्णन किया। मुनि विजयचन्द्र ने श्रावक के षडावश्यकों, जिनपूजा, साधु-वन्दन ग्रादि की विधि बताते हुए श्रावकवर्ग के लिए उत्तरासंग से यह सब धार्मिक कर्त्तव्य (कार्य) करने का उपदेश दिया। इस सम्बन्ध में वीरवंश पट्टावली, श्रपर नाम विधिपक्ष पट्टावली में निम्नलिखित गाथाएं द्रष्टव्य एवं मननीय हैं:—

> श्रह उत्तरसंगेरा य, छन्वीहमावस्सयं कुरांतो सो । सामाइयराष्ट्रारां, साचवइ सुत्तमुवउत्तं ॥४८॥ श्रह उत्तरसंगेणं, दुवालसावत्तवंदणं सद्धो । वीय वंदणे गुरुरां, पयलगो एव सो कुराइ ॥६८॥

मुनि विजयचन्द्र के उपदेश से संघपित श्रेष्ठि यशोधन ने धर्म के विशुद्ध स्वरूप को भलीभांति हृदयंगम किया और तत्काल उसने श्रावक के बारह व्रत ग्रंगीकार किये।

पावागिरि से संघ सहित अपने नगर की छोर लौटते समय यशोधन ने मुनिश्री विजयचन्द्र छौर उनके साधुओं को भी अपने साथ लिया। अपने नगर भालिज्यपुर में पहुंचने के पश्चात् यशोधन ने एक अतिसुन्दर सुरम्य जिनभवन का निर्माण करवा कर उसमें ब्रह्मचर्यव्रतधारी श्रावकों से विधिपूर्वक भगवान् ऋषभदेव के बिम्ब की प्रतिष्ठा करवाई। चिन्नेश्वरी देवी के वचन से मुनि विजयचन्द्र विधि-पक्ष के आचार्य बने।

श्रावकाग्रग्गी श्रेष्ठि यशोधन ने मुक्तहस्त हो विपुल धनराणि व्यय कर बड़े ठाट-बाट एवं हर्षोल्लास के साथ रिक्षतसूरि (मुनिश्री विजयचन्द्र) का पट्टमहोत्सव किया। ग्राचार्यपद पर ग्रासीन होते ही रिक्षतसूरि ने उस समय के श्रमग्ग-श्रमग्गी-वर्ग में व्याप्त घोर शिथिलाचार का उन्मूलन करने के साथ-साथ विशुद्ध चारित्र के ग्रमाव को दूर किया। उन्होंने ग्रागम-प्रग्गीत विशुद्ध श्रमग्गाचार की पुनः प्रतिष्ठापना करने के उद्देश्य से विधि मार्ग की प्रतिष्ठापना की। रिक्षतसूरि (मुनि विजयचन्द्र) ने विधिमार्ग की संस्थापना के साथ ही ग्रपने गच्छ की एक ऐसी समाचारी उद्घोषित की, जो उनकी मान्यतानुसार ग्रागमवचनों के ग्रमुख नियम निम्निलिखत रूप में उपलब्ध होते हैं :—

१. विहिपुव्यं सुपद्दृा, बन्भव्ययसायएहि कारियया ।
ठिवयं च रिसहिबिबं, महा महा सहिरसा जाया ॥६३॥
—वीरवंशपट्टावली, हस्तलिखित प्रति, लालभवन, जयपुर ।

- साधु जिनप्रतिमा की प्रतिष्ठा न करवाये ।
- २. दीप-पूजा, फल-पूजा, बीज-पूजा तथा बलि-पूजा (जिनप्रतिमा की) न की जाय।
- तन्दुल-पूजा श्रथवा पत्र-पूजा की जा सकती है।
- श्रावक-श्राविकावर्ग वस्त्र के श्रंचल से षडावश्यक ग्रादि धार्मिक कियाएं करें।
- ५. पौषध वस्तुतः पर्व के दिन करें।
- ६. सामायिक श्रावकवर्ग सायंकाल एवं प्रातःकाल दोनों समय दो-दो घडी की करे।
- ७. उपधान-मालारोपरा न किये जायें।
- शकस्तव से तीन बार स्तुति की जाय।
- ६. मुनि को वन्दन करते समय एक खमासमग्रा दिया जा सकता है।
- स्त्रयां मुनियों को खड़ी रह कर ही वन्दन करें।
- ११. कल्या एकों को न मनाया जाय।
- १२. नमोत्थुरां के पाठ में—''दीवोत्ताणं, सररागइपइट्टा'' इत्यादि पाठ नहीं बोला जाय।
- १३. नमस्कारमंत्र में "पढ़मं हवइ मंगलं" के स्थान पर "पढ़मं होइ मंगलं" कहना चाहिए।
- १४. चौमासी पाक्षिक पूरिएमा को की जाय।
- १५. सम्वत्सरी श्राषाढ़ मास की पूनम से ५०वें दिन की जाय श्रौर श्रिभ-विद्धित मास वाले वर्ष में बीसवें दिन सम्वत्सरी की जाय। श्रिथक मास पोस श्रथवा श्राषाढ़ में ही होता है।

इस समाचारी को अंचलगच्छ के आचार्य एवं अनुयायी एतद्विपयक आगमिक निर्देशों के निचोड़ अथवा सार रूप में मानते हैं और उनकी यह सुनिश्चित दढ़ घारणा है कि यह कोई नया पन्थ अथवा मत नहीं अपितु शास्वत जैन घम का परम्परागत विशुद्ध एवं वास्तविक स्वरूप है। समाज के रोम-रोम में व्याप्त शिथिलाचार को मिटाने के उद्देश्य से शाश्वत आगमिक मान्यताओं की पुनः प्रतिष्ठापना हेतु प्रशस्त प्रयास ही था।

इस प्रकार आगमानुरूप विधिमार्ग की संस्थापना के अनन्तर विशुद्ध श्रमणाचार का पालन करने वाले श्री विजयचन्द्रसूरि (जिन्हें आचार्यपद पर अधिष्ठित करते समय रक्षितसूरि के नाम से अभिहित किया जाने लगा) अनेक क्षेत्रों में धर्म का प्रचार करते हुए विउण्प नगर में पधारे। वहां उस समय का मुविख्यात ऋद्धिणाली कर्पाद अर्थात् कर्पाद नाम से विख्यात कोटिपति अथवा कोडियों का व्यापारी विजयचन्द्रसूरि के उपदेश को सुनकर प्रबुद्ध हुआ और वह अपने पारिवारिक-जनों के साथ उनका श्रद्धालु श्रावक बन गया। समयश्री नाम की उसकी पुत्री ने एक करोड़ टंक मूल्य के अलंकारों एवं विपुल सम्पदा तथा गृह-द्वार-परिजन आदि का परित्याग कर अपनी २५ सिखयों के साथ विजयचन्द्रसूरि से श्रमणी-धर्म की दीक्षा ग्रहण की। विजयचन्द्रसूरि के परम प्रेरणाप्रदायी उपदेशों से अनुप्राणित हो विउणपनगर के निवासी अनेक भव्यों ने पंच महाबतों की भागवती दीक्षाएं ग्रहण की और बहुत बड़ी संख्या में वहां के निवासियों ने श्रावक-धर्म ग्रंगीकार किया।

इस प्रकार (ग्राचार्यपद पर ग्रधिष्ठित होने के ग्रनन्तर रक्षितसूरि के नाम से विख्यात) विजयचन्द्रसूरि विभिन्न प्रदेशों के ग्राम, नगर, पुर, पत्तन ग्रादि में धर्म का प्रचार करते हुए विचरण करने लगे। उनके प्रभावपूर्ण उपदेशों से साधु, साध्वियों, श्रावकों एवं श्राविकाग्रों की संख्या में वड़ी ही उत्साहवर्द्धक ग्रभि-वृद्धि हुई।

श्रपने विशाल शिष्यपरिवार के साथ विभिन्न क्षेत्रों में धर्मप्रचार करते हुए विजयचन्द्रसुरि एक समय स्थिरपद्र नगर में पधारे । वहां के निवासियों की स्रनुतय-विनयपूर्ण प्रार्थना सूनकर उन्होंने वहीं वर्षावास किया । उन दिनों कोंकरा प्रदेश के सोपारक नामक नगर में दाहड़ नाम का एक समृद्धिशाली श्रेष्ठि रहता था । उसकी धर्मनिष्ठा पतिपराय**गा** पत्नी नेटी ने एक रात्रि<sup>ँ</sup> में पूर्गिमा के पूर्णचन्द्र के स्वप्न-दर्शन के साथ गर्भधारण किया। गर्भकाल की परिसमाप्ति के पश्चात् श्रेष्ठिपत्नी 'नेटी' ने एक पुत्ररत्न को जन्म दिया । उस शिशु का नाम जासिग (जयसिंह) रखा गया। जासिंग ने विद्याध्ययन पूर्ण होते-होते किशोर वथ को पार कर यूवावस्था में पदार्पगा किया । शैशव काल से ही वालक जासिंग ऋपनी धर्मपरायगा माता के साथ साधू-साध्वयों के दर्शन-वन्दन एवं प्रवचन श्रवएा के लिये जाया करता था। एक दिन उसने गुरुमुख से जम्बूस्वामी का चरित्र सुना। स्रार्थ जम्बूस्वामी के उत्कृष्ट त्याग से स्रोतप्रोत प्रेररणाप्रदायी परम पावन जीवनवृत्त को सुनते ही जासिग का मन वैराग्य में श्रोतश्रोत हो गया । प्रबुद्ध किशोर जासिंग ने येन-केन प्रकारेगा माता-पिता की अनुमति प्राप्त कर सुखदत्त नामक प्रपने एक मित्र के साथ अनिहिल्लपुरपत्तन की ग्रोर प्रस्थान किया। वहां चालुक्य नरेण जयसिंह से उसकी भेंट हुई । वैरास्य के प्रगाढ़ रंग में रंगे जासिंग के विचारों से स्रवगत हो राजा-धिराज जयसिंह ने उसे स्थिरपद्रपुर में विराजमान विजयचन्द्रसूरि की सेवा में उपस्थित होने का परामर्श दिया । तदनुसार जासिग स्थिरपद्रपुर में ग्राचार्यश्री विजयचम्द्रसूरि के उपाश्रय में पहुंचा । जिस समय जासिग ग्रथवा जैसिग उपाश्रय में पहुंचा, उस समय उपार्श्वय में कोई भी श्रमण नहीं था। ब्रतः उसने सूरिवर के सिहासन पर रखे दशवैकालिक सूत्र को देख उसे पढ़ना प्रारम्भ कर

ſ

दिया । पूर्वजन्मोपाजित पुण्य के प्रताप से प्राप्त 'एकसन्धि-लब्धि' के प्रभाव से, एक बार के पढ़ने मात्र से ही जासिंग को सम्पूर्ण दशवैकालिक सूत्र कण्ठस्थ हो गया ।

चैत्यवन्दन के अनन्तर विजयचन्द्रसूरि जब उपाश्रय में लौटे तो जासिंग ने विनयावनत हो प्रगाढ़ श्रद्धा-भक्ति के साथ सूरीक्वर को वन्दन-नमन किया। सूरिवर के पूछने पर अपने परिचय के साथ ही जासिंग ने श्रमें समें दीक्षित होने की अपनी ग्रान्तरिक इच्छा प्रकट की।

शुभ मुहूर्त्त में जासिंग ने विजयचन्द्रसूरि से पंच महाव्रत रूप निर्मन्थ श्रमण् धर्म की दीक्षा ग्रहण की। ग्रतीव मेधावी, सुयोग्य एवं सुपात्र शिष्य को गुरु ने व्याकरण, तर्क, साहित्य, छन्द, ग्रलंकार ग्रादि के साथ-साथ ग्रागमों का ग्रध्ययन कराना प्रारम्भ किया। ग्रथक परिश्रम, पूर्ण विनय एवं गुरु के कृपाप्रसाद से मुनि जासिंग पांच वर्षों में ही श्रुतसागर के पारगामी विद्वान् बन गये। सभी गुणों ग्रौर शुभ लक्ष्मणों से सम्पन्न ग्रपने शिष्य जासिंग मुनि को ग्राचार्यपद के भारवहन में सर्वथा सुयोग्य समभ कर विजयचन्द्रसूरि ने उन्हें बड़े ठाट-बाट के साथ "विउणप्प-नगर" में सूरि पद पर श्रधिष्ठित किया। सूरि पद प्रदान करते समय विजयचन्द्र मुनि ने मुनि जासिंग का नाम जयसिंहसूरि रख दिया।

भावसागरसूरि द्वारा "श्री वीरवंश-पट्टावली" में जो निम्नलिखित तीन गाथाएं निबद्ध की गई हैं, वे इस तथ्य पर स्पष्टतः प्रकाश डालती हैं कि जयसिंह-सूरि के गुरु विजयचन्द्रसूरि का ही ग्रपर नाम रक्षितसूरि था। सत्यान्वेशी शोधरुचि विज्ञों को निविवाद निर्णय पर पहुंचने में वे तीन गाथाएं बड़ी ही सहायक सिद्ध होंगी, ग्रतः उन गाथाग्रों को यहां उद्धृतं किया जा रहा है:—

वागरण-तक्क-साहिच्च-छन्दऽलंकार-ग्रागमाईणं ।
सुयसागराण पारगो जाग्रो सो पंच विरसेहि ।।६६।।
महया डम्बरजुत्तं सूरिपयं तस्स विउण्णे जायं ।
जयसिंहसूरि नामो जाग्रो भूमीय सिंगारो ।।१००॥
सूरिपए संठविया नियगुरु सिरि ग्रज्ज रिक्लयभिहारणा ।
तप्पट्टि उदयगिरि रिव सिरि जयसिंहो जयउ सूरी ।।१०१॥

अर्थात् व्याकरण, तर्क, साहित्य, छन्द, अलंकार और एकादशांगी आदि आगमों का निरन्तर पांच वर्षों तक विजयचन्द्रसूरि के पास अध्ययन करते हुए जयसिंह मुनि निखिल श्रुतसागर के पारगामी विद्वान् बन गये। तदनन्तर उनके गुरु (विजयचन्द्रसूरि) ने उन्हें (मुनि जयसिंह को) विउगाप्प नगर में बड़े ही आडम्बर अर्थात् ठाट-बाट से महोत्सव के साथ सूरि पद अर्थात् आचार्यपद पर अधिष्ठित किया। इस प्रकार जयसिंहसूरि नामक ये आचार्य वसुंधरा के श्रृंगार बन गये। श्री जयसिंह को उनके श्री आर्थ रक्षित नामक गुरु ने सूरिपद पर अधिष्ठित किया। श्राचार्य श्रायं रक्षितसूरि के उदयाचल रोहणागिरि तुल्य पट्ट पर श्रारूढ़ जयसिंहसूरि सदा जयवन्त हों।

इन गाथाओं से यह स्पष्टतः प्रकट होता है कि विजयचन्द्रसूरि का ही दूसरा नाम आर्य रक्षित रखा गया था। शिथिलाचार के गहन दलदल में निमन श्रमण धर्म की विजयचन्द्रसूरि ने "विधि पक्ष — अंचलगच्छ" स्थापित कर रक्षा की। सम्भवतः इसी ऐतिहासिक घटनाचक को अमर — चिरस्थायी स्वरूप प्रदान करने के स्रभिप्राय से श्रद्धालु भक्तों ने उनका नाम आर्य रक्षित रखा हो। गाथा सं० १०१ में स्पष्टतः उत्लेख है कि जासिंग को उनके गुरु आर्य रक्षित ने सूरि पद पर अधिष्ठत किया और उन आर्य रक्षित के पट्ट रूपी उदयाचल पर आरूढ़ सूर्य के समान जयसिंहसूरि जयवन्त हो। इसी पट्टावली की गाथा संख्या ४० एवं ६० में जैसा कि पिछले पृष्ठों में बताया जा चुका है, विजयचन्द्रसूरि ने अपने धर्मोपदेश से प्रबुद्ध श्रावक यशोधन को उत्तरासंग से षडावश्यक और द्वादश आवर्तपूर्वक गुरु को वन्दन करने का आदेश दिया। पूर्व में उल्लिखित इन गाथाओं पर विचार करने पर भी इस बात की पुष्टि होती है कि विजयचन्द्रसूरि ही आर्य रिक्षित के नाम से प्रसिद्ध हुए।

किसी भी श्रमगोपासक द्वारा उत्तरासंग से गुरु वन्दन का उल्लेख ग्रागमों को छोड़ ग्रंचलगच्छ के विद्वानों द्वारा किये गये इस उल्लेख के ग्रतिरिक्त जैनवांग्मय में ग्रन्यत्र कहीं खोजने पर भी उपलब्ध नहीं होता।

इन सब उल्लेखों को दिष्टिगत रखते हुए तटस्थ रूप से विचार करने पर इस बात में किसी भी प्रकार की शंका नहीं रह जाती कि आचार्यश्री विजयचन्द्र-सूरि ने अंचलगच्छ की स्थापना की और उन विजयचन्द्रसूरि का ही दूसरा नाम आर्य रक्षितसूरि था।

प्रसिद्ध इतिहासिवद् प्रोफेसर पीटर्सन ने भी गहन शोध के भ्रनन्तर भार्य रक्षित को ही विधि पक्ष (ग्रपर नाम श्रचलगच्छ) का संस्थापक मानते हुए लिखा है:—

#### Arya Rakshita

Founder of the Anchal and Vidhi Paksha Gachchha Guru of Jaisingha, who was Guru of Dharmaghosha, (8 App, P. 219.) This Dharmaghosha wrote in Samvat 1263, Sankhya. (1 App. P. 12.)

In Merutunga's Shatpadi Saroddhar (Nos. 1340. 1, of this report collection). It is stated that this Arya Rakshit was born in samvat 1136, in the village Dantani (इंताएंगे), that he took wrat in samvat 1142 and

that died at the age of 91 in samvat 1226. He was called Goduha (गोद्ह) by his father, Vijaichandra by his guru and Arya Rakshita by his Suri. In the Pattavali of Anchal Gachchha (Bombay Ed. 1889) it is stated that Arya Rakshit founded the Gachchha in samvat 1169.

डा० क्लाट ने प्रोफेसर पीटर्सन से अपना कुछ श्रंशों में भिन्न श्रभिमत व्यक्त करते हुए लिखा है :—

"Arya Rakshita Suri, born samvat 1136 in Danta Nagaram (दन्त नगरम्) मेरुतुंग P. 11 Dantani (दंतास्ती), मूल नाम Goduha (गोदुह) Merutung (Merutunga), Son of the Vyavaharin (व्यवहारिन), Drona (द्रोस्) of the Pragwat Jnati (प्राग्वाट जाति) दीक्षा सम्वत् ११४६ (Merutunga ११४१, शतपदी समुद्धार ११४२) obtained from the guru the name Arya Rakshit Suri (आर्थ रक्षित सूरि) died in samvat 1236 at the age of 100 (Merutunga's Shatpadi 1226 at the age of 91)"

मन्त्री बान्धव कुँवरपाल सोनपाल द्वारा आगरा में निर्मापित जिनमन्दिर के सम्वत् १६७१ के शिलालेख में भी आर्य रक्षितसूरि को महावीर का ४८वां पट्टधर बताते हुए उन्हें अंचलगच्छ का संस्थापक बताया गया है। वह शिलालेख इस प्रकार है:---

"श्री ग्रंचलगच्छे श्रीवीरादष्टचत्वारिशत्तमे पट्टे श्री पावकगिरौ श्री सीमन्धर जिनवचसा श्री चक्रेश्वरीदत्तवरा सिद्धान्तोक्तमार्गप्ररूपका श्री विधिपक्षगच्छ-संस्थापका श्री ग्रायं रक्षित सूरय: ॥१॥"

श्रव प्रश्न यह उपस्थित होता है कि श्रार्य रिक्षतसूरि अपर नाम विजय-चन्द्रसूरि ने श्राद्धवर्ग को उत्तरासंग से षडावश्यक एवं साधुवन्दन करने की परिपाटी प्रचलित करने वाले विधिसंघ की स्थापना किस समय की ? अनेक पट्टा-विलयों तथा विद्वानों की कृतियों में श्रंचलगच्छ की स्थापना का समय वि० सं० १२१३ बताया गया है। किन्तु वीरवंश पट्टावली के उल्लेखों से यह प्रकट होता है कि विजयचन्द्रसूरि अपर नाम श्रार्य रिक्षतसूरि ने वि० सं० ११६६ में ही श्राचार्य-

१. (क) तथा वि० सं० त्रयोदशाधिके द्वादशशत (१२१३) वर्षे ग्रांचलिक मतोत्पत्ति । (पट्टावली समुच्चय, पृष्ठ ४६)

<sup>(</sup>ल) वेदाश्रारुग्तकाल (१२०४) औष्ट्रिकभवो विश्वार्क (१२१३) कालेऽचल: । —शतपदी

पद पर श्रासीन होने के साथ-साथ "विधिपक्ष ग्रपर नाम श्रंचलगच्छ" की स्थापना की 1° एतद्विषयक इसी पट्टावली की निम्नलिखित गाथाएं मननीय हैं:—

एगारस छत्तीसे (वि० सं० ११३६) जम्मरा बायाल (११४२) चररा-सिरिवरिया श्रउसाुत्तरिए (११६६) वरिसे विहिपक्ख गराो य संठित्रको ।।११४।।

> बारस छत्तीसंमि (१२३६) य, सयवरिसं पालिऊंग परिपुण्णं । सिरि अञ्जरिक्खय गुरु, गग्नो दिवं तिमिर नयरिम्म ॥११४॥ तप्पट्टपउम हंसो, गगाहिवो सुरिराय जयसिंहो ॥११६॥

ग्रथांत्—ग्रायं रक्षितसूरि (विजयचन्द्रसूरि) का जन्म वि० सं० ११३६ में हुग्रा। उन्होंने वि० सं० ११४२ में, ६ वर्ष की श्रायु में ही श्रमण्डमं की दीक्षा ग्रहण् की। वि० सं० ११६६ में श्रेष्ठिवर श्रावकाग्रण् यशोधन ने बड़े ठाट-बाट के साथ उनका सूरिपद महोत्सव किया ग्रीर उसी समय विधिपक्ष गण् (गच्छ) की स्थापना की। वि० सं० १२३६ में ग्रपनी १०० वर्ष की ग्रायु पूर्ण कर ग्रायं रक्षित-सूरि (विजयचन्द्रसूरि का ही ग्रपर नाम) तिमिर नगर में स्वर्गस्थ हुए। उनके पट्टधर गच्छाधिप जयसिंह सूरिवर हुए। डा० क्लाट भी इस ग्रभिमत से ग्रपनी सहमित प्रकट करते हुए लिखते हैं:—

Under him the Gachchha having a vision of Chakreshwari Devi received Samvat 1169 the name Vidhi Paksha Gachchha.<sup>2</sup>

इन उपरिलिखित गाथाओं के मनन के पश्चात् इस बात में तो किसी प्रकार का संशय नहीं रह जाता कि आर्य रिक्षतसूरि ने वि० सं० ११६६ में विधिप्रकार को स्थापना की और अपनी परम्परा के श्रावकों को उत्तरासंग से षडावश्यक और साधुवन्दन का निर्देश दिया। किन्तु यहां यह प्रश्न उपस्थित होता है कि इस विधिपक्ष का नाम अंचलगच्छ कब और किस प्रकार पड़ा। इस सम्बन्ध में जैन वाग्मय के आलोडन से दो प्रकार की विचारधाराएं प्रकाश में आती हैं :—

पहली विचारधारा भावसागरसूरि द्वारा रचित श्री वीरवंश पट्टाविल से ही प्रकट होती है। इस पट्टाविल में उल्लेख है कि रक्षितसूरि द्वारा उनके शिष्य जयसिंहसूरि को श्राचार्यपद प्रदान करने के समय रिक्षतसूरि के श्रमण-श्रमणी परिवार की संख्या निम्नलिखित रूप में थी:—

१ प्रो. पीटसंन ने मेमतुं गसूरि द्वारा रिचत शतपदीसारोद्धार के आधार पर आयं रिक्षत-सूरि का देहावसानकाल वि० सं० १२२६ माना है, जबिक डा० क्लाट ने अन्य आधारों पर आयं रिक्षतसूरि का देहावसान वि० सं० १२३६ से १०० वर्ष की आयु में होना माना है।
—सम्पादक

२. देखें Bhan R.E.P. १८८३—६४, पृष्ठ १३०, ४४२, बोल्यूम १ ।

"२१२० साधु, ११३० साध्वियां, १२ ग्राचार्य, २० उपाध्याय-वाचनाचार्य, १७३ पण्डित, १ महत्तरा (कपर्दि श्रेष्ठि की पुत्री) समयश्री ग्रौर ८२ प्रवर्तिनियां।"

ग्रपने इस विशाल श्रमगा-श्रमगा परिवार के साथ जयसिंहसूरि विहारकम से ग्रगाहित्लपुर पत्तन में पहुंचे। वहां उस समय महाराजा कुमारपाल शासन कर रहे थे। ग्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि के उपदेश से प्रबुद्ध चालुक्यराज महाराज कुमारपाल जिनशासन के प्रगाढ़ श्रद्धानिष्ठ भक्त एवं श्रावकाग्रगा बन गये। कुमारपाल ने ग्रपने समस्त राज्य में श्रमारि की घोषगा करवा दी ग्रीर वे सब जीवों पर बड़ी तत्परता से दयाभाव रखते हुए देशविरित ग्रर्थात् श्रावकधर्म का पालन करते थे। एक समय महाराजा कुमारपाल मुंहपित (मुखवस्त्रिका) से ग्राचार्यश्री हेमचन्द्र-सूरि को वन्दन कर रहे थे। उसी समय विधिपक्ष का श्रावकाग्रगी कपिंद भी ग्राचार्यश्री हेमचन्द्र की सेवा में उपस्थित हुग्रा ग्रीर उत्तरासंग से उन्हें वन्दन करने लगा। उत्तरासंग से वन्दन करते हुए कपिंद श्रावक को देख कर महाराजा कुमारपाल को बड़ा ग्राक्चर्य हुग्रा। राजा ने हेमचन्द्रसूरि से प्रक्ष्त किया:—"भगवन्! गुरुवन्दन का यह ग्राक्चर्यकारी नया रूप कैसा?"

श्राचार्यश्री हेमचन्द्र ने उत्तर में कहा—"राजन्! जिनेश्वर भगवान् के वचन के श्रनुरूप यह गुरुवन्दन की मुद्रा है श्रीर तुम्हारी गुरुवन्दन की यह मुद्रा परम्परागत मुद्रा है।" भ

राजा के प्रश्न का उत्तर देने के पश्चात् आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि ने विजय-चन्द्रसूरि की भूरि-भूरि प्रशंसा करते हुए महाविदेह क्षेत्र की सीमा नगरी के सम-वसरएा में सीमन्धर जिनेश्वर द्वारा की गई विजयचन्द्रसूरि की प्रशंसा की तथा चन्नेश्वरी देवी द्वारा उन्हें (विजयचन्द्र मुनि को) समवसरएा में घटित उस घटना से अवगत कराने तथा विशुद्ध धर्म की पुनः प्रतिष्ठापना के सम्बन्ध में प्रेरएाा दिये जाने आदि की बात सुनाई और अन्त में कहा— "आगमों में प्रदिशत पथ पर चलने के दृद संकृत्य के साथ विजयचन्द्रसूरि ने विधिमार्ग की स्थम्पना की है।"

यह सब वृत्तान्त सुनाने के भ्रानन्तर महाराजा कुमारपाल ने 'विधिपक्ष' का नाम श्रंचलगच्छ प्रथवा श्रंचलगरा रखा । २

--श्री वीखंशपट्टावली।

--- श्री वीरवंश पट्टावली

१. श्रह प्रश्नया नरेको, मुह०त्तीए करेइ कीइकम्मं। विहिपक्स कविडसावय, उत्तरसंगेण तं वियरइ ।।१०६।ः एवं किमिइ निवेणय पुट्ठो सिरि हेमसुरि वच्चेइ । जिल्लवयणेसा मुद्दा, परम्परा एस तुम्हालां ।।११०।।

२. पच्छा निवेण तस्स वि, श्रंचलगरा नाम सिरिपहेरा कयं ॥११३॥

इसके पश्चात् महाराजा कुमारपाल रक्षितसूरि (विजयचन्द्रसूरि) के दर्शनों की श्रिभिलाषा से तिमिरपुर गये श्रीर उन्होंने वहां बड़े भक्तिभाव के साथ रक्षित-सूरि को वन्दन-नमन किया।

वीरवंशावली अपर नाम विधिपक्ष गच्छ पट्टावली में उल्लिखित इस विव-रण से यह प्रकट होता है कि अाचार्यश्री रक्षितसूरि की विद्यमानता में ही महा-राजा कुमारपाल ने विधिपक्ष का नाम अंचलगच्छ भी रख दिया।

विधिपक्ष की स्थापना के कुछ समय पश्चात् इस गच्छ का नाम अंचलगच्छ रखा गया होगा, इस बात की पुष्टि 'विधिपक्ष पट्टावली' में उल्लिखित तथ्यों से भी होती है । उदाहररा के रूप में, विधिपक्ष की स्थापना के ग्रनन्तर विजयचन्द्रसूरि अनेक क्षेत्रों में विचरण करते हुए कालान्तर में विज्राप्पनगर में पधारे। वहां श्रोष्ठि कपदि उनके उपदेशों से प्रबुद्ध हुआ ग्रौर उसने श्रावक धर्म ग्रंगीकार किया। इस उल्लेख के सन्दर्भ में ग्रंचलगच्छ नामकरण के सम्बन्ध में विचार करने पर यही निष्कर्ष निकलता है कि विधिपक्ष की स्थापना हो जाने के पश्चात ही कर्पाद श्रेष्ठि ने श्रावक धर्म ग्रंगीकार किया ग्राँर श्रावक धर्म ग्रंगीकार करने के पर्याप्त समय पश्चात् उसने पाटरा में महाराजा कुमारपाल के समक्ष हेमचन्द्राचार्य को उत्तरासंग से वन्दन-नमन किया। कुमारपाल को यह देख कर ग्राक्चर्य हुन्ना। उसने गुरु से इसका कारण पूछा और गुरु द्वारा समीचीनतया समाधान कर दिये जाने पर उसने विधिपक्ष का नाम भ्रचलगच्छ रखा । विधिपक्ष पट्टावली में इस बात का तो स्पष्ट उल्लेख है कि विधिपक्ष का नामकर**गा भ्रंचलग**च्छ करने के पश्चात् कुमारपाल विधिपक्ष के संस्थापक ग्राचार्य रक्षितसूरि के दर्शनों के लिये तिमिरपुर गया, किन्तु पट्टावली में इस प्रकार का कहीं कोई उल्लेख नहीं है कि कुमारपाल किस सम्वत् में रक्षितसूरि के दर्शनार्थ तिमिरपुर गया। इस प्रकार की प्रमासाभाव की स्थिति में म्राधिकारिक रूप से यह नहीं कहा जा सकता कि परमाईत् महाराज कुमारपाल आर्य रक्षितसूरि के दर्शन हेतु किस सम्वत् में तिमिरपुर गये और उन्होंने किस सम्वत् में विधिपक्ष का नाम ग्रंचलगच्छ रखा। ऐसी दशा में, ग्रन्य पट्टावलियों में उल्लिखित ग्रंचलगच्छ की स्थापना के सम्बत १२१३ की संगति बिठाने के लिये यदि यह कहा जाय कि विव संव १२१३ में कपदि श्रावक को उत्तरासंग से वन्दन-नमन करते हुए देख कर कुमारपाल ने विधिपक्ष गच्छ का नाम श्रंचलगच्छ रखा तो यह कथन सम्भवतया अनुमानित किया जा सकता है किन्तु किसी ठोस आधार के बिना इसे प्रामािएक नहीं कहा जा सकता। सम्भव तो इसलिये कहा जा सकता है कि विधिपक्ष के संस्थापक ग्रार्य रिक्षतसूरि वि० सं० १२३६ में ग्रीर ब्राचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि वि० सं० १२२६ में स्वर्गस्थ हुए तथा महाराज कुमारपाल का देहावसान वि० सं० १२३० में हुआ। १ इस प्रकार की स्थिति में यह संभव तो

१. (क) श्री वीरवंशपट्टावली, गाथा सं०११५।

<sup>(</sup>स) अपभ्रंश काव्यत्रयी पृष्ठ सं० ६४ पर मानचित्र ।

हो सकता है कि वि० सं० १२१३ में विधिपक्ष का दूसरा नाम ग्रंचलगच्छ रखने के ग्रनन्तर राजा कुमारपाल रक्षितसूरि के दर्शन एवं वन्दन-नमन के लिये तिमिरपुर गये हों।

ग्रंचलगच्छ के प्रादुर्भावकाल के सम्बन्ध में दूसरी विचारधारा विकम की १७वीं शताब्दी के तपागच्छीय विद्वान् ग्रन्थकार उपाध्याय श्री धर्मसागर द्वारा रचित 'प्रवचन परीक्षा' नामक खण्डन-मण्डनात्मक ग्रन्थ से प्रकाश में त्राती है। उपाध्याय धर्मसागर ने ग्रंचलगच्छ की उत्पत्ति के सम्बन्ध में लिखा है—

श्रह श्रंचलिश्रं कुमयं, लोश्रपसिद्धं पि किंचि दंसेमि ।
तेरुसर वारसए, विक्कमश्रो श्रहमकम्मुदया ।।१।।
पुण्णिमिश्रो नरिसहो, नामेणंएनतयसा दुव्वयसों ।
केसावि श्रवराहेसा, तेहि वि बाहिकश्रो श्रासी ।।२।।
सो पुरा कमेसा छउस्पयगामे, पत्तो श्र तत्थ तम्मइया ।
लोश्रसारहिश्रा नाढीति सङ्ढी वि महिङ्ढिशा बुड्ढा ।।३।।
तीए बंदसादासावसरे मुहपत्तिश्रा वि सो पत्ता ।
देहंचलेसा वंदसा मिश्र, मिश्रशं तेसा पावेसा ।।४।।
सा पुरा पुष्वं पुण्णिम मुह्स्स केसावि दूमिश्रा श्रासी ।
नरिसहस्स वि भइसी, दोहिवि पयडीकयं कुमयं ।।४।।
तीए सूरिपयं वि श्र, दवाविश्रं श्रहसहस दिवसोसा ।
तस्सज्ज रिक्खएसं, नामेणं चिइनिवासीहि ।।६।।

ग्रर्थात्—ग्रांचलिक (ग्रंचलगच्छ) नामक कुमत यद्यपि लोक-प्रसिद्ध है तथापि मैं इसके सम्बन्ध में प्रकाश डाल रहा हूं।

वि० सं० १२१३ में स्रघमकर्म (हीन कर्म) के उदय से पौर्णिमिक गच्छ के एक स्रांख के घनी (काणे) और कटुभाषी नरिसंह नामक एक साधु ने स्रंचलगच्छ की स्थापना की। उसे किसी स्रपराध के कारण पौर्णिमिक गच्छ से बहिष्कृत कर दिया गया था। गच्छ से बहिष्कृत नरिसंह नामक वह साधु विविध क्षेत्रों में विच-रण करता हुन्ना 'छउण्य' नामक ग्राम में पहुंचा। उस ग्राम में पौर्णिमिक गच्छ की श्रमणोपासिका नाढ़ी नाम की एक ग्रतीव वृद्ध ग्रन्थी एवं ग्रपार ऋद्धि की स्वामिनी महिला रहती थी। नरिसंह मुनि के ग्रागमन का समाचार सुन कर वह वृद्धा महिला नाढ़ी उन्हें बन्दन करने के लिये उपाश्रय में पहुंची। बन्दन का उपक्रम करते समय नाढ़ी ने श्रनुभव किया कि वह श्रपनी मुखबस्त्रका घर पर ही भूल न्नाई है।

मुखवस्त्रिका न होने के कारण नाढ़ी नाम की वह श्राविका मूनि नरसिंह के समक्ष बिना वन्दन किये ही चुपचाप खड़ी रही।

यह देख कर उस पापी मुनि नर्रासह ने कहा—"बहिन! स्रोढ़नी के अंचल से ही वन्दन कर लो।"

इस प्रकार के निर्देश के प्राप्त होते ही नाढ़ी ने ग्रोड़नी के ग्रंचल को मुख के ग्रागे रखते हुए नरसिंह मुनि को बन्दन-नमन किया।

उस समृद्धिशालिनी, ग्रन्धी एवं वयोवृद्धा महिला नाढ़ी के ग्रहं को किसी पौणिमीयक ग्राचार्यं ने कुछ समय पूर्व ठस पहुंचाई थी। इस कारण वह उस ग्राचार्यं के प्रति द्वेषभाव रखने लगी। वह घटना इस प्रकार घटित हुई कि पूणिमा गच्छ के एक ग्राचार्य 'छउण्य' ग्राम में ग्राये। उन्होंने श्रद्धालु भक्तों से पूछा— "ग्राप लोगों के धार्मिक कार्यों का निर्वहन तो भलीभांति हो रहा है न?"

भक्त समूह ने उत्तर दिया - "नाढ़ी की कृपा से बड़ी ग्रच्छी तरह चलता है।"

अपार्य ने कहा—"यह क्यों कहते हो ? कैसी नाढ़ी ? यह क्यों नहीं कहते कि देव और गुरु के प्रसाद से सब कुछ सानन्द चल रहा है।"

एक दिन उस ग्राम का श्रावक-श्राविकावर्ग उन श्राचार्य को वन्दन करने के लिये उपाश्रय में एकत्रित हुग्रा। किन्तु उस समृद्धा, वृद्धा श्राविका नाही को किसी कारणवश समय पर पहुंचने में विलम्ब हो गया। इस कारण नाही के ग्राने की प्रतीक्षा में श्राबाल वृद्ध नर-नारी बड़ी देर तक चुपचाप खड़े रहे। उपस्थित जनसमूह में से एक व्यक्ति ने कहा—"जब तक नाही न ग्रा जाय, तब तक उसकी प्रतीक्षा की जाय। उसके यहां ग्रा जाने के पश्चात् ही वन्दन किया जाय।"

ग्राचार्य ने नाढ़ी (नाथी) की ग्रवहेलना करते हुए कहा—"उसकी प्रतीक्षा में ग्राप लोग व्यर्थ ही कब तक खड़े रहोगे ? ग्राप लोग ही वन्दन कर लो।"

श्राद्ध वर्गे ने श्राचार्य के कथनानुसार श्रमगोपासिका नाढ़ी की बिना श्रौर श्रिषक प्रतीक्षा किये ही वन्दन कर लिया श्रौर वन्दनानन्तर सब लोग श्रपने-श्रपने घर की श्रोर लौट गये।

नाढ़ी ने जब यह सब वृत्तान्त सुना तो वह बड़ी रुष्ट हुई ग्रौर उसने कहा— "ग्राचार्य ने जान-बूभ कर मेरा श्रपमान किया है, मेरे सम्मान को ठेस पहुंचाई है।"

पूर्शिमागच्छ के उन म्राचार्य के प्रति नाढ़ी के इस प्रकार के द्वेषभाव का वृत्तान्त मुनि नरसिंह को विदित हो गया था । यतः वह उग्र विहारक्रम से छउणाय ग्राम में पहुंचा । उसने नाढ़ी से कहा—"बहिन ! तेरे सम्मान को ठेस पहुंचाने वाले ग्राचार्य के श्रावक-श्राविका समुदाय से मुखवस्त्रिका का त्याग करवा कर मैं तेरे उस ग्रपमान का बदला लूंगा । शास्त्रों में श्राद्धवर्ग ग्रथवा श्रावक-श्राविकावर्ग के लिए मुखवस्त्रिका का कहीं विधान ग्रथवा निर्देश तक नहीं है ।"

यह मुनकर नाढ़ी (नाथी) बड़ी प्रसन्न हुई ग्रौर उसने ग्रपने समस्त पारि-वारिक जनों के साथ सामूहिक रूप से मुखाग्न पर केवल ग्रंचल रखते हुए ही वन्दन किया।

इस प्रकार एक आंख के धनी (काणें) नरिसह मुनि स्नौर दोनों आंखों से अन्धी नाढ़ी ने श्रांचलिक कुमत को प्रकट किया। उस नाढ़ी ने नटीपद्रीय चैत्यवासी स्नाचार्य रक्षितसूरि के हाथों अपने गुरु नरिसह को बड़े स्नाडम्बर के साथ स्नाचार्य-पद प्रदान करवाया। नाढ़ी ने इस पट्टमहोत्सव में स्नाठ हजार मुद्राएं व्यय कीं।"

उपाध्याय धर्मसागर ने ग्रागे लिखा है—"इस प्रकार ग्रंचलगच्छ की स्थापना के पश्चात् उस नरसिंहाचार्य ने ग्रपने गच्छ की वृद्धि की लालसा से इकवीस उपवास कर कालिका नाम की एक मिथ्याइष्टि देवी की ग्राराधना की। उस नरसिंहाचार्य ने लोगों के समक्ष इस प्रकार का भूठा प्रचार किया कि चकेश्वरी देवी उस पर प्रसन्न हुई है।

नरसिंहाचार्य ने जो मत प्रकट किया, उसकी उत्सूत्रता (ग्रागम विरोधिता) तो सर्वजन विदित ही है कि उसने श्रावक-श्राविकावर्ग के लिये सर्वप्रथम मुख-वस्त्रिका का ग्रौर तत्पश्चात् सामायिक का भी निषेध किया।"

इस प्रकार आंचलिक मत के प्रादुर्भाव एवं उद्भव काल के सम्बन्ध में ये दो प्रकार के मुख्य उल्लेख जैन वारमय में उपलब्ध होते हैं। अपने विरोधियों अथवा अपने से भिन्न गच्छ के अनुयायियों के प्रति अति कर्कश, कठोर और नितान्त अशोभनीय शब्दों के प्रयोग उपाध्याय धर्मसागर की 'प्रवचन परीक्षा' नामक कृति में यत्र-तत्र प्रचुर मात्रा में दिष्टिगोचर होते हैं। उपाध्याय धर्मसागर द्वारा अंचल-गच्छ की उत्पत्ति के सम्बन्ध में दिये गये उपरिलिखित विवरण के मुख्य पात्र नर-सिहाचार्य और नाढ़ी (नाथी) का नामोल्लेख तक अंचलगच्छ की पट्टाविलयों अथवा एतद्विषयक समग्र जैन साहित्य में अन्यत्र कहीं दिष्टिगोचर नहीं होता।

उपाध्याय धर्मसागर ने चैत्यवासी आचार्य रक्षित द्वारा मुनि नरसिंह को आचार्यपद प्रदान किये जाने का जो उल्लेख किया है, वह भी जैन वांग्मय में अद्यावधि अन्यत्र कहीं भी प्रकाश में नहीं आया है। यहां प्रत्येक तथ्यान्वेषी निष्पक्ष विज्ञ विचारक के लिए सर्वाधिक महत्वपूर्ण विचारणीय तथ्य यह है कि उपाध्याय श्री धर्मसागर ने अंचलगच्छ के संस्थापक के रूप में जो मुनि नरसिंह का नामोल्लेख किया है, वस्तुतः इस नाम के मुनि अथवा आचार्य का नाम अचलगच्छ की पट्टा-विलयों में खोजने पर भी कहीं उपलब्ध नहीं होता। इस प्रकार की स्थिति में उपाध्याय धर्मसागर द्वारा किये गये इस उल्लेख एवं उक्त सम्पूर्ण कथानक की प्रामाणिकता के सम्बन्ध में विज्ञ पाठक स्वतः सहज ही निर्णय कर सकते हैं।

मेरुतुंगसूरि के उल्लेखानुसार वस्तुस्थिति इससे पूर्णतः विपरीत एवं भिन्न ही प्रतीत होती है, जो इस प्रकार है :—

''मेरुतुं गसूरि ने अपनी रचना ''लघु शतपदी'' में उल्लेख किया है कि नाराक-गच्छ के सर्वदेवसूरि से बड़गच्छ प्रचलित हुआ। बड़गच्छ में अनुक्रमणः जयसिंहसूरि नामक एक पट्टंघर हुए । जयसिंहसूरि के शिष्य विजयचन्द्र ने संघ में व्याप्त शिथि-लाचार से चिन्तित हो कियोद्धार का निश्चय किया। जयसिंहसूरि ने विजयचन्द्र मुनि को उपाध्याय पद प्रदान किया किन्तू उन्होंने (विजयचन्द्र मुनि ने) कियो-द्धार करने का इद्ध निश्चय कर लिया। इसलिये ग्रपने गुरु एवं गच्छ का परित्याग कर वे ग्रपने तीन साथी मुनियों के साथ स्वतन्त्र रूप से पृथक् ही विचरएा करने लगे । एक दिन विहारकम से विजयचन्द्र मुनि श्रपने मामा शीलगुरासूरि के पास पहुंचे, जो पौर्रिंगमिक गच्छ के आचार्य थे। विजयचन्द्र मृनि ने अपने मामा आचार्य शीलगुरासूरि की निश्रा में रहते हुए ग्रागमों का ग्रध्ययन किया। ग्रध्ययन सम्पन्न होने के ग्रनन्तर ग्रागमों में निष्णात ग्रपने भागिनेय विजयचन्द्र मूनि को शीलगुरा-सूरि ने पौरिएमिक गच्छ के स्राचार्यपद पर स्रधिष्ठित करने का विजयचन्द्र के समक्ष प्रस्ताव रखा । भवभीरु मुनि विजयचन्द्र ने इस डर से कि ग्राचार्यपद पर ग्रधिष्ठित होने के अनन्तर मालारोपए। आदि सावद्य कार्यों में लिप्त होना पड़ेगा, अपने मामा के प्रस्ताव को तत्काल स्पष्ट रूप से ग्रस्वीकार करते हुए कहा—''मैं तो उपाध्याय पद पर ही ठीक हूं ।''

"इस घटना के कतिपय दिनों पश्चात् विजयचन्द्र मुनि ने अपने तीन साथी साधुओं के साथ अन्यत्र विहार कर दिया और वे पूर्ववत् विभिन्न क्षेत्रों में स्वतन्त्र रूप से विचरण करने लगे। तत्पश्चात् मुनि विजयचन्द्र ने नवीन ७० बोलों के साथ आगमानुसारी अपनी समाचारी की घोषणापूर्वक विधिपक्ष (अचलगच्छ) की स्थापना की।"

इस सबके प्रतिरिक्त बड़े आश्चर्य की बात तो यह है कि आर्य रिक्षतसूरि नामक किसी चैत्यवासी आचार्य द्वारा नरिसंह मुनि को अंचलगच्छ के आचार्यपद पर अधिष्ठित किये जाने की जो बात उपाध्याय धर्मसागर ने अपने ग्रन्थ प्रवचन परीक्षा में, अंचलगच्छ की उत्पत्ति विषयक प्रकरण की गाथा संख्या ६ में लिखी है, उसका नाम-मात्र के लिये भी न तो कोई आधार सम्पूर्ण जैन वांग्मय में अन्यत्र उपलब्ध होता है और न कहीं चैत्यवासी परम्परा के यित्कंचित् उपलब्ध साहित्य में स्राचार्य रक्षितसूरि के होने का ही कोई संकेत दिष्टगोचर होता है। इस प्रकार की स्राघारहीन स्थिति में विक्रम की १७वीं शताब्दी में हुए विद्वान् लेखक उपाध्याय धर्मसागर द्वारा स्वयं के उल्लेखानुसार वि० सम्वत् १२१३ में स्रंचलगच्छ के नाम से स्रभिहित किये गये गच्छ के सम्बन्ध में कही गई बात का एक निराधार किंव-दन्ती से स्रधिक महत्व नहीं हो सकता।

उपाध्याय धर्मसागर की रचनाश्रों की न केवल तत्कालीन अन्यान्य सभी गच्छों ने ही अपित उनके अपने स्वयं के गच्छ, तपागच्छ के आचार्यों एवं विद्वानों ने भी कटु श्रालोचना की है। उपाध्याय धर्मसागर के सम्बन्ध में स्रंचलगच्छ के शोषप्रिय इतिहासविद् पासवीर वीरजी दुल्ला "पार्श्व" ने लिखा है :—"धर्मसागर-जीए अंचलगच्छ नुं खण्डन करवा मां अने अनुचित आक्षेपों करवा मां सत्य ने नेवेज मूकी दीधुं छे। एमना खण्डनात्मक लखाएा थी सर्व मतो खलभली उठ्या अने तेन्ं जो समाधान नथाय तो आवा जैन समाज मां दावानल अग्नि प्रकटे। स्राधी तपागच्छाचार्य विजयदानसूरीए उपर्युक्त (प्रवचन परीक्षा) ग्रन्थ ने पास्ती मा बोलानी दीघो (जल में डुबो दिया) अने तेने अप्रमारा ठहराव्यो । धर्मसागरजी ने जिनशासन माथी बहिष्कृत करवा मां परा भ्राव्या । एमरो एमना बेजवाबदार लखाएा माटे संघ नी समक्ष क्षमा परा याची (मांगी)। घर्मसागरजी ना खण्डनात्मक वलरा ने लीधे खुद तपागच्छ मां परा भंगारा पड्यू । तपागच्छ 'देवसूर' अने "ग्राग्गन्दसूर" एम वे पक्षो मां विभक्त थयो । हीरविजयसूरिए प्रथम सात बोल अने पाछल थी १२ बोल ए नामे आज्ञाओ जाहिर करी अथड़ामरा ओछी करवा प्रयासो कर्या । परस्पर गच्छो मा ग्रगाऊ नी माफक प्रेम जलवाई रहे, ग्रने उत्सूत्र प्ररूपसा नी वृद्धि न थाय एटला माटे दसवा बोल मां हीरविजयसुरिए जगाव्ये के — "तथा श्री विजयदानसूरि बहुजन समक्ष जलशरएा जे कीध उत्सूत्र कन्दकृदाल ग्रन्थ-ते माहिलु जे असम्मत अर्थ बीजा कोई ग्रन्थ माहि ग्राण्यउ हुवई तउ ते तिहां अर्थ अप्रमार्ग जाग्गिवहुं।"

खरतरगच्छ की ही भांति कियोद्धार करने वाले प्रायः सभी गच्छों का विरोधी गच्छों द्वारा डट कर विरोध किया गया । आंचिलक गच्छ भी इस प्रकार के विरोध से अछूता न रहा । ज्यों-ज्यों यह लोकप्रिय होता गया, त्यों-त्यों इसका विरोध भी जोर पकड़ता गया। प्रसिद्ध इतिहासज्ञ स्व० पंन्यास श्री कल्याएाविजयजी महाराज ने अपना अभिमत इस सम्बन्ध में इस प्रकार अभिव्यक्त किया है:— " अपना अभिमत इस सम्बन्ध में इस प्रकार अभिव्यक्त किया है:— योग अपना अभिमत के राज्यकाल में तो केवल जिनदत्त तथा उनके अनुयायियों का ही नहीं, पौर्णिमक, आंचिलक विधिमार्ग-प्रवर्तक आदि नयेन्यये गच्छ वालों का पाटए। में आना बन्द हो गया था। " अमारपाल के राज्य

अंचलगच्छ दिग्दर्शन-श्री मुलुण्ड अंचलगच्छ जैन समाज, मुलुण्ड, बम्बई-८०, प्रकाशन सन् १६६७ ईस्बी, पृ० ११

तक ही नहीं, उसके बाद द्वितीय भीमदेव के राज्य तक उक्त पौर्णमिक, खरतर स्नादि गच्छों का पाटन में स्नाना जाना बन्द था। ".......खरतरगच्छ वालों के लिये तो १३वीं शती के मध्य भाग में ही मार्ग खुल गया था परन्तु पौर्णमिक, स्नाचितक गच्छ वाले तो जब तक पाटन में राजपूतों का राज्य रहा, तब तक पाटन से दूर-दूर ही फिरते थे। जब पुराने पाटन का मुसलमानों के स्नाक्रमण से भंग हुस्रा स्नौर मुसलमानों ने वहां स्रपना राज्य जमा कर नया पाटन बसाया, तब से पौर्णमिक स्नादि पाटन में प्रवेश कर पाये थे। ""

मेरूतुंगीया पट्टावली के उल्लेखों से भी यही बात प्रकट होती है कि उस समय पाटन में साम्प्रदायिक ग्रसहिष्णुता बड़े तीत्र वेग से प्रमृत हो रही थी। ग्रनेक गच्छ ग्रपने प्रतिपक्षी गच्छों को लोकहिष्ट में नीचा दिखाने के प्रयास में सलग्न थे। उन्होंने ग्रपने प्रतिपक्षी गच्छों के विरुद्ध कुमारपाल को भड़काया ग्रीर कहा—"ग्राप ग्रीर हम सब चौथ के दिन सांवत्सरिक पर्व मनाते हैं किन्तु कतिपय गच्छों के प्रनुयायी पंचमी को सांवत्सरिक पर्वाराधन करते हैं। ग्रापकी विद्यमानता में इस प्रकार का संघभेद, भ० महावीर के धर्मसंघ की फूट का द्योतक मान्यताभेद वस्तुतः समुचित नहीं।"

मेरुतुंगीया पट्टावली में इस प्रकार का उल्लेख है कि महाराजा कुमारपाल ने राजाज्ञा प्रसारित कर उन सभी गच्छों को पाटन से बाहर चले जाने का आदेश दिया, जो पंचमी के दिन सांवत्सरिक पर्व मनाने के पक्ष में थे। इस उल्लेख से यह एक नया तथ्य भी प्रकाश में आता है कि परमाईत् के विशिष्ट सम्मानाई पद अथवा विरुद से विभूषित चालुक्यराज कुमारपाल जैन संघ में एकरूपता स्थापित करने के लिये कितने प्रयत्नशील एवं चिन्तनशील थे।

जैन वांग्मय में इस बात के भी प्रमारा उपलब्ध होते हैं कि साम्प्रदायिक विभेद के परिस्पामस्वरूप जैनसंघ में बढ़ती हुई खोंचातानी, तीव्र होते हुए मनोमा-लिन्य और पारस्परिक विद्वेष में वस्तुत: अनेक प्रबुद्ध ग्राचार्य एवं चतुविध धर्मतीर्थ के प्रबुद्ध सदस्य बड़े चिन्तित थे। उन्होंने इस प्रकार की दयनीय स्थिति को समाप्त करने और पारस्परिक सद्भाव का वातावरसा उत्पन्न करने की उत्कट लालसा से सम्पूर्ण जैनसंघ में एकरूपता लाने के प्रयास भी किये। लघु शतपदी में आचार्य मेरुतुंग ने इस प्रकार के एक प्रयास का उल्लेख किया है। लघु शतपदी के उल्लेखानुसार 'वाहकगर्सी' की प्रेरसा से हेमचन्द्राचार्य ने जयसिहसूरि को कहा कि वे सभी गच्छों के लिये एक सर्वमान्य समाचारी तैयार करने हेतु 'विउराप' तट से

पट्टावली परागसंग्रह, पृ० ३०३

२. पट्टावली परागसंग्रह, पृष्ठ ३०४

मेस्तु गीया पट्टावली (अंचलगच्छ दिग्दर्शन, पृष्ठ ७१)

संघ को श्रामन्त्रित करें। इस पर जयसिंहसूरि ने हेमचन्द्राचार्य से कहा कि यदि सभी गच्छ वाले श्राचार्य मिल कर मुफे एक समाचारी बनाने का कहें तो मैं उसके लिये सहर्ष समुद्यत हूं।

वाहक गिए। ने जयिसहसूरि के इस उत्तर का यह अर्थ लगाया कि सभी गच्छों के अग्नायों के समक्ष एक ही प्रकार की समाचारी निर्धारित करने के लिये कहना वस्तुतः सोते सांप को जगाने के तुल्य होगा। इस प्रकार के प्रयास से तो सम्पूर्ण जैन समाज में अन्दर ही अन्दर कलह भड़क उठेगा।

लघु शतपदी के उल्लेखानुसार वाहकगरणी ने जयसिंहसूरि को मरवा डालने के लिये कतिपय सशस्त्र लोगों को भेजा । किन्तु वे सभी ग्रात्रमरणकारी जयसिंह-सूरि के तप ग्रौर तेज के प्रभाव से स्तम्भित हो पाषारण की तरह निश्चल हो गये।

जयसिंहसूरि को मरवा डालने के लिये किये गये दो षड्यन्त्रों का उल्लेख भावसागरसूरि ने वीरवंश-पट्टावली में भी किया है, जो इस प्रकार है :—

तप्पटपउमहंसो, गगाहिबो सूरिराय जयसिहो।
कत्थ वि गाम दुगंतर, गच्छइ परिकरेगा जुन्नो।।११६।।
केहि पि गुरुं घाउं, संपेसिया भड़सई करे सत्था।
जाव समेया तत्थ वि, थंभियभूया तया सब्बा।।११७।।
पिय-माय-बंघवेहि, गुरुपासे न्नागएहि भत्तीए।
तइय दिगो पगघोवगा, छंटगान्नो मुक्कला जाया।।११८।।
न्नान समर्थेगा वि, गुरुहगागत्थं च पेसिया सुहड़ा।
विउगाप्पि वसइ दुवारे, परुप्परं जुज्भिया विलया।।११६।।
तस्स य उयरे वेयगा—, संजाया मुझ्कूपगारेहि।
न समइ तत्तो तप्पय, घोयगा-पागाउ उवसमिया।।१२०।।

प्रथात् वि० सं० १२३६ में सौ वर्ष की ग्रायु पूर्ण कर तिमिर नामक नगर में रिक्षतसूरि के स्वर्गस्थ होने के ग्रनन्तर उनके पट्टघर जयसिंहसूरि विहार-कम से एक दिन किसी गांव की ग्रोर जा रहे थे। किन्हीं लोगों (विरोधियों) ने जयसिंहसूरि को मरवा डालने के लिये कित्य सशस्त्र ग्राक्रमण्कारियों को भेजा। जयसिंह गुरु पर प्रहार करने हेतु वे शस्त्रघारी जब गुरु की ग्रोर बढ़े तो वे सभी स्तम्भित हो पत्थर की मूर्तियों की भांति निश्चल-निश्चेष्ट खड़े के खड़े ही रह गये। जयसिंहसूरि निर्भीक हो ग्रपने लक्ष्यस्थल पर पहुँच गये। विरोधियों द्वारा भेजे गये वे सशस्त्र भट निरन्तर तीन दिन ग्रौर तीन रात तक विकट वन में उसी भांति स्तम्भित रहे। ग्रन्त में जब उन भटों के माता-पिता ग्रादि पारिवारिक जनों को इस घटना का पता चला तो वे सब मिलकर जयसिंहसूरि की सेवा में पहुंचे ग्रौर सूरिवर से पुनः पुनः क्षमायाचना करने लगे। उन लोगों ने ग्राचार्यश्री जयसिंहसूरि

के चरगों का प्रक्षालन कर उस चरगोदक को उन स्तम्भित भटों पर छिड़का। जयसिंहसूरि के चरगोदक के छींटों से वे सभी भट तत्काल स्तम्भन से मुक्त हुए श्रीर श्रपने परिजनों के साथ ग्रपने-श्रपने घरों को लौट गये।

कालान्तर में किसी एक पार्श्वस्थ (किसी गच्छ विशेष के अग्रणी) ने भी जयसिंहसूरि का प्राणान्त करवाने के लिए कितपय सशस्त्र भटों को भेजा। वे सुभट भी "विउणप्प" नगर के द्वार पर पहुंचते-पहुंचते परस्पर ही लड़ पड़े और जिस कार्य को करने के लिये वे आये थे, उस कार्य को ही भूल गये। उघर जिस विरोधी ने उन सुभटों को जयसिंहसूरि का प्राणान्त करने के लिये भेजा था, उसके उदर में अति भीषण असह्य पीड़ा उत्पन्न हुई और अन्ततोगत्वा वह भी जयसिंहसूरि के चरणोदक के पान से ही पीड़ा-मुक्त हो पाया।

इस प्रकार के उल्लेख इस बात के साक्षी हैं कि एकमात्र ख्रागमों के प्राधार पर सर्वांगपूर्ण ग्रामूलचूल कियोद्धार के ग्रभाव एवं खण्डशः ग्रपूर्ण छुटपुट कियोद्धारों के परिगामस्वरूप उत्पन्न हुए ग्रनेकानेक नये-नये गच्छों के कारण जैन संघ विक्रम की तेरहवीं शती में ही वस्तुतः शत्रुभावपूर्ण पारस्परिक कलह का केन्द्र बन विद्वेषान्त में बुरी तरह भुलसने लग गया था। इस प्रकार की कलहपूर्ण स्थिति से तत्कालीन समाज के बहुजनपूजित प्रबुद्ध ग्राचार्य चिन्तित भी थे किन्तु उन्हें इस बात का भय था कि जैन समाज के ग्रंग-प्रत्यंग एवं ग्रस्थि-मज्जा तक में व्याप्त विद्वेषांग्न एवं कलह की ज्वालाग्रों को शान्त करने के लक्ष्य से सम्पूर्ण संघ में एक-रूपता लाने हेतु यदि किसी भी प्रकार का प्रयास किया जायगा लों वह धुक-धुकाती ग्रग्नि-ज्वालाग्रों में घृत उंडेलने तुल्य ग्रति भयावह होगा। उस प्रकार के प्रयास से समाज में व्याप्त विद्वेषांग्न ग्रौर भी ग्रधिक प्रचण्ड वेग से भड़क उठेगी। यही कारण था कि कलिकाल-सर्वज्ञ के विरुद से विभूषित हेमचन्द्रसूरि जैसे महान् प्रभानवक ग्राचार्य को भी मेरुतु गसूरि द्वारा किये गये उपर्यु लिखित तथ्यानुसार इस विषय में मौन-साधना का ही ग्राक्षय लेना पड़ा।

#### क्रियोद्धार एक ग्रति दुष्कर कार्य

त्राचार्य रक्षितसूरि (मुनि विजयचन्द्र) ने जैन धर्म और श्रमणाचार के विशुद्ध स्वरूप को जन-जन के समक्ष पुनः प्रतिष्ठित करने के उद्देश्य से वि० सं० ११६६ में एक प्रकार की धर्मक्रान्ति का सूत्रपात किया था। उनसे लगभग ८० वर्ष पूर्व विक्रम की ११वीं शताब्दी के सर्वप्रथम क्रियोद्धारक एवं खरतरगच्छ के नाम से कालान्तर में प्रसिद्ध हुई परम्परा के आद्याचार्य श्री वर्द्धमानसूरि और उनके शिष्य जिनेश्वरसूरि ने जिनधर्म के वास्तविक स्वरूप को यथावत् पुनः प्रतिष्ठापित करने के उद्देश्य से धर्मक्रान्ति का सूत्रपात किया था। आचार्य रक्षितसूरि से लगभग २० वर्ष पूर्व (वि० सं० ११४६ में) पौर्णिमक गच्छ के संस्थापक आचार्य चन्द्रप्रभ ने

भी जैनसंघ में प्रविष्ट हुई विकृतियों को दूर करने के उद्देश्य से धर्मचेतना ग्रौर जागृति का शंखनाद पूरा था तथा लगभग १० वर्ष तक ग्रपने विरोधी गच्छों द्वारा चारों ग्रोर से प्रस्तुत किये गये विरोध के परिगामस्वरूप उनके साथ संघर्षरत रहने के पश्चात् वि० सं० ११५६ में ग्रन्ततोगत्वा विधिवत् पौर्णमिक गच्छ की स्थापना की। वर्द्धमानसूरि, रक्षितसूरि, चन्द्रप्रभसूरि ग्रादि इन सभी शासनहितंषी ग्राचार्यों का प्रारम्भ में एक सर्वांगपूर्ण समग्र धर्मकान्ति करने का ही उद्देश्य रहा, किन्तु चतुर्विध संघ में विकृतियों की जड़ इतनी ग्रधिक गहरी पहुंच गई थी कि विकृतियों का मूलोच्छेदन कर उनमें ग्रामूलचूल परिवर्तन के साथ एकरूपता लाना ग्रसम्भव सा हो चुका था। ग्रतः धर्म के वास्तविक स्वरूप को पुनः प्रतिष्ठापित करने का उन ग्राचार्यों का स्वप्न साकार नहीं हो पाया ग्रौर उनके द्वारा की गई धर्मकान्तियां एक परिधि तक ही सीमित रह गई।

विधिपक्ष (अचलगच्छ) के जन्मदाता रिक्षतसूरि ने भी एकमात्र आगमों के ही आधार पर समग्र धर्मकान्ति के दृढ़ संकल्प के साथ विधिपक्ष (आगमानुसारी पक्ष) की स्थापना की थी। किन्तु वे भी इस धर्मकान्ति में अपने लक्ष्य के अनुरूप आगे नहीं बढ़ सके। इसका कारण यह था कि वीर निर्वाण की एक सहस्राब्दि के पश्चात् पनपी चैत्यवास और शिथिलाचार की परम्परा उस समय तक जन-जन के जीवन में घुल-मिल सी गई थी। वस्तुतः इस प्रकार के कियोद्धारों के माध्यम से की गई धर्मकान्तियां तत्कालीन धर्मसंघ में सर्वत्र व्याप्त शिथिलाचार के विरुद्ध थीं और उस शिथिलाचार की जननी, सूत्रधार अथवा प्रतीक थी चैत्यवासी परम्परा। इस दिष्टिकोण से इस प्रकार के कियोद्धारों अथवा धर्मकान्तियों को चैत्यवासी वस्तुतः अपने विरुद्ध प्रबल अभियान समभते थे। शिथिलाचार को जन्म देने वाली, श्रमणाचार के मूल स्वरूप को सर्वागीण रूपेण तथा धर्म के मूल रूप को विकृत करने वाली चैत्यवासी परम्परा का प्रभाव सम्पूर्ण गुजरात, सौराष्ट्र, मेवाड़, मारवाड़, मालवा आदि प्रदेशों में सर्वत्र घर कर चुका था। इन प्रदेशों में राज्याश्रय प्राप्त हो जाने के परिणामस्वरूप चैत्यवासियों का प्रभाव उत्तरोत्तर बढ़ता ही गया।

पाटण के विशाल साम्राज्य के संस्थापक वनराज चावड़ा और उसके उत्तराधिकारी ७ चापोत्कटवंशीय राजाओं ने वि० सं० ६०२ से वि० सं० ६६६ पर्यन्त कुल मिला कर १६६ वर्ष तक चैत्यवासियों को ग्रपना धर्मगुरु-राजगुरु मान कर उन्हें सर्वाधिक सम्मान प्रदान किया। ग्रपने धर्मगुरु के संघ —चैत्यवासी संघ को दढ़ से दढ़तम बनाने हेतु चैत्यवासी संघ को सभी प्रकार की सुविधाएं प्रदान करने के साथ-साथ वनराज चावड़ा ने ग्रपने सम्पूर्ण राज्य में इस प्रकार की राजाज्ञा प्रसारित करवा दी कि चैत्यवासी ग्राचार्य की ग्रनुमति के बिना उनके राज्य की सीमाग्रों में ग्रन्य किसी भी परम्परा के जैन श्रमगा-श्रमगीवर्ग विचरण तो दूर प्रवेश तक न कर पायें।

वि० सं० ६६८ में पाटगा पर चालुक्य राजवंश का प्रभुत्व हो जाने के श्रनन्तर भी उस वंश के प्रथम महाराजा मूलराज के शासन काल से लेकर उस वंश के चौथे महाराजा दुर्लभ सेन प्रथवा दुर्लभराज के राज्यकाल के ग्रन्तिम वर्ष से पूर्व विकम सं० १०७६-८० तक चैत्यवासियों को पाटरा राज्य में एकाधिकार के रूप में वे सभी प्रकार की सुविधाएं यथावत् प्राप्त होती रहीं । इस प्रकार वि० सं० ८०२ से लेकर वि० सं० १०८० तक चैत्यवासियों का विशाल गुर्जर राज्य में कुल मिला कर २७८ वर्ष पर्यन्त पूर्ण वर्चस्व रहा । वनराज चावड़ा द्वारा प्रसारित की गई राजाज्ञा के माध्यम से संस्थापित वह मर्यादा पाटएा के विशाल राज्य में पौने तीन शताब्दी से भी ग्रधिक समय तक ग्रक्षुण्एा रूप से चलती रही, जिसके ग्रनुसार चैत्यवासियों के श्रतिरिक्त किसी भी जैन परम्परा के साधु-साध्वियों के लिये पाटरा राज्य में प्रवेश तक निषिद्ध था। निरन्तर २७ वर्ष तक प्राप्त इस सुविधा के कारए। चैत्यवासी संघ एक ग्रतीव शक्तिशाली संघ के रूप में जन-जन के मन ग्रौर मस्तिष्क पर छा गया था। चैत्यवासियों द्वारा प्रचलित किये गये भौतिक स्राडम्बरों से स्रोत-प्रोत धार्मिक विधिविधान स्रत्यन्त लोकप्रिय बन चुके थे । स्रपने दैनिक जीवन में स्राबाल-वृद्ध सभी जैनधर्मानुयायी चैत्यवासियों द्वारा प्रचलित किये गये म्राचार-विचार, विधि-विधान, रोति-नीति म्रादि के पूर्ण-रूपे<mark>रा</mark> स्रभ्यस्त हो चुके थे। धर्म के विशुद्ध ग्रागमिक मूल स्वरूप को, ग्रागमों में प्रतिपादित श्रमणचर्या को गुजरात स्रादि उन सभी राज्यों के लोग भूल चुके थे, जहां पर कि सुदीर्घ काल तक चैत्यवासियों का धार्मिक एवं सामाजिक क्षेत्र में एकाधिपत्यपूर्ण वर्चस्व रहा। इस सबके परिसामस्वरूप जनजीवन में रूढ़ हुई विकृतिपूर्ण मान्यताओं एवं ग्रनागमिक श्राचार-विचार, विधि-विधान ग्रादि को समाप्त करना, उनका समूलोन्मूलन करना एक अति दुष्कर ही नहीं अपितु असाध्य कार्य बन गया था।

इस सब के ग्रतिरिक्त विधि पक्ष की स्थापना से लगभग ६० वर्ष पूर्व वर्द्धमानसूरि ग्रौर जिनेश्वरसूरि द्वारा की गई धर्मकान्ति से चैत्यवासी पूर्णतः चौकन्ने, सजग ग्रथवा सावधान हो चुके थे। ग्रपनी परम्परा के विरुद्ध उठे छोटे-बड़े किसी भी प्रकार के विरोध को ग्रंकुरित होने से पूर्व ही कुचल डालने के लिये वे सदा कटिबद्ध रहने लग गये थे। चैत्यवासियों के ग्रतिरिक्त ग्रन्यान्य गच्छों के विरोध एवं प्रकोष का भाजन भी नवोदित परम्परा को बनना पड़ता था।

ऐसी स्थित में पूर्णतः आगमों के अनुरूप धर्म के स्वरूप और श्रमणाचार की पुनः प्रतिष्ठापना हेतु सम्पूर्ण धर्मकान्ति का लक्ष्य होते हुए भी रिक्षतसूरि आदि कियोद्धारकों को अपनी धर्मकान्ति तथा कियोद्धार को कतिपय अंशों में ही सीमित करना पड़ा । यही कारण था कि आगमों में प्रतिपादित जैन धर्म की मूल मान्यताओं को धर्मसंघ में यथार्थरूपेण पुनः प्रतिष्ठापित करने की आन्तरिक अभिलाषा के होते हुए भी प्रायः वे सभी कियोद्धार करने वाले महापुष्ठ सम्पूर्ण कान्ति का अपनी इच्छा के अनुरूप कियान्वयन करने में एक प्रकार से अन्ततोगत्वा असफल ही रहे । उनकी स्रसफलता के दो ग्रौर भी बड़े कारएा थे । एक बहुत बड़ा कारएा यह था कि चैत्यवासियों ने जन-जन के मन-मस्तिष्क में इस प्रकार की भावना भर दी कि बिना निगमों (ब्राह्मएा परम्परा के वेदों की परिपाटी के अनुरूप चैत्यवासियों द्वारा रचित ग्रन्थों) श्रौर उपनिषदों का सहारा लिये बदलती हुई घार्मिक, सामा-जिक एवं राजनैतिक परिस्थितियों में जैन-धर्म ग्रपना ग्रस्तित्व बनाये नहीं रख सकता। लोगों के मन-मस्तिष्क में चैत्यवासियों द्वारा बद्धमूल कर दी गई इस भावना के कारगा चैत्यवासियों के पूर्ण वर्चस्व में स्राया हुस्रा विशाल जैन जन-समुदाय निगमों एवं उपनिषदों में प्रतिपादित किसी एक भी परिपाटी का परित्याग करने के लिये उद्यत नहीं था । कियोद्धारों के, स्राशानुरूप सफल न होने का दूसरा बड़ा कारएां यह भी था कि चैत्यवासी भ्राचार्यों ने त्यागी वर्ग के लिये शास्त्रों में ''दूरएा-चरो धम्मो वीराएं'' की संज्ञा से ग्रभिहित किये गये कठोर श्रमए। धर्म की चर्या में भी सुविधाजनक परिवर्तन कर इस प्रकार की सुविधाएं उपलब्ध करा दी थीं कि जिनसे श्रमण-श्रमणीवर्ग बिना किसी प्रकार के कष्ट ग्रथवा परीषह-सहन के ही जीवन भर स्रपने स्रनुयायियों का परम पूज्य एवं उपास्य बना रह सके । त्यागी वर्ग के लिये चैत्यवासियों द्वारा श्रमगाचर्या में उपलब्ध करवाई गई ग्रथवा निद्धारित की गई सुविधाएं निम्न रूप में थीं :-

- (१) जीवन भर एक स्थान से दूसरे स्थान पर विचरण करते रहने के मूल श्रमणाचार का परित्याग कर जीवन भर एक ही स्थान पर ग्रापने चैत्य में ग्रथवा मठ में नियत निवास करें।
- (२) मधुकरी (भिक्षाचरी) जैसे कठोर श्रमणाचार को तिलांजिल देकर ग्रपने चैत्यों ग्रथवा मठों में निरंजन-निराकार जिनेन्द्र प्रभु को भोग लगाने के लिये वहां की पाकशालाग्रों में निर्मित किये गये यथेष्ट ग्रशन-पानादि से सुखपूर्वक ग्रपने जीवन का निर्वाह करें।
- (३) मन्दिरों ग्रथवा मठों में श्रद्धालु भक्तों द्वारा जो धन जिनेन्द्र प्रभु के चरणों में भेंट किया जाय, उसका उपयोग वे ग्रपनी सुविधा एवं इच्छानुसार करें।
- (४) ग्रपने भक्तों को सभी प्रकार के सांसारिक कार्यकलापों के मुहूर्त निकाल कर दें। निमित्तशास्त्र से उनके भावी जीवन से सम्बन्धित भविष्य-कथन करें।
- (५) सुगन्ध से सुवासित सुन्दर रंगीन वस्त्र यथेष्ट घारण करें।
- (६) यथेष्ट धन संचय करें।
- (७) केशलुंचन जैसी कठोर श्रमगाचर्या का परित्याग करें।
- (८) मुखशुद्धि हेतु ताम्बूलचर्वण करें।

- (६) घी, दूध, फल, फूल आदि का यथेष्ट सेवन करें।
- (१०) सचित्त ठंडे जल को पीने ग्रादि के काम में लें।
- (११) गमनागमन म्रादि के लिये वाहन (सुखपाल) म्रादि रखें।
- (१२) वस्त्र, पात्र आदि का संग्रह करें।
- (१३) शय्या पर सोयें।
- (१४) तेल, अभ्यंग (पीठी) आदि का अपने अंग-प्रत्यंग पर मर्दन करें।
- (१४) छोटे-छोटे बालकों के माता-पिता को घन देकर अपने शिष्य परिवार को बढ़ाने के लिये बालकों का क्रय करें।
- (१६) चिकित्सा, मन्त्र-तन्त्र आदि के माध्यम से अपने जीवन को सुखी बनाने के लिये धनार्जन करें।
- (१७) जिनेन्द्र प्रभु की पूजा करते समय ग्रारती स्वयं करें एवं बलिकर्म (हवन) करें।
- (१८) अपनी इच्छानुसार जिनमन्दिरों, पौषधशालाओं और व्याख्यान भवनों का निर्माण करवायें।
- (१६) महिलाओं से संसर्ग-सम्पर्क रखें, उनके समक्ष व्याख्यान दें, भजन-कीर्तन ग्रादि करें।
- (२०) स्वर्गस्थ हुए ग्रपने गुरुग्रों के दाहसंस्कार-स्थलों पर पीठ (चबूतरे) ग्रादि बनवार्ये।
- (२१) उपवास म्नादि कठोर तपश्चरण की कोई विशेष म्नावश्यकता नहीं। १

### इस प्रकार चैत्यवासियों ने—

जे य कते पिए भोए, लढ़े वि पिट्ठी कुव्वइ। साहीएो चयइ भोए, से हु चाइ त्ति वुच्चइ।।

ग्रादि गाथाश्रों के माध्यम से आगमों में प्रतिपादित, जीवन भर तलवार की तीक्ष्ण घार पर चलने तुस्य, शाश्वत शिवसुखप्रदायी ग्रति दुश्चर श्रमण जीवन को चैत्यवासी परम्परा के कर्णधारों ने एक सुसमृद्ध गृहस्थ के जीवन के समान सुख-सुविधाश्रों से परिपूर्ण बना दिया।

१. (क) ''अंचलगच्छ दिग्दर्शन''-पृष्ठ २४ प्राक्कथन ।

<sup>(</sup>ল) "जैन धर्म का मौलिक इतिहास, भाग ३", पृष्ठ ५७ से ६३

इस प्रकार की स्थिति में ग्रागमानुसार जैनधर्म के ग्राध्यात्मिक विशुद्ध स्वरूप एवं दुश्चर-कठोर श्रमणाचार को ग्रामूलचूल कियोद्धार के माध्यम से पुनः प्रतिष्ठापित करने के ग्राति पावन कार्य में वर्द्धमानसूरि ग्रादि उन क्रियोद्धारक महान् ग्राचार्यों को किस-किस प्रकार की कठिनाइयों से जूभना पड़ा, इसकी कल्पना प्रत्येक प्रबुद्ध पाठक सहज ही कर सकता है।

जैन संघ की इस प्रकार की तत्कालीन स्थिति का "ग्रंचलगच्छ-दिग्दर्शन" में बड़े ही मार्मिक शब्दों में चित्रएा किया गया है। जिज्ञासु पाठकों की जानकारी के लिये, उसके कितपय ग्रंश यहां उद्धृत किये जा रहे हैं:—

"गुजरात, मेवाड, मारवाड, बिह्यार, सौराष्ट्र इत्यादि प्रदेशों मां चैत्यवासी साधुयों ने राज्याश्रय मलता-मलता तेवो अमर्याद बनी बवता गया। पाटए मां जैनाचार्य शीलगुरासूरि अने देवचन्द्रसूरि ना वासक्षेप थी वि० सम्वत् ८२१ (वि० सं० ६०२) मां वनराज चावड़ा नो राज्याभिषेक थयो होई ने वनराज चावड़ा ए ए बन्ने आचार्यों ने शिष्य-परम्परा ना हक्क मां ताम्रपत्र पर फरमान लखी आप्युं के आ आचार्यों ने माननारा चैत्यवासी यितयों ने सम्मत मुनिराजों ज पाटरा मां रही शके, बीजाओं रही शकसे नहीं। चावड़ाओं ना राज्य प्रदेश मां परा आ फरमान नी असर पड़ी। परिसामे संवेगी साधुओं भाटे तो पाटरा ना द्वार बन्धज रह्यां, परन्तु एमना राज्य प्रदेश मां परा चैत्यवासियों नी इच्छाओं ने अधीन एमने रहेवुं पड़तुं। एटले हद सुधी बात पहुंची के उद्योतनसूरि ना शिष्यों ने कोई ग्राम के नगर मां सूरिपदे स्थापवा भाटे परा मुश्केल बनेलुं, परिसामे आबू ऊपर टेली नाम नां ग्राम नी नजीक वट वृक्ष नी नीचे छारा ना वासक्षेप थी सबैदेवसूरि तथा अन्य शिष्यों ने आचार्य पदे स्थापवा मां आवेला। आवी रीते चावड़ाओं ना राज्य प्रदेश मां चैत्यवासियों विना अन्य साधुओं ने आववानो परा राज्य तरफ थी प्रतिबन्ध हतो।

(६७)....वनराज (वि० सं० ६०२), योगराज, क्षेमराज थी ते ठेठ सामन्त सिंह सुधीना चावड़ा राजाओं चैत्यवासी साधुओं ने धर्मगुरु अने राजगुरु तरीके मानता हता। चैत्यवासी आचार्यो आथी ए राजाओं ना धार्मिक संस्कारों नी किया पए। करता हता। केटलाक नो एवो मत पए। छे के चैत्यवासी आचार्यो राजा ना धार्मिक पुरोहितों नु धार्मिक कार्य करता हता। ते थी जैनो ना जैन वेद ना प्रचार थी राजकीय धर्म तरीके जैन धर्म प्रवर्ततों हतो। आ थी चावड़ाओं ना शासन मां वैदिक समुदाय नु वर्चस्व नहींवत् जेवुंज रह्यं, जैन वेदो, उपनिषदो द्वारा जैन बाह्मणो धार्मिक प्रवृत्ति करी ने जैन धर्म नी आराधना करता हता।

(६८) \*\*\* महून जिस्सास्मनी उपदेश कल्पवल्ली नी टीका मां जस्साववा माँ आव्युं छे के आगमो अने निगमो ए बन्ने ने भेगा कंयी विना जैन तत्वो नुं समाधान थाय नहीं। जैनागमो अने जैन निगमो ए बन्ने द्वारा जैन धर्म विश्व मां प्रवर्ती शके

छे। भरत राजाए जैन निगमो प्रवर्ताच्यां हतां, ते सर्व तीर्थंकरो ना समय मां कायम हतां, अने ते प्रमाणे सोल संस्कारो बगैरेनी किया परा थती हती। दरेक तीर्थंकरों ना समय मां जैनागमो नवां हतां, अर्थात् द्वादशांगी जुदी रचाती हती। महाबीर प्रभु ना समय मां जैन निगमो जैन वेदो अने उपनिषदो कायम रह्यां हतां। चैत्य-वासियो ना वर्चस्व दरमियांन जैन वेदो अने जैन उपनिषदो लोको मां खूबज प्रच-लित रह्यां। चैत्यवासियो नुं प्रभुत्व हटतां परा तेस्रो मां थी निगम प्रभावक गच्छ तरीके एक गच्छ कायम रह्यो।

(६६) चैत्यवासियो मां पण अनेक महान् आचार्यो थई गया छे, जेमणे शासन नी सारी सेवा करी छे। द्रोणाचार्य, सूराचार्य, गोविन्दाचार्य वगैरे नुं चरित्र तपासिये तो स्पष्ट थाय छे के, तेस्रो विद्वान्, शास्त्रज्ञ, अनेकान्त ना यथार्थ व्यवस्थापक, विवेकी, परस्पर स्नेहभाव दर्शावनार अने धर्म रक्षा मां सदा उद्यमशील हता। उत्सव होय, यात्रा होय, के प्रतिष्ठा होय तो सौ मली ने धर्म भावना करता हता। तेस्रो मां आचार शुद्धि हती, विचारशुद्धि पण रहेती, एक मात्र व्यवहारशुद्धि न हती—एटले के तेस्रो शिथिल हता। ए तेमनी मोटी उग्राप हती, जेने दूर करवानी अनिवार्य आवश्यकता हती।"

इन सब कठिन परिस्थितियों में उन सभी कियोद्धारकों को कार्य करना पड़ा। यद्यपि वर्द्धमानसूरि ने विक्रम की ग्यारहवीं शताब्दी के श्रष्टम दशक के समाप्त होते-होते धर्म के श्रागमिक स्वरूप की पुनः प्रतिष्ठापना के लिए जो धर्म-कान्ति का सूत्रपात किया था, उससे रिक्षतसूरि को ग्रपने श्रिभनवरूपेण संस्थापित श्रथवा पुनः प्रतिष्ठापित विधिमार्ग के प्रचार-प्रसार के लिए पर्याप्तरूपेण प्रशस्त पथ मिला, तथापि उन्हें श्रपनी लक्ष्य-सिद्धि के लिये श्रनेक कठिनाइयों का सामना करना पड़ा।

जैसा कि पहले बताया जा चुका है, चैत्यवासियों के सर्वव्यापी वर्चस्व के कारण रक्षितसूरि और उनके साधुओं को निर्दोष झाहार पानीय तक नहीं मिला और इस प्रकार की स्थिति में उन्हें झाजीवन झनशन के रूप में अपने प्राणों की बाजी तक लगाने का विचार करना पड़ा। रिक्षतसूरि (विजयचन्द्रसूरि) के त्याग तप पूर्ण जीवन एवं परीषह सहन से जनमानस उनकी और झाक्षित हुआ। रिक्षत-सूरि ने अप्रतिहत विहारकम से आगमिक धर्म का प्रचार-प्रसार किया और उनके जीवनकाल में ही विधिमार्ग (अचलगच्छ अथवा अचल गच्छ) एक सुदृढ़ एवं सशक्त धार्मिक संघ के रूप में लोकप्रिय बन गया। उनके पट्टधर जयसिहसूरि ने वि० सं० १२३६ से वि० सं० १२४८ तक के अपने झाचार्यकाल में विधिसंघ गच्छ की उन्लेखनीय आशातीत वृद्धि की। वे अपने समय के महान् वादी थे। उन्होंने दिगम्बर परम्परा के अजेय वादी कुमुदचन्द्र को शास्त्रार्थ में पराजित कर दिग्दगन्त-व्यापिनी कीर्ति अजित की। जयसिहसूरि ने अनेक क्षत्रिय वंशों को जैनधमिवलम्बी

बना कर विधिपक्ष के अनुयायियों की संख्या में भी उल्लेखनीय अभिवृद्धि की। जयसिंहसूरि द्वारा की गई जिनशासन-सेवा का विशिष्ट उल्लेख प्रस्तुत ग्रन्थ में यथा स्थान किया जायगा।

जयसिंहसूरि के पश्चात् उनके विशिष्ट एवं विधिपक्ष गच्छ के तृतीय पट्टघर धर्मघोषसूरि, उनके पश्चात् विधिपक्ष के चौथे पट्टघर महेन्द्रसिंहसूरि और उनके पश्चात् विधिपक्षगच्छ के पांचवें पट्टघर स्नाचार्यसिंह प्रभ भी महान् प्रभावक स्नाचार्य हुए।

विधिपक्ष के पंचम पट्टधर सिंहप्रभस्ति ने सिंह के समान पराक्रम प्रकट करते हुए घर-द्वार-परिवार एवं सांसारिक प्रपंचों एवं मोह-ममत्व का परित्याग कर श्रमगा धर्म की दीक्षा ग्रह्गा की थी। वि० सं० १३०६ में उन्हें विधिसंघ के पांचवें पट्टधर ग्राचार्य के रूप में ग्राचार्य पद पर ग्रिधिठित किया गया।

सिंहप्रभसूरि ग्रपने समय के लब्धप्रतिष्ठ महान् वादी थे। उन्होंने ग्रनेक शास्त्रार्थों में विजय प्राप्त कर विधि मार्ग (ग्रंचलगच्छ) की प्रतिष्ठा में उल्लेखनीय ग्रभिवृद्धि की। शत्रुंजय पर्वत पर उपलब्ध वि० सं० १६८३ के एक शिलालेख में उट्टंकित:—

> ''ग्रासंस्ततः सकलसूरिशिरोऽवतसाः, सिंहप्रभाभिधसुसाधु-गुरगप्रसिद्धाः ॥''

इस पद्य में सिंहप्रभसूरि को उनके समकालीन सभी श्राचार्यों में मुकुट के समान बताया गया है। इनके श्राचार्य पद पर श्रासीन होते ही 'वल्लभी शाखा'' पूर्णतः विधिपक्ष में विलीन हो गई श्रौर उसके परिएामस्वरूप विधिपक्ष की सर्वतो-मुखी प्रगति एवं ख्याति में श्रभूतपूर्व श्रभिवृद्धि हुई।

'मेरुतुंगीया लघुशतपदी' तथा 'मेरुतुंगीया पट्टावली' में इस प्रकार का भी उल्लेख पाया जाता है कि इतने बड़े विद्वान्, महावादी, प्रभावक एवं प्रतापशाली होते हुए भी सिहप्रभस्रि शनैः शनैः शिथिलाचार की ग्रोर उन्मुख होते-होते ग्रन्ततोगत्वा एक प्रकार से चैत्यवासियों के समान नियतनिवासी बन गये। मेरु-तुंगीया पट्टावली का वह उल्लेख इस प्रकार है:—

"क्रमेगा १३०६ सम्वत्सरे स्तम्भतीर्थे संघेन सूरिपदार्पणपूर्वकं श्री महेन्द्र सूरिपट्टे स्थापिताः । ततस्ते यौवनाधिकारादिमदावलिप्ताः संयमगुणं विस्मृत्य चैत्यवासं विधाय परिग्रहमूर्चिछताऽभवन् ।"

यद्यपि भावसागरसूरि तक ''श्री वीरवंशपट्टावली'' में श्री सिंहप्रभसूरि के चैत्यवासी हो जाने श्रथवा घोर शिथिलाचार में लिप्त हो जाने का कोई उल्लेख नहीं है तथापि इनके पट्टघर अजितसिंहसूरि के चैत्यवासियों के समान ही शिथिला-चारपूर्ण श्राचार अपना लेने विषयक उल्लेखों को देखने पर यही विश्वास किया जाता है कि शिथिलाचार की भ्रोर उत्तरोत्तर भ्राकृष्ट हुए अपने गुरु के पदचिन्हों पर चलकर विधिसंघ के छठे भ्राचार्य भ्रजितसिंहसूरि ने शिथिलाचार में चैत्यवासी परम्परा के भ्राचार्यों को भी भ्रपने पीछे छोड़ दिया था। इस सम्बन्ध में मेरुतुंगीया पट्टावली का एक उल्लेख प्रत्येक विज्ञ पाठक को चौंका देने वाला है। वह उल्लेख इस प्रकार है:—

"ततः ऋगेगाधीतशास्त्रास्ते श्री ग्रजितसिंह यतयोऽपि पत्तने समायाताः तत्र तेऽपि चैत्यवासं विधाय श्री सिंहप्रभ सूरिभिः सह स्थिताः । तत्र निवासिनः सर्वेऽपि तन्तुवायकास्तेषामतीव भक्ति चकुः । तत्र ऋगेगा श्री सिंहप्रभसूरीगां स्वगंगमना-नन्तरं ते श्री ग्रजितसिंह यतयः सूरिपदार्पगपूर्वकस्तस्तंतुवायकादिश्राद्धस्तेषां पट्टे स्थापिताः । ग्रथेकदा पूर्णचन्द्राभिधेनैकेन धनवता तत्रत्य तन्तुवायकेन तेषामुपदेशतः संघसहित श्री शत्रुं जयतीर्थयात्राकरगार्थं मनोरथः कृतः । ततस्तत्प्रार्थनया श्री ग्रजितसिंह सूरयोऽपि तेन संघेन सह महताडम्बरेगा स्वर्णमिश्रितरूप्यसुखपालस्था उपरिश्रियमागा सुपरिकमितरक्तकौशेयच्छत्राः पार्श्वद्वयोश्चामर्गवीज्यमाना ग्रग्रचल-इंडधरादिपंचविश्रतिसशस्त्रसुभटयुता श्रावकश्राविकागणैर्जयजयारावैर्वद्धा्यमाना सौवर्णतानपरिकमितसहस्रटंकमूल्योपेत श्वेतोत्तरपटाच्छादितदेहाश्चेलुः ।"१

श्रजितसिंहसूरि के इस चौदहवीं विक्रमीय शती के शिथिलाचार में श्रौर विधिपक्ष के संस्थापक रक्षितसूरि के परदादा गुरु वीरचन्द्रसूरि के विक्रम की ग्यारहवीं शती के शिथिलाचार में कितना साम्य है, इस पर तुलनात्मक दिष्ट से विज्ञों के विचारार्थ वल्लभी शाखा के नवमें ग्राचार्य सोमप्रभसूरि (वि० सं० १०५१ में सूरिपद) श्रौर इनके समकालीन ग्रंचलगच्छीय पट्टावलीकार के श्रनुसार श्रमण भ० महावीर के पैतालीसवें पट्टधर वीरचन्द्रगिए। का एक उल्लेख "ग्रंचलगच्छ दिग्दर्शन" नामक ग्रन्थ से यहाँ यथावत्रूपेण उद्धृत कर रहे हैं:

"अथैकदा ते श्री वीरचन्द्रसूरयो विहरंतो निजपिरवारयुता प्रह्लादपुरे समायाताः। तदा वल्लभी शाखायाः सोमप्रभसूरयोऽपि विहरंतो निजपिरवार-युतास्तत्रैव समेताः। शंकेश्वरगच्छीयानां च तत्रैक एवोपाश्रयोऽभूत्। तत इमौ द्वाविष सूरीन्द्रौ निज निज परिवारयुतौ तत्रैकस्मिन्नेवोपाश्रये स्थिति चक्तुः। पंचमार्कप्रभावतः परस्परं वन्दननिमित्तस्तयोः परिवारे कलहो बभूव । गच्छ-श्रावका अपि द्विभागी भूताः। परस्परं स्पर्द्धां चकुः। समुद्राख्येनेकेन श्रेष्ठिना च श्री वीरचन्द्रसूरयस्ततो निजवाटके समानीताः। परिवारयुताश्च तेऽपि तत्र चतुर्मासी

१. (क) मेरुतुंगीया (संस्कृत) पट्टावली ।

<sup>(</sup>स) देखिये अंचलगच्छ दिग्दर्शन, पृष्ठ १३७, १३८।

स्थिताः । ततस्तेन भक्तिमता श्रेष्ठिना सूरिभ्यस्तेभ्यो रूप्यनिर्मितः सुखपालभ्छत्रचामरयुतः प्राभृतीकृतः मोहाविर्भूतद्दिप्रागतः सूरिभिरिप तत्प्राभृतं स्वीकृतं । ततः
समुद्रश्रावकोपरोधतस्ते वृद्धा वीरचन्द्र सूरयस्तत्सुखपालस्था एव जिनमंदिरादिषु
गमनं चकुः । तत्स्पर्द्धया चैकेन सामन्तास्थेन घनवता श्रावकेख सोमप्रभसूरिभ्योऽपि
स्वर्णरूप्यनिर्मितः सुखपालभ्च्छत्रचामरयुतस्तथैव प्राभृतीकृतः कालानुभावतस्तेऽपि
संयमाचारं विस्मृत्य सुखपालस्था एव गमनागमनं चकुः । एवं क्रमेशा तथोमंहतोरपि
सूरयो परिवारयतयोऽप्याहारादि शुद्धिमगवेषयन्तः शिथिलाचारं प्रतिपेदिरे श्रावका
ग्रिप दिष्टरागमोहिताः परस्परं स्पर्द्धयाधाकमीदिदोषोपपेताहारादिभिस्तान् प्रतिलाभयामासुः । एवमेक सामाचारीयुतयोरिप द्वयोः सूरयो परिवारे चारित्रशैथिल्यं
प्रकटीबभूव । परस्परं च महती स्पर्द्धा संजाता ।"।

देवद्विगिए। क्षमाश्रमए। के स्वर्गारोहए। के अनन्तर भगवान् महावीर के धर्मसंघ में द्रव्य पूजा की परमोपासिका परम्पराग्नों ने जो विकृतियां उत्पन्न की, जो शिथिलाचार प्रारम्भ कर उसे पराकाष्ठा तक पहुँचाया उन विकृतियों और शिथिलाचार के उन्मूलन हेतु साहसी श्रमए। त्तमों ने समय-समय पर कियोद्धार के माध्यम से श्रमिनव धर्मकान्ति का बिगुल बजाया। उन्हीं साहसी श्रमए। त्तमों में से एक श्रमए। त्तम थे प्रातः स्मरए। य ग्रायं रिक्षतसूरि। उन्होंने ग्रपने लक्ष्य में उल्लेखनीय सिद्धिभी प्राप्त की। उनके पश्चात् उनके शिष्य जयसिंहसूरि, प्रशिष्य धर्मघोषसूरि एवं प्रप्रशिष्य महेन्द्रसूरि ने उनके द्वारा बताये हुए त्याग-तप-ग्रपरिग्रह एवं विराग के पथ पर ग्रग्रसर होते हुए विधिपक्ष गच्छ की प्रतिष्ठा में निरन्तर वृद्धि की। किन्तु कान्ति के सूत्रधार इस विधिपक्ष, ग्रंचलगच्छ में भी रिक्षतसूरि द्वारा किये गये क्रियोद्धार से पूर्व की शिथिलाचाराभिमुखी प्रवृत्ति पूरे वेग के साथ इसके ही पंचम पट्टधर से पुनः पल्लवित ग्रौर प्रसरित होती ही गई।

सुविहित कहे जाने वाले अधिकांश गच्छ भी शनै: शनै: श्वैत्यवासी परम्परा द्वारा ग्राविष्कृत विकृतियों, विकारों एवं शिथिलाचार से भरपूर ग्रागम विरोधी पथ के पथिक बनने लगे। इस सम्बन्ध में 'ग्रंचलगच्छ दिग्दर्शन' में जो बड़े ही हृदयस्पर्शी उद्गार ग्रिभिव्यक्त किये गये हैं उन्हें ग्रविकल रूप से तटस्थ विचारकों के लाभार्थ यहां प्रस्तुत किया जा रहा है:—

"१०२। चैत्यवासीओं ना दुर्गु सोना स्रसर थी परा सुविहित साधुस्रो सप्तभावित रही शक्या नहीं, से संगेना स्रनेक उदाहर सो इतिहास ने पाने नौंधाया छै। निःशंक रीते स्ना बधु चैत्यवासियों ना जीवन व्यवहार नुं ससरनोज प्रत्यक्ष फल हतुं।

१. अंचलगच्छ दिग्दर्शन, पृष्ठ १३०

......एवीज रीते श्रन्य सुविहित गच्छो मा परा चैत्यवासित्रो ना केटलाक शिथिलाचारो प्रविष्ट थई वृद्धिगत थता जता हता।" १

सुविहित कही जाने वाली विविध गच्छीय अनेक श्रमण परम्पराओं पर वैत्यवासियों के आचार-विचार, व्यवहार, कार्यकलापों, परिपाटियों, मान्यताओं एवं कार्य प्रणालियों का व्यापक रूप से शनै: शनै: गहरा प्रभाव पड़ता गया, इस तथ्य के न केवल मौखिक ही अपितु लिखित पुष्ट प्रमाण भी आज जैन वाङ्मय में विपुल मात्रा में उपलब्ध होते हैं। इस विषय में एक अचलगच्छीय विद्वान् द्वारा गहन शोध के पश्चात् प्रकट किये गये उद्गार प्रत्येक सत्यान्वेषी के लिए पठनीय, चिन्तनीय और मननीय हैं। अतः उन्हें यहां अक्षरशः उद्घृत किया जा रहा है। यथा :—

"१०१. चैत्यवासीओ शिथिलाचारी हता, छता एम ना मां स्रमुक उच्च गुणो जणवाया हता ऐ स्रापणे जोयुं। एम ना उच्च गुणो नुं सनु-सरण करवा मां संवेगी पक्षो ए स्रानाकानी करी नथी, ए पण नोंधनीय छे। शतपदी मां स्रापण ने जणाववा मां स्रावे छे के स्रभयदेवसूरि जेवा समर्थ स्राचार्य पण चैत्यवासी स्रो नी निंदा करी नथी, एटलुं ज नहीं, परन्तु चैत्यवासी द्रोणाचार्य पासे पोता ना ग्रंथो नुं संशोधन पण कराव्युं छे। वर्द्धमानसूरि पहेलां चैत्यवासी हता। तेमणे चोर्यासी चैत्यो नी मालिकी छोडी त्यारे स्रागमवाद नुं वर्चस्व बध्युं। जैन निगमो मां थी स्रागमवादी स्रो ने ग्रहण करवा योग्य घामिक संस्कारो ना मंत्रो ने वर्द्धमानसूरिए "स्राचार दिनकर" ग्रन्थ बनावी ने ते मां गोठव्या तेमज स्रन्य स्रागमवादी स्रावार्यो ए निगमो मांथी सार भाग ने ग्रही स्रन्य ग्रन्थो रच्या ऐवी केटलाक नी मान्यता छे। शत्रु जय रास ना कर्त्ता धनेश्वरसूरि चैत्यवासी हता एम प्रा कहेवाय छे।"

यही नहीं, जैन वाङ्मय में ग्राज जितने भी प्रतिष्ठा कल्प उपलब्ध हैं, उनके पठन-चिन्तन एवं निदिध्यासन से प्रत्येक पूर्वाभिनिवेष-विमुक्त, क्षीर नीर विवेक बुद्धि, तटस्थ विज्ञ को हस्तामलकवत् स्पष्टतः दृष्टिगोचर हो जाता है कि इन प्रतिष्ठा कल्पों पर चैत्यवासियों की ऐसी ग्रमिट छाप ग्रंकित है, जो समय-समय पर क्रान्तिकारी कियोद्धारकों द्वारा शताब्दियों तक किये गये ग्रथक् प्रयासों के उपरान्त भी ग्रद्धावधि नहीं मिट पायी है, नहीं धुल पाई है। उदाहरण के रूप में प्राचीन प्रभावक ग्राचार्य पादलिष्तसूरि की निर्वाण किलकान्तर्गत प्रतिष्ठा पद्धति को ही ले लिया जाय। उसमें प्रतिष्ठाचार्य की योग्यता, वेष-भूषा, ग्राचार्यपद पर ग्रभिषेक की विधि का विधान करते हुए लिखा है:—3

१. ग्रंचलगच्छ दिग्दर्शन, पृष्ठ २६

२. अंचलगच्छ दिग्दर्शन, पृष्ठ २५, २६

३. निबन्ध निचय, पृष्ठ २०५ व २०६

#### प्रतिष्ठाचार्य की योग्यता

मूरिश्चार्यदेश समुत्पन्नः, क्षीराप्रायकर्ममलश्च, ब्रह्मचर्यादि गुरागरणा-लंकृतः, पंचित्रधाचारयुतः, राजादीनामद्रोहकारी, श्रुताध्ययन संपन्नः, तत्वज्ञः, भूमि गृह वास्तु लक्षराानां ज्ञाता, दीक्षा कर्मरिंग प्रवीराः, निपुराः सूत्रपातादि विज्ञाने, स्रष्टा सर्वतो भद्रादिमंडलानाम्, श्रसमः प्रभावे, श्रालस्य वर्जितः, प्रियंवदः, दीनानाथ वत्सलः, सरल स्वभावो, वा सर्व गुराान्वितश्चेति ।"

ग्रथित् प्रतिष्ठाचार्यं ग्रायंदेशजात, लघुकर्मा, ब्रह्मचर्यादि गुगोपपेत, पंचाचार सम्पन्न, राजादि सत्ताधारियों का श्रविरोधी, श्रुताम्यासी, तत्वज्ञानी, भूमिलक्षण गृहवास्तुलक्षणादि का ज्ञाता, दीक्षाकर्म में प्रवीण, सूत्रपातादि के विज्ञान में विचक्षण, सर्वतोभद्रादि चक्रों का निर्माता, अनुल प्रभाववान्, ग्रालस्य विहीन, प्रिय वक्ता, दीनानाथ वत्सल, सरल स्वभावी, ग्रथवा मानवोचित सर्वगुण सम्पन्न हो।"

श्राचार्य की वेश-भूषा के सम्बन्ध में इसी में श्रागे लिखा है कि प्रतिष्ठा के दिन:--

> ''वासुकि निर्मोकलधुनी प्रत्यग्रवाससीदधानः करांगुलीविन्यस्त कांचनमुद्रिकः, प्रकोष्ठदेशनियोजित कनककंकराः, तपसा विशुद्ध देहो वेदिकायामुदङ्मुखमुपविश्य''<sup>9</sup>

> > (निर्वाणकलिका १२। १)

प्रथात् बहुत महीन, श्वेत ग्रीर कीमती नये दो वस्त्रधारक, हाथ की ग्रंगुली में सुवर्ण मुद्रिका ग्रीर मिणाबन्ध में सुवर्ण का कंकण घारण किये हुए, उपवास से विशुद्ध शरीर वाला प्रतिष्ठाचार्य वेदिका पर उत्तराभिमुख बैठकर....

उपरोक्त महान् गुर्गों से विभूषित, कंचन-कामिनी के त्यागी श्रमग्गोत्तम के लिये सुवर्ग मुद्रिका को करांगुली में श्रौर कर में स्वर्ण कंकगा धारण करने का विधान केवल हठाग्रही को छोड़कर श्रन्य कोई विज्ञ शास्त्रानुकूल सिद्ध गहीं कर सकता।

प्रतिष्ठा विधि के इस उल्लेख पर क्षीर नीर विवेकपूर्ण इष्टि से प्रकाश डालते हुए स्व० पंन्यास श्री कल्यासिवजयजी महाराज ने लिखा है :—

> """पादिलिप्तसूरि ने जिस मुद्रा कंकरा परिधान का उल्लेख किया है वह तत्कालीन चैरयवासियों की प्रवृत्ति का प्रतिबिम्ब है। पादिलप्त

१. प्रबन्ध निचय, पृष्ठ २०७

1

सूरिजी स्राप (स्वयं) चैत्यवासी थे या नहीं इस चर्चा में उतरने का यह उपयुक्त स्थल नहीं है, परन्तु इन्होंने स्राचार्याभिषेक विधि में तथा प्रतिष्ठा विधि
में जो कतिपय बातें लिखी हैं वे चैत्यवासियों की पौषधशालाओं में रहने
वाले शिथिलाचारी साधुस्रों की हैं, इसमें तो कुछ शंका नहीं है। जैन सिद्धानत
के साथ इन बातों का कोई सम्बन्ध नहीं है। स्राचार्याभिषेक के प्रसंग में
इन्होंने भावी स्राचार्य को तैलादि विधि पूर्वक स्रविधवा स्त्रियों द्वारा वर्णक
(पीठी) करने तक का विधान किया है। यह सब देखते तो यही लगता है
कि श्री पादिलप्तसूरि स्वयं चैत्यवासी होने चाहिये। कदाचित ऐसा मानने
में कोई स्रापत्ति हो तो न मानें फिर भी इतना तो निर्विवाद है कि पादलिप्तसूरि का समय चैत्यवासियों के प्रावल्य का था। इससे इनकी प्रतिष्ठा
पद्धित स्रादि कृतियों पर चैत्यवासियों की स्रनेक प्रवृत्तियों की स्रनिवार्य
छाप है। साधु को सचित्त जल पृष्पादि द्वव्यों द्वारा जिनपूजा करने का
विधान जैसे चैत्यवासियों की स्राचरणा है उसी प्रकार से सुवर्ण मुद्रा, कंकरण
धारसादि विधान ठेठ चैत्यवासियों के घर का है, सुविहितों का नहीं।"

"श्रीचन्द्र, जिनप्रभ, वर्द्धमानसूरि स्वयं चैत्यवासी न थे, फिर भी वे उनके साम्राज्यकाल में विद्यमान अवश्य थे। इन्होंने प्रतिष्ठाचार्यं के लिये मुद्रा, कंकरा धारण का विधान लिखा। इसका कारण श्रीचन्द्र सूरिजी आदि की प्रतिष्ठा पद्धतियां चैत्यवासियों की प्रतिष्ठा विधियों के आधार से बनी हुई हैं, इस कारण से इनमें चैत्यवासियों की आचरणाओं का आना स्वाभाविक है। उपर्युक्त आचार्यों के समय में चैत्यवासियों के किले टूटने लगे थे फिर भी वे सुविहितों द्वारा सर नहीं हुए थे। चैत्यवासियों के मुकाबले में हमारे सुविहित आचार्य बहुत कम थे। उनमें कितपय अच्छे विद्वान् और प्रन्थकार भी थे, तथाप उनके प्रन्थों का निर्माण चैत्यवासियों के प्रन्थों के आधार से होता था। प्रतिष्ठा विधि जैसे विषयों में तो पूर्व प्रन्थों का सहारा लिये बिना चलता ही नहीं था। इस विषय में 'आचार दिनकर' प्रन्थ स्वयं साक्षी है। इसमें जो कुछ संग्रह किया गया है वह सब चैत्यवासियों और दिगम्बर भट्टारकों का है, वर्द्धमानसूरि का अपना कुछ भी नहीं है।" व

चैत्यवासी परम्परा के प्रभाव में ग्राने के परिगामस्वरूप चैत्यवासी परम्परा का भूत सुविहित कही जाने वाली ग्रन्य परम्पराग्रों के सिर पर ऐसा सवार हुग्रा कि परम पवित्र पंचम ग्रंग 'भगवती सूत्र' के मूल पाठ को भी चैत्यवासी परम्परा की मान्यताग्रों के अनुकूल बदल कर 'प्रतिमाधिकार' नामक ग्रन्थ में उल्लिखित कर लिया। श्रागमों के, विशेष कर, एकादशांगी के पाठ में ग्रुपने ग्रभिनिवेश की पुष्टि हेतु साम्प्रदायिक व्यामोहवशात् पद ग्रक्षर ही नहीं, एक मात्रा तक का भी

प्रबन्ध निचय, पृष्ठ २०८ व २०६

ſ

हेर-फेर करने वाला व्यक्ति ऐसे जघन्य ग्रपराघ का ग्रपराघी माना गया है जिसके बन्ध के परिगामस्वरूप उसे ग्रनन्त-ग्रनन्त काल तक भयावहा भवाटवी में भटकते हुए घोरातिघोर दुःसह्य दारुग दुःखों का पात्र बनना पड़ता है।

जिन प्रतिमाधिकार' में उल्लिखित उस नकली पाठ के साथ-साथ भगवती सूत्र के द्वितीय शतक के पंचम उद्देशक में तुंगियानगरी के श्रावकों के विवरण का मूल पाठ भी यहां दिया जा रहा है, जिससे कि विज्ञ पाठकों को भलीभांति यह विदित हो जाय कि चैत्यवासियों के प्रभाव में ग्राकर सुविहित परम्परा के विद्वानों ने जैन वांड्मय को विकृत करने हेतु किस-किस प्रकार के हास्यास्पद प्रयास किये हैं।

भगवती सूत्र का प्रतिमाधिकार में उल्लिखित वह नकली पाठ इस प्रकार है:---

> "ते गां काले णं ते गां समये गां जाव तुं गिआए नगरीए बहवे समगो-वासगा परिवसंति—संखे, सयगे सिलप्पवाले, रिसिदत्ते, दमगे, पुक्खली निविट्ठे, सुप्पइट्ठे, भागुदत्ते, सोमिले, नरबम्मे, आगांदे, कामदेवा इगां अ जे अन्नत्थ गामे परिवसंति, अहादिता विच्छिन्न विपुल वाह्णा जाव लद्धहा गहिन्नहा, चाउइसट्टमुद्दिह पुण्णमासिग्गीसु पडिपुण्णं पोसहं पालेमाणा निग्गंथाणं निग्गंथी णं फासु एसिएाज्जे गां असणं पडिलाभेमाणा चेइआलएसु तिसंभा समए चंदगा पुक्फ धूप वत्थाईहिं अच्चणं कुग्माणा जाव जिएएहरे विहरंति, से तेगाट्ठेणं गोग्रमा जो जिग्ग पडिमं पूएइ सो नरो सम्मिद्दिशी जािग्यव्यो, मिच्छादिहिस्स नाणं न हवइ।"

## भगवती सूत्र का मूल पाठ इस प्रकार है :--

"ते णं काले णं ते णं समये णं तुंगिया नाम नगरी होत्था, वण्णम्रो, तीसे णं तुंगियाए नगरीए बहिया उत्तरपुरिच्छिमे दिसिभाए पुष्फवितए नामं उज्जाणे होत्था, वण्णम्रो, तत्थ णं तुंगियाए नयरीए बहवे समर्गो-वासया परिवसंति ग्रड्ढा दित्ता विच्छिण्णा विपुल भवणा सयर्गासणाजाण-वाह्णा इण्णा, बहुधण बहुजाय रूवरयया, श्राम्रोगपग्रोगसंपउत्ता विच्छ-हिय विपुलभत्तपाणा बहु दासी दास गोमहिसगवेलयप्पभूया बहुजाणस्स ग्रपरिभूया ग्रभग जीवाजीवा, उवलद्धपुण्णपावा ग्रासव संवर निज्जर किरियाहि करणा बंधमोक्ख कुसला, ग्रसहेज्ज देवासुर नाग सुवण्णा जक्ख रक्खस किनर किपुरिस गरुल गंधक्व महोरगाइएहि देवगणेहि निग्गंथाग्रो पावयणात्रो ग्रणितक्कमणिज्जा, निग्गंथे पावयणे निस्संकिया निक्कंखिया निव्वत्तिगिच्छा, लद्धहा, गहियहा, पुच्छियहां, ग्रभिगयहा, विणिच्छियहां, ग्रहिम्मंजपेम्मागुरागरता, ग्रयमाउसो ! निग्गंथे पावयणे ग्रट्ठे, ग्रयं परमट्ठे, सेसे ग्रगट्ठे, ऊसियकलिहा, ग्रवंगुयद्वारा चियत्तं ते उसघरप्य-

विसा, बहूहिं सीलव्वय गुरावेरमरा पच्चक्खारा पोसहोववासेहिं चाउद्सटुमुद्दिष्ठपुण्यामासिराीसु पडिपुन्नं पोसहं सम्मं अरापालेमाराा समणे निगांथे
फासुएसिराज्जेणं असरा पारा खाइम साइमेणं वत्थ पडिग्गह कंबल पायपुंछणेरापीढफलगसेज्जा संथारएणं श्रोसहभेसज्जेरा य पडिलाभेमारा।
श्रहापडिग्गहिएहिं तवोकम्मेहिं श्रष्पारां भावेमाणा विहरंति ॥१०६॥"

स्वर्गीय पंन्यास श्री कल्यागा विजयजी महाराज ने प्रतिमाधिकार के लेखक द्वारा दिये गये पाठ के सम्बन्ध में श्रपना श्रभिमत प्रकट करते हुए लिखा है :—

"प्रतिमाधिकार के लेखक ने ऊपर जो तुंगियानगरी के श्रावकों का वर्णन किया है, वह कहां का पाठ है यह कुछ नहीं लिखा। इसका कारगा यही है कि सूत्र का नाम देने से सूत्र के पाठ के साथ इस पाठ का मिलान करके पाठकगगा पोल खोल देते। दोनों पाठों का मिलान करके पाठकगगा देखें कि लेखक ने तुंगियानगरी के श्रावकों के वर्णन में ग्रयने घर का कितना मसाला डाला है।"

इस प्रकार के पाठों को देखकर इस प्रकार की ग्राशंका उत्पन्न होती है कि चैत्यवासियों द्वारा रचित निगम नामक साहित्य जो वर्तमान काल में कहीं उपलब्ध नहीं होता, उन निगमों में से ही चैत्यवासियों से प्रभावित सुविहित कहे जाने वाले गच्छों के विद्वानों ने कुछ ग्रंश या ग्रधिकांश ग्रथवा सारांश लेकर सुविहित परम्परा के कितपय ग्रन्थों का निर्माश तो कहीं नहीं कर दिया।

इसी प्रकार वन्दन प्रकीणंक (वन्दरा पहण्णय), पूजा परिण्ण्य, धर्म परीक्षा, विवाह चूलिया, बंग चूलिया ग्रादि ग्रनेक ग्रन्थों को देखने से स्पष्टत: यही प्रतीत होता है कि चैत्यवासियों के प्रभाव में ग्राकर ही सुविहित परम्परा के विद्वानों ने इस प्रकार के ग्रनेक नये ग्रन्थों का प्ररायन संकलन किया। इनमें से कतिपय ने तो इन ग्रत्यन्त ग्रवांचान कृतियों को चतुर्दण पूर्वधर यशोभद्रसूरि द्वारा भद्रबाहु के शिष्य ग्रिगिदल के समय २२ समुदाय के ग्रादि पुरुषों की कल्पित उत्पत्ति का वर्णन करवाया है। विक्रम की बीसवीं शती की पूजा पयन्ना को चतुर्दण पूर्वधर ग्राचार्य भद्रबाहु के नाम चढाकर लेखक ने पुरातन ग्राचार्यों का वस्तुतः एक प्रकार से बड़ा ग्रपमान किया है। इस प्रकार के कृतिम बनावटी ग्रथवा नकली ग्रन्थों की सम्प्रदाय व्यामोह से रचना कर मध्ययुगीन विद्वानों, ग्राचार्यों एवं साधुग्रों ने जैन वाङ्मय को एक प्रकार से विकृत कर सत्य के उपासकों को भमेले में डाल दिया, दिग्निमित कर दिया।

यदि समय-समय पर जन-जन के समक्ष जैनधर्म के आगमिक स्वरूप को प्रकाणित करने के लिये साहसी कियोद्धारकों ने क्रियोद्धार का अभियान नहीं

१. निदन्ध निचप, पृष्ठ ११४ य ११५

चलाया होता तो सम्भवतः आज आगमों में प्रतिपादित जैनधर्म का विशुद्ध स्वरूप विकृतियों के प्रचुर आवरणों से ठीक उसी प्रकार आच्छन दृष्टिगोचर होता जिस प्रकार कि सावत भादवा की काली घटाओं में सूर्य।

इन सब तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर प्रत्येक मुमुक्षु विज्ञ सहज ही यह ग्रनुभव करने लगेगा कि क्रियोद्धार करने वाले महापुरुषों का जैन धर्मानु-यायियों पर श्रसीम उपकार है।

नवांगी वृत्तिकार श्रभयदेवसूरि के शिष्य श्री जिनवल्लभसूरि ने खरतरगच्छ में भगवान् महावीर के पंचकल्यासाकों में गर्थापहार को भी कल्यासाक में सम्मिलित कर षड्कल्यासक मनाने की मान्यता चित्तौड़ नगर में प्रचलित की ।

इस मान्यता को लेकर जैनधर्म संघ में बड़ा विवाद चला ग्रौर तपागच्छीय उपाध्याय धर्मसागर ने तो जिनवल्लभसूरि को उत्सूत्र प्ररूपक, संघढाहा, तीर्थं बाह्य, ग्रादि उपाधियों से ग्रलंकृत कर दिया।

खरतरगच्छ वृहद् गुर्वाविल में उल्लिखित श्री जिनवल्लभसूरि के जीवन वृत्त के पर्यालोचन से यह स्पष्टतः विदित होता है कि उन्होंने विश्वम सम्वत् ११६७ की ग्रवाढ सुदि छठ के दिन चित्तौड़ में श्री ग्रभयदेयसूरि के पट्टघर पद पर ग्रधिष्ठित किये जाने से पर्याप्त समय पूर्व ही भगवान् महावीर के पट्कल्याएक मनाने की परिपाटी प्रचलित कर दी थी। इस विषय में केवल इतना ही कहना पर्याप्त होगा कि जिस समय जिन वल्लभसूरि ने पट्कल्याएाक की प्ररूपएा के साथ भगवान् महावीर का गर्भापहार कल्याएाक मनाने हेतु चित्तौड़ के जिन मन्दिर में जाने का प्रयास किया तो उन्हें मन्दिर में प्रविष्ट तक न होने दिया गया। ग्रन्ततोगत्वा एक गृहस्थ के घर के ऊपरी खंड में चौबीस तीर्थंकरों का चित्रपट्टक रखकर जिनवल्लभ सूरि ने ग्रपने भक्तों के साथ भगवान् महावीर का गर्भापहार नामक छठा कल्याएाक मनाया।

इसके विपरीत उन्हें अभयदेवसूरि के पट्ट पर अधिष्ठित करने का जो पट्ट महोत्सव किया गया वह चित्तौड़ दुर्ग की तलहटी में जिनवल्लभसूरि के उपदेश से उनके भक्तों द्वारा निर्मापित करवाये गये वीर विधि चैत्य में किया गया।

## म्रंचलगच्छीया पट्टावली

श्रमण भगवान् महाबीर के प्रथम पट्टधर सुधर्मा स्वामी से लेकर चौतीसवें पट्टधर तक खरतरगच्छ, तपागच्छ, श्रंचलगच्छ, श्रादि (उपकेशगच्छ को छोड़कर)

इदानीं श्री देवभद्रसूरिभिः श्रीमदभयदेवसूरिपट्टे श्री जिनवल्लभ गरिएनिवेशितः, सम्वत् ११६७ ग्रापाढ शुदि ६, चित्रकूटे वीर विधि चैत्ये ।

<sup>—-</sup>खरतरगच्छ बृहद् गुर्वावलि, पृष्ठ २४

प्रायः सभी गच्छों की पट्टावितयों में कम संख्या एवं नामों में साधारण अथवा नगण्य अन्तर के अतिरिक्त पूर्णतः साम्यता दृष्टिगोचर होती है ।

इससे आगे की श्रंचलगच्छ की पट्टाविल निम्नलिखित रूप में उपलब्ध होती है। यथा:—

- ३५. उद्योतनसूरि-इनसे बड़गच्छ का प्रादुर्भाव हुन्ना।
- ३६. सर्वदेवसूरि
- ३७. पद्मदेवसूरि
- ३८. उदयप्रभसूरि
- ३६. प्रभानन्दसूरि
- ४०. धर्मचन्द्रसूरि
- ४१. विनयचन्द्रसूरि
- ४२. गुरासागरसूरि
- ४३. विजयप्रभसूरि
- ४४. नरचन्द्रसुरि
- ४४. वीरचन्द्रसूरि
- ४६. जयसिंहसूरि
- ४७. ग्रायं रक्षितसूरि (ग्रपर नाम विजयचन्द्रसूरि) ग्रंचलगच्छ की सभी पट्टाविलयों के ग्रनुसार इन्हीं से विधि पक्ष, जो ग्रागे चलकर ग्रंचल-गच्छ के नाम से विख्यात हुग्रा, की उत्पत्ति हुई।
- ४८. जयसिंहसूरि-इनके श्राचार्य काल में विधि पक्ष के श्रमण श्रमणी परिवार में श्रद्भुत वृद्धि हुई, जो इस प्रकार है, साधु २१२०, साध्वियां ११३०, श्राचार्य १२, वाचनाचार्य उपाध्याय २०, पंडित १७३, महत्तरा १ श्रौर प्रवित्तिनियां ६२ हुए। १
- ४६. धर्मघोषसूरि
- ४०. महेन्द्रसूरि-इन्होंने तीर्थमाला, शतपदी विवरसा ग्रौर गुरु गुराषट्-विशिका की रचना की ।
- ५१. सिंहप्रभसूरि
- ५२. अजितसिंहसूरि-विक्रम सम्वत् १३१६ में क्राचार्य पद ग्रौर १३३६ में स्वर्गवास ।

१. श्री वीरवंशा─विधि पक्ष पट्टावली, गाथा १०३ से १०५ ।

- ५३. देवेन्द्रसिंहसूरि
- ५४. धर्मप्रभसूरि
- ५५. सिंह तिलकसूरि
- ५६. महेन्द्रप्रभसूरि
- ४७. मेरुतु गसूरि-इन्होंने विचार श्रेशा ग्रादि ग्रनेक ग्रन्थों की रचनाएं की। ग्रापकी दीक्षा विक्रम सम्बत् १४१८ में, सूरिपद विक्रम सम्बत् १४२६ में तथा स्वर्गवास विक्रम सम्बत् १४७३ में हुआ।
- ५८. जयकीत्तिसूरि—ग्रापने उत्तराध्ययन टीका, क्षेत्र समास टीका, संग्रहणी टीका ग्रादि ग्रनेक ग्रन्थों की रचना की।
- ५६. जय केसरीसूरि
- ६०. सिद्धान्त सागरसूरि
- ६१. भावसागरसूरि—ग्रापको विकम सम्वत् १४६० में स्राचार्यपद पर ग्रासीन किया गया। २३१ गाथात्मका "श्री वीरवंश विधि पक्ष पट्टा-विलि" नामक ग्रापकी कृति ऐतिहासिक दिष्ट से बड़ी महत्त्वपूर्ण कृति है।
- ६२. गुरानिधानसूरि
- ६३. धर्ममूत्तिसूरि
- ६४. कल्यासामारसूरि
- ६५. ग्रमरसागरसूरि
- ६६. विद्यासागरसूरि
- ६७. उदयसागरसूरि—म्रापकी म्राज्ञा से म्रंचलगच्छ की एक पट्टावली की स्रनुसन्धानपूर्वक रचना की गई।
- ६८. कीतिसागरसूरि
- ६६. पुण्यसागरसूरि
- ७०. राजेन्द्रसागरसूरि
- ७१. मुक्तिसागरसूरि
- ७२. रत्नसागरसूरि
- ७३. विवेकसागरसूरि—विक्रम सम्वत् १६२६ में स्राचार्यपद स्रौर १६४६ में स्वर्गवास ।
- ७४. जिनेन्द्रसागरसूरि

### श्रंचलगच्छ का श्रपर नाम श्रचल गच्छ

अंचलगच्छ को कितपय शताब्दियों पूर्व से ही 'अचल गच्छ' के नाम से भी अभिहित किया जाता रहा है। विधि पक्ष अपर नाम अंचलगच्छ को चालुक्यराज कुमारपाल के शासन काल के अन्तिम दिनों में अचल गच्छ के नाम से भी लोक में अभिहित किया जाने लगा। इस सम्बन्ध में मेरुनुंगिया पट्टावली में एक बड़ा ही रोचक उल्लेख उपलब्ध होता है। मेरुनुंगिया (संस्कृत) पट्टावली में एतद् विषयक उल्लेख का सारांश इस प्रकार है—

"ग्रग्रहिल्लपुर पट्टनाधीश चालुक्यराज कुमारपाल की ग्रायु के ग्रव-सान से लगभग एक सप्ताह पूर्व विभिन्न गच्छों के श्रावकों ने, जो कि चौथ के दिन सांवत्सरिक पर्व मनाने के पक्षधर थे, कुमारपाल के समक्ष उपस्थित होकर कितपय ग्रन्य गच्छों के प्रति ईष्यविशात् निवेदन किया—"राजन्! ग्राप स्वयं ग्रौर हम सब चतुर्थी के दिन सांवत्सरिक पर्व मनाते ग्राये हैं। ग्रापके राज्य में ग्रन्यान्य गच्छों के कितपय ऐसे साधु भी विद्यमान हैं जो पंचमी के दिन सांवत्सरिक पर्व मनाने के पक्षधर हैं। पर्वाधिराज सांवत्-सरिक पर्व ग्राने ही वाला है। ग्राप जैसे परमाईत धर्मनिष्ठ राजा के राज्य में सांवत्सरिक पर्व के सम्बन्ध में इस प्रकार का धार्मिक मान्यता भेद वस्तुतः शोभास्पद नहीं है।"

"महाराजा कुमारपाल एक ग्रटूट श्रास्थावान् जैन धर्मावलम्बी था। उसे भी पर्वाराधन विषयक मतभेद श्रनुचित प्रतीत हुग्रा। भलीभांति सोच-विचार के पश्चात् महाराजा कुमारपाल ने तत्काल एक राजाज्ञा प्रसारित की कि पंचमी के दिन सांवत्सरिक पर्व का ग्राराधन करने वाले साधु ग्राज से ही मेरे राज्य के पट्टनगर पाटरा में निवास नहीं कर सकेंगे। श्रतः श्राज ही वे पाटरा से बाहर श्रन्यत्र चले जांग्र।"

"इस प्रकार की राजाज्ञा के प्रसारण के प्रश्चात् पंचमी के दिन सांवत्सरिक पर्व का आराधन करने वाले विभिन्न गच्छों के साधु पाटण से विहार कर अन्यत्र चले गये।"

"विधिपक्ष (श्रंचलगच्छ) के महान् प्रभावक श्राचार्य जयसिहसूरि भी उस समय पाटए। में ही विद्यमान थे। उन्होंने पाटए। में ही रहकर पंचमी के दिन सांवत्सरिक पर्व के श्राराधन के उद्देश्य से बड़ी ही सूक्ष-बूक्ष से काम लिया। उन्होंने श्रपने एक वाक्षपटु एवं वाचाल श्रावक को महाराजा कुमारपाल के पास भेजकर यह सन्देश पहुंचाया—"हमारे गुरु पंचमी के दिन ही सांवत्सरिक पर्व का श्राराधन करने वाले हैं। कुछ ही दिनों पूर्व उन्होंने श्रावश्यक सूत्र पर व्याख्यान देना प्रारम्भ कर दिया था। व्याख्यान

में वे सर्व प्रथम नमस्कार मंत्र पर विवेचन करते हैं। श्रापकी श्राज्ञा प्रसा-रित हुई है कि पंचमी को पर्वाराधन करने वाले साधु पाटएा से विहार कर श्रन्यत्र चले जांय। हमारे गुरुदेव ने श्राप से ही पुछवाया है कि वे नमस्कार मन्त्र पर विवेचन विवरएा पूर्णत: सम्पन्न करने के पश्चात् पाटएा से विहार करें श्रथवा नमस्कार मन्त्र के विवरएा-विवेचन को श्रधूरा छोड़-कर ही पाटएा से बाहर चले जांय।"

"यह सब कुछ सुनकर कुमारपाल सहसा कुछ हुन्ना। किन्तु उसी क्षरा वह बड़ी दुविधा में फंस गया। एक ग्रोर तो राजाज्ञा की परिपालना का प्रथन और दूसरी ग्रोर महामन्त्र नमस्कार मन्त्र के ग्रनुष्ठानपरक विवेचन में भंग का धर्म संकट। अपनी इस दुविधा के समुचित समाधान के लिये कुमारपाल अपने ग्राराध्य गुरुदेव ग्राचार्य हेमचन्द्र की सेवा में उपस्थित हुन्ना। उसने राज्यादेश एवं जयसिंहसूरि के संदेश विषयक विवरण प्रस्तुत करने के पश्चात् हेमचन्द्रसूरि से निर्देश प्रदान करने की प्रार्थना की कि इस प्रकार की द्विधाजनक स्थित में वह क्या करे।"

"बड़े ध्यान से राजा की बात सुनने के पश्चात् आचार्य श्री हेमचन्द्र-सूरि ने कहा—"राजन्! विधिपक्ष के श्राचार्य जयसिंहसूरि वस्तुत: बड़े-बड़े दिग्गज तुल्य दिगाकर वादियों को पराजित करने वाले जिनशासन प्रभावक मंत्र तन्त्र आदि विधाओं में निष्णात उद्भट विद्वान् हैं। अत: उनका कोप-भाजन बनना किसी के लिये किचित्मात्र भी श्रेयस्कर नहीं है।"

"श्राचार्य हेमचन्द्र की बात सुनकर महाराजा कुमारपाल तत्काल जयसिहसूरि के पास उपाश्रय में उपस्थित हुआ। उसने राजादेश सम्बन्धी वस्तु स्थिति रखते हुये जयसिहसूरि से क्षमा याचना की। जयसिहसूरि ने कुमारपाल से कहा—"राजन्! समभाव ही सच्चे श्रमण् का सबसे बड़ा धन है। श्राप पर कुद्ध होने का तो प्रश्न ही उपस्थित नहीं होता। किन्तु धर्म की श्रागमिक मूल मान्यताश्रों के सम्बन्ध में श्रापके श्रन्तर में जो विचार विपर्यास उत्पन्न हुआ है उससे ऐसा प्रतीत होता है कि श्रब सुनिष्टिचत रूप से श्रापकी श्राय स्वल्प ही श्रविष्ठिट रह गई है। ऐसी स्थिति में श्रब तुम्हें धर्म कार्यों में विशेष रूप से संलग्न हो जाना चाहिये।"

"जयसिंहसूरि की इस भविष्यवागी को सुनकर महाराजा कुमारपाल तत्काल हेमचन्द्राचार्य की सेवा में लौटा ग्रीर जयसिंहसूरि के साथ हुई बातचीत का पूरा विवरण कह सुनाया। निमित्त शास्त्र के विद्वान् श्राचार्य हेमचन्द्र ने भी जयसिंहसूरि के भविष्य कथन पर विचार किया ग्रीर उसे श्रक्षरश: सत्य पाया। उन्होंने कुमारपाल से कहा—"राजन्! जयसिंहसूरि वस्तुतः ज्योतिष शास्त्र के पारदृष्वा विद्वान् हैं। उन्होंने जो कुछ कहा है वह सत्य है। ग्रब ग्रापको वस्तुतः ग्रात्म कल्याएा हेतु ग्रहर्निश घर्म की ग्राराधना करनी चाहिये।"

"तदनन्तर राजा धर्माराधन में संलग्न हो गया ग्रीर इस प्रकार श्रात्म साधना करते-करते सातवें दिन परलोकवासी बन गया।"

"इस प्रकार पंचमी के दिन सांवत्सरिक पर्वाराधन के पक्षधर कतिपय गच्छों के साधु तो पाटण से विहार कर अन्यत्र चले गये। किन्तु विधि पक्ष के आचार्य जयसिंहसूरि अपनी अद्भुत सूक्षबूक्ष के बल पर पाटण में ही अचल बने रहे। इस कारण उनके विधि पक्ष गच्छ का नाम अचल-गच्छ भी लोक में प्रचलित हो गया।"

इतिहास की कसौटी पर कसने के अनन्तर राजा कुमारपाल का आचार्य हेमचन्द्र से पूर्व परलोकवासी होना खरा सिद्ध नहीं होता। यह एक ऐतिहासिक तथ्य है कि विकम सम्वत् १२२६ में हेमचन्द्राचार्य स्वर्गस्थ हुए और राजा कुमारपाल का देहावसान उनके दिवंगत होने के ६ माह पश्चात् वि० स० १२३० में हुआ। इसके अतिरिक्त इस मेरुतु गीया पट्टावली के अतिरिक्त अन्य किसी पट्टावली में अचलगच्छ नामाभिधान विषयक इस घटना का उल्लेख उपलब्ध नहीं होता। केवल भीमसी माणेक गुरु पट्टावली में थोड़े हेरफेर के साथ इस घटना का उल्लेख मिलता है। इसके उपरान्त भी जैसा कि पहले खरतरगच्छ के परिचय में बताया जा चुका है, कुमारपाल के राज्यकाल में पौर्णमिक व खरतर आदि कतिपय गच्छों के आचार्यों के पाटगा में प्रवेश को राजाज्ञा द्वारा निषद्ध कर दिया गया था, तदनुसार सम्भव है कि इस प्रकार की राजाज्ञा के उपरान्त भी जयसिहसूरि अपने बुद्धि कौशल से पाटगा में ही अवस्थित रहे हों और उनके इस प्रकार अचल रहने के परिगामस्वरूप उनके विधि पक्ष गच्छ का अपर नाम 'अचलगच्छ' भी प्रचलित हो गया हो।

# श्रागमिकगच्छ

आगमिक गच्छ की उत्पत्ति भी क्रियोद्धार के लिये किये गये एक प्रयास के रूप में हुई। बारहवीं शताब्दी के अन्त और तेरहवीं शताब्दी के प्रारम्भ काल में जिस समय चन्द्र गच्छ में शिथिलाचार एवं अनागमिक मान्यताओं का प्रावल्य वह गया उस समय विक्रम की तेरहवीं शताब्दी के द्वितीय दशक के प्रारम्भ में मुनि श्री शीलगरासूरि ने क्रियोद्धार कर विधिपक्ष अपर नाम आगमिक गच्छ की स्थापना की। आगमिक गच्छ की स्थापना करने के परिसामस्वरूप श्री शीलगरासूरि को आगमिक गच्छ का प्रथम आचार्य माना गया है।

स्रागमिक गच्छ चन्द्रकुल ग्रथवा चन्द्र गच्छ की ही एक शाखा है। यह तथ्य ग्रागमिक गच्छ की पट्टावलि के निम्न श्लोकों से प्रकट होता है।

श्रीमद्वीर जिनेन्द्र पट्टकमलालंकारहारः स्फुरन्,
सूत्रोद्भूतगुरागवली परिगतः स्वामी सुधर्माजिन ।
तद्वंशे शत संख्य सूर्यमुकुटश्चन्द्रो मुनीन्द्रोऽभवत्,
यस्माद् भूरिगुरागः मुनीश्वरगरागकीर्या जयन्ति क्षितौ ।१।
चान्द्रेकुले सुविमले महिमानिधान सूरिर्वभूव,
भुविशीलगरागभिधान ।
यो दुःषमा विषम पंकनिमग्नमुच्चे,
जैनागमोक्त विधिरत्नमिहोद्दधार ।।२।।

अर्थात् श्रमण् भगवान् महावीर के प्रथम पट्टधर गणधर सुधर्मा स्वामी की परम्परा में महामुनि चन्द्र हुए। उन चन्द्र मुनि से चन्द्रकुल प्रचलित हुआ और उसमें अनेक आचार्यों के अनेक गण् हुए जो वर्तमान में विद्यमान हैं।

उसी विमल चन्द्रकुल में शीलगरा नामक एक महा महिमाशाली आचार्य हुए उन शीलगरासूरि ने दुषमा नामक पंचम आरक के प्रभाव से शिथिलाचार एवं विकृतियों के दलदल में फंसे हुए आगमोक्त विधि मार्ग का उद्धार किया।

(१) शीलगरासूरि: चन्द्रकुल से उत्पन्न हुए ग्रागमिक गच्छ के संस्थापक शीलगरासूरि का जीवन परिचय निम्नलिखित रूप में उपलब्ध होता है:—

"भारत के पूर्वाचल में कन्नौज नामक राज्य के अधिपति महाराजा भट्टा-निक के कुमार नामक एक राजपुत्र था। कुमार राजकुमारों के योग्य लक्षरा, साहित्य, छन्द, अलंकार, धनुर्वेद की शिक्षा प्राप्त कर एक समय आखेट के लिए जंगल में गया। शिकार की खोज में धूमते-धूमते कुमार की दृष्टि एक हरिगा पर पड़ी। उसने शर सन्धान कर हरिगी को लक्ष्य कर बागा चलाया। बागा के प्रहार से हरिगा पृथ्वी पर गिर पड़ी। हरिगा गर्भवती थी और उसका प्रसवकाल सन्निकट था। तीर के प्रहार से नीचे गिरते ही उसने एक बच्चे को जन्म दिया और वह अपने नवजात शिशु को छटपटाता छोड़कर पंचत्व को प्राप्त हो गई।

दृश्य बड़ा ही करुए। था। कुमार ने देखा कि हरिएगी तड़प रही है। अपने सद्यः प्रसूत शिशु की ओर मुग्ध दिष्ट से देखती हुई ग्रौर कभी उसकी (कुमार की) श्रोर कातर दिष्ट से देखती हुई श्रांखों से श्रश्नुश्रों की गंगा यमूना प्रवाहित कर रही है। उधर उसी क्षरा उत्पन्न हुन्ना छोटा सा निरीह मृग शावक भी छटपटा रहा है। इस हृदयद्रावक करुए दृष्य को देखकर राजकूमार की ग्रांखों के सम्मुख ग्रन्धेरा छ। गया। उसके श्रन्तर्मन में पश्चात्ताप की भीष्ण ज्वालाएं जल उठी। उसके कण्ठों स हठात् ही हृदय के उद्गार प्रस्फुटित हो उठे—''धिक्कार है मुफ्ते जो मैंने इन दो निरीह प्रास्पियों की एक ही तीर में हत्या कर दी। मैं इस घोर स्रति चिक्करा दुष्कर्म के पाप से कैसे विमुक्त हो सकता हूं।" इस प्रकार मन ही मन इस घोर पाप का प्रायश्चित्त करने हेतु तीर्थ यात्रा का दृढ़ संकल्प कर म्लान मना राजकुमार राजप्रासाद में लौटा । उसने बिलखते हुए भ्रयने पाप की सारी घटना श्रपने पिता के सम्मुख रक्खी । महाराज भट्टानिक ने कुमार को सान्त्वना देते हुए तत्काल हरिएी श्रीर हरिएा के वच्चे की सोने की मूर्तियां बनवाई ग्रौर ब्राह्मएों को बुलवा कर कुमार के उस पाप के प्रायश्चित्त स्वरूप उन दोनों स्वर्ण मूर्तियों के टुकड़े-टुकड़े कर वह सोना ब्राह्मगों में बांट दिया । इस प्रकार के प्रायश्चित्त के उपरान्त भी कूमार के अन्तर्भन में किचित्मात्र भी सन्तोष नहीं हुआ। वह अर्द्ध रात्रि में वेष बदल कर किसी को किसी भी प्रकार की बात न कहकर चुपचाप नंगे पांबों राजप्रासाद से बाहर निकल निर्जन वन की ग्रीर प्रस्थित हो गया।

इस प्रकार वह कई दिनों तक निरुद्देश्य निरन्तर चलता ही रहा। एक दिन वह राजकुमार स्थलवती भूभाग के 'कोडम घूर्टक' नामक नगर में पहुंचा। वहां भगवान महाबीर के मन्दिर में भगवान की स्तुति करते हुए एक श्रावक को उसने देखा। राजकुमार ने उस श्रावक से उसके द्वारा बोली गई स्तुति का ग्रर्थ पूछा। जब वह श्रावक कुमार को उस स्तुति का भली-भांति ग्रर्थ न समभा सका तो उसने कहा—"हमारे गुरु देव बड़े विद्वान् हैं। वे यहीं पास में हैं। वे श्रापको इसका ग्रर्थ ग्रच्छी तरह से समभा देंगे। यदि ग्रापकी इच्छा हो तो उनके पास चलिये।"

कुमार उस श्रावक के साथ हो लिया और सिद्ध सिंह नामक श्राचार्य के पास पहुंचा। श्राचार्य को नमस्कार करने के श्रनन्तर कुमार ने उस स्तुति का उनसे श्रर्थ पूछा। कुमार की सौम्य श्राकृति से श्राचार्य सिद्ध सिंह ने तत्काल समभ लिया

कि यह कोई पृण्यशाली भव्य प्राग्ती है। ग्राचार्यश्री ने उस स्तृति का ग्रर्थ समभाने के पश्चात् कुमार को सच्चे धर्म का उपदेश दिया । भगवान् महावीर को स्तुति का श्रर्थ एवं धर्मोपदेश को सुनकर राजकुमार को प्रतिबोध प्राप्त हुद्या ग्रौर उनके पास श्रमए घर्म में दीक्षित हो गया। दीक्षित होने के पश्चात् कुमार ने बड़ी ही निष्ठा श्रीर लगन के साथ अपने श्राचार्यदेव के पास श्रागमों का अध्ययन किया। मृनि कुमार बड़ा ही कुशाग्र बुद्धि एवं ग्रध्यवसायी था। उसने ग्रागमों के ग्रध्ययन के साथ-साथ अनेक विद्यामी में स्वल्प काल में ही पारी एता प्राप्त की स्रौर उसकी गराना उच्च कोटि के आगमज्ञ विद्वानों में की जाने लगी।

एक दिन कुमार मुनि ने अपने गुरु सिद्धसिंहसूरि की सेवा में उपस्थित हो ग्रति विनम्न शब्दों में जिज्ञासापूर्ण निवेदन किया :— "भगवन्! सर्वज्ञ प्रस्रोत श्रागमों में जो श्रमसाचार का वर्सन किया गया है उसके श्रनुरूप श्राज श्रमसा वर्स में निर्दोष विभुद्ध श्रमगाचार दिष्टगोचर नहीं होता इसका क्या कारगा है ?"

अपने शुद्ध एवं सरलमना स्रात्मार्थी तथा उद्भट विद्वान् शिष्य के मुख से इस प्रकार के प्रश्न को सुनकर ग्राचार्य श्री सिद्धसिह सहसा चौंक उठे। तदनन्तर प्रकृतस्य हो उन्होंने कहा—"वत्स ! दुःषमा काल के प्रभाव से साम्प्रत काल में जिस प्रकार का श्रम साचार पूर्व की पट्ट परम्परा से चला आ रहा है उसी प्रकार के श्रमसाचार का पालन किया जा रहा है। श्रागम में जिस प्रकार की किया का श्रमगा के लिये उल्लेख है उस प्रकार की किया का पालन वर्तमान काल में नहीं होता।"

कुमार मुनि ने प्रश्न किया:—''ग्राचार्यदेव! जब ग्राज के समय में शास्त्र सम्मत विश्रुद्ध श्रमगाचार का एवं साध् के लिये परमावश्यक निर्दोष निरतिचार कियाओं का पालन साधुओं द्वारा नहीं किया जा रहा है तो इस प्रकार की शिथिल श्रीर सदोष साधुक्रियांश्रों का पालन करने वाले श्रमण ग्राराधक हैं। विराधक ?"

ग्राचार्यश्री सिद्धसिंह ने कहा :-- "वत्स! वास्तविकता तो यह है कि जो श्रमएा-श्रमएी वर्ग ग्रागमोक्त किया करने वाले ग्रौर निरितचार संयम का पालन करने वाले हैं वे स्राराधक हैं स्रौर इसके विपरीत जो स्रागमों में प्रतिपादित विश्रुद्ध श्रमणाचार का पालन नहीं करते, "सब्वं सावज्जं जोगं पच्चवखामि जावज्जीवाए तिविहं तिविहेणं"—इस प्रकार की प्रतिज्ञा सिद्ध ग्ररिहन्त ग्रादि पंच परमेष्ठि एवं चतुर्विध संघ के समक्ष करके भी आगम वचन की अवहेलना कर अपने श्रमण जीवन में म्रतिचार लगाते हैं, वे वस्तूत: विराधक ही हैं।"

अपने आचार्य देव के मुख से आराधक और विराधक की आगम प्रतिपा-दित व्यास्या सुनकर कुमार मुनि ने उन्हें सांजलि शीश भुकाते हुए वन्दन किया श्रौर श्रित विनम्न शब्दों में श्रपने श्रान्तरिक उद्गार श्रिभिव्यक्त करते हुए कहा:—
"भगवन्! मैं श्रागम प्रतिपादित विशुद्ध श्रमणाचार का निरितचार पालन करते
हुए शासन नायक के श्राराधक श्रमणा रूप में श्रपना जीवन व्यतीत करना चाहता
हूं। श्राप मुक्ते श्राज्ञा के साथ श्राशीर्वाद दीजिये कि मैं श्राराधक के रूप में श्रपने
जीवन को सफल बनाने में सक्षम हो सकूं।"

श्राचार्यश्री सिद्धसिंह ने मुनि कुमार को उसकी इच्छा के अनुरूप श्राज्ञा प्रदान करते हुए कहा :— "वत्स! तुम एक सफल श्राराधक के रूप में अपना जीवन व्यतीत करते हुए श्रागम प्रतिपादित श्रमण मर्यादाश्रों की पुनः प्रतिष्ठापना करो।"

ग्रपने गुरु की ग्राज्ञा प्राप्त कर कुमार मुनि ने भ्रडसठ ग्रक्षरों वाले मन्त्र की श्राराधना, जीयभयाणं तक शक्रस्तव का पाठ, तीन स्तुति पूर्वक देववन्दन, पाक्षिक, चातुर्मासिक, पर्यूषरा पर्व, ग्रागमोक्त प्रमारा से करने, श्रावक सामायिक करते समय ईर्या पथिक का प्रथम उच्चाररा करे इत्यादि प्रतिज्ञाएं कर श्रेरिए, प्रतर, वर्ग, महाभद्र, सर्वतोभद्र ग्रादि जो ग्रागमोक्त विधान हैं, उनके ग्रनुरूप ग्राचररा एवं उपदेश करने की प्रतिज्ञा कर ग्रपने गुरु के उपाश्रय से विहार किया। वे ग्रप्रतिहत विहार करते हुए स्वयं विशुद्ध श्रमरागचार का पालन करने लगे। उन्होंने विहार कम से स्थान-स्थान पर घूम कर ग्रागमोक्त विधि से उपदेश देते हुए जिन शासन का प्रचार-प्रसार करना प्रारम्भ किया।

उन्हीं दिनों पूरिंगमा गच्छ के भ्राचार्य श्री देवभद्रसूरि के उपदेश से यशोदेव नामक एक भव्य प्राणी प्रतिबुद्ध हुआ। उसने माता-पिता की श्राज्ञा प्राप्त कर सम्वत् ११६६ में देवभद्रसूरि के पास दीक्षा ग्रहण की। श्रपने गुरु के पास शास्त्रों के अध्ययन पूर्वक सभी विद्याओं में यशोदेव मुनि ने निष्णातता प्राप्त की। शास्त्रों का तलस्पर्शी ज्ञान प्राप्त कर लेने पर मुनि यशोदेव ने भी अपने गुरु देवभद्रसूरि से कुमार मुनि की ही भांति प्रश्न किया:—"भगवन्! श्राज सर्वत्र श्रागम के विपरीत श्राचरण क्यों हो रहा है?" उत्तर में देवभद्रसूरि ने कहा:—"वत्स! काल प्रभाव के परिणामस्वरूप इस प्रकार के श्राचरण करने वालों का बाहुत्य होने से ही श्रमणाचार में शैथित्य का प्राचुर्य है। इस समय श्रागमोक्त विधि से श्रमणाचार का पालन करना कठिन है।"

श्रपने गुरु की इस प्रकार की बात सुनकर यशोदेव मुनि ने भी एक सच्चे आराधक के रूप में आगमोक्त विधि से अपने जीवन को सफल करने का निश्चय कर लिया और विकम सम्वत् १२१२ में अपने गुरु से आचार्य पद प्राप्त कर पृथकशः विचरण करना प्रारम्भ कर दिया। आचार्य यशोदेव ने विकम सम्वत् १२१४ में आगम पक्ष की स्थापना की । इस प्रकार आगमिक पक्ष का प्रचार-

ग्रागमिक गच्छ पट्टावली, श्लोक संख्या २

प्रसार करते हुए श्राचार्य यशोदेव स्थान-स्थान पर भव्यों को श्रागमिक मार्ग पर श्रारूढ़ करने लगे।

एक दिन एक स्थान पर कुमारगिए से उनका मिलन हुआ। कुमारगिए और यशोदेव के बीच आगमोक्त विधि-विधानों के सम्बन्ध में परस्पर सौहार्दपूर्ण वार्तालाप हुआ। आचार्य यशोदेव कुमारगिए। के तपोपूत जीवन और आगमों के तलस्पर्शी ज्ञान से बड़े ही प्रभावित हुए। कुमारगिए। आचार्य यशोदेव से श्रमए। पर्याय में श्रेष्ठ थे। अतः उन्होंने कुमारगिए। को आचार्यपद पर अधिष्ठित किया और उनका नाम शीलगएासूरि रक्खा। तदनन्तर शीलगएासूरि और यशोदेव दोनों साथ-साथ विचरण करते हुए अनेक भव्यों को आगम विधि में स्थापित कर आग-मिक पक्ष की अभिवृद्धि करने लगे।

इसके बाद इस पट्टावली में बताया गया है कि एक दिन शीलगए।सूरि और यशोदेव विचरण करते हुए अग्राहिल्लपुर पट्टगा में पहुंचे। वे वहां भगवान् अरि-ष्टनेमि के प्रासाद में देव वन्दन हेतु गये। उस समय उस मन्दिर में हेमचन्द्रसूरि के साथ महाराज कुमारपाल भी आये हुए थे। महाराज कुमारपाल ने शीलगए।सूरि और यशोदेव गिए। को तीन स्तुति से देव वन्दन करते देख कर आचार्य श्री हेमचन्द्र से साश्चर्य प्रश्न किया—'प्रभो! यह किस प्रकार की देव वन्दना है? क्या यह विधिपूर्वक है?"

इस पर हेमचन्द्रसूरि ने उत्तर दिया—"राजन्! यह आगमिक विधि है अर्थात् आगम सम्मत विधि है।"

उसी समय से शीलगरासूरि ग्रौर यशोदेव गरिए के विधि पक्ष की ख्याति लोक में ग्रागमिक पक्ष के रूप में प्रचलित हो गई। इस घटना से प्रकट होता है कि कुमारपाल भूपाल के समक्ष हेमचन्द्रसूरि द्वारा शीलगरासूरि की वन्दन विधि को ग्रागमिक विधि बताये जाने के परिस्पामस्वरूप इनके गच्छ की ख्याति ग्रागमिक गच्छ के नाम से हुई।

शीलगरासूरि ने ग्रपने जीवनकाल में ग्रागमिक पक्ष का देश के विभिन्न भागों में विचररा कर प्रचार-प्रसार किया ग्रीर चिरकाल तक विशुद्ध संयम का पालन कर वे समाधिपूर्वक स्वर्गस्थ हुए ।

यहां एक बात विचारणीय है —इस पट्टावली में यशोदेवसूरि द्वारा सम्बत् १२१४ में स्नागम पक्ष की स्थापना का उल्लेख है स्रौर यह भी उल्लेख है कि जिस

१. आगमिक गच्छ की पट्टावली में शीलगर्णसूरि भ्रोर यशोदेव के स्थान पर देवभद्र का नामोल्लेख है, पर यह लिपिक की गलती हो सकती है क्योंकि देवभद्र पूर्शिमागच्छ के शाचार्य थे।

समय ग्रणहिल्लपुर पट्टण नगर में स्थित भगवान् ग्ररिष्टनेमि के मन्दिर में श्राचार्य श्री हेमचन्द्र श्रीर परमाहंत महाराज कुमारपाल देव वन्दन के लिये श्राये हुए थे उसी समय शीलगणसूरि श्रीर यशोदेव भी वन्दन करने के लिये पहुंचे। उन दोनों ने तीन स्तुति से देव वन्दन किया। इस पर महाराज कुमारपाल ने हेमचन्द्रसूरि से प्रश्न किया कि वन्दन की यह कौन-सी विधि है। इस पर श्राचार्यश्री हेमचन्द्र ने कुमारपाल से कहा कि यह जो देव वन्दन किया जा रहा है यह श्रागमिक विधि से किया जा रहा है। हेमचन्द्रसूरि के मुख से श्रागमिक विधि का देव वन्दन है यह सुनने के पश्चात् उसी दिन से शीलगणसूरि के गच्छ को लोग श्रागमिक गच्छ के नाम से श्रिभहित करने लगे। इसके विपरीत श्रन्यान्य सभी पट्टाविलयों में श्रनेक स्थानों पर इस प्रकार का उल्लेख है कि श्रागमिक गच्छ की स्थापना विक्रम सम्वत् १२५० में हुई।

इस प्रकार की स्थिति में यदि महाराज कुमारपाल और आचार्य हेमचन्द्र के पारस्परिक प्रश्नोत्तर से शीलगए। सूरि के गच्छ का नाम आगमिक गच्छ पड़ा हो तो उस दशा में अन्य गच्छीय विभिन्न पट्टाविलयों के उल्लेख की असंगतता स्वतः ही सिद्ध हो जाती है क्योंकि आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि का स्वर्गरोहरा विक्रम सम्वत् १२२६ में और परमाईत कुमारपाल का देहावसान विक्रम सम्वत् १२३० में ही हो गया था।

इस प्रकार की स्थिति में आगमिक गच्छ की स्थापना विक्रम सम्वत् १२१४ में हुई अथवा उसके पश्चात् विक्रम सम्वत् १२५० में यह प्रश्न भी अग्रेतर शोध का विषय बन जाता है। आशा है इस पर शोधार्थी विद्वान् अग्रेतर खोज कर प्रमारा पुरस्सर प्रकाश डालने का प्रयास करेंगे।

इस पट्टावली के उल्लेख के सम्बन्ध में दूसरी विचारणीय बात यह है कि इसमें देवभद्रसूरि का उल्लेख करते हुए यह बताया गया है कि एक दिन जिस समय हेमचन्द्रसूरि और परमाईत कुमारपाल पत्तन नगरस्थ भगवान् अरिष्टनेमि के मन्दिर में देववन्दन के लिये आये हुए थे उस समय देवभद्रसूरि भी उसी मन्दिर में देव वन्दन के लिये पहुंचे और उन्होंने तीन स्तुतिपूर्वक भगवान् अरिष्टनेमि का वन्दन किया। कुमारपाल द्वारा हेमचन्द्रसूरि से यह प्रश्न किये जाने पर कि ये (देवभद्र-सूरि) वन्दन कर रहे हैं यह किस प्रकार का देववन्दन है, हेमचन्द्रसूरि ने उत्तर में कहा—"यह वन्दन आगमिक विधि से किया जा रहा है।" बस उसी दिन से इस गच्छ का नाम लोक में आगमिक गच्छ के नाम से प्रख्यात हो गया। इस सम्बन्ध में जैसा कि पहले बताया जा चुका है किसी लिपिक द्वारा श्रुटि हो गई है और सम्भवतः उसने शीलगणसूरि अथवा यशोदेव के नाम के स्थान पर देवभद्रसूरि का नामोल्लेख कर दिया है। इस सम्बन्ध में यह भी विचारणीय है कि शीलगणसूरि के पश्चात्

उनके शिष्य ग्रागमिक गच्छ के दूसरे ग्राचार्य देवभद्रसूरि हुए। सम्भवतः उन्हीं देवभद्रसूरिका उल्लेख यहां किया गया हो ग्रौर इस प्रकार की स्थिति में पट्टावलीकार ने जो देवभद्रसूरि का देव वन्दन के सम्बन्ध में उल्लेख किया है वे सम्भव है शीलगरासूरि के पट्टधर स्रागमिक पक्ष के द्वितीय स्नाचार्य देवभद्रसूरि हों। किन्तु इस सम्बन्ध में ठोस प्रमारा के स्रभाव में निश्चित रूप से कुछ भी नहीं कहा जा सकता क्योंकि पट्टावली में शीलगरासूरि के स्वर्गारोहरा का ग्रौर उनके पट्टधर देवभद्रसूरि के स्राचार्यपद पर श्रासीन होने का समय उल्लिखित नहीं है।

शीलगरासूरि के स्वर्गारोहरा के अनन्तर आगमिक गच्छ के दूसरे आचार्य श्री देवभद्रसूरि हुए।

२. श्री देवभद्रसूरि: - ग्रागमिक गच्छ के द्वितीय ग्राचार्य देवभद्रसूरि के सम्बन्ध में श्रागमिक गच्छ की इस पट्टावली में निम्नलिखित उल्लेख है :—

> श्री ग्रागमोक्त विधिवत्मंनि दुर्गमेऽत्र, यस्यैककस्य चलतोऽजनि यः सहायी। सारागमार्थं विधिवत् घटनापटीयान्, श्री देवभद्रगुरुरभ्युदयाय तस्मात् ॥३॥

अर्थात् सर्वज्ञप्रसीत आगमों में प्रतिपादित विधिमार्ग के पथ पर चलने में शीलगरासूरि के जो प्रबल सहायक हुए वे सकल ग्रागमों के मर्म के ज्ञाता ग्रौर विधि मार्ग को संसार के समक्ष प्रकट करने में ऋतीव निपुरा देवभद्रसूरि इस झागमिक गच्छ के द्वितीय स्राचार्य हए।

आगमिक गच्छ के इन द्वितीय स्राचार्य देवभद्रसूरि के जीवन के विषय में न तो पट्टावली में ही ग्रौर न ग्रन्यत्र ही इससे ग्रधिक परिचय उपलब्ध होता है कि वे विधि मार्ग अथवा आगमिक गच्छ के द्वितीय आचार्य थे। इसी कारएा इनके गृहस्थ पर्याय, मुनि पर्याय, श्राचार्यंपद पर्याय एवं स्वर्गारोहरा काल के सम्बन्ध में कुछ भी नहीं कहा जा सकता। इस श्लोक के तृतीय चररा में इन्हें सकल आगमों का मर्मज्ञ और विधिमार्ग का प्रचार करने में परम निष्णात बताया है। इससे यह कहा जा सकता है कि वे अपने समय के प्रमुख विद्वान् एवं जिनशासन के प्रभावक श्राचार्य थे । देवभद्रसूरि के स्वर्गारोहरा के पश्चात् श्रागमिक गच्छ के तीसरे श्राचार्य धर्मघोषसूरि हए।

३ श्री धर्मघोषसूरि: -- श्रागमिक गच्छ के तृतीय पट्टधर धर्मघोषसूरि के सम्बन्ध में श्रागमिक गच्छीया पट्टावली में निम्नलिखित उल्लेख है :--

> ततः श्रुताम्भोनिधिशीतभानु---गोभिविभिन्दन् नितरां तमांसि ।

### निरस्तदोप कृतपुण्यपोष, श्री धर्मघोष स्वगरां पुपोष ॥४॥

श्रधीत् श्रागम रूपी अथाह समुद्र को अपनी चन्द्रमा के समान अमृत विषिणी शीतल किरणों द्वारा उत्ताल तरंगों से तरंगित कर देने वाले, श्रागमिक रहस्यों से श्रोत-प्रोत अपनी तत्वप्रकाशिनी वाणी से जन-जन के अन्तर्मन में घर किये श्रज्ञानान्धकार को छिन्न-भिन्न कर उनके पाप-पु ज को प्रक्षालित कर देने वाले, एवं चारों श्रोर पुण्य ही पुण्य का घरातल पर प्रसार एवं पोषण करने वाले श्राचार्य-श्री धर्मघोष ने श्रागमिक गच्छ के तृतीय पट्टधर श्राचार्य के रूप में श्रपने श्रागमिक गच्छ को जन-जन के लिए अनुकरणीय एवं लोकप्रिय बना दिया।

ग्राचार्यश्री धर्मघोषसूरि एकदा ग्रांतरउत्लि नामक ग्राम में रात्रि के समय जब उपाश्रय में सोये हुए थे उस समय एक काले विषधर ने उन्हें इस लिया । सर्प विष को बड़ी तीव गति से अपने शरीर में व्याप्त होते देख धर्मधोषसूरि ने सूरि मन्त्र का जाप किया । सूरि मन्त्र के जाप से विष का ग्रावेग तत्काल ग्रवरुढ हो गया । सूर्योदय होते ही दर्शनार्थ आये हुए श्रद्धालु श्रावकों को जब यह विदित हुआ कि काले सर्प ने कोट लिया हैं तो वे तत्काल दौड़े हुए देवी के मठ में गये श्रीर मठपति से प्रार्थना करने लगे कि वे शी घ्रतापूर्वक चल कर उनके गुरु धर्मघोष सूरि के सर्पविष का निवारण करें। मठपति ने श्रावकों से कहाः—"यदि तुम्हं ग्नपने गुरु को सर्प के विष से विमुक्त करना है तो उन्हें तुम मेरे यहां मठ में ले **ब्राब्रो**। मैं वहां नहीं चलूंगा।' श्रादक हताश हो धर्मघोषसूरि के पास ब्राये। इधर श्रावकों का ग्राना हुन्ना भौर उधर देवभद्रसूरि विहारकम से विचरण करते हुए वहां पहुंचे । चिन्तामग्न श्रावकों के मुख से जब उन्हें यह ज्ञात हुम्रा कि रात्रि में घर्मघोषसूरि को काले सर्प ने इस लिया है तो देवभद्रसूरि ने तत्काल धर्मघोष-सूरि के शरीर के विष को निकाल दूर किया। घोर तपस्वी देवभद्रसूरि के कर-स्पर्श मात्र से घर्मघोषसूरि पूर्णतः निविष एवं स्वस्थ हो गये। धर्मघोषसूरि ने अपने म्राचार्यकाल में जिनशासन की महती प्रभावना के साथ-साथ म्रागमिकगच्छ को एक सशक्त धर्मसंघ का स्वरूप प्रदान किया।

४. यशोभद्रसूरि: — प्राचार्यश्री धर्मघोषसूरि के स्वर्गस्थ होने पर श्री यशोभद्रसूरि स्रागमिकगच्छ के चतुर्थ पट्टधर के रूप में स्राचार्यपद पर प्रतिष्ठित किये गये। उनके सम्बन्ध में पट्टावलीकार ने निम्नलिखित श्लोक के माध्यम से उनका परिचय दिया है।

तस्माद्यशोराशिविभासिताशः, श्रीमान् यशोभद्रमुनीन्दुरासीत्। रत्नत्रयी मूर्तिमतीवसम्यग्, सूरित्रयीयस्यबभूव पट्टे ॥४॥ श्रथीत् श्राचार्यश्री धर्मघोष के दिवंगत होने के अनन्तर उनके पट्ट पर यशोभद्रसूरि को प्रतिष्ठित किया गया । वे महान् यशस्वी ग्रौर श्रागमिकगच्छ को समुन्नत एवं सशक्त बनाने वाले श्राचार्य सिद्ध हुए । श्रनुक्रम से उन्होंने सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यग्चारित्र रूपी रत्नत्रयी के मूर्त्त स्वरूप तीन श्राचार्यों को अपने पट्ट पर मनोनीत किया ।

४. सर्वानन्दसूरि: ग्रभयदेवसूरि एवं वज्रसेनसूरि: — ग्राचार्यश्री यशोभद्रसूरि के स्वर्गारोहरण के पश्चात् उनके पट्ट पर ज्ञान, दर्शन ग्रौर चारित्र के मूर्त्त स्वरूप तीन श्रमणोत्तमों को एक साथ ग्रभिषिक्त किया गया, जिनके नाम हैं सर्वानन्दसूरि, ग्रभयदेवसूरि ग्रौर वज्रसेनसूरि। पट्टावलीकार ने निम्नलिखित तीन श्लोकों में इन तीनों ग्राचार्यों का परिचय दिया है:—

श्राचस्तत्र प्रोच्यदानन्दकन्द,
श्रीमान् सर्वानन्दसूर्रिवरेजे ।
यः सार्व्वीयं वाक्यसर्वस्वमुर्व्व्या—
माज्ञारूपं सर्वदा विश्रुकारम् ।।६।।
तदनु मनुजदैवैर्वन्द्यपादारिवन्दो,
विदलित कुमतौषश्चारुचारित्रपात्रम् ।
सुगुरुरभयदेवो गौतमाकारधारी,
गुर्गगणमिण्खानि सत्तपा ब्रह्मचारी ।।७।।
श्री वज्रसेनसूरिस्तार्तीयीकरस्ततस्त्रिरत्नाद्यः ।
श्री सिद्धान्तविचारं, निकषा निकषायितं येन ।।६।।

ग्रथीत् यशोभद्रसूरि के पट्ट पर जो एक साथ तीन ग्राचार्य ग्रासीन हुए उनमें से पहले का नाम सर्वानन्दसूरि था। सिन्चदानन्द घन स्वरूप प्रभु के चिन्तन में लीन वे सदा ग्रानन्दमग्न रहते थे। उनके मुख कमल के दर्शन मात्र से ही दर्शक ग्रानन्द-विभीर हो उठता था। वे ग्रपने समय में 'वचनसिद्ध' श्राचार्य के रूप में सर्वत्र विख्यात हुए।

दूसरे श्राचार्य का नाम था 'श्रभयदेव'। वे नर, नरेन्द्र, देवादि द्वारा विन्दित, समस्त पाप पुंज के विनाश में श्रहींनिश निरत परम कियानिष्ठ श्राचार्य थे। वे सभी गुर्गों की खान, तपस्वी श्रीर घोर ब्रह्मचारी थे।

तीसरे म्राचार्यं का नाम था 'वज्रसेनसूरि' । वे रत्नत्रयी की समृद्धि से समृद्ध थे । उनका म्रागमों का तलस्पर्शी ज्ञान सदा ही कसौटी पर खरा उतरता था ।

पट्टावलीकार ने अभयदेवसूरि के सम्बन्ध में लिखा है कि विहार-कम से वे एक दिन आरासन नगर में गये। आपने उस क्षेत्र की अधिष्ठात्री अम्बा देवी को प्रतिबोध देकर उससे जीवहिंसा का त्याग करवाया । देवी स्राचार्यश्री के उपदेश से स्रतीव सन्तुष्ट हुई स्रौर उसने पृथ्वीतल में छिपे पड़े स्वर्ण तथा रजत के भण्डार उन्हें बताते हुए प्रार्थना की :—"महात्मन्! स्राप यह सब स्वीकार की जिये।"

आचार्यश्री ने उन्हें अस्वीकार करते हुए कहा :— "देवी ! हम पंच महावत-धारी निर्ग्रन्थ श्रमण हैं। हमें सोने और चांदी से कोई मोह नहीं है और न हमें इनकी आवश्यकता ही है । तुम्हें जो यह स्वर्ण और रजत दृष्टि गोचर हो रहा है वह सब हमारे लिये मिट्टी के ढेले के समान है। सभी प्रकार की हिंसा का त्याग कर तुम श्रहिसक तो बन ही चुकी हो, हां, मुक्ते इस बात से बड़ी प्रसन्नता होगी यदि तुम अब सच्चे देव, गुरु और धर्म में श्रद्धा रखने वाली सम्यग्दष्टि देवी बन जाओ।"

आचार्यश्री स्रभयदेवसूरि की स्राज्ञा को शिरोधार्य कर वह जैनधर्म के प्रति श्रद्धा रखने वाली सम्यग्दृष्टि देवी बन गई।

६. श्री जिनचन्द्रसूरि:—उपरिलिखित तीन ग्राचार्यों के दीर्घ कालीन ग्राचार्यकाल के पश्चात् ग्रागमिकगच्छ के छट्टो पट्टघर ग्राचार्य जिनचन्द्रसूरि हुए। ग्राचार्यश्री जिनचन्द्र का परिचय देते हुए पट्टावलीकार ने लिखा है:—

> श्री सर्वानन्दगुरुणां, पट्टांबरभूषणो नभोरत्नम् । पट्तकर्के सार्वभोमस्ततोऽभवत् सूरि जिनचन्द्रः ।।६।।

श्रर्थात्-श्रागिसकगच्छ के पट्टकम में सर्वानन्दसूरि के पश्चात् सूर्य के समान तेजस्वी तार्किक चक्रवर्ती षड्भाषा कवि सार्वभौम वाग्मीन्द्र श्री जिनचन्द्रसूरि स्राचार्य हुए । स्रापको अनेक राजास्रों महाराजास्रों ने सन्मान दिया ।

स्रागमिक गच्छ की पट्टावली के अनुसार एक समय गुहिलवाड राज्य की राजधानी लोलियाएक नगर के १२२० बीसा श्रीमाली श्रावकों ने अपने श्रीसंघ की स्रोर से जिनचन्द्रसूरि के समक्ष श्राग्रहभरी विनती की कि वे लोलियाएक नगर में चातुर्मासावास करें। संघ की विनती को स्वीकार कर ग्राचार्यश्री ने लोलियाएक नगर में चातुर्मास किया और वहाँ पर वे नेमि चरित्र पर व्याख्यान देने लगे। भगवान् श्री नेमिनाथ के चरित्र पर व्याख्यान करते समय एक दिन श्रीकृष्ण एवं जरासंघ के युद्ध का प्रसंग ग्राया उस प्रसंग में ग्राचार्यश्री जिनचन्द्रसूरि ने जब वीर रस का ग्रपनी ग्रोजस्वी भाषा में वर्णन किया तो वहाँ श्रोतागए में उपस्थित गृहिलवाड के मोखरा नामक राजा ने अपने एक सौ सुभटों के साथ नंगी तलवार हाथ में लिए वीररस से ग्रोत-प्रोत हो 'मारो-मारो' के घोप करना प्रारम्भ किया। इस युद्ध जैसे दृश्य को देखकर परिषद् भय-विह्वल हो उठी। यह सब कुछ वीर रस के समुचित रूपेण वर्णन का ही प्रतिफल है यह समभते हुए ग्राचार्यश्री जिनचन्द्र ने गान्तरस से ग्रोत-प्रोत उपदेश देना प्रारम्भ किया। ग्राचार्यश्री के गान्तरस पूर्ण

व्याख्यान को सुन कर राजा मोखरा स्रौर उसके सैनिक शान्त हो स्रपनी-म्रपनी तलवारों को म्यान में रख शान्त मुद्रा में पुन: अपने स्थान पर बैठ गये अपैर ग्राचार्यश्री का व्याख्यान दत्तचित्त हो सुनने लगे । शान्तरस के वर्णन के ग्रनन्तर म्राचार्यश्री ने करुए। रस से स्रोत-प्रोत उपदेश देना प्रारम्भ किया। स्राचार्यश्री की करुए। रस से सिक्त वाएी को सुनकर वह गुहिलपति मोखरा उपस्थित श्रावकों के साथ करुगाई हो रो पड़ा। तदनन्तर व्याख्यान में प्रसंग आने पर आचार्यश्री ने हास्य रस भरे कथानक पर प्रवचन देना प्रारम्भ किया। ग्राचार्यश्री की व्याख्यान शैली में ऐसा चमत्कार था कि हास्यरस से स्रोत-प्रोत उस कथानक को सुनकर सभी श्रोतागरा हँसते-हँसते लोट-पोट हो गये।

म्राचार्यश्री जिनचन्द्र की इस प्रकार की चमत्कारपूर्ण व्याख्यान शैली पर मुग्ध होकर गुहलपति मोखरा ने उनकी वास्मी को 'नव रसावतार तरंगिस्मी' के विरुद से विभूषित किया । महाराजा मोखरा भ्राचार्यश्री की विद्वत्ता, उनके तपोपूत जीवन, एवं उनकी व्याख्यान शैली पर ऐसा मुग्ध हुआ कि प्रतिदिन व्याख्यान के समय सबसे पहले ग्राकर ग्राचार्यश्री के पट्ट के पास, पट्ट की ग्रोर मुँह किये बैठ जाता। वह प्रारम्भ से लेकर अन्त तक स्राचार्यश्री के व्याख्यान को बड़ी उत्कण्ठा के साथ सूनता ।

सम्भवतः जंघावल के क्षीए। हो जाने के कारए। ग्राचार्यश्री जिनचन्द्रसूरि लम्बे समय तक लोलियाणक नगर में रहे। उन पर सरस्वती की पूर्ण कृपा थी। ग्रतः दर्शनाथियों का उनके यहाँ तांता-सा लगा रहता। राजा ग्रीर प्रजा सभी उनके प्रति ग्रसीम ग्रादरभाव रखते थे।

एक समय उस नगर में दामोदर नामक एक पण्डित अन्य आठ याज्ञिक पण्डितों को साथ लेकर आया। उसने लोलियाणक नगर में वाजपेयी यज्ञ का म्रायोजन किया जिसमें कि एक लाख रजत मुद्राभ्रों के लगभग द्रव्य के व्यय का अनुमान लगाया गया था। यज्ञ के लिए अनेक प्रकार की बहुमूल्य सामग्री के साथ-साथ वाजपेयी यज्ञ में बलि चढ़ाने के लिए ३२ बकरों को भी यज्ञ-स्थल पर लाया गया। वाजपेयी यज्ञ में बकरों की बलि दी जायेगी इस संवाद के फैलते ही ऋहिसा प्रेमी प्रजा में एक हलचल सी पैदा हो गई। पूर्णिमा पक्ष के श्री कनकाचार्य ने अपने शिष्य समृह के साथ श्राचार्यश्री जिनचन्द्रसूरि की सेवा में उपस्थित हो निवेदन किया :— "ग्राचार्यप्रवर ! ग्राप जैसे तार्किक शिरोमणि वादी चक्रवर्ती परम पूज्य महापुरुष की विद्यमानता में याज्ञिक निरीह पशुद्रों का वध कर हवन करें इससे बड़ी दु:ख की बात ग्रौर क्या हो सकती है ?"

कनकाचार्य की बात को सुनते ही उन्होंने अपने कतिपय शिष्यों के साथ कनकाचार्य को यज्ञ के मण्डप में भेजा ग्रीर दामोदर पण्डित को यह सन्देश

कहलवाया कि वह वाजपेयी यज्ञ में निर्दोष बकरों की बिल न चढावे। याज्ञिक पण्डित दामोदर इस पर भी जब अपने निश्चय से न डिगा तो ख्राचार्यश्री ने राजा के समक्ष निवेदन करके यह राजाज्ञा प्रसारित करवाई कि याज्ञिकों ग्रौर ग्राचार्य-श्री जिनदत्तसूरि के बीच यज्ञ में पशुग्रों की बिल की लेकर शास्त्रार्थ हो। शास्त्रार्थ में जो पक्ष विजयी होगा उसी की इच्छानुसार यज्ञ में पशुत्रों के होमने न होमने के सम्बन्ध में निर्णय किया जायगा। राजाज्ञा से तत्काल यज्ञ बन्द कर दिया गया श्रीर निश्चित समय पर गुहिलराज मोखरा की राज्यसभा में दोनों पक्षों के बीच शास्त्रार्थ प्रारम्भ हुआ । शास्त्रार्थ के समय राजसभा में स्वयं गुहिलराज अपने समासदों के साथ पूरे समय विद्यमान रहता । शास्त्रार्थ को सुनने के लिए दर्शको एवं श्रोताग्रों के समूह चारों ग्रोर से उमड़ पड़े। निरन्तर ग्रठारह दिनों तक वह शास्त्रार्थ चला। अठारहवें दिन शास्त्रार्थ के नियत समय के समाप्त होने के पूर्व ही ग्राचार्य-श्री जिनचन्द्रसूरि ने पण्डित दामोदर ग्रौर उसके ग्राठों साथी पण्डितों को शास्त्रार्थ में निरुत्तर कर पराजित कर दिया । राजा ने शास्त्रार्थ का निर्णय सुनाते हुए श्राचार्यश्री जिनचन्द्र को जयपत्र दिया। जयपत्र देने के साथ-साथ बत्तीसो बकरों को स्रभयदान प्रदान किया। कनकाचार्य ने उसी समय राजसभा में खड़े होकर म्राचार्यश्री जिनचन्द्रसूरि की निम्नलिखित रूप से स्तृति की :--

> साहित्ये सुहितः पदे परिराताभ्यासः प्रमायां पटु— निष्राातो गरिएतागमेष्वपि भृशं सिद्धान्तशुद्धान्तरः । छंदोभेद विशारदः कविकुलाकेलीगृहं सद्यशः, श्री सूरि जिनचन्द्र एव जयतात् भूभृत्सभाभूषराम् ॥१०॥

ग्रथित् साहित्य निर्माण के क्षेत्र में सदा साधिकार रूप से तत्पर एवं पूर्ण-रूपेण ग्रभ्यस्त, शास्त्रार्थ में सदा विजयी रहने वाले, गिएति ग्रागम ग्रौर सभी दर्शनों के सिद्धान्तों के पारदृश्वा प्रकाण्ड पण्डित, छन्द शास्त्र के मर्गज्ञ, कविचक्रवर्ती एवं राजाग्रों की राजसभाग्रों के भूषण, महान् यशस्वी सूरिवर जिनचन्द्र सदा-सर्वत्र जयवन्त रहें।

इस प्रकार आगमिक गच्छ के छठे आचार्यश्री जिनचन्द्रसूरि ने अपने आचार्यकाल में जिन शासन की महती प्रभावना की ।

- ७. विजयसिंहसूरि: आचार्य श्री जिनचन्द्र सूरि के स्वर्गारोहरा के झनन्तर उनके पट्ट पर विजयसिंहसूरि झासीन हुए । वे झागमों के मर्मज्ञ विद्वान थे ।
- प्रमथितहसूरि—ग्राचार्यश्री विजयसिहसूरि के पश्चात् श्री ग्रभयसिह ग्राचार्यपद पर श्रासीन हुए।
- ६. श्री ग्रमर्रासहसूरि:—श्री ग्रभयसिंहसूरि के स्वर्गस्थ होने के ग्रनन्तर उनके पट्ट पर श्री ग्रमरसिंहसूरि हुए।

इन तीनों श्राचार्यों के सम्बन्ध में पट्टावलीकार ने निम्नलिखित दो फ्लोकों में इनका नाममात्र का परिचय दिया है :--

> तत्पदे विजयसिंह सूरयो विश्वता श्रुतविचारभूरयः। वाग्मिनो विजयिनोऽथ तत्पदे भेजिरे चाभयसिंह सूरयः॥११॥ श्रीमदागमिक मुख्यवंशजा सूरयः समभवित्रमे सने। संति तत्पदकृषोपजीविनः श्रीयुता ग्रमरसिंह सूरयः॥१२॥

ग्रथित् श्री जिनचन्द्रसूरि के पट्ट पर विजयसिंहसूरि ग्रासीन हुए, जो बड़े ही विख्यात एवं ग्रागम मर्भेज्ञ थे। उनके पश्चात् ग्रभयसिंहसूरि उनके पट्ट पर ग्रासीन हुए। वे बड़े वाद निष्णात थे ग्रौर सदा ग्रास्त्रार्थ में विजयी रहे। ग्रमरसिंहसूरि के स्वर्गस्थ होने के ग्रनन्तर उनके पट्ट पर ग्रभयसिंहसूरि विराजमान हुए। ये ग्रागिमकगच्छ के मुख्य प्रभावक ग्राचार्य हुए। इस समय उनके कृपाकांक्षी ग्रमरसिंहसूरि हैं।

आगमिकगच्छ की पट्टावली के उपसहार के रूप में पट्टावलीकार ने निम्न-लिखित अन्तिम क्लोक दिया है:—

> श्री ग्रभयदेव सूरेः श्री सूरे वज्रसेन नाम्नोऽपि । कलिविलसितेन सम्प्रति, जाते शाखे ग्रसत्प्राये । ११३।।

श्रथीत् श्रागमिकगच्छ के पांचवें पट्टघर श्राचार्यश्री सर्वानन्द के समय में श्रभयदेवसूरि श्रौर वज्रसेनसूरि नामक जो दो श्राचार्य हुए थे उन दोनों श्राचार्यों की शाखाएं कलिकाल के प्रभाव से श्राज नाममात्र के लिये लुप्तप्रायः सी विद्यमान हैं।

इस तेरहवें क्लोक के साथ ही आगमिकगच्छ की यह पट्टावली समाप्त हो जाती है। इस पट्टावली में कितपय सूचनाएं बड़ी महत्त्वपूर्ण हैं किन्तु इसमें एक आचार्य को छोड़ शेष किसी का समय उल्लिखित नहीं होने के कारण इसका ऐतिहासिक महत्व कम हो जाता है। इस पट्टावली में केवल यशोदेवसूरि के दीक्षित होने का समय विकम सम्वत् ११६६, इनके आचार्यपद पर आसीन होने का समय विकम सम्वत् १२१२ तथा इनके द्वारा आगम पक्ष की स्थापना का समय विकम सम्वत् १२१४ ही दिया गया है। इसके अतिरिक्त अन्य किसी भी आचार्य के गृहस्थ पर्याय, दीक्षा काल, आचार्यकाल आदि का कहीं कोई उल्लेख नहीं है।

--सम्पादक

श्री कान्तिविजयजी के भण्डार की प्रति से प्राप्त हुई प्रतिलिपि के प्राधार पर इस पट्टा-वली के श्लोक ग्रीर कुछ अंग यहां उद्धृत किये गये हैं।

इस पट्टावली में इसके लेखन काल का भी कोई उल्लेख नहीं है और न अमरिसहसूरि के पश्चात् किसी आचार्य का नामोल्लेख ही। इससे यही तथ्य प्रकाश में आता है कि इस पट्टावली का आलेखन अमरिसहसूरि के आचार्यकाल में किया गया। बारहवें श्लोक के तृतीय चरण में "सन्ति"—इस शब्द को देखने से यह स्वतः ही सिद्ध हो जाता है कि अमरिसहसूरि की विद्यमानता में ही इस पट्टावली की रचना को गई। उपरिवर्णित नौ आचार्यों में से केवल आचार्यश्री अमरिसह को छोड़ किसी के न तो प्रतिमा लेख उपलब्ध होते हैं और न प्रशस्तिपरक लेख ही। इस प्रकार की स्थिति में शीलगणसूरि से लेकर अभ्यसिहसूरि के समय के सम्बन्ध में निश्चित रूप से कुछ भी नहीं कहा जा सकता।

अमरसिंहसूरि के कुल मिलाकर ६ प्रतिमा लेख उपलब्ध होते हैं जो विकम सम्वत् १४५१ और १४७८ की अविध के बीच के हैं। इससे यह अनुमान किया जाता है कि इस पट्टावली का लेखन विकम सम्वत् १४७८ के आस-पास किया गया हो।

इन प्रतिमा लेखों से श्रौर श्राचार्यश्री यशोदेव के दीक्षा काल, श्राचार्यपद प्रदान काल श्रौर उनके द्वारा विक्रम सम्वत् १२१४ में श्रागम पक्ष की स्थापना सम्बन्धी इसी पट्टावली के पूर्व चर्चित उल्लेख से यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि श्रागमिकगच्छ के प्रथम श्राचार्य शीलगरासूरि से लेकर श्राठवें श्राचार्य श्रभयसिंह तक श्राठ श्राचार्यों का काल विक्रम सम्वत् १२१४ से लेकर १४५०-५१ . के बीच का २३७ वर्ष का रहा।

श्रमरसिंहसूरि के पश्चात् उनके पट्टघर हेमरत्नसूरि हुए। यह प्रतिमा लेखों से ज्ञात होता है। श्रागमिकगच्छ के दसवें श्राचार्य इन हेमरत्नसूरि से सम्बन्धित लगभग पन्द्रह प्रतिमा लेख 'शिलालेख संग्रह' में उपलब्ध होते हैं जो विक्रम सम्वत् १४८४ से १४२१ तक की ३७ वर्ष की श्रवधि के हैं। प्रतिमा लेखों से एवं ग्रन्थों की पुष्पिकाश्रों से यह तथ्य प्रकाश में श्राता है कि हेमरत्नसूरि के पश्चात् श्रीर उनके समय में श्रागमिकगच्छ में घंधुकिया शाखा, बिडालम्बिया शाखा, श्रादि इस गच्छ की शाखाश्रों के श्राचार्यों एवं मुनियों से सम्बन्धित प्रतिमा लेख विक्रम सम्वत् १४४६ तक के श्रीर पुष्पिका लेख विक्रम सम्वत् १६७८ तक के उपलब्ध होते हैं।

आगमिकगच्छ के आचार्यों से सम्बन्धित इन प्रतिमा लेखों को देखने और उन पर शोध परक दृष्टि से विचार करने पर एक बड़ा ही आश्चर्यकारी तथ्य प्रकाश में आता है कि इस गच्छ की उपरिलिखित पट्टावली के अन्त में जिन अमरसिंहसूरि का नाम दिया गया है उनसे पहले के आठ आचार्यों के समय का एक भी प्रतिमा लेख अभी तक कहीं देखने में नहीं आया है। इस स्थिति में यह प्रश्न उत्पन्न होता है कि क्या अमरसिंहसूरि से पूर्ववर्ती आचार्यों के तत्वावधान में एक भी प्रतिमा की प्रतिष्ठा नहीं करवाई गई? आगमिकगच्छ इस नाम से ही यह अर्थ प्रकट होता है कि केवल आगमों में प्रतिपादित सिद्धान्तों, नियमों और अमगाचार का पालन करने वाला गच्छ अथवा श्रमण समूह। तो ऐसी दशा में क्या आगमिकगच्छ की स्थापना के समय से अर्थात् विक्रम सम्वत् १२१४ से लेकर विक्रम सम्वत् १४५१ तक की २३७ वर्षों की अविध में प्रतिमाओं की प्रतिष्ठा करवाना आगमिकगच्छ के आचार्य अथवा साधु आगमसम्मत नहीं मानते थे? यह एक ऐसा महत्वपूर्ण प्रश्न है जिसके सम्बन्ध में गहन खोज की आवश्यकता है। आशा है शोधार्थी विद्वान इस प्रश्न पर प्रकाश डालने का कष्ट करेंगे।

## श्रमण भः महावीर के ४३वें पट्टधर ग्राचार्यश्री महासूरसेन

| जन्म                | वीर  | नि. | सं. | १६२६            |
|---------------------|------|-----|-----|-----------------|
| दीक्षा              | ,,   | 11  | 1,  | १६५४            |
| ग्राचार्यपद         | , ,, | ,,  | 11  | १७०द            |
| स्वर्गारोहरा        | 27   | ;,  | "   | १७३=            |
| गृहवास पर्याय       |      |     |     | २५ वर्ष         |
| सामान्य साधु पर्याय |      |     |     | ५४ वर्ष         |
| म्राचार्य पर्याय    |      |     |     | ३० वर्ष         |
| पूर्ण संयम पर्याय   |      |     |     | <b>८४ व</b> र्ष |
| पूर्ण भायु          |      |     |     | १०६ वर्ष        |

वी. नि. सं. १७०८ में श्राचार्यश्री सूरसेन के स्वर्गस्थ हो जाने पर चतुर्विष संघ ने वयोवृद्ध, श्रागम-मर्मेज मुनि श्री महासूरसेन को श्रमण भ. महावीर के ५३वें पट्टघर श्राचार्यपद पर श्रिष्ठित किया।

श्रापने श्रपनी ६४ वर्ष की पूर्ण संयम पर्याय में श्र. भ. महावीर के धर्मसंघ के प्रबल प्रहरी के रूप में सजग रहकर ईसा पूर्व ५५७ में श्रमण भ. महावीर ने तीर्थ-प्रवर्तन करते हुए विश्व के कल्याण की भावना से ग्रहिंसा मूलक धर्म की जो महती (महनीया) सरिता प्रवाहित की थी, उसके प्रवाह को ग्रापने ग्रक्षुण्ण बनाये रखा। श्रापने वी. नि. सं. १७३६ में १०६ वर्ष की ग्रायु पूर्ण कर समाधि-पूर्वक स्वर्गारोहण किया।

श्रापकी ५४ वर्ष जैसी सुदीर्घावधि की साधना की यह विशेषता रही कि ग्रापने चैत्यवास श्रीर शिथिलाचार के प्रभाव से चतुर्विध संघ को बचाये रखकर बिना श्राडम्बर के ग्रपनी साधना पूर्ण की।

### श्रमरा भ. महावीर के ४४वें पट्टधर श्राचार्यश्री महासेन

| जन्म                | वीर नि.सं. | १६५१     |
|---------------------|------------|----------|
| दीक्षा              | 22 21 17   | १६६२     |
| ग्राचार्य <b>पद</b> | 11 11 11   | १७३८     |
| स्वर्गारोहरा        | 11 11 II   | १७४८     |
| गृहवास पर्याय       |            | ११ वर्ष  |
| सामान्य साधु पर्याय |            | ७६ वर्ष  |
| ग्राचार्य पर्याय    |            | २० वर्ष  |
| पूर्ण संयम पर्याय   |            | ६६ वर्ष  |
| पूर्ण ग्रायु        |            | १०७ वर्ष |

वी. ति. सं. १७३८ में विशुद्ध मूल परम्परा के ५३वें पट्टघर ग्राचार्य-श्री महासूरसेन के स्वर्गस्थ हो जाने पर चतुर्विध संघ ने वयोवृद्ध ग्रनुभवी श्रमशोत्तम श्री महासेनमुनि को भ. महावीर के ५४वें पट्टघर के रूप में ग्राचार्यपद पर ग्रासीन किया।

जिस समय ग्रापको ग्राचार्यपद पर ग्रासीन किया उस समय ग्रापकी ग्रवस्था ८७ वर्ष की थी। वयोवृद्ध होते हुए भी ग्राचार्यश्री महासेन ने २० वर्ष तक संघ का सुचार रूपेगा संचालन किया। ग्रन्त में १०७ वर्ष की ग्रायु पूर्ण कर ग्रापने वी. नि. सं. १७५८ में समाधिस्थ होकर स्वर्गारोहणा किया।

इस प्रकार के महिषयों के त्याग-तप और अटूट आस्था के परिगामस्वरूप ही श्रमण भगवान महावीर की विशुद्ध मूल-परम्परा घोरातिघोर संकटपूर्ण संकान्ति काल में भी अपनी मन्थर गति से अन्तर्वाहिनी नदी की तरह प्रवाहित होती रही।

## चालीसवें (४०) युगप्रधानाचार्य श्री शीलमित्र

जन्म वीर निर्वाण सम्बत् १६५२

दीक्षा वीर निर्वास सम्वत् १६६३

सामान्य साधु पर्याय वीर निर्वाण सम्वत् १६६३ से १६८३ युगप्रधानाचार्य काल वीर निर्वाण सम्वत् १६८३ से १७६२

गृहस्थ पर्याय ग्यारह (११) वर्ष

सामान्य साधु पर्याय २० वर्ष युगप्रधानाचार्य पर्याय ७६ वर्ष

स्वर्ग वीर निर्वाण सम्वत् १७६२

सर्वायु ११० वर्ष सात माह ग्रौर सात दिन

६६ वर्ष जैसे सुदीर्घावधि के ग्रपने साधनाकाल में ७६ वष तक युगप्रधानाचार्य पद पर रहते हुए युगप्रधानाचार्य श्री शीलिमत्र ने जिनशासन की महती सेवा की। इससे ग्रधिक श्रापका कोई विशेष परिचय जैन वाङ्मय में उपलब्ध नहीं होता।

-00/070700-

#### तपागच्छ

श्रन्यान्य गच्छों की भांति तपागच्छ की उत्पत्ति भी कियोद्धार के परिसाम-स्वरूप ही हुई। वृहद्गच्छ (बड़गच्छ) के श्रमसा समुदाय में काल प्रभाव से शिथिलाचार उत्तरोत्तर बढ़ता ही गया। तपागच्छ पट्टावली के श्रनुसार भगवान् महावीर के ४२वें पट्टधर श्रां विजयसिंहसूरि ने सोमप्रभसूरि ग्रौर मिसारत्नसूरि नामक अपने दो गुरु भ्राताश्रों को श्रपने पट्ट पर श्रासीन किया। तदनन्तर इन दोनों श्राचार्यों ने कालान्तर में जगच्चन्द्रसूरि को श्रपना उत्तराधिकारी घोषित करते हुए उन्हें श्राचार्यपद प्रदान किया।

इस प्रकार तपागच्छ पट्टावली के ग्रनुसार श्रमण भगवान् महावीर के ४४वें पट्टघर श्री जगच्चन्द्रसूरि हुए ।..

जगच्चन्द्रसूरि बड़े ही भवभीरु एवं श्रागमों में प्रतिपादित विशुद्ध श्रमणा-चार का प्रतिपालन करने वाले श्रमणोत्तम थे। ग्रपने गच्छ में सर्वत्र व्याप्त शिथलाचार को देखकर उन्हें बड़ा दु:ख हुआ। संघ नायक ग्राचार्य होने के कारण उन्होंने ग्रपने श्रमण-श्रमणी परिवार में व्याप्त घोर शिथिलाचार को दूर करने के अनेक प्रयास किये। किन्तु उन प्रयासों का कोई सन्तोषप्रद परिणाम नहीं निकला। श्रन्ततोगत्वा जगच्चन्द्रसूरि ने चित्रवालगच्छ के परम श्रियानिष्ठ देवभद्र उपाध्याय की सहायता से श्रियोद्धार किया। उन्होंने श्रागमोक्त शुद्ध श्रमणाचार का पालन करते हुए जिनशासन का प्रचार-प्रसार करना प्रारम्भ किया।

ग्रापके ग्रसाघारण त्याग के प्रभाव से ग्रनेक श्रमण-श्रमणियों एवं मुमुक्षुग्रों ने प्रेरणा लेकर निरतिचार विशुद्ध श्रमण धर्म का पालन करना प्रारम्भ किया।

जगच्चन्द्रसूरि ने कियोद्धार के पथ पर अग्रसर होते समय ग्राजीवन आचाम्ल तप करते रहने की प्रतिज्ञा की । वे देवभद्र उपाध्याय के साथ मेवाड़ में स्थान-स्थान पर विहार कर धर्म का प्रचार करने लगे । उनके कठोर तपश्चरण से प्रभावित हो मेवाड़ के सभी वर्गों के लोग बहुत बड़ी संख्या में उनके श्रद्धालु उपासक बन गये । विशुद्ध कियापात्र होने के साथ-साथ जगच्चन्द्रसूरि न्याय शास्त्र के उद्भट विद्वान् एवं महावादी थे । उन्होंने श्राघाटपुर (ग्राहड़) में दिगम्बर ग्राचार्यों के साथ शास्त्रार्थ कर विजयश्री प्राप्त की । ग्राचार्यश्री की इस विजय से प्रभावित हो मेवाड़ के महाराणा जैत्रसिंह ने ग्रापको 'हीरला जगच्चन्द्र' सूरि के विरुद्द से विभूषित किया ।

आपके कठोर तपश्चरण की दिग्दिगन्त में व्याप्त कीत्ति से प्रभावित हो महाराणा जैत्रसिंह ने आपको विक्रम सम्वत् १२८५ में तपा के विरुद से विभूषित किया।

इस प्रकार भ्राचार्य जगच्चन्द्रसूरि भ्रौर चैत्रवालगच्छ के उपाध्याय देवभद्र का सम्मिलित श्रमण-श्रमणी समूह लोक में 'तपागच्छ' के नाम से विक्रम सम्वत् १२८४ में प्रसिद्ध हुग्रा।

मेवाड़ में जिनशासन का प्रचार करने के पश्चात् श्राचार्य जगण्चन्द्रसूरि ने गुजरात की श्रोर विहार किया। श्राप द्वारा किये गये क्रियोद्धार एवं श्रापके कठोर तपश्चरण की कीत्ति दूर-दूर तक व्याप्त हो गई थी। गुजरात में प्रवेश करते ही श्रापकी श्रेष्ठिवर वस्तुपाल ने बड़े सम्मान के साथ श्रगवाणी की। श्रेष्ठि वस्तुपाल ने श्राचार्य जगच्चन्द्रसूरि को सम्पूर्ण गुजरात में धर्म प्रचार कार्य में बड़ी ही महत्व-पूर्ण सहायता प्रदान की।

श्राचार्य जगच्चन्द्रसूरि के त्याग, तप, विद्वला एवं शुद्ध श्रागमविहित श्रमणाचार श्रादि गुर्गों तथा मन्त्री वस्तुपाल के सभी भांति के समीचीन सहयोग से स्वल्पकाल में ही तपागच्छ गुजरात का एक शक्तिशाली एवं लोकप्रिय गच्छ बन गया।

गुर्जर प्रदेश में धर्म प्रचार के परिगामस्वरूप जगच्चन्द्रसूरि के साधु-साध्वी समूह की संख्या में भी पर्याप्त वृद्धि हुई।

मंत्री वस्तुपाल के प्रीति-पात्र दफ्तरी (महता) विजयचन्द्र ने भी जगच्चन्द्र-सूरि के पास बड़े वैराग्य भाव से श्रमग्राधर्म की दीक्षा श्रंगीकार की। उन्हीं दिनों देवेन्द्र नामक तीत्र बुद्धि किशोर भी जगच्चन्द्रसूरि के पास दीक्षित हुआ। इन दोनों ने जगच्चन्द्रसूरि के पास आगमों और सभी विद्याओं का अध्ययन किया।

#### शाखा-भेद

कालान्तर में विजयचन्द्र से 'वृद्ध पौषालिक तपागच्छ' श्रीर देवेन्द्रसूरि से 'लघु पौषालिक तपागच्छ' इन दो शाखाश्रों का जन्म हुश्राः।

उपाध्याय धर्म सागरजी द्वारा रचित एवं पंन्यास श्री कत्याएा विजयजी द्वारा सम्पादित तपागच्छ पट्टावली के उल्लेखानुसार खम्भात के कुमारपाल-विहार नामक जिनमन्दिर में १८०० मुखवस्त्रिका वाले भक्त श्रावकों से परिवृत्त मन्त्री वस्तुपाल ने श्री देवेन्द्रसूरि को वन्दन नमन कर उनका सम्मान किया ।

---पट्टावली-समुच्चयः तपागच्छ पट्टावली-पृष्ठ ५६

१. स्तंभ तीर्थे च चतुष्पथ स्थित कुमारपाल विहारे धर्मदेशनायामष्टादशशत (१८००) मुखबस्त्रिकाभिर्मति बस्तुपालः चतुर्वेदादि निर्णय दातृत्वेन स्वसमय परसमय विदा श्री देवेन्द्रसूरीएगं वंदनकदानेन बहुमानं चकार ।।

कालान्तर में वृद्ध पौषालिक के आचार्य विजयचन्द्र सूरि शनैः शनैः शिथिलाचार की ओर प्रवृत्त होने लगे ।

चैत्यवासियों के सुदीर्घकालीन संसर्ग एवं वर्चस्व म्रादि के परिस्तामस्वरूप वस्तुतः शिथिलाचार श्रम्मण समूह में इतनी गहराई तक घर कर गया था कि कियोद्धार के माध्यम से नवगठित श्रमण परम्पराम्नों में भी स्वल्प काल के पश्चात् ही शिथिलाचार के बीज मंकुरित हो उठते मौर चारों म्रोर शिथिलाचार का बोल-बाला हो जाता। इस सबका परिस्ताम यह होता था कि जिन विकृतियों एवं बुराइयों को निर्मूल करने के लिये कियोद्धार का क्रान्तिकारी कदम उठाकर कोई श्रमस्थेष्ठ आगमानुसारिस्ती एवं विशुद्ध परम्परा को जन्म देते, उस परम्परा में ही स्वल्प काल में वे सभी विकृतियां पूर्वापेक्षया इतने प्रबल वेग से मिष्टू हो उठतीं कि पुनः किसी महापुरुष को कियोद्धार करने के लिए अग्रसर होना पड़ता। यह कम सतत चलता रहा।

श्राचार्यं जगच्चन्द्रसूरि ने वि. सं. १२६३ में चित्रवाल गच्छ के उपाध्याय देवभद्र की सहायता से कियोद्धार किया। किन्तु उनके पट्टघर वृद्ध पौषालिक शाखा के श्राचार्यं विजयचन्द्रसूरि ने न केवल स्वयं को ही श्रिपतु श्रपने श्राज्ञानुवर्त्ती श्रमण-श्रमणी संघ को भी शिथिलाचार की श्रोर प्रवृत्त करते हुए साधु के लिये वस्त्रों की गठड़ी रखने, नित्य घृत, दूध ग्रादि चिक्कतियां ग्रहण करने, यथेच्छ वस्त्र प्रक्षालन, फल-शाक ग्रहण करने ग्रादि दोषपूर्ण निम्नलिखित ग्यारह बातों की खुली छूट प्रदान करदी:—

- १. साधुए वस्त्रनी पोटलिम्रो राखवी ।
  - २. हमेश विगय वापरवानी छूट।
  - ३. वस्त्र धोवानी छूट।
  - ४. गोचरी मां फल--शाक ग्रहरण करवानी छूट।
  - साधु-साध्वियों ने नीवी नां पच्चखारा मां घृत वापरवा नी छूट ।
  - ६. साघ्वीए बहोरी लावेल आहार साधु ने स्वीकारवानी छूट।
  - ७. हमेश वे प्रकार ना पच्च खारा नी छूट।
  - गृहस्थों ने राजी राखवा तेमनी साथे प्रतिक्रमण करवानी छूट ।
  - संविभाग ने दिवसे तेने घेर बहोरवा जवानी छूट ।
- १०. लेप नी सिन्निघि राखवा नी छूट।
- ११. तरतनूज अनुं पासी बहोरवानी छूट, विगेरे विगेरे ।

तपागच्छ पट्टावली प० श्री कल्यामा विजयजी महाराज द्वारा लिखित पृष्ठ १६०

शनै: शनै: स्थिति यहां तक पहुँच गई कि वि. सं. १२८३ में कियोद्धार के माध्यम से संस्थापित इस यशस्विनी कियानिष्ठ तपागच्छ परम्परा में भी इसके प्रादुर्भाव के १७४ वर्ष पश्चात्, वि. सं. १४५७ के ग्रासपास, तपागच्छ के पचासवें

पट्टघर सोमसुन्दरसूरि को कियोद्धारपरक कठोर कदम उठाकर अपने श्रमण-श्रमणी वर्ग में व्याप्त शिथलाचार को दूर करने के लिये निम्नलिखित ३६ नये बोलों (आगमानुसारी नियमों अथवा सुधारों) की घोषणा करनी पड़ी:—

#### नियमो

- ज्ञान स्राराधन हेतु मारे हमेशा ५ गाथा मोढ़े करवी स्रने क्रमवार ५ गाथा नो अर्थ गुरु समीपे ग्रहण करवो ।
- बीजा ने भएवा माटे हमेशा पांच गाथा मारे लखवी अने भएताराओं ने क्रमवार पांच-पांच गाथा मारे भएगाववी ।
- वर्षा ऋतु मां मारे ५०० गाथा नूं, शिशिर ऋतु मां ८०० गाथा नूं ग्रने ग्रीष्म ऋतु मां ३०० गाथा नूं, सज्भाय-ध्यान करवुं।
- ४. नव पद नवकार मन्त्रनुं एक सौ वार सदा रटएा करूं (करवुं)।
- ५. पांच शकस्तव वड़े हमेशा एक वक्त देववन्दन करूं अथवा बे वगत, त्रग वगत के पोहरे-पोहरे यथाशक्ति आलसरहित देववन्दन करववुं।
- दरेक अष्टमी चतुर्दशी ने दिवसे सघलां देरासरो जुहारवा, तेमज सघला
  मुनिजनो ने वांदवा । बाकी नां दिवसे एक देरासरे तो अवश्य जवं ।
- ७. हमेशा वडील साधु ने निश्चे त्रिकाल वन्दन करूं, श्रने बीजा ग्लान तेमज वृद्धादिक मुनिजनोनुं वैयावच्च यथाशक्ति करूं।
- ईरियासमिति पालवा माटे स्थंडिल मात्रुं करवा जतां ग्रथवा ग्राहार-पाएी बहोरवा जतां रस्ता मां वार्तालाप विगेरे करवानुं छोडी दऊं।
- १. यथाकाल पूज्यां-प्रमाज्यां वर्गर चाल्या जवाय तो, ग्रंग-पड़िलेह्सा प्रमुख संडासा पाडिलेह्या वगर बेसी जवाय तो, ग्रंने कटाससा (कांबली) वगर बेसी जवाय तो पांच खमासमसा देवा ग्रथवा पांच नवकार मन्त्र नो जाप करवो।
- १० भाषासमिति पालवा माटे उघाड़े मुखे बोलूंज नहीं, तेम छतां गफलत थी जेटली बार उघाड़े मुखे बोलि जाऊं तेटली बार ईरियावही पूर्वक एक लोगस्सनो काउसग्ग करूं।
- ११. ग्राहार-पागी करतां तेमज प्रतिक्रमगा करतां ग्रने उपिध नी पिड़लेहणां करतां कोई महत्वना कार्य वगर कोई ने कदापि काई कहूं नहीं (बोलूं नहीं)।
- १२. ग्रइस एगस मिति पालवा माटे निर्दोष प्राशुक जल मलतुं होय तिहां सुधी पोता ने खप छतां घोवरा वालुं जल ग्ररागल (ग्रचित्त) जल ग्रने जरवारगी (भरेलुं पारगी) लवुं निह ।

ĺ

- १३. श्रादाननिक्षेपणा समिति पालवा माटे पोतानी उपिष प्रमुख पूंजी-प्रमार्जी ने भूमि पर स्थापन करूं, तेमज भूमि ऊपर थी लऊं। पूंजवा-प्रमार्जवा मां गफलत थाय तो त्यांज नवकार गणुं।
- १४. डांडो प्रमुख पोतानी उपिध ज्यां त्यां मुकी देवाय ता ते बदल एक आयंबल करूं, अथवा ऊभा ऊभा काउसग्ग मुद्राए रही एक सौ गाथा नुं सज्भाय—
  ध्यान करूं।
  - १५. पारिठाविएाया समिति पालवा माटे स्थंडिल, मात्रुं के खेलादिक (क्लेब्मा-दिक) नुं भाजन परठवतां कोई जीव नो विनाश थाय तो नीवी करूं स्रने सदोष स्राहारपागी प्रमुख वहोरी ने परठवतां स्रायंबिल करूं।
  - १६. स्थंडिल, मात्रुं विगेरे करवाना के परठववाना स्थाने ''श्रगुजागह जस्सु-ग्गहो'' प्रथम कहुं स्रने परठविया पछी त्रग्गं बार ''वोसिरे'' कहुं ।
  - १७ मनगुष्ति, वचनगुष्ति पालवा माटे मन अने वचन रागाकुल थाय तो हुं एकेक नीवी करूं अने काय कुचेष्टा थाय तो उपवास के आयंबिल करूं।
  - १८ अहिंसा व्रते प्रमादाचरएा थी भारा थी बेइन्द्रिय प्रमुख जीवनी विराधना थई जाय तो तेनी इन्द्रियो जेटली निवी करूं। सत्य व्रते क्रोध, लोभ, भय अने हास्यादिक ने वश थइ भूठूं बोली जाऊं तो आयंबिल करूं।
  - १६. अस्तेय व्रते पहेली भिक्षा मां आवेला जे घृतादिक पदार्थों गुरु महाराज ने देखाड्या विना ना होय ते वापरूं नहीं अने डांडो, तर्पेगी विगेरे बीजा नी रजा वगर लऊं के वापरूं नहीं अने लऊं के वापरूं तो आयंबिल करूं।
  - २०. ब्रह्मवर्ते एकली स्त्री साथे वार्तालाप न करूं भ्रने स्त्रीभ्रो ने स्वतन्त्र भएा-वुं नहीं। परिग्रह विरमण वर्ते एक वर्षे चाले एटली उपिध राखुं, परा तेथी वधारे राखुं नहीं। पात्रा काचलां प्रमुख पन्दर उपरान्त नज राखुं। रात्रिभोजनविरमण वर्ते ग्रशन, पान, खादिम, स्वादिम नी लेशमात्र सन्निधि रोगादिक कारणे पर्ण करूं नहीं।
  - २१. महान् रोग थयो होय तो पर्ण कवाथ नो उकालो न पीऊं, तेमज रात्रे पार्गी पीऊं नहीं। सांभे छेली वे घड़ी मां जलपान न करूं।
  - २२. सूर्य निश्चे देखाते छतेज उचित श्रवसरे सदा जलपान करी लऊ श्रने सूर्यास्त पहेलां ज सर्व श्राहार ना पचक्खाएा करी लऊ श्रने श्रणाहारी श्रीषध नी सिन्निधि पएा उपाश्रय मां राखुं—रखावुं नहीं।
- २३. तपाचार यथाशक्ति पालु एटले छट्ठादिक तप करियो होय तेमज योग-वहन करतो होऊं, ते विना अवग्रहित भिक्षा लऊ नहि।
- २४ लाग लागां बे आयंबिल के त्ररा नीवी कर्यां वगर हुं विगय (दूध, दही, घी प्रमुख) वापरू नहीं अने विगय वापरू ते दिवसे खांड प्रमुख साथे मेलवी ने नहीं खावानी नियम जावज्जीव पालुं।

- २५. त्ररा निवि लागोलाग थाय ते दम्यान तेमज विगय वापरवानां दिवसे निवियातां ग्रहरा न करूं, तेमज वे दिवस लागट कोई तेवा पुष्ट काररा विना विगय वापरूं नहिं।
- २६. दरेक आठम चउदश ने दहाडे शक्ति होय तो उपवास करूं, निह तो ते बदल वे आयंबिल के त्रसा निवि करि आपूं।
- २७. दर रोज द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव गत श्रिभग्रह घारण करूं, केम के तेम न करूं तो प्रायक्ष्वित श्रावे तेम जीतकल्प मां कह्युं छे।
- २५. वीर्याचार यथाशक्ति पालूं एटले हमेशां पांच गाथादिक ना ग्रर्थ ग्रहरा करि मनन करूं।
- २६. आला दिवस मां संयम मार्ग मां प्रसाद करनाराश्रो ने हुं पांच बार हित-शिक्षा आपूं श्रने सर्व साधुत्रोने एक मात्रक परठवी श्रापूं।
- ३०. दर रोज कर्मक्षय प्रथें चौवीस के वीस लोगस्स नो काउस्समा करूं प्रथवा तेटला प्रमासानुं सज्भाय-ध्यान काउस्समा मां रही स्थिरताथी करूं।
- ३१. निद्रादिक प्रमाद वड़े मण्डली मां बराबर वखते हाजर न थइ शकाय तो एक स्रायंबिल करूं ने सर्व साधुस्रोनी वैयावच्च करूं।
- ३२. संघाड़ादिक नो कसो सम्बन्ध न होय तो प्रग बाल के ग्लान साधु प्रमुख नु पड़िलेह्गा करि आपू, तेमज तेमना खेल प्रमुख मल नी कुण्डी परठववा बिगरे काम प्रग यथाशक्ति करि आपूं।
- ३३. उपाश्रय मां पेसतां "निस्सिह" अने निकलतां "आवस्सिह" कहेवी भूली जाऊं तो तेमज गाम मां पेसतां-निसरतां पग पूजवा विसिर जाऊं तो याद आवे तेज स्थले नवकार मन्त्र गर्गां।
- ३४. श्रीर ३५. कार्य प्रसंगे वृद्ध साधुश्रो ने 'है भगवन् ! पसाय करि' ग्रने लघु साधु ने 'ईच्छकार' एटले तेमनी इच्छानुसारे करवानु कहेवुं भूली जाऊं तो तेमज सर्वत्र ज्यारे ज्यारे भूल पड़े, त्यारे त्यारे "मिच्छामि दुक्कडं" एम कहेवुं जोईए ते विसरी जाऊं तो ज्यारे संभारि ग्रावे ग्रथवा कोई हितस्वी संभारि श्रापे त्यारे तत्काल नवकार मन्त्र गर्गा ।
- ३६. वडील ने पूछ्यां वगर विशेष वस्तु लऊं दऊं नहीं भ्रने वडील ने पूछीनेज सर्व कार्य करूं परा पूछ्यां वगर करूं नहि। विगेरे विगेरे।
  - —पंन्यास श्री कल्याण विजयश्री लिखित तपागच्छ पट्टावली—पृष्ठ सं. १६०-१६३।

सोमसुन्दरसूरि ने अपने गच्छ में शिथिलाचार के उन्मूलन के लिये अनेक प्रकार के कठोर कदम उठाये। इसके उपरान्त भी जो श्रम्ण शिथिलाचार के वशीभूत रहे उन्हों उन्होंने संघ से निष्कासित भी किया। सोमसुन्दरसूरि के विशुद्ध श्रमणाचार की कीर्ति चारों श्रोर प्रमृत हो गई। शिथिलाचारियों के प्रति लोगों के मन में सम्मान घटने लगा। इससे शिथिलाचारी एवं यित वर्ग के मन में सोमसुन्दरसूरि के प्रति विद्वेषाग्नि प्रज्विलित हुई। यित वर्ग ने ग्रपने विश्वस्त उपासक से एक हिस्र प्रकृति के पुरुष को ५००) टके (रुपये) का लालच देकर रात्रि के समय सोमसुन्दरसूरि का प्रागान्त कर देने के लिये भेजा। सोमसुन्दरसूरि की हत्या के लिये यितयों द्वारा प्रतिबद्ध किया गया वह व्यक्ति रात्रि के समय उपाश्रय में प्रविष्ट हुग्रा। वह पुरुष एकान्त में सोये हुए सूरिवर्य पर शस्त्र का प्रहार करने के लिये उद्यत हुग्रा कि उसी समय सूरिवर्य ने करवट बदलते समय प्रमार्जनी (रजोहरण पूँजिशी) से ग्रपने शरीर का प्रमार्जन किया। चन्द्रमा के प्रकाश में यह देखते ही वह पुरुष स्तब्ध रह गया। उसके मन में सहसा विचार ग्राया—

"जो महापुरुष निद्रितावस्था में भी सूक्ष्मातिसूक्ष्म जीव-जन्तुम्रों पर करुणा करके उन्हें रजोहरण से बचाने का प्रयास करता है, इस प्रकार के दया सागर दीनबन्धु महासन्त का वध कर मैं निश्चित रूप से रसातल में जाकर मन्ति काल तक घोरातिधोर दारुण दुःख भोगता रहूंगा। धिक्कार है मुक्ते!"

यह कहते हुए वह पुरुष ग्राचार्यश्री सोमसुन्दरसूरि के चरणों पर अपना मस्तक रख बारम्बार उनसे क्षमा-याचना करने लगा। उसने पूरा वृत्तांत सोमसुन्दर-सूरि से निवेदन किया। सूरिवर्य ने शान्त, मधुर शब्दों में उस पुरुष को ग्राश्वस्त करते हुए उसे सम्यक्त्व का बोध दिया।

इस घटना से उस समय की विकट स्थिति का आभास होता है कि उस समय का साधुवर्ग किस दयनीय दशा तक पहुँच चुका था। वह स्वयं तो शिथिला-चार को छोड़ने के लिये किंचित्मात्र भी उद्यत नहीं था और यदि कोई मुमुक्षु महापुरुष शिथिलाचार के उन्मूलन हेतु प्रयत्नशील होता तो उस महापुरुष के प्रास्पों का अन्त कर देने तक के लिए कृत-संकल्प हो जाता था।

जैन मध्ययुगीन वाङ्मय इस प्रकार के उदाहरणों से भरा पड़ा है कि समय-समय पर अनेक महापुरुषों ने कियोद्धार किये। कुछ समय तक विशुद्ध श्रमणाचार का समीचीनतया परिपालन भी कियोद्धार के माध्यम से नवोदित श्रमण परम्पराश्रों में होता रहा, किन्तु "छिद्रेष्वनर्थाः बहुली भवन्ति" इस नीति- सूक्ति के अनुसार एक बार स्खलना हो जाने के अनन्तर स्खलनाश्रों का अनवरत कम चलता ही रहा। तपागच्छ के ४२वें पट्टधर रत्नशेखरसूरि के समय से ही श्रमण-श्रमणी वर्ग में शिथिलाचार उत्तरोत्तर अभिवृद्ध होने लगा।

"सब्वं सावज्जं जोगं पच्चक्खामि जाव जीवाए तिविहं तिविहेरां।" इस शास्त्रीय पाठ से जीवन-पर्यन्त पंच महाव्रतों को चतुर्विध संघ की साक्षी से अगीकार करने वाले उस समय के साधुवर्ग में श्रम एाचर्या की ग्रथ से इति तक के छोटे-बड़े सभी प्रकार के नियमों को एक प्रकार से ताक में रखकर विपुल परिग्रह युक्त भोगोपभोगों में श्रासक्त रहना, सर्व साधन सम्पन्न सुसमृद्ध गृहस्थ की भांति ऐश्वर्यपूर्ण जीवन-यापन करना प्रारम्भ कर दिया था।

चतुर्विघ संघ में इस प्रकार की दुर्लक्ष्यपूर्ण स्थिति से एक प्रकार की खलबली-सी उत्पन्न हो गई। संघरथ शिथिलाचार के घोर दलदल में धंसता ही चला गया। ऐसे विकट समय में आवश्यकता थी एक ऐसे महारथी महापुरुष की, जो शिथिला-चार के अथाह दलदल में आधुर फंसे संघरथ को बाहर निकाल कर आगमानुसारी श्रमणचर्या के प्रशस्त पथ पर जनता को आरूढ़ कर सके।

स्रावश्यकता स्राविष्कार की जननी है। तत्कालीन इस स्रनिवार्य स्रावश्यकता की पूर्ति हेतु लौकाशाह नामक महापुरुष ने जिनशासन के संघरथ को विकारों से स्रोतप्रोत शिथिलाचार के दलदल से बाहर निकालने का बीड़ा उठाया।

लौंकाशाह ने भी वर्द्धमानसूरि-जिनेश्वरसूरि जैसे महान् कियोद्धारकों की भांति एकमात्र सर्वज्ञ प्रसीत, गराधर-ग्रथित एवं चतुर्दंश पूर्वधरों द्वारा निर्यूढ ग्रागमों को ही सर्वोपरि प्रामासिक मानते हुए उन ग्रागमों के ग्राधार पर एक सर्वांगपूर्ण धर्मकान्ति का सूत्रपात किया।

श्रमण भगवान् महावीर के घर्मसंघ में शिथिलाचार, ग्राडम्बर, विकार एवं ग्रागम विरुद्ध मान्यताओं का लवलेश तक ग्रवशिष्ट न रहे इस ग्रटल निश्चय के साथ लौंकाशाह ने लोक के समक्ष यह उद्घोष किया कि जैन घर्म वीतराग जिनेन्द्र तीर्थंकर प्रभु द्वारा प्रदिश्तित घर्म है, न कि किसी ग्राचार्य द्वारा प्रदिश्तित । ग्रतः प्रत्येक जैन घर्मानुयायी के लिए जिनप्रणीत ग्रागम ही सर्वोपिर मान्य एवं परम प्रामाणिक हो सकते हैं, न कि ग्राचार्यों द्वारा रचित निर्यु क्तियां, भाष्य, वृत्तियाँ ग्रौर चूर्णियाँ ग्रादि पंचांगी ।

लौंकाशाह ने यह अनुभव किया कि धर्म के आग्रामिक स्वरूप और तीर्थं स्थापना के समय से चले आ रहे विशुद्ध मूल श्रमणाचार में चैत्यवासी परम्परा द्वारा उत्पन्न की गई विकृतियों के उन्मूलन के लिए समय-समय पर महापुरुषों द्वारा जितने भी कियोद्धार किये गये हैं, वे वस्तुतः स्तुत्य होते हुए भी सर्वांगपूर्ण कियोद्धार की कोटि में नहीं आ पाये और उनकी सफलता के लिए चतुर्विध संघ से अपेक्षित सहयोग नहीं मिला। उन कियोद्धारों का सूत्रपात करते समय यदि धर्मसंघ में बुराइयों के प्रविष्ट होने के द्वारों को ही बन्द कर दिया जाता, केवल आगमों को ही सर्वोपरि प्रामाणिक मानकर निर्यु क्तियों, भाष्यों, वृत्तियों एवं चूरिंगयों को आगमों के समकक्ष ही प्रामाणिक न मानकर शिथिलाचार के समस्त प्रवेश-द्वारों को एक बार में ही अवस्द्ध कर दिया जाता तो उस समग्र क्रान्ति के पश्चात् बारबार के कियोद्धार की आवश्यकता ही नहीं रहती।

लौंकाशाह द्वारा किये गये ग्रामूलचूल परिवर्तनकारिएो सर्वांगपूर्ण समग्र धर्मकान्ति के सूत्रपात के पीछे यह एक बहुत बड़ा कारएा था, श्रौर थी एक हृदय-द्राविणी पृष्ठभूमि ।

जैसा कि ऊपर बताया जा चुका है वर्द्धमानसूरि-जिनेश्वरसूरि, स्रार्थरक्षित-सूरि, जगच्चन्द्रसूरि ग्रौर सोमसुन्दरसूरि ग्रादि महापुरुषों द्वारा प्रारम्भ किये गये कियोद्धार के पूर्णारूपेण सफल न होने के परिगामस्वरूप श्रमगा भगवान महावीर का घर्मसंघ शिथिलाचार, विकृतियों ग्रौर विकारों के दल-दल में उत्तरोत्तर गहरा घसता ही चला गया।

तपागच्छ पट्टावली के अनुसार श्रमण भगवान् महाबीर के ४५वें पट्टघर श्री हेमिवमलसूरि के आचार्यकाल में तो शिथिलाचार पराकाष्ठा तक पहुँच चुका था तथा उनके उत्तराधिकारी एवं श्रमण भगवान् महावीर के ५६वें पट्टघर आनन्द विमलसूरि के समय में तो न केवल शिथिलाचार ही, अपितु धर्म और श्रमणाचार के विशुद्ध स्वरूप में पनपे हुए विकार वस्तुतः विकृति की पराकाष्ठा को भी पार कर चुके थे। इस सम्बन्ध में विशेष कहने की आवश्यकता नहीं, केवल आनन्द विमल-सूरि के मुख से प्रकट किये हुए तत्कालीन दयनीय परिस्थिति विषयक निम्नलिखित उद्गारों का उल्लेख मात्र ही पर्याप्त होगा :—

" आ राजविजयसूरि को कहा— "तुम विद्वान् हो इसलिए हम तुम्हारे पास ग्राये हैं, लुंकामित जिनशासन का लोप कर रहे हैं, मेरा ग्रायुष्य तो ग्रब परिमित है, परन्तु तुम दोनों योग्य हो, विद्वान् हो ग्रौर परिग्रह सम्बन्धी मोह छोड़कर वहीवट की विटयां जल में घोल दी हैं, सवा मन सोने की मूस्ति ग्रम्ध कूप में डाल दी, सवा पाव सेर मोतियों का चूरा करवा कर फैंक दिया है, दूसरा भी सभी प्रकार का परिग्रह छोड़ दिया है। ........."

ग्रपने समय के एक महान् कियोद्धारक, घोर तपस्वी महापुरुष के उद्गारों से दो निविवाद तथ्य प्रकाश में श्राते हैं। पहला तो यह कि लौकाशाह द्वारा की गई ऐतिहासिक समग्र धर्म कान्ति से पूर्व श्रमण भगवान महावीर के धर्म संघ का श्रमण वर्ग शास्त्रों में उल्लिखित श्रमण जीवन की सभी मर्यादाग्रों को ताक में रखकर शिथिलाचार में पूर्ण रूपेण प्रलिप्त ग्रौर विपुल परिग्रह का स्वामी बन चुका था। दूसरा तथ्य यह प्रकाश में ग्राता है कि लौकाशाह द्वारा पूरे गये समग्र धर्म कान्ति के शंखनाद ने तत्कालीन श्रमण वर्ग की मोह निद्रा को भंग कर उसमें नवीन स्फूर्ति एवं चेतना का संचार किया।

१. पट्टावली पराग संग्रह, द्वितीय परिच्छेद, पृष्ठ १८५−१५६ ।

लौंकाशाह से पूर्व समय-समय पर जितने भी कियोद्धार किये गये उनमें यदि प्रमुख एवं घटल नियम भ्रतिवार्य रूपेश सम्मिलित कर लिये जाते कि जिनेश्वर भगवान के अनुयायी प्रत्येक जैन के लिये जिन प्ररूपित एक मात्र आगम ही सर्वोपिर प्रामाशिक होंगे और निर्यु क्तियां, भाष्य, वृक्तियां एवं चूरिंगयां आगमों के समकक्ष किसी भी दशा में नहीं मानी जावेंगी, तो उस दशा में शिथिलाचारोन्मुख श्रमण-श्रमणी वर्ग को पंचांगी का सहारा लेकर शिथिलाचार की भ्रोर उन्मुख होने का अवकाश ही नहीं रहता, उसका रास्ता ही खुला नहीं रहता।

लौंकाशाह ने वि० सं० १५०६ में महान् धर्म क्रान्ति का सूत्रपात्र किया। स्वयं लौंकाशाह ने, उनके अनुयायियों ने तथा धर्म क्रान्ति के परिएगमस्वरूप आगमों में प्रदिशत विशुद्ध श्रमण पथ पर अग्रसर हुए जिनमती (जिन्हें विरोधी और अन्य लोग लूंकामती के सम्बोधन से सम्बोधित करने लगे) श्रमण-श्रमणी वर्ग ने धर्म के विशुद्ध आगमिक स्वरूप का प्रचार-प्रसार करना प्रारम्भ किया। स्वल्प काल में ही लौंकाशाह द्वारा पुनरुद्धाटित धर्म के विशुद्ध स्वरूप के अनु-यायियों की संख्या आशातीत रूप से श्रमिवृद्ध होती गई। देश के विभिन्न भागों में लौंकाशाह की कीर्ति-पताका फहराने लगी।

लौंकाशाह द्वारा की गई धर्म कान्ति के परिगामस्वरूप विशुद्ध आगमिक पथ के अनुयायियों की देश के प्रायः सभी भागों में उत्तरोत्तर बढ़ती हुई संख्या को देखकर अन्य गच्छों ने अनुभव किया कि लुंका के अनुयायियों के प्रचार-प्रसार से उनके अस्तित्व पर संकट के बादल मंडराने लगे हैं। इस आशंका से प्रेरित होकर तपागच्छ के ५६वें पट्टधर आनन्द विमलसूरि ने वि० सं० १५८२ में कियोद्धार किया। कियोद्धार के पश्चात् वि० सं० १५८३ में घोर तपश्चरण के साथ निम्नलिखित ३५ बोलों अथवा नियमों की घोषणा की—

- १. गुरु की ग्राज्ञा से ही विहार करना।
- २. केवल विराक्त जाति के विरक्तों को ही श्रमरा-श्रमराी धर्म में दीक्षित करना। ग्रन्य जाति के लोगों को नहीं।
- . ३. गीतार्थ की निश्रा में महासति (साध्वी) को दीक्षा दी जाय।
  - ४. गुरुदेव दूर हों तथा अन्य कोई गीतार्थ मुनि पास में हों और उनके पास यदि कोई विरक्त दीक्षा लेने के लिए आये तो उसकी पूरी परीक्षा लेने के पश्चात् वेष परिवर्तन करवाया जाय और विधिपूर्वक दीक्षा गुरुदेव के पास ही दिलवाकर उसको योगोद्वहन करवाया जाय।
  - ४. पाटन में गीतार्थों का समूह रहे। चातुर्मासाविध में दूसरे नगरों में ६-६ ठाएा (संख्या) एवं गांवों में ३-३ ठाएा (संख्या) से चातु-मीसावास किया जाय।

- ६. गुरु महाराज यदि दूर हों तो पत्र के माध्यम से चातुर्मासावास की स्राज्ञा गुरुदेव से प्राप्त की जाय।
- ७. किसी साधु को ग्रकेले (एकाकी) विहार नहीं करने दिया जाय।
- पदि कोई साधु एकाकी ही विहार करता हुआ आए तो उसे मांडले-पट्ट पर न बिठाया जाय ।
- १. दोज, पंचमी, श्रष्टमी, एकादशी, चतुर्दशी, श्रमावस्या श्रौर पूर्णिमा— इस प्रकार एक मास में १२ दिन तक भिक्षा, गोचरी में विकृतियां (विगय) न बहरी जाए एवं इन तिथियों के दिन उपवास, श्राचाम्ल, नीवी ग्रादि की यथाशक्ति तपस्या की जाय।
- १०. तिथि वृद्धि की ग्रवस्था में एक दिन विगय ग्रहरा न की जाय।
- ११. पात्रों पर रंग रोगन न किया जाय।
- १२. पात्रों को काला-कलूटा रक्खा जाय । उन्हें आकर्षक अथवा चमकीला न रखा जाय ।
- १३ योगोद्वहन के बिना श्रागमों का वाचन न किया जाय।
- १४. एक समाचारी वाले साधु यदि किसी समय दूसरे उपाश्रय में रहें तो गीतार्थ के पास उपस्थित हो उन्हें वन्दना करने के पश्चात् शय्यान्तर का घर पूछ कर भिक्षाचरी करनी चाहिये।
- १५ एक दिन में आठ थुई (स्तुति) वाले देव का एक बार वन्दन किया जाय।
- १६. दिन में ढाई हजार (श्लोक प्रमारा) स्वाध्याय-ध्यान करना चाहिये।
  यदि इतना न बन पड़े तो कम से कम सौ श्लोक प्रमारा स्वाध्यायध्यान ग्रवश्यमेव किया जाय।
- १७. वस्त्र, पात्र, कम्बल ग्रादि उपकरसा साधु स्वयं वहन करे । किसी भी गृहस्थ से उनका वहन न करवाए ।
- १८. वर्ष भर में एक बार ही वस्त्र प्रक्षालन किया जाय, दूसरी बार नहीं।
- १६. पौशाल में कोई भी साधुन जाय।
- २०. पौशाल में पढ़ने के लिए भी न जाय।
- २१. किसी लेखक के पास से एक हजार क्लोक प्रमार्ग से श्रधिक का झाले-खन न करवाया जाय ।
- २२. द्रव्य देकर किसी भट्ट (ब्राह्मएा) के पास कोई (साधु) न पढ़े।
- २३. जिस गांव में चातुर्मासावास किया वहां चातुर्मासावसान के अनन्तर वस्त्र ग्रहण करना साधु के लिए कल्पनीय नहीं।

- २४. अकाल में सङ्भाय करने पर धाचाम्ल किया जाय।
- २५. सदा (बारहों मास) एकाशन किया जाय।
- २६. बेले आदि के पारगो पर गुरुदेव की आज्ञानुसार तपश्चरमा किया जाय।
- २७. 'परिट्ठाविए।यागारेणं' न किया जाय।
- २८. अष्टमी, चतुर्देशी ग्रौर शुक्ल पक्ष की पंचमी इन पांच तिथियों में उपवास रक्खा जाय।
- २६. अष्टमी भ्रौर चतुर्दशी के दिन विहार न किया जाय।
- ३०. नीवी में एक ( निवियातां थी (?) ) नीवी से ग्रिधिक न लिया जाय।
- ३१. ५४ गच्छों के साधुश्रों में से किसी भी साधु को गुरु की ब्राज्ञा के बिना अपने पास न रक्खा जाय।
- ३२. गुरु को बिना पूछे कोई नई प्ररूपिंगा, किसी नई समाचारी का उपदेश प्रारम्भ न किया जाय।
- ३३. सद्यः निर्मापित स्थान में न रहा जाय। (नवो निवासस्थान न धारवो)
- ३४. कोरपास वाला वस्त्र न लिया जाय।
- ३४. कोरे वस्त्र में सलवट डाले जाएं, एक दम नवीन (नया नटंग) ग्रबीट वस्त्र गीतार्थं मुनि को छोड़ ग्रन्य कोई साधु ग्रपने काम में न ले।

इस प्रकार ३५ बोलों की घोषणा के पश्चात् 'श्रानन्द विमलसूरि' ने विभिन्न क्षेत्रों में घूम-घूम कर लौकागच्छ, खरतरगच्छ, कड़वामत, बीजामत ग्रादि कितिय गच्छों के विरुद्ध प्रचार करते हुए तपागच्छ को सुदढ़ शक्तिशाली एवं लोक-प्रिय बनाने का श्रिभयान प्रारम्भ किया। क्रियोद्धार के पश्चात् ग्रानन्द विमलसूरि ने १४ वर्ष जैसी सुदीर्घाविध तक बेले-बेले की तपस्या की।

स्रानन्द विमलसूरि के इस कठोर तपक्ष्चरण, उग्न विहार ग्रौर स्थान-स्थान पर धर्म प्रचार के परिणामस्वरूप तपागच्छ एक शक्तिशाली बहुजनमान्य लोकप्रिय संघ के रूप में उदित हुग्रा।

तपागच्छ पट्टावली के उल्लेखानुसार ग्रानन्द विमलसूरि की ग्राज्ञा में विचरण करने वाले साधुग्रों की संख्या १८०० तक पहुँच गई थी। इसके विपरीत

तपागच्छ पट्टावली पूष्ठ २११
 पं. कल्यामा विजयजी द्वारा सम्पादित

गच्छों में पारस्परिक विद्वेष की ग्रम्नि प्रबल वेग से भड़क उठी थी ग्रौर उस विद्वेषाग्नि में आत्मीयता श्रौर स्नेह के सुदृढ़ बन्धन भी टूट रहे थे।

विविध पट्टावलियों के उल्लेखों से यह ग्राभास होता है कि श्रानन्द विमल-सूरि के ग्राचार्य काल में भी साम्प्रदायिक विद्वेष बड़ा उग्न रूप धारण कर गया था ग्रौर वह उपाध्याय धर्म सागर के समय के साम्प्रदायिक विद्वेष की ग्रपेक्षा भी ग्रधिक घातक था। इस सम्बन्ध में तपागच्छ पट्टावली का निम्नलिखित उल्लेख वस्तुतः मननीय हैं:-

"दिवसे दिवसे गच्छ ममत्व बधतुँ जतुँ हतुँ। खरतर तेमज तपा-गच्छना साधु वच्चे कदाग्रह वधी पड्यो हतो ग्रने येन केन प्रकारेग एक बीजा म्रन्य गच्छीय साधुम्रोनो पराभव करवा मां रत रहेता। कहेवाय छे के स्राममत्वे एवुं जोर पकड्युं के तेना मद मां कार्याकार्य नुंपरा भान न रह्युँ। खरतरगच्छीय साधुए भैरवनी ब्राराघना करी तेना द्वारा तपागच्छीय लगभग ५०० साधुक्रो नो संहार कराव्यो । स्रा निर्दय समाचार सांभलतां ज म्रानन्द विमलसूरि नुँ मने खिन्न बण्युं । तपागच्छ-नी सार सम्भालनो बोक्तो पोता ने सिर होवा थी स्रावा कृत्यो नी उपेक्षा करी शकाय तेम न हतुं । पोते पोता नो पालनपुर तरफ विहार लम्बावी मगरवाड़ा नी भाड़ी मां वास कर्यो । रात्रिए ध्यानस्थ श्रवस्था समये मिरा भद्र देव तेम नी समक्ष प्रकट थयो अने आज्ञा फरमाववां जणाव्यं । गुरु महाराजे खरतरगच्छीय यतियो ना जुल्मो नी बात कही बतावी। तेवा सितमो नुं निवारए। करवा नुं कह्युं। मणिभद्रे शासने भक्ति ने ग्रंगे ते कथन स्वीकार्यु परा साथो साथ मांगणी करी के तपागच्छ ना देरासरो ते मज उपाश्रयो मां मारी मूर्त्ति नी स्थापना करवामां भ्रावे । गुरु ए तेनुं वचन स्वीकायुँ ने ते वात नी साक्षी रूपे अत्यारे पण केटलाक स्थलो ए मणिभद्र नी मूर्ति नी स्थापना जोवा मां स्रावे छे।" ध

भैरव की साधना कर तपागच्छ के ५०० साधुश्रों की हत्या करवा दिये जाने विषयक यह उल्लेख वस्तुतः विज्ञों के लिए विचारणीय है। ज्ञान सम्बन्धन ग्रौर श्रप्पर की प्रेरणा से पाण्ड्य राज एवं पत्लवराज द्वारा ५००-५०० जैन साधुग्र। की सामूहिक हत्या करवाये जाने के उल्लेख तो उपलब्ध होते हैं किन्तु दैवी झक्ति के माध्यम से तपागच्छ के ५०० साधुय्रों की हत्या करवा दिये जाने का इस प्रकार का उल्लेख जैन इतिहास में ग्रन्यत्र दिंटगोचर नहीं होता।

इस सन्दर्भ में शास्त्रों में वर्णित ग्रानन्द कामदेव चुरूलग्री पिया, शतक ग्रादि दस श्रावकों के साधनावृत्त, देवों द्वारा उनके समक्ष उपस्थित किये गये घोर

तपागच्छ पट्टावली पृष्ठ २०६ से २१० पं. कल्यामा विजयजी द्वारा सम्पादित

उपसर्गों के उपरान्त भी उनकी एकमात्र जिनेन्द्रदेव के प्रति अटूट आस्था के साथ-साथ वीर निर्वाण सं० २०५२ से लेकर वीर नि० सं० २०६६ के बीच की अविध में श्रमण भगवान् महावीर के ५६वें पट्टधर तपागच्छीय आचार्य आनन्द विमलसूरि द्वारा देरासरों एवं उपाश्रयों में मणिभद्र व्यन्तर की मूर्तियों की स्थापना सम्बन्धी स्वीकृति की घटना का तुलनात्मक अध्ययन सत्य के जिज्ञासुओं के लिए बड़ा ही रोचक सिद्ध होगा।

उपरिवर्गित साम्प्रदायिक विद्वेष के युग में भी पारस्परिक सद्भाव के कुछ उदाहरए। भी जैन वाङ्भय में उपलब्ध होते हैं। एतद्विषयक तपागच्छ पट्टावली का निम्नलिखित उल्लेख द्रष्टव्य है:—

" दान आपतां आपतां एक तुर्की शब्स साथे कु वरजी सेठनी बोलाचाली थई। तुर्की सिपाहीए सूरिजी ने पुनः फंसाववाना इरादा थी आठ दिवस बाद कोतवाल पासे जइ कान भमेर्या। कोतवाल सिताब खान ने बात करी। खाने गुस्से थइ सुरिजी ने पकड़वा सिपाहिओ मोकल्या। सिपाहिओ ए भवेरीवाड़ा में आवी सूरिजी ने पकड्या। सिपाहिओ सूरिजी ने ज्यारे लेइ जावा लाग्या त्यारे राघव नाम नो गन्धवं अने श्री सोमसागर वच्चे पड्या। छेवटे हीर विजयसूरि ने छोड़ाव्या अने सूरिजी उघाड़े शरीरे त्यांथी नासी छूट्या। आ समये देवजी नाम ना लौंका ए तेमने आश्रय आप्यो हतो। केटलाक दिवसो बाद आ घमाल शान्त पड़ी अने सूरिजी पुनः प्रकट पणे विहार करवा लाग्या। भागा ना ना लोंका ए तेमने आश्रय प्रकट पणे विहार करवा लाग्या। भागा ना ना लांका पड़ी अने सूरिजी पुनः

तपागच्छ की पट्टावली के ब्रनुसार भगवान् महाबीर के ५दवें पट्टघर यही हीरविजयसूरि महान् जिनशासन प्रभावक ब्राचार्य हुए ।

हीरविजयसूरि की परम भक्त एक चांपा नाम की श्राविका ने छः मास के उपवास का फतहपुर सीकरी में उग्र तप किया। संघ ने श्राविका चांपा की इस तपश्चर्या की प्रभावना के उपलक्ष्य में विविध वाद्य-यन्त्रों के साथ शोभा-यात्रा (वर्ष्योड़ा) निकाली। बादशाह ग्रकबर ने ग्रपने महलों से उस विशाल शोभा-यात्रा के सुन्दर दश्य को देखकर ग्रपने ग्रमुचरों से उस ग्रायोजन के सम्बन्ध में पूछताछ की। जब उसे विदित हुआ कि एक महिला ने छः मास की निराहार तपस्या की है तो बादशाह ग्रकबर ने बड़े सम्मान के साथ तपस्विनी चांपा को राजभवन में बुलवा कर उसकी उस ग्राश्चर्यकारिगी तपस्या के सम्बन्ध में पूछा कि वह इस प्रकार की श्रद्भुत तपश्चर्या कैसे कर पाई? जब चांपा ने उत्तर में यह कहा कि यह सब मेरे पूज्य गुरुदेव हीरविजयसूरि का ही प्रताप है, तो बादशाह के ग्रन्त:करगा में हीर-

तपागच्छ पट्टावली, प. कल्यागा विजयजी द्वारा सम्पादित पृष्ठ संस्था २२७

विजयसूरि के दर्शनों की उत्कट ग्रभिलाषा उत्पन्न हुई। बादशाह ने गुजरात के प्रशासक शिताब खान के नाम फरमान ग्रौर हीरविजयसूरि के पास विनन्तिपत्र भेजकर हीरविजयसूरि के दर्शनों की ग्रपनी ग्रान्तरिक इच्छा प्रकट की।

बादशाह के फरमान को देखते ही गुजरात का सूबेदार शिताब खान सिहर उठा। हीरविजयसूरि के साथ उसने जो अनेक बार दुव्यंवहार किये थे, उसके लिए उसने सूरिजी से पुनः पुनः क्षमायाचना की। हीरविजयसूरि गुजरात से विहार कर फतहपुर सीकरी पहुंचे। अकबर ने उन्हें अपने दरबार में बड़े सम्मान के साथ आमन्त्रित किया। हीरविजयसूरि के उपदेशों को सुनकर अकबर बड़ा प्रसन्न हुआ। सूरिजी के परामर्श को मानकर उसने खाने के लिए एकत्र किये गये अनेक जाति के हजारों पक्षियों को पिजरों से मुक्त कर दिया। सूरिजी के उपदेश से अकबर ने जिया कर और तीर्थ-स्थानों में यात्रियों से वसूल किया जाने वाला 'मूंडका' कर बन्द कर दिया। सूरिजी के उपदेश से प्रभावित होकर अकबर ने अपने सुविशाल साम्राज्य में अनेक बार अमारियों (अभयदान) की भी घोषणाएं करवाई। हिन्दवा सूर्य के विरुद्ध से विसूषित महाराणा प्रताप ने भी वि० सं० १६३५ की आश्विन शुक्ला पंचमी गुरुवार के दिन हीरविजयसूरि की सेवा में एक पत्र भेजकर उन्हें उदयपुर पधारने की प्रार्थना की।

तत्कालीन मेवाड़ी भाषा में महारागा द्वारा हीरविजयसूरि को लिखवाये गये उस पत्र की प्रतिलिपि निम्न प्रकार है :—

"स्वस्ति श्री मगसूदा नग्र महाशूभस्थानै सरब श्रौपमा लाग्नंक भट्टारकजी महाराज श्री हीरविजयसूरि जी चरण कमला ग्रगो स्वस्त श्री वजेकटक चाउंड रा डेरा सुथाने महाराजाधिराज श्री रागा प्रतापसिंह जी की पगे लागगो बंचसी। ग्रठारा समाचार भला है ग्रापरा सदा भला छाइजे। ग्राप बड़ा है, पूजनीक है, सदा करपा राखे जीसुं ससह (श्रेष्ठ) रखावेगा ग्रप्नं ग्रापरो पत्र ग्रगा दना म्हे ग्राया नहीं सो करपा कर लखावेगा। श्री बड़ा हजूर री बगत पदारवी हुवो जीमें भ्रठासू पाछा पदारता पातसा ग्रकब्रजी ने जेना बाद म्हे ग्रानरा प्रतिबोद दीदो जीरो चमत्कार मोटो बताया जीवहंसा छरकली (चिड़िया) तथा नाम पखेरू (पक्षी) वेती सो माफ कराइ जीरो मोटो उपगार किदो सो श्री जैन रा धर्म में ग्राप ग्रसा-हीज ग्रदोतकारी ग्रबार की सै (समय) देखतां ग्राप जू फेरवे न्हीं ग्रावी पूरव ही हीदसस्थान अववेद गुजरात सुदा चारु हसा म्हे धर्म रो बड़ो अदोतकार देखाएाो, जठा पछें स्रापरो पदारसों हुवो न्हीं सो कारसा कही वेगा पदारसी स्रागे सु पटा प्रवाना कारण रादस्तुर माफॅक ब्राप्ने हे जी माफक तोलमुरजाद सामो ब्रावों सा बतरेगा श्री बड़ा हजुर री बखत आप्री मुरजाद सामो आवा री कसर पड़ी सुग्गी सो काम कारण लेखे भूल रही वेगा जीरो ग्रंदेसो नहीं जारणेगा । श्रागेसु श्री हेमा श्राचारजी ने श्री राम्हे मान्या है जीरो पटो कर देवागो जि माफक अरो पगरा भटारख गादी प्र स्रावेगा तो पटा माफक मान्या जावेगा। श्री हेमाचारजी पेलां ही बडगच्छ रा भट्टारखजी ने बड़ा कारण सु श्री राज म्हे मान्यां जि माफक ग्रापने ग्रापरा पगरा गादी प्रपाटहवी तपगच्छ रा ने मान्या जावेगारी सुवाये देश म्हे श्राप्ते गच्छ रो देवरो तथा उपासरो वेगा जीरो मुरजाद श्री राजसु वा दुजा गच्छरा भट्टारख स्रावेगा सो राखेगा। श्री समगोरो समत १६३४ रा वर्ष ग्रासोज सुद ४ गुरुवार।"

—तपागच्छ पट्टायली कल्यास विजयजी महाराज लिखित, पृष्ठ सं २३४।

हीरविजयसूरि वस्तुतः बड़े मृदुभाषी गुगाग्राही और अपने समय के महान् प्रभावक ग्राचार्य थे। तपागच्छ पट्टावली के उल्लेखानुसार इनके उपदेशों से प्रभावित होकर लौंकागच्छ के मेघजी ऋषि ने अपने तीस साथी साधुग्रों के साथ लौंकागच्छ का त्याग कर वि० स० १६२६ में तपागच्छ की ग्राभ्नाय स्वीकार की। हीरविजयसूरि ने इनका नाम उद्योतविजय रक्खा। बादशाह श्रकबर के सान्निध्य में रहने वाले नागौर निवासी जैताशाह नामक जैन गृहस्थ ने भी हीरविजयसूरि के उपदेशों से प्रबुद्ध हो उनके पास श्रमण धर्म की दीक्षा ग्रंगीकार की। हीरविजयसूरि ने उनका नाम जीतविजय रक्खा किन्तु लोग उन्हें बादशाही यति के नाम से ही ग्रभिहित किया करते थे। जैताशाह को श्रमण धर्म में दीक्षित करने की घटना से हीरविजयसूरि का प्रभाव दूर-दूर तक फैला।

हीरविजयसूरि के आचार्यकाल में उनके आज्ञानुवर्ती साधुओं की संख्या लगभग २ हजार और साध्वियों की संख्या ३००० होने का उल्लेख उपलब्ध होता है।

यह वस्तुतः तपागच्छ का स्वर्णकाल था । तपागच्छ की निम्नलिखित १८ शाखाग्रों का उल्लेख एक पद्य में इस रूप में उपलब्ध होता है :—

> बिजै १, विमल २, रुचि ३, सार ४, हर्ष ४, सुन्दर ६, सौभागी ७ । कीरत ८, घरम ६, उदार १०, कुशल प्रभ ११, हंस १२, सुरागी १३ ।। नन्द १४, सागर १४, चन्द १६, सोम १७, वर्द्धन १८ ग्रधिकाई । तपगच्छ साख ग्रठारह, ए ऋष सब ही भाई ।।१।।

श्री तपागच्छ पट्टावली पंन्यास कल्यास विजयजी द्वारा सम्पादित, पृष्ठ संख्या २३५-२३६ ।

## श्रमरा भ महावीर के ४४वें पट्टधर ग्रा श्री जीवराज जी महाराज

| जन्म                | वीर नि० सं० | 3008     |
|---------------------|-------------|----------|
| दीक्षा              | "           | १७२२     |
| भाचार्यपद           | "           | १७५८     |
| स्वर्गारोहरण        | 27          | १७७६     |
| गृहवास पर्याय       |             | १३ वर्ष  |
| सामान्य साधु पर्याय |             | ३६ वर्ष  |
| म्राचार्य पर्याय    |             | २१ वर्ष  |
| पूर्ण संयम पर्याय   |             | ধ্ও वर्ष |
| पूर्ण चायु          |             | ৩০ বর্ষ  |

ग्राचार्यश्री महासेन के स्वर्गस्थं हो जाने पर वीर नि० सं० १७४८ में चतुर्विघ संघ ने मुनिश्री जीवराज जी को ग्राचार्यपद के सर्वथा सुयोग्य समक्तकर श्रमगा भगवान महावीर की विशुद्ध मूल परम्परा के ४४वें पट्टघर के रूप में ग्राचार्य पद पर ग्रासीन किया।

श्रापने अपने २१ वर्ष की आचार्य-पर्याय और ५७ वर्ष की पूर्ण संयम पर्याय में धर्म के वास्तिवक मूल स्वरूप को यथाविस्थित रूप में अक्षुण्ए। बनाये रक्खा। आपके समय में चारों ग्रोर शिथिलाचार का प्राबल्य होते हुए भी आपने अपने अनुयायी साधु-साध्वी, श्रावक-श्राविका वर्ग को बाह्याडम्बर विहीन ग्रागम सम्मत, विशुद्ध मूल पथ पर गतिशील बनाये रक्खा। अन्ततोगत्वा आपने वीर नि. सं. १७७६ में विशुद्ध भाव से आलोचना-संलेखना-संथारापूर्वक समाधिस्थ हो ७० वर्ष की आयु पूर्ण कर स्वर्गारोहरण किया।

### श्रमरा भः महावीर के ४६वें पट्टधर श्राः श्री गजसेन

| जन्म                | वीर नि० सं० | १७२१    |
|---------------------|-------------|---------|
| दीक्षा              | ,,          | १७४४    |
| ग्राचार्यपद         | 11          | ३७७१    |
| स्वर्गारोहरा        | **          | १८०६    |
| गृहवास पर्याय       |             | २३ वर्ष |
| सामान्य साधु पर्याय |             | ३५ वर्ष |
| म्राचार्य पर्याय    |             | २७ वर्ष |
| पूर्ण संयम पर्याय   |             | ६२ वर्ष |
| पूर्णं म्रायु       |             | ८५ वर्ष |

श्रमण भगवान् महावीर की मूल परम्परा के ४५वें स्नाचार्यश्री जीवराज जी के समाधिपूर्वक वीर नि. सं. १७७६ में स्वर्गस्थ हो जाने के स्रनन्तर चतुर्विघ धर्म संघ ने श्रमणश्रेष्ठ स्नागममर्मज्ञ श्री गजसेन मुनि को भगवान महावीर के ४६वें पट्टधर स्नाचार्यपद पर स्रधिष्ठित किया।

श्रापने ग्रपने ३५ वर्ष की सामान्य. साधु पर्याय में ग्रागमों का तलस्पर्शी ग्रध्ययन करते हुए, विशुद्ध श्रमगाचार के पालन के साथ-साथ श्रमगा भगवान महावीर की मूल (परम्परा) ग्रध्यात्म परायगा भाव परम्परा का विभिन्न क्षेत्रों में प्रचार-प्रसार किया।

वीर नि. स. १७७६ में श्राचार्यपद पर श्रासीन होने के पश्चात् श्रापने अपने श्रमण-श्रमणी वर्ग को शास्त्रों का तलस्पर्शी ज्ञान करवाया और श्रावक-श्राविका संघ को व्रत-नियम-प्रत्याख्यान, स्वाध्याय, सुपात्र-दान, ग्रभय-दान ग्रादि की प्रेरणा देकर जिनशासन की महिमा को बढ़ाया। ५५ वर्ष की ग्रायु पूर्ण कर श्रापने वीर नि. सं. १८०६ में समाधिपूर्वक स्वर्गारोहण किया।

# इकतालीसर्वे युगप्रधानाचार्य रेवतीमित्र

| जन्म                   | वीर नि० सं० | १७३७         |
|------------------------|-------------|--------------|
| दीक्षा                 | "           | १७४६         |
| सामान्य साधु पर्याय    | "           | १७४६ से १७६२ |
| युगप्रधानाचार्य काल    | ,,          | १७६२ से १८४० |
| गृहस्थ पर्याय          |             | ६ वर्ष       |
| सामान्य साधु पर्याय    |             | १६ वर्ष      |
| युगप्रघानाचार्य पर्याय |             | ७८ वर्ष      |
| स्वर्ग                 | वीर नि० सं० | १८४०         |
| सर्वायु                |             | १०३ वर्ष     |

चालीसर्वे युगप्रधानाचार्य श्री शीलिमत्र के स्वर्गस्थ होने पर श्रमगोत्तम रेवतीमित्र को उनकी २४ वर्ष जैसी युवा वय में युगप्रधानाचार्य के महामहिम पद पर श्रिष्ठित किया गया। ग्रापने ७६ वर्ष तक जिनशासन की महती सेवा की श्रौर वीर नि० सं० १८४० में श्रापने समाधिपूर्वक स्वर्गारोहण किया।

—: o :—

## भ० महावीर के ५६वें पट्टधर स्राचार्य श्री गजसेन के स्राचार्यकाल का महान् जिनशासन-प्रभावक श्रावक जगड़्शाह

श्रमण भगवान महावीर के ४६ वें पट्टघर ग्राचार्य गजसेन (वीर नि० सं० १७७६-१८०६) के ग्राचार्यकाल एवं ४१वें युग प्रधानाचार्य रेवित मित्र (वीर नि० सं० १७६२-१८४०) के युगप्रधानाचार्यकाल में जगड़ू शाह नामक एक महादानी एवं जिनशासन प्रभावक श्लेष्ठि शिरोमणी श्रावक हुग्रा, जिसने विक्रम सम्वत् १३१४-१७, तद्नुसार वीर नि० सं० १७८४-८७ में पड़े देशव्यापी भीषण त्रि-वाषिक दुष्काल के समय देश के विभिन्न भागों में ११२ सत्त्रागार (भोजनशालाएं) खोल कर तथा श्रपने विशाल धान्यागारों को श्रकालग्रस्त जन-साधारण के लिए दान कर मानवता की ग्रभूतपूर्व सेवा की । महादानी एवं महान् जिनशासन प्रभावक मानव सेवी जगड़ू शाह की यशोगाथाएं ग्राज भी देश के कोने-कोने में गाई जाती हैं।

महादानी जगड़ूशाह ने प्रपने जीवनकाल में मानवता की जो उल्लेखनीय महती सेवा की, उसका संक्षिप्त विवरण इस प्रकार है :—

पांचाल प्रदेश के श्रृंगार स्वरूप भद्रेश्वर नामक ग्राम में शाह सोला-सालग नामक एक श्रीमाली जातीय प्रमुख व्यापारी रहता था। वह जिनशासन के प्रति प्रगाढ़ निष्ठा रखने वाला श्रद्धालु श्रमगोपासक था। शाह सोला के जगड़ू नामक एक पुत्र था। जगड़्शाह की गगाना प्रमुख श्रातकों में की जाती थी। ग्रपने व्यव-साय में व्यस्त होने के उपण्यत्त भी जगड़्शाह प्रतिदिन नियमित रूप से सामायिक प्रतिक्रमण ग्रादि धर्म साधना किया करता था। एक दिन एक जैनाचार्य ग्रपने शिष्यों के साथ भद्रेश्वर में ग्राये। शाह जगड़ू ने बड़ी ही श्रद्धा-निष्ठा के साथ श्रमगा वर्ग की सेवा-उपासना की। उसने उपाश्रय में श्रमगों की सेवा में उपस्थित हो किसी पर्व तिथि के दिन पौषध वृत किया।

रात्रि में प्रतिक्रमण श्रादि ग्रावश्यक धार्मिक क्रियाश्रों से निवृत्त होने के ग्रनन्तर मौन धारण किया हुश्रा जगड़्शाह उपाश्रय में एक ग्रोर बैठ कर पंच परमेष्ठि नमस्कार मन्त्र का स्मरण करने लगा।

एक प्रहर रात्रि के व्यतीत होने पर उपाश्रय में बैठे हुए एक श्रमण की दिष्ट श्रनायास ही आकाश में ग्रह-नक्षत्रों की ग्रोर पड़ी। उसने देखा कि चन्द्रमा

रोहिस्सी-शकट का भेदन कर रहा है। उसने दूसरे साधुआं को भी यह दृश्य दिखाया। उन साधुआं को बड़ा आश्चर्य हुआ। उन्होंने अपने गुरु की सेवा में उपस्थित हो निवेदन किया--"भगवन्! आज इस समय चन्द्र रोहिस्सी-शकट का भेदन कर रहा है।"

शिष्यों की इस सूचना पर गुरु ने भी देखा कि वस्तुतः चन्द्र रोहिगी-शकट का भेदन कर रहा था। गुरु ने अपने शिष्यों से पूछा—"यहां अपने आस-पास तुम लोगों के अतिरिक्त अन्य कोई तो उपस्थित नहीं है?"

इधर-उधर देखकर शिष्यों ने उत्तर दिया—"नहीं, भगवन् ! यहां अपने पास अन्य कोई उपस्थित नहीं है।" उपाश्रय में व्याप्त अन्धकार के कारण ने साधु पास ही एक स्तम्भ की स्रोट में बैठे जगड़ शाह को नहीं देख पाये थे।

शिष्यगरा के उत्तर से आश्वस्त हो गुरु ने कहा—"चन्द्र द्वारा रोहिसी-शकट का भेदन इस अनिष्ट की पूर्व सूचना दे रहा है कि सम्वत् (वि० सं०) १३१५ में देश-व्यापी एक अति भीषरा त्रि-वार्षिक दुर्भिक्ष पड़ेगा।"

शिष्यगरा ने पूछा—"भगवन्! उस भावी संक्रान्तिकाल में लोगों का उद्घार करने वाला कोई है कि नहीं?"

गुरु ने अपने शिष्यों को आश्वस्त करते हुए कहा—''श्रदृश्य शक्ति ने हमें पहले ही बता दिया है कि जगड़ूशाह उस देशव्यापी भीषरा संकट के समय देश-वासियों का उद्धार करेगा, दीन दुःखी जीवों की प्रारारक्षा करेगा।''

शिष्यवर्ग ने सशंक स्वर में प्रश्न किया—"भगवन्! जगड़ूशाह के पास इतना घन कहां है, जिससे कि वह दुष्काल पीड़ित कोटि-कोटि लोगों की जठराग्नि को शान्त कर उनकी प्राग्रारक्षा करने में सक्षम होगा?"

गुरु ने कहा— "जगड़ू के घर के पीछे बाड़ा है। बाड़े में एक झाक का पेड़ है। उस आक के नीचे तीन करोड़ स्वर्ण मुद्राए गड़ी पड़ी हैं।

गुरु शिष्यों के बीच हुए इस बार्तालाप को सुन कर जगड़ू शाह ने मन ही मन चिन्तन किया—"ग्रहो! मेरा बड़ा सौभाग्य है कि गुरु के मुखारविन्द से मैं ग्रपने सम्बन्ध में इस प्रकार की बातें सुन रहा हूं।" वह रात भर मौन धारण किये, उपाश्रय में धर्माराधन करता रहा। प्रात:काल वह ग्रपने घर श्राया। उपवास के पारण के श्रनन्तर स्वयं उसने श्राक के नीचे भूमि को खोदा तो रात्रि में गुरुमुख से जैसा सुना था, वह पूर्णत: सत्य सिद्ध हुग्रा। तीन करोड़ स्वर्ण मुद्राणं प्राप्त हो जाने पर जगड़ू शाह के ग्रन्तर्मन में प्रचुर मात्रा में धान्य के ऋय एवं संग्रह करने की तीव्र ग्राकांक्षा उत्पन्न हुई। ग्रपने संकल्प के ग्रनुसार उसने देश के विभिन्न भागों की मण्डियों में धान्य का ऋय एवं संग्रह करना प्रारम्भ कर दिया।

इधर मलाबार में जगड़ शाह के मुनीमों ने जहां अनाज का गोदाम बनाया वहां घान्य के अन्य व्यापारियों के भी गोदाम थे। जगड़ शाह के बखार अर्थात् गोदाम और एक अन्य व्यापारी के गोदाम के बीच में एक पाषाएग शिला पड़ी हुई थी। उस शिला पर उन दोनों गोदामों के मुनीम प्रातःकाल बैठ कर दांतुन किया करते थे। एक दिन प्रातःकाल ऐसा संयोग बना कि दोनों गोदामों के मुनीम दातुन करने के लिए उस शिला के पास एक साथ ही पहुंचे। वह शिला इतनी ही बड़ी थी कि उस पर केवल एक आदमी ही बैठकर दांतुन कर सकता था, दो आदमी एक साथ नहीं। शिला के पास पहुंचते ही वे दोनों मुनीम एक दूसरे से कहने लगे—"मैं पहले इस शिला पर बैठ कर दांतुन कर गा।" इस प्रकार, "पहले मैं, पहले मैं" कहते-कहते जगड़ शाह के मुनीम और दूसरे व्यापारी के मुनीम में परस्पर विवाद उग्र रूप थारएग कर गया। राजकर्मचारियों ने उन्हें समक्ताने का प्रयास किया पर उन दोनों में से कोई भी अपने हठ को छोड़ने के लिए राजी नहीं हुमा।

दोनों मुनीमों को हठ पर डटा देख राज्याधिकारी ने कहा—''भ्राप दोनों में से जो व्यक्ति राजा को ६०० स्पर्द्धक (प्राचीन काल में प्रचलित एक प्रकार का सिक्का जो द्रम्म से बड़ा होता था) देगा, वही इस शिला पर पहले बैठ कर दांतुन करेगा। राज्याधिकारी द्वारा रखी गई शर्त को सुनते ही दोनों मुनीम ६०० स्पर्द्धक देने के लिये तत्काल तैयार हो गये। दूसरे व्यापारी के मुनीम ने कहा—''मैं ७०० स्पर्द्धक दूंगा।'' जगड़ू शाह के मुनीम ने कहा—''मैं ५०० स्पर्द्धक दूंगा।''

श्रब तो दोनों व्यापारियों के मुनीमों में परस्पर होड़ सी बद गई, दोनों ही एक दूसरे से बढ़-बढ़ कर धनराशि देने की बात कहने लगे। दोनों ही मुनीम प्रपनेप्रपने श्रेष्ठि के बड़प्पन की बात लोगों के मानस में जमाने पर तुले हुए थे। ग्रड़ोसपड़ोस के व्यापारियों के मुनीमों एवं कर्मचारियों का जमघट-सा वहां लग गया।
दोनों मुनीम ग्रपने-अपने श्रेष्ठि की हीनता प्रकट नहीं होने देना चाहते थे। वे
निरन्तर एक दूसरे से बढ़ कर धनराशि देने की बद-बद कर बड़े गर्व के साथ उच्च
एवं उग्र स्वर में घोषणा करने लगे। ग्रन्ततोगत्वा जगड़ शाह के मुनीम ने धनराशि
को एकदम बढ़ाते हुए घोषणा की कि वह राजा को २५०० स्पर्द्धक देगा। दूसरे
व्यापारी के मुनीम को श्रब इससे ग्रागे धनराशि देने का साहस नहीं हुग्रा ग्रौर
राज्याधिकारियों ने २५०० स्पर्द्धक जगड़ शाह के मुनीम से लेकर तत्काल वह शिला
सदा के लिए जगड़ शाह के स्वामित्व में—ग्रिधकार में मुनीम को सम्हलाते हुए उस
पर जगड़ शाह का ग्रिधकार घोषित कर दिया। जगड़ शाह के मुनीम ने उपस्थित
जनसमूह के समक्ष उस शिला पर उसी समय बैठ कर गर्वानुभूति करते हुए दांतुन
किया।

जगड़ू शाह के ग्राने पर मुनीम ने उसे शिला सम्बन्धी पूरा विवरण सुनाया। उससे जगड़ू शाह बड़ा प्रसन्न हुन्ना ग्रीर उसने ग्रपने मुनीम की पीठ थपथपा कर

सराहना करते हुए कहा— "घन्यवाद! तुमने बहुत अच्छा किया, जो इस क्षेत्र में मेरे हितों की रक्षा की। उसी क्षण जगड़ शाह ने उस पाषागाशिला को उठवा कर अपने निवास स्थान पर रखवा दिया और प्रतिदिन प्रात:काल उस शिला पर बैठ कर दतौन करने लगा।

एक दिन मध्याह्न वेला में जगड़ शाह भोजन करने के लिए बैठा ही था कि एक योगी उसके द्वार पर आया। शाह ने अपनी भार्या से कहा—"धर्मिष्ठे! एक पुरुष पूर्णतः तृप्त हो जाय, उतनी जलेबी इन योगिराज को दे दो।" शाहपत्नी जलेबी से परिपूर्ण थाल लेकर द्वार पर उपस्थित योगी के समक्ष गई और उससे वह जलेबी भरा थाल लेने के लिए अभ्यर्थना करने लगी किन्तु योगी ने वे जलेबियां नहीं लीं और द्वार पर पूर्ववत् खड़ा रहा। गृहस्वामिनी ने जगड़ शाह से निवेदन किया कि ये योगिराज जलेबियां नहीं ले रहे हैं। इस पर जगड़ शाह ने पत्नी से कहा—"अच्छा तो सरले! इन्हें इमरती (वर्तु लिका) से भरा चांदी का थाल दो।"

शाहपत्नी ने तत्काल अपने पित के आदेश का पालन करते हुए एक भारी भरकम चांदी का थाल इमरितयों से भर कर उस योगी को सादर प्रदान किया। इससे योगी पूर्णत: सन्तुष्ट हुआ और बोला—"हे महादानी! मैं तुम्हारी परीक्षा के लिए ही पृथ्वी पर भिक्षार्थ अमरा करने आया हूं। सच्चे दानी को देखने की अभिलाषा से मैं विगत ६ महीनों से भिक्षार्थ अमरा कर रहा हूं किन्तु मुक्ते अन्य कोई दानी दृष्टिगत नहीं हुआ। संसार का उद्धार करने में सक्षम तुम्हें आज देख कर मुक्ते परम सन्तोष हुआ है। वस्तुत: तुम सच्चे दानी हो और अभावग्रस्त संसार का उद्धार करने में सक्षम हो।"

जगड़ूशाह ने योगी की स्रोर जिज्ञासा भरी दृष्टि डालते हुए कहा— "योगिन! मेरे पास इतना धन कहां है?"

"श्रेष्ठिवर ! तुम्हारे पास जो यह पाषागाभिला है, यह वस्तुतः ग्रक्षय द्रव्यमयी है।" यह कह कर योगी मौनस्थ हो उस पाषागाशिला की ग्रोर निर्निमेष दृष्टि से देखता रहा।"

योगी को देने योग्य वस्त्रादि लेने जगड़ शाह शी घ्रतापूर्वक ग्रपने घर क एक कक्ष में गया ग्रौर कितपय वस्तुएं लेकर तत्काल द्वार की ग्रोर लौटा परन्तु उसने देखा कि वह योगी द्वार के ग्रास-पास कहीं नहीं है। योगी की तत्काल चारों ग्रोर दूर-दूर तक तलाश करवाई गई, किन्तु वह कहीं नहीं मिला। जगड़ शाह ने समभ लिया कि वह कोई योगी नहीं ग्रपितु उसका पूर्व जन्म का कोई स्नेही स्वजन था, जो उसे पुण्य एवं यश के उपार्जन का उपाय बताने ग्रथवा ग्रवसर प्रदान करने ग्राया था।

तदनन्तर जगड़् शाह ने उस पाषाएशिला को बड़े ध्यान से देखना प्रारम्भ किया। बड़ी देर तक सूक्ष्म दिख्ट से देखते रहने के पश्चात् उसे शिला में एक स्थान पर संधि की ग्राशंका हुई। शंकास्पद स्थान पर पानी डालने से उसे प्रतीत हुग्ना कि उस शिला में एक स्थान पर बड़े ही कलापूर्ण ढंग से ऐसी कारी लगाई हुई है, जिसको सहज ही कोई ज्ञात नहीं कर सकता। शाह जगड़् ने सावधानीपूर्वक बड़े ही कौशल के साथ शिला में लगी उस कारी को बड़ी कठिनाई से खोला तो यह देखकर उसके ग्राश्चर्य ग्रीर ग्रानन्द का पारावार न रहा कि उस शिला के ग्रन्दर न केवल एक ग्रापितु पांच स्पर्श-पाषाएग ग्रर्थात् पारस रखे हुए हैं, जिनके स्पर्श मात्र से लोहा स्वर्णा हो जाता है। जगड़् शाह ने परीक्षा के लिये पास ही रखे ग्रनाज तोलने के एक भारी से भारी लोह के बाट का पारस से स्पर्श किया तो तत्काल वह मएों भार का लौह-बाट विशुद्धतम स्वर्ण का हो गया। ग्रब तो जगड़् शाह को दढ़ विश्वास हो गया कि उसके गुरुदेव ने उसके पौषध की रात्रि में उसके सम्बन्ध में ग्रीर दुभिक्ष के सम्बन्ध में ग्रपने शिष्यों से जो कुछ कहा था, वह ग्रक्षरणः सत्य सिद्ध होगा। जगड़् शाह ने तत्काल भावी भीषएग दुभिक्ष से सम्पूर्ण देशवासियों की रक्षा करने हेतु प्रचुरतम मात्रा में धान्य संग्रह करने का दढ़ संकल्प किया।

तदनन्तर श्रपने संकल्प को कार्यरूप में परिगात करते हुए जगड़ माह ने सहस्रों की संख्या में मुनीमों और कर्मचारियों को देश के विभिन्न स्थानों में श्रिषका- धिक धान्य संग्रह के लिये नियुक्त कर सर्वत्र विशाल श्रनाज भण्डारों का संग्रह करना प्रारम्भ कर दिया। मानव सेवा की उत्कट भावना से श्रोत-श्रोत जगड़ शाह ने अपने दढ़ संकल्प को पूर्ण करने का ग्रहनिंश प्रयास करते-करते दुभिक्ष के प्रारम्भ होने से एक वर्ष पूर्व ही ग्राशंका से भी श्रिषक दीर्धकालीन दुभिक्ष की स्थित में भी भूख के कारण किसी मनुष्य की मृत्यु न होने पावे, इतने धान्य भण्डारों का संग्रह कर लिया।

जैसीकि चन्द्र द्वारा रोहिस्सी-शकट-भंजन से आशंका की गई थी, वि० सं० १३१४ में सम्पूर्ण देश में बड़ा ही भीषसा दुष्काल पड़ा। देशवासियों की दुभिक्ष से रक्षा करने हेतु शाह जगड़ू ने दिल्ली, स्तम्भनपुर, धवलक्क, अनहिल्लपुर-पत्तन आदि अनेक नगरों में ११२ सत्त्रागार मानवमात्र के लिये तत्काल प्रारम्भ करवा दिये। उन सत्त्रागारों में बिना किसी प्रकार के भेद-भाव के सभी लोगों को घृतयुक्त यथेप्सित सुस्वादु भोजन दिया जाने लगा। उद्वेलित सागर के जलौघों के समान लोगों के विशाल समूह उन दानशालाओं, भोजनशालाओं की ओर उमड़ पड़े और उन भोजनशालाओं में आकर दुर्भिक्षकाल में अपना और अपने परिवार का भरस-पोषस करने लगे। सुदीर्घावधि के उस दुर्भिक्षकाल में प्रतिदिन प्रातः साय यही कम निरन्तर चलता रहा। इन भोजनशालाओं के अतिरिक्त जगड़ूशाह ने सुरत्रास (सम्भवतः अलाउदीन खिलजी) को २१ हजार मूढक अर्थात् २१ लाख मसा (१०० मन का एक मूढक), महाराजा बीसलदेव को इ हजार मूढक अर्थात्

म् लाख मन, महाराजा हम्मीर को १२ हजार मूढक अर्थात् १२ लाख मन भ श्रीर अन्यान्य राजाओं को उनकी प्रजा एवं सेना आदि के जीवन-निर्वाह के लिए अगिस्ति मूढक अनाज के भण्डार प्रदान किये।

एक भी देशवासी भूखा न रहे, इसके लिये इस प्रकार की समुचित व्यवस्था कर देने के उपरान्त भी सुदूरस्थ प्रदेशों के राजाग्रों, श्रेष्ठियों, जनसेवियों ग्रादि ने अपने यहां के लोगों के लिये समय-समय पर जितने ग्रनाज की मांग की जगड़ शाह ने उनकी मांग के श्रनुसार प्रचुर मात्रा में धान्यराशियां प्रदान कीं। पूर्व से पश्चिम ग्रौर उत्तर से दक्षिएा, सम्पूर्ण देश के इस छोर से उस छोर तक प्रातः सायं-दोनों समय भर-पेट सरस भोजन पाकर कोटि-कोटि कण्ठ ग्रहानिश जगड़ शाह को यशोगाथाएं गाने लगे। प्रतिदिन दोनों समय घृतयुक्त सरस-स्वादु भोजन से तृष्त हुई करोड़ों लोगों की ग्रातें जगड़ शाह को ग्रनेकानेक ग्राशीषें देतीं।

इस प्रकार भूखों को भोजन देने की समुचित व्यवस्था कर देने के साथ-साथ जगड़ू शाह ने एक विशिष्ट प्रकार की दानशाला में दान देना भी प्रारम्भ कर दिया। प्रतिष्ठित परिवारों और सम्भ्रांत कुलों में उत्पन्न जो लोग जगड़ू शाह द्वारा नित्य नियमित रूप से चलाये जाने वाले सत्त्रागारों में जाने और वहां भोजन करने में लज्जा का अनुभव करते थे, उन लोगों को भी दुर्भिक्षकाल में किसी प्रकार का कष्ट न हो, इस अभिलाषा से जगड़ू शाह ने उस दानशाला में पर्दे के पीछे बैठकर प्रतिदिन प्रातःकाल दान देना प्रारम्भ किया। कुलीन और प्रजा के प्रतिष्ठित वर्गों के लोग उस दानशाला में आते और पर्दे के अन्दर अपना हाथ पसारते। पर्दे के अन्दर बैठा जगड़ू शाह हाथ को देखते ही उस पर उसके भाग्यानुसार स्वर्ण अथवा रजत की पर्याप्त मुद्राएं रख देता।

इस अनूठे गुप्तदान की महिमा सुनकर अग्राहिल्लपुर पट्टग्रापित गुर्जरराज बीसलदेव ने मन ही मन जगड़्शाह की परीक्षा लेने की ठानी। एक दिन प्रातःकाल बीसलदेव वेष बदलकर जगड़्शाह की दानशाला में पहुंचा और उसने पर्दे के अन्दर अपना दक्षिण हाथ डालकर पसार दिया।

तपाये हुए ताम्र के समान वर्ण वाले कठोर हाथ में ग्रनुपम भाग्य, लक्ष्मी विद्या, कीर्ति, सुख, समृद्धि, ऐश्वर्य ग्रादि की सूचक हस्तरेखाग्रों एवं शुभ लक्षराों पर इष्टि पड़ते ही जगड़ूशाह ने समभ लिया कि यह कोई न कोई राजा है ग्रौर किसी कारगावश इस प्रकार की ग्रावस्था को प्राप्त हो गया है। "इसको ऐसी मूल्यवान

<del>--</del>उपदेश तंरगिर्गी

अट्टय मूड सहस्सा बीसलदेवस्स बार हम्मीरे ।
 इगवीस य सुरत्राणे, दुब्भिक्से जगडू साहुएम दिण्एम ।।

वस्तु दूँ, जिससे यह जीवन भर सुखी रहे, ऐश्वर्य के साथ अपना जीवन बिताये"— मन में इस प्रकार विचार कर जगड़ शाह ने अपनी अंगुली की बहुमूल्य रत्नजिति स्वर्णमुद्रिका उतार कर बीसलदेव के करतल पर रख दी। अलम्य, अद्भुत् एव अनमोल रत्न को देखते ही बीसलदेव के आश्चर्य का पारावार न रहा। क्षरा भर स्तब्ध रह कुतूहलवशात् तत्क्षरा उसने अपना वाम हस्त भी पर्दे के अन्दर शाह के समक्ष पसार दिया। जगड़ शाह ने तत्क्षरा अपनी उसी प्रकार की दूसरी हीरक-मुद्रिका भी उतार कर अपने समक्ष पसारे गये उसके वाम करतल पर रख दी।

दोनों रत्नजिटत मुद्रिकाएं लेकर बीसलदेव अपने राजप्रासाद की ओर लौट गया। दूसरे दिन बीसलदेव ने जगड़ शाह को पूरे सम्मान के साथ राज्यसभा में आमिन्त्रित कर उसका बड़ा सम्मान किया। राजा बीसलदेव ने राजसभा के सभासदों के समक्ष जगड़ शाह की दानवीरता की मुक्तकण्ठ से प्रशंसा करते हुए कहा—"शाह! वस्तुत: तुम मां वसुन्धरा के शृंगार और सबके सम्माननीय-वन्दनीय हो, अत: भविष्य में कभी प्रजाजनों के समान तुम मुक्ते नमन न करोगे। तदनन्तर महाराजा बीसलदेव ने हठपूर्वक उसकी दोनों अंगुलियों में वे दोनों रत्नजिटत स्वर्णमुद्रिकाएं पहना दीं और हाथी के हौदे पर बिठा कर उसे उसके घर को विदा किया।

जगड़ आह ने दुर्भिक्षकाल में स्थान-स्थान पर भोजन की ऐसी समुचित व्यवस्था की कि सम्पूर्ण देश में एक भी व्यक्ति को दुर्भिक्ष के कारण भूख की पीड़ा का अनुभव नहीं हुआ। दुर्भिक्ष के समाप्त होने के उपरान्त भी जगड़ शाह जीवन भर तन, मन और घन से जनकल्याणकारी कार्यों में प्रगाढ़ अभिरुचि लेता रहा। इस प्रकार जगड़ शाह श्रमणोपासक ने जिनशासन की महती प्रभावना कर जैन समाज की प्रतिष्ठा में चार-चांद लगा दिये।

#### बड़गच्छ (वृहद्गच्छ)

तपागच्छ पट्टावली के उल्लेखानुसार श्रमण भ० महावीर के ३४वें पट्टघर उद्योतनसूरि पूर्वी भारत से श्रबुं दाचल की यात्रार्थ विहार करते हुए बीर नि० सं० १४६४ में एक दिन श्रबुं दाचल की तलहटी में श्रवस्थित टेलीग्राम की सीमा में पहुंचे। दिवस का श्रवसान होने ही वाला था ग्रतः वे वन में ही ग्रपने शिष्य परिवार के साथ एक श्रति विस्तीण एवं विशाल वट-वृक्ष के नीचे ठहर गये। रात्रि-कालीन प्रतिक्रमण, ध्यान, स्वाध्याय ग्रादि ग्रावश्यक धार्मिक क्रियाग्रों से निवृत्त होने के श्रनन्तर मध्य-रात्रि में उद्योतनसूरि ने देखा कि श्राकाश में रोहिग्गी शकट के मध्य में वृहस्पति प्रवेश कर रहा है। उन्होंने ग्रपने शिष्यों को नक्षत्रों की इस प्रकार की गति का बोध कराते हुए कहा:—"यह ऐसा श्रुभ मुहूर्त्त है कि इस समय यदि किसी के मस्तक पर हाथ रखकर उसका किसी पद पर श्रभिषेक कर दिया जाय तो वह दिग्दिगन्त में चिरस्थायिनी कीत्ति का भागी बने।"

यह सुनते ही उनके शिष्यों ने कहा :---"भगवन्! श्राप हम पर हा कृपा कीजिये। हम सब ग्रापके चरण चंचरीक दास हैं।"

उद्योतनसूरि ने तत्काल सर्वदेव मुनि ग्रादि ग्राठ शिष्यों को ग्रपना उत्तरा-धिकारी बना उन्हें ग्राचार्य पद पर ग्रभिषिक्त किया। एक मान्यता यह भी है कि उद्योतनसूरि ने उस समय केवल ग्रपने पट्ट शिष्य सर्वदेवसूरि को ग्राचार्यपद प्रदान किया।

वट-वृक्ष के नीचे अपने शिष्यों को सूरिपद प्रदान किया गया था इस कारण उस गच्छ का नाम "वटगच्छ" के नाम से लोक में प्रसिद्ध हो गया।

इस गच्छ में उद्योतनसूरि के ग्रसाधारण प्रतिभा सम्पन्न एवं ज्ञान, दर्शन, चारित्र ग्रादि गुर्गों को विशेष रूप से धारण करने वाली शिष्य सन्तित के कारण तथा इस गच्छ के ग्रति विशाल रूप घर लेने के परिसामस्वरूप इस गच्छ को 'वृहद्गच्छ' के नाम से भी ग्रभिहित किया जाने लगा।

इस प्रकार श्रमण भगवान् महाबीर के धर्म संघ का पांचवां नाम वटगच्छ अथवा वृहद्गच्छ, विक्रम सम्वत् १६४ तदनुसार वीर निर्वाण सम्वत् १४६४ में, लोक में प्रसिद्ध हुआ। भगवान् महावीर के धर्म संघ के वीर निर्वाण सम्वत् १ से लेकर वीर निर्वाण सम्वत् १४६४ तक एक हजार चार सौ चौसठ वर्ष तक की अवधि में जिन-जिन आचार्यों के काल में जिस-जिस समय ये पांच नाम लोक विश्रुत हुए उसका लेखा-जोखा निम्न प्रकार है:—

- १. वीर निर्वाश सम्वत् २१६ की अविध तक अर्थात् भगवान् महावीर के प्रथम पट्टधर आर्थ सुधर्मास्वामी से लेकर दसवें पट्टधर आचार्य सुहस्ति के आचार्यकाल तक जैनसंघ का नाम निर्यन्थ अथवा अर्णगारगच्छ के नाम से लोक में प्रचलित रहा।
- २. आर्थ सुहस्ति के वीर-निर्वाण सम्वत् २६१ में स्वर्गस्थ हो जाने पर उनके पट्टघर आर्थ सुस्थित और सुप्रतिबुद्ध (गर्गाचार्य) के आचार्यकाल में भगवान् महावीर के घम संघ का नाम कौटिकग्ण के नाम से लोक विश्रुत हुआ। इन दोनों आचार्यों ने एक करोड़ बार सूरि मन्त्र का जाप किया था। इस कारण कहा जाता है कि एक कोटि बार सूरि मन्त्र के जाप के परिगामस्वरूप उनके गण का नाम कौटिक गग् प्रसिद्ध हआ।

इस सम्बन्ध में दूसरी मान्यता यह भी है कि आर्थ सुस्थित और सुप्रतिबुद्ध कमशः कौटिक और काकन्दिक नगरी में उत्पन्न हुए थे और सुस्थित अपने सहयोगी आचार्य सुप्रतिबुद्ध से आयु एवं दीक्षा में बड़े थे, अतः आर्थ सुस्थित के गृहस्थ जीवन के निवास स्थान कौटिक नगर के नाम पर भगवान् महावीर के धर्म संघ का नाम कौटिक संघ—कौटिक गए। अथवा कौटिक गच्छ लोक में प्रचलित हुआ। यह दूसरा नाम कौटिक वीर निर्वास सम्वत् २६१ से लेकर वीर निर्वास सम्वत् ६११ तक लोक में प्रचलित रहा।

- ३. वीर निर्वाण सम्वत् ६११ में चन्द्रसूरि के नाम पर भगवान् महावीर का धर्मसंघ चन्द्रगच्छ के नाम से प्रसिद्ध हुआ।
- ४. वीर निर्वाण सम्वत् ६४३ में स्नाचार्य चन्द्रसूरि के पट्टघर सामन्तभद्र के समय में भगवान् महावीर के घमंसंघ का नाम वनवासीगच्छ प्रसिद्ध हुन्या। स्नाचार्य चन्द्रसूरि के पट्टघर स्नाचार्य सामन्तभद्रसूरि का स्नन्तमंन वस्तुतः पूर्ण विरक्ति के प्रगाढ रंग में रंगा हुन्ना था। वे शून्य देवायतनों, मठों एवं वनों में ही निवास करते थे इस कारण इनके गच्छ का नाम वनवासी के नाम से लोकप्रिय हुन्ना। इस सम्बन्ध में तपागच्छ पट्टावली का निम्नलिखित उल्लेख द्रष्टव्य है:—

"१६. सामन्तभइत्ति, श्रीचन्द्रसूरि पट्टे षोडणः श्री सामन्तभद्रसूरिः । स च पूर्वगतश्रुतविशारदो वैराग्यनिधिनिर्ममतया देवकुलवनादिस्वप्यव-स्थानात् लोके वनवासीत्युक्तस्तस्माच्चतुर्थं नाम वनवासीति प्रादुर्भूतम् ।"

इस प्रकार वीर निर्वाण सम्वत् ६४३ से वीर निर्वाण सम्वत् १४६४ तक श्रमण भगवान् महावीर के घर्मसंघ का नाम वनवासी संघ गण ग्रथवा गच्छ के नाम से लोक में प्रसिद्ध रहा। ४. जैसा कि ऊपर बताया जा चुका है वीर निर्वाण सम्वत् १४६४ में उद्योतनसूरि के पट्ट शिष्य श्री सर्वदेवसूरि के समय में श्रमणा भगवान् महावीर के घर्मसंघ का नाम वटगच्छ-वटगण अथवा वृहद् गच्छ के नाम से लोक में प्रसिद्धि को प्राप्त हुग्रा।

श्री उद्योतनसूरि के सम्बन्ध में एक मान्यता यह भी प्रचलित है कि वे वनवासी गच्छ के शिष्य सन्ततिविहीन किन्तु अपने समय के उच्च कोटि के आगम निष्णात ग्राचार्य थे। विभिन्न ८३ गच्छों के ग्राचार्यों (जो सम्भवत: चैत्यवासी परम्पराके द्राचार्यहो सकते हैं) ने ग्रपने-ग्रपने एक-एक शिष्य को ग्रागमों का तलस्पर्शी ज्ञान प्राप्त करने के लिए वनवासी गच्छ के स्राचार्य श्री उद्योतनसूरि के पास भेजा । उसी समय चैत्यवासी परम्परा के श्रबोहर चैत्य के मठाधीश जिनचन्द्र-मूरि के शिष्य वर्द्धमानसूरि ने कियोद्धार कर चैत्यवासी परम्परा का परित्याग कर दिया ग्रौर वह किसी महान् त्यागी विशुद्ध चारित्रनिष्ठ ग्रागम मर्मज्ञ गुरु की खोज में अनेक प्रदेशों में भ्रमण करता हुआ उद्योतनसूरि के पास आया। उद्योतनसूरि को ब्रागमानुसारी विशुद्ध श्रमणाचार के प्रति पूर्णनिष्ठ कर्मठ एवं ब्रागमों में निष्णात देखकर वर्द्धमान मुनि उनका शिष्य बन गया और अन्य विभिन्न ६३ गच्छों के मुनियों के साथ वह भी श्राचार्य उद्योतनसूरि से श्रागमों का ज्ञान प्राप्त करने लगा । विहार कम से ग्रपने ५४ शिक्षायियों के साथ ग्रनेक क्षेत्रों में भ्रमएा करते हुए वनवासी स्राचार्य उद्योतनसूरि टेली ग्राम की सीमा में पहुँचे । दिन का अवसान सिकट देख उन्होंने एक ग्रति विशाल एवं विस्तीर्ण वट-वृक्ष के नीचे बैठ कर धर्माराधन करना प्रारम्भ कर दिया । मध्यरात्रि में उन्होंने देखा कि वृहस्पति रोहिंगी शकट के मध्य में प्रवेश कर रहा है। उन्होंने ग्रपने विद्यार्थियों से कहा-"यह एक ऐसा शुभ मुहूर्त है कि इसमें यदि किसी की किसी पद पर स्थापना कर दी जाय तो उसकी यशोकीति एवं सन्तिति ग्रप्रत्याशित वृद्धि को प्राप्त हो एवं चिरकाल तक यशस्वी रहे।"

सभी शिष्यों ने एवं शिक्षार्थी मुनियों ने कहा:— "स्वामिन्! हम ग्रापके शिष्य हैं। कृपा कर ग्राप हमारे मस्तक पर ग्रपना वरद्हस्त रख दीजिये ग्रौर पदस्थापना कर दीजिये।"

उद्योतनसूरि ने कहा: -- "वासक्षेप के लिये वासचूर्ण लाम्रो।"

इस पर उन ५४ ही शिक्षार्थी मुनियों ने गली हुई लकड़ियां और सूखे कंड़े एकत्रित कर उनका चूर्ण बनाया और गुरु को दिया। उस चूर्ण को अभिमन्त्रित कर उद्योतनसूरि ने विभिन्न गच्छों के उन ५३ शिष्यों के मस्तकों पर वासक्षेप कर उन्हें ग्राचार्यपद प्रदान किया। दूसरे दिन प्रभात वेला में उद्योतनसूरि ने ग्रपना अन्त समय समीप समभ कर अनशन किया और समाधिपूर्वक वे स्वर्गस्थ हुए ।

तदनन्तर विभिन्न ८३ गच्छों के उन आचार्यपद प्राप्त शिष्यों ने पृथक्-पृथक् क्षेत्रों की स्रोर विहार किया और वर्द्धमानसूरि एवं उद्योतनसूरि के पट्टघर स्राचार्य बने ।°

इस सम्बन्ध में विस्तृत विवरण प्रस्तुत ग्रंथ में ही ''उद्योतनसूरि'' के जीवन-वृत्त में दब्ध किया गया है।

१. श्री दानसागर जैन ज्ञान मंडार, बीकानेर की ३८ पृष्ठों की गुर्वावली, पो० १० ग्रन्थ १५२, पत्र ५। इसकी एक फोटोस्टेट कापी आचार्यश्री विनयचन्द्र ज्ञान भण्डार, जयपुर में है।

#### श्रमण भगवान महावीर के ५७वें पट्टधर ग्राचार्य श्री मन्त्रसेन

| जन्म               | वी. नि. सं.      | १७४४           |
|--------------------|------------------|----------------|
| दीक्षा             | ,, <b>;</b> , ,, | १७७६           |
| ग्राचार्यपद        | )) )) ))         | १८०६           |
| स्वर्गारोहरण       | ,, ,, ,,         | १८४२           |
| गृहवासपर्याय       |                  | २२ वर्ष        |
| सामान्य साधुपर्याय |                  | ३० वर्ष        |
| म्राचार्यंपर्याय   |                  | ३६ वर्ष        |
| पूर्ण संयमपर्याय   |                  | ६६ वर्ष        |
| पूर्ण स्रायु       |                  | <b>দদ ৰা</b> ষ |

वी. नि. सं. १८०६ में मूल श्रमण परम्परा के ५६वें पट्टघर आचार्यश्रो गजसेन के स्वर्गस्थ हो जाने पर, चतुर्विघ घर्म संघ ने, उस समय के श्रमणों में सर्व-श्रेष्ठ आगम मर्मज्ञ, मुनि श्री मन्त्रसेन को श्रमण भगवान महावीर की मूल परम्परा के ५७वें पट्टघर आचार्यपद पर अधिष्ठित किया।

जिस समय मुनिश्री मन्त्रसेन ग्राचार्यपद पर ग्रासीन किये गये, उस समय उनकी ग्रवस्था ५२ वर्ष की थी। ग्रपनी ३० वर्ष की सामान्य साधुपर्याय के ग्रनुभवों के बल पर जिनशासन का संचालन भली-भांति कर श्रमण्-श्रमणी संघ को शिथिला-चार परक तत्कालीन वातावरण से ग्रछूता रक्खा भौर ग्रपने ग्रनुयायी श्रावक-श्राविका वर्ग में एकान्ततः ग्रध्यात्मपरक भावार्चना के भाव भर-भर कर भाव परम्परा को बलवती बनाने का प्रयास किया।

३० वर्ष की सामान्य श्रमण्पर्याय श्रौर ३६ वर्ष की श्राचार्यपर्याय इस प्रकार कुल मिलाकर ६६ वर्ष की निरतिचार संयमपर्याय का पालन करते हुए श्रापने वी. नि. सं. १८४२ में ८८ वर्ष की श्रायु पूर्ण कर समाधि श्रवस्था में स्वर्गा-रोहण किया ।

#### श्रमण भगवान महावीर के ४८वें पट्टधर ग्राचार्य श्री विजयसिंह

| जन्म               | वी. नि. सं. | १८१२            |
|--------------------|-------------|-----------------|
| दीक्षा             | ,, ,, ,,    | १८३२            |
| <b>त्राचार्यपद</b> | 11 11 11    | १८४२            |
| स्वर्गारोहरा       | 17 17 12    | १६१३            |
| गृहवासपर्याय       |             | २० वर्ष         |
| सामान्य साधुपर्याय |             | १० वर्ष         |
| त्राचार्यपर्याय    |             | <b>৩</b> १ वर्ष |
| पूर्णं संयमपर्याय  |             | ८१ वर्ष         |
| पूर्ण ग्रायु       |             | १०१ वर्ष        |

मूल श्रमण परम्परा के ५७वें पट्टधर म्राचार्यश्री मन्त्रसेन के वीर नि. सं. १८४२ में स्वर्गस्थ हो जाने पर श्री विजयसिंह नामक कियानिष्ठ एवं म्रागम मर्मज्ञ श्रमण वर को मूल श्रमण परम्परा के ५८वें पट्टधर म्राचार्य के रूप में म्राचार्यपद पर म्रासीन किया गया। म्रापने १० वर्ष की सामान्य साधुपर्याय मौर ७१ वर्ष की म्राचार्यपदपर्याय में जिनशासन की महती सेवा की।

## ४२वें (बयालीसवें) युगप्रधानाचार्य श्री सुमिरा मित्र

वीर निर्वाग सम्बत् १८१० ज÷म वीर निर्वाग सम्वत् १८२२ दोक्षा वीर निर्वाग सम्बत् १८२२ से १८४० सामान्य साधुपर्याय वीर निर्वाग सम्बत् १८४० से १६१८ युगप्रधानाचार्य काल बारह (१२) वर्ष गृहस्थ पर्याय सामान्य साध्पर्याय ग्रठारह वर्ष ७८ वर्ष युग प्रधानाचार्यपर्याय वीर निर्वाग सम्वत् १६१८ स्वर्ग १०८ वर्ष सर्वाय्

४१वें युग प्रधानाचार्य रेवतीिमत्र के स्वर्गस्थ हो जाने पर श्री सुमिरामित्र नामक श्रमरावर को ४२वें युगप्रधानाचार्य के रूप में पट्ट पर ग्रासीन किया गया। 'दुस्समा समरासंघ थयं' के 'यन्त्रानुसार' ग्रापका स्वर्गवास वीर नि० सं० १६१८ में, १०८ वर्ष की ग्रायु पूर्ण करने के ग्रनन्तर हुग्रा।

'तित्थोगाली पद्दण्णय' में 'सूत्र कृताङ्ग' के ह्रास अथवा विच्छेद के सम्बन्ध में निम्नलिखित गाथा उपलब्ध होती है:—

> भारदायसगोत्ते, सूयगडंगं महासमरानामे । स्रगुराव्वीससतेहि, जाही वरिसीरा वोच्छित्ति ॥८१६॥

इस गाथा में यह बताया गया है कि वीर नि० सं० १६०० में महासमगा (महा सुमिगा) नाम से विख्यात श्रमगा के स्वर्गस्थ हो जाने पर सूत्रकृतांग का व्यवछेद ग्रर्थात् ह्वास हो जायगा।

युगप्रधानाचार्य पट्टावली के अनुसार श्रमणोत्तम श्री सुमिणमित्र वीर नि० सम्वत् १८४० से १६१८ तक युगप्रधान पद पर रहे। इस प्रकार की स्थिति में यह एक शोध का विषय है कि इन दोनों प्रामाणिक एवं प्राचीन ग्रन्थों में उल्लिखित सुमिणमित्र और महासमण (महासुमिण) नामक मुनि दो भिन्न-भिन्न श्रमणवर ये ग्रथवा एक ही। इन दोनों श्रमणोत्तमों के स्वर्गस्थ होने के समय का जहां तक सम्बन्ध है १८ वर्ष का ग्रन्तर लिपिक के दोष से भी सम्भव है। पूर्ण प्रयास के उपरान्त भी एतद्विषयक कोई प्रमाण न मिलने के कारण, सुनिश्चित रूप से कुछ भी कहने की स्थिति में हम ग्रपने ग्रापको नहीं पाते।

#### श्रमरा भगवान महावीर के ५६वें पट्टधर स्राचार्यश्री शिवराज जी

| जन्म                      | वी० नि० सं० १८८२ |
|---------------------------|------------------|
| दीक्षा                    | वी० नि० सं० १६०० |
| म्राचार्यंपद <b>्र</b>    | वी० नि० सं० १६१३ |
| स्वर्गारोहर्ग             | वी० नि० सं० १६५७ |
| गृ <del>हस्</del> थपर्याय | १८ वर्ष          |
| सामान्य साधुपर्याय        | १३ वर्ष          |
| श्राचार्यपर्याय           | ४४ वर्ष          |
| पूर्ण संयमपर्याय          | ধ্ভ वर्ष         |
| पूर्ण ग्रायु              | ७५ वर्ष          |

श्रमण भ० महावीर की मूल विशुद्ध परम्परा के ५६वें ग्राचार्य श्री शिव-राज जी ने वीर नि० सं० १६१३ से १६५७ तक ४४ वर्ष पर्यन्त चतुर्विध संघ को निराडम्बरपूर्ण ग्राध्यात्मिक साधना पथ पर ग्रग्रसर करते हुए जिनशासन की महती सेवा की । ७५ वर्ष की ग्रायु पूर्ण कर ग्राचार्यश्री शिवराजजी ने वीर नि० सं० १६५७ में स्वर्गारोहणा किया ।

इससे अधिक आपका परिचय उपलब्ध नहीं होता।

#### तयालीसर्वे (४३) युगप्रधानाचार्य श्री हरिमित्र

वीर निर्वाण सम्वत् १८८२ जन्म वीर निर्वाग सम्वत् १६०२ दीक्षा वीर निर्वाण सम्वत् १६०२ से १६१= सामान्य साध्रपर्याय वीर निर्वाण सम्वत् १६१८ से १६६३ युगप्रधानाचार्य काल बीस वर्ष गृहस्थपर्याय सोलह (१६) वर्ष सामान्य साधुपयीय पैतालीस(४५) वर्ष युगप्रधानाचार्यपर्याय -वीर निर्वास सम्वत् १६६३ स्वर्ग ८१ वर्ष सर्वायु

४२वें युगप्रधानाचार्य श्री सुमिरामित्र के स्वर्गस्थ हो जाने पर श्रमण श्रेष्ठ श्री हिरिमित्र को युगप्रधानाचार्य पद पर ग्रासीन किया गया। वीर नि० सं० १६१८ से १६६३ तक ४५ वर्ष पर्यन्त युगप्रधानाचार्य पद के कर्त्तव्यों का पूर्ण योग्यता के साथ सुचारुरूपेण निर्वहन करते हुए ८१ वर्ष की ग्रायु पूर्ण कर ग्रापने वीर निर्वाण सं०१६६३ में स्वर्गारोहरण किया।

---: o :--

### भगवान महावीर के ५८वें पट्टधर श्री विजयसिंह के श्राचार्यकाल के श्रन्यगच्छीय श्राचार्य जिनप्रमसूरि

भगवान् महावीर के ४६वें पट्टघर ग्राचार्यश्री विजयसिंहजी के ग्राचार्यकाल में खरतरगच्छ की द्वितीय शाखा के ग्राचार्य जिनप्रभसूरि एक लब्ध-प्रतिष्ठ ग्रन्थ-कार एवं महान् प्रभावक ग्राचार्य हुए हैं। ग्रापका जीवन परिचय 'खरतरगच्छ' के परिचय के साथ दिया गया है। श्री जिनप्रभसूरि खरतरगच्छ के यशस्वी ग्राचार्य जिनेश्वरसूरि (द्वितीय) के शिष्य थे। उन्होंने यह ग्रटल नियम घारण कर रखा था कि वे प्रतिदिन एक नवीन स्तोत्र की रचना करने के ग्रनन्तर ही ग्राहार ग्रहण करेंगे। उनका यह नियम वर्षों तक निरन्तर चलता रहा ग्रीर इस प्रकार उन्होंने एक हजार के लगभग नवीन स्तोत्रों की रचना की।

श्रापके समय में तपागच्छ उत्कर्ष की श्रोर अग्रसर हो रहा था। श्रापके शिष्य श्रादिगुष्त द्वारा रचित श्रापकी कृति "सिद्धान्तस्तव" की श्रवचूिंग के उल्लेखानुसार पद्मावती देवी ने श्रापको स्वप्न में निर्देश दिया कि श्रव तपागच्छ का उत्कर्ष होने वाला है श्रतः श्राप श्रपने स्तव तपागच्छ के श्राचार्य सोमतिलकसूरि को दे दो। जिनप्रभसूरि ने स्वरचित ६०० स्तोत्र सोमतिलकसूरि को श्रिपत कर दिये। एक श्रोर तो इतना श्रेम श्रीर दूसरी श्रोर जिनप्रभसूरि ने 'तपोट मत कुट्टन' नामक ग्रन्थ की रचना कर तपागच्छ के कर्णधारों श्रीर श्रनुयायियों को डाकिनी, शाकिनी स्लेच्छ, विधकों की श्रपेक्षा भी श्रिषक घातक बताते हुए लिखा है—

शाकिनी मुद्गलात्तानां, दश्यतेऽद्याप्युपकमः । तपोटेनार्दितानां तु, चिकित्सा स्याद्रा मृशम् ॥४॥

अर्थात्—शाकिनी डाकिनी मुद्गल द्वारा खाये हुए का तो उपचार हो जाता है किन्तु तपोटे अर्थात् तपागच्छ का अनुयायी यदि किसी को अपने जाल में फंसा ले तो फिर उसकी रक्षा किसी भी भांति नहीं की जा सकती।

इस प्रकार जिनप्रभसूरि के स्वभाव में विरोध श्रौर सौहार्द्रभाव सद्भाव का श्रद्भुतः समन्वय सम्मिश्ररा था।

#### सोमसुन्दरसूरि

श्रमण भगवान् महावीर के ५६वें पट्टघर श्राचार्यश्री शिवराजजी के श्राचार्यकाल में तपागच्छ के ५०वें श्राचार्यश्री सोममुन्दरसूरि ने श्रपने गच्छ के श्रमण श्रमणीवर्ग के श्रमणाचार में किसी प्रकार का शिथिलाचार प्रविष्ट न हो जाय, इस लक्ष्य से ३६ नियमों की श्रपने गच्छ की समाचारी के श्रंग के रूप में घोषणा करते हुए श्रपने गच्छ के सभी साधुश्रों एवं साध्वियों को श्राज्ञा प्रदान की कि वे सब इन ३६ नियमों का कड़ाई के साथ पालन करें।

श्री सोमसुन्दरसूरि द्वारा इस प्रकार के नियमों का प्रसारण किया जाना वस्तुतः उस समय श्रमण-श्रमणी वर्ग में बढ़ते शिथिलाचार पर ग्रंकुश लगाने तुल्य बड़ा ही महत्वपूर्ण एवं क्रान्तिकारी निर्णय था।

तपागच्छ पट्टावली के उल्लेखानुसार सोमसुन्दरसूरि का जन्म वि० सं० १४३०, पंच महाव्रतधारण वि० सं० १४३७, वाचक पद वि० सं० १४४०, श्राचार्य-पद वि० सं० १४५७ और स्वर्गारोहण वि० सं० १४६६ में हुश्रा ।

"सोम सौभाग्य काव्य" में सोमसुन्दरसूरि के १४ पट्टघरों के अतिरिक्त वाचकों एवं शिष्यों की एक लम्बी सूची दी हुई है। तपागच्छ पट्टावली सूत्र के उल्लेखानुसार स्रापके साधु परिवार में १८०० साधु थे।

श्री सोममुन्दरसूरि ने ग्रपने श्रमण वर्ग को शिथिलाचार के दलदल से बचाये रखने के लिए जो ३६ नियम बनाये, वे इसी प्रन्थ के पृष्ठ संस्था ५७६ पर छप चुके हैं। ये ३६ नियम विनयचन्द ज्ञान भण्डार, लाल भवन, चौड़ा रास्ता, जयपुर में इसके संग्रहालय एवं पुस्तकालय के पट्टावली संग्रह नं० १४, क्रम संस्था ७ पर तथा पं० कल्याणविजयजी द्वारा लिखित तपागच्छ पट्टावली के पृष्ठ संस्था १६० से १६३ पर भी उल्लिखित हैं।

१. पट्टावली समुच्चय, भाग १, पृष्ठ ३६ स्रोर ४० (सोम सौभाग्य पट्टावली)

#### चवालीसवें (४४) युगप्रधान श्री विशाखगरिए

तित्थोगालि पद्मण्य के श्रष्ययन एवं मनन से इन ४४ वें युगप्रधान के नाम का पता चलता है। युगप्रधानाचार्य श्री विशाख गिए। का जीवन परिचय ग्राज के उपलब्ध साहित्य में केवल इतना ही मिलता है कि वीर निर्वाण सम्वत् २००० (विकम सम्वत् १५३०) में उनके स्वर्गस्थ हो जाने पर कितपय ग्रंग शास्त्रों का वोछेदो (वि-अवछेद:-व्यवछेद:) प्रथित् ह्रास हो गया। ग्रब तक ग्रन्थकार में रहे इस तथ्य पर प्रकाश डालने वाली वह तित्थोगाली पद्मय की गाथा इस प्रकार है—

वरिस सहस्सेहि इहं दोहिं, विसाहे मुिएएिम वोच्छेदो । वीर जिएाधम्म तिरथे, दोहिं तिन्नि सहस्स निहिट्टो ॥६२०॥

इस तथ्य के प्रकाश में आने से यह अनुमान किया जाता है कि वीर निर्वाण सम्वत् १६१८ से वीर निर्वाण सम्वत् १६६३ तक युग प्रधान पद पर रहे आचार्य हिरिमित्र के स्वर्गस्थ होने पर वीर निर्वाण सम्वत् १६६३ में आचार्य हिरिमित्र के पट्टघर चवालीसवें युगप्रधानाचार्य के पद पर विशाख मुनि को अधिष्ठित किया गया हो और तित्थोगाली पइन्तय में विशाख मुनि का स्वर्गारोहण वीर निर्वाण सम्वत् २००० में बताया गया है, तदनुसार वे वीर निर्वाण सम्वत् १६६३ से २००० तक अर्थात् ३७ वर्ष तक युगप्रधानाचार्य रहे हों। विशाख नामक एक महान् आचार्य हुए हैं। इस तथ्य का प्रमाण भी आज उपलब्ध है।

निशीय की कतिपय हस्तलिखित प्रतियों में निम्नलिखित प्रशस्ति उपलब्ध होती है:

> दंसरा चरित्तजुत्तो गुत्तो गुत्तीसु (परि) संभराहिए । नामेरा विसाह गर्गी, महत्तरस्रो राग्णमंजुसी ।। तस्स लिहियं निस्साहि धम्मधुराधररा पवर पुज्जस्स ।

स्रथीत् जो धर्म रूपी महान् रथ की धुरी को धारस करने में परम प्रवीस नविथा समर्थ स्रथवा पूर्णतः कुशल, ज्ञान, दर्शन, चारित्र से संयुत, तीन प्रकार की गुष्तियों से गुष्त, ज्ञान मंजूषा स्रथीत् ज्ञान के स्रक्षय भण्डार तथा महत्तर की उपाधि से विभूषित हैं, उन परम पूज्य श्री विशाख गएी नामक ग्राचार्य की निश्रा में इसे (निशीथ सूत्र को) लिखा गया । भ

पुस्तक लेखन, लिपिकर्त्ता द्वारा आलेखन की समाप्ति पर प्रशस्ति लेखन आदि तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में तित्थोगाली द्वारा आचार्यश्री विशाख गर्गी के बीर निर्वाग से २००० में स्वर्गस्थ होने के उल्लेख पर विचार करने से यह अनुमान वास्तविकता की परिधि में आ जाता है कि तित्थोगाली पइन्नय में विगित विशाख मुनि की निश्रा में ही निशीथ की कितप्य प्रतियों का आलेखन किया गया और महत्तर पदवी भूषित ४४वें युग प्रधान विशाख गर्गी अतुल ज्ञान के मण्डार विशुद्ध श्रमगाचार के प्रतीक और धर्म धुरा के कुशल धुरीग थे।

इससे हम इस निष्कर्ष पर पहुंचते हैं कि वीर निर्वाण सम्वत् २००० अर्थात् वि० सं० १५३० तक विश्वद्ध श्रमणाचार का पालन करने वाली युगप्रधान परम्परा भले ही क्षीण से क्षीणतर अवस्था में ही क्यों न रही हो, पर वह वस्तुतः विद्यमान अवश्य रही है।

यहां प्रत्येक विज्ञ के मन में यह शंका सहज ही उत्पन्न हो सकती है कि वि० सं० १५०६ में ही महान् धर्मोद्धारक लींकाशाह का अम्युदय हो चुका था और वि० सं० १५३१ में तो भागाजी आदि ४५ मुमुक्षुओं ने लींकाशाह के उपदेशों से प्रबुद्ध हो लींकाशाह द्वारा प्रकाश में लाये गये अहिंसा दया मूलक विशुद्ध जिनमत में श्रमण धर्म की दीक्षा ग्रहण कर ली थी, ऐसी स्थिति में यदि उस समय वि० सं० १५६३ से १५३० की अवधि में विशाख गणी की विद्यमानता रही होती तो कहीं न कहीं उनका, उनकी परम्परा का उल्लेख तो मिलना चाहिये, लींकाशाह से भी उनका साक्षात्कार होना चाहिये।

जहां तक विशाख गगी ग्रथवा उनकी परम्परा के उल्लेख का प्रश्न है वस्तुत: इस प्रकार के दो उल्लेख ग्राज भी विद्यमान हैं। पहला तित्थोगाली पइन्नय का ग्रीर दूसरा हस्तलिखित निशीथ की कतिपय प्रतियों की प्रशस्ति का, जिनका कि उल्लेख ऊपर किया जा चुका है।

---सम्पादक

१. हमें खेद है कि द्वितीय भाग के आलेखन के समय उसके पृष्ठ संख्या ६- के अन्तिम पराप्ताफ में स्खलना वश यह लिख दिया गया है कि—"""तो विशास नाम के आचार्य ने प्रत्याख्यान पूर्व की तृतीय वस्तु के आचार नामक बीसवें प्राभृत से सारभूत अंशों को उद्धृत कर "आचार प्रकल्प" अर्थात् "निशीथ" का निष्पादन किया भीर उसे छेद सूत्र के रूप में प्रतिष्ठापित किया गया।" वस्तुतः उपरिलिखित गाथाओं से यही सिद्ध होता है कि विशाख गशी की निक्षा में निशीथ का आलेखन किया गया, न कि निशीथ का निष्पादन अथवा प्रतिष्ठापन ।

वि० सं० १४६३ से १५३० तक युग प्रधानाचार्य पद पर रहे, तब तो लींकाशाह का भी उनसे साक्षात्कार होना चाहिये था—इस शंका के सम्बन्ध में यही कहा जा सकता है कि स्वयं लींकाशाह के जन्म, जन्म-स्थान, माता पिता का नाम, उनकी कृतियां, उनकी जीवन-चर्या, स्वर्गारोहण काल स्नादि उनके जीवन के अधिकांश महत्वपूर्ण तथ्य स्रभी तक प्रामाणिक रूप से प्रकाश में नहीं स्राये हैं। इस प्रकार की घूमिल स्थिति में कोई निश्चित रूप से यह कह सकने में सक्षम नहीं है कि लींकाशाह का महत्तर विशाख गणी के साथ साक्षात्कार हुम्म स्थवा नहीं। तित्थोगाली पद्दाय स्रौर निशीथ की प्रशस्ति से यह तो निविवाद रूप से सिद्ध होता है कि वीर निर्वाण सम्वत् २००० तदनुसार वि० सं० १५३० तक विशाख गणि विद्यमान थे।

तित्थोगाली पइन्नय में उल्लिखित विशाख मुनि के ग्राचार्य काल (विक्रम सम्बत् १४६३--१५३०) स्रीर निशीय में उपर्युद्धत प्रशस्ति के साथ-साथ लौकाशाह की विद्यमानता के सम्बन्ध में लौंकाशाह के प्रतिपक्षियों एवं अनुयायियों द्वारा किये-गये उल्लेखों पर विचार करने पर सहज ही यह ग्राशका बड़े प्रबल वेग से प्रत्येक शोषार्थी के मानस में तरंगित होती है कि सम्भवतः विशाखगणी के युग प्रधाना-चार्य काल में ही लौकाशाह हुए हों। पर इस आशंका अथवा अनुमान को वास्त-विकता का परिघान पहनाने वाला कोई प्रमाण उपलब्ध साहित्य में अधावधि दृष्टिगोचर नहीं होता। "तित्थोगाली पइण्णय" जैसे प्राचीन ग्रन्थ में स्पष्ट उल्लेख हैं कि वीर निर्वास सम्वत् २००० में विशाख मुनि का स्वर्गवास हुग्रा । 'तित्थोगाली पहण्णय' के इस उल्लेख की पुष्टि निशीथ की उपरि चर्चित प्रशस्ति से होती है कि पुस्तकों के लेखन काल के ग्रारम्भ होने से लेकर विक्रम सम्वत् १५३० के बीच के समय में महत्तर विशाखगणी नामक श्रुतज्ञान के भण्डार एवं विशुद्ध कियानिष्ठ महान मानार्य हुए। म्रन्य उल्लेखों के म्रभाव में भी इन दो उल्लेखों को दृष्टिगत रखते हुए भी यह न मानने का तो कोई कारए। ही नहीं रह जाता कि बीर निर्वाण सम्बत् २००० के पूर्ववर्ती चार दशकों में विशाखगर्गी नामक स्राचार्य हुए। निशीथ की प्रशस्ति से केवल यही प्रमाणित होता है कि महत्तर विशाखगणी नामक महान् श्रुतनिधि स्राचार्य हुए। किस समय में हुए इस प्रकार का कोई उल्लेख नहीं है। विशासगिए के अस्तित्व का उल्लेख उपलब्ध हो जाने पर मुख्य प्रश्न यही रह जाता है कि वे कब हुए। इस प्रश्न का उत्तर खोजते समय हमारी दृष्टि वीर निर्वाण सम्बत् २००० से पूर्व से लेकर चिर श्रतीत में हुए श्रमण भगवान महावीर की परम्परा के सभी गर्गों एवं गच्छों में हुए ब्राचार्यों के नामों का विहंगावलोकन करते हुए पुनः पुनः उड़ानें भरती हैं।

श्वेताम्बर परम्परा की उपलब्ध पट्टावितयों में तो कहीं विशाखगणी श्रथवा विशाख मुनि का नामोल्लेख दिष्टगोचर नहीं होता। हां, दिगम्बर परम्परा के मान्य ग्रन्थों हरिवंश पुराण, धवला, तिलोयपण्णत्ती, उत्तरपुराण, जम्बूद्वीप पण्णात्ती, इन्द्रनन्दी कृत श्रुतावतार, ब्रह्म हेमचन्द्र कृत श्रुतस्कन्ध स्नादि में इनके स्नाधार पर बनी दिगम्बर परम्परा की पट्टावलियों में एवं तथाकथित 'नन्दी स्नाम्नाय की पट्टावली' में चतुर्दंश पूर्वधर स्नित्तम श्रुतकेवली स्नाचार्य भद्रकाहु के पट्टार के रूप में विशाख नामक स्नाचार्य का उल्लेख उपलब्ध होता है जिन्हें कि प्रथम दशपूर्वधर बताया गया है। इन विशाखाचार्य के स्नितिरक्त स्नन्य किसी विशाखाचार्य के होने का उल्लेख दिगम्बर परम्परा की पट्टावलियों में कहीं दिष्टिगोचर नहीं होता। इन विशाखाचार्य के पट्टार पद पर स्नासीन होने का समय दिगम्बर परम्परा के प्रायः सभी उपर्यु ल्लिखित सन्थों में वीर निर्वास संव १६३ से कब तक वे स्नाचार्यपद पर स्नासीन रहे इस सम्बन्ध में ये सभी सन्य मौन हैं। इनमें केवल इतना ही उल्लेख है कि "वीर निर्वास सम्वत् १६३ से वीर निर्वास सम्वत् १४४ तक की समुच्चय रूपेस १८३ वर्ष की कालाविध में विशाख स्नादि ११ (ग्यारह) स्नाचार्य का समुच्चय रूपेस हुए।" नन्दी स्नाम्नाय की 'पट्टावली' में विशाखाचार्य का स्नाचार्यकाल दस वर्ष बताया गया है। इससे यही फलित होता है कि विशाख मुनि का स्नाचार्यकाल वीर निर्वास सम्वत् १६३ से १७३ तक स्नर्थात् दस वर्ष का रहा।

तो अब प्रश्न उपस्थित होता है कि क्या बीर निर्वाण सम्बत् १६३ से १७३ तक ग्राचार्यपद पर रहे दस पूर्वधर विशाखाचार्य ही निशीथ की प्रशस्ति में उल्लि-खित विशाखगणी हैं?

श्रनेक ठोस तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर यही निष्कर्ष निकलता है कि दिगम्बर परम्परा की मान्यतानुसार बीर निर्वाण सम्बत् १६३ से १७३ तक ग्राचार्यपद पर रहे हुए विशाखाचार्य किसी भी दशा में उक्त प्रशस्ति द्वारा श्रभिप्रेत विशाखगणी नहीं हो सकते।

- (१) पहला ठोस प्रमारा यह है कि दिगम्बर परम्परा के किसी भी स्नाचार्य के नाम से पहले महत्तर विशेषरा लगाने की कोई परम्परा ही नहीं रही है। दिगम्बर परम्परा के उपलब्ध साहित्य में किसी भी स्नाचार्य के नाम से पहले महत्तर शब्द का उल्लेख दृष्टिगोचर नहीं होता।
- (२) ग्राचार्य के नाम से पहले महत्तर विशेषण का प्रयोग वीर निर्वाण की बारहवीं शताब्दी के पूर्व कहीं दिष्टगोचर नहीं होता।
- (३) निशीथ की चूर्गि के कर्त्ता संघदास गएी महत्तर हैं, जिनका कि समय विक्रम की सातवीं शती के अन्तिम चरण से आठवीं शती का पूर्वाई है। यह तो एक निर्विवाद ऐतिहासिक तथ्य है। निशीथ आब्ध के रचनाकार जिनभद्र क्षमाश्रमण के शिष्य सिद्धसेन क्षमाश्रमण (सिद्धसेन दिवाकर से भिन्न एवं उत्तरवर्त्ती) हैं, यह भी एक निर्विवाद

तथ्य है क्योंकि निशीथ चूर्गीकार ने अनेक स्थानों पर "ग्रस्यैवार्थस्य स्पष्टतरं व्याख्यानं सिद्धसेनाचार्यः करोति"—(गाथा ३०३ का उत्थान) "एतस्स चिरंतन गाहापायस्स सिद्धसेनाचार्यः स्पष्टेनाभि-धानेनार्थमभिधत्ते" (गाथा २५० की चुर्गी) "एसेबइत्थो सिद्धसेन-खमासमणेरा फुडतरो भन्नति''—(गाथा ४०६८), "एइए अतिदेसे करावि सिद्धसेसा खमासमगो पुब्बद्धस्स भिरायं प्रतिदेसं बक्खागोति" -(गाथा ६१३६) म्रादि-म्रादि निर्देशात्मक वचनों द्वारा सिद्धसेन क्षमा-श्रमसा को निशीथ भाष्यकार बताया है। तो इस प्रकार की स्पष्ट स्थिति में निशीथ भाष्य भी विशाखाचार्य की कृति किसी भी दशा में नहीं मानी जा सकती : नियुं क्ति भी विकम की छठी शताब्दी में (बीर निर्वाण सम्वत् १०३२ के ग्रास-पास) हुए भद्रबाहु की कृति है, यह प्रमारा पुरस्सर सिद्ध किया जा चुका है। अब शेष रह जाता है निशीथ सूत्र । निशीथ सूत्र के रचनाकार के रूप में तो विशाखाचार्य का नाम लिये जाने का कोई प्रश्न ही उपस्थित नहीं होता। ग्राज निर्यु कियां जिस रूप में विद्यमान हैं उनके कर्त्ता तो निश्चित रूप से विक्रम की छठी शताब्दी में हुए नैमित्तिक भद्रबाहु हैं तथापि इन निर्यु क्तियों की कतिपय पुरातन गाथाश्रों को श्रुतकेवली भद्रबाह के द्वारा रचित मान लिया जाय तो भी विशाखाचार्य तो निशीथ के रचनाकार नहीं हो सकते क्योंकि वे श्रुतकेवली भद्रबाहु के शिष्य एवं पट्टधर माने गये हैं। शिष्य मूलसूत्र की रचना करे ग्रौर गुरु उसकी निर्युक्ति की रचना करे इस प्रकार की कल्पना करना भी हास्यास्पद ही कहा जायगा। उन विशाखाचार्य की निश्रा में, उनके समय में अथवा स्वयं उनके द्वारा निशीथ ग्रादि के लिखे जाने की वात तो कोई भी विज्ञ नहीं कर सकता।

इस प्रकार निशीथ सूत्र, निशीथ निर्यु क्ति, निशीथ भाष्य ग्रौर निशीथ चूरिंग इन चारों से उन विशाखाचार्य का किसी भी प्रकार का सम्बन्ध नहीं रह जाता जो कि श्रुतकेवली ग्राचार्य भद्रबाहु के शिष्य थे। भगवान् महावीर के शासन की विभिन्न परम्पराग्रों में उक्त विशाखाचार्य के पश्चात् जितने भी ग्राचार्य हुए हैं, उनमें से कुछ परम्पराग्रों की जो थोड़ी बहुत पट्टावलियां उपलब्ध हैं, उनमें विशाखाचार्य का नाम निशीथ की प्रशस्ति ग्रौर 'तित्थो-गाली पद्मण्यं को छोड़कर ग्रन्थत्र कहीं इष्टिगोचर नहीं होता।

 <sup>(</sup>क) वृहत्कल्प भाष्य, भाग ६, प्रस्तावना

<sup>্</sup>ৰি) जैनधर्म का मौलिक इतिहास, भाग २ पृष्ठ ३७४

इन सब तथ्यों के सन्दर्भ में विचार करने पर हमारी दृष्टि 'निश्मीथ प्रशस्ति' तथा तित्थोगाली पद्दण्णय' में विणात विशाखाचार्य पर केन्द्रित होती है और हम ऊहापोह करने लगते हैं कि वीर निर्वाण की बीसवीं शताब्दी के उत्तराई में सम्भवतः विशाख नामक आचार्य हुए हों जो कि युगप्रधानाचार्य परम्परा के चवालीसवें युगप्रधानाचार्य हुए हों। 'तित्थोगाली पद्दण्णय' में विणात इनके स्वर्गारोहण काल के साथ 'निशीथ प्रशस्ति' के आधार पर पुस्तक लेखन काल में हुए विशाख गणी के सत्ताकाल की तुलना करने पर हमारा यह ऊहापोह अनुमान की संज्ञा धारण कर लेता है। जब तक इस सम्बन्ध में अन्य ठोस प्रमाण नहीं मिल जाते तब तक हमारा यह अनुमान केवल अनुमान की कोटि में ही रहेगा एवं हम अपनी सुनिश्चित मान्यता अभिव्यक्त करने की स्थिति में नहीं रहेंगे। अभी इस सम्बन्ध में खोज की आवश्यकता है।

एक अत्यद्भृत अन्य कारण से भी इतिहासिवदों के लिये यह तथ्य गहन शोध का विषय बन जाता है। गवेषकों को चौंका देने वाले उस तथ्य का उद्घाटन करने से पूर्व यह बताना आवश्यक है कि पाटण के भण्डार में विद्यमान 'तित्थोगाली पइण्ण्य' की ताडपत्रीय प्रति का आलेखन विकम सम्बत् १४५२ में किया गया पर इसमें द्वादशांगी के व्यवच्छेद (हास) काल का विवरण देते हुए वीर निर्वाण सम्वत् १७० में स्वर्गस्थ होने वाले अन्तिम श्रुतकेवली आचार्य भद्रबाहु से लेकर वीर निर्वाण सम्वत् २१००० में प्रवर्तमान दुष्यम नामक पंचम आरक की कुछ ही घड़ियां शेष रहते-रहते स्वर्गस्थ होने वाले दु:प्रसह आचार्य के अन्तिम समय तक द्वादशांगी के भावी हास का समुल्लेख किया गया है। वीर निर्वाण पश्चात् किस-किस अंग का किस-किस वर्ष में हास हुआ अथवा होगा इस विवरण के साथ-साथ उन अंगों को सम्पूर्ण रूपेण घारण करने वाले अन्तिम श्रमण के नाम का भी उल्लेख किया गया है। उस विवरण का सार इस प्रकार है:—

- प्रथम दश पूर्वघर ग्राचार्य स्थूलभद्र हुए ।
- २. ग्रन्तिम दश पूर्वधर श्राचार्य सत्यमित्र हुए ।
- वीर निर्वाण सम्वत् १००० में उत्तर वाचक वृषभ (देर्वीद्ध क्षमा-श्रमण) के साथ पूर्वगत ज्ञान नष्ट हो जायगा।
- ४. वीर निर्वाण सम्वत् १२५० में दिन्न गर्गी पुष्यिमत्र के स्वर्गस्थ होने पर चौरासी हजार पदों वाला अति विशाल व्याख्या प्रज्ञप्ति ग्रंग सहसा ग्रंचित (संकुचित) हो जायगा और इसके साथ ही छः ग्रंगों का ह्नास होगा।

- वीर निर्वाण सम्वत् १३०० में माढर गोत्रीय आचार्य सम्भूति के स्वर्गस्थ होने पर समवायांग का ह्रास होगा।
- ६. वीर निर्वाण सम्वत् १३४० (१३६०) में श्राचार्य ग्रार्जव यति (संभूति) के स्वर्गस्थ होने पर स्थानांग का व्यवच्छेद होगा।
- ७. वीर निर्वाण सम्वत् १४०० में काश्यप गोत्रीय ज्येष्ठ भूति (ज्येष्ठांग ) गरिए) के निधन पर कल्प व्यवहार सूत्र का ह्रास हो जायगा ।
- वीर निर्वाण सम्बत् १५०० (१५२०) में गौतम गोत्रीय महा सत्व-शाली श्राचार्य फल्गुमित्र के स्वर्गस्थ होने पर दशाश्रुत स्कन्ध का व्यवच्छेद हो जायगा ।
- वीर निर्वाण सम्वत् १६०० में भारद्वाज गोत्रीय महा सुमिरा (सुमिर्णामत्र अथवा स्वप्नमित्र) नामक ब्राचार्य के स्वर्गवासानन्तर सूत्रकृतांग का ह्वास अथवा व्यवच्छेद हो जायगा।
- १०. वीर निर्वाण सम्वत् २००० में विशाख मुनि के स्वर्गस्थ होने पर वीर निर्वाण सम्वत् २००० से ३००० के बीच की ग्रविध में कितप्य ग्रंगों का ज्ञान व्यवच्छित्र हो जायगा।
- ११. वीर निर्वाण सम्वत् २०,००० (बीस हजार) में हारित गोत्रीय विष्णु मुनि के स्वर्गस्थ होने पर स्राचारांग का व्यवच्छेद हो जायगा।
- १२. वीर निर्वाण सम्वत् २१,००० (इक्कीस हजार) की कुछ ही घड़ियां शेष रहते-रहते अन्तिम आचारांगधर दुःप्रसह आचार्य के स्वर्गस्थ हो जाने पर चारित्र सहित आचारांग पूर्णतः नष्ट हो जायगा।

इस प्रकार 'तित्थोगाली पइण्एाय' में वीर निर्वाण सम्वत् ६४ में ग्रार्य जम्बू के मुक्त होने पर केवलज्ञान ग्रादि दश प्रकृष्ट ग्राध्यात्मिक शक्तियों के विच्छेद सिहत वीर निर्वाण सम्वत् १७० से वीर निर्वाण सम्वत् २१,००० (इक्कीस हजार) तक द्वादशांगी के ह्रास विनाश का ग्रात संक्षिप्त विवरण उपलब्ध है। वर्तमान काल में उपलब्ध इस 'तित्थोगाली पइण्एाय' की रचना किसने की ग्रीर कब की, इस प्रश्न का उत्तर किसी ठोस निर्णायक प्रमाण के ग्रभाव में हम नहीं दे सकते। पर ग्रज्ञातनामा ग्रन्थकार के कथन के ग्राधार पर यह तो कह सकते हैं कि स्वयं भगवान् महावीर के उपदेश के ग्राधार पर गराधरों द्वारा ग्रुम्फित एक लाख ख्लोक प्रमाण तित्थोगाली पइण्एाय नामक पूर्वकाल में विद्यमान विशाल ग्रन्थ के ग्राधार पर

इस कृषकाय तित्थोगाली पइण्एाय की रचना की गई भौर ताड़पत्रों पर विक्रम सम्वत् १४५२ में लिखित इसकी एक प्रति पाटगा के भण्डार में उपलब्ध है।

इसमें उल्लिखित अनेक तथ्यों में से एक तथ्य ऐसा है, जो अतीत के इतिहास की गहन खोज करने वाले समस्त शोधार्थी समाज को चमत्कृत कर देने वाला है। वह तथ्य यह है कि वीर निर्वाण सम्वत् २००० तदनुसार विक्रम सम्वत् १५३० में विशाख मुनि के स्वर्गस्थ होने पर कतिपय ग्रागमों का ज्ञान विच्छिन्न हो जायगा । विकम सम्वत् १४५२ में ग्रालेखित इस ग्रन्थ में ग्रालेखन काल से ७८ वर्ष पश्चात् घटित घटना का उल्लेख देखकर प्रत्येक विचारक को निश्चित रूप से बडा आक्चर्य होगा। भगवान् महावीर के प्रथम पट्टधर ब्रार्य सुधर्मा से लेकर प्रभु के आठवें पट्टेंघर आर्थ स्थूल भद्रे (वीर निर्वाण सम्वत् १ से २१४) तक की घटनाओं के पश्चात् वीर निर्वािंग सम्वत् १००० से २००० तक की ग्रंग ह्रास विषयक घटनात्रों का उस-उस समय में हुए ग्राचार्यों के नामोल्लेख के साथ इस तित्थोगाली पइण्एाय में उल्लेख है। विशाख मुनि के पूर्ववर्ती स्राचार्यों की जो नामावली इस ग्रन्थ में दी हुई है, वह 'दुस्समा समरा संघ थयं', 'युग प्रधान पट्टावली' ग्रादि ग्रन्थों में भी उपलब्ध है। इन ग्रन्थों से इस बात की पुष्टि होती है कि 'तित्थोगाली पइण्एाय' में जिन स्राचार्यों का उल्लेख है वे सब ऐतिहासिक महापूरुष हैं। इस प्रकार की स्थिति में हमें यह भी मानना होगा कि वीर निर्वाश सम्वत् २००० अर्थात् विकम सम्वत् १५३० में स्वर्गस्थ हुए 'विशाख मुनि' भी ऐतिहासिक महापुरुष हुए हैं। त्रिकालदर्शी भगवान महावीर के उपदेशों के ग्राधार पर गराधरों द्वारा ग्रथित ग्रागमों में ग्रीर उनके ग्राधार पर पश्चाद्वर्ती ग्राचार्यों द्वारा ग्रथित ग्रन्थों में भावी घटनात्रों के उल्लेख को देखकर किसी को श्राशंकित अथवा श्राश्चर्याभिभूत नहीं होना चाहिये।

रायगिहे गुएासिलए, भिएाया वीरेएा गए। हराएगं तु । पय सय सहस्समेयं, वित्थरत्रो लोगनाहेणं ।।४।। अद संखेवं मोत्तुं, मोत्तूरा पवित्थरं प्रहं भिएानो । अप्पक्खरं महत्थं, जह भिएायं लोगनाहेएा ।।६।।

<sup>—</sup>तित्थोगाली पद्दण्णय, मुनिश्ची कल्यागाविजयजी एवं श्री गर्जासह राठौड़ द्वारा सम्पादित ।

#### श्रमण भ. महावीर के ६०वें पट्टधर ग्राचार्य श्री लालजी स्वामी

| जन्म               | वी. | नि. | सं. | 9800          |
|--------------------|-----|-----|-----|---------------|
| दीक्षा             | ,,  | 11  | ,,  | १६३६          |
| भ्राचार्यपद        | ,,  | ,,  | "   | १६५७          |
| स्वर्गारोहरा       | 77  | ,,  | 12  | १६५७          |
| गृहवासपर्याय       |     |     |     | ३८ वर्ष       |
| सामान्य साधुपर्याय |     |     |     | १६ वर्ष       |
| म्राचार्यपर्याय    |     |     |     | ३० वर्ष       |
| पूर्ण संयमपर्याय   |     |     |     | ४६ वर्ष       |
| पूर्ण ग्रायु       |     |     |     | <b>৯৬ বর্</b> |

श्रमण भ० महावीर के ५६वें पट्टघर म्राचार्यश्री शिवराजजी के वीर नि. सं. १६५७ में स्वर्गस्थ हो जाने पर श्री लालजी स्वामी को प्रभु के ६०वें पट्टघर के रूप में ग्राचार्यपद पर चतुर्विध संघ द्वारा ग्रधिष्ठित किया गया। ग्रापने वीर नि. सं. १६५७ से १६८७ पर्यन्त तीस वर्ष तक चतुर्विध संघ को धर्म के विशुद्ध ग्राध्यात्मिक मूल मार्ग पर ग्रग्नसर करते हुए जिनशासन की महती सेवा की। ग्रन्त में ८७ वर्ष की ग्रायु पूर्ण कर वीर नि. सं. १६८७ में ग्रापने समाधिपूर्वक स्वर्गारोहण किया।

#### श्रमाण मः महावीर के ६१वें पट्टधर स्नाचार्यभी ज्ञानऋषि

|                    | •               |          |
|--------------------|-----------------|----------|
| जन्म               | वीर नि. सं.     | १६२७     |
| दीक्षा             | 29 21 <b>29</b> | 8838     |
| श्राचार्येपद       | ,, ,, ,,        | १६८७     |
| स्वर्गारोहरा       | n = n + n       | 8000     |
| गृहवासपर्याय       |                 | १६ वर्ष  |
| सामान्य साधुपर्याय |                 | ४४ वर्ष  |
| ग्राचार्यपर्याय    |                 | २० वर्ष  |
| पूर्ण संयमपर्याय   |                 | ६४ वर्ष  |
| पूर्ण आयु          |                 | = ০ বৰ্ष |

श्री लालजी स्वामी के स्वर्गस्थ हो जाने पर वीर नि. स. १६८७ में चतुर्विध संघ ने श्री ज्ञानऋषि को श्रमण भ० महाबीर की मूल परम्परा के ६१वें पट्टधर के रूप में भाचार्यपद पर अधिष्ठित किया। ४४ वर्ष की सामान्य श्रमणपद पर्याय श्रीर २० वर्ष की ब्राचार्यपद पर्याय में कुल मिलाकर ६४ वर्ष पर्यन्त आपने श्रमण भ, महाबीर के चतुर्विध धर्म संघ की महती सेवा की। वीर नि. सं. २००७ में श्रापने ८० वर्ष की आयु पूर्ण कर समाधिपूर्वक स्वर्गारोहण किया।

श्री लालजी स्वामी के ग्राचार्यकाल में वीर नि० सं० १६७ द, तदनुसार वि० सं० १५० द में ग्रथीत् ग्राचार्यश्री ज्ञान ऋषि के ग्राचार्यपद पर ग्रासीन होने से ६ वर्ष पूर्व लौंकाशाह ने शास्त्रों के ग्राधार पर धर्म के विशुद्ध स्वरूप एवं श्रमण-श्रमणीवर्ग के शास्त्र प्रतिपादित श्रमणाचार पर प्रकाश डालते हुए धर्म कान्ति का सूत्रपात किया।

#### श्रमण भ. महावीर के ६२वें पट्टधर ग्राचार्यश्री नानगजी स्वामी

| जन्म                    | वीर निः संः          | <b>8888</b> |
|-------------------------|----------------------|-------------|
| दीक्षा                  | j; j; );             | १६७०        |
| ग्राचार्यपद             | ,, n 13              | २००७        |
| स्वर्गारोहरा            | j) <del>j</del> ) ;; | २०३२        |
| गृहवासपर्याय            |                      | २६ वर्ष     |
| सामान्य साधुपर्याय      |                      | ३७ वर्ष     |
| <b>ग्र</b> ाचार्यपर्याय |                      | २४ वर्ष     |
| पूर्ण संयमपर्याय        |                      | ६२ वर्ष     |
| पूर्ण ग्रायु            |                      | दद वर्ष     |

श्रमण भ. महावीर के ६१वें पट्टघर श्री ज्ञानजी ऋषि के स्वर्गस्थ हो जाने पर वीर नि. सं. २००७ में नानगजी स्वामी को मूल परम्परा के ६२वें पट्टघर के रूप में ग्राचार्यपद पर ग्रिधिष्ठित किया गया। ग्रापने २५ वर्ष तक ग्राचार्यपद पर रहते हुए चतुर्विध धर्म तीर्थ की महती सेवा की ग्रीर वीर नि. सं. २०३२ में दद वर्ष की ग्राय पूर्ण कर ग्रापने स्वर्गरोहण किया।

# श्रमरा भ महावीर के ६३वें पट्टधर

| जन्म                    | वीर नि० सं० | १६७२            |
|-------------------------|-------------|-----------------|
| दीक्षा                  |             | २००४            |
| म्राचार्यपद             | "           | २०३२            |
| स्वर्गारोहरा            | "           | २०४२            |
| गृहवासपर्याय            |             | ३२ वर्ष         |
| सामान्य साधुपर्याय      |             | ्ट वर्ष         |
| <b>ग्रा</b> चार्यपर्याय |             | २० वर्ष         |
| पूर्ण संयमपर्याय        |             | ४८ वर्ष         |
| पूर्ण ग्रायु            |             | <b>হ০ ব</b> ৰ্ষ |

वीर नि० सं० २०३२ में नानगजी स्वामी के स्वर्गारोहण के पश्चात्
। श्री रूपजी स्वामी को प्रभु के ६३वें पट्टधर के रूप में चर्जिवध संघ द्वारा आचार्यपद
पर श्रासीन किया गया । श्रापने २० वर्ष पर्यन्त श्राचार्यपद के कर्त्तव्यों का सुचारुरूपेण निर्वहन करते हुए जिनशासन की महती सेवा की । श्रापने वीर नि. सं.
२०४२ में ८० वर्ष को श्रायु पूर्ण कर समाधिपूर्वक स्वर्गारोहण किया ।

#### लौंकाशाह से पूर्व जैन संघ की स्थिति

सर्वज्ञ सर्वदर्शी श्रमण भगवान् महावीर द्वारा उपिट्ट, गणधरों द्वारा ग्रथित, चतुर्दश पूर्वधरों ग्रथवा कम से कम दस पूर्वधर श्राचार्यों द्वारा द्वादणांगी में से निर्यूढ़ एकमात्र श्रागमों को ही सर्वोषिर, सर्वश्रेष्ठ एवं परम प्रामाणिक मानकर उनमें प्रतिपादित सिद्धान्तों, मान्यताश्रों, विधि-विधानों के श्राधार पर भगवान् महावीर के धर्म संघ में चैत्यवासी श्रादि द्रव्य परम्पराश्रों द्वारा प्रविष्ट की गई विकृतियों के समूलोन्मूलन के साथ यदि पूर्ण कियोद्धार प्रारंभ में ही किये जाते तो न तो भगवान् महावीर का एक सूत्रता में श्राबद्ध विशाल धर्म संघ विभिन्न छोटी-छोटी सैकड़ों इकाइयों में विभक्त होता और न धर्म संघ उपरिविगत पारम्परिक कलह विद्येप एवं धर्मोन्माद की रंगस्थली ही बनता।

गरानातीत गच्छों में से कितिषय गच्छों का परिचय ऊपर दिया जा चुका है। उसमें, 'मित्ती मे सब्ब भूएसु वेरं मज्भ न केराइ' के सस्वर घोप से नित्य प्रति गगनमंडल को गुँजरित कर देने वाले गच्छों, गच्छाघिपनियों, गच्छानुषायियों में शताब्दियों तक किस प्रकार का विनाशकारी विषाक्त वातावरण व्याप्त रहा. पारस्परिक विद्वेष कलह का तांडव नृत्य, ग्रथवा गच्छ विद्वेष ग्रादि विश्व-बन्धु वीतराग, हितंकर तीर्थंकर प्रभु महावीर के ये धर्म संघ करते रहे. उस दयनीय दशा का थोड़ा सा चित्रण गच्छों के परिचय में किया गया है।

उसी दयनीय दशा का दिग्दर्शन लोकभाषा में एक कवि ने मुधर्मगच्छ परीक्षां नामक अपनी कृति में किया है। उसका लेश मात्र यहां प्रस्तृत किया जा रहा है:—

> युग प्रघान कालिक सूरिने, केहे तेह न विचारे मने । कालक सूरि कवस<mark>्गगच्छ थयो, कवस्माचार तिन था</mark>पियो ॥६७॥

कालक गच्छ भावड हरो सहि, पच्चखारा वन्दन तेने नहीं। पहलो पडिकमे इरियावहि, सामायिक विधि पछे कहि ।।इदा।

पान्वी चौमासी चउदसे, करे पजूसगा चउथे रसें। करे प्रतिष्ठा जेगी वार, मांडे नांदि विजेप तेवार ॥=१॥ पहरे कंकरण ने मुद्रणि, बाजूबन्द बहिरस्ती जडी । स्नान करें बन्धे नव प्रहि, सवश जुग्नलु पहरे सहि ॥६०॥ करे विलेपण रूडा गात्र, संघ संघाते करे जलजात्र। माला रोपरा ने उपघान, ते तो माने दोष निदान ॥६१॥ महानिशीय न ते सद्दे, श्रावक ने चरवलुं नवि कहै । दिन प्रति देवी नी थुई चार, भ्रोधे दिस प्रलम्बे विचार ।।६२।। युगप्रधान कालिक गुरु तस्मो, काउसम्म करे चिहुं लोगस्स तस्मो । ग्रम्तर पडिक्कमणे पुरा जीय, एवा बोल घरा। तिहां होय ।।६३।। वीर थकी वरसे चउदसे, चउसठ<sup>२</sup> श्रधिको जागाो रसे ।।१०३।। बड हेठे बडगच्छ थापिया. चौरासी म्राचारए। किया । ते चौरासी गुच्छा जारावा, वड गुच्छा न **मन श्राणवा**³ ॥१०४॥ तेहनी समाचारि एक, तेह मांहि नव भेद अनेक । बड पीपल सिद्धान्ती जोय, बोकडिया जाखडिया होय ।।१०४।। हारे जा जीराउल नाम, एवमादि चउरासी ठाम । एक जपाध्याय अलगो हतो, काले गुरु पासे पुह हतो ।।१०६।। तेह परा द्राचारज कियो, पंचासीमो गच्छ थापियो । तेथी केटले काले जोय, राजसभा मां चरचा होय ॥१०७॥ कंस पात्र गाथी विकली, खरतर नाम ठव्यो तिहा विल । चिहुंतर ग्रधिक वरस सहसोल (१६७४), कीघो ग्राचरण **दंदोल<sup>४</sup> ।**।१०८।। बोल एक सौ चोवीस, फेरे जिनवल्लम सूरीश। विल स्रनेरागच्छ स्रोसवाल, कोरंटा साडेंरावाल ॥१०६॥ घर्मभूष नार्गा पल्लीवाल, बे वन्दनिक चित्रावाल। चित्रावाल ग्रने ब्रह्मागिया, मलघारा श्रादिक जागीया ।।११०।।

१. यच्चीवतं, कनक कनक मृद्रिका परिवानं न युक्तम्-तदप्ययुक्तं, यतस्तावन्मात्रकालं परिधीयमानं भूषणं न विभूषता हेतुः न वा परिग्रह, तथा परिखामाभावात् ।

— प्रवचन परीक्षा पुष्ठ १७१, उपाध्यायः धर्मसागरः तपागच्छीयः (श्री हीरविजयसूरि के सहपाठी एवं कृपापात्र)

प्राचार्यं के सभी गुर्सों से सम्पन्नः श्रमसा श्रोष्ठ ग्राचार्यं को प्रतिष्ठाचार्यं के पद पर ग्राधिष्ठत करते समय स्वणं कंकरा, स्वर्सं मृद्रिका, बहुमूल्य उत्तमोत्तम वस्त्र घारसा करवाना तपागच्छीय उपाध्याय धर्मसागर ने उचित बताया है।

<sup>-</sup> सम्पादक

२. बीर निर्वाण सम्बत् १४६४

३ मन म्राणवा — मनमाने, ४. गायी — घनराशि । ५. दंदोल — उलट-पलट ।

बरस सोलह सें ग्रोगर्गात्रीस (१६२६), पूनमगच्छ थापना जगीश । चौरासि ग्रधिक सोलसें (१६८४) बरसें ग्रंचलगच्छ मति बसें ॥१११॥ घरा। बोलना अन्तर कर्या, ते परा घणे जरा भादर्या, रजोहरण ने मुहपत्ती, श्रावक ने निव थापे छती ।।११३।। श्रावक ने पडक्कमण न कहे, छ ग्रावश्यक नवि दिहे । पाली ग्राठंम गरात्री करे, इम ग्रन्तर ग्रति घरा। ग्राचरे ।।११४।। बरस सत्तर से बीसे ठाम (१७२०), ग्रागमगच्छ धराव्यो नाम । त्रए। हइ गरात्रिए पर्व, पडिक्कमणे अन्तर छे सर्व ।।११४।। पोसह मांहि अन्तर घराो, अधिक मासे पजूसरा तराो । योग विधि नान्दि फेरघएा, मन विमास जुश्रो तेह तए। ।।११६।। चित्रावल थकी नीकल्या, तपागच्छ नामे सांभल्या ।।११७।। तिणे गच्छ ग्राचरसा विज्ञान, नींह मालारोपरा उपधान । श्रावक ने परा नहिं चरवलो, इत्यादिक ग्रन्तर सांभलो ॥११८॥ तसु समाचारी नवि करे, सूत्र पंथ परा ढीलो धरे। परम्परामुख थापे घर्णी, न जारुगिये ते किण ही करि ।।११६।। सूत्र ग्रर्थ ने कड़ो देखी, जो कोई पूछे सविशेखी। परम्परा नुं लेई नाम, लोक तणुं मन ग्राणे ठाम ।।१२०।। लोक न जाणे ते परे इसी, परम्परा दाखे छै किसी। परम्परा तो तेहज खरी, जे जिणवर गणधर ग्रादरि ॥१२१॥ पण जे थापे म्रापापणी, देतेह ने माथे कोई न धणी । ते तो डाह्या र माने कैम, सूत्र विचारी जुन्नो श्रेम ।।१२२।। सम्वत् पन्द्र पचासीए (१५८४) क्रियाति एमित ग्राणि हिए । थया रिसीसर कियावन्त, वैरागी देखीता सन्त ॥१२३॥ ते मत सांचो कहे स्रापगो, दूजा न उत्थापे वसो । घणा पाट देखाडे भणी, परम्परा थावे श्रापणी ।।१२४।। न कहे साध्यएगा नी विगत, पाट नाम नी थापे जुगत । परा जे जारा हुए ते जोय, साधुपराा विरा पाट न होय ।।१२४।। गुरु लोपी पापी सह कहे, तो कां छोडी अलगा रहे। सह नुं माथां शिरुं पोसाल, ते छांडी कां पड्या जंजाल ।।१२६।।

१. मन विमास-मनचाहे, २. आपापस्मी-भ्रपनी ही श्रपनी ।

तेहने माथे कोई न धर्णी-उस पर किसी का अंकुश नहीं, उसका कोई धर्मीधोरी अर्थात्
 स्वामी नहीं।
 ४, डाह्मा-चतुर

सामान्य श्रुतधर काल खण्ड २ 📗

जो कहे ते ब्राचारे हीगा, तो पाट नाम का थापो लीगा । जो गुरु तो निन्दो काई तास, सेवो तेहनो गुरुकुल वास ॥१२७॥ साध तर्गां विरा दाखे पाट, ते जिम जार्गो सुंधी वांट । जो ते सुधां गुरु जाशिया, तो लोपी कां ग्रलगा थया ।।१२८।। गुरु लोपता पातक बहु, इम मुख लोक छे सह । इम तो प्रत्यनीक परगुंथाय, तो केम जिरगमत स्राराधाय ।।१२६।। सूत्र समाचारी जे रहे, तेहने निगुरा निगुरा कहे। ते ऊपर सांभलो विचार, मन माणो ग्रामला लगार ।।१३०।। जे माने जिनवर ना वयगा, तेहना बिहु परे निरमल नयगा । सघली परे ते सगुरा सहि, जगगुरु नी जिणै आएए। वही ।।१३१।। जे कोई हवराां ने समय, किया मारग रूढे रमे। तिमने त्रापरा। गुरु नो संग, लोप्यां दीसे छे बहु भंग ।।१३२॥ ते गुरु ने बन्दे पए। नहीं, जे वन्दे तसू वारे सहि। पासत्था स्रोसन्नाकहि, तसु स्वयुएा बोले उमहि ॥१३३॥ तेह नि दीक्षा वृत उच्चार, वृलि करावे बीजी वार । विल प्रतिष्ठे प्रतिमा जाएा, निव माने स्रादेश प्रमाएा ।।१३४।। तेह तसी न करे थापना, नवि स्राणे गुरु नी भावना । श्रावक जे समभाव्या तेणे, तेह ने प्रण स्वामी नव गणे ।।१३४।। तस् मांडलि न करावे किया, तो ते कहो केम गुरु जारिएया। मारी मात तो वन्ध्या केम, ए ऊखारगो जोवो जेम ।।१३६॥

विभिन्न गच्छों के उपरि प्रदत्त परिचय में वीतराग प्रभु के धर्म संघ का देवद्भिगरिए क्षमाश्रमण से उत्तरवर्त्ती काल का जैसा दर्दनाक-दयनीय चित्र इतिहास के दर्पेगा में द्रिटिगोचर होता है, वह वस्तुतः प्रत्येक धर्मनिष्ठ विज्ञ व्यक्ति के हृदय को विदीर्ण कर देने वाला है !

सभी प्रकार के अभिनिवेशों से मन, मस्तिष्क एवं हृदय की पूर्ण रूपेए। विमुक्त कर, साम्प्रदायिक व्यामोहों से ऊपर उठकर यदि इन सब तथ्यों के सन्दर्भ में तलस्पर्शी सुक्ष्म दिष्ट से विश्व बन्धू भगवान महावीर के विश्व कल्याएाकारी धर्मसंघ की देवद्भिगिए। क्षमाश्रमण से उत्तरवर्त्ती कालीन दयनीय दारुण दशा श्रीर उसके मूल कारएगों पर शान्त मन से विचार किया जाय तो इस सब का एक मात्र तथ्यपूर्ण कारण यही प्रकाश में आवेगा कि धर्म संघ से न केवल अधिकांश धुराधौरेय कर्णधारों ने ही अपित चतुर्विध धर्म संघ के प्रत्येक सदस्य ने -- "प्रत्येक जैन के लिये जिनेश्वर द्वारा प्ररूपित आगम ही परम प्रामास्मिक, परमाचार एवं सर्वोपरि है" इस प्रकार के तीर्थ प्रवर्त्तन काल से एक सहस्र शताब्द त्क चले मा

रहे धर्मसंघ के शाश्वत अटल नियम के प्रति सजगता नहीं दिखाई। इस अटल अमर सिद्धान्त की उपेक्षा अवहेलना कर अनागिमक मान्यताओं को धर्म संघ में अंकुरित होने का, प्रमृत होने का अवसर प्रदान किया गया। आगमों की इस प्रकार की अवेहलना अवमानना के दुष्परिणामस्वरूप द्रव्य परम्पराओं ने अनागिमक एवं आगम विरुद्ध मान्यताओं को चतुर्विध धर्मसंघ की धार्मिक दैनन्दिनी में प्रविष्ट कर धर्म के मूल स्वरूप को विकृत कर दिया, सुधर्म गच्छ परीक्षाकार के शब्दों में चतुर्विध धर्मसंघ के आचार को ही दन्दोल डाला—उथल-पुथल, उलट-पलट कर डाला। धर्मसंघ की इस प्रकार की विकृत अवस्था को देखकर सर्वप्रथम महामनीधि अतुल साहसी, श्री वर्द्धमानसूरि ने विकृति की और प्रवृत्त हुए धर्मसंघ के उद्धार के लिये कियोद्धार का शंखनाद पूरा। उन्होंने धर्मसंघ में प्रथमतः उत्पन्न की गई और तदनन्तर उत्तरोत्तर अधिकाधिक प्ररूढ़ कर दी गई विकृतियों के समूलोन्मूलन के लिये आमूल-चूल धर्मकांति का सूत्रपात करते हुए कहा: "हम केवल जिनेश्वर द्वारा उपदिष्ट गराधरों अथवा चतुर्दश पूर्वधरों द्वारा प्रथित अथवा चतुर्दश पूर्वधरों द्वारा उपदिष्ट गराधरों अथवा चतुर्दश पूर्वधरों द्वारा प्रथित अथवा चतुर्दश पूर्वधरों द्वारा नर्यू इसामों को ही सर्वोपरि एवं परम प्रामािग मानते हैं, आगमों से इतर अन्य (अन्थ) हमें मान्य नहीं है।"

इस प्रकार के सम्पूर्ण कियोद्धार अथवा समग्र कान्ति के उद्घोष के उपरांत भी कालान्तर में सम्भवतः एक दो पीढ़ी बाद ही उनके इस ऋांति नाद की चतुर्विध संघ द्वारा उपेक्षा कर दी गई। तदनन्तर वर्द्धमानसूरि के उत्तरवर्ती काल के जिन-जिन महापुरुषों ने श्रमरा भगवान् महावीर के धर्मसंघ में प्रविष्ट हुई विकृतियों के समूलोन्मूलन के लिये कियोद्धार किये वस्तुतः उन्हें पूर्ण कियोद्धार की ग्रथवा समग्र धर्मकान्ति की संज्ञा नहीं दी जा सकती । वस्तुतः उन्होंने वर्द्धमानसूरि की भांति एक-मात्र श्रागमों को ही सर्वोपरि एवं परम प्रामािएक मानने का उद्घोष न कर सम्पूर्ण कियोद्धार के स्थान पर श्रांशिक कियोद्धार किये। "श्रागमिकगच्छ"—इस नाम से प्रत्येक विज्ञ व्यक्ति को यही ग्राभास होता है कि ग्रागमिकगच्छ के संस्थापक महा-पुरुष ने कियोद्धार करते समय एक मात्र ग्रागमों को ही प्रामाणिक ग्रौर सर्वोपरि मानने का उद्घोष किया होगा। किन्तु इस गच्छ के कार्य-कलापों, इस गच्छ की लम्बे काल की रीति-नीतियों के पर्यवेक्षरा से इस प्रकार का कोई स्राभास नहीं मिलता कि इस गच्छ के कर्णधारों ने ग्रागम से भिन्न निर्यु क्तियों-वृत्तियों-भाष्यों ग्रौर चूर्गियों को ग्रागम तुल्य प्रामाशिक न मानने का कोई उद्**घोष किया हो**। इन सब तथ्यों पर विचार करने के पश्चात् यही निष्कर्ष निकलता है कि वर्द्धमानसूरि म्रादि जितने भी धर्मोद्धारकों द्वारा कियोद्धार किये गये वे वस्तुतः सर्वांगपूर्ण नहीं, श्रांशिक कियोद्धार ही थे। नीम-हकीमों की कहावत के अनुसार इन अधूरे-अपूर्ण कियोद्धारों के कारण भगवान् महावीर के धर्म संघ को बड़ी हानि उठानी पड़ी। जिन-जिन छोटी-बड़ी कतिपय मान्यताग्नों को लेकर उन महापुरुषों ने समय-समय पर जो कियोद्घार किये उनके कारण धर्मसंघ में गच्छों की बाढ़-सी श्रा गई।

६२७

संघ छोटे-छोटे टुकड़ों में विभक्त होकर एक क्षीए। ग्रथवा दुर्बल धर्मसंघ के रूप में अविशिष्ट रह गया। इससे न केवल जैन धर्म संघ अशक्त ही हुआ बल्कि भिन्न-भिन्न गच्छों की भिन्न-भिन्न मान्यतात्रों के कारएा महान् धर्म संघ कलह ईच्या द्वेष का गढ़-सा बन गया। इसकी दशा दयनीय-सी हो गई।

उपरिवरिंगत विभिन्न गच्छों के परिचय में एवं "सुधर्म गच्छ परीक्षा" में भगवान महावीर के छोटे-छोटे टुकड़ों में विभक्त धर्म संघ की जिस दाहरण दशा का चित्रए किया गया है, उसी प्रकार की दशा सैकड़ों शिलालेखों से भी प्रतिध्वनित होती है। उन शिलालेखों से साधारण बुद्धि वाला व्यक्ति भी सहज ही में प्रनुमान लगा सकता है कि एक ही प्रदेश में कितनी बड़ी संख्या में गुच्छ संक्रिय थे एवं अपने ग्रस्तित्व को सर्वाधिक सशक्त बनाने के लिये प्रयत्नशील थे। इस प्रकार की बिखराव की स्थिति का द्योतक एक उदाहरएा यहां प्रस्तुत किया जा रहा है :--

"प्रतिष्ठा लेख संग्रह" नामक ग्रन्थ में कुल मिलाकर १२०० (बारह सी) प्रतिष्ठा लेखों का उल्लेख किया गया है। उन बारह सौ प्रतिष्ठा लेखों में किस-किस गच्छ ो कितने-कितने प्रतिष्ठा लेख हैं इस सम्बन्ध में यहां विवरणा प्रस्तुत किया जा रहा है:---

| श्र | च्छ का नाम                       | लेख संख्या |
|-----|----------------------------------|------------|
| ₹.  | श्रंचलगच्छ                       | ₹७         |
| ₹.  | <b>ग्रागमग</b> च्छ               | ঙ          |
| ₹.  | उपनेशकगच्छ                       | ४८         |
| ٧.  | कडवा मति                         | <b>ર</b>   |
| ¥.  | कृष् <b>ग</b> षिग <del>च</del> छ | ¥          |
| ₹.  | कृष्ण्षि तपापक्ष                 | ሂ          |
| ७.  | कोमलगच्छ                         | १          |
| ج.  | खडायथगच्छ                        | Ś          |
| .3  | <b>खरतरगच्छ</b>                  | १८४        |
| १०. | खरतर मधुकरगच्छ                   | <b>१</b>   |
| ११. | कोरंटगच्छ                        | १६         |
| १२. | चित्रापल्लीयगच्छ                 | १          |
| १३. | चित्रावालगच्छ                    | ¥          |
| १४. | चित्रावाल थारापद्रीय             | १          |
| १५. | चैत्रगच्छ                        | १५         |
| १६. | छहितरागच्छ                       | १          |

| १७.         | जाखिडया गच्छ              | ?             |
|-------------|---------------------------|---------------|
| १५.         | जालोहरीय गच्छ             | 8             |
| ? 8.        | जीराउला गच्छ              | २             |
| २०.         | जीरापल्ली गच्छ            | 8             |
| २१.         | तपागच्छ                   | <b>३</b> इ. ६ |
| २२.         | डेकात्रीय गच्छ            | १             |
| २३.         | दीवन्दनीक गच्छ            | ₹             |
| २४.         | घारा गच्छ                 | १             |
| २४.         | घर्मघोष गच्छ              | 38            |
| २६.         | नागरगच्छ                  | . 8           |
| २७.         | नागेन्द्रकुल गच्छ         | 80            |
| २८.         | नागोरी तपागच्छ            | २             |
| २१.         | नाराकीय (ज्ञानकीय) गच्छ   | १५            |
| ₹0.         | नास्गावाल गच्छ            | ig            |
| ३१.         | निवृत्ति गच्छ             | २             |
| ३२.         | पल्ली गच्छ                | ११            |
| ₹₹.         | पल्लीवाल गच्छ             | ¥             |
| ₹४.         | पार्श्वद्रह् गच्छ         | १             |
| ₹¥.         | पीपलगच्छ                  | R*            |
| ₹₹.         | पिप्पलगच्छे तलाजीय        | 8             |
| -३७.        | पिप्पलगच्छे त्रिभविया     | ३             |
| ₹5.         | पूर्तिगमापक्षीय गच्छ      | <b>२</b> ८    |
| ₹8.         | पूर्तिगमापक्षे कच्छोलीवाल | ጸ             |
| 80.         | पूर्णिमापक्षे भीमपल्लीय   | २             |
| ४१.         | पूर्णिमापक्षे वटपद्रीय    | १             |
| ४२.         | ब्रह्मारा गच्छ            | 38            |
| ४३.         | वृहद्गच्छ                 | ३७            |
| 88.         | वृहद्गच्छे जीरावटंके      | \$            |
| ४५.         | वृहद्गच्छे जीरापल्लीगच्छ  | 8             |
| ४६.         | वृहद्तपा वृद्धतपागच्छ     | १६            |
| ४७.         | बोंकडियागच्छ              | 8             |
| <b>४</b> 5. | बोंकडिया वृहद्गच्छ        | 8             |
| <b>४</b> ٤. | भावडा गच्छ                | १३            |
| Хo.         | भावदेवाचार्यं गच्छ        | 8             |
| ሂ የ.        | भीनमाल गच्छ               | 8             |
| ५२.         | मंडाहड गच्छ               | . 9           |

| सामान्य श्रुतधर काल खण्ड २ ] जैन | संघ | की | स्थिति |
|----------------------------------|-----|----|--------|
|----------------------------------|-----|----|--------|

६२६

|             | _                         |     |
|-------------|---------------------------|-----|
| <b>Χ</b> ₹. | मंडाहड रत्नपुरीय गच्छ     | . ३ |
| XX.         | मल्लघारगच्छ 🕆             | 35  |
|             | राजगच्छ                   | ₹   |
| ५६.         | रामसेनीय गच्छ             | 8   |
| ४७.         | रुद्रपरूलीय गच्छ          | १२  |
| ५८.         | वायट गच्छ                 | २   |
| ¥8.         | विजयगच्छ                  | 8   |
| ξo,         | विद्याधर गच्छ             | 8   |
| ६१.         | वीरागच्छ                  | १   |
| <b>६२</b> . | वृत्रास्य <del>ञ</del> ्छ | 8   |
|             | वृद्ध थारापद्रीय गच्छ     | २   |
| <b>६</b> ४. | सति शालिगच्छ              | १   |
| <b>ξ</b> Χ. | साधु साई पूर्शिमागच्छ     | ሂ   |
| <b>६</b> ६. | सिद्धान्तीगच्छ            | 8   |
| ६७.         | सीतरगच्छ                  | ያ   |
| ६८.         | सुविहित पक्षगच्छ          | 8   |
|             | सौधर्मगच्छ .              | १   |
| ٥o.         | संडेर गच्छ                | ३७  |
|             | हर्षपुरीय गच्छ            | १   |
| ७२.         | हारीजगच्छ                 | १   |
|             |                           |     |

#### दिगम्बर संघों के लेखों की सूची:

| ₹          | काष्ठा संघ  | १० |
|------------|-------------|----|
| ₹.         | नन्दितट गरा | २  |
| ₹.         | देवसेन संघ  | २  |
| ٧.         | बलात्कारगरा | ş  |
| ሂ.         | बागडगच्छ    | ₹  |
| ₹.         | माथुर संघ   | ₹  |
| ٠.         | मूल संघ     | २६ |
| <b>द</b> . | लाडबागड संघ | २  |
| .3         | सरस्वतीगच्छ | ¥  |

इस प्रकार एक ही पुस्तक में श्वेताम्बर परम्परा के बहत्तर (७२) ग्रीर दिगम्बर परम्परा के ६ (नौ) प्रतिष्ठालेखों का कुल मिलाकर ८१ गच्छों, गएों एवं संघों का उल्लेख है। इनमें चैत्यवासी परम्परा के चौरासी गच्छों को सम्मिलित कर दिया जाय तो इन गएों-गच्छों की संख्या १६४ हो जाती है। मथुरा के कंकाली टीले की खुदाई में उपलब्ध श्वेताम्बर परम्परा के विभिन्न ग्रां। एवं गच्छों के शिलालेखों तथा दक्षिणापथ में उपलब्ध दिगम्बर श्वेताम्बर यापनीय ग्रीर कूर्चक संघों के ग्रां। एवं गच्छों से सम्बन्धित शिलालेखों में जिन ग्रांनातीत संघों, ग्रां। एवं गच्छों ग्रादि के उल्लेख उपलब्ध होते हैं उन सबको उपर्यु लिलखित १६१ (एक सो पंसठ) ग्रांनगच्छों की संख्या में सम्मिलित किये जाने पर तो एक बृहदा-कार सूची तैयार की जा सकती है। शिलालेखों में जिन ग्रां।, गच्छों, मतों ग्रादि का उल्लेख उपलब्ध नहीं होता तथा जो ग्रां, गच्छ, संघ, मत, ग्राम्नाय ग्रादि इस घरा से तिरोहित हो चुके हैं उनके विषय में गहन खोज के साथ ग्रां।, गच्छों ग्रादि की संख्या को यदि उस बृहदाकार सूची में सम्मिलित किया जाना सम्भव हो सके तो वह ग्रां।, गच्छों, मतों ग्रादि की सूची कितनी बृहदाकार होगी, इसका ग्राज कोई धनुमान तक नहीं लगा सकता।

इन सब पुरातात्विक उपलब्ध सामग्रियों से एक बड़ा ग्राश्चर्यकारी तथ्य यह प्रकाश में ग्राता है कि वीर निर्वाण की एक सहस्राब्दि के ग्रनन्तर श्रमण भगवान महावीर का धर्मसंघ सैंकड़ों गणों, गच्छों, मतों, संघों ग्रौर विभिन्न प्रकार के भेद-प्रभेदों में विभक्त होकर परस्पर एक-दूसरे की ग्रालोचना में ही ग्रपने कर्त्तंव्य की इतिश्री समभने लग गया था।

जहां तक विशुद्ध श्रमणाचार का प्रश्न है, उसकी दशा तो प्राचीन ऐति-हासिक तथ्यों के पर्यवेक्षण से ग्रौर भी दयनीय दृष्टिगोचर होती है। इस सम्बन्ध में हम ग्रपनी ग्रोर से कुछ नहीं कहकर खरतरगच्छीय ग्राचार्य जिनवल्लभसूरि द्वारा विरचित संघपट्टक की प्रस्तावना के शब्दों को ही यहां प्रस्तुत कर देना पर्याप्त समभते हैं। प्रस्तावनाकार ने लिखा है—"———————पर चैत्यवास शुरु थतां तेम ने स्वगच्छ ना बखाण ग्रने परगच्छ नी हीलना करवा माडी। एटले परस्परविरोधी गच्छो ऊभा थया।"

> "गच्छ शब्द नो मूल अर्थ ए छे के गच्छ अथवा गए। एटले साधुस्रों नुं टोलुं माटे गच्छ शब्द कांई खराब नथी, पए। गच्छ माटे अहंकार ममत्व के कदाग्रह करवो तेज खराब छे। छतां चैत्यवास मां तेवो कदाग्रह वधवा मांड्यो। आ ऊपर थी तेस्रो मां कुसम्प बध्यो, ऐक्य त्रुट्युं। हवे एक गच्छ मां थी चोरासी गच्छ थई पड्या। तेस्रो एकमेक ने तोडवा मांड्या अने आ रीते समाधिमय धर्म ना स्थाने कलह कंकासमय अधर्म ना बीज रोपायां।

पांचवां भारा रूप भवसिंपिशी काल एटले पडतो काल तो हमेशा भाव्या करे परा भगाऊ काई भा जैनधर्म मां भावी घांघल ऊभी थई नथी परा हमरा। नो पडतो काल साधाररा रीते पडता काल ना करतां कईंक जुदी तरह नो होवा थी ते हुंड एटले अतिशय भूँडो होवाथी तेने हुंडाव- सर्पिगी काल कहेवा मां भ्राव्यों छे। भ्रावों काल भ्रनन्ती भ्रवसर्पिगियो बीततां ज स्रावे छे। तेवो स्रा चालू काल थयो छे। ते साथे वीर प्रभुना निर्वाशा वगते बे हजार वर्ष नो भस्म ग्रह बेठेलो ते साथे मल्यो, तेम ज तेनी साथे असंयति पूजा रूप दसमो अछेरो पोता नुं जोर बताव्या लाग्यो। एम चारों संयोगों भेगा थवा थी ह्या चैत्यवास रूप कुमार्ग जैन वर्म ना नामे चोमेर फेलावा मांड्यो । गुरुग्रो स्वार्थी थई योग्यायोग्य नो विचार पडतो मुकी जो हाथ मां ब्राव्यो ते ने मुंडी ने पोता ना वाडा बघारवा मांड्या। ग्रने छेवटे बेचाता चेला लई बिना वेराग्ये तेम ने पोता ना वारस तरीके नीववा माड्या।

हवे कहेवत छई के यथा गुरुस्तथा शिष्यो, यथा राजा तथा प्रजा। ते प्रमाणे गुरुत्रो शिथिल थतां तेमने तथा नीचे ना यतियो तेमना करता परा वधं शिथिल थया। तेम्रो दवा दारु, डोरा धागा वगैर करीने लोको ने वश मां राखवा लाग्या । वेपार करवा लाग्या तथा खेती वाडी सुद्धां करवा तत्परथया। तेम छतां तेग्रो पोता ने महावीर प्रभुना वारिस चेलाग्रो तरीके श्रोलखावी पोता न्भान साचववा मांड्या।

ग्रांगी मेर नेमना रागी श्रावको श्रांधा बर्गा तेमना पंजा मां संपडाई तेम्रो जे कांई **एंरूध चतु**ंसमभावे ते बधु वगैर विचारे श्रने वगैर तकरारे हां जी हां जी करी स्वीकारवा लाग्या । कारण के लोको नुं मुख्य भाग हमेशा भोलो रहे। तथी लेवा भोलाश्रो ने, कपटीवेशघारी चैत्य-वासियो अनेक बाहना ऊभा करी ने ठगवा मांड्या.....।

ग्रा मामलो एटले लग बध्यो के निर्यन्थ मार्ग विरल थई पड्यो। निर्ग्रन्थ प्रवचन पर तालां देवाया । अने कपोल कल्पित ग्रन्थो तेम नी जग्या ए ऊभा करवा मां श्राव्या । एटलुं ज नहीं परा.........।

मपूर्ण एवं मांशिक कियोद्धारों के परिशामस्वरूप विभिन्न गच्छों की उत्पत्ति, गच्छों में व्याप्त पारस्परिक क्लेष, द्वेष, वैमनस्य कलह के परिगामस्वरूप श्रमण वर्ग में शिथिलाचार किस दयनीय स्थिति में पहुंच चुका था इस सम्बन्ध में तपापक्षीय राजविजयसूरि गच्छ की पट्टावली का निम्नेलिखित उल्लेख प्रत्येक सच्चे जैन के लिये चिन्तनीय एवं मननीय है :---

> "५६वें पाट पर श्री ग्रानन्द विमलसूरि हुए। एक समय ग्राबू पर यात्रार्थ गये । सूरि जी चतुर्मुख चैत्य में दर्शन कर विमल वसही के दर्शनार्थ गये । गभारा के बाहर खंडे दर्शन कर रहे थे, उस समय ग्रबुंदा देवी श्राविका के रूप में ग्राचार्य के दिल्ट-गोचर हुई। ग्राचार्य श्री ने उसे पहचान लिया ग्रीर कहा-"देवी ! तुम णासन भक्त के होते हुए लुंगा के स्रनुयायी जिन मन्दिर

श्रौर जिन प्रतिमाश्रों का विरोध करते हुए लोगों को जैन मार्ग से श्रद्धाहीन बना रहे हैं, तुम्हारे जैसों को तो ऐसे मतों को मूल से उखाड़ डालना चाहिये।" यह सुनकर देवी बोली-"पूज्य! मैं ग्रापको सहस्रौषधि का चूर्ण देती हूं । वह जिसके सिर पर भ्राप डालेंगे वह श्रापका श्रावक बन जायेगा श्रौर श्रापकी श्राज्ञानुसार चलेगा।" इसके बाद श्रव्दा देवी श्राचार्यश्री को योग्य भलामरा देकर अद्याहो गई। बाद में आचार्य वहां से विहार करते हुए विरल (विसल) नगर पहुंचे, वहीं श्री विजयदानसूरि चातुर्मास्य रहे हुए थे, तहीं आकर श्रानन्द विमलसूरिजी ने देवी प्रश्नादिक सब वातें विजयदानसूरिजी को सुनायी, जिससे वे भी इस काम के लिए तैयार हुए, वहां से भ्रानेन्द विमलसूरि भ्रोर विजयदानसूरि भ्रहमदाबाद के पास गांव बारेजा में राजसूरिजी के पास ग्राए ग्रौर कहा-''हम दोनों लुंका मत का प्रसार रोकने के कार्यार्थ तत्पर हैं, तुम भी इस काम के लिए तैयार हो जास्रो।" यह कहकर श्री भ्रानन्द विमलसूरि जी ने कहा-मेरे पट्टधर विजयदानसूरि हैं ही ग्रौर विजयदानसूरि के उत्तराधिकारी श्री राजविजय-सूरि को नियत करके अपन तीनों श्राचार्य तपागच्छ के मार्ग की मर्यादा निश्चित करके श्रपने उद्देश्य के लिये प्रवृत्त हो जाएं । ग्रानन्दविमलसूरिजी ने श्री राजविजयसूरि को कहा-तुम विद्वान् हो इसलिये हम तुम्हारे पास श्राये हैं, लुंकामित जिनशासन का लोप कर रहे हैं, मेरा श्रायुष्य तो अव परिमित है, परन्तु तुम दोनों योग्य हो, विद्वान हो ग्रौर परिग्रह सम्बन्धी मोह छोड़कर वहीवट की बटियां जल में घोल दी हैं, सवा मन सोने की मूर्ति अन्धकूप में डाल दी, सवा पाव सेर मोतियों का चुरा करवा के फैंक दिया है दूसरा भी सभी प्रकार का परिग्रह छोड़ दिया है।

श्री राजविजय सूरि ने सम्बत् १५६२ में कियोद्धार करने वाले लघु-शालिक श्राचार्यश्री ग्रानन्द विमलसूरि के पास योगोद्वहन करके श्री राज-विजयसूरि नाम रखा, बाद में तीनों ग्राचार्यों ने ग्रपने-ग्रपने परिवार के साथ भिन्न-भिन्न देशों में विहार किया।"<sup>9</sup>

श्री तपागच्छ पट्टावली सूत्र की गाथा संख्या १८ की व्याख्या में लिखा है:---

"म्रानन्दिवमलसूरि के समय में साधुयों में शिथिलता ग्रधिक बढ़ गई थी, उधर प्रतिमा विरोधी तथा साधु विरोधी लुंपक तथा कटुक मत के अनुयायियों का प्रचार प्रतिदिन बढ़ रहा था। इस परिस्थिति को देखकर मानन्दिवमलसूरि जी ने श्रपने पटुगुरु आचार्य की ग्राज्ञा से शिथिलाचार

पट्टावली पराग संग्रह पृष्ठ १८८-१८६

का परित्याग रूप कियोद्धार किया। श्रापके इस कियोद्धार में कतिपय संविग्न साधुय्रों ने साथ दिया, यह कियोद्धार श्रापने १५८२ के वर्ष में किया । स्रापकी इस त्यागवृत्ति से प्रभावित होकर स्रनेक गृहस्थों ने 'लुंका-मत'तथा 'कडुआमत' का त्याग किया और कई कुटुम्ब आदि का मोह छोड़कर दीक्षित भी हुये ।....

कियोद्धार करने के बाद श्री ग्रानन्दविमलसूरि जी ने १४ वर्ष तक कम से कम षष्ठतप करने का अभिग्रह रखा। आपने उपवास तथा छट्ठ से २० स्थानक तप का स्राराधन किया, इसके स्रतिरिक्त स्रनेक विकृष्ट तप करके ग्रन्त में ( वि. सं.) १५६६ में चैत्र सुदि में ग्रालोचनापूर्वक ग्रनशन करके नव उपवास के अन्त में अहमदाबाद नगर में स्वर्गवासी हुए।"

उपर्यु हिलखित तथ्य इस बात के प्रबल प्रमासा हैं कि चैत्यवासियों द्वारा श्रमसाचार में जो घोर शिथिलाचार प्रविष्ट किया गया, उसका प्रभाव विक्रम संवत् १०८० की अवधि से लेकर विकम संवत् १४८२ तक की अवधि के बीच किये गये अनेक कियोद्धारों के उपरान्त भी जैन धर्म संघ पर न्यूनाधिक रूप में बना ही रहा ।

चत्यवासी परम्परा ग्रौर सुविहित कही जाने वाली परम्पराग्रों के प्राचीन उल्लेखों एवं घटना-क्रमों के तुलनात्मक पर्यवेक्षण से यह एक बड़ा ही विस्मयकारी तथ्य प्रकाश में स्नाता है कि चैत्यवासी परम्परा द्वारा स्नाविष्कृत स्रनेक मान्यतास्रों का प्रभाव सुविहित परम्पराग्नों पर ग्रनेक प्रकार के कियोद्धारों के उपरान्त भी वना रहा । इस सम्बन्ध में एक विस्मयकारी तथ्य यहां प्रस्तुत किया जा रहा है —

चैत्यवासी परम्परा के सूत्रधारों व कर्णधारों ने सर्वज्ञ प्रशीत स्नागमों की अपेक्षा भी अपनी कपोल कल्पना को, अपने मस्तिष्क व बुद्धि की उपज को अपनी स्वार्थसिद्धि के लिये सर्वोपरि प्रामाणिक मानते हुए चैत्यवासी साधुय्रों के लिये जो दस नियम बनाये थे, उनमें ग्रागमों के विरुद्ध एक प्रकार से खुला विद्रोह घोषित करने वाला नवमां नियम इस प्रकार है :--

> "साधु इस प्रकार की कियाओं का स्वयं श्राचरएा करें तथा उन कियाओं के विधि-विधानों का उपदेश एवं प्रचार-प्रसार कर लोगों से उन कियात्रों का पालन करवाएं जो शनैः शनैः मोक्ष-मार्ग की स्रोर ले जाने वाली हैं। यदि इस प्रकार की कियाओं का, बातों का, विधि-विधानों का ग्रागमों में उल्लेख नहीं है, तो ग्रागमों की उपेक्षा करें। ग्रागमों में यदि उन कियास्रों का निषेध है तो स्रागम वचन का सनादर करके भी उन

पट्टाबली परांग संग्रह पृष्ठ १५३-१५४

तियाश्रों को स्वयं करता रहे तथा दूसरों से उन कियाश्रों का श्राचरण करवाता रहे, क्योंकि भगवान् का सिद्धान्त अनेकान्तमय है। अमुक कार्य एकान्ततः करना ही चाहिये और अमुक कार्य एकान्ततः नहीं करना चाहिये ऐसा कोई निर्देण जैन सिद्धान्त में नहीं है। अनेक अकरणीय कार्यों के करने और अनेक करने योग्य कार्यों के न करने का उल्लेख आगमों में अनेक स्थानों पर है।"

इस प्रकार के नियम के बन जाने से चैत्यवासियों को आगम विरुद्ध आचार-विचार, मान्यता, रीति-रिवाज आदि को अपने संघ में अचलित करने कराने तथा शिथिलाचार का अवलम्बन लेने का खुला अवसर प्राप्त हो गया।

ठीक इसी प्रकार प्रथम कियोद्धारक आचार्य वर्द्धमानसूरि द्वारा यद्यपि पाटन की राज्य सभा में इस प्रकार की स्पष्ट रूप से घोषणा की गई थी कि हमें केवल गणधरों एवं चतुर्दश पूर्वधरों द्वारा ग्रथित आगम ही मान्य हैं, न कि कोई इतर ग्रन्थ, तथापि आगे चलकर न केवल वर्द्धमानसूरि द्वारा संस्थापित श्रमण परम्परा में ही ग्रपितु मुविहित कही जाने वाली प्रायः सभी परम्पराश्रों में पंचांगी को ग्रथित् आगम और आगम के समान ही निर्युक्ति भाष्य चूरिंग और टीका को भी परम प्रामाणिक मानना प्रारम्भ कर दिया। इस प्रकार श्रमण भगवान् महावीर के नितान्त ग्रध्यात्म परक धर्म संघ में अनेक प्रकार की अनागिमक मान्यताओं, ग्राडम्बरपूर्ण विधि-विधानों को प्रविष्ट होने का प्रवेशद्वार सदा-सदा के लिये खोल दिया।

इस सबका घोर दुष्परिणाम यह हुन्ना कि सुविहित कही जाने वाली परम्परान्नों के श्रमणवर्ग भी शिथिलाचार न्नौर परिग्रह संग्रह न्नादि में चैत्यवासी परम्परा के साधुन्नों की बराबरी करने लगे। ग्रन्ततोगत्वा ग्रपरिपूर्ण कियोद्धारों ग्रीर ग्रांशिक धर्मकांतियों के परिणामस्वरूप जैन संघ में गच्छों की बाढ़ के साथसाथ जो पारस्परिक विद्वेष की ग्राग भड़की उस कलह एवं विद्वेष की ग्राग ने यित परम्परा को जन्म दिया। पारस्परिक विद्वेष, कलह एवं एक-दूसरे को नीचा दिखाने की, हीन सिद्ध करने की, सर्वेद्यापी वृत्ति से ऊबकर शिथिलाचारग्रस्त कितपय श्रमणों ने यन्त्र-मन्त्र-तन्त्र, निमित्तज्ञान, मुहूर्त्तं ग्रादि लौकिक विज्ञान का ग्राश्रय ले ग्रपने जीवन-निर्वाह के लिये धन संचय करना, परिग्रह बटोरना, प्रारम्भ किया।

श्रमण भगवान् महावीर के विश्वकत्याणकारी धर्मसंघ की इस प्रकार की दयनीय परिस्थिति से द्रवित होकर लोंकाशाह ने एकमात्र श्रागम को ही सर्वोपरि एवं परम प्रामाणिक मानने के उद्घोष के साथ सम्पूर्ण धर्मकातिरूप पूर्ण कियोद्धार का शंखनाद पूरा।

# धर्मोद्धारक सद्धर्ममार्तण्ड श्री लोकाशाह का स्रायंधरा पर स्राविर्भाव

यदा-यदा हि धर्मस्य, ग्लानिभवति भारत । अभ्युत्थानमधर्मस्य, तदात्मानं सृजाम्यहम् ॥

गीता के माध्यम से संसार के समक्ष सार्थक ग्रमोघ सूक्ति के रूप में किया गया यह घोष वीर निर्वाण की बीसवीं शताब्दी के ग्रन्तिम चरण में ग्रन्ततोगत्वा चरितार्थ हुग्रा।

जैसा कि बताया जा चुका है, जिस समय जैन संघ सातशीलत्वपरक हठा-ग्रहपूर्ण प्रगरिएत विभेदों में विभक्त एवं क्षीरए हो पारस्परिक कलह, विद्वेष एवं स्रसहिष्स्पृताजन्य घामिक संघर्ष की क्रीड़ास्थली बन चुका था, शिथिलाचार के घने कोहरे में विशुद्ध श्रमसाचार एक प्रकार से ग्रोफल सा हो गया था, बाह्याडम्बरों के घनघोर घटाटोप में सद्धर्म का मूल आध्यात्मिक स्वरूप ग्रदश्य प्रायः हो चुका था, मुक्तिपथप्रदर्शक साधु-साध्वी वर्ग सातशीलत्ववशात् जैनधर्म के मूल सिद्धान्तों अथवा ग्रागमिक ब्रादेशों से एक प्रकार से नितान्त विमुख हो स्वयं श्रमणों के लिए एकान्ततः स्रनादेय—स्रनाचरणीय भविष्यकथन, स्रौषधोपचार, यन्त्र-तन्त्र-मन्त्र म्रादि के माध्यम से परिग्रह तथा प्रभावार्जन की दौड़ में दत्तचित्त हो सर्वात्मना— सर्वभावेन अग्रसर हो रहा था, शिथिलाचार में ग्राकण्ठ निमग्न हो गया था, शास्त्रोक्त विशुद्ध श्रमणाचार का त्रिविध योग त्रिविध करण से परिपालन करने वाले श्रमण-श्रमिणयों के दर्शन तक दुर्लभ हो चुके थे, धर्म का विशुद्ध स्वरूप जिस समय भौतिक कार्यकलापों से स्रोत-प्रोत बाह्याडम्बर के गहडम्बर घटाटोप में छुप सा गया था, उस समय सढर्भमार्तण्ड, धर्मप्राण लोंकाशाह का एकमात्र धर्मोद्वार के लक्ष्य से स्रार्यधरा पर ग्राविर्भाव हुन्ना । जन्म-जन्मान्तरों की ब्राध्यात्मिक साधना ग्रौर पूर्वोपाजित पुण्य के प्रताप के परिस्सामस्वरूप लोंकाशाह ग्रपने शेशवकाल ग्रथवा बाल्यकाल से ही प्रवुद्ध एवं धर्म के प्रति, ग्रपने कर्त्तव्यों के प्रति जागरूक थे। प्रास्मिमात्र के सही क्रथों में त्राता, जगदैकबन्धु श्रमसा भगवान् महावीर के धर्मसंघ में ग्रपने समय में व्याप्त अन्तर्द्वन्द्व, पारस्परिक कलह, आगम विरुद्ध आचार-विचार, साम्प्रदायिक व्यामोह, जैनधर्म के मुक्तिप्रदायी ग्राध्यात्मिक पथ से प्रतिकूल दिशा में भौतिकता की स्राडम्बरपूर्ण दौड़ की स्रोर चतुर्विध संघकी सार्वत्रिक सक्तिय श्रभिरुचि एवं सर्व सावद्य कार्यकलापों से जीवन-पर्यन्त विरुत रहने की इंढ़ प्रतिज्ञा के साथ पंच महाब्रुतों को धारण करने वाले श्रमण-श्रमणी वर्ग की ब्रारम्भसमा-

रम्भपूर्ण कार्यों में सर्वोपरि विशिष्ट सिकय अभिरुचि स्रादि स्रागम-विरुद्ध प्रवृत्तियों को देखकर लोंकाशाह का अन्तर्मन आन्दोलित हो तड़प उठा । उन्होंने सर्वज्ञप्रसीत ब्रागमों एवं ब्रागमों के प्र<u>ग्</u>यन के लगभग ग्यारह सौ से लेकर बारह सौ-तेरह सौ वर्ष पश्चात् तक समय-समय पर भ्रनेक भ्राचार्यों द्वारा निर्मित निर्यु क्तियों, वृत्तियों, चूरिएयों एवं भाष्यों श्रादि श्रागमिक साहित्य का श्रध्ययन, निदिध्यासन, श्रवगाहन श्रालोडन-विलोडन तथा ग्रन्तिनिरीक्षण किया। श्रागमों के निदिध्यासन, चिन्तन-मनन से लोंकाशाह ने अनुभव किया कि न केवल शावक-शाविका वर्ग का ही अपितु श्रमण-श्रमणी वर्ग का प्रवाह भी सर्वज्ञप्रणीत आगमों में निर्दिष्ट मुक्तिप्रद अध्या-त्मपथ से नितान्त प्रतिकूल दिशा की स्रोर प्रवाहित हो रहा है। पंच महावतों की दीक्षा ग्रहरा करने वाला एक प्रकार से पूरा का पूरा साधुवर्ग सातशीलत्व के वशी-भूत हो उत्तरोत्तर ग्रधिकाधिक शिथिलाचार के गहन पंकिल गर्त में डूबता चला जा रहा है, परिग्रह के ग्रम्बार में ग्रानखिशख निमग्न हो रहा है। शिथिलाचार के दास बने साधू-साध्वी वर्ग ने ब्रागम-विरोधी ब्राडम्बरपूर्ण भौतिक प्रवृत्तियां चतुर्विध संघ के मानस में प्रचलित-प्रवाहित कर न केवल श्रमणाचार को ही श्रपितु श्रहिसा-प्रधान-दयाप्रारा एवं ग्रध्यात्मपरक जैन धर्म के श्रागमानुसारी विशुद्ध मूल स्वरूप को भी स्रामुल-चलतः परिवर्तित कर विकृत बना दिया है। धर्मधुराधौरेय बने इन द्रव्य परम्परात्रों के शिथिलाचारोन्मुखी आचार्यों एवं श्रमरा-श्रमिरायों के वर्गों ने विषय के प्राणिमात्र के हितंकर तीर्थंकर श्रमण भगवान महावीर द्वारा प्ररूपित-प्रदर्शित कोटि-कोटि सुर्य सम प्रभ जैन धर्म के मूल स्वरूप की ठीक उसी प्रकार की दशा कर दी है, जिस प्रकार की कि काली-काली सघन घनघटाओं के आटोप की ग्रोट में छुपे सूर्य की ।

विश्वकल्या एकारी जैन धर्म के मूल स्वरूप पर छाये बाह्या डम्बर भौतिक कर्मकाण्ड एवं शिथिलाचार के घने काले बादल तुल्य घटाटोप को छिन्न-भिन्न करने का दृढ़ संकल्प लिये लोंकाशाह ने अदम्य साहस एवं शौर्य के साथ वि० सं० १५०६ में आगमानुसारिएरी सर्वागपूर्ण धर्मकान्ति का सूत्रपात किया। एक युगप्रवर्तक महापुरुष में जितने उत्तम गुए अनिवार्य रूपेएर आवश्यक अथवा अपेक्षित होते हैं, वे सब गुएर अपने समय के अनुपम आत्मबली लोंकाशाह में परिस्फुटित एवं विद्युत वेग से विकसित हो चुके थे। उनकी वारगी में अमित ओज एवं अमृतोपम माधुर्य के साथ-साथ प्रवल प्रभाव प्रचुर मात्रा में विद्यमान था। उनकी लेखिनी में अवितथ तथ्य को यथार्थ में यथातथ्य रूपेएर प्रकट करने, प्रतिपादित करने अथवा प्रस्तुत करने की अद्भुत् क्षमता थी। उन्होंने वारगी के साथ-साथ लेखिनी के माध्यम से सर्वजन्य रूपित, सर्वदर्शी द्वारा प्रदिश्वत सिंहमं के आगमानुसारी मूल स्वरूप को जन-जन के समक्ष प्रकट, प्रस्तुत एवं प्रकाशित करना प्रारम्भ किया। उन्होंने एकादशांगी के प्रमुख एवं प्रथम अंग आचारांग तथा सूत्रकृतांग आदि आगमों के आधार पर अपने उपदेशों एवं सर्वज्ञ-सर्वदर्शी श्रमण भगवान् महावीर के अमोघ उपदेशों के आधार

पर गए। घरों द्वारा ग्रिथित आगमों के निचोड़-निष्कर्ष रूप में स्वयं द्वारा उस समय की लोकभाषा में लिखे गये बोलों, प्रश्नों आदि के माध्यम से जन-जन के मन, मस्तिष्क एवं हृदय में इस प्रकार की अटूट आस्था उत्पन्न कर दी कि अहिंसामूलक, दयाप्रधान जैनधर्म में छोटी-बड़ी किसी भी प्रकार की हिंसा के लिये कोई स्थान नहीं है, अश्रुमात्र भी अवकाश नहीं है, अध्यात्मपरक जैनधर्म में द्रव्यार्चन-द्रव्यपूजा आदि के रूप में मूर्तिपूजा एवं बाह्याडम्बर के लिए कहीं कोई किचित्मात्र भी स्थान नहीं है। लोकाशाह ने—

"घम्मो मंगलमुकिट्ठं, ब्रहिसा संजमो तवो।" के श्रनादि शाक्वत ग्रागमिक उद्घोष के साथ सद्धर्म का दिव्यघोष गुंजरित कर श्रायंघरा के इस छोर से उस छोर तक जन-जन के मानस में धर्म-कान्ति की कभी न ट्टने वाली श्रक्षय श्रमर लहर तरंगित कर दी।

लोंकाशाह की लेखिनी और वासी के माध्यम से पंच महात्रतधारी श्रमसों के श्रमगाचार के विश्द्ध मूल शास्त्रीय स्वरूप को, विश्वबन्ध्त्व का पाठ पढ़ाने वाले विश्वधर्म जैन धर्म के सर्वज्ञप्रदर्शित विश्दु ग्रागमिक स्वरूप को सून कर तो लोग तत्कालीन श्रमण-श्रमणी वर्ग में व्याप्त परिग्रह, ग्रारम्भ-समारम्भप्रधान शिथिलाचार के विरुद्ध खुला विद्रोह करने के लिये कटिबद्ध हो गये। परिग्रह के पंक में आकण्ठ निमग्न साध् नामधारी यतिवर्ग के खेमे में लोंकाशाह के शास्त्रसम्मत शंखनाद से भयंकर भूकम्प सा स्रा गया। नामधारी श्रमगों के स्रनेकानेक विभिन्न गच्छों के म्राचार्यों, मठाधीशों एवं श्रीपूज्यों को बहीवट (उपासक गृहस्थ वर्ग के नामों की सूचियों वाली बहियों) से स्वर्ण, रजत, मोती, स्वर्ण तथा रजत से निर्मित पालिकयों, छड़ी, छत्र, चामरों की भेंट ग्रादि के रूप में जो विपूल द्रव्य की बारहों मास ग्रनवरत ग्राय होती थी, उस ग्राय के स्रोत ग्रवरुद्ध होने लगे, शनै: शनै: बन्द होने लगे। अपनी अजस्त्र <mark>ग्राय एवं सुख-सुविधा</mark>ओं में इस प्रकार की श्रप्रत्याशित क्षति से वे लोग तिलमिला उठे। वे सब मिल कर एकजूट हो शाम-दाम-दण्ड-भेद श्रादि की यथेच्छ नीतियां ग्रपनाकर बड़ी ही तत्परता से लोंकाशाह का विरोध करने लगे। वे अहर्निश लोंकाशाह के विरुद्ध छल-प्रपंचपूर्ण षड्यन्त्रों की रचना में निरत रहने लगे।

शिथिलाचारग्रस्त द्रव्य परम्पराग्नों के ग्राचार्यों, साधु-साध्वियों एवं श्रावक-श्राविकाग्नों द्वारा किये गये घोर विरोध, उपसर्गों एवं विघ्न-बाधात्रों से लोंकाशाह किचित्मात्र भी विचलित नहीं हुए। सर्वांगपूर्ण समग्र क्रान्ति के कण्टकाकीर्ण प्रशस्त पथ पर उनके चरण ग्रागमिक उद्धरणों के उद्घोधों के साथ उत्तरोत्तर शत-शत गुरिएत वेग से ग्रागे की ग्रोर ही बढ़ते चले गये। एकमात्र ग्रागमों पर ग्राधारित उनके उपदेशों में, विरोधियों से, प्रभु वीर द्वारा प्रदर्शित प्रशस्त पथ से भटके लोगों से, शिथिलाचार में निमग्न त्यागी वर्ग से उनके द्वारा पूछे गये प्रश्नों में एवं सम्पूर्ण श्रागम साहित्य के श्रवगाहनानन्तर निष्कर्ष श्रथवा निचोड के रूप में निर्मित श्रीर जन-जन के समक्ष प्रस्तूत किये गये सारगिभत ''बोलों'' में ऐसा सद्यःप्रभाव-कारी जादू था कि मुमुक्षुजन उद्वेलित सागर की भांति लोंकाशाह के स्रागमिक उपदेशों को सुनने के लिये चारों स्रोर से उमड़ने स्रौर जैनधर्म के सर्वज्ञप्रगीत स्नागमिक विश्द्ध स्वरूप के प्रगाढ़ निष्ठावान् अनुयायी वनकर लोकाशाह द्वारा सूत्रित समग्र धर्मकान्ति को सशक्त बनाने में सिक्य सहयोग देने लगे। लोंकाशाह ने शिथिलाचार का और धर्म के नाम पर शिथिलाच (रियों द्वारा जैन संघ में प्रचलित किये गये बाह्याडम्बरपूर्ण कर्मकाण्डों एवं भौतिक विधि-विधानों का स्पष्ट शब्दों में डंके की चोट डट कर विरोध करते हुए धर्म के विशुद्ध आगमिक स्वरूप को सुनने-समभने के लिये प्रतिदिन उपस्थित होने वाले जनसमूह को सार रूप में समफाना प्रारम्भ किया कि जिनेष्वर प्रभ द्वारा स्रागमों में प्रदिशत मुक्तिप्रदायी धर्मपथ पर चलने वाला मुनुक्षु ही वस्तुत: सच्चा जैन है । जिनेश्वर भ० महावीर के उपदेशों के आधार पर गराघरों द्वारा स्ब्य ग्रथवा निर्मित ग्रागम ही वस्तुतः प्रत्येक जैन के लिये सर्वोपरि मान्य एवं परम प्रामािशक है। जिनवाशी में, सर्वज्ञप्रशीत स्नायमों में जिनमन्दिर-निर्मारा, प्रतिभा-प्रतिष्ठा, जिनेश्वरों की प्रतिमास्रों में प्राराप्रतिष्ठा करने की विधि, जिनप्रतिमास्रों में प्र⊦एाप्रतिष्ठा का विधान, मूर्तिपूजा, तीर्थयात्रा ग्रीर ग्रपनी-ग्रपनी बाडेबन्दी के उद्देश्य से स्वधर्मीवात्सल्य (सामीवच्छल) के नाम पर, प्रतिष्ठा ग्रादि महोत्सवों के प्रसंग में एकत्रित लोगों को दीनारें ग्रादि बहुमूल्य वस्तुएं प्रीतिदान के रूप में देने का न तो कहीं कोई विधान ही है और न नाममात्र के लिये भी उल्लेख तक ही । श्रागंमों के मूल उद्धरएा जिज्ञासु श्रोताश्रों के समक्ष प्रस्तृत करते हुए लोंकाशाह ने उन्हें बताया कि तीर्थप्रवर्तनकाल में आयर्विर्त के किसी भी नगर, ग्राम प्रथवा स्थान में कहीं भी जिनमन्दिरों का, जिनचैत्यों एवं जिनप्रतिमात्रों का ग्रस्तित्व तक नहीं था । यदि भ० महावीर के समय में जिनेश्वरों के चैत्य-जिनमन्दिर होते तो प्रभु महावीर यक्षों के चैत्यों-यक्षायतनों की ही भांति ग्रथवा यक्षायतनों के स्थान पर कभी न कभी किसी न किसी जिनमन्दिर में भी ठहरते ग्रौर साधु, साध्वी, श्रावक, श्राविका रूपो चतुर्विध संघ को प्रतिमावन्दन, गहस्थ वर्ग को चैत्य-जिनमन्दिर-जिनप्रासाद, उनमें प्रतिमाश्रों की प्रतिस्थापना, निरंजन-निराकार, शुद्ध, बुद्ध, मुक्त जिनेश्वरों की मूर्तियों में श्रक्षय-ग्रव्याबाध-अव्यय-ग्रनन्त-शाक्वत सुख्धाम शिवधाम में विराजमान जिनेक्वरों के प्रासों की प्रतिष्ठा करने के मन्त्र-तन्त्र, विधि-विधान 'जिनप्रतिमा जिनसारखी' बनाने की विधि एवं उनकी इस प्रकार प्राराप्तिष्ठित प्रतिमाधों की पत्र, पुष्पं, फल, तोय, धूप, दीप, नैवेद्य ग्रादि से द्रव्यार्चन, द्रव्यपूजा ग्रादि का स्पष्ट शब्दों में प्रभु महाबीर ग्रवश्यमेव उपदेण देते ।

इस सम्बन्ध में आगमिक शाक्वत सत्य पर प्रकाश डालते हुए धर्मोद्धारक लोकाशाह ने अपने उपदेशों में जन-जन के समक्ष कहा—"केवलज्ञान केवलदर्शन के प्रकट होने के अनन्तर भवताप से संत्रस्त-संतप्त संसारी प्राणियों की दारुए। दु:लपूर्ण दयनीय दशा पर द्रवित हो प्रत्येक तीर्थंकर ने प्राशामात्र के हित के लिये देशा कर प्रवचन फरमाये । उन प्रवचनों में प्रत्येक तीर्थंकर ने जन्म, जरा, ग्राधि, व्याघि प्रादि दु: लों से सदा-सर्वदा के लिये मुक्ति प्राप्त करने के सभी उपायों पर प्रकाश डाल कर संसारी प्रारिएयों को मुक्ति का प्रशस्त पथ प्रदर्शित किया। समय-समय पर हुए प्रत्येक तीर्यंकर के गराधरों ने प्रपने तीर्थेश्वर के उन प्रवचनों के **श्राधार पर द्वादशांगी ग्रपर नाम गर्गिपिटक की रचना की । भवपाश को काट कर** शुद्ध-बुद्ध-मुक्त होने के जितने भी उपाय, साधन, भाव प्रथवा कार्य हो सकते हैं, उन सब पर प्रत्येक सर्वज, सर्वदर्शी तीर्थंकर ने अपने-अपने धर्मतीर्थं की स्थापना के समय पूर्ण प्रकाश डाला श्रीर उनके गराघरों ने उन सब भावों, उपायों, साधनों श्रथवा कार्यों को विशव रूप से द्वादशांगी में दृब्ध कर सहस्रों सहस्र भावी पीढ़ियों के लिये मुक्ति के प्रशस्त पथ को प्रकाशमान रखने का अमर कार्य सम्पन्न किया। किस-किस प्रकार की साधना द्वारा, किन-किन उपायों एवं कार्यों अथवा साधनों हारा भवभ्रमए। से, भवताप से छ्टकारा, संसार के सभी प्रकार के दु:खों का मूलतः अन्त कर अनन्त-अक्षय-अव्याबाध-शाश्वत शिवसूख प्राप्त किया जा सकता है, उन सब उपायों को द्वादशांगी में समाविष्ट किया गया है, उन उपायों में से किसी एक भी उपाय को द्वादशांगी में छोडा नहीं गया है।"

"अनादि अतीत के तीर्थंकरों की ही मांति श्रमण भगवान महावीर ने भी केवल्योपलब्धि के अनन्तर"—"सब्ब जग-जीव रक्खण-दयट्ठयाए भगवया पावयण सुकहियं" द्वादणांगी के दशम श्रंग प्रश्नव्याकरणसूत्र (द्वितीय भाग, प्रथम संवर द्वार) के इस ग्रागम वचन के अनुसार भवतापसंतप्त संसारी प्राणियों पर दया कर उनकी रक्षा के लिये, श्रथाह दुःखसागर संसार से उनका उद्धार करने के लिये धर्मतीर्थं की स्थापना करते हुए प्रवचन फरमाये (कहे), जिनमें मुक्ति प्राप्ति के सभी उपायों, कार्यों, भावों श्रथवा साधनों पर प्रभु ने पूर्ण रूप से प्रकाण डाला। प्रभु महावीर के उन प्रवचनों के आधार पर गौतम आदि ग्यारह गराधरों ने "गिण-पिटक के नाम से अभिहित की जाने वाली द्वादशांगी को दृब्ध किया।"

"सभी तीर्थंकरों के प्रवचनों में जीवादि मूल भावों की समानता एवं एकरूपता रहती है, इसी कारण—इच्चेइयं दुवालसंगं गिरणिष्डगं न कयाई नासी, न कयाई न भवंद, न कयाई न भविस्सइ, भूवि च भवंद य भविस्सइ य, धुवे, निग्रण, सासण, अव्वण, अव्वण, अविद्रुण निच्चे"—द्वादशांगी के चतुर्थ ग्रंग समवायांग (सूत्र १८५) के इस सूत्र के अनुसार द्वादशांगी को अनाद्यनन्त-शाश्वन माना गया है। "इच्चेइयं दुवालसंगं गिरणिषडमं बुच्छित्तिनयट्ठाण साइयं सपज्जविसयं, अवु-चिछित्तिनयट्ठाण अरणाइयं अपज्जविसयं"—नन्दीसूत्र (सूत्र ४२) के इस उल्लेखानुसार पांच भरत तथा पांच एरवत इन दश क्षेत्रों में समय-समय पर श्रंगशास्त्रों के विच्छेद श्रौर तीर्थंकरकाल में इनकी रचना के कारण सादि सपर्यवसित तथा पांच महाविदेह

क्षेत्रों में शाक्वत रूप से विद्यमान रहने के कारण ग्रनादि ग्रपर्यवसित माना गया है।"

लोंकाशाह ने जैनधर्मावलिम्बयों के समक्ष इस तथ्य को रखा कि ग्रागमों में इस प्रकार ग्रनादि एवं ग्रनन्त मानी गयी द्वादशांगी में जिनमन्दिर के निर्माग, जिनेश्वरों की मूर्ति की प्रतिष्ठा-ग्रची-पूजा, तीर्थयात्रा ग्रादि का कहीं नाम-मात्र के लिये भी उल्लेख नहीं है। ग्रतीत की ग्रनन्त चौवीसियों एवं प्रवर्तमान ग्रवसिंपगी काल की चौबीसी के किसी भी तीर्थंकर प्रभु ने ग्रपने प्रवचनों में कभी इस प्रकार का उपदेश नहीं दिया कि जिनमन्दिर निर्माग, जिनप्रतिमापूजा, जिनप्रतिमाप्रतिष्ठा ग्रथवा जिनप्रतिमा के वन्दन से प्रागी को मोक्ष की प्राप्त होती है। वर्तमान में उपलब्ध एकादशांगी में एक भी इस प्रकार का उल्लेख दिष्टगोचर नहीं होता, जिसमें गग्रधर, श्रमण ग्रथवा श्रमगीवर्ग के लिये जिनप्रतिमा के वन्दन का, ग्रानन्द ग्रादि किसी भी श्रावकोत्तम एवं श्रावक-श्राविका ग्रादि गृहस्थ वर्ग के लिये जिनमन्दिर निर्माग, जिनप्रतिमा-प्रतिष्ठा, जिनप्रतिमापूजा का विधान ग्रथवा उपदेश किया गया हो, किसी भी साधक वा श्रावकोत्तम ने चैत्य-निर्माग, प्रतिमानिर्माग, प्रतिमा पूजा ग्रादि में से किसी एक भी कार्य का निष्पादन किया हो।

श्रीमद्भगवद्गीता में तो स्पन्ट रूप से कहा गया है -

पत्रं पुष्पं फलं तोयं, यो मे भक्त्या प्रयच्छति । तदहं भक्त्युपहृतमश्नामि प्रयतात्मनः ॥२६ स्र० ६॥

यदि जैन धर्म में जल, फल, पत्र पुष्पादि से प्रतिमा के पूजन, प्रतिमा की प्रतिष्ठा, तीर्थयात्रा, तीर्थवन्दन, चैत्यनिर्माण ग्रादि के लिये मुक्ति के साधन के रूप में स्थान होता तो कहीं न कहीं प्रभु महावीर ग्रपने प्रवचनों में तथा गराधर जगद्गुरु श्रमण भ० महावीर के प्रवचनों के ग्राधार पर निर्मित द्वादशांगी के किसी भी ग्रंगशास्त्र में निर्देश ग्रथवा उल्लेख ग्रवश्यमेव करते। गरिणपिटक में इस प्रकार के उल्लेख के ग्रभाव से यही सिद्ध होता है कि ग्रनादि ग्रनन्त-शाश्वत गरिणपिटक में, जिनेश्वर द्वारा प्रतिष्ठापित धर्मतीर्थ के विधि-विधानों में द्रव्यपूजा, द्रव्याचना, मन्दिर-मूर्तिनिर्माण ग्रादि के लिये कोई लवलेश मात्र भी स्थान नहीं है।"

"त्रिकालवर्ती भावों को हस्तामलकवत् युगपद् जानने देखने वाले जगत्त्राता जिनेश्वरों से यह आत्यन्तिक महत्व का तथ्य छुपा रह गया हो कि जिनमन्दिरों के निर्माण, प्रतिमापूजा, जिनप्रतिमा-वन्दन आदि के माध्यम से भी प्राणी सब दुःखों का अन्त कर मुक्ति प्राप्त कर सकता है और इस तथ्य को पश्चाद्वर्ती आचार्यों ने विलुप्त चतुर्दश पूर्वों में से खोज कर चूर्णियों, निर्यु क्तियों, भाष्यों, वृक्तियों अथवा प्रतिष्ठा-विधियों में प्रकट किया हो, इस प्रकार की कल्पना तो नितान्त मिथ्याभिनिवेशाभि-भूत प्रवचनोड्डाहक ही कर सकता है।" लोंकाशाह ने अपने उपदेशों, बोलों, प्रश्नों

श्रादि के माध्यम से श्रागमों के श्रनेकानेक उद्धरएगों-प्रमाएगों को प्रस्तुत कर जन-जन के समक्ष एतद्विषयक वास्तविकता को प्रकट करते हुए कहा—"वस्तुस्थित यह है कि श्रागमों में इस प्रकार का कहीं कोई किचित्मात्र भी उल्लेख नहीं है। नितान्त श्रध्यात्मवादी जैनधर्म में बाह्याडम्बरपूर्ण भौतिक विधिविधानों, चैत्यनिर्माण, प्रतिमापूजा, तीर्थयात्रा श्रादि का समावेश वीर निर्वाण के श्रनन्तर श्रनेक शताब्दियों पश्चात् नियतिनवासी-चैत्यवासी मठाधीशों द्वारा किया गया है। अपनी कपोल कल्पना के श्राधार पर जैन धर्मसंघ में धर्म के नाम पर प्रविष्ट किये गये श्राडम्बर-पूर्ण भौतिक विधि-विधानों को परम्परागत सिद्ध करने के उद्देश्य से चैत्यवासियों द्वारा निगमोपनिषदों की रचनाएं की गई। उन निगमोपनिषदों की गहरी छाप निर्यु क्तियों, वृत्तियों, चूर्णियों एवं भाष्यों पर स्पष्टतः दिष्टगोचर होती है। इसी कारण किसी भी सच्चे जैन के लिये निगमोपनिषदों की भाति निर्यु क्तियां, वृत्तियां, चूर्णियां श्रीर भाष्य श्रक्षरशः मान्य नहीं हैं। जैन मात्र के लिये जिनोपदिष्ट केवल श्रागम ही मान्य हैं, न कि सम्पूर्ण पंचांगी।

लोंकाशाह के श्रथाह श्रागमज्ञान ने एवं श्रागमों के श्राधार पर दिये गये उनके उपदेशों ने लोगों को प्रभावित किया भीर लाखों की संख्या में जैन धर्मावलम्बी प्रबुद्ध हो अपने शिथिलाचारी कुलंगुरुओं, ग्रागमविरुद्ध ग्राचरण करने वाले परिग्रही म्राचार्यों एवं मठाधीशों से म्रपना दामन छुड़ा लोंकाशाह द्वारा प्रदर्शित विश्**द्ध म्राग**मिक पथ के पथिक बन गये। सम्पूर्ण गुजरात, मारवाड़, मेवाड़, ढुँढाड़ श्रीर उत्तरप्रदेश में श्रागरा तक के नगरों एवं ग्रामों के जैन धर्मावलम्बी सत्पथप्रदर्शक धर्मप्राए लोंकाशाह को मसीहा त्ल्य अपना सच्चा हितेषी मानते हुए उनके द्वारा प्रदर्शित श्रागमिक मूल जैन धर्म के अनुयायी बन गये। अर्थलोलूप, परिग्रही यतीवर्ग श्रीर शिथिलाचार में ग्राकण्ठ निमग्न साधु नामधारी वर्ग को लोकाशाह द्वारा प्रारम्भ की गई धर्मकान्ति से सभी भांति की अपूरसीय क्षति हुई। उनकी पूजा, प्रतिष्ठा ग्रौर ग्राय बड़ी तीव्र गति से उत्तरोत्तर घटते ही गये। इस प्रकार का वर्ग लोंकाशाह का भयंकर शत्रु बन गया। इस निहितस्वार्थ वाले शिथिलाचारी वर्ग ने अपनी एड़ी से चोटी तक की शक्ति लगाकर लोंकाशाह के विरुद्ध अनेक प्रकार के षड्यन्त्र किये, लोंकाशाह की श्रोर उमड़े जन-मानस के प्रवाह को उनके विरुद्ध प्रवाहित करने के कुत्सित-दूषित उद्देश्य से उनकी विशुद्ध आगमिक मान्यताओं के सम्बन्ध में अपनी कपोलकल्पना का आश्रय ले अनेक प्रकार की लाविशायां, छन्द आदि बना कर अन्धाधुन्ध बेसिरपंर का प्रचार-प्रसार करना प्रारम्भ किया। किन्तू विरोधियों के इस प्रकार के मिथ्या ग्रभियान के उपरान्त भी लोंकाशाह द्वारा पुनः प्रकाश में लाये गये घर्म के विशुद्ध रूप स्वरूप को श्रंगीकार करने वालों की संख्या उत्तरोत्तर श्रीभ-वृद्ध होती ही गई । विक्रम संवत् १५३० से पर्याप्त समय पूर्व ही गुजरात से लेकर श्रागरातक का क्षेत्र लोंकाशाह के प्रभाव में श्रा चुका था श्रीर वहां लोंकाशाह के अनुयायी बहुसंख्यक की कोटि में आ चुके थे। केवल यही नहीं, शिथिलाचारग्रस्त

द्रव्य परम्पराम्नों के मनेक साधु भी लोंकाशाह के म्रागमिक उपदेशों से, लोंकाशाह के म्रथाह मागमिक ज्ञान तथा म्रागमों के म्रवगाहन के म्रनन्तर उनके द्वारा किये गये ५८ बोलों, ३४ बोलों, १३ प्रश्नों एवं परम्परा विषयक सारगित प्रश्नों से प्रभावित हो लोंकाशाह के मृत्यायी बन गये मौर लोंकाशाह द्वारा सृत्रित धर्मकान्ति का खुलकर स्थान-स्थान पर डंके की चोट से प्रचार-प्रसार करने तथा लोगों को म्रधिकाधिक संख्या में लोंकाशाह का मृत्यायी बनाने लगे। लोंकाशाह द्वारा प्रारम्भ की गई धर्मकान्ति पर पूर्ण प्रकाश डाबाने वाला म्रधिकांश साहित्य यद्यपि निहितस्वार्थ वाली द्रव्य-परम्पराम्नों के मृत्यायियों द्वारा नष्ट कर दिया गया तथापि लोंकाशाह के विरोधीद्वारा वि० सं० १५३० में निर्मित एक ऐतिहासिक कृति भ्राज भी उपलब्ध है। लोंकाशाह द्वारा जिस म्रभिनव धर्मकान्ति का वि० सं० १५०८ में सूत्रपात किया गया वह विक्रम संवत् १५३० से पूर्व ही सफल हो चुकी थी भ्रौर भारतवर्ष के एक सुविशाल भाग में लोंकाशाह के अनुयायियों की संख्या उल्लेखनीय रूप में म्रभिवृद्ध हो चुकी थी। इन सब तथ्यों पर प्रकाश डालने वाली वह वि० सं० १५३० की ऐतिहासिक कृति "लु कामत प्रतिबोध कुलक" है।

तदनन्तर लोंकाशाह के ३४ बोल, लोंकाशाह के ४८ बोल और लोंकाशाह द्वारा शिथिलाचारियों अथवा द्रव्यपरम्पराओं के कर्णधारों से पूछे गये १३ प्रश्नों को भी यहां यथा स्थान यथावत् रूपेगा उद्धृत किया जा रहा है।

महान् धर्मोद्धारक लोंकाशाह ने आगमों के अनुसार सर्वज्ञप्रणीत जैन घर्म के वास्तविक स्वरूप का उपदेश देकर जिनमती के नाम से जिस परम्परा का प्रचार-प्रसार किया था वह विक्रम सम्वत् १५३० से पूर्व ही दूर-दूर के प्रदेशों में बहुजन सम्मत एवं लोकप्रिय हो गई थी। इस बात का प्रमाण भी विक्रम सम्वत् १५३० की "लुंका मत प्रतिबोध कुलक" नाम की इस प्रति से मिलता है।

'लुं कामत प्रतिबोध कुलक' सम्वत् १५३० विक्रमीय की रचना हैं, जिसकी हस्तिलिखित प्रतिलिपि लालभाई दलपतभाई इण्डियोलोजिकल इन्स्टीट्यूट, ग्रहमदा-बाद के पास प्रति संख्या ५८३७ पर विद्यमान है। इसे यहां यथावत् प्रस्तुत किया , जा रहा है:—

> अथ लुंकामत प्रतिबोध कुलक "।। द०।। श्रों नमः सिद्धं।।

गोयम गराहर पहिलुं नमी, राग रोस दोइ हरिइं दमी।
कुवासना निवाररा हेतु, केता केता कहूं संकेत ॥१॥
ग्रनन्त जीव जिन भवन करावि, ग्रनन्त जीव जिन बिंब भरावि।
ग्रनन्त जीव जिनवर पूजे वि, ग्रनन्त जीव जिन जात्र करे वि॥२॥

अनन्त जीव पहुंता निरवािएा, साहमी वच्छल तराइ प्रमािए। सामायिक प्रमुखि इं इम सही, एय बात सिरि न्नागमि कही ।।३।। इम जारिए सुश्रावक संत, यथा शक्ति केता पुण्यवन्त । पुण्यकाज ए सवि म्राचर्इ, लाधउ जनम ते सफलु करई ।।४।। हरष कीरति पणि जि पण्यास, तेह नइ फडीउ बडु बरांस। घंधूंकीया कहाविइं मूलि, घंधूंकूं धुरि कीधुं धुलि ॥४॥ संवत पनरह तीस वासि, तिहां ठाई तेगाई चुमासि । त्रिण्िए चारि तिहां लागट रहइ, धर्म विचारत् इच्छां कहइ ।।६।। गुरू नुमानइ न वि आदेस, वलावतां मनि आए।इ रेस । केता करइं तेहनुं पखउं, तिरगइं हऊउं श्रति रखरखुं ।।७।। गुरु सरिसी तिराइं मंडी वेढि, गच्छ मांहि परिए को नहीं मेढि। तििए। ते हुऊउ ग्रति उदंप, न विमानइ ते केहनी चंप ।।८।। जिसा पूजा जिसाहर जिसा बिब, ऊथापइ नइ करइं विडंब। न वि मानइ तीरथ नी जात्र, नवि मानइ तीरथ पात्र ।।६।। साहमी वच्छल नहीं न वि दान, रात्री भोजन रात्री ध्यान । सामाइक नु नहीं उच्चार, ए हवा मांडिया तेिए। विचार ।।१०।। लुंका मानी थापइ रीति, ते नवि बइसइ डाहां वीति । घरणे जरणे ते अंधो ली उ, तिहां हुं तुं बाहिरि घोलीउ ॥११॥ ऊदाली लीधु परिवार, सघलु साधु करइ इकसार मन भितरि म्राएाइ विषवाद, तु ऊत रीउ तेहनु नाद ।।१२।। पाटिंग पुहुतुं माया करइ, माधव मुख्य अनइ अनुसरइ । जिन पूजा नइ मानइ दान, पिएा पामे व ग्रन्तह पान ।।१३।। वांदिउ धर्मलाभ निव कहइ, पच्चक्खारा तुन वि सद्दहइ। ए निव मानइ भावह यती, दीस इ पूरू लुकामती ।।१४।। जां लग दुप्पसह भ्रायरीभ्र, ता लगइ होसिइ दीक्षा खरी। तो लगइ पंच विध् ग्राचार, तां लगइ चउविह संघ विचार ॥१५॥ जिनवारगी ए मनि मं निव धरइ, नव नव पाषंड मुखि उचरइ। तेह नइ लागुएहवु वेघ, दीक्षा देतां करइ निषेघ ।।१६॥ केता श्रावक एहवा जांसा, तो ही तेह नुं करइ बखासा। चारित्री नी निंदा करइ, तीराइं पापिइं पोतुं भरइ ।।१७॥ भाग्य योगि लाभइ जिति घम्में, तेह तरा निव जाराइ मर्म। तरतम योगि अछइ यतिवारा, के के मंभल के के खरा ॥१८॥ यथा योगि जांग्री ते नमउ, भूल्या भूतलि कां तम्हि भमु। हित बुद्धिइं ए दीजइ सीख, ते हू मानइ चित्ति कुसीष ॥१६॥

करम विवर जां लगइ नवि होइ, तां लगइ हीया सरिसिऊं जोइ। भला भलेरा भूला घर्गुं, वचन न मानिउं डाहा तर्गुं ॥२०॥ इक जम्मालि बीज् गोसाल, त्रीज् माहिल ग्रति चुसाल । विशेष विचार करेतां पडया, निविड किम ते गाढा नड्या ॥२१॥ केती बात अनेरा तसीं, शीष न मांनी जिसावर तसीं। निविड कर्म नुं ए ग्रहिनांस, जाति वाड्या न वि मृंकइ मारा ॥२२॥ कुलबालू रिषि मानिइं रलिङ, मागधि का गर्गिका नइ मिलिङ । थुलिभद्र नुं स्पर्धा कारि, मान ग्रंगइ कौशा घर बारि।।२३।। मान श्रह्मइ ए मोटउ दोष, तेइ थिकी उपज्जइ रोष। रोषइं जीव हुइ ग्रति भ्रांत, **हरख कीरति नक्लुं दृष्टान्त** ॥२४॥ मान त्यजी जे गृरु अनुसरइ, तेहनी शिक्ष्या दीधो करइ। ते सुसाध सुश्रावक जाएि।, निश्चिइं निरमल गुरा नी षाएि।।२५।। भद्रबाहु गुरुय गुराधार, चवदह पूरव ना भंडार। श्रुत केवलि जे कहीया सही, एय बात तु एतइ रही ।।२६।। तेहन् वचन न मानइ रती, ग्रक्षर खंड्या लुंकामती। तेह नूं कीजइ किसिउं वखारा, हेया सरि खिउं जोंउ जारा ।।२७।। श्री सिद्धान्त जागा इम कहंई, धन्य हं धुरि ते श्रासण लहई। जिएावर वाएी जे म्राचरइं, पूरब मुनिवर सवि ऊ धर इ।।२८।। वीजा धन्य तु ते पिए। जारिए, भिराया जिरए वारी जारी रुए। जुरिएया। कारिए लगइ ते न सकइ करी, उपदेसइ पिए जाएरी खरी ।।२६।। त्रीजा धन्य तु ते वस्याििंग, जिरावर वागी सांची जािशा। करतां नइ जे दिइं बहुमान, किसिउ न ऋाएाइ मनि ऋभिमान ॥३०॥ चउथय धन्य तु त्रिण्शिकि चियारि, हीया सरसिंउं जोइ विचारि । करतां नु नवि बोलइ दोष, मनि मानइ गाढउ संतोष ।।३१।। धन्य तर्गा ए चियारि प्रकार, कहिया श्रागमि जाणे सार। हरख कीरति न वि एक इ छबइ, कंह कवीसर केतुं कवइ।।३२।। जीव श्रछइ श्रनादि श्रनंत, श्रांबा लींब तरगू हष्टांत । इम जार्गी ए संगति त्यज्, स्गुरु तर्गा पय भवि-भवि भजउ ॥३३॥

# इति लुंका मत प्रतिबोध कुलकं।।

श्रपनी वि० सं० १५३० की कृति "लुंका मत प्रति बोध कुलक" में कुलक-कार ने ग्रपनी आंखों देखे लोंकागच्छ के सर्वव्यापी वर्चस्व पर श्रपने ग्रान्तरिक शोकोद्गार ग्रभिव्यक्त करते हुए जो लिखा है, उसका सारांश इस प्रकार है :—

"जिन भवनों का निर्माए। जिन बिम्बों की प्रतिष्ठाएं, जिनेश्वरों की प्रति-माग्रों को पूजा ग्रौर जिनेश्वरों के मन्दिरों से मंडित तीर्थ-स्थलों की यात्राएं कर तया स्वधर्मी वात्सल्य के प्रभावनाकारी कार्य कर ग्रनन्तानन्त जीव निर्वाण को प्राप्त हो गये किन्तु हर्षकीत्ति नामक पंन्यास को ऐसी कुमति उपजी कि उसने धून्धु-किया नामक नगर में चातुर्मासावास कर उस धुन्धुकू नगर की कीर्त्ति को घूलि में मिला दिया। वि० सं० १५३० में उसने धन्ध्किया नगर में चातुमीस किया। उसको वहां उसके पक्षधर तीन चार प्रमुख व्यक्ति मिल गये जो उसकी प्रत्येक बात का समर्थन करने में तत्पर रहते थे। वह हर्षकीर्त्ति न तो गुरु को मानता है भीर न गुरु के आदेश को ही। यदि कोई उसे सच्ची बात कहता है तो वह उस पर ऋद हो जाता है। इस कारएा अधिकांश लोग उसी के पक्ष का समर्थन करते हैं। यद्यपि वह किसी भी गच्छ की मर्यादा का पालन नहीं करता तथापि उसने वहां एक महान् धर्माचार्य जैसा अपना प्रभाव जमा लिया। इस कारएा वह अपनी इच्छानुसार उपदेश देने लगा और उसे किसी से किसी प्रकार की शंका न रही । वह जिनपूजा का डटकर विरोध करने में किसी भी प्रकार की कमी नहीं रखता। न तो वह तीर्थ यात्रा को मानता है ग्रौर न तीर्थ को ही। उसका स्वधर्मी वात्सल्य में, दान में, कोई विश्वास नहीं है। रात्रि भोजन का विरोध नहीं करता। रात्रि में ध्यान करने का अथवा सामायिक करने का कोई उपदेश नहीं देता। इस प्रकार उसने लूंकामत की सभी मान्यताओं की पूरी तरह से इस नगर में प्रतिष्ठापना कर दी है। उसने समस्त जनमत को अपनी स्रोर स्रोकषित कर लिया है। उसने बहुत बड़ी संख्या में लोगों की ग्रास्थाग्रों को घंघोल डाला है-हिला डाला है-फर्के भोर डाला है। इस प्रकार उसने अपने चारों श्रोर अपने अनुयायियों का परिवार बढ़ा लिया है। धंधुका में वैठे-बैठे ही उसने बाहर के लोगों के मानस में भी लुकामत की मान्यताओं को घोल दिया है। चातुर्मास समाप्त करने के पश्चात् वह पाटन नगर में पहुंचा। वहां भी उसने अपना माया जाल फैलाया। वहां के अनेक संघ प्रमुखों को अपना अनुयायी बना लिया। बड़े आश्चर्य की बात है कि वह जिनेश्वर भगवान की पूजा का ग्रौर दान का डट कर विरोध करता है, फिर भी उसे मधुकरी में ग्राहार ग्रौर पानी यथेप्सित मिल जाता है। वन्दन करने वाले को वह धर्म लाभ नहीं कहता। प्रत्याख्यान में भी उसकी कोई श्रद्धा नहीं है। वह भाव यतियों को नहीं मानता। केवल पूर्णरूपेरण लुंकामति दिष्टगोचर होता है ।"

"प्रबल पूष्योदय से ही भव्य प्रांगी को श्रमग् धर्म की प्राप्ति होती है। पर यह हर्षकीति इस मर्म को नहीं जानता । साधुग्रों में भी चारित्र का व श्रमगाचार का न्यूनाधिक तारतम्य होना स्वाभाविक ही है, किन्तु यह तो प्रत्येक चारित्री की निन्दा करता है स्रौर स्रपने पाप का घड़ा भरता है। साधुस्रों में स्रनेक कठोर चारित्र का पालन करने वाले, तो ग्रनेक उनसे कुछ न्यून भी होते हैं। पर उन्हें यथा-योग्य समभकर नमन करना प्रत्येक भव्य का कर्त्तव्य है । किन्तू इस प्रकार की

उसे कोई शिक्षा दे तो इस शिक्षा को भी वह कुशिक्षा मानता है। जब तक दुष्कर्म का प्रभाव रहता है अच्छी शिक्षा भी बुरी प्रतीत होती है। जमालि, गोशालक भौर गोष्ठा माहिल को ही देख लिया जाय । दुष्कर्म के प्रभाव से उन्होंने भगवान् महावीर की शिक्षा को भी नहीं माना। यह हर्षकीत्ति उनका नव्य इष्टान्त है। इस लुकामतियों की कहां तक बात कही जाय। इन्होंने तो चतुर्दश पूर्वधर श्रुतकेवली भद्रबाहु के वचनों को भी खंडित कर दिया । जो जिनेश्वर की वासी का अक्षरशः पालन करते हैं वे प्रथम श्रेग्री के धन्य प्राणी हैं। दूसरी श्रेग्री के धन्य वे लोग हैं जो कारएवश वीतराग की वास्मी का ग्रक्षरशः तो पालन नहीं कर सकते किन्तु उसे अवितथ समक्षकर उसी के अनुसार उपदेश करते हैं। धन्य भव्यों की तीसरी श्रेग्री में वे लोग ग्राते हैं जो जिनेश्वर की वाग्री को ग्रक्षरश: सत्य समभते हुए स्वयं उसका पालन न कर सकने के अनन्तर भी उसका पालन करने वाले महा-पुरुषों के प्रति सम्मान प्रकट करते हैं स्रौर पुरुषों की चौथी श्रेगी में वे लोग स्राते हैं जो जिनेश्वर की वासी का, जिनेश्वर के आदेश का पालन करने वाले पुरुषों को किसी प्रकार का दोष नहीं देते । आगम में इन चार प्रकार के प्रास्मियों को धन्य माना गया है किन्तु यह लोंकामत का उपदेश करने वाला हर्षकीर्ति तो इन चारों में से किसी भी श्रेगी में नहीं श्राता। जो पानी ग्राम्न वृक्ष को दिया जाता है वही पानी नीम वृक्ष को भी मिलता है। किन्तु ग्राम मीठा ग्रीर निम्बोली कड़वी होती है। इस दृष्टान्त को ध्यान में रखते हुए हर्षकीर्त्ति की मांति के लोकामितयों की संगति त्यागो श्रौर सद्गुरुश्रों की सेवा करो।"

इस कुलक में उल्लिखित विवरगों से निम्नलिखित तथ्य प्रकाश में आते हैं:---

- १. विकम सम्वत् १५३० में लोकाशाह द्वारा प्रकाश में लाया हुआ जैन धर्म का मूल स्वरूप धुन्धुका एवं पाटन स्नादि क्षेत्रों में अत्यधिक लोकप्रिय हो चुका था। दूर-दूर तक प्रमृत हो गया था।
- इसमें उल्लिखित हर्षकी ति द्वारा किये गये लोंकामत के प्रचार के विवरण से यह प्रकट होता है कि तत्कालीन विभिन्न परम्पराश्रों के श्रमण भी जैन धर्म संघ में शताब्दियों से घर की हुई विकृतियों, बाह्याडम्बरों एवं ग्रनागिमक मान्यताश्रों का विरोध करने ग्रौर लोंकाशाह द्वारा प्रकाशित सत्य मार्ग का ग्रनुसरण करने के लिए कटिबद्ध हो गये थे।
- लोंकाशाह द्वारा प्रकाश में लाये हुए विशुद्ध आगमिक धर्म की स्रोर जनमत इतना स्रधिक साकिषत हो चुका था कि द्रव्य परम्परास्रों के साधुस्रों की बात तक सुनने के लिए कोई तैयार नहीं था।

# लोंकाशाह नये मत के नहीं किन्तु धर्मोद्धारक क्रान्ति के प्रवर्तक

महान् धर्मोद्धारक लोंकाशाह ने श्रमण भगवान् महावीर के धर्म संघ में व्याप्त विकृतियों, बाह्याडम्बरों, अनागमिक मान्यताओं एवं शिथिलाचार के विरुद्ध कान्ति का उद्घोष कर विक्रम सम्वत् १५०८ में सर्वज्ञप्रणीत आगमों के अनुसार जैनधर्म के मूलभूत सिद्धान्तों का उपदेश देना प्रारम्भ कर दिया था। यह तथ्य तो सर्वमान्य है। तपागच्छ पट्टावली में इस तथ्य की निम्नलिखित वाक्य से पुष्टि की गई है:—

"तदानी च लु काल्याल्लेखकात् वि. ग्रष्टाधिक पंचदश<mark>शत् १५०</mark>८ वर्षे जिनप्रतिमोत्थापनपरं लुंकामतं प्रवृत्तम् ।"<sup>९</sup>

पट्टावली सारोद्धार में भी "तदानीं लुंकाख्यात् लेखकात् सम्वत् १५०८ वर्षे श्री जिनप्रतिमोत्थापनपरं लुंकामतं प्रवृत्तम्।" के उल्लेख से भी इसी तथ्य की पुष्टि होती है कि विक्रम सम्वत् १५०८ में लोंकाशाह ने लुंकामत का प्रचार करना प्रारम्भ किया।

शताब्दियों से जैन धर्मावलम्बियों के न केवल मानस में ही अपितु रोम-रोम में घर की हुई अनागमिक मान्यताओं के विरोध में आगम प्रतिपादित मूल मान्यतात्रों का प्रचार करने वाला एवं उपदेश देने वाला व्यक्ति कितना साहसी, कैसा विशिष्ट प्रतिभाग्रों का धनी ग्रौर ग्रागम मर्मज्ञ होगा इसका अनुमान साधारण से साधारण पूर्वाभिनिवेष विमुक्त तटस्थ व्यक्ति सहज ही लगा सकता है। इस अनुमान से यही निष्कर्ष निकलता है कि विकम सम्वत् १५०८ में जैन धर्म के प्रागमिक स्वरूप का उपदेश करने वाले महान् धर्मोद्धारक लोंकाशाह ने न केवल ग्रागमों का ही ग्रपितु ग्रनागमिक मान्यताग्रों के मूल स्रोत सम्पूर्ण जैन वांग्मय का भी तलस्वर्शी ज्ञान प्राप्त कर लिया था। बिना सभी ग्रागमों का, निर्यु क्तियों, भाष्यों, चूरिएयों, अवचूरिएयों एवं टीकाओं आदि का तलस्पर्शी अध्ययन किये लोंकाशाह न तो विशुद्ध आगमिक धर्म का उपदेश करने का साहस कर पाते, न कोई उनकी बात सुनता और न वे द्रव्य परम्पराग्नों के प्रकांड पंडित सूरियों के समक्ष एक क्षरा भी टिक ही पाते। इससे यही प्रकट होता है कि लोंकाशाह द्वारा विक्रम सम्वत् १५०८ में जिस धर्म कान्ति का सूत्रपात किया गया, वह शब्द की गति से भारत के विभिन्न सुदूरस्थ प्रदेशों में व्याप्त हो गई, लोंकाशाह के आगमपरक उपदेशों को सूनने के लिये धर्म-निष्ठ व्यक्ति उद्वेलित सागर की तरह उमड़ पड़े श्रीर स्वल्प काल में ही लोकाशाह द्वारा शताब्दियों के अनन्तर प्रकाश में लाया हुआ जैन धर्म

१. पट्टावली समुच्चय, प्रथम भाग, पृष्ठ ६७

चही — पृष्ठ १५७

का विशुद्ध स्वरूप न केवल लोकप्रिय ही हो गया श्रपितु जन-जन के लिये श्रनुकर-राीय एवं श्रद्धा का केन्द्र बिन्दु भी बन गया ।

यह केवल कल्पना की उड़ान ही नहीं है ग्रापितु एक ग्रवितथ तथ्य है। इसकी साक्षी है लोंकाशाह द्वारा विकम सम्वत् १४०८ में जन-जन के समक्ष ग्रीर द्रव्य परम्पराग्रों के उद्भट विद्वानों एवं ग्राचार्यों के समक्ष रखे गये लोंकाशाह के ऐतिहासिक चौतीस बोल, जो विज्ञों के विचारार्थ यहां प्रस्तुत हैं:—

### लोंकाशाह के चौंतीस बोल

।।६०।। श्री सर्वज्ञाय नमः। जे इम कहइ छइं अम्हारइ निर्युक्ति, चूिंग्, भाष्य, वृत्ति, प्रकरण सर्व प्रमाण, तेहाइं एतला बोल सहूं प्रमाण करवा पडसी ते प्रीछयो — निशीथ सूत्र नी चूिंग मध्ये इम छइ जे कोई एक आचार्य घणां परिवार सूं अटवी माहीं गयुं तहां घणां व्याघादि देखी आचार्य इं कह्य — गच्छनइ राखबु स्वापदादि निवारवो, तिवारइ एकइं साधइं कहिउं किम निवारीइ? तिवारइं सूरि कह्यं — पहिलउ अविराध्य अबइ पछइ न रहै तउ विराध्यां पिंग दोष नहीं। पछइ तेगाइ ३ सिंह मार्या। पछइ गुरु पइं जई नइं पूछ्युं, पछइ गुरु कहइ तुं शुद्ध। एवं आयरियादि कारणेसु वावादितो सुद्धो। सुद्ध शब्द नो अर्थ ए जे — अप्राय- शिचत्तीत्यर्थः।।१।।

स्रागम निष्णात धर्म प्राण लोंकाशाह ने निर्यु क्तियों, भाष्यों, एवं टीकास्रों के तलस्पर्शी स्रवगाहन के अनन्तर निशीथ चूर्गी के जिस उल्लेख की स्रोर इस प्रथम बोल में संकेत किया है वह निशीथ चूर्णि का मूल पाठ निम्न रूप में है:—

संसत्तपोग्गलादी, पिउडे पोमे तहेव चंमे य । स्रायरिते गच्छंमी, बोहियतेगो य कोंकगाए ।।२८६।।

गाथा के तृतीय ग्रौर चतुष्चरण की व्याख्या करते हुए चूर्णिकार ने लिखा है:—

एगो ग्रायित्यो बहुसिस्सपरिवारो उ संज्यकाल समये बहुसावयं ग्रडिंव पवण्यो । तंमि य गच्छे एगो दढसंघयणी कोंक एग साह ग्रस्थि । गुरु एगा य भिरायं—''कहं ग्रज्जो ! जं एत्थ दुट्ठसावयं कि वि गच्छं ग्रिभिभवित तं िए बारेयव्वं, ए उवेहा कायव्वा ।'' ततो तेएा कोंक एग साह एगा भिरायं—''कहं ? विराहितेहिं ग्रविराहितेहिं िए बारेयव्वं ?'' गुरु एगा भिरायं—''जइ सक्तइ तो ग्रविराहितेहिं पच्छा विराहितेहिं वि एग दोसो ।'' ततो तेएा कोंक एगेएग लिवयं—''सुवय वीसत्था, ग्रहं भे रिक्ख स्सामि ।'' तो साह वो

सब्वे सुत्ता। सो एगागी जागरमाएगो पासित सीहं ग्रागच्छमाएां। तेएा हिंड ति जंपियं, रा गतो, ततो पच्छा उद्धाइऊरा सिंग्यं लगुडेरा आहतो, गम्रो परिताविम्रो । पुणो म्रागतं पेच्छति, तेण चितियं ण सुट्ठू परि-ताविस्रो, तेरा पुराो स्रागस्रो, पुराो गाढयरं स्राहतो । पुराो वि तर्तियवारा एवं चेव, एावरं सब्वायामेण ग्राहतो, गता राती । खेमेण पच्चूसे गच्छता पेच्छति सीहं ग्राग्पथे मयं, पुराो ग्रद्रे पेच्छति बितियं, पुराो ग्रद्रेते ततियं। जो सो दूरें सो पढमं संशियं ब्राहब्रो, जोवि मज्भे सो बितिस्रो, जो िएयडे सो चरिमो गाउँ ब्राहतो मतो । तेरा कोकराएरा ब्रालोइयमा-रियाणं, सुद्धो । एवं श्रायरियादीकारसोसु वावादितो सुद्धो । गता पासाति-वायस्स दप्पिया कप्पिया पडिसेवगा । गतो पासातिवातो ॥२८१॥

अर्थात् एक समय एक आचार्य अपने विशाल शिष्य परिवार **के साथ धर्म** प्रचारार्थ विभिन्न क्षेत्रों में विचरण करते हुए एक ऐसे विकट वन में पहुंचे, जहां सिंह ग्रादि भ्रनेक प्रकार के हिंस्र वन्य पशुद्रों का बाहुल्य था। (वसित दूर थी ग्रीर सूर्योस्त होने ही वाला था।) अतः वे अपने शिष्य समूह के साथ वन में ही एक वृक्ष के नीचे रात्रि वास के लिये हक गये। उनके शिष्यों में कोंकरा प्रदेश का एक सुद्ध संहनन का धनी सशक्त साधु था। स्राचार्य ने उस बलिष्ठ शिष्य से कहा—"वरस ! रात्रि में यदि कोई हिस्र जन्तु हम लोगों को कष्ट पहुंचाने के लिये ग्रा जाय तो उससे हम सबकी तुम रक्षा करना।" शिष्य ने गुरु के ग्रादेश की शिरोधार्य करते हुए संविनय प्रश्न किया :—"भगवन्! ग्राने वाले वन्य हिंसक जन्तु को बिना किसी प्रकार का कष्ट पहुंचाये ही भगाने का प्रयास करूं ग्रथवा कष्ट पहुंचा कर भी ?"

ब्राचार्य ने उसे समभाते हए ब्रादेश दिया :- "प्रयास तो यथासम्भव उसे बिना किसी प्रकार की विराधना पहुंचाये ही भगाने का करना । इस पर भी स्रगर वह नहीं जाय तो उसकी विराधना करने में भी कोई दोष नहीं है।"

इस पर उस कोंकरा प्रदेशीय साधु ने कहा:-"भगवन्। म्राप सब म्राक्वस्त होकर सोइये। मैं ग्राप सबकी रक्षा करूंगा।"

रात्रि में सब साधु सो गये ग्रीर वह जागता रहा। कुछ ही समय पश्चात् उसने देखा कि एक सिंह सोये हुए साधुग्रों की ग्रोर ग्रागे बढ़ रहा है। उस साधु ने कर्कश स्वर में घकालते हुए उस सिंह को भगाने का प्रयास किया। किन्तु वह सिंह भागा नहीं । इस पर वह साधु हाथ में एक डण्डा लिए सिंह की ग्रोर कपटा ग्रौर उस पर अपनी थोड़ी सी शक्ति का प्रयोग कर लगुड प्रहार किया। लगुड प्रहार से

सभाष्य चूरिएक निशीथ सूत्र, प्रथम भाग, गाथा २८६, पृष्ठ १००-१०१ ग्रागम प्रतिष्ठान, सन्मति ज्ञान पीठ, ग्रागरा ।

संत्रस्त हो सिंह तत्काल लौट गया । ब्रद्ध रात्रि में उस हृष्ट-पुष्ट कोंकसीय साधु ने देखा कि दूसरा सिह उसकी ग्रोर बढ़ रहा है। उसने फिर घनरव गम्भीर स्वर में हकाल की पर सिंह सोते हुए साधुम्रों की म्रोर बढ़ता ही गया। कोंकरा प्रदेशीय उस साधु ने सिंह की स्रोर भापट कर पहले की अपेक्षा स्रधिक शक्ति लगाकर स्रपने हाथ के लगुड से सिंह पर प्रहार किया। वह सिंह भी जिस ग्रोर से ग्राया था उसी ग्रोर भाग गया । ब्रह्म मुहूर्त्त में उस जागृत साधु ने देखा कि एक ग्रौर तीसरा विकराल केशरी दूत गति से छलांगें मारता हुआ उने सोते हुए साधुआं की स्रोर बढ़ रहा है तो उसने पुनः बड़े वेग से शार्द् ल को ललकारा। इस पर भी जब शेर उनकी स्रोर बढ़ता ही गया तो उसने विद्युत् वेग से सिंह की स्रोर भपटते हुए स्रपनी पूरी शक्ति लगाकर सिंह के कपोल पर लगुड का भरपूर वार किया। सिंह उस एक ही भीपरा प्रहार से वहीं छटपटाता हुम्रा पृथ्वी पर गिर कर पंचत्व को प्राप्त हो गया । इस प्रकार रात्रि व्यतीत हुई। सूर्योदय के अनन्तर आचार्यश्री ने अपनी शिष्य मण्डली के साथ उस वन में ग्रागे की ग्रोर विहार किया। प्रस्थित होते ही रात्रि विश्राम-स्थल के पास ही उन्होंने एक सिंह को मरा पड़ा देखा । कुछ दूर ग्रामे बढ़ने पर उन्होंने दूसरे सिंह को ग्रौर उससे कुछ ग्रागे चलने पर उन्होंने तीसरे सिंह को मरा पड़ा देखा। वस्तुस्थिति यह थी कि जिस सिंह पर कोंकगोय मुनि ने अपनी पूरी शक्ति लगाकर लगुड का प्रहार किया था वह सिंह तत्काल उसी स्थान पर मर गया, जिस सिंह पर अपनी आधी शक्ति लगाकर प्रहार किया था वह थोड़ी दूर चलकर निष्प्राग हो पृथ्वी पर गिर पड़ा ग्रौर जिस पहले ग्राये हुए सिंह पर ग्रपनी शक्ति के चतुर्थांश से लगुड प्रहार किया था वह मुनियों के रात्रि विश्वाम स्थल से कोसाई दूरी पर पहुंचते ही पंचत्व को प्राप्त हो गया । कीकरा प्रदेशीय मुनि ने ग्रपने ग्राचार्यदेव से उन तीन सिहों के निष्प्रारा कर देने के अपराध के लिए प्रायम्बित देने की प्रार्थना की। ग्राचार्य ने कहा:-- "तुम ग्रालोचना मात्र से ही शुद्ध हो गये हो। इस प्रकार आचार्यादिक की रक्षा हेतु हिंसा करने पर भी हिंसा करने वाला शुद्ध होता है। (पाप का भागी नहीं होता)।" इस प्रकार प्रागातिपात के सकारण सेवन की कल्पितता के सम्बन्ध में विवेचन समाप्त हुआ।

धर्मप्राण लोकाशाह ने पंचेन्द्रिय प्राणी की हत्या करने वाले पंच महाव्रत-धारी को पंचेन्द्रिय प्राणी की हत्या के पाप का भागी न बता पूर्णतः शुद्ध बताने वाले पाठ को सम्पूर्ण पंचांगी जिन्हें श्रागम तुल्य मान्य है उन श्राचार्यों (श्रमणों, श्रमणियों, श्रमणोपासकों एवं श्रमणोपासिकाओं) के समक्ष रखते हुए यह स्पष्ट किया है कि एकमात्र ग्रागमों को ही सर्वोपरि एवं परम प्रामाणिक मानने के स्थान पर यदि पूर्ण पंचांगी को ग्रागम तुल्य प्रामाणिक मान लिया गया तो उस दशा में पंचेन्द्रिय प्राणियों की हत्या साधु सकारण कर सकता है इस सिद्धान्त या मान्यता को भी मानना होगा। "सञ्च सावज्जं जोगं जावज्जीवाए पच्चक्खामि तिविह तिविहेणं" के ग्रागमिक पाठ के उच्चारणकर्त्ता पंच महावतधारी के लिए यह कहां तक उपयुक्त होगा इस पर विज्ञजन विचार करें।

इस सन्दर्भ में आगमरुचि विज्ञों के लिए यह विचारणीय है कि महान् धर्मोद्धारक लोंकाशाह ने विक्रम सम्वत् १४०८ के आसपास आज से लगभग ५३५ वर्ष पूर्व जैन धर्मसंघ के समक्ष यह बात रक्षी थी कि तथाकारणाई फूठूं वोल वु कहिउ छइ तथा कारणाइ चोरी करवी—ते करइ तउ शुद्ध। तथा वशीकरणा मन्त्र चूर्णादि करी वस्तु लेवी तथा ताला उघाडी औषधादि अदत्त लेवा कहिया छइ।।२।।

• तथा कारणें परीग्रह राखवो कह्यो छइ, हिरण्य, द्रव्य, घटित ग्रघटित मार्गई चालतो त्यइ (लेवे) ॥३॥

तथा उदार हिरण्य सुवर्णइं करी ते दुर्लभ द्रव्य मोल लीयइ ॥४॥

तथा दुर्लभ द्रव्य नइ अर्थेइ सचित्त काई प्रवालादिक तेगाई सचित्त पृथिव्या-दिकई करी ते दुर्लभ द्रव्य मोल लियइ, इम कहियउ छइ ॥४॥

तथा अर्थ उपार्जवा नइं अर्थई धातनी माटी आिएा नइं सोनुं, रूपुं, तांबूं, सीसूं, तरूष्यादिक उपजाववुं कह्युं छइ ।।६।।

तथा कारणइं रात्रि भोजन किहुउं छुइ। गिलान नइं कारणइं रात्रि भोजन करइ, तथा मारगइं चालवुं, रात्रइ जिमवुं तथा दुर्लभ द्रव्य नइ अर्थइं रात्रि जीमइ तथा सथारूं कर्युं होइ-अनइ रही न सकइ तउ रात्रि जीमवुं तथा दुकालें गच्छ नी अनुकम्पा नह हेतइ-राती भत्तागुण्णा-रात्रि भोजन नी आज्ञा छुइ-इत्यादि घणा प्रकार विरुद्ध छुइ।।७।।

तथा दंसएा प्रभावक शास्त्र तेह नी सिद्ध नइ अर्थे निर्णइ नै हेतइ अर्णासरित अकल्पनीक हेतु शुद्ध:-अप्रायश्चित्ती भवतीत्यर्थ: ।।=।।

तथा तपस्वी नइ अधि उष्णा पेज्जादि (पेयादि) रंघावी लेवी, ताढुं तवस्वी नइ सहइ नहीं ते भर्णी आधाकम्मं लेतां दोष नहीं ॥६॥

इम ज्ञान चारित्र नइ अर्थेइ अकल्पनीक ले तु (तो) शुद्ध ॥१०॥

तथा प्रवचननां हित नई ग्रांथ पिडिसेवंतो शुद्ध, विष्णु कुमार नीं पिर ।
तथा जिम कोई राजाइं कहिउं-तुम्हो ब्राह्मणां नई वांपु, पछइ सर्व संघ एकठो थइ
कहिवा लागउ जेह नइ कित सावद्य-निरबद्ध हुइं ते प्रजु भउं। तिवारइं एकइं
साधइं कह्युं—हूं प्रजू भूं। सर्व ब्राह्मण् एक्टा कराव्या, तेणाइं साधइं क्णावीर नी
कांबडी मन्त्री, सर्व ब्राह्मण् एक्टा थया हता, तेहनां मस्तक उतार्या पछइ राजा उपिर
स्टो, पछई राजा बीहतो पने लागो। तथा अनेरा ग्राचार्य इम कहइ छइ—ते राजा
पिए तिहां चूर्ण कीधु। इम प्रवचन संघ—ते हनइ अर्थेइ सेवइ तो शुद्ध-ग्रप्रायिचत्ती,
इत्यादि विरुद्ध ग्रघटता चूर्णि माहइ घ्णा छइ।।११।।

तथा कांम<mark>राा, उच्चाटरा, वशीकरराादि सूत्रइ नि</mark>षेध्या छइ, स्रनइ इहां करवा बोल्या छइ ।।१२।।

तथा सूत्रइं काचां फल, कांचु जल निषेध्यउं छइ, ग्रनइं चूरिंग मध्ये लेवुं कह्युं छइ, ते लेतां दोष नथी। वली इम कह्युं छइ—गीत गायवा भणीं पाकुं तांबूल पत्र खात तउ निर्दोष कह्युं—ए विचारवुं। इत्यादि घणां विरुद्ध छइ, डाहो होइ ते विचारइ। ए पूर्वइं सर्व प्रधिकार लिख्या छइं, ते निशीथ चूणि मध्ये धुरि पीठिका माहि छइ।। १३।।

तथा निकीथ सूत्र नां प्रथम उद्देशक मध्ये सूत्र माहि मैथुन एकांति निषेध्युं छइं अने तेहनी चूर्णि मध्ये चउथा व्रत नइ पणि अपवादइं सेववा नां प्रकार कह्या छइ। डाहो हुयइ ते विचारयो (ज्यो)। एहवा चूर्गि मध्ये घणां विरुद्ध छइ।।१४।।

तथा साध्वी नइ पणि अपवादि चउथा वृत आश्री सेववानी घर्गी फजेती कही छइ, डाह्यो होइ ते एहबी फजेती किम सरहइ ।। १४।।

तथा सूत्र मध्ये सचित्त फूल फल निषेध्या कह्या छइ, चूरिंग मध्ये सचित्त फूल सूँधवा कह्या छइ।।१६॥

तथा सूत्र मध्ये छः काय विराधना करवी निषेधी छइ, ग्रनइ ईहां चूरिंग मध्ये उपाश्रयइ पागी नउ मार्ग करइ तिहा छः काय नी विराधना लागइ तउ पिंग शुद्ध, ए न करइ तउ दोष इम कहिजे छइ ।।१७।।

तथा उद्देशा २ नी चूर्स्मि मध्ये दुक्कालि भत्तादिक ग्रदत्ता लेवउ कहउ छइ, ग्रनइ सूत्र मध्ये ग्रदत्त निषेध्युं छइ । डाहो होई ते विचारयो ।।१८।।

तथा सूत्र मध्ये स्नान सर्वथा निषेध्युं छईं, इहां चूरिंग मध्ये स्नान करतां लाभ देखाड्यो छइ ॥१६॥

तथा सूत्र मध्ये खासडां पहिरवां चारित्रयां नई निषेध्या छइ, चूरिंग मध्ये पहिरवां बोल्या छइ, लोक देखेइ तिहारइं उतारि गांम माहि पहसइ ॥२०॥

तथा चतुर्थोद्देशके सूत्र मध्ये ग्राखा करा निषेध्या छइ, ऐहनी चूरिंग मध्ये ग्रपवादि लेवा-वैद्य नइ उपदेशइं गिलासा भोगवइ, भात श्रसालाधइ मार्गे ग्राखा करा भोगवइ तथा दुक्कालि-"किससोसही गहरा करेज्ज" एहवा विरुद्ध डाह्यो होइ तो किम सद्दह ।।२१।।

ग्रथ पंचमोद्देशकइं सूत्रइं अनन्तकाय लेवो निषेधी छइ, एहनी चूरिंग मध्ये ''सावयभयनिवारसहुं'' उपिध सरीर वहवानई ग्रर्थइं तेसाइं प्रतिनीक श्वानादि निवारवानइ भ्रथें पहिलुं स्रचित्त डंडउ लीयइ, पछइ परित्र, पछइ स्नन्तकाय नुं डंडूं लीइ–डाहु हुइ ते विचारज्यो ।।२२।।

तथा षष्ठोद्देशके सूत्र मध्ये एकांति मैथुन निषेध छइ, एहनी चूर्रिंग मध्ये कहिउं छइं–ग्रपवादि साधु नइं मैथुन नुं उदय थयुं, तिहारि ग्रनुपशमति ग्राचार्य नइ कहिंदुं, भ्रनइ न कहइ भ्राचार्य नइ, तउ तेह नइ चउ गुरु प्रायश्चित्त, भ्रनइ कह्या पछी क्राचार्य तेहनी चिता न करइ, तउ क्राचार्य नइ चउगुरु प्रायश्चित इम मोह-नीय उदयइं नीवीयादिक करावइ । इम करावतां न रहेई तउ मुक्तभोगी थिवर संघातइ वेश्यादिक नइ पाडइ जइ शब्द सुगावइ, इम न रहइ तउ ग्रालिंगनइ, इम न रहइ तु त्रिजंचराी संघाति ३ वार, पछइ मूई मनुष्यराी संघाति ३ वार, इम करतां न रहइ तउ स्वलिंगइं परिलिगइ स्युं सेवतउ गरा थकी उवभुत्त थिवर संघातइं ग्रनेरी वसति थापीइ ग्रंधारइ किट्टिसढ्ढीए मेलिज्जइ एवं तिग्गिवार न जित (यदि) उवसमइ तु सुन्दर उवस्स चेउ गुरु । इम चौथा व्रत नेउ ग्रपवाद चूिंगा मध्ये छंइ। तेह (जेह) नइ परलोक नउ ग्ररथ हुइ ते एहवा सूत्र विरुद्ध किम मानइ ? एहवा श्रघटताना करणहार नइ प्रायश्चित्त चउगुरु उपवास मांहि, डाहु हुइ ते विचार्यो ॥२३॥

म्रथ दशमोद्देशकें सूत्रइं म्रनन्तकाय खावी निषेध्यो छइ। म्रनि एहनी चूिए। मध्ये कारगाइ भोगवइ, ग्रसिवादि जाहे मिश्र न लाभइ ताहे परित्तकाय संमिस्संमि गण्हइ, जाहे ते न लाभइ ताहे मिश्र न लाभइ ताहे ग्रनन्तकाय मिश्र गहइ। इहां चूर्गि मध्ये कारणइ अनन्तकाय खावी कही छइ, डाहु हुइ ते विचारज्यो ।।२४।।

अथ द्वादशमोद्देशकें सूत्र मध्ये सचित्त रूंखइ चढवुं निषेध्युं छइ, अनइ एहवी चूर्शि मध्ये कारणई गिलान स्रौषध नइ सर्थे चढइ, मागि स्रणसरतइ फल नइ अर्थे दुरूहइ, उदग नइं अर्थइं पूरइ आयुधद्वा उपिध शरीर चीर राय भय स्वापद भय नइ विषइ तिहां पहिलुं सचित्त वृक्षइं चढइ, पछइ मिश्रइं, पछइ परित्त सचित्त, पछइ ग्रनन्तकाय नइ सचित्त वृक्षइं भढइं एवं कारणे जयगाए न दोषो । इहां चूरिए मध्ये कारणे वृक्ष एहवइ अनन्तकाय नइ चढुतां दोष नहीं। एहवा निशीथ चूरिए सर्व किम प्रमारा करइ ॥२४॥

तथा उत्तराध्ययन छद्वा नी वृत्ति मध्ये चारित्रिउ चक्रवर्ती नुं कटक चूर्ण करइ ते अधिकार लिखोइ छई-लिव्यपुलाक जेह नइ देवेन्द्र ऋषि सरीखो ऋदि हुइ ते संघादिक कार्य उपनि चक्रवित्तस्स बलवाहन चूर्ण करवा समर्थ—डाहु हुइ ते विचारज्यो ॥२६॥

तथा व्यवहार नी प्रथमोद्देशके —''परिहार कप्पट्टिते भिक्खू''— इत्यादि ए शब्द नी वर्ति मध्ये वृत्ति नल दाम कौली नी कथा छइ, ते लिखीइ छइ-एकइ राजाइ कहिउं—मुभ संघातइं विवाद करउ, तिवारि ते राजा नइ अनुकूल वचनइं प्रति

बोधिइ । तेइ नइ कहइ—तुम्हो ए पृथिवीपति, तुम्ह संघाति विवाद न कीजइ । इम करतां न रहइ तउ तेहनां सजन नई प्रति बोधइ। तेह नु वार्युं न करइ तउ विद्यादिकइ वश्य करइ । इम न रहइ तउ चारित्र मुंकी गृहस्थ पर्गा अंगीकार करी नइ तिम करवु जिम ते राजा न भवति । इम करइ तउ परिए प्रवचन नी स्रथि शुद्ध तिम ते राजा उपाउवुं । तेह नइ विषइ चाराक्य नल दाम नुं दृष्टान्त—चाराक्यदं नंद नइं उथापी चन्द्रमुप्त नइ राजाथापइ । नंद ना जे गोठी, ते चोरी करइ । कोट-वाल संघाति मिलि नइं पछइ चाराक्यइ नगर माहि फिरतइ। नलदाम नुं पुत्र कोंडइ खाधुं, ते बाप पासइ म्राब्युं। पछइ नलदाम इं मकोडा सर्व मार्या, बिल खराी जे स्रंडा दीठां ते मार्या, स्रग्नि ते ऊपरि बालिनइ । तेहनइं पूछ्यूं । पछइ ते कोटवाल थाप्युं। पछइ तेहनइ चौर मल्या । तेरिए वेमासी नइ सर्व नई पुत्र सहित जीमावी नइ मार्या । एहवुं मस करी नइं जिम यथा चाराक्येन नन्दोत्पाटितः, यथा च नलदामइं मंकोडा अनइ चोर समूलं उच्छेद्या तिम प्रवचन द्वेषी राजा नइ मूल थी विरासिबुं। तिहां जे उत्पाटइ, जे वेहनइं साहिज्य द्यइ, जे तेहनइं स्रनुमोदइ—ते सर्वे शुद्धाः । प्रवचन उपघात राखवा नइ काजइं ते भर्गी न नि:केवल शुद्धिमात्रं किन्तु अचिरान्मोक्ष गमनं होइ । इहां दृष्टांत विष्सुकुमार नुं जोवु नइ श्री सिद्धांतइ इस कहा ुं जे राजा नइ मारइ तेह नइ महा मोहनीय कर्म बंधाइ । श्रनि वृत्ति मध्ये इम कह्य ुँ—जउ कारए। इ परिवार सहित राजान नइ मारइ ते शुद्ध अनइ थोड़ा काल मांहिं मोक्ष—ते भगी डाहु हुइ ते विचारज्यो ॥२७॥

तथा ग्रावश्यक निर्युक्ति मध्ये "परिठाविराया समिति" माहि कहिउं छइ ते यती नइ उतावलुं कार्य पडइ तिवारि सचित्त पृथिवी ग्रदत्त परिए ग्रहइ ॥२८॥

तथा कार्य शीघ्र हुइ तिवारइ सचित्त जल ग्रदत्त पिए लेवु—एहवा ग्रघ-टता छ ग्रनइ सिद्धान्ते सचित्त जल निषेध्या छै—ते भगी डाहु हुई ते विचारज्यो ।।२६।।

> तथा कार्य पड़इ तिवारि दीवु ग्ररावु, कार्य पूरा थया पछइ वाटि निचोवी ी।३०।।

इम वायु नुंपिए। स्रारम्भ कहइ--मसक वायु भरी लीयइ ॥३१॥

तथा कारएाइं ग्लानादिक नइं सचित्त कंदादि अदत्त लीइ जे आवश्यक निर्युक्ति माहि एहवा अयुक्ता बोल छइ, ते चउद पूर्वी नी कीधी किम मानीइ ।।३२।।

तथा वली कहां छइ—कारएाइ नपुंसक नइ दीक्षा देवी ग्रनइ ग्रनेरा पाठ भएगववुं, ग्रनइ ते भएगइ तिवारि बीजा साधु तेह प्रति भूंठू बोलइ—कहि—ग्रमे पएग इमज भण्युं हतुं, इम चोरी राखी नइ तिवारि इम भूंठू बोलइ साधु, पछइ कार्य पूरइ थयइ, बाहिर काढवुं। पछइ ते दीवांएाइ जाइ, तिचारि भूंठू बोलवुं कहां — ''ग्रम्हो एह नइ दीक्षा दीधी नथी, एह नइ माथइ चोटी, एह नइ पाठ भ्रनेरू ग्रावइ छुद्दु''—एहवा कपट करवा कह्या छुद्द, तु ते सर्व प्रमारा किम कीजइ ॥३३॥

तथा बीजा बोल केतला एक विघटता छइ, ते भगी निर्युक्ति चउद पूर्वधर नी भाषी किम सहहोइ? ते भगी डाहइ मनुष्य इ सिद्धान्त ऊपरि रुचि करवी, जिम इह लोकइ—परलोकइ सुख उपजइ सही ।।३४।। छः

ग्रनइ पन्नवर्गा नी वृत्ति नइ कररणहारइ "ग्राउत" शब्द नुं अर्थ काररण— फलाब्युं छइ ने मोट इ काररण इं भूंठूं बोलवुं जिम निशीथ चूरिंग मध्ये पंच महाव्रत ना काररण कह्यां छइ, ते महाव्रत प्रार्थवा नां काररण ।। इति ए सर्व लुंकामती नी युक्ति लिखी छइ ।।

प्रतिमा मानइ तेहनइ तो पंचांगी प्रमारण इ—सर्व युक्ति प्रमारण छड्। जारणवा ने हेतइं लिख्युं छड्।।

# श्री लोंकाशाह ना श्रट्टावन बोल

# १. पहिलु बोल:--

श्री सिद्धान्त माहि मोक्षमार्ग नुं मूल कारण श्री सम्यक्त्व छइ। जेहनइ सम्यक्त्व तेहना तप नियम सर्व प्रमाण। ते सम्यक्त्व श्री श्राचारांग नइ चउथइ श्री सम्यक्त्व ग्रध्ययनइ लाभइ। ते श्रध्ययन लिखिइ छइ:—

"से बिम जे ब्र ब्रतीता जे ब्र पडुपन्ना जे ब्र ब्रागमिस्सा अर्ह्ता भगवंता ते सब्वे एवमाइनखंति, एवं भासंति, एवं पण्यावेंति, एवं सब्वे पह्नवेंति । सब्वेपाणा भूब्रा, सब्वे जीवा, सब्वे सत्ता न हंतब्बा न ब्रज्भावेग्रब्वा, न परिघेतब्बा, एा परितावेग्रब्वा, एा उद्वेग्रब्वा, एस घम्मे सुद्धे, िएतिए सासए, समेच्च लोग्नं बेयन्नेहि पवेइए, तं जहां - उदिएसु वा, अर्गुदिएसु वा उविद्युएसु वा अर्गाविद्युसु वा, उवरयदंडेसु वा अर्गाविद्युसु वा, संजोगरएसु वा, असंजोगरएसु वा, तब्वंतं, तहावेतं, ब्रह्मिंवेतं पवुच्चइ । तं ब्राइन्नु एा िएते एा िएक्खेवे । जाि एत् धम्मं जथा तथा दिद्वीहि िएचिंग्नं गर्गोज्जा । एो लोगस्सेसणं चरे । जस्स एत्थि इमा एाति ब्रह्मा तस्स कन्नो सिम्ना । दिद्वं सुतं मयं विन्नायं जं एयं परिकहिज्जइ । समेमार्गा पलेमार्गा पुर्गो-पुर्गो जाित पक्ष्पेंति । ब्रह्मे ब्र राग्नो ब्र जयमार्गे, धीरे स्या आगयपन्नाणे, पमत्ते विद्या पास अपमत्ते स्या परिक्किमज्जािस ति वेमि ।"

एक प्राचीन हस्तिलिखित प्रति की फोटो कापी से उद्धृत ।

एराइं उद्देसइं एहवुं कह्यं जो सव प्रारा, भूत, जीव, सत्त्व न हिराबा। ए धर्म सूधउ। एतलइ दयाइं धर्म ते सूधउ। ग्रनइ हिंसाइं धर्म ते ग्रशुद्धउ जारिएवडं। एह पहिलु बोल।

# २. बीजु बोल:---

हवइ बीजु बोल लिखीइ छड़। तथा सम्यक्त्व अध्ययनइं बीजइ उद्देसइ एहवुं कहाँ छे के जो श्रमण माह्एा हिंसाइं धर्म प्ररूपइं अनइ वली एहवुं कहइ धर्मनइं काजिइं हिंसा करतां दोष नथी, ते तीर्थंकरे अनार्यं वचन कहाँ। एतलइ एहवा वचनना बोलएाहार अनार्यं जाएिग्वा। ते अधिकार लिखीइ छइ:—

"श्रावंती के श्रावंती लोशंसि समगा य माहगा य पुढो विवादं वयंति, से दिहुं च गो, सुग्रं च गो, मयं च गो, विण्णायं च गो, उड्ढं ग्रहो तिरिग्रदिसासु सक्वतो सुपडिलेहिग्रं च गो, सक्वे पागा सक्जे जीवा सक्वे भूग्रा सक्वे सत्ता हंतक्वा, प्रक्षावेश्वक्वा, परिघेतक्वा, उद्वेश्वक्वा, एत्थं पि जाग्रह एगित्थत्थ दोसो, श्रगारि-यवयगमेश्रं, तत्थ जे ते श्रायरिया ते एवं वयासी—सेदुद्दिट्ठं च भे, दुस्सुग्रं च भे, दुम्यं च भे, दुविश्वायं च भे। उड्ढं श्रहं तिरिग्रं दिसासु सक्वतो द्दुप्पडिलेहिग्रं च भे। जएणं तुक्भे एवं श्राइक्खह, एवं भासह, एवं पर्क्वेह, एवं पण्णवेह—सक्वेपाग सक्वे भूग्रा सक्वे जीवा सक्वे सत्ता हंतक्वा श्रज्भावेश्वक्वा परितावेश्वक्वा, परिघेतक्वा, उद्वेश्वक्वा, एत्थिव जाग्रह नित्थत्थ दोसो। श्रगारियवयग्गमेश्रं। वयं पुग्र एवमा-इक्खामो, एवं भासेमो, एवं पर्क्वेमो—सक्वे पाग्रा सक्वे भूग्रा सक्वे जीवा सक्वे सत्ता ग्रा हंतक्वा, ग्रा श्रज्भावेश्वक्वा, ग्रा परिघेतक्वा, ग्रा परियावेश्वका, ग्रा उद्वेश्वक्वा, एत्थं पि जाग्रह नित्थत्थ दोसो। श्रारियवयग्रमेश्रं पुक्विनक्वा, ग्रा उद्वेश्वक्वा, एत्थं पि जाग्रह नित्थत्थ दोसो। श्रारियवयग्गमेश्रं पुक्विनकायसमयं, पत्तिश्रं। पुच्छिस्सामो हं भे पावाहुवाया कि सायं दुक्खं उदाहु श्रसायं समिता पडिवन्नेया वि एवं बूग्रा। सक्वेसि पाग्गाणं सक्वेसि भूग्राणं, सक्वेसि जीवाग्रं, सन्वेसि सत्ताणं श्रस्सायं श्रपरिगिक्वाणं महक्भयं दुक्खं ति बेमि।"

### ३. त्रीजुबोल:--

हवइं त्रीजु बोल लिखीइ छइ। तथा जे सम्यक्त्व अध्ययनना बीजा उद्देसा नइं धुरि कहिउं छइ—"जे आसवा ते परिसवा" ए आदिइं च्यारि बोल तेहनु अर्थ लिखीइ छइ। जे आसवा कहितां जे स्त्री आदिक कर्मबन्ध नां कारण तेह ज वैराग्य नइ आणावइ करी परिसवा कहितां ते निर्जरा ना ठाम थाइ। तथा जे परिसवा ते आसवा—कहितां जे परिश्रवा ते साधु (नइ) निर्जरा ना ठाम ते दुष्ट अध्यवसाइं करी आश्रव — कर्म-बन्ध ना ठाम थाइ। तथा "जे अणासवा" कहितां जे अनाश्रव त्रत-विशेष ते शुभ अध्यवसाइं करी 'अपरिसवा' कहितां ते निर्जरा ना ठाम थाइ। कुंडरीक परिइं। तथा 'जे अपरिसवा ते अणासवा" कहितां जे अपरिश्रवा—अविरतिनां ठाम

तेहज स्रविरति न ठाम हियइपाडुस्रां जासी वैराग्यइं करी स्रध्यवसायविशेषिदं ग्रविरतिनइ छांडवइ करी अनाश्रव नां काम थाइ, एतलाइ कर्मबंध ना ठाम न थाइं।

तथा को (इ) एक एहना अर्थ फेरवी नइ कहइ छइ—'जे आसवा' कहितां जे धर्मनइं कारगाइं हिंसा करीइ तिहां निर्जरा थाइ।

तथा वली केतलाएक इम कहई छई-जे धर्मनई काजई हिंसा कीजइ ते हिंसा न कहीइ।

तु हवइ डाहा हुइ ते विचारी जोज्यो, जउ धर्मनइं काजइं हिंसा करतां निर्जरा थाइ, अनइ जंउ धर्मनइं काजइं हिसा कीजइ ते हिसा न कहीइ तु रेवतीनु पाक श्री महावीरइ सिं न लीधु ?

तथा कोई एक धर्मनइ काजइ आधाकमी आहार करी साधुनइ दिइ ते साधु न लिइ ते स्या भणी तथा वखाण करतां मुहडइ छेहड़ू (छेड़ो) तथा हाथ दिइ स्या भणी ?

तथा धर्मनइं काजइं हिंसा परूपइं तेहनइं वीतरागे स्नार्यवचनना बोलण-हारा कां कह्यां ?

तथा जे श्रमण माहण हिंसा परूपइ तेहनइं "बहुदंडणाणं, मुंडणाणं जाव तमाई मरणारां, पीआमरणाणं'' इत्यादि बोल कां कह्या ?

विवेकी हुइ ते विचारी जोज्यो । अनइ वली जु धर्मनइ कीघइ आश्रव नहीं तु साधु ईयाई चालइ ते स्या भणी ? पणि जाणज्यों जे सूत्रविरुद्ध कहइ छइं। एह त्रीज् बोल।"

#### ४. चउथउ बोल:-

"हवइ चउथउ बोल लिखीइ छइ। तथा श्री वीतराग देवइ श्रा सूयगडांग अध्ययन १७ मइं एहवुं कहिउं—जे पूर्व पश्चिम उत्तर दक्षिणनइ विषइ एिएां परइं मोक्ष पामइ ते अधिकार लिखीइ छड़े।"

सूयगडांग सूत्रना पुंडरीक नामना सत्तरमा अध्ययननो पाठ नीचे मुजब छे:-

"से वेमि पाईणं वा जाव एवं से परिन्नायकम्मे एवंसि विवेअकम्मे, एवंसि वि ग्रंतकारएभवतीतिमक्खायं, तत्थ खलु भगवता छज्जीवनिकायहेउ पन्नत्ता तं जहा-पूढवीकाइए जाव तसकाइए से जहानामए मम अस्सायं दंडेण वा, अट्ठीण वा. मुट्ठीण वा, लेढ्ण वा, कवालेण वा आउद्विज्जमाणस्स वा हम्समाणस्स वा,

इहां श्री वीतरागइ एकांत दयाइ मोक्ष कहीं। पणि किहांई हिंसाइं मोक्ष नथी। ए चउथउ बोल।

### पांचमु बोल:—

हवइ पांचमु बोल लिखीइ छइ। तथा श्री सूयगडांगनइ १८ मइ अध्ययनइं एहं कहिउं—जे श्रमण माहण हिंसा परूपइ, ते संसार माहि रलइ, गाढा दुखीआ थाई, वली जन्म मरण करई, दरिद्री दुर्भागी थाई, हाथ पग ग्रादि शरीर नु छेद पामई। अनइ जे श्रमण माहण दया प्ररूपइ ते संसारकांतार माहि रलई नहीं, ते दुखीग्रा न थाई, तेहना हाथपगादि छेद न पामइ। ते सीभइ बुज्भइ सर्व दुखनु ग्रंत करइ, ते ग्रालावउ लिखीइ छइ:—

"एस तुलाए सप्पमाणा एस संमोसरणा पत्तेत्रं तुला पत्तेत्रं पमाणा पत्तेत्रं समोसरणा। तत्थ एां जे ते समणमाहणा एवमाइवखंति जाव पह्नवेति सन्वे पाणा जाव सत्ता हंतन्वा, अज्भावेग्नव्वा, परिघेतन्वा, परितावेयन्वा, किलामियन्वा, उद्देयन्वा, ते त्रागंतुच्छेआए, ते आगंतु भेग्नाए जाव ते आगंतु जाइजरामरण-जोणिजम्मरणसंसारपुणन्भवगन्भवासभवपवंचकलंकालीभागिणो भविस्संत्रि, ते बहूणं दंडणाणं, बहूणं मुंडणाणं, तज्जणाणं तालराणं, श्रदुबंधणाणं, जाव घोलराणं माइमरणाणं पितिमरणाणं भिगरणीमरणार्गं, भज्जापुत्तधूतसुण्हामरणाणं, दारिदाणं, दोहगाणं, अप्प्यसंवासाणं पिग्नविप्यओगाणं बहूणं दुक्खदोमणसाणं श्राभोगिणो भिवस्संति, अर्गातीग्रं च णं अणवट्टणं दीहमद्धं चाउरंतसंसारकंतारं भुज्जो अर्गुपरियट्टिस्संति। ते णो सिज्भिस्संति णो बुज्भिस्संति, जाब णो सन्वदुक्खारां स्रतं करिस्संति। एस तुला, एस पमार्गो, एस समोसरर्गे, पत्तेत्रं तुले, पत्तेत्रं पमार्गो, पत्तेत्रं समोसरणे तत्थ णं जे ते समणा माहणा एवमाइक्खंति जाव पह्नेति सन्वे पाणा जाव सन्वे सत्ता ण हंतन्वा जाव ण उद्वेश्नव्वा, ते णो ग्रागंतु छेआए, ते णो

श्रागंतु भेश्राए, जाव जाइजरामरणजोणिजम्मणसंसारपुणव्भवगव्भवासभवपर्वच-कलंकिल भागिणे सो भविस्संति । ते णो बहूणं दंडणाणं जाव णो बहूणं दुक्खदोमसा साणं णो आभोगिसो भविस्संति । श्रसातीश्रं च सां अणवयस्यं दीहमद्धं चाउरंत-संसारकंतारं भुज्जो णो अस्पुपरियिट्टसंति, ते सिज्भिस्संति जाव सव्व दुक्खासां श्रंते करिस्संति ।"

ए आलावानइं मेलइं जे श्री वीतराग नां संतानीया एकांत वयाईं धर्म प्ररूपइं, एएएइं कहिवइं हिंसाई धर्म न प्ररूपइं, एह पांचमुं बोल।

# ६. छट्ठुं बोल :---

हवइ छट्ठुं बोल लिखीइ छईं। तथा केतलाएक इम कहइं छइं-जु दयाइं धर्म, तु तारित्रीउ नदी काइ उतरई? तेहनउ उत्तर प्रछ्यो-जइ नदी उतरइ धर्म हुइ, तंउ बहू बहू सि न उतरइ। श्री वीतरागे तु नदी उतरवा नी संख्या बोली। तथा श्री समवायांगनइं एकवीसमें समवाये, तथा दशाश्रुत मध्ये एहवा कह्या जे 'म्रंतोमासस्स तउ तदकलेवे कारमाणे सबले ।' इहां तंउ इम कह्यं, —जे महीनाना मध्ये त्रिंगि लेप लगाडइ ते सबलउ । वरसदीसमाही दस लेप लगाड़इ ते सबलु । तो हवइ जुग्रोनइं नदी उतरइं धर्म, तुश्री वीतरागे जिका ग्रिधिकी नदी उतरइ तेहनइ सबलउ कां नहीं कहइ ? तथा जे धर्म कर्त्तव्य छइ ते बहु-बहु कीजइ, अनइ बल करीनइ ग्रनुमोदीइ, ग्रनइ नदी तुबहू उतरवी नहीं। ग्रनइ उतिरया पछइ स्रनुमोदइ पिए। नहीं : जे विराधना हुई ते निदइ गईई तथा साधुनइं विहार करतइं केहँइक वरिसइं, तथा केहइकइ मासई तथा केहइं कइं दिवसि क्षेत्रविशेषइं तथा देशविशेषइं नदी, नावी तथा न उतरिउनु काइं साधु नदी ग्रणउतरिआनउ पश्चा-स्ताप तउ न करइ । पणि प्रतिमानउ पूजराहार केहइ कइ मासि केहइ कइं दिवसि कारगाविशेषइं प्रतिमा पूजी न सकइ, तु पश्चात्ताप करइ, इम चींतवइ 'जे माहरइ पोतइ पाप जे मइं प्रतिमान पूजाणी।' पिण साधु नदी श्रगाउतरइ इम न चींतवइ जे--माहरइ पोतइ पाप जें मइ नदी न उतराणी ।" जिको प्रतिमा ऊपरि नदीनुं इष्टान्त मांडइ छइ ते सूत्र विरुद्ध दीसइ छइ। ते एतला भएी जे प्रतिमाना पूजनहारनइं प्रतिमा नी पूजा अनुमोदणनइं खातइ छइ । अनइ साधुनइं नदीनुं उतार निदवानइ खातइ छइ तथा हवई जेणइं खातइ नदी छइ ते प्रीछ्या। नदी अशक्य-परिहार छइ, अनइ बनाकृटि छइ ते अनाकुटि श्री समवायांग मध्ये एकवीसमइ समवायइ छइ। विवेकी हुई ते विचारी जोज्यो । एह छुद्रुं बोल।

# ७. सातमु बोल :

हवइ सातमु बोल लिखीइ छइ। तथा सिद्धान्त माहि तु गिया नगरी ना तथा आलंभिआ नगरी नां तथा सावत्थी नगरी ना प्रमुख श्रावक गाढ़ा घरणां ना प्रधिकार दीखइ छईं, तथा कुणइ श्रावकइं प्रतिमा घड़ावी तथा भरावी तथा प्रति- ष्ठावी तथा पूजी तथा जुहारी किहां दीसती नथी। सह सरवाल इ मनुष्य लोक माहि एक द्रुपदी इं पूजी दीस इ छइ। ते पूजावानुं प्रस्ताव कीहु? सिद्धान्त न अर्थ तुं नय उपरि चाल इं। ए तुनय संसार ना आरणकारण नु दीस इ छइ जे परणती वेला इं पूजी। वली पुनरिप आखा भव माहि द्रुपदी इं प्रतिमा पूजी कही नथी। जु मोक्ष नइ खात इ हुइ तो तु परणवा ना अवसरटाली वली पूज इ। पुण ए मोक्ष नइ खात इ नथी दीसती।

अनइ जे वास्तुकशास्त्रे तथा विवेकविलास माहि प्रतिमा घडाववा भराव-वानी विधि बोली, तथा जे हवड़ां जे नवी प्रतिमा भरावई तथा घड़ावई, ते घड़ा-वणहार तेहनई पूछइ - "मुभनइ प्रतिमा घड़ाववानी भराववानी तथा प्रतिष्ठा-ववानी विधि कहुउ।" तेहइ जोतां संसारनइं हेतुइं दीसइ छइ। ते किम? तो लिखीइ छइ—"एगवीस तित्थयरा संतिकरा हुति गेहेसु।"—जे एकवीस तीर्थंकर नी प्रतिमा घरे मांडी शांति करइ । पणि त्रिणि तीर्थंकर नी प्रतिमा घरि न मांडइ । जुमोक्ष नइ खातइ हुइ, तो त्रिणि तीर्थंकर घरि मांड्या शान्ति सिंइंन करइं? तीर्थंकर तु चउवीसइ मोक्षदायक छइ । जेणइ इम कहिउ "त्रिणि तीर्थंकर घरि न मांडीइ, जेह भणी तेहनई बेटा न हवा, तेह भणी घरि न मांडीइ।" एणइ कारणइं संसार नइं हेतुइं दीसइ छइ। पणि मोक्ष नइ खातइ नथी। तथा जि का नवी प्रतिमा भरावइ, तेहनी रासि पूछीनइ तीर्थंकर नी रासि संघाति मिलतां विशेष जोइइ । इम करतइ जे तीर्थंकर संघातइ नाड़ीवेघ पड़इ, तथा बीआबार पड़इ, तथा नवपंचक पड़इ, तथा षड़ाष्टउं पड़इ इत्यादिक योग उपजइ, ते प्रतिमा भरावइ नहीं, घरि मांडइ नहीं, एहइ जोतां संसार नइ हेतुई दीसइ छइ। तथा वली जिहां प्रतिमा प्रतिष्ठा इच्छइ, तिहां आरणकारण घणां करइ छई। तेह हेतुई जोतइ पणि संसार नइं खातइं दीसइ छइ। तथा वली जे जिणदत्तसूरिनउ कीधउ विवेकविलास तेह माहि प्रतिमा घड़ाववानी विधि बोली छइ । तिहां इम कहिउं छइ— "जु प्रतिमा नुं मुख रौद्र पड़इ, तथा बीजा अवयव पाडुआ पड़ई, तउ ते प्रतिमां ना करावणहार नइंघणी ज हाणि बोली छइ। "पुत्र नी हाणि तथा मित्रनी हाणि तथा धननी हाणि, तथा शरीर नी हाणि"—इत्यादिक घणां दोष बोल्या छइं। एहइ ठाम जोतां संसार हेतुइं दीसइ छइ, तीर्थंकर तउ कहइनइं ज्या न करइं । डाहु हुइ ते विचारी जोज्यो ।

तथा जिहां सूरिआभइं प्रतिमा पूजी तिहां पणि मोक्षनइं खातइ पूजी नथी। एतला भणी जिहां-जिहां श्री वीतराग वांद्या तिहां एहवा कह्यां—''जे खेयण्णे पेच्चा हिआए सुहाए''—इत्यादि कहतां परभव जाणिवउ। ग्रनइ जिहां प्रतिमा पूजी तिहां ''पुब्विं पच्छा हिआए सुहाए''—इत्यादि कह्यां। एह अधिकार जोतां मोक्षनइ खातइ नहीं। जुप्रतिमानइं ग्रधिकारइं ''पेच्चा'' कह्यां हुत उवीतराग वांद्या ग्रनइ प्रतिमा पूजी सरीखं थाउत। ईख्यां तउ 'वीतराग वांद्या' अनइ 'प्रतिमा पूजी' विचालइ शब्द ना फरे तउ गाहा सबला दीसइं छइं। जे डाहु हुई ते विचारज्यो।

तथा केतलाएक इम कहइ छइ, सम्यग्वृष्टी टाली कोई 'नमोत्थुणं' इत्यादि न भणइ। ते श्री अनुयोगद्वार मांहि इम कह् युं — 'जे इमे सैमणगुणमुक्कजोगी छक्कायणिरगुकंपा हया इव उद्दामा, गया इव निरंकुसा, घट्टा मट्टा तुप्पोट्टा, पंडुरपट्टपाउरणा, जिणाएं अणाएं।ए सच्छंद विहरिऊणं उभओकालमा वस्सगस्स उवस्तगस्स उवट्ठित', तु जोइइ लोकोत्तर द्रव्यावश्यक ना करणहार दिन प्रतिइं वार बि आवश्यक करइं तेह मांहि "नमोत्थुएं" कहइ, अनइ ते वीतरागइं समिकतदृष्टी न कहिया। तज जोउ नइं, जि कोइ इम कहइ छइ जो 'सम्यग्वृष्टी टाली नमोत्थुणं को न कहइ' ते वात सूत्रविषद्ध दीसइ छइ। तथा श्री नंदिसूत्र मांहि इम कह् युं — जे चउद पूर्व ना भणणहार नइं मित समी हुइ, जाव दस पूर्व ना भणनहारमइं पणि मित समी हुई, अनइ नव पूर्व ना भणनहारनइं पणि मित समी हुई, अनइ नव पूर्व ना भणनहारनइं पणि मित समी हुइ, आइ मिथ्या पणि हुइ।'' एतलइ णमोत्थुणं आदिइं देइनइ ग्रंथ घगुइ भणइ, पणि मित सिथ्याइ हुइ, अनइ समी पणि हुइ। तु इणइं मेलइं जोतां जे इम कहइ छइ जे सम्यग्वृष्टी टाली अनेरा 'नमोत्थुणं' न कहइ—ए बात शास्त्रस्युं विषद्ध दीसइ छइ। तथा प्रत्यक्ष प्रमुख घणाइं 'नमोत्थुणं' कहइं छइं, ते काइं समिकतदृष्टि जाण्या नथी जे डाह हुई ते विचारी जोज्यो।

तथा केतलाएक इम कहइं छइं जे गणधरे इ कां कह्युं जे "जिणघरे" "जिणपड़िमा" तथा "धूवं दाऊण जिणवरागां ?" तेहना उत्तर प्रीछउ-जे जगमांहि जेहना नाम जेहवां प्रवर्ततां हुए गणधर पणि तेहनुं ग्रधिकार आविई तेहनइं तेहवइ नामइ कहइ। जिम श्री ठाणांग मध्ये त्रीजइ ठाणाइ गणधरे इक कह्युं जे 'भरहे वासे तस्रो तित्था पण्णता-मागहे, वरदामे पभासे तो जोउ तइ जिम गणधरे तीर्थ कह्यां, तिम इ म न कहिए जे ''तओ कुतित्था पण्णत्ता'' जु गणधरे ते तीर्थं कह्यां तु काई आपणपे तीर्थ करी म्राराध्या नहीं। एतलइ गणधर जेहनुं जेहवुं नाम हुइ तेहनइं तेहवुनाम कहइ। ते ते नाम कह्या माटि इकांइ आराध्य न थाइ। श्री वीतरागइ तु ज्ञान दर्शन चारित्र आरक्ष्या त्रीजइ ठाणइ बोल्या "तिविहा आसाहणा पण्याता तं जहा नाणाराहणा दंससाराहणा चारित्ताराहणा" तथा गणधरे आपर्गो मुखइं इम कह्युं-पूर्णभद्र यक्षनइं-"जे दिव्वे सच्चे" ए यक्ष साचउ, जु गणधरे इम कह्युं-जे ए यक्ष साचउं तुकांई श्रापणइं ग्राराधवउ नहीं। तथा गराधरे इम कहयु -जे गोशाला ना श्रावक एहवा छइं, जे 'ग्ररिहंतदेवतागा ग्रम्मापिउ सस्सुसगा ।' गराधर इम कह् युं जे गोशालाना श्रावकनइं गोशालो ग्रिरिहंत देव छइं पिए गराधरे इम सिइंन कह यूं-'जे गोशालाना श्रावकनइं गोशालो कूदेव छइ।' एतलइ इम जागाज्यो, जे लोक मांहि जे पदार्थ जेहवां प्रवर्तइ छइ, ते गगाधरपिग तिम ज कहइं।

तथा द्रुपदी ना प्रालावा नी वृत्ति माहि इम कहिउं छइ—जे "एक वाचनाइ एहवुं छइ, जे "जिरापडिमारां, प्रच्चणं करेति।" एतावदेवं दृश्यते—"जिन प्रतिमा नी अर्चा कीघीं" एतलु ज दीसइ छइ, पणि 'जिणघरे' इत्यादिक बोल कह्या नथी। हवड़ां जे प्रति प्रवर्त्तंइ छइ, ग्रनइ ते प्रतिविचालइ ग्रांतरां घाढ़ा घर्णां दीसइ छइं डाहु हुइ ते विचारी जोज्यो।

तथा केतलाएक इम कहइं छइं—जे द्रुपदी इं नारदनइं इम कहिउं जे "असंजयश्रविरए" इत्यादि । श्रे बोल सम्यग्द्या विवेक कुरा जाराइ । ते बोल मिथ्यात्वीइ, गौतमस्वामीनइं पिरा इम कहिश्रा छइ । ते लिखीइ छइ—"तएणं ते अन्नउत्थिश्रा जेरोव भगवं गौअमे तेरोव उवागच्छइ, उवागच्छिता भगवं गौश्रमं एवं वयासी—"तुन्भे णं श्रज्जो तिविहं तिविहेणं श्रसंजय अविरय—पिडह्य पच्चखाय-पावकम्मे सिकरिए, श्रमुं वुड़े एगंतदंडे एगंतबाले श्रावि भवह ।" एहवा बोल कह्या छइं । श्री भगवतीसूत्रनइ श्रद्धारमा शतकनइ आठमइं उद्देसइं छइ । तथा स्थविरनइ पिरा मिथ्यात्वीई एहवा बोल कह्या छइं । "तए णं ते अन्नऊत्थिश्रा जेणेव थेरा भगवंता, तेणेव जवागच्छंति । ते थेरे भगवंते एवं वदासि—तुन्भे णं श्रज्जो तिविहं तिविहेणं असंजय श्रविरय पड़ह्य इत्यादि जहा सत्तमसए जाव एगंतबाले आवि भवह ।" श्री भगवती सूत्रनइ आठमा शतकनइ सातमइ उद्देसइ छइ । तु जोउनइ मिथ्यात्वी "असंजए अविरए" इत्यादि बोल जाराइ छइ । एह सातमु बोल ।

## म्राठमु बोल :

हवइ आठमु बोल लिखीइ छइ। तथा श्री वीतरागदेवइं सिद्धान्त मांहि साधु चारित्रियानइ श्री ठाएगांग मध्ये पंच महाव्रतनां पाल्या ना फल तथा श्री उत्तराध्ययन चउवीसमा मध्ये पांच समिति त्रिशा गुष्तिनां फल, तथा अध्ययन २६ मइ दश विध सामाचारी नां फल, फासुक आहार दीघाना फल, श्री भगवती मध्ये बारे भेदे तप की घा ना फल त्रीसमइ अध्ययनइ, दशविध वेग्रावच्च नां फल बोल्या श्री ठाएांग मध्ये, तथा विनय कीषां नां फल, अध्ययन पहिलइ तथा अध्ययन ३१ मइ चारित्र पाल्या नां फल, तथा ओगूरात्रीसमइ अध्ययनइ बोल घराां ना फल बोल्यां. तथा श्रावकनइ बार वत पाल्या नां फल श्री उववाइ उपांग तथा सामाइय चउवी-सत्थयो इत्यादि आवश्यकनां फल अनुयोगद्वार मध्ये, तथा धावकनइं जू साध् चारित्रीआ वंदनीक छइं तु साधुनइ वांद्या नां फल, तथा साधु नी पर्युपास्ति कीघानां फल तथा ग्रन्न पाणी दीघांनां फल तथा उपाश्रय दीघानां फल, तथा वस्त्र पात्र दीधानां फल इत्यादि । जउ तीर्थंकरदेव गणधर म्राचार्य उपाध्याय साधु जउ आराध्य छइ तु तेहना घणी-घणी परि नां फल श्री सिद्धान्त मांहि कह्यां छइं अनइ जउ प्रतिमा मोक्षमार्गमाहि ग्राराध्य नथी तु किहां सिद्धान्त माहि प्रासाद करा-व्याना, प्रतिमा घड़ाव्यानां, प्रतिमा भराव्यानां, तथा प्रतिमा पूज्यांना तथा प्रतिमा प्रतिष्ठ्याना, तथा प्रतिमा बाद्या नां तथा प्रतिमा आगलि ढोयानां फल तथा प्रतिमा श्रागलि भावना भाव्याना फल इत्यादि—घणां वानां लोक प्रतिमा आगलि करइ छइ पणि ते एकइ बलिना फल सूत्रइ श्री वीतराग देवे नथी कह्या। तउ जोउनइ

मोक्ष नां फल पाषई जिकां बंदना पूजना करइ छइ, तेहनइ मोक्ष नुं लाभ किम हुसिइ ? डाहु हुई ते विचारी जोज्यो । एह आठमु बोल ।

#### ६. नवमु बोल:

हवइ नवमु बोल लिखीइ छइ। तथा जीवाभिगम उपांगमध्ये लवण समुद्र ना अधिकार कह्या छइं। तिहां श्री गौतमस्वामिइं पूछया छइ जु ''पाणी एवड़ज उच्छलइ तु जंबूद्वीप नइं एकोदक सिइं नथी करतु ? तिहां वलतुं श्री वीतरागे इम कह्युं कइ" जीत णं भंते लवण समुद्दे दो जीअणसहस्साइ चवकवालविक्खंभेणं, पण्णरस जोअणसहस्साइं सत्तचउआलं किचि--पिसेसुणे परिक्खेपेणं, एगं जोअण-सहस्सं उव्वेहेगं, सोलस जोयणसहस्साइं उस्सेहेणं, सत्तरस जोग्रणसहस्साइं सव्वग्गेणं पण्णत्ते, कम्हा पं भंते लवणसमुद्दे जंबुदीवं दीवं नो उवीलेति, नो उप्पीलेति, णो चेव णं एक्कोदगं करेति ?" गोग्रमा ! जंबुदीवे णं दीवे भरहेरवतेस वासेस् ग्ररहंत चक्कविह बलदेव वास्रदेवा चारण विज्जाहरा, समण समणी, सावयसावियाओ, मगुआ पंगतिभद्दया पगतिविणीया पगति उवसंता पगतिपयगुकोहकोहमाणमाया-लोभा मिउमइवसंपण्णा अल्लीणा भइ्गा विणीया तेसि णं पणिहाय लवरासमुद्दे जंबुदीवं दीवं नो उवीलेति, नो उप्पीलेति, णो चेव णं एक्कोदगं करेति । गंगासिन्धु-रत्तारत्तवईसु सलिलासु देवयाओ, महिड्ढियाओ, जाव पलिग्रोवमिठतीयाग्रो परि-वसंति, तासि ण पिएहाय लवणसमुद्दे जाव णो चेव ण एक्कोदमं करिति । चुल्लिहि-मवतसिहरिसु वासधरपव्वतेसु देवा महिड्डिया, तेसि ण पणिहाय हेमवयरण्णवएसू वासेसु मगाुआ पगतिभद्दया, रोहितारोहितंसासुवण्णकुलारुप्पकुलास् सलिलास् देव-याओं महिड्ढियाओ, तासि पणि सद्दावति विअडावति वट्टवेअड्ढपव्वएस् देवा महिडि्ढया जाव पलिस्रोवमिठितिआ पण्णत्ता । महाहिमवंतरुप्पासु वासहरपव्वएसु देवा महिड्ढिया जाव पलिय्रोवमठितिया हरिवासरम्मगवासेसु मर्गुया पगतिभद्गा गंधात्रतिमालवंतपरियाएसु वट्टवेग्रड्ढपव्वएसु देवा महिड्ढियाणिसढणीलवंतेसु वासहरपव्वएसु देवा महिड्ढिया । सव्वाभी उदिहदेवताओ भाणियव्वाभी पउमद-हाभ्रो तेगिच्छिकेसरिद्दहाओं वासीणीभ्रो देवयाग्रो महिड्ढियाग्रो तासि परिगहाय पुट्यविदेहग्रवरिवदेहेसु वासेमु ग्ररहंतचक्कविट्ट-बलदेववासुदेवचारणविज्जाहरा, समणात्रो समणीत्रो, सावगात्रो साविगाओ, मस्तुया पगतिभद्दगा तेसि पणिहाय लवणे (जाव णे चेव एां एक्कोदगं करेति) सीता सीतोदगासु सलिलासु देवया महिड्ढिया, देवकुरु उत्तरकुरु मगात्रा पगतिभद्दगा, संदरे पब्वते देवया महिड्ढिया जंबुद्दीवेणं मुदंसरा। जंबुदीवाहिवती अरगाढए सामा देवे महिड्ढिए जाव पलिस्रोवमिठितीए परिवसति, तेसि णं पिराहाय लवरासमुद्दे राो उवीलेति, नो उप्पीलेति, नो चेव णं एगोदमं करेति, छ।

तु जोहनइं श्री वीतरागे त्ररिहंत चक्रवर्ति बलदेव वासुदेव चारण विद्याधर साधु-साध्वी, श्रावक-श्राविका, प्रकृतिभद्रक मनुष्य, गंगा सिन्धु देवी इत्या- दिक जे जेएाइं थानकइं जेहना प्रभाव छइ, तेहना प्रभाव कहया, अनइ जेणइ जेएाइ प्रयंतइं शाश्वती प्रतिमा छइं तेएाइं-तेएाइं डुंगरि जे जे देवता बसइं छइं, तेहना प्रभाव वीतरागे कह्या, पिए प्रतिमा ना प्रभाव न कहिया। अनइ हवड़ां तु लोक प्रतिमाना गाड़ा घराां प्रभाव कहइं छ इं, पिए। श्री वीतरागे काइं प्रभाव न कह्या। जु काइं प्रतिमाना प्रभाव हु तउ इहाई प्रभाव कहता। जूओनइ! जो कोई प्रकृतिभद्रक मनुष्य, तेहनु प्रभाव कह्युं, तउ प्रतिमानउ प्रभाव स्यइं न कहिउ? डाहु हुइ ते विचारी जोज्यो। एह नवमु बोल।

### १०. दसमु बोल:--

हवइ दसमु बोल लिखीइ छइ। तथा श्री सिद्धान्त माहि श्री वीतराग देवइं साधुनइं श्रावकनइं सम्यग्दृष्टी नइं केहिइ प्रतिमा ग्राराध्य न कही । ग्रनइ जि वारई प्रतिमाना थापक कन्हइं पूछीइ तिवारइं सूरिग्राभिदेवताना ग्रालापा देखाड़इ। ते सूरिश्राभिदेवताइं पिएा मोक्षनइ खातइ प्रतिमा नथी पूजी, ते अधिका अधिकार लिखीइ छइ। जिहां सूरिग्राभदेवता इं श्री वीतराग वांद्या तिहां एहवुं कहिउं---"एग्रं मे पेच्चा हिताते सुहाए, खमाए, शिस्सेसाए, श्राश्रुगामित्ताए भविस्सइ।" तु जुम्रोनइं, जिहां वीतराग वाद्या तिहां पेच्चा कहितां परभवे 'हिम्राए सुहाए' कहिउं। **अनइ जिहां प्रतिमा पूजी** तिहां 'पुब्विं पच्छा' कहिउं, पिए परभवे न कहिउं। सिद्धान्त माहि जिहां देवताए अथवा मनुष्यइ श्री वीतराग वाद्या, तिहां 'पेच्चा हियाए' अथवा 'इहभवे परभवे हिस्राए' कहिउं पिए किह्यांइ ''पुव्विं पच्छा हिस्राए सुहाए" न कहिउं। अनइ जिहां प्रतिमा पूजी तिहां — "पुब्विं पच्छा हिस्राए सुहाए" **कहिउं । परि**। किहाइ ''पेच्चा'' श्रथवा ''परभवे हिश्राएं'' न कहिउं । परा ई कारराइ प्रतिमा मोक्षनइ खातइ नथी । जिम भगवती सूत्र मध्ये बीजे शतके खंदक नइ ग्रालावइ बेह अधिकार जुआजुआ कह्या छइं, ते लिखीइ छइं-''जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवाग्च्छह, उवाग्च्छिता समणं भगवं महाबीर तिखुत्तो ग्रायाहिणं पयाहिणं करेंति । करेइसा जाव नमंसित्ता एवं वयासी—"ग्रालित्तेणं भंते लोए, पलित्ते णं भंते लोए **भालित्तपलित्ते णं भते** लोए, जरा -- मरणेएा य से जहानामए केइ गाहावइ श्रागारिस ह्यायमाणंसि से जे तत्थ भंड़े भवइ अप्पसारे मोत्लगुरुए तं गहाय आयासे एगतमंतं **अवक्कमति एस मे निह्थारिए समाणे** पच्छा पुराए हिम्राए सुहाए समाए निस्सेसाए ब्रासुगामित्ताए भविस्सइ, एवमेव देवासुप्पिश्रा मज्भः वि श्राया एगे भंड़े, इट्टे कंते पिएँ मरगुण्णे मरगामे घेज्जे विस्सासिए संमेंए बहुमए ऋगुमए भंडकरंडसमाणे, मा णं **सीग्रं, माँ णं उण्हं, मा णं** खुहा, मा णं पिवासा, मा णं चोरा, मा णं बाला, मा णं दंसा, मा णं मसगा मा णं वाइग्रपित्तिग्रसंभिग्रसन्निवाइय विविहा रोगायका **परीसहोवसम्मा फुसंतु त्ति कट्टु एस नि**त्थारिए समाणे समाणे परलोश्रस्स हिन्नाए सुहाए खमाए, नीसेसाए आगुगामियत्ताए भविस्सइ।'' इहांइ खंदकई श्री महावीर नइंइम कहिउं। जिम एक को एक गृहस्थनइ धरि आगि लागु हुइ ते घर नुं धर्गो

सार वस्तु काढ़ इ अन इ इम कह इ— "ए सार भंडार काढ्युं हुंतु मुक्त पच्छा पुरा हियाए सुहाए इत्यादि हुसिइ। अन इ हुं जे चारित्र लेऊं छुं ते मुक्त इं परलोगस्स हियाए सुहाए इत्यादि हुसिइ।" हव इं जुओ न इं लक्ष्मी काढ्याना अन इ चारित्र लीधाना शब्द ना केतला फेर छ इं? "हिआए सुहाए जाव आरगुगामीए" ए शब्द तु बेहु अधिकार इं कह्या छ इं, पिए लक्ष्मी काढी तिहां इम कह्युं पच्छा पुरा औन इ चारित्र लीधूं तिहां इम कह्युं—"परलोगस्स" तु जो उन इ जिम इहां इ एवड़ा फेर शब्द ना छ इं, तिम सूरिआभन इं पिए आलाव इ जिहां प्रतिमा पूजी तिहां "पुव्वंपच्छा", अन इ जिहां वीतराग वांद्या तिहां "पेच्चा" इम कहुं। एवड़ा शब्द ना फेर छ इ ए आलावान इं मेल इं सूरिआभदेवता इं प्रतिमा पूजी। अन इ प्रतिमा आगिल नमोत्थुणं कह्युं ते जू इ खात इ। अन इ श्री वीतराग वांद्या ते जू इ खात इ। तथा जिम प्रतिमान इ पुव्वं पच्छा कहिउं छ इ तिम दाढ़ नी पूजाम इं पिए। पुव्वं पच्छा कहिउं छ इ। ए बेहू अधिकार एक बाज इं।

तथा केतलाएक इम कहइं छइं -- जे सुधर्मासभाइं तीर्थंकर नी दाढ़ छइ, तिहां देवता मैथुन न सेवइ। तेह भणी दाढ़ सम्यक्त्वनइ खातइ। तथ्रो जोग्रोनइ— सम्यक्त्वनइ खातइ हुइ तथ्रो पुव्वि पच्छा कां कहइ ? ग्रनइ धिम्मयं ववसाइयं पणि कां कहइ ?

तथा श्री ठाएांग मध्ये त्रीजइ ठाएाइ व्यवसाय त्रीएा कह्यां, ते लिखीइ छइ छ—"तिविहे ववसाए पण्णाते तं जहा धम्मिए ववसाए, अधम्मिए ववसाए, धम्मिश्रधम्मिए, ववसाए''—ते धर्म व्यवसाय साधुनउ धर्माधर्म व्यवसाय श्रावकनउ, बाकी बाबीस दंडक अधर्मव्यवसाय कह्या तम्रो जुम्रोनइं—''देवता श्री वीतरागे ग्रघर्मव्यवसाय कह्या, ग्रनइ जिहां सूरिग्राभदेवता प्रतिमा तथा द्रह वावि इत्यादि पूजवा श्राप्यु तिहां इम कहिउं जे घम्मिश्रं ववसाइश्रं गिण्हिज्जा ।'' श्रनइ ठागाांग मध्ये दसमइ ठाराइ धर्म तउ दस कह्यां—''दसविहे धम्मे पन्नते, तं जहा—गामघम्मे (१), नगरघम्मे (२), रठ्ठधम्मे (३), पासंडधम्मे (४), कुलधम्मे (५), गराधम्मे (६), संघधम्मे (७), सुग्रधम्मे (६), चारित्तधम्मे (१), ग्रत्थिकायधम्मे (१०)। ए दस धर्म कह्या । ते माहि जे "धम्मिस्र ववसाइस्र गिण्हिज्जा"—कहिउ ते तु कुलधर्म मांहि आवइ छइ∃ अनइ केतलाएक इम कहइं छइं, जे "धम्मिश्रं ववसाइग्रं" कहतां श्रुतधर्म कहीइ । तउ डाहु हुइ ते विचारी जोज्यो—जे सूरिग्राभइं तउ प्रतिमा, द्रह, वावि, हथीयार इत्यादि घर्गा वानां पूज्यां छइं। ग्रनइ धम्मिग्नं ववसाइग्रं तु समुच्चय-पदइं कहिऊ छइ। जु घम्मिम्रं ववसाइम्रं श्रुतधर्म सु द्रह, वावि, हथीयार जेतलां वानां ते सहू श्रुतधर्म थाइ ग्रनइ तिहा तउ इम न कहिउं—जे प्रतिमा नी पूजा तथा नमोत्थुण ते श्रुतंघर्म अनइ द्रह वावि हथीयार इत्यादिक ते कुलघर्म। तिहां तु समुच्चयपदइ धम्मिस्रं ववसाइस्रं कह्यंु छइ । प्रतिमा नमोत्थुणं द्रह वावी हथीयार प्रमुख सहूनइं कहिउं छइ । डाहू हुइ ते विचारी जोज्यो ।

तथा वली प्रीछउ--धिममग्रं ववसाइग्रं कहिउं—ते पुस्तक वांच्या पछी कहिउं। अनइ ते ते पुस्तक नइं एह ज सूत्र मांहि इम कहा तह । एतलइ ते पुस्तक जे धर्मशास्त्र अनइ आचारांगादिक जे सम्यक्शास्त्र छइ ते तउ ते न हुई। तउ जोउनइ ते कूग् धर्म शास्त्र छइ ? जउ श्रुतधर्मशास्त्र हुइ तउ तेहमांहि द्रह वावी, हथीयार प्रमुख जे वांनां पूज्यां ते पूजवा न कल्पड । एग्एइं कारगाई ते श्रुतधर्मशास्त्र न हुइ । डाहु हुइ ते विचारी जोज्यो । इति सूरिआभाधिकार, एह दसमु बोल ।

#### ११. इग्यारमु बोल:-

हवइं इन्यारिमु बोल लिखीइ छइ—तथा केतलाएक इम कहइ छइं—जं साधु चारित्रीमानइं विद्याचारएं जंधाचारएं लिध उपजइ छइ, ते लब्धनइ प्रमाणाइं जं मानुषोत्तरपर्वतइं चेत्य भव्दईं प्रतिमा वंदही तेहना पडूत्तर प्रोछउ। श्री वीतरागईं सिद्धान्त माहि मानुषोत्तरपर्वतईं च्यारि कूट कह्यां, पिए सिद्धायतन कूट न कहिउं। मनइ अनेरे पर्वते जिहां सिद्धायतन कूट छइ तिहां कूट नी वर्ण्णवना करतां सिद्धायतन कूट पिए माहइं कह्या छइं। अनइ जउ एएएइं पर्वतइं सिद्धायतन कूट नथी तछ जिहां ए पर्वत ना कूट कह्यां, तिहां सिद्धायतन कूट न कहिउं। हवइ श्री ठाएगांग माहि मानुषोत्तरकूट कह्यां ते लिखीइ छइ—''मार्गुसुत्तरस्स पव्वयस्स चउदिसि चत्तारि कूटा पन्नता तं जहा—रयणे १, रयरगुव्वते २, सव्वरयसायरे ३, रयरग्संचए ४, १'' तु जोउनइ इहांइ शाक्वती प्रतिमा नथी। तु चेइशव्दइं स्युं वांद्युं ? अनइ श्री म्रिरहंत तु जिहां रह्या वांदीइ, तिहां श्री वंदाइ।

श्रमद चेद शब्द श्रिरहंत तु घरो ठामि कह्या छदं, ते ठाम लिखीइ छइ—
"तं गच्छामो णं देवारणुष्पिश्रा समणं भगवं महावीरं वंदामो रामुं सामो सक्कारेमो सम्माणेमो कल्लाणं मंगलं देवयं चेद्दश्रं पज्जुवासामो । एयं णं पेच्चभवे इहभविय हिश्राए सुहाए खमाए रिएस्सेसाए श्रारणुगामित्ताए भिवस्सतीति" कहु, श्री जववाइ मध्ये ए श्रिरहंत विद्यमानना चैत्य १ "तं गच्छामो णं देवारणुष्पिश्रा समणं भगवं महावीरं वंदामो रामुं सामो, जाव पज्जुवासामो । एयं णं इहभविय परभविय, हिश्राए सुहाए खमाए रिएस्सेसाए श्रारणुगामियत्ताए भिवस्सतीति ।" श्री भगवती मध्ये शतक ६—
"तं गच्छामि णं देवारणुष्पिश्रा समग्णं भगवं महावीरं वंदामि रामंसामि सक्कारेमि सम्माणेमि, कल्लार्णं मंगलं देवयं चेद्दश्रं पज्जुवासामि ।" रायपसेग्री मध्ये ए श्रिरहंत विद्यमानना चैत्य-२—"श्रम्हे णं भंते सूरिश्राभस्स देवस्स श्राभियोगा देवारणुष्पिश्राणं वंदामो रामंसामो, सक्कारेमो सम्माग्रोमो, कल्लार्णं, मंगलं, देवयं चेद्दश्रं पज्जुवासामो ।" रायपसेग्री उपाग मध्ये—ए श्रिरहंत विद्यमानं तेहना चैत्य—३ "श्रहण्णं भंते सूरिश्राभे देवे देवारणुष्पिश्रं वंदामि रामंसामि जाव पज्जुवासामि ।" रायपसेग्री उपाग मध्ये ए श्रिरहंत विद्यमानं तेहना चैत्य—४, "इह महामाहणे, उप्पण्णाग्रारादंसण् —धरे श्रतीय पडुष्पण्राभरागयं जाराए, श्ररहा जिणे केवली,

सन्वण्णू सन्वदिस्ति तेलोक्कमहितपूजिते सदेवणरासुरस्स लोगस्स अच्चिण्डिजे वंदिण्डिजे पूत्रिस्णिङ्जे, सक्कारिण्डिजे सम्माणिण्डिजे, कल्लाणं मंगलं देवयं चेइग्रं पञ्जुवासिण्डिजे।" श्री उपासकदशांग मध्ये श्रध्ययम ७, ए अरिहंत विद्यमानना चैत्य ५, इत्यादिक घणे ठामइं चेइशब्दइं ग्रिरहंत कह्या छईं। जउ मानुषोत्तरपर्वतई रह्या ग्रिरहंत वांद्या। हाहु हुइ ते विचारी जोज्यो।

तथा कोई इम कहसिइ— नंदीसरवरइं चेइशव्दइं स्युं वां । तेहना उत्तर प्रीछिड, जड मानुषोत्तरइं चेइशव्दइं ग्रिरिहंत वांद्या, तड नंदीसरवरप्रमुख सघलइ चेइ शव्दइं ग्रिरिहंतज वांद्या। मानुषोत्तरइं ग्रम्इ नंदीसरवरइं शब्द ना फेर कांइं छइ नहीं। बेहू ठामइं सिरखा शब्द छइं। तथा रुचकद्धीपइं पिए शाश्वती प्रतिमा सूत्रइ किहांइ नथी कहिउं। तथा जंघाचारएानइ ग्रालावइ बीजा घएा। प्रत्युत्तर छईं, पिए। जड मानुषोत्तरइं शाश्वती प्रतिमा नथी, तड बीजा प्रत्युत्तर नडं स्युं काम ? डाहु हुइ ते विचारी जोज्यो। छ। एह इग्यारमुं बोल।

#### १२. बारमुबोल:

हवइ बारमु बोल लिखीइ छइ। तथा श्री भगवती सूत्र मध्ये चमरेन्द्रनइं अधिकारइं एहवा शब्द छई--''राण्णात्थ अरहंते वा, अरहंत चेतियाणि वा अरागारे भावियप्पमाणो निस्साए उड्ढं उप्पयंति ।'' तिहां केतलाएक इम कहई छई जे ग्ररहंत-चेइयाणि वा 'कहतां जिनप्रतिमानी निश्राई जाई।' तेहना प्रत्युत्तर लिखीइ छई। जउ प्रतिमानी निश्रा हुइ तस चमरेन्द्र भरतखंड लगइं स्या माटइं आवइ । शाश्वती प्रतिमा तु चमरेन्द्रनइं ढूकड़ी हती । अनइ जउ तेराईं गरज सरइ तउ भरतखंड लगई सिहानई स्रावइ। तथा सौधर्मेन्द्रइं वज्त्र मुक्युं, तिवारई चमरेन्द्र भयभ्रान्त हुंतुंभरतखंड लगइं सिंहानइ प्राव्यउ । जउ प्रतिमाई गरज सरइ तु तिहा शाष्वती प्रतिमा ढूंकड़ी हती, अनइ तेहनई शरण जाउत । पणि जेहनई शरराई छूटीइ तेहनई शरणई क्राव्यउ दोसइ छइ । तथा सौधर्मेन्द्रइं पणि वज्र मुंकी एहव्ं चितव्यूं जे "चमरेन्द्रनई एतली शक्ति नथी, जे आपणी निश्नाई इहां लगइ ग्रावड । पणि ग्ररि-हंत चैत्य अणगार तेहनी निश्राई स्नावई । स्रनइ मइंत् वज्र मुक्यु छइ । तउ ते अरिहंत भगवंत त्रणगार नी त्राशातनाई मुक्तनई महादुःख हुई ।'' एतलइ जोउनडं ग्ररिहंत भगवंत ग्रणगारनी ग्राशातना कही। पणि कांई प्रतिसानी श्राशातना न कही । एतलई सौघर्मेन्द्रइं ग्ररिहंत ग्रनइ चैत्यशब्दई भगवंत कह्या । पणि प्रतिमा कांई न कही । एतलइ स्ररिहंत चैत्य ए शब्द ना स्रर्थ इहां भगवंत कह्या दीसई छई । अनइ वृक्ति मांहि पिए। अरिहंत फलाव्या छई। पणि प्रतिमा नथी फलावी। डाह हुइ ते विचारी जोज्यो । ए बारमु बोल ।

#### १३. तेरमु बोल:

हवइ तेरमु बोल लिखीइ छइ, तथा श्री उववाई उपांग मध्ये ग्रंबड़ श्रावक नइं अधिकारइं एहवा शब्द छइं जे "नन्नत्थ अरहते वा, ग्ररिहंत चेइयाणि वा।" तिहां केतलाएक इम कहइं छइं जे 'ग्ररिहंत चेइशव्दइं प्रतिमा।' तेहना प्रत्युत्तर लिखीइ छइ। "ग्ररिहंत चेइयाणि वा" ए बेहू शब्दइं ग्ररिहंत ज जािएवा। केतला एक इम कहस्यइं जे अरिहंतनइं बिहू शब्दइं कां कहीइ? वा शब्दइं तु विकल्प हुइ। "तउ जोउनइं सिद्धान्त मांहिं ठािम-ठािम इम कहिउं जे "समणं वा माहणं वां" एक साधुनइं बेहू नाम कह्यां। तथा वा शब्द पणि कह्यं । तथा श्री सूअगडांग अध्ययन सत्तरमइ एक साधुना तरे नाम कह्यां छईं अनइ तरे नामइ वा शब्द पणि कहिउ छइ। ते लिखीइ छइ—"समणेति वा, माहणेति वा, खंतेति वा, दंतेति वा, गुत्तेति वा, मुत्तेति वा, ईसीति वा, मुणोति वा, किइति वा, विदूति वा, भिक्खूति वा, लूहेति वा, तीरइढीति वा।" इम वली एक वस्तु नां घएां घएां नाम आइं छइं। तथा वली वृत्तिकारइं पणि "अरिहंते वा, अरिहंतचेइयाणि वा"—तिहां अरिहंतज फलाव्या छइं।

तथा चेइ शब्दइं सूत्रमाहि घणइ ठामइं अरिहंत कह्या छइं—''तं गच्छामो एां देवारणुष्पिया समण भगवं महावीरं वंदामो'' इत्यादि । बीजा आलावइ, तथा केतलाएक इम कहइं छइं, जे वित्तकारइं उघाड़ा माटइं न फलाव्या । तउं-तछं जोउनइ चेइ शब्द उघाडउ के अरिहंत शब्द उघाड़उ ? जड उखाड़उ शब्द न फलावई, तउ इहाइं अरिहन्त शब्द फलाव्यउ जोइइ, नहीं । डाहा हुइ ते विचारी जोज्यो । एहं तेरमु बोल ।

#### १४. चउदमु बोल:

हवइ चउदमु बोल लिखीइ छइ। तथा श्री उपासकदशांगमध्ये श्राणंद श्रावकनइ अधिकारइं केतलाएक इम कहइं छइं जे प्रतिमा आराध्या छइं। तेहना प्रत्युत्तर प्रीछउ—"नो कप्पइ" कहिउं ते माहि तउ श्रापणनइं सम्बन्ध काइं नथी। आपणनइं तु संबंध कप्पइ माहि छइ, अनइ कप्पइ माहि तु प्रतिमा न कही। तथा नो कप्पइ माहि केतला एक इम कहइं छइं जे 'श्रन्यतीर्थीपरिगृहीत' चेत्य न कल्पइ। तउ अणपरिगृहीत कल्पइ। तेहना प्रत्युत्तर प्रीछउ—इहां प्रतिमानउ स्यु श्रिधकार छइ? इहां तउ इम कह्यं जे "जां लगइ ए न बोलावई हूं पूर्विइं न बोलं तथा अन्नपानादिक न देउं" तउ जूश्रोनइं प्रतिमा काइं बोलइ ? कि वा स्नादि प्रतिमानइं काजइं आवइ? डाहु हुइ ते विचारी जोज्यो। एह चउदमु बोल।

#### १४. पनरमु बोल:

हवइ पनरमु बोल लिखीइ छइ—तथा श्री प्रश्नव्याकरण मध्ये त्रीजइं संवरद्वारइं ''चेइग्रट्टं निज्जरट्टं'' जे एहवा शब्द छइं, तिहां केतलाएक इम कहइं छइं जे—"साधु चिरत्रीउ प्रतिमानुं वेग्रावच्च करइ।" तेहना प्रत्युत्तर प्रीछउ— तिहां तउ एहवा ग्रधिकार छइं—जे साधु चिरत्रीउ गृहस्थना घर थकी उपिध पाणी भात ग्राणइ, ग्रनइ आणीनइ अनेरा साधुनइं आपइ, ते प्रीछउ जे 'चेइअट्टे'—चित्यथों ज्ञानार्थों एतलइ ज्ञाननइं अर्थइं, तथा निर्जरार्थइं आपइ, तथा एहिज सूत्र मध्ये घर्षुं विस्तार छइ जे—'ग्रप्रीतिकारियां घर मोहि न पइसइ, ग्रप्नीतिकारियानुं भात पाणी उपिध न लीइ।' वली इम कह्यं जे "पीढ़ फलग सिज्जा संथारग वत्य पाय कंबल दंडग रजोहरण निश्चिजा चोलपट्टय मुहपोत्तीय पायपुंछणादि भायण भंडोविह उवगरणां, एतला वानां माहिलुं प्रतिमानई स्युं काजइ आवई? ग्रनड साधुनइं तु ए सघला वानां काजइ आपइ। इहांइ तउ दत्त नउ अधिकार छड, जे दातारनुं दीधुं लेवुं। डाहु हुइ ते विचारी जोज्यो। एह पनरमु बोल।

#### १६. सोलमु बोल:

हवइ सोलमु बोल लिखीइ छइ। तथा प्रश्नव्याकरण माहि पहिलइ आधव —द्वारइ पृथ्वीकायनइ अधिकारइं—"गढ़ पीटएी आवाश घर हाट, प्रतिमा प्रासाद सभा इत्यादिकनइ कारणइ पृथ्वीनइं हणइ"—ते श्री बीतरागई अधर्मद्वार माहि घाल्यु । इहां तउ प्रतिमाना नीचोड़कर्या दीसइ छइ। डाहु हुइ ते विचारी जोज्यो।

तथा केतलाएक एम कहइं छइं जे इहाइ तु इम कहां — "जे पुन्ताहिं संति ते मंदबुद्धिया", मंदबुद्धी शब्दइं मिथ्यात्वी कहीइ। ए अर्थ सूत्रस्युं मिलइ नहीं। ते एतला भणी जे, पांचमां अधर्मद्वार माहि परिग्रहनइ अधिकारइं चक्रवत्ति बलदेव वासुदेव अनुत्तरविमानवासी देवता इत्यादि धणां कहीनइ आगिल कह्यं जे "मंदबुद्धि हुंता परिग्रहनउ संचउ करइं" तउ जोउनइं जिको कहई छइं—'मंदबुद्धी शब्दइं मिथ्यात्वी' ते ग्रर्थ जूठा, सूत्रविरुद्ध दीसइ छइं। डाहु हुइ ते विचारी जोज्यो। एह सोलमु बोल।

#### १७. सत्तरमुं बोल:

हवइ सत्तरमुं बोल लिखीइ छइ । तथा केतलाएक इम कहइंछइं जे ''आज्ञाईं धर्म कहीइ, पणि दयाइं धर्म न कहिइ'' दयाइं धर्म कहिउ छइ ते लिखीइ छइ ।

> तुलिश्राविसेसमादाय दयाधम्मस्स संतिए । विष्पसीइज्ज मेहावी तहाभूएरा अष्परा।।।१।।

इति श्री उत्तराध्ययन पंचमाध्ययने गाथा ३०। तथा-

दयावरं धम्म दुगंछमाणे वहावहं धम्म पसंसमाणे । एगंतजं भोययति स्रसीलं ििगवीिएसंजाति कस्रो सुरेहि ।। इति श्री सूत्रगडांग अध्ययन बावीसमां मध्ये गाथा ४४।
धम्मो मंगलमुक्तिट्ठं श्रहिंसा संजमो तवो।
देवा वि तं नमंसंति जस्स धम्मे सया मगो।।।१।।

इति श्री दशवैकालिक प्रथम श्रध्ययन मध्ये । तथा "से बेमि जे श्रतीता जे श्र पडुप्पण्ए। जे श्र श्रागमिस्सा श्रित्हिता भगवंतो ते सब्वे एवमाइक्खंति, एवं भासंति, एवं पण्एवेंति एवं परूवेंति सब्वे पाए। सब्वे भूता सब्वे जीवा सब्वे सत्ता न हंतब्वा न श्रज्जावेयब्वा, नं परिघेत्तब्वा, न परितावेयब्वा, न उद्वेयब्वा, एस धम्मे सुद्धे"— इति श्री श्राचारांग चड्थइ श्रध्ययनइ।

तथा श्री वीतरागे दयाइं करी मोक्ष कह्य ं ते लिखीइ छइ :--

सगरोवि सागरन्तं भरहवासं नराहिवो । इस्सरियं केवलं हिच्चा दयाए परिनिब्बुस्रो ॥

इति श्री उत्तराध्ययन ग्रढारमा मध्ये गाथा ३५। तथा श्री वीतरागे कुशीलिया दयारहित कह्या, ते लिखीइ छइ—

> न तं त्ररि कंठछिता करेइ, जं से करे ऋष्पिएया दुरप्पा । से साहिइ मच्चुमुहं तु पत्ते, पच्छास्मुतावेसा दयाविहूसो ।।

इति श्री उत्तराध्ययन २० मध्ये गाथा ४८। तथा आज्ञा दयामइ छड्ड—
"तमेव धम्मं दुविहं आइक्खंति तं जहा अगारधम्मं च अगागारधम्मं च। इह
खलु सब्बन्नो सम्मत्ताए मुंडे भिवत्ता आगाराओ अगागारित्तं पव्वति तस्स सब्बतो पागातिवायातो वेरमणं, मुसावाय, अदत्तदागा, मेहुगा, परिगाह, राइभोअगाते वेरमणं, अयमाउसो अगागार सामाइए धम्मे पण्याते। एयस्स सिक्खाए उवद्विए गिगाथे वा, णिगांथी वा विहरमाणे, आगाए आराहए भवति।

ग्रगारधममं दुवालसविहं आइक्खइ, तं जहा—पंचागुब्वयाइं, तिण्णि गुग्-व्ययाइं, चत्तारि सिक्खावयाइं। पंच श्रगुब्वयाइं, तं जहा—थूलाओ पागाइवायाग्रो वेरमणं, थूलाग्रो मुसावायाग्रो वेरमणं, थूलाग्रो अदिण्णा दाणाग्रो वेरमणं, सदारसंतोषे, इच्छापरिमाणे। तिण्णि गुग्व्वयाइं तं जहा—अग्रत्थदंडवेरमणं, दिसिव्वयं, उवभोग-परिभोगपरिमाणं। चत्तारि सिक्खा—वयाइं तं जहा—सामाइग्रं, देसावगासिग्रं, पोसहोववासो, अतिहिसंविभागो, अपच्छिममरणंतिआ संलेह्णा जूसणाराहणा। श्रयमाउसो, श्रगारसामाइए धम्मे पण्णात्ते, एसस्स धम्मस्स सिक्खाए उविद्वओ समणोवासिग्रो वा विहरमाणा श्राणाए श्राराहए भवंति।" इहाइं पंच महावत श्रवइ बार वत आज्ञा कही, एह मांहि तउ हिसा कांइ नथी। इति श्री उव-वाइ उवांग तथा—

तित्थमा तइया भासा, जं विद्ताऽगुतप्पती । जं छन्नं तं न वत्तव्वं, एसा म्राणा णिम्रंठिया ॥

इति श्री सूअगडांग ग्रध्ययन नवमा मध्ये गाथा २६ । इम घरणाइ श्रधिकार छइ, दयाइ धम्म सूत्रे घरणइ ठामि कह्या छइ ।

तथा केतलाएक इम कहइं छइं, जे धर्म स्राज्ञाइं कहीइ। स्रम्हारइ आज्ञा गाढ़ी प्रमारा। डाहु हुइ ते विचारी जोज्यो — जे श्री वीतराग नी आज्ञा ते तउ पंच महावत अनइ बार वत तथा बार भिक्षप्रतिमा। इग्यार श्रावक नी प्रतिमा इत्यादिक बोलनुं पालवउं ते श्री वीतराग नी स्राज्ञा। ते तु एकांत दयामई छइ। पणि तेह माहि काई हिसा नथी।

तथा कोइ एक इम कहइस्यइ जे साधुनइं आहार नीहार करतां कांइ कांइ सावद्य लागइ छइ। तेहना उत्तर प्रीछउ। ते तउ ग्रशक्य-परिहार, ग्रनाकुटि छइ। अनइ ते पिए ग्रशक्य परिहारइं अनइ ग्रनाकुटिइं जे कांई सावद्य लागइ, ते सर्वे ग्रालोइ निदइ। एतावता श्री सिद्धान्त मांहि प्रांत ग्रालावी, निदवी छइ। पिए। श्री सिद्धांत मांहि हिंसा किहां ग्रनुमोदवी नथी।

तथा श्री वीतरागइं प्रश्नव्याकरण मांहि श्री जीवदयाइं सम्यक्त्व नी माराधना कही तथा बोघि कही, तथा निर्मेली दिष्ट कही, तथा पूजा कही । एहवा घरणां घरणां बोल तथा घणा उदाहररा कह्या छइं। ते श्रधिकार लिखीइ छइ-"तत्थ पढ्मं ग्रहिसा जा सा सदेवमसाग्रासुरस्स लोगस्स भवति । दीपो तासां सरणं गति पइट्ठा, निव्वाणं नेव्वुइं समाहि संती, कित्ती कंती रइ ग्र विरती सुग्रंगतित्ती, दयाविमुत्ती खंती सम्मताराहराा, महती बोही बुद्धा घिति, सिमद्धी रिधी विधी तिती पुट्टी नंदी भद्दा, विरुद्धी, लद्धी विसुद्ध दिट्टी, कल्लाणं मंगलं पासाउ विभूति, खासिद्धावासी, अगासवी केवलीगा ठाणं सिव समि स्रसील, संजमीत्त अ सीलघरी, संपरे त्र गुत्ती, ववसाउत्रस्स तीयजगाो, त्रायतणजयणमप्पमाओ, त्रासासो विसासो ग्रभउ सव्वस्स य वियमाधाग्रो चोखपवित्तासुती, पुत्रा, विमलपभासाय, विम्मलरत्ति, एवभादीशि निययगूणनिम्मियाइं पज्जवनामाशि होति अहिंसाभगवतीए ।" ए भगवतइं प्ररूपी । "सा भगवती ग्रहिंसा । जा सा भीयाणं पि वसणा, पक्खोणं पिव गयणं तिसियारां पिव सलिलं, खुहिम्राणं पिव मसरां, समुद्दमज्जे पोतवहणं चउ-प्ययाणं व स्रासमपयं दुहद्वियारां व स्रोसहिबलं, भटवीमज्जे व सत्थगमरां, एतो विसिद्वतरिंगा ऋहिसा । जा सा पुढविजलग्रगिणमारुग्रवणप्फति-बीज—हरिय जल-चर थलचर-तसथावर-सन्वभूग्रखेमकारी । एसा भगवती ग्रहिसा ।'' एहवी जीवदया श्री वीतरागइं सार प्रधान कही । एहवी जीवदया श्री वीतरागना मार्गनइं विषइ छइ । पणि ग्रनेरे ठामि नथी । जेहनी मिथ्यामित छइ, तेहनइं कहणे छइ, पणि रहण नथी। एह सतरम् बोल।

#### १८. ग्रहारमु बोल:-

हवइ ग्रहारमु बोल लिखीइ छइ—तथा श्री ठाणांग माहि इम कहिउं— "चउिवहे सच्चे पन्नते, तं जहा—नाम सच्चे, द्व्यसच्चे, ठवणसच्चे, भावसच्चे।" इहां केतलाएक इम कइहं छइं—जउ वीतरागे स्थापनासत्य कही । तउ स्थापना ग्राराध्य नथी ? तेहना प्रत्युत्तर प्रीछुउ, ए च्यार सत्य कह्यां, ते भाषा उपरि छइं, पिए ग्राराध्य उपरि नथी । एह ठाणांग मध्ये दसमइ ठाणाइ दस सत्य कह्यां छइ, तउ ते कांइ दसइ स्युं ग्राराध्य छइं ? ते तज भाषा उपरि छइं । ते लिखीए छइ—"दसविहे सच्चे पन्नत्ते, तं जहा—जरावयसच्चे, संमयसच्चे, ठावरासच्चे, नामसच्चे, रूवसच्चे, पहुच्चसच्चे, विवहारसच्चे, भावसच्चे, भोगसच्चे, उवम्मसच्चे ।" तथा श्री पन्नवरणा मध्ये दसविहे सच्चे भाषापद मध्ये कह्यां छइं । तज् जोउनइ ते मध्ये ठवरासच्चे कहिउं, ते भाषासत्य कहीइ, पिए ग्राराध्य नहीं । डाहु हुइ ते विचारी जोज्यो ।

इहां सच्चे शब्द कहिउ ते एतला भगी, जे जेहनउं जेहवुं नाम हुइ तेहनइं तेहवइं नामिइं बोलावतां जूठूं नहीं। जिम को एक नुंनाम कुलवर्द्धन हुई, अनइ तेह जण्यां पछी कुलक्षय थयुं हुइ, तेहू पिंग तेहनइं कुलवर्द्धन कही बोलावतां जूठूं नहीं। तथा घी नुं घडु हुइ, अनइ तेह माहि थी घी ठालव्युं हुइ, अनइ तेह घड़ानइं घी नु घडु कहीइ। तउ तेहनइं (घी नु घडु) कहतां जूठूं नहीं। इत्यादिक भाषा उपरि छइ। इहां आराध्यविशेष कांइ नथी। डाहा हुइ ते विचारी जोज्यो। एह अढारमु बोल।

#### १६. श्रोगर्गीसमु बोल: -

हवइ भ्रोगणीसमु बोल लिखीइ छइ—तथा श्री अनुयोगद्धार मध्ये आव
श्यकना च्यारि निक्षेपा कह्या छइ । तिहां केतला एक कहइ छइं—इहां आवश्यक

करतां थापना करी मांडवी कही छइ । ते कहण गाढ़ा विरुद्ध दीसइ छइं । ते प्रीछुउ,

इहां तउ आवश्यकना च्यारी निक्खेवा कह्या छइं, ते इम कह्या छइं । नाम

श्रावश्यक ते कहीइं जे काई जीव अथवा अजीवनुं नाम आवश्यक दीघुं हुइ । तथा
स्थापनावश्यक ते कहीइ, जे साधु अथवा साध्वी अथवा श्रावक अथवा श्राविका

जिम आवश्यक करइ । तेहवु आकार को एक करइ, अथवा असद्भाव काष्ठादिकनइं

कहइ जे ए आवश्यक ते स्थापना द्रव्यावश्यक कहीइ । तथा द्रव्यावश्यकना घणां

एकक भेद कह्या छइं । जाणगसरीर, भविअसरीर इत्यादि । तथा लोकविहाणा

माहि उठी मुख धोइ लूगडां पहिरइ, तंबोल वावरइं, इत्यादिक द्रव्यावश्यक कहीइ ।

तथा 'समरागुरामुक्कजोगी, जाव आवस्सयं चिठ्ठइ'' एह परिए द्रव्यावश्यक कहीइ ।

इत्यादि घराां बोल कह्या छइं एह माहि आपणइ कांइ आराध्य नथी । आपणइ तउ

लोकोत्तर भावावश्यक आराध्य छइ । डाहु हुइ ते विचारी जोज्यो ।

इहां सूत्र माहि ग्रावश्यक करतां स्थापना करवी कही नथी। तथा इहां इ सूत्र ना पणि च्यारि निक्खेवा कह्या छइं। तथा बंध श्रादि देइ घराां बोल ना

निक्लेवा कह्या छइं । एकला त्रावश्यक उपरि तउ निक्लेवा कह्या **नथी । डाहु हुइ** ते विचारी जोज्यो । एह श्रोगएगीसमु बोल ।

#### २०. वीसमुबोल:

हवइ वीसमुबोल लिखीइ छइ। तथा केतला एक इम कहइं छइं जे-'राजान वांदवा गया ते स्युं ? घोड़ा हाथी लेइ गया ते स्युं ? नगर फूटरा कराव्या ते स्यूं ? तथा मल्लिनाथइं भोहराघर कराव्युं ते स्यूं ? तथा सुबुद्धि महतइं फरस्या द्रहर्नु पागाी ग्रागच्यु ते स्युं ? इत्यादि घर्गा बोर्ले कहइं छुईँ। तेहना प्रत्युत्तर प्रीछउ । श्री सुप्रगडांग मध्ये ग्रढारमइं अध्ययनइं किरियाठागाइ श्री वीतरागइं त्रिणि पक्ष कह्या। तिहा धर्म पक्ष ते सर्वइ सर्वविरति कही। ग्रनइ बीजउ अधर्मपक्ष ते सर्वइ सर्वग्रविरति कही । भ्रनइ त्रीजउ मिश्रपक्ष ते कांइ विरति कां**इ भ्रविरति कही** । इम त्रिए। पक्ष कहीइ । शरवालइ वे थोक कीधा । एक धर्म बीजउ अधर्म, श्रावकनी जेतली विरति तेतली धर्ममाहि घाली, अनइ जेतली अविरति ते अ**धर्म माहि घाली** । हवइं जोउनइं जे नाह्या, घोड़ा हाथी लेइ गया इत्यादि सर्व ते तेहनी अविरित छइ, भ्रनइ ग्रविरति तउ श्री वीतरागे ग्रधर्म माहि कही । अनइ विरति ते धर्म माहि कही । जु साधुनई विरित छइ तु साधु नाहइ नहीं, घोड़ई हाथी**ई चढ़इ नहीं, तथा** श्रावकनइ जु पोसह माहि विरति छइ, तउ पोसह लीघइ नाहइ नही, घोड़ई हाथीई चढइ नहीं। डाह हइ ते विचारी जोज्यो। एह वीसमु बोल।

#### २१. एकवीसमुबोल:

हवइ एकवीसमु बोल लिखीइ छड़। तथा श्री भगवतीं मध्ये शतक पहिलइ, उद्देसक नवमइ एहवु कहिउ-जे श्रम्ण निर्यन्थ स्राधाकर्मी स्राहार भोगवइ तेह कन्हइं छ: कायनी दया न हुइ । तु जोउनइं जेह कन्हइं छ: कायनी दया नुहि ते सूधउ धर्म किम कहीई ? डाहु हुई ते विचारी जोज्यो ।

ते ब्रालावउ लिखीइ छइ—"ब्रहाकम्मे सां भुजमाणे समस्रो निस्पंथे कि बंधइ ? कि पकरेइ ? कि चिराइ ? कि उवचिराइ ? गोयमा ! ग्राउग्र—वज्जान्नो सत्त कम्मपगडीस्रो सिढिलबंधराबंधास्रो पकरेइ, जाव स्रराप्परियट्टइ । से केराट्ठेणं जाव ब्रहाकम्मे ण भुजमाणे ब्रराप्परियट्टइ ? गोब्रमा ! ब्रहाकम्मे ण भुजमारो श्रायाए धम्मं ग्रइक्कममाणे पृढविकाए शावकंखइ, जाव तसकाय णावकंखई, जेसि पिय णं जीवाणं सरीरेहि स्राहारमाहरेइ, ते वि जीवे नावकंखइ तेराट्ठेरां गोस्रमा एवं वुच्चइ, ब्राहाकम्मे णं भुजमाणे ब्राउब्रवज्जाब्रो सत्त कम्मपगडीक्रो जाव ग्रराप्रियट्टइ । फासुएसिराज्जं भंते भुजमाणे समणे निस्गंथे कि बंधइ जाव णो उविचिणाइ । गोग्रमा । फासूएसिणाज्जं भुजमाणे समर्गे शिग्गंथे ग्राउअ वज्जाग्री सत्त कम्मपगडी स्रो घिषास्रबंधराबद्धास्रो सिढिलबंधराबद्धाओ पकरेइ । हंहा संबुड़ेणं नवरं श्राउग्र च णं कम्मं सिग्न बंघेइ सिग्न नो बंघेइ सेसं तहेव जाव

वीयावेयित । से केराट्टेणं जाव वीइवयइ ? गोग्रमा ! फासुएसिएाज्जं भुंजमाणे समणे िएागांथे श्रायाए धम्मं नाइक्कमइ, श्रायाए धम्मं श्रराइक्कममाणे पुढविकायं अवकंखित, जाव तस कायं अवकंखित, जेसि िपय णं जीवाणं सरीराइ आहारेंति, ते वि जीवे अवकंखित । से तेराट्ठेणं जाव वीयावयइ ।" एह एकवीसमु बोल ।

### २२. बाबीसमु बोल:

हवइ बावीसमु बोल लिखीइ छइ। तथा श्री जीवाभिगम मध्ये नंदीसरवरनइ श्रिष्ठकारइं तीर्थंकर ना कल्याराकादि कनइं कारराइं घरा। एक देवता एकठा मिलइ, मिल्या हुंता कीड़ा करइं। इम अष्टाह् निका महोत्सव करइं। एतली देवतानी स्थिति वीसइ छइ। तथा मागध वरदाभ प्रभास १०२ तीर्थोदक, तीर्थनी माटी ल्यावइ छइ। तथा गंगा सिंधु आदि देइ नदीनइ विषय जइ जलइ ल्यावइं छइ। तथा द्रह नु उदक ल्यावइ छइ। ए आदि देइ नइ देवतानी गाढ़ी घराी सूत्रे स्थिति दीसइ छइ। केतली एक लिखीइ। जोउनइं गंगानां गंगोदक, गंगानी माटी, द्रह ना उदक आण्या माटइ, कांइं गंगा अथवा दह अथवा एह तीर्थं मोक्षनइ न खातइ न थयां। इम देवतानी स्थिति घरगीइ छइ। डाहु हुइ ते विचारी जोज्यो। एह बावीसमु बोल।

### २३. त्रेवीसमु बोल :

हवइ त्रेवीसमु बोल लिखीइ छइ। तथा प्रतिमा ना थापक कहइ पूछीइ छइ जे,—"प्रतिमा केही अवस्था नी करी मांडी छइ? श्री महावीर तउ पहिलुं ३० बरस गृहस्थपराइ हता, पछइ वरस ४२ चारित्रीआ हता। ते हवइ पूछीइ छइ— "जिको श्री महावीर नी प्रतिमा करी मांडइ छइ, ते केही अवस्था नी करी मांडइ?" जउ इम कहइ जे "अम्हो गृहीनी अवस्था करी मांडऊं छऊं।" तउ चारित्रीया नइ वंदनीक टलइ, गृहीनइं तउ चारित्रीओ वांदइ नहीं। अनइजे इम कहइ जे "अम्हो चारित्रीया नी अवस्था करी मांडऊं छऊं।" तउ जोउनइं ए प्रतिमा माहि चारित्रीयानुं स्युं लक्षरा छइ। चारित्रीयानइं तउ फूल पारा आभररा एकू न कल्पइ। अनइ प्रतिमा तउ फूल पारा आभररा इत्यादि घरा। वानां सहित दीसइ छइ। डाहा हूइ ते विचारी जोज्यो।

जेहनइं बंदना कीजइ तेहनइं विराओलखिइ किम वांदीइ? मोक्षमार्गइं तु आराध्य गुरा छइ। परिंग मोक्षमार्गइं स्नाकार आराध्य नथी। जिम चारित्रीओ गुरावंत हुइ, अनइ सहू श्रावकादिक ते चारित्रीआ गुरावंतनइं वांदइ। कदाचित् कर्मयोगिइ चारित्र मग्न थयुं हुंतउं, सीतोदक सचित्तादिक सेवइ, अनइ लिंग हुइ। तउ हुइ, परिंग तेहनइं कां डाहु हुइ ते वांदइ नहीं। एतला भणी जे गुराहीरा थयु। तउ जोउनइं "जेह माहिं ज्ञान, दर्शन, चारित्र नु एकु गुरा नहीं तेहनइं किम वांदीइ ?'' सिद्धान्त माहि मोक्षमार्गइं वंदनीक गुरा छइं। विवेकी हुई ते विचारी जोज्यो । एह त्रेवीसमुं बोल ।

#### २४. चउवीसमो बोल:

हवइ चउवीसमु बोल लिखीइ छइ। तथा श्री बीतरागइं सिद्धान्त माहि प्रतिमा आराध्य न कही, अनइ जिको प्रतिमा आराध्य कहइ छइ, तेह कन्हइ एहवा एहवा बोल पूछीइ छइ। ते बोल लिखीइ छइ— "प्रतिमा स्याहनी कराववी कही छइ? चन्द्रकांत नी? सूर्यकांतनी? वैडूर्यनी? पाषाणनी? सप्त धातनी? काष्ठनी? लेपनी? चीतारानी? सिद्धान्त माहि केहवी कही छइ?" एह चउ-वीसमु बोल।

#### २४. पंचवीसमु बोल:

हवइ पंचवीसमु बोल लिखीइ छइ। प्रतिमानी चउरासी आशाता किहां कही छइ, जु चउरासी आशातना हिसइ, तु प्रतिमा स्थाराध्य हिसइ, स्थनइ जउ स्थाशातना चउरासी नहीं हुइ, तउ प्रतिमा स्थाराध्य नथी। सही जाणज्यो। तथा सिद्धान्त माहि गुरु आचार्य उपाध्याय किह्या छइ, ठामि ठामि जु स्थाचार्य उपाध्याय किह्या छइ, तउ स्थाशातना ३३ कही छइ, अनइ सिद्धान्त माहि प्रतिमा केही द्याराध्य नथी कही, तु चउरासी स्थाशातना नथी कही, स्थनइ जु सिद्धान्त माहि हुइ तउ देखाइउ। एह पंचवीसमु बोल।

#### २६ छवीसमु बोल:

हवइ छवीसमु बोल लिखइ छइ। प्रतिमानी, प्रासादनी, दंडनी, ध्वजनी प्रतिष्ठा किहां कही छइ? प्रतिष्ठा श्रावक करइ के साधु करइ? ग्रांचलीआ कहइ छइं—"श्रावक करइं", बीजा गच्छ कहइं छइं—"महात्मा करइं" सिद्धान्त माहिं किम कहिउं छइ? एह छवीसमु बोल।

#### २७. सत्तावीसमु बोल:

हवइ सत्तावीसमु बोल लिखइ छइ। दिगम्बर खमण कहइं— "प्रतिमा नग्न कीजइ, श्वेताम्बर कहइं— 'नग्न न कीजइ'' सिद्धान्त माहि किम कहिउं छइ? ते देखाडु, एह सत्तावीसमु बोल।

#### २८. श्रठावीसमु बोल:

हवइं ग्रठावीसमु बोल लिखीइ छइ। तीर्थंकर जि वारइ मोक्ष पुहता तिवारइ अणसण (नासण कीधां, पालठी वाली पर्यंकासन, ऊभा काउसिंग, निसिज्जा आसण, हवइं एकमाहि प्रतिमा केणइं प्रकारइं कीजइ ? ) सिद्धान्त माहि किम कहिउं छइ ? ते देखाङ्उ, एह श्रठावीसम् बोल ।

#### २६. स्रोगरात्रीसमु बोल:

हवइं ओगणत्रीसमु बोल लिखीइ छइ। प्रतिमा त्रिणि कालमाहि केहइ कालि पूजीइ? सिद्धान्त माहि किम कहिउं छइ? एह स्रोगुणत्रीसमु बोल।

#### ३०. त्रीसमु बोल:

हवइ त्रीसमु बोल लिखइ छइ। प्रतिमा पूजतां किहां फूल चढइ, अनइ वली प्रतिमानइं शुचि करीनइं वस्त्र घोयां पहिरीनइं, सोनाना नख करीनइं आपणइ हाथइं फूल चुंटीइ, कि वा माली पाइं अणावीइ, अनइ आगमिआ इम कहइ छइं— "सचित्त फूले प्रतिमा न पूजीइ।" ए त्रिहुं प्रकार माहि सिद्धान्त माहि किहु प्रकार कह्य छइ? एह त्रीसमुं बोल।

#### ३१. एकत्रीसमु बोल:

हवइ एकत्रीसमुं बोल लिखीइ छइ। प्रतिमा चउवीस माहि केही प्रतिमा मूलनायक कीजइ, केही वड़ी केही लुढी? मूलनायक नी ग्राभरण सूकडि भोग फूल घणां चढइ ग्रनइ बीजी प्रतिमानइं थोड़ा चढ़इ, मूलनायकनी प्रतिमा ठाकरथइ बैठी, बीजी प्रतिमा पाखती बइठी, मूल नायक नी प्रतिमा उंचइ आसणि बइसारीइ। तीर्थंकर सघला सरखा तु एवडु अन्तर कांइ करइ? एह एकत्रीसमु बोल।

#### ३२. बन्नोसमु बोल:

हवइ बत्रीसमु बोल लिखीइ छइ । तीर्थंकरनुं शरीर ऊंचेउं, जघन्यइ सात हाथ प्रमाण, उत्कृष्टउ पांच सइ (४००) धनुष प्रमाण एह प्रमाण माहि प्रतिमा केहइ प्रमाणइं करावीइ ? किम कहिउं छइ ? एह बत्रीसमुं बोल ।

#### ३३. तेत्रीसमो बोल:

हवइ तेत्रीसमु बोल लिखीइ छइ। प्रतिमा अणप्रतिष्ठी पूजतां स्युं हुइ ? ग्रनइ
प्रतिष्ठ्यां प्ठइ पूजतां स्युं हुई ? प्रतिष्ठी प्रतिमा माहि कीहा गुण ग्राव्या ज्ञान ना,
दर्शनना, चारित्रना, तपना ? पूजनीक तज गुण बोल्या छइं। प्रतिमा प्रतिष्ठ्यां
पूठइं केहा गुण आव्या ? जेहवी ग्रणप्रतिष्ठी हती तेहवी दीसइ छइ। एह तेत्रीसमु
बोल।

#### ३४. चडत्रीसमु बोल:

हवइ चउत्रीसमु बोल लिखीइ छइ। प्रतिमा ग्रागलि ढोइ छइ—घान, फूल, वस्त्र, सोनां, रूपा, बलि बाकुला पकवान, तेह मालीनइ आपीइ, के नापीइ? तेह द्रव्य स्युं कीजइ ? व्याजइं दीजइ ? के व्यवसाय कीजइ ? किम करी वधारीइ ? सिद्धान्त माहि किम कहिउं छइ ? एह चउत्रीसमु बोल ।

### ३५. पांत्रीसमु बोलः

हवइ पांत्रीसमु बोल लिखीइ छइ। अट्टोत्तरी सनाथनी विधि, आरती मंगलेषु, पहिरामणी नी विधि, जेह लूण सचित्त अगिनमाहि होमीइ छइ, तेह सघली विधि किहा सिद्धान्तमाहि कही छइ? ते काढ़ि देखाड़उ। सिद्धान्त माहि श्रावकनई इंग्यारमी प्रतिमा ग्राराधवी कही छइ। तिहां काई पूजा करवी कही नथी, ग्रनइ हमणां पहिली प्रतिमाहि त्रीकाल पूजा करावई छई, ते केहा सिद्धान्त माहि कही छइ? एह पांत्रीसमु बोल।

#### ३६. छत्रीसमु बोल:

हवइ छत्रीसमु बोल लिखीइ छइ। श्री महावीरइ सिद्धान्त माहि तीर्थ बोलियां छइं। चतुविधसंघ तीर्थ—महात्मा, महासती, श्रावक, श्राविका। अनइ विल परदर्शनिनां तीर्थ सिद्धान्त माहि कहियां छइं, मागध तीर्थ १, वरदाम तीर्थ २, प्रभास तीर्थ ३, वीतरागि सिद्धान्त माहि परदर्शनिना तीर्थ बोल्यां, अनइ सेत्तुं ज गिरिनार ग्राबू ग्रष्टापद जोराउलउ—एह तीर्थ सिद्धान्त माहि किहाइं न बोलियां, तु इम जाणिवउं एह तीर्थ न हुई। एह छत्रीसमु बोल।

#### ३७. सांत्रीसमुं बोल:

हवइ सांत्रीसमु बोल लिखीइ छइ। ठवरणहारि लाकड़ानुं, सूर्यकान्तिनु अिकखनु वराड़नु—एहनी प्रतिष्ठा करीनइ थापनाचार्य करी थापद छइ। ग्राचार्य ना गुण छत्रीस, अथवा वली ज्ञान दर्शन चारित्र तप। एहनु तु एकइ गुण ठवरणहारि माहि दीसतो नथी। जि वारइंन हतु प्रतिष्ठय तिवारइ जेहवुं हतु अनइ प्रतिष्ठिउ पिए तेहवु दीसइ छइ। ठवरण हारि माहि पहिलुं अनइ पछइ गुण दीसता नथी। थापनाचार्य थापीनइ तेह आगिल अनुष्ठान करइ छइ, खमासमण देइनइ वाछइ छइ, ग्रानइ वली तेह जि ठवरणहारीनइ पूठि देइनइ बइसइ छइं, तु ते ग्राणातना नथी हती, तेहनइ पूठि देइनइ किम बइसइ? एह तु विपरीत उपराहु दीसइ छइ। एह सांत्रीसमु बोल।

#### ३८. ग्रठत्रीसमु बोल:

हवइ अठत्रीसमु बोल लिखीइ छइ । श्री अरिष्टनेमिनइ वारइ पांच पांडव हुआ इम कहइं छइं । पांडवइ शत्तुंजा ऊपरि उद्धार कराव्युं, प्रासाद प्रतिमा करावी, अनइ तेगाइ जि वारइं—श्री थावच्चापुत्त अग्गगार १००० परिवार संघातिइं, शुक अग्गगार १००० परिवार संघातिइं, सेलग राजिंष अग्गगार ५०० संघातिइं, अनइ पांच पांडवना कुमर चारित्र लेइनइ सेत्रुंजा ऊपरि अग्रासग्ग की घां। भावपूजा न की घी प्रतिमा आगलि तउ इस जाग्गीइ छइ—तेग्गइं वारइं प्रतिमा प्रासाद नुहता। अनइ वली इस कहइं छइं—"श्री आदिनाथ सेत्रुंजा ऊपरि पूर्व नवाग्गुं वार चडया।" तेह की हा सिद्धान्त माहिं कहिआ छइं, ते देखाइंड । एह अठत्रीसमु बोल।

#### ३६. भ्रोगुणच्चालीसमु बोल:

हवइ श्रोगुराच्चालीसमु बोल लिखीइ छइ। तथा इम कहइं छइं — "सेश्रुंजा ऊपरि घरा। सीघा, तेह भरा। तीर्थं कहीइ।" श्रनइ घरा। सीघा भरा। तीर्थं कहीइ तु अढ़ाइ द्वीप पीस्तालीस लाख योजरामाहि, तेह ठाम नथी, जेह बालाग्र ठाम थकी अनंता सीघा नथी। "जत्थ एगो सिद्धो, तत्थ अनंता सिद्धा। इम तु अढाइ द्वीप सघलुं तीर्थं जारिएवं। सेश्रुंजंड तीर्थं किहां नथी कहिउ। एह श्रोगुराच्चालीसम् बोल।

#### ४०. च्यालीसमु बोल:

हवइ च्यालीसमु बोल लिखीइ छइ। श्री भगवती माहि श्री महा-वीरनइंश्री गौतमइं पूछिउं छइं– सनत्कुमार इन्द्र त्रीजा देवलोकनु ''सणंकुमारे णं भंते देविन्दे देवराया कि भवसिद्धीए, ग्रभवसिद्धीए, सम्मदिद्वी, मिच्छदिद्वी, परित्त-संसारी, अर्णतसंसारी, सुलहबोही, दुलहबोही, ग्राराहए, विराहए, चरिमे, ग्रचरिमे ?'' गोयमा! सणकुमारे भवसिद्धि, सम्मदिद्वी, परित्तसंसारी, सुलहवोही, आराहए, चरमे । से केराट्टेण भंते एवं वुच्चइ ? "गोयमा सणकुमारे बहूण समराारां, बहूरां समगीएां, बहूणं सावयाणं, बहूणं सावियाणं हियकामए सुहकामए पत्थकामए आगु-कंपिए शिस्सैयसिए हियसुह अगुकंपिए शिस्सेसकामए, से तेराट्टेणं गोयमा ! सम्मदिट्टी, भवसिद्धि, परित्तसंसारी, सुलहबोही, आराहए, चरमे।" श्री वीतरागे इम न कहिउं जे "प्रतिमा पूजतां जीव समकित लहइ।" अथवा केणइं लाघं हुइ तउ देखाड़ । साधु चरित्रीयानां रूप देखी घर्गो जीवे समकित लाघा, अथवा पूर्वेभवनां सम्यक्त्व उदय ग्राव्यां परित्तसंसार कीघां, अथवा वली जीवना ग्रनुकंपा थकी परित्तसंसार कीधां, ते जघन्यइं तउ अंतर्मु हूर्तमाहि सीभइ। ते उत्कृष्टेउ तउ अर्द्ध पुद्गल (परावर्त) माहि सीभइ। हवइ प्रतिमा पूजता कोणइ जीवइ सम्यक्त्व लाधजं, अथवा परित्तसंसार कीधु हुई, ते सिद्धान्तमाहि देखाङ्उ । एह च्यालीसमु बोल।

#### ४१. एकतालीसमु बोल:

हवइ एकतालीसमु बोल लिखीइ छइ। श्री ग्राचारांग मूलसूत्र माहि साधु चारित्रीयानइ पांच महावृत कह्या छइ। एकेका वृत नी पांच भावना बोली छइ। जिम आचारांग माहि तिम श्री प्रश्नव्याकरण माहि वृतावृतनी पांच भावना बोली छइ। अनइ श्री आचारांग निर्युक्ति ग्रनइ वृत्तिमाहि कहिउं जे ''समिकतनी भावना

भावीइ तेह भावना लिखीइ छइ—तीर्थंकरनी जन्मभूमि चारित्रभूमि, ज्ञान उपज-वानी भूमि निर्वाण मोक्ष गयानी भूमि, तथा वली देवलोक, तथा मेरु पर्वत तथा नंदीसरवरद्वीपादौ, तथा शाश्वती प्रतिमा, तथा वली अष्टापद शत्रुंज गिरीनारि, तथा म्रहिछतायां श्री पार्श्वनाथनइं धरगोन्द्रनउ महिमा, एवं तथा पर्वतइं वयर-स्वामिनां पगलां, श्री वर्द्धमाननी चमरेन्द्रइं निश्रा कीधी तेह ठामइं तीर्थं कह्यां, एतलां सघला तीर्थनी भावना भाविइ।" निर्युक्त माहि वृत्तिमाहि कहिउ, अनइ श्री आचारांगमाहि नथी, तुश्री श्राचारांगनी निर्युक्ति वृत्तिमाहि किहां थकी आव्यां ? इम कहइं छइं । निर्युं क्ति — वृत्तिइं सूत्रना अर्थे कह्यां छइं । आचारांगमाहि एक कीहा आलावानउ ग्रर्थ तेहमाहि एतला ठाम वंदनीक कहिया, ग्रनइ श्री वीत-रागइंगणधरइं तु न कहियां, जे जे प्रतिमा प्रासादना ठाम ते मूलसूत्रमाहि किहां दीसता नथी । विवेकी हुई ते विचारी जोज्यो । एह एकतालीसम् बोल ।

#### ४२. बद्दतालीसम् बोलः

हवइ बइतालीसम् बोल लिखीइ छइ। हवड़ांना श्रावकनइ परिग्रहप्रमाण दिई छई, तिहा एहवा नीम दिइं छई-"प्रतिमा वाद्या पूज्या पाखइ जिमुं तु नीम भंगइं एकासणुं करूं। अथवा वली प्रतिमानइं वरस १ प्रतिइं श्रांगल्हणां ४ च्यारि, सूकाडि सेर ४ च्यारि, सोपारी सेर ४ च्यारि, दीवेल सेर १० दस, फूल लाख १, नवुं घान, नवुं फूल मुंडइ तु घालुं, जो प्रतिमा आगलि ढोयुं होइ।'' एहवा नीम श्रावकनइं दिई छुई । ग्रनइ श्री आणंद श्रावकतइं परिग्रहप्रमाणमाहि प्रतिमानइ विहरइ एहवा नीम नहीं । तेह स्युं कारण ? तु इम जाणीइ छइ प्रतिमा वीतरागनइं मार्गइं नथी । जुश्री वीतरागनइं मार्गइं प्रतिमा हुइ तु ग्राणंद श्रावकनइं एहवा नीम जोइइ। एह बइतालीसमु बोल।

#### ४३. त्रेतालीसमु बोल:

हवइ त्रेतालीसमु बोल लिखेन्द्र छड़। हवइं श्री भगवतीमाहि श्रावक कहिया छइं घराा, तेह श्रावकनइं स्या स्या भ्राचारनुं करिवउं कहिउं छइ । तेह भ्रालावभी लिखीइ छइ—"तेणं कालेखं तेसां समएणं तुंगिया सामं सायरी होत्था, वण्साम्रो, तीसे एां तुंगियाए नयरीए उत्तरपुरच्छिमे दिसिभागे पुष्फवइए एएमं चेइए होत्था,. वण्एात्रो, तत्थ एां तुंगियाए एायरीए बहवे समणेवासया परिवसंति, अड्ढा दित्ता, विपुलभवणसयणासणजागावाहणाईण बहुषणबहुजातरूवरयता, त्राउगपउगसंपउत्ता, विच्छडिग्रविपुलभत्तपाग्।बहुदासीदास—गोमहिसगवेलयप्पभूता, बहुजरास्स ग्रपरिभूता, ग्रभिगतजीवाजीवा, उवलद्धपूष्पापावा श्रासवसंवरनिज्जर-किरियाहिकरणबंधमोक्खकुसला, ग्रेसहेज्जदेवासुरणागपुवण्ए। जक्खरक्खसर्किनर-किंपुरिसगरुलगंधवमहोरगादिएहि देवगणेहि निग्गंथाक्रो पावयसाम्रो स्रसातिक-मिर्गिज्जा, शिग्गंथे पावयणे शिस्संकिया, शिक्कंखिया, णिब्वितिगिच्छा, लद्धद्वा,

गहिस्रद्वा, पुच्छितट्टा, स्रभिगतट्टा, विशाचिछ्रस्रद्वा, स्रद्विमिजपेमारारागरत्ता, स्रय-माउसी, निगांधे पावयणे स्रट्ठे स्रयं परमट्ठे सेसे स्रण्ट्ठे, उसियफिलिहा स्रवगंतेउर-परिचप्पवेसा, बहूहिं सीलव्वयगुणवेरमण्पच्चक्खाणपोसहोववासेहिं चाउद्सद्वमुदिट्ट-पुण्णमासिणीसुपडिपुण्णं पोसहं सम्मं स्रणुपालेमाणा, समणे णिग्गंधे फासुएसिणज्जेणं, स्रसण्पाण्खादमसाद्रमेणं वत्थपडिग्गहकंबलपादपुंछ्णेणं, पीढ़फलगसिज्जासंथारण्णं, स्रोसहभेसज्जेणं पड़िलाभेमाणा, स्रहापरिग्गहं तवोकम्मेहिं स्रप्पाणं भावेमाणा विहर्रति।" हवद एहं स्रालावामाहिं श्रावकनदं समिकत कहां, त्रत कह्यां, पोसह लेता कह्या, साधुनदं स्राहारादिक देता कह्या, तु इहांद्र श्रावकनदं श्री वीतरागदं इम कां न कहिउं जेहं "प्रासाद कराव्या, स्रनद प्रतिमा भरावी, अनद प्रतिमा पूजी।" तु इम जाणज्यो जे वीतरागदं गणघरनद वचनदं तु प्रासाद प्रतिमा नथी। जु हुती तु एह श्रावकना स्रालावामाहिं कहुत। एह त्रेतालीसमु बोल।

#### ४४. च्युमातीसमु बोल :

हवइं च्युमालीसमु बोल लिखीइ छइ। हवइं श्रावकनइं एहवी मनसा करवी कही छइ, ठाणांग मध्ये, ते श्रालावु लिखीइ छइ—"तिहि ठाणेहिं समणोवासए महा-निज्जरे महापज्जवसाणे भवति । तं जहा—कया णं श्रप्पं वा बहुं वा परिग्गहं परि-च्चइस्सामि ? कया णं श्रहं मुंडेभवित्ता श्रागाराश्रो श्रणगारिश्रं पव्वइस्सामि ? कया एां श्रहं श्रपच्छिममारएांतियसंलेहणा भूसणाजूसित्तभत्तपाणपडियाइविखते पाश्रोवगए कालं श्रणवकंखमाणे विहरिस्सामि ? एवं समणसा सवयसा सकायसा जागरमाणे समरागोवासए महानिज्जरे महापज्जवसाणे भवति ।" श्रावकनइं श्री वीतरागइं एहवी मनसा श्री ठाणांगमाहि कहीं । पणि इम न कहिउं—"प्रासाद प्रतिमा सेत्तंज गिरिनार यात्रा करवी"—एहवी मनसा किहां सूत्रमाहि करवी न कही । एह च्युमा-लीसमु बोल ।

#### ४५. पिस्तालीसमु बोल:

हवइ पिस्तालीसमु बोल लिखइ छइ। श्री ग्राचारांग ना बीजा ग्रध्ययनइं बीजइ उद्देसइ श्री वीतरांगे इम कहिउं, जे लोकइ एतलइ कारणइं ग्रारम्भ करइ, ग्रमइ साधु चारित्रीछ तु एतलइ कारणइं ग्रारंभ करइ नहीं, करावइ नहीं, ग्रमुमोदइ नहीं, ते ग्रधिकार लिखीइ छइ—"एत्थ सत्थे पुणो पुणो से ग्रायबले से नायबले से मित्तबले से पेच्चबले से देवबले से रायबले से चोरबले से ग्रतिथिबले से किविणबले से समणबले—इच्चेइएहिं तिहिं विरूवरूवकजजेहिं दंडसमायाणं सपेहाए भया कज्जति पावमोक्खोत्ति मन्नमाणे, ग्रदुवा ग्रासंसाए। तं परिन्नाय मेहावी णेव सयं एएहिं कज्जेहिं दंडं समारंभेज्जा, णेव अन्तं च एतेहिं एतेहिं कज्जेहिं दंडं समारंभा-वेज्जा, एएहिं कज्जेहिं दंडं समारंभतिविण च अण्णे समस्पुजाणेज्जा। एस मग्गे ग्राय-रिएहिं पवेदिते, जहेत्थ कुसले स्पो वा लुप्पिज्जासित्ति बेमि।" ए ग्रालावा माहिं इम कह्यं जे—"लोक संसारनइं हेतुइं हिंसा करइ छइ, ग्रनइ मोक्षनइं हेतुइं पणि हिंसा

करइ छइ, ग्रनइ साधु चारित्रीश्रो एणइं हिसा करइ नहीं, करावइ नहीं, श्रनुमोदइ नहीं।" तु जोउनइं ग्रावड़ी हिंसा लोक मोक्षनइं कारणइं कहइं छइं, ते केहनी देखाड़ी करइं छइं? साधु तु देखाडइ नहीं। डाहा हुइ ते विचारी जोज्यो, एह पिस्तालीसमु बोल।

#### ४६. छइतालीसमु बोल:

हवइ छइतालीसमु बोल लिखीइ छइ। तथा श्री श्राचारांग माहि श्रध्ययन छठानइ उद्देसइ पाचमइ साधुनइ श्री वीतरांगे इम कहिउं जे 'श्रोतातइं एहवु उपदेश देजे', ते ग्रधिकार लिखीइ छइ—''पाईणं पडीणं दाहिणं उदीचीनं, श्राइखे विभायदिके वेदवी से उद्विएसु अगुद्विएसु वा ससमाणे सुपवदेए संति विरतिं उवसमं ि एक्वाणं सोयवियं ग्रज्जवियं मद्दवियं लाघवियं अणइवत्तियं सव्वेसि पाणीणं सव्वेसि भूयाणं सव्वेसि जीवाणं सव्वेसि सत्ताणं ग्रगुवीइ भिक्खू धम्ममाइक्खेण्जा, अगुवीइ भिक्खू धम्ममाइक्खेण्जा, अगुवीइ भिक्खू धम्ममाइक्खमाणे णो अत्ताए ण आसादेण्जा नो अन्नाइ पाणाइं भूयाइं जीवाइं सत्ताइं आसादेण्जा। "ए आलावानइं मेलइं साधु चारित्रीग्रो जिहां जाइ तिहां एकान्त दयामइ उपदेश दिइ। पणि हिंसानु उपदेश न दिइ। एह छइतालीसमु बोल।

#### ४७. सत्तालीसमु बोल:

हवइ सत्तालीसमु बोल लिखीइ छड़। तथा श्री सिद्धान्त माहि ठामि ठामि श्री जीवदया गाढी सार प्रधान कही छड़, ते अधिकार लिखीइ छड़:—

> एवं तु समणा एगे, मिच्छदिट्टी अणारिया । असंकियाइ संकंति, संकियाइ असंकिसो।। धम्मपन्नवणा जासा तंतु संकंति मूढ़गा । आरंभाईण संकेंति, अवियत्ता अकोविया।।

> > --श्री सूयगडांगे, प्रथमाध्ययने द्वितीयोहेसे ।

जेवी रीते मृग पाश मां पड़े छे तेवी रीते केटलाक अनार्य मिथ्याद्दव्टी श्रमण ग्रशंकित जे धर्म ना अनुष्ठान, तेमां शंका करे छे अने हिंसादिक जे शंका ना स्थानों छे तेमां जरा पण शंका करता नथी। केटलाक मिथ्यादिष्ट अनार्य श्रमणो अज्ञान-वादी शंकावादी छे तेओ न शंका करवा योग्य वस्तुओ मां शंका करे छे अने शंका करवा योग्य वातो (मां) अशंकित रहे छे। आ मुख विवेकविकल तथा अपंडित दशविध जित्धमंनी प्ररूपणा करवा मां शंका करे छे अने आरम्भ आदि पाप ना कारण मां शंका करता नथी।

> एयं खुनािएएो सारं, जंन हिंसइ किंचएां। झहिसा समयं चेव, एतावंतं वियािएया।।

- श्री सूयगडांग मध्ये प्रथमाध्ययने चतुर्थोहेशके।
   पाणाइवाए वट्टंता, मुसावाए श्रसंजया,
   श्रदिन्नादाणे वट्टंता, मेहुणे य परिग्गहे।
   एवमेगे उ पासत्था, पन्नवंति श्रणारिया,
   इत्थीवसं गया बाला, जिल्लासस्ए परंमुहा।।
- श्री सूयगडांगे तृतीयाध्ययने चतुर्थोद्देशके । एतािए सोच्चा एरगािए धीरे, न हिंसए किंचएा सब्वलोए । एगंतिदट्टी ग्रपरिग्गहे उ, बुज्मेज्ज लोगस्स वसं न गच्छे ।।
- श्री सूयगडांगे निरयविभत्ती बीउद्देसए। दासासा सेट्टं श्रभयप्पयाणं, सक्वेसु वा श्रसावज्जं वयंति। तवेसु वा उत्तम बंभचेरं, लोगुत्तमे समणे नायपुत्ते।।
- श्री सूयगडांगे छकइ अध्ययने ।

  पुढ़वी य आऊ अग्गाय वाउ,

  तगा रुक्ख बीआ य तसा य पागा।

  जे ग्रंडया जे अ जरा उपागा,

  संसेयया जे अ स्याभिहागा।।

  एयाई कायाई पवेदियाई,

  एआसु जाणे पडिलेह सायं।

  एएगा काएगा य आयदंडे,

  एएसु आविष्परियामुर्वित ।।

  जाति च वुड्डि च विग्रस्यते,

  वीयाई अस्संजय आयदंडे।

  अहाउसे लोए अग्गुज्जधम्मे,

  बीयाय जे हिस्ति आयसाते।।
  - श्री सूयगडांग अध्ययन ७ मध्ये ।
     गव्भाइ भिज्जंति बुद्या बुवासा,
     णरा परे पंचसिहा कुमारा ।

जुवारागा-मिक्सम-थेरगा य, चयंति ते श्राउखए पलीरा।।।

श्री सूयगडांग सातमइ ग्रध्ययनइ ।

पुढ़िव म्राउ म्रगणि वाउ, तर्णरुक्खस्स बीम्रगा, म्रंडया पोयया जराउ, रससंसेतउक्मिम्रा । एएहिं छहिं काएहिं, तिवज्जं परिजाि्गया, मर्गसा कायवक्केणं, गारंभी ण परिग्गही ।। तिस्थमा तिस्मा भासा जं विद्तागुतप्पति, जं छन्नं तं न वक्तव्वं, एसा म्रागा नियंठिया ।।

श्री सूयगडांगे नूमइ ग्रध्ययनइं।

पुढवी जीवा पुढ़ो सत्ता, ख्राउजीवा स्तहागराहि । वाउजीवा पुढो सत्ता, तरगहक्खस्स बीयगा ।। महावरा तसा पाणा, एवं छक्काय श्राहिया। इत्तावए व जीवकाए, नावरे विज्जइ काए ।। सव्वाहि अगुजुत्तीहि, मइम पड़िलेहिया । सब्वे अक्कंतदुक्खायं, ग्रतो सब्वे ग्रहिसया ।। उड्ढं अहे म्र तिरिभ्रं य, जे केइ तसथावरा। सञ्वत्य वि तर्हि कुञ्जा, संतिनिब्बाणमीहियं ।। हणतं नाराजाणेज्जा, स्रायमूत्ते जिइंदिए । ठारगाइ संति सड्ढीणं, गामेसु नगरेसु वा ।। तहा गिरं समारव्भ, ग्रत्थि पूर्णाति णो वए। ग्रहवा नत्थि पूर्णाति, एवमेयं महन्भयं ।। दाणट्ठयाय जे पाणा, हम्मंति तसथावरा । तेसि सारक्खणट्टाए तम्हा ग्रत्थिति नो वए ।। जेसि तं उवकप्पंति, श्रन्नपाणं तहाविहं । तेसि लाभंतरायंति तम्हा णत्थित्ति नो वए ॥ जे अ दाणं पसंसंति, वहमिच्छंति पाणिणं । जे ग्र णं पडिसेहंति, वित्तिच्छेग्नं करंति ते ।। दुहम्रो वि ते ण भासंति, म्रस्थि वा नस्थि वा पुणो। श्रायं रयस्स हेव्वाणं, निव्वाणं पाउणंति ते ॥

श्री सूयगडांग इग्यारमा ग्रध्ययन मध्ये ।

ते णेव कुव्वंति ण कारवंति भूताहिसं काए दुगंछमाणो । सया जणा विष्पणमंतिष्ठीरा, विनत्ति धीरा य हवंति एगे ।। डहरे य पाणे वइढे अ पाणे, ते आयउ पासंति सव्वलोए । उवहेती लोगमिणं महंतं, बुद्धप्पमत्तेसु परिव्वएज्जा ।।

- श्री सूयगडांग अध्ययन बारमइ।
   छटउं अहे अ तिरिश्चं दिसासु, तसा य जे (थावरा) अपाणा।
   सदा जए तेसू परिव्वएज्जा, मणप्पश्चोसं अविकंपमाणे।।
- श्री सूयगडांग अध्ययन चउदमइ ।
   भूएहिं न विरुक्भेज्जा, एस धम्मे बुसीमउ ।
   साहू जगपरिन्नाय अस्सिं जीवितभावणा ।।
- श्री सूयगडांग ग्रध्ययन पनरमइ ।
   एह सत्तालीसमु बोल ।

#### ४८. ग्रडतालीसमु बोल:

हवइ म्रडतालीसमु बोल लिखीइ। तथा भ्रारंभ मनइ परिग्रह निरता न जाणइं, एतावता पाडुम्रा जाणइ, तिहां लगइ धर्म न लहइ—ते लिखीइ छइ—"दो ठाणाइं अपरियाणित्ता भ्राया णो के<u>विलिपन्नत्तं धम्मं लभेज्ज सवणयाए, तं जहा</u>—म्रारंभे चेत परिग्गहे चेव। दो ठाणाइं इपरियाणित्ता उम्रायाणी केवलबोधि छुव्भेजा— म्रारंभे चेव परिग्गहे चेव।" इति श्री ठाणांगे बीजइ ठाणइ। एह म्रडतालीसमुबोल।

#### ४६. श्रोगुरापंचासम् बोल:

हवइ ग्रोगुणपंचासमु बोल लिखीइ छइ। तथा एहइं ग्रल्प ग्राउखुं बांधइ, तथा दीर्घ ग्राउखुं बांधइ—"तिहिं ठाणेहिं जीवा ग्रप्पाउत्ताए कम्मं पकरेंति। तं जहा— पाणे ग्रहवाइत्ता, मुसं वइत्ता, तहारूवं समणं वा माहणं वा ग्रफासुएणं ग्रणेसिएाजेणं असणपाणखाइमसाइमेणं पिंडलाभेत्ती भवंति। इच्चेहिं तिहिं ठाणेहिं जीवा ग्रप्पाउ- ग्रताए कम्मं पकरेंति। तिहिं ठाणेहिं जीवा दीहाउयत्ताए कम्मं पकरेंति, तिंगो प्रश्चवाइत्ता भवंति, णो मुसं वइत्ता भवंति, तहारूवं समणं वा माहणं वा फासुएँस- णिज्जेणं ग्रसणपाणखाइमसाइमेणं पिंडलाभित्ता भवति। तेहिं ठाणेहिं जीवा दीहाउअत्ताए कम्मं पकरेंति। तिहिं ठाणेहिं जीवा ग्रसुभदीहाउग्रत्ताए कम्मं पकरेंति, तं जहा—पाणे अहवाइत्ता भवति, मुसं वइत्ता भवति, तहारूवं समणं वा माहणं वा हीलित्ता निदित्ता, खिसित्ता, गरिहत्ता, ग्रवमण्णित्ता, अन्नयरेणं ग्रमगुन्नेग्ं ग्रप्पीति कारणेणं ग्रसणं वा पिंडलाभित्ता भवति इच्चेहिं तिहिं ठाणेहिं जीवा ग्रसुभदीहाउ-

श्रताए कम्मं पकरेति । तिहि ठाणेहि जीवा सुभदीहाउयत्ताए कम्मं पकरेति, तं जहा—णो पाणे ग्रइवाइता, णो मुसं वइत्ता भवति, तहारूवं समणं वा माहणं वा वंदित्ता, नमसित्ता, सवकारित्ता, सम्माणित्ता कल्लाणं मंगलं देवयं चेइश्रं पज्जुवासेत्ता मगुन्नेणं पीतिकरेणं, ग्रसणं वा पाणं वा खाइमसाइमेणं पिंडलाभेत्ता भवति । इच्चेहि तिहि ठाणेहि जीवा सुभदीहाउयत्ताए कम्मं पकरेति । इति श्री ठाणांग श्रीजइ ठाणइ, एह श्रोगुणपंचासमु बोल ।

#### ५०. पंचासमु बोल :---

हवइ पंचासमु बोल लिखीइ छइ। तथा जीव शातावेदनी अशातावेदनी बांधइ, ते उपिर लिखीइ छइ—"अत्थि णं भंते जीवाणं सातावेदिगिज्जा कम्मा कज्जंति। हंता अत्थि, कहएणं भंते जीवाणं सातावेदिगिज्जा कम्मा कज्जंति। गोयमा ! पार्णागुकंपयाए, भूतागुकंपयाए, जीवागुकंपयाए, सत्तागुकंपयाए, बहूणं पाणाणं जाव सत्ताणं अदुक्खणयाए, असोययणयाए, अजुरग्पयाए, अतिप्पणयाए, अपिट्टणताए, अपिट्टणताए, एवं खलु गोयमा जीवाणं सातावेयणिज्जाणं, कम्मा कज्जंति। एवं णेरतियागं वि, एवं जाव वेमागियाणं। अत्थि णं भंते जीवाणं असातावेयणिज्जा कम्मा कज्जंति। हंता अत्थि। कहएणं भंते जीवा असायावेयणिज्जा कम्मा कज्जंति। गोयमा ! परदुवखणयाए, परसोयग्पयाए, परभूर्राणयाए, परति-प्पणताए, परपिट्टणताए, परपरितावणताए, बहूणं पाणाणं जाव सत्ताणं दुक्खणयाए, भोयगाताए, जाव परितावग्याए। एवं खलु गोयमा ! जीवाणं अस्सायावेयणिज्जाणं कम्मा कज्जंति। एवं णेरइयाणं वि, एवं जाव वेमागियाणं।" इति श्री भगवती शतक सातमइ। एहं पंचासमु बोल।

#### .५१. एकावन्तमु बोल :—

हवइ एकावन्तमु बोल लिखीइ छुइ। तथा जीवनाद तथा भोगोपभोगादि जीव वेऐ पिए अजीव न वेए, ते उपिर लिखीइ छुइ—"रूवी भंते कामा, अरूवी कामा। गोयमा! रूवी कामा एगे अरूवी कामा। सचित्ता णं कामा। गोयमा! सचिता वि कामा अचिता वि कामा। जीवा भंते कामा, अजीवा भंते कामा? गोयमा! जीवा वि कामा, अजीवा वि कामा। जीवाणं कामा! अजीवाणं कामा, एगे अजीवं कामा। किर्तिवहार्णं मंते कामा पन्नता? गोयमा! दुविहा कामा पण्याता, तं जहा—सद्दा य रूवा य। रूवि भंते भोगा, अरूवि भोगा? गोयमा! रूवि भोगा णो अरूवि भोगा। सच्चित्ता भंते भोगा, अर्जीवा भोगा? गोयमा! सच्चिता वि भोगा, अजीवा वि भोगा। जीवाणं भंते भोगा, अजीवा भोगा? गोयमा! जीवाणं भोगा, अजीवा वि भोगा। जीवाणं भंते भोगा, अजीवाणं भोगा? गोयमा! जीवाणं भोगा, णो अजीवार्णं भोगा। किर्तिवहा णं भंते भोगा पण्णता? गोयमा! जीवाणं भोगा, णो अजीवार्णं भोगा। किर्तिवहा णं भंते भोगा पण्णता? गोयमा! तिविहा भोगा पन्नता, तं जहा—गंघा, रसा, फासा। किर्तिवहा णं भंते कामभोगा

पण्पत्ता ? गोयमा ! पंचविहा कामभोगा पन्नत्ता, तं जहा—सद्दा, रूवा, रसा, गंघा, फासा ।" इति श्री भगवती सातमा शतकनउ सातमु उद्देसउ । एह एकावन्नमु बोल ।

#### ४२. बावन्नम् बोल :

हवइ बावसमु बोल लिखीइ छइ। तथा केवली जेहवी भाषा बोलइ, ते लिखीइ छइ—"रायगिहे जाव एवं वदासि, अन्नउित्थयाणं भंते एवं ख्राइक्खंति, जाव परूवेंति, एवं खलु केवली जक्खाएसेणं आतिक्खित, एवं खलु केवलीजक्खाएसेणं आतिहुं समाणे आहच्च दो भासाओ मांसित तं० मोसं वा सच्चामोसं वा। से कहमेश्रं भंते ? एवं गोयमा ! जणणं ते अण्णउित्थया जाव जे ते एवमाहंसु मिच्छं ते एवमाहंसु । श्रहं पुण गोयमा ! एवमाइक्खामि— नो खलु केवली जक्खाएसेणं आदिस्संति, नो खलु केवली जक्खाएसेणं आतिहुं समाणे आहच्च दो भासाओ भासंति। तं. मोसं वा, सच्चामोसं वा। केवली णं श्रसावज्जाओ अण्डोवचाइआओ आहच्च दो भासाओ भासंति, सच्चं वा श्रिसच्चामोसं वा।" इति श्री भगवती अढारमा शतकनुं सातमा उद्देसानइ विषइ। एह बाननमुं बोल।

(सारांश—केवली भगवान् ऐसी निष्पाप और निरवद्य भाषा बोलते हैं, जिससे किसी भी प्राणी का उपघात न हो। इस प्रकार की दशा में निरवद्य उपदेश देने वाले वीतराग देव प्रतिमा, प्रासाद, पूजा जैसे पापकारी उपदेश दें, इस प्रकार की कभी कल्पना तक नहीं की जा सकती।)

#### ५३. त्रेपनम् बोलः

हवइ त्रेपनमु बोल लिखीइ छइ। तथा श्री वीतरागइं जे तीर्थ कहिउं, तथा जे आलम्बन कहिया तथा यात्रा कही ते लिखीइ छइ—"तित्थं भंति! तित्थं, तित्थंकरे तित्थं।" गोयमा! अरहा ताव निअमा तित्थंकरे, तित्थं पुण चाउवण्णो संघो, तं जहा—समणाश्रो, समणीओ, सावयाओ सावियाग्रो।" इति श्री भगवती वीसमा शतक मां ग्राठमा उद्देशानइ विषइ।"

धम्मस्स णं भाणस्स चत्तारि आलंबणा पन्नता, तं जहा—वायणा, पिड़-पुच्छणा, परियट्टणा, धम्मकहा । इति श्री भगवती शतक २४, उद्देसु सातमु ते विषइ ।

१. (लोंकाशाह का इस बोल से अभिप्राय यह है कि जीव भोगी होता है, न कि अजीव । यह आगम वचन भगवती सूत्र में स्पष्टतः प्रतिपादित है । इस प्रकार की दशा में प्रतिमा नयों कि म्रजीव है भ्रतः उसको उद्दिष्ट कर जो भोग धरे जाते हैं, वह भोग धरने की प्रक्रिया शास्त्रविषद्ध है) ।

श्री महावीरइं सोमिल ब्राह्मणनइं जे यात्रा कही ते लिखीइ छइ— "कहएणं भंते ! जत्ता ? सोमिला ! जं मे तवनियमसंजमसज्भायजूसणावस्सगसमाहीएसु जोगेसु जयणा, से त्तं जत्ता ।" इति श्री भगवतीशतक १८ उद्देसु दसमु ।

श्री थावच्चापुत्त ग्रणगारइं जे यात्रा कही, ते लिखीइ छइ—"तएणं से सुए थावच्चापूत्तं एवं वयासी — किं भंते जत्ता ? सुआ ! जणणं मम नाणदंसणचरित्त-तवसंजममाइएहि जोएहि जयना से तं जत्ता।" इति श्री ज्ञाताधर्मकथांगे अध्ययन पांचमइ। एह त्रेपनमु बोल।

#### ५४ चउपनम् बोलः

हवइ चउपनमु बोल लिखीइ छइ। तथा फूल माहि जे जीव श्री वीतरागे कहिन्रा ते लिखीइ छइ:---

> पुष्का <mark>जैलया</mark> य थलया, बेंटबद्धा य णालबद्धा य । संखेजजमसंखेजजा, बोधव्वणंतजीवा य ।। जे केइ नालिग्राबद्धा, पुष्फा स्संबेज्जविआा भणिग्रा । निहुआ ग्रणंत जीवा, जे अ वणे तहापिहा ।। पुष्फफलं कालिगं, तुंबे तंत सेलवालुकं । घोसालय पंडोल, लिंड्ग्रं चेव तेरूसं ॥ बिटं मंस कड़ाए, एयाई हवति एगजीवस्स । पत्तेम्रं पत्तीइस. केसर सरमकमिंजा ।।

एह चउपनम् बोल । (सारांश-आगर्म के इन उल्लेखों के अनुसार फूल में जीव हैं अतः फुलों से निरंजन निराकार जिनेन्द्र देव की पूजा करने से पाप लगता है।)

#### **५५. पंचादनम् बोल**ः

हवइ पंचावनमु बोल लिखीइ छइ। तथा केतला एक इम कहइ छई-धर्म कर्त्तव्य कीधु घटइ नहीं, ते ऊपर लिखीइ छइ-"तएण थावच्चापुत्ते सुदंसणं एव वयासी—तुर्ज्भ एणं सुदंसणा ! किं मूलए धम्मे पण्णत्ते ?'' अम्हाणं देवास्पृष्पिंआ सोअमूल घम्मे पण्णत्ते, जाव सग्गं गच्छंति।" तए णं थावच्चापुत्ते सुदंसणं तं एवं वयासी-- "सुदंसणा! से जहाणामए केइ पुरिसे एगं मह रुहिरकयं वत्थं रुहिरेण चेव घोवेज्जा, तए णं सुदंसणा ! तस्स रुहिरकयस्स वत्थस्स रुहिरेण चेव पक्खालिज्ज-माणस्स अत्थि काईसोही:?" "णो तिणट्टो समट्टो।" "एवमेव सुदंसणा! तुज्भः पि पाणातिवाएणं जाव मिच्छादंसणसल्लेणं नित्थं सोही । जहां तस्स रुहिरकयस्स वत्थस्स रुहिरेण चेव पक्खालिज्जमाणस्स णितथ सोही।'' इति श्रीज्ञाताधर्मकथांगे पंचमाध्ययने ।

"तए णं मल्ली वि चोक्खं परिव्वाइयं एवं वयासी—"तुब्भए णं चोक्खि! कि मूल धम्मे पण्णते?" तए णं सा चोक्खि परिव्वाइया मिल्लं वि एवं वयासी "श्रम्हाणं, देवागुप्पिए! सोश्रमूलधम्मे पन्नते। जयाणं श्रमहं किचि असुइ भवइ, तए णं उदगेण मिट्टियाए जाव अविग्धेणं सिग्धं गच्छामो।" तए णं मल्ली वि चोक्खं परिवायगं एवं वयासी—"चोक्खे! से जहागामए केइ पुरिसे रुहिरकय वत्थं रुहिरेण चेव घोवेज्जा। अत्थि णं चोक्खी! तस्स रुहिरेकयस्स वत्थस्स रुहिरेण घोवमाणस्स काईसोई। "णो इण्ट्रे समट्टे।" एवमेव चोक्खी! तुव्भएणं पाणा-इवाएगं जाव मिच्छादंसणसल्लेणं णित्थ काय सोहि।" इति श्री ज्ञाताधर्मकथांगे, अध्ययन आठमइ। एह पंचावनमु बोल।

#### ४६. छप्पनम् बोल:

हवह छप्पनमु बोल लिखीइ छइ। तथा श्री सिद्धान्त माहि घणे ठामइ यक्षनां देहरां दीसइ छइ। तेह माहि केतलाएक लिखीइ छइ— "तेणं कालेणं तेणं समएणं चपा णाम नगरी होत्था। वण्णयो, तीसे चपाए णगरीए बहिआ उत्तरपुरिच्छमे दिसीभाए पुण्णभद्दे णामं चेइए होत्था, चिरातीए, पुन्वपुरिस पण्णसे, पोराणे, सिहए, वित्तिए णाए, सच्छत्ते, सजभए सघंटे, सपड़ागाइपड़ागमंडिते, सलोमहत्थए, कयवे-यड्ढए, लाउल्लोइयमहिते, गोसीससरसस्त चंदणदहर- दिरापंचगुलितले उवचिअवंदण-कलसे चंदणघडसुकयतोरेणे, पिड्दुवार देसभागे, ग्रासत्तोंसत्तांवउलवट्टबग्धारिग्रमल्ल-दामकलावे, पंचविहसरससुरिभमुक्कपुर्फपंजोवयारकिति, कालागरुपवरकुंदुरुक्क-घूवमधमध्तगंधुद्धुआभिरामे, सुगंधवरगंधगंधिए, गंधविहभूते, णडनट्टगजल्लमल्ल-मिट्ठग्रवेलंबकपवगकहलासुकग्राइक्खकलंबमंखतूणइल्लतुंबवीणिग्रभुग्रगमागरुपरिगते, बहुजएएससलंआहस्सआहणिज्जे, श्रवणिज्जे, वंदणिज्जे, पूअणिज्जे, सक्कारणिज्जे, संमाणिज्जे, कल्लाणं, मंगलं, देवयं चेइग्रं विणएणं पज्जुवासणिज्जे, दिव्वे सक्वेश्वोक्वोवाए ग्रिणिहिग्रवा डिहेरे आगसहस्सभागपडिच्छिए बहुजणो अच्छेइ। "इति श्री उववाइ उपांगे।

"रायगिहे णामं णगरे होत्था, वण्णग्रो, तस्स णं रायगिहस्स णगरस्स बहिआ उत्तरपुरच्छिमे दिसीभाए गुणसिलए चेइए होत्था।" इति श्री भगवती मध्ये।

''तस्स णं उज्जाणस्स बहुमज्भदेसभाए मुरप्पिए णामं जक्खाययणे होत्था, दिव्वे, वण्णश्रो, तत्थ णं बारवतीए णयरीए।" इति श्री ज्ञाताधर्म कथांगे ५ अध्ययने ।

"तेणं कालेणं तेणं समएणं मियागामे णामं णयरे होत्था, वण्णस्रो, तस्स मियागामस्स मियागामणगरस्स बहिआ उत्तरपुरिच्छमे दिसीभाए चंदपादवे णामं उज्जाणे होत्था, सन्वो अ वण्णओ । तस्म णं मुहम्मस्स जक्खस्स जक्खाययणे होत्था । चिरातीए जहा पुण्णभद्दे ।" इति श्री विपाक प्रथमाध्ययने । तेणं कालेणं तेणं समएणं वाणियग्गामं नयरे होत्था । तस्य णं वाणियग्राम-नगरस्स उत्तरपुरिच्छमे दिसीभाए दूतिपलासे रागमं उज्जाणे होत्था । तस्स णं दूइपलासे सुहम्मस्स जक्खस्स जक्खाययणे होत्था ।'' इति श्रीविपाके द्वितीयाध्ययने ।

तेणं कालेणं तेणं समएणं पुरिमताले सामं सागरे होत्था, जाव पच्छिम दिसी एत्थ णं अम्हेहि दंसी उज्जाणे, तत्थ अम्हाहि दंसिस्स जक्खाययणे होत्था ॥" इति श्री विपाके तृतीयाध्ययने ।

तेणं कालेणं तेणं समएणं साहंजग्गी गामं ग्रायरे होत्था। रिद्धित्थिमिता। तीसे णं साहंजग्गी बहिन्रा उत्तरपुरिच्छमे दिसीभाए देवरमणे गामं उज्जाणे होत्था। तत्थ णं आमाहत्थस्स जक्खस्स जक्खाययणे होत्था।" इति श्री विपाके चतुर्थाच्ययने।

"तेणं कालेणं तेणं समएणं कोसंबी गाम गायरी होत्था, रिद्धित्थिमिता बाहि चंदोत्तरगा सितभद्दे जक्खे । तत्थ णं कोसंबीगायरीए ।" इति श्री विपाके पंचमाध्ययने ।

तेणं कालेणं तेणं समएणं महुरा एगरी भंडीरे उज्जाणे, सुदरिसणे जक्खे ।" इति श्री विपाके षष्ठाध्ययने ।

''तेणं कालेणं तेणं समएणं पाडलिसाम सागरे वसासंड उज्जाणे, उंबर जक्के।'' इति श्रीविपाके सप्तमाध्ययने।

"तेणं कालेणं तेणं समएणं सोरियपुरं रागरं। सोरियवडसंगउज्जाणं सोरिअ जक्सो।" इति श्री विपाके श्रष्टमाध्ययने।

''तेणं कालेणं तेणं समएणं रोहिए सामं सागरे होत्था। रिद्धित्थिमता। पुढवीवडीसए उज्जाणे, घरणजन्खो।'' इति श्रीविपाके नवमाध्ययने।

"तेणं कालेणं तेणं समएणं वद्धमारापुरं रागरं होत्था, विजयवद्धमाणे उज्जाणे, पुण्णाभद्दो जक्खो ।" इति श्री विपाके दशमाध्ययने । "तस्स णं हत्थी-सासगस्स बहिआ उत्तरपुरिच्छमे दिसीभाए पुष्फकरंडए रामं उज्जाणे होत्था । तत्थ णं करंतवराभीलिपयस्स जक्खाययणे होत्था ।" इति श्री विपाकमध्ये, श्रुतस्कन्ध २, अध्ययन १ ।

"तेणं कालेणं तेणं समएणं उसभणगरे थूभकरंडगे उज्जाणे घरणो जक्खो।" इति श्री विपाके प्रथमाध्ययने । सोगंधिग्रा णगरी, नीलांसोग उज्जाणे, सुकोसलो जक्खो।" इति श्री विपाक मध्ये। "तेणं कालेणं तेणं समएणं कणगपुरं णगरं, सेताउग्र उज्जाणे, वीरभहो जक्खो।" इति श्री विपाक मध्ये।

"सुघोसं णगरं, देवरमणं उज्जाणं, वीरसेणो जक्खो।" इति श्री विपाक मध्ये "तेणं कालेणं तेणं समएणं साएयं (साकेतं) णगरे होत्था, उत्तरकुरु उज्जाणे पासमित्र (पार्श्वमृग) जक्खो।" इति श्री विपाक मध्ये।

एह छप्पनमु बोल। (सारांश-आगमों में स्थान-स्थान पर विभिन्न नगरों के भिन्न-भिन्न यक्षायतमों का उल्लेख है, जिनमें श्रमण भ० महावीर विराजे। इसके विपरीत किसी भी आगम में किसी एक भी जिनमन्दिर का उल्लेख नहीं है। इससे यह शाश्वत सत्य के समान, सूर्य चन्द्र के समान परम प्रामाणिक एवं निविवाद रूप से सिद्ध होता है कि प्राचीन काल में आर्यधरा में कहीं किसी भी स्थान पर तीर्थंकरों के मन्दिरों का अस्तित्व तक नहीं था। यदि एक भी जिनमन्दिर का भ० महावीर के समय में अस्तित्व होता तो प्रभु वीर उसमें अवक्य विराजमान होते और ग्रागम में यक्षायतनों के समान ही जिनमन्दिरों का भी विस्तारपूर्वक स्पष्टतः स्थान-स्थान पर उल्लेख होता।)

#### ५७. सतावनमु बोल :

हवइ सत्तावनमु बोल लिखीइ छइ। तथा केतला एक इम कहइं छइं जे— "श्रमहारइं वृत्ति, टीका, चूिंगा, निर्यु क्ति भाष्य सहू प्रमारा।" ते डाहु हुई ते विचारी जोज्यो। जे श्रीसिद्धान्तनइं मिलइ, ते प्रमारा। अनइ जे सिद्धान्त विरुद्ध हुइ ते किम प्रमारा थाइ? वृत्ति टीका माहि एहवा श्रधिकार छइं, ते लिखीइ छइं जे—"साधु चरित्रीश्रो चकवर्ति नां कटक चूिंगा करइ।" उत्तराध्ययन नी वृत्ति चूिंगां मध्ये।

"तथा चारित्रीग्रो पंचक माहि काल करइ तु डाभना पूतलां करवां कह्या छइ, ते लिखीइ छइ—"दुन्नि ग्र दिवड्ढिखत्ते दव्भमया पूतला या कायव्वा । सम-खित्तीम ग्र इक्को, ग्रवड्ढ ग्रभिइ न कायव्वो ।" ग्रावश्यकिपर्यु क्ति परिठाविणया समिति माहि तथा वृहत्कल्प नी कृत्ति मध्ये पिए। पूत्तलां करवां कह्या ।

"तथा देहरामाहि थी कोलीग्रावडां ना घर, मिथा भमरभमरी ना घर साधु चारित्रीउ ग्रापणा हाथइ परिहार करइ। न करइ तु तेह साधुनइं प्रायश्चित्त ग्रावई।" वृहत्कल्प मध्ये।

"तथा चूरिंग वृत्ति मध्ये कुसील सेववा साधुनई कह्या छई। तथा साधुनई षासड़ा (जृते) पहिरवां तथा पान खावां तथा फल केला आदि देइनई वृक्ष थी चूटी खावां बोल्यां छई। तथा चारित्रीआ नई रात्रि आहार लेवुं कहिउं छई, ते लिखीई छई—"इयारिंग कप्पिआ भएक्ति, अर्गाभोग दारगाहा—अर्गाभोगेए। वा राइभत्तं भुंजेज्जा, गिलाएंकारणेए। वा, अद्धापिंडसेवणेए। वा दुल्लभद्व वा ठता (?) वा

उत्तमट्ठंपडिवण्णो राइभत्तं भुंजेज्जा । ऊसकालं वा गच्छारगुकंपयाए वा राइभत्ता-**गुन्ना, सु**त्तत्थविसारए वा राइभत्तागुन्नाए संखेवत्थो ।'' इदानी एकैकस्य द्वारस्य विस्तरेण व्याख्या कियते। "" निशीथचूरिए मध्ये।

तथा ग्रनंतकायनुं डांडउ लेवउ कहिउ छइ, ते ग्रधिकार लिखोइ छइ— "गिलागा बालो व उवही वा, श्रद्धाणे तुव्मंति, सावयभए निवारगाट्ठा घेष्पंति उवहि सरीराणं वहराद्वा, पडिस्पीयगसासामादीसासावारसाद्वा पुव्विं स्रचित्तं, पच्छा मीसं से परित्ताण, पुष्पं पुत्र्वं परितं जाव पच्छा भ्रनंत "।'' तथा एतला बोल भ्रादइं देइ घरणां बोल वृत्ति चूरिए माहि सूत्रविरुद्ध दीसइं छइं, ते वृत्ति चूरिए किम माइ? डाहु हुइ ते विचारी जो ज्यो, एह सत्तावनम् बोल ।

#### ५८. ग्रहाबनम् बोलः

हवइ अद्रावनम् बोल लिखीइ छइ । तथा जे अनंता मोक्ष पृहता, वर्तमान कालइ जे मोक्ष पहुचई छई ग्रनइ ग्रनागत कालई अनंता मोक्ष पुहुचस्यई ते श्री वीतरागई इंगी परिइं मोक्ष कही, ते लिखीई छई: --

> श्रतविसु वि भिक्खवो, श्राएसा वि भवंति सुवत्ताए। एयाई गुरगाई ब्राहतेका, सा तवस्स ब्ररगधम्मयारिस्रो ।। तिविहेसा वि पासा माहणे, ऋायहिए ऋनियासा संवुड़े। एवं सिद्धा ऋगांतसो, संपइ जे ऋगागयावरे ।।

इति श्री सूत्रगडांग, बीजा अध्ययननी विषइ त्रीजा उद्देशन, तेहनी विषइ ! जीवदयाइं करी मोक्ष पृहता । एह ग्रद्वावनमु बोल ।

इति लंका ना सद्दिश्रा ग्रनइ लुकाना करिया अट्टावन बोलो श्रनइ तेहनु विचार लिखीउ छइ, शुभं भवत् समरासंघाय, श्री।

#### परम्परा

हवे परम्परा लखीए छीए। केटलाक एम कहे छे के वीर प्रभुए ग्रा रीते परंपरा कही छे। श्री लोकाशाह प्रश्न करे छे के ग्रा परम्परा कयां शास्त्रों मां कही छे ते बतावो।

- १. घरि प्रतिमा घड़ावी मंडावइ छइ ते केहनी परम्परा थइ ?
- २. नान्हा छोकरनइं दीक्षा दिइ छइ, ते केहनी परम्परा थइ?
- ३. नाम (दीक्षा काले) फेरवइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ?
- ४. कान वधारइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ ?
- खमासमासग् विहरइ छइ ते केहनी परम्परा छइ ?

- ६. गृहस्थ नी घरइ बइसि विहरइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ-?
- ७. दीहाड़ी दीहाड़ी (प्रतिदिन) तेगाइ (उसी एक) घरि विहरइ ते केहनी परम्परा छइ?
- प्रधोल (स्नान) कहइ (कोई) करइ, ते केहनी परम्परा छइ?
- १. ज्योतिषनइ मर्म प्रजुंजइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ ?
- १०. कलवाराी करी भ्रापइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- ११. नगर माहि पइसता पइ सारु साहमुं करावइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ।
- १२. लाडुआ प्रतिष्ठइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ?
- १३. पोथी पूजावइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ ?
- १४. संघपूजा करवइ, ते केहनी परम्परा ?
- १५. प्रतिष्ठा करइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ?
- १६. पजूसराइं पोथी भ्रापइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- १७. तथा यात्रा वेचइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ ?
- १८. तथा मात्र भ्रापइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ ?
- १६. तथा घाटड़ी दोनुं तोरसा (वनस्पति के तोरसा) बांधइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- २०. श्राधाकर्म पोसालि रहइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- २१. सिद्धान्त प्रभावना पाषइ न वांचइ, ते केहनी परम्परा छइ?
- २२. मांडवी करावइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ ?
- २३. गौतम पड़घो करावइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- २४. संसारतारएा करावइ छड, ते केहनी परम्परा ?
- २५. चंदनबालानुं तप करावइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- २६. सोना रूपानी नीसरगी करावइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- २७. लाखापडवि करावइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- २८. ऊंजमगा ढोवरावइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- २६. पूज पूढाइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- ३०. ऋासोवृक्ष भरावइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- ३१. ब्रट्टोत्तरी सनात्र करावि छइ, ते केहनी परम्परा ?
- ३२. नवा घान नवा फल प्रतिमा श्रागलि ढोइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- ३३. श्रावक-श्राविकानइ माथइ वास घालइ छइ, ते केहनी परम्परा ?

- ३४. परिग्रह ढूंढमा बांघइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ ?
- ३५. श्रावक पाई मूंडकुं श्रपावी डूंगर चढावइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- ३६. मालारोपरा करइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ ?
- ३७. पदीक श्रावक श्राविकासुं भेली जाइं छइं, ते केहनी परम्परा ?
- ३ द. नांदि मंडावइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ?
- ३६. पदीक चांक बांधइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ?
- ४०. पारिएमाहि भूका मुकइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ?
- ४१. वांदराा दिरावइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ ?
- ४२. श्रोघा फेरवइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ?
- ४३. देवद्रव्य राखइ छुइ, ते केहनी परम्परा ?
- ४४. पगइ लागइ नीची पछेडी स्रोढइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ?
- ४५. सूरिमंत्र लेइई छइ, ते केहनी परम्परा ?
- ४६ दीहाड़ी सूरिमंत्र गराइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- ४७. कलपड़ा थटइ छइं, ते केहनी परम्परा छइ ऊजला ?
- ४८. पजसरामाहि बइरकन्हइ तप करावइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- ४६. घडूला करावइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- ५०. ग्रांबिल नी ग्रोली सिद्धचक नी कसवइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- ५१. महात्मा काल करा पछी ते ऊठमणुं करइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- ५२. प्रतिमा भूलणं करावइ छइ, ते केहनी परम्परा छइ?
- ५३. पदीक भ्रागलि ऊंबग्री मांडइ छइ, ते केहनी परम्परा ?
- ५४. पजुसरा पर्वनइ चज्यनइं पड़िकमइ छई, ते केहनी परम्परा ?

 <sup>(</sup>क) श्री दलसुख भाई मालविशाया का ''श्री लोंकाशाहनी एक कृति'' शीर्षक लेख,
 ''स्वाध्याय'' श्रीमासिकं, दीपोत्सवी, वि. सं. २०२० के ग्रंक में प्रकाशित ।

<sup>(</sup>ख) ''धमं प्रांगा श्री लोंकाशाहना ग्रट्ठावन बोल'' विवेचन श्री भगवानजी रतनशी वारीग्रा, बी. ए. एल-एल. बी , निवृत्त डिस्ट्रिक्ट एण्ड सेशन्स जज । प्रकाशक— भगवानजी रतनशी वारीग्रा, लालबाग, जामनगर ।

## "लूंकाए पूछेल १३ प्रश्न ग्रने तेना उत्तरो"

ाह्णा "ग्रोऽम् नमो ग्ररिहंताणं" श्री वीतराग, श्री गराघर, श्री साधु चारित्रिया संसार माहि सार पदार्थ छइ। एहज वीतरागादिक गृहवासि हुई ग्रनइ षट्काय नइ ग्रारंभ वर्त्तई तिवारई वंदनीय नहीं तउ प्रतिमा ग्रजीव—ग्रचेतन ग्रनई तिहां षट्काय नइ ग्रारंभ वर्त्तई छइ, ते वंदनीय किम हुई? (प्रश्न सं०१)

तथा तीर्थंकर, गराधर, साधु एहनी भक्ति आरंभिन थाई तउ अजीव नी मक्ति किम थाई? (प्रश्न सं०२)

तथा गुरा वंदनीक के आकार वन्दनीक? जइ गुण वन्दनीक तउ प्रतिमां माहि केहवउं गुरा छइ, अनइ जइ आकार वंदनीक तउ आवड़ा पुरुष आकारवंत छइ, ते वंदनीक किम नहीं? (प्रश्न सं०३)

प्रतिमां मांहि केही अवस्था छइ, जइ गृही नी तउ साधु नइ वंदनीय नहीं, अनइ यति नी तउ यती नउ चिन्ह दीसतउ नथी, जइ यती नी जागाउ तउ फूल, पागी, दीवा इम का करउ ? (प्रश्न सं०४)

तथा देव मोटा के गुरु मोटा ? जइ देव नइं फूल चढ़इ तउ गुरु नइं स्युइ न चढ़ावउ ? जइ जाराउ गुरु महाव्रती तउ देव स्यउं ग्रविरती छइ ? (प्रकृत सं० ४)

तथा केतला एक श्रावक पाहिइं प्रतिमा पुजावइ छइं पूज्गार घर्म जागी पूजइ छइ, यित स्युइ न पूजइ, धर्म तज यती इं पुगा करिवज? तज केतला एक कहिस्यइं—जे यती विरती छइं पगा जो वजनइं (उसे) पाप करिवानज नीम छइ पणि कर्क करवानज नीम नथी, डीलइ स्युइ नहीं पूजइ? (प्रश्न सं०७)

तथा प्रतिमा ना वांदिणार प्रतिमा नइ वांदइ तिवारई वंदना केहनइ करइ छइ? जइ इम कहइ जे वे प्रतिमानइ वांदछ छउं, तउ वीतराग अलगा रहाा, वंदाणा नहीं, अनइ इम कहइ जे ए वंदना वीतराग नई तउ प्रतिमा अलगी रही। अनइ जइ इम कहइ एहज वीतराग—जू जूआ नहीं (दोनों जुदा अर्थात पृथक् नहीं) तउ अजीव सन्ना थाइ अनई जीव एक समइ बि (बे) किरिया तउ न देयइ। (प्रकृत सं० ८)

तथा केतला एक ना देव-गुरु-धर्म सारंभी, सपरिग्रही छद्द, श्रनइ केतला एक ना देव-गुरु-धर्म निरारम्भी, निःपरिग्रही छद्दं विचारी जोज्यो जी ॥ (प्रश्न सं० ६)

तथा केतला एक इम कहइ छइं जो अवनउ नइं (उन्हें अथवा किसी को)
पूतली दीखइ—राग उपजइ, तउ प्रतिमा दीठइ विराग स्युइ न उपजइ? तेहना
उत्तर—को एक अनार्य पुरुष नइ प्रहार मूंकइ तउ पाप लागइ तउ तेहनइं वांछइ
धर्म्म स्युइ न लागइ? तथा बेटा वोसिराव्या न हुइं तउ तेहनउं कींघउ पाप बाप

पासचन्द गच्छ के संस्थापक श्री मह्हीपुरीय तपागच्छाधिराज श्री पार्थचन्द्र सूरीन्द्रेश
 विरचिता चर्चा ।

नइ लागइ पिए। बेटा नउ कीघउ धर्म स्युइ न लागइ। तथा केतला एक इम कहइ छाए। नउ स्याहीस (श्याह ग्रहीश—काला सांप) कीघउ होइ ग्रनइं भांजियइ तउ पाप, तउ तेहनइं वांचइ तथा दूघ पायइ तथा वीसामए। कीघइ धर्म स्युइ नहीं? (प्रश्न सं० १०)

तथा केतला एक इम कहइ छइं अम्हारइ प्रतिमां नइं पूजता हिंसा ते अहिंसा। तउ रेवती नउ पाक श्री वीतरागइं स्युइ नीं लीघउ, आधाकमिक आहार स्युइ न ल्यइ? जे फूल, पाणी नी भक्ति ते बाह्य वस्तु छइ अनइ लाड्आ जलेबी आदि देइं श्री वीतराग, गणधर, साधुनइ काजइं करइ तउ एतउ अंतरंग भक्ति छइ, आगलि वली धर्म नी वृद्धि घणी थाइ, विचारीजो ज्यो जी। (प्रकृत सं० ११)

तथा वली कोई एक गछी नां वांगाजिन न नीम (नियम) नव भंगीई ल्यइ अनइ गछी ना विगाज न लाभ बीजानइ देखाड़ इत तेहना नीम भाजइ, तज जो अजनई जेगाई पंच महाव्रत ऊचर्या होइ ते सावद्य करणी माहि लाभ देखाड़ इत तेहना व्रत ठामि किम रहई ? विचरी जो ज्यो जी । (प्रश्न सं० १२)

तया श्री अरिहंत नी स्थापनां मांहि श्री अरिहंत ना गुए नथी, अनइ गुंक नी स्थापना मांहि गुरु ना गुए। नथी। केतला एक इम कहइं छइं—जे गुए। तछ स्थापना मांहि नहीं पिए। आपए।उ भाव भेलियउइ तछ वंदनीय थाइ तछ हवइ जो वछनई (उसे) गुए। विना देव नी गुरु नी स्थापना मांहि आपए।इं भावि घाल्यइ गरज सरइ तछ बाप नीमानी (बीय नीमानी—अन्य नियमों की) तथा रूपा, सोना, जवाहर, गुल, खांड, साकर प्रमुख आपए।इं भावि घाल्यइ गरज स्युइ न सरइं? आगिली वस्तु मांहि पितादिक (पीतादिकए) नछ गुए। नथी अनइ आपए।इं भावि भेल्यइ गरज स्युइ नस्सरइ ?डाह्या होइ तछ विचारीजो ज्यो जी—तछ देव नी, गुरु नी गरज किम सरइ ? एतावता गुए। विना गरज न सरइ। वंदनीक ज्ञान, दर्शन, चारित्र सही जाए।। (प्रश्न सं० १३)

इन १३ प्रश्नों के लेखन के पश्चात् इनके उत्तर लिखे गये हैं ग्रौर ग्रस्त में प्रशस्ति के रूप में जो उल्लेख है, वह निम्न प्रकार है :---

"प्रश्न १३ लूंके पूछ्या, तेहना उत्तर सूत्र साखिइं श्री पासचंदि सूरिइं दीघा छइं, छः शुभ भवतु, श्रीमहहीपुरीय (नागोरी) वृहत्तपागच्छाधिराज श्रो पार्श्वचंद्र सूरीन्द्रे एा विरचिता चर्चा समाप्ता छः। यह प्रति कुल १० पत्रों की है, जिसके १६ पृष्ठों में यह लिखी गई है, प्रथम मुख पृष्ठ पर केवल इतना ही लिखा है: "लूंकाए" पूछेल १३ प्रश्न न उत्तरो।"

लालभाई दलपतभाई इण्डियोलोजिकल इन्स्टीट्यूट, ग्रहमदाबाद के पुस्तक भण्डार में यह प्रति पुस्तक संख्या २४४६६ पर विद्यमान है। उसकी फोटोस्टेट कापी—"श्राचार्यश्री विनयचन्द्र ज्ञान भण्डार, लालभवन, जयपुर में विद्यमान है।

# ग्रनागमिक मान्यताश्रों के प्रति चतुर्विध संघ की श्रास्थाएं हिल उठीं

भ्रागमों के ग्राधार पर लोंकाशाह ने जो इस प्रकार की भ्रभिनव धर्मकान्ति का सूत्रपात किया था वह स्वल्पकाल में ही लोकप्रिय हो गई। लोंकाशाह के उपदेशों को सूनने के लिए मुमुक्षु भन्य जैनधर्मावलम्बियों के विशाल समूह उद्वेलित सागर की भाति दिशास्रों-विदिशास्रों से उमड़ने लगे। धर्म के विशुद्ध स्वरूप पर एकादशांगी के मूल पाठों, उद्धरएों के साम पूर्ण प्रकाश डालने वाले लोंकाशाह के उपदेशों को सुनकर श्रोताश्रों के अन्तर्चक्ष उन्मीलित हो उठे। उनके मन, मस्तिष्क एवं हृदयपटल पर शिथिलाचारग्रस्त द्रव्य परम्पराग्नों के कर्णधारों द्वारा अपनी-ग्रपनी कपोलकल्पनाश्चों द्वारा प्रचलित-प्रसारित ग्रनागमिक ग्राडम्बरपूर्ण भांति-भांति की भौतिक मान्यताओं का जो घना कोहरा छा दिया गया था, वह लोंकाशाह द्वारा श्रागमिक ज्ञान से उद्योतित कोटि-कोटि सूर्य समप्रभ श्राध्यारिमक श्रालोक के प्रसृत होते ही कर्पूरवत् उड़ने लगा । आगमों के अवगाहनानन्तर लोंकाशाह द्वारा प्रचारित एवं प्रसारित किये गये जैनागमों के निचोड़ – निष्कर्ष के रूप में जैन धर्म ग्रौर श्रमगाचार के विशुद्ध स्वरूप पर पूर्ण प्रकाश डालने वाले १३ प्रश्नों, ४८ बोलों, ३४ बोलों तथा "केहनी परम्परा" के शीर्ष वाले प्रश्नों म्रादि साहित्य का तो जैनधर्मावलम्बी जन-जन पर ऐसा चमत्कारी प्रभाव पड़ा कि न केवल श्रावक-श्राविका वर्ग ने ही भ्रपित हुर्षकीर्ति जैसे म्रात्मार्थी श्रमणों तक ने विपुल परिग्रह संचित करने में प्रहर्निश निरत द्रव्य परम्पराग्नों के शिथिलाचारी कर्णधारों के विरुद्ध, उनकी ग्रनागमिक मान्यताग्रों के विरुद्ध खुला विरोध करना ग्रौर श्रपनी उन शिथिलाचारी परम्परास्रों का परित्याग कर महान् धर्मकान्ति के सूत्रधार लोंकाशाहद्वारा प्रकाश में लाये गये विशुद्ध स्रागमिक मुक्तिपथ का डंके की चोट की भांति प्रचार-प्रसार करना प्रारम्भ कर दिया।

इस प्रकार लोंकाशाह द्वारा प्रारम्भ की गई ग्रागमानुसारिगी ग्रिभनव धर्मकान्ति का ऐसा, चमत्कारकारी प्रभाव पड़ा कि द्रव्य परम्पराग्रों के शताब्दियों से सुदढ़ एवं सशक्त बने गढ़ ढहने लगे, श्रमणाचार एवं धर्म के विशुद्ध स्वरूप पर शिथलाचारग्रस्त द्रव्य परम्पराग्रों के नायकों द्वारा डाले गये, ग्राच्छादित किये गये ग्रामागिक ग्राडम्बरपूर्ण ग्रावरणों के ग्रम्बार प्रबल-प्रचण्ड फंभावात में उड़ती हुई ग्राक की रूई के समान ग्रोर-छोर-विहीन ग्रन्ति समें उड़ने लगे। बहीबटों, ग्राडम्बरपूर्ण विधि-विधानों, ग्रनागिक कर्मकाण्डों, मन्त्र-तन्त्र-मुहूर्तकथन, भविष्यकथन, ग्रीवधोपचार के माध्यम से द्रव्य परम्पराग्रों को जो विपुल ग्रथं की ग्राय होती थी, वे ग्राय के स्रोत ग्रवरुद्ध होने लगे। शिथलाचार में ग्रस्त द्रव्यपरम्पराग्रों के नामधारी श्रमणों के प्रति शनैः शनैः श्रावक-श्राविका वर्ग की श्रद्धा-ग्रास्था घटने एवं ग्रनास्था बढ़ने लगी। ग्रिभनव धर्मकान्ति के सूत्रधार लोंकाशाह के उपदेशों, प्रश्नों, ग्रागमिक

बोलों ग्रादि साहित्य के कारण ही अपनी पूजा-प्रतिष्ठा एवं ग्राय पर वजाघात हुग्रा है ग्रौर उत्तरोत्तर होता ही चला जा रहा है, इस विचार से द्रव्य परम्पराग्रों के कर्णधार तिलमिला उठे ग्रौर लोंकाशाह को वे ग्रपने प्राणापहारी शत्रु से भी ग्राति भयंकर शत्रु समभक्तर लोंकाशाह के विरुद्ध ग्रनेक प्रकार के षड्यन्त्र रचने लगे। लोंकाशाह के विरुद्ध ग्रनंक प्रकार, प्रचार-प्रसार करने में शिथिलाचारियों ने किसी प्रकार की कोर-कसर नहीं रखी। तत्कालीन द्रव्य परम्पराग्रों के ग्राचार्यों एवं श्रमणों द्वारा लोंकाशाह के विरुद्ध जो साहित्य निर्मित किया गया, उसको यदि एकत्र किया जाय तो एक बड़ा श्रम्बार लग सकता है। लोंकाशाह की ग्रालोचनार्थ निर्मित किये गये तत्कालीन द्रव्य परम्पराग्रों के ग्रगण्य विद्वानों के साहित्य की भाषा के स्तर को देखकर—पढ़कर तो ऐसा प्रतीत होता है कि वह भाषा किसी जैन की नहीं ग्रपितु किसी होनतम म्लेच्छ की ही होगी। लोंकाशाह की ग्रालोचना में प्रयुक्त की गई इस प्रकार की हीन स्तर की भाषा के ग्रगिएत शर्मनाक उदाहरणों में से एक उदाहरणा यहां "ढुढकरास" नामक कृति के सारांश के रूप में प्रस्तुत किया जा रहा है:—

### ढ्ंढकरास (ग्रसत् कल्पना)

७ दोहों का सार: — म्लेच्छ देश में किसी कुलगांव में निर्धन लोग रहते थे। सब दरिद्र, उनमें दरिद्रों का एक सरदार रहता था। उसकी व्यभिचारिएी स्त्री की कूंख (कुक्षि) में कोई अपुण्य उत्पन्न हुआ। मां ने रात्रि में स्वप्न देखे, जो आगे बताये जाते हैं।

ढाल १ का सार : प्रथम स्वप्त—गंधा नयन में लूंग (नमक) डाले देखा । दूसरे स्वप्न में बिल्ली, तीसरे स्वप्न में कुत्ता, चतुर्थ स्वप्न में जरख पर बैठी डाकगा (डाकिनी), पांचवें स्वप्न में बल्लरमाला, छठ में फूटा हुम्रा कुंड, सातवें में खयुम्रो (खद्योत) उड़ता-पड़ता, म्राठवें स्वप्न में लटकती हुई लंगोट, नौवें स्वप्न में राख से भरा फूटा गागर, दसवें स्वप्न में म्रालेख कादव (कर्दम) बाला नाड, ग्यारहवें स्वप्न में लूंग का म्रागर, बारहवें स्वप्न में नारकी का मन्दिर, तेरहवें स्वप्न में कांकरा म्रागित और चौदहवें स्वप्न में धुम्रा रो गोट । ये चौदह स्वप्न देखकर धगी (पिति) से बोली । पाठक बुलाये, थाविरया (शिनश्चर का पुजारी) भ्राया भौर बोला—''तुम्हारे बेटा होगा पर घटा (धृष्ट) भीर सब को भ्रनिष्टकारी होगा। कपटी, कोधी होगा। सुनकर चितित हुए। पाठक को बिना दान. दिये भ्रपमान कर निकाल दिया। दोहले में राख के ढिगले……..।

ढाल दो से चार तक का सारांश—सं० १६८७ के श्रधिक मास की श्रमावश को चित्रा नक्षत्र और थावर वार में जन्म हुआ। पड़े हुए ढूढे में जन्मने से ढूंढा नाम दिया। बड़ा हुआ, घर-घर भीख मांगने को जावे पर कोई कुक्कस भी नहीं देता। तब चितित हो माथ मुंडाने की सोची, नाई के घर जा माथा मुंडाया। कुम्हार के यहां गया और भोली पात्र लेकर वहां से फिरने लगा। एक दिन गांव के मन्दिर में गया। १ रात वहां रहा। एक दिन बाधा—पीड़ा से पीड़ित हुआ, वमन करने को उठा, बाहर जाकर वमन किया, जरा साता हुई। पीछे आते समय थांबे से माथा टकराया। इससे ढूंढे का मन कोधित हुआ। जिनवर के वैर से वह नास्तिक हो गया। लोगों को उपदेश देता कि देहरा न मानो, देहरा जाना पाप है, आदि। धर्म चलाने को वह गुरु के पास गया, पगे लगा और खड़ा रहा। गुरु के पूछने पर कुमति बोला—''वीर के पट्टघर श्री सुधर्मा के शिष्य जम्बू जैसे हम जग में हैं, हमारे जैसा कोई नहीं परन्तु धर्म का मूल हम नहीं जानते। इस युग में तुम ज्ञानी हो, इस वास्ते धर्म बताओ, मैं इसीलिये आया हूं।"

गुरु बोले—"जिनपूजा, सद्गुरु की सेवा और जिन-ग्रागम शुद्ध प्रथं, यही धर्म का मूल है। यह सुन कर कुमित के मन भाल-भाल उठ गई। उल्लू रिवतेज को न सहे, वैसे ही कुमित जिनप्रतिमा को नहीं सहे। कुमित बोला—"गुरु! पत्थर-पूजन से क्या सिद्धि होगी? पत्थर-दल एकेन्द्रिय है, उसको पूजे कौन मुक्ति गया? सुन कर गुरु ने शिर धुना। मधुर वचन से बोले—"ग्रजाएा! प्रतिमा क्यों नहीं मानता? जिनदर्शन विना सब किया व्यर्थ है। "गुरु ने समभाया पर कुमित ने वैर नहीं छोड़ा।………"

श्रमरा भ० महावीर ने तीर्थप्रवर्तन काल में अपने प्रवचनों में स्रौर उनके प्रमुख शिष्य गराघरों ने प्रभु के प्रवचनों के ग्राधार पर गुम्फित—दृब्ध द्वादशांगी प्रभृति पवित्र त्रागमों में धर्म ग्रीर श्रमसाचार का किस प्रकार का स्वरूप संसार के प्रािंगमात्र के कल्यारण के लिये प्रकट-प्ररूपित अथवा प्रदर्शित किया, केवल एक इसी तथ्य को लोंकाशाह ने अपने उपदेशों एवं १८ बोलों स्रादि साहित्य में, मुमुक्षुस्रों के समक्ष रखा। द्रव्य परम्पराग्नों के कर्णधारों की दृष्टि में इस प्रकार का तथ्य प्रकाशन लोंकाशाह का अक्षम्य घोर अपराध था। लोंकाशाह द्वारा किये गये इस प्रकार के तथ्य प्रकटन सेनिहित स्वार्थस्वेच्छाचारी शिथिलाचारपरायए। स्रनागमिक द्रव्य परम्परास्रों के कर्गाघारों के स्राय के स्रोत स्रवरुद्ध हो गये स्रौर द्रव्य परम्परास्रों के उन कर्एाधारों प्रथवा अनुयायियों ने लोंकाशाह को अपना प्राराापहारी शत्रु समभ करके न केवल लोंकाशाह के विरुद्ध ही अपितु उनके माता-पिता के विरुद्ध भी उपरिलिखित रूप में अनगेल प्रलाप कर विषवमन करना प्रारम्भ कर दिया। लोंकाशाह की आलोचना एवं निन्दा के लक्ष्य से समय-समय पर निर्मित स्रपनी शताधिक रचनाम्रों में शिथिलाचारोन्मुखी म्रनागमिक द्रव्य परम्पराम्रों के नायकों ने लोंकाशाह के एकमात्र आगमनिष्ठ पवित्र जीवन को, उनके आगमों पर आधारित पुनीत उपदेशों और आगमों में प्रतिपादित तथ्यों को प्रकाश में लाने वाली उनकी रच-नाओं को विवादास्पद बनाने भ्रौर विकृत स्वरूप प्रदान करने के भ्रनेक प्रयास किये। इस प्रकार के कलुषित लक्ष्य से निर्मित उन द्रव्य परम्पराग्रों के विद्वानों भ्रथवा

Ī

रचनाकारों की रचनात्रों में से कतिपय रचनात्रों में "ढुंढकरास" में प्रयुक्त अधिष्ट— असम्य गहींस्पद भाषा से भी अत्यधिक निकृष्ट अनार्योचित भाषा का प्रयोग किया गया है। सबसे बड़े आश्चर्य की बात तो यह है कि उन द्रव्य परम्पराओं के विद्वानों द्वारा निर्मित साहित्य में यह स्पष्ट उल्लेख है कि विक्रम की १५वीं भताब्दी से लेकर सोलहवीं शताब्दी के नौवें दशक के प्रारम्भकाल तक साधु समुदाय में शिथिलाचार घर किये रहा। यथा.

"१५५-परावण्गोत्ति, श्रीसुमतिसाधुसूरिपट्टे पंचपंचाशत्तमः श्री हेमविमल-सूरि, यः कियाशिथिलसमुदाये वर्तमानोऽपि साध्वाचारानितकान्त........।

न च तेषां कियाशिथिलसाधुसमुदायावस्थाने चारित्रं न संभवतीति शंकनीयं, एवं सत्यपि गर्गाधिपतेश्चारित्रसंभवात् ।''१

"५६-तत्पट्टेश्री स्रारादिवमलसूरिः ....।

"तथा यो भगवान् कियाशिथिलबहुयतिजनपरिकरितोऽपि संवेगरंग-भावितमातः..........''<sup>२</sup>

"ग्रानन्दिवमलसूरि ने श्री राजविजयसूरि को कहा—तुम विद्वान् हो इसिलये हम तुम्हारे पास ग्राये हैं, लुंकामित जिनशासन का लोप कर रहे हैं, मेरा ग्रायुष्य तो ग्रब परिमित है, परन्तु तुम दोनों योग्य हो, विद्वान् हो ग्रौर परिग्रह सम्बन्धी मोह छोड़ कर बहीवट की विह्यां जल में घोल दी हैं, सवा मन सोने की मूर्ति ग्रन्थकूप में डाल दी है, सवा पाव सेर मोतियों का चूरा करवा के फेंक दिया है, दूसरा भी सभी प्रकार का परिग्रह छोड़ दिया है।"

इस प्रकार उस समय शिथिलाचार के गहन गर्त में फंसी परम्पराश्रों के विद्वानों ने तत्कालीन साधुसमुदाय में व्याप्त जिस शिथिलाचार का स्पष्ट शब्दों में उल्लेख किया है, उसी शिथिलाचार के सम्बन्ध में जनमत को जागृत करने, शिथिलाचार को समाप्त कर विशुद्ध श्रमणाचार की पुनः प्रतिष्ठापना करने और धर्म के विशुद्ध ग्रागमिक स्वरूप को पुनः प्रकाश में लाने के उद्देश्य से लोंकाशाह ने आगमों के ग्राधार पर उपदेश देना, ग्राभिनव धर्मकान्ति का सूत्रपात करना प्रारम्भ किया तो द्रव्य परम्पराएं चौंकीं। तपागच्छ के ही एक विद्वान् पट्टावलीकार द्वारा तपागच्छ के ५६वें पट्टघर श्री ग्रानन्दिवमलसूरि के समय में एक प्रकार से सम्पूर्ण श्रमण वर्ग में व्याप्त घोर शिथिलाचार और प्रायः सभी परम्पराश्रों के श्राचार्यी—श्रमणों द्वारा बही वट के माध्यम से, ग्रपने-ग्रपने श्रमणोपासकों के घर से प्रतिवर्ष एवं पुत्रजन्म, विवाह

१. पट्टावली समुच्चय भाग १, मुनि दर्शनविजयजी, पृ० ६०

२. वही .....पृ०६६

रे. पट्टावली परागसंग्रह, पृष्ठ १=२. =३ (पं० श्री कल्यासाविजयजी)

म्रादि गृहस्थ जीवन के प्रत्येक हर्षप्रद प्रसंग पर निर्धारित धनराशि उगाहने ग्रथवा भेंट स्वरूप स्वीकार करने म्रादि श्रमण जीवन के लिये ग्रक्षम्य ग्रपराध स्वरूप दूषित हीनाचार का स्पष्ट शब्दों में विवरण प्रस्तुत करते हुए लिखा है :—

"प्र६ तत्पट्टे श्री स्राणंदिवमलसूरि सम्वत् १५७० वर्षे सूरिपदं। प्रथम शथलाचारी—पाटन मध्ये सर्व गच्छ शिथिलाचारी वीयावट्ट स्राजीविका करे, पाटन मध्ये पंच गच्छ प्राचार्य, ते समें श्रावकें विनती करी—गच्छ त्यागो (वोसरावो), किया उद्धार करो। ते समये लंको श्रावक ग्ररटवाड़ा नो ते आनन्दिवमलसूरि (एकपातिरियागच्छ की पट्टावली के अनुसार पूनिमयांगच्छ के ग्रानन्दिवमलसूरि) पासे अठावीस सूत्र भण्यो। पछें पोतानी मेलें दीक्षा लीधी। सर्व देशे लंकागच्छ प्रवर्ताब्यो। जिनबिम्ब जल, पृथ्वी मय भंडार्या, सर्व ढुंढक थयो। तिवारे पाटण ने श्रावकें, आनन्दिवमलसूरियं किया उद्धार कीधो। .......गुरुभाई ने वीयावट नव (६) कुल दीघा। बीजां कुल पूनियां, खरतरा सर्वे जांच्या, तेहने दीधां। बीजा सर्व जल मध्ये घोल्या। ..........पछें आगरा मध्ये श्रावक, ३६०० (छत्तीस सें) घर लंका कीधा। इग्यारसें देहरा, जिनप्रतिमा भूय (भंवारा) मध्ये भंडारी छें। हलाबोल ढुंढक थयो। पछें श्री पूज्य आगरें गया। छट्ट ग्रटुम पारणें। एक बडेरो श्रावक लंके दीक्षा लीधी, हानऋख्य, वानऋख्य ३०० ठागां संघाते रहे छें। ........श्रीपूज्य छट्ट ने पारणें तेहने घरें, राख डोसीइ वोहरावी, छास मध्ये भेली पारगों कीधुं।"

साम्प्रदायिक व्यामोह एवं विद्वेष के वशीभूत हो उस समय के साधु अपने से भिन्न सम्प्रदाय अथवा गच्छ के साधुओं की हत्या करवा देने जैसे ग्रमानवीय जघन्य दुष्कृत्यों को करने में भी तत्पर रहते थे, इस प्रकार का उल्लेख करते हुए तपागच्छ के विद्वान् पट्टावलीकार ने इसी पट्टावली में ग्रागे लिखा है:—

"पछें श्रीपूज्य विहार करता देस प्रतिबोधतां त्रम्बावती नगरी पद्यार्था। तिहां खरतरगच्छें श्रीपूज्य नीं महिमा देखी रगतियो मूक्युं। दिन प्रतें साधु मरण पामें। ठाणुं डेढ़ सौ मरण पाम्यां।......."

खरतरगच्छ के किसी कर्णधार द्वारा ४०० तपागच्छीय सम्धुम्रों की हत्या करवा दिये जाने का उल्लेख पंन्यास श्री कल्यागाविजयजी महाराज द्वारा संपादित, ई० सन् १६४० में प्रकाशित तपागच्छ पट्टावली की पृष्ठ सं २०६ पर भी विद्यमान है, जो इस प्रकार हैं:—

"दिवसे-दिवसे गच्छ-ममत्व वधतु जतुं हतुं । खरतर तेमज तपागच्छना साधुओ वच्चे कदाग्रह वधी पड्यो हतो अने येन केन प्रकारेण एक बीजा अन्य

तपागच्छ की हस्तिलिखित पट्टावली, जिसकी फोटोप्रति स्नाचार्यश्री विनयचन्द्र ज्ञान भंडार में हस्तिलिखित पत्रों की क्रम सं० ४०० पर विद्यमान है।

गच्छीय साधुओनो पराभव करवामां रत रहेता। कहेवाय छे के आ ममत्वे एवं जोर पकड्युं के तेना मदमां कार्याकार्यनुं परा भान न रह्युं। खरतरगच्छीय साधुग्रोए भैरवनी ग्राराधना करी तेना द्वारा तपागच्छीय लगभग ५०० साधुओनो संहार कराज्यो। आ निर्दय समाचार सांभलतांज आणंदविमलसूरिजीनुं मन खिन्न बन्युं।"

इस प्रकार उस समय शिथिलाचार के गहन गर्त में फंसी-धंसी परम्पराश्रों के विद्वानों ने तत्कालीन साधु समुदाय में व्याप्त जिस घोर शिथिलाचार का स्पष्ट शब्दों में उल्लेख किया है, उसी शिथिलाचार के उन्मूलन हेतु जनमत को जागृत करने, विशुद्ध श्रमणाचार की पुनः प्रतिष्ठापना करने ग्रीर धर्म के विशुद्ध श्रागमिक स्वरूप को पुनः उजागर कर प्रकाश में लाने के सदुद्देश्य से लोंकाशाह ने श्रागमों के ग्राधार पर उपदेश देना, गहन-गम्भीर ग्रागमिक तथ्यों से ग्रोतप्रोत ४८ बोलों, प्रश्नों ग्रादि सत्साहित्य के माध्यम से ग्रभिनव धर्मकान्ति का सूत्रपात कर उसे सफल एवं देशध्यापी बनाने का ग्रभियान प्रारम्भ किया तो द्रव्य परम्पराग्रों के तन-मन में उनके प्रति विद्वेषाग्नि भड़क उठी और उन परम्पराग्रों के कर्णधारों एवं विद्वानों ने कर्त्तव्याकर्त्तव्य के भान को भुला लोंकाशाह के विरुद्ध उपर्यु लिलखित रूप में विषयमन करना प्रारम्भ कर दिया। लोंकाशाह के जीवनवृत्त के सम्बन्ध में ग्रनेक प्रकार के भिन्न-भिन्न मनमाने कपोलकिल्पत उल्लेख कर लोंकाशाह के जीवनवृत्त को विवादास्पद बनाने के प्रयास में किसी भी प्रकार की कोर-कसर नहीं रखी। उन्होंने लोंकाशाह की ग्रागमिक मान्यताग्रों के सम्बन्ध में भी ग्रनेक प्रकार की भ्रान्तियां उत्पन्न करने के कलुषित उद्देश्य से स्वेच्छानुसार साहित्यक कृतियों की रचनाए की।

शिथिलाचारग्रस्त द्रव्य परम्पराश्रों के विद्वानों द्वारा लोंकाशाह के व्यक्तित्व, जीवन श्रौर कृतित्व के सम्बन्ध में प्रचलित की गई विभिन्न प्रकार की भ्रान्त धारणाश्रों को दिष्टिगत रखते हुए यहां यह परमावश्यक समभा जा रहा है कि लोंकाशाह के जीवनवृत्त पर प्रकाश डालने से पहले लोंकाशाह के सम्बन्ध में जो भिन्न-भिन्न प्रकार की मान्यताएं जैन वांग्मय में श्रद्धाविध उपलब्ध हुई हैं, उन्हें इतिहासप्रेमियों के विचारार्थ यथावत् रूप में प्रस्तुत किया जाय।

श. उस समय कितपय यित ही शिथिलाचारी नहीं हुए थे, अपितु सारा समुदाय ही शिथिल हो चुका था। गच्छपित और उनके निकटवर्ती कितियय गीतार्थ अवश्य ही मूलगुराों को बचाये हुए थे, परन्तु अधिकांश यित वर्ग की स्थिति यहां तक बिगड़ चुकी थी कि कियोद्धार के बिना विशुद्ध जैन श्रमण मार्ग का अस्तित्व रहना मुश्किल था।

निबन्ध निचय पृष्ठ २२४ ।
 श्री कल्याराविजयजी महाराज, जालोर कृत ।

## लोंकाशाह का जन्म व जन्म-स्थान ग्रादि

जिस प्रकार बौद्ध धर्म प्रवर्तक भगवान् बुद्ध के जन्म, दीक्षा एवं निर्वाण् काल के सम्बन्ध में प्रनेक प्रकार की विभिन्न मान्यताएं इतिहासिवदों में प्रदावधि विवाद का विषय बने हुए हैं, ठीक उसी प्रकार महान् धर्मोद्धारक वीर लोंकाशाह के जन्म, जन्म-स्थान, जाति, व्यवसाय एवं उनके द्वारा धर्मकान्ति का सूत्रपात किये जाने के समय के सम्बन्ध में भी विभिन्न प्रकार की मान्यताएं जैन एवं जैनेतर साहित्य में उपलब्ध होती हैं। अतः लोंकाशाह के जीवन का परिचय देने से पूर्व उन सभी मान्यताग्रों पर विचार करना परमावश्यक है। इससे इतिहासप्रेमियों को किसी निष्क पर पहुंचने में सहायता मिलेगी—इसी उद्देश्य से भिन्न-भिन्न काल के विभिन्न विद्वानों द्वारा ग्रभिक्यक्त की गई मान्यताग्रों का यहां उल्लेख किया जा रहा है।

## लोंकाशाह के जन्मकाल के विषय में विभिन्न मान्यताएं

मुनिश्री बीका ने लिखा है :-

वीर जिनेसर मुक्ति गया, सइ भ्रोगगोस वर्स जब थया। परायालीस श्रधिक मा जनई, प्रागवाट पहिलई सा जनई।।

स्थित श्रमण भगवान् महावीर के निर्वाण के अनन्तर १६४४ वर्ष व्यतती हो गये तब विक्रम सम्वत् १४७४ में पोरवाल कुल की पहली अर्थात् बड़ी शास्त्रा में आपका जन्म हुमा।

२. लोंका यति भानुचन्द्र ने विक्रम सम्वत् १५७८ की अपनी रचना 'दयाधर्म चौपाई' में लिखा है :

चौदसय व्यासी वइसाखई, वद चौदस नाम लुंको राखई। अर्थात् विक्रम सम्वत् १४ दि२ की वैसाख कृष्णा चौदस के दिन आपका जन्म हुन्ना और आपका नाम लुंका अथवा लोंका रक्खा गया।

 लोंकागच्छ यति केशवजी ने ग्रपने "चौवीस कड़ी के सिल्लोके" में लिखा है:

> पुनम गच्छइ गुरु सेवन थी, शैयद ना स्राशिष वचन थी, पुत्र सगुरा थयो लखु हरीष, शत चउद सत सित्तर वर्षि ।

अर्थात् पूरिंगमा गच्छ के गुरु की सेवा करने ग्रौर शैयद के ग्राशीर्वाद से विकम सम्वत् १४७७ में लोकाशाह का जन्म हुग्रा।

- श्राचार्य क्षितीन्द्र मोहन सेन के कथनानुसार लोंकाशाह का जन्म विकम ٧. सम्वत् १४८६ के अनन्तर हुन्रा ।
- तपागच्छीय यति श्री कांति विजय (सत्ताकाल विक्रम सम्वत् १६३६) के ሂ. अभिमतानुसार 'लोंकाशाह नुं जीवन प्रभु वीर पट्टावली' के पृष्ठ १६१ में लिखा है:

 $^{\prime\prime}$ श्रा महात्मा नुं जन्म श्ररहटवाडा ना श्रोसवाल गृहस्थ चौधरी अटक ना सेठ हेमाभाई नी पतिवृत परायरा। भार्या गंगाबाई नी कुक्षी नो हतो । सम्वत् १४८२ ना कार्तिक शुद पूनम ने दिवसे (जन्म) थयो ।''

- दिगम्बर स्राचार्य रत्ननस्दी ने विकम सम्वत् १६२५ की स्रपनी रचना 'भद्रबाहु चरित्र' में लोंकाशाह का जन्म विक्रम को सोलहवीं शताब्दी में "" पाटन के ंदशा पोरवाल कुल में होना बताया है । (भद्रबाहु चरित्र, पृष्ठ ६०)
- मुनि लावण्यसमयजी ने अपनी 'सिद्धान्त चौपाई' नामक रचना में लोंका-**७**. शाह के जन्मकाल पर प्रकाश डालते हुए लिखा है:--

"सई उगर्गास वरस थया, परायालीस प्रसिद्ध । त्यारे पछी लूंको हुई, असमंजस तिराई किद्ध ।।३।।

अर्थात् वीर निर्वाण सम्वत् १६४५ तदनुसार विकम सम्वत् १४७५ में लोंका शाह का जन्म हुन्ना भौर उन्होंने बड़ी ग्रसमजसपूर्ण स्थिति उत्पन्न कर दी।

## लोकाशाह का जन्म-स्थान कुल ग्रीर जाति

- उपर्यु ल्लिखित कम-संख्या (१) के अनुसार मुनिश्री बीका ने लोंकाशाह ₹. को बीसा प्राग्वाट कुल का बताया है। भ्रापने लोकाशाह के जन्म-स्थान का कोई उल्लेख नहीं किया है।
- उपर्यु हिलाखित कम-संख्या (४) के अनुसार तपागच्छीय यति कान्तिविजयजी ₹. ने लोंकाशाह का जन्म-स्थान ग्ररहटवाडा बताते हुए इनका जन्म श्रोसवाल जाति में होना बताया है।
- उपर्यु ित्लिखित कम-संख्या (६) के अनुसार दिगम्बर म्राचार्य रत्ननन्दी ने ₹. लोंकाशाह का जन्म दशा पोरवाल कुल में बताया है।

४. एक पातिरया (पोतिया बन्ध) गच्छ के ग्राचार्य रायचन्द ने विक्रम सम्वत् १७३६ की ग्रपनी रचना 'एक पातिरया गच्छ पट्टावली' में लोंकाशाह को लखमसी के नाम से ग्रिभिहित करते हुए उनका जन्म-स्थान मारवाड़ के खरंटियावास नामक शहर में होना ग्रौर उनकी जाति महता, शाख बीसा श्रीमाली होना बताया है। इस सम्बन्ध में इस पट्टावली के निम्नलिखित पद्य वस्तुत: इतिहासप्रेमियों के लिये मननीय हैं:—

> वलता लखमसी इम बोलिया, बीसा श्रीमाली श्रमारी साख । १। जिराधरमी गच्छ खडतरा, महता हमारी जात । मारुदेश ए मैं रहऊं, शहर खरंटिया बास । ६।

श्रर्थात् लखमसी (लौका महता) ने कहा कि मेरी शाख बीसा श्रीमाली, मेरी जाति महता श्रौर मेरा गच्छ खरतर है। मैं जैनवर्म का उपासक हूं। मारवाड में खरंटिया नामक शहर का मैं रहने वाला हूं।

इस प्रकार एक पातिरया पट्टावलीकार ने लखमसी अर्थात् लोंकाशाह की जाति, शाख (कुल) और उनके जन्म स्थान का परिचय तो उनके मुख से करवाया है किन्तु इनके माता पिता एवं जन्म समय का इस वृहदाकार पट्टावली में कहीं पर भी उल्लेख नहीं किया है।

 नागौरी लौंकागच्छीय पट्टावली कार ने लौंकाशाह को जालौर नगर का निवासी बताते हुए इस पट्टावली में लिखा है:—

"इक पोसालिया तिरणां सिद्धान्त रा पुस्तक भूहरा माहि पड्यां ने उदेही लागी, गलु गया जाणी जालौर रो वासी महा प्रवीण साह लूंको लेखक तिरण नेबुलावीछानो राखी पुस्तक लिखण रो दूही दीनो । अबे लुंकई साह पुस्तक लिखतां थकां साधु को आचार देखी ने अरथ रो विचार पामी रोम-रोम विकस्या । मन में विचार्यो धन्य जिन शासन रा साधु, इस गुणों करी विराजमान हुए तिके। उगां रा चरणां री रज सूं पाप भडे । इसो विचारी और (दूसरा) पाना करी ने जत्यां सूं छाने आपरै पण सिद्धान्त लिखे । इम करतां सर्व प्रन्थ लिखी ने गुरांजी ने दिया, आप रे पिण लिखी । कने राख्या । गुरुजी कने घरे जावणा री सीख मांगी तिरण अवसरे रूपचन्दजी ने खबर पडी ।

तिवारे रूपचन्दजी लूँके शाह ने कह्यो माहने सिद्धान्त देखालो भ्रौर लिख देवो। तिवारे लुंकइ साह कह्यो, भ्रठे तो लिख्यां जती लडे, सूघरे जाय ने हूं थाने सरव सिद्धान्त लिख मेलसूं। तिवारे रूपचन्दजी कह्यो- वचन देवो । तिवारै लूंकै साह कह्यो थे पिगा वचन देवो । तिवारै रूपचन्दजी कह्यो महै कोई वचन देवां ? तिवारै लुंके साह कह्यो हूं जाणूं छूथांहरै धर में इसी तो रिद्धि छै, स्रा थांह री अवस्था छई, पिरा थांह रा घरम रा परिसाम देखी जाणू छू के थे किया उद्धार करस्यो, सुमाह रो पिए। नाम राखो तोहूं थां ने सिद्धान्त लिख देऊं। एहवा लुंकै शाह रा वचन मुगी रूपचन्दजी कह्यो---म्हा रो पचन छै म्ह किया उद्धार कीयो तो नागौरी गच्छ मां पिरा थाहरो माह रो दोनूं रो नाम राखसां । हिवै लूके शहर जालौर थकी सर्व आगम लिखी रूपचन्दजी ने मेल्या। और देशां ने पिरा मेल्या । हिवे रूपचन्दजी सिंचेजी कने सूत्र सिद्धान्त सुणै भणै । एकदा समे सिचेजी रूपचन्दजी ने कह्यों—थैं किया उद्घार करो तो बडो जगत में नाम हुवे, घराी धर्म री महिमा हुवे । थां री वास्पी सुस्पी ने घराा जीव समभे। चतुर्विध संघ री स्थापना हुवे। तिवा रे रूपचन्दजी कह्यो स्त्री ने समभावी, पिता माता री ग्राज्ञा लेइ दीक्षा लेसुं। विल रूपचन्दजी कह्यो जिया लगे हूं दीक्षा री अनुमित पामू नहीं तिहां लगे शुद्ध श्रावक रो आचार पोलसू। इस कही ने घरे ग्राव्या। हिवे रूपचन्दजी तत्काल रा कराया सरस भोजन करता, पान बीडा चाबता, अत्तर फुलैल लगावता, गुलाबजल सूं स्नान 

इससे पूर्व इसी पट्टावली में रूपचन्दजी के गृहस्थवास के समय का एक उल्लेख है जो इस प्रकार है—

> "पछै रेगुजी आपरे वल पडती जमी (बीकानेर में) ले ने सम्वत् १५७८ आसोज सुद १० श्री महावीरजी रे देहरे री नींव रो पायो भर्यो। तथा पछे ताकीद सूं रूपचन्दजी, कमोजी, नगोजी, देहरे रो काम करावे छै।"

लोंकाशाह से वचन ग्रथवा प्रतिज्ञा के ग्रादान-प्रदान के ग्रनन्तर रूपचन्दजी ग्रादि की दीक्षा के सम्वत् का उल्लेख करते हुए नागौरी लोंकागच्छ पट्टावलीकार ने लिखा है—

> "एहवे अवसरै सिद्धान्त वचने करी दोय हजार वर्ष गया भस्म ग्रह पिरा ऊतर्थो, तिरा समा योगे विक्रम सम्वत् १४८० (वीर निर्वारा सम्वत् २०४०) ज्येष्ठ शुक्ला एकम पडवा रे दिन दीक्षा रो ग्रुभ मुहूर्त आयां थकां हीरागरजी रो महोत्सव गांधी शाह सहसकरणजी, श्री करराजी, सहसवीरजी शिवदत्तजी मांड्यो छैं। **रूपचन्दजी** पंचायइराजी रो महोत्सव शाह रेराजी

मांड्यो छै। """ "' पीरोजी खान पातशाह ग्राप रो किशन मन्त्रीसर ने उत्साह (उत्सव) करण ने मेल्यो। हिवे तीनूं जणां तीनपालिख्यां रे विषे बेसी ने गणा जै जै शब्द हूतां "" श्री सिद्धार्थ राजा ना पुत्र परै घणां दान देता थकां "" स्परससाहरी नी सराय ने विषे तीनूं जणां पालख्यां मूं नीचे उत्या। उत्तरी ने प्रथम ग्रालावो मुख सूं उच्चरी ने ग्राभरण समस्त उतार्या। उतारी ने पूर्व सामां तीनूं बैठा। बेसी ने स्व हस्त सूं लोच करी ने ग्रित्तित सिद्ध साहू ने नमस्कार करी ने पंच महाव्रत रूप सामायिक चारित्र ग्रादरीं, ग्रादरी ने घणा लोग धन्य-धन्य शब्द करतां थकां श्री चन्द्राप्रभुजी रे देहरे में ग्राय ने रह्या। हिवे सिकदार, सेठ साहूकार सर्व ग्राय ने श्री हीरागरजी रूपचन्दजी ने ग्राचार्यपद दीनो। लूके शाह रो वचन पालियो ने 'नागौरी लूका' कहाणा।" "रूप ऋषि भास" में भी हीरागरजी के वि० सं० १४६० में दीक्षित होने का उल्लेख है यथा—

लूंका नागौरी पनरसे असीई जुदा थया नागोर मकारी। हीरो आचार्य थयो तेणि, चौदस पाखी मां निवारी।।

पट्टावली के उपरिलिखित उल्लेख से तो स्पष्टतः यही प्रकट होता है कि विकम संवत् १५७६ से १५६० के बीच रूपचन्दजी और लोंकाशाह का मिलन हुग्रा ग्रौर उन दोनों के बीच इस शर्त के साथ प्रतिज्ञा हुई कि रूपचन्दजी कियोद्धार के समय अपने गच्छ का नाम लोंकागच्छ रक्खेंगे ग्रौर लोंकाशाह रूपचन्दजी को शीव्र ही सब शास्त्रों की प्रतियां लिखकर दे देंगे।

पट्टावली में यह स्पष्ट उल्लेख है कि लोंकाशाह जालौर के निवासी थे और उन्होंने विक्रम संवत् १५७६ ग्रौर विक्रम संवत् १५६० के बीच की ग्रविध में ग्रथवा इससे कुछ ही वर्ष पूर्व शास्त्र लिखकर दिये थे। नागौरो लोंकागच्छ पट्टावली के इस प्रकार के उल्लेख वस्तुत: जैन वांग्मय के ग्रन्य सभी उल्लेखों को दिष्टिगत रखते हुए किसी भी दशा में विश्वसनीय नहीं गिने जा सकते। लोंकाशाह जैसे महान् कियो-द्धारक, एकान्तत: जिनशासन के उद्धार की उत्कट ग्राकांक्षा वाले महापुरुप ग्रपने नाम पर किसी गच्छ की स्थापना करने की बात कहें। इसका किसी भी विज्ञ को विश्वास नहीं हो सकता। ग्रस्तु वीर लोंकाशाह को विक्रम की सोलहवीं शताब्दि के उत्तरार्द्ध के द्वितीय शतक तक का बताने वाला उल्लेख भी एक गच्छ विशेष की पट्टावली में विद्यमान है। इस बात से इतिहासप्रेमियों, शोधरुचि विद्वानों ग्रौर पाठकों को ग्रवगत कराने की दृष्टि से नागौरी लोंकागच्छ पट्टावली के उद्धरणों को यहां प्रस्तुत किया गया है।

''रूप ऋषि भास'' के उपरिलिखित पद्य से स्पष्टतः प्रकट होता है कि वि० सं० १५६० में लोंकागच्छ के नागोर निवासी उपासकों अथवा ब्रनुयायियों ने लोंकागच्छ से सम्बन्ध तोड़कर 'नागोरी लूंकागच्छ' नामक एक पृथक गच्छ की स्थापना की । इससे यही निष्कर्ष निकलता है कि नागोरी लूकागच्छ पट्टावली में लूंकागच्छ उत्पत्ति ग्रौर लोंकाशाह सम्बन्धी जितने भी विवरण हैं वे केवल कल्पना या किवदन्ती रूप हैं।

नागौरी लूंकागच्छ पट्टावली का उपर्युक्त उल्लेख जिसमें लोंकाशाह के जालीर निवासी होने ग्रौर वि० सं० १४७ में १४८० के बीच की ग्रविध में रूप-चन्दजी से मिलने ग्रौर उनके साथ प्रतिज्ञा के ग्रादान-प्रदान का कथन ग्रन्य गच्छीय एवं पूर्ववर्ती ग्रन्थकारों द्वारा एतद्विषयक लिखे गये विवरगों से भी श्रविश्वसनीय ग्रथवा ग्रप्रामाग्गिक सिद्ध होता है । तपागच्छीय उपाध्याय घर्मसागर द्वारा वि० सं० १६२३ में रचित प्रवचन परीक्षा नामक ग्रन्थ में स्पष्ट लिखा है कि लूका गच्छीय जगमाल ऋषि के पास रूपचन्द्र सुरागा ने वि० सं० १५८० में स्वयंमेव दीक्षा ग्रहरा की ग्रौर उसी समय से त्रर्थात् वि० सं० १४८० से नागपुरीय (नागौरी) लूका गच्छ नाम से लूकागच्छ की शाखा प्रचलित हुई। १

न केवल लोंकागच्छ की पट्टावलियां ग्रौर समस्त लोकागच्छीय वाङ्मय ही ग्रपितु लोंकाशाह तथा लोंकागच्छ का ग्रति कटु भाषा में खण्डन करने वाले इसके विरोधी गच्छों के विद्वान् लेखकों ने ग्रपनी कृतियों में स्थान-स्थान पर स्पष्ट रूप से यही उल्लेख किया है कि लोकाणाह ने वि० सं० १५०८ में जिनमूर्ति उत्थापक मत की प्ररूपसा की ग्रौर उनकी उस प्ररूपसा के परिस्तामस्वरूप ग्रस्तित्व में ग्राये लोंकागच्छ में सर्वप्रथम वि० सं० १५३१ में प्रथम वेषधर ऋषि भाणा श्रमगा धर्म में प्रव्रजित हुए, इस प्रकार की स्थिति में समवेत स्वरों में, समान गब्दों में प्रकट की गई मान्यताओं के जैन वांड्मय में उपलब्ध होते हुए नागौरी लोंकागच्छीया पट्टावली के उपरि वरिंगत उल्लेख पर कोई भी विज्ञ कैसे विश्वास कर सकता है कि लोंकाशाह ने वि० सं० १५७८ एव १५८० की ग्रवधि के बीच सर्वप्रथम ग्रागमों का लेखन कार्य कर नागौरी लोंकागच्छ के संस्थापक रूपचन्द्रजी को स्रागमों की प्रतियां दीं ग्रौर वि० सं० १५०८ में नहीं ग्रपितु वि० सं० १५८० में लोंकागच्छ सर्वप्रथम ग्रस्तित्व में श्राया तथा केवल इसीलिए इसका नागौरी लोंकागच्छ नाम-करगा किया गया कि लोंकाशाह ने रूपचन्दजी को ग्रागमों की प्रतियां लिखकर दी थीं।

बड़ौदा यूनीवर्सिटी में उपलब्ध विविध गच्छोत्पत्ति स्रादि की नींध नामक पत्रों में लोंकागच्छ की नागौरी लोंकागच्छ के समान ही एक दूसरी शाखा के उद्भव का उल्लेख करते हुए लिखा गया है :---

प्रवचन परीक्षा, भाग २ विश्वाम सं० ५ पत्र सं० २६-३०।

"पर्छी सम्वत् १६०८ वर्षे ऋषि सर्वा नो शिष्य ऋषि सदारंग जुदो थयो । तेह थी उत्तराधी लुंका थया ।"

इस उल्लेख से यही सिद्ध होता है कि वि० सं० १६८० में ज्येष्ठ शुक्ला एकम के दिन हीरागरजी, रूपचन्दजी श्रीर पंचायगाजी ने नागौर में श्रमगा धर्म की दीक्षा ग्रह्गा कर जिस प्रकार नागौरी लुंकागच्छ की स्थापना कर लोंकागच्छ की दूसरी शाखा प्रचलित की, ठीक उसी प्रकार वि० सं० १६०८ में सदारंगजी ने उत्तराधि लूंकागच्छ के नाम से लोंकागच्छ की एक दूसरी शाखा प्रचलित की हो।

जहां तक लोंकाशाह का निवास स्थान जालौर होने का प्रश्न है श्री वाडीलाल मोतीलाल शाह को उपलब्ध हुए कुछ पन्नों के स्रतिरिक्त लोंकागच्छीय स्थवा लोंकागच्छ के प्रतिपक्षियों के साहित्य में ग्रथवा किसी भी पट्टावली में कहीं भी इस प्रकार का उल्लेख नहीं पाया जाता कि लोंकाशाह जालौर के निवासी थे। यह सम्भव हो सकता है कि लोंकाशाह युवावस्था में कभी जालौर गये हों ग्रौर वहां भी कुछ समय तक श्रुतलेखन के रूप में उन्होंने श्रुतसेवा का कार्य किया हो ग्रौर उस स्वल्पकालीन जालौर के सम्भावित निवास के कारण किसी लेखक ने उन्हें जालौर का निवासी लिख दिया हो। किन्तु इस ग्रनुमान के समर्थन में भी कहीं कोई ठोस प्रमाण श्रद्याविध उपलब्ध नहीं हुग्रा है। ग्रतः धर्म प्राण लोंकाशाह का जालौर निवास स्थान होना मान्य नहीं हो सकता।

६. लोंकागच्छीय यति भानुचन्द्रजी ने लोंकाशाह के जन्म स्थान, उनकी जाति और माता पिता के नाम का उल्लेख करते हुए दयावर्म चौपाई नाम की स्रपनी वि० सं० १५७८ की कृति में लिखा है :—

> सोरठ देश लीमडी ग्रामे इ, दशा श्रीमाली डूंगर नाम इ। घरगी चूडा हि चित्त उदारी, डीकरो जायो हरख ग्रपारी ॥३॥

श्रथीत् सोरठ देश के लीमडी नामक ग्राम में दशा श्रीमाली जातीय डूगर नामक जैन धर्मानुयायी की पत्नी चूडा ने लोकाशाह को जन्म दिया श्रीर चारों श्रोर अपार हर्ष की लहर दौड़ गई।

७. स्थानकवासी साधु नागेन्द्र चन्द्र जी के पास उपलब्ध पट्टावली में श्री वाडीलाल मोतीलाल शाह को लोंकाशाह के निवास स्थान के सम्बन्ध में निम्न-लिखित पद्य प्राप्त हुए:—

> एह भवसर पोसालिया, गढ जालौर मभार। ताडपत्र जीररा थयां, कुलगुरु करे विचार ॥४०॥

लुंको मेहतो तिहां वसै, श्रक्षर सुन्दर तास । श्रागम लिखवा सूंपिया, लिखे शुद्ध सुविलास ।।४१।। —ऐतिहासिक नौंघ पृ० ११६ ।

दं स्थानकवासी साधु जेठमलजी ने प्रपनी वि० सं० १८६५ की 'समिकत सार' नामक कृति में लोंकाशाह के निवासस्थान के सम्बन्ध में लिखा है :—

"सम्वत् १४३१ में श्री गुजरात देश के ग्रहमदाबाद नगर में श्रोसवाल वंश में पैदा होकर शाह लोंका रहते थे। जो सर्राफ का धन्धा करते थे।

#### चौपाई

पन्द्रह सौ इकतीस मक्तार, जनमत भो इकमती सरदार।
अहमदाबाद नगर मक्तार, लोंकाशाह बसे सुविचार।
देखत जो जो ऋषि ब्राचार, उनकी गाथन करे उचार।
प्रन्थ अर्थ वे उनका करे, लेखन उद्यम नित ही घरै।
—समिकत सार पृष्ठ ६।

६. दिगम्बर परम्परा में तारणपन्थ के संस्थापक दिगम्बर महात्मा तारण स्वामी ने अपनी कृति 'तरण तारण श्रावकाचार' में लोकाशाह के जन्म स्थान एवं समय के विषय में जो उल्लेख किया है उसका भाषान्तर इस प्रकार है:—

"उस समय अहमदाबाद में श्वेताम्बर जैनियों के अन्दर लोंकाशाह हुए, उन्होंने भी विक्रम सम्वत् १५०८ में अपने नये पन्थ की स्थापना की जो मूर्त्ति को नहीं पूजते हैं।"

१०. लोंकागच्छीय यति केशवजी ने श्रपनी कृति 'चौवीस कड़ी का शिलोका' में लोंकाशाह के जन्म स्थान के बारे में लिखा है :—

"इगा कालई सौराष्ट्र घरा मंई नागवेष तटिनी तटगांवई । हरिचन्द्र श्रेष्ठि तिहां बसई मउंघी बाई घरगी शील लसई ।।१०।।

अर्थात् सौराष्ट्र की घरा में नदी के किनारे पर नागवेष नामक ग्राम के रहने वाले श्रेष्ठिवर हरिचन्द की शीलसम्पन्ना पत्नी मउंघी बाई की कुक्षि से लोकाशाह का जन्म हुआ।

#### लोंकाशाह द्वारा शास्त्र लिखे जाने का समय

१. बड़ौदा यूनीविसटी की पुस्तक संख्या १७४२ के अन्त में लोंकाशाह द्वारा शास्त्रों के आधार पर की गई प्ररूपगा का काल निर्देश करते हुए लिखा गया है:— "सम्बत् २००० (वीर निर्वांगा) वर्षे लोकेशाह जिनमती सत्य प्ररूपगा ना करणहार हुया । ६।"

२. बड़ौदा यूनीवसिटी की पुस्तक संख्या २०८३ में लोंकाशाह द्वारा शास्त्रों के लेखन काल पर प्रकाश डालते हुए उल्लेख किया गया है:—

"अथ लुंका री उत्पत्ति कहे छैं। सम्वत् १५२८ रा पनरे से ब्रह्मां वर्षे श्री स्ननहल्लपुरे पाटणा मध्ये मुहता लक्का सुबुद्धि ए श्री सूत्र सिद्धान्त लखता थका सूत्रार्थं विचारी ने मन में विचारते—साधु, श्रावक बारव्रत धारी ने प्रतिमा पूजवी न कही, प्रासाद नो ग्रधिकार नहीं। हवे बीजा यति श्राचार्य ने घणाइक तो पौशाल प्रतिमाधारी थया। शुद्ध दयाधमं री प्ररूपणा कर ने गच्छ काढ्यो। अन्य दर्शनिये लुंकामती नाम कही ने बोलाव्या, तिहां थकी लुंकागच्छ री थापणा थई। शुभ बेला ए, शुभ दिने, शुभ पक्षे, शुभ नक्षत्रे, शुभ योगे आव्ये थके लुंका गच्छ री थापना थई। प्रथम भाणा ऋषिए श्री अहमदाबाद मध्ये सम्वत् १५३१ वर्षे जात पोरवाल अरहटवाड़ा ना वासी स्वयमेव दीक्षा लीधी (६२) ते ऋषि मोटे वैरागे संसार असारजाणी ने एक लाख रुपया मूकी ने दीक्षा लीधी (६२)

 उपाध्याय कमलिसहजी ने अपनी विक्रम सम्वत् १५४४ की ग्रन्थ रचना में लिखा है:—

''सम्वत् पनर अठोतर ऊ जाणिसं लुकुं लेहउ मूलि निसाणी'' श्रर्थात् विक्रम सम्वत् १५०८ में श्रहमदाबाद में लुंका ने शास्त्र लेखन का कार्य किया ।

४. मुनिश्री नागेन्द्र चन्द्रजी ने अपनी पट्टावली में लिखा है:

लोंको महतो तिहां वसे अक्षर सुन्दर तास । ग्रागम लिखवा सूपिया, लिखे शुद्ध सुविलास ॥,

इस प्रकार आपने विना काल निर्देश के लोंकाशाह द्वारा शास्त लेखन के कार्य का उल्लेख किया है।

 प्रविजयानन्दसूरि ने लोंकाशाह द्वारा स्राजीविकोपार्जन के लिये आगम लेखन करने का उल्लेख करते हुए लिखा है:—

> "अहमदाबाद में लोंका नामक लिखारी यतियों के उपासरा में पुस्तक लिख के ग्राजीविका चलाता था, एक दिन उसके दिल में वेईमानी ग्राई और एक पुस्तक के सात पन्ने बीच में से लिखना छोड़ दिया।

जब पुस्तक के मालिक ने पुस्तक ग्रधूरी देखी तो लूंका लिखारी का तिरस्कार कर उपासरे से निकाल दिया ग्रौर दूसरे (शास्त्र) भी उससे लिखवाना बन्द कर दिया।"

एक म्रज्ञात लेखक की हस्तलिखित पट्टावली में भी शास्त्र के पन्ने उदई द्वारा खाये जाने से यति द्वारा लोंकाशाह को शास्त्र लिखने को देने का निम्न-लिखित उल्लेख हैं:—

"पुस्तक भण्डार मांहि हुंता ते पाना उदई खादा। ते पाना जोवा ने बाहिर काढ्या हुता, तिवारे लूंको मुहतो श्रावक कारकून दफ्तरी हुतो, एकदा प्रस्तावे उपासरे जती पासे ग्राव्यो हुतो तिवारे जितयां कहाो ए जिनधर्म नो काम छै। तिवारे कहां स्यू काम छै। तिवारे तिणे कहां जो सिद्धान्त ना पाना उदई खादा छै ते अमने नवा लिखी आपो तो किल्याण नो कारए। छै।"

जैसलमेर भण्डार से प्राप्त हुई पट्टावली में भी लोंकाशाह द्वारा शास्त्रों के लिखे जाने का विस्तारपूर्वक उल्लेख है। जो इस प्रकार है:—

"सम्वत् १४२४ से मुहतो लूंको, आणन्द सुत, जात, ना बीसा श्री माली, भीनमाल ना, कालूपुर मध्ये कारकुन श्रहमदाबाद मध्ये बसे छै। ते नाणावाट नो व्यापार करे। एकदा जवन आयो। तेरो महमूदी एक ना दोकड़ा दीधा। ते लूंके साहे दीधा। तेणे तेहीज दोकड़ा नी चिड़ीमार पासे थी चिड़ी बेचाती लीघी, हरगवा माटे। घरे लेई चाल्यो । एहवो व्यापार ग्रनर्थ नो मूल जागाी, बात प्रत्यक्ष देखी वैराग पाम्यो । संवेग भाव मन आणी नाणा ना व्यापार नो सम करी पोता ना घर आयो । पछे उपासरे ग्रावे छै । तिवारे पछे एहवे अवसरे ते भंडारा मांहिला पाना हुता । ते उदई खादा । ते भण्डारा थी पुस्तक बारे काढ्या। ते पाना उदही खादा दीठा। तिवारे विचार्यो-पाना लिखिये तो वारुं। इम विचारे। एहवे लुंको मुहतो उपासरे आव्यो । तिवारे लिंगघारी बोल्या । एक जैनमार्ग नो काम छै। तिवारे लुंको कहे स्यूं काम छै? तिवारे लिंगघारी बोल्यां सिद्धान्त ना पाना उदही खादा छै। सो ग्रमने नवा लिखी ग्रापो तो कल्यागा नो कारगा छै। घगो लाभ थासी । इम कह्यां मुहतो वचन प्रमाण कीघो । तिवारे यति लूंका मुहता ने एक दशवैकालिक नी प्रत दीनी ।....

ते भणी सगली प्रतां बेवड़ी उतारी। एकीक आप राखी। एकीक तेह ने दीधी।"

#### लोंकाशाह द्वारा उपदेश दिये जाने का सम्वत्

१. तपागच्छीय उपाध्याय धर्मसागर ने लोंकाशाह द्वारा मूर्ति-पूजा विरोधी प्रवचन दिये जाने के समय का उल्लेख करते हुए अपनी विक्रम सम्वत् १६२६ की 'प्रवचन परीक्षा' नामक कृति में लिखा है:—

> श्री विक्रम सम्बत्सरात् अष्टोत्तरपंचदशशतैः विक्कमओ अद्वुत्तरपन्नरससएहि पावउवएसो । ब्लुपगविहगोमूलं तस्सवि तस्सेवमुप्पती ॥२॥ प्र० परीक्षा भाग २ ॥ । तस्स वि एगो मंती, नामेगा लखमसीति सम्मिलिओ । दोवि उपएसमित्ता, कडुउव्व पव्वद्रिया पाव ॥८॥ प्र० परीक्षा ।

श्रर्थात् विक्रम सम्वत् १५० में लुंपक नामक लेखक ने पापपूर्ण उपदेश देना प्रारम्भ किया श्रीर उसके इस प्रकार के उपदेश से लुंपक मत की उत्पत्ति हुई। लखमसी नामक उसका एक मित्र उससे श्रा मिला श्रीर दोनों ने मिलकर कडुश्रा मत की भांति पापपूर्ण घर्म का प्रवर्तन किया।

२. सक्षिप्त लोकागच्छ पट्टावली (सम्वत् १८२७ ज्येष्ठ कृष्णा १३ बुघवार) में लिखा है:

> "प्रथम सम्वत् १५२५ वर्ष मध्ये साह लूंको ग्रानन्द सुत जाति ना बीसा श्रीमाली भीनमाल ना वासी अने कालूपुर ना शाह लक्ष्मसी थी दया धर्म प्रकट हुवो ।

## (पट्टावली लूंका)

३. बड़ौदा यूनीवर्सिटी की लूकागच्छ पट्टावली पुस्तक संख्या २०६३ में उल्लेख है कि लोकाशाह ने विक्रम सम्वत् १४२८ में शुद्ध दयाधर्म की प्ररूपणा कर गच्छ प्रचलित किया। यथा:—

"सम्वत् १५२ वर्षे श्री अग्राहिल्लपुरे पाटग् मध्ये मुह्ता लक्का सुबुद्धिए श्री सूत्र सिद्धान्त लखता थका......शुद्ध दयाधर्म नी प्ररूपग्रा करने गच्छ काढ्यो।"

४. बड़ौदा यूनीवर्सिटी की पुस्तक संख्या १७४२ में लोकाशाह की प्ररूपणा के विषय में लिखा है:—

''सं० २००० (महावीर निर्वारण सम्बत्) वर्षे लोकेशाह जिनमती सस्य प्ररूपसा ना करसाहार हुम्रा ।'' प्र. सतीचन्द नामक मुनि द्वारा रचित लोंकागच्छ के ग्राचार्य दामोदरजी की स्तुति रूपक दामोदर छन्द में लोंकाशाह द्वारा विक्रम सम्वत् १५२८ में दयाधर्म की प्ररूपशा करने का अथवा ग्रागम-वाचन का ग्रौर विक्रम सम्वत् १५३१ में लोंकागच्छ के प्रथम मुनि भागाजी के दीक्षित होने का उल्लेख किया है। यथा:

वीर जिन भस्मग्रह थिर गति, दोय हजार वरीस । विक्रम सम्वत् वेत सुत पनरसे श्रठावीस ॥२॥ लूंके पुस्तक वांची करी, जाण्यो श्री जिनवर्म । जीवदया चित में बसी, टाल्यो मोह श्रम ॥३॥ लूंका गच्छ जग में प्रकट पनरसे इकतीस । भाणे संजम आदर्यो, पहुंती मन जगीस ॥४॥

६. आचार्य श्री तेजसिंहजी ने श्रयनी रचना 'गुरु गुरा माला मास' में लोंकाशाह द्वारा शास्त्रों के लेखन, पठन, दयाधर्म का प्ररूपरा एवं लोंकागच्छ की स्थापना के समय पर प्रकाश डालते हुए लिखा है:—

> लूंके जिन वचन नी लबघ ते पाई, पोरवाड़ सिद्ध पाटन में लका नामे लुंका कहाई, लके जिन वचन नी लबघ ते पाई ॥१॥

संवत् पनर ग्रहाबीसे बहुगच्छ, सूत्र सिद्धान्त लिखाई ।
लिखी परित दोय एक आप राखी, एक दिये गुरु ने ले जाई ।।२।।
दोय बरस सूत्र अरथ सर्व समभी, घर्म विघ संघ में बताई ।
लूंके मूल मिथ्यात उथापि, देव गुरु धर्म समभाई ।।३।।
वीर राशिग्रह भस्म उतरतां, जिम धीर कहाो तिम थाइ ।
उदे उदे पूजा जिन शासन नी, ति दयाघर्म दीपाई ।
इनतीसे भागाजी ए संजम लेइ, लूंकागच्छे ग्राबि जित थाई ।
लूंकागच्छ नी उत्पत्ति इगा विधे कहे तेजसिंध समभाइ ।।५।।
इति गच्छ सम्बन्ध भास

---मुनिश्री हजारीमल स्मृति ग्रन्थ पृ० २४८।

७. बड़ौदा यूनिर्विसिटी में उपलब्ध 'विविध गच्छोत्पत्ति आदि की नौंघ' में लोंकाशाह की जाति, जन्म स्थान, उनके द्वारा आगमों का लेखन, उनके द्वारा प्ररूपणा एवं शुद्ध साधु मार्ग प्रवितित करने के सम्बन्ध में जो सम्वत् सहित उल्लेख किया गया है, वह इस प्रकार है:—

"सम्बत् १४२२ वर्षे मूहतो लूंको, जात पोरवाड पाटन नगर माहि हुन्रो । ग्यारह अंग बारह उपांग एवं ३१ आगम सिद्धान्त नो जागा थयो । तेगो श्रावक व्रत माहे थकां पूजा नो आरम्भ अज्ञान मिथ्यात उथापी ने शुद्ध साधु मार्ग प्रवर्तायो । लूंका नाम साध स्थापना हुई ।"

इस उल्लेख से दो पंक्ति ऊपर जो उल्लेख है वह इस प्रकार है :—

"सम्वत् १५३१ स्वयमेव लूंका जती दो हुन्ना, भागा भीदा दीक्षा लीधी।"

—: o :---

## लोंकाशाह द्वारा शुद्ध साधु मार्ग प्रवर्तन विषयक उल्लेख

१. जैसलमेर भण्डार से प्राप्त पट्टावली, जिसकी जैतारण ब्रादि विभिन्न भण्डारों से भी प्रतियां उपलब्ध होती हैं, उसमें लोंकाशाह द्वारा शुद्ध साधु मार्ग प्रवर्तित किये जाने के सम्बन्ध में निम्नलिखित प्रकार का उल्लेख है :---

"ग्रने सम्वत् १५३१ से भस्मग्रह नी थिति उतरी। साधकाल प्रवर्ते छै। तिवारे लुंका मुहता नी वाणी घणा लोक सांभलवा लागा छै।

#### चौपाई

सम्वत् पन्द्रह इकतीसो गयो । एक सुमत मत तिहां थी थयो । श्रहमदाबाद नगर मभार । लूंको शाह बसे सुविचार ॥१॥ जे जे पेखे ऋष आचार । ते गाथा नो करे उच्चार । ग्रन्थ अर्थ में ले ते घर्गो । उद्यम मांडे लिखबा तर्गो ॥२॥ तेह वे तेह ने मिल्यो लिखमसी । तिगा बिहूं बात बिचारी इसी । (कि आज के ये साधु)

सूत्तर बोल्यो जे आचार । ते ए पासे नहीं लिगार ।।३।।
भगो ग्रन्थ ने राखे वेश । थापे नित कूडो उपदेश ।
लोक प्रवाहे जाणे नहीं । गुरु जागी बांदे छै सही ।।४।।
सूत्रे तो गुरु जो भाखिया । सांचे जे पाले रिख किया ।
साघ तगो तो नाम निर्मन्थ । ए तो दाखी तास ग्रन्थ ।।४।।
साधु भाषा छै निरवद्य । ए तो बोले छै सावद्य ।
ज्योतिष निमित्त प्रकासे घगां । वेदक करे पाप करम तगां ।।६।।

एहवो जािए। साह ल्के । ते द्रव्यलिगिया नी संगत मूकी पोते सिद्धान्त वांचे । घणां जीवां प्रते सम्यक्त्व पमाडता हुन्ना । तिरा काले अरहटवाडो सिरोही नो-तेह ना शाह संघ काडी ने यात्रा निकल्या छै। तिहां वाट में मावटो हुवो । तेवारे संघ नो पडाव थयो । सिंघवी बात सुर्सो के लूंको महतो सिद्धान्त वांचे । ते अपूर्व वासी छै । इम जासी घराां लोकां संघाते सिंघवी सांभलवा स्रायो। दया धर्म, साध् श्रावक नो धर्म, सांभली ने अत्यन्त हर्ष पायो । मार्ग रुचियो । घरगा दिन जातां जासी संघ में लिग-धारी हता ते बोल्या-साहजी संघ ग्रागे चलावो। लोक खर्च खाते दुखी थया छै। तिवारे पछे संघवी बोल्यो वाट में गजरी प्रमुख जीव घराा थया छै। म्रजयसा थासे, सो सुस्तावो। जदी गुरु बोल्या साह जी! स्वर्ग कामे हिंसा गर्गीये नहीं । तिवारे संघवी विचार्यों, जेहवा हमें लुंका महता पासे सुरिएया तेवा हीज वेषधारी अरुणाचारी छ काय जीवा नी अनुकम्पा दया रहित दीसे छै। तिवारे यति पाछा गया। पछे ते संघवी ने सिद्धांत सांभलता वैराग ऊपनो । तिवारे सम्वत् पन्द्रह इकतीसे (वि० सं० १५३१) वर्षे सिरोही ना ग्ररटवाडा ना वासी साह भारा, जाति पोरवाड ग्रहमदाबाद मध्ये स्वयमेव दीक्षा लीधी । ते पासे सिरोही ना वासी भीदा ग्रादि पैतालीस ज्**गां** दीक्षा लीघी । घ**गां साधु मिली** देया घर्म परूपवा लागा। तिवारे घरा। हलूकरमी जीवां ने दया घर्म रुचवा लागो। घराां घर्गी-घर्गी रिद्धी छोड ने मोक्षार्थे दीक्षा लीघी। घर्गा श्रावक थया। घराो जिन मार्ग नो उद्योत कीधो । लोकां लुंका एहवो नाम दीधो ।"

२. उपाध्याय श्री धर्मसागर गिए द्वारा रिचत श्री तपागच्छ पट्टावली सूत्रम् सोपज्ञ वृत्ति समलंकृतम् में लोंकाशाह द्वारा प्रवर्तित किये गये शुद्ध साधु मार्ग के सम्बन्ध में निम्नलिखित उल्लेख है :—

"तदानीं च लुंकाख्याल्लेखकात् विक्रम श्रष्टाधिक पंचदशशत वर्षे (१५०८) जिन प्रतिमोत्थापन-परं लूंकामतं प्रवृत्तम् । तन्मते वेषघरास्तु वि० सं० त्रयश्त्रिंशदिधक पंचदशशत (१५३३) वर्षे जाताः । तत्र प्रथमो वेषधारी भारााख्योऽभूदिति ।।१६।।

—पट्टावली समुच्चय, पृष्ठ ६७ ।

त्रथित् बावनवें पट्टधर श्री रत्नशेखरसूरि के ग्राचार्यकाल (वि० सं० १५०२ से १५१७) में लुका नामक लेखक से वि० सं० १५०८ में जिन प्रतिमा का उत्थापक ग्रथवा लोपक लुंकामत प्रचलित हुगा। इस लुंकामत में वेषधारी वि० सं० १५३३ में हुए। लुंकामत में पहला वेषधारी भागा नामक हुगा।

३. अज्ञातकर्तृक 'श्री गुरु पट्टवली' में एतद्विषयक निम्मलिखित उल्लेख है:— "तदा लुंपकास्यलेखकात् विक्रमतः पन्द्रह सौ झाठ (१५०८) वर्षे लुंकामतं प्रवृत्तम्, तन्मत-वेषघरास्तु १५३३ वर्षे जाताः।"

त्रथित् लुंपक नामक लेखक से वि० सं० १५०८ में लुकामत प्रचलित हुआ । उस मत के वेषघारी वि० सं० १५३३ में हुए ।

४. उपाध्याय श्री रिववर्द्धनगिए। द्वारा रिचत 'पट्टावली सारोद्धार' में भी एतद्विषयक निम्नलिखित उल्लेख है :—

> "तदानीं लुंकाख्यातो लेखकात् सम्वत् १५०८ वर्षे श्री जिन प्रति-मोत्थापनपरं लुंका मतं प्रवृत्तम्, तद् वेषघरस्तु सम्वत् १५३८ वर्षे जातः, तत्प्रथमो वेष धारी ऋषि भागाख्योऽभूदिति।"

> > —पट्टावली समुच्चय पृष्ठ १५७।

श्रथीत् रत्नशेखरसूरि के श्राचार्य काल में उनके स्वर्गस्य होने से नव वर्ष पूर्व वि० सं० १५०८ में लुका नामक लेखक से जिन प्रतिमा की उत्थापना करने वाला लुकामत प्रचलित हुशा। उस मत में वि० सं० १५३८ में पहला वेषधारी ऋषि भागा हुआ।

- ५. दी हार्ट ग्राफ जैनिज्म के लेखक के ग्रभिमतानुसार लोंकामत ईसवी सन् १४४२ तदनुसार वि० सं० १५०६ में प्रचलित हुग्रा।
- इ. बडौदा यूनीवर्सिटी में उपलब्ध पुस्तक संख्या २३३२३ में लोंकागच्छ की उत्पत्ति के सम्बन्ध में निम्नलिखित उल्लेख है :—

"सम्वत् १४०८ लुंपाक मतोत्पत्तिः लक्कउ इति नाम्नः लेखकात् । सम्वत् १५३३ लुंपाक मते प्रथम भारिएयो नाम वेषघारी जातः । इति लुंका ।"

श्रर्थात् वि० सं० १५०६ में लक्कउ नामक लेखक से लुंपाक मत की उत्पत्ति हुई। इस मत में सम्वत् १५३३ में पहला वेषधारी भागियो नामक हुश्रा।

७. बडौदा यूनीविसिटी में उपलब्ध यति हेमचन्द्र की 'पट्टावली' में वि. सं. १४२८ में लोंकागच्छ की स्थापना का उल्लेख है। इस सम्बन्ध में पूरा विवरण्— ''लोंकाशाह के दीक्षित होने अथवा न होने विषयक अभिमत'' नामक अधीलिखित शीर्षक के नीचे दिया जा रहा है।

## लोंकाशाह के दीक्षित होने ग्रथवा न होने विषयक ग्रभिमत

(१) बड़ौदा यूनीवर्सिटी में उपलब्ध यति श्री हेमचन्द्र की पट्टावली में लोंकाशाह के स्वयं विक्रम सम्वत् १४२८ में एक सौ बावन (१५२) पुरुषों के साथ दीक्षित होने, तीन माह की दीक्षा पर्याय के अनन्तर आयु पूर्ण कर देवलोक में देव रूप से उत्पन्न होने तथा अपने १५२ साधुओं को, देवलोक से आकर, सूरि मन्त्र देने का उल्लेख है, जो इस प्रकार है—

"संघ १५२ (पन्द्रह) शाह माहा पाटण मां आव्या । वर्षा रथे नील फूल ऊगी । सम्वत् १४२८ मां, पाटण मां देरा देख स्थान जोई रिहिया । तए दिवस नीर्गमे नहीं तरा लको लहियो सिद्धान्त बत्तीस लखी बाची और परूपणा करे छै। ते पासे १५२ संघवी जेने बत्तीस सूत्र सांभल्या, तरे संघवी एक सौ बावन ने पुछ्युं — के हे लका ! लहिया ! भगवन्त ने एक लाख उनसठ हजार श्रावक थयां। ते मां मोटा बारा व्रतधारी दस, ते एकावसारी, ते नुं सूत्र रचु, ते णे केणे संघ न काढो । देहरू न कराब्यू, प्रतिमा न पूजी । ते नो (सँघ निकालने, देहरा करवाने ग्रौर प्रतिमा पूजने का) पाठ उपासगदसांग मां केम न ग्राच्यो ? ते प्रतिमा तो भूठी, माटे अमारा पैसा सघ काडा ना खराब कर्यी । गाडा ना पेडा हेठे अनेक जीव मर्या । माटे स्राजीवक मत एह धिगस्तु संसार द्रव्य छै । छोकरा ......... पड़ता मूकी ने १५२ साधु थया । पुस्तक लुंका लहिया कने थी लई । लुंके दीक्षा लीधी । १५३ ठाणुं विहार करी वन मां जाई रीया । अने पन्नवरणा ए महापन्नवणा ए—महापन्नवणा मां पाठ मां कहा ुं छै जे भगवन्त ने इन्द्रे विनती की घी अन्त समय—''हे प्रभु भस्म ग्रह बेसे छै। ते जो बे घडी श्राउलो बघारो तो तमारी दृष्टि ने जोंगे दो हजार नी दो घड़ी मा उतरी जासे।'' प्रभुकहे—''ए ग्रर्थंन समर्थ, तीर्थंकर बल न फोडवे। त ए रा (इन्द्र) ने पूछा प्रभु! पाछो जीव दया मूल धर्म क्यां थी दीपसे ? त ए रे प्रभुए कहा ुः :-- ''जे जीवा रूपा दो जीव भविस्सइ। त्यां थी जीवदया मूल धर्म दीपसे।" पछे लुंके तीन दिन अनशन करी चब्यो (स्वर्गस्य हुम्रा) । मध्य रात्रे देव आकाशे आवी १५२ साधु ने सूरिमन्त्र दीघो । ते साधु ए सवारे कागले उतायों, कह्य ुजे (मैं) लको ऋषि देवलोके गयो छू, स्रो लोकागच्छ सत्य छै। हवे त्या थी लोकागच्छ नी पेढी सम्वत् १४२८ थी लखाणी।"

#### (म्राचार्य)

(१) रिख लकाजी (लोंका) पाटन रा रेवासी, जात बीसा ओसवाल, गोत्र लकड (लूंकड), दीक्षा मास तीन नी सर्वायु वर्ष ५७।

- (२) ऋष भारगोजी । गांव प्ररहटवाडा ना । बीसा ओसवाल गोत्र लोढा । सम्वत् १४३८ (१४२८) मां दीक्षा ग्रहमदाबाद मां ।
- (३) रिख भीदाजी । सिरोही ना रेवासी । बीसा ओसवाल । साघरिया गोत्री । जगा ४५ साथे दीक्षा लोधी । पाटगा मां ।

इस प्रकार लोंकाशाह सहित इक्कीस पाट की अर्थात् पट्टधरों की सूची इस पट्टावली में दी गई है। इसका सारांश इस प्रकार है:—

> ''जिस समय लोंकाशाह वत्तीसों शास्त्रों का लेखन कर चूकने के अनन्तर पाटरा में शास्त्रों का उपदेश कर रहे थे उस समय एक सौ बावन संघ आये। उन संघों के माहा आदि १५२ संघवी थे। वर्षा हो जाने के काररा मार्ग में सर्वत्र नीलरा फूलरा जीव जन्तु आदि उत्पन्न हो गये थे। इस काररा उन १५२ संघवियों ने सम्वत् १४२८ में पाटरा में हो अच्छा स्थान देखकर डेरे डाले । विना काम दिन बिताना बड़ा कठिन हो गया । उस समय उन संघवियों ने लोगों के मुख से सुना कि लोकाशाह ने बत्तीस म्रागम लिखे हैं भ्रौर उनकी प्ररूपगा करते हैं। यह सुनकर वे संघवी और संघ के लोग लोंकाशाह के पास श्रागमों की वाचना सूनने जाने लगे बत्तीस सूत्रों की वाचना सुन लेने के पश्चात् उन १५२ संघवियों ने लोंकाशाह से पूछा-"हे लोंका लेखक! भगवान महावीर के एक लाख उनसठ हजार भावक हुए । उनमें बारह वृतधारी, दस प्रमुख श्रावक ग्रौर एक भवावतारी थे। उनका सूत्रों में विस्तारपूर्वक वर्णन है, पर उस वर्णन के अनुसार उन एकाभवावतारी श्रावकों में से किसी एक ने भी न तो कभी कोई एक भी संघ निकाला, न किसी ने कोई मन्दिर ही बनवाया श्रीर न किसी ने किसी प्रतिमा की पूजा ही की। यदि उन्होंने संघ निकाला होता, जिन मन्दिर बनवाये होते एवं प्रतिमात्रों की पूजा की होती तो उसका पाठ उपासक दशांग में अवश्यमेव आता । इस प्रकार का पाठ उपासक दशांग में नहीं है । वस्तुतः इस कारण प्रतिमाएं सही नहीं हैं । हमने व्यर्थ ही संघ निकाल कर अपना पैसा बर्बाद किया है। गाडों के पहियों के नीचे आकर न मालुम कितने जीव मरे हैं। धिक्कार है इस प्रकार का संघ म्रादि निकालने का उपदेश करने वाले उदरपोषकों को । इस प्रकार अपने उद्गार अभिव्यक्त कर उन १५२ संघवियों ने सब प्रकार के सांसारिक बन्धनों को तोड़ कर श्रमणत्व ग्रंगीकार कर लिया। लोंका ने भी दीक्षा ले ली और लोंका से उन १५२ साधुओं ने शास्त्र ग्रहरा किये। तदनन्तर उन १५३ साधुय्रों ने विहार कर वन में निवास प्रारम्भ किया ग्रौर वे धर्म का प्रचार करने लगे। महापन्नवणा में इस प्रकार का पाठ ब्राता है कि जिस समय श्रमण भगवान महावीर मोक्ष के लिए महाप्रयाण

करने लगे, उस समय इन्द्र ने उनके समक्ष उपस्थित हो प्रार्थना की—हे भगवन् ! आपके जन्म नक्षत्र पर भस्म ग्रह लगा हुन्ना है । अतः इस समय यदि आप दो घड़ी का अपना आयुष्य और बढ़ा लें तो आपके संघ पर जो दो हजार वर्ष तक भस्मग्रह के प्रभाव से अनिष्ट प्रभाव पड़ने वाला है, वह दो घड़ी आयुष्य बढ़ाने से पूरी तरह टल जावेगा ।" इस पर प्रभु महावीर ने इन्द्र से कहा—"हे शक ! यह कदापि सम्भव नहीं है क्योंकि तीर्थंकर कभी अपने बल को नहीं फोडते अर्थात् अपने अनन्त बल का उपयोग नहीं करते ।" इस पर इन्द्र ने प्रभु से पूछा—"हे प्रभो ! यह जीवदयामूलक-धर्म पुनः कब से अभ्युदित हो उद्योतित होगा ।" प्रभु महावीर ने फर-माया :—"जीवा और रूपा (जीवा ऋषि और रूपजी ऋषि) ये दो भव्य होंगे । उनसे जीव दयामूलक धर्म पुनः उद्योतित होगा ।"

तदनन्तर (तीन मास पश्चात्) ऋषि लोंका ने अनशन किया और तीन दिन के अनशन से वे स्वर्गस्थ हुए। वे स्वर्ग में देवरूप से उत्पन्न हुए। उसी मध्य रात्रि में देव रूप से उत्पन्न हुए लोंका ऋषि के जीव ने आकाश में आकर उन १५२ साधुओं को सूरिमन्त्र दिया और उनसे कहा—'मैं लोंका ऋषि का जीव हूं। देवलोंक में देव रूप से उत्पन्न हो गया हूं। वस्तुतः यह लोंकागच्छ सत्य है।" यह कहकर देव तिरोहित हो गया और उन १५२ साधुओं ने प्रातःकाल होते ही सूरिमन्त्र को पत्रों पर लिख लिया।

इस प्रकार के उल्लेख के अनन्तर लोंकाशाह को लोंकागच्छ का प्रथम पट्टघर बताते हुए उनके पश्चात् हुए इक्कीस पट्टघरों के दीक्षाकाल, आचार्यकाल आदि पर प्रकाश डालते हुए उनका संक्षेप में परिचय दिया गया है।

इस पट्टावली में लोंकागच्छ के प्रथम म्राचार्य लोंकाशाह से लेकर बाबीसवें पट्टधर खूबचन्दजीसूरि ((सम्वत् १६२४) से लेकर (१६८२)) तक का जो परिचय दिया गया है उसमें सबसे महत्वपूर्ण विचारणीय प्रश्न यह है कि क्या लोंकागच्छ के प्रवर्तक लोंकाशाह ने विक्रम सम्वत् १४२८ में ही लोंकागच्छ का प्रवर्तन कर १५२ संघिवयों के साथ दीक्षा लेली थी। जब कि इसके म्रतिरिक्त जैन वाङ्मय में जितने भी उल्लेख हैं वे सब विक्रम सम्वत् १५०८, विक्रम सम्वत् १५३१ म्रीर विक्रम संवत् १५३३ से लोंकागच्छ के प्रारम्भ होने की बात कहते हैं। यह म्रस्सी से लगभग एक सौ वर्ष का अन्तर वस्तुतः विचारणीय है। पट्टावली के उपर्यु ल्लिखित उल्लेख में विक्रम सम्वत् के स्थान पर केवल सम्वत् का ही उल्लेख किया गया है। इससे सहज ही मन में यह म्राशंका उत्पन्न होती है कि यह विक्रम की अपेक्षा कोई स्मन्य सम्वत् तो नहीं है। मध्य युग में भारत के विभिन्न प्रान्तों में और मुख्यतः गुर्जर प्रदेश में शक संवत्सर भी प्रचलित था किन्तु इस पट्टावली में

उल्लिखित सम्वत् १४२ - शक सम्वत्सर भी नहीं हो सकता क्यों कि शक सम्वत्सर विक्रम संवत्सर से १३५ वर्ष पश्चात् प्रचलित हुया। और इस दृष्टि से इस पट्टावली में उल्लिखित सम्वत् १४२ - को शक सम्वत्सर मान लिया जाय तो लोंकाशाह के अस्तित्व और लोंकागच्छ के प्रादुर्भाव का समय विक्रम सम्वत् १५६३ तक का आ पहुंचता है जो लोंकाशाह और लोंकागच्छ विषयक आज तक उपलब्ध हुए उल्लेखों को दृष्टिगत रखते हुए किसी भी दशा में किचित्मात्र भी संगत प्रतीत नहीं होता। इस प्रकार की स्थित को देखते हुए ऐसा लगता है कि सम्वत् के उल्लेख में किसी लिपि कार के प्रमाद से ५ के स्थान पर चार लिखने की त्रृटि हो गई है। तथापि इस आशंका के लिये अवकाश रह जाता है कि इस पट्टावली में उल्लिखित सम्वत् शक संवत्सर और विक्रम सम्वत्सर से भिन्न कोई दूसरा सम्वत्सर तो नहीं है। इस प्रश्न को हम संवत्सर का निर्णय करने में निष्णात शोधाथियों पर छोड़कर केवल इतना हो कहना चाहते हैं कि इस पट्टावली में उल्लिखित जो सम्वत् है वह विक्रम सम्वत् १५२ - होना चाहिये। वस्तुतः लिपिकार ने पांच के श्रंक को चार आति से लिखने जैसी अथवा अन्य कोई त्रृटि कर दी है।

बड़ौदा यूनीवर्सिटी में उपलब्ध यति हैमचन्द्रजी की पट्टावली में लोकाशाह की १५२ संघवियों के साथ दीक्षित होने की बात का समर्थन शास्त्रोद्धारक श्री श्रमोलक ऋषिजी महाराज ने भी अपनी कृति 'शास्त्रोद्धार मीमांसा' में किया है। जो इस प्रकार है:—

> "उस समय वहां अहमदाबाद शहर में राजमान्य श्रीमान् धर्मात्मा पुण्य प्रभाविक प्रभावशाली दृढ्धर्मी धर्म धूरन्घर कार्यदक्ष ग्रौर ग्रर्द्ध मागधी भाषा के ज्ञाता तथा शीध्रता से सुन्दर व शुद्ध लिपि लिखने वाले लोकाजी नामक श्रावक रहते थे। वे साधू दर्शन के प्रेमी होने से प्रात: काल में यतियों के दर्शनार्थ उस उपाश्रय में ग्राये, लोंकाजी को देख यतियों को बहुत खुशी हुई। खुश होकर मानपूर्वक वचनों से वे कहने लगे कि :--"ग्रहो शाहजी ! ग्रापके योग्य एक महा कार्य है। यदि ग्राप उस कार्य को करेंगे तो जैन धर्म को चिर स्थायी बनाने के लाभ के सद्भागी बनोगे। जैन समाज पर ग्रापका बड़ा भारी उपकार होगा। इसमें ग्रापको परिश्रम तो जरूर होगा परन्तु ग्राप सिवाय ग्रन्य कोई भी इस कार्य को करने की योग्यता रखने वाला नहीं है। इसलिये ग्रापको ही चेताया है। उक्त प्रकार से यतियों के वचन श्रवण करके लोकाजी ग्राश्चर्यचिकत बने ग्रौर नम्रता पूर्वक कहने लगे कि कहिये महाराज! मेरे लायक ऐसा कौनसा काम है। उसे मैं भी यथाणक्ति करना चाहता हूं। तब उन यतियों ने जीर्ण पर्याय प्राप्त हुए शास्त्र लोकाजी को बताये और कहने लगे कि इनकी पुनरावृत्ति लिखकर जीर्गोद्धार करने की परम आवश्यकता है। क्योंकि इस पंचम ग्रारे में जिन प्रस्तीत धर्म को चिर स्थायी रखने का यह एक ही उपाय है।

इस समय तीर्थंकर, केवलज्ञानी, श्रुत-केवली, पूर्वधर प्रमुख धर्माधिकारियों को तो साफ विच्छेद हुन्ना है। अब तो जो कुछ ज्ञान दान दाता धर्मात्मा को परमाश्रयदाता, महा उपकार कर्त्ता और पूर्ण विश्वसनीय यह जिनेश्वर जैसे जिनेश्वर के वचन ही रहे हैं। श्रागे जैनधर्म इन शास्त्रों के आधार से ही चलेगा। इसलिये यह महा उपकारी काम श्रापको जरूर करना चाहिये।

उक्त प्रकार का आग्रह पूर्वक मुनियों के वचन लोकाजी श्रवण कर जीर्ण शास्त्रों का अवलोकन कर शास्त्रोद्धार कार्य अपने व अन्य अनेकों की आत्मा के परोपकार का कार्य जानकर उस कार्य करने स्वात्म शक्ति का भान कर महालाभ वाले कार्य को ग्रपने हाथ से करने के लिए उत्साही बने। श्रीर कहने लगे कि इन सब शास्त्रों में से प्रथम कोई छोटा शास्त्र दीजिये। उसकी पुनरावृत्ति करके आपको दिखला दूं। आपको जिससे यह मालूम होवे कि यह कार्य यथायोग्य हुन्ना है तो न्नांगे मन्य शास्त्र लिखना प्रारम्भ करूंगा। इस प्रकार लोकाजी के वचन सुनकर उन यतिवर्य ने बहुत प्रसन्नतापूर्वक छोटा सुत्र दशवैकालिक निकालकर लोकाजी को दिया। लोंकाजी उसे अपने घर ले गये। उसे दत्तचित्त से आद्यन्त पठन कर बडे ही आनन्दाश्चर्य में गरकाव बने । जिनेन्द्र पद का अपूर्व पदार्थ उनको मालूम हुग्रा । वर्तमान साधुओं के आचार और शास्त्र कथित ग्राचार में महदाकाशी अन्तर दिखा। परन्तु अपनी ज्ञानान्तराय के क्षयार्थ मौन रहे श्रीर ग्रपने को सदा ज्ञान लाभ मिलता रहे, इस बुद्धि से उसकी दो प्रति लिखने लगे। पूर्ण प्रति लिखने के बाद दो प्रतियां यतियों को ले जाकर बताई। यतिजी के पूछने पर कहा कि एक ग्रापके लिये लिखी, ग्रीर एक मेरे लिये लिखी है। यह सुनकर वे सरल स्वभावी और ज्ञानप्रेमी यतिजी खुश होकर बोले अच्छा आप भी पढ़ना और हमारे शिष्यों को भी पढ़ाना। यों कह ग्रीर भी शास्त्र निकाल कर लोंकाजी को दे दिये ! इस प्रकार यतियों की स्राज्ञा से प्रत्येक शास्त्र की दो-दो प्रतियां लिखने लगे। एक-एक उन्हें देते गये श्रीर एक-एक ग्रपने पास रखी ! इस प्रकार लोंकाजी के पास जैन शास्त्र का भण्डार हो गया।

लोंकाजी शास्त्रों का जीर्णोद्धार कर रहे हैं ऐसा जानकर बहुत अन्य भव्य ज्ञानार्थी लोंकाजी के पास आने लगे। शास्त्रार्थ पूछने लगे। लोंकाजी भी उनको जिन प्रग्गीत ग्रीर गग्धर रचित शास्त्रों का श्रवण कराकर सन्तोषित करने लगे। इस प्रकार जिनप्रग्गीत, गणघर रचित शास्त्रों की अपूर्व वाग्गी श्रवग् करने से भव्य जनों का चित्त ग्राक्षित होने लगा। प्रतिदिन श्रोताग्रों की संख्या वृद्धि पाने लगी। परिषदा में श्रपूर्व आनन्द प्राप्त होने लगा। सच्चे ग्रखण्डित साधु समाचारी का लोगों को भान

होने लगा। उक्त प्रकार लोंकाजी की महिमा लोगों के मुख से सुनकर यतियों को द्वेष उत्पन्न होने लगा और लोंकाजी को आगे से शास्त्र देना बन्द कर दिया। जितने शास्त्र लोंकाजी के हाथ लगे उतने का ही उद्धार हुआ और शेष शास्त्र भण्डार में रह गये जो दीमक वगैरह जन्तुओं के भोग बन गये।

उक्त प्रकार लोंकाजी द्वारा ३२ (बत्तीस) शास्त्रों का भण्डार अपने अधीन कर अरिहन्त प्रणीत सत्य शास्त्र का स्वरूप दर्शने के लिए स्वेच्छा से आये हुए लोगों को सत्यधर्म का उपदेश करने लगे और शंकाशील पुरुषों की शंका का निवारण भी करने लगे। लोंकाजी का सद्बोध लोगों को बड़ा ही वैराग्य उत्पादक हुआ। एक वक्त यितयों के उपदेश से यात्रा को जाते हुए चार संघ अहमदाबाद में एकत्रित हुए। वे लोंकाजी का सद्बोध सुनकर सच्चे वीतराग प्रणीत धर्म के श्रद्धालु बने। उनमें से १५२ पुरुषों को वैराग्य प्राप्त हुआ। वे बोले कि जो आप शास्त्रानुसार दीक्षा धारो तो हम भी आपके शिष्य होने को तैयार हैं। यह सुनकर लोंकाजी परमानन्दी बने और प्रथम मुखपित मुखकर बांध कर पंच परमेष्ठी को वन्दना की श्रौर स्वयं दीक्षा धारणा की। फिर एक सौ बावन (१५२) पुरुषों को दीक्षा दी। लोंकाजी को अपना परमोपकारी जान गच्छ का नाम लोंका-गच्छ दिया।

उन साधुओं के साथ आर्यमण्डल में बहुत समय तक विचरण कर सत्यधर्म का प्रसार किया। फिर आलोचना, निन्दा युक्त १५ दिन के संथारे पूर्वक आत्मोद्धार किया। तत्पश्चात् भागाजी नामक सद्गृहस्थ ने ४५ महापुरुषों के साथ मुख पर मुखवस्त्रिका बांधकर दीक्षा धारण की। लोंकागच्छ शास्त्रानुसार शुद्धाचार का पालन करते हुए कितनेक काल बाद शिथिलाचारियों की संगति से शिथिलाचारी बन गया।

## लोंकाशाह के जीवन के कतिपय तथ्यों पर प्रकाश डालने वाले उल्लेख

१. भानुचन्द्र यति द्वारा रचित "दयाधर्म चौपाई—कड़ी संख्या २५" में लोंकाशाह के जीवन के कतिपय तथ्यों पर प्रकाश डालने वाले निम्नलिखित पद मननीय हैं:—

"वीर जिणेसर परामि पाय, सुपुरु तरम् लह्यो सुपसाय । भस्मग्रह नो रोष अपारु जईन घरम पडियो अन्धकार ॥१॥ चौदसय बयासी वैसाखई, वद चौदस नाम लुंको राखई। आठ वरिस नो लुंको थयो, सा डूंगर परलोकै गयो ।।४।। दयाधर्म जलहलती जोत, सा लूंके कीधुं उद्योत । पनर सय बत्तीसौ प्रमास, सा लुको पाम्यो निवस्ति ॥१४॥ पनर सय अठयोत्तर जागाऊ, माघ शुद्धि सातम प्रमागाऊ। भानुचन्द्र यति मति उल्लंसऊ, दया धर्म लुंके विलसऊ ।।२४।।

मरुधर केशरी मुनिश्री मिश्रीमलजी महाराज ने लोकाशाह के जन्मादि के सम्बन्ध में निम्न प्रकार से उल्लेख किया है :---

> "अरहटवाडा के शाह हेमाजी ओसवंशीय के आप सुपुत्र थे। दफ्तरी आपका गोत्र था। माता का नाम गंगादेवी था। उस सुधोग्य दम्पति यूगल से कार्तिक पूर्णिमा को वि० सं० १४७२ में आपका जन्म हुआ। आप एक होनहार पुत्र थे, आपका नाम लोकचन्द्र रखा गया। वि० सं० १४८७ में आप व्यापार व्यवसाय में लगे। आपके पिता सिरोही दरबार चन्द्रावती (?) के प्रधान दीवान थे। दरबार से किसी कारण विरोध हो जाने से आप अपने प्रिय पुत्र को लेकर अहमदाबाद पहुंचे । अहमदाबाद में लोंकाशाह जवाहरात का धन्धा करने लगे। यहां सन्त समागम से श्राप धार्मिक शास्त्रों का अध्ययन भी करने लगे। विठ संव १५२० में आपने (आपको) शास्त्रों का अध्ययन करते हुए (समय) जानजी यति के द्वारा दशवैकालिक सूत्र प्रतिलिपि करने को मिला। इसकी पढ़कर आपने धर्म ग्रौर साधु जीवन के ग्राचार को समभा ग्रौर शुद्ध धर्म का निरूपए। करने लगे। इससे ग्रग्गहिल्लपुर पाटगा के निवासी लखमसी ग्रादि ४५ व्यक्तियों ने संयम ग्रहण किया।"

- ३. प्राग्वाट इतिहास में श्रापके जीवन के सम्बन्ध में कतिपय नवीन तथ्यों पर प्रकाश डाला है:--
- ४. वाडीलाल मोतीलाल शाह ने ऐतिहासिक नौंघ में लोंकाशाह के जीवन के सम्बन्ध में कतिपय तथ्यों पर प्रकाश डाला है, जो इस प्रकार है :—
  - "१. रू. नाशाह यतियों के उपाश्रय में गये....उतारने के लिए दिये हुए शास्त्रों से एक-एक नकल यतियों के लिये और एक-एक घरू उपयोग के लिये लिखी। इसी तरह लोंकाणाह के पास एक ग्ररसे में अच्छा जैन साहित्य इकट्रा हो गया ।" (ऐतिहासिक नौंघ, पृष्ठ ६७)

२. लोंकाशाह की दीक्षा के सम्बन्ध में शाह वाडीलाल मोतीलाल ने लोंकाशाह के मुंह से कहाया है—"मैं इस समय बिल्कुल बूढ़ा ग्रौर अपंग हूं, ऐसे शरीर से साधु की कठिन कियाग्रों का साधन होना प्रशक्य है। मेरे जैसा मनुष्य दीक्षा लेकर जितना उपकार कर सके, उससे ज्यादा उपकार संसार में रहकर कर सकता है।"

-ऐतिहासिक नौंघ पृष्ठ ७४, ७४।

५. स्वामी मिशालालजी महाराज साहब ने ग्रपनी रचना 'प्रभु वीर पट्टाबली' के पृष्ठ १७० पर लोंकाशाह के जीवन से सम्बन्धित घटना पर प्रकाश डालते हुए लिखा है:—

"संघ ना श्रद्धालु तत्काल भवेरीवाड़ा ना उपाश्रय (जिहां लोंकाशाह उपदेश श्रापता हथा) श्राच्या श्रने लोंकाशाह ने संघ नी मालकी नो मकान खाली करवा धमकी श्रापी। लोंकाशाहे श्रावेल श्रावकों ने समभावा नी कोशिश करी पए। यतियों नी सज्जड उष्केरणी ने कारणे यतिभक्तो ए काई दाद न दीधी। एटलुंज नहीं, पए। तेमां ना केटलाक स्वच्छन्दी श्रावको सागल श्रावी श्रीमान् ने बलजबरी थी उपासरा नी बाहर कहाडवा नुं प्रयत्न करवा लाग्या, एटले लोंकाशाह स्वयं (पोते) तरतज उपाश्रय थी निकली गया।......"

(६) जैन साहित्य संशोधक वर्ष ३-३-४८ में गुजराती भाषा में प्रकाशित बीर बंशावली में लोंकाशाह के जीवन की घटना के सम्बन्ध में जो प्रकाश डाला बया है, उसका हिन्दी रूपान्तर निम्न प्रकार है—

""" लोंकाशाह यतियों के उपाश्रय में लिखाई का काम करते थे। उनकी मजदूरी के पैसे श्रावक लोग ज्ञानखातों में से दिया करते थे। एक बार एक पुस्तक की लिखाई का पारिश्रमिक दे देने पर केवल साढ़े सत्तर दोकडे देने शेष रह गये और इसीलिये लोंकाशाह श्रीर श्रावकों के बीच परस्पर तकरार हो गई। लोंकाशाह यतियों के पास श्राया। यतियों ने कहा—"लूंका! हम तो पैसे रखते नहीं हैं। तुम श्रावकों से ग्रपना हिसाब ले लो। यह सुन लोंका को कोघ ग्राया ग्रीर वह साधुग्रों की निन्दा करता हुग्ना बाजार में एक हाट पर ग्राकार बैठ गया। इघर एक मुसलमान लिखारा (लेखक) जो मुसलमानों की पुस्तकों लिखता था ग्रीर लोंकशाह का मित्र था, वह भी ग्रा निकला। उसने लोंकाशाह के ललाट पर चन्दन का तिलक देखकर उनसे पूछा—"क्यों लोंकाशाह ! तेरे भाल पर क्या है?" लोंकाशाह ने कहा—"मन्दिर का स्तम्भ (तिलक)।" इस पर सैयद ने लोंकाशाह को नास्तिकता का उपदेश दिया ग्रीर लोंकाशाह की बुद्धि

में विकार उत्पन्न हुआ। तद्नन्तर उसने सैयद की संगति से जैन धर्म की सब कियाओं का नास्तिकपना (लोप-निषेध अथवा विरोध) कर अपका नया मत निकाला।"

(७) जैन प्रकाश दिनांक १८-६-३५ के पृष्ठ ४७५ पर प्रकाशित 'धर्म प्राग् लोंकाशाह' शीर्षक लेख में सन्तबालजी ने लोंकाशाह के जीवन पर प्रकाश डालते हुए निम्नलिखित रूप में अपना अभिमत प्रकट किया है—

"लोंकाशाह खुद गृहस्थ पर्णा मां रह्या अने ४५ मनुष्यों ने दीक्षा लेवा नी अनुमित आपी।" (इसके आगे आप फुट नोट में लिखते हैं कि)—कई-कई स्थले एहवो पर्ण मले छे कि लोंकाशाह पोते पर्ण दीक्षित थया हता, अने तेथीज तेमनी अनुयायी वर्ग लोकामत तरीके पाछल नथी। आ वक्ते लोंकाशाह नी वय खूबज वृद्ध थई गई हती। अने आ ४५ दीक्षा थया पछी टुंकज वगत मां तेम नो देहान्त थयो छै। एटले तेओ भी त्याग दशा उत्कृष्ट होवा छतां, गृहस्थ छतां पर्ण सन्यास एवा रह्या, दीक्षा लई शक्या नथी। ......

(प) साधु विनयर्षिजी ने दिनांक ४-४-३६ के बम्बई समाचार नामक पत्र में प्रकाशित ग्रपने लेख में लिखा है—

> "श्रीमान् धर्म प्राण लोंकाशाह नी उमर ए समये मोटी हती, तेमो गृहस्थवास मां साधु जीवन गालता हता।"

(६) स्वामी मिर्गालालजी ने अपनी कृति 'प्रभुवीर पट्टावली' के पृष्ठ १७० पर लिखा है—

> लोंकाशाह अकेले पाटन यति सुमतिविजयजी के पास गये भीर उनसे दीक्षा ग्रहण कर अपना नाम लक्ष्मीविजय रक्खा । यह दीक्षा भी चातुर्मास में अर्थात् विक्रम सम्वत् (१५०६) १५०६ श्रावण शुक्ला ग्यारस को ली थी ।"

(१०) खम्भात के संघवी पोल भण्डार से उपलब्ध हुई पट्टावली के साथ संलग्न "सात इन्च लम्बे, तीन इन्च चौड़े दो जीणंपत्रों की फोटो प्रति में भी "चौरासी गच्छ महात्मा" शीर्षक के नीचे कम संस्था पर लोंकाशाह के स्वयं दीक्षित होने का उल्लेख है जो इस प्रकार है —

(क्रमसंख्या ८) "सम्वत् १५३१ जती स्वयमेव लूंकोशाह लूंको हुसो।"

अर्थात् विकम सम्वत् १५३१ में लोंकाशाह ने दीक्षा ग्रहण की ग्रीर वै वित अर्थात् श्रमण हुए। दीक्षा उन्होंने स्वयमेव ग्रहण की थी।

## 🦠 लोंकागच्छ परम्परा का मूल नाम 'जिनमती'

जिस प्रकार बड़ौदा यूनिवर्सिटी में उपलब्ध गच्छाचार विधि नामक तीन पत्रों की छोटी-सी पुस्तिका के पृष्ठ पांच ग्रौर छः पर सम्वत्वार ऐतिहासिक घटनाम्नों के उल्लेख में क्रम संख्या १७ पर उल्लेख है कि "वीर निर्वाण सम्वत् २००० वर्षे लोंका (लोके का) जिनमती सत्य प्ररूपणा ना करणहार हुग्रा ।।६।।, ठीक इसी प्रकार खम्भात की सिंघवी पोल भण्डार से प्राप्त सम्वत् १८३४ में लिखित पांच पत्र की पट्टावली के दसवें पृष्ठ पर यह उल्लिखित है कि 'वीर पछे दो हजार (२०००) ........' २३ वर्षे जिनमती हुआ। परवादी ई 'लोंका' कह्या।"

इस प्रकार के ये उल्लेख प्रत्येक जैन धर्मावलम्बी विज्ञ और मुख्यतः इति-हास के विद्वानों एवं शोधार्थियों के लिये बड़ा ही चिन्तनीय एवं मननीय है। विशेष-कर उस स्थिति में जबिक साधुमार्गी परम्पराग्रों के साधुग्रों ग्रथवा ग्राचार्यों की सेवा में किसी क्षेत्र विशेष के श्रावकों द्वारा ग्रपने क्षेत्र में चातुर्मास करने हेतु जो विनन्तिपत्र शताब्दि दो शताब्दि पूर्व के ग्रतीत काल में भेजे गये, उनमें उन ग्राचार्यों ग्रथवा साधुओं के नाम के पूर्व 'जिनमित' विशेषण लगे पत्र अद्यावधि कहीं-कहीं उपलब्ध होते हैं। ग्राचार्यश्री विनयचन्द ज्ञान भण्डार, जयपुर में इस प्रकार का एक 'विनतीपत्र' आज भी सुरक्षित है जिसे प्रत्येक जिज्ञासु देख सकता है।

इन उल्लेखों पर गम्भीरतापूर्वक विचार करने पर प्रत्येक विज्ञ के स्रन्तमंन में इस प्रकार के विचार का उत्पन्न होना सहज ही सम्भव है कि वीर निर्वाण सं० २००१ में धर्मप्राण वीर लोंकाशाह ने धर्मोद्धार कर स्रागमों पर स्राधारित विशुद्ध साधुमार्गी परम्परा का पुनरुद्धार किया। उस समय चैत्यवासियों, यतियों एवं शिष्यलाचारप्रस्त अन्यान्य परम्पराओं से इस विशुद्ध साधुमार्गी परम्परा की पृथक् पहुंचान के लिये वस्तुतः इसका कोई न कोई नाम तो ख्रवश्यमेव रक्खा होगा और वह नामकरण भी इस परम्परा के प्रादुर्भाव के साथ ही स्वयं लोंकाशाह द्वारा अथवा लोंकाशाह की विद्यमानता में इस विशुद्ध परम्परा के अनुयायियों द्वारा ही रक्खा गया होगा। समस्त जैन वांग्मय के आलोडन के उपरान्त भी ख्रद्याविष उपलब्ध जैन साहित्य में इस परम्परा के—लोंकागच्छ, लूपकगच्छ, लूपाकगच्छ सौर जिनमती—इन चार नामों के अतिरिक्त और कोई नाम उपलब्ध नहीं होता। जहां तक लोंकागच्छ नामकरण का प्रश्न है, लोंकाशाह जैसे आदर्श, त्यागी और जिन्ह्यासन प्रेमी महापुरुष खपनी विद्यमानता में किसी भी दशा में प्रभु महावीर के महान् धर्म संघ का नाम अपने नाम पर "लोंकागच्छ" रखने के लिये सहमत नहीं हो सकते थे। 'लूपकगच्छ' और 'लूपाकगच्छ' इन दो नामों से इस विशुद्ध परम्परा का नामकरण किये जाने का जहां तक प्रश्न है 'लूपक' और 'लूपाक' इन दोनों

शब्दों का अर्थ है 'चोर, लुटेरा अथवा डाकू'। इस प्रकार की स्थिति में कोई भी सभ्य संघ भ्रपने श्रापको चोर लुटेरे और डाकुश्रों का गच्छ श्रथवा समूह इस नाम से अभिहित किया जाना कभी स्वेच्छा से स्वीकार नहीं कर सकता । इसके साथ ही इस विशुद्ध साधु परम्परा के विरोधी, प्रतिपक्षी अनेक गच्छों ने अपनी पट्टा-विलयों, कविताश्रों, चौपाइयों, भासों आदि में इस परम्परा के लिए 'लूंकागच्छें', 'लूपकगच्छ' अथा 'लूपाकमत' इन अशिष्ट एवं अभद्र शब्दों का प्रयोग किया है। इस प्रकार के अभद्र शब्दों का इस विशुद्ध श्रमण परम्परा के लिए प्रयोग आज भी प्रतिपक्षी गच्छों के साहित्य में यत्र-तत्र दिष्टगोचर होता है। इसके साथ ही लोंका-गच्छ की अनेकानेक पट्टावलियों में यह स्पष्ट उल्लेख है कि लोकाशाह द्वारा किये गये धर्मोद्धार के परिणामस्वरूप जो विशुद्ध साधुमार्ग अथवा दयामार्ग की परम्परा प्रचलित हुई, उसका नाम विरोधियों ने विद्वेषाभिभूत हो लूंकागच्छ अथवा लोंकागच्छ रक्खा।

अब शेष रहा एक ही नामकरण, और वह है जिनमती। बड़ौदा यूनी-विसिटी में उपलब्ध गच्छाचार विधि और खम्भात सिंधवी पोल भण्डार से प्राप्त पट्टावली के उपरिलिखित उल्लेखों पर निष्पक्ष एवं गम्भीर इष्टि से विचार करने पर यही सिद्ध होता है कि पूर्व काल में शताब्दियों तक सुविहित परम्परा के नाम से पहिचानी जाती रही अथवा लोक में प्रसिद्ध रही परम्परा को आगमों के परिवेष में जन-जन के समक्ष प्रकाश में लाते हुए लोंकाशाह ने उस समय इस शास्त्रीय विशुद्ध श्रमणाचार की परम्परा को जिनमत के नाम से अभिहित किया था। इसी कारण उपरोक्त दो पत्रावलियों में इस परम्परा की जिनमती के नाम से पहिचान कराई गई है। लोंकाशाह ने ग्रागमों पर आधारित इस विशुद्ध परम्परा का नाम जिनमती रखा था, इसकी पुष्टि श्रावकों द्वारा श्रमगोत्तमों की सेवा में प्रस्तुत किये गये विनती पत्रों में उनके नाम के आगे ग्रथवा पीछे 'जिनमती' शब्द के प्रयोग से भी होती है। उपरिलिखित तथ्यों से तो निस्सन्देह रूप से यही सिद्ध होता है कि इस लोकागच्छ परम्परा का नाम सर्वप्रथम 'जिनमती' रक्खा गया था । जिनेश्वर प्रभुश्रमरा भगवान् महावीर द्वारा चतुर्विध तीर्थ के रूप में स्थापित की गई विश्व-कल्यागाकारिगा धर्म परम्परा को लोकाशाह द्वारा जिनमती नाम की संज्ञा देना सभी भांति सम्चित प्रतीत होता है।

आशा है इतिहास के विद्वान् एवं शोधरुचि विज्ञ इस सम्बन्ध में गहन शोध कर श्रौर अधिक प्रकाश डालने का प्रयास करेंगे।

पोतियागच्छ के नाम से प्रसिद्ध एकपातिरया गच्छ के राजकिव श्री रायचन्द मुनि द्वारा वि० सं० १७३६ की भाद्रपद शुक्ला पंचमी, सोमवार के दिन इन्दौर नगर में रचित एक पातरिया गच्छ पट्टावलों में महान् धर्मोद्धारक, दया-<mark>धर्म प्रचारक</mark> वीर लोंकाशाह का विस्तार के साथ परिचय दिया है, जो इस प्रकार है:--

"लोंकागच्छ किस प्रकार श्रीर कब प्रचलित हुग्रा इस सम्बन्ध में ध्यान देकर सुनिये। मरुघरा (मारुमण्डल श्रथवा मारवाड़) में खेरंटिया नामक एक (नगर) ग्राम था। वहां पर (वि० सं० १४१४ में जोधपुर नामक नगर बसाने वाले) मरुघराधीश राव जोधा के पुत्र रतनसिंह के पुत्र दुर्जनसिंह का शासन था जिसका कि १६०० गांवों पर ग्राधिपत्य था। दुर्जनसिंह के कोषागार धन से परिपूर्ण थे। उसके द्वारा शासित प्रदेश में इभ्य (श्रीमन्तों में श्रयगण्य) श्रेष्ठिवरों के बड़ी भारी संख्या में घर थे। दुर्जनसिंह के महता जाति के कामदार के दो पुत्र थे। एक का नाम था जीवराज श्रीर दूसरे का नाम था लखमसी। वे दोनों दुर्जनसिंह के हाकिम (प्रशासक) एवं खरतरगच्छ के जीवाजीवादि तत्वों के ज्ञाता श्रावक थे। वे दोनों भाई राज्य भर में श्रयगण्य माने जाते थे।

एक दिन खरिट्या के शासक दुर्जनिसह ने मेहता जीवराज और लखमसी पर किसी अपराध का आरोप लगा उनके घर पर अधिकार कर उनका सर्वस्व लूट अपने अधिकार में कर लिया। सर्वस्वापहरण के परिणामस्वरूप जीवराज और लखमसी नितान्त निराधार एवं निर्धन हो गये। आजीविकोपार्जन के लिए उन दोनों भाइयों को अपनी जन्मभूमि मरुधरा को छोड़ने के लिए बाध्य होना पड़ा और वे गुजरात की ओर प्रस्थित हो कमशः अनहिलपुर पत्तन पहुंचे। वहां वे पूनिमयां गच्छ के पोसालधारी आचार्य आनन्दिवमल की पोसाल में गये। श्री आनन्दिवमल के ७३० शिष्यों का परिवार था। वहां शिथिलाचार का साम्राज्य देख उन दोनों मेहता बन्धुओं को दुःख के साथ-साथ ही धम के सम्बन्ध में बड़ी चिन्ता हुई। श्री आनन्दिवमल के मुनि खेमसी नामक एक शिष्य को कुछ लिखते हुए देखकर वे दोनों भाई मुनि के पास गये और उन्हें नमन करने के पष्चात् पूछा—"महाराज आप यह क्या लिख रहे हैं ?" ।

लोंकागच्छ ते जास्मिये रे, निकल्यां नो अधिकार । । ।

मारुमण्डल जारिएये रे शहर खरंटियो तिहां। तेह नगर नो राजवी रे, योधावत नरनाह। १।

दुर्जनसिंह ये जासिये रे, रतनसिंह का पूत । सोलह से ग्राम तेहने घरे रे, दुर्जनसिंह नरिन्द । तेहना हाकम जासिये रे, महता जीवराजनस्विमिद ॥१६॥

कोई अन्याय ज नांख ने रे, कामदार गृह सविशेष । म्यर सर्वे लूटि नियो रे, किया निर्धन एह जी ।।१८॥

एकपातरियागच्छ पट्टावली (अप्रकाशित)

ग्राचार्य ग्रानन्दिवमल के शिष्य सेमसी मुनि ने उत्तर दिया—"श्रावकजी !
मैं दशवैकालिक सूत्र लिख रहा हूं।" मेहता लखमसी ने "धम्मो मंगलमुक्किट्ठं,
ग्रिहिसा संजमो तवो"—इस गाथा को पढ़ा तो उन्हें बड़ा ग्राश्चर्य हुन्ना । संभवतः
मुनिश्री की धीमी लेखनगित ग्रथवा ग्रपेक्षित श्रक्षर—सौन्दर्य न देखकर मेहता
लखमसी ने मुनिजी से कहा—"मुक्ते दीजिये महाराज! मैं लिखता हूं।"

मेहता लखमसी ने तीव गति से इस प्रकार लिखना प्रारम्भ किया मानो पत्रों पर मोतियों की लिइयां बिछा रहे हों। मेहता लखमसी के अतीव सुन्दर अद्ष्टपूर्व अद्भुत् लेखन को देखकर मुनि खेमसी के आश्चर्य का पारावार न रहा। उसने तत्काल लखमसी द्वारा लिखे गये पत्र को अपने गुरु आनन्द विमलसूरि के पास ले जाकर कहा—"आचार्यदेव! देखिये मोती के समान कितने सुन्दर, कितने स्वच्छ अक्षर हैं?"

श्राचार्य श्रानन्दिवमलसूरि ने ग्रपलक उन ग्रक्षरों की श्रोर गौर से देखते हुए अपने शिष्य से पूछा — "दत्स ! ये किसके ग्रक्षर हैं, मोती तुल्य ?" मुनि खेमसी ने तत्काल उन दोनों बन्धुश्रों को ग्रपने गुरु के समक्ष उपस्थित करते हुए कहा — "भगवन् ! इन मेहता लखमसी के समान सुन्दर श्रक्षर लिखने वाला मैंने श्राज तक न तो कहीं देखा है श्रौर न कानों सुना ही है।" दोनों ने श्राचार्यश्री को वन्दन किया।

उन दोनों भन्य एवं सौम्य ग्राकृति के युवकों को देखकर श्राचार्य श्रानन्द-विमल बड़े हर्षित हुए। उन्होंने उन दोनों बन्धुश्रों से पूछा—"आप कहां के रहने वाले हो?" उनके मुख से उनका पूर्ण परिचय सुनकर श्राचार्यश्री श्रानन्दिवमलसूरि ने कहा—"ग्रब तुम हमारे पास ही रहो श्रीर शास्त्रों के लेखन का कार्य करो।"

मेहता लखमसी ने तत्काल ग्रागमों के लेखन का कार्य सहर्ष ग्रपने हाथ में लिया ग्रीर दत्तिचित हो ग्रागमों को लिखना प्रारम्भ किया। उन्होंने वि० सं० १५२१ की चैत्र कृष्णा अष्टमी के दिन प्रभात के प्रथम प्रहर में श्रेष्ठ मुहूर्त में दशवै-कालिक सूत्र का ग्रालेखन सम्पन्न किया। इस सूत्र को पढ़ने एवं लिखने से उनके ग्रन्तचंश्रु उन्मीलित हो गये। उन्होंने देखा ग्रीर ग्रनुभव किया कि ग्रागमों में तो जिनेश्वर महावीर ने दयामूलक ग्रहिंसा धर्म को ही सच्चा धर्म बताया है। इस सूत्र में जो दशविष्य यतिधर्म बताया गया है, उससे ग्राज के श्रमण-श्रमणी वर्ग का ग्राचार-विचार नितान्त विपरीत एवं पूर्णत: भिन्न इष्टिगोचर हो रहा है। यत्र-तत्र-स्वंत्र जहां भी देखो बारों ग्रोर मुख्यत: शिथिलाचार का, ग्रागमविरुद्ध ग्रास्था-ग्राचार-विचार और व्यवहार का भाषिपत्य दिन्दगोचर हो रहा है। इन ग्रागमों के बिना इनमें प्रतिपादित-प्ररूपित किया गया सच्चा धर्म मार्ग मुमुक्षुग्रों-भव्य प्राणियों को कैसे बताया जा सकेगा। उन्होंने चिन्तामन्न हो मन ही मन सोचा—"ये जो आगम मैं लिखता हूं, ये तो सबके सब ही पोशालघारी आचार्यश्री ग्रानन्दविमल-

सूरिजी ले लेते हैं। इस प्रकार की स्थिति में किस प्रकार इन आगमों की और अधिक प्रतियां लिखवाई जायं तथा किस प्रकार अधाह संसार सागर से उद्धार करने वाले इस सच्चे दयाधर्म का प्रचार किया जाय। शास्त्र प्ररूपित सच्चे धर्म के प्रचार-प्रसार के लिये इन शास्त्रों की अनेक प्रतियों का होना अनिवार्य रूपेण आवश्यक है। यह कार्य किसी उदारमना धर्मनिष्ठ श्रीमन्त की सहायता के बिना नहीं हो सकता।

इस प्रकार विचार कर मेहता लखमसी अनिहलपुरपत्तन नगर में श्रेष्ठियों की वसित की ओर प्रस्थित हुए। नगर में स्वधर्मी बन्धुओं से बातचीत करते समय उन्हें ज्ञात हुआ कि पाटण का नगरश्रेष्ठि रूपसी बड़ा ही उदारमना एवं धर्मनिष्ठ महादानी है। मेहता लखमसी नगरश्रेष्ठि रूपसी से मिले। आतिथ्य सत्कार के अनन्तर रूपसी ने मेहता लखमसी से पूछा—"बन्धुवर! आप यहां किस स्थान पर रहते हैं, आपका मूल निवास स्थान कहां है, आप किस धर्म के उपासक हैं तथा आपकी साख (बंश शाखा) और जाति क्या है?"

लखमसी बोला—"श्रेष्ठिवर! मेरा नाम लखमसी, धर्म-जैन धर्म, मेरी शाख बीसा श्रीमाली ग्रौर जाति महता है। मैं खरतरगच्छ का उपासक हूं। मैं मरुधरदेश के खरन्टियावास नामक नगर का रहने वाला हूं।"

इस पर रूपसी ने प्रश्न किया—"ग्राप मेरे पास किस उद्देश्य से श्राये हैं ? व्यापार सम्बन्धी किसी कार्य से श्राये हैं अथवा ग्रन्य किसी कार्य से ?"

लखमसी ने उत्तर दिया—"मैं आपके पास धर्म-कार्य से सम्बन्धित समस्या को लेकर आया हूं। तीर्थंकर भगवान् महावीर ने चतुर्विध तीर्थं की स्थापना करते समय अहिंसा, संयम और तप स्वरूप दयाधर्म की प्ररूपणा की थी, यह हमारे धर्मणास्त्रों से कोटि-कोटि सूर्यों के प्रकाश की भांति स्पष्टतः प्रकट होता है। किन्तु कालान्तर में (अन्तिम पूर्वंधर आचार्य देविद्धगिण क्षमाश्रमण के वीर नि० सं० १००० में स्वर्गस्थ हो जाने के अनन्तर) शिथिलाचारी, परीषहभीरु श्रमणों ने आगमों में प्रतिपादित एवं श्रमण भगवान् महावीर द्वारा प्रदर्शित मूल एवं शुद्ध

१ तब त्यां लखमसी चिन्तवे, केम कर पुस्तक लखाय। इसी लखू छू एहना, ते तो सर्वे ले जाय।। दयाधर्म किम चालसे, केम तरवा नो उपाय।।१।। मन में एहवो चिन्तवी, पहुंता नगर मकार। एहवो कोई श्रीमन्तछे, दया धर्म चलाय।।२।।

<sup>—</sup>एक पातरिया गच्छ पट्टावली-हस्तलिखित (ग्रा०श्री विनयचन्द्र ज्ञान भण्डार, जयपुर)

घमंपथ से अष्ट होकर हिंसापूर्ण धर्म प्रचलित किया। सच्चा धर्म शास्त्रों में प्रति-पादित है किन्तु हमारे सब शास्त्र शिथिलाचारियों के अधिकार में हैं। मुक्ते वे आगम पोशालघारी आचार्य आनन्दियमलसूरि ने लिखने के लिए दिये हैं। बिना दृष्य व्यय किये उन शास्त्रों की आवश्यकतानुसार प्रतियां नहीं लिखाई जा सकतीं। मेरे द्वारा लिखी गई प्रतियां आनन्दिवमलसूरि ले लेते हैं। उन शास्त्रों की एक से अधिक प्रतियां लिखवाये बिना दयाधर्म को प्रकाश में नहीं लाया जा सकता, उसका लोगों में प्रचार-प्रसार नहीं किया जा सकता। उन शास्त्रों की प्रतियां लिखवाने के धार्मिक उद्देश्य से ही मैं आपके पास आया हूं।"

तदनन्तर मेहता लखमसी ने रूपसी को दशवंकालिक सूत्र में प्रतिपादित महिसामूलक विशुद्ध धर्म, श्रमणों के निर्दोष म्राहार-पानीय मधुकरी के रूप में ग्रहण करने एवं शुद्ध श्रमणाचार के सम्बन्ध में सार रूप में सममाया। लखमसी द्वारा प्रस्तुत किये गये महिसामूलक धर्म एवं श्रमणाचार विषयक ग्रागमिक विवेचन को सुनकर रूपसी को वास्तविक धर्म के साथ बोधिबीज सम्यक्त्व की प्राप्ति हुई। उन्होंने लखमसी से दृढ़ सम्यक्त्व घारण किया। ग्रपनी ग्रान्तरिक ग्रमिलाषा को रूपसी के समक्ष ग्रमिल्यक्त करते हुए लखमसी ने कहा—"यदि मेरे पास द्रव्य हो तो वह सब कुछ व्यय कर सर्वप्रथम इन ग्रागमों का लेखन करवाऊं।"

लखमसी की बात सुनकर नगरश्रेष्ठि रूपसी ने तत्काल विपुल द्रव्य मेहता लखमसी को ग्रिपित करते हुए कहा—"यह द्रव्य लीजिये ग्रीर इस उत्तम कार्य को सुचाररूपेण यथाशी झ सम्पन्न कीजिये।"

१. जीतां जोतां शाह रूपसी, अश्हिलपुर ने मांगं ।
नगरसेठ तिहां बसे, शाह रूपसी सुजारा ।।३।।
लखभसी जाई तेहने मल्या, बोल्या देखी सेठ ।
किहां बसो छो तुम्हें इहां, कौन तुम्हारो धमं ने ठाम ।।४।।
कुरा तुम्हारी साख छे, कुरा तुम्हारी जात ।
वलता लखमसी इम बोलिया, बीसा श्रीमाली भमारी साख ।।६।।
जिराधरमी गच्छ खड़तरा, महता समारी जात ।
माहदेश ए मैं रहऊं, शहर खरिन्टयावास ।।६।।
कुरा कारज भाविया इहां, कोय बेपार ने काम ।
वलता लखमसी एम बीनवे, भमारे धमं नो काम ।।।।
दयाधमं जिन भाखियो, तो श्री जिन बढ़ेंमान ।
ते धमं सबं उथापने, हिंसा धमं चलाय ।।६।।

---एक पातरिया गच्छ, पोतिया बन्धगच्छ पट्टावली, हस्तलिखित ।

मेहता लखमसी ने रूपसी से लेखन हेतु आवश्यक धनराशि ली और प्रपने स्थान पर आकर आगमों के लिखने एवं लिखवाने का कार्य प्रारम्भ किया। उन्होंने अहानिश अथक् परिश्रम कर बड़ी ही तन्मयता के साथ बत्तीसों आगमों को लिखा और उनकी अनेक प्रतियां तैयार करवाईं। लेखन कार्य के सम्पन्न होते ही बत्तीसों आगमों की एक-एक प्रति एवं मूल उन्होंने आनन्दिवमलसूरि को उनकी पोशाल में सम्पित की और ३२ आगमों की शेष सभी प्रतियां नगरश्रेष्ठि रूपसी के समक्ष प्रस्तुत की। बत्तीसों सूत्रों की उन प्रतियों को देखकर रूपसी ने मेहता लखमसी से कहा—"हे भव्यात्मन्! और भी कोई आगम लिखना अवशिष्ट हो तो उसे आप लिखिये।"

मेहता लखमसी ने उत्तर दिया "श्रेष्ठिवर! ग्रब ग्रौर कोई ग्रागम लिखना अविशष्ट नहीं रहा है। इन ३२ ग्रागमों में ही दयाधर्म प्रतिपादित किया गया है। इन बत्तीसों ही ग्रागमों की प्रतियां लिख लीं एवं लिखवा ली गई हैं। सच कहता हूं, ग्रब मुफे लाभ ही लाभ दिष्टिगोचर हो रहा है।"

यह सुन कर रूपसी ने लखमसी से कहा—"मेहताजी! ग्रागम शास्त्र तो सब लिख लिये लेकिन इन ग्रागमों के ग्रथं से हम ग्रभी भली-भांति भिज्ञ नहीं हैं ग्रतः हमें सबसे पहले ग्रागमों को भली-भांति ग्रध्ययन करना चाहिये।" इस प्रकार विचार कर नगरश्रेष्ठि रूपसी अपने साथ मेहता लखमसी को लेकर आनन्दिन विसलसूरि के पास गये। रूपसी ने आनन्दिवमलसूरि से आगमों का ग्रथं बताने को कहा। रूपसी की प्रार्थना पर आनन्दिवमलसूरि ने एकान्त में बैठकर उन दोनों को ग्रागमों का ग्रथं बताना प्रारम्भ किया। मेहता लखमसी और श्रेष्ठि रूपसी ने अनुक्रमशः बत्तीसों ग्रागमों का ग्रध्ययन कर लिया। सूत्रों का ग्रथं सुन कर वे दोनों विचार करने लगे कि आगमानुसारी धर्म की स्थापना किस प्रकार की जाय। विचार-विनिमय के ग्रनन्तर मेहता लखमसी ने त्रिपोलिया पर बैठकर भव्य जीवों को धर्म का उपदेश देना प्रारम्भ किया। मेहता लखमसी के प्रथम उपदेश से ही पाटण नगर के ७०० घर शास्त्रों में सर्वज्ञ-सर्वदर्शी भगवान महावीर द्वारा प्ररूपित शुद्ध दया धर्म के ग्रनुयायी बने और उन्होंने शुद्ध सम्यक्त व घारण किया।

(शेष पृष्ठ ७३३ पर)

इस प्रकार मेहता लखमसी प्रतिदिन आगमों का उपदेश देने लगे। उनके उपदेशों से अनेक भव्यों को सर्वज्ञ-सर्वदर्शी प्रभु महावीर द्वारा संसार के कल्याण के लिए प्रकाशित जिनधर्म के वास्तविक सच्चे स्वरूप का प्रतिदिन बहुत बड़ी संख्या में उपदेश श्रवणार्थ आये हुए लोगों को बोध होने लगा और प्रतिदिन विशाल नर-नारी समूह शास्त्र में निर्दिष्ट दया-धर्म के ग्रनुयायी बनने लगे। जिनधर्म का चारों श्रीर उद्योत होने लगा।

इस प्रकार लोंकाशाह के उपदेशों से जैनधर्म के सच्चे स्वरूप का जिन दिनों प्रचार-प्रसार हो रहा था, उन्हीं दिनों दिल्ली से एक संघ अनेक तीर्थस्थानों की यात्रा करता हुन्ना मनहिलपूरपत्तन नगर में माया। उस संघ के म्रग्रेगी भीर लजान्ची शाह भामा, भारमल, खेतसी, शाह जगरूप, शाह डूंगर ग्रौर शाह मेघराज लोक में विश्रुत मेहता लखमसी (मेहता लोंकाशाह) की सच्चे धर्म के उपदेशक के रूप में प्रसिद्धि सुनकर उनके पास ग्राये। मेहता लखमसी ने उन्हें श्रागमों के श्राधार पर भागमिक गाथाओं के उल्लेखपूर्वक मुक्तिप्रदायी धर्म का उपदेश दिया। तीर्थाटन के लिये निकले हुए उन संघ मुख्यों को मुक्तिप्रदायी दयामूलक सच्चे धर्म का बोध हुया। उन्होंने लखमसी मेहता (लोंका मेहता) के पास सम्यक्त व ग्रहण कर उसे दृढ़ किया। शाह भामा भौर शाह भारमल ने ग्रहिसा, सत्य, भ्रचौर्य, ब्रह्मचर्य भौर ग्रपरिग्रह स्वरूप पंच महावतों की दीक्षा ग्रहरण करने का संकल्प किया । वे संघ मुख्य तीर्थयात्रा का विचार छोड़ मेहता लखमसी के पास शास्त्रों का ज्ञान अर्जन करने लगे।

उन्हीं दिनों सूरत का एक विशाल संघ अनहिलपुरपत्तन में आया। उसमें अम्ब, गज, उष्ट्र, शकट, पोठिये (प्रतिदिन आवश्यक जीवनोपयोगी सामग्री को ढोने वाले बैल, परिचारक, पाचक, रजक म्रादि संभवतः सभी मिला कर) चार लाख का साथ था। संघपति शाह जीवराज ने इस विशाल संघ का डेरा पाटन नगर के बाहर एक विशाल मैदान में डाला। संघवी शाह जीवराज ने संघ के सदस्यों के

(टिप्पर्गी पृष्ठ ७३२ से आगे)

रूपसी लखम साथे लई, गया ग्रानन्द विमल ने पास । दसमीकालक आदे दई, ग्रर्थ पाठ कहिय। केम धर्म को रे थापिये. बोले रूपसी पास...।।२०।।

त्रिपोलिया पर बैस ने, करे उपदेश ग्रपार। प्रथम वासी भाखी तिहां, सात सै घर श्रावक धार ॥२१॥

–एकपातरिया (पोतियाबन्ध) पट्टावली—हस्तलिखित ।

साथ सर्वप्रथम पंचासरा पार्श्वनाथ के दर्शन किये और तदनन्तर उन्होंने बड़े ही हर्षोल्लास के साथ पोशालघारी स्नाचार्यश्री स्नानन्दविमलसूरि को वन्दन नमन किया।

देवाधिदेव प्रभु पाश्वंनाथ ग्रीर गुरु ग्रानन्दिवमलसूरि को दन्दन नमन कर चुकने के पश्चात् संघपित जीवराज को लोंकागच्छ के कितपय श्रावक मिले। कुशल-क्षेम की पृच्छा कर लोंकागच्छ के श्रावकों ने संघपित श्री जीवराज से पूछा— "श्रापने यहां किस देव की पूजा की ग्रीर किस गुरु को वन्दन किया?" संघपित ने भगवान् पार्श्वनाथ की पूजा-ग्रची ग्रीर ग्रानन्दिवमलसूरि को वन्दन-नमन की बात कही। इस पर लोंकागच्छ के श्रावकों ने कहा— "संघवी जी! बड़े ग्राश्चर्य की बात है कि जिस महापुरुष को देखना था, उन्हें तो ग्रापने देखा ही नहीं। हमारे इस नगर में मेहता लखमसी सच्चे शुद्ध धर्म का उपदेश देते हैं, उनके उपदेश ग्राप ग्रवश्य सुनिये।"

संघपित जीवराज ने व्यग्नता भरी उत्कट ग्रिभिलाषा व्यक्त करते हुए कहा—"बन्धुवरों! मेहता लखमसी को तो मुक्ते अवश्य दिखाग्रो।" संघपित जीव-राज की प्रवल उत्कण्ठा देख लोंकागच्छीय श्रावक तत्काल उन्हें मेहता लखमसी के पास ले गये। ग्रागमिक ग्राधार पर मेहता लखमसी के उपदेश को सुनकर संघवी

एम करि धर्म परूपियो, बुका केई नरनार। ₹. एहवा अवसर में प्रकटऊ, दिल्ली संघ गुर्जर मकार। ग्रस्पियलपुर पाटसा विषे, निकल्या मारम सार ।।२३।।त०।। लखमसी साह ने त्यां मल्या, दयाधर्म सुणेह ॥२५॥ सांभली वयए। लखमसी तएगं, समकित सहु सुघ कीध । प्रथम भामोसा भारमल्ल, सुशाय लखमसी वैशा ।। २६।।त०।। संजम सु मन बाशियू, दयाधर्म प्रसिद्ध । सुध समकित दृढ़ त्यां थई, करता उत्तम काम । एहवा अवसर ने विषे, सूरत संघ तब भ्राय ॥२८॥त०॥. संघपति साथे सही, साह जीवराज ए नाम । चारलाख संघ साथ सूं, आव्यो पाटरा सहर ॥२६॥ संघपति बाहरे उतर्या, साथे मनुष्य अपहर ! देव गुरु ने पूजवा, गया भहर मभार ॥३०॥त०॥ प्रथम जात्रा तेणे करी, पंचासरियो पारसमाथ । भ्रानन्दविमलने बांदवा, चाल्या तिह मन उरलास ॥३१॥त०॥

—एकपातरिया (पोतिया बन्ध) गच्छ-पट्टावली (हस्तलिश्वित)

श्री जीवराज को ग्रिनिर्वचनीय ग्रानन्द की अनुभूति हुई। उन्होंने ग्रिहिसासूल-दमा-परक धर्म के सच्चे स्वरूप को समभकर मेहता लखमसी के समक्ष शुद्ध सम्यक्त व ग्रहण किया। ग्रिति विनम्न स्वर में उन्होंने मेहता लखमसी से कहा—"महात्मन्! मेरे अन्तर्मन में संसार से विरक्ति उत्पन्न हो गई है। मेरी ग्रान्तरिक इच्छा है कि मैं शीघ्रातिशीघ्र संयम ग्रहण कर लूं किन्तु इतने विशाल संघ को लेकर ग्राया हूं। यदि संघ को पूरी यात्रा कराये बिना बीच है। में छोड़ दूंगा तो लोग मन-मानी बातें घड़ कर मेरी ग्रकीर्ति फैलायेंगे। कोई कहेगा खर्चे से डर गया, कोई कहेगा—"मैं तो पहले ही कहता था कि यह महा मूंजी है, यह क्या संघ को ग्राखिर तक निवाहेगा।" इस भांति लोग मुभे ग्रनेक प्रकार से बुरा बता कर कोसेंगे। इस कारण मैं संघ की यात्रा पूर्ण करवाने के पश्चात् ग्रपने घर जा स्वजनों की ग्रनुमित प्राप्त कर पुनः यहां उपस्थित हो संयम ग्रहण करू गा।"

तदनन्तर संघ के पूर्व निश्चयानुसार यात्रा पूर्ण कर संघवी जीवराज संघ के साथ सूरत लौटे। वहां हरिपुरा के अपने आवास में पहुंच कर उन्होंने संघ को सप्रेम विदा दी।

संघ को विदा करने के पश्चात् जीवराजजी ने ग्रपने घर में जाकर स्त्री-पुत्र ग्रादि परिवार को एकत्रित कर उनसे कहा — "मैं ग्रब इस क्षराभंगुर ग्रसार संसार के बन्धनों को तोड़कर श्रमरा धर्म ग्रंगीकार करूंगा। मेरा यह दढ़ संकल्प है। मुभ्ने ग्रपने इस संकल्प से संसार की कोई शक्ति रंचमात्र भी विचलित नहीं कर

Ų,

१. देव गुरु ने बांद ने जी संघ ने, मांहे तब तांस ।
लोकागच्छ श्रावक मल्या, शाह जीवराज ने पास ।।३२।।त०।।
कोईक कोतक तुम्हें सांभलो, श्रिश्यलपुर ने मांहि ।
महतो लखमसी इहां बसे, सुद्ध घरम से धीर रे ।।३१।।त०।।
एहवा खेंनेन श्रावक तर्गा, सुरा ने साह जीवराज ।
बलतो श्रावक ने कहे ए पुरुष मुक्त ने देखाड़ ।
श्रावक लोंकागच्छ नो, लेई ने संघ ने साथ ।
लखमसी मेहता पासे गया, सीझ्या वंछित काज ।।३७।।
संघपति जीवराज ने, दया घरम सुरागय ।
एहवा वचन सांभली, हर्षित हुवो ग्रपार ।।३६।।त०।।
समिकत तां तेगो ग्रादर्थो, संजम लेहवा नो भाव ।
इहां जो दीक्षा हं लऊ, तो मोहे ठुउंगे लोग ।।३६।।त०।।

<sup>---</sup>एकपातरिया (पोतियाबन्ध) गच्छ पट्टावली--(हस्तलिखित) ।

सकती। इसलिये आप सब सहर्ष मुक्ते दीक्षित होने की अनुमति प्रदान कर दीजिये।"

इस प्रकार अपने परिवार की अनुज्ञा प्राप्त कर श्रेष्ठिवर जीवराजजी ने अपनी सात परिनयों और देवकुमारों के समान परम सुन्दर ब्राज्ञाकारी पांच पुत्रों के मोह को क्षण भर में ही एक ग्रोर फटक कर पाटण की ग्रोर प्रयाण किया। अनिहलपुर पत्तन में वे शाह रूपसी के पास पहुंचे। जीवराजजी ग्रीर रूपसी में परस्पर साले बहनोई का सम्बन्ध था। जीवराजजी बहनोई थे ग्रीर शाह रूपसी उनके साले। जीवराजजी ने ग्रपने साले रूपसी से कहा—"मैं आपकी बहिन ग्रीर श्रापके भानजों ग्रादि ग्रपने सब परिवार की ग्रनुज्ञा प्राप्त कर श्रमण धर्म में दीक्षित होने के उद्देश्य से यहां ग्राया हूं।" अपने बहनोई शाह जीवराजजी के दढ़ संकल्प को सुनकर शाह रूपसी ने उनसे कहा—"मैंने भी ग्रापके साथ ही दीक्षित होने का निश्चय कर लिया है।"

मेहता लखमसी के व्याख्यान का समय होने वाला है, यह विचार कर शाह जीवराजजी और शाह रूपसी तत्काल व्याख्यान स्थल पर पहुंचे। मेहता लख-मसी का व्याख्यान सुनने के लिये व्याख्यान स्थल पर विशाल जनसमूह एकत्रित था। शाह जीवराजजी और शाह रूपसी भी मेहता लखमसी के कान्तिकारी उपदेशों को सुनने के लिये व्याख्यानस्थल पर यथास्थान बैठ गये। मेहता लखमसी ने सर्वज्ञ-प्रणीत शास्त्रों के मूल सूत्रों की विशद व्याख्या करते हुए व्याख्यान प्रारम्भ किया । "जन्म, जरा, मृत्यु, रोग, शोक, अनिष्ट संयोग, इष्टिवियोग म्रादि अपार दारुण दुःखों से श्रोत-श्रोत संसार सागर में डूबते हुए प्राणियों को केवल सर्वज्ञ सर्व-दर्शी तीर्थंकर भगवान् द्वारा प्ररूपित "ब्रीहंसाँ, संयम, तप स्वरूप दया घर्म ही भवसागर से पार उतारने वाला है"—इस ब्राध्यात्मिक विषय पर मेहता लखमसी के मर्मस्पर्शी व्याख्यान को सुनकर (शाह जीवराजजी) शाह रूपसी, शाह भामा, शाह भारमल म्रादि ४५ मुमुक्षुम्रों ने वैराग्य के प्रगाढ़ रंग में रंगित हो पंच महावृत स्वरूप श्रमण धर्म की दीक्षा श्रंगीकार की । इत ४५ मुमुक्षु ब्रात्माओं ने विकम संवत् १५३१ की वैशाख शुक्ला एकादशी गुरुवार के दिन द्वितीय प्रहर में अनुराधा नक्षत्र का योग होने पर अष्टम शुभ मुहूर्त में श्रमण धर्म की दीक्षा ग्रहण की । इस प्रकार पांच समिति, तीन गुप्ति, नव बाड़ युक्त ब्रह्मचर्य, दशविध यतिधर्म, पांच संवर और ३६ गुर्गों से सुशोभित पांच महाव्रतधारी ४५ मुनि श्रठारह पापों, शस्य, मिथ्यात्व ग्रौर पांच प्रकार के ग्रास्रवों से विनिर्मुक्त हो विभिन्न क्षेत्रों के अनेक ग्रामों श्रौर नगरों में अप्रतिहत विहार कम से धर्म का उद्योत एवं धर्मतीर्थ का भ्रम्युदयोत्कर्ष करते हुए विचरण करने लगे। रूपसी को लोंकागच्छ के प्रथम पट्टघर स्राचार्य के पद पर स्रधिष्ठित किया गया। मुनिश्री भारमल स्रौर भुजराज (भोजराज वा भामाजी) को स्थविर पद पर ग्रधिष्ठित किया गया। भारमलजी के दो शिष्य हुए केशवजी स्रोर धनराजजी । लोंकागच्छ के पहले पट्टबर श्री रूपसीजी

के जसवन्त मुनि, खेमसी श्रौर तेजसी ये तीन शिष्य हुए । इस प्रकार लोंकागच्छ प्रकट हुग्रा श्रौर उसका विस्तार होने लगा ।°

लोंकाशाह के जीवन एव लोकागच्छ से सम्बन्धित एक पातरिया गच्छ की पट्टावली के पद्य इतिहासरुचि पाठकों एवं शोधार्थियों के हितार्थ यहां यथावत् प्रस्तुत किये जा रहे हैं:—

# एक पातिरया (पोतिया बन्ध) गच्छ की पट्टावली

श्रोम् नमः सिद्धाः । श्रथ पट्टावली लिख्यते । दोहा । सकलचन्द्र मुनिवर नमूं, वर्द्धमान श्री वीर । पूरण वंछित ते करे, सुन्दर गोयम धीर ।।१।।

₹. सम्बत् पन्द्रह नर सुजारा, बरस एकत्रीसी भली ए । मास वैसाख सुजाएा, मुकलपक्ष ऊजलो ए ॥२॥ दिन इम्यारस जांरा, गुरुवार नक्षत्र अनुराधा ए । पोहर बीजो तस, नाम मोहरत ग्रब्टमो ए ॥३॥ शुभ लगन शुभ वार, संजम मुनि ग्रादर्या ए। साह रूपसी ग्रादि दई, पस्तालीस जगाां ए ॥४॥ पंच महाब्रत सार, स्मिति गूपति पारताए। नव विध धार ब्रह्मचयं, जित धर्म दस विध ए ।।१।। टाले पाप ग्रठार, सत्य मिथ्यात ने एह । पंच हि ग्रास्नव छांड, संबर पंच ग्रादर्यो ए ॥६॥ गुए। सरब छत्रीसे उदारके, मुनि शोभता ए। गाम नगर परिवार, मूनिसर विचरता ए ॥७॥ करता धर्मोद्योत, तीरथ थाप्यो तिहां ए। स्थविर पदवी भारमल्ल, मुजराज (भामाजी) मुनि जाििए ।।८।। तेह तसा शिष्य दोय, केशव धनराजजी ए। पाट पहले काह रूपसी, ए लोकागच्छ सरदार ॥६॥ जुमन्धर जारिएये शिष्य तेहना, बलि तीन जसवन्त मुनि सेमसी ए । तीजा तेजसी धार, बन्दर खम्भात ना ए ॥१०॥ एतादिक विस्तार लोकागच्छ नीकल्यो ए । ......

---एकपातरिया (पोतियाबन्ध) गच्छ पट्टावली, अप्रकाशित ।

पूरववारी मुनि नमू, लिव्य अठावीस घार । श्री गौतम ग्रादे देई, चौदह सहसज अरागार ॥२॥ चन्दनबाला ग्रादि दइ, साध्वी सहस छत्तीस । सात सहस्र मुनिवर नम्, श्री गौतम घरशीश ।।३।। साघ्वी शत चउदे कही, केवलधर नर ईश । ते माहे मोटा नम्ं, श्री गौतम धर शीश ॥४॥ वांदि वीर जिरान्द ने, पूछे जिल ऋघिकार । तुम शासन केटला लगे, चालसी पंचम काल ।।४।। बलतां वीर जिएएन्द कहे, सुएए गौतम अधिकार । मुभ शासन ब्रारे पंचमे, सहस्र इक्कीस निरधार ॥६॥ . प्रथम पाट निज वीर नो, विप्र सुधर्मा स्वाम । ते पाटे प्रसामूं सदा, जम्बूदिक ग्रसागार ॥७॥ पाट तीसरे जािएये, प्रभव स्वामि जुग इन्द्र । सय्यंभव यशभद्रादिक्, भद्रबाहु चन्द्रगृप्त ॥६॥ देवभद्र स्थूलभद्र के, ग्रार्ज सुहस्त गिरन्त । वर्ष बे सौ पन्द्रह हुम्रा, स्थूलभद्र निर्ग्रन्थ ॥६॥ चउ शत चोपन वर्ष गये, निकल्यो दिगम्बर गच्छ । नव सौ वर्ष चोरासिये, देवड्ढि गुरु स्वच्छ ॥१०॥ पूरब ज्ञान विच्छेद गयो, द्रव्य सूत्र दरसात । इत्यादिक मुनिवर नम्, दोय सहस्र लक्षःचार ॥११॥ पाट श्री विरधमान ने, वे हजार ने चार । एक भव ग्रवतारी मुनि, ग्यारह सोल हजार ।।१२।। सुधर्मादिक दुप्रसह मुनि, यूं हजार बे चार । ई शासन वर्द्धमान नो, तेनो कहूं विचार ।।१३।। वर्ष गया नव से सही, विल चौरासी सार। द्रव्य सूत्र लखिया तिहां, पूरव ज्ञान विच्छेद ।।१४।। वरस बारह से पन्द्रह गया, वीरसेन ग्ररागार । <del>श्रनशन गिर वैभार में, दस सहस्र मुनि सार ।।१५।।</del> मास एक अरासरा हुओ, चिन्तव्यो सिख तिहि वार । संजम किम निरवाह से, पलसे साध्वाचार ।।१६।। एक शिष्य खंदक मुनि, कर्यों सुगाल विहार । मेहेला सुरसेन देश में, पाट चौतीसमो धार ॥१७॥ मेघदत्त मुनि गुरु कने, कियो संथारो सार । श्रभयदेवसूरि हवी, थाप्यो हिंसा धर्म श्रधिकार ॥१८॥

### दोहा । ढाल

कपूर होय स्रति उज्वलो रे ।।ए देशी।। सकल मनोरथ पूरवो रे, चौवीसमो जिनराज। तेह त्रा परसाद थी रे, गासू गच्छ पट्टावली स्राज।।

जिनेश्वर तू मारे सरताज ।।१।।

वीर जिएान्द ने पाटवी रे, सूधर्मा स्वामी घार। ते पाटे जम्बू नमुं रे, एम दोय हजार ने चार ।।२।।जिने० दोय सहस्र वरसे लगे रे, बैठो मध्यम काल। बार वरसी काल तिहां पड़्या रे, निकल्या दुष्टि ग्राचार ।।३।। जिने० एम करतां अनुक्रम सुंरे, सम्बत् पन्दरे इकतीस । चैत्र बुद्ध नवमीं जिने रे, प्रथम पहोर जगीश ।।४।। जिने० नक्षत्र विशाखा जारिएये रे, दूजो मुहुरत सीह । भस्मग्रह त्यां रे ऊतरो रे, प्रगट्यो धर्म ग्रबीह ॥५॥ जिने० पुण्यमया गुच्छ जासाये रे, ग्रसाहलपूर रे मांय । ग्रानन्द विमल तिहां बसे रे, पोसालधारी जती नाह ॥६॥ जिने० शिष्य तेहनो मुनि खेमसी रे, दसमी काल लिखन्त। घम्मो मंगल प्रथम सही रे, ग्रध्ययन प्रथम भग्नत ।।७।। जिने० एम करतां मूनिवर तिहां रे, खेमसी शिष्य अस्पगार । पुस्तक त्यां लिखिया सही रे, ग्रागम त्यां व्यवहार । लोंकागच्छ ते जाणिये रे, निकल्या नौ ग्रधिकार ।।८।। जिने० मारु मण्डल जासािये रे, शहर खरन्टियो तिहां। तेह नगर नो राजवी रे, योधावत नर नाह ।।६।। जिने० दूरजनसिंह ये जाििय रे, रतनसिंह का पूता सात लाख तेने घर में रे, इभ्य ना घर भरपूर ।।१०।। जिने० नगरी तो वररान श्रहेरे, जहां उवाइ मांय । राजगृही नगरी कही रे, श्रेग्गिक नामा राय ।।११।। जिने० एवी नगरी इहां सही रे, प्रत्यक्ष पंचमे काल। धन्ना सालभद्र सारखा रे, बसे छे तिहा घनपाल ।।१२।। जिने० रात दिवस जारा े नहीं रे, क्यां ऊगे क्यां ग्रस्त । जगत विलास तिहां करे रे, जिम कोसां थुलभद्र ।।१३।। जिने० खरतर गच्छ तिहां जाणिये रे, आचारजीया सोय । तेनां श्रावक त्यां छे घरा। रे, महता जीवराज लखमसी जोय ।।१४।। जिने० जीव अजीव जाए। सही रे, इत्यादिक नवतत्व। देसमुखी ते जाए।ये रे, कामदार ना सूत ।।१५।। जिने० सोलह से ग्राम तेहने घरे, दुरजनसिंह निरन्द। तेहना हाकम जाए।ये रे, महता जीवराज लखमिन्द ।।१६।। जिने० एहवा अवसर ने विखे रे, राजभव ए असुवसेस। तेम करने पांधी बेहू जए।। रे, आवे गुरजर देस।।१७।। जिने० कोई अन्याय ज नाख ने रे, कामदार ने ग्रहे सविसेस। घर सर्वे लूटि लियो रे, किया निर्धन एह जी।।१६।। जिने० बेहू जए।। बेसी तिहां रे, करे बन्धव विचार। आपए। जासां के दिसे रे, करवा वए।ज न्योपार ।।१६।। जिने० इत्यादिक सर्व जाए।ये रे, प्रथम ढाल ए विशेष। रिख रायचन्द जम्पे, जे इस्यो रे, केम होसे धर्म उद्योत जी।।२०।। जिने०

हां रे मारा गणेश पियारा जिन जी० ।।ढाल १।।

सुविध जिनेश्वर स्वामी, म्हं तो वांद् छं सिरनामी रे। म्हारा सुविध जिनेश्वर जनजी । ए देशी। लाख जोयरा जम्बू प्रमाणे, तेमां भरत क्षेत्र प्रधान रे। म्हारा सुगुरा सनेही सुर्गाज्यो ।।१।। बत्तीस सहस्र रे देसो, ते मे गूर्जर खण्ड विसेस रे ।।२।। म्हा० अरगहिलपुर एहवे नामे, तिहां बसे छे पुनिमया ठामे रे ।।३।। म्हा० श्रागन्दविमल एहवे नामे, वे तो पोसालधारी त्यां ही रे ॥४॥ म्हा० शिष्य साथ में बहुतेरा, ते तो सात सेह तीसनी जोडी रे ॥४॥ म्हा० हेमचन्द्र मुनिराया, सूत्र दसमीकालक लिखो छे रे ।।६।। म्हा० एहवा रे अवसर मांही, देस मारुमण्डल साही रे ।।७।। म्हा० करंटकपुरा एहवे नामे, जीवराज लखमसी त्याहीं रे ॥ व।। म्हा० राज नो भय एह अति मोटो, आपणे केम भरसां तनपेटो रे ।।६।। म्हा० एहवा भयना मारिया, ग्राव्या ग्रग्गहिलपुर वे हू भाई रे ॥१०॥ सेहर नी रचना देखी, ऊ तो मन में विचारे एहवो रे ।।११।। म्हा० सेहर भगो बहू मोटो, दीसे वराज व्यापारी ने सेठो रे ।।१२।। म्हा० फिरता बे हू बन्धव ग्रनुक्रमे, श्राव्या पूनिमया गच्छ नी पोसाले रे ।।१३।। शिथिलखातो तिहां देखी, बे हू बान्घव करे धर्म विवेकी रे ।।१४।। म्हा० शिष्य पासे त्यां जाई ते बे ह वन्दर्गा करे, सिर नमाई रे ।।१५।। म्हा० प्रक्ष्त पूछे वे हू भाई स्वामी सूय, लखो छो इहां ई रे ॥१६॥ म्हा० खेमसी मूनि प्रकासे, या तो दसमी कालक लिखां से रे ।।१७।। म्हा०

कियो ग्रध्ययन ज स्वामी, बोले धम्मो मंगल एह वे नामी रे ।।१८।। म्हा० जोऊं स्वामी एह गाथा, त्यां रे पुस्तक ले हाथ भ्राप्या रे ।।१६।। म्हा० गाथा वांची महते जीवराजे, ऊ तो ग्रट लखी ने ग्रापे रे ।।२०।। म्हा० शिष्य रे अक्षर दीठा जाय, ग्रानन्दविमल ने दीधा रे ।।२१।। म्हा० गुरु देखी रे अक्षर तेहना, गुरु पूछे ऐह ग्रक्षर केहना रे ॥२२॥ म्हा० वलता शिष्य एम बोले, नहीं कोई लखमसी तोले रे ।।२३।। म्हा० ईै ग्रक्षर लखमसी केरा, रहे मारुदेस मां तेह ना रे ।।२४।। म्हा० <mark>ग्राचारज कहे तुमे, इ</mark>हां श्रावक ने लाओ हम कने रे ।।२५।। म्हा० सिख जाय लखमसी पासे, तुम्हें गुरुजी बोलावे उल्हासे रे 11२६।। म्हा० बन्धव जाए बे हु गुरु पासे, वान्दे मन खुलासे रे ।।२७।। म्हा० गुरु देखी त्यां पूछे हरिकया, तुम्हां किहां बसो छो परदेसी रे ॥२८॥ महा० बन्धव बे हु एम बोले, अमे मारुमण्डल सोभे रे ॥२६॥ म्हा० खेरंटिया नामे छे एक शहर, भ्रमे बसां छां तिहां गेहेरे ।।३०।। म्हा० एक सूणी गुरु भासे, तुम पुस्तक लखो ग्रम पासे रे ॥३१॥ म्हा० पुस्तक लखवा दीघा त्यां आप ही हाथ में लीघा रे ।।३२॥ म्हा० सम्बत् पन्दरह एकत्रीसे, चैत्र मास नमीं बुद्ध दिवसे रे ।।३३।। म्हा० उगन्ते प्रहे प्रभाते, उत्तम मृहर्स विजयसिंह साथे रे ।।३४।। म्हा० नक्षत्र मृगा तेने जोगे, दसमीकालक लखो तेगी योगे रे ॥३४॥ म्हा० धम्मो मंगल एहवे नामे, ते तो लखे छे तेने ठामे रे ।।३६॥ म्हा० सूत्र नी वली बातां वांची, दोसे दयामार्ग एमां सांची रे ।।३७।। म्हा० अहिंसा धर्मज जो दीसे, दस विध जित इसे रे।।३८।। म्हा० एहवो रे मन में जाएी, महतो लखमसी एम बखाएी रे 11३६।। म्हा० रिख रायचन्द एम बोले, नहिं कोय लखमसी तोले रे ।।४०।। म्हा० बीजी ढाल एम भाखी, ऊ तो दयाधर्म छे साखी रे ॥४१॥ म्हा०

दूहा: श्री जिन पाय प्रशामी ने बोले, इम श्रव वैन । केम कर धर्म उद्योतसे, श्री लोकागच्छ एन ॥ १॥

सासननायक रूप रिख, जीव रिख प्रसिद्ध । तस्य पाय प्रगामी करी, तीजी ढाल करन्त ॥२॥

रे जीव ! मान न कीजिये ।। ए देशी राग मल्हार ।। तब त्यां लखमसी चिन्तवे, केम कर पुस्तक लखाय । इतो लखू छू एह ना, ते तो सर्व ले जाय ।। दयाधमें किम चालसे, केम तरवा नो उपाय ।।१।।त०

मन में एहवो चिन्तवी, पहुंता नगरमकार। एहवो कोई श्रीमन्त छे, दया धर्म चलाय ।।२॥ त० जोतां जोतां साह रूपसी अराहिल्लपूर ने मांय। नगर सेठ तिहां बसे, साह रूपसी सुजारण ।।३।। त० लखमसी जाई तेम ने मल्या, बोल्या देखी सेठ। किहां बसो छो तुम्हें इहां, कौन तुम्हारो धर्म ने ठाम ॥४॥ त० कुरा तुम्हारी साख छे, कुरा तुम्हारी जात। वलता लखमसी इम बोलिया, बीसा श्रीमाली ग्रमारी साख ॥५॥ त० जिराधरमी गच्छ खडतरा, महता ग्रमारी जात । मारुदेश ए मैं रहऊं, सहर खरन्टियावास ॥६॥ त० किरा कारज आविया इहां, कीय बेपार ने काम। वलता लखमसी एम वीनवे, भ्रमारे धर्म नो काम ॥७॥ त० धर्मकार्य किसो कहो, पूछे रूपसी एम । वलता लखमसी इस कहे, एह तो धर्म नूं काम ॥ 🕬 त० दयाघर्म जिन भाखियो, तो श्री जिन वर्द्धमान । ते घर्म सर्व उथापने, हिंस्या घर्म चलाय ॥६॥ त० एम सुरगी ने बूझ्या रूपसी, घार्यो समकित दृड्ढ । लखमसी एम त्यां बोलिया, पुस्तक ने द्रव्य बहु दिघ ॥१०॥ त० धर्म कारज पुस्तक तणूं, भाखे लखमसी एमं। मुभ पासे जो द्रव्य होवे, पुस्तक सर्व लखाय ।।११।। त० द्रव्य दीघो बहु रूपसी, करो तमे उत्तम काम। को तो बहु तुम साथे देऊं, ते तो लखवा ने काम ॥१२॥ त० द्रव्य लही महतो लखमसी, बेहठा लखवा काज । ये दसमीकालक ऋादे दई, सूत्र बत्तीसे उतार ।।१३।। त० सूत्र लखी स्नानन्द विमल ना, पाछा तेह ने दीच। श्राप लख्या मेहते लखमसी, सेठ रूपसी ने दीध ।।१४॥ त० रूपसी त्यां देखी करी, पूछे लखमसी ने एम। अबे कोई अधूरो जो हुवे, तो तम लखो भव जीव ।।१४।। त० हवे तो पाछे को नहीं, सूत्र बत्तीस छे एह। दयाधर्म एह माहे, उर दीसे छे मो लाह ॥१६॥ त० सुण ने सेठ तिहां रूपसी, पूछे लखमसी एम । सूत्र लखा मेहतो घणा, पण नहीं ग्रर्थ नी गम ।।१७।। त०

रूपसी लखम साथे लई, गया ग्राणन्द विमल ने पास ।
जाये एकान्ते पूछे तिहां, सूत्र ग्रथं सुणाव ।।१८।। त०
जाय एकान्त बैठा ति हूं, आणन्द विमल प्रसिद्ध ।
दसमी कालक ग्रादे दई, ग्रथं पाठ कहिय ।।१६।। त०
ग्रथं पाठ सुिंग-सुिंग ने तिहां, बे हुं करे विचार ।
केम धर्म को रे थापिये, बोले रूपसी पास ।।२०।। त०
त्रिपोलिया पर बेस ने, करे उपदेश ग्रपार ।
प्रथम वागी भाखी तिहां, सात सै घर श्रावक घार ।।२१।। त०
एम करि धर्म परूपियो, बूका केई नर नारि ।
एहवा ग्रवसर में प्रगटक दिल्ली संघ गुर्जर मकार ।।२२।। त०

ग्रिशियलपुर पाटण विषे, निकल्या मारग सार ।।२३।। त० तेह त्यां खजानची, (खजानथी) भामो ने भारमल्ल । सेतसी जगरूप जाणिये, डूंगर ने मेघराज ।।२४।। त० पहले दिल थकी ते नीसर्या, ग्राव्या ग्रिणयलपुर माहि । लखमिस साह ने त्यां मत्या, दया धर्म सुणेह ।।२४।। त० सांभली वयण लखमिस तणां, समिकत सह सुध कीध । प्रथम भामोसा भारमल्ल, सुणिय लखमिस वैगा ।।२६।। त० संजम सुं मन ग्रागियूं, दया धर्म प्रसिद्ध । सुध समिकत दृढ़ त्यां थई, करता उत्तम काम ।।२७।।

एहवा अवसर ने विषे, सूरत संघ तब आय ।।२६।। त० संघपित साथे सिंह, साह जीवराज ए नाम । चार लाख संघ साथ सूं, आव्यो पाटण सहर ।।२६।। त० संघपित बाहरे उतर्या, साथे मनुष्य अपार । देव गुरु ने पूजवा, गया शहर मकार ।।३०।। त० प्रथम जात्रा तेणे करी, पंचासिरयो पारसनाथ । आनन्द विमल ने बांदवा, चाल्या तिह मन उल्हास ।।३१।। त० देव गुरु ने बांदने जी, संघ ने मांहे तब तांस । लोकागच्छ श्रावक मल्या, साह जीवराज ने पास ।।३२।। त० लोकागच्छ श्रावक मल्या, साह जीवराज ने पास ।।३२।। त० लोकागच्छ ना श्रावका, संघपित ने पास । तें एगी गांव में केहने पूजिया, कुण बांद्या गुरुदेव ।।३३।। त० वली संघपित कहे, वो पूज्या पारसनाथ । आनन्द विमल ने वांदिया, सीझ्या मन वांछित काज ।।३४।। त०

7

कोईक कोतक तुम्हें सांभलो, ग्रस्गियलपुर ने मांहि । मेहतो लखमसी इहां बसे, सुद्ध धरम से घीर रे ।।३५।। त०

एहवा वचन श्रावक तराां, सुरा ने साह जीवराज । वलतो श्रावक ने कहे, ए पुरुष मुफ्त ने देखाड़ ॥३६॥ त०

श्रावक लोंकागच्छ नो, लेई ने संघ ने साथ । लखमसी मेहता पासे गया, सीझ्या वंछित काज ॥३७॥ त०

संघपति जीवराज ने, दया घरम सुरााय । एहवा वचन सांभली, हर्षित हुवो स्रपार ।।३८।। त०

समिकत तां तेणे झादयों, संजम लेहवा नो भाव। इहां जो दीक्षा हूं लऊं, तो मोहे ठुउगे लोग ॥३६॥

संघ जातरा सर्व करी, जाये श्रापरा गेह । आज्ञा मांगी कुटुम्ब नी, लेसूं संजम योग ॥४०॥ त०

संघजातरा करी घर्गी, भ्राव्या सूरत माहि । हरिपुरो त्यां घाग्गिये, साह जीवराज ना त्यां मोहोल ।।४१।। त०

शाह जीवराज म्राव्या तिहां, दी सर्व संघ ने सीख । स्त्री पुत्र ने एम कहे, लेस्यूं संजम भार ॥४२॥ त०

लाख बत्तीस सोवन तज्यो, श्रस्त्री सात सहि सुविशेष । पंच पुत्र ते जािएये, प्रत्यक्ष देवकुमार ॥४३॥ त०

ए इत्यादिक सर्व ऋद्ध ने, तजतां न लागी वार । श्राज्ञा मांगी सर्व नी, आव्या पाटरण मांहि ॥४४॥ त०

जीवराज सेठ रूपसी, मलिया एकठ त्यांह । रूपसी साह ना बहनोई हुवे, साह जीवराज घार ॥४४॥ त०

घर्म चर्चा त्यां बहू करे, मुक्त ने संजम नो भाव। ग्राजा माँगी सर्व नी, हूं आव्यो तम पास ॥४६॥ त०

एम कहे शाह रूपसी, हूं संजम सूं अब मन लाग। जणिये सैंतालीस जािएये, साह भामो ने भारमल्ल ॥४७॥ त०

तेर बखा**रा,** बंचिया, साह लखमसी जारा । सूत्र उपदेश तिहां सुराी, बूक्त्या जरा पस्तालीस ।।४८।। त०

ढालदेसी त्रीजी भगाी, मुनि रायचन्द सुजाण। दया धर्म कैसे ही चालसी, तेह ना करूं रे बखागा।।४१।। त०

### दूहा :

वाणी सुणी साह लखमसी, जणा पस्तालीस साथ। भामोसा आदे केई जणे, लीघो संजम भार ॥१॥ बात ग्रबे एक ए छ, प्रत्यक्ष पंचमे काल। श्री महावीर जिएान्द ना, पाट चौतीस मभार ॥२॥ ढाल धना श्री। शत्रुंजा ऊपर राजा भरत नी देसी।। नगरी बनिता नी राय, भरत नृप जािएये। भामो ने भारमल्ल के, संजम आदरे एह ।। मनवांछित सुखकार सफल फली मुक्त आसंडिये ॥१॥ सम्वत् पन्द्रा नर सुजाण, बरस एकत्रीसो भली ए । मास बैसाख सुजाण, सुकल पक्ष ऊजलो ए ११२॥ दिन इग्यारस जाण, गुरुवार नक्षत्र अनुराधा ए। पोहर बीजो तस, नाम मोहरत अष्टमो ए ।।३।। शुभ लगन शुभ वार संजम मुनि श्रादर्या ए। साह रूपसी ग्रादि दइ, पस्तालीस जरगा ए ।।४।। पंच महावत सार, सुमत गुपत पारता ए।। नव विध धार ब्रह्मचर्य, जित धर्म दस विध ए ॥४॥ टाले पाप ग्रठार, सल्य मिथ्यात ने एह । पंच हि आस्रव छांड, संवर पंच आदर्या ए ॥६॥ गुण सरव छत्रीसे उदारके, मुनि शोभता ए। गाम नगर परिवार, मुनिसर विचरता ए ।।७।। करता धर्मोद्योत, तीरथ थाप्यो तिहां ए। स्थविर पदवी भारमल्ल, भुजराज भामाजी मुनि जाणि ए ॥६॥ तेह तर्गा शिष्य दोय, केशव धनराजजी ए। पाट पहले शाह रूपसी, ए लोकागच्छ सरदार ॥६॥ जुगन्धर जारिएये शिष्य तेह ना, विल तीन जसवन्त मुनि खेमसी ए। तीजा तेजसी धार, बन्दर खम्भात ना ए ॥१०॥ ष्तादिक विस्तार लोकागच्छ नीकल्यो ए । मुनि धनराज जोगेन्द्र, मालव देशे गया ए ।।११।। शहर ब्रहारापुरी जाण, ग्रगरवाल बारिएया ए। सेठ मुहनचन्द्र पुत्र रामजी शाह छे ए ।।१२।। सम्वत् १५३६ में, तेहं ने बुभ्ख व्या ए । सूत्र दशाश्रुतखन्घजाण, अध्ययन ते पंचमे ए ।।१३।।

श्री मुनिवर धनराज, क सेठ रामजी ने बूभव्या ए। सम्वत् पनरा छत्तीस, मास फागण बुदी ए।।१४।। सप्तमी दिन परघान के, वार सोम जाि । प्रथम पहर उगन्ते, मुहूर्त तीसरो ए।।१४।। हरणी नक्षत्र योग २, संजय मुनि श्रादयों ए। लाख सोवन व तीन, पुत्र पचुं तज्या ए।।१६।। श्रम्ती बेसुकुमाल, श्रपछरा सारखी ए। तजी इत्यादिक रिद्ध, संजम मुनि श्रादयों ए।।१७।। सूत्र सिद्धान्त अनेक, गुरु पासे भणी ए। ले श्राज्ञा गुरु पास, जुया मुनि विचरतां ए।।१८।। श्रन्तां मुनिराय, मारुदेश श्राविया ए। कविराय चन्द सुजाण, तवन तेहनो करे ए।।१९।। हाल चौथी नी ए देशी, प्रथम मुनिए कहीए।।२०।।

#### दूहा

शिष्य मुनिवर धनराज ना, जेम गौतम जिनवीर।
ते इम लोंकागच्छ माही, छे श्री धनराज प्रसिद्ध ।।१।।
प्रथम पाट धनराजजी, तस्य शिष्य रामजी जारा।
पाट मुनि धनराज नो, ई बीजो अवधार ।।२।।
प्रथम गराधर ज्ञान के, क्रिया करी भरपूर।
पंच महाव्रत पालता, सुमत गुपत भरपूर ।।३।।
पंच सुमिति गुष्ति तिहुं, नव विध ब्रह्मचार।
इत्यादिक ब्रादे दइ, गुरा सत्तावीस सार ।।४।।
सकल गुरा करी शोभता, जेम धनो मेधकुमार।
तेरा संजम पाल्यो, तिस्यो ए मुनि पंचमे काल।।४।।

## देशी श्रास्याउरी तर्ज फाग ।।

अनुकमे मुनिवर विचरता, मारुदेश मक्कार रे। श्री एकपुर नामे नगर, मां फुल्यवाड़ी उद्यान रे।। अनुकमे मुनिवर विचरता ॥१॥ सम्वत् पनरे वरस जाणिये ब्रडतालीसो सत सार रे। चैत्र मास शक्ल पक्ष में, एकादशी दिन सार रे।। ब्र॰

इत्यादिक शुभ योग सूं, ग्राव्या मुनीन्द्र तिहि ठौर । हर दियो तहां, ये समोसरण ठायो रे ।।३।। अ० आवी समोसरए। तिहां कियो, सुिएयो नगर में नर नरीन्द । संघ मली ने जाय वांदवा, तहां सुणिऊ महता वर्द्धमान रे ।।४।। अ० तेह नगर नो राजवी, कूपावत जात राठोडो रे। उदयसिंह नृप जारिएये रे, महता श्री वर्द्धमानो रे ॥५॥ ग्र० तेणी समे बैठो गोख में, एकरण दिसे लोक बहु जावे रे। ती ई कस्यो कारएा इहां, कोई देव वांदण ने जावे रे ।।६।। स्र० पूछे तिहां राजा सही, महता वर्द्धमान पासे रे। इतना मनुष्य जावे किहां, ते एकण दिश नर नारियो रे ॥७॥ ग्र० महतो वर्द्धमान बोलियो, कोई दीसे छै उत्तम कामो रे। राज मुभः ने खबर तो को नहीं, जाऊं हूं तेह नी पासे रे ॥ ।। अ० राजा ने मुजरों करी, तिहां महतो वर्द्धमान जी सिघाया रे । भ्रधिक सेना ब्राडम्बर करी सेना चार प्रकार नी साथे रे ।।६।। श्र० ए हय गय रथ साथे लही, जिम जावे श्रेणिक राजा रे। वीर वांदरा ने जावे तिहां तिम महता वर्द्धमानो रे ॥१०॥ अ० फूलबाड़ी उद्यान में रिख रामजी त्यां दीख्या रे। ह्य थकी हेठा ऊतरी, पंच ग्रभिगम ने सांचवी बांद्या मुनिवर त्यांही रे ।।११।। अ०

मुनिवर परखदा जोई करी, उत्तराध्ययन उगणीसमों अध्यायो रे।
मृगापुत्र एहवे नामे सही, संभलाव्यो मुनि त्यां ही रे।।१२।। अ०
सांभली महतो वर्द्धमानजी, तेने जाण्यो अधिर संसारो रे।
गुरु ने वांदी बोले तिहां, सामी मुक्त ने संजम आदराओ रे।।१३।। अ०
गुरु ना चरण कमल नमी महतो गयो नगर मक्तारो रे।
राजेन्द्र ने जाय वोनवे, ए तो ऋषि रामजी मुनिरायो रे।।१४।। अ०
एहवा वचन नृप सांभली मन हुयो हर्ष अपारो रे।
राजेन्द्र वांदवा जाइये, ए मुनि मुक्ति दातारो रे।।१४।। अ०
जो कूणिक नृप जाणिये एम गया राजेन्द्र त्यां हो रे।
चार प्रकार सेन्या सजी, रिख रामजी बांदवा कामो रे।।१६।। अ०
एतादिक सर्व जाणिये, राय गया वंदण ने त्यां ही रे।
पंच अभिगमन सांचवी, जे महतो वर्द्धमानो रे।।१७।। अ०
गुरु ना चरण कमल नमी, संभलाव्यो मुनि ए उत्तराध्ययनो ए।
अध्ययन अठारमो जाणिये, संजित राय ऋषि नो रे।।१६।। अ०

गुरु उपदेश त्यां सांभली बार वृत श्रावक ना लीधा रे। राजेन्द्र नगर विथे गया, पोंहता ग्राप महल ठामो रे।।१६॥ श्र० ऋषि रायचन्द्र एम वीनवे, तीजी देशी असाउरी फागे रे। चौथी देशी भवी सांभलो, ग्रागल भाव रसालो रे।।२०॥ श्र०

#### दूहा

प्रथम देश मारू विषे, शहर सिरियारी माहे।
घर्म उद्योत तिहां कर्यों, महतो श्री वर्द्धमान ।।१।।
लोंकागच्छ जग प्रकट्यों, रिख रामजी गुरावन्त ।
घर्मोद्योत तिहां करें, देसी चौथी प्रसिद्ध ।।२।।
जिम नेमनाथ राजुल तजी, इम महतो वर्द्धमान ।
ग्रस्त्री आठ परणी हती, नवमी परणवा काम ।।३।।
लगन दियो छे सासरे, केसर दे सुकुमाल ।
ते नव दिन छे थाकता, परणवा महता काज ।।४।।
कोतक ग्रारे पंच जिस दीसे सालीकुमार ।
एक-एक दिन-दिन तजे, इम त्यागी तुरत काल ।।४।।
अधिक विस्तार छे तेहनो, चौथी ढाल मभार ।
मुनिरायचन्द जंपे इसो, केम लेसे संजम भार ।।६।।

ढाल चौथी देशी

तिहुं कह्यो अधिवृग्णाम चौथी देशी मांही छे ते सुणजो नर नारो ।।

ढाल चार।

देशी टीटोडी टिहुका करे ए देशी।

महतो श्री वर्द्धमानजी से, करके सासर वासो सुविचारी रे।

संजम सुमन भावऊ रे लाल ।।१।।

आभूषण बहु भात ना रे, कनक सुन्दर चूड़ा सार।

सूविचारी रे संजय ए श्रांकर्णी।

पाय भांभर बहु भांत ना रे, नप ने हार अनेक ।।सु० स० १।।

केसर बाई ने लेवा चालिया रे लाल, महतोश्री वर्धमान ।।सु० स० २।।

सासूजी काणे सुणी रे, श्रांच्या बात करण ने त्यांह।

घूंघटा ने श्रांघो करी रे लाल, ऊभी ज्यां महतो वर्द्धमान ।।सु० स० ३।।

कोग्ण कारण श्रांच्या तुम्हें रे, लाज नहीं एणे ठाम।

बोल्यां त्यां महतो वर्धमानजी रे लाल, श्रमे लेसूं संजम भार।।सु०स० ४।।

सासर वासो करवा भगा रे, ऋमे श्राव्या एणे ठाम । घगा जवाब कीघा तिहां रे लाल, तजियो सासरवास ।।सू०स०५।।

# लोंकाशाह के सम्बन्ध में दिगम्बराचार्य रत्नतन्दि के विचार

दिगम्बराचार्य रत्ननिन्द ने वि० सं० १६२५ की स्रपनी "भद्रबाहु चरित्र" नामक कृति में स्रपनी कल्पना के बल पर अति कटु ग्रालोचना के साथ स्रद्धंफालक स्रथवा यापनीय एवं क्वेताम्बर संघ की उत्पत्ति का विवरण प्रस्तुत करने के पश्चात् लोंकाशाह के वंश, जन्मस्थान, उनकी मान्यतास्रों एवं उनसे लुंकामत की उत्पत्ति पर अति संक्षेप में निम्नलिखित रूप में ग्रपना स्रभिमत प्रकट किया है:—

श्वेताशुकमतादेव, मतभेदाः शुभातिगाः।
श्रहंकृतिवशात्केचित्केचित्केचित्काचरगाश्रयात् ।११५६।।
स्वस्वाश्रयभिदा केचित्केचिद्दुष्कर्सपाकतः।
ततो बभूवुर्भूयांसो, मिथ्यामोहमलीमसात् ।११५६।।
मृते विक्रमभूपाले, सप्तविशतिसंयुते । ति उत्पर्पत्रण्य ।११५७।।
लुकामतमभूदेकं, लोपकं धर्मकर्मगाः ।
देशेऽत्र गौजरे स्याते, विद्वत्ताजितिनर्जरे ।।१५६।।
श्रग्हिल्लपत्तने रम्ये, प्राग्वाटकुलजोऽभवत् ।
लुकाभिधो महामानी, श्वेत।शुकमताश्रयी ।।१५६।।
दुष्टात्मा दुष्टभावेन, कुपितः पापमण्डितः ।
तीव्रमिथ्यात्वपाकेन, लुकामतमकल्पयत् ।।१६०।।

- १. तदातिवेलं भूपाद्यः, पूजिता मानिताक्व तेः । धृतं दिग्वाससां रूपमाचारः सितवाससाम् ।।१४३॥ गुरुणिक्षातिगं लिगं, नटवद् भण्डिमास्पदम् । ततो यापनसंघोऽभूत्तेषां कापथवतिनाम् ॥१४४॥
- भृतानि श्वेतवासांसि, तिह्नात्समजायत ।
   श्वेताम्बरमतं स्थातं, ततोऽर्द्धंफालकमतात् ।। १४।।
   मृते विक्रमभूपाले, षट्त्रिशदिषके शते ।
   ग्रेतेऽङ्वानामभूल्लोके, मतं श्वेताम्बराभिषम् ।। ११।।

— भद्रबाहुचरित्र, ग्रा० रत्तनन्दि, परिच्छेद ४

सुरेन्द्रार्चा जिनेन्द्रार्चा, तत्पूजादानमुत्तमम् । समुत्थाप्य स पापात्मा, प्रतीपो जिनसूत्रतः ।।१६१।। तन्मतेऽपि च भूयांसो, मतभेदा समाश्रिताः। कलिकालबलं प्राप्य, दुष्टाः कि कि न कुर्वतः ।।१६२।। बहुधा दुर्मतेरेवं, मोहान्धतमसावृतः । जिनोक्त मूलमार्गोऽसौ, निर्मलः समलीकृतः ।।१६३।।

अर्थात् – नटतुल्य हास्यास्पद अर्द्धफालक वेषधर यापनीय मत से श्वेताम्बर मत का प्रादुर्भाव हुआ। मिथ्यात्व—मोहनीय के मल से मिलन श्वेताम्बर मत से भी कुछ तो अहंकार, कुछ अपनी-अपनी पृथक्-पृथक् समाचारी, कितपय अपने-अपने हठपूर्ण मताग्रह और कितपय पूर्वोपाजित घोर दुष्कर्म के प्रभाव के कारण, अनेक प्रकार के विघटनकारी भेदप्रभेदपरक मत उत्पन्न हुए।

तदनन्तर वि० सं० १५२७ में घर्मकार्यों को विलुप्त कर देने वाला लुंकामत के नाम से एक मत प्रकट हुआ। विद्वस्ता के लिये विख्यात गुर्जर प्रदेश के अनिहल्लपुर पत्तन नामक सुन्दर नगर में श्वेताम्बर मतावलम्बी लुंका नामक एक महाभिमानी का प्राग्वाट (पोरवाल) वंश में जन्म हुआ। पापपुंज उस दुष्टात्मा लुंका ने तीव्र मिथ्यात्व के उदय से कोपाभिभूत हो दुष्टतापूर्ण भावना के साथ लुंकामत को जन्म दिया। देवों के राजा इन्द्र और जिनेश्वर भगवान् की अर्चा-पूजा और उत्तम दान की उत्थापना कर वह पापी जैन सूत्रों—जैनागमों का विरोधी बन गया। उस लुंका के लुंकामत में भी आगे चलकर अनेक प्रकार के मतभेव उत्पन्न हुए। कलिकाल के बल को पाकर दुष्ट लोग क्या-क्या अनर्थ नहीं कर बैठते।

इस प्रकार मोहजन्य प्रगाढ़ अज्ञानान्धकार से आच्छन दुर्बु द्धि वाले उन लोगों ने जिनेन्द्र प्रभु द्वारा प्रदर्शित जैनधर्म के निर्मल-विशुद्ध मूल मार्ग को मलिन-विकृत कर दिया।

इन उद्धरणों से यहां हमें यह बताना ग्रभिप्रेत नहीं कि ग्राचार्य जैसे महनीय महत्वपूर्ण पद पर अधिष्ठित विद्वान ग्रन्थकार द्वारा ग्रपने विरोधियों के विरुद्ध प्रयुक्त की गई भाषा इस बात का स्वतःसिद्ध ग्रकाट्य प्रमाण है कि विक्रम की सोलहवीं-सत्रहवीं शताब्दी में जैन संघ पारस्परिक कलह, वैमनस्य, दुर्भाव, मताग्रह भौर धार्मिक असहिष्गुता की कीड़ास्थली बन गया था। यहां तो केवल इतना ही बताना ग्रभिप्रेत है कि आचार्यश्री रत्ननिंद के ग्रभिमतानुसार लोंकाशाह का जन्म अनिहलपुरपत्तन के प्राग्वाट वंश में हुआ और लोंकाशाह ने लुंकामत को प्रचलित करते हुए मूर्तिपूजा और उत्तम दान का विरोध किया। लोंकाशाह ने सामायिक, प्रतिक्रमण पौषध ग्रादि का विरोध किया हो, इस प्रकार का कोई उल्लेख आ० श्री रत्ननिंद ने ग्रपनी उपरि नामांकित कृति में कहीं नहीं किया है।

जहां तक मूर्तिपूजा का प्रश्न है, लोंकाशाह के १३ प्रश्नों एवं ४८ बोलों आदि से सूर्य के प्रकाश के समान यह स्पष्टतः प्रकट होता है कि उन्होंने सर्वज्ञ-प्रशीत आगमों एवं स्रागमोत्तरकालीन नियुं क्ति, वृत्ति, भाष्य, चूर्शि स्रादि के समीचीनतया आलोडन विलोडन के ग्रनन्तर आगमिक उद्धरणों के प्रस्तुतिकरण के साथ मूर्तिपूजा को अनागमिक-प्रशास्त्रीय सिद्ध करते हुए मूर्तिपूजा का डट कर विरोध किया। किन्तु लोंकाशाह के ४८ बोलों एवं १३ प्रश्नों आदि में कहीं कोई एक भी ऐसा शब्द नहीं, जिससे कोई यह कहने का दुस्साहस कर सके कि लोंकाशाह ने सामा-यिक, प्रतिक्रमण, पौषध, दान ग्रादि सत्कार्यों का कभी कहीं नाममात्र के लिए भी विरोध किया हो। आचार्य रतनमन्दि ने उपर्युद्धृत क्लोक सं० १६१ में लिखा है कि लुका ने जिनेन्द्र प्रभु की ग्रची के साथ-साथ सुरेन्द्र-ग्रथीत् देवताओं के इन्द्रकी ग्रर्चिकाभी विरोध किया। जैनागमों में, जैन संस्कृति में इन्द्रकी पूजा के लिए तो कहीं कोई स्थान ही नहीं होने के कारएा लोंकाशाह ने सुरेन्द्रार्चा के सम्बन्ध में एक भी शब्द नहीं कहा है। इससे यह भी तथ्य प्रकाश में आता है कि विरोधियों का खण्डन करते समय पूर्वकालीन स्राचार्यों द्वारा भी केवल विरोध के नाम पर भ्राधारहीन बातों का भी उल्लेख कर दिया जाता था। लोंकाशाह के विरोध में लिखने वाले विद्वानों के द्वारा किये गये उल्लेखों में स्थान-स्थान पर इस प्रकार के तथ्यों की ग्रनदेखी दृष्टिगोचर होती है।

ं लोंकाशाह के जीवन के कतिपय विवादास्पद पहलुश्रों पर पर्याप्तरूपेण विशद प्रकाश डालने वाले दो प्राचीन पत्र ग्राज से लगभग पचपन-छप्पन वर्ष पूर्व लींबड़ी मोटा उपाश्रय सम्प्रदाय के मंगलजी स्वामी के शिष्य मुनिश्री कृष्णजी स्वामी को कच्छ में नानी पक्ष के यति गोरजी श्री सुन्दरजी के पास देखने को मिले । वे दो पत्र कल्पसूत्र की एक प्राचीन विक्रम की सत्रहवीं शताब्दी के प्रथम चर्गा की प्रति के प्रन्त में संलग्न थे। तपागच्छीय यति नायकविजय के शिष्य कांतिविजय द्वारा वे दो पत्र पाटएा नगर में सम्वत् १६३६ की बसन्त पंचमी के दिन लिखे गये थे। इस प्रकार का स्पष्ट उल्लेख उन दोनों पत्रों के अन्त में स्वयं लिपिकर्त्ता द्वारा किया गया था। यति श्री सुन्दरजी की श्रनुमित प्राप्त कर श्रीकृष्णाजी स्वामी ने उन दोनों पत्रों की प्रतिलिप तैयार कर ग्रपने पास रखली।

कालान्तर में उन दोनों पत्रों की प्रतिलिपि "जैन धर्म नो प्राचीन संक्षिप्त इतिहास" नामक ऐतिहासिक कृति के लेखक मुनिश्री मिणलालजी को श्रीकृष्णजी स्वामी ने प्रेषित की। उन दोनों पत्रों की प्रतिलिपि का उपयोग एवं अक्षरशः उल्लेख लीबडी संघवी उपाश्रय के पूज्य श्री मोहनलालजी स्वामी के शिष्य मुनिश्री मिंगलालजी महाराज ने अपनी उक्त ऐतिहासिक कृति में किया है।

लोंकाशाह के जीवन पर नवीन एवं महत्वपूर्ण प्रकाश डालने वाले उन दो प्राचीन पत्रों की प्रतिलिपि इस प्रकार है :—

## "प्रथ लोंकाशाह नुं जीवन

ग्रा महात्मा नो जन्म ग्ररहटवाड़ा ना श्रोसवाल गृहस्थ चोधरी ग्रटकना शेठ हेमाभाई नी पवित्र पतित्रतपरायेगा भार्या गंगाबाई की कुक्षि थी सम्वत् चौद-व्यासी (वि० सं० १४७२ होना चाहिए) ना कार्तिकशुदी पूनमें ने दिवसे थयो हतो। धने पंदरमें वर्षे सम्वत् १४६७ (सं० १४८७ होना चाहिये) ना माघ मास मां यौवन प्राप्त थये माता पिताए शीरोही शहेरना शाह अधिवजी नी पुत्री बाई सुदर्शना साथे तेमनो विवाह कर्यो हतो। तेमने एक पुत्र पूनमचन्द नामे थयो हतो। लोंकाशाह नी वर्ते सुंक नीतिवाली हती। व्यसन रहित हता। माता पिता नी आजा गमे तेवी काठिन्य होय तो परा तत्काल उठावता हता । वैराग्यवाला पुस्तको वांचता हता । दररोज तेथ्रो समाधि मां ध्यान घरता हता । धार्मिक कार्यो करवा मां उत्साह धरावता हता । परण्यां पछी पए। घर्गी वखत एकान्त मां विचारता के हे जीव ! संसारना पदार्थी स्थिर नथी। क्षरा क्षरा मां ग्रनेक रूपे फर्या करे छे। पर्यायो बदलाया करे छे। अरे चैतन्य! तारा देखतां आ संसारे पशु पक्षी आने मनुष्यो वगैरे ना फेरफार पामतो वारंवार जोवामां आवे छे। आ मां तारू कोएा छे, त् कोनो छे, ग्रने तारी साथे शुं ग्रावशे तेनो स्वयमेव थी विचार कर। विषय कषाय नी ज्वाला मां वलता ग्रात्मा ने बचाववा माटे एक वीतरागप्रसीत धर्मज छे। लोंका-शाह नी बुद्धि घरगी निर्मली हती। तेमना ग्रक्षरी घरगांज सुन्दर हता। पोताना वतन मां थी अमदाबाद मां आवी नाराावटी नो घंघो करता हता। तेमां एक दिवस महंमदशाह बादशाह थी ग्रोलखाए। थतां महंमदशाहे जाण्युं के ग्रा लोंकाशाह तो पक्षपात रहित छे। तेथी तेने पाटए। ना तेजेरीदारनी जग्याए निमवा लायक घारी नीमी दीघा। बादशाह पोताना मित्र तरीके गराता हता। जेथी तेने पाछा संवत् पन्नर एक मां ग्रमदाबाद मां तेज्रीदार नी जग्या उपर पाटए। थी बोलावी लीघा। राज दरबार मां तेनुं घणुं मान हतुं। दरम्यान पंदर सें ने सात नी साल मां जे वखते महमद शाहे डरी ने दीव बंदर नासी जवानु नक्की कर्युं ते बात तेमना दीकरा जमालखां नां जारावा मां आवतां भेर अपावी पोताना बाप ने मारी नखाव्यो अने पोतानुं नाम बदली कुतुबदीन शाह नाम थी तस्त ऊपर बेठो । आ अनर्थ जांगी लोंकाशाह ने विशेष वैराग्य बध्यो । आ संसार मां शरीरादि संयोग सर्वे क्षणिक छे। पण देखवा मां जाहिर दृष्टि थी सुन्दर लागे छे। परन्तु ग्रन्तर मां ग्रत्यंत दुःखदायक छे। पुत्र, पुत्री के कलत्र उपर मोह राखवी ए केवल ग्रज्ञान छे। स्रावा विचारो करी पोताना संबंधी वर्ग नी स्रनुमित मेलवी पाटण स्रावी संवत् पदर नव नां श्रावण शुदि ग्रगीयारस ने शुक्रवारे शुभ योग शुभ नक्षत्र मां प्रथम प्रहरे द्वितीय चौघड़ीये यतिश्रीजी सुमतिविजयजी महाराज नी पासे यतिपणां नी दीक्षा स्वीकारी अने गुरु महाराजे श्री लक्ष्मीविजयजी नाम आप्यु पण जगतवासी लोको तेमने लोकाशाह ना नाम थी बोलावता हता। ए समय मा यति वर्म नी प्रनालीका मर्यादा शास्त्रोक्त विरुद्धपणे प्रवर्तती हती । श्री सुमति विजय यतिजी ना वखत मां

ठेर ठेर श्रीपुज्यो छड़ी, चामर, छत्र साथे पालखी म्यानादि वाहनो मां बेसी मोज-मजा माराता हता। श्रावक ना घरे घर पगला करावता हता, नवांगी पूजा पण करावता हता ग्रने पैसा पण लेता हता। राजां महाराजाश्रो ने ज्योतिष, वैदक, मंत्रादि करी आपी रंजन करी छड़ी छत्रादि लेता हता। राजकचेरी मां बेसता परा हता वली पैसा आपे ते लइ लेता हता। पोताना नामना उपाश्रय बंधावी कलम तोड़ी माही रहता हता। लोंकाशाह यतिजी थयां पछी सिद्धान्त नुं अवलोकन करवा लाग्या । तेमने सूत्रज्ञान घरणुं विशाल थयुं । तेमनी निर्मेल मेति श्री वीर परमात्मा नी वाणी नां पदिव स्राणय ने पामी गई। पोता नां ज्ञान चक्षु उघड्या, श्री वीर भाषित ग्रणगार धर्म अने आ समय ना यतिवर्ग नी प्रवृत्तिए बने वच्चे जमीन श्रासमान जेटलू अन्तर जणायुं। यति लोको उत्सूत्र नी प्ररूपणां करता हता वली दिगम्बर ने श्वेताम्बर आ बंने नी मूर्ति मां तफावत अने प्रभुना नामे थतो स्रारम्भ स्राखो जैनसमाज नो गतिप्रवाह उलटी दिशा मां वहेतो जोई तेमनुं म्रंत:करण जगत नां जीवो उपर दयात्मक भाव थी जोवा लाग्युं। तेमनां हृदय मां प्रबल प्रेरणा थई। तेथी लोंकाशाह नीडरपणे जाहेर मां उपरेश ग्रापवा लाग्या। सत्य मां खास भाविक रीते रहेला अद्भुत् आकर्षण शक्ति ना प्रभाव थी तेमना भक्तो नीं संख्या प्रतिदिन बधवा लागी। सिद्धपूर पाटण वगैरे मां विचरी लाखों जीवों नो उद्धार कर्यो । एक वखत संवत् पन्नर एकतीस मां केटलाएक यतियो सहित श्री ग्रमदाबाद भवेरीवाड़ मां चातुरमास रह्या। तेमना सदुपदेश नी ग्रसर थों केटला एक यतिपणुं मुकी ने जैन शास्त्रानुसार ऋगागार पर्गां नी तत्परता बतावी । ते थी लोकाशाहजी परा पुनः चारित्र धाररा करी ग्रणगार ने गृहस्थ नां बंने धर्मो समकाववा लाग्या । इति लखीतं तप गच्छ ना यति नायकविजय ना शिष्य कांतिविजय। पाटण नगरे संवत् १६३६ नी वसंत पंचमी ए। ऐम लखेलुं हतं ते प्रमाणे उतारो कर्यो छे। ""

लोंकाशाह ने श्रमण धर्म की दीक्षा ग्रहण की थी और वेही लोंकागच्छ ग्रपर नाम "जिनमती" गच्छ के प्रथम आचार्य थे, इस सम्बन्ध में प्राचीन तथा ग्रवीचीन पट्टावितयों एवं पत्रों में जो कितपय उल्लेख जैन वांग्मय के श्रालोडन से प्रकाश में आये हैं, वे इस प्रकार हैं :--

१. समत पनरे ने अड़तांस (ग्रड़तीस) री साल मीगसर सुद पांचम ने दिने ग्रमदाबाद वाला लुकाजी दफतरी पीएा दीष्या लीधी। पांच चेला लूँकाजी ने हुवा। लुका नाम थपीया।

जैन धर्म नो प्राचीन संक्षिप्त इतिंहास अने प्रमु बीर पट्टावली (लेखक मुनि श्री मिस्तालजी महाराज) पृष्ठ १६१, १६२।

२. .....संघ १५२ सा माटा पाटरा मां म्राच्या, वर्षारथे नील फुल उगी, सम्वत् १४२८ (१४२८ होना चाहिये) मां पाटगा मां देरा देख स्थान जोई रीह्या त ए दीवसनी गमे नहीं तरा लुंको लह्यो सिद्धान्त ३२ लखी बेची और पूर्णा करे छे ते पासे १५२ संधवी जैने ३२ सूत्र सामल्या, तरे संधवी १५२ ने पुछु के हे लका लह्या ! भगवन्त ने १ लाख ५६ हजार श्रावक थया, तेमां मोटा १२ व्रतधारी १० ते एकावतारी, तेनु सूत्र रचुं तेणे केणे, संघन काढो, देरुन कराच्यु, प्रतिमा न पूजी । तेनो पाठ उपासकदशांग मां केम नाव्यो । ते प्रतिमा तो जुठी माटे, ग्रमारा पैसा संघ काढा ना खराब कर्या, गाडां ना पैडा हेठे अनेक जीव मरा माटे, श्राजीवक मत हो घीगस्तु । संसार ने, द्रव्य, छ्या, छोकरा.....पड़तां मुकी ने १५२ साध् थया। पुस्तक लका लया कने थी नै नके (लुके) दीक्षा लीघी। १५३ ठाणुं वीहार करी वन जई रीह्या । ग्रने पनवणाए महापनवणा ऐ, महापनवणा मां पाठ मां कहं छे जे भगवंत ने इन्द्रे वीनती कीधी। श्रंत शमे हे प्रभ भरमग्रह बेशे छे, जो बे घड़ी आउंखो बधारो तो तमारी द्रष्टी ने जोगे दो हजार नी दो घड़ी मा उतरी जासे, प्रभु के, ए ग्रर्थ न समर्थ, तीर्थंकर बल न फोरवे। ज्ञरा, प्रभुपाछो जीव–दया मूल धर्म कयांथी दीपसे । तरे प्रभुए कह्यां –जे जीवा रूपादी जीव भवीस्सई, त्यांथी जीवदया मूल धर्म दीपसे । पछे लुके ३ दिन अगसरा करी चवा ! मध्ये रात्रे देव आकाशे आवी १५२ साधु ने सूरी मन्त्र दीघो। ते साधुए सवारे कागले उतार्यो । कह्यं — जे हं लुको ऋषि देवलोके गयो छू । स्नालोको गच्छ सत्य छे।

हवे त्याथी लोंकागच्छ नी पेढ़ी सं० १४२८ (?) थी लखाएगी

१. महधर पट्टावली, पट्टावली प्रबन्ध संग्रह, पृष्ठं २४४-४६, प्रकाशक—जैन इतिहास निर्माण समिति, जयपुर । सन् १६६०

- १. ऋ० लकाजी, पाटएा ना रेवासी, जात बीसा उशवाल, गोत्रे लकड़, दीक्षा मास ३ नी सर्वे स्रायु वर्षे ५७ ।.....। १
- ३. "ग्राठ कोटि दिरयापुरी जैन सम्प्रदाय वृक्ष" में श्रमण भगवान् महावीर के प्रथम पट्टघर सुधर्मास्वामी के पाटानुपाट २७ वें पट्टघर देवद्धिगणि क्षमाश्रमणा भौर उनके उत्तरवर्ती पट्टघर श्राचार्यों का क्रमणः उल्लेख करते हुए बताया गया है .िक भ० महावीर के ४=वें पट्टघर श्री सुमित श्राचार्य हुए। इसके पण्चात् लोका-शाह के सम्बन्घ में महत्वपूर्ण विवरण प्रस्तुत करते हुए लिखा है:—

"४६वें (पट्टघर) श्री लोंकाशाह ग्राचार्य सम्वत् विक्रमीय १५३१ मां भस्मग्रह उतर्यो । विक्रम संवत् १५३१ मां साधु धर्म चलाव्यो । (लोंकागच्छ प्रारम्भ)

ग्ररटवाड़ा ग्राम मां विश्वक् ग्रोसवाल-पिता हेमचन्द्र, माता गंगा बाई। तेमसो ४४ जणां ने साधुमार्ग दीक्षा ग्रपावी। केटलाक कहे छे के लोंकाशाहे सम्वत् १४०६ मां पाटसा मां सुमितिविजय पासे दीक्षा लीधी ग्रने लक्ष्मीविजय नाम घारसा करी ४४ जणां ने दीक्षा ग्रहण करावी श्रने केटलाक कहे छे के दीक्षा ग्रहण करी नथी, ग्रने संसार मां रही ने ४४ जसां ने दीक्षा ग्रपावी।

> ५० (वें ब्राचार्य) श्री भाणजी स्वामी वि० सं० १५३१ ५१ श्री भीदाजी स्वामी ,, ,, १५४०

४. "दरियापुरी सम्प्रदाय

४८. श्री सुमति ग्राचार्य ४६. श्री लोंकाशाह ग्राचार्य

वि० सं० १५३१ मां भस्मग्रह उतर्यो । वि० सं० १५३१ मां साधु मार्ग लोकागच्छ प्रारम्भ ।

अरटवाड़ा ग्राम मां वणिक् ग्रोसवाल पिता हेमचन्द्र, माता गंगाबाई। तेमगो ४५ जणाह साधुमार्ग दीक्षा ग्रपावी।

केटलाक कहे छे के लोंकाशाहए सं० १५०० मां पाटण मां सुमित विजय पासे दीक्षा लीधी ने लक्ष्मीविजय नाम धारण करी ४५ जणा ने दीक्षा ग्रहण

लोंकागच्छीय पट्टावली (सं० १४२= से १६=२ तक की) देखिये—पट्टावली प्रवन्ध संग्रह,
 पृष्ठ १०२-३।

करावी । अने केटलाक कहे छे के दीक्षा ग्रहण करी नथी अने संसार मां रही ने ४५ जणां ने दीक्षा आपावी । १

## श्री सुधर्मा स्वामी नी पाटानुपाटे

४६. (वां) पट्टघर लोकाचार्य (लक्ष्मीविजयजी) जन्म सं० १४७२ ना कार्तिक सुद १५, दीक्षा सं० १५०६ ना श्रावण सुद ११। स्वर्गवास ६६ वर्ष नी ऊंमरे ईस्वी सन् १४६५ वि० सं० १५४१ मां।

श्री सुघर्मा स्वामी नी पाटानुपाटे ४६वें पट्टघर लोकाचार्य—(लक्ष्मी-विजयजी—लोकचन्द्रजी स्वामी) मूल सुधर्मा गच्छ मांथी लोकागच्छ नी स्थापना वीर नि० सं० २००१, वि० सं० १५३१ मां करी।

लोकागच्छ की प्राचीन अथवा अर्वाचीन पट्टाविलयों के उपर्यु लिलखित उल्लेखों के अतिरिक्त लोकागच्छ के न केवल प्रतिपक्षी ही अपितु कट्टर विरोधी एवं मूर्तिपूजा के प्रबल समर्थंक एक गच्छ की पट्टावली में भी लोकाशाह के दीक्षित होने के उल्लेख के साथ-साथ इस बात का भी स्पष्ट उल्लेख है कि लोकाशाह के द्वारा जिस धर्मकान्ति का सूत्रपात किया गया उस धर्मकान्ति के प्रचण्ड वेग से शिथिलाचार का घटाटोप स्वल्प समय में ही किस प्रकार छिन्न-भिन्न हो उठा। उस उल्लेख के आवश्यक अशों की प्रतिलिपि यहां प्रक्षरशः प्रस्तुत की जा रही है:—

श्री विनयचन्द ज्ञान भण्डार, जयपुर के हस्तलिखित पत्रों में कम संख्या ४०० पट्टावली, लोंकामत उत्पत्ति, (दीक्षा सूत्र पठन के वृत्तान्त सहित) पत्र १४ फोटोकापी २६ की प्रतिलिपि।

नोट: इसमें पत्र संख्या १५ के दूसरी तरफ की पत्र की फोटोप्रति नहीं है। पत्र संख्या १३, १४ भीर १५ को यहां उद्धृत कर रहे हैं—

.....सम्बत् १५०३ श्री मुनि सूरि स्वर्ग पहुंता, बावनवें पट्टे श्री रत्नकेखर सूरि थया ।

सम्बत् १५३३ लूंका थया । लूंकागच्छ उत्पत्ति लिख्यते ।

सम्बत् १५०८ वर्षे ग्रहमदाबाद नगरे लूंको लहइं भंडार लखतो हतो। इम करतां पांच ग्रथवा सात मांड्यो। तेह थकी माहात्माइं दुहस्यूं। तिहा थिकी

- दरियापुरी सम्प्रदाय की इस पट्टाबली की प्रति ग्राचार्यश्री विनयचन्द्र ज्ञान भण्डार,
   लाल अवन, जयपुर में है।
- २. गुंजराती लोंकागच्छ की इस पट्टावली की प्रतिलिपि ग्राचार्यश्री विनयचन्द्र ज्ञान भण्डार, लाल भवन, जयपुर में रिजस्टर सं० ४, कापी सं० ३, क्रम सं० १ के पृष्ठ द से २० पर उपलब्ध है।

महात्मा नुं नन्दक हुवो । तेणे महात्मा नां श्रपवाद बोलव्या मांडिया । तेह ने लखमसी शिष्य मत्युं। ते लखमसी मिथ्यात्वी। महात्मा कन्हुं ने भणुं। पछे कही मुंह ने सिद्धान्त भए। वुं। महात्मा इंन भए। वियुं। तिहाँ थकी रीसाणी लुंका लेह नुं शिष्य थयु । तीणे पछे प्रतिमा प्रसाद उथाप्या । वासक्षेप उथाप्या । गुंहली उथापी। पिस्तालीस सूत्र मध्ये ब्रहाबीस राख्या। जिन प्रतिमा ना सूत्र पूजा उप-गरस उथाप्या । नियुक्ति उथापी । चूर्ग टीका श्री भद्रबाहु स्वामीई टीका चूर्स कीधा ते उथाप्या । चौरासी पयन्नो उथाप्या । ते लखमसी ना प्रतिबोध कीधी । सम्बत् १५३० वर्षे भिक्षाचर हवो । न महात्मा मांही न महासती मांही न श्रावक मांही न श्राविका मांही। एतला कारण भएती संघ बाह्य कहिवराइं। हिव जिन प्रतिमा जथावीवानी काजी तेरा लूके तेहवी बोल लीघुँ। किहा पूजा नथी कही। लोक कन्हें पूछें। हिंसाइं धर्म के दयाई धर्म। बायडा लोक ने उत्तर ऊपजे नहीं। सहू कहें दयाइं धर्म । तुं जोउन दयाइं धर्म नुं देवपूजा करता केवडी हिसा उपजे छेइं ते तुमें काइ करो। एहवुं कही लोक ने मिथ्यात्वी पाडिवा लागा। इम अनेक लोक संसा मां पाडी श्रावक ने संशय पाडी जिन प्रतिमा उथापी। चार निक्षेपा उथाप्या । पहलो नाम निखेपो १ । बीजो थापना निखेपो २ । तीजो द्रव्य निखेपो ते जिनद्रव्य थांसे ते उथाप्या ३। चौथो भाव निखेपो ४। एवं उथाप्या । गुजरात मारुआड दल्ली प्रवर्ती श्री रत्नशेखरसूरि ने पाटे श्री लक्ष्मीसागर सूरि थया । ५३ । श्री सुमति साधु सूरि थया ४४। ४५ तत्पट्टेश्री हेमविमलसूरि युग प्रधान । गौतम सरखा । ४६ तत्पट्टे श्री आणंदविमलसूरि सम्वत् १४७० वर्षे सूरिपदं। प्रथम शथलाचारी पाटन मध्ये सर्वगच्छ शथलाचारी वीयावट्ट आजीविका करे। पाटन मध्ये पंच गच्छ ग्राचार्य ते समें श्रावकें विनती करी गच्छ त्याग्यो (वोसराव्यो) किया उद्घार करो । ते समये लूको श्रावक अरटवाडा नो ते स्रानन्दविमलसूरि पासे ग्रठावीस सुत्र भण्यो । पछुँ पोतानी मेलँ दीक्षा लीधी । सर्वदेशे लुका-**गच्छ प्रवर्ताच्यो ।** जिन विम्ब जल पृथ्वी मय भंडायी । सर्व ढुंढक थयो । तिवारे पाटगा ने श्रावकें ग्राणन्दविमलसूरियें किया उद्धार की थो । उपाध्याय श्री विद्यासागर पंडित श्री पति पंडित गरापिति पंच संगाते किया उद्धार । गुरुभाई ने बीयावट नव कुल दीघा । बीजा कुल पुनिमया खरतरा सरवे जांच्यां तेहने दीघां । बीजा सर्व जलमध्ये बोल्यां। क्रिया उद्धार करी ज्ञानसागर उपाध्यायें संघाते एवं ठाणुं ग्यारह संघातें विहार कीघो । आबुयें अर्बुदाभवानीयें श्रट्टम करी, माता नो वर लेइ हेठे उतर्या। श्रावके ग्राचार्य पद ग्रोच्छव कीघो। मार्गे जातां भीलडी ने रूपें माता मली तुष्टमान थई । वासक्षेप मन्त्री दीघो । श्रावक ने मार्थे घालीस । तेतला ताह रा श्रावक थास्यें। वीस्तार वृड जिम विस्तरस्यें। आगे जातां सामी मलस्यें। ते पदमकनाडी देस्यें। ते ग्रोघा मध्ये राखयो। ते थकी भाडे रोग भूत-प्रेत वींतर सर्व जांस्यें । माता स्रलोप थई । पछं मरुधर मध्यें जोधपुर किशनगढ़ सर्व देसें ग्रोच्छव कीधो । जिन थापना निखेपा चार मनाव्या । **पछें ग्रागरा मध्ये श्रावक** ३६०० सें घर लुंका कोधा। ई ग्वारसें देहरा जिन प्रतिमा भुव मध्ये भंडारी छें।

हलाबोल ढूँढक थयो । पछे श्री पूज्य ग्रागरें गया । छट्ट ग्रटुम पारणें । एक बडेरो श्रावक लुंके दीक्षा लीघी, हानऋख्य, वानऋख्य ३०० ठाणा संघो रहे छूँ। ते वडेरा श्रावक ने उसरियें उतर्या। श्री पूज्य छठ ने पारणें तेह ने घरें राख डोसीई बोहराबी छास मध्ये भेली करी पारगो कीघुं। बहुए सात लाडूग्रा ग्राप्या, न लीघा।पछे रात्रे डोसीइं काकडा करी कानमध्ये तीन वार खेप्यां। तो ही न चल्या। प्रभाते सात दीकरां ने तेडी कहे गौतम सुधर्मा स्वामी आव्या छें। सर्व वात कही, देसना सांभली प्रतिबोध पाम्यां। सर्व लोकें श्री पूज्य जी नों ग्रोच्छव की घो। सर्व जिन प्रतिमा चार निखेषा मनाव्या। ग्रानऋरूय वानऋरूय तीन सें ने चेला श्री पूज्ये कीयां। कई श्रावकें दीक्षा लीघी। सात सौ साधु समवाय करी भव्य जीव ने प्रति-बोध देइ सब देशें जिन मनावीं चौमासूं मेडते रही ठामो ठाम साध् मोकला आदेशें-पछें श्री पूज्य विहार करता देस प्रतिबोधता त्रम्बावतीनगरी पधार्यो । तिहां खरतर-गच्छें श्री पूज्य नीं महिमा देखी रगतियो मुक्यु। दिन प्रतें साधु मरए। पामें। ठाणुं डेड सौ मरण पाम्या । श्री पूज्य उपद्रव्य देखी स्रर्द्धा भवानीये पाछा स्राव्या । मातायें कह्यं मरण नहीं साधु पामें । रगितयो तो मुक्त थी मनें नहीं थाय । जास्रो घान धार मध्ये तिहां तुमनें सुख थास्यें। दिन प्रत्यें रंगतियो आवें। लोही शरीर ना सोसी लें । साधु मांहु थाय । दुख पामें । मरे कोई नहीं । इम करता घानघार मध्ये श्रावे । हवें ते समयं उज्जैन नो वाििशयों मार्गकशा नव हजार रुपया लेई शत्रुजेय श्री पूज्यजी ने वांदवा आवे छै। वे ब्राह्मण संघाते। धाणघार मध्ये आव्यो। कोलियें माराकशा ने मांर्यों। शत्रुंजा ने थान्ये। वेंतर बत्तीसनीय काय मां वडेरो इन्द्र थयो । ब्राह्मरा ने कहें नव हजार रुपीया छै । ते मध्य थी पांच हजार शत्रुंजय मूकजो । पांच से पांच से तुम्हें लेज्यो । त्रगा हजार रुपया माहरा गुर श्री पूज्यजी ने उच्छव मां खरचयो । श्रावक ने ग्रापज्यो । नहीं खरच्या तो तुम ने दुख देईश । इम कही रात पडे त्यां रें। बावन वीर संघाते मगरवाडा पासे मसाए भूमें रात्रें खेले । जग्या सुद्ध करे । इम करतां मास डोड थयो । एहवें समयें श्री पूज्य विहार करता तिहां आव्या। जग्या सुद्ध निरमल देखी तिहां पडलेइ संथायों ब्रादिरयो। सर्व साधु पोरभगाी सर्व सूता । मध्य रात्रे बावनवीर ग्राव्या । ते मध्ये श्रीमिगिभद्र हाथी ऊपर चढ्यो तलाव पासे ग्राव्या । श्रीमिगिभद्रजी कहें—माहरी जग्या इं कुण उतर्या छै। तिवारे एकला मिए।भद्रजी ग्राया। देखे तो श्री पूज्यजी बैठा छै। पछै श्री मरिएभद्रजी श्रावक नो वेष लेइ उत्तरासन वाली प्रदक्षरण देइ पगे लागां। श्री पूज्यजो ने कहें - मुफ ने स्रोलखो छो ? हूं उज्जैन नो वाणियो मागाकसा । ह तुमने वांदवा आवता मुभ ने इहां भीलें हण्यौ। श्री शत्रुंजां ने ध्याने मरी बत्रीस ब्यांतर मांहि त्रिणिनिकाये इन्द्र हुं थयो छुं। श्री गुरु सान्निघ्यें। एहवे समयें रगतियो आर्व्यो। सर्वसाधुने शरीर घमघमावें, शरीर ना लोही सोसी नें। एहवुदेखि मिरि। भद्रजी इंरगतिया नें पकड़ी दूर कर्यों। ग्राज पछी दुल देईस मा। श्री पूज्यजी ने कहें हवे हूं जैन शासन ने विषे तुम्हारा साहु साध्वी श्रावक-श्राविका ने साज्य कष्ट निवारस्युं। जे तुमारें पाटें बैसें तेह ने नाम थापना मांहि माहरा नाम ग्रक्षर

घाली नाम थापज्यो । पछे गोरियो वीर थाप्या तेह ने सिन्दूरिया कूं तेल नैवेद्य छत्र चढावयो । पाटे बैसें तें पघारियो । सूरमन्त्र गण्यो । दिन-दिन प्रतें चतुर्विध संघ बंघसे । इहतूं कही त्रिजि निकायें गया । श्री पूज्यजी ए विहार कर्यो । भन्य जीव ने प्रतिबोध देई जिहां-जिहां लुंका तेहने उत्थापी जिन बेंब थापना करी । पूजा प्रभा-वना दिन-दिन प्रते उन्नत थइ। लूंका ना मनना सन्देह भाजी, तो वली कुमति बोल्या देवता नी पूजवानी स्थित छै। पुण्य नी के पाप नी। ते विचारी जोजो। संसार माहि ते सब स्थिति छैं। साधु ने पांच महावत पालवा नी स्थितिज छैं तो पुच्य न उपाजीइ-मोक्ष न पामीइ। कुमित बोल्या जिन प्रतिमा नो पूजनार केहि गति जनइ ? तीर्थंकर ......

## लोंकाशाह के विरुद्ध विषेला भ्रान्तिपूर्ण प्रचार

नगीनदास गिरधरलाल शेठ ने वि० सं० २०२१ में प्रकाशित "लोंकाशाह अने धर्मचर्चा नामक अपनी एक लघु कृति में महान् धर्मोद्धारक लोंकाशाह को श्रघर्म का प्ररूपक स्रौर उनकी सर्वज्ञप्राणीत स्नागमों का स्रक्षरशः शत-प्रतिशत स्रन्-सरण करने वाली शास्त्रीय मान्यतास्रों को नितान्त धर्मविरुद्ध बताते हुए स्रपनी निम्नलिखित मिथ्या एवं निराधार मान्यताओं को, वस्तुतः वास्तविक तथ्यों की ग्रनदेखी करते हुए, अपनी निम्नलिखित पूर्वाभिनिवेशपूर्ण मिथ्या एवं नितान्त निराधार मान्यताओं को सिद्ध करने का ग्रसफल प्रयास किया है :-

"१. लोंकाशाहना मृत्यु सुधी लखमसी, भाराजी ग्रने लींबड़ी ना थोड़ाक श्रावको-एटलाज तेमना अनुयायी हता । (पृष्ठ ४३)"

इन पंक्तियों को जिखते समय श्री नगीनदास गिरघरलाल शेठ ने इस बात का लवलेशमात्र भी विचार नहीं किया कि इन पंक्तियों को लिखकर वे अपने पूर्वाचार्यों, अपनी परम्परा के विद्वान लेखकों ग्रौर अपनी परम्परा की प्रायः सभी पट्टावलियों को नितान्त असत्य ग्रथवा ग्रक्षरशः भुठा सिद्ध करने का दूस्साहस कर रहे हैं। तपागच्छ पट्टावली आदि मूर्तिपूजक गच्छों की प्रायः सभी पट्टाविलयां पुकार-पुकार कर कह रही हैं—''तदानीं च लुंकाख्याल्लेखकात् वि० श्रष्टा-र्घिक पँच दशगत १४०८ वर्षे जिनप्रतिमोत्थापनपरं लुंकामतं प्रवृत्तं ।'' तपा-गच्छ के ५२वें से ५६वें पट्टघर रत्नशेखरसूरि, लक्ष्मीसाँगरसूरि, सुमितिसाधुसूरि हेमविमलपूरि और आनन्दविमलसूरि के संघनायकत्व काल में लुकागच्छ उत्तरोत्तर फलता-फूलता एवं फैलता ही गया और उस समय के प्राय: सभी गच्छों के नायक एवं साधु परिग्रह बटोरने एवं शिथिलाचार में प्रलिप्त रहे । "श्रागरा मध्ये श्रावक ३६०० सें घर लुंका कीघा, इग्यारसें देहरा, जिनप्रतिमा भुंयमध्ये भण्डारी छें, हलाबोल ढुंढक थयों।" "पाटन मध्ये पंच गच्छ ग्राचार्य, ते समें श्रावकें

विनती करी–''गच्छ त्यागो (वोसरावो) क्रिया उद्घार करो'' । ''आनन्दविमलसूरि ने (देवी से) कहा-देवी ! तुम से शासनभक्त होते हुए लुंगा (लुंका) के अनुयायी जिन-मन्दिर और जिनप्रतिमाओं का विरोध करते हुए लोगों को जिनमार्ग से श्रद्धाहीन बना रहे हैं, तुम्हारे जैसों को तो ऐसे मतों को मूल से उखाड़ डालना चाहिये।" ......शानन्दविमलसूरि और विजयदानसूरि....राजसूरिजी के पास आये और कहा— "हम दोनों लुंकामत का प्रसार रोकने के कार्यार्थ तत्पर हैं तुम भी इस काम के लिए तैयार हो जाग्रो ।......(मैंने) परिग्रह सम्बन्धी मोह छोड़ कर वहीवट की बहियां जल में घोल दी हैं, सवा मन सोने की मूर्ति अन्धकूप में डाल दी, सवा पाव सेर मोतियों का चूरा करवा के फेंक दिया है, दूसरा भी सभी प्रकार का परिग्रह छोड़ दिया है।" वि० सं० १५८२ से १५६६ तक गुजरात से लेकर आगरा तक के सुविशाल क्षेत्र के गांव-गांव, नगर-नगर में घोर तपश्चरणपूर्वक उग्रविहार कर श्रानन्दिवमलसूरि ने प्रतिमाग्रों की प्रतिष्ठा की, अनेक जिनबिम्ब भरवाए और इस प्रकार लोंकाशाह द्वारा सूत्रित और देश के कोने-कोने में प्रसृत धर्मकान्ति के तीव प्रवाह को मन्द किया । ग्रानन्दविमलसुरि के ही अथक प्रयासों से-- "सं० १५६६ तक बहुत से लुंका के अनुयायी गृहस्थ तथा वेषधारक उपदेशक मूर्ति मानने वाले हुए"—अर्थात् श्री ग्रानन्दविमलसूरि के ग्रथक प्रयासों से लोंकाशाह की ग्रागमिक मूल मान्यता से नितान्त विरुद्ध मान्यता वाले मूर्तिपूजक लुंकागच्छ का जन्म हुआ।

इन सब उल्लेखों की म्रोर "लोंकाशाह मने धर्म चर्चा" के विद्वान् लेखक ने किचित्मात्र भी ध्यान नहीं दिया। शेठ श्री नगीनदास भाई ने "लुंकामत प्रति-बोध कुलक" के इस उल्लेख की म्रोर भी दृष्टिनिपात तक करना संभवतः उचित नहीं समभा कि वि० सं १५३० में पंन्यास हर्षकीर्ति ने सम्पूर्ण घृंधुका क्षेत्र को लुंका-गच्छ का मनुयायी बना कर गुर्जर राज्य के पट्टनगर मनहिलपुर पत्तन में भी लोंका-गच्छ का वर्चस्व स्थापित कर दिया था।

लोंकाशाह के स्वर्गस्थ होने से बहुत समय पूर्व ही लोंकाशाह द्वारा प्रकाश में लाया हुआ घर्म का विशुद्ध आगमिक स्वरूप भारत के सुविशाल भाग के जैन-धर्मावलम्बियों के मन, मस्तिष्क, अन्तस्तल एवं हृदयपटल पर श्रद्धाबिन्दु के रूप में अंकित हो चुका था और लोंकाशाह के अनुयायियों की संख्या लाखों की गिनती को भी लांघ चुकी थी।

यह तो महान् घर्मोद्धारक, घर्मप्राण लोंकाशाह द्वारा अनुपम साहस के साथ अभिस्तित की गई घर्मकान्ति का, लोंकाशाह के आगिमिक प्रमाणों से परिपुष्ट उपदेशों एवं ५६ बोल, ३४ बोल, १३ प्रश्न आदि उनके सत्साहित्य का ही प्रताप था कि विपुल परिग्रह, ग्रपार घन-सम्पत्ति बटोरने में अहिनश संलग्न-संलिप्त सभी गच्छों, सभी श्रमण-परम्पराओं के आचार्यों, साधुवर्ग और यितयों को कियोद्धार के लिए बाध्य होना पड़ा। विकम की सोलहवीं शताब्दी का समग्र जैनवांग्मय, प्रायः सभी पट्टाविलयां इस निविवाद तथ्य को पुकार-पुकार कर प्रकट कर रही हैं कि

लोंकाशाह के उपदेशों के परिशामस्वरूप जैनधर्म में शताब्दियों से प्रविष्ट हुई ं विकृतियों, शिथिलाचार, ग्रागमविरुद्ध बाह्याडम्बरपूर्ण तथाकथित कर्मकाण्डों-विधि विधानों के विरुद्ध उमडे हए लोकप्रवाह से अपनी परम्पराश्रों, अपने गच्छों की रक्षा के लिए उस समय के प्रायः सभी चैत्यवासी गच्छों के कर्णधारों को परिग्रह के परित्याग के साथ-साथ संगठित रूप से अपनी पूरी सामूहिक शक्ति लगानी पड़ी।

इन सब तथ्यों के तत्कालीन जैन वांग्मय में विशद रूप से विद्यमान होते हुए भी यदि कोई साम्प्रदायिक व्यामोहाभिभूत व्यक्ति यह कहे कि लोंकाशाह के स्वर्गगमन के समय तक उनके अनुयायियों की संख्या बहुत थोड़ी ग्रथवा श्रंगुलियों पर गिनी जा सके जितनी थी और वह भी केवल लीमड़ी नगर में ही थी, तो इस प्रकार की निराधार बे-सिर-पैर की बात कहने वाले हठाग्रहग्रस्त ज्ञानलवद्रविदग्ध व्यक्ति को तो स्वयं ब्रह्मा तक अथक प्रयास के उपरान्त भी वास्तविक तथ्य समभाने में सक्षम नहीं होंगे।

अपनी इसी छोटी सी कृति में श्री नगीनदास गिरधरलाल शेठ ने लोंकाशाह के ४८ बोलों को लोंकाशाह के स्थान पर धर्मिसिहजी की कृति होने का अनुमान प्रकट करते हुए लिखा है:--

"(२) लुंका ना ४८ बोल नी कृति लोंकाशाहनी नथी, ते ऊपरथी बताव्युं पण ते कृति मुनि श्री घर्मसिहजीनी ज होई शके तेना कारगो नीचे प्रमाणे छे।"

५८ बोल लोंकाशाह की ही कृति है, इस तथ्य की पुष्टि में श्री दलसुखभाई मालविंग्यां ने जो ग्यारह प्रमाण ग्रथवा युक्तियां दी हैं, उनके उत्तर में शेठ श्री नगीनदास ने १० युक्तियां देने के पश्चात् लिखा है :--

"मुनि श्री धर्मसिहजी, लवजी ऋषि तथा धर्मदासजी ना अनुयायियो पहेलां ढुंढिया कहेवाता हता । पछी स्थानकवासी कहेवाया । हालना स्थानकवासीक्रो आ प्रेंद्र बोल प्रमाणेनी ज मान्यता घरावे छे ते पर्ग पूरवार करे छे के आ ४८ बोल नी कृति मृति श्री धर्मसिहजीनी ज होइ शके।"

लेखनकलानिष्णात विद्वान् श्री नगीनदास गिरधरलाल शेठ ने ऐतिहासिक तथ्यों से नितान्त विपरीत ग्राधारहीन उल्लेख कर न केवल पाण्डित्यम्" की कहावत को ही सत्य सिद्ध किया है ग्रिपितु "सौंठ का एक गांठिया पा कर चूहा अपने आपको बड़ा पंसारी समभ बैठा"—इस लोकोक्ति को भी मक्षरण: चरितार्थं कर दिया है। उन्होंने तत्कालीन साहित्यं का सरसरी निगाह से विहंगमावलोकन तो किया किन्तु ग्रवगाहन, ग्रन्तःनिरीक्षरा, आलोडन-विलोडन नहीं किया। म्राचार्यश्री धर्मसिंहजी से लगभग सवा सौ वर्ष पूर्व के एतद्विषयक साहित्य को सम्माननीय शेठ ने सम्भवतः पढ़ा ही नहीं अथवा पढ़कर भी सम्भवतः

नजरंदाज कर दिया, जिस साहित्य से स्पष्ट प्रमागित होता है कि ४ = बोल वस्तुत: महान् घर्मोद्धारक-घर्मप्राण लोंकाशाह के ही हैं, किसी ग्रन्य के नहीं।

पासवन्दगच्छ के संस्थापक, श्रीमदहीपुरीय तपागच्छाधिराज श्री पार्श्वचन्द्रसूरीन्द्रेश विरचिता चर्चा—"लूंकाए पूछेला १३ प्रश्न अने तेना उत्तरो" नामक ऐतिहासिक कृति की केवल हस्तलिखित प्रतियां ही, लालभाई दलपतभाई इण्डियोलोजिकल इन्स्टीट्यूट, ग्रहमदाबाद ग्रादि इने, गिने शोध संस्थानों ग्रथवा ज्ञान भण्डारों में विद्यमान हैं। ऐसी दशा में बहुत संभव है कि ग्राचार्य श्री पार्श्वचन्द्र की यह वि० सं० १५७४ से पूर्व की ऐतिहासिक कृति विद्वान् सेठ श्री के देखने-पढ़ने में न आई हो किन्तु पार्श्वचन्द्रसूरि की "स्थापना पंचािशका" नामक कृति तो शेठ श्री द्वारा महान् युगप्रवर्तक लोंकाशाह पर लेखिनी उठाने से २५ वर्ष पूर्व ही प्रकाशित हो चुकी थी। शेठ श्री यदि ग्राचार्य श्री पार्श्वचन्द्रसूरि द्वारा निर्मित "लूंकाए पूछेला १३ प्रश्न अने तेना उत्तरो" एवं "स्थापना पंचािशका प्रकरण" नामक दोनों कृतियों को ग्रौर इनके निर्माण के सम्बन्ध में उनके द्वारा प्रकट किये गये उद्देश्य को पढ़ लेते तो सुनिश्चित रूपेण वे महान् धर्मोद्वारक लोंकाशाह के सम्बन्ध में निम्नलिखित ग्रनर्गल एवं निराधार विचार ग्रपनी कृति लोंकाशाह ग्रने धर्म चर्चा में प्रकट कर ग्रपनी लेखिनी को कलुषित नहीं करते :—

- १. "बीजुं लोंकाशाहे घर्म नो उद्धार मुद्दल ज कर्यों न होतो परन्तु खरूं कहीए तो अधर्मनुंज प्रतिपादन कयुं हतुं।" (पृ० २७)
- २. "लोंकाशाहे एक पण सूत्र लख्युं न होतुं। तेमनी पासे एक पए। सूत्र हतुं निह तेमज तेमने अर्धमागधी भाषानुं ज्ञान परा न होतुं। एटले लोंकाशाह बत्रीस सूत्रोनी मान्यता चलावी नहोती।" (पृ०२४, लोंकाशाह स्रने धर्म चर्चा)
- ३. "लोंकाशाहे फकत कोघथी, द्वेषथी सूत्र, धर्मिकया, दान पूजा वगैरेनो बहिष्कार कर्यों हतो अने स्थानकवासी ग्रोए सूत्रना खोटा अर्थ करी मूर्ति नी निषेध कर्यों छे एटले तैमना कार्यों मां धर्म नो उद्योत तो छे ज निह पर्ण ते धर्मनी हानिनुं ज कार्य छे अने ते असंयति पूजा नामना अच्छेरा मां गणाय।" (पृ० २६)
- ४. "लोंकाशाहनी मान्यता तो सदंतर धर्मविरुद्धनी जहती। एटले खरू कहीए तो आजे लोंकाशाहनो तो कोई अनुयायी छेज नहि।" (पृ० ४६)
- ४. "श्रघमं नी प्ररूपणा करनार अने जैन समाज मां धर्म विरुद्धनी वातों के धर्मविरुद्ध नां सिद्धान्तो फेलावनार व्यक्ति ने पोताना श्राद्य पुरुष तरीके मानवा ऐ सांचा जैनधर्मी माटे मिथ्यात्व अपनाववा जेवुं कार्य गणाय।"
- ६. "(वि०) सं० १६८४ मां धर्मसिंहजीए मूर्तिपूजक लोंकागच्छ मां थी छूटा पड़ी फरी थी मूर्ति नो विरोध उठाव्यो हतो। अने ते पछी तुरतमां एटले

सं० १६६२ मां मुनिश्री लवजी ऋषिए विरोध उठाव्यो हतो। श्रा बन्ने महात्माश्रो अने तेमना शिष्योए दक्षिण सुधीना हिंदना बधी प्रदेशों मां फरी वली (विहारकरी) प्रचण्ड प्रचार कर्यों हतो। अने ते थी मूर्तिपूजकोमां ते वखते प्रचण्ड ऊहापोह थाय ते स्वाभाविक हतुं। ते थी ते वखते तेमना मन्तव्योनी नोंघ-नकल करवानी जरूरियात उभी थवाथी तेमणे (मूर्तिपूजके) उक्त नकल करी लीधी। (२) मुनिश्री घर्म-सिंहजी सूत्रना ज्ञाता हता अने तेमणे सूत्रों ना टब्बा पण लख्या हता। एटले सूत्रों, निर्यु क्तिओं, चूर्णि वगैरेना सूत्र पाठ वाला ते (४८) बोल मुनिश्री धर्मसिंहजी जलखी शके तेम हता। (३) लुकाना ४८ बोलमां ना बधा मन्तव्यो मुनिश्री धर्मसिंहजीना प्रमाणेना ज छे। एटले ते कृति मुनिश्री धर्मसिंहजीनीज होवानो पूरो संभव छे।" (पृ० ४४)

प्रधमं का समूलोन्मूलन करने के परम पुनीत एवं सुदृढ़ संकल्प के साथ सफल धर्मकान्ति का सूत्रपात करने वाले महान् धर्मोद्धारक महापुरुष लोंकाशाह के शिकलूससमुज्ज्वल पावन जीवनवृत्त पर प्रपनी मिथ्याभिनिवेशाभिभूता भावना के साथ अपनी लेखिनी से श्याही बिखेरने से पूर्व श्री नगीनदास गिरधरलाल शेठ को पार्श्वचन्द्रगच्छ के प्रवर्तक, मूर्तिपूजा के प्रबल पक्षपाती श्री पार्श्वचन्द्रसूरि द्वारा रचित "लुंकाए पूछेल १३ प्रश्न अने तेना उत्तरो" तथा "श्री स्थापना पंचाशिका प्रकरण" नामक दो कृतियों को और इनके निर्माण के पीछे रही उनकी भावना को भी भली-भाति ध्यान में ले लेना चाहिये था।

"स्थापनापंचाशिका" के निर्माण के पीछे रहे पार्श्वचन्द्रसूरि के लक्ष्य पर प्रकाश डालते हुए ग्राचार्य श्री भ्रातृचन्द्रसूरीश्वर के शिष्य श्री सागरचन्द्रसूरि ने श्री सप्तपदीशास्त्र की भूमिका में लिखा है:—

"बीजो ग्रन्थ" श्री स्थापनापंचाशिकाप्रकरण "जेमां स्थापना सम्बन्धी बिना सूत्र—सिद्धान्तना पुरावा बताववापूर्वक जणायेल छे—"जिनप्रतिमा जिन सारखी" ए वस्तु शास्त्रानुसारे सिद्ध करी लोंकाना मत ने अनुसरनाराश्रो ने शुद्ध श्रद्धा वाला करवा श्रने गुक्तिपुरस्सर समभाववा माटे श्राचार्यवर्ये श्रा ग्रन्थनी रचना करी छे।.... सम्बत् १४७४ वर्षे ज्येष्ठ मासे, चतुर्थी तिथौ शनिवासरे लिखिता सूरि पार्श्वचन्द्रेश सा० नाडुपुत्र सा० संधारण पठनार्थ।" भ

स्थापनापंचाशिका की पुष्पिका में श्री पार्श्वचन्द्रसूरि ने लिखा है :— "वेदमुणितिहिसुवरिसे (सं० १५७४), पंडियसिरिसाहुरयणसीसेण पासचंदेण विहिया, ठवरणा पंचासिया एसा ॥५३॥" ३

श्री सप्तपदी शास्त्र, पार्श्वचन्द्रसूरि लिखित प्रकाशक :— व्होरा मोहनलाल जीवराज मांडलसंघ की ओर से मांडल, प्रस्तावना पृष्ठ १०।

२. ----वही---- पृष्ठ १८३

इन ग्रन्थों की रचना के प्रयोजन पर पुनः प्रकाश डालते हुए प्रस्तावनाकार सागरचन्द्रसूरि ने लिखा है:—

"या ग्रन्थो रचवानो प्रयोजन—ते वस्तते जैनोमां वातावरसा घराोज कलुषित थएल परस्पर द्वेष, ईऽर्या, सत्य वस्तु ने ढांकनारा, साधुमुनिय्रोने न छाजे तेवी
बाह्य धर्माधर्म—ग्राडम्बर ने सेवनारा वेषधारीग्रोनी प्रबलता बिध गएल हती,
तेमज सत्य वस्तु ने श्रोलखनारा प्रगट थया हता। कारसा के सोलसेनी सदीमां जैन
वेषधारीग्रोनी ग्रंदर शिथिलता, क्वचित् कियाजड़ता, केटलाएकनी सावद्य कियाग्रो
मां प्रवृत्ति ग्रने केटलाएकमां ग्रागम प्रतिपादित वस्तुस्वरूप मां श्रनादरता फेलाएल
हती। एज टाइममां सूत्र ग्रासा श्रोलंधी स्वछन्दपणे लोंकामती, विजयामती श्रने
कड़्वामती विगेरे प्रगट थइ पोतानी मान्यता फेलावी रह्या हता। तेवा समय
मां..........शात्मार्थी श्रा परमपूज्य श्राचार्य महाराजे मुनिमार्ग नी शुद्ध देशना
निर्भय पणे करवा मांडी।"

मूर्तिपूजक ग्राम्नाय की प्रतिष्ठा को वढ़ाने वाले विद्वान् ग्राचार्य पार्श्वचन्द्र सूरि ही नहीं अपितु मूर्तिपूजक परम्परा के प्रायः सभी गच्छों की पट्टाविलयां समवेत स्वरों में यह प्रकट कर रही हैं कि विक्रम की पन्द्रहवीं-सोलहवीं शताब्दी में जैनों में, जैन संघ में वातावरण अत्यधिक कलुषित हो गया था, पारस्पित्क ईष्या, द्वेष, कलह, सावद्य कियाओं में प्रवृत्ति, ग्रागमों में प्रतिपादित सिद्धान्तों, निर्देशों, मान्यताग्रों, धर्म-श्रमणाचार एवं श्रावकाचार के प्रति ग्रनादर, ग्रनास्था, उपेक्षा भाव, शिथिलाचार ग्रौर सागरचन्द्रसूरि के उपरिलिखित शब्दों के ग्रनुसार "साधु-मुनियों ने न छाजे तेवी बाह्य धर्माधर्म आडंबर ने सेवनारा वेषधारिओनी प्रबलता बिध गयेल हती, अर्थात् एक प्रकार से चरम सीमा को भी लांघ चुकी थी। नवांगीवृत्तिकार ग्रभयदेवसूरि (वि० सं० १०६६-११३५) की यह गाथा—

देवड्ढि लमासमराजा परंपरं भावश्रो विद्याणिम । सिद्धिलायारे ठविया, दश्वओ परम्परा बहुहा ॥

जिनदत्तसूरि (वि० सं० ११६६ सूरिपद) की निम्नलिखित गाथाएं :--

गड्डरिपवाहओ जो, पइनयरं दीसए बहुजणेहि। जिणगिह कारवसाई, सुत्तविरुद्धो असुद्धो य।। सो होई दव्वधम्मो, ग्रप्पहासो नेव निव्वुइ जणइ। सुद्धो धम्मो बीम्रो, गहिन्नो पडिसोयगामीहि।।

भावसागरसूरि (वि० सं० १५६० में सूरिपद) की निम्नलिखित गाथा:-

दुस्सह दूसमवसम्रो, साहपसाहाहि कुलगरगाईहि। विज्जा किरिया भट्टा, सासणमिह सुत्तरहिम्रं च ।।

१. श्री सप्तपदी शास्त्र प्रस्तावना पृष्ठ ११

चैत्यों में नियतनिवास करने वाले शिथिलाचारी चैत्यवासी श्रमणों द्वारा जिन्हें सावद्याचार्य के नाम से स्रिभिहित किया उन कुवलय प्रभ के :—"…………………………………………………………………………………. जहां भो भो पियंवए ! जइ वि जिणालए तहावि सावज्जमिणं गाह वायामित्तेणं पि एयं श्रायरिज्जा।"

ये शब्द सत्य के उपासक मुमुक्षु प्रत्येक जिनशासनप्रेमी के कर्णरन्श्रों में अहिनश गुंजरित हो रहे थे ग्रौर प्रत्येक सच्चा जैन प्रभु महावीर के घर्मसंघ की इस प्रकार की दयनीय देशा देख कर दूखित हो रात-दिन चिन्ता कर रहा था कि शिथिलाचार के गहरे दलदल में धंसे-बाह्याडम्बर के भीषरा भवरजाल में फसे संघ रथ का. धर्म रथ का अनागमिक अधर्म के पथ से उद्धार कर इसे पुरातन प्रनीत प्रशस्त पथ पर कौन अग्रसर करेगा, कौन गतिशील करेगा ? उस समय धीर-वीर धर्मप्रारा लोंकाशाह ने धर्म के नाम पर किये जा रहे ग्रनागमिक प्रथति ग्रधर्मपूर्ण ताण्डवनृत्य को समाप्त कर संघ रथ को प्रशस्त आगमिक पथ पर अग्रसर करने के संकल्प के साथ श्रागमों का श्रक्षरशः अनुसरए। करने वाली श्रमिनव धर्मकान्ति का सत्रपात किया । उन्होंने वस्तृतः न तो कोई नया मत चलाया, न किसी ग्रभिनव मान्यता के ग्रन्थ का निर्माण किया और न कोई नया उपदेश ही दिया। एकमात्र ग्रागमिक तथ्यों, मान्यताध्रों एवं सिद्धान्तों पर प्रकाश डालने के उद्देश्य से लोकाशाह द्वारा लोकभाषा में निर्मित प्रश्नों एवं बोलों ग्रादि में एक भी शब्द ऐसा नहीं, जिसके आधार पर कोई भी मिथ्याभिनिवेशविमुक्त सत्योपासक व्यक्ति यह कह सके कि लोंकाशाह ने नये मत को चलाया, श्रागमिक सिद्धान्तों से भिन्न कोई उपदेश दिया अथवा एक शब्द तक भी कहा। उन्होंने तो परीषहभीरु एवं शिथिलाचार के पंक में आकण्ठ निमन्न महापरिग्रही नामधारी आचार्यों, मठाधीशों, श्रीपुज्यों अथवा जैनसंघ के कर्णधार होने का दम्भ भरने वाले तथाकथित युगप्रधानाचार्यों द्वारा जैनधर्म के परमपवित्र सर्वज्ञभाषित शाश्वत आगमिक ग्राध्यात्मिक स्वरूप में, श्रमगाचार एवं श्रावकाचार में ग्रपनी स्वार्थसिद्धि हेतु धर्म के नाम पर प्रविष्ट की गई विक्वतियों, धर्म के नाम पर प्रचलित एवं ग्रन्ततोगत्वा रूढ़ की गई ग्रनागमिक एवं ग्रागमविरुद्ध होने के कारण अधार्मिक मान्यताओं, प्रवृत्तियों, विधिविधानों, परिपाटियों एवं अधिकाधिक द्रव्योपार्जन के लक्ष्य से भोले उपासकवृन्द के दैनिक जीवन में ठूंस-ठूंस कर भर दी गई बाह्याडम्बरपूर्ण कुरूढियों के घटाटोप को सदा-सदा के लिये समाप्त कर देने का दृढ़ संकल्प लिये सर्वज्ञभाषित-गराधरग्रथित स्नागम में प्रतिपादित धर्म के सर्वांगीरण विशुद्ध स्वरूप को आगमों के मूल पाठों के उद्धरणों के साथ जन-जन के समक्ष प्रस्तुत किया । श्रमगा भगवान् महावीर द्वारा तीर्थप्रवर्तन-काल में प्ररूपित प्रदर्शित धर्म के विशुद्ध स्वरूप पर प्रकाश डालने हेतु लोंकाशाह ने स्नागमों का स्रवगाहन कर, देवद्धिंगिए। क्षमाश्रमण के उत्तरवर्ती काल में हुए म्राचार्यो द्वारा रचित, निर्यु क्तियों, भाष्यों, चूर्गियों, वृत्तियों आदि साहित्य का अन्त:निरीक्षरा कर उस समय की लोकभाषा में आगमसारगीभत १३ प्रश्नों, ५८

बोलों, ३४ बोलों एवं परम्परा विषयक १४ प्रश्नों श्रादि की रचना कर चतुर्विध संघ के समक्ष रखा। श्राग्रह से नितान्त निर्विमुक्त विनम्न भाषा में उन्होंने चतुर्विध संघ के प्रत्येक सम्माननीय सदस्य से प्रत्येक बोल, प्रत्येक प्रश्न के अन्त में यही निवेदन किया—"डाह्या होइ विचारि जोज्यो जी।"

सूर्य के प्रकाश के समान इस प्रकार की सुस्पष्ट स्थिति में भी "तातस्य कूपोऽयमिति बुवाएा, क्षारं जलं कापुरुषाः पिवन्ति।" इस नीतिसूक्ति को चरितार्थं करते हुए "लोंकाशाह अने धर्मचर्चा" नाम्नी लध्वी कृति के रचनाकार अपनी परम्परा के पूर्वाभिनिवेशग्रस्त पूर्वपुरुषों से भी दश डग आगे बढ़ कर कहते हैं, लिखते हैं:— "बीजुं लोंकाशाहे धर्मनो उद्घार मुद्दल ज कर्यों न होतो परन्तु खरूं कहीए तो अधर्मनुं ज प्रतिपादन कर्युं हतुं। कारए। के जैनशास्त्रों—सूत्रों ने लोंकाशाह मानता न होता, सामायिक वगेरे धार्मिक कियानो तथा दान नो लोंकाशाह निषेध करता हता। एटले लोंकाशाह नो मत ए धर्म नो उद्घार न होतो पए। धर्मनुं पतन हतुं, अथवा अधर्मनो प्रचार ज हतो।"

श्रागमों के प्रति अगाध ग्रास्था, प्रगाढ़ श्रद्धा से ग्रोतप्रोत लोंकाशाह का प्रत्येक बोल, प्रत्येक प्रश्न का एक-एक अक्षर इस तथ्य को सुस्पष्ट रूप से प्रकट कर रहा है कि लोंकाशाह आगमों के अनत्य उपासक थे, वे केवल आगमों को ही सर्वोपरि और परम प्रामारिएक मानते थे । ग्रागमों की पूर्वधरकालीन प्रतिष्ठा को पुनः प्रतिष्ठापित एवं अक्षुण्एा बनाये रखने के लिये लोंकाशाह ने जीवन भर संघर्ष किया। ग्रागम-विरोधी विधाश्रों, विधिविधानों, मान्यताश्रों एवं परस्पर विरोधी बातों से श्रोतप्रोत निर्यू क्तियों, चूरिएयों वृत्तियों एवं भाष्यों को स्नागमों के समकक्ष मान्यता प्रदान कर आगमों की अवहेलना करने वाले द्रव्य परम्पराओं के कर्णधारों का लोंकाशाह ने जीवन भर डट कर विरोध किया। वि० सं० १०८० के आस-पास वर्द्धमानसूरि के शिष्य जिनेश्वरसूरि ने सर्वज्ञभाषित ग्रागमों के प्रति प्रगाढ श्रद्धा से ग्रोतप्रोत जिस दिव्य घोष को गुजरित कर ग्रनागमिक चैत्यवासी परम्परा के गढ़ों को ढहा दिया था, ठीक उसी प्रकार-"सर्वज्ञ भाषित-गराधरों अथवा चतुर्दश पूर्वधरों द्वारा ग्रथित आगम ही जैनमात्र के लिये सर्वोपरि एवं परम प्रामास्मिक हैं, न कि निर्यु क्ति, चूरिंग, वृत्ति एवं भाष्य सहित पंचांगी । क्योंकि भाष्य आदि में आगम विरुद्ध अनेक मान्य-ताएं एवं बातें भी उल्लिखित हैं।'' इस दिव्य घोष को जैनजगत में गुजरित कर जैन-धर्म के सर्वज्ञप्रणीत स्वरूप में अनागमिक ग्राडम्बरपूर्ण कुरूढ़ियां, विकृतियां प्रविष्ट कर देने वाली द्रव्य परम्पराभ्रों के क्षेमों में, गढ़ों में लोकाशाह ने भूकम्प सा उत्पन्न कर उन्हें जड़ों से भक्तभोर दिया ।

एकमात्र आगमों के आधार पर, आगमिक उद्धरणों के साथ जैनधर्म के शास्त्रोक्त स्वरूप को अन्धकार से उजाले में लाकर उसका प्रचार-प्रसार करने वाले महापुरुष को अधर्म का प्रतिपादक बताने वाला व्यक्ति अथवा लेखक कितना विश्वसनीय, कितना प्रामािशाक है, इसका निर्णय कोई भी विज्ञ विचारक सहज ही कर सकता है।

लोंकाशाह ने अपने ५८ बोलों में द्वादशांगी के प्रथम-प्रमुख ग्रंग श्राचारांग सूत्र के चतुर्थाध्ययन के प्रथमोद्देशक में भूत, भविष्यत् श्रीर वर्तमान काल की अनन्तानन्त चौबीसियों के तीर्थंकरों द्वारा संसार के समक्ष प्रकाशित धर्म के शास्वत, त्रिकालसत्य, ध्रुव, नित्य, शुद्ध स्वरूप—''सब्वे पागा। सब्वे भूया, सब्वे जीवा, सब्वे सत्ता न हंतव्या......न उद्वेयव्या । एस घम्मे सुद्धे, निइए सासए.......' पर प्रकाश डालते हुह श्राचारांग सूत्र के ही — "तत्थ खलु भगवया परिण्णा पवेइया, इमस्स चेव जीवियस्स परिवंदरा मारारा, पूयराए, जाइ मररा मोयराए, दुक्खपडिग्घाय हेउं से सयमेव वरास्सइसत्यं समारभइ.... समारभमाणे समगुजाराइ । तं से श्रहियाए, तं से अबोहिए।" इस विश्वबन्धुत्व के भावों से स्रोतप्रोत "मा हिस्यात् सर्व-भूतानि", तथा "ग्रात्मवत् सर्वभूतेषु, यः पश्यति स पश्यति" का संसार के समक्ष उद्घोष करने वाले सर्वज्ञ वीतराग के वचन पर स्राधारित अपने उपदेशों में कहा-"कोई भी मुमुक्षु अपने जीवन को बनाये रखने के लिये, अपने मान-सम्मान-अपनी पूजा आदि के लिये और यहां तक कि जन्म मरण से मुक्ति पाने अर्थात् सब प्रकार के सांसारिक दुःखों से सदा सर्वदा छुटकारा दिलाने वाली मुक्ति की प्राप्ति तक के लिये भी एड्जीवनिकाय के किसी भी प्रांगी की कभी किसी भी दशा में हिंसा न करें। क्यों कि प्रािए हिंसा प्रत्येक प्राांगी के लिये ग्रहित कर है, बोधिबीज की घोर शत्रु और अनन्त काल तक अनन्त दुःखों से ब्रोतप्रोत दुःख सागर रूप संसार में भटकाने वाली भवभ्रमण कराने वाली है। "तथा

> "बुड्ढं जज्जर थेरं, जो घायइ जमल मुट्टिगा तरुगो। जारिसी तस्स वेयगा, एगिदी संघट्टगो तारिसी॥"

इस आप्तवचन की ग्रोर चतुर्विध जैन संघ के प्रत्येक ग्राबाल वृद्ध सदस्य का ध्यान ग्राकिषत करते हुए लोकाशाह ने कहा—"एक प्रबल पराक्रमी पूर्ण युवा-वस्था को प्राप्त युवक किसी जराजजीरित ग्रत्यन्त ग्रशक्त ग्रितिवृद्ध व्यक्ति के वक्ष-स्थल पर ग्रपनी पूरी शक्ति के साथ मुष्टि प्रहार करे ग्रौर उस भीषणा मुष्टिप्रहार से जिस प्रकार की भयावहा वेदना उस जीर्ण-शीर्ण वृद्ध पुरुष को होती है, ठीक उसी प्रकार की भीषणा वेदना पृथ्वी, ग्रप, तेज, वायु ग्रौर वनस्पति के एकेन्द्रिय प्राणी को, उसका संघट्टा ग्रथित स्पर्शमात्र करने से होती है। संघट्ट ग्रथित स्पर्श मात्र से जब इस प्रकार की वेदना होती है तो एकेन्द्रिय प्राणी की हिसा करने से उस प्राणी को कितनी दुस्सह्य दारुण वेदना होती होगी इसका ग्रनुमान तो प्रत्येक विज्ञ सहज ही कर सकता है।"

लोंकाशाह ने श्रीर भी कहा—"ग्रहिसा परमोधर्मः" "मा हिस्यात् सर्व भूतानि"—इन वैदिक उद्घोषों में कुछ छूट का प्रावधान प्रस्तुत करते हुए कतिपय पश्चाद्वर्ती आचार्यों ने कहा—"वैदिकी हिंसा, हिंसा न भवति।" बड़े ही युक्ति-संगत एवं हृदयस्पर्शी शब्दों में किसी महामनीषी ने कहा—

> यूपं छित्वा, पश्नुन्हत्वा, कृत्वा रुधिरकर्दमं । यद्येवं गम्यते स्वर्गे, नरके केन गम्यते ? ।।

जैनवर्म में, जैन संस्कृति में भी वर्म के नाम पर, मुक्ति के नाम पर, स्वर्ग के नाम पर छोटी बड़ी किसी भी प्रकार की हिसा का प्रवेश कभी कोई निहितस्वार्थ व्यक्ति न कर बठे, सर्वज्ञ-सर्वदर्शी, विश्वेश्वर विश्वबन्धु सभी तीर्थेश्वरों ने और जम्बूद्दीपस्थ भरतक्षेत्र की प्रवर्तमान ग्रवस्पिएती के चरम तीर्थंकर श्रमएा भगवान् महावीर ने जैन वर्म में, अपने-अपने धर्मतीर्थं में सभी प्रकार की हिसा के द्वार सदा-सदा के लिए बन्द करते हुए फरमाया—"ग्रपने जीवन की रक्षा, मान-सम्मान, पूजा-प्रतिष्ठा और यहां तक कि सभी प्रकार के सांसारिक दुःखों से सदा सर्वदा के लिए छुटकारा दिला देने वाली मुक्ति की प्राप्ति के लिए भी कोई मुमुक्ष किसी प्रकार की हिसा न करे, जिन पृथ्वी, अप, तेजस्, वायु एवं वनस्पति के एकेन्द्रिय स्थावर जीवों को उनके संघट्ट—स्पर्श मात्र से मरसान्तिकी वेदना होती है उन जीवों की कभी हिसा न करे। क्योंकि इस प्रकार के स्थावर एकेन्द्रिय जीवों की हिसा भी हिसा न करे। क्योंकि इस प्रकार के स्थावर एकेन्द्रिय जीवों की हिसा भी हिसा करने वाले व्यक्ति के लिए ग्रहितकर एवं ग्रनन्तकाल तक, ग्रसह्य दाहरण दुःखों से ग्रोतप्रोत संसार में, भयावह भवाटवी में भटकाने वाली है।"

अनन्तानुन्त चौबोसियों के तीर्थंकरों के इस प्रकार के स्पष्ट उद्घोष के उपरान्त भो यदि कोई व्यक्ति, ब्राठों कर्मी से पूर्णत: विनिर्मृक्त, ब्रजरामर, निरंजन निराकार एवं ग्रक्षय-ग्रव्याबाघ-ग्रव्यय-ग्रनन्त शाश्वत शिवसुख में विराजमान विमुक्तात्माओं, प्रारिएमात्र के माता-पिता वीतराग-विष्वैकबन्धु तीर्थेश्वरों को रिफाने ग्रौर इस प्रकार उन्हें प्रसन्न कर ऐहिक, पारलौकिक ग्रथवा शाश्वत शिव-सुख की प्राप्ति के लिए इन पांचों स्थावर निकायों का घोर ग्रारम्भ समारम्भ कर ु इन पांचों एकेन्द्रिय निकायों एवं इनके आश्रित ग्रगिएात, ग्रसंख्य एवं ग्रनन्त जीवों की हिंसा करता है, हिंसा करवाता है, इस प्रकार की हिंसा का अनुमोदन करता है, वह व्यक्ति द्वादशांगी के प्रथम अंग, आचारांग में वर्तमान, अतीत एवं अनागत के अनन्त तीर्थंकरों द्वारा प्रकट किये गये शाश्वत धर्म का शाश्वत सत्य का स्नाराधक कहा जायगा प्रथवा विराधक, यह प्रश्न लोंकाशाह ने प्रत्येक मुमुक्षु जैनधर्मावलम्बी से पूछा। उस प्रश्न में भी कोई आग्रह नहीं, अति विनम्न शब्दों में केवल यही कहा -- "डाह्या होइ विचारी जोज्यो।" लोंकाशाह ग्रने धर्मचर्चा नामक पूस्तक के लेखक महोदय को और उनसे पूर्व के आचार्यों, उपाध्यायों, विद्वानों एवं लेखकों को लोंकाशाह के इन शास्त्रीय प्रश्नों में, ग्रागम पर ग्राधारित उपदेशों में कौनसे अधर्म की गन्ध माती है, इसका निर्णय तो वे पूर्वाभिनिवेश मध्या हठाग्रहपूर्ण साम्प्रदायिक व्यामोह के मुखोटे को दूर फेंक कर स्वयं ही कर सकते हैं।

उपरिचित्त एक पट्टावली में प्रयुक्त- "हलाबोल ढुंढक थयो" इन शब्दों से यही प्रकट होता है कि लोंकाशाह द्वारा निर्मित बोलों, पूछे गये प्रश्नों के समान ही उनके उपदेशों में भी कोई ग्रचिन्त्य चमत्कार था। लोंकाशाह के लिए लुपक (लुटेरा-चोर), लुंगा (लुच्चा-दुराचारी), ढुंढक (भग्नावशिष्ट टूटे-फूटे शून्य गृहों— ढूंढों में रहने वाला) ग्रादि आक्रोशपूर्ण हीन शब्दों के प्रयोग तत्कालीन पट्टावलियों एवं रचनात्रों में जो दिष्टगोचर होते हैं, उनसे स्पष्टतः यही ग्राभास होता है कि लोंकाशाह के बोलों, प्रश्नों ग्रौर उपदेशों के चमत्कारकारी प्रभाव से जो नामघारी मठाघीण, आचार्य ग्रथवा श्रमण शिथिलाचार में ग्राकण्ठ निमग्न हो अपनी सुख-सुविघा के लिये अहर्निश परिग्रह बटोरने में, बहिवटों के माध्यम से पैन संचय में ही संलग्न थे, उनकी आय और प्रतिष्ठा को गहरा आघात पहुंचा, इससे किकर्त्तव्यविमूढ़ हो धर्म के नाम पर धन बटोरने वाले उन धर्म के धोरियों ने "खिसियानी बिल्ली खम्भा नोंचे" वाली कहावत को चरितार्थ करते हुए इस प्रकार के हीन, ग्रोछे ग्रौर हल्के-फूल्के ग्रसाध्जनोचित शब्दों का प्रयोग लोंकाशाह के विरुद्ध किया। क्यों कि आगम में उल्लिखित तीर्थं करों के उक्त ग्रवितथ वचन की ग्रन्यथा सिद्ध करने का उन मठाधीशों के पास कोई उपाय ही नहीं था।

जन-जन के मन, मस्तिष्क एवं हृदयपटल पर आगम प्रतिपादित धर्म के विशुद्ध स्वरूप ग्रीर निरतिचार श्रमणावर्म की मर्यादाओं को लोंकाशाह ने ग्रति स्वलप समय में ही किस प्रकार ग्रंकित कर दिया, उनके किस प्रकार के युक्ति संगत आगमपरिपुष्ट उपदेशों से उनके द्वारा प्रारम्भ की गई धर्मकान्ति सफलता के कीर्ति-मान को स्पर्भ करने लगी, इस सम्बन्ध में निश्चित रूप से कुछ नहीं कहा जा सकता क्यों कि लोंकाशाह के जिन उपदेशों से जिन तत्कालीन धर्म-धोरियों की आय के स्रोत अवरुद्ध हो गये, जिनकी पूजा-प्रतिष्ठा मान-सम्मान एवं सुख-सुविधाओं पर घरा-शायी कर देने वाला घातक आघात पहुंचा, उन लोगों ने लोंकाशाह के उपदेशों को, श्रागमों पर श्राधारित तथा जनसाधारण के सहज ही समक्त में श्रा जाने वाली लोक-भाषा में निबद्ध कृतियों को स्रौर यहां तक कि उनके जीवनवृत्त से सम्बन्धित साहित्य तक को नष्ट भ्रष्ट करने में किसी भी प्रकार की कोर-कसर नहीं रखी।

इस सबके उपरान्त भी गहन खोज-शोध के परिगामस्वरूप शनैः भनैः प्रकाश में भ्राने वाली-"लुंकाए पूछेला १३ प्रश्नों" "लोंकाशाह ना कहिया भने सद्द-हिया ४८ बोल" श्रादि कृतियों से श्रौर ई० सन् १९८४ में ग्रहमदाबाद से प्राप्त, शाह रामा कर्णवेधी द्वारा वि० सं० १४६२ में रचित ३२६ पत्रों (६४६ फुलस्केप साइज पृष्ठों) की "लुम्पक वृद्ध हुण्डी" नामक वृहदाकार ग्रम्थ से लोकाशाह के शास्त्रसम्मत उपदेशों, शास्त्रों के श्राधार पर उनके द्वारा निर्मित साहित्य एवं उनकी मान्यतात्रों के सम्बन्ध में ग्रभिनव प्रकाश पड़ता है। "लुम्पक वृद्ध हुण्डी" के अन्त में, नीचे की ओर एक वाक्य इल्लिखित है-"बोल ५७४ नो जबाप उत्तर कडुआ

मतीनो कर्यो ग्रन्थ छे।" इससे ग्रनुमान किया जाता है कि लोंकाशाह ने ग्रागमों में प्रतिपादित धर्म के विशुद्ध मूल स्वरूप को जन-जन के समक्ष रखते समय विपुल साहित्य का लोकभाषा में निर्माण किया था। द्रव्य परम्पराधों के शिथिलाचारग्रस्त कर्णधारों ने जिन ग्रगणित ग्रशास्त्रीय मान्यताग्रों, परिपाटियों, विधि-विधानों, धार्मिक कर्मकाण्डों, ग्रथवा दैनिक परमावश्यक धार्मिक क्रियाग्रों को धर्म के नाम पर चतुर्विध संघ में प्रचलित कर धर्म के ग्रीर श्रमणाचार के स्वरूप को विकृत किया था ग्रीर जिसे लोंकाशाह ने अनागिमक, सर्वज्ञ-सर्वदर्शी तीर्थेश्वर श्रमण भगवान महावीर द्वारा प्ररूपित-प्रदिशत ग्रध्यात्मप्रधान जैनधर्म ग्रीर श्रमणाचार से नितान्त विपरीत सिद्ध करने हेतु आगमों के उद्धरणों के साथ ग्रपनी कृतियों प्रश्नों एवं बोलों के रूप में जिस विपुल साहित्य का लोकभाषा में सृजन किया था, उसीमें से लोंकाशाह द्वारा उठाये गये, जन-जन के समक्ष रखे गये लगभग ५७४ मुद्दों अथवा तथ्यों का कडुग्रामती शास्त्रज्ञ विद्वान् शाह रामा कर्णवेधी ने ग्रपनी उक्त कृति "लुम्पक वृद्ध हुंडी" में विस्तारपूर्वक उत्तर देने का प्रयास किया है।

लोंकाशाह की मान्यताओं का विरोध करने के लक्ष्य से कडुआमती विद्वान् रामाकर्णवेधी द्वारा इस प्रकार के विशाल ग्रन्थ की रचना से और तत्कालीन गच्छों की पट्टाविलयों में उपलब्ध "हलाबोल ढूंढक थयो" -अर्थात् जिधर देखो उधर ही चारों स्रोर लोंकाशाह के ही अनुयायी दृष्टिगोचर होने लग गये थे---प्रभृति उल्लेखों से यही प्रकट होता है कि लोंकाशाह के उपदेशों में कोई अतीव अदभूत चमत्कारी प्रभाव था एवं उनकी युक्तियां लोकमत को शास्त्रों में प्रतिपादित धर्म के विशुद्ध स्वरूप एवं निरतिचार अमरा धर्म की ग्रोर आकर्षित करने में ग्रतीव सक्षम थीं। लोंकाशाह ने सर्वज्ञ प्ररूपित शुद्ध जैन सिद्धान्तों पर श्राधारित अपने उपदेशों में जीवहिंसा को जैनसंघ से, जैन धर्मावलम्बियों के धार्मिक कार्यकलायों अथवा विधिविधानों से सदा-सर्वदा के लिये पूर्णरूपेएा समाप्त कर देने के लक्ष्य से स्राचारांग स्रादि सर्वज्ञ भाषित एवं गराघरों द्वारा गुम्फित स्रागमों के उद्धरेगों को जन-जन के समक्ष विशद व्याख्या सहित प्रस्तूत करते हुए साहस के साथ स्पष्ट शब्दों में यह सिद्ध कर दिया था कि जैनधर्म में षड्जीवनिकाय के किसी एक भी प्रार्गी की हिंसा के लिये किचित्मात्र भी ग्रवकाश किसी भी दशा में नहीं रखा गया है। प्राशामात्र की जीवन रक्षा को, जीवदया को सर्पोपरि स्थान दिया गया है। सर्वज्ञ–सर्वदर्शी वीतराग प्रभुश्रमण भ० महावीर ने तीर्थप्रवर्तन काल में सर्वप्रथम यही उपदेश दिया था कि अपने जीवन की रक्षा की बात तो दूर, मोक्ष की प्राप्ति के लिये भी, जन्म, जरा, ग्राधि, व्याधि एवं मृत्यु से छुटकारा प्राप्त करने के लिये भी षड्जीवनिकाय के किसी भी प्रांसी की हिंसा नहीं की जाय। जो ऐसा करता है, वह ग्रनन्तकाल तक भवभ्रमण करता हुन्ना दुस्सह्य दारुण दु:खों का भागी बनता है। चतुर्विध धर्म तीर्थ की स्थापना करते समय प्रभु महावीर द्वारा संसार के समक्ष प्रकट किये गये इस अवितथ शाक्वत सत्य की पुब्टि के लिये

यद्यपि किसी भी अन्य प्रकार की युक्ति प्रस्तुत करने की कोई आवश्यकता अविशिष्ट नहीं रह जाती किन्तु 'वैदिकी हिंसा, हिंसा न भवित'' के समान ही "चैत्यवासी आदि द्रव्य परम्पराओं के कर्णधारों द्वारा शताब्दियों पूर्व अधिकांश जैन धर्मियों में रूढ़ कर दी गई—"धार्मिक हिंसा, हिंसा न भवित''—इस आगमविरुद्ध मान्यता को—रूढ़ि को निरस्त करने तथा पूर्वाग्रहाभिभूत लोगों को आगमप्रतिपादित सत्पथ पर लाने के लिये लोकाशाह को जीवन भर जूभना पड़ा। अनेक प्रकार की युक्तियों प्रयुक्तियों के द्वारा जन-जन को आगमप्रतिपादित त्रिकाल सत्य तथ्य से अवगत कराना पड़ा।

यद्यपि लोंकाशाह की अकाट्य युक्तियों का, लोंकाशाह के तत्काल प्रभावोत्पादक चमत्कारपूर्ण उपदेशों का, उनके द्वारा लोकभाषा में प्रकट किये गये अगमिक तथ्यों का सार उनकी ५० बोल, ३४ बोल, १३ प्रश्नों और "केहनी परम्परा"—इन कृतियों में, "गागर में सागर वत्" छलक-छलक करता हुआ कलक रहा है, तथापि लगभग एक सहस्राब्दि से जैनसंघ में चली आ रही अनागिमक मान्यताओं से विमुख हो जैन लोग जिस विद्युत्वेग से लोंकाशाह द्वारा प्रकाश में लाई गई आगमिक मान्यताओं की ओर उद्वेलित सागर की भांति उमड़ पड़ा, इससे यही अनुमान किया जाता है कि जन-जन के मन को अमित गित से आन्दोलित कर देने वाला लोंकाशाह का हृदयहारी औपदेशिक साहित्य अति विशाल था, अति विश्वद था और उस औपदेशिक साहित्य में प्रस्तुत की गई द्रव्य परम्पराओं की जड़ों तक को भकभोर डालने वाली युक्तियां अतीव प्रबल एवं अद्भुत प्रभावोत्पादिनी थीं। इस प्रकार के अनुमान की पुष्टि, कडुआमत के संस्थापक शाह कडुआ के शिष्य रामा कर्णवेधि द्वारा वि० सं० १५६२ में रचित ३२६ (फुलस्केप साइज के) पत्रों की "लुम्पक वृद्ध हुण्डी" के अन्त में उल्लिखित निम्न दो वाक्यों से भी होती है:—

"ए हुण्डी शाह श्री कडुग्राना सीष सा रामा कर्णवेघी नी कीघी छि, प्रमारा छि, जेहनो कीघो वीर नो विवाहलो।"

"बोल ५७४ नो जबाप उत्तर, कडुग्रामती नो कर्यो ग्रन्थ छे।"

लोंकाशाह के उपदेशों का वह विशाल साहित्य ग्राज उपलब्ध नहीं है। तथापि लोंकाशाह एवं उनके द्वारा ग्रिभसूत्रित की गई धर्मकान्ति के विरुद्ध ग्रीर लोंकाशाह द्वारा प्रकाश में लाई गई ग्रागमिक मान्यताओं के विरुद्ध द्वव्य परम्पराग्रों के कर्णधारों द्वारा किस प्रकार के हृदयद्वावी भयंकर षड्यन्त्र किये गये, उन षड्यन्त्रों के चिह्न ग्राज भी तत्कालीन साहित्य के कतिएय पृष्ठों पर स्पष्टतः परिल-क्षित हो ही जाते हैं। लोंकाशाह द्वारा अभिसूत्रित कान्ति के दिग्दिगन्त व्यापी प्रचार-प्रसार को रोकने और उस धर्म कान्ति के परिणामस्वरूप जिनेन्द्र प्रभु द्वारा प्रदिश्ति एवं आगमों में प्रतिपादित विशुद्ध मूल धर्मपथ पर अग्रसर होने वाले नवोदित धर्म संघ को छिन्न-भिन्न करने तथा उस संगठन में आन्तरिक विस्फोट करने के लक्ष्य से उस समय की प्रायः सभी द्रव्य परम्पराश्चों ने सुसंगठित एवं एकमत हो साम, दाम, दण्ड और भेद—इन चारों प्रकार की नीतियों का सामूहिक प्रयोग करने में किसी प्रकार की कोर-कसर नहीं रखी। मान-सम्मान के प्रलोभन तक देकर लोंकाशाह के अनुयायियों को डिगाने के द्रव्य परम्पराश्चों ने स्रथक-अनवरत प्रयास किये, इस तथ्य की पुष्टि विभिन्न पट्टाविलयों के निम्नलिखित उल्लेखों से होती है:—

"श्री राजविजयसूरि ने सं० १४८२ में क्रियोद्धार करने वाले लघुशालिक आचार्य श्री ग्रानन्दिवमलसूरि के पास योगोद्धहन करके श्री राजविजयसूरि नाम रक्खा, बाद में तीनों ग्राचार्यों ने ग्रपने-ग्रपने परिवार के साथ भिन्न-भिन्न तीनों देशों में विहार किया। श्री ग्रानन्दिवमलसूरिजी ने सर्वत्र फिर कर श्रावकों को स्थिर किया है, कई गांवों में प्रतिमाग्रों की प्रतिष्ठा की, नये जिनबिम्ब भरवाये, जैन शासन की महिमा बढ़ायी, सं० १५६६ तक बहुत से लुका के ग्रमुयायी गृहस्थ तथा वेषधारक उपदेशक मूर्ति मानने वाले हुए, ......

"तथाऽहमदाबाद नगरे लुङ्कामताधिपति श्री मेघजी नामा स्वकीयमताधि पत्यं "दुर्गतिहेतु" रिति मत्वा रज इव परित्यज्य पञ्चिविशति २५ मुनिभिः सह सकल राजाधिराज पातिसाहि श्री अकब्बर राजाज्ञापूर्वकं तदीयाऽऽतोद्यबादवादिना महामह पुरस्सरं प्रव्रज्य यदीय पादाम्भोजसेवापरायगो जातः। एतादृशं च न कस्याप्याचार्यस्य श्रुतपूर्वम्।"

अर्थात् — अहमदाबाद नगर में लुंकामत के आचार्य मेघजी ने अपने मत को दुर्गति का कारण मानकर घूलि की भांति उसका परित्याग कर मुगल सम्राट् अकबर की आज्ञा से प्रदान किये गये बेण्डबाजा वाद्ययन्त्रों के घोष के बीच अपने अनुयायी अथवा शिष्य २५ मुनियों के साथ शुद्ध संवेगी दीक्षा अगीकार कर श्री हीरविजय-स्ति के चरणों का उपासक बन गया। इस प्रकार की महती प्रभावकारी घटना पूर्व के किसी भी आचार्य के सम्बन्ध में कभी कर्णगोचर नहीं हुई।

राजविजयसूरि गच्छ की पट्टावली, श्री पट्टावली पराग संग्रह-पं० श्री कल्यास विजयजी महाराज, पृष्ठ १८६

२. पट्टावली समुच्चयः, पृ. ७२

३. पन्यास श्री कल्याणिवजयजी द्वारा सम्पादित 'श्री तपागच्छ पट्टावली'' में पृष्ठ सं० २३५ पर ''लोंकामतना मेघजी ऋषिए त्रीस साधुओंनी साथे तपागच्छनी ग्राम्नाय वि० सं० १६२८ मां स्वीकारी।'' इस प्रकार का भी उल्लेख है।

तपागच्छ पट्टावलीकार के शब्दों में भारत के तत्कालीन सम्राट से इस प्रकार के स्रभूतपूर्व सम्मान को प्राप्त करने के लोभ का संवरण तो कोई विरला स्रध्यातम योगी ही कर सकता है। लोंकागच्छ के तथाकथित स्राचार्य लुंकामताधिपति मेघजी ऋषि इस प्रकार के स्रभूतपूर्व राजकीय सम्मान को, जो उन्हें राजमान्य हीरविजयसूरि के कृपा प्रसाद से मिला, प्राप्त करने के लोभ का संवरण नहीं कर सके और अपने २५ स्रथवा ३० साधुओं के साथ लोंकागच्छ का परित्याग कर तपागच्छ में सम्मिलित हो गये, यह कोई बड़े साक्चर्य की बात नहीं। प्राचीन पट्टाविख्यां इस बात की साक्षी हैं कि द्रव्य परम्पराओं के स्रधिकांश स्रनगिनत गच्छों का स्राविभाव मान-सम्मान-पूजा-प्रतिष्ठा एवं 'अहं' की तुष्टि के पुट के परिणाम-स्वरूप हुआ।

इस प्रकार का घटना चक इस तथ्य का साक्षी है कि लोंकाशाह द्वारा बाह्याडम्बर एवं धर्म के स्वरूप में प्रविष्ट विकृतियों के समूलोच्छेदन के लिए ग्रमि-सूत्रित सर्वहारा धर्मकान्ति के प्रभाव-प्रवाह को क्षीएा, ग्रशक्त अथवा निरस्त करने के अभिप्राय से विपुल परिग्रह का त्याग कर प्रानन्दविमलसूरि आदि तीन श्राचार्यों ने शाम-दाम-दण्ड ग्रौर भेद नीति का आश्रय लेकर जो ग्रभियान चलाया वह निरन्तर पट्टानुपट्ट कम से चलता ही रहा। इसी प्रकार के प्रलोभनात्मक शाम-दाम-दण्ड-भेद परक अभियान के परिगामस्वरूप अन्ततोगत्वा लोंकाशाह के विरोधियों को लोंका-गच्छ में भयंकर ब्रान्तरिक विस्फोट करने में एक ऐतिहासिक महत्त्व की सफलता प्राप्त हुई । लोंकागच्छ में ग्रान्तरिक विस्फोट करने के लक्ष्य से जिन लोगों को लोंकागच्छ में दीक्षित करवाया गया था वे लोग लोंकागच्छ पर छा गये ग्रीर उन्होंने लोंकाशाह द्वारा सूत्रित धर्म कांति के मूल मन्त्र से नितान्त विपरीत द्रव्य परम्पराग्रों की मान्यता "मूर्तिपूजा" को ग्रंगीकार कर अपने आपको लोंकाशाह का ग्रनुयायी **ग्रौर** लोंकागच्छीय बताते हुए जन-जन के समक्ष यह प्रकट कर दिया कि लोंकागच्छ मृतिपुजा की मान्यता को ग्रंगीकार करता है। लोंकाशाह द्वारा प्रारम्भ की गई सर्वहारा धर्म कान्ति के विरोधियों की यह सबसे बड़ी सफलता थी । अपने कमागत अभियान में इस प्रकार की अभूतपूर्व सफलता से उन्होंने संतोष की सांस ली कि अब लोंकागच्छ सदा के लिए समाप्त हो गया । किन्तु लोंकागच्छ में किये गये इस आन्तरिक विस्फोट के अनन्तर भी लोकाशाह द्वारा प्रदीप्त धर्म कान्ति की दिव्य-ज्योति उत्तरोत्तर ब्रधिकाधिक विस्तार पाती हुई जगमगाती ही रही । लोकागच्छ में किये गये उस आन्तरिक विस्फोट की प्रतिकियास्वरूप तत्काल उत्तराई लोंकागच्छ का आविर्भाव हुग्रा, लवजी ग्रादि अनेक महापुरुषों ने लोंकाशाह द्वारा प्रदीप्त की गई विशुद्ध आगमिक धर्म की मशाल को देश के कोने-कोने में शतगुणित उत्साह से प्रदीष्त करते हुए उस अभिनव धर्म क्रान्ति के प्रभाव एवं प्रवाह में उत्तरोत्तर अभिवृद्धि ही की ।

लोंकाशाह और उनकी धर्मकान्ति के विरुद्ध तत्कालीन धर्माध्यक्षों द्वारा रचे गये षड्यन्त्रों के जाल की यहीं इतिश्री नहीं हो गई। सभी प्रकार के साव्छ (पापपूर्ण) योगों (कार्यों) का तिविह तिविहेसां (तीनों करण और तीनों योगों से) जीवन पर्यन्त त्याग करने के शास्त्रीय पाठ के उच्चारण के साथ पंच महावतों की दीक्षा ग्रहण कर लेने के अनन्तर भी विभिन्न गच्छों के जो आचार्य, जो धर्माध्यक्ष अध्यात्म प्रधान जैन धर्म के विशुद्ध स्वरूप में अपने पूर्वाचार्यों द्वारा प्रविष्ट कराई गई विकृतियों के माध्यम से पूजा, प्रतिष्ठा, प्रतिमा विवाह, चन्दन बाला के तपव्याज के उपलक्ष्य में सोने चांदी के सूप (छाजला), सोने चांदी के उडद, सोने चांदी की बेड़िया-हथकड़ियां आदि बनवाकर भेंट स्वरूप प्राप्त करने में, खीर से स्वर्ण रौष्य निर्मित पात्र भरवा कर और उस पायस (खीर) में सोने-चांदी के मोटे-मोटे पत्रों की थरकरण तिरवा कर दान स्वरूप ग्रहण करने में, बहीवट के माध्यम से अथवा विविध ब्राडम्बरपूर्ण ब्रसाधुजनोचित अनागिमक विधि-विधानों के माध्यम से विपुल धन व अपरिमित परिग्रह बटोरने में अहर्निश निरत रहते थे, उन की ग्राय लोका-शाह की धर्मकान्ति के फलस्वरूप अवरुद्ध हो गई थी। इससे कुपित होकर उन धर्माध्यक्षों ने, उनके आश्रितों ने लोंकाशाह की ग्रनायोंचित ग्रसम्य भाषा में कटू से कटुतम म्रालोचना निन्दा-गर्हा करने में किसी तरह की कोर-कसर नहीं रखी । इस प्रकार के निहित स्वार्थ लोगों द्वारा लोंकाशाह की निन्दार्थ निर्मित अनेक ऐसी रचनाएं आज भी उपलब्ध होती हैं, जिनको प्रकाश में लाने में लेखिनी भी शर्माती है।

विश्वबन्धु श्रमण भगवान महावीर द्वारा प्ररूपित-प्रदिश्त लोक कल्याण-कारी धर्म में द्रव्य परम्पराश्रों के सूत्रधारों द्वारा किस-किस प्रकार की विकृतियां— किस-किस प्रकार के असाधुजनोचित विकारपूर्ण विधि-विधान घुसेड़ दिये गये—ठूस-ठूस कर ठसाठस भर दिये गये—उनका उल्लेख प्रसंगवशात् यहां सत्यान्वेषी पाठकों की जानकारी के लिए ग्रागम मर्मज्ञ पार्श्वचन्द्रसूरि के शब्दों में किया जा रहा है। द्रव्यार्जन में संलग्न विभिन्न गच्छों के धर्माध्यक्ष जिस प्रकार लोकाशाह के भयंकर शत्रु बन गये, उसी प्रकार कहीं मेरे (पार्श्वचन्द्रसूरि के) भी कट्टर शत्रु—कटु ग्रालोचक न बन जाय इस डर से बहीवट ग्रादि ग्रनेक विकृतियों का नामोल्लेख तक न करते हुए धर्मसंघ की ग्रस्थ-मज्जा में प्रविष्ट कित्यय विकृतियों का विवरण वि० सं० १५७५ की कार्तिक शुक्ला द्वितीया के दिन पट्टन में विराजमान ग्रनेक गच्छाधिपतियों एवं पत्तन श्री संघ को लिखे गये—"उत्सूत्र तिरस्कारनामा-विचार पटः" शीर्षक पत्र के अन्त में प्रस्तुत किया है। उस पत्र की अविकल प्रतिलिपि निम्नलिखित रूप में हैं:—

"तथा केतलउं एक सूत्रविरुद्ध असमंजस दीसइ छइ। गच्छे-गच्छे पुण परस्पर विरुद्ध एक मानइं एक न मानइं। ने केटलाएक बोल लिखियेइ छइ। गीतार्थं कहइ तिम प्रमाण। पूछी-पूछी करवउ। छ:। छ:। श्री:॥

- तीर्थंकर सउं गृहस्थवइं जोड़ावउ मेलवउ ।
- २. गृहे वीर, नेमि, महिल, पार्श्व प्रतिमा अपूजनीय कथनं ।
- ३. स्वगच्छनिश्रानामलिखनेन परिग्रहरां प्रतिमायाः।
- ४. १०८ कूपोदक, १०८ पात्री साधु कथन मीलनं।
- प्रतिमानां विवाह वध्यचार करेंगां । मीडहल जवाली मउली बन्धनं ।
- ६ रात्रौ जिनगृहमध्ये प्रतिष्ठार्थं साधु निवासः।
- ७. ग्रस्नातसाधुभिः शलाकासंचारणाय स्पर्शकरणं। करे कंकणमुद्रिका परिधानं, जवारककरणं, वेदिकायानवेष्टकाभिः कृतिः। स्वहस्तेन तिलकुट्टीवत् फूलादि विकिरणं, लांगलीफलसुखाशिकादीनां ग्रहणं, ग्राधाकमिकादिवस्त्राशनपान ग्रहणं। प्रतिमानां वर्णपूर कंकणच्छोट-नादि सर्व विवाहविधि करणं, ग्रनेक दाडिम सदाफलेक्षूदक कोमल-फल कोमलफिलका पक्वान्नं सर्व्वधान्य—सर्व तेमन जेमन पूपाघृतादि समस्त वस्तुढौकनं श्री ग्रहंतां पुरतः कस्योपदेशात्।

## अनेक तपसामुद्यापनानि ।

तंदुलैः पर्वतप्रासादाकारकरगं, तदुपरि कलशध्वजारोपः । पार्श्वे-पार्श्वे ग्रनेक नवीन घटित कलश वर्त्तुं लिका तथा सचित्तफलादि मोचनं कस्य साधोरुपदेशात् चन्दनबाला तपः कारणेन सुवर्गं रूप्यमय सूर्पं कुल्माषकारण पादयोः पट्ट सूत्रादिकक्षेपणं पायसेन पात्रभरणं । दुग्चघृत भाजने रूप्यमय बेड्रातारणं । चैत्राश्वयुग्मासतपिस सर्वांगीण सुवर्णं रूप्यमय तरुकरगं ढौकनं च ।

माघमासे घृतमय मेरु चूलिका प्रासादाकारकरणं तत्क्षण-विभंगश्च । स्नात्रपंचाशके दिनद्वयं यावत् प्रदीपाखण्ड ज्वालनं कस्योपदेशात् ।

स्थानात् स्थानात् लेख प्रतिप्रेषगोन श्रावकागामाचाम्लाष्टाह्निका-भोगदीपकरणादेश: कस्य साधोरनुसारी ।

साधुभिः समीपे जिनप्रतिमारक्षणं । पुटादीनां च कर्पूर वासक्षेप धूपा-दिकरणेन द्रव्यार्चन विद्यानं मुग्धलोकरंजनार्थं स्मरणमिषेणा तदंतिकात् कर्पूर—मृगमदागुर्व्वादीनां ग्रहणं । प्रत्यहं प्रतिक्रमणावसरे पादप्रक्षालनं तद्विधिस्थापनं च स्वश्रावकनिश्राकरणं स्व स्वनिश्रया नित्यपिण्डग्रहणं इत्यादि कुतः । छः ।

स्वस्वगच्छनिश्रित—प्रासादे ममकरणं।

मृते नरेऽनेकवस्तुढौकनं पूजानामकररां मृतस्य च षट्त्रिसंख्ययामंगल-करणं च शालामध्ये साधुजिनप्रतिमानां स्थितिः । साधुभिस्तस्य संभालादि- विधानं चातुर्मासिक प्रारम्भे प्रसमं पंचाशत्स्नात्रलेखनं साधुभिः श्रावका-गाम् । पर्यु षर्गापर्वरित्ता स्वहस्तेन पुस्तकदानं जागरग्गकरणं च । चैत्रशुक्लत्रयोदशीजातस्य श्री वीरस्य भाद्रपदशुक्लप्रतिपदापराह् ने जन्मो-त्सवकारणं । ग्रनेक गोधूम चूर्गासूपदालिकाघृतगुड़जीरकसुंठीप्रमुख वर्षवार-जुगमुसलादिवस्तु समानयनं । तद्वृद्धिविधापनं च । ग्रजितशान्तिस्तव कथने तैलस्य वृद्धि कारणं ।

मालारोपणे सुवर्णरूप्यप्रवालमुक्ताफलसूत्रपट्ट सूत्रमाला कारणं कस्यो-पदेशात् ।

क्षुत्करणे पर्वेिंग तालककुट्टनं पादप्रहारदानं यः करोति स लिप्यते इत्यादि दुर्वचनकथनं प्रायश्चित्तदानं ।

देवगृहे घूपदीपदानं कस्यायमुपदेश: ।

सम्यक्त्वमोदककारणे प्रतिष्ठा वासक्षेपध्च वस्त्रादिग्रहणं कोऽयमुपदेशः कस्मिन्सूत्रे मिलति ।

श्रष्टोत्तरीस्नात्रकारणेनोपद्रवोपशान्तिप्ररूपणं ।

गुरूराा स्वयं मन्त्रादिजापे श्रावकाराां समीपात् पृथक् फलादीनां प्रतिमा-पुरतो मोचनं ।

मासजातस्य बालस्य तिलककरणं वासक्षेपनामस्थापनं ।

पुस्तिकावेष्टन द्रव्यादिग्रहणं ।

पंचम्यादितपसामुद्यापने पंचादिवस्तुमोचनं । पव्वीदि दिवसेषु गुरूणा पुरतः क्रुंकुमेन गुहिलकाकरणं उपरि द्रव्यमोचनं स्त्रिभः स्वहस्तैस्तंदुलेगुं रूणां न्युंछनकरणं तदुलोच्छालनं स्पर्शक्च ।

"" इत्यादि विरुद्धता परस्परं गच्छे-गच्छे तेषां मध्ये के सत्यवादिनः सूत्रानुसारिएाः केऽसत्यवादिन उत्सूत्रानुसारिए। इति निर्णयः कार्यो यदि पत्तनिवासिनः संघमुख्या धर्मार्थिनः सन्ति । नोचेद् दृष्टिरागिणो मिथ्यात्वोपहताः पक्षरहितद्वेषिएाः सपक्षभीरवः शास्त्रज्ञौने प्रमाणी कर्त्तव्याः । यतः

...........सुहसीलाउ सच्छंदचारिणो, वेरिणो सिवपहस्स । श्रासाभट्ठा बहु जासह, मा भसह संघृत्ति ।...........'' ग्राचार्यश्री पार्श्वचन्दसूरि द्वारा ग्रपने पत्र में ग्राज से लगभग ४६८ वर्ष पूर्व जैन धर्म संघ में रूढ़ बने विकारों एवं धर्म की मूल आत्मा, मूल भावना से कोसों दूर ले जाने वाले विविध विधि-विधानों के विवरएों को पढ़कर प्रत्येक मुमुक्ष पाठक के नेत्र युगल ग्राक्ष्वर्याभभूत हो खुले के खुले रह जायेंगे और हठात् उसे दुःख भरी दीर्घ निच्छ्वास छोड़ने के लिये विवश होना पड़ेगा। प्रत्येक सच्चा सत्यान्वेषी चिन्तक तत्कालीन चतुर्विध संघ के दैनिक जीवन में घुले मिले इन आगम विरुद्ध विधि-विधानों एवं धार्मिक कहे जाने वाले कार्यकलापों के विवरएों को पढ़कर यही सोचेगा कि उस समय के श्रमणों ने और विभिन्न गच्छों के गच्छाधिपति ग्राचार्यों ने ग्रागम प्रतिपादित श्रमणाचार को ग्रनन्त ग्रलोकाकाश में उड़ा कर लोक रंजन के माध्यम से ग्रपरिमित परिग्रह बटोरने में ही श्रमणा धर्म की इतिश्री समभ ली थी।

सर्वज्ञ-सर्वदर्शी श्रमणा भ० महाबीर द्वारा प्ररूपित, परम पावन आगमों में प्रतिपादित एवं शार्द् लोपम पराक्रमशाली शूरवीरों द्वारा परिपालित दुश्चर श्रमण धर्म की तथा चतुर्विध संघ की इस प्रकार की दयनीय दशा से द्रवित हो धर्मोद्धारक लोंकाशाह को, इन सब विकारों के समूलोन्मूलन के लक्ष्य से धर्मकान्ति का शंखनाद पूरना पड़ा । लोकाशाह द्वारा पुनः २ उद्घोषित अभिनव धर्मकान्ति के गगन-भेदी, उद्घोष से बड़े-बड़े आचार्यों, मठाधीशों, श्रीपूज्यों अथवा गच्छाधिपतियों की मोहतन्द्रा खुली, उनींदी ग्रांखें शनै:शनै: उन्मीलित होने लगीं। किन्तु ग्राचार्यों को अवकाश कहां था शिथिलाचार के गहन दल-दल में धंसे फंसे संघरेथ की बाहर निकालने का । वि० सं० १५० मसे लोंकाशाह ने संघरथ को शिथिलाचार के गहरे कीचड़ से निकालने का दढ़ लक्ष्य लिये कान्ति का उद्घोष किया और संयोग बात है कि उसी वर्ष (वि० सं० १५०८ में) तथागच्छ के ५२ वें गच्छनायक रत्नशेखरसूरि ने अपने उत्तराधिकारी लक्ष्मीसागरजी को सूरिपद प्रदान किया। लोंकाशाह द्वारा धर्मकान्ति का सूत्रपात किये जाने के अनन्तर लगभग १ वर्ष तक रत्नशेखरसूरि गच्छनायक पद पर रहे ग्रीर वि० सं० १५१७ में स्वर्गस्थ हुए । रत्न-शेखरसूरि ने किसी प्रकार का क्रियोद्धार नहीं किया । उनके पश्चात् लक्ष्मीसागर-सूरि तपागच्छ के ५३वें गच्छनायक पद पर आसीन हुए। उन्होंने भी क्रियोद्धार की ग्रोर घ्यान नहीं दिया। लक्ष्मीसागरसूरि के स्वर्गारोहणानन्तर तपागच्छ के ४४वें गच्छाधिपति श्री सुमति साधुसूरि हुए। उन्होंने भी श्रपने श्राचार्य काल में शिथिला-चार में निमन्न अपने साधु वर्ग को शिथिलाचार से ऊपर उठाने का कोई प्रयास नहीं किया । तपागच्छ के ५४वें गच्छनायक सुमति साधुसूरि के पश्चात् ५५वें गच्छनायक श्री हेमविमलसूरि हुए । उन्होंने लोंकामत के ऋषि दोना, ऋषि श्री पति, ऋषि गरापित प्रमुख कतिपय साधुओं को लुका गच्छ से खींच कर तपागच्छ के श्रमणाचार की दीक्षा तो दी, किन्तु शिथिलाचार में निमग्न ग्रपने साधुवर्ग को विशुद्ध श्रमण धर्म की परिपालना के लिये कटिबद्ध करने का कोई प्रभावकारी प्रयास किया हो, ऐसा तपागच्छ की पट्टावलियों से प्रतीत नहीं होता। तपागच्छ पट्टावली के उल्लेखानुसार जिस प्रकार कीचड़ में होते हुए भी कमल कीचड़ से निर्लिप्त रहता है ठीक उसी प्रकार श्री हेमविमलसूरि ने भी किया शिथिल साधू समुदाय के बीच रहते हुए भी श्रमसाचार की परिपालना में किसी प्रकार की त्रुटि नहीं स्रामे दी। तपागच्छ के ४४ वें पट्टघर ग्राचार्य हेमविमलसूरि के पश्चात् वि० सं० १५७० में श्री म्रानंदविमलसूरि तपागच्छ के ५६ वें म्रधिनायक बने। गच्छाधिपति पद पर आसीन होने के उपरान्त भी उन्होंने लगभग ११ वर्ष पर्यन्त कियोद्धार नहीं किया । वि० सं० १५८२ में उन्होंने सवामन सोने की मूर्ति भ्रन्धकूप में डाल पावभर महा मूल्यवान मोतियों का चूर्ण अथवा बुरादा बना मिट्टी में मिला कतिपय वहिवट बहियों को कतिपय गच्छों के श्राचार्यों में बांट कर तथा शेष बहियों को जलशरण करने के अनन्तर और भी सब प्रकार के परिग्रह का परित्याग कर लोंकाशाह द्वारा १५०८ में प्रारम्भ की गई धर्मकान्ति के प्रचण्ड वेग से मूर्ति पूजा की रक्षा करने के उद्देश्य से दो श्रन्य आचार्यों के साथ कियोद्धार किया। इस प्रकार लोंकाशाह द्वारा धर्मकान्ति का शंखनाद पूरे जाने के ठीक ७४ (चोहत्तर) वर्ष पश्चात तपागच्छ की चार पीढियां बीत जाने के अनन्तर तपागच्छ तथा अन्यान्य गच्छ, के साधुओं में व्याप्त शिथिलाचार को दूर करने के लिये गच्छनायक पद की दुष्टि से पांचवीं पीढी में ग्रानन्द विमलसूरि ने वि० सं० १४८२ में क्रियोद्धार किया ग्रौर अपनी वृद्धावस्था के उपरान्त भी घोर तपश्चंरण श्रौर स्रतीव श्लाघनीय साहस के साथ सुदूरस्थ क्षेत्रों में विहार एवं धर्म प्रचार कर लोंकाशाह द्वारा वि० सं० १५०८ में प्रवाहित कान्ति के प्रचण्ड प्रवाह से मूर्तिपूजा की रक्षा करने में सफलता प्राप्त की।

लोंकाशाह द्वारा किये गये धर्मकान्ति के सूत्रपात्र से लगभग ५६ वर्ष पश्चात् पार्श्वचन्द्रसूरि ने वि० सं० १५६४ में किया उद्धार कर जैन धर्म सूंध में व्याप्त विकारों एवं आगम विरोधी मान्यताओं का डट कर विरोध करना प्रारम्भ किया। जैसा कि ऊपर बताया जा चुका है, उन्होंने वि० सं० १५७५ में पाटण संघ और वहां विराजित अनेक गच्छों के आचार्यों को पत्र लिखकर तत्कालीन श्रमणों की श्रमणाचार से एकान्ततः विपरीत, आगमों से पूर्णतः प्रतिकूल असाधु-जनोचित प्रवृत्तियों का विस्तृत विवरण प्रस्तुत करते हुए उस समय के चतुर्विध संघ की दयनीय दशा को बड़े ही हृदयद्वावी शब्दों में चित्रित किया है। कठोर श्रमणाचार के संबंध में स्पष्ट निर्देश है:—

जिंदिय करफरिसं, ग्रंतरिय कारणे विउप्पन्ने । अरहावि करेज्ज सयं, तं गच्छं मूल गुण मुक्कं ।।

१. यः कियाशिथिलसाधुसमुदायें वर्तमानोऽपि साघ्वाचारावितकान्तः

'''''''''' न च तेषां कियाशिथिलसाधु समुदायावस्थाने
चारित्रं न संभवतीति शंकतीयं, एवं सत्यिष गगाधिपतेश्चारित्रसंभवात् । यदागमः—साके नाम एगे एरण्डपरिवारे ति ।

-पट्टावली समुच्चयः, प्रथम भाग, पृष्ठ ६००

किन्तु पार्श्वचन्द्रसूरि के उपर्युक्त पत्र के इस उल्लेख से "पर्व्वादि दिवसेषु गुरूणां पुरतः कुंकुमेन गुहलिकाकरणं, उपरिद्रव्य मोचनं, स्त्रिभिः स्वहस्तैतँदुले-र्गू रूणा न्यूछन करणं तंदूलोच्छालनं स्पर्शक्षच<sup>९</sup>" स्पष्ट है कि स्त्रियां आचार्यों एवं साधुओं के चरणों का स्पर्श करती थीं। पार्श्वचन्द्रसूरि के उपर्युद्धत पत्रांश से स्पष्टतः प्रकट होता है कि उस समय के प्रायः सभी गच्छों के गच्छाधिपतियों एवं श्रमणों में घोर शिथिलाचार, जिसे शास्त्रों में प्रतिपादित श्रमणाचार को दृष्टिगत रखते हुए अनाचार की संज्ञा प्रदान की जा सकती है-व्याप्त था। उस समय का श्रमण वर्ग अहिंसा, ब्रह्मचर्य ग्रीर अपरिग्रह-इन तीनों महाव्रतों की ग्रवहेलना के साथ-साथ जिनाज्ञा का, शास्त्रीय निर्देशों का ग्रमयीदित रूप से उल्लंघन कर डाभ से कच्चे जल के आलोडन पूष्पों के विकिरण, फलों के स्पर्श ढोकन, स्त्रियों से संघट्ट संस्पर्शन करवाने तथा चन्दनबाला-तप आदि अशास्त्रीय, असाधुजनोचित विधि-विधानों के बहाने से विपुल सम्पत्ति, ग्रपरिमित परिग्रह बटोरने में संलग्न था । उस समय के श्रमणों में व्याप्त इस प्रकार के ग्रागम विरुद्ध शिथिलाचार अथवा हीता-चार से खिन्न क्षुब्ध एवं हताश हो कतिपय ग्रागमज्ञ ग्रात्मार्थी एवं वयोवृद्ध विद्वान साध्यों तक ने दीक्षार्थी विरक्तात्मायों को यह कहना प्रारम्भ कर दिया था कि आचारांग ग्रादि सूत्रों में जो साधु ग्राचार लिखा है, वह आज के साधुग्रों में देखा नहीं जाता, अतः तम तो श्रावक के वेश में संवरी होकर रहो।

वि० सं० १५०६ में लोंकाशाह द्वारा किये गये घर्मकान्ति के उद्घोष से अनेक आत्मार्थी विद्वान, वयोवृद्ध साधुओं के अन्तर्चक्षु उद्घाटित हुए। उसके १२ वर्ष पश्चात् की, वि० सं० १५२० की इस संबंध में एक बड़ी ही रोचक घटना है, उसे यहां प्रस्तुत किया जा रहा है, जिससे सत्य के जिज्ञासुग्रों को यह भली-भांति विदित हो जाये कि किन विकट परिस्थितियों में संघरथ को शिथिलाचार के दल-दल से निकालने के दृढ़ संकल्प के साथ धर्मोद्धारक लोंकाशाह को धर्मकान्ति का उद्घोष करना पड़ा, एक प्रकार से अपने आप में सर्वांग पूर्ण कान्ति का शंखनाद पूरना पड़ा।

वि० सं० १५२० के आस-पास की वह घटना इस प्रकार है :—

"दीक्षा लेने की धुन में कड्ना अनेक साधुओं का परिचय करता हुआ अहमदाबाद पहुंचा। वहां रूपपुरा में आगिमक पंन्यास हरिकीति शुद्ध प्ररूपक संवेग पक्ष के साधु थे। वे अपनी शक्ति के अनुसार किया-कलाप करते थे। गुग्गी साधुओं को वन्दन करते थे। परन्तु आप किसी से वन्दन नहीं करवाते, कहते—मैं वन्दन योग्य नहीं हूं, मुभसे शास्त्रोक्त साधु का आचार नहीं पलता। हरिकीति रूपपुरे की एक शून्य शाला में रहते थे। कड्ना ने उनका व्यवहार देखा और उसको पसन्द आया। उसने हरिकीतिजी के सामने अपना परिचय देते हुए कहा—"मेरी इच्छा

सप्तपदी शास्त्र, प्रस्तावना, पृष्ठ १८

संसार छोड़कर साधु होने की है, मुभ्रे दीक्षा दीजिये।" हरिकीर्ति ने सोचा-मैं अगर इसको योग्य मार्ग न दिखाऊंगा तो यह किसी कपटी कुगुरु के जाल में फंस जायगा, उन्होंने कडुवा से कहा — प्रथम दशवैकालिक के चार ग्रध्ययन पढ़ो। उसने स्वीकार किया और हरिकीर्ति के पास दशवैकालिक के चार प्रध्ययन प्रर्थ के साथ पढ़े। अध्ययन पढ़ने के बाद कडुवा ने उनसे पूछा-पूज्य ! सिद्धान्त मार्ग तो इस प्रकार है, तब ग्राजकल साधु इस मार्ग के श्रनुसार क्यों नहीं चलते ? हरिकीर्ति ने कहा --ग्रभी तुम पढ़ो ग्रौर सुनो, बाद में सिद्धान्त की चर्चा में उतरना। महता कडुवा ने पंन्यास के पास सारस्वत व्याकरण, काव्यशास्त्र, छन्दशास्त्र चिन्तामणि प्रमुख वाद शास्त्र पढ़े और आचारांग आदि सूत्रों के प्रर्थ सुन कर प्रवीण हुआ । बाद में पन्यास हरिकीर्ति ने कड्वा से कहा-हे बत्स ! ग्राचारांग ग्रादि सूत्रों में जो साधु का आचार लिखा है, वह स्राज के साधुस्रों में देखने में नहीं स्राता। स्राज के सर्व यति पूजा प्रतिष्ठा, कल्पित दान ग्रादि कार्यों में लगे हुए हैं, जिन-मन्दिरों के रक्षक बने हुए हैं, क्योंकि वर्तमान काल में दसवां ग्रच्छेरा (ग्राश्चर्य) चल रहा है। यह कह कर उसने ''ठाणांग सूत्र'' की स्राक्ष्चर्य प्रतिपादक गाथाएं, ''संघपट्टक की'' गाथाएं स्रौर "षष्टिशतक प्रकरण" की गाथाएं सुनाकर वर्तमान कालीन साधुय्रों की ग्राचार-हीनता का वर्णन किया स्रौर उसकी श्रद्धा कुण्ठित करने के लिये हरिकीर्ति ने पिछले समय में जैन श्रमणों में होने वाली धडाबन्दियों का विवरण सुनाया। उन्होंने कहा-११४६ में पौर्णिमक, १२०४ में खरतर, १२१३ में ग्रचल, १२३६ में सार्द्धपौर्णमिक, १२५० में त्रिस्तुतिक, १२८५ में तपा अपने-अपने आग्रह से उत्पन्न हए। १५० = में लुका ने अपनामत चलाया। ग्रब तुम ही कहो तो इन नये गच्छ प्रवर्तकों में से किस को युगप्रधान कहना और किसको नहीं। इस समय शास्त्रोक्त चतुष्पवीं की आम्नाय दिखती नहीं। जहां युगप्रधान होगा, वहां उक्त सभी बातें एक रूप में होगी । इसलिये तुम तो युगप्रधानों का ध्यान करते हुए श्रावक के वेश में ''संवरी'' बनकर रहो, जिससे तुम्हारी स्रात्मा का कल्याण हो ।

शाह कडुवा ने जैन सिद्धांतों की बातें सुनी थीं, उसको हरिकीर्ति की बात ठीक जंची, वह साधुता की भावना वाला प्रासुक जल पीता, अचित्त त्राहार करता, ग्रपने निमित्त नहीं बनाया हुग्रा विशुद्ध ग्राहार श्रावक के घर से लेता था। ब्रह्म-चर्य का पालन करता, १२ व्रत धारण करता हुग्रा, किसी पर ममता न रखता हुग्रा पृथ्वी पर विचरने लगा। भ

विकम की १४वीं १६वीं शती के जैन श्रमणों में शिथिलाचार की पराकाष्ठा के परिणामस्वरूप ही महान् विरक्त द्विजोत्तम कडुवाशाह ने श्रमणधर्म

१. कडुवा मत गच्छ को पट्टावली, पट्टावली पराग संग्रह (पं० कल्यासा विजयजी) पृष्ठ ४८१–८२

में दीक्षित होने की आन्तरिक उत्कट ग्रिभिलाषा होने के उपरान्त भी पंच महावतों की दीक्षा नहीं ली ग्रौर उन्होंने वि० सं० १५२५ में श्रावक वेश में संवरी रहते हुए ग्रपने मत का प्रचार-प्रसार प्रारम्भ कर दिया। कडुवाशाह ने "कडुवागच्छ" की स्थापना कडुवागच्छ की पट्टावली के ग्रनुसार वि० सं० १५२५ में और तपागच्छ पट्टावली के उल्लेखानुसार वि० सं० १५६२ में की। इस संबंध में तपागच्छ पट्टावली का उल्लेख इस प्रकार हैं:—

"तदानीं वि॰ द्वाषष्ठ्यधिक पंचदशशत १५६२ वर्षे ''सम्प्रति साधवो न दृग्पथमायान्तीत्यादिप्ररूपगापरक कटुकनाम्नी गृहस्थात् त्रिस्तुतिकमतवासितो कटुक नाम्ना मतोत्पत्ति ।''

जैन धर्मसंघ में व्याप्त ग्रनागमिक आडम्बर पूर्ण प्रवृत्तियों, मान्यताग्रों विघि-विघानों, थोथे कर्मकाण्डों, विकारों, श्रमगाचार में व्याप्त सार्वत्रिक घोर शिथिलाचार, श्रागमिक सिद्धान्तों के प्रति उपेक्षापूर्ण अवहेलनात्मक अवस्था का समूलोन्मूलन कर विशुद्ध ग्रागमिक मान्यताग्रों की पुनः प्रतिष्ठापना के एक मात्र सदुद्देश्य से लोंकाशाह द्वारा प्रारम्भ की गई धर्मकान्ति का ही प्रभाव था कि विकम की सीलहवीं शताब्दी के प्रथम दशक में सर्वज्ञ प्रणीत विश्वकल्याणकारी जैन धर्म के विशुद्ध स्वरूप के प्रति सजगता–जागरूकता से श्रोत-प्रोत एक ग्रभिनव जागरण की एक अदम्य अमित लहर जैन-जगत के जन मानस में तरंगित हो उठी। क्रान्ति के उस शंखनाद से सुदीर्घकालीन प्रगाढ़ मोह निद्रा में सोये जैन जगत् को विदित हआ कि आगम प्रतिपादित धर्म के स्वरूप में श्रमणाचार में और उनके तत्कालीन . घर्माध्यक्षों, घर्मगुरुग्रों अथवा जिन शासन के कर्णघारों के ग्राचार-विचार ग्रथवा आचरण में ब्राकाण पाताल का ब्रन्तर है, दोनों एक दूसरे से अमित-अपरिमेय कोसों दूर हैं। लोकप्रवाह सातशीलत्व, आरम्भ, समारम्भ एवं परिग्रह आदि शिथिलाचार में ग्रानखशिखनिमग्न ग्रपने तथाकथित श्रमग्रवेशधारी धर्मगुरुग्रों से मुख मोड़ लोंकाशाह द्वारा अनावृत प्रकटित आध्यात्मिक एवं विशुद्ध ग्रागमिक ग्रालोक की स्रोर उमड़ पड़ा। बही बटों में स्रंकित अपने पीढ़ी प्रपीढ़ियों के भक्तों की अपने प्रति बढती हुई प्रगाढ अनास्था के परिगामस्वरूप अपनी सुख सुविधा की पूरक आय के स्रोतों के ग्रवरुद्ध ग्रथवा मन्द हो जाने पर उस काल में धर्मगुरुग्रों की भी म्रांततोगत्वा आंखें खुलीं। अवशावस्था में म्रानेक गच्छनायकों को परिग्रह का मोह त्यागने के लिये बाध्य होना पड़ा। सवा सवा मन सोने की अपने परिग्रह में संजोयो हुई मूर्तियों को अन्धकूषों में डाल कर ग्रौर महार्घ्य मुक्ताफलों ग्रादि विपुल परिग्रह का परित्याग कर कतिपय स्राचार्यों ने कियोद्वार किये। किन्तु उनके द्वारा किये गये कियोद्धार सर्वांगपूर्ण कियोद्धार का स्वरूप घारण न कर पाने के कारण श्रधूरे ही

१. वही, पृष्ठ ४५३

रहे। पार्श्वचन्द्रसूरि ने तत्कालीन श्रमण समूह के श्रमणाचार में व्यापक रूप से रूढ़ बुराइयों का ग्रपने कियोद्धार काल वि० सं० १६६४ से लेकर जीवन पर्यन्त वि० सं० १६१२ तक साहित्य सृजन ग्रीर उपदेशों के माध्यम से भी उटकर विरोध किया।

पार्श्वचन्द्रसूरि द्वारा किये गये क्रियोद्धार के १८ वर्ष पश्चात् तपागच्छ के नायक श्री आनन्द विमलसूरि ने वि० सं० १५८२ में क्रियोद्धार किया। उन्होंने १५८३ में प्रपने गच्छ के श्रमण श्रमणीवर्ग के श्रमणाचार को निर्दीष एवं सुदढ़ बनाये रखने के सद्द्देश्य से ३५ बोलों की घोषणा भी की किन्तु पार्श्वचन्द्रसूरि की भांति चतुर्विध संघ में रूढ हुई विकृतियों के विरुद्ध कोई सार्थक ग्रावाज नहीं उठाई। उनका और उनके कियोद्धार का प्रमुख लक्ष्य रहा लोंकाणाह द्वारा प्रारम्भ की गई घर्मकान्ति के बढ़ते हुए प्रभाव व प्रवाह को नष्ट करना । श्री ग्रानन्द विमलसूरि और उनके सहयोगी अन्यान्य गच्छों के स्राचार्यों के लोंकाशाह विरोधी सामूहिक सशक्त अभियान और धुँआंधार लिखित एवं दूरगामी शाम-दाम-दण्ड-भेद नीति परक मौखिक प्रचार-प्रसार के परिणामस्वरूप अन्ततोगत्वा लोंकागच्छ में स्रान्तरिक विस्फोट हुए । लोंकागच्छ की प्रबल वेग से बढ़ती हुई सर्वहारा शक्ति क्षीण हुई। कालान्तर में लोकागच्छ के मनीषी आचार्यों ने उस धर्मकान्ति के वेग को तीव गति प्रदान करने के प्रबल प्रयास भी किये, उस कान्ति के मन्द बने प्रवाह में गति भी आई किन्तु लोकाशाह की आकाक्षा के अनुरूप वह कान्ति जैन धर्म संघ में व्याप्त एवं रूढ़ हुई विकृतियों का, बुराइयों का समूलोन्मूलन करने में पूर्णतः सफल नहीं हो सकी । यदि लोंकाशाह द्वारा प्रारम्भ की गई एकमात्र ग्रागमों पर श्राधारित धर्म क्रान्ति के विरुद्ध छल प्रपन्च पूर्ण मिथ्या प्रचार के सुनियोजित, सुगठित एवं सामूहिक कुचक्र न चलाये जाते तो वह क्रान्ति ग्राक्ष्चर्यकारी शत-प्रतिशत रूप से अवश्यमेव सफल होती और भ० महावीर के धर्म संघ में द्रव्य परम्पराओं द्वारा बलात् हठात् प्रविष्ठे की गई विकृतियों में से ग्रधिकांश बड़ी-बड़ी विकृतियों के नष्ट हो जाने के उपरान्त भी जो ग्रनेक विकार शेष रह गये थे, अवशिष्ट रह गये थे, उनका भी नामोनिशां तक स्राज दृष्टिगोचर नहीं होता ।

ग्रव सबसे बड़ा तथ्य यहाँ यह प्रकट होता है कि लोंकाशाह ने न तो कोई नया मत ही चलाया और न कोई नई बात ही कही । उन्होंने तो केवल सर्वं भाषित आगमों के मूल पाठ प्रस्तुत करते हुए अतिविनम्न शब्दों में यही कहा कि क्षोर नीर विवेकपूर्ण निष्पक्ष दिष्ट से भगवान महावीर के इन वचनों पर डाह्या बन कर चतुराई पूर्वं कि विचार करो । उन्होंने तो केवल विचार करने ग्रीर जो उचित लगे वैसा करने का परामर्श दिया। ग्रपनी नहीं केवल सर्वं बीतराग जगद्धितं कर तीर्थं कर की वास्पी पर विचार करने के लिये जन-जन को निवेदन किया। उस वीत राग वास्पी को भो मानने-मनवाने का लोंकाशाह ने कहीं लेशमान

भी हठाग्रह नहीं किया । उदाहरएस्वरूप लिया जाय तो ग्राचारांग सूत्र के चौथे ग्रध्ययन के प्रथम उद्देशक के एक सूत्र को जिसे जैन धर्म की ग्रात्मा ग्रथवा आधार शिला की संज्ञा दी जाती है — जन-जन के समक्ष प्रस्तुत करते हुए अपने ५० बोलों में से एक बोल में उस और इंगित भर किया कि—"षड्जीव निकाय के किसी भी जीव की किसी भी कारण से निज की स्वार्थ सिद्धि के लिए और यहां तक कि मोक्ष की प्राप्ति के लिये भी हिंसा न की जाय—किसी जीव को किसी भी प्रकार का किचित्मात्र भी कष्ट न पहुंचाया जाय यह मैं (श्रमण भगवान महावीर) कहता हूं। श्रनादि अतीत के सभी तीर्थंकरों ने यही कहा है। वर्तमान में जितने तीर्थंकर हैं वे भी यही कहते हैं और अनागत अनन्त काल में जो अन्य तीर्थंकर होने वाले हैं वे भी यही कहेंगे। यही शुद्ध—सत्य शाष्ट्रवत आर्य धर्म है।"

लोंकाशाह ने अपनी ओर से एक भी शब्द नहीं जोड़ा । लोंकाशाह से ५६ वर्ष पश्चात् हुए श्रागम मर्मज्ञ, श्रागमों पर टब्बों को रचना करने वाले पार्थ-चन्द्रसूरि ने भी श्रपनी "उत्सूत्र तिरस्कार नामा-विचार पटः" नामक कृति में केवल इस सूत्र का ही उल्लेख नहीं किया है, श्रपितु लोंकाशाह से बहुत आगे बढ़ कर इस सम्बन्ध में तो यहां तक लिखा है कि :—

> बुड्ढं जज्जर थेरं, जो घायइ जमल मुद्ठिगा तरुगो । जारिसी तस्स वेयणा, एगिंदी संघट्टणे तारिसी ।।

स्थित्-जराजर्जरित स्रित जीर्ण-शीर्ण स्रितवृद्ध पुरुष के वक्षस्थल पर यदि कोई विशिष्ट बलशाली यवा पुरुष स्रिपनी सम्पूर्ण शक्ति लगाकर मुष्टि का प्रहार करे तो उस मुष्टि प्रहार से जिस प्रकार की दुस्सह दारुगा पीड़ा उस जराजर्जरित वृद्ध व्यक्ति को होती है, ठीक उसी प्रकार की भीषण वेदना स्थावर काय के एकेन्द्रिय जीव को, उसके संघट्ट मात्र से—स्पर्श मात्र से होती है।

किसी भी एकेन्द्रियादि जीव की हिंसा करते समय में उसे किस प्रकार की पीड़ा होती है, इसका ग्रागम में स्पष्ट वर्णन मिलता है कि जिस प्रकार एक जन्मजात गूंगे, बहरे, हलन-चलन में नितान्त अक्षम व्यक्ति को भाले की तीक्ष्ण नोंक से छेदा या भेदा जाय तो वह बोल नहीं सकेगा, चील पुकार नहीं कर सकेगा, हिल-इल नहीं सकेगा तथापि उसे छेदन भेदन की किया से पीड़ा तो उसी प्रकार की दुस्सह्य ग्रीर दारुणतम होगी जिस प्रकार की कि एक सर्वेन्द्रिय सम्पन्न स्वस्थ व्यक्ति को इस प्रकार की किया से होती है। इस भांति की वेदना एकेन्द्रिय जीव को भी छेदन भेदन ग्रादि दुःख-दायिंनी किया से होती है। द्वादशांगी के प्रथमांग ग्राचारांग सूत्र के जीव हिंसा निषेधार्थक सूत्रों के सन्दर्भ में "बुड्ढं जज्जर थेरं" इस गाथा का ग्रर्थ किया जाय तो इससे भी यही भाव प्रकट होता है कि केवल संघट्ट मात्र से स्थावर काय के एकेन्द्रिय जीव को दुस्सह्य दारुण वेदना होती है

अतः उस एकेन्द्रिय जीव की किसी भी प्रयोजन से यहां तक कि स्वर्ग और मोक्ष की प्राप्ति की आकांक्षा से भी कभी न तो हिंसा की जाय, न करवाई जाय, न इस प्रकार की हिंसा करने वाले का अनुमोदन किया जाये और न इस प्रकार की हिंसा को भला ही कहा जाय।

यहां यह बात भी प्रत्येक तटस्थ व्यक्ति के लिए विचारणीय है कि विश्व के किसी भी सुसम्य देश में दण्ड संहिता अथवा कानून का निर्माण करने वाले छद्मस्थ व्यक्ति भी सोच-विचार कर यदि उस कानून की किसी भी धारा में किसी प्रकार की छूट की आवश्यकता अनुभव करते हैं तो उस दशा में उस धारा के साथ अपवाद रूप में दी जाने वाली छूट के प्रावधान का स्पष्ट उल्लेख वे करते हैं ठीक इसी तरह मूर्तिपूजा आदि धार्मिक विधि-विधानों के लिये एकेन्द्रियादि जीवों की हिंसा करना आवश्यक समभा जाता तो आचारांग में इस छूट का प्रावधान अवश्य होता।

कातून बनाते समय छद्मस्थ होते हुए भी कातून बनाने वाले जब इस बात का प्राध्यान रखते हैं कि कातून में किसी प्रकार की भूल न रह जाय। तो इस प्रकार की स्थिति में त्रिकालदर्शी तीर्थंकर भगवान से तीर्थ-प्रवर्तन काल में संसार के समक्ष धर्म का स्वरूप प्रकट करते समय प्रथम देशना देते समय किसी प्रकार की भूल रह गयी हो, इस प्रकार की कल्पना तो केवल एकान्ततः मिथ्यात्वी अभव्यात्मा ही कर सकती है।

अतीतानागत वर्तमान इन तीनों काल के समग्र भावों को हस्तामलक वत् देखने जानने वाले तीर्थेश्वर से इस प्रकार की भूल की अंश मात्र भी अपेक्षा कोई आस्तिक भव्य नहीं कर सकता। इस प्रकार सूर्य के प्रकाश की भांति पूर्णतः स्पष्ट स्थिति में तीर्थेश्वर भगवान महावीर ने जिस समय यह फरमाया—

"से बेमि जे य प्रईया जे य पड्डपन्ना जे य ग्रागमिस्सा ग्ररहंता भगवंता ते संब्वे एवमाइक्खंति एवं भासंति एवं पण्णावेति एवं पहवेति सब्वे पाणा सब्वे भूया सब्वे जीवा सब्वे सत्ता न हंतव्वा न ग्रज्जावेयव्वा न परिघेतव्वा न परितावेयव्वा न उद्देयव्वा, एस धम्मे सुद्धे निइए सासए समिच्च लोयं खेयणोहि पवेइए, तंजहा-उद्ठिएसुवा ग्रगुद्ठिएसुवा, उवद्ठिएसुवा ग्रगुवद्विएसुवा उवस्य दंडेसुवा ग्रगुवरय दंडेसुवा सोवहिएसुवा ग्रगुवहिएसुवा संजोगरएसुवा ग्रसंजोग-रएसुवा, तच्चंचेयं, तहाचेयं ग्रस्सिचेयं पवुच्चइ।"

(भ्राचारांग, अ०४, उ०१)

इसी प्रकार श्रमण भगवान महावीर ने पृथ्वी, श्रप्, तेजस्, वायु श्रीर वनस्पति काय के जीवों की हिंसा अथवा श्रारम्भ समारम्भ को अबोधि श्रहित एवं श्रनन्त काल तक भयावहा भवाटवी में भटकने का हेतु अथवा कारण बताते हुए फरमाया—

तत्थ खलु भगवया परिण्गा पवेइया, इमस्स चेव जीवियस्स वरिवंदण माणगा पूयणाए, जाइमरण मोयणाए दुक्खपडिग्घाय हेउं से सयमेव वणस्सइसत्थं समारभई ग्रण्णेहिवा वणस्सइसत्थं समारभावेइ ग्रण्णे वा वणस्सई सत्थं समारभमाणे समराजाणई, तं से अहियाए, तं से अबोहीए .....एस खलु गंथे, एस खलु मोहे एस खल मारे एस खलु रगरए .....ा (आचारांग सूत्र अ. १, उ. ५)।

यदि पृथ्वी ग्रप, तेजस्, वायु ग्रौर वनस्पति काय के जीवों की हिंसा मोक्ष प्राप्ति में लवलेश मात्र भी किसी वृती अथवा अवृती के लिए सहायक होती तो संसार के अनन्त दारुण-दुःखों से संत्रस्त संसारी प्राणियों के दुःखों से द्रवित हो उन पर दया कर उन्हें मुक्ति का मार्ग बताने के लिए धर्मतीर्थ की स्थापना करते समय स्पष्ट शब्दों में श्रपबाद के रूप में फरमा देते कि मोक्ष की प्राप्ति के लिए पांच स्थावर काय के जीवों की हिंसा की जा सकती है—उसमें कोई पाप नहीं कोई दोष नहीं। किन्तु "सब्ब जग–जीव रक्खण-दयट्ठयाए भगवया पावयण सुकहियं" प्रश्ने व्याकरण सूत्र द्वितीय भाग, प्रथम संवर द्वार के इस परम पावन वचन के अनुसार मुक्ति प्रदायी धर्म तीर्थ की स्थापना करते समय इस प्रकार की कोई बात न कह कर स्पष्ट शब्दों में यही फरमाया कि पृथ्वी काय आदि पांच स्थावर यात्र के एकेन्द्रिय जीवों की किसी भी प्रयोजन के लिए यहां तक कि मोक्ष की प्राप्ति तक के लिए भी हिंसान की जाय क्यों कि जीव हिंसा अनन्त काल तक जन्म, जरा, मृत्यु, ग्राधिव्याधि ग्रादि दुस्सह्य दारुग दुः सों से ग्रोत-प्रोत संसार में भटकाने वाली है।

पार्क्वचन्द्रसूरि ने तो लोंकाशाह से दोडग ग्रागे चढ़ कर श्राचारांग सूत्र के ग्रध्ययन १ उद्देशक ५ के उपरिलिखित पाठ के उल्लेख के पश्चात् स्पष्ट शब्दों में लिखा है--

"सूत्र मतिइं उत्सर्गे नई व्यवहारि नथी दीसती।"

ग्रर्थात् सूत्र की मूल भावना में उत्सर्ग एवं ग्रपवाद की कोई बात दृष्टि-गोचर नहीं होती।

इस प्रकार लोंकाशाह ने ग्रागमों में प्रतिपादित जिन शाश्वत सत्य तथ्यों पर प्रकाश डाला है उन्हीं ग्रागमिक तथ्यों को श्री पार्श्वचन्द्रसूरि ने भी पाटण श्री संघ, पाटए। में विराजमान सभी गच्छों के ग्राचार्यों एवं तत्कालीन जैन जगत के समक्ष रखा। पार्श्वचन्द्रसूरि ने तो लोंकाशाह से प्रनेक डग ग्रागे बढ़कर तत्का-लीन श्रमसों के जीवन में घर की हुई ऐसी बुराइयों को खुले पत्र में चतुर्विध संघ के समक्ष रखा है जो बुराइयां साधु के पांच महाव्रतों में से प्रथम अहिंसा, महाव्रत, चतुर्थ नव बाड़ विशुद्ध ब्रह्मचर्य व्रत ग्रौर पंचम अपरिग्रह महाव्रत इन तीनों महाव्रतों को मूलतः नष्ट करने वाली थीं। इतना सब कुछ होते हुए भी यह बड़े आश्चर्य की बात रही कि उस समय के प्रायः सभी गच्छों ने एकजुट हो जिस प्रकार का घोर विरोध, जिस प्रकार का मिथ्या प्रचार लोंकाशाह के विरुद्ध किया, उसका शतांश भी पार्श्वचन्द्रसूरि के विरुद्ध नहीं किया। तत्कालीन प्राचार्यों और उनके उत्तरवर्ती पीढ़ी-प्रपीढ़ी के आचार्यों ने लोंकाशाह के विरुद्ध विषैला मिथ्या प्रचार करने में किसी प्रकार की कोई कसर नहीं रखी।

लोंकागच्छ में भानुचन्द्र नाम का कोई यति विकम की सोलहवीं शताब्दी में नहीं हुन्ना, तदुपरान्त भी उसके नाम से एक कृति प्रकाशित करवाकर लोंकाशाह के विरुद्ध इस प्रकार का बेसिर-पैर का भूठा प्रचार किया गया कि लोंकाशाह सूत्रों को नहीं मानते थे, उन्होंने सामायिक, पौषध ग्रौर दान का विरोध किया। तत्कालीन ग्रन्य गच्छों के विद्वानों ने भी चौपाई ग्रादि कृतियों की रचना कर लोंकाशाह के विरुद्ध विषयमन में किसी प्रकार की कमी नहीं रखी।

किसी एक बात को कहने वाला व्यक्ति यदि निर्बुद्धि हो तो सुनने वालों को तो अपनी बुद्धिमला का उपयोग करना ही चाहिये। यदि किसी बुद्धिहीन अथवा साम्प्रदायिक व्यामोहाभिभूत व्यक्ति ने बिना आगा-पीछा सोचे कह दिया कि लोंका- शाह शास्त्रों को नहीं मानते थे, वे सामायिक पौषध और दान का विरोध करते थे तो सुनने वाले को अथवा पढ़ने वाले को तो सोचना चाहिये था कि सामायिक, पौषध, व्रत, नियम, प्रत्याख्यान शास्त्र स्वाध्याय और दान के निषेध के पश्चात् भी क्या कोई धर्म नाम की वस्तु अवशिष्ट रह जाती है ? नहीं। तो फिर उस दशा में सामायिक पौषध, दान और शास्त्रों का विरोध करने वाला व्यक्ति अपनी ओर उद्देलित सागर की भांति अधिकाधिक संख्या में उमड़ते आ रहे लोक समूह को किस बात का उपदेश देता और किसी भी शास्त्र को न मानने की दशा में किस धर्मशास्त्र एवं किस धर्मग्रन्थ के आधार पर उपदेश देता। क्या चार्वाक के इस सिद्धांत पर उपदेश देता। क्या चार्वाक का उपदेश देता। क्या चार्वाक के इस सिद्धांत पर उपदेश देता।

यावज्जीवं सुखं जीवेत्, ऋणं कृत्वा घृतं पिवेत् । भस्मीभूतस्य देहस्य, पुनरागमनं कृतः ।।

जहां तक आगमों को मानने न मानने का प्रश्न है, लोंकाशाह के ४८ बोलों, १३ प्रश्नों, ३४ बोलों तथा परम्परा विषयक ४४ प्रश्नों से निविवादरूपेए। यह सिद्ध हो जाता है कि लोंकाशाह की आगमों के प्रति अतीव प्रगाढ़ आस्था एवं उस समय के सभी गच्छों की अपेक्षा कहीं अधिक अनन्य आस्था थीं। आगमों, निर्यु क्तियों, चूिंग्यों, वृक्तियों एवं आगमों के भाष्यों के गहन एवं तलस्पर्शी अध्ययन के अनन्तर जब उन्हें पूर्णरूपेए। विश्वास हो गया कि उनमें अनेकानेक परस्पर

विरोधी एवं मूल श्रागमों से नितान्त विपरीत मान्यताएं प्रचूर मात्रा में विद्यमान हैं तो उन्होंने सर्वज्ञ सर्वदर्शी श्रमसा भ० महावीर द्वारा प्ररूपित, गसाधरों द्वारा प्रथित एवं चतुर्दश पूर्वधरों तथा दशपूर्वधरों द्वारा द्वादशांगी से निर्यूढ़ स्रागमों को ही सर्वोच्च प्रामाशािक एवं परम मान्य स्वीकार करने के साथ-साथ पूर्वों के विच्छेद ग्रथवा ग्रन्तिम पूर्वधर भ्राचार्य देवद्धि क्षमाश्रमगा के वीर नि० सं० १००० के उत्तर-वर्ती काल में हुए ग्राचार्यों की कृतियां होने के कारण निर्यु क्तियों, वृत्तियों, चूर्सियों एवं भाष्यों को स्रमान्य घोषित किया। निष्पक्ष इष्टि से खेताम्बर स्रौर दिगम्बर दोनों ही परम्परास्रों के प्राचीन संथों के उल्लेखों पर विचार किया जाय तो गरा-घरों, चतुर्दश पूर्वघरों ग्रौर कम से कम १० पूर्वधरों द्वारा तीर्थंकर के उपदेशों के श्राधार पर गुम्फित श्रागमों को अंग के नाम से अभिहित किया जा सकता है। ग्रागमों में गरिएपिटक को द्वादशांगी की संज्ञा से ग्राभिहित किया गया है। वीर निर्वारा सं० १००० से उत्तरवर्ती स्राचार्यों की कृतियों को संग की संज्ञा देकर उन्हें ग्रागमों के तुल्य महत्व देना ग्रौर ग्रागमों के साथ रखकर उन्हें पंचांगी की संज्ञा देना वस्तूतः सर्वज्ञ भाषित परम पवित्र ग्रागमों की ग्राशातना करने तुल्य ग्रपराध है। द्रव्य परम्पराग्रो द्वारा धर्म के वास्तविक मूल ग्रागमिक स्वरूप में प्रविष्ट की गई विकृतियों को ग्रागम वचन तुल्य ही सर्वमान्य एवं प्रामाणिक ठहराने के लक्ष्य से द्रव्य परम्पराश्रों के सूत्रधारों ने निर्युक्तियों, भाष्यों, वृत्तियों एवं चूरिंगयों को आगमों के समकक्ष प्रामािंगिक सिद्ध करने के उद्देश्य से पंचांगी की कल्पना की है। श्रागमों में द्वादशांगी, एकादशांगी का उल्लेख तो दिष्टिगोचर होता है किन्तु पंचांगी के नाम का कोई संकेत तक भी उपलब्ध नहीं होता।

लोंकाशाह ने नियु क्तियों, भाष्यों, वृत्तियों ग्रौर चूणियों को ग्रमान्य घोषित करने के साथ-साथ पंचांगी नाम को भी ग्रमान्य घोषित किया। द्रव्य परम्पराग्री का ग्रस्तित्व तो वस्तूतः पंचांगी पर ही निर्भर करता है। निर्युक्तियां ग्रादि तो उन्हें ग्रागमों से भी ग्रधिक प्रिय हैं, इसी कारए। उन्होंने जान-बूभकर लोंकाशाह के विरुद्ध यह निराधार मिथ्या प्रचार किया कि लंका शास्त्रों को नहीं मानता।

जहां तक दान को मानने न मानने का प्रश्न है लोंकाशाह ने द्रव्य परम्परास्रों द्वारा स्रपनी बाड़ेबन्दी के दुर्लक्ष्य से प्रतिष्ठा पद महोत्सवादि अवसरों पर प्रभावना के नाम पर स्वर्ण मुद्राएं, रौप्य मुद्राएं आदि लोगों को दान में देना अथवा बांटना प्रारम्भ किया तो इस प्रकार के दान का लोंकाशाह ने विरोध किया ।

जहां तक सामायिक और पौषध का प्रश्न है लोंकाशाह ने कभी कहीं इनका निषेध नहीं किया। लोकाशाह के लगभग समसामयिक कडुवाशाह ने "वि० सं० १५३६ में, नाइलाई (नाडोलाई) नामक नगर में लोंकाशाह के अनुयायी लोंका-

गच्छीय श्राचार्य ऋषि भागा के साथ बाद किया ग्रौर शास्त्रानुसार प्रतिमा को प्रमागित किया ग्रौर लुंकों के १५० घर अपने मत (कडुवामत) में किये।" इस प्रकार का उल्लेख कडुवा मत की पट्टावली में उपलब्ध है। कडुवाशाह सामायिक श्रौर पौषध के प्रबल समर्थक थे। यदि लोंकाशाह ने कभी कहीं सामायिक पौषध का किंचित्मात्र भी विरोध किया होता तो कडुवाशाह इस विषय पर भी ऋषि भागा से शास्त्रार्थ करते ग्रौर उस संबंध में उनकी पट्टावली में एतद्विषयक उल्लेख अवश्यमेव होता।

कडुवाशाह के विद्वान् शिष्य रामाकर्णविधी ने ३२६ पत्रों (६४७ पृष्ठों) के "लुम्पक वृद्ध हुंडी" नामक वृहदाकार ग्रन्थ की रचना की । उसमें लोंकाशाह की मूर्तिपूजा विषयक मान्यता का बड़े विस्तार के साथ वर्णन है। किन्तु उस पूरे ग्रंथ में एक भी ऐसा शब्द नहीं है जिससे इस बात का संकेत तक भी मिलता हो कि लोंकाशाह ने कभी सामायिक प्रतिक्रमण ग्रौर पौषध जैसी पवित्र धर्म किया का विरोध किया हो।

तपागच्छ स्रादि स्रनेक गच्छों की पट्टाविलयों में भी केवल यही उल्लेख है "तदानीं च लुंकाख्याल्लेखकात् वि० अष्टाधिक पंचदशशत् १५०८ वर्षे जिन प्रतिमोत्थापनपरं लुंकामतं प्रवृत्तम् । इन उल्लेखों से भी यही प्रमाणित होता है कि लोंकाशाह ने सामायिक, प्रतिक्रमण, पौषध और दान का कभी विरोध नहीं किया। लोंकाशाह की लोकप्रियता से क्षुच्ध एवं खिन्न-नितान्त अनुत्तरदायी लेखकों ने धर्म-प्राण लोंकाशाह के प्रति धर्मनिष्ठ लोगों की प्रगाढ़ श्रद्धा को ठेस पहुंचाने की दुर्भावना से ही लोंकाशाह के विरुद्ध इस प्रकार का निराधार एवं एकदम भूठा प्रचार किया है।

"लोंकाशाह अने धर्म चर्चा" नामक लघीयसी कृति के लेखक ने बिना किसी प्रकार की खोज अथवा छानबीन के ही इस लोक की तीन महती विडम्बनाओं में से "खण्ड खण्डेनु पाण्डित्यम्" इस प्रथम विडम्बना का आश्रय लेकर लिख दिया है कि—५८ बोल लोंकाशाह की रचना नहीं अपितु धर्मसिहजी की रचना है। उन्हें विक्रम सं० १५६४ में कियोद्धार करने वाले पार्श्वचन्द्रसूरि की कृति "लुंका ना पूछेला तेर प्रश्न अने तेना उत्तरों" के पश्चात् उन्हीं के द्वारा वि० सं० १५७४ में पाटण संघ और सभी गच्छों को लिखे गये "उत्सूत्र तिरस्कार नामा—विचार पटः" शीर्षक वाले उनके वृहत् पत्र को पढ़ना चाहिए। ऐसा करने पर उन्हें स्वतः ही अपनी शंका का पूर्णतः समाधान प्राप्त हो जायगा। उन्हें पार्श्वचन्द्रसूरि द्वारा लिखित

कडुवामत-गच्छ की पट्टावली, पट्टावली पराग संग्रह, पृष्ठ ४८३

र. पट्टावली समुच्चय, भाग १, पृष्ठ ६७

"उत्सूत्र तिरस्कार नामा-विचार पटः" को पढ़कर तो वस्तुतः बड़ा ही ग्राश्चर्य होगा कि उसमें तत्कालीन श्रमणवर्ग द्वारा प्रतिदिन ग्रपने ग्राचरण में लाई गई ग्रना-गमिक एवं श्रमणत्व का समूलोच्छेद करने वाली दुष्प्रवृत्तियों के सम्बन्ध में संघा-ध्यक्षों एवं गच्छाधिपतियों से जो प्रश्न किये हैं, उनकी शैली भी लोकाशाह की ५६ बोल ग्रादि ऐतिहासिक कृतियों की शैली के ही अनुरूप है।

इस प्रकार महान् धर्मोद्धारक एवं ग्रिभनव धर्मकाति के सूत्रधार धर्मप्राण लोंकाशाह के विरुद्ध अनेक प्रकार के मिथ्या प्रचार एवं ग्रनेक प्रकार के षड्यन्त्र किये गये किन्तु किसी प्रकार की प्रतिकृत परिस्थितियों में भी "सूर्य लम्बे समय तक बादलों में छुपा नहीं रह सकता" इस लोकोक्ति को चरितार्थ करती हुई उनके द्वारा ग्रिभसूत्रित कानित का तीव प्रवाह जैन धर्म संघ में व्याप्त विभिन्न प्रकार की विक्रनियों को साफ करता हुग्रा आगे की ओर बढ़ता ही गया। जिसके लिए जैन धर्मावलम्बी लोंकाशाह के प्रति सदा-सदा कृतज्ञ रहेंगे।

## लोंकाशाह का जीवन परिचय

## श्राध्यात्मिक जीवन

लोंकाशाह के, लोकमान्य महान् विभूतियों, अनुपम ग्रध्यात्मयोगी महान् आत्माओं के तुल्य नितान्त निर्भीक, अमित ओजस्वी, शरद् पूरिंगमा के पूर्ण चन्द्र की दुग्ध-धवला चन्द्रिका के समान शीतल-स्वच्छ-अच्छ उदात्त जीवन-चरित्र पर चिन्तन करते समय ऐसा श्राभास होता है कि जिस श्रदण्ट-ग्रमूर्त-दिव्य शक्ति को श्रपने अन्त:करण में अवस्थित कर मुमुक्षु जन युगादि से ही प्रार्थना करते आ रहे हैं— "असतो मां सद्गमय, तमसो मां ज्योतिर्गमयः", वही अद्ध्ट-ग्रमूर्त-दिव्य शक्ति मूर्त रूप घारएा कर लोंकाशाह में प्रकट हो गई थी। अनेक जन्म-जन्मान्तरों की अथक यनवरत साधना के अनन्तर जो अचिन्त्य ग्रमित-ग्र**ड**ष्ट-ग्रमूर्त दिव्य शक्ति लोंकाशाह में मूर्त रूप से प्रकट हुई उसी का प्रभाव ग्रौर परिस्णाम था कि लोंकाशाह ने लगभग एक सहस्राब्दि से घोर ग्रसत् एवं ग्रज्ञानान्घ तम के निबिड़तम ग्रन्धकार की ग्रोर प्रवृत्त-उन्मुख द्यार्यधरा के जैन जगत् को श्रवरा भगवान् द्वारा प्रदर्शित प्रकाश और सत्पथ की ग्रोर अग्रसर किया। चतुर्विध जैन धर्म संघ में रूढ "गड्डरी-प्रवाह" को शार्दुलविकीडित में परिवर्तित एवं प्रवृत्त किया। लोंकाशाह ने तत्कालीन चतुर्विध जैन धर्म संघ की ग्रस्थि-मज्जा ग्रौर रोम-रोम में रची-पची, घूली-मिली एवं नस-नस में रमी हुई अनागमिक ब्राडम्बरपूर्ण मिथ्या मान्यताब्रों—विविध विकृतियों-बुराइयों, श्रमेरा-श्रमराीवर्ग में व्याप्त सार्वत्रिक शिथिलाचार तथा असाधुजनोचित प्रवृत्तियों और धर्म के मूल ग्रागमिक विशुद्ध स्वरूप में समय-समय पर स्वार्थलोलुप द्रव्य परम्पराग्रों के सूत्रधारों द्वारा प्रविष्ट विकृतियों को मूलतः विनिष्ट कर देने के सदुद्देश्य से, धर्मोद्धार के पुनीत लक्ष्य से एक सशक्त धर्मकान्ति का सूत्रपात्र किया। अध्यात्म प्रधान धर्म के विशुद्ध स्वरूप पर निहित स्वार्थ द्रव्य परम्पराग्रों के जन्मदाताग्रों द्वारा छा दिये गये बाह्याडम्बर एवं अधर्मपूर्ण भौतिकता प्रधान कर्मकाण्डों, विधि-विधानों के घटाटोप तुल्य आव-रगा-ग्रम्बारों को धर्मकान्ति के प्रचण्ड पवन से उड़ाकर छिन्न-भिन्न कर धर्मोद्धारक लोंकाशाह ने जैन जगत् के जन-जन को जिन प्ररूपित जैन धर्म के वास्तविक स्वरूप का दर्शन कराया । उन्होंने बिना किसी प्रकार के नये मत का सूत्रपात किये, म्रपनी ओर से एक भी नयी बात प्रथवा नया शब्द न कह कर केवल सर्वज्ञ-सर्वदर्शी श्रमण भगवान् महावीर द्वारा विश्व के प्राणिमात्र के कल्याणार्थ संसार के समक्ष प्रकट किये गये धर्म के विशुद्ध स्वरूप का गराधरों द्वारा ग्रथित तथा चतुर्देशपूर्वधरों

अथवा दशपूर्वधरों द्वारा द्वादशांगी से निर्यूढ़ आगमों के मूल पाठ के माध्यम से जन-जन को दिग्दर्शन कराया । आगमों में प्रतिपादित विश्वकल्यारा के, स्व तथा पर के लिए सर्वथा निश्रयसकारी मुक्ति के पथ से भटके हुए जैन धर्मावलम्बियों को, तत्कालीन जैन संघ के कर्णधार बने घर्माध्यक्षों को, सूत्रों के मूल पाठ उनके समक्ष प्रस्तुत करते हुए विनम्न शब्दों में यही कहा कि धर्मतीर्थ के प्रवर्तक श्रमण भगवान महावीर ने तो आत्मकल्याए का, स्व-पर कल्याएा का, भयावहा भवाटवी से बाहर निकलने का, अनन्तानन्त दारुए। दुःखों से स्रोतप्रोत संसार-सागर को पार करने का इस सूत्र में यह पथ प्रदर्शित किया है, यह मार्ग बताया है। चतुर्विध संघ के आप सदस्यगेए। सर्वज्ञ-सर्वदर्शी प्रभुद्वारा प्रदर्शित पथ से भिन्न पथ पर विपरीत दिशा में उन्मार्ग पर चल कर कहां पहुंचने का प्रयास कर रहे हैं ? भ्राज भ्राप जिस पथ पर अग्रसर हो रहे हो त्वरित गति से बढ़े चले जा रहे हो, वह मार्ग तो पाताल में गिराने वाला—रसातल में पहुंचाने वाला है। "डाह्या होइ विचारी जोज्यो" अर्थात् विवेक का उपयोग कर सावधान हो विचारो-देखो श्रीर तत्पश्चात् निर्णय करो कि स्रापको जगद् के बन्धु विश्व हितंकर तीर्थंकर प्रभुद्वारा प्रदर्शित विश्वकल्याराकारी-स्व-पर हितकारी पथ पर ग्रग्नसर होना है अर्थवा सातशीलत्व के वशीभूत स्वार्थान्ध बने शिथिलाचारी द्रव्योपार्जनरत द्रव्य परम्पराग्नों के कर्ण-घारों के चरण-चिन्हों का श्रनुगमन करते हुए घोर श्रन्धकारपूर्ण रसातल में पहुंचाने वाले मार्ग पर; इन दोनों मार्गों में से एक मार्ग, चतुर बन कर चुनो बस यही तो कहा लोंकाशाह ने । इससे अधिक कुछ कहा हो, हठाग्रह किया हो, किसी का हाथ पकड़ कर उसे कुपथ पर न बढ़ने के लिए वर्ष, मास, दिवस की बात तो दूर निमेशाई के लिए भी रोक रखा हो तो, कोई एक उदाहरएा ही बता दीजिए। बस इसके लिए लोंकाशाह को-लुम्पक, लुंगा, धर्म लोपक ग्रादि ग्रशोभनीय सम्बोधनों से सम्बोधित किया गया और लोंकाशाह के माता-पिता तक पर कीचड़ उछाल कर संसार के समक्ष अपना नितान्त निम्नस्तरीय चित्र प्रकट कर दिया।

कृष्ण द्वैपायन वेद व्यास ने भी तो अनेक सहस्र वर्ष पूर्व यही कहा था :---

श्रष्टादश पुराणेषु, व्यासस्य वचनं द्वयम् । परोपकारः पुण्याय पापाय पर पीड़नम् ।।

श्री वेदव्यास ने तो स्वयं द्वारा निर्मित १८ पुराणों का सार प्रकट करते हुए उपर्युं क्त श्लोक के माध्यम से संसार के समक्ष अपना यह अभिमत प्रकट किया था कि यदि कोई व्यक्ति जन्म-मरण के महापाश से विमुक्त हो सिन्वदानन्दघन स्वरूप को, "यद्गत्वा न निवर्तन्ते तद्धामं परमं मम," उस परमधाम मोक्षधाम को प्राप्त करना चाहता है तो दूसरों का भला करे, संसार के प्राणामात्र के प्राणों की रक्षा करे और इसके विपरीत यदि कोई व्यक्ति अनन्त-अनन्तकाल तक भयावहा भवाटवी में, नरक पशु-पक्षी, कीट-पतंग आदि योनियों में भटकते रहने का इच्छुक

है तो वह संसारी जीवों को पीड़ा पहुंचाकर, प्राणियों की हिंसा कर उस घोर पाप का धर्जन करे जो दारुण दु:खों की निधान विविध योनियों में प्राणी को भटकाने वाला है।

पर लोंकाशाह ने तो पिवत्र जैनागमों में गए। घरों द्वारा निबद्ध वीतराग वाए। को ही अक्षरशः दोहराते हुए जैन जगत् के जन-जन के समक्ष सर्वज्ञ-सर्वदर्शी श्रमण भगवान महावीर के संदेश को रखा— "किसी भी प्राणी की, किसी भी जीव की, किसी भी दशा में कभी हिसा न की जाय, उसे किसी भी प्रकार का कष्ट न पहुंचाया जाय, यही सच्चा, शुद्ध ग्रौर शाश्वत धर्म है। यदि कोई व्यक्ति स्वयं के श्रथवा श्रपने श्राश्रितों के परिपोषण के लिये, मान-सम्मान, प्रतिष्ठा के लिए ग्रौर यहां तक कि जन्म-जरा-मृत्यु से छुटकारा पाने स्वरूप मोक्ष पद की प्राप्ति के लिए भी पृथ्वी, अप, तेज, वायु ग्रौर वनस्पति इन पांच स्थावरकाय के एकेन्दिय जीव की भी हिसा करता है, उसे किसी प्रकार का कष्ट पहुंचाता है तो वहपाप उसके लिये ग्रहितकर है, वह कभी बोधि (सम्यक्त्व-सम्यग् ज्ञान, सम्यग्वर्शन, सम्यग् चारित्र रूपी रत्नत्रयी) प्राप्त नहीं कर सकता ग्रौर उस पाप के परिणामस्वरूप ग्रनत्व-काल तक दुस्सह्य दारुण दु:खों को भोगता हुग्रा संसार में भटकता रहता है। सुस्पष्ट शब्दों में इस प्रकार फरमाते समय श्रमण भगवान महावीर ने सम्पूर्ण ग्रागमों में कहीं पर भी यह नहीं कहा कि यदि धर्म कार्य के निष्पादन के लिए पंच स्थावरकाय में से किसी भी प्राणी की हिसा की जाय तो उस प्रकार की हिसा "हिंसा" की गए।ना ग्रथवा कोटि में नहीं ग्रावेगी।"

इसी प्रकार के धर्म के सच्चे स्वरूप को प्रकट करने वाले और विश्व-कल्याएकारी जैन धर्म के शाश्वत सत्य विशुद्ध स्वरूप में किसी भी प्रकार के विकार के प्रवेश का कोई भी अवकाश अविशिष्ट न रखने वाले, तीर्थंकर प्रभु महावीर के आगमों में निबद्ध प्रािरामात्र के लिये हितकारी बहुत से संदेशों को चतुर्विध जैन संघ के सभी सदस्यों के समक्ष वर्तमान में उपलब्ध १३ आगमिक प्रश्नों, ३४ बोलों, ४८ बोलों और परम्परा विषयक ४४ प्रश्नों तथा साम्प्रत काल में अनुपलब्ध किन्तु रामा कर्ण वेधी की ३२६ पृष्ठों की वृहदाकार "लुम्पक वृहद् हुण्डी" नामक रचना में संकेत रूपेण सूचित अपनी संभावित अन्यान्य कृतियों एवं अनुमानित अमित उपदेशों के माध्यम से लोंकाशाह ने रखा।

तपागच्छ आदि अनेक गच्छों की पट्टाविलयों में उपलब्ध प्रतिमोत्थापक मत की स्थापना विषयक उल्लेखों से यह तो निर्विवाद रूपेण सिद्ध हो जाता है कि लोकाशाह ने जैन धर्म के मूल विशुद्ध आगमिक स्वरूप में शताब्दियों पूर्व प्रविष्ट कराये गये विकारों को दूर करने के लक्ष्य से विक्रम संवत् १५०८ में एक अभियान प्रारम्भ कर दिया था, धर्मोद्धार हेतु एक शीत कांति का सूत्रपात कर दिया था। इसी प्रन्थमाला में प्रस्तुत किये जा रहे चतुर्थ भाग के ६४२ से ६४६ पृष्ठों पर छपे

"लुंकामत प्रतिबोध कुलक" से यह तथ्य भी प्रकाश में आता है कि वि० सं० १५३० तक अथवा इससे पूर्व ही पंन्यास पद विभूषित हर्ष-कीर्ति जैसे विद्वान् श्रमणा-प्रणी भी अपने शिष्य परिवार के साथ अपनी-अपनी शिथिलाचार परायण श्रमण परम्पराओं का अथवा गच्छों का परित्याग कर लोंकाशाह द्वारा पुनः प्रकाश में लाये गये विशुद्ध आगमिक पथ के पथिक बन गये थे और लोंकाशाह द्वारा अभिस्तित की गई अभिनव शीत धर्मकान्ति के अप्रदूत अथवा संदेशवाहक के रूप में लोंकाशाह के अभिनव आगमिक संदेश को जन-जन तक पहुंचाने में सर्वात्मता-सर्वभावेन संलग्न हो चुके थे।

कडुवामत-गच्छ की पट्टावली इस सम्बन्ध में एक बड़े ही आश्चर्यकारी नवीन तथ्य का उद्घाटन करती है। कडुवामत पट्टावली के उल्लेखानुसार कडुवा-शाह नामक एक किशोर आगमिक पंन्यास हरिकीति के पास रूपपुरा-स्रहमदाबाद की एक शुन्य शाला में पहुँचा। पं० हरिकीर्ति शुद्ध प्ररूपक संवेग पक्षीय साध् थे। कडुवाशाह ने पं० हरिकीर्ति को अपना परिचय देते हुए प्रार्थना की कि कृपा कर वे उसे श्रमण धर्म की दीक्षा प्रदान करें। पं० हरिकीर्ति ने सोचा-मैं अगर इसको योग्य मार्ग न दिखाऊँगा तो यह किसी कपटी कुगूरु के जाल में फंस जायेगा, उन्होंने कडुवा से कहा—"प्रथम, दशवैकालिक के ४ प्रध्ययंन पढ़ने से ही दीक्षा पाली जा सकती है, इस वास्ते तुम दशवैकालिक के ४ ग्रध्ययन पढ़ो।" उसने स्वीकार किया ग्रीर पं० हरिकीर्ति के पास दशवैकालिक के चार अध्ययन ग्रर्थ के साथ पढ़े । चार अध्ययन पढ़ने के बाद कडुआ ने उन्हें पूछा-"पूज्य ! सिद्धान्त मार्ग तो इस प्रकार का है, तब भ्राजकल साधु इस मार्ग के अनुसार क्यों नहीं चलते? हरिकीर्ति ने कहा-"ग्रभी तुम पढ़ो ग्रौर सुनो, बाद में सिद्धान्त की चर्चा में उतरना।" महता कडुवा ने पंन्यास के पास सारस्वत व्याकरण, काव्य शास्त्र, छन्द शास्त्र, चिन्तामिंग प्रमुख वादशास्त्र पढ़े श्रौर श्राचारांग ग्रादि सूत्रों के त्रर्थ सूनकर वे प्रवीगा हुए। बाद में पंन्यास हरिकीर्ति ने कडुवा को कहा — "हे वत्स ! स्राचारांग स्रादि सूत्रों में जो साधुका स्राचार लिखा है वह स्राज के साधुस्रों में देखा नहीं जाता, भ्राज के सर्व यति पूजा-प्रतिष्ठा कल्पित दान भ्रादि कार्यों में लगे हुये हैं, जिन मन्दिरों के रक्षक बने हुए हैं, क्योंकि वर्तमान में दसवां ग्रच्छेरा (ग्राश्चर्य) चल रहा है, यह कह कर उसने "ठाएगंग" सूत्र की आक्चर्य प्रतिपादक गाथाएं, संघ पट्टक की गाथाएं ग्रौर ''षष्टिशतक प्रकरए।'' की गाथाएं सुनाकर वर्तमानकालीन सांधुओं की ग्राचार हीनता का वर्णन किया ग्रौर उसकी श्रद्धा कुण्ठित करने के लिये हरिकीर्ति ने पिछले समय में जन श्रमएों में होने वाली घड़ाबन्दियों का विवररा सुनाया । उन्होंने कहा—"११५६ में पौर्णमिक, १२०४ में खरतर, १२१३ में अचल, १२३६ में सार्द्ध पौर्णामिक, १२५० में त्रिस्तुतिक, १२८४ में तपा अपने-अपने आग्रह से उत्पन्न हुए। १५०८ में लुंका ने अपने आग्रह से मत चलाया। अब तूम ही कही कि इन नये गच्छ प्रवर्तकों में से किसकी युगप्रधान कहना स्रौर किसकी

नहीं। इस समय शास्त्रोक्त चतुष्पर्वी की आम्नाय भी दिखती नहीं। जहां युग प्रधान होगा, वहां उक्त सभी बातें एक रूप में ही होंगी। इसलिये तुम श्री युग प्रधान का ध्यान करते हुए श्रावक के वेश में "संवरी" बन कर रहो, जिससे तुम्हारी ग्रात्मा का कल्याएग हो।"

''शाह कडुवा ने जैन सिद्धान्तों की बातें सुनी थीं, उसको हरिकीर्ति की बात ठीक जंची । वह साधुता की भावना वाला प्रासुक जल पीता, श्रचित श्राहार करता, श्रपने निमित्त नहीं बनाया हुश्रा विशुद्ध श्राहार श्रावक के घर से लेता । ब्रह्मचर्य का पालन करता, १२ व्रत धारण करता, किसी पर ममता न रखता हुआ पृथ्वी पर विचरने लगा।"

"कडुवाशाह ने सर्वप्रथम पाटरा में लीम्बा महता को प्रतिबोध दिया। संवत् १५२४ में शाह मेहता लीम्बा ने शाह कडुवा को विरागी जानकर अपने घर भोज-नार्थ बुलाया………। लीम्बा जैन धर्म का श्रद्धालु बन गया" भ

"संवत् १५२५ में वीरम गांव में ३०० घर अपने मत में लिये, संवत् १५२६ में संलक्खपुर में चातुर्मास्य कर एए १५० घर अपने मत में लिये। सं० १५२६ में अहमदाबाद में ए००० घर अपने मत में किये। सं० १५३६ में खम्भात में एए १०० घर, सं० १५३० में माडल में एए ए०० घर, एए एसं० १५३६ में चांपानेर में ३०० एक तथा कराद में ६०० घर अपने मत में लिये। सं० १५३६ से १५३८ तक अमशः राधनपुर, मोरवाड़ा में चातुर्मास कर सोदू गांव आदि में अपना मत फैलाया तथा सं० १५३८ में सर्वत्र विहार किया। सं० १५३६ में नाडोलाई में ऋषि मागा (लोंकामती) के साथ वाद किया और शास्त्रानुसार प्रतिमा को प्रमाणित किया और लुका के १५० घर अपने मत में लिये। सं० १५४० में पाटन में चातुर्मास

शाह श्री कडुवा १६ वर्ष गृहस्थ रूप में रहे, १० वर्ष सामान्य संवरी के रूप में रहे, ४० वर्ष तक (वि० सं० १४२४ से १४६४ तक) ग्रपने समवाय के पट्टघर के रूप में रहकर ६६ वर्ष की उम्र में (वि० सं० १४६४ में) परलोकवासी हुए।

यद्यपि कडुवा मत पट्टावली में यह तो स्पष्ट उल्लेख है कि कडुवा शाह ने सारस्वत व्याकरण से लेकर आगमों और वाद शास्त्रों का अध्ययन पं० हरिकीर्ति के पास अहमदाबाद के रूपपुरा मोहल्ला की शून्य शाला में रहकर किया किन्तु इस प्रकार का कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं है कि उन्होंने किस संवत् में पन्यास हरि-

१. कड़वा-मत गच्छ की पट्टावली, पट्टावली पराग संग्रह, पृष्ठ-४८२

२. कडुवा-मत गच्छ पट्टावली, पट्टावली पराग संग्रह, पृ० ४८३

३. वही, पृष्ठ ४६३

कीर्ति के पास पढ़ना प्रारम्भ किया ग्रीर किस सम्वत् में पन्यास हरिकीर्ति ने उनसे यह प्रश्न किया कि लोंकाशाह आदि में से किसको युगप्रधान माना जाय । इसके उपरान्त भी पट्टावली में उल्लिखित कडुवाशाह के जन्म, गृहस्थवास, सामान्य संवरीकाल, पट्टधर काल ग्रीर उनके परलोक गमन की तिथि श्रादि तथ्यों से सहज ही यह निर्णय किया जा सकता है कि वे किस संवत् से किस संवत तक पंन्यास हरिकीर्ति के पास व्याकरण, छन्द शास्त्र, वाद शास्त्र ग्रीर ग्रागमों का अध्ययन करते रहे ग्रीर किस संवत् में पंन्यास हरिकीर्ति ने उनसे यह प्रश्न करने के पश्चात् कि लोंकाशाह आदि में से किसको युगप्रधान माना जाय, उन्हें श्रावक के वेश में "संवरी" बने रह कर ग्रात्म कल्याण करते रहने का परामर्श दिया गया।

कडुवाशाह का जन्म नाडोलाई गांव में बीसा नागर जातीय ब्राह्मण कानजी महता की धर्मपत्नी की कुक्षि से वि० सं० १४६५ में हुआ। आठ वर्ष की वय होते ही बालक कडुवा मेहता हरिहर के पद बनाने लग गया था। संयोग-वशात् अंचल गच्छ के एक श्रावक के माध्यम से बालक कडुवाशाह अंचल गच्छ के श्रमणों के सम्पर्क में आया। कडुवा जैन धर्म के विश्वकल्याणकारी सिद्धान्तों की ओर श्राक्षित हुआ और पूर्व जन्म के संस्कारों के परिणामस्वरूप वह संसार से विरक्त हो गया। उसने माता-पिता से अनुरोध किया कि वे उसे श्रमण धर्म में दीक्षित होने की आजा प्रदान करें।

ग्रपने पुत्र के इस प्रस्ताव से बाह्यएए दम्पत्ति बड़े खिन्न एवं रुष्ट हुए। सतत् अनुरोध के उपरान्त भी बालक कडुवा को श्रमण धर्म में दीक्षित होने की अपने माता-पिता से अनुज्ञा नहीं मिली तो दीक्षा ग्रहण करने की धुन में वह एक दिन घर छोड़कर इधर-उधर घूमता हुग्ना श्रहमदाबाद पहुँचा और रूपपुरा की शून्यशाला में उपस्थित हुआ। उस समय बालक कडुवाशाह की श्रायु लगभग १३ वर्ष की अनुमानित की जा सकती है। इस अनुमान के आधार पर यह कहना युक्ति संगत ही होगा कि कडुवाशाह ने वि. सं. १५०७ से १५०० के बीच किसी समय पंन्यास हरिकीर्ति के पास उपस्थित होकर व्याकरण, छन्द शास्त्र न्याय एवं श्रागमों का अध्ययन प्रारम्भ किया। इन सब विद्याओं एवं श्रागमों का ज्ञानोपार्जन कर पारंगत होने में सुतीक्ष्ण बुद्धिशाली एवं प्रतिभासम्पन्न कडुवाशाह को कम से कम ६-७ वर्ष का समय तो अवश्य ही लगा होगा। इस प्रकार विक्रम संवत् १५१४ के श्रास-पास अपना अध्ययन सम्पन्न हो जाने के पण्चात् अपने गुरु पंन्यास हरिकीर्ति से पंचमहाव्रतों की श्रमण दीक्षा प्रदान करने की प्रार्थना की होगी। उसी समय वि. सं. १५१४ में पंन्यास हरिकीर्ति ने कडुवाशाह से प्रका किया होगा कि पौर्णमिक, खरतर, ग्रंचल, सार्द्ध पौर्णमिक त्रिस्तुतिक तथा तपागच्छ के श्राचारों श्रीर वि. सं. १५०० में अपने श्राग्रह से नया मत चलाने वाले लोकाशाह में से किस को

१. कडुवा-मत गच्छ पट्टावली, पट्टावली पराग संग्रह, पृ० ४८० ।

युग प्रधान माना,जाय । १५१४ से १५२४ तक कडुवा सामान्य संवरी रहा श्रौर १५२४ से सं. १५६४ तक कडुवा मत का ग्राचार्य रहा ।

ऐतिहासिक दृष्टि से कडुवा मत की पट्टावली का यह उल्लेख बड़ा ही महत्वपूर्ण है। इससे निविवाद रूपेण यह सिद्ध हो जाता है कि वि. सं. १४१४ से पहले ही लोंकाशाह द्वारा प्रारम्भ की गई शान्त धर्मकान्ति सफल हो चुकी थी। लोंकाशाह द्वारा पुनः प्रकाश में लाये गये जैनागमों में प्रतिपादित जैन धर्म के मूल स्वरूप को मानने वालों की संख्या इतनी बढ़ चुकी थी प्रथवा इतनी द्रुतगित से बढ़ती चली जा रही थी कि उसके बढ़ते हुए वेग को देखकर प्रायः अन्यान्य सभी गच्छों के अधिनायक अपने-अपने गच्छ के अस्तित्व को संकटापन्न स्थिति में अनुभव करने लग गये थे।

"पौर्णिमिक आदि उपर्युक्त पांच गच्छों के ग्राचार्यों और लुंका में से श्रथीत् इन लुंका ग्रादि छः में से किसको युगप्रधानाचार्य माना जाय?" पंन्यास हरिकीर्ति द्वारा कडुवाशाह से किया गया यह प्रश्न जहां एक ग्रोर लोंकाशाह ग्रौर उनके अनुयायियों को लोकप्रिय संगठित शक्ति की ग्रोर संकेत करता है, वहीं दूसरी ओर सत्यान्वेषी शोधप्रिय विद्वानों का इस दिशा में गहन खोज के लिए भी म्राह्वान करता है कि क्या वि. सं. १५१४ से पहले वे श्रमण धर्म में दीक्षित भी हो चुके थे। क्योंकि हरिकीर्ति के प्रश्न में प्रयुक्त "युग प्रधान" शब्द परोक्षापरोक्ष रूप से उनके मुनि होने का संकेत इस दृष्टिकोगा से करता है। जैन परम्परा में युग प्रधान पद के लिये केवल श्रमण धर्म में दीक्षित विद्वान का नाम ही लिया जा सकता है। ग्राशा है शोधप्रिय विद्वान इस विषय में गहन खोज का प्रयास करेंगे।

पंन्यास हरिकीति अपने समय के विश्वत आगम मर्मज्ञ, वयोवृद्ध एवं बड़े ही निस्पृह श्रमणोत्तम थे। उन्होंने कडुवाशाह जैसे प्रतिभा सम्पन्न मेधावी विरक्तात्मा सर्वथा सुयोग्य शिक्षार्थी को, उसके द्वारा किये गये अनुरोध के उपरान्त भी शिष्यलोभ का संवरण कर, पढ़ा-लिखा कर अधिकारिक विद्वान् बना देने के अनन्तर भी, शिष्य के रूप में श्रमण धर्म में दीक्षित नहीं किया। उसे जीवनभर श्रावक के वेश में संवरी बने रहने का ही परामर्श दिया। इससे उनकी महानता प्रकट होती है। इस प्रकार की स्थिति में पंन्यास हरिकीति के इस कथन में किसी प्रकार के संशय के लिए कोई किचित्मात्र भी अवकाश नहीं रह जाता कि विक्रम सं० १५१४ में लोंकाशाह द्वारा पुनः प्रकाश में लाये गये विशुद्ध मूल जैन धर्म के अनुयायियों का संगठन एक बड़ा ही शक्तिशाली संगठन बन गया था, जिसे कि लोंकाशाह के जीवनकाल में विरोधियों ने द्वेषवश लुम्पक मत, लुंगा गच्छ और कालान्तर में सम्भवतः उनके स्वर्ग गमन के पश्चात् उनके अनुयायियों ने ही लोंकाशाह की स्मृति को चिरस्थायी बनाये रखने के लिये लोंकागच्छ नाम प्रदान किया।

कडुवामत की पट्टावली के उपर्युं द्वृत उल्लेख से, लुंकामत कुलक में निहित विवरण से और तपागच्छ लोंकागच्छ ग्रादि भ्रनेक पट्टाविलयों के इस प्रकार के उल्लेखों से कि वि० सं० १५०८ में लुंका लोंकाशाह से लुंकामत प्रचितत हुआ, उन सभी पट्टाविलयों भौर विद्वानों की कृतियों के वे विवरण नितान्त निराधार एवं असत्य सिद्ध होते हैं, जिनमें उल्लेख है कि वि० सं० १५२७, १५२८ अथवा १५३० में लोंकाशाह ने शास्त्रों का लेखन प्रारम्भ किया भ्रौर वि० सं० १५३१ में लुंकामत प्रचितत हुआ। वस्तुतः इस प्रकार का उल्लेख करने वाले लोंकागच्छीय पट्टाविलीकारों के सिर पर भस्मग्रह का भूत सवार रहा। लुंकागच्छ के विद्वानों से भिन्न भ्रन्य विद्वानों के पास इस प्रकार का उल्लेख करने के पीछे अन्धानुकरण के अतिरिक्त भन्य कोई श्राधार नहीं था। इस प्रकार की सुस्पष्ट स्थिति में भविष्य में लोंकाशाह के जीवन-चरित्र पर भौर लोंकागच्छ के परिचय पर लेखनी चलाते समय इस बात का ध्यान रखना परमावश्यक हो जायगा कि वे इस प्रकार के तथ्य-विहीन निराधार उल्लेखों को किसी प्रकार का महत्व न दें।

लोंकाशाह ने वि० स० १५०८ में एकमात्र इसी उद्देश्य से परम शान्त धर्मकान्ति का सूत्रपात किया कि विश्वकस्याणकारी जैन धर्म के मूल स्वरूप में वीर निर्वाण सं० १००० के पश्चात् जो बुराइयां प्रविष्ट करा दी गईं थीं चतुर्विध धर्म संघ में धर्म के नाम पर दोषपूर्ण प्रवृत्तियों, ग्राडम्बरपूर्ण ऐसे ग्रनुष्ठानों का प्रचलन हो गया था जिनसे पृथ्वी, अप, तेजस, वायु और वनस्पतिकाय के एकेन्द्रिय (स्थावर) प्राणियों की ग्रौर इन पांचों स्थावरकाय के ग्रारम्भ समारम्भ से स्थावरकाय के श्राधित त्रसजीवों की हिसा, विराधना, अवश्यम्भावी है, इस प्रकार की बुराइयों को सदोष प्रवित्तयों को समाप्त किया जाय। लोंकाशाह द्वारा प्रारम्भ की गई वह धर्म कांति स्वल्पकाल में ही सफल हुई। लोंकाशाह द्वारा प्रदर्शित उस विशुद्ध एवं मूल आग-मिक प्रशस्त पथ के अनुयायियों की संख्या लाखों से ऊपर पहुंच गई किन्तु लोका-शाह ने किसी गच्छ अथवा मत की स्थापना नहीं की। उन्हें विश्वास था कि उस शान्त धर्मकान्ति से सम्पूर्ण चतुर्विध संघ के मानस में एक व्यापक परिवर्तन ब्रायेगा । उस मानसिक परिवर्तन के परिणामस्वरूप एक न एक दिन सम्पूर्ण जैन संघ साम्प्र-दायिक अभिनिवेश, गच्छव्यामोह से पूर्णतः विमुक्त हो तीर्थं प्रवर्तनकाल में श्रमण भगवान महावीर द्वारा प्ररूपित और गणधरों द्वारा ग्रागमों में प्रतिपादित घर्म के विशुद्ध स्वरूप को मानने लग जायगा। उनकी श्राशा के अनुरूप हर्षकीर्ति प्रमुख पंन्यास पद विभूषित विद्वान् श्रमणोत्तम, ग्रनेक ग्रज्ञात नामा श्रमण तथा लाखों श्रावक-श्राविकागरा दोषपूर्ण प्रवृत्तियों का, ग्रपने-ग्रपने परिग्रह लोलुप शिथिलाचारोन्मुखी गच्छों का परित्याग कर ग्रागम प्रतिपादित विशुद्ध-निर्दोष विकृति-विहीन धर्म पथ के पथिक बन गये। किसी नये गच्छ की, नये संगठन की स्थापना करना वस्तृत: पहले से ही बहुत बड़ी संख्या में विद्यमान गच्छों की संख्या में वृद्धि करने ग्रीर संघ में व्याप्त विभेद को और बढ़ाने तुल्य होगा, इसी विचार से लोंकाशाह ने लोगों के पूछने पर स्वयं को और अपने श्राप को जैन श्रथवा जिन-मती की संज्ञा से ही श्रभिहित किया। जिन शिथिलाचारपरायण लोगों के द्रव्यार्जन में, परिग्रह बढ़ाने में इस शान्त दान्त धर्मकान्ति के व्यापक प्रसार के परि-णामस्वरूप बाधा पहुंची थी, उन लोगों ने लोंकाशाह द्वारा विशुद्ध श्रागमिक धर्म पथ पर श्रारूढ़ किये गये उन जिनमती जैनों के समूह को लुम्पक गच्छ श्रथवा लुकागच्छ के नाम से श्रभिहित करना श्रारम्भ किया।

लोंकाशाह का एवं लोंकाशाह द्वारा शुभाशय से ग्रारब्ध शान्तिपूर्ण क्रान्ति का जैन धर्म के महान् सिद्धान्तों के प्रति, जिनेश्वर के प्रति ग्रौर जिनेश्वर द्वारा प्रदिश्ति एवं गणधरों द्वारा ग्रागमों में निबद्ध विश्वहितंषी जैन धर्म के प्रति प्रगाह ग्रास्था रखने वाले प्रत्येक जैन ने ग्रगाध आह्लादपूर्ण अन्तर्मन से स्वागत किया । षड्जीव निकाय के जीवों ने विशेषतः पांच स्थावर निकाय के जीवों ने, जिनका कि शताब्दियों से धर्म के नाम पर अन्धाधुन्ध संहार होता चला ग्रा रहा था और जिसे समाप्त करने के उद्देश्य से लोंकाशाह ने दयाद्रवित हो धर्मकान्ति का सूत्रपात किया था, लोंकाशाह के प्रति हार्दिक आभार प्रकट करते हुए उन्हें मूक मुद्रा में ग्रनेकानेक शुभाशीर्वाद दिये। जिन शिथिलाचारपरायण ग्रौर परिग्रह के अम्बार में ग्रानख शिख धंसे नामधारी श्रमणों की सुख-सुविधा में, पूजा-प्रतिष्ठा में लोंकाशाह के उपदेशों से कमी ग्राई, उन्होंने लोंकाशाह को पानी पी-पीकर कोसा, उन पर ग्रसम्यतापूर्ण ग्रपशब्दों की कड़ी सी लगा दी। लोंकाशाह के विरुद्ध विविध प्रकार के षड्यन्त्र किये। किन्तु ग्रमित आत्मवली साहसपुञ्ज लोंकाशाह इससे कभी कि चित्रमात्र भी विचलित नहीं हुए। वे तो गीता में विणत—

प्रजहाति यदा कामान्सर्वान् पार्थं मनोगतान् । ग्रात्मन्येवात्मना तुष्टः, स्थितप्रज्ञस्तदोच्यते ।। दुःखेष्वनुद्धिग्नम्ना, सुलेषु विगत स्पृहः । वीतरागभयः कोधः, स्थितिधर्मु निरूच्यते ।। यः सर्वत्रानभिस्नेहस्तत्तत्प्राप्य शुभाशुभम् । नाभिनन्दति न द्वेष्टि, तस्य प्रज्ञा प्रतिष्ठिताः ।। स्थित प्रज्ञता को ग्रपने ग्रन्तमंन में संजाये धर्मप्राण लोकाशाह कर्मण्येवाधिकारस्ते, मा फलेषु कदाचन । मा कर्मफल हेतुर्भूमां, ते सङ्गोऽस्त्वकर्मणि ।।

इस वचन के अनुसार नितान्त निर्णिष्त-निस्संग भाव से महान् कर्मयोगी बने हुए विशुद्ध मूल आगमिक जिन प्ररूपित जैनधर्म के पथ पर जन-जन को आरूढ एवं अग्रसर करने में जीवनभर अहिनश निरत रहे। "मित्ती मे सब्ब भूएसु, वेरं मज्भंन केणइ," यह जैनत्व का प्रतीक विश्वबन्धुत्व का भाव तो लोंकाशाह की अस्थि-मज्जा में, रोम-रोम में श्रोत-श्रोत था। लोंकाशाह ने श्रपने श्रनुयायियों को भी श्रन्तिम श्वास तक बिना शत्रु मित्र का भेद किये जैनत्व के प्रतीक स्वरूप इस भाव पर श्राड़े रहने का, डटे रहने का उपदेश दिया। लोंकाशाह द्वारा श्रपने श्रनु-यायियों के श्रन्तर्मन में ढाले गये इन विश्वबन्धुत्व के भावों का ही प्रतिफल था—श्रमिट प्रभाव था कि लोंकाशाह के स्वर्गस्थ हो चुकने के लगभग ६५ वर्ष पश्चात् भी वि० सं० १६३६ में लोंकाशाह के देवजी नामक श्रनुयायी ने तत्कालीन जिन शासन प्रभावक तपा गच्छ के ४ में गच्छा घिपति श्री ही रविजयसूरि को श्रपने यहां आश्रय देकर मुगलों से उनकी रक्षा की।

ये सब तथ्य इस बात के चोतक हैं कि लोंकाशाह का आध्यात्मिक जीवन अथाह सागर तुल्य गाम्भीर्य से ग्रोतप्रोत और लोकाकाश की ऊंचाई तुल्य उच्च था। उनका स्थान देवद्धिगिएक्षमाश्रमए। के स्वर्गारोहणान्तर जितने भी क्रियो-द्धारुक, धर्मोद्धारक हुए, उनमें सर्वोच्च था। लोकाशाह ने विकट से विकट परि-स्थितियों में भी सर्वज्ञ प्रशीत शाव्यत सत्य सिद्धान्तों को बलिवेदी पर चढ़ाकर ग्रसत्य के पक्षघरों के साथ समभौता नहीं किया। शाश्वत सत्य सिद्धान्तों की रक्षा के लिये निर्भीकता और साहस के साथ निरंतर जूमते रहने वाले सुदीर्घ स्रतीत में हुए कुवलय प्रभ नामक महान आचार्य से भी लोकाशाह बहुत ग्रागे बढ़ गये। ग्रति पुरातन हुण्डावसर्पिएा। काल में कुवलयप्रभ नाम के एक महान् कियानिष्ठ आचार्य हुए हैं। उनका आख्यान महा निशीथ में विद्यमान है। उनके समय में असंयत पूजा नामक दशम आश्चर्य के प्रबल प्रभाव के कारएा चारों ग्रोर शिथिलाचारी चैत्य-वासियों का दौर दौरा था, प्राबल्य था। वे केवल नाम मात्र से ही श्रमण कहलाते थे। उनका स्राचार विचार शास्त्रों में प्रतिपादित श्रमणाचार से पूर्णतः प्रतिकूल था। वे चैत्य निर्माण, द्रव्य पूजा ग्रौर ग्राडम्बर पूर्ण ग्रनुष्ठानों को ही मोक्ष प्रदायी वास्तविक धर्म मानते थे। भाव पूजा में उनका कोई विश्वास नहीं था। वे चैत्यों में नियत निवास करते, आरम्भ, समारम्भ में निरत रहते आधाकर्मी आहार करते और अपने पास द्रव्य रखते थे।

अप्रतिहत विहार करते हुए आचार्य कुवलयप्रभ एक समय उन चैत्यवासियों के बीच जा पहुँचे । उनकी तपोपूत शान्त मुख मुद्रा पर और तत्विविचेचन की हृदय-हारिणी प्रवचन शैली पर चैत्यवासी मुग्ध हो उनसे प्रार्थना करने लगे—"श्राचार्य प्रवर! हम पर कृपा कर इस बार का चातुर्मासावास हमारे यहीं कीजिये । श्रापके परम प्रभावोत्पादक उपदेशों से हमारे नगर के प्रत्येक भाग में, हर गली में गगन चुम्बी विशाल चैत्यों के निर्माण हो जायेंगे।"

तपागच्छ पट्टावली (पं० करंगाए विजय जी द्वारा सम्पादित) पृष्ठ-२२७ और प्रम्तुत ग्रंथ (जैनधर्म का मौलिक इतिहास, भाग-४) पृष्ठ ४६६

श्राचार्य कुवलयप्रभ ने उन चैत्यवासियों के श्रागम विरुद्ध श्राचार-विचार से अवगत होते हुए भी बड़े साहस के साथ कहा—"भो भो पियंवए! जई वि जिगालए तहावि सावज्जमिणं गाहं वायामित्तेणं पि एयं श्रायरिज्जा।"

यह सुनकर उन उन्मार्गगामी चैत्यवासियों ने कुवलय प्रभ श्राचार्य को "सावद्याचार्य" के नाम से सम्बोधित करना प्रारम्भ कर दिया। उनका यह श्रसम्मानजनक नाम चारों स्रोर प्रसिद्ध हो गया।

कालान्तर में उन्हीं चैत्यवासियों के संघ ने अपने समक्ष उपस्थित हुई चैत्यालय में जीर्सोद्धार का कार्य साधु द्वारा किये अथवा न किये जाने विषयक समस्या को सुलभाने के लिये उन्हीं सावद्याचार्य के नाम से लोक विश्रुत कुवलय प्रभ आचार्य को आग्रहपूर्ण प्रार्थना कर अपने नगर में बुलाया। जिस समय वे आचार्य उस नगर में पहुंचे उनकी अगवानी के लिये सामने पहुंचे हुए चैत्यवासी श्रमण श्रमिणयों में से एक श्रमणी ने उनके तपोपूत तीर्थंकरोपम भव्य व्यक्तित्व के प्रभाव से सुधबुध खो सहसा उनके चरणों पर अपना भाल रख दिया। स्वयं कुवलय प्रभ और सभी चैत्यवासी श्रमण आदि आश्चर्याभिभूत एवं अवाक् हो उसे देखते ही रह गये। किसी के मुख से कोई शब्द नहीं निकला।

एक दिन कुवलय प्रभ आचार्य ने चैत्यवासियों के समक्ष महानिशीथ का वाचन प्रारम्भ किया। व्याख्यान देते समय निम्नलिखित गाथा कुवलय प्रभ आचार्य के सम्भुख आई—

जित्थित्थिकरफिरसं, ग्रंतिरियंकारणे वि उप्पन्ने । ग्ररहा वि करेज्ज सयं, तं गच्छं मुलगुरा मुक्कं।

इस गाथा को देखते ही आचार्य कुवलयप्रभ दुविधा में पड़ गये। चैत्य-वासियों ने उनकी कठिनाई को ताड़ लिया और इस गाथा पर व्याख्यात देने के लिए बारम्बार बल देने लगे। श्रौर कोई उपाय न देख कर श्राचार्य कुवलयप्रभ ने गाथा का श्रथं सुनाया। गाथा का श्रथं सुनते ही चैत्यवासी उन पर हावी हो कहने लगे—"स्मरण है श्रापको ? उस दिन श्रमणी ने श्रापके चरणों पर श्रपना मस्तक रख कर श्रापका स्पर्श किया था। कहां रहा श्रापका मूल गुण ?"

श्राचार्य कुवलयप्रभ ने मन ही मन सोचा—"पहली बार श्राया था तब तो इन्होंने मुभे "सावद्याचार्य" जैसा श्रपमानजनक पद प्रदान किया, श्रब इस बार न मालूम मेरा किस प्रकार का श्रसह्य अपमान करेंगे" अपनी रक्षा का श्रन्य कोई मार्ग न देखकर श्रन्त में उन्होंने उत्सर्ग एवं श्रपवाद दोनों मार्गी को श्रमण-श्रमणी वर्ग के लिये स्वोकार करते हुए कहा—

"••• उस्सग्गाववाएहि आगमे ठिश्रो तुज्भेरा यागह । एगंते मिच्छत्थं, जिराागुमाणा अरोगन्ता ।"

उन्मार्गगामी चैत्यवासी तो उनके मुंह से यही कहलवाना चाहते थे, जिससे कि ग्रपवाद मार्ग का ग्रवलम्बन ले ग्रपने ग्रनागिक शिथिलाचार को वे उचित बता सकें। वे चैत्यवासी तो कुवलयप्रभाचार्य के मुख से यह सुन कर ग्रानन्दातिरेक से उन्मत्त हो श्रद्धहास करने लगे किन्तु ग्रागम विरुद्ध बात कहकर कुवलय प्रभाचार्य ने सुदीर्घकाल तक भव भ्रमण कराने वाली पाप प्रकृतियों का बन्ध कर लिया।

शिथलाचारियों के सर्वातिशायी सर्वोच्च वर्चस्व, धर्म के नाम पर अधर्मपूर्ण प्रवृत्तियों का प्रावत्य एवं बाहुत्य, हठाग्रह, पारस्परिक विद्वेष एवं पूर्व के ज्ञान सेविहीन आचार्यों की कृतियों को आगमों के समकक्ष प्रामाणिकता प्रदान कर एकादशांगी की भाँति ही पंचांगी के कपोलकत्पित नाम से उनकी अंगरूप में मान्यता आदि जिस प्रकार की नितांत प्रतिकृत परिस्थितियां आचार्य कुवलय प्रभ के समक्ष थीं, ठीक उसी प्रकार की विपरीत परिस्थितियां लोंकाशाह के समक्ष भी थीं। आचार्य कुवलयप्रभ, उन्हें उन्मार्गगामी चैत्यवासियों द्वारा दिये गये "सावद्याचार्य" के विशेषण से विचलित हो गये और अन्ततोगत्वा उन्मार्गगामियों से डर कर जिन प्ररूपित शाश्वत सत्य सिद्धान्त को असत्य की बलिवेदी पर चढ़ा दिया। किन्तु अनुल आध्यात्मिक बल के धनी लोंकाशाह विरोधियों द्वारा दी गई—"लुम्पक" "लोपक" "लुगा" आदि अशिष्ट एवं असम्यतापूर्ण नाना प्रकार की गालियों और उन्हीं विरोधियों द्वारा उन्हें सत्यथ से विचलित करने के लक्ष्य से उनके विरुद्ध रचे गये अनेक प्रकार के षड्यन्त्रों एवं कुचक्रों के उपरान्त भी तिल मात्र भी सत्यथ से विचलित नहीं हुए।

ऐसा ब्रादरणीय एवं आदर्श ब्राध्यात्मिक जीवन था लोंकाशाह का। यदि लोंकाशाह ने निर्भीक हो साहस के साथ चतुर्विध संघ में व्याप्त विकृतियों को दूर करने के लिये शान्त धर्म कान्ति का सूत्रपात नहीं किया होता तो वे विकार, वे बुराइयां वस्तुत: बुराई की पराकाष्ठा को पार कर परे की ब्रोर कहां तक बढ़ जातीं इसका सहज ही अनुमान लगाया जा सकता है। उस दशा में ब्रागम प्रतिपादित ब्राध्यात्मिक आचार-विचार कहीं दृष्टिगोचर तक नहीं होता, क्रियानिष्ठ तपोपूत सन्त-सितयों के दर्शन तक ब्राज दुर्लभ हो जाते। श्राज चतुर्विध संघ में जो विशुद्ध ब्रागमिक ब्राचार-विचार, शम-दम, त्याग-तपस्या निखिल भूत संघ के प्रति दया-करुणा-में त्री ब्रादि जैनधमं के प्राणस्वरूप-मूलभूत सिद्धान्तों के प्रति आस्था परि-लक्षित होती है, वह वस्तुत: लोंकाशाह द्वारा शान्त कान्ति के माध्यम से प्रत्येक जैन धर्मावलम्बी के मानस में तरंगित की गई—उत्पन्न की गई श्रीभनव जागरण की नव-जीवन की श्रीट लहर का ही प्रताप है। धर्मोद्धारक लोंकाशाह द्वारा देशव्यापी सर्वागण शान्त धर्मकान्ति का सूत्रपात किये जाने से पूर्व—

- १. किसी भी प्रतिष्ठाचार्य को प्रतिष्ठा कार्य में प्रवृत्त होने से पूर्व सुहागिन स्त्रियां निर्वाणकिलका में निर्दिष्ट प्रतिष्ठा विधि के अनुसार उबटन आदि अम्यंग मर्दनानन्तर नहलाती थीं। प्रतिष्ठाचार्य को बहु-मूल्य वस्त्रों से सुसज्जित कर उनके कर में स्वर्ण कंकण और अंगुली में स्वर्ण मुद्रिका धारण करवायी जाती थी।
- २. चन्दन बाला के उदाहरएीय-ग्रादर्श ग्रनुपम तप की ग्रविस्मरणीय स्मृति ग्रथवा उसके उद्यापन के प्रसंग पर स्वर्ण के सूप में स्वर्ण निर्मित मास (उड़द) बाकले भरकर स्वर्ण की बेडियां बनवाकर, रजत पात्र में केसर बादाम, पिश्ते, किसमिस ग्रादि मेवों से मिश्रित पायस (खीर) भर कर, उसके उपरिदल पर छाई हुई गाढी मलाई पर स्वर्ण श्रीर रजत निर्मित पत्रों को रख कर, सम्पूर्ण महार्घ्य सामग्री पच महाव्रतघारी गुरुग्रों को मोक्षदायक सुपात्रदान समभकर दान की जाती थी श्रीर गुरुजन "ग्रहोदानं! ग्रहोदानं!" के गगनभेदी घोषों के बीच उस महार्घ्य दान को दया द्रवित हो ग्रहए। करते थे।
- ३. सोने ग्रीर चांदी से निर्मित ठोस भारी भरकम मूर्तियां, अनिबंधे ग्रनमोल मोती ग्रादि प्रचुर परिग्रह बड़े-बड़े ग्राचार्य पंच महावृतधारी साधु ग्रपने स्वामित्व में रखते थे।
- ४. पंच महाव्रतघारी गुरुश्रों के उपाश्रयों आवासों में बही बट के नाम से विख्यात बड़ी-बड़ी बहियों के स्रम्बार लगे रहते थे, जिनमें देश के कोने-कोने में फैले हुए भक्त गृहस्थों की, उनके परिवार के सदस्यों की नामावलियां, उनसे प्रति वर्ष प्रत्येक पावन एवं हर्षप्रद प्रसंग के उपलक्ष्य में आने वाली अथवा अपना जन्म सिद्ध अधिकार समभकर स्रनिवार्य रूपेगा वसूल की जाने वाली राशि का तिथि सहित लेखा जोखा रहता था। वे गुरुजन अपने उन गृहस्थों को अपने परम श्रद्धालु भक्त समभते थे। यदि उन चेलों में से कोई किसी दूसरे साधु अथवा गुरु से निश्चित धनराशि भेंट करने के पश्चात् किसी पारिवारिक अथवा धार्मिक विधि विधान का कृत्य या किसी भी कारणविशात् कोई अनुष्ठान करवा लेता तो परम्परागत गृरुश्रों द्वारा बड़ा बवंडर खड़ा कर दिया जाता था।

श्रमण भ० महाबीर द्वारा चतुर्विध धर्मतीर्थ की स्थापना किये जाने से पूर्व ग्रायंधरा पर यत्र-तत्र-सर्वत्र धर्म के नाम पर भौतिक कर्मकाण्डों का प्रचुर प्राबल्य ग्रथया बोलबाला था। प्रभु महाबीर ने धर्मतीर्थ का प्रवर्तन करते समय उन सभी थोथे बाह्य कर्मकाण्डों को निषट निस्सार एवं नितान्त निरर्थक बताने के साथ-साथ

Ī

उनके लिये जन-जन के धर्म — जैन धर्म में — साधु-साध्वी, श्रावक एवं श्राविक वर्ग रूप चतुर्विध धर्मतीर्थ के समस्त सदस्यों के जीवन में कही नाम मात्र व भी अवकाश न रखते हुए प्रत्येक साधकवर्ग के लिये उन भौतिक कर्मकाण्डों को हेय, अनाचरणीय एवं अहितकर बताया।

सर्वज्ञ-सर्वदर्शी तीर्थंकर भ० महावीर द्वारा न केवल जैन ही अपितु जन-जन के लिये हेय एवं अनाचरणीय बताये गये उन निस्सार भौतिक कर्मकाण्डों को द्रव्य परम्पराओं के सूत्रधारों ने ब्राह्मणिक कर्मकाण्डियों का अनुसरण एवं "विश्वकर्मा-प्रकाश", "शिल्पदीपक", आदि शिल्पदिषयक विभिन्न ग्रन्थों का अनुकरण करते हुए, वीर निर्वाण की प्रथम सहस्राब्दि के पूर्ण होने से पूर्व ही अपना लिया। अपनाया भी ऐसी प्रबल पकड़ के साथ कि उन भौतिक आडम्बरपूर्ण बाह्म कर्मकाण्डों को आमूलवूल अध्यात्मप्रधान जैनधर्म के धार्मिक अनुष्ठानों का अभिन्न अंग ही बना लिया।

द्रव्य परम्पराग्रों की ग्रादि जननी चैत्यवासी परम्परा के उन सूत्रधारों ने इतर परम्पराग्रों के कर्मकाण्डों का अन्धानुकरण कर जैनधर्म के विशुद्ध श्राध्यात्मिक स्वरूप को किस-किस प्रकार विकृत किया, इसका पर्याप्त परिज्ञान "निर्वाणकिलका" नाम की एक ग्राति प्राचीन कही जाने वाली पुस्तक से ग्रानायास ही प्राप्त किया जा सकता है। इसके लिये कोई विशेष श्रम की ग्रावश्यकता नहीं। क्योंकि—

"निर्वाणकिलका" की प्रत्येक पंक्ति, उसका एक-एक शब्द, एक-एक अक्षर पाठक को पुकार-पुकार कर कह रहा है कि जिनेन्द्र नामांकित परिधान अथवा साटिका के अतिरिक्त उसका सर्वज्ञ-सर्वदर्शी वीतराग प्रभु श्रमण भ० महावीर द्वारा संस्थापित चतुर्विध धर्मसंघ से किसी प्रकार का कोई दूरातिदूर का भी सम्बन्ध नहीं है। निर्वाण किलका में स्थान-स्थान पर ब्रह्मा, ब्रह्माणी, इन्द्र, वरुण, कुबेर, यमराज, नागमुख्य, भल्लाट, सोम, दिति, अदिति, मरीचि, सविता, सावित्र, विवस्वान, रुद्र, रुद्रदास, कुमुद, अन्जन, चमर, पुरुपदन्त आदि देवी-देवियों की पंच महाव्रतधारी प्रतिष्ठाचार्य द्वारा (जिसे इसी कृति के शब्दों में संसार के सर्वोत्कृष्ट महिमास्पद पद आचार्य पद पर अभिषक्त कर गौतमादि ग्राधरों तुल्य महनीय बताया गया है) नमस्कारानन्तर की गई पूजा अर्घा और न केवल इन देव-देवियों को ही अपितु यज्ञ, राक्षस, तम्बुरु, पिशाच, डाकिनी आदि तक को बिल सम्पित किये जाने तथा

षड्त्रिशंदुज्ज्वलमहागुर्ग्यरत्नघुर्ये रेतन्पदं प्रिधतगोतममुख्य पुंभि ।
 श्राप्तेवितं सकलदुःखविमोक्षर्गाय, निर्वाहर्गीयमश्चठं तक्तापि नित्यम् ।।१।।
 नास्माल्पलाज्जगितं साम्प्रतमस्ति किचिदन्यत्पदं शुभतरं परमं नराग्गाम् ।
 —िनर्वाग् किलका, पत्र ६ (१ और २)

उन्हें शिवंकर, शान्तिकर एवं सभी भांति से सहायक श्रथवा रक्षक बने रहने की प्रार्थना किये जाने के उल्लेखों को देख कर तो यही ग्राभास होता है कि किसी भी जैनेतर परम्परा के कर्मकाण्ड विषयक ग्रन्थों से चुन-चुन कर, छांट-छांट कर ग्रथवा टीप-टीप कर इस "निर्वाणकिलका" नाम्नी कृति का संकलनात्मक निर्माण किया गया है श्रीर इसे पादलिप्त श्राचार्य के नाम पर चढ़ा दिया गया है।

इतरेतर परम्पराध्रों के कर्मकाण्डियों तथा शाक्त भैरव श्रादि परम्पराओं के तान्त्रिकों का श्रन्धानुकरण करते समय 'निर्वाण कलिका' के जन्मदाता ने संभवतः — "नकल में आकिल की भी अक्ल का इस्तेमाल करने की क्यां जरूरत है" इस लोकोक्ति को चरितार्थं करते हुए यह नहीं सोचा कि नर-नरेन्द्रों, देव-देवेन्द्रों द्वारा वन्दनीय-पूजनीय जगद्वन्द्य माचार्य पद पर अधिष्ठित पंच महाव्रतधारी श्रमण-शिरोमणि प्रतिष्ठाचार्य के शरीर पर, श्रंग-प्रत्यंग पर सुहागिन स्त्रियों के हाथों से तैलमर्दन, अभ्यंग आदि करवाने, प्रतिष्ठाचार्य के कर में स्वर्णकंकरण तथा करांगुलि में स्वर्णमुद्रिका धारण करवाने, उनके (प्रतिष्ठाचार्य के) हाथों धूप, दीप करवाने, पुष्पफल चढ़ाने, तीथीं, गंगा आदि पवित्र नदियों के जल से भरे कलश से इन्द्र की स्नान करवाने, उन प्रतिष्ठाचार्य को छत्र, चामर, हस्ति, प्रश्व, शिबिका ग्रादि राजिच ह्न, योगपट्टक, खटिका, पुस्तक, ग्रक्षसूत्र ग्रादि विपुल परिग्रह का स्वामी बनाने तथा जगद्वन्य भाचार्य पद पर अधिष्ठित प्रतिष्ठाचार्य के मुख से ब्रह्मा, इन्द्र, वरुण, कुबेर, यम, रुद्र, भैरव म्रादि देवों के लिये "नमः" शब्द का उच्चारण करवाने ग्रादि से कहीं सम्पूर्ण श्रमण संस्कृति को ही पलीता लगाने तुल्य प्रयास तो वे नहीं कर रहे हैं ? शाक्त, भैरव स्नादि तान्त्रिक परम्परास्रों में किसी सन्यासी का चारुहासिनी, चन्द्रमुखी, मृगलोचनी सुहागिन स्त्रियों द्वारा तैल, अभ्यंग मर्दन स्नान ग्रादि का उल्लेख केवल उन परम्पराओं के कल्पों में ही मिल सकता है, अन्यत्र नहीं। भर्त हरि ने तो, घोरातिघोर दुश्चर तपश्चरण द्वारा अपने तन को सुखाकर कंकालमात्रावशिष्ट कर देने वाले योगियों, मुनियों एवं सन्यासियों के लिये स्त्री सम्पर्क को हलाहल विषतुल्य बताते हुए कहा है :--

> विश्वामित्र परासरप्रभृतयो वाताम्बुपर्णाशनाः, तेऽपि स्त्रीमुखपंकजं सुललितं दृष्ट्वैव मोहंगता । शाल्यन्नं दिधमिश्रितं घृतयुतं भुंजन्ति ये मानवाः, तेषामिन्द्रियनिग्रहो यदि भवेत् विन्द्यस्तरेत् सागरम् ॥

जैन संस्कृति में किसी भी छोटे से लेकर बड़े से बड़े श्रमणोत्तम के लिये स्त्रियों के हाथों से तैलाम्यंगमर्दन, स्नान ग्रादि की बात तो बहुत दूर, किसी भी दशा में स्त्री जाति का स्पर्श तक ग्रीर तैलाम्यंग स्नान ग्रादि विषवत् वर्ज्य बताया गया है। किसी भी श्रमण के अहिसा, सत्य, ग्रस्तेय, ब्रह्मचर्य ग्रीर ग्रपरिग्रह इन पांच महा-

व्रतों में लवलेश मात्र भी दोष न लगे, इस दिष्ट से जैनागमों में बड़े कठोर नियमों का विधान किया गया है, इस तथ्य से तो प्रत्येक जैनधर्मावलम्बी भली-भांति प्रवगत ही है। प्रत्येक श्रमण के लिये नवबाड़ विशुद्ध ब्रह्मचर्य का तथा षड्जीव निकाय के प्राणियों की रक्षा प्रथात् अहिसा का जिस प्रकार का विशद् एवं सूक्ष्म निर्देश एवं विवरण जैनागमों से निहित है, उस प्रकार का सर्वांगपूर्ण निर्देश अन्यत्र कहीं दिष्टिगोचर नहीं होता। महानिशीथ की—

जित्थित्थि करफरिसं, श्रंतिरियं कारणे वि उप्पन्ने । श्ररहा वि करेज्ज सयं, तं गच्छं मूल गुरा मुक्कं ।।

यह गाथा ग्रौर इस पर जो हृदयद्रावक विवरण महानिशीथ में उल्लिखित है, इन सब से "निर्वाणकलिका" के रचनाकार अनिभन्न रहे हों, यह तो किसी भी दशा में विश्वास नहीं किया जा सकता। जैन जगत् में प्राचीन काल से ही ग्राचार्य कुवलयप्रभ का ग्राख्यान प्रसिद्ध रहा है कि चैत्यवासियों ने चैत्यनिर्माण का उपदेश करने विषयक ग्रपनी प्रार्थना के ठूकरा दिये जाने से किस प्रकार ग्राचार्य कुवलयप्रभ का नाम सावद्याचार्य रखँ दिया, चैत्यवासियों ने ग्रपने आन्तरिक विवाद का समाधान करने के लिये कालान्तर में जिस समय सावद्याचार्य को अपने यहां बूलाया उस समय एक आर्या ने उनके तपोपूत अलौकिक व्यक्तित्व से प्रभावित हो हठात किस प्रकार उनके चरगों पर अपना मस्तक रख दिया, तदनन्तर चैत्य-वासियों के समक्ष महानिशीय पर प्रवचन देते समय भाचार्य कुवलयप्रभ के समक्ष उपरिलिखित गाथा माई तो मार्या द्वारा मपने चरगों का स्पर्श किये जाने की बात का स्मरण आते ही किस प्रकार वे असमंजस में पड़ गये और इस संकटापन्न स्थिति से उबरने के लिये---"एगंते मिच्छत्थं, जिणागमागा ग्रणेगन्ता" इस प्रकार की बात कह कर किस प्रकार उन्होंने असंख्यात काल तक भव-भ्रमण करवाने वाले घोर कर्मों का बन्ध कर लिया, इन सब बातों का विस्तृत विवरण महानिशीथ में ग्रागमिक अतीव सुस्पष्ट उल्लेखों ग्रीर मध्यकाल में ग्रधिकांश गच्छों, सम्प्रदायों ग्रथवा परम्पराभ्रों में पर्याप्तरूपेरा लोकप्रिय रहे महानिशीथ के सावद्याचार्य (कुवलयप्रभ) विषयक भ्राख्यान के उपरान्त भी "निर्वास कलिकाकार" ने पंच महाव्रतधारी प्रतिष्ठाचार्य को भ्राचार्याभिषेक के समयसधवा स्त्रियों द्वारा तैलग्रभ्यंग, मर्दन स्नान आदि करवाने, स्वर्ण कंकण, स्वर्ण मुद्रिका धारण करवाने, ब्रह्मा, यम, इन्द्र ग्रादि देवों को नमनपूर्वक बलि समर्पित करने, धुप, दीप जलाने, श्रपने हाथों पूष्प-फलादि समपित करने, इन्द्र को अपने हाथों तीर्थों एवं महानदियों के जल

१. विस्तृत विवरण के लिये देखिये— जैन धर्म का मौलिक इतिहास, भाग ३, पृ० ४६ से ५५ ग्रीर ३५८ से पृष्ठ ३६३।

से स्नान करवाने ग्रादि का विधान कर वस्तुत: सर्वज्ञ प्रशीत ग्रागमों के प्रति अपनी ग्रनास्था-ग्रवमानना प्रकट करने के साथ-साथ एक प्रकार से उत्सूत्र प्ररूपगा ही की है।

याचार्य कुवलयप्रभ (सावद्याचार्य) विषयक, महानिशीय में उल्लिखित याख्यान के सन्दर्भ में निर्वाणकिलकाकार द्वारा किये गये याचार्याभिषेक एवं प्रतिष्ठा यादि करने याचार्य के यंग-प्रत्यंगों का सुहागिन स्त्रियों द्वारा तैलाम्यंग मर्दन करने, याचार्य को स्वर्णकंकण, स्वर्णमुद्रिका श्रेष्ठतम वस्त्र घारण करवाने, याचार्य द्वारा ब्रह्मा, यम, इन्द्र, वरुणादि देवों को नमस्कार करने, उन्हें फल, धूप नैवेद्य चढ़ाने, पवित्र तीर्थों एवं महानदियों के जल से इन्द्र को स्नान कराने, यक्ष, राक्षस, पिशाच डाकिनी शाकिनी यादि तक को बिल समर्पित करने ग्रादि के विधानों पर विचार करने पर प्रत्येक विज्ञ के मन में इस प्रकार का विचार उत्पन्न होना स्वाभाविक ही है कि जब ग्राचार्य कुवलयप्रभ को जिस ग्रावचार, दोष ग्रथवा शास्त्रविषद्ध प्ररूपणा के कारण ग्रसंख्यात काल तक भव श्रमणा करना पड़ा, तो उनके (कुवलयप्रभ के) उस ग्रशास्त्रीय प्ररूपण से निर्वाणकिलकाकार के प्ररूपण स्थवा ग्रशास्त्रीय विधान कितने ग्रधिक घोर, कितने ग्रधिक गम्भीर एवं कितने ग्रधिक भव-श्रमण करवाने वाले हैं।

यानार्यं कुवलयप्रभ के चरणों पर एक भावुका ग्राया ने भावावेश में हठात् अपना सिर रख दिया। यानार्यं कुवलयप्रभ को इस स्त्रीस्पर्श की ग्राशंका तक भी नहीं होगी किन्तु उन्होंने ग्रात्मशुद्धयर्थं उस ग्रप्तत्याशित दोष के लिए मन ही मन प्रायश्चित अवश्य किया होगा ''जित्थित्थि करफिरसं''—इस गाथा पर व्याख्यान देते समय कुवलयप्रभ को स्मरण हो ग्राया कि इन सब चैत्यवासी श्रोताग्रों के समक्ष एक ग्रार्या ने उनके चरणों का अपने मस्तक से स्पर्श किया था। इस प्रकार की स्थिति में यदि वे इस गाथा का यथावत् शास्त्रानुकूल विवेचन करेंगे तो ये वक प्रकृति के चैत्यवासी उन्हें पूर्व की ही भांति 'सावद्याचार्य' से भी ग्रधिक ग्रपमानजनक विशेषण से ग्रभिहित करने लग जायेंगे। वे घोर ग्रपमान की ग्राशंका से ग्रभिभूत हो ग्रसमंजस में पड़ गये। चैत्यवासियों को तो मानो श्रपूर्व ग्रवसर प्राप्त हो गया था। वे पुनः पुनः ग्राचार्य कुवलयप्रभ पर कर्कण स्वर में दबाव डालने लंगे कि उस गाथा की व्याख्या की जाय।

दुष्टों के हाथों होने वाले सम्भावित ग्रपमान से बचने का ग्रौर कोई उपाय न देख कुवलयप्रभ ने उस गाथा की यथार्थतः व्याख्या करते हुए ग्रन्त में कहा— "एगंते मिच्छत्थं, जिणासामासा ग्रणेगता।"

आचार्य कुवलयप्रभ ने उन चैत्यवासियों के समक्ष उपर्यु क गाथा की व्याख्या करते हुए कहा-- "यह एक अनुल्लंघनीय एवं अपरिहार्य ग्रागमिक ग्रादेश है, जिनेश्वर की आजा है कि यदि किसी गच्छ का आचार्य, चाहे वह स्वयं अरिहन्त ही क्यों न हो, किसी भी कारण से स्त्री का स्पर्श करता है तो न केवल वह आचार्य ही अपितृ उसका सम्पूर्ण गच्छ भी श्रमण-धर्म के मूल गुण से रहित है।" तदुपरान्त अपना बचाव करने के लक्ष्य से आचार्य कुवलयप्रभ ने कहा—"इतना सब कुछ होते हुए भी किसी बात को एकान्ततः पकड़ कर अड़े. रहना मिथ्यात्व की गणना में आ जाता है क्योंकि जिनेश्वर की आजा, जिनेश्वर का आदेश नितान्त एकान्तता को लिये हुए नहीं अपितृ अनेकान्तता से गिमत है। वस्तुतः जिनेश्वर की आजा में उत्सर्गमार्ग और अपवाद मार्ग—इन दोनों मार्गों के लिए स्थान रहता है, अवकाश रहता है।"

इसे थोड़ा स्पष्ट करते हुए आचार्य कुवलयप्रभ ने कहा—"उत्सर्ग मार्ग की दिष्ट से यदि किसी गच्छ के आचार्य ने, चाहे वह कितना ही बड़े से बड़ा और यहां तक कि अर्हत् ही क्यों न हो, किसी स्त्री का स्पर्श कर लिया हो तो न केवल वह आचार्य ही अपितु उसका सम्पूर्ण गच्छ श्रमण के ब्रह्मचर्य नामक चतुर्थ मूल गुण से रहित माना जायगा किन्तु अपवाद मार्ग की दिष्ट से यदि किसी आयी ने श्रद्धातिरेक से भावावेशवशात् किसी आचार्य का अथवा किसी श्रमण का स्पर्श कर लिया हो तो वह क्षम्य होगा, न वह आचार्य मूल गुण से रहित माना जायगा और न उसके गच्छ का श्रमण-श्रमणी समूह ही।"

श्रमणाचार से नितान्त विपरीत, विशाल चैत्यों के स्वामित्व, चैत्यों में नियतिनवास, ग्राधाकर्मी ग्राहार, श्रारम्भ-समारम्भ, परिग्रह मोह ग्रादि घोर शिथिलाचार में ग्रापाद-चूड़ निमन्न चैत्यवासी ग्रपवाद मार्ग की दृष्टि से अपने नितान्त शिथिलाचारपूर्ण श्रमणाचार को समयोचित ठहराने की उत्कट अभिलाषा लिये वस्तुतः परमित्यानिष्ठ आचार्य कुवलयप्रभ के मुख से "एगंते मिच्छत्यं, जिणाणमाणा ग्रणेगंता" इस वचन के ग्रन्तगंत यही कहलवाना चाहते थे कि जिनेश्वर ने धर्मतीर्थ की स्थापना के समय उत्सर्ग ग्रौर ग्रपवाद इन दोनों मार्गों का प्ररूपण किया था। उन चैत्यवासियों ने ग्राचार्य कुवलयप्रभ के उपर्युक्त कथन से ग्रपनी मनोकामना को फलीभूत समभ कर उनके जयघोषों से गगन को गुंजरित कर दिया।

चैत्यवासी तो पूर्ण रूपेए। प्रसन्न एवं संतुष्ट हो गये किन्तु महानिशीय के उल्लेखानुसार इस प्रकार के ग्रशास्त्रीय विवेचन के परिणामस्वरूप आचार्य कुवलयप्रभ ने ऐसे घोर दुःखानुबन्धी दुष्कर्मों का बन्ध कर लिया जिनके कारए। उन्हें ग्रसंख्यात काल तक प्रगाढ़ दुःखपूर्ण नरक, तिर्यन्च ग्रादि योनियों में भटक-भटक कर दुस्सह्य दारुण दुःखों का पात्र बनना पड़ा।

त्राचार्य कुवलयप्रभ ने तो "एगंते मिच्छत्थं, जिसारामासा प्रणेगता" इस वचन के माध्यम से केवल यही प्ररूपणा की कि यदि किसी भावातिरेकाभिभूता

आर्या ने किसी आचार्य का ग्रथवा श्रमरा का स्पर्श कर लिया है तो वह ग्राचार्य अथवा साध् अपवाद मार्ग की दृष्टि से मूलगुरा विहीन नहीं माना जायगा । किन्तु "निर्वाण कलिका" के रचनाकार ने तो सदा-सदा के लिये प्रत्येक प्रतिष्ठाचार्य को सघवा स्त्रियों द्वारा, तैलग्रभ्यंग मर्दन एवं स्नान करवाने, आचार्य को स्वर्ण कंकण, स्वर्गा मुद्रिका घारएा करने, हस्ती, अश्व शिबिका आदि परिग्रह ग्रहण करने, नितान्त अविरत देवों को नमन करने, इन्द्र को महानदियों एवं तीर्थों के पवित्रोदकपूर्ण कलश से स्नान करवाने भ्रादि-म्रादि म्रनेक प्रकार के शास्त्र विरुद्ध, जिनाज्ञाप्रतिकूल, एवं श्रमणसंस्कृति की पवित्र स्वच्छ-अच्छ-समुज्ज्वल छटा पर प्रगाढ कालिमा पोतने वाले विधानों का विधान कर ग्रागम ग्रवहेलना ग्रथवा उत्सूत्र प्ररूपणा की पराकाष्ठा से भी किस प्रकार बहुत आगे अपने कदम बढ़ा दिये हैं, यह प्रत्येक श्रागमनिष्ठ तटस्थ मनीषी के लिये मध्ययूग में भी एवं श्राज भी बड़ा ही चिन्ता का विषय रहा है। उसी चिन्ताजनक विचारमन्थन के परिणामस्वरूप पौर्णमिक गच्छ के संस्थापक चन्द्रप्रभसूरि ने वि० सं० ११४६ में कियोद्धार करते समय "निर्वाण कलिका" में उल्लिखित श्रमणसंस्कृति की पवित्रता को नष्ट करने वाले विधानों का कड़ा विरोध कर किसी पंच महावतधारी श्रमण के स्थान पर श्रावक के द्वारा प्रतिष्ठा करवाने की परिपाटी प्रचलित की । चन्द्रप्रभसूरि द्वारा किये गये इस प्रकार के कियोद्धार के अनन्तर तो अनेक कियोद्धारकों ने पंचमहाव्रतघारी साधु के द्वारा प्रतिष्ठा किये जाने को पूर्णतः स्रागमविरुद्ध सिद्ध करते हुए स्रनेक प्रकार की अभिनव प्रतिष्ठा विधियों अथवा पद्धतियों का निर्माण किया। उन प्रतिष्ठा विधियों के निर्माण के ग्रनन्तर तो "निर्वारण कलिका" बहजनग्रसम्मत एवं उपेक्षित कृति के रूप में भ्रवशिष्ट रह गई।

"निर्वाणकित्ना" के रचनाकार ने तो अपनी इस कृति के प्रारम्भ में बिना किसी आगम, पूर्व, पूर्ववस्तु अथवा प्राभृत का नामोल्लेख करते हुए केवल इतना ही लिखा है:—

वर्धमानं जिन नत्वा, समुद्धत्य जिनागमात् । नित्यकर्मं तथा दीक्षां, प्रतिष्ठां च प्रचक्ष्महे ॥१॥ प्रतिष्ठापद्धतिश्चेषा, श्रीमत्पाल्लिप्तसूरिस्मा । भन्यानामुपकाराय, स्पष्टार्थाऽऽख्यायतेऽधुना ॥२॥

किसी भी विज्ञ जिनोपासक से यह तथ्य छिपा नहीं है कि वर्तमान में उपलब्ध किसी भी आगम में निर्वागकिलका में प्रतिपादित प्रतिष्ठा पद्धित की बात तो दूर, कहीं प्रतिष्ठाविधान का नामोल्लेख तक नहीं है। इसी तथ्य को दृष्टिगत रखते हुए निर्वागकिलका के पृष्ठपोषकों अथवा पक्षधरों ने अपना यह आधारविहीन अभिमत व्यक्त किया है कि विलुप्त पूर्वज्ञान के किसी प्राभृत से और संभवतः प्रतिष्ठाप्राभृत से सर्वप्रथम आर्थ वज्रसूरि ने और तदनन्तर पादलिप्तसूरि

ने मूल मन्त्रों तथा प्रतिष्ठा भ्रादि विधानों का चयन कर ''निर्वासकलिका'' का निर्मास किया ।

साम्प्रत काल में न तो पूर्वज्ञान का ग्रस्तित्व रहा है ग्रौर न प्रतिष्ठा प्राभृत न्नादि प्राभृतों का ही । केवल यही नहीं उपलब्ध एकोदशांगी सहित, श्वेताम्बर परम्परा द्वारा प्रामारिएक माने जाने वाले स्नागमों में भी कहीं प्रतिष्ठा विषयक विधि-विधानों ग्रौर यहां तक कि प्रतिष्ठा विधि का नामोल्लेख तक उपलब्ध नहीं होता । इसके साथ ही साथ यह भी एक निविवाद एवं सर्वसम्मत शाश्वत सत्य है कि तीर्थंकरों के वचन सभी ग्रवस्थाओं तथा तीनों काल में ग्रवितथ सत्य-तथ्य से ब्रोत-प्रोत होते हैं, उनमें कभी किसी भी दशा में परस्पर विरोध की, विरोधाभास की गन्ध तक नहीं स्रा सकती, उनके स्रवितथ वचनों को संसार की कोई उच्च से उच्चतम शक्ति भी अन्यथा सिद्ध नहीं कर सकती। इस प्रकार की स्थिति में एकादशांगी के माध्यम से प्रत्येक पंचमहावृतधारी को जीवन पर्यन्त पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और वनस्पति इन पांच स्थावरनिकाय के जीवों तथा त्रस निकाय के प्रािियों की न केवल हिंसा ही अपित परितापना-किलामना तक से बचे रहने का, किसी भी स्त्री का किसी भी दशा में स्पर्श तक न करने का, पंचमहावतधारी के ग्रतिरिक्त किसी भी देशविरत एवं ग्रविरत को कभी किसी भी दशा में नमन न करने भौर हस्ती, श्रश्व, शिबिका, करकंकण, मुद्रिका श्रादि स्वर्णाभूषएों का ही नहीं श्रपितु कांणी कोड़ी तक का किसी भी प्रकार का कोई किचित्मात्र भी परिग्रह न रखने का विश्वकत्याणकारी उपदेश करने वाले तीर्थंकर प्रभ श्रमण भगवान महावीर क्या दृष्टिवाद में, चतुर्दश पूर्वों में अथवा प्राभृतों में किसी भी आचार्य के लिये, किसी भी श्रमण के लिये इस प्रकार का उपदेश दें सकते हैं कि वह प्रतिष्ठा करवाने से पहले सुहागिन स्त्रियों के कर-कमलों से अपने अंग प्रत्यंगों में तैलमर्दन करवाये, उबटन लगवाये, स्नान करे, स्वर्ण कंकण एवं स्वर्णमुद्रिका तथा उत्तमोत्तम बहुमूल्य वस्त्र घाररा करे, छत्र, चामर, हस्ती, अग्व, शिबिका ग्रादि राजराजेश्वरोपभोग्य परिग्रह को भेंट स्वरूप में स्वीकार करे, ब्रह्मा, यम, वरुएा, कूबेर श्रादि देवों को अनुक्रमशः नमः शब्द के उच्चाररा के साथ उन सबको और यक्ष, राक्षस, पिशाच, शाकिनी आदि को भी बलि समर्पित करता हुआ उनसे प्रार्थना करे कि वे जिनप्रतिमा की रक्षा करें, 'तुद्रिकरा भवंतु सिवंकरा भवंतु' स्रादि तरह-तरह की प्रार्थना करें, दीप जलाये, घुप दें, पुष्प-फल चढ़ाये और अपने हाथों से पवित्रोदकपूर्ण कलश को भृंगार के साथ पुन: पुन: घुमा कर यह कहता हुआ — "भो भो: शक यथा स्वस्यां

१. ''निर्वाणकलिका'' जैनशिल्पच्योतिषविद्यामहोद्यधि पू० जैनाचार्य श्रीमच्जयसूरि के उपदेश से इन्दौरनिवासी शेठ नथमलजी कन्हैयालाल रांका द्वारा ई० सन् १६२६ में प्रकाशित—की भूमिका (रमापतिमिश्रः), श्रौर मोहनलाल, भगवान्दास भवेरी—सोलिसिटर द्वारा लिखित इन्ट्रोडक्शन।

दिशि विघ्नप्रशान्तये सावधानेन स्नानान्तं यावद्भवितव्यमिति"—इन्द्र को स्नान करवाये ?

विश्वैकबन्धु त्रिलोकपूज्य सर्वज्ञ-सर्वदर्शी वीतराग प्रभु महावीर के श्री मुख से इस प्रकार के परस्पर विरोधी एवं सावद्य उपदेशों की कल्पना तो किसी ग्रहग्रस्त व्यक्ति के अतिरिक्त कोई सच्चा जैन नहीं कर सकता।

इस प्रकार के शास्त्रविरुद्ध सावद्य विधि-विधानों से वस्तूत: श्रादि से लेकर ग्रन्त तक "निर्वाएकलिका" ग्रोत-प्रोत है । इस प्रकार के विधि-विधानों का प्रावधान पादलिप्तसूरि जैसे महान् जिनशासन प्रभावक श्राचार्य कभी नहीं कर सकते। यदि "निर्वास कलिका" के पक्षवरों की इस बात को किसी भी दशा में मान लिया जाय कि यह ब्राचार्य पादलिप्तसूरि की कृति है तो भी चत्रविध तीर्थ में इस प्रकार की कृति को किसी भी दशा में मान्य नहीं किया जा सकता क्योंकि चतुर्विध जैन धर्मतीर्थ के संस्थापक श्रमण भ० महावीर हैं न कि पादलिप्तसूरि अथवा अन्य कोई भी बड़े से बड़ा सूरि। जिस प्रकार स्वर्णनिर्मित कटारी को अपने पेट में नहीं भोंका जा सकता ठीक उसी प्रकार सर्वज्ञप्ररूपित ग्रागमों से नितान्त विपरीत-पूर्णत: प्रतिकृल तथा श्रमग्रसंस्कृति के प्राग्रस्वरूप सिद्धान्तों को जलांजलि देने वाले विधि-विधानों को प्रचलित करने वाली कृति किसी सच्चे जैन के द्वारा मान्य नहीं की जा सकती, चाहे उस कृति का रचनाकार कितना ही बड़े से बड़ा स्राचार्य क्यों न रहा हो । विक्रम की बारहवीं शताब्दी में पौर्णमिक गच्छ की स्थापना करते समय कियोद्धारक ग्राचार्य चन्द्रप्रभसूरि ने किस प्रकार के कट्तर शब्दों में इसकी आलोचना की होगी इसका अनुमान इसी एक ऐतिहासिक तथ्य से लगाया जा सकता है कि उन्होंने श्रमण संस्कृति की आधारणिला को ही मूल से हिला देने वाली कृति "निर्वाणकलिका" को चतुर्विध धर्मसंघ के समक्ष इस उद्घोष्णा के साथ स्रमान्य सिद्ध कर दिया कि—प्रतिष्ठा द्रव्य स्तव होने के कारण साध्र के लिये कर्त्तव्य नहीं है।

श्राचार्य चन्द्रप्रभसूरि की उक्त घोषगा का प्रभाव चतुर्विध धर्मसंघ पर उत्तरोत्तर बढ़ता ही गया और विक्रम की तेरहवीं शताब्दी में श्रागमिक गच्छ के श्राचार्यश्री तिलकसूरि ने नव्य प्रतिष्ठांकल्प की रचना कर उसमें प्रतिष्ठा विषयक सभी कर्त्तव्य केवल सुयोग्य श्रावक के द्वारा ही करवाये जायं, न कि किसी श्राचार्य श्रथवा श्रमगा के द्वारा—इस प्रकार का विधान कर, चन्द्रप्रभसूरि द्वारा किये गये प्रतिष्ठाविधि विषयक कियोद्धार को एक प्रकार से व्यवस्थित स्वरूप प्रदान किया।

"निर्वाग्रकलिका" में उल्लिखित प्रतिष्ठा विषयक विधि-विधानों के सम्बन्ध में प्रतिष्ठा, ज्योतिष, इतिहास ग्रादि ग्रनेक विषयों के उद्भट विद्वान् स्व० पंन्यास श्री कल्याणविजयजी महाराज ने अपनी ई० सन् १९६५ में प्रकाशित कृति में लिखा है:—

":---- निर्वाणकलिका में इसके सम्बन्ध में नीचे लिखे अनुसार विधान किया है :--

वासुकिनिर्मोकलघुनी, प्रत्यग्रवाससी दधानः करांगुलि—विन्यस्त-कांचनमुद्रिकः, प्रकोष्ठदेशनियोजितकनककंकणः, तपसा विशुद्धदेहो वेदि-कायामुदङ्मुखमुपविषय-----(नि० क० १२-१)

ग्रर्थात् बहुत महीन श्वेत और कीमती नये दो वस्त्र घारक, हाथ की ग्रंगुलीमें मुवर्ण-मुद्रिका (बींटी) ग्रौर मिएबन्ध में मुवर्ण का कंकण धारण किये हुए उपवास से विशुद्ध शरीर वाला प्रतिष्ठाचार्य वेदिका पर उत्तरा-भिमुख बैठ कर .....।

श्री पादिलप्तसूरिजी के उक्त शब्दों का अनुसरण करते हुए आचार्य-श्रीचन्द्रसूरि, श्री जिनप्रभसूरि, श्री वर्द्धमानसूरि ने भी अपनी-अपनी प्रतिष्ठा-पद्धतियों में "ततः सूरिः कंकणमुद्रिकाहस्तः सदशवस्त्रपरिधानः" इन शब्दों में प्रतिष्ठाचार्य की वेश-भूषा का सूचन किया है।

जैन साधु के ब्राचार से परिचित कोई भी मनुष्य यहां पूछ सकता है कि जैन ब्राचार्य जो निर्ग्रन्थ साधुब्रों में मुख्य माने जाते हैं, उनके लिये सुवर्णमुद्रिका ख्रौर सुवर्ण कंकरण का धारण करना कहां तक उचित शिना जा सकता है ? स्वच्छ नवीन वस्त्र तो ठीक पर सुवर्णमुद्रा कंकरण धारण तो प्रतिष्ठाचार्य के लिये ब्रनुचित ही दिखता है। क्या सुवरणमुद्रा-कंकण पहिने विना ग्रंजनशलाका हो ही नहीं सकती ?

उपर्युक्त प्रकृत का उत्तर यह है—प्रतिष्ठाचार्य के लिये मुद्रा कंकरण धारण करना श्रनिवार्य नहीं है। श्री पादलिष्तसूरिजी ने जिन मूल गाथाग्रों को श्रपनी प्रतिष्ठापद्धित का मूलाधार माना है श्रीर ग्रनेक स्थानों में "यदागमः" इत्यादि शब्दप्रयोगों द्वारा जिसका ग्रादर किया है, उस मूल प्रतिष्ठागम में सुवर्णमुद्रा ग्रथवा सुवर्णकंकण धारण करने का सूचन तक नहीं है। पादलिष्तसूरि ने जिस मुद्रा—कंकण—परिधान का उल्लेख किया है, वह तत्कालीन चैत्यवासियों की प्रवृत्ति का प्रतिबिम्ब है। पादलिष्त-सूरिजी ग्राप (स्वयं) चैत्यवासी थे या नहीं, इस चर्चा में उत्तरने का यह उपयुक्त स्थल नहीं है, परन्तु इन्होंने ग्राचार्याभिषेक विधि में तथा प्रतिष्ठा विधि में जो कतिपय बातें लिखी हैं, वे चैत्यवासियों की पौषधशालाग्रों में रहने वाले शिथलाचारी साधुन्नों की हैं, इसमें तो कुछ शंका नहीं है। जैन

सिद्धान्त के साथ इन बातों का कोई सम्बन्ध नहीं है। श्राचार्याभिषेक के प्रसंग में इन्होंने भावी श्राचार्य को तैलादि विधिपूर्वक श्रविधवा स्त्रियों द्वारा वर्गाक (पीठी) करने तक का विधान किया है। यह सब देखते तो यही लगता है कि श्री पाद लिप्तसूरि स्वयं चैत्यवासी होने चाहिये। कदाचित ऐसा मानने में कोई श्रापत्ति हो तो न मानें फिर भी इतना तो निर्विवाद है कि पाद लिप्तसूरि का समय चैत्यवासियों के प्राबल्य का था। इससे इनकी प्रतिष्ठा-पद्धति ग्रादि कृतियों पर चैत्यवासियों की ग्रनेक प्रवृत्तियों की ग्रनिवार्य छाप है। साधु को सचित्त जल, पुष्पादि द्वय्यों द्वारा जिन-पूजा करने का विधान जैसे चैत्यवासियों की ग्राचरणा है, उसी प्रकार से सुवर्णमुद्रा, कंकराधारणादि विधान ठेठ चैत्यवासियों के घर का है, सुविहितों का नहीं।

श्रीचन्द्र, जिनप्रभ, बर्द्धमानसूरि स्वयं चैत्यवासी नहीं थे, फिर भी वे उनके साम्राज्यकाल में विद्यमान श्रवश्य थे। इन्होंने प्रतिष्ठाचार्य के लिये मुद्रा, कंकराधार एा का विधान किया इसका कार एा श्रीचन्द्रसूरिजी ग्रादि की प्रतिष्ठा पद्धतियां चैत्यवासियों की प्रतिष्ठा विधियों के ग्राधार से बनी हुई हैं, इस कारण से इनमें चैत्यवासियों की ग्राचर एाग्रों का ग्राना स्वाभाविक है। उपर्यु के ग्राचार्यों के समय में चैत्यवासियों के किले टूटने लगे थे फिर भी वे सुविहितों द्वारा सर नहीं हुए थे। चैत्यवासियों के मुकाबिले में हमारे सुविहित ग्राचार्य बहुत कम थे। उनमें कितपय अच्छे विद्वान ग्रौर ग्रन्थकार भी थे, तथापि उनके ग्रन्थों का निर्माण चैत्यवासियों के प्रन्थों के आधार से होता था। प्रतिष्ठाविधि जैसे विषयों में तो पूर्वग्रन्थों का सहारा लिये बिना चलता ही नहीं था। इस विषय में "ग्राचार दिनकर" ग्रन्थ स्वयं साक्षी है। इसमें जो कुछ संग्रह किया है, वह सब चैत्यवासियों ग्रौर दिगम्बर भट्टारकों का है, वर्द्धमानसूरि का अपना कुछ भी नहीं है।"

## "प्रतिष्ठा-विधियों में क्रान्ति का प्रारम्भ

प्रतिष्ठाविधियों में लगभग चौदहवीं शती से कान्ति आरम्भ हो गई थी। बारहवीं शती तक प्रत्येक प्रतिष्ठाचार्य विधिकार्य में सचित्त जल, पुष्पादि का स्पर्श ग्रौर सुवर्ण मुद्रादि धारण ग्रनिवार्य गिनते थे, परन्तु तेरहवीं शती ग्रौर उसके बाद में कतिपय सुविहित आचार्यों ने प्रतिष्ठा-विषयक कितनी ही बातों के सम्बन्ध में ऊहापोह किया ग्रौर त्यागी गुरु को प्रतिष्ठा में कौन-कौन से कार्य करने चाहिए, इसका निर्णय कर नीचे मुजब घोषणा की:—

थुइदारा, मंतनासो, भ्राहवणं तह जिणाणं दिसिबंघो । नित्तुम्मीलण, देसरा, गुरु ग्रहिगारा इहं कप्पे ।। ग्रथात्—स्तुतिदान याने देववन्दन करना, स्तुतियां बोलना १, मन्त्र-न्यास ग्रथात् प्रतिष्ठाप्य प्रतिमा पर सौभाग्यादि मन्त्रों का न्यास करना २, जिन का प्रतिमा में ग्राह्मान करना ३, मन्त्र द्वारा दिग्वन्ध करना ४, नेत्रो-न्मीलन यानि प्रतिमा के नेत्रों में सुवर्णशलाका से ग्रंजन करना ४, प्रतिष्ठा-फल प्रतिपादक देशना (उपदेश) करना ६। प्रतिष्ठाकल्प में उक्त छ: कार्य गुरु को करने चाहिये।

ग्रथांत्—इनके ग्रतिरिक्त सभी कार्य श्रावक के ग्रधिकार के हैं। यह व्याख्या निश्चित होने के बाद सचित्त पुष्पादि के स्पर्श वाले कार्य त्यागियों ने छोड़ दिये और गृहस्थों के हाथ से होने शुरू हुए। परन्तु पन्द्रहवीं ग्रती तक इस विषय में दो मत तो चलते ही रहे, कोई ग्राचार्य विधिविहित ग्रनुष्ठान गिन के सचित्त जल, पुष्पादि का स्पर्श तथा स्वर्ण मुद्रिकादि धारण निर्दोष गिनते थे, तब कितपय सुविहित ग्राचार्य उक्त कार्यों को सावद्य गिन के निषेध करते थे। इस वस्तुस्थिति का निर्देश ग्राचारदिनकर में नीचे लिखे ग्रनुसार मिलता है:—

"ततो गुरुर्नवजिनबिम्बस्याग्रतः मध्यमांगुलीद्वयोध्वीकरणेन रौद्र-दृष्ट्या तर्जनीमुद्रां दर्शयति । ततो वामकरेएा जलं गृहीत्वा रौद्रदृष्ट्या बिम्बमाछोटयति । केषांचिन्मते स्नात्रकारा वामहस्तोदकेन प्रतिमामा-छोटयन्ति । (ग्राचारदिनकर, २५२) ।" भ

पंन्यास श्री कल्याणिविजयजी ने मध्ययुगीन इतिवृत्त के श्राधार पर 'निर्वाणिकिलका'' के विषय में जो महत्वपूर्ण प्रकाश डाला है, उससे भी यही निष्कर्ष निकलता है कि निर्वाणिकिलका का वस्तुत: श्रमण भ० महावीर द्वारा प्रवित्त धर्मतीर्थ से, सर्वज्ञप्ररूपित श्रागमों से श्रीर यहां तक कि जैन संस्कृति से किसी भी प्रकार का कोई सम्बन्ध नहीं, यह तो जैनेतर कर्मकाण्डियों के पदिच ह्वों पर चलने वाले किसी चैत्यवासी श्राचार्य श्रथवा विद्वान् की कृति है। इस तथ्य से तो प्रत्येक विज्ञ जैनधर्मावलम्बी भली-भांति स्रवगत ही है कि शिथिलाचार में एडी से चोटी तक निमग्न चैत्यवासी परम्परा ने ही जैन धर्म के वास्तविक मूल विशुद्ध स्वरूप में स्रनेक प्रकार की विकृतियां एवं स्रशास्त्रीय परिपाटियां प्रचलित कीं, जिनकी कि छाप स्रदावधि जनसंघ पर विविध विधा स्रों के माध्यम से विद्यमान है।

यह बड़े श्राक्ष्चर्य श्रौर दुःख की बात है कि निर्वागकितिका जैसी नितान्त श्रागम विरुद्ध एवं श्रमगाचार से पूर्णतः प्रतिकूल कृति शताब्दियों से विकम की

१. निबन्ध-निचय, पं. श्री कल्याण्विजयजी गिष्णि, निबन्ध सं. २२ श्री कल्याण्विजय शास्त्रसंग्रह सिमिति, जालोर द्वारा ई. सन् १६६५ में प्रकाशित, पृष्ठ सं. २०७ से २१० ।

१२वीं शताब्दी तक श्रमण भगवान महावीर के चतुर्विध धर्मसंघ का गले का हार कैसे बनी रही। विक्रम की बारहवीं शताब्दी में पौर्णमिक गच्छ के संस्थापक श्राचार्य श्री चन्द्रप्रभसूरि द्वारा किये गये कियोद्धार के श्रनन्तर श्रनेक गच्छों ने निर्वाएकलिका की उपेक्षा करना प्रारम्भ किया। पौर्एामिक गच्छ की भांति ही श्रागमिक गच्छ, श्रंचल गच्छ, तपागच्छ आदि श्रनेक गच्छों ने निर्वाणकलिका का बहिज्कार कर नवीन प्रतिष्ठा पद्धतियों का निर्माण किया । प्रतिष्ठा को द्रव्यस्तव घोषित करते हए पौर्णमिक गच्छ ने तो अन्तिम निर्णय के साथ इस प्रकार का विधान कर दिया कि प्रतिष्ठा केवल श्रावक ही करे। पंच महाव्रतधारी साधू के लिए प्रतिष्ठा का कार्य करना श्रमगाचार के विरुद्ध है ग्रतः कोई भी साधु प्रतिष्ठा कार्य न करे। तपागच्छ के आचार्य जगच्चन्द्रसूरि ने भी उनके समय में प्रचलित प्रतिष्ठापद्धतियों में सुधार करके एक नवीन प्रतिष्ठाकल्प का प्रारूप तैयार किया जिसे कालान्तर में तपागच्छ के आचार्य गुग्तरत्नमूरि ग्रौर उनके शिष्य श्री विशालराज ने व्यवस्थित कर प्रतिष्ठाकल्प को भ्रन्तिम रूपे दिया । उसमें गुणरत्नसूरि ने स्तृति-दान, मंत्रन्यास, प्रतिमा में जिनेश्वर का आह्वान, मन्त्र द्वारा दिग्बन्ध, नेत्रोन्मीलन (प्रतिमा के नेत्रों में स्वर्णशलाका से अजन करना) और देशना अर्थात् प्रतिष्ठाफल प्रतिपादक उपदेश करना-इन छ: कार्यों का पंच महाव्रतधारी श्रमण ग्रथवा म्राचार्य के कर्त्तव्य के रूप में भीर प्रतिष्ठा सम्बन्धी शेष सभी कार्यों का श्रावक के कर्त्तव्यों के रूप में विधान करते हुए उपर्यु ल्लिखित गाथा के ग्रनन्तर निम्नलिखित रूप में व्यवस्था की।

"एतानि गुरुकृत्यानि, शेषासि तु श्राद्धकृत्यानि इति तपागच्छ-समाचारी वचनात् सावद्यानि कृत्यानि गुरोः कृत्यतयाऽत्र नोक्तानि ।"

खरतरगच्छीय लघु शाखा के आचार्य जिनप्रभसूरि ने तो श्रपनी कृति विधि-प्रपा (पृ० ६८) में प्रतिष्ठा विषयक इस प्रकार का विधान किया :—

"तदनन्तरमाचार्येगा मध्यमांगुलीद्वयोध्वीं करणेन बिम्बस्य तर्जनीमुद्रा रौद्रदृष्ट्या देया । तदनन्तरं वामकरे जलं गृहीत्वा आचार्येग प्रतिमा आखोटनीया । ततश्चन्दनतिलकं, पुष्पपूजनं च प्रतिमायाः ।"

किन्तु कालान्तर में ग्राचार्य जिनप्रभस्ति द्वारा निर्मित विधि-प्रपान्तर्गत प्रतिष्ठा पद्धित के अधार पर लिखी गई खरतरगच्छीय प्रतिष्ठा पद्धित में, मूर्ति पर सचित्त जलाच्छोटन, प्रतिमा के चन्दन का तिलक लगाने ग्रीर पुष्पों से पूजन करने ग्रादि सभी प्रकार के सावद्य कार्य श्रावक के द्वारा ही निष्पन्न किये जाने का विधान करते हुए सुधार किया है:—

''पछइ श्रावक डावइ हाथिइं प्रतिमा पाणिइं छांटइ ।''

इतना सब कुछ हो जाने के उपरान्त भी विक्रम की १५वीं शताब्दी तक जैन सघ में प्रतिष्ठा करवाना "साधु का ही कर्त्तव्य है अथवा श्रावक का ही" इस प्रश्न को लेकर दो मत चलते ही रहे । कतिपय ग्राचार्य प्रतिष्ठा करवाते समय स्वर्णकंकरण, स्वर्णमुद्रिका घारण, सचित्त जल पुष्पों का स्पर्श ग्रादि को विधिविहित ग्रनुष्ठान मान कर कतिपय ग्रंशों में "निर्वाणकिलका" का ही ग्रनुसरण करते रहे । किन्तु वि० सं० १५०६ में लोंकाशाह द्वारा समग्र धर्मक्रान्ति का सूत्रपात किये जाने के परिणामस्वरूप निर्वाणकिलका में उल्लिखित प्रतिष्ठाविषयक ग्रशास्त्रीय एवं श्रमणाचार के नितान्त प्रतिकूल सधवा स्त्रियों द्वारा, भावी प्रतिष्ठाचार्य के शरीर पर तेलमर्दन, पौठी लगाने जैसे विधान शनैः शनैः लुप्तप्रायः ही होते गये ।

"निर्वाणकलिका" में उल्लिखित विधान वस्तुतः एकादशांगी से ग्रक्षरशः विपरीत एवं श्रमण संस्कृति पर घातक प्रहार करने वाले हैं ग्रथवा नहीं—इसका निर्णय, क्षीर-नीर-विवेक के धनी, शास्त्रमर्मज्ञ, सत्य के उपासक ग्रौर सभी विज्ञ पाठक स्वयं कर सकें, इसी ग्रभिप्राय से निर्वाणकलिका के कतिपय ग्रंशों को यहां मूल रूप में प्रस्तुत किया जा रहा है :—

"अथाचार्याभिषेक:-ग्राभिषेकिकनक्षत्रे स्वानुकूले सतारे चन्द्रे षड्त्रिंशद्-गुणालकृतस्य श्रुतशीलगुरगाचारसम्पन्नस्य कुर्यात् । तत्र दिक्पालानां बलि दत्वा **शुभे**ऽह् नि मंगलपूर्वकमविधवानारीभिस्तैलादिकमीविधिना वर्णकं समारोप्य द्वादशाहे दशाहं वा क्षीरान्नभोजिनं पंचनमस्कारजपनिरतं शिष्यं विधाय ग्रासन्नलग्नदिने संघ्यायां व्याघाताचेकतमं कालं संशोध्य प्रातरुत्थाय शुद्धकालं प्रवेद्य स्वाध्यायं प्रस्थाप्य ततश्चैशान्यां मण्डपवेदिकायां चतुर्हस्तं रजोभिश्च पंचवणें रुपशोभितं मध्य-लिखितद्वात्रिंशदंगुलं शुक्लपद्मं द्वात्रिंशदंगुलायाम षोडगांगुलं विस्तृतावाहनीयद्वारा-भिमुखसर्वरजोमुक्तपादपोठसहितं बाह्यचित्रवल्लीद्वारमक्षकोणस्थकन्द्रकाद्यपशोभितं स्वस्वदिवस्थावाहनीयद्वारपूर्व-दिग्वाहितद्वारं वा मण्डलमालिखेत् । तत्र वीथ्यन्तर्गतान् पूर्वादिकमेरा शुक्लरजसाऽष्टौ शंखान् म्रानन्द-सुनन्द-नन्दि-नन्दिवर्धन-श्रीमुख-विजय-सुभद्र-विजयभद्र-सुदन्त-पुष्पदन्त-जय-विजय-कुम्भ-पूर्णकुम्भ-तार-सुतार-संज्ञान् संज्ञांश्च तथाविधान् कुम्भानालिखेत् । मण्डलस्योपरि धवलं विचित्रं वा किकिणी-घण्ट।युक्तं मुक्ताजालगवाक्षकोपेतं मस्पिदामोपशोभितं सच्चामरवस्त्रोपेतं लम्बमान-प्रतिसरकन्दुकाद्यलंकृतं वितानकं विद्योत । मण्डपस्याभ्यंतरं क्वचित्पद्मिनीपत्र-संछन्नमन्तर।लेषु बहिष्च गौरसर्षपलाजाखण्डतण्डुलयव-दूर्वीकाण्डरजोभिण्च विचित्रं कुर्यात्। तोरणं चास्य ध्वजांकुशचीरमण्डितं चन्दन-मालायुक्तं पूर्वस्यां न्यग्रोधं, दक्षिणस्यामौदुम्बरं, पश्चिमायामाश्वत्थं, उत्तरस्यां प्लाक्षं विनिवेश्य विदिक्षु प्रशस्तद्रमजातानि च निवेशयेत्। शंखान् कलशांश्च मूर्तिमतो गोरोचनारचित-स्वस्तिकाष्टकाचितकण्ठान् सर्वरत्नैः सर्वबीजैः सर्वोषधिगन्धैरद्भिश्च पूरितान् वस्त्र-स्नक्दामकण्ठान् चन्दनोपलेपितान् शतकृत्वोऽभिमन्त्रितान् पीठिकाया बहिर्दक्ष् विदिक्षुच स्थापयेत्। तत्रायत म्रानन्दः। नात्यायतः सुनन्दः। महाकुक्षिर्नन्दी। सुनाभिर्नन्दिवर्धनः । ह्रस्वनाभि श्रीमुखः । नाभिमण्डली विजयः । सुनिर्घोषस्तारः । उच्चस्वनः सुतारश्चेति । कलशाश्च मन्थर-सुभद्रः । किचिदुन्नतो विभद्रः । पृथु-

लोष्ठः सुदन्तः । ह्रस्वोष्ठः पुष्पदन्तः । ङ्गान्थरप्रीवो जयः । शोभनग्रीवो विजयः इति मण्डलस्योत्तरे दुःस्वरं सदशाहतसितवस्त्रच्छन्नं भद्रासनं विन्यस्य तस्मिन् शंखतूर्यवीसावेसुस्वस्तिपुण्याहमंगल-ध्वनिभिः कृतमंगलं पूर्वद्वाराभिमुखं जातबीजशरावैश्चित्रमुखैर्गुं ग्रंगंजलिकारकैनगिरभिन्नपुटकोकाभिनि-र्मृ पय वल्मोकाग्र-पर्वताग्र-नदीतीर-महानदीसंगम-कुशविल्वमूल-चतुष्पथ-दन्तिदन्त-गोणु ग-एकवृक्षगृहीताभिर्मृ द्भिः प्रथमं, तदनु पंचामृतेन, ततो वासचन्दनपंचपल्लव-कषायैः सर्वगन्धेश्च संस्ताप्य प्रदक्षिणोपनीतैः पूर्विवन्यस्तकुमभैराचार्यमन्त्रमनूरमर-न्निभिषेचेत् । ततः स्नानवस्त्रं परित्यज्य शुक्ले वाससी परिधाय्याखण्डतण्डुलैः रनापयेत्। तैश्चप्रवृद्धैः प्रवृद्धां, समैः समां, हीनैश्च हीनामुन्नति जानीयात्। तदनु मूलमण्डपवेदिकायां पंचवर्गोन रजसा रत्नकांचनरजतमयप्रारत्रयोपेतं गोपुर-चतुष्का-लेकतं तोरण-ध्वज-पुष्करिस्मीपुष्प-प्राकारोपशोभितं समवसरसामालिरूयं मध्ये च पद्मरागादिभिनिभिते मृगाधिपासने चतुर्मृखमष्टप्रातिहार्योपेतं भगवन्तं संस्थाप्य वेदीयवारकवितानकपुष्पगृहादिकं पूर्ववत्कृत्वा शिष्यं तत्रानीय सकलिका विधाय मन्त्रेरालभ्यः मुक्तपुष्पैः सम्पूज्यालंका हैरलंकृत्याक्षतानाचार्यमन्त्रेगाभिमयानुयोग-गणानुज्ञार्थं चैत्यवंदनं श्रुतादिदेवतानां च कायोत्सर्गाणि कृत्वा पंच-तमस्कारपूर्वकं नन्दिसूत्रमावर्तयेत् । शिष्योऽपि मुखवस्त्रिकया स्थगितमुखकमलः अनन्तरमाचार्यो भगवत्पादयुगे वासान् प्रक्षिप्य गोमयशालिपुष्पादिचूर्णमयान् संघ भट्टारकस्य वासान् दत्वा एवं ब्र्यात्—"ग्रहमस्य साघोरनुयोगमुक्तलक्षणमनुजानामि क्षमाश्रमणानां हस्तेन द्रव्यगुरापयियैव्यक्तियांगरूपैरेषोऽनुज्ञातः" इत्यत्रान्तरे वन्दित्वा शिष्यः 'संदिशत यूयं कि भणामि' इत्यादि वर्णजातं यथैव सामायिकै: तथात्रैव द्रष्ट-व्यमिति । तदनुवासक्षेपपूर्वकं प्रदक्षिणात्रयं कारियत्वाऽनुयोगानुज्ञां दद्यात् । तदर्थं कायोत्सर्गं कृत्वा निषद्यायामुपविश्य ग्रात्मनो दक्षिणभागे शिष्यमूपवेश्य लग्नवेलायां कुम्भकयोगेनाचार्यपरम्परागतं पुस्तकादिषु लिखितमाचार्यमन्त्रं निवेदयेत्। ततो गन्घपुष्पाक्षतान्वितं मुष्टित्रयमक्षाणां दत्वा तदनु छत्र-चामर-हस्त्यश्व-शिबिका-राजांगानि योगपट्टक खटिका-पुस्तकाक्षसूत्र-पादुकादिकं च दद्यात् । स्वशाखानुगतं च नाम दत्वा स्वगच्छेन सह द्वादशावर्तवन्दनकं दत्वा गणं समर्प्याज्ञां श्रावयेत्— ''अद्यप्रभृति दीक्षाप्रतिष्ठाव्यास्यादिकं ज्ञात्वा परीक्ष्यं च त्वया विघेयम्'' इति । ततक्च 'व्याख्यानं कुरु' इत्यनुज्ञातोनन्द्यादि व्याख्यानं यथाणक्त्या करोत्यभिन-वाचार्यः । तदनु मूलाचार्यो निषद्यायां समुपविश्य-

षट्तिंशदुज्ज्वलमहागुरारत्नधुर्ये

रेतत्पदं प्रथितगोतममुख्यपुंभिः।

ग्रासेवितं सकलदुःखविमोक्षरााय,

निर्वाहराीयमशठं भवतापि नित्यम् ॥१॥

आरोप्यते पदिमदं बहुपुण्यभाजो,
निर्वाहयन्ति च निरन्तरपुण्यभाजः।
ग्राराध्य शुद्धविधिना घनमेकमेकं,
संप्राप्नुवन्ति शनकैः शिवधामसौख्यम् ॥२॥
नास्मात्पदाज्जगित साम्प्रतमस्ति किचि—
दन्यत्पदं शुभतरं परमं नराणाम्।
येनात्र पंचपरमेष्ठिपदेषु मध्येऽ—
तिकान्तमाद्ययुगलं खलु कालदोषात् ॥३॥

इत्यादि वाक्यैराचार्योऽनुशास्ति दद्यात्। तदनु भगवते निवेद्य "म्राचार्योऽयं त्वदनुज्ञातो मया कृतो भवत्प्रसादादिधकारं निविद्यनेन करोतु" इति विज्ञापयेत्। पुनर्भगवते प्रणिपातं कारयित्वा भगवन्तं क्षमापयेत्। स च लब्धाधिकारो गुरुपार-मपर्यागतमधिकारं कुर्यादिति।। एवमनेन विधिना राज्यकामस्य भ्रष्टराज्यस्य पुत्र-कामसौभाग्यकामयोश्चाभिषेकं कुर्यादिति। स्रत्र शंखादीनां मन्त्राः। ॐ मां इं उं मानन्दात्मने नमः। एवं शेषा अपि पूर्वोत्तरान्ता विज्ञेयाः। ॐ मां इं उं मानन्दात्मने नमः। एवं शेषा अपि पूर्वोत्तरान्ता विज्ञेयाः। ॐ मां इं उं मानन्दात्मने नमः। एवं शेषा अपि पूर्वोत्तरान्ता विज्ञेयाः। ॐ मां इं उं मानन्दात्मने नमः। सर्वेविश्यः सोमात्मिकाम्यो नमः। सर्वेविश्यः इन्द्रात्मकेभ्यो नमः। बीजमन्त्रः। सर्वोन्धभयः सोमात्मिकाभ्यो नमः। श्रीषधिमन्त्रः। सर्वगन्द्यभयः पाथिवात्मकेभ्यो नमः। गन्धमन्त्रः। सर्वमृद्भयः पृथिव्यात्मिकाभ्यो नमः। मृत्तिकामन्त्रः। न्यमोधात्मने सुराधिपतोरसाय नमः। १। प्रद्रम्बरात्मने सर्वाधिपतोरसाय नमः। १। उद्युम्बरात्मने सर्वाधिपतोरसाय नमः। १। स्वकात्मने स्वाधिपतोरसाय नमः। ६। प्रक्षात्मने स्वाधिपतोरसाय नमः। ६। प्रक्षात्मने स्वाधिपतोरसाय नमः। ६। प्रक्षात्मने स्वाधिपतोरसाय नमः। । तोरसामन्त्रः। । इति माचार्याभिषेकः।। (निर्वास्यकिका, पत्र ७ (२) से ६)।

'आचार्याभिषेक' के पश्चात् पत्र संख्या १० (१ और २) में "भूपरीक्षा", पत्र संख्या ११ (१) में शिलान्यास विधि उल्लिखित है। इन दोनों को विश्व पाठक देखना चाहें तो मूल प्रति से देख सकते हैं।

पत्र सं० ११ (२), १२ और १३ पर प्रतिष्ठाविधि उल्लिखित है, जो इस प्रकार है:—

#### ।। अय प्रतिष्ठाविधि ।।

तत्र स्थाप्यस्य जिन्बिम्बादेर्भद्रपीठादौ विधिना न्यसनं प्रतिष्ठा । तस्याश्च स्थापकत्रयं शिल्पी १, इन्द्रः २, आचार्य ३ श्चेति । तत्राद्यः सर्वागवयवरमणीयः क्षान्तिमार्दवार्जवसत्यशौचसम्पन्नः मद्यमांसादिभोगरिहतः कृतज्ञो विनीतः शिल्पी सिद्धान्तवान् विचक्षस्यः घृतिमान् विमलात्मा शिल्पिनां प्रधानो जितारिषड्वगैः

कृतकर्मा निराकुल इति १ । इन्द्रोऽपि विशिष्टजातिकुलान्वितो युवा कान्तशरीर: कृतज्ञो रूपलावण्यादिगुराधार सकलजननयनानन्दकारी सर्वलक्षणोपेतो देवतागुरुभक्तः सम्यक्रत्नालंकृतः व्यसनासंगपराङ्मुखः शीलवान् पंचागुव्रतादिगुरायुतो गम्भीरः सितदुकूलपरिधानः कृतचन्दनांगरागो मालतीरचितशेखरः कनककुण्डलादिभूषित-शरीरस्तारहार विराजितवक्षस्थलः स्थपतिगुराान्वितश्चेति २। सूरिश्चार्यदेश-समुत्पन्नः क्षीराप्रायकर्ममलो ब्रह्मचर्यादिगुरागरा। लंकृतः पंचविधाचारयुतो राजादीना-मद्रोहकारी श्रुताध्ययनसम्पन्नः तत्वज्ञो भूमिगृहवास्तुलक्षराानां ज्ञाता दीक्षाकर्मणि प्रवीराो निपुणः सूत्रपातादिविज्ञाने स्रष्टा सर्वतोभद्रादि मण्डलानामसमः प्रभावे <del>त्रालस्यवर्जितः प्रियंवदो द</del>ोनानाथवत्सलः सरलस्वभावो वा सर्वगुराान्वितश्चेति । स च षष्ठाष्टमादितपोविशेषं विघाय कारापकानुकूले लग्ने हस्तादारम्य नवहस्ता-न्तानां प्रतिमानामाद्यासु तिसृषु भ्रष्टनवदशहस्तं इतरासु चतुर्हस्तादि—प्रतिमासु हस्तद्वयवृद्ध्या, यद्वा एकहस्तादिकमेणैव द्वादशद्विहस्तवृद्ध्या प्रामेव मण्डपं प्रासाद-स्याग्रतः कारयित्वा तस्य प्राच्यामीशान्या वा स्नानमण्डपमधिवासनामण्डपार्धेन निवेश्य लघुप्रतिमासु पंचषट्सप्तहस्तानि तोरणानि इतरासु च वसुवेदांगुलाग्रणि न्यग्रोघोदुम्बराश्वतथप्लक्षद्रुमसमुद्भवानि पूर्वादारभ्य शान्तिभूतिबलारोग्यसंज्ञकानि तोरणान्यस्त्र—शुद्धानि वर्मावगुण्ठितानि प्रणवेन विन्यस्य हृन्मन्त्रैः स्वनामभिरभ्यर्च्य तच्छाखयोर्मेधमहामेधौ कालनीलौ जलाजलौ अचलभूलितौ प्रस्वादिस्वाहान्तै: स्व-नामभिः सम्पूज्य, ततो द्वारेषु कमलक्ष्वेतइन्द्रप्रायरक्तकृष्णनीलमेघपीतपद्मवर्णाः पताकाश्च दत्वा मध्ये श्वेतचित्रे वा ध्वजे सम्पूज्य पाश्चात्यद्वारेण प्रविशेत्। ततः पश्चिमायां पूर्वाभिमुखो वा मण्डपनिरीक्षणप्रेक्षणताडनाभ्युक्षरणावकिररापूरण समी-करणसेवनाकुट्टनसन्मार्जनोपलेपनाचकीकरणान्तैः कर्मभिः स्वस्वमन्त्रोपेतैः संस्कृत्य चन्दनच्छटाभिः सम्प्रोक्ष्योज्ज्वलस्यच्छभतान्विचिन्तयन् विनिक्षिप्यः पुनस्तान् दर्भ-कूचिकया समाहृत्य मण्डपस्य मध्ये यवारकोपशोभिता छत्रचामर–भृ गारकलशध्वज-दर्भ णव्यजनसुप्रतीकाष्टमंगलकान्वितां वेदीं संस्थाप्य ततो वासुकि —निर्मोकलधुनी प्रत्यग्रवाससी द्रधानः करांगुलीविन्यस्तकांचनमुद्रिकः प्रकोष्ठदेश—नियोजितकनक-कंकणः तपसा विशुद्धदेहो वेदिकायामुदङ्मुखमुपविषय भूतशुद्धि विधाय सकलीककर-णार्घपात्रं कृत्वा इन्द्रादीनां कवचं विधाय सत्पुष्पाक्षतगन्धधूप-पक्वान्नमनोहरं सर्व-विष्नशान्तये स्वयमाचार्य इन्द्रादिमूर्तिघरैः सह सर्वासु दिक्षु बलि प्रक्षिप्य क्षेत्राधिप पुष्पधूपाक्षतनैवेद्यदीपादिना सम्पूज्य हस्तौ पादौ च प्रक्षाल्य कृताचमनो वेदिकाया-मुपविषय प चवर्णेन रजसा स्वर्णवाहनायुधालंकृतान् लोकपालान् संलिख्य दिधदूर्वा-क्षतादिभिवहिनायुधसमन्वितान् सम्पूज्यं अनन्तरं मण्डपाद्बहिः कुमुदांजनचमर-पुष्पदन्ताभिघानान् क्षेत्रपालान् पूजयेत् । ततो हेमाच कतमं कुम्भमानीय गालिता-म्भसा प्रपूर्य सहतविकारेष्वासनं दत्त्वा तत्र मूर्तिरूप कुम्भं विन्यस्य साङ्गं जिनेशं सम्पूज्य पूर्वद्वारि प्रशान्तिशिशिरौ । दक्षिणे पर्जन्या—शोकौ । पश्चिमे भूतसंजीवना-मृतौ । उत्तरे घनेशश्रीकुम्भौ सवस्त्रौ स्रक्सूत्रकण्ठौ सहिरण्यौ चूताश्वत्थदलभूषित-वक्त्रौ बोजपूरादिफलसहितौ नन्दादिद्वाराधिष्ठितौ सम्पूज्य यथाक्रमं स्वस्वदिक्ष्

इन्द्रादिघरणेन्द्रान्तं लोकपालाधिष्ठितं कुम्भदशकं ततो खण्डधारया भृगारेण सह कुम्भमाभ्राम्य भो भोः शक यथा स्वस्यां दिशि विष्नप्रशान्तये सावधानेन स्नानान्तं यावद्भवितव्यमिति ।

अनेन क्रमेशा लोकपालान् सम्बोध्य । ततः स्नानमण्डपं दुग्धदिधसिपिश्चन्दनं कुं कुम सुमनसो धूपं तथा रत्नानि मृत्तिकाः कषायादिकं प्रतिष्ठोपयोगकारकवातं तथा रत्न—फलसस्यौषधीश्रष्टवर्गादिसंज्ञकान् कुम्भान्विन्यस्य श्रस्त्रश्रोक्षितान् कवचावगुण्ठितान् स्वसंज्ञाभिरभयच्यं क्षीरदिधसिपिरिक्षुसमुद्ररूपान् परिकल्प्यः बहिरन्यानिप कुम्भान् संस्थाप्य लोकपालायुधांकितं शिलानवकं पंचकं वा तासुः कलशोपेतं समानीय स्नानमुपकमेत् ।

सप्तधान्येन रत्नसमूहेनमृद्भिः कषायवर्गेगा मूलिकाभिरष्टवर्गेगोदकान्तर-चन्दनेन तीर्थामभोभिः पंचगव्यादिना संस्नाप्य रक्तवस्त्रैराच्छाद्य मण्डपं प्रदक्षिग्गीकृत्य पाश्चात्यद्वारेगा प्रवेश्य वेदिकायां संस्थाप्य ग्रधिवासनामन्त्रेगाधिवास्य पुष्पवास-धूपादिभिः सम्पूज्य मुद्रान्यासं कृत्वा धर्माभिजप्तवाससा संच्छाद्य नैवेद्यं दत्वा अर्ह-दादीनि पंचतत्वानि विन्यस्यक्ष्माप्तेजोवाताकाशगन्धरसरूपस्पर्शशब्दोपस्थपायुपादपा-णिवावनासिकाजिह्वाचक्षुस्त्ववश्रोत्रमनोऽहंकारबुद्धय इति निष्ठुरया संनिरोध्य शिलां पूजयेत्। पूर्वादिशिलासु च तत्वानि सर्वागि विन्यस्य निरोध्य पूजयेत्।।

अथ शिलाकुम्भनामानि—नन्दाभद्रा जया रिक्ता चेति हस्तप्रमागा अष्टांगुलोच्छ्रिताः स्वस्तिकाङ्किताः शैलमये शैलमयाः इष्टिकामये तन्मयाः पद्ममहापद्म—शंख—मरकत—समुद्राख्याः कुम्भा इति पच-मूर्तिपक्षः । नवपक्षे तुं
सुभद्र—विभद्र—सुदन्त—जय—विजय—पूर्व—उत्तर—संज्ञकाः शिलाः । सुनन्दा
भद्रा जया पूर्णा श्रजिता विजया मंगला धरगीसंज्ञकाः मध्यस्था ब्रह्मारूपिगीति ।

ततः शिलां कुम्भांश्चादाय प्रासादस्थानमागत्य गर्तासु ॐ ग्रहं जिनाय नमः इति मध्यम गर्तायां कुम्भं विन्यस्य लग्नकाले सिद्धशक्तिः विन्यस्य संचिन्स्य ॐ हां जिनाय स्वाहेति मन्त्रमुच्चार्यं नमस्कारेगा शिलां निवेशयेत्।

ततः पूर्वादिगर्तासु सिद्धानां गक्ति विन्यस्य तदनन्तरं। ॐ लूं इन्द्राय नमः। ॐ रूं अग्नये नमः। ॐ सूं यमाय नमः ॐ षूं नैऋ तये नमः। ॐ वूं वरुणाय नमः। ॐ गूं वायवे नमः। ॐ यूं कुबेराय नमः। ॐ हूं ईशानाय नमः। ॐ नागाय नमः। ॐ ब्रह्मणे नमः इति लोकेशमन्त्रैस्ताम्रमयकुम्भान् घृतमधुपूरितान् कृतस्रवसूत्रकण्ठान् विन्यस्य तेषामुपरि शिलाः संस्थाप्य धर्मादिचतुष्कं स्रधर्मादिचतुष्कं च शिलाना-मधिष्ठायकत्वेन विन्यस्य विशेषतः पूजां विधाय ततः संघादिकं पूजयेदिति।

पादकास्ते तु संकल्पाः, प्रासादस्य तु देशिकैः । सिद्धशक्ति तु संयोज्य, व्योमप्रासादमध्यगाम् ॥

इति पादप्रतिष्ठा प्रथमा ।

## ।। अय द्वारप्रतिष्ठाविधिः ।।

तत्र पूर्वेवत्द्रव्यद्रातमाहृत्य द्वारपालपूजादिकं कर्क कृत्या द्वारांगानि कषायादिभिः संस्नाप्य रक्तयुगयासंखाद्य मण्डपमध्ये वेदिकायामारोप्य प्रध ग्रौदुम्बर ग्रायान्तं
कमाप्तेजोबाताकाशगन्वरसस्पर्शशन्दोपस्थपायुपादपाशिगवावद्याशा जिल्लाचक्षुस्तवक्
श्रोत्रमनोऽहंकारबुद्धिरागविद्याकलानियतिकालमायेति तत्र वातमारोप्य गन्धपुष्पाक्षतादिभिः सम्पूज्य स्वमन्त्रेशाधिवास्य द्वारदेशे वास्तु सम्पूज्य रत्नादिपंचक विन्यस्य
प्रशावासनं दत्वा सूरिः स्वमन्त्रेशा लग्नवेलायां द्वारं विन्यस्य यवसिद्धार्थकत्रान्ताऋद्धिवृद्ध्यमृतमोहनागोशृ गमृद्वरोत्पलकुष्ठितलाभिषवलक्ष्मणारोचनासहदेवीदधिदूर्वेति
प्रथ्यसमूहं विचित्रकापंटे बद्ध्वा उद्ध्वादुम्बरे यक्षेशश्चिय चात्मनो दक्षिश्चामशाखयोः
कालगंगे महाकालयमुने विन्यस्येदिति देवताषट्कं जिनाज्ञया संनिरोध्य दूर्वादध्यक्षतादिभिः सम्पूजयेस् ।

पूर्वेवत् शान्तिबलि दत्वा भगवन्तं सम्पूज्यं संघं प्रपूजयेत् । इति द्वारप्रतिष्ठा दितीया ।।

## ।। अथ बिम्बप्रतिष्ठाविधि: ।।

तत्र पूर्ववत् मण्डपद्धयं कृत्वा कारकसमूहमाहरेत् । सुवर्णरजतताम्प्रमयं मृन्मयं वा स्नानार्यं कलशाष्टकम् ।

अाद्यकुम्भचनुष्कम् । वारकाणामध्योत्तरशतं चतुरंगो वेदी मल्लकानां पंचाशत् वेणुयववारकान् शरावप्ररूषंश्च स्थपितकुम्भं यवश्रीहिगोधूमितलमाषमुद्ग-वल्लचणकमसूरतुवरीवण्डीजनीवारश्यामकादिधान्यवर्गः ॥१॥ वज्रसूर्यकान्तनील-महानीलमौक्तिकपुष्परागपद्मरागवैद्ध्यादिरत्नवर्गः ॥२॥ हेमरजतता स्रकृष्णलोह-त्रपुरितिकाकांस्यसीसकादिलोहवर्गः ॥३॥ न्यग्रोधोदुम्बराश्वत्थचम्पकाशोककदम्बा-स्रजम्बूबकुलार्जु नपाटलावेतसिकशुकादि कषायवर्गः ॥४॥ बल्मीकपर्वतायनद्युभय-तट महानदीसंगमकुशिबत्वसूलचतुष्पथदन्तिदन्तगोशृंगराजद्वारपद्मसरएकवृक्षादिमृत्तिकावर्गः ॥४॥ गंगायमुनामहीनमदासरस्वतीताप्तीगोदावरीसमुद्रपद्मसरस्ता-स्रप्णितिदीसंगमादि पानीयवर्गः ॥६॥ सहदेवीजयाविजयाजयन्तीग्रपराजिताविध्युक्षान्त्वाशंखपुष्पीबलाअतिबलाहेमपुष्पीविशालानाकुलीगन्धनाकुलीसहवाराहीशतावरी-मेदामहामेदाकाकोलीक्षीरकाकोलीकुमारीबृहतीद्वयं चक्रांकामयूरशिखालक्ष्मणादूर्वाद-भेपतंजारीगोरम्भाष्ट्रजटालज्जालिकामेषशृंगीऋद्विवृद्ध्याद्यौषधिवर्गः ॥७॥ प्रयंगुवचारोध्रयष्टीमधुकुष्ठदेवदारुजशीरऋद्विवृद्ध्यातावरीप्रभृत्यष्टकवर्गः ॥६॥ वालकामलकजातिपत्रिकाहरिद्राग्रन्थपर्णकमुस्ताकुष्ठादिसवौषधिवर्गः ॥६॥ सिल्ह-कुष्ठकमांसीमुरभांसीश्रीखण्डागुरुकपूर्त्वसूर्तिकेशादिगन्धवर्गः ॥१॥ सिल्ह-कुष्ठकमांसीमुरभांसीश्रीखण्डागुरुकपूर्त्वसूर्तिकेशादिगन्धवर्गः ॥१॥

वासाश्रीलण्डकुं कुमकर्प् रमुद्रिकाकंकरामदनफलानि रक्तसूत्रंऊणीसूत्रं लोह-मुद्रिकाऋद्धिवृद्धियुतंकंकणं यवमालिकातकुं का शिलागोरोचनाश्वेत सर्वपासितयुगाद्धयं पट्टाच्छादन पटलकानि घण्टाः धूपदहनकानि रजतवट्टिकां सुवर्णशलाकां कांस्यवट्टिकां ग्रादर्शः । नालिकेर बीजपूरककदलक दलक नारंगाम् जम्बूकूष्माण्ड वृन्ताकामलक-बदरादि प्रशस्त फलवर्गः । पूर्गीफलनागवल्लीदलानि मातृपुटिकानां शतमष्टोत्तरं । ग्रखण्डतण्डुलानां सेतिका इक्षुयष्टिकापुष्पाणं च इति प्रचुरमानीयोत्तमवेदिकायां कारकजातं विन्यस्य हस्तशतप्रमाणायां भुवि जीवरक्षादिना क्षेत्रशुद्धि विदध्यात् । तथा चोक्तम् ।

> काउं खेत्तविसुद्धि, मंगलकोउयजुयं मणभिरामं । वत्थुं जत्थ पदद्वा, कायव्वा वीयरायस्स ॥१॥

इति तदनु पूर्ववत् मण्डपप्रदेशं विधाय ततो मंगलार्थमादौ चैत्यवन्दन शांत्यर्थं देवतानां च कायोत्सर्गाणि कृत्वा तदनु वेदिकायामुपविषय ॐ नमो अरिहंताणं नमो सिद्धाणं नमो आयरियाणं नमो उवज्भायाणं नमो लोए सव्वसाहूणं ॐ नमो सव्वोस-हिपत्ताणं ॐ नमो विज्जाहराएं ॐ नमो आगासगामीएं कं क्षं नमः अशुचिः शुचि-भंवामि स्वाहेति पंचसप्तवारान् सुरिभमुद्धया शुचित्वापादनायात्मिनि शुचिविद्यां विन्यस्य श्रीमदर्हदादिमन्त्रैरात्मनो रक्षां कुर्यात् । तथा चागमः—

सुइविज्जाए सुइणा, पंचंगाबद्धपरियरेण चिरा । निसिऊण जहाठाणं, दिसि देवयमाइए सब्वे ॥१॥ एवं सन्नद्धगत्तो य, सुइ दक्खो जिइंदिग्रो । सियवत्थपाउरंगो, पोसहिग्रो कुणइ ग्र पददुम् ॥२॥

ततक्व श्रद्धायुक्तं गुचितपसा गुद्धदेहं शेखरकटककेयूरकुण्डलमुद्रिकाहारवैक-क्षादिषोडशाभरणोपेतं देवस्य दक्षिणभुजाश्रितमिन्द्रं परिकल्पयेत् । उक्तं च---

> उइयदिसासु विणिवेसियस्स, दक्खिणभुयारगुमग्गेण । उत्तमसियवत्थविनसिएणं, कयसुकयकम्मेणं ।।१।।

तदनन्तरिमन्द्रस्य मन्त्रमयं कवचं कृत्वा नमो ग्रिरहन्ताणं नमो सिद्धाणं नमो आयरियाणं नमो ग्रागासगामीणं नमो चारणाइलद्धीणं जे इमे किनरिकपुरिसमहोरग-गरुलसिद्धगन्थव्वजवस्वरक्खसभूयिपसायडाइणिपभइ जिणधरिणवासिणो नियानय-निलयिद्धिया य वियारिणो सिन्निहिया य ग्रसिन्निहिया य ते सक्वे विलेवणपुष्फधूवपईवस-णाहं बिल पिड्निछन्तु तुद्धिकरा भवन्तु सिवंकरा भवन्तु सन्तिकरा भवन्तु सत्थयणं कुणन्तु सव्वजिणाणं संनिहाणं भावग्रो पसन्नभावेण सव्वत्थ रक्खं कुणन्तु सक्बदुरि-याणि नासन्तु सव्वासिवं उवसमन्तु सन्तिपृष्ठितुद्धिसवसत्थयणकारिणो भवन्तु स्था-हेत्यादिमन्त्रेण विष्नोच्चाटनाय भूतबिल प्रक्षिपेत्।

ततः प्रतिमाकोणेषु स्रवसूत्रफलान्वितान् चतुःकुम्भान् संस्थाप्य हां ललाटे। कुं हीं वामकर्गो। ॐ हूं दक्षिणकर्णे ॐ हीं शिरसि पश्चिमभागे। ॐ हः मस्तको-परि। ॐ क्ष्मां नेत्रयोः। ॐ क्ष्मीं मुखे। ॐ क्ष्मूं कण्ठे। ॐ क्ष्मीं हृदये। ॐ क्ष्मः बाह्वोः। ॐ क्ष्में उदरे। ॐ हीं कट्यां। ॐ ह्यूं जंघयोः। ॐ क्ष्मूं पादयोः। ॐ क्ष्मः हस्तयोरिति कुं कुमश्रीखण्डकपूँ रादिना चक्षुःप्रतिस्फोटादिनिवारणाय प्रतिमायां विलिखेत्।

तदनुॐ हूं क्षूं फुट् किरिटि-किरिटि घातय-घातय परविघ्नानास्फोटयास्फोटय सहस्रखण्डान् कुरु-कुरु परमुद्रां छिन्द-छिन्द परमन्त्रान् भिन्द-भिन्द क्षः फट्
स्वाहेत्यनेन श्वेतसर्षपान् परिक्षिष्य दिग्बन्धाय पूर्वादिकाष्ठासु विनिक्षिष्य तदनु
चाचार्यश्चतुर कलशान् गालिताम्भसा प्रपूर्य पुष्पाक्षतादिभिः सम्पूज्य मन्त्रैरालभ्य
स्थपति च वस्त्रालंकारताम्बूलादिना संपूज्य मुद्रितं कलशं समप्यं शेषांश्चेन्द्रादीनां
समप्यंष्टांशसमयेसूत्रधारकलशपुरःसरां प्रतिमां स्नापयेत्। इति प्रथमं कलशस्नानम्।।

ततः सप्तधान्यरत्नमृत्तिकाकषायौषधिअष्टवर्गसर्वौषधिपचामृतगन्धवास-चन्दनकुं कुमकर्पू रतीर्थोदकादियुक्तैः स्वस्वमुद्राभिमन्त्रितैः कुम्भैः स्नाप्येदिति ।

श्रत्र स्नानमन्त्राः । ॐ नमो यः सर्वशरीरावस्थिते महाभूते आहुजलं गृह्ण-गृह्ण स्वाहेति प्रथमस्नानषट्कस्यायं मन्त्रः ।

ॐ नमो यः सर्वशरीरावस्थिते पृथु विपृथु-विपृथु गन्धं गृह्ण-गृह्ण स्वाहेत्य-ष्टवर्गादिस्नानसमूहस्यायं मन्त्रः ।

ॐ नमो यः सर्वशरीरावस्थिति मेदिनि पुरु-पुरु पुष्पवित पुष्पं गृह्ण-गृह्ण स्वाहेति समस्तस्नानानां पुष्पमन्त्रोऽयम् ।

ॐ नमो यः सर्वशरीरावस्थिते दह-दह महाभूते तेजोघिपतये घूपं गृह्ण-गृह्ण स्वाहेति समस्तस्नानानां घूपमन्त्रोऽयम् ।

तदेवमाकारशुद्धि विधाय परमेष्टिमुद्रया प्रतिमायां भगवन्तमावाहयेत् । ॐ नमोऽर्हत्परमेश्वराय चतुर्मु खपरमेष्ठिने त्रैलोक्यन्ताय अष्टिदक्कुमारीपरिपूजिताय देवाधिदेवाय दिव्यशरीराय त्रैलोक्यमहिताय आगच्छ-आगच्छ स्वाहा ।

ततोऽभिमन्त्रितचन्दनेन प्रतिमां सवागां समालिप्य श्रंजलिमुद्रया पुष्पाण्य-धिरोप्य धूपं चोद्ग्राह्य वासान् प्रक्षिप्य क्वेतवाससा प्रच्छाद्य मूलमन्त्रेण संपूज्य हृदये संस्थाप्य मण्डपं प्रदक्षिणीकृत्य हिरण्यकांस्यवसुरत्नकरम्बकपर्दकप्रक्षेपपूर्वकं नीत्वा मण्डपाग्रे हृदये रथात्समुत्ताय पश्चिमद्वारेण मण्डपं प्रवेश्य भद्रपीठे संस्थाप्य अग्रतः पीठिकायां नन्दावर्ताख्यमण्डले मन्त्रान् सम्पूजयेत् । तत्र चन्दनानुलिप्ते श्रीपर्णीफलके ..... केसरेषु मातृगणं प्रणवादिनमोन्तं सम्पू जयेत्।

तदनु पत्रेषु जयादिदेवताचतृष्टयमाग्नेयादिसु जम्भादिदेवतागणं बहिष्चतु-विश्वत्यव्जपत्रेषु लोकान्तिकदेवतागणं ग्रनन्तरषोडशपत्रेषु विद्याषोडशकमम्यच्यं उपरितनपद्द्वये ऋमेण वैमानिकदेवान् सदेवीकान् दिक्पालांश्च सम्पूज्य ततो द्वादशगणादिकमशेषमपि देवतागणं मण्डलध्वजतोरणादिकं च पुष्पाक्षतादिभिरम्य-चयेत्।..... (निर्वाणकिका, पत्र ११ (२) से १६ (२) तक)

इसके पश्चात् पत्र सं० १७ से २१ तक निर्वाणकलिका में इन्द्रों, अनेकानेक सदेवीक देवों, उन देवों के आयुधों तक को आचार्य द्वारा "नमः" उच्चारण के साथ नमन करने के विधान के पश्चात् पत्र संख्या २२ (१) में निम्नलिखित रूप में विधान किया गया है:—

"तदनु रूपयौवनलावण्यवत्यो रचितोदारवेषा अविधवाः सुकुमारिकाः गुड-पिण्डपिहितमुखान् चतुरः कुम्भान् कोरोषु संस्थाप्य कांस्यपात्रीविनिहितदूर्वादध्यक्षत-तर्कु काद्युपकररासमन्विताः सुवर्गादिदानपुरस्सरमध्टौ चतस्रो वा नार्यो रक्तसूत्रेग स्पृशेयुः । शेषांश्च मगलानि दद्युः । तथा चागमः —

> चउ नारीस्रोमिराणं, नियमा स्रहियासु नित्थ उ विरोहो । नेवत्थं व इमासि, जं पवरं तं इहं सेयं ॥१॥ दिक्खिय जिराओमिणणा, दाणाउ ससत्तिओ तहेयंमि । वेहव्वं दालिद्दं, न होइ कइयावि नारीरां ॥२॥

तासां च लवणगुड़ादि दत्वा लवगारात्रिकमुच्चारयेत्। तथा चोक्तम् :—

आरत्तियमवयारणमंगलदीवं च निम्मिउ पच्छा । चउनारीहि निम्मच्छगां च विहिणा उ कायव्वं ॥३॥

ततो वर्धमानस्तुतिभिः संघसहिताश्चैत्यवन्दनमधिवासनादिदेवतानां कायो-त्सर्गाणि कुर्यात् । उक्तं च—

> वंदितु चेइयाइं, उस्सग्गो तह य होइ कायव्वो । ग्राराहणानिमित्तं, पवयग्रदेवीए संघेण ।।४।। विश्वाशेषेसु वस्तुसु मन्त्रैर्याजस्रमधिवसति वसतौ । सास्यामवतरतु श्रीजिनतनुमधिवासनादेवी ।।४।। प्रोत्फुल्लकमलहस्ता जिनेन्द्रवरभवनसंस्थिता देवी । कुन्देन्दुशंखवर्णा देवी ग्रधिवासना जयति ।।६।।

एवमनेन विधिना श्रीमन्तभगवन्तमधिवास्य गन्धधूपपुष्पाद्यधिवासितायां स्वास्तीर्गायां विद्रुमशय्यायां शाययेत् । वर्मजप्ताऽरक्तवाससा चाच्छादयेत् ।

तदनु सप्तगीतवाद्यमंगलादिना चतुर्विघश्रमणसंघेन सह । ततः प्रभातायां गर्वयमुदये प्राप्ते वासरे सूरिः प्रतिष्ठांकुर्यात् । उक्तं च—

इय विहिएगा ग्रहिवासेज्ज देविबम्बं निसाए सुद्धमग्गो । तो उग्गयम्मि सूरे होइ पइट्टासमारम्भो ।।१।।

।। इति ग्रधिवासना विधि: ।।

ततः कांचित् कालकलां विलम्ब्य पूर्ववच्छान्तिबल् प्रक्षिप्य चैत्यवन्दनादिकं कमं कृत्वा वस्त्रमपनीया विधवानायिकायाः समर्पयेत् । ततो रजतमयवित्कानिहित-मधुदिव्यया सुवर्णशलाकया अर्हन्मन्त्रमुच्चार्यं ज्ञानचक्षुरुन्मीलयेत् ।। तथा चागमः —

> कल्लारगसलायाए महुघयपुण्णाए ग्रन्छि उग्वाडे । अण्णेरग वा हिरण्णेण निययजहसत्तिविहंवेणं ॥२॥

हिंदिन्यासे च हर्ष्टेराप्यायनिमित्तं घृतादर्शदघीनि संदर्शयेत्। तदंनु योनेऽपि कोटिसहस्रावस्थानं वचनस्य स्वस्वभाषया परिणमनं रुग्वैरमारिदुभिक्षडमरादीनाम-भावः। अतिवृष्ट्यनावृष्टि न भवतः। इति कर्मक्षयोत्पन्नगुणान् जिनेन्द्राणां स्थाप-येत्।

ॐ नमो भगवते ग्रहेते घातिक्षयकारिगो घातिक्षयोत्पन्नगुणान् जिने संस्थाप-यामि स्वाहा । घातिकमंक्षयोत्पन्नं कादशातिशयस्थापनामन्त्रः ।। पश्चादाचार्यः स्व-मन्त्रोच्चारपुरस्सरं प्रासादं गत्वा विष्नानुत्साद्य रत्नादिपंचकं विन्यसेत् । तत्र पूर्व-स्यां वश्चः ......। (पत्र २२)

इस प्रकार लगभग ७७ पृष्ठों की कृति "निर्वाणकिलका' में प्रतिष्ठा पद्धति का विस्तार के साथ प्रतिपादन किया गया है। जैसा कि पहले बताया जा चुका है, पौर्णिमक गच्छ के संस्थापक ग्राचार्य चन्द्रप्रभसूरि ग्रादि अनेक क्रियोद्धारकों ने समय-समय पर क्रियोद्धार करते समय, "निर्वाणकिलका" में उल्लिखित प्रतिष्ठा पद्धति श्रथवा विधि के कितपय उन विधानों को ग्रमान्य घोषित कर दिया जो उन्हें श्रमणाचार ग्रथवा जैन संस्कृति के मूल सिद्धान्तों से नितान्त प्रतिकूल प्रतीत हुए।

समय-समय पर किये गये उन कियोद्धारों के ग्रनन्तर नवीन प्रतिष्ठा पद्धतियों का निर्माण प्रारम्भ हुआ। पौर्णमिक, ग्रागमिक, ग्रांचलिक ग्रादि कतिपय गच्छों के ग्राचार्यों ने अपनी-भ्रपनी समाचारों में यह नियम बना दिया कि प्रतिष्ठा सम्बन्धों

Ī

सब कार्य किसी सुयोग्य श्रावक के द्वारा ही करवाये जायं श्रौर कोई भी साधु प्रतिष्ठाविषयक कार्य न करे।

इसके विपरीत तपागच्छ खरतरगच्छ ग्रादि कतिपय गच्छों के विद्वानों ने ग्रपनी-श्रपनी नवीन प्रतिष्ठापद्धतियों का निर्माण कर प्रतिष्ठाचार्य के शरीर पर सधवाग्रों (सुहागिन स्त्रियों) द्वारा तैल मर्दन पीठी करने ग्रादि निर्वाण किलका में उल्लिखित विधानों को तो सदा के लिये छोड़-छिटका दिया किन्तु "प्रतिष्ठा कराते समय प्रतिष्ठाचार्य के कर में स्वर्णकंकण एवं करांगुलि में स्वर्ण-मुद्रिका ग्रवश्यमेव घारण करें" इस विधान को अपनी-श्रपनी नवनिर्मित प्रतिष्ठा-पद्धतियों में यथावत् ही रखा। तपागच्छ के विद्वान् उपाध्याय धर्मसागरगिण ने ग्रपनी वि० सं० १६२६ की "प्रवचनपरीक्षा" नामक कृति में प्रतिष्ठाचार्य द्वारा प्रतिष्ठा के प्रसंग में स्वर्णकंकण एवं स्वर्ण मुद्रिका घारण के विधान को समुचित ठहराते हुए लिखा है—"थोड़ से समय के लिये प्रतिष्ठाचार्य द्वारा स्वर्णकंकण एवं मुद्रिका का धारण करना परिग्रह की परिभाषा में नहीं ग्राता, अतः यह विधान समुचित ही है।"

इस उल्लेख से यह प्रमाणित होता है कि ग्रनक प्रकार की नवीन प्रतिष्ठा पद्धतियों अथवा विधियों के निर्माण के अनन्तर भी निर्वाण कलिका में उल्लिखित अनेक विधान श्रमणाचार एवं शास्त्रों के नितान्त विपरीत होते हुए भी जैन धर्म संघ की विभिन्न सम्प्रदायों--- ग्राम्नायों श्रथवा गच्छों में किसी न किसी रूप में विद्यमान रहे। इसका मूल कारण यही प्रतीत होता है कि वर्तमान काल में जितनी भी प्रतिष्ठाविधियां उपलब्ध होती हैं, उनकी जननी वस्तृतः निर्वाण कलिका ही है। निर्वाण कलिका की ग्रमिट छाप इन सब प्रतिष्ठा पद्धतियों पर वज्ररेखा की भांति ग्राज भी ग्रंकित है। ग्रागमों में यदि कहीं प्रतिष्ठा ग्रथवा प्रतिष्ठापद्धति का उल्लेख होता तो उस दशा में किसी न किसी विद्वान् के द्वारा, किसी न किसी आचार्य के द्वारा उस प्रकार की प्रतिष्ठा पद्धति का अनुसरण-अनुकरण किया जाता, किन्तु उपलब्ध ग्रागमों में तो वस्तुत: प्रतिष्ठा करवाने ग्रथवा प्रतिष्ठा-पद्धति का कहीं पर नाममात्र के लिए भी उल्लेख नहीं है। इस प्रकार की स्थिति में श्रमण भ० महाबीर के विश्वकल्याराकारी एवं मूलत: मुक्तिप्रदायी एकमात्र स्राध्यात्मिकता से ही म्रोतप्रोत प्रशस्त पथ पर अग्रसर होने वाले धर्मरथ को बाह्याडम्बर की सम्मोहक धून्ध से आच्छादित अनागमिक प्रतिकृल दिशागामी विषय पर दौड़ाने के इच्छूक द्रव्यपरम्पराओं के कर्णधारों के पास, वस्तुतः देखा जाये तो निर्वाणकलिका का भन्धानुकरण करने के भ्रतिरिक्त भ्रन्य कोई उपाय भी तो नहीं था।

बाह्याडम्बर के घटाटोप से माच्छादित मनागमिक विषय पर द्रव्य परम्परामों द्वारा द्रुत गति से दौड़ाये जा रहे धर्मरथ को पुनः आगम प्रदर्शित माध्यात्मिकता से ओत-प्रोत प्रशस्त पय पर मोड़ देने के पुनीत लक्ष्य से लोंकाशाह ने वि० सं० १५०८ में समग्र कान्ति का सूत्रपात किया, उससे जैन धर्मावलिम्बयों के ग्रन्तचंक्षु उन्मीलित हुए। ग्रिमनव जागरण की एक ग्रिमट लहर ग्रायंधारा के इस छोर से उस छोर तक तरंगित हो उठी। मुक्तिकामी सच्चे मुमुक्षुग्रों ने ग्रनागिमक श्राचार-विचार एवं विकृतियों का परित्याग कर विशुद्ध ग्रागिमक पथ को ग्रपनाया। ग्राज न केवल लोंकाशाह द्वारा प्रदिशत विशुद्ध मूल ग्रागिमक पथ के पिथकों एवं उनके ग्रनुयायियों में ही ग्रिपतु सम्पूर्ण जैन संघ में धर्म के ग्राडम्बर विहीन ग्राध्यात्मक स्वरूप के प्रति जो प्रेम परिलक्षित होता है, वह प्रत्यक्ष ग्रथवा परोक्ष किसी न किसी रूप में लोंकाशाह द्वारा प्रारम्भ की गई शान्तिपूर्ण धर्मकान्ति का ही प्रतिफल है।

यदि लोंकाशाह द्वारा वि० स० १५०८ में धर्मकान्ति का सूत्रपात नहीं किया जाता तो आज चरणविहारी, अनियतवासी, विहरूक, निष्परिग्रही आचार्यों एवं श्रमण-श्रमिणयों के स्थान पर छत्र-चामरधारी निर्वाणकितका के विधानानुसार सुहागिन स्त्रियों से तैलमर्दन-पीठी आदि करवाने और स्वर्ण कंकण, स्वर्णमुद्रिका धारण करने वाले, हस्ती, अश्व, शिबिका आदि परिग्रह के अम्बार से आछन्न हुए आचार्यों एवं सन्तों का ही यत्र-तत्र-सर्वत्र बोलवाला होता।

इस प्रकार की अनेकानेक अगिशात बुराइयां जैन समाज में घर की हुई थीं। उनमें से बहुत सी बड़ी-बड़ी बुराइयां लोंकाशाह द्वारा प्रचलित धर्मकान्ति के प्रवाह में बह गईं। आज जैन संघ में न ऐसे गुरु ही दृष्टिगोचर होते हैं और न अन्य इस प्रकार के अन्ध श्रद्धालु भक्तजन ही। यह सब लोंकाशाह के अमित ओजपूर्ण प्रयासों का ही प्रतिफल है, जिसके लिए जैन समाज की भावी पीढ़ियां "आचन्द्रदिवाकराँ" लोंकाशाह के प्रति आभारी रहेंगी। कोटिशः प्रणाम हैं उन महात्मा को।

# पारिवारिक एवं वैयक्तिक जीवन परिचय

जहा तक लोंकाशाह के पारिवारिक अथवा वैयक्तिक जीवन परिचय का प्रश्न है, जैन वाङ्मय में अनेक प्रकार के परस्पर विरोधी एवं भ्रामक उल्लेख उपलब्ध होते हैं। पिछले ग्रध्याय में ग्रद्धाविधपर्यन्त उपलब्ध हुए ग्रथवा प्रकाश में ग्राये उन सभी उल्लेखों को शोधािथयों की एतद्विषयक अग्रेतर शोध में सहायक समक्तर प्रस्तुत ग्रन्थ में समाविष्ट कर लिया गया है।

यों तो विचार किया जाय तो किसी भी महापुरुष की महानता की द्योतक उनकी समाज के आध्यात्मिक, नैतिक एवं सुसम्योचित सामाजिक घरातल को समुझत करने वाली मृजन शक्ति ही है। अतीत में हुए अनेक ऐसे परोपकारी महापुरुषों का पारिवारिक परिचय उपलब्ध नहीं होता किन्तु जन-जन के लिये परम श्रेयस्कर प्रशस्त पथ प्रदर्शित करने वाला केवल उनकी सृजनात्मक कृतित्व का परिचायक उनके आध्यात्मक जीवन का ही परिचय उपलब्ध होता है। तो इस प्रकार की

स्थिति में पारिवारिक जीवन के परिचय के अभाव से उन महापुरुषों की महा-महनीया महत्ता में कोई अन्तर नहीं आता । उदाहरएा स्वरूप दिगम्बर परम्परा के महान् घर्मोद्धारक आचार्य कुन्द-कुन्द के पारिवारिक एवं वैयक्तिक जीवन का नाम-मात्र के लिए भी कोई प्रामाणिक परिचय उपलब्ध नहीं होता किन्तु फिर भी प्रतिदिन प्रातःकाल ऊषावेला में उठे लाखों श्रद्धालुओं के भावविभोर कण्ठों से गुंजरित हुए—

''मंगलं कुन्दकुन्दाद्याः, जैन धर्मोऽस्तु मंगलम्''

इस भक्तिसुधासिक्त घोष से विस्तीर्ण वातावरण मुखरित हो उठता है।

यह सब कुछ होते हुए भी महापुरुषों के वैयक्तिक एवं पारिवारिक जीवन परिचय का भी अपनी जगह बड़ा ही महत्वपूर्ण स्थान है—इस तथ्य को किसी भी दशा में भुलाया नहीं जा सकता। महापुरुषों के आध्यात्मिक जीवन परिचय के साथ-साथ सांगोपांग वैयक्तिक पारिवारिक जीवन का परिचय भी उपलब्ध हो तो वह समाज के लिए, श्रद्धालुजनों के लिए सोने में सुगन्च तुल्य सुखावह होता है।

यदि लोकाशाह का कोई प्रामाणिक पारिवारिक एवं वैयक्तिक परिचय उपलब्ध हो जाय तो उनके जीवन परिचय की दृष्टि से नहीं अपितु समाज के, श्रद्धालु अनुयायियों के कर्त्तव्य की दृष्टि से परम सन्तोषप्रद होगा । इतने बड़े महान् धर्मोद्धारक ग्रौर श्रभूतपूर्व कान्ति के सूत्रधार लोकाशाह जैसे महापुरुष के प्रेरणापुंज सर्वांगपूर्ण जीवन परिचय को एक अक्षय अमूल्य निधि की भांति सुरक्षित नहीं रखा गया इसके लिए किसी को दोष नहीं दिया जा सकता क्योंकि लोंकागच्छ के नाम से अभिहित की जाने वाली लोंकाशाह द्वारा प्रकाश में लाई गई विशुद्ध स्रागमिक परम्परा के स्राचार्यों की स्राठ पीढ़ियों के पश्चात् एक लम्बे सुनियोजित षड्यन्त्र के परिसामस्वरूप लोकागच्छ के कतिपय कर्णधार अपने प्रमुख पट्टधरों के साथ लोका-शाह द्वारा सूत्रित कान्ति की ग्राधारशिला स्वरूपा मान्यता से मूख मोड़कर भी ग्रपने म्रापको लोकागच्छ के अनुयायी बताते हुए मूर्तिपूजक बन गये । परिणामत: लोका-गच्छ एवं लोकाशाह मे सम्बन्धित सम्पूर्ण महत्वपूर्ण लिखित सामग्री लोकाशाह की मूल मान्यता से विमुख हुए लोगों के अधिकार में रह गई। यदि उस महत्वपूर्ण ऐतिहासिक महत्व की सामग्री को ग्रद्याविध नष्ट नहीं किया गया है, तो वह बडौदा आदि लोंकागच्छीय उपाश्रयों के किन्हीं तलग्रहों में उपलब्ध हो सकती है। उस सामग्री को लोज निकालने के कुछ प्रयास किये गये हैं। किन्तु अभी तक किंचित्मात्र भी सफलता प्राप्त नहीं की जा सकी है। लोंकागच्छ के ग्रन्यान्य उपाथयों से लोंकाशाह से सम्बन्धित ऐतिहासिक सामग्री के उपलब्ध हो सकने की प्रबल सम्भावना है। पर इस सब के लिए पूर्ण निष्ठा लगन, श्रम एवं तत्परता के साथ गहन शोध की आव-श्यकता है। जब तक इस प्रकार की खोज से वास्तविक तथ्यों को प्रकाश में नहीं

लाया जाता तब तक लोंकाशाह के ग्रद्धावधि उपलब्ध जीवन परिचय पर ही सन्तोष कर लेने के ग्रतिरिक्त कोई मार्ग दृष्टिगोचर नहीं होता।

श्रन्य किसी प्रकार का समुचित उपाय न देखकर श्रवशावस्था में केवल औपचारिकता का निर्वहन करने हेतु स्व० मुनि श्री मिणालालजी महाराज द्वारा अपने "जैन धर्म नो प्राचीन संक्षिप्त इतिहास श्रने प्रभु बीर पट्टावली" नामक ग्रन्थ में उल्लिखित लोंकाशाह के जीवन परिचय का और 'एक पातरिया' (पोतिया-बन्ध) गच्छ की पट्टावली में द्व्य लोंकाशाह के ग्रति संक्षिप्त एवं अधिकांश रूपेण श्रपर्याप्त वैयक्तिक व पारिवारिक जीवन परिचय का सार मात्र प्रस्तुत ग्रन्थ में, दिया जा रहा है।

पाठकों को इस तथ्य से अवगत कराना अपना कर्त्तं व्य समभ कर उपरि-लिखित दोनों कृतियों के आधार पर लोंकाशाह के जीवन परिचय का सारांश प्रस्तुत करने से पूर्व यह स्पष्ट किया जा रहा है कि कडुवा मत पट्टावली में, अनुमानतः विकम सं० १४६० से वि० सं० १५६३ तक की अवधि में विराजमान आगम मर्मज वयोवृद्ध विद्वान् पंन्यास हरिकीर्ति के मुख से लोंकाशाह के सम्बन्ध में जो कुछ थोड़ा बहुत कहलवाया गया है, उससे अधिकांश कृतियों में उल्लिखित लोंकाशाह सम्बन्धी काल निर्देश असत्य सिद्ध हो जाता है। अतः लोंकाशाह के प्रस्तुत किये जा रहे जीवन परिचय में जहां-जहां सम्वतों का निर्देश है, उसे प्रामािशक न समभा जाय।

कच्छ नानी पक्ष के यित (गोरजी) श्री सुन्दरजी के पास लगभग विक्रम की १६वीं शताब्दी की कल्प सूत्र की प्रति के पीछे संलग्न दो प्राचीन पत्रों पर लिखित लोंकाशाह के संक्षिप्त जीवन वृत्त को लींबड़ी (मोटा उपाश्रय) सम्प्रदाय के श्री मंगलजी स्वामी के शिष्य श्री कृष्णजी स्वामी ने लिपिबद्ध कर उसकी प्रति-लिपि मुनि श्री मिंगलालजी की सेवा में भेजी थी, उस प्रति के श्राधार पर मुनि श्री मणिलालजी म० ने श्रपनी उक्त प्राचीन इतिहास नामक कृति में लोंकाशाह का जीवन वृत्त स्वया जा रहा है। उसी के श्राधार पर लोंकाशाह का जी जीवन वृत्त सार रूप दिया जा रहा है, वह इस प्रकार है—

"भूतपूर्व सिरोही राज्य के अरहटवाड़ा नामक नगर के निवासी सम्मानास्पद चौघरी पद से विभूषित ओसवाल जाति के श्रेष्ठिवर्य श्री हेमाभाई की धर्मनिष्ठा पतिपरायणा धर्म पत्नी श्रीमती गंगाबाई की कुक्षी से वि० सं० १४५२ (ऐतिहासिक तथ्यों के परिप्रेक्ष्य में विचार करने पर प्रतीत होता है कि यहां वि० सं० १४७२ होना चाहिये) की कार्तिक शुक्ला पूर्णिमा के दिन श्री लोंकाशाह का जन्म हुमा। लम्बी प्रतीक्षा के पश्चात् स्रोसवाल दम्पत्ति को पुत्ररत्न की प्राप्ति हुई थी स्रतः उनके हर्ष का पारावार न रहा। नियमित रूप से सामायिक, प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान, पौषध आदि के माध्यम से यथाशक्ति धर्माराघन में निरत गंगाबाई ने पुत्ररत्न की प्राप्ति को महान् पुण्योदय का प्रतिफल समभते हुए धर्माराधन में ग्रीर भी ग्रधिकाधिक समय लगाना प्रारम्भ कर दिया। पांच वर्ष की वय हो जाने पर बालक लोकचन्द्र को ग्ररहटवाड़ा की पाठशाला में पढ़ने के लिये भेजना प्रारम्भ कर दिया। कुशाग्रबुद्धि बालक लोकचन्द्र ने बड़ी रुचि के साथ पढ़ना प्रारम्भ किया। ग्रायु के बढ़ने के साथ-साथ लोकचन्द्र की लिखने-पढ़ने की रुचि भी उत्तरो-त्तर बढ़ती गई भीर १५ वर्ष की वय को प्राप्त होते-होते तो उसने स्थानीय विद्या-लयों में दी जाने वाली शिक्षा में पारीणता प्राप्त कर ली।

धार्मिक श्रौर नैतिक मुसंस्कार बालक लोकचन्द्र को अपने माता-पिता से जन्म घुट्टी के साथ ही प्राप्त होते रहे थे। श्रैशंवकाल में लोकचन्द्र अपनी ममतामूर्ति माता के साथ श्रौर बाल्यकाल तथा किशोर वय में अपने धर्मनिष्ठ पिता के मुनि-दर्शन एवं व्याख्यान श्रवण के लिये जाते। बाल वय में ही लोंकाशाह ने सामायिक, प्रतिक्रमण, भक्ति के रस से ओत्रप्रोत स्तवन, स्तोत्र श्रादि कृण्ठस्थ कर लिये। लेखन कला में तो लोंकाशाह ने बाल्यकाल में ही श्रद्भुत निष्णातता प्राप्त कर ली थी। धर्म के प्रति लोंकाशाह की ऐसी प्रगाढ़ निष्ठा थी कि वे प्रति दिन नियमित रूप से सामायिक और पाक्षिक पर्व के अवसर पर सायकालीन प्रतिक्रमण करने में सदा श्रग्रसर रहते। वे श्रवकाश मिलते ही श्रपने पिता के कारोबार में उनका हाथ बटाते। सामायिक के समय लोंकाशाह का स्वाध्याय का कम कमशः बढ़ता ही गया।

चौधरी (नगर श्रेष्ठि) श्री हेमा भाई अरहटवाड़ा के एक सुसम्पन्न सद्-गृहस्थ थे। उनके गवाड़ में गायें थीं, भैंसें थीं, दूध दही, घी श्रीर खाने-पीने की किसी प्रकार की कमी का उस सम्पन्न घर में कोई प्रश्न ही नहीं उठता था।

जब ११ वर्ष की स्रवस्था में ही पूर्णतः सुस्वस्थ लोकचन्द्र युवावस्था को प्राप्त बलिष्ठ युवक की भांति प्रतीत होने लगे तो स्रनेक श्रेष्ठियों के यहां से उनके सगाई सम्बन्ध (वाग्दान) के प्रस्ताव आने लगे। उस समय तक हेमा भाई ने प्रपने पुत्र के मोतियों के समान स्रतीव सुन्दर स्रक्षरों को देख कर स्रपने कारोबार के नामे (लेखे-जोखे) का काम पूरी तरह लोंकाशाह को सम्हला दिया था। स्रपने कारोबार के सम्बन्ध में उन्हें प्रायः सिरोही जाना पड़ता था। प्रारम्भ में वे प्रपने पुत्र लोकचन्द्र को स्रपने साथ ले जाते सौर विभिन्न व्यवसायों के व्यापारियों से उसका परिचय करवाते। हेमा भाई ने जब यह देखा कि उनका पुत्र स्रपने व्यवसाय को चलाने, सिरोही स्रादि नगरों के व्यापारियों से सम्पर्क साधने, उनसे सौहार्द बढ़ाने, अपनी पटुतापूर्ण वाक् माधुरी से प्रत्येक व्यवसायी एवं सद्गृहस्थ का मन जीतने में सक्षम है तो उन्होंने स्रपने सम्पूर्ण कारोबार के साथ-साथ सिरोही नगर के व्यापारियों से सम्बन्धत कार्य का भार भी लोकचन्द्र के कन्धों पर रख दिया। लोकचन्द्र को

अब तो एकाकी ही अनेक बार सिरोही जाना पड़ताथा। यों तो अनेक प्रकार के व्यवसायों के रहस्यों को समभने की ओर लोकचन्द्र की रुचि थी, किन्तु मोतियों के व्यवसाय से उसका विशेष लगाव हो गया था, उसे जब भी सिरोही जाना पड़ता वह जौहारियों की पेढ़ी पर कुछ समय के लिये अवश्यमेव बैठता और अच्छे-बुरे मोतियों की परख किस प्रकार की जाती है, इस कला को सोखने का प्रयास करता। शनै: शनै: वह मोतियों का अच्छा पारखी बन गया।

एक दिन जिस संमय लोकचन्द्र एक जौहरी की दूकान पर बैठा हुम्रा मोतियों की परीक्षा कर रहा था, उस समय सिरोही निवासी ग्रोसवाल जाति के ग्रोधवजी नामक श्रेष्ठि ने मोतियों की परीक्षा में निरत-निमन प्रियदर्शी लोकचन्द्र को देखा। युवक लोकचन्द्र उस श्रेष्ठि के मन को भागया। जब बहुमूल्य मोतियों को एक ओर तथा श्रल्प मूल्य के मोतियों को दूसरी ग्रांर छांटते हुए लोकचन्द्र को ओधवजी ने देखा तो उन्होंने मन ही मन कोई संकल्प किया। लोकचन्द्र के चले जाने पर ग्रोधवजी ने जौहरी से उस युवक का नाम, गांव, जाति, पिता, उनके व्यवसाय ग्रादि के सम्बन्ध में पूछा। जौहरी ने यथेप्सित जानकारी प्रदान करने के पश्चात् कहा—"लड़का बड़ा ही होनहार है।"

जौहरी से लोकचन्द्र के सम्बन्ध में पूरी जानकारी प्राप्त कर लेने के पश्चात् आधवजी ने अपनी धर्मपत्नी को कहा कि उसने अपनी पुत्री मुदर्शना के लिए एक अतीव मुन्दर और सुयोग्य वर देखा है। लोकचन्द्र के विषय में पूरा विवरण मुनकर श्रेष्ठिपत्नी भी बड़ी प्रसन्न हुई। दूसरे हो दिन अरहटवाड़ा जाकर बात पक्की कर लेने का श्रेष्ठि दम्पति ने निश्चय किया।

स्रोधवजी दूसरे ही दिन इस दृढ़ विश्वास के साथ कि मनचिन्तित कार्य सिद्ध हो जायेगा—श्रीफल और रुपया लंकर स्ररहटवाड़ा हेमा भाई के घर पहुंचे। दोनों परस्पर एक दूसरे के उत्तम कुलशील स्वभाव स्रादि से पूर्व परिचित थे। स्रतः स्रोधव जी का प्रस्ताव लोकचन्द्र के माता-पिता ने विना किसी प्रकार की ननु-नच के स्वीकार कर लिया। स्रोधवजी ने लोकचन्द्र के भाल पर कुंकुम चावल का तिलक लगा, उसे श्रीफल के साथ रुपया भेंद्र स्वरूप प्रदान किया। दोनों समधी इस सम्बन्ध के सम्पन्न हो जाने से परम प्रसन्न थे। वि० सं० १४८७ के माध मास में लोकचन्द्र का सुदर्शना के साथ विवाह सम्पन्न हुआ। सर्वगुण सम्पन्ना सुदर्शना के साथ दाम्पत्य सुख का वे उपभोग करने लगे। उनके स्वाध्याय का कम भी अनवरत रूप से चलता रहा। धार्मिक कार्यों में भी वे बड़े उत्साह के साथ भाग लेते। धार्मिक प्रन्थों के स्वाध्याय एवं नियमित ध्यान-साधना के परिगामस्वरूप संसार की स्रसारता एवं क्ष्रग्राभंगुरता का बोध हो जाने के कारण उनके सन्तःकरग्रा में विरक्ति का बीज उनकी सुवावस्था में ही संकुरित हो चुका था किन्तु स्रपने कर्त्तव्य के निर्वहन हेतु न्याय-नीति पूर्वक व्यवसाय एवं परमावश्यक सांसारिक कार्यों का बड़ी

सावधानी के साथ समय-समय पर निष्पादन करते रहे। लगभग १८ वर्ष की वय में उन्हें पुत्र-रत्न की प्राप्ति हुई। दादा-दादी के हर्ष का पारावार न रहा। उन्होंने अपने पौत्र का नाम पूर्णचन्द्र रखा।

जिस समय लोकचन्द्र तेवीस वर्ष की वय के हुए उस समय उनकी माता गंगाबाई ने और उसके एक वर्ष पश्चात् ही उनके पिता हेमाभाई ने परलोक गमन किया।

लोंकाशाह का मुख्य व्यवसाय कृषकों के साथ लेन-देन करने का था। काल दुष्काल के कारण जब कृषकों की फसलें नण्ट हो जातीं, तो उस दशा में कृषकों से प्रपना पैसा वसूल करते समय उन्हें ग्रान्तरिक कष्ट होता था। कृषकों को दी हुई रकम समय पर वसूल करने मंभी दयाई प्रकृति के लोकचन्द्र को ग्रनेक प्रकार की कठिनाइयां होती थीं। इस कारण भी बहुत समय से लोकचन्द्र कृषकों के साथ लेन-देन का घंघा समेट कर किसी बड़े नगर में जवाहरात का व्यवसाय करने के इच्छुक थे। उन दिनों सिरोही राज्य ग्रौर ग्राब् पर्वत के समीपस्थ चन्द्रावती राज्य के बीच सम्बन्ध बिगड़ चुके थे। ग्राये दिन शत्रुग्नों के ग्राक्रमण और ग्राजकता जैसी स्थिति के परिणामस्वरूप लूट-खसोट, मार-धाड़ का डर प्रजाजनों को बना ही रहता था। इस प्रकार के ग्रराजकतापूर्ण अशान्त वातावरण को ग्रपनी ग्राध्यात्मिक साधना एवं मानसिक शान्ति के लिए भी बाधक समभ कर वे उस ग्रशान्त वातावरण से निकलने के लिए ग्रपना पैत्रिक गांव छोड़ किसी बड़े नगर में व्यवसाय करने के इच्छुक थे।

अपने माता-पिता के देहावसान के कुछ समय पश्चात् युवक लोकचन्द्र ने कृषकों के साथ लेन-देन के अपने व्यवसाय को समेटना प्रारम्भ कर दिया और किसानों से जो कुछ मिला लेकर वे अपनी पत्नी और पुत्र के साथ अपनी आयु के पच्चीसवें वर्ष (वि० सं० १४६७) में अहमदाबाद आये। सुविधा सम्पन्न एक गृह लेकर उसमें उन्होंने निवास किया और वे वहां जवाहरात का व्यवसाय करने लगे। लोंकाशाह द्वारा अहमदाबाद में जवाहरात का व्यवसाय प्रारम्भ किये जाने के थोड़े ही समय पश्चात् वि० सं० १४६७ में मोहम्मदशाह भ्रहमदाबाद (गुजरात) राज्य के राज्य सिहासन पर बैठा और उसने जवाहरात खरीदने का निश्चय किया। सभी जौहरियों को राज दरबार में बुलाया गया। अतः अन्यान्य बड़े-बड़े जौहरियों के साथ लोंकाशाह भी मोहम्मद शाह के दरबार में पहुंचे। सभी रतन-व्यवसायियों ने अपने-अपने बहुमूल्य रतन मोहम्मद शाह के समक्ष उनकी विशेषता बताते हुए रखे। सूरत के जौहरी द्वारा दिखाये गये पानीदार मोतियों में दो बड़े-बड़े मोती उसे बहुत अच्छे लगे। पूछने पर सूरत के जौहरी ने उन जामुन तुल्य बड़े-बड़े मोतियों का मूल्य १,७२,००० रु० बताया। मोहम्मदशाह ने वहां उपस्थित जौहरियों को उन दोनों मोतियों की परीक्षा और उनका मूल्य निर्धारित

करने का निर्देश दिया। अहमदाबाद के सभी बड़े-बड़े जौहरियों ने उन दोनों मोतियों की परीक्षा करने के पश्चात् मोहम्मदशाह के समक्ष अपना अभिमत व्यक्त करते हुए कहा—''ये दोनों मोती बड़े श्रेष्ठ हैं, इनका जो मूल्य बताया गया है, वह भी उचित ही है।''

"इन सब जीहरियों की मांखों पर पर्दा कैसे पड़ गया है", इस विचार से लोंकाशाह के मुख मण्डल पर व्यंग भरी हंसी हठात् उभर आयी। मोहम्मदशाह ने उस युवा वय के जौहरी की मुखमुद्रा से ताड़ लिया कि दाल में कुछ काला है। उसने दोनों मोती लोंकाशाह की हथेली पर रख कर उनकी अच्छी तरह परीक्षा करने का आदेश दिया।

लोंकाशाह ने एक मोती को नवाब के हाथ पर रखते हुए कहा— यह मोती तो वस्तुत: श्रेष्ठ और बहुमूल्य है किन्तु इस दूसरे मोती में एक बहुत बड़ी ऐव है, खोट है, इसमें मत्स्य का चिन्ह है अत: यह किसी काम का नहीं। तत्काल सूक्ष्मदर्शक यन्त्र से मोहम्मदशाह ने मोती को देखा और यह देखकर उसके आश्चर्य का पारावार न रहा कि उस मोती में वस्तुत: मत्स्य का चिन्ह है। उपस्थित बड़े-बड़े जौहरियों को भी पारदर्शक अथवा सूक्ष्म दर्शक यन्त्र से उस मोती को देखने परखने का बादशाह ने निर्देश दिया। सब ने उस मोती में मत्स्य के चिल्ल को देखते हुए उस 'कल के जौहरी' लोंकाशाह के "रत्न परीक्षण कीशल" की मुक्त

लोंकाशाह तत्काल मोहम्मदशाह के चित्त चढ गये। लोंकाशाह के परामर्श से प्रावश्यक जवाहरात का ऋय कर लेने के पश्चात् मोहम्मदशाह ने ग्रन्य सव जौहरियों को विदा किया ग्रौर लोंकाशाह से उनका पूरा परिचय प्राप्त कर उन्हें पाटण के राजस्व श्रिधिकारी (खजांची, ट्रेजरार ग्रथवा तिजोरीदार) के पद पर नियुक्त कर दिया।

लोंकाशाह अपनी पत्नी व पुत्र के साथ पाटण चले गये। वहां अपने पद के कर्त ब्यों का न्याय-नीतिपूर्वक निवंहन करने लगे। वहां भी उनका स्वाध्याय सामायिक ग्रादि का धार्मिक कार्यक्रम पूर्ववत् चलता रहा। मोहम्मदशाह पाटण के अपने नव नियुक्त राजस्व श्रधिकारी के न्याय और नैतिकतापूर्ण कार्यकौशल से बड़ा प्रभावित हुग्रा और कुछ ही समय पश्चात् लोंकाशाह को पाटण से बुलाकर अपने पास रख लिया। बादशाह के प्रीतिपात्र बन जाने के उपरान्त भी ग्रभिमान का लेश मात्र भी उनके पास तक नहीं फटक पाया। पीड़ितों के दुःखों को दूर करने की, उनको न्याय दिलाने की उनकी परोपकार परायणतापूर्ण वृक्ति उत्तरोत्तर वृद्धिगत होने के साथ निखरती ही गई। सामायिक, स्वाध्याय एवं ग्रात्मचिन्तन का उनका दैनिक धार्मिक कार्यक्रम भी नियमित रूप से चलता रहा।

इस प्रकार लगभग १० वर्ष तक लोंकाशाह गुजरात के बादशाह मोहम्मद-शाह की सेवा में रहे। "गुजरात नो संक्षिप्त इतिहास" नामक अपनी कृति में श्री र. म. नीलकण्ठ के उल्लेखानुसार—वि. सं. १५०७ के ग्रास-पास के किसी समय में गुर्जरेश मोहम्मदशाह ने चापानेर के रावल गंगादास पर श्राक्रमण कर पावागढ़ के चारों ग्रोर घेरा डाला। यह समाचार सुनते ही मालवे के सुलतान ने एक शक्तिशाली सेना ले गंगादास की सहायतार्थ पावागढ़ की ग्रोर कूच किया। अपनी विशाल वाहिनी के साथ मालवे के सुलतान के ग्रागमन की बात सुनकर मोहम्मद-शाह भयभीत होकर पावागढ़ का घेरा उठा अपनी सेना के साथ प्रहमदाबाद की ग्रोर भाग खड़ा हुग्रा। मोहम्मदशाह के इस कायरता पूर्ण पलायन से रूष्ट हो उसके ही ग्रमीरों ने विष देकर उसे मार डाला ग्रोर उसके पुत्र कुतुबशाह को ग्रहमदाबाद के राजसिंहासन पर शासीन किया।

इस प्रकार की षड्यन्त्रपूर्ण राजनीति से लोंकाशाह का अन्तर्मन बड़ा खिन्न ग्रीर क्षुब्ध हुआ । उनके ग्रन्त:करएा में पूर्व से ही ग्रंकुरित विरक्ति के ग्रंकुर ने इस प्रकार के खेद एवं क्षोभ की ऊष्मापा तत्काल वट वृक्ष का रूप धारण कर लिया। म्रात्मकल्याण के म्रटल संकल्प के साथ उन्होंने **भाही-सेवा से त्याग पत्र दे दिया**। श्रहमदाबाद के सद्यः सिहासनासीन शाह के आग्रहपूर्ण श्रनुरोध और उसके द्वारा दिये गये वेतनवृद्धि, पदवृद्धि आदि प्रलोभनों के उपरान्त भी शाही सेवा से निवृत्त हो लोंकाशाह अपनी धर्मपत्नी एवं अपने पुत्र के साथ पाटरा पहुंचे और एक अच्छा सा गृह लेकर वहां रहने लगे। उनका अन्तर्मन, रोम-रोम, कभी न उतरने वाले वैराग्य के प्रगाढ़ रंग में रंजित हो चुका था। अपनी श्रद्धांगिनी और पुत्र पूनम चन्द की येन-केन-प्रकारेण धनुज्ञा प्राप्त कर लोंकाशाह ने उस समय पाटण में विराजित सुमति विजय जी के पास वि. सं. १५०६ में यति-धर्म की दीक्षा ग्रहण की। गुरु ने उनका नाम लक्ष्मी विजय रखा । ग्रपने गुरु से उन्होंने ग्रागमों का ग्रध्ययन किया । ग्रागमों के अध्ययन से जब उन्हें धर्म के आगम प्रतिपादित वास्तविक एवं विशुद्ध मूल स्वरूप का बोध हुन्ना तो उन्होंने सुमति विजयजी का साथ छोड़कर लोगों के समक्ष स्नागमों पर ब्याख्यान देते हुए घर्म के वास्तविक स्वरूप पर प्रकाश डालना प्रारम्भ किया। इस प्रकार लोंकाशाह ने ग्रहमदाबाद पाटरा श्रादि बड़े-बड़े तथा ग्रनेक छोटे बड़े नगरों ग्रीर ग्रामों में घूम घूम कर सर्वज्ञ सर्वदर्शी श्रमरा भगवान् द्वारा प्ररूपित विशुद्ध भ्रागमिक घर्म का प्रचार किया। जनमत लोकाशाह के उपदेशों से जागृत हुआ और उनके अनुयायिओं की संख्या उत्तरोत्तर बढ़ती ही चली गई। अनेक यति भी उनके ग्रनुयायी बनकर उनके साथ रहने लगे। ग्रनेक वर्षों तक लक्ष्मी विजयजी (लोंकाशाह) विशुद्ध धर्म का प्रचार करते रहे।

वि. सं. १४१०-३१ के म्रास-पास एक समय भरहटवाड़ा, पाटण, सूरत भादि चार नगरों के संघ जो तीर्थयात्रा के लिए निकले थे, संयोगवशात् भ्रहमदाबाद में एकत्रित हुए। वर्षा होने व मार्ग में लीलन-फूलन के उत्पन्न हो जाने के कारण वे चारों संघ ग्रहमदाबाद में रुक गये। चारों संघों के संघपतियों श्रौर लोगों को जब ज्ञात हुआ कि लोंकाशाह अपने आगमिक व्याख्यानों में जैन धर्म के सच्चे स्वरूप पर प्रकाश डालते हैं तो वे सभी संघपति अपने-अपने संघों के लोगों के साथ लोंकाशाह का व्याख्यान स्नने के लिए गये। लोंकाशाह के व्याख्यान को सुनकर पहले ही दिन उन लोगों के अन्तर्चक्ष उन्मीलित होने लगे। उन्होंने अनुभव किया कि कहां तो एक स्रोर आगमों में वर्णित जैन धर्म का विशुद्ध स्राध्यारिमक स्वरूप एवं अहिसा, सत्य, ग्रस्तेय, ब्रह्मचर्य ग्रीर अपरिग्रह की पराकाष्ठा के श्रात्मविशुद्ध कारक उच्चतम आध्यात्मिक भावों से स्रोत-प्रोत णूरवीरों द्वारा स्नाचरसीय, तलबारों की तीक्ष्ण धार पर चलने के समान ग्रति दुश्चर, अति दुष्कर, नितान्त निरतिचार, नितान्त निर्दोष, एकमात्र मोक्ष प्राप्ति की उत्कट स्पृही से पालनीय श्रमण धर्म का स्वरूप ग्रांर कहा दूसरी ग्रोर घोर शिथिलाचार में आनखशिख निमग्न परिग्रहग्रस्त एकमात्र धन के लोलुप साधु नामधारी यतियो द्वारा ग्राचरित एवं प्रदर्शित प्ररूपित बाह्याडम्बरपूर्ण, विकारों से भरा धर्म का नितान्त विकृत स्वरूप। उन सबके अन्तर्मन लोंकाशाह को सुनकर पहले दिन ही इस प्रकार आन्दोलित हो उठे। वे सभी नित्य नियमित रूप से लोंकाशाह के उपदेशों को, ग्रागमिक प्रवचनों को सुनने के लिए जाने लगे। सर्वज्ञ प्रभु द्वारा प्ररूपित-प्रदर्शित धर्म के विशुद्ध सागमिक स्वरूप के प्रति लोंकाशाह के उपदेशों से उनकी आस्था-श्रद्धा उत्तरोत्तर बढ़ती ही गई। वे लोग लोकाशाह के अनन्य परम भक्त बन गये।"

ग्राशा है विद्वान शोधार्थी इस सम्बन्ध में गहन शोध कर काल सम्बन्धी वास्तविक श्रांकड़े प्रस्तुत करने का प्रयास करेंगे।

# एक पातरिता (पोतिया बन्ध) पट्टावली में लोंकाशाह के पारिवारिक जीवन का परिचय

मरुधरा के खरंटिया नामक नगर के जोघावशीय जागीरदार दुर्जनसिंह के बीसा भ्रोसवाल मेहता कामदार के दो पुत्र थे। बड़े का नाम था मेहता जीवराज भीर छोटे का मेहता लखमसी। वे दोनों भाई विपुल सम्पत्ति के स्वामी, खरतर गच्छ के अनुयायी और जीवाजीवादि तत्वों के जानकार थे। किसी कारणवश मरुघराघीश राव जोघा जी के पुत्र रतनसिंह का पुत्र दुर्जनसिंह उन दोनों भाइयों से रुष्ट हो गया और उसने उनकी सम्पूर्ण सम्पत्ति अपने अधिकार में कर ली। वे दोनों भाई व्यापारार्थ घूमते-घूमते पाटण नगर में पहुंचे। वहाँ पूनिमयां गच्छ के आचार्य आनन्द विमलसूरि के शिष्य खेमचन्द्र को दशवैकालिक सूत्र लिखते हुए उन दोनों भाइयों ने उपाश्रय में देखा। लखमसी ने खेमसी से सूत्र और पत्र लेकर पत्रों में 'धम्मोमंगलमुक्किट्ट'' प्रभृति कतिषय गायाएं लिखीं। मुनि खेमसी उस नवागन्तुक

के अदृष्टपूर्व सुन्दर श्रक्षरों को देख कर हर्ष-विभोर हो उठा। उसने तत्काल अपने गुरु श्रानन्द विमलसूरि के सम्मुख उपस्थित हो उन्हें मेहता लखमसी द्वारा लिखित पत्र बताया। सुन्दर अक्षरों को देख श्राश्चर्याभिभूत श्राचार्य श्रानन्दविमलसूरि ने अपने शिष्य से पूछा—"यह किसने लिखा है?"

मुनि खेमचन्द्र ने दोनों भाइयों को ग्राचार्य श्री के समक्ष उपस्थित कर लखमसी की ग्रोर संकेत करते हुए कहा—"भगवन्, इस लखमसी ने लिखा है।"

उस समय विक्रम सं० १५३१ के शुभारम्भ के साथ ही भस्मग्रह उतर चुका था। ग्राचार्य श्री ने जीवराज ग्रीर मेहता लखमसी को सूत्रों के लिखने का कार्यभार सौंपा। लखमसी ने सूत्रों का लेखन प्रारम्भ किया तो उन्हें जात हुग्रा कि जिन प्ररूपित जैन धर्म का वास्तिविक स्वरूप तो ग्रागमों में इस प्रकार का निरितचार ग्रीर शुद्ध बताया गया है। इसके विपरीत वर्तमान काल में ग्रहिसा-प्रधान जैन धर्म के ग्रनुयायी ग्रनेक प्रकार की ग्राडम्बर पूर्ण हिसाप्रधान प्रवृत्तियों में ही धर्म मान बैठे हैं। ग्रागमों की इस ग्रमूल्य निधि को संचित करने के लक्ष्य से मेहता लखमसी ने वहां के नगर श्रेष्ठि रूपसी से सम्पर्क स्थापित कर ग्रागमों के लेखन कार्य के लिए ग्राथिक सहायता प्राप्त की ग्रीर ३२ ग्रागमों को लिखा एवं लिखवाया। तदनन्तर लखमसी ग्रीर रूपसी ने ग्रानन्दिवमल सूरि के पास ग्रागमों का ग्राध्ययन किया। ग्रागमों में निष्णात हो जाने पर लखमसी ने पाटगा के त्रिपोलिया पर उपदेश देकर लोगों को धर्म का विशुद्ध स्वरूप बताना प्रारम्भ किया।

लोंकाशाह के उपदेशों से प्रबुद्ध हो रूपसी, शाह भामा, शाह भारमल मादि ४५ विरक्तात्माओं ने वि० सं० १५३१ की दैसाल शुक्ला एकादशी गुरुवार के दिन श्रमण्डमं की दीक्षा ग्रहण की मौर लोंकागच्छ की स्थापना की। रूपसी को लोंकागच्छ का प्रथम पट्टघर तथा भारमल और भुजराज (भोजराज अथवा भामा जी) को स्थविर पदवी प्रदान की गई। तदनन्तर लोंकागच्छ उत्तरोत्तर बढ़ता ही गया।"

एक पातरिया गच्छ पट्टावली के रचनाकार (मुनि रायचन्द्र वि० सं० १७२६) पर तो पूर्णतः भष्मग्रह का भूत सवार रहा प्रतीत होता है। इस पट्टावली से विचार करने योग्य केवल एक ही नई बात प्रकाश में म्राती है कि लोंकाशाह मारवाड़ के निवासी थे। खरंटिया प्रथवा विरांटिया उनका गांव था। उनकी जाति बीसा ओसवाल थी। मारवाड़ में ठिकाने के कामदारों को मेहता की संज्ञा से ग्रिभिहित किये जाने की परिपाटो थी, इस कारण सुनिश्चित रूप से यह नहीं कहा जा सकता कि लखमसी की जाति भी मेहता थी। वि० सं० १५१५ में जोघपुर नगर का निर्माण करने वाले मरुधराधीश राव जोघा के वि० सं० १५३१ से पहले ही दुर्जन सिंह नाम का पौत्र था और वह खरंटिया जागीर का ठाकुर था, पट्टावली के इस उल्लेख में तथ्य है कि नहीं, यह प्रश्न भी शंकास्पद है।

इस पट्टावली में शोधािथयों के लिये शोध की केवल इतनी सी सामग्री विचारणीय है कि क्या लोंकाशाह मूलतः मारवाड़ के निवासी थे? क्या उनके पिता-पितामह ग्रादि पूर्वज कामदार पद पर रहकर प्रशासनिक कार्य करते चले ग्रा रहे थे ग्रीर लोंकाशाह की धमनियों में पीढ़ी-प्रपीढ़ियों से प्रशासन करते ग्रा रहे प्रशासकों का खून प्रवाहित हो रहा था जिसके बल पर वे एक अति स्वल्प समय में हो धम के ग्रागम प्रतिपादित विशुद्ध स्वरूप का देश के इस छोर से उस छोर तक प्रचार प्रसार करने में सक्षम हुए। बस इससे अधिक ग्रीर कोई ग्रन्य तथ्य इस पट्टावली में उल्लिखित लोंकाशाह विषयक परिचय में दृष्टिगोचर नहीं होता।

# वि० सं० १३५७ से वि० सं० १३८२ तक की ग्रवधि की राजनैतिक स्थिति

दिल्ली में खिलजीवंश के राज्यकाल में अल्लाउद्दीन खिलजी ने राज-पूताने के राज्यों पर श्रिषकार करने के निश्चय के साथ सर्वप्रथम वि० सं० १३५७ में राण्यंभीर पर श्राक्रमण किया। राण्यंभीर के चौहान वंशीय राजा हमीर ने शत्रु को परास्त करने के संकल्प के साथ बड़ी वीरता से युद्ध किया किन्तु कड़ें संघर्ष के पश्चात् श्रल्लाउद्दीन खिलजी ने राण्यंभीर के किले पर श्रिषकार कर लिया श्रीर इस प्रकार वि० सं० १२५० के श्रास-पास पृथ्वीराज चौहान के पुत्र गोविन्द राज द्वारा संस्थापित राण्यंभीर का चौहान राज्य समाप्त हो गया।

रए। थम्भीर पर अधिकार करने के तीन वर्ष पश्चात् वि० सं० १३६० में प्रत्नाउद्दीन खिलजी ने प्रपन्नी सशक्त एवं विशाल सेना ले चित्तौड़ पर प्राक्रमरण किया। मेवाड़ के रावल रतन सिंह ने अद्भुत साहस एवं शौयं प्रकट करते हुए लगभग ६ मास तक खिलजी की सेनाओं से लोहा लिया। अन्ततोगत्वा मेवाड़ के रावल रतन सिंह ने अपने पुत्रों, पौत्रों, पारिवारिक जनों, सरदारों एवं राजपूत योद्धाओं के साथ केसरिया बाना पहन कर चित्तौड़ के किले के द्वार खोल अपने प्राणों को हथेली पर रख शत्रु सेना पर भीषण ग्राक्रमण किया। ग्रन्तिम श्वास तक शत्रु सेना का संहार करते हुए रावल रतन सिंह ग्रपने पुत्रों, पौत्रों एवं योद्धाओं के साथ श्रपनी मातृभूमि की रक्षा हित वीरगति को प्राप्त हुए। रावल रतन सिंह की महाराणी पद्मिनी ने जब यह देखा कि उसके पति अपने शूरमा योद्धाओं के साथ शत्रु सेना पर प्रलय ढ़हाते हुए वीर-गति को प्राप्त हुए हैं, तो मेवाड़ की महारानी पद्मिनी ने भी सहस्रों राजपूत रमिणयों के साथ जौहर की ज्वालाओं में प्रवेश कर राजपूती ग्रान-बान-शान एवं सतीत्व की रक्षा की। अल्लाउद्दीन खिलजी ने साक्षात् श्मणान बने चित्तौड़ के दुर्ग पर अधिकार कर अपने पुत्र खिजर खां को चित्तौड़ का शासक नियुक्त किया।

चित्तौड़ पर म्रधिकार कर लेने के पश्चात् अल्लाउद्दीन खिलजी ने बि० सं० १३६५ में सिवागा पर आक्रमगा किया। सिवागा के राजा शीतल देव चौहान ने अपने दुर्ग की रक्षा करते हुए रणांगगा में वीर गति प्राप्त की। इस प्रकार अल्लाउद्दीन खिलजी ने सिवागा के किले पर भी अधिकार कर लिया। तदनन्तर म्रल्लाउद्दीन खिलजी ने बि० सं० १३६८ में जालौर पर म्राक्रमण किया। जालौर के राजा कान्हड़देव मौर राजकुमार वीरमदेव ने सनु सेना से बड़े शौर एवं साहस के साथ लोहा लिया। शत्रुमों का संहार करते हुए पिता मौर पुत्र-

दोनों युद्धभूमि में वीर गति को प्राप्त हुए और अलाउद्दीन खिलजी ने जालौर पर अधिकार कर लिया। इस प्रकार रणधमभौर, सिवाणा और जालौर के चौहान राज्यों की समाप्ति हो गई।

महाराखा हंमीर ने वि० सं० १३६२ के ब्रास पास मुसलमानों को परास्त कर चित्तौड़ पर ब्रधिकार किया ।

इससे मागे का भारत का राजनैतिक इतिहास राज्य-विष्लवों, मुसलमानों के आक्रमएों, भारतीय राजाओं के राज्यों के पतन, नवीन हिन्दू राज्यों के अम्युदय, उत्यान, पतन, तलवार के बल पर बलात् धर्म-परिवर्तन, लूट, खसोट सामूहिक नरसंहार भादि भोषण घटनाचक्र के इतने अधिक घटनाक्रमों से संकुल है कि यदि एक-एक घटना पर पांच-पांच पंक्तियां भी लिखी जाएं तो एक स्वतन्त्र पुस्तक तैयार हो जाय।

प्रस्तुत ग्रन्थ का कलेवर पर्याप्त रूपेण बड़ा हो चुका है। उसे ग्रब बड़ा करना समुचित प्रतीत नहीं होता। अतः इस ग्रन्थ का ग्रालेखन यहीं समाप्त करते हुए पाठकों से सादर निवेदन किया जा रहा है कि इससे श्रामे का वि० सं० १४५० तक का राजनैतिक इतिहास भारतीय इतिहास के ग्रन्थों से पढ़ने की कृपा करें।

इत्यलम् । सुज्ञेषु कि बहुना ।



# परिशिष्ट

- शब्दानुक्रमणिका
- २. सन्दर्भ ग्रन्थों की सूची

# १. शब्दानुक्रमणिका

# (क) तीर्थंकर, ग्रासार्यं, राजा, श्रावक ग्रादि

म

ग्रकलक देवसूरि-४६८ ग्रक्कर-४८७, ४६६, ४८७ ग्रगरचन्द नाहटा-१७२ ग्राग्नदत्त-४४८ ग्रजयदेव-४४३, ४४४, ४४० ग्राजितदेव भाचार्य-१२६, १२७, ३०८,

३१०, ३१० ग्रजितसिंह सूरि–५४१, ५४२, ५५० ग्रपीराज महाराज–२६= ग्रबुलफतह दाऊदराजा–१६६ ग्रभयदेव सूरि–६५, १०८, ११४ से ११६,

११६ से १२२, १३६, १४६, १४८ से १६१ तक; १६४, १६६, २३६ से २४२, २४१, २४३, २४४ से २४७, २४६, २६४, २७४, ३१४ से ३१७, ३१६ से ३२१, ४४६, ४४६, ४८४, ४६४, ४६८, ४०२, ४४६,

ग्रभयसिंह सूरि-४६६, ४६७, ४६८' ग्रमरसागर सूरि-४४१, ग्रमरसिंह सूरि-४६६, ४६८, ग्रमोलक ऋषि जील्७२० ग्रह्माजुद्दीन खिलजील्द१४,

प्र६३, प्र६४, ५६७

मा

ब्रांग्यदसूर--४३१, श्रानन्दपाल १६६, २००, २०४, ब्रानन्दविमल सूरि-११६, ४६१ ४८२, ४६४, ४६४, ४६६, ६३१ से ६३३, ६६६, ७००, ७०१, ७२८, ७२८, ७२१, ७३२, ७३४, ७४७, ७४६, ७६०, ७७२, ७७३, ७७८, ७८२, ७१३ आचार्य आस्रदेव-१२७ आस्रोदिन स्रि-४१३, ४८१ आह्रादन महाराजा-२६२, २६३

₹

इन्द्रदिन्न सूरि-५०१, २ इन्द्रदेव सूरि-१२८ उदय प्रभ सूरि-३०२, ५१५, ५५०

₹

उदय वर्द्धन-४०८ उदयसागर सूरि-४५१ उदायन महाराज-४४ उद्योतन सूरि-६६ से ६८, १०१, से ११६, १२२, १२४, से १२६, १४१, १४२, २५३, ४६१, ४८४, ४८६, ४६०, ५०२, ४७४, ५३६, ५५०, ५६६, ६०१, ६०२

उद्योत विजय-४८८ उभयप्रभ सूरि-१२४

35

ऊमरा ऋषि~न३ से ८५

ए

एलाचार्य-२४ ऋषि भामा-७वद

WE.

कक्कै-कर्कराजा--दद

## द्४२ ]

कवकसूरि-५०६, ५०८, ५०६ कर्माशाह-७५७, ७६६, ७६३, ७६४ कर्ण महाराजा-३७६, ३८१, ३८२ कनका चार्य-५६५ कलश प्रभाचार्य-८३ कल्याण सागरसूरि-५५१ कृष्णजी स्वामी-७५१ कांति विजय∹७०३, ७५१ कालिदास⊶२२३ कीर्तिसागर सूरि-५५१ कुत्बुद्दीन ऐबक-४५३, ४६६ कुन्द कुन्द-२१ से २८, ११४ कुमार गरिए-४५६ कुमारपाल राजा-३६६, ३७१, ३७२, ३७२, ३६४ से ४४२, ४४४, ४४६, ४२५, ४२६, ४२७, ४३१, ४४२, ४४४,

कुमुद चन्द्राचार्य-२८७, २६४, २६४, २६६, २६८ से ३०६, ३६३, ५४० कुल चन्द्र राजा-२०० कुवलयप्रभ श्राचार्य-७६६, ६०० ६०१, ६०६, ६०६, ६०५ केशवजी-७०२ केशी श्राचार्य-४०६

खेमजी-७२६ खुब चन्द सुरि-७१६

ग गजसेनाचार्य---प्रह०, प्रह१ं गजे--१२३ गण्डरादित्य--३२ गण्डदादित्य--३२ गण्डदादित्य--३२ गुण् चन्द्रगण्णि-१२० सें १२२, २७०, ३७५ गुण् चन्द्रसूरि-४५६ गुण् निधान सूरि--४५१ गुण् रत्न सूरि--१०६, ८१४

## [ जैन धर्म का मौलिक इतिहास—भाग ४

गुरा सागर सूरि–५५० गुप्त सूरि–५०५ गोविन्द सूरि–३०, ५४० गोविन्द राज–≂१५

₹

चच राजा--६०
चन्द्रदेव सूरि-१२७
चन्द्रप्रभ सूरि-१२६, १०३, १०४, ३०८,
३२२, ३२३, ३२४, ३२८, ३२६,
३३०, ३७४, ४०१, ४३४, ४३४,
००८, ८१०
चापा श्राविका--४८६
चाचिम श्रावक ३३२, ३३८
चालुक्य राज कर्ण १७४, ३२६, ३३२, ३३६
चालुक्य राज कुक्कराय-३१, ४४, २१६
चालुक्य राज विक्रमादित्य-७८, ७६, ११३

অ

चोलाराज महेन्द्र वर्मन-५२

जगच्चचन्द्र सूरि-५७३, ५७४, ५८१, ८४ जगडुशाह-४६२, ४६३ जगमालऋषि-७०७ जम्बू स्वामी-५०० जय कीर्ती सुरि-५५१ जय केशी--३८०, ३८१ जय केशिदेव-२१४ जय केशरीसूरि-५५१ जयचन्द्र राजा-४४३ जय देवाचार्य-२७०, २७१, ४०१ जयनन्द सूरि-११८, ५०१ जयपाल राजा--- ६, १६८, १६६ जयबल्लभ गर्गि-४१६ जयसिंहाचार्य-१६३, १२८, २७२, ३१४, ३२२, ३२४, ४२८, ४२६, ४८६. ४०७, ४१३, ४१४, ४१६, ४२१, ४२२, ४२४, ५२४, ५३०, ५३३,

<del>ጂ</del>ቒኝ, ሂ¥ቒ, ሂሂ०, ሂሂ२, ሂሂ३

जयसिंह राजा-२=७, २६१ से २६३, ३०१, से ३०३, ३०=, ३०६, ३१६, ३३४, ३३६, ३४६, ३४१, ३४२, ३४३, ३४४, ३४७, ३४६, ३६०, से ३७१, ३७= से ३६३, ३६६, ३६=, ४००, ४०२, ४३०, ४३=, ४८१, ४८६, ४२०, ४२१

जिन कुशल सूरि--४६८, ५०२ जिन चन्द्र मुनि--२१, २७, १४१

जिन चन्द्र सूरि-२४, २६, ६७, १०३, १०४, १०७, १११, १२१, १२७, १२६, १३४, १३४, १३६, १४६, २४४, २७२, २७३, २७७, ४४६, ४४६, ४६०, ४८३, ४६६, ४६७, ४६६, ४६६, ५०२ से ५०४, ५६४, ५६४,

जिनदत्त सूरि-१४६, २६१, २६६, २६७, से २८६, ३६३, ४४८, ४४६, ४७३,४७७ से ४८४,४८८, ४०२

जिनदेवगरिंग-१२७

जिनपति सूरि--१७, १७२, ४६४, ४८३, ४८४, ४६८

जिनपद्म सरि-५०२

जिनपालोपाध्याय — १७२, ४६४, ४६७, ४७१, ४७३, ५०२

जिन प्रबोध सूरि-४८६, ४८८

जिनप्रभ सूरि-२७०, २०१, ३२६, ३२६, ३२७, ४८७, ४८८, ६०८, ८११, ८१२, ८१४

जिनभद्र सूरि−४०३ जिनभक्ति सूरि−४०८

जिनभाक्त मूरि-१८६, १६३, १८३, २३७, २३७, २३८, २४० से २६१, २६४, से २६७, २७१, २७४, २७७, २८१, २८२, ३६३, ४४६, ४७७, ४७८,

४८१, ४८२ से ४८४, ४६८, ४०२, ५४६, ६३० जिनमहेन्द्र सूरि-१३२, ४७४, ४७५, ४७६, ५००, ५०४

५००, ५०४
जिन माशिक्य सूरि-५०३
जिन रक्षित सूरि-२७०
जिन रत्न सूरि-५०३
जिन राज सूरि-५०३
जिन लब्धि सूरि ५०२
जिन लाभ सूरि-५०४
जिन वर्द्धन सूरि-४०६

जिन समुद्र सूरि-४०३
जिन सागर सूरि-४८६, ५०३
जिन सिंह सूरि-४८६, ५०३
जिनसुख सूरि-५०३
जिनहंस सूरि-५०३
जिन हर्ष सूरि-५०४
जिनेन्द्र सागर सुरि-५४१

**४७**८, ४८६

जिनोदय सूरि--४०२ जीवदेवाचार्य--२७२ जीवराज जी--४८६ जीवानन्द--२७० २७२ जेठमलजी--७०६ जेत्रसिह--४७३, ४७४ त

तारएस्वामी-७०६ तिलकाचार्य-२५१ तिलक सूरि--५१० तुगलक मोहम्मदशाह-४५७ तुल्यनगण्याचार्य-१५०

ਵ

दन्तिदुर्ग राजा-- ८ दाहिर राजा-१६६, २०५ दिन्न सूरि-५०१ दुर्जनसिंह-७२८ दुर्लभ सेन राजा-१०२, १३६, १७७, १७८, १**८३, १८६, १६०, ४**५६, ४५६, ४६१, ४६३, ४६७, ४६८, ४७१, ४७२, ४७४, ४६२, ४६४, ४३६ देवगुप्त सूरि-५०६, ५०७, ५०८ देवपाल श्रावक--२७१ देवनोध मृति-३५६ से ३६५ देव विमल गिरा-११० देवसूरि-११७, ११८, १२६, १२८, १४१, देव ऋषि–२३६, २४१, २६४, २६६, २८४, २६०. २६१ से ३०६, ३०६, ३१०, ३२६, ३३३ से ३३४, ३३७, ३३⊏, ३४६, ३४७, ३४६, ३७७, ३७८ देवाचार्य--२७३, २७४, २७४, ३६२, ४२३ से ४२६, ४६०, ४७८, ४६२, ५०१, **५३१, ५५६, ५६० से ५६**२

देवानन्व सूरि-५०१ देवीसिंह ठक्कर-४६७ देवेन्द्र सूरि-३१३, ४५१, ५७४ द्रोग ब्राचार्य-११६, १४८, १६४, १६४, १६७, १७६ से १८२, १८४ से १६७, २४६, ५४०, ५४४

<del>घनदेवश्रावक-२६७</del>

धर्मघोष स्राचार्य-६२, १२८, ३७४, ३७६, ४४३, ४४०, ४६१, ४६२ धर्मजन्द सूरि-७४, ४४० धर्मदासजी-७६१ धर्मप्रभ सूरि-४४१ धर्मप्रभ सूरि-४४१ धर्मप्रल सूरि-४४१ धर्मप्रल सूरि-४४१ धर्मप्रल सूरि-४४१ धर्मप्रल सूरि-४४१ धर्मप्रल सूरि-४४१ धर्मप्रल स्थर, २४४, २४४, ३०६ स्थर, २४४, २४४, ३०६ स्थर, २६४, २८६, ४८६, ४८६,

५२६, ५३०, ४८५, ७१२ वर्मसिहजी-७६१, ७६२, ७६३, ७८८

न

नरचन्द्रसूरि-५१४, ४४०
नरवर्मा राजा-२४६, २४०
नरसिंह सूरि-४०१, ४२६, ४३०
नरेन्द्रनृप तुंग-दद
नागावलोक राजा-७६, द६
नागन्द्रचन्द्रजी-७०८, ७१६
नागजी स्वामी-६२०
नायक विजय-७४१
निम्बदेव-३२
नेमिचन्द्र सूरि-१०४, १०६, ११८, १२६, १२७, १४१, ३०६, ३२८, ४०१

T

पंचायगाजी-७०८
पद्मदेव सूरि-१२४, ४१४, ४४०
पद्मशेखर-३२७
पत्तवराज-४४
पृथ्वीराज चौहान-४४२, ४४३, ८१४
पाण्ड्यराज सुंद्धरपाड्य-२२६
पाण्ड्यराज कुन् पाण्ड्य-५२
पाद्यस्य सूरि-१७८, ३२४, ३२६, ४४४,

५४५, ५४६, ८०८, ८१०, ८११, ८१२

पार्श्वचन्द सूरि-७६६, ७७४, ७७७, ७७६, ७८२, ७८३, ७८४, ७८८

पुण्य सागर सूरि-४४१ पूर्णचन्द्र द्रोस-१८२

ਸ

प्रद्योतन सूरि-१२८ प्रद्युम्न सूरि-११८, ११६, १२७, ३३३ प्रभव स्वामी-४०१ प्रभाचन्द्र सूरि-११४, ११४, १४८, १४०, १४६, १६०, १६१, १६६, १७२, १८६, १६१, ३३२, ४६४, ४६७,

प्रभानन्दसूरि–४१४, ४४०

फ

फाल्गुन मित्र राजा----६, ५७

व्र

ब्रह्म चन्द्रगिर्गि-२७० बिट्टी देव राजा-२१४ विबुध प्रभ सूरि-११६, ११६ बीका मुनि-७०२ बुद्धि सागर सूरि-११४, ११६, १२१, १३४, १३६, १३६, १४०, १४१, १४३ से १४४, २७७, ४४६, ४६४, ४६६, ४६७, ४६८, ४६०, ४६१,

भ

भट्टोनिक राजा-४३४
भद्रबाहु सूरि-४०१, ५४८
भद्रेश्वर सूरि-३०६
भागाजी स्वामी-७५६
भागुचन्द्र-७०२
भागुचन्द्र सूरीश्वर ७६३
भावसागर सूरि-४२४, ५५०
भाव हुई गिंगा-४८८
भीदाजी स्वामी-७५४

भीमदेव राजा-३०, १७०, १८६, २०१, ३७८, ३६४, ४३२ भूविक्रम श्री वल्लभ सूरि विक्रम-४४ भोजदेवराजा-७६ भोज राजा-१६१, १६२, १६२

म

मिर्सा रत्न सूरि-५७३

मिर्सालालजी-७५१

मेत्रसेन-६०३

मेलयगिरि-३११ से ३१४

मेलयप्रभ-१२६

मेल्लकार्जुन-४०६

मेहधर केसरी मिश्रीमलजी म०-७२३

महमूद गजनबी-१६६ से २०२, २०६,
४५०,४५२

महागिरी प्रार्थ-५०१

महामुनिचन्द्र-४४४ महामेघवाहन भिक्षुराय खखिल-४१, ८४ महाराजा बुक्कराय-२१७, २१८, २२३, २३४

महाबीर-२४०, ४४६
महासूरसेन-४७०
महास्त-४७१
महेन्द्रप्रभसूरि-४४१
महेन्द्रप्रभसूरि-४४१
महेन्द्रप्रभसूरि-४४१
महेन्द्रप्रभसूरि-४४१
महेन्द्रप्रभसूरि-४४१
माधनन्दी ग्राचार्य-३२
मागिक्य मुनि-२६४
मागु श्रावक-२३६
मानतुंग सूरि-१२६, १२६, १२७, ५०१
मानसेवसूरि-११८, ११६, १२७, ५०१
मानसिह-४०४
मारसिह-४०४
मारसिह-४०४
मुनिचन्द्र-४४४
मुनिचन्द्र-४४४
मुनिचन्द्र-४८२, २६०, २६२, ३०६ से

३१०, ३१५, ३२४, ३२८, ३२८,

४४६, ६००

## ८४६

मुक्ति सागर सूरि-५५१
भूलराज महाराजा-५३६
मेघजी ऋषि-५८८, ७७२ ७७३
मेस्तु ग सूरि-३०३, ३०६, ३३२, ३३४,
३६४, ५५१
मोखराराजा-५६४, ५६६
मोहम्मदशाह--६०६, ६०६

य

यक्ष देवसूरि-४०६, ४०७
यशप्यन्द्रगर्गा-४१०
यशोदेव-१२७, ४४६, ४६७
यशोप्रभ सूरि-४०१
यशोभद्र सूरि-१०४, १०६, ११६, १४६, ३०७, ३०६, ३२८, ५०१, ५४८, ४६२, ४६३
यशोवर्मन राजा-३४, ३४, ३८४,

₹

रंग विजय सुरि-४८८

रक्षित सूरि-१५४, ५२१, ५२२, ५२६, प्र३०, प्र३३, प्र३४, प्र३५, प्र४०, ४४२, ४४३, रत्न नन्दी-७०६, ७४६, ७५० रत्नप्रभसूरि-४०६, ४०७, ४०५ रत्नशेखरसूरि-४७६, ७१४, ७४६, ७४७, 000 3x0 रत्नसागर सूरि-- ५५१ रविप्रभ सुरि--१०४, ११८, ५०१ राजविजय सूरि-४८१, ६३२, ६६६, ७७२ राजादित्य चोल-५४, ६३ राजांखद सुरि-१२३ राजेन्द्र सागर सूरि-५५१ राखा प्रतापसिह−४८७ रामचन्द्र गरिग-२७० रामचन्द्र सूरि--२८६, ४४५

# जिन धर्म का मौलिक इतिहास-भाग ४

रूप चन्द जी-७०४, ७०४, ७०६, ७०७, ७०८ रूपजी स्वामी-६२१ रूपसी--८१४, रेवित मित्र-४६१

ल

लकाजी-७४५
लिलतादित्य-३५
लवजी ऋषि-७६१, ७६२, ७७३
लक्ष्मी पति-१३६,
लक्ष्मी विजय-७२४, ७४४, ७४६, ७५७,
६१०
लक्ष्मी सागर सूरि-७५६, ७७७
लालजी स्वामी-६१६
लावण्य समय सूरि-७०३
लोकाशाह-५६० से ५६२, ६११ से ६१२,

व

वज्रस्यामी-५०१

वज्रसेनाचार्य-५०१, ५६३, ५६७ वरमाज चावडा-४६७, ४३६, ५३६ बल्लाल राजा-६४ वर्द्धमान सूरि-६७, ६८, १०१ से १४७ तक १५०, १६३, १७७ से १७६, १६०, १६१, १६३, १६६, २३७, २५२ से २५६, २६४, २६५, २७३, २७७, २८१, ३२०, ३२५ से ३२७, ४४४, • ४४६, ४४८ से ४६४, ४७०, ४७६, x=3, x=x, xee, xee, xex, ४६६, ४८६, ५०१, ५१२, ५३४, प्रदेष, प्रदेद, प्रदेह, प्र४०, प्र४४, ४४६, ४५०, ४८१, ६०१, ६०२, ६२६, ६३४, ७६६, ८११, ८१२ बादिदेव सूरि-१२६, २६७, ३०८, ३०८, ४७३

विज्जल राजा–२११, २२१, २३१

रामचन्द्र-७०४

रामानुजाचार्य-२६, ४४, २१४

विक्रम सूरि-४०१ विजयचन्द्र सूरि-४३१, ४३२, ४१२, ४१६, ४१७, ४१८, ४२०, ४२१, ४२४, ४२४, ४२६, ४३०, ४४०, ४७४, ४७४

विजयदान सूरि-२४४, २५२, २५६, ४३१, ६३२, ७६०

विजयप्रभ सूरि-४६० विजयसिंह सूरि-४६६, ४६७, ४७४, ६०४ विजय ऋषि-६१, १६६, २३६, ३१६, ४४०, ४७४

विजयानन्द सूरि-७१० विनयचन्द्र सूरि-१०६, ३२६, ३५० विनय मित्र-६२, ३७५ विद्या सागर सूरि-५५१ विमलचन्द्र गिए-२७० विमलचन्द्र सूरि-१०६, ११०, ११३, ११८,

११६, ५०१
विमलहर्षगिरा-१०६, ११०
विवेक सागर सूरि-५५१
विवुध चन्द्र-३१६, ५०१
विशाखगिरा-६१० से ६१४
विशासराज ग्राचार्य ३२७
वीरचन्द्रगिरा-५४२
वीरचन्द्रम्रि-५१५, ५५०
वीरपाण्डय-२३१
वीरसूरि-५०१

श

शंयम्भवसूरि-५०१ शहाबुद्दीन गौरी-२०२, ४५२, ४५३, ५०६ शान्तिनाथ-४६७ शान्तिसागरसूरि-३२६, ४८८ शिवदेवसूरि-१२३ शिवराजजी-६०६, ६०६ शीतब देव-८१५ शील गरासूरि-४४४, ४४६, ४६१, ४६८ शील गुणसूरि-४६०, ४६२, ५३०, ५३६ शील भद्रसूरि-६२, ३७५ शील मित्र-४७२, ४६१ शीलांक-१६८ शुभदत्त-४०६ श्रीचन्द्रसूरि-८११, ८१२, ८१३, ८१४

स

सतीचन्द्रमुनि ७१३
सत्यमित्रै—६१४
सदारगजी—७०८
सभूत विजय—४०१
समत भद्रसूरि—५०१
समुद्रघोष—३२७
समुद्रघोष—३२७
समुद्रघोष—२६६, ४०१, ४०६
सवंदेवगिरा—२६३, २६४
सवंदेवसूरि—१०६, ११०, ११८, १२३,

५३६, ५५०, ५६६, ६०१ सागर चन्द्रसूरि-७६३, ७६४ सर्वानन्दसूरि-४६३, ४६७ सामन्त भद्रसूरि-६०० सिद्धसिह--४४६, ४४७, ४४८ सिद्धसूरि-४०६, ४०७, ४०५ सिद्धान्त सागर सूरि-४४१ सिंह गिरि-५०१ सिंह तिलक सूरि-५५१ सिंह नन्दी ग्राचार्य-५४ सिंहप्रभ सुरि-५४१, ५४२, ५५० सीमन्दर स्वामी-२२, २३, १०४, ५१६ स्न्दरसूरि-१०४, १०६ स्धर्मा स्वामी-४००, ४४६, ४४४, ६०० सूमतिगिए-१२०, १२१ सुमिती विजय-७२४, ७४२, ७४४, ६१० स्त्तान स्वृक्तगीन-८६, ६० सुविनय चन्द्रसूरि-४१४

#### 4 g c

सुस्थितसूरि-५०१
सुहस्तोसूरि-५०१
सूरसेनाचार्य-३७७, ५७०
सूराचार्य-३०, १८६, १६०, १६६, ४६३,
६४०
सोमचन्द्र-२६३, २६४, २६४, २६६, ३४६

सोमचन्द्र--२६३, २६४, २६४, २६६, ३४६, ३४७, ३४६, ३४०

सोम तिलकसूरि-६०८ सोमप्रभसूरि-४८२, ४७३ सोमसुन्दरसूरि-४७६, ४७८, ४८१,

स्थूली भद्र स्राचार्य-१६०, ४०१, ६१४ स्वयंत्रभसूरि-४०६ स्थिरचन्द्र-२७०

#### ধা

ंश्रीचन्द्रसूरि–३१६, ३२४, ३२६, ३२७ - श्रीघर श्रावक–३२६ - श्रीसारजी–४६६

₹

हमीर राजा-- ६४, ६१६ हरदत्त राजा-२०० हरिदत्त-४०६ हरिभद्र सूरि-६४, १२७, १६० हरिभित्र-६०७, ६१० हरिसिहाचार्य-२६४ हर्षवद्धंन-३४

# जैन धर्म का मौलिक इतिहास---भाग ४

हीरागरजी-७०≍

हेमचन्द्र सूरि—२०४, २०७, ३०२, ३०७, ३०६, ३१०, ३१३, ३१६, ३१६, ३१६, ३२०, ३२१, ३३२, ३३६, ३४६, ३४७, ३४६, ३४४, ३४७, ३४१, ३४२, ३४३, ३४४, ३४७, ३६६, ३६७ से ३७४ तक, ३८७ से ३६३ तक, ४००, ४०१, ४०६ से ४४६ तक, ४२३ से ४३४, ४३६ से ४२६, ४३३, ४३४, ४४३, ४४४,

हेमरत्न सूरि–४६८ हेमविमल सूरि–४८१, ७४७, ७४६, ७७७, ७७८

भ

क्षितीन्द्रमोहन सेन ग्राचार्य-७०३

झ

ज्ञान ऋषि-६१६

# (स) मत, सम्प्रदाय वंश, गोत्रादि

¥

ग्रंचलगच्छ-६६, १८४, २८६, ३०३, ३०८, ३३०, ३३२, ३६४, ४२८, ४३०, ४३२, ४११, ४१२, ४२१, ४२२, ४२३, ४२४, ४२६, ४२६, ४३०, ४३१, ४३४, ४४२, ४४३, ४४६,

ग्रग्गार गच्छ-६००, ग्ररण्यचारी गच्छ-११२,

#### ग्रा

ग्रांचलिक सार्द्धपोर्शिमीयक−२७८, २८६, ३२२,३३१,

द्रागमिक गच्छ-२७६, २६६, ३०६, ३२२, ३२३, ३३०, ३३१ ४४४, ४६०, ४६१, ४६२, ४६३, ४६४, ४६६, ५६७, ४६८, ४६८, ६२६

भ्राठ कोई। दरियापुरी जैन सम्प्रदाय वृक्ष-

#### उ

उपकेश गच्छ–४०४, ४०८, उत्तराधि लोंकागच्छ–्७०८

### मो

ग्रो6िटकगच्छ−२८३, २८६, ४५६

#### 45

ककुदाचार्य गच्छ-५०६ कडुग्रागच्छ-७८१ कडवामत-५८४ कडुवामति-२७८, २८६ कोटिकगच्छ-५००

कोरन्ट गुच्छ-५०६

कोरन्टातपागच्छ-५१०

榑

खरतरगच्छ-६६ से १०१, १०६, १०६, ११०, ११६, ११६, १२२, १२८, १३२, १४०, १४६, १६३, २३७, २५१, २५२, २५३, २५४, २५४, २७१, २७२, २७८, २८१, ३०८, ३२२, ४४५, ४५६, ४७४, ४७६, ४७६, ४८३, ४८५, ४८७, ४६५, ५३२, ५४६, ५४०, ५१२, ५३१,

ग

गंगवर्शी-५४, ५४, ६३

#### च्

चन्द्रगच्छ–३२२, ३२४, ३३३, ६०० चासुंडिक गच्छ–४४६ चैत्यवासी परम्परा–३०, ३२, ३३, ३७, ४०, ४१, ५३, ६१, ६४, ६४, ६७,

> १११, ११२, ११३, ११४, ११६, ११७, ११६, १२०, १२४, १२६, १२६, १३०, १३४, १३४, १४०, १४१, १४४, १४४, १४६, १४८, १४६, १६३, १६४, १६४, १७८,

१०१, १०२, १०४, १०७, १०५,

१७६, १८०, १८१, १८२, १८३, १८४, १८४, १८६, १८८, १८३,

१६४, १६४, १६६, २३७, २३८,

२४०, २४१, २४३, २४४, २४४, २४०, २४१, २४२, २४३, २४४,

२४६, २४६, २४६, २६७, २७०,

२७१, २७३, २७४, ३१४, ३२०,

३२४, ३२६, ३२७, ४४६, ४६१, ४६२, ४६४, ४६६, ४६८, ४७०, ४७१, ४७२, ४७३, ४७४, ४७६, ४८१, ४८२, ४८४, ४८६, ४६०, ४६१, ४६२, ४६४, ४७२, ४२६, ४३०, ५३४, ५३६, ५३६, ५४४, ५४५, ५४६, ७६१, ८००, ८०१,

चैत्रवालगच्छ–५७४, चोरासीगच्छ–१०= चोलराजवंश–५४.

ज

जिनमतिगच्छ-७५३

त

तपागच्छ-१०६, २४१, २४२, २७६, २८०, २८२, ३२२, ४८३, ४८६, ४०३, ४१२, ४३१, ४४६, ४७३, ४७४, ४७६, ४८१, ५८२, ४८४, ४८६, ४८८, ६०६, ७००, ७०१, ७०३,

तपारत्न शाखा-५०८

ч

घंधुकिया शाखा-५६८ धर्मधोषगच्छ-३७६

₹

दफ्तरी गोत्र-७२३ द्रव्य परम्परा-३२१ दिगम्बर-२१, २४, २४, २६, २७, ११४, २७८, २८६, ३७४, ४४० दिगम्बर भट्टारक-८३, ६१, ३२०, ३२७ दिवन्दनीक गच्छ-४०८

व

परमारवंशी–== यातरिया गच्छ–७०४ पाश चन्द्रगच्छ २७=, २=६ पिप्पलिया खरतरगच्छ–४== पूर्णिमागच्छ-१८३, १८४, ३२२, ३२३, ३२४, ३२६, ३२४, ५२७, ४२८, ४२८, ४२५, ४२५, ४३०, ४३०, ४३१, ४४८, ४६४, पूर्णिमागच्छ छापरिया शाला-३२७ पूर्णिमागच्छ भृगु कच्छीय शाला-३२७ पूर्णिमागच्छ वटपडीय शाला-३२७ पूर्णिमागच्छ वटपडीय शाला-३२७ पोणिमीयकगच्छ-२७८, २८६, ३०८, ३०६,

३२२, ३२४, ३२७, ३२८, ३३०, ३३१, ३७४, ४२६, ४२७, ४६८, ५२८, ५३२, ५३४, ५३४, ५४४, ७८०, ७६३

पोरवाल जाति-७०३, ७५०

**a** 

बडगच्छ-१११, ११३, ११७, ११८, ११६, १२८, १२८, ३०८, ३२८, ४१४, ५३०, ४६६

बलात् धर्म-४६ बिडालम्बिया शाखा-४६८ बीजामति-२७८, २८६, ४८४ बीसाप्राग्वाट-७०३ बेगडखरतर गच्छ-४८८

भ

भट्टारक परम्परा--३२, ३३, ३७ भाव हर्षीया शाखा--४८८ भीम पल्लीय पूणिमा गच्छ--३२७

¥

मढवासी-- ६३ मधुकरखरतरक्षाखा-४८८

₹

रंगिवजय शाखा-४८६
राजगच्छ-६२, ११४, ३३२, ३७५
रामानुज सम्प्रदाय-३१
राष्ट्रकूटीयवंशीय-७८, ७६, ८४, ८८, ८६
६६पल्लीय खरतरशाखा-४८८

स्

लकडगोडर-७४५
लघु भ्राचार्य, खरतरशाखा-४८६
लघु खरतर गण-४८८
लघु पोषालिक तपागच्छ ५१४
लोका-२७८, २८६
लोकागच्छ-५८४, ५८८, ७५३, ७८८,

ਕ

वटगच्छ-४६६ वनवासी गच्छ-१०४, ६००, ६०१ वसतिवासी परम्परा-१७६, १८०, १८२, १६०, १६४, १६६, ४७७ वृद्ध पोषां लिक तपागच्छ-५७४, ५७४ वृह्य खरतर गण-४८८ वृह्युगच्छ-१०६, १११, ६०१

ŧī

क्वेताम्बर-२४, २४, २२४, २८७ क्वेताम्बर भट्टारक-६३, ६१, ३२०

स

सागरगच्छ-४८६ सार्द्धपौणिमीयकगच्छ-३०८, ७८०, ७६३

ह हर्ष पुरीय गच्छ-३१५

# (ग) ग्राम नगर, प्रांत स्थानावि

ग्र ग्रजमेर-१६६. २६८, २६६, २७२, २७४ ३१६, ४५०, ४५१, ४५२ ग्रसाहिलपुरपट्टण-१३०, १३४, १४३, १४४, १४६, १५८, १६१, १६३, १६६, १६७, १६८, १८४, २३६, २४१, २४६, २४७, २४८, २४६, २६७, २८२, २८७, २८६, २६३, २६४, ३०३, ३०६, ३१८, ३२४, ३४०, ३४४, ३७६, ३६४, ४११, ४१८, ४२६, ४३८, ४५३, ४५६, ४६८, ४६६, ४७३, ४७७, ४७६, ४८१, ४६१, ४६२, ५२०, ५२५, ४४६, ४६०, ७२३, ७३०, ७३३, ৩২০ भ्रनन्तपूर-२२५ म्रमरपूरम्-२२= श्रमरावती नगर-२२६ श्ररहटवाडा-७२३, ७४२, ७४४, ७४७, ८०५, ८०६, ८०७, ८१० म्रलेग्जेन्ड्या-६६ ग्रहमदाबाद-६४२, ७०६, ७१०, ७११, ७२०, ७२२, ७२३, ७४२, ७४३. ७४६, ७६६, ७७२, ७७६, ७६४, ८०८, ८०६, ८१० भ्रांतरउल्लि-५६२ श्चारीरा-४२३, ६४१, ७६० ऋागली--२२८

म्रान्ध्रप्रदेश-२६, ४६, ५२, ५५, ६४, २१२, २२३, २२४, २२६, २२७, २२८, २२६, २३२ ग्रावू-६३१ श्रारासननगर-४६३ म्रातेलाशास्त्रेक्वर ग्राम-१२४ म्राशापल्ली-१७० डन्दौर-७२७ ŧ ईरान−७१ उ उङ्जैन-१९६, २७२, ४०७, ४६०, ४५८ उत्तरप्रदेश-६४, ६४१ उदयपूर--४४१ श्रो म्रोसियाजी--५०६ क कडव-२२८ कर्णाटक-२६, ३१, ४८, ५२, ५४, ५४, ६४, २१२, २१४, २२४, २२६, २२७, २२८, २३२, २३३, २३४, ३८० कर्णावती नगरी-२६४, ३७८ कन्नौज-३४, ३४, ७६, ८६, १०६, २००, ४५३, ५५५ कन्याकुमारी-२२३ कन्यामयन-४६७ कराद-७६४ कलचूरी−=४, २११, २१२, २१४, २२५, **२३१** 

म्राधाटपूर-५७३

कलिंगराज−५१. ⊏४ कडणा--२२८ कांचिपति-४६, ५२, ५४, ५७, २२६ काठियावाड-४४१ कारकल-२२८, २३१ कांलजर-८६, १६६ काश्मीर-३४, ८६, ३४८, ३४३ किशनगढ-७५७ कुचेरा-११४, १८७, २४२, २४४ कोंकण-४४१, ६४६ कोगली-२२५ कोटपी-२२८ कोट्टश्वि**रम्**–२२८ कोडम घूर्टक नगर-४४६ कोल्हापुर–३२ कोल्हार राज्य-५४

#### ख

लम्भात-७६४ लरंटियावास-७०४, ७२८, ७३०, ८१३, ८१४ खिल्लूर ग्राम-३१३ खोकन्द-७१

ग ग्वालियर-७६, १६६ गजनी-८६, ६० गिरनारजी-२४ गुजरात-३०, ७८, ६४, १०१, १२४, १४३, १४४, २४७, १६२, २८७, ३०८, ४१८, ४६१, ५३४, ५३६, ५७४, ५८७, ६४१, ७०६, ७४४, ७६० गृहिलवाड-५६४, ५६४, ५६६

चापानेर–७६४ चालुक्य–६३ चित्रकूटनगर–२४३, २५१ चित्तौड़-१८३, २४३, २४७, २४६, २४२, २४७, २४६, २६४, २६६, २६७, २७२, २८२, ४४१, ४७७, ४८१, ४४६, ६१४ चिप्पीगिरी-२२८ चीत-३४, ७१

छ

छउणय ग्राम-४२७, ४२०

ज

जाबालिपुर-१४०
जालोर-११६, २६३, २६४, ४६६, ७०४, ७०६, ७०७, ७०८, ६१४, ६१६
जैसलमेर-७११, ७१४
जोधपुर-४६४, ४७०, ७३६, ७४७, ६१४
टेलिखटेकग्राम-११६
डियाणानगर-१४०
दूढाड-६३१

त

तमिलनाड्-४५, ४६, ४७, ४८, ४६, ५०,

५१, ५४, ५५, ५७, ५८, ५१, ६४,

२२३, २२४, २३२, २३३
तम्मदहल्ली—३२८
ताडपज्ञी-२८८
ताझिलिप्ति—१७०
तासकन्द--71
तिरुवतूर--47
तिमिरपुर--४२४, ४२६, ४२७, ४३३
तिरागायण ग्राम-२३०
तुर्जीस्तान-७१
तुणियां नगरी-४४७

₹

थाणेश्वर-२१०

दंत्राणि–५१३ दानावुल्लापादु–२२८ दिल्ली—८६, ६८, १०३, ११२, १२६ : १६६, २१०, ४५१, ४५३ ४६७, ४६८, ७३३, ७५४, ८१५

घ

धन्धुकानगर–३३२, ३३३, ३३४, ३३८ ६४५,६४६,८१२

धवलक ग्राम-१४२, १५३, १७०, २६२ २६३, २६४

धारानगरी—प्रप्त, १३६, १४४, १४६, २४६ २**५**०, २७०

घोलका नगर-२८६ धौलपुर-१५४

न

नगरकोट--२१० नडोला-३४८ नन्दप्रेहर--२२८ नागौर--२४०, २४१, २६७, २६८, २७३ ४६६, ४६७ नागपुर--२४१, २६२, २६३ नाडोलाई--७८७, ७६४, ७६४

पंजाब-दि पटसीवरम्-२२= पतनग्राम-३४६ पत्यपद्रपुर नगर-१४६, १६१, १७२ पत्यप्रपुर नगर-४४५ पाटसा-१०२, १३४, १३६, १४०, १४६ १४३, १७०, १७५, १८०, १८२ १८३, १७०, १७५, १८०, १८२ १८३, १८४, १६६, १६०, १६५ २४७, २६४, २६३, २८२ ३३०, ३८३, ४४६, ४६१, ४६६ ४७०, ४७७, ४८६, ४८२, ६३४ ६४४, ६४६, ७३०, ७३२, ७४१ ७४३, ७४४, ७६४, ७६४, ६०६ पालृउदा--१७०, १७१ पाली--४४१ पेनोकोण्डा--२२८ प्रवरपुर--३५३

Б

ब

फतहपुर सीकरी−५५६ फरगान−७१ फिसीस्तान−७१

बिट्यार-५३६ बनारस-४५३ बागड़ प्रान्त-२४६ बागली-२२८ बाड़मेर-४४१ बादामी-३१, ५५ बापनगर-२१ बाहुलोडनगर-३८२ बीकानेर-१२४, १४०, १४४ बीस गांव-७६४ बुलन्द भहर-२००

¥

भडौंच नगर-२८८ भटिंडा-89 भडेश्वर ग्राम-५६२ भालिज्य नगर-७०७ भीमपल्ली-४६८ भेलसा-४४१ भोजपुर-२२८ भोजपुर-२२८

म

मगध-४१
मछलीपट्टम्-२२८
मद्दाहत नगर-२८७
मदुरा-४२, ४७, २२६
मथुरा-२००, २०१, ४६६, ४६७, ४६८
मक्तोट नगर-२३६, २४०, २५०, २५१

**८१०**, ८१३

माईयड-२४०, २४१ माडल-७६४ माण्डलगढ़-४५३ मालवा-६४, १०१ मालानी-४४१ मारवाड-५३५, ५३६, ६४१, ७५४ मिस्र-७१ मुल्तान-१६६ मेडता-५१० मेवाड-५३५, ५३६, ५७३, ६४१

4

योगिनपुर-४६८

मोरवाडा-७६४

₹

र्गाथमभौर-४५३, ५१४, ५१६ राजस्थान-६४, १०१ राधनपुर-७६४ राम तीर्थ-२२५ रामदुर्ग-२२५ रामदुर्ग-२२६

स

लमगान--≒६ लाहोर–=६, १६≒, २०५, २१०, ४५२ लीमड़ी--७०=, ७४१ लेलियाणक--५६४, ४६५

व

बद्धंमानपुर-४२१ वस्ती मलई-२२८ बाराणसी-१४४ विउपण नगर-५७६, ५२१, ५२६, ५३४ विक्रमपुर-२४०, २७३, २७४
विद्या नगर-२३१, २३२
विजय नगर-२१४, २१६, २१७, २१६
२२८, २३४
वीतभयानगर-४४१
वीराटिया-६१४
व्याघ्रपुर-२७१, ४३८

शेलम्—२२८

सोमनाथ--२०१, २०२

300

संलखपुर-७६४

स्तमभनपुर नगर-१४२, १४३

Ħ

समरकन्द-७१
सरसानगर-१४२, १४४, १४५
सरिहन्द-८६
सांभर-२६०
सिद्धपुर नगर-१४०, १४४
सिन्ध-३४, ६८, ८६, २०५, २१०, २११
सिन्ध्सरोबीर-४४
सिरोही-७२३
सिवाणा-८१५, ८१६
सीरिया-७१
सूरत-७३५, ८०८
सेरिसक ग्राम-३१३
सोगी-२२८
सोगरक नगर ४२०

सौराष्ट-१४४, ४२१, ४६८, ५३५, ५३६

# २. सन्दर्भ ग्रन्थों की सूची

श्रंचलगच्छ दिग्दर्शन ग्रपभंश काव्यत्रयी ग्रभिघान राजेन्द्र कोष भाग, १-७ मार्कियालोजिकल सर्वे आफ इण्डिया आगमिक गच्छ पट्टावली (पूर्शिमा गच्छ पट्टावली का ध्रपर नाम) श्राचारांग दोपिका आचारांग सूत्र श्रातम प्रबोध इलियट हिस्ट्री ग्राफ इण्डिया, भाग १-२ उपकेश गच्छ पट्टावली उपदेश तरंगिणी उपदेश रसायम रास उपदेश सप्ततिका - रत्न शेखर सुरि एक पातरिया गच्छ पट्टावली एन्साइक्लोपीडिया आफ रिलीजन्स भ्राफ दी बल्ड एन्साइनलोपीडिया आफ रिलीजन्स एन्ड एथिक्स भाग द. हेस्टिग्स एशियाटिक रिसर्चेज - भाग-६ ए हिस्ट्री आफ करनाटिका, डा० पी. बी. देसाई कडवामत पट्टावली कुमार पाल प्रबन्ध - श्री जिन मंडनगरिए . खतरगच्छ वृहद् गुर्वावली खतरगच्छीया हस्तलिखित पट्टावली - कल्याएा विजयजी गच्छाचार पइण्लाय वृति गए।धर सार्द्धशतक - जिन चन्द्राचार्य गुर्वावली

संदर्भ ग्रन्थों की सूची

चन्चरी टिप्पराक

जीव समास की वृति - हेमचन्द्र सूरि

जैन धर्म का मौलिक इतिहास भाग-१ आ. श्री हस्तीमल जी म. सा.

जैन धर्म का भौलिक इतिहास भाग-२

"

जैन धर्म का मौलिक इतिहास भाग-३

जैन धर्म नो प्राचीन संक्षिप्त इतिहास अने प्रभुवीर पट्टावली

जैन शिलालेख संग्रह भाग १ से ३ मािशाकचन्द्र दिगम्बर जैन ग्रंथमाला समिति हीराबाग बम्बई

त्रपागच्छ पट्टावली - कल्याण विजयजी म. साः

तपागच्छ पट्टावली सूत्रम् - श्री धर्मसागर गरिए

तपागण दूषरा शतक 'तपोमत कुट्टण' - जिन प्रभ सूरी

इया धर्म की चौपाई - भानुचन्द्र यति

दर्शन सार दिगम्बराचार्य श्री देवसेन

द्वितीयोदय युग प्रधान यंत्रम्

दी इण्डियन एन्टीक्यूरी, भाग-२

नन्दि संघ की पट्टावली

निबन्ध निचय

निर्वाग कलिका

निशीथ सूत्र प्र० भा०

नेमिनाह चरिउ, हरिभद्र सूरी

पंचवस्तुक टीका

वण्हावागररा सूत्र

पट्टावली-पराग-संग्रह, भाग १-२ पं. कल्यामा विजय जी शास्त्र संग्रह समिति जालौर (राज.)

पट्टावली प्रबन्ध संग्रह, आ० हस्तीमल जी म० सा०

पट्टावली समुच्चय, भाग-१ मुनि दर्शन विजयजी श्री चारित्र स्मारक ग्रंथमाला बीरम गांव (गुजरात वि. सं. १६८६)

पट्टावली सारोद्धार पाइय लच्छी नाममाला, धनपाल

पार्श्वनाथ वस्ति का शिलालेख

पार्श्वनाथ परस्परा का इतिहास १

₹

वेरिय पुरास्

प्रतिष्ठा पाठ

प्रतिष्ठा लेख संग्रह

प्रबन्ध चिन्तामिए। मेरुतुंगाचार्यं फोर्बंस गुजराती सभा महाराज मेन्शन्स सेन्धस्टं रोड़ बोम्बे न. ४ (वि. सं. १६८८)

प्रभावक चरित्र आ० प्रभाचन्द्र सूरी सं जिन विजय सिंधी, जैन ज्ञान पीठ अहमदाबाद, कलकत्ता (वि. सं. १६६५)

प्रभुवीर पट्टावली, मिएलाल जी म०

प्रमाण-नय-तत्वालोक

प्रवचन परीक्षा भाग १, २,

प्रश्न व्याकरण वृत्ति

ब्रिग फरिश्ता

भद्रबाहुचरित्र, ग्रा० रत्न नंदी (वि. सं. १६२५)

मेरुतुं गीया अंचलगच्छ पट्टावली

महाद्वीर चरियं, गुरा चन्द्रगणि

महाबीर देव पट्ट परम्परा

युगप्रधान-पट्टावली

रत्नाकरावतारिका

राजपूताने का इतिहास, गौरीशंकर हीराचन्द झोभा

लघु शतपदी

लाट के सोलंकी सामन्त पुलकेशिन का शिलालेख

लुंकामत प्रतिबोध कुलक

लोंकाशाह ना अञ्चावन बोल

वृद्धाचार्य प्रबन्धावली

वृद्धिसागर व्याकरएा

वृहत्कल्प भाष्य, भाग ६

वृहद्गच्छ गुर्वावली

व्याख्या प्रश्नप्ति

संदर्भ ग्रन्थों की सूची ]

**५५६** 

विपाकसूत्र-वृत्ति

वीरवंशपट्टावली श्रपरनाम विधिपक्ष गच्छ पट्टावली भाव सागर सूरी (वि. सं. १५१६)

वीरोदय काव्य दिगम्बर मुनि ज्ञानसागर जी म० श्रमण संहार चरित्रम् श्रवणवेल गोल शिलालेख संख्या ५७ श्री गुरु पट्टावली श्री गुरु पर्वक्रम वर्णनम् - गुरारत्न सूरी संमवायांग स्ट्रगल फोर एम्पायर वोल्यूम ५ स्टडीज इन साउथ इण्डियन जैनिजम सुधमं गच्छ परीक्षा

सप्त पदी शास्त्र

हिस्ट्री एण्ड कल्चर आफ दी इण्डियन पिपुल वोल्यूम IV&V आर. सी. मजूमदार

# जैन इतिहास समिति

लाल भवन, चौड़ा रास्ता, जयपुर-3