# जैन-धर्म में अहिंसा



जाँ. बारीष्ड्वाराय्यण सिन्ह्या



पार्श्वनाथ विद्यापीठ, वाराणसी

# जैन-धर्म में अहिंसा

लेखक डॉ0 बशिष्ठनारायण सिन्हा एम.ए., पी-एच.डी., डी.लिट्.



# पार्श्वनाथ विद्यापीठ वाराणसी

पार्श्वनाथ विद्यापीठ ग्रन्थमाला - 17

पुस्तक : जैन-धर्म में अहिंसा

लेखक ः डॉ. बशिष्ठनारायण सिन्हा

प्रकाशक : पार्श्वनाथ विद्यापीठ,

आई.टी.आई. रोड, करौंदी, वाराणसी-221005.

दूरभाष संख्या : 316521, 318046

फैक्स : 0542-318046

द्वितीय संस्करण : 2002 ई.

मुल्य : 300.00 रुपये मात्र

मुद्रक : अरुण प्रेस,

बी. 17/2, तिलभाण्डेश्वर

वाराणसी-1

© : पार्श्वनाथ विद्यापीठ, वाराणसी

ISBN 81-86715-66-5

Pārśwanātha Vidyāpīţha Series: 17

Book : Jaina-Dharma me Ahimsā

Author : Dr. Bashishtha Narayan Sinha

Publisher : Pārśwanātha Vidyāpiṭha,

I.T.I. Road, Karaundi, Varanasi-221005.

Telephone No.: 316521, 318046

Fax: 0542-318046

Second Edition : 2002

**Price** : Rs. 300.00 only

Printed at : Arun Press,

B. 17/2, Tilbhandeswer

Varanasi-1.

#### स्रमर्पण

गुरुवर

डॉ॰ रमाकान्त त्रिपाठी प्रोफेसर एवं ब्रध्यक्ष, दर्शन विभाग, काशी विद्यापीट, वाराणसी

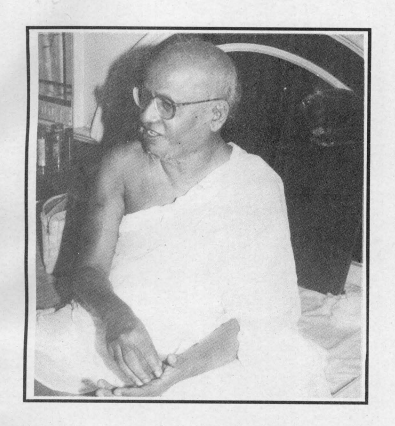
तथा

डॉ॰ मोहनलाल मेहता म्राच्यक्ष, पार्खनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान, वा रा गुसी

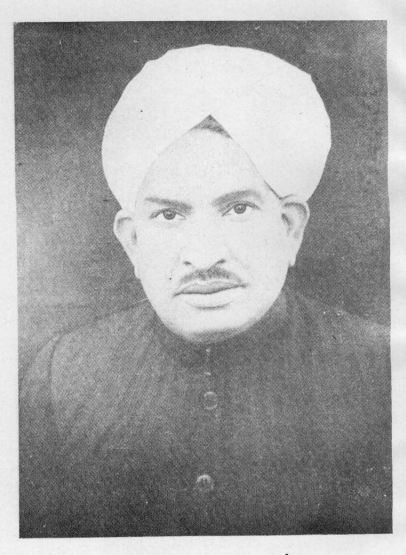
को

अमित श्रद्धा एवं स्नेह के साथ

## परम पूज्य आचार्य श्री राजयशसूरि जी म. सा.



की प्रेरणा से श्री रतनलाल सी. वाफना, जलगाँव ने इस पुस्तक हेतु १५,००० रू० का आर्थिक सहयोग प्रदान किया ।



स्वर्गीय लाला बनारसी दास जैन

#### प्रकाशकीय

जैन धर्म एवं दर्शन में अहिसा का प्रमुख स्थान है। जैन धर्म-दर्शन का अनीश्वरवादी अध्यात्मवाद इसी तत्त्व से निर्मित है, जो प्राणी मात्र के प्रति मेत्री-भावना रखने के सिद्धान्त का प्रतिपादक है। महावीर ने कहा है—

> तिथमं पढमं ठाणं, महावीरेण देसियं। अहिंसा निजणा दिहा, सव्वभूएसु संजमो ॥

सभी जीवों के प्रति संयम और अनुशासन की तथा पारस्परिक संबंध में समता की भावना रखना ही निपुण तेजस्वी अहिंसा है। यह परम सुख और चिदानंद देने में समर्थ है। यद्यपि इस नैतिक सिद्धान्त—मा हिंस्यात् सर्वभूतानि (किसी भी जीव को कष्ट नहीं पहुंचाना चाहिए) को बाह्मण और बौद्ध परंपराओं ने भी स्वीकार किया है परन्तु जैन धर्म में इसका सार्व।त्रक प्रयोग विहित है। श्रमण और श्रावक दोनों का संपूर्ण जीवन उनकी आध्यात्मिक स्थिति के अनुसार पूर्णतः या आंशिक रूप से इसी आचार-सिद्धान्त से नियंत्रित होता है। वस्तुत जैन धर्म से संबंधित प्रत्येक नियम प्रत्यक्ष या अप्रत्यक्ष रूप से इसी सिन्दान्त पर आधारित है।

अहिंसा विश्व का शाश्वत सिद्धान्त है। यह हमेशा जीव की हिंसा का विरोध करता रहा है, चाहे वह एक मानव की हो, किसी वर्ग की या राष्ट्र की हो अथवा अन्य किसी की। तमाम असफ लताओं और उपहासों के बावजूद भी यह क्रोध, मान, कपट, लोलुपता, स्वार्थपरता और ऐसे ही अन्य दूषित भावों के विषद्ध निरंतर संघर्ष करता रहा है। सिदयों से जैन अपनी श्रद्धा एवं आचरण के लिए यातनाएं सहता रहा, लेकिन उसने किसी ईश्वर के सामने अपनी रक्षा की भीख नहीं मांगी और न अपने तथाकथित शत्रुओं से बदला लेने की भावना ही रखी।

प्रस्तुत शोध-प्रबंध के लेखक डा० बिशब्दनारायण सिन्हा हैं जो पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान के 'बृहद् बम्बई वर्धमान स्थानक-वासी जैन महासंघ शोध-छात्र' रहे हैं। प्रबन्ध का निर्देशन एवं संपादन संस्थानाध्यक्ष डा० मोहनलाल मेहता ने किया है। इसके प्रकाशन का व्यय दिल्ली के श्री विजय कुमार जैन एण्ड सन्स ने अपने पिता लाला बनारसीदास, जो लाला मिलखोमल के सुपुत्र एवं अमृतसर के एक प्रतिष्ठित परिवार के सदस्य थे, की पुण्य-स्मृति में वहन किया है। स्व० लाला बनारसी दास का परिचय इस प्रकार है:

लाला बनारक्षी दास ने सन् १८८९ में अमृतसर के एक उच्च घराने में जन्म लिया। उन्हें शुरू से ही जैन धर्म में बड़ा लगाव था व यह शौक निरन्तर बढ़ता ही गया। वे सूर्य की तरह चमके जिसकी ज्योति-तले आज भी उनका परिवार चमचमा रहा है। सूर्य यद्यपि अस्त हो गया मगर उसकी अमिट रोशनी चहुँ और है।

वे एक सच्चे समाज सेवो थे जिन्होंने तन-मन-धन से समाज को उन्नत-समुन्नत बनाने का भरसक प्रयत्न किया। सर्वोत्तम सफलता प्राप्त करने के लिए कार्य में रत होकर वे अपने आप को भूल जाते थे। आलस्य को तो वे जीवित मनुष्य की कबर समझते थे।

वे साहसी महापुरुष थे जो कभी भी हिम्मत न हारते थे। उनका कहना था कि संघर्ष हो जिन्दगी है, जब तक सांस है संघर्षों से जूझते जाओ, सफलता स्वयमेव मिलेगी।

विश्वास और इज्जत को उस महानुभाव ने बनाए रखा क्योंकि इन दोनों की समाप्ति के साथ इन्सान की भी मृत्यु हो जाती है। उन्होंने बुरे इन्सान से कभी घृणा नहीं की, बल्कि उसको बुराई से की।

वे एक महान् दानी थे, जो धार्मिक व शैक्षणिक संस्थाओं को अधिकाधिक दान देते थे। वेसे तो उनके समस्त गुण उनके सुपुत्र विजय कुमार में हैं परन्तु इतना विशेष है कि वे दान में पिता से भी बढ़कर हैं, यह कह दिया जाय तो अतिशयोक्ति न होगी।

धर्म-कर्म में उनका अटूट विश्वास था। उनकी वाणी में एक ऐसा जादू था जिससे आकर्षित हो कर पराये भी अपने बन जाते थे। उन्होंने

बेसहारों को सहारा दिया। वे दुःखियों के हमदर्दी थे। उन्होंने यही सिखलायाः—

| Do | all         | the | good   | you | can |
|----|-------------|-----|--------|-----|-----|
| By | ali         | the | means  | you | can |
| In | all         | the | ways   | you | can |
| At | a <b>ll</b> | the | places | you | can |
| In | all         | the | times  | you | can |
| To | all         | the | people | you | can |
| As | long        |     | as     | you | can |

संक्षेप में उन्हें धर्मप्रिय, सत्यिप्रय, न्यायिप्रय, क्षमाशील एवं धेर्य-शील कहते हुए मेरा मन श्रद्धा से झुक जाता है। अपने परिवार पर उनको गहरी छाप है। ऐसे महापुरुषों के पदिचिह्नों पर चलने से समाज उन्नित को ओर अग्रसर होगा। धन्य था उनका जीवन।

| रूपमहल   | }  | हरजसराय जैन                        |
|----------|----|------------------------------------|
| फरीदाबाद | \$ | मन्त्री,                           |
| २-४-७२   |    | श्री सोहनलाल जैनधर्म प्रचारक समिति |
|          |    | अमृतसर                             |

· 122 124.

## लेखकीय

#### (द्वितीय संस्करण)

आज के वैज्ञानिक युग में मानव जीवन का बाह्य पक्ष जितना ही विस्तृत होता जा रहा है, आन्तरिक पक्ष उतना ही संकीर्ण होता जा रहा है। इसलिए मानव ने अपनी वैज्ञानिक खोजों के सदुपयोग की जगह उनके दुरुपयोग को पसन्द करने लगा है। उसकी मानवी प्रवृत्ति क्षीण हो रही है और दानवी प्रवृत्ति बलवती हो रही है। वह भूल गया है कि एक सुखद एवं शान्तिमय जीवन के लिए घृणा नहीं प्रेम की, द्वेष नहीं दोस्ती की, दुर्भाव नहीं सद्भाव की तथा हिंसा नहीं अहिंसा की आवश्यकता होती है। हिंसा विनाश लाती है और अहिंसा विकास प्रदान करती है। वर्तमान भयाक्रान्त मानव जीवन को भयमुक्त बनाने के लिए अहिंसा मार्ग को अपनाने के सिवा अन्य कोई उपचार नहीं है। अहिंसा-सिद्धान्त का सबसे प्रबल प्रतिपादक एवं प्रतिपालक जैन धर्म-दर्शन है। अहिंसा-सिद्धान्त यद्यपि एक प्राचीन मत है फिर भी इसकी प्रासंगिकता मानव जीवन एवं विश्व शान्ति के लिए आज तो है ही, भविष्य में भी रहेगी।

"जैन-धर्म में अहिंसा" प्रथम बार सन् १९७२ में प्रकाशित हुई थी। लगभग सन् १९८० तक इसकी प्राय: सभी प्रतियाँ बिक चुकी थीं। तब से आज तक कहीं न कहीं से इसके लिए अहिंसा सम्बन्धी शोधकर्ताओं की मांगें आती रही हैं। गत वर्ष तो मुझे सासाराम (बिहार) की एक शोध छात्रा के लिए इस सम्पूर्ण पुस्तक का फोटो-स्टेट उसके यहाँ भेजवाना पड़ा था। आज "जैन-धर्म में अहिंसा" अपने द्वितीय संस्करण में मुद्रित होकर अहिंसा प्रेमियों की समझ उपस्थित है। इससे मुझे अति प्रसन्नता हो रही है।

जैन धर्म-दर्शन, विशेष रूप से अहिंसा के प्रचार-प्रसार में रुचि रखने वाले श्रद्धेय श्री रतन लाल जी वाफना, जलगाँव (महाराष्ट्र) ने ''जैन-धर्म में अहिंसा'' के द्वितीय संस्करण के प्रकाशन के लिए आर्थिक सहायता प्रदान की है। मैं उनके प्रति अपनी हार्दिक कृतज्ञता ज्ञापित करता हूँ। डॉ० सागरमल जी जैन, माननीय सचिव, पार्श्वनाथ विद्यापीठ, वाराणसी का भी मैं कृतज्ञ हूँ, जिनके प्रयास से यह सहायता मिल सकी है। डॉ० अशोक कुमार सिंह, विरिष्ठ प्राध्यापक, पार्श्वनाथ विद्यापीठ का मैं आभारी हूँ, जिन्होंने सर्वप्रथम इस पुस्तक के द्वितीय संस्करण के प्रकाशन हेतु आर्थिक सहायता के लिए श्री वाफना सा० से जलगाँव में आग्रह किया और फिर यहाँ से इसका फोटो-स्टेट उनकी सेवा में भेजवाने का कष्ट किया। पार्श्वनाथ विद्यापीठ के ही डॉ० शिवप्रसाद, विरिष्ठ प्राध्यापक, डॉ० श्रीप्रकाश पाण्डेय, विरिष्ठ प्राध्यापक, श्री ओमप्रकाश सिंह, श्री राकेश सिंह आदि के प्रति मैं आभारी हूँ, जिन लोगों ने किसी न किसी रूप में इस पुस्तक के प्रकाशन में सहयोग किया है।

मैं अपने पुत्र-पुत्रवधू — डॉ० विजय कुमार, प्राध्यापक पा० वि० तथा डॉ० सुधा जैन, प्राध्यापिका, पा० वि० को शुभाशीर्वाद देता हूँ, जिन लोगों ने ''जैन-धर्म में अहिंसा'' के प्रकाशन से सम्बन्धित कार्यों में अपनी समुचित भूमिकाएँ निभाई हैं।

मुद्रण में सहयोग के लिए वर्धमान मुद्रणालय धन्यवाद के पात्र हैं।

विजयादशमी दिनांक 26.10.2001 एन-4/4बी. -4 आर. शान्ति निलयन कृष्णपुरी,करौंदी, पोस्ट-सुसुवाही वाराणसी- 221005

बशिष्ठनारायण सिन्हा

# पुरोवाक्

"माया के मोहंक वनकी क्या कहूँ कहानी परदेशी, भय है सुनकर हँस दोगे मेरी नादानी परदेशी।"

श्री रामधारी सिंह 'दिनकर' को माया की मोहक कहानी कहने में भय था। शायद माया की मोहकता में उलझकर उन्होंने बहुत बड़ी नादानी की थी। डाक्टर बनने का मोह मुक्ते भी कुछ ऐसा ही था और इसके लिए मैं आठ वर्षों तक उलझा रहा। वे आठ वर्ष एक लम्बी कहानी प्रस्तुत करते हैं, जिसे मैं अपनी नादानी नहीं बल्कि जीवन का संघर्ष समझता हूँ। संघर्ष के क्षण दु:खदाथी अवश्य होते हैं पर जीवन-पथ के लिए वे कुछ ऐसे पाथेय प्रदान कर जाते हैं, जिनसे व्यक्ति सर्वदा सुख प्राप्त करता है। अत्र एव अपनी कहानी सुनाने में मुक्ते भय नहीं है कि आप हँस देंगे और उसे मैं पूर्णत: नहीं किन्तु आंशिक रूप में आपके समक्ष रखना चाहूँगा। इस बात की आवश्यकता भी मुक्ते इसलिए जान पड़ती है कि अपने शोध-प्रबन्ध की योजना पर प्रकाश डालने के पश्चात् जिन लोगों के प्रति मुक्ते आभार व्यक्त करना है वे कोई और नहीं बल्कि मेरी कहानी के पात्र हैं, भले ही उन्होंने अपनी भूमिका चाहे जिस रूप में निभाई हो।

सन् १६५६ में का विवि विव के दर्शन विभाग से मैं एम ए० उत्तीणं हुआ और बड़ी उमंग के साथ डॉ॰ चन्द्रधर शर्मा के निरीक्षण में शोधकार्य के लिए इसी विश्वविद्यालय में मैंने प्रार्थना पत्र जमा किया। मुफे पार्श्वनाथ विद्याश्रम की ओर से एक सौ रुपये माह की छात्रवृत्ति देने का आश्वासन दिया गया और पंजीकरण के बाद छात्रवृत्ति मिली भी। कारण, मेरा शोध विषय था 'अहिसा के धामिक एवं दार्शनिक आधार' जो जैनधर्म से संबंधित था। पंजीकरण की सूचना के साथ विश्वविद्यालय कार्यालय ने मुफे डॉ॰ रमा-कान्त विपाठी के निरीक्षण में कार्य करने को आदेश दिया। किन्तु तत्कालीन परिस्थितिवश मैंने जनवरी १६६० से डॉ॰ शर्मा के निरीक्षण में कार्य प्रारम्भ किया, यद्यपि मेरा पंजीकरण जुलाई १६५६ से ही माना गया।

इसी बीच पा०वि० के अधिष्ठाता पं० कृष्णचन्द्राचार्य से मेरा कुछ मतभेद हुआ और मैंने विद्याश्रम की छात्रवृत्ति लेनी बन्द कर दी। यहाँ तक कि लिये गये रुपये भी मैंने लौटा दिए और स्वतंत्र रूप से शोधकार्य प्रारम्भ किया। तब मेरा विषय हुआ——'शान्ति पर्व का दर्शन'। किन्तु सन् १६६० के उत्तरार्ध में डॉ० शर्मा दर्शन विभाग के प्रोफेसर एवं अध्यक्ष बनकर जबलपुर विश्वविद्यालय में चले गए और डॉ० नन्दिकशोर देवराज भारतीय दर्शन एवं धर्म विभाग के प्रो० एवं अध्यक्ष होकर का० वि० वि० में आ गए। नियमानुसार उस समय तक मेरे शोधकार्य की अवधि पूरी नहीं हुई थी। अतः मुफे निरीक्षक बदलना पड़ा और मैं डॉ० देवराज के निरीक्षण में आ गया। निरीक्षक बदलने के कारण मुफे विभाग मी बदलना पड़ा। फलतः दर्शन विभाग से मैं भारतीय दर्शन एवं धर्म विभाग में आ गया। नये विभाग में प्रवेश पाते ही डॉ० शर्मा के निरीक्षण में किए गये कार्य की अवधि समाप्त कर दी गई और डॉ० देवराज के निरीक्षण में फिए गये कार्य की अवधि समाप्त कर दी गई और डॉ० देवराज के निरीक्षण में में एक नये विद्यार्थी के रूप में समझा गया।

खैर ! कार्य करता गया, इस आशा के साथ कि जल्दी से जल्दी शोधकार्य समाप्त होगा, डॉक्टर बनूंगा। इस तरह सन् १६६४ के जून तक कार्य करता रहा। शोध-प्रबन्ध भी जैसा मैं समझ रहा था, करीब-करीब पूरा हो रहा था और मुके पूरी आशा बँघ गई थी कि इस वर्ष डाक्टर बन जाऊँगा और जीवन की अन्य गति-विधि में लगूँगा। परन्त धीरे-धीरे यह स्थिति आ गई कि शोध-प्रबन्ध मैं जमान कर सका। जब ऐसी स्थिति का मूफे भान हुआ तो मेरे पैरों के नीचे से धरती खिसकती हुई नजर आई। क्योंकि तब तक पारिवारिक उत्तर-दायित्व एवं आर्थिक बोझ से मेरा कन्धा दबा जा रहा था। पर उस दिन भी मेरे मन का मोह न गया। अर्थोपार्जन के साथ ही शोधकार्य के सफल समापन के उद्देश्य से मैं कलकत्ता चला गया। अपने ससूर जी के बण्डेल स्थित निवास-स्थान पर रात्रि व्यतीत करता था और दिन भर कलकत्ते के विभिन्न सेठ-साहुकारों तथा कुछ शिक्षाविदों के भी दरवाजे खटखटाता फिरता था। साथही मौका मिलने पर राष्ट्रीय पुस्तकालय से पुस्तकें लेकर कुछ पढ़ लिया करता था। इस तरह एक-दो-तीन करके सात माह समाप्त हो गये। ससुराल के सुखद स्वागत को देखते हुए किसी नादान ने कहा था—'ससुराल रहे के चाही' तो किसी समझदार ने उसका प्रतिकार करते हुए कहा था-- 'दिन दुइए चारी' अर्थात् ससुराल में दो-चार दिनों तक ही रहना चाहिए । और मैं तो परिस्थितिवश सात माह रह गया। इसके बावजूद भी बात कुछ जमी नहीं, न तो आर्थिक प्रगति

हो सकी और न शोधकार्य ही पूर्णता की ओर बढ़ पाया। इसी बीच भाई अमरनाथ जायसवाल से भेंट हुई और उनकी सलाह एवं अपनी परिस्थित को देखते हुए अप्रैल १६६५ में बनारस लौट आया।

बनारस आकर जब शोधकार्य के सम्बन्ध में मैंने स्थित का आकलन किया तो पाया कि मैं उसी स्थान पर था, जहाँ पर कल्कित्ता जाने से पूर्व था। ऐसा देखकर मैं कुछ दिनों तक 'किंकर्त्तंच्य विमूढ़' की स्थित में रहा। तब बन्धुवर मैजर श्री महावीर सिंह की राय पाकर मैं फिर पार्व्वनाथ विद्याश्रम के नये अध्यक्ष डॉ॰ मोहनलाल मेहता से मिला, जिन्होंने अपने निरीक्षण में कार्य करने और दो सी रूपये मासिक छात्रवृत्ति देने की सहमति दी। उनकी सहमति से मुफे बहुत बड़ा बल मिला और फिर 'जैन धर्म में अहिंसा-विचार' विषय लेकर नये पंजीकरण के साथ जुलाई १६६५ से मैंने नया शोधकार्य प्रारम्भ किया। इस बार मेरा शोध-प्रबन्ध ठीक समय पर पूरा हो गया और अक्टूबर १६६७ में मैंने उसे परीक्षा हेतु जमा कर दिया, जिसके फलस्वरूप काशी विश्वविद्यालय के सन् १६६७ के दीक्षान्त समारोह में मुफे डॉक्टर बनने का सौभाग्य प्राप्त हुआ। आज मेरा शोध प्रबन्ध 'जैन धर्म में अहिंसा' के नाम से छपकर पुस्तक के रूप में आपके सामने है।

पुस्तक में कुल छ: अध्याय हैं। प्रथम अध्याय है 'जैनेतर परम्पराओं में अहिंसा'। इस अध्याय में यह दिखलाने का प्रयास किया गया है कि जैन परम्परा, जिस पर शोध-प्रबन्ध आधारित है, के अलावा अन्य परम्पराओं में अहिंसा को कौन-सा स्थान प्राप्त है। यद्यपि शोध-प्रबन्ध में मैंने मात्र वैदिक एवं बौद्ध परम्पराओं के ही अहिंसा-सम्बन्धी सिद्धान्तों को प्रस्तुत किया है पर प्रस्तुत पुस्तक में सिक्ख, पारसी, यहूदी, ईसाई, इस्लाम, ताओ आदि विश्व की प्रमुख परम्पराओं में अहिंसा के सिद्धान्त को दी गई मान्यताओं पर प्रकाश डालने की आकांक्षाओं को मैं रोक नहीं पाया, इस वजह से यह अध्याय काफी लम्बा हो गया है।

द्वितीय अध्याय है 'अहिंसा-सम्बन्धी जैन साहित्य'। यों तो जैन धर्म के मूल में ही अहिंसा है और प्राय: इसकी सभी धार्मिक एवं दार्शनिक रचनाओं में हिंसा-अहिंसा की थोड़ी बहुत झलक मिल ही जाती है। फिर भी कुछ ऐसे ग्रन्थ हैं जिनमें हिंसा-अहिंसा की पूर्ण विवेचना मिलती है। उन ग्रन्थों का परिचय एवं उनमें किन-किन स्थानों पर हिंसा-अहिंसा का विश्लेषण हुआ है, उनका संकेत इस अध्याय में किया गया है। इससे एक लाभ तो यह है कि अहिंसा के विषय में जानकारी करनेवालों को जैन साहित्य रूपी सागर का मंथन न करना होगा और दूसरा लाभ यह है कि यदि वे पुस्तकों के रचना-काल पर ध्यान देंगे तो अहिसा-सिद्धान्त की ऐतिहासिकता का भी ज्ञान उन्हें हो सकेगा।

तृतीय अध्याय है 'जैनदृष्टि से ऑहसा'। यह अध्याय पुस्तक का हृदयरूप है। इसमें जैन-वाङ्मय में प्राप्त हिंसा-अहिंसा सम्बन्धी जो भी दार्शनिक विवेचन हैं उन पर प्रकाश डाला गया है; साथही हिंसा-अहिंसा की परिभाषा, प्रकार, साधन, फल आदि का विश्लेषण प्रस्तुत किया गया है जिसे पढ़कर कोई यह समझ सकता है कि अहिंसा का स्थान केवल नीतिशास्त्र में ही नहीं, बल्कि तत्त्वमीमांसा के क्षेत्र में भी है।

चतुर्थ अध्याय है 'जैनाचार और अहिसा'। इसमें श्रमणाचार एवं श्रावका-चार पर प्रकाश डालते हुए यह दिखाया गया है कि जैन मुनियों एवं गृहस्थों को अपने जीवन में अहिसा के सिद्धान्त को उतारने के लिये किस प्रकार के विधि-विधानों का पालन करना होता है।

पंचम अध्याय है 'गांधीवादी अहिंसा तथा जैन धर्म प्रतिपादित अहिंसा'।
आधुनिक युग में गांधीवाद अहिंसा का सबल समर्थक माना जाता है। किन्तु
ऐसी बात नहीं है कि गांधीवादो आहिंसा जैनमत प्रतिपादित आहिंसा का अनुगमन
करती है। दोनों में काकी अन्तर है। लेकिन ऐसा भी नहीं कहा जा सकता कि
दोनों के बीच मेल या सामंजस्य नहीं है। कहाँ-कहाँ पर आहिंसा के सम्बन्ध में
गांधीवाद एवं जैनमत एक दूसरे के निकट हैं और कहाँ-कहाँ पर दूर हैं, इसे ही
प्रकाश में लाना इस अध्याय का उद्देश्य है।

षष्ठ अध्याय है 'उपसंहार'। इसमें पूरे शोध-प्रबन्ध का सार है जिसे पढ़ लेने पर पाठक के सामने पूरी पुस्तक की एक झलक आ सकती है।

इस कार्य में किसी न किसी रूप में मुक्ते अनेक लोगों से सहायता मिली है। उनमें से जिनके नाम अब तक आपके सामने आ गये हैं उन सबका मैं अत्यन्त ही ऋणी हूँ। पद्मभूषण डॉ० भीखन लाल आत्रेय, भूतपूर्व अध्यक्ष, दर्शन, मनो-विज्ञान एवं भारतीय दर्शन तथा धर्म विभाग, काशी विश्वविद्यालय; प्रो० राजा-राम शास्त्री, सदस्य, भारतीय लोक-सभा तथा भूतपूर्व कुलपित, काशी विद्यापीठ; पं० दलसुखभाई मालविणया, अध्यक्ष, लालभाई वलपतभाई भारतीय संस्कृति विद्यामन्दिर, अहमदाबाद; डॉ० के० शिवरामन् एवं डॉ० रमाशंकर मिश्र, रीडर, दर्शन उच्चानुशीलन केन्द्र, का० वि० वि० तथा डॉ० गुलाबचन्द्र

चौधरी, प्रोफेंसर, नवनालन्दा महाबिहार का मैं हृदय से कृतज्ञ हूँ जिनके आशीर्वाद मुफे हमेशा ही मिलते रहे हैं।

राष्ट्रसन्त उपाध्याय श्री अमरचन्द्र जी महाराज एवं डाँ० सतकारी मुकर्जी, मू० पू० अध्यक्ष नवनालन्दा महाबिहार, ने मेरी पुस्तक पर अपने महत्त्वपूर्ण अभिमत देकर मुझ पर असीम कृपा की है। इसके लिए मैं इनका विशेष आभारी हूँ। पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान के प्राण आदरणीय लाला हरजस राय जैन की सहानुभूति मुफे हमेशा ही प्राप्त रही है। श्रीमजी मनोरमा मेहता से मुफे हमेशा ही पारिवारिक स्नेह मिलता आ रहा है। अत: इन सबका मैं अत्यधिक आभारी हूँ।

बन्धुवर डॉ॰ मोहनचन्द जोशी, प्रो॰ एवं अध्यक्ष, मनोविज्ञान विभाग, रायपुर विश्वविद्यालय, डॉ॰ रघुनाथ गिरि, रीडर, दर्शन विभाग, काशी विद्यापीठ तथा डॉ॰ रामइकबाल पाण्डेय, अध्यक्ष, मनोविज्ञान विभाग, गुरुकुल कांगड़ी के स्नेह एवं सहयोग मुक्के सदा उत्साहित करते रहे हैं। अतएव इनके प्रति कृतज्ञता व्यक्त किए बिना मैं रह नहीं सकता।

मित्रवर श्री रवीन्द्रकुमार शृंगी, संगीत महाविद्यालय, का० वि० वि०; डॉ० अजित शुकदेव शर्मा, दर्शन विभाग, का० वि० वि०; डॉ० रमाकान्त सिंह, मनोविज्ञान विभाग, अलीगढ़ विश्वविद्यालय; डॉ० अईद्दास दिगे, दर्शन विभाग, आर्ट्स एण्ड कॉमसं कॉलेज, कराड (महाराष्ट्र); पं० किपलदेव गिरि, श्री हरिहर सिंह एवं श्री मोहन लाल, पार्श्वनाथ विद्याश्रम; श्री वैद्यनाथ सिंह, खितरी; श्री सदानन्द सिंह, जलालपुर, आदि का मैं बहुत आभारी हूँ जिनसे मुक्ते हमेशा ही स्नेह एवं सहयोग मिलता रहा है।

अपने परिवार के सदस्यों विशेषकर अपने माता-पिता श्रीमती जयलक्ष्मी सिन्हा तथा श्री पंचम सिन्हा, अनुज श्री रवीन्द्र एवं विश्वमोहन और धर्मपत्नी श्रीमती शान्ति सिन्हा का बहुत ही आभारी हूँ जिन्हें मेरे शोध कार्य की दीर्घ व्यस्तता के कारण अने क कष्ट फेलने पड़े। अपनी छोटी बहन शिश का मैं खास तौर से आभारी हूँ जो मुक्ते पुस्तक की छपाई तथा अन्य पठन-पाठन एवं लेखन सम्बन्धी कार्यों की याद दिलाकर उत्साहित करती रहती है।

डी॰ १/४८, गोपालकृष्ण भवन लाहौरी टोला, वा रा ण सी महाशिवरात्रि, १३ फरवरी, १६७२

बशिष्ठनारायण सिन्हा

# प्रस्तुत पुस्तक मे

| प्रथम अध्याय                         | पृ०         |  |
|--------------------------------------|-------------|--|
| जैनेतर परंपराओं में अहिंसा           | 3-१००       |  |
| वैदिक परंपरा                         | व           |  |
| उपनिषद्                              | 80          |  |
| स्मृति                               | <b>१</b> २  |  |
| सूत्र                                | २०          |  |
| वाल्मोकि-रामायण                      | २५          |  |
| महाभारत                              | २७          |  |
| गीता                                 | ३६          |  |
| पुरा <b>ण</b>                        | ४१          |  |
| ब्राह्मण-दर्शन                       | प्र१        |  |
| बोद्ध-परंपरा                         | ५९          |  |
| सिक्ख-परंपरा                         | ७५          |  |
| पारसी-परंपरा                         | ८१          |  |
| यहूदी-परंपरा                         | 68          |  |
| <del>ईसाई</del> -परंप <sup>र</sup> ा | ረ६          |  |
| इस्लाम-परंपरा                        | <b>९</b> ०  |  |
| ताओ एवं कन्फ्यूशियस                  | ९३          |  |
| सूफी-सम्प्रदाय                       | ९६          |  |
| <b>बिन्तो-परंपरा</b>                 | . 98        |  |
| द्वितीय अध्याय                       |             |  |
| बहिंसा-संबंधी जैन साहित्य            | 389-909     |  |
| आचारांग                              | १०२         |  |
| सूत्रकृतांग                          | <b>१</b> ०७ |  |

#### ( 98)

| उपासकदशांग            | 999         |
|-----------------------|-------------|
| प्रश्तव्याकरण         | ११२         |
| निरयावलिका            | ११३         |
| उत्तराध्ययन           | ૧૧૪         |
| आवश्यक                | १२१         |
| दशवैकालिक             | १२२         |
| प्रवचनसार             | १२५         |
| समयसार                | १२७         |
| नियमसार               | १२८         |
| पुरुषार्थंसिद्धच् पाय | १३०         |
| मू <b>लाचा</b> र      | १३१         |
| रत्नकरंड-उपासकाध्ययन  | <b>१</b> ३६ |

### तृतीय अध्याय

| जैन दृष्टि से अहिसा                      | १४०-२०८ |
|------------------------------------------|---------|
| हिंसा की परिभाषा                         | १४०     |
| हिंसा का स्वरूप                          | १४२     |
| हिंसा की उत्पत्ति एवं भेद                | ૧૪૪     |
| हिंसा के विभिन्न नाम                     | १४५     |
| हिंसा के विविध रूप                       | ঀ४७     |
| स्विहिंसा और परिहंसा                     | १४८     |
| षटकायों की हिंसा                         | १४६     |
| हिंसा के विभिन्न कारण                    | ११३     |
| हिंसा के स्तर                            | १५५     |
| हिंसा करनेवाले कुछ विशेष लोग तथा जातियां | १६१     |
| हिंसा के फल                              | १६३     |
| हिंसा के पोषक तत्त्व                     | १६९     |
| अहिंसा                                   | १७४     |
| अहिंसा की परिभाषा                        | १८१     |
| अहिंसा के रूप                            | १८६     |

#### ( १७ )

| अहिंसा के प्रकार                | 9८७ |
|---------------------------------|-----|
| दया                             | १८७ |
| दान                             | १८६ |
| दान के प्रकार                   | १६० |
| दान के फल                       | १६३ |
| अहिंसा क्यों ?                  | २०० |
| अहिंसा के पोषक तत्त्व           | २०१ |
| अहिंसा का तात्त्विक विवेचन      | २०२ |
| महावीरकालीन अहिंसा-सिद्धान्त    | २०४ |
| महावीरकालोत्तर अहिंसा-सिद्धान्त | २०६ |

#### चतुर्थ अध्याय

| जैनाचार और अहिसा          | २०६–२३४ |
|---------------------------|---------|
| अणुवत                     | २१०     |
| गुणव्रत                   | २१७     |
| शिक्षाव्रत                | २२६     |
| श्रमणाचार अथवा श्रमण-धर्म | २२८     |
| रात्रिभोजन-विरमणत्रत      | २३१     |
| समिति तथा गुप्ति          | २३२     |
| षडावश्यक                  | २३४     |
|                           |         |

### पंचम अध्याय

# गांधीवादी अहिंसा तथा जैनधर्म-प्रतिपादित अहिंसा २३५-२६३

| अहिंसा की परिभाषा               | २३७ |
|---------------------------------|-----|
| अहिंसा का स्वरूप                | २३८ |
| हिंसा तथा अहिंसा के विभिन्न रूप | २३९ |
| सर्वभूत्हिताय अहिसा             | २३९ |
| हिंसा के बाह्य कारण।            | २४० |

# ( १८ )

| मात्र जीव को मार देना ही हिंसा नहीं            | २४१         |
|------------------------------------------------|-------------|
| अहिंसा की विशेषता                              | २४२         |
| अहिंसा न रूढ़िवाद है, न उपयोगितावाद            | २४३         |
| अहिंसा और दया                                  | २४४         |
| अहिसा और सत्य                                  | २४७         |
| अहिंसा और ब्रह्मचर्य                           | २४६         |
| अहिंसा और यज्ञ                                 | २५०         |
| अहिंसा और खेती                                 | २५०         |
| अहिसा का आधिक रूप                              | ३५१         |
| अहिंसा का सामाजिक रूप                          | २५२         |
| अहिंसा का राजनेतिक रूप                         | २५४         |
| गांधीवादी अहिंसा एवं जैनधर्म-प्रतिपादित अहिंसा | २५५         |
| अहिसा तथा उसका स्वरूप                          | र्५६        |
| जीव                                            | २५६         |
| हिंसा के विभिन्न रूप तथा अहिंसा के विभिन्न नाम | २५७         |
| हिसा तथा अहिसा के पोषक तत्त्व                  | २५७         |
| अहिसा और खेती                                  | २५८         |
| श्रमण और श्रावक                                | २५६         |
| अहिसा और यज्ञ                                  | २५९         |
| अहिसा और ईश्वर                                 | २६०         |
| अहिसा और दान                                   | २६०         |
| अहिंसा के अपवाद                                | २६ <b>१</b> |
| अहिंसा का आर्थिक विवेचन                        | २६२         |
| अहिंसा का सामाजिक विवेचन                       | २६२         |
| अहिंसा का राजनैतिक विवेचन                      | २६२         |

#### षष्ठ अध्याय

| उपसंहार          | २६४-२⊏१                   |
|------------------|---------------------------|
| आघार-ग्रन्थ-सूची | २८२-१९४                   |
| अनुक्रमणिका      | २६५-३०⊏                   |
| अभिमत            | ३०९ <u>–</u> ३ <b>१</b> २ |

#### प्रथम अध्याय

## जैनेतर परम्पराओं में अहिंसा

भारतीय संस्कृति में दो अन्तर्घाराएँ प्रवाहित होती हैं: वैदिक विचारघारा तथा श्रमण-विचारघारा, जिन्हें वैदिक संस्कृति एवं श्रमण-संस्कृति भी कहा जाता है। चूं कि बैदिक संस्कृति में ब्राह्मण या पुरोहित अग्रणी समझे जाते हैं और इनके द्वारा निर्देशित कर्मकाण्ड-मार्ग का अन्य सनातनधर्मी अनुगमन करते हैं, इसे ब्राह्मण-संस्कृति के नाम से भी पुकारते हैं। वेद, उपनिषद आदि इसके आधार-ग्रन्थ हैं। श्रमण-संस्कृति की दो उपधाराएं हैं—बौद्ध एवं जैन। बौद्ध संस्कृति के आधार-ग्रन्थ हैं पिटक आदि, तथा जैन संस्कृति आगमों पर आधारित है। वैदिक संस्कृति प्रवृत्तिपरक जीवन से प्रारम्भ होकर निवृत्तिपरक जीवन की ओर बढ़ती है किन्तु श्रमण-संस्कृति शुरू से ही निवृत्तिपरक है।

#### वैदिक परम्परा:

वैदिक परम्परा का श्रीगणेश वेदों से होता है। हिन्दू धार्मिक मान्यता के आधार पर वेद उन ईश्वरीय पितत्र प्रवचनों के संकलन हैं, जो अकाट्य और अमिट हैं। ऐतिहासिकता के आधार पर ये समूचे संसार की मानवकृत रचनाओं में सबसे प्राचीन हैं। प्राचीनता एवं ज्ञान-बाहुल्य के कारण वेदों की गणना संसार की उच्चतम कोटि की रचनाओं में होती है। वैदिक संस्कृति, साहित्य, धमं एवं दर्शन के तो ये प्राण हैं। वेद चार हैं-ऋग्वेद, सामवेद, यजुर्वेद तथा अथवंवेद। इनमें से प्रत्येक के चार विभाग हैं—संहिता, ब्राह्मण, आरण्यक तथा उपनिषद्। इनके अलावा स्मृति, सूत्र, रामायण, महाभारत, गीता, पुराण आदि वैदिक-परम्परा के प्रमुख ग्रन्थ हैं।

ऋग्वेद का समय राधाकुमुद मुकर्जी ने वही माना है जो सिन्धु-सभ्यता का माना गया है। ऋग्वेदकालीन भारतीय संस्कृति एवं सिन्धु-संस्कृति के संबंध को देखते हुए उन्होंने दोनों के लिए ई० पूर्व ३२५० समय निर्धारित किया है। वेदकालीन मानव प्रकृति नटी की गोद में पलने के कारण उदार हृदय वाला था तथा उसका मस्तिष्क उलझनों से परे था। सामान्य तौर से वह दूध, दही, घी, खीर, चावल, रोटी, फल आदि खाता था। साथ ही उन बैलों, भेड़ों और बकरों के मांस भी उसकी भोज्य सामग्रियों में शामिल थे, जो यज्ञों में बलिस्वरूप मारे जाते थे। यदा-कदा दवा आदि के रूप में वह कुत्ते का मांस भी काम में लाता था। जे गाय को वह अवध्य तथा बहुत अच्छी सम्पत्ति मानता था, यद्यपि यज्ञ में वैसी गायों की बिल भी वह देता था जो बौंझ होती थीं, और पात्र बनाने तथा गाड़ी आदि बाँधने के काम में गोचमं का प्रयोग करता था। वह शिकार खेलने का आदी था अतः सूअर, भेंसा, सिंह आदि को मारने या पकड़ने में आनन्द का अनुभव करता था। उसके सामने मानव एवं पश्च से परे आनन्द या कष्ट देनेवाली कोई शक्ति थी तो वह

ग्रवत्या श्रुन भ्रान्त्राणि पेचे न देवेषु विविदे मिंडतारम् ।
 ग्रपश्यं जायाममहीयमानामधा मे श्येनो मध्वा जभार ॥ १३ ॥
 श्रु० वे० ४. १८. १३.

४. हिन्दी ऋग्वेद-रामगोविन्द त्रिवेदी, पृष्ठ १०२०, मंत्र २.

प्र. हिन्दी ऋग्वेद-रामगोविन्द त्रिवेदी, पृष्ठ ७३४, मंत्र २६; श्रिवेदय, जो मधु-पूर्ण चर्म-पात्र मध्यस्थान में रखा हुआ है, उससे मधु-पान करो। हि० ऋ०, पृ० ६०६, म० १६; हि० ऋ०, पृ० ११६३, मंत्र १६; पृ० १२४०, मंत्र २२.

<sup>1.</sup> That the age of the Rigveda is not later than that of the Indus civilization of about 3250 B. C. has been already explained on the basis of the links of connection between the two cultures. Ancient India (Radha Kumud Mookerji), p. 52.

<sup>2.</sup> Meat also formed a part of dietary. The flesh of the ox, the sheep and the goat was normally eaten after being roasted on spits or cooked in earthenware or metal pots. Probably meat was eaten, as a rule, only on the occasions of sacrifice though such occasions were by no means rare, the domestic and the grand sacrifices being the order of the day. Vedic Age (Ed. R. C. Majumdar), p. 393. Flesh was eaten but only of animals that were sacrificed, viz., sheep and goat. Ancient India (R. K. Mookerji), p. 67.

प्रकृति ही थी। वह प्रकृति के विभिन्न रूपों या विभिन्न अगों की पूजा किया करता था जिससे कि वह कब्ट से मुक्त हो पाता और आनन्द की प्राप्ति करता। अतः उसके पूज्य देवताओं की संख्या बहुत ही अधिक थी। निरुक्तिकार यास्क के अनुसार स्थान-विभाग की दृष्टि से देवताओं की तीन श्रेणियाँ हैं—पृथ्वीस्थान, अन्तरिक्ष-स्थान तथा द्युस्थान। पृथ्वीस्थान-देवताओं में अग्नि का, अन्तरिक्ष-स्थान देवताओं में इन्द्र का तथा आकाशस्थान-देवताओं में सूर्य, सविता, विष्णु आदि सौर देवताओं का स्थान सबसे ऊँचा एवं महत्त्वपूणं है। वार्शनिकों ने इस बहुदेवता-पूजन को प्राकृतिक बहुदेवतावाद (Naturalistic Pluralism) नाम दिया है जो धीरेधीरे आवसरिक एकदेवतावाद (Menotheism), एकदेवतावाद (Monotheism) तथा ब्रह्मवाद (Monism) के रूप लेता है।

स्वाभाविक सरलता एवं निष्कपटता के कारण वेदकालीन मानव के सामने न कोई पेचीदी समस्या थी और न तो उसके समाधान के लिये कोई ऊँचा सिद्धान्त ही। जब वह किसी प्रकार का वैयक्तिक या सामाजिक, शारीरिक या मानसिक तथा मानुषिक या अमानुषिक कष्ट पाता था तो अपने देवताओं की आराधना करता था, उसके निमित्त तरह-तरह की आहुतियाँ देता था और कष्ट निवारण के लिये प्रार्थना करता था। अतः वेदों में प्रार्थना एवं प्रशंसा की भरमार है। उन प्रार्थनाओं में "अहिसन्ती" "हिसन्ती", "हिसन्ती", "हिसन्ती", "हिसन्ती", "हिसन्ती", "हिसन्ती",

१. भारतीय दर्शन-पं० बलदेव उपाध्याय, पृष्ठ ५४-५५.

२. अस्मे ता त इन्द्रं सन्तु सत्यार्शहसन्तीरूपस्पृशः । विद्याम यासां भुजो धेनूनां न विज्ञितः ॥ ऋ० वे० १०. १२. १३.

म्रादिन्मातृराविशद् यास्वा शुचिरिहस्यमान उर्विया वि वावृधे।
 म्रनुयत् पूर्वा म्रहहत् सनाजुवो नि नव्यसीष्ववरासु धावते ॥
 म्रट० वे० १.१४१.५.

४. प्रयच्छ पशुं त्वरया हरीषमहिसन्त श्रीषधीर्दान्तु पर्वन् । यासां सोम: परि राज्यं बभूवामन्युता नौ वीरुधो भवन्तु ॥ श्र० वे० १२.३.३१.

४. या: सीमानं विरुजन्ति मूर्घानं प्रत्यर्षणी: । प्रहिसन्तीरनामया निद्रं वन्तु बहिबिलम् ।। प्रव्वेव ६. ८. १३.

६. तर्द है पतंग है जभ्य हा उपकक्स । ब्रह्मेवासंस्थितं हिवरनदन्त इमान् यवानिहिसन्तो अपोदित ॥ अ० वे० ६.५०.२.

'हिस्न", ''हिस्नाशनिहंरसा'', 'हिस्न''', तथा ''हिस्ते'' आदि शब्द मिलते हैं। किन्तु इन शब्दों से हिसा अथवा अहिंसा के नैतिक रूप पर कोई प्रकाश नहीं पड़ता। कारण, इन शब्दों के द्वारा अधिक जगहों पर राक्षसों को मारने के लिए प्रार्थनाएं की गई हैं। यहाँ प्रश्न उठता है कि वे राक्षस कौन थे? सामान्यतः राक्षस का अर्थ दुष्ट या दुराचारी होता है। अतः दुराचारी या दुष्ट जिससे समाज या राष्ट्र की हानि हो उसके विनाश की भावना कुछ हद तक अहिंसा के अन्तर्गत आ सकती है। किन्तु हो सकता है कि ''राक्षस'' शब्द से उन आदिवासी अनार्यों को सम्बोधित किया जाता रहा हो जिन्हें आर्य लोग नीच तथा निकृष्ट समझकर अपने से दूर रखना चाहते थे। या राक्षस कहे जाने वाले वही लोग तो नहीं थे जिनके वर्णन महाभारत आदि ग्रन्थों में ''राक्षसगण'' के रूप में मिलते हैं। इस विषय में एक निश्चित जानकारी प्रस्तुत करना स्वयं एक शोध का विषय बन जाता है। अतः इन शब्दों को निश्चित रूप से न

मैत्रायणी संहिता में अग्नि से प्राथंना की गई है-

'हे प्रज्वलित लपटों से जाज्वल्यमान अग्नि ! अपनी देह से मेरी प्रजा को कष्ट मत दो अथवा मत मारो'' (मा हिंसीस्तन्वा प्रजाः)।

उतान्तरिक्षे परि याहि राज क्रम्भै:संघेह्यभि यातुधानान् ॥ ग्र॰ वे० ८. ३. ३.

- २. भ्रग्ने त्वचं यातुधानस्य भिन्धि हिस्राशिनिर्हरसा हन्त्वेनम् । प्र पर्वाणिजातवेद शृणीहि क्रव्यात्कविष्णुर्विचिनोतु वृक्णम ॥ ऋ०वे० १०. ८७. ५.
- ३. तीक्ष्णेनाग्ने चक्षुषा रक्ष यज्ञं पाज्वं वसुभ्यः प्र एाय प्रचेतः । हिस्रं रक्षांस्याभि शोशुचानं मा त्वा दमनयातुधाना नृचक्षः ॥ ऋ० वे० १०. ८७. ६०
- ४. यो म्रस्य स्याद वशाभोगो म्रन्यामिच्छेत तर्हि सः । हिंस्ते म्रदत्ता पुरुषं याचितां च न दित्सति ॥ म्र० वे० १२. ४. १३.
- प्रेदग्ने ज्योतिष्मा न्याहि शिवेभिरिचिभिष्ट्वम् ।
   बृहिड्नर्भानुभिर्मासंन्मा हिसीस्तन्वा प्रजाः ।। मैत्रायणी संहिता, २.७.१०.

१. उभोमयाविन्तुप धेहि दंष्ट्रा हिस्र: शिशानोऽवरं परं च । ऋ० वे ० १०.८७.३.

ठीक इसी तरह की प्रार्थना तैत्तिरीय संहिता एवं शतपथ ब्राह्मण में मिलती है। किन्तु यहां "प्रजा" शब्द भी दो अर्थ रखता है—सन्तान एवं जनता। परन्तु दोनों ही अर्थों में यह संकुचित और स्वार्थाधीन जान पड़ता है। यदि कोई अपनी सन्तान के रक्षार्थ प्रार्थना करे अथवा कोई राजा अपनी जनता को बचाने के लिए प्रार्थना करे तो ये दोनों ही प्रार्थनाएँ अहिंसा के सिद्धान्त की पुष्टि नहीं करतीं क्योंकि अहिंसा का सिद्धान्त ऐसी स्वार्थ- परता से बिल्कुल ही परे है। यह सर्वव्यापक है, अर्थात् सभी जीवों के लिए है। इसके अलावा ऋग्वेद में यों कहा गया है—

"सब देवों के लिये उपयुक्त छाग पूषा के ही अंश में पड़ता है। उसे शीघ्रगामी अश्व के साथ सामने लाया जाता है। अतएव त्वष्टा देवता के सुन्दर भोजन के लिए अश्व के साथ इस छाग से सुखाद्य पुरोडाश तैयार किया जाय।"

- प्रेदग्ने ज्योतिष्मान्याहि शिवेभिरिचिभिस्त्वम् ।
   बृहद्भिर्भानुभिर्भासन्माहिसीस्तनुवा प्रजाः ।।
   तैत्तिरीय संहिता, ४. २. ३. ३; ५. २. २. ७-८.
  - प्रेदग्ने ज्योतिष्मान्याहि । शिवेभिर्याचिभिष्ट्वमिति
    प्रेदग्ने त्वं ज्योतिष्मान्याहि शिवेभिर्याचिभिर्द्यियमानैरित्थेतद् बृहद्भिर्भानुभिक्भिसन्मा हिसीस्तन्वा प्रजा इति बृहद्भिर्राचिभिर्दीप्यमानैमिहिसीरात्मना
    प्रजा इत्येतत् ॥९॥ शतपथ ब्राह्मग्रा, काण्ड ६, घ० ८, ब्राह्मग्रा १.
- श. जैन धर्म में ग्रहिसा, सत्य, ग्रस्तेय. ब्रह्मचर्य, ग्रपिग्रह ग्रादि का पालन महज इसलिए किया जाता है कि प्रपनी ग्रात्मा की शुद्धि हो, इसमें दूसरे के हित की बात उद्देश्यरूप में नहीं ग्राती है। ग्रतएव इस दृष्टिकोए से ग्रहिसा भी स्वार्थ की सीमा के ग्रन्दर ग्रा जाती है। किन्तु सामान्य दृष्टिकोए से ग्रहिसा का सिद्धान्त पर-हितकारी समझा जाता है। ग्रीर ऐसी हालत में जहाँ ग्रपने लोगों के हित की बात ग्राती है तो उससे इसे ग्रलग समझना ही उचित समझा जाता है।
- ४. एषच्छागः पुरो म्रस्वेन वाजिना पूष्णो भागो नीयते विश्वदेव्यः । म्रिभिप्रयं यत्पुरोडाशमर्वता त्वष्टेदेनं सौश्रवसाय जिन्वति । ऋ०वे० १. १६२. ३; हिन्दी ऋग्वेद—रामगोविन्द त्रिवेदी, पृष्ठ २४०.

आगे कहा है—"यज्ञ के जो पांच ( घान्य, सोम, पशु, पुरोडास और घृत) उपकरण हैं, यथायोग्य उनको मैं रखता हूँ।" यद्यपि मंत्र में उपकरणों के नाम स्पष्टतः नहीं दिए गए हैं लेकिन टीका-कारों ने नामों को भी प्रकाशित किया है और उनमें पशु भी एक उपकरण है जिसकी आवश्यकता यज्ञ में होती है। इससे भी आगे 'यूप' की चर्चा मिलती है जिसमें यज्ञ के पशु बांघे जाते हैं। इनसे यह जाहिर होता है कि यज्ञ में पशुओं की बिल दी जाती थी। फिर भी वेदों में कुछ ऐसे स्थल मिलते हैं जहाँ पर स्पष्ट या गौण रूप से अहिंसा के सिद्धान्त का प्रतिपादन हुआ है जैसे—

''हम अभी गमन (संगति ) प्राप्त करें। मित्रभूत अथवा मित्र द्वारा दिशत मार्ग से हम गमन करें। अहिसक मित्र का प्रिय सुख हमें गृह में प्राप्त हो।''<sup>3</sup>

इस कथन में सुख, आहंसा, मित्र तथा मार्ग शब्द संबंधित-से दीखते हैं—गृह में सुख की प्राप्ति हो; सुख जो मित्र के द्वारा अथवा उसके सहवास से प्राप्त हो; मित्र जो अहिंसक है; तथा मित्र द्वारा प्रदिश्तित मार्ग पर प्रस्थान करें। अर्थात् अहिंसा एक ऐसी वस्तु है जो हितकारी या सुख देने वाली है और इसका संबंध मित्र से ही हो सकता है, शत्रु से नहीं। जिसके प्रति मन में शत्रुता का भाव होगा उसके प्रति अहिंसा का व्यवहार करना या अहिंसा का भाव रखना असंभव है। पुनः ऋग्वेद में कहा है कि हे वरुण! यदि हम लोगों ने उस व्यक्ति के प्रति अपराध किया हो जो हम लोगों को प्यार करता है, यदि कोई गलती अपने मित्र या

१, पञ्च पदानि रूपो अन्वरोहं चतुष्पदीमन्वेमिश्वव्रतेन । अक्षरेण प्रतिमिम एतामृतस्य नाभाविष सं पुनामि ॥३॥

ऋ वे० १०, १३, ३.

२. उपावसृज त्मन्या समञ्जन् देवानां पाय ऋतुथा हवींषि। वनस्पति: शमिता देवो म्रग्नि:स्वदन्तु हव्यं मघुना घृतेन ॥१०॥ ऋ० वें० १०. ११०. १०.

३. यन्त्रनमध्यां गीतं मित्रस्य यायां पथा । श्रस्य श्रियस्य शर्मेण्यहिसानस्य सर्विते ॥ ऋ० वे० ५. ६४. ३. हिन्दी ऋण्वेद—रामगोविन्द निर्वेदी पृ० ६३५.

साथी जो कि पड़ोसी है अथवा किसी अज्ञात व्यक्ति के प्रति कोई घात किया हो तो हमारे अपराधों का नाश करो।

आगे कहा है-

"पुमान् पुमांसं परि पातु विश्वतः" (ऋ वे वे ६. ७५. १४) मनुष्य का यह कर्ताव्य है कि वह एक-दूसरे की रक्षा करें। यजुर्वेद में देखा जाता है—

"मित्रस्याहं चक्षुषा सर्वाणि भूतानि समीक्षे। मित्रस्य चक्षुषा समीक्षामहे॥" ३६. १८

अर्थात् मैं सभी प्राणियों को मित्रवत् देखूँ। आपस में सभी एक दूसरे को मित्र के समान देखें। इसी तरह अथर्ववेद में कहा है—

"तत्कृण्मो ब्रह्म वो गृहे संज्ञानं पुरुषेभ्यः" (अ०वे० ३. ३०. ४) अर्थात् हम सभी एक साथ ऐसी प्रार्थना करें जिससे कि आपस में सुमति और सद्भाव का प्रसार हो। फिर एक उक्ति मिलती है—

"यांश्च पश्यामि यांश्च न तेषु मा सुमितं कृधि" (अ०वे० १७. १.७) भगवन्! आपकी कृपा से मैं सभी मनुष्यों के प्रति, चाहे में उनसे परिचित होऊँ अथवा नहीं, सद्भाव रखू ।

इतना हो नहीं, बिल्क विश्व-शान्ति के भाव पर बल देते हुए कहा गया है कि सूर्य की किरणें हम सभी के लिए (मनुष्यमात्र के लिए) शान्ति प्रदान करने वाली हों और सभी दिशाएं भी शान्ति-दायिनी हों। अोर यजुर्वेद में तो शान्ति की भावना के विस्तार की कामना पृथ्वी लोक से लेकर द्युलोक और अन्तरिक्ष लोक तक

श्रर्यभ्यं वरुण मित्र्यं वा सलायं वा सद्मिद् भ्रातरं वा ।
 वेशं वा नित्यं वरुणारणं वा यत् सीमागश्चकृमा शिश्रथस्तत् ॥
 ऋ० वे० ५, ८५, ७.

२. शंनः सूर्यं उरुचक्षा उदेतु शंनश्चतस्त्रः प्रदिशो भवन्तु । ऋ ०वे० ७, ३५, ७,

की गई है। जल, औषिधयाँ, वनस्पतियाँ, सभी देवता एवं ब्रह्म सब के सब शान्ति देने वाले हों। विश्व ही पूर्ण शान्तिमय हो।

इन उक्तियों को देखकर क्या कोई कह सकता है कि वैदिक युग में अहिंसा-भाव का संचार न था। भले ही अहिंसा शब्द पर उस समय कोई प्रकाश नहीं दिया गया हो ऐसा माना जा सकता है लेकिन भाव रूप में तो अहिंसा की पूरी अभिव्यक्ति हुई है। यद्यपि ऋग्वेद और अथवंवेद में अहिंसा की सीमा मात्र मनुष्य तक ही दिखाई गई है किन्तु यजुर्वेद में अहिंसा भाव का पूर्ण विकास मिलता है जहाँ पर सभी प्राणियों के प्रति मैत्री का भाव व्यक्त किया गया है और विश्व-शान्ति की कामना की गई है।

#### उपनिषद् :

उपनिषदों को वेदान्त भी कहते हैं क्यों कि ये वेदों के अन्तिम भाग माने जाते हैं। इनकी संख्या काफी अधिक है जिनमें से कुछ तो प्रसिद्ध और महत्त्वपूर्ण हैं पर कुछ ऐसे हैं जिन्हें गौण स्थान प्राप्त है और वे लघु उपनिषद् के नाम से जाने जाते हैं। रचना-काल के दृष्टिकोण से कौषीतिक, तैत्तिरीय, महानारायण, बृहदारण्यक, छान्दोग्य और केन उपनिषद् बुद्ध और पाणिनि से काफी पहले के हैं। इन उपनिषदों के कुछ बाद कठ, श्वेताश्वतर, ईश, मुण्डक, प्रश्न आदि की रचना हुई। पर ये सब भी बुद्ध से बाद के नहीं बिल्क पहले के ही हैं।

उपनिषदों ने कर्मकाण्ड यानी यज्ञादि से ज्यादा ज्ञानकाण्ड को प्रधानता दी है। इनमें बहुदेवतावाद का स्थान ब्रह्मवाद को मिलता है और सांसारिक सुख-सुविधा के बदले उपनिषद्-कालीन लोग मोक्ष पर जोर देते हैं। यद्यपि उनके भोजन आदि में

द्यौ:शान्तिरन्तिरक्षं शान्ति: पृथ्वी
 शान्तिराप: शान्तिरोषधय: शान्ति: ।
 वनस्पतय: शान्तिविश्वे देवा: शान्ति अ ह्य शान्ति: सर्व शान्ति: शान्तिरेव
 शान्ति: सा मा शान्तिरेधि ।। यजु०वे० ३६. १७.
 Vedic Age (Ed. R. C. Majumdar), p. 493.

कोई परिवर्तन नहीं होता है। वे चावल, रोटी, दूध, घी आदि के साथ मांस भी खाते हैं। भले ही वह मांस बलि दिए गए पशु का हो अथवा साधारण तरह से मारे गए पशु का ही हो।

किन्तु इतनी बात अवश्य है कि अहिंसा का सिद्धान्त के रूप में सर्वप्रथम प्रतिपादन छान्दोग्योपनिषद् में ही होता है — उस आत्मज्ञान का ब्रह्मा ने प्रजापित के प्रति वर्णन किया, प्रजापित ने मनु से कहा, मनु ने प्रजावगं को सुनाया। नियमानुसार गुरु के कर्त्तव्य-कर्मों को समाप्त करता हुआ वेद का अध्ययन करता हुआ (पुत्र-शिष्यादि को) धार्मिक कर सम्पूर्ण इन्द्रियों को अपने अन्तः- करण में स्थापित कर शास्त्र की आज्ञा से अन्यत्र प्राणियों की हिंसा न करता हुआ वह निश्चय ही आयु की समाप्ति पर्यन्त इस प्रकार बर्तता हुआ (अन्त में) ब्रह्मलोक को प्राप्त होता है; और फिर नहीं लौटता, फिर नहीं लौटता ।।१।। 3

इसके पहले ही अध्याय ३ में आत्मज्ञानोपासना का वर्णन करते व हुए कहा है कि तप, दान, आर्जव (सरलता), आहिंसा और सत्य-वचन इसकी (आत्मयज्ञ की) दक्षिणा है। व

लघु उपनिषदों, जैसे प्राणाग्निहोत्रोपनिषद् एवं आरणिको-पनिषद् आदि में भी आहिसा को सद्गुण या आत्म-संयम के प्रमुख साधन के रूप में प्रस्तुत किया गया है। प्राणाग्निहोत्रोपनिषद् में स्मृति, दया, शान्ति तथा आहिंसा को प्राणाग्निहोत्र यज्ञ करने वाले व्यक्ति की पत्नी की कमी का पूरक बताया है। इन गुणों के होने पर पत्नी, जिसका साथ यज्ञ में आवश्यक समझा जाता है, की

<sup>1.</sup> Vedic Age (Ed. R. C. Majumdar), p. 519.

<sup>2.</sup> Encyclopaedia of Religion and Ethics, Vol. I, p. 231.

३. तद्धैतद्ब्रह्मा प्रजापतय उवाच प्रजापितमैनवेमनुः प्रजाम्यः स्राचार्यंकुलाद्वेद-मधीत्य यथाविधानं गुरोः कर्मातिशेषेगाभिसमावृत्य कुटुम्बे श्रुचौ देशे स्वाध्यायमधीयानो धामिकान्विदधदात्मिन सर्वेन्द्रियागि सम्प्रतिष्ठाप्याहिस-न्सर्वभूतान्यन्यत्र तीर्थेभ्यः स खल्वेवं वर्तयन्यावदायुषं ब्रह्मलोकमिभ-सम्पद्यते न च पुनरावर्तते न च पुनरावर्तते ॥ छा०उ० ८. १५. १.

४. श्रथ यत्तापो दानमार्जवमहिमा सत्यवचनिमति ता श्रस्य दक्षि शाः । छा० उ० ३. १७. ४.

पूर्ति हो जाती है। अर्थात् पत्नी न भी हो और ये सब गुण जिस व्यक्ति में हों तो उसे प्राणाग्निहोत्र यज्ञ करने में दोष नहीं लगता। इतना ही नहीं, आगे चलकर इसमें अहिंसा को यज्ञ का इष्ट बताया गया है अर्थात् अहिंसा व्रत की परिपूर्णता के लिए यज्ञादि किए जाते हैं। आरुणिकोपनिषद् में बार-बार कहा गया है कि ब्रह्मचर्य, अहिंसा, अपरिग्रह, सत्य आदि व्रतों की प्रयत्नपूर्वक रक्षा करनी चाहिए। और शाण्डिल्योपनिषद् ने तो अहिंसा की गिनती दश यमों में की है यानी अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, दया, आर्जव, क्षमा, धृति, मिताहार तथा शौच ये दश यम हैं। अ

इस प्रकार हम देखते हैं कि उपनिषदों के अनुसार अहिंसा मनुष्य के सदाचार का एक प्रधान अंग है तथा सांसारिक बन्धनों से मुक्ति पाने का एक बहुत बड़ा साधन भी है। इसी वजह से इसे यज्ञादि का इष्ट या उद्देश्य भी समझा गया है।

#### स्मृति :

स्मृतियों में मनुस्मृति अभीष्ट है। यह वैदिक धर्म या ब्राह्मण परम्परा का पथ-प्रदर्शन करती है। इसमें प्राय: २६ ८५ श्लोक हैं। काणे तथा नीलकंठ शास्त्री ने माना है कि इसका संशोधन ई० पूर्व द्वितीय शती से ई० सन् द्वितीय शती तक के बीच में हुआ था। इसका मतलब होता है कि मनुस्मृति की रचना निश्चित

१. स्मृतिर्दया क्षान्तिरहिंसा पत्नीसंजाया: । प्राणाग्निहोत्रोपनिषद्, खण्ड ४.

२. प्राणाग्निहोत्रोपनिषद्, खण्ड ४.

ब्रह्मचर्यमहिंसा चापरिग्रहं च सत्यं च यत्नेन हे रक्षतो हे रक्षतो हे रक्षत इति ।।३।।
 श्राहिणकोपनिषद् ।

४. तत्राहिसासत्यास्तेयब्रह्मचर्यदयाजंवक्षमाधृति-मिताहारशौचानि चेति यमा दश ॥१॥ शाण्डिलयोपनिषद् ॥

<sup>5.</sup> History of Dharmaśāstra (Kane), Vol. I, pp. 133.53; History of Philosophy: Eastern and Western, Vol. 1, p. 107.

कप से ई० पूर्व द्वितीय शती से पहले हुई होगी। राधाकुमुद मुकर्जी के अनुसार तैतिरीय और मैत्रायणी संहिता तथा छान्दोग्यो-पिनषद् में मनु का उल्लेख नियम निर्धारित करने वाले के रूप में हुआ है। यहां तक कि यास्क जिनका समय ई० पूर्व सातवीं शती माना जाता है, ने निरुक्त में मनु का उल्लेख किया है। इस तरह एक वैदिक ऋषि के रूप में मनु का समय अति प्राचीन समझा जाना चाहिए। उनके द्वारा रचित बहुत श्लोक भी काफी पुराने हें पर मनुस्मृति या मानवधर्मशास्त्र के रूप में उनका संकलन बाद में हुआ है। चूं कि मनुस्मृति का संबंध मानव-सूत्र-चरण (वैदिक शाखा) जो कृष्ण यजुर्वेद पर आधारित है, से है, इस पर वैदिक विचार-धारा का काफी प्रभाव है। इसमें वर्ण धर्म तथा आश्रम धर्म पर प्रकाश डाला गया है, साथ ही खाद्य-अखाद्य, कर्तव्य-अकर्तव्य का विस्तृत विवेचन किया गया है। खास तौर से मांसाहार जिसका संबंध हिंसा-अहिंसा के सिद्धान्त से है, का पूर्ण स्पष्टीकरण इसमें मिलता है।

मांसाहार तथा हिंसा का अत्यन्त घनिष्ठ संबंध है। कोई भी व्यक्ति आहार के निमित्त मांस की उपलब्धि तब तक नहीं कर सकता, जब तक कि वह किसी जीव की हिंसा नहीं करता, क्योंकि मांसाहार करने वाले स्वाभाविक मृत्यु से मरे हुए प्राणी के मांस को ग्रहण करना न चाहते हैं और न करते भी हैं। मांसभक्षण का अर्थ ही है हिंसा। अतः अहिंसक के लिए मांसाहार का निषेध किया गया है। मनुस्मृति में यह बताया गया है कि मांस ग्रहण करना किस हद तक उचित है अथवा अनुचित। इसके पाँचवें अध्याय में हिंसा-अहिंसा-संबंधी बृहद् विवेचन मिलता है। यहाँ पर इस संबंध में तीन पक्ष प्रस्तुत किए गए हैं: १. यह पक्ष पशु-पक्षियों के भक्ष्य-अभक्ष्य मांस की चर्चा करता हुआ हिंसा का समर्थन करता है। २. इस पक्ष में हिंसा की मर्यादा यज्ञ तक साबित की गई है, यानी यज्ञ में पशुओं की हिंसा करना और उनके मांस का विधिपूर्वक भक्षण करना उचित है परन्तु साधारण मांस जो यज्ञ के अलावा

<sup>1.</sup> Hindu Civilization (Radha Kumud Mookerji), p. 159.

अन्य साधनों से उपलब्ध हो, को ग्रहण करने का निषेध किया गया है। ३. यज्ञ में पशु-वध एवं मांसाहार को दोषपूर्ण बताते हुए अहिंसा का समर्थन किया गया है। इन पक्षों की स्पष्टता नीचे के शब्दों में दृष्टिगोचर होती है:

पहला पक्ष-कच्चा मांस खानेवाले गिद्ध इत्यादि तथा घर में रहने वाले कबूतर आदि पक्षी अभक्ष्य हैं। जिनके नाम बताये नहीं गये हों ऐसे खुरवाले, घोड़े, गधे आदि के मांस खाने योग्य नहीं होते । टिटहरी पक्षी का मांस अभक्ष्य होता है । लेकिन पाठीन और रोहित मछलियां हव्य-काव्य के लिए निर्देशित हैं: इनके अलावा राजीव, सिंहत्ण्ड और चोंयटेवाली सभी मछलियां भी खाने योग्य हैं। ब्राह्मण यज्ञ के लिए तथा स्वजनों के रक्षार्थ हिंसा कर सकता है, क्योंकि अगस्त्य ऋष्टि ने ऐसा किया था। ऋषियों तथा ब्राह्मण-क्षत्रियों के द्वारा किए गए पहले के सभी यज्ञों में मांस के उपयोग हुए हैं। मंत्रों के द्वारा पवित्र मांस खाया जा सकता है; यज्ञविधि से मांस खाना तथा प्राण-संकट आने पर मांस का खाना निषद्ध नहीं है। प्राण के लिये ये बहाा के द्वारा कंल्पित अन्त हैं, स्थावर और जंगम सभी प्राण के भोजन हैं- जैसे चरों का अन अचर, डाढ्वालों के बिना डाढ्वाले और वीरों के अन कायर हैं। इस तरह जो जीव खाने वाला है वह प्रतिदिन प्राणियों को खाकर भी दोषी नहीं होता। कारण, ब्रह्मा ने ही खादक और खाद्य दोनों को ही जन्म दिया है।

१. क्रव्यादाञ्छकुनान्सवीस्तथा ग्रामिनवासिन:।
ग्रिनिदिष्टांश्चैकशफांष्टिट्टभं विवर्जयेत् ।।११॥
कलविकं प्लवं हंसं चक्राव्हं ग्रामकुक्कुटम् ।
सारसं रज्जुवाल च दात्यूहं शुकसारिके ।।१२॥
प्रतुदाञ्जलपादांश्च कोयष्टिनस्रविष्किरान् ।
निमज्जतश्च मत्स्यादान् सौनं वल्लूरमेव च ॥१३॥
पाठीनरोहितावाद्यी नियुक्तौ ह्व्यकव्ययो:।
राजीवान्सिहतुण्डांश्च सशल्कांश्चैव सर्वश: ॥१६॥
यज्ञार्थं ब्राह्मगौर्वंध्या: प्रशस्ता मृगपक्षिण:।
भृत्यानां चैव वृत्त्यर्थमगस्त्यो ह्याचरत्यरा ॥२२॥

दूसरा पक्ष-यज्ञ के लिये मांस-भक्षण की गणना दैवी-विधि में होती है। इसके विपरीत यदि कोई मांस खाने के लिए ही हिंसा करता है और मांस खाता है तो उसे राक्षसोचित कार्य कहा जाता है। किसी भी विधि से प्राप्त जैसे, खरीदा हुआ, स्वयं कहीं से लाया हुआ, भेंट में प्राप्त.मांस यदि देवता या पितृ को अपित करके लाया जाता है तो खाने वाला दोषी नहीं होता। विविध ओर निषेध का जाता यदि सामान्य अथवा सुख की अवस्था में विधि का उल्लंघन करके मांस खा लेता है तो जन्मान्त में वे पशु (जिनके मांस वह खाता है ) उसे खा जाते हैं। धन के लिए यदि कोई मृग को मारता है तो वह उतना पापी नहीं समझा जाता जितना कि मांस खाने वाला होता है। श्राद्ध और मधुपकं में विधिवत् नियुक्त होने के बाद भी जो व्यक्ति मांस खाने से इनकार करता है उसे इक्कीस जन्म तक पशु होना पड़ता है। ब्राह्मण को कभी भी बिना मंत्र-संस्कार के मांस नहीं खाना चाहिए लेकिन यज्ञ में मंत्रों से पवित्र किए हुए पशुओं के मांस वह खा सकता है। इच्छा की प्रबलता के कारण वह घृत या मैदे का पशुबनाकर खासकता है लेकिन व्यर्थ (यानी यज्ञ के अलावा) पशुवध न करना चाहिए। पशुओं को व्यर्थ मारने वाला मरने के बाद उतनी ही बार पशुजन्म धारण करता है जितनी मरे हुए पशु की रोमसंख्या होती है जब मारा जाता है। ब्रह्माने यज्ञों की समृद्धि के लिये पशुओं की सृष्टि की है। अतः यज्ञ में किया हुआ वध वध नहीं समझा जाता। पशु, वृक्ष,

बभूर्बुहि पुरोडाशा भक्ष्याणां मृगपक्षिणाम् ।
पुराणेष्विप यज्ञेषु ब्रह्मक्षत्रसवेषु च ॥२३॥
प्रोक्षितं भक्षयेन्मांसं ब्राह्मणानां च काम्यया ।
यथाविधि नियुक्तस्तु प्राणानामेव चात्यये ॥२७॥
प्राणस्यान्नमिदं सर्वं प्रजापतिरकल्पयत् ।
स्थावरं जंगमं चैव सर्वं प्राणस्य भोजनम् ॥२८॥
चराणामन्नमचरा दंष्ट्रिणामप्यदंष्ट्रिणः ।
ग्रहस्ताश्च सहस्तानां शूराणां चैव भीरवः ॥२६॥
नात्ता दुष्यत्यदन्नाद्यान्प्राणिनोऽह्तयह्न्यपि ।
धात्रैव सृष्टा ह्याद्याश्च प्राणिनोऽत्तार एव च ॥३०॥ मनुस्मृति, ग्र० ५.

कछुआ और पक्षी आदि यज्ञ में मारे जाने पर फिर श्रेष्ठ जन्म घारण करते हैं। मघुपर्क, ज्योतिष्टोम आदि यज्ञ, पितृकर्म तथा देवकर्म के अलावा हिंसा नहीं करनी चाहिए। वेद का ज्ञाता दिज मघुपर्क आदि कर्मों में पशुविल देकर उस पशु तथा अपने को उत्तम गति का अधिकारी बनाता है। गृह में या गुरुकुल, या वन यानी श्रह्मचयं आश्रम या गृहस्थाश्रम या वानप्रस्थ या आपित में आ जाने पर भी एक आत्मनिष्ठ बाह्मण को चाहिए कि वह वेदविरुद्ध हिंसा न करे। चूं कि धमं वेद से निकलता है, वेदविहित हिंसा तथा इस चरा-चर नियत हिंसा को हिंसा न समझकर अहिंसा ही मानना चाहिए। जो अपने सुख की इच्छा से यानी यज्ञों के अलावा अहिंसक पशुओं को मारता है वह किसी भी जीवन में सुख नहीं पाता। जो देवता, पितरों को अपित किये बिना दूसरे के मांस से अपना मांस बढ़ाना चाहता है उससे बढ़कर निकृष्ट या पापी अन्य कोई नहीं हो सकता।

१. यज्ञाय जग्धिमासस्येत्येष देवो विधि: समृत:। धतोऽन्यथा प्रवृत्तिस्त् राक्षसो विधिरुच्यते ॥३१॥ क्रीत्वा स्वयं वाऽप्युत्पाद्य परोपकृतमेव वा। देवान्पित् श्चार्चयित्वा खादन्मांसं न दुष्यति ॥३२॥ नाद्यादविधिना मांसं विधिज्ञोऽनापदि द्विजः। जग्ध्वा ह्यविधिना मांसं प्रेत्य तैरद्यतेऽवश: ॥३३॥ न तादृशं भवत्येनो मृगहन्तूर्धनायिनः। यादृशं भवति प्रेत्य वृथामांसानि खादत: ॥३४॥ नियुक्तस्तु यथान्यायं यो मांसं नात्ति मानव: । स प्रेत्य पशुतां याति संभवानेकविशतिम् ॥३५॥ ध्रसंस्कृतान्पश्नमन्त्रैर्नाद्याद्विप्र: कदाचन । मंत्रैस्तु संस्कृतानद्याच्छा व्वतं विधिमास्थित: ॥३६॥ कुयदि घतपशुं संगे कुयात्विष्ठपशुं तथा। न त्वेव तु वृथा हन्तुं पशुमिच्छेत्कदाचन ॥३७॥ यावन्ति पशुरोमाणि तावत्कृत्वो ह मारणम् । वृथापशुष्तः प्राप्नोति प्रेत्य जन्मनि जन्मनि ॥३८॥

तीसरा पक्ष-जिस व्यक्ति के मन में यह कामना नहीं होती है कि वह पशुओं को बाँघे या मारे तथा किसी प्रकार का कष्ट दे वह सभी जीवों का हितंषी होता है और उसे अत्यधिक सुख की

यज्ञार्थं पराव: सृष्टा: स्वयमेव स्वयंभुवा। यज्ञरच भृत्यै सर्वस्य तस्माद्यज्ञे वघोऽवघ: ॥३६॥ श्रोषध्यः परावो वृक्षास्तिर्यञ्जः पक्षिग्रस्तथा । यज्ञार्थं निधनं प्राप्ताः प्राप्तुवन्त्युत्सृतीः पूनः ॥४०॥ मधुपर्के च यज्ञे च पितृदैवतकर्मिशा। **भत्रै**व परावो हिस्या नान्यत्रेत्यत्रवीनमनु: ॥४१॥ पशुन्हिसन्वेदतत्त्वार्थविद् द्विज: । धात्मानं च पशुं चैव गमयत्युत्तमां गतिम् ॥४२॥ गृहे गुरावरण्ये वा निवसन्नात्मवान्द्विज: । नावेदविहितां हिंसामापद्यपि समाचरेत् ॥४३॥ या वेदविहिता हिंसा नियतास्मिंश्चराचरे। श्रहिसामेव तां विद्याद्वेदाद्धमाँ हि निर्वभौ ॥४४॥ योऽहिंसकानि भूतानि हिनस्त्यात्मसुखेच्छया । सजीवंश्च मृतश्चैव न क्वचित्सुखमेधते ॥४५॥ यो बन्धनवधक्लेशान्त्रास्मिनां न चिकीर्षति । स सर्वस्य हितप्रेप्सः सुखमत्यन्तमञ्नुते ॥४६॥ यद्धयायति यत्कुरुते धृति बध्नाति यत्र च । तदवाप्नोत्ययत्नेन यो हिनस्ति न किञ्चन ॥४७॥ नाक्त्वा प्राणिनां हिंसां मांसमूत्पद्यते ववचित् । न च प्राशिवध: स्वर्गस्तस्मान्मांसं विवर्जयेत् ॥४८॥ समूत्पत्ति च मांसस्य वधबन्धी च देहिनाम् । प्रसमीक्ष्य निवर्तेत सर्वमांसस्य भक्षणात् ॥४६॥ न भक्षयति यो मांसं विधि हित्वा पिशाचवत्। स लोके प्रियतां याति व्याधिभिरुच न पीड्यते ॥४०॥ अनुमन्ता विशसिता निहन्ता क्रयविकयी। संस्कर्ता चोपहर्ता च खादकश्चेति घातका: ॥५१॥ स्वमांसं परमांसेन यो वर्धयितुमिच्छति । ब्रनम्यर्च्य पितृ्व्देवांस्ततोऽन्यो नास्त्यपुण्यकृत् ॥५२॥ मनुस्मृति**, घ०** ५. प्राप्ति होती है। जो किसी प्राणी को कष्ट नहीं पहुँचाता उसे बिना प्रयास ही मनचाहे धर्म की उपलब्धि हो जाती है। पशुओं के वध के बिना मांस प्राप्त नहीं किया जा सकता है और पशु-हिंसा स्वगं दिलानेवाली नहीं होती; अतः मांस-भक्षण त्याग देना चाहिए। मांस की उत्पत्ति रज-वीर्य तथा वध-बन्धन से होती है अतः इसको ध्यान में लाते हुए मांस खाना छोड़ देना चाहिए। जो सौ वर्षों तक अश्वमेध यज्ञ करता है और जो मांस नहीं खाता, बोनों ही समाम पुण्य के भागी होते हैं। पवित्र फल, फूल तथा हविष्यात्र आदि खाने से उस पुण्य की प्राप्ति नहीं होती जो सिर्फ मांस-भक्षण के त्याग से होती है। इस लोक में जिसका भक्षण में करता हूँ दूसरे लोक में वह मेरा मांस खायेगा। यही मांस का मांसत्व है। इस प्रकार नियमानुसार मांस खाना, मद्य पीना तथा स्त्री-संभोग करना होषपूणं नहीं कहे जा सकते, कारण, ये तो प्राणी के स्वभाव हैं लेकिन इन सबसे निवृत्त होना श्रेयस्कर तथा महाफलदायक है।

इसके अलावा मनुस्मृति में अन्य जगहों पर भी बहुत से श्लोक ऐसे मिलते हैं जिनसे पूर्णतः अहिंसा के सिद्धान्त की पुष्टि होती है, जैसे—प्राणियों के कल्याण के लिए अहिंसापूर्ण अनुशासन होना चाहिए। इन्द्रियनिग्रह, रागद्वेषत्याग तथा अहिंसा से संन्यासी मोक्ष प्राप्त करता है। अहिंसा, इन्द्रियसंयम, वैदिक

१. वर्षे वर्षेऽश्वमेघेन यो यजेत शतं समाः ।

मांसानि च न खादेद्यस्तयोः पुण्यफलं समम् ।।५३॥

फलमूलाशनेमें ध्येपुंन्यन्नानां च भोजनैः ।

न तत्फलमवाप्नोति यन्मांसपिरवर्जनात् ॥५४॥

मां स भक्षयिताऽपुत्र यस्य मांसिमहाद्म्यहम् ।

एतन्मांसस्य मांसत्वं प्रवदन्ति मनीषिराः ॥५५॥

न मांसभक्षराे दोषो न मद्ये न च मैथुने ।

प्रवृत्तिरेषा भूतानां निवृत्तिस्तु महाफला ॥५६॥ मनुस्मृति, प्र०५.

२. प्राहिसयैव भूतानां कार्यं श्रेयोऽनुशासनम्।१५६। मनुस्मृति, प्र०२.

३. इन्द्रियाणां निरोधेन रागद्वेषक्षयेण च।

श्राहस्या च भूतानाममृतत्वाय कल्पते ॥६०॥ मनुस्मृति, अ० ६.

कमों का अनुष्ठान और कठोर तपस्या से व्रत की प्राप्ति होती है। अहिंसा, सत्य, अस्तेय, पित्रता और इन्द्रियनिग्रह ये चारों वर्णों के लिए उपयुक्त हैं। यही बातें बारहवें अध्याय में मिलती हैं। साथ ही यह भी कहा गया है कि सभी प्राणियों को अपने में और सभी प्राणियों में अपने को देखनेवाला आत्मयाज्ञी ब्राह्मण स्वराज्य यानी मुक्ति पाता है। स्थिरचित्त होकर सत्असत् सबको अपने अन्दर देखनेवाला व्यक्ति अधर्म से अपने को अलग रखता है। सभी देवता आत्मस्वरूप हैं, समूचा जगत् आत्मा में स्थित है और आत्मा के ही द्वारा शरीरधारियों के कर्मयोग का निर्माण होता है। इस तरह जो भी व्यक्ति अपने को सभी जीवों में देखता है वह सबमें समन्वय-भाव की सृष्टि करता है, और इसी वजह से वह ब्रह्मपद की प्राप्ति करता है।

अतः यद्यपि मनुस्मृति में वैदिक विधियों की प्रबलता देखी जाती है फिर भी अहिसा का सिद्धान्त काफी आगे बढ़ा हुआ मालूम पड़ता है। अहिंसा की राह पर चलनेवाले को इसने उस महापुण्यफल का भागी बताया है जो अनेकों वर्षों तक अश्वमेध यज्ञ करने से होता है, और मुक्तिदायिका तो यह ( अहिंसा ) है ही जिसे अनेक स्थलों पर उद्घोषित किया है।

श्राहिसयेन्द्रियासंगैर्वेदिकेश्चैव कर्मभि:।
 तपसश्चरखौश्चोग्रै: साधयन्तीह तत्पदम् ॥७५॥ मनुस्मृति, श्र० ६.

२. ग्रींहसा सत्यमस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिग्रहः । एतं सामासिकं घर्मं चतुर्वेण्येंऽज्ञवीन्मनुः ॥६३॥ मनुस्मृति, अ० १०.

३. याहशेन तु भावेन यद्यत्कर्म निषेवते ।
ताहशेन शरीरेण तत्तत्फलमुपाश्नुते ॥८१॥
वेदाभ्यासस्तपोज्ञानमिन्द्रियाणां च संयमः ।
ग्रिहंसा गुरुसेवा च निःश्रेयसकरं परम् ॥८३॥
सर्वमात्मिन संपश्येत्सच्चासच्च समाहितः ।
सर्व द्यात्मिन संपश्येन्नाधर्मे कुरुते मनः ॥११८॥
ग्रात्मैव देवताः सर्वाः सर्वमात्मन्यवस्थितम् ।
ग्रात्मा हि जनयत्येषां कर्मयोगं शरीरिखाम् ॥११६॥ मनुस्मृति, ग्र० १२.

सुत्र :

सूत्रों के चार प्रकार या विभाग हैं: श्रौत सूत्र, गृह्य सूत्र, धर्म सूत्र तथा शूल्य सूत्र । राधाकुमुद मुकर्जी ने सूत्रों की रचना ई० पूर्व अष्टमी शती से ई० पूर्व तीसरी शती के बीच में माना है। श्रौत सूत्रों का संबंध श्रुति से है इसलिए इन्हें 'श्रौत' कहते हैं और गृह्य एवं धर्म सूत्र स्मृति पर आधारित हैं इसलिए इन्हें स्मार्त कहते हैं। 2

सूत्र काल में यद्यपि उपनिषदों से निकली हुई ज्ञानधारा प्रवाहित होती हुई देखी जाती है, ब्राह्मण और आरण्यक से प्रस्फुटित कर्म-काण्ड की धारा ज्यादा वेगवाली मालूम पड़ती है जिसकी जानकारी गृह्म सूत्रों एवं धर्म सूत्रों में प्रस्तुत क्रिया-काण्डों एवं सामान्य आचार आदि के वर्णन से प्राप्त हो सकती है और इसी के आधार पर सूत्र काल में प्रसारित हिंसा-अहिंसा सिद्धान्त का भी ज्ञान हो सकता है। बौधायन, सांखायन, पारस्कर, आश्व-लायन, आपस्तम्ब, खादिर, हिरण्यकेशी एवं जैमिनि आदि गृह्म सूत्रों में अन्तप्राशन, अर्घ तथा अष्टकाकर्म के निम्नलिखित वर्णन आते हैं जिनमें मांस-भक्षण की विधि बताते हुए हिंसा का समर्थन हुआ है:

असप्राशन—जन्म के बाद छठे माह में बच्चे का अन्तप्राशन संस्कार होता है। इस अवसर पर बच्चे को अन्त तथा उपयोगिता के अनुसार विभिन्न प्रकार के मांस खिलाने का विधान है, जैसे—यिद बच्चे में वचन-प्रवाह यानी अस्खलित बोलचाल की आदत डालनी हो तो उसे भारद्वाजी नामक पक्षी का मांस देना चाहिए।

<sup>1. &</sup>quot;Although the chronology of the legal literature is uncertain, it can be assumed with probability that the older Dharma Sūtras belonging to the Vedic schools date from between 800 and 300 B. C." Hindu Civilization, p. 120.

<sup>2. &</sup>quot;The former are so called as they are based on Sruti, but both the Grhya - and the Dharma-Sūtras are called Smārta, as they are based on Smṛti (tradition)". Vedic Age, p. 474.

यदि बच्चे को काफी तन्दुरुस्त बनाना हो तो तित्तर का मांस देना चाहिए। इसी प्रकार चंचलता या चपलता लाने के लिए मछली, लम्बी उम्र की प्राप्ति के लिए कृक्षा पक्षी का मांस, पित्रत्र कान्ति लाने की कामना हो तो आति नामक पक्षी का मांस और यदि इन सभी गुणों की कामना हो तो अभी बताए हुए सभी मांसों को खिलाना चाहिए।

अर्घ-पितृ, देवता या अन्य किसी व्यक्ति के प्रति आदरस्वरूप दिये गये तपंण की संज्ञा "अर्घ" होती है। पारस्कर के अनुसार शादी के समय छः व्यक्तियों को अर्घ देना चाहिए—गुरु, शादी कराने वाला पुरोहित, कन्यादाता पिता, राजा, मित्र तथा स्नातक। किन्तु अर्घ मांस के बिना नहीं होना चाहिए (स्वेवामा सोर्घः)। शादी-संबंधी नियम निर्धारित करते हुए आपस्तम्ब ने कहा है कि सभी शुद्ध नक्षत्रों में शादी होनी चाहिए। मघा नक्षत्र में अर्घस्वरूप शादी के समय एक गाय और गृह में भी एक गाय देनी चाहिए। प्रथम गाय से वर के निमित्त अर्घ तैयार करना चाहिए तथा दूसरी गाय से वर को चाहिए कि अपने पूज्यलोगों को अर्घ दे। इस प्रकार गायों को मारने के प्रमुख समय ये सब हैं—अतिथि का आगमन तथा अष्टक बलियां जो पितृ एवं शादी के निमित्त होती हैं। इसी तरह बौधायन, हिरण्यकेशी तथा खादिर गृह्य सूत्रों में भी अर्घ-संबंधी नियम प्रस्तुत किए गए हैं। ध

१. षष्ठे मासेन्नप्राशन ॥१॥

श्रेतेर्भारद्वाज्या मासेनवाक्प्रसारिकामस्य किपज्जलमासेनान्नाद्यकामस्य मत्स्यैजैवनकामस्य क्रकषायास्याठ्या ७-११, पारस्कर गृह्यसूत्र, काण्ड १, काण्डिका १६, सूत्र १, ७-११. सांखायनगृह्यसूत्र, प्र० १, खं० २७, सूत्र २८८-२६१. स्राध्यतम् गृह्यसूत्र, प्र० १, कां० १६, सूत्र १-३. स्रापस्तम्ब गृह्यसूत्र, पटल ६, खं० १६, सूत्र १२.

२. पारस्कर गृह्यसूत्र, काण्ड १, काण्डिका ३, सूत्र २६.

३. श्रापस्तम्ब गृह्यसूत्र, पटल १, खण्ड २, सूत्र १३,१४.

४. बीधायन गृह्यसूत्र, प्रश्न १, म्र० ३, सूत्र ५२,५३. हिरण्यकेशी ,, ,, १, पटल ४, खण्ड १३, सूत्र १३.

अष्टक—अगहन मास की पूर्णिमा के बाद कृष्ण पक्ष की तीन अष्टिमियों को तीन अष्टकाएँ होती हैं, इनको आचार्य लोग अपू-पाष्टक कहते हैं, क्योंकि ये पूआ के द्वारा की जाती हैं, लेकिन बीच में यानी पौष मास की पूर्णिमा के बाद वाली अष्टमी को गाय मारकर उसके मांस को प्रयोग करने का विधान है।

धर्मसूत्रों में भी भक्ष्य-अभक्ष्य, श्राद्ध तथा अन्य यज्ञों के विषय में नियम निर्धारित किये गये हैं।

भक्ष्य-अभक्ष्य—बीधायन धर्मसूत्र में कहा है कि पालतू जानवर, मांसाहारी जन्तु तथा पालतू पक्षी आदि नहीं खाना चाहिए लेकिन बकरा और भेड़ इसके अपवाद हैं। ऐसे ही पाँच अंगुलियों वाले जानवर, जैसे खरगोश आदि खाने को कहा गया है। े ऐसी ही बार्ते आपस्तम्ब तथा विशष्ट धर्मसूत्रों में भी मिलती हैं।

भक्ष्याः श्वाविङ्गोधाशशास्यककच्छपखड्गाः खंगवर्जाः पञ्च पञ्चनखाः ॥४॥ तथर्थहरिरापृषतमहिषवराह(२)कुलुंगाः कुलुंगवर्जाः पञ्च द्विखुरिराः ॥६॥

१. खादिर गृह्यसूत्र, पटल ३, खं० ३, सूत्र २७.

मध्यमायां गौ ॥१॥ पटल ३, खं० ४, सूत्र १,७,८, १४-१७.

सांखायन गृह्यसूत्र, अ० ३, खं० १३, सूत्र ६६४.

पारस्कर गृह्यसूत्र, कां० ३, काण्डिका ३, सूत्र ८.

श्राध्वलायन ,, अ० २, कां० ४, सूत्र ७, १३.

हिरण्यकेशी गृह्यसूत्र, प्रश्न २, पटल ५, खं० १५, पूर्ण.

ऊर्ध्वमाग्रहायण्डास्त्रयोऽपरपक्षास्तेषामेकैकस्मिन्नेकेकाष्टका भवति शाकाष्टका मांसाष्टकापूपाष्टकेति तत्र शाकमांसापूपानि ह्वीष्योदनं च तेषां हिवषां स्थाली पाकावृताग्नी जुहुयादष्टकायै स्वाहा एकाष्टकायै स्वाहा अष्टकायै सुराधसे स्वाहा संवसराय परिवत्सरायेदावत्सरायेव्दत्सराय कृणुता नमोभि:। जैमिनी गृह्यसूत्र, २. ३.

२. म्रभक्ष्याः पश्वो ग्राम्याः ॥१॥ क्रव्यादाश्शकुनयश्च ॥२॥ तथा कुक्कुटसूकरम् ॥३॥ भ्रत्यत्रा (२) जाविकेभ्यः ॥४॥

श्राद्ध-गौतम धर्मसूत्र में कहा गया है कि पितरों के श्राद्ध में तिल, उड़द, चावल, जब तथा जल प्रयोग करने से उसे एक माह के लिए तुष्टि होती है; मछली, साधारण मृग, चितकबरा मृग, खरगोश, समुद्री कछुआ, सुअर और भेड़ के मांस से तीन वर्षों तक; गाय के दूध या दूध से बने सामान से बारह वर्षों तक; वारदीस का मांस, तुलसी, लाल रंग का बकरा और गैड़े के मांस आदि से, मधु के साथ बने सामान से अनेक वर्षों तक पितरों को संतोष प्राप्त होता है। पे

यज्ञ—सामान्यतौर से यज्ञों के दो प्रकार हैं: वे यज्ञ जिनमें पणुओं की बिल दी जाती है तथा वे यज्ञ जिनमें अन्नादि का प्रयोग होता है—किसी भी प्राणी की जान नहीं ली जाती है। किसी भी प्राणी की जान नहीं ली जाती है। किसी भी प्राणी की जान लेना निश्चित ही हिंसा है, इसलिए यज्ञ में भी पणुओं का हनन करना हिंसा कहा जा सकता है किन्तु इस सम्बन्ध में वैदिक धर्मग्रन्थों में कोई एक विचार नहीं बल्कि अनेकों मत मिलते हैं जिन्हें हम आगे आनेवाले पृष्ठों पर देखेंगे।

पूर्णचन्द्र, नवीनचन्द्र, अर्धवार्षिक आग्रयन, इश्ति, चातुर्मास तथा अर्घवार्षिक यज्ञों के समय जानवरों की बलि होनी चाहिए, ऐसा विशष्ठ का मत है। और बौधायन ने भी कहा है कि यज्ञ में

पक्षिणस्तित्तिरिकपोतकिपञ्जलवार्धाणसमयूरवारणा वारणवर्जाः पश्च विविध्किराः ॥७॥ मत्स्यास्सहस्रदंष्ट्रश्चिलिचिमो वर्मी बृहच्छिरोरोमशकिररोहितराजीवाः॥८॥ बौधायन धर्मसूत्र, प्रथम प्रश्न, खण्ड १२. धापस्तम्ब धर्मसूत्र, प्रश्न १, पटल ६, खण्ड १७, सूत्र ३१-३३, ३६,३७. विशिष्ठ ,, अ० १४, सूत्र १४, १५, ३०, ३८.]

१. तिलमाधत्रीहियवोदकदानैर्मासं पितर: प्रीग्णान्ति । मत्स्यहिरग्णरुख्यात्रूर्मवराहमेषमांसै: संवत्सराग्णि । गव्यपय: पायसैद्वदिशवर्षाग्णि । वार्घ्रीग्णसेन मांसेन कालशाकच्छागलौहखड्गमांसैर्मधुमित्रेश्चानन्त्यम् ।।१५।।

गीतम धर्मसूत्र, घ० १५, सूत्र १५.

श्रापस्तम्ब धर्मसूत्र, प्रध्त २, पटल ७, खं० १६, सूत्र २४,२६-२८. विशिष्ठ धर्मसूत्र, श्रध्याय ११, सूत्र ३४. अन्य उपकरणों के बाद शुद्ध मक्खन, पकवान, पशु (वध), सोम तथा अग्नि का प्रयोग होना चाहिए।

धर्मसूत्रों में जहां एक ओर मांस के उपयोग का विधान करके हिंसा को प्रश्रय दिया गया है वहां दूसरी ओर अहिंसा के सिद्धान्त का भी प्रतिपादन किया गया है। बौधायन के मतानुसार दंड देने के तीन साधनों-मन, वचन और कर्म, में से किसी से भी, संन्यासी को चाहिए कि वह किसी को दण्ड न दे। विशष्ठ ने कहा है-"कष्ट से सभी जीवों की रक्षा करने की प्रतिज्ञा के साथ एक संन्यासी को अपना घर त्याग देना चाहिए। जो संत सभी जीवों के साथ शान्तिपूर्वक विचरण करता है उसे किसी भी जीव-जन्तु से भय नहीं होता। यदि वह जीवों के कष्ट-निवारण की प्रतिज्ञा नहीं करता और सभी जन्मे-अजन्मे का नाश करता है तथा उपहार ग्रहण करता है तो उसे धार्मिक नियमों से च्युत होने दो किन्तु उसे वेद पढ़ने से वंचित मत होने दो अन्यथा वह शूद्र हो जायेगा। एक संन्यासी को कष्ट देना और दया दिखाना दोनों ही के बीच पूर्णतः तटस्थ होना चाहिए।" अपस्तम्ब के मत में, ब्राह्मण जो ज्ञानी है और सभी जीवों को अपने में और अपने को सभी जीवों में देखता है, वह स्वर्गगामी होता है। क्रोध, हर्ष, रोष, लोभ, मोह, दम्भ, द्रोह, मृषोद्यम, अध्याशन, परीवाद, असूया, काम, मन्यु, अनात्म-भाव तथा अयोग आदि जीवों के विनाश के कारण हैं। इन सभी से अलग होना ही योग या मुक्ति का साधन है । इतना ही नहीं, इनके अनुसार एक ब्याह्मण ही क्या सभी लोगों को क्रोध, हर्ष, लोभ आदि से बचना चाहिए। जो व्यक्ति इन पवित्र नियमों का पालन करता है वह विश्वव्याप्त आत्मा में प्रवेश पा जाता है।<sup>४</sup> गौतम ने सभी जीवों पर दया, सहिष्णुता, अक्रोध, पवित्रता, शान्ति,

यज्ञांगेभ्यः म्राज्यमाज्याद्धवीषि हिवभ्यः पशुः पशोस्सोमदाग्नयः ।।११।।
विशव्छ धर्मसूत्र, म० ११, सूत्र ४६.
बौधायनधर्मसूत्र, प्रश्न १, प्र० २७.

२. बोधायन धर्मसूत्र, २. ६. २५.

३. विशष्ठ धर्मसूत्र, १०. १: ४. २६.

४. ग्रापस्तम्ब धर्मसूत्र, प्रश्न १, पटल ८, खं० २३, सूत्र १,४-६.

अलोभ आदि को कल्याणकर एवं आत्मा के आठ गुण बताए हैं और कहा है कि जो व्यक्ति चालीस प्रकार की धर्मविधियों (इन्होंने अपने धर्म-सूत्र में प्रस्तुत की हैं ) का पालन करता है लेकिन यदि उसकी आत्मा ऊपर कथित गुणों को धारण नहीं करती तो उसे न ब्रह्म की प्राप्ति हो सकती हैं और न स्वगंकी ही। ठीक इसके विपरीत जो चालीस धर्मविधियों में से कुछेक का पालन करता है और आठ गुणों को धारण करता है उसे ब्रह्म की प्राप्ति होती है, साथ ही स्वर्ग की भी।

इस प्रकार गृह्य सूत्रों को देखने से तो लगता है कि अहिसा का सिद्धान्त जो उपनिषद्काल में चला वह स्मृतिकाल में कुछ दृढ़ बना परन्तु सूत्रकाल में लुप्तेप्रायः हो गया। क्योंकि, गृह्यसूत्रों में सब जगहों पर एवं सभी गृह्यकार्यों में मांस का प्रयोग बताया गया है। इसकी पूर्ति एवं पुष्टि धर्मसूत्रों में भी होती है जहाँ श्राद्ध, भक्ष्य-अभक्ष्य आदि के वर्णन मिलते हैं। किन्तु धर्मसूत्रों के दूसरे अंशों को पढ़ने से, जहां पर संन्यासी और ज्ञानी के वर्णन हैं, ऐसा लगता है कि अहिंसा का सिद्धान्त बिल्कुल मर नहीं चुका था बल्कि समाज के एक कोने में खड़ा काँप रहा था। चूं कि सूत्रों में अहिंसा की प्रधानता खासतौर से संन्यासी या मुक्ति चाहने वाले विरक्त लोगों के जीवन में ही दी गई है और यह सामान्यतौर से सोचने की भी बात है कि जिस समाज में साधारण खान-पान ही नहीं बल्कि शादी, श्राद्ध, अतिथि-सत्कार तथा छोटे-बड़े यज्ञों में भी पशुबलि का विधान किया गया हो, वहाँ अहिंसा के सिद्धान्त का विकसित होना असम्भव नहीं तो कठिन अवश्य था। फिर भी चाहे जिस रूप में भी रहा हो लेकिन यदि अहिंसा का सिद्धान्त जिन्दा था तो उन लोगों को कम श्रेय नहीं दिया जा सकता जिन लोगों ने उसे जीवित रखा। वाल्मीकि-रामायण:

महर्षि वाल्मीकि द्वारा रचित रामायण जिसे उनके नाम के साथ ही सम्बन्धित कर दिया गया है, संस्कृत साहित्य का एक अति प्रसिद्ध महाकाव्य है और ब्राह्मण धर्म एवं संस्कृति में इसे एक ऊँचा स्थान

१. गौतम धर्मसूत्र, ७०. २२-२५.

प्राप्त है। जैकोबी ने इसका रचना-काल ई० पूर्व आठवीं शती से ई० पूर्व पांचवीं शती के बीच माना है। रामायणकाल में वर्ण एवं आश्रम धर्मों की धाक जमी हुई थी तथा वेद-प्रतिपादित धार्मिक नियमों का अनुगमन होता था। आचार को धर्म का अभिन्न अंग मानते हुए उस पर अधिक बल दिया जा रहा था। अहिंसा, सत्य, आत्म-संयम, दया, सहिष्णुता, क्षमा, आतिथ्य, शत्रुओं की भी सहायता करना यदि उन्हें आवश्यकता आ पड़े, एवं मन, वचन और कर्म की शुद्धि रामायण में आचार के प्रधान अंग माने हैं। इतना ही नहीं बल्कि राजनीतिक नियमों पर विचार करते हुए

History of Philosophy: Eastern and Western, (Ed. Sarvepalli Radhakrishnan), Vol. I. p. 75.

२. मानृशंस्यमनुक्रोशः श्रुतं शीस्त्रं दमः शमः।
राघवं शोभयन्त्येते षङ्गुगाः पुरुषर्षभम्।।१२।। वा० रा० २.३३.१२
सत्यं सधमं च पराक्रमं च भूतानुकम्पां प्रियवादितां च ।
द्विजातिदेवातिथिपूजनं च पन्थानमाहुस्त्रिदिवस्य सन्तः।।३१।।

वा० रा० २.१०१.३१.

पापानां वा शुभानां वा वचार्हाणामथापि वा । कार्यं कारुण्यमार्गेण न किंदचन्नापराध्यति ॥४३॥ लोकहिंसाविहाराणां क्रूराणां पापकर्मणाम् । कुर्वतामपि पापानि नैव कार्यमशोभनम् ॥४४॥

वा० रा० ६. ११३. ४३-४४.

बद्धांजिलपुटं दीनं याचन्तं शरगागतम् । न हत्यादानुशंस्यार्थंमपि शत्रुं परंतप ॥२७॥ मार्तो ना यदि वा रृप्तः परेषां शरगं गतः । मरिः प्राग्गान्परित्यज्य रक्षितन्यः कृतात्मना ॥२८॥

वा० रा० ६. १८. २७-२८.

कायेन कुरुते पापं मनसा संप्रवार्यं तत् । अनुतं जिह् नया चाह त्रिविधं कर्म पातकम् ॥२१॥ वा० रा० २.१०६. २१.

<sup>1. &</sup>quot;Discussing the age of the Rāmāyaṇa, he comes to the conclusion that it must have originated before the fifth or probably in the sixth or the eighth pre-Christian century".

कहा गया है कि आघात किए जाने पर अपनी रक्षा के लिए घातक पर घात करना दोषपूर्ण कर्म नहीं समझा जा सकता । किन्तु युद्ध में शत्रु भी यदि घात न करता हो, डर कर भाग रहा हो या छुपना चाहता हो या हाथ जोड़कर जान की भीख माँगता हो या नशा पीकर बेहोश हो तो वह छोड़ देने योग्य है, यानी उसे मारना उचित नहीं। सामाजिक दृष्टि से राजा, स्त्री, शिशु, वृद्ध का वध तथा शरणागत का त्याग बहुत बड़ा पाप है।

इन उक्तियों को देखने के बाद ऐसा लगता है कि रामायण काल में अहिंसा को मानव जीवन के विभिन्न क्षेत्रों में स्थान प्राप्त था और अहिंसा का सिद्धान्त विकास की ओर अग्रसर हो रहा था।

## महाभारत:

वालमीकि-रामायण की तरह महाभारत भी संस्कृत भाषा का बहुत ही प्रसिद्ध महाकाव्य है। प्रारम्भ में इसका नाम 'जय' था फिर यह 'भारत' के नाम से जाना गया और सबसे अन्त में इसने 'महाभारत' का रूप लिया जिसे हमलोग आज १८ पर्वों से युक्त बृहदाकार ग्रन्थ के रूप में पाते हैं। इसमें प्रायः एक लाख से ज्यादा खलोक हैं। इसके नायक अर्जुन हैं जिनके पौत्र का नाम परीक्षित और प्रपौत्र का नाम जनमेजय है। परीक्षित और जनमेजय के नाम के और भी लोग अर्जुन के वश में हो गए हैं। इनमें से प्रथम परीक्षित के समय का संबंध ई० से २००० वर्ष पहले माना

पूर्वापकारिएां हत्वा न ह्यधर्में ए युज्यते ।
 पूर्वापकारी भरतस्त्यागे धर्मञ्च राघव ॥२४॥ वा० रा० २.६६.२४ तथा वा० रा० ६. ६.१४;

श्रयुध्यमानं प्रच्छन्नं प्राञ्जलि शरणागतम् । पलायमानं मत्तं वा न हन्तुं त्विमहार्हेसि ॥३६॥ वा० रा० ६.८०.३६. राजस्त्रीबालवृद्धानां वधे यत्पापमुच्यते । भृत्यत्यागे च यत्पापं तत्पापं प्रतिपद्यताम् ॥३७॥ वा० रा० २.७५.३७.

गया है। इसी के आधार पर महाभारत के रचना काल का भी अन्दाज किया जा सकता है।

महाभारत काल में भारतीय संस्कृति अपनी चोटी पर थी और इसका बहुमुखी विकास हो चुका था। अतः इसमें अहिंसा का पूर्ण विवेचन हुआ है, जिसमें अहिंसा-संबंधी पहले से आती हुई आशंकाओं का निवारण किया गया है।

शांतिपर्व ( महाभारत का बारहवाँ पर्व ) में युधिष्ठिर को राजधर्म या क्षत्रियधर्म समझाते हुए अर्जुन के कथन से लगता है कि क्षत्रिय या कोई गृहस्थ हिंसा का परित्याग कर ही नहीं सकता। सुख-शांति प्राप्त करने के लिए यह आवश्यक है कि दूसरे को कष्ट दिया ही जाय। वे कहते हैं—

''मछली मारने वाले मल्लाहों की तरह दूसरों के मर्मस्थानों का उच्छेद और दुष्कर कर्म किये बिना तथा बहुसंख्यक प्राणियों को मारे बिना कोई व्यक्ति बहुत बड़ी सम्पत्ति नहीं प्राप्त कर सकता ।।१४।। जो दूसरों का वध नहीं करता, उसे इस संसार में न तो कीर्ति मिलती है, न धन प्राप्त होता है और न प्रजा ही उपलब्ध होती है। इन्द्र वृत्रासुर का वध करने से ही महेन्द्र हो गये।।१५।। संसार में किसी भी ऐसे पुरुष को मैं नहीं देखता, जो अहिंसा से जीविका चलाता हो; वयों कि प्रबल जीव दुर्बल जीवों द्वारा जीवन-निर्वाह करते हैं।।२०।। हे राजन् ! नेवला चुहे को खा

 <sup>&</sup>quot;Considering also that the Purănas place more than twenty generations between Janmejaya II and Janmejaya III and counting the date of Janmejaya III to be about 1400 B. C. we may conclude that the time of Parikshita I and Janmejeya II and of Satapatha and the Aitareya Brāhmanas should be about 2000 B. C." Hindu Civilization (Radha Kumud Mookerji), pp. 158-159.

जाता है और नेवले को बिलाव, बिलाव को कुत्ता और कुत्ते को चीता चबा जाता है।।२१।।" भ

प्रस्तुत श्लोकों में हिंसा के सिद्धान्त को अपनाया गया है इसमें कोई शक नहीं। लेकिन यहाँ पर खासतौर से राजा या क्षत्रिय के लिए कहा गया है कि वह हिंसा करे। क्योंकि अपने राज्य के विस्तार के लिए उसे दूसरे राजा को मारना या कष्ट पहुंचाना ही होगा अन्यथा उसका राज्य-प्रसार नहीं हो सकता। इसके अलावा यदि कोई अन्य राष्ट्र उस पर आक्रमण कर देता है तो उस समय भी अपनी रक्षा करना उसके लिए आवश्यक हो जाता है। जहाँ तक गृहस्थों की बात है, यह सर्वमान्य है कि खेती या गृहस्थी संबंधी अन्य कार्यों में हिंसा होती है किन्तु इसमें यह देखा जाता है कि कर्ता का उद्देश्य क्या है ? खेती करना अथवा हिंसा करना ?

किन्तु अन्य जगहों पर शान्तिपर्व में अहिंसा के सिद्धान्त की पूर्णतः पुष्टि हुई है जो व्यास के द्वारा शुकदेव को दिए गए उपदेशों में पाई जाती है:

''जब जीवात्मा सम्पूर्ण प्राणियों में अपने को और अपने में सम्पूर्ण प्राणियों को स्थित देखता है, उस समय वह ब्रह्मभाव को प्राप्त होता है।।२१।।

अपने शरीर के भीतर जैसा ज्ञानस्वरूप आत्मा है वैसा ही दूसरों के शरीर में भी है; जिस पुरुष को निरन्तर ऐसा ज्ञान बना रहता है वह अमृतत्व को प्राप्त होने में समर्थ होता है ॥२२॥

नाच्छित्वा परममिशि नाकृत्वा कर्म दुष्करम् ।
 नाहत्वा मत्स्यवातीव प्राप्नोति महतौ श्रियम् ॥१४॥
 नाच्नतः कीर्तिरस्तीह न वित्तं न पुनः प्रजाः ।
 इन्द्रो वृत्रवधेनैव महेन्दः समपद्यत ॥१४॥
 न हि पश्यामि जीवन्तं लोके किन्वदिहसया ।
 सत्त्वैः सत्त्वा हि जीवन्ति दुर्बेलैर्बलवत्तराः ॥२०॥
 नकुलो मूषिकानत्ति बिडालो नकुलंतथा ।
 बिडालमित्ति श्वा राजञ्ह्वानं व्यालमृगस्त्या ॥२१॥ शां० प०, प्र० १४.

जो सम्पूर्ण प्राणियों का आत्मा होकर सब प्राणियों के हित में लगा हुआ है, जिसका अपना कोई अलग मार्ग नहीं है तथा जो ब्रह्मपद को प्राप्त करना चाहता है, उस समर्थ ज्ञान-योगी के मार्ग की खोज करने में देवता भी मोहित हो जाते हैं।।२३।।"

इतना ही नहीं पिता-पुत्र संवाद में साफ-साफ कहा गया है-

"जो मन, वाणी, किया तथा अन्य कारणों द्वारा किसी भी प्राणी की जीविका का अपहरण करके उसकी हिंसा नहीं करता, उसको दूसरे प्राणी भी वध या बन्धन के कष्ट में नहीं डालते।"

अहिंसा स्वतः एक पूर्ण धर्म है और हिंसा एक अधमं। अविंसा सबसे महान् धर्म है क्योंकि इससे सभी प्राणियों की रक्षा होती है। इसकी व्यापकता पर बल देते हुए व्यास कहते हैं कि

- १. सर्वभूतेषु चात्मानं सर्वभूतानि चात्मिनि ।
  यदा पश्यिति भूतात्मा ब्रह्म सम्पद्यते तदा ॥२१॥
  यावानात्मिनि वेदात्मा तावानात्मा परात्मिनि ।
  य एवं सततं वेद सोऽमृतत्वाय कल्पते ॥२२॥
  सर्वभूतात्मभूतस्य विभोभू तहितस्य च ।
  देवाऽपि मार्गे मुद्यन्ति अपदस्य पदैषिण: ॥२३॥ शां० प०, अ० २३६.
- २. यो न हिंसति सत्त्वानि मनोवानकर्महेतुभि: ॥२७॥ जीवितार्थापनयनै: प्राणिभिनं स बद्ध्यते । शा • प०, प्र० २७७.
- ३. ग्रहिसा सकलो धर्मो हिसाधर्मस्तथाहित: ।।२०॥ ग्र० २७२.
- ४. न भूतानामहिसाया ज्यायान् धर्मोऽस्ति कश्चन । यस्मान्नोद्धिजते भूतं जातु किंचित् कथंचन । सोऽभयं सर्वभूतेभ्य: सम्प्राप्नोति महामुने ॥३०॥ য়० २६२.
- थ. यथा नागपदेऽन्यानि पदानि पदगामिनाम् । सर्वाण्येवापि धीयन्ते पदजातानि कौञ्जरे ॥१८॥ एवं सर्वमहिसाया धर्मार्थमपिधीयते । धमृतः स नित्यं वसति यो हिसा न प्रपद्यते ॥१६॥ धहिसकः समः सत्यो धृतिमान् नियतेन्द्रियः । धरण्यः सर्वभूतानां गतिमाप्नोत्युनुत्तमाम् ॥२०॥

अहिंसा धमं और अर्थ दोनों ही (पुरुषार्थों) से ऊँची उठी है, सभी धमं इसके अन्दर आ जाते हैं, जिस प्रकार हाथी के पदिचिह्नों में अन्य प्राणियों के पद-चिह्न समा जाते हैं। अतः जो हिंसा नहीं करता, सबको समान दृष्टि से देखता है, सत्य बोलता है, धंर्य धारण करता है, इन्द्रियों पर विजय प्राप्त कर लेता है तथा सभी प्राणियों को शरण देता है वह उत्तम गित को प्राप्त करता है। यह (अहिंसा) सत्य, दान और इन्द्रियसंयम आदि तपों में से एक है तथा सत्य (अंशतः), समता, दम, मत्सरता का अभाव, क्षमा, लज्जा, तितिक्षा, अनसूया, त्याग, परमात्मा का घ्यान, आयंता, निरन्तर स्थिर रहनेवाली वृत्ति तथा अहिंसा आदि सत्य (पूर्णतः) के विभिन्न तेरह रूपों में से एक है। यानी अहिंसा सत्य का एक अंश है। अहिंसा की गणना क्षमा, धीरता, समता आदि दमों में भी होती है। ऐसे साधारणतौर से यह उन नैतिक आचरणों में से एक है जो आदमी को जीवन में सुख प्रदान करते हैं तथा सन्मागं पर ले चलते हैं।

जहाँ तक मांस-भक्षण का प्रश्न है, शान्तिपर्व (महाभारत) उस हालत में किसी को भी मांस खाने की अनुमित देता है, जब प्राण संकट में हो यानी प्राण की रक्षा के लिए। इस संबंध में विश्वा-मित्र तथा चाण्डाल की कहानी प्रस्तुत करते हुए दिखाया गया है

१. ग्रींहसा सत्यवचनं दानिमन्द्रियनिग्रहः । एतेभ्यो हि महाराज तपो नानशनात् परम् ॥८॥ ग्र० १६१.

२. सत्यं च समता चैव दमश्चैव न संशय: । श्रमात्सर्यं क्षमा चैव ह्रीस्तितिक्षानसूयता ॥८॥ त्यागो ध्यानमथार्यत्वं धृतिश्च सततं स्थिरा । श्रहिसा चैव राजेन्द्र सत्याकारास्त्रयोदश ॥६॥ श्र० १६२.

इ. क्षमा धृतिरहिंसा च समता सत्यमार्जवम् । इन्द्रियाभिजयो दाक्ष्यं मार्देशं ह्रीरचापलम् ।।१४।। ग्रकार्पण्यमसंरम्भ: संतोष: प्रियवादिता । ग्रविहिंसानसूया चाण्येषां समुद्रयो दम: ।।१६॥ ग्र० १६०.

४. दम: क्षमा धृतिस्तेज: संतोष: सत्यवादिता । ह्रीरहिंसाव्यसनिता दाक्ष्यं चेति सुखावहा: ॥२०॥ ४० २६०.

कि बहुत बड़ा दुभिक्ष आ जाने के कारण एक बार विश्वामित्र एक चाण्डाल के घर से मरे हुए कुत्ते की टाँग लेकर उसका मांस पका कर खाना चाहते हैं और जब चाण्डाल उन्हें मना करता है तो वे कहते हैं कि आदमी के लिए यह जरूरी है कि सर्वप्रथम वह अपने प्राण की रक्षा करे, भले ही रक्षा करने के साधन जो भी हों। क्योंकि जीवित रहकर ही किसी धर्म का पालन किया जा सकता है। इसी प्रकार समाज और राष्ट्र की रक्षा के लिए राजाओं तथा क्षत्रियों को युद्ध करने यानी हिंसा करने की स्वतंत्रता दी गई है।

किन्तु किसी भी हालत में घमं के नाम पर यज्ञ में पशुबलि के लिए शान्तिपर्व में विधान नहीं किया गया है। इस सम्बन्ध में राजा विचक्षणु तथा नारद के विचार एवं ऋषियों और देवताओं के बीच होने वाला तर्क-वितर्क बहुत ही महत्त्वपूर्ण हैं। राजा विचक्षणु ने किसी यज्ञशाला में आर्तनाद करते हुए बहुत से बैलों एवं गायों को देखकर निम्नलिखित शब्दों में हिंसा का विरोध और अहिंसा का प्रबल समर्थन किया है—

१. येन येन विशेषेण कर्मणा येन केनचित्।
 श्रम्युज्जीवेत् साद्यमान: समर्थो धर्ममाचरेत्।।६३॥ श्र० १४१.
 सम्पूर्ण श्रध्याय भी देखें।

२. ग्रव्यवस्थितमयदिविमूढैनिस्तिकैनंरै: ।
संश्यातमभिरव्यक्तैहिंसा समनुर्वाणता ।।४।।
सर्वकर्मस्विह्सा हि धर्मात्मा मनुरज्ञवीत् ।
कामकाराद् विहिसन्ति बहिर्वेद्यां पशून् नरा: ।।५॥
तस्मात् प्रमाणतः कार्यो धर्मः सूक्ष्मो विजानता ।
ग्रहिसा सर्वभूतेभ्यो धर्मेभ्यो ज्यायसी मता ।।६।।
यदि यज्ञांशच वृक्षांशच यूपांश्चोह्श्य मानवा: ।
वृथा मांस न खादन्ति नैष धर्मः प्रशस्यते ।।८॥
सुरा मत्स्या मधु मांसमासवं कृसरौदनम् ।
धूर्तैः प्रवित्ततः ह्ये तन्नैतद् वेदेषु कल्पितम् ॥६॥ अ० २६५.

"जो धर्म की मर्यादा से अब्द हो चुके हैं, मूर्ख हैं, नास्तिक हैं तथा जिन्हें आत्मा के विषय में संदेह है, एवं जिनकी कहीं प्रसिद्ध नहीं है, ऐसे लोगों ने ही हिंसा का समर्थन किया है। धर्मात्मा मनु ने सम्पूर्ण कर्मों में अहिंसा का प्रतिपादन किया है। मनुष्य अपनी ही इच्छा से यज्ञ की बाह्यवेदी पर पणुओं का बिल्यान करते हैं। " सम्पूर्ण भूतों के लिये जिन धर्मों का विधान किया गया है, उनमें अहिंसा ही सबसे बड़ी मानी गई है। यदि कहें कि मनुष्य यूप-निर्माण के लिए जो वृक्ष काटते हैं और यज्ञ के उद्देश्य से पणुबलि देकर जो मांस खाते हैं, वह व्यर्थ नहीं है अपितु धर्म है, तो यह ठीक नहीं, क्योंकि ऐसे धर्म की कोई प्रशंसा नहीं करता। सुरा, आसव, मधु, मांस और मछली तथा तिल और चावल की खिचड़ी, इन सब वस्तुओं को धूर्तों ने यज्ञ में प्रचलित कर दिया। वेदों में इनके उपयोग का विधान नहीं है। ब्राह्मण तो सम्पूर्ण यज्ञों में भगवान् विष्णु का ही आदर-भाव मानते हैं और खीर तथा फूल आदि से उनकी पूजा का विधान करते हैं।"

इसी तरह नारद ने भी एक ब्राह्मण की कहानी कही है, जो अहिंसापूर्ण यज्ञ करना चाहता था। उसने यज्ञ का प्रारम्भ तो अपने विचारानुसार ही किया किन्तु अन्त में कुछ लोगों की राय पाकर हिंसा करने को भी तैयार हो गया। उसके साथ में धर्म का निवास था जो मृग के रूप में उस ब्राह्मण के साथ रहता था; अज्ञानवश ब्राह्मण ने उस मृग को मारकर बिलकार्य सम्पादित करने का विचार किया और जैसे ही यह धारणा उसके दिमाग में बनी कि वह साधुत्व की उच्च कोटि से निम्न कोटि में आ गया। पशुबलि-सबन्धी राय उसे सही रूप में नहीं अपितु परीक्षा के लिए दी गई थी, और परीक्षा में वह असफल रहा।

१. उपगम्य वने सिद्धि सर्वभूतादिहिसया।

प्रिप मूलफलैरिष्टो यज्ञ: स्वग्यें: परं तपः ॥५॥

तस्य तेनानुभावेन मृगहिसात्मनस्तदा।

तपो महत्समुच्छिन्नं तस्माद्धिसा न यज्ञिया ॥१८॥ अ० २७२;

सम्पूर्णं प्रध्याय भी देखें।

"अज" शब्द, जिसका प्रयोग यज्ञों के प्रसंग में होता है, का सही अर्थ क्या है, इस सम्बन्ध में एक बार ऋषियों एवं देवताओं के बीच मतभेद हुआ। ऋषियों ने "अज" शब्द का अर्थ 'बीज' या 'अन्न' लगाया तथा देवताओं ने 'बकरा'। अतः ऋषियों ने यज्ञ में अन्न या बीज के प्रयोग की विधि बताई और देवताओं ने बकरे की बिल का विधान किया। संयोगवश उसी समय राजा वसु या उपरिचर वहाँ पहुँच गए। जिन्हें दोनों ही पक्षों ने सही निर्णय देने को आग्रह किया। किन्तु उपरिचर ने देवताओं का पक्षपात करते हुए निर्णय दिया कि "अज" शब्द का अर्थ होता है छाग या बकरा। यह सुनते ही ऋषिगण कुपित हो गए और देव-पक्ष की बात कहने बाले वसु को यों शाप दिया—

"राजन्! तुमने यह जानकर भी कि "अज" का अर्थ अन्न है, देवताओं का पक्ष लिया है, इसलिए स्वर्ग से नीचे गिर जाओ। आज से तुम्हारी आकाश में विचरने की शक्ति नष्ट हो गई। हमारे शाप के आघात से तुम पृथ्वी को भेदकर पाताल में प्रवेश करोगे।" ऋषियों के इतना कहते ही उसी क्षण राजा उपरिचर आकाश से नीचे आ गए और तत्काल पृथ्वी के विवर में प्रवेश कर गए।

इससे स्पष्ट हो जाता है कि "अज" शब्द का अर्थ बकरा न होकर बीज अथवा अन्न ही होता है। अतः यज्ञ में बकरेया अन्य

किसी पणु की हिंसा नहीं करनी चाहिए।

अनुशासन पर्व में अहिंसा को नैतिक या धार्मिक दृष्टि से बहुत ही ऊँचा स्थान दिया गया है। अतः कहा गया है कि आहिंसा परम धर्म है, परम तप है, परम सत्य है और अन्य धर्मों की उद्गम-

सम्पूर्ण घच्याय भी देखें।

२ महिसा परमो घर्मस्तथाहिसा पर तपः। महिसा परमं सत्यं यतो घर्मः प्रवर्तते ॥

१. सुरपक्षो गृहीतस्ते यस्मात् तस्माद् दिवः पत ॥१४॥ ग्रद्यप्रभृति ते राजन्नाकाशे विहता गतिः । ग्रस्मच्छापाभिघातेन महीं भित्वा प्रवेक्ष्यसि ॥१६॥ ततस्तस्मिन् मुहूर्तेऽथ राजोपरिचरस्तदा । ग्रघो वै सम्बभूवाशु भूमेविवरगो नृप ॥१७॥ ग्र० ३३७;

स्थली है। यह परम संयम है, परम दान, परम ज्ञान, परम फल, परम मित्र तथा परम सुख है। इतना ही नहीं, यदि सभी यज्ञों में दान किया जाय, सभी तीर्थों में स्नान किया जाय, सब प्रकार के स्नान-दान के फल प्राप्त हों तो भी अहिसा-धर्म से प्राप्त फल की तुलना में कम ही रहेंगे।

अहिंसा सभी धर्मशास्त्रों में परम पद पर सुशोभित होती है। देवताओं और अतिथियों की सेवा, सतत धर्मशीलता, वेदाध्ययन, यज्ञ, तप, दान, गुरु और आचार्य की सेवा तथा तीर्थयात्रा ये सब अहिंसाधर्म की सोलहवीं कला के भी बराबर नहीं हैं।

अतः जो अहिंसा के पथ पर चलता है उसकी तपस्या अक्षय होती है, वह हमेशा वही फल प्राप्त करता है जो तप करने से प्राप्त होता है और वह सभी प्राणियों के माता-पिता की तरह है। लेकिन क्या यहीं अहिंसा की मर्यादा सीमित हो जाती है? कदापि नहीं। इससे प्राप्त होनेवाले सुयश का वर्णन तो सौ वर्षों में भी समाप्त नहीं हो सकता। इसके विपरीत जो स्वाद के लिए दूसरे प्राणियों की हिंसा करता है वह बाघ, गिद्ध, सियार और राक्षसीं के समान है। अतः जैसे अपने शरीर का मांस काटने पर स्वयं को

प्रिंसा परमो धर्मस्तथाहिसा परो दम: । प्रींहसा परमं दानमिहसा परमं तप: ॥ प्रींहसा परमो यज्ञस्तथाहिसा परं फलम् । प्रींहसा परमं मित्रमिहसा परमं सुखम् । सर्वयज्ञेषु वा दानं सर्वतीर्थेषु वाऽऽप्लुतम् । सर्वदानफलं वापि नैतत् तुल्यमिहसया ॥ प्रमुशासनपर्व ( महाभारत ), प्र० ११५, म्लोक२३; प्र० ११६, स्लोक २८-३०.

१. ग्रींहसा परमो घमों ह्यांहिसा परमं सुखम् । ग्रींहसा घर्मशास्त्रेषु सर्वेषु परमं पद्म् ॥ देवतातिथिशुश्रूषा सततं घर्मशीलता । वेदाष्ययनयज्ञाश्च तपो दानं दमस्तथा ॥ ग्राचार्यंगुरुशुश्रूषातीर्थाभिगमनं तथा । ग्रींहसाया वरारोहे कलां नाहीन्ति षोडशीम् ॥ ग्रानु० प०, ग्र० १४५. कष्ट होता है उसी प्रकार दूसरे का मांस काटने पर उसे भी पीड़ा होती है, ऐसा विज्ञ पुरुषों को समझना चाहिए। इस भूमण्डल पर आत्मा से अधिक प्रिय कोई भी चीज नहीं है। इसलिए सभी प्राणियों पर दया करनी चाहिए और सबको अपनी ही आत्मा समझनी चाहिए।

महाभारत में अहिंसा के सिद्धान्त का जितना विकास हुआ है उतना वैदिक परम्परा में अन्यत्र कहीं भी नहीं मिलता। यहां तक कि शान्तिपर्व में ऐसा आदेश दिया गया है कि जिस स्थान पर वेदाध्ययन, यज्ञ, तप, सत्य, इन्द्रिय-संयम एवं अहिंसा-त्रतों का पालन हो वहीं व्यक्ति को रहना चाहिए। इसके साथ होनेवाली सभी शंकाओं एवं गलतियों को दूर करके यह प्रयास किया गया है कि अहिंसा का सिद्धान्त सर्वव्यापी एवं सर्वमान्य हो; यद्यपि क्षत्रियों को या प्राण संकट में पड़े हुए व्यक्ति के द्वारा की गई हिंसा को क्षम्य घोषित किया गया है। कुछ बातें विरोधाभास-सी अवश्य लगती हैं, जैसे राजा विचक्षण का यह कहना कि मनु ने यज्ञ में पशुबलि का विधान नहीं किया है, क्योंकि मनुस्मृति में यज्ञ के लिए पशुहिंसा की स्वतंत्रता दी गई है।

### गीताः

श्रीमद्भगवद्गीता यद्यपि महाभारत के भीष्मपव का एक अंश है, परन्तु यह समूचे महाभारत का सार है और इसका अपना एक

- १. ग्राहिस्त: सर्वभूतानां यथा माता तथा पिता ।।
   एतत् फलमहिसाया भूयश्च कुरुपुंगव ।
   निह शक्या गुणा वक्तुमिप वर्षशतैरिप ।।
   संछेदनं स्वमांसं यथा संजनयेद रजम् ।
   तथैव परमांसेऽपि वेदितव्यं विजानता ॥
   स्वमांसं परमांसेन यो वर्घायितुमिच्छति ।
   उद्विग्नवासं सभते यत्रयत्रोपजायते ॥ प्रनु० प०, प्र० १४५.
- २. यत्र वेदाश्च यज्ञाश्च तपः सत्यं दमस्तथा ॥८८॥ श्राहिसाधर्मसंयुक्ताः प्रचरेयुः सुरोत्तमाः । स वो देशः सेवितव्यो मा वोऽधर्मः पदा स्पृशेत् ॥८६॥ श्रा० प०, ग्र० ३४०.

स्वतंत्र एवं महत्त्वपूर्ण स्थान है। इसमें, इसके पूर्व के सभी आध्यात्मिक सिद्धान्तों का समन्वय हुआ है। इसकी भाषा सरल तथा सुबोध है। इसमें अर्जुन के द्वारा उठाए गये अनेकों धार्मिक, आध्यात्मिक एवं नैतिक प्रश्नों के उत्तर श्री कृष्ण के द्वारा प्रस्तुत किए गए हैं। इसमें मोक्ष के तीन मागं बताए गए हैं—ज्ञान, भिक्त, एवं कर्म जिनका पूर्ण विवेचन क्रमशः शंकर, रामानुज तथा बालगंगाधर तिलक के द्वारा हुआ है। ज्ञान की प्रधानता दिखाते हुए श्रीकृष्ण ने कहा है—

"ज्ञानीजन विद्या और विनय युक्त ब्राह्मण में तथा गौ, हाथी, कुत्ते और चाण्डाल में भी समभाव से देखने वाले होते हैं। जिनका मन समत्वभाव में स्थित है उनके द्वारा इस जीवित अवस्था में ही संपूर्ण संसार जीत लिया गया। क्योंकि सच्चिदानन्दघन परमात्मा में ही स्थित है।"

अर्थात् ज्ञानीजन अहिंसा के पथ पर चलते हैं। इसी तरह कर्म का विवेचन करते हुए कहा है:

''कोई भी पुरुष किसी भी काल में क्षणमात्र में भी बिना कर्म किये नहीं रहता है, निःसन्देह सभी पुरुष प्रकृति से उत्पन्न हुए गुणों द्वारा परवश हुए कर्म करते हैं।"

लेकिन इससे पहले उन्होंने अर्जुन को सम्बोधित करते हुए यह भी कह दिया है कि कर्म करने में कर्ता का उद्देश्य क्या होना चाहिए—

''तेरा कर्म करने मात्र में ही अधिकार है, फल में कभी नहीं। (और तू) कर्मों के फल की वासनावाला (भी) मत हो

१. विद्याविनयसंपन्ने ब्राह्मणे गवि हस्तिनि । श्रुनि चैव व्वपाके च पण्डिताः समर्दिशनः ॥१८॥ इहैव तैर्जितः सर्गो येषां साम्ये स्थितं मनः । निर्दोषं हि समं ब्रह्म तस्माद् ब्रह्मिण ते स्थिताः ॥१६॥ गीता, श्र० ५.

२. न हि किश्चत्क्षरामिप जातु तिष्ठत्यकर्मकृत् । कार्यते ह्यवशः कर्म सर्वः प्रकृतिजैगुर्गैः ॥५॥ गीता, ४० ३.

(तथा) तेरी कर्म न करने में (भी) प्रीति न होवे। हे घनंजय ! आसक्ति को त्याग कर (तथा) सिद्धि और असिद्धि में समान बुद्धि वाला होकर योग में स्थित हुआ कर्मों को कर। (यह) समत्वभाव ही योग नाम से कहा जाता है।"

यदि कार्य के फल के प्रति कर्ता को मोह या राग न होगा तो उसके मन में किसी के प्रति द्वेष भी न होगा और द्वेष के अभाव में न क्रोध हो सकता है और न हिंसा ही। इसके अलावा श्री कृष्ण अपने को सर्वव्यापक, सर्वशक्तिमान, आदि पुरुष बताते हुए कहते हैं—

"हे अर्जुन! ऐसा समझो कि संपूर्ण भूत इन दोनों प्रकृतियों (परा एवं अपरा) से ही उत्पत्ति वाले हैं और मैं संपूर्ण जगत् का उत्पत्ति तथा प्रलय रूप हूँ—पृथ्वी में पिवत्र गन्ध और अग्नि में तेज हूँ और सम्पूर्ण भूतों में उनका जीवन हूँ अर्थात् जिससे वे जीते हैं वह मैं हूँ और तपस्वियों में तप हूं। हे अर्जुन! तू सम्पूर्ण भूतों का सनातन कारण मेरे को ही जान— मैं सब भूतों के हुवय में स्थित सबकी आत्मा हूँ तथा संपूर्ण भूतों का आदि, मध्य और अन्त भी मैं ही हूँ।" र

्रुष्ठ० १०, श्लोक ३४ भी देखें।

१. कर्मण्येवाधिकारस्ते मा फलेषु कदाचन । मा कर्मफलहेतुपूर्मा ते संगोऽस्त्वकर्माण ॥४७॥ योगस्थ: कुरुकर्माणि संगं त्यक्त्वा धनंजय । सिद्धचसिद्धचो: समो भूल्या समत्वं योग उच्यते ॥४८॥ गीता, ४० २.

२. एतद्योनीनि भूतानि सर्वाणीत्युपधारय

ग्रहं कृत्स्नस्य जगतः प्रभवः प्रलयस्तथा ॥६॥

पुण्योगन्धः पृथिव्यां च तेजश्चास्मि विभावसौ ।

जीवनं सर्वभूतेषु तपश्चास्मि तपस्विषु ॥६॥

बीजं मा सर्वभूतानां विद्धि पार्थं सनातनम् ॥१०॥ ग्र० ७.

ग्रहमात्मा गुडाकेश सर्वभूताशयस्थितः ।

ग्रहमादिश्च मध्यं च भूतानामन्त एव च ॥२०॥ ग्र० १०;

वे आगे अर्जुन को युद्ध करने को प्रेरित करते हुए कहते हैं:

"मैं लोकों का नाश करनेवाला बढ़ा हुआ महाकाल हूँ। इस समय इन लोकों को नष्ट करने के लिए प्रवृत्त हुआ हूँ। इसलिए जो प्रतिपक्षियों की सेना में स्थित हुए योद्धा लोग हैं वे सब तेरे बिना भी नहीं रहेंगे—ये सब शूरवीर पहले से ही मेरे द्वारा मारे हुए हैं। तू तो केवल निमित्तमात्र ही होगा। द्रोणाचार्य, भीष्म पितामह, जयद्रथ और कर्ण तथा और भी बहुत से मेरे द्वारा मारे हुए शूरवीर योद्धाओं को तू मार और भय मत कर

इतना ही नहीं, अपने कत्तीपन को वे निम्नलिखित शब्दों में दढ़ करते हैं:

"जिस पुरुष के अन्तः करण में मैं कर्त्ता हूँ ऐसा भाव नहीं है तथा जिसकी बुद्धि सांसारिक पदार्थों में अथव। सपूर्ण कर्मों में लिप्त नहीं होती वह पृरुष इन सब लोकों को मारकर भी वास्तव में न तो मारता है और न पाप से बँधता है।"

ऊपर कथित सभी विचार एक भक्त के हृदय में आ सकते हैं। क्योंकि वह अपने को पूर्णरूपेण भगवान् के प्रति समर्पित कर देता है, अतः वह समझता है कि जो कुछ भी उसके जीवन में या संसार में होता है, भले ही वह बुरा हो या भला, उसका कर्ता परमात्मा होता है। अतः हिंसा-अहिंसा का प्रश्न ही यहाँ नहीं उठता। क्योंकि

कालोऽस्मि लोकक्षयकृत्प्रवृद्धो
लोकान्समाहर्तुमिह प्रवृत्तः ।
ऋतेऽपि त्वां नः प्रत्यनोकेषु योघाः ॥३२॥
मयैगैते निहताः पूर्वमेव,
निमित्तमात्रं भव सन्यसाचिन् ॥३३॥
द्रोणं च भीष्मं च जयद्रथं च कर्णं तथान्यानपि योधवीरान् ।
मया हतांस्त्वं जिह मा न्यिथिष्ठा युध्यस्व जैतासि रणे सपत्नान् ॥३४॥
गीता, म० ११.

२. यस्य नाहंकृतो भावो बुद्धिर्यस्य न लिप्यते । हत्वापि स इमॉल्लोकान्न हन्ति न निबध्यते ।।१७।। गीता, घ० १८.

व्यक्ति तो एक निमित्तमात्र ही होता है, वास्तविक कर्ता तो परमेश्वर होता है जो हिंसा-अहिंसा-संबंधी दोष या गुण से परे हैं।

किन्तु सही रूप में ज्ञानी या कर्मयोगी या भक्त बनना कोई आसान बात नहीं। इन स्तरों पर पहुँचने के लिए यह आवश्यक है कि तप किया जाय। तप के विभिन्न प्रकार हैं: देवता, ब्राह्मण, गुरु एवं ज्ञानीजनों की पूजा, पवित्रता, सरलता, ब्रह्मचर्य और अहिंसा आदि। ......इसके विपरीत हिंसायुक्त कार्य की गणना तामसी तथा राजसी क्रियाओं में होती हैं। व

इनके अलावा श्री कृष्ण ने ब्रह्मयज्ञ, देवयज्ञ, ज्ञानयज्ञ, द्रव्ययज्ञ तथा तपयज्ञ करने को प्रेरित किया है जिनमें वैदिक यज्ञों की भाँति पशुबलि और मांसाहार की आवश्यकता नहीं होती। किन्तु श्री कृष्ण का यह कहना कि अहिंसा, समता, संतोष, तप, दान (अच्छे कर्म), अपकीर्ति (बुरे कर्म) आदि प्राणियों के विभिन्न प्रकार के भाव मेरे से ही पैदा होते हैं, हिंसा-अहिंसा आदि सभी सिद्धान्तों को भी उन्हीं के साथ कर देता है और मनुष्य इनसे बिल्कुल अलग हो जाता है।

इस प्रकार गीता में अहिंसा को एक प्रकार का तप या मुक्ति पाने के एक साधन के रूप में प्रस्तुत करते हुए भी ईश्वर के हाथ में अधिकृत कर दिया गया है। यदि सब-कुछ का कर्ता ईश्वर ही है तो मनुष्य क्यों व्यर्थ परेशान होगा और नाम-बदनाम के चक्र में आयेगा?

ग्र० १८, श्लोक २८ भी देखें।

देवद्विजगुरुप्राज्ञपूजनं शौचमार्जवम् ।
 ब्रह्मचर्यमहिसा च शारीरं तप उच्यते ।।१४।। गीता, प्र० १७.

२. अनुबन्धं क्षयं हिसामनवेक्ष्य च पौरुषम्
मोहादारम्यते कर्मं यत्तत्तामसमुच्यते ॥२५॥
रागी कर्मफलप्रेष्सुलु ब्बो हिसात्मकोऽशुचि: ।
हर्षशोकान्वित: कर्त्ता राजस: परिकीर्तित: ॥२७॥ अ० १८;

३. गीता, ग्र० ४, श्लोक २३-३३.

४. महिंसा समता तुष्टिस्तपो दानं यशोऽयश: । भवन्ति भावा भूतानां मत्त एव पृथग्विधा: ॥५॥ गीता, म० १०.

### पुराण:

पुराणों के समय के विषय में कोई निश्चित जानकारी नहीं होती। पारजिटर के अनुसार ये प्राचीन एवं मध्यकालीन हिन्दू धर्म (वैदिक धर्म) के ऐतिहासिक, धार्मिक, सामाजिक आदि सभी सिद्धान्तों के विश्वकोश हैं। पर इनका रचना-काल कोई एक नहीं कहा जा सकता, कारण पुराणों की संख्या बहुत है, जिनमें से एक-दो तो अति प्राचीन माने जाते हैं यानी महाभारत आदि से भी पूर्व के और कुछ बाद के समझे जाते हैं। सामान्य तौर से वायु-पुराण को सभी पुराणों में प्राचीन माना जाता है, क्योंकि इसकी लेखन-पद्धति अन्य पुराणों की लेखन-पद्धति से भिन्न है। पुराणों में भी अहिंसा-सिद्धान्त को अच्छी तरह प्रकाशित किया गया है।

वायुपुराण—इसके अनुसार मन, वाणी एवं कर्म से सभी जीवों के प्रति अहिंसा का पालन करना चाहिए। यदि कोई भिक्षु अनिच्छा से भी किसी पशु की हिंसा कर डालता है तो इस दोष या पाप से मुक्ति पाने के लिए प्रायश्चित्त स्वरूप उसे चान्द्रायण आदि कठोर वर्तों को करना चाहिए। यद्यपि, जैसा कि हम लोगों ने देखा है कि अन्य शास्त्रों ने उस हिंसा को क्षम्य माना है जिसमें हिंसक का उद्देश्य हिंसा करना न हो, किन्तु वायुपुराण तो उस व्यक्ति (खास तौर से भिक्षु, संन्यासी) को भी महादोषी ठहराता है जो जान-बूझकर नहीं, बल्कि अनजाने या भूल से ही हिंसा कर बैठता है।

<sup>1.</sup> Pargitar has rightly remarked—"Taken collectively, they (the Purāṇas) may be described as a popular encyclopaedia of ancient and mediæval Hinduism, religious, philosophical, historical, personal, social and political" Encyclopaedia of Religion and Ethics, article on "Purāṇa."

२. म्र्याहंसा सर्वभूतानां कर्मणामनसागिरा। म्रकामादिप हिंसेत यदि भिधुः पशून मृगान्। कृच्छ्वातिकृच्छ्वं कुर्वीत चान्द्रायणमथापि वा ॥१३॥ वायुपुराण, पूर्वार्धं, म्र० १८.

विष्णुपुराण—सूत्रों में हम लोगों ने देखा है कि यज्ञों में गाय या अन्य पशुओं की बिल धर्मोचित है। विष्णुपुराण के मैत्रेयो-पराशर वार्तालाप में उन अन्नों या औषिधयों के नाम बताये गए हैं जो यज्ञ के काम में आते हैं—धान, यव, उड़द, गवेधु, वेणु, छोटे धान्य, तिल, कांगनी, कुलधी, श्यामाक, नीवार, वनतिल, मर्कट (मक्का)। ये सभी यज्ञानुष्ठान की सामग्रियाँ हैं, किन्तु इनमें किसी भी प्रकार का मांस या मछली का नाम नहीं दिया गया है। ' इतना ही नहीं, इस पुराण में हिंसा का एक पारिवारिक रूप भी प्रस्तुत किया गया है जो इस प्रकार है:

"अधर्म की स्त्री हिंसा थी। उससे अनृत नामक पुत्र और निकृति नामक कन्या उत्पन्न हुई। उन दोनों से भय और नरक नाम के पुत्र पैदा हुए। जिनकी पित्नयाँ माया और वेदना नाम की कन्याएँ बनीं। उनमें से माया ने समस्त प्राणियों का संहार-कर्त्ता मृत्यु नामक पुत्र उत्पन्न किया और मृत्यु से व्याधि, जरा, शोक, तृष्णा और क्रोध की उत्पत्ति हुई। ये सब अर्धमरूप हैं और दु:खोत्तर नाम से प्रसिद्ध हैं (वयों कि इनके परिणामस्वरूप दु:ख ही प्राप्त होता है)। इनकी न कोई स्त्री और न कोई सन्तान ही है। ये ऊर्ध्वरेता हैं। हे मुनिकुमार! ये सब भगवान्

१. त्रीहयश्च यवाश्चैव गोधूमाश्चाख्यवस्तिलाः ।
प्रियंगवो ह्युदाराश्च कोर दूषाः सतीनकाः ॥२१॥
माषा मुद्गा मसूराश्च निष्पावाः सकुलत्थकाः ।
म्राद्धव्यश्च्यकाश्चैव श्र्याः सप्तदश स्मृताः ॥२२॥
इत्येता म्रोषधीनां तु ग्राम्यानां जातयो मुने ।
म्रोषध्यो यज्ञियाश्चैव ग्राम्यारण्याश्चतुर्दश ॥२३॥
न्रीहयस्सयवा माषा गोधूमाश्चाख्यवस्तिला ।
प्रियंगुसप्तमा ह्ये ते म्रष्टमास्तु कुलत्थकाः ॥२४॥
श्यामाकास्त्वथ नीवाराः जर्तिला सगवेधुकाः ।
तथा वेणुयवाः प्रोक्तास्तथा मर्कटका मुने ॥२५॥
ग्राम्यारण्याः स्मृता ह्ये ता म्रोषध्यस्तु चतुर्दश ।
यज्ञनिष्पत्तये यज्ञस्तथासां हेतुश्त्तमः ॥२६॥

विष्णुपुराण, प्रथम श्रंश, ग्र० ६.

विष्णु के बड़े भयंकर रूप हैं और ये ही संसार के नित्य प्रलय के कारण हैं।"'

चूँ कि विष्णु सर्वत्यापक हैं, यज्ञ में इन्हीं का यजन होता है, इन्हीं का जप किया जाता है और हिंसा करने वाला इन्हीं की हिंसा भी करता है। अतः जो व्यक्ति परस्त्री, परधन एवं हिंसा से अपने को अलग रखता है उससे हमेशा ही विष्णु संतुष्ट रहते हैं। जो सभी प्राणियों को पुत्रवत् देखता है उससे शीघ्र ही श्री हिर यानी विष्णु प्रसन्न हो जाते हैं। अतः ब्राह्मण को चाहिए कि किसी का अहित न करे, साथ ही सबके हित की कामना करे क्योंकि सभी जीवों के प्रति मैत्रीभाव रखना ब्राह्मण का धर्म है। र

१. हिसा भार्या त्वधर्मस्य ततो जज्ञे तथानृतम् ।
कन्या च निकृतिस्ताभ्यां भयं नरकमेव च ॥३२॥
माया च वेदना चैव मिथुनं त्विदमेतयोः ।
तयोर्जजेऽथ वै माया मृत्युं भूतापहारिरणम् ॥३३॥
वेदना स्वसुतं चापि दुःखं यज्ञेऽथ रौरवात् ।
मृत्योव्याधिजराशोकतृष्णाकोधाश्च जिज्ञरे ॥३४॥
दुःखोत्तराः स्मृताः ह्ये ते सर्वे चाधर्मलक्षणाः ।
नौषां पुत्रोऽस्ति वै भार्या ते सर्वे ह्यूध्वरेतसः ॥३५॥
रौद्राण्येतानि रूपाणि विष्णोर्मुनिवरात्मज ।
नित्यप्रलयहेतुत्वं जगतोऽस्य प्रयान्ति वै ॥३६॥

विष्णुपुरासा, प्रथम श्रंश, घ० ७.

२. यजन्यज्ञान्यज्ञत्येनं जपत्येनं जपन्नृप ।

निष्ननन्त्यान्हिनस्त्येनं सर्वभूतो यतो हरिः ।।१०।।

परदारपरद्रन्यपर्राहसासु यो रितम् ।

न करोति पुमानभूप तोष्यते तेन केशवः ।।१४।।

यथात्मिन च पुत्रे च सर्वभूतेषु यस्तथा ।

हितकामो हरिस्तेन सर्वदा तोष्यते सुखम् ।।१७।।

सर्वभूतिहतं कुर्यान्नाहितं कस्यचिद् द्विजः ।

मैत्री समस्तभूतेषु ब्राह्मणस्योत्तमं धनम् ।।२४।।

विष्णुपुराख, यंश-३, ध । ८.

इस प्रकार विष्णुपुराण ने हिंसा को सभी पातकों की जड़ तथा अहिंसा को विष्णु को संतुष्ट करने यानी मुक्ति पाने का बड़ा साधन कहा है तथा यज्ञों में अन्न के प्रयोग को धर्मोचित बताया है। लेकिन इसका यह तर्क कि विष्णु सर्वव्यापक हैं और हिंसा करने वाला उन्हीं की हिंसा करता है, अतः हिंसा गलत है, उतना ठीक नहीं मालूम पड़ता। क्योकि यदि मारे जाने वाले जीव में विष्णु का निवास है तो हिंसक में क्या विष्णु निवास नहीं करते? इसलिए जहाँ तक विष्णु की व्यापकता की बात है, मारनेवाला और मरनेवाला दोनों ही विष्णु के रूप हैं। अतएव हिंसा-अहिंसा का प्रश्न ही नहीं उठ सकता।

अग्निपुराण—इसमें अहिंसा एवं अन्य नैतिक वर्तों की फल-दायिनी व्यापकता पर प्रकाश डालते हुए कहा गया है कि अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्यं और अपरिग्रह ये मुक्ति एवं भुक्ति दोनों के ही देनेवाले हैं। शान्तिपर्वं की तरह इसमें भी अहिंसा की तुलना हाथी के पदिचह्न से की गई है तथा कहा गया है कि शौच, संतोष, तपस्या, स्वाध्याय, ईश्वर-पूजन, प्राणियों को कष्ट न देना आदि अहिंसा के ही विभिन्न रूप हैं। इसके विपरीत उद्देगजनन, संताप देनेवाला रुदन, पिशुनता, हित का निषेध, दिल को दु:खित करनेवाली बात, सुख का अभाव, संरोध और वध ये सभी हिंसा के रूप हैं।

चित्तवृत्तिनिरोधश्च जीवब्रह्मात्मनोः पर।
 ब्राह्सा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचय्यपिरिग्रहो ॥२॥
 यमाः पश्च स्मृता विप्र नियमाभुनितमुनितदाः।
 शौचं संतोषतपसी स्वाध्यायेश्वरपूजने ॥३॥
 भूतपीडा ह्यहिसा स्यादिहसा धर्म उत्तमः।
 यथा गजपदेऽन्यानि पदानि पथगामिनाम् ॥४॥
 एवं सर्वमहिसायां धर्मार्थमभिधीयते।
 उद्घेगजननं हिसा सन्तापकरणं तथा॥४॥
 हनकृतिः शोणितकृतिः पैश्नयकरणं तथा।
 हितायातिनिषेधश्च मर्मोद्धाटनमेव च॥६॥
 मुझापह् नृतिः संरोधो वधो दशविधा च सा।
 यद्भुतहितमत्यन्तं वचः सत्यस्य लक्षणाम् ॥७॥ श्रग्नपुराण, अ०३७२.

मत्स्यपुराण-अहिंसा मुनि-व्रतों में से एक है। जितना पुण्य चार वेदों के अध्ययन से या सत्य बोलने से अजित होता है उससे कहीं अधिक पुण्य की प्राप्ति अहिंसा व्रत के पालन से होती है। ऐसा कहकर अहिंसा के स्थान को बहुत ही ऊंचा उठाने का प्रयास किया गया है। आगे चलकर यज्ञ में किए गए पशु-वध का निषेध करते हुए कहा गया है कि यज्ञ में पशु-हिंसा करने से धर्म के नाम पर बहुत बड़ा अधर्म होता है। मुनिजन कभी भी हिंसा या हिंसापरक यज्ञ का अनुमोदन नहीं करते, क्योंकि इन लोगों के अनुसार शरीर को अनेक वर्षों तक तपाकर मुक्ति पाना तथा कन्द-मूल खाकर क्षुधातृष्ति करना श्रेयस्कर है; ये मुनिजन कभी भी हिंसा की प्रशंसा नहीं करते। उ

ब्रह्मपुराण—शिव-पार्वती वार्तालाप में पार्वती के पूछने पर कि कौन-कौन से लोग मुक्ति पाने योग्य होते हैं, शिव उत्तरस्वरूप कहते हैं —प्रलय और उत्पत्ति को जानने वाले, सर्वदर्शी, सर्वज्ञ एवं वीतराग पुरुष कर्मा के बन्धन से मुक्त हो जाते हैं; उसी प्रकार मन,

१. मुनिव्रतमहिसादिपरिगृह्य त्वयाकृतम् । धर्मार्थंशास्त्ररहितं शत्रुं प्रति विभावसो ॥१५॥ म० पु०, म० ६०.

२. चतुर्वेदेषु यत् पुण्यं यत् पुण्यं सत्यवादिषु । ग्रीहसायान्तु यो धर्मो गमनादेव तत् फलम् ॥४८॥ म० पु०, म० १०५.

<sup>स्वधमी बलवानेष हिंसा धर्में प्सया तव ।
नवः पशुविधिस्त्वष्टस्तव यज्ञे सुरोत्तम ।।१२॥
प्रधमी धर्में घाताय प्रारब्धः पशुभिस्त्वया ।
नायंध्रमी हाध्रमीं ऽयं न हिंसा धर्मी उच्यते ।
प्रागमेन भवान् धर्म प्रकरोतु यदीच्छित ॥१३॥
हिंसास्वभावो यज्ञस्य इति मे दर्शनागमः ।
तथैते भाविता मन्त्रा हिंसालिगमहिषिभः ॥२१॥
तस्मान्नहिंसायज्ञे स्याद्यदुलामृषिभः पुरा ।
प्रधिकोटिसहास्नाणि स्वैस्तपोभिदिवंगताः ॥२६॥
तस्मान्न हिंसायज्ञञ्च प्रशंसन्ति महर्षयः ।
उञ्छो मूलं फलं शाकपुदपास्त्रं तपोधनाः ॥३०॥ म० पु०, प० १४२.</sup> 

वचन और कर्म से अहिंसा व्रत को पालने वाले भी मुक्त हो जाते हैं। जो जीव हिंसा में रहित, शीलवान तथा दयालु हैं और जिनकी दृष्टि शत्रु और मित्र के लिए बराबर है, वे कर्म-बन्धन से छुटकारा पा जाते हैं। सब प्राणियों पर दया दिखाने वाले, सब में विश्वास रखनेवाले, सब तरह की हिंसा से विरक्त रहनेवाले, एकान्त में भी परायी हती की कामना न करनेवाले और मन से भी किसी जीव की हिंसा न करनेवाले लोग स्वर्गगामी होते हैं।

१. प्रलयोत्पत्तितत्त्वज्ञाः सर्वजाः सर्वदर्शिनः । वीतरागाः विमुच्यन्ते पुरुषाः कर्मबन्धनैः ॥६॥ कर्मेगा मनसा वाचा येन हिसन्ति किंचन । ये न मज्जन्ति कस्मिंश्चित्ते न बध्नन्ति कर्मभि: ॥७॥ प्राणातिपाताद्विरताः शीलवन्तो दयान्विताः । तुल्यद्वेष्य प्रियादान्ता मुच्यन्ते कर्मबन्धनै: ॥८॥ सर्वभूतदयावन्तो विश्वास्याः सर्वजन्तुषु । त्यक्तहिस्रसमाचारास्ते नराः स्वर्गगामिनः ॥६॥ परस्वनिर्ममा नित्यं परदारा विवर्जिता: । धर्मलब्धार्थभोक्तारस्ते नराः स्वर्गगामिनः ॥१०॥ श्चरण्ये विजने न्यस्तं परस्वं दृश्यते यदा । मनसाऽपि न गृह्णन्ति ते नराः स्वर्गगामिनः ॥३०॥ तथैव परदारान्ये कामवृत्ता रहोगता: । मनसाऽपि न हिंसन्ति ते नराः स्वर्गगामिनः ॥३१॥ एवं भूतो नरो देवि निरयं प्रतिपद्यते । विपरीतस्तु धर्मात्मा स्वरूपेगाभिजायते ॥४६॥ निरयं याति हिंसात्मा याति स्वर्गमहिसक: । यातनां निरये रौद्रां सकुच्छां लभते नर: ॥५०॥ शुभेन कर्मणा देवि प्राणिघातविवर्जित: । निक्षिप्तशस्त्रो निर्दण्डो न हिसति कदाचन ॥५३॥ न घातयति नो हन्ति घनन्तं नैवानुमोदते । सर्वभृतेषु सस्नेहो यथाऽऽत्मनि तथा परे ।।५४॥ ईट्टशः पुरुषो नित्यं देवि देवत्वमञ्जूते। उपपन्नान्सुखान्भोगान्सदाऽश्नाति मुदायतु: ॥५५॥ ब्र० पु०, म० २२४. नारवपुराण—इस पुराण में महिष भृगु के द्वारा राजा भगीरथ को दिया गया उपदेश अहिंसा-सम्बन्धी विचार को काफी दृढ़ बनाता है। वे कहते हैं कि जिस प्रकार धर्म का विरोध न हो उसी प्रकार धर्मपरायण व्यक्तियों के कर्म होने चाहिए। सउजन पुरुषों के अनुसार वे ही सत्य वचन हैं जिनसे किसी का विरोध न हो, जिनसे किसी भी प्राणों को कब्द न हो। हे राजन्! यह अहिंसा का रूप है; इसके द्वारा सभी कमानाएँ पूर्ण होती हैं। इसके अलावा अन्यत्र यह भी कहा गया है कि मन, वचन और कर्म से बिना किसी को कब्द पहुँचाये विष्णु की पूजा करनी चाहिए। योगी किसी भी मार्ग पर चले, यानी कर्म या ज्ञान योग के पथ पर या और किसी मार्ग पर लेकिन सभी हालत में उसे अहिंसा, सत्य, अकोध, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह, डाह का त्याग और दया का पालन करना आदि इसके लिए परमावश्यक हैं। क्योंकि अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह, अक्रोध और अनस्या ये सब यम के संक्षिप्त रूप हैं और अहिंसा जिसका अर्थ होता है—किसी भी प्राणी को कब्द न पहुँचाना, योग में सिद्धि दिलाने वाली हैं। व

१. धर्माविरोधतो वाच्यं तिद्धं धर्मपरायगैः। देशकालादिविज्ञाय स्वयमस्या विरोधतः।।२४॥ यद्धचः प्रोच्यते सिद्भस्तत्सत्यमभिधीयते। सर्वेषामेव जंतूनामक्लेशजननं हि तत्॥२५॥ श्राहिसा सा नृप प्रोक्ता सर्वकामप्रदायिनी। कर्मकायंसहायत्वमकायं परिपन्थता।।२६॥ नारदपुराग्, अ०१६.

२. कर्मणा मनसा वाचा परपीडा पराङ्मुखः ।
तस्मात्सवंगतं विष्णुं पूजयेद् भिक्तसंयुतः ।।३४॥
प्राहिसा सत्यमकोघो ब्रह्मचर्यापरिग्रहो ।
प्रनीर्ध्या च दया चैव योगयोष्भयोसमाः ।।३४॥
प्राहिसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यपरिग्रहो ।
प्रकोधश्चानसूया च प्रोक्ताः संक्षेपतो यमाः ।।७४॥
सर्वेषामेव भूतानामक्लेशजननं हि यत् ।
प्राहिसा कथिता सद्भियोगसिद्धिप्रदायिनी ।।७६॥ नारदपुराण, प्र० ३३.

शिवपुराण-शिवपुराण ने सामान्य तौर से हिंसा की गणना पापकर्मों में की है, यानी अहिंसा पुण्यकर्म है। इसके अनुसार अभक्ष्य का भक्षण करना हिंसा, दूसरों का धन हरण करना, माता-पिता को त्याग देना, तथा शिव-भक्तों के द्वारा मांस भक्षण करना, झूठ बोलना आदि पापकर्म हैं। जो व्यक्ति पाप-कर्मों में रत है यानी क्रोध करता है, हिसा करता है, तथा अपनी आजीविका के लिए दान-यज्ञ करता है वह नरकगामी होता है अर्थात् विभिन्न प्रकार की यातनाएँ पाता है। र

बृहद्धमंपुराण एवं कूम्मंपुराण—बृहद्धमंपुराण ने अग्निपुराण की तरह ही अहिंसा का बहुत विस्तृत रूप बताया है और कहा है कि श्रद्धा, अतिथि-सेवा, सबसे आत्मीयता, आत्मशुद्धि आदि सभी अहिंसा की ही विभिन्न विधियां हैं। 3

कूम्मीपुराण ने (जैसा कि हम लोगों ने अन्य जगहों पर देखा है) अहिंसावत को सिर्फ ज्ञानी या ब्राह्मणों के लिए ही आवश्यक नहीं कहा है अपितु अन्य आश्रमों या वर्णों के लिए भी इसे आवश्यक बताकर इसकी व्यापकता को और बढ़ा दिया है। इसने कहा है कि क्षमा, दम, दया, दान, अलोभ, आर्जव, अनसूया, सत्य, सन्तोष, श्रद्धा आदि ब्राह्मणों की विशेषताएँ हैं। किन्तु अहिंसा, प्रिय वचन,

बृहद्धर्मपुराण, म० २.

१. श्रभक्ष्यभक्षणं हिसा मिथ्याकार्यं निवेशनम् । परस्वानाभुपादानं चतुद्धि कर्मकार्यकम् ।।१।। पितृमातृपरित्यागः कूटसाक्ष्यं द्विजानृतम् । श्रामिषं शिवभक्तानामभक्ष्यस्य च भक्षणम् ।।३३।। शिवपुराण, प्र०४.

२ ये पापनिरता: क्रूरा येऽपि हिसाप्रिया नरा: । वृत्त्यर्थं येऽपि कुर्वति दानयज्ञादिकाः क्रिया: ।।२१।। शिवजुरासा, म० ६

श्रीहंसात्वासनजयः परपीडा विवर्ज्जनम् ।
 श्रद्धाचातिथिसेवा च शान्तरूपप्रदर्शनम् ।।
 श्रात्मीयता च सर्वत्र श्रात्मबुद्धः परमात्मसु ।
 इति नानाविधाः प्रोक्ता श्रीहंसेति महामुने ।।११-१२।।

अपिशुनता आदि चारों वर्णों (ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य एवं शूद्र) के लिये आवश्यक है।

भागवतपुराण—इसमें सनत्कुमार ने अहिंसा को गुरु और शास्त्रों के वचनों में विश्वास करना, भागवत धर्मों का आचरण, तत्त्विज्ञासा तथा ज्ञानयोग की निष्ठा आदि ब्रह्मप्राप्ति के अठारह साधनों में से एक कहा है। अगे चलकर नारद ने युधिष्ठिर से कहा है कि धमं के तीस लक्षण हैं जिनमें अहिंसा भी प्रमुख स्थान रखती है। अ

- १. क्षमा दमो दया दानमलोभस्त्याग एव च । ग्राजैंथं चानसूया च तीर्थानुसरएां तथा ।।६५॥ सत्यं सन्तोषमास्तिक्यं श्रद्धा चेन्द्रियनिग्रहः । देवताभ्यचेंनं पूजा ब्राह्मणानां विशेषतः ।।६६॥ ग्रिहिसा प्रियवादित्वमपैशुन्यमकल्कता । सामासिकमिमं धम्मं चातुर्वण्येंऽब्रवीन्मनुः ।।६७॥ कूम्मपुराण, ग्र० २.
- २. सा श्रद्धया भगवद्धमंचर्यया जिज्ञासयाऽऽध्यात्मिकयोगनिष्ठया।
  योगेश्वरोपासनया च नित्यं पुण्यश्रवःकथया पुण्यया च ॥२२॥
  ग्रथेन्द्रियारामसगोष्ठ्यतृष्णया तत्सम्मतानामपरिग्रहेण च ।
  विविवत्ष्रच्या परितोष ग्रात्मन् विना हरेगु णपीयूषपानात् ॥२३॥
  ग्राहसया पारमहंस्यचर्यया स्मृत्या मुकुन्दाचरिताग्र्यसीधुना ।
  यमैरकामैनियमैश्चाप्यनिन्दया निरीहया द्वन्द्वतितिक्षया च ॥२४॥
  हरेग्रुंहुस्तत्परकर्गपूरगुणाभिधानेन विजृम्भमाणया ।
  भक्त्या ह्यसंगः सदसत्यनात्मिनि स्यान्त्रिगुंणे ब्रह्मणि चाञ्चसा रतिः ॥२४॥
  भागवतपूराण, प्रथम खण्ड, स्कन्ध ४, ग्र० २२.
- ३. सत्यं दया तप: शौचं तितिक्षेक्षा शमो दम: ।
  ग्रिहिसा ब्रह्मचर्यं च त्याग: स्वाध्याय श्राजंवम् ।।८।।
  संतोष: समद्दक् सेवा ग्राम्येहोपरम: शनै: ।
  नृगां विपर्पयेहेक्षा मौनमात्मविमर्शनम् ।।६।।
  नृगामयं परो धर्मं: सर्वेषां समुदाहृत: ।
  विशल्लक्षगावान्राजन्सर्वात्मा येन तुष्यति ।।१२।।
  भागवतपुराण, प्रथम खण्ड, स्कन्ध ७, ग्र० ११०

इसके (भा० पु०) द्वितीय खण्ड में शुकदेव जी ने धमं और अधमं के चरण या रूप का वर्णन करते हुए यह भी बताया है कि किस प्रकार समय-परिवर्तन के अनुसार धमं और अधमं के बल घटते-बढ़ते रहते हैं। इनके अनुसार सतयुग में धमं के चार चरण थे—सत्य, दया, तप और दान। इसी तरह अधमं के भी चार चरण थे—असत्य, हिंसा, असन्तोष और कलह। त्रेतायुग में धमं का चतुर्थांश समाप्त हो गया फिर भी अत्यन्त हिंसा और लम्पटता न थी। द्वापर में हिंसा, असन्तोष, झूठ और द्वेष अधमं के चार चरणों की प्रबलता हो गई जिनकी वजह से धमं के चरण—तपस्या, सत्य, दया और दान अर्घक्षीण हो गए और कलियुग में अधमं के चारों चरण अपने बल की पराकाष्ठा पर पहुंच गए हैं। वि

इस प्रकार पुराणों को देखने से पता लगता है कि इनमें भी अहिंसा का सिद्धान्त पूर्ण विकसित एवं समृद्ध है तथा इसे संन्यासी और ब्राह्मणों तक ही सीमित न रखकर सभी वर्णों के लिए आवश्यक कहा गया है, यह मुनिव्रत ही सिर्फ न रहकर साधारण

कृते प्रवर्तते धर्मश्चतुष्पात्तञ्जनैषृतः।
सत्यं दया तपो दानमिति पादा विभोनृ प ।।१८।।
सन्तुष्टाः करुणा मैत्राः धान्ता दान्तास्तितिक्षवः।
ग्रात्मारामाः समद्द्याः प्रायदाः श्रमणा जनाः ।।१६।।
श्रेतायां धर्मपादानां तुर्याचो होयते धनैः।
ग्रघमंपादैरनृतिहिंसासन्तोषविग्रहैः ।।२०।।
तदा क्रियातपोनिष्ठा नातिहिंस्रा न लम्पटाः।
श्रैविगकास्त्रयी वृद्धा वर्णा ब्रह्मोत्तरा नृप ।।२१।।
तपस्सत्यदयादानेष्वधं हसति द्वापरे।
हिंसातुष्ट्यनृतद्वेषधंमंस्याधमंत्रक्षणौः ।।२२।।
यद्यस्विनो महावालाः स्वाध्यायाध्ययने रताः।
ग्राद्धाः कुटुम्बिनो हृष्टा वर्णाः क्षत्रद्विजोत्तराः ।।२१॥
कलौ तु धर्महेतूनां तुर्यांचोऽधर्महेतुभिः।
एधमानैः क्षीयमाणो ह्यन्ते सोऽपि विनङ्क्यति ।।२४॥

धमं का प्रमुख अंग बन गया है, जैसा कि हमलोगों ने महाभारत में देखा है। कहीं-कहीं यह अपने में सभी धर्मों को समाविष्ट करती हुई दीखती है और शुकदेव जी ने जो समयानुसार धर्म या अधर्म की शक्ति की वृद्धि या क्षय का जो प्रसंग उपस्थित किया है उससे विभिन्न युगों में हिंसा अथवा अहिंसा की गति-विधि का एक अन्दाज-सा लगता है।

# ब्राह्मण दर्शन :

उपनिषदों में प्रतिपादित दार्शनिक सिद्धान्तों का सारस्वरूप 'तत्त्वमिस' मंत्र बहुत ही प्रसिद्ध है। इसका अर्थ है, त्वं यानी जीव और तत् यानी ब्रह्म, एक है, अर्थात् दोनों में कोई भिन्नता नहीं है। इस सिद्धान्त के विवेचन तथा स्पष्टीकरण के लिए औपनिषदिक काल के बाद विभिन्न दार्शनिकों ने प्रयास किए जिनके फलस्वरूप अन्य मतों के जन्म हुए, जैसे सांख्य, योग, वैशेषिक, न्याय, मीमांसा तथा वेदान्त जिन्हें षड्दशंन कहा जाता है। राधाकृष्णन् ने कहा है—

"भारत में हम बौद्धकाल में दार्शनिक चिन्तन की एक महती लहर उमड़ती हुई पाते हैं ……... बौद्ध तथा जैन धर्मों के विष्लव ने, वह विष्लव अपने आप में चाहे जैसा भी था, भारतीय विचारधारा के क्षेत्र में एक विशेष ऐतिहासिक युग का निर्माण किया……...। वास्तविक तथा जिज्ञासा-भाव से निकला हुआ संशयवाद विश्वास को उसकी स्वाभाविक नींवों पर जमाने में सहायक होता है। नींव को अधिक गहराई में डालने की आवश्यकता का ही परिणाम महान् दार्शनिक हलचल के रूप में प्रकट हुआ, जिसने छः दर्शनों को जन्म दिया जिनमें काव्य तथा धर्म का स्थान विश्लेषण और शुष्क समीक्षा ने ले लिया।"

इससे लगता है कि षड्दर्शनों का जन्म ई० पूर्व छठी शती में ही हुआ। इन दर्शनों में सिर्फ तात्त्विक विवेचन ही नहीं बल्कि ज्ञान-मीमांसा एवं नैतिक विचार-विमर्श को भी स्थान मिला है,

भारतीय दर्शन—राघाकुष्णन्, भाग २, हि० अनु०—नन्दिकशोर गोभिल, पृ० १५.

और इनकी नैतिक समस्याओं में हिसा-अहिसा का प्रश्न भी एक रहा है।

योग-इसके अनुसार योग में आठ अंग हैं-यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, घारणा, घ्यान एवं समाधि । और अहिंसा सत्य, ब्रह्मचर्य, अस्तेय तथा अपरिग्रह -ये यम के ही रूप है। ये महावृत हैं जो जाति, देश, काल, समय तथा परिस्थितियों में ही सीमित नहीं रहते । इसी प्रकार शौच, सन्तोष, तप आदि नियम हैं । किन्तु यम और नियम के अभ्यास के समय वितर्क या विरोधी बातें यानी कृविचार मन में आते हैं और ये कृविचार हिंसा या अन्य कुकर्म अथवा पाप करने को प्रेरित करते हैं। हिंसा की जाती है, कराई जाती है तथा करने को अनुमोदित होती है, अर्थात् कोई व्यक्ति स्वतः हिंसा करता है, दूसरे को आज्ञा देकर हिंसा करवाता है और हिंसामय कार्य देखकर चुप रह जाता है, उसका विरोध नहीं करता। ये लोभ, क्रोध और मोह के कारण होती हैं। इनके तीन स्तर होते हैं-मृद्र, मध्य और तीव। इस प्रकार कृत, कारित एवं अनुमोदित, तथा लोभ, क्रोध एवं मोह के आधार पर होने के कारण हिंसा ६ प्रकार की होती है। चूँकि ये तीन स्तरों ( मृदु, मध्य एवं तीव्र ) की होती हैं, इसलिए ६ × ३ = २७ प्रकार हुए । फिर मृदु, मध्य एवं तीव्र के भी अलग-अलग तीन-तीन स्तर हो सकते हैं; जैसे-मृदु-मृदु, मद्-मध्य, मृद्-तीवः; मध्य-मृदु, मध्य-मध्य, मध्य-तीव और तीव-मृदु, तीव-मध्य, तीव-तीव । इन सबके आधार पर हिंसा ८१ प्रकार की होती है। इस तरह अहिंसा के प्रतिष्ठान से वैर का सर्वथा त्याग हो जाता है।

१. यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारघारणाघ्यानसमाधयोऽष्टावंगानि ॥२६॥ प्रिहंसासत्यास्तेयब्रह्मचर्यापिरग्रहा यमाः ॥३०॥ जातिदेशकालसमयानविच्छन्नाः सार्वभौमा महाव्रतम् ॥३१॥ शौचसंन्तोषतपःस्वाघ्यायेश्वरप्रणिधानानि नियमाः ॥३२॥ वितर्का हिंसादयः कृतकारितानुमोदित लोभकोधमोहपूर्वका सृदुमध्याधिमात्रा दुःखाज्ञानानन्तफला इति प्रतिपक्षभावनम् ॥३४॥ प्राहंसाप्रतिष्ठायां तत्सन्निधौ वैरत्यागः ॥३४॥ योगसूत्र, ग्र० २.

इस प्रकार योग सूत्र में हिंसा-अहिंसा के बहुत ही सूक्ष्म रूपों पर विचार किया गया है। ऐसे हिंसा के २७ प्रकार तो सामान्यतौर से समझ में आ जाते हैं किन्तु उसके बाद के बताए हुए प्रकार जिन्हें ज्यास बढ़ाकर ६१ ही नहीं बल्कि असंख्य तक ले जाते हैं, वे सिर्फ विचारों की दौड़ान मात्र ही कहे जा सकते हैं।

सांख्य तथा मीमांसा-सांख्य उस पक्ष का प्रतिनिधित्व करता है जो यह मानता है कि यज्ञों में की गई हिंसा भी दोषपूर्ण है। इसमें भी उतने ही दोष हैं जितने कि अन्य समयों या जगहों पर की गई हिंसाओं में होते हैं। मीमांसा उस पक्ष का प्रतिनिधित्व करता है जो कहता है-"वेदिकी हिसा, हिसा न भवति" अर्थात् यज्ञों में की गई हिंसा, हिंसा नहीं होती। इस संबंध में 'सांख्य-तत्त्वकौमुदी' में एक बहुत ही रोचक विवेचन प्रस्तुत किया गया है। समस्या है दु. खत्रय - आध्यात्मिक, आधिभौतिक और आधिदैविक से छटकारा पाने की । इसके समाधान के लिए तीन साधन हैं-लौकिक उपाय-जैसे अन्न से बुभुक्षा, जल से प्यास, औषधि से ज्वर, इन्द्रियनिग्रह से काम, दान से लोभ, दया से क्रोध आदि दूर होते हैं। शास्त्रीय उपाय - वेदों के अनुसार यज्ञ करना और शास्त्र-जिज्ञासा से अभिप्राय है प्रकृति तथा पुरुष का विवेकज्ञान । 'इनमें लौकिक उपाय दुःख की **ऐकान्तिक तथा आत्यन्तिक निवृत्ति** नहीं कर सकते और यही बात वेदोक्त यजादि कर्मकाण्ड के साथ भी है। क्योंकि अशुद्धि ( मल ) तथा न्यूनाधिक विषमता से युक्त हैं। अतः प्रकृति-पूरुष का विवेकज्ञान ही श्रेयस्कर है, मुक्तिदायक है।

वंदिक यज्ञ धर्म या पुण्य उत्पन्न करने के साथ ही साथ अधर्म या पाप भी पैदा कर देते हैं, क्योंकि ये हिंसायुक्त होते हैं और यही इनकी अविशुद्धि का कारण है। सर्वप्रथम कारिका २ में आए हुए 'आनुश्रविकः' शब्द के अर्थ की समस्या उठती है। 'आनुश्रविक'

दु:खत्रयाभिघाताज् जिज्ञासा तदपघातके हेतौ ।
 दृष्टे साऽपार्था चेन्नैकान्तात्यन्ततोऽभावाद् ।।१।।
 सांख्यकारिका १.

२. दृष्ट्वदानुश्रविक:, स ह्यविशुद्धिक्षयातिशययुक्तः ॥ तद्विपरीत: श्रेयान्, व्यक्ताव्यक्तज्ञविज्ञानाद् ॥२॥सा० का० २.

तो पूरी श्रुति को कहा जाता है क्यों कि यह सुनी गई है। लेकिन ऐसा समझने से तो प्रकृति और पुरुष का विवेकज्ञान जो वेदों पर ही आधारित है, दोषपूर्ण हो जायगा। अतः यद्यपि 'आनुश्रविक' का सामान्य अर्थ पूर्ण श्रुति से है, यहाँ पर सिर्फ कर्मकाण्ड यानी वैदिक यज्ञादि ही समझना चाहिए।

वैदिक यज्ञों के विषय में भाष्यकार ने कहा है—'स्वत्पः संकरः, सपिरहारः' यानी यज्ञ में जो संकर दोष है, वह स्वल्प है, कम मात्रा में है; जिसका परिहार हो सकता है, यदि परिहार की आवश्यकता होती है। इसका मतलब है कि अविशुद्धि भी अवश्य है। इसके अलावा वैदिक विचारधारा एक ओर तो प्रस्तुत करती है—'न हिस्यात् सर्वभूतानि'—किसी भी जीव की हिसा नहीं करनी चाहिए, और दूसरी ओर कहती है—'अिन्बोमीयं पशुमालभेत'—अिन और सोम के लिए पशु ले आओ। ये दोनों बातें विरोधात्मक हैं।

किन्तु मीमांसकों का कथन है कि 'न हिस्यात सर्वभूतानि' सामान्य नियम है और 'अग्निषोमीय पशुमालभेत' विशेष नियम है और इन दोनों में कोई विरोध नहीं है। क्योंकि जहाँ पर विशेष नियम लागू होता है वहाँ पर सामान्य नियम लागू नहीं होता। यदि विरोध होता तो विशेष नियम सामान्य को प्रभावित करता।

किन्तु ऐसा कहना मीमांसकों के पक्ष में सहायक नहीं हो सकता। क्योंकि जहाँ तक सिर्फ अविरोध की बात है तो इन दोनों नियमों के भी दो-दो अर्थ हो सकते हैं और दोनों में कोई विरोध नहीं हो सकता, जैसे—

'न हिस्यात् सर्वभूतानि' सिर्फ यही व्यक्त करता है कि हिंसा अनर्थकारिणी है, यह ऐसा नहीं कहता कि हिंसा यज्ञ के लिए अनुपयोगी है। ठीक इसी तरह 'अग्निषोमीयं पशुमालभेत' इतना बताता है कि हिंसा यज्ञ के लिए उपयोगी है, न कि यह अनर्थ-कारिणी है। ऐसा होने पर दोनों ही बाक्यों के दो-दो अर्थ होंगे—

न हिस्यात् सर्वभूतानि—१. हिंसा अनर्थकारिणी है। २. हिंसा यज्ञ के लिए अनुपयोगी है। अग्निषोमीयं पशुमालभेत-१. हिंसा यज्ञ में उपयोगी है। २. हिंसा अनर्थकारिणी है।

किन्तु दो-दो अर्थ होने से वाक्यों में 'वाक्यभेद दोष' आ जाएगा, जिसे मीमांसक भी मानते हैं। यदि वाक्यभेद दोष को न भी माना जाए तो भी इन दोनों अर्थों में कोई भेद नहीं है-हिंसा यज्ञ के लिए आवश्यक है और हिंसा पापजनक है। और ऐसा सिद्ध हो जाने पर यह भी सिद्ध हो जाता है कि आवश्यकरूप से हिंसा आदि का होना यज्ञादि कमकाण्डों में अविशुद्धि का कारण है।

वेदान्त-सिद्धान्ततः (अद्वेत) वेदान्त यह मानता है कि ब्रह्म एक हैं, दूसरा नहीं, और उसी ब्रह्म के अनेक रूप या अंश हैं तथा ब्रह्म सत्यं जगन् मिण्या "अर्थात् ब्रह्म ही केवल सत्य है, और जो भी है असत्य है। ऐसी हालत में हिंसा-अहिंसा का प्रश्न ही नहीं उठता। क्योंकि हिंसा करने वाला तथा हिंसित होने वाला दोनों ही ब्रह्म ही के अंश हैं। साथ ही यदि सब कुछ सिवाय एक ब्रह्म के असत्य ही है तो हिंसा या अहिंसा जो भी इस जगत में होता हो सब कुछ असत्य ही होगा। किन्तु व्यावहारिक क्षेत्र में अद्वेत वेदान्ती लोग भी हिंसा-अहिंसा को मानते हैं। अतः ब्रह्मसूत्र (३.१.२५) की व्याख्या करते समय शंकराचार्य ने हिंसा एवं यज्ञ के सम्बन्ध का विवेचन किया है। सूत्र है—

'अशुद्धमिति चेन्न शब्दात ॥२५॥' अ० ३,पाद १.

अर्थात् वैदिक यज्ञ—अग्निष्टोम आदि अशुद्ध हैं, क्योंकि इनमें पशु-हिंसा होती है। अतः इसके करने वाले दुःखी जीवन प्राप्त करते हैं ऐसा कहना ठीक नहीं है। इसको भाष्यकार शंकर यों कहते हैं—

'पशु-हिंसा आदि के योग से यज्ञकर्म अशुद्ध है, उसका फल अनिष्ट हो सकता है, इसलिए अनुशयी जीवों का ब्रीहि आदि रूप से जन्म यदि मुख्यार्थ हो सकता है तो उसमें गौणी कल्पना अर्थ (प्रयोजन) हिंत होगी, ऐसा जो कहा गया है, उसका

सांख्यतत्त्वकौपुदी, का० १-२;
 सांख्यतत्त्वकौपुदीप्रभा—डा० श्राद्या प्रसाद मिश्र ।

परिहार किया जाता है-नहीं, ऐसा नहीं है, क्योंकि धर्म-अधर्म के विज्ञान का हेतु शास्त्र है, यह धर्म है और यह अधर्म है, इसके विज्ञान में शास्त्र ही कारण है, क्योंकि वे दोनों - धर्म और अधर्म अतीन्द्रिय हैं और उनका देश, काल और निमित्त अनियत है। जिस देश, काल और निमित्त में जिस धर्म का अनुष्ठान होता है वही धर्म अन्य देश, अन्य काल और अन्य निमित्त में अधर्म हो जाता है। इसलिए शास्त्र के बिना धर्म और अधर्म का ज्ञान किसी को भी नहीं होता। हिंसानुग्रह आदि जिसका स्वरूप है, ऐसा ज्योतिष्टोम धर्मरूप से शास्त्र द्वारा निश्चित हुआ है, वह अशुद्ध है, ऐसा कैसे कहा जा सकता है ? परन्तू 'न हिंस्यात् सर्वभ्तानि' ( सब भूतों की-किसी भी जीव की हिंसा न करो ) यह शास्त्र ही भूतविषयक हिंसा अधर्म है, ऐसा बतलाता है। सत्य है, वह तो उत्सर्ग है। और 'अग्नि-षोमीयं पशुमालभेत' (अग्नि और सोम के लिए पशु का वध करे ) यह अपवाद है। उत्सर्ग और अपवाद का विषय व्यवस्थित है। इसलिए वैदिक कर्म विशुद्ध है, क्योंकि शिष्ट उसका अनुष्ठान करते हैं और वह निन्दा करने के योग्य नहीं है। इसलिए स्थावर रूप से जन्म जो प्रतिकृत है, वह उसका फल नहीं है ।' '

अर्थात् शंकर भी यह मानते हैं कि वेदों द्वारा निर्देशित यज्ञ में की जाने वाली हिंसा अधर्ममूलक या पापजनक नहीं है।

वैष्णव धमं —वैष्णव धमं के आधार ग्रन्थ गीता, विष्णुपुराण, भागवतपुराण आदि हैं, जिनमें आये हुए विचार हमने पहले ही प्रस्तुत किये हैं। इसके प्रधान आचार्यों में रामानुज विशिष्टाद्वेत-वादी, माधवाचार्य द्वैतवादी, विष्णुस्वामी और वल्लभ शुद्धाद्वैतवादी, निम्बार्क द्वैताद्वैतवादी तथा चैतन्य महाप्रभु अचिन्त्यभेदाभेदवादी आदि के नाम आते हैं।

रामानुज (१०३७-११३७ ई०) ने 'श्रीभाष्य' में ब्रह्मसूत्र (३.१.२५) की व्याख्या अपने ढंग से की है। इनके सामने भी

१. ब्रह्मसूत्र-शांकरभाष्य, अनु०—यतिवर भोलेबाबा, भाग२, पृ० १६६६-१७००.

'न हिंस्यात् सर्वभूतानि' तथा 'अग्निबोमीयं पशुमालभेत' दो पक्ष हैं। ये कहते हैं कि ऐसा कहा जा सकता है कि यज्ञ में की गई हिंसा, स्वतंत्ररूप में की गई हिंसा से भिन्न है क्यों कि इनमें प्रथम तो धर्मों-पदेशानुसार होती है और दूसरी किसी लोभ या मोह के कारण है। किन्तु बात ऐसी नहीं, क्यों कि यज्ञ में जो हिंसा होती है वह भी इस लोभ या फलप्राप्ति के कारण होती है कि आगे चलकर यज्ञकर्ता को स्वर्ग या स्वर्ग का आनन्द मिले। क्यों कि कहा है—

'स्वगंकामो यजेत' = स्वर्गकामी यज्ञ करे। तै० सं० २.५.५.

अतः यज्ञ में की गई हिंसा और स्वतंत्रका से अन्यत्र की गई हिंसा में कोई अन्तर नहीं है। ऐसी बात वहाँ भी पाई जाती है जहाँ कहा गया है—'सर्ववर्णानां स्वधर्मानुष्ठाने परमपरिमितं सुखम्' आश्वलायन धर्मसूत्र—२. १. २. २.

अपने धर्म के पालन में सभी वर्णों को परम सुख की प्राप्ति होती है, यानी धार्मिक क्रिया-कर्मों के पालन में सुख की अभिलाषा रहती ही है। इस लोभ के कारण धार्मिक कर्मों का पालन अग्रुद्ध है और हिंसा आदि पापकर्मों के कारण ही धान्य आदि स्थावर योनि में जीव जन्म पाता है। जैसा कि मनु ने कहा है——

शरीरजैः कर्मदोवेर्याति स्थावरतां नरः । मनुस्नृति – १२.६.

किन्तु रामानुज के अनुसार बात ऐसी नहीं है। यज्ञ में जो हिसा होती है उसकी विशेषता कुछ और है। बिल देने के समय पशु को स्वर्ग में भेजने की कामना करते हैं और उससे कहते हैं कि हम तुम्हें मार नहीं रहे हैं, तुम्हें सुनहली देह के साथ, सहज ढंग से वहाँ भेज रहे हैं जहाँ दुष्कर्मी नहीं बिल्क बड़े-बड़े कर्मयोगी अनेकों प्रकार की किठनाइयों को झेलने के बाद जाते हैं; इस राह पर सूर्य तुम्हारा पथ प्रदर्शन करें।

यज्ञ में की गई हिंसा उस प्रकार की है जैसे किसी डाक्टर के द्वारा की गई चीर-फाड़। ढाक्टर घाव को चीरते समय घाव-ग्रस्त

न वा उ वै तिन्झियसे न रिष्यिस देवानिदेषि पथिभि: सुगेभि: ।
 यत्र यन्ति सुकृतो नापि दुष्कृतस्तत्र त्वा देव: सिवता दघातु ॥ तै० ब्रा० ३.७.७.१४.

व्यक्ति को कष्ट अवश्य होता है लेकिन उसका उद्देश्य उस व्यक्ति को दु:ख से छुटकारा दिलाकर सुखी बनाना होता है। ठीक उसी तरह यज्ञ में बिल देकर पशु को स्वर्ग में भेजा जाता है जोकि अधिक सुखकर होता है। अतः चूँकि वैदिकी हिंसा का उद्देश्य दु:ख देना नहीं बिल्क सुख देना है, वह दोषपूर्ण या अशुद्ध नहीं कही जा सकती।

वल्लभाचार्य, जिनके जन्म का समय राधाकृष्णन् ने १४०१ ई० तथा बलदेव उपाध्याय ने १४७६ ई० बताया है, वे अपने अणु-भाष्य में ब्रह्मसूत्र (३.१.२५) की व्याख्या करते हुए यही माना है कि यज्ञ में की जानेवाली हिंसा दोषयुक्त नहीं है, क्योंकि यह देव-स्वीकृत है। देवता लोग भी अन्न की हिव देते हैं जिससे वीयं पैदा होता है (छा० उप०५.७.२)। इसके अलावा शास्त्रों ने भी इसकी शुद्धि हेतु संस्कारकर्म बताए हैं। यदि दोनों में से किसी को भी न माना जाये तब जीवन पर्यन्त होने वाले विभिन्न कार्य किस प्रकार सम्पन्न होंगे? अतः हिंसा होने के कारण यज्ञ अशुद्ध और अनिष्टकारी नहीं कहा जा सकता।

इस प्रकार सम्पूर्ण वैदिक परम्परा पर दृष्टि डालने से ऐसा लगता है कि अहिंसा का सिद्धान्तरूप में प्रारम्भ उपनिषदों में होता है किन्तु वेदों में भी इसकी झलक कहीं-कहीं दिख जाती है। ब्राह्मणों में हिंसायुक्त यज्ञ की प्रधानता मिलती है। स्मृति (मनुस्मृति) में यद्यपि वैदिक कर्मकाण्डों पर जोर दिया गया है, अहिंसा के सिद्धान्त को भी पहले की तुलना में आगे बढ़ाया गया है। सूत्रों में अहिंसा की रूपरेखा बहुत ही क्षीण-सी दीखती है क्योंकि धर्मसूत्रों के कुछ स्थलों को छोड़कर सभी गृह्मसूत्र या धर्मसूत्र उन्हीं कर्मों के विधान देते हैं जो हिसायुक्त हैं। गीता में हिंसा के सिद्धान्त का प्रतिपादन अच्छी तरह हुआ है। इसमें यज्ञ को हिंसारहित बताते हुए उसके विभिन्न प्रकारों पर प्रकाश डाला गया है। महा-

१. श्रीभाष्य-सं ब्रार० डी० करमरकर, भाग ३, पृ० ७६६-७६६.

<sup>2.</sup> Indian Philosophy—Radhakrishnan, Vol. II, p. 759; भारतीय दर्शन- पंडित बलदेव उपाध्याय, पृ० ५१४.

भारत और पुराणों में तो अहिंसा का सिद्धान्त पूर्ण विकसित मालूम पड़ता है। इनमें हिंसायुक्त यज्ञ की काफी भत्स्नों की गई है किन्तु पिरिस्थित विशेष जैसे, आत्म-रक्षा, समाज-रक्षा, राष्ट्र-रक्षा आदि के लिए छूट भी मिली है, यानी हिंसा को क्षम्य समझा गया है। न्याय, वैशेषिक, मीमांसा, अद्वैत वेदान्त आदि ब्राह्मण दर्शनों में 'वैदिकी हिंसा हिंसा न भवति' को अपनाया है लेकिन सांख्य ने इसकी कड़ी आलोचना की है, हिंसापूर्ण यज्ञ को इसने अणुद्ध माना है। वैष्णव परम्परा के रामानुज एवं वल्लभ आदि आचार्यों ने हिंसायुक्त होने पर भी वैदिक यज्ञादि को णुद्ध और दोषरिहत माना है। यद्यपि अन्य प्रकार की हिंसा को घृणित एवं त्याज्य बताया है।

#### बौद्ध परम्परा :

बौद्ध परम्परा की मूलभित्ति बौद्ध धर्म या बौद्ध दर्शन है, जिसके जन्मदाता गौतम बुद्ध थे। उनका जन्म ई० पूर्व ६ठीं शती में हुआ था। वह आध्यात्मिक असंतोष या असंतुलन का युग था। उस समय अध्यात्म-चिन्तन से ज्यादा वैदिक यज्ञों पर और उनके विधि-विधानों पर बल दिया जा रहा था। देवता की भक्ति के बदले धर्मशास्त्रों के प्रति ज्यादा झुकाव था। जो व्यक्ति यज्ञादि के नियमों में प्रवीण होता था उसका कर्म-काण्ड के क्षेत्र में या यों कहें कि धर्म के क्षेत्र में एकाधिपत्य सा होता था। अतः इनकी प्रतिक्रिया स्वरूप बौद्ध धर्म का उदय हुआ जिसने वेद, यज्ञादि कर्म-काण्ड तथा हिंसा का पूर्ण इपेण विरोध किया।

बौद्ध धर्म के दो रूप मिलते हैं: १—शुद्ध धार्मिक रूप, जिसमें आचार मार्ग को बहुत ही सरल ढंग से प्रस्तुत करने का प्रयास है, और २—दार्शनिक रूप, जिसमें आचार की शिक्षा की गहराई में रहने वाले, सूक्ष्म दार्शनिक सिद्धान्तों का विवेचन एवं विकास किया गया है। इसके दो आधार स्तम्भ हैं— सुत्तिपटक तथा विनयपिटक। 'सुत्तिपटक' में दीधनिकाय, मिड्झम-

<sup>1.</sup> History of Philosophy--Eastern and Western (Ed. Radha-krishnan), p. 154.

निकाय, संयुत्त निकाय, अंगुत्तर निकाय तथा खुद्दक निकाय हैं। खुद्दक निकाय में ही 'धम्मपद' है, जिसमें बुद्ध द्वारा प्रस्तुत उपदेशात्मक ४२३ गाथाएँ संकलित हैं तथा 'जातक' जो बुद्ध के पूर्व जन्मों से सम्बन्धित ५५० कथाओं का संग्रह है, बहुत प्रसिद्ध है। इसके अलावा खुद्दक पाठ, उदान, इतिवृत्तक, सुत्तनिपात, विमानवत्थु, पेतवत्थु, थेरगाथा, थेरोगाथा, निद्देस, पटिसम्मिदामग्ग, अवदान, बुद्धवंश तथा चरियापिटक हैं। पातिमोक्ख (भिक्षु एवं भिक्षुणी पातिमोक्ख), खन्धक तथा परिवार विनयपिटक के तीन विभाग हैं, इनमें से खन्धक महावग्ग और चूलवग्ग के रूप में विभाजित होता है। पुग्गलपञ्जित, धानुकथा, धम्मसंगणि, विभंग, पट्ठान, पकरण, कथावस्तु तथा यम अभिधम्मपिटक के रूप में सण्होझे जाते हैं। इन सबके अलावा 'मिलिदपम' जिसकी रचना नागसेन ने की थी, को बौद्ध साहित्य में एक महत्त्वपूर्ण स्थान प्राप्त हैं।

बौद्ध परम्परा में मन, वचन तथा कमं से अन्य प्राणियों को कच्ट न देने को अहिंसा की सज़ा दी गई है। अहिंसा के पथ पर चलने वाला न स्वयं किसी को दुःख देता हैं और न किसी अन्य व्यक्ति को इसके लिए प्रेरित करता है, वह बड़े-बड़े जीवों को ही नहीं बल्कि एकेन्द्रिय पेड़ पौधों को भी कच्ट नहीं पहुँचाता। इसमें अहिंसा को एक अच्छा स्थान मिला है लेकिन इसे वह श्रेष्ठ-तम स्थान नहीं मिला है जो कि मित्रता को दिया गया है, यद्यपि 'अहिंसा' और 'मित्रता' दोनों ही एक-दूसरे पर आधारित हैं। इसके अनुसार जितने भी आचार हैं, भले ही वे एक भिक्षु के लिए हों अथवा एक गृहस्थ के लिए, उन सब में मित्रता ही श्रेष्ठ हैं, जिसे व्यापक ढंग से निभाने के लिए ही अन्य आचार आचरित होते हैं।

दोधनिकाय—इस निकाय के 'ब्रह्मजाल सत्त' में भिक्षुओं को उपदेश देते हुए बुद्ध ने तीन प्रकार के शीलों—आरम्भिक, मध्यम

संयुत्तिकाय, हिन्दी अनु०—भिक्षु जगदीश काश्यप तथा भिक्षु धर्म-रक्षित, पहला भाग, पृष्ठ ७१.

२. धम्मपद, २४. ६-१०.

३. विनयपिटक, हिन्दी अनुवाद—राहुल सांकृत्यायन, पृष्ठ २०७.

तथा महा की चर्चा की है, जिन्हें अपनाना भिक्षुओं के लिए अत्यन्त आवश्यक समझा है। इन शीलों के अन्तर्गत ऑहंसा, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, सत्य, नशे का त्याग आदि को स्थान दिया है। अहिंसा

शारिम्भक शील—भिक्षुमी! वह छोटा मौर गौण शील कौन-सा है, जिसके कारण प्रनाड़ी मेरी प्रशंसा करते हैं ? (वे ये हैं)-श्रमण गौतम जीविहसा (प्राणाितपात) को छोड़ हिंसा से विरत रहता है। वह दंड घौर शस्त्र को त्यागकर लज्जावान, दयालु घौर सब जीवों का हित चाहनेवाला है। .... श्रमण गौतम चोरी (प्रदत्तादान) को छोड़कर चोरी से विरत रहता है। ..... व्यभिचार छोड़कर श्रमण गौतम निकृष्ट स्त्री-संभोग से सर्वथा विरत रहता है। .... कठोर भाषण को छोड़ श्रमण गौतम कठोर भाषण से विरत रहता है। वह निर्दोष, मधुर, प्रेमपूर्ण, जँचनेवाला, शिष्ट घौर बहुजनप्रिय भाषण करनेवाला है। भिक्षुमो! घथवा..... श्रमण गौतम किसी बीज या प्राणी के नाश करने से विरत रहता है ..... दलाली, ठगी और झूठा सोना-चांदी बनाने (निकित) के कुटिल काम से, हांथ-पैर काटने, वध करने, बांघने, छूटने-पीटने घौर डाका डालने के काम से विरत रहता है।

मध्यमशील—भिक्षुग्रो! ग्रथवा ग्रनाड़ी मेरी प्रशंसा इस प्रकार करते हैं — जिस प्रकार कितने श्रमण और ब्राह्मण (गृहस्थों के द्वारा) श्रद्धापूर्वंक दिये गये भोजन को खाकर इस प्रकार के सभी बीज ग्रौर सभी प्राणी के नाश में लगे रहते हैं, जैसे मूलबीज (जिनका उगना मूल से होता है), स्कन्धबीज (जिनका प्ररोह गांठ से होता है, जैसे ईख), फलबीज और पांचवां ग्रग्रबीज (ऊपर से उगता पौधा)। उस प्रकार श्रमण गौतम बीज ग्रौर प्राणी का नाश नहीं करता।

महाशील—जिस प्रकार कितने श्रमण ग्रीर श्राह्मण श्रद्धापूर्वक दिये गये भोजन को खाकर इस प्रकार की हीन (नीच) विद्या से जीवन बिताते हैं, जैसे ..... मूषिक-विष, ग्रग्नि-हवन, दर्वी-होम, तुष-होम, कर्ण-होम, तण्डुल-होम, घृत-होम, तैल-होम, मुख में घी लेकर कुल्ले से होम, रुधिर-होम..... श्रमण गौतम इस प्रकार की हीन विद्या से निन्दित जीवन नहीं बिताता।

दीघनिकाय, हिन्दी अनु०—रा॰ सांक्रत्यायन तथा ज॰ काश्यप, पृ० २-३.

का सम्बन्ध सिर्फ मानव मात्र के ही प्राणाघात या कष्ट से नहीं, बिल्क जीव, बीज आदि को भी विनष्ट होने से बचाने से हैं। अतः मूलबीज, स्कन्धबीज, फलबीज एवं अग्रबीज आदि को नाश से बचाने वाले को ही श्रमण या भिक्षु कहा गया है। कठोर वचन न बोलकर प्रेमपूर्ण सर्वजनप्रिय भाषण देना भी अहिंसा की श्रेणी में लिया गया है। आगे चलकर 'सामञ्ज्ञफल सुत्त'' में "भिक्षु होने का प्रत्यक्षफल" शीर्षक के अन्तर्गंत फिर से इन्हीं बातों को प्रकाशित किया गया है। वहां आरिभ्मक शील के अन्तर्गंत अहिंसा, अस्तेय आदि की अलग-अलग गणना करके इन सबों की संख्या २५ बतायी गई है। मध्यशील और महाशील के अलावा इन्द्रियों का संवर (संयम), स्मृति, सम्प्रजन्य और सन्तोष आदि को भी शील की कोटि में रखा गया है।

'तेविङज-सूत्त' में वाशिष्ठ माणव को 'ब्रह्मा की सलोकता का मार्ग' प्रदिशत करते हुए बुद्ध ने १-मेंत्री भावना, २-करुणा भावना, ३-मुदिता भावना एवं ४-उपेक्षा भावना पर बल दिया है। बुद्ध कहते हैं—

"वह (भिक्षु) मैत्रीभाव युक्त चित्त से एक दिशा को पूर्ण करके विहरता है; दूसरी दिशा॰, तीसरी दिशा॰, चौयी॰ इस प्रकार ऊपर नीचे आड़े बेड़े सम्पूर्ण मन से, सबके लिए, मित्रभाव (मैत्री) युक्त, विपुल, महान = अप्रमाण, वैर-रहित, द्रोह-रहित चित्त से सारे ही लोक को स्पशं करता-विहरता है। जैसे वाशिष्ठ! बलवान् शंखधमा (शंख बजाने वाला) थोड़ी ही मिहनत से चारों दिशाओं को गुँजा देता है। वाशिष्ठ इसी प्रकार मित्र-भावना से भावित, चित्त की मुक्ति से जितने प्रकार में काम किया गया है, वह वहीं अवशेष = खतम नहीं होता।"

"उपेक्षा" का मतलब वैर, द्रोह आदि की उपेक्षा से है। इस प्रकार यहाँ पर मैत्री को प्रधानता देकर आहिसा को ही प्रश्रय दिया गया है।

१. दोघनिकाय, पृ॰ २४-२८.

२. दीघनिकाय, पृ० ६०-६२.

संयुत्त निकाय—संयुत्त निकाय के 'मल्लिका सुत्त' में राजा प्रसेनजित के कहने पर कि 'अपने से प्यारा कोई नहीं है' बुद्ध कहते हैं—

सभी दिशाओं में अपने मन को दौड़ा, कहीं भी अपने से प्यारा दूसरा कोई नहीं मिला, वैसे ही, दूसरों को भी अपना बड़ा प्यारा है, इसलिए, अपनी भलाई चाहने वाला दूसरे को मत सतावे।

आगे चलकर 'ब्राह्मण संयुत्त' के अहिंसक सुत्त में भारद्वाज ब्राह्मण के द्वारा अपने को अहिंसक घोषित करने पर, अहिंसक शब्द को पारिभाषित करते हुए बुद्ध ब्राह्मण से कहते हैं--

जैसा नाम है वैसा ही होवो, तुम सच में अहिंसक ही होवो, जो शरीर से, वचन से और मन से हिंसा नहीं करता वही सच में अहिंसक होता है, जो पराए को कभी नहीं सताता।

सातवें परिच्छेद के 'लक्षण संयुत्ता' में गृद्धकूट पर्वत पर विहार करने वाले लक्षण और महामौद्गल्यायन के बीच हुए वार्तालाप के सन्दर्भ में बुद्ध के द्वारा यह बताया गया है कि हत्या करने अथवा हिंसा करने के क्या परिणाम होते हैं।

कथानक इस प्रकार प्रस्तुत किया गया है—एक समय गृद्धकूट पर्वत पर से उतरते हुए महामौद्गल्यायन ने कुछ देखकर मुस्करा दिया, इससे लक्षण के मन में आशंका हुई और उन्होंने मुस्कराने का कारण पूछा, तब अपने मुस्कराने का कारण वे बुद्ध के समक्ष कहते हैं—

'आउस ! गृद्धकूट पर्वत से उतरते हुए मेंने हिड्डियों के एक कंकाल को आकाश मार्ग से जाते देखा। उसे गीध भी, कौए भी और चील भी झपट-झपट कर नोचते थे, दुकड़े-टुकड़े कर देते थे, और वह आर्त्तस्वर कर रहा था।' तब बुद्ध कहते हैं—

'भिक्षुओ ! पहले मैंने भी उस सत्त्व को देखा था, किन्तु किसी को नहीं कहा। यदि में कहता तो शायद दूसरे नहीं मानते। जो मुझे नहीं मानते उनका यह चिरकाल तक अहित और दुःख

१. संयुत्त निकाय, पहला भाग, पृष्ठ ७१.

२. संयुत्त निकाय, पहला भाग, पृष्ठ १३२.

के लिए होता। भिक्षुओ ! वह सत्व इसी राजगृह में गौहत्या करने वाला था। इस पाप के फलस्वरूप वह ..... लाखों वर्ष तक नरक में पचता रहा। उस कर्म के अवसान में उसने ऐसा आत्मभाव प्रतिलाभ किया है। 'े

इस प्रकार 'गोघातक सुत्त' में गाय मारने वाले, विण्डसाकुणीसुरा में चिड़िमार, निच्छवोरिष्मिसुना में भेड़ों को मारने वाले कसाई, असिसूकरिकसुत्ता में सूअर मारनेवाले कसाई, सिरामागबीसुत्त में मृगमार ( = बहेलिया ), उसकारिणकसुत्त में अन्यायी न्यायाधीश, सूचिसारथीसुत्त में सारथी, सूचकसुरा में सूचक तथा ग्रामकूटक सुरा में गांव के दुष्ट पंच के वर्णन हैं। यानी ये सभी हिंसक हैं और हिंसा के परिणाम स्वरूप इन्हें अत्यन्त कष्ट भोगना पड़ता है।

यज्ञ — जहां तक यज्ञ की बात है, बुद्ध ने हिसायुक्त यज्ञ का विरोध किया है और हिंसारहित यज्ञ को हितकर एवं उचित बताया है। जब उन्हें राजा प्रसेनजित के यहां होने वाले हिंसायुक्त यज्ञ की खबर भिक्षुओं के द्वारा मिलती है तो वे कहते हैं कि यज्ञ में हिंसा करने के फल अच्छे नहीं होते महिंष लोग, जो सुमार्ग पर चलने वाले हैं वैसे यज्ञों के लिए निर्देश करते हैं, जिनमें भेड़, वकरे और गायें आदि नहीं कटते। व

१. संयुत्त निकाय, पहला भाग, पृष्ठ ३०१-३०२.

२. ग्रहव-मेध, पुरुष-मेध, सम्यक्षाश, वाजपेय, निर्गल ग्रौर ऐसी ही बड़ी-बड़ी करामातें, सभी का ग्रच्छा फल नहीं होता है। भेड़, बकरे ग्रौर गार्ये तरह-तरह के जहां मारे जाते हैं, सुमार्गपर ग्रारूढ़ महिष लोग ऐसे यज्ञ नहीं बताते हैं। जिस यज्ञ में ऐसी तूलें नहीं होती हैं, सदा ग्रमुकूल यज्ञ करते हैं, भेड़, बकरे ग्रौर गीवें तरह-तरह के जहां नहीं मारे जाते हैं, सुमार्ग पर ग्रारूढ़ महिष लोग ऐसे ही यज्ञ बताते हैं, सुमार्ग पर ग्रारूढ़ महिष लोग ऐसे ही यज्ञ बताते हैं, बुद्धिमान पुरुष ऐसा ही यज्ञ करे, इस यज्ञ का महाफल है, इस यज्ञ करनेवाले का कल्याण होता है, ग्रहित नहीं, यह यज्ञ महान होता है, देवता प्रसन्न होते हैं। संयुत्त निकाय, प्रथम भाग, पृ० ७२.

अप्रमाद—रजकण और महापृथ्वी के बीच के अन्तर को दिखाते हुए बुद्ध भिक्षुओं को उपदेश देते हैं कि मनुष्य को अपनी सत्ता को रजकण तथा संसार की अन्य सत्ताओं को महापृथ्वी के समान समझकर अपने में 'प्रमाद' नहीं लाना चाहिए। भिक्षुओं को चाहिए कि वे सदा अप्रमत्त होकर विहार करें (क्योंकि प्रमाद ही सब अनिष्टों की जड़ है)। इतना ही नहीं, संयुत्त निकाय के दूसरे भाग में 'अप्रमाद' की व्यापकता एवं महानता बताते हुए वे कहते हैं—

'भिक्षुओ ! जितने जंगम प्राणी हैं सभी के पैर हाथी के पैर में चले आते हैं। बड़ा होने में हाथी का पैर सभी पैरों में अग्र समझा जाता है। भिक्षुओ ! वैसे ही जितने कुशल धर्म हैं सभी का आधार = मूल अप्रमाद ही है। अप्रमाद उन धर्मों में अग्र समझा जाता है" (पद सुत्ता-४३. ५. २)।

"भिक्षुओ! कूटागार के जितने धरण हैं सभी कूट की ओर झुके होते हैं। कूट ही उनमें अग्र समझा जाता है। भिक्षुओ! वैसे ही जितने कुशल धर्म हैं """" (४३. ५. ३)।

मैत्री-भावना — मैत्री-भावना में जो शक्ति है, वह व्यक्ति को सब तरह से सुरक्षित रखती है। जिस प्रकार, जिस कुल में अधिक पुरुष और कम स्त्रियाँ हैं, उस कुल को चोर-डाकुओ से भय नहीं होता, अथवा जैसे स्वतः तीक्ष्ण बर्छी को किसी छेदन-भेदन का भय नहीं होता, ठीक वैसे ही जिस व्यक्ति में मैत्री-भावना चैतन्य है, जगी है उसे किसी भी स्थान पर और किसी भी प्राणी से डर नहीं होता। अतः बुद्ध कहते हैं—

१. संयुत्त निकाय, पहला भाग, पृ० ३०७.

२. संयुत्त निकाय, दूसरा भाग, पृ० ६४०-६४१.

"भिक्षुओ! इसलिए, तुम्हें ऐसा सीखना चाहिए—मैत्रीचेतो-विमुक्ति मेरी भावित होगी"।"

कल्याणिमत्त सुत्त में कल्याणिमत्रता को मोक्ष के शुभागमन का लक्षण बताया है और कहा है कि जिस प्रकार आकाश में लालिमा देखने से सूर्योदय की आशा हो जाती है, उसी प्रकार कल्याणिमत्रता आ जाने पर अष्टांगिक मार्ग से लाभान्वित होने की आशा हो जाती है—

"भिक्षुओ ! अष्टांगिक मार्ग के लाभ के लिए एक धर्म बड़े उपकार का है। कौन एक धर्म है? जो यह 'कल्याण मित्रता'।"

इस प्रकार संयुत्त निकाय में अहिंसा, हिंसा का परिणाम, हिंसा-रिहत यज्ञ, अप्रमाद, एवं मैत्री-भावना के विवेचन अहिंसा के सिद्धान्त की अच्छी तरह पुष्टि करते हैं।

मुत्तिनिपात—इसके 'मेत्तमुत्त' में सभी प्राणियों के प्रति मित्रता के भावप्रदर्शन को ब्रह्मविहार कहा गया है, जिसे वैदिक साहित्यानुसार ब्रह्म-ज्ञान या ब्रह्म-साक्षात्कार कहा जाये तो शायद अनुचित न होगा। यहाँ कहा गया है कि शान्तिपद को प्राप्त करने की इच्छा रखने वाले व्यक्ति को चाहिए कि वह अत्यन्त ऋजु बने; उसके वचन प्रिय एवं विनीत हों, वह सरल एवं संतोषी हो; वह छोटा से छोटा कोई ऐसा कार्य न करे, जिससे उसे ज्ञानी लोग दोषी ठहरायें। सभी प्राणियों के सुख एवं कल्याण की कामना करे। वह सदा सोचे—'जंगम या स्थावर, दीर्घ या महान्, मध्यम या हस्व, अणु या स्थूल, दृष्ट या अदृष्ट, दूरस्थ या निकटस्थ, उत्पन्न या उत्पत्स्थमान जितने भी प्राणी हैं, वे सभी सुखपूर्वक रहें'। वह किसी की वंचना तथा अपमान न करे। सभी प्राणियों को वह उस प्रकार देखें जसे एक मां अपने एकलौते पुत्र को देखती है। वेर-बाघा से रहित हो, ऊपर-नीचे-तिरछे सभी स्थानों के प्राणियों की

१. संयुत्त निकाय, पहला भाग, पृ० ३०६-३०७.

२. संयुत्त निकाय, दूसरा भाग, पृ० ६३३-६३४.

रक्षा का घ्यान रखे। वह खड़े रहकर, चलकर, बैठकर, सोकर, जागकर सब तरह से सभी प्राणियों को एक समान देखे, प्रेमपूर्ण दृष्टि से देखे। यही "ब्रह्माविहार" है और इसे ही अपनाकर व्यक्ति काम, तृष्णा आदि से ऊपर उठकर जन्म-मरण के बन्धन से छूट जाता है, यानी निर्वाण प्राप्त कर लेता है।

धम्मपद — जेतवन में विहार करते समय एक दिन बुद्ध ने छः वर्गीय भिक्षुओं के द्वारा सत्रह वर्गीय भिक्षुओं का पीटा जाना देखा, तब उन भिक्षुओं को समझाते हुए उन्होंने कहा कि भिक्षुओं! सब को अपने ही समान समझो, क्योंकि दण्ड और मृत्यु सबके लिए

१. करणीयमत्यकुसलेन यं तं सन्तं पदं श्रमिसमेच्च। सक्को उजू च सूजू च सुवचो चस्स मुदु ग्रनतिमानी ॥१॥ सन्तुस्सको च सुभरो च ग्रप्पिकच्चो च सल्लहुकवुत्ति । सन्तिन्द्रियो च निपको च ग्रप्पगब्भो कुलेसु ग्रननुगिद्धो ॥२॥ न च खुहं समाचरे किन्चि येन विञ्जू परे उपवदेय्युं। सुखिनो वा खेमिनो होन्तु सब्बे सत्ता भवन्तु सुखितत्ता ।।३।। ये केचि पाराभूतित्थ तसा वा थावरा वा अनवसेसा। दीघा वा ये महन्ता वा मज्ज्ञिमा रस्सकाऽणुकथूला।।४।। दिट्ठा वा येव ग्रहिट्ठा ये च दूरे वसन्ति ग्रविदूरे। भूता वा संभवेसी वा सब्बे सत्ता भवन्ति सुखितत्ता ।। १।। न परो परं निकृब्बेथ नातिमञ्जेथ कत्थिच नं किचा। ब्यारोसना पटिघसञ्जा नाञ्जमञ्जस्स दुक्खिमच्छेय्य ॥६॥ माता यथा नियं पुत्तं ग्रायुसा एकपुत्तमनुरक्खे । एवंऽपि सब्बभूतेसु मानसं भावये अपरिमारां॥७॥ मेत्तं च सब्बलोकस्मिं मानसं भावये अपरिमाणं। उद्धं प्रधो च तिरियं च ग्रसंबाधं अवेरं असपलं ॥८॥ तिट्ठं चरं निसिन्नो वा सयानो वा यावतस्स विगतमिद्धो । एतं सति प्रधिट्ठेय्य ब्रह्ममेतं विहारं इधमाहु ।।६॥ दिट्ठिं च म्रनुपगम्म सीलवा दस्सनेन संपन्नो। कामेसु विनेय्य गेधं न हि जातु गब्भसेय्यं पुनरेतीति ॥१०॥ स्त्रनिपात, उरगवग्ग, मेत्तसुत्त ।

कष्टकर होते हैं। सबको अपना जीवन प्रिय होता है। उसी तरह एक दिन उन्होंने बहुत से लड़कों को एक साँप को मारते हुए देखा तो उन्हें समझाते हुए कहा कि जो सुख चाहनेवाले प्राणियों को अपने सुख के लिए मारते हैं, वे मरने के पश्चात् भी सुखी नहीं होते। इसके विपरीत जो अन्य प्राणियों को अपने सुख के लिए नहीं मारता है, वह मरकर सुख प्राप्त करता है। अतः न किसी को मारना चाहिए और न मारने के लिए प्रेरित करना चाहिए। जो व्यक्ति अहिंसापूर्ण संयमित जीवन यापन करता ह उसे अच्युत पद की प्राप्त होती है जिसे प्राप्त कर वह कभी भी दुःखी नहीं होता। जो प्राणियों की हिंसा नहीं करता वह अहिंसक ही आर्य कहला सकता है। हिंसा करने वाला कभी भी प्राणी कहलाने के योग्य नहीं होता और जो चर-अचर किसी भी प्राणी का घात नहीं करता, उन्हें कष्ट नहीं पहुंचाता या मारने के लिए प्रेरणा नहीं देता यानी जो किसी भी प्रकार की हिंसा से विरत है, वही बाह्मण है। इस प्रकार 'बुद्ध-धर्म-शासन' में रहता हुआ

- १. सब्बे तसन्ति दण्डस्स सब्बे भायन्ति मच्चुनो । ग्रतानं उपमं कत्वा न हनेय्य न घातये ।।१।।धम्मपद, दण्डवग्गो । सब्बे तसन्ति दण्डस्स सब्बेशं जीवितं पियं । ग्रतानं उपमं कत्वा न हनेय्य न घातये ।।२।। '' ''
- २. सुखकामानि भूतानि यो दण्डेन विहिसति। श्रत्तनो सुखमेसानो पेच्च सो न लभते सुखं।।३।। सुखकामानि भूतानि यो दण्डेन न हिसति। श्रत्तनो सुखमेसानो पेच्च सो लभते सुखं।।४।। ""
- ३. म्राहिसका ये मुनयो निच्चं कायेन संवुता । ते यन्ति म्रच्चुतं ठानं यत्थ गन्त्वा न सोचरे ।।५।। घम्मपद, कोघवग्गो ।
- ४. न तेन म्ररियो होति येन पागानि हिंसति। ग्रहिंसा सब्बपागानं ग्ररियोति पवुच्चिति।।१५॥ धम्मपद, धम्मट्ठवग्गो।
- ५. निधाय दण्डं भूतेषु तसेसु थावरेसु च। यो न हन्ति न घातेति तमहं ब्रमि ब्राह्मणं ॥२३॥ धम्मपद, ब्राह्मणवग्गो ।

प्रसन्नचित्त तथा राग-द्वेष से विरत मैत्रीपूर्ण जीवन व्यतीत करने वाला व्यक्ति सुखमय परमपद यानी निर्वाण को प्राप्त करता है।

विनय-पिटक — विनय-पिटक में भिक्षु-भिक्षुणियों के आचार पर प्रकाश डाला गया है। यानो एक भिक्षु या भिक्षुणी को साधना- पूर्ण जीवन यापन करने के निमित्त कौन-कौन से कर्म करने चाहिए तथा कौन-कौन से नहीं।

"जो भिक्षु जानकर मनुष्य को प्राण से मारे, या (आत्म-हत्या के लिए ) शस्त्र खोज लाए, या मारने की तारीफ करे, मरने के लिए प्रेरित करे—अरे पुरुष ! तुझे क्या (है) इस पापी दुर्जीवन से ? (तेरे लिए) जीने से मरना अच्छा है; इस प्रकार के चित्त-विचार से, इस प्रकार के चित्त-संकल्प से अनेक प्रकार से मरने की जो तारीफ करे, या मरने के लिए प्रेरित करे तो वह भिक्षु पाराजिक होता है—(भिक्षुओं के साथ) सहवास के अयोग्य होता है।"

यदि कोई भिक्षु जमीन खोदे वा खुदवाये, वृक्ष काटे वा कटवाये, जान बूझकर प्राणियों का घात करे, क्रोधित होकर दूसरे भिक्षुओं को पीटे तो इन सभी दोषों या अपराधों के लिए वह पाचित्तिय है। उपेसे ही विधान भिक्षुणियों के लिए भी बताए गये हैं।

१. मेत्ताविहारी यो भिक्खु पसन्नो बुद्धसासने । ग्रिधगच्छे पदं सन्तं संखारूपसमं सुखं।।६॥ सिश्व भिक्खु ! इमं नावं सित्ता ते लहुमेस्सिति । छेत्वा रागश्व दोसश्व ततो निब्बाणमेहिसि ।।१०॥ धम्मपदं, भिक्खुवग्गो ।

२, विनय-पिटक, हि॰ अनु०--राहुल सांकृत्यायन, पृष्ठ ६.

३. वही, पृष्ठ २३.

४. वही, पृष्ठ २४, ४२, ५६, ६१ तथा ६३.

एकेन्द्रिय जीवों की हिंसा को रोकने की दृष्टि से बुद्ध ने भिक्षुओं से कहा है— '

"भिक्षुओ! ताल के पत्र की पादुका नहीं घारण करनी चाहिए। जो घारण करे उसे दुक्कट का दोष हो।"

''भिक्षुओ! बाँस के पौधों की पादुका नहीं धारण करनी चाहिए। जो धारण करे उसे दुक्कट का दोष हो।''

क्योंकि पत्तो कट जाने पर पौधे सूख जाते हैं, जिसकी वजह से एकेन्द्रिय जीव की हिंसा होती है।

चर्मनिषेध के सम्बन्ध में एक कथा प्रस्तुत की गई है, जिसमें एक भिक्षु एक उपासक से उसकी गाय के बछड़े को मरवाता है और बछड़े का चमं लेकर अपने आश्रम को लौटता है। यह बात बुद्ध को मालूम होती है कि सिर्फ चमं-लोभ के कारण ही भिक्षु ने प्राणी-हिंसा की है, तब वे भिक्षुओं को उपदेश देते हैं—

"भिक्षुओ! प्राण-हिंसा की प्रेरणा नहीं करनी चाहिए। जो प्रेरणा करे उसकी धर्मानुसार (दंड) करना चाहिए। भिक्षुओ! गाय का चाम नहीं धारण करना चाहिए। जो चर्म धारण करे उसे दुक्कट का दोष हो। भिक्षुओ! कोई भी चर्म नहीं धारण करना चाहिए। जो धारण करे उसे दुक्कट दोष हो।"<sup>2</sup>

किन्तु इन सभी निषेधों के अपवादस्वरूप बुद्ध ने विशेष अवस्थाओं, जैसे किसी अत्यन्त कष्टदायक रोग की अवस्था आदि में औषध-स्वरूप मांस या चर्बी या खून के प्रयोग को क्षम्य अथवा दोषरहित बताया है। इसके अलावा अमनुष्यवाले रोग ( एक प्रकार का रोग ) में तो इन्होंने साफ कहा है—

१. विनय-पिटक, पृष्ठ २०७.

२. वही, पृष्ठ २१०.

३. भिक्षुघो ! घनुमित देता हूँ चर्बी की दवाई की (जैसे कि) रीछ की चर्बी, मछली की चर्बी, सोंस की चर्बी, सुग्रर की चर्बी, गदहे की चर्बी, काल (पूर्वाह्म) में लेकर काल से पका काल से, तेल के साथ मिलाकर

"भिक्षुओ! अनुमित देता हूँ अमनुष्यवाले रोग में कच्चे मांस और कच्चे खून की।" े

जहाँ तक मांस-मञ्जलों के भक्षण का प्रश्न है इस सम्बन्ध में बुद्ध का कथन है—

"भिक्षुओ ! जान-बूझकर (अपने ) उद्देश्य से बने मांस को नहीं खाना चाहिए। जो खाए उसे दुक्कट का दोष हो। भिक्षुओ ! अनुमित देता हूँ (अपने लिए मारे को ) देखे, सुने, संदेह-युक्त—इन तीनों बातों से शुद्ध मछली और मांस (के खाने) की।"<sup>2</sup>

अर्थात् भिक्षु यदि देखता है या सुनता है अथवा उसे आशंका होती है कि मांस या मछली जो उसको भेंट की गई है, वह उसी के निमित्त मारी और तैयार की गई है तो ऐसी हालत में वह उस मांस या मछली को नहीं खा सकता। यदि खायेगा तो दोष का भागी होगा। लेकिन, यदि वह भिक्षाटन के लिए जाता है और भिक्षास्वरूप, गृहस्थ उसे अपने लिए तैयार मांस या मछली में से कुछ दे देता है तो वैसी हालत में भिक्षु का मांस या मछली का लेना और खाना दोषपूर्ण नहीं समझा जायेगा। कारण, यदि वह इनकार करेगा दिये हुए मांस को लेने से तो गृहस्थ को उसके लिए अन्यवस्तु की व्यवस्था करनी पड़ेगी, जिसकी वजह से वह परेशान होगा। इस तरह गृहस्थों के लिए भिक्षुओं को भिक्षा

सेवन करने की। भिक्षुझो! यदि विकाल से ग्रहण की गई हों, विकाल से पकाई ग्रीर विकाल से खिलाई गई हों (ग्रीर) भिक्षुझो! उनका सेवन करे तो तीनों दुक्कटों का दोष हो। यदि भिक्षुझो! काल से लेकर विकाल से पका, विकाल से मिला उनका सेवन करे तो दो दुक्कटों का दोष हो। यदि भिक्षुझो! काल से लेकर काल से पका, विकाल से उनका सेवन करे तो दो दुक्कटों का दोष हो। यदि भिक्षुझो! काल से लेकर काल से पका, विकाल से उनका सेवन करे (तो) एक दुक्कट का दोष हो। यदि भिक्षुझो! काल से लेकाल से पका काल से मिला उनका सेवन करे तो दोष नहीं। विवय-पिटक, पृ० २१६.

१. वही, पृ० २१८, वात म्रादि रोग के लिए।

२. वही, पृ० २४५.

देना एक समस्या बन जाएगी और वह कष्टकर होगी। अतः भिक्षु को गृहस्थ के द्वारा दी गई कोई भी वस्तु, यहाँ तक कि मांस-मछली भी ग्रहण करने में दोष नहीं है, यदि वह वस्तु भिक्षु के निमित्ता न बनी हो।

विसुद्धिमग्ग—आचार्य बुद्धघोष ने 'विसुद्धिमग्ग' नामक पुस्तक में बुद्ध के प्रवचनों के आधार पर यह दर्शाने की कोशिश की है कि बौद्धमत में निर्वाण प्राप्त करने का कौन-सा मार्ग है और उस पर किस प्रकार अग्रसर हुआ जा सकता है ? उस मार्ग को ही उन्होंने 'विशुद्धिमार्ग' कहा है। 'विशुद्धिमार्ग' को परिभाषित करते हुए वे कहते हैं—

"विशुद्धि, सब मलों से रहित अत्यन्त परिशुद्ध निर्वाण को जानना चाहिए। उस विशुद्धि का मार्ग—विशुद्धिमार्ग है। निर्वाण की प्राप्ति का उपाय मार्ग कहा जाता है।""

विशुद्धिमार्ग कहीं विषय्यना, कहीं ध्यान और प्रज्ञा, कहीं कर्म, कहीं शील अरे कहीं स्मृति-प्रस्थान आदि के अनुसार बताया गया है। 'जीव हिंसा आदि (करने) से विरत रहने वाले, या (उपाध्याय आदि की) सेवा-टहल करनेवाले की चेतना आदि धर्म (मानसिक अवस्थाएँ) शील हैं।

'प्रतिसम्भिदा' के अनुसार शील के चार स्तर होते हैं —चेतना, चेतिसिक, संवर एवं अनुल्लंघन । इनमें से दो का सम्बन्ध जीवहिंसा की विरति से है, जैसा कि कहा है—³

"जीव-हिंसा आदि से विरत रहने वाले, या व्रत-प्रतिपत्ति (व्रताचार) पूर्ण करनेवाले की चेतना ही **चेतना-शील** है।"

"जीव-हिंसा आदि से विरत रहने वाले की विरति (अलग होने का विचार ) चैतसिकशील है।"

१. विशुद्धिमार्ग—म्राचार्यं बुद्धघोष, हि० म्रनु०—भिक्षु धर्मरक्षित, पहला भाग, पृ० ३.

२. सब्बदा सीलसम्पन्नो, पञ्जवा सुसमाहितो । ग्रारद्धविरियो पहितत्तो ग्रोघं तर्रात दुत्तरं ॥ संयुत्त निकाय, २. २. ५.

३. विशुद्धिमार्ग, पहला भाग, पृ० ८.

आगे चलकर ब्रह्मविहारों का विवेचन करते हुए मैत्री, करुणा, मुदिता एवं उपेक्षा की भावनाओं को प्रस्तुत किया है। मैत्री-भावना 'क्षमा' पर आधारित होती है। अतः 'क्षमा' को बहुत ही महत्त्वपूर्ण स्थान प्राप्त है। यह सबसे बड़ा बल है तथा इसे धारण करने वाला ब्राह्मण कहलाता है। और जो द्वेष से दूषित होता है वह हिंसा करता है। अतः इन गुण-अवगुणों को देखते हुए मैत्री-भावना को अपनाना चाहिए। किन्तु यदि कोई व्यक्ति मैत्री-भावना का प्रारम्भ अपने वैरी के साथ करता है तो वह असफल रहेगा, क्योंकि वैरी को याद करते ही उसके प्रति जगी हुई वैर-भावना बाधा स्वरूप आगे आ जायेगी। अतः उसे अपनी मित्रता का प्रारम्भ अपने प्रियजनों से करके, मध्यस्थजनों से होते हुए अन्त में वैरी तक पहुँचना चाहिए, जैसे—

"भिक्षुको "" अत्यन्त प्रिय सहायक के ऊपर, अत्यन्त प्रिय सहायक के जपर, अत्यन्त प्रिय सहायक के बाद मध्यस्थ पर, मध्यस्थ से वैरी व्यक्ति पर मेत्री-भावना करनी चाहिए "" "" " "

करुणा के विषय में भी यही क्रम बताया गया है, किन्तु 'अंगुत्तरट्ठकथा' में करुणा-भावना बढ़ाने का जो क्रम दिया गया है, वह इसके विपरीत-सा लगता है।

इस प्रकार मैत्री, करुणा, मुदिता एवं उपेक्षा का सही-सही पालन करनेवाला ही विशुद्धिमार्गी होता है।

बोधिचर्यावतार—आचार्य शान्तिदेवविरचित 'बोधिचर्यावतार' में कहा गया है कि बोधिसत्त्व को सभी प्राणियों का हित चाहने वाला होना चाहिए, व्योंकि एक प्राणी का घात करके भी मनुष्य हीन बन जाता है और जो अनेक जीवों का अहित करता है अथवा

१. खन्तिबलं बलानीकं तमहं ब्रूमि ब्राह्मणं । धम्मपद, २६. १७.

२. विशुद्धिमार्ग, पहला भाग, पृ० २६५.

चित्तोत्पादसमुद्रांश्च सर्वसत्त्वसुखावहान् । सर्वसत्त्वहिताधानाननुमोदे च शासिनाम् ॥३॥

तृ॰ परिच्छेद, बोधिचत्तपरिग्रह ।

उन्हें कष्ट पहुँचाता है उसके विषय में तो कहना ही क्या ? ' उसे हमेशा हँसमुख रहना चाहिए, किसी पर भौंहे टेढ़ी नहीं करनो चाहिए यानी किसी पर क्रोध नहीं करना चाहिए, दूसरों की कुशलता का ख्याल रखना चाहिए तथा संसार के सभी प्राणियों से मित्रवत् व्यवहार करना चाहिए। दसके 'क्षान्तिपारमिता' में देष और क्षमा पर प्रकाश डालते हुए कहा गया है कि द्वेष सबसे बड़ा पाप है तथा क्षमा सबसे बड़ा तप। जिसका दिल द्वेष से दूषित है, उसे कभी भी न शान्ति मिलती है और न सुख। उसे नींद तक नहीं आती और धँयं तो उससे बिल्कुल ही दूर हो जाता है। द्वेष से सिफं दूसरों को हो कष्ट नहीं पहुँचता, बिल्क स्वयं उसके पालने वाले को भी उससे अनेक दुःख प्राप्त होते हैं। इस प्रकार 'बोधिचर्यावतार' में क्षमा और मित्रता के माध्यम से अहिंसा के सिद्धान्त को प्रश्रय मिलता है।

बौद्ध-परम्परा में अहिंसा को मैत्री-भावना के पालन में एक सबल साधनस्वरूप प्रमुखता मिली है। यज्ञसंबंधी हिंसा को इसने सही या धर्मानुकूल नहीं माना है। यद्यपि इसने मानव से एकेन्द्रिय जीव पर्यन्त हिंसा-अहिंसा का विचार किया है, परिस्थित के

२, एवं वशीकृतस्वात्मा नित्यं स्मितमुखो भवेत् । त्यजेद् भृकुटिसंकोच पूर्वाभाषो जगत्सुहृत् ॥७१॥ पंचम परिच्छेदः संप्रजन्य-सक्षरणः।

३. न च द्वेषसमं पापं न च क्षान्तिसमं तप: ।

तस्मात्क्षान्ति प्रयत्नेन भावयेद्विविधैनंगै: N२N

मन: शमं न गृह्णाति न प्रीतिसुखमश्नुते ।

न निद्रां न धृति याति द्वेषशल्ये हृदि स्थिते ॥३N

पूजयत्यर्थमानैर्यान् येऽपि चैनं समाश्रिता: ।

तेऽप्येनं हन्तुमिच्छन्ति स्वामिनं द्वेषदुर्भगम् ॥४।।

षष्ठ परिच्छेद, क्षान्ति-पारमिता।

१. एकस्यापि हि सत्त्वस्य हितं हत्वा हतो भवेत् । श्रशेषाकाशपर्यन्तवासिनां किमु देहिनाम् ॥१०॥ चतुर्थं परिच्छेदः बोधिचित्ताप्रमाद ।

अनुसार कहीं-कहीं हिंसा को क्षम्य भी मान लिया है, जैसे दवा स्वरूप चर्बी और खून का प्रयोग। इसके अलावा भिक्षुओं के द्वारा गृहस्थों से भिक्षास्वरूप मांस का भी ले लेना अहिंसा-सिद्धान्त की दृढ़ता में कुछ कमी-सी ला देता है, यद्यपि गृहस्थों की सुविधा का घ्यान रखते हुए यह विधान किया गया है।

### सिक्ख-परम्परा:

सिक्ख परम्परा का प्रारम्भ सिक्ख धर्म के साथ होता है, जो संसार का एक नया धर्म है। यद्यपि इसने अपने से प्राचीन धर्मों की विभिन्न विशेषताएँ ग्रहण की हैं, इसने मानव कल्याण को महत्त्व देते हुए अपने को संकीर्ण भावनाओं एवं अन्धविश्वासों से काफी दूर रखा है। इसमें दस धर्म-पथ-प्रदर्शक हो गए हैं जिन्हें गुरु विशेषण से सम्मानित एवं सम्बोधित किया जाता है।

सिक्ख धर्म का सबसे प्रसिद्ध धर्मग्रन्थ 'श्री गुरुग्रन्थ साहब' है, जिसमें गुरु नानक, गुरु अङ्गद, गुरु अमरदास, गुरु रामदास, गुरु अर्जु नदेव एवं तेज बहादुर के उपदेशों के साथ-साथ रामानन्द, कबीर, रिवदास, नामदेव, शेख फरीद, जयदेव, सूरदास, पीपा, धन्ना, सैण, त्रिलोचन, परमानन्द, वेणी, भीखन आदि के भिक्त-काव्य संकलित हैं। गुरु गोविन्द सिंह की हिन्दी, पंजाबी तथा फारसी भाषाओं में प्रस्तुत की गई रचनाएँ जिस ग्रन्थ में संगृहीत हैं उसे दसमग्रन्थ कहते हैं। उसमें जाप, अकाल-स्तुति, विचत्र-नाटक, ज्ञान-प्रबोध, जफरनामा आदि प्रसिद्ध रचनाएँ हैं। भाई नन्दलाल, भाई देशा सिंह, भाई प्रह्लाद सिंह आदि के रहितनाम एवं प्रेमसुमार्ग, सर्वलोहग्रंथ, जन्मसाखी, पन्थप्रकाश, गुरु-विकास आदि भी सिक्ख साहित्य में महत्त्वपूर्ण स्थान रखते हैं।

सिक्छ धर्म में मुक्ति के चार मागं दिखाएं गए हैं—(१) कर्म मार्ग (२) योग मार्ग (३) ज्ञान मार्ग एवं (४) भक्ति मार्ग। कर्म को विश्लेषित करते हुए इसे दो विभागों में विभाजित किया गया है—बन्धनप्रद कर्म और मोक्षप्रद कर्म। बन्धनप्रद कर्म में कर्मकाण्डयुक्त कर्म, अहंकार कर्म और मेंग्रणी कर्म आते हैं। मोक्ष- प्रद कर्म में — हरिकीर्तन कर्म, अध्यात्म कर्म और हुकुमरजाई कर्म समझे जाते हैं।

यद्यपि कर्मों को गुरुओं ने प्रधानता दी है, वैदिक कर्मकाण्ड का विरोध किया है, जिसमें योग या यज्ञ के नाम पर हिंसाएँ की जाती हैं। इस सम्बन्ध में योग और योगी की व्याख्या करते हुए नानक ने कहा है—

> "जोग न हिंसा जोग न डडे, जोग न भसम चढ़ाइए। जोग न मुंडी मुंड मुंडाइए, जोग न जिमी बाइए। अंजन माहि निरंजन रहिए, जोग जुगति तउ पाइए।"

अर्थात् न हिंसा करने, न भस्म लगाने, न सिर मुड़ा लेने को ही योग कहा जा सकता या इस तरह के कर्म करने वालों को ही योगी समझा जा सकता है। योगी तो उसे कहते हैं जो निम्नलिखित विचार का होता है—

> ''गल्ली जोग न होई। **एक दृष्टि कर समसरु जागे** जोगी कहीये सोई।''<sup>२</sup>

अर्थात् जिसकी दृष्टि एक है, जो सब को समान रूप से देखता है, ऐसा समता-भाव रखनेवाला ही वास्तविक योगी होता है। इतना ही नहीं बिल्क अहिंसा के सिद्धान्त को प्रमुखता देते हुए उसे अपने प्रथम धर्मोपदेश में ही गुरुओं ने स्थान दिया है, जो इस प्रकार है—

१. 'শ্লাज' (दैनिक पत्रिका), गुरुनानक विशेषांक, २३ नवम्बर १६६६, पृ० १४.

२. वही।

"नानक नाम चढ़दी कला। तेरे भाणे सवर्त्त का भला।।"

'सवर्त्त का भला' का अर्थ होता है सबकी भलाई, जो अहिंसा के सिद्धान्त को अपनाए बिना हो ही नहीं सकती। अहिंसा और सबकी भलाई ये दोनो तो वैसे ही हैं जैसे एक सिक्के के दोनों रुख। जब तक दूसरों के हित की बात घ्यान में नहीं आएगी तब तक अहिंसा की ओर प्रवृत्ति न होगी और जब तक अहिंसा का भाव मन में नहीं आएगा तब तक दूसरों का उपकार नहीं हो सकता। ये दोनों सिद्धान्त एक-दूसरे पर निर्भर करते हैं।

आपस के प्रेम भाव को जो अहिंसा की पुष्टि करता है, प्रकाशित करते हुए कहा गया है—

> "आवहु भंणे गिल मिलहि, मेरी अङ्क सहेलड़िआहि। मिल के करहि कहाणियाँ, समरथ्य कन्त कीआहि"।। (श्री राग) रे

प्रेम के सिद्धान्त की महत्ता की ऊँचा उठाते हुए गुरु गोविन्द सिंह कहते हैं—

> "साच कहहुँ सुनि लेहु सबहि, जिन प्रेम कियो तिनही प्रभुपायो।"<sup>3</sup> (अकाल स्तुति)

अर्थात् मेरा उद्घोष सब कोई सुन ले कि बिना प्रेम किए हुए कोई व्यक्ति प्रभुया परमात्मा को नहीं प्राप्त कर सकता। और अर्जुनदेव ने तो विश्व को ही अपना समझ रखा है—

"ना को वैरी न ही बेगाना, सगल सङ्गिहम को बन आई।"

१. सिक्ख धर्म की रूपरेखा, पृ० १.

२. बही, पृ० २.

३. वही, पृ० ३.

४. वही, पृ० २.

वे कहते हैं न कोई मेरा शत्रु है और न कोई मित्र ही। मेरे लिए सभी समान हैं, मेरी तो सबसे बनती है।

सिक्ख परम्परा में पाँच धमंगत चिन्हों को महत्त्वपूर्ण समझा गया है-कड़ा, कछहरा, कृपाण, केश एवं कङ्का । कृपाण सामान्यतः हिंसासूचक माना गया है। अतः कोई ऐसा समझ सकता है कि सिक्ख धर्म में हिंसा की प्रवृत्ति बलवती है। किन्त जहां तक कृपाण की बात है, वह अहिंसा के पोषण के निमित्त रखा जाता है। उससे काम वहाँ लिया जाता है जहाँ अन्याय न्याय को दबाता है। सिक्ख धर्म अन्याय को चुप-चाप सह लेने की राय नहीं देता। यह ईसाई मत की तरह प्रतिपादन नहीं करता कि कोई एक गाल पर एक तमाचा मार देता है तो दूसरा गाल भी उसके सामने कर दो। यह उस चोट को सहने को कभी भी तैयार नहीं होता जो किसी अनुचित कारण से पहुँचाई गई हो । इसके अनुसार दैवी प्रवृत्ति या शूम प्रवृत्ति को फैलाने के लिए राक्षसी या अशुभ प्रवृत्ति को मिटाना आवश्यक है, चाहे वह हिंसात्मक तरीके से ही क्यों न हटाई जाए। क्रुपाण ही से सही, लेकिन दुष्टजन को दबाना या दूर करना तो आवश्यक है ताकि सज्जन सचाई के मार्ग पर चल सकें और धार्मिक एवं नैतिक विचारों का विकास हो। इसीलिए गुरुओं ने कहा है कि बिना शस्त्र के कभी भी नहीं रहना चाहिए, तथा हिम्मत के साथ अन्याय का सामना करना चाहिए।

जहाँ तक खान-पान की बात है, इस परम्परा में विशेष भोजन को दो नामों से जाना जाता है—कड़ाह प्रसाद तथा महा प्रसाद। महा प्रसाद में मांस आदि आते हैं। इसके सम्बन्ध में कहा जाता है कि शिकार से प्राप्त मांस ग्रहण करना चाहिए और यदि शिकार से मांस न मिल सके तो झटके से मारे गए पशु का मांस खाना भी दोषरहित है। इस सम्बन्ध में गुरु गोविन्द सिंह के वचन का हवाला दिया जाता है। मांसभक्षी सिक्ख कहते हैं कि गुरु साहब ने अपने हाथ से काटे गए पशु के मांस को ग्रहण करने

१. कच्छ, कृपाण न कबहूँ त्यागे।

सम्मुख लरे न रण ते भागे।। रहितनामा—भाई नन्दलाल।

को कहा है। लेकिन गुरु साहब के कहने का वास्तविक अर्थ क्या था उसे गौण करके रसलोलुपतावश सिक्खों (गृहस्थ) ने उनके वचनों का अपने अनुसार अर्थ लगाया या समझा है। यदि उन्होंने कहा भी तो उसके पीछे कोई और राज था। वे असल में यह चाहते थे कि यदि किसी की प्रकृति इतनी बलवती हो जाती है कि वह मांस खाए बिना अपने को रोक नहीं सकता है तो ऐसी हालत में वह स्वयं किसी पशुका वध करके उसका मांस भक्षण करे, ताकि पशु की हत्या करते समय उसके मन में दया भाव जगसके। इस सम्बन्ध में सदन कसाई की कथा प्रसिद्ध है। सदन को राजा से आज्ञा मिली मांस प्रस्तुत करने की। लेकिन जब वह मांस प्राप्त करने के लिए बकरे को मारने चला तब रात होने वाली थी। अतएव उसने सोचा कि बकरे को जान से मार देने पर उसका पूरा मांस खर्च न हो सकेगा और वह खराब हो जाएगा, इसलिए अच्छा है कि उसका एक अंग ही काटा जाए। इस विचार से वह बकरे के निकट गया। किन्तु सदन को देखते ही बकरा हँस पड़ा। बकरे को हँसते हुए देखकर सदन बहुत ही आश्चियत हुआ क्योंकि उस दिन तक उसने कभी बकरे को हँसते हुए नहीं देखा था, यद्यपि उसने बकरे आदि अनेक पशुओं का वध किया था। फिर उसने बकरे से हैंसने का कारण पूछा। तब बकरे ने उत्तर स्वरूप कहा कि मेरा-तेरा अदला-बदला पूर्व जन्मों से होता आ रहा है। कभी तुम बकरा बनते हो तो में कसाई और कभी में बकरा तो तुम कसाई । हम दोनों बहुत दिनों से एक-दूसरे की हत्या करते आ रहे हैं लेकिन इस बार जो तुम सोच रहे हो यह तुम्हारा एक नया उपक्रम होगा। यह सुनकर सदन को ज्ञान हो गया कि संसार में जो जैसा करता है वह वैसा ही पाता है और ऐसा सोचकर उसने अपने विचार को बदल दिया। आगे चलकर वह एक प्रसिद्ध भक्त बन गया और आजीवन अहिंसा के पथ पर चलता रहा । हो सकता है कि यह कथा मनगढंत ही हो, लेकिन सामान्यतः भी ऐसा देखा जाता है कि मांस-मछली खाना तो बहुत से लोग पसन्द करते हैं परन्तु जीव-जन्तुओं की हत्या अपने हाथ से करना नहीं चाहते हैं। कारण, किसी जीव को मारते समय उनके दिल में दया आ जाती है।

इसके बावजूद भी गुरुग्रन्थ साहब में कहा गया है —

"जे रत लग्गे कपड़े जामा होए पलीत। जे रत पीवें मांसा तिन क्यों निर्मल चीत॥"

अर्थात् रक्त या खून लग जाने से वस्त्र गन्दा हो जाता है, उस में दाग लग जाती है, फिर कैसे माना जाए कि रक्तयुक्त मांस खाने से या मांस के साथ लगे हुए खून को पीने से किसी व्यक्ति का मन मैला नहीं होता? यानी मांस खाने से चित्ता अवश्य ही दूषित होता है। इसलिए मांसादि ग्रहण करना दोषपूर्ण है। इस प्रकार सिक्ख परम्परा में विशुद्ध सात्त्विक भोजन करने का विधान है, जिससे अहिंसा के नियम का पालन होता है। इस सम्बन्ध में कबीरदास जी का कहना है कि लोग इतना जुर्म क्यों करते हैं कि दूसरे जीवों की जान तक ले लेते हैं। वे खिचड़ी क्यों नहीं खाते जिसमें डाला गया नमक अमृत के समान होता है। खुदा जब उनके कर्मों का लेखा जोखा करेगा तब वे क्या जवाब देंगे? मत-लब यह कि जितनी भी वे हत्याएं करते हैं उन सबका सही हिसाब ईश्वर के आध्यात्मिक कार्यालय में लिखा होता है और हिंसक को उसकी सजा भुगतनी पड़ती है।

गुरुग्रन्थ साहब, पृ० १३७४.

कबीर जो किया सो जुलुम है, ले जवाब खुदाए। दफ्तर लेखा निकसै, मार मुए मु<sup>\*</sup>ह खाए।

गुरुग्रन्थ साहब, पृ० १३७५.

१. कबीर जो किया सो जुलुम है, कहता न वो हलाल। दफ्तर लेखा मांगिए, तब होएगो कौन हवाल। खूब खाना खोचड़ी जानें ग्रमृत लोएा, हेरा रोटी कारएो गला कटावे कौन।

### पारसी परमपरा :

पारसी परम्परा के जन्मदाता महर्षि जरथुस्त्र हो गए हैं, जिन्हें ग्रीक लोगों ने जोरोष्टर के नाम से सम्बोधित किया है। उनका जन्म ईसा पूर्व दसवीं शती में ईरान के राजा कइ-पिशतस्प के शासन काल में हुआ था, किन्तु आधुनिक इतिहासज्ञों के मत में उनका आविर्भाव ईसा पूर्व दसवीं शती से ई० पू० छठी शती के बीच में हुआ था। उनके जन्म के विषय में भी विद्वानों के बीच मतंक्य नहीं है, लेकिन उनके कर्म-स्थानों में बैक्ट्रिया, पूर्व मेडिया, ईरान और परसिया के नाम आते हैं। चूँकि महात्मा जरथुस्त्र के द्वारा चलाई गई धामिक परम्परा का सबसे ज्यादा प्रसार परसिया में हुआ था, अतः उसे पारसी परम्परा के नाम से जाना जाता है। इसका सबसे प्रसिद्ध धर्मग्रन्थ 'अवेस्ता' है, जिसके सम्बन्ध में ऐसी धामिक धारणा है कि इस धर्म के सर्वोच्च एवं सर्वशक्तिमान आराध्य अहुरामजदा ने स्वयं अपने हाथों से उसे जरथुस्त्र को दिया था।

अवेस्ता के अनुसार आदमी के प्रधानतः तीन कर्ताव्य होते हैं --

- १. अपने शत्रुको मित्र बना लेना।
- २. दानव को मानव बनाना या दानवी प्रवृत्ति रखने वालों के भीतर मानवी प्रवृत्ति भर देना।
- ३. अज्ञानी को ज्ञानी बनाना।

शत्रु को मित्र बनाना निःसन्देह अहिंसा के सिद्धान्त पर अधारित है। शत्रु के साथ यदि हिंसाजनक व्यवहार होगा तो कभी भी वह मित्र नहीं बन सकता। लेकिन शत्रु को किसी प्रकार का कष्ट न देते हुए उसके प्रति प्यार व्यक्त करना, सद्भाव प्रकट करना अहिंसा की परिधि के ही अन्दर आता है। प्यार एवं सद्भाव व्यक्त करने के वजाय यदि कोई अपने शत्रु के प्रति वंर-भाव व्यक्त करता है और अहितकर व्यवहार करता है तो उसे हिंसक कहना ही पड़ेगा। जरथुस्त्र ने स्वयं कहा है कि जो व्यक्ति किसी के

<sup>1.</sup> Glimpses of World Religions, p. 130.

विकास में बाघा उपस्थित करता है या किसी जीव का घात करके प्रसन्न होता है उसे अहुरामज़दा निकृष्ट कोटि में रखते हैं। यहाँ तक कि किसी से बदला लेने की भावना भी उनकी नजर में गलत है, क्योंकि दूसरे से बदला लेने में भी तो अनेक प्रकार के अहित होने की संभावना रहती है। इतना ही नहीं बल्कि प्रतीकात्मक रूप से जो अहुरामजदा के दरबार को सुशोभित करते हैं उनके नाम इस प्रकार हैं-वोहुमानु ( सद्प्रवृत्ति ), अश-वहिस्त ( शुद्धता और पवित्रता ), क्षत्रवर (शक्ति और अधिकार), स्पेन्दर्मद (प्रेम), हौरवतल (स्वास्थ्य), अमेरेलल (अमरता) तथा फायर (अग्नि )।<sup>3</sup> इससे साफ जाहिर होता है कि इस परम्परा में प्रेम का स्थान बहुत ही ऊँचा है। इसी लिए कहा गया है कि एक पारसी ईश्वर के साथ-साथ आदमी को भी प्यार करे। आदमी आपस में एक दूसरे को प्यार करें। ह दान की महत्ता को प्रकाशित करते हुए यह परम्परा कहती है कि दान से सभी प्रकार के पापों का प्रायम्बित हो सकता है। दूसरे शब्दों में दान से सभी पाप मिटाये जा सकते हैं। सारांशत: पारसी परम्परा के आचार में ये सब आते हैं - सद्कर्म करना, मन, वचन और कर्म से शुद्ध होना, दूसरों का भला सोचना, सत्य बोलना, दान देना, दयावान एवं विनम्र होना, ज्ञान प्राप्त करना, क्रोध को वश में करना, पवित्र बनना, माता-पिता, शिक्षक, वृद्ध एवं वयस्क लोगों के प्रति आदर का भाव रखना, आनन्ददायक मधुर वचन बोलना, धैर्य रखना, सबके प्रति मैत्री भाव रखना, संतोष करना, अयोग्य कर्म करने पर लज्जित होना । इन बातों से नि:सन्देह अहिंसा के विधेयात्मक रूप की पुष्टि होती है।

१. गाया, हा० ३४. ३.

२. पहे**ल**वी टेक्स्ट्स ।

<sup>3.</sup> Glimpses of World Religions, p. 134.

<sup>4.</sup> Ibid., p. 139.

<sup>5.</sup> Ibid.

<sup>6.</sup> Ibid., pp. 139-140.

अहिंसा के निषेधात्मक रूप के संबंध में, जो जीव की जान न लेने एवं मांस आदि ग्रहण न करने से संबंधित होता है, यहाँ पर श्री जे० बन का विचार ध्यातव्य है। वे कहते हैं – निश्चित रूप से यह नहीं कहा जा सकता कि पारसी-परम्परा में मांसाहार का विरोध किया ही गया है। फिर भी इतनी बात अवश्य है कि महात्मा जरथुस्त्र मांसाहार करना या पशुओं को मारना नहीं पसन्द करते थे। कारण, मांसाहार के संबंध में पूछने पर उन्होंने साफ असहमति व्यक्त की और अपने शास्त्र का भी हवाला देने को तैयार हुए, पर समयाभाव में मैं उसे नहीं देख सका। खैर! इतनी बात तो है ही कि पारसी शास्त्र में उन पशुओं के सद्भाव ब्यक्त किया गया है और उनके प्रति सद्ब्यवहार बरतने को कहा गया है जो मनुष्य के लिए हितकर हैं। किन्तु जो मनुष्य के लिए घातक हैं, जिनसे मनुष्य को डर होता है कि कहीं वे उसकी जान-माल को हानि न पहुँचा दें, उन्हें वह मार सकता है। अतः सैद्धान्तिक रूप से यह माना गया है कि हितकर पशुओं को अच्छी तरह पालना, उनके प्रति स्नेह रखना सुकर्म है और उन्हें मारना, कब्ट देना आदि दुष्कर्म है। ठीक इसके विपरीत हिंसक या घातक पशुओं को मारना सुकर्म है तथा उन्हें प्रश्रय देना दुष्कर्म है। अवस्ता के तेरहवें अध्याय में तो कुत्ते की उपयोगिता को घ्यान में रखते हुए उसके प्रति सद्व्यवहार करने को कहा गया है, जिसकी कुछ विद्वानों ने आलोचना भी की है कि एक धर्मप्रणेता का एक कुत्तो के संबंध में इतना लिखना ठीक नहीं लगता । २

जैन धर्म में सभी जीवों के प्रति अहिंसा का भाव व्यक्त किया गया है और उसे देखते हुए पारसी धर्म में व्यक्त किया गया अहिंसा का भाव संकुचित प्रतीत होता है। यह केवल जीवों की उपयोगिता पर विचार करता है, उनकी जान पर या उनके देहिक

<sup>1.</sup> Din-I-Dus or Religion of Spiritual Atoms, Zoroastrian Unveiled—Jehangirji Bana, p. 615.

<sup>2.</sup> Avesta—Arthur Henry Bleeck, Fargard XIII, Introduction.

कष्ट पर नहीं। महात्मा जरथुस्त्र ने सबके प्रति प्रेम एवं मित्रता का भाव रखने को कहा है। हो सकता है उनका मतलब केवल मानव जाति से ही हो, सम्पूर्ण जीव-जन्तुओं से नहीं। या हो सकता है उनके अनुयायियों ने बाद में चलकर उनके प्रवचनों को अपने लाभ-हानि को देखते हुए विश्लेषित किया हो। कारण, एक महात्मा मात्र मानव-हित की बात को ध्यान में रखकर अन्य जीवों की अवहेलना करे, यह महात्मोचित आचरण के अन्दर नहीं आता।

## यहूदी परम्पराः

जातिगत उत्पत्ति के दृष्टिकोण से यहूदी लोग सेमीत्स (Semites) थे। वे बहुत दिनों तक ऋमशः सौल (Saul), डेविड (David) तथा सोलोमन (Solomon) की छत्रछाया में स्वतंत्र रूप से आनन्दमय जीवन व्यतीत करते रहे। सोलोमन के शासन-काल में उनका प्रसिद्ध शहर जेरूसलम (Jerusalem) अपने उत्थान की चोटी को छू रहा था। उसी समय यहवेह (Yahveh) के प्रति अगाध श्रद्धा के रूप में एक मन्दिर की स्थापना हुई जिसके फलस्वरूप तत्कालीन धार्मिक प्रवाह बहुदेवतावाद से मुड़कर एक सर्जनात्मक धर्म-चेतना की ओर चला। यहूदी परम्परा के प्रारम्भ में चट्टानों, पशुओं ( भेड़ आदि ), गुफाओं और पवंतों की देवी-देवताओं, सर्पों आदि की पूजा होती थी। लेकिन घीरे-घीरे यहवेह को ईश्वर के रूप में स्वीकार किया गया जिससे यहूदी धर्म में दृढ़ता और एकता की भावना का आगमन हुआ। किन्तु शीघ्र ही उसपर मिश्रवालों ने आक्रमण कर दिया जिसके परिणामस्वरूप यहूदी लोग गुलाम बन गए और उनके जीवन के सभी क्षेत्रों में व्यतिक्रम आ गर्या । बाद में मोजेज (Mozes) नामक एक यहूदी ने ही उन्हें फिर से स्वतंत्र किया और उनके सामाजिक, नैतिक एवं धार्मिक जीवन को प्रकाशित किया। उस समय से मोजेज ही उनका धर्म-गुरु बना और उसने ही उनके धार्मिक नियमों का प्रतिष्ठापन किया।

यहूदी धर्म-साहित्य के प्राचीन धर्मग्रन्थ (Old Testament) के पाँच विभाग, जिन्हें पेन्टाच्यूच (Pentateuch) की संज्ञा दी गई है, प्रधान हैं। उनमें न मात्र सामाजिक नियम ही हैं, बिल्क इतिहास, काव्य एवं दर्शन के भी विभिन्न रूप मिलते हैं। सर्व प्रथम मोजेज के द्वारा रिचत नियम की पुस्तक का पाठ एक प्रसिद्ध पंडित एजा (Ezra) ने ईसा पूर्व ४४४ में किया था। मोजेज के द्वारा प्रतिपादित धार्मिक नियमों की ख्याति आज भी दस धमदिश (Ten Commandments) के रूप में देखी जाती है। इनमें से छठा आदेश है—किसी को मत मारो। इतना ही नहीं बिल्क आगे सातवें से दसवें तक क्रमशः कहा गया है—व्यभिचार मत करो, चोरी मत करो, पड़ोसी के खिलाफ गलत धारणा मत बनाओ एवं पड़ोसी की स्त्री, नौकर, नौकरानी, बैल, गधे आदि को लोलुपता की दृष्टि से कभी भी न देखो। इन नियमों को देखते हुए ऐसा कहा जा सकता है कि यहूदी परम्परा में अहिंसा के निषेधात्मक एवं विधेयात्मक दोनों ही रूपों पर प्रकाश डाला गया है।

खासतौर से बन्धुत्व के भाव को यहूदी धर्म में विभिन्न प्रकारेण विवेचित किया गया है। इसमें कहा गया है—बन्धुत्व का प्रेम जाति एवं धर्म की सीमाओं से ऊपर है, इसलिए अपने पड़ोसी को प्यार करो, उसके प्रति मन में घृणा का भाव मत रखो, न प्रतिकार का विचार मन में लाओ और न उससे ईर्षा ही करो। जब भाईचारे का भाव मन में स्थापित हो जाता है तो सहज ही घृणा का भाव दूर हो जाता है। सभी लोग एक ही पिता के पुत्र हैं ऐसा समझकर सबसे प्यार करो। पड़ोसी से प्यार करना ही सबसे बड़ा न्याय है और पड़ोसियों या साथियों से घृणा करना ईश्वर से घृणा करना है। अतएव, यदि तुम्हारा भाई —पड़ोसी निर्धन है, पतन की अवस्था में है तो उसे गरीबी से मुक्त करो, यदि वह कोई आगन्तुक या प्रवासी ही है तो क्या; वह तुम्हारे साथ रह सकता है। तुम अपने पड़ोसियों के साथ वैसा ही व्यवहार करो जैसा कि तुम स्वयं अपने प्रति चाहते हो। उनके साथ वाचिक रूप से भी गलत

<sup>1.</sup> G. W. R., p. 147.

व्यवहार न करो। अपने संगी-साथियों की किसी भी प्रकार की सेवा करना सुकर्म या सुकृति है। '

इस प्रकार यहूदी धर्म ने मानवता के प्रति सम्मान, ईमानदारी, ब्रह्मचर्य, सत्य, भक्ति आदि को ईश्वर के प्रति प्रेम या विश्वास के परिचायकों में स्थान दिया है। क्योंकि ये सब सदाचार हैं। इसके विपरीत क्रोध, विलास, गरीब, कमजोर, विधवा स्त्री एवं अनाथ बच्चों को सताना, व्यापार में बेईमानी, लाभ के लिए नीच आचरण को अपनाना, कर्जदारों के प्रति रुष्टता प्रदिश्चित करना आदि दुराचार हैं। यहाँ तक कि द्या और प्रेम को इसमें ईश्वर का ही रूप माना गया है। व

इस प्रकार यहूदी परम्परा का अहिंसा-सिद्धान्त अपने विधेयात्मक रूप में प्रेम और दया को प्रधानता देता है। कारण, यहूदी लोग मिश्र के द्वारा पराजित होने के बाद से स्वतंत्रता के पहले तक गरीबी का जीवन व्यतीत करते रहे और आपस के संगठन के आधार पर ही मोजेज ने उन्हें स्वतंत्रता प्रदान की। इसी वजह से दया और प्रेम (संगठन) को कायम रखना उनके लिए अनिवार्य भी था।

# ईसाई-परम्परा :

ईसाई-परम्परा के जन्मदाता महात्मा ईसा मसीह थे, जिनके नाम से ईस्वी सन् प्रचलित है। उनका आविभाव आज से प्रायः १६७१ वर्ष पूर्व गैलिली के नाजरेथ शहर में हुआ था। उनकी माता का नाम मेरी और प्रतिपालक पिता का नाम जौसेफ था। जीवन के प्रारम्भ में महात्मा मसीह ने, जिनका घरेलू नाम जेसस था, अपने वंशगत व्यवसाय बढ़ईगिरी की ओर हाथ बढ़ाया, किन्तु बाद में पैलेस्टाइन के एक प्रसिद्ध संस्कार प्रतिपादक जॉन के विचारों से प्रभावित होकर धार्मिक एवं दार्शनिक क्षेत्र में प्रवेश किया। उनकी मातृभाषा हेन्नयु मिश्रित सिरियन थी, जिसमें मौखिक रूप

<sup>1.</sup> G. W. R., p. 157.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 158.

से ही उन्होंने अपना उपदेश दिया। फिर भी उनके उपदेशों की जानकारी के ये पाँच स्रोत हैं—

- १. गॉसपेल्स तथा नयी टेस्टामेंट (Gospels and the writings of New Testament )
- २. एपोक्राइफा ( Apocrypha )
- ३. फिलो की कृतियाँ ( Works of Philo )
- ४. एनॉक का ग्रन्थ ( Book of Enoch )
- ५. डेनियल का ग्रन्थ ( Book of Daniel )

ईसा से पूर्व प्रचलित धर्मादेशों में ये सब उपदेश प्रसिद्ध थे --व्यभिचार मत करो, हिंसा मत करो, चोरी मत करो, गलत साक्षी मत बनो एवं माता-पिता के प्रति श्रद्धा का भाव रखो। इन नैतिक नियमों को ईसा ने स्वीकार किया, इसमें कोई सन्देह नहीं, लेकिन इन सभी का विश्लेषण उन्होंने अपने ढंग से किया। उन्होंने सर्व साधारण को सूचित करते हुए कहा कि यद्यपि पहले से ऐसा कहा गया है कि किसी की हत्या न करो अन्यथा जो किसी की हत्या करेगा वह निर्णयात्मक दोष का भागी होगा। लेकिन मैं कहता हूँ कि जो बिना किसी कारण ही अपने भाई से नाराज हो जाता है वह नि-र्णयात्मक दोष का भागी बन जाता है। अतएव यदि तुम किसी वेदी पर कुछ चढ़ाने जा रहे हो यानी कोई पूजा-पाठ करने जा रहे हो और इस बात से तुम्हारा भाई सहमत नहीं है तो पहले अपने भाई की सहमति ले लो फिर पूजा-पाठ प्रारम्भ करो। कारण, ऐसा न करने से आपस का प्रेम भंग हो सकता है, जिसके परिणामस्वरूप अनेक परेशानियाँ आ सकती हैं। आगे चतुर्थ धर्मादेश को सामने रखते हुए उन्होंने कहा है कि 'जैसे को तैसा' का सिद्धान्त बिल्कुल गलत है। आँख के बदले आँख और दाँत के बदले दाँत निकाल लेने से समस्या का वास्तविक समाधान नहीं मिल सकता। ऐसा करने से शान्ति मिल जाए यह भी नहीं कहा जा सकता। किसी भी दुव्यंवहार का प्रतिकार न करो। यदि कोई तुम्हारे एक गाल पर तमाचा मार देता है तो दूसरा भी गाल उसके सामने

<sup>1.</sup> Bible, Matthew V.

कर दो । े यदि कोई तुम्हारा कोट लेना चाहता है तो तुम अपना अंगरखा ( Cloak ) भी दे दो। यदि कोई तुन्हें अपने साथ एक मील चलने को बाध्य करता है तो उसके साथ दो मील तक जाओ। जो कुछ भी तुमसे कोई मांगता है उसका स्वामित्व तुम उसे दे दो और फिर उस व्यक्ति से उधार मांग लो, उसे लौटाओ नहीं। पुनः आपस के प्रेम को प्रकाशित करते हुए उन्होंने पंचम धर्मादेश में कहा है कि पुराने सिद्धान्त पर ध्यान मत दो, जो कहता है — 'पड़ोसी को प्यार करो और शत्रु से घृणा करो'। बल्कि शत्रु को प्यार करो, जो तुम्हें शाप दे उसे वरदान दो; जो तुम्हारा बुरा करे उसका भला करो; और जो तुम से ईर्ष्या करता है तुम पर किसी प्रकार का अभियोग लाता है, उसके लिए दुआ करो । तभी तुम अपने उस पिता (ईश्वर ) की सच्ची सन्तान बन पाओंगे, जो स्वर्ग में रहता है और सूर्य को समान रूप से बुरी या भली प्रकृति वालों को धूप प्रदान करने को और बादल को समान रूप से न्यायी या अन्यायी को जल देने को प्रेरित करता है। <sup>२</sup> इस प्रकार ईसाई-परम्परा में जन-जीवन के प्रेम को ईश्वर-प्रेम का रूप दिया गया है, जो अनियंत्रित है जिसमें न कोई गाँठ है, और न कोई सीमा ही है। <sup>3</sup> सचमुच प्रेम ही अहिंसा है या अहिंसा ही प्रेम है। प्रेम के बिना अहिंसा और अहिंसा के विना प्रेम की कल्पना की ही नहीं जा सकती। प्रेम भी वहीं होता है जहाँ प्रतिकार या द्वेष की भावना का लोप होता है। इसीलिए ईसाई-परम्परा में माना गया है कि जहाँ पर विनम्रता एवं विश्व-बन्धत्व के भाव पाए जाते हैं वहीं पर ईश्वरीय राज्य होता है। ४ ईश्वर की सेवा का अर्थ होता है पूरे मानव समाज के ईश्वर की सेवा, मात्र किसी एक धर्म द्वारा प्रतिपादित ईश्वर की ही नहीं। ईश्वरीय राज्य पर तो गरीबों एवं अवहेलितों का अधिकार होता है। घनी वर्ग से इस ईश्वरीय राज्य के सम्बन्ध को दिखाते हुए ईसाने कहा है कि एक ऊँट का सूई

<sup>1.</sup> Bible, Matthew V.

<sup>2.</sup> Ibid.

<sup>3.</sup> G.W.R., p. 172.

<sup>4.</sup> Ibid., p. 170.

के छिद्र में प्रवेश करना संभव मान लिया जा सकता है लेकिन एक धनी व्यक्ति का ईश्वरीय-राज्य में स्थान पाना बिल्कुल संभव नहीं है। इन बातों से ईसा मसीह ने अहिंसा के आर्थिक एवं सामाजिक रूप पर प्रकाश डाला है।

दान को भी इस परम्परा में बहुत महत्त्वपूर्ण स्थान प्राप्त हुआ है। इसके सम्बन्ध में कहा गया है कि आध्यात्मिक प्यार दान का ही साररूप है<sup>२</sup> यानी दान के द्वारा ही आघ्यात्मिक जीवन व्यतीत किया जा सकता है। जिस प्रकार जहाँ आघ्यात्मिक या देवी ज्ञान एवं प्यार होता है वहाँ ईश्वर होता है, ठीक उसी तरह वास्तविक आस्था एवं दान में भी ईश्वर का वास होता है। या यों कहा जाए कि सच्ची आस्था एवं सही दान ही ईश्वर है तो कोई अनुचित न होगा। ईश्वर, आस्था एवं दान को अलग नहीं किया जा सकता। कारण, ईश्वर से अलग होने के बाद या तो इन दोनों का अस्तित्व ही नहीं रह जाता और यदि रहता भी है तो अपूर्ण या असफल रूप में। यदि कोई ईश्वर को जानने का दावा करता है और वह दान के महत्त्व को नहीं जानता है इसका मतलब है कि वह ईश्वर को अध्रा ही जानता है। वह ईश्वर को ओठों से ही जानता है दिल से नहीं, अर्थात उसे केवल किताबी ज्ञान की प्राप्ति हो सकी है हादिक ज्ञान की नहीं। क्योंकि दान ही तो उस आस्था का सार है, जिसके द्वारा ईश्वर को जाना जा सकता है।

ईसा ने अपने अनुयायियों को समझाते हुए ऐसा भी कहा है—'मेरा मांस ही वास्तविक मांस है और मेरा खून ही शुद्ध पेय है। जो मेरा मांस खाता है और मेरा खून पीता है वह मुझ में रहता है और मैं उसमें रमता हूँ' । इससे यह नहीं समझा जा सकता कि मसीह मांस आदि ग्रहण करने के पक्ष में थे। उन्होंने मांस तथा खून का व्यवहार प्रतीकात्मक ढंग से किया है। उनके व्यवहार में

I. G. W. R., p. 182.

<sup>2.</sup> True Christian Religion, p. 420.

<sup>3.</sup> G. W. R., p. 422.

<sup>4.</sup> Bible, John VI, 53-5, 56.

मांस शब्द का अर्थ है आध्यात्मिक श्रेय (Spiritual good)
एवं खून का अर्थ है सत्य (Truth)। कहीं-कहीं पर उन्होंने
अपने मांस को रोटी और खून को मदिरा कहा है। फिर भी
ईसाई परम्परा में मांसादि अधिकांशतः खाया जाता है जो आर्थिक
या शारीरिक लाभ से सम्बन्ध रखता है, धमं से नहीं।

इस प्रकार ईसाई-परम्परा अहिंसा के निषेधात्मक पक्ष से प्यार, दान आदि विधेयात्मक पक्ष पर अधिक बल देती है।

## इस्लाम-परम्पराः

इस्लाम का केन्द्र स्थान अरब है। इससे पहले वहाँ पर बहु-देवतावाद (Polytheism) एवं घोर मूर्तिपूजन (Gross idolatry) से लेकर दृढ़ अदेवतावाद (Rigid atheism) का प्रसार था। किन्तु मुहम्मद साहब, जिनका जन्म मक्का में अब्दुल्ला और अम्ना के पुत्र के रूप में २० अप्रैल ५७१ ई० को हुआ था, ने वहाँ के जन-जीवन को अपने एक नए धार्मिक-विचार से प्रकाशित किया और उन्हीं की दी गई ज्ञान-ज्योति इस्लाम के नाम से जानी गई। इस्लाम धर्म के सिद्धान्तों की जानकारी प्रमुखतः चार ग्रन्थों से होती है—

१. कुरान (The Quran), २. सुन्ना (The Sunna), ३. इज्म (The Ijma), ४. किअस (The Qias)।

इस धर्म ने ईश्वर में विश्वास करने, धर्म-पथ प्रदर्शकों के विचारों पर आस्था रखने, गरीबों और कमजोरों के प्रति दया-भाव व्यक्त करने की सीख दी है। इसमें गाली (abuse), कोध (anger), लोभ (avarice), चुगली खाना (back-biting) खून-खराबी (blood-shedding), रिश्वत लेना (bribery), झूठा अभियोग (calumny), बेईमानी (dishonesty),

<sup>1.</sup> True Christian Religion, p. 746.

<sup>2.</sup> G.W.R., pp. 201-202.

मदिरा-रान ( drinking ), ईर्षा (envy), चापलूसी (flattery), लालच ( greed ), पाखण्ड ( hypocrisy ), असत्य ( lying ), कृपणता (miserliness), अभिमान (pride), कलङ्क (slandering), आत्म-हत्या (suicide), अधिक व्याज लेना ( usury ), हिसा ( violence ), उच्छ खलता (wickedness). युद्ध (warfare), हानिप्रद कर्म (wrong-doings) आदि को हमेशा ही त्याज्य समझा है और ठीक इसके विपरीत भाईचारा (brotherhood), दान (charity), स्वच्छता (cleanliness). ब्रह्म वर्ष (chastity), क्षमा (forgiveness), मैत्री (friendship ), कृतज्ञता (gratitude), विनम्रता (humility), न्याय (justice), दया (kindness), श्रम (labour), उदारता (liberality), प्रेम (love), कृपा (mercy), संयम (moderation), स्शीलता (modesty), पडोसीपन का भाव ( neighbourliness ), हृदय की शुद्धता ( purity of heart ), सदाचार (righteousness), धैर्य (steadfastness), सत्य (truth ), विश्वास (trust ) को ग्रहण करने का उपदेश दिया गया है।

इससे साफ जाहिर होता है कि इस्लाम-परम्परा ने उन तत्त्वों की अवहेलना की है जिनसे हिंसाभाव की उत्पत्ति या वृद्धि होती है और उन तत्त्वों को अपनाया है जिनसे अहिंसाभाव की पुष्टि होती है एवं अहिंसा सिद्धान्त का विकास होता है।

दान देने के सिद्धान्त को स्पष्ट करते हुए कुरान में कहा गया है कि दान तो तब सही रूप लेता है जब कोई बिना किसी हिच-किचाहट के या बिना किसी को कोई कष्ट दिए ही किसी को कुछ देता है। यदि दान देने में किसी प्रकार की परेशानी ली गई या महसूस की गई तो उससे कहीं ज्यादा अच्छा है कि किसी से मधुर संभाषण किया जाए तथा उसके प्रति क्षमा भाव रखा जाए, कारण, खुदा स्वयं घन, वेभव का सर्वोच्च अधिष्ठाता होते हुए भी सरल

l. G. W. R., p. 203.

एवं विनम्र है। कुरान का श्रीगणेश ही खुदा को उदार एवं दयावान कहकर संबोधित कर किया गया है। फिर भी कुरान ऐसा एलान करता है कि खुदा किसी को बिना किसी उचित कारण के मारने के लिए हेदायत करता है और यदि कोई किसी की हत्या बिना सही कारण के ही कर देता है तो खुदाई कानून के अनुसार आगे वह भी (जिसकी हत्या होती है यानी हिंसित) हिंसक की हत्या करने का अधिकारी बन जाता है। लेकिन ऐसा वह स्वेच्छा से नहीं कर सकता, उसे खुदाई कानून का सहारा तो लेना ही पड़ेगा। 3

किन्तु किसी जीव की हत्या करने के लिए उचित कारण क्या हो सकता है ? यह एक समस्या-सी उठ खड़ी होती है। इसके संबंध में कुछ जानकारी वहां से हो सकती है जहां पर मोददी (Maududi) ने ईश्वर, आत्मा, मनुष्य एवं विभिन्न जीवों के अधिकारों का वर्णन किया है। वे कहते हैं कि खुदा ने आदमी को अन्य सभी जीवों पर अधिकार देकर उसे सम्मानित किया है। आदमी अन्य जीवों को अपने काम में ला सकता है, लेकिन उनका दुरुपयोग नहीं कर सकता। खुदाकी ओर से उसे इतनी छूट नहीं मिली है कि वह चाहे जिस कदर भी उन्हें परेशान करे। यदि अन्य जीवों को आदमी अपने काम में लाता है तो उसे कोशिश करनी चाहिए कि उन्हें कम से कम कष्ट हो। उदाहरणस्वरूप आदमी अपने भोजनार्थ पशुओं की हत्या कर सकता है लेकिन खेल के लिए या अन्य किसी प्रसन्नता के लिए वह ऐसा नहीं कर सकता। और इसमें भी हत्या करने के एक विशेष तरीके को अपनाना चाहिए जिसे जभ (Zabh) कहते हैं, क्योंकि इस तरीके से मारने पर जीव को कम कष्ट होता है। जंगली हिंसक पशुओं की हत्या करने के लिए भी यह परम्परा छूट देती है क्योंकि हिंसक पशुओं से मनुष्य का जीवन ज्यादा महत्वपूर्ण होता है। लेकिन इसमें पणुओं को कम

<sup>1.</sup> Quran, Tr. E. H. Palmer, Part I, Chapter II, 265, p. 42.

२. ''बिस्मिल्लाह रहिमानुर्रहीम'' कुरान १. १.

<sup>3,</sup> Quran, Part II, Chapter VIII, 35. p. 4.

भोजन देना और उनपर चढ़ना, सामान लादना, पिक्षयों को पिजरे में बन्द करके रखना आदि का विरोध किया गया है। यहां तक कि इस्लाम वृक्षों को भी काटने के लिए नहीं कहता, क्योंकि वे फल देते हैं।

परन्तु खुदा, जिसे समदृष्टि वाला माना जाता है, मनुष्य के प्रति इतना उदार और अन्य जीवों के प्रति इस तरह निमंम कैसे बन गया कि उसने आदमी को अन्य पशुओं को अपने काम में लाने के लिए इस कदर स्वतंत्र कर दिया। इससे तो इस्लाम का खुदा एकांगी और पक्षपाती दीखता है। या हो सकता है कि इस धमं के अनुयायियों ने अपनी सुविधा को देखकर खुदा का हवाला देते हुए कुरान के धमदिशों को अपने अनुसार विश्लेषित कर लिया हो या उसमें कुछ वृद्धि ही कर दी हो। अन्यथा यह कितना अस्वाभाविक है कि जो खुदा भूखे पशुओं के उस दर्द को महसूस कर सकता है जो भूख से पैदा होता है वह पशुओं की उस पीड़ा को समझ नहीं सकता जो भोजन के लिए मनुष्यों के द्वारा की गई उनकी हत्या से होती है।

# ताओ एवं कनप्यूशियसः

चीन में तीन धर्मों का प्रसार है—बौद्ध, ताओ और कन्फ्यूशियस। ताओ धर्म के प्रणेता लाओत्से (Lao-Tze) हो गए हैं जिनका प्रादुर्भाव चुझ्रेण (Chu-Jhren) गाँव में ईसा पूर्व सन् ६०४ में हुआ था। उनका पहला नाम 'ली' था। 'ली' का अर्थ होता है कर्कन्धू या बेर (Plum)। ऐसा नाम उन्हें इसलिए दिया गया कि उनका जन्म कर्कन्धू-वृक्ष के नीचे हुआ था। वे बड़े ही चमत्कारी व्यक्ति थे। अपने समय के राजनीतिक एवं सामाजिक भ्रष्टाचार से अबकर वे चीन को ही छोड़ने वाले थे लेकिन लोगों ने उनसे पुस्तक लिखने के लिए आग्रह किया। फिर उन्होंने करीब पांच हजार शब्दों की 'ताओ-तेह-किंग' नामक एक पुस्तक लिखी

Towards Understanding Islam—Sayyid AbulA'la Maududi, pp. 186-187.

जिसके दो भाग हैं—ताओ और तेह । इन्हीं दो भागों में लाओत्से के वास्तविक उपदेश प्राप्त होते हैं ।

लाओत्से ने जीवन की सरलता पर सबसे ज्यादा जोर दिया है। जीवन को सही ढंग से व्यतीत करने के लिए उन्होंने जो राह दिखाई है उसके ये सब संबल प्रधान हैं:

- १. कार्य करना पर उसके कत्तीपन पर विचार न करना।
- २. कर्म करना पर उससे उत्पन्न दुःख-ददं को महसूस न करना।
- भोजन ग्रहण करना पर उसके अच्छे-बुरे स्वाद पर विचार न करना।
- ४. छोटे को भी बड़ा समझना।
- ५. थोड़े को भी अधिक समझना।
- ६. हिंसा से उत्पन्न घाव पर प्यार का मरहम और दया की पट्टी लगाने का भाव रखना।

यहाँ तक कि राजनैतिक जीवन में भी खून-खराबी हो, इसका लाओत्से ने विरोध किया है। उनका कथन है कि जो बादशाह जनता की निर्मम हत्या में विश्वास करता है या दूसरों की हत्या में आनन्द लेता है, वह कभी-भी एक सफल एवं कुशल शासक नहीं समझा जा सकता।

कनप्यशियस परम्परा अपने जन्मदाता कनप्यशियस के नाम से ही प्रसिद्ध है। कनप्यशियस का जन्म चुफु ( Chufu ) गाँव में शु-िलयांग-हो ( Shu-Liang-Ho ) के पुत्र के रूप में ईसा पूर्व सन् ५५१ में हुआ था। उनका वास्तविक नाम कंग-फु-त्जे-कंग ( K'ung-fu-tze-Kung ) था। किन्तु प्रथम पाश्चात्य यात्री, जिसने यूरप से चीन की यात्रा की थी, ने उनके नाम का सही उच्चारण न करने के कारण लैटिन ( Latin ) भाषा में उसे कनफ्यूशियस ( Confucius ) के रूप में परिवर्तित कर दिया। उन्होंने कोई नया धर्म या नीति नहीं दी किन्तु पहले से आते हुए

<sup>1.</sup> Great Asian Religions, p. 154.

धार्मिक, दार्शनिक, नैतिक, राजनीतिक एवं सामाजिक विचारों को अपने ढंग से इस तरह विश्लेषित किया कि उनके द्वारा किए गए विश्लेषण ने ही एक नई परम्परा को जन्म दे दिया, जैसे वैदिक परम्परा में शंकराचार्य के द्वारा किया गया उपनिषदों का विवेचन ही अपने आप में एक दर्शन बन गया है। फिर भी कनफ्यूशियस साहित्य में पाँच ग्रन्थ आते हैं:

- १. प्रमाण साहित्य ( Book of Records )।
- २ लघु-गान साहित्य ( Book of Odes )।
- ३. परिवर्तन साहित्य ( Book of Changes )।
- ४. वसन्त एवं शरद साहित्य (Spring and Autumn Annals)।
- प्र. इतिहास ( Book of History )।

कनप्यूशियस के विचारों में श्रेष्ठजन (Superiors) की कल्पना की गई है और उनमें अच्छे गुणों का होना आवश्यक बताया गया है। इसी सिलसिले पर कहा गया है कि एक श्रेष्ठ व्यक्ति के लिए तीन बातें आवश्यक हैं।

- १. जब तक शारीरिक विकास अपनी पूर्णता को प्राप्त नहीं हुआ है, उन्हें मांस ग्रहण करने में स्वतंत्र नहीं होना चाहिए।
- २. युवापन में, जब जवानी मदमाती हुई हो, युद्ध करने की प्रवृत्ति पर रोकथाम रखनी चाहिए।
- ३. वृद्धावस्था में अभिलाषाओं पर नियंत्रण रखना चाहिए ।

इससे लगता है कि कनप्यूशियस ने मांसादि ग्रहण करने का पूर्णतः विरोध नहीं किया है। यदि कोई इस पर नियंत्रण करता भी है तो मात्र एक उम्र विशेष तक ही, जीवन के पूरे समय तक नहीं।

किन्तु अपने शिष्यों के विभिन्न प्रश्नों का उत्तर देते हुए कनफ्यूशियस ने यह भी कहा है—'जीवन के प्रवाह में प्यार की

<sup>1.</sup> G. W. R., p. 225.

बाढ़ ला दो और मैत्री का संचार करों '। जो लोग अच्छे होते हैं वे सबको प्यार करते हैं, दूसरों की अच्छाई को देखते तथा अपनी ही तरह दूसरों का भी उत्थान चाहते हैं। एक श्रेब्ठ व्यक्ति पीड़ितों की सहायता करता है लेकिन धनवानों के लिए धन-वैभव की वृद्धि नहीं करता। चार समुद्रों के आस-पास जितने भी लोग हैं यें सब उसके भाई हैं। यदि तुम दान करते हो तो दिल का दान (Charity of heart) करों, यानी मात्र दानी कहलाने के लिए किसी को कुछ मत दो बल्कि जिसे तुम कुछ देते हो उसके प्रति हार्दिक सहानुभूति रखो। सब एक-दूसरे को प्यार करो। जो श्रेष्ठ होता है वह सबके प्रति सहानुभूति रखता है। वह दूसरों की महानता या विशिष्टता को देखकर द्वेष नहीं करता। वह निम्न आचरण के व्यक्ति को देखकर घृणा नहीं करता। बल्कि वह अपने आपके आन्तरिक रूप का अध्ययन करता है अर्थात् वह अपने में देखता है कि क्या वे कलुषित भाव उसमें भी हैं जो दूसरों में वह देख रहा है। वह उत्तोजक बातों पर ध्यान नहीं देता, सबके प्रति विनम्र भाव रखता है लेकिन चापलूसी करना पसन्द नहीं करता। वह अपने से निम्नस्तरीय लोगों के भाव नहीं रखता और न उच्चस्तरीय लोगों से पक्षपात ग्रहण करने का भाव रखता है।<sup>२</sup>

इन बातों को देखने से मालूम होता है कि भले ही कनफ्यूशियस ने निषेधात्मक अहिंसा पर उतना जोर नहीं दिया हो, लेकिन विधेग्यात्मक अहिंसा पर अधिक बल दिया है और खास तौर से सामाजिक समानता को तो उसने अपनाया ही है।

## सूफी सम्प्रदाय:

सर्वप्रथम 'सूफी' शब्द सन् ६१५ ई० में प्रकाश में आया। विभिन्न विद्वानों ने इसके अलग-अलग अर्थ लगाए हैं। अबू नसर अल-सर्राज ने अपनी पुस्तक 'किताब अल-लुमा' में 'सूफी' शब्द पर विचार करते हुए बतलाया है कि 'सूफी' शब्द अरबी 'सूफ' शब्द

<sup>1.</sup> G. W. R., p. 233.

<sup>2.</sup> G. W. R., pp. 233-234.

से निकला है जिसका अर्थ 'ऊन' है।'' हुजवीरी ने कहा है कि सूफी शब्द 'सफा' से निकला है। <sup>२</sup> किन्तु अधिकांश लोग 'सूफी' शब्द की उत्पत्ति 'सूफ' से ही मानते हैं. क्योंकि ऊन का व्यवहार पैगम्बरों के द्वारा बहुत दिन पहले से ही होता आ रहा है। इस पर-म्परा के जन्म के बारे में विश्वास किया जाता है कि महात्मा मुहम्मद ही इसके भी जन्मदाता थे। कारण, इसका विकास इस्लाम से ही हुआ है। मुहम्मद साहब को दो प्रकार के ईश्वरीय ज्ञान प्राप्त हुए थे, जिनमें से एक को उन्होंने कुरान के माध्यम से व्यक्त किया और दूसरे को अपने हृदय में धारण किया। कुरान का ज्ञान सब लोगों के लिए प्रसारित किया गया लेकिन अपनी हार्दिक ज्योति को कूछ अपने चुने हुए शिष्यों में प्रतिष्ठापित कर दिया। उनका किताबी ज्ञान ( कूरान का ज्ञान ) 'इल्म-ई-सफिन' ( Ilm-i-Safina ) और हार्दिक ज्ञान 'इल्म-ई-सिन' ( Ilm-i-Sina ) था। हार्दिक ज्ञान रहस्यपूर्ण था जिसे धारण करने वाले रहस्यकारी सुफी कहलाए। 3 ६वीं शताब्दी के पूर्वार्ध में मारूफ अल-करखी ने सुफी मत को परिभाषित करते हुए कहा है— 'परमात्मा विषयक सत्या-सत्य का ज्ञान और सांसारिक वस्तुओं का परित्याग ही सुफी मत है।" ऐसी स्थिति में तो हिंसा-अहिंसा का कोई प्रश्न ही नहीं उठ सकता है। कारण, जहाँ किसी वस्तु के प्रति लोभ, किसी व्यक्ति के प्रति रागया किसी वस्तु के प्रति हेय भाव और किसी व्यक्ति के प्रति द्वेष भाव होता है, वहीं हिंसा होने की संभावना होती है। लेकिन संसार से पूर्णतः संन्यास लेलेने पर तो ऐसी समस्या ही उठ खड़ी नहीं होती है।

इतना ही नहीं, सूफी प्रेम की आवाज सबसे ज्यादा बुलन्द करते हैं। वे परमात्मा को प्रियतम मानते हैं और ऐसा सोचते हैं कि सांसारिक प्रेम के माध्यम से प्रियतम के निकट पहुँचा जा सकता

१. सूफीमत-साधना और साहित्य—रामपूजन तिवारी, पृ० १६९.

२. वही, पृ० १७१.

<sup>3.</sup> G. W. R., p. 258.

४. सूफीमत-साघना भौर साहित्य, पृ० २१२,

है। मानवीय प्रेम तो आघ्यात्मिक प्रेम का साधन है। प्रेम ईश्वर के सार का भी सार है और ईश्वर-पूजन का यह सर्वोच्च रूप है। रे

इस तरह जहाँ प्रेम को अपनाया गया है वहाँ हिंसा हो सकती है, ऐसा सोचना गलत नहीं तो और क्या होगा। कहने का तात्पर्य यह है कि सूफी परम्परा में भी अहिंसा के सिद्धान्त को अच्छा प्रश्रय मिला है।

### शिन्तो-परम्पराः

शिन्तो (Shinto) जापान का वह धर्म है जिसकी उत्पत्ति जापान में ही हुई थी। इससे जापान की धार्मिक भूमिका का पता लगता है, क्योंकि जिस समय शिन्तो मत का प्रादुर्भाव हुआ उस समय जापान में अन्य किसी बाहरी धर्म का आगमन नहीं हो पाया था। उस समय जापानी लोग प्रकृति की पूजा करते थे। परन्तु बाद में वहाँ बौद्ध धर्म ने भारत से जाकर अपनी जड़ जमा ली।

शिन्तो का शाब्दिक अर्थ होता है देव-मार्ग अर्थात् देवताओं तक पहुँचाने वाला या उनकी सिन्नकटता प्राप्त कराने वाला मार्ग (The way of the gods)। शिन्तो शब्द के अन्त में जो 'तो' लगा है वह चीन के ताओ (Tao) का प्रभाव है। 'शिन्तो' वास्तव में चीनी शब्द है जिसका समानार्थक जापानी में 'कामी नो मोची' (Kami no michi) होता है। इसका भी अर्थ होता है श्रेष्ठजन तक ले जाने वाली राह।

इस परम्परा के प्रधान ग्रन्थ कोजिकी (The Kojiki), निहोन्गी (The Nihongi), मन्यो शिउ (The Manyo-shiu), तथा येन्गी शिकी (The Yengi shiki) हैं जिनका रचना-काल क्रमशः सन् ७१२ ई०, सन् ७२० ई०, द्वी एवं ६वी शती के बीच

१. वही, पृ० ३१६.

<sup>2.</sup> G. W. R., p. 266.

<sup>3.</sup> Shintoism—A. C. Underwood, p. 14.

तया सन् ६०१-६२३ ई० है। कोजिकी को जापानियों का बाइबल 'The Bible of the Japanese' कहते हैं। इसकी भाषा जापानी एवं चीनी मिश्रित है।'

शिन्तो धर्म के मठ आदि में सरलता को प्रमुखता दी गई है। इसके कर्म-काण्ड में कोई जिटलता नहीं दिखाई पड़ती। इसमें पूजन आदि के समय किए गए अपंण को सम्मान का रूप दिया गया है और जो चीजें देवों को अपित करने की समझी जाती हैं वे हैं—चावल, रोटी, फल, शाक-भाजी, सामुद्रिक वनस्पति, सूअर के बच्चे, खरगोश तथा चिड़ियों का मांस। दे इससे लगता है कि पूजा-पाठ में मांसादि के व्यवहार को शिन्तो-परम्परा में गलत नहीं समझा गया है।

बाद के दिए गए धर्मादेश इस प्रकार हैं:

- १. ईश्वरी इच्छा का उल्लंघन न करो।
- २. अपने पितृजन के प्रति अपनी कृतज्ञता को न भूलो।
- ३. राज्य-शासन का विरोध न करो।
- ४. देवों के उदार सद्गुणों को न भूलो जिनसे आपदाएँ दूर होती है।
- ५. यह भी नहीं भूलों कि संसार एक परिवार है।
- ६. अपनी शक्ति का सही अन्दाज करो।
- ७. दूसरों के क्रोधित हो जाने के बावजूद भी तुम स्वयं कोधित न हो।
- काम में आलस्य मत करो।
- ह. घर्मोपदेशों पर दोषारोषण मत करो।
- १० विदेशी धर्मोपदेशों के प्रभाव में मत आओ।3

इन उपदेशों में यह कहा गया है कि यह संसार एक परिवार है। जब संसार को कोई व्यक्ति परिवार के रूप में देखता है तब इसका

<sup>1.</sup> Ibid; Vide also, pp. 15-16;

<sup>2.</sup> G. W. R., p. 278,

<sup>3.</sup> G. W. R., p. 280.

मतलब होता है कि वह सभी लोगों को अपने भाई-बन्धु के रूप में देखता है, फिर तो न कोई ईंड्या या देख हो सकता है और न हिसा ही। इससे भी आगे बढ़कर कोध को रोकने के लिए आदेश दिया गया है। भले ही कोई दूसरा नाराज हो जाए लेकिन स्वयं नाराज न होना चाहिए। यहाँ भी हिसा की जड़ पर कुठाराघात किया गया है।



## द्वितीय अध्याय

# अहिंसा-सम्बन्धी जैन साहित्य

जैन साहित्य के दो भेद किये जा सकते हैं—(१) महावीर के पहले का साहित्य एवं (२) महावीर से बाद का साहित्य । महावीर से पूर्व जो जैन साहित्य था, वह अभी उपलब्ध नहीं है किन्तु उसके प्रमाण मिलते हैं। इसमें कोई शंका की गुंजाइश भी नहीं दीखती कि महावीर से पहले जैन-साहित्य था, क्योंकि महावीर से पहले भी तीर्थंकर हो चुके हैं और उनके विचारों से भी हम परिचित हैं। चूँकि उस साहित्य का निर्माण महावीर से पूर्व हुआ, अत: वह 'पूर्व' नाम से ही सम्बोधित हुआ और उसका समावेश दृष्टिवाद नामक बारहवें अंग में हुआ। पूर्व चौदह थे। '

महावीर से बाद का साहित्य वह है जिसमें महावीर के प्रवचन या सिद्धान्त प्रस्तुत किये गये हैं। महावीर ने अपने धामिक या दाशंनिक सिद्धान्तों को न तो संकलित किया और न कोई साहित्यिक रूप ही उन्हें दिया। किन्तु उनके शिष्यों तथा अन्य आचार्यों ने उनके उपदेशों को संकलित करके उन्हें एक साहित्यिक रूप दिया और इसी आधार पर उस साहित्य को दो विभागों में विभाजित किया जाता है—(१)अंग-प्रविष्ट जिनकी रचना (संकलन) गणधर यानी महावीर के शिष्यों के द्वारा हुई, (२) अंग-बाह्य जिनकी रचना अन्य आचार्यों के द्वारा हुई। किन्तु समय की दौड़ में धीरे-धीरे वह साहित्य लुप्त होने लगा, तब जैन श्रमणों ने तीन बार महासम्मेलन करके उसे फिर से संकलित किया तथा मिटने से बचाया।

१. भारतीय संस्कृति में जैनधर्म का योगदान—डा० हीरालाल जैन, पृष्ठ ५१, ५२.

जैन आगिमक साहित्य के अंग, उपांग, मूलसूत्र, प्रकीणंक आदि विभिन्न भाग हैं, जिनमें जैन-विचारधारा दार्शनिक, धार्मिक, नैतिक आदि अपने भिन्न-भिन्न रूपों में प्रवाहित होती है। जैनाचार यद्यपि सम्पूर्ण जैन साहित्य में पल्लवित एवं पुष्पित होता है, इसके मूलस्रोत अंग हैं। अंग बारह हैं—आचारांग, सूत्रकृतांग, स्थानांग, समवायांग, व्याख्याप्रक्रित, ज्ञाताधर्मकथा, उपासकदशा, अन्तकृत-दशा, अनुत्तरोपपातिकदशा, प्रश्नव्याकरण, विपाकश्रुत तथा दृष्टि-वाद (लुप्त)। इनमें से निम्नलिखित अहिसादि आचारकर्मों पर विशेष प्रकाश डालते हैं।

#### आचारांग :

आचारांग समग्र जैन आचार की आधारिशला है। उपलब्ध समग्र जैन साहित्य में आचारांग का प्रथम श्रुतस्कन्ध प्राचीन-तम है, यह इसकी प्राकृत-भाषा, तिल्ला शैली एवं तद्गत भावों से सिद्ध है। प्रधानतौर से यह दो श्रुतस्कन्धों में विभाजित हुआ है, जिनमें से प्रथम गणधर रिवत तथा दूसरा स्थविर रिचत है। प्रथम श्रुतस्कन्ध में ६ अध्ययन हैं—शस्त्रपरिज्ञा, लोकविजय, शीतोष्णीय, सम्यक्त्व, लोकसार, धूत, महापरिज्ञा जो अब उपलब्ध नहीं है, विमोक्ष तथा उपधानश्रुत। ये अध्ययन उद्देशकों में विभक्त हैं जिनकी संख्या ४४ है, और ये उद्देशक ब्रह्मचर्य कहे जाते हैं। 'ब्रह्मचर्य' शब्द का प्रयोग संयम यानी समता अर्थात् अहिंसा के लिए किया गया है। दूसरे श्रुतस्कन्ध में, जिसे नियुंक्तिकार ने 'आचाराग्र' कहा है, पांच चूलाएँ हैं, जिनमें १७ अध्ययन हैं। विषय की दृष्टि से प्रथम श्रुतस्कन्ध के अध्ययन निम्न प्रकार से हैं—

प्रथम अध्ययन: प्रथम उद्देशक—सुधर्मा स्वामी ने जम्बु स्वामी से वार्तालाप करते हुए इस उद्देशक में आत्मा का सामान्य परिचय प्रस्तुत किया है, साथ ही कर्म-बन्धन के कारणों एवं फलों की भी चर्चा की है। इसके ग्यारहवें सूत्र में हिंसा के कारण को बताते हुए कहा है कि बहुत से संसारी जीव अपने को दीर्घायु बनाने, यश

१. प्राकृत भीर उसका साहित्य-डा॰ मोहनलाल मेहता, पृष्ठ ४.

प्राप्त करने, पूजा-पाठ सम्पन्न करने, जन्म-मरण आदि से मुक्ति पाने के हेतु हिंसा आदि दुष्कर्मा करते हैं।

द्वितोय उद्देशक—इसमें यह बताया गया है कि किस प्रकार पृथ्वीकाय जीवों की हिंसा होती है और साधु को उस हिंसा से कैसे बचना चाहिए।

तृतीय उद्शक—इस उद्शक में बताया गया है कि अप्काय में भी चेतना होती है, इसे भी स्पर्शादि से पीड़ा पहुँचती है। अतः मुनि को अप्काय जीवों की रक्षा का उतना ही ध्यान रखना चाहिए जितना कि और जीवों के लिए।

चतुर्थं उद्देशक — इसमें तेजस्काय की हिंसा को त्यागने का विधान किया गया है क्योंकि अप्काय की तरह तेजस्काय भी चेतनायुक्त होता है और उसे भी कष्ट की अनुभूति होती है। अग्तिकाय यानी तेजस्काय के आरम्भ का निषेध करते हुए कहा गया है —

"अग्निकाय के आरम्भ से होने वाले अनुर्थ को जानकर बुद्धि-मान पुरुष इस बात का निश्चय करे कि प्रमाद के कारण मैं पहले अग्निकाय के आरम्भ को करता रहा हूँ, इस समय उसका परित्याग करता हूँ।" र

पंचम उद्देशक—इस उद्देशक में वनस्पतिकाय का वर्णन करते हुए कहा गया है कि जो व्यक्ति जीवाजीव को अच्छी तरह जान लेता है तथा मुनिधर्म को अंगीकार करके यह प्रतिज्ञा करता है कि मैं वनस्पतिकाय का आरम्भ-समारम्भ नहीं कहाँगा, वह वनस्पति-काय के आरम्भ से निवृत्त समझा जाता है और ऐसे त्यागपूर्ण जीवन की साधना सिर्फ जैन मार्ग में ही संभव है। ऐसे त्यागी पुरुष को अनगार की संज्ञा दी गई है।

इमस्स चेव जीवियस्स परिवंदरामाराणपूयराण जाइमररामोयरा।ए दुक्खपिडिघायहेर्च ।।११।। सूत्र १४ एवं १५ भी देखें।

२. माचारांग—हि० मनु० मात्मारामजी, प्रथम भाग, पृष्ठ १२६.

३. तं गो करिस्सामि समुद्वाए, मत्ता मइमं, ग्रभयं, विदित्ता, तं जे गो करए, एसोवरए, एत्योवरए, एस ग्रगुगारेलि पत्रुच्चई ॥४०॥

षष्ठ उद्देशक —इसमें त्रसकाय जीवों की चर्चा की गई है तथा कहा गया है कि उनकी हिंसा करने से बचना चाहिए।

सप्तम उद्देशक — अन्य उद्देशकों की तरह इसमें वायुकाय का वर्णन हुआ है। वायुकायिक जीवों की हिंसा भी उसी प्रकार दुः खदायी होती है, जैसे अन्य प्राणियों की हिंसा। अतः इस तथ्य को समझने वाला व्यक्ति वायुकायिक जीवों की रक्षा करता है। जो अपने सुख-दुः ख को जानता और समझता है वही अन्य प्राणियों क सुख-दुः ख को भी जानता है। जो अन्य जीवों यानी जगत् के सुख-दुः ख को जानता है वह अपने सुख-दुः ख को भी जानता है। इसालए मुनि को चाहिए कि अपने तथा अन्य सभी के सुख-दुः ख को एक तरह समझे और ऐसा समझते हुए सभी प्राणियों की रक्षा करे। र

इस प्रकार प्रथम अध्ययन में षट्कायों की सजीवता पर बल देते हुए यह निर्देशित किया गया है कि मुमुक्षु को यह जानना चाहिए कि षट्काय के आरम्भ-समारम्भ से बन्धन होता है, अतः किसी भी प्रकार के आरम्भ-समारम्भ से उसे बचने का प्रयास करना चाहिए।

द्वितीय अध्ययन – इस अध्ययन के नाम से ही यह स्पष्ट हो जाता है कि इसमें लोकविजय प्राप्ति के साधन का ज्ञान कराया गया है। लोक का अथं कषाय यानी राग-द्वेष होता है, जिसे भाव-लाक कहते हैं। द्रव्य-लोक, लोक का वह रूप है, जिसका सम्बन्ध इन्द्रियों से होता है। लेकिन भाव-लोक पर विजय प्राप्त कर लेने पर व्यक्ति स्वतः द्रव्य-लोक पर विजय प्राप्त कर लेता है। राग-द्वेष के अभाव में इनसे उत्पन्न होने वाली कोई भी क्रिया नहीं होती। इस अध्ययन में छः उद्देशक हैं। इसके दूसरे उद्देशक में अहिंसा के सिद्धान्त पर जोर दिया गया है।

तृतीय अध्ययन - शीत और उष्ण के अर्थ क्रमशः ठण्डा और गर्म होते हैं किन्तु इस अध्ययन में ये परीषहों के दो रूपों में आए हैं,

- १. माचारांग---आत्मारामजी, प्रथम भाग, पृष्ठ १६३, १६५.
- २. वही, पृष्ठ १७५.
- ३. सूत्र ८१,

अर्थात् जो परीषह सुखद हैं वे शीत कहलाते हैं तथा जो दुःखद हैं वे उष्ण । अतः साधक को शीत एवं उष्ण दोनों प्रकार के परीषहों को समान दृष्टि से देखना चाहिए । इसमें चार उद्देशक हैं।

चतुर्थ अध्ययन—तत्त्वार्थ की श्रद्धा करने को सम्यक्तव या सम्यग्दर्शन कहते हैं। यहाँ पर कहा गया है कि सम्यक्तव को अच्छी तरह सम्पादित करके ही कोई व्यक्ति मुक्ति पा सकता है। इस अध्ययन में भी चार उद्देशक हैं। इसके दूसरे उद्देशक में यज्ञादि से सम्बन्धित ब्राह्मण-वचन को अनार्य-वचन कहा गया है।

पंचम अध्ययन — चूँ कि सम्यग्दर्शन के लिए सम्यक्चारित्र की आवश्यकता होती है, सम्यक्चारित्र को संसार का सार बताते हुए इस अध्ययन में यह सम्पादित किया गया है कि लोक का सार धर्म, धर्म का सार ज्ञान, ज्ञान का सार संयम और संयम का सार निर्वाण है। इसमें छः उद्देशक हैं तथा इसके प्रथम उद्देशक में यह कहा गया है कि जो व्यक्ति प्रयोजनवश या निष्प्रयोजन जीवों की हिंसा करता है, वह सदा छः काय जीव-जन्तुओं में जन्म-मरण धारण करता रहता है तथा मोक्ष नहीं पाता।

षष्ठ अध्ययन — धूत का अयं होता है शुद्धि, जो दो प्रकार की होती है — द्रव्य-धूत यानी शरीरादि का मैल दूर करके शरीर की शुद्धि प्राप्त करना और भावधूत यानी मन के मैल को दूर करना। इस अध्ययन में राग-द्वेष आदि मन के मैल को त्यागकर मन की शुद्धि करने को कहा गया है।

सप्तम अध्ययन—यह अध्ययन विच्छित्र होने के कारण लुप्त समझा जाता है।

१. ब्राचारांग —ब्रात्माराम जी, प्रथम भाग, पृष्ठ ३६८.

२. वही, पृष्ठ ३८७.

३. लोगस्स सारो धम्मो धम्मंपि य नास्तारियं विति । नास्यं संजमसारं संजमसारं च निव्वास्यं ।! भाचारांग--- भारमारामजी, प्रथम भाग, पृष्ठ ४०५.

अष्टम अध्ययन--इस अध्ययन में आचार एवं त्यागमय जीवन का वर्णन है। इसमें आठ उद्देशक हें। षष्ठ उद्देशक में एकत्व की भावना को प्रधानता देते हुए निर्देशित किया गया है--

''जिस भिक्षु का इस प्रकार का अध्यवसाय होता है कि मैं अकेला हूँ, मेरा कोई नहीं है और न मैं भी किसी का हूँ। इस प्रकार वह भिक्षु एकत्व भावना से सम्यक्तया आत्मा को जाने। क्योंकि आत्मा में लाघवता को उत्पन्न करता हुआ वह तप के सम्मुख होता है। अतः वह सम्यक्तया समभाव को जाने। जिससे वह आत्मा का विकास कर सके।"

नवम अध्ययन—इसमें भगवान् महावीर के तपपूर्ण जीवन का वर्णन है। इसके चार उद्देशकों में क्रमशः महावीर के विहार, शय्या, परीषह एवं आतंक आदि की चर्चा है।

द्वितीय श्रुतस्कन्ध-इसकी पांच चूलाओं में अन्तिम चूला आचारप्रकल्प अथवा निशीथ को आचारांग से किसी समय पृथक् कर दिया
गया, जिससे आचारांग में अब केवल चार चूलाएं ही रह गई हैं।
प्रथम श्रुतस्कन्ध में आने वाले विविध विषयों को एकत्र करके
शिष्यहितार्थ चूलाओं में संगृहीत कर स्पष्ट किया गया है। इन में कुछ
अनुक्त विषयों का भी समावेश कर दिया गया है। इस प्रकार, इन
चूलाओं के पीछे दो प्रयोजन थे—उक्त विषयों का स्पष्टीकरण तथा
अनुक्त विषयों का ग्रहण। विल्वातमक दृष्टि से द्वितीय श्रुतस्कन्ध
की अपेक्षा प्रथम श्रुतस्कन्ध प्राचीन और मौलिक है। अपने मौलिक
रूप में सिर्फ प्रथम स्कन्ध ही था लेकिन भद्रबाहु ने आचारांग पर
निर्युक्ति लिखने के समय बाद वाला भाग यानी द्वितीय श्रुतस्कन्ध
उसमें बढ़ा दिया। इसकी प्रथम चूला में सात अध्ययन हैं—
पिंडेषणा, श्रुययेषणा, ईर्या, भाषाजात, वस्त्रेषणा, पात्रेषणा और
अवग्रहप्रतिमा। ईर्या नामक तृतीय अध्ययन में साधु-साध्वी के
गमनागमन सम्बन्धी शुद्ध-अशुद्धि पर विचार प्रकट किये गये हैं

१. वही, पृष्ठ ५६५.

२. प्राकृत ग्रौर उसका साहित्य—डा० मोहनवान मेहता, पृष्ठ ६.

३. प्राकृत साहित्य का इतिहास—डा० जगदीशचन्द्र जैन, पृष्ठ ४५.

तथा बताया गया है कि चलते समय किसी प्रकार की हिंसा न हो इस पर साधु-साध्वी को पूरा ध्यान देना चाहिए।

इसी तरह द्वितीय चूला में भी सात अध्ययन हैं—स्नान, निषीधिका, उच्चार-प्रस्नवण, शब्द, रूप, परिक्रया और अन्योन्य-क्रिया। उच्चार-प्रस्नवण—मल-मूत्र त्याग की विधि को अहिंसा के सिद्धान्त पर आधारित किया गया है। र

तृतीय चूला, जो 'भावना' नाम से सम्बोधित हुई है, में महावीर के चरित्र तथा महाव्रतों की पांच भावनाओं की चर्चा हुई है और चतुर्थ चूला विमुक्ति का विषय मोक्ष है।

# सूत्रकृतांग :

सूत्रकृतांग शब्द की व्युत्पत्ति इस प्रकार बताई गई है-

"स्वपरसम्यार्थस् चकं सूत्रा, साऽस्मिन् कृतिमिति सूत्रकृतांगम्" अर्थात् स्वसमय—स्वागम और परसमय—परागम के भेद और स्वरूप को विश्लेषित करना सूत्रा है, और वह सूत्रा जिसमें रहे, वह सूत्र-कृतांग है। इसमें क्रियावाद, अक्रियावाद, नियतिवाद, अज्ञानवाद, जगत्कर्तृ त्ववाद एवं लोकवाद आदि के खण्डन-मंडन प्रस्तुत किये गये हैं। समवायांग तथा नन्दी सूत्र में इसका परिचय इसकी विशालता को साबित करता है। इसमें स्वमत, परमत, जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आस्रव, संवर, निजंरा, बन्ध, मोक्ष आदि के विषय में निर्देश है; नवदीक्षितों के लिए बौधवचन हें, १८० क्रियावादी मतों, ८४ अक्रियावादी मतों, ६७ अज्ञानवादी मतों और ३२ विनयवादी मतों—इस प्रकार सब मिलाकर ३६३ अन्य दृष्टियों अर्थात् अन्य-यूषिक मतों की चर्चा है। यह दो श्रुतस्कन्धों में विभाजित है, जिनमें क्रमणः १६ तथा ७ अध्ययन हैं। इसके अन्तिम अध्ययन का

१. म्राचारांग-म्रात्मारामजी, द्वितीय भाग, पृष्ठ १०६८.

२. वही, पृ० १२६१.

३. प्राकृत भाषा और साहित्य का आलोचनात्मक इतिहास — डा० नेमिचन्द्र शास्त्री, १९६१ १६६.

४. प्राकृत श्रीर उसका साहित्य-डा॰ मोहनलाल मेहता, पृष्ठ ७-८.

नाम "नालन्दीय" है क्योंकि इसमें नालन्दा में घटने वाली घटनाओं के वर्णन है ।

इसके प्रथम श्रुतस्कन्ध के प्रथम अध्ययन तथा प्रथम उद्देशक में हिंसा को हानिप्रद एवं त्याज्य बताते हुए कहा गया है कि जो व्यक्ति प्राणियों को मारता है अथवा मारनेवालों को आज्ञा देता है वह उन प्राणियों के साथ अपना वैर बढ़ाता है। इसके अलावा इस अध्ययन में अहिंसा के रूप पर भी प्रकाश डाला गया है। र

द्वितीय अध्ययन में हिंसा तथा अहिंसा दोनों के ही फल बताये गये हैं। जो व्यक्ति आरम्भ में आसक्त है तथा प्राणियों को दण्ड देना तथा हिंसा करना पसन्द करता है वह नरक में चिरकाल तक पड़ा रहता है। उंजो आदमी घर में रहकर भी श्रावक धर्म को पालता है, प्राणियों की हिंसा नहीं करता तथा सबको समान समझता है यानी समता के सिद्धान्त का पालन करता है वह देव-लोक में स्थान प्राप्त करता है। उ

तृतीय अघ्ययन में शाक्य आदि मतानुगामियों को असंयमी घोषित करते हुए कहा गया है कि ये लोग हिंसा करते हैं, झूठ बोलते हैं, मैथुन तथा परिग्रह करते हैं। अागे चलकर इसका विरोध किया गया है कि सिर्फ पीड़ा देना ही दोष है, क्योंकि अन्य मतवालों ने मात्र पीड़ा देने को ही हिंसा कहा है। ध

ऐसे विचार वालों को पार्श्वस्थ, मिथ्यादृष्टि एवं अनायं कहा गया है क्योंकि मात्र पीड़ा देना ही दोष हो ऐसी बात नहीं; नैतिक

१. सयं तिवायए पाणे, अदुवाडन्वेहि घायए। हणंतं वाडणुजाणाइ, वेरं वहुइ अव्यणो ॥३॥

२. सूत्र १०.

३. उद्देशक ३, सूत्र ६.

४, उद्देशक ३, सूत्र १३.

४. पाखाइवाते वट्टंता, मुसावादे ग्रसंजता । मदिन्नादाखे वट्टंता, मेहुखे य परिग्गहे ॥८॥ उद्देशक ४.

६. उद्देशक ४, सूत्र १२.

दोष तो बहुत से हैं, जिनमें से हिंसा या पीड़ा देना एक है। जो व्यक्ति ऊपर, नीचे, तिरछा रहने वाले जीवों की हिंसा से निवृत्त रहता है उसे निर्वाण की प्राप्ति होती है।

पंचम अध्ययन में भी निर्देशित किया गया है कि वे अज्ञानी जीव जो अपने जीवन की रक्षा के लिए अन्य जीवों को दु:ख देते हैं, उनकी हिंसा करते हैं, नरक में जाते हैं, जहाँ उन्हें अत्यन्त पीड़ा भोगनी पड़ती है। अतः जो विद्वान् व्यक्ति हैं उन्हें नरक की पीड़ा को ध्यान में रखते हुए अपने को सभी हिंसापूर्ण कार्यों से बचाना चाहिए तथा सभी में श्रद्धा रखते हुए कषायों का ज्ञान करना चाहिए और उनसे बचना चाहिए।

सप्तम अध्ययन में यह बताया गया है कि पृथ्वी, जल, तेज, वायु, तृण, वृक्ष, बीज और त्रस तथा अण्डज, जरायुज, स्वेदज और रसज सभी के अपने-अपने शरीर हैं और इन सब में सुख प्राप्त करने की कामना रहती है। इसलिए इन प्राणियों की हिंसा करने वाले बार-बार इन्हीं जीवों के रूप में जन्म लेते और मरते हैं। अगे चलकर अग्निकाय के आरम्भ से बचने के लिए कहा गया है। ध

अष्टम अष्ययन में कहा गया है कि जो कपटी या छली हैं वे अपने सुख के लिए दूसरों का छेदन-भेदन करते हैं, वे असंयमित जीवन व्यतीत करते हुए मन, वचन और काय से इस लोक और परलोक दोनों के लिए ही जीवहिंसा करते हैं। जिसके कारण हिंसित जीव उन्हें भी दूसरे जन्मों में वैसे ही कष्ट देते और मारते हैं जैसे वे

१. उद्देशक ४, सूत्र २०.

२. उद्देशक १, सूत्र ३-४. उद्देशक २, सूत्र २४.

३, पुढवी य झाऊ झगणी य वाऊ, तण रुक्ख बाया य तसा य पाणा । जे झंडया जे य जराउ पाणा, संसेयया जे रसयाभिहाणा ।।१।। एयाई कायाई पवेदिताई, एतेसु जाणे पडिलेह सायं । एतेण कएण य झायदंडे, एतेसु या विष्परियासुविति ।।२।।

४. सूत्र ५-७.

इन्हें कष्ट पहुँचाये अथवा मारे रहते हैं। अतएव साधु किसी जीव को पीड़ा न दे और बाहर एवं भीतर से इन्द्रियों का दमन करता हुआ संयमित जीवन-यापन करे।

नवम अध्ययन में बताया गया है कि जो साधु है उसे हिसा का पूर्ण रूपेण परित्याग कर देना चाहिए। उसे बोल-चाल, पाखाना-पेशाब-त्याग आदि जीवन के सभी किया-कर्मों को करते हुए अहिसा का ध्यान रखना चाहिए। 3

दशम अघ्ययन में कहा गया है कि साधु किसी प्रकार का आरम्भ न करता हुआ संयिमत जीवन पालन करे, त्रस और स्थावर प्राणियों को पीड़ा न पहुँचावे, क्योंकि हिंसा से पाप होता है, और सबको अपने समान समझे। इसके अलावा इस अघ्ययन में कूरतापूर्ण काम को पाप कहा गया है और इस पाप से बचने के लिए भाव-समाधि निर्देशित की गई है। इसलिए विचारशील पुरुष भाव-समाधि में रत रहकर किसी जीव के प्राणघात से अपने को वंचित रखे। साधु न हिसायुक्त कथा कहे और न हिसायुक्त कायं करे, क्योंकि हिंसा सर्वदा दु:खदायी होती है।

एकादश अध्ययन में भी अहिंसा का सिद्धान्त प्रतिपादित करते हुए कहा गया है कि व्यक्ति किसी भी प्राणी को कष्ट न दे, यही अहिंसा का सिद्धान्त है और यही उत्तमज्ञान भी है। इसमें अन्न-दान, जलदान की भर्त्सना भी की गयी है। क्योंकि जो ऐसे दान की प्रशंसा करते हैं वे बध-क्रिया को बढ़ाते हैं और जो दान कर्म को रोकते हैं वे प्राणियों की वृत्ति पर आघात करते हैं।

१. वही।

२. सूत्र २०.

३, सूत्र १४, १६, २४, २७ और ३१.

४. सूत्र १, २, ३, ४, ६, ७, ६, १०, १२, १३ तथा २१.

प्र. एयं खु णाणिणो सारं, जं न हिसति कंचण । महिसा समयं चेव, एतावंतं विजाणिया ॥१०॥

६. सूत्र १६, २०,

द्वादश एवं त्रयोदश अध्ययन में बताया गया है कि तत्वदर्शी पुरुष छोटे-बड़े सभी प्राणियों को समान समझते हैं तथा किसी को दण्ड नहीं देते।

चतुर्दश अध्ययन में फिर से साधु के प्रति उपदेश घोषित करते हुए कहा गया है कि वह मन, वचन और काय से सबकी रक्षा करे, इतना ही नहीं साधु ऐसी कोई बात भी न बोले जो दुःखदायी हो यद्यपि वह सत्य ही क्यों न हो। यदि साधु किसी सिद्धान्त की व्याख्या करता है तो उस समय किसी बात को छुपाये नहीं, गुरु से जैसा ज्ञान प्राप्त हो ठीक वैसा ही ज्ञान दान करे वरना ये सभी पाप के कारण हैं और साधु को पाप का भागी बना सकते हैं।

#### उपासकदशांग :

इसमें दस अध्ययन हैं जिनमें क्रमश: आनन्द, कामदेव, चुलनी-प्रिय, सुरादेव, चुल्लशतक, कुंडकोलिक, सद्दालपुत्र, महाशतक, नन्दिनीप्रिय और शालिनीप्रिय इन दस उपासकों की कथाएं हैं। इन कथानकों में यह बताया गया है कि किस प्रकार अनेकों विघ्न-बाधाओं के आने पर भी ये साधक अपनी साधना में लीन रहे और सफलता प्राप्त की। सभी अध्ययनों में प्रथम अध्ययन काफी महत्त्व-पुर्ण है क्यों कि इसमें श्रावक के व्रतों के वर्णन हैं। श्रावक के बारह वत होते हैं-१. अहिंसा, २. सत्य, ३. अस्तेय, ४ स्वदारसंतोष, ५. परिग्रहपरिमाण, ६. दिशापरिमाण. ७. उपभोग-परिभोग-परिमाण, द. अनर्थदण्डविरमण, ६. सामायिक, १०. देशावकाशिक, ११. पौषघोपवास तथा १२. अतिथिसंविभाग। ये व्रत 'आनन्द गाथापति' के द्वारा भगवान् महावीर के सामने एक-एक करके घारण किये गये हैं और इसी कम से इनके वर्णन हैं। इसके अष्टम अध्ययन में श्रावंक महाशतक की पत्नी रेवती की मांस-मदिरा-लोलुपता तथा उसके परिणामस्वरूप उसके नरक में जाने और विभिन्न प्रकार की व्यथा भोगने का वणंन है। असाथ ही यह भी

१. सूत्र १८.

२. सूत्र १६, २१, २६.

३. सूत्र २३६--२५३.

बताया गया है कि श्रावक को संलेखना व्रत धारण कर लेने के बाद उस मत्य या तथ्यपूर्ण बात को भी किसी से नहीं कहना चाहिए जो अनिष्ट को सूचित करती हो अथवा अप्रिय हो। इसका प्रत्यक्ष उदाहरण महाशतक के जीवन में मिलता है। अपनी पत्नी रेवती के द्वारा शृंगार भरी बातें करने पर वह कोधित होकर अपने अवधि-ज्ञान के आधार पर यह भविष्यवाणी करता है कि सात दिनों के बाद उसकी मृत्यु होगी और वह नरक में जायेगी तथा ५४ हजार वर्षों तक वहां दु:ख भोगेगी। जिस समय महाशतक ने ऐसी घोषणा की वह संलेखना की स्थिति में था। अतएव महावीर ने गौतम को भेजकर उसे अपने किये कर्म की आलोचना तथा प्रायश्चित्त करने को आदेश दिया, और महाशतक ने प्रायश्चित्त किया। उपासकदशांग में श्रावकों के आचरण एवं व्रतों की पूर्ण विवेचना मिलती है जिसमें अहिंसा को सब तरह से प्रधानता मिली है।

#### प्रश्नव्याकरण:

प्रश्नव्याकरण का अर्थ है—स्वसमय-स्वसिद्धान्त और परसमयअन्य सिद्धान्त संबंधी प्रश्नोत्तर के रूप में नाना विद्याओं, मन्त्र-तन्त्र
एवं दार्शनिक बातों का निरूपण। पर इस व्युत्पत्ति के अनुसार
इस श्रुतांग में विषय-विवेचन का अभाव है। स्थानांग तथा
नंदीसूत्र में भी प्रश्नव्याकरण का परिचय मिलता है लेकिन वर्तमान
में प्राप्त प्रश्नव्याकरण उससे बिल्कुल भिन्न है। अभी इसमें दस
अध्ययन मिलते हैं जिनमें से प्रथम पांच में क्रमशः हिंसा, झूठ,
चोरी, कुशील और परिग्रह इन पांच पापों या आस्रवद्वारों के वर्णन
हैं तथा शेष पांच में क्रमशः अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य तथा
अपरिग्रह इन पांच व्रतों या संवरों के वर्णन मिलते हैं।

इसके प्रथम अघ्ययन के प्रारम्भ में ही सुधर्मा स्वामी ने जम्बू स्वामी से कहा है कि अब प्राणिवध का स्वरूप, नाम, फल तथा

१. सूत्र २३६-२६१.

२. प्राकृत भाषा भौर साहित्य का धालोचनात्मक इतिहास--डा० नेमिचन्द्र शास्त्री, पृष्ठ १७८.

किस प्रकार यह किया जाता है और ऐसे कौन-से लोग हैं, जो हिंसा करते हैं आदि बातें बतलाई जायेंगी। अतएव वे कहते हैं कि ज्ञानिवमुख लोग पृथ्वीकाय, अप्काय, तेजस्काय, वायुकाय, वनस्पति-काय तथा त्रसकाय जीवों को विभिन्न प्रयोजनों के निमित्त मारते हैं और साथ ही वे उन जीवों के नाम भी प्रस्तुत करते हैं। शक, यवन, शबर-भील, बबंर आदि अनायं जातियां हैं जो म्लेच्छ देश में रहती हैं तथा हिसादि कूरकमों के करने में प्रसन्न होती हैं और बाद में वे महादु:खदायी नरक का वर्णन करते हैं जिसमें हिसा करने वाले लोग अनेक वर्षों तक कष्ट भोगते हैं और जन्म-मरण के चक्र में घूमते रहते हैं।

इसके षष्ठ अध्ययन अथवा प्रथम संवरद्वार में निर्वाण, निवृत्ति, समाधि आदि अहिंसा के साठ पर्यायवाची नाम बताए गए हैं। दे फिर यह भी निर्देशित किया गया है कि किस प्रकार उन व्यक्तियों को प्रवृत्ति करनी चाहिए, जो अहिंसा-ब्रत का पालन करना चाहते हैं। अतः अहिंसा की पाँच भावनाओं को प्रस्तुत किया गया है, जिनके अनुसार आचरण करने से अहिंसा ब्रत का पूर्णरूपेण पालन होता है। 3

#### निरयावलिकाः

इस उपांग में दस अध्ययन हैं, जिनमें श्रेणिक राजा तथा उनकी रानी चेलना तथा पुत्रों—काल, सुकाल, महाकाल एवं कुणिक की कथा प्रस्तुत करके यह बताया गया है कि युद्ध में हिंसा करने वाले मारे जाने पर नरक में जाते हैं। इसके प्रथम अध्ययन में दिखाया गया है कि राजकुमार काल अपने ज्येष्ठ भाता कुणिक से युद्ध करता हुआ मारा जाता है और इसके परिणामस्वरूप वह चौथी पंकप्रभा पृथ्वी के हेमाभ नामक नरक में दस सागरोपम स्थिति में पैदा होता

जारिसम्रो जं ग्णामा, जह य कम्रो जारिसं फलं देइ।
 जे वि य करेंति पावा, पाग्णावहं तं ग्णिसामेह ॥३॥

२. प्रश्नव्याकरण सूत्र-हि॰ ब्रनुवाद पं॰ घेवरचन्द्र बांठिया, पृष्ठ १५७-१५८.

३, वही, १६६-१७७,

है। यद्यपि वरुणनाग के पौत्र एवं उसके बालिमत्र के युद्ध में भाग लेने के बाद स्वर्ग में जाने की चर्चा भी हुई है, लेकिन साथ ही यह भी कहा गया है कि युद्ध से अलग होकर उन दोनों ने ही संथारा आदि करके समाधि ली, फिर स्वर्ग गए। यहाँ पर स्पष्टत: नहीं किन्तु अस्पष्टढंग से इस सिद्धान्त का विरोध किया गया है कि युद्ध में मरने वाले स्वर्ग जाते हैं।

#### उत्तराध्ययनः

इस मूलसूत्र में ३६ प्रश्नों (अथवा विषयों) के उत्तर संकलित हैं जो महावीर के द्वारा उनके अन्तिम चातुर्मास के समय (किन्तु उनसे न पूछने पर ही) दिये गये थे, जो कि इसके ३६ अध्ययन के रूप में हैं, और इसी कारण से इसका नाम उत्तराध्ययन है। यह एक धार्मिक काव्य है। इसमें विनय, परीषह, अकाममरण, प्रवच्या, यज्ञ, समाचारी, मोक्षमार्ग, तपोमार्ग, कर्मप्रकृति, लेश्या आदि के वर्णन हैं जो उपमा, रूपक एवं संवादों की बहुलता के कारण अत्यन्त रोचक हैं। डा० विण्टरनित्ज ने इसकी तुलना महाभारत, धम्मपद एवं सुत्तनिपात आदि के साथ की है। भद्रबाहु तथा जिनदासगणि ने इस पर क्रमशः निर्यु क्ति एवं चूणि लिखी है। शान्तिसूरि, नेमि-चन्द्रसूरि, लक्ष्मीवल्लभ, जयकीति, कमलसंयम, भावविजय, विनयहंस और हर्षकुल ने क्रमशः शिष्यहिता आदि विभिन्न टीकाएँ लिखी हैं। शार्पेण्टियर तथा जैकोबी ने क्रमशः इसका संशोधन एवं अंग्रेजी अनुवाद किया है।

इसके छठे अध्ययन में कहा गया है कि अज्ञानी जन दुःख भोगने वाले हैं, इसलिए पण्डित लोगों को चाहिए कि मोह-जाल से निकल कर सत्य की खोज करें तथा प्राणियों में मैत्री की भावना रखें। चूँ कि सभी प्राणियों को सुख प्रिय और दुःख अप्रिय मालूम होता है, सबको अपनी आत्मा से प्यार होता है, वे किसी भी प्राणी की हत्या नहीं करें।

१. सूत्र १६,१०६.

२. निरयावलिका, प्रथम ग्रध्ययन, पृष्ठ ६५.

३. सिमन्स पंडिए तम्हा, पासजाइपहे बहू । अप्याग सच्चमेसेज्जा, मेत्ति भूएसु कप्पए ॥२॥

अध्ययन सात में अज्ञानी, हिंसक, मृषावादी एवं मांसभक्षक आदि को नरकायु को प्राप्त करनेवाला बताया गया है।

अध्ययन आठ में साधु के कर्ताव्य पर प्रकाश डालते हुए कहा गया है कि साधु को चाहिए कि सब प्रकार के परिग्रह एवं क्लेश का त्याग करे, सभी जीवों की रक्षा करे। अपने को साधु घोषित करने के बाद भी जीववध (यानी जीववध आदि के कुपरिणाम) से अनिभज्ञ न रहे अन्यथा नरकगामी होना पड़ेगा। तीर्थंकरों ने प्राणिवध के अनुमोदन को भी दुःखमय बन्धन का कारण बताया है, अतः हिंसा-विरत होना ही साधु के लिए श्रेयस्कर होता है। जो व्यक्ति प्राणियों का घात नहीं करता, वह छः काय और पाँच समिति को घारण करनेवाला होता है और उससे पाप वंसे अलग हो जाते हैं, जैमे ऊँची जगह से पानी। अतएव साधु मन, वचन और शरीर से संसार के त्रस एवं स्थावर जीवों की हिंसा न करे।

श्रज्झत्थं सन्वश्रो सन्वं दिस्स पाणे पियायए । न हणे पाणिगो पाणे भयवेराश्रो उवरए ॥६॥

हिसे बाले मुसावाई श्रद्धारणिम्म विलोवए ॥४॥
 भाउयं नरए कंखे जहाएसं व एलए ॥७॥

२, सब्वं गंथं कलहं च विष्पजहे तहाविहं भिक्खू ।
सब्वेसु कामजाएसु पासमागो न लिप्पई ताई ॥४॥
समग्रानुएगे वदमाग्रा पाग्यवहं मिया प्रयागंता ।
मंदा निरयं गच्छंति बाला पावियाहि दिट्ठीहि ॥७॥
न हु पाग्यवहं प्रयुजाग्रो सुच्चेज्ज कयाइ सब्व दुक्खाग्रं ।
एवारिएहि प्रक्खायं जेहि इमो साहुधम्मो पन्नत्तो ॥६॥
पाग्रो य ग्राइवाएज्जा से समीए त्ति वुच्चई ताई ।
तम्रो से पावयं कम्मं निज्जाइ उदगं व थालाउ ॥६॥
जगनिस्सिएहि भूएहि तसनामेहि थावरेहि च ।
नो तेसिमारभे दंडं मगुसा वयसा कायसा चेव ॥१०॥

अध्ययन नव, ग्यारह तथा बारह में क्रोध, मान एवं प्रमाद आदि को नरक का कारण एवं शिक्षा प्राप्त करने में बाधास्वरूप बताया गया है तथा हिंसा को पापसंचय का मूल स्रोत। अतएव इन्द्रिय-दमन करनेवाले लोग षड्काय जीव की हिंसा से वंचित रहते हैं।

अध्ययन अठारह में कंपिलपुर के राजा तथा अनगार की कहानी प्रस्तुत की गई है, जिसमें अनेक मृगों की हत्या करने वाला राजा अनगार के सामने नतमस्तक होकर खड़ा होता है और क्षमा याचना करता है। तब अनगार निम्नलिखित शब्दों में राजा को उपदेश देता है:

"हे पार्थिव! तुझे अभय है। अब तूभी अभयदाता बन। इस नाशवान् संसार में, जीवों की हत्या में क्या आसक्त हो रहा है।"<sup>2</sup>

अर्थात् जीवहिंसा न करने वाला अभय-दाता हो जाता है।
अध्ययन उन्नीस में माता-पिता एवं पुत्र-संवाद में माता-पिता
के द्वारा कहा गया है कि मित्र या शत्रु जो भी हों जीवन पर्यन्त
उनके साथ समता का भाव रखना तथा हिंसा से विरत रहना बहुत
ही कठिन व्यापार है। आगे के सूत्रों में यह भी मिलता है कि
समता का निभाना तभी संभव है जब व्यक्ति ममत्व,
अहंकार, सर्वसंग आदि का त्याग कर दे यानी सुख-दु:ख, जीवनमरण सबको बराबर देखे।

१. अध्ययन ६, सूत्र ४४; अध्ययन ११. सूत्र ३,७; अध्ययन १२, सूत्र १४, ३६.४१.

२. सूत्र ११.

३. समया सन्वभूएसु सत्तुमित्तेसु वा जगे।
पाणाइवायविरई जावज्जीवाए दुक्करं ॥२६॥
णिम्ममो णिरहंकारो णिस्संगो चत्तगारवो।
समो य सन्वभूएसु तसेसु थावरेसु य ॥६०॥
लाभालाभे सुहे दुक्खे जीविए मरणे तहा।
समो णिदापसंसासु तहा माणावमाणुत्रो।॥६१॥

अध्ययन बीस यह बताता है कि अनगार वही होता है, जो क्षमावान, दिमतेन्द्रिय तथा निरारंभी होता है और जो इस अनगार प्रवज्या को धारण कर लेता है वह अपने और पराये सभी पर समान भाव रखता है।

अध्ययन इक्कीस में अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य एवं अपरिग्रह ये पांच महावत हैं। अतः सभी प्राणियों पर दया करने वाले, कठोरतापूणं बातों को सहनेवाले, क्षमावान, संयमी, ब्रह्मचर्य धारण करनेवाले, समाधिस्थ होनेवाले एवं इन्द्रियों पर अपना अधिकार रखनेवाले मुनि को सब प्रकार के सावद्य योगों को त्यागकर विचरना चाहिए।

अध्ययन बाईस में राजा अरिष्टनेमि की प्रसिद्ध कथा है, जिनके मन में, अपनी शादी में काटेजाने के लिए बँघे हुए अनेक पशुओं की चित्कार सुनकर विराग पैदा हो गया। उन्होंने ऐसा सोचकर कि मेरी वजह से इतने पशुओं का काटा जाना मेरे लिए परलोक में बहुत ही अहितकर होगा, पशुओं को बन्धन से मुक्त करवा दिया और स्वयं मुनिव्रत को धारण किया। उनके मुनि बनने की खबर पाकर उनकी होनेवाली भार्या कुमारी राजीमती भी मुनिव्रत को धारण करके साध्वी बन गई।

अध्ययन पचीस में जयघोष नामक एक अनगार और विजयघोष नामक एक वैदिक याज्ञिक में हुए वार्तालाप को प्रस्तुत किया गया

१. सूत्र ३१, ३२, ३४.

२. ग्रीहंस सच्चं च ग्रतेगागं च तत्तो य बंभं ग्रपरिग्गहं च ।
पिडविज्जया पंच महव्वयागि, चिरज्ज धम्मं जिग्गदेसियं विदु ॥१२॥
सव्वेहि भूएहि दयाणुकंपी खंतिक्खमे संजय बंभयारी ।
सावज्ज जोगं परिवज्जयंतो चरिज्ज भिक्खू सुसमाहि इंदिए ॥१३॥

३. सोऊण तस्स वयणं बहुपाणिविणासणं । चितेइ से महापण्णे साणुक्कोसे जिएहिउ ॥१८॥ जइ मज्झ कारण एए हम्मंति सुबहू जिया । न मे एयं तु णिंस्सेसं परलोगे भविस्सई ॥१६॥

है, इसमें विजयघोष ने 'यज्ञ' और 'ब्राह्मण' पर प्रकाश डालते हुए कहा है—

''जो त्रस और स्थावर प्राणियों को संक्षेप या विस्तार से जानकर त्रिकरण-त्रियोग से हिंसा नहीं करता, उसी को मैं ब्राह्मण कहता हूँ।।२३॥''

"सभी वेद पशुओं के बध के लिए हैं और यज्ञ पापकर्म का हेतु हैं। ये वेद और यज्ञ, यज्ञकर्ता दुराचारी का रक्षण नहीं कर सकते क्योंकि कर्म अपना फल देने में बलवान है ॥३०॥"

अध्ययन छुब्बीस में 'प्रतिलेखना' की विवेचना करते हुए कहा गया है कि जो व्यक्ति प्रतिलेखना के समय प्रमाद करता है, वह पृथ्वीकाय, अटकाय, तेजस्काय, वायुकाय, वनस्पितकाय एवं त्रसकाय जीवों की विराधना करता है और ठीक इसके विपरीत जो बिना प्रमाद के प्रतिलेखना करता है, वह इन षट्कायों की रक्षा करनेवाला होता है। जहाँ तक भोजन-प्रहण करने या त्यागने की बात है, एक घंयंवान साधु या साध्वी के लिए १ रोग होने पर, २. उपसर्ग आने पर, ३. ब्रह्मचर्य रक्षार्थ, ४. प्राणियों की दया के लिए, ५ तप करने के लिए तथा ६ शरीर से संबंध छोड़ने के लिए भोजन त्याग देना संयम-उल्लंघन नहीं समझा जा सकता। 3

अघ्ययन उनतीस में अपरिग्रह को प्रकाशित करते हुए कहा गया है कि 'क्षमा' करके जीव परीषहों पर अधिकार पा जाता है।

१. सूत्र २३, ३०; सम्पूर्ण ग्रध्ययन भी देखें।

पुढवी ग्राउनकाए तेऊ वाऊ वर्णस्सइ तसाणं ।
पि विराहग्री होइ ॥३०॥
पुढवी ग्राउनकाए तेऊ वाऊ वर्णस्सइ तसार्ण ।
पि विलेहगा ग्राउत्ती छण्हं संरक्खग्री होइ ॥३१॥

३. सूत्र ३५.

४. खंतीए णं भंते जीवे कि जाएयइ? खंतीए णं परीसहे जिणेइ NY६।।

आगे चलकर क्षमा के आदि स्रोत तथा इससे (क्षमा से) मिलने-वाले फल को फिर निम्नलिखित शब्दों में स्पष्ट किया गया है—

"क्रोध पर विजय प्राप्त करने का क्या फल है ? क्रोध से क्षमा गुण की प्राप्ति होती है, क्रोधजन्य कर्मों का बन्ध नहीं होता और पूर्वबद्ध कर्म क्षय हो जाते हैं।"

अध्ययन बत्तीस में राग और द्वेष को हिंसा का कारण बताते हुए यह भी दिखाया गया है कि किस प्रकार अलग-अलग इन्द्रियों का हिंसा-अहिंसा से अलग-अलग सम्बन्ध है।

आंखों का सम्बन्ध रूप से होता है, इसलिए जो रूप सुन्दर होता है, वह राग पैदा करता है और जो रूप सुन्दर नहीं है, वह द्वेष पैदा करता है। अतः जो सुरूप या कुरूप में समभाव रखते हैं वे वीतरागी होते हैं। किन्तु जो रूप (सुरूप) की आशा में पड़ जाता है वह जीव त्रस और स्थावर जीवों को कष्ट पहुँचाता है, उनकी हिंसा करता है। 2

कानों का संबंध शब्द से है अतएव प्रिय शब्द राग और अप्रिय शब्द द्वेष के कारण बन जाते हैं। शब्द (प्रिय शब्द) की आशा करनेवाला अनेक जीवों को परिताप देता है; उनकी हिंसा करता है।<sup>3</sup>

ब्राण का विषय गन्ध है इसलिए सुगन्ध से राग और दुर्गन्ध से द्वेष पैदा होता है। वीतरागी दोनों में समता का भाव रखते हैं।

१. सूत्र ६७.

चक्खुस्स रूवं गहरां वयंति तं रागहेउं तु मणुन्नमाहु ।
 तं दोसहेउं ग्रमणुन्नमाहु समो य जो तेसु स वीयरागो ॥२२॥
 रूवाणुगासाणुगए य जीवे चराचरे हिसइ रोगरूवे ।
 चित्तोहि ते परितावेइ बाले पीलेइ ग्रत्तद्रगुरु किलिट्टो ॥२७॥

३. सद्दस्स सोयं गहरणं वयंति सोयस्स सद्दं गहरणं वयंति । रागस्स हेउं समणुन्नमाहु दोसस्स हेउं अमणुन्नमाहु ॥३६॥ सद्दाणुगासारणुगए य जीवे चराचरे हिंसइ णेगरूवे । चित्तोहि ते परियावेइ बाले पीलेई अत्तट्ठगुरु किलिट्ठे ॥४०॥

जो सुगन्ध के वश में आ जाता है वह अनेक त्रस एवं स्थावर जीवों की हिंसा करता है।

जीभ का विषय रस है, अतः प्रिय रस राग और अप्रिय रस द्वेष के कारण हैं; जो वीतरागी है वह दोनों प्रकार के रसों में समता का भाव रखता है। किन्तु रस के वशीभूत व्यक्ति त्रस एवं स्थावर जीवों को पीड़ा पहुँचाता है तथा उनकी हिंसा करता है। र

शरीर का ग्राह्य विषय स्पर्श है, इसलिए सुखदायक स्पर्श राग और दुःखदायक स्पर्श द्वेष पैदा करता है। जो वीतरागी हैं, वे दोनों प्रकार के स्पर्शों को बराबर समझते हैं। लेकिन जो सुखद स्पर्श की आशा में रहता है वह अनेक चराचर जीवों की हिंसा करता है।<sup>3</sup>

अध्ययन चौतीस में लेश्या के प्रकारों तथा कारणों पर प्रकाश डालते हुए कहा गया है--

"पांचों आस्रवों में प्रवृत्त, तीन गुष्तियों में अगुष्त, छः काय की हिंसा में रत, तीव्र आरम्भ वर्तनेवाला, क्षुद्र, साहसी, निर्दय, नृशंस, इन्द्रियों को खुली रखनेवाला, दुराचारी पुरुष कृष्ण लेश्या के परिणाम वाला होता है।"

१. घाणस्य गंधं गहरां वयंति तं रागहेउंतु मणुन्नमाहु । तं दोसहेउं ध्रमणुन्नमाहु समो य जो तेसु स वीयरागो ।।४८।। गंधाणुगासाणुगए य जीवे चराचरे हिंसइ णेगरूवे । चिलोहि ते परितावेई बाले पीलेइ श्रसद्वगुरू किलिट्ठे ॥५३॥

२. जिब्भाए रसं गहर्ण वयंति तं रागहेउं तु मणुन्नमाहु । तं दोसहेउं ग्रमणुन्नमाहु समो य जो तेसु स वीयरागो ॥६१॥ रसाणुगासाणुगए य जीवे चराचरे हिसइ रोगह्वे । चित्तोहि ते परितावेइ बाले पीलेइ ग्रत्तट्ठगुरु किलिट्ठे ॥६६॥

कासस्स कायं गहणं वयंति तं रागहेउं तु मणुन्नमाहु ।
 तं दोसहेउंग्रमणुन्नमाहु समो य जो तेसु स वीयरागो ।।७४।।

४. सूत्र २१, २२.

इसके विपरीत जो नम्न, चगलता रहित, निष्कपट, विनीत, प्रियधर्मी एवं हितेषी जीव है, वह तेजो लेश्या के परिणाम को पाता है।

अध्ययन छत्तीस में कहा गया है कि मिथ्या दशंन, हिंसा तथा निदान में अनुरक्त जीव इन्हीं भावनाओं के साथ मरकर दुर्लभबोधि होते हैं और जो सम्यग्-दर्शन, अतिशुक्ल लेश्या तथा निदान रहित कार्य करने वाला होता है. वह इन भावनाओं के साथ मर कर परलोक में सुलभ-बोधि होता है।

#### आवश्यक :

जैन आगम के मूलसूत्रों में आवश्यक सूत्र का भी स्थान है। इसमें नित्य कर्मों का प्रतिपादन करने वाले छः आवश्यक क्रिया-नुष्ठानों के विवेचन हैं—सामायिक, चतुविंशतिस्तव, वंदन, प्रति-क्रमण, कायोत्सर्ग और प्रत्याख्यान। यही छः इसके अध्याय हैं। चूंकि ये छः क्रियानुष्ठान आवश्यक समझे गये हैं, इस ग्रन्थ का नाम भी आवश्यक सूत्र रखा गया है।

इस ग्रन्थ में यह बताया गया है कि किस प्रकार व्यक्ति दिन-भर के किए पापों को दिन के अन्त में और रात में किए हुए पापों को रात के अन्त में स्मरण कर दु:ख प्रकट करता है और सभी जीवों से क्षमा माँगकर फिर आगे उन पापों को न दुहराने की प्रतिज्ञा करता है।

आवश्यक सूत्र का प्रथम अध्याय सामायिक है। 'राग-द्वेष रहित समभाव को सामायिक कहते हैं।'

१. सूत्र २७, २८.

मिच्छादंसण्रत्ता सिण्याणा हु हिंसगा।
 इय जे मरंति जीवा तेसि पुरा दुल्लहा बोही।।२५८।।
 सम्मद्सण्रत्ता प्रिंग्याणा सुक्कलेसमोगाढा।
 इय जे मरंति जीवा तेसि सुलहा भवे बोही।।२५६।।

३. जैन साहित्य का बृहद् इतिहास, भाग २, डा० जगदोशचन्द्र जैन व डा० मोहनलाल मेहता, पृष्ठ १७४. भावश्यकसूत्र—हि० श्रनु॰ श्रमोलक ऋषि. पृष्ठ ७-६.

इसका चौथा अध्याय 'प्रतिक्रमण' है। प्रतिक्रमण कहते हैं उस शुभ स्थिति या गति को जिसमें प्रमादवश च्युत होकर पायी हुई गति से ऊपर उठकर व्यक्ति आता है। अर्थात् अपने प्रमाद और अपनी गलती का उसे ज्ञान हो जाता है और उन्हें वह त्यागना चाहता है। इस अध्याय में अहिंसा के सिद्धान्त का प्रतिपादन प्रतिक्रमण-विधि पर प्रकाश डालते हुए किया गया है।

इसके अन्त में कहा है-

खामेमि सब्व जीवे सब्वे जीवा खमंतु मे ।।

मैं सभी जीवों को क्षमा करता हूँ। सब जीव मुझे भी क्षमा प्रदान करें।

## दशवैकालिकः

दशवैकालिक जैन आगमों के मूलसूत्रों में है। इसमें दस अध्याय हैं— दुमपुष्टिपत, श्रामण्यपूर्विक, क्षुल्लिकाचार-कथा, षड्जीविनिकाय, पिण्डैषणा (जिसमें दो उद्देश हैं), महाचार-कथा, वाक्यशुद्धि, आचारप्रणिधि, विनयसमाधि (जिसमें चार उद्देश हैं) तथा सिमक्षु। इसका पाठ विकाल यानी सन्ध्या समय किया जाता है, इसलिए इसे दशवैकालिक कहते हैं। इसके कर्ता शय्यंभव हैं। अपने पुत्र को कम समय में ही शास्त्र का ज्ञान कराने के लिए शय्यंभव ने दशवैकालिक को रचना की थी। दशवैकालिक में दो चूलिकाएँ भी हैं—रितवाक्य तथा विविक्तचर्या, जिनके रचियता शय्यंभव नहीं माने जाते।

दशवंकालिक के दुमपुष्पित नामक अध्याय में धर्म को सभी मंगलों में श्रेष्ठ कहा गया है। इस धर्म के तीन रूप हैं—आहिंसा, संयम तथा तप। इस धर्म के पालन करने वाले साधु आहार आदि की गवेषणा वंसे ही करते हैं जैसे स्नमर पुष्पों को बिना कोई कष्ट दिए हुए रस का पान करते हैं। अर्थात् गवेषणा के कारण उनके द्वारा गृहस्थों को किसी भी प्रकार का कष्ट नहीं पहुँचता।

धम्मो मंगलपुनिकट्ठं, श्रहिसा संजमो तवो ....।।।।।
 जहा दुमस्स पुष्फेसु, भमरो श्रावियद्द रसं ...।।।।।।।।

श्रामण्य पूर्विक में यह बताया गया है कि श्रामण्य कैसे प्राप्त किया जा सकता है। यदि समदृष्टि से विचरने वाले साधु का मन पूर्वभुक्त विषय को याद करके विचलित हो तो उसे ऐसा सोचना चाहिए कि वे भोग्य वस्तुएं मेरी नहीं हैं और न में ही उनका हूँ और ऐसा सोचकर उसे राग-द्वेष से अपने को अलग कर लेना चाहिए।

क्षुल्लिकाचार नामक अध्याय में उद्देशिक, कीत, नित्यपिण्ड, रात्रिभक्त, स्नान-हस्तपादादि ५२ अनाचीर्ण बताए गए हैं, अर्थात् वे ५२ कर्म साधुओं के लिए अनाचरणीय हैं। इसी सिलसिले में कहा है —

"इन ५२ अनाचीणों का सेवन नहीं करने वाले, हिंसादि पांचों आश्रवों के त्यागी, मनादि तीनों गुष्तियों से गुष्त, पृथिव्यादि षट्काय के रक्षक, पांचों इन्द्रियों का निग्रह करने-वाले, बाईस परीषह प्राप्त होने पर धर्य धारण करनेवाले, माया कपटरूप ग्रन्थि रहित और संयम को देखनेवाले होते हैं।"र

षट्जीविनकाय में बताया गया है कि कोई व्यक्ति षट्काय—
पृथ्वीकाय, अप्काय, तेजस्काय, वायुकाय, वनस्पतिकाय और त्रसकाय का न स्वयं आरम्भ करे, न किसी से आरम्भ करवाये और न
आरम्भ करनेवाले का अनुमोदन करे और इसे जीवन पर्यन्त निभाये।

एमेए समणा मुत्ता, जे लोए संति साहुगो। विहंगभाव पुष्फेसु, दागुभत्तेसगोरया।।३।।

१. समाइ पेहाए परिव्वयंतो, सियामणो निस्सरई बहिद्धा। न सा महं नो वि श्रहंपि तीसे, इच्चेव ताम्रो विणाइज्ज रागं ॥४॥

२. पंचासव परिन्नाया, तिगुत्ता छसु संजया । पंचितग्गहगुाधीरा, निग्गंथा उज्जुदंसिगो ॥११॥

३. इच्चेसि छण्हं जीवनिकायाणं-नेव सयं दंडं समारम्भेज्जा, नेवन्नेहि दंडं समारम्भेज्जा, दंडं समारंभंतेवि अन्नेनसमणुजागोज्जा, जावज्जीवाए तिविहं तिविहेणं मणोणं वायाए काएगां न करेमि, न कारवेमि, करंतिप अन्नं न समणुजागामि, तस्स भंते ! पडिक्कमामि निदामि गरिहामि अप्पागं वोसिरामि ॥१०॥

आगे इन षट्कायों की रक्षा के लिए (अहिंसादि) पंच महाव्रत का उपदेश दिया गया है। १

पिण्डैषणा नामक अघ्याय में उन विधियों को बताया गया है, जिनका पालन एक साधु को उस समय करना चाहिए जब वह गोचरी के लिए जाता है। र

महाचारकथा में साधुओं के अठारह स्थानों को निरूपित किया गया है तथा इन स्थानों में प्रथम स्थान अहिंसा का माना गया है। सभी प्राणी जीना चाहते हैं, मरना कोई नहीं चाहता। अतएव घोर प्राणिवध हमेशा त्याज्य है। चूँकि सभी प्राणी जीना चाहते हैं, किसी भी जीव का जाने-अनजाने घात नहीं करना चाहिए।

भाषाशुद्धि नामक अघ्याय में भाषा की शुद्धि का विवेचन किया गया है। शुद्धि से मतलब यहाँ पर व्याकरण की शुद्धि नहीं बिल्क भावशुद्धि से है। यानी उन शब्दों या वाक्यों का प्रयोग नहीं करना चाहिए, जिनके सुनने से सुननेवालों को कष्ट हो। सत्य होने पर भी जो बात अन्य प्राणियों को दुःख देनेवाली हो उसे नहीं बोलना चाहिए।

१, सूत्र ११-२२.

२. पुरस्रो जुगमायाए, पेहमाणो महिचरे।
वज्जंतो बीय हरियाइं, पाग्रेय दगमिट्ट्यं ।।३।।
स्रोवायं विसमं खाणु, विज्जलं परिवज्जए ।
संकमेण न गच्छेज्जा, विज्जमाणे परक्कमे ।।४।। सूत्र ५-८ भी देखें।
सिम्ना य समण्ड्ठाए, गुन्विणी कालमासिणी।
उद्विया वा निसीयज्जा, निसन्न वा पुणुट्ठए ।।४०।।
तं भवे भत्तपाणंतु, संजयाण अकिष्पयं।
दितियं पिड्याइक्खे, न मे कष्पइ तारिसं ॥४१॥
थण्गं पिज्जमाणी, दारगं वा कुमारियं।
तं निक्खिवित्तुं रोयंतं, श्राहारे पाणुभोयणं ॥४२॥

३. सूत्र ८-११ और सूत्र २७-४६.

४. सूत्र ११.

आचारप्रणिधि नामक आठवें अध्याय के प्रारम्भ में ही फिर से कहा गया है कि जितने भी काय हैं यानी षट्काय, सबमें जीव हैं। अत: मन, वचन और काय से कभी भी इनकी हिंसा नहीं करनी चाहिए।

इस प्रकार दशवैकालिकसूत्र के विभिन्न अध्यायों में अहिंसा के विवेचन एवं विवरण, खासतौर से साधु के जीवन से संबंधित, मिलते हैं।

#### प्रवचनसार:

प्रवचनसार आचार्य कुन्दकुन्द की एक महत्त्वपूर्ण रचना है। इसमें तीन श्रुतस्कन्ध हैं—१. ज्ञानाधिकार जिसमें आत्मा और ज्ञान का एकत्व और अन्यत्व तथा सवंज्ञत्व की सिद्धि, अशुभ, मोहक्षय आदि का विवेचन है, २. ज्ञेयाधिकार जिसमें द्रव्य, गुण, पर्याय आदि की व्याख्याएँ हैं और ३. चारित्राधिकार जिसमें श्रमण का स्वरूप तथा मुनि के लक्षण आदि बताए गए हैं। इसपर अमृतचन्द्रसूरि और जयसेन ने संस्कृत टीकाएँ लिखी हैं। इसमें सब मिलकर २७५ गाथाएँ हैं।

प्रवचनसार के प्रथम अध्याय ज्ञानाधिकार में मुनि के लक्षणों को बताते हुए कहा गया है कि मुनि जीवादि नव पदार्थों को जाननेवाला, अपने और पर के भेद को अच्छी प्रकार जाननेवाला, शुद्धोपयोगवाला, पाँच इन्द्रियों और मन की इच्छा को रोकनेवाला, छ: काय जीवों की हिंसा न करनेवाला और अंतरंग तथा बाह्य बारह प्रकार के तप बल से दृढ़ होता है। <sup>२</sup>

पुढिविदगग्रगिणिमारुय, तए रुक्ससबीयगा ।
 तसाय पाएगा जीवति, इइ वुक्तं महेसिएगा ।।२।।
 तेसि प्रच्छएाजोएए, निच्चं होयव्वयं सिया ।
 मएसा काय वक्केणं, एव भवइ संजए ।।३।।

२. सुविदिदपयत्यसुत्तो संजमत वसंजुदो विगदरागो । समग्रो समसुहदुक्खो भणिदो सुद्धोवश्रोगो ति ॥१४॥

द्वितीय अघ्याय ज्ञेयतत्त्वाधिकार में बताया गया है कि जीव यदि अपने या दूसरे के प्राणों का घात करता है तो उसे ज्ञाना-बरणादि आठ कर्मों का बन्ध प्राप्त होता है। आगे चलकर अशुभोपयोग का स्वरूप स्पष्ट किया गया है। जीव अशुद्ध चैतन्य हो, इन्द्रियविषय तथा कोधादि से ग्रस्त हो, मिथ्या शास्त्र का सुननेवाला हो, अशुभ घ्यान में रत मनवाला तथा दूसरों की शिकायत करनेवाला, साथ ही (उग्र) हिंसादि करने में लीन और वीतराग आदि के पथ के विपरीत (उन्मार्ग पर) चलनेवाला हो तो निश्चय ही उसे अशुभोपयोग की प्राप्त होती है। व

तृतीय अध्याय चारित्राधिकार में द्रव्यिलग और भाविलग की व्याख्या करते हुए कहा गया है कि परमाणु मात्र के परिग्रह से रिहत, लोंच करनेवाले, हिंसा आदि पापों से विरत, शरीर की सजावट से विमुख मुनीश्वर को द्रव्यिलग होता है। इसी अध्याय में श्रामण्य पर प्रकाश डालते हुए कहा गया है कि मुनि जो कुछ भी करे यत्नपूर्वक करे तािक किसी प्रकार की हिंसा न हो।

श. पाणाबाघं जीवो मोहपदेसेहि कुणदि जीवाणं ।
 जिंद सो हवदि हि बंघो गाणावरणादिकम्मेहि ॥५७॥

२. विसयकसाम्रोगाढो दुस्सुदिदुच्चित्तदुट्ठगोट्ठिजुदो । उग्गो उम्मग्गपरो उवम्रोगो जस्स सो म्रसुहो ॥६६॥

३. जधजादरूवजादं उप्पाडिदकेसमंसुगं सुद्धं।
रहिदं हिंसादीदो प्रप्पडिकम्म हवदि लिगं।।५।।
ग्रधवासे व विवासे छेदविहूणी भवीय सामण्णे।
समग्णो विहरदु ग्णिच्चं परिहरमाणो ग्णिबंघाणि॥१३।।
ग्रपयत्ता वा चरिया सयणासग्णठाग्णचंकमादीसु।
समग्णस्स सक्वकाले हिंसा सा संतत्तिय त्ति मदा॥१६॥
मरदु व जियदु व जीवो ग्रयदाचारस्स ग्णिच्छदा हिंसा।
पयदस्स ग्णित्य बंधो हिंसामेलोग् समिदस्स ॥१७॥
ग्रयदाचारो समणो छस्सु वि कायेसु वधकरो ति मदो।
चरदि जदं जदि णिच्चं कमलं व जले ग्णिहवलेवो।।१८॥

आगे चलकर मुनि का आहार, सेवावृत्ति तथा षट्कायों की हिंसा पर प्रकाश डाला गया है। इस तरह प्रवचनसार अपने विभिन्न सूत्रों में श्रमण के चारित्र में अहिंसा का स्थान कितना महत्त्वपूर्ण है यह प्रस्तुत करता है।

#### समयसार:

समयसार के बंधाधिकार में कहा है कि यदि कोई व्यक्ति तैलादि लगाकर धूलिवाली जगह में खड़ा होकर ताड़वृक्ष, वेले का वृक्ष तथा बांस के पिंड को काटता है तो उसे रजबंध होता है, लेकिन यदि तैलादि के बिना वही आदमी अस्त्रशस्त्र से व्यायाम करता है या केले के वृक्ष या ताड़ के वृक्ष आदि को काटता है तो उसे रजबन्ध नहीं लगता क्योंकि रजबन्ध तो चिकनाहट में होता है जैसे तेल की चिकनाहट।

- १. एकं खलु तं भत्तं म्रप्पिडपुण्णोदरं जहालद्वं। चरणं भिक्खेण दिवा रा रसावेक्लं ण मधुमंसं।।२६॥ समसत्तुबंधुकगो समसुहदुक्लो पसंसिण्दिसमो। समसोट्ठुकंचणो पुण जीविदमरणे समो समणो ॥४१॥ दंसणणाणचरित्तेसु तीसु जुगवं समुिट्ठदो जो दु। एयग्गगदो त्ति मदो सामण्णं तस्स पिडपुण्णं ॥४२॥ जवकुरादि जो वि राज्चं चादुक्वण्यास्स समरासंघस्स। कायविराधरारहिदं सो वि सरागप्पधाराो से॥४६॥ सूत्र ५०-५१ भी देखें।
- २. जह गाम कोपि पुरिसो ग्रोहभत्तो दु रेग्जबहुलिमा।
  ठाग्णिम्म ठाइदूग् य करेइ सत्थेहिं वायामं ॥२३७॥
  खिदिवि भिदिव य तहा तालीतलकयिलवंसिपिडीग्रो।
  सिन्ताचित्तागं करेइ द्वाग्णमुवधायं ॥२३८॥
  उवधायं कुव्वंतस्स तस्स ग्राग्णाविहेहिं करगोहि।
  गिच्छयदो चितिज्जदु कि पच्चयगो दु रयबंधो ॥२३६॥
  जो सो दु ग्रोहभावो तिम्ह ग्रारे तेग्रा तस्स रयबंधो।
  गिच्छयदो विण्गेयं ग्रा कायचेट्ठाहिं सेसाहि ॥२४०॥
  एवं मिच्छादिट्ठी वट्टंतो बहुविहासु चेट्ठासु।
  रायाई उवधोगे कुव्वंतो लिप्पइ रयेग्रा ॥२४१॥

फिर कहा है कि जो यह मानता है या समझता है कि मैं दूसरे जीवों को मारता हूँ अथवा दूसरे जीवों के द्वारा मैं मारा जाता हूँ, तो यह उसका मोह है, अज्ञान है, ज्ञानी लोग ऐसा नहीं समझते। अपना आयुकर्म क्षीण होने पर ही कोई जीव मरता है और यह आयुकर्म एक जीव से दूसरे जीव का हरा नहीं जा सकता या नष्ट नहीं किया जा सकता। अतएव यह मानना कि एक जीव दूसरे को मार देता है, बिल्कुल ही अज्ञानता है। जो जीव यह मानता है कि मैं परजीवों को दु: खी अथवा सुखी करता हूं तो वह मोह और अज्ञान के वशीभूत है।

इस प्रकार समयसार में कर्म की प्रधानता दिखाई गई है।

#### नियमसार:

नियमसार के चौथे अध्याय व्यवहार-चारित्र में शरीरधारी, बीज आदि किसी भी प्रकार के जीव का घात करने या कष्ट

जह पुरा सो चेव रारो राहे सव्वम्हि श्रवशािये सन्ते । रेणु बहुंलम्मि ठाराे करेइ सत्थेहि वायामं ॥२४२॥

एवं सम्मादिट्ठी वट्टंतो बहुविहेसु जोगेसु । श्रकरंतो उवग्रोगे रागाई रा लिप्पइ रयेरा ॥२४६॥

१. जो मण्णिद हिंसामि य हिंसिज्जामि य परेहि सत्ते हि । सो मूढो अण्णाणी गुगणी एत्तो दु विवरीदो ।।२४७।। आउनखयेण मरणं जीवाणं जिणवरेहि पण्णत्तं । आउं ण हरेसि तुमं कह ते मरणं कयं तेसि ।।२४८।। आउनखयेण मरणं जीवाणं जिल्पवरेहि पण्णत्तं । आउं न हरंति तुह कह ते मरणं कयं तेहिं ।।२४९।।

२. जो म्रप्पणा दु मण्यादि दुहिदसुहिदे करेमि सत्तेति । सो मूढो म्रण्यागी ग्राग्री एत्तो दु विवरीदो ॥२५३॥

पहुँचाने से विरत होना अर्थात् अहिंसा को प्रथम वृत बताया गया है। इस अध्याय में समितियों तथा गुप्तियों के भी विवेचन मिलते हैं।

अध्याय आठ प्रायश्चित्त में उपदेश दिया गया है कि साधु को चाहिए कि वह क्रोध को क्षमा से, मान को विनम्रता से, धोले को सीधेपन से तथा लोभ को सन्तोष से जीते।

अध्याय नौ परमसमाधि में परमसमाधिस्थ के लक्षण को बताते हुए कहा गया है कि जो व्यक्ति सभी प्रकार की हिंसा से— मनसा, वाचा, कर्मणा—विरत है और अपनी इन्द्रियों पर नियंत्रण

१. कूल जोर्णिजीवमगार्ग-ठार्णाइसु जाणऊण जीवाणं। तस्सारंभणियत्तण-परिगामो होइ पढमवदं ।।५६॥ गाथा ५७ भी देखें। पास्गमग्गेगा दिवा श्रवलोगंतो जुगप्पमागां हि । गच्छइ पुरदो समगाो इरियासमिदी हवे तस्स ।।६१।। पेसूण्याहासकक सपरिणिंदप्पप्पसंसियं वयगं। परिचित्ता सपरहिदं भासासमिदी वदंतस्स ।।६२॥ कदकारिदाणुमोदगारहिंदं तह पासुगं पसत्थं च। दिण्णं परेण भत्तं समभूत्ती एसणासमिदी ।।६३॥ पोत्यइकमंडलाइं गहण्विसग्गेस् पयतपरिणामो । म्रादावणणिक्सेवणसमिदी होदि ति णिहिट्ठा ।।६४।। पासुगभूमिपदेसे गूढे रहिए परोपरोहेण। उच्चारादिच्चागो पइट्ठा समिदी हवे तस्स ॥६५॥ बंधणछेदणमारणग्राकुंचण तह पसारणादीया । कायिकरियाणियसी णिहिट्ठा कायगुत्ति ति ।।६८॥ कायकारियाणियत्ती काउस्सग्गो सरीरगे गुत्ती । हिंसाइणियत्ती वा सरीरगुत्ति ति णिहिट्ठा ।।७०।।

कोहं समया माणं समद्वेणज्यवेण मायं च ।
 संतोसेख य लोहं जयदि खुए चहुविहकसाए ।।११५।।

रखता है, वह परमसमाधिस्थ है। जो सभी चर-अचर जीवों को समान देखता है, वही परमसमाधिस्थ है।

इस प्रकार नियमसार में समिति, गुप्ति तथा परमसमाधि के संबंध में नियम निर्धारित करते समय सर्वदा हिंसा को त्याज्य तथा अहिंसा को मुक्तिदायक, परम सुखदायक तथा ग्राह्म बताया गया है।

### पुरुषार्थसिद्धचुपायः

इसे 'जिनप्रवचनरहस्य-कोश' एवं 'श्रावकाचार' के नाम से भी जाना जाता है। इसमें प्राप्त पद्यों की संख्या २२६ है और इसके रचियता अमृतचन्द्रसूरि हैं। इस पुस्तक में 'पुरुष' अर्थात् आत्मा के उद्देश्य की सिद्धि के साधनों पर प्रकाश डाला गया है। इसीलिए इसका नाम 'पुरुषार्थसिद्धचुपाय' रखा गया है।

इसके सम्यक्चारित्र व्याख्यान में हिसा का विवेचन करते हुए कहा गया है कि हिसा का सबंधा त्याग सकलचारित्र और एक देश का त्याग देशचारित्र कहा जाता है। सकलचारित्र का पालन करनेवाला मुनि और देशचारित्र का पालन करने-वाला श्रावक समझा जाता है। हिसा, अनृत, स्तेय, अब्रह्मचर्य, परिग्रह—ये पाँच पाप हिंसा के गर्भ में ही पाए जाते हैं। हिंसा के दो प्रकार हैं: आत्म-घात यानी स्व-हिंसा और पर-घात

१. विरदी सन्वसावज्जे तिगुत्तीपिहिदिविश्रो। तस्स सामाइगं ठाइ इदि केविलसासग्गे।। १२५॥ जो समो सन्वभूदेसु थावरेसु तसेसु वा। तस्स सामाइगं ठाई इदि केविलसासग्गे।। १२६॥

२. हिंसातोऽनृतवचनात्स्तेयादब्रह्मतः परिग्रहतः । कात्स्न्येकदेशविरतेश्चारित्रं जायते द्विविषम् ॥ ४० ॥

३. निरत: कात्स्न्यंनिवृत्ती भवति यति: समयसारभूतोऽयं। या त्वेकदेशविरतिर्निरतस्तस्यामुपासको भवति ॥ ४१॥

४. धात्मपरिणामहिसनहेतुत्वात्सवंमेव हिसैतत्। धनृतवचनादि केवलसुदाहृतं शिष्यबोधाय ॥ ४२ ॥

यानी पर-हिंसा। कषाय से हिंसा होती है। कषाय पहले मन में जाग्रत होता है जिससे आत्मा का यानी अपना घात होता है यद्यपि बाद में पर-घात यानी पर-हिंसा होती है। राग, द्वेष सबसे पहले किसी के मन में आता है फिर उसके परिणामस्वरूप वह किसी दूसरे को कष्ट देता है। इससे ज्ञात होता है कि पर-हिंसा करने के पहले वह अपना घात कर लेता है। फिर व्यक्ति पर-हिंसा करता है। हिंसा का विचार मन में लाते ही उसके फल का भागी हो जाता है भले ही वह समय या परिस्थिति के कारण वैसा सोचे हुए के अनुसार कर सके या नहीं । यदि कोई व्यक्ति किसी को कष्ट देना चाहता हो किन्तु उपक्रम करने के बाद कष्ट के बदले संयोगवश उसे सुख मिल जाता है तो भी कोशिश करने-वाला हिंसा के फल का ही भागी होगा। 3 हिंसा को त्यागने-वाले के लिए यह आवश्यक है कि वह यत्नपूर्वक मद्य, मांस, शहद और ऊमर, कठूमर, पिपल, बड़, पाकर के फल का त्याग करें, क्योंकि इनसे हिंसा का भाव मन में जगता है। इसी तरह हिंसा के फल आदि के विवेचन मिलते हैं।

#### मूलाचार:

मूलाचार के कर्ता वट्टकेराचार्य हैं। इसके रचनाकाल के सम्बन्ध में कोई निश्चित जानकारी नहीं होती, फिर भी इसकी रचनाशैली के आधार पर इसे भगवती-आराधना के समकालीन माना जाता है।

- यस्मात्सकषाय: सन् हन्त्यात्मा प्रथममात्मनात्मानम् ।
   पश्चाज्जायेत न वा हिंसा प्राण्यन्तराणां तु ॥ ४७ ॥
- २, ब्रविधायापि हि हिंसा हिंसाफलभाजनं भवत्येक:। कृत्वाप्यपरो हिंसा हिंसाफलभाजनं न स्यात्।। ५१।।
- हिसाफलमपरस्य तु ददात्यहिंसा तु पिरिणामे ।
   इतरस्य पुनहिंसा दिशत्यहिंसाफलं नान्यत् ॥ ५७ ॥
- ४. मद्यं मोहयति मनो मोहितचित्तस्तु विस्मरित धर्मम् । विस्मृतधर्मा जीवो हिसामविशङ्कमाचरित ॥ ६२ ॥
- ५. ब्लोक ६३-१०८.

इसके मूलगुणाधिकार में हिसा-त्याग, सत्य आदि पाँच महाव्रतों पर प्रकाश डालते हुए कहा गया है कि काय, इन्द्रिय, गुणस्थान, मार्गणास्थान, कुल, आयु, योनि इन सभी में प्राणियों को जानते हुए कायोत्सगं आदि कर्मों में हिसा को त्यागना ही अहिसा महाव्रत है। इसके अलावा समिति और आवश्यक कर्म भी इस अधिकार में वर्णित हैं।

बृहत्प्रत्याख्यान अधिकार में सामायिक के लिए प्रत्याख्यान-विधि बताते हुए प्रत्याख्यान करनेवाले के मुख से कहलाया गया है—

जो कुछ मेरी पापिक्रया है, उस सबको मन, वचन, काय से मैं त्याग करता हूँ और समताभावरूप निविकता, निर्दोष सब सामायिक को मन, वचन, काय व कृतकारित-अनुमोदित से करता हूँ। जीवघातरूप हिंसा, झूठ वचन, अदत्तादान (चोरी)—इन सभी पापों को मैं छोड़ता हूँ। शत्रु-मित्र आदि सब प्राणियों में मेरी तरफ से समभाव है, किसी से वैर नहीं है। इसलिए सब तृष्णाओं को छोड़कर मैं समाधिभाव को अंगीकार करता हूँ, मैं क्रोधादि भाव छोड़ शुभ-अशुभ परिणामों के कारणरूप सब जीवों के ऊपर क्षमाभाव करता हूँ और सभी जीव मेरे ऊपर क्षमाभाव करें। मेरा सब प्राणियों पर मैत्रीभाव है, किसी से मेरा वैरभाव नहीं है। व

संक्षेपप्रत्याख्यानाधिकार में भी सामायिक करने काले के प्रत्याख्यान-वचन प्रस्तुत किए गए हैं।

समाचाराधिकार में 'समाचार' को परिभाषित किया गया है। रागद्वेष से रहित जो समता का भाव है, वही समाचार है, या अति-चाररहित जो मूलगुणों का अनुष्ठान है या समस्त मुनियों का

१. गा० ४, ४, १७.

२. मूलाचार--सं० पं० मनोहरलाल शास्त्री, पृष्ठ १८-२०, २७.

३. गा० ११०.

समान तथा हिंसारहित जो आचरण है या सभी क्षेत्रों में हानि-लाभ रहित कायोत्सर्गादि के परिणामरूप जो आचरण है, वही समाचार है। अगे आर्यकायों के गणधरों की विशेषता दिखाते हुए कहा है कि उन्हें प्रियधर्म या क्षमाधर्म को अपनानेवाला होना चाहिए।

पंचाचाराधिकार में सम्यग्दर्शनाचार, ज्ञानाचार, चारित्राचार, तपाचार, वीर्याचार के कृत, कारित एवं अनुमोदित अतिचारों पर प्रकाश डाला गया है। 3

मूलाचार के पंचम अधिकार में वैदिकधमं की आलोचना की गई है, क्योंकि इसमें यज्ञादि कमों में पशुओं की बिल देकर हिंसा की जाती है और इस हिंसा को भी धमं का अंश माना जाता है। यह आलोचना चार विभागों में विभक्त है—१. लौकिक मूढ़ता—चाणक्यनीति, चार्वाक के उपदेश तथा यज्ञादि में हिंसा को धमं मानना आदि, २. वैदिक मूढ़ता—ऋग्वेद, सामवेद, मनुस्मृति आदि को मानकर अग्नि-होम आदि करना, ३. सामायिक मूढ़ता—बौद्ध (यद्यपि यह वैदिक धमं से भिन्न है), नैयायिक, वैशेषिक, जटाधारी, सांख्य, श्रेव, पाशुपत, कापालिक आदि को मानना तथा ४. देव मूढ़ता—ब्रह्मा, विष्णु, महादेव आदि में देवत्व मानना । इसमें समिति, एषणा, गुप्ति, भावनाएँ, रात्रि-भोजन आदि के भी वर्णन हैं। इतना ही नहीं, यह अधिकार अहिंसा को प्रधानता देते हुए कहता है कि हिंसा के दोष से रहित यदि कोई अयोग्य वचन भी है, तो वह भावसत्य समझा जायेगा। अरेर अन्त में फिर एक बार यह षट्कायों की रक्षा के लिए प्रेरित करता है।

१. गा० १२३.

२. गा० १८३.

३. गा० २०६, २०७, २०८, २३८, २३६.

४. गा० २५७-२६०, २६२-६४.

थ. गा॰ २८८, २८६, २६४, ३००, ३०४, ३०४, ३१८-३२६, ३३१, ३४८, ३४३, ३८३.

६. गा० ३१३.

७. गा० १६, १७,

पिण्डशुद्धि अधिकार में मुनियों के आहार-संबंधो ४६ दोष उल्लिखित हैं।

षडावश्यकाधिकार में छः आवश्यकों के वर्णन हैं। इसके अनु-सार जो साधु सभी समय मोक्ष प्राप्ति की कामना से मूलगुणों को धारण किये रहता है तथा सभी जीवों में समता का भाव रखता है वह सर्वसाधु है। अगे सामायिक का विस्तार करते हुए कहा है—'सब कामों में राग-देष छोड़कर समभाव व द्वादशांग सूत्रों में श्रद्धान होना उसे तुम उत्तम सामायिक जानो।'

द्वादशानुप्रेक्षाधिकार में अनित्य, अशरण, एकत्व, अन्यत्व, संसार, लोक, अशुचित्व, आस्रव, संवर, निर्जरा, धर्म, बोधि—इन अनुप्रेक्षाओं के स्वरूप पर विचार किया गया है। राग और द्वेष की भत्संना करते हुए कहा गया है कि राग से अशुभ एवं मिलन, धिनावनी वस्तुओं में अनुराग होता है और मोह जीव को बाध्य करता है कि वह अपना असली रूप भूल जाये। राग, द्वेष, क्रोध आदि आस्रव हैं जिनसे कर्म आते हैं। ये कुमार्गों पर प्रेरित करनेवाली अति बलवान शक्तियाँ हैं। इसके अलावा यह अधिकार कहता है कि सब जीवों के हितकारी तथा तीर्थं कर द्वारा उपदेशित धर्म को माननेवाला पुण्यवान होता है; क्षमा, मार्वव, आर्जव, शौच, तप आदि मुनि के धर्म होते हैं; शांति, दया, क्षमा, वैराग्य आदि जैसे- जैसे बढ़ते हैं, जीव वैसे-वेसे मोक्ष के निकट बढ़ता जाता है। "

अनगारभावाधिकार में लिंगशुद्धि, व्रतशुद्धि, वसतिशुद्धि, विहारशुद्धि, भिक्षाशुद्धि, ज्ञानशुद्धि, उज्झनशुद्धि, वाक्यशुद्धि और ध्यानशुद्धि को प्रस्तुत करते हुए कहा गया है कि इन शुद्धियों

१. श्रिष ६, गा० ४२४, ४४१, ४६६.

गाथाएं ४७०-४७१ भी देखें।

२. ग्रधि०७, गा० ५१२.

३, श्रिधि ७, गाथा ५२३ तथा ५१८ से ५३४ तक देखें।

४. ग्रिंघ० ८, गा० ७२८, ७२६, ७३१ तथा ७५७.

५. मधि ८, गा० ७५०; म० ८, गाथाएं ७५२ तथा ७५३ भी देखें।

को धारण करनेवालों के सभी पाप मिट जाते हैं। जो सच्चे साधु या अनगार या मुनि होते हैं वे ऑहिसा, सत्य आदि पाँच महाव्रतों को धारण करते हैं तथा हिंसा, असत्य आदि को छोड़ते हैं। वे स्वयं सब कुछ सहते हैं तथा अन्य सभी प्राणियों को सव तरह से बचाते हैं।

समयसाराधिकार में शास्त्रों का सार प्रस्तुत किया गया है।
मुनि के लिए कहा गया है कि यदि वह सम्यक् चारित्र पालना
चाहता है तो वह भिक्षाटन करके भोजन करे, वन में रह दु:ख
को सहे, मैत्रीभाव का चित्तवन करे। साधु के लिए आवश्यक है
कि मयूरपिछी रखे क्योंकि अत्यन्त छोटे द्वीन्द्रिय, जीव
आदि चक्षु से दिखाई नहीं पड़ते, अतः अपनी उपयोगी जगहों को
वह मयूरपिछी से साफ कर सकता है। साधु चारित्र को भंग नहीं
करता, व्यवहारशुद्धि के निमित्त प्रायिष्चित्त करता है, वह अहिंसादि
व्रतों को कभी नहीं छोड़ता। साधु के लिए कोध, मान, माया,
लोभ आदि के कारण हुए परिग्रह से दूर रहने का विधान है।
उसे पृथ्वीकाय आदि षट्कायों की रक्षा करनी चाहिए।

इसके विपरीत जो साधु अहिंसादि मूलगुणों को छेदकर वृक्षमूलादि योगों को ग्रहण करता है उसके कर्मों का क्षय नहीं होता। त्रिस-स्थावर जीवों को मारकर अपनी शक्ति बढ़ानेवाले साधु को नरक गित मिलती है। यदि एक या दो हरिणों को मारने से सिंह नीच-पापी समझा जा सकता है तो अनेक जीवों को अपने अधः कर्मों से नाश करनेवाला साधु तो महापितत ही समझा जाना चाहिए। जो साधु षट्कायों की हिंसा करके अधः

१. म्रिक ६, गा० ७६६, ७७०, ७७६, ७८०, ८०१-८०४, ८५३, ६५६ तथा ८६७-८७१.

२. गा० ८६४, ६११; गाथाएं ६१२-६१४ स्रीर ६६६ तथा १००७-१०१२ भी देखें।

कर्म से भोजन करता है, वह जिल्ला के वश होनेवाला मुनि नहीं बल्कि श्रावक है।

शीलगुणाधिकार में गुण के भेदरूप १८ हजार शील बताए गए हैं। उत्तम क्षमा, मादंव, आजंव आदि मुनि के दशधमें हैं और जो मुनि मन करण से रहित, शुद्ध भाषा सहित, पृथ्वीकाय-संयमसहित, क्षमा गुण युक्त तथा शुद्ध चारित्रवाले हें उनका पहला शील मनोयोग स्थिर रहता है। हिंसादिअतिकम, कायविराधना, आलोचनाशुद्धि इनके क्रम से गुणा करने पर गुणों की संख्या चौरासी लाख होती है। तथा—

"हिंसा से रहित, अतिक्रमणदोष करने से रहित, पृथिवी-काय तथा पृथिवीकायिक की पीड़ा-विराधना से रहित, स्त्री की संगति से रहित, आकंपित दोष के करने से रहित, आलोचन की शुद्धि से युक्त सयमी, घीर, वीर मुनि के पहिला गुण अहिसा होता है।"<sup>3</sup>

पर्याप्ति अधिकार—अन्तिम अधिकार में संज्ञा, लक्षण, स्वामित्व, संख्यापरिमाण, निवृति और स्थितिकाल—पर्याप्ति के इन छः भेदों के वर्णन हैं।

#### रत्नकरण्ड-उपासकाध्ययन :

इसके प्रथम अध्ययन में 'देवतामूढ़' को पारिभाषित करते हुए कहा गया है कि जो व्यक्ति वर पाने की इच्छा से आशातृष्णा के वश तथा रागद्वेष से दूषित होकर देवताओं की पूजा-आराधना करता है वह 'देवतामूढ़' है। जो हिंसायुक्त सांसारिक व्यवहारों में लीन और आदर—सत्कारों के पीछे पड़े हुए हैं वे 'पाषण्डिमूढ़' हैं। किन्तु जो सम्यग्दर्शन से शुद्ध हैं वे अन्नती होते

१. मघि० १०, गा० ६१८-६२१, ६२५, ६२७, ६५७.

२. प्रधि० ११, गा० १०१६, १०१७.

३. प्रधिo ११, गा० १०२०-१०२३ तथा १०३२, १०३३.

होते हुए यानी ऑहसादिव्रत न करते हुए भी नरक-तिर्यञ्च आदि गति को प्राप्त नहीं करते । १

तृतीय अध्ययन में बताया गया है कि जब मोह रूपी अन्धकार दूर हो जाता है, तब सम्यग्दर्शन एवं सम्यग्जान के प्रकाश में साधु राग-द्वेष की निवृत्ति के लिए 'चरण' यानी अहिंसादि सम्यक्चारित्र को अपनाता है, क्योंकि रागद्वेष की निवृत्ति हिंसा आदि की निवर्तना से होती है, और हिंसा, झूठ, चोरी, मैथुन तथा परिग्रह रूपी पापों को त्यागना ही सम्यक्चारित्र होता है। आगे इस अध्ययन में अणुव्रत के लक्षणों को प्रस्तुत किया गया है। इतना ही नहीं यह अध्ययन अहिंसा व्रत को पालनेवाले कुछ प्रसिद्ध लोगों के नाम भी प्रस्तुत करता है, जैसे—मातंग, धनदेव, वारिषेण, नीली, जय, धनश्री, सत्यघोष, तापस, आरक्षक, श्मश्रुनवनीत आदि।

चतुर्थं अघ्ययन भी अहिंसादि पाँच महाव्रतों के लक्षण बताता हुआ दिग्वत तथा उसके अतिचार पर प्रकाश डालता है। "

पंचम अध्ययन में देशावकाशिकव्रत, सामायिकव्रत, प्रोषधोपवास आदि के विधानों की चर्चा हुई है। समय की मुक्तिपर्यन्त जो

१. वरोपिलिप्सयाऽऽशावान् राग-द्वेषमलीमसाः । देवता यदुपासीत देवतामूढ्मुच्यते ॥ २३ ॥ सग्रन्थाऽऽरम्भ-हिंसानां संसाराऽऽवर्त-वित्ताम् । पाषण्डिनां पुरस्कारो ज्ञेयं पाषण्डि-मोहनम् ॥ २४ ॥ सम्यग्दर्शनशुद्धा नारक-तियंङ् -नपुंसक-स्त्रीत्वानि । दुष्कुल-विकृताऽल्पायुर्देरिद्रतां च वजन्ति नाऽप्यत्रतिकाः ॥ ३५ ॥

२. कारिका ४७-४६.

३. कारिका ५२-५४.

४. मातंगो घनदेवरच वारिषेणस्ततः परः । नीली जयरच सम्प्राप्ताः पूजाऽतिशयमुत्तमम् ॥ ६४ ॥ घनश्री-सत्यघोषौ च तापसाऽऽरक्षकावपि । उपाख्येयास्तयारमश्रुनवनीतो यथाक्रमम् ॥ ६५ ॥

५. कारिका ७२, ७४-८१, ८४.

सभी जगहों पर हिंसा, असत्य आदि पाँच प्रकार के पापों का त्याग करता है, वह सामायिक व्रत का पालन करनेवाला होता है। यह सामायिकवृत अहिंसादि व्रतों के परिपूरक हैं, अत: गृहस्थों को नित्य इसकी राह पर आगे बढ़ना चाहिए। सामायिक की अवस्था में गृहस्थ भी मुनि की तरह ही होता है। प्रोषघोपवास व्रतवाले को उपवास के दिन हिंसादि पाँच पापों को, वस्त्रालंकरण आदि शरीर-सजावट को, कृष्यादि कर्मों को त्याग देना चाहिए। र

षष्ठ अध्ययन में सल्लेखना-विधि बताते हुए कहा गया है कि सल्लेखना व्रत को करनेवाला व्यक्ति स्नेह, वैर, संग तथा परिग्रह को त्यागकर निर्मल मन से स्वजनों तथा परिजनों को कोमल वाणी में उनसे की गई गलतियों के लिए क्षमा करे तथा अपने अपराधों के लिए भी उन लोगों से क्षमा याचना करे। साथ ही किए, करवाए तथा अनुमोदित पापों की आलोचना करते हुए जीवन पर्यन्त पांच महावतों को पालने की प्रतिज्ञा करे।

सप्तम अध्ययन के अनुसार जो श्रावक मूल, फल, शाक, शाखा, करीर, कन्द और बीज को कच्चे नहीं खाता है, वह सचित-विरत होता है। जो श्रावक रात में अन्न या अन्न से बनी हुई भोज्य वस्तुएँ, खाद्य (खाने योग्य दूसरी वस्तुएँ), लेह्य, चटनी, शर्बत आदि ग्रहण नहीं करता, वह दयाभावयुक्त 'रात्रिभुक्तविरत' यानी छठे पद का धारक होता है। जो श्रावक प्राणपीड़ा के कारणरूप सेवा, कृषि, वाणिज्य तथा आरम्भादि से अलग है, वह "आरम्भ-त्यागी" श्रावक कहा जाता है।

इस प्रकार रत्नकरण्ड-उपासकाध्ययन (रत्नकरण्ड-श्रावकाचार) में श्रावकों के लिए सभी धार्मिक विधि-विधानों के विवेचन मिलते हैं।

१. कारिका ६७, १०१, १०२.

२. कारिका १०७.

३. कारिका १२४, १२४.

४. कारिका १४१, १४२, १४४.

इस प्रकार जैन धर्म में अहिंसा-संबंधी सामग्री प्राय: इन्हीं ग्रन्थों में मिलती है, और इन्हीं ग्रन्थों को दार्शनिक या धार्मिक दृष्टि से महत्त्वपूर्ण भी समझा गया है। बैसे इन ग्रन्थों के अलावा भी अन्य ग्रन्थ हैं, जिनमें हिंसा-अहिंसा का विवेचन हुआ है। किन्तु सामान्यतौर से यह देखा जाता है कि अन्य ग्रन्थों ने इस अध्याय में प्रस्तुत ग्रन्थों में प्राप्त सिद्धान्तों को ही दुहराया है अथव। कुछ घटाया-बढ़ाया है।



#### तृतीय अध्याय

# जैन रृष्टि से महिंसा

जिस प्रकार सामान्य दृष्टि से अहिंसा को समझने के लिए यह आवश्यक समझा जाता है कि पहले इसका ज्ञान किया जाए कि हिंसा क्या होती है, और जब हिंसा का ज्ञान हो जाता है तो स्वतः अहिंसा का स्वरूप भी सामने आ जाता है। उसी प्रकार जैन दृष्टिकोण से भी अहिंसा पर प्रकाश डालने के लिए यह आवश्यक-सा मालूम होता है कि पहसे जैन दृष्टि से हिंसा को समझने का ही प्रयास किया जाए।

### हिंसा की परिभाषा:

तत्त्वार्थसूत्र में उमास्वाति ने हिंसा को परिभाषित करते हुए कहा है—

## ''प्रमत्तयोगात् प्राणव्यपरोपणं हिसा''

अर्थात् प्रमादवश जो प्राणघात होता है, वही हिंसा है। यहाँ प्रश्न उठ सकता है कि प्राण क्या है ?

जीव जब प्राण धारण करता है तब प्राणी कहलाता है। भगवती सूत्र में कहा गया है कि जीव आभ्यन्तर श्वासोच्छवास तथा बाह्य श्वासोच्छ्वास लेने के कारण प्राण कहा जाता है। क्योंकि इसके अनुसार जीव के छ: नाम हैं (प्राण, भूत, जीव, सत्त्व आदि) जो विभिन्न संदर्भों में प्रयुक्त होते हैं। कालभेद की दृष्टि से प्राण को यों समझा जा सकता है—समय काल का वह छोटा अंश होता है जिससे आगे काल का कोई विभाजन नहीं हो सकता। असंख्य समय के मिलने से एक आविलका बनती है। ३७७३ आविलकाओं का एक श्वास होता है और इतनी ही आविलकाओं का एक नि:श्वास

१. तत्त्वार्थसूत्र—उमास्वाति, प्रध्याय ७, सूत्र ८.

अथवा उच्छवास । एक श्वास तथा नि:श्वास मिलकर यानी ७५४६ आविलकाओं का एक प्राण होता है। इस प्रकार यह गणना घड़ी तक जाती है। इस तरह प्राण को विभिन्न रूपों में समझने का प्रयास किया गया है। सामान्यतौर से इतना कहा जा सकता है कि जिस शक्ति से हम जीव को किसी न किसी रूप में जीवित देखते हैं वह शक्ति प्राण है, जिसके अभाव में कोई भी शरीर गतिहीन हो जाता है। यह शरीरधारी जीव की भिन्न-भिन्न शक्तियों के रूप में देखा जाता है। इसी वजह से प्राण के दस भेद किए गए हैं: १. स्पर्शनेन्द्रिय बल प्राण, २. रसनेन्द्रिय बल प्राण, ३. घ्राणेन्द्रिय बल प्राण, ४. चक्षुरिन्द्रिय बल प्राण, ५. श्रोत्रेन्द्रिय बल प्राण, ६. काय बल प्राण, ७ वचन बल प्राण, ८. मन बल प्राण, १. श्वासोच्छवास बल प्राण, १०. आयुष्य बल प्राण। परन्तु सभी जीवों में प्राण बराबर नहीं होते। एकेन्द्रिय जीव चार प्राणों का धारक होता है—स्पर्शनेन्द्रिय, काय, श्वासोच्छवास तथा आयुष्य; द्वीन्द्रिय में छ: प्राण पाए जाते हैं-उपर्युक्त चार और दो-रसनेन्द्रिय तथा वचन: त्रीन्द्रिय में सात-पूर्वोक्त छः तथा घाणेन्द्रिय; चतुरिन्द्रिय में आठ-पूर्वोक्त सात एवं चक्षुरिन्द्रिय; असंज्ञी पंचेन्द्रिय में नौ—पूर्वोक्त आठ और श्रोत्रेन्द्रिय का और संज्ञी पंचेन्द्रिय में दस प्राण होते हैं— इनमें पूर्वोक्त नौ के अलावा मनोबल भी होता है। प्राण के दो रूप होते हैं—भावप्राण और द्रव्यप्राण, जैसे श्रोत्रेन्द्रिय का जो बाहरी रूप होता है वह द्रव्यप्राण है और सुनने की शक्ति है वह भावप्राण है। जीव के उपर्युक्त किसी भी प्राण का घात करना हिंसा है। यदि कोई प्राण के द्रव्य रूप का घात करता है अथवा भाव रूप का घात, दोनों हिंसा के क्षेत्र में ही आयेंगे। इसलिए अहिंसा की परिभाषा उपर्युक्त तरीके से की गई है। इस परिभाषा से यह स्पष्ट होता है कि हिंसा में सर्वप्रथम मन का व्यापार होता है, फिर वचन और काय का। क्योंकि प्रमाद के वश में हुए व्यक्ति के मन में प्रतिशोध की भावना जगती है, जो हिंसा करने के उद्देश्य को जन्म देती है, फिर वह कष्टदायक वचन का प्रयोग करता है और यदि इससे भी आगे बढ़ता है तो उस जीव का प्राणघात करता है, जिसके प्रति उसके मन में प्रमाद जाग्रत हुआ रहता है। इसी को अमृतचन्द्राचार्य ने कहा है -

#### यत्सलुकवाययोगात्प्राणानां द्रव्यभावरूपाणाम् । व्ययरोपणस्य करणं सुनिश्चिता भवति साहिसा ॥

इसे श्री नाथूराम प्रेमी निम्नलिखित शब्दों में स्पष्ट करते हैं:

"जिस पुरुष के मन में, वचन में व काय में क्रोघादिक कषाय प्रकट होते हैं, उसके शुद्धोपयोगरूप भावप्राणों का घात तो पहिले होता है क्योंकि, कषाय के प्रादुर्भाव से भावप्राण का व्यपरोपण होता है, यह प्रथम हिंसा है, पश्चात् यदि कषाय की तीव्रता से, दीर्घ-श्वासोच्छ्वास से, हस्तपादादिक से वह अपने अंग को कष्ट पहुँचाता है अथवा आत्मघात कर लेता है तो उसके द्रव्य प्राणों का व्यपरोपण होता है, यह दूसरी हिंसा है। फिर उसके कहे हुए ममंभेदी कुवचनादिकों से व हास्यादि से लक्ष्यपुरुष के अन्तरंग में पीड़ा होकर उसके भावप्राणों का व्यपरोपण होता है, यह तीसरी हिंसा है। और अन्त में इसके तीव्रकषाय व प्रमाद से लक्ष्यपुरुष को शारीरिक अंगछेदन आदि पीड़ा पहुँचायी जाती है सो परद्रव्यप्राण-व्यपरोपण होता है, यह चौथी हिंसा है। सारांश — कषाय से अपने-पर के भावप्राण व द्रव्यप्राण का घात करना यह हिंसा का लक्षण है।"

## हिंसा का स्वरूप:

इन परिभाषाओं से यह साफ जाहिर होता है कि हिंसा के दो रूप होते हैं—भावहिंसा और द्रव्यहिंसा। मन में कषाय का जाग्रत होना भावहिंसा है और मन के भाव को वचन और क्रिया का रूप देना द्रव्यहिंसा कहलाती है। इन दोनों के चार विकल्प माने गये हैं। दशवैंकालिकचूणि में कहा गया हैं—

"साय मणवयणकाएहिं जोएहिं दुप्पउत्तेहिं जंपाणव-वरोवणं कज्जइ साहिंसा, तत्थ भंगा चत्तारि-दव्वतोवि एगा हिंसा भावओवि, एगा हिंसा दव्वओ न भावओ, एगा भावओ न दव्वओ, अण्णाण दव्वओ न भावओ, ……",। र

१. पुरुवार्थंसिद्धयुपाय-म्रनु॰ नायूराम प्रेमी, पृष्ठ ३१, सूत्र ४३.

२. दशवैंकालिकचूरिंग-जिनदासगिंग, प्रथम अध्ययन, पृ• २०.

अर्थात् मन, वचन, काय के दुष्प्रयोग से जो प्राणहनन होता है, वही हिंसा है। इसके चार भंग हैं--

- १. भावरूप में और द्रव्यरूप में,
- २. भावरूप में पर द्रव्यरूप में नहीं,
- ३. भावरूप में नहीं किन्तु द्रव्यरूप में और
- ४. न भावरूप में और न द्रव्यरूप में।

जैसे कोई व्यक्ति सर्प को मारने के उद्देश्य से डंडा लेता है और सर्प को मार डालता है, यह हिंसा के भावरूप और द्रव्यरूप हुए। क्योंकि यहाँ पर मारनेवाले के मन में सर्प को मारने का भाव आया और उसने उसे डंडे से मार भी डाला। यदि व्यक्ति ने सर्प को मारने के लिए डंडा उठाया और साँप भाग गया अर्थात् सर्प का प्राणघात वह नहीं कर पाया, तो ऐसी स्थिति में भावहिंसा तो हुई किन्तु द्रव्यहिंसा नहीं हुई। संयोगवश यदि एक व्यक्ति पुआल से अन्न को अलग करने के लिए कटे हुए धान के पौधों को पीट रहा हो और उस पीटने के सिलसिले में पौधों के नीचे बैठा हुआ सर्प अनजाने चोट खाकर मर जाये तो यहाँ पर भावहिंसा नहीं किन्तु द्रव्यहिंसा हुई। धान पीटनेवाले व्यक्ति के मन में सर्प को मारने की कोई भी भावना नहीं थी। लेकिन किसी सर्प को देखकर यदि एक व्यक्ति यह सोचकर कि यह भी एक जीव है, जो स्वच्छन्द विचर रहा है, न उसे मारने को सोचता है और न मारता ही है तो यहाँ न भावहिंसा हुई और न द्रव्यहिंसा ही। प्रवचनसार में हेमराज पांडेय ने इसके अघ्याय ३ गाथा १६ की व्याख्या करते हुए हिंसा के दो रूप-अंतरंग और बहिरंग बताये हैं। ज्ञानप्राण का घात करनेवाली अशुद्धोपयोग रूप प्रवृत्ति अंतरंग हिंसा है और बाह्य जीव का घात" करनेवाली बंहिरंग हिंसा है ।

सूत्रकृतांग, उपासकदशांग आदि में हिंसा की परिभाषा नहीं मिलती किन्तु ऑहसा-सम्बन्धी जो चर्चाएं हुई हैं, उनसे यह मालूम हो जाता है कि हिंसा के कीन-कौन से रूप होते हैं। सूत्र-कृतांग के प्रथम खण्ड में हिंसा का निषेध करते हुए "तिविहेण"

शब्द का प्रयोग हुआ है। "तिविहेण"—तिविधेन यानी तीन विधियों से हिंसा नहीं करनी चाहिए। सामान्य तौर से व्याख्या-कारों ने इन तीन विधियों को मन, वचन और काय माना है। उपासकदशांग में—मनसा, वचसा, कायसा का स्पष्ट ही प्रयोग हुआ है। मन, वचन और काय से हिंसा का निषेध करना यह साबित करता है कि मन, वचन और काय से हिंसा होती है, अर्थात् हिंसा के भाव रूप और द्रव्य रूप होते हैं। कुछ जैन विचारकों ने हिंसा को दूसरी तरह से भी विभाजित किया है तथा चार रूप दिखाये हैं—

- १. संकल्पी—सोच-विचार कर पहले से मारने का उद्देश्य बनाकर किसी के प्राण का हनन करना।
- २. आरंभी—चौके-चूल्हे के काम में यानी भोजनादि तैयार करने में जो हिंसा होती है उसे आरंभी हिंसा कहते हैं।
- ३. उद्योगी -- खेती-बारी, उद्योग आदि करने में जो प्राणातिपात होता है।
- ४. विरोधी--समाज, राष्ट्र आदि पर हुए शत्रुओं या अत्याचारियों के आक्रमण का विरोध करने में जो हिंसा होती है, उसे विरोधी हिंसा कहते हैं।

# हिंसा की उत्पत्ति एवं भेदः

हिंसा की उत्पत्ति कषायों के कारण होती है। ये कषाय चार होते हैं — क्रोध, मान, माया, लोभ। इन्हीं कषायों के कारण संरंभ, समारंभ तथा आरंभ हिंसा होती है। हिंसा करने का जो विचार मन में आता है, उसे संरंभ कहते हैं; हिंसा करने के लिए जो उपक्रम होते हैं उन्हें सभारंभ कहते हैं; और प्राणघात तक की क्रियाओं को आरम्भ कहा जाता है। इस प्रकार चार कषाय तथा संरंभ आदि तीन से हिंसा के बारह भेद हो जाते हैं। चूँकि हिंसा मन,

१. सूत्रकृतांग, प्रथम खण्ड, तृतीय ग्रध्ययन, उद्शक ३, गाया १३, १६.

२. उपासकदशांग, द्वितीय खण्ड, प्रथम अध्याय, गाथा १३.

३. म्राहिसा दर्शन-उपाध्याय म्रमरमुनि, सं० पं० शोभाचन्द्र भारित्स,
पृष्ठ १०१.

वचन और काय से होती है, जैसा कि हमलोगों ने पहले ही देखा है तो पहले के बारह भेद के भी तीन-तीन भेद हो जायेंगे। अर्थात् १२ × ३ = ३६ भेद हुए। किन्तु मन, वचन और काय जिन्हें तीन योग माना जाता है, के भी तीन-तीन भेद होते हैं—हिंसा स्वयं करना, अन्य व्यक्ति से करवाना तथा हिंसा करनेवाले का अनुमोदन करना। ये तीन 'करण' कहलाते हैं। इस प्रकार पहले के ३६ और तीन करण के गुणा से हिंसा के १०८ भेद माने जाते हैं।

### हिंसा के विभिन्न नामः

प्रश्नव्याकरण सूत्र में हिंसा के निम्नलिखित ३० नाम बताये गये हैं— $^{\circ}$ 

- १. पाणवहं-प्राणवधः-जीवघातः अर्थात् जीवों का घात करना
- २. उम्मूलणा सरीरओ उन्मूलना शरीरतः शरीर से वृक्ष को उखाड़ने की तरह जीव की उन्मूलना।
- ३. अवीसंभो—अविश्रम्भः—अविश्वास, प्राणघात करने में जीव के प्रति विश्वास नहीं होता।
- ४. हिसविहिंसा-हिस्यविहिंसा-प्राणियों के प्राणों का विनाश।
- ५. अकिच्चं -अकृत्य अकरणीय ।
- ६. घायणा-घातना-घात करना।
- ७. मारणा-मारण अर्थात् मृत्यु का हेत्।
- ८. वहणा-हननम्-वध, हनन।
- ६. उद्दवणा—उपद्रवणम्—उपद्रव ।
- १०. निवायणा—निपातना—त्रिपातना—त्रयाणां मनोवाक्कायानां अथवा देहयुक्तेन्द्रियाणां जीवस्य पातना—मन, वचन, काया इन तीनों से अथवा शरीर, आयु और इन्द्रिय इन तीनों से जीव को रहित करना।
- ११. आरंभसमारंभो-आरंभसमारंभ।

१. म्रहिसा-दर्शन, पृष्ठ १३५-१३६.

२. प्रश्नव्याकरण, प्रथम श्रुतस्कन्ध (म्राश्रवद्वार), म्रध्ययन १, सूत्र २,

- १२. आउयकम्मस्सुवद्वो भेया णिट्ठण गालणा य संव**ट्टग** संखेवो—आयुकर्म का उपद्रव, भेद, विष्ठापन, गालना (गलाना), संप्रवर्तक, संक्षेप।
- १३. मच्चू मृत्यु।
- १४. असंजमो-असंयम ।
- १५. कडगमद्गं कटकंमर्द्नं कटकेन सेन्येन कलिजेन आक्रम्य मर्द्नं कटकमर्द्नं ।
- १६. वोरमणं--व्युपरमणं--प्राण को शरीर से अलग कर देना।
- १७. परभवसंकामकारओ —परभवसंकारमणकारकः --परभव यानी नरक-निगोदादि चतुर्गति संसार में परिभ्रमण कराने वाली।
- १८. दुग्गतिप्पवाओ—दुर्गतिप्रपातः—नरकादि दुर्गतियों में गिराने वाली।
- १६. पावकोवो—पापकोपश्च—पापकोप अर्थात् पाप प्रकृतियों को पोषण करनेवाली अथवा पाप और कोपरूप।
- २०. पावलोभो-पापलोभश्च-पापागमनद्वारलक्षण-पाप को लाने वाली।
- २१. छविछेओ-छविच्छेद-प्राणियों के शरीर का छेदन करनेवाली।
- २२. जीवियंतकरणो जीवितान्तकरण: जीवन का अन्त करने वाली।
- २३. भयंकरो-भयदायक:-भयंकर।
- २४. अणकरो —ऋणकर:--पापरूपी ऋण को करनेवाली।
- २४. वज्जो—वर्ज्यः त्याज्यः, वज्जमिव वज्जं गुरुत्वात् महामोह-हेतुत्वात्—विवेकी पुरुषों द्वारा वर्जित अथवा वज्ज-सा भारी, महामोह का कारण।
- २६. परितावणअण्हओ परितापनाश्रव:--परितापनारूप आस्रव, प्राणियों को ताप देनेवाला आश्रय।
- २७. विणासो-विनाशः--विनाश ।
- २८. निज्जवणो--निर्यापना-शरीर से प्राण को पृथक् करनेवाली।
- २६. लुंपणा--लोपना--प्राणी के प्राण का लोप करना।
- ३०. गुणाणं विराहण--गुणानां विराधना--ज्ञान, दर्शन, चारित्र आदि जीव के गुणों की विराधना।

### हिंसा के विविध रूप:

प्रश्नव्याकरण सूत्र में ही हिंसा के विविध रूपों पर भी प्रकाश डाला गया है, जो निम्न प्रकार से हैं-

- १. पावो—पापः—पाप प्रकृतियों के बन्ध का कारण होने से पापरूप।
- २. चंडो—चण्ड:—क्रोध का प्रचण्ड रूप होने के कारण चण्ड कहलाती है।
- ३. रहो रौद्र: रौद्ररूप से परिवर्तित होने की वजह से रौद्ररूप।
- ४. खुदो—क्षुद्र:-क्षुद्रजन द्वारा आचरित अथवा द्रोहकारी ।
- प्र. साहिसओ साहिसिक:—अविचारशील व्यक्तियों के द्वारा किये जाने के कारण अथवा सहसा किये जाने के कारण साहिसक रूप।
- इ. अणायरिओ अनार्यः अनार्यं जनों के द्वारा विहित होने के
   कारण अनार्य रूप।
- ७. णिग्घणो निघृ'णः करुणा पापजुगुप्सा इति निर्दया अर्थात् दयारिहत व्यक्तियों के द्वारा सेवित होने के कारण यह निर्दया रूप हुई।
- द. णिस्संसो नृशस कूर।
- ६. महब्भओ-महाभय:-महाभय को देनेवाली।
- १०. पइभओ-प्रतिभयः प्रतिप्राणी को भय देनेवाली।
- ११. अतिभओ—अतिभयः—मरणान्त भयजनक होने के कारण अतिभय।
- १२. बीहणओ—चित्त को उद्देग पहुंचानेवाली या भयोत्पादक।
- १३. तासणओ—त्रासनकः—त्रासजनक, अकस्मात् भय देनेवाली ।
- १४. अणज्जो—अन्याय्यः—अन्यायरूप अथवा अनार्यो द्वारा आचरित ।
- १५. उट्वेयणओ उद्वेगजनक, चित्त में विष्लव पैदा करनेवाली।
- १६. णिरवयक्लो—निरपेक्ष—दूसरे प्राणियों के प्राण की उपेक्षा करनेवाली।

१. प्रवनव्याकरण, प्रथम श्रुतस्कन्ध (आश्रवद्वार), प्रथम ग्रव्ययन, सूत्र १.

- १७. णिद्धमो—निर्धर्म—श्रुतचारित्र रूप धर्म से वर्जित ।
- १८. णिप्पिवासो—निष्पिपासः--प्राणियों के प्रति स्नेहरहित ।
- १६. णिक्कलुणो—निष्करुण—दया भाव से रहित।
- २०. निरयवासनिघणगमो निरयवासनिघनगमः निरयवास, नरकवास ही जिसका अन्तिम फल है।
- २१. मोहमहब्भयपयट्टओ--मोहमहाभयप्रवर्तकः-मोह अज्ञानरूप महाभय को देनेवाली ।
- २२. मरणवेमणस्सो—मरणवैमनस्य--मृत्यु का कारण होने से प्राणियों में दीनता आती है अतः यह मरण वैमनस्य रूप है।

### स्वहिंसा और परहिंसा :

हिंसा करने से प्रायः समझा जाता है दूसरों को पीड़ा पहुँचना।
एक व्यक्ति क्रोधित होकर दूसरे को मारता है तो निश्चित ही
उसे कष्ट पहुँचता है जिसे मार पड़ती है। मार खानेवाले व्यक्ति
को शारीरिक क्षति पहुँचती है और इसका प्रभाव उसके मृन पर
पड़ता है। इस प्रकार वह शारीरिक कष्ट पाने के साथ-साथ मानसिक पीड़ा भी पाता है। और उस पक्ष को जो दूसरे को मारने
वाला होता है, सभी कष्टों से मुक्त समझा जाता है। यानी दूसरे
को मारने में मारनेवाले को कोई कष्ट नहीं होता।

किन्तु ऐसा सोचना सर्वथा गलत है। जब व्यक्ति के मन में कषाय का जागरण होता है तब वह क्रोधित होता है और दूसरे को मारता-पीटता है, गालियाँ देता है। ऐसी स्थिति में उसके मन और तन दोनों में ही विकृति आ जाती है। उसके मन की शानित लुट जाती है, वह तरह-तरह की योजनाएँ बनाता है और शरीर में तो तनाव आ ही जाती है। फिर वह दूसरों को कष्ट पहुँचाता है। इन दोनों ही स्थितियों में से प्रथम तो मारने वाले का आत्मघात करती है और दूसरी परघात करती है। तात्पर्य यह कि क्रोधादि मानसिक विकार से पहले मारनेवाले की आत्मा का घात होता है और बाद में वह दूसरों को कष्ट पहुँचाता है। इन दोनों स्थितियों के लिए ही स्विहिसा तथा परिहंसा का प्रयोग होता है अर्थात्

क्रोघादि से सर्वप्रथम अपना आत्मघात होता है। फिर परघात या परहिंसा होती है।

### षट्कायों की हिसा:

आचारांग सूत्र के 'शस्त्रपरिज्ञा' अध्ययन में षट्कायों की हिंसा का वर्णन मिलता है—

पृथ्वीकाय--विषय-कषायादि क्लेशों से पीड़ित, ज्ञान-विवेक से रहित दुर्लभवोधि प्राणी इन व्यथित, पीड़ित एवं दू:खित पृथ्वी-कायिक जीवों को खान खोदने आदि अने क तरह के कार्यों के लिए परिताप देते हैं, उन्हें विशेष रूप से संतप्त करते हैं, दू:ख एवं संक्लेश पहुँचाते हैं। ... कुछ विचारक अपने आपको अनगार, त्यागी एवं जीवों के संरक्षक होने का दावा करते हुए भी अनेक तरह के शस्त्रास्त्रों से पृथ्वीकाय का आरम्भ-समारम्भ करके जीवों की हिंसा करते हैं। आरम्भ-समारम्भ एवं पृथ्वी के शस्त्र से वे पृथ्वीकाय के जीवों का ही नहीं अपितु इसके आश्रय से रहे हुए पानी, वनस्पति, द्वीन्द्रिय-त्रीन्द्रिय आदि जीवों का भी घात करते हैं। .... ... कुछ लोग इस जीवन के लिए, प्रशंसा पाने के हेतु, मान-सम्मान, पूजा, प्रतिष्ठा की अभिलाषा से जन्म-मरण से छुटकारा पाने तथा दु: खों का उन्मूलन करने की अभिलाषा रखते हुए पृथ्वीकाय के जीवों का घात करनेवाले शस्त्र का स्वयं प्रयोग करते हैं, दूसरे व्यक्ति से कराते हैं और शस्त्र का प्रयोग करनेवाले का अनुमोदन-समर्थन करते हैं।

यस्मात्सकषायः सन् हन्त्यात्मा प्रथममात्मनात्मानम् ।
 पश्चाज्जायते न वा हिसा प्राण्यन्तराणां तु ।। ४७ ॥
 ——पुरुषार्थंसिद्युपाय ।

२. ब्रहे लोए परिजुण्णे दुस्सबोहै श्रविजारणए । श्रीस्स लोए पञ्विहए तत्य-तत्य पृढ़ो पास श्राहरा परितावेंति ॥१४॥ "श्रणगारमो त्ति एगे प्रयमारणा जिम्मणां विक्वकवेहि सत्थेहि पुढिविकम्म समारंभेणं पुढिविसत्यं समारंभेमारणा श्रण्णे श्रणोगस्वे ााणे विहिसह ॥१४॥ जीवियस्स परिवण, माराण, पूरणाए, जाइ-मरणमोराणाए, दुवल-

अप्काय—जो व्यक्ति अज्ञानी तथा प्रमादग्रसित होता है वह
प्रशंसा, मान-सम्मान, पूजा-प्रतिष्ठा, जन्म-मरण के दुःख से
छुटकारा पाने के लिए तथा जीवन की अनेक अभिलाषाओं की
पूर्ति के लिए अप्कायिक प्राणियों का स्वयं आरम्भ-समारम्भ करता
है, दूसरों से कराता है तथा उन व्यक्तियों की प्रशंसा करता है वा
अनुमोदन करता है, जो अप्कायिक प्राणियों का आरम्भ-समारम्भ
करते हैं। भगवान् महावीर ने माना है कि अप्काय में अप्काय
जीवों के पिण्ड होते हैं। इन्होंने अप्काय—जल को सजीव मानते
हुए यह भी कहा है कि उसमें द्वीन्द्रिय आदि जीव भी रहते हैं।

अग्निकाय—'' भगवान् ने परिज्ञा—विशिष्ट ज्ञान से यह प्रतिपादन किया है कि प्रमादी जीव इस क्षणिक जीवन के लिए प्रशंसा, मान-सम्मान एवं पूजा पाने के हेतु, जन्म-मरण से छुटकारा पाने की अभिलाषा से, तथा शारीरिक एवं मानसिक दुःखों के विनाशार्थ स्वयं अग्नि का आरम्भ करते हैं, दूसरे व्यक्ति से कराते हैं और करनेवाले को अच्छा समझते हैं। "यह यह अग्नि समारंभ अष्ट कर्मों की गाँठ है, यह मोह का कारण है। यह मृत्यु का कारण है और यह नरक का भी कारण है। फिर भी विषय-भोगों में मूछित--आसक्त व्यक्ति अग्निकाय के समारम्भ से निवृत्त नहीं होता। वह प्रत्यक्ष रूप से विभिन्न शस्त्रों के द्वारा अग्निकायिक जीवों की

पिडिधाय है उं से सयमेव पुढिवसत्थं समारंभइ, श्रण्णेहि वा पुढिवसत्थं समारंभवेइ, श्रण्णे वा पुढिवसत्थं समारंभते समणुजाणइ ।।१६॥ श्राचारांग सूत्र—श्रात्मारामजी, प्र० श्रुतस्कंघ, प्र० श्रध्ययन, उद्देशक २, प्रष्ठ ७३-७४, ७७-७८, ८२-८३.

१. तत्य खु भगवता परिण्या पवेदिता इमस्स चेव जीवियस्स परिवंदण-मार्गाण-पूर्यणाए-जाइ मरण मोयणए दुक्ख पडिघाय हैउ से सयमेव उदयसत्थं समारंभति, अगुणोहि वा उदयसत्थं समारंभावेति, अण्णे उदय-सत्थं समारंभते समणुजागति । - ॥२४॥

हिंसा करता हुआ अन्य अनेक जीवों की भी हिंसा करता है।

"अग्निकाय के आरम्भ में विभिन्न जीवों की हिंसा
होती है,"" पृथ्वी के आश्रय में तथा तृण, काष्ठ, गोबर,
कूड़ा-करकट के आश्रय में निवसित विभिन्न तरह के अनेक जीव
और इसके अतिरिक्त आकाश में उड़नेवाले जीव-जन्तु, कीट-पतंग
एवं पक्षी आदि जीव भी कभी प्रज्वलित आग में आ गिरते हैं
और उसके (आग के) संस्पर्श से उनका शरीर संकुचित हो जाता
है और वे मूर्छित होकर अपने प्राणों को त्याग देते हैं।

सूत्रकृतांग में कहा है कि आग जलानेवाला पुरुष जीवों की हिंसा करता है और जो आग बुझाता है वह अग्निकाय जीवों की हिंसा करता है। इसलिए ज्ञानी पुरुष अग्निकाय जीव का घात करने से बचें। र

वायुकाय—इस निःसार जीवन की सुख-सुविधा, प्रशसा, तथा जन्म-मरण के कष्ट से निवारण के लिये प्रमाद के वशीभूत हुआ व्यक्ति वायुकाय जीवों का नाश करता है। जो जीव उड़ते हैं वे वायु के चक्र में आ जाने से मूर्छित होकर नीचे आ जाते हैं, उनके शरीर में संकोच आ जाता है और उनके प्राणान्त हो जाते हैं। इस प्रकार वायुकाय जीवों का आरम्भ होता है। जो इस आरम्भ से निवृत्त न हो पाते हैं वे अपरिज्ञात कहे जाते हैं और जो निवृत्त हो जाते हैं वे परिज्ञात।

वनस्पतिकाय—मनुष्य शरीर जिस तरह जन्म धारण करता है, बढ़ता है, चेतना धारण करता है, छेदन-भेदन से मुर्झा जाता है,

१. बाचारांग सूत्र-बात्मारामजी, प्रविधुव, प्रविधव, उद्देव ४, सूत्र ३७-३८.

२. सूत्रकृतांग, प्रध्ययन ७, सूत्र ५-७.

३. तत्य खलु भगवया परिण्णा पर्वेइया, इमस्स चेव जीवियस्स परिवंदण-माण्णपूयणाए-जाईमरणमोयणाए दुक्खाडिधायहेउं से सयमेव वाजसत्यं समारंभित, भण्णोहि वा वाजसत्यं समारंभावेइ, भण्णो वाजसत्यं समारंभते समणुजाणित, तं ।।५६॥ भाचारांग, प्र०५०,उद्दे०७, सूत्र ५६ तथा ६०.

आहार ग्रहण करता है, परिवर्तनशील, चय-उपचय वाला, तथा अनित्य एवं अशाश्वत है ठीक उसी तरह वनस्पतिकाय का शरीर भी होता है यानी वनस्पतिकाय भी इन सभी गुणों को धारण करनेवाला होता है। किन्तु प्रमादवश व्यक्ति अपने मान-सम्मान, पूजा-प्रतिष्ठा, अन्य सुख-सुविधाओं को ध्यान में रखते हुए इसकी हिंसा विभिन्न रूपों में करता है, कराता है तथा करनेवाले का अनुमोदन करता है।

त्रसकाय—विषयकषायादि के वशीभूत आतुर एवं अस्वस्थ चित्तवाले व्यक्ति अपने अनेक प्रकार के स्वार्थों की पूर्ति के निमित्त विभिन्न त्रसकाय जीवों को कष्ट पहुँचाते हैं। त्रमजीव पृथ्वी, पानी, वायु के आश्रित सभी स्थानों पर पाये जाते हैं। प्रमादी जीव पूजा प्रतिष्ठा, मान-सम्मान, विभिन्न दुःखों से मुक्ति पाने के उद्देश्य से त्रसकाय जीवों की हिंसा करते हैं, दूसरे से कराते हैं और करनेवालों का अनुमोदन भी करते हैं।

'इस संसार में अनेक जीव देवी-देवताओं की पूजा के लिए, कई चर्म के लिए या मांस, खून, हृदय, पित्त, चरबी, पंख, पूँछ, केश, शृंग-सींग, विषाण, दन्त, दाढ़, नाखुन, स्नायु, अस्थि, मज्जा, आदि पदार्थों के लिए, प्रयोजन या निष्प्रयोजन से अनेक प्राणियों का वध करते हैं, कुछ व्यक्ति इस दृष्टि से भी सिंह, सपं आदि जन्तुओं का वध करते हैं कि उन्होंने मेरे स्वजन स्नेहियों को मारा है, यह मुझे मारता है तथा भविष्य में मारेगा।

१. म्राचारांग सूत्र—मात्मारामजी, प्रविश्व , प्रविश्व , उ० ५, सूत्र ४६; तथा "से बेमि इमंपि जाइधम्मयं, एयंपि जाइधम्मयं, इमंपि वृिंद्धम्मयं, एयंपि जाइधम्मयं, इमंपि खिण्णं- एयंपि वृिंद्धम्मयं, इमंपि चित्तमंतयं इमंपि छिण्णं- मिलाइ, एयंपि छिण्णं- मिलाइ, एयंपि छिण्णं- मिलाइ, एयंपि छिण्णं- मिलाइ, एयंपि आणाच्चयं, इमंपि आसासयं एयंपि आसासयं, इमंपि आणाच्चयं, एयंपि चित्रोवच्हयं, इमंपि विवरिणामधम्मयं, एयंपि विपरिणामधम्मयं ॥४७॥ वही, सू० ४७.

२. बाचारांग सूत्र, प्रब्युव, प्रव्यव, उद्देव ६, हूत्र ५१-५३.

३. वही, सूत्र ५४.

आचारांग के अलावा सूत्रकृतांग, प्रश्नव्याकरण सूत्र, दशवैकालिक सूत्र, प्रवचनसार मूलाचार आदि में षट्कायों की हिंसा की चर्चाएँ मिलती हैं।

### हिंसा के विभिन्न कारण:

प्रश्नव्याकरण सूत्र में हिंसा के निम्नलिखित कारणों के उल्लेख हैं—

पृथ्वीकाय-करिसण-कृषि, पृथ्वी को जोतना; पोक्खरणी--पुष्करणी यानी तालाब; वावि--वापी, बावड़ी, विष्पणि--वयारी. नाली; क्व--क्प; सर--सरोवर; तलाग--तालाब या तड़ाग; चिइ--दीवाल के निमित्त; वेइय--वेदी; खाइय--खाई; आराम--आराम के निमित्त या बगीचा; विहार--मठ; थूभ--स्तूप; पागार--प्राकार, कोट के निमित्तः; द्वार-न्द्वार के निमित्तः; गोउर--गोपुर; अट्टालग--अटारी; चरिया--चरिका नगर और कोट के बीच का मार्गः सेतु--पुलः संकम--ऊँची-नीची भूमि को पार करने का मार्ग; पासाय--प्रासाद, राजमहल; विकप्प-विकल्प, एक प्रकार का राजमहल; भवण—भवन; घर--गृह; सरण--सामान्य, तृण आदि का मकानः, लेण--पर्वतवर्ती पाषा-णगृह, पर्वत काटकर बनाये जानेवाले मकान; आवण—–दुकान; चेइय--चेत्य के निमित्ता; देवकुल--देवालय; चित्तसभा--चित्र-सभा; पत्रा--प्याऊ; आयतन--यज्ञशाला, देवस्थान; आवसह--अवसथ—तापसों के आश्रम, मठ; भूमिधर--भूमिगृह; मंडवाण--मण्डप; तथा भायण -- भंडोवगरणस्स अट्ठाय -- मिट्टी के विभिन्न प्रकार के बर्तनों के लिए अज्ञानी जीव पृथ्वीकाय जीव का घात करते हैं।

१. सूत्रकृतांग, द्वितीय खण्ड, ब्रध्ययन ७, सूत्र १, २, ७, ८, १०, १६, १६.

२. प्रवनन्याकरण सूत्र प्रवश्वव, श्राश्रवद्वार, श्रध्ययन १.

३. दशवैकालिक सूत्र, चतुर्थं म्रध्ययन, षड्जीवनिकाय।

४. प्रवचनसार, भ्रध्याय ३, गाथा ४६.

५. मूलाचार, पंचाचाराधिकार, गाथा २०५-२२५.

६. प्रश्नव्याकरण सूत्र, प्रव्युव, आश्रवद्वार, प्रध्याय १.

अष्काय — मज्जण – स्नान; पाण - - पान; भोयण – भोजन बनाना; वत्थधोवण – - कपड़े घोना तथा सोयमइएहिं – शौच आदि कार्यों में अष्काय की हिंसा होती है।

अग्निकाय—पयण--भोजन पकाना; पयावण--पकवाना, जलावण--जलाना और विदंसणेहि--प्रकाश के लिए।

वायुकाय — सुप्प—सूप से अन्नादि साफ करना; वियण —हवा करना पंखे से; तालपंट —ताल के पंखे से; पेहुण — मोर के पंख से; मुह — मुख; करयल — हाथ; सागपत्त — शाकवृक्ष के पत्ते से और वत्थमाइएहि — वस्त्रादि से वायु के जीवों की हिंसा होती है।

वनस्पतिकाय-अगार-घर बनाना; पटियार-खेती या बगीचे की रक्षा के लिए बाड बनाना, या परिचार-जीविका; भक्खभो-यण-खाने के लिए भोजन आदि बनाना; सयण-शयन; आसण-आसन; फलग-फलक-काष्ठनिर्मितवस्तु; मुसल-धान कटने का मुसल; उक्खल- ऊखल; तत-वीणा; वितत-वितत-नगारा आदि: आतोज्ज—आतोद्य, ढोल आदि; वहण्य—वहन—पोत, नौका आदि यान पात्र; मंडव—मण्डप ; विविह भवण—विविध भवन ; तोरण—तोरण ; विटंग – विटंक – कब्तर रखना; देवकूल – देवस्थान; झरोखा; अद्धचंद-अर्द्धचन्द्रकार की बारी, सोपान विशेष: णिज्जूहग—निय्यूं हक—द्वार के उर्ध्वभाग में बाहर की ओर लगे हुए घोड़ा आदि के आकार का काष्ठ विशेष; चंदसालिय—चन्द्र-शाला-प्रासाद के ऊपर की शाला; वेतिय (वेइय)-वेदिका; णिस्संणि-निःश्रेणी-निसेनी-सीढ़ी; दोणि-छोटी नौका; चंगेरी-- तृणादि से बना हुआ पात्र; खील - कील-- खुटी; मेढक--खम्भाः सभा—सभाः पवा—प्रपा—प्याऊः आवसह—आवसथ— मठ-तापसाश्रमः, गंध-गंधः, मल्ल-मालादिः, अनुलेवणं-अनुलेपन चंदनआदि; अबर-अम्बर-वस्त्र; वरयुग, युग-झ्सरा-जुवारी; णंगल-लांगल-हल या हल की कील; मेइय-मेतिक-मेड़ा, वरवर-जोते गये खेत की मिट्टी को बराबर करने के निमित्त बनी हुई पटिया; कुलिय-कूलिक हल विशेष-बीज बोने के लिए हल में बँघी हुई नली। संदण-स्यंदन-एक प्रकार का रथ; सीया-शिबिका-पालकी; रह—रथ; सगड़ —शकट—गार्ड़ी; यान—वाहन; जोग्ग—

युग्य—छोटी गाड़ी, जम्पान विशेष; अट्टालग—अट्टालक—
अट्टालिका; चिरका—नगर और कोट के मध्य का मार्ग; द्वार—द्वार;
गोउर—गोपुर— नगर का बड़ा दरवाजा; फिलहा—पिरघा; आलग—
अर्गला बेड़ा; जंत — यंत्र——यानी पानी आदि निकालने के लिए बना
हुआ अरघ्घट आदि; शूलिया—शूलिका—शूलारोपण काष्ठ; लउड—
लगुड़—लकुट, लाठी; मुसंड—मुसंडी—शस्त्र विशेष (बन्दूक);
सयग्धी—शत्वानी—शस्त्र विशेष जिससे एक ही बार में सौ व्यक्ति
मारे जा सकते हैं (तोप आदि); बहुपहरणा—अनेक प्रहरण—बहुत
प्रकार के शस्त्रादि—खंग, तोमर, तीर आदि; वरणुक्खण्णकएविभिन्न प्रकार के गृह-उपकरण आदि। इस प्रकार के अनेक कारणों
से प्रमादी तथा अज्ञानी लोग वनस्पतिकाय जोवों की हिंसा करते हैं।

त्रसकाय—जो महामूर्ख हैं तथा दयाहीन भी हैं, वे ऊपर कथित तथा अन्य प्रकारों से जीव को मारते हैं। वे कोध, मान, माया, लोभ, हास्य, रित, अरित, शोक, वैदिक कियाओं के अनुष्ठान के लिए, जीवन, काम, अर्थ, धर्म आदि के लिए स्वतन्त्र, परतंत्र, प्रयोजनवश, निष्प्रयोजन विभिन्न अवस्थाओं में एवं विभिन्न प्रकारों से त्रस तथा स्थावर प्राणियों का घात करते हैं।

### हिंसा के स्तर:

हिंसा होती है, इसमें तीन चीजें प्रधान समझी जाती हैं - १. हिंसय यानी जिसकी हिंसा होती है, २. हिंसक जो हिंसा करता है और ३. हिंसा होने के कारण। अतः इन तीनों पर विचार करने से यह सही-सही जाना जा सकता है कि हिंसा के स्तर भी होते हैं अथवा नहीं।

हिंसा किसी जीव की होती है। जैन दृष्टिकोण से जीव छः प्रकार के होते हैं: पृथ्वीकाय, अप्काय, अप्निकाय, वनस्पतिकाय, वायुकाय और त्रसकाय। चूँकि जीव सभी में है, अतः किसी की भी हिंसा हो, चाहे वह पृथ्वीकाय या वनस्पतिकाय या त्रसकाय हो हिंसा बराबर ही होगी, ऐसा मत तेरहपंथी प्वेताम्बर मतानु-यायियों का है। किन्तु जीव सभी बराबर हैं ऐसा नहीं कहा जा सकता। क्योंकि एकेन्द्रिय से लेकर पंचेन्द्रिय तक जीव होते हैं।

इसका मतलब यह कि एकेन्द्रिय जीव से द्वीन्द्रिय, द्वीन्द्रिय से त्रीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय से चतुरिन्द्रिय तथा चतुरिन्द्रिय से पंचेन्द्रिय जीव अधिक चेतना तथा अधिक विकसित होते हैं। यदि ऐसा नहीं होता तो सभी जीवों को बराबर-बराबर इन्द्रियाँ ही प्राप्त होतीं। किन्तु बात ऐसी नहीं है। इससे स्पष्ट होता है कि जीवों में अन्तर है और जब जीवों में अन्तर है तो उनकी हिंसा में भी अन्तर होगा ही।

सूत्रकृतांग में हस्तितापसों की चर्चा है। जब आर्द्रकुमार महावीर से मिलने को प्रस्थान करते हैं तो राह में अनेक मत वाले मिलते हैं और अपने-अपने मतों की प्रधानता दिखाते हैं; उसी सिलसिले में हस्तितापस भी आते हैं और कहते हैं—

"……बुद्धिमान् मनुष्यों को सदा अल्पत्व और बहुत्व का विचार करना चाहिये। जो कन्दमूल, फल आदि को खाकर अपना निर्वाह करनेवाले तापस हैं, वे बहुत से स्थावर प्राणियों को तथा उनके आश्रित अनेक जंगम प्राणियों का नाश करते हैं। गुलर आदि फलों में बहुत से जंगम आदि प्राणी निवास करते हैं। इसलिये गुलर आदि फलों को खानेवाले तापस उन अनेक जंगम जीवों का विनाश करते हैं। तथा जो लोग भिक्षा से अपनी जीविका चलाते हैं वे भी भिक्षा के लिए इधर-उधर जाते-आते समय अनेक कीड़ी आदि प्राणियों का मर्दन करते हैं तथा भिक्षा की कामना से उनका चित भी दूषित हो जाता है। अतः हम लोग वर्षभर में एक महान् हाथी को मारकर उसके मांस से वर्ष भर अपना निर्वाह करते हैं और शेष जीवों की रक्षा करते हैं। अतः हमारा धर्म आचरण करने से अनेक प्राणियों की रक्षा और एक प्राणी का विनाश होता है इसलिए यह धर्म सबसे श्रेष्ठ हैं……।"

यदि हिंसा का स्तर हिंसित जीवों की संख्या पर निर्भर होता तो एक व्यक्ति जो दो-चार ईख तोड़कर चूस डालता है वह और

१. संवच्छरेणिव य एगमगं, बागोण मारेड महागयं तु। सेसाण जीवाण दयट्ठयाए, वासं वयं विक्ति पकप्पयामो ॥ ५२ ॥ सूत्रकृतांग (सं० अम्बिकादत्तजी ओझा), द्वितीय श्रृतस्कन्ध, षष्ठ अध्ययन, पृ० ३७२-३७३.

दूसरा व्यक्ति जो एक आदमी की हत्या कर देता है, बराबर समझा जाता, बिल्क ईख तोड़नेवाला ही अधिक अपराधी समझा जाता क्योंकि वह चार ईख तोड़ता है और आदमी की हत्या करनेवाला सिर्फ एक ही व्यक्ति यानी एक ही जीव की हिंसा करता है। लेकिन ऐसा कभी नहीं देखा गया है कि ईख उखाड़नेवाल के बजाय आदमी की हत्या करनेवाला कम दोषी ठहराया गया हो।

हिंसा भावप्रधान है, यद्यपि हिंसा के प्रधानतौर से दो रूप माने गये हैं—भाव हिंसा और द्रव्य हिंसा। अर्थात् हिंसक की भावना के आधार पर यह जाना जाता है कि हिंसक कहाँ तक दोषी है अथवा निर्दोष। और यह भी सर्वविदित है कि हिंसा की मूलभित्ति कषाय है—कोध, लोभ, मान, माया। कषाय के होने से ही हिंसा होती है और न होने से हिंसा नहीं होती है। कषाय की मात्रा जितना ही अधिक होगी हिंसा का स्तर उतना ही ऊँचा होगा और कषाय की मात्रा जितनी ही कम होगी हिंसा का स्तर उतना ही नीचा होगा।

इस प्रकार हिंसा के स्तर को निर्धारित करने के दो साधन हुए--जीव का आपसी अन्तर तथा कषाय की मात्रा। किसी एकेन्द्रिय जीव की हत्या होती है तो हत्या के समय उस जीव की ओर से न किसी प्रकार की दु.खद भावना व्यक्त होती है और न कोई प्रतिकार ही होता है। अतः उसकी हत्या में हत्यारे वा हिंसक के मन में कोई विशेष प्रमाद नहीं आता। किन्तु जैसे-जैसे एकेन्द्रिय से पंचेन्द्रिय की ओर बढ़ते हैं वैसे वैसे हिंसक के मन में पैदा होनेवाले कषायों की मात्रा बढती जाती है। यदि किसी पंचेन्द्रिय की हत्या करना कोई चाहता है तो वह जीव बचने का प्रयास करता है, हत्या करनेवाले को भी मारना चाहता है, छटपटाता है, चिल्लाता है, चिघाड़ता है, अतएव मारनेवाले को उस जीव की हत्या करने के लिए अपने दिल को अधिक कठोर बनाना पड़ता है, अधिक उपकरणों का प्रयोग करना पड़ता है। ऐसी बात एकेन्द्रिय जीव की हत्या में नहीं होती । इसका ज्वलन्त उदाहरण हमें नेमिनाथ ( बाईसवें तीर्थं ङ्कर ) के जीवनचरित्र में मिलता है। जब नेमिनाथ की शादी ठीक हुई, बारात प्रस्थान के पहले उन्हें सभी औषधियों से मिले

हुए जल से स्नान कराया गया अौर काफी सजधज के साथ बारात ने प्रस्थान किया । किन्तु प्रस्थान के समय ही उन्होंने बाड़ों और पिजरों में बन्द भयाकुल तथा दु: खित पशु-पक्षियों का आर्तनाद सुना और पूछने पर सारिथ से उन्हें ज्ञात हुआ कि वे पशु-पक्षी इसलिये बाड़ों में बन्द थे कि उनकी शादी की खुशी में उन सबों को मारकर उनके कुटुम्बियों तथा मित्रों को मांस भक्षण कराया जाएगा। यह बात नेमिनाथ के हृदय को छू गयी और उन्होंने सभी पशु-पक्षियों को बाड़ों से निकलवा कर स्वतंत्र कर दिया और अपनी शादी रोक दी तथा घरबार त्याग कर सीधे जंगल की ओर चल पड़े। र जिस समय नेमिनाथ को विभिन्न औषधियों से मिश्रित जल से स्नान कराया गया, उस समय निश्चित ही असंख्य अप्काय जीवों तथा अन्य छोटे-छोटे जीवों की हिसा हुई होगी किन्तु उन्होंने स्नान कर्म को रोका नहीं और न करुणाजनक कोई बात ही कही। लेकिन बाड़ों में बन्द पशुओं को देखकर उनके मन में करुणा की एक धारा-सी बह चली और आर्तनाद करते हुए सभी पशु-पक्षियों को बाड़ों एवं पिजरों से मुक्त करवा दिया और स्वयं मूनि धर्म अपना लिया। इसका कारण और कुछ नहीं कहा जा सकता सिर्फ इसके कि पंचेन्द्रिय पशुओं की छटपटाहट, करुणकन्दन आदि से ये प्रभावित हुए और एकेन्द्रिय अप्काय जीवों का विनाश उन पर कोई प्रभाव नहीं डाल

सब्बोसहीहि ण्हिबियो, कयकोउयमंग्लो ।
 दिव्बजुयलपरिहियो, ग्राभरऐहि विभूसियो ॥ ६ ॥
 —उत्तराध्ययन सूत्र, श्रध्ययन २२.

२. बह सो तत्थ निज्जंतो दिस्स पाएँ भयद्दुए।
वाडिंह पंजरेहि च, सिन्निरुद्धे सुदुनिखए।। १४।।
बह सारही तथ्रो भए इ, एए भद्दा उपाणिए।।
तुज्झं विवाहकज्जिम, भोयावेउं बहुं जर्एं।। १७।।
सोऊरण तस्स वयएं, बहुपाणिविणासरां।
चितेइ से महापन्ने, साणुक्कोसे जिएहिउ।। १८।।
जद मज्झ काररणा एए, हम्मंति सुबहू जिया।
न मे एयं तु निस्सेसं, परलोगे भविस्सई।। १६।।
—उत्तराध्ययन सूत्र, म० २२.

सका। इससे साफ जाहिर होता है कि पंचेन्द्रिय की हिंसा सबसे बड़ी हिंसा और चतुरिन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, द्वीन्द्रिय एवं एकेन्द्रिय की हिंसा क्रम से छोटी हिंसाएँ हैं। इसीलिये त्रसकाय की हिंसा का सर्वेश्रथम निषेध किया जाता है।

सूत्रकृतांग में उदक पेढालपुत्र तथा गौतम (महावीर के शिष्य) के बीच प्रत्याख्यान-संबंधी वार्तालाप हुई है। प्रत्याख्यान करने वाला कहता है--''राजा आदि के अभियोग को छोड़कर (गाथापित् चौर ग्रहणविमोक्षण न्याय से ) त्रस प्राणी को दण्ड देने का त्याग है। इस प्रत्याख्यान में, जैसा कि उदक पेढालपुत्र का कथन है "त्रस" शब्द के साथ "भृत" भी रहना चाहिये, क्योंकि सिर्फ त्रस कहने से यह बात स्पष्ट नहीं होती कि भूत जीव का त्रस या वर्तमान या भविष्य का। क्योंकि जो अभी त्रस है, वह हो सकता अगले जन्म में स्थावर हो जाये या जो पूर्वजन्म में स्थावर था वह इस जन्म त्रस है। अतः "भूत" शब्द को "त्रस" के साथ जोड़ देने पर यानी त्रसभूत कहने से यह बोध हो जाता है कि वर्तमान समय का ही त्रस, भूत और भविष्य का नहीं। और इससे प्रत्याख्यान का सही-सही पालन हो जाता है। किन्तु गौतम के मत में ''त्रस'' के साथ "भूत" का जोड़ना आवश्यक नहीं होता क्योंकि "त्रस" मात्र कहने से ही वर्तमान के त्रसजीव का बोध हो जाता है। इनके अनुसार प्रत्याख्यान करनेवाला सिर्फ वर्तमान के त्रसकाय की हिंसा का

१. शाउसो ! गोयमा श्रत्थि खलु कुमारपुत्तिया नाम समण्णिनगंथा तुम्हाणं प्रवयणं प्रवयमाणा गाहावइं समणोवासगं उवसंपन्नं एवं पच्चक्खार्वेतिगुण्णुत्थ सिमग्रोएगां गाहावइचोरग्गहण्यविमोक्खण्याए तसेहि पार्णेहि
णिहाय दंडं, एवं ण्हं पच्चक्खाताणां दुप्पच्चक्खायं भवइ, एवं ण्हं
पच्चक्खावेमाणाणां दुपच्चक्खावियव्वं भवइ, एवं ते परं पच्चक्खावेमाणा
प्रतियरंति सयं पतिण्णां, कस्स णंतं हेउ ? संसारिया खलु पाणा थावरावि
पाणा तसत्ताए पच्चायंति, तसावि ।

भूत्रकृतांग (सं० ग्रम्बिकादत्त ग्रोझा), दूसरा श्रुतस्कन्घ, सप्तम भ्रष्ययन, पृष्ठ ३८५.

त्याग करता है, भूत और भविष्य के त्रसकाय प्राणियों की हिंसा का नहीं।

प्रत्याख्यान करनेवाला अभियोग यानी राजा की आजा, गण की आज्ञा, गणतन्त्रात्मक राज्य की आज्ञा, बलवान की आज्ञा, माता-पिता आदि की आज्ञा तथा आजीविका के भय की ध्यान में रखते हए हिंसा करता है, यानी इन आज्ञाओं की वजह से यदि उसे हिंसा करनी पड़ती है तो उसका प्रत्याख्यान भंग नहीं होता। इस संबंध में दूसरी बात है "गाथापतिचोर-ग्रहणविमोक्षण न्याय" जो इस प्रकार है — किसी गृहस्थ के छः बेटे थे और किसी जुमं के कारण छहों को राजा की ओर से मृत्यु दण्ड मिला। तब वह गृहस्थ राजा के पास जाकर प्रार्थना करने लगा। उसने अपने वंश की रक्षा के लिए सिर्फ एक पुत्र को मारने के लिए तथा अन्य पाँच को छोड़ देने के लिए निवेदन किया। किन्तू राजा ने उसकी बात न मानी। तब उसने क्रम से चार, तीन, दो और एक को छोड़ देने के लिए कहा। अन्त में राजा ने उसके पाँच पूत्रों को तो फाँसी की सजा दे ही दी लेकिन सिर्फ एक को छोड दिया। यद्यपि सजा के भागीं सभी थे और फाँसी सभी को पड़नी चाहिये थी। किन्तु गृहस्थ की वंशवृद्धि के लिए कम से कम एक पूत्र का जीवित रहना अत्यन्त आवश्यक था। ठीक उसी प्रकार षट्काय की हिंसा से बचना उचित है, किन्तु यदि ऐसा न हो सके तो कम से कम स्थल प्राणातिपात से या त्रसकाय की हिंसा से तो बचना ही चाहिये।

उपासकदशांग में आनन्द गाथापित के द्वारा अहिसात्रत धारण करने की चर्चा मिलतीं है। वे भगवान महावीर के समक्ष कहते हैं कि ब्रतों में श्रेष्ठ अहिसात्रत के रूप में स्थूल-प्राणातिपात को दो करण तथा तीन योग से करने का त्याग करता हूँ। यहाँ भी पहले स्थूलकाय यानी त्रसकाय की हिसा का त्याग किया गया है।

१. तए एां से म्राएांदे गाहावई समराप्स भगवम्रो महावीरस्स अंतिए तप्पढमयाए थूलगं पारााइवायं पच्चक्खाइ, जावज्जीवाए दुविहं तिविहेणं न करोमि न कारवेमि, मराप्सा वयसा कायसा ॥१३॥

<sup>--</sup> उपासकदशांग सूत्र, प्र० ग्रध्ययन ।

इस प्रकार सूत्रकृतांग तथा उपासकदशांग को देखने से पता लगता है कि स्थूल प्राणातिपात का हिंसा की दृष्टि से अधिक महत्त्व है <sup>ब</sup>जाय सूक्ष्म प्राणातिपात के । इसका मतलब है कि हिंसा में स्तर होता है। अत: ऐसा कहा जाता है कि स्थलकाय की हिंसा सबसे बड़ी हिंसा है क्योंकि उसमें कषाय की मात्रा बढ जाती है, अर्थात हिंसक को अपने दिल-दिमाग को अधिक कठोर और कूर बनाना पड़ता है। किन्तू यहाँ पर ऐसी भी आशंका उपस्थित की जा सकती है कि मछए को मछली मारने में या कसाई को अनेकों पशुओं को मारने में किसी विशेष प्रमाद की आवश्यकता नहीं होती। वे सब स्वाभाविक ढंग से नित्य अनेक प्राणियों का बध करते हैं। लेकिन यह एक विशेष जाति की बात है। मछए का लडका बचपन से ही अपने घर में अपने परिवार के लोगों के द्वारा अनेक मछलियों का प्राणघात देखता है, वैसे ही एक कसाई का लडका अपने पिता, चाचा, काका, भाई-बन्धु के द्वारा रोज बहुत से पशुओं का प्राणान्त देखता है। अत: मछए और कसाई के बच्चों का यह एक स्वभाव सा बन जाता है और हिंसा करने में उन्हें प्रमाद-विशेष की जरूरत नहीं होती है। किन्तू किसी भी बात को सही-सही जानने के लिए एक सामान्य स्थिति की जरूरत होती है, अर्थात् जो एक सामान्य व्यक्ति है वह बिना किसी प्रमाद के हिंसा कर ही नहीं सकता। प्रमाद या कषाय ही हिंसा की जननी है और इसकी मात्रा ही हिंसा के स्तर को निर्धारित करती है।

# हिंसा करने वाले कुछ विशेष लोग तथा जातियाँ

प्रश्नव्याकरण सूत्र में निम्नलिखित व्यक्तियों तथा जातियों के वर्णन मिलते हैं जिन्हें हिंसा करने में आनन्द मिलता है और हिंसा करना जिनका स्वभाव-सा बन गया है:—

१. अहिंसा-दर्शन, पृ० १११-१२४.

सोअरिअ—शौकरिक—स्अर का शिकार करनेवाला; मच्छबंघ—
मत्स्यबंध—मछिलयों को मारनेवाला; साउणि—शाकुनिक—पिक्षयों
को मारनेवाला; वाह—व्याध—मृगादि का शिकार करनेवाला;
कूरकम्मा—कूरकर्मा—कूरकर्म करनेवाला; सर-दह-दीह्य-सिललासयसोसग—सरोवर, झील, पोखर, तालाब और तलेया के पानी
को बाहर निकालकर उनके जीवों को मर्दन करनेवाला; विसगरस्सदायग—अन्नादि में विष मिलाकर देनेवाला; जिसमें तृण उगे हुए
हों ऐसे खेत में निर्दयता के साथ आग लगानेवाला आदि लोग
हिसक होते हैं।

इनके अलावा कुछ म्लेच्छ जातियां भी होती हैं, जो हिंसा-प्रिय होती हैं-सक-शक-शकदेशवासी; जवण-यवन; सबर-शबर-देशोत्पन्न भील;बब्बर-बर्बर; काय-काय-इस नाम के देश विशेष में जन्मे हुए लोग; मुरुंड – मुरण्ड – मुरण्डदेश में पैदा हुए लोग; उद – उद-अनार्यों की एक जाति; भगड-भटक; तितिय-तित्तिक देश के लोग: पक्कणिय-पक्कणिक; कुलक्ख-कुलक्षनाम के अनायं देश के लोग;गोड़—गौड़;सिहल-सिहलद्वीप में उत्पन्न लोग;पारस— पारसः, कोचंध-क्रोंच; दविल-द्राविड़; विल्लल-बिल्वल; पुलिद; असेस-अशेष; डोब-डोंब; पोक्कण; गंघहारग-गन्घहारक; बहलीय-जल्ल; रोम; मास; बउस-बकुश; मलय-मलय; चूलिय-चूलिक; कोंकणग-कोंकणक; भेय-भेद; पराहव—पद्मवः, मालवः, महुरः, आभासिय—आभाषिकः, अणक्कः, चीण-चीन; ल्हासिक-लूहासिक; खस; खासिक; नेहर-निष्ठुर; महाराष्ट्र; मौष्टिक; आरब; डोविलक; कुहण; केकय; हूण; रोमक; रूक, मर्दक, चिलात देशवासी, जलचर, स्थलचर, पैरों में नख घारण करनेवाला, साँप, खेचर पक्षी, संडासी के समान चोंच वाला पक्षी, ये सभी जीवों की हिंसा करके ही अपना जीवन निर्वाह करते हैं। ये संज्ञी तथा असंज्ञी सभी जीवों की हिंसा करते हैं और ऐसा पाप-जनक कार्य करके प्रसन्न होते हैं।

१. क्यरे ते ? जे ते सोयरिया मच्छबंधा साउणिय वाहा कुरकम्मा वाउरिया दीविय-बंधणुष्पद्मोग-तप्पाल-जाल-वीरल्लगायसद्दभ-वग्गुरा-कूड-छिलया-

जैन दृष्टिकोण से ये सब जातियाँ हिंसा में प्रवृत्ति तथा प्रेम रखनेवाली हैं। यद्यपि वर्तमान काल में इनमें से अधिकतर के नाम तथा स्थान पाना मुश्किल है, हो सकता है इनके नामादि बदल गये हों और समयानुसार इनके आचार-विचार में अन्तर आ गये हों। हो सकता है प्रश्नव्याकरण सूत्र की रचना के समय ये सभी जातियाँ विद्यमान रही हों। अभी भी बहुत-सी ऐसी जातियाँ मिलती हैं जिनका जीवन निर्वाह पशु-पक्षियों की हिसा पर ही होता है, कारण, वे मांसादि खुद ही खाते हैं और चर्म आदि बेंचकर अन्य आर्थिक समस्याओं का समाधान कर लेते हैं।

## हिंसा के फल:

किसी भी कर्म का फल अवश्य ही होता है, चाहे वह सुफल हो या कुफल। वैसे ही हिंसा के भी फल होते हैं जिन्हें निम्नलिखित शब्दों में आचारांग में प्रस्तुत किया गया है—

हःथा हरिएसा उणिया यविदंसगपासहत्था वणचरगा छुद्धगा-महुवाया पोयघाया एग्णीयारा पएग्णीयारा सरदहःदीहिय-तलाग-पल्लग-परिगालग्ग-मलग्ग सोतबंधग्ग सिललासय सोसगा विसगरस्स य दायगा उत्तगावल्लरदविग्गिगिह्यपलीवका कूरकम्मकारी ॥२१॥

इमेयया, बहुवे मिलक्खुजाई-के ते ? सक-जवएा-सबर-बब्बर-काय-पुरुंडो-द-भड़ग-तित्तिय-पक्किएय-कुलवख-गोड-सिंहल-पारस-कोचंध-दिवल-विल्लल-पुर्लिद-घरोस-डोंब-गंधहारग-बहुलिय-जल्ल-रोम-मास-बउस-मलया-चुंचुया-य चूलियग-कोंकरगग-कर्णग-सेय-मेया-पण्हव-मालव-महुर-म्राभा-सिय-प्रएावख-चीरा-लासिय-खस-खासिया-ने ठ्ठुर-मरह्ट्ट-मृद्धिम-म्रारब-डोबिलग कुहरग-केकय-हूरग-रोमग-हरु-मह्या-चिलायविसयवासी य पावमइर्गो ॥२२॥ जल्यर थलयर-सर्गाप्प्य-मोरंग-खह्यर-संडासतोंड-जीवोवघायजीवी सण्गी य ग्रसण्गिणो पज्जले ग्रपञ्जले य-म्रसुभलेस्स परिग्रमे एए प्रण्गो य एवमाई करेंति पागाइवायकरगां। पावा पावाभि-गमा: पावमई पावहई पाग्यवहकयरई पाग्यवहरूवाणुट्टाग्रा पाग्यवहकहासु श्रभिरमन्ता तुट्टा पावं करेत्तु हुंतिय बहुप्पगारं ॥२३॥

प्रबन्धाकरण सूत्र, प्रथम श्रुतस्कन्ध, प्राध्रवद्वार, प्रध्ययन १.

"पृथ्वीकाय के आरंभ-समारंभ में लगे हुए व्यक्ति को यह सावद्य प्रवृत्ति अनागत काल में अहितकर तथा बोध की अवरोध्यक होती है। परन्तु जो भव्य जीव—पृथ्वीकाय का आरंभ करना पाप है, ऐसा भगवान् या अनगारों से सुनकर, सम्यग्ज्ञान, दर्शन आदि के द्वारा भली-भाँति जान लेता है, उसको यह ज्ञान हो जाता है कि पृथ्वीकाय का आरंभ भविष्य में अहित और अबोधि के लाभ का कारण है। अतः ऐसे किन्हीं ज्ञानी पुरुषों को यह परिज्ञात हो जाता है कि पृथ्वीकाय का समारंभ प्रन्थि है अर्थात् अष्ट कर्मों की गाँठ है, मोहरूप है, मृत्यु का कारण है और नरक का कारण है"।

इसी तरह अप्काय, अग्निकाय, वनस्पतिकाय, त्रसकाय तथा वायुकाय की हिंसा के फल होते हैं।

सूत्रकृतांग में भी कहा है कि जो व्यक्ति विभिन्न आरंभों में रत रहता है, जीवों को दंड देता है, हिंसा करता है वह अनेक वर्षों के लिए नरक आदि पापलोकों में स्थान पाता है, यदि बचपन की तपस्या से वह देवता का स्थान पा जाता है तो वहाँ भी वह नीच तथा असुरसंज्ञक देवता ही होता है।<sup>3</sup>

१. तं से महिमाए, तं से मबोहिए, से तं संबुज्झमारो मायाणियं सपुट्ठाय सोच्चा खलु भगवम्रो म्रणगाराणं इहमेगेसि गायं भवति, एस खलु गंथे, एस खलु मोहे, एस खलु मारे, एस खलु ग्ररणः ।।१७॥

माचारांग सूत्र — म्रात्मारामजी, प्र० श्रुतस्कंघ, प्रथम म०, उद्देशक २.

२. घाचारांगसूत्र, प्र० श्रु०, प्र० श्र०, उ० ३, सूत्र २४; उ० ४, सूत्र ३७; उ० ५, सूत्र ४६; उ० ६, सूत्र ५३ तथा उ० ७, सूत्र ४६.

३. जे इह शारंभनिस्सिया श्रात्तदंडा एगंतलूसगा। गंता ते पावलोगयं चिररायं श्रासुरियं दिसं ॥६॥

प्र• श्रु॰, श्र॰ २, उ॰ ३; तथा श्र॰ ४, उ॰ १, सूत्र ३-४; शध्ययन ७, सूत्र ३, १० भी देखें।

प्रश्नव्याकरण सूत्र में हिंसा के फल के विषय में कहा गया है कि हिंसा के फल को न जाननेवाले व्यक्ति हिंसा करके महा-भयवाली, दीर्घकाल तक कष्टों से परिपूर्ण, विश्वामरहित, विभिन्न पीड़ाओं से भरी हुई नरक और तिर्यञ्च योनि को बढ़ाते हैं, यानी पाप कर्म (हिंसा) के फलस्वरूप वे नरक और तिर्यञ्च गित को प्राप्त करते हैं तथा अनेक प्रकार की यातनाएं सहते हैं।

उपासकदशांग सूत्र के आठवें अघ्ययन में महाशतक गाथापित तथा उनकी पत्नी रेवती की कथा में रेवती का चिरत्र बहुत कूर और कामोत्तोजक दिखाया गया है। वह अपने सुख के निमित्त गाथापित की अन्य बारह पित्नयों की हत्या शस्त्र तथा विष का प्रयोग करके करती है। जब नगर में हिसा बन्द करने का आदेश घोषित होता है तब वह अपने मायके से प्रतिदिन दो बछड़े मँगवाने और उन्हें मारकर खाने लगती है। अपने पित को बहुत प्रकार के कामोत्तोजक व्यवहारों से तंग करती है। इन सब कारणों के फलस्वरूप उसे नरक जाना पड़ता है। उसके पित उससे कृद्ध होकर कहते हैं—

तू सात दिन के अन्दर अलस रोग से पीड़ित होकर कब्ट भोगती हुई मर जायेगी और लोलुपाच्युत नरक में उत्पन्न होगी; वहाँ ८४ हजार वर्ष की आयु प्राप्त करेगी।

निरयाविलका में गौतम के पूछने पर कालकुमार के विषय में कहते हैं—'कालकुमार ऐसे आरंभकर (युद्ध करते हुए मरकर) यावत् ऐसे अशुभ दुष्कृत्य कर्म के भार से भारी हुआ मृत्यु के समय

- १. तस्सय पावस्स फलविवागं ग्रयाणमाणावड्ढंति महन्मयं ग्रविस्सा-मवेयणं दीहकालबहुदुक्खसंकडं खारयितिरिक्लजोणि ॥२४॥ प्रकाव्याकरण सूत्र, प्रवृष्ट्र, ग्राध्य बद्धार, प्रथम ग्रव्ययनः, तथा अतिम सूत्र भी देखें ।
- २. तए एं सा रेवई नाहावइसो अंतो सत्त-रत्तस्य श्रवसप्यं बाहिसा श्रीमभूया श्रद्ठ-दुइट्ठ-वसट्डा कालनाडे काल किच्चा इमास रयसप्याप पुढवोए लोलुयच्युए नरए चउरासीइ-वास-सहस्स-द्विइएसु नेरइएसु नेरइयत्ताए उववन्ना ॥२५३॥

मरकर चौथी पंकप्रभा पृथ्वी के हेमाभ नरकावास में यावत् नैरियक रूप से उत्पन्न हुआं अर्थात् युद्ध में दूसरों को मारते हुए मरने के कारण कालकुमार नरक का भागी हुआ।

उत्तराध्ययन सूत्र में कहा है कि अज्ञानी हिंसक, मृषावादी, लुटेरे, महारम्भी, मांसभक्षक आदि उसी प्रकार नरकायु का इन्तजार करते हैं, जिस प्रकार बकरा पालनेवाला मेहमान का इन्तजार करता है। क्रोध करने से जीव नरक में जाता है तथा मान, क्रोध, प्रमाद आदि से शिक्षा प्राप्त नहीं होती। वे ब्राह्मण जिनमें क्रोध, मान, हिंसा, मृषा आदि हैं जाति और विद्या से हीन होते हैं। कुश, यूप, तृण, काष्ठ और अग्नि तथा प्रात:काल, सायंकाल जल का स्पर्श करके प्राणियों का घात करना पाप का संचय करता है। हिंसा करनेवाला लेश्या का परिणामी होता है।

प्रवचनसार में हिंसा के फल पर प्रकाश डालते हुए कहा गया है कि जो राग, द्वेष भावों के वशीभूत हो स्वजीव तथा परजीव का

भ्रयक्करभोई य तुंदिल्ले चियलोहिए । भ्राउयं गारए कंखे जहाएसं व एलए ॥७॥ भ्रष्ययन ७ तथा भ्रष्ययन ६, सूत्र ५४; भ्रष्ययन ११, सूत्र ३.

कोहो य माणो य वहो य जेसि मोसं श्रदत्तं च परिगाहं च । ते माहणा जाइविज्जाविहूणा ताइंतु खेत्ताइ सुपावयाइं ।।१४॥ श्र. १२. कुसं च बूवं सणकट्ठमग्गिं सायं च यायं उदगं फुसंता । पाणाइ भूयाइ विहेडयंता मुज्जो वि मंदा पगरेह पावं ॥३६॥ श्र. १२.

तथा भ्रध्ययन ३४, सूत्र २१, २२, २८.

१. त एय खलु गोयमा! काले कुमारे एरिसएहि झारंभेहि जाव एरिसएएं झसुभकडकम्मपदभारेएां कालमासे कालिकच्चा चउत्थीए पंकपभाए पुढवीए हेमाभे नरए जाव नेरइयत्ताए उववन्नो ॥१०६॥ झध्ययन १.

हिसे बाले मुसावाई घढाएाम्मि विलोवए ॥५॥
 मुंजनार्णे सुरं मंसं परिवृढे परंदमे ॥६॥

घात करता है, वह निश्वय ही ज्ञानावरणादि आठ कर्मों से प्रकृति-स्थित्यादि बन्धन में पड़ता है। जिस जीव का अग्रुद्ध चैतन्य विकार-परिणाम, इन्द्रियविषय तथा क्रोधादि कषाय इनसे अत्यंत गाढ़ हो मिथ्या शास्त्रों का सुनना, आर्त-रौद्र अग्रुभ घ्यानरूप मन, पराई निंदा आदि चर्चा, इनमें उपयोग सहित हो, हिंसादि आचरण करने में महाउद्यमी हो और वीतराग सर्वज्ञकथित मार्ग से उलटा जो मिथ्यामार्ग उसमें सावधान हो, वह परिणाम अग्रुभोपयोग हैं इसी प्रकार मूलाचार आदि में भी कहा है कि हिंसा पाप हैं, दोष-आस्त्रवद्वार है। हिंसा, असत्य आदि आस्त्रवों से पापकर्म आता है तथा जीवों का नाग होता है। जिस प्रकार छिद्रवाली नाव जल में डूब जाती है, उसी प्रकार हिंसादि आस्त्रवों से जीव संसारसागर में डूब जाता है। दे

पुरुषार्थसिद्युपाय में कहा गया है कि जिस व्यक्ति के कार्य में हिंसारूपता यानी कषाय—प्रमाद, क्रोधादि नहीं आये तो वह हिंसा का फल नहीं देगा यद्यपि उसके कार्य से किसी जीव का घात ही क्यों न हो गया हो और ठीक इसके विपरीत यदि किसी के पिरणाम में हिंसारूपता आ जाती है यानी कर्ता कषायवश हो जाता है तो उसे हिंसा का फल भोगना पड़ता है, भले ही उसके द्वारा किसी का घात नहीं हुआ हो। ठीक इसी तरह जो व्यक्ति बाह्य हिंसा कम करता है, किन्तु परिणाम यानी हिंसाभाव में अधिक लिप्त रहता है तो उसे तीव्र कर्मबंध का भागी होना पड़ता है और जो व्यक्ति बाह्य हिंसा तो अचानक अधिक कर जाता है लेकिन हिंसाभाव में कम लिप्त रहता है तो उसे मंद कर्मबंध का भागी होना पड़ता है। यदि दो व्यक्ति मिलकर हिंसा करते हैं तो दोनों में जिसका कषायभाव तीव्र होगा वह हिंसा के अधिक फल का

१. प्रवचनसार, घ्र. २, गाथा ५७, ६६.

मूलाचार, बृहत्प्रत्याख्यानसंस्तरस्तवाधिकार, गाथा ४१;
 पंचाचाराधिकार, गाथा २३८, २३६;
 द्वादशानुप्रेक्षाधिकार, गाथा ७३६.

भागी होगा। इसी में आगे कहा गया है--'किसी ने हिंसा करने का विचार किया परन्तू अवसर न मिलने से उस हिंसा के करने के पहिले ही उन कषाय-परिणामों के द्वारा (जिनसे हिंसा का संकल्प किया गया था ) बंधे हुए कर्मों का फल उदय में आ गया, पश्चात् इच्छित हिंसा करने को समर्थ हो सका ऐसी अवस्था में हिंसा करने से पहिले ही उस हिंसा का फल भोग लिया जाता है। इसी प्रकार किसी ने हिंसा करने का विचार किया और इस विचार द्वारा बांधे हुए कर्मों के फल के उदय में आने की अवधि तक वह उक्त हिंसा करने को समर्थ हो सका तो ऐसी दशा में हिंसा करते ही उसका फल भोगना सिद्ध होता है। किसी ने सामान्यतः हिंसा करके पश्चात उसका उदय काल में फल पाया अर्थात् कर चुकने पर फल पाया। किसी ने हिंसा करने का आरम्भ किया था, परन्तु किसी कारण हिंसा करने में शक्तिवान् नहीं हो सका, तथापि आरंभजनित बंघ का फल उसे अवश्य ही भोगना पड़ेगा; अर्थात् न करने पर भी हिंसा का फल भोगा जाता है। प्रयोजन केवल इतना ही है कि कषायभावों के अनुसार फल मिलता है।'3

ऐसा भी होता है कि हिंसा एक व्यक्ति करता है परन्तु फल भोगनेवाले अधिक होते हैं, यह तब होता है जब किसी के द्वारा की गई हिंसा को देखकर अन्य बहुत से ओग उसका अनुमोदन करते हैं और प्रसन्न होते हैं। कभी-कभी हिंसा बहुत से लोग करते हैं किन्तु उसके फल का भागी एक ही व्यक्ति होता है, जैसे युद्ध में

१. ग्रविधायापि हि हिंसां हिंसाफलभाजनं भवत्येक: ।
कृत्वाप्यपरो हिंसां हिंसाफलभाजनं न स्यात् ।।५१।।
एकस्यादगिहसा ददाति काले फलमनदगम् ।
ग्रन्थस्य महाहिंसा स्वत्यफला भवति परिपाके ॥५२॥
एकस्य सेन तीलं दिशति फलं सेन मन्दमन्यस्य ।
न्नजति सहकारिसोर्पि हिंसा वैचित्र्यमत्र फलकाले ॥५३॥
— पुरुषार्थसिद्युपाय

प्रागेव फलित हिसाऽक्रियनः खा फलित फलित च क्रतापि ।
 प्रारम्यकर्त्तमक्रतापि फलित हिसानुभावेन ॥५४॥ वही

लड़नेवाले बहुत से सैनिक हिंसा करते हैं लेकिन उस हिंसा के फल का भागी सिर्फ आदेश देनेवाला सेनानायक या राजा होता है।

## हिंसा के पोषक तत्त्व :

हिंसा, असत्य, स्तेय, अब्रह्मचर्य तथा परिग्रह—ये पाँच आस्त्रवद्वार माने गये हैं। यद्यपि इन पाँचों की गणना अलग-अलग होती है, इनमें हिंसा पाप संचय का बहुत बड़ा साधन है और अन्य चार अन्ततोगत्वा इसी की पुष्टि करते हैं। किस प्रकार अन्य चार हिंसा का पोषण करते हैं, इसका एक अच्छा विश्लेषण "पुरुषार्थ-सिद्ध्युपाय" में मिलता है। इसमें साफ-साफ कहा गया है—

हिंसातोऽनृतवचनात्स्तेयादब्रह्मतः परिग्रहतः।
कात्स्न्यंकश्चेशविरतेश्चारित्रं जायते द्विविधम् ॥४०॥
निरतः कात्स्न्यंनिवृत्तौ भवति यतः समयसारभूतोऽय।
या त्वेकदेशविरतिनिरतस्तस्यापुवासको भवति ॥ ४१॥
आत्मवरिणामहिंसनहेतुत्वात्सर्वमेव हिंसैतत्।
अनृतवचनादि केशल मुदाहृत शिष्प्रबोशाय ॥ ४२॥

अर्थात् हिंसा, असत्य, चोरी, कुशीलता (अब्रह्म वयं) तथा परिग्रह को सब तरह से सब स्थान पर त्यागने को सकलचारित्र तथा एक देशविशेष पर त्याग करने को देशवारित्र कहते हैं। यद्यपि शिष्यों को समझाने के लिए इन्हें भेद करके कहा जाता है, वास्तव में आत्मा के गुद्धोपयोग ह्य परिणामों का घात होने के कारण ये सभी हिंसा ही हैं। आगे विश्वेषण करके यह बताया जाता है कि किस प्रकार ये हिंसा की पुष्टि करते हैं—

असत्य—असत्य के चार भेद होते हैं--१. द्रव्यं, क्षेत्र, काल, भाव से अस्तिका को नास्ति कहना, २. नास्ति को अस्ति कहना ३. जो वस्तु विद्यमान हो उसकी जगह पर कोई

एकः करोति हिंसां भवन्ति फलनागिनो बहवः । बहवो विद्याति हिंसां हिसा कत्र भुगन बत्ये तः ।। ५५।। - पुरुषार्थे सिद्ध्युपाय ।
 पुरुषार्थसिद्ध्युपाय, क्लोक ४०-४२.

अन्यवस्तु बताना, ४. इस असत्य के अन्दर तीन भेद होते हैं-१. गहित, २. सावद्य अर्थात् पापसहित और ३. अप्रिय।

गिह्त : दुष्टता अथवा चुगलीरूप, हास्ययुक्त, कठोर, मिथ्या-श्रद्धानपूर्ण, प्रलापरूप तथा अन्य जो शास्त्र विरुद्ध हैं।

सावद्य: छेदने, भेदने, मारणे, शोषणे अथवा व्यापार, चोरी आदि के वचन हैं वे सब पापजनक हैं क्योंकि इनसे हिंसादि पाप प्रवृत्तियों का सुजन होता है।

अप्रिय: जो शब्द किसी जीव की अप्रीति, भय, खेद, वैर, शोक, कलह आदि पैदा करनेवाला है वह सब अप्रिय है।

चूँ कि ये सभी बचन कषाययुक्त होते हैं यानी ये प्रमादसहित होते हैं और प्रमाद ही हिंसा का कारण है, अतः ये सब बचन भी हिंसा ही हुए। कभी पाप की निन्दा करते हुए मुनिजन उपदेश देते हैं और ये बचन पापियों के लिए अत्यन्त कष्टदायक होते हैं, किन्तु उनके बचनों में प्रमाद नहीं होता। अतः वे अनृत या असत्य भाषण के दोष से बच जाते हैं।

स्तेय—चोरी भी हिंसाही है<sup>२</sup> क्योंकि इसमें भी प्राणवघ होता है और यह भी कषाय के कारण ही होती है। अन्य जीव

१. वही, क्लोक ६२-६५.

पैश्न्यहासगर्भं कर्कशमसमञ्ज्ञसं प्रलिपतं च ।

श्रन्यदिप यदुत्सूत्रं तस्सर्वं गिह्तं गिदतम् ॥६६॥
छोदनभेदनमारग्णकर्षग्णवाग्णिज्यचौर्यवचनादि ।
तत्सावद्यं यस्मात्प्राणिवधाद्याः प्रवर्तन्ते ॥६७॥
श्ररतिकरं भीतिकरं खेदकरं वैरशोककलहकरम् ।
यदपरमिष तापकरं परस्य तत्सर्वमित्रयं ज्ञेयम् ॥६८॥
सर्वस्मिन्नप्यस्मिन्त्रमत्त्योगैकहेतुकथनं यत् ।
श्रनृतवचनेऽपि तस्मान्नियतं हिसा समवतरित ॥६६॥
हेतौ प्रमत्त्योगे निर्दिष्टे सक्लिवतथवचनानाम् ।
हेयानुष्ठानादेरनुवदनं भवति नासत्यम् ॥१००॥—पुरुषार्थसिद्ध्युपाय ।

२. भिवतीर्ग्यस्य ग्रहणं परिग्रहस्य प्रमत्तायोगाद्यत् । तत्प्रत्येयं स्तेयं सैव च हिंसा वधस्य हेतुत्वात् ॥१०२॥

का प्राणघात करने के निमित्त चोरी करनेवाले के मन में प्रमाद का प्राद्रभीव होता है। प्रमाद के कारण सर्वप्रथम उसका स्वतः भाव-प्राण हिंसित होता है और चोरी प्रकट होने पर उसके द्रव्यप्राण का घात होता है। फिर जिसके इष्ट वस्तु की चोरी होती है, उसके भावप्राण का घात होता है और कभी-कभी उसका द्रव्यप्राण भी हिसित हो जाता है, क्योंकि चोरी की गई वस्तू उसके द्रव्य-प्राण का पोषक होती है। जिस प्रकार इन्द्रिय, श्वासोच्छवासादि जीवन के अन्तःप्राण हैं, उसी प्रकार धन, सम्पदादि बाह्यप्राण हैं यानी बाह्यप्राण के पोषक हैं। अतः चोरी से बाह्यप्राण की हिंसा तो होती ही है, अन्तः प्राण की हिंसा की भी संभावना रहती है और कभी-कभी तो हो भी जाती है। ऐसा कहना कि जहाँ-जहाँ चोरी होती है वहाँ-वहाँ हिंसा होती है, सही नहीं है। प्रमादवश चोरी ही हिंसा की श्रेणी में आती है। इसीलिए वीतराग सर्वज्ञ को चोरी का दोष नहीं लगता, यद्यपि वे द्रव्यनोकर्म वर्गणाओं को ग्रहण करते हैं, जोकि सामान्य ढंग से अदतादान यानी चोरी है, क्यों कि मोहनीय कर्म के अभाव में उनमें प्रमत्तायोगरूप कारण का भी अभाव होता है।

अब्रह्मचयं —पुरुष, स्त्री और नपुंसक—ये तीन वेद हैं यानी तीन जातियाँ हैं, और इनके रागभावरूप उत्तेजना से जोड़े का सहवास और मैथन यानी संभोग होता है, जो अब्रह्म कहा जाता है। इस अब्रह्म के सब स्थानों में हिंसा की संभावना रहती है और होती है; जैसे—स्त्री की योनी, नाभि, कुच, कांख आदि। इन स्थानों में सर्वदा सम्मूर्छन पंचेन्द्रिय जीव पदा होते रहते हैं। अत: मैथुन में द्रव्य प्राणों का विनाश तो होता ही है। काम भाव

प्रयानाम य एते प्राणा एते बहिश्चराः पुंसाम् ।
हरति स तस्य प्राणान् यो यस्य जनो हरत्यर्थान् ॥१०३॥
हिसायाः स्तेयस्य च नाव्याप्तिः सुघट एव सा यस्मात् ।
प्रहणे प्रमत्तयोगो द्रव्यस्य स्वीकृतस्थान्यैः ॥१०४॥
नातिव्याप्तिश्च तयोः प्रमत्तयोगैककारणविरोधात् ।
प्राप्ति कम्मानुग्रहणे नीरागाणामविद्यमानत्वात् ॥१०४॥
—पुष्पार्थसिद्युपाय ।

के कारण स्त्री-पुरुष के भाव प्राणों का घात और मैथुन के कारण शारीरिक शिथिलता होने से द्रव्य प्राणों का घात होता है। मैथुन के कारण योनि में अनेकों जीव उस प्रकार मरते हैं, जिस प्रकार तिलों की बनी हुई नली में तपा हुआ लोहा डालने से तिल जलकर विनष्ट हो जाते हैं। रागादि की तीव्रता या अधिकता के कारण हिंसा होती है और काम-तीव्रता के बिना काम-कीड़ा होती नहीं, अतः काम-क्रीड़ा हिंसा है।

कुछ विरोधी मतवालों का कथन है कि चूंकि मात्र पीड़ा देना ही हिसा है, मैथुन को हिसा नहीं समझना चाहिये, क्योंकि यह क्रिया अन्य जीव को बिना कष्ट पहुँचाये भी की जाती है। जैसे—

"पिंग नामक पिक्षणी विना हिलाये जलपान करती है इसीलिये किसी जीव को उसके जलपान से दुःख नहीं होता और उसकी तृष्ति भी हो जाती है, इसी तरह समागम की प्रार्थना करनेवाली स्त्री के साथ समागम करने से किसी जीव को दुःख नहीं होता है और अपनी तृष्ति भी हो जाती है, इसिलिये इस कार्य में दोष कहाँ से हो सकता है ?"<sup>2</sup>

ऐसे विचार वालों को जैनमतानुसार पार्श्वस्थ, मिथ्या-दृष्टि एवं अनार्य कहा गया है, क्योंकि मात्र पीड़ा देना ही दोष नहीं होता बल्कि बहुत से नैतिक दोष हैं जिनमें हिंसा एक है।

परिग्रह - "मोह के उदय से भावों का ममत्वरूप परिणमन होना मूर्च्छा है और मूर्च्छा ही परिग्रह है।"

- - २. सूत्रकृतांग, प्रथम श्रुतस्कन्ध, अ० ३, उद्देश्य ४, सूत्र १२.
  - ३. या मूर्च्छानामेयं विज्ञातव्यः परिग्रहो ह्येषः । मोहोदयादुदीर्खो मूर्च्छा तु ममस्वपरिखामः ॥१११॥ —पुरुषार्थसिद्युपाय ।

चूंकि परिग्रह का लक्षण मूर्च्छा है, यदि कोई व्यक्ति मूर्च्छा का सद्भाव रखता है तो वह परिग्रही होगा ही, भले ही वह नग्न ही क्यों न रहता हो। जहाँ-जहाँ मूर्च्छा होगी वहाँ-वहाँ परिग्रह होगा ही। यदि कोई ऐसा कहता है कि मूर्च्छा का संबंध केवल अन्तरंग परिग्रह से है, क्योंकि मूर्च्छा अन्तरंग परिणामों में से है तो उसका ऐसा कहना सही नहीं होगा, क्योंकि मूर्च्छा की उत्पत्ति में बाह्य पदार्थ कारण होते हैं। अतः बाह्य पदार्थों में परिग्रहत्व पाया जाता है। किन्तु वीतराग पुरुष के द्वारा बाह्य पदार्थ ग्रहण करने में परिग्रहत्व नहीं पाया जाता, क्योंकि उनमें मूर्च्छा नहीं पायी जाती। इस प्रकार परिग्रह प्रधानतोर से दो हैं— १. अंतरंग और २. बहिरंग। अन्तरंग परिग्रह के चौदह भेद होते हैं— मिथ्यात्व, स्त्री, पुरुष, नपुंसक, हास्य, रित, अरित, शोक, भय, जुगुप्सा, तथा कोध, मान, माया, लोभ। बहिरंग के दो भेद होते हैं— १. अचित्त और २. सचित्त। ये सभी परिग्रह कभी भी हिंसारहित नहीं होते। वि

१. मूर्च्छालक्षरणकरणात् सुघटा व्याप्तिः परिग्रहत्वस्य ।
सग्रन्थो मूर्च्छावान् विनापि किल शेषसंगेभ्यः ॥११२॥
यद्येवं भवति तदा परिग्रहो न खलु कोपि बहिरंगः ।
भवति नितरां यतोऽसौ घले मूर्च्छानिमित्तत्वम् ॥११३॥
एवमतिव्याप्तिः स्यात्परिग्रहस्येति चेद्भवेन्नैवम् ।
यस्मादकषायागां कर्मग्रह्गो न मूर्च्छास्ति ॥११४॥
श्रतसंक्षेपाद्विविधः स (भवेदाभ्यन्तरस्य बाह्यस्य ।
प्रथमस्चतुर्देशविधो भवति द्विविधो द्वितीयस्तु ॥११४॥
मिथ्यात्ववेदरागास्तथैव हास्यादयस्य षड्दाषाः ।
चत्वारस्य कषायाश्चतुर्देशाभ्यन्तरा ग्रन्थाः ॥११६॥
श्रथ निश्चित्तसचित्तौ बाह्यस्य परिग्रहस्य भेदौ द्वौ ।
नेषः कदापि संगः सवौऽप्यतिवत्तैते हिंसां ॥११७॥

<sup>-</sup>पुरुषार्थसिद्ध्युपायः

# अहिंसा :

अहिंसा का सही-सही अवलोकन निम्नप्रकारेण हो सकता है-

अहिसा के विभिन्न नाम—प्रश्नव्याकरण सूत्र में अहिसा के साठ नाम मिलते हैं। इन नामों का सम्बन्ध भाषागत व्युत्पत्ति के आधार पर नहीं बल्कि इनके अर्थ एवं कार्य के आधार पर है। इस ग्रन्थ के मूल में तो मात्र इन नामों की चर्चा या गिनती मिलती है, किन्तु ज्ञानविमलसूरिजी, घासीलालजी आदि इसके व्याख्याकारों ने इन नामों की सार्थकता पर प्रकाश डाला है जो इस प्रकार है—

- १. निव्वाण--निर्वाण--मोक्ष: अहिंसा को निर्वाण की संज्ञा दी
   जाती है क्योंकि यह निर्वाण यानी मोक्ष का कारण
   होती है या यों कहें कि यह मोक्षदायिनी होती है।
- २. निव्वई—निवृति —स्वास्थ्य : निवृति यानी स्वास्थ्य की प्राप्ति तब होती है जब कमों का आत्यंतिक अभाव हो जाता है और यह स्वस्थता की स्थिति मन की प्रसन्नता, निश्चिन्तता तथा दुःखों की पूर्ण निवृति की स्थिति होती है खोकि पूर्ण रूपेण अहिंसा पर ही आधारित होती है। अतः अहिंसा को निवृति कहा जाता है।
- ३ समाही—समाधि समता: चूँ कि अहिंसा समता का कारण होती है अत: इसे समाधि रूप कहा जाता है, क्यों कि कारण में कार्य निहित होता है।
- ४. संती शान्ति : शान्ति वहीं होती है जहाँ पर द्रोह का अभाव होता है और अहिंसा के साथ द्रोह बिल्कुल नहीं होता, अतः इसे शान्ति कहते हैं यानी यह शान्तिप्रदायिनी होती है।

१. १. निर्वाणं मोक्षस्तद्धेतुत्वात्, २. निर्वृतिः स्वास्थ्यं दुर्घ्यानरहितत्वात्, ३. समाधिः समताशक्तिकारणात्. ४. शान्तिः परद्रोहविरतिः,

- ५. कित्ती—कीर्ति—यश : अहिंसा के पथ पर चलनेवाले लोग सन्त, महात्मा, महापुरुष आदि नामों से सम्बोधित होते हैं, वे सर्विप्रिय एवं पूज्य होते हैं, उनकी कीर्तिष्वजा आकाश को छूती है, अर्थात् अहिंसा से यश की प्राप्ति होती है। अतः अहिंसा का एक नाम कीर्तिभी है।
- ६. कंती कान्ति प्रसन्नताः अहिंसा को कान्ति कहते हैं क्योंकि यह कान्ति, तेज, प्रताप, सौन्दर्य एवं शोभा प्रदान करती है।
- ७. रइय (रई) —रित: आनन्ददायिनी होने के कारण अहिसा रित कहलाती है।
- विरइय (विरई)—विरित—विराग : यह सावद्यकर्मों से विराग
  पैदा करती है, अतः इसे विरित कहते हैं।
- सुयंग—श्रुतांग: यह श्रुतांग कहलाती है, कारण श्रुत ही इसके
   अंग हैं यानी श्रुतज्ञान ही इसका आधार है।
- १०. तित्ती-तृष्ति—संतोष : इससे सभी प्राणियों को सन्तोष की उपलब्धि होती है यानी यह सन्तोष का कारण है।
   अतः इसे तृष्ति नाम से भी सम्बोधित करते हैं।
- ११. दया—प्राणिरक्षा: इसके कारण सभी जीवों की प्राणरक्षा होती हैं, इसलिए इसे दया भी कहते हैं।
- १२. विमुत्ती विमुक्ति मुक्ति : अहिंसा संसार के सभी वध एवं बन्धनों से मुक्ति दिलानेवाली होती है, अतः इसे विमुक्ति कहते हैं।
- १३. खंती—क्षान्ति: यह क्रोधादि समस्त कषायों का निग्रह करने वाली है, इस वजह से इसे क्षान्ति कहते हैं।
  - ४. कीतियंश: स्याति:, ६. कान्ति: शोभाकारणस्वात्, ७. रित:सर्वेषां रागहेतुत्वात्, ८. विरितिनिवृति:, ६-१०. श्रुतं श्रुतज्ञानं तदेव अंग कारणं यस्या: सा 'पढमं नाणं तश्रो दया' इति पाठात्, तृष्ठि: सन्तोष-स्तस्य हेतुत्वात् तृष्ठि:, ११. दया देहिरक्षा, १२. विमुच्यते प्राणी सकल-वधवन्यनेभ्यो यया सा विमुक्ति:, १३. क्रोधनिग्रह: तज्जनिताऽहिंसाऽपि,

- १४. सम्मत्ताएहणा—सम्यकत्वाराधनाः सम्यकत्व की आराधना अहिंसा पर ही आधारित होती है, अतः इसे सम्यकत्वा-राधना नाम से पुकारते हैं।
- १५. महंती-महती: धर्म के क्षेत्र में इसकी सर्वश्रेष्ठता ही इसका नामकरण महती कराती है।
- १६ बोही—बोधि—सर्वज्ञीः यह सर्वज्ञ प्रतिपादित धर्म की प्राप्ति करानेवाली है अतः इसे बोधि कहा जाता है।
- १७. बुद्धि-बुद्धि: यह सफलता देनेवाली है।
- १८. धिती-धृति : अहिंसा चित्त को घृति यानी धैर्य देनेवाली है, इसलिए इसे घृति कहते हैं।
- १६. सिमद्धी—समृद्धि: यह समृद्धि यानी आनन्द की जननी है, इसी कारण इसे समृद्धि नाम मिला है।
- २०. रिद्धी—ऋद्धि: ऋद्धि यानी लक्ष्मी अर्थात् घन देनेवाली होने के कारण अहिंसा ऋद्धि कहलाती है।
- २१. विद्धी वृद्धि : इसके कारण पुण्य प्रकृति की वृद्धि होती है यानी पुण्यवृद्धि होती है, अतः इसे वृद्धि कहते हैं।
- २२. ठिई (ठिती)—स्थिति : शाश्वत स्थिति यानी मोक्ष प्रदान करनेवाली है, इसलिए इसे ठिती वा स्थिति कहते हैं।
- २३. पुट्टी-पुष्टि: अहिंसा पुण्य का उपचय या संचय करती है यानी पुण्य की पृष्टि करती है, अतः इसे पुष्टि कहते हैं।
- २४. नंदा—नन्दा: यह स्व या पर सभी जीवों को आनन्दित करती है, इसलिए यह नन्दा कहलाती है।
- २५. भद्दा -- भद्रा: यह अपने और परायें का भी कल्याण करती हैं। है, इसलिए इसे भद्रा नाम सें सम्बोधित करते हैं।
  - १४. सम्याप्रतीतिरूपं स्याद्वादे सम्याबोधो वातस्य ग्राराधना—सेवना, १४. महन्ती सर्वधर्मानुष्ठानानां मध्ये बृहती यदुक्तं, १६. सर्वज्ञधर्मप्राप्तिः ग्राहिसा, १७ साफल्यकारणत्वात्, १८. धृतिश्चित्तदाढ्यं, १६. ग्रानन्द-हेतुस्वात्, २० सक्ष्मीहेतुत्वात्, २१. पुण्यप्रकृतिसम्पादनात्, २२. साद्य-प्यंवसितमोक्षस्थितिहेतुत्वात्, २३ पुण्योपचयकारणस्वात्, २४. नन्दयति स्वं परं वा इति नन्दा, २४. कल्याणं स्वस्य परेषां वा करोतीति भद्रा,

- २६. विसुद्धी—विशुद्धि: पाप का क्षय करके जीव को विशुद्ध या निर्मल ( जिना किसी मल के ) बना देती है। इस कार्यदक्षता के कारण यह विशुद्धि नाम से पुकारी जाती है।
- २७. लढ़ी —लब्धि: इसके प्रभाव से ही केवलज्ञान एवं केवलदर्शन आदि लब्धियाँ होती हैं, इसलिए इसे लब्धि कहते हैं।
- २८. विसिद्धदिद्वो विशिष्टदृष्टिः अहिंसा प्रधान दर्शन है, इस कारण इसे विशिष्ट दृष्टि कहा जाता है।
- २९. कल्लाण—कल्याण: यह कल्याण यानी आरोग्यता तथा मोक्ष प्रदान करने के कारण कल्याण कही जाती है।
- ३०. मंगल यह पापों का उपशमन करती है, इसलिए मंगल के नाम से भी सम्बोधित होती है।
- ३१. पमोअ प्रमोद हर्ष: हर्षोत्पादक होने के कारण अहिंसा प्रमोद कहलाती है।
- ३२. विभूई विभूति: सभी प्रकार की ऋदियाँ देने के कारण यह विभूति कही जाती है।
- ३३. रक्खा रक्षा : इससे जीवों की रक्षा होती है, अतः यह रक्षा कही जाती है।
- ३४. सिद्धवास सिद्धावास : इसके अभ्यास से जीव सिद्धों के आवास या निवास में सिद्धगति नामक स्थान पा जाता है (घासी-

२६. पापक्षयोपायत्वेन जीवनिर्मलतास्वरूपत्वात्, २७. लिघः केवल-ज्ञानादिलिघिनिमित्तत्वात्, २८. प्रधानदर्शनं स्याद्वादमित्यर्थः अन्यदर्शनस्याऽप्राधान्यमेव यदुक्तं, २९. आरोग्य तत्प्रापकत्वा-त्कल्याणं, ३०. दुरितापशमकत्वात्, ३१. हर्षोत्पादकत्वात्, ३२. सर्वश्चादिसंपिन्निमित्तत्वात्, ३३. जीवरक्षणस्वभावत्वात्, ३४. साद्य-पर्यवसितमोक्षगतिनिवासहेतुत्वात् (प्रश्नव्याकरण सूत्र — अ० भा० श्वे० स्था० जैन शास्त्रोद्धार समिति द्वारा प्रकाशित, राजकोट, १९६२, पृष्ठ ५६५-६६; प्रश्नव्याकरण सूत्र — अनु० घेवरचन्द्र बाँठिया, पृ० १५६; मोक्षनिवन्धनत्वात् — प्रश्नव्याकरणसूत्र—ज्ञानविमलसूरि,

- लालजी)। मोक्ष के अक्षय निवास को देनेवाली है (घवरचन्द बाँठिया )।
- ३५. अणासव अनाश्रव: अहिंसा कर्म-बन्धन को रोकने वाली है अतः यह अनाश्रव कही जाती है।
- ३६. केवली-ठाण —केवलि-स्थान : केवलज्ञानी वही होता है जो अहिसक होता है, केवलज्ञानी इसका आश्रय लेते हैं। अतः यह केवली-स्थान कही जाती है।
- ३७. सिव —िशव : जो ऑहसक होता है उसे किसी भी उपद्रव का भय नहीं होता है। अर्थात् ऑहसा निरुपद्रव होने का कारण बनती है। इस वजह से इसे शिव कहते हैं।
- ३८. सिमई—सिमिति सम्यक् प्रवृत्ति : चू कि यह सम्यक् प्रवृत्तिरूप होती है, अतः इसे सिमिति कहते हैं।
- ३९. सील—शील समाधि : अहिसा समाधान या समाधि का कारण बनती है अत: यह शील कहलाती है ।
- ४०. संजम—संयम : हिंसा—निवृत्तिरूप है अर्थात् हिंसा—निवारण, जो संयम है, उसका यह साधन है इसलिये इसे संयम नाम से संबोधित करते हैं।
- ४१. सीलघर शीलगृह: सदाचार या ब्रह्मचर्य आदि का यह स्थान है यानी चारित्र का यह गृह है, इसलिये इसे शीलगृह कहते हैं।
- ४२. संवर-आश्रव अर्थात् कमों के बन्ध को रोकनेवाली है, अतएव यह संवर नाम से संबोधित होती है।
- ४३. गुत्ती—गुप्ति : अहिंसाव्रत के पालन से जीवों की अशुभ प्रवृत्तियाँ रुक जाती हैं, अतः इसे गुप्ति कहा जाता है।

संवरद्वारे अहिंसाया नामानि )। ३५. कर्मबन्धननिरोघोपायत्वात्, ३६. केवलीनामिहिंसैव तत्रव्यवस्थितत्वात्, ३७. निरुपद्ववहेतुत्वात्, ३८. सम्यक्षत्रवृत्तिरूपत्वात्, ३६. समाघानरूपत्वात्, ४०. हिंसोपर-तत्वात्, ४१. शीलं सदाचारो ब्रह्म वा तस्य ग्रहं चारित्रस्थानं, ४२. संवरश्च प्रतीतानाश्रवत्वेन, ४३. अशुभानां मनःप्रभृतीनां रोष्ट्रः,

- ४४. ववसाअ ब्यवसाय : यह जीव का एक विशिष्ट व्यवसाय या व्यापार है, इसलिये इसे व्यवसाय कहते हैं।
- ४५. उस्सअ-उच्छ्रय : शुभ भावों को उन्नति देने के कारण इसे उच्छ्रय कहा जाता है।
- ४६. जन्न--यज्ञ: ऑहसा भाव पूजा रूप है, अत: यह यज्ञ नाम से संबोधित होती है। यह व्याख्या ज्ञान्विमलसूरि तथा धेवरचन्द्र बाँठिया द्वारा की गई है किन्तु घासीलालजी के अनुसार अहिसा यज्ञ कहलाती है क्योंकि इससे स्वर्गाद सद्गति प्राप्त होती है। लेकिन भावपूजा का संबंध यज्ञ से तथा अहिसा से होना सही दिखता है। क्योंकि पूजा यज्ञ का अंग है और भावपूजा भावप्रधान है, जैसा कि अहिसा भी भावप्रधान है।
- ४७. आयतण—आयतन—आश्रय : यह गुणों का आश्रय या स्थान है अत: आयतन कहलाती है।
- ४८. यजण —यतन यह अभयदान देनेवाली होती है, अतः यजना कह-लाती है, अथवा प्राणियों की प्राणरक्षा का प्रयत्न करती है, अतः यतना या यत्न कहलाती है।
- ४६. अप्पमाय-अप्रमाद : इससे प्रमाद का परित्याग हो जाता है इस-लिये इसे अप्रमाद कहते हैं।
- ५०. अस्सास—आक्वास : यह पर प्राणियों की तृप्ति का कारण है अथवा कष्ट में इसके द्वारा दूसरों को धैर्य बंधाया जाता है, अत: इसे आक्वास कहते हैं।
- ५१. वीसाअ विश्वास : अहिंसा अपने को तथा दूसरों को विश्वास दिलानेवाली है, अतः इसे विश्वास की संज्ञा दी जाती है।
  - ४४. विशिष्टः श्रोभनः अवसायः अविकलभावसंपन्नत्वात् विशिष्टव्यापारः, ४५. उच्छ्रयो—भावोन्नतित्वं, ४६. यशो भावदेवपूजा (शानविमल-सूपे तथा घेवरचन्द बाँठिया ), स्वर्गादिसद्गतिदायकत्वात् , ४७. आयतनं —गुणानां आश्रयः, ४८. यजन (घासीलालजी) अभयस्य दानं यतनं वा — प्राग्रद्धणप्रयत्नः, ४९. अप्रमादः प्रमादवर्जनं, ५०. आस्वासः परमतृसिदेतुत्वात् , ५१. विश्वासो—विस्नंभः प्राग्निनां,

- ५२. अभअ अभय : यह संसार के सभी प्राणियों को अभय प्रदान करती है, इसके कारण इसे अभय भी कहते हैं।
- ५३. अमाघाअ अमाघात : किसी भी प्राणी का घातरूप न होने से यह अमाघात वा अमारि कहलाती है।
- ५४. चोक्ख चोक्षा : अहिंसा पवित्र वस्तुओं में भी पवित्र समझी जाती है, अत: इसका नामकरण चोक्षा भी होता है।
- ५५. पवित्ता—पवित्रा : पवित्र भावना का संचार करती है इसलिए इसे पवित्रा कहते हैं।
- ५६. सुई—शुचि : अहिंसा भावशुचि यानी भावशुद्धता का कारण है अतः यह शुचि कहलाती है।
- ५७. पूया—पूजा अथवा पूता पिवत्रा : यह पिवत्र है तथा भाव-पूजा है अत: इसे पूजा या पूता कहा जाता है।
- ५८. विमल अहिंसा मिथ्यात्व तथा अविरति आदि मलों से रहित है, इसलिये इसे विमल कहते हैं ( घासीलालजी)
- ५९. पभासा—प्रभासा—प्रकाश: यह केवलज्ञानरूप ज्योतिस्वरूप होने से प्रकाशरूप है। इसलिये इसे प्रभास कहते हैं।

५२. अभय — सर्वप्राणिगणस्य निर्भयत्वं, ५३. अमाघातः अमारिः (ज्ञान-वि॰स्रि), सन्वरस्विअमाघाओ सर्वस्यापि सकलप्राणिगणस्य अमाघातः— मा-लद्मीः, सा च द्वेघा-धनलद्मीः प्राणलद्मीश्च, तस्या घातो इननं माघातो. नमाघातो अमाघातः- अमारिः स्वपदद्वारा प्राणिनां प्राणत्राण-करणात् (घा॰), ५४ चोक्षा—पवित्रा पवित्राद्यपि पवित्रा एकार्यशब्दद्व-योपादानात् अत्यर्थं पवित्रा अथवा ५५. पविषत् वज्रवत् त्रायते इति पवित्रा(ज्ञा॰वि॰ स्॰), आत्मनेर्मलद्देतुत्वात् (घा०) ५६. शुचिः—माव-शौचरूपा आह च...., ५७. पूता पवित्रा पूजा वा भावतो देवताया अर्चनं ५८-५६. विमलः प्रभासा च तन्तिबन्धनत्वात्, ( ज्ञा॰वि॰ ) मिथ्यात्वाविरत्यादिमलवर्जिततत्वात् (५८, घा०ला॰); प्रकाशकूपा केवल-ज्ञानज्योतीरूपत्वात्, सर्वप्राणिनां सुखप्रकाशकत्वाच्च ५९, घा॰ला॰),

६०. निम्मलतर—निर्मलतर: अहिंसा के प्रादुर्भूत होते ही सभी कर्म-रज हट जाते हैं और जीव निर्मल हो जाता है, अतः इसे निर्मलतर कहते हैं।

### अहिंसा की परिभाषा:

सामान्यतौर से किसी भी वस्तु को दो तरह से परिभाषित किया जाता है—व्यावहारिक ढंग से एवं वैज्ञानिक ढंग से। व्यावहारिक परिभाषा के शब्द वस्तु-संबंधी सभी बातों पर प्रकाश नहीं डालते, अतः उन्हें पूर्णतः समझने के लिए उनमें कुछ बातें मिलानी पड़ती हैं, तथा विषय के आधार पर कुछ अनुमान भी करना पड़ता है। किन्तु वैज्ञानिक परिभाषा, जिसे परिभाषा का सही रूप समझा जाता है, वस्तु-संबंधी सभी बातों को अपने शब्दों द्वारा स्पष्ट कर देती है, वस्तु की एक सीमा निर्धारित कर देती है; इसमें न तो परिभाषित वस्तु का कोई अंश छूट पाताहै और न कोई अनावश्यक बात मिला ही ली जाती है। अहिंसा के साथ भी ऐसी ही बात पाई जाती है अर्थात् इसकी भी क्यावहारिक तथा वैज्ञानिक परिभाषायें हैं।

आचारांग में कहा है-

सन्वे पाणा, सन्वे भूया, सन्वे जीवा सन्वे सत्ता, न हंतन्या, न बन्जावेयन्वा, न परिधित्तन्या, न परियावेयम्वा, न उद्दवेयन्वा, एस धम्मे सुद्धे।

अर्थात्—सब प्राणी, सब भूत, सब जीव और सब सत्वों को न मारना चाहिये, न अन्य व्यक्ति के द्वारा मरवाना चाहिये, न बलात्कार से पकड़ना चाहिए, न परिताप देना चाहिये, न उन पर प्राणापहार-उपद्रव करना चाहिये, यह अहिंसारूप धर्म ही शुद्ध है।

६०. कर्मरजोरहितं....(ज्ञान वि०स्०), सकलकर्ममलवर्जितत्वात् (घा० ला०)।

आचारांगध्त्र —आत्मारामजी, प्रथम श्रुतस्कंघ, चतुर्थ अध्ययन, उद्दे-शक १, पृष्ठ ३७०.

यद्यपि इस कथन के मूल में 'अहिंसा' शब्द का प्रयोग नहीं हुआ है, व्याख्याकार ने वस्तु एवं विषय की स्पष्टता के लिए इसमें 'अहिंसा' शब्द बढ़ा दिया है, क्योंकि इस कथन में जो भी बातें कही गई हैं, वे अहिंसा पर ही लागू होती हैं तथा इसमें जिस शुद्ध धर्म का प्रति-पादन हुआ है, उसे ऑहंसा ही माना गया है।

सूत्रकृतांग में पाया जाता है -

सम्बाहि अणुजुत्तीहि, मितमं पिडलेहिया। सम्बे अक्कंतदुक्खाय, अतो सम्बे न हिसया॥ ९॥ एयं खुणाणिणो सारं, जंन हिसति कंचण। अहिंसा समयं चेव, एतावंतं विजाणिया॥ १०॥

अर्थात्—बुद्धिमान सब युक्तियों के द्वारा इन जीवों का जीवपना सिद्ध करके ये सभी दुःख के द्वेषी हैं (यानी दुःख अप्रिय है) यह जाने तथा इसी कारण किसी की भी हिंसा न करे। ज्ञानी पुरुष का यही उत्तम ज्ञान है कि वे किसी जीव की हिंसा नहीं करते हैं, अहिंसा का सिद्धान्त भी इतना ही जानना चाहिये।

इस परिभाषा में तीन बातें बताई गई हैं --

- १. बुद्धिमान को सभी युक्तियों के द्वारा जीवों के जीवपने को जानना चाहिए,
- २. फिर यह भी जानना चाहिये कि सभी जीवों को कष्ट अप्रिय होता है तथा
- ३. इन दोनों बातों को जानकर किसी भी प्राणी की हिसा नहीं करनी चाहिए।

अर्थात् हिंसा करने से बचने का प्रयास आदमी तभी कर सकता है जबकि वह प्रथम दो बातों को जानता हो। इसी ग्रन्थ के प्रथम खण्ड में कहा है—

१. सूत्रकृतांग संव—पं० अ० ओक्ता, प्र० श्रु०, तृतीय खरड, अध्ययन ११, पृ०६०, ५१; प्रथम खण्ड, पृ० १८४, १८६, गाया ९,१० भी देखें।

### तिविहेणवि पाण मा हणे, आयहिते अणियाणसंबुडे।

(तिविहेणवि) मन, वचन और काय इन तीनों से (पाण मा हणे) प्राणियों को न मारना चाहिये। इस परिभाषा में मन, वचन और कर्म अर्थात् तीन योग की प्रधानता दिखाई गई है।

> तए णं से आणंदे गाहावई समणस्म भगवओ महावीरस्स अंतिए तप्पडमयाए थूलगं पाणाइवायं पञ्चक्खाइ जावज्जीवाए दुविहं तिबिहेणं न करेमि न कारवेमि, मणसा वयसा कायसा ॥ १३ ॥

इसके पश्चात् आनन्द गाथापित ने श्रमण भगवान् महावीर के पास अखिल वर्तों में श्रेष्ठ प्रथम वर्त के रूप में स्थूल प्राणातिपात अर्थात् स्थूल हिंसा का दो करण तीन योग से परित्याग किया। उसने निश्चय किया कि यावज्जीवन मन, वचन और शरीर से स्थूल प्राणातिपात न स्वयं करूँगा और न दूसरों से कराऊँगा।

यहाँ पर अहिंसा को तोन योग तथा दो करण के बीच रखा गया है।

किन्तु आवश्यकसूत्र में अहिंसा की पूर्ण परिभाषा मिलती है। इसमें कहा है—

करेमि भंते ! सामाइयं सव्वं सावज्जं जोगं पच्चक्खामि, जावज्जीबाए तिविहं तिविहेणं, मणेणं वायाए काएणं, न करेमि न कारवेमि करंतंपि अन्नं न समणुजाणामि ।

अहो भगवन् ! मैं समभाव में आत्मस्थापन करने के लिए सामा-यिक व्रत करता हूँ, इसमें सर्वथा प्रकार से सावद्य योग प्रवृत्ति का यावत् जीवन तक प्रत्याख्यान करता हूँ। तीन करण और तीन जोग कर। इसमें

१ सूत्रकृतांग, प्र॰ खं॰, अध्ययन २, उद्दे॰ ३, गाथा २१, पृ० २९८.

२ उपासकदशांगसूत्र-अनु० आत्मारामजी प्रा॰ अध्ययन, सूत्र १३, पृष्ठ २३–२४.

तीन जोग सो मन कर, वचन कर और काया कर, तीन करण सो स्वयं करूं नहीं, अन्य के पास कराऊँ नहीं, अन्य करते को अच्छा जानूँ नहीं।

इसके अनुसार किसी भी जीव की तीन योग और तीन करण से हिसा न करना ही अहिंसा है। यह जैन दृष्टि से अहिंसा की वास्तिवक परिभाषा है। इन तीन योग और तीन करण के संयोग से नव प्रकार बन जाते हैं, जो इस प्रकार हैं—

तीन योग (मन, वचन, कर्म ), तीन करण (करना, करवाना, अनुमोदन करना)=९ योग करण।

### अर्थात्—

- १. मन से हिंसा न करना
- २. मन से हिंसा न करवाना
- ३. मन से हिंसा का अनुमोदन न करना
- १. वचन से हिंसा न करना
- २. वचन से हिंसा न करवाना
- ३. वचन से हिंसा का अनुमोदन न करना
- १. काय से हिंसा न करना
- २. काय से हिंसा न करवाना
- ३. काय से हिंसा का अनुमोदन नहीं करना।

इन नव प्रकारों से किसी भी प्राणी का घात न करना ही अहिसा है। यही जैनदृष्टि से अहिसा का वास्तविक सिद्धान्त है।

नियमसार में प्रथम व्रत अहिंसा को इस प्रकार परिभाषित किया गया है:

> कुलजोणि नीवमग्गाण-ठाणाइसु जाणऊण जीवाणं । तस्सारं भणियत्तण-परिणामो होइ पढमवदं ॥ ५४ ॥

आवश्यकसूत्र—अमोलकऋषि, प्रथम आहरुयक, सूत्र ३, पृष्ठ ७.

२. नियमसार — कुन्दकुन्दाचार्य, सं ८ उप्रसेन, अध्ययन ४, नियम ५६

जीव के कुल, योनि, मार्ग, स्थान आदि की जानकारी करके उसके आरम्भ से बचना ही प्रथम वृत है या अहिसा है।

इस परिभाषा का ही एक बृहद्रूप मूलाचार में मिलता है-

कार्येदियगुणमग्गणकुलाउजोणिसु सम्बजीवाणं । णाऊण य ठाणदिसु हिसादि विवज्जणमहिसा ॥

काय, इन्द्रिय, गुगस्थान, मार्गणास्थान, कुल, आयु, योनि इनमें सब जीवों को जानकर कायोत्सर्गादि क्रियाओं में हिसा आदि का त्याग अहिंसा महात्रत कहलाता है।

योगशास्त्र में कहा गया है-

न यत्प्रमादयोगेन जीवितव्यपरोपणम् । त्रसानां स्थावराणाञ्च तर्दाहसाद्रतं मतम् ॥

प्रमाद के वशीभूत होकर त्रस (द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, पंचेन्द्रिय) अथवा स्थावर (पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु और वनस्पति काय के) प्राणियों का हनन न करना अहिंसा व्रत है। र

ध्यानपूर्वक देखने पर इन सभी परिभाषाओं में कुछ न कुछ अन्तर अवश्य मिलता है। किसी में अहिसा के कारण पर तो किसी में जीव के विभिन्न प्रकारों पर तो किसी में हिंसा के विभिन्न प्रकारों को दिखाते हुए उनके अपेक्षित बचाव पर प्रकाश डाला गया है। यह अन्तर इसिलये नहीं है कि ग्रन्थकारों के विचारों में अन्तर है, बल्कि शायद इसिलये है कि आचार्यों ने इसे परिभाषित करने का प्रयास ही नहीं किया है। एक उपदेश के रूप में जिसने जिस अंश को अधिक महत्वपूर्ण समझा है उसी पर बल दिया है। ऐसा इसिलये कहा जा सकता है कि आगमों में महावीर के ही वचन हैं और यदि आचार्यों ने कुछ बातें कहीं भी हैं तो महावीर द्वारा उपदेशित सिद्धान्त के आधार पर ही कहीं हैं।

मूलाचार, मूलगुणाधिकार ४, गाथा ५, पृष्ठ ३.

२. योगशास्त्र-सं० मुनि समदर्शी, प्र० प्रकाश, रत्नोक २, प्रष्ठ १०.

### अहिंसा के रूप:

अभी हमलोगों ने हिंसा के दो रूप देखे - भाव और द्रव्य, और उन दोनों से बने हुए चार विकल्प भी। ठीक उसी तरह अहिंसा के भी दो रूप होते हैं, भाव अहिंसा यानी मनमें हिंसा न करने की भावना का जाग्रत होना। जैसे कोई व्यक्ति यह संकल्प करता है कि मैं किसी भी जीव का घात नहीं करूँगा। द्रव्य अहिंसा यानी मन में आये हुए अहिंसा के भाव को क्रियारूप देना अर्थात् उसका वचन और काय से पालन करना, जैसे हिंसा न करने का संकल्प करनेवाला वास्तव में जिस दिन से संकल्प करता है, उस दिन से किसी भी प्राणी की. हिंसा न करता है, न कराता है और न करनेवाले का अनुमोदन ही करता है।

भाव और द्रव्य के आधार पर अहिंसा के चार विकल्प इस प्रकार बन सकते हैं —

- १. भाव अहिंसा और द्रव्य अहिंसा कोई व्यक्ति मन में संकल्प करता है कि वह स्थूल प्राणों की हिंसा नहीं करेगा और सचमुच वह ऐसा ही करता भी है तो ऐसी अहिंसा भावरूप तथा द्रव्यरूप दोनों ही हुई।
- . भाव अहिंसा किन्तु द्रव्य अहिंसा नहीं—एक मुनि किसी भी प्राणी की हिंसा न करने का संकल्प करके यत्नपूर्वक अपनी राह पर चार हाथ भूमि देखते हुए चलता है, फिर भी बहुत से जीवों का अनजाने घात हो जाता है। अतः यहाँ पर भाव अहिंसा तो हुई किन्तु द्रव्य अहिंसा नहीं हुई।
- ३. भाव अहिंसा नहीं परन्तु द्रव्य अहिंसा—मछुआ मछली मारने के उद्देय से नदी किनारे जाल फैलाये हुए बैठा रहता है, किन्तु संयोगवश कभी-कभी वह एक भी मछली नहीं पकड़ पाता है। अतः यहाँ पर भाव अहिंसा तो नहीं है किन्तु द्रव्य अहिंसा है।
- ४. न भाव अहिंसा और न द्रव्य अहिंसा—मांसादि के लोभ में पड़ा हुआ आदमी जब मृग आदि जीवों को मारता है तो उसके द्वारा न भाव अहिंसा होती है और न द्रव्य अहिंसा ही।

### अहिंसा के प्रकार :

प्रधानतौर से अहिंसा के दो प्रकार होते हैं - १. निषेधात्मक और २. विधेयात्मक। निषेध का अर्थ होता है किसी चीज को रोकना, न होने देना। अतः निषेधात्मक अहिंसा का मतलब होता है किसी भी प्राणी के प्राणधात का न होना या किसी भी प्राणी को किसी भी प्रकार का कष्ट न देना। अहिंसा का निषेधात्मक रूप ही अधिक लोगों के ध्यान में आता है। किन्तु अहिंसा सिर्फ कुछ विशेष प्रकार की कियाओं को न करने में ही नहीं होती बल्कि कुछ विशेष प्रकार की कियाओं के करने में भी होती है, जैसे दया करना, सहायता करना, दान करना आदि। यही सब कियायें विधेयात्मक अहिंसा कहलाती हैं। आचारांग, सूत्रकृतांग, प्रश्नव्याकरण सूत्र, आवश्यक सूत्र आदि में जो षट्कायों को तीन करण तीन योग से धात न पहुँचाने का सिद्धान्त प्रस्तुत किया गया है, जिसे हमलोगों ने समझने का प्रयास भी किया है, वहीं अहिंसा का निषेधात्मक रूप है। अतः अब हमलोग अहिंसा के विधेयात्मक रूप को समझने की कोशिश करेंगे।

#### दया:

प्रश्नव्याकरण सूत्र में जहाँ पर अहिंसा के साठ नाम बताये गये हैं, वहाँ पर 'दया' को अहिंसा के ग्यारहवें नाम के रूप में प्रस्तुत किया गया है। अहिंसा से प्राणियों की रक्षा होती है, अर्थात् यह जीवों के प्राणों के उपमर्दनकृत्य से रहित होने के कारण दयारूप है। दया के लिए 'अनुकम्पा' 'करुणा' आदि शब्द भी व्यवहृत होते हैं। आचार्य हेमचन्द्र ने करुणा भावना को परिभाषित करते हुए कहा है —

> दीनेव्वार्त्तेषु भीतेषु याचमानेषु जीवितम्। प्रतीकारपरा बुद्धिः कारुण्यमभिधीयते ॥ १२०॥

अर्थात् जो गरीब हैं, या दु:खदर्द से संतप्त हैं, या भयभीत हैं, या प्राणों की भीख मांगते हैं, ऐसे प्राणियों के कष्ट निवारण की भावना का होना ही करुणा भावना है।

१. प्रश्नव्याकरण-द्वितीय श्रुतस्कन्ध, अहिंसा अध्ययन, प्रथम संवरद्वार ।

२. योगशास्त्र, चतुर्थ प्रकाश ।

करुणा या दया के चार विभाग किये जा सकते हैं --

- १. द्रव्यदया—जीव मानसिक या वाचिक या कायिक किसी भी प्रकार के कष्ट की इच्छा नहीं करता जैसा कि हमलोगों ने आगमों (आचारांग, सूत्रकृतांग, उत्तराध्ययन आदि) में अहिसा संबंधी विवेचन को प्रस्तुत करते हुए देखा है। जो व्यक्ति ज्ञानी हैं, वे अपनी आत्मा की तरह ही दूसरे जीवों की आत्माओं को समझकर किसी अन्य प्राणी को किसी भी प्रकार का कष्ट नहीं पहुँचाते, और जहाँ तक दूसरों के कष्ट निवारण में वे अपने को सफल बना पाते हैं, वहाँ तक वे द्रव्य दया के मार्ग पर अग्रसर होते हैं। यदि कोई व्यक्ति अपने, अपने परिवार या समाज, राष्ट्रादि के लिए किसी प्राणी को किसी भी प्रकार का कष्ट देता है तो वह दया के पथ का पथभ्रष्ट पथिक समझा जाता है।
- २. भावदया पौद्गलिक सुख जिसे सामान्यतौर से सुख के रूप में लिया जाता है, अनित्य होता है अतः इसकी अनित्यता को ध्यान में रखते हुए जो विकसित प्राणी हैं, वे आत्मिक सुख की प्राप्ति की इच्छा करते हैं। क्योंकि आत्मिक सुख नित्य अथवा शाश्वत समझा जाता है। जब आत्मगुणों का विकास होता है तो आत्मिक सुख की प्राप्ति होती है। अतः आत्मिक सुख प्राप्ति हेतु निष्कंटक पथ प्रशस्त करना या आत्मिक सुख के लिए पथ प्रदिशत करना ही भाव दया है। दूसरे शब्दों में आत्मगुणों का विकास करना भावदया है। कहा गया है-'आत्मगुण अविराध्या भावदया भण्डार।'
- ३. स्वदया—स्वदया का अर्थ होता है अपने आप पर दया करना। जीव जड़तत्त्व में आसक्त होकर नाना प्रकार के सांसारिक कष्टों से ग्रस्त रहता है। किन्तु जब वह इस मोह को जड़ से मिटाने का प्रयास करता है और मिटा पाता है तो जन्म-मरण के दुःख से छुटकारा पाकर वह परम सुख-शान्ति को प्राप्त करता है। अतः सांसारिक ममता को दूर करने का प्रयास ही स्वदया है। इस प्रकार स्वदया का सही-सही पालन करके प्राणी मुक्ति को प्राप्त करता है।
- ४. परदया—सामान्यरूप से परदया को ही लोग दया समझते हैं। परदया यानी दूसरों की सुख-प्राप्ति तथा दुःख दूर करने में सहायक होना। अर्थात् परदया का पालन करनेवाला व्यक्ति दूसरों के सुख

की वृद्धि चाहता है और करता है। साथ ही दूसरों के कष्ट को कम करने या मिटाने का प्रयास भी करता है।

#### दान:

तत्त्वार्थसूत्र में दान को परिभाषित करते हुए कहा है -

# अनुग्रहार्थं स्वस्यातिसर्गो दानम् ।

अर्थात् अनुग्रह के निमित्त अपनी वस्तु का त्याग कर देना ही दान है । पं० सुखलालजी ने इसका विश्लेषण प्रस्तुत करते हुए कहा है—

दान का मतलब है न्यायपूर्वक प्राप्त हुई वस्तु का दूसरे के लिए अपंण करना। यह अपंण करनेवाले कर्ता और स्वीकार करनेवाले दोनों का उपकारक होना चाहिये। अपंण करनेवाले का मुख्य उपकार तो यह है कि उस वस्तु पर से उसकी ममता हट जाय, और इस तरह उसे सन्तोष और समभाव की प्राप्ति हो। स्वीकार करनेवाले का उपकार यह है कि उस वस्तु से उसकी जीवन-यात्रा में मदद मिले, और परिणाम-स्वरूप उसके सद्गुणों का विकास हो।

यद्यपि सभी दान सामान्यतौर से एक जैसे ही लगते हैं, लेकिन उनमें अपनी-अपनी विशेषतायें भी होती हैं और ये विशेषतायें उनके चार अंगों पर आधारित हैं। यानी, उन चार अंगों की विशेषतायें ही दान की विशेषता होती है। दान के चार अंग ये हैं—है

- १ विधि विशेष देश, काल तथा श्रद्धा के ओचित्य को ध्यान में रखते हुए जब उस कल्पनीय वस्तु का त्याग किया जाता है, जिसके लेने से लेनेवाले के सिद्धान्त पर आँच न आये, तब ऐसे दान में विधि-विशेषता समझी जाती है।
- २. द्रव्य विशेष –देयवस्तु में उन गुणों का सभावेश हो जो लेनेवाले का पोषण करे तथा उसका विकास करे ।

१. तत्त्वार्थसूत्र, ७, ३३.

२. तत्त्वार्यसूत्र —विवेचनकर्ता पं॰ सुखलालजी, ७. ३३, पृष्ठ २७७.

३. विधिद्रव्यदातृपात्रविशेषणात्तिद्देशेषः ॥ ३४ ॥ तत्त्वार्थसूत्र, अध्याय ७,

- 3. दाता की विशेषता—दाता के दिल में देनेवाले के प्रति श्रद्धा हो तथा वस्तु त्याग देने के बाद उसके प्रति दाता के मन में किसी प्रकार असूयाभाव न जगे, कोई विषाद न हो। साथ ही दान करने के बाद दाता किसी फल की आकांक्षा न करे।
- ४. पात्र की विशेषता दान लेनेवाला व्यक्ति सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्रादि को धारण करनेवाला तथा सदा सत्पुरुषार्थ के लिए जाग-रूक रहनेवाला हो।

#### दान के प्रकार :

दान दस प्रकार के होते हैं ---

- अनुकम्पादान किसी दीन-दुःखी तथा अनाथ को दया करके
   जो कुछ भी दानस्वरूप दिया जाता है, उसे अनुकम्पादान कहते हैं।
- २. संग्रहदान आपत्ति के समय अपनी सहायता के उद्देश्य से दूसरे को जो कुछ दिया जाता है, वह संग्रहदान कहलाता है। इसमें दाता का स्वार्थ निहित होता है। ऐसे दान से मुक्ति की प्राप्ति नहीं होती।
- ३. भयदान राजा, मंत्री, पुरोहित, राक्षस, पिशाच आदि के डर से दान करना भयदान कहलाता है।
- ४ कारुण्यदान पुत्र, पिता आदि प्रियजनों की मृत्यु से शोक पैदा होता है, करुणा होती है, वैसी स्थिति में पुत्र आदि के नाम से कुछ दान कर देना ही कारुण्यदान कहलाता है।
- ५. लज्जादान लज्जावश जो दान दिया जाय वह लज्जादान होता है। किसी छोटी या बड़ी सभा में बैठे हुए व्यक्ति से कोई याचक याचना कर देता है तब वास्तव में देने की इच्छा न होने पर भी व्यक्ति
  - १. दर्सावहे दागो प॰ तं॰ अग्राकंपा १ संग्रहे २ चेव भये ३ कालुणितेति य ४ लज्जाते ५ गारवेणं च ६ अहम्मे उण सत्तमे ७ धम्मे त अट्ठमे वृत्ते ८ काहीति त ६ कतंति त १०।। —स्थानांग सूत्र, अ०१०, उह्ने० ३, सूत्र ७४५.

कुछ दे देता है ताकि समाज के लोग उसे कंजूस न कहें या कठोर दिलवाला न कहें।

- ६. गौरवदान यश प्राप्ति के लिए गर्वपूर्वक धन का त्याग करना .गौरवदान कहलाता है।
- ७. अधर्मदान जिस दान से धर्म की पुष्टि न होकर अधर्म की पुष्टि होती है, उसे अधर्मदान कहते हैं। हिसा, झूठ, चोरी आदि में रत रहनेवालों को कुछ देना अधर्मदान है।
- द. धर्मदान धर्म के लिए दिया गया दान धर्मदान कहलाता है। समभावी मुनियों को, जिनके लिये सोना और राख में कोई अन्तर नहीं होता, दान देना धर्मदान की श्रेणी में आता है।
- ९. करिष्यतिदान भविष्यू में प्रत्युपकार पाने के उद्देश्य से किया गया दान करिष्यतिदान कहलाता है।
- १०. कृतदान पहले के किए गये उपकार से उऋण होने के लिए जो दान दिया जाता है, वह कृतदान के नाम से संबोधित होता है।

१. कृपगोऽनाथदरिद्रे व्यवनपाप्ते च रोगशोकहते। यदीयते कृपार्थात् अनुकम्पा तद्भवेदानम् ।। अम्युद्ये व्यसने वा यत् किंचिद्दीयते सहायतार्थम् । तत्संग्रहतोऽभिमतं मुनिभिदानं न राजारक्षपुरोहितमधुमुखमाविल्लद्गडपाशिषु यद्दीयते भयार्थात्तद्भयदानं अभ्यर्थितः परेण तु यद्दान जनसमूहगतः परचित्तरक्षणार्थः लज्जायास्तद्भवेद्दानम् ॥ नटनर्रामुष्टिकेम्यो दानं सम्बन्धिबन्धुमित्रेभ्यः। यद्दीयते यशोऽर्थं गर्वेण तु तद्भवेद्दानम् ॥ हिंसानृतचौर्यौद्यतपरदारपरिग्रहप्रसक्तेभ्यः । यद्दीयते हि तेषां तज्जानीयादधर्माय।।

किसी-किसी ने दान के चार प्रकार ही माने हैं—ज्ञानदान, अभय-दान, धर्मोपकरणदान तथा अनुकम्पादान। पढ़ाना, तथा पढ़ने पढ़ाने वालों की सहायता करना ज्ञानदान है। भयभीत प्राणी को दुःख से मुक्त करना अभयदान है। छः काय के आरंभ से रिहित पंचमहाव्रतों का पालन करनेवाले साधुओं को दान देना धर्मोपकरणदान कहा जाता है। अनुकम्पा के विषय में तो हमलोगों ने पहले वाले वर्गीकरण में जानकारी की ही है। इन सब में अभयदान श्रेष्ठ है। व

दान, धर्म के चार प्रकारों में से एक है। धर्म के चार प्रकार हैं— १.दान, २. शील, ३. तप तथा ४. भावना। स्व और पर के हित के लिए उस व्यक्ति को जिसे आवश्यकता है, जो दिया जाता है वह दान कहलाता है।

दान के कई प्रकार होते हैं जैसा कि हमलोगों ने अभी-अभी देखा है—अनुकम्पादान, ज्ञानदान आदि, और इनको पालना ही दान-धर्म होता है। इसकी विशेषता निम्नलिखित शब्दों से स्पष्ट हो जाती है—

दान के प्रभाव से घन्नाजी और शालिभद्रजी ने अखूट लक्ष्मी पाई और भोग भोगे। शालिभद्रजी सर्वार्थसिद्धि से आकर सिद्धि (मोक्ष) पार्वेगे और घन्नाजी तो सिद्ध हो चुके। यह जानकर प्रत्येक व्यक्ति को सुपात्रदान आदि दानधर्म का सेवन करना चाहिए।

समतृणमणिमुक्तेम्यो यहानं दीयते सुपात्रेम्यः । अक्षयमतुरूमनन्तं तहानं भवति धर्माय ॥ शतशः कृतोपकारो दत्तं च सहस्रशो ममानेन । अहमि ददामि किंचित्प्रत्युपकाराय तहानम् ॥ जैन सिद्धान्त बोल संग्रह —सं०भैरोदान सेठिया, माग ३, पृष्ठ ४५०.

- १. जैन सिद्धान्त बोल संग्रह, भाग १, बोल १९७, पृष्ठ १५६-१५७.
- २. सूत्रकृतांग. प्रथम त्रुतस्कंघ, अ॰ ६, गाथा २३.
- श्री जैन सिद्धान्त बोल संग्रह, भाग १, बोल १९६, पृष्ठ १५४-१५५.

दान की गिनती नौ पुण्यों में भी होती है -

- १. अन्नपुण्य अन्नादि देने से शुभ प्रकृतियों का बंधना।
- २. पानपुण्य दूध आदि पेय वस्तुओं के देने के फलस्वरूप शुभ बन्ध।
- ३. वस्त्रपुण्य कपड़े देने के कारण होने वाले शुभबन्ध।
- ४. लयनपुण्य-निवास के लिये जगह देने के कारण शुभकर्म-बन्ध।
- ५. शयनपुण्य बिछावन आदि देने से होनेवाला पुण्य।
- ६. मन:पुण्य गुणियों, सज्जनों को देखकर खुश होने से जो शुभकर्म - बन्ध होता है, उसे मन:पुण्य कहा जाता है।
- वचनपुण्य—वचन के द्वारा दूसरों की प्रशंसा करने के
  फलस्वरूप जो शुभ बन्ध होता है, उसे वचनपुण्य कहते हैं।
- ८. कायपुण्य—शरीर से दूसरे व्यक्तियों की सेवा, भक्ति आदि से होनेवाला ग्रुभबन्ध।
- नमस्कारपुण्य नमस्कार से जो शुभवन्ध होता है, उसे नमस्कारपुण्य कहते हैं।

पुण्य के इन नौ प्रकारों में प्रथम पांच की गिनती दान के प्रकारों में भी हाती है यानी दान पुण्य है या पुण्य-संग्रह का साधन है।

#### दान के फलः

सामान्यतौर से ऐसा समझा जाता है कि दान से पुण्य की प्राप्ति होती है, किन्तु जैन धर्म में इस संबंध में कई विकल्प पाये जाते हैं। भगवतीसूत्र में भगवान महावीर तथा उनके शिष्य गौतम स्वामी के बीच हुए दान-विवेचन में निम्नलिखित विकल्पों को प्रस्तुत किया गया है:

१. स्थानाङ्गसूत्र, भाग ५, स्थान ६, सूत्र १७.

(गौतमस्वामी पूछते हैं) हे भदन्त! तथारूपवाले श्रमण या माहन के लिये प्रामुक एषणीय अशन, पान, खादिम तथा स्वादिम आहार देनेवाले श्रमणोपासक को क्या फल प्राप्त होता है?

(भगवान महावीर के द्वारा दिया गया उत्तर) हे गौतम ! श्रमणो-पासक श्रावक को एकान्त निर्जरा होने रूप फल प्राप्त होता है। पाप कर्म उसे नहीं लगता।

- प्र॰—हे भदन्त ! तथारूपवाले श्रमण वा माहन के लिये अप्रासुक अनेषणीय अञ्चन, पान, खादिम तथा स्वादिम आहार देनेवाले श्रमणोपासक को क्या फल प्राप्त होता है ?
- उ॰—हे गौतम ! ऐसे श्रमणोपासक श्रावक के कर्मों की निर्जरा अधिक होती है तथा बहुत कम पापकर्म का बंघ होता है।
- प्रo हे भदन्त ! तथा प्रकार के विरितरिहत अप्रतिहत और अप्रत्या-ह्यात पापकर्मवाले असंयमी के लिये प्रासुक अथवा अप्रासुक, एषणीय तथा अनेषणीय अञ्चन, पान, खादिम तथा स्वादिम आहार देनेवाले श्रावकों को क्या फल प्राप्त होता है ?
- उ०—हे गौतम ! ऐसे श्रावक के एकान्ततः पापकर्म का बंध होता है निर्जरा थोडी-सी भी नहीं होती है।

किन्तु इन तीन विकल्पों के अलावा भी एक विकल्प अनुकम्पा दान के संबंध में है यानी अनुकम्पादान से क्या फल मिलता है ? यह

१. समणीवासगरसणं मंते ! तहारूवं समणं वा माहण वा फासुएसणिड्जेणं असणपाणलाइमसाइमेणं पिंडलामेमाणस्स किं कड़जह ! गोयमा ! एगंतसो निड्जरा कड़जह, नित्थ य से पावे कम्मे कड़जह । समणोवासगरसणं मंते ! तहारूव समणं वा माहणं वा अफासुएणं अणेसणिड्जेण असणपाणजाव पिंडलामेमाणस्स किं कड़जह ! गोयमा ! बहुतिरया से निड्जरा कड़जह, अप्पतराए से पावे कम्मे कड़जह, समणोवासगरसणं मते ! तहारूवं असंजयअविरयपिंडहयपच्चक्लायपावकम्मं फासुएणवा अफासुएणवा एसिण्डिजेणवा, अगोसणिड्जेणवा, असणपाण जाव किं कड़जह ! गोयमा ! एगंतसो से पावे कम्मे कड़जह, नित्थ से काइ निड्जरा कड़जह !। सू० १ ।। भगवती सूत्र—अनु० घासीलाल्जी — शतक ८, उद्देश० ६, ए० ६६१-६६४,

बहुत ही प्रसिद्ध विकल्प है। इसके संबंध में बहुत लम्बे-लम्बे व्याख्यान तथा बृहद् वाद-विवाद मिलते हैं। भगवती सूत्र के टोकाकार ने ऐसा लिखा है कि यद्यपि इस विकल्प के संबंध में गौतम स्वामी ने प्रश्न नहीं किया है और भगवान् महावीर ने भी यहां पर कुछ कहा नहीं है, लेकिन व्याख्याप्रक्राप्त में ऐसा उल्लेख है कि—

## मोक्खत्यं जं वाणं तं पइ एसो विहो समक्खाओ। अणुकंपा वाणं पुण जिणेहि न कयाइ पडिसिद्धंो।

अर्थात् मोक्ष प्राप्ति हेतु जो दान किया जाता है, उसके संबंध में भगवतीसूत्र में तीन विकल्प बताये गये हैं, अनुकम्पादान के संबंध में ऐसी बात नहीं है। महावीर ने अनुकम्पादान का कभी भी निषेध नहीं किया। अतः अनुकम्पादान देना चाहिये।

अनुकम्पादान के विषय में तेरापंथ का अपना एक विशेष मत है। इन लोगों के अनुसार अनुकम्पादान से एकान्त पाप होता है, क्यों कि अनुकम्पादान असंयति-दान की श्रेणी में आता है और असंयतिदान से एकान्त पाप होता है। इस मत की पृष्टि पूर्ण रूपेण जयाचार्य ने 'श्रमिव्ह बंसनम्' के दानाधिकार में की है। अपने मत के समर्थन में इन्होंने आगमों को उद्घृत किया है, जिनके विवेचन एवं विश्लेषण अपने मतानुक्कल प्रस्तुत किये हैं। परन्तु उन्हीं उदाहरणों को प्रस्तुत करते हुए जवाहिरलालजी ने सद्ध में मण्डनम् में जयाचार्य जी यानी तेरापन्थ के दान संबंधी मत का पूरा खण्डन किया है तथा यह बताया है कि अनुकम्पादान एकान्त पाप का साधन नहीं, बल्कि पुण्य का साधन है और श्रावक के लिये अनुकम्पादान करना उचित है, धर्मानुक्कल है। इस खण्डन-मण्डन को हम निम्नलिखित ढंग से समझ-बूझ सकते हैं:

प्रथम उदाहरण उपासकदशांगसूत्र के प्रथम अध्ययन से लिया गया है जिसमें गाथापित आनन्द महावीर के पास पाँच अणुव्रत, सात शिक्षा व्रत यानी बारह प्रकार के श्रावकधर्म को पालने का वचन व्यक्त करके कहते हैं कि हे भगवन् ! आज से निर्ग्रन्थ संघ के अलावा दूसरे संघवालों को, अन्य यूथिक देवों को तथा दूसरे यूथिकों द्वारा स्वीकृत चैत्यों की वन्दना करना या नमस्कार करना, उनके बिना बोले ही बोलना, उनको

१. व्याख्याप्रज्ञति : अभयदेवीया वृत्ति, शतक ८, उद्देश ६, पृष्ठ ६८५.

अशन, पान, खाद्य तथा स्वाद्य आग्रहपूर्वक देना नहीं कल्पता। किन्तु राजाभियोग, गणाभियोग, सेनाभियोग, देवताभियोग, माता-पिता आदि गुरुजनों के आग्रह, तथा अरण्यादि में वृत्ति के लिये लाचार होने की स्थितियों को अपवादरूप समझें यानी इन अवस्थाओं में पूर्वकथित शपथ का पालन नहीं हो सकेगा। आज से मुझे श्रमण निर्मन्थों को प्रामुक ऐषणिक अशन, पान, खाद्य, वस्त्र परिग्रह, पाद-प्रोञ्छन, पीठ, फलक, शय्या संथारा, और औषध भेषज आदि प्रदान करते हुए विचरना कल्पता है अर्थात् ऐसा करना मेरे लिये उचित है और मैं करूंगा।

गाथापित आनन्द के इस व्रतधारण में भ्रमिवध्वंसनकार की दृष्टि जाती है कि आनन्द ने निर्भ्रन्थों को छोड़कर अन्य तीथियों को दान आदि न देने का अभिग्रह धारण इसिलये किया कि हीन, दीन, दुःखी जीवों पर दया करने से पुण्य नहीं होता, बल्कि एकान्त पाप होता है। वियों कि दीन - दुःखियों पर दया करने से यदि पुण्य होता तो वह अपने वत में निर्मन्थों के साथ-साथ अन्य लोगों को भी दान देने का वत लेता।

१. तएण से आणंदे गाहावई समणस्य भगवओ महावीरस्य अंतिए पंचागुव्बइयं सत्तिस्यावइयं दुवालसिवहं सावयधम्मं पिडवज्जहत्ता समणं
भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता एवं वयासी नो खलु मे
कष्पइ अज्जपभिद्दं अन्नउत्थिय वा अन्नउत्थियदेवयाणि वा अन्नउत्थिय
पिरगहियाणि चंइयाइ वा वंदितए वा, नमंसित्तए वा, पुर्टिव अणालत्तेण आलवित्तए वा, संलवित्तए वा, तेसि असणं वा पाणं वा
खाइमं वा साइमं वा दाउं वा अणुप्पदाउं वा नन्नत्थ रायाभिओगेणं,
गणाभिओगेणं, बलाभिओगेणं देवयाभियोगेणं, गुरुनिग्गहेणं वितिकन्तारेणं । कष्पइ में समग्रे निग्गंथे फासुएणं एसग्रिज्जेणं असणपाग्यखाइमसाइमेणं वत्थपरिग्गहपायपुञ्छग्रेणं पीठफलगसिज्जासंथारएणं
ओसहमेसहजेणं पिडलामेमाग्यस्य विहरित्तएत्ति कट्ड इमं एयारूवं
अभिगाइं पिडिगिगिहइ अभिगिगहत्ता पित्रणाइं पुञ्छइ, पुञ्छिता अट्ठाइं
आदियहं । उपा०, अ० १,सूत्र ५५.

२. अमविध्वंसनम् — जयाचार्य — दानाधिकार, बोल १, पृष्ठ ५२-५३.

जयाचार्य के इस विचार का खण्डन करते हुए जवाहिरलालजी सद्धमंमण्डन में कहते हैं कि गरीब, दु:खी प्राणियों को दयावश दान देना श्रावकों के धर्मानुकूल है, इसिलये आनन्द ने अनुकम्पादान का त्याग नहीं किया था। उसके शब्दों में सर्वज्ञभाषितधमें से भिन्न धर्म की प्रतिष्ठा करनेवाले, अज्ञानी चरक परित्राजक आदि को आहारादि न देने की घोषणा मिलती है, अनुकम्पा या करुणा के कारण गरीब, दु:खी, असहाय प्राणियों को दान न देने की नहीं। अन्य यूथिक को गुरुबुद्धि से दान न देने का उसने व्रत लिया था, करुणावश दान न देने का नहीं।

दूसरे बोल में जयाचार्यजी का कहना है कि यदि कोई कहता है कि आनन्द ने अन्यतीर्थी को दान न देने का त्रत लिया, असंयति को दान न देने का नहीं अर्थात् अन्यतीर्थियों को दान देना पाप है, असंयतियों को दान देने में पाप नहीं है। और यदि असंयतियों को दान देने में पाप है तो उसके लिये शास्त्रीय प्रमाण क्या हो सकता है ? इस संबंध में प्रमाणस्वरूप वे भगवतीसूत्र में उल्लिखित महावीर-गौतम को प्रस्तुत करते हैं, जहां महावीर ने कहा है कि असंयति को दान देने से एकान्त पाप होता है, निर्जरा बिल्कुल ही नहीं होती।<sup>३</sup> इसका खण्डन करते हुए जवाहिरलालजी कहते हैं कि तीर्थियों या असंयतियों को गुरुबृद्धि से दान देने का शास्त्र अवश्य निषेघ करता है, किन्तू करुणावश दान देने का विरोध कभी भी नहीं करता। इसके सबत में वे कहते हैं कि राजा प्रदेशी जिसका वर्णन राजप्रश्नीय में किया गया है, आनन्द श्रावक के समान ही अभिग्रह-धारी समिकत सहित बारह व्रतधारी था। लेकिन व्रतधारण करने के बाद भी वह दयावश दानशाला खोलकर हीन-दीन प्राणियों को दान देता था। व्रतवारण करते समय राजा प्रदेशो ने मुनि केशीकूमार से कहा था कि मैं सात हजार गांवों को चार हिस्सों में बांटकर एक बल-वाहन, दूसरा कोष्टागार, और तोसरा अन्तःपूर के लिये रखूंगा। शेष चौथे भाग से दानशाला का निर्माणकर, उसमें नौकरादि रखकर तथा

१. सद्धर्ममण्डन-जवाहिरलालजी-बोल १, पृ० ६४.

र. भगवतीसूत्र, शतक ८, उद्दे ६.

चतुर्विध आहार तैयार करवाकर श्रमण, माहन, भिक्षु एवं राहगीरों को भोजन करता हुआ तथा शील, प्रत्याख्यान, पोषध, उपवास आदि करता हुआ विचर्छ गा<sup>9</sup>। इससे भी यह स्पष्ट होता है कि दान में पाप नहीं होता।

किन्तु राजा प्रदेशी के व्रतधारण के वचन सुनकर मुनि केशीकूमार का चुप रह जाना शंका पैदा कर देता है। जयाचार्यजी यहां कहते हैं कि यदि अनुकम्पादान में पुण्य होता है तो राजा प्रदेशी के शब्दों को सुनकर केशीकुमार ने मौन धारण क्यों कर लिया ? उन्होंने ऐसा क्यों नहीं कहा कि राज्य के चार भागों के द्वारा विभिन्न चार कार्यों को करने से तुम्हें प्रथम तीन में पाप की प्राप्ति होगी और चौथे यानी दानशाला की प्रतिष्ठा करने से पूण्य होगा । इसका खण्डन करते हुए जवाहिरलाल जी कहते हैं कि मुनि केशीकुमार का चुप रहना यह इंगित नहीं करता कि अनुकम्पादान में एकान्तपाप होता है। क्योंकि यदि अनुकम्पादान में पाप होता तो केशीकुमार वहाँ चूप नहीं रहते बल्कि धर्मोपदेश देकर वे राजा प्रतेशी को पापजनक कार्य करने से रोकते यानी दानशाला की प्रतिष्ठा करने से रोकते। क्योंकि यह साधु का कर्तव्य होता है कि उनके सामने कोई हिसाजनक कार्य करने का विचार करे तो वे उसे रोकें, समझावें । किन्तु केशीकुमार राजा के शब्दों को सुनकर चुप रह गये। इससे मालूम होता है कि अनुकम्पा दान हिंसादि पाप-जनक कार्यों की श्रेणी में नहीं है। है

१. अइं णं सेयंवियाप्पमोक्खाइं सत्तग्गामसहस्साइं चत्तारिभागे करिस्सामि । एगे भागे कोडागारे दलइस्सामि, एगे भागे कोडागारे दलइस्सामि, एगे भागे कोडागारे दलइस्सामि, एगे भागे कोडागारे दलइस्सामि, एगेणं भागेणं महइ महालियं कूडा-गारसालं करिस्सामि, तत्यणं बहुहिं पुरिसेहिं दिएणभित्तभत्तवेयगेहिं विउलं असणं पाणं खाइमं साइमं उवक्खडावेत्ता बहूणं समस्माहण-भिक्खयाणं पंथियपिहयाणय परिभायमारो बहुहिं सीळावए पचक्खास्य पोसहोववासेहिं जाव विहरिस्सामि । ति कट्टु जामेव दिसं पाउब्मुए तामेव दिसं पडिगए ।

<sup>—</sup>अमोलक ऋषि संपा० —राजप्रनीय, पृ० २८३-८५.

२. अमविध्वंसनम् , दानाधिकार, बोल १४, पृष्ठ ७४-७५.

सद्धर्मपडन, दानाधिकार, बोल ३, पृष्ठ १००.

सूत्रकृतांग में एक कर्मकाण्डो ब्राह्मण से मुनि आर्द्रकुमार की भेंट तथा वार्तालाप की चर्चा मिलती है। ब्राह्मण, वैदिक कर्मकाण्ड की बड़ाई तथा बौद्धादि धर्मों की शिकायत करता हुआ आर्द्रकुमार को यह सलाह देता है कि वे ब्राह्मण धर्म को ही स्वीकार कर लें। वह कहता है कि वेदानुसार यजन - याजन, अध्ययन-अध्यापन आदि छ: प्रकार के कर्मों को करनेवाले दो हजार ब्राह्मणों को रोज भोजन देने से पुण्य की वृद्धि होती है और स्वर्गलोक में देवत्व प्राप्त होता है। किन्तु ब्राह्मण को उत्तर देते हुए आर्द्रकुमार कहते हैं कि मांस की खोज में विड़ाल की तरह घूमने वाले, उदर पूर्ति के लिये क्षत्रियादि के यहाँ अध्यमचाकरी करने वाले दो हजार क्या एक ब्राह्मण को भी नित्य भोजन कराने से, उसी मांसहारी ब्राह्मण के साथ भोजन कराने वाला वेदनायुक्त नरक में जाता है। जो दया प्रधान धर्म की निन्दा या विरोध करता है तथा हिसामय धर्म की प्रशंसा करता है, ऐसे एक ब्राह्मण को भोजन कराना ही नरक का बहुत वड़ा साधन बन जाता है।

यहाँ पर भ्रमिविध्वंसनकार ने कहा है कि यदि असंयित को भोजन आदि दान देने से पुण्य होता तो मुनि आर्द्रकुमार कर्मकाण्डो ब्राह्मण को क्यों कहते कि ब्राह्मण को भोजन कराने से नरक होता है । लेकिन इसके विरोध में जवाहिरलाल जी कहते हैं कि आर्दकुमार ने दयाधर्म की निन्दा करनेवाले तथा हिसामय धर्म की प्रशंसा करने वाले नीचवृत्ति ब्राह्मणों को पूज्यबुद्धि से भोजन कराने का निषेध किया, क्योंकि

१. िक्षणायगाणं तु दुवे सहस्से, जे भोयए णियए माहणाणं । ते पुन्नखन्धे सुमहऽज्जिश्चित्ता, भवंति देवा इति वेयवाओ । सिणायगाणं तु दुवे सहस्से, जे भोयए णियए कुलालयाणं । से गच्छिति लोलुवसंपगादे तिव्वाभितावि णरगाभिसेवी । दयावरं धम्म दुगुच्छमाणा, वहावहं धम्म पसंसमाणा । एगंपि जे भोययती असीलं, णिवो णिसंजाति कुओ सरेहिं । —सूत्रकृतांग, अतस्कन्ध २, अ०६, गाथा ४३-४५.

२. भ्रमविष्वंसनम् , दानाधिकार, बोल ९, पृ० ६६-६७.

ऐसा करने से नरक की प्राप्ति होती है, दीन-दुःखी प्राणियों को अनु कम्पादान देने का निषेध नहीं किया। इसके अलावा भी आर्द्रकुमार के शब्दों में दयाधर्म के विरोधी के लिये एक हैयभावना का रूप मिलता ही है।

इस प्रकार ज्ञातासूत्र में विणित नन्दन मिनहार का नरक जाना, ठाणांग में तपस्वी, क्षपक, रोग आदि से ग्रस्त प्राणी एवं नवदीक्षित शिष्य पर अनुकम्पा करने का विधान, उपासकदशांग (अध्ययन—э) में सकडाल पुत्र श्रावक का गोशालक मंखलिपुत्र को शय्या संथारा आदि देना, विपाकसूत्र (अ०१), उत्तराध्ययन (अ०१२ गाथा २४) आदि उदाहरणों को प्रस्तुत करते हुए यह खण्डन-मण्डन किया गया है कि अनुकम्पादान से पुण्य होता है या पापर।

सामान्य दृष्टि से अनुकम्पा को पुण्यजनक ही कहा जा सकता है। अहिंसा क्यों ?

'सव्वे अक्कंतदुक्खा य, अओ सव्वे अहिंसिया'<sup>६</sup>। सभी प्राणियों को दु:ख अप्रिय मालूम होता है या

> 'अज्झत्थं सक्वको सक्वं, विस्स पाणे पियायए। ण हणे पाणिणो पाणे, भयवेराको उवरए''।। ७।।

सभी प्राणियों को सुख प्रिय तथा दुःख अप्रिय लगता है, सबको अपनी आत्मा प्यारी होती है, ऐसा जानते हुए भय और वैर से मुक्त होकर किसी भी जीव की हिंसा न करनी चाहिये।

हिंसा को त्यागने और अहिंसा को अपनाने का यह सर्वविदित कारण है और सामान्यतौर से लोग यही समझते भी हैं कि हिंसा करने से अन्य प्राणियों को कष्ट पहुँचता है, अतः किसी को कष्ट पहुंचाना

१. सद्धर्ममण्डन, दानाधिकार, बोल ५, पृष्ठ १०६-१०७.

२. वही दानाधिकार, बोल ८, ९, १७, १८, १६. भ्रमविध्वंसनम् तथा सद्धर्ममण्डन के दानाधिकार पूर्णरूपेण देखें।

रे. सूत्रकृतांग, प्र॰ शु॰ लोकवादिनरासाधिकार, गाथा S

४. उत्तराध्ययन सूत्र, अध्ययन ६.

उचित नहीं। क्योंकि जिस व्यवहार से एक व्यक्ति दूसरे को कष्ट पहुंचाता है यदि वही व्यवहार उसके साथ भी किया जाये तो उसे भी आनन्द नहीं बल्कि कष्ट ही मालूम होगा। इसीलिये कहा गया है कि श्रत एवं चारित्र धर्म को सही रीति से कहनेवाला और तीर्थंकरों की वाणी में विश्वास करनेवाला प्रासुक आहार से जीवन निर्वाह करने वाला उत्तम साधु सभी प्राणियों को अपने ही समान समझता हुआ संयम का पालन करे । परन्तु अहिंसा पालन करने का यह प्रधान कारण नहीं है. यद्यपि सामान्य जानकारी में इसी को प्रधानता मिलती है। अहिंसा के मार्ग पर चलने का मुख्य उद्देश्य है आत्म-कल्याण। हिंसा करनेवाला व्यक्ति दूसरे का अनिष्ट करने के पहले अपना अनिष्ट करता है, हिंसा का भाव मन में लाकर वह अपनी आत्मा का पतन करता है, दूसरों से वैर बढ़ाकर उन्हें अपना शत्रु बना लेता है। इस प्रकार वह पहले अपनी भाव तथा द्रव्यहिंसाये करता है। इसके विपरीत यदि कोई अहिंसा को अपनाता है, सबको समान दृष्टि से या आत्मवत देखता है तो उसका कोई भी शत्रु नहीं होता। अतः उसकी द्रव्य हिंसा नहीं होती और चूं कि वह सब को समान समझता है, उसके मन में किसी के प्रति हैष नहीं पैदा होता, इसलिए उसका मन दूषित नहीं होता, उसकी आत्मा शुद्धि होती है, पवित्र होती है। आत्मशुद्धि के कारण वह मोक्षमार्ग पर अग्रसर होता है और आगे चलकरँ जन्म – मरण के बंधन से छूटकर मुक्त हो जाता है। अर्थात् अहिंसा पालन से मोक्ष की प्राप्ति होती है। इसी वजह से प्रश्न-व्याकरणसूत्र में अहिंसा का प्रथम नाम 'निर्वाण' दिया गया है । इस प्रकार अहिंसा पालन करने के दो कारण या दो फल हए-१. आत्मकल्याण या मोक्षप्राप्ति और २ अन्य प्राणियों के प्रति उपकार।

# अहिंसा के पोषक तत्त्व :

हिंसा का विवेचन करते हुए हमलोगों ने देखा है कि असत्य, स्तेय, अब्रह्मचर्य तथा परिग्रह इसके पोषक तत्त्व हैं। ठीक इसके

१. सूत्रकृतांग, प्र० श्रु० अध्ययन १०, सूत्र ३.

२. प्रश्नब्याकरण सूत्र, द्वितीय श्रुत स्कन्ध, प्रथम संवरद्वार ।

विपरीत सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्यं तथा अपरिग्रह अहिसा के पोषक तत्व हैं। यानी इनमें से किसी एक को छोड़ देने से अहिसाव्रत का पूर्ण रूपेण पालन नहीं हो सकता। झूठ बोलने वाले को एक झूठ को छिपाने के लिये अनेक झूठ बोलने पड़ते हैं, जिससे स्वयं तो उसकी आत्मा कष्ट पाती है और अपिवत्र होती है, दूसरे प्राणियों को भी वह दु:खद स्थिति में डालता है। चोरी न करनेवाला अन्य व्यक्ति को उस प्रकार का कष्ट नहीं देता जो प्रियवस्तु के हरण से होता है। ब्रह्मचर्य पालन से आदमी उन सभी प्रकार की हिंसाओं से बच पाता है, जो मेंथुन आदि सम्मति या बलात्कार दोनों ही करने से होती है। इसी प्रकार अपरिग्रही आदमी को किसी के प्रति राग या देष का शिकार नहीं बनना पड़ता। वह किसी को कष्ट नहीं पहुँचाता। अतएव सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह, अहिसा के पोषक या सहायक तत्त्व है, इसमें कोई शक नहीं। तत्त्वार्थसूत्र के विवेचन-कर्ता ने लिखा भी है—

अहिंसा अन्य व्रतों की अपेक्षा प्रधान होने से उसका प्रथम स्थान है। खेत की रक्षा के लिए जैसे बाड़ होती ह, वैसे ही अन्य सभी व्रत अहिंसा की रक्षा के लिये हैं; इसी से अहिंसा की प्रधानता मानी गई है।

## अहिंसा का तास्त्रिक विवेचन :

व्यक्ति की मुक्ति के लिये या चित्तशुद्धि और वीतरागता प्राप्त करने के लिये अहिंसा की ऐकान्तिक चारित्रगत साधना उपयुक्त हो सकती है; किन्तु संघरचना और समाज में उस अहिंसा की उपयोगिता सिद्ध करने के लिए उसके तत्त्वज्ञान की खोज न केवल उपयोगी हो है, किन्तु आवश्यक भी है<sup>२</sup>।

महावीर के समय में आत्मनित्यवाद (आत्मा को नित्य मानने-वाला ), उच्छेदवाद तथा उपनिषदों आदि की विभिन्न दार्शनिक (तात्त्विक ) घाराएँ प्रवाहित हो रही थीं। इसके अलावा महावीर

१ तत्त्वार्थ सूत्र-विवेचनकर्ता पं॰ सुखलालजी संघवी, पृ॰ २०४.

२ जैनदर्शन, पं० ---महेन्द्रकुमार न्यायाचार्य, पृं० ५९.

के शिष्यों के विचारों में भी एकता नहीं थी। अतः उन सब में भी कहीं संघभेद न हो जाये, इसकी आशंका थी। अतएव महावीर के सामने वस्तू के वास्तविक स्वरूप को दिखाते हुए सभी वादों में एकता या मैत्रीभावना लाने की समस्या थी। उन्होंने यह साबित किया कि वस्तु यदि मौलिक रूप में नित्य है तो परिवर्तमान पर्यायों की दृष्टि से अनित्य भी है। द्रव्य के दृष्टिकोण से यदि सत् से ही सत् उत्पन्न होता है तो पर्याय की दृष्टि से असत् से भी सत् उत्पन्न होता है। इस प्रकार उन्होंने सत्य को या जगत के यावत् को पदार्थों का उत्पाद, व्यय, घ्रोव्य-रूप परिणामी और अनन्त धर्मात्मक बताया। इस प्रकार वस्तु के वास्तविक रूप को दिखाकर उन्होंने दर्शन के क्षेत्र के बहुत बड़े झमेले को हटाने की कोशिश की। जब तक दृष्टि एकान्तवादी होती है, उसके साथ विभिन्न मतमतान्तर की संभावना रहती है किन्तु अनेकान्त की दृष्टि वस्तु के सभी रूपों को सही मानती है। अतः कोई विवाद नहीं उठता। अहिंसा ही तत्त्व के क्षेत्र में अनेकान्त रूप धारण करती है -यह अहिसास्वरूपा अनेकान्तदृष्टि ही जैनदर्शन के भव्य प्रासाद का मध्य स्तम्भ है। इसी से 'जैनदर्शन' की प्राण प्रतिष्ठा है '।

आगे चलकर अनेकान्त दृष्टि को ज्ञानमीमांसा के क्षेत्र में 'स्याद्वाद' का रूप मिला जिससे अहिंसा का वाचिनक विकास हुआ। वस्तु अनेक-धर्मा होती है – जैसे किताब में लम्बाई, चौड़ाई, मोटाई आदि बहुत से गुण होते हैं और कोई कहे कि पुस्तक मोटी है तो ऐसा कहने से उसके अन्यगुणों का प्रकाशन नहीं होता क्यों कि 'पुस्तक मोटी है' ऐसा अपेक्षा दृष्टि से कहा गया है। यदि एक दृष्टि से पुस्तक मोटी है तो दूसरी दृष्टि से लम्बी है यानी मोटी नहीं है। अतः एक दृष्टि से वस्तु के गुण को व्यक्त करते समय, दूसरी दृष्टि में पाये जाने वाले उसके गुणों के अस्तित्व को व्यक्त करने के लिए, महावीर ने एक शब्द की खोज की जो है- 'स्यात्'। 'स्यात्' कहने से एक दृष्टि की सीमा बन जाती है, किन्तु वस्तु के सम्बन्ध में अन्य दृष्टियों (अनेकान्त) पर उसका अधिकार या अन्य दृष्टियों का निषेध जाहिर नहीं होता।

१. जैनदर्शन-पं० महेन्द्रकुमार न्यायाचार्य, पृ० ६१.

यदि कोई व्यक्ति कहता है कि 'स्यात्' पुस्तक मोटी है तो ऐसा कहने से यह नहीं जाहिर होता कि पुस्तक लम्बी नहीं है या चौड़ी नहीं है। बिल्क कहने वाला अपनी बात तक ही सीमित रह जाता है। ऐसा करने से अन्य व्यक्तियों के विचारों का विरोध नहीं होता और जहाँ विरोध नहीं है वहाँ द्वेष नहीं है तथा जहाँ द्वेष नहीं है, वहाँ हिंसा नहीं है। अतः अहिंसा के सिद्धान्त का तात्विक विवेचन अनेकान्तवाद तथा स्याद्वाद के रूप में होता है।

# महावीरकालीन अहिंसा-सिद्धान्तः

समय के प्रवाह में हर वस्तु का कुछ न कुछ विकास और ह्रास होता है। अहिंसा का सिद्धान्त भी इससे अछूता नहीं है।

महावीर ने कहा ---

तित्यमं पढमं ठाणं, महावीरेण देसियं। व्यहिसा निउणा विट्ठा, सन्वभूएसु संजमो॥ सब्वे जीवा वि इच्छंति, जीविउंन मरिज्जिउं। तम्हा पाणिवहं घोरं, निग्गंथा वज्जयंति णं<sup>२</sup>॥

अहिंसा सुखदायिका है, अतः सभी प्राणियों पर दया करनी चाहिए। सभी प्राणो जीना चाहते हैं, मृत्यु को कोई भी पसन्द नहीं करता। इसिलये प्राणि वध का संयमी या निर्प्रन्थ पुरुष त्याग करते हैं। इसके आधार पर हिंसा को पूर्णतः त्याग देने की बात सभी लोगों के मन में जग पड़ी और चूँ कि सभी प्रकार की हिंसाओं में परिग्रह ही मूल बनता है, अतः परिग्रह भी सर्वथा त्याज्य समझा जाने लगा। हिंसा से बचने के लिये वस्नादि का भी त्याग होने लगा, जैसाकि दशवैकालिक सूत्र में कहा है कि जो देवता और मनुष्य-सम्बन्धी

नैनदर्शन — पं० महेन्द्रकुमार न्यायाचार्य, पृं० ५६-६४.
 तथा जैनधर्म — पं० कैलाशचन्द्र शास्त्रो, पृ० ६४-६६.

२ दशवैकालिकस्त्र, छठा अध्ययन।

भोगों को निवर्तेगा, वह आभ्यन्तर कषाय, बाह्य कुदुम्बादिक के संयोग का त्याग करेगा और जो आभ्यन्तर तथा बाह्य संयोगों का त्याग करेगा, वही द्रव्य एवं भाव से मुण्डित होकर अनगार बन पायेगा । किन्तु साधना में शरीर की भी आवश्यकता होती है । ऐसा समझकर शरीर की रक्षा उस हद तक सही समझी जाने लगी, जिस हद तक शरीर साधना का साधन बन पाता है, यदि वह बाधास्वरूप बन जाता है तो ऐसे शरीर की रक्षा नहीं होनी चाहिए। अतएव संयमी या साधक को आहार का प्रबन्ध करने की छूट दी गयी, किन्तु एक गृहस्थ की रीति से नहीं, बल्कि मधुकरी वृत्ति से । इसके अनुसार यह निश्चित किया गया कि साधु अपने लिये किसी भी प्रकार का भोजन तैयार न करे और दूसरों के द्वारा भी दी गई उन वस्तुओं को ग्रहण न करे, जो उसके निमित्त ही बनी हों। आहार में वे वस्तुएँ वर्जित की गईं, जो सजीव हों या सजीव से सम्बन्धित हों यानी सजीव से लगी हों। इतना ही नहीं, भिक्षा मांगने के समय दाता या याचक किसी से भी किसी प्राणी की हिसा हो तो वैसी हालत में भिक्षा नहीं लेनी चाहिए। इसके अलावा दाता से भिक्षु के निमित्त पहले या पीछे किसी प्रकार की हिंसा होने की संभावना हो तो साधक को भिक्षा ग्रहण नहीं करना चाहिये। इस संबंध में अनेक नियम बने। अरे उन सभी नियमों की धमनियों में अहिंसा पालन का रक्त ही संचारित हो रहा था। आहारादि सम्बन्धी नियमों के विवेचन आचारांग, दशवेकालिक, बृहत्कल्प आदि ग्रन्थों में हुए हैं

१ जया निन्विदए भोए, जे दिन्वे जेय मासुसे ।
तया ज चयइ संजोगं, सन्भितरं च बाहिरं ॥ १७ ॥
जया चयइ संजोगं, सन्भितरं च बाहिरं ॥
तया मुग्डे भवित्ताणं, पब्वइए अस्पारियं ॥ १८ ॥

<sup>—</sup>दश॰, अध्ययन ४.

२ दशवैकालिक, अध्ययन ५, सूत्र ६१-६२.

३ " " १, सूत्र १-५.

<sup>¥ &</sup>quot; " <u>4</u>

लेकिन इनमें यह नहीं बताया गया कि यदि किसी कारणवश भंग हो जाये तो उस दोष से छुटकारा पाने के लिये क्या करना उचित है। नियम-भंग दोष से बचने के लिये प्रायिश्वत्त करने का विशोध मूलसूत्र में विधान किया गया है।

महावीर के समय अहिंसा का ठोस रूप था, जिसमें किसी भी प्रकार की कमजोरी की गुंजाइश नहीं थी, न कोई अपवाद था। महावीर के अनुसार साधु को विरोधियों से मार-पीट मान-अपमान सब कुछ पाते हुए और स्थिर मन से सब कष्टों को सहते हुए अहिंसा व्रत का पालन करना उचित समझा गया। महावीर स्वयं अनेक जगहों पर पागल या और कुछ ही समझे गये और मार गालियां सब कुछ सहते हुए अहिंसा व्रत को निभाया।

# महात्रीरकालोत्तर अहिंसा-सिद्धान्तः

बाद में अहिसा के बहुत से अपवाद बने, साथ ही अहिसा से सम्बन्धित आहारादि के अपवाद भी। अहिसा के नियमों में ऐसा पाया जाता है कि यदि कोई व्यक्ति अपने वैरी का पुतला बनाकर उसके ममंस्थलों को आहत करता है तो ऐसी क्रिया 'दर्पप्रतिसेवना' यानी हिसा कही जायेगी। लेकिन यदि कोई व्यक्ति साधु-संघ अथवा चैत्य को क्षति पहुंचाता है तो ऐसी हालत में उसके मिट्टी के पुतले को ममीहत करना हिसा दोष या प्रतिसेवना के अन्तंगत नहीं आता । यह हिसा करने का अहिसक उपाय कहा जा सकता है। ऐसी हिसा से हिसा करने वाला साक्षात् हिसा से बच पाता था और इसमें कम हिसा होने की कल्पना थी। फिर अहिसक वर्ग के समक्ष यह समस्या उठी कि यदि कोई व्यक्ति परोक्ष में घर्म या संघ का विरोध करता है तो उसके साथ मंत्र का भी प्रयोग किया जा सकता है, लेकिन जो

१ निशीय, मूलसूत्र २. ३२-३६, ३८-४६; ३. १-१५; ४. १६-२१, ३८-३६, ८. १४-१८; ९. १-२; ६ ११-३; ६. ७२-८१; १५. ५-१२, ७५-८६; १६. ४-१३, १६-१७, २७; १८.२०-२३

२ निशीयचूर्णि, गाया १५५.

३ वही, गा० १६७.

समक्ष आकर आचार्य का घात करना चाहता है तो उसके साथ क्या व्यवहार होना चाहिये। इसके लिये निशीयभाष्य या निशीयचूणि में कहा गया है कि यदि कोई शत्रु आचार्य का वध या साध्वी के साथ बलात्कार करना चाहता है तो उसकी हत्या करके आचार्य आदि की रक्षा करनी चाहिए और ऐसी हिसा करने वाले को विशुद्ध माना गया। इसका ज्वलन्त उदाहरण है कौंकणदेशीय साधु के द्वारा रात्रि में तीन सिहों को मारकर संघ की रक्षा करना।

इस प्रकार स्वतः अपनी रक्षा के हेतु नहीं, किन्तु संघादि की रक्षा के लिए जीवों की हत्या करनेवाले को भी हिसा के दोष से दूषित नहीं, बल्कि विशुद्ध चरित्रवाला समझा जाने लगा। अर्थात् हिसा से अहिसा की रक्षा का भाव लोगों के मन में आ गया। एक बार ऐसा हुआ कि किसी राजा ने जैन साधुओं को आदेश दिया कि वे ब्राह्मणों को उनके पैर छूकर प्रणाम करें। अन्यथा सभी जैन साधुओं को देश-निकाला की सजा मिलेगी। इस समस्या का समाधान करने के लिए आचार्य ने अपने शिष्यों से पूछा कि क्या कोई ऐसा भी साधु है, जो सावद्य या निरवद्य किसी भी प्रकार से इस कष्ट का निवारण करे। यह सुनकर एक जैन साधु संघ की रक्षा के लिए तैयार हुआ। उसने राजा से सभी ब्राह्मणों को एकत्र करवाने को कहा। जब सभी ब्राह्मणों के शिर काट डाले। इस प्रकार उसने सघ की रक्षा की। है

आहार ग्रहण करने के नियमों में भी बहुत से अपवाद बनाये गये। जैसे चूर्णिकार ने कहा कि बाल, वृद्ध, आचार्य तथा दुर्बल संयमी रोग आदि में विगय यानी तेल, घृत, नवनीत, दिघ, फाणिय-गुड़, मद्य, दूध आदि का सेवन कर सकते हैं। किन्तु इन्हें ग्रहण करते समय साधुको

१ निशीयचूर्णि, गा० २८६.

२ "गा० २८६, पृ० १०१, भाग १.

३ " गा० ४८७.

<sup>¥ &</sup>quot; गा० ३१६८.

यह ध्यानपूर्वक सोचना चाहिये कि यह अग्राह्य है और उतना ही ग्रहण किया जाय जो कि मात्र रोग दूर करने में सहायक हो तथा दाता को भी विश्वास हो कि यह वस्तु रोग दूर करने के निमित्त ली जा रही है, रस-लोलुपता से नहीं। इतना ही नहीं बल्कि रोगी के लिये चोरी से या वशीकरण मंत्र के द्वारा भी अभी प्सित औषधि लेना दोषपूर्ण नहीं समझा जाता था?।

१ निशीयचू० गा० ३१७०
 २ गा० ३४८७

# चतुर्थ अध्याय

# जैनाचार भार महिंसा

मानव जीवन के दो आधार-स्तम्भ हैं—आचार और विचार। आचार जीवन का व्यावहारिक पक्ष है तो विचार सेद्धान्तिक। आदमी जैसा करता है, वैसा सोचता है और जैसा सोचता है, वैसा ही करता भी है। आचार और विचार या व्यवहार और सिद्धान्त एक-दूसरे पर आधारित हैं। वह आचार जो किसी विचार की साया में नहीं है, उस कंकाल के समान है, जिस पर न मांस हो और न त्वचा। और वह विचार जो आचरित न हो, उस खोखले शरीर के समान है, जो हड्डीविहीन हो । अतः दोनों हो की आवश्यकता को समझते हुए सभी धर्मप्रणेताओं और दार्शनिकों ने विभिन्न धार्मिक सिद्धान्तों के साथ-साथ आचार पर भी प्रकाश ढाला है; यानी यह बताया है कि जो धार्मिक सिद्धान्तों को मानता है, उस व्यक्ति का आचार कैसा होना चाहिये। अतः विभिन्न प्रणेताओं ने विभिन्न धार्मिक सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया है और आचार के भी विभिन्न नियम निर्धारित किये हैं। जैन धर्म के भी अनेकान्तवाद-स्याद्वाद आदि तात्त्विक या सैद्धान्तिकरूप हैं तथा कर्मवाद आदि ब्यावहारिक रूप। जैनाचार के दो विभाग किये जाते हैं - श्रावकाचार तथा श्रमणाचार। श्रावक के लिये उपदेशित आचार को श्रावकाचार तथा श्रमण के लिये उपदेशित आचार को श्रमणाचार कहते हैं।

गृहस्य जो अपने गुरुजनों या श्रमणों से निर्गन्य-वचनों का श्रवण करता है, उसे श्रावक या श्राद्ध की संज्ञा दी जाती है। बह श्रम-गोपासक भी कहा जाता है, कारण, वह श्रमणों की उपासना करता है। चूंकि वह अणुवत या लघुत्रत का पालन करता है, उसे अणुवती, देशविरत, देशसंयमी या देशसंयती नामों से भी सम्बोधित करते हैं। गृही, सागार आगारी आदि शब्द भी इसी के लिए प्रयोग किये जाते हैं, क्योंकि वह आगार यानी घर में रहता है। इस प्रकार व्रतधारण करनेवाले गृहस्य के लिये श्रावक, श्राद्ध, उपासक, अणुव्रती, देशविरत, देशसंयमी, देशसंयती, गृही, सागार, आगारी आदि शब्द प्रयोग होते हैं। उपासकदशांग, तत्त्वार्थसूत्र, रत्नकरण्ड-श्रावकचार आदि में बारह वृतों के आधार पर, श्रावकों के आचार का प्रतिपादन हुआ है। आचार्य कुन्दकुन्द विरचित चारित्रप्राभृत, स्वामी कार्तिकेय कृत अनुप्रेक्षा तथा आचार्य वसूनन्दि कृत वसूनन्दि-श्रावकाचार में श्रावकाचार का निर्धा-रण ग्यारह प्रतिमाओं को आधार मानते हुए हुआ है। किन्तु पंडित आशाधर द्वारा रचित सागारधर्मामृत में श्रावकधर्म पक्ष, निष्ठा तथा साधन पर अवलिम्बत है। इस पद्धति का श्रीगणेश जिनसेनकृत आदि-पुराण में हुआ है, जहां पर पक्ष, निष्ठा या चर्या तथा साधन को हिंसा की गुद्धि के तीन उपायों के रूप में प्रस्तुत किया गया है । इस प्रकार जैनाचार्यों ने श्रावकाचार को तीन तरह से प्रतिपादित किया है: बारह व्रतों के आधार पर, ग्यारह प्रतिमाओं के आधार पर तथा पक्ष, निष्ठा आदि के आधार पर। किन्तु इन तीन पद्धतियों में भूलतः कोई अन्तर नहीं पाया जाता । बारह व्रतों को धारण करनेवाला श्रावक आत्मा की विशेष गुद्धि के लिये ग्यारह प्रतिमाओं को भी धारण करता है, और पक्ष, चर्या तथा साधन तो उनकी आचार-मर्यादा के तीन भेद ही कहे जा सकते हैं। बारह व्रतों में प्रथम पांच को अणुव्रत, छठे, सातवें एवं आठवें को गुणवत तथा अन्तिम चार यानी नवें, बसवें, ग्यारहवें एवं बारहवें को शिक्षात्रत कहते हैं।

#### अणुत्रतः

श्रावक के बारह बता म प्रथम पाँच को अणुव्रत कहते हैं। इन्हें श्रावक या श्रावकधर्म के मूलगुण भी कहते हैं। चूं कि पांच महाव्रतों, जो श्रमणों के द्वारा पालन किये जाते हैं, से ये लघु हैं, इन्हें अणुव्रत कहते हैं। इनमें अहिसादि का पूर्णरूपेण पालन नहीं होता, जैसा कि श्रमणों के द्वारा पांच महाव्रतों में होता है। फिर भी ये श्रावकधर्म के प्राण हैं। अतः इन्हें मूलगुण कहा गया है। इनके अलावा जो अन्य व्रत हैं, उन्हें उत्तरगुण कहा गया है, क्योंकि उन सबों से मूलगुण की पृष्टि होती है। अणुव्रत के पांच प्रकार होते हैं जिनमें स्थूल पापों से बचने का प्रयास किया जाता है: १. स्थूल प्राणातिपात-विरमण, २. स्थूल मृषावाद-विरमण, ३. स्थूल अदत्तादान-विरमण, ४. स्वदारसंतोष तथा ५. इच्छा-परिमाण।

स्थूल प्राणातिपात-विरमण—इसकी व्याख्या विभिन्न ग्रन्थों में विभिन्न प्रकार की मिलती है। उपासकदशांगसूत्र में कहा गया है कि गाथापित आनन्द ने श्रावकधमं ग्रहण करते समय कहा था कि में स्थूल हिंसा का दो करण तीन योग से त्याग करूंगा। यानी, मन वचन और काय से हिंसा न करने एवं न कराने की उसने प्रतिज्ञा की। समीचीनधर्मशास्त्र या रत्नकरण्ड-उपासकाध्यम में स्थूल हिंसा अर्थात् त्रस जीवों की हिंसा संकल्पपूर्वक तीन करण या मन, वचन, काय तथा तीन योग यानी करना, कराना, अनुमोदन करना, से न करने को प्रथम अणुत्रत कहा गया है। वसुनन्दि-श्रावकाचार में सिर्फ इतना ही कहा गया कि त्रसकाय जीव की हिंसा न करना प्रथम अगुत्रत है। इसमें करण और योग की संख्या पर प्रकाश नहीं डाला गया है। किन्तु इन तीनों से यह बात जरूर स्पष्ट होती है कि प्रथम अणुत्रत में स्थूल हिंसा यानी त्रस जीवों की हिंसा नहीं करनी है। इस त्रत में गृहस्थ के अहिंसात्रत की मर्यादा सिर्फ स्थूल जीवों (द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय तथा पंचेन्द्रिय) और दो योग यानी कृत-कारित तक ही निर्धारित की गई है। इसका कारण यह है

श्राणातिपात-वितथव्याहार-स्तेय -काम-मूच्छ्यान्यः ।
 स्थूतेम्यः पापेम्यः व्युपरमणमगुत्रतं भवति ।।६॥ ५२ ॥
 समीचीन धर्मशास्त्रः

२. उपासकदशांग सूत्र, प्रथम अध्ययन, सूत्र १३.

संकल्पात्कृत-कारित-मननाद्योग--त्रयस्य-चर-सत्वान् ।
 न हिनस्ति यत्तदाहुः स्थूल वचाद्विरमणं निपुणाः ।। ७ ।। ५३।।

४. जे तसकाया जीवा पुन्वृद्दिट्ठा ण हिंसियन्वा ते । एइंहिया वि णिक्कारणेण पढमं वयं शूलं ॥ २०६ ॥

<sup>-</sup>वसुनिद्कृत श्रावकाचार.

कि गृहस्थ खेती करता है और खेती में स्थावर प्राणियों की हिसा होती है, यह निश्चत है । यदि स्थावर प्राणियों की हिसा से भी गृहस्थ को वंचित रहने को कहा जाय तो खेती हो नहीं सकती और खेती न होगी तो अन्य प्राणियों का जीवित रहना दुर्लभ हो जायेगा । इसके अलावा स्थूल हिसा के समर्थन के लिये भी परिस्थिति विशेष में वह स्वतंत्र है और इसी को श्रावक की देशवरित कहते हैं । गृहस्थ कोई भी काम करने में सावधान रहता है कि किसी भी जीव को किसी प्रकार का कब्ट न हो । फिर भी यदि किसी जीव का घात हो जाता है तो ऐसी हिसा के लिये वह दोषो नहीं होता अर्थात् उसका अहिसान्नत भंग नहीं होता । किन्तु कभी-कभी प्रमादवश या अज्ञानवश हिसा हो जाती है जो दोषजनक होती है और न्नत को भंग कर देती है । इस प्रकार पैदा हुए दोष को अतिचार कहते हैं । स्थूल प्राणातिपात-विरमण के पांच अतिचार हैं : बन्ध, वध, छिवच्छेद, अतिभार, भक्तपान-व्यच्छेद ।

बन्ध — बन्ध का अर्थ है त्रस प्राणियों को कठिन बन्धन से बांधना या उनके गन्तव्य स्थान पर जाने से उन्हें बलपूर्वक रोकना। पशुओं तथा दासों को इस प्रकार बांधना कि उन्हें कष्ट पहुंचे। बन्ध के दो प्रकार हैं अर्थबन्ध तथा अनर्थबन्ध। अनर्थबन्ध हिसा है जो अनर्थदण्ड नामक वृत के साथ आती है और अर्थबन्ध भी यदि क्रोधवश किया जाये तो उसे हिसा ही कहेंगे। अर्थबन्ध भी दो प्रकार के होते हैं — सापेक्ष और निरपेक्ष। भय उत्पन्न होने पर जिस बन्ध से स्वतः मुक्ति मिल जाये उसे सापेक्ष तथा भय की दशा में भी मुक्ति न देनेवाला बन्ध निरपेक्ष कहलाता है?। निरपेक्ष बन्ध अतिचार की श्रेणी में आता है।

वध-वध का सामान्य अर्थ होता है हत्या। किन्तु उपासकदशांग सूत्र का सम्पादन करते हुए डा॰ इन्द्रचन्द्र शास्त्री ने कहा है -

१. तयाणंतरं च णं भूलगस्स पाणाइवायवेरमणस्स समणोवासएणं पंच अइयारा पेयाला जाणियव्वा, न समायित्यव्वा। तं जहा-बंधे, वहे, छविच्छेए,अइमारे, भन्तपाण्वोच्छेए ॥४२॥ उपासकदशांग प्र० अ०; समीचीन धर्मशास्त्र, अ०३. ८.

२. उपासकदशांग सूत्र, पृष्ठ ५१.

'यहाँ वध का अर्थ हत्या नहीं है। हत्या करने पर तो व्रत सर्वथा टूट जाता है। अतः वह अनाचार है। यहाँ वध का अर्थ है घातक प्रहार, ऐसा जिससे अंगोपांगादि को हानि पहुंचे''।

अर्थात् निर्दयता पूर्वक अपने आश्रित मनुष्यों तथा गाय, बैल, घोड़ा, भेंस आदि पशुओं को चाबुक, डंडा, ईंट, पत्थर, आदि से मारना; अपनी स्वार्थपूर्ति के लिये शोषण करना या अन्य प्रकार से प्राणियों को संताप पहुंचाना।

छिविच्छेद क्रोधवश या अपनी प्रसन्नता के लिये किसी प्राणी का अंग छेदन करना छिविच्छेद कहा जाता है। इसी के समान वृत्तिच्छेद भी समझा जाता है, वयोंकि वेतन या मजदूरी कम देना तथा छुट्टी आदि की उचित सुविधा न देना भी दोषयुक्त और कष्टप्रद होता है।

अतिभार—बैल, घोड़े, ऊंट आदि पशुओं पर तथा नौकर, मजदूर और अपने परिवार के व्यक्ति पर शक्ति से अधिक बोझ लादना अति-भार की श्रेणी में आता है। इसके अलावा अपने समय और शक्ति को बचाकर दूसरों से काम लेना भी अतिभार समझा जाता है।

अन्नपानित्रोघ—इसका अर्थ होता है खान-पान में कटौती करना या खान-पान-संबंधी कष्ट देना। सूक पशु पक्षियों को भोजन कम देकर या न देकर उन्हें भूखा-प्यासा रखना अन्नपानित्रोध कहलाता है। अपने अधीन या आश्रित मनुष्यों को भी पर्याप्त भोजन न देना इसी अतिचार का अंग है।

अत: श्रावक को इन सभी कष्टदायक अतिचारों को जानना चाहिये और इनसे सर्वदा बचने की कोशिश करनी चाहिये।

स्थूल मृषावाद-विरमण—सत्य और अहिसा का इतना अधिक घनिष्ठ संबंध है कि एक के अभाव में दूसरे की आराधना अशक्य है। ये दोनों परस्पर पूरक तथा अन्योन्याश्रित हैं। अहिसा यथार्थता को सुरूप प्रदान करती है, जब कि यथार्थता अहिसा की सुरक्षा करती है। अहिसा के बिना सत्य नग्न अथवा कुरूप होता है जबकि सत्यरहित

१. उपासकदशांग स्त्र, पृष्ठ ५१.

अहिंसा मरणोन्मुख अथवा अरक्षित होती है । अत: सत्य का महत्त्व देखते हुए मृषावाद से बचने का उपदेश दिया है । किन्तु गृहस्थों के लिये स्थूल मृषावाद का त्याग ही व्रत पालन के लिये अनिवार्य माना गया है । स्थूल मृषावाद अथवा मोटा झूठ की श्रेणी में निम्नलिखित कार्य आते हैं—

- १. कन्यालीक विवाह के मंबंध में बातचीत करते हुए आयु, शरीर, वाणी तथा मस्तिष्क-संबंधी कन्या के दोषों को छिपाना या उसके वास्तिवक गुण को बहुत अधिक बढ़ाचढ़ा कर कहना।
- २. गवलीक पशु के लेन-देन में जो बैल कम काम करने वाला हो, उसके विषय में यह कहना कि बहुत अधिक काम करनेवाला है तथा गाय-भैंस को अधिक दूध देनेवाली बताना, जबिक वह कम ही दूध क्योंन देती हो।
- ैं ३. भूम्यलोक—खेती-बारी तथा निवास स्थान के संबंध में असत्य बातें करना ।
- ४. न्यासापहार—किसी संस्था या सामाजिक कार्य के लिये संग्रह की हुई सम्पत्ति या किसी के घरोहर को हड़प लेना।
  - ५. कूडसक्खिज्ज झुठा साक्षी बनना ।
- ६. सन्धिकरण– षड्यन्त्र रचना । आश्वासन देकर या विश्वास दिलाकर झुठ बोलना है ।

गृहस्थ सूक्ष्म झूठ को त्यागने में असमर्थ होता है। क्योंकि पारि-वारिक तथा सामाजिक बहुत से ऐसे कार्य होते हैं, जिनमें उसे झूठ किसी न किसी रूप में बोलना ही पड़ता है। लेकिन ऊपर कथित मोटे झूठ से तो उसे बचना ही चाहिये अन्यथा वह श्रावक धर्म को नहीं निभा सकता। वसुनन्दि ने तो श्रावकाचार में कहा है कि राग-द्वेष के

१. जैन आचार, डा॰ मोइनलाल मेइता, पृष्ठ ६२.

२. उपासकदशांग सूत्र, प्रथम अध्ययन, सूत्र१४.

वशोभूत हो असत्य-भाषण बिल्कुल नहीं करना चाहिये और वह सत्य भो नहीं बोलना चाहिये, जिससे किसी को पीड़ा पहुंचे अथवा किसी की हिंसा हो<sup>१</sup>।

स्थूल अदत्तादान-विरमण—अचौर्य के बिना न अहिंसा का सम्यक् पालन हो सकता है और न सत्य का ही । अत: अहिंसा के पथ पर चलनेवाले के लिये यह नितान्त आवश्यक है कि वह अदत्तादान का त्याग करे। किन्तु मुनि अथवा श्रमण की भांति अदत्तादान का पूर्णरूपेण पालन करना श्रावक के लिये अशक्य हो जाता है, इसलिये उसे स्थूल अदत्तादान विरमण का पाल न करना चाहिये यानी उसे बिना दी हुई वस्तु को मन, वचम, काया से न ग्रहण करना चाहिये और न दूसरों को उसे ग्रहण करने की आज्ञा देनी चाहिये । स्थूल चोरी यानी मोटी चोरी के अन्तर्गत ये सब आते हैं—सेंघ काटकर चोरी करना, अधिक मूल्यवाली वस्तु को बिना पूछे हुए ले लेना, राहियों को लूटना-खसोटना आदि ।

स्वदार-सन्तोष—इस व्रत के अनुसार पित को सिर्फ अपनी पत्नी के साथ तथा पत्नी को केवल अपने पित के साथ संभोग करना चाहिये<sup>६</sup>। मैथुन में अनेक जीवों का नाश होता है। अतः मैथुन

श. अलियं गा जंपणीय पाणिवहकरं तु सच्चवयणं पि ।
 रायेण य दोसेण य । गोयं बिदियं वयं थूल ।।२१०।।
 — वसनन्दिकत श्रावकाचार.

२. तय। णंतरं च णं थुलगं अदिरणदाणं पच्चक्लाइ जावज्जीवाए दुविहं तिविहेणं, न करेमि न कारवेमि मणसा वयसा कायसा ॥ १४॥ उपासकद्शांग सूत्र, प्रथम अध्ययन

<sup>,</sup> पृष्ठ ५७.
निहितं वा पतितं वा सुविस्मृतं वा परस्वमिवसृष्टम्।
न हरति यन्न च दत्ते तदकृश-चौर्यादुगरमण्म्।।११।१५७॥
—समीचीनधर्मशास्त्र.

श्. तयाणंतरं च णं सदारसंतोसीए परिमाणं करेइ, नन्नत्थ एक्काए सिवानंदाए भारियाए अवसेसं सब्वं मेहसुविहिं पच्चक्खामि ।१६। — उपासकदशांग सूत्र, प्रथम अध्याय.

हिंसा को जननी है । श्रमणों को तो इस कार्य से बिल्कुल वंचित रहने को कहा गया है, लेकिन श्रावकों को सिर्फ अपनी पत्नो तक और श्राविकाओं को अपने पति तक ही अपने को नियंत्रित रखने को कहा गया है।

इच्छा-परिमाण – इच्छा का विस्तार अनन्त है । यदि इसको नियंत्रित न रखा जाय तो यह मनुष्य को पशु के समान अज्ञानी और दानव के समान भयावह बना दे। जब व्यक्ति अपनो स्वतंत्र इच्छा को अपना पथप्रदर्शक बनाता है तो वह चाहता है कि सबसे अधिक सुख-सुविधाएँ तथा उनके विभिन्न साधन उसी के पास हों। उसी को सबसे अधिक वैभव प्राप्त हो, सबसे अधिक यश प्राप्त हो और उसी को सबसे अधिक शारीरिक एवं मानसिक आनन्द की उपलब्धि हो। यही है परिग्रहवृत्ति । समाज में जो शोषणवृत्ति, पारस्परिक अविश्वास, ईर्ष्या-द्वेष, छल, कपट, दु:ख-दारिद्र, शोक-संताप, लूट-खसोट आदि देखने को मिलते हैं उनका प्रधान कारण परिग्रहवृत्ति, संग्रहखोरी अथवा संचयबुद्धि हैरे। अर्थात् परिग्रहवृत्ति हिसा का बहुत बड़ा कारण है। अतएव इससे बचना या इस पर नियंत्रण रखनाही श्रेयस्कर कहा जा सकता है और इसोलिये श्रावकों को इच्छापरिमाण का पाठ पढ़ाया गया है । गाथापति आनन्द श्रावकधर्म को धारण करते हुए कहते हैं कि बारह कोटि ( कोष के लिये चार कोटि, व्यापार के लिये चार कोटि तथा गृह एवं गृहोपकरण के लिए चार कोटि) हिरण्य-सुवर्ण के अतिरिक्त द्रव्यों का मैं त्याग करता हूं। इस प्रकार वे पशु-पक्षी, सूमि, हल, बैलगाड़ी, वाहन, नौका आदि सभी एक निश्चित संख्या में रखकर अधिक का त्याग करते हैं । यह है अपरिग्रह वृत्ति । इसकी परिभाषा प्रस्तुत करते हुए समीचीन धर्मशास्त्र में कहा गया है कि धन धान्य

१. जैन आचार, डा॰ मोइनलाल मेहता, पृष्ठ १०२.

२. तबाणंतरं च ण इच्छाविहिपरिमाणं करेमाणं हिरसणसुवरणविहि परिमाणं करेह, नन्नतथ चउहिं हिरएणकोडीहिं निहाण पउत्ताहिं, चउहिं प्रवित्थर पउत्ताहिं, अवसेसं सब्वं हिरएणसुवरणविहिं पच्चक्खामि ॥ १७॥ —उपा•स्॰प्र०अ•

आदि परिग्रह को सोमित करके उस सीमा से अधिक प्राप्त करने का त्याग ही परिमित परिग्रह है।

मुनियों के लिये इन वस्तुओं का पूर्णतः त्याग करना कहा गया है, लेकिन श्रावकों के लिये कहा गया है कि वे इन वस्तुओं को परिमित करलें, क्योंकि परिवार में रहते हुए इन चोजों का पूर्ण त्याग शक्य नहीं है।

## ग्गत्रतः

गुणवृत तीन हैं : दिग्वत, भोगोपभोगव्रत तथा अन्थंदण्डव्रत । चूं कि ये मूल गुणों को वृद्धि करते हैं, इन्हें गुणवृत कहते हैं ।

दिग्वत—मरण पर्यन्त के लिये यह संकल्प करना कि एक मर्यादित क्षेत्र के बाहर नहीं जाऊंगा, दिग्वत या दिशापरिमाण व्रत कहलाता है । इसमें गृहस्थ यह निश्चय करता है कि खेती या अन्य व्यवसाय के लिये वह ऊपर, नीचे तथा चारों दिशाओं में जाने का एक खास मर्यादा का उल्लंघन नहीं करेगा। कोई भी व्यक्ति जितनी अधिक दूरी तय करेगा या जितने ही विस्तृत क्षेत्र से उसका सम्पर्क होगा, उतने ही अधिक जीवों से, भले ही छोटे हों या बड़े, उसका सम्पर्क होगा और ज्यादा हिंसा को संभावना रहेगी। इसके अलावा ज्यादा वस्तुओं को देखकर उसके मन में अधिक प्रलोभन होगा, अधिक विकार पैदा होगा जो उसे हिंसा को ओर बढ़ने को प्ररित करेंगे।

धन-धान्यादि-प्रन्थं परिमाय ततोऽधिकेषु निःस्पृहता ।
परिमितपरिग्रहः स्यादिच्छापरिमाण - नामाऽपि ।।१५)।६१।।
समीचीन धर्मशास्त्रः

२. दिग्वतमनर्थदण्डवतं च भोगोपभोगपरिमाणम् । अनुवृंहणाद्गुणानामाख्यान्ति गुणवतान्यायीः ॥१॥६०॥ समीचीन धर्मश्रास्त्र.

दिग्वलयं परिगणितं कृत्वाऽतोऽहं बहिर्न यास्यामि ।
 इति संकल्पो दिग्वतमामृत्यगुपाप-विनिवृत्यै ॥२॥६८॥
 समीचीन घमशास्त्र.

अतः इन बातों को देखते हुए यह कहा जा सकता है कि हिसा को रोकने के लिये दिग्वत का पालन करना अनिवार्य है।

उपभोगपिरभोग-पिरमाणव्रत या भोगोपभोगपिरमाणव्रत — जिस वस्तु का उपयोग एक ही बार होता है, उसे उपभोग तथा जिसका उपभोग बार-बार होता है, उसे पिरभोग कहते हैं और जब इस उपभोग-पिरभोग पर नियंत्रण हो जाता है, यानी यह निश्चित कर दिया जाता है कि सिर्फ अमुक वस्तु ही काम में लायी जायेगी तब उसे उपभोगपिरभोग पिरमाणव्रत कहते हैं। इस ब्रत में अहिसाव्रत की रक्षा अच्छी तरह होती है क्योंकि इससे व्यक्ति के मन में संतोष होता है, जो उसे अहिसा की ओर ले जाता है। उपभोगपिरभोग पिरमाणव्रत के निम्नलिखित लक्षण या विधियां हैं:

- १. उद्द्रविणका-विधि भींगे शरीर को पोंछनेवाले वस्त्र अंगोछे आदि की संख्या को निश्चित करना। गाथापित आनन्द ने श्रावकधर्म को धारण करते हुए सिर्फ 'गन्धकषाय' नामक वस्त्र को छोड़कर अन्य सभी अंग पोंछने के काम में आनेवाले वस्त्रों का त्याग किया?।
- २. दन्तधावनविधि दाँत साफ करने या मंजन आदि की मर्यादा निश्चित करना, जैसे आनन्द ने किसी मधुयष्टि यानी मुलहठी के अतिरिक्त दूसरे दातूनों का त्याग किया<sup>३</sup>।
  - ३. फलविधि-श्रावक के द्वारा यह निर्धारित करना कि वह

सुक्त्वा परिहातव्यो भोगो सुक्त्वा पुनश्च भोकव्यः।
 उपभोगोऽशन-वसनप्रभृतिः पांचेन्द्रियोविषयः॥१०॥८३॥
 —समीचीन धर्मशास्त्र-

२. तयाणंतरं च णं उवभोगपरिभोगविहिं पच्चक्खाएमार्गे उल्लिखिया विहिपरिमाणं करेइ। नन्नत्थ एगाए गंच-कासाइए, अवसेसं सब्वं उल्लिणियाविहिं पच्चक्खामि॥ २२॥

<sup>—</sup>उपासकदशांग सूत्र , प्र० अ०

नन्नत्थ एगेणं अल्ललट्ठी सहुएणं, अवसेसं दंतवण्विहिं पञ्चक्लामि ॥२३॥

<sup>—</sup>उपासकदशांग सूत्र, प्र॰ अ॰

कोई फल विशेष खायेगा, जैसे आनन्द ने सिर्फ क्षीरामलक अर्थात् दुधिया आंवला खाने का वचन ग्रहण किया था<sup>9</sup>।

- ४. अभ्यंगनविधि—मालिश के काम में आनेवाले तेलों को परिमाणित करना। जैसे आनन्द ने कहा था कि, मैं सिर्फ शतपाक तथा सहस्रपाक नामक तेल का सेवन कर्ल्गा ।
- ५. उद्दर्तनविधि उबटनों की मर्यादा निश्चित करना, जैसे आनन्द ने केवल गेहूँ के आटे आदि से बने हुए उबटन को काम में लाने की प्रतिज्ञा की र
- ६. स्नानविधि स्नान आदि के लिये पानी की मात्रा निश्चित करना, जैसे आनन्द ने कहा था कि मैं केवल आठ औष्ट्रिक (ऊंट के आकार का) घड़ों का उपयोग करूंगा।
- ७. वस्त्रविधि—वस्त्रों को परिमाणित करना, जैसे आनन्द ने कपास के बने हुए सिर्फ दो कपड़ों के अलावा अन्य सभी वस्त्रों का त्याग किया था<sup>थ</sup>।
- ८. विलेपनविधि —शरीर में लेप करने की वस्तुओं को मर्यादित करना जैसे आनन्द ने सिर्फ अगुरु, कुंकुम, चन्दन आदि को स्वीकार करके अन्य सभी प्रकार के लेपों का परित्याग किया ।
- ९. पुष्पविधि—पुष्पों के प्रयोग पर नियंत्रण लाना, जैसे आनन्द ने केवल क्वेतकमल तथा मालती के फूलों की माला को काम में लाने का वचन लिया।

| ₹.         | उपासकद्शाग | सूत्र, प्रथम अध्ययः | न, सूत्र २४. |
|------------|------------|---------------------|--------------|
| ₹.         | "          | ,,                  | २४.          |
| ₹.         | <b>)</b> 7 | ,,                  | २६.          |
| ٧.         | ,,         | ,,                  | २७.          |
| <b>4</b> . | <b>))</b>  | 17                  | २८.          |

६. नन्नत्थ अगरकुं कुमचंदणमादिएहिं, अवसेसं वित्तेवणविहिं पञ्चक्लामि ॥ २९ ॥ — उपा० प्र० अ०

७. नन्नत्थ एगेणं सुद्भपउमेणं, मालइ कुसुमदामेणं वा, अवसेसं पुष्फविहिं पञ्चक्लामि ॥ — उपा॰ प्र॰ अ॰, पृष्ठ ३७.

- १०. आभरणविधि आभरण का परित्याग करना जैसे आनन्द ने कहा कि मैं स्वर्ण-कुण्डल एवं अपने नाम की मुद्रा के अलावा दूसरे सभी आभूषणों का प्रत्याख्यान करता हुँ<sup>9</sup>।
- ११. घूपविधि घूप-दीप आदि को परिमाणित करना। जैसे आनन्द ने उपभोग-परिभोग का प्रत्याख्यान करते हुए कहा है कि मैं अगुरु, लोबान, घूप इत्यादि के अतिरिक्त अन्य सभी वस्तुओं का त्याग करता हूँ, जो घूप की जगह काम करती हैं ।
- १२. भोजनविधि पेय वस्तुओं की मर्यादा निर्धारित करना। जैसे आनन्द गाथापित ने तत्कालीन मूंग या चावल से तैयार एक विशेष प्रकार के पेय के अलावा अन्य सभी पेय वस्तुओं का त्याग किया<sup>च</sup>।
- १३. भक्ष्यविधि -पक्वानों को परिमाणित करना। जैसे आनन्द ने केवल घेवर तथा खाजे को ग्रहण करने और अन्य प्रकार के पक्वानों को त्यागने का वचन लिया ।
- १४. ओदनविधि औदन यानी चावल या भात खाने पर नियंत्रण। जैसे आनन्द ने कहा कि मैं केवल कलम जाति के चावल को ही ग्रहण करने तथा दूसरे प्रकार के विभिन्न चावल त्यागने की प्रतिज्ञा करता हूँ<sup>थ</sup>।

नन्नत्थ मट्ठकण्णोज्जएहिं नाम मुद्दाए य, अवसेसं आभरणविद्दिं पच्चक्खामि ॥ — उपा० प्र० अ०, पृ० ३७.

२. नन्नत्थ अगर तुरुक्क घूवमादिएहिं, अवसेनं धुवण्विहिं पच्चक्लामि। — उपा० प्र० अ०, पृष्ठ ३८०

३. नन्नत्थ एगाए कट्ठपेज्जाए, अवसेसं पेज्जिविहिं पञ्चक्खामि ॥
— उपा० प्र0 अ०, पृ० ३८.

४. नन्नत्थ एगेहिं घयपुण्णेहिं खराडखज्जएहिं वा, अवसेसं भक्खविहिं पच्चक्खामि । —उपा॰, प्र॰ अ॰, पृष्ठ ३६.

नन्नत्थ कलमसालि ओयगोणं, अवसेसं ओयणविहिं पञ्चक्लामि ।
 —उपा॰, अध्ययन १, पृष्ठ ३९.

- १५. सूपविधि—दालों के परिमाण पर नियंत्रण करना। जैसे आनन्द ने मटर, मू'ग तथा उड़द की दाल के अतिरिक्त अन्य सभी की दालों का प्रत्याख्यान किया।
- **१६. घृतविधि**—घृत का त्याग। जैसे आनन्द अन्य प्रकार के घृतों का त्याग करके केवल शरत्कालीन दानेदार गोघृतमंड लेने को तैयार हुआ<sup>२</sup>।
- १७. शाकविधि —शाक ग्रहण करने पर नियंत्रण। जैसे आनन्द ने कहा कि मैं सिर्फ बथुआ, चूच्चु, घीया, सौवस्तिक और मण्डुकिक के अतिरिक्त अन्य सभी शाकों का प्रत्याख्यान करता है ।
- १८. माधुकरविधि—मेवा-मिष्ठान्त को परिमाणित करना। जैसे आनन्द ने अन्य सभी प्रकार के मेवा-निष्ठान्नों को त्यागकर सिर्फ पालंगा माधुर यानी शल्लकी जाति की वनस्पति के गोंद से तैयार एक पेयविशेष को ग्रहण करने का वचन लिया ।
- **१९. जैमनविधि व्यंजन का प्र**त्याख्यान । जैसे आनन्द ने केवल सेधाम्ल तथा दालिकाम्ल के अतिरिक्त अन्य सभी तरह के व्यंजनों का परित्याग कर दिया<sup>थ</sup> ।
  - २०. पानीयविधि पोने के पानी का परिमाण नियंत्रित करना।

१. नन्नत्थ कलायस्वेण वा, सुग्गमासस्वेण वा, अवसेसं स्विविहिं
 पच्चक्लामि। — उपा॰, प्र॰ अ॰, पृष्ठ ४॰.

२. नन्नत्थ सारइएणं गोघयमण्डएणं, अवसेसं घयविहिं पच्चक्खामि ॥
---उपा॰, प्र॰ अ॰, प्र॰ ४१

नन्नत्थ वत्थु-साएण वा, चूच्चुसाएणं वा, तुंबसाएण वा सुत्थि-यसाएण वा, मुग्डुविकयसाएणवा, अवसेसं सागविहिं पच्चक्खामि ।
 —उपा॰, प्र॰ अ॰, पृष्ठ ४१०

४. नन्नत्थ एगेणं पालंगामाहुरएणं, अवसेसं माहुरयविहिं पच्चक्खामि ।
— उपा॰, प्र॰ अ॰, पृष्ठ ४२.

भ. नन्नत्थ सेहंब दालियंबेहिं, अवसेसं जेमण्विहिं पञ्चक्खामि ।
—उपा॰ प्र॰ अ॰, पृष्ठ ४२.

जैसे आनन्द ने केवल वर्षा का जल ग्रहण करने और अन्य सभी व्रकार के जलों को त्यागने का वचन लिया ।

२१ ताम्बूलिविध — मुखवास का परिमाण मर्यादित करना। जैसे आनन्द ने कहा कि मैं पाँच सुगन्धित वस्तुओं (कंकोल, काली-मिर्च, एला, लवंग, जातिफल, कपूर) से युक्त ताम्बूल के अतिरिक्त अन्य सभी प्रकार की सुगन्धित वस्तुओं को, जो मुख को सुवासित करती हैं, त्यागता हूँ ।

इतना ही नहीं, अन्य आचार्यों ने और भी पाँच प्रत्याख्यान बताये हैं — वाहन, उपानत् यानी जूता, शय्यासन, सचित्त वस्तु, खाने के अन्य सामान आदि को मर्यादित करना। अतः सब मिलकर छब्वीस प्रकार के प्रत्याख्यान होते हैं । इन सबके पीछे यही उद्देश्य है कि जीवन संयमित हो तथा किसी भी प्राणी की हिसा न हो। क्योंकि खाने-पीने, वस्त्रादि घारण करने तथा वाहन आदि के प्रयोग में षटकायों में से किसी न किसी प्रकार के जीवों का घात होता ही है। जितनी हो उपभोग-परिभोग में वृद्धि होगी, उतने ही अधिक प्राणियों की हिसा होगी। अतएव हिसा को रोकने तथा अहिंसा को सहारा देने के ध्येय से ही उपभोग-परिभोग वत का पालन किया जाता है – ऐसा कहा जाये तो इसमें शंका की कोई भी संभावना नहीं दीखतो।

इस व्रत का निरूपण या प्रतिष्ठापन दो प्रकार से होता है — १. भोजन तथा २. कर्म ।

भोजन से सम्बन्ध रखनेवाले इस व्रत के पांच अतिचार हैं-

 सिचत्ताहार—अर्थात् उन वस्तुओं को ग्रहण करना, जिनमें जीव हो।

१. नन्नत्थ एगेणं अंतित्वकोदएणं, अवसेसं पाणियविहिं पच्चक्खामि ।
— उपा० स्०, प्र० अ०, पृष्ठ ४३.

२. नन्नत्थ पंचतोगिधएण तंबोलेणं, अवसेसं मुहवासविहिं पञ्चक्लामि । —उपा० सू॰, प्र॰ अ०, पृष्ठ ४४.

३. जैन आचार, डा॰ मोइनलाल मेहता, पृष्ठ १०७.

- २. सचित्तप्रतिबद्धाहार—उन पदार्थी को खाना, जिनके साथ जीव सटे हुए हों।
- ३. अपन्नीषधिभक्षणता—कच्ची वनस्पति खाना, जैसे शाक, फल आदि।
- ४. दुष्पक्वीषधिभक्षणता वैसी वनस्पति ग्रहण करना, जो पूर्णतः पकी न हो।
- ५. तुच्छौषधिभक्षणता—अर्थात् कच्ची मूंगफली आदि ग्रहण करना।

कर्म-सम्बन्धी इस व्रत के जितने अतिचार हैं, उन्हें कर्मादान कहते हैं। कर्मादान उन कार्यों या व्यापारों को कहते हैं, जिनसे ज्ञाना-वरणादि कर्मों का बन्ध होता है। इन कार्यों से अत्यधिक हिंसा होती है, इसलिये श्रावकों के लिए ये त्याज्य हैं। इनकी संख्या पन्द्रह है: उ

- इंगालकम्मे (अंगारकर्म) कोयले बनाना यानी खान से कोयला निकालना और तैयार करना, ईंट फ्काना, भट्टा चलाना आदि। जिसमें आग तथा कोयला अधिक मात्रा में काम में आए।
- २. वणकम्मे (वनकर्म) जंगल-संबंधो व्यापार अर्थात् लकड़ी काटकर बेचना, गांव या शहर बसाने के उद्देश्य से वनों को काट-देना या उनमें आग लगा देना।

१. तयाणंतरं च णं उपभोग-परिभोगे दुविहे पर्णाची,तंजहा — भोयणओ, कम्मओ य, तत्थ णं भोयणाओ समणोवासएणं पंच अइयारा जाण्यिब्वा न समायरियब्वा, तं जहां — सचित्ताहारे सचित्तापिडबद्धाहारे, अप्पउलिओसिह भक्खण्या, दुष्पउलिओसिहभक्खण्या तुच्छोसिहभक्खण्या।

<sup>—</sup>उपा॰ सू॰, प्र॰ अ॰, पृष्ठ ६५.

२. कम्मओ णं समणीवासएणं परणरसं कम्मादाणाइं जाखियव्वाइं, न समायरियव्वाइं, तं जहा-इंगाल-कम्मे, वर्ण-कम्मे, साङीकम्मे, भाडीकम्मे फोडी-कम्मे, दंत-वाणिज्जे, लक्ख-वाणिज्जे, रस-वाणिज्जे, विस-वाणिज्जे, केस-वाणिज्जे, जंत-पीलण-कम्मे, निल्लंछण-कम्मे दवग्गि-दावण्या, सरदइ-तलायसोसण्या, असई-जण-पोसण्या।

<sup>---</sup> उपा॰ सू॰, प्र॰ अ॰, पृष्ठ ६६.

- ३. साडी-कम्मे (शकटकर्म) —शकट अर्थात् बैलगाड़ी, रथ, मोटर, तांगा आदि बनाना और बेचना।
- ४. भाड़ोकम्मे (भाटोकर्म) बैल, अश्व आदि पशुओं को भाड़े पर देना।
- ५. फोड़ी-कम्मे (स्फोटोकर्म) खान खोदने और पत्थर तोड़ने-फोडने के व्यापार।
- ६. दतवाणिज्जे (दन्तवाणिज्य) हाथी दाँत या अन्य पशु के बहुमूल्य दांतों, हिड्डियो एवं चमड़ों का व्यापार करना।
- ७. लक्खवाणिज्जे (लाक्षवाणिज्य)—लाख या लाह का व्यापार करना।
- ८. रसवाणिज्जे (रसवाणिज्य) मदिरा आदि रस का व्यापारे करना।
- ९. विसवाणिज्जे (विषवाणिज्य) विभिन्न प्रकार के विषों का व्यवसाय करना जिनमें बन्दूक, तलवार, धनुष-वाण बारूद आदि वस्तुएँ भी समझनी चाहिये।
- १०. केसवाणिज्जे (केशवाणिज्य)—बालों या बालवाले प्राणियों का व्यापार। मोर-पंख तथा ऊन का व्यापार इसके अन्तर्गत नहीं आता, क्योंकि इन्हें प्राप्त करने के लिये प्राणियों को मारना नहीं पड़ता।
- ११. जन्तपीलणकम्मे (यन्त्रपीडनकर्म) कोल्हू आदि से सरसो, तिल आदि पेरना।
- १२ निल्लंछणकम्मे ् निर्लाञ्छनकर्म ) बैल, बकरे आदि नपुंसक बनाना ।
- १३. दविग्गदावणया (दावाग्निदापनता) जंगल में आग लगाना। जंगल में आग लगाने पर उसमें रहनेवाले बहुत से त्रस प्राणियों का विनाश हो जाता है।
- १४. सरदहतलायसोसणया सरोह्रदतडागशोषणता)— झील, सरोवर, तालाब आदि जलाशयों को सुखा देना।
- १५. असईजणपोसणया असतीजनपोषणता ) व्यभिचार के उद्देश्य से वेश्या आदि नियुक्त करना और शिकार करने के निमित्त कुत्ते, बिल्ली आदि हिंसक पशुओं को पालना।

इस तरह उपभोगपरिभोग वृत के जितने भी अतिचार हैं, चाहे वे भोजन-सम्बन्धी हों या कर्म-सम्बन्धी, सभी हिसा की ओर ही ले जाने-वाले हैं। अतः हिसा से बचने के लिये इन्हें जानना चाहिये और इनका त्याग करना चाहिये।

अनर्थदण्डव्रत —धर्म, अर्थ और काम को ध्यान में रखते हुए यानी इन तीनों की प्राप्ति के हेतु कोई भी व्यक्ति कुछ करता है। लेकिन जिस कार्य से इन तीनों में से किसी की भी प्राप्ति न हो उसे अनर्थदण्ड कहते हैं। ऐसे कार्य से करनेवाले की स्वार्थपूर्ति नहीं होती किन्तु दूसरे की हानि हो जाती है। इसके चार लक्षण या प्रकार हैं—2

१. अपध्यानाचरित — दुश्चिन्ता की उत्पत्ति दो प्रकार से होती है:

जब सन्तान, स्वास्थ्य आदि इष्ट वस्तुओं की प्राप्ति नहीं होती तो व्यक्ति के मन में तरह-तरह की मानसिक चिन्ताएं पैदा होती हैं, जिन्हें आर्तध्यान के अन्तर्गत लिया जाता है।

कभी-कभी शत्रुतावश या क्रोधवश मनःस्थिति चंचल हो जाती है, निसे रौद्रध्यान कहते हैं। ये दोनों हो, खासतौर से रौद्रध्यान, मन को हिंसा की ओर प्रेरित करते हैं।

- २. प्रमादाचरित —आलस्यपूर्ण जीवन, जिस जीवन में असावधानी हो, शिथिलता हो। बिना काम के बैठे हुए लोगों के द्वारा दूसरों की शिकायत का होना, श्रृंगारयुक्त वार्तालाप करना।
- ३ हिस्तप्रदान—किसी को हिसक साधन देकर हिसापूर्ण कार्यों में उसका सहायक बनना।
- ४. पापकर्मोपदेश—उस प्रकार का उपदेश देना जिससे सुननेत्राला विभिन्न प्रकार के पापों में प्रवृत्त हो ।
  - १. उपासकदशांग स्त्र, प्र० अ॰, पृष्ठ ६५-७॰. समीचीन घर्मशास्त्र, अ० ४, कारिका ८३-६॰. योगशास्त्र, श्लोक ८८-११३. वसुनन्दिकृत श्रावकाचार, श्लोक २१६, पृष्ठ ८८.
  - २. तं जहा-अवज्भाणायरियं, पमायायरियं, हिंसप्पयाणं, पाव-कम्मोवएसे ।
     उपा॰ सू॰, प्र॰ अ॰, पृष्ठ ४४.

समीचीनधर्मशास्त्र में अनर्थंदण्ड के पांच भेद किये गये हैं -पापो-पदेश, हिंसादान, अपध्यान, दुःश्रुति, प्रमादचर्या। इन पांच में से चार तो वे ही हैं जिनका वर्णन उपासकदशांगसूत्र में मिलता है लेकिन दुःश्रुति अधिक है। दुःश्रुति से मतलब है उन शास्त्रों से जो आरम्भ, परिग्रह, साहस जो शक्ति तथा नीति पर ध्यान दिये बिना किया जाता है, मिथ्यात्व, द्वेष, राग, मद और मदन को प्रतिपादित करते हों। उन्हें पढ़ना या सुनना।

इस प्रकार अपने अथवा अपने कुटुम्ब के जीवन-निर्वाह के निमित्त होनेवाले अनिवार्य सावद्य अर्थात् हिंसापूर्ण व्यापार-व्यवस्था के अतिरिक्त समस्त पापपूर्ण प्रवृत्तियों से निवृत्ता होना अनर्थंदण्डविरमण व्रत है। इस गुणव्रत से प्रधानतया अहिंसा एवं अपरिग्रह का पोषण होता है। अनर्थंदण्डविरमण व्रतधारी श्रावक निर्थंक किसी की हिंसा नहीं करता और न निर्थंक वस्तु का संग्रह ही करता है, क्योंकि इस प्रकार के संग्रह से हिंसा को प्रोत्साहन मिलता है।

शिक्षात्रतः

अणुव्रत और गुणव्रत से शिक्षाव्रत भिन्न है, क्योंकि इसे बार-बार ग्रहण करके इसका अभ्यास किया जाता है। जिस प्रकार विद्यार्थी अपने पाठ का अभ्यास करता है उसी प्रकार श्रावक इस व्रत का अभ्यास करता है और इसोलिये इसे शिक्षाव्रत की संज्ञा दी गई है। इसके चार भेद हैं:

१. पापोपदेश-हिंसादानाऽपध्यान-दुःश्रुतीः पंच ।
 प्राहुः प्रमादचर्यामनर्यदगडानदगडघराः ॥ ६ ॥ ७५ ॥
 समीचीन धर्मशास्त्रः

२. आरम्भ-संग-साहस-मिथ्यात्व-द्वेष-राग-मद-मदनैः । चेतः कलुषयतां श्रुतिरवधीनां दुःश्रुतिर्भवति ॥ १३ ॥ ७६ ॥ —समीचीन धर्मशास्त्रः

३. जैन आचार, डा॰ मोहनलाल मेहता, पृष्ठ १११.

४. देशात्रकाशिकं वा सामयिकं प्रोषधोपवासो वा । वैय्यावृत्त्यं शिक्षाव्रतानि चत्वारि शिष्टानि ॥१॥६१॥ —समीचीन धर्मशास्त्रः

सामायिकत्रत —सामायिक पद. दो शब्दों के संयोग से बने हुए 'समाय' शब्द पर आधारित है। वे दो शब्द हैं —'सम' और 'आय'। 'सम' का अर्थ होता है 'समता', 'बराबरी' तथा 'आय' से समझा जाता है आमदनी या लाभ। इस प्रकार 'समाय' का तात्पर्य हुआ 'समभाव' या समलाभ की प्राप्ति या यों कहा जाय कि समता की प्राप्ति। अतः समभाव लानेवाली किया को सामायिक कहा जा सकता है। कुछ और स्पष्ट ढंग से यह कहा जा सकता है कि त्रस और स्थावर प्राणियों के प्रति समदृष्टि या समभाव रखना ही सामायिक है। समन्त-भद्र के अनुसार मुक्ति पर्यन्त हिंसादि पांच पापों का पूर्ण रूपेण त्याग करना हो 'सामयिकत्रत' है। '

देशावकाशिकव्रत — दिशापरिमाणवृत में यह निश्चित किया जाता है कि श्रावक अपने जीवन में आवागमन कहां तक करेगा लेकिन उसमें भी कुछ घंटे या कुछ दिनों के लिए यदि वह विशेष मर्यादा कायम कर देता है, उस मर्यादा को ही देशावकाशिक वृत कहते हैं। दिशा-परिमाण वृत करने से श्रावक हिंसा करने से बचता है, क्योंकि कम दूरी में चलने से कम कायों या कम जीवों से ही उसका सम्पर्क हो पाता है, अतः कम जीवों की हिंसा होती है और यदि सामान्य मर्यादित क्षेत्र में होनेवाले आवागमन को वह विशेष मर्यादित कर देता है इसका मतलब है कि वह और कम हिंसा करेगा।

पौषधोपवासव्रत – शान्तिपूर्ण ढंग से विशेष नियमपूर्वक उपवास करना तथा सावद्य क्रियाओं का त्याग करना पौषधोपवासव्रत कहा जाता है। समीचीनधर्मशास्त्र में कहा गया है कि चतुर्दशी और अष्टमी को अन्न, पान (पेय), खाद्य तथा लेह्यरूप से चार प्रकार के आहारों का ग्रुम संकल्पों के साथ त्याग करना ही पौषधोपवास वृत है।

श. आसमयमुक्ति मुक्तं पचाऽघानामशेषभावेन ।
 सर्वत्र च सामयिकाः सामयिकं नाम श्रमिन्त ॥ ७ ॥ ९७ ॥
 चमीचीन धर्मशास्त्रः

२. पर्वेषयष्टम्यां च ज्ञातन्यः प्रोषघोपवासस्तु । चतुरभ्यवद्दार्याणां प्रत्याख्यानं सदिच्छाभिः ॥ १६॥ १०६॥ — समीचीन घर्मशास्त्रः

उपवास करने से मतलब है अन्न, पेयवस्तु, खाद्य आदि में रहनेवाले जोवों की हिंसा न हो, साथ हो सावद्यकर्मों से वंचित रहना भी हिंसा कम करने या न करने का ही विधान करता है।

यथासंविभाग या अतिथिसंविभागवत—अतिथि यानी जिनके आने को कोई तिथि न हो,ऐसे व्यक्तियों के लिये अपने यथासिद्ध भोज्य पदार्थ का समुचित विभाग करना यथासंविभाग अथवा अतिथिसंविभाग वत कहलाता है। इस वत के पांच अतिचार हैं:

- १ सचित्तनिक्षेप अतिथि को देने के भय से खाद्यसामग्री को सचित्तवस्तु पर रखना।
  - २. सचित्तिपिधान --पके हुए भोजन को सचित्तवस्यु से ढैंक देना ।
- ३. कालातिक्रम अतिथि भोजन न ले सके, इस उद्देश्य से भोजन उचित समय पर न बनाना।
- ४ परव्यपदेश भोज्य वस्तु को अपनी न बताकर दूसरे की बताना, ताकि अतिथि भोजन न ले सके।
- ५. मात्सर्य सहज भाव से वस्तु न देकर इसिलए देना कि किसी और ने दी है यानी ईर्ष्यावश देना।

ईंध्या भी हिंसा का कारण है। पहले के दो अतिचारों में, जिनमें भोज्य वस्तु का सम्बन्ध सचित्ता वस्तु से कर दिया जाता है, हिंसा होती है या होने की संभावना रहती है। अतः हिंसा न हो, इस बात को ध्यान में रखते हुए इन अतिचारों का त्याग करना चाहिये।

# श्रमणाचार अधवा श्रमण-धर्म :

जैनाचार में दो शब्द—देशविरत तथा सर्वविरत प्रायः प्रयुक्त किये जाते हैं। देशविरत हम उन्हें कहते हैं जो हिंसा आदि का प्रत्याख्यान पूर्णरूपेण नहीं करते हैं यानी श्रावक और सर्वविरत वे कहे जाते हैं जो हिंसादि दोषों को सब तरह से त्याग देते हैं यानी श्रमण। श्रमण धर्म के अन्तर्गत पांच महाव्रत आते हैं, जिनका पालन मुनिगण

स्वित्तनिक्खेवणया, सचित्तापेहणया, कालाइक्कमे, परववएसे, मच्छ्रिया ।
 —उपासकदशांग सूत्र, प्र० अ०, पृष्ठ ८२.

तीन करण (करना, करवाना तथा अनुमोदन करना) और तीन योग (मन, वचन एवं काय) से करते हैं। हिंसा का त्याग, असत्य का त्याग, चोरी का त्याग, मैथुन का त्याग और परिग्रह का त्याग— ये पाँच महावृत हैं। इनके विषय में पर्याप्त विचार किया जा चुका है। यहाँ हम देखेंगे कि इन वृतों को परिपुष्ट करनेवाली कितनी भावनाएँ हैं और किस प्रकार ये उन्हें दृढ़ बनाती हैं।

प्राणातिपात विरमण की पांच भावनाएँ-

प्रथम भावना इसका सम्बन्ध ईर्या समिति से है। निग्रंन्थ साधु को यत्नपूर्वक चलना चाहिये अन्यथा वह भूत, जीव और सत्त्व की हिंसा करता है, जिसकी वजह से कर्म का आगमन होता है और बन्ध होता है। अतः यह भावना इस चीज पर जोर देती है कि मुनि या श्रमण को हमेशा ही हिंसा से बचना चाहिये।

द्वितीय भावना — मन को पापों से हटाना। पापजनक, सावद्य किया युक्त, आश्रव लानेवाला, छेदन-भेदन करनेवाला, कलह करनेवाला, द्वेषयुक्त, परितापजनक, प्राणों का अतिपात और जीवों का घात-उपघात करनेवाला विचार मन से दूर कर देना चाहिये, क्योंकि किसी न किसी रूप में उससे हिंसा होती ही है। 2

१. तस्सिमाओ पंच भावणाओ भवंति, तित्थिमा पढमा भावणा इरियासिमए से निगांथे नो अगहरियासिमए से निगांथे नो अगहरियासिम्हांस पढमा भावणा ॥ १॥

<sup>---</sup>आचारांग सूत्र, द्वितीय श्रुतस्कन्ध, पंचदश अध्ययन, पृ० १४२०;

जयं चरे जयं चिट्ठे, जयं आसे जयं सए ! जयं सुंजन्तो भासन्तो पावकम्मं न बंधइ ॥ — दशवैकालिक सूत्र, ४, ८.

२. ... मणं परियाणइ से निग्गंथे, जे य मणे पावए सावज्जे सिकरिए अग्रहयकरे छेयकरे भेयकरे अहिंगरणिए पाउसिए परियाविए पाणा-इवाइए भूओवघाइए, तहप्पगारं मणं नो पधारिज्जा गमणाइए, मणं परियाणइ से निग्गंथे, जे य मणे अपावएत्ति दुच्चा भावणा ॥२॥

<sup>—</sup>आचारांग, द्वि**० श्रु०, अध्याय १५, पृ० १४२**१.

तृतीय भावना—वचन की अपापकता—वाणी की विशुद्धता। इसमें यह बताया गया है कि निर्ग्रन्थ पापमय, सावद्य यानी जीवों के उप-घातक तथा विनाशक वचनों का प्रयोग न करे, क्योंकि ऐसे सदोष भाषण से जीवहिंसा होती है।

चतुर्थं भावना—भाण्डोपकरण विषयक सिमिति। साधु भाण्डोप-करण को ग्रहण करे या कहीं रखे तो उसे पूर्ण यत्नपूर्वक ग्रहण करना या रखना चाहिये, वयोंकि ऐसा न करने से जीवों की हिसा होती है। र

पंचम भावना--भक्त-पान विषयक आलोकिकता। विवेकपूर्वक देखकर भोजन या जल ग्रहण करना ही साधु के लिये उचित है वरना खाते या पीते समय वह अनेक प्राणियों की हिंसा करता है। अतः सदा देखकर आहार-पान ग्रहण करना चाहिये।

मृआवादविरमण की भावनाएँ - सत्यव्रत का अहिंसा से घनिष्ठ सम्बन्ध है। इसकी रक्षा के लिये पाँच भावनाएँ बताई गई हैं –

१. वाणीविवेक, २. क्रोधत्याग, ३ लोभ-त्याग, ४. भय-त्याग तथा ५. हास्य-त्याग। क्रोध, लोभ आदि हिंसा के कारण हैं, अतः इनका सर्वथा त्याग करना ही साधु का धर्म समझा जाता है। ४

अदत्तादानिवरमण की पाँच भावनाएँ हैं: १. सोच-विचार-कर वस्तु की याचना करना, २. आचार्य की अनुमित से भोजन करना, ३. पिरिमित वस्तु स्वीकार करना, ४. बार-बार वस्तुओं को मर्यादित करना तथा ५. सार्घीमक से पिरिमित पदार्थों को मागना। ऐसा करने से हिसा को त्यागने एवं अहिसा को अपनाने में सहायता मिलती है। यदि कोई बिना पूछे ही किसी की वस्तु ले लेता है तो उस

१. आचारांग सूत्र, द्वि० श्रु०, पंचदश अध्ययन, सूत्र ३, पृ० १४२३.

२. वही, सूत्र ४, पृ० १४२५.

आलोइयपाणभोयणभोई से निग्गंथे नो अणालोइयपासभोयणभोई, केवली बूया "पंचमा भावना ॥ ५॥

<sup>-</sup>वही, पृ॰ १४२६.

४. वही, पृष्ठ १४३०-१४३५.

वस्तु के अभाव में उसे कष्ट होता है या मर्यादा से अधिक भी ले लेता है तो यह कष्टदायक ही होता है। अतः किसी भी प्राणी को दुःख न हो, इसका ध्यान करते हुए श्रमण को ऊपर कथित भावनाओं का पालन करना चाहिये।

बह्मचर्य की भावनाएँ - मेथुन हिंसा का कारण होता है, इससे अनेक सूक्ष्म की टाणुओं का घात होता है। अतः निर्ग्रन्थमुनि को इसका त्याग सब तरह से कर देना चाहिये। इसकी पाँच भावनाएँ हैं: १ स्त्री-कथा न करना, २. स्त्री के अंगों को न देखना, ३. पूर्वानुभूत काम-क्रीड़ा को याद न करना, ४. मात्रा का अतिक्रमण करके भोजन न करना तथा ५. उस स्थान पर न रहना जो स्त्री के सम्पर्क में हो। चूंकि इन सभी कार्यों से वासना को वृद्धि होतो है, जो हिंसा को बढ़ातो है, अतः श्रमण या श्रमणी सदा इन भावनाओं का सेवन करे यहां श्रोयस्कर है। १

अपरिग्रहवृत की भावनाएँ —परिग्रह से द्वेष, ईर्ष्या आदि हिंसा-जनक कर्मों का जन्म होता है, अतः यह भी मुनियों के लिये सदा त्याज्य है। इसकी पाँच भावनाएं हैं:

१. श्रोत्रेन्द्रिय सम्बन्धी विषय के प्रति राग-द्वेष का न होना, २. चक्षुरिन्द्रिय सम्बन्धी विषय यानी रूप के प्रति अनासक्त होना, ३. घ्राणेन्द्रिय के विषय के प्रति अनासक्ति, ४. रसनेन्द्रिय के विषय के प्रति अनासक्ति तथा ५. स्पर्शनेन्द्रिय के विषय के प्रति अनासक्ति।

## रात्रिभोजन-विरमणवतः

दशवैकालिकसूत्र में क्षुल्लकाचार को वर्णित करते हुए साधु के लिये पाँच प्रकार के भोजन का निषेध किया गया है:

१. औदेशिक - साधुया मुनि को देने के उद्देश्य से बना हुआ भोजन, २. क्रोत: -साधु के लिये खरीदा गया भोजन, ३. नित्य-

| १. आचारांग सूत्र, द्वितीय | ' श्रुतस्कन्ध, पचदश | अध्ययन, | वृ० | १४३५-४३. |
|---------------------------|---------------------|---------|-----|----------|
| <b>ə</b> .                |                     |         |     | १४४३-५३. |

व. ,, प्रः १४५व-६५**.** 

पिड-सदा एक हो घर से मिलनेवाला भोजन, ४. अभ्याहृत—उपाश्रय आदि में प्राप्त भोजन तथा ५. रात्रिभोजन यानी रात में भोजन करना। इतना ही नहीं, रात्रिभोजन - विरमण व्रत को पाँच महाव्रतों के बाद आनेवाला छठा व्रत भी कहा है। रात्रिभोजन-विरमण को व्रत की श्रेणों में इसलिये रखा गया है कि इससे अहिसा व्रत का पोषण होता है। रात्रि में भोजन करने से अनेक सूक्ष्म प्राणियों को हिसा होती है, क्योंकि मनुष्य उन छोटे-छोटे प्राणियों को देख नहीं पाता। इसके अलावा छोटे-छोटे जोव कुछ ऐसे होते हैं जो रोशनी देखकर स्वतः आ जात और चिराग आदि का ली पर जलकर मर जाते हैं। अर्थात् रात्रि में भोजन करना हिसा को बढ़ावा देना है। दशवे-कालिक सूत्र में हो आगे कहा है कि साधु सूर्यास्त के बाद तथा सूर्योदय के पहले अशनादि चारों प्रकार के आहारों को मन से भी त्याग दे, यानी इनके उपभोग की कल्पना मन में भी न लाये। र

# समिति तथा गुर्ति :

सिमितियां पाँच तथा गुप्तियां तीन होता हैं। ईयी, भाषा, एषणा, आदान और उच्चार सिमितियाँ हैं तथा मन, वचन और काय गुप्तियाँ। ये पांच सिमितियां साधु के चारित्र की प्रवृत्ति के लिए तथा तीन गुप्तियां अशुभ प्रवृत्तियों से निवृत्ति पाने के लिये होती हैं। ये बताती हैं कि साधु को गमनागमन में आलम्बन, काल, मार्ग और यतना की शुद्धि का सदा ध्यान रखना चाहिये। ईयां सिमिति में ज्ञान, दर्शन और चारित्र आलम्बन स्वरूप होते हैं, काल दिवस है यानी रात में उसे कहीं

उद्दे सियं कीयगडं, नियागं अभिइडाणिय ।
 राइभत्ते, सिणाग्रेय गंध मल्ले य वियणे ॥२॥

<sup>-</sup> दशवैकालिक सूत्र, त्तुल्लकाचार नामक तृतीय ,अध्ययन

२. अहावरे छट्ठे भंते ! वर राईभोयणाओ वेरमणं, सन्वं भंते ! राईभोयणं पच्चक्खामि ॥१६।

<sup>-</sup>दशवैकालिक सूत्र, चतुर्थ अध्ययनः

अत्यगयं मि आइच्चे, पुरत्याक्ष अग्रुग्गए । आहारमाइयं सन्वं, मणसा वि न पत्थए ॥२८॥

<sup>-</sup> दशवैकालिक सूत्र, अष्टम अध्ययनः

गमन नहीं करना चाहिये और कुमार्ग को त्यागना चाहिए तथा चार प्रकार की यतना — द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव की हमेशा ही ध्यान में रखना चाहिए। यानी वह आंखों से देखकर अपने से आगे की चार हाथ भूमि को देखता हुआ चल, क्योंकि ऐसा न करने से राह में पड़े हुए जीवों की हिंसा होगा। और जब तक वह चले, विषयों और पांच प्रकार के स्वाध्यायों को वर्जित करता हुआ चले। बोलने के समय यह ध्यान रखे कि क्रोध, मान, माया, लोग, हास्य, भय आदि से युक्त वचन न बोले जाय। आहार, उपधि, शय्या इन तोनों की शुद्धि पर साधु को सदा दृष्टि रहनो चाहिये यानो गवेषणा, ग्रहणेषणा तथा परि-भागेषणा यत्नपूर्वक तथा शुद्धतापूर्वक करनी चाहिये। रजोहरण, ओघउपि पाट, पाटला आदि को ग्रहण करते हुए और रखते हुए भी **गुद्ध**ता का ख्याल करना चाहिए। आखों से देखकर इन्हें लना या इनका प्रयोग करना चाहिये। साधु को अपने मलसूत्र को भी उसकी विधि के अनुसार त्यागना या परठना चाहिये। उस स्थान को मलमूत्र त्यागने या परठने के काम लाना चाहिये जहां न कोई आता हो आर न कोई उसे देखता हो, जो अचित्त हो यानी जहाँ पर हिंसा होने की संभावना नहीं हो तथा जहां चूहे आदि के बिल न हों। इसा तरह गुप्तियों का पालन करना श्रमण के लिये आवश्यक होता है। मन, वचन और काय इन तानों हो गृप्तियों के सत्या, असत्या, मृषा तथा असत्यामृषा ये चार-चार रूप हाते हैं। मनगुप्ति के अनुसार साधु को चाहिये कि वह अपने मन को संरम्भ, समारम्भ तथा आरम्भ को ओर जाने से रोके। वचनगुप्ति यह सिखाती है कि साधु को संरम्भ, समारम्भ तथा आरम्भ में प्रवृत्त होनेवाले शब्दों का उच्चारण नहीं करना चाहिये, तथा कायगुप्ति बताती है कि साधु अपने शरीर को संरम्भ-समारम्भ में जाने से रोके। इस प्रकार समितियां तथा गुप्तियां साधु के जीवन को संगमित बनाने में उसे सहायता प्रदान करती हैं।

१. क—आचारांगसूत्र, द्वितीय श्रुतस्कन्ध, प्रथम चूला, तृतीय अध्याय, सूत्र ११४, पृ० १०६८

ल-आचारांगसूत्र, द्वि ०श्रु ०, चूला २, अ० ३, सूत्र १६५,पृष्ठ १२६१. ग-उत्तराध्ययनसूत्र, अध्ययन २४.

#### षडावश्यकः

जो क्रियाएं प्रतिदिन की जाती हैं तथा आवश्यक समझकर की जाती हैं उन्हें आवश्यक कहा जाता है। ये छः प्रकार की होती हैं:

१. सामायिक, २. चतुर्विशतिस्तव, ३ वन्दना, ४. प्रतिक्रमण, ५ कायोत्सर्गतथा ६. प्रत्याख्यान।

सभी जीवों को सम या समान समझना सामायिक कहलाता है। जो सभी प्राणियों को बराबर समझेगा वह किसी की भी हिंसा जान-बूझकर नहीं करेगा। चौबीस तीर्थं करों की स्तुति करने को चतुर्विशति-स्तव कहते हैं। गुरु की वन्दना करना वन्दन कहलाता है। गुरु की वन्दना इसिलए की जाती है कि वह सद्ज्ञान देता है। की गई गलतियों को सुधारना प्रतिक्रमण कहा जाता है। शरीर-सम्बन्धी ममता का त्याग कायोत्सर्ग कहा जाता है। कायोत्सर्ग की स्थिति में हिलना-डोलना, बोलना-चलना, उठना आदि बन्द रहता है जिससे जीवों की हिसा रकती है। प्रत्याख्यान का मतलब है त्याग। यद्यपि मुनिगण हिसादि दोषों को प्राय: त्याग ही देते हैं, वे आवश्यक वस्तुओं में से भी कुछ को कुछ काल या सर्वदा के लिये त्याग देते हैं, जिससे हिसा होने की संभावना और कम हो जाती है।

१. आवश्यकसूत्र पूर्ण तथा उत्तराध्ययन, अध्ययन २६.

#### पंचम अध्याय

# गांधीबादी अहिंसा तथा

# જૈનધર્મ-પ્રતિપાદિત સહિંસા

गांघीवाद आधुनिक युग के प्रमुख वादों में से एक है। मात्र इसके नामोच्चारण से ही अधिकतर लोगों के सामने इसके जन्मदाता युगपुरुष महात्मा गांधी तथा इसके व्यावहारिक रूप की एक झलक-सी आ जाती है। चूं कि इसका व्यावहारिक रूप इसके सेढ़ान्तिक रूपानुकूल ही है, यह आवश्यकता प्रतीत नहीं होती कि इसका विशेष परिचय भी दिया जाये। फिर भी इतना तो कहना ही होगा कि गांघीवाद केवल धार्मिक या दार्शनिक या राजनैतिक या समाजशाधीय सिद्धान्तों पर ही आधारित नहीं है बिल्क यह सब का एक मिलाजुला रूप है। इसमें भारतीय संस्कृति के सभी सिद्धान्तों का समन्वय हुआ है, इस समन्वयकरण में अहिसा ही एक ऐसी शक्ति है जो अन्तःस्रोत का काम करती है। यद्यपि अहिसा की धारा अति प्राचीनकाल से भारतवर्ष में प्रवाहित हो रही है, महात्मा गांघी को अहिसा को ओर आकर्षित करने का श्रेय महात्मा काउन्ट लियो टाल्सटाय को है जिनके वचनों ने उनके मन-मन्दिर में अहिसा रूपी दोपक को जलाया। गांघीजी ने स्वयं कहा है—

'उनको पुस्तकों में जिस किताब का प्रभाव मुझ पर बहुत अधिक पड़ा उसका नाम है ''किंगडम ऑफ हैवेन इज विदीन यू"। उसका अर्थ यह है कि ईश्वर का राज्य तुम्हारे हृदय में है। विलायत जाने के समय तो मैं हिंसक था, हिंसा पर मेरी श्रद्धा थी और अहिंसा पर अश्रद्धा। यह पुस्तक पढ़ने के बाद मेरी यह अश्रद्धा चली गई।''

रायचन्द भाई , जैन ) तथा रिकन का भी गांधीजी के जीवन पर काफी प्रभाव था। अौर इन सब प्रभावों के फलस्वरूप जब गांधीजी ने एक बार अहिसा के स्वरूप को पहचान लिया तब उन्होंने इसे इस तरह अपनाया कि वे स्वयं अहिसामय हो गये अर्थात् जीवन के सभी क्षेत्रों में अहिसा का ज्योतिर्मया सूर्ति को स्थापना कर दो।

गांधोजी के जीवन का वर्णन यदि एक शब्द में किया जाय तो वह अहिसा है। उनक जोवन का स्वप्न, उनका सारा कार्यक्रम अहिसा का हा स्वरूप था। इसा के लिये वह जीवित रहे और इसा के लिये मरे। उनके लेखों तथा कथन का अधिक भाग इसी विषय पर था और जो नहीं था वह भी इसी ध्येय का पूरक था। उनकी अहिसा केवल सिद्धान्त अथवा विचार की सोमा में नहीं था, न राजनातिक आवश्यकता की सामयिक पुकार थी। वह मच्छर, पिस्सू और कीटाणुओं की हिसा करने की बाध्य थे तो इस लिये नहीं कि इनकी हिसा हिसा न थी। केवल इसलिये कि विज्ञान ने कोई ऐसी विधि नहीं बताई, न मानव जावन इतना प्रशस्त हो सका जो इनको हिसा किये बिना मानव-समाज की रक्षा कर सक। इनको हिसा को रोकने में वह असमर्थ थे और इसका उन्हें दु:ख था। युद्ध में वह सिम्मलित हुए तो भी ६सलिये नहीं कि हिसा द्वारा विजय प्राप्त करने में उन्हें आनन्द था, केवल इसलिये कि

गांघी साहित्य—७, पृष्ठ २२५.

१. 'रायचन्द भाई ने अपने सजीव संसर्ग से, टाल्सटाय ने 'स्वर्ग तुम्हारे हृद्य मं है' नामक पुस्तक द्वारा तथा रस्किन ने 'अनदु दिस लास्ट'—सर्वोदय नामक पुस्तक से मुक्ते चिकत कर दिया।'

<sup>(</sup> महात्मा गांघी की ) आत्मकथा, अनु॰ हरिभाक उपाध्याय, भाग २, पृष्ठ १०००

३. 'मैं अपने को अहिंसामय मानता हूँ'—गांघीजी, अहिंसा, प्रथम भाग, खग्रह १०, पृष्ठ ५४.

यदि संभव हो सके तो हिंसा की शीघ्रातिशीघ्र समाप्ति की जा सके।

महातमा गांधी ने स्वयं भी कहा है --

मेरे लिए सत्य से परे कोई घर्म नहीं है और अहिसा से बढ़कर कोई परम कर्त्तंच्य नहीं है: 'सत्यान्नास्ति परो धर्मः' और 'अहिसा परमो धर्मः'। मैंने जो कुछ लिखा है, वह मैंने जो कुछ किया है उसका वर्णन है और मैंने जो कुछ किया है, वही सत्य और अहिसा की सबसे बड़ी टीका (व्याख्या) है। उ

### अहिंसा की परिभाषा:

अहिंसा को परिभाषित करते हुए महात्मा गांघी ने कहा है --

- १. 'अहिसा एक महाव्रत है। तलवार की धार पर चलने से भी कठिन है। देहधारी के लिए उसका सोलह आना पालन असंभव है। उसके पालन के लिए घोर तपश्चर्या की आवश्यकता है। तपश्चर्या का अर्थ यहाँ त्याग और ज्ञान करना चाहिए।'<sup>३</sup>
- २. 'अहिंसा ही सत्येश्वर का दर्शन करने का सीधा और छोटा-सा मार्ग दिखाई देता है।'
- ३. 'अहिंसा के माने पूर्ण निर्दोषिता ही है। पूर्ण अहिंसा का अर्थ है प्राणीमात्र के प्रति दुर्भाव का पूर्ण अभाव।'\*
- ४. 'अहिंसा सत्य का प्राण है। उसके बिना मनुष्य पशु है।'

| १. ग      | ांघीजी, अ | हिंसा, द्वितीय भाग, | खरड | १०, आम्   | <b>ुख</b> .        |
|-----------|-----------|---------------------|-----|-----------|--------------------|
| ₹.        | 1,        | ,,                  | , . | ,,        | और 'जैनी अहिंसा'   |
|           |           |                     | į   | के बीच वा | ले पृष्ठ पर देखें। |
| ₹.        | ,,        | प्रथम भाग,          | ,,  | प्रह      | <b>इ ३</b> २.      |
| Y.        | ,,        | <b>'</b> ,          | ٠,  | 1,        | <b>७</b> १.        |
| <b>L.</b> | ,,        | **                  | >>  | ,,,       | <b>७८.</b>         |
| ٤.        | **        | ",                  | ,.  | 7,        | <b>5</b> 2.        |

- ५. 'अहिंसा एक पूर्ण स्थिति है सारी मनुष्य जाति इसी एक लक्ष्य की ओर स्वभावतः, परन्तु अनजाने में जा रही है।'
- ६. 'अहिंसा प्रचण्ड शस्त्र है। उसमें परम पुरुषार्थ है। वह भीर से भागती है। वह वीर पुरुष की शोभा है, उसका सर्वस्व है। यह शुष्क, नीरस, जड़ पदार्थ नहीं है यह चेतन है। यह आत्मा का विशेष गुण है।' र

इन परिभाषाओं में अहिंसा को विभिन्न दृष्टियों से देखा गया है। कभी तो इसे महाव्रत बताया गया है और कभी प्रचंड शस्त्र; कभी इसे सत्य का प्राण तथा सत्य तक पहुँचने का सन्मार्ग बताया गया है तो कभी इसे अपने आप में पूर्ण कहा गया है। इन वचनों से अहिंसा के विभिन्न गुणों पर प्रकाश पड़ता है। किन्तु तीसरी परिभाषा अहिंसा के सही रूप को व्यक्त करती है यानी प्राणीमात्र के प्रति दुर्भाव या कुभाव का अभाव ही अहिंसा है, कारण, जब तक किसी के प्रति मन में कुभाव नहीं आता, हिंसापूर्ण प्रवृत्ति जागती नहीं।

### अहिंसा का स्वरूप:

गांधीजी ने भी माना है कि हिंसा केवल शरीर से ही नहीं बल्कि वचन और मन से भी होती है, जैसा कि 'अहिंसा' पुस्तक में लिखा है— 'उनकी टिष्टि में जगत् में सारे प्राणी एक हैं, जहाँ तक जीव का संबंध है उनमें से किसी को हानि पहुँचाना हिंसा है। गांधी जा यहीं नहीं रुकते, किसी के प्रति हानि पहुँचानेवाली बात सोचना हिंसा में ही सम्मिलित है।'

मन, वचन तथा काय से हिंसा करने का मतलब होता है कि हिंसा के दो रूप हैं-भाव हिंसा और द्रव्य हिंसा; और इसी आधार पर ऐसा भी कहा जा सकता है कि अहिसा के दो रूप हैं—भाव अहिंसा और द्रव्य अहिंसा।

१. गांधीजी, अहिंसा, प्रथम भाग, खरह १०, पृष्ठ ८४.

<sup>₹. ,, ,, ,, ,,</sup> १०१.

<sup>🦫</sup> गांघीजो, अहिंसा, द्वितीय भाग, खगड १०, आमुख-

### हिंसा तथा अहिंसा के त्रिभिन्न रूप :

भांघीजी के अनुसार अहम् या अहमत्व पर आघारित जितनी भी मानुषिक कियाएँ हैं, वे सभी हिसा ही हैं जैसे - स्वायं, प्रभुता की गावना, जातिगत विद्वेष, असन्तिलित एवं असंयमित भोगतृप्ति, विशुद्ध भौतिकता की पूजा, अपने व्यक्तिगत और वर्गगत स्वार्थों का अंध साधन. शस्त्र और शक्ति के आधार पर अपनी कामनाओं की संतृप्ति करना, अपने अधिकार को कायम रखने के लिए बल का प्रयोग तथा अन्य व्यक्तियों के अधिकारों का अपहरण आदि। ठीक इसके विपरीत अहिंसा अहम भावना के विनाश में निहित है। अहिंसा वह मनःस्थिति है जिसमें मनुष्य का उज्ज्वलांश उद्दीप हो, वह अहंकार,स्वार्थ, भौतिक भोगों की लोलपता से ऊँचा उठकर अपने व्यक्तित्व का विसर्जन विराट के कल्याण में कर देने में अपना विकास. अपनी प्रगति और अपना निश्रेयस् देखे । अर्थात् अहिसा मात्र जीवदया ही नहीं है बल्कि स्वार्थ का त्याग, जनकल्याण के निमित्ता किये गये कार्य. असंयमित भोगप्रवृत्ति का त्याग आदि अहिसा के ही रूप हैं।

### सबभूतहिताय अहिंसा :

अहिंसा मात्र मनुष्य जाति का हो हित करनेवाली हो यानी मनुष्यों के हित या लाभ के लिए अन्य प्राणियों का घात या किसी भी प्रकार को हानि को वह स्वोकार करे तो ऐसो अहिंसा गांधीजी के मतानुसार अहिंसा कहलाने का दावा नहीं कर सकती है। उन्होंने कहा है कि आदमी यदि अपने में वह शक्ति पैदा कर ले कि वह शेर-भालू आदि हिंसक पशुओं से भी प्रेम कर सके और बिना उनको हत्या किये भी काम चला सके तो अति उत्ताम है। वो अहिंसा का पालन करता है वह प्राणी मात्र के प्रति सद्भावना रखता है। वह उन प्राणियों को भी गले लगाता है जो हिंसक हैं, विषेले हैं। रेपेड़-पौधों को

,,

१. गांघीजी, अहिंसा, प्रथम भाग, खरह १०, आमुख.

<sup>₹.</sup> प्रष्ठ ३१. ₹.

उखाड़ना भी बुरा है, क्योंकि घास-पात में भी जीव होते हैं और इन बातों को देखते हुए, जब एक व्यक्ति जीवनयापन में पहुँचनेवाली कठिनाइयों को गांधीजी के समक्ष रखता है तो वे कहते हैं

अहिंसा के पूर्ण पालन की अवस्था में अवश्य ही जीवन की स्थिति असंभव हो जाती है। अतएव हम सब मर जाय तो परवाह नहीं, सत्य को कायम रहने देना चाहिए। प्राचीन ऋषि-मुनियों ने इस सिद्धान्त को आखिरी मर्यादा तक पहुँचाया है और यह कह दिया है कि भौतिक जीवन एक दोष है, एक जंजाल है। मोक्ष देहादि के परे ऐसी अदेह-सूक्ष्म अवस्था है जहाँ न खाना है, न पानी है और इसलिए जहाँ न दूध दुहने की आवश्यकता है और न घास-पात को तोड़ने की।

इतना कहने और सोचने के बाबजूद भी गांधीजी से सूक्ष्म कीटाणुओं मच्छर आदि की यदि हिंसा हो जाती थी तो वे यह नहीं मानते थे कि चूँकि छोटे कीटाणु हैं, इनकी हिंसा के लिए क्या सोचना-विचारना, बल्कि वे दुखित होते थे, उनके घात के लिए तथा विज्ञान की असमर्थता के लिए कि आजतक विज्ञान ने कोई ऐसा उपाय ⇒हीं निकाला, जिससे कि सूक्ष्म प्राणियों की हिंसा करने से आदमी अपने को बचा पाए। वे

### हिंसा के बाह्य कारगा:

इस संसार में जो भी देहधारी है वह किसी न किसी रूप में हिसा करता ही है। यदि वह एक जगह खड़ा भी रहता है तो भी वह भोजन स्वरूप अन्न, फल, वनस्पित तो लेता ही है। इसके अलावा मच्छरों आदि की जान लेता है तथा समझता है कि ऐसा करने में कोई भी दोष नहीं है। इन हिसाओं के प्रभुख तीन कारण हैं—

- १. गांधीजी, अहिंसा, प्रथम भाग, खरड १०, पृष्ठ २१.
- २. ,, ,, द्वितीय भाग, ,, आमुख.
- ,, ,, प्रथम भाग, ,, पृष्ठ ६४-६५.

- १ व्यक्तिगत स्वार्थं के कारण भोजन आदि ग्रहण करने में जो हिसा होती है, उसमें व्यक्तिगत स्वार्थ है, क्योंकि भोजन से अपने शरीर की रक्षा होती है।
- २. परमार्थ के लिए हिंसा —गांवों में आए हिंसक प्राणियों, जैसे सिंह आदि की हिंसा परमार्थ के लिए होती है।
- ३ उसी प्राणी की सुखशान्ति के लिए हिंसा करना, जिसकी हिंसा की जाती है—यदि किसी की अंगुली में घाव हो गया हो और उसमें सड़न पैदा हो गया हो तो ऐसी हालत में डाक्टर के द्वारा उसकी अंगुलियों का काटना हिंसा नहीं हो सकती, क्योंकि डाक्टर अंगुलियों को इसलिए काटता है कि उस व्यक्ति का घाव आगे बढ़े नहीं और न उसका सारा शरीर घावमय हो जाये।

इन तीनों में से प्रथम दो में हिंसा का होना अनिवायं है, क्योंकि यदि हिंसा का ध्यान करते हुए कोई व्यक्ति भोजन छोड़ दे तथा हिंसक पशुओं को मारे बिना उन्हें स्वतन्त्र विचरण करने दे, तो ऐसी हालत में जीना तक मुक्लिल हो जायेगा। अतः इन दोनों में हिंसा का कुछ अंश है। किन्तु तीसरी बिल्कुल अहिंसा है क्योंकि ऐसी हिंसा में हिंसक का कोई अपना स्वार्थ नहीं होता यहाँ हिंस्य जीव को सुख पहुंचाने की दृष्टि से हिंसा की जाती है।

### मात्र जीव को मार देना ही हिंसा नहीं :

एक बार अम्बालाल नामक एक सेठ ने अहमदाबाद में साठ कुत्तों को मरवा दिया। उन कुत्तों में से एक पागल था और अन्य ५९ को उसने काट खाया था। इस घटना को गांघीजी ने अहिंसा घोषित किया। उनके विरोध में बहुत से लोगों ने तरह-तरह के पत्र भेजे तथा झगड़ने को तैयार हुए। लेकिन गांधीजी ने अपने विचार की पृष्टि के लिए दो कारण प्रस्तुत किए: कुत्ता, घोड़ा आदि वफादार जानवर होते हैं। लेकिन कुत्तों को उचित भोजन नहीं मिलता और वे इधर-उधर भटकते रहते हैं। अतः उनकी वफादारी हम अन्य ढंग से नहीं चुका सकते तो उन्हें मारकर ही हम उन्हें उस कष्ट से बचावें जो कि गलियों में भोजन के लिए भटकते हुए मार खाने में प्राप्त होता है। एक कुत्ते के

पागल हो जाने पर तथा उसके द्वारा अन्य कुत्तों को काट खाने से उन सब के भी पागल होने की संभावना रहती है, जिससे बहुत बड़ी हिंसा हो सकती है क्योंकि पागल कुत्ते मनुष्यों, पशुओं आदि को काटेंगे जिससे अनेक प्राणियों को भी कष्ट हो सकता है। ऐसी हालत में कुत्तों का मारा जाना हिंसा नहीं हो सकता। अतएव मात्र जीवों का प्राणघात ही हिंसा नहीं कहला सकता।

### अहिंसा की विशेषता :

अहिंसा एक मानसिक स्थिति है। अहिंसक के लिए यह आवश्यक है कि वह अहिंसा की स्थिति को समझे अन्यथा वह अहिंसा को अपना नहीं सकता। सामान्यतौर से ऐसा समझा जाता है कि दैनिक जीवन के व्यवहार की वस्तुओं को त्याग देने से अहिंसा का पालन हो सकता है, किन्तु मात्र भोजन त्याग देना ही अहिसा हो ऐसी बात नहीं। रोगी अपनी रुग्णावस्था में तथा दुष्काल पीड़ित व्यक्ति भोजन नहीं करते । लेकिन इन दोनों का भोजन त्याग करना अहिंसा नहीं कहा जा सकता; क्योंकि इसमें भोजन का त्याग एक मजबूरी है, मन में तो भोजन प्राप्त करने की लालसा वर्तमान ही है। मजबूरी या बेवशी का संबंध कायरता से है, लेकिन अहिसा क्षत्रिय का गुण है। कायर व्यक्ति के द्वारा अहिंसा का पालन असंभव है। जिसमें शक्ति है. जो ग्रूरहै वही किसी पर दया कर सकता है, जो निरीह प्राणी है, कायर है, वह अपनी रक्षा के लिए दूसरों के सामने हाथ फैलाता है, वह दूसरों की रक्षा या दूसरों पर दया नहीं कर सकता। है 'अहिंसा है जाग्रत आत्मा का गुणविशेष ।' यह अन्य गुणों का स्रोत है, मूल है। अतएव इसकी सफल साधना बिना विचार, विवेक, वैराग्य, तंपश्चर्या, समता एवं ज्ञान के नहीं हो सकती । अहिंसा अंध-प्रेम भी नहीं है। अंध-प्रेम के कारण माताएँ अपने बच्चों को इस प्रकार

१. गांघीजी, अहिंसा, प्रथम भाग, खंड १०, पृष्ठ ५२-५५, ५६-६३ आदि.

२. वही, पृ० १७.

३. वही, पृ०६३.

४, वही, पृ० ८०,

दुलारती-पुकारती हैं कि वे सही राह पर नहीं आ पाते, क्योंकि वे चाहती हैं कि उनके बच्चों को किसी प्रकार का कष्ट न हो। किन्तु इस प्रकार बच्चों को सही मार्ग पर न ले जाकर, उन्हें कष्टों से बचाना अहिंसा नहीं बल्कि अंध-प्रेमवश अज्ञानता से उत्पन्न होनेवाली हिसा है। इसके अलावा -

- १ अहिंसा सर्वश्रेष्ठ मानवधर्म है, इसमें पशुबल से अनंतगुणी अधिक शक्ति एवं महानता है।
- २ फिर भी यह उन लोगों के लिए लाभदायिका नहीं होती, जिन्हें परमेश्वर में श्रद्धा नहीं है।
- ३ इससे व्यक्ति के स्वाभिमान और सम्मान-भावना की रक्षा होती है ।
- र यदि कोई व्यक्ति अथवा राष्ट्र अहिंसा का पालन करना चाहे तो सर्वप्रथम उसे अपना आत्म-सम्मान आदि सर्वस्व त्यागने को तैयार रहना चाहिए।
- ५ अहिंसा की एक यह भी विशेषता है कि इसकी सहायता बालक, युवा, वृद्ध, स्त्री-पुरुष सब ले सकते हैं।
- ६ अहिंसा जितना ही लाभ एक व्यक्ति को प्रदान कर सकती है उतना ही एक जन-समूह को अथवा एक राष्ट्र को। यदि कोई ऐसा समझता है कि यह केवल व्यक्ति के लिए ही लाभ-कर है तो ऐसा समझना उस व्यक्ति की भूल है, नासमझी है।

# अहिंसा न रूढ़िवाद है, न उपयोगितावाद:

रूढ़िवाद को अपनानेवालों में से कोई व्यक्ति गोमांस खाता है और कोई नहीं खाता है। लेकिन यदि गोमांस न खानेवाला यह कहता है कि वह गोमांस खानेवाले से अच्छा है, क्योंकि वह मांस नहीं खाता, तो ऐसी बात सही नहीं समझी जा सकती। यदि गोमांस खानेवाले व्यक्ति के दिल में दया है, सहानुभूति है तो वही अहिंसक है, वहीं अच्छा व्यक्ति है बजाय उसके जो गोमांसादि तो नहीं खाता,

गांघीजी, अहिंसा, द्वितीय भाग, खंड १०, पृष्ठ १६८-१६६.

किन्तु दिल में द्वेष, दुर्भाव आदि संजोये रखता है। अतएव रूढ़िवाद के आश्रय में गोमांस आदि का व्यवहार न करना अहिंसा की श्रेणी में नहीं आ सकता।

पश्चिम में अहिंसा मनुष्य जाति तक ही समाप्त हो जाती है और उपयोगिताबाद के नाम पर मनुष्य के फायदे के लिए अन्य जानवरों को चीरा-फाड़ा जाता है; युद्ध-संबंधी सामान एकत्रित किया जाताहै। किन्तु अहिंसाबादी जीवित प्राणियों की चीर-फाड़ करने तथा युद्ध में सहायता देने के बजाय अपना प्राण ही दे देना अच्छा समझेगा क्योंकि अहिंसाबादी सभी प्राणियों का हित चाहता है, सिर्फ मनुष्य का ही नहीं। जब अहिंसाबादी सभी जीवों या अधिकांश का सुख चाहता है तो उसमें कुछ जीवों (जैसे मनुष्य जाति आदि) का भी सुख या लाभ सम्मिलित रहता ही है। यानी यहां पर अहिंसाबाद और उपयोगिता-बाद की भेंट हो जाती है लेकिन फिर अपने समयानुसार दोनों अलग हों जाते हैं। रे

### अहिसा और दया :

अहिसा और दया के संबंध में गांधीजी के सामने कई एक प्रश्न उपस्थित किए गए और उन प्रश्नों के जो उत्तर उन्होंने दिये, उनसे यह स्पष्ट हो जाता है कि उनके मत में अहिसा और दया का क्या संबंध है। प्रश्नों में से तीन प्रधान हैं जो निम्नलिखित हैं —

१ जब आप दया और अनुकम्पा के भाव से प्रेरित होते और काम करते हैं, तब दया के बदले कई जगह अहिंसा शब्द का प्रयोग करते हैं। इससे गलतफहमी का पैदा होना संभव है, वह पैदा होती है। मुझे यह भी कह देना चाहिए कि मानी हुई दया झूठी भी हो सकती है।

१. गांघीजी, अहिंसा, भाग १, खगड १०, पृष्ठ १७-१८.

२, वही, पृ० ८३-८४.

३. वही, पृ० ११६.

- २. अहिंसा आत्मा से पैदा होनेवाला एक भाव है, जो सिक्रय नहीं होता। लेकिन दया और अनुकम्पा व्यवहारजन्य भाव हैं। वे सिक्रय हैं; अहिंसा सिक्रय नहीं है। दया का अहिंसा के बदले और अहिंसा का दया के बदले उपयोग होने पर अहिंसा के सच्चे अर्थ का उल्लंघन होता है। इस कारण दया और अहिंसा के बीच का भेद जान लेने योग्य है।
- ३. क्या किसी क्रूर और जंगली कही जानेवाली मनुष्यभक्षी जाति में मनुष्यजाति के प्रति प्रेम पैदा करके, दया उपजाकर, दूसरे प्राणी और मनुष्य के बीच का विवेक समझाकर उसका मनुष्य-भक्षण छुड़ाना और पशु के मांस से अपना निर्वाह करने की बात कहना, अथवा मांस खानेवाले लोगों को फल, फूल, वृक्ष आदि वनस्पति से जीवन-निर्वाह करने की बात कहना, उन्हें अहिंसा का मार्ग बतलाना कहा जायगा? विचार करने पर यह एकांग विवेक प्रतीत होगा। एकांग होते हुए भी यह सदोष है। अहिंसा की दृष्टि में जीवमात्र समान हैं। इस कारण ऊपर का मार्ग अहिंसा का मार्ग नहीं है।

इन प्रश्नों के उत्तर देते हुए गांधीजी ने कहा है कि अहिंसा और दया में उतना ही अन्तर है, जितना कि सोने और सोने से बने हुए गहने में या बीज और वृक्ष में। दया के बिना अहिंसा हो ही नहीं सकती जैसे बीज के बिना वृक्ष नहीं हो सकता। किन्तु अज्ञान या कायरतावश की गई दया को अहिंसा नहीं कह सकते। यदि कोई व्यक्ति डरकर अपने आक्रमणकारी को कुछ नहीं कहता या उसके साथ कुछ नहीं करता, इसका यह अर्थ नहीं कि उसने दयाभाव के वशीभूत हो कुछ किया नहीं और चुपके से बैठा रहा। अतः दया अहिंसा का स्रोत है, किन्तु उसे कायरता और भय से दूर रहना चाहिये।

क्रियाहीन अहिंसा आकाश के फूल के समान है अर्थात् ऐसा नहीं कहा जा सकता कि अहिंसा सिक्रय नहीं है, क्योंकि कोई भी क्रिया होती है, उसमें सिर्फ हाथ और पैर ही सब कुछ हो ऐसी बात नहीं। विचार के बिना क्रिया हो ही नहीं सकती, दूसरे शब्दों में विचार भी किया ही है, क्योंकि किया इसी से निर्देशित होती है। अतएव ऐसा नहीं कहा जा सकता कि अहिंसा निष्क्रिय है तथा दया सिक्रय है, बल्कि दोनों ही सिक्रय हैं।

जो सर्वभक्षी है, यानी सभी प्रकार के जीवों के मांस, मछली आदि खाता है, किसी से परहेज नहीं रखता वह यदि दया या प्रेम से प्रेरित होकर अपनी भक्ष्य वस्तुओं की मर्यादा या सीमा कायम कर देता है तो इसका मतलब है कि वह अपने द्वारा की गई हिंसा की सीमा निर्धारित करता है। जब हिंसा सीमाबद्ध हो जाती है, तब निश्चित ही अहिंसा का विस्तार होता है। अतः जहां अहिंसा है, वहां ज्ञानपूर्ण दया होती है।

जो काम हम लोगों से नहीं हो सकते या जिस काम के करने का कुछ अर्थ नहीं, ऐसे दया के केवल दिखाऊ काम हम करते हैं और जो दया के कार्य हम कर सकते हैं, उन्हें नहीं करते। धीरा भगत की भाषा में कहें तो हमलोग निहाई की चोरी करते हैं और रूई का दान करने का ढोंग करते हैं। गीता की भाषा में कहें तो स्वधर्म का, जो हमारे लिए सुलभ है, थोड़ा-सा भी पालन करना छोड़कर हम परधर्म के पालन के बड़े-बड़े विचार करते हैं, और 'इतो भ्रष्टस्ततो भ्रष्टः' हो जाते हैं। ऐसी भूलों से हमें बचना चाहिये।

जीव-दया आत्मा का एक महान् गुण है। अतः इसकी सीमा इतनी छोटी नहीं है कि कुछ जीवों को बचाकर ही कोई इसका पूर्ण पालन कर ले। एक व्यक्ति चींटियों के लिए सत्तू छींटकर समझता है कि वह बहुत बड़ा दयावान है, लेकिन उसके बगल में ही यदि किसी के घर में चींटियों का उपद्रव हो रहा है, फलस्वरूप उसके भोज्य पदार्थ गन्दे हो जाते हैं, बिछावन सोने के लायक नहीं रह जाती, ऐसी हालत में चींटियों को सत्तू देनेवाला कहाँ तक अहिंसा करता है या हिंसा। कोई व्यक्ति कुत्ते या अन्य जानवरों को जो उसे हानि पहुँचाते हैं, मारता-पीटता नहीं और उन्हें पिजड़े में बन्द करके दूसरे गांव में छोड़ आता है, जहां कि वे जानवर फसल की बर्बादी या अन्य

१. गांघीजी, अहिंसा, प्रथम भाग, खंड १०, पृष्ठ २६.

प्रकार की क्षति करते हैं, तो ऐसी हालत में उस व्यक्ति का हिसक या हानि पहुंचानेवाले जानवरों को न मारकर अन्य स्थान पर पहुँचाना अहिसायुक्त दया होगी या हिसायुक्त दया ? इस प्रकार की दया कभी भी अहिंसा का रूप नहीं ले सकती, वह सदा हिंसा ही कहलायेगी।

हमलोग दया-धर्म के नाम पर हिंसा को अनजान में उत्तेजन देते रहते हैं। घर पर आये हुए भिखारी को रोटी का एक दुकड़ा या एक-आध पैसा देकर हम समझते हैं कि हमने दया का बहुत बड़ा काम किया, जो पुण्यजनक है, यानी हम पुण्य के भागी हैं। किन्तु इससे भिखारियों की संख्या बढ़ती है, समाज में आलस्य और अकर्मण्यता बढ़ती है, जो हिंसा का ही एक रूप है। लेकिन इसका यह अर्थ नहीं कि किसी भी भिखारी को कुछ दिया ही न जाये। जो वास्तव में लूला, लंगड़ा, रोगी है, शरीर से असमर्थ है वह सहायता पाने के योग्य है उसकी सहायता करना सबका कर्त्तंच्य होता है। लेकिन केवल ऐसा समझकर कि भीख देना दया है, पुण्य देनेवाला है, चोर, लम्पट सबको भिक्षा देना, सहायता करना हिंसा हो सकता है, अहिंसा नहीं।

### अहिसा और सत्यः

सत्य एक विशाल वृक्ष है। उसकी ज्यों-ज्यों सेवा की जाती है त्यों-त्यों उसमें अनेक फल आते हुए दिखाई देते हैं। उनका अंत ही नहीं होता। ज्यों-ज्यों हम गहरे पैठते हैं, त्यों-त्यों उनमें रत्न निकलते हैं, सेवा के अवसर आते हैं। सत्य को जाननेवाला तथा मन, वचन और काया (कर्म) से सत्य को आचरित करनेवाला परमात्मा को जानता है। वह भूत, वर्तमान तथा भविष्य तीन कालों को जानता है और उसे देहत्याग से पूर्व ही मुक्ति मिल जाती है। सत्य के अधिष्ठान के

१. गांधीजी, अहिंसा, प्रथम भाग, खराड १०, पृष्ठ ५५.

२, वही, पृ०६१.

३. वही, द्वितीय भाग, पृ० १६१.

४. वही, प्रथम भाग, पृ०५१.

लिए जिह्ना को नियंत्रित करना आवश्यक होता है, और जो अपने जीवन में सत्य को उतार लेता है यानी जिसका जीवन सत्यमय हो जाता है, उसके जीवन में वह गुद्धता आ जाती है जो श्वेत स्फटिक में होती है। अतः परमेश्वर 'सत्य' है, यह कहने के बजाय सत्य ही 'परमेश्वर' है, यह कहना अधिक उपयुक्त है।

जहाँ तक अहिंसा और सत्य के संबंध की बात है, गांधीजी ने कहा है कि सत्य सबसे बड़ा धर्म है और अहिंसा सबसे बड़ा कर्त्तव्य है तथा इस कर्त्तव्य को बार-बार करके ही कोई व्यक्ति सत्य की पूजा कर सकता है यानी सत्य एक साध्य है और अहिंसा एक साधन। है संसार में सत्य के बाद कोई और सिक्रय शक्ति है तो वह अहिंसा ही है। अन्य स्थान पर उनके (गांधीजी के) वचन इस प्रकार हैं—

सत्य विधेयात्मक है, अहिंसा निषेधात्मक है। सत्य वस्तु का साक्षी है। अहिंसा वस्तु होने पर भी उसका निषेध करती है। सत्य है, असत्य नहीं है। हिंसा है, अहिंसा नहीं है। फिर भी अहिंसा ही होना चाहिए। यही परम धर्म है। सत्य स्वयं सिद्ध है। अहिंसा उसका सम्पूर्ण फल है, सत्य में वह छिपी हुई है। वह सत्य की तरह व्यक्त नहीं है।

सत्य का साक्षात्कार करनेवाले तपस्वी ने चारों ओर फैली हुई हिंसा में से अहिंसा देवी को संसार के सामने प्रकट करके कहा है— हिंसा मिथ्या है, माया है, अहिंसा ही सत्य वस्तु है। ब्रह्मचर्य अस्तेय, अपरिग्रह भी अहिंसा के लिए ही हैं। ये अहिंसा को सिद्ध करनेवाले हैं। अहिंसा सत्य का प्राण है। उसके बिना मनुष्य पशु है।

१. गांघीजी, अहिंसा, प्रथम भाग, खंड १० , पृष्ठ ४६,४८.

२. वही, पृ० ६३.

३. वही, द्वितीय भाग, आमुख के बादवाला पृष्ठ.

४. वही, प्रथम भाग, पृष्ठ ८७.

<sup>%</sup> वही, पृ॰ ३६-४°.

इस प्रकार गांधीजी ने अहिंसा को कभी सत्य का साधन, कभी सत्य का फल, कभी सत्य का प्राण और कभी अहिंसा और सत्य दोनों को एक ही बताया है। अतः यह नहीं कहा जा सकता कि उनके विचार में दोनों में कौन-सा अधिक महत्त्वपूर्ण है, किन्तु इतना अवश्य कहा जा सकता है कि उनके अनुसार आहिंसा और सत्य का संबंध घनिष्ठ और अदूट है; अहिंसा के बिना कोई सत्य का पालन वैसे ही नहीं कर सकता, जैसे सत्य के बिना आहिंसा का।

### अहिंसा और ब्रह्मचर्य :

एक बार किसी कांग्रेस नेता ने गांधीजी के समक्ष (जबकि वे कांग्रेस से अलग हो गये थे ) यह प्रश्न रखा कि क्या बात है कि कांग्रेस अब नैतिकता की दृष्टि से वैसी नहीं रही जैसी सन् १९२०-२५ में थी ? यानी कांग्रेस की नैतिकता के ह्वास का क्या कारण है ? इस प्रश्न का जो उत्तर गांधीजी ने दिया उसका सारांश इस प्रकार है - अहिंसा पर आधारित कांग्रेस-रूपी जो सत्याग्रह दल सेना ) है, उसके सेनानायक में अब वैसी ताकत नहीं रह गई है, जैसी उसमें होनी चाहिए। अतः वह अपने दल को सही रूप में प्रभावित तथा संचालित नहीं कर पा रहों है। आगे उन्होंने फिर कहा कि सत्याग्रह दल के सेनापित में वैसी ताकत नहीं होनी चाहिए, जो अस्त्र-शस्त्र की प्रचुरता से प्राप्त होती है, बल्कि उसमें वह शक्ति होनी चाहिए जो जीवन की ग्रह्धता, दृष्ट ा जागरूकता और सतत आ चरण से प्राप्त होती है। यह ब्रह्मचर्य का पालन किये बगैर असंभव है। ब्रह्मचर्य केवल दैहिक आत्म-संयम तक ही सीमित नहीं है, बल्कि इसकी मर्यादा का बहुत बड़ा विस्तार है। इसका पूर्णरूप सभी इन्द्रियों के नियमन में देखा जाता है। अजूद विचार का मन में आनाभी ब्रह्मचर्य का घातक होता है। जो भी मानवीय शक्तियां हैं, उनका स्रोत वीर्य की रक्षा और ऊर्ध्वगिति में है। कहने का तात्पर्य यह कि सत्याग्रह के पीछे जो अहिंसा-रूपी बहुत बड़ी शक्ति काम कर रही थी, उसकी जड़ में भी ब्रह्मचर्य-शक्ति ही काम

१. गांधीजी, अहिंसा, द्वितीय भाग, खरड १०, पृष्ठ २१३.

कर रही थी, जिसका ह्रास होने से कांग्रेस की नैतिकता का ह्रास हो गया है। अर्थात् ब्रह्मचर्य को पालने के बिना अहिंसा का पालन नहीं हो सकता।

### अहिंसा और यज्ञ :

वैदिक परम्परा का विवेचन करते हुए यह देखा गया है कि अधि-कांश हिन्दुशास्त्रों ने यही माना है कि यज्ञ में की जानेवाली हिसा हिसा नहीं होती। किन्तु गांधीजो के विचारानुसार यह अपूर्ण सत्य है, पूर्ण नहीं। चाहे वह किसी समय या किसी भी प्रयोजन से की जाये, किन्तू हिंसा हिंसा ही होगी, जो कि पापजनक है, वह किसी भी हालत में अहिसा नहीं हो सकती। लेकिन सिद्धान्त के साथ-साथ व्यवहार को भी अपना अधिकार प्राप्त है। अतएव जिस हिसा को वह अनिवार्य मान लेता है, उसे या तो क्षम्य घोषित कर देता है या उसे पुण्य की श्रेणी में भी ले लेता है। यही बात यज्ञ में की गई हिंसा के साथ है। चुंकि व्यवहार-शास्त्र ने उसे अनिवार्य हिसा मान लिया है, अतः उसे गृद्ध और पृण्यजनक भी घोषित कर दिया है। किन्तु अनिवार्य हिंसा की व्याख्या नहीं की जा सकती, क्योंकि वह तो देश-काल और पात्र के अनुसार बरावर बदलती रहती है। जैसे दुर्बल शरीर की रक्षा के लिए जाड़े में लकड़ी आदि का जलाना, जिसमें अनेक जीवों की हिंसा होती है, अनिवार्य समझा जा सकता है, लेकिन गर्मी में बिना किसी जरूरत के लकड़ी या कोयला जलाकर अनेक सुक्ष्म जीवों का घात करना अनिवार्य नहीं कहा जा सकता।

### अहिंसा और खेती :

खेती गुद्ध यज्ञ है, तथा सच्चा परोपकार है। गांधीजी के इस मत पर आशंका करते हुए 'नवजीवन' के एक पाठक ने पूछा कि एक चींटी के दब जाने से मन में तकलीफ होती है और खेती करने में तो हजारों की ड़ों का विनाश होता है, ऐसी हालत में खेती कैसे की जा सकती है ? क्यों न कोई व्यक्ति भिक्षाटन करके या अन्य कोई व्यापार करके ही अपना जीवन यापन करे ?

१. गांधीजी, अहिंसा, प्रथम भाग, खरह १०, पृ० ५३.

इसमें कोई शक नहीं कि खेती में अनेक प्राणियों की हिसा होती है, लेकिन इसमें भी किसी आशंका की कल्पना तक नहीं हो सकती कि श्वासोच्छवास में हजारों सूक्ष्म जीवों का नाश होता है। अर्थात् श्वासोच्छवास जिस प्रकार जरूरी है. ठोक उसी प्रकार खेती भी आवश्यक है, इसे रोका नहीं जा सकता। जो लोग खेती को त्यागकर भिक्षाटन करना चाहते हैं, उनकी यह बहुत बड़ी भूल है, वे भी खेती से होनेवाली हिंसा के दोषी हो जाते हैं यदि खेती करने में दोष है. क्यों कि अन्त तो किसी न किसी के द्वारा की गई खेती के फलस्वरूप ही मिलता है। अत: भिक्षाटन करनेवाला अपने को हिंसा के दोष से मुक्त न समझे, यदि वह समझता है कि खेती करना दोषपूर्ण है। यदि कोई अन्य व्यापार करना चाहता है तो उसमें भी हिंसा होती है जैसे रेशम का धन्धा जिसमें रेशम के की ड़ों की हिंसा होती है; मोती का व्यापार, जिसमें सीप का कोड़ा उबाला जाता है। इसके अलावा ऊपर सिर करके चलनेवाले व्यक्तियों की, जो किसी प्राणी के दब जाने के विषय में सोचते भी नहीं, तुलना उन खेतीहरों से नहीं की जा सकती, जो प्राणियों को बचाते हुए खेती करते हैं यानी जिनका उद्देश्य जीव हिंसा करना नहीं होता, जो बड़े ही विनम्र होते हैं, जगत के पालनहार होते हैं। खेती एक आवश्यक एवं शद्ध यज्ञ है, जिसे धर्मनिष्ठ लोग करते हैं।

### अहिंसा का आर्थिक रूप :

'जो बात शुद्ध अर्थशास्त्र के विरुद्ध हो वह अहिंसा नहीं हो सकती। जिसमें परम अर्थ है, वह शुद्ध है। अहिंसा का व्यापार घाटे का नहीं होता। अहिंसा के दोनों पलड़ों का जमा खर्च शून्य होता है।' इस सिद्धान्त का प्रयोग खादी पहनने में दिखाया गया है। गांधीजी ने स्वयं कहा है कि खादी पहनने में अहिंसा, राजकाज तथा अर्थशास्त्र तीनों का ही समावेश पाया जाता है। खादी तैयार करने में उतनी

१. गांधीजी, अहिंसा, प्रथम भाग, खगड १०, पृ० ३५-३६.

२. वही, पृ० ११७.

३. वही,पृ० १७.

प्रक्रियाएँ नहीं होतीं, जितनी कि मिल में तैयार होनेवाले कपड़ों के साथ होती हैं। अतएव खादी पहनने में मिल के कपड़े पहनने से कम हिसा है। जहां तक स्वदेशी और विदेशी मिलों की बात है, स्वदेशी मिल के कपड़ों को तैयार करनेवाले हमारे पड़ोसी भाई-बन्धु ही होते हैं और जब हम उनके द्वारा बनाये गये कपड़े पहनते हैं तो हमारे दृदय में अपने पड़ोसी बन्धुओं के प्रति प्रेम जगता है, सहानुभूति जगती है। हम उनकी रोजी-रोटी में सहायक बनते हैं। किन्तु जिन वस्तुओं के तैयार होने में मजदूरों को ज्यादा से ज्यादा कष्ट होता है, उनकी जिन्दगी एक सामान्य मानवीय जिन्दगी नहीं रह जाती, वैसी वस्तुओं के प्रयोग त्याज्य समझे जा सकते हैं, भले ही व्यवहार में उन्हें नहीं त्यागा जाता है। '

### अहिंसा का सामाजिक रूप:

गांधीजी ने उन भिखारियों को भीख देने का विरोध किया है, जो कि अपंग और अपाहिज नहीं हैं। क्योंकि ऐसा न करने से समाज में आलस्य तथा पर-निर्भरता बढ़ती है। जो आलसी है, परावलम्बी है, उसे जिस समय दूसरों से खाने को अन्न तथा पहनने को वस्त्र नहीं मिलते, वह चोरी करता है, डकैती करता है, समाज में नाना प्रकार के हिसाजनक कार्य करता है। अतः अहिसा का सामाजिक रूप अपने को दयावान घोषित करते हुए सब किसी को भीखस्वरूप पैसे, भोजन आदि देना नहीं समझा जा सकता, बिल्क सोच-समझ कर, पूछताछ कर किसी को सहायता देना, जिससे समाज का वास्तविक कल्याण हो सके, अहिसा का सामाजिक प्रयोग हो सकता है।

✓ अछूतोद्धार भी अहिसा का एक सामाजिक रूप है। गांघोजी ने अस्पृश्यता की भत्सेना करते हुए कहा है कि यह हिन्दू समाज की सड़न है, वहम है और पाप है। 'जन्म के कारण मानी गई इस अस्पृश्यता में अहिसाधमें और सर्वभूतात्मभाव का निषेध हो जाता है। इसकी जड़ में संयम नहीं है, उच्चता की उद्धत भावना ही यहां बैठी हुई है।

<sup>ै.</sup> गांधीजी, अहिंसा, प्रथम भाग, खण्ड १०, पृष्ठ ६१.

इसलिए यह स्पष्टत: अधर्म है। इसने धर्म के बहाने लाखों, करोड़ों की हालत गुलामों की सी कर डाली है।"

अतएव इस सामाजिक विषमता को दूर करने के लिए यह आवश्यक है कि हरिजनों को, जिन्हें अछूत कहा गया है, मेले, मन्दिर, पाठशाला आदि सार्वजनिक स्थानों में समान अधिकार दिया जाये। लेकिन ऐसा नहीं कि उनकी अस्पृश्यता दूर करने के लिए उनके पेशे छुड़वा दिये जायें, क्योंकि काम तो सभी बराबर ही हैं, कोई बड़ा या छोटा नहीं है। विलक जात-पात की जड़ काटना श्रेयस्कर है, क्योंकि यह अछूतपन की तरह समाज का एक बहुत बड़ा कोढ़ है; जाब तक जात-पात की विषमता को दूर नहीं किया जाता है अछूतपन भी दूर नहीं हो सकता। विषमता को दूर नहीं किया जाता है अछूतपन भी दूर नहीं हो सकता। विषमता को दूर करने का प्रश्न सिफं मानवमात्र तक ही सीमित नहीं है, बिलक इसकी व्यापकता जीवमात्र तक पहुँची हुई है। इसलिए छूआछूत दूर करनेवाले व्यक्तियों को सिफं भंगियों और मोचियों को अपनाकर ही संतोष नहीं करना चाहिए, अपितु उन्हें जीवमात्र को अपनाना तथा समूची दुनिया के साथ मित्रता निभानी चाहिए। क्योंकि जीवमात्र के साथ भेद मिटाना ही छूआछूत किटाना है।

इस प्रकार गांधीजी ने अपने समाज में सिर्फ मनुष्यों को ही नहीं बल्कि पशु-पक्षियों को भी स्थान दिया है। उनके विचार में जिस प्रकार अपंग तथा अपाहिज के अलावा अन्य भिखमंगों को भिक्षा देना दोषपूर्ण है, ठीक उसी प्रकार गिलयों में भटकते हुए कुत्तों को रोटी का एक-आध दुकड़ा दे देना दोष है, पाप है। कुत्तों को भी रहने को निश्चित स्थान तथा उचित भोजन मिलना चाहिए, क्योंकि ये बहुत ही वफादार साथी होते हैं। बेघर का कुत्ता समाज की सभ्यता या दया का चिह्न नहीं है बिल्क समाज के अज्ञान तथा [आलस्य का।

१. बापू और हरिजन, संकलनकर्ता-क्षेमचन्द 'सुमन', पृष्ठ २३, ६२.

२. वही.

<sup>₹.</sup> वही, पृ०५०.

४. वही, पृ० ६२.

जानवर लोग अपने भाई-बन्ध हैं। इनमें सिंह, बाघ इत्यादि को भी गिनता हूँ। हम लोगों को सिंह, सर्प आदि के साथ रहना नहीं आता यह हमारी शिक्षा की त्रुटि के कारण है।

# अहिंसा का राजनैतिक रूप ( सत्याग्रह और असहयोग ):

सत्याग्रह शब्द दो शब्दों—सत्य और आग्रह का मिला हुआ रूप है, इसका अर्थ हो सकता है सत्य के प्रति आग्रह । गांघीवादी विचार में इससे सिर्फ सत्य आदि धर्मों के प्रति आग्रह ही नहीं समझा जाता. बल्कि अधर्म या असत्य का सत्य के माध्यम से विरोध भी। चूंकि विरोध में हिंसा की संभावना रहती है, यह कहा गया है कि असत्य या अधर्म का विरोध तो होना चाहिए लेकिन अहिंसामय साधन से। यही सत्याग्रह है। गांधीजी ने कहा है कि इसमें (सत्याग्रह में) सत्य शक्ति है; इस शक्ति को उन्होंने प्रेम-शक्ति या आत्म शक्ति की संज्ञा भी दी है; इसमें धैर्य और सहानुभूति को स्थान मिला है, हिसा को नहीं। अतः सत्याग्रह से मतलब होता है दूसरे की गलती को हिसात्मक तरीके से या उसे पीड़ा देकर नहीं, बल्कि स्वयं धैर्यपूर्वक कष्ट सहकर तथा गलती करनेवाले के प्रति सहानुभूति और प्र<sup>मे</sup>म दिखाकर सुधारना ।<sup>३</sup> सत्याग्रह में ऐसी बड़ी ताकत होती है कि इस पर संसार की कोई भी शक्ति विजय नहीं पा सकती। १ ऐसी महती शक्ति को प्राप्त करने के लिए कठिन साधना की जरूरत होती है, इसीलिए गांधीजी ने कहा था कि सत्याग्रह आश्रम में रहनेवालों को सत्य वत, अहिसा वत, बह्मचर्य वत, स्वादेन्द्रियनिग्रह वत, अस्तेय वत, अपरिग्रह वत, स्वदेशी व्रत ( स्वदेशी वस्तुओं के प्रयोग ), निर्भयता व्रत तथा अस्पृश्यता व्रत का पालन करना चाहिए। श्रगांधीजी के शब्दों में -

रै. गांघीजी, अहिंसा, प्रथम भाग, खरड र०, पृष्ठ ६१-६२

यंग इंडिया, १४ जनवरी १६२०;
 गांघीवाद की शवपरीक्षा — यशपाळ, पृष्ठ ४४२.

<sup>₹.</sup> दिल्ली डायरी —मो॰ क॰ गांघी, पृष्ठ १७६.

४. वही, पृ• ४६-६३.

'असहयोग और सिवनय अवज्ञा सत्याग्रह रूपी एक ही वृक्ष की विभिन्न शाखाएं हैं। यह मेरा कल्पद्रुम है। सत्याग्रह सत्य का शोध है; और ईश्वर सत्य है। अहिंसा वह प्रकाश है, जो मुझे सत्य को प्रकट करता है। मेरे लिए स्वराज उसी सत्य का एक अंग है।'

असहयोग को निष्क्रिय समझना भूल के सिवाय और कुछ नहीं हो सकता, क्योंकि यह सिर्फ सिक्रिय ही नहीं है, बिल्क इसमें शारीरिक अवरोध, प्रतिरोध या हिंसा से बहुत अधिक क्रियाशीलता है। गांधीजी ने जिस रूप में इसका प्रयोग किया है, वह निश्चित ही अहिंसात्मक है और इसमें लेशमात्र भी दण्डात्मक या प्रतिहिंसात्मक भावना नहीं है। यह द्वेष, दुर्भाव तथा घृणा से बिल्कुल ही दूर है। इसमें अनुशासन और उत्सगं की जरूरत होती है; दूसरे की विरोधी भावनाओं के लिए यह हिंसा को नहीं अपनाता, बिल्क धेर्य और सिहण्णुता का सहारा लेता है। जिस असहयोग में प्रम नहीं वह राक्षसी है; जिसमें प्रम है वह ईश्वरी है। हमारे असहयोग के मूल में प्रम है।

इस प्रकार गांधीजी ने अहिंसा को विभिन्न रूपों में अपनाया है, जिसकी वजह से प्राचीन होते हुए भी यह नवीन दीखती है, फिर भी इतना कहना कोई गलत न होगा कि इनके विचार में अहिंसा के सामाजिक, आर्थिक एवं राजनैतिक रूप अधिक प्रकाशित हुए हैं।

### गांधीवादी श्रहिंसा एवं जैनधर्म-प्रतिपादित अहिंसा :

जैनधर्म प्रतिपादित अहिंसा से हमलोग पहले ही पूर्णरूपेण अवगत हो चुके हैं, अतः यहाँ अब यह देखने का प्रयास करना श्रेयस्कर होगा कि गांधीबादी अहिंसा तथा जैनधर्मानुमोदित अहिंसा में किन-किन स्थलों पर समानता है तथा किन-किन जगहों पर असमानता।

१. यंग इंडिया, २६ दिसम्बर १९२४.

२. गांधीवाणी -- रामनाथ सुमन, पृ० १६०; यं० इंडिया २५ अगस्त १६२०.

**१.** " " ; " १५ दिसम्बर १६२०.

४. वही,

### अहिंसा तथा उसका स्वरूप :

गांधीवाद तथा जैनधर्म दोनों ने ही माना है कि प्राणीमात्र के प्रति राग-द्वेष यानी दुराव, दुर्भाव का त्याग करना अहिसा है। अहिसा का विस्तार सिर्फ मनुष्य तक ही नहीं, बल्कि संसार के सभी प्राणियों तक है। चूं कि हिंसा मन, वाणी और क्रिया तीनों से की जाती है, अहिंसा का भी शुद्ध स्वरूप रागद्वेष आदि से उत्पन्न हिंसात्मक कार्यों से मनसा, वाचा और कर्मणा बचने में ही देखा जा सकता है। अर्थात् अहिंसा के दो स्वरूप हैं-भाव और द्रव्य। इनकी स्पष्टता जैनधर्म में विशेष रूप से मिलती है। गांधीवाद में यद्यपि इनके नामकरण नहीं हुए हैं, मन, वाणीं और क्रिया के आधार पर इस प्रकार के विभाजन हो सकते हैं। जैनमतानुसार मन, वाणी और क्रिया हिंसा अथवा अहिंसा के तीन योग हैं और करना, करवाना तथा अनुमोदन करना तीन करण हैं जिनके संयोग से हिसा या अहिंसा करने के नौ प्रकार हो जाते हैं, यानी अहिंसा की नौ राहें हैं। जो व्यक्ति इन नौ प्रकारों से अहिंसा का पालन करता है वहीं पूर्ण अहिंसक माना जाता है। किन्तु ऐसी बात गांधीवाद में नहीं पाई जाती। वह तीन योग से आगे तीन करण अर्थात् करना, करवाना और अनुमोदन करने पर अपना कोई स्पष्ट विचार व्यक्त नहीं करता। वैसे विवेचन करने पर गांधीवाद में भी यही बात फलित होती है।

### जीव:

जैनधर्म ने जाव के छः प्रकार बताये हैं — पृथ्वीकाय, अप्काय, अपिन काय, वायुकाय, वनस्पतिकाय, त्रसकाय। अर्थात् स्वतः मिट्टी, जल, अपिन आदि में प्राण हैं और अहिंसक को इन सबों की हिंसा से भी बचना चाहिए। इसके अलावा इसने विभिन्न कायों की हिंसा होने के विभिन्न कारण बताये हैं — जैसे पृथ्वीकाय की हिंसा पृथ्वी को जोतने, बावड़ी बनाने, तालाब खोदने, कूप खोदने, क्यारी बनाने आदि से होती है। अतः एक पूर्ण अहिंसक को इन कार्यों से बचना चाहिए। लेकिन गांधीवाद में ऐसी बात नहीं मिलती। गांधीजी ने कहा है कि अपिन जलाने से स्थान और काल के अनुसार, तथा हरी वनस्पति पर चलने से हिंसा होती है। गांधीजी ने वनस्पित में प्राण होता है और उसका घात होता है इसे तो माना है, लेकिन अग्नि के विषय में उनका हिंसा या अहिंसा मानना इसलिए है कि अग्नि में जलनेवाली लकड़ी आदि के साथ बहुत से सूक्ष्म जीव मर जाते हैं, इसलिए नहीं कि अग्नि स्वतः प्राणवान है। इसी तरह पृथ्वीकाय और अप्काय के विषय में उनका कोई स्पष्ट विचार नहीं मिलता। लेकिन जैनधर्म ने षट्कायों के अलग-अलग विश्लेषण किये हैं, उनकी हिंसा और अहिंसा के अलग-अलग तरीके भी बताये हैं। किन्तु गांधीवाद में जीव के विषय में जैनधर्म की तरह कोई तात्विक विश्लेषण नहीं किया गया है, इसलिए हिंसा के भी सामान्यतौर से इसमें तीन कारण बताये गये हैं—

१. स्वार्थ — अपनी सुख-सुविधा के लिए, २. परमार्थ — दूसरे की सुख-सुविधा के निमित्त तथा ३. हिसा की जानेवाले प्राणी के हित के निमित्त अर्थात् हिंसा करने में हिसक का उद्देश्य उसी को लाम पहुंचाना होता है जिसकी वह हिंसा करता है।

### हिंसा के विभिन्न रूप तथा अहिंसा के विभिन्न नाम :

प्रश्नव्याकरण सूत्र में हिंसा के पाप, चण्ड, रौद्र, साहिसक, अनायं आदि विभिन्न २२ रूप बताये गये हैं। गाँधोजी ने कहा है कि अहम् या अहमत्व पर आधारित जितने भी कायं हैं, वे सभी हिंसा हैं, जैसे स्वार्थ, प्रभुता की भावना, जातिगत विद्वेष, असंतुलित एव असंयमित जीवन। प्रश्नव्याकरण सूत्र में ही अहिंसा के निर्वाण, निवृत्ति, समता, शान्ति यश, प्रसन्नता, रित, विरित, श्रुतांग, संतोष, दया आदि साठ नाम बताये गये हैं। किन्तु गांधीजी ने मोटे ढंग से स्वार्थत्याग, जनकल्याण के लिए किये गये कार्य, असंयमित भोगप्रवृत्ति का त्याग आदि को अहिंसा कहा है।

### हिंसा तथा अहिंसा के पोषक तत्त्व :

असत्य, स्तेय, अन्नह्मचर्य तथा परिग्रह हिंसा के पोषक तत्त्व हैं। इन सभी से किसी न किसी रूप में हिंसा होती है। ठीक इसके विपरीत सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य तथा अपरिग्रह अहिंसा के पोषक तत्त्व हैं यानी अहिंसा का सब तरह से पालन करने के लिए इन चारों वरों का पालन करना आवश्यक है। अहिंसा के मिल जाने पर ये पांच महावृत हो जाते हैं। इन पंच महावृतों को गांधीवाद तथा जैनधर्म दोनों ही प्रधानता देते हैं। गांधीजी ने साफ कहा है कि अहिंसा एक महावृत है। जैनधर्म में अहिंसा का स्थान सर्वोच्च है, किन्तु गांधीवाद में सत्य का। यद्यपि गांधीजी ने एक जगह पर अन्यवृतों को अहिंसा का पोषक माना है तथा यह भी कहा है कि अहिंसा सत्य का प्राण है। इस प्रकार उनके कथनों से सत्य का स्थान ही ऊँचा मालूम होता है, क्योंकि ऐसा भी इन्होंने कहा है कि संसार में सत्य के बाद कोई शक्ति है तो अहिंसा। गांधीजी ने सत्य को धर्म और अहिंसा को एक कर्त्तव्य माना है और यह भी कहा है कि अहिंसा ही सत्येश्वर के दर्शन कराने का मार्ग है। इन सभी बातों से मालूम होता है कि गांधीजी की दृष्टि में सत्य का स्थान सर्वोच्च है।

### अहिंसा और खेती:

हिंसा अथवा अहिसा भावप्रधान है, इसपर गांधीवाद तथा जैनधर्म दोनों ही बल देते हैं। खेती करने में किसान के द्वारा अनेक जीवजन्तुओं का हनन होता है, जब वह हल जोतता है, किन्तु किसान का
उद्देश्य जीवों की हिंसा करना नहीं होता, वह तो मात्र हल जोतने की
इच्छा रखता है। इसलिए उसके द्वारा की गई हिंसा क्षम्य समझी जाती
है, अर्थात् हिंसा करते हुए भी वह अहिंसक ही समझा जाता है क्योंकि
उसकी भावना हिंसा-प्रधान न होकर अहिंसा-प्रधान होती है। गांधीजी
ने कहा है कि वे हिंसाएँ जिन्हें समाज ने व्यावहारिक रूप में अनिवार्य
मान लिया है, हिंसाएँ होते हुए भी हिंसाएँ नहीं समझी जातीं या क्षम्य
होती हैं। किन्तु उन्होंने अनिवार्य हिंसा की कोई परिभाषा नहीं बतलाई
है, कारण वे समय और स्थित के अनुसार बदलती रहती हैं। जैनधर्म
ने ऐसी हिंसा का "अनिवार्य" या अन्य कोई नामकरण नहीं किया
लेकिन क्षम्य माना है।

### श्रमण और श्रावकः

जैनधमं ने अहिसा को पंचमहात्रतों में स्थान दिया है—अहिसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह। ये महात्रत श्रमणों या मुनियों के द्वारा पाले जाते हैं। इन त्रतों का पालन करने के लिए एषणा, सिमित, गृप्ति आदि निर्धारित हुई हैं। श्रावकों अथवा गृहस्थों के लिए अणुत्रत, गुणत्रत तथा शिक्षात्रत की शिक्षा दी गई है। अणुत्रत में त्रतों की मर्यादा कुछ सीमित रहती है। जैसे अहिसा पालन में ही यह बताया गया है कि श्रमणों के लिए यह आवश्यक है कि वे अहिसा का पूर्ण-रूपेण पालन करें यानी स्थूल तथा सूक्ष्म दोनों प्रकार के जीवों को धात से बचावें। श्रावक के लिए मात्र स्थूल हिसा से बचना ही जरूरी कहा गया है। हिसा अथवा अहिसा-संबंधी विचार श्रमण और श्रावक के लिये अलग-अलग ढंग से किये गये हैं। ऐसी बात गांधीवाद में नहीं मिलती। गांधीवाद ने गृहस्थ तथा साधु सबके लिए अहिसा का महत्त्व बराबर समझा है।

जैनधर्म ने अहिसा-पालन के लिए विभिन्न प्रकार की मर्यादाएँ निर्धारित की हैं ताकि हिसा कम हो। गांधीवाद में ऐसी कोई मर्यादा नहीं मिलती। यदि वस्त्र-मर्यादा के लिए खादी पहनना बताया गया है और इस मर्यादा का उद्देश्य हिसा कम करना है तो भी यह अहिसा का सीधा साधन नहीं बनती है जैसा कि जैनधर्म में है, बिल्क यह अर्थशास्त्र की राह से अहिसा तक पहुंचती है। यानी इसमें आर्थिक शोषण, जो हिसा का ही एक रूप है, से बचन पर जोर दिया गया है।

### अहिंसा और यज्ञ :

वैदिक परम्परा के अनुसार यज्ञ में होनेवाली हिसा का जैनधर्म ने बिल्कुल विरोध किया है। गांधीजी ने कहा है कि हिसा चाहे यज्ञ में हो या अन्य कहीं किन्तु वह हिसा ही है, अहिसा नहीं। फिर भी व्यवहार ने इसे अनिवार्य हिसा मानकर दोषरहित समझ रखा है। लेकिन इन्होंने अनिवार्य हिसा की कोई परिभाषा नहीं दी है, इसलिए इस संबंध में इनका विचार स्पष्ट नहीं मालूम होता।

### अहिंसा और ईश्वर :

जैनधर्म अनीश्वरवादी है अर्थात् यह ईश्वर की सत्ता को नहीं मानता। अतः इसकी अहिंसा या अन्य किसी सिद्धान्त में ईश्वर का कोई हाथ नहीं है। जो कुछ करता है आदमी स्वयं करता है; भले ही वह अपने कर्मों के फल भोगता है यानी सुख-दुःख पाने में वह अपने कर्म के द्वारा निर्देशित होता है, क्रिया करने में वह स्वतंत्र रहता है। किन्तु गांधीबाद में ईश्वर को स्थान मिला है; ईश्वर अहिंसा-पालन में भी सहायक होता है। गांधीजी ने कहा है—

" अहिंसा केवल बुद्धि का विषय नहीं है; यह श्रद्धा और भक्ति का विषय है। यदि आपका विश्वास अपनी आत्मा पर नहीं है, ईश्वर और प्रार्थना पर नहीं है, तो अहिंसा आपके काम आनेवाली चींज नहीं है।"

### अहिंसा और दान :

अहिंसा और दान के संबंध पर प्रकाश डालने के सिलसिले में जैनधर्म में बहुत विचार-विमशं मिलते हैं। इसमें दो चीजें प्रधानतौर से प्रकाश में लाई गई हैं: १. दान पाने का अधिकारी या पात्र तथा २. अनुकम्पादान अहिंसा है अथवा हिंसा। इसमें दो मत मिलते हैं। तेरापंथियों ने सिर्फ संयतियों को छोड़कर किसी को भी दान पाने के योग्य नहीं बताया है, वयों कि संयतियों के अलावा अन्य लोग कुपात्र हैं या दान लेने के अधिकारी नहीं हैं और कुपात्र को दान देने से पाप होता है। अनुकम्पादान भी एकान्त पाप का साधन है। इन मतों की पृष्टि जयाचार्य के द्वारा 'भ्रमविध्वंसनम्'' में की गई है। किन्तु आचार्य जवाहिरलालजी ने ''सद्धमंमण्डन'' में जयाचार्य के मत का खण्डन करते हुए कहा है कि अनुकम्पादान एकान्त पाप का साधन नहीं बल्कि पुण्य का साधन है। गांधीवाद में भी दान देने के लिए पात्र का विचार करना अनिवार्य बताया गया है। इसके अनुसार दान पाने का अधिकारी केवल वही है जो अपंग और अपाहिज है। अपंग और अपाहिज

१. गांधी जी, अहिंसा, द्वितीय भाग, खरह १०, पृ० १६९.

ा अलावा अन्य किसी को दान या भीख देना समाज में आलस्य को बढ़ाना है, जो पापजनक कहा जा सकता है। इसका मतलब है कि गांधीवाद अनुकम्पादान को पापजनक न मानकर पुण्यजनक मानता है। इसमें ऐसी चर्चा नहीं मिलती है जिससे जाहिर हो कि मुनि या यित लोगों को व्यक्तिगत दान मिलना चाहिए कि नहीं, फिर भी यह समझा जा सकता है कि गांधीवाद ने मुनि आदि को दान देने का कोई विधान नहीं बनाया है, यदि वे अपंग और अपाहिज न हों। सार्वजनिक कार्यों के लिए दान देना विहित है।

### अहिंसा के अपवाद :

अहिंसा का विकास देखते हुए यह पाया जाता है कि जैनधर्म में अहिंसा के मौलिक सिद्धान्त में कोई भी अपवाद नहीं है। अहिंसा धर्म-पालन करनेवाले को चाहे जितना भी कष्ट क्यों न उठाना पड़े उसे सब कुछ बर्दाश्त करना चाहिए, जैसा कि महावीर के जीवन में देखा जाता है। किन्तु बाद में चलकर कुछ मुनियों ने अहिंसा के सिद्धान्त में अपवाद भी बना दिया है जैसे, निशीयचूणि में कहा गया है कि यदि कोई व्यक्ति आचार्य की हत्या करता हो, या साध्वी के साथ बलात्कार करना चाहता हो तो उसकी हत्या करके भी आचार्य और साध्वी की रक्षा करनी चाहिए। इसके संबंध में कोंकण देशीय साधु द्वारा की गई तीन सिंहों की हत्या को उदाहरणस्वरूप प्रस्तुत किया गया है। गांधीवाद यहाँ पर जैनधर्म से बहुत हद तक मिलता है। कारण, इसमें भी अहिसा धर्म के बहुत से अपवाद मिलते हैं। इसने अहिसा को वीरों का गुण बताते हुए कहा है कि जहाँ पर कायरता और हिंसा की बात हो वहाँ किसी को भी हिंसा को ही अपनाना चाहिए। समाज या देश या स्वयं अपने पर भो बिना कारण कोई आपत्ति या आक्रमण उपस्थित हो जाये तो वैसी हालत में अपनी रक्षा के लिए हिंसक कर्मों को भी अपनाना गलत नहीं कहा जा सकता। किन्तु दुःख-निवारण के लिए कोई अन्य चारा न रहने पर किसी पशु को मरवा देना सिर्फ गांधीवाद के अनुसार ही ठीक है, इससे जैनधर्म जरा भी सहमत नहीं होता।

### अहिंसा का आर्थिक विवेचन :

गांधीवाद ने अहिंसा का आर्थिक विवेचन किया है यानी अहिंसा के सिद्धान्त को अर्थशास्त्र पर लागू किया है। खादी पहनना तथा स्वदेशी वस्तुओं का उपयोग करना आदि आर्थिक प्रश्नों के अहिंसात्मक समाधान हैं। परन्तु ऐसी बात जैनधर्म में नहीं पाई जाती है। इसमें अहिंसा को दो ही दृष्टियोंसे देखा गया है: धार्मिक और नैतिक। यद्यपि वस्त्रादि की मर्यादा इसमें मिलती है, भोजन की भी मर्यादाएँ की गई हैं, किन्तु इनमें किसी भी रूप में आर्थिक भावना काम नहीं करती है।

### अहिसा का सामाजिक विवेचन :

गाँधीवाद ने अहिंसा के सामाजिक पक्ष पर अधिक बल दिया है, इसकी अहिंसा में समाज-कल्याण की भावना बहुत ही प्रबल और जाग्रत है। गांधीजी ने अहिंसा के विभिन्न प्रकारों को बताते हुए कहा भी है कि लोक-कल्याण के लिए जो भी काम किये जाते हैं, वे सभी अहिंसा हैं। अतः जात-पांत के भेदभाव को दूर करने के लिए, खास-तौर से उन दलित वर्गों के उद्धार के लिए, जो यथाकथित अछूत हैं, उन्होंने बहुत बड़ा आन्दोलन चलाया और बहुत दूरतक जातिगत या सम्प्रदायगत भेद-भावों को दूर करने में वे सफल भी रहे। किन्तु जैनधमं में अहिंसा का व्यक्तिगत आधार प्रधान है। यद्यपि अपने कल्याण के निमित्त अहिंसा का अनुगमन करने से अन्य प्राणियों की भी रक्षा हो जाती है, दूसरे जीवों का भी कल्याण हो जाता है, पर अहिंसा-पालन का उद्देश्य आत्मकल्याण ही है, जन-कल्याण या समाज-कल्याण नहीं।

### अहिंसा का राजनैतिक विवेचन :

गांधीवाद ने देश की राजनैतिक समस्या के समाधान के लिए या देश को स्वतंत्रता दिलाने के लिए सत्याग्रह और असहयोग के रूप में अहिसा को अपनाया है। यह गांधीवाद की एक अपनी विशेषता है, एक नया प्रयोग है जो जैनधर्म में नहीं मिलता। जैनधर्म ने स्थावर एवं त्रस सभी प्राणियों की हिंसा-अहिंसा के विषय में विचार किया है फिर भी देश-कल्याण की बात इसके सामने नहीं आती। कारण, इसके अनुसार आत्म-कल्याण ही सब कुछ है। इसमें अहिंसा ही क्या किसी भी रूप में राजनीति की समस्या नहीं आई है। यह एक विशुद्ध धार्मिक या दार्शनिक सिद्धान्त है।

इस प्रकार अहिसा के क्षेत्र में गांधीवाद और जैनधर्म के बीच कुछ स्थलों पर समानताएँ मिलती हैं, किन्तु असमानता भी कम नहीं है। अहिसा का सिद्धान्त दोनों ही मानते हैं, लेकिन दोनों की अहिसा के उद्देश्य भिन्न-भिन्न हैं और उद्देश्य-प्राप्ति के साधन में भी प्राय: भिन्नता ही अधिक है और एकता कम।



#### षष्ठ अध्याय

### ં ૩૫સંદ્વાર

वैदिक, बौद्ध, सिक्ख, पारसी, यहूदी, ईसाई, इस्लाम, ताओ, कनफ्यू-शियस, सूफी, शिन्तो एवं जैन परम्पराओं तथा गांधीवाद के द्वारा प्रतिपादित हिसा-अहिसा संबंधी सिद्धान्तों पर दृष्टिपात करने से ऐसा ज्ञात होता है कि इन सब के बीच कुछ समानताएँ हैं और कुछ अस-मानताएँ भी। जिनकी वज्ह से इन सबकी अनेकता में भी एकता तथा एकता में अनेकता नजर आंती है।

वैदिक परम्परा में अहिंसा का सिद्धान्त उपनिषदों से प्रारम्भ होता है यद्यपि इतस्ततः वेदों में भी इसकी झलक-सी देखी जाती है। यजुर्वेद में तो सभी प्राणियों के प्रति मैत्रीभाव तथा विश्वशान्ति के विचारों की स्पष्ट अभिव्यक्ति मिलती है। छान्दोग्योपनिषद् में अहिंसा को ब्रह्मलोक प्राप्त करने अर्थात् मुक्ति पाने का एक साधन तथा आत्मयज्ञ की दक्षिणा के रूप में प्रस्तुत किया गया है। प्राणाग्निहोत्रोपनिषद् तथा आरुणिकोपनिषद् ने इसे एक सद्गुण तथा आत्म-संयम का एक प्रमुख साधन कहा है। प्राणाग्निहोत्रोपनिषद् ने तो इसे यज्ञ का इष्ट बताया है और कहा है कि सभी यज्ञादि कमों की सम्पन्नता में अहिसान्नत की परिपूर्णता ही लक्षित है। शाण्डिल्योपनिषद् के अनुसार अहिंसा एक यम है।

मनुस्मृति में हिंसा-अहिंसासंबंधी विचारों के तीन स्तर मिलते हैं। प्रथम स्तर भक्ष्य-अभक्ष्य पर प्रकाश डालता है, जिसमें कुछ पशु-पक्षियों के मांस को ग्रहण करने तथा कुछ के मांस को त्यागने को सलाह दी गई है (जीवो जीवस्य भोजनम्)। मांस-भक्षण का हिंसा से सीधा संबंध है, अतः इसका मांसभक्षणवाला पक्ष हिंसा को बढ़ावा देता है। दूसरा स्तर मांस-भक्षण को यज्ञ के साथ मर्यादित करता है। इसके

अनुसार, यज्ञ में प्राप्त तथा मंत्रों से पिवत्र किया हुआ मांस खाना दोषपूर्ण नहीं है। यदि कोई व्यक्ति मांस-लोलुपता के कारण यज्ञ में प्राप्त मांस के अलावा भी मांस खाना चाहता है तो वह घृत या मैंदे का पशु बनाकर खा सकता है। यह मानता है कि यज्ञ में दी गई पशु-बिल हिंसा की श्रेणी में नहीं आती तीसरा पक्ष मांस-भक्षण को त्याज्य तथा अश्रेयस्कर बताता है। इसके अलावा स्मृति में कहीं-कहीं अहिंसा को प्रधानता देते हुए इसे लोक-कल्याण तथा मोक्षा-प्राप्ति का साधन बताया गया है और यह सभी वर्णों के लिए उपयुक्त एवं अनिवार्य समझो गई है।

गृह्यसूत्रों, जैसे बौधायन, सांखायन, पारस्कर, आस्वलायन, आप-स्तम्ब, खादिर, हिरण्यकेसी, जैमिनि आदि में "अन्नप्रासन", "अर्घ", "अष्टक" आदि के वर्णन मिलते हैं जिनमें मांस-भक्षण का पूर्ण ब्योरा मिलता है। धर्मसूत्रों में प्रतिपादित भक्ष्य-अभक्ष्य, श्राद्ध तथा यज्ञ के विधि-विधानों में गाय आदि की पशुबलि तथा मांस-भक्षण अनिवार्य घोषित किया गया है। यहाँ तक कि उस ब्राह्मण को, जो आमंत्रित होने या यज्ञ में (पुरोहित के रूप में ) नियुक्त होने के बाद, यज्ञ में दी गई पशुबलि से प्राप्त मांस को नहीं खाता है, नरक का भागी कहा गया है। किन्तू बौधायन ने अपने धर्मसूत्र में अहिंसा के सिद्धान्त को सबलता प्रदान करते हुए कहा है कि संन्यासी को चाहिए कि वह मन, वचन और कर्म से किसो भो प्राणी को दण्ड न दे। विशिष्ठ ने संन्यासी के लिए सभी जीवों की रक्षा करना तथा गृह का त्याग करना आव-श्यक बताया है। आपस्तम्ब के अनुसार ज्ञानी पुरुष अपने को सभी जीवों में तथा सभी जीवों का अपने में देखता है। अर्थात् वह जीवों के साथ आत्मवत् व्यवहार करता है, जिससे वह मुक्ति प्राप्त करता है। गौतम ने सभी जीवों पर दया, सहिष्णुता, अक्रोध आदि को आत्मा के आठ गुणों में रखा है। इस प्रकार गृह्यसूत्रों में तथा धर्मसूत्रों में भी यज्ञ में की गई हिंसा की हिंसा न मानते हुए पश्वां अदि पर बल दिया गया है। लेकिन धर्मसूत्रों में ही कहीं-कहीं पर अहिसा के सिद्धान्त का भी अच्छो तरह पोषण हुआ है।

वाल्मीकि-रामायण में अहिंसा, सत्य, आत्म-संयम, दया, सहिष्णुता, क्षमा आदि को आचार के प्रमुख अंग में प्रकाशित किया गया है। किन्तु इसमें आत्म-रक्षा पर ध्यान देते हुए इतनी छूट अवश्य दी गई है कि अपने पर आघात करनेवाले पर कोई व्यक्ति घात कर सकता है, अर्थात् आत्म-रक्षा के लिए हिंसा करना दोषजनक नहीं समझा जाना चाहिए।

महाभारत में अहिसा का सिद्धान्त पूर्ण विकसित हुआ है। यद्यपि शान्तिपर्व के शुरू में ही अर्जुन ने युधिष्ठिर को राजधर्म का उपदेश देते हुए हिंसा को अत्याज्य बताया है किन्तु अर्जुन का वक्नव्य सिर्फ राजा और क्षत्रिय के कर्तव्यों से संबंधित है। ये अपने धर्म या कर्तव्य का सही-सही पालन करने के लिए हिंसा का त्याग नहीं कर सकते। कारण, राजा को अपने राज्य की रक्षा करनी पड़ती है तथा किसान को खेती के लिए हल जोतना आदि ऐसे कार्य करने पड़ते हैं जिनमें अनेक प्राणियों का नाश होता है। व्यास के शब्दों में समता का सिद्धान्त प्रतिपादित होता है, जो अहिंसा का ही रूप है। मन, वाणी तथा क्रिया से जो अन्य जोवों को कष्ट नहीं पहुंचाता उसे अन्य प्राणी भी दुःख नहीं देते, फिर हिसा होगी कैसे। अहिसा की महानता को दर्शाते हुए शान्तिपर्व में इसकी तुलना हाथी के पदिचह्नों से की गई है। कारण, यह अन्य धर्मों को अपने में ठीक उसी प्रकार समावेशित कर लेती हैं जैसे हाथी के पदिचिह्नों के भीतर अन्य पथगामियों के पद-चिह्न आ जाते हैं। अहिंसा और मांस-भक्षण की समस्या का समाधान देते हुए महाभारत में विश्वामित्र और चाण्डाल का उदाहरण देकर यह निर्णय दिया गया है कि आदमी उस समय मांस ग्रहण कर सकता है जिस समय वह प्राण-संकट में पड़ा हो। प्राण की रक्षा किसी भी मूल्य पर की जानी चाहिए, क्योंकि जीवित रहने पर ही कोई धार्मिक कार्य किया जा सकता है। अहिंसा तथा वैदिक यज्ञ की समस्या को मुलझाते हुए इसमें राजा विचक्षणु तथा नारद के शब्दों में यज्ञ में दी गई पशुबलि की बहुत ही भर्त्सना की गई है। इसके अलावा, इस उलझन की मुख्य गांठ ''अज" शब्द के अर्थ को भी शान्तिपर्व में स्पष्ट किया गया है। इसके अनुसार "अज" शब्द का अर्थ "अन्न" होता है। अतः जो लोग यज्ञ में अन्न की हिव न देकर पशुबलि करते हैं, वे घोर अपराध करते हैं। अनुशासनपर्व में अहिंसा को अन्य धर्मी का स्रोत या उद्गम-स्थान बताया गया है। क्योंकि यह परम धर्म, परम तप, परम सत्य,

परम संयम, परम दान, परम फल, परम ज्ञान, परम मित्र एवं परम सुख है। यह इतनी महान् है कि इससे प्राप्त सुयश सौ वर्षों में भी विणत नहीं हो सकता।

गीता में श्रीकृष्ण ने ज्ञान, भक्ति और कर्म के सिद्धान्तों को प्रस्तुत करते हुए अहिंसा के सिद्धान्त को बहुत बड़ी आन्तरिक शक्ति प्रदान को है, जिसकी जानकारी एक विशेष विचार-विमर्श से होती है। इनके अनुसार जो ज्ञानी है, पण्डित है, वह बड़े-छोटे सभी जीवों को समान देखता है। वह अपने आप में अन्य जीवों को और अन्य जीवों में अपने को देखता है। ऐसा करने से वह सदा हिंसा करने से बचता है, क्योंकि वह रागद्वेष का शिकार नहीं होता है। एक **भक्त** के *लि*ए उन्होंने उपदेश दिया है कि वह अपने कर्तापन की ध्यान में न लाये, जैसा कि अर्जुन को समझाते हुए उन्होंने कहा है कि इस संसार को जन्म देनेवाला, पालनेवाला तथा संहार करनेवाला मैं स्वयं हैं। युद्ध-क्षेत्र में जितने भी लोग खड़े हैं, उन्हें मैं मार चुका हूँ, तुम्हें उन्हें मारने में एक निमित्तमात्र बनना है। कर्म के सिद्धान्त को व्यक्त करते हए श्राकृष्ण ने कहा है कि आदमों की प्रकृति हो ऐसी है कि वह एक क्षण भी कुछ किये बिना नहीं रह सकता। किन्तु कार्य करने में उसे अपने मन में फल की कामना नहीं करनी चाहिए। "कर्मण्येवाधिकारस्ते मा फलेषु कदाचन" अर्थात् कर्ताका अधिकार कर्म पर होता है, उसके फल पर नहीं। जब फल के प्रति व्यक्ति को राग या मोह नहीं होगा तो निश्चित ही वह द्वेष से दूर रहेगा, और राग तथा द्वेष के अभाव में वह हिसा करने से वंचित होगा। किन्तू एक सच्चा ज्ञानयोगी या भक्त या कर्मयोगी बनना कोई आसान बात नहीं। इसके लिए कठिन तपस्या एवं त्याग की आवश्यकता होती है। तप के विभिन्न रूप होते हैं, जिनमें अहिसा भी एक है। इसके अलावा श्रीकृष्ण ने ब्रह्मयज्ञ, देवयज्ञ, ज्ञानयज्ञ, द्रव्ययज्ञ तथा तपयज्ञ पर बल दिया है, जिनमें वैदिक यज्ञों की तरह पशु-बिल की आवश्यकता नहीं होती।

महाभारत की तरह पुराणों में भी अहिसा पूर्ण प्रकाशित हुई है वायुपुराण में मन, वाणी एवं कर्म से अहिसा का पालन करने का उपदेश दिया गया है। अन्य ग्रन्थों से भिन्न इसमें उस भिक्षु को भी हिसा करने का दोषी ठहराया गया है, जिसके द्वारा अनिच्छा से या अनजाने

हिंसा हो जाती है । विष्णुपुराण में यज्ञ में हिव के रूप में प्रयोग होने-वाली सभी वस्तुओं के नाम दिये हैं, किन्तु उसमें किसी भी प्रकार का मांस या मछली का विधान नहीं है। इससे यह बात स्पष्ट-सी हो जाती है कि विष्णुपुराण यज्ञ में पशुबलि देने के पक्ष में नहीं है। इसके अनुसार यज्ञ में पशुबलि देने का मतलब है विष्णु की बलि देना, क्योंकि विष्णु सर्वव्यापक हैं, वे सभी जीवों में निवास करते हैं। इसने हिसा का संबंध विभिन्न प्रकार के पापों से बताया है; हिंसा से तरह-तरह के पाप पैदा होते हैं। अग्निपुराण में भी अहिंसा की महत्ता को बढ़ाते हुए इसकी तुलना हाथी के पर्वचिह्नों से की गई है। मत्स्यपूराण के अनु-सार अहिंसा मुनिवर्तों में से एक है। कोई व्यक्ति जितना पूण्य चार वेदों को पढ़कर तथा सत्य बोलकर प्राप्त करता है, उससे कहीं ज्यादा पुण्य वह अहिंसावत का पालन करके प्राप्त कर सकता है। ब्रह्मपूराण में मन, वचन तथा काय से पाला गया अहिंसावत स्वर्गप्राप्ति तथा मुक्ति का एक साधन कहा गया है। नारदपुराण में सत्य से अहिंसा का स्थान ऊंचा बताते हुए यह कहा गया है कि वही सत्य वचन है जिससे किसी का विरोध न हो, किसी को कष्ट न पहुँचे। इसके अनुसार अहिंसायम के विभिन्न रूपों में से एक है। जैसा कि बृहद्धर्मपूराण बताता है, श्रद्धा, अतिथिसेवा, सब प्राणियों से आत्मीयता, आत्म-शुद्धि आदि अहिंसा की विभिन्न विधियाँ हैं। क्रम्मेंपुराण ने अहिंसा को ज्ञानी और ब्राह्मणों तक ही सीमित नहीं रखा है, अपितु इन सभी वर्णों एवं सभी आश्रमों के लिए आवश्यक कहा है। भागवत-पुराण के अनुसार अहिंसा धर्म के तीस लक्षणों में प्रमुख स्थान रखती है।

ब्राह्मण-दर्शन में भी हिंसा-अहिंसासंबंधी बृहद् विवेचन मिलता है। योग ने अहिंसा को यम का एक अंग माना है। अहिंसा, सत्य, ब्रह्मचर्य, अस्तेय तथा अपरिग्रह महाव्रत हैं जो जाति, देश, काल तथा परिस्थितियों से प्रभावित नहीं होते। इसके अनुसार हिंसा की जाती है, करायी जाती है तथा अनुमोदित होती है। सांख्य और मीमांसा ने 'वैदिकी हिंसा हिंसा न भवति' के संबंध में काफी तर्क-वितर्क किया है। सांख्य ने वैदिक यज्ञ में होनेवाली पशुबलि को दोषपूर्ण बताया है, लेकिन मीमांसा का विचार इसके विपरीत है यानी मीमांसा

"वैदिकी हिंसा" का पक्षपाती है। शंकराचार्य (अद्वैतवेदान्ती) तथा रामानुज, वल्लभ (वैष्णव) आदि ने भी यज्ञ में होनेवाली पशुबलि को निर्दोष ही माना है।

बौद्ध परम्परा में अहिंसा के बजाय मेत्री भावना को अधिक प्रधानता मिली है। अहिंसा को मित्रता का एक साधन माना गया है। दीवनिकाय में आरम्भिक, मध्यम तथा महा तीन प्रकार के शीलों की चर्चा करते हुए अहिंसा को प्रस्तुत किया गया है। इसने अहिंसा, अस्तेय, ब्रह्मचर्य आदि को शीलों के अन्तर्गत स्थान दिया है। तेविज्जमुत्त में मैत्री, करुणा, मुदिता एवं उपेक्षा भावनाओं का, ब्रह्मा की सलोकता प्राप्त करने के मार्ग के रूप में, वर्णन मिलता है। संयुत्तनिकाय के अन्तर्गत 'ब्राह्मण संयुत्त' के अहिंसासुत्त में बुद्ध ने 'अहिंसक' शब्द को पारिभाषित करते हुए कहा है कि जो शरीर वचन तथा मन से किसी भी प्राणी को नहीं सताता, कष्ट नहीं पहुंचाता, वही अहिसक है। गाय मारनेवाले (गोघातकसुत्त), चिड़िमार (पिण्डसाहुणीसुत्त), भेड़ों को मारनेवाले कसाई ( निच्छवोरिक्सिसुत्त ) आदि जितने भी हिंसक हैं, उन्हें कष्ट भोगना पड़ता है। यज्ञ भी वही हितकर होता है जिसमें बकरे, गाय आदि की हिंसा नहीं होती है। प्रमाद, जिससे विभिन्न प्रकार के अनिष्ट होते हैं, सदा त्याज्य है तथा अप्रमाद ग्राह्य है। भिक्षु को सदा अप्रमत्त होकर ही विहार करना चाहिए। अप्रमाद सबसे बड़ा धर्म है, इसके अन्दर अन्य सभी धर्म आ जाते हैं, जैसे हाथी के पदिच ह्लों के भीतर अन्य जीवों के पदचिह्न आ जाते हैं। इससे प्राप्त हुई मित्रता में सब प्रकार की शक्तियाँ होती हैं, अर्थात् सबसे मित्रता करनेवाला निर्भय हो जाता है। अत: जिसमें मित्रता या कल्याणमित्रता का शुभागम हो जाता है, उसमें मानों मोक्ष-प्राप्ति के लक्षण दीखने लगते हैं। सुत्तानिपात के 'मेत्तसुत्त' में सभी प्राणियों के प्रति मित्रता के भाव को ब्रह्मविहार की संज्ञा दी गई है, जिसे दूसरे शब्दों में ब्रह्मज्ञान कहा जा सकता है। इसके अनुसार जो व्यक्ति शान्तिपद (मोक्ष) को प्राप्त करना चाहता है उसे जंगम या स्थावर, दीर्घ या महान्, मध्यम या ह्रस्व, अणु या स्थूल, दृष्ट या अदृष्ट, दूरस्थ या निकटस्थ, उत्पन्न या उत्पत्स्यमान सभी जीवों के कल्याण को बात सोचनी चाहिए। अन्य प्राणियों के प्रति उसके मन में वैसी ही भावना

होनी चाहिए, जैसी एक माँ के दिल में अपने एकलौते पुत्र के प्रति होती है। धम्मपद में कहा गया है कि जो जीव अन्य जीवों को मारकर स्वयं सुख प्राप्त करना चाहता है, वह कभी भी सुख नहीं पाता और इसके विपरीत जो व्यक्ति अहिंसापूर्ण संयमित जीवन व्यतीत करता है, वह कभी दू:ख नहीं प्राप्त करता है तथा अच्युतपद की प्राप्ति करता है। विनयि। टिक में भिक्ष-भिक्षुणियों के आचार पर प्रकाश डालते हुए उन्हें जीवहिंसा से अपने को बचाने का उपदेश दिया गया है। जो भिक्षु मनुष्य अथवा अन्य जीवों को जान से मारता है या दूसरों से मरवाता है या मारनेवाले की बड़ाई करता है अर्थात् हिसा का अनुमोदन करता है, वह पाराजिक समझा जाता है। वह साधु समाज में रहने के लायक नहीं होता। यदि भिक्षु जमीन खोदता है या खुदवाता है, वृक्ष काटता है अथवा कटवाता है तो इन सभी हिंसापूर्ण कार्यों के लिए उसे प्रायश्चित करना चाहिए। क्योंकि ये सभी कार्य दोषपूर्ण हैं। उसे एकेन्द्रिय जीवों की हिसा से बचने के लिए ताडपत्र आदि का प्रयोग नहीं करना चाहिये। चमडे़ का प्रयोग भी साधु के लिए विजित है। परन्तु इन सभी निषेधों के कुछ अपवाद भी बताये गये हैं. जैसे भिक्षु बीमारो की अवस्था में दवास्वरूप मांस, चर्बी तथा खुन का उपयोग कर सकता है। वह मांस या मछली ग्रहण कर सकता है, यदि गृहस्थ अपने निमित्त तैयार किये हए मांस अथवा मछली में से उसे भिक्षास्वरूप देता है। किन्तु वैसा मांस या वैसी मछली उसे कभो भो नहीं खानी चाहिए, जो उसी के निमित्त मारो गई हो। विशद्धिनार्ग में चेतनाशील तथा चैतिसकशील का संबंध अहिंसा के साथ बताया गया है। इसके अलावा इसमें चार भावनाओं — मैत्री, करुणा, मुद्रिता एवं उपेक्षा को विवेचित करते हुए, क्षमा का महत्त्व प्रदर्शित किया गया है। क्षमा पर ही मैत्रोभावना आधारित है। अतः मैत्रोभावना को दृढं करने के लिए क्षमाभाव को अपनाना चाहिए। बोधिचर्यावतार में परहित-भावना तथा मैत्रीभावना को श्रेष्ठ दिखाते हुए कहा गया है कि द्वेष के समान कोई पाप नहीं है और क्षमा के समान कोई तप नहीं है।

सिक्ख-परम्परा में हिंसा का विरोध करते हुए यह कहा गया है कि किसी प्राणी की हत्या करना योग (यज्ञ) नहीं कहला सकता। साथ ही अहिसा के समर्थन में सबकी भलाई तथा आपस के प्रेम को प्रधानता दी गई है। यहाँ तक कि प्रेम किए बिना ईश्वर की प्राप्ति नहीं कर सकता, ऐसा भी कहा गया है।

पारसी-परम्परा प्रेमभाव की व्यापकता पर बल देते हुए यह कहती है कि शत्रु को भी प्यार करके अपना मित्र बना लेना चाहिए। किन्तु इसका यह सिद्धान्त स्वयं बाधित हो जाता है और संकुचित भी जान पड़ता है जब यह कहती है कि वे पशु-पक्षी जो मुझे किसी प्रकार का अहित नहीं पहुँचाते अथवा हमारा हित करते हैं उन्हें भारना या किसी प्रकार का कष्ट पहुँचाना दोषपूर्ण कर्म है लेकिन वे पशु-पक्षी जो हमारा अहित करते हैं उन्हें मारना या कष्ट पहुँचाना दोष-रहित कर्म है। (यहाँ पर अहिसा का सिद्धान्त स्वार्थपरता से प्रभावित दिखाई पड़ता है।

यहूदी-परम्परा में अहिसा के निषेघात्मक पक्ष को प्रकाशित करते हुए यह कहा गया है कि चोरी मत करो, व्यभिचार मत करो तथा अपने पड़ोसी की स्त्री अथवा अन्य किसी वस्तु पर बुरी नजर न रखो और विधेयात्मक पक्ष की पुष्टि में बन्धुत्व के भाव को प्रस्तुत किया जाता है। इसमें अहिसा का सामाजिक रूप प्रकट होता है।

ईसाई-परम्परा प्रतिकार के भाव का विरोध करती है। शत्रु से भी प्यार करो, उसके प्रति कोई गलत व्यवहार न करो, मन में वैर-भाव न लाओ। यदि कोई तुमसे एक वस्तु माँगता है तो अपनी दूसरी वस्तु भी उसे दे दो। पड़ोसी से प्रेम करो तथा शत्रु से भी। कारण, जहाँ पर विनम्रता है, बन्धुत्व है वहीं पर ईश्वर है। इतना ही नहीं इसमें दान की भी बड़ी ऊँची महत्ता दिखाई गई है।

इस्लाम में गाली, क्रोध, लोभ, चुगलीखाना, रिश्वत लेना, बेई-मानी करना आदि को त्यागने का उपदेश दिया गया तथा भाईचारा, दान, दया, क्षामा, मैत्री, विनम्नता, उदारता आदि को ग्रहण करने को कहा गया है। इन उपदेशों से ज्ञात होता है कि इस्लाम भी हिसा-भाव का विरोधी और अहिंसाभाव का समर्थक है। किन्तु जहाँ पर मौहुदी ने यह कहा कि खुदा ने आदमी को सबसे ऊंचा जीव मानकर अन्य सभी जीवों पर उसको यह अधिकार दिया है कि वह उन्हें अपने काम में लाए अर्थात् अपने भोजनार्थ वह अन्य जीवों की हत्या भी कर सकता है, यह बात मनुष्य की स्वार्थपरता की द्योतक है और अहिंसा-सिद्धान्त के प्रतिकूल है।

ताओ धर्म के प्रणेता लाओत्से ने सबसे ज्यादा इस बात पर बल दिया है कि व्यक्ति कर्म करे किन्तु उसके कर्तापन एवं फल पर विचार न करे। यह सिद्धान्त गीता के 'कर्मण्येवाधिकारस्ते मा फलेषु कदाचन' की पृष्टि करता है। इससे अहिंसा को भी बहुत बड़ा समर्थन मिलता है। इससे भी आगे बढ़कर इनका यह कथन है कि हिंसा से जो घाव पैदा हो जाये उस पर प्यार का मरहम और दया की पट्टी लगाओ। अर्थात् हिंसा का प्रतिकार मत करो, उसे अहिंसा से शान्त करो। कनफ्यूशियस ने अपने शिष्यों को शिक्षा देते हुए कहा कि प्यार की बाढ़ ला दो, सर्वत्र प्यार का संचार करो। जो अच्छा व्यक्ति होता है वह सबका भला करता है। पीड़ितों की सहायता करो। दान दो पर केवल पैसे का ही नहीं बल्कि हार्दिक सहानुभूति का भी। इन बातों से अहिंसा के सामाजिक रूप को प्रश्रय मिलता है।

सूफी सम्प्रदाय में सांसारिक सभी वस्तुओं के त्याग का उपदेश दिया गया है जिससे हिंसा अहिंसा-सिद्धान्त अलग एवं अछूता रह जाता है, किर भी इसमें प्रेमभाव को सर्वोच्च प्रतिष्ठा मिली है। इस सम्प्रदाय में प्रेम को ही ईश्वर माना गया है। ऐसा मानकर इसने निश्चित ही अहिंसा को बहुत महत्त्व दिया है।

शिन्तो धर्म में पूजा-पाठ संबंधो जिस सिद्धान्त का प्रतिपादन हुआ है उसमें मांस का प्रयोग भी मिलता है और यह हिंसा का रूप है। किन्तु बाद में पाए जानेवाले उपदेशों में विश्व को एक परिवार माना गया है, साथ ही क्रोध को त्याग देने के लिए भी कहा गया है। इससे इतना तो समझना ही चाहिए कि इस धर्म का आध्यामिक पक्ष अहिंसा का भले ही समर्थन न करता हो, पर सामाजिक पक्ष अहिंसा का समर्थक एवं उदार है।

जैनधर्म में हिंसा तथा अहिंसा का बड़ा ही विस्तृत एवं सूक्ष्म विवे-चन हुआ है। इसके अनुसार प्रमादवश किसी भी प्राणी का घात करना

अथवा उसे किसी भी प्रकार का कष्ट पहुंचाना हिसा कही जाती है। हिसा मन, वाणी तथा शरीर से की जाती है; इन्हें योग कहा गया है। यह की जाती है, कारवाई जाती है तथा अनुमोदित होती है। करना, करवाना और अनुमोदन करना, इसके तीन करण हैं। तीन योग के आधार पर इसके दो स्वरूप देखे जाते हैं-भाव तथा द्रव्य, जिनके आधार पर हिसा के चार भंग बनते हैं —भावहिसा-द्रव्यहिसा, भावहिसा-द्रव्यहिसा नहीं, भावहिंसा नहीं-द्रव्यहिंसा, न भावहिंसा-न द्रव्यहिंसा। प्रवचन-सार के व्याख्याकार ने भाव तथा द्रव्य रूपों को ही अन्तरंग तथा बहिरंग नाम दिया है। प्राण का घात करनेवाली प्रवृत्ति अन्तरंग हिंसा है और बाह्य शरीर का घात करनेवाली बाह्य हिंसा। हिंसा की उत्पत्ति क्रोध, मान, माया और लोभ चार कषायों के कारण होती है। इन सबों की वजह से हिंसा के तीन भेद देखे जाते हैं - संरंभ, समारंभ तथा आरंभ। इन्हें दूसरे शब्दों में हिसा का विचार, हिंसा के उपक्रम और हिंसा के क्रियान्वितरूप कह सकते हैं। चार कषाय तथा तीन — संरंभ समारंभ और आरंभ के संयोग से हिंसा के बारह भेद हो जाते हैं। फिर तीन योग और तीन करण के योग से हिंसा के १०८ भेद हो जाते हैं। प्रश्नव्याकरण सूत्र में हिंसा के प्राणवध, उन्मूलना, अविश्रम्भ, अकृत्य, घातना, मारण, हनन आदि तीस नाम तथा पाप, चण्ड, रौद्र, क्षुद्र आदि २२ रूप बताये गये हैं।

जैन मतानुसार जीव छ: प्रकार के होते हैं जिन्हें षट्काय कहते हैं—पृथ्वीकाय, अप्काय, अप्निकाय, वायुकाय वनस्पतिकाय तथा त्रसकाय। वनस्पतिकाय तथा त्रसकाय जीवधारी होते हैं, इस बात को सामान्यतौर से सभी मत वाले मानते हैं, लेकिन पृथ्वी, अप्, अपिन तथा वायु भी स्वतः प्राणवान हैं ऐसा सिर्फ जैनधर्म ही मानता है। यह इसकी अपनी विशेषता है। इन षट्कायों की हिंसा विभिन्न कारणों से होती है जैसे—पृथ्वीकाय की हिंसा पृथ्वी जोतने, तालाब-बावड़ी खुदवाने, महल बनवाने आदि से होती है। अप्काय की हिंसा स्नान करने, पानी पीने, कपड़े धोने आदि से होती है। भोजन पकाना, लकड़ी जलाना आदि से अप्निकाय की हिंसा होती है। सूप से अन्नादि साफ करना, ताल के पंखे या मोरपंख से हवा करना आदि वायुकाय की

हिंसा के कारण हैं। घर बनाना, बाड़ बनाना, विविध प्रकार के भवन बनाना, नौका, चंगेरी, हल, शकट आदि बनाना वनस्पतिकाय की हिंसा के कारण हैं। इसी प्रकार धर्म, अर्थ, काम के कारण विभिन्न त्रस प्राणियों की हिंसा होती है।

जीव एकेन्द्रिय से लेकर पंचेन्द्रिय तक होते हैं। तेरापंथी लोगों ने माना है कि हिंसा चाहें किसी भी प्राणी की हो, सब बराबर है। किन्तु हिंसा-अहिंसा की दृष्टि से जीवों में अन्तर देखा जाता है, जैसा कि नेमिनाथ के जीवन-चरित्र में पाया जाता है। वे अपनी शादी के समय स्नान करते हुए अनेक अप्काय जीवों की हिंसा के संबंध में कुछ नहीं कहते हैं लेकिन शादी के अवसर पर कटने के लिए बंधे हुए भेड़-बकरों की चिल्लाहट को सुनकर द्रवित हो जाते हैं तथा उन सभी जानवरों को बन्धन से मुक्त करके स्वयं तपस्या करने चले जाते हैं। इसके अलावा एकेन्द्रिय जीव की हिंसा में कषाय की मात्रा बिल्कूल ही न्यून होती है किन्तु त्रसकाय अथवा पंचेन्द्रिय जीव की हिंसा में कषाय की मात्रा बहत ही अधिक होती है। पंचेन्द्रिय जीव अपने को किसी भी प्रकार के कष्ट से बचाने का प्रयास करते हैं, जिसके फलस्वरूप हिसक को किसी प्राणी की हिसा करने के लिए अपने अन्दर अधिक क्रुरता तथा क्रोघ का प्रबल आवेग लाना पड़ता है। अतः कषाय की मात्रा बढ़ जाती है। जिस हिंसा में कषाय की मात्रा जितनी ही अधिक होती है, वह उतनी ही बड़ी हिसा होती है और जिसमें कषाय की मात्रा जितनी ही कम होती है, वह उतनी ही छोटी हिंसा होती है क्यों कि कषाय ही हिसा का कारण है। तात्पर्य यह है कि हिसा के भी स्तर होते हैं।

हिंसा करनेवाले कुछ विशेष लोग तथा कुछ विशेष जातियाँ भी होती हैं। जैसािक प्रश्नव्याकरण सूत्र में कहा है—सूथर का शिकार करनेवाला, मछली मारनेवाला, पिक्षयों को मारनेवाला, मृगािद का शिकार करनेवाला आदि कुछ ऐसे लोग होते हैं जिनके लिए हिंसा करना एक व्यापार-सा होता है। इसी तरह शक, यवन, सबर, बब्बर, मुरुण्ड, पक्कणिक, पुलिद, डोंब आदि जाितयों को भी प्रश्न-व्याकरण सूत्र ने हिंसक जाितयाँ घोषित किया है। हिसा अष्ट कर्मों को गांठ, मोहरूप, मृत्यु का कारण तथा नरक में ले जानेवाली है, जैसा कि आचारांगसूत्र में कहा है। हिसा करनेवाला यदि तपस्या के कारण देवता बनता है, तोभी वह नीच एवं असुर संज्ञक देवता ही होता है। इतना ही नहीं बिल्क जो हिसक, मृषावादी, लुटेरा, महारंभी तथा मांसभक्षक है वह नरकायु का इन्तजार वेसे ही करता है जैसे बकरा पालनेवाला मेहमान का इन्तजार करता है। अर्थात् हिसक के लिए नरक-प्राप्ति की संभावना उतनी ही रहती है, जितनी मेहमान के आ जाने पर घर पर रहे हुए बकरे के कटने की।

असत्य, स्तेय, अब्रह्मचर्यं तथा अपिरग्रह हिंसा के पोषकतत्त्व हैं यानी इन सबसे हिंसा की पुष्टि होती है। असत्य के तीन भेद होते हैं – गहित जिसमें दुष्टतापूर्ण वचन, चुगली, कठोर वचन, प्रलाप आदि की गणना होती है; सावद्य अर्थात् छेदने, भेदने, मारने, शोषण करने आदि के निमित्त प्रयुक्त शब्द और अप्रिय अर्थात् अप्रीति, भय, शोक, कलह आदि पैदा करनेवाले शब्द। इस तीन प्रकार के असत्य से विभिन्न रूपों में प्राणी को कृष्ट पहुंचता है या हिंसा होती है। चोरी भी हिंसा का कारण है, क्योंकि प्रिय वस्तु का हरण भी कष्टदायक होता है। अब्रह्मचर्य अर्थात् में खुन से स्त्री की योनि, नाभि, कुच, कांख आदि स्थानों में रहनेवाले सूक्ष्म प्राणियों की हिंसा होती है। परिग्रह के कारण व्यक्ति दूसरे के उचित अधिकार को हड़पना चाहता है, जिससे राग और देष की पैदाइश होती है, जो हिंसा के मूल हैं।

हिंसा की तरह अहिंसा के साथ भी तीन योग तथा तीन करण होते हैं। अहिंसा मन, वाणी और काय से की जाती है अर्थात् इसके दो स्वरूप हैं— भाव अहिंसा तथा द्रव्य अहिंसा, जिनके आधार पर इसके चार भंग होते हैं, जैसे हिंसा के होते हैं। अहिंसा स्वयं की जाती है, दूसरे से करवाई जाती है तथा अनुमोदित भी होती है। इसी कारण से अहिंसा को परिभाषित करते हुए आवश्यकसूत्र में कहा गया है कि तीन योग तथा तीन करण से किसी भी प्राणी का घात न करना ही अहिंसा है। प्रश्नव्याकरण सूत्र में अहिंसा के निर्वाण, निर्वृति, समाधि या समता, शान्ति, कोर्ति, कान्ति, रित, विरित, श्रुतांगा, रिप्त, प्राणिरक्षा आदि साठ नाम बताये गये हैं।

अहिंसा के दो प्रकार होते हैं-निषेघात्मक तथा विघेयात्मक। किसी भी प्राणी को किसी भी प्रकार का कष्ट न पहुंचाना निषेघात्मक अहिंसा होती है। यह हिंसात्मक क्रिया का विरोध या निषेध करती है। लोगों की सामान्य जानकारी में हिंसा का निषेधात्मक प्रकार ही होता है। किन्तु अहिंसा के विधेयात्मक रूप या प्रकार भी होते हैं, जैसे दया करना, सहायता देनां, दान देना आदि। दया के चार मंग होते हैं — द्रव्यदया अर्थात् अपनी ही आत्मा की तरह दूसरों की आत्मा को समझते हुए किसी प्राणी को कष्ट न पहुंचाना; भावदया — आत्मगुणों का विकास करना; स्वदया — सांसारिक मोह-ममता से अपने को दूर रखने का प्रयास तथा पर-दया — दूसरे के लिए सुख-सुविधा लाने एवं दु:ख दूर करने के निमित्त प्रयास करना।

अनुग्रह के लिए अपनी वस्तु का त्याग दान कहा जाता है। इसके चार अंग होते हैं—विधिविशेष, द्रव्यविशेष, दाता की विशेषता तथा पात्र की विशेषता। संग्रहदान, भयदान, कारुण्यदान आदि इसके दस प्रकार होते हैं। इससे पुण्य की प्राप्ति होती है। किन्तु इस सम्बन्ध में जैन विद्वानों के बीच मतैक्य नहीं है। विशेषतौर से अनुकम्पादान के विषय में तेरापंथियों का मत है कि इनसे एकान्त पाप होता है। इनके अनुसार सिर्फ संयति लोग ही दान प्राप्त करने के लिए सुपात्र होते हैं। इन लोगों के अलावा जो भी हैं वे दान पाने के अधिकारी नहीं होते। कारण, वे कुपात्र होते हैं। कुपात्र को दान देने से एकान्त पाप होता है। इस मत की पृष्टि जयाचार्य के द्वारा 'भ्रमविध्वंसन' में हुई है। किन्तु इनके मत के एक-एक सूत्र का खण्डन आचार्य जवाहिरलाल जी ने 'सद्धर्ममण्डन' में किया है और यह स्पष्ट कर दिया है कि अनुकम्पादान पापजनक नहीं बल्क पुण्यजनक है।

अहिंसा से यद्यपि जनकल्याण होता है, दूसरों की रक्षा होती है, इसका मुख्य उद्देश्य आत्मकल्याण है। अहिंसाव्रत के पालन में आत्म-संयम ही साध्य का काम करता है। यदि इससे लोक-कल्याण होता है तो मात्र इस सिलसिले में कि आत्म-कल्याण के लिए प्रयास किया जाता है। जिस प्रकार असत्य, स्तेय आदि हिंसा के पोषक तत्त्व हैं, उसी प्रकार सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य तथा अपरिग्रह अहिंसा के पोषक तत्त्व हैं। इनमें से किसी एक को भी त्याग देने से अहिंसा का पूर्णरूपेण पालन नहीं हो सकता।

जैन दर्शन के प्रमुख सिद्धान्त स्याद्वाद अथवा अनेकान्तवाद का अहिंसा से बहुत घनिष्ठ संबंध है। जिस प्रकार आचार में अहिंसा का प्रतिपादन किया गया है, उसी प्रकार विचार में अनेकान्तवाद का प्रतिपादन है। अनेकान्तवाद एक प्रकार से विचारात्मक अहिंसा है। महावीर के समय में आत्मनित्यवाद, उच्छेदवाद आदि बहुत-सी दार्शनिक विचारधाराएँ प्रवाहित हो रही थीं जिनके फलस्रूप समाज या दार्शनिक क्षेत्र में मतभेद अपना बृहद्रूप घारण कर रहा था। इसलिए महावीर ने सभी का एक समन्वयात्मक रूप प्रस्तुत किया, जो वास्तव में किसी भी वस्तु का सही-सही ढंग से विवेचन करता है। किसी का भी ज्ञान एक सीमा तक ही होता है और उसी सीमा तक वह सही होता है। किन्तु अपनी सीमा का उल्लंघन करके यदि वह पूर्णज्ञान की जानकारी का दावा करते हुए दूसरे व्यक्तियों को गलत साबित करने का प्रयास करता है तो, वहाँ वह अपने आग्रह के कारण दूसरों को कष्ट पहुँचाता है, जिससे हिंसा होती है। अत: किसी भी व्यक्ति के लिए अपने ज्ञान की यथार्थता को एक विशेष अपेक्षा में व्यक्त करना सही और श्रेयस्कर होता है। इसके लिए महावीर ने 'स्यात्' शब्द की खोज की। इसके संयोग से व्यक्ति अपने ज्ञान को एक सीमा तक सही दिखाता है तथा अन्य ज्ञान पर किसी प्रकार का आक्षेप नहीं करता। इसे ही 'स्याद्वाद' कहते हैं। इस सिद्धान्त का अन्वेषण इसलिए भी किया गया कि महावीर के अनुसार कोई भी वस्तु अनेकधर्मात्मक होती है। यदि एक दृष्टि से वह सन् है तो दूसरी से असत्; यदि वह अपने मौलिक रूप में नित्य है तो परिवर्तनीय पर्यायों के कारण अनित्य भी है। अतएव जैनधर्म में अहिंसा का सिद्धान्त तात्विक सिद्धान्तों से भी काफी निकटता का संबंध रखता है।

अहिसा का सिद्धान्त अपने मौलिक रूप में सभी अपवादों से परे था; इसके साथ कोई भी अपवाद नहीं था। अहिसा पालन करनेवाले के लिए मात्र यही नियम था कि वह किसी भी जीव को किसी प्रकार कष्ट न पहुँचाए, भले ही स्वयं उसे कितना भी कष्ट क्यों न झेलना पड़े। इसका ज्वलन्त उदाहरण महावीर के जीवन में पाया जाता है। किन्तु बाद में चलकर इस नियम के कुछ अपवाद भी बन गये।

अहिसा तथा सत्य एक दूसरे के पूरक हैं अर्थात् एक को छोड़कर दूसरे को निभाना असंभव-सा हो जाता है। किन्तु कभी-कभी अहिसा की पूर्ति के लिए सत्य की त्याग दिया जाता है। इसीलिए कहा गया है कि सत्य यदि कष्टदायक हो तो उसे त्याग देना चाहिए, अन्यथा हिसा हो जाती है।

जैनधर्म में श्रावक तथा श्रमण के लिए हिंसा-अहिंसा का विचार अलग-अलग किया गया है। श्रावक के लिए बारह व्रत तथा ग्यारह प्रतिमाओं का विधान किया गया है। बारह व्रतों में पांच अणुव्रत, तीन गुणवृत तथा चार शिक्षावृत होते हैं। इन सबों के द्वारा श्रावक के चरित्र को अहिंसामय बनाने का प्रयास किया गया है, फिर भी गृहस्थों अथवा श्रावक को कुछ छूट मिली है। श्रावक के लिए हिसा, मुषावाद, स्तेय, अब्रह्मचर्य तथा परिग्रह के स्थूल रूप से बचना विहित है। अतः इनके वृत अणुव्रत कहे जाते हैं। क्योंिक श्रमणों की तरह ये ऑहिंसादि वतों का पूर्णरूपेण पालन नहीं करते। गुणव्रत, शिक्षाव्रत तथा प्रतिमाओं के द्वारा भी श्रावकों के लिए हिसा-अहिसासंबंधी बहुत-सी मर्यादाएँ कायम की गई हैं। श्रमणों के लिए पंच महावत, रात्रि-भोजन-विरमण वृत, समिति, गुप्ति, षडावश्यक, लिंगकल्प, वस्त्रमर्यादा, पात्र-मर्यादा, आहारमर्यादा तथा विहारमर्यादा का विधान किया गया है। श्रमणों के लिए किसी भी प्रकार की हिंसा की छूट नहीं दी गई है। इनके लिए जितने भी नियमों के विधान किए गए हैं, वे सिर्फ इसीलिए हैं कि इनके द्वारा किसी भी प्रकार की हिंसा न हो।

गांधीवाद ने अहिंसा का अर्थ किया है पूर्ण निर्दोषता। प्राणि-मात्र के प्रति दुर्भाव या दुराव का पूर्ण त्याग। यह एक महाव्रत है। इससे सत्ये- इवर की प्राप्ति होती है। यानी सत्य को प्राप्त करने का एक साधन है। गांधीजी की दृष्टि में अहिंसा से बढ़कर कोई कर्तव्य नहीं हो सकता। इसके दो स्वरूप होते हैं—भाव तथा द्रव्य। कारण यह मन, वाणी तथा काय तक विस्तृत है। अहम् पर आधारित जितनी भी कियाएँ होती

हैं, वे सभी हिंसा होती हैं तथा स्वार्थत्याग, असंयिमत भोगप्रवृत्ति का त्याग और जनकल्याण के निमित्त किए गए सभी कार्य अहिंसा के रूप होते हैं। यह सिर्फ मनुष्य जाति के लिए ही नहीं बल्कि प्राणिमात्र के लिए अनुगम्य है। यह भावप्रधान होती है, इसलिए अधिक प्राणियों के हित के लिए कम प्राणियों की हिंसा अथवा उसी प्राणी को बड़े दुःख से मुक्त करने के लिए किसी प्राणी को कुछ कष्ट पहुँचाना हिंसा नहीं समझी जानी चाहिए। इसी विचार से गांधीजी ने साठ कुत्तों (जिनमें से एक पागल था और अन्य सभी को उसने काट खाया था) को मरवा देनेवाले व्यक्ति को भी निर्दोष कहा है।

अहिंसा मानसिक स्थिति होती है और यह क्षत्रिय का गुण है अर्थात् कायर इसे नहीं अपना सकता; इसे अंघप्रेम भी नहीं समझा जा सकता। यह रूढ़िवाद तथा उपयोगितावाद से भिन्न है। दया और दान अहिंसा का ही रूप है। किन्तु दान उसी व्यक्ति को देना उचित होता है जो अपंग और अपाहिज हो वरना समाज में आलस्य और निष्क्रियता का राज्य हो जाता है।

अहिंसा ही सत्य वस्तु है। इसका संबंध ब्रह्मचर्य तथा अपरिग्रहादि से भी अटूट है। यज्ञ में भी इसका स्थान है। यद्यपि वैदिक नियमानुसार यज्ञ में होनेवाली हिसा को कर्मकाण्डी लोगों ने हिसा नहीं माना है। किन्तु गांधीजी के अनुसार यह पूर्ण सत्य नहीं है। भले ही वह यज्ञ में हो अथवा कहीं और। यज्ञ में की गई हिसा अनिवार्य हिसा कह दी गई है लेकिन अनिवार्य हिंसा की तो कोई निश्चित परिभाषा नहीं होती। खेती में की जानेवाली हिंसा भी अनिवार्य हिंसा के अन्तर्गत ही आती है।

अहिंसा का आर्थिक रूप खादी तथा स्वदेशी माल के प्रयोग में दिखाया गया है। अछूतोद्धार तथा जात-पाँत-उन्मूलन इसका सामाजिक रूप है। अहिंसा का राजनीतिक रूप सत्याग्रह तथा असहयोग आंदोलन के रूप में व्यक्त हुआ है।

वैदिक, बौद्ध, सिक्ख आदि जैनेतर एवं जैन परम्पराएँ तथा गांधी-वाद इस बात से सहमत हैं कि राग-द्वेष के वशीभूत होकर किसी भी प्राणी को किसी भी प्रकार का कष्ट पहुँचाना हिसा है और प्राणि-मात्र को किसी भी प्रकार का कष्ट न देना अहिसा है। हिसा मन, वाणी तथा काय (जिन्हें जैनमतानुसार योग की संज्ञा दी गई है) से होती है। अतः इसके आधार पर हिसा के दो रूप होते हैं—भाव तथा द्रव्य। इसके तीन करण भी होते हैं अर्थात् यह स्वयं की जाती है, दूसरों से करवाई जाती है तथा अनुमोदित होती है। इसके संबंध में वैदिक, बौद्ध तथा जैन परंपराओं के विचार मिलते-जुलते से हैं, तथापि 'करण' नाम इन्हें सिर्फ जैन-परंपरा में ही दिया गया है। जैनधर्म में संरंभ, समारंभ तथा आरंभ के और तीन योग, तीन करण के संयोग से हिसा के कुल १०८ भेद माने गये हैं; वैदिक परंपरा के योग-दर्शन ( ब्राह्मणदर्शन ) के व्याख्याकार ने हिसा के ८१ भेद बताये हैं; लेकिन बौद्ध-परंपरा एवं गांधीवाद आदि में ऐसी बात नहीं पाई जाती है।

जैनधर्म में जीव के छः प्रकार बताये हैं जिनकी हिंसा विभिन्न प्रकारेण होती है। किन्तु अन्य परंपराओं में जीव के अस्तित्व पर इतनी सूक्ष्मता से विचार व्यक्त नहीं किया गया है। न इन सभी की हिंसा के अलग-अलग मार्ग ही दिखाये गये हैं। वनस्पतिकाय की हिंसा पर बौद्ध-परंपरा एवं गांधीवाद ने विचार प्रकट किया है, लेकिन पृथ्वीकाय, अप्काय, अग्निकाय, वायुकाय की हिंसा का प्रइन इन सबों के सामने नहीं आता, क्योंकि इन सबों की विचार-श्रृंखला में यह बात आई ही नहीं है कि ये काय स्वत प्राण्यान होते हैं अभवा नहीं। यदि कहीं पर अग्नि आदि से हिंसा होने की बात आती भी है तो इसलिए कि अग्नि से छोटे जीवों की जो दीखते तक नहीं, हिंसा की संभावना रहती है, इसलिए नहीं कि वह स्वयं प्राण्यान है। जैन मत में अग्नि को जलाने से अन्य सूक्ष्म प्राण्यों की हिंसा होती है और अग्नि को बुझाने से अग्निकाय की हिंसा होती है। ऐसी हालत में हिंसा से बचने के लिए एक व्यक्ति को चाहिए कि वह न अग्नि जलाए और न बुझाए ही।

हिंसा के पोषक तत्त्व हैं—असत्य, स्तेय, अब्रह्मचर्य एवं परिग्रह। ऐसे ही अहिंसा के भी पोषक तत्त्व हैं—सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और

अपरिग्रह । इस विचार से प्रायः वैदिक, बौद्ध आदि सभी परंपराएँ सहमत हैं पर जैनधर्म ने इस पर काफो जोर दिया है।

मांस-भक्षण हिंसा का ही एक रूप है अथवा कारण है। वैदिक परंपरा के प्रारम्भ में मांस-भक्षण का कोई निषेध नहीं किया गया है, बिल्क यज्ञ के द्वारा प्राप्त मांस को ग्रहण करना पुण्यजनक बताया गया है । किन्तु बाद में मांस-भक्षण पर कुछ नियंत्रण लाये गए **हैं ।** मनुस्मृति में मांस-भक्षण और मांस-भक्षण-निषेध दोनों ही तरह की बातें मिलती हैं। इसमें एक जगह पर मांस लोलुपता के वशीभूत व्यक्ति के लिए चीनी आदि के बकरे या अन्य पग्नु-पक्षी बनाकर और उन्हें मारकर खाने का विधान किया गया है। ऐसा करने से, कहा जा सकता है कि व्यक्ति से भावहिंसा भले ही हो किन्तु द्रव्यहिंसा न होगी। आगे चलकर महाभारत आदि में विशेष आपत्ति की अवस्था में, जैसे प्राण-रक्षा के निमित्त मांस खाने की छूट मिली है। बौद्ध परंपरा में भी बुद्ध ने भिक्षुओं को दवा के रूप में खून, चर्बी तथा मांस के प्रयोग की अनु-मित दी है। साथ ही यह भी कहा है कि भिक्षु उस मांस या मछली को ग्रहण कर सकता है जो गृहस्थों के द्वारा दी गई हो, और गृहस्थ ने भी उस मांस, मछली को भिक्ष के निमित्त नहीं बल्कि अपने लिए ही तैयार किया हो। परन्त जैन-परंपरा में किसी भी स्थिति में मांस-भक्षण का विधान नहीं है।

इस प्रकार हिंसा-अहिंसा के सभी पहलुओं को देखते हुए ऐसा कहा जा सकता है कि जैनधर्म ने अहिंसा पर प्रकाश डालने अथवा इसे अप-नाने में बहुत ही सूक्ष्म दिष्ट का प्रयोग किया है, जो अधिक जगहों पर अपनी पराकाष्ठा को छूती है। जिसकी वजह से अहिंसा का सिद्धान्त अपने आप में सही होते हुए भी आचरण में अति कठिन हो गया है, और शायद यही कारण है, जिससे जैनधर्म का विस्तार पूर्ण रूपेण नहीं हो सका, जैसा कि बौद्धादि धर्मों का हो सका है।

## માઘાર ગ્રન્થ-સૂચી

## जैन-साहित्य

- अनुकम्पा—रतनचन्द चोपड़ा, जैन श्वेताम्बर तेरापन्थी महासमा, कलकत्ता, १९४८.
- अमितगति-श्रावका वार भाषाटीकाकर्ता पं॰ भागचन्द्रजी, अनन्तकीर्ति दि॰ जैन प्रन्थ-माला, बम्बई, वि॰ सं॰ १९७९.
- अहिंसा और उसके विचारक मुनि नथमलजी, आदर्श साहित्य संघ, सरदार शहर (राजस्थान), १९५१.
- खिंहसा और विश्वशान्ति तुलसीरामजी, जैन श्वेता॰ तेरापंथी महासभा, कलकाः
- श्राहिसा-दर्शन—उपाध्याय मुनि अमरचन्द्रजी, सं०-पं० शोभाचन्द्र भारिल्ल, सन्मति ज्ञानपीठ, आगरा, १९५२.
- म्राहिना-दिग्दर्शन विजयधर्मसूरि, यशोविजय जैन ग्रंथमाला, भावनगर, वि० सं० १६८४.
- अहिंसा प्रदीप पं॰ घीरेन्द्र कुमार शास्त्री, अखिल भारतीय अहिंसा प्रचारक संघ, काशी, वी॰ सं० २४६७.
- आहारांग सुत्र व्याख्याकार आत्माराम जी, सं ॰ मुनि समद्दर्शी. आचार्य आत्माराम जैन प्रकाशन समिति, छुधियाना, १६६३-६४-
- आचारांग सुत्र (शीलांकाचार्य-टीका सहित), सिद्धचक साहित्य प्रचारक समिति, सुरत १९३४.
- आधुनिक विज्ञान और अहिंसा—गर्गोशमुनि, सं०--मुनि कान्तिसागरजी, आत्माराम एण्ड सन्स, दिल्ली, १६६२.
- क्षावदयकसूत्र—ब्याख्याकार∽अमोलक ऋषि, देद्रावाद-सिकन्द्राबाद जैन ं संघ, वीराव्द २४४६.

- आवश्यकसूत्र व्याख्याकार घासीलालजी, अखिल भारतीय श्वेताम्बर स्थानकवासी जैन शास्त्रोद्धार समिति, राजकोट, १९५८.
- उत्तराध्ययनसूत्र सं० रतनलाल डोशी, प्र०–अ० भा० साधुमार्गी जैन संस्कृति-रक्षक संघ, सैलाना ( म० प्र० ), वी० सं० २४⊏६.
- उपासकदशांग सूत्र—अनु० आचार्य आत्मारामजी, सं०-डा॰ इन्द्रचन्द्र शास्त्री, प्र०-आ० आत्माराम जैन प्रकाशन समिति, छुधियाना, १६६४.
- उमास्वामिश्रावकाचार-परीक्षा--जुगलिकशोर मुख्तार, वीर-सेवा मंदिर, सरसावा (जि॰ सहारनपुर ), १६६४.
- कर्मेत्रकृति नेमिचन्द्र आचार्य, सं॰ एवं अनु॰-हीरालाल शास्त्री, भारतीय ज्ञानपीठ, काशी, १९६४.
- कर्मवाद एक अध्ययन-सुरेशमुनि, सन्मति ज्ञानपीठ, आगरा, १६६५.
- कर्मविषाक-देवेन्द्रसूरि, अनु ०-प० सुखलालजी, आत्मानन्द जैन पुस्तक प्रचारक मण्डल, आगरा, १६३६.
- कुन्द-कुन्द प्राभृत संप्रह संप्रहकर्ता पं० कैज्ञाशचन्द्र , जैन संस्कृति संरक्षक संघ शोलापुर, वि० सं० २०१६
- भोथा कर्मग्रन्थ देवेन्द्रसूरि, अनु०-पं॰ सुखलाल जी, आत्मानन्द जैन पुस्तक प्रचारक मण्डल, आगरा, १९२२
- जीवानुशासन -- देवसूरि, प्र ०-हेमचन्द्राचार्यं सभा, पाटण, वि० सं० १९८४.
- √ जैनागम निर्देशिका सं० मुनि कन्हैयालाल, आगम अनुयोग प्रकाशन, विल्ली, १९६६.
  - जैन अक्तर —डा॰ मोहनलाल मेहता, पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान, वाराणसी, १६६६
  - जैनदर्शन पं॰महेन्द्रकुमार, गगोशाप्रसाद वर्णी जैन ग्रंथमाला,काशी १६५५.
  - जैनदर्शन डा॰ मोइनलाल मेहता सन्मति ज्ञानपीठ, आगरा, १६५६.
  - जैनधर्म पं ॰ कैलाशचन्द्र शास्त्री, भारतीय दिगम्बर जैन संघ, तृतीय संस्करण, मथुरा, १९५५.
  - जैनधमं का बहितीय कमंविज्ञान—भानुविजयजी गणि, सं०-मुनि मित्रा-नन्दविजय, वी० सं० २४६३.

- रजैन साहित्य का इतिहास (पूर्व-पीठिका ) पं० कैलाशचन्द्र शास्त्री, गरोशिशसाद वर्णी जैन ग्रन्थमाला, काशी
  - जैन साहित्य का बृहद् इतिहास—भाग १, लेखक—पं० वेचरहास दोशी, सं०-पं० दलसुख मालविश्या व डा॰ मोइनलाल मेइता, प्र०-पा० वि॰ शोध संस्थान, वाराणसी, १६६६.
  - जैन साहित्य का बृहद् इतिहास—भाग २—हा॰ जगदीशचन्द्र जैन व डा॰ मोहनलाल मेइता, सं॰—पं॰ दलसुख मालविणया व डा॰ मोइनलाल मेहता, प्र -पा॰ वि शोध संस्थान, वाराणसी १६६६
  - जैन साहित्य का बृहद् इतिहास माग रे डा॰ मोहनलाल मेहता, सं०-पं॰ दलसुख मालवणिया व डा॰ मोहनलाल मेहता, प्र॰-पा॰वि॰ शोध संस्थान, वाराणसी, १६६७.
  - जोन साहित्य की प्रगति —पं॰ सुखलालजी संघवी, जैन संस्कृति संशोधन मंडल, वाराणसी, १९५१
  - जैन सिद्धान्त प्रदीपिका आ॰ तुलसी, अनु०-मुनि नयमलजी, आदर्श साहित्य संघ, सरदारशहर (राजस्थान), वि॰ सं० २००२
  - जैन सिद्धान्त बोल संग्रह भाग १-८ संग्रहकर्ता मैरोदान सेठिया, जैन पारमार्थिक संस्था, बीकानेर, वी० स० २४७१-७५.
  - ठागांग सूत्र व्याख्याकार अमोलक ऋषि, हैद्राबाद-सिकन्द्राबाद जैन संघ, वीराब्द २४४६
  - तत्त्रार्थसूत्र अनु०-मेनराजजी सुणोत, श्री रत्न प्रभाकर ज्ञान पुष्पमाला, फलोघी, वि० सं० १९८६.
  - तत्त्वार्धसूत्र—व्याख्याकार—पं॰ सुखलाल संघवी, जैन संस्कृति संशोधन मगडल, वाराणसी, १९५२.
  - तोसरा कर्मग्रन्थ देवेन्द्रसूरि (हिन्दी अनुवाद सहित), आत्मानन्द जैन पुस्तक प्रचारकमण्डल, आगरा, १६२७.
  - दर्शन और चिन्तन 'खगड १-२ ) पं॰ सुखलालजी संघवी, गुजरात विद्यासभा, अहमदानाद, १९५७
  - दश्चवैकालिकचूणि— जिनदासगणि, ऋषभदेवजी केशरीमलजी श्वेता॰ संस्था, रतलाम, १६३३०

- द्यावैकालिक-सं आनन्दसागरस्रि, देवचन्द लालभाई जैन पुस्तकोद्धार फंड, सरत, वि० सं० २०१०.
- दशवैकालिक सूत्र-व्याख्याकार-अमोलक ऋषि, हैद्राबाद-सिकन्द्राबाद जैन संघ, वीराब्द २४४६.
- दान दया इजारीमल सेठिया, बीकानेर, वि० सं० २०१०.
- दुसरा कर्मग्रन्थ—देवेन्द्रसूरि ( हिन्दी अनुवाद सहित ), आत्मानन्द जैन पुस्तक प्रचारक मंडल, आगरा, १९१८.
- निरयावलिका व्याख्याकार अमोलक ऋषि, हैद्राबाह सिकन्द्राबाद जैन संघ, वीराब्द २४४६.
- निशीथ: एक बध्ययन-पं॰ दलसुख माळविश्या, सन्मति ज्ञानपीठ, आगरा.
- निश्चीय सूत्र —व्याख्याकार—अमोलक कृषि, हैद्रानाद-सिकन्द्रानाद जैन संघ, वीराव्द २४४६.
- पंचम कमंग्रन्थ पं• मुखलास्रजी, आत्मानन्द जैन प्रचारक मंडल, आगरा, वीर सं• २४६८.
- पिण्डनियुं क्ति भद्रबाहु, मलयाचार्यवृत्ति, देवचन्द्र लालभाई जैन पुस्तकोद्धार संस्था, बम्बई, १६१८.
- पुरुषार्थं सिद्ध्युपाय अमृतचन्द्र। चार्य, प्र०-परमश्रुत प्रभावक मंडल, बंबई, वी॰ सं० २४३१.
- प्रवचनसार कुन्दकुन्दाचार्यं, सं०-ए॰ एन॰ उपाध्ये, परमश्रुत प्रभावक मगडल, बम्बई, १६३५.
- प्रश्नव्याकरण सूत्र व्याख्याकार-अमोलक ऋषि, हैद्राबाद-सिकन्द्राबाद जैन संघ, वीराब्द २४४६.
- प्रदनव्याकरण सूत्र व्याख्याकार घासीलालजी, अ॰ मा॰ श्वे॰ स्था॰ जैन शास्त्रोद्धार समिति, राजकोट, १९६२.
- प्रदनध्याकरण सूत्र—अनु॰ पं० घेवरचन्द्र बाठिया, प्र०नअगरचन्द भैरोदान सेठिया, पारमार्थिक संस्था, बीकानेर, वी॰ सं॰ २४७८
- प्रश्नव्याकरण सूत्र सं०-पं॰ मफतलाल ऋवेरचन्द्र, मुक्तिविमलजी जैन प्रन्थमाला, अहमदाबाद, वि॰ सं० १६६५.

- प्राकृत आर उसका साहित्य डा॰ मोहनलाल मेहता, विहार राष्ट्रभाषा परिषद् पटना, १९६६.
- प्राकृत भाषा और साहित्य का आलोचनात्मक इतिहास--डा॰ नेमिचन्द्र शास्त्री, तारा पब्लिकेशन्स, वाराणसी, १६६६.
- प्राकृत साहित्य का इतिहास—डा॰ जगदीशचन्द्र जैन, चौखम्बा विद्याभवन, वाराणसी, १६६१.
- बृहद्द्त्त्य सूत्र व्याख्याकार अमोलक ऋषि, हैद्राबाद सिकन्द्राबाद जैन संघ, वीराब्द २४४६.
- भगवती सूत्र (भाग १-७) व्याख्याकार घासीलालजी, अ० भा० २वे• स्था० जैन शास्त्रोद्धार समिति, राजकोट, १९६१-६४.
- भारतीय संस्कृति में जैनधमं का योगदान डा॰ हीरालाल जैन, मध्य प्रदेश शासन साहित्य परिषद्, भोपाल, १९६२.
- मिक्षुप्रन्यरत्नाकर—खगड १-२, सं०-आ० तुल्सी, जैन श्वे० तैरापंथी महासभा, कलकत्ता, १९६०.
- भ्रमविष्वंसन जयाचार्य, गंगाशहर, वि० सं० १६८०.
- मुनि श्री हजारीमल स्मृति-ग्रंथ— मुनि श्री हजारीमल स्मृति—ग्रन्थ प्रकाशन समिति, ब्यावर, १९६५.
- म्लाचार वट्टकेर स्वामी, सं०-पं मनोहरलाल शास्त्री, मुनि अनन्तकीर्ति दि ॰ जैन ग्रंथमाला, १६१६.
- योगशास्त्र आचार्य हेमचन्द्र, सं०-मुनि समदर्शी आदि, प्र•-म्रुषभचन्द्र जौहरी किश्वनलाल जैन, दिल्ली, १९६३.
- रायपसेण इय-मुत्त-- व्याख्याकार पं० वेचरदास जीवराज दोशी, गुर्जर प्रन्थरत्न कार्याख्य, अहमदाबाद, वीर सं० २४६४.
- वसुनंदि-श्रावकाचार —कोल्हापुर, १९०७.
- व्यवहारसूत्र—व्याख्याकार—अमोलक ऋषि, हैद्राबाद, सिकन्द्राबाद जैनसंघ, वीराव्द २४४६.
- व्यास्याप्रजाति अभयदेवस्रीश्वरिवरिचतवृत्तिसमलंकृता, ऋषभदेव केशरी-मल जैन श्वे॰ संस्था, रतलाम, वि० सं॰ १९६६.
- मुभागुभ कर्मफल स्वामी त्रिलोकचन्दजी, नवाशहर (पंजाब), ६५१.
- श्रमणसूत्र--मुनि अमरचन्द्रजी, सन्मति ज्ञानपीठ, आगरा, वि॰ सं० २००७.

- श्रावक का बहिसा वर सं॰ पं॰ मुन्नालालजी शास्त्री, प॰ श्रावक मगडल, रतलाम, वि॰ सं॰ १६६०.
- सदमंगण्डन आचार्य जवाहिरलालजी, प्र०—तनसुखदास पूसराज दूगइ, सरदार शहर, वि॰ सं॰ १६८८.
- सप्तिका-प्रकरण सं २ पं ० फूलचन्द्र सिद्धान्तशास्त्री, आत्मानन्द जैन पुस्तक प्रचारक मण्डल, आगरा, १६४८.
- समयशभृत —कुन्दकुन्दाचार्य —सं०-पं० गजाघरलाल जैन, भारतीय जैन सिद्धान्त प्रकाशिनी संस्था, काशी वी॰ सं० २४४०.
- समवायांग सूत्र--व्याख्याकार—घासीलालजी, अ० भा० श्वे० स्था० जैन शास्त्रोद्धार समिति, राजकोट, १९६२.
- सम्बायांग सूत्र- सं मफतलाल भनेरचन्द्र, अहमदाबाद, १६३८.
- समयसार-कुन्दकुन्दाचार्य, हिन्दी अनु०-पं० जयचन्द, जिनवाणी प्रकाशन विभाग,रोहतक, वी० सं० २४६८.
- समीचीन वर्मशास्त्र (रत्नकरण्डउपासकाव्ययन) समन्तभद्राचार्य, भाष्यकार-जुगलिकशोर मुख्तार, वोर-सेवा मंदिर, दिल्ली, १६५५.
- सागारधर्मापृत आशाधर, अनु० मोहनलाल शास्त्री, सरल जैन अय भगडार, जबलपुर, वी॰ सं॰ २४८२ – ८४०
- सूत्र हतांग सं० पं० अम्बिकादत्तजी ओभा, महावीर जैन हानोदय सोसा-यटी, राजकोट, वि० सं० १९९३-६७.
- स्वकृतांग—सं तथा संशोधक- आनन्दसागरस्री, गौड़ीपार्श्वनाथ जैन प्रन्थमाला, बंबई, १६५०.
- स्वानांग-समवायांग —सं पं ० दलसुल मालवणिया, गुजरात विद्यापीठ, अहमदाबाद, १९५५.
- स्वानांग सूत्र व्याख्याकार घासीलालजी, अ० मा० १वे० स्था० जैन शास्त्रोद्धार समिति, राजकोट, १९६४-६५.
- Cult of Ahimsa—Shreechand Rampuria, Jain Swetamber Terapanthi Mahasabha, Calcutta, 1957.
- Doctrine of the Jainas—Walther Schubring, Motilal Banarasidass, Delhi, 1962.

- Heart of Jainism—Mrs. Sinclair Stevenson, London, 1915. History of Indian Literature (Vol. II)—Maurice Winternitz, University of Calcutta, 1933.
- History of the Canonical Literature of the Jainas— H. R. Kapadia, Surat, 1941.
- Niyamasara Kundakunda Acharya, Sacred Books of the Jainas, Vol. IX, Eng. Transl. by Uggar Sain, Central Jain Publishing House, Lucknow, 1931.
- Outlines of Jaina Philosophy—Mohan Lal Mehta, Jain Mission Society, Bangalore, 1954.
- Sacred Books of the East, Vol. XXII, Ed. F. Max Muller, Oxford, 1884.
- Sacred Books of the East, Vol. XLV, Ed. F. Max Muller, Oxford, 1895.
- Studies in Jaina Philosophy—Nathmal Tatia, Jain Cultural Research Society, Varanasi, 1951.

### पत्रिकाएँ

अणुत्रत (पाक्षिक), अ०भा अणुत्रत समिति, नई दिल्ली. अमरभारती (मासिक), सन्मति ज्ञानपीठ, आगरा. अहिसा-वाणी (मासिक), अ०वि० जैन भिशन, अलीगंज. जैन भारती (साप्ताहिक), जैन स्वे० तेरापंथी महासभा, कलकत्ता. श्रमण (मासिक), पा० वि० शोध संस्थान, वाराणसी.

### जैनेतर-साहित्य

- षरिनपुराण-प्र•-मनसुखराय मोर, कलकत्ता, १६५७.
- अणुभाष्य-पं॰ श्रीघर ज्यम्बक पाठक, बम्बई, १६२१.
- अथवंवेद—भाष्यकार श्री जयदेव शर्मा, आर्य साहित्य मण्डल, अजमेर, वि० सं० १९८६.
- अथर्ववेद—सं∘-विश्वबन्धु, विश्वेश्वरानन्द वैदिक रिसर्च इन्स्टीच्यूट, होशियारपुर
- व्यहिसक कान्ति की प्रक्रिया—दादा धर्माधिकारी, अ॰भा०सर्व-सेवा-संघ-प्रकाशन, राजधाट, काशी.
- बहिसा (प्रथम और दितीय भाग ) सं ॰ कमलापित विपाठी आदि, प्र॰ जयनाथ शर्मा, काशी विद्यापीठ प्रकाशन, वाराणसी, १९४८.
- अहिंसा विवेचन —िकशोरलाल घ० मशरू नाला, सस्ता साहित्य मण्डल, नई विल्ली, १९४२.
- अंगुत्तरनिकाय (प्रथम भाग) अनु भदन्त आनन्द कौसल्यायन, महाबोधि सभा, कलकत्ता, १६५७.
- आज (दैनिक) गुरुनानक विशेषांक, २३ नवम्बर १६६६, आज प्रेस, वाराणसी
- बात्मकथा (महात्मा गांधी की मूल गुजराती 'आत्मकथा' का अनुवाद) अनु०- श्री हरिभाऊ उपाध्याय, सस्ता साहित्य मण्डल, दिल्ली.
- ईशाद्यष्टोत्तरशतोपनिषद् —वासुदेव शर्मा, निर्णय सागर प्रेस, बंबई, १६३२.
- कूम्मंपुराण (बिब्लिओधिका इण्डिका), एशियाटिक सोसायटी आफ बंगाल.
- गांधी मीमांसा—पण्डित रामदयाल तिवारी, इंडियन प्रेस लि॰, प्रयाग, १६४१.
- गांधीवाणी संप्राह्क एवं संपादक —श्री रघुनाथ सुमन, प्र०-साधना सदन, हलाहाबाद, १९४७.
- गांधीवाद की खब परीक्षा—यशपाल, विप्तव कार्यात्तय, लखनऊ.
- गांधी साहित्य-सस्ता साहित्य मएडल, दिल्ली, १९४१.
- खान्वोग्योपनिषद् (सानुवाद शांकरभाष्यसहित)—गीता प्रेस, गोरखपुर.

तैतिरीयसंहिता —आनन्दाश्रम संस्कृतग्रन्थावलि, आगासः

दिल्ली-डायरी—मोहनदास करमचन्द गांघी, नव जीवन प्रकाशन मंदिर, अहमदाबाद ,१९४८.

दीघिनकाय (भाग १-३) — सं० - भित्तु जगदीश काश्यप, पालि पिन्छिकेशन बोर्ड, बिहार गवर्नमेण्ट, १६५८.

धम्मपद—अनु० भदन्त आनन्द कौसल्यायन, महाबोधि सभा, सारनाथ (वाराण्सी), बुद्धाब्द २४२४.

बम्मपद—भिन्नु धर्मरक्षित,मास्टर खेलाड़ीलाल एगड सन्स, बनारस, १६५३, नारदपुराण (हिन्दी भाषा टांका सहित)—अनु०- रामचन्द्र शर्मा, सनातन-धर्म प्रोस, १६४०.

पुराण विमर्श —बलदेव उपाध्याय, चौखम्बा विद्याभवन, वाराणसी, १६६%. वापू और हरिजन —पब्लिकेशन ब्यूरो,सूचना विभाग, उत्तर प्रदेश, लखनऊ, १९४६.

बोधिचर्यावतार - शान्तिदेव, अनु॰-शान्तिभिद्ध शास्त्री, प॰-भिद्ध प्रशानन्द, बुद्ध विहार, लखनऊ, १६५५

बौधायनगृह्यसूत्र - सं०-श्रीनिवासाचार्य, गवर्नमेन्ट ओरियन्ट लायब्रेंरी सीरीज ३२.

ब्रह्मपुरःण (द्वितीय भाग)—प्र०- मनसुखराय मोर, कलकत्ता, १६५४.

ब्रह्मसूत्र -शांकरभाष्य वासुदेव शर्मा, निर्णय सागर प्रेस, १९१५.

बृहद्धर्मपुराण (बिब्लिओधिका इण्डिका), एशियाटिक सोसायटी आफ बंगाल, १८९७.

भगवद्गीता-गीता प्रेस, गोरखपुर.

भागवतपुराण ( खरड १-२ )—गीता प्रेस, गोरखपुर.

मत्स्यपुराण —श्री जीवानन्द विद्यासागर भट्टाचार्यः, कलकत्ता, १८७६.

मनुस्मृति — टीकाकार-पं० जनार्दन भा, हिन्दी पुस्तक एजेन्सी, कलकत्ता, वि० सं०१६८३.

महाभारत -गीता प्रेस, गोरखपुर.

मैत्रायणीसंहिता - स०-दामोदर सातवलेकर, स्वाध्याय मंडल, गंबई.

- यजुर्वेद जयदेवजी शर्मा, आर्य साहित्य मगडल लि॰, अजमेर, वि॰ सं● २००५.
- **बिगपुराण**—प्र०-मनसुखराय मोर, कलकत्ता, १९६०.
- वायुपुराण-प्र•-मनसुखराय मोर, कलकत्ता, १६५९.
- वाल्मीकि-रामायण सटीक, सं०-वासुदेव लच्मण शास्त्री, निर्णय सागर प्रोस, बम्बई, १६३०.
- विनयपिटक-अनु०-राहुल सांकृत्यायन, महाबोधि समा, सारनाथ ( वाराणासी ), १९३५.
- विगुढिमागं (भाग १-२) अनु ० भित्तु धर्मरक्षित, महाबोधि सभा, सारनाथ (वाराणसी), १९५६-५७.
- शिवपुराण (भाषा टीका सहित )—श्री वेंकटेश्वर संस्करण, बम्बई.
- संयुत्तनिकाय ( भाग १-२ )—अनु०-भिद्धु जगदीश काश्यप, प्र०-महाबोधि सभा, सारनाथ ( वाराणसी ), १९५४.
- सांस्यतत्त्वकौ मुदी-बलराम उदासीन.
- सिक्स धमं की कपरेसा संपादक तथा प्रकाशक-प्यार सिंह, शिरोमिण् गुरुद्वारा प्रवन्धक समिति, अमृतसर, १९५०.
- मुतनिपात-अनु॰-भिन्नु धर्मरत्न, प्र॰-महाबोधि समा, सारनाथ (वाराणसी), १६५१.
- स्फीमत: साधना और साहित्य—रामपूजन तिवारी, ज्ञानमण्डल लिमिटेड, वाराणसी, सं॰ २०१३
- हिन्दी ऋग्वेद--रामगोविन्द त्रिवेदी, प्र०-इण्डियन प्रेस पब्लिकेशन्स, प्रयाग, १६५४
- Apastamba Dharma Sutra, Sacred Books of the East, Vol. II. Part I., Oxford, 1896.
- Apastamba Grihya Sutra, Sacred Books of the East, Vol. XXX, Pt. II.

- Archaeology of World Religions (Vols. I-III)—Jack Finegan, Princeton, 1965
- Asvalayan Grhya Sutra, Sacred Books of the East, Vol. XXIX.
- Avesta—Arthur Henry Bluck, German Translation by Prof. Spiegel, Hartford, 1864.
- Baudhayan Dharmasutra, Sacred Books of the East, Vol. XIV.
- Brahma Sutra-Dr. S. Radhakrishnan, London, 1960.
- Concordance of the Principal Upanishads and Bhagavadgita - Colonel G. A. Jacob.
- Constructive Survey of Upanishadic Philosophy— R. D. Ranade, Oriental Book Agency, Poona, 1926.
- Contemporary Indian Philosophy Ram Shankar Srivastva, Munshi Ram Manohar Lal, Delhi, 1965.
- Development of Moral Philosophy in India—Surama Dasgupta, Orient Longmans, Bombay, 1961.
- Din-I-Dus or Religion of Spiritual Atoms—Zoroastrian Unveiled Jehangirji Rustomji Bana, Navasari (Bombay), 1954.
- Encyclopaedia of Religion and Ethics, Vol. I, Ed. James Hastings, Edinburgh, 1908.
- Gautam Dharma Sutra, Sacred Books of the East, Vol. XIV.
- Gita Rahasya—Bal Gangadhar Tilak, Translated by B. S. Sukthankar, Vols. I & II, Poona, 1935.
- Glimpses of World Religion—Charles Dickens, Jaico Publishing House, Bombay.
- Gobhila Grhya Sutra, Sacred Books of the East, Vol. XXX.
- Guru-Grantha Sahib (Vols. I-IV), English Trans. by Dr. Gopal Singh, Delhi, 1960.

- Hiranyakesi Grhya Sutra, Sacred Books of the East, Vol. XXX.
- History of Indian Philosophy (Vols. I & II)—Jadunath Sinha, Sinha Publishing House, Calcutta.
- History of Religion (Vols. I-V)—P.V. Kane, Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona.
- Holy Bible (Old & New Testament), London.
- Indian Philosophy—Dr. C. D. Sharma, Nand Kishore and Brothers, Varanasi.
- Indian Philosophy (Vols I & II)-Radhakrishnan, London.
- Jaimini Grhya Sutra—Ed. Dr. W. Caland, Motilal Banarasidass, Varanasi.
- Khadira Grhya Sutra—Sacred Books of the East, Vol. XXIX.
- Maitrayani Samhita (Vols. I & II), Ed. Leopold Von Schroeder, Leipzig, 1881, 1885.
- Paraskara Grhya Sutra, Sacred Books of the East, Vol XXIX.
- Patanjali's Yoga Sutra—Trans. by Rama Prasad, Publisher—Sudhindranatha Vasu, Allahabad, 1910.
- Philosophy of the Upanisads—Suresh Chandra Chakravarti, University of Calcutta, 1955.
- Purana Index-V. R. Ramchandra Dikshitar, Madras, 1951.
- Quran—Tr.-E. H. Palmer, Sacred Books of the East, Vols. VI & IX.
- Sankhayana Grhya Sutra, Sacred Books of the East, Vol. XXIX.
- Satapatha Brahmana, Sacred Books of the East, Vol. XII
- Sribhasya of Ramanuja—R. D. Karmarkar, University of Poona, 1959-64.

- Studies in the Upanishads (Vol. I) -R. C. Hazra, Government of W. B., 1958.
- Towards Understanding Islam—S. A. A'la Maududi, Delhi, 1960.
- True Christian Religion—E. Swedenborg, London, 1936. Upanishads, Translated by F. Max Muller.
- Vasistha Dharma Sutra, Sacred Books of the East, Vol. XIV:
- Vedic Concordance—Maurice Bloomfield, Harvard University, 1906.

# **ग्र**नुकमिंगका

| शब्द                        | पृष्ठ       | शब्द             | पृष्ठ       |
|-----------------------------|-------------|------------------|-------------|
|                             | 3           | न                | -           |
| अंग-प्रविष्ट                | १०१         | अनर्थंदंड-व्रत   | २२४         |
| अंग-बाह्य                   | १०१         | अनार्य           | १४७         |
| अंगारकर्म                   | २२३         | अनाश्रव          | १७८         |
| अंतरिक <del>्ष-स</del> ्थान | ሂ           | अनुकंपा          | १८७,२४४     |
| अंबालाल                     | २४१         | अनुकंपादान       | १६०, १६२,   |
| अकृत्य                      | १४५         |                  | १६५, २६०    |
| अक्रियावाद                  | १०७         | अनेकांत          | <b>२</b> ०३ |
| अग्नि                       | ሂ           | अन्नपानिनरोध     | <b>२१३</b>  |
| अग्निकाय                    | १५०,१५४     | अन्नपुण्य        | १९३         |
| अग्निपुराण                  | 88          | अन्नप्राशन       | ₹0          |
| अछूत 🐇                      | २५३         | अन्याय्य         | १४७         |
| अछूतोद्धार                  | २५२         | अन्योन्यक्रिया   | १०७         |
| अंज                         | ३४          | अपक्वौषधिभक्षणता | २२३         |
| अज्ञानवाद                   | १०७         | अपध्यान          | २२६         |
| अणक्क                       | १६२         | अपध्यानाचरित     | २२४         |
| अणुभाष्य                    | ሂሪ          | अपरिग्रह         | २०२,२५८     |
| अणुव्रत                     | २१०         | अपरिग्रहव्रत     | २३१         |
| अतिथि-संविभाग               | १११         | अपवाद            | २०६         |
| अतिथि-संविभाग-व्रत          | २२८         | अप्काय           | १५०,१५४     |
| अतिभय                       | १४७         | अप्रमाद          | ६५,१७६      |
| अतिभार                      | <b>૨</b> ૧₹ | अब्दुल्ला -      |             |
| अथर्ववेद                    | 3           | अब्रह्मचर्य १६६, | १७१, २५७    |
| अदत्तादान-विरमण             | २१४,२३०     | अभक्ष्य          | 77          |
| अधर्मदान                    | 838         | अभय              | <b>१८०</b>  |
| अनगार                       | ११७         | अभयदान           | १६२         |
| अनर्थदंडिवरमण               | १११         | अभ्यंगविधि       | 288         |
|                             |             |                  |             |

| _ | _ |     |
|---|---|-----|
| 2 | ~ |     |
| C | 4 |     |
|   | 3 | 8 € |

### जैन धर्म में अहिंसा

| अभ्याहृत                        | २३२                                   | आत्मकल्याण २०१          |   |
|---------------------------------|---------------------------------------|-------------------------|---|
| अमाघात                          | १८०                                   | आनंद १११, १६०, २११, २१६ |   |
| अनृतचंद्रसूरि                   | <b>\</b> 30                           | आनुश्रविक ५३            |   |
| अमृतचंद्राचार्य                 | <b>१</b> ४१                           | आपस्तंब २०,२४           |   |
| अम्ना                           | 03                                    | आभरणविधि २२०            |   |
| अरव                             | १६२                                   | आभाषिक १६२              |   |
| जरव<br>अरिष्टनेमि               | १६७                                   | आयतन १७६                |   |
| अर्घ                            | <b>२१</b>                             | आरंभ १४४                |   |
| अर्जु<br>अर्जु                  | २७,३७                                 | आरंभसमारंभ १४५          |   |
| अर्जुन देव                      | <i>७७</i>                             | आरंभी १४४               |   |
| जजु ग <b>प</b> न<br>अर्थशास्त्र | <b>૨</b> ૫ <b>૧</b>                   | आरणिकोपनिषद् ११         |   |
| अविश्रंभ                        | १४५                                   | आरण्यक ३                |   |
| अवेस्ता                         | <u>ټ</u> د ا                          | आरुणिकोपनिषद् १२        |   |
| अवस्ता<br>अद्येष                | <b>१</b> ६२                           | आर्द्रकुमार १५६, १६६    |   |
| अश्वमेध                         | १८                                    | आवश्यक १२१              |   |
| अष्टक                           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | आस्रवद्वार 🐇 १६६        |   |
| असंयतिदा <b>न</b>               | १६५                                   | आश्रम १३                |   |
| असंयम                           | <b>१</b> ४६                           | आश्वलायन २०             |   |
| असतीजनपोषणता                    | २२४                                   | आव्वास १७६              |   |
| असत्य                           | १६६,२५७                               |                         |   |
| असहयोग                          | २५४                                   | इ                       |   |
| अस्तेय                          | १११, २०२, २५८                         | इंद्र ५                 |   |
| अस्पृश्यता                      | . रथर                                 | इच्छा-परिणाम २१६        |   |
| अहिंसा                          | १११, १७४, १८१,                        | इस्लाम ६०               |   |
| •                               | १८६, २३८                              | इस्लाम ६०               |   |
| अहिंसाव्रत                      | १६०                                   | ई                       |   |
| •                               |                                       | •                       |   |
|                                 | आ                                     | ईयी १०६                 |   |
| आचारांग                         | १०२                                   | ईश्वर २६०               |   |
| आचाराग्र                        | १०२                                   | ईसा ८६                  | t |
| आचार्यं                         | २०७                                   | ईसाई ८६                 | ı |

| अनुक्रमियाका           |              |                  |   | २९७         |
|------------------------|--------------|------------------|---|-------------|
| <b>3</b>               |              | एज्रा            |   | ሪሂ          |
| उच्चार-प्रस्नवण        | १०७          | एपोक्राइफा       |   | ८७          |
| उच्छ्रय                | <b>१</b> ७६  | एनॉक             |   | ८७          |
| उत्तर <b>गुण</b>       | २११          |                  | ओ |             |
| उत्तराध्ययन            | ११४          | ओदनविधि          |   | 22.5        |
| उद                     | १६२          | जापनायाय         |   | २२०         |
| उदक                    | 3× <b>9</b>  |                  | औ |             |
| उदूद्रवणिका-विधि       | २१८          | ओद्दे शिक        |   | २३१         |
| उद्योगी                | १४४          |                  |   |             |
| उदवर्तनविधि            | २१६          |                  | क |             |
| उद्वेग                 | <b>\$</b> 89 | कंग-फुत्जे-कंग   |   | 83          |
| उद्वेगजनक              | <b>१</b> ४७  | कंपिलपुर         |   | ११६         |
| उन्मूलना               | <b>8</b> 8X  | कु ंडकोलिक       |   | १११         |
| उपद्रव                 | १४५, १४६     | कुंदकुंद         |   | १२५         |
| उपघानश्रुत             | १०२          | कटकमर्दन         |   | १४६         |
| उपनिषद्                | ३, १०        | कन्पयूशियस       |   | ₹3          |
| उपभोग                  | २१८          | कन्यालीक         |   | २१४         |
| उपभोग-परिभोग-परिमाण    | १११          | कबी <b>रदा</b> स |   | ८०          |
| उपभोगपरिभोगपरिमाण-व्रत | र १८         | कमलसंयम          |   | ११४         |
| उपयोगिता <b>वाद</b>    | २४३          | करण              |   | १८४         |
| उपासकदशांग १११,        | १४३, २११     | करिष्यतिदान      |   | 939         |
| उपेक्षा                | ७३           | करुणा            |   | ७३, १८७     |
| उमास्वाति              | १४०          | कर्म             |   | २२२         |
|                        |              | कर्मकांड         |   | १०          |
| ऋ                      |              | कर्मादान         |   | <b>२२३</b>  |
| ऋग्वेद                 | ३, १३३       | कल्याण           |   | १७७         |
| ऋणकर                   | १४६          | कल्याणिमत्रता    |   | ६६          |
| ऋदि                    | १७६          | कषाय             |   | १४४, १५७    |
| _                      |              | कांति            |   | १७४         |
| ए                      |              | कापालिक<br>क     |   | <b>₹</b> ३३ |
| एकदेवतावा <b>द</b>     | x            | कामदेव           |   | १११         |

| रहेट                              | जैन धर्म में | अहिंसा                |                     |
|-----------------------------------|--------------|-----------------------|---------------------|
| काय                               | १६२          | क्षांति               | १७५                 |
| कायपु <b>ण्य</b>                  | १६३          | क्षुद्र               | १४७                 |
| कायोत्सर्ग                        | १२१, २३४     |                       | ख                   |
| कारुण्यदान                        | १६०          | खस                    | १६२                 |
| काल                               | ११३          | खादिर                 | <b>२</b> ०          |
| कालकुमा <b>र</b>                  | · १६५        | <b>खादर</b><br>खादी   | <b>२</b> ४१         |
| कालातिक्रम                        | २२८          | खा <b>रा</b><br>खासिक | <b>१६</b> २         |
| <b>कि</b> ऊस                      | 03           | खातप<br>खेचर          | १६२                 |
| कीर्ति                            | १७५          | बेती                  | २५०, २५८            |
| कुणिक                             | ११३          | 9(1)                  | -<br>-              |
| कुरान                             | 03           |                       | ग                   |
| कुलक्ष                            | १६२          | गंधहारक               | १६२                 |
| कुहण                              | १६२          | गवलीक                 | २१४                 |
| -<br>कूडस <b>क्खिज्ज</b>          | २१४          | गांधीजी               | २३४                 |
| कूरकर्मा                          | १६२          | गांधीवाद              | २३४, २५६            |
| कू <b>म्मंपुराण</b>               | ४८           | गाथापतिचोर-ग्र        | हणविमोक्षणन्याय १६० |
| कृतदान                            | १६१          | गालना                 | १४६                 |
| <i>केट</i> वा                     | ३७           | गॉसपेल्स              | ১১                  |
| केकय                              | १६२          | गीता                  | ३, ३६               |
| केवल <del>्-स</del> ्थान          | १७८          | गुणव्रत               | २१७                 |
| केशवाणिज्य                        | २२४          | गुप्ति                | १७८, २३२            |
| केशीकुमार                         | १६७          | गुरुग्रन्थसाहब        | <b>9</b> 1          |
| कोंकणक                            | १६२          | गोविदसिंह             | છ છ                 |
| कोजिकी                            | , E=         | गोशालक                | २००                 |
| कौंकण                             | २०७          | गीड                   | १६२                 |
| क्रियावाद                         | १०७          | गौतम                  | १५६                 |
| क्रीत                             | <b>२३१</b>   | गौरवदान               | 838                 |
| क्रोच                             | १६२          |                       | घ                   |
| <sup>त्रत्रच</sup><br>क्रोझ∗त्याग | 73°          | घातना                 | १४५                 |
| क्षमा                             | ७३, ७४       | <b>गुरुविधि</b>       |                     |
| 4(1)1                             | 34, 50       | Santa                 | 111                 |

|                           | <b>अ</b> र्        | रुम <b>ीं</b> णका        | 338                                     |
|---------------------------|--------------------|--------------------------|-----------------------------------------|
|                           | ৰ                  | जवाहिरलालजी              | <b>१</b> ६५                             |
| चंड                       | १४                 | ७ जिनदासगणि              | ११४                                     |
| चतुर्विशतिस्तव            | १२१, २३            | ु जिनप्रवचनरहस्य-कोश     | १३०                                     |
| चर्मनिषेध                 | ৩                  | ु जाव                    | २५६                                     |
| चाणक्यनीति                | १३                 | े जीव-दया<br>३           | २४६                                     |
| चार्वाक                   | <b>१</b> ३         | े जीवितांतकरण<br>३       | १४६                                     |
| चिलात                     | १६                 | र जैसस                   | ८६                                      |
| चीन                       | १६                 | े जैकोबी<br>२ केर        | ११४                                     |
| चुच्चुक                   | <b>१</b> ६         | े जैनधर्म<br>२           | २५६                                     |
| चुलनीप्रिय                | ११                 | रे जैनाचार               | २०६                                     |
| चुल्लशतक                  | ११                 | ्र जैमनविधि              | २२१                                     |
| चूलिक                     | १६                 | र जैमिनी                 | २०                                      |
| चेलना                     | ११                 | े जौसेफ<br>३             | ८६                                      |
| चोक्षा                    | 86                 | ्र ज्ञानकांड<br>o        | १०                                      |
|                           | <b>छ</b>           | ज्ञानदान                 | १६२                                     |
| -6->                      | •                  | ज्ञानयज्ञ                | ४०                                      |
| छविच्छेद<br>- १           | १४६, २१            | <u> </u>                 |                                         |
| छांदोग्योपनिषद्           | १                  | <b>१</b>                 |                                         |
| छूआछूत                    | २४                 | ३ टाल्सटाय<br>टेस्टामेंट | २३४                                     |
|                           | <b>ज</b>           | <b>८</b> ५८।न८           | <b>=</b> 9                              |
| antera <sup>*</sup> taara | •                  | ् इ                      |                                         |
| जगत्कतृ त्ववाद<br>जटाधारी | 901                | हातयल                    | 50                                      |
| जटावारा<br>जनमेजय         | <b>१</b> ३:        | ਫ਼ੀਰ                     | १६२                                     |
| जनमज्य<br>ज <b>म</b>      | بع<br>:ع           | all'aux                  | १६२                                     |
| जम<br>जयकीति              | ج<br>و و .         |                          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| जय <b>कात</b><br>जयघोष    |                    |                          | • • •                                   |
| जयाचार्यं<br>जयाचार्यं    | ? ?<br>!3 <b>?</b> | <b>V1</b>                | १४०                                     |
|                           |                    |                          | १६२                                     |
| जरषुस्त्र                 | ک<br>ء و -         |                          | 80                                      |
| जलचर                      | १६                 | •                        | £3                                      |
| जल्ल                      | १६                 | २ ताओ-तेह-किंग           | ६३                                      |

| <b>३०</b> ० | जैन | धम | में | अहिंसा |
|-------------|-----|----|-----|--------|
|             |     |    |     |        |

| तांबुलविधि                          | २२२                     | दुष्पक्वौषधिभक्षणता             | २२३          |
|-------------------------------------|-------------------------|---------------------------------|--------------|
| ताबूलायाय<br>ति <b>त्तिक</b>        | १६२                     | दुष्पप्पाचायम्बणता<br>दृष्टिवाद | १५२<br>१०१   |
| तुच्छौषधि <b>भक्षणता</b>            | २२३<br>२२३              | देवता                           |              |
| तृप्ति                              | १७५                     | देवतामूढ                        | ሂ            |
| रु <sup>।त</sup><br>तेरापंथ         | १६५                     | देवयज्ञ                         | १३६          |
| तैत्तिरीय संहिता                    | , (ex                   | देशावकाशिक<br>देशावकाशिक        | 80           |
| त्रस                                | १५६                     | देशावकाशिक व्रत                 | १११<br>77.0  |
| त्रसकाय                             | _                       | द्रव्य                          | २२ <b>७</b>  |
|                                     | १४२, १४४<br><b>१</b> ४७ | द्रव्य-अहिसा                    | १८६          |
| त्रासनक<br>                         | _                       | द्रव्यदया<br>इव्यदया            | १८६          |
| त्रिपातना                           | १४४                     |                                 | 328          |
|                                     |                         | द्रव्यप्राण                     | १४१          |
| द                                   |                         | द्रव्ययज्ञ                      | 80           |
|                                     |                         | द्रव्यहिंसा<br>द्राविड़         | १४२, १५७     |
| दंतधावनविधि                         | २१८                     |                                 | १६२          |
| दंतवाणिज्य                          | २ <b>२</b> ४            | द्वेष                           | . 68         |
|                                     | १८७, २४४                | ঘ                               | e san        |
| दर्प प्रतिसेवना                     | २०६                     | •                               |              |
| दशवैकालिक                           | <b>१</b> २२             | धन्ना                           | १६२          |
| दशनगालग<br>दशनैकालिक चूर्णि         | १४२                     | धम्मप <b>द</b>                  | ६७           |
|                                     | १६०                     | धर्मदान                         | १ E <b>१</b> |
| दाता                                |                         | धर्मो <b>पकरणदान</b>            | १६२          |
|                                     | , १६२, २६०<br>१६७       | घूत                             | १०२          |
| दानशाला<br><del>जन्मी क्यान्स</del> |                         | <b>धूपविधि</b>                  | २२०          |
| दावाग्निदापनता                      | २ <b>२</b> ४            | <b>घृ</b> ति                    | १७६          |
| दिग्वत                              | २१७                     |                                 |              |
| दिशापरिमाण                          | १११<br>२ <b>०</b> ०     | न                               |              |
| दिशापरिमाण-त्रत                     | २ <b>१७</b>             | -i                              | 2            |
| दीघनिकाय                            | Ęo                      | नंदन<br>-:                      | २००          |
| दु:श्रुति<br>*                      | २२६                     | नंदा<br>-: <del>:&gt;</del>     | १७६          |
| दुर्गतिप्रपात                       | <b>१४६</b><br>-         | नंदिनीप्रिय                     | <b>१११</b>   |
| दुबंल                               | २० <b>७</b>             | नमस्कारपुण्य                    | <b>१८</b> ३  |
|                                     |                         |                                 |              |

| अनुक्रमिष्का           |             |                         |            |
|------------------------|-------------|-------------------------|------------|
| नाथूराम प्रेमी         | १४२         | प                       |            |
| नानक                   | ७६          |                         |            |
| नारद                   | ३३          | पक्कि जिक               | १६२        |
| नारदपुराण              | ४७          | परिक्रया                | १०७        |
| नित्यपिड               | २३१         | परदया                   | १८८        |
| निपातना                | १४५         | परभवसंका <b>रमणकारक</b> | १४६        |
| नियतिवाद               | ७०१         | परमार्थ                 | २४१        |
| नियमसार                | <b>१</b> २८ | परव्यपदेश               | २२८        |
| निरपेक्ष               | <i>880</i>  | पर्राहसा                | १४८        |
| निरयवासनिधनगम          | १४८         | परिग्रह १६९, १७२, २१७,  |            |
| निरयावलिका             | ११३         | परिग्रहपरि <b>माण</b>   | १११        |
| निर्घु ण               | १४७         | परितापनाश्रव            | १४६        |
| निर्धर्म               | १४८         | परिभोग                  | २१८        |
| निर्मेलतर              | १८१         | परीक्षित                | २७         |
| निर्यापना              | १४६         | पवित्रा                 | १८०        |
| निर्लाञ्छ <b>नकर्म</b> | २२४         | पह्यव                   | १६२        |
| निर्वाण                | १७४         | पाणिनि                  | १०         |
| निवृत्ति               | १७४         | पात्र                   | १६०        |
| निशीथचूणि              | २०७, २६१    | पात्रैषणा               | १०६        |
| निशीथभाष्य             | २०७         | पानपुण्य                | १६३        |
| निषीधिका               | <i>७०</i> ९ | पानीयविधि               | २२१        |
| निष्करुण               | १४८         | पाप                     | १४७        |
| निष्ठापन               | १४६         | पापकर्मोपदेश            | २२५        |
| निष्ठुर                | १६२         | पापकोप                  | १४६        |
| निष्पिपास              | १४८         | पापलो <b>भ</b>          | १४६        |
| निहोन्गी               | 33          | पापोपदेश                | २२६        |
| नृशंस                  | १४७         | पारजिटर                 | ४१         |
| नेमिचन्द्रसूरि         | ११४         | पारस                    | १६२        |
| नेमिनाथ                | १५७         | पारसी                   | <b>5</b> 2 |
| नैयायिक                | <b>१</b> ३३ | पारस्कर                 | २०         |
| न्यासापहार             | २१४         | पाइर्वस्थ               | १०५        |

| ३०२                     | जैन घर्म में अहिंसा |                        |                           |
|-------------------------|---------------------|------------------------|---------------------------|
| पाशुपत                  | १३३                 | प्राण                  | १४०                       |
| पाषंडिमूढ               | १३६                 | प्राणवध                | १४५                       |
| पिं <b>डै</b> षणा       | १०६                 | प्राणातिपात-विरमण      | २ <b>११,</b> २ <b>२</b> ६ |
| पुण्य                   | १६३, १६५            | प्राणाग्निहोत्रोपनिषद् | ११                        |
| पुराण                   | ३, ४१               |                        |                           |
| पुरुषार्थसिद्ध् युपाय 🔻 | . १३०               | <b>फ</b>               |                           |
| पुलिद                   | १६२                 | फलविधि                 | २१८                       |
| पुष्टि                  | १७६                 | फिलो                   | ८७                        |
| पुष्पविधि               | २१६                 | ब्                     |                           |
| पूजा                    | १८०                 | •                      |                           |
| पूता                    | १८०                 | बंध                    | २१२                       |
| ू<br>पूर्व              | १०१                 | बकुश                   | १६२                       |
| ू.<br>पृथ्वीस्थान       | · ` ` \             | बर्बर                  | १६२                       |
| •                       |                     | बहलीक                  | १६२                       |
| पृथ्वीकाय               | १४६, १५३            | बहुदेवतावा <b>द</b>    | . <b>પ્</b>               |
| पेंटाच् <b>यूच</b>      | <del>ፍ</del> ሂ      | -                      | •                         |
| वेद्वालपत्र             | 3 7 8               | बाल                    | . २०७                     |

| ાપહલળા                        | १०६                 | त्रापातिपात-।वरमण              | 411, 446              |
|-------------------------------|---------------------|--------------------------------|-----------------------|
| पुण्य                         | १६३, १६५            | प्राणाग्निहोत्रोपनिष <b>द्</b> | ११                    |
| पुराण                         | ३, ४१               |                                |                       |
| पुरुषार्थसिद्ध् युपाय         | . १३०               | <b>फ</b>                       |                       |
| पुलिद                         | १६२                 | फलविधि                         | २१८                   |
| <b>पुष्टि</b>                 | १७६                 | फिलो                           | ৩১                    |
| पुष्पविधि                     | २१६                 | बं                             |                       |
| पूजा                          | १८०                 | न<br>बंध                       | 202                   |
| पूता                          | १८०                 |                                | <b>२१२</b>            |
| पूर्वं                        | १०१                 | बकुश<br>———                    | १६२                   |
| पृथ्वीस्थान                   | ሂ                   | वर्बर                          | १६२                   |
| पृथ्वीकाय<br>पृथ्वीकाय        | १४६, १५३            | बह्लीक                         | १६२                   |
| ें<br>पेंटाच्यूच <sup>*</sup> | <b>5</b> X          | बहुदेवतावा <b>द</b>            | ય                     |
| ्.<br>पेढालपुत्र              | १५६                 | बाल                            | २०७<br><i></i><br>१६३ |
| पोक्कण                        | १६२                 | बिल्वल                         | (4)                   |
| पौषघोपवास                     | 888                 | बुद्ध                          | १०                    |
| पौषधोपवासव्रत                 | <b>२</b> २७         | बुद्ध <b>घोष</b>               | . ७२                  |
| प्रतिक्रमण                    | १२१, २३४            | <b>बुद्धि</b>                  | १७६                   |
| प्रतिभय                       | १ <i>५</i> ५, १४७   | बृहद्धर्मपु <b>रा</b> ण        | 88                    |
| प्रतिलेखना                    | ११ <b>८</b>         | बोधि                           | १७६                   |
| प्रत्याख्यान                  | १२१, २३४            | बोधिचर्यावतार                  | ७३                    |
| प्रदेशी                       | १९७                 | बौद्ध                          | प्रह, १३३             |
| प्रभासा                       | १८०                 | बौद्ध-धर्मं                    | 3 પ્ર                 |
| प्रमाद                        | ६५                  | बोघायन                         | २०, २४                |
| प्रमादचर्या                   | <b>२२</b> ६         | ब्रह्मचर्य १०२,२०२,२           | ३१,२४६,२५८            |
| प्रमादाचरित                   | <b>२</b> २ <b>४</b> | ब्रह्मपु <b>राण</b>            | <b>४</b> ሂ            |
| प्रमोद                        | १७७                 | ब्रह्मयज्ञ                     | ४०                    |
| प्रवचनसार                     | १२५                 | ब्रह्मवाद                      | ሂ                     |
| प्रदन्व्याकरण                 | ११२                 | ब्रह्मविहा <mark>र</mark>      | <i>६७</i>             |
|                               |                     |                                |                       |

|                | अनुक्रम       | णिका                     | <b>१०</b> १     |
|----------------|---------------|--------------------------|-----------------|
| ब्रह्मा        | १३३           |                          | म               |
| ब्राह्मण       | ३, ११⊏        | <del>inform</del>        | <b>7</b> 00     |
|                |               | मंखलिपुत्र<br>मंगल       | १७७             |
|                | भ             | मगल<br>मछली              | ७१              |
| भक्ष           | २२            |                          | ४४              |
| भक्ष्यविधि     | २ <b>२</b> ०  | मत्स्यपुराण<br>मत्स्यबंघ | १६२             |
| भगवद्गीता      | 36            | मन:पुण्य                 | १६३             |
| भटक            | १६२           | मनु                      | १३              |
| भद्रवाहु       | 888           | गपु<br><b>म</b> नुस्मृति | <b>१२, १</b> ३३ |
| भद्रा          | १७६           | गरुरहारा<br>मन्यो-शिउ    | £5              |
| भयंकर          | १४६           | मरणवैमनस्य               | १४८             |
| भयत्याग        | २३०           | मरुक                     | १६२             |
| भयदान          | १६०           | मलय                      | १६२             |
| भयोत्पादक      | १४७           | महती                     | १७६             |
| भागवतपुराण     | 38            | महाकाल                   | ११३             |
| भाटीकर्म       | <b>२</b> २४   | महात्मागांधी             | २३४             |
| भाव-अहिंसा     | १८६           | महादेव                   | १३३             |
| भावदया         | १८८           | महापरिज्ञा               | १०२             |
| भावना          | १०७, १६२, २२६ | महाभय                    | १४७             |
| भावप्राण       | १४१           | महाभा <b>रत</b>          | ३, २७           |
| भावविजय        | ११४           | महारा <b>ष्ट्र</b>       | १६२             |
| भावहिंसा       | १४२, १५७      | महावीर                   | १०६, २०४, २६१   |
| भाषाजात        | १०६           | महाव्रत                  | <b>१</b> .१७    |
| मूत            | १५६           | महाशतक                   | १११             |
| मूम्यलीक       | २१४           | महुर                     | १६२             |
| भेद            | १४६, १६२      | मांस                     | १३, ७१          |
| भोगोपभोगपरिमाण | गन्नत २१८     | मांसभक्षण                | १३              |
| भोजन           | २२२           | मांसाहार                 | <b>१३,</b> ८३   |
| भोजनविधि       | २२०           | मात्सर्यं                | २२⊏             |
| भ्रमविघ्वंसन   | १६५           | माघुकरविधि               | २२१             |
|                |               |                          |                 |

| <b>₹</b> 08  | जैन | धर्म | में | अहिंस | i |
|--------------|-----|------|-----|-------|---|
| <b>\$</b> 08 | जैन | धर्म | में | अहिंर | η |

| मानव-सूत्र-चरण      | १३                 | युधिष्ठिर            | २८       |
|---------------------|--------------------|----------------------|----------|
| मारण                | १४५                | ••                   | C        |
| मालव                | १६२                |                      | 23       |
| मास                 | १६२                | योग                  | ४२, १≂४  |
| मीमांसा <b></b>     | ५३                 | योगसूत्र             | ४३       |
| <b>यु</b> दिता      | , ७३               |                      |          |
| मुरंड               | १६२                | ₹                    |          |
| <b>यु</b> हम्मद     | 03                 | रक्षा                | १७७      |
| मूलगुण              | २१०                | रति                  | १७५      |
| मूलाचार             | १३१                | रत्नकरंड-उपासकाध्ययन | १३६, २११ |
| <b>मृ</b> त्यु      | १४६                | रत्नकरंड-श्रावकाचार  | १३८      |
| मृषावाद-विरमण       | २१३, २३०           | रसवाणिज्य            | २२४      |
| मेरी                | ==६                | रस्किन               | ३६६      |
| मैत्रायणी           | Ę                  | राक्षस               | Ę        |
| <b>मै</b> त्री      | ७३                 | राजीमती              | ११७      |
| मैत्री-भावना        | ĘX                 | रात्रिभोजन-विरमणव्रत | २३१      |
| मैथुन               | २१४                | रामानुज              | ્ર્ય ધ્  |
| मोजेज               | <b>5</b> 1         | रामायण               | ३, २५    |
| मोहमहाभयप्रवर्तक    | १४८                | रायचन्दभाई           | २३६      |
| मौदुदी              | દર                 | रूढिवाद              | २४३      |
| मौष्टिक             | १६२                | रूप                  | १०७      |
| •                   | • • •              | <i>कक</i>            | १६२      |
| य                   |                    | रोग                  | २०७      |
| यंत्रपीडनकर्म       | २२४                | रोम                  | र्६२     |
| यजुर्वेद            | ₹                  | रोमक                 | १६२      |
| यज्ञ ८,२३,६४,११८,१। | <b>७</b> ६,२५०,२५६ | रौद्र                | १४७      |
| यतन                 | १७६                |                      |          |
| यथासंविभाग          | २२≂                | ल                    |          |
| यवन                 | ′१६२               | लक्ष्मीवल्लभ         | ११४      |
| यहूदी               | =8                 | लज्जादान             | 980      |
| यास्क               | ሂ                  | ल•िध                 | १७७      |
|                     |                    |                      | •        |

|                     | अनुक       | मिंग्का          | ¥0\$        |
|---------------------|------------|------------------|-------------|
| लयनपुण्य            | १९३        | वायुपुराण        | ४१          |
| लाओत्से             | <b>£</b> 3 | वाल्मीकि         | २५          |
| लाक्षवाणिज्य        | २२४        | वाहन             | २२२         |
| ली                  | ₹3         | विचक्षणु         | ३२          |
| <del>लू</del> हासिक | १६२        | विजयघोष          | ११७         |
| लेश्या              | १२०        | विधि             | 3=8         |
| लोकवाद              | १०७        | <b>बि</b> नयपिटक | 33          |
| <b>लोकविजय</b>      | १०२        | विनयहंस          | ११४         |
| लोकसार              | १०२        | विनाम            | १४६         |
| लोपना               | १४६        | विभूति           | १७ <b>७</b> |
| लोभ-त्याग           | २३०        | विमल             | १८०         |
|                     |            | विमुक्ति         | १०७, १७४    |
| व                   |            | विमोक्ष          | १०२         |
|                     |            | विरति            | १७४         |
| वंदन                | १२१        | विराधना          | १४६         |
| वंदना               | २३४        | विरोधी           | १४४         |
| वचनपुण्य            | ₹3\$       | विलेपनविधि       | 385         |
| वट्टकेराचार्य       | १३१        | विशिष्टरिष्ट     | १७७         |
| वध                  | २१२, १४४   | विशुद्धि         | १७७         |
| वनस्पतिकाय          | १५१, १५४   | विशुद्धिमार्गं   | ७२          |
| वनकर्म              | २२३        | विश्वामित्र      | ३२          |
| वर्ज्य              | १४६        | विश्वास          | 308         |
| वर्ण                | १३         | विषवाणिज्य       | २२४         |
| वल्लभाचार्य         | ሂፍ         | विष्णु           | ४, १३३      |
| वशिष्ठ              | २४         | विष्णुपुराण      | ४२          |
| वसुनंदि-श्रावकाचार  | <b>२११</b> | विसुद्धिमगा      | ७२          |
| वस्त्रपुण्य         | १८३        | वृद्ध            | २०७         |
| वस्त्रविधि          | 385        | वृद्धि           | १७६         |
| वस्त्रैषणा          | १०६        | वेद              | ₹           |
| वाणीविवेक           | २३०        | वेदान्त          | १०, ५५      |
| वायुकाय             | १५१        | वैदिक परम्परा    | ₹           |

| ₹0€             | जैन धर्म में | अहिंसा          |    |          |
|-----------------|--------------|-----------------|----|----------|
| वैशेषिक         | १३३          | शिवपुराण        |    | 88       |
| व्यवसाय         | <i>30</i> 9  | शीतोष्णीय       |    | १०२      |
| व्याध           | १६२          | शील             |    | १७८, १६२ |
| व्युपरमणं       | १४६          | शीलगृह          |    | १७८      |
|                 |              | शुचि            |    | १८०      |
|                 | £            | शु-लियांग-हो    |    | 83       |
| श               |              | शैव             |    | १३३      |
|                 |              | शौकरिक          |    | १६२      |
| शंकर            | ५६           | श्रमण           |    | २५६      |
| য্ক             | १६२          | श्रमण्धर्म      |    | २२८      |
| शकटकर्म         | २२४          | श्रमणाचार       |    | २०६, २२८ |
| शतपथन्नाह्मण    | હ            | পাত্ত           |    | २३       |
| হাত্ত্ব         | १०७          | श्रावक          |    | २१०, २५६ |
| शयनपुण्य        | १६३          | श्रावकाचार      |    | २०६, १३० |
| श्यंभव          | १२२          | श्रीभाष्य       |    | ५६       |
| शय्यासन         | . २२२        | श्रुतांग        |    | १७५      |
| शय्यैषणा        | १०६          | श्रेणिक         |    | १२३      |
| शस्त्रपरिज्ञा   | १०२          | श्रौत           |    | २०       |
| शांडिल्योपनिषद् | १२           |                 |    |          |
| शांति           | १७४          |                 | ष  |          |
| शांतिदेव        | ं ७ इ        | षट्काय          |    | 388      |
| शांतिपर्व       | २६           | षडावश्यक        |    | 238      |
| शांतिसूरि       | ११४          | 1014C1          |    | (10      |
| शाकविधि         | २२१          |                 | स  |          |
| शाकुनिक         | १६२          |                 | (1 |          |
| शार्पेटियर      | ११४          | संकल्पी         |    | १४४      |
| शालिनीप्रिय     | <b>११</b> १  | संक्षेप         |    | १४६      |
| <b>बालिभद्र</b> | १६२          | संग्रहदान       |    | 980      |
| शितो            | 33           | संघ             |    | २०७      |
| विक्षावत        | <b>२२६</b>   | संडासी          |    | १६२      |
| হািব            | १७८          | संधिक <b>रण</b> |    | २१४      |

| अनुक्रमंश्विका              |           |                    |                    |  |
|-----------------------------|-----------|--------------------|--------------------|--|
| संप्रवर्तक                  | १४६       | सांख्यतस्वकौमुदी   | ሂ੩                 |  |
| संयम                        | १७८       | साँप               | १६२                |  |
| संयुत्तनिकाय                | ६३        | सामवेद             | <b>१३३</b>         |  |
| संरंभ                       | १४४       | सामायिक            | १११, १२१, २३४      |  |
| संलेखना                     | ११२       | सामायिकवृत         | २२७                |  |
| संवर                        | १७८       | साहसिक             | १४७                |  |
| संहिता                      | ३         | सिंघु-सभ्यता       | <i>,</i> , , ,     |  |
| स <b>क</b> डालपु <b>त्र</b> | २००       | सिंहल<br>सिंहल     |                    |  |
| सचित्तिक्षेप                | २२८       | सिक्ख              | १६२<br>७ <b>५</b>  |  |
| सचित्तपिधान                 | २२८       | सिवखधर्म           |                    |  |
| सचित्तप्रतिबद्धाहार         | २२३       | सिद्धावस्था        | ७५                 |  |
| सचित्ताहार                  | २२२       | गुकाल<br>सुकाल     | १७७                |  |
| सत्य १११,२०२,२३             | ७,२४७,२४= | युवलाल<br>सुखलाल   | ११३<br><b>१</b> ⊏६ |  |
| सत्यव्रत                    | २३०       | युत्तनिपात         | ६६                 |  |
| सत्याग्रह                   | २४६, २५४  | सुन्ना             | 63                 |  |
| सद्दालपुत्र 💮               | १११       | सुरादेव            | 888                |  |
| सद्धर्ममंडन                 | १६५       | सूत्र              | २०                 |  |
| सफा                         | છ 3       | सूत्रकृतांग        | १०७, १४३           |  |
| समयसार                      | १२७       | सूपविधि            | रेरश               |  |
| समाधि                       | १७४       | सूफ                | દ દ્વ              |  |
| समारंभ                      | १४४       | सूफी               | દ દ્               |  |
| समिति                       | १७⊏, २३२  | सूर्य              | ሂ                  |  |
| समीचीन धर्मशास्त्र          | २११, २२६  | स्तेय              | १६६, १७०, २५७      |  |
| समृद्धि                     | १७६       | स्थलचर             | १६२                |  |
| सम्यक्तव                    | १०२       | स्थिति             | १७६                |  |
| सम्यक्तवाराधना              | १७६       | स्नान              | १०७                |  |
| सरोह्रदतडागशोषणता           | 228       | स्नानविधि          | 385                |  |
| सविता                       | ሂ         | स्कोटी <b>कर्म</b> | २२४                |  |
| सांखायन                     | २०        | स्मार्ते           | २०                 |  |
| सांख्य                      | ४३, १३३   | स्मृति             | ३, १२              |  |

| ३०८ | जैन | घर्म | में | अहिंसा |
|-----|-----|------|-----|--------|
|-----|-----|------|-----|--------|

| स्याद्वाद   |   | २०३      | हर्षेकुल               | ११४                |
|-------------|---|----------|------------------------|--------------------|
| स्वदया      |   | १८८      | हस्तितापस              | १५६                |
| स्वदारसंतोष |   | १११, २१५ | हास्य-त्याग            | 730                |
| स्वदेशी     |   | २५२      | हिंसक                  | १५५                |
| स्वहिंसा    |   | १४८      | हिंसा १४०,१४२,१        | <b>६६,२३</b> ६,२४० |
| स्वार्थं    |   | २४१      | हिंसादान               | २२६                |
|             |   |          | हिस्य                  | १४४                |
|             | ह |          | हिंस्य <b>वि</b> हिंसा | १४४                |
|             |   |          | हिस्रप्रदान            | २२५                |
| हनन         |   | १४५      | हिरण्यकेशी             | २०                 |
| हरिजन       |   | २५३      | हूण                    | १६२                |



### ग्रभिमत

अहिंसा सामाजिक जीवन का केवल एक नैतिक भाव ही नहीं, अपितु एक मौलिक सिद्धान्त है, एक जीवन-दर्शन है। अतएव उसका मूल्यांकन धर्म-परंपराओं के चन्द स्थूल आचार-व्यवहारों पर से निर्धा-रित नहीं किया जा सकता, इसके लिए चिन्तन की काफी गहराइयों में उतरना होता है। यही कारण है कि भारतीय तत्त्व-चिन्तन के चिदा-काश में अहिंसा की विवेचना के नये-नये क्षितिज खुलते रहे हैं, और इस प्रकार अहिंसा के आयाम विस्तृत एवं विस्तृततर होते गए हैं।

अहिंसा जैन दर्शन का तो प्राणतत्त्व ही है। जैन विचार एवं आचार का प्रत्येक दृष्टिबिन्दु घूम फिर कर अन्ततः अहिंसा पर ही आकर केन्द्रित होता है। एक तरह से जैन दर्शन और अहिंसा दर्शन एक-दूसरे के पर्यायवाची बन गए हैं। जैन चिन्तकों के द्वारा अतीत में अनेक महत्त्वपूर्ण प्रन्थों को सरचनाएं एक मात्र अहिंसा पर ही हुई हैं। अतीत ही नहीं, वर्तमान में भी बहुत कुछ लिखा जा रहा है। जीवन-व्यवहार के हर अंग-प्रत्यंग पर अहिंसा का क्या प्रभाव पड़ता है, अहिंसा का क्षेत्र कितना व्यापक एवं विस्तृत है, और वह किस तरह जीवन की गहराई में उतारी जा सकती हे, इसकी लोकप्राह्म विवेचना अनेक प्रन्थों में हुई है, जिस पर आज का बौद्धिक जगत् आइचर्य एवं सात्त्विक आनन्द की अनुभूति करता है। डा॰ बिश्व नारायण सिन्हा की जैन अहिंसा से सम्बन्धित प्रस्तुत शोध-रचना भी इसी श्रृंखला की एक महत्त्वपूर्ण कड़ी है जिसपर हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणसी ने उन्हें पी-एच॰ डी॰ की उपाधि से अलंकृत किया है।

डा॰ सिन्हा के विद्वत्तापूर्ण चिन्तन का प्रतिबिम्ब प्रस्तुत शोध-प्रबन्ध में स्पष्टतः परिलक्षित होता है। उन्होंने अहिंसा-सम्बन्धी चिन्तन-धारा में विस्तृत एवं गहरा अवगाहन किया है। केवल अतीत युग का चिन्तन ही नहीं, उनकी अपनी भी कुछ ऐसी मौलिक उद्भावनाएँ हैं, जो अहिंसा की महत्ता पर महत्त्वपूर्ण प्रकाश डालती हैं। जहाँ तक मेरी जानकारी है, वर्तमान में अहिंसा पर इतना व्यापक, साथ ही प्रामाणिक विवेचन एवं समीक्षण शोध-ग्रन्थ के रूप में संभवतः पहली बार ही प्रस्तुत हुआ है। विद्वान् लेखक ने शोध-प्रबन्ध के माध्यम से अपनी अध्ययनशीलता, कठोर श्रम, लगन, सूझ-बूझ एवं प्रतिभा का आकर्षक परिचय देने में पर्याप्त सफलता प्राप्त की है, अतः वह प्रबुद्ध मनीषीवर्ग की ओर से शतशः साधुवादाई है।

### उपाध्याय अमर मुनि

डॉ॰ बिशिष्ठ नारायण सिन्हा लिखित 'जैनधमं में अहिसा" पुस्तक में प्रतिपाद्य विषय का सर्वां गपूर्ण अनुशीलन किया गया है। लेखक ने देश-विदेश की सभी धार्मिक परम्पराओं में अहिंसा-संबंधी विचारों को खोजने का प्रयत्न किया है, और उनके परिप्रक्ष्य में जैनधमं के अहिंसा-सिद्धान्त का विस्तृत, प्रामाणिक विवरण प्रस्तुत किया है। भारतीय धर्म-चेतना में अहिंसा को विशेष स्थान दिया गया है। 'महाभारत' और 'योगसूत्र' जैसे हिन्दू ग्रन्थों में तथा बौद्धों के धार्मिक-दार्शनिक साहित्य में भी, अहिंसा को धर्म का मूल अथवा प्रधान रूप घोषित किया गया है। किन्तु हिन्दूधर्म में अहिंसा की शुरू से वैसी मान्यता न थी। वेदों अथवा ब्राह्मण ग्रन्थों के कर्मकाण्ड-परक धर्म में हिंसा का ऐकान्तिक निषेध नहीं था। बाद में सांख्यदर्शन तथा वैष्णव अथवा भागवत-सम्प्रदाय में हिंसा का उग्र विरोध किया गया। निश्चय ही इस परिवर्तन के पीछे श्रमण-परम्परा का प्रभाव रहा।

'महाभारत' में कहा गया है कि घमं का उपदेश भूत-प्राणियों की हिंसा रोकने के लिए ही है ( अहिंसार्थं हि भूतानां धमं-प्रवचनं कृतम्)। आधुनिक काल में हिन्दूधमं के प्रमुख परिष्कर्ता और देश के महान् नेता गांघीजी ने अहिंसा को अपने जीवन-दर्शन का प्रधान स्तम्भ घोषित किया। भारतीय धमों की किसी भी परम्परा में अहिंसा केवल एक निषेधमूलक सिद्धान्त ही नहीं है; उसका एक भावात्मक पक्ष भी है जिसके अनुसार हमें समस्त जीवित प्राणियों का हित-चिन्तन करना चाहिए। गांधीजी ने प्रकारान्तर से धमं को दरिद्र-नारायण की सेवा से सम्पृक्त किया है।

वास्तव में अहिंसा की शिक्षा के पीछे एक तत्त्वदर्शन है। मनुष्य दूसरों का अहित करके भी अपना हित - साधन करना चाहता है। इस प्रकार सब तरह के अनाचार और अधर्म के मूल में गलत कोटि का आत्म-प्रेम है। कहा गया है कि मनुष्य को सब भूत-प्राणियों में आत्मवत् बरतना चाहिए; इसे स्वीकार करने पर ही मनुष्य सब प्रकार की हिंसा से सचमुच विरत हो सकता है। जब तक मनुष्य अपने जीवन और स्वार्थों को दूसरों से अधिक महत्त्व देता है तब तक वह पूर्णतया धार्मिक अथवा अहिंसा का पालन करनेवाला नहीं बन सकता।

डॉ॰ सिन्हा ने ग्रथ को बड़े परिश्रम से तैयार किया है। उन्होंने अहिंसा से सम्बद्ध जैन साहित्य का तो विस्तृत अध्ययन किया ही है, हिन्दू परम्परा का भी सटीक विवरण प्रस्तुत किया है। उनकी भाषा प्राष्ट्रक और शैली स्पष्ट एवं सुबोध है। यह पुस्तक निश्चय ही अहिंसा के जिज्ञासुओं तथा हिन्दी साहित्य के लिए एक महत्त्वपूर्ण देन हैं।

> प्रो० न० कि० देवराज निदेशक, उच्चानुशीलन दर्शन केन्द्र काशी विश्वविद्यालय

I have read with great pleasure the work entitled "Jaina Dharma Men Ahimsa" written by Dr. Bashistha Narayan Sinha, M. A., Ph. D. It was submitted by him for Ph. D. degree of Banaras Hindu University. problem of Ahimsa, non-injury to living beings has been approached from various angles of vision. Though professedly the subject is confined to the Jain religion which is conspicuous for its scrupulous observance of this ethical discipline, it has been shown by the author that almost all religions of the world including Vedic religion, Buddhism, Zoroastrianism, Judaism, Christianity lay considerable stress on the observance of this principle of conduct. Brahmanism and Buddhism are noted for their expositions of Ahimsa, as motivated by love and sympathy and benevolence. Gandhijee's conception of Ahimsa covers a wider scope and is intimately connected with Truth and universal Love. These religions and ethical speculations have been succinctly surveyed in this work. The book is noted for its thoroughness and wide range. It must be regarded as an original contribution. The study of this stimulating work will be rewarding and the reader's conception and thought will be enlarged by the array of facts and information culled together with critical judgement. I wish wide circulation of this esteemed work of research both to laymen and scholars.

> Prof. Satkari Mookerjee M. A., Ph. D.

Retired Asutosh Professor of Sanskrit,
Calcutta University.
Ex-Director,
Nava Nalanda Mahavihar.

#### **Our Important Publication**

|      | Our Important Publication                           |                                 |         |  |  |  |
|------|-----------------------------------------------------|---------------------------------|---------|--|--|--|
| 1.   | Studies in Jain Philosophy ,                        | Dr. Nathmal Tatia               | 100.00  |  |  |  |
| 2.   | Jaina Temples of Western India                      | Dr. Harihar Singh               | 200.00  |  |  |  |
| 3.   | Jaina Epistemology                                  | Dr. I.C. Shastri                | 150.00  |  |  |  |
| 4.   | Concept of Pañcaśīla in Indian Thought              | Dr. Kamla Jain                  | 50.00   |  |  |  |
| 5.   | Concept of Matter in Jaina Philosophy               | Dr. J.C. Sikdar                 | 150.00  |  |  |  |
| 6.   | Jaina Theory of Reality                             | Dr. J.C. Sikdar                 | 150.00  |  |  |  |
| 7.   | Jaina Perspective in Philosophy & Religion          | Dr. Ramji Singh                 | 100.00  |  |  |  |
| 8.   | Aspects of Jainology (Complete Set: Vols. 1 to 7)   | )                               | 2200.00 |  |  |  |
| 9.   | An Introduction to Jaina Sādhanā                    | Prof. Sagrmal Jain              | 40.00   |  |  |  |
| 10.  | Pearls of Jaina Wisdom                              | Dulichand Jain                  | 120.00  |  |  |  |
| 11.  | Scientific Contents in Prakrit Canons               | Dr. N.L. Jain                   | 300.00  |  |  |  |
| 12.  | The Heritage of the Last Arhat: Mahāvīra            | Dr. C. Krause                   | 20.00   |  |  |  |
| 13.  | The Path of Arhat                                   | T.U. Mehta                      | 100.00  |  |  |  |
| 14.  | Multi-Dimensional Application of Anekāntavāda       | Ed. Prof. S.M. Jain             |         |  |  |  |
|      |                                                     | & Dr. S.P. Pandey               | 500.00  |  |  |  |
| 15.  |                                                     | Dr. N.L. Jain                   | 400.00  |  |  |  |
| 16.  | जैन धर्म और तान्त्रिक साधना                         | प्रो. सागरमल जैन                | 350.00  |  |  |  |
| 17.  | सागर जैन-विद्या भारती (चार खण्ड)                    | प्रो. सागरमल जैन                | 400.00  |  |  |  |
| 18.  | गुणस्थान सिद्धान्तः एक विश्लेषण                     | प्रो. सागरमल जैन                | 60.00   |  |  |  |
| 19.  |                                                     | अनु डॉ. अशोक कुमार सिंह         | 200.00  |  |  |  |
| 20.  | दशाश्रुतस्कन्धनिर्युक्तिः एक अध्ययन                 | डॉ. अशोक कुमार सिंह             | 125.00  |  |  |  |
| 21.  | जैन तीथौं का ऐतिहासिक अध्ययन                        | डॉ. शिवप्रसाद                   | 100.00  |  |  |  |
| 22.  | अचलगच्छ का इतिहास                                   | डॉ. शिवप्रसाद                   | 250.00  |  |  |  |
| 23.  | तपागच्छ का इतिहास                                   | डॉ. शिवप्रसाद                   | 500.00  |  |  |  |
| 24.  | 6 1 6 6                                             | डॉ. श्रीप्रकाश पाण्डेय          | 100.00  |  |  |  |
| 25.  | जैन एवं बौद्ध योग : एक तुलनात्मक अध्ययन             | डॉ. सुधा जैन                    | 300.00  |  |  |  |
| 26.  | जैन साहित्य का बृहद् इतिहास (सम्पूर्ण सेट सात खण्ड, |                                 | 630.00  |  |  |  |
| 27.  | हिन्दी जैन साहित्य का इतिहास (सम्पूर्ण सेट चार खण्ड |                                 | 760.00  |  |  |  |
| 28.  | जैन प्रतिमा विज्ञान                                 | डॉ. मारुतिनन्दन तिवारी          | 150.00  |  |  |  |
| 29.  | महावीर और उनके दशधर्म                               | प्रो. भागचन्द्र जैन             | 80.00   |  |  |  |
| 30.  | वज्जालग्गं (हिन्दी अनुवाद सहित)                     | पं. विश्वनाथ पाठक               | 80.00   |  |  |  |
| 31.  |                                                     | सम्पाडॉ. के.आर. चन्द्र          | 400.00  |  |  |  |
| 32.  | गाथा सप्तशती (हिन्दी अनुवाद सहित)                   | पं. विश्वनाथ पाठक               | 60.00   |  |  |  |
| 33.  | भारतीय जीवन मूल्य                                   | प्रो. सुरेन्द्र वर्मा           | 75.00   |  |  |  |
| 34.  | नलविलासनाटकम्                                       | सम्पा. – डॉ. सुरेशचन्द्र पाण्डे | 60.00   |  |  |  |
| 35.  | अनेकान्तवाद और पाश्चात्य व्यावहारिकतावाद            | डॉ. राजेन्द्र कुमार सिंह        | 150.00  |  |  |  |
| 36.  | पञ्चाशक-प्रकरणम् (हिन्दी अनुवाद सहित)               | अनु. – डॉ. दीनानाथ शर्मा        | 250.00  |  |  |  |
| 37.  | जैनधर्म की प्रमुख साध्वियाँ एवं महिलाएँ             | हीराबाई बोरदिया                 | 50.00   |  |  |  |
| 38.  | मध्यकालीन राजस्थान में जैन धर्म                     | डॉ. (श्रीमती) राजेश जैन         | 160.00  |  |  |  |
| 39.  | भारत की जैन गुफाएँ                                  | डॉ. हरिहर सिंह                  | 150.00  |  |  |  |
| 40.  | महावीर की निर्वाणभूमि पावा : एक विमर्श              | भगवतीप्रसाद खेतान               | 65.00   |  |  |  |
| 41.  | मूलाचार का समीक्षात्मक अध्ययन                       | डॉ. फूलचन्द जैन                 | 80.00   |  |  |  |
| 42.  | बौद्ध प्रमाण-मीमांसा की जैन दृष्टि से समीक्षा       | डॉ. धर्मचन्द्र जैन              | 200.00  |  |  |  |
| 1000 | 410t N. 11 . 11 . 11 . 11 . 11 . 1 . 1 . 1 .        | O10 4 14 X O1 1                 | 200.00  |  |  |  |